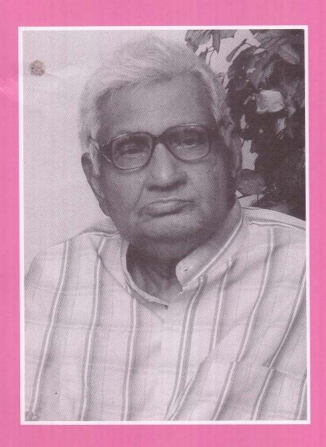
# பிரவாதம்

யுனை - 2011

இதழ் எண்: 6



சமூக விஞ்ஞானிகள் சங்கம் (SSA)

Digitized by Noolaham Foundation, noolaham.org | aavanaham.org

## பிரவாதம்

| H   | யூலை - 2011 இதழ்<br>—                                          |         | எண்: 6               |  |
|-----|----------------------------------------------------------------|---------|----------------------|--|
| *   | ஆசிறியர் உரை                                                   |         | jį                   |  |
| *   | ஆராய்ச்சி முறையியல்                                            |         |                      |  |
|     | - ஐயதேவ உயன்கொட                                                |         |                      |  |
| *   | a Character Character Character Character                      |         |                      |  |
| 144 | நேர்க்காட்சிவரத்தும், மக்ஸ்வெயரின்                             | Plant   |                      |  |
|     | விளக்கமுறைச் சமூகவியலும்                                       |         | .83                  |  |
|     | - க. என்முகலில்கம்                                             |         | E hely               |  |
| *   | விஞ்ஞாவத்தின் மெய்மியல் :                                      |         | 4                    |  |
|     | கால் பொப்பரும் தோமஸ் கூனும்                                    |         |                      |  |
|     | - கேர். இருஷ்ணராஜா                                             |         | e e e e<br>Distribul |  |
| *   | பூர்வ காவத் தமிழ்நாட்டில் அரசமைப்பு உருவாச்<br>- கா. வெத்தம்பி | est.    | 63                   |  |
|     | - with white water                                             |         |                      |  |
| *   | உமிர்ப்பு நிலை: பேராசிரியர் சிவத்தம்பி                         |         |                      |  |
|     | கண்டறிந்த தமிழ்க்கல்வி                                         |         | 108                  |  |
|     | - வீ. அம்                                                      |         | N.                   |  |
| *   | நூல் அறிமுகம்                                                  | ilean a | 112                  |  |
|     | - Writing Research Proposals                                   |         |                      |  |
|     | In the Social Sciences and Humanities                          |         |                      |  |
| *   | அஞ்சலி வட்ட படுக்கான வட்டிய                                    |         | 228                  |  |
|     | - பேறாசிரிவர் கார்க்கிகேக சிவுக்கப்பி                          |         |                      |  |

பிரவரதம்

இதழ் என். 6, யூவை - 2011

ஆகிறியர் : க. சண்முகலிங்கம்

ஆசிரியரிகுழு : எம். ஏ. நுஃமால்

செல்வி இருக்குந்தோன் என். சண்முகழுத்தினம் இத்தெரேவன் மென்னதரு

நெளியீடு : சமூக வின்னாளிகள் கங்கம்

CHARLIE TH

12, கலைமான் நெறஸ்

Ganggiou - 5

Prayatham

(A Social Science Journal in Tamil)

Issue No 6, July 2011

Editor : K. Slseumugalingam

Editorial Board ; M.A. Nuhman

Selvi Thiruchandran N. Shanmaguratnam Chitraleba Mounaguru

Published By : Social Scientist Association

12, Sulaiman Terrace

Cotombo - 5

ISSN 1391-7269

### ஆசிரியர் உரை

பிரவாதம் 6 ஆவது இதழின் சிறப்புப் பகுதியின் விடயப் பொருளாக 'ஆராய்ச்சி முறையியலின் மெய்யியல்' தேர்வு செய்யப் பட்டுள்ளது.

தமிழ்ச் குழலில் அகிசம் கவனிப்பைப் பெறாத இவ்விடயம் குறித்து மூன்று கட்டுரைகள் இவ்விதழில் இடம்பெறுகின்றன.

முதலாவது கட்டுரை ஐயதேவ உயன்கொட அவர்கள் எழுடும் "Writing Research Proposals" என்ற நூலின் 9வது அத்தியாயுத்தின் மொழி பெயர்ப்பாக அமைகிறது. இந்தூலினைப் பற்றிய விமர்சள அறி முகமும் இவ்விதழில் இடம் பெறுகிறது. முறைகள் (Methods) வேறு. முறையியல் (Methodology) வேறு என்று ஆரம்பிக்கும் இக்கட்டுரை முறையியல் என்றால் என்ன என்பதை மிகத் தெளிவாக வரையறை செய்கிறது. அடுத்து இருமுறையியல் மரபுகளை விளக்குகின்றது. பின்னர் இவ்விரு மரபுகளின் எதிரெதிர் நிலைப்பாடுகளுக்கு மாற்று வழியாக அமையும் விமர்சன யதார்த்தம் (Critical Realism) என்ற முறையியலை அறிமுகம் செய்கிறது. கட்டுரையின் எஞ்சிய பகுதி அறிவாராய்ச்சியியல் நோக்கில் வெவ்வேறு முறையியல்களின் மெய்யியல் பின்னனியை விளக்குவதாக அமைத்துள்ளது.

இரண்டாவது கட்டுரை க,சண்முகலிங்கம் எழுதியது. முதலாவது கட்டுரையில் கூறப்பட்ட நேர்க்காட்டு வாதம் (Positivism) என்ற முறையியல் பற்றி ஓரளவு விரிவான விளக்கத்தை இவர் தருகின்றார். இவரது கட்டுரையின் இரண்டாம் பகுதி மக்ஸ்வெபரின் விளக்க முறைச் சமுகவியல் பற்றி எடுத்துக் கூறுகிறது. மக்ஸ்வெபர் நேர்க்காட்டு வாத முறையியலைச் செப்பமிட்டவர்களில் ஒருவர். இருந்தபோதும் நேர்க்காட்டுவாதத்திற்கு மாற்றான வாதங்களையும் வெபர் முன் வைக்கின்றார். நேர்க்காட்டுவாதத்தின் புறவய நோக்கு, அதற்கு மாற்றான கிந்தனை முறைகளின் ஊடே விரும் அகதோக்குடன் இணைவதை மக்ஸ்வெபரில் காணமுரையும் எனக் கட்டுரையாகிரியர் எடுத்துக் கூறுகிறார்.

சோ. இருஷ்ணராஜாவின் கட்டுரை விஞ்ஞானத்தின் மெய்யியல் (Philosophy of Science) என்னும் விடயம் பற்றியது. கால் பொப்பர், தோமஸ் கூன் என்ற இரு சிந்தனையாளர்களின் கருத்துக்கள் இக்கட்டுரையில் ஆராயப்படுகின்றன. கால் பொப்பரின் பொய்ப்பித்தல் கோட்பாடு, நேர்க்கட்டுவாதத்தின் அடிப்படையான அனுமானங்கள் கிலவற்றைக் கேன்விக்கு உட்படுத்தியது. தோமஸ் கூன் மாதிரி அல்வது கட்டளைப்படியம் ('பரடைம்') என்ற கருத்தை முன்வைத்தார். இவை முக்கிய இருப்பங்கள் கோ. கிருஷ்ணராஜா அவர்கள் இவ்விரு சிந்தனையாளர்கள் பற்றியும் ஏறக்குறைய இருபது ஆண்டு களுக்கு முன் எழுதியவற்றை இங்கு தந்துள்கோமர். முறையியவின் மெய்யியல் என்ற விடயத்தை கால்பொப்பர், தோமஸ் குன் சிந்தனைகளின் பின்னணியில் குவிமையப்படுத்திக் காட்டும் நோக்குடன் இவை இங்கு தரப்பட்டுள்ளன.

காலஞ்சென்ற போசிரியர் கா. சிவத்தப்பி அவர்களின் திளைவஞ் சலியை முன்னிட்டு 'பூர்வ காவத் தமிழ்நாட்டில் அரசமைப்பு உருவாக்கம்' என்ற கட்டுரை இவ்விதழில் பிரசுரமாகிறது 'பண்டைத் தமிழ்ச் சமூகம் - வரலாற்றுப் புரிதலை நோக்கி' என்ற துவின் (என்.சி.பி.எல்.) இரண்டாவது அத்தியாயமாக அமையும் இக்கட்டு ரையை பேரணிரியர் ஆங்கிலத்தில் எழுதினார். இதன் மொழிபெயர்ப்பை மேற்படி நூலில் சேர்க்கப்பட்டிருந்தது. இம்மொழிபெயர்ப்பை செய்தவர் செ.போத்திரெட்டி

வி. அறசு அவர்கள் பேறாசிரியரின் கல்வித் துறைப் பங்களிப்பு பற்றிய மதிப்பீடு ஒன்றைத் தருகின்றார்.

புதிய கலைச் கொற்களை உபயோகிக்கும்போது அடைப்புக் குறிக்குள் ஆங்கிலச் கொற்களையும் தொடர்களையும் தந்துள்ளோக். இவ்வாறு கருதல் தமிழ்வாசகரின் சித்தனையோட்டத்தைத் தடைப் படுத்துவது, இது அவசியமற்ற குறுக்கீடு என்று கருதுவோர் உள்ளனர். மேலும் சில தொடர்களையும், பந்திகளையும் ஆங்கிலத்தில் தருவதும் தேவையற்ற குறுக்கிடு என்றே கருதுவர். மொழிபெயர்ப்பின் போது ஏற்படும் மொழிநடை இறுக்கம், கருத்து மயக்கம் என்பவற்றை தணிப்பதற்கு இவை சிறந்த உத்திகள் என்ற நோக்கிலேயே ஆங்கிலக் சொற்கள், தொடர்கள் உபயோகிக்கப்பட்டுள்ளன. சில விடங்கலில் ஆங்கிலக் சொற்களின் எழுத்துப்பெயர்ப்பை (உ+ம் எத்னோ மெத்டோலொஜி, பொசிட்டிவிசம்) தந்திருக்கின்றோம். உயர்நிலைத் தமிழ்வாசகர்களிற்கு முக்கிய கலைச் சொற்கன், கருத்தாக்கங்கள் என்பணவற்றின் ஆங்கிலப் பதிவீடுகளை அருகருகே தந்து அவற்றுடன் பரிச்சயம் செய்வித்தலும் தமிழ், ஆங்கிலம் ஆகிய இருமெறுக்களிலும் வாசிப்பையும் தேடலையும் ஊக்குவித்தலும் அவசியமானது என்றே கருதுகின்றோம் சில கட்டுரையாசிரியர்கள் (உ+ம் கோ. கிருஷ்ணராஜா) ஆங்கிலப் பதிவீடுகளினைத் தருவதை கொள்கை நிலையில் ஏற் பதில்லை. மொழிபெயர்ப்பாளர் கெ. போத்திரெட்டியும் இக்கொள் கையை உடையவர் என்றே கருதவேண்டியுள்ளது. பலவகை உத்தி கனையும் பிரயோகிப்பதான நெகிழ்ச்சியான கொள்கையினை 'பிரவாதம்' கடைப்பிடிக்கின்றது.

## ஆராய்ச்சி முறைமியல்

ஜயதேவ உயன்கொட

ஆராய்ச்சியாளர் ஒருவர் தான் ஆராயப்புகும் விடயம் பற்றிய தரவுகளையும், தகவல்களையும் என்ன முறைகளைக் கையாவ்டு சேகரிக்கப் போகிறார் என்பதை தனது ஆற்வுத் திட்டத்தில் தெலிவாகக் குறிப்பிடுதல் வேண்டும். இங்கே நாம் முறைகள் (methods) என்ற சொல்லை என்ற அர்த்தத்தில் உபமோகிக்கிறோம் எள்பது முக்கிய மானது. ஆய்வானர்கள் முறைகள் என்ற கொல்லிற்கும் முறையியல் (methodology) என்ற சொல்லிற்கும் இடையிலான வித்தியாசத்தை அறியாமல் அவற்றை ஒன்றோடு ஒன்று சேர்த்து மயங்குவதுண்டு. இக்கட்டுரையில் நாம் ஆய்வு முறைகள் என்பதற்கும் ஆய்வு முறைலியல் என்பதற்கும் உள்ள வேறுபாட்டை தொடக்கத்திலேயே தெளிவுபடுத்தி எமது அனுகுமுறையை வரையறை செய்வோம். தரவுகளை (Data) திரட்டுதல், தொகுத்தல் தொடர்பான நடைமுறை ் பாயங்களையும், வழிகளையும் பற்றியதே ஆய்வு முறைகள் என்னும் விடயம். தரவுகளை எப்படி விளக்கலாம் என்ற விடமமும் இதில் சேர்க்கப்படவேண்டும். முறையியல் என்னும் விடயம் அறிவாராய்ச்சியில் (Epistemology) என்பதைப் பற்றியது. முறைகள் பற்றிய கோட்பாட்டு அனுமானங்களையும் மெய்யியல் அல்லது தத்துவார்த்த அடிப்படைகளையும் ஆராயும் தன்மையதே முறை யியல் என்று கூறப்படும்.

மேலே முதலாம் பந்தியில் கூறிய விடயத்தை சற்று விபரமாக நோக்குவோம், ஆய்வாளர்கள் கையாளக்கூடிய முறைகள் பலவாகும்.' அவர்கள் திரட்டும் தரவுகளும் பலவகைப்பட்டவை. தரவுகளில் அளவு ரீதியான தரவுகள் (Quantitative Data), பண்பு ரீதியான தரவுகள் (Qualitative Data) என்று இரு வகைகள் உள்ளன. ஆராய்ச்சியானர் எதிர்நோக்கும் முக்கியமான தெரிவு யாதெளில் எத்தகைய முறை களைத் தேர்ந்துகொள்வது என்பதே. இத்தெரிவை அவர் என்ன அடிப்படையில் செய்யப்போகிரார்? என்பது முக்கியமான கேன்வி. ஒருவர் குறித்த ஒரு முறையை விரும்பித் தெரிவு செய்தால் அது எழுந்தமானமாகச் செய்யப்பட்ட தெரிவாக இருக்கக் கூடாது. அத் தெரிவுக்கான கருணம், நியாயப்பாடு பற்றிய தெவிவுடன் அத்தெரிவை அவர் செய்ய வெண்டும். இது உயர்ந்த மட்டத்திலான சிந்தனையின் பயனாக அமையது. இதனை முறைகள் பற்றிய முறையியல் நியாயப்பாடு (Methodological Justification) என்பர்.

அபர் மட்டத்திலான சிந்தனை மூலம் முறைகள் பற்றிய தெரிவு நடைபெறுகின்றது என்று கூறும் போது நாம் எதனைக் கருதுகிறோம். இந்த உயர்மட்டர் சிந்தனை யாது ? இதனை அறிவுக் கோட்பாடு (Theory of Knowledge) என்று கூறுவர். ஆய்வின் பயனாக அறிவின் உற்பத்தி நடைபெறுகிறது. அறிவின் உற்பத்தியில் நாம் கையாளும் முறையை அறிவுக் கோட்பாட்டின் துணையுடன் விளக்க வேண்டும், நியாயப்படுத்த வேண்டும். வேறுவார்த்தையில் கூறுவதானால் அறிவா முய்ச்சிலியல் (Epistemology) என்பதன் துணை கொண்டு விளக்குதல் வேண்டும்.

அறிவுக்கோட்பாடு, அறிவாராய்ச்சியல் என்ற சொற்களைக் கேட்டவுடன் வாசகர்கள் சிலர் மிரண்டு போகலாம். இவை அப்படி ஒன்றும் பயப்படக் கூடிய விடயங்கள் அல்ல. நாம் ஆய்வுடன் நேரடியாகச் சம்மந்தப்பட்ட மெய்யியல் பிரச்சிளைகளை பரிசீலிக்க வேண்டியுள்ளது. அறிவின் உற்பத்தி பற்றி அக்கரையுடையவர் இந்த மெய்யியல் பிரச்சினைகளைத் தட்டிக் கழிக்க முடியாது. அறிவர நாய்சிரிரியல் என்னும் Episteniology பின்வரும் விடயங்களை ஆராயும் மெய்யியல் நுறையாகும்: உலகைப் பற்றிய அறிவுக்கான வாமில்கள் எனவ? ஒருவர் உளையட்பற்றிய அறிவு என முன்வைக்கும் கருத்தின் வலிதுடமையை உறுதிமெய்வது எப்படி 9 ஆதாரபூர்வமான உண்மை/ அறிவு என்பதன் உரைகள் யாது 9 ஒரு கருத்து அதற்கு மாற்றான பிறகருத்துக்களை விட வலிதாவது எவ்புகை எந்த அளவுகோல் கொண்டு தீர்மானிப்பது 9 எமது அறிவுக்கு புறநினைத் தன்மை உல்வதா 9 அது நிச்சயமானதா 9 அறிவுக்கு புறநினைத் தன்மை என்றால் நாம் கொண்டுள்ள கருத்துக்கள் மாவும் அகவயப்பட்ட எண்ணங்கள் தாம் என்று கொள்ளமாமா? ஆராய்ச்சி என்பதை அறிவின் உற்பத்தி என்று கூறினோம். அவ்வாறாமின் அறிவு என்றால் என்ன என்பது பற்றிய மேற்குறித்த வினாக்கள் யாவும் ஆராய்ச்சி யானருடைய ஆராயிச்சியுடன் நெருங்கிய சம்மந்தமுடையவை என்பது தெனிவு.

#### முறையியல்களின் அகைப்பாடு

சமூக விஞ்ஞானங்களில் இருமுறையியல் மரபுகள் உள்ளன. இவ்விரு மரபுகளுக்கிடையிலான வேறுபாடுகள் அறிவாறாம்ச்சியியல் விவாதங் கவின் அடிப்படையிலானவை. இவ்விரு மரபுகள்ளன:

- அ) புறநிலை வாதம் (Objectivism).
- ஆ) அகநிலை வாதம் (Subjectivism). இந்த இருவேறு மரபுகளுக்கு மாற்றான இன்னொரு மரபாக மூன்றாவதொன்றையும் குறிப்பிடலாம்.
- இ) விமர்சன யதரந்தும் (Critical Realism): மூன்றாவதான விமர்சன யதார்த்தம் என்ற மரபு 1970 களில் பரிணமித்தது.

முதலாவதான புறநிலை வாதத்தை விளங்கிக் கொள்வதற்கு அதன் மூலமாக அமையும் இரு கல்வித்துறைகளைத் தெரிந்து கொள்ள வேண்டும்.

அவை (i) அனுபவாத விஞ்ஞானங்கள் (Empirical Sciences) (ii) நேர்க்காட்சிவாத சமூகவிஞ்ஞானங்கள் (Positivist Social Sciences) என்பன என்பதை மட்டும் இவ்விடத்தில் குறிப்பிடுவோம். இளி இவ்விஞ்ஞானங்களின் அடிப்படையில் உருவான புறநிலைவாத முறையியலின் (Objectivist Methodology) முக்கிய இயல்புகளைப் பருப்போம்.

 எமக்குப் புறத்தே புற உலகின் இருப்பு உள்ளது. ஆராய்ச்சி யானன் இப்புற உலை ஆய்ந்து சுறிய முயற்சிக்கிறார். புறத்தே உள்ள இவ்வுறை மனித மனத்திற்கு அப்பால் வெளியே உள்ளது. இது மனித மனத்தில் இருந்து சுதந்திரமானது. மனித இனத்தின் தோற்றத்திற்கு முன்னரே – செந்தனைக்கு முன்னரே புற உலகம் - பௌதீக உலகம் - தோன்றியது. ஆகவே மனித மனத்திற்கு வெளியே புற உலகு உள்ளது என்பது வெளிப்படை.

- புற உலகை மனிறச் சிந்தனையால் மனத்தால் அறில முடியும். இவ்வாறு அறிதல் புறநிலையான முறைகளின் உதவியுடன் நிகழும். இந்த அறிதல் முறைகள் புறநிலையாளவை என் கிறோம். ஏனெனில் அவை மனித மனத்தில் (ஆம்வாளனின் மனத்தில்) உள்ள அகநிலை முற்சாம்வுகள், தப்பெண்ணங்கள் என்பனவற்றின் சார்பின்றிச் சுதந்திரமானவையாக உள்ளன.
- புறநிலை அறிவு, விழுமியங்கள், புதிப்புக்கள் சாராதது.
   இதனை புதிப்பின் சார்பற்ற (value free) அறிவு என்பர். அறிவு விஞ்ஞானபூர்வமானது. அதனைப் பரிசோடுத்து உள்ளமையா பொய்யா என நிச்சமிக்கலாம்.
- புற நிலைவாத ஆய்வு முறைகள் உலரு பற்றிய புறநிலை உள்ளமுகளைத் தரவுகள் (Data) மூலம் கண்டுபிடிக்கின்றன. தரவுகள் அளவுளர் தன்மையுடையவை, அளவுகர் தரவுகள் புறதிலை யதார்த்தத்தை உண்மைத் தன்மையுடன் பிரநி பவிக்கக் கூடியவை,

அகநிலைவாக முறையியலின் (Subjectivist Methodology) அடிப் படையான எடுகோள்கள் புறநிலைவாத முறையியலின் மறுப்பாக எழுந்தவை, இவ்வெடுகோள்கள் பின்வருமாறு:

- சமூக வாழ்க்கையும், மனிதர் வாழ்திலை பற்றிய விடயங் களும் அகதிலை சார்ந்தனை. ஏனெனில் அவை மனிதர்களால் உருவாக்கப்பட்டவை.
- சமூகம் மனிதரின் உருவாக்கம் ஆதலால் மனிதருக்கும் சமூகத் திற்கும் இடையிலான இடைவினை தான் சமூக உலகமாக அமைகிறது. சமூக உலகம் புறநிலை இருப்புடையது என்றோ அது யதார்த்தமான உள்மையென்றோ கூறமுடியாது. இவ் வுவகத்தை புரிந்து கொள்வதென்பது மனிதர்களின் அகத்தின்

ஊடாக அதனை விளங்கிக் கொள்ளுகல் ஆகும். இந்த அகநிலைப்பட்ட புறிதல் பண்பாடு ஊடாக நடைபெறும் செயல் முறையாகும்.

ஆராய்ச்சி என்பது மக்கள் தாம் உருவாக்கிய சமூக உலகம் பற்றி என்ன நினைக்கிறார்கள் என்பதை பற்றி அவர்களின் அகநிலை வெலிப்பாடுகள் மூலம் புரிந்து கொள்வதாகும். அவர்கள் தம் வாழ்வியலை எப்படி அர்த்தப்படுத்துகிறார்கள் என்பதைக் காண்பதே ஆய்வாளரின் வேலை.

புறதிலைவாதம், அகநிலைவாதம் என்ற இரண்டு எதிர் எதிர் கருத்துக்களுக்கு மாறுபட்ட மாற்று வழியாக விமர்சன யதார்த்தம் (Critical Realism) விளங்குகிறது. இதன் முறையியலும், அறிவாராம்ச்சி மியலும் மூன்று அம்சங்களைக் கொண்டது.

- மனித மனத்திற்கு வெளியே சமூக உலகம் உள்ளது. அதன் இருப்பு ஐயத்திற்கு இடயில்லாகுது. சமூகக் கட்டமைப்புக்கள், சமூகச் செயல்முறைகள், வர்க்கங்கள், பொருளாதுரு உறவுகள் என்பன புறதிலை இருப்புக்கு உதாரணங்கள் ஆகும். மனித மனதேற்கு வெளியே இவை இருக்கின்றன என்பதில் சந்தேகத் திற்கு இடயில்லை. இந்தப் புறநிலை யதார்த்தம் தான் மனிதர்களின் சிந்தனையையும் செயல்களையும் வடிவமைக் திறது.
- மேற்குறித்த புறநிலை மதார்த்தம் அழியக்குடியது. மனித உணர்வு நிலையில் இந்த மதார்த்தம் பிரதிபலிக்கப்படுகிறது.
   அதனை மனித மனம் பற்றிக் கொள்ளவும் புரிந்து கொள்ளவும் முடியும்.
- மனிதர்கள் புறநிலை யதார்த்தத்தின் அடிமைகள் அல்லர். அவர்கள் செயலாற்றல் மிக்க செயலிகள் ஆவர். மனிதர்கள் தம்செயல்கள் மூலம் புறநிலை யதார்த்தத்தின் மீது தாக்கம் புரிகிறார்கள். அதனை மாற்றுகிறார்கள்.

Roy Bhasket என்பவரும் அவரது கூட்ட எளிகளும் விமர்சன முதரித்தம்: என்ற மாற்றுவழியை ஒரு கோட்பாடாக விருத்தி செய்துள்ளனர்.

#### முறைகளும் அழிவாரார்க்கியதும்

ஆய்வாளர்கள் தேத்த்து கொள்ளும் முறைகளின் அறிவாராய்ச்சியியல் அம்சங்கள் பற்றி அடுத்து நோக்குவோம். களைகொல்லிகள், இருமி நாசினிகள் முழகிய விவசாப இரசாபனப் பொருட்களை விவசாயிகள் உபபோகித்தல், அவர்களது விருப்புக்கள், தெரிவுகள் பற்றி ஒரு ஆய்வாளர் ஆய்வு செய்ய விரும்புகிறார் எனக் கொள்வோம். அவர் கள ஆய்வு ஒன்றைச் பெய்ய விரும்புகிறார். வினாக்கொத்து ஒன்றைத் தயாரித்து விவசாயிகளை நேர்முகம் கண்டு புள்ளி விபரங்களைத் தொகுக்கிறார். அவரது நோக்கம் விவசாய இரசாயனங்களின் உப்போகம் பற்றி விவசாயிகளின் விருப்பத் கெரிவுகள் பற்றி புள்ளி விபர மாடுரி ஒன்றை வகுப்பது கான் என்றும் கொள்வோம். அவரது இந்த ஆய்வு முறையை அறிவாராய்ச்சிவியல் நோக்கில் பார்க்கும் பொழுது அழகைய என்ன வகைக்குள் அடக்கலாம் என்று பார்ப்போம். சமூக விஞ்ஞானங்களின் அனுபவவாத/நேர்காட்சிவாக முறையி யலைச் சார்ந்த ஆய்வு முறையையே அவர் தெரிந்து எடுத்துள்ளார் என் கு தெளிவு. இந்த முறை புள்ளியியல் நரவுகளைத் தொகுத்தும் பருத்தும் அவற்றை விளக்குவதான முறையாகும். இம்முறை அனுப்வம் சார்ந்தது. அதன் அறிவாராய்ச்சியியல் அனுமானங்கள் பின்வருவன்

Aren wash

- கணித முறையில் என். அளவுகளால் பறநிலை யதார்த்தத்தின் தரவுகளை பெறமுடியும். மக்களின் அகநிலை சார்ந்த அபிப்பிராயங்களை விட இப்புள்ளி விபரங்கள் புறநிலை யதார்த்தத்தை உண்ணமுாக பிரதிபலிட்டவை. புறநிலை பற்றி கள் ஆய்வு மதிப்பிடுகள், நேர்காணன்கள், விணக்கொத்துக்கள் மூலம் நம்பகமான தகவல்களைப் பெறமுடியும்.
- 🛨 ஆய்வாளர் என்ற முறையில் எமது கடப்பாடு, பக்கச்சார்பற்ற, மதிப்பிடுகள் சுராத, நம்பகமான தகவல்களைத் தருவதே. இத்தாவல்களின் அடிப்படையான முடிவுகள் பரிசோதனை மூலம் சரிபார்க்கக் கூடியணவாரக இருத்தல் வேண்டும். வேறு வார்த்தையில் கூறுவதானால் அவை விஞ்ஞான அறிவாக இருத்தல் வேண்டும். ஆகவே, சமூக விஞ்ஞானங்களின் ஆய்வில் அனுபவவாத / நேர்காட்சி முறையான தரவுகளைத்

தொகுத்தலும், பகுப்பாய்வு வினக்கமும் நம்மகமானவை. மிகச் சிறந்த ஆம்வு முறை.

பெரும்பாலான சமூகவியலாளர்கள், பொருளியலாளர்கள், அரசியல் விஞ்ஞாளிகள், மக்கள் தொகையியவாவர்கள் நேர்க்காட்சிவாத முறையியலையே சிறந்ததென்று நேர்வு செய்கிறார்கள். இவ்வாறு தேர்வு செய்யும் போது அவர்கள் அறிவாராய்ச்சியியல் சார்ந்த கொ அனுமாணங்களின்படி செயற்படுகின்றனர். ஆயினும் தாம் தேர்வு செய்யும் நேர்க்காட்சிவாத முறையியலின் அடிப்படைகளைப் பற்றிய சரியான புரிதலின் படி செயற்படுகிறார்களை என்பது கேள்விக்குரியது. சமூக விஞ்ஞானங்களில் பயன்படுத்தக்கூடிய ஆய்வு முறையியங்கள் பல உள்ளன. அனுபவாத / நேர்காட்சி வாத ஆய்வு முறையியல் தான் ஒரே ஒரு முறையியல் என்று எண்ணுவது தவறு. ஒரு நூற்றாண் டுக்கும் மேலாக ஆகிக்கம் செலுந்தி வரும் முறையியலாக இது உள்ளது என்பது உண்ணாகே). மெய்மியல் துறையில் அனு மாகும்/ நேர்க்காட்சி வாதத்திற்குச் சவால்கள் எழுந்தன. சமூக விஞ்ஞானங் களிலும் இம்முறையியலிற்கு எதிர்ப்புத் தோன்றியது. இன்று நேர்க்காட்சிவாத மறுப்பு முறையியல்கள் தோன்றியுள்ளன. இவற்றை விட பின்னை நேர்க்காட்சிவாத (Post - Positivist) முறையியல்கள் என்று கூறக்கூடிய முறையியல்களும் உள்ளன. இவற்றுள் சில வருமாறு:

- தோற்றப்பாட்டியல் (Phenomenology)
- இனவியல் முறையியல் (Ethno Methodology)
- மார்க்சியம் iii.
- விடிர்சனக் கோட்பாடு (Critical Theory)
- பொருள்கோடலியல் (Hermeneulics)

சமூகவியல், மானிடவியல், அரசியல் விஞ்ஞானம், வரலாறு, பால் நிலை ஆய்வு (பெண்ணியம்) ஆகிய சமூக விஞ்ஞானங்களிலும், பண்பாடு, இலக்கியம், சமயம் போன்ற மனிதப் பண்பியல் கல்வித் துறைகளிலும் ஆய்வாளர்கள் மேற்குறித்த ஆய்வு முறையியல்களை இன்று பிரபோகிக்கின்றனர். இத்தகைய பின்னன நேர்க்காட்சிவாத முறையியல்கள் எவ்வாறு சருக விஞ்ஞாளங்களிலும். மனிதர் பண்பியல் கல்வியிலும் பயன்படுத்தப்படுகின்றன என்பதை அடுத்து நோக்குமோம்.

மானிடவியரைவர்கள் நேர்காட்சிவாக முறையியலை நிராகரித் துள்ளனர். அதனைக் கைவிட்டு தோற்றப்பாட்டியல், இனவியல் முறையியல் ஆகியவற்றை அவர்கள் தமக்கு ஏற்ற முறையியலாக தேர்ந்து கொள்கின்றனர். மானிடவியலாளர்கள் இனவரைவியவில் (Rihoography) கூலாம் செலுத்துபவர்கள். இனவரைவியல், பன்பியல் ஆய்வு (Qualitative research) முறையை கையாள்கு மக்களின் வாழ்வு பற்றிய புண்பியல் தகவல்களை தொகுக்கின்றது. அதில் மக்கள், நிகழ்வுகள், பண்பாடு, சமூக நடைமுறைகள் ஆகியன பற்றிய பன்சியல் அம்சங்களே முதன்மை பெறும். பங்கேற்பு அவதானிப்பு எஸ்ற ஆய்வு உத்தினயுக் கையாண்டு மக்களின் வாழ்க்கையை ஆய்வாளர் உற்று தோக்குவர். விடய ஆய்வுகள், நபர்களின் வாழ்க்கை வரலாறுகளைப் பதிவு செய்தல், மக்களின் நினைவுகளையும் வரம் மெறும் வரவாற்கூறவும் தொகுத்தல் என்பனவும் மாகரிடவியலாளர்கள் கையாளும் சில உத்திகளாகும். இவை மக்கள் பற்றிய பண்பியவ் துகவல்களைத் தமுவன். பொருளியலாளர்கள், அரசியல் விஞ்ஞாளிகள் போலல்லாது மானிடலியலாளர்கள் மக்கள் மத்தியில் நீன்டகாலம் வாழ்ந்து, தாம் ஆய்வு செய்யும் சமூகத்தினரின் மொழியைக் கற்று, அவர்களோடு உறவாடி, அன்றாட வாழ்க்கையை அவதானித்துக் குறிப்பு எடுப்பர், ஆய்வு செம்வர். இதற்கான காறணம் மாதெனில் மானிடவியலாளர்கள் பிறதுறையினர் போன்று அளவு நீதியான தகவல்களில் அல்லாது பூள்டிரிதியான தகவல்களில் கவனம் செலுத்து வதேயாகும். இங்கே நாம் கவனர் செலுத்த வேண்டிய முக்கியமான விடயம் யாதெனில் தோந்நப்பாட்டியல், இனவியல் முறையியல் போன்ற ஆய்வு முறையியல்கள் சில அமுப்பு டையான அறிவராச்சியல் அனுமானங்கள் அல்லது எடுகோள்களைக் கொண்டுள்ளன என்ப தாகும். அவ்வெடுகொள்கள் சில வருமாறு:

 சமூகம் என்பது ஒரு வித்தியாசமான உலகம். இந்த உலகத் தினுன் ஆராம்ச்சியாளன் நுழைவதென்பது மக்களின் உலகில் பிரவேசிய்பதாகும். மக்களின் உலகில் பிரவேசிக்கும் போது மக்களின் நோக்கில், அவர்களது பண்பாடு, உரையாட்டுகள்,

- அறிவு, சித்தனை என்பனவற்றின் ஊடாக சமூகம் என்ற உலகத்தை ஆய்வாளல் பார்க்க வேண்டும்.
- 2. நேர்க்காட் சிவாத முறையியலின் துணையுடன் பௌதிக உலரத்தை ஆய்வு செய்யும் போதுள்ள சாந்தியப்பாடுகள் சமூகம் பற்றிய ஆய்வில் இருப்பதில்லை. இங்கே ஆய்வானன் சமூகம் பற்றிய ஆய்வில் இருப்பதில்லை. இங்கே ஆய்வானன் சமூக மதார்த்தத்தை மக்களின் பார்வை ஊடாக உருவாக்கம் செய்ய வேண்டும், மதார்த்தம் என்பது தானாக புருத்தே இருப்ப தல்ல. அது மக்களால், அவர்களது இடைத் தொடர்புகள் ஊடாக, பண்பாட்டுக் கோவங்களாக படைக்கப்படுபவை. ஆகவே சமூகம் பற்றிய ஆய்வில் புறநிலை யதார்த்தம் (Objective Reality) ஒன்று இருப்பதில்லை. ஆய்வாளன் இந்த மதார்த்திரை மக்களின் நோக்கின் ஊடாக காணவேண்டும். இதற்கு பிரத்திரெகமான அறிவு அல்லது அறினகக் கருவிகள் வேண்டும், சமூல மதார்த்தம் அக்கிலை சாற்தது. அது மக்களால் உருவாக்கப்படுவது. இதனை பிரத்தியேகமான அறிகைக் கருவிகள் கொண்டே ஆய்வாளன் அனுக முடியும்.

மேலே ஆய்வு பற்றிய இரு உதாரணங்களைக் குறிப்பிட்டோம். ஒன்று விவசாய இரசாயன பொருட்களின் உபயோகம் பற்றியது; மற்றது மானிடனியல் ஆய்வு பற்றியது. முன்னது நேர்க்காட்சி வாத முறை மியலுக்கு உதாரணம். பின்னது மின்னை நேர்க்காட்சிவாத முறை மியறுக்கு உதாரணமாகும். சமூல விற்றாளிகளும் மனிதப் பண்பியல் ஆய்வாளர்களும் இரண்டு முறையியல்களில் ஏதேனும் ஒன்றைத் தெரிந்து கொண்டு தாம் தெரிவு செய்த முறையியலுக்குள் நின்று செயற்படுகிறார்கள். இவை இரண்டும் ஒன்றோடு ஒன்று போட்டி மிடும் முறையியல்கள். 19 ஆம் நூற்றாண்டில் சமூக விஞ்ஞானங்கள் தோற்றும் பெற்ற காலம் முதல் சமுக விஞ்ஞான ஆய்வில் நேர்க்காட்டு வாத முறையியல் ஆதிக்கம் செலுத்தி வந்துள்ளது. இந்த முறையியல் தான் சமூக விஞ்ஞான அறிவு உற்பத்திக்கு உதவியாக இருந்துள்ளது இயற்கை விஞ்ஞானங்களில் பயன்படுத்தப்பட்ட அனுபவாத முறை (Empiricist Method) சமூக விஞ்ஞான ஆய்வுக்கும் பயன்படுத்தப்படவைம் என்பது தேர்க்காட்சிவாக முறையியலின் அடிப்படை அனுமானம் ஆகும். இந்த அறிவாராய்ச்சியியல் அனுமானத்தின் பயனாக

இன்னொரு முக்கிய சுருத்துப் பிறக்கிறது. சமூகம் பற்றிய கல்வியும் தை விஞ்ஞானம் அதலால் இயற்கை விஞ்ஞானங்களின் விஞ்ஞான முறை (Scientific Method) இங்கும் பிரயோகிக்கப்பட வேண்டும் என்று கூறப்பட்டது. இச்சுருத்தைக் காலப்போக்கில் பலர் ம<u>றகு</u>குறைத் தனர். மனித சமூகம் பற்றிய ஆய்வு அதற்கே உரிய தனித்துவமான விஞ்ஞான முறையை கொள்ளுருக்க வேண்டும். இயற்கை விஞ் ஞானத்தின் அனுபவவாத முறையியலை சமூகத்திற்கு பொருத்த முடியாது என்று பலர் வாதிட்டனர். நேர்க்காட்டு வாதிகளின் ஒன்றி ணைந்த விஞ்ஞாவாம் (Unified Science) அல்லது எல்லா அறிவியல் களும் ஒருமித்த பண்புடையன என்ற கருத்து கேள்விக்குள்ளாக்கப் பட்டது. நேர்க்காட்சி வாத சுமுக வித்ததானம் முன்வைத்த அறிவின் புறநிலைத்தன்மை (Objectivity), விஞ்ஞானத் தன்மை (Scientificity) என்பன பின்னை நேர்க்காட்சி வாதிகளால் நிராகரிக்கப்பட்டன. நேர்க்காட்சிவாதம், அதற்கு மாறான பிற முறையியல்கள் குறித்த மெய்றியல், முறைறியல், கோட்பாட்டு விவாதங்கள் என்று வகைப் படுத்தக் கூடிய நூல்கள், கட்டுரைகள் 19 ஆம் 20 ஆம் நூற்றாண்டு களில் பெருமனவில் வெளிவந்துள்ளன. இக்கோட்பாட்டு விவாதங் களைக் கொண்டு தான் சமூக விஞ்ஞானங்களின் இயல்பு, அவற்றின் அறிவு உற்பத்தி, செயற்பாடுகள் தொடர்பான முறையியல் தொடர்பான விடமுற்களை நாப்: விளங்கிக் கொள்ளுதல் முடியும்.

இன்று வளர்ச்டு பெற்றுள்ள ஆராய்ச்சி முறையியல்களை மேலே குறிப்பிட்ட நேர்க்காட்சிலாதம், பின்னை நேர்காட்சிவாதம் என்ற இரு மரபுகளுக்குள் உள்ளடக்கலாம். இந்த இருமரபுகளும் ஒன்றோடு ஒன்று போட்டியிடும், முரண்படும் மரபுகளும் ஆகும். இவை உருவாக்கியுள்ள கோட்பாட்டு மாதிரிகளை எதிர் எதிர்த் துருவங்களில் வைத்துப் பார்த்தவ் முடியும். நேர்க்காட்சி வாதிகள் ஏனைய முறையியல்களை விஞ்ஞான முறைச்கு ஒவ்வாதவை என்று நிராகரிப்பர். அவற்றைப் பற்றி அக்கறையோடு கவனத்தில் எடுத்துக் கொள்வதை தவிர்த்து வருகின்றனர். தமது முறையியல் 'விஞ்ஞான முர்வமானது' என்று எதிரணியினர் கூறுவதை என்னி தகையாடுவர். இவ்விதமாக இருசாராகும் முரண்பட்டு நிற்பது சமூக விஞ்ஞானத்தின் வளர்ச்சியைத் தடை செய்வதாக உள்ளது எனச் சில ஆய்வாளர்கள் கருதுகின்றனர். சமூகம் என்ற உலகு பற்றிய அறிவியல் இன்று வரை எட்டப்பட்ட காதனைகள் யாவும் இந்த போதங்களால் விணடிக்கப் படுகின்றன என்று கூறுவர். ஆகவே புறநினை வரும், அகுநிலை வாதம் என்று கட்சி கட்டி வாதாடுவதை விடுத்து இரண்டு நோக்கு முறைகளையும் இணைக்கும் முயற்சிலிலும், இருநோக்கு முறை களின் தல்ல அம்சங்களையும் உள்வாங்கில் கொண்ட புதிய முறை மியல்களை உருவாக்குவதிலும் சில அறிஞர்கள் சடுபட்டுள்ளனர். ஒன்றை விஞ்ஞானம் என்றும் மற்றதை விஞ்ஞானபூர்வமானதல்ல என்றும் கூறும் பொறிக்குள் அகப்பட்டு விடக்கூடாது என்ற வச்சரிக்கையை இவர்கள் தெரிவிக்கின்றனர். நவீன சமூக விஞ்ஞானச் சிந்தனையாளர்களில், இந்தமைய சமரசப் போக்கை உடையவர்களாக, மியர் பூர்தியு (Pierre Bourdieu), அந்தனி கிடன்ஸ் (Anthony Giddens) என்ற இரு அறிஞர்களைக் குறிப்பிடலாம்.

முறையியல்களுக்கிடையிலான விரோத உணர்வையும், பிரிவினையையும் மேலே விருந்தோம்,

இப்பின்னணியில் இளம் ஆராய்ச்சியாளர் ஒருவர் முறையியல் பற்றிய சலால்களை எடுர்கொள்வது எப்படி? ஒரு ஆய்வு முன் மொழிலை எழுதுவது எப்படி? என்ற கேள்விகளுக்கு விடையாக அமையக்கார ய நடைமுறை வழிகாட்டி ஒன்றைக் கீழே சில குறிப்புக் களாகத் தந்துள்ளோம்.

1. இரு பதாம் நூற்றாண்டின் சமூக விஞ்ஞானங்களில் முறையியல் பற்றிய விவாதங்களில் தம்மைப் பறிச்சமமாக்கிக் கொள்ளுதல் இனம் ஆய்வாளர் ஒருவர் மேற்கொள்ள வேண்டிய முதலாவது பணி என்று கூறலாம். இலங்கையர்களான இனம் ஆரால்சி யாளர்கள் இவ்விடயத்தில் ஒரு இக்கட்டான நிலையில் உள்ளனர். காரணம், எமது டல்கலைக்கழகங்களின் பின்பட்டப் படிப்பு பாட நெறிகளில் அறிவு உற்பத்தியின் முறையியல் பற்றியேர அல்லிடயம் நொடர்பான மெய்யியல் அறிவாராய்ச் சியியல் அம்சங்கள் பற்றியோ கவனம் செலுத்தப்படுவறில்கை. ஆராய்ச்சி முறையியல் என்ற பெயரில் மாணவர்கள் புள்ளி விபரவியல் நுணுக்கங்களையும், தரவுகளை நிரட்டுதல், பகுப்பாய்வு செய்தல் பற்றிய முறைகளையும் கற்றுக் கொன் கிறார்கள். ஆகவே மாணவர்களான இவம் ஆராய்ச்சியாளர்கள் கிறார்கள். ஆகவே மாணவர்களான இவம் ஆராய்ச்சியாளர்கள்

முறையியல் பற்றிச் சுயமாகவே சுற்றுக் கொள்ளவேண்டிய நிலை உள்ளது. காமமாக சுற்பதற்கான நல்ல பாட நூல்கள் உள்ளன. இலற்றின் உதவியுடன் முறையியல் பற்றிய முக்கிய சிந்தனையானர்களின் கருத்துக்களை அறிந்து கொள்ளுதல் அவசியம், இந்த அந்தியமாத்தில் முறையியல் விவாதங்கள் பற்றியும், முக்கியமான சிந்தனையாளர்கள் பற்றியும் சுருக்கமாக எடுத்துக் கூறுவோம்.

- முறைகள் அல்லது முறையியல் பற்றிய கல்வியை நாம் எப்படி எங்கிருந்து தொடங்கலாம்? அறிவு உற்பத்தியின் அறிவரராப்ச்சியியல் அம்சங்களில் இருந்து தொடங்குவது பயனுடையது. முறையியலிலும் அறிவாராய்ச்சியியலிலும் பரிச்சுப்பில்லாதவர்கள் முதலில் நாம் எடுத்துக் கொண்டுள்ள ஆய்வு விடயத்திற்கு என்ன முறைகளை நேர்ந்து கொள்ளப் போதிறார் என்பதைக் குறித்துக் கொள்ள வேண்டும். முறை களை அடையாளம் கண்ட பின்னர் அவற்றின் முறையியல் நியாயப்பாட்டை தெரிந்து கொள்ள வேண்டும். தான் என்ன நிலைப்பாட்டை எடுத்துள்ளார்? என்பதை அவர் தெரிந்து கொள்வது நல்வது. நேர்க்காட்சி வாதம், பின்னை நேர்க்காட்சி வாதம், அமைப்பியல், செயல் வாதம் (Functionalism), பின் ருவீனத்துவம், தோற்றப்பாட்டியல், வெபரியம், மார்க்சியம், டுன்னை மார்க்சியம் என்ற பல்வேறு சிந்தனைப் போக்கு களில் ஏந்த சிந்தவைக்குள் தான் வந்துள்ளேன் என்பதை அவர் கண்டு கொள்ள வேண்டும். குறிப்பாக பின்பட்டப் படிப்பு மாணவர்கள் தமது கோட்பாடு என்ன ? தாம் தேர்ந்த முறையியல் பாது ? அது எந்த வகைக் கட்டளைப் படிமத்துள் (paradigm) தன்னை கொண்டு வந்து சேர்த்துள்ளது? போன்ற அடையாளங்களை உணர்ந்து தமது ஆய்வுத் திட்டத்தை செயற்படுத்த வேண்டும்.
- 3. தம்வு ஆம்வுக்கிட்டத்திற்கு பொருத்தமான ஆராய்ச்சி முறை கள் எவையென ஒருவர் அடையாளம் காண்பது எப்படி? இதற்குரிய நடைமுறைப் பானுடைய வழி யாதெனில் தனது ஆய்வு வினாக்களை ஆம்வாளர் முதலில் வகுத்துக் கொள்ள

வேண்டும். ஒவ்வொரு ஆய்வு விரைவிற்கும் என்வென்ன ஆய்வு முறைகள் தேவை என்பதைக் கண்டு கொள்ள வேண்டும். சில ஆய்வு வினக்கள் புள்ளியியல் தரவுகளை அல்லது அளவுந்தியான தரவுகளை வேண்டி நிற்பன. வேறு சில ஆழ்வு விணக்கள் பன்புநீடுயான தரவுகளைக் பேசருவன. இன்னும் சில ஆய்வு விரைக்கள் அளவு நீதியான தரவுகள், பண்புநீதியான தரவுகள் என்ற இருவகைத் தரவுகளையும் வேண்டி நிற்பவை, களஆய்வு, குடும்பங்கள் பற்றிய தரவுகள் போன்ற முறைகளில் தகவல்களை இரட்டலாம். சில விளாக் களிற்கு பண்பு ரீதியான தகவல்கள் தேவைப்படும். இவற்றைப் பெறுவதற்கு பங்கேற்பு அவதானிப்பு, நேர்காணல், வாய்மொழி வரலாறு, தவிநபர்களின் நினைவுகள் போன்ற முறைகளைக் கையான வேண்டும். இவ்வாறு ஆய்வு முறைகளை அடை யாளம் கண்ட பின்னர் அவற்றின் முறையியல், அறிவராய்ச்சி மியல் அனுமானங்கள் எவை என்பதைப் பரிச்லனை செய்கல் வேள்ளடும்.

4. ஒரு ஆய்வாளர் தனது ஆய்வுக்கு அளவுர்தியான முறைகளையே தோவப்படுகின்றன என்றும் அளவுர்தியான முறைகளையே தாம் கையான வேண்டும் என்றும் முடிவு செய்கிறார் எனக் கொன்வோம். அவரது ஆய்வு நேர்க்காட்சி வாத முறையிய லுக்குள் அமைவது என்பது தெளிவு, பொருளியல், புவியியல், முகாமைத்துவம், மக்கள் தொகையியல் பேரன்ற கல்வித் துறைகளில் செய்யப்படும் ஆய்வுகள் பெரும்பான்மை நேர்க்காட்சிவாத முறையியல் சார்ந்தனவாகவே இருப்பனதக் கானவாம். இவ்வாறான ஆய்வு ஒன்றைச் செய்பவர் தாம் நேர்க்காட்சிவாத முறையியல்படி ஆய்வைச் செய்கிறோம் என்ற உணர்வு உடையவராக இருப்பதோடு தமது ஆய்வினை யும், முடிவுகளையும் நேர்க்காட்சி வாத முறையியல், அதன் அறிவாராய்ச்சியியல் நோக்கில் நியாயப்படுத்தவும், விளக்க மனிக்கவும் வேண்டும்.

வேறு சில ஆய்வுகள் பின்னை நேர்க்காட்கிவாக முறைகள் கொண்டு செய்யப்பட வேண்டியலை. அந்த முறைகளை தியாயப்படுத்தலும் ஆய்வு முடிவுகளை விளக்குவதும் நோற்றப்பாட்டியல், பொருள் கோடலியல், விமர்களக் கோட்பாடு ஆகியமற்றில் எது பொருத்த மானதோ அருவ்வழிச் செய்யப்பட வேண்டும்.

தேர்க்காட் சிலாதம், பின்னை நேர்காட் சிலாதம் என்ற இருவகை, முறையியல்களினையும் ஒரு ஆய்வில் பயன்படுத்த வேண்டிய தேவையும் எழுலாம். ஒன்றோடு ஒன்று பகைமை பாராட்டி வந்தலை யான இந்த இருமுறையியல்கவையும் ஒருசேர ஆய்வாளர்கள் பயன் படுத்தலாமா என்ற ஐயம் தோன்றலாம். பியர் முதியு, அந்தனி கிடன்ஸ் போன்றோர் இவ்வாறான எதிர் எதிர் நினைப்பாடுகளும், போட்டியும் முறைகளிலும், முறையியலிலும் இருக்க வேண்டிய தேவை இல்லை என்று கூறுவர். ஆதலால் ஒரு ஆய்வாளர் இருவகை முறையியல் களில் இருந்தும் தமது தேவைக்கு ஏற்றபடி முறைகளைத் தெரிந்து கொள்ளவாம். இவ்வாறு தெரிவு செய்த சின்னர் இந்த முரண்பட்ட முறைகளின் சேர்க்கை ஏன் அவசியமானது என்பதை ஆய்வாளர் நியாயப்படுத்த வேண்டும். அவ்விதம் நியாயப்படுத்துல் போது அவருக்கு ஒவ்வொரு பிரிவிவதும் முறையியல் விளக்கங்களினைப் பாரத்துத் தெரிந்து தம் நியலார் படுத்தலை செய்யும் தேவை எழும்.

#### முறையியல் விவாதக்களிலைப் படித்துத் தெரிந்து கொள்வதுந்கு ஒரு சுருக்கமான வழிகாட்டி

சமூக விஞ்ஞான ஆய்வு முறையியலைச் சுயமாக கற்றுக் கொள்ளும் நிலையில் உள்ள ஆய்வானர்கள் பின்வரும் விடயங்கள் குறித்த நூல் சுளையும் கட்டுரைகளையும் தெறிவு செய்து தமது படிப்பை ஆரம் மீத்தல் பயனுடையது.

#### விஞ்ஞாகமுறை

இயற்கை விஞ்ஞரணங்களில் 'விஞ்ஞானமுறை' எப்படி வளர்ச்சி யுற்றது என்ற விடயம் முக்கியமானது. 17ஆம் நூற்றாண்டில் பிரமன்சிஸ் பேக்கன் வழங்கிய முக்கிய பங்களிப்பை நன்கு தெரிந்து கொள்ள வேண்டும்.

#### சமூக விஞ்ஞானங்களின் தெயற்றம்

இதற்குப் பின்னர் 19 ஆம் நூற்றாண்டில் இயற்கை விஞ்ஞானம் கடைப்பிடித்த விஞ்ஞானமுறையைச் சமூகம் பற்றிய ஆய்வில் சிலர் புகுத்தினர். அகஸ்ட் கொம்ட், எமில் டர்க்கீம் என்போரும் இவர்கள் இருவருக்கும் பின்னர் மக்ஸ் வெபரும் சமூகம் பற்றிய ஆய்வில் விஞ்ஞான முறையைப் புகுத்திய முக்கிய சிந்தனையாளராவர்.

கம்ட் சமூகவிஞ்ஞானங்களில் நேர்க்காட்சி வாதத்தை முகுதிய மூலவர் ஆவர். அவருக்குப் பின் எமில் டர்க்கீம் நேர்க்காட்டிவாத விஞ்ஞான முறையை சமூகவியலில் இட்டவட்டமான நெறிமுறைப் படி பூரணமாகப் பிரயோகித்தார். அனுவட்டுமன்றி டர்க்கீம் நேடுகாட்டு ബാട്ട ക്യോകബിലരിൽ ബ്യൂറിക്ന*്* ദൂ വനം அലൈലുമ് The Rules of Sociological Method (சமூகவியல் முறை பற்றிய விதிகள்) என்ற நூலையும் எழுதினார். வெபர் பற்றிக் குறிப்பிடும் போது நாம் முக்கியமாகக் கவனிக்க வேண்டியது யாதெனில் அவர் நேர்க்காட்சிவாக முறை மியலை மிகுந்த கவனத்தோடும் தயக்கத்தோடும் பயன்படுத்தினார் என்பதே. அந்த முறையியலில் திருத்தங்களையும் அவர் செய்தார். அக்காலத்தில் ஜேர்மனி தேசத்தில் நேர்க்காட்சி வரதத்திற்கு எதிர்ப்பான கருத்துக்கள் தோன்றின. இக்கருத்துக்களின் தாக்கம் வெபரின் சிந்தனையில் வெளிப்பட்டது. நவீன சமூக விஞ்ஞானங்களில் நேர்க்காட்சிவாத முறையியல் வளர்ச்சியுற்ற வரலாற்றைத் தெரிந்து கொள்ள விரும்பும் ஆய்லாளர் ஒருவர் அகஸ்ட் கொம்ட், டர்க்கீம். வெடர் ஆகியோரின் எழுத்துக்கள், சிந்தனைகளில் தம்மைப் பரிச்சயப் படுத்திக் கொள்ளுகல் அவசியம்.

#### வ்முறையை இன்ற விருவிக்காவ

20ஆம் நூற்றாண்டின் சமூக விஞ்ஞாவங்களின் இயல்பையும் அவற்றின் இவக்குகளையும் அவற்றின் முறையியலையும் நிர்வைபிப்பதில் மார்க்சியம் பெரும் பங்கினை வகித்தது. மார்க்சியம் ஐரோப்பாவின் நேர்க்காட்சியாத மரபில் இருந்து விலகி நின்று வளர்ச்சி பெற்ற சிந்தனை முறை என்ற கவாரசமான விடயத்தையும் இங்கு நாம் கட்டிக் காட்ட வேண்டும், இருந்த போதும் மார்க்கம் அவரது கூட்டாளிகளும் சமூகம் பற்றிய ஆய்வில் தூம் விஞ்ஞானமுறையைப் புகுத்துகிறோம்; தாபது நோக்கு முறை விஞ்ஞானபூர்வமானது என்றே கருதினர். அறிவின் உற்பத்தியின் ரோக்கம் சமூக விடுதலையே என்று மார்க்சியம் கூறியது. இது சமூக விஞ்ஞானங்களில் மிகப் பெரிய தாக்கத்தை ஏற்படுத்தியது. மார்க்சியத்தின் இந்தத் தனித்துவம் மிக்க நிலைப்பாடு பிற்காலத்தில் சமூக விஞ்ஞானங்களில் விமர்சன (Critical) அல்லது சொர்ச்சி (Radical) மரபுகள் தோன்றுவதற்கு உத்துதலாக இருந்தது.

#### நேர்க்காட்சி வாத சமூகவியலுக்கு எதிரான விமர்சனம் – முதற் கட்டம்

ஜேர்மன் நாட்டுத் தத்துவ மரபில் இருந்து தாள் நேர்க்காட்டு வாத சமூக விஞ்ஞான முறையியலுக்கு எதிர்க்குரல் முதலில் தோன்றியது. இத்தத்துவ மரபை மனிதாயவாத மரபு (Humanist Tradition) என்று அழைப்பர். ஜேர்மன் தத்துவஞராளிகளிடையே நடைபெற்ற விவாகங் கலின் பயணாக பொருள்கோடலியுள் (Hermeneutics), தோற்றப் பாட்டியல் (Phenomenology) ஆகிய தத்துவங்கள் தோன்றின. இத் தந்துவவாடுகள் நேர்க்காட்சி வாதத்திற்குப் பதிசைக Non positivist முறையியலை வளர்ப்பதில் பற்றும், உறுதியும் உடையவராய் இருந்தனர். இந்த நேர்க்காட்சி வாதம் அல்லாத முறையியலைப் புரிந்து கொள்வதற்கு ஹூஸ்சர்ல் (Husserl), ஜோர்ஜ் ஹட்டமர் (Gadamar), மார்ட்டின் சீர்ட் கெர் (Heidegger), ஜீன்போல் காத்தர் (Jean - Paul Sortre), பூர்ஜென் ஹெபர்மாஸ் (Habarmas), Riccoeur ஆகியோரின் எழுத்துக் களிலும் சிந்தனைகளிலும் நம்மைப் பரிச்சயப்படுத்திக் கொள்ள வேண்டும். சமூக விஞ்ஞானங்களில் பிற்காவத்தில் வளர்ச்சியற்ற விளக்கமுறை மரபை (Interpretative Tradition) புரிந்து கொள்வதற்கும் இந்தச் சிந்தனையாளர்கள் பற்றிய அறிவு உதலும். மேற்குறிப்பிட்ட தத்துவளுள்ளிகளின் நூல்கள், கருத்துக்கள் என்பளவற்றை படித்து விளங்கிக் கொள்வதில் ஆறம்ப கட்டத்தில் வாசகர் இடர்ப்பாடுகளை எதிர்கொள்வர். தொடக்க நிலை வாசகர்களுக்கு இத்தத்துவங்களை எளிமையாக எடுத்துச் சொல்லும் அறிமுகப்) பாடநூல்கள் பல ் ள்ளன. இவற்றின் துணையுடன் இவை பற்றிய அறிவை வளர்த்துக் Queringanoin

#### நின்னை நேர்க்காட்சியாத சமூக விஞ்ஞானமும் மணிதப் பண்பியலும்

தோற்றப்பாட்டியல், பொருள்கோடலியல், இவையல் முறையியல் என்ற மூன்று நோக்கு முறைகள் பின்னை நேர்க்கா! சிவாழம் என்ற பிரிவுக்குள் அடங்கும் சமூகவிஞ்ஞான நேரக்குமுறைகளில் முதன்மை இடத்தைப் பெறுகின்றன. சமூகவியல், பாளிடவியல், வரலாறு. அரசியல் விஞ்ஞானம், பண்பா! டுக் கற்கை நெறி, பால்நிலைக் கற்கைநெறி ஆகிய துறைகளில் இம்மூன்று நோக்கு முறைகளும் மிகுந்த செல்லாக்கைச் செலுத்தி வருகின்றன. இந்நோக்கு முறை களோடு தொடர்புடைய முக்கிய அறிஞர்கள் விபரம் வருமாறு:

- தோற்றப்பாட்டியல் அல்கிரட் சூட்ஸ் (Schutz), தோமஸ் வூக்மன் (Luckman), பிட்டர் பேர்ஜர் (Peter Berger)
- இனவியல் முறையியல் ஹர்ஸொட் ஹார்பின்கெல் (Garlingel)
- \* பொருள்கோடலியல் Paulricencer, சுற்ஜென் ஹெபர்மாஸ்

அனுபவவாதம், நேர்க்காட்சிவாதம் என்பனவற்றில் 20 ஆம் நூற் றாண்டில் ஏற்பட்ட மாற்றங்கள் அவற்றை முக்கியம் வாய்ந்த சிந்தளைகள் என்ற கணிப்பை பெறலைந்தன. 1920 க்கள் முதல் நாற்பது ஆண்டு காலம் விஞ்ஞானத்தின் தத்துவமாக அனுபவவாதம் விளங்கியது. அதே போன்று சமூகவிஞ்ஞானங்களின் தத்துவமாக நேர்க்காட்சி வாதம் இக்காலத்தில் மேலான்ஏமை பெற்றிருந்தது. வியன்னா பள்ளியும் (Vienna School) அதன் தத்துவமான நேர்க்காட்டு வாதமும் அறிவுல்கில் தலைமைப் பாத்திரத்தை பெற்றன. இதனால் அவுபல வாத அறிவாராய்ச்சியியல் மேலாடுக்கம் செலுத்தியது. தர்க்க நெறி நேர்க்காட்சி வருத்தின் (Logical Positivism) வழிகாட்டவின் கீழ் சமூக விஞ்ஞானங்களின் அனைத்துத் துறைகளும் தம்மை விஞ்ஞானங்களாக' ஆக்கிக் கொள்ள முனைந்தன. இது சமூக விஞ்ஞானங்களை உலுக்கிய நேர்க்காட்சிவாத - அனுபவவாத இரண்டாவது அலை என்று கூறலாம். முதலாவது அலை 19 ஆம் நூற்றாண்டின் முதல் இருபது, முப்பது வருடங்களின் போது (1800 - 1830) தோன்றியது. 20 ஆம் நூற்றாண்டின் ஆய்வறிவு வரலாற்றில் வியன்னா பள்ளியின் தத்துவார்ந்தர் செல்வரக்கை அறிந்து

கொள்வதற்கும் இயற்கை விஞ்ஞானங்களிலும் சமூகவிஞ்ஞானங் களிலும் வியன்னா பள்ளி கொண்டிருந்த தாக்கத்தை அறிந்து கொள்வதற்கும் இது தொடர்பான நூல்களை வரசகர்கள் படித்தல் அவசியம்.

#### ணிஞ்ஞானத்தின் தத்துவம் (Philosophy of Science) தொடர்பான விணதங்கள்

விஞ்ஞானத்தின் தத்துவம் தொடர்பான விவாதங்கள் நடைபெற்றன. இவை குறிப்பாக சமுகளிஞ்ஞான முறையியலின் மீது தாக்கத்தை ஏற்படுத்தின. அனுபவவாதத்திற்கு அதன் உள்ளிருந்தும் வெளியே இருந்தும் எதிர்ப்புத் தோன்றியது. 20 ஆம் நூற்றாண்டின் பின்னரைப் பகுதியில் மூன்று தத்துவஞானிகள் வழங்கிய பங்களிப்பு சமூகவிஞ் ஞான முறையியலையும் பாதிந்தது. கார்ஸ் பொப்பர், தோமஸ்கன், போல் பெயரபெண்ட் (Paul Peyerabend) ஆகியோரே இந்த மூவர்.

அனுபவலாத முறையியலில் சரிபார்த்தல் விதி (Verification Principle) பின்பற்றப்பட்டு வந்தது. கார்ல் பொப்பர் சரிபார்க்கல் விடுமை நிராகரித்தார். அதற்குப் பதிலாகப் பொய்ப்பித்தவ் விடு (Falsification Principle) என்பதை அவர் அறிமுகம் கெப்தார். அவருடைய வாதத்தின் மையமான கருத்தொன்றை நாம் உற்று நோக்க வேண்டும். அவதானிப்பின் மூலம்: ஆதாரங்களைச் சரிபார்த்தல் மூலம் தாம் அறிவைப் பெறுதல் முடியாது. விஞ்ஞானக் கற்றுக்களைப் பொய்ப் பிந்தல் விதியின்படி நிச்சமித்துக் கொள்ள வேண்டும். பொப்ப்பிக்க முடியாத கூற்றுக்கள் அறிவு ஆகும். பொப்பருக்குப் பின்னர் விஞ் ஞான அறிவு என்றால் என்ன என்பது பற்றி மேலாதிக்கம் பெற்றிருந்த கருத்தைத் தகர்த்தவர்களுள் தோமஸ் கூன் முக்கியமானவர். இவர் ்பரடைம்' (Paradigm) என்னும் கட்டளைப் மு மம் என்ற என்னக் கருவை முன்வைத்தார். இதனோடு இணைந்த இன்னோர் என்னைக் கரு விஞ்ஞானப் புரட்கிகள் (Scientific Revolutions) என்பதாகும். ஒரு குறிப்பிட்ட காலத்தில் விஞ்ஞான உண்மைகள் (Scientific truths) எனக் கருதப்பட்டவை அக்காவத்தில் விஞ்ஞானிகள் சமூகத்தால் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்ட வழமைகள் (conventions) என்றே கூற வேண்டும். ஒரு குறிப்பிட்ட கட்டனைப் படியத்தின் (Pandigm) படி லிஞ்நரானிகள் இயங்கிக் கொண்டிருப்பர். அவர்கள் வெளியிடும்

உண்மைகள் அந்தக் கட்டளைப் படிமத்திற்கு பொருந்தியதாக இருக்கும். காலப்போக்கில் 'விஞ்ஞானப் புரட்சி' நிகழ்கிறது. அப்போது இருந்துவரும் கட்டனைப் படிமம் தூக்கி வீசப்படும், யாவும் தலைசுழாக்கப்படும் என்று கன் விளக்கம் கொடுத்தார். 1960க்களின் முற்பகுதிலில் கணின் எழுத்துக்கள் வெளிவந்தன. இக் காலத்தில் பொப்பரும், கூனும் மிகுந்த செல்வாக்கைச் செலுத்தினர். இவ்வாறிருக்கும் போது 1970க்களில் பெயர்பென்ட் தனது விரிவு ரைகளிலும் நூல்களிலும் 'விஞ்ஞான முறை' என்று கூறுவதே விஞ்ஞானம் என்ற கருத்தியல் (Ideology) பரப்பி வரும் ஒரு புனைவு (Piction) என்று கூறினார். விஞ்ஞானிகள் விஞ்ஞான உண்மைகளை கண்டுபிடிப்பதற்கு பயன்படுத்தும் விஞ்ஞான முறை விஞ்ஞானத்தின் கருத்தியலே (Ideology of Science) அன்றி வேறல்ல என அவர் அறிவித்தார்.

அறிவராம்ச்சியியல் துறையில் நிகழ்ந்த மேற்குறித்த விவாதங்கள் சமூக விஞ்ஞானங்களில் பெரும் தாக்கத்தை ஏற்படுத்தின. இதன் விளைவாக சமூகவிஞ்ஞானங்களில் நேர்க்காட்சி வாதத்தில் மேலாநிக் கத்தின் சரிவு ஆரம்பித்தது.

அறிவராய்ச்சியியவிலும், ஆய்வு முறையியலிலும் பின்நவீனத் துவத்தின் சவால்களை எடுழ்கொள்ளும் தேவை ஏற்பட்டது. அறிவின் உற்பத்தி பற்றிய மரபுவழிப்பட்ட சிந்தனையில் ஒரு விடயத்தில் கருத்தொற்றுமை இருந்து வந்தது. அது யாதெனின் நம்பத்தருந்த அறிவைப் பெறுவதற்கு சூர்மான முறைமைக் கையான வேண்டும் என்பதே, யாவரும் இந்த அனுமானத்தை ஏற்றுக் கொண்டனர். இது ஒரு அடிப்படை அனுமானம். நேர்க்காட்சிவாதிகளும், பின்னை நேர்க்காட்சிவாதிகளும் ஏற்றுக் கொண்ட அனுமானம். பின்றவீனத் துவம் இந்த அடிப்படை அனுமானத்தை (Foundational Assumption) நிராகரி<u>த்தது</u>. மரபு வழிப்பட்ட அறிவாராய்ச்சியியல்களின் இந்த அனுமானத்தை நிராகரித்த பின்நவினத்துவம் போல் பெயர்பென்ட் முன்வைத்த 'Against Method' (முறைக்கு எதிராக) என்ற கருத்துக்கு தெருக்கமான திலைப்பாட்டை எடுத்தது. அதாவது உண்மையான அறிவை அடையும் சரியான முறை என்று எதுவும் இல்லை. உண்மை என்பது சார்புரீடுயானது (Relative), நில்வற்ட் நொர்நி (Richard Rorty) இவ்வாறு கூறினர்:

There is no 'god's eye view' of the world, nor is there a privileged book on which all our truth claims can bang.

அதாவகு சரியான உண்மை ஒன்று இருக்கிறது; அது கடவுளின் பார்வை போன்றது அல்லது உண்மை அறிவு என்ற கொழுக்கியில் எமது அறிவு பற்றிய முடிவுகளை தொங்க விடலாம் என்றவாறாக நாம் நம்புவது அற்றதலில்லாதது.

#### முறைகள் பற்றிய அறிவயாய்ச்சிலல் அடிப்படைகள்

ஆய்வு முறைகள் யாவற்றிற்கும் ஆய்வு முறையியல் அடிப்படைகள் உள்ளன. இதை வேறு வார்த்தைகளில் கூறுவதானால் வெவ்வேறு முறையியல் கட்டளைப்படி மங்கள் (Methodological Paradigms) உள்ளன. அவற்றுக்கேற்றபடியே முறைகள் (Methodological Paradigms) தேர்க்காட்சிவாதம் என்ற சிந்தனையை உதாரணமாக எடுத்துப் பார்ப்போம். இதற்கு ஒரு முறையியல் உள்ளது. இந்த முறையியலின் படிதான் நேர்க்காட்சிவாத முறைகள் அமைந்துள்ளன. கூறியது கூறலாக இருத்தாலும் நாம் முறைகள் குறித்து முறையியல் நோக்கில் சில விடயங்களைக் கூறுதல் வேண்டும்.

சமூக ஆய்வில் நேர்க்காட் சிவாதம் 13 ஆம் நூற்றாண்டின் பிற்பகுதியில் எழுச்சி பெற்றது. இந்த எழுச்சி இயற்கை விஞ்ஞான அறிவை சமூக ஆய்விற்கும் பிரயோகித்ததன் விளைவு. சமூகம் பற்றிப ஆய்வில் அனுபவாதம் இக்காலத்தில் முதன்மைபெற்று சமூக விஞ்ஞான முறையியலின் கட்டவைப் படி மாக ஒரு நூற்றாண்டுக்கும் மேலாக நிலைத்திருந்தது.

#### நேர்க்காட்சிவாத அறிவாளம்ச்சியிவலும் அகுன் முறைகளும்

சமூகம் பற்றிய அறிவினை கட்டி எழுப்புவதற்கான செங்கற்கள் போன்றன ஆதாரங்கள் (Facts). ஆதலால் அறிவைப் பெறுவதாயின் சமூகத் நேற்றப்பாடுகள் பற்றிய ஆதாரங்களைத் திரட்ட வேண்டும். ஆதாரங்கள் மனித மனத்தின் முற்சாம்வுகள், மதிப்பீடுகளின் கலப் பற்றதாக இருத்தல் வேண்டும். இவ்வாறான கலப்பற்ற ஆதாரங்களை "hard facts" என்று அனுபவாதிகள் குறிய்பிட்டனர். "சமூகவியல் முறை பற்றிய விதிகள்" (Rules of Sociological Method) என்ற நூலில் (இது

1898 இல் எழுதப்பட்டது) டர்க்கிக் ஆகாரத்தன்மை (facticity) என்ற கருக்கை அறிமுகம் செய்தார். இதன்படி ஆகாரக்கின் ஆதாரத்தன்மை (facticity of fact) பற்றி அவர் அழுத்தம் கொடுக்க முனைந்தார். புருநிலையான அழுக நிகழ்வுகளை கலப்பற்ற வடிவில் பிரதிநிதித்துவம் செய்யும் 'facts' - ஆதாரங்கள் - வேண்டும் என்பதையே இது குறிப்பிடுகிறது. இவ்வாறான தூய அதாரங்கள் தொகுக்கப்பட்டால் இயற்கை விஞ்ஞானங்களின் முறைகளைக் கொண்டு அவற்றைப் பகுப்பாய்வு செல்யலாம் என்று டர்கீம் கூறினார். அளவீடு, பரிசேதனை, புள்ளிவிபர ஆப்வு என்பன விஞ்ஞான ஆய்வுமுறைகள். இவற்றை சமுக ஆய்விலும் பிரபோகிக்கலாம். அதன்மூலம் சமூக இறக்கம் பற்றிய பொதுவிடுகளை (Laws) வருத்துக் கொள்ளவாம். நேர்க்காட்சிவாத ஆய்வு முறையியலைக் கறாராக கடைப்பிடிக்கும் ஆய்வாளர்கள் புள்ளியிய அட்டவணைகள், பட்டியல்கள் எள்ப வற்றை வழங்குவர். இப்புள்ளிவிபரங்கள் குடும்பங்கள் பற்றிய புள்ளிவிடரத் தொகுப்பு, குடிசனமதிப்பிடு, வினம்.கொத்துகள் போன்ற புள்ளிலிபர ஆய்வு முறைகள் மூலம் பெறப்படும். இவற்றைக் கொண்டு சமூகம் பற்றிய விளக்கத்தை விதிகள் வடியில் சமூக விஞ்ஞானிகள் கூறத் தொடங்கினர். அளவுமுறைத் தரவுகள் (Quantitative data) *கொண்டு கருது* கோன்களை (Hypotheses) பரிசோதித் தல் முடியும். நேர்க்காட்சி வாதிகளுக்கு வேண்டியவை தரப தரவுகள். அவை அபெபிராயம், உணர்ச்சி, முற்சாய்வான எண்ணங்கள் என்பன வற்றால் கறைப்படாதனவாக இருத்தல் வேண்டும். தரவுகளை வைத்துக் கொண்டு மிக நுட்பபான புள்ளிவிபர நுட்பமுறைகளை கொண்டு பகுப்பாய்வுகளைச் செய்தவர். மாதிரிகள் (Models) வருக்கப்பட்டன. அளவு முறைத்தரவுகள் பற்றிக் கவனம் செலுத்திய நேர்க்காட் வெறிகள் பன்பு முறைக் கரவுகளை (Qualitative data) சந்தேகக் கண்கொண்டு பார்த்தனர். பண்புமுறைத் தரவுகள் அக வயப்பட்ட அபிப்பிராமங்கள், நகிப்பட்ட கருத்துக்கள், உணர்வுகள் என்புவவற்றால் இரிக்கப்பட்டவை கறைப்பட்டவை என்று அவர்கள் கருகியதே இதற்கான காறணம். நேர்க்காட் சிவாடுகள் புறவயத்தன்மை அல்லது புறதிலைத்தன்மை (objectivity) பற்றிய கரிசனை உடைய வர்கள். விஞ்ஞான அறிவு என்பது புறநிலையான உலகைப் பற்றிய பொதுவிடுகளை அல்லது பொதுக்கூற்றுக்களைக் கொண்டமைவது. என அவர்கள் கருதினர்.

#### தேவற்றப்பாட்டி ஈலும் முறையும் (Phenomenology and Method)

பின்னை நேர்க்காட்கிவாத அறிவாராம்ச்சியியல் என்ற கண்ணாடி. ஊடாக ஆய்வு முறைகள் விடயத்தை இப்போது நாம் பரிசீலிக்க வுள்ளோம், முதலில் தோற்றப்பாட்டியல் என்னும் கோட்பாட்டுடன் எமது பரிசிலனையைத் தொடங்குவோம். தோற்றப்பாட்டியல் சமூகனியலில் கையாளப்படும் முறையாகவும், அதேவேளை ஒரு கோட்பாட்டும் பிரிவாகவும் உள்ளது.

நேர்க்காட்கிவாடுகள் அதாரங்கள் குறித்து மிருந்த அக்கறை ் டையவர்கள் என்பதை முன்னர் குடுப்பிட்டோம். தோற்றப்பாட்டிய வாளர்கள் இதற்கு எதிர்மறையான கருத்தினை உடையவர்கள். தரவு களுக்குக்கு?) பின்னால் உள்ள மனித அளு காம் தான் முக்கியமானது; வெறும் தரவுகளால் என்ன பயன் என்றனர். இதனை ஒரு உதாரனம் கொண்டு விளக்கலாம். தேர்தலில் பங்கேற்பு (Electoral Participation) அல்லது தேர்தல்களின் போது மக்களின் வாக்களிப்பு நடத்தை எப்படி உள்ளது என்பதை ஒரு நேர்க்காட்கிவாதி ஆராயப்புகுகின்றார் எனக் கொள்வோம். வாக்காளரின் நடத்தை என்னும் இவ்விடமம் பற்றிய ஆர்வில் உயர் ஆய்வு ஐட்பங்கள் பயன்படுத்தப்படுகின்றன. இந்த நட்பங்களில் நேற்ந்தவராக உள்ள ஆய்வாளர் முழலில் மாதிரி மதிப்பிடு (Sample Stirvey) ஒன்றை நடத்துவார். வாக்காளர்களிடம் பல கேள்விகள் கேட்கப்படும், யாருக்கு வால்களிற்றிர்கள் உரன் குறித்த வேட்பாளருக்கு வாக்களித்திர்கள் 7 என்ன நன்மைகளை எடுற்பார்த்து வாக்களித்திர்கள் ? போன்ற மேள்விகள் பல இருக்கும். வாக்களிக்காதவர்களாயின் ஏன் நீங்கள் வாக்களிப்பில் பங்கு மற்றவில்லை? என்பன போன்ற சேன்லி களைக் கேட்டு விடைகளைப் பெறுவார்கள். இவ்வாறான நரவுகள் வினாக்கொத்து முறை மூலம் இரட்டப்படும். நேரிலும் தரவுகளைத் திரட்டுவர். தொலைபேரி உறையாடல் மூலமும் தகவல்களைத் திரட்டலாம். தரவுகளைத் திரட்டியதும் அவற்றை வகைப்படுத்தவ், ஒழுங்குபடுத்தல், பகுப்பாய்வு செய்தல் என்ற வழிகளில் நுணுக்க <u> நாகப் பரிசீலிப்பர். இப்பரிசிலனையின் வின்வவாகப் பொதுப் போக்கு</u> ்களும், ஒரே பாங்கில் அமையும் போக்குகளும் வாக்காளர் நடத் தையில் வெளிப்படுவதை அவதானிக்க முடியும்.

இதற்கு மாறாக தோற்றப்பாட்டியல் ஆய்வாளர் வேறுவகையான முறைகளைக் கையாள்வார். அவருக்கு வாக்காளர் கூறும் கதைகள் அதாவது மனிதரின் கதைகள் தான் முக்கியம். தேரற்றப்பாட்டியல் சிந்தனை வித்தியாகமாவது. வாக்காவர் ஒருவர் நாம் வாக்குப் போடப் போகிறேன் என்ற முடிவுக்கு வருதல், இருத்தலியல் நியாயித்தல் (Existential Reasoning) என்ற செயல்முறையின் முடிவில் நிகமுவது. அவரது மளதில் பலகேள்விகள் எழுந்திருக்கும். தேர்தல் வன்முறை நிகமுகிறது. ஆன்மாறாட்டம் செய்து கள்ள வாக்குப் போடுகிறார்கள். இப்படியிருக்கும்போது என்னைப் போன்ற நேர்மையான வாக்காளர். வாக்குப் போட்டால் என்ன வாக்குப் போடாவிட்டால் என்ன ? தடைமுறைப் பயன் ஏதாவது உண்டா? என்று சிந்திக்கலாம். நான் குறித்த ஒரு கட்சிக்கு அடுத்தடுத்து தேர்தல்களில் வாக்களித்தேன் என்ன பயன் ? அந்தக் கட்டு ஒவ்வொரு தேர்தலிலும் தோல்வியைத் தமுவியது. இந்த முறை நான் வேறொரு கட்சிக்கு வரக்களித்தால் என்ன ? அடுத்தடுத்து தேர்தல்கள் பல வந்து போமின. என் வாழ்க்கை இதனால் எந்த வகைமிலும் தாக்கம் பெறவோ மாறவோ இல்லையே ஒ தேர்தல் ஜனநாயகம் இருப்பதால் எங்கள் வாழ்க்கை மாறியதா 7 நாம் அன்றும் இன்றும் ஏழைகளாகத் தானே இருக்கிறோம். இந்தத் தேர்தலில் நாள் வாக்களிக்க வேண்டுமா? எனது சாதியைச் சேர்ந்த எவரும் இந்தத் தேர்தலின் வேட்பாளர் பட்டியலில் இடம்பெற வில்லை. பிறகாதிக்காரர்கள், பிற இனக் குழுமத்தினரைச் சேர்ந்த வர்களின் வேட் பாளர்களுக்கு நான் ஏன் வாக்குப் போட வேண்டும் ? அதனால் என்ன பயன் ? ஆனால் இன்னொரு அபாயம் இருக்கிறது. நாள் வாக்குப் போடாவிட்டால் என்பேரில் ஆள்மாறாட்டம் செய்து யாரேனும் ஓர் காடையள் என் வாக்கைக் களவெடுத்து விடலாம் அல்லவர் ? வாக்களிப்பால் எலக்கோ என் கிராமத்தவருக்கோ நன்மை இல்லாவிட்டாலும் என் வாக்கைக் கனவெடுக்க விடக்கூடாது. ஆதலால் நான் வாக்குப் போடப் போகிறேன். இவ்வாறாக ஒருவள் பலவித சிந்தனைகளுக்கு ஆட்படுவதையே இருத்தலியல் திலை மைகள் (Existential Conditions) பற்றிய தியாமித்தல் என்று கூறுவர். வாக்களிக்கும் முடிவை எடுக்கும் போது இந்தச் செயல்முறை நடை

24

பெறும். தோற்றப்பாட்டியல் வாக்காளர் அக்கிலையை அறிவதற்கு வேண்டிய முறைகளை உபமோகிக்க வேண்டும் என்று கருதுகிறது. தோற்றப்பாட்டியலின் அறிவாராம்ச்சியியல் அதன் முறையியல் என்பன அரசியல் உலகு (Political Windd) பற்றி நேர்க்காட்சிவாதத்தின் புள்ளி விபரங்களை விட வித்தியாரமான காட்சியையும் புறிதலையும் வழங்கு கிறது.

மேலே குறிப்பிட்ட உதாரனம் விளக்குவது போல் தோந்தப் ച്യപ്പുതർ: ഗത്രീള அതുവയർ വർടിയ 'செறிவான விபரிப்பு' (Thick descriptions) பற்றியே அக்கரை கொண்டுள்ளது. நேர்க்காட்கிவாதம் மனித அனுபவத்தை மேலோட்டமாகவே தொட்டுச் செல்ல முடியும். இதனால் இவ்வகை விவரிப்புகளை 'Thin descriptions' என்றே அழைக்களம். தோற்றப்பாட்டியலின் செறிவான விபரிப்பக்களை தோற்றப்பாட்டிறன் விபரீர் முக்கள் (Phenomenological Descriptions) என்றும் சுறுவர், செறிவான விபரிப்புக்களைப் பெறுவதற்கு பண் பியல் முறைகள் (Qualitative Methods) தேவைப் படுகின்றன. தோற்றப் பாட்டியல் பண்பியல் முறைகளை நாடுவதற்ற இன்னொரு காரணமும் உள்ளது. சூடிக உலகின் காரணகாரிய விவக்கம் (explanation) பற்றி அல்லாது மனித உணர்வுதிலையில் விளக்கமுறைப் புதிதல் மூலம் உலகை விளங்கிக் கொள்வது (Interpretative Understanding) பற்றிலே தோற்றப்பாட்டியல் மிருந்த அக்கறை கொண்டுள்ளது. குழுக் கலந் துரையாடல்கள், உரையாடல்கள், இனவரைவியல் ஆய்வுமுறைகள் என்பன மனித அனுபவங்கள், உணர்வுகள் பற்றிய செறிவான விபரிப்புக்கு" உதவும் ஆய்வு முறைகளாகும். உளவியல், தாதிமார் பணிக் (Nursing) கல்வி, சமூகப்பணி ஆகிய துறைகளில் ஈடுபடும் தோற்றப்பாட்டியல் ஆய்வாளர்கள் ஒல், ஒளி (விடியோ) சுருவிகளை உப்போதித்து "பண்பியல்முறை உரையாடல்களில்" ஈடுபடுவர். கள ஆய்வு செய்து குறிப்புக்களை எழுதிக் கொள்வதை விட மக்களுடன் நடத்தும் உரையாடல்கள் பயனுடையன என்பது தோற்றப்பாட்டிய ரைவர்களின் கருத்து.

தோற்றப்பாட்டியல் ஆய்வில் முதன்மையான அக்கறையாக இருப்பது மக்களின் அகநிலைப்பட்ட கருத்து என்ன? அவர்கள் சமூக உலகை எப்படி விளக்கம் கொடுக்கிறார்கள் என்பதைப் புரிந்து கொள்வது தான். இங்கே புரிதல் (Understanding) என்ற சொல் ஆய்வானன் பெற்றுக் கொன்றும் புரிதலை மட்டும் குறிப்பிடவில்லை. ஆய்வுக்கு உட்படும் மனிதர்களின் செயல்கவின்படி சமூக உலகத்தை அவர்கள் எப்படிப் புரிந்து வைத்திருக்கிறார்கள் என்பதை ஆய்வானன் புரிந்துகொன்றுகல் தான் பிரதாமையானது. ஆகவே ஆய்வானனுக்கும் ஆய்வு செய்யப்படும் மக்களுக்கும் இடையே தொடர்ந்த உரை யாடலும் தொடர்பும் மிகவும் முக்கியமானது. தோற்றப்பாட்டியல் 'விடயி' (subject) என்று கூறப்படும் செயலிக்கு முகன்மை கொடுக்கிறது. மனிதனின் செயல்களே ஆய்வுக்குரிய பொருள். ஆதலால் மனிதர் முக்கியம் பெறுவர். மனிதர்க்கு வெளிமே உள்ள புறநிலை அல்லது இயற்கை முக்கியம். மனிதர் தமது அனுபவத்தை தாமே எப்படிவினங்கிக் கொள்கின்றுனர் என்பதே முக்கியம். மனிதர் செயல்களைச் செய்வதோடு நின்று விடுவதில்லை. தாம் செய்த செயல்களின் விளக் கத்தையும் அவர்கள் பெறுகின்றனர். ஆய்வானனும் அச் செயல் களுக்கு வினக்கம் கொடுக்கிறார். இதனை 'Interpretative Loop' என தோற்றப்பாட்டியலில் கூறப்படும்,

#### இணியல் முறைவிவலும் முறையும் (Ethno Methodology and Method)

இனவியல் முறையியல் 1970 களில் ஐக்கிய அமெரிக்கா நாட்டில் வளர்ச்சியுற்றது. இது தோற்றப்பாட்டியல் கருத்துக்களினால் சுவரப் பட்ட அமெரிக்க சிந்தனையாளர்களால் வளர்க்கப்பட்டது. இனவியல் முறையியல் சிந்தனையாளர் கையாண்ட முறைகள் யாவும் தோற்றப் பாட்டியல் முறைகளுடன் ஒற்றுமை உடையவை. அத்தோடு இனவியல் முறைகள் ஐக்கிய அமெரிக்காவின் மையுடூரோட்ட சமூக வியலின் எதிர்ப்பலையாக எழுந்த கிளர்ச்சிச் சமூகவியலின் பெறு பேறாகவும் இருந்தன. தோற்றப்பாட்டியல் முறைகளைப் புரிந்து கொள்வதற்கு சிறந்தவழி எவ்வாறு இவவியல் முறைகளையும் விமர்சனம் செய்தது என்பதை அறிதலாகும்.

தாம் முன்னர் குறிப்பிட்டது போல சமூகச் செயலிகள் (Social Actors) தமது அன்றாட வாழ்வில் செயல்களுக்கு எவ்வாறு விளக்கம் கொடுக்கிறார்கள் என்பதை அவர்களின் பார்வையூடாக அறிந்து சமூக உலகு (Social World) பற்றிய விளக்கத்தைத் தருவதே இனவியல் முறையியலின் அக்கறையாகும். ஆதனால் அறிவு உற்பத்தி தொடர் பான அகநிலைப்பட்ட கோட்பாடாகவே இது விளங்குகிறது. அமெரிக்காவின் பைய நீரோட்ட சமூகவியவில் டல்கொட் பார்சன்ஸ் முன் வைத்த சமூகவியல் அக்காலத்தில் ஆட்சி செலுத்தியது. டல்கொட் பார்சன்ஸ் ஓர் நேர்க்காட்சிவாதியாவர். அவர் சமூகச் செயல்களின் காரண - காரிய தர்க்கத்தினை விளக்குவவத நோக்கமாகக் கொண் டிருந்தார். மனிதர்களின் செயல்களில் காரணகாரிய தர்க்கத்தை சமூக வியல் விளக்கமாகக் கூறும் பொழுது உள்ளமமில் அது பகுத்தறிவு சார் விளக்கமாக அமையும் என்பது பார்சன்ஸ் கருத்து. 'சமூகச் செயலின் கட்டமைப்பு" (The Structure of Social Action : 1937) என்ற அவரது தூலில் சமூகச் செயலிகள் தமது குழந்நிலையின் பின்புவத்தில் பகுத்தநிவான செயலில் ஈடுபடுகிறார்கள் என்று கூறினார். இதனை இளவியல் முறையியல் முற்றாக நிராகரித்தது. இளவியல் முறையியல் பார்சளின் கருத்துக்கு மறுப்பாகவும் பதிலீடாகவும் புதிய முறைகளை உருவாக்கியது. சமூகச் செயல்களின் செயலிகள், செயலிகளின் பின்னனர், சூழமைவு என்பவற்றை விளக்கும் புதிய முறைகளை அவர்கள் உருவாக்கினர்.

சமூகச் செயலிகள் தமது அன்றாட வாழ்வில் செயல்படும் போது எவ்வகையில் தங்கள் செயல்களைப் புரிந்து விளக்கம் செய்கிறார்கள் என்பதைக் கண்டறிவதற்கு ஏற்ற முறைகளைத் தேர்ந்து கொள்வதே இளவியல் முறையியலின் நோக்கமாக இருந்தது. அவ்வகையில் சமுகவியல் விளக்கத்தின் மையப்பொருளாக சமூகச் செயலிகளின் அகதிலைப் புரிதல் அமைந்தது. இது சமூகவியலுக்கு இனவியல் முறைவியல் வழக்கிய புத்தாக்கமான பங்களிப்பு ஆகும். மரபு வழிப் பட்டமைய நீரோட்ட சமூகவியல் சமூகச் செயல்களின் அகநிலைப் பட்ட விளக்கங்களை ஏற்றுக்கொள்ளவில்லை. அவற்றை நம்பக்க தன்மை அற்றவை எனவும், தெளிவற்றவையும் குழப்பமானவையும் என்றும் நிராசித்தது. இவற்றைப் பயனற்றவை என்று மையநீரோட்ட சமூகவியல் கருதியது. இனவியல் சமூகவியல் இந்தக் கருத்தை ஏற்பதில்லை. சமூகச் செயலிகளின் நேரடி அனுபவம் சமூகவியல் விளக்கத்திற்கு மையமான கருப் பொருள் என்று இனவியல் முறை யிலாளர் கூறினார். அவர்கள் செமலி மைய (Actor Centric) முறைகளை உருவாக்கினர். அளவுமுறை ஆய்வுகளினையும் நுட்ப முறைகளையும் (Quantitative Research Methods and Techniques) இனவியல் முறையியல் நிராகரித்தது. அவற்றுக்குப் பதிலாக பண்பியல் முறைகளை (Qualitative Mothods) இளவியல் முறையியல் உகந்தவையாக ஏற்றுக் கொண்டது.

இனவியல் முறையியல், நேர்காணல் (Interview), பங்கேற்பு அவதானிப்பு (Participant Observation) ஆகிய இரு முறைகளையும் கையாள்கிறது. மைய நீரோட்ட சமூகவியலும் இம்முறைகளைக் கையாளக்கூடும். ஆனால் மிக முக்கியமான வித்தியாசம் ஒன்று உள்ளது. இம்முறைகளைக் கையாளும் இனவியல் முறையியல் முற்றிலும் வித்தியாசமான அறிவாராய்ச்சியியல் அனுமானங்களுடன் செயற்படுகிறது. மரபு வழிப்பட்ட சமூகவியலின் நோக்குமுறைப்படி *துரா*ய்ச்சியாளனே முக்கிய நபர். அவரே விஞ்ஞான விளக்கத்தை புறத்தே இருந்து கொள்ளு வருகிறார். சமூகவியலாளர் சமூகவியலில் விஞ்ஞான முறைப் பயிற்கி பெற்றவர். அவரே விஞ்ஞானமுறைக் கோட்பாடு விளக்கத்தையும் இறுதிலில் தன் ஆய்வு மூலம் வழங் குபவர். இனவியல் முறையியலாளர் இதற்கு மாறான கருத்தைக் கொண்டவர்கள். அவர்கள் சமூகச் செயலிகளிற்கு (Social Actors) பிரதான இடத்தை வழங்குகின்றவர். சடிரகச் செயலிகளை 'prectical theorists' என இவர்கள் கருதுவர். சமூகச் செயலிகள் செயல்முறைக் கோட்பாட்டாளர்கள். ஆதலால் அவர்களிடம் இருத்தே கோட்பாடு பிறக்கிறது. சமூக உலகின் அர்த்தங்களை விளக்கம் செய்வதற்கான முறைகள் சமூகச்செயலிகளான மக்கவிடமே உள்ளன. மனிதர்களின் உள்ளார்ந்த வெளிப்படப் பேசுரத அறிவு (tacit knowledge) என்று இதனைக் சுறலாம். இந்த அறிவு அன்றாட வாழ் முறையில் வெளிப் படுவது. இதனைச் சமூகவியல் கண்டு கொள்ள மறுத்து வந்துள்ளது. வெளிப்படப் பேசப்படாத அறிவு சூருக இடைவினை (Social Interaction) பற்றிய விதிகள், சட்டங்கள் கொண்டமைவது. இந்த விதிகளையும் ரட்டங்களையும் சமூகத்தின் உறுப்பினர்கள் தெரிந்து வைத்திருக் கிறார்கள்.

சமூகச் செயலிகளின் வெளிப்படப் பேசாத' அறிவை அறிவதற்கு சமூகவிஞ்ஞானிகள் புத்தாக்க இயல்புடைய முறைகளைக் கண்டு பிடிக்க வேண்டும். அவ்வின் கூஸ்ட்னர் இனமுறையியல் பற்றிக் கூறும் போது அது பெரும் நிகழ்வுகளில் கவனம் செலுத்துவதில்லை. மாறாக முக்கியமில்லாதவையென்றும், அற்பமானைவியன்றும் கருதப்படும் அன்றாட நிகழ்வுகளில் அது கவனம் குவிப்பதாக உள்ளது என்று குறிப்பிட்டிருப்பது கவனிக்கத்தக்கது. இக் காரனத் தினால் தான் பங்கேற்பு அவதானிப்பு (Participant Observation) இனமுறையியவில் முக்கிய முறையாகக் கொள்ளப்படுகேறது.

#### முறையற்றிய ரின் நனினத்துவ தோக்கு (Post Modern Perspective on Method)

'பின் நவீனத்துவமும் முறையும்' என்று குறிப்பிடுவது முரண்பாடு டையது என்றே கூறவேண்டும். ஏனெனில் பின் தவீனத்துவும் முறை கள் (Methods) எவற்றையும் ஏற்றுக் கொள்வதில்லை. 'முறைக்கு எதிராக' (Against Method) என்பதே அதன் கொள்கை எனலாம். ஆகையால் பெயர்பென்ட் கருத்துக்கு நெருக்கமானதாக பின்னை ` நவீனத்துவத்தின் முறைகள் பற்றிய கருத்து உள்ளது. போல் பெயர்பன்ட கூறியது போன்று பின் நவீனத்துவவாடுகளும் முறைகளுக்கு எதிரான வர்கள். எனினும் இது ஒரு வகையில் அறிவராப்ச்சியியல் நிலைப்பாடு என்றே கூறலாம். அறிவொளியுகத்தின் தத்துவார்த்த, அறிவாராய்ச் சியல், முறையியல் நிலைப்பாடுகளை பின் நவீனத்துவவாதிகள் நிராகநித்தனர். அறிவொளியுகம் பற்றிய நீட்சேயின் விமர்சனத்தில் இருந்து பின் நவீனத்துவம் தன் நிலைப்பாட்டை உறுதி செய்து கொன்டது. சர்வவியாபகமான, உலகு தழுவிய பருநிலை (Macro) விளக்கங்களைப் பின்நவீனத்துவம் ஏற்பதில்லை. அதற்குப் பதிலாக சமூகம் பற்றியும் வரலாறு பற்றியும் நுண்நிலைச் செயல் முறைகள் (Micro Processes) முக்கியமானவை என்று கூறி நுண்டுலை அம்சங் களில் பின்நவீனத்துவும் கவனக் குவிவை ஏற்படுத்துகிறது.

லியோதார்த் (Lymand) "The Pust Modern Condition" என்ற தலைப்பில் நரல் எழுதினார். இந்நூலில் அவர் நுன்நிலை சார்ந்த அல்லது தனி நபர்களின் வாழ்வு சார்ந்த (Local) அம்சங்களுக்கே முதன்மை அவித்து பருநிலை அல்லது கேரளம் தழுவிய (Global) அம்சங்களைத் தவிர்த்துக் கொள்கிறார். செயல் ஊக்கம் மிக்க அகம் (Active Subject) என்ற கருத்தை பின்றவீளத்துவம் ஏற்பதில்லை. செயல் ஊக்கம் மிக்க அகம் அரசியல் நடவடிக்கையிலும் சமூகமாற்றத்திலும் பங்கு கொள்கிறது என்ற கருத்தையும் பின்றவீனத்துவம் ஏற்கவில்லை. 19 ஆம் தூற்

றாண்டில் அகமும் புறநிலையும், அமைப்பும் செயலியும் (Structure and Agency) விளக்கமும் புறிதலும் (Explanation and Understanding) ஆகிய விடயங்கள் குறித்து நிகழ்த்த தத்துவ அறிவாராய்ச்சியியல் விவாதங்களை பின்றவீனத்துவம் கலனத்தில் எடுத்துக் கொள்வதில்லை. பின்றவீனத்துவத்தின் முறையியல் பற்றிய நோக்குப்படி இந்த விவாதங்கள் பொருத்தப்பாடோ நடைமுறைப் பயனோ உடையன வல்ல. முழுமையான சர்வப் பொதுவான உல்வமை என ஒன்று இல்லை. இந்த உண்மையை அறிவதுதான் தத்துவமும் விஞ்ஞானமும் ஆற்றும் பணி என்றோ, உண்மையை அறிவதற்கான விதிமுறைகளை கண்டுபிடிப்பது அவற்றின் நோக்கம் என்றோ கூறுவது அர்த்தம் அற்றது. றிச்சார்ட் றொர்லி (Rorty) என்னும் அமெரிக்க நாட்டுத் தத்துவவாடு இக்கருத்தையே அவர் எழுதிய Philosophy and the Mirror of Nature (1979) (தத்துவமும் இயற்கை என்னும் கண்ணாடியும்) என்ற நூலில் எடுத்துக் கூறினார்.

பின்நவீனத்துவம் எவ்வகையான அறிவைப் பற்றிப் பேசுகிறது ஒ அது உற்பத்தி செய்யும் அறிவு யாது ? என்ற கோள்விகள் எழுகின்றன. நேர்க்காட்சிவாதம் அல்லது மரபு வழிப்பட்ட பிற முறையியல்கள் கொன்டு பின் நவீனத்துவத்தின் அறிவு உற்பத்திச் செயல்முறை பற்றி மதிப்பிடு செய்யமுடியாது. உதாரணமாக நேர்க்காட்சிவாதம் காரண காரியத் தொடர்பை விளக்குறெது. மாரண காரிய விளக்கத்தைப் பின் நலினத்துவம் ஏற்பதில்லை. அதற்குப் பதிலாக 'Inter Textuality' என்ற கருத்தை பின் நவீனத்துவம் முன்வைக்கிறது. ஒரு நிகழ்விற்கு ஒரே ஒரு காரணம் உண்டு என்னும் ஒற்றை காரணி (mono cassal) வாதம் முள்ளிலைப்படுத்தப்படும். இவ்வுலக நியழ்வுகளிற்கு பல காரணங்கள் உள்ளன. ஒரு காரணத்தை மட்டும் கூறும்போது நிகழ்வுக்கும் அதற் குக் காரணமான பிறிதொன்றுக்கும் இடையே வேறொரு தலையீடும் நிகழவில்லை என்ற கருத்து உள்ளது. பின் நவீனத்துவ வாதிகள் ஒரு நிகழ்வுக்கு முன் திகழ்வாக பல நிகழ்வுகள் இருக்கலாம். பல கராணி களின் தலையீடு சாத்தியம். விளைவுகளும் பலவகையினவாக இருக் கலாம் என்று கூறுவர்.

பின் நவீனத்துவவாதிகளின் ஆய்வுகள் எழுந்தமானமானவை. அவர்கள் முறைகள் எதனையும் பயன்படுத்தாமல் குழப்பநிலையை ஊக்குவிக்கின்றனர் எஸ்றொரு குற்றச்சாட்டு பின்நவீனத்துவவாதிகள் மீது சுமத்தப்பட்டுள்ளது. இருப்பினும் பின் தவீனத்துவவாதிகள் பறிசோதனை முறையிலான ஆய்வுகளை ஆதரிக்கிறார்கள். அவர் களது எழுத்துக்கள் மரபுவழி அறிவை கேள்விக்கும் விமர்சனத் திற்கும் உள்ளாக்குறென. அவர்கள் தொடுக்கும் விரைக்கள் நிலை குலைப்பு வினாக்களாக (destabilising questions) அமைகின்றன.

#### ஆராம்ச்சி முறையியல் பற்றிய தமிழ் நூல்கள்

கணேசன், எஸ். என். ஆய்வியல் கோட்பாடுகளும் செயல்முறைகளும், பயோனியர் புக் சர்வீஸ், சென்னை, 2003.

தாராயளான், க., ஆய்வு: ஏது? ஏன்? எப்படி?, தமிழ்புத்தகாவயம். சென்னை, 1987.

பாலைப்பிரமணிகள், கு.வெ., ஆய்வியல் அறிமுகம், தூல் வெளியீட்டகம், தஞ்சாலூர், 2001.

பெரியக்குப்பன், இராம்., ஆங்கியல் அறிமுகம், 2002.

இலக்குமணன், எம். எஸ். மீனாட்சி புத்தக நிலையம், மதுரை.

ஆராய்ச்சி நெறிமுறைகள், தொவைதூரக் கவ்வி இயக்கம், அழகப்பா பல்கலைக்கழகம், காரைக்குடி..

சண்முகம், ஆ., தித்திரபுத்திரன், எச். (பதிப்பு), ஆய்வு முறையியல், அன்னம், 2005.

## சமூக விஞ்ஞான ஆராய்ச்சி முறையியல் நேர்க்காட்சிவாதமும், மக்ஸ்வெபரின் விளக்கமுறைச் சமூகவியலும்

Name and American State of the State of the

#### க. சன்றமுகலிங்கம்

அகஸ்ட் கம்ட் (1798 - 1857) என்னும் பிரான்ஸ் தேசத்துர் சமூகவிய வாளரை சமூக ஆய்வுத்துறையில் நேர்க்காட்சிவாத முறையியவைத் தோற்றுவித்தவராகக் கொள்வதுண்டு. இயற்கை விஞ்ஞானங்களில் பயன்படுத்தப்படும் விஞ்ஞான முறையினை (Scientific Method) சமூக விஞ்ஞானத்திற்கும் பயன்படுத்தலாம் என்பதை அகஸ்ட் கம்ட் எடுத்துக் கூறினார். சமூகத் தோற்றப்பாடுகளை விஞ்ஞான முறை கொண்டு ஆராயலாம் என்பது 'சமூக விஞ்ஞானங்கள்' என்ற கருத்து பிற்காலத்தில் தோன்றுவதற்கு வழிவகுத்தது. அரசியல், பொருளியல், சமூகவியல், வரலாறு, புவியியல் ஆகிய துறைகளிலும் விஞ்ஞான முறைமிலான ஆய்வு சாத்தியமானது என்ற கருத்து 1930 களில் 'வியன்னா வட்டம்' என்ற சிந்தனைக் கூடத்தினரால் மீன்டும் வலியுறுத்தப்பட்டது. 'வியன்னா வட்டம்' நேர்க்காட்சிவாதத்தின் இரண்டாவது பெரிய அலை என்று கூறப்படும். வியன்னா வட்டத்தின் சிந்தனையை அதற்கு முந்திய சிந்தனையில் இருந்து வேறுபடுத்தும் முறையில் அதனை 'தருக்கவியல் நேர்க்காட்சிவாதம்' (Logica) positivism) என்று கூறுவர். முதலில் அகஸ்ட் கம்ட் கூறிய கருத்துக் களைப் பார்ப்போம்.

நேர்க்காட்சிவாத தத்துவம்` (Positive Philosophy) என்ற நூலை கம்ட் 1829 ஆம் ஆண்டில் பிரசரித்தார். இவரின் பின்னர் நேர்க்காட்சிவாத முறையியலை வளர்த்த முக்கிய சிந்தனையாளர் எமில் டர்க்கீம் ஆவர். 20ஆம் துற்றாண்டின் தொடக்கத்தில் நேர்க்காட்சிவாத முறையியல் முழுமை பெற்றது. தேர்க்காட்டுவாத முறையியலின் அழுப்படைக் கருத்துக்களாகப் பின்வருவனவற்றைக் குறிப் the worth:

Language

- அனுபவாதம் (Empiricism) : விஞ்ஞான அறிவின் அடிப்படை யாக அனுபவப் பதிவுகள் அமைகின்றன. இவை புறத்தே உள்ள உலகின் பிரதிபலிப்புகளாக மனித மனத்தில் பதி கெற்றன. புறலுவகை நேரடியாக அவதானிப்பதன் வழியாக (observation) அனுபவ அறிவு பெறப்படும்.
- விஞ்ஞான முறையிள் ஒருமைத்தன்மை: அறிவு பல கிளை களாகப் பிரிந்து செல்கிறது. அறிவுக்குரிய விடயப் பொருள் அறிவுத் துறைகளைப் பொறுத்து வேறுபடும். விடயப்பொருள் வேறுபட்ட போதும் விஞ்ஞான முறை வேறுபடுவதில்லை. விஞ்ஞானங்கள் ஒன்றில் இருந்து ஒன்று வேறுபடுவது எனதப் பற்றிய ஆய்வு (விடயப்பொருள்) என்பதைப் பொறுக்க தாகும்.
- அகம்சார் மதிப்பிடுகள்: நல்லது, தியது, உயர்ந்தது போன்ற மதிப்பிடுகளை விஞ்ஞான முறையில் பரிசோதனை கொண்டு நிறுவுதல் முடியாது. ஆதலால் அகம் சார்ந்த மநிப்பீடுகள் (Value - Judgements) விஞ்ஞான முறைக்கு அப்பாற் பட்டவை.
- டாபணிட்டுவாதம் (Otilitarianism) : விஞ்ஞாணம் டாபன் நோக்கியது. அறிவை நடைமுறையில் உபயோகித்தப் பயன்களைப் பெறவாம். சமூக விடயங்களை ஆராயும் சமூக விஞ்ஞானங் கள் சமூக மேம்பாட்டுக்கான கருவி ஆகும்.
- விஞ்ஞான அறிவின் சார்புத் தன்மை: விஞ்ஞான அறிவு படிப்படியாக முன்னேடுச் செல்கிறது. முமுமையான அறிவை ஒரே தாவலில் மனிதர் எட்டிப் பிடிக்க முடியாது. இன்று உள்ளைம் என்று கூறப்படுவது நாளை ஏற்கப்படாது போகலாம். ஆதலால் அறிவு சார்புத் தன்மை உடைபது. முன்னை லிட

இன்று நாம் பெற்றுள்ள அறிவு ஒப்பீட்டளவில் உயர்வானது என்று கூறுவதையே சார்புத்தன்மை (Relativism) என்பர்.

88

மேற்கூறிய ஐந்து அடிப்படைக் கருத்துக்களும் சமூக விஞ்ஞானத்தில் நேர்க்காட்சிவாத முறையியலின் வளர்ச்சிக்கு உதவின. அகஸ்ட் கம்ட் சமூகவியலை ஒரு விஞ்ஞானமாக வளர்ப்பதற்கு வேண்டிய அடித் தளத்தை இட்டார். ஈழகம் பற்றிய அறிவு பின்வரும் மூன்று கட்டங்கள் அல்லது யுகங்களைத் தாண்டி வளர்ச்சி பெற்று வந்துள்ளது. என்றும் அது நேர்க்காட்சிவாத கட்டம் என்ற மூன்றாவது கட்டத்தை அடைந்து விட்டது என்றும் கம்ட் கூறினார்.

- இறையியல் கட்டம்: இறையியல் கட்டத்தில் மனிதர்கள் இயற்கைச் சக்திகளைக் கண்டு அஞ்சினர். உலகையும் வாழ்க் கைபையும் இயற்கைக்கு அப்பாற்பட்ட சக்திகள் இயக்குவதாக நம்பினர். பேய், பிசாசு என்பனவும் கடவுளும் இயற்கை நிகழ்வுகளையும், மளித வாழ்வையும் இயக்குவதாக மனிதர் media Rent.
- பௌதிகவதிதக் கட்டம் (Metaphysical Stage): இக்காலத்தில் தத்துவம் வளர்ச்சியுற்றது. வானியல், ரசவாதம், மருந்துவம் போன்ற விஞ்ஞாளங்களும் அரைஞ்ஹையான வளர்ச்சியை எய்டுன். உவகின் தோற்றம், அழிவு, உயிர்கள் படைக்கப் படுதல் ஆகிய விடயங்கள் குறித்து அனுபவ அறிவுக்கு அப்பாற்பட்ட ஊகங்களிலும் கற்பளைகளிலும், தத்துவ ஞானிகளும், விஞ்ஞானிகளும் ஈடுபட்டனர். அறிவின் அடிப்படையாக அப்பாலைக் கருத்துக்கள் அல்லது பௌதிக உலகுக்கு அப்பாலான பௌதிகவதித விடயங்கள் அமைந்தன. ஆன்மா, உயிர்ச்சக்தி, படைப்பு போன்ற அனுபவ உலகுக்கு அப்பாற்பட்ட விடயங்கள் முதள்மை பெற்ற கால கட்டமாக பௌதீகவதீத கட்டம் அமைந்தது.
- நேர்காட்சிக் கட்டம் (Positivist Stage): இக்கட்டத்தில் மனிதர் புற உலகை அவதானித்தல் ரூவம் உள்ளமத் தரவுகளை திரட்டி விஞ்ஞானக் கோட்பாடுகளின் படி உலகையும் மனித வாழ்க்கையையும் விளக்க ஆரம்பித்தனர். நேர்க்காட்டுக்

கட்டம் என்பது விஞ்ஞானம் எழுச்சி பெற்ற யுசத்தைக் குறிப் பிடுகிறது.

அகஸ் கம்ட்ற்குப் பின்னர் எமில் தர்க்கீம் (1863 - 1917) சமூசவியலில் நேர்க்காட்சிவாத முறையியலை பிரயோகித்து ஆய்வுகளை செய்தார். அவரின் பங்களிப்பினால் இம்முறையியல் வளர்ச்சி பெற்றது. தர்க்கீம் சமூகத்தரவுகள் (Social Facis) புறநிலை இருப்புடையன என்றார்.

#### வியன்னா வட்டம்

ஆஸ்திரியாவின் தலைநகரான வியன்னா நகரை மையமாகக் கொண் டியங்கிய தத்துவவாடுகள் சிவர் தருக்கவியல் நேர்க்காட்சிவாதம் (Logical Positivism) என்னும் தத்துவச் சிந்தனையை வளர்த்தனர், தருக்கவியல் நேர்க்காட்சிவாதம் விஞ்ஞான ஆராய்ச்சி முறையியலில் பெரும் தாக்கத்தை ஏற்படுத்தியது. 16 - 17 ஆம் நூற்றாண்டுகளில் பிரான்சிஸ் பேக்கன், தோன் லாக் ஆகியோர் தோற்றுவித்த அனுபவ வாத நோக்குமுறையை தருக்கவியல், கணித முறைகள், மொழிய மைப்பு ஆகிய விடயங்கள் பற்றிய ஆய்வுகளுடன் இனைத்து நேர்க்காட்சிவாதத்தை செம்மைப்படுத்தும் பணியை வியன்னா வட்டம் மேற்கொண்டது. வியன்னா வட்டத்தின் செயற்பாடுகள் பற்றி ந. முத்துமோகன் கூறிவிருப்பவற்றை கீழே மேற்கோளாகத் தந்துள்ளோம்.

> விஞ்ஞாகங்களை ஒருமைப்படுத்தல், சரியான விஞ்ஞான முறை களை உருவாக்குகல், விஞ்ஞானத்தின் மொழியைத் துல்வியப் படுத்தல் என்பன போன்றவை வியன்னா வட்டத்தின் நோக்கங் களாக இருந்தன. 1980 களில் இதே நோக்கங்களுடன் வியன்னா வட்டாரத்தினர் பல்வேறு கருத்தரங்குகளையும், மாநாடுகளையும் தடத்தினர். நூவ்களும் கட்டுரைகளும் எழுதிக் குவிக்கப்பட்டன. இழன்பெய் உலகப் பேறின் துவக்கத்தால் இம்முயற்கிகளெல்லாம் சிதறடிக்கப்பட்டன என்றாலும் கூட தருக்கவியல் நேர்க்காட்கி வாதம் என்ற தத்துவப் போக்கை நிறுவும் முயற்கிலில் வியன்னா வட்டம் வெற்றி பெற்றது என்வைம். பிறான்சில் பேக்கன், ஜால் காக் ஆகியோர் 17 - 16 நூற்றாண்டுகளில் தோற்றுவித்த புவனு னார்வுக் தக்துவக்கைத் தருக்கவியல், நவின விஞ்ஞான முறைகள் என்பவைற்றுடன் இன்னத்து தருக்கவியல் நேர்க்காட்சிவாதம்

உருவாக்கப்பட்டது. தருக்கவியல், கணித முறைமைகள் ஆகிய வற்றைப் பழைப் புலனுணர்வுத் தத்துவவாதிகள் விசேஷமாக அங்கேறிக்கவில்லை. பிராள்சிஸ் பேக்கள், ஹாள் லாக் ஆகியோரின் தத்துவங்கள் ஒரு தலைப்பட்சமாக புலனுணர்வு சார்ந்தவையாக இருந்தன. இப்போது வியன்னா வட்டத்தினர் தருக்கவியலின் நுட்டங்களை அதனுடன் இணைந்து விட்டதால் பரைய புவணர்வுக் தத்தவம் இப்போது தன் குறைகளைக் களைந்து முழுமை பெற்று விட்டது போன்ற ஒரு தோற்றம் கிடைத்தது. புலஹணர்வுத் தக வல்களில் தொடங்கும் அறிவு தருக்கவியவின் வழியாக வளர்ந்து மிக அழற்வமான கணித முறைகளையும் பயன்படுத்தி உவகை விளக்குகிறது. உலகு பற்றிய கறாரான, சரியான பரிகலைத் தருகிறது. இதை விட வேறு என்ன தத்துவர் இருக்க முடியும்? என்பதான ஒரு சுபறின்றவு இத்தத்துவத்திற்குக் கிடைத்தது. தத்துவவியவாளர் மட்டுமன்றி ஏரானமான விஞ்ஞானிகளும் இதனால் ஆகர்வுக் கப்பட்டனர். (ந.முத்துமோகள், ஐரோப்பியத் தத்துவங்கள், (பக். 88 - 891

தத்துவத்துறையில் ஏற்பட்ட சிந்தனை வளர்ச்சி விஞ்ஞானத்தின் மீதும் ஏற்படுத்திய தாக்கத்தினால் ஏரானமான விஞ்ஞானிகளும் தருக்கவியல் நேர்க்காட்சிவாதத்தினால் கவரப்பட்டனர். தத்துவத் திற்கும் விஞ்ஞானத்திற்கும் உள்ள தொடர்பை சூறிப்பாக விஞ்ஞான முறையியலைத் தத்துவம் எந்த வகையில் பாதிக்கிறது என்பதை இவ்விடத்தில் பரிசீலித்தல் பொருத்தமானது. விஞ்ஞான முறை மியல், தத்துவம் தொடர்பான இரு பிரச்சினைகளுடன் சம்மந்தப் பட்டது. அவையாவன:

- அறிவாராய்ச்சியியல் தொடர்பான பிரச்சினைகள் (Epistemological Questions)
- உள்பொருவியல் தொடர்பான பிரச்சினைகள் (Ontological Questions)

நேர்க்காட்சிவாதம் அறிவாராய்ச்சிமியல் தொடர்பான பிரச்சினை களுக்கு என்ன விடைகளைத் தருதெது? அறிவின் வாயிவ்கள் எவை? உண்மையான அறிவை அடைவது எப்படி? என்பனவே அறிவாராய்ச்சியல் தொடர்பான பிரச்சினைகள். இது பற்றி இக் கட்டுரையின் தொடக்கத்தில் நாம் கூறினோமாயினும் மீண்டும் அதனை விளக்கம் கருதி வேறு வார்த்தைகளில் கூறுவோம்.

- புலனறிவின் மூலம் உலகு பற்றில உண்மை அறிவைப் பெறலாம் - அனுபவவாதம்
- புலன்கள் மூலம் பெறப்படும் தரவுகளை பருப்பாய்ஞ் பொது முடிவுகளையும் விடுகளையும் வருத்துக் கொள்ளலாம்.
- கோட்பாடுகளின் உள்ளமைத்தன்மையை பறிசோதனை
   (Experiment) மூலம் பறிசீவிக்கலாம்.
- மஇப்பிடுகள் சார்ந்த எண்ணங்களையும், கருத்துக்களையும் விஞ்ஞான முறையில் பரிசோதித்தல் முடியாது. உண்மை அல்லது பொய் என்று நிருபிக்க முடியாது.
- விஞ்ஞாளக் கூற்றுக்கள் வேறு நியமக் கூற்றுக்கள் (Normative statements) வேறு. நியமக் கூற்றுக்களின் உண்மை, பெரய்மை புலன் தரவுகள் கொண்டு நிளுமிக்க முடியாது.

அடுத்து உள்பொருளியல் பிரச்சினை என்றால் என்ன என்பதை நோக்குவோம். நேர்க்காட்சிவாதம் மனித மனத்திற்கு (அகத்திற்கு) வெளியே சமூகம் என்ற ஒன்றின் இருப்பை ஏற்றுக் கொள்கிறது. சமூக நிறுவனங்கள் புறத்தே உள்ளன. நடைமுறைகள், செயல்கள் புறத்தே நிகழ்கின்றன. இவை பற்றிய உண்மைகளை (Pacts) எமது மனத்தின் மூலம் அறிகிறோம். இங்கே அறிவோன், அறியப்படு பொருள் என்ற இரு விடயங்கள் உள்ளன. அறியப்படுபொருளின் புறவய இருப்பை ஏற்பது அனுபவவாத தத்துவம் - அனுபவ வாதத்தின் அடிப்படையில் அமைந்த நேர்க்காட்சிவாதமும் புற உலகின் இருப்பை ஏற்கின்றது. நேர்க்காட்சிவாதத்தின் உள்பொருளியல் அதன் அறிவாராய்ச்சியலோடு சம்பந்தப்பட்டதாக உள்ளதையும் நாம் கவனித்தல் வேண்டும்.

சமூகம் பற்றிய ஆய்வில் சமூக நிறுவனங்கள், சமூகக் குழுக்கள் ஆகியவற்றின் இருப்பை நிராகரிக்கும் தத்துவப் போக்குகள் உள்ளன. மனிதர்களில் செயல்கள், இடை வினைகள் நடைபெறுகின்றன. அவற்றை மனித மனம் எப்படி உருவமைத்துக் கொள்கின்றது என்பதை தாம் ஆராயலாம். அதற்கு அப்பால் குடும்பம், அரசு என்ற வாறு நிறுவனங்கள், சமூகக் கூட்டுகள் (Social Collectivities) இருப்ப தாகக் கூறுவது வெறும் கற்பனையே, அவற்றிற்கு உண்மையான இருப்பு (existence) கிடையாது என்று கூறும் தத்துவப் போக்குகள் உள்ளன. தோற்றப்பாட்டியல் (Phenomenology) என்னும் தத்துவம் புற உலகின் இருப்பை நிராகரித்து அதனைத் தோற்றப்பாடுகளாகப் பார்க்கின்றது.

தத்துவத்திற்கும் விஞ்ஞான ஆராய்ச்சிக்கும் உள்ள தொடர்பை அ) அறிவாராய்ச்சியியல் ஆ) உள்பொருவியல் என்ற இருவகை பிரச்சினைகளுடன் தொடர்புபடுத்திப் பார்க்க வேள்டும் என்று கூறி நேர்க்காட்சிவாத சமூக விஞ்ஞான ஆய்வு முறையியலின் சில அம்சங் களை தொட்டுக் காட்டினோம். சமூக விஞ்ஞானங்களில் நேர்க்காட்சி வாத முறையியல் (Positivist Methodology in Social Sciences) என்னும் விடயம் குறித்து இதுவரை கூறியவற்றைச் கருக்கிக் கூறுவோம்.

- இயற்கை விஞ்ஞானங்கலில் பிரமோகிக்கப்பட்ட விஞ்ஞான முறையை (Scientific Method) சமூகம் பற்றிய ஆய்வுக்கும் பிரயோகிக்கலாம் என்று அகள்சட் கம்ட கறினர். நேர்க்காட்சி வரத முறையியல் இவரால் தோற்றுவிக்கப்பட்டது.
- நேர்க்காட்சிவாத முறையியலின் அடிப்படை அம்சல் களாவள:
  - \* அனுபவவாதம்
  - விஞ்ஞான முறையின் ஒருமைத் தன்மை.
  - அகம்சார் மதிப்பீடுகளை விஞ்ஞான முறை கொண்டு
     நிறுவுதல் இயலாது.
  - 🛧 விஞ்ஞானம் பலன் நோக்கியது.
  - \star விஞ்ஞான அறிவு சார்பு நிலையானது.
- சமூக அறிவின் வளர்ச்சி இறையியல் கட்டம், பௌதீசவதித கட்டம் என்ற நிலைகளைத் தாண்டி நேர்க்காட்சிவாதக் கட்டத்தை நோக்கி முன்னேறுகிறது என்றும் அகஸ்ட் கம்ட் கூறினார்.

88

- ரேழ்க்காட்சி வாதம் அசஸ்ட் கம்டற்கு நூறு ஆண்டுகள் கழித்து வியன்னா வட்டத்தின் செயற்பாடுகளின் பயனாக 1930 க்கவில் துருக்கவியல் நேர்க்காட்சிவாதம் என்ற தத்துவச் சிந்தனையாக வளர்ச்சி பெற்றது.
- தருக்கவியல் நேர்க்காட்சிவாதமும், நேர்க்காட்சிவாத சமூக விஞ்ஞான முறையியலில் பெரும் தாக்கத்தை ஏற்படுத்தியது:
- தேர்க்காட்சிவாத முறைமியலின் அறிவாராய்ச்சியல் (Epistemology) அதன் உள்பொருளியல் (Ontology) என்று பிரித்துப் பார்ப்பதன் வழியும் நேர்க்காட்சிவாத சமூக முறையியலின் அடிப்படை இயல்புகளை விளங்கிக் கொள்ளலாம்.

இக்கட்டுரையின் அடுத்த பகுதியில் மக்ஸ் வெபரின் விளக்கமுறைச் சருகவிலல் (Interpretative Sociology) என்னும் முறையியல் பற்றி ஆராப் வோம்.

தேர்மனியரான மக்ஸ் வெபர் (1864 - 1920) சமூகம் பற்றிய ஆய்வு முறையியலில் புதிய திருப்பத்தை ஏற்படுத்தினர். இவருடைய சமூகவியல் கருத்துக்களை சமூகச் செயல் கோட்பாடு (Social Action Theory) என்று கூறுவர்.

சமூகச் செயல் கோட்பாடு தனிநபர் நடத்தை அல்லது செயல் பற்றிய ஆய்வாக அமைவது. சமூகத்தில் தனிரபர் களின் நடவடிக் கைகள் இடம்பெறுகின்றன. அவர்கள் அர்ந்தம் உள்ள சமூகச் செயல்களில் (Meaningful Social Action) ஈடுபடுகின்றனர். மனிதரின் சமூகச் செயல்களின் அர்த்தத்தை கண்டுபிடிப்பதே சமூக ஆய்வின் பணியாகும். மக்ஸ் வெபர் தனிநபர்களின் செயல்களிற்க்கு காரணமான உந்தல்களை ஆராய வேண்டும் என்றும் அவ்வாறான ஆராய்வு மனிதரின் 'அகம்' பற்றிய ஆய்வென்றும் கூறினர். மரத்தில் இருந்து விழும் அப்பின் புவியீர்ப்பு சக்தியால் கவரப்பட்டு விழுவதாக சிந்திப்பதில்லை. தான் வீழ்வதற்கான காரணம் என்ன என்பதை அப்பின் அராப்வதும் இல்லை. மனிதர்கள் தம் செயல்களைச் செய்யும் பொழுது தம் அகதிலை சார்ந்த என்ணங்களால் தூண்டப்படு

கிறார்கள். அரசியல் செயல்களில் ஈடுபடும் மணிதர் தேசியவாகும், வர்க்கப் போராட்டம் போன்ற சிழ்தனைகளால் தூண்டப்படுகிறார்கள். அவ்வாறே 'புண்ணியம்', 'மோட்சும்' போன்ற கருத்துக்களால் சமயப் பிடிப்பு உள்ளவர்கள் வழி நடத்தப்படுகிறார்கள். இக் காரணத்தால் இயற்கைச் செயல்களிற்கும் சமூகச் செயல்களிற்கும் இடையில் அடிப்படையான வேறுபாடு உள்ளது. சமூகச் செயல் கோட்பாடு தனிநபர் தடத்தையை விளக்குவதள் மூலம் சமூகம் பற்றிய புரிதவை அடையலாம் அறிவைப் பெறவாம் என்று கூறுகிறது. மக்ஸ் வெடறின் சமூகவியல் ஒருவகை உளவியல் நடத்தைவாதம் (Psychological Behaviorism) என்றே கூறத்தக்கது. தனிநபர்களின் செயல்களை முதன் மைப்படுத்தும் இந்த ஆய்வுமுறை நுண்சமூகவியல் (Micro Sociology) நோக்காகவும் அமைந்தது.

தனிதபர் செயல்களிற்கு அழுத்தம் கொடுக்கும் மக்ஸ் வெபர், சமூகத்தில் தனிநபர்கள், அவர்களின் செயல்கள் என்பவற்றுக்கு அப்பால் வேறு எதுவும் இல்லை என்ற முடிவுக்கே வருகிறார். சமூகச் செயலில் ஈடுபடும் கூட்டு ஆளுமை (Collective Personality) என்ற ஒன்று கிடையாது. அரசு, தேசியம், குடும்பம், கூட்டிணைக்கப்பட்ட தாபனம், இராளுவம் போன்ற சமூகக் கூட்டுகளை (Collectivities) சமூகவியலில் நாம் செயற்பாடுள்ள செயலிகளாக கருதுகிறோம். உண்மையில் அது ஒரு கற்பனையே அள்றி நிஜம் அல்ல. அவற்றக்கு புறதிலையான இருப்பு கிடையாது. அவ்வாறான இருப்பு இருப்ப தாகக் கூறுவது அடத்தம். சமூகக் கூட்டுக்கள் சிந்திக்கும் சக்தியற்றவை. குடும்பத்தின் உறுப்பினர்களான தனிநபர்கள் சிந்திக்கிறார்கள் செயலில் ஈடுபடுகிறார்கள். குடும்பும் திர்திக்கிறது; குடும்பும் செயலில் ஈடுபடுகிறது என்று சொல்வது அர்த்தமற்றது. வேண்டுமானால் அதை ஏற்றுக் கொள்ளக்கூடிய கோட்பாட்டுப் புணைவு (Theoretical Fiction) என்று வைத்துக் கொள்ளலாம். தனிரபர்களின் செயல்களின் ஒரு வகைப்பட்ட தோற்றமே கூட்டுக்கள். அவற்றை சமூகச் செயல்களின் ஒழுங்கமைப்பு முறை (Modes of Organisation) என்றும் கூறலாம். இதற்கு அப்பால் அவற்றிக்குப் புறநிலையாள இருப்பு கிடையாது என்பதே வெயரின் சமூகச்செயல் கோட்பாட்டின் (Social Action Theory) தருக்க நீதியான முடிவு ஆகும்.

41

மக்ஸ் வெபரின் சுறசுச் செயல் என்னும் கருத்து நேர்க்காட்டு வாதத்தின் அடிப்படையைக் கேள்விக்கு உள்ளாக்குகிறது. டர்கீம் போன்ற நேர்க்காட்சிவாக சமூகவியலாளர்கள் தமது ஆய்வின் அலகாக (Unit of Analysis) சமூக நிறுவனங்களை எடுத்துக் கொண்டனர். மக்ஸ் வெடர் சமூகக் கூடியுற்குப் பதிலாக தனிநபர்களின் செயல்கள் பற்றிய ஆய்வை முதன்மைப்படுத்தும் போது சமூகக்கட்டின் நியாயப்பாடு மறைந்து விடுகிறது. தனிநபர்களின் உளத்துண்டல்கள் (Motives), அவர்களின் புவக்காட்சி (Perception) என்பனவே முக்கியம் பெறு கின்றன. மக்ஸ் வெடரின் உள்பொருளியல் (Ontology) நேர்க்காட்சிவாத உள்பொருளியலில் இருந்து மாறுபட்டது. உள்பொருளியல் என்பது உள்ளது எயூ ? என்ற கேள்வியை முன்வைக்கிறது. சமூகச் செயல்கள், அவற்றைச் செய்யும் தனிநபர்கள் உள்பொருள்களில் அடங்குவன. சமூகக் கூட்டுக்கள் புறநிலை இருப்பை உடையனவல்ல அவை வெறும் கற்பனையே, மனித்தின் செயல்களை இயக்கும் அசச் செயற் பாடுகளை, அகமன வோட்டங்களை அறிவதன் மூலம் மனிதச் செயல்களை விளக்கலாம் என்று மக்ஸ் வெபர் கூறினார். அவரது உள்டொருளியல் வேறுடட்டதால் அவர் புகுத்திய ஆய்வு முறையியலும் நேர்க்காட்சி வாதத்தில் இருந்து வேறுபட்டதாக இருந்தது.

#### மக்ஸ் வெயின் 'வெர்ஸ்ரன்' (Verstehen) என்னும் கருத்தாக்கம்

தளிருபர்களின் அகநிலைப்பட்ட அர்த்தங்களைப் புரிந்து கொள்ளு தலை மக்ஸ் வெடர் 'வெர்ஸ்ரன்' என்ற கருத்தாக்கம் மூலம் விளங்கிக் கொள்ளவாம். 'வெர்ஸ்ரன்' என்ற தேர்மணிய மொழிச்சொல் விளக்க முறைப் புநிதல் (Interpretative Understanding) என்ற பொருளை உடையது. செபலியின் (Actor) செயல்களை அவரின் பார்வை ஊடாக ஒந்துணர் நிலையில் புரிந்து கொள்ளல் (Empathetic Understanding) என்றும் இதனை விளக்கலாம். ஆய்வாளர் செயலியுடன் தன்னை இணைஞ்துக் கொள்கிறார். ஆனால் தன் கருத்தை செயலியின் மீது இணிக்காமல் செயலியின் பார்வை ஊடாகவே அவரது செயல்களின் அர்த்தங்களைப் புறிந்து கொள்கிறார். செபலிகளின் கண்கள் ஊடாகப் (through the actors eye) பார்த்தல் என்று முக்ஸ்வெபர் 'வெர்ஸ்ரன்' என்பதற்கு விளக்கம் கொடுத்தார். மக்ஸ் வெபரின் விளக்கமுறை புரிதல் என்னும் இக்கருத்தாக்கம் இயற்கை விஞ்ஞானமுறைகளில் இருத்து மாறுபட்ட முறையியலை சமூகவியல் கடைப்பிடிக்க வேண்டும் என்பதை வலியறுத்துகிறது. தனிரபர்களை நேர்கானல் செய்வதன் மூலம் அவர்களின் செயல்களுக்குப் பின்னால் உள்ள நோக்கங்களையும், கருத்துக்களையும் அறிந்து கொள்ளலாம். ஆனால் நேர்காணல் கடந்த காலவரலாற்றுச் சம்பவங்களின் ஆய்வுக்குப் பொருந்தாது. இருந்த போதும் வரலாற்று நிகழ்வுகளை விளக்க முறை புறிதல் மூலம் ஆராய முடியும். "சிசரைப் புறிந்து கொள்வதற்கு ஒருவர் சீசராகவே பிறப்பெடுக்க வேண்டும்' என்று கூறமுடி மாது. மனிதர்கள் முன்னால் தெரிவுகள் (Choices) உள்ளன. அவர்கள் சில கட்டுப்பாடான குமுஸ்லேயே தம்தெரிவுகளைச் செய்கிறார்கள். வரலாற்றில் சிசர் போன்ற நபர்கள் எதிர்கொண்ட தெரிவுகள் என்ன 9 அவர்கள் குறித்த வகைத் தெரிவுகளை, குறிப்பிட்ட சந்தர்ப்ப சூழ்நிலைகளில் ஏன் தெரிந்தார்கள் என்பவைற்றை எம்மால் ஆராயமுடியும். இவ்வாறு இன்னொருவர் நிலையில் நின்று சிந்திப்பது தான் 'வெர்ஸ்ரன்' കൂല്പ്രെക്കുള

ஆவார நிழலில் பத்துப் பேர் கண்ணை முடிக் கொண்டு வட்டமாக உட்கார்ந்து இருக்கின்றனர் எனக் கொள்வோம். கண்கலின் வழியாக எம் மனதில் இக்காட்சி பற்றிய பதிவுகள் உண்டாகின்றன. என்ன நடக்கிறது என்பதை நாம் புரிந்து கொள்கிறோம். ஆணல் என்ன (What?) என்பதை விட ஏன் (Why?) என்ற கேள்வியை நாம் சேர்த்துக் கொள்ளும் பொழுது மேலதிக விளக்கம் கிடைக்கிறது. கண்ணை மூடி உட்கார்ந்திருப்பவர்கள் தியானம் செய்யனாம் அல்லது நடிப்புப் பயிற்கியில் ஈடுபட்டிருக்கலாம் அஸ்லது மௌனமாக ஏதேனும் எதிர்ப்பு நடவடிக்கையில் ஈடுபட்டிருக்கலாம். அவர்கள் 'ஏன்' அப்படி இருக்கிறார்கள் என்ற கேள்வி செயலின் சமூக நோக்கத்தை (Social Purpose) புரிந்து கொள்ள உதவுகிறது. ஆகவே 'வெர்ஸ்ரன்' என்பது நேரடி அவதானம் மூலம் பெறப்படும் அறிவு என்பதுடன், விளக்கம் கூறுவதன் வழியான புரிதல் (Explanatory Understanding) என்பதையும் உள்ளடக்கியது. ஒருவன் துப்பாக்கியை மரத்தை தோக்கிக் குறிவைக்கிறான். இதனை அவதானிப்பதன் மூலம் என்ன நடக்கின்றது என்பதைப் பற்றிய செய்தி கிடைக்கிறது. அவன் ஒரு வேட்டைக்காரன், பறவைகளைச் சுடுவதற்காகக் குறிவைக்கிறான்

என்ற விளக்கம் 'ஏன்' என்ற கேள்வியால் பிறக்கிறது. நோக்கம், தூண்டல், அதன் விளைவு என்ற விறிந்த தளத்தில் ஒரு செமலை திறுத்துவதால் அதன் அர்த்தம் பெறப்படுகிறது. மேலே காட்டிய இரண்டு உதாரணங்களிலிருந்து வெப்தின் முறையியவின் அழட்பண் களை உணர்ந்து கொள்ளலாம். அளவை முறைகள் (Quantitative Techniques) சமூக நிகழ்வுகள், தோற்றப்பாடுகள் பற்றி சில தகவல் களைத் தரலாம். அத்தரவுகள் 'என்ன' என்ற வகையினவாக இருக்கும். ்ஏன்' என்ற சேன்விக்கு புள்ளிவிபரங்கள் போன்ற அளவை முறை கள் பயன்படமாட்டா, சமூகவியல் ஆய்வாளன் மனிதர் செமல்களின் அர்த்தங்களை மனிதரின் அகமனவோட்டங்களின் விளக்க முறை புரிதல் மூலமும் விளங்கிக் கொள்ள வேண்டும். அளவை முறை களை வெடர் முற்றாக ஒதுக்களில்லை. அவை ஆங்வின் துணைக் கருவிகளாக இருக்கலாம். கருத்தேற்றங்களை பறிசோதிப்பதற்கு அவை உதவலாம். இருந்தாலும் சமூகம் பற்றிய ஆய்வில் விளக்க முறைப்புரிதல் முக்கியமானது.

Ligangue

#### Sent Am an Sight it (Ideal Types)

வெபரின் முறையியல் பற்றிப் பேகம் பொழுது "இலட்சிய மாதிரிகள்" என்னும் அவரது சருத்தாக்கம் முக்கியம் பெறுகிறது. சமூக் உலகம் சிக்கல் வாய்ந்தது. சமூகச் செயல்களினதும் நடைமுறைகளினதும் முழுமையை நாம் கிரகித்துக் கொள்ளுதல் சாத்தியமற்றது. நடத்தை முறைகள், நிறுவன முறைகள் என்பன பல்வேறு கூறுகளால் ஆனவை. இக்கூறுகள் ஒன்றோடு ஒன்று தொடர்புபட்டனவாம் உள்ளன. இவற்றைப் புரிந்து கொள்வதாமின் கருத்து வடிவில் மாதிரிகளைக் வடிவமைத்துக் கொள்ளவேண்டும். மாதிரிகளில் மதார்த்தத்தின் சிக்கல் இருக்காது. அது சிக்கலான யதார்த்தை சிக்கல் குறைந்த எளிமைப்படுத்திய சுருக்கிய வடிவில் தருதிறது. அலுவலர் ஆட்சி (Bureaucracy) என்பது மக்ஸ் பெபர் கூறிய இலட்கிய மாதிரிகளுக்கு ஒரு சிறந்த உதாரணமாகும். அலுவலர் ஆட்சி என்ற இலட்சிய மாடுரி அலுவவர் ஆட்டுள்ள அடிப்படை அம்சங்களை கருக்கித் தருகிறது. இவ்வாறு சுருக்கத் தரும் இந்த இலட்சிய மாதிரி யதார்த்தத்தில் இருப்பதனைக் கண்ணாடியில் காட்டுவது போன்றதொரு மாதிரி யன்று. அது காட்டுன் சித்திரம் போன்றது. மகாத்மா காந்தியின் உருவத்தை காட்டுன் சித்திரமாக வரைபவர் உண்மையான காந்தியின் தோற்றத்தின் சில அம்சங்களை எடுத்துக் கொள்கிறார். அந்தச் சில அம்சங்களை மிகைப்படுத்திக் காட்டுகிறார். இலட்சிய மாதிரி உண்மைக் காந்தியின் கில அம்சங்களைத் தெரிந்து அ) மிகைப் படுத்தல் ஆ) சிலவற்றை நீக்குதல் என்ற வகையில் உருவாக்கப்பட்ட கருத்தமைப்பு ஆகும். காட்டுள் சித்திரம் மிகைப்படுத்திய திரிபு ஆயினும் உள்ளம் முகத்தை அதில் அடையாளம் காணவாம். உள்ளம் முகத்தின் பிரதான அம்சங்களை அது கொள்டுள்ளது. இதைப் போன்றே இலட்சியமாடுரி சமூக யதார்த்தத்தினை அப்படியே பிரதிபலிப்பதில்லை. அது யதார்த்தத்திற்குக் கிட்டியது. ஆனால் மதார்த்தத்தின் உண்மைப் பிரதிபிம்பம் அன்று. வெபரின் இலட்சிய மாதிரிகளின் கூறுகளின் தெரிவு எழுந்தமானமானதா ? எதை அழுத்தம் கொடுத்துக் கூறவேண்டும் ? எவற்றை அழுத்தம் குறைத்து அல்லது மன்றத்து கூற வேண்டும் ? என்பன கூறுகளின் தெரிவைத் திர்பாவிக் கின்றன. எந்தகைய கேள்விகள் கேட்கப்படுகின்றன 9 என்ன விடமம் சொல்லப்படுகிறது ? என்பதைப் பொறுத்தே என்ன கூறுகள் அழுத்தும் பெறுகின்றன என்பது தீர்மானமாகிறது.

யகார்த்தத்தின் உள்ளமையான சாரத்தை (Real Essence) நாம் அறியலாம் என்பது கானல்நீரைத் தேடி ஒடும் வீண் முயற்சி போன்றது என்பதையே மக்ஸ் வெபர் இலட்சிய மாதிரிகள் கருத்தாக்கம் மூலம் உணர்த்த விரும்புகிறார். சமூக யதார்த்தத்தை வெவ்வேறு கோணங் களில், வகைகளில் பார்க்கலாம். நமக்கு சமூக யதார்த்தம் என்று தெரிவது நாம் கையாளும் கருத்துச் சட்ட சத்கை பொறுத்து அமையைது. சமூக யதார்த்தம், சுருத்துக்களின் கலப்பின்றி நேரடியாக எம் மனதில் பதிவாகிறது என்று கூறுமுடியாது.

வெபரின் இலட்சியமாடுரி யதார்த்தத்தைப் பற்றிய அறிவைப் பெறுவதற்கான ஒரு பகுப்பாய்வுக் கருவி (Analytical Tool) ஆகும். அலுவலர் ஆட்சி என்ற இலட்சிய மாதிரி உலகின் எந்தப் பகுதியிலும் கண்டு கொள்ள முடியாத கற்பனை மாதிரி. இதனை நாம் பப்பானில் உள்ள அலுவலர் ஆட்சியுடன் ஒப்பிட்டுப் பார்க்கலாம் அல்லது ஜேர்மனியின் அலுவலர் ஆட்சியுடன் ஒப்பிட்டுப் பார்க்கலாம். இவ்விதம் ஒப்பிடும் பொழுது எமக்கு இலட்சியமாடுறியில் இருந்து யப்பாளின் அல்லது தேற்மனிலின் உண்மை திலை எவ்வகையில் விலகியுள்ளது, வேறுபடுகின்றது என்ற விளக்கம் கிடைக்கிறது. இவ்வாறான விலகல்கள் (Deviations) ஒன் ஏற்படுகின்றன? அதற்கான சமூகக் காரணிகள் எவை? போன்ற கேன்விகள் பயனுள்ள பல காரண காரிய விளக்கங்களைத் தருகின்றன. இலட்சிய மாதிரிகள் பகுப்பாய்வுக்கான கருவி என்பதன் அர்த்தம் இதுவே. மேலே நாம் விளக்கிய கருத்துக்களை சுருக்கமாகவும் தெளிவாகவும் விளக்கும் மேற்கொள் வருமாறு:

An ideal type is formed by the one sided accentuation of one or more points of view and by the synthesis of a great many diffuse, discrete, more or less present and occasionally absent concrete individual phenomena, which are arranged according to those one sidedly emphasised view points into a unified analytical construct in its conceptual purity, this mental construct cannot be found empirically any where in reality (Weber)!

### மேற்குறித்த மேற்கோளில் கூறப்பட்டுள்ள கருத்துக்கள் வருமாறு:

- அழுத்தம் கொடுத்தல் (Accentuation): இவட்டுய மாதிரியில் சில பன்புக் கூறுகள் அழுத்தம் பெறுகின்றன.
- மதார்த்தத்தின் தனியன்களான நோற்றப்பாடுகளின் தொகுப்பாக இலட்சியமாடுரியில் பண்புக் கூறுகள் அமைகின்றன.
- iii) இலட்சிய மாதிரி ஒரு பகுப்பாம்வுக் கருத்துரு (Analytical Construct).
- iv) இலட்சிய மாதிரி உலகின் மதார்த்தத்தில் இவ்வாதது,

#### மதிப்பீடுகள் சாராத சமூக விஞ்ஞானம்

நேர்காட்கிவாதிகள் சமூக விஞ்ஞானங்களை மதிப்பீடுகள் சுறாத விஞ்ஞானமாக வளர்க்க வேண்டும் என்ற கருத்துடையவர்கள். மக்ஸ் வெயர் மதிப்பீடுகள் சுறாமை (Value Freedom) என்னும் இக் கருத்தை ஏற்றுக் கொள்சடவரா? இல்லையா? என்பது விவருதத்திற்குரிய விடயம். அறாய்ச்சி முறையியல் தொடர்பான இந்த முக்கிய பிரச்சினை பற்றி வெபரின் கருத்துக்கள் பின்வருமாறு:

- உண்மை அல்லது ஆதாரம் (Pact) என்பதை விழுமியர் அல்லது மதிப்பீடு (Value) என்பதில் இருந்து வெபர் வேறுபடுத்திப் பார்க்கிறார். ஆதாரம் அனுபவமுறையில் பரிசோதிக்கக் கூடிய தரவுகளை அடிப்படையாகக் கொண்டது. சமுக விஞ்ஞான ஆராய்ச்சியாளர் உண்மையை வெளிப்படுத்த வேண்டும். பக்கச் சார்பாக எழுதக் கூடாது.
- 2. ஆராய்ச்சியை நிகழ்த்தும் போது தனது தனிப்பட்ட விருப்பு வெறுப்புக்களை அதாவது மதிப்பீடு முறையிலான முடிவு களை (Value Judgementa) ஆய்வாளன் ஒரு புறத்தே வைத்து விட்டு நடுவு நிலையுடன் (Value Neutrality) செயற்பட வேண்டும் என்றும் வெயர் கருதுதிறார்.
- 3. பக்கச் சார்பின்னை அல்லது நடுவுநிலை என்பதை மடுப் பீட்டின் பொருத்தப்பாடு Value Relevance என்பதில் இருந்து வேறுபடுத்திப் பார்க்க வேண்டும். மக்ஸ் வெபர் சமூக விஞ் ஞான ஆராய்ச்சியாளர்கள் ஆய்வுக்கான விடயங்களைத் தேர்ந்து கொள்ளும் பொழுது பொருத்தமான், பயனுடைய, நன்மை தரும் ஆய்வு விடயங்களைத் தேர்ந்து கொள்ள வேண்டும் என்று கருதினார். சமூகப் பிரச்சினைகளுக்குத் தீர்வு சொல்லும் கடமை ஆய்வானனுக்கு உண்டு என்ற கருத்தில் வெபருக்கு உடன்பாடு உள்ளது என்பதை மதிப்பீடு கலின் பொருத்தப்பாடு (Value Relevance) என்னும் கருத்து தெளிவுபடுத்துகிறது.
- 4. விஞ்ஞான ஆய்வு புறநிலைத் தன்மையுடையது பக்கச் சார் பற்றது. இதனை Scientific Objectivity என்ற தொடர்மூலம் புறிந்து கொள்ளலாம். பக்கச்சார்கின்மை என்பது வேறு, அறமதிப்பீடுகளைக் கொண்டிருத்தல் என்பது வேறு. அறமதிப்பீடுகள் பற்றி எமக்கு எந்த அக்கறையும் இல்லை என்று ஒரு ஆய்வாளர் கூறும் போது அவர் அறமதிப்பீடுகள் பற்றி தனக்கு விருப்பு வெறுப்புக்கள் கடையாது என்ற கருத் திற்கு அழுத்தம் கொடுக்கிறார். இந்த இருவேறு கருத்துக் களை ஒன்றோடு ஒன்று குழுப்புக்கட்டாது. "An attitude of

ட் ஜென்ஜ் ரிட்சர் எழுதிய Sociological Theory (1 vis. 117 - 18)

moral indifference has no connection with scientific objectivity" என்ற வெபரின் கூற்று இக்கருத்தைத் தெனிவுபடுத்துகிறது.

#### வெபரும் நேர்க்காட் சிகாதமும்

வெட்டின் பின்வரும் கருத்துக்களை மேலே எடுத்துக் கூறினோம்:

- சமூகச் செயல்களின் அந்த்தங்களை விளங்குவதே சமூகவியலின் நோக்கம் என வெயர் கருதினார்.
- ii. சமூகக் கூட்டுக்கள் என்பது ஒரு கற்பனை. அவற்றுக்குப் புறநிலையான இருப்புக் கிடையாது. தனிநபர்கள் சிந்திக்கிறார்கள்; செயல்களைச் செய்கிறார்கள். தனிநபர்கள் செயல்களின் ஒருவகைத் தோற்றமே சமூகக் கூட்டு.
- செயலிகளின் கண்கள் ஊடாகப் பார்த்தல் 'வெர்ஸ்ரன்' ஆகும்.
   இதனை ஒத்துனார் நிலையில் புரிந்து கொள்ளல் என்றும் விபரிக்கலாம்.
- இலட்சிய மாதிரிகள் பகுப்பாய்வுக்கான கருவிகள். அவற்றின் துணையுடன் சமூக யதார்த்தம் மாதிரியில் இருந்து விலகு வதைப் பரிசீலிக்கலாம்,
- மதிப்பிடுகளை ஆதாரங்களில் இருந்து வேறுபடுத்திப் பார்க்க் வேண்டும்.

வெபறின் கருத்துக்கள் நேர்க்காட்சிவாத முறையியலைத் தகர்க்கும் வாதங்களை முன் வைத்தன. இருந்தபோதும் அவரை ஆய்வாளர்கள் நேர்க்காட்சிவாதி என்றே கூறுகின்றனர். ஐயதேவ உயள்கொட பின்வருமாறு கூறுகிறார்:

> வெயர் பற்றிக் குறிப்பிடும் போது நாம் முக்கியமாகக் கவளிக்க வேண்டியது யாதெனில் அவர் நேர்க்காட்சிவாத முறையியலை மிருந்த கவளத்தோடும் தயக்கத்தோடும் பயன்படுத்தினார் என்பதே அந்த முறையியலில் திருத்தங்களையும் அவர் செய்தார். அக்காழைதில் ஜேர்மளி தேசத்தில் நேர்க்காட்சிவாகத்திற்கு எதிர்ப்பான கருத்துக்கள் தோன்றின. இக்கருத்துக்களின் தாக்கம்

வெபரின் சிந்தனையில் வெளிப்பட்டது. வெபர் காக்கம் மிகுந்த நேர்க்காட்சிவாதி என்று கூறுவதில் தவறு இல்லை.

் அவரின் புரட்டாள்குறந்கிய அறமும் முதலாளித்துவத்தின் ஆன்மாவும்" (Protestant Ethic and the Spiritof Capitalism) என்ற ஆய்வை உதாரணத்கிற்கு எடுத்துக் கொள்வோர். தொடக்கக் காலக் கல்வினியவாதிகளின் நம்பிக் கைகள், அவர்களை உந்தித் தள்ளிய தூண்டல்கள் பற்றி வெபர் ஆராய்கிறார். கல்லினியவாதிகளின் அகம் பற்றிய விசுரணையோடு அவர் நின்று விடவில்லை. அவர்களின் சமூகச் செயல்கள் சமூக மாற்றத்தை ஏற்படுத்துவதை விளக்குகிறார். சமூகமாற்றும் பற்றி வெபர் பேசுவதால் காரணகாரிய (Casuality) விளக்கம் மீது அவர் அக்கறை செலுத்துகிறார். கீழைத்தேய நாடு களுடன் மேற்கின் முதலாளித்துவத்தை ஒப்பிட்டு முதலாளித்து வந்தின் இயல்புகளை விளக்குகிறார். நுன்நிலைச் சமூகவியலில் ஆர்வம் காட்டும் ஒருவராக இருந்த வெபர் பருநிலைச் சமூகவியன் குறித்தே அதிகம் பேசுதிறார். வழகமாற்றம் அவரது ஆய்வில் முதன்மை பெறுகிறது. புரட்டஸ் தாந்திய அறம் குறிப்பிட்ட சூழ்நிலைகளில் முக்கியமான ஒரு மாறிலியாக காணப்பட்டது என்பதே அவர் சொல்ல வந்த கருத்து. பல காரணிகளில் அதுவும் ஒன்று என்ற முடிவு கொடக்கிறது. கல்லினியவாடுகளின் அகநிலைப்பட்ட தூள்ளடுதல் களில் ஆரம்பிக்கும் வெபர் புறநிலைக் கருணிகளுக்கும் அழுத்தம், கொடுக்கிறார்.

#### Cite whene

இக்கட்டுரையின் முதற்பகுதியில் நேர்க்காட்சிவாக முறையியல் பற்றி எடுத்துக் கூறப்பட்டது. கட்டுரையின் இரண்டாம் பகுதி மக்ஸ் வெபரின் முறையியல் பற்றி விளக்குகிறது. 19 ஆம் நூற்றாண்டின் பிற்பகுதியிலும் 20 ஆம் நூற்றாண்டிலும் சமூக விஞ்ஞான ஆராய்ச்சி மில் விஞ்ஞான முறையினைப் பிரயோகித்து ஆய்வுகளை நிகழ்த்த வேண்டும் என்ற சிந்தனை வலுப்பெற்றது. நேர்க்காட்சிவாதத்தின் ஒரு பிரிவினரான தருக்கமுறை தேர்க்காட்சிவாதம் என்ற சிந்தனைக் கூடத்தினர் நேர்க்காட்சிவாதத்தின் தீவிர ஆதரவானர்களாக இருந் தனர், நேர்க்காட்சிவாதம் இல்வாறு செல்வாக்கு மிக்க தத்துவமாக

வளர்ச்சியுற்ற காவத்தில் நேர்க்காட்சிவாதத்திற்கு மாறுபட்ட சிந்தனை களும் வளர்ச்சி பெற்றன. இச்சிந்தனைகளுள் மக்ஸ் வெபரின் முறையியல் சார்ந்த சருத்துக்கள் நேர்க்காட்கிவாதத்தின் சில அடிப் படைகளை கேள்விக்கு உள்ளாக்கின. மக்ஸ் வெபருக்குப் பின்னர் குறிப்பாக 20 ஆம் நூற்றாள்ஷன் பிற்பகுதியில் பின்னை நேர்க்காட்டு வாதம் என்ற பொதுட் பிரிவுக்குள் அடக்கக்கூடிய சில நோட்பாடுகள் உருவாகின். பின்னை நேர்க்காட்சிவாதக் கருத்துக்களின் வளர்ச்சிக்கு மக்ஸ் வெபரின் முறையியல் பற்றிய எழுத்துக்கள் ஆதர்சமாய் அமைந்தன. நேர்க்காட்சிவாதத்தையும், மக்ஸ் வெரின் விளக்க முறைச் சமூகவியலையும் எடுத்துக் கூறி அவற்றுக்கிடையிலான கொடர்பையும், தொடர்பின்மையும் வினக்குவதன் மூலம் ஆராய்ச்சி முறையியல் சிந்தனையின் வளர்ச்சியின் போக்கிளை இக்கட்டு ரையில் எடுத்துக் கூறினோம். வெபர் ஒரு தயக்கம் மிகுந்த நேர்க்காட்டு வாதி என்பதையும் எடுத்துக் கூறினோம். தோற்றப்பாட்டியல், இனவியல் முறையியல், பொருள்கோடவியல் ஆகிய முறையியல்கள் வெடர் காட்டில் தயக்கம் எதனையும் வெளிப்படுத்தவில்லை. அவை நேர்காட் சிவாத முறையியலை நிராகரித்தன.

#### உராந்துணை

Haralambos, M. and M. Holboric Sociology: Themes and Perspectives, 5th Edition, Colins, London (2000).

Ritter, George: Sociological Theory, 4th Edition, Megraw - Hill , New York (1996).

Turner, Jonathan, H.: The Structure of Sociological Theory, Rawat (2004).

Uyangoda, Jayadeva: Writing Research Proposals in the Social Sciences and Humanities A Theoretical and Practical Guide, SSA, Columbo, (2010).

Parkin, Frank: Max Weber, Routledge (2002).

முத்துகோகன், ந., ஐரோப்பிய தத்துவங்கள், கால்யா, (2004).

## விஞ்ஞானத்தின் மெய்யியல்\* கால் பொப்பரும் தோமஸ் கூனும்

சோ. கிருஷ்ணராஜா

#### விஞ்ஞானத்தின் மெய்யிலும் கால் பொப்பரும்

இருபதாம் நூற்றாண்டின் தலைசிறந்த விஞ்ஞான அறிவுக் கொள்கையாளரான கால் பொப்பரின் சிந்தனைலின் ஆளுகைக் குட்படாத அடுவுத் துறையென எதுவுமே இவ்லையெனவாம். கலை வரலாறு முதற்கொண்டு மருத்துவம் ஈறாகவுள்ள சமூக - இயற்கை விஞ்ஞானத் துறைகள் அனைத்திலும் பொப்பரின் செல்வாக்கு குறிப்பிடத்தக்க முக்கியத்துவம் பெறுகிறது. விஞ்ஞானக் கண்டு பிடிப்பின் தருக்கம் (The Logic of Scientific Discovery), திறந்த சமுகமும் அதன் எதிரிகளும் (The Open Society and Its Enemies), வரலாற்று நியதிவாதத்தின் வறுமை (The Poverty of Historicism), ஊகங்களும் நிராகரித்தலும் (Conjectures and Relutations), சார்பற்ற அறிவு (Objective Knowledge) என்பள பொப்பரால் எழுதப்பட்ட பிரதான நூல்களாகும். பெருத்தொகையான கட்டுரைகளும் இவரால் எழுதப்பட்டன. 'முடிவினர் தேடல்' (Unended Quest) என்ற தலைப்பிலான சுமசரிதை ஒன்றும் பொப்பரால் எழுதி வெலியிடப்பட்டுள்ளது. இவை தவிர

இருபதாம் தூற்றான்யுல் விஞ்ஞானத்தின் மெய்யியலின் (Philosophy of Science) வளர்ச்சிக்கு கால் பொட்டர், சொமஸ் கூள் என்ற இரு சித்தனையானர் முக்கிய பங்களிர்டைச் செய்தனர். அவர்களின் கருத்துக்கள் ஆராய்ச்சி முறையியவின் மிதும் பெரும் தாக்கத்தை விளைவித்தன. பேராசிரியர் சோ. கிருஸ்ணராஜாவின் கட்டுறை இல்லிரு சித்தனையாளர்களின் கருத்துக்களை எடுத்துக்கூறுகிறது.

தே.சி.சு. செல்ஸ் என்பாருடன் இணைந்து 'சுயமும் அதன் மூளையும்' என்றநொரு நூலையும் இவர் எழுதியுள்ளார்.

கால் மார்க்ஸ், சிக்மன்ட் ஃபிராம்ட், அள்ஸ்ரைன் என்ற முவரதும் சண்டுபியப்புகள் இளமைக்காலத்தில் தன்னை மிகவும் ஆர்கவித்தன. வென்று தனது சும்சரிதையில் கூறுகிற பொப்பர், இவர்களில் முதவி ருவர்களதும் கொள்கைகளைக் காலப்போக்கில் தான் நிராகரித்து விட்ட தாகவும், ஜயன்ஸ்ரைன் மட்டுமே உண்மையான விரிந்துரன மனப்பான்மையுடை உளித்தனையாளராகக் காணப்பட்டாரெனவும் குறிப்பிடுகிறார். சமூகத்தின் வரலாற்றுரீதியான வளர்ச்சி சிலவிதி களின்படி இயங்குகிறது எனக்கருதிய கால் மார்க்ஸ், வரலாற்றுப் பொருள் முதல்வாதம் என்ற கொள்கையை முன்மொழிந்தார். அதே போல் சிக்மன்ட் ஃபிராப்ட் என்ற மருத்துவரும் தன்னிடம் நோமானி களாக வந்தோழில் கணிசமானோர் உளநோயுடையவர்களாக இருப்பதைக்கண்டு அவர்களின் உளரோயைத் தீர்க்கும் வகையில் உளப்பகுப்பாய்வு என்ற செல்வாக்குப் பெற்ற உளவியற்கொள்கையை உருவாக்கினார். கால் மார்க்ஸ்கம், சிக்கன்ட் ஃபிராப்ட்டும் கமது கொள்கைகள் உண்மையான கஸ்டுபிடிப்புகளே என்பதை நிறுவு வதற்கான சாதகமான தரவுகளைத் இரட்டுவதில் பெருமுறற்சியுடன் ஈடுபட்டனர். துந்து ஊகங்கள் பொய்யாவிருக்கலாமென அவர்கள் இஞ்சித்தேலும் சிந்திக்கவில்லை. இதுவே இவர்களிருவரும் விடுத்த பெருந்தவறென பொப்பர் குற்றம்காட்டுகிறார். பொப்பரின் அடுப் பிராயப்படி எத்தவொரு கொள்கையையும் அறுடுயாக திறுவலா மெனக் கருதுவது தவறானது. மேலும் அது வின்ஞான மனப் பாள்மைக்கு முற்றிலும் எதிரானது எனக் குறிப்பிடுகிறார்.

தொலபிலின் புவிமையக்கொள்கையை நிராகரித்தமையாலேயே கொப்புதிக்களின் சூரியமையக் கொள்கை சாத்தியமாயிற்று. காலம், வெளி பற்றிய தியூட்டனது கருத்தை நிராகரித்ததாலேயே சார்புக் கொள்கை கண்டுபிடிக்கப்படலாயிற்று. புவிமையக் கொள்கை பையோ அல்லது நியூட்டனது காலம், வெளிபற்றிய கொள்கையையோ அறுதியாக திறுவப்பட்ட உண்மைகள் என விஞ்ஞானிகள் ஏற்றுக் கொண்டிருத்தால் விஞ்ஞானம் இன்றைய வளர்ச்சியைப் பெற்றிருக்க முடியாது. பழைய கொள்கைகள் நிராகரிக்கப்பட்டதானேயே புதிய கொள்கைகள் முன் மொழியப்பட்டு, அகுனூடாக விஞ்ஞானமும் வளர்ச்சியடைந்து வருகிறது.

ஒன்ஸ்ரைன் தனது கண்டுபிடிப்புகள் நிராகரிக்கப்பட வாமென ஏற்றுக் கொண்டிருந்தார். ஒனியில் சிவப்புவரி விலகல் காணப் படுவதேன் என்குற பிரச்சனைக்கு, பாநிர வானத்துப் பொருட்களைக் கடந்துவர நேர்வதாலேயே ஒளியானது ஈர்ப்புவிசைக்குட்பட்டு வளைந்து வருகிறது. இதுவே திறிலியக்கோட்டில் சிவப்புவரி விலக லிற்குக் கரரணமாகிறதௌ ஒன்ஸ்ரைன் ஊகித்தார். நீண்டகாலம் வெறும் விஞ்ஞான ஊகமாமிருந்த இவ்விளக்கம் 1919ல் நிகழ்ந்த பூரணகிரகணத்தின் பொழுது வெற்றிகரமாகப் பறிசோதிக்கப்பட்டது. திரிசியக்கோட்டில் சிவப்புவரி விலகவிற்கு ஈர்ப்புவிதி காரணமாக இல்லாதுவிடின் கார்ப்புக் கொள்கையின் பொதுத்தத்துவம் தவறாக இருக்குமென ஐன்ஸ்ரைன் எழுதினார். அவதானிக்கப்பட்ட நேர்வின் அடிப்படையில் தன்னால் மொழியப்பட்ட விஞ்ஞானக் கொள்கையையே நிராகரிக்கத்தயாராக இருத்தமையே விஞ்ஞான மனப்பாங்கு என்று கூறுகின்ற பொப்பர். பழைய விஞ்ஞானக் கொள்கைகள் பொய்ப்பிக்கப்படுவதன் மூலம் புதியசொன்கைகளை நாடி விஞ்ஞரான அறிவு வளர்ச்சி உறுகிறதென வாதிடுகிறார்.

விஞ்ஞான ஆராய்ச்சி எப்பொழுதும் பிரச்சினைகளிலி ஒந்தே ஆரம்பமாகிறது, பிரச்சனைகளிற்கான தீர்வைக் காண வேண்டுமெனிவ முதலில் அதனை நாம் விளங்கிக் கொள்ளவேண்டும். விளக்கம் தீர்விற்கான முன் நிபந்தனையாகும். விஞ்ஞானத்தின் நோக்கம் திருப்திகரமான விளக்கத்தைப் பெறுதுவேயென பொப்பர் சுறுவார். உண்மையான விளக்கம் என்பதற்குப் படுமாக திருப்திகரமான விளக்கமென்ற பதத்தைப் பொப்பர் பயன்படுத்துவதேன் என ஒருவர் கேட்கலாம்.

பொப்பருடைய அபிப்பிராயப்படி விஞ்ஞான விளக்கங்கள், கொள்கைகள் அனைத்தும் தற்காலிக ஊகங்களேயாகும், எனவே தற்காலிக ஊகங்களை உண்மையான விளக்கம் என்பதிலும் பார்க்க இருப்திகரமான விளக்கம் எனக் கூறுவதே பொருத்தமானதென்பது இவரது அபிப்பிராயம்.

ஒரு விஞ்ஞானப் பிரச்சனைக்கு தரப்பட்ட விளக்கம் இருப்தி கரமான விளக்கிமன எவ்வாறு தீர்மானிக்கப்படலாம் என்பதற்கு

் நம்பகத்தள்மை உடைய விளக்கம்' இருப்டுகரமான விளக்கமெனப் ெயர்பர் பதிலளிக்கிறார். இதன்படி இன்று நம்பகத்தன்மை கொண்ட தாயிருக்கிற விளக்கம் நாளை தன் நம்பகத்தன்மையை இழந்து விடலாம். இதனிடத்தைப் புதியதொரு விஞ்ஞான விளக்கம் பெறலாம். இவ்வாறு விஞ்ஞானக் கொள்கைகள் அவதானிக்கப்பட்ட புதிய நேர்வுகளால் தமது நம்பகத்தன்மையை இழப்பதுடன் புதிய விஞ் ஞானக் கொள்கைகளுக்கு வழி விட்டு அதன் மூலம் விஞ்ஞானம் முன்னேறுகிறதென்பது பொப்பர் குறிப்பிடுவதன் தார்ப்பரியமாகும். தவறுகளைக் களைவதன் மூவமே விஞ்ஞானம் முன்னேறுகிற தெனின், இவ்வளர்ச்சியில் விஞ்ஞானியின் பங்கென்ன என்பதற்கு அவன் எச்சந்தர்ப்பங்களிலும் எவ்விஞ்ஞாண் கொள்கைகளையும் திறுவ வேண்டுமென முயற்சித்தல் ஆகாதெனவும், மாறாக முன் மொழியப்பட்ட விஞ்ஞானக் கொள்கைகளை பொய்ப்பிக்கவே முயல வேண்டுமெனவும் பொப்பர் வாதிடுகிறார். நிறுவலிற்குப் பதிலாக நிராச்சித்தலை வற்புறுத்துவதன் மூலம் பிராள்கிஸ் பேக் கணல் முன்மொழியப்பட்டு பாரம்பரியமாக ஏ<u>ற்ற</u>க்கொள்ளப்பட்டு வந்த விஞ்ஞான முறையியலுக்குப் பதிவாக பொல்ப்பித்தற் கோட் பாடு என்ற புதியதொரு விஞ்ஞாளமுறையை பொப்பர் முன்மொழிகிறார். பாரம் பரியமாக விஞ்ஞான முறையானது ஒன்றையொன்று தொடரும் ஆறு படிமுறைகளைக் கொண்டதாக எடுத்துக் காட்டப்பட்டது அவையாவன:

- நோக்கல்
- 2. தரவுகளைச் சேகரித்தவ்
- 3. கருதுகோள் உருவாக்கம்
- 4. ЦВСвижения
- தொகுத்தறிப் பொதுமையாக்கம்
- 6. வாய்ப்புப் பார்த்தல்

இதற்குப் பதிலாக முதலாவது படிதிலையில் விஞ்ஞான ஆராம்ச்சி, ஒரு பிரச்சனையுடன் ஆரம்பமாகின்றது என்றும், அப்பிரச்சனை ஏலவே உள்ளதொரு கொள்கையை அல்லது எதிர்பார்க்கையை மறுதலிப்பதாக இருக்கும் என்றும், இரண்டாவது படிதிலையில்

மறுதலிக்கப்பட்ட பழைய கொள்கைக்குப் பதிலாக புத்தாக முன் மொழியப்பட்ட விஞ்ஞானக் கொள்கை இடம்பெற வேண்டு மென்றும், மூன்றாவது படிநிலையில் புதிதாக முன் மொழியப்பட்ட கொன்கையில் இருந்து பரிசோதிக்கக்கூடிய தரவுகளைப் பெறுதல் வேண்டுமென்றும், நாள்காவது படிநிலையில் பெறப்பட்ட புதில தரவுகளின் அடிப்படையில் பழைய கொள்கையை நிராகரிக்க முயற்றிக்க வேண்டுமென்றும், ஐந்தாவது படிநிலையில் பழைய விஞ்ஞானக் கொள்கையையா? அல்லது போட்டியிடும் புடும் விஞ் ஞானக் கொள்கையையா? எது ஏற்புடையது எனத் தீர்மானிக்கும் தீர்ப்புச் சோதனை இடம் பெற வேண்டுமென்றும் பொப்பர் தனது விஞ்ஞான முறை பற்றி விளக்குகிறார். விஞ்ஞானமுறை பற்றி பொப்பரின் விளக்கம் அதாவது பொப்ப்பித்தற் கோட்பாடு தொகுத் தறிதலை அடிப்படையாகக் கொண்ட விஞ்ஞான முறை எதிர்நோக்கு கின்ற பிரச்சனைகளைத் தீற்பதுடன், விஞ்ஞானத்தை விஞ்ஞானம் அவ்வாதனவற்றிலிருந்து வேறுபடுந்தி அறிய உதவுமெனவும் வாதிடப் படுகிறகு.

தொகுத்தறி முடிவுகள் நிச்சயமான முடிவுகள் அல்லவென்றும், அவை வெறும் எதிர்பார்ப்புக்ளே என்றும், டேவிட் கிழும் என்ற நவீனகால மெய்யியலாளர் எடுத்துக்காட்டினார். இவரது அகிப் பிராபப்படி தருக்க நிச்சயம் தொகுத்தறி முடிவுகளிற்கு இல்லை. அவை நம்பிக்கையால் வினைந்த எதிர்பார்க்கையே. இயூமினால் எடுத்துக் காட்டப்பட்ட விமறிசனத்தைக் கருத்திற் கொண்ட தற்கால விஞ்ஞான முறையியலானர்கள், நிகழ்தகவுக் கோட்பாட்டை அளிமுகப்படுத்தியதன் மூலம் தொகுத்தரி முடி வுகளின் திகழ்திறத்தை அடுகரிக்க முயன்றனரேவினும். கியூமினால் முன்மொழியப்பட்ட குற்றச்சாட்டை நீக்க முடியவில்லை. சான்றுகளின் தொகை அடுகரிக்க அதிகரிக்க நிகழ்திறம் அதிகரித்துச் செல்லுமே யெரழிய நிச்சமத் தள்மையை அது ஒருபொழுதும் எழ்துவதில்லை. ஒரு விஞ்ஞாலக் கொள்கையை உள்ளம் எனக்காட்ட ஆயிரக்கணக்கான சான்று களைத் தேட முடியுமாமினும், அதனை ஒருபொழுதும் அறுதியாக திறுவமுடியாது என்ற நிலைப்பாட்டை ஏற்றுக் கொள்கட பொப்பர் இப்பிரச்சனைலிலிருந்து விடுபட பொப்பாக்கற் தத்துவம் பயனு டையதெனக் கருதினார்.

ஒரு விஞ்ஞானக்கொள்கை ஏற்புடையதேயென நிறுவுதற்கு எத்தனை சான்றுகள் தேவைப்படுமென எவராலும் தீர்மானிக்க முடியாதென்பது உண்மையே. ஆணல் ஒரு கொள்கை பொய்யான தென நிராகரிப்பதற்கு அக்கொள்கையை மறுதலிக்குமொரு சான்று உளதெலக் காட்டுவதே போதுமானதென்பதால், விஞ்ஞானக் கொள்கையை நிறுவுதற்குப் பறினாக நிராகரிக்க முயன வேள்டும் என்று கூறுவதன் மூலம் தொகுத்தநிதலிற்கு எதிராக கியுமினால் எடுத்துக் காட்டப்பட்ட பிரச்சனையைப் பொப்பர் தீர்க்கிறார்.

பொப்பரின் அப்படுராயப்படி ஏலவேயுள்ள விஞ்ஞானக் கொள் கைகளை நிராகரிப்பதன் மூலமே விஞ்நூரை அறிவில் முல்வேற்றம் சாத்தியமாகும். பழைய கொள்கைகள் மறுதலிக்கப்படாதவரை புதிய கொள்கைகளிற்கு இடயில்லை என்பதால், விஞ்ஞானிகள் தமது அம்வை பொற்றாக்கற் தத்துவத்தின் அடிப்படையிலே நிகழ்த்த வேண்டியதாகிறதெனக் கூறியதன் பின்னர், பொம்ப்பிக்கப்படுதவே விஞ்ஞானக் கொள்கைகளின் இலட்சணம் என்ற முடிவிற்கு வருகிறார். பொய்ப்பிக்க முடியாதிருக்கும் விஞ்ஞானக் கொள்கையென இதுவரை காலமும் எந்தவொரு கொள்கையும் இருக்கவில்லை என்பதால், பொய்யாக்கப்படுதலே விஞ்ஞானக் கொள்கைகளின் இயல்பு என்றும், எந்தவொரு அறிவுத்துறையிலும் பொப்ப்பிக்க முடியாக் கொள்கை கள் உளதென ஒருவர் வாதிடுவாராயின் ஆவ்வறிவுத் துறை விஞ் ஞானமே அல்ல என்ற முடிவிற்கும் பொப்பர் வருகிறார். இவருடைய அமிப்பிராயப்படி, மார்க்ஸிசம் பொய்ப்பிக்க முடியாக் கொள்கை எனக் கூறப்படுவதால் அது விஞ்ஞானமல்ல என்ற முடிவிற்கு வருகுறார். (மார்க்ஸிசத்திற்கெதிரான பொப்புரின் விமர்சனம் ஏற் புடையதல்ல. மார்க்ஸிசம் என்றால் என்னவெனத் தான் விளங்கிக் கொண்டதொரு கொள்கையையே பொப்பர் விமர்சிக்கிறார். மார்க்ஸிசம் நியூட்டனின்தோ அல்லது அன்ஸ்ரைவின்தோ கொள்கை களைப் போன்றதொரு கொள்கையல்ல என்பதையும், அதுவோர் உலக நோக்காகவும், முறையியலாகவும் இருப்பதையும் பொப்பர் உணரக் கவறி விட்டார்.)

விஞ்ஞானத்தை விஞ்ஞானம் அல்லாதனவற்றிலிருந்து வேறு படுத்தும் தத்துவமாக பொய்ப்பித்தற்கோட்பாட்டை அறிமுகப்படுத்திய பொப்பர், அதனடிப்படையில் அறிவுக் கொள்கையொன்றையும்

விருத்தி செய்துள்ளார். உண்மை எதுவென எவரும் அறியார், நாம் செய்யக் கூடிய தெல்லாம் அறியாமையிலிருந்து எம்மை விடுவிந்துக் கொள்வதே. அறியாமையிலிருந்து அறிவை நேரக்கிய இப்பயணம் பிரச்சனை தீர்க்கும் முறையிலமைகிறதென்பது பொப்புரின் வாதம். இதனைப் பின்வருமாறு அவர் விளக்குகிறார்: P - TS - EB - P அறிதல் முயற்சி எப்பொழுதும் ஒரு பிரச்சனையுடனேயே ஆரம்பிக்கிறது. இதனை P1 குறிக்கிறது. EK என்பது முன்மொழியப்பட்ட தீர்வையும், BB முன்மொழியப்பட்ட தீர்வில் காணப்படும் தவறுகளைக் களைதலையும், P2 தவறுகள் களையப்பட்டதள் பின் உள்ள நிலமையையும் குறிக்கிறது. P1 உம் P2 உம் சாராம்சத்தில் பிரச்ச னைகளேயெனினும், P1 பிரச்சனையின் தொடக்கத்தையும், P2 முள்மொழியப்பட்ட இர்வின்டிப்படையில் தவறுகள் களையப்பட்ட திலையையும், அதேசமயம் புதிய பிரச்சனையின் தொடக்கத்தையும் சுட்டுகிறது. இவ்வாறு P1 - TS - E6 - P2 - TS - E6 - P3 என அறிவானது உண்மையை நோக்கி பிரச்சனை நீர்க்கும் முறையினூடாக வளர்ச்சி அடைந்து செல்குறது. பொதுவாக அறிவுலகத்தையும், குறிப்பாக விஞ்ஞான அறிவையும் பொறுத்தவரையில் முடிவிலியாய்த் தொடமும் இத்தேடலில் பழைய கொள்கைகள் (ஊகங்கள்) நிராகரிக்கப்பட்டு, புதிய கொள்கைகள் (ஊகங்கள்) வந்த வண்ணமே இருக்கின்றன. எந்தவொரு அறிவுத்துறையில் எக்கணத்தில் இவ்வளர்ச்சி தடைப் படுத்தப்பட்டு இருப்பதுடன் திருப்தி அடைய நேரிடுகிறதோ அக் கணத்திலிருந்து அவ்வறிவுத்துறை விஞ்ஞாளமென்ற அந்தல்தை இழந்து, விஞ்ஞானம் அல்லாததாய், சித்தாந்தமாய்ப் போய் விடுகிறது.

ஊகமும் நிராகரிப்புமாக வளர்ந்து செல்வதே விஞ்ஞானபூர்வ மான அறிவு என்ற நிலைப்பாட்டி லிருந்து கொண்டு நிர்மையில்வாதம் என்ற கோட்பாட்டைப் பொப்பர் முன்மொழிகிறார். நிர்மையில்வாதம் என்பது நிர்ணமவாதத்திற்கு எதிரானது. இயற்கை விஞ்ஞானிகளிலும், சமூக விஞ்ஞானிகளிலும் நிர்ணமவாதமென்பது ஒரு அதிதக் கொன்கையாக (Meta Theory) அதாவது அறிவைப் பெறுவதற்கு ஆதார மாவிருக்கிற தத்துவமாக எண்ணப்பட்டது. காரணத்தைத் தேடுவதன் மூலம் காரிமத்தை விளங்கிக் கொள்ளவாம் என்ற காரணக் கோட் பாடும் நிர்ணயவாதத்தையே ஆதாரமாகக் கொண்டது. அரிஸ் தோட்டலின் காலத்திலிருந்தே கருணக்கொள்கை அறிவைப் பெறு வதற்கானதொரு திறவுகோலாம் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டு வந்தது. தியூட்டனின் விஞ்ஞானமும், நிறைபோட்டிப் பொருளாதாரமும், திட்டமிடற் கொள்கைகளும் உள்பொருளியல் அடிப்படையில் நிர் னயலாதமாகவும், அறிவரான்சியியவடிப்படையில் கருணக் கொள்ளக யாகவும் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டது. நிர்மையவாதமும் காரணக் கோட் பாடும் இயற்கை, விஞ்ஞாவிகளில் நியதிவாதத்தையும், சமூக விஞ்ஞாணங்களில் விடுவாதத்தையும் ஆதரிக்கும் மூடுவ்ட கொள்கை களாகும் என எச்சரித்து, நிர்மையலில்வாதத்தை ஆதரிக்கிறார். பௌதி கந்தில் குவாண்டம்கொள்கை நிர்மையலில்வாதத்தை ஆதரிக்கிறது என்றும், அது சமூக விஞ்ஞானங்களில் குறிப்பாக அரசியவில் திறந்த சமூகத்திற்கு இட்டுச்செல்றுமௌவும் பொப்பர் குறிப்பிடுகிறார். இவரது அமிப்பிராயப்படி திறந்த சமூகமே நீதியான சமூகமாகும். திறந்த சமூகத்தின் பொருளாதாரம் பற்றிச் சிந்தித்தவர்களில் கயக் (Hayek) குறிப்பிடத்தக்கவர்.

இறந்த சமூகம் என்பது பொப்பரின் அபிப்பிராயப்படி விமறி சனத்தை சடுப்புத் தன்மையுடன் தாங்கிக்கொள்கிற சமூகமாகும். சமூகம் தொடர்ச்சியாக மாறிக் கொண்டிருக்கிறது. இம்மாற்றம் எவரினது தேவைகருதியோ அல்லது யாதேனுமொரு திட்டத்தின் அடிப்படையிலோ நிசழ்வதில்லை அனைவருக்கும் நள்மை பயக்கும் அரசியற் திட்டமென எதுவுமில்லையாதலால் சமூக நிறுவனங்களை உருவாக்கும் பொழுதும் அல்லது சமூகம் தழுவிய தீர்மானங்களை எடுக்கும்பொழுதும் மிக்க அவதானத்துடன் செயற்பட வேண்டும். ஒரு சமூகத்திற்கு இன்றியமையாதவை இன்னவை என்ற திட்டத் துடன் அரசியனை அணுகுபவர்கள் சமூகத்தை ஆபத்தான பரி சோதனைக்கு உட்படுத்துபவர்கள் அவர்.

விளைவுகளின் பலாபலள்களை முன்கூட்டியே அறியும் வல்லமை மனிதற்கில்லை. எதிர்காலத்தின் தேவைகள் பற்றிய இன்றைய கணிப்பீடு ஒரு பொழுதும் சரியாக இருக்க முடியாது. மனிதனின் அறிவு வளர்ந்துகொண்டே போகிறது. சமூகத்தின் தேவைகளும் மாரிக் கொண்டே போகிறது. எனவே எதிர்காலத் தேவைகள் எவையெனத் தெரியாத இன்றைய நிலையில் எதிர்காலத்திற்காக எவ்வாறு நாம் திட்டமிடமுடியுமென பெரப்பர் வாதிடுகிறார். இவரது அபிப்பிராயப்படி, ஒரேயடியாக சருவத்தை முழுமையாக மாற்ற முயலாது, சீர்திருத்தங்களைச் செய்வதன் மூலம் படிப்படியாக முன்னேறிச் செல்ல வேண்டும். விமரிசவத்தை அனுமதிப்பதன் மூலம் சீர்திருத்தங்களின் நன்மை நிலைகளை அறிந்துகொள்ள முடிகிறது: திருத்திக்கொள்ளவும் முடிகிறது. மேலும் நடைமுறைப் படுத்தப்பட்ட தொரு சீர்திருத்தம் தீங்குபயக்குமெனக் கண்டால் குறைந்தளவு இழப்புடன் அதனைத் திருத்திக் கொள்ளவும் முடிகிறது. ஆனால் சமூகம் தழுவிய முழுமையான மாற்றத்தை நடைமுறைப் படுத்தும்பொழுது திமைகனைத் தலிர்ப்பகுற்குச் சந்தர்ப்பமில்லாது போய்விடுகிறது, அடுகளையு இழுப்புகளையும் சந்திக்க நேரிடுகிறது.

முழுமையான சமூகம் தழுவிய மாற்றங்களிற்குப் படுலாக படிப் படியான சீர்திருத்தங்களை முன்மொழிகிற பொப்பர் அசுனை நடை முறைப்படுத்துவதற்கு சந்தர்ப்பந்தின் தருக்கம் (Logic of Situation) என்ற கோட்பாட்டை முன்மெறுகிறார். எத்தகைய கற்பிகங்கள மில்லாது, புற்றிபூர்வமாகப் பிரச்சினைகளைத் தனித்தனியாக அணுமு வதன் மூலம் பொருத்தமான சீர்திருத்தம் எதுவெனக் கண்டு அதை தடைமுறைப்படுத்தவதே சந்தர்ப்பத்தின் தருக்கமாகும். புனேட்டோ முதல் மார்க்ஸ் சுறாக சமூகம் பற்றிச் சிந்தித்தவர்கள் எஸ்லோகம் தத்தமது திட்டங்களிற்கு அமைய சமூசத்தில் மாற்றத்தையேற்படுத்த விரும்பினர். இது சர்வாடுமாரிகளையே தோற்றுவித்தது. தாம் விரும்பும் சமூக அமைப்பு எவ்வாறிருக்க வேண்டுமென்பதில் அறிஞர்களி டையே கருத்து வேறுபாடிருப்பது இயல்பே, மாற்றத்தை விரும்பாத ப்புமைவாதிகள், தாராண்மைவாதிகள், சோசலிஸ்டுக்கள் என மாறமுட்ட அறசியலார்வம் கொண்டவர்களை ஒரு சமூகத்திற் காணமாம். அரசியலதிகாரத்தைப் பெறும்பொழுது அவர்கள் தமது அரசியற் திட்டங்களையே நடை முறைப்படுத்த விரும்புவர். ஒரு திறந்த சமூகத்தில் எடுர்களுந்துடையவர்களின் விமரிசனம் ஆட்சி யாளர்கள் விழிப்புடன் செயற்பட உதவும். முழுச்சமூகத்திற்கும் பொதுவான இலட்சியங்களென எதுவுமில்லை, கற்பனாவரத இலட்சி யங்களைக் கொண்ட அறிப்பல் முழுச் சுழுகத்திற்குமான பொதுநோக்கு ஒன்றை அமுஸ்படுத்துவதாகக் கூறிக் கொண்டு சர்வாதிகாழத்திற்கு வழிவருக்கிறது.

பாரிய அளவிலான தீவிர புரைமைப்புகள் மிகவும் நீண்ட காலத்தை எடுக்கும். இவ்விடைக் காலந்தில் நோக்கங்களும் இவட் கியங்களும் தொடக்கத்தில் இருந்தது போல மாறாமல் இருக்குமென எவரும் எதிர்பார்க்க முடியாது. நேரக்கங்களும் இலட்கியங்களும் மாறமாற, மாற்றங்களும் எவ்வையற்று நீண்டு கொண்டே போகும். முடிவில் துன்பமும் விரக்தியுமே மிஞ்சும். இலட்சிய சமூகம் எப்பொழுதும் இடைபெமானதாகவே இருப்பதால் அடையமுடியாத ஒன்றாகவே இருக்கிறது. மாற்றம் ஒருபொழுதும் ஓச்ந்து விடுவதில்லை. மாற்றமுறாது எதுவும் இருப்புதிவ்வை. எனவே இலட்கிய அழகத் திற்கான மாற்றமுறாத் நிட்டம் என்பது அர்த்தமற்ற ஒன்றென பொப்பர் வாடுடுகிறார். சூழ்திரம் என்றால் என்ன? சுமத்துவம் என்றால் ஏன்ன? சனநாயகம் என்றால் என்ன? என்பது போன்ற வினாக்களுக்கு ஒரு பொழுதும் முடிவான புதிலைத் தரமுடியாது, அவ்வாறில்லாது விடை தரமுமன்றாலும் அவ்விடை சாராம்சவாதத்திற்கும் கற்பனாவாதத் திற்குமே இட்டுச் செல்லும். எனவே சமூகப் பிரச்சிணைகளை அணுகும் பொழுது பரஸ்பர விமர்சனத்துடன் கூடிய வழிவகைகளைக் கண் டலிந்து செயற்படுத்துதல் வேண்டும். விஞ்ஞானத்தைப் போலவே அரசியலிலும் ஆட்சியாளர்களின் ஊகங்கள் பொய்யாக்கப்படலாம் என்ற எதிர்பார்ப்படன் விமர்சனத்தை வரவேற்றுச் செயற்படுத்துதல் வேண்டும்.

இறுதியாக வரவாறு பற்றி ஒரு குறிப்புடன் கால்பொப்பரின் கிந்தனைகள் பற்றிய அறிமுகத்தை நிறைவு செய்யலாம். 'திறந்த சமூகமும் அதள் எதிரிகளும்' என்ற நூலின் இறுதியில் வரலாற்றுக்கு யாதேனும் பொருள் உண்டா என்ற விளாவிற்கு பொப்பர் விடை தருகின்றார். நாகரிகத்தின் வரலாறு, சமூகத்தின் அல்லது நாட்டின் முழுமையான வரலாறு என கூறப்படுவதை சுத்தமான அபத்தம் என பொப்பர் குறிப்பிடுகின்றார். பண்பாட்டுக் கூறுகள் பலவற்றின் வரலாறாக அதாவது அரசியல் வரலாறாக, சாதியின் வரலாறாக, சமயத்தின் வரலாறாக, வர்க்கங்களின் வரலாறாக, வரலாற்றைப் பலவகையில் எழுதலாம். அவை அனைத்தும் மெய்யான வரலாற்றின் நிரப்புக் கூறுகளாக இருப்பதுடன் வரலாற்றாகிரியர்களின் ஊகல் களாகவே இருக்கின்றன. கடந்தகாலம் இவ்வாறுதான் இருந்ததெவக் கூறுபவன் அக்காலம் பற்றிய தனது விளக்கத்தைத் தருகின்றானே தழிய உண்மையைக் கூறுபவனாக இருக்கமாட்டான். அவ்வாறு இருக்கவும் முடியாது-

#### விஞ்ஞான அறிவில் வரலாந்தரிதியான வளர்ச்சி தோர்கள் கூணின் (Thomas Kuhn) சிந்தனை

'விஞ்ஞானபுரட்சிகளின் அமைப்பு' (The Structure of Scientific Revolutions) என்ற நூல் மூலம் இந்<u>த நூற்</u>றாண்டின் பின்னளரக் கூறில் புகழ்பெற்ற சிந்தனையாளர்களில் ஒருவரென்ற கணிப்பை தோமஸ் கூன் பெறுகிறார். 1962இவ் முதன் முதலாக வெளிவந்த இந்நூலானது 1970இல் விரிவாக்கப்பட்ட படுப்பாக வெளியிடப்பட்டது. இவ் விரண்டாம் பதிப்பில் பல்வேறு தரப்புகளின் இருந்தும் தெரிவிக்கப் பட்ட வியரிசனங்களிற்கான வினக்கங்கள் இடம் பெற்றுள்ளதுடன் பல மீள் பதிப்புகளையும் இந்நூல் கண்டது. அறிவின் வளர்ச்சி பற்றிப் பொதுவாகவும், விஞ்ஞான அறிவின் வளர்ச்சி பற்றிக் குறிப்பாகவும் ஆராய்ந்த தோமன்: கூன், தன்னாய்விற்கு உரிய பொருளாக இயற்கை விஞ்ஞாளத்தில் வரலாற்றை எடுத்துக் கொண்டு அவ்வாய்வினிருந்து அறிவின் வளர்ச்சிபற்றிய பொதுத் தத்துவம் ஒன்றை உருவாக்கினார். இத்தத்துவம் காவட்டோக்கில் இயற்கை விஞ்ஞான அறிவின் வளர்க்கி பற்றிய கோட்பாடாக மட்டுமல்லாது. சமுகலியல், பொருளியல் போன்ற சமூக விஞ்ஞானங்களினதும் பள்பாடு, கலை வரலாறு, அழகியல் போன்ற ஆய்வுக் துறைகளினதும் அறிவுவளர்ச்சி பற்றிய பொதுத்தத்துவமாகவும் விஸ்தரிக்கப் ULLES.

பொருளாதார விஞ்ஞாவழ்தில் தோமஸ் கூனின் சிந்தனைகள் புலனநிலாதத்திற்கு (Positivism) பிற்பட்ட முறையிலாகவும், சமூக வியலில் அழிவின் சமூகவியல் பற்றிய ஆய்வாகவும், சலை வர லாற்றினதும் அழகொவிவதும் ஆய்விற்குரிய அடிப்படைத் தத்துவ மாகவும் (Meta-theory) அவ்வத்துறைசார் அறிஞர்களினான் சிற்சில மாற்றங்களுடன் பயன்படுத்தப்படுகிறது. இவ்வாறு, தோமஸ் கூனின் சிந்தனைகள் செல்வாக்குப் பெற்றிருப்புதானது, இவரது கருத்துக்களின் முக்கியத்துவத்தை புலப்படுத்தப் பேறிய நியாயம் எனலாம்.

விஞ்ஞானத்தின் வரலாற்றை எத்தகைய முற்கற்கிதங்களுமின்றி ஆராம்வோமாகின், விஞ்ஞானம் பற்றிய எமது பொதுமனப்பதிவில் ஒர் அடிப்படையான மாற்றம் ஏற்படுவதை அவதானிப்பதுடன் விஞ்ஞானர் புடிட்சிகளின் அமைப்பு என்ற நூல் ஆரம்பமாகிறது. விஞ்ஞானிகள் சமூலம் தமக்கேயுரிய சிறப்பான தொழிக்றுட்டுத்தையும், தமக்கோழிய முறையியலையும் விருத்தி செய்துள்ளதென்றும், விஞ்ஞான ஆராய்ச்சியில் சடுபட விரும்பும் ஒறுவர் இத்தொழில் துட்பங்களையும் முறையியலையும் பயன்படுத்தி தமது ஆய்வுகளைச் செய்யலாமென்றும், ஒவ்வொழ் ஆய்வும், கண்டுபிடிப்பும் உண் மையைத் தேடும் பாழையின் மைற்கற்களாக விளங்குகின்றன வெண்றும் விஞ்ஞானம் பற்றிய பொதுவான சருந்தொன்றுண்டு. இது மிகவும் தவறான மனப்பதிவாகு மென்று சுறுகிற தோமஸ் கன், இவ்வபிப்பிராயத்தை உருவாக்குவதில் பாடநூல்கள் ('text books) பெரும்புங்கு வலிக்கிறன் என்று வரதிடுகிறார்.

வின்னுமைப் பாடநூல்கள் தாமெயுந்த சையத்துக் கொள்கை களையும், தொழில் நுட்பங்களையும், முறையிலையுமே விஞ் ருமாந்தின் இயல்பாக எடுத்துக் கமட்டுகின்றன. விஞ்ஞாவம் பற்றிம இத்தகைய மனப்புதிவானது ஒரு நாட்டின் பண்பாடு பற்றி உல்லைப் பயளர்களுக்குத் தரப்படும் குறிப்புகளிற் காணப்படுவதை ஒத்த மேலோட்டமான சுருந்தோட்டமேயாகுமென கூன் வாடுடுக்கூர். பாடநூல்கள் தாமெடுத்துக் கொண்ட விடயத்திற்கான விதிகள், கோட்பாடுகள், அவற்றிற்குரிய பரிசோதனைகள் ஆகியவற்றை அவற்றிற்கேயுரிய சிறப்பான உதற்களங்களுடன் விளக்கிச் செல்லும். இவை பிரதானமாக விஞ்ஞானிகள் சமூகத்தில் இணையத்தாராகும் இளைய தலைமுறையினர்க்கான கல்விசார் நோக்கத்தைக் கொண்டி. ருந்தாலும், விஞ்ஞானத்தின் வரலாறு புகட்டிய பாடங்கள் எதனையும் இந்நூல்களிற் காணமுடியாதிருப்பது முக்கிய குறைபாடாகும். இப்பாட நூலாசிறியர்களின் அபிப்பிராயப்படி விஞ்ஞானத்தின் வரலாறு என்பது நிராகரிக்கப்பட்ட கொள்கைகளின் வரவாறு ஆகும். விஞ்ஞானக் கண்டுவிரப்புகர் பற்றி இந்நூல்கள் குறிப்பிட்டாலும், அக்கண்டு பிடிப்பு நடித்திருக்க விஞ்ஞானிகள் நடரத்தில் போறாட்டங்கள், அவர்கள் எதிர்கொண்ட பிரச்சனைகள் என எதுவும் இந்நூல்களில் குகுந்த முக்கியத்தவம் பெறுவதில்லை. இப்பாட நூல்கள் தமதாம்வுத் துறையில் கடந்த காவந்தில் மாணப்பட்ட குழப்பநிலைகள் பற்றி எவ்வாறு எதுவும் பேசுவது இல்லையோ, அவ்வாறே அவ்வாய்வுத்

துறையில் நிகழ்காலத்திற் காணப்படும் குழப்ப நிலைகள் பற்றியும் குறிப்பிடுவது இன்லை. இதனான் மாவலர்களும் மற்றவர்களும் விஞ்ஞானம் பற்றி மிகழ்தலநான சற்பிநந்தைக் கொண்டிருக்கின்றனர். விஞ்ஞான ஆய்வில் ஏற்பட்ட முக்கிய நிருப்பங்கள் அது படிப் படியாக திரண்டு பெற்ற வளர்ச்சியினால் ஏற்பட்ட தொன்றல்ல. விஞ்ஞான ஆய்விவேற்பட்ட புரட்சுகளே அத்தகைய மாற்றங்களிற்கு காலாயமைந்தன என்று கூன் வரதிடுகிறார்.

வித்ததானத்தின் வரவாற்றினூ ரசு அறிவின் வளர்ச்சிபற்றி ஆராய்ந்த தோமஸ் கூன், அவ்வளர்ச்சியை இருவேறு காலகட்டவ் களாகப் பிரித்துப் பார்ச்சிறார். அவை முறையே, விஞ்ஞானிகளின் சமுக உருவயக்கத்திற்கு முற்பட்ட காவம், விஞ்ஞாணிகளின் சமூக உருவாக்கத்திற்குப் பிற்பட்டகாலம் எனப்படும். விஞ்ஞானிகளின் சமூக உருவாக்கத்திற்கு முற்பட்ட காலத்தில் இயற்கை பற்றி ஒன்றிற் கொன்று முருவ்பாடான கொள்ளகள் நிலவின். விஞ்ஞரை நோக்கல் பற்றியும், அதற்கான முறைகள் பற்றியும் இக்காலத்தில் மாறுபட்ட அப்பிராறங்களைக் கொண்டவர்களாக விஞ்ஞானிகள் காணப் பட்டவர். ஒன்றிற்கொண்று ஒற்கிசையாக உளக நோக்கிணைக் கொண்டி ருந்ததால் அவர்களிடையே உடன்பாடு காணமுடியவில்லை. பிர பஞ்சம் எத்தகைப் பொருட்களால் ஆனது ? அவை எவ்வாறு ஒன்றுடன் ஒன்று தாக்கம் புரிகின்றன? இத்தகைய பொருட்கள் பற்றி எத்தகைய சேள்ளிகளை வினவலார் 9 இவை பற்றிய ஆய்வில் எத்தகைய கேள்விகளை விவையாம் ? இவை பற்றிய ஆய்வின் எத்தகைய முறையியலை, தொழில் நுட்பங்களை பயள்படுத்தலாம்? என்பது போன்ற விளாக்களிற்கு எல்லோர்க்கும் ஏற்புடைய விடைகளைக் கண்டுமிடித்தனதுத் தொடர்த்தே விஞ்தரணிகள் சமூகம் உருவாகிறது. இது இரண்டாவது காலகட்டமாகும். வெவ்வேறு ஆய்வுத் துறை களிலும் இத்தகைய உடன்பாடு வெவ்வேறு கால கட்டத்தில் ஏற் படுகிறது. விஞ்ஞானிகள் சமூகம் ஏற்றுக்கொண்ட பொது உடன் பாட்டை கட்டளைப்படியம் என தோமஸ் கூன் அழைக்கிறார். விஞ்ஞாணத்தின் ஆய்வுப்பொருள் குறித்ததொரு அடிப்படை யான கொள்ளகளுள் கட்ட வைப்படி மத்தை நாம் விளங்கிக் சொள்ளவைம். வின்னுளிகளால் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்ட பொதுவான நம்பிக்கைகள்,

விழுமியங்கள், உத்திமுறைகள் ஆலெவற்றின் முழுமையான மொத்த வடிவமே கட்டளைப்படி வமென அழைக்கப்படுகிறது.

விஞ்ஞாவிகளிடையே காணப்படும் பொறு உடன்பாடு அவர் சனை ஒரு சமூகமாக இயக்கலைப்பறுடன், அச்சமூகத்தில் இணைய விரும்பும் இனைய தலைமுறையினர்களுக்கான பாடநூல்களின் தோற்றத்திற்கும் வழியமைக்கிறது.

விஞ்ஞானத்தின் வரவரற்றை இருவேறு காவகட்டங்களாக வகுக்கதுடன், வின்னுவிகள் ஒரு சமூகமாக ஸ்பொழுது இயங்கத் தொடங்குகிறார்கள் என்பதையும் தோமஸ் கூன் விளக்குகிறார். விஞ்ஞானிகள் சமூகத்தின் உருவாக்கம் விஞ்ஞானத்தில் விரைவான வளர்ச்சியை ஏற்படுத்துகிறது. விஞ்ஞாவத்தில் வரவாற்றுர்தியான வளர்ச்சியை ஆராய்ந்தபொழுது அல் வலர்சியிலும் சாதாரணகாலம், புரட்சிக்காவம் என இரு கூறுகள் உள்ளடங்கியிருப்பதாக தோமஸ் ஆன் எடுத்தக்காட்டுகிறார். சாதாரண காலத்தில் விஞ்ஞாமைப் கிடை வெட்டாக வளர்ச்சியடைகிறது. இக் காலத்தில் அது தன் அளுகைப் பரப்பை விசாலித்துச் செல்லிறது. புரட்சிக்காவத்தில் விஜ்ஜானம் குத்துவெட்டாக வளர்கிறது. இக்கால கட்ட அறிவுவளர்ச்சியை மேனோக்கிய பாய்ச்சல் எனவாம். அறிவு வளர்ச்சியின் மேனோக்கிய பாய்ச்சலினால் கட்டளைப்படிமத்தில் மாற்றமேற்படுகிறது. விஞ் ரோனத்தின் வரலாற்றில் கட்டுளைப் படிம மாற்றங்கள் பல நிகர்ந் துள்ளன. உதாரணமாக பௌதீகம் தொடர்பான இன்றைய பாட நூல்கனில் ஒளியானது போட்டே என்கள் (Photons) என விளக்கப் படுகிறது. அளவது குவாண்டம் மெக்கானிக்ஸ் (சக்திச் கொட்டுக் கொள்கை) பொருளாக, அலைப் பண்புடைய துகள்களாக ஒளியை விளக்குகிறது. இந்த விளக்கம் கடந்த அரை நுற்றாண்டுகளாகவே முன்கொழியப்பட்டது. இது மல்ஸ் பினாங், ஒன்ஸ்ரைன் ஆகியோரின் ஆய்வில் பேறாக ஏற்பட்ட கட்டனைப் படிம் மாற்றமாகும். ஆணல் 19ஆம் நூற்றாண்டின் ஆரம்பத்தில் ஒளிபற்றி பிறிதொரு விளக்கம் ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்டிருந்தது. யுங், பிறிஸ்ரெல் ஆகியோரின் ஆற்று களினால் பெறப்பட்ட ஒளி பற்றிய அலைக் கொள்கை அக்கால விளக்கமாக இருந்தது. ஒளி பற்றிய அமைக் கொள்கை என்ற கட்டனைப் படிபத்தில் இருந்து அனைகளாக்ச் செல்லும் துகள்கள்

என்ற கட்டளைப் படிமத்திற்கு பௌதீகம் குத்து வெட்டான வளர்ச்சியை இருபதாம் நுற்லாண்டிலேயே மெற்றது.

ஒரு கட்டளைப் படி.மத்திலிருந்து பிறிதொரு கட்டளைப் படி. மத்திற்கு மாறுவதென்பது ஈடுதியாக நிகழ்வறில்லை. ஒரு நீண்ட செற்றுமுறைக் கூடாகவே இம்மாற்றம் நிகழ்கிறது. இதனைப் பின் வருமாறு விளக்கலாம்.

கட்டளைப்படிமம் → காதாரணகாலம் → அசாதரணதோற்றப் பாடுகள் → நெருக்கடி → புரட்சி → கட்டளைப்படிமம்

கட்டனைப்படியம் ஒன்றிலிருந்து பிறிதொன்றிற்கு மாறுவதை புரட்கிக்காலிமன்றும், இரண்டு கட்டனைப்படியங்களிற்கு இடைப் பட்ட காலத்தை சுதாரண சாலமென்றும் தோமஸ் கூன் அழைக்கிறார். எந்தியொரு விஞ்ஞான ஆரால்ச்சிக்கும் தரவுகளைத் தெரிவுசெய்தல்; மதிப்பிடஸ், விமர்சித்தல் ஆகிய செயற்பாடுகள் மிகவும் இன்றியமை யாதவையாகும். இதற்கு ஆதாரமாக யாதேனுமொரு கோட்பாடும், அதற்கானதொரு முறையியல் அணுகுமுறையும் தேவைப்படுகிறது. விஞ்ஞானிகள் சமூகம் எப்பொழுது ஒரு விஞ்ஞானக் கொள்கை பையும், அதற்கான முறையியல் ஒன்றையும் ஏற்றுக்கொள்கிறதோ அக்கணத்திலிருந்து, அக்கொள்கையும் முறையியலும் ஒரு கட்ட

இவ்வாறு தோற்றம் பெற்ற கட்டளைப்படியம் காலப்போக்கில் விஞ்ஞான ஆராய்ச்சியையும், அதன் செல்நெறிகளையுமே கட்டுப் படுத்துமனவிற்குப் பலம் பெற்றுவிடுகிறது. ஒரு கட்டளைப் படியம் எத்துறை சார்த்ததோ அத்துறை சார்ந்த எண்ணக் கருக்களிற்கு இறுக்க மானதும், புதியதுமான வரைவிலக்களங்கள் விஞ்ஞானிகளால் தரப்படுகின்றன. விஞ்ஞானிகள் கழகங்களும், சிறப்புத்துறைசார் சஞ் சிகைகளும் ஆரம்பிக்கப்பட்டு பரஸ்பரம் தம் ஆய்வனுபவங் களை பரிமாறிக்கொள்ளும் வாய்ப்புகளும் கிட்டுகிறது. இதனால் ஒரு கட்டனைப்படியத்தை ஏற்றுக் கொண்ட விஞ்ஞானிக்கு எல்லா வற்றையும் முதலிலிருந்தே ஆரம்பிக்க வேண்டிய அவசியமில்லாது போம்விடுகிறது. சகபாடிகளால் அறிமுகப்படுத்தப்பட்டதும், பயன் படுத்தப்பட்டதுமானவற்றைப் பயன்படுத்தி தன்னாய்வைக் தொடர்ஞ் முன்னெடுத்துச் செல்லும் வாய்ப்பு ஏற்படுகிறது. இதனைப் பின்வரும் உதருனைத்தால் விளக்கலாம். 16ஆம் நூற்றாண்டிலிருந்து மின்னியல் பற்றி விஞ்ஞாளிகள் அறிந்திருந்தாலும், 18ஆம் நூற்றண்டின் நடுப் பகுடுவரை, இந்துறையில் உரைந்துவந்த விஞ்ஞாவிகள் மத்தியில் அனைஞக்கும் உடன்பாட மாதொரு காலப்பகுதியிலேயே வில்லை. 1746-1780 இடைப்படதொரு காலப்பகுதியிலேயே மின்னிமனின் பொதுவான அடிப்படைகள் பற்றிய கருத்துடன்பாடு எட்டப்பட்டது. இதனைத் தொடர்ந்துவந்த காலப்பகுதியில் இதுவரை காலமும் எதிர்நோக்கிய பலபிரச்சினைகளை மின்னியலாளர்கள் வெற்றிகரமாகத் தீர்த்ததுடன், புதிய பல கண்டுபிடிப்புகளையும் செற்தனர். இத்துறைவர் விஞ்ஞானிகள் தாமறிந்த தகவல்களை சஞ் சிகைகளினூடாக தமது சகபாடிகளிற்கு அறிமத்தர்த்துடன், சகபாடி களின் ஆய்வுகளையும் தாமுரிந்து பயன்பெறக் கூடியதாமிருந்தது. அவர்கள் ஏற்றுக்கொண்ட கட்டனைப்படியம் அவர்கள் அனைவரை யும் ஒரு சமூகராக இயங்கும் வாப்படியம் அவர்கள் அனைவரை

ஒரு கட்டளைப்படிமத்தைத் தொடர்ந்து வருகிற காலம் விஞ் ஞான அறிவு வளர்ச்சியில் சாதாரணகாலம் என தோமஸ் கூனினால் அழைக்கப்பட்டது. இக்காலத்தில் விஞ்ஞானம் தன் ஆளுகைப் பரப்பை கிடைவெட்டாக விசாலித்துக் கொண்டுசெல்கிறது. விஞ் ஞானிகள் புதிய பதியதுறைகளில் தாமேற்றுக்கொண்ட கட்டளைப் படிமத்தைப் பிரயோகித்துப் பார்ப்பதையே பிரதான இடைசியமாகக் கொண்டு செயற்படுகின்றனர். புதிர்களைவிடுவித்தல் என்ற முறையிலேயே இக்கால விஞ்ஞானிகள் செயற்படுகின்றனரென்று தோமஸ் கூன் குறிப்பிடுகிறார்.

ஒரு கட்டனைப்படியத்தை ஏற்றுக்கொண்ட விஞ்ஞானிமன் சமூலர், சாதாரண் காலத்தில் தமதாய்வுத் துறையில் நிலவும் பிரச் சினைகளை அக்கட்டனைப் படிமத்தை ஆதாரமாகக் கொண்டே வரையுறுத்துக் கொள்வர்; பிரச்சினைகளிற்குகான தீர்வையும் கண்டு பிடிக்க முயலுவர். இதனையே தோமஸ் கூன் புகிர்களை விடுவின்கும் செயல்முறை எனக் குறிப்பிடுகிறார். இக்கால விஞ்ஞானிகள் தமறு கட்டனைப் படிமத்தின் என்னைகளிற்கு உட்பட படி பிழச்சினை பொறுத்த வரையில், ஒன்றில் அதனை பொறிகவித்தப் பிழச்சினை எனக்கூறி நிராகரிக்க முமலுவர் அல்லது தம்மாய்வுக் துறைகளிற்கு அப்பாற்பட்டனையெனக் கருதி அவற்றை தட்டிக் கழித்து விடுவர். இதனால் சாதாரண காவத்து விஞ்ஞான ஆராய்ச்சிகளை வட்டளைப் படிமுமே வழி நடாத்துகிறதென கண் வாதிடுகிறார்.

சாதாரண காவத்தில் விஞ்ஞானம் புதிர்களை விடுவிக்கும் முறையிற் கொற்படுவதனால், இக்காலத்தில் பெறப்படும் விஞ்ஞான அறிவு நிட்பமும், நுட்பமும் வாய்ந்தவகையிற் காணப்படுகிறது. முற்றிலும் புதிய நகவன்களையும் (நேர்வுகளையும்), கோட்பாடு களையும் இலக்காகக் கொண்டு விஞ்ஞானிகள் இக்காலத்திற் கொற்படுவதில்லை. அவ்வாறில்லாறு அளதாரணமாக யாதேனும் இருப்பினும் கட்ட எவரும் அதனைக் கண்டுகொள்வறில்கால். அனால் கிடைவெட்டான வளர்ச்சி ஒரெவ்வைக்கப்பால் தேக்கமடையவே செய்யும். தேத்தமடையத் தொடங்குதன் ஒரு கட்டனைப்படியம் பளைனமடைந்து வருகிறதென்பதையே அட்டும். ஒரு கட்டனைப் படிமும் பலவீனாடைந்த நிலையில் இதுவரை அராநாரண தோற்றப் பாடுகளாகக் கருடுப் புறக்களரிக்கப்பட்ட வைகள்பால் விஞ்ஞானிகள் நாட்டம் கொள்வர். இதனாற் பெறப்படும் புதிய தகவல்களிற்கு ஏற்ப கட்டளைப்படி மத்தைத் நிறத்தியனமக்க முற்படுவர். அல்லது பெறப் பட்ட தகவல்களையும், அவருவகிக்கப்பட்ட நேர்வுகளையும் முற்றிலும் புதிய பார்வையில் அணுக முற்படுவர். இந்நிலையை ஏலவே ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்ட கட்டளைப்படிமத்தில் நெருக்கடிகளைத் தோற்று விக்கும். ஒரு ஈ் டனைப்படியத்தில் எழுகின்ற நெருக்கடி நிலைமை <u>அக்கட்டளைப்படி மற்</u>தில் பாரிய மாற்றங்கள் ஏற்பட வழியமைக்கும். பலவிதமான ஊகங்களும், புறிய கொள்கைகளும் விஞ்ஞானிகளால் முன்மொழியப்படும். அகாதாரண தோற்றப்பாடுகள் தீவிரநெருக்கடி. நிலையைத் தோற்றுளித்து ஈற்றில் ஒரு புதிய கட்டளைப் படிமத்தின் ளமுச்சிக்கு வழியமைக்கும். ஒட்சிரவின் கண்டுபிடிப்பு புளெயிஸ்தன் கொள்கையில் ஏற்படுத்திய நெருக்கமுமை இங்கு உதாரணமாக எடுத்துக்காட்டலாம். வெப்பலியக்கலியல் (Thermodynamics) என்ற கட்டளைப்படியம், 19ஆம் நூற்றாள்குல் பௌதீக விஞ்ஞானத்தில் காணப்பட்ட விஜ்ஜானக் கொள்கைகள் இரங்டு தம்முள் முரண்பட்டுக் கொண்டதைத் தொடர்த்தே உருவாக்கப்பட்டது. எதிர் வீச்சு, ஒளிறின் விளைவு என்பன தொடர்பாக விஞ்ஞானிகள் எடுர் கொண்ட பிரச்சினைகளே எக்குச் சொட்டுக்கொள்கை என்ற புதிய கட்டளைப் படிமத்தின் தோற்றத்திற்கு காரையிருந்த தென்பதையும் இங்கு மனங்கொள்ளுதல் தகும். இவ்வாறு அகாதாரண தேரைறப் பாடுகள் ஒரு கட்டனைப் படிபத்தில் பரிமாற்றங்களை வேண்டி திற்பதுடன் ஏலவேடின்ன நம்பில்கைகளையும், செயற்பாடுகளையும் திராகரித்து பிறிதொரு அறிவின் தளத்திற்கு ஆய்வுகளை நகர்த்தும். கொப்பநிக்கஸ், நியூட்டன், ஒன்ஸ்ரைன் ஆகியோர் நிகழ்த்திய சாதனைகள் விஞ்ஞானத்தின் வரலாற்றில் ஏற்பட்ட புரட்சிகர தகற்வுகளிற்கு சிறந்த உதாரணங்களாகும்.

சாதுமுனை காலத்து விஞ்ஞான அணுகுமுறை புதிய கொள்கையின் எழுச்சியினால் மாற்றப்பட வேண்டியதாகிறது. புதிர்களை விடுவிக்க முடியாக நிலையில், ஏலவே பின்பற்றப்பட்டு வந்த விஞ்ஞான விடுகளிற்குப் பதிரைக புதிய விதிகளைத் தேடும் நோக்கில் ஆய்வுகள் திகமும். புவிமையக்கொள்கை என்ற தொலமியின் கட்டளைப் படிமத்திலிருந்து சூரியமையக் கொள்கை என்ற கொப்படுக்கலின் கட்டளைப்படிமத்திற்கு வானியல் பெற்ற நகர்ச்சியை உதாரணத்திற்கு எடுத்துக்காட்டலாம். கட்டளைப்படிமத்தின் மாற்ற காலத்தில் கொலகிகின் கட்டளைப்படியம் எதிர்தோக்கிய நெருக்கடிநிலையை படுன்முன்றாம் நூற்றாண்டில் வரழ்ந்த ஐந்தாம் அவ்போன்லோ, பதினாறாம் நூற்றாண்டைச் சேர்ந்த கொபனிக்கலின் சகபாடியான டொமினிக்கோ நெரவரரா ஆகியோரின் குற்றுகள் தன்கு புவப் படுத்தும். பிரபன்சத்தைப் படைப்பதற்கு முன்பு இறைவன் என்னைக் கலந்தானோகித்திருப்பாராயின் அவருக்கு நல்ல பல ஆலோசனைகள் கொடத்திருக்கும் என அவ்போன்னோ குறிப்பிட்டார். தொலமியின் வானியற் கருத்துக்கள் தவறானவையென டொமினிக்கோ நொவரா எமுதவேண்டி ஏற்பட்டது. இவ்வாறு பதினாறரம் நூற்றாண்டுவரை வானியலில் நிலலிய நெருக்கடி நிலைமை புதியதொரு கட்டனைப் படிமத்தைத் தேடவேண்டிய நிர்ப்பந்தத்தை ஏற்படுத்தியது. அதனைக் கண்டுபிடிப்பதில் கொப்பதிக்கஸ் வெற்றி பெற்றார். கட்டளைப் படிமம் எதுவுமற்ற நிலையில் விஞ்ஞான அழாய்ச்சிக்கு இடமில்லை யென்பதால் புதியதொரு கட்டனைப்படிமத்தின் துணையின்றி ஏவவேயுள்ள கட்டளைப்படிமத்தை நிராகரிப்பதென்பது விஞ்ஞான ஆராய்ச்சியையே நிராகரிப்பதை ஒக்கும். புதியதொரு கட்டளைப் படிபத்தின் கண்டுபிடிப்படைக் கொடர்ந்தே பழைய கட்டளைப் படிகம் திராகரிக்கப்படும். இவரது அபிப்பிராபப்படி ஒருபொழுதும் நிராகரிக்கப்பட முடியாத கட்டளைப்படிமமென ஒன்றிருக்க முடியாது.

விஞ்ஞான ஆராய்ச்சித் துறையில் எழுகிற எல்லாப் பிரச்சினை களையும் ஒரு கட்டளைப்படியம் திர்த்துவிட முடியாது. அவ் வாறில்லாது, ஒரு ஆய்வுத்துறை சார்த்த எவ்லாப் பிரச்சினைகளையும் ஒரு கட்டளைப் படியம் திர்க்கிறதௌக் கொண்டால், அத்தகைய கட்டளைப் படியம் மிக விரைவிலேயே பிறவிஞ்ஞான ஆய்வுத் துறைகளிற்கான கருவியாக மாற்றப்பட்டு விடுமௌக் குறிப்பிடு கிறார். உதருமையாக, ஒரு காலத்தில் ஒவியியல் சார்ந்த பிரச்சினை களிற்குத் தீர்வாக ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்ட கேத்திரகணித ஒளியியல் (Geometric Optics) இன்று பொறியியற் துறையின் கருவியாகப் பயன் படுக்குவகை எடுக்குக்காட்டலாம்.

ஒரு கட்டளைப்படிமத்தில் எழுகின்ற நெருக்கடிநிலை அக் கட்டளைப்படிமத்தின் சாதாரணகால வளர்ச்சிலை தேக்கமடையச் செய்கிறதென்றும், இத்தேக்கதிலை புதிய கட்டனைப்படிமத்தின் எழுச்சியுடன் நீங்குகிறதென்றும் ஏலவே குறிப்பிட்டோம். புதிய கட்டனைப்படியத்தின் எழுச்சி, பழைய மரபுகளை உடைத்தெறிவ துடன், புதிய விதிகளையும், புதிய மரபுகளையும் முள்மொழிகிறது. இவ்வாறு புதிய கட்டளைப்படியத்தின் தோற்றமும் புரட்சியுடன் ஆரம்பமாகிறது என்கிறார். அறிவு வளர்ச்சியில் நிகழும் புரட்சி, தன்னியல்கில் அரசியலில் நிகழும் புரட்சிகர மாற்றங்களை ஒத்த தென்பது இவரின் நிலைப்பாடு. ஒரு அரசியல் நிறுவனம் சமூக அங்கத்தின்றிடையே அதிருப்தியைத் தோற்றுவித்து காலப்போக்கில் எவ்வாறு சமுதாய மீளமைப்பிற்கும், அரசியல் மாற்றங்களிற்கும் இட்டுச்செல்கிறதோ, அவ்வாறேதான் விஞ்ஞான அநிவு வளர்க்கி மிலும் நிகழ்கிறது என்கிறார். எவ்வாறு அரசியலில் மாற்றத்தை விரும்பாத பழமைவாடுகள் காணப்படுவரோ அவ்வாறே விஞ்ஞானத் திலும் முமைவாதிகள் காணப்படுவர். அரசிமவில் மாற்றத்தை புதியுதலைமுறையினர் முன்னெடுத்தச் செல்வது போலவே விஞ் கானத்திலும் கட்டனைப்படிய மாற்றத்தை இளைம் தலைமுறை யிரைபன விஞ்ஞானிகளே முன்வெடுத்துச் செல்வர்.

கட்டளைப்படி மத்தில் ஏற்படுகின்ற மாற்றம் விஞ்ஞானிகலின் உலக நோக்கிலும் மாற்றத்தை ஏற்படுத்துகிறது. இதுவரை காலமும் ஏற் டின வதென அங்கேரிக்கப்பட்ட விஞ்ஞான அறிவு அனைத்தும் புதிய உண்டிருகிகள் அடிப்படையில் பீள்புர்சிலனைக்கு உட்படுத்தப் பட்டு புதிய ஒழுக்கு விதாபிதமாகிறது. புதிய ஒழுக்கொன்றின் ஸ்தரி தேத்தைத் தொடர்த்து பழைய பாடதூல்கள் காலாவதியாகி விட, அவற்றின் இடத்தைப் புதிய நூல்கள் நிரப்புகின்றன. விஞ் ஒருனப் புரட்சியின் அறுவடையாகவே இவை மீண்டும் எழுதப்பட வேண்டியவையடின்னனிவன தோமல் கூன் வறிடுகிறார். புதிய கட்டனைப்படியத்தை ஆதாரமாகக் கொண்டு எழுதப்படும் இப் பாட நூல்கள் தொடர்ந்து வருகிற காலத்து விஞ்ஞான வளர்ச்சிக்கு முற்றிலும் புதிய அடிப்படைகளைத் தருகின்றன.

இவ்வாறு கட்டளை படி பங்களின் மாற்றங்களினுடாக வளர்ச்சி பெற்று வருக்ற அறிவின் வளர்ச்சியையே விஞ்ஞான அறிவின் பரிணாம் வளர்ச்சியாக தோமஸ் கண் விளக்குகிறார். அறிவின் இப் பரிணாமம் நோக்குக்கொள்கை (Teleological) மினடிப்படையில் பெறப்படும் வளர்ச்சி அல்ல. இது இயற்கையில் தெரிவு என்ற விதியின் அடிப்படையிலமைந்த டார்வினின் பரிணாமக் கொள் கையை ஒத்தது. டார்வினுக்கு முன்னரேமே மையர்க், ஸ்பென்ஸர் மற்றும் ஜேர்மனியச் சிந்தனையாளர்கள் பரிணாமம் பற்றிச் சிந்தித் தள்ளன ரெனினும், இவர்களது கொள்கைகளனைத்தும், ரோக்க இயற்றிட்டம் ஒன்றினடிப்படையிலேயே வியரிக்கப்பட்டன. மனித்தும் வண்ணமே பரிணாம் முறுகின்றனவென்று இவர்கள் கருகினர்கள்.

ஆனாள் இறைவனோ அல்லது இயற்கையோ சுற்பித்த நோக் சுத்தை நிறையு செய்யும் வகையில் உயிர்கள் பற்களம் முழுவதில்லை. மாறாக, சூழலிற்கேற்பத் தம்மை இசைவாக்கும் இயற்கையின் தெரிவினாலேயே பரினாமம் உறுவதாக டார்வின் குறிப்பிட்டார். இவ்வாறே அறிவின் வளர்ச்சியும் விஞ்ஞானப் புரட்சிகளினூடாக பரினாமமுறுகிறது. டார்வின் சுறியதுபோல, உயிரியின் பரிமையம் எத்தகைய நோக்கங்களுமின்றி எவ்வாறு நடைபெறுகிறதோ, அவ்வாறே வந்தகைய இலக்கையும் தோக்கி விஞ்ஞான அறிவு நகர்ந்து சென்வறில்லை, சென்றகாலத்திலும் பார்க்க மனிறவின்அறிவு இன்று உண்மைக்கு அண்மித்துள்ளதென்று மட்டும் சுறலாமென்பது தோமல் கணின் நிலைப்பாடாகும்.

# பூர்வ காலத் தமிழ்நாட்டில் அரசமைப்பு உருவாக்கம்\*

ஆட்சி அதிகாரம் உடையோரைக் குறிக்கும் சங்க காலத்துச் சொற்களை ஆதாரமாகக் கொண்டு அக்காலத்து அரச உருவாக்கம் பற்றிய பூர்வாங்க உசாவல்

கா. சிறைதம்பி

அரசு உருவாக்கம் குறித்த பிரச்சினைகள் பற்றிய நன்கறியப்பட்ட படைப்புகள் (மார்ட்டின் ஹெச் பிரைடு 1960, இளாசன் மற்றும் ஸகால்னிக் 1978, ரொமீலா தபார் 1964, விண்டஸ் மற்றும் ஸிர்ஸ்ட் 1973, திரடர் 1968) கையவித்துள்ள கருத்தாக்கம் மற்றும் முறையியல் அடிப்படையில் சக்க இலக்கியற்றில் காணப்படும் மிக முக்கியமான சான்றுதாரங்களைத் தொருத்து வகைப்படுத்தி, இயன்றளவு கவன மாகப் பரிசீலித்து, ஒப்பிட்டு, அவற்றிற்கிடையே வேறுபாடுகள் உள்ளனவர் என்பதைக் கண்டறித்து, பின் காரணக்காரிய முறையில் சான்றுகளை இமைபுபடுத்தில் சிழ்திக்க இக்கட்டுரையில் ஒரு முயற்சி மேற்கொள்ளப்படுகின்றது. மேலும், அரசு உருவாவதற்கு வழிவகை செய்த முனைப்பான பண்புகளை இனம் பிரித்துக் காட்டவும் முயல்கில்றது. பண்டைய தமிழகத்தின் சமூக உருவால்கில் குறித்து ஒளிபாய்செருத்திக்க பெரும் படைப்பு வறுவும் வெளிவராத குறித்து ஒளிபாய்சேத்தக்க பெரும் படைப்பு வறுவும் வெளிவராத குறித்து ஒளிபாய்சேத்தக்க பெரும் படைப்பு வறுவும் வெளிவராத

<sup>\* &</sup>quot;பண்டைத் தமிழர் சமூகம்: வரலாற்றுப் புரிதலை நோக்கி ......." (நியு செஞ்சுரி புக் ஹவுண், சென்சனர் 2020) என்ற நூலில் இரும்பாவது அத்தியாய்பாக அமையும் கட்டுரை இங்கு நண்டியுடன் சிரசரமாகிறது. ஆங்கிலத்தில் எழுதப்பட்டுள்ள மூலங்கட்டுரையைத் தமிழாக்கம் செய்தவர் கெ. போத்திறேட்டி.

மேற்கொள்ளப்பட்ட வேண்டும் என்பதை வலியுறுத்துவதற்காகவே மேற்கொள்ளப்படுகிறைது. 'அரசு' எனும் புதம் குறிப்பிட்ட ஒரு சமூகத்தில் ஏற்கனவே திலைம் உறவு நிலைகளைச் சுட்டுவதாகவும், அதிகாரம் (Power), அதிகார உறிமைப்பாடு (authority), வலு தீதி (Power), சொத்து மற்றும் பலவற்றை உள்ளடக்கியதாகவும் அமையும் (கிளாசன் மற்றும் ஸ்காஸ்னிக்). இம்முடியுகள் தாம் சரி என்று அறுதியிட்டுக் கூறமுடியாத ஒரு புலமைநிலை இக்கட்டுரைக்குள் தொக்கு நிற்கெல்றது அறினும், இவ்விடயம் பற்றி மேலும் தீர்க்கமாகர் தெருதிப்பதற்கு இம்முயற்கி உதவ வேண்டும் என்ற எண்ணத்துடனேயே இது மேற்கொள்ளப்படுகின்றது.

ஆசிய உற்பத்தி முறை மற்றும் கூறுபாட்டு அரசமைப்பு முறை பற்றிக் குறிப்பிடத்தக்க விவாதங்கள் நிகழ்த்தக் கூடிய வகையில் பி.ஸ்டெயின் (1978), கேத்தலின் காஃப் (198), கரஷிமா (1984) அதியேறால் முன்னெடுக்கப்பட்டு சோழர் காலம் மற்றும் சோழர் காலத்திற்குப் பிற்பட்ட அரசியல் குறித்துப் பயனுள்ள அப்வுகள் வெளிவந்துள்ளமை அனைவரும் அறிந்ததே, இருந்த போதிலும், புள்ளவர் காலத்திற்கு முற்பட்ட காலப்பகுதியில் அரசமைப்பின் பண்புகள் உருவாகோ முறைவம் / முறைமைகள் பற்றி வரலாறெழு தியல் போக்கில் குறிக்கத்தக்க ஆய்வு எதுவும் இதுவரை மேற் கொள்ளப்படவில்லை (பி.ஸ்டெயின் 1984, 1971: சிவத்தம்பி 1971). வரலாறெழுதியுர் போக்கு சூரித்த அவர்தம் புரித்துணர்வு காரணமாக இதுவரை நன்கறியப்பட்ட பழந்தமிழ்நாட்டு வரலாற்று நூல்களில் இத்தகைப் ஆய்வு மேற்கொள்வறற்கான தேவை அவர்களுக்கு இருக்க வில்லை. அவர்களைப் பொறுத்த அளவில் கிறிஸ்து சகாப்தத்தின் தொடக்கக் கால நூற்றாண்டுகளிலும் மற்றும் அதற்கு முள்ளருமுள்ள மாவப்பு அதியில் கட்டத் தென்னிந்தியாவில் சங்கசாலம் என்று அழைக் கப்படும் காலப்பகு இலிலேயே இறுவளமார் பட்ட அரசு ஆட்சிமுறை நிலைபெற்றுவிட்டது என்றே கருதினர்.

வரலாறு குறித்து மேலும் ஆய்வு செப்வதற்கு அசோகனுடைய கல்வெட்டுக்களில் சேர, சோழ, பான்டியர்கள் பற்றில் குறிப்புகள் அமைந்திருப்பதும், மெகஸ்தனீஸ் இந்நாடுகளைப் பற்றிக் குறிப் மீட்டிருப்பதுமே அவர்களுக்குப் போதுமானதாக இருந்தது (நீலகண் சாஸ்டூரி 1965, 1963,1976). சக்க கால அரசியல் குறித்து வினாக்களை எழுப்பிக் குறிப்பாக ஆராய்ந்த ஆய்வும், குறிப்பிட்ட இக்காலப் பகுதியில் அரசதிகாரத்தின் பரினாம வளர்ச்சி முறையை ஆராம வில்லை. மாறாக, சங்க இலக்கியத்தில் குறிப்பிடப்பெறும் அரசும் மற்றும் சமூக வாழ்வும் பக்திக் காலத்தின் தோற்றம் வரை (7 ஆம் நூற்றாண்டு வரை) எவ்வித மாறுதலும் இன்றித் தமிழகத்தில் தொடர்வதாகக் கொண்டது. (சுப்பிரமணியம் 1960, ப. 80: சங்ககாலம் கிறிஸ்து சகாப்றத்திற்குச் சில நூற்றாண்டுகள் முன்னரே தொடங்கு வதாக அவர் எடுத்துக் கொண்டார்.) அத்தகைய ஊகம் வரலாற்றின் அசைவியக்கத்தை மறுதலிப்பதாகும்.

சங்க இலக்கியங்கள் எனப்படும் பத்துப்பாட்டு, எட்டுத்தொகை ஆகிய தொகை நூல்களில் முன்னதில் திருமுருகாற்றுப்படை நீங்கலா கவும், பின்னதில் கலித்தொகை, பரிபாடல் நீங்கலாகவும் உள்ள இலக்கியங்களில் கூறப்படும் அரசதிகார வளர்ச்சி முறையை வரை யறுத்துக் கூறுவதே இக்கட்டுரையின் முக்கிய நோக்கமாகும். (சங்க காலம் ஏறுத்தாழ கி.மு. 200 தொடக்கம் கி.பி. 250 முடிய).

இக்கட்டுரை அறசு உருவாக்கம் குறித்த விளைவினை எழுப்பி, அதற்கு விடை காணும் முதன் முயற்கியாதலின் இவ்விலக்கியங் களில் உள்ள செய்திகளைத் திரட்டித் தொருப்பதோடு, இவ்விலக் கியத் தொகுப்புகளில் ஆட்சியமைப்பு முறை குறித்து வழங்கும் தொடர்களையும் ஒழுங்கிணைக்க வேண்டியது மிகவும் அவசிய மானதாகும். இத்தகைய பணியை மேற்கொள்ளுக்கயில், எக் கோட்பாட்டின் அடிப்படையில் இது மேற்கொள்ளப்படுகின்றது என்பதும் கட்டிக்காட்டப் பெறுவது அவசியமாகின்றது.

2

ரொமீலா தாபர் கூறுவது போன்று, "அரசின் மேற்கிளப்புகை என்பது, சமூக வரலாற்றில் அரசு, அது தான் தோன்றுவதன் காரணமாக அச் சமூகத்தில் குணமாறுதலை ஏற்படுத்தி, ஒன்றோடொன்று தொடர் புடைய பல மாற்றங்களை வெவ்வேறு நிலைகளில் ஏற்படுத்துவது". அரசு இல்லா நிலையிலிருந்து, அரசை ஒத்த நிறுவளங்கள் அதற்கு மேல் இறுதியாக அங்கபூரணமாக அரசு உண்டாக்க நிலைக்கு வருவ தென்பது மாறுகின்ற நிலைகளினூடாகவே வரும். இந்தப் படிப் படியான மாற்றம், அந்தச் சாபெத்தின் (Constitutity) தனித்துவமான தேவைகளுக்கான பதில் குறிகளாகவே கிளம்பம், இது அச்சாகியத் தினருடைய சமூக உறவுகளில், அசைவியக்கங்களின் ஊடங்கியத் மேற்கிளம்பும், இந்த நடைமுறை செயல்திலைப்படும் பொறுது அந்தக் குழுமம் படிதிலைப்பட்ட வளர்ச்சியைப் பெற்று நிறுவன மாப்பட்ட 'அரசு அமைப்பினை'த் தலக்கென கட்டிக் கொள்ளும். அந்தகைய ஒரு முயற்கி எந்த அளவுக்குச் சமூகப் பொருளாதன உசாவலாக அமைகிறதோ அதே அளவுக்குச் சமூகப் பொருளாதன அம்சுங்கள் குறித்த தேடுதல்கள் கண்டறிகையாகவும் அமையும்.

கொழிற்பட்டு நின்ற உற்பத்தி முறைமை / முறைமைகள் யாலை என்பதையும் அவை அவற்றினால் தக்க வைக்கப் பெற்றவையும், அவற்றுக்குத் தவமாக அமைந்ததுமான சுழக உருவாச்சுத்தை இனங் காணுவதே இம் முயற்சிலின் பிரதான நோக்கமாகையால், உண்டிப்பு முறைப்பட்ட ஒரு சுழக அறியல் பண்பு கொண்ட, ஓர் எண்ணக்கரு நிலைப்பட்ட கருவியைப் பயன்படுத்தனே சரியான முறையாகும். இத்தவைய முயற்சிக்கான கொள்கையாக்கக் கட்டமைவுகளைத் தருவதற்கு மானிடவியல், சுழகவியல், வரலாறு, அரசியல் ஆகிய வற்றின் நன்விணைவு வழிவகுத்துள்ளது.

மழ்ட்டின் பிரைடு கூறியது போன்று (1980,1967) அடுக்கமைவு களின் வளர்ச்சி காரமையா சமூலர் அரச அமைப்பை வந்தடை பெறு-வயது, பால், படிநிலை ஆகியவற்றின் அடிப்படையில் நிரப்பத்தக்க மதிப்பு விகுந்த பதவிகள், அத்தகைய சமல நிலையுடைய சமூக அமைப்புகளின் தோன்றுவதற்கான திலை இருந்திருந்தல் வேண்டும் என்ற ஒரு ஊகநிலையை அவர் முன்வைக்கிறார். பெரும்பாலும், இச்சமூகங்கள் அனைத்தும் வேட்டையாடுதல் மற்றும் உணவு சேகரித்தல் அதிய அடிப்படை நிலைகளைக் சொள்ள வையாகவே இருக்கும். இச்சமூகங்கள் பெருமளவு உணவுச் சேகிப்புக் தருகின்ற குறிப்பிடத்தக்க அறுவடைக்காலங்கள் அற்றவையாகும். சாத்துவத் தன்மையுள்ள சமூகங்கள் ஒன்றுக்கொன்று உதவும் பொருமாதார அமைப்புகளாகவே செயல்பட்டன. சமவுரிமை கொண்டிருந்த இத்தகைய சமூகங்களில், வளங்கள் ஒரு குறிப்பிட்ட அளவேனும் மீளவமுங்குகை (redistribution) செய்யப்பட்டிருந்தும். அதன் எனிமை நிலையில் அம்கீள் வழக்குகை குடும்ப மட்டத்திலுள் நடந்திருத்தல் வேண்டும். விரிந்த நிலையில் விஸ்தரிக்கப்பட்ட குடும்பம் முழு மைக்கும் அம்மீள் வழங்குகை செய்யப்பட்டிருக்கலாம். அத்தகைய கருவிதை நிலையில் நடைபெறும் மீள் வழங்குகையில் அக்குடும்பத் இலுள்ள வயதால் மிக மூத்த பெண்மணியே ஜீவாநாரமாள பாகத்தை வகிப்பாள்.

சமூகங்கள் அளவால் பெருகத் தொடங்கி வரன்முறையான நிலைமேறுடமையைப் பெறக் தொடங்கியதும் இம்மீள் வழங்குகைக் கான சமூகம் ஐகீக நிலைப்பட்ட ஒரு முள்ளோரைக் கொண்டதாம் உறவுமுறை நன்கு விஸ்கரிக்கப்பட்டு வரன்முறையான ஒருங்குபடு குழுமக் கூறுகளாம் (band) அமையும், வழிவழிப்பட்ட உரிமைப்பேறு உருவாகின்றபோது, குறிப்பிட்ட முன்னோருடனான குடிவழி நெருக்கம் முனைப்புப் பெறுமெது. இத்தகைய ஒரு நிலையால் வறிசைப்பாடு (renking) உண்டாகிறது. (எல்மர் எஸ்.மில்வர் மற்றும் சார்லஸ், ஏ.வெயிட்ஸ் 1978.)

அடுத்தைய வகைமாடுரியான வரிசைசார் சமூகத்தில் சரவ்எடலதி காரம் உள்ள பொருளியல் அதிகாரமும் இருக்காது, அது மாத்திர மல்லாது உள்ளமயான அரசியல் அதிகாரமும் இருக்காது. இத்தகைய அமைப்பில் நடுவண் நிலை பெறுபவர் முன்னர் குறிப்பிட்ட கரு விதை நிலையில் மீள்வழங்குகைக்குப் பொறுப்பாக உள்ளவரை ஒத்தவராகவே இருப்பர். இது ஆச்சரியப்படத்தக்க ஒன்றன்று. ஏனெனில், வகை மாதிரியான வரிசை நிலைச் சமூகத்தில் உறவுக் குழுமத்தின் விஸ்தரிப்பு என்பது அந்த உறவுக் குழுமத்தின் ஒரு இயல்பான விரிவேயாகும். அத்துடன், ஏற்கனவே தெரியப்பட்டிருந்த உறவுமுறை உரிமைகளினதும் கடப்பாடுகளினதும் விஸ்தரிப்பே யாகும். முன்னேறிய வேடுவர் சூறசத்தினோ, உணவைச் சேகரிக்கும் சமூகத்திலோ, அன்றேல் எனிமை நிலைப்பட்ட விவசாயச் சமூகத் 93லா மீள்வழங்குகை முறைமையின் உயர் அச்சாணியாக இருப்பவர் எந்த அளவுக்கு அதனைக் கொண்டு நடத்துபவராக இருப்பாரோ அந்த அளவுக்கே அதனால் பாதிக்கப்படுபவராகவும் இருப்பார். அவருடைய பிரதான செயற்பாடு சேகரிப்பதே அல்லாமல் அடித்துப் பறிப்பதன்று. அவர் பணி, கிடைத்ததை மற்றையோருக்கு வழங் குவதே, தானே நுகர்வதன்று. ஆள்நிலைப்பட்ட இரட்டுகலுக்கும் விதியோகக் கடப்பாட்டுக்கும் இடையே உள்ள முரண்பாட்டில் முன்னதே பாதிப்புறும். வேறுவிதமாம் இருக்குமாடுன், அவர் புழுக்கல் மற்றும் சுயநலவாதியாகக் குற்றம் சுமத்தப்படுவார், சமூகத்தில் அவருடைய தலைமைத் தகுக் தாழ்ந்துவிடும். அதன் காரணமாக, அந்த ஒருங்கிணைப்பே இடையூறுக்குள்ளாகி, அத்தவை நிலைமை பொறுத்துக்கொள்ள இயலாததாகிலிடும்.

அதன் பொருளாதார அரசியம் யுறைகளில் சம உரிமை அம்சங் கள் வலுவுள்ளதாகக் காணப்படுவதுள்ளு. எனினும், அச்சுமகத்தில் தோன்றி வளரும் சிறப்புப் பாகிப்புகளும் வைபவரிவவர் சொரர் பாடுகளும் அதனுள்ளே வேறபாடுகளை வளர்க்கத் தொடங்கும். கட்டளை பிறப்பிக்கும் அடுகாரங்கள் அற்ற பிரதானிகள் பற்றியும் அச்சுறாத்தியேயே ஏனமுகளாக உள்ளவர்கள் கிலவரக் கொண்ட ஆளும் வர்க்கத்தினரைப் பற்றியும் இலக்கியங்களில் நிறையுக் குறிப் புக்கள் காணப்படுகின்றன. எனினும் மீள் வழங்குகை கடமையைச் செய்யும் குடுவண் பதவியினர் அப்பதவிக்கான சில அலங்காரச் சின்னங்களை உடையவற்களங்கவே இருப்பர். இவர்கள் இருக்கை மில் அமர்வர், பெரிமு வீடுகளில் வசிப்பர். அயலவர்களால் கலந் தாலோசிக்கப்படுவர். அவர்களுடைய மீன் வழங்குகைப் பக்கேற்பு, தன்னிச்சையாகவே சுழகத்தின் சமய வாழ்விலும் அவர்களை முன்னி லைக்குக் கொண்டுவந்து விட்டுவிடுகிறது. மற நடிநிக் முலத்தலைவர் அல்லது இரத்த இடைறவுத் தலைவர் என்ற காரணத்தாலும் அவர் களுக்கு அத்தலைமையிடம் கிட்டிவிடுகிறது .

உள்ளாடுந்தோ அல்வது வெளிப்படையாகவோ பொருளாடி, பூத்தைச் சார்ந்து கொள்ளும்போது, வரிசை வேறுபாடுகள் நிலைபெற்று நிறுவனமைப்படுகின்றன. தகுதிப்பாடுடைய சமூக அமைப்புகளில் சமூசத் தகுதி என்பது தொடக்கத்தில் வைபவ முறைனை முத்தியத் துவம் உடையதாய்த் தோன்றிப் பின்னர் அதனை உடைபோருக்குச் சமூகப் பயன் தருவதாக மாறுகிறது. சமூசுத் தனப்பிரிதிலையில் ஏற்படும் இம்மாற்றம் எளிதாகத் திருத்தி அமைக்கக் கூடியதன்று. இத்தகைய தளப்பிரிநிலை அமைப்பில் சிலர் மற்றவர்களை விட உயர்ந்த திலை பெறுகின்றனர். சமூசுத் தளப்பிரிதிலை அமைப்பில் நிலவும் உறவுமுறை காரணமாகச் சமூகத்தில் கிலர் அமைவரார் முகிகியத்துவமுடைய வளங்களைத் தங்குகடையின்றிப் பெறுவதும். வேறு வெர் அடிப்படையான அந்த மூல வளங்களை அடைவதற்குப் பல தடைகளைச் சுந்திப்பதும் தவிர்க்க இயனத்தாகிறது.

தளப்பிற்றிலை முறையின் இயக்கம் தலைபோன பல மாறுதல் களை ஏற்படுத்திச் சமூகத்தை மேலும் மாறுதலுக்குட்படுத்தும். பண்பாட்டுக்குள் உட்படுகையாலும் (வணியல்றை), அகுகிலைப்பட்ட ஏற்பினக்கத்தாலும் (sunctions), மற்றும் ஏன்ன இழிவுக்கு அஞ்சி முன்னர் இருந்த சமூகக் கட்டுப்பாட்டு ஒழுங்கு, இப்பொழுது வெளிப்படையாக அறிவிக்கப்படும். கொள்கைகள், அதனை நடை முறைப்படுத்தி விதிமுறையாக உண்டாக்கப்பெற்ற காவல் அதிகரைத் தால் வழிநடத்தப்படும். இவ்வாறான அமைப்புக்களின் தோற்றத் தாலும் மற்றும் கட்டுப்படுத்தும் அமைப்புக்களின் தோற்றங் காரண மாகவும் இரத்த உறவுக் குழுத் தலைமையிலிருந்து, குறிப்பிட்ட ஆன்நிலைத் தலைமை படிப்படியாகத் தோன்றுகிறது. அறசேரடு இணைந்த பல உள் இணைவரை வடிவங்களும் தோன்றுகின்றன.

தள அமைவுப் பகுப்பிளைக் செய்வதற்கான அடிப்படைக் காரணம் செல்ல வேறுபாடு அல்ல. அது மூலவனங்களுக்கான இரண்டு வகைப் பெறுவழிகளைப் பற்றியதாகும். இதில் ஒன்று சலுகை சார்ந்தது, தடுப்பு முறை அற்றது. மற்றது, தடுப்பு முறைகள் உள்ளது. அந்தடுப்பு முறைகள் வரி கொடுப்பன போன்ற பல்வேறு சிக்கற்பாடுடைய அம்சங்களைக் கொண்டன. இத்தகைய சூழல் நிலவுவது சுரண்டலுக்கு வழிவருக்கும். இது மிக எளிய அடிமை வேலையாகவோ அல்லது உட்சிக்கல் கொண்ட தொழிற்பிரிவினையை வருத்தவிக்கும் திருக்கு வழிக்கான வர்க்க முறைமையாகவோ இருக்கும். தன் அமைவு வளர்ச்சிப் போக்கு, இரத்த உறவுடைய இனக்குமு பகுதியும் இணைந்து உருவாகும் புதிய சமூக அமைப்பைத் தோற்று விக்கிறது. இச்சமூகம் முழுமையாக இரத்த உறவற்ற இயங்கு முறையில் செயல்படுகின்றது. (பிரைடு, முந்துதூல்)

கில காடுயங்களில் (Communities) தள அடுக்கை நோக்கிய நகர் வர்னது, பொருளாதாரத் தளத்தில் நீர்ப்பாசனத்தோடும், தட்டட்டி பொடும் கூடிய நகர்வோடு ஒருபோல்குடையதாக அமைந்து நீற்பதைக் காணமுடிகின்றது. திரந்தரமற்ற செய்கைதிலம் என்பதிலிருந்து பல்லாண்டுகட்கு, பல தலைமுறைகட்கு நிரந்தரமாக வேலாண்மை செய்வதற்குரில் வமல்நிலம் என்ற நிலையை வந்தடைகிறது. மூலவளக் குறைவோ மக்கட் தொகைப் பெருக்கமோ இல்லா நிலையிலும் நீர்ப்பாய்ச்சல் வேளாண்மை கருணமாகச் சமூகத்தில் தளப்பிரிநிலைகள் தோன்றுதற்குரிய சாத்தியப்பாடு உள்ளது.

நீர்ப்பாய்ச்ஸ் வேளாண்மை முறையை உள்ள இடங்களில் மானாவாரிப் பிரதேசங்களில் இருப்பதைவிட மக்கள் குடியிருப்பு நெருக்கமாய் இருக்கும். விரிவுபட்ட போர்நிலை இருப்பில் அது தற்காப்பு முறைமைகளுக்குக் குறிப்பிடத்தக்க மறிப்பளிக்கிறது. இக்தகைய ஒருநிலையில் தான் இராணுவம் முக்கியமாகிறது. ஏனெனில், அது அதிகாரத்தினை மேல்வலுப்படுத்தும் தன்மை உடையது. அத்தகைய ஒரு நிலை தோன்றும்பொழுது, நாம் இக் கட்டுரையிற் பேசப்படும் விடய வட்டத்துக்கு வந்து விடுகிறோம்.

சமூகத் தளப்பிரிநிலையில் முதிர்வு கருணமாக இருவேறுபட்ட தான வரிக்கப் பிரிநிலைகள் ஏற்படும். ஆளுவோர், ஆனப்படுவோர் என்பதே அப்பிரிவுகளாகும். இவ்வாறாகத்தானே அரசு பிறக் கின்றது.

இங்கே குறிப்பிடப்படுவதுபோல் அது கலபமானதும் துரித மானதும் அன்று. தளப்பிறிடுவை சமூக அமைப்பிலிருந்து அரசு அடுகாரம் தோன்றும் போது அது அடுகாரத்தாற் செயற்கட்டாயத்தை ஏற்படுத்தும். ஏனெனில், உழைப்பில் ஈடுபடாதவர்களுக்கும் உழைப் பாலிகளுக்கும் இடையே உற்பத்தியைச் சரண்டும் உறவை நிலை நிறுத்த வேண்டிய தேவை அதற்கு உள்ளது. (ஹிண்டஸ்ல் மற்றும் ஹிர்ட்ஸ் 1875, ப. 34) இம்மாறுதல் நீண்டகால இடைவெளியில் நிகழ்வது. அரசுடமைக்கும் அரசின்மைக்கும் இடையே உள்ள எல்லைக்கோடு திடிரென்ற இயந்தரத்தனமாக ஏற்படுவதன்று. ஆசுவே தான், பல அறிஞர்கள் இவ்வெல்லைக்கோட்டை வரையறுப்பதில் பெரும் சிரமத்திற்கு ஆட்பட்டுள்ளனர்.

சமுதாய வளர்ச்சியில் பூர்வகால அரசு என்பது முற்றிலும் வேறு பட்ட அமைப்பாக, மிக நீண்டகால வளர்ச்சி நிலையின் அடிப்படை யாகத் தோன்றுகிறது. (இளாசன் மற்றும் ஸ்கேல்னிக் 1978, ப.25)

கினாசன் மற்றும் ஸ்கேல்னிக்கும் 22 பூர்வ காவ அரசு நிகழ்வு களைப் பரிசீலித்து அவற்றினடிப்படையில் பூவர்கால அரசுகள் குறித்து பின்வரும் ஏழு உரைகற்களைத் தந்துள்ளனர்.

- சமூக வகைப்பாடுகள், தளப்பிரிதிலைகள் மற்றும் சிறப்புத் தொழிற்பாடுகள் உருவாவதற்குப் போதிய அளவு மக்கட், தொகை இருத்தல்.
- குறிப்பிட்ட இடத்தில் வாழுதல் அல்லது பிறத்தலை அடிப்படையாகக் கொண்டு குடியுறிமை வழங்கல்.
- அரசு ஒருமுகமாக மையப்படுத்தப்படுகிறது. சட்டம் ஒழுங்கை நிலைநாட்டுவதற்குத் தேவையான அதிகார வலுவுடைபதாம் இருத்தல், தேவைக்கேற்ப அச்சுறுத்தல் அல்லது அச்சுறுத்துவ தற்குரிய வலுவைப் பெற்றிருத்தல்.
- சட்டபூர்வமாக இல்லாலிடினும், நிஜநிலையில் அரசு சுப அதிகாரத்தோடு செயல்படுகின்றது. அது பிறிவினையைத் தடுப்புதற்குரிய ஆற்றல் உடையதாகவும், வெளியார் அரசு றுத்தல் வருங்கால் அது தன்னைப் பாதுகாத்துக்கொள்ளும் திறனுடையதாகவும் திகழ்தல்.
- 5. உருவாகும் புதிய சமூக அமைப்பில் ஆள்வோர், ஆளப் படுவோர் பிரிவுபடுவதற்குத் தக்க போதுமான அளவு சமூகத் தளப்பிரிநிலைக்கு வேண்டிய அளவு மக்கள் தொகைப் பெருக்கம் இருத்தல். (பூர்வ கால அரசமைப்பில் வர்க்கப் போராட்டமோ அதற்கும் அடிப்படையான வர்க்க மேனுகை எதிர்வுக்குண இயல்போ காணப்படாது.)
- உற்பத்தியாக்கம் மிக உயர்நிலையில் இருப்பதால், அரசு நிறுவனத்தைப் பராமரிப்பதற்கான உபரி ஒழுங்காகக் கிடைக்கிறது.
- ஆட்சித் தளநிலையில் இருப்பவர்களை நியாயப்படுத்தும் ஒரு பொதுக்கருத்துநிலை இருக்கும்.

எடுத்துக் கொள்ளப்பட்ட 21 தனி நிகழ்வுகளில், பூர்வகமல அரசுகளின் தோற்றங்கள் மற்றும் அவற்றின் வளர்ச்சி மாவற்றையும் ஒழுங்கு படுத்திப் பார்க்கும்போது பெரும்படியான மூன்று வகைப்பட்ட பின்வரும் திலைகளைக் காணவாம்: 78

- அ) தொடக்க நிலையில், அதாவது ஆட்சித் தொடக்கம் ஏற்பட்டு விட்டாலும் அரசுக்கான உறுப்பமைவுகள் துல்லியமாக இந்நிலையில் உள்ள அமைப்பு இரத்த உறவு இனக்குழு அமைப்புக்குத் தலைமையிடமனித்தல். அரசியற்றுறையில் குடும்ப சமுதாயப் பிளைப்புக்களுக்கு முன்னுரிமை வழங்கல். கிறப்பூக் திறவை உடைய முழு நேரப் பணியாளர்களின் எண்ணிக்கை வரம்புக்குட்பட்டதாக இருத்தல். தற்காலிய வரிவிதிப்பு முறை, ஆளுவேர் ஆளப்படுவேரி நேரடித் தொடர்பிரூரடாகப் பரஸ்பரம் விட்டுக் கொடுத்துப் பரிமாடுக் கொள்ளத்தக்க சமூக வேறு அடுகள்.
- ஆ) வகை மாதிரியான பூர்வகால அரசில் இருப்பிட முக்கியத் <u> அமை் முன்னர் நிலவிய இரத்த உறவு இனக் குழுவிற்குச்</u> சமனான வலுவுடையதாகிறது. போட்டியும் மற்றும் அதன் வழி நியமனங்களும் முன்னர் நிலவி பாரம்பரிய அதிகார வலுப்பெற்ற ஒர் இடத்திற்குச் சமனான இடத்தைப் பெறு கின்றன. இத்தவகய சமூக அமைப்புகளில், இருத்த உறவற்ற அரசு அதிகாரிகளும் மற்றும் பதவித் தகுதி உடையவர்களும் அரசு நிற்வாகத்தில் முக்கியப் பங்கேற்பவர்களாக ஆகின்றனர். சமூகத் தளப்பிரிதிலைகளுக்கிடையே ஒருவருக்கொருவர் விட்டுக் கொடுத்தலும் மீள்வழங்குகையும் பெருவழக்காறாக நிலவுகின்றது.
- மாறுதலுக்குப் படும் வகை மாடுறியான அரசு நிர்வாக அமைப்பில் இரத்த உறவுநிலை நோக்கு மிகக் குறைந்த அளவு பாதிப்பு ஏற்படுத்த, அரசால் நியமனம் செய்யப்படும் அதிகாரிகள் பெருஞ்செல்வாக்குப் பெற்று விளங்குகின்றவர். சமுக அமைப்பில் தனிச் செல்து உரிமைக்கான முன்னீடுகள் படிப்படியாகத் தோன்றுகின்றன. சத்தைப் பொருளரதார அமைப்புக் காரணமாக அதிகாரமுடைய வர்க்கச் செயற்பாடு வெளிப்படையாகத் தெரிகின்றது. (கிளாசன் மற்றும் ஸ்கேஸ்னிக், 1978, பக்.586 - 590)

பூர்வகால அரசு என்பது ஒரு மாறுதலற்ற நிகழ்வு அன்று. அது சமூக ஊடாட்டத்தின் காரணமாக உருவாகும் மிகச் சிக்கலான வளர்ச்சி ர்நறையை உடையதாகும். அக்கால அரசுகளில் இரு வகை இருந்தன. தொன்னலம் மிக்கது 2. நுணைமை அரசு. முள்ளது, ரூநிட்டிட்ட அச்சமுகத்தினது அகநிலைப்பட்ட பொருளாதார அழுத்தங்கள் ாற்றும் அதன் செயற்பாடுகள் வரணமாக மேற்கினம்புவது. பின்னது இன்னொள்றுடன் ஒத்ததானதாகவும், முன்னுதாரணத்தின் செல்வாக் கால் வளர்ச்சி பெற்று அமைவதாகவும் அல்லது அதே தன்மையில் அமைத்த கட்ட வைப்பின் செல்வாக்கால் நிலைநிற்பதாகவும் அமையும். (இதுவும் பிரைடு, 1969, ப.729)

இத்தகைய கட்டுக்கோட்டி முறையொன்றை மன்டுகிறத்திக் கொண்டு, தமிழ்ச்சாள்றுகளை நோக்கி முதலாவதாக அவற்றை வகைப்படுத்த வேண்டும். பின் அவற்றினுடாகக் காணப்படும் அதிகாரத்தியல்பு களின் டான்புகளை விரித்துரைக்க வேண்டும். இம்முயற்சியானது, முதலில் தமிழ் நாட்டின் வரலாற்றில் தொழிற்பட்ட சிறப்பு அம்சங்கள் யாவை என்று கன்டு. அவற்றினூடே இவ்வளர்ச்சி எவ்வாறு நடந் தேறியது என்புதை அறிவதாகவும், அதற்கு மேல் இந்த வளர்ச்சி யானது உலகப் பொதுவான அரசு உருவாக்க வளர்ச்சியோடு வவ்வாறு ஒத்து நிற்கின்றது என்பதனை அறிவதற்கும் உதவும்.

பூர்வகாலத் தமிழ்நாடு என்பது சங்கசாலத்தைக் குறிப்பதாகும். (கி.மு. 200 முதல் கி.பி. 250 வரை உள்ள காலம்). இலக்கியங்களின் கால வரன்முறை பழந்தமிழ்ச் சமூகத்தில் நாடகம் (1981) என்னும் எனது ஏற்கனவே வெளிவந்த ஆய்வின் அடிப்படையில் இது தரப் பட்டுள்ளது. அவ்வாய்வில் மூன்றாம் அத்தியாயத்தில் மொழியியல் ஆய்வின் அடிப்படையிலும் மற்றும் பொதுவான சமூக, இவக்கிய வளர்ச்சியினடிப்படையிலும், பல்வவர் காலத்திற்கு முற்பட்ட இவக்கிய வளர்ச்சியை அவற்றிடையே காணப்படும் ஒத்த தன்மை களின் அடிப்படையில் பின்வருமாறு வகைப்படுத்தலாம்:

எட்டுத்தொகையும் பத்துப்பாட்டும். (இவற்றுள் கலித்தொகை, பர்பாடல் மற்றும் இருமுருகரற்றுப்படை நீங்கலாக (ஏறத்தாழ கி.மு.200 முதல் கி.பி. 260 - 300 வரை).

81

- தொல்காப்பியம் (குறிப்பாக பொருளதிகாரம்), திருக்குறள், கலித்தொகை, பரிபாடல் மற்றும் திருமுருகாற்றுப்படை (ஏறத்தாழ கி.பி 300 - 450 வரை).
- 3. சிலப்பதிசாரம் (ஏறத்தாழ கி.பி 436 560 / 590 வரை).

4

சங்கத் தொகுப்புக்களில் உள்ள அரசு உருவாக்க மூலங்கள் தொகுக் கப்பட்டுப் பட்டி மவிடப்பட்டு ஆராயப்படவில்லையாதலால் தூற் திருக்குறளில் தொடங்கிப் பின்நோக்கிச் சென்று சங்க காலத்தைப் பார்க்கலாம் என்று கருதுகின்றேன். அரசின் இன்றியமையாத் தன்மை யாக வள்ளுவர் கூறுவனவற்றைச் சரடாகவும் வழிகாட்டியாகவும் எடுத்துக்கொண்டு நிறுவனங்கள் மற்றும் அரசியல் உறவுகள் குறித்து ஆராய இயலும் என்று கருதுகின்றேன்.

திருக்குறள் அத்தகைய வழிகாட்டியாக கொள்வதற்கு நம்பகத் தன்மை மிக்கது என்பதில் கருத்து வேறுபாடு இருக்க இயலாது. நாம் மேற்கொள்ளும் ஆய்விற்கு ஏற்றவாறு இலக்கியச் சான்றுகளின் இயல்பு எடுத்துக்காட்டப்பெறும். சங்க இவக்கியத் தொகுதி என்பது ஏதோ குறிப்பிட்ட அணைக்கியையத் தொகுக்கப்பட்டது என்பதை நாம் மறுத்துவிடக் கூடாது. விரம் மிக்க மன்னர்களின் படைமெடுப்புகள் பற்றிய தேர்வு செய்யப்பெற்ற தொகுப்புதான் அது என்பதை நாம் மண்டுலிருத்திக் கொள்ள வேண்டும். அகப்பாடல்களில் கூட அகத் திற்குப் புறம்பான புறச் செய்திகள் மிகுதியாகக் கூறப்பட்டுள்ளன. (கைலாசபதி 1966). அச்சமூகம் குறித்து நாம் முமுமையாக அறிந்து கொள்ளும் வகையில் சமயம், தொன்மம் குறித்து விரிவாக எதுவும் கருப்படவில்லை. இத்தேரத்தி முழுவதும் ஊடுருவி நிற்கும் பறவரை - புலவர் உறவுநிலையை நாம் கவளிக்கத் தவறிவிடக் கூடாது. இக்குறைபாடுகளையும் கடந்து இப்பாடல்கள் எவ்வாறு வரலாற்று ஆய்வுக்கான சிறந்த மூலங்களாகத் திகழ்ந்து வருகின்றன என்பதே இங்கு தாம் கருத்திற் கொள்ள வேண்டியதாகும்.

இருக்குறளைப் பொறுத்தனவில் அது அறங்களைக் கூறும் அறநெறிப்பட்ட ஒழுக்க நூல் என்பதை நாம் மறந்துவிடக் கூடாது. அது அர்த்த சாஸ்நிரம் மற்றும் அதைப் போன்றதாகப் பேரரசு களோடோ நிர்வாகிகளோடோ இருந்த உறவின் அடிப்படையில் வந்த ஒரு வார்ப்படம் அன்று. அன்றைய சூழ்நிலையில் எழுந்த சவால்களுக்கு அறநெறி நின்று அரசியல் நடத்த வழிவகை கூறிய ஒரு நூல் திருக்குறள் எனலாம்.

வட இந்திய எழுத்தாளர்களிடமிருந்து பெரிதும் வேறுபட்டு நிற்பது வள்ளுவர் கூறும் அரசு நெறி என்பது அறிஞர்கள் பலரால் தெளிவாக எடுத்துரைக்கப்பட்டுள்ளது. வள்ளுவர் தமது அறநெறி சார்ந்த ஒழுக்கப் பார்வை வழி மனிதனைக் குடும்பத்தின் ஒரு உறுப் மினனாகவும், அரசின் ஒரு அங்கமாகவும் கான்கிறார். வன்ளுவர் முடியாட்கி குறித்தும் அவ்வரசாட்சி தன்தைகாரத்தை நிலை நிறுத் தவது குறித்தும் ஆராய்கிறார். (தெ.மொ.மீ 1981, திருக்குறன் குறித்த சொர்ணாம்பான் அறக்கட்டனைச் சொற்பொழிவுகள், சென்னைப் பல்கலைக்கழகம், பகுதி 1, 1971).

கௌடில்யரிடமிருந்து வள்ளுவரைக் குறிப்பிடத்தக்க அளவு வேறுபடுத்துவது தமிழ் அரசியல் குறித்த மிக முக்கியமான விடய மாகும். அர்த்த சாஸ்திரம் சுவாமினை (அரசனை) அரசைத் தாங்கி நிற்கும் துண்களில் ஒல்றாகக் குறிப்பிடுவகோடு, அரசை வலிமை மிக்க நிறுவனமாகக் கூறுகின்றது. குறன் அரசனை அரசமைப்பின் இயங்கு மையப்புள்ளியாகவும், படை, குடி, கூழ், அமைச்சு, நட்பு, அரண் ஆகியவற்றை அவனோடு தொடர்புடையனவாகவும் குறிப் பிடுகிறது. வள்ளுவர், இவ்வாறும் உடையவன் அரசரள் ஏறு என்று கூறுகின்றார். இவ்வாறும் முழுமையாக அமையாத அரசர்களும் இருந்திருப்பர் என்பதை நாம் காணத் தவறிவிடுதல் கூடாது.

அடிப்படையில் வள்ளுவருடைய அரசு என்பது அமைப்பாக உருவான ஒரு நிறுவலமன்று. மாறாக ஆட்சியானன் என்னும் தனி மனிதனில் நிலைபெற்றிருக்கும் ஒன்றாகும். வள்ளுவருக்கு முற்பட்டும் பிற்பட்டும் ஏற்பட்ட தமிழ் அரசமைப்பு குறித்த புரிதலுக்கு இது மிகவும் வேண்டப்படுவதாகும்.

அந்த்த சாஸ்திரம் மற்றும் அதுபோன்ற சமஸ்கிருத நூல்களில் கூறப்பட்டுள்ள செய்திகளோடு வள்ளுவருடைய அரசு குறித்த ஆறு கூறுபாடுகளையும் இணைத்துப் பார்க்கும் முயற்சி மேற்கொள்ளப் பட்டுள்ளது.

| 8 | 2. | THU    | sein (Den )                 | (6) |
|---|----|--------|-----------------------------|-----|
|   | 2. | 694    | ஜனபக (நாடு)                 | (3) |
|   | 3. | #MIP   | கோஸ் (செல்வம்)              | (5) |
|   | 4. | அமைக்க | அமாத்ய (அமைச்சர்கள்)        | (2) |
|   | 8. | party. | மிந்ர(நட்புறவு கொண்டவர்கள்) | (7) |
|   | 6. | அரண்   | அர்க்கா (கோட்டை)            | (4) |

(வரிசை முறை வேறுபடுகிறது. இடது ஒர்க்கில் தந்துள்ள வறிசை முறையை வள்ளுவர் பேற்கொள்கிறார். வலது ஒருந்தில் தந்துள்ள வறிசை முறையை அர்த்த சாஸ்திரத்தில் காண்கிறோர். அடைப்புக் குறிக்குள் மால்வரும் வரிசை முறை தர்ப்பட்டுள்ளது. இவற்கையில்லாம் உடைபவரான 'கவாமின்' வறிசையில் முகலிடம் பெறுகிறார். டை கொறிசின் இந்த குழும் (சப்தாங்கங்களும்) ராஜயத்தின் அங்கங்களைக் கொள்ளப்படும்.)

இச்சமமங்களில் ஜனபத மற்றும் கோல ஆகிய இரு உறுப்புகள் குறிந்து உயர்நிலையான வேறுபாடு உள்ளது.

'குடி' என்னும் தமிழ்ச் சொல் நாட்டைக் குறிக்க திற்கிறது என்<u>ற</u>ு கொள்ள இயலாது. சங்க காலந்திலேயே குடி என்னும் சொல் முறித்த மாறுபட்ட பொருள்ளவை ஒழுக்கு வைத்துவிட்டுப் பார்த்தால் கூட, இத்திறுவனம் குறித்துக் குறன் கூறுவதிவிருந்தே (96 குடிமை -குடியுரிபையுடையவளாக இருத்தல், 103 குடி கொயல்வகை - நல்ல குடிமையாக இருப்பது எப்படி?) குண்குமு முறைமை அவ்வது விரிவுற்ற குடும்ப முறைமையை இது குறித்து நிற்கிறது என்பதை அறியமுடிகிறது. குடி மற்றும் குடும்பம் (குடும்பத்துக்கான இன்றைய பெயர்) ஒரு பொருட் பன்மொழியாகவோ சுருப்படுகின்றன. குடிலம அதிகாரத்தில் வன்ளுவர் நல்ல ருடியில் பிறத்தல் குறித்துப் பேசு கின்றார். குறள் 956 இல் குடி, குலம் (பிற்காலத்தில் சாதியைக் குறிக்க தின்ற தொடர்) ஆகிய இரு சொற்களையும் சமமைகவே பயன்படுத்து கின்றார். குலக்குழு அல்லது பரந்துபட்ட குடும்ப அமைப்புக் கவனமே அரசமைப்பிற்கான சமூக அல்காக வள்ளுவர் காண்கிறார். இங்கு எழும் தெருக்கடியான விவை, அரசு என்பது ஒரு குடியை மட்டும் கொண்டதா என்பது நாள். இல்லை, நிக்கமமாக இல்லை, ஒவ்வொரு குடியும் தன் அடையாளத்தைப் பேண வேண்டும் என்று வாதிடுவார்.

அதுபோள்றே 'கூழ்' என்ற செல்வம் (கோல) குடுத்தும் சிரிய நேரத்துகள் அவராயிருக்கிறார். சங்க இலக்கிறுதின் பெரும்பாணாற்றுப் படை 175, 327, பட்டினப்பாலை 163, நற்றிணை 367, சூறுந்தொகை 221, பதிற்றுப்பத்து 90. அகதானூறு 21,113,194, புறந்பனூறு 70, 122, 160, 185, 320, 396, 399 ஆடிய இடங்களில் கூழ் என்னும் சொல் உணவைக் குறிக்க வந்துள்ளது. தெளிவாகக் கூறுவதானால், ஒரு தளிப்பட்ட வகையான சுஞ்சியை அது குறிக்கிறது. எவ்வோருக்குமுரிய அழுப்படையான உணவை அது முறிக்கிறது. உணவைக் குறிக்கும் வகையிலும் இச்சொல் திருக்குறளில் பயன்படுத்தப்பட்டுள்ளது (எடுக்குக் காட்டு 64, 754). ஒரே ஒரிடத்தில் மட்டும் பயிரிடப்பட்ட தாவரத்தைக் குறிக்கப் பயன்படுத்தப்பட்டுள்ளது (500). சுங்க இலக் இயத்தில் அச்செல் பயன்படுத்தப்பட்டுள்ள முறையை நோக்கும் பொழுது அது வாழ்வுக்கான குறைந்தபட்ச தேவையைக் குறிப்பதாகக் கொள்ளலாமேயன்றிச் செல்வந்தைக் குறிப்பதாகக் கொள்ள இயலாது. உளவுடன் கூடிய வீடுகள் பற்றி சங்க இலக்கியங்களில் குறிப்புகள் வருகின்றன (நற்றிணை 367:பதிற்றப்பத்து 90). குறைந்த பட்ச உணவுத் தேவையைக் குறிக்கும் கூழ் என்னும் சொள்ளவர் செல்வத்துடன் பொழுத்தி தோர்குவது ஏற்புடையதாகாது. இவ்விடத்தில் நாம் கருத்திற் கொள்ளத்தக்கது யாதெனில், அன்று நிலவிய வரலாற்று மதார்த் தத்தில் வள்ளுவரைப் பொறுந்த அளவில் அரசுனுக்குக் கீழ் அமைந்த மக்களுக்குரிய குறைந்தபட்ச உணவுத் தேவையை நிறைவு செய்வது குறித்தே எண்ணிப் பார்க்க முடிந்தது. கூழ் என்னும் செல்லை கோல (செல்வம்) என்னும் சொல்லுக்கு இணையாகக் கொள்வது வரலாற்றுர் அமுலுக்கு முற்றிலும் இயையாத ஒன்றாகும்.

குடி - நாடு என்ற கொல்லை அடையாளப்படுத்த வன்னுவர் தனி அதிகாரம் ஒன்று அமைத்துள்ளார். நாடு என்பது 'தன்னா விளை யுளும் தக்காரும் தாழ்விலார் மெல்வரும் சேர்வது' என்று கூறுகின்றார். (731). வளர்ச்சியடைந்த நீர்ப்பாரன வசதியுள்ள நிலப் பகுதியை இவ்விளக்கம் சுட்டி நிற்பதால், இலக்குமுச் சமூகங்கள் அரசின் என்னைக்குள் சேர்க்கப்படவில்லை என்றுதான் அறிகிறோம் (சிவத்தம்பி 1981). இதனை 735 ஆவது குறவ் வெளிப்படையாக உணர்த்துகிறது. பல்குழுவும் பாழ்செய்யும் உட்பகையும் வேத்தவைக்கும் கொல்குறும்பும் இல்லது நாடு.

ஒன்றுக்கொன்று பாற்றிடாகக் கொள்வத்தக்க வகையில் ஒரு பொருள் குறித்த பல சொற்களாக வேந்தர் (382, 389, 190), அரசர் (381), அரசு (384, 385), மன்னன் (386), மன்னவள் (388), மற்றும் இறை (386) என்ற சொற்களை வன்ளுவர் பமன்படுத்துவதைக் காணத் தவறி விடக்கூடாது. இச்சொற்களுக்கிடையே அவர் வேறுபாடு காட்ட வில்லை அரசியல் அடுகாருக்கைக் குறிக்கும் இச்சொற்களுக்கிடையே வள்ளுவர் காலத்தில் தனித்த வேறுபாடுகள் எதுவும் இருக்கவில்லை என்பதை நாம் மனதிலிருத்த வேன்டும்.

வள்ளுவர் கால அரசின் குறிப்பிடத்தக்க கூறுபாடு பாதெனில், முடியரசின் முழுப்பங்களிப்பும் அரசன் என்னும் தனி மணிதனைச் சார்ந்தே இருந்ததுதான். சமஸ்கிருத தூல்கனில் கூறப்பட்டிருந்த கருத்துக்களை நன்கு தெரிந்திருந்த வள்ளுவர், தமிழ்நாட்டுச் சூழமைவில் அரசனுக்கு இருந்த ஆளுமை நிலைப்பட்ட முக்கியத்து வத்தை உணர்ந்திருந்த காரணமாகவே அவனை ஆள் நிலையாக மையப்படுத்தி இருத்தல் வேண்டும். இவ்விடத்தில் நாம் அவை யறிதல் (722) மற்றும் அவையஞ்சாமை (73) குறித்துக் கூறுவதைப் புறக்கணித்துவிடவாகாது. அரசனையிலிருந்த கல்வியறிவுடைய, வயது மூப்புடைய கூட்டத்தாரையே அவை (கூட்டம், கூடுதல்) என்று குறிப்பிடுகிறது. அது நாள்மகிறிருக்கை, நாளவை என்ற மரபின் வழிவந்த தொடர்ச்சியாக இருத்தல் வேண்டும்.

வள்ளுவர் முன்னிறுத்தும் அரசு தனிநபர் சார்ந்ததாம் விளத்திய தேயன்றி நிறுவனமைப்பட்டதால் இருக்கவில்லை என்பது மிகத் தெளிவானது. கௌடில்யர் கூறும் விரிவான நிர்வாக இயந்திரத்தைக் கொண்ட ராஜ்யத்துக்குரிய இயல்புகள் வன்ளுவர் கூறும் அமைச்சில் இல்லை என்பதை நாம் காணத் தவறுதல் கூடாது. எத்தகைய இயல் புடையவர் அதிகாரியாக இருக்க வேண்டும் என்பதற்குத் தரப்படுகிற அழுத்தம் (அதிகாரங்கள் 65, 66, 67, 68, 69, 70 மற்றும் 71) நிறுவன மயப்பட்ட ஆட்சியின் இயல்புகள் குறித்துத் தரப்படவில்லை.

வள்ளுவர் வாழ்ந்த காலத்தை நாம் மனிநிலிருத்திக் கொண்டு சிந்திப்போமானால் (ஏறுத்தாழ கி.பி 300- 350 -- 400 - 450 ) இவ் வகைப்பட்ட அமைப்பே, அக்காலச் சவால்களுக்குச் சரியான இர்வாக இருக்க முடியும் என்ற முடிவுக்கு வந்திருப்பார் என்பதை அறிய முடியும். (சங்கத்தையடுத்த காலம், களப்பிரர்கட்கு முற்பட்ட காலம்).

. 5

சங்க இலக்கியத் தொகுதியில் உள்ள சான்றுகளை ஆராயப் புகுந் தோமானால், அங்கு முக்கியமாக இரு வகைப்பட்ட சான்றுகளைக் காண இயலும், திணை மரபோடு பொருத்திப் பார்க்கப்படும் இராணுவ நடவடிக்கை ஒன்று. அரசியல் அதிகாரத்தில் இருப்போரைக் குறிக்கப் பயன்படுத்தப்படும் தொடர் மற்றொன்று.

சங்க இலக்கியம் குறிப்பிடும் திணை மரபு என்பது தமிழகத்தின் புலிலியற் பிரதேசங்களின் அல்லது பூப்பொதிகப் பிரதேசங்களின் அடிப்படையில் ஆண் - பெண் பாலார் இடையே நிலவிய காதல் உறவின் வெல்லேறு நிலைகளை முக்கியப்படுத்திக் கூறுகின்றது. இது அகம் எனப்பட்டது. இப்பெனதிக அடிப்படையில் புறம் என்னும் நடவடிக்கையும் பேசப்பட்டது. வீரனொருவன் தன் வீரத்தை வெளிக் காட்ட மேற்கொள்ளும் ஒரு குறிப்பிட்ட போர் நடவடிக்கையோடு அது தொடர்புபடுத்துகிறது. இலக்கியத்திற்கு அமைந்த நினை மரபிற்குக் குறிப்பிட்ட நிலப்பகுதி, அங்கு வாழும் தலைவர், தலை வியர் தேவைப்படுவர்.

கவிஞர்கள் தங்கள் பாடல்களுக்குறிய பாடுபொருளாக இந் நடவடிக்கைகளையே கொண்டனர்.

(அ) காதற் செயற்பாடு

| μθονεδ                            | mant     | தடத்தை                                                                                                 |
|-----------------------------------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (Cenat                            | குறிஞ்சு | புணர்த்தும், புணர்தல் நிமித்தமும்                                                                      |
| மேய்ச்சல் நிலம் மற்றும்<br>சமவெளி | ഗ്രമ്മാസ | (வெளியே சென்றிருக்கும் கணவர்<br>வருகையை எதிர்நோக்கி மனைவி<br>ஆப்றி) இருக்கலும், இருக்கல்<br>நிகித்தரம் |

| ஆந்தாப் முகை.<br>நேல்கல்: பகுதி             | (1055年)  | (பரவதபிர் சிறிவு காரணமாக<br>மனையி) கூடதும், கூடல்<br>நீமித்தமும்                                                                    |  |
|---------------------------------------------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| கூடுக்கத்தை ஒட்பு ப<br>மாரல்வெளி            | இதற்கள்  | இரங்கலும் இரங்கள் நிமித்தமும்<br>(இரங்கள் என்றும் உணர்க)<br>நிலைக்காள காரணம் துல்லியதாக்கட<br>டா இன்னதாகக் கூறமுடியாமன்<br>உள்ளது.) |  |
| பலிற் ப்படத்த<br>வுரண் நிலம்<br>(களந்நிலம்) | Littenso | உடன்போக்கும், அது காரணமாகக்<br>குடும்பத்தாரிடமிருந்து பிரித்தும்,<br>அவற்றுக்கான நிமித்தங்களும்                                     |  |

#### [ஆ.] பேர்ச் செயற்வடு

| фило                                      | rcent,  | செயற்பாடு                                                                                                                                                                         |  |
|-------------------------------------------|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| uenn e                                    | คีณปัติ | ஆநிரை கவந்தும் ஆநிரை<br>மீட்டலும், சிலவேளைகளில் ஆநிரை<br>மழ்தல் நனித்து எடுத்துக்<br>கொள்ளப்பட்டு அது கநினதப்<br>பூவால் கட்டப் பெறும்.                                            |  |
| Cultives florib /<br>(philippel (priff)   | කමුති   | குடியிருப்புக்களைக் தாக்குகலும்,<br>அதிவுக்குள்ளனாறு அதனைப்<br>பாதுவத்ததும்.                                                                                                      |  |
| பமிர் செல்கை அன்றது<br>வேளாள்ச நிலம்பகுதி | a House | ச டுன்னு அரணைக்காக்கறும்,<br>பலைவனர்க் நுரத்தி அரணைக்<br>த. கிடித் நகர்ந்தலும் அரணைக்<br>காட்டோரில் முயற்சி தனித்து<br>எடுத்தக் கொண்ளப்பட்டு அது<br>நொச்சிப் பூரால் கட்டப்பெறும். |  |
| கடந்களுள்ள<br>ஓட்டி வுள்ள<br>மண்டுகளி     | தும்பை  | இருடுவரை? பி. எற்ற வ                                                                                                                                                              |  |
| வழகள் நிலப்பகுத்                          | 0/701E  | வெற்றியெறுதல்                                                                                                                                                                     |  |

ஒவ்வொரு நிலப்பகுதிக்கும் உரியதாகக் கருப்பட்டுள்ள பேரர் நட வடிக்கை வகைப்பாடு அவ்வப்பருதிலில் வாழும் மக்களுடைய சுறாப் பொறுளாதாரச் சூழவோடு பொருந்தி திற்பதைக் காணவாம். மணை, சம்வெளி, வேளாண் நிலப்பறுடு ஆகியவற்றின் குறைந்த பட்சத் தேவைகளை அது கரட்டிவிடுகிறது எனவரம்.

87

சமகாலச் சமூகத்திலும், ஒவ்வொரு பூகோள நிவப் பகுடுயும் தத்தமக்கே உரிய வகையில் சமூக மற்றும் பால் உறவுகளைக் கொள்ள ருக்குமென்பது யதார்த்தம் என்பது முன்னரே காட்டப் டெற்றுவிட்டது. நிலப்பகுகிகட்சிடையே நிலையும் சமச்சிரற்ற வளர்ச்சி நிலையே அவற்றின். பே வெவ்வேறு வகைப்பட்ட வாழ்க்கைப் பாங்கு நிலவுவதற்கான காரணம் எனவாம்.

மணிதக் குடியிருப்புகளின் வளர்ச்சி முற்றிலுமாகச் சுற்றுச்சூழன் அம்சங்களைச் சார்ந்தமையிறது ஒன்பதைத் திணை மரபு நமக்கு உணர்த்துகிறது. ஒவ்வொரு நிலப்பகுதியும் தத்தமது வளர்ச்சி நிலைக்கு ஏற்பு, சமூக நிறுவனங்களையும் நிர்வாக வடிவங்களையும் தோற்று வித்து அவ்வழிறின் தேவை மற்றும் இயல்புக்குறிய வகையில் அவற்றைக் தல் சமூக கட்டுப்பாட்டுக்குள் வைற்றுக் கொள்வது மிக இயன் ஈகத் திகழக் கூடியதே. வேளாண்மை நடைபெறும் பகுதி களில்நான் உயர்ந்தபட்ச வளர்ச்சிக்கு வாய்ப்புஉண்டு. நீர்ப்பாசன வசதி காரணமாகப் பலதரப்பட்ட அறுவடைகள் சாத்தியமாகின்றன. மெய்ச்சல் புல்வெளி அல்லது சம்வெளிகளில் விளைச்சுன் அடுகரிக்கச் செய்ய வாய்ப்பு உண்டு. இவ்விரு நிலப்பகுதிகளிலும்நான் சிக்கலான ஈமுக அமைப்புகள் உருவாவதற்குரிய வாய்ப்புகள் உருவாகின்றன. அதன் காரணமாக அரசியல்நீதியான மேலாண்மைத் தேவைகள் அதிகரிக்கின்றன. பொருளாதார ஆகாரங்களின் மிகுதியான வளத் கினால் அவற்றை வரையறை செரிய வேண்டிய அவசியம் முல்லை மிலும் மரு<u>கத்திலு</u>மே மிகச் சிறந்த நிலையில் காணப்படும். (முல்லைப் பொருள்ளதாரம் குடியிருப்புக்களைச் சார்ந்ததாயும் அனையும். 100% நத்தில் அரசியல் அமைப்பு மேலும் வளர்ச்சியடைவதற்கு வாய்ப்புப் பெற்றிருத்தலை உணர்ந்து இன்றது. குறிஞ்சியில் (மனை பருடுமில்) உற்பத்திச் சக்திகள் வளர்ச்சியடையாது தேக்கமுற்றிருப்பதனால் அப்பகுதியில் நேக்கமுற்ற திலையே காணப்படும்.

இவ்வாறாகத் திணைக் கோட்பாடு ஒவ்வொரு நிலப் பகுதி மினுடாகவும் ஏற்பட்ட சமூக அரசியற் பொருளாதார வளர்ச்சி திலையின் வகைப்பாட்டைக் காட்டி நிற்கிறது என்று கூறலாம். கிழான் / கிழார் என்ற ஈற்றுப் பெயர்களுடன் வரும் பிரதானிகள் பற்றிய குறிப்புக்களை நோக்கும்பொழுது அவர்கள் பெரும்பாலும் மன்னன் அரசன் போன்ற ஆட்சியாளருடன் தொடர்புடையவர்களாய் இருப்பதையும் இவர்கள் ஆன்புலம் பெரும்பாலும் குறிஞ்சி, முல்லை ஆகிய வளர்ச்சியடையாப் பிரதேசங்களாய் இருப்பதையும் அவதானிக் கலாம் (சிவத்தம்பி 1966). நாம் ஏற்கனவே அறிந்துள்ளது போவ, சங்க இலக்கியங்கள் தோன்றுகின்ற காலப்பகுதியிலேயே அத்தகைய அரசியலமைப்புகள் ஒன்றிற்கொன்று அருகமைந்து இருந்தன.

8

சங்க இலக்கியத்தில் அரசியல் அடுகாரத்தைக் குறிக்க வழங்கிய தொடர்களை நாம் அடுத்தபடியாக எடுத்துக் கொள்வோம். மிக முக்கியமான தொடர்களாக இறை, கோ, கிழவன் (மாறுபட்ட வடிவம் குழாள்), மன்னன் (மாறுபட்ட வடிவம் மன்னவன்), வேந்த மற்றும் வேந்தன், அரசு மற்றும் அரசன், குருசில் (குரிசில் என்றும் குறிக்கப் பெறும்) மற்றும் கொற்றம் ஆகியன வருகின்றன. இத் தொடர்களைப் பயன்படுத்துவதில் சங்க இலக்கியங்களில் உறுதியற்ற தன்மை காணப் படுகிறது என்பதை நாம் முதலில் மனதிலிருத்திக் கொள்ளவேண்டும். ஒரே அரசியல் அதிகாரத்தைக் குறித்திட ஒன்றுக்கு மேற்பட்ட தொடர்கள் சங்க இலக்கியத்தில் பயன்படுத்தப்படுவதை நாம் காண முடிகிறது. இருந்தபோடுலும், தொடர் பயல்படுத்தலில் காணப்படும் இத்தெயிற்ச்சி அரசியல் அதிகாரத்தில் உயர் படிகளை நோக்கிச் செல்வோரிடத்து மட்டுமே காணப்படுகிறது. அரசியல் அதிகார ஏளரியின் தாழ்படிகளில் இருப்பவரைக் குறிக்கப் பயன்படுத்துவதையும் நாம் காண்கிறோம். எடுத்துக்காட்டாக கோ, இறை எனவும் மன்னன் அழைக்கப்படுவான். ஆனால், அவன் ஒருபோதும் அரசன் அல்லது வேந்தன் என்று குறிப்பிடப்பட மாட்டான். மாறாக இறை, கோ, மன்னன் என்ற அரசியல் அதிகாரத்தைக் குறிக்கும் எச்சொல்லாலும் அரசுன் கட்டப்படுவாள்.

இத்தொடர்கள் குறித்த விறிலான ஆய்வுகட்குச் செல்லும் முன்னர், தமிழ்ச்சூழலில் அதிகார வெளிப்பாடு குறித்த தகுதிப்பாடு மற்றும் தனப்பிறிறிலை எவ்வாறு இருந்தது என்பதை நாம் அறிந்துகொள்ள வேண்டும். தனப்பிரி நிலைகள் வளர்ச்சியடைந்த நிலையில்தான் தோன்ற முடியுமாதலின், அத்தகைய சமூக அலகுகளை அடையாளங் கண்டு கொள்வது சிரமமாக இருக்காது என்றே கருதுகின்றேன், தகுதி என்னும் கருத்தாக்கம் சங்க இலக்கியங்களில் எவ்வாறு வெளிப் படுத்தப்படுகின்றது?

சங்க இலக்கியத்தில் பயின்றுவரும் வறிசை\* என்னும் நொடர் வறிசையாக வருவதைக் குறிக்கிறது. இத்தொடர் இப்பொருளில் பின்வரும் முல்பாடங்களில் அமைந்தள்ளது. சிறுபாணாற்றுப்படை 217, கலித்தொகை 85, புற்கானூறு 6, 47, 53, 121, 140, 184, 200, 206, 331, 398 ஆகிய இடங்களில் அது ககுதியை உணர்த்தி நிற்கிறது. சங்கப் பாடல்கள் பெரும்பாலும் பாணர் வழிவந்தவை ஆளுவோரிடமிருந்து பரிசு பெற்ற பாணர்கள், பரிசு தொடர்பாக இத்தொடரைப் பயன் படுத்துகின்றனர். பாணர்தம் வரிசைக்கேற்பப் பரிசு வழங்கப்பட்டதை இக்குறிப்புகள் உணர்த்துகின்றன. பெரும்பான்மையான குறிப்புகள் பாணர்கள் வரிசைக்கேற்பப் பரிசு பெற்றதையே உணர்த்தி நிற்கின்றன. இது பாணர்களின் சமூகத்த தகின்பமே தெளிவருக்கு முறித்து நிற்கிறது. இது சங்கச் சமூகம், அரசின் பயன்பாட்டிற்குரிய வகையில் தம் மிடையே இருந்த சமூக உயர்நிலையை வரையறுத்து முறைப்படுத்தி இருந்தது என்பதைக் காட்டுகிறது.

அரசியல் அதிகாரத்தைக் குறிக்கும் தொடர்களுள் கோ / கோன் என்ற தொடரை முதலாவதாக எடுத்துக் கொன்வோம். ஏனெனில், ஆக்குமடரே தமிழ்நாட்டில் அரசுதிகாரத்தின் தொடக்கத்தைக் குறிக்கும் தொடர் என்று சிளிவாச அய்யங்கார் (1929) கூறுலின்றார். கோ, கோன் ஆகிய இரு தொடர்களையும் எடுத்துக்கொண்டு ஆராய்ந்தால் இத்

வறிசை எல்லும் தொடர் இன்றுவரை பயன் படுத்தப் படுகிறது. முமைகளுக்கு அவள் பெற்றோர் அளிக்கும் நல்கொடை, சீர்வரிசை எனப்படுகிறது. யாழ்ப்பானத்துக் கிராமக்களில் ஒருவரோ ஒரு குழுவினரோ தங்கள் தகுதிக்கு ஒவ்வாத வகையில் நடந்துகொண்டால் அவர்களை வரிகை கெட்டவர்கள் என்று குரிப்படும் வழக்கம் இன்றும் உள்ளது (தங்கள் தமத்தைத் தாழ்த்திக் கொண்டவர்கள்).

தொடர்கள் (அ) சேரர்களையும் சோழர்களையும் பாண்டியர்களையும் குறிக்கவும், (படுற்றுப்பத்து 65, 66, 61, புறநானூறு 9, 17, 22, 34, 212, 387), (ஆ) சில குறுநிலத் தலைவர்கள் பேசுன் மற்றும் ஆய் அண்டிரன் (புறநானூறு 141, 147, 152, 374, 399) ஆடுயோரைக் குறிக்கவும் மற்றும் (இ) குமவர் தலைவரைக் (புறநானூறு 228, 256) குறிக்கவும் பயன் படுத்தப்பட்டுள்ளன. பாண்டிய, சேர, சோழ அரசர்களுள் கோ என்னும் சொல் சேரர்களைக் குறிக்கவே பெறிதும் பயன்படுத்தப் பெற்றுள்ளது. பேகன், ஆய் அன்வுரன் போன்ற அரசரல்லாத தலைவர்களையும் குறிக்க இச்சொல் பயன்படுத்தப்பட்டுள்ளது.

இத்தகைய குறிப்பிடுகளுள் ஒறியைப் பற்றி அமைந்த புறநானுறு 156 ஆம் பாடலில் வள்பரணர் குறிப்பிடுவது மிகவும் முக்கியத்துவம் வாய்ந்ததாகும், வரி 13 · 21 வரையுள்ள பகுதியில் இவ்வாறு கூறப் பட்டுள்ளது:

பாடுவல் விறலி ஓர் வண்ணம், சீரும் மண்முழா அமையின்.......

இறைவன் ஆகலின் செல்லுபு குறுதி முலழ் துறையும் மூரையுளிக் கழிப்பி கோ எனப் பெயரிய காவை, ஆங்கு அது தன் பெயர் ஆதலின் நாணி

விறலியை அழைத்து சந்த ஒழங்குடைய பாடலைப் பாடுமாறு கூறி மற்றும் தம் குழுவிளரை நோக்கி அதற்கியைய ஆட்டத்திற்குத் தயாராகுமாறு கட்டனையிட்டான்; நான் அக்குழுவிற்குத் தலைவன் (இறைவன்) ஆதலின் நான் நெருங்கிச் செல்லவும், 21 சுரவரிசை களைப் பாடி இறுதியில் கோ என்ற சொல்லை அவர்கள் உச்சரிக்கவும் அவன் மிகவும் தாணினான்; ஏனெனில் அது அவள் பெயராகும்.

இவ்விடத்தில் நாம் அறிவது யாநெளில், இறை எனப்பட்டோர் சிலர் கோ என்றும் அழைக்கப்பட்டனர் என்பதே அது. ஒரு தனிச் சிறப்புமிக்க செயலைச் செல்லு முடித்ததாலோ முயற்சி காரமைக அடைந்த இடுபெயராகவோ இது இருத்தல் வேண்டும்.

எதற்காக இது வழங்கப்பட்டது என்பது இப்போது நமக்குத் தெளிவாகவில்லை. ஆனால், இறை என்பதைவிட உயரிய நிலையைக் குறிப்பது கோ என்பது ஐயத்திற்கெடமற்ற ஒன்று. இறை என்பவன் ஒரு குழு அல்லது குலத் தலைவனாக இருந்த போதிலும் அவனைக் குறித்து அச்சுறிருந்ததை அறிய முடிகிறது. தொல்காப்பியம் மெய்ப் பாட்டியல் குறித்த 7ஆம் அதிகாரத்தில் பேய், விலங்குகள், திருடர்கள் மற்றும் தங்களுடைய தலைவராகிய இறைக்கும் பெரிதும் அஞ்சு வார்கள் என்று தெரிவிக்கிறது. அதிகாரத்தில் இருப்போரைக் குறிக்கப் பயன்படுத்தப்பட்ட தொடர் (இச்சொல்லுக்கு 17 பொருள்களைத் தமிழ் வெக்கிகள் தெரிவித்துள்ளது) புறநானுறு 72, 794, 314, நற்றினை 43, 161 ஆகியவற்றில் தலைவர், உயர்ந்த ஒருவர் அல்லது தலைமை வகித்து ஆட்சி செய்பவர் என்ற பொருளில் கையானப்பட்டுள்ளமை தெளிவாகத் தெரிகிறது.

ஆகவே தலைவர் அல்லது உயர்நிலைக்குரியவரைக் குறிக்கும் 'இறை' என்படுலிருந்து 'கோ' என்ற தொடர் உருவாகி இருக்க வேண்டும், எப்பொழுது, ஏன் அரசனைக் குறிக்க இச்செல் பயன் படுத்தப்பட்டது என்பதை அறிவது கவருகியம் வாய்ந்ததாக இருக்கும். இச்செல் பெரும்பாலும் சேரரைக் குறிக்கவே பயன்படுத்தப்பட்டது. இருப்பினும் பேரரகக்குரிய அரசரைக் குறிக்க வழங்கிய கோப்பெருஞ் சோழன் என்ற பெயரில் அரசரைக் குறிக்க 'பெரும் கோட் என்ற கொல் பயன்படுத்தப்பட்டுள்ளது. கோழ அரசன் ஒருவனும் பெருங் கொல் பயன்படுத்தப்பட்டுள்ளது. கோழ அரசன் ஒருவனும் பெருங் கோக்கிள்ளி என்று அழைக்கப்பட்டிருக்கிறான்.

ஒரு குழுவிற்கு இயல்பாக உருவான தலைவனே இறை எனப் படுவான். இத்தொடரே பின்னானில் கடவுளைக் குறிப்பதற்கும், ஆளுவோருக்குக் குடிபக்கள் வழங்கிய இறையைக் குறிப்பதற்கும் பயன்படுத்தப்பட்டுள்ளது.

கோ என்னும் தொடர் பற்றிக் கூறப்பட்டுள்ளவற்றிவிருந்து அச் சொல்லின் தளிச்சிறப்புப் பற்றித் தெனிவாக எதுவும் அறியமுடிய வில்லை, ஒருக்கால் அது அறகியல் நீதியாக ஒருங்கிணைக்கப்பட்ட தலைமையைக் குறிக்கலாம்.

அரசரல்லாத தலைவர்களைக் குறிக்கச் சங்க இலக்கியத்தில் வழக்கிய பெயர்கள் குறித்து இவ்விடத்தில் ஆராய்வது மிகப் பொருத் தமாக இருக்கும். புறநானூற்றில் புகழப்பட்டுள்ள 47 தலைவர்களை மார் எண்ணிக்கையிட்டுள்ளார் (மார், 1985 அத்தியாயம் 3). இப் பட்டியல் விருபும் புகழ் வாழ்ந்த வேளிர்களையும் குமனன் மற்றும் பாரியும் உள்ளடக்கேயது (பாரியும் ஒரு வேளிரே).

புறநானுற்றின் இடம்பெற்றுள்ள இத்தலைவர்கள் குறித்தமைத்த கையறுறிலைகள் பற்றிய மாரின் குறிப்புரை இவ்விடத்தில் குறிக்கத் தக்கது.

"இவற்றில் உள்ள கவனிக்கத்தக்க வேறுபாடு மாதெளில், குறு நிலத் தலைவர்கள் பற்றிய பாடல்களில் அவர்கள் பெயர்கள் இடம் பெற்றுள்ள அளவு முவேந்தர் பற்றி பெரும்பாலான பாடல்களில் அவர்கள் பெயர்களே இடம்பெறவில்லை. குறுநில மன்னர்கள் குறித்த பாடல்களில் சரிபாதிப் பாடல்களில் அவர்கள் பெயர்கள் காணப் டுகின்றன. எடுத்துக்காட்டாக 141 பாடல்களில் 71 பாடல்களில் பெயர்கள் காணப்படுகின்றன. மூவேந்தர் குறித்த 138 பாடல்களில் 45 பாடல்களில் மட்டுமே பெயர்களைக் குறிப்பிட்டுள்ளனர். இது இவ்வாறான பாடல்களில் எண்ணிக்கையில் மூன்றில் ஒரு பகுடுக்கும் குறைவே.

ஆகவே, அரசுர்களை அவர்கள் பெயர்களால் குறிப்பது தகுதிக் குறைவான செலவகவும், அரசர்களுக்குக் கீழான திலையில் இருந்த வர்களையும், தலைவர்களையும் இங்களம் பெயரால் குறிப்பது அனுமதிக்கப்பட்ட ஒன்றாகவும் இருந்திருக்க வேண்டும்" (மேல் குறித்த நூல், 1985, பக். 246 - 47).

வேளிர் நீங்கலாக உள்ள ஏனைய தலைவர்கள் கிழவன் / கிழான் என்றே குறிப்பிடப்பட்டுள்ளனர் (குறிக்கப்படுபவர் எவரேயாயினும், புறநானூறு 129, 131, 152, 153, 155, 163). இத்தவைவர்களில் பெரும்பாளைவவர்கள் ஒரு குறிப்பிட்ட நிலப்பரப்பிற்குட்பட்ட சில குழுக்களின் தலைவர்களாக இருத்தல் வேண்டும்.

வேளிர்களைப் பொறுத்த அளவில் அவர்கள் குறுதிலத் தலைவர்களாக இருந்தபோதிலும் (பாண்டிய, சோமு, சேர) நான்கு இடங்களில் வேந்தரும் வேளிரும் என்ற குறிப்பு இடம் பெற்றுள்ளது. வெளிர்களின் அரசாட்சிக்குட்பட்ட நிலப்பகுதி பற்றிய விரிவான ஆராம்ச்சிக்குப் பின், பெருங் கற்காலக் குறிபிடத்தோடு அவர்களுக்கு இருந்துள்ள தொடர்புகளையும் ஒப்பிட்டு செண்பகலட்சுமி பின் வருமாறு தெரிவிக்கிறார். ",அடிக்கடி குறிப்பிடப்படும் வேளிருடைய வல்லாள்மைக்குட் பட்ட பகுதிகளில் நெல் மிதமிஞ்சி விளைந்தது. தம்மை நாடி வந்த சுற்றநித்த மனிதர்களுக்கு அவர்கள் வழங்கியுள்ள கொடையை நோக்க அவர்கள் தீர்ப்பாசன வசதியுள்ள இடங்களில் குடியேறியவர்கள் என்று சுருத வேள்டியுள்ளது (நீவகிரியில் குன்னூர், தென்றூர்காட்டில் திருக்கோவலூர், தர்மபுரியில் நகடுர்). மேலே கொடுக்கப்பட்டுள்ள அட்டவணையில் பெருங்கற் காலக் குறிமிடங்களில் வேவிர் குடி யிருப்புப் பகுதிகள் அமைந்திருப்பதைக் காணவாம். சில நேரங்களில் இவை புதைக்குமிடமாகவும், வாழிடமாகவும் இரண்டுமாகவும் விளங்கியிருப்பதைக் காணவாம். (செண்பகலட்சுமி 1976)

வேளிருக்கு இருந்த மேம்பாட்டை இது உணர்த்துகிறது. சேலம், நீலகிரிப் பகுதிகளில் தொடக்க கால வேளாண்மைக் குடியிருப்புகளை முதன்முதலாக உருவாக்கியவர்கள் அவர்கள்தாம்.

அரசியவில் வலிமை மிக்கவர்களாக விளங்கியமையால் துவரையை (துவாரசமுத்திரம்) ஆண்டவர்களோடு வேளிர்களை இணைக்கும் தொன்மம் உருவாயிற்று. புறதானூறு (201, 202) தரும் இறை, கோ மற்றும் வேளிர் குறிப்புகள், அவர்கள் இரத்த உறவுடைய சமூலக் குழக்களின் தலைவர்களாக விளங்கியவர்கள் என்றும் தங்களுக் கிடையே உருவாகி வளர்ந்த அடுகார முறைமையால் உயர்ந்தார்கள் என்றும் தெரிகிறது.

தான் இவ்வாமல் சமூகம் இயங்க இயலாது என்னும் அளவிற்கு அரசியல் அதிகாரம் படைத்தவனாக நாம் மன்னனைக் காண் கிறோம்.

தெல்லும் உயிரன்றே நீரும் உயிரன்றே மன்னன் உயிர்த்தே மலர்தனை உலகம் (புறநாலுகுற 86) (மன்னன் என்னு மன்னர் என்பதன் மூலை கடிகம்)

இரத்த உறவுடைய இனக்குழு தலைவனே மன்னன் என்பதைச் சட்டும் குறிப்பு எதுவும் இதில் காணப்படவில்லை. குழுத்தலைவனை விட மேம்பட்டவர்கள் இவர்கள். மூல முதல் மன்னன் என்பவன் யார்? அவன் தன் அதிகருத்தை எங்ஙனம் நிறுவினான்? இவ்வினாக்களுக்கு இம்முலங்களில் நேரான பதில் கிடைக்கவில்லை. மன்னன் என்றும் சொற்பிறப்பாய்வு தமக்கு ஒரளவு குறிப்புத் தருகிறது. மன்னன் என்ற

85

சொல் மன்னு என்னும் விளையடியால்) பிறந்தது. மன்னு என்ற சொல்லுக்கு I. நிரந்தரமாக இரு, 2. நீன்ட காவத்திற்கு இரு, 3. ஏற்றுக் கொள்ளுதல், 4. அழிவாது பாதுகாத்தல், 5. உறுதியாமிருத்தல், 6. நிரம்பியிருத்தல் (தமிழ் லெக்கிகன்) என்றும் பொருள்கள் சுமுப்படு கின்றன. இச்செல்லுக்குரிய பொருள்களில் அழியாது பாதுகாக்கும் ஒருவன், உறகுமாய் இருக்கும் ஒருவன் எப்பது மிகத் தெளிவாக உள்ளது. மன்னன் என்னும் பொருள் மிகவும் பொருத்தமாக உள்ளது. புறத்திணையில் 60ஆம் நூற்பா குறிப்பிடும் பிள்ளையாட்டும் எடங்கு (அலைக்கழித்தல் / குழந்தையோடு ஆடுதல் / இளமை) மிகவும் முக்கியத்துவம் உடையதாகும். ஒரு உரையாசிரியர் இறந்தோர் புகழ் பாடுதல் என்று கூற மற்றொரு உரையாசிரியராகிய நச்சினார்க்கினியரோ அதிரை கவர வந்தோரைப் போரில் தோற்கடித்து விரட்டித் தங்கள் குழுளினருடைய மேன்மையை திலைநாட்டிய இனைஞனுக்கு அவ்வினக் குழுவினர் அரசியல் அதிகாரம் வழங்கிக் கொள்டாடிய செய்தியைக் குறிக்கிறது என்று கூறுகின்றார். மொழியியல் நோக்கில் பின்னதே மிகவும் ஏற்புடைய விளக்கமாகத் தோன்றுகிறது. இது இவ்வாறாக, இவ் வழிபாட்டு மரபில் தமிழர்களிடையே அரசு தோற்றங் கொள்வதை நாம் காண்கிறோம் (சிவத்தம்பி 1971). கோ அல்லது மன்னன் ஒருவன் எவ்வாறு சடங்கு முறைமையோடு அரச னாகப் பதவிப் பிராமணம் செய்யப்பட்டான் என்பது குறித்த ஆய்விற்குப் பிள்ளையாட்டு பயன்படுவதாய் இருக்கும்.

மன்னன் என்னும் ஆட்சுப் பொறுப்பிடம், வேந்தன் என்பதை விடர் நிறானது என்பதை நாம் புறநானுறு 319இன் குறிப்புக் கொண்டு அழிகிறோம். வேந்தன் அனுப்ப, அவன் வகுத்தனித்த செயலை நிறைவேற்ற மன்னன் சென்றான் என அறிகிறோம்.

சீறுர் மன்னன் தெருதை குரங்கர் வேந்துவிடு தொழிகொடு சென்றனன் (சிற்றுர் சாந்தே மன்னன் வேற்றன் வகுத்த வேலைம் ந்தைவேற்ற நேற்றுக் கொட்றான்)

மன்னன் சில இடங்களில் சிறர் மன்னன் என்று குறிக்கப் பெறுவது இங்குக் கருத்திற்கொள்ள வேண்டிய மிக முக்கிய விடயமாகும். (தெதிய ஊருக்குரிய மன்னன் புறம் 319, 308 மேலும் 299, 197, 328). மன்னனுக்கும் வேந்தனுக்கும் இடையே உள்ள வேறுபாடு புறம் 333 மற்றும் 338 ஆகிய பாடல்களில் மிகத் தெனிவாக வெளிப் படுகிறது.

குடும்பம் / குழுவோடு மன்னன் தள்மையைச் சேர்க்க இயலாது. ஏனெனில், சில குறிப்புகளில் புது என்னும் பொருனைத் தரும் விருந்தின் என்ற சொல் பமின்று வருகின்றது. இப்பதவி புடுதாக உருவாகியது என்பதை உணர்த்த அச்சொல் சேர்க்கப்பட் முழுக்கலாம். (விருந்தின் மன்னர் - அ<u>ராவுற</u>ு 54).

மன்னருடைய ஆட்சி மற்றும் நிறுவப்பட்ட அவருடைய அதிகாரத்தின் தன்மையைப் பத்துப்பாட்டில் அமைந்தள்ள நெடுநல் வாடையின் 78 ஆப் வரி இவ்வாறு கூறுகின்றது:

> பெரும்பெயர் மன்னர்க் கொப்ப மனைவருத்து (மண்ணுடைய ஒருதிக் கொட்டு வடிகாணத்துள் கட்டப்பட்ட கடு)

இங்கு அதிகாரப் பொறுப்புடைய ஒருவர் ஏனையோரிடமிருந்து வேறுபட்டுப் பெருமனை ஒன்றைத் தமக்குரியதாகக் கொள்வு முந்தது மிக் தெளிவாகக் கூறப்பட்டுள்ளது. கவர் அமைந்த குடியிருப்புகளில் மன்னர்கள் வாழ்ந்தனர் என்பதற்கும் குறிப்புகள் காணப்படுகின்றன (அ. 1895 இரு 373, சிறபாணாற்றப்படை 247, பட்டினப் பாலை 277 - 78). அவன் காவல் மன்னன் என்றும் குறிப்பிடப் பெறுகிறான் புறநானூறு 331). ஆகவே, எங்கு வேளாண்மை வளர்ச்சியுற்றதோ அங்கு மன்னன் என்னும் பெயர் வழக்குத் தோன்றியிருக்கலாம். வளர்ச்சியுறும் அப் புதிய பகுதியை அழிவிளின்றும் அவன் பாதுகாக்க வேண்டும். ஆகவே, காப்பவனே மன்னனாதிறான். அவனுடைய அதிகாரத்திற்*குட்பட்ட* நிலவெல்லை, வரைபறைக்கு<u>ட்பட்டதாகவே</u> இருந்திருத்தல் வேண்டும்.

சாளியனாய் இருந்த போதிலும் மன்னன் கொடை யனிப்பலனாயும் உபசரிக்கும் தன்மை உடையவனாரம் விளங்கியது பற்றிப் புறநான்றா 320, 327, 328 ஆகியவற்றில் குறிப்புகள் உள்ளன. மீள் வழங்குகையில் மன்னன் ஆற்றும் பங்கினைப் புறநானூறு (320) தெளிவாகக் குறிப் பிடுகின்றது. மன்னன் தன் கடமையை எண்ணிச் செயல்பட்டான் என்று தற்றிணை (146) குறிப்பிடுகின்றது.

சில சமயங்களில் வேந்தர்கள், மன்னர்களிடமிருந்து மண மகளைத் தேர்ந்தெடுத்தனர் என்று புறநானூறு 836, 337இல் குறிப்புக் காணப்படுகிறது. இது மகட்கொடை எனப்பட்டது (மகளைக் கொடையாக வழங்குகுல்). சில வேளைகளில் வேந்தர்கள் தங்களுக்குள் ஒன்று சேர்ந்து மன்னர்களுக்கு எதிராகப் போர் புரிந்ததும் உண்டு (шрътевин) 874, жизеколин 174).

Dogwood

மன்னன் தோன்றியவுடன் அவனது ஆளுகைக்குட்படும் நிலப் பரப்பும் உருவாயிற்று. ஆளுவேரர், ஆளப்படுவோர் உறவமைப்பிற் கேற்ப இருப்பிடங்களும் உரிமைகளும் கடமைகளும் வரையறை மெற்றப்பட்டன. மக்களில் ஒரு பகுதியினர் ஆனப்படுவோர் ஆயினர். இரத்த உறவுடைய ஒருமுகப்பட்ட சமூகக் குழுவிற்குத் தலைமை தாங்கிய இறை, கோ போன்றவன் அல்லன் மன்னன் என்பது தெலிவாகின்றது. ஒரு நிலப்பகுதியைப் பாதுகாத்து அதற்கு தேவை யாளவற்றை வழங்கி ஆட்சிபுரிந்தவன் ஆவன். இவ்வாறாக மன்னன் தமிழகத்தில் அரசன் மற்றும் அரசு உருவாவதற்கு ஒரு திருப்பு முனையாக அமைத்தது. ஒரு நிலப்பகுதியை ஆளுபவன் மன்னன். குழுவாக இணைந்த தனிநபர்களின் தலைவன் அல்லன். மன்னர், குறிப்பெப்பட்ட பின்னையாட்டுச் சடங்கு ஆட்சியானருடைய தேற்றத்தோடு பொருந்தி வருவதைக் காணலாம். மன்னனுடைய தோற்றத்தோடு ஆளுவோர் ஆளப்படுவோர் இடையே உள்ள வேறு பாடு மதார்த்தமாவதைக் காண்டுறோம்.

வேந்து அல்லது வேந்தனின் வருகையோடு ஆளுவேறிடையே அற்றவ்பிக்க போர்த்தன்மையுள்ள ஆட்சியாளர் தோன்றுவதைக் காண்கிறோம்.

ஆட்சியின் பலம், அதிகாரத்தைப் பொ<u>ளக்</u>தளவில், வேந்தன் பிக்க படைபலம் உடையவன். அவனுடைய படைகளோடு தொடர்ப படுத்தியே அவன் எப்பொழுதும் பேசப்படுகிறான் (புநானூறு 322, 38, 390, 278). புறத்திணை இயலில் தொல்லப்படுவர் குறிப்பிடும் போர் தடவடிக்கைகள் அனைத்தும் கையறுநிலையோடு தொடர்புடைய வெற்றி குறித்தவையே. வேந்தன் என்னும் தொடர் வரைமறைபோடு தான் குறிக்கப்படுகிறது. (தொல் புறத்திணையில் 2, 5, 6, 10, 14). தொல்கா'பியத்தின் அப்பகுதியில் மன்னன் என்னும் சொல் வரரா மையைக் கருத்திற் கொள்ளவேண்டும். பாசறை வேந்தனோடு தான் தொடர்புபடுத்தப்படுகிறது. அவ்வாறு தொடர்புபடுத்தப்படுவதற்குக் காரணம் மாதெனில், வேந்தனின் கீழ் போர் செய்தல் சில வேளை

களில் நிறுவணமயப்பட்ட தொழிலாக மாநியமையேயாகும். மன்னன் நிலையிலிருந்து இது தொடங்கிவிடுகிறது எனலாம். ஏனெனில், மன்னர்கள் குதிரைகளை உபயோகப்படுத்தியுள்ளார் (புறநானூறு 299, நற்றிவண81). தொழில் புரிவோருக்கமைந்த பாசறை குறித்து நெடுநல்வாடை 18, புறநானூறு 22,31,33,62,69, 298, 894, 361, 304, பட்டிபைரலை 16, 50, 61, 64, 84, 88 ஆகியவை குறிப்பிடுகின்றன.

வேந்தன் தன் படையுடையை அடுகாரத்தின் வலிமை காரணமாக, நே அதிகாரங்களையுடைய இத்தகையோரிடமிருந்து வேறுபடு கின்றான். போர்சார் நிறுவனத்தை வைத்துக் கொள்வது வேந்தனுக்கு இயலெளிமையான ஒன்றாகும். ஆனால், நிலையான படை (Standing army) அமைப்பு இருத்தது என்று கொல்வதற்குச் சான்று எதுவும் இல்லை, போர் வீரர்களுடைய போரற்ற கால வாழ்க்கை குறித்த குறிப்பு எதுவும் கிடைக்களில்லை.

மன்னனுடைய நிர்வாக அமைப்பு குறித்த குறிப்பு எதுவும் இல்லை. மாறாக, வேந்துவினை காரண்டாக மக்கள் வெளியே செல்வது போன்ற வேந்தனைப் பற்றிய குறிப்புகள் உள்ளன. (வேந்தனால் இடப்பட்ட பணிகள் - ஐங்குறுநூறு 436 அதைவூறு 254, 104). மக்கள் தாம் மேற்கொண்ட பணிகளால் பல மாதங்கள் வெளியிடங்களில் இருக்க வேண்டியதாயிற்று. இதன் கரணமாகவே மிகவும் விறிவடைந்த நிர்வாக இயந்திரம் வேர்கள் கீழ் இருந்தது என்ற முடிவுக்கு வர இயலாது.

இஸ்கொரு முக்கியமான கூறு, முடிமன்னரைச் சுட்டும் கொற்றம் என்னும் என்னக்கரு, இவ்வகைப்பட்ட ஆளுவோருடன் முதன் முதலரசுத் தொடர்புபடுத்தப்பட்டமையாகும் (படுற்றுப்பத்து 64, 62, 69, புறநானூறு 37, 21, 367, 338). உள்ளபடி இது மன்னரோடு தொடர்பு படுத்தப்படவே இஸ்லை. சிவ அடையாளங்களுடன் இக்கொற்றம் தொடர்புபடுத்தப்பட்டது. (ஏ.கா) முறக, வாள், கொடி, குடை, Gent.

பிற்பட்டு நாம் பார்க்கவுள்ள அரசோடும் இத்தொடர் தொடர்பு படுத்தப்பட்டது (புறநானூறு 85,55).

ஆற்றுப் பாசனம் சார்ந்த வளர்ச்சி நடவடிக்கை வேந்தரோடு தொடர்புடையது என்பது வரலாற்றில் குறிக்கத்தக்க மிகச் சிறப்பான நிகழ்ச்சியாகும்.

98

சோ, கோழ, பாண்டியர்களைக் குறிக்க மட்டுமே வேந்து என்னும் தொடரைப் பயன்படுத்த வேண்டும் என்ற குறிப்பு நமக்குக் கிடைத் துள்ள ஆதாரங்களில் இடம் பெறவில்லையாயிலும், இம்முன்று இராஜ்யங்களை ஆண்டவர்களே வேந்தர்கள் எனக் குறிக்கப்படுவது மரபுவழி வந்ததாகும். மரபு அவர்களை மூவேந்தர் என்றே குறிக்கிறது, முன்றாமவரைப் புகழும்போது மற்ற இருவரையும் குறிக்கும் மரபும் உள்ளது (அகநானூறு 36, புறநானூறு 42). ஏனைய வேந்தர்களுடைய ஆட்சிக்குட்பட்ட நிலப்பரப்போடு ஒப்பிடுகின்றபொழுது இம் மூவேந்தர்களின் ஆட்சிக்குட்பட்ட நிலப்பரப்பு ஆற்றுப்படுகைகளில் விறிந்து கிடப்பது. ஒவ்வொரு நிலப்பகுதியும் தம்முன்னே பல சமுகப் பிறிவுகளைக் கொண்டு விளங்கியது. வேளாண்மையின் வருகை மொடு பெரும்படை அமைப்பது தவிர்க்கவொண்மைத் தாயிற்று. வேந்தருக்குக் கிழ்ப்பட்ட குறுநிலத் தலைவர்கள் பற்றியும் குறிப்புகள் காணப்படுகின்றன (புறநானைறு 179).

அரசுளுக்குரிய கூட்டத்தைக் குறிக்க வழங்கும் வேத்தவை (மலைபடுகடாம் 39: புறநானூறு 382) என்ற தொடர் வேந்தரோடு தொடர்ப்படுத்தப்படுகிறது. இச்சொல்லின் சொற்பிறப்பே இதற்கான சுயசாட்சியமாகின்றது. வேந்தளின் கூட்டம் (அவை) என்பதே அது. இருந்த போதிலும், இக்கூட்டம் நிரந்தரமான நிர்வாக அமைப்புக் கூட்ட மோ நிர்வாக இயந்திரமேர அல்ல என்பதை நாம் கவனத்தில் எடுத்துக்கொள்ள வேண்டும். இறை, கோ நிலையிற் காணப்பட்ட சுற்றமே வேந்து நிலையில் இந்த விஸ்தரிப்பைப் பெற்றிருக்கலாம். சிவ குறுநிலத் தலைவர்களும் மன்னர்களும் இத்தகைய சுற்றம் உடையவராய் இருந்தனர். இனக்குமு இயல்புடன் தொடர்புடைய இம்மரபு நாள் மகிழிருக்கையில் மிக நன்றாக வினக்கம் பெறுகிறது. நாள் மகிழிருக்கையில் ஆள்வோன், தன் குழுவைச் சேர்ந்த முதிய வர்களுடன் சேர்ந்தமர்ந்து கள் பருகுவான் (புறநானூறு 29, 54, 123, 324, 330, டொரும் பாணாற்றுப்படை 441 - 7). இத்தருணம், பாணர்கள் புகழ்ந்து பாடுதற்குரியது. கடங்கு முறைமையான மீள் வழங்குகை இங்குதான் நடைமுறைக்கு வருகிறது. இருக்கை நாளடைவில் கூட்டமாக வளர்ச்சி பெற, அக்கூட்டத்தில்தான் அரசன் மக்களுடைய குறைகளைக் கேட்கிறான், பின் வந்த சபாவிற்கும் இதற்கும் எவ்வித்

தொடர்பும் இல்லை. முடிகுடுதல் வேந்தர்க்கு (லட்டுமே உரியதாக இருக்கது:

மன்னனுடைய போர் நடவடிக்கைகளைக் குறிப்பிடும் போது புறநானூறு (345) வேந்தர்களை வம்பவேந்தர் (புதிதாக உருவாகிய வேக்கர்) என்று குறிப்பிடுகின்றது. இப்புலவர் குறிப்பிடும் நோக்கில் இக்குடியிருப்பும் இவ்வதிகாரப் பொறுப்பும் அழையா நுழைவு என்பது புவணகிறது. வேந்தர் உருவாக்கத்தோடு தமிழ்நாடு முறைப் படுத்தப்படாத தொடக்க நிலை அரசை வந்கடைந்துவிட்டது எனவாம். அரசு குறித்த குறிப்புகள் தமிழ்நாட்டில் உயரதிகார அரசியல் நிறுவன அமைப்பின் தொடக்க நிலையை உணர்த்தி நிற்கின்றன எனலாம். அரசு என்னும் எண்ணக்கரு மூவேந்தரோடு மட்டுமே பொருந்துகின்றது. (புறநானூறு 34, 35), பொருந்தாற்றுப்படை 159). வேந்து என்பது அரசதிகாரம் குறித்து உள்நாட்டில் தோன்றி வளர்ந்த சொல்லாரும். அரசு துணைமை வடிவம் போல் தோன்றுகிறது. மூன்று வேத்தர்களுக்குரிய ஒவ்வொரு அரசும் அரசு எனக் கொள்ளப்பட்டது. மதுரைக் காஞ்சி (191), பதிற்றுப் பத்து (89) ஆகியன அவற்றைக் குடுக்க அரசியல் ஏன்ற சொல்லைப் பயன்படுத்துகின்றன. (இந்நாளில் அரசின் தன்மை, அரசறினியல் ஆகியவற்றைக் குறிக்க நாம் அரசியல் என்னும் சொல்லைப் பயன்படுத்துகின்றோம்.) அரசு என்பது நிலையான படையுடன் தொடர்புடையது (புறநானூறு 56). அரசு என்பது நால்வகைப் படையுடனேயே முழுமை பெறுகிறது என்றும் தெறிவேறது (புறநாணாறு 197, பதிற்றுப்பத்து 48).

படை வவ்வமை மிக்க ஆட்சி அமைக்கப்பட்ட பின் வேந்தனின் நடவடிக்கைக்கான அறநெறிப்பட்ட வழிகாட்டலின் தேவை மற்றும் அவசியம் குறித்த குரல்கள் எழுகின்றன. புறநானூறு 35, 55 ஆகிய இரண்டு பாடல்களும் இவ்வகை அறிவுரைகளை வழங்குகின்றன.

தொல்காப்பியர் மரபியலில் அரசனுடைய அடையாளச் சின்னங்களைப் பின்வருமாறு தொகுப்பார்:

- படையும் கொடியும் குடையும் முரசும் நடைநலில் புரவியும் களிறும் தேரும் தாகும் முடியும் தேர்வள பிறவும் தெரிவுகொள் செங்கோல் அரசர்க்குரிய

இக்கட்டத்தில் அரசு என்னும் கொல்லின் தோற்றப் பற்றி அற்றை பயனுள்ளதாக இருக்கும். இச்சொல் இராஜா என்ற வடசொல்லின் தமிழ் வடிவமாகப் பொதுவாகக் கொள்ளப்படுகிறது. மொழியியல் நோக்கில் பாந்த்தோமெனில் சமஸ்கிருத இராஜா தமிழில் இரணன் என வருமேயன்றி அரசன், அரசு என்று அதுவர இயலாது. ஆகவே, சமஸ்கிருதப் பண்பாட்டோடு ஏற்பட்ட தொடர்பு காரணமாகப் பெற்ற கடனாக இத்தொடர் இருக்க இயலாது. அடுந்து, பிறஙிருத அதாரங்கள் வழி இது வந்ததா என்று பார்க்க வேண்டும். அரசு என்னும் கொல் சங்க இவக்கியத்தில் அரசை என்றும் பயன்படுத்தப் பட்டிருப்பதை நாம் பார்க்க வேண்டும் (பட்டினர்) முழை 34, புறநாஹாறு 26, 42, 354, சிலம்பு). இது போன்ற வேறுபாடு முரசு (நற்றினை 39, பதிற்றுப்பத்து 30, 31, 40, புறதானூறு 62 - 9) என்னும் சொல் குறித்தும் உள்ளது. இப்பாள்படுத்தல் பற்றி மிகுந்த கவனத்துடன் சிந்திக்க வேண்டி யுள்ளது. ஏனெனில், அரைய என்னும் சொல் அரிக்கமேட்டில் உள்ள மட்பாண்டத் துண்டிற் பொறிக்கப்பட்டுள்ளது. (டி.வி. மகாலிங்கம் 1966)

உருவாகிவரும் புதிய அழகின் தன்மைகள் குறித்து முடிவாகப் பார்க்குமுன்னே, சங்க இலக்கியத்தில் அரசியல் அதிகாரத்தைக் குறிக்கப் பயன்படுத்தப்படும் வேறொரு தொடர் குறித்தும் மிக முக்கி யமான கவனம் செலுத்துவது அவசியமாகும். அத்தொடர் குருசில், குருசில் என்னும் தொடர் சில இடங்களில் குரிசில் என்றும் குறிக் கப்படுகிறது. (மதுரைக் காஞ்சி 151, மலைபடுகடாம் 186, ஐங்குறுநூறு 306, 47), 473, 480, பதிற்றுப்பத்து 24,31,32,53,55,72,88, புறதானூறு 16, 50,68,161,198,210,286,290,321,333,341,377 அகநானூறு 184). அரசர், மன்னர் மற்றும் குறுநிலத் தலைவர்களோடு தொடர்புபடுத்தும் வகையில் இத்தொடர் பயன்படுத்தப்பட்டுள்ளது. பொதுவாக சட்டியோடும், அதுவன்றிப் படையோடும் இத்தொடர் குறிப்பிடப் படுகிறது. குறிசில் என்னும் தொடர் ஆனுவதற்கான உரிமைமைச் கட்டுகிறது எனலாம். இச்சொல்லின் சொற்பிறப்பியல் தெளிவாக இல்லை.

இளி வேந்தர்கள் முடிகுட்டிக் கொண்டார்களா என்று ஆராய்வது பொருத்தமாக இருக்கும், மகுடத்தைக் குறிக்கும் தொடர் முடி, தலைமின் உளியில் உள்ள மயிரைச் சேர்ந்து முடிர்கப் போடுவதும் முடி என்றே குறிப்பிடப்படும். பழங்கால தமிழ்ப் பெண்கள் போட்டு வந்த ஐவகைக் கொண்டை களுள் ஒன்றையும் இது குறிக்கும் (முல்லைப் பாட்டு 78). ஆண்கள் மயிரைச் சேழ்துப் போடும் முடிச்சுக் குடுமி என்று குறிக்கப்படுவது. பாண்டிய மன்னர்களுள் ஒருவனான பெருவழுதி, பழமையான குடுமியை உடையவன், முதுகுடுமிப் பெருவழுதி என்று குறிக்கப்படுகின்றாள், பல்யாகச்சாலை அரசன் அவனேயாவான், தலை மயிரைச் சேழ்த்து உச்சியில் கட்டுவது விரத்தின் குறிமீடாகக் கருதப்பட்டதா என்னும் ஐயம் இவ்விடத்தில் எழுகின்றது. தமிழ் அடி வரிடையே உச்சிக்குடுமி வைத்துக்கொள்ளும் மரபு ஒன்று உண்டு, அரசியல் அடுகாரம் படைத்தவர்களைப் பிரிந்தறிவதற்குத் தலையில் குடுமி வைக்கும் பழக்கம் ஏற்பட்டிருக்கலாம்.\*

புத்தாக உருவாகும் அறசு நீர்ப்பாசனத்தோடு தொடர்புடையது என்பதை மீன்டும் இங்கு வலியுறுத்த வேண்டியது அவசியமாகிறது. நீர்ப்பாசன வசதி காரணமாக நெல் உற்பத்தி பெருகி, குறிப்பிடத்தக்க அளவு உபரி உற்பத்தி தோன்றியிருக்க வேண்டும். தொடக்கக் கால அசுகள் நெல் உற்பத்தி செய்யப்பட்ட பகுதிகளிலே அமைத்திருப்பதை நாம் கானலைகம். (சோழர்கள், சாவேரி, பாண்டியர், வைகை மற்றும் தாமிரபரணி, சேரழ்கள், பேரியாறு. மெலோனி பக், 9 - 12).

வேந்தர்களின் அரசாட்சிக்குட்பட்ட நிலப்பகுதியில் இருந்த பெருஞ்செல்வம் வெளிவாணிபத் தொடர்புக்குக் காரணமாயிற்று. இருக்கத் தொல்கீர் எழுத்துக்களிற் காணப்படும் முக்கியதுறைமுகங்கள் அனைத்தும் இம்மூன்று அரசியல் அலகுகட்கு உட்பட்ட னவே. தௌரா மற்றும் முசிறி பேர நாட்டைச் பேர்ந்தவை. தெல்கியானா, பிக்கார் மற்றும் பொதுகா சோழ நாட்டிலுள்ளவை. சோடட்டாமா, காஞ்சிக்கருகில் உள்ளது. ஏற்றுமதி, இறக்குமறி வாணிப அமைப்பு குறித்துப் பட்டினப்பாலை குறிப்பிடுகிறது (184 - 93). சிறுகச் சிறுகச் சோழர் கருலுலகத்தில் செல்வம் குவிந்ததை இது காட்டுகிறது. பாண்டிய நாட்டிற்கு வாணிபம் விளைவித்த செல்வச் செழிப்பை மதுவருக் காஞ்சி உணர்த்துகிறது (321-4, 536-44). சேரர்களின் வாணிபச் செழிப்பை அறிய படுற்றுப்பத்து வகை செய்கிறது.

காலஞ்சென்ற தபிழ்ப் போலிரியர் டாக்டர் நடசமுறின் என் கவலத்தை சர்த்து
 இது சூறித்து எண்ணிப் பார்க்குமாறு தரண்டியார். அவருக்கு நான் கடப்பாடுடையேல்.

நெடுந்துர வாணி முதால் புத்தாக உருவாகி வரும் அரசுகள் பயன்பெற்றனவாயினும், வாணிபமும் வர்த்தகமும் முடியாட்சியின் ஏகபோகமாக இருக்கவில்லை. இக்காலத்தைச் சேர்ந்த தமிழ்ப் பிரியிக் கல்வெட்டுக்கள் வாணிபத் தொழிற் கூட்டுச் சங்கங்கள் இருந்தமை பற்றிய தகவல்களைத் தருகின்றன. (சிவத்தம்பி 1981, பக். 171-4)

அரசுகளை முறைமையுடையதாக்குவதற்குக் குறியீடாக ஒவ்வொரு அரசும், தன்னுடைய தோற்றம் வம்சாவளி குறித்தும் தொன்மக் கழைகளை உருவாக்கின், எடுத்துக் காட்டாகச் சோழப் பேரரசு சிபிமையும், பாண்டியப் பேரரசு தெடியோனையும் உருவாக் கியமையைக் கூறலாம். அவர்கள் மகாபாரதப் போரோடுகூடத் தங்களைத் தொடர்புபடுத்திக் கொண்டனர். ஒவ்வொருவரும் தாங்கள் வடபுலத்தை வெற்றி கொண்டதாகவும் கூறிக் கொண்டார்கள்.

புதிதாக உருவாகிய அரசர்கள் தங்கள் தகுதியை அழுத்தமாக நிலைநாட்டி, அரசமைப்பு முறைமையுடையதாக சமஸ்கிருத மரபு வழிப்பட்ட யாகங்களைச் செய்தார்கள் (புதானூறு 26, 15, 224, பதிற்றப்பத்து 21, 74, 70). நிலத்துக்கே உரியதான தொள்முதுகுடி மரபில் தங்கள் அரசமைப்பே முறைமையுடை மதாக்கத் தமிழ் வேந்தர் களுக்குப் புரோகித வகுப்பார் இல்லை என்பது மிகவுப் கவனிக்கத் தக்க விடயமாகும். தமிழ் மன்ணுக்குரில் சடங்குமுறையாகத் தமிழ் இலக்கியம் குறிப்பிடுவது களவேள்வியோரும். தோற்று ஓடியவர் கவின் தலைமை வெட்டி அமைக்கப்படும் அடுப்பின்மீது, அவர் களின் தசை கொள்டு சமைக்கப்படுவது இவ்வுயிர்ப் பலியாகும். தோள் பட்டையுடன் கூடிய வெட்டி எடுக்கப்பட்ட கைகள், கணழக் கள்றி விடும் அகப்பையாகப் பயன்படுத்தப்படும். போர்க்களத்தில் இறந்துகிடக்கும் படைவீரர்களின் உடம்பைக் கண்டு பேல் மகளிர் தங்களுக்கு விருந்தவித்தமைக்காக ஆனந்தத்தில் நடமைபடுவார்கள். (புறநானூறு 356, 359, 371, படுற்றுப் பந்து %, 37, சிறுபாணாற்றுப்படை 196 - 207 ஆகியன்). தன்னின் மாமிசத்தை உள்ளும் தன்மையையே இவ்விருந்து முறை சுட்டி நிற்கிறது. ஆனால் நானாவட்டத்தில் வேத முறைப்பட்டயாகங்களோடுகூட கனவேள்வியும் இடம்பெற்றது. இவை இரண்டும் செய்தமைக்காக ஆட்சியாளர் புகழப்பட்டுள்ளனர். இவ்யாகங்களைச் செய்தமையும் சமஸ்கிருதச் சடங்கு முறைகளைத் தமுவியமையும் ஆட்சியாளர் பற்றியுள்ள கருத்துகிலையில் மாற்றத்தை ஏற்படுத்திற்று.

வடபுலத்தோடு தமிழ்நாட்டிற்கு ஏற்பட்ட தொடர்பு, அதன் காரணமாக வட்புலம், அதனுடைய அரசர்கள் மற்றும் மரபுகள் குறித்து ஏற்பட்ட அறிவு வளர்ச்சி (புறநானுறு 31, 52, பதிற்றுப்பத்து 68), யவனர்களேடு ஏற்பட்ட நட்பு இலைமனைத்தும் அரசினுடைய துணை அமைப்புகள் உருவாக்குவதற்குக் காரணமாக இருத்தல் வேண்டும்.

இவற்றுக்கு முன்னரே அமைத்த அரசமைப்புகளின் தாக்கமும் அல்லது அதே பரப்பில் ஏற்கனவே அமைந்திருந்த அரசுகளின் தாக்கமும், தமிழ்நாட்டில் அரசு அமைவதற்குக் குறிப்பிடத்தக்க அளவு பெரிதும் காரணமாக அமைந்திருக்க வேண்டும். ஏனெளில், நாடிறிந்த அளவில் நடிழ்நாட்டில் சமூகத் தளபிரிநிலைகளுக்கிடையே அக்காலப்பருதிலில் வர்க்க அடிப்படையிலான ஒன்றுக்கொன்று விரேடுமான மோதல்கள் நிகழவில்லை. வணிக வர்க்கம் நிக்காமங்கள் என்ற அமைப்பாகவும் நிலச் சொத்துக்களை உடையவற்கள் கிழான் களாகவும் நிறுவனமயமாடு இருந்தனர். சங்க இவக்கியம் வணிகர் களுடைய சமுதாயரீதியான செயற்பாடுகள் குறித்துத் தகவல் எதுவும் தெரிவிக்கவில்லை. வணிகர்களுடைய நகரமேம்பாட்டுத் தன்மை சிலப்பதிகாரத்தில் காணப்படுகின்றது. பேரளவு நெல்லைக் களஞ்சிருப் படுத்தல் பற்றிய குறிப்பில்தான் வர்க்க வேறுபாட்டு வளர்ச்சிக்கான தொடக்கத்தினைக் காள்ளிறோம் (அக நானூறு 44, குற்றிணை 26, 60). அக்கால வேளாண்மை வினைவலர் என்னும் நிலமற்ற விவ சாசிகளை உருவாக்கிற்று. வேறொரு முக்கிய பொருளாதார நட வடிக்கையும் இருந்தது. ஆடவர், இளைஞர்களுடன் தமிழ்நாட்டிற்கு வெளியே சென்று செல்லம் ஈட்டும் முகற்சிகளில் ஈடுபட்டனர். செல்வம் சேர்ப்பதற்காகச் சென்ற இப்பயணந்தைக் கர்நாடகாவில் உள்ள தங்கச் சுரங்கங்களில் தங்கத் தாது தோண்டச் சென்றனர் எனலாம், (சிவத்தம்பி 1981, 174-5). நெல் உற்பத்தியோடுகா இந் நடவடிக்கையும் சேர்ந்து உபரி உற்பத்திக்கு அடிகோலியது. இச் செல்வம் சமூகத்தில் ஏற்படுத்திய விளைவுகளைச் சங்க இலக்கி யத்தில் நாம் தெளிவாக உய்த்துணர முடிகிறது.

புதிதாகத் தோன்றி வளர்ந்த அரசியல் அதிகார அமைப்பில் உள்ளமுத்தமின்மை காரணமாக உயர்வான நிர்வாக இயந்திரம் எதுவும் ஏற்படவில்லை, எந்த ஒரு அமைச்சர் பற்றியும் சங்க இலக் கியத்தில் குறிப்பு எதுவும் இல்லை, ஏற்களவே காட்டப்பெற்றுள்ள வேத்தவை (நற்றினை 90), அரசவை (பொருநார்ந்துப்படை 850) ஆகியவை உயரதினரம் படைத்த நிர்வாக அமைப்போ அல்லது நீதி அமைப்போ அல்ல, உள்ளமுத்தமற்ற நிலைமை காரணமாக அரசுக்கு முற்பட்ட மரபுவழி அமைப்புகளான பலவர்களுக்குப் பரிசனித்தல், நாளவை ஆகியன புதிய அரசமைப்புகளினூட சலும் தமிழ்நாட்டில் தொடர்ந்தன எனலாம். நெகிழ்ச்சியான குடி முறையிலிருந்து விடு பட்டு, வளர்ச்சியடைந்த ஆற்றுப்படுக்கைகளில் அமைந்த நில வுடைமை வேளரண்மையை வந்தடைந்ததே மிக முக்கியமான மாறுகலாகும்.

தமிழ் நாட்டில் புடுதாக வெளிப்பட்ட அரக்களில், அரசன் என்னும் தனிந்பரைப் புகழ்ந்து வழிபடும் போக்குத் தோன்றியது. பதிற்றுப் பத்துத் தொகை நூலில் நாம் இப்போக்கைத் தெளிவாகக் காணலாம். வெற்றி பெற்ற அரசனை அவனுடைய பேராற்றல், விரத்திற்காகப் பாராட்டிய நிலையிலிருந்து, அரசனுடைய கோற்றச் சிறப்பை எடுத் துரைத்ததற்கும் அவனுக்கு வேண்டுகோள் விடுப்பதற்குமாகப் பாடு கின்ற புதிய நிலைக்குப் புலவர்கள் வந்து சேருகின்றனர் (பதிற்றுப்பத்து 50, 51, 52, 63, 65), இவ்வியல்புகள் பாண்டியர், சோழர் காலங்களி விருந்து நாயக்கர் காலப் பானையப்பட்டுகள் காலம்வரை தொடர்ந்தது கவனத்திற்குரியது.

கோ, மன்னல் அல்லது வேந்தன் தன்னுடைய தனிப்பட்ட வீரத்தையும், பேரான்மையையும் வெளிப்படுத்தி ஏற்புடமை பெற்றி ருத்தவே ஒரு வீரன் / அரசனின் புகழ் பாடுவதற்குக் காரணமாய் அமைகிறது எனலாம். குறிப்பாகச் சங்கப் புறப்பாடல்களில் ஆளு வோரின் வீர இயல்புகளை மிக உயர்வாகப் புகழ்ந்து பாடுவதை நாம் கரண்கிறோம் (கைவாசபடு) 1966). இவ்வதிகாரத்துவத்தை நிறுவு வதற்கு இது தேவைப்படுகிறது. சங்கப் பாடல்களில் வீர வழிபாடு ஊடுகுவி நிற்பதற்கான சாரணம் இதுவேயாகும்.\*

உயர்மதிப்புடன் கூடிய தனிமனிதர் சார்ந்த முடியாட்சி மரபு தமிழ்நாட்டில் ஏற்பட்டமைக்கான காரணம் இப்பொழுது மிகத் தெளிவாகப் புலப்பட்டிருக்கும் என்று நான் கருதுகின்றேன். சோழர் குல மரபில் வந்த கரிகால்ஸ், பாண்டியர் முலந்டுவ் அவதரித்த தெடுஞ் செழியன், சேரர் குலத்தைச் சார்ந்த பல்யாகசாலை செல்லெயுகுட்டுவன் ஆகிய நீர்ப்பாசனத்தோடு தொடர்புடைய பெருவேந்தர்களோடு தொடக்க காலத்தில் உருவாலிய தமிழ்நாட்டு அரசுடைய இயல்பு, அதனுடைய வளர்ச்சிப்போக்கு ஆகியவை கருத்திற் கொள்ளப்பட்டு அராயப்பட வேண்டும். சேர வேந்தர்களைப் பொறுத்த அளவில் கீர்த்தி வாய்ந்த செங்குட்டுவனும் பின்வந்த வேர்தர்களில் குறிக்கத் தக்கவன், அட்சிப் பொறுப்பேற்ற வலிமை பொருந்திய வேந்தர்கள் பின்வந்தோருள் மிகவும் குறைவே. மேற்கூறியதைக் களப்பிரர் இடையீட்டோடு தொடர்புபடுத்த இயலாது. ஏனெனில், அது கி.பி. 430 இல்தான் ஏற்பட்டது. (கே. ஆர். வெங்கட்ராமன் 1987). முடியாட்சி மின் மேன்மை தளர்ச்சி எய்தியமை பற்றி (நீலகண்ட சாஸ்திரி 1963, பக் 18, 155) சிறுபானாற்றுப்படை குறிப்பிடுகிறது எனவாம். அக் காலத்தில் வலிமை பொருத்திய முடியாட்சி இல்லாமற் போனது தான் குறிக்கத்தக்க காரணம், இருப்பினும் அதற்கான முக்கியக் கூறுகள் ஆராயப்பட வேள்டும்.

முறைப்படுத்தப்படாத தொடக்கக் கால அரசு, தனக்கே உரிய முறையில் ஒரு நிர்வாக அமைப்பை உருவாக்க இயலவில்லை. ஆகவே தான், நிர்வாக உள்ளமைப்புகள் குறித்த குறிப்புகள் எதுவும் காணப்படவில்லை. உண்மை யாதெனில் உள்ளமைப்பு எதுவும் இருக்கவில்லை. ஆட்சி என்பது முழுமையாக ஒரு தனிதபரை மையமாகக் கொண்டே அமைந்திருந்தது.

#### மேற்கோள் மூல்கம்

Champakalackshmy, R. 1976, Archaeology and Tumil Literary Traditions, Delhi.

Classen H.J.M.P. and Skalnik, 1978, The Eurly State, The Hague.

Fried, M.H., 1960, 'On the Evolution of Social Stratification.'

Fried, M.H., 1960, "The State in Culture and History" (Ed. S. Diamond), New York.

பொளிரியர் ஜார்ஜ் ஹார்ட் அவர்கள் இக்கருத்து குறிக்கப்பட வேண்டும் என்று எனக்குத் தெலிவுறுத்தினர். அவருக்கு என் கடப்பாடு உரிபது.

Fried, M.H., 1967, The Evolution of Political Society, New York.

Gough, Kathleen, 1980. 'Modes of Production in Southern India', Economic and Political Weekly, India.

Gough, Kathleen, 1981, Rural Society in South East India, Cambridge.

Gunawardhana, R.A.L.H., 1978, Social Punction and Political Power; A Case Study of State Formation in Irrigation Society, The Indian Historical Review, Vol. IV, No.2, p.259-73.

Gunawardhans, R.A.L.H., 1981, 'Total or Shared Power; A Study of the Hydraulic State and its Transformations in Sri Lanka from the Third to the Ninth Century AD, The Indian Historical Review, Vol VII, 1/2, No. 70-98.

Hindess, B. and Hirst, P.Q., 1979, Pre-Capitalist Modes of Production, London.

Kallasapathy, K., 1968, Tamil Heroic Poetry, OUP.

Karashima, N., 1984, South Indian History and Society, OUP.

Krader, L., 1968, Formution of the State, Prentice Hall, New York,

Mahalingam, T.V., 1966, 'Inscribed Porsherds from Alagarai and Uraiyur', Sentinar on Inscriptions (Ed. R. Nagaswamy), Madras.

Mahalingam, T.V., 1967, South Indian Polity, Madras (2nd ed).

Maloney, C., 1976, 'Archaeology', Essays on South India (Ed.), New Delhi.

Marr, JR., 1985, The Eight Anthologies, Madras.

Miller, E.S. and A. Weitz, 1979, Introduction to Anthropology, Prentice Hall.

Nilakanta Sastri, K.A., 1955, The Colus, Madras.

Nilakanta Sastri, K.A., 1963, Culture and History of the Tamils, Calcutta.

Nilakanta Sastri, K.A., 1976, A History of South India (4th Ed.).

Seneviratne, Sudbarshan, 1981, 'Kalinga and Andhra; The Process of Secondary State Formation in Early India, Indian Historical Review, Vol. VII, No.2.

Sivathamby, K., 1966, 'Analysis of the Anthropological Significance of the Economic Activities and the Conduct Code Ascribed to Mullai Tinat', Kuala Lampur, Vol.1, pp.320-331.

Sivathamby, K., 1971(a), 'Development of Aristocracy in Ancient Tamilnadu', Vidyodaya Journal of Arts, Science and Letters, Vol. 4, No. 1/2, pp.25-46. Sivathamby, K., 1971 (b), 'Early South Indian Society and Economy: The 'Tinai Concept', Social Scientist, No. 29, pp. 20-37.

Sivathamby, K., 1981, Drama in Ancient Tamil Society, Madrus.

Sivathamby, K., 1986, Literaty History in Tamil, Tamil University, Thanjavur.

Srinivas lyengar. P.T. 1927, History of the Tamils (Reprint 1982).

Stein, B., 1980, Peasant State and Society in Medieval South India.

Suhrahmaniam, N., 1980, Sangam Polity, Madural (2nd cd.)

Thapar Romila, 1978, Ancient Indian Social History, New Delbi.

Thepar Rumila, 1984, From Lineage to State, OUP.

Index des Mois dale litterature tamoule ancienne, Vol.1, 1967.

Index des Mots dale litterature tamoule ancienne, Vol.11.1968.

Index des Mots dale litterature tamoule ancienne, Vol.11, 1970.

சங்க இலக்கியங்கள் (மர்ரே பதிப்புகள்), மறு அச்சு நிது செஞ்சரி புக் ஹவுஸ், சென்னன, 1981,

அம்க இலக்கியச் சொற்களஞ்சியம், இருவாவடுதுன்று, 1966.

தமிழ் அகராதி, சென்னைப் பங்களைக்கழகம், 1926 - 83.

இருக்குறன் உரைக் கொத்து - பொருட்பால், இருப்பளந்தாள் மடம், 1960.

பாட்டும் தொகையும் (மற்றோ பதிப்பு), மலு அச்சு தியூ செஞ்சுரி புக் ஹவுஸ், சென்னை, 1987.

## உயிர்ப்பு நிலை பேராசிரியர் சிலத்தம்பி கண்டநித்த தமிழ்க்கல்வி

SWINGING STREET, BUILDING STREET, BUILDING

வீ. அரசு\*

பேராசிரியர் கா. சிவத்தம்பி மறைவு நிகழ்ந்த இந்தக் கருணத்தில், தமிழ்ச்சமூகம் அவருக்கு நன்றிக்கடன்பட்டுள்ளது. எந்தெந்தப் பணிகளுக்காக நாம் அவருக்கு நன்றி பாராட்டி நினைவு கூடிவேண்டும் என்பதை ஒரு வசதிக்காக பின்வருமாறு தொகுத்துக் கொள்ளலாம்.

\* இந்தியா என்று இன்று அறியப்படும் நிலப்பரப்பில் உயல்கிருதம், தமிழ் ஆகிய இருமொழிகள் பழமையானவை. காலனிய வருகையால், இந்தியாவில் கலை, இலக்கியம், இலக்கணம், புவியியல் ஆகிய பிற புதிதாகக் கண்டறியப்பட்டன. இவற்றை அடிப்படையாகக் கொண்ட தொல்வரலாறு எழுதப்பட்டது. சமஸ்கிருத மொழி மற்றும் பண்பாடு தொடர்பான விவரணங்கள் முதன்மைப்படுத்தப்பட்டன. 1847இல் கல்கத்தாவில் உருவான 'ஆசியவியல் கழகம்' இந்தியா என்ற நிலப்பரப்பை சமஸ்கிருதப் பின்புலத்தில் தான் அடையாளப்படுத்தியது. இந்தியல் கட்டம், இத்தியாவின் வழமைகள், இந்தியரின் அடையாளம், இந்தியக் கலைகள் போன்ற பிற கட்டமைப்புக்களை சமஸ்கிருதப் பிரதி சார்ந்த மூலத்திலிருந்தே கண்டுபிடித்தார்கள். தென்னிந்தியா எனும் நிலப்பகுதி மேற்குறித்த அடையாளக் கட்டமைப்பிற்குள் கணக்கில் கொண்ளப்படிவில்லை.

தொல்காப்பியம், சங்க இலக்கியம், சிலப்பதிகாரம், திருக்குறன் ஆகிய பிரதிகளின் கண்டுபிடிப்பு, பல்வேறு தென்னிந்தியத் தொல்

பொருள் கண்டுபிடிப்புக்கள், சிந்து கமகொளிக் கண்டுபிடிப்புக்கள் போன்றவை மேற்கூறிய சமஸ்கிருத மேலாள்மை சார்ந்த கருத்துருவை மறுதவித்தன. இந்தச் சூழவில் பேராசிரியர் கா. சிவந்தம்பி தமது கலாநிடுபட்ட ஆய்விலும் அதனைத் தொடர்ந்து ஆங்கிலத்தில் எழுதிய சில கட்டுரைகளிலும் புதிய ஒளிப் பாய்ச்சவை 'பண்டையத் தமிழ் சமூக வரலாறு' எழுதியலில் ஏற்படுத்தினார். இதன் மூலம் இந்திய நிலப்பகுதி இரு மொழிகள், இருவேறு பண்பாடுகள், இருவேறு புவியியல் ஆகிய பிறவற்றைக் கொண்டிருப்பதை உறுதிப்படுத்தினர். இவ்விரு மெருநிகளுக் கிடையில் ஏற்பட்ட உறவு என்பது சமதனத்தில் நிகழ்ந்தது என்பதையும் தெளிவுபடுத்தினார். இத்துறையில் ஆய்வு திகழ்த்திய பலரின் கருதுகோள்களிலிருந்து முற்றிலும் மாறுபட்டக் கருது கோனை சங்க இலக்கியப் பிரதிகள் வழி கட்ட கைத்துக் காட்டினார். இவ்வகையான பங்களிப்பு தமிழ்ச் சமூக வரவாறு எழுத்தியலுக்கு முற்றிலும் புதிதானது, தர்க்கபூர்வமானது, இயங்கியல் மரபு சார்ந்தது.

தமிழ் இலக்களைம், இலக்கியம், சாத்திரங்கள் மற்றும் கலை சார் புலமைத் தளங்கள் அனைத்தும் பாட்டு, கவிதை, செய்யுள் மரபில் தான் பதிவு செய்யப்பட்டுள்ளன. பத்தொன்பதாம் நூற்றாண்டில் தான் பெரும் மடைமாற்றம் இத்தன்மையில் நிகழ்கிறது. பேராகிடுவர் தமது கடந்த முப்பது ஆண்டு ஆய்வுகளில் இத்தன்மை குறித்து பெரிதும் சுவனம் செலுத்தினர். தொல்காப்பியம் மற்றும் சங்கப்பாடல்கள் தொடர்பான அவரது ஆய்வுகளை இப் பின்புலத்தில் புரிந்து கொள்ள வேண்டும். இவ்விதமான கவிதை இயல் ஆய்வு வழி பேராகிரியர் கி. பி. ஐந்தாம் நூற் றாண்டுக்குப் பிற்பட்ட தமிழ்ச் சமூகம் தொடர்பான பஸ்வேறு விவரணங்களை முன்வைத்துள்ளார். தமிழ்ச் சமூகத்தில் சமயத்தின் இடத்தைப் புரிந்து கொள்வதற்கு இவ்வாய்வுகளே நம்முன் உள்ளன. கமிழ் மரபின் தத்துவ வரலாறு, விமர்சன வரலாறு, அழகியல் வரலாறு ஆகிய பிற துறைகள் குறிந்த உரையாடல்களைத் தமிழ்க் கலிதை மர்பின் ஊடாகக் கண்டறியும் பார்வையை அறிமுகப்படுத்தியுள்ளார். `தொல்காப்பியமும் கவிதையும்' (2008), 'தமிழின் கவிதையியல்'

<sup>\*</sup> பேராசிரியர், தமிழ் இலக்கியத்துறை, சென்னைப் பல்கலைக்கழகம்.

(2007), 'சங்க இவக்கியம்: கலிகையும் கருத்தும்' (2008), 'தமிழ் இலக்கியத்தில் மதமும் மானுடமும்: இலக்கிய வரலாற்றாம்வி (1983) ஆகிய அவரது நூல்களில் மேற்குறித்த கூறுகளைக் கண்டறிய முடியும்.

இத்துறையில் பேராசிரியரின் ஆய்வு குறித்தப் புரிதலைத் தமிழ்சமூகம் இன்னும் உணரவில்லை. தமிழ்ச் சமூகம் பேராசிரியரின் இவ்வகையான ஆய்வுக்கு என்றென்றும் கடன் பட்டுள்ளது.

- பத்தொன்பதாம் நூற்றாண்டுத் தமிழ்ச்சமூகத்தில் பெரும் மறுமலர்ச்சி உருவானது. ஐரோப்பிய பின்புலத்தில் செயல்பட்ட தொழிற்புரட்சி மற்றும் பிரெஞ்சு புரட்சி தொடர்பான சருத்துருவின் தூக்கம் தமிழ்ச் சூழலிலும் ஏற்பட்டது. இத்தன்மைகளைச் சார்ந்து அச்சுப் பண்பாடு என்பது நமக்கு உருவானது. மரபு சார் எழுத்து முறை, வாசிப்புமுறை, அறிநல்முறை ஆகியவற்றில் தலைகீழ் மாற்றங்கள் உருவாயின. தமிழ்ச் சூழலில் இம்மாற்றங்களின் தாக்கம் கடந்த இருநூறு ஆண்டுகளில் உருப்பெற்று வளர்த்து வருகிறது. மரபுசார் ஊடகம், அன் ஊடகம், கோட்சி ஊடகம் ஆகியவற்றில் நவீன மின்ஊடகத் தாக்கத்தால் பெரும் மாற்றங்கள் உருப்பெற்றுள்ளன. இதனை ஊடகம் பன்பாடு என்று கூற இயலும். இத்தன்மைகளை பேராசிரியர் புனைகதை ஆய்வுகள், திரைவிட இயக்கம், சமூக இயக்கங்கள் (தனித்தமிழ் இயக்கம், திராவிட இயக்கம்) குறித்த ஆய்வுகள் வழி நடைமுறைப்படுத்தியுள்ளார்.
- சமுத்தமிழனாக வாழ்ந்த வரலாறு அவருக்கு ஒருபக்கம் வலிமையையும் இண்ணொரு பக்கம் துன்பத்தையும் கொடுத்தது. கடந்த முப்பதாண்டுகளில் ஈழப்போராட்டம் 1980களில் வேறு தன்மைகளையும் உள்வாங்கியது. இவ்விரு தருணங்களிலும் வாழ்ந்த பேராசிறியர் சுயதிர்வைய உறிமைக்காக ஈழத்தமிழர்கள் நிகழ்த்திய போராட்டம் குறித்தும் விரிவாக ஆங்கிலத்திலும் தமிழிலும் எழுதியுள்ளார். மிகுதியான எழுத்துக்கள் ஆங்கிலத்திலும் உள்ளன. இவரது இச்செயல்பாடுகள் குறித்தப்புரிதல் இன்னும்

- ரவாணில்லை. பேராசிரியர் ஒதுங்கிவிடவில்லை. களத்தில் இருந்தார்.
- \* ஈழத்தின் கலை, இலக்கிய வரலாறு தொடர்பான பேறாகிரியரின் படுவுகள் விரிவானவை. ஈழத்தமிழ்ச்சமூகம் தொடர்பான ஆய்வுகளும் மிக விரிவானவை; ஈழத் தொடர்பான ஆய்வுகளும் மிகவிரிவானவை. ஈழத்தமிழனாக இருந்து உலகத்தமிழரான அவர் ஈழத்தமிழ் இலக்கிய வரலாற்றில் அக்கறை காட்டியுள்ளார். 'சழத்தில் தமிழ் இலக்கியம்' (1978), 'சுழத்தின் தமிழிலக்கியச் கடர்கள்' (2010) ஆகிய நூல்கள் மற்றும் மாழ்ப்பாணச் சமூகம் குறித்த அவரது ஆய்வுகள் ஆகியவை முக்கியமானவை. பேராசிரி யரின் இச்செயல்களைத் தமிழ்ச்சமூகம் என்றும் நினைவில் கொள்ளும்.

பண்டைத் தமிழ்ச்சமூக வரலாறு, தமிழ் வரலாறு, தமிழ் ஊடக வரலாறு, ஈழத்தின் கலை மற்றும் இலக்கிய வரலாறு ஆகியவை தொடர்பான ஆய்வுகளில் பேராசிரியரின் வகிபாகம் தொடர்பான குறிப்புகளை மேலே தொகுத்துக் கொண்டோம். இவற்றைத் தமிழா சிரியனாக இருந்து நடைமுறைப்படுத்திய வரலாறு குறித்துப் படுவு களை அவர் தொடர்பான மீள் தினைவாகப் பதிவு செய்யும் தேவை யுண்டு.

வடந்த இருபத்தைந்து ஆண்டுகளாக நான் செல்லைப் பல்கலைக் வழகத் தமிழ் இலக்கியத் துறையில் பேராசிரியரது செயல்பாடுகளை உடன் இருந்து உள்வாங்கும் பேறு பெற்றவன் என்ற வகையில் இவற்றை படுவு செய்கிறேன்.

## நூல்விமர்சனம்

Writing Research Proposals in the Social Sciences and Humanities: A Theoretical and Practical Guide, by Jayadeva Uyangoda, Social Scientist's Association, Colombo, 2010, pp. xii+140.



து படுதவ உயன்கொட கொழும்புப் பல்கலைக் கழகத்தில் அரசறிவியல் துழைப் போசிரியராகக் கடமையாற்றுகிறார். 'ஆராய்ச்சி முறையியல்' என்னும் விடயம் குறித்த பாடநூலினை 'ஆராய்ச்சி முன்மெயுமிவுகளை வரைதல்: சமூக விஞ்ஞானங்கள் மற்றும் மனிதப் பன்பியல் துறை ஆய்வாளர்களுச்சுரன கோட்பாடும் நடை முறையும் பற்றிய வழிகாட்டி' என்ற தலைப்பில்

ஆங்கிலத்தில் எழுதியுள்ளார். இலங்கைச் சமூக விஞ்ஞாணிகள் சங்கம் இந்நுலைப் பிரசுரித்துள்ளது.

பத்து அத்தியாயங்களைக் கொண்ட இந்நூலின் 9 ஆவது அத்தியாயம் ஆராய்ச்சி முறையியல் பற்றிய அறிமுகத்தை விரிவாக தருகிறது. பின்பட்டப்படிப்பு மாணவர்களுக்கு 'ஆராய்ச்சி முறை மியல்' கட்டாய பாடமாகும். ஆராய்ச்சியைச் செய்யப்புகும் ஒருவர் ஆராய்ச்சி முறைகளை அறிந்திருக்க வேண்டும். ஆராய்ச்சி முறைகள் (Methods) என்று கூறும் போது ஆய்வுக்கான கருவிகளையே குறிப்பிடு கெள்றோம். முறையியல் (Methodology) என்ற சொல் முறைகள் என்ற சொல்லில் இருந்து வேறுபட்ட பொருள் உடையது. முறைகளையும் முறையியலையும் ஒன்றுடன் ஒன்று சேர்த்துக் குழப்பக்கடாது என்று கூறும் உயன்கொட, ஆய்வுக்கான சருவிகளான முறைகளை ஆய்வாளர் எழுந்தமானமாகத் தெறிந்து கொள்ளக் கூடாது என்றும், அந்தெரிவை உழந்தட்டத்தியான சித்தனையின் அடிப்படையில் செய்து கொள்ளல். வேண்டும் என்றும் கூறுகிறார்.

உயர் மட்டத்திலான சிந்தனை மூலம் முறைகள் பற்றில தெரிவு நடைபெறுகிறது என்று கூறும் போது நாம் எதனைக் கருதுகிறோம்? இந்த உயர்மட்டச் சிந்தனை யாது? இதனை அறிவுக் கோட்பாடு (Theory of Knowledge) என்று கூறுவர். ஆய்வின் பயரைக அறிவின் உற்பத்தி தடைபெறுகிறது. அறிவின் உற்பத்தியில் நாம் கையாளும் முறையை அறிவுக் கோட்பாட்டின் துணையுடன் விளக்க வேண்டும், தியாயப் படுத்த வேள்டும். வேறு வார்த்தைகளில் கூறுவதானால் அறி வாராய்ச்சியியல் (Epistemology) என்பதன் துணை கொண்டு விளங்க வேண்டும்.

இவ்வாறான விளக்கத்தையும் தியாயப்படுத்தவையும் முறை யியல் தியாயப்பாடு (Methodological Justification) என்று தூலாசிரியர் கூறுகிறார்.

முறையியலின் மெய்யியல்: ஆரால்ச்சியுடன் மெய்மியல் நெருங்கிய சம்பந்தமுடையது. அறிவு உற்பத்திலில் அக்கறையுடையவர்கள் இந்த மெய்யியல் பிரச்சினைகளைத் தட்டிக் கழிக்க முடியாது என்றும் உயன்கொட கூறுகிறார். சமூக விஞ்ஞானங்களின் ஆராம்ச்சி முறையியலில் இருவகை மெய்யியல் மரபுகள் உள்ளன. இவ்விரு மரபுகளுக்கிடையிலான வேறுபாடுகள் அறிவாராய்ச்சியியல் விவருங் களின் அடிப்படையிலானவை. இவ்விரு மரபுகளாவன:

- I. நேர்க்காட்கிவாதும்
- 2. பின்னை நேர்க்காட்சிவாதம்

பின்னை நேர்க்காட்சிவாதம் என்ற இரண்டாம் வகைக்குள் பின்வரும் முறையியல்கள் அடங்குகின்றன:

- அ. தோற்றப் பாட்டியில் (பினோயினோலொஜி)
- ஆ. இனவியல் முறையியல் (எத்னோ பெதடோலொஜி)
- இ. மார்க்சியம்
- ச. விமர்சலக் கோட்பாடு (கிறிட்டிக்கல் தியரி)
- பொருள் கோடலியல் ( ஹெர்மஹூபிட்டிக்ஸ்)

இம்முறையியல்களுக்கிடையிலான விவாதங்களுக்குப் பிள்ளால் மெய்யியல் பிரச்சிளைகள் உள்ளன. இம்மெய்யியல் சார்ந்த விவா தங்களில் இளம் ஆராய்ச்சியாவர்கள் தமமைப் பரிச்சயப்படுத்திக் கொள்ள வேண்டும் என்றும் நூலாசிரிவர் கூறுகிறார்.

12ஆம் நூற்றாண்டின் பிற்பகுதியிலும் இருபுநாம் நூற்றாண்டிலும் முறையியல் பற்றிய விவாதங்கள் பல நடத்தனவென்றும் இவை பற்றி நாம் அறிந்திருத்தல் வேண்டும் என்றும் உயன்கொட கூறுமெறி. நூலின் 97-102 பக்கங்களில் 'முறையியல் விவாதங்கள்: சுருக்கமான வழிகாட்டி' (A Brief Guide to Methodological Debutes) என்ற தலைப்பில் தந்துள்ள தகவல்களை மேலும் சுருக்கிக் கீழே தந்துள்ளோம்.

- பிரான்கில் பேக்கன் 'விஞ்ஞான முறை' குறித்து கூறியலை
   17ஆம் நூற்றாண்டு.
- \* அகண்ட் கம்ட், எமில் டர்க்கீம் ஆகியோர் செய்த பங் களிப்புக்கள். குதிப்பாக டர்க்கீம் எழுதிய The Rules of Sociological Method என்ற நூல்.
- 🖈 மக்ஸ் வெபர்
- மார்க்கியம் மார்க்கியம் முன்வைத்த சமூகம் பற்றிய விஞ் ஞான முறை ஆய்வு.
- நேர்க்காட்சிவாகும் (பொசிட்டிவிசம்) குறித்து எழுந்த ஆரம்ப கூட்ட விமர்சனங்கள் (Husserl, Gudamar, Sartre முதலியோர்).
- ப்னோமிளோலொஜி, எத்னோமெதெடோலொஜி, ஹெர் மனூட்டிக்ஸ் என்பனவற்றின் தோற்றம். (பீட்டர்பேர்ஜர், Gartinkel, ஹெபர்மாஸ் முதலியோர் கருத்துக்கள்).
- 1920க்களில் 'வியன்னா வட்டம்' என்ற குழுவின் செயற் பாடுகள். தர்க்கமுறை தேர்க்காட்சி வாதம் (வொஜிக்கல் பொசிட்டிவிசம்) தோற்றம் பெறுதல்.
- \* விஞ்ஞானத்தின் மெய்யியல் (Philosophy of Science) என்று சொல்லக் கூடிய எழுத்துக்கள், குறிப்பாக கால் பொப்பர், நோமஸ் கண், Paul Feyerhend ஆகியோரின் பங்களிப்பு.

'ஆராய்ச்சி நெறிமுறைகள்' என்பது விறிந்த விடயப் பரப்பை உள்ள டக்கியதொரு துறை. அத்துறை பற்றிய நூல்களை எழுதுவோர் வழமையாக ஒதுக்கிவிடுகின்ற விடபம் 'முறையியல்' ஆகும். ஜயதேவ உயன்கொட பலரும் ஒதுக்கிவிடும் இந்த விடயத்திற்கு முக்கியத்துவம் கொடுத்து இந்நுவை எழுதியுள்ளார். அதனால் இந்தாலின் சிறப்பு அம்சமான 9 வது அத்தியாயம் பற்றி இங்கு விரிவாகக் குறிப் பிட்டோம்.

முறைகள் பற்றி கூறும் பொழுது (அத் 8 பக் 79-80) உயன்கொட பின்வரும் மூன்று நோக்குகள் உள்ளதாகக் கூறுகிறார்.

- அ. சமூக விஞ்ஞானம் என்றால் என்ன, இயற்கை விஞ்ஞானம் என்றால் என்ன முறை ஒன்றுகான். ஒவ்வொரு துறைக்கும் தனித்தனி முறை என்று கிடையாது என்று கூறுவோர் ஒரு பிரிவினர்.
- ஆ, இன்னொரு பிரிவினர் சமூக விஞ்ஞானங்களிலும் மனிதப் பண்பியல் துறைகளிலும் தனித்துவமான முறைகளை உபயோகிக்க வேண்டும் என்று கூறுவர். இக் கொள்கையை உடையோர் முறையின் தனித்துவம் பற்றி அழுத்தம் கொடுப்பர்.
- இ. இவ்விரு பிரிவினரையும் விட மூன்றாவது பிரிவினரும் உள்ளனர். இம் மூன்றாம் பிரிவினர் முறைகளின் பன்மைத் துவம் (Murality of Methods) பற்றி ஆகரித்துப் பேசுவர். எவ்வா வகை முறைகளையும் தேவைக்கேற்றபடி உபயோகித்துக் கொள்ளலாம் என்று கூறுவர்.

முதலாம் வகையினர் புறநிலைவாதிகளாகவும், இரண்டாம் வகை மினர் அகநிலைவாதிகளாகவும் விளங்குகின்றனர். மூன்றாம் வகையினர் புறநிலைவாகம், அகநிலைவாகம் என்ற இரு நோக்கு களையும் ஆக்கபூர்வமான முறையில் கலக்க முடியும் என்ற கருத்தை முன்வைக்கின்றார்கள். கோட்பாட்டு அனுகுமுறை (Themetical Approach): கோட்பாட்டு அணுகுமுறை என்ற அத்தியாயத்தில் (அத் 7 பக் 71-77) சமூக விஞ்ஞானங்களில் மூன்று வகைக் கோட்பாடுகள் உள்ளன எனக் குறிப்பிடும் நூலாசிரியர் அம்மூவகைக் கோட்பாடுகளும் குறித்த விடயப்பொருள் பற்றிய ஆய்வில் எவ்விதம் பிரயோகமாகின்றன என்பதை விளக்கியிருக்கும் பான்மை விதந்து குறிப்பிடப்பட வேண்டியது. நூலாசிரியர் குறிப்பிடும் மூவகைக் கோட்பாடு களாவன:

- பருநிலைக் கோட்பாடுகள்: இவ்வகைக் கோட்பாடுகளுக்கு மார்க்சியம், பெண்நிலை வாதம் ஆகியவற்றை உதாரணம் காட்டலாம்.
- 2. ஒரு குறிப்பிட்ட துறை சார்ந்த கோட்பாடுகள்: இவை இரன்டாம் வகையின். உதாரணமாகப் புளியியல் என்ற கல்வித் துறையை எடுத்தால் அத்துறைக்கே உரியதான கோட்பாடுகள் உள்ளன. பொருளியல் என்ற கல்வித் துறையில் அத்துறைக்கே உரிய கோட்பாடுகள் உள்ளன. பழம் பொருளியல் கோட்பாடு, கெயின்சியப் பொருளியல் கோட்பாடு, நவலியிரல் கோட்பாடுகள் டெள்ளன.
  (Neo-L Berelism) என்றவாறு பல பொருளியல் கோட்பாடுகள் உள்ளன.
- 3. குறித்த விடயப் பொருள் சார்ந்த கோட் பாடுகள்: இவை முதல் இரன்றும் இருந்தும் பிறித்து அறிய வேண்டிய மூன்றாம் வகைக் கோட்பாடுகள். இதற்கு ஒரு உதாரனத்தைக் குறிப்பிடுவோம். பண்டைத் தமிழ்ச் சமூகத்தில் அரசின் உருவாக்கம் அல்லது அரசின் தோற்றம் என்ற விடயத்தை எடுத்துக் கொள்வோம். உலகனாவிய ரீதியில் பண்டைய சமூகங்களில் அரசின் தோற்றம் பற்றிய ஆய்வுகள் ஊடாக சில கோட்பாடுகள் சமூக விஞ்ஞானிகளால் முன்னவக்கப் பட்டுள்ளன. தமிழ்ச் சமூகத்தில் அரசின் உருவாக்கத்தை ஆராயும் ஒருவர் முதலில் அரசு உருவாக்கம் பற்றிய பொதுக் கோட்பாடுகளை பறிசிலிக்க வேண்டும். அக்கோட்பாடுகளை தமிழ்ச் சமூகற்ற மன்டைத் தமிழ்ச் சமூகம் தரசு உருவாக்கம் பற்றிய பொதுக் கோட்பாடுகளை தயிர்கில் அரசு உருவாக்கம் பற்றிய பொதுக் கோட்பாடுகளை பறிசிலிக்க வேண்டும். அக்கோட்பாடுகளை தயிர்கில் இடிக்க வேண்டும். அக்கோட்பாடுகளை தயிர்கில் இடிக்க வேண்டும். அக்கோட்பாடுகளை தயிர்கில் கானி பண்டைத் தமிழ்ச் சமூகம்.

பற்றிய ஆய்வுகளில் பிரயோகித்திருக்கிறார்களா? என்பதையும் ஆராய்ந்து பார்க்க வேண்டும்:

மேலே குறித்த மூவகையான கோட்பாடுகளை ஒரு ஆய்லாளன் பொருத்தமர்ள முறையில் பிரயோகிக்க வேண்டும் அல்லவா? உயன்கொட கூறும் இப்பகுப்பு முறை ஆய்வானர்களுக்குச் சிறந்த வழிகாட்டியாக உள்ளது.

மார்க்கியம் என்பது ஒரு பகுதிலைக் கோட்பாடு. அது ஒரு உலகக் கண்கினார்ட்டம். இதே போன்று தான் பெண்திலைவாதி ஒருவர் பெண்திலைவாகம் என்ற உலகக் கண்ணோட்டத்தை உடையவராக இருப்பார். ஆய்வாளர்களிடம் பகுதிலைக் கோட்பாடுகள் பற்றிய அறிவு இருப்பதால் மட்டும் அவர்கள் எதையும் சாதித்துவிடப் போவதில்லை. குறிப்பிட்ட துறைக்குள் நுழையும் போது அத்துறை சார்ந்த கோட்பாடுகள் பற்றிய தெவிவு வேண்டும். குறிப்பிட்ட துறைக்குள் ஒரு விடயம் சார்ந்த கோட்பாடுகள் பற்றி தெனிவான புறிதல் இல்லாமல் அந்த விடயம் பற்றி பேசும் தகுதி ஆய்வாளருக்கு இருக்க முடியாது. இன்று தமிழில் ஆய்வுலகில் காணப்படும் குழப்ப திலைக்கு கோட்பாட்டுத் தெவிவின்மை முக்கிய காரணமாகும்.

விறிவான நூற்பட்டியல் ஒன்றும் நூலின் பிற்பகு இயில் (பக்125-128) தரப்பட்டுள்ளது. முக்கிய கலைச்சொற்கள் (Glossary of Key Terms) என்ற பகுதியில் ( பக் 129-135) 20 கலைச்சொற்களிற்கு ஆசிறியர் வரைவிலக்களர் விளக்கம் தந்துள்ளார். நூற்பட்டியலும், சொற் பொருள் விளக்கம் பகுதியும் சமூகவிஞ்ஞரணங்கள், மனிதப்பண் பியல் துறைகளில் ஆர்வம் உடையோருக்கு பயன்மிக்க தகவல்களை வழங்குவதாம் உள்ளவு,

நூலின் தலைப்பில் குறிப்பிட்டது போல் இந்நூல் கோட்பாடு, நடைமுறை என்ற இரண்டிற்கும் வழிகாட்டியாக அமைவது, இளம் ஆராம்ச்சியாளர்கள் அவசியம் படிக்க வேண்டிய நூல்.

A STATE OF THE PARTY OF THE PAR

CAN PROMISE TO MAKE THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PART

அஞ்சலி

# பேராசிரியர் கா. சிவத்தம்பி (1988 - 2011)

கரிவட்டி விக்கிஸேஸ்வராக் கல்லூரி (1949-49) கொழும்பு சாஹிராக் கல்லூரி (1948 - 1953) ஆகியவற்றில் தமது இளமைக் கல்வியை கற்றுப் பின்னர் இலங்கைப் பல்கலைக்கழகத்தில் (பேராதனை) 1958 - 56 காலந்தில் சல்வி கற்றுப் பட்டம் பெற்ற பேராசிரியர் கா. சிவத் தம்பி 1965ஆம் ஆண்டில் வித்தியோதயப் பல்கலைக்கழகத்தில் விரி வரையாளராக இணைந்து கொண்டார். அங்கு 13 ஆண்டுகளும், பின்னர் யாழ்ப்பானப் பல்கலைக்கழகத்தில் 9ஆண்டுகளும் பணி யாற்றினார். வித்தியோதயப் பல்கலைக்கழகத்தில் இணைவதற்கு முன்னரே பேராதனைப் பல்கலைக்கழகத்தின் எம்.ஏ பரீட்சையில் சித்தியெய்திய அவர் பிள்ளர் பரீமிங்ஹாம் பல்கலைக்கழகம் சென்று அங்கு தோர்த் தோம்சனின் மேற்பார்வையில் பண்டைத் தமிழ்ச் சமூகத்தில் நாடகம் என்ற பொருளில் ஆற்வு செய்து கலாநிதிப் பட்டத்தையும் பெற்றுக் கொண்டார்.

மார்க்கிய சமூகவியல் அடிப்படையில் அமைந்த ஆய்வுகள் தமிழ் இலக்கியத் துறையில் 1970களில் புதிய மாதிரிக் திருப்பம் (Paradigm Shift) ஒன்றை ஏற்படுத்தின. இத் திருப்பத்திற்கு உதவியவர்களில் பேராகிதியர் கா. சிவத்தம்பி முக்கியமான ஒருவர்.

இவரின் 'பண்டைய தமிழ்ச் சமூகத்தில் நாடகம்', 'பண்டைத் தமிழ்ச் சமூகம்: வரலாற்றுப் புறிதலை நோக்கி' என்ற இரு நூல்களும் கி.மு. 200- கி.பி. 250 என்ற கால எல்லைக்குட்பட்ட 450 வருட காலத் தமிழ் இலக்கியங்கள் ஊடாக சமூக, அரசியல், பண்பாடு ஆகிய தளங்களில் ஏற்பட்ட பரிணாம வளர்ச்சிகளை மார்க்கிய சமூகவியல் நோக்கில் ஆராப்வன. 'தமிழில் இலக்கிய வரலாறு', 'தொல்காப்பியமும் கலிதையும்', 'தமிழின் கவிதையியல்' ஆகிய நூல்கள் பண்டைய, இடைக்கால இலக்கியங்களின் புரிநலை ஆழுப்படுத்தியவை.

'தமிழ்ச் சிறுகதையின் தோற்றமும் வளர்ச்சியும்', 'நாவலும் வாழ்க்கையும்', 'தமிழ்க் கவிதைப் பாரம்பரியம் (முள்னுழைகள்)', 'விமர்சனச் சிந்தனைகள்' ஆகியன நவீன தமிழ் இலக்கியக் தறித்த கூரிய பார்வை வீச்சுக்களைக் கொண்ட நுல்கள். 'தமிழ் இலக்கியத்தில் மதமும் மானிடமும்', 'யாழ்ப்பாணம் - சமூகம், பண்பாடு, கருத்து நிலை', 'சழத்தின் தமிழ் இலக்கியச் சுடர்கள்', 'தமிழ் நூற்பதிப்புப் பணியில் உ.வே.சா' என்பவை நவீன காலத்துக்கு முன்னைய (Pre modern) இலக்கிய மரபுகளை சமகாலத்துடன் இணைத்து வாசிப் பதிலும், விளக்குவதிலும் புதிய ஒளி பாய்ச்சுபனையர்கவிருந்தன.

'அரங்கு ஓர் அறிமுகம்' (சி. மௌனகுருவுடன் இணைந்து பதிப்பித்தது), 'சுழுத்துத் தமிழ் நாடக அரங்கப் பாரம்புரியம்' என்பன பேராசிரியரின் அரங்கத் துறை பங்களிப்புக்களாகும். அரங்கியல், ஊடகவியல், சினிமா ஆகியவற்றிலும் பேராசிரியர் தடம் பதித்துச் சென்றார். ஈழத்தில் அரங்கியலின் வளர்ச்சிக்கு பேராசிரியர் அரிய பங்களிப்பை வழங்கினார். இன்று ஈழத்திலும், ஜேர்மனி, நோர்வே, பிரான்ஸ், கடைர ஆகிய நாடுகளிலும் இசை, நடனம், நாடகம் ஆகிய அரங்கியல் கலைகளில் சிறப்பெய்தியவராய் உள்ள கலைவல்வோரில் கணிசமானவர்கள் பேராசிரியரின் மாணவர்களே என்பது குறிப் பிடத்தக்கது,

தாகிழகத்தில் இராவிட இயக்கத்தின் தோற்றம், அதன் சமூக, அறியல் பள்பாட்டு பின்புலம், விளைவுகள் என்பன பற்றி ஆய்வு செய்து தமிழ்ச் சூழலில் இவ்விடலம் குறித்த கவனிப்பை ஏற்படுத்திய முன்னோடிகளில் பேராசிரியர் முக்கியமானவர். 'Politics of a Literary Style', 'Understanding Dravidian Movement', 'Tamil Film as a Medium of Political Communication', 'Literary History in Tamil' ஆகிய ஆங்கில எழுத்துக்கள் சமகாலத் தமிழ்ப் பண்பாடு, இலக்கியம், கலை குறித்த தலைசிறந்த விமர்சகர்களில் பேராசிரியரும் ஒருவர் என்பதை வெளி உலகுக்கு தெரிய வைத்தன. சமகாலத் தமிழ்ச் சமூகத்தில் பொதுக் களத்தில் (Public sphere) தடைபெறும் உரையாட்டு இருதளங்களில் இடம் பெற்று வருகிறது. ஒன்று தமிழ் வழிக் கல்வி கற்றோர் மத்தியிலான உரையாட்டு. மற்றது ஆங்கிலம் கற்ற தமிழர்கள் மத்தியில் இடம் பெறுவது, இந்த இல்விரு தளங்களுக்கும் தொடர்பும் இணைப்பும் குறித்த சிக்கல்களும் உள்ளன. இருதனங்களிலும் இடைவினை புரியவும், இலாவகமாக ஊடாடவும் வல்லமை உடையவராக பேராசிரியர் கா. சிவத்தம்பி இருந்தார், கிராம்சியின் வார்த்தைகளில் சொல்வதாயின் உயிர்ப்பு நிலைப் புத்திஞீவி (Organic Intellectual) என்று கூறத்தக்க வகிபாகத்தை கொள்ளுருந்தார்.

- 'ஹரன்

Printed by Kumaran Press (Pvt) Ltd.

ISSN 1391-7269