மொழியியற் பேராசிரியர்

# ஆறுமுகம் சதாசிவம்

அவர்களின்

*ឱ្យសំរាជ្យសិច្ចាស្រី* ឬលាយសង្គ *សិព្វាស់*វិសិច្ចាស្រី



பேராசிரியர் பாலசுந்தரம் இளையதம்பி

## Gifted By Prof. Sathasivam's Family

# மொழியியற் பேராசிரியர் ஆ. சதாசிவம் அவர்களின் ஆய்வுகளும் புலமைத் திறன்களும்

பேராசிரியர் பாலசுந்தரம் இளையதம்பி

தமிழ்த்துறைத் தலைவர் தென்னாசிய நுண்கலை கற்கை மையம் அண்ணாமலை கனடா ரொறன்ரோ.

வெளியீடு சுவாமி விபுலாநந்தர் தமிழியல் ஆய்வு மையம். ரொறன்ரோ — கனடா. 2022

#### **BIBLIOGRAPHICAL DATA**

Title of the Book : Research and Scholarly Skills of

Linguistics Professor A. Sathasivam

Author : Prof. Balasundaram Elayathamby

Head-Tamil Department

South Asian Institute of Fine Arts

Annamalai Canada, Toronto.

Subject : Biography and Academic Skills

Publisher : Swami Vipulananda Tamil Research

Centre- Canada

Copy Right : Mrs. Vimala Balasundaram

M.A. (Sheffield.UK)

Language : Tamil

Edition : First Edition

Year of Publication : 2022

Font Size : 12

No. of Pages : ... No. Copies : 200

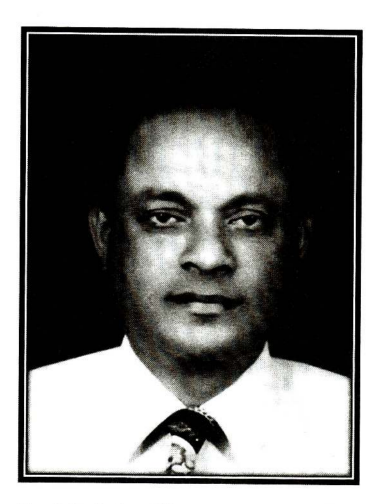
Printers: : A Fast Print, Toronto

ISBN : 978 - 0 - 9731932 -5 - 1

# பொருளடக்கம்

| அணிந்துரைi                                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| பேராசிரியர் ஆ. சதாசிவம் அவர்களின் மாணவன் தன்<br>நினைவிலிருந்து எழுதுவதுvii                |
| முன்னுரைxi                                                                                |
| இயல் - 1_பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களின் கல்விப் புலம1                                     |
| இயல் - 2 பேராசிரியரின் மொழியியல் ஆய்வுகளும் ஆய்வு<br>நூல்களும்5                           |
| நூல் - 1) Sumerian - A Dravidian Language — 196513                                        |
| (நூல் - 2) Porto-Sumerio-Dravidian: The common Origin of<br>Sumerian and Dravidian-201720 |
| (நூல் - 3) தமிழ்ச் சொற்களின் பிறப்பு நெறி — 200623                                        |
| (நூல் - 4) மொழியியலும் தமிழ்மொழி வரலாறும் - 202147                                        |
| சங்க நூல்களில் ஒலிக்குறிப்பு:59                                                           |
| அசைமொழிக் காலத் தமிழ்நாடு61                                                               |
| இயல் - 3 இலக்கிய ஆய்வும் ஆய்வு நூல்களும்                                                  |
| (நூல் - 1) ஞானப் பள்ளு (திருத்திய பதிப்பு:1968)<br>இரண்டாம் பதிப்பு: 2018 <b>83</b>       |
| நூல் 2) ஈழத்துத் தமிழ்க் கவிதைக் களஞ்சியம் -196687                                        |
| (நூல் -3) ஆராப்ச்சிக் கட்டுரை எழுதும் முறை - 1963, 202094                                 |
| (நூல் - 4) கருத்துரைக் கோவை — 195997                                                      |
| இயல் - 4 சைவ நெறிமுறைகளை மக்களுக்கு உணர்த்திய<br>சைவப் பெரியார்101                        |
| சமயங்களும் உலக சமாதானமும்105                                                              |

| இயல் - 5 கொழும்புப் பல்கலைக்கழகத்திற் பேராசிரியரின்<br>வினைத்திறன்கள் |     |
|-----------------------------------------------------------------------|-----|
| இயல் - 6 இலக்கிய மரபுசார் இயக்கமும் பேராசிரியரின்<br>செயல் திறன்களும் |     |
| இலக்கிய மரபு பேணலிற் பேராசிரியரின்<br>பங்களிப்பு:                     | 125 |
| ஆய்வுத்துணை நூல்கள், இதழ்கள்:                                         | 129 |
| பின்னிணைப்புக்கள்- I — IX                                             | 131 |



மொழியியற் பேராசிரியர் ஆறுமுகம் சதாசிவம்







mkutamil2010@gmail.com

#### மதுரை காமராசர் பல்கலைக்கழகம்

பல்கலை நகர் - 625 021, மதுரை, தமிழ்நாரு, இந்தியா (ஆற்றலாம் பல்கலைக்குகம்)

தேசியத் து மதிப்பீட்டுக் குழுவினரால் 4°° கற்றில் g \* \* அங்கோல் பெற்றது)

முணைவர் போ.சத்தியமூர்த்தி, நலைக், நமிடிய நடை நமிடுப்புகள் நடக்கும் (பா.), நடுக்கும் இதக்கை. நடக்கும் (போ.), நடிப் பண்டாடு மருச்சங்கர்கள் நடுகல்

கையேகி : 94886 16100 மின்னஞ்சம் : tamilkanikani@gmail.com

#### அணிந்துரை

'கண்டறியாதன கண்டேன் பேராசிரியர் ஆ.சதாசிவம்' என்னும் முகவரியை. "ஒரு பானைச் சோற்றுக்கு ஒரு சோறு பதம்" என்பதைப்போல, அச்சு வழியில் கண்டேன், உண்டேன், அகம் மகிழ்ந்தேன்.

நான் காணாத தமிழ் ஞானி; தங்களின் நூல் வழி கண்டேன் ஆ.சதாசிவம் என்ற தமிழ் ஞானி. உலக மொழித் தளத்தில் பண்பாட்டின் சிகரந்தொட்ட மொழி தமிழ் மொழி. அழியா இளமை, இனிமை, ஏற்றங்கள் பல கொண்ட மொழி. தகைசால் பண்பால் சங்கம் முதல் இன்று வரையில் தமிழ் இலக்கிய. இலக்கண நூல்களின் படைப்புத்தளம் விரிந்ததாகி "எண்ணத்தக்கது. எண்ணும் வரும் நிலை எழுத்தும் கண்ணெனத் தகும்" ஆற்றல் மிக்கப் புலவர்கள் காலந்கோறும் கவிபாடியும், உரை நிகழ்த்தியும், உரைநடை இலக்கியங்கள் யாத்தும் வருகின்றனர். செழுமைமிகு தமிழ்நாடு மட்டுமல்லாமல் இந்திய வரைப்படம் காண்டி, இலங்கை நாட்டில் பைந்தமிழும் தொன்மை மாறா வழக்குச் சொற்களும் உயிர்ப்பித்ததோடு உலா வரும் நாடு. புகழ் இலங்கையின் தமிழ், ஏற்றமிகு சங்கத் கமிமாகம். பண்டுதொட்டு சார்புக் இன்று வரையில் பாண்டித்தியம் பெற்ற தமிழறிஞர்கள் பல நூறு நூல்களைக் காலந்தோறும் இயற்றித் தருகின்றனர். அப்படிப்பட்ட தமிழ்த்

தொன்மையாளர்களுள் ஒருவர்தான் பேராசிரியர் கலாநிதி ஆ. சதாசிவம் அய்யா அவர்கள்.

கலாநிதி சதாசிவம் அய்யா அவர்களின் ஆ. ക്കാവി. தொடர்ந்த ക്കായി. ஆய்வுக்கல்வி முளையான வியந்தேன். வரையில் அயராது கற்றுள்ள மாண்பு கண்டு கல்வியறிவூட்டிய பேராசிரியர்களை எண்ணியம் அவருக்குக் வியந்தேன். அவர்தம் மொழியியல் ஆய்வு, தமிழ் உள்ளிட்ட குடும்பங்களின் மிகப்பெரும் கிராவிட மொமிக் ஆய்வுக்கு பயனாய் அமையும் தன்மையன. 'தமிழ் மொழியின் வினைச் ஆய்வ சதாசிவம் **ച**ഥക്ക് ഒൽന உலகில் .મુ. என்பகை அடையாளப்படுத்திய அய்வாகம். யார்? பணியோடு பணியிலும் பேராசிரியர் தம்முடைய எழுத்துப் அய்வப்பணியிலம் ஆழங்கால் பட்டவர். வகையிற் அந்க சுமேரிய மொமியையும் திராவிட மொழிகளையும் ஒப்பிட்டு மொழியியல் **உ**ண்மைகளை **ച്വന്ദെധി**ல ஆராய்ந்து பல உலகப்புகழ் வெளிக்கொணர்ந்தவர். அந்த ஆய்வு நூல் பெற்ற பேர்க்கிலிப் பல்கலைக்கழகத்தில் நாலாக வெளியிடப்பட்டது செய்கியம் அவர்கம் என்ற ஆய்வுத்திறத்திற்கு எடுத்துக்காட்டாகும்.

மொழி கி.(மு.6000 ஆண்டுகளுக்கு (முற்பட்ட பழமையுடையது. சுமர் மொழி பேசிய மக்கள் தாம் விடடுச் வெள்ளத்தால் ஏடுகள் கால மண்ணுள் சென்ற சுடுமண் போயின. அம்மொமி புதையுண்டு புற்றி ஆய்வு சுமர்மொமி மேற்கொண்டோராற் பொரிக்கப்பட்ட களிமண் டுகள் கி.பி.*1850-*இல் கண்டுபிடிக்கப்பட்டு வாசிக்கப்பட்டுள்ளன. ஆனால் சுமார் 3500 ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் எழுந்த தமிழ் வியங்களையம் கமிம் மொமி நூல்களையம் எழுத்து தமிழர் பனை ஓலையில் எழுதும் பழக்கம் இழந்துள்ளது. கடந்கோள்களால் உடையோராக இருந்துள்ளனர். அவை அமிந்து இல்லாது போபின. போனமையார் சான்றுகள் பகுதியினரான சுமர்மொமி மக்கள் **தமிழரில்** வரு விட்டுச்சென்ற சுடுமண் ஒடுகளிலுள்ள அசைச் சொற்கள் தமிழ் அடிச்சொற்களுடன் ஒத்துக் காணப்படுகின்றன. எடுத்துக்காட்டாக gar = kar, bar. Pad என்ற அசைச்சொற்கள் தமிழில் ஒரு பொருள் கொண்ட காண். பார், நாடு என்க தமிழ்ச்சொற்களுடன் கை்குக் காணப்படுகின்றன. எனவே சுமர்மொழியில் உள்ள அசைச்சொற்களெல்லாம் பண்டைக் தமிழ் மொழியின் அசைச் சொற்கள் எனக் கருதப்படுகின்றன" என்று கலாநிகி சதாசிவம் அவர்களின் ஆய்வ நுண்மாண் வெளிப்படுத்தியுள்ளார் நூலாசிரியர் பேராசிரியர் பாலசுந்தரம் இளையகம்பி.

ஆ. சதாசிவத்தின் இலக்கியப் பயணம் மரபுக்கானது; செந்தமிழின் காப்பக்கானது: கமிழ் மொழியின் மரபு, பண்பாடு, கலை ஆகியவற்றைப் பேணிக் காப்பது என்னும் தன்மைகளாக அமைந்ததையும் பேராசிரியர் இளையதம்பி குறிப்பிட்டுக் காட்டி நூலாக்கம் செய்துள்ளார். போர்த்துக்கீசியர், ஒல்லாந்தர் மற்றும் **ஆங்கிலேயர்களின்** ஆட்சிமைக் காலங்களில் ஈழத்தில் செந்தமிழுக்கு இன்னல் பெருமையும் கலாநிதி ஏற்படாது காத்க சதாசிவம் ી. அவர்களுக்கு உரியதாகும்.

ஈமக்கில் பண்டிகர்களுக்கு. அவர்களின் வாழ்வியலுக்கு குந்தகம் ஏற்பட்டபோது அவற்றை எதிர்த்துப் ''பண்டிதர்கள் பழமையும், பண்பாடும் மிக்கவர்கள்; புலமை மிக்கவர்கள்; அவர்களைப் பழைமைவாதிகள் என்று தைக்கிவிடக் கூடாகுі" என்று குரல் கொடுத்தவர் சதாசிவம் அய்யா அவர்கள். பழைமை இல்லை என்றால் புதுமை வந்துவிடாது என்றும் எச்சரித்தவர். சமுதாய வளர்ச்சி எத்தகைய புதுமை கொண்டிருந்தாலும் குறிக்கோள் அதன் பமைமையானகே என்பதை உணரவேண்டும் என்றும் புதுமைக்கும் பழமைக்கும் உள்ள முரண்பாட்டைக் களைந்து, இரண்டும் இணைந்து இருப்பதே சாலச் சிறந்தது என்பதையும் இளையோர்களுக்கும் புதுமைவாதிகளுக்கும் உணரவைத்தவர்.

சகாசிவனாரின் அரிய இலக்கியக் காப்பில் ஆ. மிகப்பெரிய சாதனை ஞானப்பள்ளு என்ற சிற்றிலக்கியத்தை ஆண்டுகளுக்குப் இரண்டாம் இருநூற்று ஐம்பது பிருகு பகிப்பாக குளிப்பிடும் பேராசிரியர் கொண்டு வந்ததைக் இளையதம்பி, "முதற்பதிப்பை அமிர்நாதபிள்ளை பதிப்பித்த பிரதியில் சிரிதும் எட்டுப் உள்ளவாரே போகுு. സ്ക மாறுபடாமல் அப்படியே பதிப்பித்திருந்த உண்மை தவநாத இலக்கியம் உத்திமுறையைக் காட்டியுள்ளார். ஓர் ஆண்டுகளாகப் பலராலும் தலைமுறை தலைமுறையாகப் பண்ணும்போது ஏடெமுதுவோரின் மொழியாற்றலைப் பொறுத்து அதில் தவறுகள் ஏற்படுதல் இயல்பே. அன்றியும், இலக்கியத்தில் வரும் மாந்தரின் ക്കെട്ട சொற்கள் பெரிதும் இடம்பெறுதல் இயல்பாகும். வழக்குச் புரிந்து கொள்ளாவிட்டால் உச்சரிப்பைச் சரியாகப் அவர்களது அந்நூலைப் பதிப்போர் பல தவறுகளை அப்படியே பதிப்பிக்க நேரிடுகிறது. பேராசிரியர் ஆ. சதாசிவம் அவர்கள் அறிஞர்களில் மொமியியல் ரைவர். அக்குடன் தமிழ்ச் சொல்லகராகியையும் கொகுக்க பேச்சுக் பட்டாரிவு இந்நூலின் காணப்பட்ட மிக்கவர். (மகர் பதிப்பிற் இவர் பதிப்பிலே திருத்தியுள்ளார். அத்தவறுகளைத் தனது அத்தவறுகளை அடிக்குறிப்பாகத் தந்துள்ளமை @(IT) பதிப்பாசிரியரின் சிறந்த பண்பாக அமைகிறது. முதற்பதிப்பு நூல் (1904) கிடைக்காத நிலையிற் பேராசிரியர் 1968-@i திருந்திய மறுப்பதிப்பாக வெளியிடப்பட்ட நூல் வாசகருக்கு மூலநூலின் கன்மையை எடுத்தியம்புவதாக அமைந்துளது" என்று புலப்படுத்தியுள்ள கருத்தாக்கத்தால் சதாசிவம் ஆ. பணி அவர்களின் பகிப்புப் எத்தகையது என்பகை உணரமுடிகிறது. ஒரு செம்பதிப்பை எங்ஙனம் மேற்கொள்ள வேண்டும் என்பதற்கு ஞானப்பள்ளு சிறந்த ஒரு எடுத்துக்காட்டாகும்.

கலாநிதி ஆ. சதாசிவனாரின் சித்தாந்த அறிவும் ஈழ மக்களுக்கு சிறந்த வழிகாட்டுதலை ஏற்படுத்தியுள்ளது. அவர் யாவருக்கும் கடினமான சித்தாந்தத் தத்துவங்களை எளிதாக எடுத்துரைத்தவர். சரியை, கிரியை. யோகம், என்பனவற்றை ஞானம் சம்பந்தர், அப்பர். சுந்தரர், மாணிக்கவாசகர் பெற்ற முத்தி நிலைகளில் விளக்கிக் காட்டி நால்வகை மார்க்கத்தின் தெளிவை எடுத்துரைத்தவர். சைவசித்தாந்தம் மக்களிடம் புரிதலை @(II) ஏற்படுத்தியது என்பதையும் இந்நூலாசிரியர் விளக்கிக் காட்டியுள்ளார்.

இவர்தம் சாதனைகள் என்பன தமிழ் மொழிக்கும் தமிழ் இளைஞர்களுக்குமானது என்பதை யாவரும் அறிவர். கொழும்புப் பல்கலைக்கழகம், பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம் ஆகியவற்றிலே தமிழ் மாணவர்களை அதிக எண்ணிக்கையில் சேர்த்தது. பௌத்த நாகரிகத்தைத் தமிழ் மாணவர்களும் அறிய வாய்ப்பு ஏற்படுத்தித் தந்தமையாலும் இவரின் புகழ் ஈழத்தில் பரவியது.

க<u>ந்</u>பித்தல் பேராசிரியரின் <u>ஆற்றலும்</u> எல்லோரும் பாராட்டும் தன்மையது. அவர் தம் உரையில் கெளிவ. அழுத்தம், கவர்ச்சி, இனிமை முதலான பண்புகள் இருக்கும் என்று குறிப்பிட்டுள்ள கருத்துகளும் (II) நல்ல பேராசிரியராக அறியமுடிகின்றது. அவர் இருந்தமையை ஐந்து அரிய தமிழ் நூல்களையும் மூன்று ஆங்கில நூல்களையும் இருபதுக்கும் மேற்பட்ட ஆய்வுக் கட்டுரைகளையம் வெளிப்படுத்தியுள்ள அவரது நால்கள் யாவும் எக்காலத்திற்கும் பயன் நல்கும் என நம்பலாம்.

அரிய அணிந்துரை இந்த நூலக்கு நல்குமாறு நாட்டுத் **தமிழ**நிஞர் பேராசிரியர். கனடா கலாநிதி பாலசுந்தரம் இளையதம்பி அவர்களும், நாட்டில் கனடா தனிப்பெரும் தமிழ்ப்பணி ஆற்றி வருகிறார்கள். பலம்பெயர் தமிழ்ப் பேராசிரியராகப் பணியாற்றிவரும் தமிழ்ப் பாலசுந்தரம் இளையதம்பி அவர்கள், கொழும்புப் பற்றாளர் பல்கலைக்கழகத்திற் போசிரியர் ஆ. சதாசிவனாரிடம் கல்வி கற்றுப், பின்னர் அப்பல்கலைக்கழகத்திலே அவருடன்

தமிழ்த்துறையிற் கல்விகற்பித்தவர். தனது ஆசிரியரின் அளியம் பணிகளை கமிழ் ഖമെധിல് **தமி**ழ்ப் உலகு இந்நூலை அவர்கள் எழுதி வெளியிட்டுள்ளமை பாராட்டுதலுக்கு ஆசிரியரைப் போற்றும் பண்புடைய உரியதாகும். தனது பாலசுந்தரம் அவர்களுக்கும் போசிரியர் எனது நன்றி வணக்கத்தையும் பாராட்டையும் வெளிப்படுத்திக் கலந்த கொள்வதில் மட்டற்ற மகிழ்ச்சி அடைகின்றேன். தமிழ்நெறி பரப்பும் தமிழ்ச் சான்றோர்களுக்கு இதன் வழி எனது நன்றியை உரித்தாக்கிக் கொள்கின்றேன். நல்லுள்ளம் உலகத் தமிழர்கள் யாவரும் படைத்த இந்க நூலை சதாசிவனாரின் தமிழ் வாசிக்க வேண்டும். கலாநிதி அ. ஊற்றத்தையும் ஏற்றத்தையும் அறிய வேண்டும்.

மதுரை - தமிழ்நாடு

05.09.2022





## பேராசிரியர் ஆ. சதாசிவம் அவர்களின் மாணவன் தன் நினைவிலிருந்து எழுதுவது...

பேராசிரியர் ஆ. சதாசிவம் அவர்களின் மாணவரும், பேராசிரியருடன் கொழும்புப் பல்கலைக்கழகத்தில் விரிவரையாளராகப் பணியாற்றியவருமான பேராசிரியர் பாலசுந்தரம் பேராசிரியரின் ''ஆய்வுகளும் புலமைத் திரன்களும்" எமுதும் இந்த நூலக்க<u>்</u> ''ഥ്നഞ്ഞവത് தன் நினைவிலிருந்து எழுதுவது" என்ற தலைப்பிற் பேராசிரியர் சதாசிவம் பற்றிய நினைவுகளை எழுதித் தரும்படி கேட்டார் என்பகை நன்றியுடன் தெரிவித்துக் கொள்கிறேன்.

பேராசிரியர் 1977ஆம் **ஆண்**டு (மதலாகப் சகாசிவம் அவர்கள் என் நினைவில் நிரைந்துள்ளார். போசிரியர் அவர்கள் தலைசிறந்த தமிழ் அறிஞராவார். இலங்கைக் **தமி**ழ்ப் பேராசிரியர்களில் அறிஞராகத் திகழ்ந்தவர். கல்வியியல் அவரிடம் கல்வி கர்ரகைப் பெரும் பேறாகக் கருதுகின்றேன். 1977 ஆம் நான் கொழும்புப் பல்கலைக்கழகத்திற் கல்வி ஆண்டிலே கற்கச் சென்றபோது, பேராசியருடன் அறிமுகமாகி, அவருடன் பழகும் வாய்ப்பும் கிடைத்தது.

முதலாம் வருட மாணவர்களுக்குப் பல்கலைக்கழகச் சூழல்கள் எல்லாமே பகிகாக இருக்கும். குளிப்பாக இரண்டாம் மாணவர்களின் பகிடிவதையிலிருந்து வருட கப்பி விரிவுரைக்குச் செல்வது மிகவும் கடினமான காரியமாகும். கல்வியிலிருந்து பாடசாலை வகுப்பளைக் மாறுபட்ட கற்பித்தல் (ഥഞ്ഞ; மிகப் பெரிய விரிவுரை மண்டபம். ஒலிபெருக்கி மூலம் விரிவுரைகள் இடம் போசிரியரின் பெற்றன. (மகலாவது விரிவரை 'கமிம்மொமியம் பண்பாடும்' பற்றியதாகும். ஒருவாறு மண்டபத்தைக் கண்டுபிடித்து விரிவுரைக்குச் சென்ளேன். பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் மேடையில் மிகவம் அமைதியாகவும், சிரிக்க (முகத்துடனும் காணப்பட்டார். இன்றும் அக்காட்சி நினைவில் நிழலாடுகின்றது. என் அவரது விரிவுரைகளைச் செவிமடுக்கும்போது. அவரது ஆழமான பரந்துபட்ட அறிவுப் புலமையையும், மாணவரின் பிணிக்கும் ഖതെകധിல് விரிவரையாற்றும் மனக்கைப் திறனையும் கண்டு பெரிதும் வியப்படைந்துள்ளேன். அவரது ஆவலோடு மிக **தவ**ரவிடாது விரிவுரைகளைத் விரிவுரை கேட்பதற்கு மாணவரும் அவரது வருவகை நான் அவதானித்திருக்கின்றேன். தமிழ் மொழி வரலாறு, இலக்கிய இலக்கியங்கள், கொல்காப்பியம். சங்க வரலாறு. அவருக்குள்ள காப்பியங்கள் பலமையை என்பனவற்றில் பூரிப்படைந்திருக்கின்றேன். விரிவுரைகளிற் கேட்டுப் அவர் மாணவருடன் மிகவும் அன்பாக உரையாடியதையும் நினைத்துப் பார்க்கின்றேன்.

மாகம் ஏற்பட்ட 1977ஆம் ஆண்டு ജൗതെ பல்கலைக்கழகம் மூடப்பட்டது. கமிம் இனக்கலவரத்தால் மாணவர் அனைவரும் பம்பலப்பிட்டி கதிரேசன் மண்டபத்தில் தங்கியிருந்து **ப**ல நாட்களின் பின்னர் தத்தம் வீடுகளுக்கு போசிரியர் அப்போதும் எங்களுக்கு அனுப்பப்பட்டோம். மீண்டும் உதவியாக அமைந்தார். நிலைமை சீராகி வந்தபோது பல்கலைக்கழகத்திற்கு பேராசிரியர் அவர்கள் அரவணைப்பம், தந்கை எங்களிடம் காட்டிய அன்பும் மகனிடம் காட்டும் அன்பும் அக்கறையும் போலிருந்தன.

பேராசிரியர் அவர்கள் பல்கலைக்கழகத் கமிம் காப்பாளராவார். தமிழ் மன்றச் செயந்குழுவில் மன்றத்தின் பேராசியரின் வழிநடத்தலிற் பணியாற்றியதும் இணைந்து நினைவுகளாகும். தமிழ் மன்றத்தின் பசுமையான விழா இதழின் இணையாசிரியராக இருந்து, விழா வெளியிடுவதற்குப் பேராசிரியரின் வழிநடத்தல் சிருப்புரு பெரிதும் துணையாக இருந்தது. அவரிடம் பெற்ற அனுபவம் மன்றங்களுடன் நான் இணைந்து பல இன்றுவரை உள்ளதென்பதை செயர்படுவதற்குத் குணையாக மகிழ்வுடன் பதிவுசெய்கிறேன்.

பேராசிரியர் மொமியியல் சகாசிவம் வல்லுநரான தமிழ்மொழி, திராவிடமொழிகள் என்பன பர்ரிய அவர்கள், ஆய்வகளுக்கான பலமைப் பரிசுகள் பெற்றுப் பல ஆய்வுகள் நாடுகளிலுள்ள பல்கலைக்கமகங்களில் வெளியிட்டுள்ளார். மேற்கொண்டகோடு. ஆய்வநால்களும் மொமியியல் பங்கு கொண்டு பன்னாட்டு மாநாடுகளிற்

சமர்ப்பிக்<u>க</u>ுள்ளார். ஆய்வக் கட்டுரைகள் போசிரியர் அவர்கள் கமிம் மொழிக்கும் கமிழ் இலக்கியத்திற்கும் பெரும் பணியாற்றியவராவார். பேராசிரியர் அவர்கள் அரிதின் கேடிக்கிரட்டி, "ஈழத்துத் கமிழ்க் கவிகைக் களஞ்சியம்" என்ற நூலை 1966இல்வெளியிட்டார். அடுக்கு ஈழத்திலே 17ஆம் நூற்றாண்டில் தோன்றிய "ஞானப் பள்ளு" நூலை நன்கு ஆராய்ந்து திருத்திய பகிப்பாக 1968இல் வெளியிட்டார். இவ்விரு நூல்களும் போசிரியர் சகாசிவம் அவர்களை ஈழத்துத் கமிம் இலக்கிய வரலாந்றிலே பதிவசெய்துள்ளன.

மொமியியல் அறிஞராகத் திகழ்ந்த போசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் சமஸ்கிருதம், பாளி. மலையாளம். தெலங்கு கன்னடம். அங்கிலம். ஜேர்மன் ஆகிய கேர்ச்சிபெ<del>ற்</del>ற மொமிகளிலே புலமையாளராவார். கமிழ்மொமி, **கமிழ்ப்ப**ண்பாடு ஆகியவற்றின் தொன்மையை நிலைநாட்டுவதிலே போர்வம் கொண்டு செயற்பட்ட. கமிம்ப் பலமையம் ஆர்வமும் கொண்ட கல்வியாளரிடம் கல்வி கமிம்மொமி கற்ற மாணவன் என்று கூறுவதில் நான் மிக்க பெருமையும் மகிழ்ச்சியம் அடைகின்ளேன்.

கணபதிப்பிள்ளை குமரகுரு, M. A. தமிழ் விரிவுரையாளர். தென்னாசிய நுண்கலை கந்கை மையம் -அண்ணாமலை கனடா.

1240 Ellesemere Road, #101 Scarborough, ON Canada, M1P 2X4. ரொறன்ரோ. 18. 08. 2022

#### முன்னுரை

பேராசிரியர் ஆ. சதாசிவம் அவர்கள் மொழியியல் ஆய்வுத்துறையில் உலகு அறிந்த மொழியியல் அறிஞர்களில் ஒருவராவார். அவர் மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கப் பண்டிகராக, பல்கலைக்கழக விரிவுரையாளராக, ஒக்ஸ்போட் பல்கலைக்கழக மொழியியல் கலாநிதியாக, மொழியியல் வல்லுநராக, மொழித் <u>க</u>ாய்மையம் மரபம் பேணிய செந்கமிழ்க் காவலராக, பழந்தமிழ் இலக்கிய ஆளுமை மிக்கவராகப், ஆசிரியராக, ஆய்வாளராக, உயர்நிலை ஆராய்ச்சி மாணவருக்கு நல்ல வழிகாட்டியாகப். பன்முகத்திறன்கள் வாய்க்கப் பெற்றவராகத் திகழ்ந்தார். தமிழ், அங்கிலம். வடமொமி. பாளி. மலையாளம் முதலிய மொழிகளைக் கற்றுறிந்த பேராசிரியர், மொழியியல் துறையிற் சுமேரியம், திராவிடம் ஆகிய மொழிகளுக்கு இடையிலான ஒப்புமைகளை இருபது ஆண்டுகள் ஆராய்ந்து தமிழ் மொழியினதும் இனத்தினதும் தொன்மையை நிறுவிய பெருமைக்குரியவர். சுமேரிய மொழி, தமிழ் - திராவிட மொழிகள் தொடர்பாக வெளிவந்துள்ள அவரது மூன்று கமிழரின் நூல்கள் தொன்மையை ஆராய முற்படுவோருக்குத் தகுந்த துணை நூல்களாகவும் வழிகாட்டி நூல்களாவும் அமையத்தக்கன.

பல்கலைக்கமகங்களில் ஆய்வு செய்யும் மாணவருக்கும் பண்டிகர் வகுப்ப மாணவருக்கும் பயன்படும்வகையில் **ஆராய்ச்சிக் கட்டுரை எழுதும் முறை** என்ற நூலை 1963இல் எழுதியிருந்தார். ஈழத்து மரபு வழி இலக்கியங்களில் மிகுந்த அக்கறை கொண்டிருந்த பேராசிரியர் சங்க காலம் (மதல் 20ஆம் **நூற்றாண்டுவரை** ஈழத்தில் தமிழ்ப் வாழ்ந்த பலவர்களின் செய்யுள்களைச் சேகரித்து **'ஈழத்துத் கவிதைக் களஞ்சியம்'** எனத் தொகுத்து ஆவணப்படுத்திய சாதனையாளர். அதுபோன்றே ஈழத்தின் பள்ளு இலக்கியமான என்ற நூலையும் 65ானப் பள்ளு பேராசிரியர் 1968இல் வெளியிட்டிருந்தார்.

போசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் 1965இல் கொழும்புப் தமிழ்த்த<u>ு</u>றைக் ஆரம்பிக்கப்பட்டபோது பல்கலைக்கழகம் தலைவராகப் பொறுப்பேற்றுப் பல வேலைத் திட்டங்களை மாணவருக்குக் கற்பிக்தலோடு. முனைவர் மேற்கொண்டார். பட்ட ஆய்வில் ஈடுபட்ட ஆய்வு மாணவர்களை நெறிப்படுத்தியும் அத்துடன் தமிழகத்துப் பல்கலைக்கழகங்கள், வாலானார். மலேசியப் பல்கலைக்கழகம், எடின்பரோப் பல்கலைக்கழகம் முனைவர்ப்பட்ட ஆய்வேடுகளின் வெளிநிலைத் ஆகியவர்ரின் காலம்வரையும் மதிப்**பீட்டாள**ராகவும் இறுதிக் கோவ செயற்பட்டார்.

போசிரியரின் மொழியியற் புலமையும், சுமேரிய திராவிட ஒப்பிட்டு ஆய்விற் காட்டிய ஈடுபாடும் அவருக்குப் பல புலமைப்பரிசில்கள் கிடைக்க வாய்ப்பாயி<u>ற்று</u>. பல்கலைக்கழகங்களின் புலமைப்பரிசில்கள் பெற்று, உலகப் பகம் பெற்ற மொழியியல் அறிஞர்களான தோமாஸ் பரோ, எமனோ, லீக் லிஸ்கர் (American Linguist & Phonetician), முதலியோருடன் ஜரோப்பா, சுப்பிரமணியம் ബി. அப் ட அமெரிக்கா, இந்தியா ஆகிய நாடுகளிலுள்ள பல்கலைக்கமக மொழியியல்துறைகளில் ஆய்வுசெய்து நூல்கள் வெளியிட்ட பெருமை ஈழத்திற் பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களுக்கே கிடைக்கது.

தமிழ்மொழியின் கோற்றம். மொமி தமிழினம், மரபு பேணல் என்ற விடயங்களுடனேயே வாலாளு. மொமி வாழ்நாட் செயற்பாடுகள் அமைந்திருந்தன. போசிரியரின் எழுத்து, சொல் கமிம் மொமியின் என்பவന്നിன் கோற்ற ஒப்பிட்டு ஆராய்ந்தார். சுமேரியமொழியடன் வரலாந்நைச் தமிழ்மொழி வரலாறு பற்றித் தனித்தனி ஆய்வுக் கட்டுரைகள் எழுதினார். நாலாக்கம் பெற்றுள்ளன. இப்போது அவை அடையாளம் மொழி; மொழி சிதைந்தால் இனத்தின் சிகைந்து விடும் என்பது இனத்தின் அடையாளமும் பேராசிரியரின் கொள்கையாகும். அதனால் மொழி பேணல், இலக்கிய மரபு பேணல் என்பதில் பேராசிரியர் மிகவும் தீவிரமாகச் செயற்பட்டவர் என்பதையும் அவரது வாழ்க்கை வரலாற்றில் அறிந்து கொள்ளலாம்.

இலங்கைப் பல்கலைக்கழகத்திற் பேராசிரியர்கள் கணபகிப்பிள்ளை, வி. செல்வநாயகம், ஆ. சதாசிவம், வித்தியானந்தன், எஸ். தனஞ்செயராசசிங்கம், க. **കൊ**ന്നു പടി. பூலோகசிங்கம். **ી**. கந்கையா. அ. சண்(மகதாஸ் ஆகிபோரிடம் தமிழ் கற்ற வாய்ப்பும் பெருமையும் எனக்குள்ளது. ஆயினும் பல்கலைக்கழகத் தமிழ்க் கல்வியைக் கொழும்புப் பல்கலைக்கழகத்தில் எனக்குத் தொடக்கி வைத்தவர் பெருமை பேராசிரியர் சதாசிவத்திற்கே உரியகு. அது போன்கே ناخانا படிப்பின் இறுதியாக முனைவர் UĽL ஆய்வக்கும் அவரே மேற்பார்வையாளராகவும் எனக்கு செயற்பட்டவர். 1971 முகல் 1982 வரை போசியருடன் கொழும்புப் பல்கலைக் விரிவரையாளராகப் கழகத்தில் பணிபுரிந்த காலம் மிகவும் சிறப்பாகவும், அனுபவம் மிக்கதாகவும் அமைந்திருந்தது. 1977இல் கொழும்பில் நடைபெற்ற இனக்கலவரத்தின்போது பேராசிரியர் அவர்கள், எனது குடும்பத்தை உயிராபத்திலிருந்து காப்பாற்றியதோடு, வீட்டில் கனது எங்களுக்கு அடைக்கலமும் கந்கவர் என்பதைக் குறிப்பிடுதல் நன்றிக் கடனாகும். அப்பெருந்தகை யாழ்ப்பாணத்தில் 1988இல் இயற்கை எய்தியபோது பல்கலைக்கழகத்திற் சிரேஷ்ட விரிவுரையாளனாக யாம்ப்பாணப் அப்போது இருந்தேன். யாழ்ப்பாணத்தில் இருந்தமையாற் போசிரியரின் கிரியைகளிற் கலந்து இறுதிக் கொள்ளும் வாய்ப்பும் கிடைத்தது.

உலகிலே 'தம்பெயர் நிறீஇத் தாம் மாய்ந்த" சான்றோர் பலராவர். அவர்களது, வாழ்வியல். அவர்களது வரலாறு எதிர்காலச் சமூகத்தின் வழிகாட்டியாகவும், உந்து விசையாகவும் அமையும் தன்மையன. அதனாலேயே வாழ்க்கை வரலாற்று நூல்கள் (Biograpghy) காலத்திற்குக் காலம் எழுதப்பட்டு, ''வாழ்க்கை வரலாற்று நூல்கள்'' என்ற இலக்கிய வகைமைக்குள் இடம்பொலாயின. வாழ்க்கை நூல் வரலாற்று எழுதுவது துணிவோர் செயற்பாடன்று. இதனை எழுதத் எளிதான எழுத முற்படுகிறாரோ அந்த எழுத்தாளர் எவரைப் புய்யி அப்பெரியாருடன் வாழ்ந்தவராகவோ அல்லது உண்மையாக காலத்தவராகவோ, சேர்ந்தோ அவருடன் வாழ்ந்த பயணித்தவராகவோ வழியிற் அல்லது அவர் அல்லது நெருங்கிய உறவினராகவோ இருத்தல் இத்தகு அவாகு நூல் எழுதுவதந்கு நன்கு வாய்ப்பாகிறது. மேலும் அவருடன் ஆவணங்களையும் நன்கு தொடர்புடைய அனைத்து அறிந்தவராக இருத்தலும் இன்றியமையாததாகும். இவ்வகையிற் பேராசிரியரின் வாழ்க்கை வரலாற்றுடன், அவர் மேற்கொண்ட புலமைத் வெளியிட்ட நூல்கள், அவாகு அய்வகள். திறன்கள் என்பன பற்றி எழுதுவதற்கு எனக்கு அனைத்துப் நூலின் அமைந்திருத்தல் உண்மைக் பின்னணிகளும் கன்மைக்குச் சான்றாகும்.

இந்நூல் தொடர்பாக இரு விடயங்களைக் குறிப்பிடுதல் பொருத்தமாகும். கொழும்புத் தமிழ்ச் சங்க மேனாள் பொதுச் ''தமிழ்வேள;'' அமரர் கந்தசாமி அ. பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களுடன் நீண்டகாலம் பழகியவர்; எனக்கும் பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களுக்கும் இடையிலான தொடர்புகளையும் நன்கறிந்தவர். அதனால் அவர் கொழும்பில் தொலைபேசி பின்னர் வழியாகவும், இருந்து அஞ்சல் ஆண்டிலே கொடர்ப 2000ஆம் மூலமாகவும் என்னுடன் ''பேராசிரியர் ஆ. சதாசிவம் பற்றி ஒரு நூலை கொண்டு. தமிழ்ச் நாங்கள் எழுதித்தாருங்கள் சங்கம் மூலம் வெளியிடுவோம்'' என்ற வேண்டுதலை என்னிடம் வைத்தார். படியே அப்பணியில் வேண்டுகோளின் FF(BLLL)B அவரது அப்பணி தொடர்ந்து வந்தேன். அவர் அமரரானதும் நகரவில்லை.

ஆயினும், அப்பணி தொடர்வதற்குரிய வாய்ப்பு மீண்டும் திருஞானேஸ்வரி சதாசிவம் மூலம் 2018இர் கிடைத்தது. பேராசிரியர் ஆ. சதாசிவம் அவர்கள் 1968இல் வெளியிட்ட "ஞானப்பள்ளு" என்ന நூலை பதிப்பாக வெளிக்கொணரும் இரண்டாம் பணியில் FF (BULL திருமதி சதாசிவம் அவர்கள், அ<u>ந்நூலு</u>க்கு **வெளியீட்டுரை** உரிமையோடு எழுதுமாறு கேட்டுக்கொண்டதற்கு இணங்க. வெளியீட்டுரை எழுதினேன். அப்போதுதான் அவர் என்னை பேராசிரியரின் வாழ்க்கை வரலாற்றையும், அவரது நால்கள் எழுதும்படி கேட்டார்கள். விருப்பத்திற்கு அவரகு இசைவாகவம். நான் ஏற்கனவே கொடங்கிய பணியை முற்றுப்பெறச் செய்வதற்காகவும் இந்நூலை எழுதி 2021இல் நிறைவுசெய்துள்ளேன். இந்நூலை எழுதுவதற்கு வேண்டிய தகவல்களையும் நூல்களையும் திருமகி திருஞானேஸ்**வ**ரி சகாசிவம் அவர்கள் தந்துதவி**னா**ர் என்பகையும் FF00in(B) நன்றியுடன் பதிவுசெய்கிறேன்.

பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் ஓய்வின்றி இயங்கிக் கொண்டே இருப்பார். மொழி ஆராய்ச்சி, இலக்கிய ஈடுபாடு, கற்பித்தல், எழுத்துப்பணி, மன்றங்கள் சார்ந்த சமயப்பணி, சமூகப்பணி என அமைந்த அவரது வாழ்க்கையும் பணிகளும் மாணவருக்கு முன்மாதிரியாக அமையும் என்பதும் எனது நம்பிக்கையும் இந்நூற் பயனுமாகும்.

பல்கலைக்கமகப் கமிமகப் தமிழ்ப<u>்</u> போசிரியர் ஒருவரிடமிருந்து இந்நூலுக்கு அணிந்துரை பெறுதல் பொருத்தமாக என்றெண்ணியபோது அமையம் மதுரைக் பல்கலைக்கழகத் தமிழ்த்துறைப் பேராசிரியரும். திருக்குறள் இருக்கைப் பொறுப்பாளருமாகிய அன்புக்குரிய பேராசிரியர் பொ. சத்தியமுர்த்தி அவர்களின் நினைவே முகலில் வந்தது. சுவாமி விபுலாநந்தர் ஆய்வு மையம் கனடா. மாதந்தோறும் நடத்திவருகின்ற திருக்குறள் அய்வரங்கத்துடன் மதுரை காமராஜர் பல்கலைக்கழகத் தமிழ்த்துரையும் இணைந்து பல ஆய்வரங்குகளை நடத்தி வருகின்றது. அவ்வகையில் அவர் எழுதியுள்ள அணிந்துரை இந்நூலுக்கு அணிசேர்க்கின்றது. அவருக்கும் எனது நன்றி உரித்தாகுக.

இந்நூலுக்குப் போரசிரியர் சதாசிவம் அவர்களிடம் தமிழ்ப்பாடம் பல்கலைகழகத்திலே கொழும்புப் மாணவர் ஒருவரிடம் நினைவுரை ஒன்று பெற்று, இந்நூலிற் சேர்ப்பது பொருத்தமாகும் என எண்ணியபோது, கொழும்பிற் பேராசிரியரிடம் BA தமிழ் படித்தவரும், கனடாவில் ''தென்னாசிய நுண்கலை கற்கை மையம் மாணவராகக் முதுமானி கமிழ் கர்கை கனடாவிலே அண்ணாமலை நெறியில் பட்டம் பெற்று, அதே கல்வி மையத்திலே தமிழ் விரிவுரையாளராகப் பணியாற்றுபவரான திரு. கணபதிப்பிள்ளை வாய்ந்தவராக அமைந்தார். தகுதி குமரகுரு வழங்கியுள்ள "**தன் நினைவிலிருந்து எழுதுவது**" என்ற சிறு கட்டுரையும் இந்நூலுக்கு மேலும் அணி சேர்க்கிறது.

இதன் தட்டச்சுப் பிரதியை நூல் வடிவமாக்கியும். நூலின் அட்டைப் படத்தை உருவாக்கியும் உதவிய திருமதி சிவநயனி முகுந்தன் அவர்களுக்கும் என் உளமார்ந்த நன்றி பெறுவகற்கு எனக்குத் இந்நூலாக்கம் உரித்தாகுக. இந்நூலை அழகாகத் தட்டச்சு செய்தும், துணையாகவம். நூல் முழுவதையும் நன்கு வாசித்து, சொற்பிழை, எழுத்துப் பிழைகளைத் திருத்தியும் உதவியதன் மூலம், பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களின் மாணவியும், எனது மனைவியுமாகிய நன்நியைப் அவர்களும் கனது பாலசுந்தரம் விமலா பேராசிரியர் அவர்களுக்குச் செலுத்தியுள்ளார்.

எனது நூல்களைச் சிறந்த முறையில் அச்சிட்டு உதவும் A Fast Print உரிமையாளர் கோடிஸ்வரன் அவர்களுக்கும் நன்றி கூறுகின்றேன்.

பேராசிரியர். பாலசுந்தரம் இளையதம்பி தமிழ்த்துறைத் தலைவர் தென்னாசிய நுண்கலை கற்கை மையம் -அண்ணாமலை கனடா 1240, Ellesmere Road, #101, Scarborough, ON. Canada. 05.09.2022

# பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களின் கல்விப் புலம்

பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் யாழ்ப்பாணம், வலிகாமம் மேற்குப் பிரிவில் சைவம் செழித்தோங்கியிருந்த கிராமமான தமி<u>ம்</u>க் அராலி என்னும் ஊரில் ஆறுமுகம் பார்வகி இணையருக்கு ஆயிரத்துத் தொள்ளாயிரத்து இருபத்தாநாம் ஆண்டு பெப்ருவரி மாகம் பதினைந்தாழ் கிககி மகனாகப் பிளக்கார். பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் பிருந்க ஊரும் கல்வி கள்ள சூமலும் பின்னாளிற் பெரும் கல்விமானாகத் திகழ்வதற்குக் களமாக அமைந்தன. ஆரம்பக் கல்வியை அராலி தெற்கில் அமைந்த வித்தியாலயத்தில் 1930 -1941 வரை கள்ளார். பின்னர் அராலி இந்து -ஆங்கில பாடசாலையில் இடைநிலைக் கல்வி கற்று, 1941இல் தமிழ் தராதரப் பத்திரப் பரீட்சையில் முதற்பிரிவில் சித்தியடைந்தார். தொடர்ந்து, தம் ஊருக்கு அயற்பதியான வட்டுக்கோட்டையில் அமெரிக்க மிசனரிமாரால் நடத்தப்பட்ட யாழ்ப்பாணக் கல்லூரியிற் சேர்ந்து 1942 - 1945 காலப்பகுதியில் கல்வி பயின்றார். 1945ஆம் ஆண்டில் **ஆங்கில** - சிரேஷ்ட தராதரப் பரீட்சையிலும் (மதற் பிரிவில் சித்தியடைந்தார். அக்கல்லூரியில் அங்கிலம். இலத்தீன், வடமொழி ஆகிய மொழிகளையும் கற்றார்.

அவர் பிறந்த ஊர் அவருக்குத் தமிழ்மொழி, தமிழ்ப் பண்பாடு, பாரம்பரிய மரபுகள் என்பனவற்றின் மீதான ஈடுபாட்டையும் பற்றுதலையும் அளித்தன. ஆரம்பக் கல்லூரிப் படிப்புக் காலத்திலே தமிழ் இலக்கியம், இலக்கணம் என்பவற்றைக் கற்பதிலும் ஆர்வம் கொண்டிருந்தார். தமிழில் பாண்டித்தியம் அடைய வேண்டும் என்ற பெரு நோக்கோடு 1943இல் பிரவேச பண்டித தேர்விலும் சித்தியடைந்தார்.

பின்னர் கொழும்பிலுள்ள ஆனந்தாக் கல்லூரியில் 1945 முதல் 1947 வரை உயர் கல்வியை மேற்கொண்டார். அத்துடன் அங்கு கிடைத்த வாய்ப்பைப் பயன்படுத்தித், தன்னிடத்துதித்த பலமொழிகளைக் கற்கும் ஆர்வத்தால் பாளி ஆகிய மொழிகளையும் கற்றார். 1947இல் சிங்களம். தேர்வில் சித்தியும் உயர்தரத் பொதுத் தராதர தமிழ்ச் சங்கப் ஆண்டில் மதுரைக் அகே அடைந்கார். பிரிவிர் தேர்வுக்குத் தோற்றி, அதில் முதலாம் பண்டிகர் சித்தியுமடைந்தார்.

பல்கலைக்கமக 1948இல் இலங்கைப் பேராதனையில் அவர்கள் பெற்றுக்கொண்ட சதாசிவம் சேர்ந்து, பட்டப் இயங்கிய இலங்கைப் பல்கலைக்கழகத்திற் பெற்றிருந்த பன்மொமி அനിഖ கொடர்ந்தார். படிப்பைக் மொழித்துறையில் கனது சதாசிவம் அவர்கள் பயின்றார். சிருப்புக்கலை தமிழ் காட்டிக் ஈடுபாட்டையும் அப்போது அவருக்குப் பேராசிரியர் கணபதிப்பிள்ளை, பேராசிரியர் வி. செல்வநாயகம், முனைவர் சு. வித்தியானந்தன், ஜனாப் ஆகியோர் விரிவுரையாளர்களாக முகம்மகு \_\_\_\_െബസ് பல்கலைக்கழகத்திலே **தமிழை**ச் இலங்கைப் இருந்தனர். முதல் வகுப்பிலே பாடமாகப் பயின்றவர்களுள் சிருப்புப் சதாசிவம் சிறப்பும் சித்தியடைந்த (மதன்(மறையாகச் கேர்விலே அவர்களுக்கு உரியதாகும். இறுதித் பூராசிரிருக்குப் பேராதனைப் சித்தியடைந்க பல்கலைக்கழகம் உடனடியாகவே 01.11.1952இல் <u>கற்ற</u>லில் பதவி வழங்கிற்று. விரிவரையாளர் கொண்டிருந்த சதாசிவம் அவர்கள் தொடர்ந்து மானிக் கல்வியை மேற்கொண்டு 1954இல் முதுகலைமானிப் பட்டத்தையும் பெற்றுக் கொண்டார்.

சதாசிவம் அவர்கள் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகத்திற் பயின்று பட்டம் பெற்ற செல்வி திருஞானேஸ்வரி செல்லப்பா அவர்களைக் காதல் திருமணம் செய்து தனது வாழ்க்கைக் அவர்கள<u>த</u>ு இல்லா துணைவியாக்கிக் கொண்டார். வாழ்க்கையில் மதியழகன், குந்தவை, பூங்கோதை, அன்பழகன் இன்பமாக செல்வங்களைப் பெற்று பிள்ளைச் என்ற வாழ்க்கையை நடத்திவந்தார். தனது பிள்ளைகளுக்கு அழகிய ஏனையோருக்கும் வைக்கு கமிம்ப் பெயர்கள் சிருப்பாகக் செயற்பட்டமையும் முன்மாதிரியாகச் ஈண்டு குறிப்பிடத்தக்கதாகும்.

முதுநிலை விரிவுரையாளராகப் பதவி உயர்த்தப்பட்டு, 1965 வரை சிரேஷ்ட விரிவுரையாளராகக் கடமையாற்றினார். மொழிகளை இளவயதிற் கற்றுக் கொண்ட சதாசிவம் அவர்கள் மொழித்துறையிலே மேர்படிப்பைத் கனகு தொடர்வதற்குத் **தயாராக** மேலும் சிங்களம். மலையாளம். தெலுங்கு, ஜேர்மன் கன்னடம். முகலான மொழிகளிலும் தேர்ச்சி பெற்றுக் கொண்டார். மொழியார்வத்தில் ஈடுபட்டிருந்த சதாசிவம் அவர்களுக்கு மொழிக்குரையில் (மனைவர் பட்டம் பெறுவதந்குப் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம் புலமைப்பரிசில் வழங்கியது. **ஒக்ஸ்போ**ர்ட் பல்கலைக்கழகத்தில் உயர் படிப்புக்குரிய புலமைப் பரிசில் கிடைக்கப் பெற்று 1954இல் பேராசிரியர் அங்கு சென்றார். தோமாஸ் பரோ (Thomas Burrow) அவர்களிடம் மொழியியல் பற்றியும், மொழியியல் ஆய்வு முறைகள் பற்றியும் துறைபோகக் கற்றுக்கொண்டார். நான் அறிந்க வரையிர் பழைய தலைமுரைத் பேராசிரியர்களில், இவ்வாறு மொழியியலை முதன்முதலாக வரு பாடமாகக் கற்றுத், தனது ஆய்வைச் செம்மைப் படுத்தியவர் இவரே ஆவார். மொழியியல் ஆய்வுத்துறையில் உலகப் புகழ் பெற்று விளங்கிய பேராசிரியர் கோமாஸ் அவர்களின் மேற்பார்வையின்கீழ் மொழி ஆராய்ச்சி செய்யம் வாய்ப்புக் கிடைத்தமை அவர் பெற்ற பேறாகும். அவரிடம் மொழித்துறையில் மேற்கொள்ளத்தக்க ஆய்வு ஆய்வுமுறைகள், ஏடுகள் எவ்வாறு நுட்பமாக எழுதப்பட வேண்டும் என்பனவற்றையும் முறையாக முதலிற் கற்றுக் கொண்டார்.

இவருடைய ஆய்வு மேற்பார்வையாளர் பேராசிரியர் கோமாஸ் பரோ பற்றியும் குறிப்பிடுதல் பொருக்கமாகம். மொமிகளில் (மகன் **ெப்பியலாய்வு** (மதலாக செய்த நொபேரட் கால்ட்வெல் (Robert Caldwell) Comparative Studies in Dravidian Languages" என்ற நூலை வெளியிட்டிருந்தார். அவருக்குப் பின்னர் திராவிட மொழிகளின் அடிச்சொற்கள் பற்றி ஆராய்ந்து, "Dravidian Etymological Dictionary" என்ற லர் அரிய நூலை எமுகியவர்கள் பேராசிரியர் பரோவும் தோமஸ் ஏமானோவம் பேர்பெற்ற ஒரு அத்தகைய மொழியியல் பேராசிரியரிடம் "கமிம்மொமியின் வினைச்சொல் அடிகள்" என்ற

செய்து 1956இல் D. Phil. ஆராய்ச்சி LILLID பர்ரி அதிர்ஷ்டம் என்று அடிக்கடி பெர்கமையைப் பெரிய பேராசிரியர் கூறுவதை அவதானித்துள்ளேன். "தாரமும் குருவும் என்பகர்கமைய இரண்டும் எமுக்கு" அவருக்கு அவர்கள் மொழியியல் கிடைத்தன. பேராசிரியர் சதாசிவம் பற்றிப் பேராதனைப் துரையில் D. Phil. பட்டம் பெர்ரமை போசிரியர் ஆங்கிலத்துறைப் பல்கலைக்கமக குறிப்பிடுள்ளமை கல்பகே வருமாறு அவர்கள் நோக்கத்தக்கது:

"I vividly remember the notice taken in campus circles of his return with a D.Phil. from Oxford in 1957. He was perhaps the first D.Phil. in his field in this country and certainly the first to join our faculty. .... His massive research and record of publication will be an enduring monument to this great scholar. I look forward to the day when a bilingual poet might enable his anthology of Sri Lankan Tamil Poetry to be enjoyed outside the world of Tamil letters. Scholars in many parts of the world will know that his untimely death is a great loss to Sumerian studies." (Professor of English, Ashley Halpe, University of Peradeniya. Sunday Observer, 31.07.1988)

மொழியியல் துறையில் 1956இல் கலாநிதிப் பட்டம் பெற்று மீண்ட சதாசிவம் அவர்கள் தமது மாணவர்களுக்கு மொழியியல்துறையிற் சிறந்த விரிவுரையாளராகத் திகழ்ந்தார். பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் மொழியியல் துறையில் ஆற்றிய ஆய்வுப்பணிகள், அவற்றின் மூலம் அவர் சாதித்த விடயங்கள் என்பவை தனித்து ஆராயப்பட வேண்டியவை ஆகும்.

#### இயல் - 2

## பேராசிரியரின் மொழியியல் ஆய்வுகளும் ஆய்வு நூல்களும்

#### பன்மொழி அறிவு:

பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் பல்கலைக்கமக அனுமகி பெறுவதற்கு **தமி**ழ் (மன்பாகவே மொழியில் மதுரைக் தமிழ்ச் சங்கப் பண்டிதர் தேர்வில் சிக்கி பெற்றிருந்ததோடு, உயர்கல்லூரியிற் படிக்குங் காலங்களில் ஆங்கிலம், வடமொழி, சிங்களம் முதலான பல மொழிகளையும் கற்றிருந்தார். அவரது உள்ளம் பல மொழிகள் பற்றி அறிய மொழிகளுக்கிடையேயுள்ள ஒற்றுமைகள், தொடர்புகள் என்பன பற்றி அறிய வேண்டும் என்ற உணர்வு மொழிகளின் தோற்றம், வளர்ச்சி என்பன கொண்டிருந்தது. பற்றிய அவரிடம் சிந்தனைகள் பதிந்திருந்தன. ஆழப் உயர்கல்வியும், பல்கலைக்கழகங்களில் அவர் மொமியியல் பற்றி ஆராய்ந்த விடயங்களும் அவரது வாழ்வியலாகவே அமைந்தன. பேராசிரியர் சதாசிவம் தனது இறுதிக் காலம்வரை மொழி ஆராய்ச்சியிலேயே அர்ப்பணித்திருந்தமையை என்னால் நேரே பார்த்து அறியக் கூடியதாகவும் இருந்தது. அதன் விளைவாகச் சுமேரியமொழி பற்றிய ஆய்வுகள், அவற்றின்வழி தமிழ்மொழியின் தொன்மை. தோற்றம் என்பன பற்றிய ஆய்வு முடிபுகளைக் கட்டுரைகளாகவும் நூல்களாகவும் வெளியிடலானார். அவர் சுமேரிய மொழியையும் திராவிட மொழிகளையும் ஒப்பிட்டு வெளிப்படுத்திய ஆராய்ந்து உண்மைகளே அவரை மொழியியல்துறையில் உலக ஆய்வரங்கில் அடையாளப் படுத்தின எனலாம்.

பேராசிரியரின் இளமைக் காலத்திலே தமிழகத்திலே திராவிட இயக்கம், தனித்தமிழ் இயக்கம் முதலியவை எழுச்சி கொண்டிருந்தன. அந்நிலையில், தமிழின் தனித்துவத்தையும் தொன்மையையும் அறிவியல் அடிப்படையிலும், சான்றுகளுடனும் நிறுவவேண்டிய கடமை பல்கலைக்கழக ஆய்வாளர்களுக்கு சூழலிற் ஆய்வுச் சாசனவியலை இருந்தது. அத்தகைய தமிழ்மொழியின<u>்</u> **கனிக்குவங்களைப்** அடியொந்நியதாகத் போசிரியர் க. கணபதிப்பிள்ளை தேடினார். பண்பாட்டியலை தமிழரின் கொண்டு **தனித்துவங்களைப்** அடிப்படையாகக் நிறுவினார். வித்தியானந்தன் இலக்கிய பேராசிரியர் ъ. வரலாற்றை அடியொற்றிய தனித்துவத்தைச் பேராசிரியர் வி. செல்வநாயகம் கண்டறிந்தார். மொழியியல் அடிப்படையிலே தொடர்ச்சி, வளர்ச்சி கமிம்மொமியின் தொன்மை, என்பன பேராசிரியர் சதாசிவம் உண்மைகளைப் ஆ. நிறுவினார் எனப் பேராசிரியர் சபா. ஜெயராசா அவர்கள் குறிப்பிடுவர்.

மொமியியல் ஆய்வுத்துறையில் சதாசிவம் அவர்கள் மொழியியல் அறிஞராவார். அவரது அறிந்த உலகு ஆய்வு சுமேரியமொழி, திராவிட மொழிகள் மொமியியல் என்பனவற்றில் முனைப்புப் பெற்றிருந்தது. சுமேரியர் என்போர் யாவர்? சுமேரிய நாடு யாது? என்பன பற்றிய விணக்களுக்கு ஆய்வாளரிடையே கருத்து வேறுபாடுகள் நிலவின. மேலும் பாபிலோனிய மொசப்பத்தேமியா, நாகரிகத்தளங்களே சுமேரியா என்ற கருத்தே பொதுவாக ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டு அல்ஜீரியா, வருகின்றது. காலப்போக்கில் சாரக் அப்பிரதேசம் கொள்வதாயிற்று. பெயர்களை பெற்றுக் பேசிய மொமியே அப்பிரகேசக்கில் வாழ்ந்த மக்கள் இலங்கைப் பல்கலைக்கழகத்தின் சுமேரியமொழி. விபுலாநந்தர் கமிம்ப் போசிரியாகிய சுவாமி ஆய்விதழ்களில் 'மேற்றிசைச் செல்வம்' (1995:4-எழுதிய ஆய்வக் கட்டுரைகளில் கொடரில் சுமேரியருக்கும் தமிழ் மக்களுக்குமிடையே கிறிஸ்துவுக்குப் முன்பாக இருந்த தொடர்புகள் பல நூற்றாண்டுகளுக்கு எழுதியிருந்தார். தமிழரும் சுமேரியரும் இனக்கலப்பும் பற்றி மொழிக்கலப்புங் கொண்டு வாழ்ந்தமை பற்றிய தகவல்களை

சுவாமி விபுலாநந்தர் பல்வேறு மேனாட்டறிஞர் கூறிய சான்றுகளுடன் ஆராய்ந்து எழுதினார். இத்தகைய ஆய்வுகளும் பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களைச் சுமேரியமொழி ஆய்வில் ஈடுபடுத்தியிருக்கலாம்.

பேராசிரியர் சதாசிவம் எழுதிய "குமரித்தமிழ் சுமர்மொழி" என்ற கட்டுரை கூறும் விடயங்கள் நோக்கத்தக்கன. ஒப்பெர்ட் (Oppert) என்ற அகழ்வாராய்ச்சியாளர் முதன் முதலாக 1869இல் **"சுமர்"** என்னும் சொல்லை எடுத்தாளும்வரை சுமார் 4000 ஆண்டுகளுக்கு மேலாக சுமேரிய நாகரிகம் மண்ணுக்குள் மறைந்து கிடந்தது. அவரே "சுமர்" என்ற சொல்லை முதன் முதலில் அறிமுகப்படுத்தியவராவார். அவரைத் தொடர்ந்து இலண்டன் அரும்பொருளகப் பொறுப்பாளர் ஹோல் (R.H.Hall) என்பவர் எழுதிய ஆய்வு நூலிற் அகழ்வாராய்ச்சியின் மூலம் மண்ணடியிற் புதையுண்டு சுமேரிய கிடந்த நகரங்களை வெளிப்படுத்தினார். அவர் எழுதிய Ancient History of the Near East என்ற நூலிற் கூறப்படும் கருத்தைச் சுவாமி விபுலாநந்தர் வருமாறு எடுத்துக்காட்டுகிறார்:

> "சுமேரியப் பண்பாட்டினை ஆராயுமிடத்து அது வெளிநாடுகளிலிருந்து மெசப்பத்தேமியாவுக்குக் கொண்டு வரப்பட்ட லன்றாகவே எமக்குத் தோன்றுகிறது. சுமேரியர் காட்டுமிராண்டிகளாக வாழ்ந்தகால வரலாற்றுச் சான்றுகள் எதுவும் பாபிலோனியாவில் அகப்படவில்லை. நாம் (முதன் முதலில் கி. மு. 4000 ஆம் ஆண்டு வாழ்ந்தவர்களாக அவர்களைப் பள்ளிச் சிந்திக்கும்போது அவர்கள் சிறந்த அரசியலை பெரிய நகரங்களில் அமைத்து வாழ்ந்தவர்களாகவும், உலோகங்களின் உபயோகங்களை நன்கு உயர்நாகரிக மக்களாகவும் காட்சி தருகிறார்கள். காம் குடியேறிய ஆற்றுப்படுக்கையில் கொண்டிருந்த நாகரிக மற்ற குடிமக்கள்மீது கம் உயரிய பண்பாட்டைப் பரப்பினர். இவர்கள் பிற

நாட்டவராய், பண்பாடு வளர்ச்சி பெற்ற நிலையினரான காலத்திலேயே பாபிலோனியாவிற் குடியேறியவராகவும் கொள்ளத்தகும்" என்ற கருத்தை 1930களில் சுவாமி விபுலாநந்தர் குறிப்பிட்டிருந்தார்.

மேலும், "சுமேரியரது உடல் தோற்றமும் மொழியும் அவர்களின் அயல் நாட்டவர்களான செமித்திக் மக்களினின்றும் வேறுபட்டுக் காணப்படுகின்றன என்றும், இந்தியாவிலே தெக்கான் பகுதியின் மொமிகளைப் திராவிட தென்திசையில் இன்றும் வாழ்ந்துவரும் மக்களினத்தவருடன் சுமேரியரை அடையாளம் எனவும், இவர்கள் கடல் வழியாகப் பண்டைக் காணலாம் பாபிலோனியாவை அடைந்திருக்கலாம்" எனவும் காலத்தில் கூறுவர். வேரால் எச். அர். அய்வாளர் இக்கருத்துக்களை உறுதிப்படுத்திக் அவர்கள் சகாசிவம் கொண்டு, சுமேரியர் திராவிடர் வழிவந்தோர் என்றும், சுமேரிய மொழிக்கும் திராவிட மொழிகளுக்கும் உள்ள தொடர்பானது, பண்பாட்டு புர்வீகத்தையும், அவர்களது அவர்களது உறுதிப்படுத்துகின்றது என்றும் தனது வரலாற்றையும் ஆய்வுகளிலே நிறுவினார்.

இக்கருத்துக்களை முதலில் ஆதாரமாகக் கொண்டு, பேராசிரியர் சதாசிவம் தமது சுமேரிய மொழி ஆராய்ச்சியில் ஈடுபட்டு, சுமேரியருக்கும் திராவிடருக்கும் குறிப்பாகத் தமிழருக்கும் நெருங்கிய தொடர்புள்ளதை நிறுவியிருப்பது அவரது ஆய்வுப் புலமையை வெளிப்படுத்துவதாகும்.

பேராசிரியர் சதாசிவம், சுமேரியமொழி ஆய்வளரான சுமேரியமொமி அவர்களின் (II) ஸ்தீபன் லாங்டன் என்ற குடும்பத்தைச் சேர்ந்தது **ட**்டுமொழிக் ஆய்வுகளிலும் ஆதாரமாகக்கொண்டு. தனது அதனைத் சான்றுகளுடன் நிறுவவே, உலக மொழியியலாளரும் அதனை ஏற்றுக்கொண்டனர். உலகில் ஒட்டுமொழிக் குடும்பங்களாகக் மொழிகளைக்கொண்ட கங்கேரிய. பின்லாந்து 22 தமிழ், தெலுங்கு (முதலான மொழிக்குடும்பமும்,

மொழிகளைக் கிராவிடமொழிக் கொண்ட குடும்பமும் அமைந்துள்ளன. சித்திய ஆனால் மொழிக்கும் சுமேரிய மொழிக்கும் தொடர்பில்லை எனத் திராவிட மொழி ஆய்வில் வல்லுநரான கால்டுவெல் அறிஞர் (1856)தெளிவாகக் கூறியுள்ளதைப் பேராசிரியர் சதாசிவம் எடுத்துரைத்துள்ளார். பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் தனது சுமேரியமொழி ஆய்வு எவ்வாறு தொடங்கியது என்பகை வருமாறு எழுதுகிறார்:

"1965ஆம் ஆண்டில் காத்திராப் பிரகாரமாக இவ்வாராப்ச்சியுட் புக நேர்ந்தது. சுமர்மொழிச் சொற்களையும் வடிவங்களையும் படிக்கப் படிக்கச் சங்கத் அகராகியையே படிக்கின்ரேன் என எண்ணுவதுண்டு. சுமர்மொழி திராவிடமொழி என்னும் லரு நூலில் 500 எடுத்துக்காட்டு ஒப்புவமைகளை விளக்கியள்ளேன்" என்பர்.(A. Sathasivam: 1965)

சுமர் மொழிச் மேலும். சொற்களைப் படிப்போர் அவை பழந்கமிழ்ச் சொற்கள் என்பதை உணர்வர். சுமரி நாட்டவருக்கும் பண்டைத் தமிழருக்கும் தொடர்பைக் குமரி என்ற ஒரு சொல்லே போதும் என்று கூறி அதற்குரிய விளக்கங்களும் தருகிறார். கி.மு. 4100 ஆண்டு தம் நாட்டினுட் புகுந்த குமரி நாட்டுத் தமிழர் தம் நாட்டுக்கும் "குமரி" என்றே பெயரிட்டனர். தம் தலைநகரை என்றும் அழைத்தனர். 'ஊர்' பாரசிகக் குடாவிலுள்ள பெரிய ஒரு நகரமாகும். பபிலோனிய நாகரிகம் அடைந்த பின்னர் அதன் மறைந்த பண்பாட்டினின்று கிளைத்து எழுந்தவையே கிரேக்க, உரோம நாகரிகங்கள் என்று கூறும் வரலாற்றாசிரியர்களின் கருத்து திராவிட சுமேரியத் தொடர்பை நிறுவுவதாகவே அமைகிறது. ஐரோப்பியர் துயில் கொண்ட காலக்கில் மக்களுக்கு உலக உலகப் பண்பாட்டை நல்கியோர் குமரித் தமிழர<u>ே</u> என்ற பண்பாட்டு வரலாற்று உண்மைகளை மொழியியல் ஆய்வுகளின் மூலமும் பண்பாட்டு ஆய்வாளர்களின் கருத்துக்களின் மூலமும் எடுத்து

உரைத்து, தமிழரதும் தமிழ் மொழியினதும் தொன்மையை நிறுவியுள்ள பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களின் ஆய்வுக் கருத்தானது, தமிழ்மொழியும் தமிழ்மக்கள் வழக்காறும் வரலாற்றில் நிலைத்திருக்கும் என்பதில் ஐயமில்லை.

பேராசிரியர் பரோவும் இமனோவும் இணைந்து பதிப்பித்த மொழிகளின் அடிச் சொல்லகாாகி **எ**ன்ന திராவிடமொழிகளின் ஆய்வுக்குரிய உலகப் புகழ்பெற்றதோர் நூலாகும். அந்நூலின் முன்னுரையில் அக்ககைய உதவியாக அமைந்த **தயாரிப்பத**ற்கு போகாரதியைத் ஆய்வுச் சான்றுகளில் மிக முக்கியமானது பேராசிரியர் ஆ. சதாசிவம் ஒக்ஸ்போர்ட் பல்கலைக்கழகத்தில் D.Phil. பட்டம் செய்தியும் பெறுவதற்காகச் சமார்ப்பித்த ஆய்வேடு என்ற அமைந்த அவ்வகராகி **குரிப்பிடப்பட்டுள்ளது**. அச்செய்தியுடன் மொழியியல் பல்கலைக்கழகங்கள், மற்றும் உலகிலுள்ள நிறுவனங்கள் முதலிய அனைத்து அறிவியற் புலங்களிலும் ജധ്ഥിல്തെ. இவ்வாறாகப் **இடம்பெ**ற்றிருக்கும் என்பதில் மொழியியல் ஆய்வு ஏடு பூராசிரியரது பெயரும். அவரது மொழியியல் அரங்கில் செய்திகளும் உலக யர்ள் குறிப்பிடத்தக்கதாகும். பேசப்படுகின்றன என்ற செய்தியும் ஆராய்ச்சி நடைப<u>ொ</u>ும் பற்றிய திராவிட மொழிகள் சதாசிவம் பேராசிரியர் நிச்சயம் **இடங்களிலெல்லா**ம் பேற்றினை உச்சரிக்கப்படும் அவர்களின் பெயரும் (T Burrow & M. B. Emamaneau-1960: பெற்றுள்ளார். Introduction, p. xxiii)

கேம்பிரிட்ஜ் பல்கலைக்கழகம் வெளியிட்ட 'Proceedings of the Ninth International Congress of Linguistics' என்ற ஆய்வுத் தொகுதியிற் பேராசிரியர் அவர்கள் எழுதிய "The current status of Dravidian Historical and Comparative Studies" (Cambridge, Mass.1962: pp.571-573) என்ற ஆய்வுக்கட்டுரை மொழியியலாளரின் கவனத்தைப் பெரிதும் ஈர்த்ததன் பயனாக அவ்வாய்வினைத் தொடரும் வகையிற்

பல்வேறு பல்கலைக்கழகங்களிலிருந்து அவருக்குப் புலமைப் பரிசில்கள் கிடைத்தமை குறிப்பிடத்தக்கது.

பேராசிரியர் அவர்கள் கொழும்புப் பல்கலைக்கழகத்தில் **பணியா**ന്നിய காலங்களில் சிங்களமொழித்துரைப் போசிரியர் அவர்களின் உற்ற நண்பராகக் காணப்பட்டார். ஆரியபாலா கலைப்பீடாதிபதியாகவும் போசிரியர் ஆரியபாலா பின்னாளிற் துணைவேந்தராகவும் பணியாற்றியவர். அதுபோன்ரே சிங்கள மொழிப் பேராசிரியர் ஜி. டி. விஜயவர்த்தனா அவர்களுடனும் சதாசிவம் அவர்கள் தான் மேற்கொண்டிருந்த சுமேரிய ஆய்வு அடிக்கடி கலந்துரையாடுவதை அவதானித்து நான் வந்திருக்கின்ரேன். பேராசிரியர் விஜயவர்த்தனா கம் இாங்கல் உரையில் போசிரியரைப் பற்றிக் குறிப்பிட்ட செய்தியும் சதாசிவம் சுமேரியமொழி அவர்களின் அய்வ ஈடுபாட்டை வெளிப்படுத்துவாதாகும்:

"Satha was a dedicated academic (at a time when this particular breed is getting rare and rare in this country) and had academic pursuits uppermost in his mind, whenever he met us, he was full of excitement about the research he was involved in or the paper he was writing; and he spoke of them with such enthusiasm that no one could help being interested. His main preoccupation was with his research on link between Sumerian and Dravidian: considerable amount of his time and energy over the past several years were expended on completing a Sumerian Dravidian Dictionary. This research which was breaking new ground in the history of Dravidian languages particularly Tamil was enthusiastically received by linguists the world over, and Satha was invited to many international forums of linguists to present his views on the subject. It was a great pity and a severe loses to posterity that he could not live to finish this work and see it through in print".

(பேராசிரியர் நினைவு மலர்:1988:பக்.56)

மொழிக்கும் - திராவிடமொழிகளுக்கும் சுமேரிய இடையிலான தொடர்புகளை ஆராய்ந்து **கமிம்மொமியின்** தொன்மையை நிறுவுவதே பேராசிரியரின் வாழ்நாள் ஆய்வின் குறிக்கோளாக அமைந்திருந்தது. கால் நூற்றாண்டு காலமாக ஆராய்ச்சியில் சுமேரிய மொழி ஈடுபட்டிருந்தார். சுமேரியமொழி கி. மு. 4000 ஆண்டுப் பழமையுடையது அம்மொமி அறிஞர்கள் நிறுவி யுள்ளார்கள். மொசப்பட்டேலியா. அல்ஜீரியா, பபிலோன், சுராக் வெவ்வேறு பெயர்களில் காலங்களில் வமங்கிய சுமேரியமொழி வமங்கிய நாடாக ஒரு காலத்தில் இருந்தது. சுமேரியர்கள் யார் என்பதிலே பலத்த கருத்து யூதர்களின் முன்னோர்களே வேறுபாடு காணப்படுவதாயிற்று. சுமேரியர் என்ற கருத்து ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டுள்ளது. திராவிடம் சுமேரியமொமி ஆதித்தமிழ் அல்லது நிருபித்துத் தமிழர்களின் தொல்பண்பாட்டு வரலாற்றுச் சிறப்பை அளியச்செய்ய வேண்டும் என்பதே பேராசிரியரின் உலகம் உயிரமுச்சாக இருந்தது எனப் பேராசிரியர் ஆ. வேலுப்பிள்ளை அவர்கள் தனது இரங்கல் உரையிற் குறிப்பிட்டிருந்தமையும் நோக்கத்தக்கது.(1988)

சுமேரியமொழியிலே திராவிடமொழிகளின் செல்வாக்கு, மொழிகளுக்கும் இடையிலான **நெருந்கிய** <u>எந்நு</u>மைகள் என்பன எவ்வாறுள்ளன என்பதைச் பொருள் ஆகியவற்றின் அடிப்படையிற் பேராசிரியர் ஆய்வுக் கட்டுரைகளிலும் நூல்களிலும். நிரூபித்துள்ளார். தமிழ்மொழி, **தமிழின**ம் ஆகியவற்றின் தொன்மையைப் பேராசிரியர் இந்த ஆய்வுகளின் அடிப்படையில் நன்கு <u> நிறுவியுள்ளமை</u> வாழ்வியந் அவரது சாதனையாகும். 'இலங்கைக் கிளைமொழியின் கமிழ்க் அகராதியைத் தயாரிப்பதில் அவர் சில ஆண்டுகள் ஈடுபட்டிருந்தார். அத்துடன் அவரது வாழ்க்கைப் பணி என்று கூறத்தக்கது அவருடைய சுமேரிய மொழி ஆராய்ச்சியாகும்.

பேராசிரியர் உலகின் பல்வேறு மொழியியல் ஆய்வக் கழகங்களின் உறுப்பினராக இருந்ததோடு, அக்கமகங்கள் மொழியியல் மாநாடுகளிற் பங்குபற்றி ஆய்வக் கட்டுரைகள் சமர்ப்பித்தும் வந்துள்ளார். குறிப்பாக All India Oriental society, Dravidian Linguistic Association, (DLA), The Linguistic Society of India, Berkeley Linguistic Society அகிய குறிப்பிடலாம். மொழிகளின் கமகங்களைக் அடிச்சொல் அய்வினைக் குறிப்பாகக் கமிம்ச் சொற்களின் அடிச்சொற்களைக் கண்டறிந்து, அவற்றின் மூலம் மொழியின் தொன்மையை 1856இல் நிறுவியவர் நொபேர்ட் கால்டுவெல் திராவிடமொழிகளில் என்பதைத் நன்கறிவர். உள்ளவர்கள் அதேவழியிற் போசிரியரின் ஆய்வுகளிற் பெரும்பாலானவை தமிழ்மொழியின் தொன்மையை நிறுவுவனவாகவே அமைந்தன. சங்கத் தமிழ் இலக்கியங்களின் அடிச் சொந்களைத் கொகுக்கு மொழியியல் ஆய்வுகளுக்குப் பெரிதும் அவர் பயன்படுத்தினார். மொழியியல் போசிரியரின் நூல்களிற் காணப்படும் புலமைத்திறன்கள் பற்றித் தனித்தனியே இங்கு ஆராயப் படுகின்றது.

# நூல் - 1) Sumerian - A Dravidian Language - 1965

பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் தனது மொழியியல் அறிவினை மேலும் விரிவுபடுத்திக் கொள்ளும் வகையில் இரண்டாவது புலமைப்பரிசில் அவரைத் தேடிவந்தது. Fulbright Research Scholarship in Linguistic என்ற புலமைப்பரிசில் கிடைக்கப்பெற்று, அவர் அமெரிக்காவின் பென்சில்வேனியாப் பல்கலைக்கழக மொழியியல் துறையில் ஆய்வு செய்வதற்காகச் சென்றார். பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களுக்கு இப்பல்கலைக்கழகத்திற் கிடைத்த சுமர்மொழிக் கல்வெட்டுக்களும், அவைபற்றிய ஆய்வு நூல்களும் அவரது ஆய்வுக்குப் பெருந் துணையாயின.

எம்மொமியில் உலகப் பொகுவான இலக்கணம் **தீ**ர்மானிக்கும் என்கின்ന உண்மையைத் உள்ளகு ஐரோப்பாவில் மொழிரீதியான அடிப்படையில் அளவீடுகள் மொழியியல் 16ஆம் நூர்நூண்டில் நடைபெர்நபோது, நவீன சிந்தனை ஆய்வ ഗ്രന്ദെധ്വാത முகன் முகலாகக் தொடங்கிற்று என்பர். ஜேர்மன் நாட்டு மொழியியல் அறிஞர் (Jacob Grim -1785-1863), டெனிஷ் ஜகோப் கிரீம் கிறிஸ்ரியன் இராஸ்முஷ் மொழியியலாளர் நூஷக் (Earasmus Christian Rask-1787-1832) ஆகிய இருவரும் முறைப்படி ஒப்பிட்டாய்வு மொமிகளை செய்யும் முறையை அறிமுகப்படுத்தி, பொருள் தொடர்புடைய பிறமொழிச் சொற்களிடையே ஒற்றுமைகள் இருப்பதை அறிந்து கொண்டனர். ஜேர்மனிய மொழியியலாரிஞர் அய்வு (முளைக்கு செலகல் (Friedrich Schlegel-பிறிட்றிச் Comparative Grammar என்ற பெயரை 1808இல் உருவாக்கி இத்தொடக்க പ്രിക്ഷക്ത நிலைபெறச் செய்தார். கால ஆய்வின் மூலம் மொழிகளுக்கிடையே மரபுவழியான தொடர்பு (descendant) இருப்பது அறியப்பட்டது. (Marcel Danesi, Andrea Rocci, Global Linguistics: An Introduction, Mouton de Gruyter, Berlin, New York, 2009: p.33) அத்தகு மொழியியலாய்வுச் சதாசிவம் போசிரியர் அவர்கள் சுமேரிய சிந்கனையே மொழிக்கும் திராவிடமொழிகளுக்கும் இடையிலான ஒற்றுமையைக் அளிந்துகொள்ள முன்னோடியாக அமைந்ததெனலாம்.

சுமேரியமொழிக்கும் தமிழ்மொழிக்கும<u>்</u> கொடர்பிருந்தது என்பதை அறிவதில் ஆர்வம் கொண்டிருந்த போசிரியர் அந்த ஆவணங்களை ஆராயத் தொடங்கினார். சுமேரியமொழியின் பழைய அங்க கிடைக்க நால்களை ஆராய்ந்து அந்நூல்களிற் காணப்பட்ட திராவிட மொழிகளுடன் திரட்டிப் சொர்களைக் ைக்குமையள்ள பட்டியலிட்டு ஆராய்ந்தார். அந்த ஆய்வுக்குப் பேராசிரியர் அவர்கள் காம் ஏற்கனவே ஆராய்ந்து திரட்டி வைத்திருந்த மொழிகளின் அடிச்சொல் தொகுதிகள் பயன்படுவதாயிற்று

என அவர் தம் ஆய்வு நூலின் (1965) முன்னுரையிற் குறிப்பிட்டுள்ளார்.

அவரது ஆய்வுக்கு அப்பல்கலைக்கழக மொமியியுள் பேராசிரியர் எமானோவ் (M.B.Emeneau) பெரிதும் துணையாக அமைந்தார். அதன் பின்னர் சதாசிவம் அவர்களைப் பேர்க்கிளியில் அமைந்துள்ள கலிபோர்னியாப் பல்கலைக்கமக மொழியியல்துறைப் பேராசிரியர் லீக் லிஸ்கர் அமைக்குச், சுமேரிய - திராவிட மொழிகளின் ஆய்வில் ஈடுபடுத்தியமை குறிப்பிடத்தக்கது. பென்சில்வேனியாப் பல்கலைக்கழகத்தில் கான் மேர்கொண்ட சுமேரிய மொமிகளின் திராவிட ஒற்றுமைகளை ஆராய்ந்து ஒரு தனி நூலையே பேராசிரியர் எழுதி நிறைவு செய்தார். அவரது ஆய்வு நூலை பேர்க்ளிப் பல்கலைக்கழகமே "Sumerian A Dravidian Language" என்ற பெயரில் 1965இல் xiii + 60 ஆகிய பக்கங்களைக் கொண்ட வெளியிட்டது. அப்பெருமையும் நாலாக போசிரியர் அவர்களுக்கு உரியதாகும். இத்தகைய வாய்ப்பும், ஆய்வின் தகுதி அங்கீகாரமும் மிக மிகச் சிலருக்கே கிடைப்பதாகும். அவ்வகையிற் பேராசிரியர் இலங்கைப் பல்கலைக்கழகத்திற்குப் பெருமை தேடிக் கொடுத்துள்ளார் எனின் மிகையாகாது.

### SUMERIAN STUDIES - 1

# SUMERIAN A DRAVIDIAN LANGUAGE

By

A. SATHASIVAM

UNVERSITY OF CEYLON

AND

UNIVERSITY OF CALIFORNIA

BERKELEY, CALIFORNIA 1965

# இந்நூலின் உள்ளடக்கம் வருமாறு:

| Preface          |                              | ii        |
|------------------|------------------------------|-----------|
|                  |                              |           |
| Map of Babylonia |                              | v         |
| Introduction:    |                              | vi - xiii |
| i.               | The Sumerian                 |           |
| ii.              | History of the Sumerian Lang | guage     |
| iii.             | Sumerian Alphabet            |           |
| iv.              | Bibliography                 |           |
| v.               | Abbreviation                 |           |
| Cognate Sets     |                              | 1 - 60    |

இந்நூலிலே 501 சுமேரியமொழி அடிச்சொற்களைத் தேர்ந்தெடுத்து, அவற்றைப் பொருள் அடிப்படையிலும், ஒலிப்பு அடிப்படையிலும் (Phonetic correspondences) தமிழ், மலையாளம், கோதா, தோடா, கன்னடம், கொடகு, துளு, தெலுங்கு, கொலாமி, பர்ஜி, கட்ப, கோண்டு, கோண்டி, நைகி, கூய், குவி, கூர்க். மால்ரோ, பிராஹுய் ஆகிய 19 திராவிட மொழிகளில் ஒத்துக்காணப்படும் அடிச்சொற்களுடன் ஒப்பிட்டு நோக்கி, அவற்றை அட்டவணைப் படுத்திக் காட்டியுள்ளர். தனது ஆய்வில் கண்ட தமிழ் மொழியின் மூலம் பற்றிய உண்மையை வருமாறு முன்னுரையிற் குறிப்பிடுகிறார்:

"It is almost by accident that I found that the Sumerian language as described in Sumerian grammars possesses almost identical characteristics with those that were revealed by my reconstruction of Prehistoric Tamil. The inquiry has been broadened and the Comparative Dravidian date are used to identify Sumerian as a

Dravidian language. It was rather unexpected to find that the conservative Dravidian cognates compared in this monograph show that the Sumerian language fits in neatly as the twentieth member of the Dravidian Family." (p.ii)

இந்நூலில் அட்டவணைப்படுத்திக் காட்டப்பட்டுள்ள 501 சொற்களும் இத்துறையில் ஈடுபாடுகொள்ளவிருக்கும் மொழியியலாளருக்கு மிகவும் பயன்படுவனவாகும்.

சுமேரியமொழி — திராவிடமொழிகள் என்பனவற்றுக்கு இடையிலான தொடர்புகள் பற்றி இந்நூல் ஆய்வு மூலம் வெளிப்படுத்தியுள்ள அரிய உண்மைகள் தொடர்பாக ஒக்ஸ்போர்ட் பல்கலைக்கழக மொழியியற் பேராசிரியர் ரி. பரோ அவர்கள் இந்நூலின் அணிந்துரையாகக் குறிப்பிடும் விதப்புரை பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களின் ஆய்வின் நுட்பத்தை வெளிப்படுத்துவதாக உள்ளதை நோக்கலாம்:

"Connections between Dravidian and various other linguistic families have been proposed from time to time, but Dr. Sathasivam breaks new ground in seeking to relate Dravidian with Sumerian.

The method employed is to compare items in the Dravidian Etymological Dictionary with Sumerian words and some 501 of these have been selected for comparison. Some of the proposed equations look distinctly interesting, which suggests that further research in this direction might be fruitful. If it were to be accepted the theory would be of considerable importance for the prehistory of both Dravidian and Sumerian." (Sgd. T. Burrow, p.iii)

பேர்க்கிலிப் பல்கலைக்கழகத்திற் பேராசிரியர் சதாசிவம் இந்நூல் குறிப்பிடும் சுமேரிய-திராவிட மொழிகள்

தொடர்பு பற்றிய ஆய்வினை 1964-1965 காலப்பகுதியில் மேற்கொண்டிருந்தார். அப்போகு கொழும்பப் பல்கலைக்கழகத்துச் மொழியியல்துறை சிங்கள விரிவரையாளர் C2. கிஸ்ஸநாயக்கா அங்கு மொமியியலில் (மதுமானிபட்ட ஆய்வாளராக இருந்தார். இவர் பின்னாளிற் கொமும்பப் பல்கலைக்கமக மொழியியல்துளைப் பேராசிரியராகப் பணிபரிந்து. ஓய்வுபெற்ற பின்ப இலங்கை வெளிநாட்டுத் தூதுவராகப் பதவியேற்று மலேசியாவிற் கடமை அற்றியவர். நானும் Æ1D காலத்திற் கொமும்பப் பல்கலைக்கழகத்திற் பணியாற்றியபோது எனக்கும் அவர் நண்பராக இருந்தார். பின்னர் கொழும்பப் பல்கலைக்கழகத்தில் அவரும் சகாசிவம் அவர்களும் மிக்க நண்பர்களாக இருந்தமையை நன்கறிவேன். பேராசிரியர் C22. பி. திஸ்ஸநாயக்கா அவர்கள் சதாசிவம் அவர்கள் பேர்க்ளிப் பல்கலைக்கழகத்தில் சுமேரியமொழி ஆய்வில் ஈடுபட்டிருந்தபோது அவருடனான ஒரு நினைவை பதிவுசெய்திருந்தமையை ஈண்டுக் வருமாறு குரிப்பிடுதல் தகும்:

> "Prof.Sathasivam and I became the best of friends on the Berkeley Campus, working in the same Department of Linguistics, where I was working towards my Master in Linguistics. He was engrossed in his research project on Sumerian. I listened to him many times and heard him discuss his hypothesis with eminent linguists of the caliber of Prof. Emeneau with great enthusiasm. He was collecting data from old Sumerian texts to prove that Sumerian was the parent language that gave birth to the Dravidian family of languages, of which Tamil was the oldest. Every time that he came up with a new etymology which supported some sound law or another, he was as excited as a child who had won a handful of marbles! He had, by then, collected a few volumes of such etymologies, but his untimely death has deprived the world of the fruits of his research".

> > (பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களின் நினைவு மலர்:1988: pp. 48-49)

# நூல் - 2) Porto-Sumerio-Dravidian: The common Origin of Sumerian and Dravidian-2017

ஆய்வுக் கட்டுரைகளைத் பூராசிரியரின் மொமியியல் தொகுத்து நூலாக்கம் செய்யும் பணிகள் தொடங்கிவிட்டன. படியாக மேற்குறிப்பிட்டுள்ள நால் (2017)அதன் முகள் பதிப்பிக்கப்பட்டு வெளிவந்துள்ளது. பல இலண்டனில் கற்றறிந்த பேராசிரியர். மொழியியல் மொழிகளைக் சுமேரியம், திராவிடம் ஆகிய மொழிகளுக்கு இடையிலான ஒப்புமைகளை சுமார் 20 ஆண்டுகள் ஆராய்ந்து, அவற்றிற் பொப்பட்ட உண்மைகளின் வழியாகக் தமிழ் மொழியினதும் தமிழினத்தினதும் தொன்மையை நிறுவிய பெருமைக்குரியவர். அடிப்படையில் முதலில் எமுதப்பட்ட அத்தகைய ஆய்வின் தொகுப்பாகவே சுமேரியம் கிராவிடம் ஆய்வகளின் இந்நூல் வெளியிடப்பட்டுள்ளது. இந்நூலின் இடம் பர்ளிய பெறும் ஆய்வுத் தலைப்புக்கள் வருமாறு:

Paper: i Sumerian: a Dravidian Language ... pp. 1-94

Paper: ii The Dravidian Origin of Sumerian Writing... pp. 95-124
Paper: iii Affinities between Dravidian and Sumerian...

pp.125-146

Paper: iv Studies in Sumero-Dravidian Phonology ... pp. 147-153

பற்றிய ஆய்வுகள் 20ஆம் வாலாங குமரிக்கண்ட மேற்கொள்ளப்பட்டு வரும் நிலையில், நூற்றாண்டு (மதலாக சுமேரியமொழி, நாகரிகம் பற்றிய சுமேரிய சுமேரியா. ஆய்வுகளும், திராவிட மொழிகளுடன் அவை கொண்டுள்ள தொடர்புகளும் தமிழ்மொழி, தமிழினம், நெருங்கிய தொன்மை வரலாறுகளை **வப்பீட்**டு பர்றிய நாகரிகம் அடிப்படையில் ஆராய்ந்தறியக் வாய்ப்புகளைக் கூடிய சதாசிவம் அவ்வகையிற் போசிரியர் ஆ. கொண்டுள்ளன. இருபத்தைந்து வருடங்களாக மேற்கொண்ட சுமேரிய திராவிட மொழிகள் பற்றிய ஒப்பீட்டு ஆய்வானது மிகவும் வரலாற்று முக்கியத்துவம் வாய்ந்ததாகும். அவரது ஆய்வுகள் தொடர்பான வெளியீடுகளும் திராவிட மொழிக்குடும்பம் பற்றிய உறுதியான வரலாற்றுத் தரவுகளைக் கொண்டுள்ளன.

பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் "சுமேரிய எழுத்து முறையின் மூலம் திராவிடம்" என்ற தலைப்பில் எழுதியுள்ள கட்டுரையானது இந்நூலின் இரண்டாவது கட்டுரையாகக் தரப்பட்டுள்ளது. இக்கட்டுரையிற் பல்வேறு சான்றுகள் தந்து, எழுத்துக்களின் தொன்மை வடிவத்தை பண்டைய எழுத்து ஆவணங்களிலிருந்து அறியக் கூடிதாக உள்ளது என்ற தனது கருத்தை நிறுவியுள்ளார், ஆயினும் இது பற்றிய உறுதியான முடிவுக்கு வருவதற்கு மேலும் பல ஆய்வுகள் மேற்கொள்ளப்பட வேண்டும் என்றும், அத்தகைய ஆய்வுகள் பின்வரும் விடயங்களை நோக்கியனவாக அமைய வேண்டும் எனவும் மேலாய்வுக்கு வழிகாட்டி, மொழியியலாளரை இத்துறையில் ஈடுபடச் செய்துள்ளமை அவரது ஆய்வு முறையின் உண்மைத்தன்மையை நன்கு வெளிப்படுத்துவதாகும். அவர் கூறும் ஆய்வுத்துறைகள் வருமாறு:

- சுமேரியர் பாபிலோனிப் பூர்வீகக் குடிகளல்ல. அவர்கள் கிழக்கு நாடுகளிலிருந்து புலம்பெயர்ந்து வந்து பாபிலோனியாவிற் குடியேறியவர்கள்;
- அவ்வாறு குடியேறிவர்கள் தென்னிந்தியத் திராவிடர்களே என்று பழைய ஏற்பாட்டிலும் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளமை;
- பூர்வீகச் சுமேரியர்களின் மண்டை ஓடுகள் திராவிடர்களின் மண்டை ஓடுகளுடன் ஒத்துக் காணப்படுகின்றமை;
- சிந்துவெளியிற் கிடைத்துள்ள பண்டைய எழுத்து வடிவங்களும் சுமேரிய எழுத்து வடிவங்களும் ஒத்த தன்மை கொண்டிருத்தல்;

- பிற்பட்ட காலச் சுமேரிய எழுத்து வடிவங்கள், பிராஹுப்பொழி எழுத்து வடிவங்கள் ஆகியவற்றிடையே ஒற்றுமை காணப்படுதல்;
- எழுத்துக்களின் ஒலிப்புமுறை, சொற்பொருள் ஆகியவற்றின் அடிப்படையில் சுமேரியமும் திராவிட மொழிகளும் ஒத்தியங்குதல்;
- மொமியிலுள்ள கொன்மைக்ககைகள் 7. சுமேரிய எழுத்துக்கள். (Legends), ஆகழாய்வுச் சான்றுகள், எமுதும்முறை, அம்மொழியிலுள்ள சொற்றொகுதிகள் பாபிலோனியா. ஆராயும்போது். ஆகியனவர்ளை பிரகேசங்கள் முதலிய மத்தித்தரைக் கடர் குடியேறியிருக்கலாம் இடங்களிலே கிராவிடர் என்பன பற்றிய ஆய்வுகள் குறிப்பிடத்தக்கன.

சுமேரிய ங்கிக்க கி.(ழ. 6000 ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்டதெனக் கூறப்படுகிறது. அந்நாகரிகமானது புதிதாகப் வழங்குகின்ற காரக் நாட்டினைச் பெயர்பெற்று மொசபத்தேமிய நாகரிகத் தளங்களுக்கு அண்மையானதாகவும், நிப்பூர், ஏறிது, லார்சா முதலான நகரங்கள் அங்கு ஊர். சுமேரியர் அரியப்படுகிறது. அமைந்திருந்தனவாகவும் குடியேறியவர்கள் சென்று என்ற இனத்தினர் அங்கு **கருத்தும் நிருபிக்கப்பட்டு வருகின்றது**. குமரிக்கண்டம் தாக்கப்பட்ட ஆழிப்பேரலைகளால் கடவைகள் ஏற்பட்ட புலம்பெயர்ந்து மேற்கே அங்கிருந்து காலங்களில் மக்கள் சுமேரியப் பிரதேசத்திற் புகலிடம் பெற்றனர் என்ற முன்வைக்கப்பட்டுள்ளன (A. அறிஞர்களால் கருக்கும் பாலசுந்தரம்: 2015). இதுவரை காலமும் அறியப்படாதிருந்த சிந்துவெளி நாகரிகம் சுமேரியருக்கும் திராவிடர் மற்றும் இடையிலான பேராசிரியர் தொடர்புகள் ஆகியவற்றுக்கும் நாகரிக ஆய்வாளர்கள் சுமேரிய சகாசிவம். ம<u>ர்ந</u>ும் பலராலும் நிறுவப்பட்டுள்ளன.

பேராசிரியரின் ஆய்வுகள் மூலம் சுமேரியமொழிக்கும் பண்டைத் தமிழ்மொழிக்கும் இடையிலான தொடர்புகள்

நிரூபிக்கப்பட்டுள்ளமையை நண்கு அவரது நூல்கள், அத்துறை ஆய்வுக் கட்டுரைகள் என்பனவற்றின் மூலம் அறிந்துகொள்ளலாம். போன்ளே இது சுமேரிய ஆய்வு பற்றிய அவரது ஏனைய நூல்களும், ஆய்வுக்கட்டுரைகளும் கூறும் விடயங்களும் படித்தறியத் தக்கவையாகும்.

# (நூல் - 3) தமிழ்ச் சொற்களின் பிறப்பு நெறி — 2006

இந்நூல் தஞ்சைத் தமிழ்ப் பல்கலைக்கழகத்தால் 2006ஆம் ஆண்டு 311ஆவது பல்கலைக்கழக வெளியீடாகப் பிரசுரிக்கப்பட்டுள்ளமை தனிச் சிறப்பாகும். அப்பல்கலைக்கழகத் துணைவேந்தர், பேராசிரியர் க. பாலசுப்பிரமணியன் இந்நூலுக்கு எழுதிய அணிந்துரையில் வருமாறு குறிப்பிடுகிறார்:

''உலகமொழிகளுள் தொன்மை மிக்க கமிழ்மொழியே என்பதைப் பல ஆராய்ச்சியாளர்களும் நிறுவிவருகின்றனர். தமிழ்ச் சொற்களின் தோற்றம் பற்றிய ஆய்வுகள் இம்மொழியின் தனித் தன்மையை எடுத்துரைக்கக் காண்கிறோம். 'தமிழ்ச் சொற்களின் பிறப்புநெரி? என்னும் தலைப்பில் வெளிவரும் இந்நூல் இவ்வகையில் உருவாக்கப்பட்ட லர் அரிய படைப்பாகும். இந்நூலாசிரியர் திரு. ஆ. சகாசிவம் தம் மொழிநூல் ஆராய்ச்சிப் புலமையை அவர்கள் கிரம்படப் புலப்படுத்தியுள்ளார். பேசத்தொடங்கிய காலத்திலிருந்து சொற்களின் பிறப்பு, அவற்றின் ஒலிவடிவம், பொருள் ஆகியவற்றை விளக்குவதாக இந்நூல் அமைகிறது."

தமிழ்ச்சொற்கள் எக்காலத்திலே தோற்றம் கொண்டன என்பதை எவரும் வரையறுக்குக் Jan B இயலவில்லை என்பதே உண்மை. தமிழ் மொழியின் வளர்ச்சி கமிம் வாழ்க்கை வரலாற்றோடு பின்னிப் பிணைந்ததாகும். மக்களின் எனவே தொன்மைக் காலத் தமிழர்கள் எங்கு வாழ்ந்தார்கள் என்பதே ஒரு தனி ஆய்வாகிறது. குமரிமுனைக்குத்

தெற்கேயலவும் இந்தியப் பெருங்கடல் பல்லாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு இருந்ததென்று பவியியலாளர் முன் பெருநிலனாய் கூரும் ஆய்வுகளையும், இருபெருங் கடற்கோள்களால் தமிழகத்துப் அடியில் அமிந்துள்ளது பெருநிலப்பரப்பு இந்துமாக்கடலின் லெமரியா என்ற ''இறையனார் களவியலார்" கூற்றுக்களையும், வரலாற்று பற்றிய மேல்நாட்டு குமரிநாடு அல்லது ஆசிரியர்கள் கூறுவனவற்றையும் சான்றாகக்கொண்டு போசிரியர் ஆய்வினை இந்நூலில் கனது அவர்கள் சகாசிவம் விரிவபடுத்தியுள்ளார்.

பிரப்புொரி பற்றிக் கூறும் சொந்களின் கமிம்ச் இந்நூல் முதன்முதலாகத் தமிழல்லாத பிறிதொரு மொழியான சுமர்மொழிச் சொந்களைத் தரவுகளாகக் கொண்டு விளக்கங் புதிய ஆய்வமுறையாக அமைந்துள்ளது. கூறுவது மொழி சுமார் 4000 ஆண்டுகளுக்கு மேலாக உலகிலிருந்து மறைந்துபோன மொழியாகும். அக்காலப் பகுதியில் வாழ்ந்த மக்கள் விட்டுச் சென்ற எழுத்தோவியங்கள் களிமண் ஏடுகளாகப் புதையுண்டிருந்து கி.பி.1879க்குப் பின்னர் மொழிக்கும் உலகில் வேளெந்த எடுக்கப்பட்டுள்ளன. சுமர்மொழியிற் கிடைத்துள்ளவை போன்ற மிகப்பழைய கால எமுத்தோவியங்கள் இல்லை. மனித வரலாற்றில் இது சதாசிவம் அவர்கள் நிகம்ச்சியாகம் எனச் குறிப்பிடுகின்றார். ஆனால் தமிழ்மொழி அதற்கும் (முற்பட்ட மொழி. இருப்பினும் தமிழ் மொழியின் பழைய வடிவங்கள் கிடைக்காமைக்குக் காரணம் தமிழர் எழுதப் பயன்படுத்திய பொருள் பனையோலை ஏடுகளே என்பதை இந்நூலாசிரியர் குறிப்பிடுவதும் கருத்திற் கொள்ளத்தக்கது.

கடைச்சங்க காலத்துக்கு முற்பட்ட தமிழ்ச் சொற்களின் வழக்குகளை அறிந்துகொள்ள உதவும் பழைய நூல்களோ கல்வெட்டுகளோ இப்போது இல்லை. எனவே சுமர்மொழியில் கி. மு. 2800 - கி.மு. 2000 ஆகிய காலப்பகுதியீற் செங்கற்களிற் குறிக்கப்பட்ட சொல் தொகுப்புக்களின் அடிப்படையிலே தமிழிலுள்ள அடிச்சொற்களை ஒப்பிட்டு விளக்குவதோடு.

அழிந்துபோன பழந்தமிழ்ச் சொற்களுக்கு இணையான சொற்களாகவே அச்சுமர்மொழிச் சொற்களை ஆசிரியர் இந்நூலில் அடையாளப்படுத்தியுள்ளார். அத்துடன், சுமர்மொழியும் அதற்கு முற்பட்ட தமிழ் மொழியும், பிற திராவிட மொழிகளும் குமரிமொமிக் குடும்பம் **बळा**क நிலையில் கிளைத்து வளர்ந்தவை என்பதையும் பேராசிரியர் நிறுவுகின்றார். இந்நூல் வரலாற்றுக் காலத்துத் தமிழ்மொழியின் முந்தைய வடிவங்களையும் அவற்றின் தோற்றங்களையும் பற்றியதாக அமைவதே இதன் தனித்துவமாகும். தமிழ்மொழி ஆய்வில் இந்நூல் ஒரு புது வரவாகும் என அணிந்துரையில் பேராசிரியர் க. பாலசுப்பிரமணியன் குறிப்பிடுவது மிகவும் அழம் மதிப்பீடாகும்.

**தமிழ்ச் சொற்களின் பிறப்புநெறி** என்ற இந்நூலின் பொருளடக்கம் வருமாறு அமைந்துள்ளது:

- 1. முன்னுரை.
- 2. தமிழில் தனிநிலை அடிச்சொற்கள்
- 3. தமிழில் இணைநிலை அடிச்சொற்கள்
- 4. தமிழில் குறைநிலை அடிச்சொற்கள்
- 5. தமிழில் உயிர்முதற் சொற்களின் பிறப்புநெறி
- தொல்காப்பியங் காட்டும் பழந்தமிழ்ச் சொற் பிறப்புநெறி

பேராசியர் சதாசிவம் பண்டைய நாகரிகத் தளங்களாகத் தென்னிந்தியா எனப்படும் தமிழ்நாடு, மெசப்பத்தேமியா எனப்படும் சிந்துவெளிநாடு ஆகிய சுமர்நாடு, முன்றையும் குறிப்பிடுகின்றார். இவற்றிற் பின்னர் குறிப்பிடப்பிட்ட நாகரிகத் தளங்களும் சுமார் 4000 ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் அழிந்து, புதைபொருள் வடிவ நிலையில் மண்ணுள் மண்டிக் கிடக்கின்றன என்பதனைத் தொலைநோக்கு அடிப்படையிற் பேராசிரியர் கூறிய கருத்து, இன்றைய கீழடி வரையிலான அகழ்வாராய்ச்சிச் சான்றுகளின் மூலம் நிறுவப்பட்டு வருதல் குறிப்பிடத்தக்கது. பண்டைய தமிழ்நாட்டின் பெரும்பகுதி

காலத்துக்குக் காலம் ஏற்பட்ட கடற்கோள்களால் விழுங்கப்பட்டு குமரிமுனைக்குத் தெற்கே ஆழ்கடலின் அடியில் மூழ்கிக் கிடக்கிறது என்ற கருத்து ஆழ்கடல் ஆய்வுகளின் மூலம் நிரூபிக்கப்பட்டு வருதலும் கருத்திற் கொள்ளத்தக்கது. (Sumathi Ramaswamy-2004)

சிந்துவெளி ஆகிய மூன்று சுமேரியா. கமிமகம். ூர மொழிக் தளங்களில் மக்கள் நாகரிகக் வாழ்ந்த என்ற இருக்கலாம் கனது சேர்ந்தவர்களாக குடும்பக்கைச் போசிரியர். அம்மொழிகளிற் கருத்தை உறுதிப்படுத்துவதற்குப் ஆதாரங்களைக் துணைக் பண்டைய எமுத்து கிடைக்கும் சிந்துவெளியில் இதுவரை <u> அவ்வகையி</u>ர் கொண்டுள்ளார். கண்டெடுக்கப்பட்ட சான்றுகளிற் பொறிக்கப்பட்டுள்ள எழுத்து வடிவங்கள் தமிழ் எழுத்துக்களே என ஐராவதம் மகாதேவன் நிறுவியுள்ளதை ஈண்டுக் கருத்திற் கொள்வது பொருத்தமாகும். கொன்மை மிக்க கிடைத்த பண்டைய சுமர்மொழியிற் பற்றி ஆராய்ந்த அறிஞர்கள் சுமர்மொழி எடுகள் மொழிக் குடும்பத்தைச் சேர்ந்தது ஒட்டுநிலை லர கருத்தை மட்டுமே வெளியிட்டிருந்தனர்.

ஈர்ப்பினாற் ஆய்வின் சதாசிவம் அவர்கள் இந்த ஆண்டுகள் சுமேரிய மொழிக்கும் கொடர்ச்சியாக இருபது இடையிலான ஆய்வுகளில் மொழிகளுக்கும் ஈடுபட்டிருந்தார். அக்காலக் கட்டத்திற் பேராசிரியர் அவர்கள் கொழும்புப் பல்கலைக்கழகத்திலே தமிழ்ப் பேராசியராகவும், தமிழ்துறைத் தலைவராகவும் பணிபுந்தார். அப்போகு அவருடைய மாணவனாகவும், பின்னர் அவரது தமிழ்த்துறை விரிவுரையாளராகவும், குடும்ப நண்பராகவும் விளங்கினேன். அவர் ஒய்வாக இருக்கும்போது தமிழ்த் துறையிலும், வீட்டிலும் நான் அவரைச் சந்திக்கும் சந்தர்ப்பங்களிற் சுமேரியம் -மொழிகளுக்கும் ஆகிய இருமொழிக் குடும்ப திராடம் இடையிலே தொடர்புடையதாகத் தான் கண்டுபிடித்த சொற்களை எனக்கு உற்சாகத்தோடு உச்சரித்துக் காட்டி அவற்றின் ஒலி ஒந்றுமையையும், பொருள் ஒந்றுமையையும் விளக்கிக்

அதில் பெருமகிழ்ச்சி அடைவதை வழக்கமாகக் கொண்டிருந்ததை நினைத்துப் பார்க்கிறேன். சான்றாக, Kur = குன்று, குறிஞ்சி, பூமி, கோடு, குரல்; Kad = கட்டு, சேர்; Kar = கதிர், கடவு, குடை, மதில்: Sar = சமை, சிரை, கரு, செடி முதலான சொற்களையும், அவற்றுக்கு வப்பான சுமேரியச் சொற்களையும் உச்சரித்துக்காட்டி எவ்வாறு அச்சொற்கள் மொழியில் மொழியிலிருந்து மற்ற உருவாக்கம் பெற்றுள்ளன என்பதை விளக்கிக் கூறிய உரையாடல்கள் என் நினைவிற் பதிந்திருக்கின்றன. அது மட்டுமல்லாமல், தான் சுமர் மொழிக்கும் திராவிட மொழிகளுக்கும் இடையிலான வருகின்றேன் நிறுவிக்கொண்டு என்பகைப் கொடர்பகளை பேராசிரியர் பேருவகையுடன் அடிக்கடி கூறிக்கொள்வதில் மகிழ்ச்சியடைவார்.

இவ்வாறாகப் பல ஆண்டுகள் ஆராய்ந்து திரட்டிய சொற்களைத் தொகுத்து "சுமேரோ-திராவிடம் அல்லது குமரிக் குடும்ப மொழிகளின் சொற் பிறப்பியல் அகராதி" (An Etymological Dictionary of Sumero- Dravidian or Kumari Family of Languages) என்ற பேரகராதி நூலைத் தொகுத்தார். ஆனால் அத்தொகுதிகள் வெளியிடப்படாமலுள்ளன.

போசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் தஞ்சைத் தமிழ்ப் மொழியியல்துறையில் பல்கலைக்கமக மேற்கொண்ட அராய்ச்சிக்குப் பேருதவியாக அமைந்தவர், அப்போது தஞ்சைப் பல்கலைகழகத்தின் துணைவேந்தராக இருந்த மொழியியற் பேரநிஞர் வி. அய். சுப்பிரமணியம் ஆவார். தமிழ்மொழி ஆய்வு புதிய பல கோணங்களிலிருந்து அணுகப்பட வேண்டுமென்னும் படைத்த துணைவேந்தர் வி. அய். சு அவர்கள். சிந்தனை அவர்களுக்குச் 'சிறப்பாய்வாளர்' தகைமையை சதாசிவம் செய்யம்படி அய்வைச் பணித்தார் வமங்கி. இந்த 61601 முகவுரையில் நூலாசிரியர் குறிப்பிட்டுள்ளார். இந்த இந்நூலின் வெளியிடப்பட்ட ஆய்வின் நாலே 'தமிழ்ச் பயனாக சொந்களின் பிறப்பு நெறி' (2006) என்பதாகும்.

சுமர் மொழியின் சொல்வடிவங்கள், இலக்கண அமைப்பு, சொற்பொருள் என்பன தமிழ் மொழியிலும் ஏனைய திராவிட மொழிகளிலும் எவ்வாறு அமைந்து காணப்படுகின்றன? பண்டைத் தமிழிலிருந்து கிளைத்த மொழிகளில் ஒன்றாகச் சுமர்மொழியைக் கொள்ளலாமா? சுமர்மொழிச் சொல் வடிவங்கள் அழிந்துபோன பழந்தமிழ்ச் சொற்களை அடையாளம் காண்பதற்கு எவ்வகையிற் பயன்படுகின்றன? என்பன பற்றி ஆராயும் வகையிலேயே இந்நூல் அமைந்துள்ளது.

தொன்மைக் மொழிகள் கால அனைத்தினதும் பயன்பாடும், வளர்ச்சியும் தொடக்க காலத்திற் சைகை மொழி, வெற்றொலி, வுசைச்சொல் என்ന அடிப்படையிலேயே அமைந்திருந்ததென மொழிவரலாற்று ஆசிரியர்கள் குறிப்பிடுவர். தமிழ்மொழ<u>ி</u> வரலாறானது தமி**ம்** மக்களின் வரலார்ளோடு மிகத் தொடர்புடையது. ''குமரிக்கண்டமே உலக நாகரிகக்கின் கொட்டில்" எனக் கூறப்படுகின்றது. பொதுவாகக் கமிழர் கண்டத்திலிருந்தே வரலாங தொடங்குவதாகப் பண்டைய இலக்கியங்களும் மற்றும் அகப் புறச் சான்றுகளும் விளக்கம் தருகின்றன. சிலப்பதிகாரத்தில் இளங்கோவடிகள் குறிப்பிடும்.

> "ப. றுளி யாந்றுடன் பன்மலை அடுக்கத்துக் குமரிக் கோடுங் கொடுங்கடல் கொள்ள.." (சிலம்பு: காடுகாண்காதை:வரி 19-20)

இப்பாடல் வரிகளுக்கு விளக்கம் உரையாசிரியர் கூறும் குமரிக்கண்டம் அடியார்க்குநல்லார். 49 நாடுகளும், 700 காவதப் பரப்பும் கொண்டது என்பர். (காவதம் = 8000 முமம் = இரண்டே கால் மைல்களும் 80 (முழங்களுமாகும்.) எனவே காவதம் ஆகிய 700 1600 மைல் பரப்பளவு கொண்ட நிலப்பரப்புடையது குமரிக்கண்டம் என வெள்ளைவாரணனார் விளக்கம் தந்துள்ளார் (1957:பக்.36). இக்கருத்துக்கு ஆதாரமாக, "Indian Ocean, the Cradle of the Human Race"

மேற்குறிப்பிட்ட கட்டுரையிலிருந்து சில கருத்துக்களைப் பேராசிரியர் மொழிபெயர்த்து இந்நூலிலே தந்துள்ளார்:

- அ). 25,000 ஆண்டுகளுக்கு முன் நிலவிய ஒரு பெரிய நாகரிகத்தளம் பல்வேறு கடற்கோல்களால் நிலத்திற்கடியில் அமிழ்ந்து கிடக்கிறது;
- ஆ). வரலாற்றுக்கு முற்பட்ட காலத்தில் ஏற்பட்ட நிலப்பெயர்வுகள், வாயு அமுக்கம், பூமி நடுக்கம், எரிமலை என்பவற்றால் பூமியிலும் கடலடியிலும் மாற்றங்கள் ஏற்பட்டுள்ளன;
- இ). இதனால் மத்தித்தரைக்கடற் பிரதேச மக்கள் தென்னிந்தியா ஊடாகச் சென்று குடியேறினர்.

மேலும் சதாசிவம் அவர்கள் தனது கருத்துக்குச் சான்றாக, சுவாமி விவேகானந்தரது கூற்றையும் மேற்கோள் காட்டுகிறார்: "-தென்னிந்தியாவில் ஆதிகாலத்தில் வாழ்ந்த மக்களின் ஒரு பகுதியினரான சுமேரியர் யூபரட்டீஸ் நதிக்கரையில் குடியேறி, நாகரிகங்களுக்கு விக்கிட்டனர்" அசீரிய. பபிலோனிய அவர் கருத்தாகும். மேலும்; Sir Walter Raleigh History of World, Science of man, 1900, Sir john Eins - "Talks at British Association 1897, Dr. Maclean, Scott Elliot Alexander Condiray- "Riddles of Oceans"-1974, Reshetov - "The Nature of the Earth and the Origin of Man" ஆகியோரது நூல்களைச் சான்றுகாட்டி இந்து மாக்கடலே மனித குலத்தின் தோற்றக்களம் என்பதையும், பண்டைத் தமிழர் வரலாறு 20,000 ஆண்டுப் பமமையானது என்பதையும் குறிப்பிடுகின்றார்.

குமரிக்கண்டத்திலிருந்து சென்ற மக்களில் ஒரு பகுதியினரே மெசபத்தேமியாவிற் குடியேறிய சுமேரியர் ஆவார் என்ற கருத்தையும் இந்நூலின் பல இடங்களிற் குறிப்பிடுகிறார். சான்றாக David Dringer – Writing, New York, 1962,pp.35-36, H.R. Hall, The Ancient History of the Near East, London, 1913:172-173, Samuel Noah Keramer: The Sumerians, their

History, Culture, and Character, The University of Chicago Press, 1968, p.3, Sir John Marshall: Mohenjadaro and the Indus Civilization, vol. II, London, 1931, p.453 முதலானோரின் நூலாதாரங்களைத் துணைக்கொண்டு, சுமேரியர் பண்டைய தமிழர்களின் ஒரு பகுதியினர் என்றும், அவர்கள் பேசிய சும்ர்மொழி தமிழின் பண்டைய மொழிவடிவத்துடன் தொடர்புடையது என்றும் நிறுவுகிரூர். அத்துடன் சுமர்மொழி கி. மு. ஆண்டுகளுக்கு முன்னராகவே அமிந்து விட்டகு என்றும். ஆனால் தமிழ்மொழி பண்டை நாளிலிருந்து பல்வேறு மாற்றங்களுக்கு உட்பட்டு வழங்கி வந்துள்ளது என்பதையும் பதிவுசெய்துள்ளார்.

தொடக்க காலத்தில் ஓரசைச் சொற்களே தோற்றம் பெற்று வழங்கிவந்துள்ளமையைச் சுமர்மொழி, தமிழ்மொழி மற்றும் திராவிட மொழிகள் ஆகியனவற்றிலிருந்து சான்றுகள் தந்து விரிவாக விளக்கியுள்ளார். சுமர்மொழியிற் ககரத்தை முதலெழுத்துக்களாகக் கொண்ட ஓரசைச் சொற்கள் மிகுந்த கொகுதிகளாக உள்ளன என்றும், அச்சொற்களின் காலம் (Ф. 6000 ஆண்டுகளுக்கு (முற்பட்ட கென்றும் விளக்கப்பட்டுள்ளது. சுமர் மொழியில் அடையாளம் காணப்பட்ட சொற்கள் அனைத்தும் கமிழிற் சங்க இலக்கியங்களிற் காணப்படுவதை எடுத்துக்காட்டி, சங்க இலக்கிய மொழியும் 6000 ஆண்டுகளுக்கு (முன்னர் சீர்பெற்றிருந்தது என்பதையும் பேராசிரியர் சதாசிவம் தான்மேற்கொண்ட மொழி ஆய்வின் வாயிலாக இந்நூலில் நிறுவியிருத்தல் கல்விச் சான்றோருக்கு விருந்தாகும்.

பேராசிரியர் சதாசிவம் சுமேரிய மொழிக்கும் தமிழ் மொழிக்கும் இடையிற் காணப்படும் சொல் அமைப்பிலும், பொருளிலும் காணப்படும் ஒற்றுமைகளுக்குச் சான்றாகக் கூறிய எடுத்துக்காட்டுக்கள் சில வருமாறு:

| சுமேரியம் | பொருள்   | தமிழ் + திராவிடமொழிகள்       |  |
|-----------|----------|------------------------------|--|
| Kur       | mountain | kurinchi, kuvatu, kutumi, ko |  |
| Gul       | destroy  | kol                          |  |
| Ser       | gather   | ser                          |  |
| Tam       | brother  | thambi                       |  |
| Par       | sun      | paruthi                      |  |
| Mulu      | perfect  | mulu                         |  |
| Kuli      | bathe    | kuli                         |  |
| Vali      | path     | vazhi                        |  |

சுட்டுப்பெயர்களின் மேலம். அடிப்படையிலும் இம்மொழிகளுக்கிடையிலான ஒந்நுமையை விளக்கிக்காட்டும் ഖകെധിல് சுமேரிய மொழியிலே தன்மை ஒருமையைக் என்பதை எடுத்துக்கொண்டு, குறிக்கும் gan அது தமிழில் மொமியில் ധ്നത്വ, என்றும். நான். குளு என்றும், கன்னடத்தில் நான் என்றும், பிராஹுய் மொழியில் gan என்றும், பிற திராவிட மொழிகளில் ஆன், ஏன் என்றும் ஒத்து ஒலியும், பொருளும் வருதலைக் காட்டுகின்றார். மேலும் முன்னிலை ஒருமை தமிழில் நீர், நீ என வருவது சுமர் மொழியில் Ne. Ni எனவும் போன்று வழங்குகிரது. சுமர்மொழியின் (முன்னிலை இவ்வாறு கன்மை ஒருமை, இருமொழிகளுக்கும் இடையில் ளைமை என்பன ஒற்றுமை உடையனவாக உள்ளகை எடுத்துக்காட்டி, இவ்விரு மொழிகளுக்கும் குமரிமொழியே தாய்மொழி என்றும், கி.மு. 4000 வரையில் ஒன்றிலிருந்து மற்றது பிரிந்து சென்ற பின்,

இரண்டும் வெவ்வேறு சூழல்களில் வளர்ந்து வந்துள்ளன என்றும் விளக்கம் தரப்பட்டுள்ளது.

மேலும் இரு மொழிகளிலும் பல சொற்களில் ஒற்றுமை காணப்படுவதை விளக்கி உள்ளமைக்குச் சான்றாகப் பின்வரும் சொற்களை நோக்கலாம்

| சுமர்மொழி       | தமிழ்மொழி                         |
|-----------------|-----------------------------------|
| Giir –ox        | - காரி, காளை                      |
| Vili            | - ഖിழി                            |
| Ali             | - அலி (ஆண <b>்</b> - பெண் இல்லாத) |
| Sumer(u)/Kumaru | - குமரி (தமிழ்), குமேரு (துளு)    |

Sumer(u) / Kumaru என்ற சொற்கள் சுமர்மொழியில் நாட்டின் பெயராகவும், அந்நாட்டு மக்கள் பேசிய மொழியாகவும் சுமர்மொழி இலக்கியங்களிற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளமை பற்றியும் ஆசிரியர் விளக்கியுள்ளார்.

இயலிலே இந்நூலின் மேன்றாவகு தமிழி<u>வ</u>ள்ள **இணைநிலை அடிச்சொற்களின் இயல்பை** விளக்கி அவற்றின் அடிப்படையில் இருமொழிகளுக்கும் இடையேயுள்ள வப்பவமை பற்றி ஆராய்ந்துள்ளார். இரண்டு தனிநிலை அடிச்சொற்கள் ஒட்டிநின்று பொருள் உணர்த்துதல் இணைநிலை எனப்படும். குமரிமொழிக் குடும்பம் ஓர் **ட**்டுமொமிக் குடும்பமாகும். தமிழ், தெலுங்கு முதலான திராவிட மொழிகளும் இப்பண்பு உடையவை என்பதையும் விளக்கி, அப்பண்பின் அடிப்படையிலும் இருமொமிகளுக்கும் இடையிலான கொடர்பகள் அராயப்பட்டுள்ளன. சான்நாகச் சில எடுத்துக்காட்டுக்களை நூக்கலாம்:

# இணைநிலைச் சொற்கள்:

| Kun + tal | - Hair Cut | - கூந்தல்  |   |
|-----------|------------|------------|---|
| Mi + lag  | - Pepper   | - மிளகு    | 7 |
| Nam + Kur | - Anchor   | - நங்கூரம் |   |

என்பதில் Nam + Kur Kur என்றும் சொல் மிகுதி, பெரியது என்ற பொருள் உடையது. Nam என்ற சொல் நிறுத்துதல் என்னும் பொருளிற் பயின்றுள்ளது. நம் - சூர் என்னும் இரு சொற்களும் இணைந்து நின்றபோது, பெரிய நிறுத்துதல் செய்யம் பொருளை கருவி நங்கூரம் எனப்பட்டது. பழந்தமிழில் நங்கூரம் என்ற சொல் வந்துள்ளது. மிகப் பழமையுடைய **நங்கூரம்** என்னும் தமிழ் அடிச்சொல். வெவ்வோ ഒலി இணை மாற்றங்களுடன் உலகின் பலமொமிகளில் வழக்கிலிருந்து வருவகையம். பண்டைத் **தமி**ழரின் மரக்கல உபயோகக்கையம் வாணிபத்தையும் எடுத்து விளக்க உபயோகிக்கப்படுவதையும் மொழிவரலாற்றில் ஆசிரியர் விளக்கியள்ள இப்பகுதி முக்கிய பங்குடையது.

**திங்கள்** என்ற போன்ளே தமிழ்ச்சொல்லை நோக்கலாம். Dim + gir > dingir: 'the bright one' என்பது பிரகாசிக்கின்ற சுமர்மொழிப் பொருள். கதிர்கள் மூலப்பொருளுடைய இச்சொல் சுமர்மொழியில் கடவுளையும். மொழியில் சந்திரனையும் உணர்த்திற்று. இளங்கோ தம் சிலப்பதிகாரத்திலே "திங்களைப் போற்றுதும்" கூறியுள்ளமை ஈண்டுக் குறிப்பிடத்தக்கது. பாண்டி நாட்டுடன் இணைந்து தெற்கே பரந்திருந்த நிலப்பரப்பே குமரிநாடு என வரலாறுகள் கூறுகின்றன. எனவே குமரிநாட்டிலிருந்து குடியேறிய தமிழர் தம் தெய்வமாகச் சந்திரனைப் போற்றினர். காலப்போக்கிற் சந்திரன் என்ற பொருள் மயங்கிக் கடவுள் என்னும் பொருள் நிலைத்திருக்கலாயிற்று எனவும் ஆசிரியர் குறிப்பிடுகிறார்.

இந்நூலின் நூன்காம் இயலிலே தமிழில் வழங்கும் குறைநீலை அடிச்சொற்கள் சும்றமொழியிலும் காணப்படுகின்றமையை ஆராப்ந்தநிந்து, அம்மொழியிலும் தமிழிலும் உள்ள குளைநிலை இருமொழிக்குமுள்ள அடிச்சொர்களை வப்பிட்டுக்காட்டி, **தொடர்பை விளக்கியுள்ளார்.** தமிழ்மொழி ஏறுக்குறைய 6000 ஆண்டுகளுக்கு மேற்பட்டகால உலக வழக்குடையது எனக் கருதப்படுவதனால், இந்நீண்ட காலப்பகுதியிற் சொற்களில் ஒலி மாற்றும் பரவலாக ஏற்படுவதும், சொற்கள் நாளடைவில் வருவதும் இயர்கையே. கேய்ந்து கேய்ந்து குரைநிலைச் சொற்களுக்கு உதாரணமாக சுமர்மொழியில் கட்ட kak, gag, sag, ag, ak என்னும் என்பகைச் காணப்படுகின்றன. இங்கு kak > ak சொந்கள் வழங்கிற்று. மொழியில் சுமர் சுளவம் முதற்குரையாக என்பதைச் சுட்ட suge > su என வழங்குவதுபோல தமிழில் சுறவம் என்பது கடைக்குறையாக சுறவம் > சுறவு > சுறா என வழங்குவதைக குறிப்பிடலாம். மேலும் கார் > கர் கான், காடு > கர் யாத்தல் > யா - முதலியன கடைக்குறைகள் ஆகும்.

அன்றியும் கருத்தை உணர்த்த இரண்டு தனிநிலை அடிச்சொற்கள் ஒன்றாக இணைக்கப்பட்டு ஒரு சொல்லின் பான்மையதாக ஆக்கப்பட்ட பின்னர் உச்சாரண (ஒலிப்பு) விரைவு காரணமாகச் சொற்களின் ஒலியமைப்பில் சுருக்கம் ஏற்படுவது ஒரு மொழி வரவாற்றுண்மை. இதனை விளக்க சாணம் > சாணி, பாட்டு > பா, நாக்கு > நா என்ற சொற்கள் எடுத்துக்காட்டப்பட்டுள்ளன. இவை கடைக்குறைநிலைச் சொற்களாகும்.

தொல்காப்பியங் குறிப்பிடும் பழந்தமிழ்ச் சொல்லாகிய திணை என்பதையும் சுமர்மொழியுடன் ஆசிரியர் ஒப்பிட்டு ஆராய்கிறார்.

> "உயர்**திணை** என்மனார் மக்கட் சுட்டே ஆ**்.றிணை** என்மனார் அவரல பிறவே ஆயிரு **திணை**யின் இசைக்குமென் சொல்லே" (தொல். சொல்.1)

சுமர் மொழியிலே 'தின்' என்பது திணை எனப்பொருள் தரும் சொல்லாகும். சுமர்மொழியிலும் திணை என்பதற்குப் பொருள் வாழ்க்கை என்பதாகும். திணை என்பதற்கு உரை ஆசிரியர்கள் சாதி, ஒழுக்கம், வாழ்க்கை எனப் பொருள் கூறுவர். இங்கு திணை என்பது வாழ்க்கையையே சுட்டுகிறது என்கிறார் சதாசிவம் (பக்.187).

இந்த நூலாய்வின் அடிப்படையிலே தமிழ்ச் சொற்களின் வளர்ச்சியை மூன்று பெருங் காலக் கட்டங்களாக ஆசிரியர் வருமாறு வகுத்துக் கூறுகிறார்:

- (1) கி. மு. 3500க்கு முற்பட்ட அசைச் சொற்காலம். இக்காலப் பகுதியில் வழக்கிலிருந்த அசைச் சொற்கள் மெய் + உயிர் + மெய் எனும் மூன்று ஒலிகளால் அமைந்தவை. சொற்களை ஒன்றோடொன்று சேர்த்துக் கூறும் நிலையில் அவாநிலை, தகுதி, அண்மை என்னும் வாய்ப்பாட்டில் ஒன்றன் மூலம் பொருள் உணர்த்தப்பட்டது.
- (2) கி.மு. 3500 கி.மு. 1500 வரையான காலப்பகுதி. இக்காலப் பகுதியில் பெயர், வினை ஆகிய இரு வகைச்செற்களின் பொருள் வேறுபடுத்தப்பட்டன. இதனையே தொல்காப்பியரும் வருமாறு குறிப்படுவர்:

சொல்லெனப் படுவ பெயரே வினையென்னு ஆயிரண்டென்ப அறிந்திசி னோரே.

(தொல். சொல். பெயர். நூற்பா: 4)

பண்டைக் காலத்தில் தமிழ்ச் சொற்களெல்லாம் அசைச் சொற்களாகத் தோன்றின. அவை மூவொலிகளைக் (மெய் + உயிர் + மெய்) கொண்டிருந்தன. மூவகை ஒலிச்சொற்களின்

சில சொந்கள் ஈரொலிச் ளொலி தேய்ந்து சொந்களாயின. ளொலிச் பின்னர். சொல்லாகவும் மாறின. மாறிய இச்சொந்கள் சொந்களின் பின்னர் வைக்கப்பட்டு பிர சிறிகு மாள்ள அவர்ரின் பொருளைச் உதவின.

(3) கி.மு. 1500க்குப் பிற்பட்ட காலம். இக்காலப் பகுதியின் தொடக்கத்தில் மதுரை உள்ளிட்ட நாட்டுப் பகுதியிற் பேசப்பட்டும் பாண்டி எமுதப்பட்டும் வந்த தமிழ்மொழிச் சொற்கள் செய்யப் பட்டுச் செந்தமிழ் வடிவம் பெற்றன எனக் கருகக்கிடக்கின்றது. தற்காலத் இங்கே கமிமின் அரம்ப ിതൊധെ கமிம்ச் சொர்களின் லെിഖഥഖഥ. காணலாம். என்பன இலக்கண ഖത്വെയത്ന வரிவடிவம் பின்னர் புனாமைக்கப்பட்டன. செய்யப்பட்டுப் கொல்காப்பியரும் அவர் முன்னோரும் இலக்கண செந்தமிமின் இலக்கணத்தையே நூல்களிற் கூறினர். கருத்தை உணர்த்துதற்கு வேண்டாத மற்றும் பால் காட்டும் அளவுக்குத் கிணை சொற்களோடும் விகுகிகள் வினைச் பெயர். காட்டாக இணைக்கப்பட்டன. കിഞ്ഞെ. பால் சேர்க்கப்பட்ட பெயர் வினைகளுடன் இவை கமிம் மொழியில் ஓரளவு செயற்கைப் தாவலாயி<u>ற்</u>ஙு. B என்னுஞ் சுட்டுடன் உயர்திணை என்னும் ஆண்பால் அன் 'அவன் வந்து' **ब**ळाता கூட்டி விகுகியைக் பொருள் பலப்படும். கூறினால் மட்டும் இவ்விகம் **പ**ல்வே<u>ന്</u>വ செயற்கை முறைகளைச் சொல்லாக்கத்தில் தழுவிக் கொண்ட அக்காலச் செந்தமிழ்ப் புலவோரின் போக்கினால் கூறும் நிலப்பரப்பு வடவேங்கடந் தென்குமரி ஆயிடையாக மிகச் சுருங்கவே பாண்டி நாட்டுக்கு அப்பாலுள்ள பரந்த பரத நாட்டில் அன்று பேசப்பட்டு வந்த தமிழ்மொழியானது காப்போக்கில் மாற்றங்களைத் தழுவிக்கொள்ள முடியாமையினாற் காலப்போக்கிற் பல்வேறு திராவிட மொழிகளாகச் சிதைவுறலாயிற்று எனப் பேராசிரியர் சதாசிவம் கூறும் கருத்து மிகவும் ஆழ்ந்து சிந்திக்கத் தக்கதாகும்.

மேலும் தொல்காப்பியரும் பழமையையும் புதுமையையும் வகுத்துள்ளமையையும் அவதானிக்கலாம்: தழுவி இலக்கணம் ''கடதற என்னும், அந்நான்கு ஊர்ந்த குன்றிய லுகரமொடு ..." (தொல். சொல். வினை: 6) என வரு தன்மை ஒருமை "அவைதாம். ஆம் ஆம் வினை(மற்று, எம் ஏம் கிளவியும்...." (கொல். சொல். ഖിഞഞ: 5) என தன்மைப் பன்மை வினைமுற்றுப் பற்றிக் கூறும் இவ்விரு நூற்பாக்களிலும் காட்டப்படும் கு. (B. **51.** m என்பன ஒருமைக்கும் கும், டும், தும், நும் என்பன தன்மைப் பன்மைக்கும் கூறப்படுதல் பற்றிக் கருத்துரைக்கும் பேராசிரியர் சதாசிவம். இவை பழந்கமிழ்ச் முடிபுகளாகும் எனவும், அதேபோன்று என், ஏன், அல் தன்மை ஒருமைக்கும், அம் அம், எம், ஏம் என்பன பன்மைக்கும் கூறப்படுபவை புதுத்தமிழ் சொல் முடிபுகளாகும் காலப்போக்கில் எனவும். இப்பழந்தமிழ்ச் சொல் போயின" எனவும் குறிப்பிடுதல் கவனிக்கத் வமக்கிழந்து தக்கது.

அடுத்ததாகத், தொல்காப்பியர் கூறும், "உம்மை எண்ணும் என என்ற எண்ணும்...." (தொல். சொல். இடை39) என்ற நூற்பாவுக்கு விளக்கம் சுமர்மொழியிலிருந்தே தருகிநார். இவை 2000 ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்டவை என்றும், அவற்றின் விளக்கத்தைச் சுமர்மொழி கொண்டுள்ளது என்றும் கூறுகிறார். தமிழ் மொழியில் உம் சுமர்மொழியில் உ என்பன முழுமை

என்பதைச் சுட்டும் என்றும் (பக்.192), மேலும் தமிழிலுள்ள **என, என்று** ஆகியன சுமர் மொழியில் **en, enna** எனக் காணப்படுகின்றன எனவும் குறிப்பிடுகிறார்.

மொழிகளிலுமுள்ள உருவுமுறைப் பெயர்களை ஆராய்ந்தும் தன் நிறுவவகில் மகம் தமிழிலுள்**ள** அய். அப் கருக்காய் உள்ளார். அய். சுமர்மொமியிலும் சொற்கள் முகலான உருவுமுரைச் வழங்குவதைக் காட்டுகின்றார். அவை பிற்காலத்தில் விகுதிகள் பெற்று அப்பா, அப்பன், அய்யன், ஐயர் எனவும், அம்மா -ஆயி, ஆய்ச்சி, அச்சி ஆய். அவ்வை. ജലെ மாற்றும் அடைந்துள்ளன. இச்சொற்களின் பழைய வடிவத்தைச் சுமர் மொழியே எமக்கு ஆவணமாகவும் தமிழின் வடிவமாகவும் காட்டுகின்றது.

இந்நாலின் 7ஆம் இயலிலே தமிழ்ச் சொற்பிறப்பியற் கட்டளைகள் (விதி(முறைகள்) பற்றி விரிவாக ஆராய்ந்துள்ளார். தமிழ்ச் அமிந்துபோன பண்டைக் சொர்களை கொள்ளும் வாய்ப்பு இல்லாதபோது அழியாது பாதுகாக்கப்பட்டு பண்டைய சுமர்மொழிச் சொர்களை இவ்வாய்விலே தரவுகளாகவும், சொற்பிறப்புக் கோட்பாடுகளை பன்னிரண்டு கட்டளைகளாகவும் அமைத்து விளக்கியுள்ளார். சுமார் மு. 3000 ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் வழங்கிவந்த உருவெழுத்துக் (Pictographic writings) காலம், குறியெழுத்துக் (ideographic காலப்பகுகிகளில் writing) காலம் எனக் கூருப்படும் உருவாகிய தமிழ்ச்சொற்கள் அனைத்தும் அசைச்சொற்கள் இவ்வசைச் சொந்களின் (Syllabic Writings) எனப்படும். காலத்தின் பின் தோன்றியவையே நாம் இப்போது எழுதும் ஒலியெழுத்துக்களாலாய (Phonetic Writings) சொந்களின் காலமாகும். இது கி.மு. 2800 ஆண்டுக்குப் பிற்பட்ட காலம் எனப் பேராசிரியர் கூறுகிறார் (பக்..203).

இந்நூலில் விளக்கப்படும் சொற்பிறப்புக் கோட்பாடுகளைச் சுமர்மொழி வழியாக விளக்கும் வகையில் பல்வேறு விடயங்களையும் தொகுத்துப் பின்வரும் பன்னிரண்டு கட்டளைகளாகத் தந்திருக்கும்முறை ஆசிரியரின் தெளிவான ஆய்வுமுறையை வெளிப்படுத்துவதாகும்:

#### கட்டளை 1:

தமிழில் முதன்முதலிற் பிறந்த அசைச்சொற்கள் மெய் + உயிர் + மெய் என்னும் வரைந்து காட்டப்படாத மூன்று ஒலிகளின கூட்டமாகவே அமைந்திருந்தன.

#### கட்டளை 2:

மொழி முதற் ககரமெய் கெட உயிர்முதற் சொற்கள் உருவாகின்றன:

## கட்டளை 3:

மொழிமுதற் ககர உயிர்மெய்யிலிருந்து முன் அண்ண உயிர்களாகிய எ, ஏ, இ, ஈ பிறக்கின்றன:

எ-டு: gar > எரு giar > எருது, ஏறு

### கட்டளை 4:

ககர உயிர்மெய்யின் ககரமெய் கெடாது பிறந்த கி, கீ, கெ, கே அடியாகத் தோன்றும் சொற்கள்:

எ-டு: கடா > கிடா = ஆண் ஆடு கல்லு > கெல்லு = தோண்டுதல்

#### கட்டளை 5:

சுமர்மொழியில் ஒ, ஓ ஆகிய இரு ஒலியன்கள் இல்லை. இவை கி.மு. 1500க்கு முன்பின்னாகத் தமிழிலுள்ள கு, கூ என்பனவற்றிலிருந்து பிறந்தவை:

#### கட்டளை 6:

எல்லா உயிர்களின் முன்னரும் ககரமெய் சகர மெய்யாக மாறும். அவ்வாறு மாறும்போது அகர உயிர் இ, ஈ. எ, ஏ என மாறும்:

#### கட்டளை 7:

எல்லா உயிர்களின் முன்னரும் ககரமெய் தகர மெய்யாக மாறும். மாறும்போது அகர உயிர் ஆ, ஈ. எ, ஏ என்பனவற்றுள் ஒன்றாகப் பெரும்பாலும் மாறும்:

#### கட்டளை 8:

எல்லா உயிர்களின் முன்னரும் ககரமெய் பகர மெய்யாக மாறும். மாறும்போது அகர உயிர் ஆ, ஈ. எ. ஏ என்பனவந்நுள் ஒன்றாகப் பெரும்பாலும் மாறும், மாறாது விடுவதுமுண்டு:

### கட்டளை 9:

உ, ஊ, ஒ, ஓ அல்லாத ஏனைய உயிர்களின் முன் ககரமெய் வகர மெய்யாக மாறும். மாறும்போது அகர உயிர் இ, ஈ. எ, ஏ என்பனவற்றுள் ஒன்றாகப் பெரும்பாலும் மாறும், மாறாது விடுவதுமண்டு:

எ-டு: gar > வளை > சுற்றிவளை kid > விடு > விட்டுப்போதல்

#### கட்டளை 10:

எல்லா உயிரெழுத்துக்களின் முன்னரும் ககரமெய் மெய்யாக மாறும். மாறும்போது அகர உயிர் இ, ஈ. என்பனவந்றுள் லை்றாக மாறுமாயினும். மாநாதிருப்பதே பெரு வழக்கு. சுமர்மொழியில் ககர (மகன்மொமிச் சொற்கள் முதன்மையானவை. தமிழ்மொழியில் ககர ஒலிமாள்ளம் பெருவழக்கிலுள்ளமை பல்வேறு சொர்களின் துணையுடன் நிறுவப்பட்டுள்ளது. சான்றாகச் சில சொற்களைக் காட்டலாம்:

எ-டு: kal கல் > மலை = குன்று kal கட்டு > மாட்டு = கட்டுதல்

## கட்டளை 11:

எல்லா உயிர்களின் முன்னரும் ககரமெய் நகர மெய்யாக மாறும். மாறும்போது அகர உயிர் இ, ஈ. எ, ஏ என்பனவற்றுள் ஒன்றாக மாறும்; மாறாதுவிடுவதும் உண்டு,

எ-டு: kar > நடை = அடிவைத்தல் kun > நூறு = பொடியாக்கல்

### கட்டளை 12:

ஆகாரத்தின் முன்னர் வரும் ககரமெய் (g) சில இடங்களில் மெலிவுற்று யகர மெய்யாக மாறுகிறது:

எ-டு: gar > யார் = எவர் gan > யான் = நான்

பிருப்பப் தமிழ்சொற்களின<u>்</u> புற்றி இவ்வாறாகத், தமிழுடன் தொடர்புடைய சுமர்மொழியைத் ஆராய்வதற்குக் போசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் துணைக்கொண்டு ஆராய்ந்துள்ள ஆய்வுமுறையானது புதுமையானது. **சுமர்மொழி** வழக்கொழிந்துவிட்டது. ஆனால் தமிழ் வாழும் மொழியாக முத்தமொமி உலகின் கமிம்மொழி வழங்கிவருவகாகும். எனப் பல்வேறு அறிஞர்களும் ஏற்றுக்கொள்ளும் நிலையில் சொர்களின் தோற்றம் பற்றி **கமிழ்மொழியின் அவசியமாகின்றது** என்ற அடிப்படையிற் பேராசிரியர் சகாசிவம் தமிழ்மொழிய<u>ி</u>ன் மேற்கொண்டு முயந்சியை அரிய சுமர்மொழியுடன் கொண்டிருந்த தொன்மையையம் அது தொடர்புகளையும் நிறுவியுள்ளமையை இந்நூலிற் காணலாம்.

ஆண்டுகளுக்கு கி.(ழ. முற்பட்ட சுமர்மொழி 6000 தாம் சுமர்மொழி பேசிய விட்டுச் மக்கள் பழமையுடயது. வெள்ளத்தால் சுடுமண் ஏடுகள் கால சென்ற புதையுண்டு போயின. அம்மொழி பற்றி ஆய்வு செய்தோரால் களிமண்ணோடுகள் கி.பி. பொரிக்கப்பட்ட சுமர்மொழி 1850இல் கண்டு பிடிக்கப்பட்டு வாசிக்கப்பட்டுள்ளன. ஆனால் தமிழ் (மன்னர் எழுந்த ஆண்டுகளுக்கு சுமார் 3500 தமிழ்மொமி வியங்களையும் எழுத்து நால்களையம் தமிழர் பனை ஓலையில் எமுகும் இழந்துள்ளது. கடந்கோள்களால் இருந்துள்ளனர். ക്കുഞഖ உடையோராக போனமையால் சான்றுகள் இல்லாது போயின. அழிந்து பகுதியினரான சுமர்மொழி மக்கள் விட்டுச் தமிழரில் ஒரு

சுடுமண் ஏடுகளிலுள்ள அசைச் சொற்கள் காணப்படுகின்றன. அடிச்சொற்களுடன் ஒத்துக் சான்னாக. gar = kar, bar, pad என்ற சுமர்மொழி அசைச்சொர்கள் தமிழில் ஒரே பொருள் கொண்ட காண். பார். நாடு சொற்களுடன் ஒத்துக் காணப்படுகின்றன. ഒതவേ சுமர் மொழியிலுள்ள அசைச் சொற்களெல்லாம் பண்டைக் தமிழ்மொழியின் அசைச்சொற்கள் எனக் கருதப்படுகின்றன. கி.மு. 2500க்கு முன்னரே வழக்கிலிருந்து வந்த தமிழ், சுமர் மொழிகளிற் சொற்கள் சிறியனவாகவும், ஒலிமாற்றங்கள் கொண்டனவாகவும் வழங்கிவந்துள்ளமையும் பேராசிரியர் சான்றுகளுடன் அறியப்பட்டுள்ளன என்பகைப் தெளிவாகவே விளக்கியுள்ளார்.

போசிரியர் ஆய்வில் சதாசிவம் எடுத்துக் இந்க கொண்ட சொர்களில் 90 வீதத்திற்கும் மேர்பட்டவை சொற்களேயாகும். லிமாந்நம் பெறாக அடிப்படையான எஞ்சிய 10 வீதமான சொர்களின் மூலம் சிறிது ஒலிமாற்றம் பெற்ற சொற்கள் ஆகும். பண்டைய தமிழ்ச் சொற்கள் கால அழிந்துபோன காரணத்தால் அவற்றைத் வெள்ளத்துள் பலிக்காது முயந்சி என்பதைக் திரும்பவும் பெறும் அழிந்துபோன கமிழ்ச் சொற்களுக்கு கருத்திற்கொண்டு சுமர்மொமிச் இணையான தமிழ்ச் சொர்களாகவே **சொந்களைக் கையாண்டுள்ளேன்** எனப் பேராசிரியர் கூறுவது நோக்கத்தக்கது.

தமிழ்மொழியின<u>்</u> பண்டைக்காலத்துத் இந்நால் கோர்றங்களையும் வடிவங்களையும் அவற்றின் முன்னைய கூறுகிறது. விரிவாகக் இதன் நூன் முடிபுரையில் பர்நி துணிவாகவும் சான்றாதாரங்களுடனும் சதாசிவம் அவர்கள் கூறும் ஒரு கருத்து எல்லோரது சிந்தனையைத் தூண்டுவது மட்டுமன்றித் தமிழின் தோற்றம் பற்றிய கற்பனைகளுக்கும் முற்றுப்புள்ளி வைப்பதாக அமைகின்றது:

"தமிழ்மொழியின் முன்னைய வரலாறே அன்றி அதன் தோற்றக் காலத்து நிலையை அறிந்துகொள்ள முடியாத இடத்துத் தமிழ்ப் புலவோரும் புராணகாரரும் தமிழ் மொழியை ஆதிசிவன் அகத்தியருக்கு உரைத்தான் என்றும், அகத்தியர் இமயமலையிலிருந்து தெற்கு நோக்கி வந்து பொதியமலையிற் குடியேறித் தமிழை மற்றவர்களுக்குப் போதித்தார் என்றும் கூறித் தப்பித்துக் கொண்டனர். இப்புராண வரலாறு மொழியின்நிலை தெரியாத காலத்து ஏற்பட்ட வெளியைத் தமிழிலுள்ள எழுத்துக்கள் நிரப்புவதற்காகத் தோற்றுவிக்கப்பட்ட புராணக்கதையே யாகும்".

இந்நூலாய்வில் பேராசிரியர் சதாசிவம் தாம் கண்ட முடிபுகளை வருமாறு தொகுத்துக் கூறுவர்:

- மொழியின் தோற்றக் காலத்தில் ஒலியெழுத்துக்கள் எதுவும் உருவாக்கப்படவில்லை.
- தாம் உணர்த்த விரும்பிய பொருள்களின் உருவங்களை வரைந்து குறிச்சொற்களால் முதன் முதலில் மக்கள் கருத்தைப் புலப்படுத்தினர்
- இக்குறியீட்டுச் சொற்களில் மூன்று ஒலி வடிவங்களே காணப்பட்டன.
- அந்த ஒலிவடிவங்களுக்கு 1000 ஆண்டுகளுக்குப் பின்னர் வரையறுக்கப்பட்ட பண்புகள் கொண்ட ஒலியெழுத்துக்கள் பிறந்த காலம் சுமார் கி.மு. 2800 எனச் சுமர்மொழி வரலாறு கூறுகிறது.
- தொல்காப்பியர் காலத்திற்கு ஏறக்குறைய 5000 ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் தமிழ்மொழி தோற்றம் பெற்றதெனக் கூறப்படுகிறது.

- தொல்காப்பியர் காலத்திற்கு முற்பட்ட ஒரு காலப் பகுதியிலே தமிழ்மொழி தரப்படுத்தப் பட்டுச் செம்மை செய்யப்பட்டிருக்க வேண்டும்.
- தொல்காப்பியம் 12 உயிரும் 18 மெய்யும் சார்பெழுத்துக்கள் மூன்றுமாக 33 எழுத்துக்களைக் குறிப்பிடுகின்றது. இது செம்மை செய்யப்பட்ட செந்தமிழுக்கு மட்டுமே பொருந்துவதாகும்.
- தமிழிலுள்ள 12 உயிர் எழுத்துக்களில் இ(ஈ), உ(ஊ), எ(ஏ) ஆகிய நான்கு எழுத்துக்களே சுமர்மொமியில் உள்ளன. இது பண்டைத் தமிழ் மொழிக்கும் பொருத்தமாகும். ஒ -ஓ, அய் ஏந்கனவே அவ் ளை என்பன வழக்கிலிருந்த உயிரெழுத்துக்களின் சேர்க்கையாக் பின்னர் தோன்றியவை.
- மிகத் தொன்மைக் காலத்துத் தென்னிந்திய அகழ்வுப் புதையல்களிலிருந்து மிகத் தொன்மையான எழுத்து வடிவங்கள் கிடைக்குமாயின் தமிழ் எழுத்துக்களின் பண்டைய நிலையை அறிந்து கொள்ளலாம்.

மொழியின் சொல் சுமர் இலக்கண அமைப்பு, **தமிழில்** வடிவங்கள் என்பன உள்ளனவற்றைப் ஒத்திருக்கின்றமையின் சுமர்மொழி பண்டைத் தமிழிலிருந்து கிளைத்த ஒருமொழி என்றும், அதில் காணப்படும் சொல் அழிந்துபோன பழந்தமிழ்ச் சொற்களைப் வடிவங்கள் ஒத்திருக்கின்றன என்றும் இரு கோட்பாடுகளை இந்நூலிற் பேராசிரியர் **நிறுவியள்ளார்.** மேலும் சுமேரிய மொழியை திராவிட **ஆாய்ந்தபோது** அது மொழிக் குடும்பத்தைச் சேர்ந்தது என்றும், அது தமிழ்மொழியோடு மிகவும் நெருங்கிய தொடர்பு கொண்டிருப்பதையும் அறிந்துகொண்டார். சுமேரிய மொழிக்கு அதிர்ஸ்டவசமாக கி. மு. 4000 ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்ட எழுத்து ஆதாரங்கள் கிடைத்த நிலையில், அந்த ஆதாரங்களைத் தமிழ் மற்றும் திராவிட மொழிகளுடன் ஒப்பிட்டு ஆராய்ந்து தமிழின் தொன்மையைச் சாற்றுகளுடன் முதன்முதலாக நிறுவியரும் பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களேயாவார்.

# இந்த ஆய்வில் பேராசிரியர் பயன்படுத்தியுள்ள முக்கியமான துணைநூல்கள் வருமாறு:

- Alexander Kondratov, The Riddles of three Oceans, Progress Publishers, Moscow, 1974
- George A. Barton, The Origin and Development of Babylonian Writing, Leipzig, 1913
- Robert Caldwell, A Comparative Grammar of the Dravidian or South Indian Family of Languages, University of Madras. 1961.
- Edmond, I Gordon, Sumerian Proverbs, Glimpses of Everyday life in Ancient Mesopotamia, University Museum, Philadelphia, 1959
- Samuel Noah Kramer, The Sumerians, Their History, Culture, and Character, The University of Chicago Press. 1968.
- "Indian Ocean, the cradle of the Human Race" Indian Foreign Review 1980, reproduced in the Weekend. Sunday, August 3, 1980.
- S. N. Kramer, "Studies in Sumerian Phonetics, Archive Oriental, Vol. VIII, No. I, May 1936
- தொல் காப் பியம், க. வெள்ளைவாரணனார், அண்ணாமலைப் பல்கலைக்கழகம், 1957.

## (நூல் - 4) மொழியியலும் தமிழ்மொழி வரலாறும் - 2021

போசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் இந்நூலைப் LIM ஆண்டுகளுக்கு (மன்னர் எழுதி நிரைவு செய்கிருந்தார். ஆயினும் இதன் முதல் இயல் மட்டுமே அச்சிடப்பட்டது. அப்பதிப்பும் முழுமை பெறாதநிலையில் அப்படியே பல ஆண்டுகள் அச்சேறாதிருந்தது. அந்நிலையிலே கிருமகி கிருஞானேஸ்வரி சதாசிவம் அவர்களின் உதவியுடன், அந்நூலை மிகச் சீர்த்தியான (முന്ദെധിல் இந்நூலாசிரியர் (பாலசுந்தரம்.இ) ஒழுங்குபடுத்திப் பதிப்பித்துள்ளார். விளக்கும் நூலின் சிறப்பை வகையில் அதன் லை்பது பேராசிரியர் இயல்களிலும் சகாசிவம் நிறுவியுள்ள மொழிவரலாறு மொழியியல், என்பன சார்ந்த புதுமைக் பதிவுசெய்யப்படுகின்றன. அந்நூல் கருத்துக்கள் இங்கே பின்வரும் 9 இயல்களைக் கொண்டதாக அமைந்துள்ளது:

இயல்: I மொழியியல்

இயல்: II மொழி வரலாறு

இயல்: III குறிப்பு மொழிக் காலம்

இயல்: IV ஒலிக்குறிப்பு மொழிக்காலம்

இயல்: V அசைமொழிக் காலத் தமிழ் - (கி.மு. 3000)

இயல்: VI உயிரின் மெய்களின் தோந்நமும் தொழிந்சொந் பிறப்பும் (கி.மு. 2500)

இயல்: VII மூக்கின மெய்களின் தோற்றமும் பெயர்ச்சொற் பிறப்பும் (கி.மு. 2000)

இயல்: VIII மூலவுயிர்க் குறுக்கமும் வினைச்சொற் பிறப்பும் (கி.மு.2000-கி.மு.1500)

இயல: IX ஒலியழுத்தமும் ஒலிப்பிளவும்

மொழியியல் துறையிலே தமிழ் அறிஞர்களாக இதுவரை, பேராசிரியர்கள் தெ. பொ. மீனாட்சிசுந்தரனார், மு. வரதராசன், வி. அய். சுப்பிரமணியம் ஆகியோர் எழுதியுள்ள மொழிநூல், மொழிவரலாற்று நூல்களின் வரிசையில் இந்நூல் புதிதாக இடம்பெறுகிறது. இளங்கலைமானி, முதுகலைமானி மாணவர்களுக்குப் பாடத்துணைநூலாக அமையும் தகுதியும் இந்நூல் பெற்றுள்ளது. தமிழ் மொழியின் தொன்மை, அதன் **த**மிழ் மொழியின் சிருப்பு, தோற்ற வரலாறு, திராவிட **கமி**ழ் மொழியின் கனிச்சிருப்ப மொழிக்குடும்பத்தில் பல்வேறு விடயங்கள் பற்றிய விரிவான (முதலான விடயங்களை மொழியியல் அடிப்படையிலும் மொழிவரலாந்நு நோக்கிலும் ஆராய்ந்து திரட்டிய ஆய்வுத்தரவுகளைக் கொண்டதாகப் பேராசிரியர் இந்நூலை எழுதியுள்ளார். இவை யாவற்றுக்கும் மேலாகப் பேராசிரியர் பல ஆண்டுகளாகச் சுமேரியமொழி ஆராய்ச்சியிற் பெற்ற தரவுகளும் இந்நூலில் ஆங்காங்கே எடுத்தாளப்பட்டுத் தமிழ்மொழியின் கொன்மை நிறுவப்பட்டுள்ளமையும் அந்நூலின் தனிச் சிறப்பாகும்.

'மொழியியலும் தமிழ்மொழி வரலாறும்' என்ற **"மொமியியல்"** என்ற அமைந்துள்ள முதலாவது இயலாக பகுதியில் பற்றிய மொழி கருத்துக்கள், மொழியின் படிநிலைகள், மொழி முளையின் வளர்ச்சிப் வளர்ச்சியில் சமூகத்தில் மொழியின் பயன்பாடு, மொழி ஒரு செயற்பாடு, நாகரிகக் கருவி விடயங்கள் (முதலான பல ஆராயப் படுகின்றன. உலகிலுள்ள பல்வேறு மொழிகள் காலத்தாலும் இடத்தாலும் வேறுபட்டுள்ளனவேனும் அவர்ரின் வாழ்க்கை வாலார்நில் ெற்றுமைகள் காணப்படுகின்றன. பல ഉന്ന്വത്ഥക്ക് ഒഖ്ഖന്വ ഒന്റ്വറ്റുകിൽന്റൽ ഒൽവക്കെ ഫ്രെസ്സിധിധാനണ് விளக்கிக் காட்டுவர். மொழியினது தோற்றத்தைப் பற்றி இரு நிலவுகின்றன. வேறுபட்ட கருத்துக்கள் ஒன்று, இரைவன் மொழியைப் படைத்தான் என்பது; **ஆகியிலே** மற்றையது, மனிகனே மொழியைப் படைத்தான் என்பது. மொழிகளது தோற்றம் பற்றிக் கூறும்போது அவை இறைவனால் படைக்கப்பட்டன என்பதே பொதுவான கருத்தாகும். வடமொழி, கிரேக்கம், தமிழ்மொழி, இத்தாலி, ஜேர்மன் முதலான மொழிகளுக்கும் இவ்வாறே கடவுள் அல்லது கடவுளின் தூதர் மொழிகளின் ஆக்கத்திற்குக் காரணகர்த்தாக்கள் எனக் கூரப்படுகிறது. ஆனால் பகுத்தறிவு நோக்கிலும்,

மொழியியல் மற்றும் மொழிவரலாற்று அடிப்படையிலும் ஆராய்ந்தோர் (1) மக்களாற் படைக்கப்பட்டவையே உலக மொழிகள் என்ற கருத்தைச் சான்றுகளுடன் ஆராய்ந்து நிறுவியுள்ளமை படித்தறியத்தக்கது.

இனம் தொடக்க மனிக காலத்தில் வெர்கொலி. தலை, கை, கால் முதலியவற்றின் அசைவுகளின் (சைகைகள்) மூலமே கருத்துப் பரிமாற்றம் செய்தனர் என்பகே மொழியியலாளரின் ஒருமித்த கருத்தாகும். காள்ளு. மமை. முழக்கம், மலையருவி, அருவி, கடல், அரு. சோலை. விலங்குகள், பறவைகள் முதலிய இயற்கையின் அசைவில் ஏற்படும் ஓசை என்பவற்றை மனிதனும் பின்பற்றித் தாமும் லைிக் குரிப்பக்களைப் பயன்படுக்கிக் கொடர்பாடல்களை அக்காலப் பகுதியை மேற்கொண்டான். மொழியியலாளர் ஒலிக்குறிப்புக் காலம் என்பர். பேச்சுமொழி தோன்றப் பல்லாயிரம் ஆண்டுகளும். அதன் பின்னர் எழுத்துமொழி தோன்ற இன்னும் பல்லாயிரம் ஆண்டுகளும் சென்றிருக்கலாம். மொழியினது தோற்றம், இவ்வாறு அமைப்பு, பயன்பாடு என்பன பற்றிப் பல்வேறு கருத்துக்களை மொழியியலாளர் வெளியிட்டுள்ளனர்.

மொழிகளின் சிறப்பியல்புகள் மாறாது பாதுகாப்பது மொழிமரபு ஆகும். மொழி பிறந்த காலத்தே மொழிமரபும் தானும் உடன்தோன்றி மொழியுடன் ஒட்டி வளர்ந்து, மொழி பாதுகாத்து வந்துள்ளது. சிகைவடையாது காலத்துக்குக் காலம் மக்கள் கம் ഖിന്ദ്വ്വവ്വമ மொழியின் மாற்றியும். இயல்புகளைப் போற்றாது திரிக்கும் வேறுபடுத்துவார்களேயானால் அவர்களின் மொழி வேற்றுமொழி ஆகிவிடும். இதற்கு எடுத்துக் காட்டாக மலையாளமொழியின் தோற்றத்தைக் குறிப்பிடலாம்.

மனித மூளையின் வளர்ச்சியே மொழியின் தோற்றத்திற்குக் காரணமாகும். மனித மூளையின் வளர்ச்சியை மனிதனின் பேச்சிலும் எழுத்திலும் காணலாம். இன்றைய விஞ்ஞானிகள் **மொழி ஓர் அறிவுக்கலை** என்றும், மொழி வர் உயிர்ப்பொருள் என்றும் கருதுகின்றனர். மேலும் மொழியியல் ஜெர்பர்ஸன் என்ற மேகை. மொமி உடலைப் போன்ற அமைப்புடையது; இல்லாது விட்டால் உயிர் ஊட்டச்சத்து பிரிந்து சமுதாயத்திலிருந்து சிதறுவது போல். உயிர்ச்சத்துப் மொழியும் சிதைந்து பெளவிட்டால் விடும் 61601 ஜெர்பர்ஸனின் மொமியியலாளர் (2). **ட**்டோ கூறுவர் போசிரியர் சதாசிவம் இக்கருக்கைப் மாற்றிப் சற்று பொருத்தமுற வருமாறு கூறுகிறார்:

> "உயினங்களுக்குள்ள வாழும் ஆந்நல் மொழிக்கும் உண்டு. அதுபோன்று வாழும் ஆந்நலையுடைத்தாகிய ஒப்புவமையினால் உயிரினப் பொருள்களோடு மொழியை ஒப்பிடலாம். எனவே மொழியை ஓர் உயிர்ப்பொருள் எனக் கருதுவதை விட, உயிர்ப் பொருள் போன்றது எனக் கருதுவது பொருத்தம் உடைத்தாகும்."

எந்திரம் என்ற மொமி என்பகு லர் கொள்கை மொழியியலாளர் அமெரிக்க பலரது கருத்தாகும். இயந்திரத்தின் ரை சிறு ஆணி பழுதடைந்தால் எவ்வாறு (φ(φ இயந்திர(φ)ம் பாதிப்படைகிறதோ, அதுபோன்றே மனித பாதிப்பு உடலிற் சிறு ஏற்பட்டாலும் ஒருவரது மாற்றம் அமைவதைக் காண்கின்றோம். மேலும், **மொழி ஒரு சமுகப் பழக்கம்** என்றும், சமூகத்துடன் சேர்ந்து உறவாடித் தொடர்பாடல் செய்யம்போதே மொழியின் பயன்பாடும் வளர்ச்சியும் ஏற்படுகின்றன என்றும் கூறப்படுகிறது. போலச் வப்பவமை ஆக்கம் இரண்டும் செய்தல். பழக்கத்தினால் மொழி தன்னை வளம்படுத்திக் கொள்கிறது என்று கருத்தையும் பேராசிரியர் வலியுறுத்துகிறார்.

எழுத்து மொழியானது, பேச்சுவழக்கு மொழியினின்றும் வேறுபட்டதாகும். வழக்கிலுள்ள பேச்சுமொழியில் இலக்கியங்கள் இயற்றப்படுமாயின் அவ்விலக்கியங்கள் கால தேசங்களைக் கடந்து வாழும் ஆற்றலைப் பெறாவாகும். இலக்கியம் என்ற பலர் படைப்புக்களைப் படைக்கலாம். ஆனார் கடந்து வாழும் பெற்ற காலதேச எல்லைகளைக் ஆற்றல் அமாவிலக்கியங்களைப் படைப்பகர்கு மொழியநிவும் மொமி உபயோகமும் இன்றியமையாது வேண்டப்படுவனவாகும் எனப் மொழியானது பேராசிரியர் அழுத்திக் பேச்சு கூறுவர். இலக்கிய வமக்கிலம் வழக்கிலும் கொண்டுள்ள மாப பேணற் கொள்கையின் பிரதிபலிபபாகவே வழங்கி வருகிறது. மொமி @(II) ക്കൈ எனவும், என்பது சமுதாய கூறப்படுகிறது. மரபுகளின் ஒழுங்குமுறை எனவும் இந்தக் பேராசிரியர் சதாசிவம் கோட்பாட்டை நிறுவுவதற்குப் தொல்காப்பியத்திலிருந்து, ''மரபுநிலை கிரியிற் அவர்கள் பிறிது பிறிதாகும்" (மரபியல்-91) என்ற நூற்பாவைச் சான்று காட்டுகிறார்.

மொழியியல் விளக்கம் பற்றிய இவ்வியலில், உளநூலார், முதலிய பல்வேறு அறிஞர் மொழியைப் மொழிநூலார் கொண்டுள்ள கருத்துக்களை விளக்கிக் பள்ளிக் பேராசிரியர், அவ்வறிஞர்கள் கூறும் முக்கிய கருத்துக்களைத் தொகுத்துத் தந்திருத்தல் பயனுடையதாகும்:

- இறைவனாலே தோற்றுவிக்கப்பட்டது மொழி :
- மனித மூளையினது தொழிற் பாட்டறிகுறி மொழி;
- கருத்தை யுணர்த்த உதவுங் கருவி மொழி;
- நிரல்பட்ட சொற்றொடர் அறிகுறி மொழி;
- வாழும் உயிர்ப்பொருள் மொழி;
- மொழி என்பது ஒர் எந்திரம்;
- மொழி என்பது ஒரு சமூகப் பழக்கம் ;
- இலக்கியத்தின் கருவி மொழி;
- மொழி என்பது ஒரு கலை; (3)
- மொழி என்பது சமுதாயத்து மரபுகளின் ஒழுங்கு முறை.

அந்நூலின் **"மொமி வலராஙு"** என்னும் இரண்டாவது கமிம்மொமியின் தோந்நம், வரலாங இயலிலே முதலான பல விடயங்கள் விரிவாக ஆராயப்படுகின்றன. ஒரு மொழியின் என்னும்போது அம்மொழியின் உள்வரலாறு, வரலாறு

வரலாறு ஆகிய இரண்டுங் கருத்திற் கொள்ளப்படும். மொழியின் எழுத்து, சொல், சொற்றொடர், சொற்பொருள் என்பனவற்றைப் பற்றிய வரலாற்றை ஆராய்தல் மொழியின் உள்வரலாற்றை ஆராய்தலாகும். காலத்துக்குக் காலம் இவற்றில் ஏற்படும் மாற்றங்களுக்குக் காரணமாய் அமையும் மக்களின் அரசியல், சமய, சமூக, பொருளாதார வாழ்க்கை முறை முதலியவற்றை ஆராய்தல் புறவரலாற்றை ஆராய்வது ஆகும் (4).

அரசியல், பொருளாதார, வணிக, பண்பாட்டுத்துறைகளில் மக்கள் முக்கியத்துவம் பெறும்போது அவர்களின் மொழியும் உலகிற் செல்வாக்கைப் பெறுகிறது. அக்காலங்களிற் பல புதிய சொற்கள் வழக்குக்கு வருவதும், பழையசொற்கள் பல வழக்கு வீழ்வதும் ஒரு மொழியியல் உண்மையாகும் என்பதைப் பேராசிரியர் மொழிவரலாற்றுக் கண்ணோட்டத்திலே குறிப்பிட்டுள்ளார் (பக். 23). பண்டைக் காலம் முதலாக வழங்கிவரும் ஒரு மொழியின் வரலாறு பற்றிய விளக்கங்களை அறியப் பின்வரும் பொருள் தலைப்புக்கள் உதவும் எனக் கூறி, மொழி வரலாற்றைப் பின்வரும் தலைப்புக்களில் ஆராயும் முறை ஆய்வாளருக்குப் பயன் தருவதாக அமைந்துள்ளது

- வரலாற்று மூலங்கள் (Sources) என்பது இலக்கியம், இலக்கண நூல்கள், கல்வெட்டுக்கள், பிறநாட்டறிஞர் எழுதிவைத்த குறிப்புக்களைத் துணைக்கொளல் (5).
- மொழி விளக்கவியல் (Synchronic stage) என்பது ஒரு 2. மொழியானது அதன் வரலாற்றிற் குறிப்பிட்ட காலப்பகுதியிற் கொண்டுள்ள பண்புகளை விரித்துக் கூறும் இலக்கண நூலாகும். பல மொழிகள் பற்றிய விளக்கவியல்களின் அடிப்படையில் எழுதப் படுவதே மொழியின் முழு வரலாநாகும். மொழி காலத்துக்குக் மார்ரமடைகிருது. மாற்றமே வளர்ச்சியைக் காட்டுவதாகலின் மொழிவரலாநா மொழி விளக்கவியல்களை வகுப்பதிலும் அவற்றை ஒப்பிட்டு ஒற்றுமை வேற்றுமைகளைக் காண்பதிலும் அதிக ஆர்வங் காட்டுவர்.

- பக்காக்கவியல் (Reconstructed stage) என்பது உள்ள 3. கொன்றன் பண்பைப் புதிதாக ഖന്വെന്നുப്பதു. உலகத்துப் பழைய மொழிகளாகிய தமிழ், இந்தோ என்பனவர்றிலெமுந்த ஜரோப்பியம் பண்டைய அமிந்தொமிந்தன இலக்கியங்களெல்லாம் என்பகு அநிஞர் கருத்து. அழியாது மிஞ்சியுள்ள இலக்கியங்கள் மொழி வளர்ச்சியின் உச்ச நிலையைக் காட்டுகின்றன. இவ்விலக்கியங்களின் மொழிநடையையும் விதிகளையும் ஆதாரமாகக் இலக்கண நூல்களின் மொமி வளர்ச்சியின் **நிலையை** ஆரம்ப வரையறுத்துக் கூறுவது புத்தாக்கவியலாகும்.
- மொமியிலே (Linguistic நிகமும் மாற்றங்கள்: 4. மொழிகளெல்லாம் changes) உயிருள்ள மாற்றம் ஒரு மொழியின் ஒலி பொகின்கன. **ചമെ** சொல்லமைப்பிலுஞ் சிறு சிறு மாற்றங்கள் ஏற்படுதல் இயல்பே. மொழியின் அடிப்படையான சொற்றொடர் அமைப்பை மாற்றும் அளவுக்கு மாற்றங்கள் உண்டாகுமாயின் மொமியானது கிளைக்கு வேர்று மொழியாகத் திரிந்துவிடும். மொழிகள் நீண்ட வாழ்வின் பின்னர், சிறு சிறு மாற்றங்களைப் பெற்றுப் புதிய ஆற்றலுடன் வளர்வதையும், பெரு மாற்றங்களைப் பெர்று ஒன்று இன்னொன்றாக மாறுவதையும் மொழி மக்கள் வரலாறு காட்டுகின்றது (6).மொழி ஒலிமாற்றம் பெறுவதற்குரிய காரணங்களைப் பேராசிரியர் வருமாறு வகைப்படுத்திக் குறிப்பிடுகின்றார்:
  - 1. ஒலியுறுப்புக்களில் ஏற்படும் மாற்றங்கள்
  - 2. ஒரு நாட்டின் சுவாத்தியநிலை
  - ஒரு நாட்டின் வீறுகொண்ட தேசிய எழுச்சி, ஆடம்பர வாழ்க்கைமுறை, அரசியல் மற்றும் சமயச் சூழல்,

- விரைவாகப் பேசுதல் (எ-டு: அப்போழ்து > அப்போ).
- 5. விரைவாகப் பேசும்போது இருசொற்களுக்குப் பதிலாக ஒரு சொல் உச்சரித்தல்,
- மக்களின் சோம்பல் காரணமாகச் உச்சரிப்பில் ஏற்படும் மாற்றம்,
- 7. நாளாந்தம் பெரிதும் பயன்படும் சொற்கள் மாற்றமடைதல்
- இலகுவாக உச்சரிக்கப்படுபவை நிலைபெற, கடும் உச்சரிப்புடையவை மறைதல்.
- 9. உணர்ச்சி நிலையில் உச்சரிக்கப்படும் சொற்கள் மாற்றம்பெறல்
- 10. முதற்சொல்லில் ஏற்படும் ஒலிமாற்றம் அயற் சொல்லிலும் மாற்றத்தை ஏற்படுத்துதல்
- இலக்கணகாரர் மறுக்கும் சொற்கள் மறைதல்.
- பிறமொழிக் கலப்பு. இது பெரும் மாற்றத்தை ஏற்படுத்துவதாகும் (7).
- உலகிலுள்ள 5. பிருமொழிக் கலப்ப: (Borrowing) எம்மொமியம் தான் பிறமொழிக்குக் கடன்கொடுக்காது **ക**டன்வாங்கும் பண்பு மட்டுங்கொண்டு விளங்குவசில்லை. காலப் பகுதியில் தான் வறுமையுந்ருபோது @(II) பிறிது மொழியினின்றும் கடன் பெறுகிறது. பின்ப கான் செழித்தோங்கி வளர்ந்த காலத்தில் வேற்று மொழிக்குக் கடன் கொடுத்துதவுகிறது. ஒரு மொழி நிமித்தம் சொர்களின் கேவை வறுமையுறுவது எக்காலத்திலெனில் அது புது வேகத்துடன் செழித்து வளரத் தொடங்குங் காலத்திலாகும். கடன்வாங்கல், கடன் கொடுத்தல் ஆகிய இரண்டு செயல்களையும் மொழிகள் எல்லாஞ் செய்துவருவதனாலே "மொமிக்கலப்ப" என்ന சொல்லுபயோகம் பொருத்தமானது எனப் பலர் விளக்கம் தருவர்.

மொழியின் வளர்வுந் தேய்வும்: (Growth and decay ) 6. மொழிகள் எவ்வாறு வளருகின்றன. அவை எவ்வாறு என்பன பற்றியெல்லாம் மொழிவரலாற்று கேய்கின்ளன ஆசிரியர்கள் அராய்வர். உலகக்கு மொமிகள் ஆதியிற் கொண்டிருந்த ஒலியமைப்பு, சொல்லமைப்பு மொழிகளின் பின்னரே அளிந்க என்பனவர்ரை வளர்வைப் பற்றி ஆராயமுடியும். இன்றைய உலகத்து வழக்கு மொழிகளுட் சில ஆறாயிரம் ஆண்டுகளாக வாழ்ந்துவருவதனாலும், வரிவடிவம் தோன்றுவதற்கு நிலையிலே முன்னே பேச்சு நிலவிய காலத்து நூற்றாண்டுகளாக மொழிகள் எத்தனை எவ்விக மாற்றங்களைப் பெற்றிருந்தன வென்று கூறுவது முடியாதாகையாலும் மொழிகளின் வளர்ச்சிக் காலத்திய பற்றிய திட்டவட்டமான நிலையைப் எவருங் கூறிற்றிலர். அன்றியும் கருத்துக்களை மொழியும் அதற்கெனவுரிய இயல்புகளைக் கொண்டுள்ளதாகையின் உலகத்துள்ள ஆயிரக் கணக்கான மொழிகளெல்லாம் வகையில் வளர்ந்தும் தேய்ந்தும் வருகின்றன என்று கூறுவதும் பொருந்தாது எனக் கனது கருத்தை உறுதியாகக் கூறுகிறார்.

# மொழி வளர்ச்சியின் நான்கு படிநிலைகள் விளக்கப்படும் விதம்:

(அ) தனி நிலை: எல்லா மொழிகளும் ஓரசைச் சொற்களையே தம் பிறப்புக் காலத்திற் கொண்டிருந்தன. இச்சொற்கள் அடிச்சொற்களென்றும் வேர்ச்சொற்கள் என்றும் அழைக்கப்படும். இவ்வோரசைச் சொற்களெல்லாம் பெயராகவும் வினையாகவும் வழங்கப்பட்டன. ஒரே வடிவமுடைய சொல்லே இருவேறு முறையாக உச்சரிக்கப்படும் ஒலியமுத்தம் பெற்றுப் பெயராகவும்

வினையாகவும் வழங்கிற்று. இந்நிலை சிறிது பின் அடைந்த தனித்தனியான பெயர். ഖിതെ வடிவங்கள் உருவாயின. உருபுகளும் இடைச் சொர்களும் உண்டாகாத அக்காலத்திலே சொற்கள் கொடர்ந்து தனித்து நின்று பொருள் புலப்படுத்தின. பின்வருந் கமிம்ச் சொற்றொடர் போன்றவை மொமிகளின் வளர்ச்சிக்கால ஆரம்பத்திலே நிலவி இருக்கலாம் என்பதை வருமாறு விளக்குகிறார்:

எ-டு: நீ கல் மீ எறி. (நீ கல்லை மேலே எறி) இது பற்றிய விரிவான விளக்கம் நூலிலே தரப்பட்டுள்ளது.

- (ஆ) ஒட்டுநிலை: நட + கின்று +ஆன் நடக்கின்றான் -இது ஒட்டு நிலைச் சொல்லாகும்.
- **உட்பிணைப்புநிலை**: உட்பிணைப்புநிலை என்பது ஒன்றாக ஒட்டிநின்ற ஓரசைச் சொற்கள் காலப்போக்கிற் பல மாறுதல்களைப் பெற்று, அவற்றின் பழைய உருவந் தெரியாதவாறு இரண்டறுக் கலந்து நிற்கும் நிலையாகும். மொமியிலுள்ள அங்கில Went **ब**ळातः சொல் இதற்கு உதாரணமாகும்.
- (**ஈ) சொற்றொகை நிலை**: உட்பிணைப்புமொழிகள் வளர்ந்து சொற்நொகைநிலை மொழிகளாக மாநின. நீண்ட ஒரே சொல்லே வசனமாக அமைதலாகும். அமெரிக்கச் செவ்விந்தியர் பேசும் மொழிகள் சொற்றொகைநிலையில் உள்ளன என்பர்.

பண்டைய உலகத்துப் மொழிகளிற் பல பேச்சு ஏட்டுவழக்கு மட்டும் வழக்கற்று பொருந்திய இருந்த மொழிகளாயின: தமிழ் மொழியானது இருவகை வழக்கும் பெற்ற மொமியாக வளர்ந்து வந்துள்ளது. இகற்குக் காரணம். கமிம் மக்கள் கம் வாம்க்கை முரைகளிற் பெரு மாற்றங்களை விரும்பாகு பண்பாட்டைப் பேணி. மாபைப்

போற்றிப் பாதுகாத்துவருதலே என்பதும் பேராசிரியரின் கருத்தாகும்.

மொழி வரலாற்றில் குறிப்பு மேன்றாவது இயலில் புற்றி விளக்குகிறார். மொமிக் காலம் மொழி வளர்ச்சி நிலையிர் லிக்குறிப்பு குறிப்புமொழி, மொழி, உருவ எழுத்து மொழி, அசைமொழி எனப் பலதிறப்படும். மொழி' என்பது கைகாட்டுதல், கண்காட்டுதல், தலையசைத்தல் முதலிய அறிகுறிகளின் மூலம் ஒருவர் இன்னொருவருக்குத் தன் கருத்தை நேரிற் புலப்படுத்துதலாகும். உலகமொழிகள் அனைக்கும் பொதுவாக மக்களால் இயற்கையாகவே தோந்றுவிக்கப் பட்டவையாகும் (8). தமிழ்மொழியும் உலகத்து நியதிப்படியே உருவாக்கப்பட்டு இயர்கை மக்களால் மொழியாகும். மக்களால் வளர்க்கப்பட்ட இயற்கையாகத் தோன்றிய மொழிகளெல்லாம் உலக மக்கள் எல்லோரிடமும் ஆதிகாலத்திற் குறிப்புமொழியாக வழங்கிற்று என்ற கருத்தைத் குறிப்புமொழி கொல்காப்பியர் கூறும் விளக்கத்தையும் பேராசிரியர் துணைக்கொண்டு அவர்கள் வருமாறு விளக்குகிறார்:

> "எழுத்தொடுஞ் சொல்லொடும் புணராதாகிப் பொருட் புறத்ததுவே குறிப்புமொழி யென்ப" (தொல். பொருள். நூற்பா. 491)

எழுத்தொடுஞ் சொல்லோடும் புணராத கைகாட்டுதல், ഗ്രക്ക്യിധ குளிப்ப மொழி தலையசைத்தல் மக்கள் உலக விளங்கிக்கொள்ளும் அனைவராலும் பொருள் ஆற்றல் வழக்கிலிருப்பதை யாவரும் உடையதாய் இன்றும் அനിഖ്ന. பொதுமொழியாகவுள்ள சமுதாயம் முழுவதற்கும் குறிப்புமொழி மனித சமுதாயத்தினர் முதன் முதற் கருத்தை வகுத்துக் கொண்ட தொடர்புமொழி என்பகைப் பேராசிரியர் அவர்கள் நன்கு விளக்கியுள்ளார். குறிப்புமொழி, பேச்சுமொழி, எழுத்துமொழி என்ற மூன்றும் மொழி வளர்ச்சி உடன்வாழ்கின்றன. ஒவ்வொரு சமூகத்திலும் அடைந்த

பேச்சுமொழிக் காலத்திலே நாவின் இன்றியமையாமையைப் போன்று, குறிப்புமொழிக் காலத்திற் கையின் இன்றியமையாமை பற்றியும் இருந்தமை பேராசிரியர் எடுத்துக்காட்டுக்களுடன் விளக்குவது படிக்கு இன்புறத் தக்கதாகும் (LL & . 56). உபயோகத்தை அறியுமுன் ஆதி மனிதர் வாய்ப்பேச்சின் கருத்தையுணர்த்தும் அறிகுறியாகக் கொண்டிருந்தனவற்றுள் மெய்ப்பாடும் **Q**(II) வகையாகும் என்பதும் பேராசிரியரின் கருத்தாக உள்ளது:

> நகையே அழுகை இளிவரன் மருட்கை அச்சம் பெருமிதம் வெகுளி உவகையென்று அப்பா லெட்டே மெய்ப்பா டென்ப. (தொல். பொருள். நூற்பா. 251)

என்னும் நூற்பாவிலே தொல்காப்பியர் கூறும் எட்டுவகை மெய்ப்பாடுகளும் கருத்தைப் புலப்படுத்துவதற்கு ஆதி மனிதர் பயன்படுத்திய சில அறிகுறிகளாகும் எனப் பேராசிரியர் கூறுவர்.

இன்றைய மொழியியலாளர் பலர் **பேச்சு மொழிக்கும்** மொழிக்கும் நெருங்கிய கொடர்ப உண்டென்பர். உணர்ச்சியின் ഖെலെക് கேட்டு நின்ற തെക முதலிய முதலிய உறுப்பகளுக்குப் பதிலாக IBIT உறுப்புக்கள் தொழிற்படத் தொடங்கியதன் விளைவே பேச்சுமொழியாகும். பேச்சு மொழியினது தோற்றத்தை அறியவேண்டின் குறிப்பு மொழியின் பண்பை அறிதல் மிக இன்றியமையாதது என எட்வார்ட் சபீர் (9) கூறும் மொழியியல் தத்துவத்தைப் பேராசிரியர் தக்கவாறு விளக்கியுள்ளமை நோக்கத்தக்கது.

நான்காம் இயலிலே தமிழ்மொழி வரலாற்றில் ஒலிக்குறிப்புமொழிக் காலம் பற்றி விளக்குகிறார். ஒலிக் குறிப்புமொழி யென்பது எழுத்தொடுஞ் சொல்லொடும் புணராததாய் ஒலியொடு கூடிய குறிப்புமொழியாகும். இன்றைய பேச்சு மொழியைப் போலல்லாது மனிதரின் முற்கு, வீளை, இலதை முதலியனவும், விலங்குகள், பறவைகள் அதியனவற்றின் ஒலி முதலியனவும் போலப் பொருளுணர்த்திய பண்டைக் கால மொழியே "ஒலிக்குறிப்புமொழி" ஆகும். கைகாட்டுதல், முதலிய குறிப்புக்களினாற் தலையசைத்தல் கருக்கைப் புலப்படுத்திய ஆதிமனிதர், இயற்கையிற் கேட்ட ஒலிகளைப் பின்பற்றித் தாமும் இசையொலி எழுப்பிய காலத்தில் அவர் வாயிலிருந்து வந்த ஒலிக்கூட்டங்கள் பொருளை யுணர்த்திய தமிழின் மூலச்சொற்கள் "இசை", உண்டு. ''குறிப்பு'', ''பண்பு'' என்னும் மூன்றனடியாகப் பிறந்துள்ளன என்பர் தொல்காப்பியர் (தொல். சொல் 297. எழுத்து 482). விருத்தியடையும்போது குறிப்புமொழி, മ്പതെണ மொழியாகவும் பின் பேச்சுமொழியாகவும் லைிக்குறிப்பு படிப்படியாக மாறுகின்றது. இந்த மொழிவரலாற்றின் ஆரம்ப காலத்து இயல்பைப் பேராசிரியர் நன்கு விளக்கியள்ளார்.

மனிதரின் இசைப்பாட்டுக்களிலிருந்தே ஆதி மொழி உதய மாயிற்று. மலையிலிருந்து விழும் ''இழும்'' அருவியின் இசையையும், தண்ணென வீசும் மந்தமாருதத்தின் இசையையும், இன்பவுணர்ச்சியை ஊட்டும் வானம்பாடியின் இனிய பாடலையும், இவ்வொலிகள் எல்லாம் மலையிற்பட்டு எதிரொலியையுங் ஆதிமனிதர் கேட்டு இன்புற்ற இயற்கையின் இன்பத்திற்றிளைத்து ஆடிப்பாடி விளையாடிய குரல் போதே அவன் மென்மை சான்று கருத்தைப் புலப்படுத்த ஆரம்பித்தது என்பர் ஓட்டோ ஜெர்பர்சன் (10)

#### சங்க நூல்களில் ஒலிக்குறிப்பு:

சங்ககால ஒலிக்குறிப்புச் சொற்களை ஆராயின் பண்டைய ஒலிக்குறிப்புக்களின் ஒரு சில பண்புகளை அறியமுடியும் என்பதைப் பேராசிரியர் பல்வேறு சான்றுகளின் மூலம் விளக்கிக் காட்டியுள்ளார். எடுத்துக்காடாக பின்வரும் 'ஒல்' ஒலிக்குறிப்புச் சொல்லை நோக்கலாம்:

"ஒல்லென ஒலிக்குந் தேரொடு" (புறநா. 144-13) "ஆஅ ஒல்லெனக் கூவுவேன் கொல்" (குறுந். 28-3) இவை போன்றே சில், ஊம், இம், கம், சும், துடு, இழும், இரும், உரும், தண், கிண்கிணி, குறுகுறு, குய், ஒய், தெற, பை, தவ், கதும், தண, குய், ஓய், வவ் > வெள, கூ, புல், துண் - இவ்வாறு பல ஒலிக்குறிப்புச் சொற்கள் சங்க காலத்தில் வழங்கியமையைப் பேராசிரியர் அரிதின் முயன்று சான்றுகளுடன் விளக்கியுள்ளார். அவை காலப் போக்கில் வெவ்வேறு சொற்கள் தோன்றக் காரணமாயின். சான்றாகக் **'கூ'** என்ற ஒலிக்குறிப்புச் சொல் > கூகை, கூகைக்கோழி, கூவு, கூப்பிடு முதலான சொற்களின் கோள்ளக்கிள்குக் காரணமாயிற்று. சங்க இலக்கியம் முதல் தேவாரகாலம் வரை சொல்லின் பரிணாம வளர்ச்சியை For என்ന நாள்ளுக் கணக்கான இலக்கியச் சான்றுகள் பேராசிரியர் கந்து விளக்கியுள்ளார். இவ்வாராகச் சொர்களின் தோற்றம் ஒலிக்குறிப்புச் சொற்களிலிருந்து ஆக்கம் பெற்றுள்ளமையைச் இலக்கியம். தொல்காப்பியம், அவற்றுடன் உரையாசிரியர்களின் உரைகள் என்பவற்றிலிருந்து எடுத்துக் சொற்பெருக்கம் போசிரியரின் மொமியியல் அறிவையும் சங்க இலக்கியப் புலமையையும் படமிட்டுக் காட்டுகின்றது.

தமிழ்மொழி வரலாற்றில் **அசைமொழித் தமிழ்** வழங்கிய காலத்து (கி.மு. 3000) மொழிஇயல்பைத் தனியாக விரிவாக ஆராய்ந்துள்ளார். அசைமொழிக் காலம் என்பது, சொர்கள் மட்டும் வழக்கிலிருந்த நிலையைக் குறிப்பதாகவே அமைந்து இருந்தது. ஒலியெழுத்துக்கள் தோன்றுவதற்கு (ழன்பு தமி**மிலே** சொற்கள் பிறந்துவிட்டன என்பகு கொ மொமி நூலுண்மையாகும். இச்சொற்கள் எல்லாம் ஓரசைச் சொற்களே. ளொலிக் கூட்டம் ஒரு பொருளைச் சுட்டும் சொல்லாகப் பயன்பட்டது. உதாரணமாக LIT என்பது கூட்டொலிச் லரு (பாட்டு) என்னும் சொல் ப்+ஆ ஈரெழுத்தாலாயது என்னும் விளக்கம் பிர்காலத்திய இலக்கண நூல்களிற் காணப்படுவதாகும்.

#### அசைமொழிக் காலத் தமிழ்நாடு:

அசைமொமிக் இந்தியாவில் வாழ்ந்தோர் காலத்தில் தமிழின மக்களும் முண்டாமொமி பேசிய மக்களுமாவர். பகிய கர்காலம். கற்காலம் முதலிய ஆதிகாலத்திலிருந்தே தென்னிந்தியாவில் மக்கள் வாழ்ந்து வந்தனரென்பதை ஆதிச்சநல்லூர், பெல்லாரி இடங்களிற் கிண்டியெடுக்கப்பட்ட சான்றுகள் காட்டுகின்றன. இவர்கள் தமிழர்கள் என்பதை வரலாற்றாசிரியர்கள் ஏற்றுக் கொண்டிருக்கின்றனர். தெலுங்கு, கன்னடம். மலையாளம், துளு, முதலிய தமிழின மொழிகளில் இன்றும் மாறாதிருக்கும் பழந்தமிழ்ப் பண்புகளும் பழந்தமிழிலக்கிய வழக்குகளும் அசைமொழிக்காலத் தமிழின் பண்பை ஒருவாறு வரையறுக்க உதவுவன. அசைச் சொந்கள் மிகக் ക്ത്വകിധ ஆதலின் வழக்கிலிருந்த உடையன அவை காலத்திற் பெரும் லிமாற்றங்களைப் பெற்றிருக்கமாட்டா. அசைமொழிக் **கமி**ழ்ச்சொற்கள் காலத்தின் பின்பு நீண்டு வளா ஆரம்பித்தமையின் மக்கள் பேச்சு இயல்பிற்கேற்பச் சிற்சில லைிமாறுதல் மொழிகளாகக் பெ<u>ந்ந</u>ுப் பிற்காலத்தில் பல கிளைத்தன என்கிறார்.

#### அசைமொழிச் சொற்கள்:

மொழியானது தன் வளர்ச்சிக் காலத்தில் சில பழைய புதிய சில வமக்குகளை இழந்துவிட, வழக்குக்களைத் தழுவிக் கொள்கிறது. பண்பாட்டு வளர்ச்சிக்கு சமுதாய், வாழ்கின்றன. ஏற்பச் சொந்களும் பண்டைக் காலத்தில் மனிக நாகரிகம் வேகத்தில் ஆமை வளர்ந்துவந்ததென வரலாந்நாசிரியர்கள் மதிப்பிடுவதனால் மொழிகளில் சில சொர்களே வழக்கு வீழ்ந்திருக்கலாம். அதுபோன்று மிகச்சில புதிய மூலவடிவங்களே சங்க காலத்துக்கு முற்பட்ட காலத்திலே தோன்றியிருக்கலாம். பழைய அசைச் சொற்கள் விரிந்து பெருகிய வரலாற்றையே கமிழ்

இலக்கியங்கள் காட்டுகின்றன. அசைமொழிக் காலத் தமிழின் மூலவடிவங்களாகப் பலவற்றைப் பேராசிரியர் விளக்குவர். சான்றாகச் சில அசைமொழிச் சொந்களைக் குறிப்பிடலாம்:

> கா - காகம், தா - பரவுதல், ஈ - இரத்தல், கீ - கீழ், மீ - மேல், வீ - வில், கூ - வளைதல்

இவ்வாறு இருபத்தொரு அசைச்சொற்கள் தமிழ்மொழியின் வேர்ச் சொற்களாக விளங்கின எனப் பேராசிரியர் விளக்கம் தந்துள்ளார்.

அசைச் சொற்களிலிருந்தே சொற்கள் தோற்றம் பெற்றுள்ளன என்பதைப் 'பா' என்னும் அசைச்சொல்லைக் கொண்டு வருமாறு விளக்குகிறார்:

> பாய் - பாசி - பை - பால் - பாடு - பாட்டு - பாண் - பாரம் - பாறு - பாரை - பாவல் - பாகல் - பார்ப்பு முதலியன நெடில்முதற் சொற்களாகும்.

> பய - பச - பர -பயலை - பசலை - பசுமை - பயிர் - பயறு - பகர் - பக்கு - பகு - பகல் - பயம் - பயம்பு - பள்ளம் - படு - படர் - பண் - பனுவல் - பன்னல் - பருத்தி - பரிஇ - பருந்து - பறவை - பலா - பல முதலியன குறில்முதற் சொற்களாகும்.

இவற்றுள் நெடில்முதற் சொற்கள் பல சங்ககாலத்தின் பின் வழக்கிழந்து அருகியமையையும். குறில்முதற் சொர்கள் பெருகி வளர்ந்து வருகின்றமையையும் நோக்கும்போது தமிழ் மொழி வளர்ச்சி வரலாற்றுப் பாதை இதுவெனத் தெள்ளிதிற் புலனாகின்றது. அசைச்சொற்களே **கமிம்மொமியின்** குறிப்பிடுவர். இவ்வியலில் சொற்கள் எனவும் பேராசிரியர் அசைமொழிச் சொற்கள், அசைமொழிச் சொற்களின் பண்பு, மற்றும் அசைச்சொல்லுயிர்கள் நெட்டுயிரின் கன்மையாக ஒலித்தல், சொந்களின் பொருள்வளம். அசைச் அசைச் சொற்களிலிருந்து தோற்றம் பெற்ற சங்ககால வழக்குச் சொற்கள் முதலானவற்றை சான்றுகளுடனும் இலக்கிய மேற்கோள்களுடனும் நிறுவியுள்ளமை பேராசிரியரின் மொழிப் புலமையை வெளிப்படுத்துகின்றன.

## உயிரின மெய்களின் தோற்றமும் தொழிற்சொற் பிறப்பும்

(கி.மு. 2500) இயலிலே என்ற ஆறாவது காலப்போக்கில். அசைச்சொற்கள் கடைநீண்டு சொற் பெருக்கம் எற்பட்டமை கமிழ் மொழி வளர்ச்சியின் முதலாவது படியாகும் என்றும், கா, தீ, பூ முதலிய அசைச் சொற்கள் w, İΤ. ιÞ ஆகிய உயிரின மெய்யொலிகளை ஈന്നിന്ന് முவியபோது பிறந்த புதுச் சொற்கள் கமிம்மொமி வாலார்ரிலே தொழிற்சொற்கள் எனக் குறியிடப்படுகின்றன விரிவாக ஆராயப்படுகின்றன. என்பகும் கார், தீய். முதலியனவே அத்தொழிற் சொற்களாகும். சான்றாக ஆய் = உள்நோக்கல், ஆர் = ஆர்த்தல், ஆழ் = அகவுதல் எனத் தொழிற் பெயராயின. இவை பற்றிய விரிவான ஆய்வைக் இலக்கியங்கள் தொல்காப்பியம். சந்க **என்பவ**ர்നை காட்டிப் போசிரியர் ஆகாரமாகக் ஆய்வு செய்துள்ள புலமைத் திறன் மேலும் விதந்து கூறப்பட வேண்டியதாகும்.

தமிழ்மொழி வரலாற்றிலே கி.மு. 2000 ஆண்டளவில் "மூக்கின மெய்களின் தோற்றமும் பெயர்ச்சொற் பிறப்பும்" கோன்றிவிட்டமை பர்ளி இயலில் ஆராய்கிறார். ஏழாவது தொல்காப்பியர் காலத்தில் ங, ஞ, ண, ந, ம, ன ஆகிய ஆறு மெல்லின ஒலிகள் தமிழிலிருந்தன. இவற்றுள் ந. ம. ன. ஆகிய முன்று மெல்லொலிகளே கமிமிர் பெயர்ச் சொற்கள் தோன்றிய காலத்தில் வழக்கிலிருந்தன ஏனைய மூன்று மெல்லொலிகளாகிய நு. ண. (бЪ என்பன பின்னர்க் தோன்றின சங்கநூற் எனவும், சொல்லமைப்ப முறைகளும் தமிழின மொழிகளிற் காணப்படும் இயல்புகளும் வற்புறுத்தும் இக்கொள்கையையே எனவும் பேராசிரியர் மொழியியல் அடிப்படையில் நிறுவிக்காட்டியுள்ளார்:

எ-டு: தேன் + கு > தேங்கு , தெங்கு, தேன் , தென் + அய் > தென்னய் (தென்னை)

என்னுஞ் சொற்களை நோக்கின் இதனுண்மை புலப்படும் என்பர்.

'நான்' என்பது தன்மை ஒருமைப் பெயராகச் சங்க காலத்தில் வழக்கிலில்லை. 'யான்' என்பது மட்டுமே அக்கால வழக்கிலிருந்தது. 'நான்' என்பதிலுள்ள நகரமெய் முன்னிலைக்கு உரியதென்பதை நீ, நாம், நீம் முதலிய சொற்களை நோக்கி அறியலாம். எனவே முன்னிலை நகர மெய் தன்மையை வந்தடைந்தது திசை மாற்றத்தினாலாகும். தன்மை சுட்டும் 'ஆ' எவ்வாறு படர்க்கையிடத்துத் தகரமெய்யோடு சேர்ந்து தான், தாம் என திசை மாறி வழங்கிற்றோ அதுபோன்றே முன்னிலை நகரம் தன்மையை அடைந்தது. இத்திசை மாற்றம் ஏறக்குறைய மூவாயிரம் ஆண்டுகளின் பின்னர் நடந்ததாகும் என நூலிலே விரிவான விளக்கம் தரப்படுகின்றது.

தமிழ்மொழி வளர்ச்சி வரலாற்றிற் சொற்கள் கடை நீளல் அறியப்பட்டு, ஆ, ஈ, ஊ என்னும் மூவகை நெட்டுயிர்கள் கடைநீண்ட ஆதிகாலத்தில் உயிர்ப் பண்புமிக்க **ய் ர் ழ்** ன் ம் ஆகிய ஐந்து மெய்களில் ஒன்று சேரும்போது வினைச் சொற்கள் தோன்றியமை (ஆ > ஆய், ஆர், ஆழ், ஆன், ஆம்) இந்நூலின் முன்னியல்களிலே தமிழ்மொழி வரலாற்று அடிப்படையில் விளக்கப்பட்டுள்ளது. "மூலவுயிர்க் குறுக்கமும் வினைச்சொற் பிறப்பும்" (கி.மு. 2000 - கி.மு. 1500) என்ற எட்டாவது இயலில், அடிச் சொல்லின் மூல உயிர்க் குறுக்கமே வினைச்சொல் பிறப்புக்குக் காரணம் ஆகின்றமை எடுத்துக்காட்டுக்கள் மூலம் விளக்கியுள்ளார்.

தொடக்க காலத்திலே நீண்ட ஒலிப்புடைய ஓர் அசையாக வழங்கிய சொற்களுடன், மேற்குறிப்பிட்ட மெய்யெழுத்துக்கள் சேரும்போது வினைச்சொற்கள் பிறக்கும் முறையினைப் பல்வேறு எடுத்துக்காட்டுக்களுடன் விரிவாக விளக்கப்படுகின்றது. கீழ்த் தரப்பட்டுள்ள அட்டவணையிற் சொற்பிறப்புக் காலத்தில் அசைச் சொற்கள் > தொழில் சுட்டும் சொல்லாகி > பின்னர் பெயர் சுட்டும் சொல்லாகிப் > பின்பு வினைச்சொல்லாகத் தோற்றம் பெறுவதைப் பேராசிரியர் வருமாறு விளக்குவர்:

| அசைச்சொல் | தொழிற்சொல் | பெயர்ச்சொல் | வினைச்சொல் |
|-----------|------------|-------------|------------|
| - ಿತ್ರ    | ஆர்        | ஆன்         | அரி        |
| கா        | காழ்       | கான்        | கர         |
| தா        | தாழ்       | தாம்        | தரு        |
| நா        | நார்       | நாம்        | நய         |
| பா        | பாய்       | பான்        | பர         |
| மா        | மார்       | மான்        | மரு        |
| வா        | வாய்       | வான்        | வரி.       |

பிருப்புக் காலத்தில் வினைச் சொந்கள் (முதலும் குற்றுயிர்களைக் கொண்டிருந்தன. எனவே வினைச் ஈரசைக் காலத் தமிமுக்கு உரியவை. பெயர்ச் சொந்கள் தோற்றக் காலத்தில் ஓரசைச் சொற்களாகவே பிருந்தன. ഖിതെങ് சொல்லுக்கு (முற்பட்டது பெயர்ச் சொல்லாகும். பெயர்ச் சொல்லுக்கு முற்பட்டது தொழிற் சொல். இம்முவகைச் சொற்களின் வேராக அமைபவை அசைச் சொர்களாகும்.

தமிழ் வினைச் சொற்கள் தம் பிறப்புக் காலத்தில் காலங்காட்டும் பண்பைக் கொண்டிருக்க வில்லை. அடிச் சொற்களுடன் இ, உ என்பன இணைந்தே இறந்த காலத்தைப் பின்னர் குறித்தன:

வினைச்சொல்லில் வினைமுற்றோ கொடக்க கால தோன்றவில்லை. இறந்த காலம் அல்லது வினை எச்சமோ அல்லாது எல்லாம் வருங்காலம் என்பது பண்டைத் கொள்கையாக இருந்தது. இதனால் வினைச் சொல் காலம் காட்ட ஆரம்பித்தபோது இநந்த காலத்தை மட்டும் காட்டும் வருங்காலம் காட்டுந் **தனிவடிவ**ம் சிருப்பருவம் பெற்றது. அக்காலத்தில் தோன்றவில்லை எனப் பேராசிரியர் விளக்கம் கூறுகிறார்.

மேலும் தொல்காப்பியம் கூறும் **உரிச்சொல்** நூற்பாவில் (தொல்.சொல்.299) உரிச்சொற்கள் இசை, குறிப்பு, பண்பு என்னும் மூன்றனடியாய்ப் பிறப்பதையும், அவை பெயராகவும் வினையாகவும் மெய்தடுமாறி மாற்றம் பெறும் என்பதையும் எடுத்து விளக்கி, அச்சொற்களும் தொடக்க காலத்தில் வினையடிகளாகச் செயற்பட்டமையை விளக்குவது புதுமையாக மட்டுமல்லாது, பேராசிரியரின் மொழியியல் புலமையையும் புலப்படுத்துகின்றது.

வரலாற்றிலே கோன்றிய கமிழ்மொழி அசைச் தொழிற்சொற்கள், பெயர்ச்சொற்கள், சொர்கள். சொற்கள் (எ-கா: ஆ. ஆர், ஆன், அரி) ஆகியவற்றிலுள்ள நெடில் எழுத்துக்கள் குறுகியபோது அவை வல்லொலிகளைத் என்பது தமிழ்மொழி வரலாற்றில் அறியப்படுகிறது. குறுக்கத்தின் அசைச்சொல்லின் முல உயிர் விளைவாக தொடர்ந்து வரும் மெய்யெழுத்து அதனைக் அழுத்தி உச்சரிக்கப்படுவதை மொழியியலாளர் "**ஒலியழுத்தம்"** என்பர். லிப்பிளவுக்குக் காரணமாய் லையமுத்தம் அமைவது படுத்தல் என்னும் பான்மையில் மட்டுமன்றி எடுத்தல், ஓரெழுத்தொலி உச்சரிக்கப்படுவதற்கும் காரணமாயிற்று. உயர்த்திக் கூறுதல். இதுவே ഒலി எடுத்தல் என்பது தொல்காப்பியம் எனப்படுகிறது. இதனைத் அமுத்தம் எழுத்ததிகாரத்து 76. 80 ஆம் நூற்பாக்கள் விளக்குகின்றன.

மொழி மனிகரின் ஏவல் கேட்டு நிற்பதாகலின் அவர் விருப்பத்திற்கேற்ப மொழியும் மாற்றம் பெள்ளு மனிகரின் புலப்பாட்டைத் தெளிவாக்கிற்று. லையமுத்தங் பிறந்த புத்தொலிகள் ற், ள், ட், காரணமாகப் என்னும் மெய்களும் ஐ, ஒள என்னும் உயிர்களும், ஆய்தம், ஆகிய சார்பொலிகளுமாகும். மூலவுயிராகிய குற்றியலுகரம் ஈரசைச் சொந்களைக் தோந்நுவித்த கி.மு. குறுகி கி.மு. ஆகிய 2000 1500 காலவெல்லையினுள் இவ்வொலிகள் தமிழிற்றோன்றின வெனக் கருதக்கிடக்கின்றது என்கிரார்.

தொழிற்சொற் பிறப்புக் காலத்திலே நெட்டுயிரின் பின்னே தோன்றியதாகிய ரகரமெய்யொலி ஒலியழுத்தத்தின் காரணமாக நகர மெய்யாகவும் மாறிற்று. எனவே ரகரம், றகரத்தை விடப் பழமையானதாகும். சங்கத் தமிழிலுள்ள றகரவொலி பழந்தமிழ் ரகரத்தின் விகாரமாகும். இவ்விடயங்கள் யாவும் அந்நூலின் ஒலியழுத்தமும் ஒலிப்பிளவும் என்னும் ஒன்பதாம் இயலில் விளக்கப்பட்டுள்ளன.

மிகப் அளவில் விரிவான இவ்வாறாக பரந்க மேற்கொண்டு மொமியிலாளர்களின் ஆய்வகளை உலக **தமி**ழ் இலக்கியம். இலக்கணம். கருத்துக்களையும், சுமேரிய உரைகாரரின் மொழிச் உரைகள், சான்றுகள். திராவிட வப்பிலக்கண விதிமுறைகள் முதலானவற்றை: பேராசிரியர் சான்றாகக் கொண்டு எல்லாம் மொழியியலும் தமிழ்மொழி எமுகியுள்ள வரலாறும் நூல், மொழியியலிலும், மொழிவரலாந்நிலும் அவர் பெற்றிருந்த பன்முக ஆர்ருலையும் புலமையையும் வெளிப்படுத்துகின்ரது எனச் சாந்றுதல் சாலவும் தகும்.

மேற்குறிப்பிட்ட மொழியியல் நூல்களுடன், பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள், மொழியியல், மொழிவரலாறு, தமிழ் இலக்கணம் என்பன பற்றி எழுதிய கட்டுரைகளின் பட்டியலும் நூலின் இறுதியிற் பின்னிணைப்பாகத் தரப்பட்டுள்ளன. அவற்றையும் ஈண்டு ஒப்பு நோக்குதல் மூலம் பேராசிரியரின் மொழியியற் புலமையைத் தெளிவாகப் புரிந்து கொள்ளலாம்.

#### சான்றெண்கள்:

- 1. Max Muller, The Science of Language, London, 1862. P. 30.
- Otto Jespersen, Language, its Nature, Development and Origin, London, 1950: p. 73.
- 3. Leonard Bloomfield., Language. London, 1950. P33
- 4. Albert C. Baugh, A History of the English Language, London. 1954. P.V.
- Robert Lynnd, Books and Writers, London, 1952, pp.249-250
- Edward Sapir: Language: An Introduction in the Study of Speech. New York, 1949.p.180
- ஆ. சதாசிவம், மொழியியலும் தமிழ்மொழி வரலாறும், பதிப்பாசிரியர்: இ. பாலசுந்தரம், நியூ எவர்கிரீன் அச்சகம், பிரைவேட் லிமிடெட், யாழ்ப்பாணம். 2021, பக்.38-44
- Max Muller, The Science of Language, London: 1862, p:391
- Edward Sabir, Language: An Introduction to the study of speech, New York, 1949: pp.4-8
- Otto Jespersen; op. cit.: pp. 431-442

## இயல் 3.

# இலக்கிய ஆய்வும் ஆய்வு நூல்களும்

### இலக்கிய ஆக்கமும் செந்தமிழ் பேணலும்:

''யாதும் ஊரே யாவரும் கேளிர்'' என்ற கோட்பாடுடைய கணியன் புங்குன்றனார் வாழ்ந்த சங்கப் புலவர் காலம் இர்ரைவரை தமிழ் இலக்கியம் பல்வேறு கமிழ்மொழி. பரிமாணங்களைப் பெற்றுள்ளது. நாடுகள் பலவற்றிலும் பரந்து வாழும் தமிழ் மக்களாற் பேசப்படும் செம்மொழியாகவும், உலகப் பல்கலைக்கழகங்களில் மொழியாகவும் திகழ்கின்ற ஆய்வுமொழியாகவும் கற்கை இலக்கியப் பாரம்பரியமும் பேச்சுவழக்கும் கொண்ட மொழியாகும். உலக மொழிகளிற் மிக மேன்மை பேச்சுமொழி தொடங்கிய காலம் முதல் இன்றுவரை பேச்சு மொழியாகவும் தொடர்ச்சியான இலக்கியப் பாம்பரியம் கொண்ட மொழியாகவும் செம்மொழி எனப் போற்றப்படும் தகுதியும் பெற்றுத் திகழ்வது தமிழ் மொழியே. தொல்காப்பியம் வீரசோழியம், நேமிநாகம். முகள்கொண்டு நன்னூல் முதலான இலக்கண நூல்களின் வளங்களும், இலக்கிய தமிழ் நூல்களுக்கான உரைநூல்களும் இலக்கண மொழிக்குச் சிறப்பளிக்கின்றன.

தமிழ்மொழி அதன் சீரிளமைத் திறத்துடன் வழங்குகின்றது. மொழியின் உயிர்ப்பு பேச்சு மொழியிலும் இலக்கிய மொழியிலுமே அமைந்துள்ளது. பேச்சுமொழி காற்றோடு கலந்து விடுகிறது. ஆனால் இலக்கியமொழி எழுத்தில் பதிவாகிறது. அது காலம் காலமாக வழக்கில் இருந்து வருவதாகும். எனவே இலக்கியம் படைக்கும்போது மொழித்தூய்மை பேணப்படுதல் அவசியமாகிறது. 1960, 1970களில் ஈழத்து எழுத்தாளரிடையே மொழியைக் கையாள்வதில் மரபுவழிப் போராட்டங்கள் நடைபெற்றுக்

கொண்டிருந்தன. பேராசிரியர் சதாசிவம் மரபு பேணப்பட வேண்டும் என்ற எழுத்தாளர் அணிக்குத் தலைமை தாங்கி நின்றார். அக்காலத்தில் இலக்கிய மேடைகளிலும் எழுத்துக்களிலும் "முற்போக்கு", "நற்போக்ககு" என்ற வாதங்களும் இடம்பெற்றிருந்தன.

நவீன இலக்கியப் படைப்புக்களாகச் சிறுகதை, நாவல் மற்றும் கவிதை என்பனவற்றிலும் பேச்சுத்தமிழ் இடம்பெறுதல் வழக்கமாகிவிட்டது. கொச்சைத் தமிழ் வழக்காறுகள் அத்தகு புதுமை இலக்கியங்களில் ஆட்சி செலுத்தின. மரபு வழிப்பட்டேர் அதற்கெதிரான கருத்துக்களை முன் வைத்தனர்.

"எழுத்துஞ் சொல்லும் பொருளும் நாடிச் செந்தமிழ் இயற்கை சிவணிய நிலம்" (தொல் சிறப்புப்பாயிரம் வரி 4-5)

என்ற தொல்காப்பிய நூற்பாவிற் செந்தமிழின் இன்றியமையாமை கூறப்படுவதை மரபாளர் எழுத்திலும் மேடைப் பேச்சிலும் சுட்டிக்காட்டினர். ஒரு பெரிய இயந்திரத்திற்கு அதன் பகுதிகள் செம்மையாக அமைவது எப்படி இன்றியமையாததோ, ஒரு பெரிய அரசாங்கத்துக்கு அதன் அங்கங்கள் யாவும் எப்படி இன்றியமையாததோ அப்படியே தமிழ் மொழிக்கு பிறப்பு நியதிகள் இன்றியமையாதன. இதை உணராமல் ஆக்க இலக்கியங்களில் இடம்பொம் சொந்கள் இக்காலத்தில் பிழையாக உச்சரிக்கப்படுகின்றன. எழுத்துக்களாலே சொற்களை ஆக்குமிடத்தும், சொற்களாலே வாக்கியங்களை ஆக்குமிடத்தும் அவ்வாக்கியங்களுக்குரிய நியதிகளை ஒருதலையாகக் கடைப்பிடித்தல் வேண்டும். இதனைத் கொல்காப்பியக்கு மரபும் கிளவியாக்கமும் நன்கு புலப்படுத்துகின்றன. இருவே<u>று</u> பகுதியினராகப் படிக்கவர்கள் இருவேறுபட்ட தமிழர் ஆகின்றனர். எனவே தமிழ்மொழியை இருவேறு வகைப்படுத்தாமல் ஒருநெறிப் படுத்திச் செந்தமிழைப்

பாதுகாக்க வேண்டும். செந்தமிழின் இன்றியமையாத பகுதிகளை யாவரும் அறியும் வண்ணம் எளிமைப்படுத்தி அதை அறிந்தவர்கள் பிறருக்கு விளக்குதல் வேண்டும். இவையே தமிழுக்கு ஆக்கத்தை வளர்ப்பவை.

செந்தமிழ் என்றால் விளங்காத் தமிழ் என்றும் கருத்து நிலவுகிறது. இலக்கியப் பயிற்சியுடையோர் சங்கச் செய்யட்களைப் படித்தால் அக்கருத்துந் தவரென்பதை உணர்வர். தமிழ் புறம் என்னும் பொருள்களுடன் அகம் சமவாய்ப்பட்ட மொழி. எழுத்திலக்கண வழுவும் சொல்லிலக்கண வழுவுமின்றிப் பொருளை உயிரோட்டமாகக் கொண்ட தமிழே செந்தமிழ் எனப்படும் என்ற பொருண்மையைச் "செந்தமிழ்" என்ற கட்டுரையிற் பேராசிரியர் அழுத்தம் கொடுத்து எழுதி உள்ளமை நோக்கத்தக்கது. மேலும் பேராசிரியர் அவர்களின் நாகரிகத்துறை விரிவுரையாளருமான மாணவமை. இந்து முனைவர் வை. கனகரத்தினம் பேராசிரியரின் மரபுப் போராட்டம் பற்றி எழுதியுள்ள ஒரு குறிப்பு ஈண்டு நோக்கத்தக்கது:

> "பேராசிரியரின் இலக்கியப் பயணத்தில் 1960இல் நடை பெற்ற "தமிழ் மரபுப் போராட்டம்" ஒரு குறிப்பிடத்தக்க நிகழ்ச்சியாகும். அன்று தம்மை முற்போக்கு வாதிகள் என்று கூறிக்கொண்டோர், "மரபு வைதீகர் வகுத்தவழி என்றும். புதிய இலக்கிய ஆக்கத்துக்குத் தடையான வேலிகளை விட்டுள்ளது" श्रीका எனவம் எழுப்பினர். இதனைப் பண்டிதர் பலர் எதிர்க்குப் எழுப்பிய போர்ப்பளை பொமுகும் சரியான அது கொடுக்கவில்லை. பலாபலனைக் இந்நிலையில் தனித்துவம், திண்மை, துணிவு, தமிழ்மீது பற்று ஆகிய பண்புகளைத் தம்மிடம்கொண்ட பேராசிரியர் அவர்கள் "வழக்கெனப்படுவது உயர்ந்தோர் மேற்றே -யவர்கட் டாகலான்". "மாபநிலை கிரியின் பிரிது பிறிதாகும்" கூறும் எனக் இலக்கண நாலோர் கோட்பாடுகளை மனங்கொண்டு தமது காண்டிபத்தைத்

தொடுத்தார். இதில் வெற்றி - தோல்வி எதுவாயினும், இன்றும் ஆரம்பக் கல்வி முதல் பட்டப் படிப்புவரை எல்லாக் கல்வி முயற்சிகளும் மொழித்தூய்மையுடன் பேணப்பட வேண்டும் என்பதை ஒவ்வொரு தமிழ் மகனும் உணர்ந்து செயல்படுவதைப் பார்க்கும் பொழுது பேராசிரியர் அவர்களின் போராட்டத்தின் பிரதிபலிப்பினை நம்மால் உணர்ந்து கொள்ள முடிகிறது".

(பேராசிரியர் நினைவு மலர்: 1988, பக்.37-38.)

"பண்டிதம்", என்ற தலைப்பி<u>ர்</u> கலைப் பங்கா (1964 புரட்டாதி) இதழில் எழுதிய கட்டுரையிலும் மரபு, செந்தமிழ் விடயங்களைப் புராசிரியர் சதாசிவம் வலியுறுத்தும் "கற்கக் கசடருக் கற்பவை கற்றபின் போக்கைக் காணலாம். കക" ഖழിധിலേ வள்ளுவர் அகள்குக் **என்**ന്ദ படித்த நூல்கள் கூறும் ஒழுக்க விதிகளைக் கடைப்பிடித்து வர்க்கத்தினர் கல்வி <u> அ</u>നിവൈயம் இப்பண்டித மிளிரும் பண்பாட்டையும் ஒன்றாகவே அகனினின்றும் கருதுபவர். இலக்கண இலக்கியங்களைக் கற்றுச் செந்தமிழ் இலக்கணமரபு பிறமாது எழுதுபவரும் பண்டிதராவார் கூற்றில் மதிப்பிடுவதைக் பண்டிகர் மரபை உயர்த்தி காணலாம்.

போர்த்துக்கேயர். ஆங்கிலேயர் ஒல்லாந்தர். மற்றும் அட்சிக் காலங்களிலே ஈழத்திலே செந்தமிழுக்கு இன்னல் உண்டாகாது பாதுகாத்து வந்தவரகள் பண்டித பரம்பரையினர் வாழ்க்கையின் பொருண்மிய வளர்ச்சியை மட்டுங் ஆங்கிலப் பயிர்சியை கருத்திற் கொண்டு TITIO எம் இளைஞர்கள் ஓடிய காலத்திலே தளராது நின்று வளர்த்த பெருமை இவர்களையே சாரும். பிறமொழிகளைக் கற்றதனாலே தாய்மொழியாந் தமிழ்மொழிப் பயிற்சி குன்றிய ஆங்கில வாணரும் பிறருந் தமிழை மரபு பிறழ எழுதிவந்த கமிம் மரபு இ∴தென்பதை காலத்திலே எழுத்தானும் மரபினருக்குத் பேச்சாலும் எடுத்துக்காட்டிய இப்பண்டிக

தமிழ்கூறும் நல்லுலகம் தலைசாய்த்து நிற்பதாக என எற்றும் கொடுத்திருப்பதும் சிந்திக்கத் தக்கதாகும். ஆறுமுகநாவலர், தாமோதரம்பிள்ளை, குமாரசாமிப்புலவர் முதலிய பெரியார்கள் தமிழ் மரபு பிறழாத வகையிற் பண்டைய இலக்கியங்களின் பொருளை இன்றைய சமுதாயத்தினருக்கு உணர்த்தியமையைத் கமிமுலகம் அளியும். "இசையும் நாடகமும் மரபு பிறமாக வகையில் விளக்கந் தந்தவர் யாம்நூல், மதங்க சூளாமணி ஆகிய நூல்களின் ஆசிரியராகிய பண்டிதர் மயில்வாகனம் என்னும் சுவாமி விபுலாநந்தராவர்" எனப் பண்டிக மரபையும். அம்மாபிலே கமிம் பெற்ற உலகப் பகம் பெரியார்களையும் கனம் பண்ணும் பக்ககுவமும் பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களிடம் காணப்பட்ட பெரும் மாவடப் பண்புகளில் ஒன்றாகும்.

குறிப்பிட்டவாறு 1960 / 1970 களிர் மாபினரும் முற்போக்குவாகிகள் எனக் கம்மைக் கூறிக் புதிய கொண்ட எழுத்துத்துறை ஆர்வலர்களும் எழுத்திலும் கடுமையாக ஒருவர் பேச்சிலும் ஒருவரை தாக்குவதில் ஈடுபட்ட காலம் அது. அது கொடர்பாகப் போசிரியர் முற்போக்குவாதிகளைக் குறித்துத் துணிபுடன், அதேவேளை பண்பாகக் கண்டனம் கூறுவதிலும் வல்லவராக இருந்தார் பின்வரும் என்பதற்குப் எழுத்துச் அவரது சான்றாகிறது:

> "பண்டித பரம்பரையினரின் புலமை மாண்பையும் அடக்க ஒடுக்கமான பண்பாட்டு வாழ்க்கை முரையினையும் கண்டு பொறாமை கொள்ளும் ஒருசிலர் பண்டிதர்கள் பழமைவாதிகள் என்று கூற எத்தனிப்பது நகைப்பிற்கு இடமானது. நுனிப்புல் மேயும் இவர்கள் பண்டிகர்களின் புலமை ஆழத்தை அளந்தறிய எங்ஙனம் வல்லவர்? மின்மினிப்பூச்சி சூரியனைப் பார்க்கு பொறாமை கொள்வது அறிவீனமான எவ்வளவ செயலாகும். பழையனவற்றுள்ளே நல்லனவற்றைப் பாதுகாக்கும்.

பகியனவர்றுள்ளே நல்லனவர்ரைக் கைக்கொண்டுந் கமிமை வளர்க்கு வருபவர் பண்டிகர். 'காலமும் இடமும் திரிந்தக்காலும் திரிந்தவற்றிற்கு பர்ரி வழக்குத் நடப்பகொரு ഖധഖിன്നി முளைமை'யைக் ஏந்ப கடைப்பிடிப்பவர்கள் இவர்கள். பழமையைப் பாதுகாப்பது பமமையினின்ஙம் கிளைக்கு வளரும் மாபன்ரு. போற்றுவதே மரபாகும். பழமையின்றி பகுமையைப் என்பதொரு பண்பில்லை. இத்தத்துவத்கை பதுமை உணர்வோர். பரம்பரையின்னா ஈமக்குப் பண்டிக துணிவரேயன்ரி நற்போக்காளர் அழைக்கத் 61601 பிற்போக்காளர் என அழைக்க முற்படார்".

(கலைப்பூங்கா: 1964. பக். 6-7)

என மிகப் பண்பான முறையில் எதிரணியினருக்குப் பதிலளிக்கும் பாங்கும் பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களிடம் காணப்படுதல் போற்றத்தக்கது.

"பமமையம் புதுமையும்" (1964)மேலம். என்ள கட்டுரையில். போசிரியர் குளிப்பிடும் விடயங்கள் அவரது புலப்படத்துவனவாகும். எழுத்தாளர்களில் ஆற்றலைப் போற்றுவதிலே பககியினர் பழந்தமிழைப் காலத்தைக் கமிக்கின்றனர். இன்னொரு பகுதியினர் **புதுமையை** கைக்கொள்கின்றனர். பழமைபையும் புதுமைபையும் தனித்தனியே நோக்குவது முமுமையாகாது. இரண்டும் இணைய வேண்டும். காலத்தால் முந்தியதாகவுள்ள தொல்காப்பியமும் புதுமையைத் தமுவ வேண்டும் என்பதையே நோக்காகக் கொண்டுள்ளது. புதுமையைத் தழுவுவது வேண்டப்படாத விடக்கு மாபென குறிப்பிட்டிருக்காது. லை்ளைத் கொல்காப்பியம் மரபு தெளிவாக நன்கு சிந்தித்தால் இது வகுக்கப்பட்டதை தொல்காப்பியர் இதனையே "விருந்தேதானும் விளங்கும். மேற்றே" கிளந்த யாப்பின் என்ற நூர்பாவிலே பதுவது கூறும்போதும் குளிப்பிட்டார். அங்ஙனம் கொல்காப்பியர் குறிக்கோள் மாறுபடக் கூடாது என்பதற்காகவே மரபைக் கூறினார். வளர்ச்சி எவ்வளவு புதுமையானாலும் சமுதாய பழமையானகே. குறிக்கோள் குறிக்கோள் பழமைக்கு வளர்கிறது" "சமுதாயம் மூண்பட்டவிடக்கு என்றும் இலக்கியம;" என்றும் கூறுதல் பயனந்நதாகும். பழமையை **எவ்வளவில்** வெறுத்தாலும் பகுமையாளர் நிலை நில்லாமர் பழமைக்கு முரண்பட்ட புதுமைகள் இறந்துவிடுகின்றன. பழமையைப் பேணாத காலக்கியில் புதுமைகள் அழிவதிலிருந்து, பழமைக்கும் ஓர் உயிர்த்தன்மை உண்டென்பதைக் காணலாம். எனவே பழமையைத் தழுவிய வேண்டப்படுவது எனப் பேராசிரியர் பதுமையே சதாசிவம் புதுமைக்கும் சமரசம் ஏற்படுத்தி, பழமைக்கும் இலக்கியவாதிகளையும் அணைத்து அவர்களை நெறிப்படுத்தும் ஆளுமை உடையவராகத் திகழ்ந்தார் என்பதும் அளிக்கிறது.

போசிரியர் தாம் எழுதிய "தமிழிலக்கியமும் மக்கள் இலக்கியம் வாழ்க்கையம்" கட்டுரையில், என்ற என்பது வாழ்க்கையையும் வாழ்க்கையைப் மனிக பற்றி கொண்டுள்ள கருத்துக்களையும் பொறித்துக் காட்டுவதாகும் மொழிகளில் முதலில் மக்களால் என்றார். உலக தோற்றுவிக்கப்பட்ட வாய்மொமி மாபில் நாட்டுப்புற இலக்கியங்களே வழங்கி வந்தன. அவற்றின் அடித்தளத்தில் செந்நெறி இலக்கியங்கள் ஆக்கம் பெறலாயின. 2019) செந்நெறி இலக்கியம் **தமிமில்** (இ.பாலசுந்கரம். (முதன்முதலில் தோன்றிற்று என்று இன்று முடியாது. ஆனால் தொல்காப்பியத்திற்கு முன்னரே செவ்வியல் தோன்றிவிட்டன இலக்கியங்கள் எனத் தொல்காப்பியர் குறிப்பிடுவதைக் கொண்டு தமிழ் இலக்கியத்தின் தோற்றத்தைக் கணித்தரியலாம் எனப் பேராசிரியர் கூறுவது பொருத்தமாகும்.

சங்க இலக்கியங்கள் கூறும் மனித வாழ்க்கையை நோக்கும்போது அவை இபற்கைக்கு இடைபாக மக்கள் வாழ்ந்த வாழ்க்கை முறையைக் கூறுகின்றன; வீரயுக காலத்திற்கேற்ப மக்களின் வீர வாழ்க்கை முறையைச் சித்திரிக்கின்றன.

அக்காலப் பலவர்கள் மரணக்கின் பின்னர் மனிதன் அடையும் மோட்ச உலகங்களைப் பற்றி எண்ணாது இந்த உலகில் இன்பமாக ഖழിഖகைகளையே வாழும் கூறினர். இப்பிருப்பில் செய்தோர் பிருர்க்கு நன்மை மறு பிரப்பில் இன்பமாக வாமலாம் இப்பிரப்பில் என்றும். கொடுமை நரகத்தை அடைவர் என்றும் நம்பினர். செய்கோர் உயிர்க் கொலை, புலால் உண்ணல் என்பன பாவம் என மக்கள் இலக்கியங்கள் நம்பியகாக சங்க ക്ഷന്ദഖിல്തെ. மக்கள் கலைகள் நன்கு பயன்பாடு உடையனவாக வாழ்க்கையில் பெற்றிருந்தமையை அறியக்கூடியதாக பிணக்குகள் சமயப் மக்களிடையே இருந்ததாக இலக்கியம் கூறவில்லை. "யாதும் ஊரே யாவருங் கேளிர்" கோட்பாட்டின்படி மக்கள் வாழ்ந்த வாழ்க்கையையே சங்க இலக்கியம் சித்திரிக்கிறது.

கி.பி. 2ஆம் நூற்றாண்டுக்கும் കി.പി. 6ஆம் நூற்றாண்டுக்கும் இடையே தமிழில் அநநூல்கள் தோன்றீன. அவற்றுள் நாலடிபார், நூன்மணிக்கடிகை, மணிமேகலை இல்வாழ்க்கையை அற நூல்கள் இகழ்ந்து துநவறத்தைப் போற்றுவன. யாக்கை நிலையாமை, இளமை செல்வநிலையாமை முதலியவற்றை நிலையாமை, விளக்கும் இந்நூல்கள் வாழ்க்கையைத் துறந்த துறவிகளால் இயற்றப்பட்டமையின் இல்லற வாழ்க்கையின் பெருமையைப் பற்றி இவற்றிற் காணமுடியாது. நாட்டில் மதக் கருத்துக்களைப் நோக்கமாக இயற்றப்பட்ட இச்சமண மக்களின் நூல்களானவை வாம்க்கையை அமப்படையாகக் கொண்டவை எனக் கூறுமுடியாது. இவர்ளை புலவர்களின் உள்ளக் கிடக்கையையே இவை காட்டுகின்றன எனப் பேராசிரியர் துணிந்து கூறும் கருத்து நோக்கத்தக்கது.

பல்லவர் காலப் பக்தி இலக்கியங்கள் அக்காலத்து மக்களின் சமய வழிபாட்டு முறைகளைப் பதிவுசெய்வதோடு, அவை மக்களைச் சமய வழிபாட்டு வாழ்க்கை முறைக்கு வழிப்படுத்துகின்றன. மக்களது சமய வாழ்க்கை முறையையும் வெளிப்படுத்துகின்றன போசிரியர் குறிப்பிடுகிறார். எனப் மகிழ்ச்சியாக சோமர்காலக் காப்பியங்கள் மக்கள் எவ்வாறு சித்திரிக்கின்றன. வாழ்ந்தனர் என்பகைச் அவை அக்கால மக்களின் குதூகல் வாழ்க்கையையும் அவர்கும் உயர்ந்த பண்பாட்டையும் எடுத்துக்காட்டுகின்றன.

16ஆம் நூற்றாண்டு இலக்கியங்கள் வறுமை நிரம்பியிருந்த சமுதாயத்தைப் படம் ஒரு பிணியும் காட்டுகின்றன. பொருட் மனத்துயரும் நிரம்பிய வமிகாணாகு மக்கள் இல்வாழ்க்கை நடத்த பலர் சென்றணைந்து இன்பம் பரத்தையரைச் பெந்நமையை அக்கால இலக்கியங்கள் பலப்படுத்துகின்றன. போலிப் புலமையும் காய்ச்சலம் நிரம்பியிருந்த பொநாமையும் வித்துவக் சமுதாயத்தை அக்காலத் தமிழ் இலக்கியங்கள் படம்பிடித்துக் ஜரோப்பியர் தமிழ் நாட்டை ஆண்ட காட்டுவன. நூற்றாண்டுகளில் எழுந்த இலக்கியங்கள் ஏந்ப வாம்க்கையில் ஏற்பட்ட மாறுதல்களுக்கு அமைந்த பாரதியார் இலக்கியங்களாகும். மாுமலர்ச்சி பாடல்கள் இருபதாம் நூற்றூண்டில் மக்களின பன்முக எழுச்சியையும் விடுதலையையும் வெளிப்படுத்துவனவாகும். அதேவேளை நவீன நாவல், சிறுகதை இலக்கியங்கள் பிரச்சார நோக்கம் கொண்டவை. அவை எழுத்தாளரின் எண்ணக் கருத்துக்களை திணிக்கும் நோக்கம் கொண்டவை. பிரச்சார மக்களிடையே இலக்கியங்கள் மக்களிடையே பரபரப்பை கோக்கம் கொண்ட உண்டுபண்ணுகின்றன. ஆனால் இவை காலவெள்ளத்தைக் பண்டைத் தமிழரின் நிர்பன அல்ல. உயர்ந்த வாம்க்கைப் இலட்சியங்களையம் பண்பையம் மக்கள். கூறும் இலக்கியங்களைக் கற்கும் எடுக்குக் பழம்பெருமையை மீண்டும் இழந்துபோன பெர கம் சிந்தித்து நல்வழியில் விழைகின்றனர். மக்கள் ஆழ்ந்து வேலைகளில் ஈடுபடவும் இந்த நடக்கவம், ஆக்க இலக்கியங்கள் உதவுகின்றன. இவ்வாறு போசிரியர் இலக்கியச் சதாசிவம் அவர்களின் சிந்தனைகள் சற்று

வித்தியாசமான முறையிற் கூறப்பட்டிருப்பது சிந்திக்கத் தக்கதாகும்.

பேராசியர் சதாசிவம் அவர்கள் இலக்கிய ஆய்விலும் ஈடுபட்டுப் பற்பல இலக்கியக் எழுதியுள்ளார். கட்டுரைகள் சான்றாகப் "பாஞ்சாலி சபதம்: புலமையும் கற்பனையும்" (1970) கட்டுரையை நோக்கலாம். பாஞ்சாலி பாரகியாரின் புலமையையும் கற்பனையையும் அடையாளப் படுத்தும் அதேவேளை அப்படைப்பிற் காணப்படும் தவறுகளையும் தவறவில்லை. "சுப்பிரமணிய சுட்டிக்காட்டத் சமுதாயச் சீர்திருத்தம் ஒன்றை மட்டும் அடிப்படையாகக் பாஞ்சாலி சபதம் பாடினார். இலக்கியத்தை ஒரு மக்களின் பொழுதுபோக்குச் கலையாகக் காணவும், அகு சாதனமாய் அமையவும் பாரதியார் விரும்பியதாகத் தெரியவில்லை. அடிமை வலையுள் உறங்கிக் கிடந்த பாரதநாட்டு மக்கள் கல்வியரிவ பெற்று வாழ்க்கைப் பாகையில் (மன்னேற்றம் அடைதலை விரும்பினார் பாரதியார். தம் காலத்து மக்களைத் நல்லவர்களாக்குவதற்கு கிருக்கி இலக்கியத்தை (II) கருவியாகக் கொண்டார் இலக்கியத்தின் எனவே அவர். பயனை அண்மைக்கால மக்கள் அடைய வேண்டு மென்பது அந்நோக்கத்திற்குத் தகவே பாரதியார் பாரசியாரின் நோக்கம். தம் புலமையை வழிப்படுத்தினார். தாம் கூறும் பொருளை தடையின்றி மக்கள் இலகுவிற் பெரவேண்டும் என்பகு முக்கிய குறிக்கோள். கல்வியாவிவு அவரது குறைந்த மக்களுக்கும் அவை பயன்படவேண்டும் என்பதே பாரதியாரின் ஆதலின் கல்வியறிவு நிரம்பிய மேதைகளை நோக்கிப் பாஞ்சாலி சபதம் பாடப்படவில்லை என்பது தானே விளங்கும்.

கல்வியறிவு படைத்த மக்கள் பாஞ்சாலி சபதம் ஒரு இலக்கிய மென்பதைக்கூட ஒப்புக் கொள்ளார். ஏனெனில் அவரின் மூளைவிருத்திக்கேற்ற கற்பனை நயம் பாஞ்சாலி சபதத்திற் காணப்படாமையாகும். இலக்கிய ரசிகர்களை மகிழ்விக்கும் ஒட்டணி, தற்குறிப்பேற்றவணி, வஞ்சப்புகழ்ச்சியணி முதலியன பாஞ்சாலி சபதத்திற் காணப்படா. பொதுமக்களின் அறிவாற்றுலுக்குட்பட்ட தன்மைநவிற்சியணி, உவமை, உருவகம் ஆகிய முன்றுமே பாஞ்சாலி சபதமாகிய நூல் முழுவதிலும் கிடக்கின்ளன. இம்மூன்று அணிகளும் சாதாரண பரந்து மக்களின் வாழ்க்கையில் நாள்தோறும் எடுத்தாளப்படுபவையாகும். நடையில் எழுதப்படும் பொதுமக்களுக்கென எளிய தமிழ் வாழ்க்கையிற் பொதுமக்களாற் காவியத்தில் நாளாந்த அடிப்படையிலன்றிப் பொருட்களின் கருகப்படும் புலவன் உவமை உருவகங்களைக் கூறுமுடியாது.

பாரகியாரின் புலமையும் கர்பனையும் எத்தகையன எளிதிற் கூறிவிடமுடியாது; அவரது புலமைக்கும் விளங்குவது குயிற்பாட்டாகும். கந்பனைக்கும் கோபுரமாக இக்குயிற்பாட்டு கல்வியறிவு நிரம்பியோருக்கெனப் பாடப்பட்டது; குறித்த பொருளை உணரமுடியாதது. படிக்கு புதிய படிக்கப் பொருளைக் படிக்கப் பகிய காட்டிக் கொண்டிருப்பது. இதனைப் பாரதியாரே உணர்கிறார் என்பகைப் பின்வரும் **குபிற்பாட்டின் ஈற்றடிகள்** (வரிகள்:257-262) சுட்டுகின்றன:

> "சோலை, குயில், காதல் சொன்னகதை யத்தனையும் மாலை யழகின் மயக்கத்தால் உள்ளத்தே தோன்றிபதேர் கற்பனைபின் சூழ்ச்சி பென்றே கண்டுகொண்டேன் ஆன்ற தமிழ்ப் புலவீர், கற்பனையே யானாலும், வேதாந்த மாக விரித்துப் பொருளுரைக்க யாதானுஞ் சற்றே இடமிருந்தால் கூறீரோ?."

இவ்வடிகளினின்றும் கற்பனை என்பதனைப் பற்றிப் பாரதியார் புலனாகின்றன. கொண்டுள்ள கருத்துக்கள் உலக வாழ்க்கையில் நடக்காதது கற்பனை என்ற பொருள் இங்கு தொனிக்கிறது. "மாலையழகின் மயக்கத்தால் உள்ளத்தே தோன்றியதொரு கற்பனை". எனவே மயக்கமுற்ற நிலையில், வாழ்க்கையையொட்டி கந்பனை. உலக எழும் என்பது இரண்டாவதாக 'விரித்துப் பொருள் உரைத்தல்' கருக்கு. கற்பனைப் பாட்டுக்கு இன்றியமையாததாகும். குயிற்பாட்டிற் பாரதியார் தாம் கருதிய பொருள்களை வெளிப்படையாகக் கூற விரும்பாது மறைமுகமாகக் கூறுகிறார். மறைமுகமாகக் புறத்தே கூறும்போது Jan Milio சொற்கூட்டங்கள் பொருளினின்றும் வேறுபட்ட பிறிதொரு பொருள் அங்கு கல்வியறிவு தொனித்து நிற்கும். கைவராக மக்களாள் குயிற்பாட்டைப் படித்து உணரமுடியாது; அன்றியும் அவர்கள் வெளிப்படைப் பொருளை பாடலின் உண்மையானது नला மயங்குவர்.

எனவே குயிற்பாட்டிற் பாரதியார் காட்டும் புலமையும் கற்பனையும் கல்வியறிவு நிரம்பிய மக்களின் நுண்ணுணர்வு கொண்டு விளங்கி இன்புறத் தக்கவை. புலவனின் கற்பனை உலகுக்குத் தாமும் சென்று அவனது மனநிலையை அறியக் கூடியவராலேயே பாரதியார் கூறுவனவற்றின் உண்மையைப் பகுத்துணர முடியும்.

பலவனின் அனுபவத்திற்குத் ககக் கர்பனையம் வேறுபடும். அனுபவம் நோக்கத்தின் சூழலில் வாழ்வது. எனவே வெவ்வேறு மனவிகாரங்களுக்கு பலவனே நேரங்களில் வேறுவேறு இயல்புடைய கவிதைகளைப் படைக்க என்பது தெரிகின்றது. முடியம் புலவர் ஒருவர் நோக்கிக் கவிகை புனைகிறாரோ அவரின் அனுபவத்திற்கு உட்பட்ட மொழிநடையினையும் கற்பனையினையும் கையாள்வது மிகப் பொருத்தமாகும். வாசகரின் மனவியல்பை முற்றவம் உணர்ந்து கவிதை படைத்தவர் பாரதியார். எனவே பாஞ்சாலி சபதம் பொதுமக்களுக்கெனப் படைக்கப்பட்ட காவியமாதலாற் பொதுமக்கள் உணரும் பான்மையிற் கற்பனையை பாரதியார். எடுத்தாண்டார் இக்கருக்கை அடிப்டையாகக் கொண்டு பான்சாலி சபதத்தை ஆராயின் பாரதியாரின் புலமையும் **கந்பனையு**ம் விளங்கும் எனப் போசிரியர் எழுதியுள்ள கட்டுரையின் சாரம் புலனாவதோடு, இலக்கிய விமரிசன ஆளுமையையும் அறிந்து கொள்ளலாம்.

சதாசிவம் போசிரியர் அவர்கள், அனைக்குலகக் தமிமாராய்ச்சி மாநாடுகள் பலவற்றிற் பங்குபற்றிச் சிருந்த ஆய்வுக் கட்டுரைகளை வழங்கித் தமிழாராய்ச்சி மகாநாட்டிற்கு ஆதாவு வழங்கியவர். மலேசியாவில் இறுதியாக நடைபெற்ற உலகத் தமிழாராய்ச்சி மகாநாட்டிற் பங்குபற்றி சிறந்த இரு கட்டுரைகளை வழங்கியும் ஆராய்ச்சிக் கருத்தரங்குகளுக்குத் தாங்கியம் தமிழ<u>றிஞர்களி</u>ன் கலைமை உலகக் தமிழ்மொழியினத<u>ு</u> பாராட்டுக்களைப் பெற்றுக்கொண்டவர். **கமிம்மொமி** உலகில் பெற்றிருந்த கொன்மையையம் செல்வாக்கினையும் விளக்கும் ஆய்வுகளிற் போசிரியர் அவர்கள் பெரிதும் ஈடுபட்டிருந்தார். சுமேரியமொழிக்கும் தமிழ் மொழிக்கும் உள்ள தொடர்புகளை விளக்கும் ஆராய்ச்சியில் காலம் ஈடுபட்டிருந்தார். அகர்காகப் 1100 ஆண்டு நாடுகளுக்குச் சென்றார். இவ்வாய்வு மிக்க சிறப்பும் பயனும் உள்ளதாய் அறிஞர்களின் பாராட்டைப் பெற்றது.

மேலும், "19ஆம் நூற்றூண்டில் ஈழத்துத் தமிழிலக்கிய வளர்ச்சி: தமிழ் அறிவியல் வளர்ச்சி" என்ற கட்டுரையின் முன்னுரையாக எழுதியுள்ள விடயம் சிந்தனைக்குரியதாக அமைகிறது:

> "பத்தொன்பதாம் நூற்றூண்டில் ஈழத்தெழுந்த அறிவியல் 'அநிவியல் நூல்களைப் புய்யி ஆராயமுன் வரைவிலக்கணத்தைத் திட்டவட்டமாகத் என்பகன் தெரிந்து கொள்ளுதல் வேண்டும். அறிவியல் என்பது 'சயன்ஸ்' என்னும் அங்கிலப் பதத்தின் தமிழாக்கமாகும். இரசாயனம், பௌதிகம் முதலிய துறைகளே பொதுவாக அறிவியல் துறைகளாகக் கருதப்படுமெனினும் இன்று பல துறைகளையும் அறிவியலில் அடக்கிக் கூறுவர். தத்துவம், சமூகவியல், மொழியியல், சோதிடம் என்பனவாகும். வைத்தியம், பொறியியல் முதலியன அறிவியலின் முக்கிய பகுப்புக்களாகும். மேல்நாட்டவரின் இப்பகுப்ப முறையின்படி உணர்ச்சியுடன் சம்பந்தப்பட்ட

இலக்கியம், ஓவியம், சிற்பம் (முதலியன 'கலைகள்' என்ற பகுப்பைச் சாரும். மக்களின் அனுபவ உணர்ச்சிக்குத் மதிப்பீடு தகக் கலைகளின் வேறுபடும். அரிவியல் துறைகள் அப்படியன்று. ஆய்வுக்கு உட்படுத்தப்படும் எப்பொருளின் மகிப்பீடும் രന ഖിடെயെ அளிப்பக அறிவியலாகும். இக்கருத்துப் பத்தொன்பதாம் நூற்றூண்டிலே தோன்றியதாகும். அதற்கு முன் நூல்களை அறிவியல் நூல்கள் என்றும மற்றும் கலை நூல்கள் என்றும் பாகுபடுக்கும் மேல் (முறையானது நாடுகளிற் &nL. நிலவவில்லை. இதற்குப் பகுத்தறிவு வளர்ச்சியே பண்டைக் காலத்தில் நூல்கள் காரணமாகும். அனைத்தும் செய்யுளில் யாக்கப்பட்டன. உளாடை நூல்கள் மிகச் சிலவே. பிற்பட்ட காலத்திலேயே உரைநடை நூல்கள் பெருகின. அச்சு இயந்திரத்தின் பெறுபேறு இது. எனவே செய்யளில் யாக்கப்பட்ட கமிம் நூல்கள் எல்லாம் இலக்கியங்கள் என்ற போர்வையில் அடக்கிக் கூறப்பட்டனவாயினும், சமுதாயத்தினுடைய அനിഖ வளர்ச்சிக்காக எழுதப்பட்டன என்பகு கமிம்ப் பலவர் கருக்து. என்றும் அறிவியல் என்றும் பாகபடுக்கிக் காணும்முறை அக்காலத்து மக்களின் பகுத்தறிவுக்குப் பொருந்துவதாக இருக்கவில்லை. எனவே செய்யுளிற் பாடப்பட்ட இலக்கியங்களில் எல்லாக் கருத்துக்களும் கூருப்பட்டன. ...."

அடிப்படையிற் பேராசிரியர் ஈழத்தில் 15ஆம் நூற்றூண்டில் தோன்றிய பரராசசேகரம் என்ന மருத்துவ நூல், மற்றும் செகராசசேகரம் முதலான நூல்களும் இலக்கிய வகையில் மதிப்பிடப்பட்டன வைத்து வெனினும் ക്കുതെഖ அரிவியல் நூல்களேயாகும் சார்ந்த என்ற கருக்கை வலியுறுத்துவர். இவற்றைத் தொடர்ந்து போசிரியரின் இலக்கியப் பணிகளை நோக்கலாம்.

## (நூல் - 1) ஞானப் பள்ளு (திருத்திய பதிப்பு:1968) இரண்டாம் பதிப்பு: 2018

பிற மதங்களும் பிற மொழிகளும் தமிழிற் கலந்த போதெல்லாம் தேவைக்கேற்ப அவற்றையும் உள்வாங்கி, தமிழ்மொழிக்கே உரிய மரபுகளுடன் தமிழ் இலக்கியம் வளர்ந்து வந்துள்ளது. சமணம், பௌத்தம், இஸ்லாம், கத்தோலிக்கம் ஆகிய சமயங்கள் தமிழ்மொழி இலக்கிய, இலக்கண வளர்ச்சிக்குப் பெரிதும் பங்களிப்புச் செய்துள்ளன.

இப்பீன்னணியிலேயே ஞானப்பள்ளு இலக்கியத் தோற்றம், அதன் முக்கியத்துவம் பற்றி அறிய வேண்டியுள்ளது. பேராசிரியர் ஆ. சதாசிவம் அவர்கள் இந்நூலாக்கம் பற்றி வருமாறு குறிப்பிடுவர்:

> "ஞானப்பள்ளு என்னும் இந்நூல் யாழ்ப்பாணத்துக் கத்தோலிக்க கிறித்தவப் புலவர் ஒருவராற் பதினேழாம் நூற்றாண்டில் இயற்றப்பட்டதாகும். இதன் காலம் கி.பி. 1642 என்பர் நல்லூர் ஞானப்பிரகாசர். இந்த நூலாசிரியர் பெயர் தெரியவில்லை."

> > (பதிப்புரை பக்: VII)

தமிழ் நாட்டைப் போர்த்துக்கேயர் ஆட்சி புரிந்த 16ஆம், 17ஆம் நூற்றூண்டுகளில் ஆட்சியாளர்களின் ஆதரவுடன் மக்களிடையே பாப்பப்பட்டது. கத்தோலிக்க மகம் இலங்கையிலே அக்காலத்தில் கத்தோலிக்க மதம் பரப்பிய மதகுருமார் மக்களிடையே மிகவும் பிரபல்யம் பெற்றிருந்த முவிராசாக்கள். இலக்கிய மரபைக் தழுவி. எண்டிறீக்கு எம்பரகோர். கிஸ்கோப்பர் ஞானசவந்கரி. முதலான பைபிள் தமுவிய பல்வேறு கதைகளைத் தமிழ் அண்ணாவிமாரின் துணைக்கொண்டு கூத்துக்களாக எழுதுவித்து அவற்றினூடாகக் கத்தோலிக்க மத நம்பிக்கையை மக்கள் இடையே வேருன்றச் செய்தனர். ஆயினும் சற்று மாறுபட்ட ஞானப்பள்ளு நூல் ஆக்கம் பெற்றுள்ளமை நோக்கத்தக்கது.

சங்க காலம் முதலாகத் தமிழர் வழங்கிவந்த முகவைப் ஏர்மங்கலம். உழக்கிப்பாட்டு என்பன 14.Mio நூற்றாண்டளவில் பள்ளு என்னும் சிற்றிலக்கியமாக வளர்ச்சி பெறுவதாயிற்று. அதற்கு முன்னர் கோயில் திருவிழாக்களில் நாடகமாக நாட்டுப்புறக் குத்து மரபில் ஆடப்பட்டு வந்துள்ளது. அதன் இலக்கிய நயம் கருதிய புலவர்கள் அதனைச் சிற்றிலக்கிய மரபைத் தழுவி ''பள்ளு இலக்கியம்'' எனப் பாடலாயினர். 16ஆம் 17ஆம் நூற்றாண்டுக் காலப்பகுதிகளிற் கோயில்கள் தழுவிய சமய இலக்கியமாகவே இலக்கியங்கள் பாடப்பட்டுள்ளன. அவ்விலக்கிய பநாளைவிநாயகர்பள்ளு, மரபிலேயே. **ക**ളിതുഥலെப்பள்ளം. ஞானப்பள்ளு, முக்கூடற்பள்ளு எனத் தொகையான பள்ளு இலக்கியங்கள் தோற்றம் பெறலாயின. தமிழகத்தில் அக்காலத்தில் இருந்த கோயில்கள் ஒவ்வொன்றைப் பற்றியும் தனித்தனியே பள்ளு, குறவஞ்சி என நூகப் பாணியிலமைந்த இலக்கியந்கள் தோன்றி, மக்களைக் கோயில்களின்பார் கவரும் கூத்து இலக்கியங்களாக அவை பேணப்பட்டன. பள்ளு நாடகங்களில் இடம்பெறும் பள்ளன், பள்ளி, பண்ணைக்காரன் முதலியோரும், மற்றும் குறவஞ்சி நாடகங்களில் வரும் ക്രന്ദ്രഖൽ, (முகலான கதாமாந்தர்களும் பார்வையாளரின் கவனத்தை அவ்விலக்கியங்களுக்கு மிகவும் கவர்ந்ததால் மக்கள் மத்தியிற் பெரிதும் வரவேற்புக் கிடைத்தது.

இறைதூதன் பேசு கிறிஸ்துநாதரின் புகழைப் பாடவந்த ஞானப்பள்ளளு ஆசிரியர் இப்பின்னணியிலேயே இந்நூலை இயற்றியுள்ளமையைப் பேராசிரியர் ஆ. சகாசிவம் அவர்கள் பதிப்புரையிலே இந்நூலின் மிகவும் தெளிவாக விளக்கி யள்ளமையை இதனை வாசிப்போர் நன்கு அறிந்து கொள்வர். பள்ளு இலக்கியத்தின் தோற்றம், வளர்ச்சி, பாட்டியல் நூல்கள் கூறும் பள்ளு இலக்கிய இலக்கணம், ஞானப்பள்ளின் அமைப்பு (ഥ്യങ്ങ് பள்ளு இலக்கிய வளர்ச்சி (முதலான பல்வே<u>ளு</u> விடயங்களைத் தமிழில் தோன்றிய பள்ளு இலக்கியங்களை அடிப்படையாகக் கொண்டு ஆராய்ந்து எழுதியுள்ள ஆய்வுரை

குறிப்பாகப் பல்கலைக்கழக மாணவருக்கும் தமிழ் ஆர்வலருக்கும் பெருந்துணையாக அமையத்தக்கவை.

இந்நூலின் தொடக்கத்தில் இருபத்தொரு பக்கங்களிற் "பள்ளுப் பிரபந்தத்தின் தோற்றமும் வளர்ச்சியும்" என்ற தலைப்பில் அமைந்துள்ள ஆய்வுக்கட்டுரை இலக்கிய வரலாற்று ஆய்வுக்கு மிகவும் பயன்படத் தக்கதாகும். அதனைத் தொடர்ந்து ஒன்பது பக்கங்களில் - "ஞூனப்பள்ளு நூலாராய்ச்சி" எனத் தரப்பட்டுள்ள ஆய்வுக்கட்டுரை பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களின் இலக்கியப் புலமையையும், இலக்கிய வரலாற்று நோக்கையும் நன்கு புலப்படுத்துகிறது. மேலும், தமிழில் தோன்றிய பள்ளு நூல்களின் பெயர்களைத் தொகுத்துத் தந்திருப்பதும் பயனுள்ள தரவாகும்:

> கதிரைமலைப் பள்ளு, ஞானப் பள்ளு, முக்கூட்டுப் திருவாகர்ப் பள்ளு, திருமலைப் பள்ளு. **പ**ள்ளு, வைசியப் பள்ளு, வடகரைப் சிவசயிலப் விநாயகர் பள்ளு, தண்டிகைக் கனகராயன் பள்ளு, கண்ணுடையம்மை கிருவிடை பள்ளு, மருகூர்ப் பள்ளு, மாந்தைப் பள்ளு, கூடற் பள்ளு, குஞ்சைப் பள்ளு, தென்காசிப் பள்ளு, கொடுமளுர்ப் பள்ளு. பள்ளு, முக்கூட்டுப் இராகைப் பள்ளு, புதுவைப் பள்ளு, மன்னார் மோகனப் பள்ளு, சண்பகராமன் பள்ளு, வையாபுரிப் பள்ளு, வடகரைப்பள்ளு, திருச்செந்தில் (ஞானப்பள்ளு: பக். XIII). பள்ளு.

17ஆம் நூற்றாண்டில் இயற்றப்பட்டுப் பல்லாண்டுகள் ஏட்டுப் பிரதியாக வழங்கி வந்த ஞானப்பள்ளை இரண்டாவது பதிப்பாக வெளிக்கொணரும்போது பேராசிரியர் அவர்கள் தமது முன்னுரையிற் குறிப்பிடும் தகவல்கள் நூற்பதிப்பாளர்கள் பின்பற்ற வேண்டிய பதிப்புத்துறை அறமாக அமைந்து உள்ளமையை நோக்கலாம்:

''கிரிஸ்து பெருமானைப் பாட்டுடைத் தலைவனாகக் கொண்டு மருகநில மக்கள் வாழ்க்கையைச் சித்திரிக்துக் காட்டும் இந்நூல் எரக்குளைய 250 ஏட்டு வடிவிலிருந்து ஆண்டுகளாக (மதன் 1904 ஆம் ஆண்டு அச்சிடப்பட்டது. இ. து சில்லாலை பண்டிதர் ஸ்ரீ. ச. அந்தாம்பிள்ளை அவர்கள் கேள்விப்படி பழைய ஏட்டுப்பிரதிகளிலிருந் தெடுக்கப்பட்டு மாதகல் ரு. வ. லோ. அமிர்தநாதபிள்ளை அவர்களால் தமது 'தைரியநாத' அச்சியந்திரசாலையில் அச்சிடப்பட்டது. குறிப்பு மட்டும் என்னங் அம்முலப் காணப்படுகின்றது. ஈழக்கெழுந்த பிர பள்ள நூல்களாகிய கதிரைமலைப் பள்ளு, பராளை விநாயகர் பள்ளு, **கண்டிகைக்** கனகராயன் ஆகிய பள்ளு ്ഥത്തിന് சிகைந்த **ന്ദിതെഡ്വി**லோ அகப்படாத அன்ரி **ന്റിതെഡി**லோ அச்சிடப்பட்டுள்ளன. அங்ஙனமின்றி ஞானப்பள்ளு முழு நூலும் மூலப்பதிப்பில் இடம்பெற்றுள்ளமை மகிழ்ச்சிக்கு உரியதாகும். நூலில் இடைச்செருகல்கள் நுழையாதிருப்பதும் ஈண்டுக் குறிப்பிடத்தக்கது"

(ஞானப்பள்ளு, பக்: VII –VIII).

(முதற்பதிப்பை அமிர்தநாதபிள்ளை பதிப்பித்தபோது, ஏட்டுப்பிரதியில் உள்ளவாறே சிறிதும் மாறுபடாமல் பதிப்பித்திருந்த அப்படியே உண்மை தவநாக (முறையைச் சுட்டிக் காட்டியுள்ளார். இலக்கியம் லர் ஆண்டுகளாகப் பலராலும் தலை(முறை தலை(முறையாகப் பிரதிபண்ணும்போது எழுதுவோரின் எ<u>டு</u> மொழியாற்றலைப் அதிலே பொறுக்கு கவாகள் ஏற்படுதல் அன்றியம். இலக்கியத்தில் பள்ளு வரும் ககைமாந்கரின் வழக்குச் சொற்கள் பெரிதும் இடம்பெறுதல் பண்பாகும். உச்சரிப்பைச் அவர்களது சரியாகப் கொள்ளாவிட்டால் அந்நூலைப் பதிப்பிப்போர் பல தவறுகளை அப்படியே பகிப்பிக்க நேரிடுகிறது. பேராசிரியர் சகாசிவம் அவர்கள் சிறந்த மொழியியல் அறிஞர்களில் ஒருவர். அத்துடன் தமிழ் சொல்லகராதியையும் தொகுத்த அபைவம் மிக்கவர். இந்நூலின் அவர் (மகர் பகிப்பிர் காணப்பட்ட அத்தவறுகளைத் தனது பதிப்பிலே திருத்தியுள்ளார்.

அடிக்குறிப்பாகத் **தந்துள்ளமை** அத்தவறுகளை (F) பகிப்பாசிரியரின் சிறந்க பண்பாக அமைகின்றது. (மக்ற நிலையிர், பேராசிரியர் கிடைக்காத பதிப்பு நூல் (1904)1968இல் திருத்திய மறுபதிப்பாக வெளியிடப்பட்ட தன்மையை எடுத்தியம்புவதாக மூலநூலின் வாசகருக்கு அமைகிന്ദதു.

1968இற் பதிப்பிக்கப்பட்ட அந்நூலைச் செம்மையாக மீள்பதிப்புச் செய்யும் நோக்கோடு நூல் முழுவதும் தட்டச்சு செய்யப்பட்டது. தட்டச்சு செய்யப்பட்ட நூற்பிரதியை மெய்ப்புப் முழுப் பொறுப்பையும் திருமதி ஞானேஸ்வரி அவர்கள் என்னிடம் ஒப்படைத்தார்கள். அடிப்படையிலும், பேராசிரியரின் **கன்னார்வ** இயன்ாவரை மாணவன் என்றவகையிலும் செம்மையாகச் செய்துகொடுக்கும் ஒரு வாய்ப்புக் கிடைத்தது. பேராசிரியர் சதாசிவம் 1968இல் வெளியிட்ட ஞானப்பள்ளு பதிப்பாக நூலில் திருத்திய மாற்றமோ திருத்தமோ ஏற்படாதவாறு அந்நூல் எவ்வித மறுபதிப்பாக வெளியிடப்பட்டுள்ளது. இப்பதிப்பு தமிழ் இலக்கிய மாணவர், ஆசிரியர், இலக்கிய ஆய்வாளர், படைப்பாளிகள், அனைவருக்கும் பயன் அளிக்கும் கமிம் ஆர்வலர் தன்மையதாகும்.

## (நூல் - 2) ஈழத்துத் தமிழ்க் கவிதைக் களஞ்சியம் -1966

இலங்கையில் ஈழத்துப் பூதன்தேவனார் காலம் முதல் அந்கிலேயர் காலம்வரை வாழ்ந்த **தமி**ம்ப் புலவர்களின் நூல்களும் பாடல்களும் ஏடுகளில் இருந்து அழிந்துவிடாமற் அவர்ரைத் தேடிப் பெர்றுக் கால பாதுகாப்பகற்காக குறிப்புக்களையும் தந்து அடிப்படையில் தொகுத்துத் தக்க இந்நூலை இலங்கை சாகித்திய மண்டலத்தின் வெளியீடாகப் பதிப்பித்து, ஈழத்துப் பழந்தமிழ் இலக்கியங்களை பெருமைக்குரியவர் பேராசிரியர் சதாசிவம் படுத்திய A. பதிப்புத்துறை வழிகாட்டிகளுள் அவர்கள். தமிழ் நூல்

ஒருவராகிய டாக்டர் உ. வே. சாமிநாதையர் பதிப்பித்த நூல்களில் எழுதியுள்ள குறிப்புக்கள் பயனுள்ளனவாக இருத்தல்போல இத்தொகுப்பு நூலில் பேராசிரியர் அவர்கள் எழுதியுள்ள குறிப்புக்கள் மிக்க பயனுள்ள தகவல்களைக் கொண்டவையாகும். ஈழத்து இலக்கியவரலாற்று நோக்கில் இப்பணி மிகவும் முக்கியமானது என்பதை யாவரும் ஏற்றுக் கொள்வர். இந்நூலின் முகவுரையிற் பேராசிரியர் சதாசிவம் எழுதியுள்ள குறிப்புரை நோக்கத்தக்கது:

> "ஈழத்துத் தமிழ்ப் புலவர்களால் யாக்கப்பட்ட செய்யுள் இலக்கியங்களும் தனிப்பாடல்களும் ஈழத்து இயற்கைச் சூமலினடியிற் நோன்றியவை. மக்கள் கம்முடைய பண்பாட்டினையும் வாழ்க்கை முறைகளையுந் தமிழ் மரபு பிறழாது கூறுபவை. ஈழத்துக்கே சிறப்பாகவுரிய **நல்லை. நபினை, மாவை.** கோணாமலை, கதிர்காமம் முதலிய நூற்றுக்கும் மேற்பட்ட கலங்களின் பெருமையைப் பத்திரசம் ததும்ப உணர்த்துபவை. இந்து, இசுலாமிய, கிறித்தவத் கமிம் மக்களகு ஒருமையையுஞ் சிறப்பியல்புகளையுஞ் பண்பாட்டின் சொல்லோவியங்களில் வடித்துக் காட்டுபவை. இங்ஙனம் அமைந்த சிறப்புக்களுடன் நூற்று நூற்பத்து மூன்று ஈழத்துத் தமிழ்ப் புலவர்களாற் பாடப்பட்ட செய்யுள் இலக்கியங்கள், தனிப்பாடல்கள் என்பனவற்றினின்றுந் தெரிந்தெடுத்த தீஞ்சுவைக் கவிதைகளின் களஞ்சியமாகிய இந்நூலுக்கு 'ஈழத்துக் கவிதைக் களஞ்சியம்' எனப் பெயரிடப்பட்டது: (1968: பக். VI-VII)

ஈழத்துத் தமிழ் இலக்கிய வரலாற்றில் இந்நூலுக்குத் தனியிடமுண்டு. 1960களுக்கு முன்னர் வாழ்ந்த தமிழ்ப் பலவர்களின் ஆக்கங்கள் வெள்ளத்தால் கால அமிந்து பேராசிரியர் போகமுன்னர் அவர்கள் <u> அவர்</u>ரை அரிதின் முயன்று தேடித் தொகுத்து மிகவும் பெறுமதிமிக்க இலக்கிய ஆவணமாகத் தந்துள்ளார். சங்க இலக்கியங்கள் அழிந்து போகாமல் சங்க காலத்தின் இறுதியில் வாழ்ந்த

சிற்றரசர்களும் கொடைவள்ளல்களும் சான்றோர்களும் சேர்ந்து பழைய ஏடுகளைத் திரட்டி அவற்றிற் காணப்பட்ட செய்யுட்களை அடிப்படையிலும் பொருள் அடிப்படையிலும் யாப்ப வகைப்படுத்தி, எட்டுத்தொகை, பத்துப்பாட்டு எனத் தொகுத்து அவற்றுக்குப் பாதுகாப்பு அளித்தார்கள். அக்காலத்தில் அவர்கள் அத்தகையதோர் அரும்பணியில் ஈடுபடாது இருந்திருந்தால் தகவல்கள் பண்பாடு பள்ளிய கமிமர் பண்டைக் சூழ்ந்தவையாகவே அமைந்திருக்கும். பண்டைத் தமிழிலக்கிய நூல்களும் இன்று எமக்குக் கிடைத்திருக்க இலக்கண வாய்ப்புமில்லை. சங்க இலக்கியத்தில் ஈடுபாடும், சுட்டும் பின்புலங்களையும் நன்கு அறிந்திருந்த பேராசிரியர் சதாசிவம் ஈழத்தமிழரின் பழந்தமிழ் இலக்கியங்கள் அழிந்து போவதற்கு முன்னர், அவற்றைத் தேடித்தொகுத்துப் பாதுகாக்க என்ற பெருநோக்குடையவராகக் வேண்டும் காணப்பட்டார். இலக்கியப் அத்தகைய உந்துதலும், அவரது பழந்தமிழ் கவிதைக் களஞ்சியத்தை பயிர்சியும் தமிழ்க<u>்</u> ஈழத்துத் அரிதின் முயன்று தேடித்தேடித் தொகுத்துப் பாதுகாக்கும் பணியிற் செலுத்தியிருக்க வேண்டும்.

இந்நூலிலே 143 ஈழத்துத் தமிழ்ப் புலவர்களுடைய அரிதில் முயன்று கேடிக் தொகுத்துள்ளார். **ക്കമി**കെക്കണ மற்றவர்களின் மதத்தாலும் இனத்தாலும் கிரமைகளை மத்தியில், மரைத்துவிடும் கற்றோர் அவர்களிலிருந்து முற்றும் மாறுபட்டவராகப் பேராசிரியர் அவர்கள் இன, மத வேறுபாடின்றி அனைத்து மதங்களையும் சார்ந்த புலவர்களது பாடல்களையும் சேர்த்துத் தொகுத்துள்ளமை அவரது பரந்த மனப்பான்மையையும் புலவர்களுக்கு அளிக்கும் மதிப்பினையும் வெளிப்படுத்துவதாகும். பேராசிரியரின் இப்பண்பினைப் பெரிதும் மதித்து, ஈழத்து மூத்த தமிழ் அறிஞர் புலவர் சிவங்கருணாலய பாண்டியனார் அவர்கள் பேராசிரியரின் பணியைப் பாராட்டி எமுகிய சிருப்புப் பாயிரக் கவிதையின் ஒரு பகுதியை ஈண்டு நோக்கலாம்: 1

"அன்னை மொழியின் அயர்வு பெறாத

முன்னை மரபும் பின்னை யாக்கமும் ஒருங்குடன் பேணி யுயர்வு காப்ப எழுந்த புலமை எழுத்திய லாளருள் தொழுந்தகை யிறைவன் தூய அருளால் மரபுவழித் திறம்பாப் புலவர் மாண்பு நிலைபெறு மாறும் அவர்வாய் நிகம்க்குக் சொல்லும் பொருளும் ஓசையும் சொரியும் பல்வகை நயமும் பாங்குறு முணர்வும் மல்குறப் பின்னர் வாழுந் கமர்க்கு நல்விருந் தாக ...... ஈழத்துப் பூதந் தேவன் முதலா ஈழத் தெழுந்த புலவர் திறங்குறித் தீழ்த் துத்தமிழ்க் கவிதைக் களஞ்சியம் எனத்தொகை நூலென் நியற்றின் னம்ம தனக்கிணை யில்லாத் தண்டமிழ் மரபு வனப்பொடு நிலவும் வகைபுரி நல்லோன் தொல்கட லிலங்கையில் தோற்றி நிறுவம் பல்கலைக் கழகச் சொல்வலர் தம்முள் வராலுகள் வயல்வள மருவ மராலிச் சகாசிவ மெறும்பெய ரவனே".

(நூல் பக். xvi)

பேராசிரியர் அவர்கள் கமிம் இலக்கிய ஆழ்ந்த சிந்தனையும் அக்கறையும் கொண்டிருந்தார். கொழும்புப் பல்கலைக்கழகத்திலே நான் முதலாண்டு பயிலும்போது அவர் கொண்டிருந்த பரந்து விரிந்த இலக்கிய வரலாந்<u>ள</u>ுச் சிந்கனையை அறியக் கூடியதாக இருந்தது. சதாசிவம் அவர்களுக்குத் பேராசிரியர் கமிழ் இலக்கிய வரலாந்ரை நுண்ணிதாக நோக்கும் வாய்ப்பானது, அவர் மாணவராக இருந்த காலத்திற் கிடைப்பதாயிற்று. போசிரியர் வி. செல்வநாயம் ஈழத்தில் முதன் முதலாக 1951இல் **தமிழ்** இலக்கிய வரலாறு என்ற நூலை வெளியிட்டவர் எமுதி ஆவார். பேராசிரியர் வி. செல்வநாயம் அவர்களிடம் (1966—1969)

கமிழ் சிருப்புக்கலை மாணவனாகத் பல்கலைக்கழகத்தில் கொல்காப்பியத்தைச் சிறந்த முறையிற் கற்றுக்கொள்ளும் நல்வாப்ப்பம் எனக்கும் கிடைக்கது. கமிழ் இலக்கிய அவரது முன்னுரையிற் சதாசிவம் நூலின் வரலாந்நு அவர்களைப் பந்நி அவரது ஆசிரியர் செல்வநாயகம் குறிப்பிடுவது ஈண்டுப் பொருத்தமாகிறது:

> "சதாசிவம் அவர்கள் தமது நேரத்தைப் பொருட்படுத்தாது பல நாட்களாக என்னுடனிருந்து இதன் கையெழுத்துப் பிரதியை எழுதியும், அட்டவணை முதலியவற்றைத் தயாரித்தும், அச்சுப்பிழைகளைத் திருத்தியும் பலவாறு உதவிய மாணவன் பண்டிதர் சகாசிவம் ஆ. நன்றி உரியது. அவர்களுக்கும் எனது இவ்வாறு உதவி புரிந்த அனைவரும் பல்லாண்டு வாழவேண்டும் என்று இறைவனை வழுத்துவதன்றி, நூன் அவர்களுக்குச் செய்யும் கைம்மாறு வேறு யாதுளது."

> > (வி. செல்வநாயகம்: 1951 பக். பக்: IV)

பேராசிரியர் சதாசிவம் குளிப்பிலிருந்து. இந்தக் அவர்கள் பல்கலைக்கழக மாணவராக இருக்கும் காலத்திலேயே தமிழ் வரலாந்நினை முமுமையாக எழுத்தெண்ணிப் இலக்கிய நன்கு புலனாகின்றது. படிக்கவர் என்பது தமிழகத்தை **முகன்மையாகக்** கொண்டு எமுகப்பட்ட கமிழக அறிஞர்களின் இலக்கிய வரலாற்று நூல்கள் ஈழத்து இலக்கிய வாலாள்ளு ஆவணங்களைக் கேடிக் கொகுத்து வெளியிட வேண்டும் தூண்டியிருக்கலாம். பேராசியருக்குத் உணர்வைப். តាស់ាកា 1959இல் எழுதி வெளியிட்ட "கருத்துரைக் இவர் நூலிலே முதற்கட்டுரையாக தொகுப்பு கட்டுரைத் அமைந்துள்ள "ஈழமுந் தமிழும்" என்ற கட்டுரை அவர் ஈழத் இலக்கிய வரலாற்றிற் கொண்டிருந்த ஆரம்ப அக்கறையைக் குறிப்பதாகிறது. அக்கட்டுரையின் ஒரு வாக்கியம் வருமாறு:

"தமிழை வளர்த்த முச்சங்கங்களின் பிறப்பிடமாகவும் இருப்பிடமாகவும் விளங்கும் பாண்டிய நாட்டின் அண்மையில் ஈழநாடு உள்ளமையின் பாண்டிய நாட்டைப் போன்று ஈழத்திலும் செந்தமிழ் மணம் வீசுகின்றது" (1951:பக்.1)

சதாசிவம் அவர்கள் கொழும்புப் பல்கலைக்கழகத்திலே தமிழ்ப் பேராசிரியராக இருந்த காலப்பகுதியில் (1970-1980) அவரிடம் முகுமானிப்பட்டம். முனைவர் பட்டம் என்பன பெறுவதற்கான ஆய்வுகளை மேற்கொள்ள வந்த ஆாாய்ச்சி மாணவர்களை ஈமக்கா இலக்கியம். ஈமக்குப் பண்பாடு, நாட்டுப்புறவியல், ஈழத்துச் சமயம் ஆகிய துறைகளில் ஆய்வு அவர் வழிநடத்தியுள்ளமையும் அவருக்கு **С**ейшко по இலக்கிய அய்வில் இருந்த ஈடுபாட்டைக் காட்டுகின்றது. இக்ககைய ஆய்வ மாணவர்களில் 1970களில் இலங்கை வானொலிக் கூட்டுக்கபான தமிழ்ச் சேவைப் பகுதியின் கட்டுப்பாட்டாளராகக் கடமையாற்றிக் கொண்டிருந்த திரு. க. செ. நடராசா அவர்கள், **'ஈழத்துத் தமிழ் இலக்கிய வளர்ச்சி'** என்ற தலைப்பில் பேராசிரியர் ஆ. சதாசிவத்தின் மேற்பார்வையில் செய்து முனைவர் பட்டம் பெற்றவர் என்பகும் ஈண்டுக் குறிப்பிடத்தக்கது. நடராசா அவர்கள், தமிழ் வரலாற்று ஆவணமாகத் தோன்றிய "வையா பாடல்" பற்றிய அய்வில் பேராசிரியர் ஈடுபடுவதற்கும் வழிகாட்டியாக அமைந்தவர் என்பதையும் கூட்டிக்காட்டுதல் பொருத்தமாகும்.

'ஈழத்துத் கவிதைக் **கமி**ம்க் களஞ்சியம்' புய்யி பேராசிரியர் **Ж**Π. சிவக்கம்பி கருக்குக் தெரிவிக்கும்போது. இந்நூற் பதிப்பானது அவரது முக்கிய பிரசுரப் பங்களிப்பாகும் என்றும், ஈழத்துத் தமிழ் செய்யுட் பாரம்பரியத்தினை விளங்கிக் இத்தொகுப்பு கொள்வதற்கு உதவும் என்றும் குறிப்பிட்டு உள்ளமையும் நோக்கத்தக்கதாகும். இத்தொகுப்பில் வாழ்ந்து, சங்கப் புலவராகத் திகழ்ந்த ஈழத்தப் புதன்தேவனார் முதல், 1965 வரை வாழ்ந்த தமிழ்ச் சான்றோர்கள் (கலாநிதி

எழுதிய நடேசபிள்ளை ഖത്നധിலான) பாடல்களின் Æ. தொகுப்புக் களஞ்சியமாக இந்நூல் விளங்குகிறது. ஈழத்துத் வரலாந்நை (முமுமையாக **கமி**ழ் இலக்கிய (முளைப்படி ஆராய்ந்து எழுத முனைவோருக்கு இந்நூல் தக்க சான்றாக போசிரியர் ഖി. தக்கதாகும். செல்வநாயகம் அமையத் அவர்கள் இந்நூலுக்கு எழுதிய அணிந்துரையிற் குறிப்பிடுவது நோக்கத்தக்கது:

> "ஈமத்தில் வாழ்ந்த தமிழ்ப் புலவர்கள் இயற்றிய சிறந்த சிலவற்றை செய்யுட்களுட் அப்புலவர்கள் வாழ்ந்த காலமுறைப்படி தொகுத்துக் கூறும் "ஈழத்தத் தமிழ்க் கவிதைக் களஞ்சியம்" என்றும் பல நூற்ண்டுகளாக இந்நூடு தமிழ் இலக்கியப் பணியில் ஈடுபட்டுவந்துள்ளது என்பதற்கு ஓர் எடுத்துக்காட்டாக புலவர்கள் ഖിണங്ക്രകിനുക്വ. ஈமுநாட்டுப் LIMQUI பிரபந்தங்களுட் சிலவே அச்சிடப்பட்டுள்ளன. இங்ஙனம் அச்சிடப் பட்டுள்ளனவற்றுள் பெரும்பாலானவை ஒருமுறை மட்டும் பதிப்பிக்கபட்டமையால், அந்நூற் பிரகிகள் அருகியே காணப்படுகின்றன. அவர்ரையம் ஏட்(R வடிவிலுள்ள எனைய நூல்களையுந் தேடிப்பெற்று சிலவற்றைத் அவற்றிலுள்ள செய்யுட்களுட் திரட்டி உதவிய கலாநிதி ஆ. ഖഥഖിல് சகாசிவம் அவர்களின் தமிழ்த் தொண்டும், அதனை அச்சிடுவதற்கு வேண்டிய பணத்தை உதவி ஊக்கிய சாகித்திய மண்டலத்தின் இலங்கைச் பணியம் பாராட்டுதற்குரியவை. ஈழநாட்டுத் தமிழிலக்கிய வரலாற்று முறைப்படி ஆராய்வதற்கும், வளத்தினை ஈழத்துத்தமிழ்ப் பிரபந்தங்களின் இலக்கியச் சிறப்பினை கருவியாக இந்நூல் மட்டிடுவதந்கும் ஒரு சிறந்த அமைந்துள்ளது."

> > (ஈழத்துத் தமிழ்க் கவிதைக் களஞ்சியம் -1966, பக்.VII)

இந்நூல் பின்வரும் தலைப்புக்களின் அடிப்படையில் தொகுக்கப்பட்டுள்ளது. அவை முறையே அணிந்துரை, சிறப்புப் பாயிரம், முகவுரை, 1. சங்க காலம், 2. யாழ்ப்பாணத்துத் தமிழ்

வேந்தர் காலம், 3. போர்த்துக்கேயர் காலம், 4. ஒல்லாந்தர் காலம், 5. ஆங்கிலேயர் காலம், 6. தேசிய எழுச்சிக்காலம் என்பவற்றுடன், இறுதியற் பிற்சேர்க்கையாகப் புலவர் அகராதி, நூல் அகராதி, செய்யுள் அகராதி ஆகியனவற்றையும் உள்ளடக்கியதாகும். மேற் குறிப்பிட்ட கால அடிப்படையிற் புலவர்களும் அவர்களது படைப்புக்களும் தரப்பட்டுள்ளமை அவரது நூற் பதிப்பின் சிறப்பு அம்சங்களாகும்.

இந்நூல் ஈழத்து இலக்கிய வரலாற்றை ஆராய்வோருக்கு அரியதொரு நம்பகத்தன்மை கொண்ட அரியதோர் ஆவணமாகப் பயன்படும் தன்மை கொண்டது. அதுமட்டுமல்லாமல் சாகித்திய மண்டலப் பதிப்பாக வெளிவந்த முதலாவது தமிழ் நூலும் இதுவேயாகும். இவ்வகையில், சாகித்திய மண்டலத்தினூடாகச் சிறந்த தமிழ் நூல்கள் வெளிவருவதற்கும் பேராசிரியர் கால்கோள் அமைத்தார் என்பதும் குறிப்பிடத்தக்கதாகும்.

## (நூல் - 3) ஆராய்ச்சிக் கட்டுரை எழுதும் முறை - 1963, 2020

மேனாட்டுப் பல்கலைக்கழகங்களினாலும் அராய்ச்சிக்கலை மன்றங்களினாலும் உயர்கர ஆராய்ச்சி மிகப் போற்றி வளர்க்கப்பட்டு வருகின்றது. ஆங்கிலம், ஜேர்மன் மொமிகளில் ஆராய்ச்சிக் கட்டுரை எழுதும் முறைபற்றி வெளிவந்துள்ள நூல்கள் ஆராய்ச்சி மாணவர்களுக்குப் பெரிதும் வழிகாட்டியாக அமைந்துள்ளன. அவர்ரைப் பின்பற்றித் தமிழிலும் அத்தயைகொரு நூல் எமுதப்பட வேண்டும் எனச் சதாசிவம் அவர்கள் விரும்பினார்.

பல்கலைக்கழகப் பட்டப் படிப்புக்குரிய ஆய்வு ஏடுகளை எழுதுவதே ஒரு தனிக் கலையாகும். சதாசிவம் அவர்கள் ஒக்ஸ்போர்ட் பல்கலைக்கழகத்தில் ஆய்வு செய்து கொண்டிருந்த காலத்தில் 'ஆய்வுமுறையியல்' என்ற அறிவுத் துறை வளர்ந்துகொண்டிருந்தது. அத்துறை பற்றியும் கற்றுத் தேர்ந்த சதாசிவம் அவர்கள் அப்புதிய ஆய்வுமுறைகளைப்

பயன்படுத்திப் பல்கலைக்கழகத்திற்குத் தான் சமர்ப்பிக்க வேண்டிய ஆய்வேட்டை நிறைவுசெய்து D.Phil பட்டமும் பெற்றுக்கொண்டார்.

வெளிக்கள ஆய்வு செய்யப் புறப்படும் ஆராய்ச்சி மாணவர்களை நெறிப்படுத்தவும் "How to do Fieldwork Studies"?, "Field Work Methodology" என்ற பொருண்மைகள் பற்றி ஆங்கிலத்தில் வெளிவந்த நூல்கள் அக்காலத்தில் பயன்பாட்டில் இருந்தன. இந்நிலையில் ஆராய்ச்சிக் கட்டுரை எழுதும் முறையில் தான் பெற்ற அறிவையும் பட்டறிவையும் துணைக்கொண்டு ஆய்வு மாணவர்களுக்குப் பயன்படும் வகையில் "ஆராய்ச்சிக் கட்டுரை எழுதும் முறை" என்ற நூலை எழுதி, 1963 இல் வெளியிட்டார். இந்நூல் ஆக்கம் பெறுவதற்குரிய முக்கிய காரணத்தைப் பேராசிரியர் அவர்கள் வருமாறு குறிப்பிட்டுள்ளார்:

மொழியில் ''செந்தமிழ் இதுவரையும் இக்ககைய ஒரு நூலாவது வெளிவராதது பெரும் குறையாகும். இக்குறையைப் போக்க யாழ்ப்பாணம் ஆரியதிராவிட பாஷாபிருத்திச் சங்கத்தினர் (முன்வந்தது மகிழ்ச்சிக்குரியது. ஈழத்திலே செந்தமிழையும் ஆரியத்தையும் போற்றிப் இச்சங்கத்தினர் பாதுகாத்து வரும் ஆராய்ச்சிக் மாணவர்களை **ക്കൈഡി**ல് ஈடுபடுத்தித் மக்களின் கலைகளையும் பண்பாட்டையும் ஆராய்ச்சி செய்யக் தாண்டுவது காலத்தின் வரு நல்ல அறிகுறியெனவே யான் கருதுகிறேன்". (பக்.vi)

இந்நூல் பின்வரும் இயல்களைக் கொண்டதாக அமைந்துள்ளது:

- ஆராய்ச்சிக் கட்டுரை,
- 2. ஆராய்ச்சிக் கட்டுரையின் அமைப்பு,
- 3. மேற்கோள்,
- 4. அடிக்குறிப்பு,
- 5. மேற்கோள் நூற்பட்டியல்,
- 6. உத்திகள்,

#### 7. மொழிநடை

என்பவற்றுடன் மேற்கோள் நூற்பட்டியலும் கொண்டுள்ளது.

அக்காலத்தில் ஈழத்திற் கல்விமானாகத் திகழ்ந்த சு. நடேசபிள்ளை அவர்கள் இந்நூலின் சிறப்புப் பற்றி அதன் முன்னுரையில், வருமாறு எழுதுகிறார்:

> ''இந்நூல் தமிழ் ஆராய்ச்சித் துறையில் ஈடுபடுவோருக்கு ஆராய்ச்சிக் **கமிமில்** மிகவம் பயன் கருவகாகும். கவனிக்க எமுகுபவர்கள் இக்காலத்திற் கட்டுரை முக்கியமான வேண்டிய முளைகள் இந்நூலில் விளக்கப்பட்டுள்ளன. ஆங்கிலம் முதலிய மேற்றிசை மொழிகளில் ஆராய்ச்சிக் கட்டுரைகள் பல துரைகளில் வெளிவருகின்றன. அவற்றிற் கையாளப்படும் முறைகள் படிப்பவர்களுக்குத் தெளிவை உண்டாக்கத்தக்கன. அவர்ரைத் தமிமுக்கியைந்தவாறு பொருத்தி அமைத்து இந்நூல் விளக்குகின்றது. தமிழிலக்கண நூல்களிலே கொல்லாசிரியர்கள் காட்டிய உத்தி வகைகளும் இந்நூலில் இடம்பெறுகின்றன. இவ்வுத்திகள் எல்லாக் காலத்திலும் நூலாசிரியர்கள் மேற்கொள்ள வேண்டியன என்பதையும் இந்நூல் வலியுறுத்துகின்றது. "

எழுதுவோர் முதலில் அராய்ச்சிக் கட்டுரை காம் எடுத்துக்கொண்ட ஆய்வுப் பொருளையும், தலைப்பையும் ஆலோசிக்துக் உறுகியாகக் தீர்மானித்து, நன்கு அதன் செய்துகொள்ள வேண்டும். எல்லைகளையம் ഖത്വധത്ന அவ்வாறு செய்துகொள்ளாவிட்டால் அடிக்கடி தமது ஆய்வுத் தலைப்பை மாற்றுவதோடு, கால விரயத்தையும் எதிர்கொள்ள வேண்டியிருக்கும். அடுத்ததாக ஆய்வுக்கட்டுரையின் அமைப்பை ஒழுங்குபடுத்தும்போது, ஆராயப்படவுள்ள பொருளைப் பற்றிய (முன்னுரை), உள்ளடக்கத்தின் உபபிரிவகள். அரிமுகம் ஈர்றிலே துணைநூர் பட்டியல், பின்னிணைப்ப முடிவுரை, என்ற விடயங்களைக் கருத்திற் கொள்ள என்பன அமைகல்

வேண்டும். இத்தகைய இன்றியமையாத பொருண்மைகள் இந்நூலில் விரிவாகவும் தெளிவாகவும் விளக்கப்பட்டிருத்தல் இதன் இன்றியமையாமையை உணர்த்துவதாகும்.

பல்கலைக்கழகங்களில் அறிவியல், இலக்கியம், கலைகள், தத்துவம், பொருண்மியம் பல்வேறு எனப் துரைகளில் முதுகலைமானி, முனைவர் ஆகிய பட்டங்கள் பெறுவதந்காகப் கணக்கானோர் ஆண்டு தோறும் ஆய்வுக் பல நூற்றுக் கட்டுரைகளைச் சமர்ப்பித்து வருகிறார்கள். பல ஆய்வாளர்கள் கட்டுரைகளின் வரைவிலக்கணங்களுக்கு அய்வுக் அமைந்திருப்பதை அப்பால் நன்கு அவதானிக்கலாம். அதுபோன்ளே கருத்தரங்குகளில் வாசிக்கப்படும் சிலாகு கட்டுரைகளும் ஆய்வுக்கட்டுரையின் அமைப்பற்ற **கன்மை** "காம் கொண்டனவாக உள்ளன. எடுத்துக்கொண்ட பொருளை விளக்குவதற்கு இன்றியமையாதன எனக் கண்ட கருத்துக்களைப் நூல்களிலிருந்து பல கிரட்டிக் கம் நுண்மதி கொண்டு ஆராய்ந்து, அக்கருத்துக்களைத் தமதாக்கி, ஆராய்ச்சியாளர் புதிதாகப் படைக்கும் படைப்பே ஆராய்ச்சிக் கட்டுரையாகும்" எனப் பேராசிரியர் குறிப்பிடுவது கட்டுரை எழுதுவோரை நெறிப்படுத்தும் நன்கு வாசகமாகும். ஆய்வுக் கட்டுரை எமுக (மற்படுவோர் வேண்டியதொரு முதலிந் படிக்க வழிகாட்டியாக இந்நூல் அமைகிறது என உறுதியாகக் குறிப்பிடலாம்.

#### (நூல் - 4) கருத்துரைக் கோவை — 1959

பேராசிரியர் அவர்களின் இந்நூல், பாடசாலைகளில் உயர் வகுப்புக்களிலே தமிழ் பயிலும் மாணவர்களுக்காக எழுதப்பட்ட கட்டுரைகளின் தொகுப்பாக 132 பக்கங்களில் அமைந்துள்ளது. அதில் இடம்பெற்றள்ள கட்டுரைத் தலைப்புக்கள் வருமாறு:

- 1. ஈழமுந் தமிழும்
- வினோபாவின் கனவு
- 3. வான்வெளிப் பயணம்
- 4. ஏடு காத்த கிழவர்

- 5. எனது மேல்நாட்டனுபவம்
- 6. பறம்புமலைப் பாவலர்
- 7. இயற்கையின் விந்தை
- 8. வித்துவக் காய்ச்சல்
- 9. தத்துவஞானி சுவைட்சர்
- 10. தமிழ் இலக்கியமும் மக்கள் வாழ்க்கையும்.

மேற்குறிப்பிட்ட தலைப்புக்களில் அமைந்த இந்நூல் மாணவருக்கு வாசிப்ப ஆர்வத்தைப் பெரிதும் தூண்டுவதாக தன்மையதாகும். இலக்கியம், அறிவியல், தமிழ்த்தாத்தா உ. சாமிநாதையர் (**ஏ**டு காத்த கிமவர்), பெரியோர் வாழ்க்கைமுறை, தமிழ் நாட்டின் பெருமை, திருக்குறளுக்குப் அல்பேர்ட் சேர்த்த தத்துவஞானி அரிய பொருள்கள் வாழ்க்கை முதலான பல வரலாறு, பந்நிய தகவல்களை இந்நூல் கொண்டுள்ளது. குறிப்பாகப் பாடசாலை மாணவர்கள் தமிழ் அறிவைப் பெருக்க வேண்டும் என்ற குறிக்கோளுடன் எழுதப்பட்டதே இந்நூலாகும். இந்த நூலுக்கு அண்ணாமலைப் பல்கலைக்கமுக மேனாட் பேராசிரியர் கெ.பொ. மீனாட்சி சுந்தரன் எழுதிய அணிந்துரையின் ஒரு பகுதியை நோக்குதல் பொருத்தமாகும்:

> ''அறிஞர் சதாசிவம் அ. அவர்கள் எழுதிய கருத்துரைக் கோவையினை ஓதும் பேறு பெற்றேன். ஏற்றவகையில் இந்த மாணவர்களுக்கு பொருள்களைப் அமைந்துள்ளது. பல வகையான இங்கே காணலாம். பர்ரிய கட்டுரைகளை പ്രച്യത്ഥെ, இலக்கியம், பயணம், இன்ரைய குறிக்கோள், நாடு, மொழி, வாழ்க்கை முதலியவற்றைப் பற்றிய கட்டுரைகள் மாணவர்கள் கற்கவேண்டியவை."

#### இலக்கியக் கட்டுரைகள்:

பேராசிரியர் அவர்கள், மேற்குறிப்பிட்ட நூல்களோடு தமிழ்மொழி, இலக்கியம், பண்பாடு, மொழியியல், சமயம் என்பன பற்றி எழுதிய ஆய்வுக் கட்டுரைகளையும் பல்வேறு இதழ்களிலும் வெளியிட்டுள்ளார். அவற்றுட் சில கட்டுரைகளின் விபரம் வருமாறு:

- "ஈழத்துத் தமிழ் அறிஞர்கள்", செந்தமிழ், தொகுதி 56, தமிழ் நாடு.
- "பழமையும் புதுமையும்", கலைப் பூங்கா, 1964 புரட்டாதி
   இதழ், சாகித்திய மண்டலம் வெளியீடு. பக். 5-8
- "தொல்காப்பியம்", கலைப் பூங்கா, 1963,சாகித்திய மண்டலம், வெளியீடு
- "பண்டிதம்", கலைப்பூங்கா,1964 புரட்டாதி இதழ், சாகித்தியமண்டலம், பக் 5-7
- "செந்தமிழ்" (ஆசிரியர்கருத்து) கலைப் பூங்கா, 1963
   ஏப்ரல் இதழ், சாகித்திய மண்டலம், வெளியீடு. பக். 5-8
- "எமது இலக்கியப் பாதை", (ஆசிரியர் கருத்து)
   கலைப் பூங்கா, புரட்டாதி 1963
- "19ஆம் நூற்றாண்டில் ஈழத்துத் தமிழ் இலக்கிய வளர்ச்சி: தமிழ் அறிவியல் நூல் வளர்ச்சி"
- "சைவ சித்தாந்தம்", இந்து தர்மம், 1958-1959,
   பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம், பக்.46-48.
- "காலத்தால் மூத்த செந்நெறி: சிவநெறியும் திருமுறைகளும்"
   வாகேசரி வார வெளியீடு. 07.11.1982
- "திராவிடத் தாய்", இளங்கதிர் 1959-1960, தமிழ்ச் சங்கம், பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம். பக். 113-116.
- "பாஞ்சாலி சபதம் புலமையும் கற்பனையும்",
   இளம்பிறை, 1970, பக்.17-23.
- "தமிழ்க் காப்பியங்கள்", இளம்பிறை, கார்த்திகை, 1964
- "இலக்கியமும் மக்கள் வாழ்க்கையும்", கலைப் பூங்கா, பக். 77- 86
- "ஈழமுந் தமிழும்", "ஒக்ஸ்போர்ட் பல்கலைக்கழகம்",
   செந்தமிழ்த்தேன், பக், 1-9; 93-98.

- "தமிழில் வேர்ச் சொற்கள்", இளங்கதிர், பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம். 1957-58, பக். 104-109.
- "தொல்காப்பியரின் இலக்கணக் கொள்கைகள்",
   கலைப் பூங்கா, சித்திரை, 1963:பக். 19-27
- "நன்னூல் இலக்கணமும் மொழியியற் கோட்பாடுகளும்",
   இளந்தென்றல், 1969-1970.
- "சிந்துவெளி நாகரிகம்", ஆத்மஜோதி, பக் 117—118
- "சிவநெறியும் திருமுறை மரபுகளும்", வீரகேசரி வார வெளியீடு, 07.11.1982

#### இயல் 4

# சைவ நெறிமுறைகளை மக்களுக்கு உணர்த்திய சைவப் பெரியார்

பேராசிரியர் அவர்களின் சித்தாந்த சைவ தெளிவும் குறிப்பிடத் தக்கவை. எழுதியுள்ள அவர் சித்தாந்தம்" என்ற கட்டுரையைச் சைவ சித்தாந்தத் தத்துவக் கருத்துக்களைப் பாமரரும் விளங்கிக்கொள்ள வேண்டும் என்ற நோக்குடனே எழுதி மக்களுக்குச் சைவ சித்தாந்தம் <u>കുമ്പുഖ</u>ച്ച என்ன என்பதைப் புரியவைத்தவர். சிவனை (முழுமுதற் கொண்டது 'சைவம்'. ഖിമുത്തതെ கடவுளாகக் கொண்டது 'வைணவம்'. இன்று கடவளாகக் சைவ மக்கள் ஈழநாட்டின் முக்கிய நகரங்களிலெல்லாம் சைவக் காணப்படுகின்றன. கோயில்கள் சைவம் பக்தி @(II) மார்க்கம். சைவசமய தத்துவங்களை அறியாதோரும் சைவ கடவுளின் முக்கி அடையலாம். (மன்னின்று சமயக்கில் உருகிப்பாடி வழிபட்டுத் தன் நினைந்து <u> ച</u>്ചഖതെ உடல். பொருள், ஆவி மூன்ரையும் அவனுக்கு அர்ப்பணஞ் செய்ய முன்வருவோர் பிருவாப் பேரின்ப நிலையை அடையலாம் எனச் சைவம் கூறுகிறது.

மனிதன் தன் இழிமையையும் கடவுளின் பெருமையையும் ஆற்றலில் அவனுக்குக் கடவுளின் உணா விட்டால் ஏற்படுகிறது. இந்த ஈடுபாடு வளர்ந்து கடவளை ஆண்டானாகவும் தன்னை ஓர் அடிமையாகவும் உணர்கிறான். வெறும் பக்கியனால் இறைவனை அடையலாம் என்பதற்குச் சைவ நாயன்மார்களின் வாழ்க்கை சான்றாக அமைகின்றது. 'சைவ சித்தாந்தம்" என்பது சைவத்தின் முடிந்த பொருள்கொண்டது. சைவ என்னும் சிக்காந்கம் என்பது பதி, பசு. பாசம் (கடவுள், உயிர், உலகு) என்னும் உண்மையைக் குறிப்பதாகும். இவற்றில் சென்று, நல்லனவற்றைச் சாதித்துக், உயிர் அருவழி

கடவுளை அடைவதையே சைவ சித்தாந்தம் குறிப்பிடுகிறது. கடவுள் எல்லாம் அறிந்தவர்; உலகம் மாயையில் இருப்பது; உயிர் உலகமயப்படர் அது, ஆணவம் கன்மம் மாயை என்ற மலங்களுக்கு அட்பட்டு கடவளை அடைய முடியாதுள்ளது. உயிரானது. "சார்ந்ததன் ஆனால் ഖഞ്ഞഥന്ഥണ്ണക്വ" சிவஞானபோதம் கூறுகின்றது. எனவே உயிர் நல்லனவற்றை அளிந்து, இரைவனை அடையம் வமியைக் காட்டுவது சைவசமய தத்துவ நெரியாகும்.

ஒழுகுவோர் **சாலோகம்** (இന്ദെഖത്വடെய உலகில் ஆன்மா இருப்பது), **சாமீபம்** (இறைவன் முன்னிலையில் (சிவன் உருவக்கில் இருப்பது), **சாருபம்** அருகில் சாயச்சியம் இருப்பது), (இரைவனுடன் இரண்டறக் கலந்த நிலை) ஆகிய நான்கு முத்திநிலைகளை அடைவர். இவற்றை சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானம் எனக் கூறப்படும் படிமுளைகளால் அடையலாம் என்பதற்கு முறையே அப்பர். சம்பந்தர், சுந்தரர், மாணிக்கவாகர் ஆகியோர் பெற்ற முத்தி நிலைகள் உதாரணமாகும் என்றும் விளக்கியுள்ளார். சைவ சித்தாந்த உண்மையை எளிதிற் புரிந்து கொண்ட கெளிவ பேராசிரியரிடம் இருந்தது என்பதற்கு இக்கட்டுரை குக்க சான்றாகும்.

#### திருமுறைகளை எவ்விடத்தும் ஓதலாம்:

சிவ பூமியாகும். இலங்கைத்தீவின் FLOID நான்கு திசைகளிலம் கடற்கரை ஓரங்களில் அமைந்துள்ள சிவ ஆலயங்களின் தொன்மை இவ்வுண்மையைச் சான்றுபடுத்துகிறது ஈமக்கில் பௌத்தம் அறிமுகமாக முன்னரே பல அயிரம் ஆண்டுகளாக சைவம் இந்நாட்டில் நிலைபெற்றிருந்தது என்பது அகழ்வாராய்ச்சிகளின் மூலம் உறுதியாகியுள்ளது. ஆரிய வழிபாட்டு முறைகளும், வேதம், மயப்பட்ட சைவசம்ய ஆகமம், புராணங்கள் என்பன கூறும் ஆரியச் சடங்குகள் மற்றும் வழிபாட்டு முறைகளும், பூர்வீகத்திராவிடர் வழிவந்த தமிழ் மக்களின் வழிபாட்டு முறைகள், வாழ்வியற் சடங்கு

முறைகள் என்பனவற்றிற் புதிதாகப் பல்வேறு மாற்றங்களை ஏற்படுத்திவிட்டன. அவற்றின் தொடர்ச்சியாகவே சைவ மக்களின் மரணவீட்டில் திருமுறைகள் ஓதக்கூடாது என்ற சர்ச்சையை ஆரிய வழிபாட்டினர் ஏற்படுத்திவிட்டனர். ஈழத்துச் சைவப் பெரியார்கள் பலர் இதனை மறுத்துப் பத்திரிகைகளிற் பல்வேறு கருத்துக்களை வெளியிட்டனர். எனினும் அப்பிரச்சினை தீர்க்கப்படாமலேயே தொடர்ந்து இருந்துவந்த வேளையிற், பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் தனது சைவசித்தாந்த அறிவையும் பட்டறிவையும் துணையாகக் கொண்டு இதுபற்றி மிகவும் உறுதியான முறையிற் பத்திரிகையில் எழுதியுள்ள விளக்கம் அனைவரும் அநிந்துகொள்ள வேண்டியதாகும்.

போசிரியருக்குப் பமமையிலும், சமய இலக்கியங்களிலும் பற்று இருந்தது. சமயத்திற்கும் ஆமமான சைவ சைவ சித்தாந்தத்திற்கும் நெருக்கடி ஏந்பட்டபோகெல்லாம் அவர் குரல்கொடுக்கத் தயங்கியதில்லை. அதுபற்றி எழுதவும் மரணச் சடங்குகளில் திருமுரை பின்நிற்கவில்லை. பிரச்சினை தோன்றியபோது கூடாகு **ब**ळां 🏗 போசிரியர் வருமாறு எழுதினார்:

> "(முப்பது ஆண்டுகளாகச் சைவ சமயத்தையும் சித்தாந்த தத்துவத்தையும் பல்கலைக்கழக மாணவர்களுக்குப் போதித்து வரும் ஆசிரியர் என்ற முறையில் பான் சில விளக்கங்கள் கூறுவது பொருக்கம் निका உணர்கிறேன். ஆன்மாக்கள் பிறவி எடுப்பதற்கு முன்னர் அவை சிவத்தின் நிலையை ஒத்தவை எனவும், வீடுபேறு என்பது ஆன்மா மீண்டும் தன் சுயநிலையை அடைதல் எனவும் சைவ சித்தாந்தந்தம் கூறுகின்றது. பிறவி எடுத்த ஆன்மா ஆணவ மலத்துடன் பந்தப்பட்டுச், சரீரம், தூலசரீரம் சூக்கும តាលា இரண்டையும் பெறுகிறது. பிறப்பு - இறப்பு என்பன போக்கு வரவு புரியும் ஆன்மாவின் செயல்களாகும். மரணம் என்பது எமது கண்ணுக்குத் தெரியும் தூல சரிதத்தைவிட்டு ஆன்மா பிரிதலாகும் என்பதை 'சிவஞான பாடியம்" நன்கு

விளக்குகிறது. எனவே மரணம் என்பது ஆன்மாவின் போக்கு வரவு ஆகும். அது ஆன்மாவின் ஒரு புனிதமான செயலாகின்றது. ஆதலினாலேதான் சைவசமயத்தவர் ஓதுதல் மூலமே இரைவனை கிருமுறை பெறுகின்றனர். அன்ம ஈடேற்றம் ஆரியர் வேதங்களை ஆரியர் வகுத்த மேல்தட்டு மக்கள் மட்டுமே கேட்கலாம். எனவே തെക്കി மக்களாகிய திருமுறைகளைத் தேவையான இடங்களிற் கட்டாயமாக ஒகவேண்டும். அகனைக் கடைசெய்யவோ கூறவோ ஆரியருக்கு எனக் அதிகாரம் இல்லை." ("சிவநெறியும் திருமுறை மரபுகளும்", வீரகேசரி, 07.11.1982)

வേதங்கள் தோன்றுவதற்குப் பல்லாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்ட காலத்துப் பண்பாட்டை உடையது சைவ கமிம் மொமியிற் செய்கலே வேக பூசை காலத்திற்கு முற்பட்ட முறையாகும். காலத்தாற் பின்னர் வந்த ஆரியக் பின்பற்றியோரால் கோட்பாடுகளைப் **கமி**ம் மக்களிடையே கிணிக்கப்பட்டன. நான்கு வருணப் பாகுபாடுகள் சைவ வேதம் ஆலயங்களில் ஓதும்(முறையும் புகுத்தப்பட்டது. ஈழத்துப் பாடசாலைக் கல்வியிற் சமய பாடத்தின் பெர்ர அறிவினால் சைவ மக்களிடையே திருமுறைகள் பெரும் செல்வாக்குப் பெற்றுள்ளது. இப்போகு ஆரியரின் சாதிப்பாகுபாடு தகர்க்கப்பட்டு ன்ோ குலம் என்ற கோட்பாடும் தமிழரிடையே தலையெடுக்கு விட்டது. தமிழ் நாட்டிலே தமிழிற் கோயிற் பூசைகள் நடை பெறுகின்றன. அதனை அரசே முன்னின்றும் நடத்துவிக்கின்றது. சைவ சித்தாந்தக் கோட்பாடுகளின் அடிப்படையிற் கோயிற் கிரியைகளிலும், மற்றும் மிக முக்கியத்துவம் வாய்ந்த மரணக் கிரியைகளிலும் திருமுறைகள் தைப்படுதல் நல்வழியில் வாழ வழிகாட்டுவதாகும். மரண வீட்டில் மனம் கலங்கிய நிலையில் இருக்கும் சைவ மக்களின் மனதைச் சாந்தப்படுத்தவே உருக்கமான முறையிலே திருமுறைகளைப் பாடவல்லவராலே திருமுறைகள் பாடப்படுகின்றன. அவற்றைப்

பாடுவோர் சிறந்த மெய்யடியார்களாளர். (மேலது: வீரகேசரி. 07.11.1982).

பேராசிரியரின் மேற்குறிப்பிட்ட கருத்துக்களிலிருந்து அவர், சைவத் தமிழ்ப் பண்டிதராக இருந்தும், ஆரிய வழிப்பட்ட பிராமணர், சைவத்தமிழ் மக்களின் வாழ்க்கை ஏற்படுத்திய முறையில் சாதிப்பிரிவினைகள், வாம்வியர் சடங்குகளில் ஏற்படுத்திய தடைகள், பொய்ப் பரப்புரைகள் விடயங்களில் அறிவுவழிப்பட்டுச் சமய **எ**ன்ന வழியாகவும், மானுடதர்ம அடிப்படையிலும் மிகவும் துணிந்து மக்கள் சமுகத்திற்குத் தேவையானதும் பின்பற்றத்தக்கதுமான கருத்துக்களை முன் வைத்தவர் என்பது புலப்படுகின்றது.

#### சமயங்களும் உலக சமாதானமும்:

பல்வேறு நாடுகளில் வாழும் மக்கள் மதங்களின் பிரிவுபட்டு வாழ்வதோடு, மதங்களின் பெயால் மக்கள் அழிவுகளும் காலம் காலமாக போர்களும் பெற்றே வந்துள்ளன. அறிவியலும் தொழில்நுட்பமும் வளர்ச்சி பெற்றுள்ள இந்நூற்றாண்டில் மதங்களின் பெயரால் அரசுகளின் மதத்தின் கொடூர உதயமும், பெயரால் போர்களும் ஏற்படுவதைத் தடுத்து, மதங்களுக்கிடையே ஒற்றுமையையும், உலக சமாதானத்தையும் நிலைபெறச் செய்யும் வகையில் உலக சமாதானத்திற்கான அமைப்புகளும், உலக சமய சமாதான மாநாடுகளும் 1960களுக்குப் பின்னர் இடம்பெற்று வருகின்றன. அவ்வகையில் ஆசிய நாடுகளின் சமயங்களின் அடிப்படையில் சிங்கப்பூரிலும், யப்பானிலும் சமய-சமாதான (Asian Conference on Religion and Peace) நடைபெற்றுள்ளன. அதுபோன்றே உலக நாடுகளின் சமபங்களும் சமாதானமும் (World Conference on Religion and Pcace) நியயோர்க், ஜெனிவா அடிப்படையில் இடங்களில் மாநாடுகள் நடைபெற்றுள்ளன. இம்மாநாடுகளின் வழங்கமைப்பில் இலங்கைப் பிரிவுக்குத் தலைவராகப் பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் செயற்பட்டதோடு, உலக

சமாதன மாநாடுகளில் இந்து சமயத்தின் பெயரால் அவற்றிற் பங்குபெறும் இலங்கைப் பேராளராகவும் நியமிக்கப்பட்டமை அவரது கல்வித் தகுதியையும் இந்து சமயம் பற்றி அவர் பெற்றிருந்த அறிவையும் வெளிப்படுத்துவனவாகும்.

அடுத்ததாக இந்து சமயம் - சைவ சமயம் என்ற கொடங்கியுள்ளன. பர்ளிய இப்போது பெயர் சர்ச்சைகள் சொர்நொடரில் உள்ள 'இந்து சமயம்' என்ന பொருத்தமின்மையையும், சிக்கல்களையம். அகன் தமிழ்ப் பண்பாடு, தமிழ் இலக்கியம் முதலான வரலாறு, சான்றுகளின் அடிப்படையில் நிறுவி, இந்து சமயம் என்ற பெயருக்குப் பதிலாகச் சைவம், சைவசமயம் என்பனவர்ளையே பயன்படுக்க வேண்டும் என்ற கருக்கும் முன்வைக்கப் பேராசிரியர் சகாசிவம் அவர்கள் பட்டுள்ளது. அரை நூற்றூண்டுக்கு முன்பாகவே 1960களில் இப்பிரச்சினைக்குத் ஈடுபட்டவராவார். பேராசிரியர் அவர்கள் காண்பகில் கீர்வ அமைச்சின் இந்துசமய ஆலோசனைக் கல்வி இலங்கை இடம்பெற்றிருந்தவர். இலங்கைப் பரீட்சைக் "இந்து பாடம்" பெயரிலேயே கிணைக்களம் FIDUI **எ**ன்നു பொதுத்தராதர சாதாரணத் கேர்வு (G.C.E.-O/L Examination) நடத்திவந்தது. அத்திணைக்களத்தின் தலைமை பெருமதிப்புக்குரிய இருந்த கிரு. அலுவலராக அவர்களின் உதவியுடன், "இந்து சமய பாடம்" என்பகைச் '**சைவநெரிப் பாடம்**' என மாந்நியதிந் பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களுக்கும் பெரும் பங்குண்டு என்பது பதிவுசெய்யப்பட வேண்டியதாகும்.

இந்து நாகரிகம் என்ற பெயரிற் கல்விப் பொதுத் தராதர உயர்தரத் தேர்வுக்குரிய (G.C.E.-A /L Examination) கல்வி பாடசாலைகளில் வழங்கப்படுகிறது. பல்கலைக்கழகங்களில் இந்துநாகரிகம் என்ற துறையும் பீடமும் அமைந்துள்ளன. இப்பெயரை மாற்றுவதற்கான பல்வகை முயற்சிகளும் நடைபெற்றுக் கொண்டிருக்கின்றன என்பதும் கருத்திற் கொள்ளத்தக்கது. பல்கலைக்கழகத்தில் இக்கல்வி நெறிக்கு உயிர்ப்பும் உயர்வும் அளித்தவர் பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களே என்பது பற்றிய விபரங்கள் ஐந்தாம் இயலிற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது.

சைவ சமய நடைமுறைகள் கொடர்பான சிக்கல்கள், பிரச்சினைகள் சமூகத்தில் ஏற்படும்போதெல்லாம் பேராசிரியர் துணிந்து செயற்பட்டு அவற்றுக்குத் தீர்வு வழங்கியவராவார். மரணவீடுகளிலே திருமுறை ஓதப்படுதல் யாழ்ப்பாணத்தில் கவரு என அரிய வேக மரபினர் எதிர்ப்பக்காட்டினர். இதற்கு பெரியார்கள் எகிராகப் சைவப் மாுப்பு எமுகினர். பல திருமுறைகளே சைவ மக்களின் வாழ்வியல் வழிகாட்டியாகும். கிருமுரைகளே சைவ வேதம் என்ற அடிப்படையில் வாதங்கள் இவ்வேளையிற் பேராசிரியர் "காலக்கால் நடைபெற்றன. திருமுறைகளும்" சிவநெறியும் செந்நெளி: என்ள முக்க கட்டுரையை 01.11.1982இல் வீரகேசரியில் விரிவான (II) அக்கட்டுரையிற் பின்வரும் முகன்மையான எழுதினார். கருத்துக்களை போசிரியர் முன்வைத்தார்:

> "வேதங்கள் தோன்றுவதற்குப் பல்லாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்ட காலத்துப் பண்பாட்டை உடையது சைவநெறி. கி.மு. 4000 ஆண்டுவரை ஏற்பட்ட பிரளயத்தின் பின் குமரிக் கண்டத்திலிருந்து பாரசீகக் குடா நாடுகளிற் ക്രധേനി உலகத்தின் முதலாவது போசினை அமைத்துப் புகழ்பெற்ற சுமேரி (குமரி) யர் எனப்படும் தமிழர்கள் கி.மு. 2700 வரையில் அங்கு பொறித்து விட்டுச் சென்ற கல்வெட்டுக்களிற் "சிவ" என்ற சொல்லும். அதன்பொருள் ''எல்லா உயிர்களிலும் இரைவன் காணப்படுகிறான்" என்றும், அகே காலக்கிற் வெளியிற் பொறிக்கப்பட்ட முத்திரைகளில் நான்கு மிருகங்களின் நடுவே வீற்றிருக்கும் வடிவம் நிலையிலுள்ள "சிவன்" என்றும், அங்கு அகப்பட்ட சிவலிங்க முத்திரைகளின் அடிப்படையில் விளக்கங் கூறுவர் சேர். ஜோன் மார்சல். சிவன் ஒரு காத்தற் கடவுளாகவே கருதப்பட்டு வந்தார். வேத காலத்தின்

ஆரியர் தமது அழித்தர் கடவுளாகிய உருக்கிரனைச் சிவனுடன் இணைத்து அவரது திருநாமங்களில் ஒன்று எனக் கூறிச் சிவனெறியைத் தமுவினர். யாகங்களைச் செய்வதன் மூலம் தமக்குக் கீழ்ப்பட்ட வருணத்தினடமிருந்து பொருள் கடவுளை காட்டிக் கொடுக்க (முற்பட்ட பிராமணர்களின் செய்கையைப் புத்தபெருமானே கடிந்து பிறிதொரு மதத்தையே தோற்றுவித்தார். பகுத்தறிவும் அறிவு வளர்ச்சியும் ஏற ஏறச் சமுதாயப் புரட்சிகள் தொடரலாயின். வழக்காறு அந்நுப்போன வேதியர்களின் மரபுகளைச் சைவமரபுகளுடன் இணைப்பகன் பிராமணர்கள் மூலம் யாகசாலைக்குப் (முற்றிலும் மாறுபட்ட பண்பாடுடைய பயன்கரும் கோயில்களுட் சைவக் புகுந்து கடவுளைக் (மற்பட்டனர். பல்லவர் காலத்தில் தோற்றம்பெற்றப் பக்திப் பாடல்களில் நாயன்மார்கள் சைவமரபின் மீண்டும் அடிப்படைகளை வற்புறுத்தியதன் சாதி மனித வருணப் பாகுபாடந்ந குலத்தின் ஒருமைப்பாட்டை நன்கு விளக்கியுள்ளனர். இவர்களிற் பெரும்பாலானோர் பிறப்பினால் அந்தணர்களாயினும், மகாகவி சுப்பிரமணிய பாரதியார் போன்று "சாதிகள் இல்லையடி பாப்பா" என்ரு கருத்தை வற்புறுத்திச் உலகின் ஆன்மீக மரபுகளுக்கு விளக்கம் கூறிவிட்டுச் சென்றனர். சாதிவகுப்புகளற்ற சமுதாயத்தை உருவாக்கும் பண்பினை அடிப்படையாகக் கொண்ட சைவத்திருமுறைகள் ஆன்மாக்களின் தனிநிலையை வற்புறுத்துவதன் மூலம் வேதாகம மரபுகளின் அடித்தளத்தையே உடைத்துவிட்டன".

இக்காரணங்களை முன்னிட்டே இலங்கையிலுள்ள சைவசமயத்தவர்களின் ஆன்மீக வளர்ச்சிக்கு வழிகாட்டும் சைவசித்தாந்தப் பேராசிரியர் ஒருவரை நியமிக்க வேண்டும் என்றும், அதற்காகிய நிதியைத் திரட்டுவதற்குப் போதுமக்களும், நிறுவனங்களும், பெரிய கோயில்களின் ஆட்சிக் குழுக்களும் சேர்ந்து நடவடிக்கைளில் இறங்க வேண்டும் என்றும் தீர்மானித்து, யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகத்தின் ஆட்சிக் குழுவுக்கு மனுச்செய்துள்ளனர் எனவும் அறிகிறோம். இது கைகூடும்போது பெரியார் சிவபாதசுந்தரனார் விட்டுச் சென்ற சைவசித்தாந்த மரபுநெறி எம் ஈழவள நாட்டிலே துலக்கம் பெறும் என நம்புகிறோம்.

இடைக்காலத்திற் சைவநெறியிற் புகுத்தப்பட்ட வைதீக மரபுகளைக் களைந்தெறிவதையே 'ஒன்றே குலம் ஒருவனே வழிபடும் சிவநெறியாளர்களின் (மமுமுகள் கேவன்" என சிவனும் விரும்புவர். சிவன் தமிழ் மொழியை கடவுளாகிய தமிழாற் சொன்மாலைகள் தொடுத்தும், ரேசிப்பவர். -நாயன்மார்களின் வேண்டுகோள்களைச் செவிமடுக்க ഖധിபட்ட அந்புகச் செயல்களைச் இரைவன் எத்தனை கெய்வமொழியாகிய காட்டியுள்ளார். வடமொழியிற் புசை இறைவன் செவிசாய்த்துக் கேட்பார் செய்தால்தான் என்ற வாதம் இடைக்காலத்தில் ஏற்பட்டது. வேதங்களும் மரபுகளும் தோன்றுவதற்கு மிக முற்பட்ட அவற்றின் காலத்திலிருந்தே சிவநெறி வளர்ந்து வருகின்றது என்பது தெரிகிறது. வரலாற்றிலிருந்து கமிழ் ധേരേ காட்டிய வேதகாலத்திற்கு (ழற்பட்ட புசை செய்கலே மொமியிள் மக்கள் மொழியாகிய தமிழில் சிவநெறி மரபாகும். நடைபெறுங்காலம் மிகத் தொலைவில் இல்லை. சமயம்" போர்வையில் ஊடுருவலான என்ന முழுவதிலும் வமக்கிலிருக்கும் இலங்கை கருக்குக்கள் களைந்தெரியப்பட்டுவிட்டன. யினாள் நூற்றாண்டு முடிவதற்கிடையிற் சிவநெறி மரபுகளும் சித்தாந்தக் கோட்பாடுகளும் இலங்கை வாழ் 20 சைவ மக்கள் மத்தியில் வேருன்றிவிடும். எனவே மனிதனின் பண்பாட்டுக்குக் கோயிற் கிரியைகளிலும் ஆன்மீகப் முக்கியத்துவம் வாய்ந்த மரணச் சடங்குகளிலும் திருமுறைகள் ஓதப்பட்டு மனிதனை நல்வழியில் நெறிப் படுத்தும். இதனைத் தடுக்க எவராலும் முடியாது."

இவ்வாறு சைவ சமயப் பாதுகாவலராகப் பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் சைவ சித்தாந்தவாதியாகவும் செயற்பட்டார் என்பது நன்கு தெளிவாகிறது.

### இயல் 5

# கொழும்புப் பல்கலைக்கழகத்திற் பேராசிரியரின் வினைத்திறன்கள்

கொமும்பப் பல்கலைக்கழகத்திலே தமிழ், இந்து நாகரிகம் என்ற கற்கை நெறிகளின் பிதாமகன் பேராசிரியர் சகாசிவம் அவர்களே ஆவார். 1965ஆம் அண்டில் பல்கலைக்கழகத்திற்கு அனுமதி பெற்றவர்களின் எண்ணிக்கை அதிகரித்தமையால் பல்கலைக்கழக மானிய ஆணைக்குமு (University Grant Commission) இலங்கைப் பல்கலைக் கழகத்தின் கொழும்புப் பிரிவை கொழும்பில் அமைத்தது. அங்கு தமிழ், சமஸ்கிருகம், சிங்களம், வரலாறு, புவியியல், பொருளாகாரம், அங்கிலம் முகலான துரைகளும் அமைக்கப் பட்டன. முதன் முதலாக 303 தமிழ் மாணவர்கள் அனுமதி பெற்றுக் கொழும்பு வளாகத்திற்கு 1965இல் வந்திருந்தனர். அவர்களில் நானும் ெருவராக இடம்பெற்றுப் பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களிடம் தமிழ் கற்கும் பேறும் பெள்ளோம். அவரே எனது முதல் பல்கலைக்கழக ஆசிரியருமாவார். அவரே தமிழ்த்துறைத் தலைவராகவும் நியமிக்கப்பட்டார். கொமும்பில் முதலாம் தேர்வு முடிந்த வருடக் மாணவர்கள் அனைவரும் பல்துரைகளைத் தேர்ந்தெடுத்துக் பேராதனைப் கள்கம் வகையிர் பல்கலைக்கழகத்திற்கு மாற்றப்படுவது வழக்கமாக இருந்தது.

1970இல் கொழும்புப் பல்கலைக்கழகப் பிரிவு தனித்து 'கொமும்பப் பல்கலைக்கழகம்' எனக் கரம் உயர்க்கப் அப்போது சதாசிவம் அவர்களுக்குக் கொழும்பப் பல்கலைக்கழகத்தின் தமிழ்ப் பேராசிரியர் பதவியும் வழங்கப் 1969இல் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகத்திற் சிறப்புக் கலைமானிக் தேர்வில் (முதலாம் பிரிவிர் சிக்கியடைந்து அப்பல்கலைக்கழகத்திலே தற்காலிக உதவி விரிவுரையாளராகக் கொண்டிருந்தேன். பேராசிரியர் சதாசிவம் கடமையாற்றிக்

அவர்கள் என்னைப் பல்கலைக்கழக நேர்முகத் தேர்வுச் சபையின் மூலமாகத் தேர்ந்தெடுத்துக் கொழும்புப் பல்கலைக் கழகத் தமிழ்த்துறையில் நிரந்தர விரிவுரையாளராக 1971இற் சேர்த்துக்கொண்டார்.

இதனிடையே வித்தியாலங்காரா (களனி), வித்தியோதய பல்கலைக்கமக வளாகங்கள் இரு (மகரகமை) என்ற பல்கலைக்கழக மானிய ஆணைக்குழுவால் உருவாக்கப்பட்டன. கமிம் வித்தியலங்காரா வளாகத்திலே பாடமாகக் (II) அப்பொறுப்பும் போசிரியர் சகாசிவம் கர்பிக்கப்பட்டது. வப்படைக்கப்பட்டது. தொடக்கத்தில் அவர்களிடமே ஆண்டுகள் அவ்வளாகத்தில் தமிழ் கற்பித்தலுக்கு என்னைப் நியமித்தார்கள். நான் கொழும்புப் பல்கலைக் பொறுப்பாக கழகத்திலும் வித்தியாலங்காரா வளாகத்திலும் விரிவுரைகள் நடத்தினேன். பின்னர் ஏனைய விரிவுரையாளர்கள் பொறுப்பை ஏற்றதும், நான் எனது கலாநிதிப்பட்ட ஆய்வில் முழுமையாக ஈடுபடலானேன். பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்களே என்னை நெறிப் மேற்பார்வையாளராக இருந்து எனகு படுத்தினார் என்பதும் எனக்குப் பெருமையாகும்.

என்ற கற்கைநெறி நாகரிகம் பல்கலைக் பௌக்க கற்பிக்கப்பட்டு வந்தது. அகபோன்று கமிம் கழகத்திற் நாகரிகத்தை பாடமாகக் கற்க மாணவர்கள் இந்து @(IT) வாய்ப்பு ஏற்படுத்திக் கொடுக்க வேண்டும் என்பதிற் பேராசிரியர் கொண்டு, அதற்குரிய பல்வகை அக்கரை முயந்சிகளில் அறிவேன். FF (BLLL) வந்ததை நான் நன்கு உடுப்பிட்டி நாடாளுமன்ற உறுப்பினர் கிரு. அப்போகைய மு. சிவசிதம்பரத்தின் முயற்சியால் பல்கலைக்கழக மானியக் நாகரிகத்தைப் இந்து பல்கலைக்கழகத்தில் லரு (**5**(**U**) பாடமாகக் கற்பிப்பதற்கு ஒப்புதல் அளித்தது. பேராசிரியர் ஆகியோர் ഖി. செல்வநாயகம், கைலாசநாதக் குருக்கள் இந்து நாகரிகப் பாடநெறியைத் தயாரித்துப் பல்கலைக்கழக மூதவையிடம் அனுமதியும் பெற்றனர். அந்தப் பாடநெறியைக் கொழும்புப் பல்கலைக்கழகத்தில் முதன் முதலிற் செயற்படுத்திய செயல்வீரர் பேராசிரியர் சதாசிவமே ஆவார். அதுவரையும் இலங்கையிலோ, வேறு நாட்டுப் பல்கலைக்கழங்களிலோ இந்து நாகரிகம் என்ற கற்கைநெறி இருக்கவில்லை என்பதும் சண்டுக் குறிப்பிடத்தக்கது. அதன் பின்னர் பேராதனை, மற்றும் யாழ்ப்பாணம் ஆகிய பல்கலைக்கழகங்களிலும் இந்து நாகரிகத்துறை அமைக்கப்படுவதாயிற்று. பேராசிரியர் சதாசிவம் கொழும்புப் பல்கலைக் கழகத்திலே தொடக்கிவைத்த இந்து நாகரிகக் கற்கைநெறியானது, யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகத்தில் இந்து நாகரிக பீடமாக வளர்ந்துள்ளமை குறிப்பிடத்தக்கது.

போசிரியர் அவர்களின் கர்பிக்கல் (முளையானது மிகவும் விதந்து கூறப்பட வேண்டியதாகும். 1965இல் எங்களது முதலாம் ஆண்டுத் தமிழ் வகுப்பில் நூற்றுக்கும் மாணவர்கள் இருந்தனர். விரிவரைகள் ஒலிபெருக்கி மூலமாகவே நடைபெறும். விரிவுரை மண்டபத்தின் அமைப்பின் தன்மையினால் (Grandstand - Race horse Pavilion) அவருக்கும் மாணவருக்கும் இடைவெளி சற்றுத் தூரம் இருக்கும். ஆனால் அவர் பேச்சு எங்களுக்கு முன்னிருந்து உரையாந்நுவது போலிருக்கும். நேரம் போவதே தெரியாது. மேலும் அவர் அந்த விரிவுரையைத் தொடர்ந்து எடுக்கமாட்டாரா எல்லோரும் என விரும்பவர். அவரகு விரிவுரைகளுக்கு இலக்கணமாக அமையம் திருக்குறள் வருமாறு:

> "கேட்டார்ப் பிணிக்கும் தகைஅவாய்க் கேளாரும் வேட்ப மொழிவதாம் சொல்." (குறுள்: 463)

பேராசிரியரின் விரிவுரையிற் பொருட்டெளிவு, அழுத்தம், கவர்ச்சி. இனிமை (மதலான பண்புகள் அமைந்திருக்கும். சிலப்பதிகார விரிவரைகள் எங்களைச் சிலப்பதிகாரம் முழுவதையும் படிக்கத் தூண்டுவதாக அமைந்திருந்தன. எமக்குப் ஆண்டுகளுக்குப் பின்னர் அவரிடம் கமிம் மாணவர்களில் ஒருவராகிய திரு. மு. சுந்தரராஜன் என்பவர் பேராசிரியரின் விரிவுரை பற்றி வருமாறு குறிப்பிடுதல் நோக்கத் கக்ககு:

"கொழும்புப் பல்கலைக்கழகத்தில் கலை, வர்த்தகத் (முதலாம் கல்வியாண்டில் மாணவர்களுக்கு அபிவிருக்கியம்' 'பண்பாடும் െൽന്ദ ஒரு பாடமும் கற்பிக்கப்படும். அப்பாடத்தைப் பேராசிரியர் அவர்களே வைவொரு ஆண்டும் சுமார் நாற்றுக்கும் கர்பிப்பார். மேற்பட்ட மாணவர்கள் மண்டபம் நிறைந்திருப்பார்கள். ததும்ப துல்லியமான மொழிநடையில் நகைச்சுவை அற்றொழுக்காக விரிவுரை நிகழ்ந்து கொண்டிருக்கும். உலக மக்கட் சமூகம், அவர்களது பண்பாடு, மக்கட் சமுகந்கட்கிடையே உள்ள பொதுத்தன்மை, நாடுகளுக்கு வோபட்ட பழக்க வழக்கங்கள் என்பன இடையே கண் டனவற்றையும் தான் நேரடியாகக் பற்றித், படித்தனவற்றையும் நகைச்சுவை ததும்ப நிகழ்த்துவார் போசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள். மாணவர்கள் தம்மை மாந்த நிலையில் அவ்வுரையில் மிதப்பதுண்டு. ஆழ்ந்த கருத்துக்களைப் பல அறிஞர்களின் நூல்களிலிருந்து மேற்கோள் காட்டி விரிவுரை நிகழ்த்துவது வியப்பை ஏந்படுத்தும். கிழக்கு, மேற்குநாட்டு மக்களின் பழக்க ഖழக்கங்கள் துருவப்பகுதி மக்களின் வாழ்க்கை முறை என்பனவற்றை அலசி, உலக மக்களின் வாம்க்கை முறையின் பொதுத்தன்மையை நிரூபித்துச் சொல்லுவார். அவருடைய உரையை நேரடியாகக் கேட்டவர்களுக்குப் பேராசிரியர் அவர்கள் அறிவுக் கடலாகத் தோன்றியதை தமிழ்மொமிப<u>்</u> மெய்சிலிர்க்கின்றது. எண்ணம்போகு ധ്വാധയ്ക്കുന്നിക്കെ. மலையாளம். பாடக்கிட்டக்கிற்கு நுட்பமொழிபெயர்ப்பு போன்ற ஆங்கிலத்திலிருந்து பாடங்கள் அன்னார் கற்பிப்பதுண்டு. யாப்புப் பற்றிய பாடநோக்கிலே கொல்காப்பியம், யாப்பருங்கலக்காரிகை, நன்னூல், தண்டியலங்காரம் ஆகிய நூல்களிலிருந்து (சான்றுகளை) எடுத்துக் காட்டும்முறை அலாதியாகவே ஆண்டளவிலே எண்பதாம் அமையும். ஒரு(முறை பல்கலைக்கழகத்தில் யாப்பிலக்கணப் கொமும்பப் பாடம் விரிவரை நடைபெற்றது. தமிழ் சிறப்புப் பாட

மாணவர்களாகிய எங்களிடம் வேண்பா இயற்றுவதற்கான யாப்புமுறையை விளக்கிவிட்டு ஒவ்வொருவரும் ஆளுக்கு ஒரு வெண்பாப் பாடலை இயற்றும்படி எங்களிடம் கேட்டார்கள். நாங்கள் ஒருவர் ஒருவரைப் பார்த்து விழித்துக்கொண்டிருந்தோம். எங்களது இயலாமையைப் புரிந்து கொண்ட பேராசிரியர் அவர்கள்,

"மட்டுநகர் தந்த விபுலாநந்த மாதவனை இட்டமுடன் வாழ்த்திப் புகழவே - திட்டமிட்டு முத்திரையை வெளியிட்டுப் போற்றிடும் புத்தன் புகழ்பூத்த நாடு."

என்ற வெண்பாவை இயற்றிப் பாடினார்கள். பல்கலைக் கழகத்தில் நான்கு ஆண்டுகள் பல மாணவர்கள் அன்னாரிடம் நல்லறிவைப் பெற்றுக்கொண்டோம்."

> (மு. சுந்தரராஜன் பீ.ஏ. ஆர்னர்ஸ், வெயாங்கொடை. தினகரன், 01. 07. 1989)

பேராசிரியர் அவர்கள் கொழும்புப் பல்கலைக்கழகத்திலே தமிழ்த்துறைத் தலைவராக மட்டுமன்றித், தற்காலிகக் கலைப் பீடாதிபதியாகவும் பதவி வகித்தவராவர். அத்துடன் கொழும்புப் பல்கலைக்கழக மாணவர்களின் தமிழ் மன்றக் காப்பாளராகவும் இருந்து மாணவர்களின் கலை, பண்பாட்டுச் செயற்பாடுகளுக்கும் உறுதுணையாகச் செயற்பட்டுள்ளார்.

அவர் கொழும்புப் பல்கலைக்கழகத் தமிழ்த்துறைப் பேராசிரியராகப் பணிபுரிந்த காலத்திற் பல்வேறு புலமைப் பரிசுகள் பெற்றுப் பல வெளிநாட்டுப் பல்கலைக்கழகங்களுக்குச் சென்று ஆய்வுகள் மேற்கொண்டுள்ளார். பல்வேறு உலக நாடுகளின் ஆராய்ச்சி மாநாடுகளிற் பங்குகொண்டு மொழியியல், இலக்கியம், பண்பாடு, சமயம் சார்ந்த ஆய்வுக் கட்டுரைகள் சமர்ப்பித்துள்ளார். பல நூல்கள் வெளியிட்டுள்ளார். சதாசிவம்

பணிபுரிந்துகொண்டு, பேராசிரியராகப் தமிழ்ப<u>்</u> அவர்கள் அண்ணாமலைப் பல்கலைக்கழகம், மதுரை தமிழகத்து காமராஜர் பல்கலைக்கழகம், சென்னைப் பல்கலைக்கழகம், மற்றும் கேரளாப் பல்கலைக்கழகம், மலேசியப் பல்கலைக் பல்கலைக்கழகம் இங்கிலாந்தின் எடின்பரோப் கமகம். ஆகியவற்றின் முனைவர் பட்ட ஆய்வேடுகளின் வெளிநிலைக் மதிப்பீட்டாளராகவும் இறுதிவரை பணியாற்றி. அப்பல்கலைக்கழகங்களின் மதிப்பினையும் பாராட்டுதல்களையும் பெற்றுக் கொண்டவராவார்.

பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் இலங்கைப் பரீட்சைத் திணைக்களத்தின் நம்பிக்கைக்கும் மதிப்புக்கும் உரிய தேர்வாளராகக் கடமையாற்றி நற்பெயர் ஈட்டியவர். பரீட்சைத் திணைக்களத்தின் மேலதிக கட்டுப்பாட்டு ஆணையாளராகக் கடமையாற்றிய ஆர்தர் வேதமல்ல (Mr. Arthur Wedamalla, Additional Commissioner of Examinations) அவர்கள், இலங்கைப் பரீட்சைத்திணைக்களத் தேர்வுகள் தொடர்பாகப் பேராசிரியரின் கடமை, கண்ணியம், நேர்த்தி என்பன பற்றி தனது இரங்கல் உரையிற் கூறியுள்ளதை ஈண்டுப் பதிவுசெய்தல் தகும்:

"Prof. Sathasivam associated himself very closely with Department of Examinations from the time its inception by rendering invaluable services till the time of his death. As controlling Chief Examiner of Tamil and Hinduism for G.C.E.(A/L) Examinations and Tamil Language and Saivism for G.C.E. (O/L) Examinations he discharged his duties very earnestly. He showed a very high academic excellence in all these evaluation activities. He had also the rare privilege of serving as a member of the Board of Examiners for the prestigious Examinations such as the Ceylon Civil Service and late the Sri Lanka Administrative Service Examinations. ..... He was simple, unassuming, humorous and soft

spoken and these noble qualities of this great man attracted his friends and foes equally towards him" (பேராசிரியர் சதாசிவம் நினைவு மலர்:1988: பக். 51-52)

பேராசிரியர் அவர்கள் கொழும்புப் பல்கலைக்கழகத்திற் பணிபரிந்க காலக்கில் உலக சமாகனம் குறித்துச் செயற்பட்ட கழகங்களுடன் தொடர்புகொண்டு தானும் உலக சமாதானத்திற்கு உரியவமி சமய ஒருமைப்பாடு என்ள கோட்பாட்டுடன் இயங்கி வந்துள்ளார். இவர் சைவப் பழமாகவும், தமிழ்ப் பண்டிதராகவும் அவரது ஆரம்பகால வாழ்க்கை அமைந்தமையால் அவரது உள்ளம் காய்மை அடைந்திருந்தது. பல்லினங்களையும், பிற சமயங்களையும் நேசிக்கும் மகிக்கு. பக்குவம் அவர் பெற்றிருந்தார். சமயமும் உலக சமாதானமும் என்ற நோக்கில் இயங்கிக் கொண்டிருந்த அமைப்ப நடத்திய உலக மாநாடுகளிற் பங்குபற்றித் தனது கருத்துக்களை உலகளாவிய நிலையிற் பரப்பினார். இவருடன் இணைந்து செயற்பட்ட பௌத்த மதப் பேராசிரியர் எல். ஜி ஹேவாஹே அவர்கள் இச் செயற்பாட்டிற் போசிரியரின் பங்களிப்பப் பற்றிக் குறிப்பிட்டுள்ளதை நோக்கலாம்:

> "I met Prof. Sathasivam first when we were both members Religious the Education Committees of the Ministry of Education. In that work I had the good opportunity of knowing about his personal convictions and deep interests in promoting religious education for peace. When we had to nominate a Hindu delegate from Sri Lanka for the First Asian Conference on Religion and Peace (ACRP), held in Singapore 1976, he was our choice. He has been with us thereafter at the ACRP-2 in New Delhi (1981), ACPR -3 in Seoul (1986), World Conference on Religion and Peace-3 (WCRP) in Princeton, New Jersey (1979), WCRP-4 in Nairobi (1984), and all the Board Meetings of the ACRP were held in between. In all these conferences he

represented Sri Lanka in General and the Hindu Community of Sri Lanka in particular, consistently as a leader who stood for one Sri Lanka where Buddhists. Hindus, Muslims, and Christians could live together in peace as they did in the past for several centuries. In all these conferences there were several Hindu delegates from India and some even from Nepal. Therefore, writing background papers etc. based on Hindu philosophy went invariably to the Indian scholars. However, his contribution was highly appreciated and in great demand at all deliberations whenever he was present. .... He was the model of a good education based on a religious philosophy and he never failed to express his gratitude to our leading Buddhist school, Ananda College, where he said, he had a significant part of his education. He always avoided extremes and tried to follow a Middle path as he understood it"

> (பேராசிரியர் சதாசிவம் நினைவு மலர்: 1988: பக். 53-55)

மானிய அணைக்குமு கொழும்புப் பல்கலைக்கமக பல்கலைக்கழகத் தமிழ்துறை விரிவுரையாளர்களை 1982இல் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகத்துக்கு இடமாற்றம் செய்தபோது, தவிர்ந்த அனைவரும் பேராதனைக்கு அனப்பப் ஆண்டுகள் கொழும்புப் தொடர்ந்து இரண்டு பட்டனர். சிருப்பப் பாடம் பயின்ற பல்கலைக்கமகத்திலே கமிழ் மாணவர்களின் தேர்வுகள் முடியும் வரையும் அவர்களுக்குப் பொறுப்பாக இருக்கும்படி துணைவேந்தர் பேராசிரியர் ஸ்ரான்லி விஜேசுந்தர என்னைத் தமிழ்த்துறையின் தலைவராக நியமித்து, அப்பொறுப்பை என்னிடம் ஒப்படைத்தார்.

இலங்கையில் 1983இல் ஏற்றட்ட இனக்கலவரச் சூழல்களால் யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகத்திற்கு 1984இல் நான் மாற்றம் பெற்றுச் சென்றதுடன் கொழும்புப் பல்கலைக் கழகத்திலே தமிழ்த்துறையின் வரலாறும் முற்றுப்பெற்றது. பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் இறக்கும்போது பேராதனைப் பல்கலைக்கழகத் தமிழ்த்துறைத் தலைவராகப் பணியாற்றிக் கொண்டிருந்தார். அவரது மறைவுக்குத் துயர்பகிர்வு செலுத்தும் வகையிலே துணைவேந்தர் பேராசிரியர் அலுவிகார அவர்கள் பல்கலைக்கழக மூதவை அமர்வில் (Senate Meeting) பின்வரும் செய்தியை அவர் பதிவு செய்திருந்தார்:

> "Prof. A. P. R. Aluvihare, vice chancellor of the University of Peradeniya moving a condolence vote at the University Senate. Professor A. Sathasiyam. Professor of Tamil of the University of Peradeniya, who died recently, had been served in three universities. Colombo, Vidyalankara and Peradeniya. This is an unusual phenomenon. Professor A. Sathasivam has been in the University service since 1952. He has been a professor here for approximately 18 years. His death was an unexpected one and his burial took place in Jaffna a few days ago. I think that as a university we must have for teachers who have served with such a degree of dedication through all kinds easy and circumstances should be eternal. One suggestion which I would like to make is perhaps the Faculty of Arts might like to consider an Emeritus Posthumous Professorship". (Professor A. P. R. Aluvihare, Vice Chancellor, University of Peradeniya: Island News Paper.30.07.1988)

## இயல்: 6

# இலக்கிய மரபுசார் இயக்கமும் பேராசிரியரின் செயல் திறன்களும்

# இலங்கை சாகித்திய மண்டல இலக்கியக் குழுவிற் செயற்படுதல்:

இலங்கை அரசாங்கம் 1955ஆம் ஆண்டிற் சுதேசிய இலக்கியங்களையும் சுதேசியப் பண்பாடுகளையும் பேணும் வகையிற் சாகிக்கிய மண்டலம் என்ற அமைப்பை சிங்களம், தமிழ் ஆகிய இன-மொழி அடிப்படையில் அமைத்து, அவற்றுக்குரிய தனித்தனி குழு உறுப்பினர்களையும் நியமித்துச் வைக்கது. அவ்வகையில் இலக்கியக் செயர்பட நாடகக் குழு என்ற சான்றோர் குழுக்கள் அரசாங்கத்தினால் நியமிக்கப்பட்டன. இலங்கை கலாசார அமைச்சின் பரிந்துரையின் அடிப்படையில் அமைக்கப்பட்ட இலக்கியக் குழு, குழு என்பன மொழி, இலக்கியம், கலைகள் ஆகியனவற்றைப் பேணலும், அத்துறைகளில் ஈடுபட்டுச் சாதனை புரிவோரைக் கௌரவிக்கும் வகையில் ஆண்டுதோறும் கலை, இலக்கிய நாடளாவிய வகையில் சாகித்திய விழாக்களை விருதுகள் வழங்கலும் மேற்கொண்டு வந்தன.

இக்குழுக்களிற் பேராசிரியர் இலக்கியக் குழுவிற் செயற்பட்டு வந்துள்ளார். இலக்கியக் குழுவினர் ஆண்டுதோறும் சிறந்த கலை இலக்கியப் படைப்பாளிகளைத் தெரிவுசெய்து விருது விழாக்கள் கொழும்பில் நடத்தி வந்துள்ளனர். இவ்விழாவில் அரச தரப்பிற் பிரதமர், பின்னாளில் ஜனாதிபதி, அமைச்சர்கள் ஆகியோரும் கலந்து சிறப்பித்துள்ளனர்.

சாகித்திய மண்டலத்தின் இலக்கியக் குழுவில் கீழைத்தேய மொழித்துறை உறுப்பினராகப் பேராசிரியர் 1962-1965 வரை செயற்பட்டுள்ளார். 1964இல் செந்தமிழ் குழுவின் தலைவராகவும், 1968இல் தமிழ் நாடகக் குழுவின்

தலைவராகவ<u>ம்</u> செயற்பட்டுள்ளார். பேராசிரியர் சகாசிவம் அவர்கள் இகமியல் குரையிலும் கொண்டு ஈடுபாடு இயங்கியள்ளார். சாகிக்கிய மண்டல இலக்கியக் **பங்கா'** என்னும் 'கலைப் இலக்கிய இதழை ஆண்டுக்கு வெளியிட்டுவந்துள்ளது. இருமுளை போசிரியர் கலைப் அசிரியராகவும், பங்காவின் 1964ஆம் ஆண்டிலிருந்து **G**#. துரைசிங்கம் அவர்களுடன் இணைந்து கலைப் பங்காவின் இணைஆசிரியராகவும் செயற்பட்டுள்ளார். இக்கலைப் பூங்கா எனக் குறிப்பிடப்படுதல் சிறப்பாக செந்கமிம் 61(B) வேண்டியதாகும். 1964ஆம் ஆண்டு புரட்டாதி, இதழ் -**ஆசிரியர் கருத்து** என்ற பகுதியில் பேராசிரியர் சதாசிவும் குறிப்பிடுவதை நோக்கலாம்:

> 'தமிழ்மொழி மிக்க பழமையும் பெருமையும் இனிமையும் உடையது. அவர்ரோடு பகுமையம் உடையது. கொன்மை கொல்காப்பியமும் மிக்க பதுமையைக் தமுவ வேண்டும் என்பகையே பெருநோக்காகக் கொண்டுள்ளது. புதுமையைத் தமுவுவது பேணப்படாத இடத்து மரபென ஒன்று வகுக்கப்பட முடியாதென்றும் தொல்காப்பியரும் மரபைப் பேணுவதந்காகப் புதுமையை உள்வாங்க வேண்டும் என்பதை ''விருந்தே புதுவது கிளந்த யாப்பின் மேற்றே" எனக் நூற்பாவும் புதுமையைத் தமுவும் வழிமுறைகாட்டுகிறது. ..... மக்கட் சமுதாயம் வளர்ந்து கொண்டே வருகிறது. வைவொரு கனி மனிகனும் வளர்ந்துகொண்டே வருகிறான். இந்த வளர்ச்சிகள் பழமையின்றி நடப்பதில்லை. பழமை வேண்டாம் என்கிறவர்களும் பமமையைக் வளருகிறார்கள். கமுவியே வாழ்க்கையின் வளர்ச்சி மின்னலைப்போலத் கோன்றி உடன் மறைவதில்லை. அது முன்பின் தொடர்புடையது. .... தமிழ் மொழியின் பழமையை 5000 ஆண்டுகளுக்கு (ழற்பட்டதென்பதைப் புகைபொருள் ஆய்வாளரின் கருத்துக்களையும், இநையனார் களவியல் கூறும்

10,000 ஆண்டு காலப் பழமையான தமிழ்மொழியின் கலைப்பூங்கா இகம் மக்களுக்கு வாலார்ரையம் **ചനിഖന്ദ്യക്**ക്കിന്നുക്കു. மேலும் பல்லாயிரம் ஆண்டுப் தமிழ்மொமி. காலம் காலமாகப் மிக்க பழமை புடம்செய்யப்பட்ட தூய்மையுடையது என்பதும், புதுமை பெருப்படும்". அவ்வாறு அமைவதில்லை என்பதும் (கலைப் பூங்கா 2, 1964: பக்.5-8)

இலக்கியம் சமுதாயம் வளர வேண்டும், புதுமை கொல்காப்பியர் முதலானோர் கோன்ற வேண்டும் எனக் கூறிய போதிலும் சமுதாயத்தின் குறிக்கோள் மாறக் கூடாது என்பதற்காகவே முன்னோர் மரபுகளை ஏற்படுத்தினர். அதனைப் போற்றியும் வருகின்றனர். பழமையைப் பேணுவோர் புதுமை வந்தவண்ணமே முயன்றாலும் கமிழில் உள்ளது. அதுவே புதுமையின் உயிரப்பாகும். அதுபோன்றே புதுமையாளர் பழமையை எவ்வளவு வெறுத்தாலும் பழமைக்கு முரண்பட்ட நிலைபெற்றதே இல்லை. எனவே எப்போகும் பகுமை பழமையைத் தழுவிய புதுமையே வேண்டப்படுவதாகும் என்ற கருத்துக்களும் அசிரியர் கருத்தாகக் கூறப்பட்டுள்ளன.

சங்ககாலத் தனிச்செய்யுள் மரபு சோழர் காலத்திற் பெருங்காவிய மரபாக மாறியபோது கம்பர் தமிழ் இலக்கிய பெருங்காப்பியஞ் மாபைப் பெரிதும் பின்பற்றிப் தமிழுக்குப் பெருமையூட்டினார். அதுபோல் தொல்காப்பியத்துக்கு 2000 ஆண்டுகளுக்குப் பின்னர் தோன்றிய நன்னூல் மொழியில் வடமொழித் தாக்கத்தால் ஏற்பட்ட புதுமைகளை மாற்றங்களை ஏற்று, அவற்றுக்கும் இலக்கணம் பழமையைக் காப்பாற்றியமை **தமி**ழ் மொழியின் கொள்ளத்தக்கது. இவ்வாறு பழமையும் புதுமையும் இணைந்து வகையில் தமிழ் வளர வேண்டும் என்ന பமமை மாநாக கருத்தை ஆசிரியர் கருத்தாக முன்வைத்திருப்பதன் மூலம் பேராசிரியர் பழமைக்கும் பழமையாகவும், புதுமைக்குப் புதுமையாகவும் தமிழ் மொழியின் சிறப்பைப் கொள்கையாளர் என்பதைத் தமது ஆசிரியர் கருத்தின்

மூலம் வெளிப்படுத்தி யுள்ளமையை அறிந்து கொள்ளலாம். மேலும் பேராசிரியர் இளைஞர்களையும் ஊக்கப்படுத்தும் போக்குடையவர் என்பதற்குப் பின்வரும் அவரது கருத்துச் சான்றாகின்றது:

> "இன்றைய நிலையிலே மந்தநிலையுற்றுக் கிடக்கும் தமிழ் மொழிக்கு ஆக்கங்கொடுக்க இளைஞர்கள் விழிப்புற்று இருப்பது வரவேற்கத் தக்கதாகும். இளைஞர்களே எதிர்கால ஆட்சியாளர்கள். அவர்களின் எழுச்சி போற்றப்பட வேண்டும். ... இளைஞர்கள் பண்டைய மரபு நூல்களைத் தழுவிப் புடஞ்செய்து தமிழ் அன்னையை அலங்கரிப்பார்களாக".

புதிய படைப்பாளிகளுக்கு ஊக்கம் அளிப்பதோடு, அவர்களை நெறிப்படுத்தும் பண்பும் இவரது எழுத்திற் காணப்படுகிறது. அவ்வகையில் இச்சிறப்பிதழாக வெளிவந்த கலைப்பங்கா பழமைக்கும் புதுமைக்கும் தொடர்புடைய கட்டுரைகளைத் தாங்கிவருவதோடு, அவை எவ்வாறு புதுமைப் படைப்புக்கள் அமைய வேண்டும் என்பதந்கு வழிகாட்டுவதாகவும் அமைந்துள்ளன எனவும் கூறப்பட்டுள்ளது. இச்சிரப்பிகம் வெளியீடும் 1964ஆம் ஆண்டுக்குரிய இலக்கிய விமாவும் மட்டக்களப்பிலே இடம்பெற்றன. அதற்குக் கூறப்படும் காரணம் மிகப் பொருத்தமாக அமைகின்றது:

> "சுவாமி விபுலாநந்தர் எனப் போற்றப்படும் பண்டிதர் மயில்வாகனனார் **பழமையைத் தழுவிப் புதுமையிலே தமிழ்த்தொண்டு செய்த பெரியாராவார்.** அவர் வாழ்ந்த மட்டுநகரிலே இவ்வாண்டுக்குரிய இலக்கியவிழா நடக்கிறது. அவரின் கொள்கைக்கும் தமிழ்த் தொண்டுக்கும் பெரிய மதிப்புக் கொடுப்பதாகும்." (மேலது பக்.8)

"பழமையும் புதுமையும்" என்ற தலைப்பில் எழுதப்பட்ட ஆசிரியர் கருத்தில் அமைந்த இக்கட்டுரையும், அது கொண்டுள்ள குறிக்கோள்களையும் நோக்கும்போது பண்டித மரபிலுள்ள பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள், தமிழ் மரபைக் கட்டிக்காக்க வேண்டும், அதேவேளை கால மாற்றங்களுக்கு அமைவாகப் புதுமைகளையும் உள்வாங்கி மரபைப்பேணித் தமிழை வளர்க்க வேண்டும் என்ற கொள்கை உடையவராக இருப்பதை நோக்கலாம்.

கலைப் பூங்கா செப்ரெம்பர் 1964 இதழில் கட்டுரைகளில் '''கமிம் மரபம் போசிரியரும்'' குறிப்பதாகும்) தொல்காப்பிய உரைகாரர் பேராசிரியரைக் (க. நாகலிங்கம்), "மரபும் வழக்கும" (பி.சே.சே. நடராசா), ஆக்கமும்" (புலவர்மணி ஏ. பெரியதம்பிப்பிள்ளை). துரைசிங்கம்), "இலக்கிய (பண்டிகர் செ. (பலவர் பாண்டியனார்), ''இசை மரபு" (இசைமணி In. சந்கிரசேகரம்), "நாடக மரபு" (ஆ. த. பொன்னுத்துரை), உரைநடையிற் சிறுகதை மரபு" (எஸ். பொன்னுக்குரை) ஆகிய மரபு பற்றிய கட்டுரைகள் ஆதிக்கம் பெற்றிருத்தலை அவதானிக்கலாம்

"தமிழ் மரபும் பேராசிரியரும்" என்ற ஆய்வுக் கட்டுரையின் இறுதியில் கட்டுரை ஆசிரியர் க. நாகலிங்கம் வருமாறு குறிப்பிடுதல் நோக்கத்தக்கது:

> " எழுத்து, சொல், பொருள் ஆகிய மரபுகளைப் புறக்கணித்து எழுதும் நூல்வழக்கம், பேசும் உலக வழக்கம் தமிழாகாது. மரபு திரிந்த தமிழ் அறிவுடையோரால் ஏற்றுக்கொள்ளப்படின் தமிழ்மொழி அழிவதற்கு அதுவே முக்கிய காரணமாகும். தமிழ் மரபுணர்த்துவது தமிழைப் பிழையற எழுதுவதற்கும் பேசுவதற்குமுள்ள ஒரேயொரு வழியாகும்." (பக்-14)

ஈழத்துச் சிறுகதை இலக்கியப் படைப்பாளிகளிற் சிறப்பாகக் குறிப்பிடத் தக்கவர்களில் ஒருவரான எஸ். பொன்னுத்துரை " உரைநடையிற் சிறுகதை மரபு" என்ற கட்டுரையில், கலை-இலக்கியத் துறையிலே நாம் நமது தனித்துவ ஆட்சியை மரபிற் காலூன்றி நிலைநாட்டுவது நமது தலையாய கடமையாகும். (பக்-74) எனக் கூறுவதும் நோக்கத்தக்கது.

ஆராய்ந்து நோக்கும்போது போசிரியர் இவர்ளை சதாசிவம் அவர்கள் அழுத்திக் கூறும் **கமி**ம் இலக்கிய கோட்பாட்டின்படி, சிறுகதை, நாவல் முதலானவை இலக்கியமெனினம் தமிம் அவை இலக்கிய மரபினின்றும் வமுவாகு நவீனத்துவ இலக்கியங்களாகப் வேண்டுமென்ற மரபுபேணல் படைக்கப்பட கோட்பாடு வலுப்பெறுகைக் கவனிக்கலாம்.

பல்கலைக்கழகத்திலே தமிழ் மாப பேணல் என்ന விடயம் பற்றிச் சிந்திக்கும்போகு முகலிற் இலங்கைப் பல்கலைக்கமகத்தின் கமிழ் முகல் பேராசிரியர் சுவாமி விபுலாநந்தரை நினைவிற் கொள்ள வேண்டும். சுவாமிகள் மரபவழிவந்த தமிழ்ப் பண்டிதராகவும், கேம்பிறிஜ் பல்கலைக் கழகப் பட்டதாரியாகவும் திகழ்ந்தவர். கிழக்கும் மேற்கும் இணைந்த நிலையிலும்கூட சுவாமி விபுலாநந்தர் பழமையின் அத்திவாரத்தில் முற்போக்குச் சிந்தனையையும் மரபு பேணலையும் தமுவிக் காத்தவராவார். அதுபோன்ளே போசிரியர் சகாசிவம் அவர்களும் தமிழ் மரபைப் பேணி புதிய சிந்தனைகளுடன். இலக்கியங்களைப் படைக்க வேண்டும் என்ற கோட்பாட்டில் உறுதியாகச் செயற்பட்டவர் என்பதைக் குறிப்பிட வேண்டும். சுவாமி விபுலாநந்தர் இறக்கும்வரையும் இலங்கைப் பல்கலைக் போசிரியாகவே கழகக் கமிம்ப் இருந்தார். சுவாமிகள் இறுதிக்காலம் வரை ஆராய்ந்த பண்டைத் கனது இசைமரபின் மூலவேர்களைத் தேடித்தேடி ஆராய்ந்து யாழ் **நூல்** என்ற அரும்பெரும் இசைத்தமிழ் ஆராய்ச்சி முற்றுப் பெறச்செய்து அதனைத் **தமிழகத்தில்** முன்னிலையில் அரங்கேற்றமும் செய்தார். போன்றே சொற்பிறப்பியல் அடிப்படையில் பண்டைத் தமிழ் மொழியின் மூலத்தை ஆராய்ந்தவர் என்ற அடிப்படையிலும் பேராசிரியர் சதாசிவம் அவர்கள் பல்கலைக்கழகத்தில் மரபு

பேணியவராகவும், பண்டைத் தமிழ் மொழியின் தொன்மை, அதன் தோற்றம் என்பன பற்றி ஆராய்ச்சி செய்தவராகவும் தோற்றம் அளிக்கின்றார்.

பேராசிரியர் சாகித்திய மண்டல இலக்கியக் குழுவின் தலைவராக இருந்தபோது, 20ஆம் நூற்றாண்டுவரை ஈழத்தில் வாழ்ந்த தமிழ்ப் புலவர்களின் செய்யுட்களைத் திரட்டி, "ஈழத்துத் தமிழ்க் கவிதைக் களஞ்சிம்" எனத் தனி நூலாகவும், சாகித்திய மண்டலத்தின் முதல் தமிழ் நூல் வெளியீடாகவும் கொண்டுவந்தமையைப் பாராட்ட வேண்டும். இந்த வாய்ப்பைப் பிற எழுத்தாளரும் இலக்கிய ஆய்வாளரும் பயன்படுத்தித் தமிழ் நூல்களைப் பதிப்பிக்க வழிகாட்டியாக அமைந்தார் என்று கூறுவது பொருத்தமாகும்.

# இலக்கிய மரபு பேணலிற் பேராசிரியரின் பங்களிப்பு:

இலங்கையில் 1960களில் இலக்கிய விளிப்புணர்ச்சி மேம்பட்டிருந்தமை அக்காலத் தமிழ் அறிஞர்களதும், எழுத்தாளர்களதும் செயற்பாடுகளிலும் ஆக்கங்களிலும் பெரிதும் காணப்படுவதாயிற்று. அக்காலத்தில் அரசுப் பின்னணியில் எந்படுக்கப்பட்ட சாகித்திய மண்டல இலக்கியக் இழ்மரபுப் போராட்டத்திற் பங்கு கொண்டது என்றே கூறவேண்டும். அக்காலத்தில் இலக்கிய விமர்சகர்களாக விளங்கிய கனக. செந்தில்நாதன், எஸ். பொன்னுத்துரை, கே. ஏஸ். சிவகுமாரன் பல்கலைக்கழகத்திலே தமிழ் விரிவுரையாளர்களாக விளங்கிய ஆ. சதாசிவம், சு. வித்தியானந்தன் க. கைலாசபதி, கா. சிவத்தம்பி, முதலியோரும், தமிழ்ப் பண்டிதர்களும் அந்தப் போராட்டத்திற் சேர்ந்துகொண்டனர். இவர்களிடையே முற்போக்கு எழுத்தாளர், எழுத்தாளர், மரபுவழி நற்போக்கு (நடுநிலை) பெற்றிருந்தன. எழுத்தாளர் ഞ്ന கட்சிகளும் கோற்றம் இலக்கியக் கோட்பாட்டுக் கட்சியினரும் ஈழத் இம்முவகை தமிழ் இலக்கியரெநியை வளம்பெறச் செய்ததோடு, **கம்மிடையே** இலக்கியக் கோட்பாட்டுச் சமர்களும் புரிந்துள்ளனர் என்பதைக் குறிப்பிடுதலும் அவசியமாகிறது. மேற்குறிப்பிட்ட இலக்கியக் குறிப்பிடத் கோட்பாட்டளர்களில் நற்போக்குக் குழுமத்தில் பொன்னுத்துரை கக்கவகையில் சதாசிவம், எஸ். ஆ. முதலியோர் இடம்பெற்றிருந்தனர்.

சதாசிவம் அவர்கள் ஒக்ஸ்போர்ட் பல்கலைக்கழகத்தில் 1957இல் முனைவர் பட்டம் பெற்றவர். ஆனால் பல்கலைக் கழகத்திற்கு மாணவனாக வருவதற்கு முன்பாகவே தமிழ் இலக்கிய இலக்கணங்களைப் பண்டித மரபில் முறையாகக் கற்றவர். மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கப் பண்டிதர் தேர்வில் தோற்றி, முதலாம் பிரிவிலும் சித்தியடைந்தவராவார். அவ்வகையில் அவர் அறிவும் புலமையும் பெற்ற ஓர் அறிவுசால் தமிழ்ப் பண்டிதருமாகத் திகழ்ந்தார்.

பல்கலைக்கழகத் தமிழ் அறிஞர்களில் ஒரு சாரார் தொல்காப்பிய இலக்கண வழி செந்தமிழ் மரபைச் சிக்கெனப் பிடித்திருந்தனர். சிலர் முற்போக்கு எழுத்தாளர் அணியினருக்குச் சார்பாகச் செயற்பட்டனர். முற்போக்குக் கொள்கையுடையோர் முற்போக்கு சங்கம்' எமுக்காளர் ஒன்ளை அமைத்து நிறுவன ரிதியாக இயங்கினர். அவர்கள் அடிக்கடி ரிதியான கருத்தாடல்களை நடத்தி வந்தனர். மரபு காக்கல் - மாப மீறல் பற்றிய கருத்தாடல்களும், தொடர்பான எழுத்துக்களும் வேகம் பெற்றிருந்தன. ஆனால் பண்டித மரபிலே தளங்கொண்டு, தமிழ்ப் பற்றாளராகத் கிகழ்ந்த பேராசிரியர் சதாசிவம் துணிபும் உறுதியுப்பாடும் உடையவராக மரபு பேணல் பற்றிய கமது கோட்பாட்டைப் பற்றிச் சொற்பொழிவுகள் செய்தும், ஊடகங்களில் கட்டுரைகள் எழுதியும் வந்தார். அக்காலத்து நிகழ்வுகளை அவதானித்த பேராசிரியர் ஆ. வேலுப்பிள்ளை அவர்கள் கூறுவது ஈண்டுப் பொருத்தமாகிறது:

> "பல்கலைக்கழகம் புகுவதற்கு முன் மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கத்துப் பண்டிதரான அமரர் பேராசிரியர் அவர்கள் பெற்றிருந்த பண்டிதர் பயிற்சி அவருடைய ஆளுமையிற் பெரிய தாக்கத்தை ஏற்படுத்தியிருந்தது. பழமையிலும் சமய இலக்கியங்களிலும் அவருக்கு ஆழமான பற்று அறுபதுகளிலே இருந்தது. ... கமிம் அறிஞர்கள். கவிஞர்கள், எமுக்காளர்கள் என்போர் இக்காலக் தமிழ் எழுத்திலே மரபு எந்த அளவுக்குப் பேணப்பட வேண்டும் என்பதை விவாதப் பொருளாக்கியபோது பழைய மரபு பேணப்பட வேண்டும் என்ற கட்சிக்குப் போசிரியரே தலைமை தாங்கினார்"

இச்சந்தர்ப்பத்திலே தினகரன் ஆசிரியர் சிவகுருநாதன், பேராசிரியர் காலமானார் என்ற தலைப்பில் எழுதிய இரங்கல் செய்தியில் (தினகரன் 04.07.1988) குறிப்பிடும் மரபுப் போராட்டம் பற்றிய கருத்தை ஈண்டுக் குறிப்பிடுதல் பொருத்தமாகிறது:

> ''பேராசிரியர் தமிழ் ஆராய்ச்சியில் ஈடுபாடு கொண்டதன் காரணமாகக் கமிம் ஆராய்ச்சி மகாநாடுகளுக்குத் தவறாது சென்றவர். இவரது ஆராய்ச்சிக் கட்டுரைகள் வரவேற்கப்படுபவை. குறிப்பாகத் தமிழின் சுமேரியத் தொடர்பு பலரின் கவனத்தைப் பெற்றது. பேராசிரியர் தமிழின் பழமை உருவங்களை விரும்புபவர். இதனால் புதிய இலக்கிய உருவங்களையும் உத்திகளையும் கையாளும் முற்போக்காளரோடு கருத்து வேற்றுமை ஏற்பட்டது. இவர் தான் நற்போக்குவழி செல்வதாகக் கூறுபவர். பல்கலைக்கழகத் தமிழ்த்துறையில் இவர் கொண்டிருந்தபோது பல சர்ச்சைகள் ஆகிக்கம் உருவாகின. யாழ்ப்பாணத்தில் நடைபெற்ற சாகித்திய விழாக் காலத்திலேயே பேராசிரியர் தமிழிலக்கியக் கோட்பாடுகளில் தான் செல்லும் வழியை விளக்கினார். பலர் எதிர்த்தனர். பாராட்டினார்கள். பேராசிரியர் தான் சென்ற வழியிலேயே தொடர்ந்து சென்றார். தமிழிலக்கிய உருவங்களை மாற்றி மாசு படுத்துதல் கூடாதென்பது இவரது கொள்கை."

பேராசிரியர், தான் கற்பித்த பல்கலைக்கழகங்களிற் செந்தமிழ் உறுதியாகப் பின்பற்றி வந்தார். மாபை அம்மரபைப் ഖഥിധിல பேணுவதற்குரிய நின்று பர்நுநுதி அவரிடம் ஏற்படுவதற்கு அவர் பிறந்து வளர்ந்த அராலிக் கிராமமும், அதன் அயற் பதியாகிய மேலைநாட்டு மோகம் வட்டுக்கோட்டைக் கல்லூரியும் கொண்டிருந்த காரணமாக அமைந்திருந்தன. இதுபற்றி பேராசிரியர் சபா ஜெயராசா அவர்கள் வருமாறு குறிப்பிடுவர்:

> "பேராசிரியர் பிறந்த ஊர் அராலி. சைவ பக்தியிலும் பழமையிலும் ஊறிய கிராமம் ஒரு புறம். அராலிக் கிராமத்தில் மரபுகளினதும் பழமைகளினதும் மேலோங்கல்

நிகழ்ந்து கொண்டிருக்க, மாபாம் அகன் அயர் கிராமமாகிய வட்டுக்கோட்டையில் யாம்ப்பாணக் கல்லூரியை நடுநாயகமாகக் கொண்ட மேலைப்பலக்கா சிந்தனைகள் எழுச்சி கொண்டன. அந்க விசைகளிரைடே பமமை முற்றும் மரபுகள் மீகான உளக்கோலங்கள் பேராசிரியரிடத்துச் சிறுவயதிலிருந்தே ஆழப் பதிந்திருந்தன. கிராமத்துப் பதிவுகள் அவரது புலமை நீட்சியிலே தொடர்ந்து வளர்ந்துகொண்டிருந்தன" (கலைகேசரி ஆளுமை:பக் 56-58).

கமிம்ப்பெரியார். போசிரியர் ஆறுமுகம் அவர்களின் கல்விப்புலம், மொழியியல் அராய்ச்சி. ஆய்வு நூல்கள், ஆய்வுக் கட்டுரைகள் அவர் வெளியிட்ட ஆகியன அவரைக் கலைசிறந்த மொழியியற் பேராசிரியராக ஆய்வக்குளையில் அடையாளப்படுத்தியுள்ளன. அக்துடன் தமிழ்ப் பேராசிரியராகப் பணிபுரிந்த காலத்திலே தமிழ்மொழி, இலக்கியம். இலக்கணம் ஆகியவற்றுக்கு அவரது பங்களிப்புக்கள் பரந்தவை என்பகை இந்நூல் நன்கு பதிவுசெய்து உள்ளது. சைவசமயக் கல்வியிலும், தமிழ்ச் சமூகம் சார்ந்த நடை(முறைகளிலும் சமய அவரது பணிகள் விரிவாக விளக்கப்பட்டுள்ளன. பேராசிரியர் அவர்கள் பகிய ஆக்க இலக்கியத்துறையில் மரபு பேணப்பட வேண்டும் கோட்பாட்டிற் பெரிதும் பற்றுறுதி கொண்டவராகவும், அந்தக் கோட்பாட்டினரான நற்போக்குவாகிகளின் அணிக்குத் கலைமை தாங்கியும் செயற்பட்டவர். ஈழத் தமிழ் இலக்கியம், மொழியியல் ஆகிய துறைகளில் ஆழமாகத் தடம்பதித்த பேராசிரியர் ஆ. சதாசிவம் அவர்களின் கல்விசார் வரலாற்றுக் களஞ்சியமான இந்நூல், ஈழத்துத் தமிழ் இலக்கியம். மொழியியல் ஆகிய சார்ந்க ஆய்வாளர்களுக்கும், துரைகள் அக்குரைகளில் இளங்கலைமானி, முதுகலைமானி பயிலும் மாணவர்களுக்கும் பெரிதும் துணையாக அமைவது இதன் சிறப்பாகும

# ஆய்வுத்துணை நூல்கள், இதழ்கள்:

- சதாசிவம், ஆ., மொழியியலும் கமிழ்மொழி வரலாளும். (பதிப்பாசிரியர்) பாலசுந்தரம் இளையதம்பி, நியூ எவர்கிறீன் அச்சகம், பிரைவேட் (லிமிட்டெட்). யாம்ப்பாணம். 2021. ...... ஞானப் பள்ளு, முகந் பகிப்ப 1968. இரண்டாது பகிப்ப, 2018 ...... ஈழத்துத் தமிழ்க் கவிதைக் களஞ்சியும், தொகுப்பு நூல், 1966 \* ...... ஆராய்ச்சிக் கட்டுரை எமுதும் முரை?, 1963, இரண்டாம் பகிப்ப. 2019 ...... தமிழ் வினைச் சொந்களின் அமைப்ப -தொகுதிகள்: 1-2, 1956 ...... தமிழ்ச் சொர்களின் பிருப்புகெரி. \* கட்டச்சுப் பிரகி, 1986
- \* ...... கருத்துரைக் கோவை 1959
- சுவாமி விபுலாநந்தரின் ஆக்கங்கள், மட்டக்களப்பு சுவாமி விபுலாநந்தர் நூற்றாண்டு விழாச் சபை, கத்தோலிக்க அச்சகம், மட்டக்களப்பு, 1995.
- \* செல்வநாயகம், அருள்., விபுலாநந்த இலக்கியம், திருவருள் வெளியீடு, மட்டக்களப்பு, இலங்கை,2008
- செல்வநாயகம், வி., தமிழ் இலக்கிய வரலாறு -சுருக்கம், (முதற் பதிப்பு. 1951), இரண்டாம் பதிப்பு – குமரன் அச்சகம், கொழும்பு, 2013.
- \* தொல்காப்பியம் இளம்பூரணர் உரை, பதிப்பாசிரியர் மு. சண்முகம்பிள்ளை. முல்லைநிலையம், சென்னை, 1995

- பாலசுந்தரம் இளையதம்பி, தமிழர் நாட்டுப்புற இயல் களஞ்சியம், சுவாமி விபுலாநந்தர் தமிழியல் ஆய்வு மையம் வெளியீடு, ரொறன்ரோ, 2019.
- \* பேராசிரியர் கலாநிதி ஆ. சதாசிவம் அவர்களின் நினைவு மலர், 31.07,1988
- முருகேசு கௌரிகாந்தன், "பேராசிரியர் ஆ. சதாசிவம் அவர்களது தமிழ் மற்றும் பண்பாட்டுப் பணிகள்", யாழ்-ஸ்கந்தவரோதயக் கல்லூரி நிறுவுநர் நினைவுப் பேருரை, 2018
- \* ஜெயராசா. சபா., "செந்தமிழ் மரபை இறுகப் பற்றிநின்ற பேராசிரியர் ஆ. சதாசிவம்", கலைக்கேசரி. பக். 56-58
- \* கலைப் பூங்கா இதழ்கள், சாகித்திய மண்டலம். இலக்கியக் குழு வெளியீடுகள்
- Danesi, Marcel., Andrea Rocci, Global Linguistics: An Introduction, Mouton de Gruyter, Berlin, Newyork, 2009
- Marcel Danesi., Andrea Rocci, "Global Linguistics: An Introduction, Mouton de Gruyter, GmpH & Co.KG, Berlin, 2009
- \* Ramasamy., Sumathi., The Lost Land Lemuria. Fabulous Geographics, Catastrophic Histories, University of California, Press, Berkeley, Los Angeles, London, 2004.
- Sathasivam, A., Proto-Sumero Dravidian Sumerian- The common Origin of Sumerian and Dravidian, History and Heritage Unit, Tamil Information Centre, Kingston, England, 2017
- \* ....., The Structure of the Tamil verbs, (Ph. D Thesis), University of Oxford, Electronic Book, 1956

## பின்னிணைப்புக்கள்- I - IX

#### பின்னிணைப்பு- I பேராசிரியர் ஆங்கிலத்தில் எழுதிய நூல்கள்:

- 2017: Proto-Sumero Dravidian The Common Origin of Sumerian and Dravidian Languages, History and Heritage Unit, Tamil Information Centre, Kingston, England. http://noolaham.net/project/555/55444/55444.pdf.
- 1965: Sumerian A Dravidian Language, University of California, Berkeley, California.
- 1956: The Structure of the Tamil Verb- (Ph.D. Thesis), University of Oxford. Volume I, pp.1-429; Vol. II, pp 430-80 (Electronic Book -1956)

Link given by ORA, https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:b7e6e76e-3309-4187-8d9ae9924ee5 https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:b7e6e76e-3309-4187-97c3 8d9ae9924ee5

#### பின்னிணைப்பு- II பேராசிரியர் ஆங்கிலத்தில் எழுதிய கட்டுரைகள்:

- "Linguistics in Ceylon II. Tamil: Current trend in Linguistics". Linguistics in South Asia Vol. 5, pp. 752 – 759.
- "The Suffix Cin (rpd;) in Cankam Tamil", Tamil Culture, Vol. V11. No. 2 April, 1958.
- "The Current Status of Dravidian Historical & Comparative Studies", The Proceedings of the 9th International Congress of Linguist Cambridge, Mass. 1962, pp. 570-573
- "Syntax of old Tamil", All India Oriental Conference, Sri Nagar, 1961. XX1 st Session, (Abstract Pages 158 – 159)
- "Primitive Tamil & Proto Dravidian", Summaries of Paper. Supplement 26th International Congress of Orientalists, New Delhi, 1964 (Abstracts, pp. 31-33)

- 6. "Accentual System of Old Tamil", Meenakshisundaram Manivila Malar, Annamalai University, pp. 401-420.
- "From Kumari to Sumer: 1976, Publisher: The Indian Ocean in Focus. International Conference on Indian Ocean Studies, Perth, W.A., 15-22 August 1979. Section V1. Archives & Resources Study. University of Western Australia. Nedlands. Pp.1-17
- "Studies in Sumero-Dravidian Phonology", Sixth International Conference - Seminar of Tamil Studies held at Kaula Lumpur, Malaysia -15th-19th Nov. 1987
- "The Dravidian Origin of Sumerian Writing", First International Conference - Seminar of Tamil Studies held at Kaula Lumpur, Malayasia. April. 1966
- "Affinities Between Dravidian & Sumerian", Paper Presented at the Seminar on Dravidian Linguistics II held at Annamalai, Tamil Nadu: 14th to 16th Nov. 1969
- "The Hindu Religious Heritage in Sri Lanka: Revived & Remembered", Religiousness in Sri Lanka, Edited by John Ross Carter. Marga Institute 1979. pp. 161 – 173
- 12. Early Tamil Religion in Sangam Texts for Sir Maharajah Singh Prize: Essay presented to Balliol College Oxford. 1955, pp.1 32

#### பின்னிணைப்பு -III பேராசிரியரின் தமிழ் நூல்கள்:

- 2022: ஈழத்துக் கவிதைக் களஞ்சியம் இலங்கை சாகித்திய மண்டல வெளியீடு. கொழும்பு. **மீள் பதிப்பு**, சதாசிவம் வெளியீடு, மதி அச்சகம். யாழ்ப்பாணம்,
- 2021: மொழியியலும் தமிழ்மொழி வரலாறும், (பதிப்பாசிரியர்) பாலசுந்தரம் இளையதம்பி, நியூ எவர்கிறீன் அச்சகம், பிறைவேட் (லிமிட்டெட்), யாழ்ப்பாணம்.
- 2020: ஆராப்ச்சிக் கட்டுரை எழுதும் முறை முதற்பதிப்பு 1963 மீள் பதிப்பு, சதாசிவம் வெளியீடு, மதி அச்சகம். யாழ்ப்பாணம், http://noolaham.net/project/52/5165/5165.pdf

- 2018: ஞானப் பள்ளு, (முதற் பதிப்பு 1968), இரண்டாம் பதிப்பு, 2018. சதாசிவம் பதிப்பகம், யுனி ஆர்ட்ஸ் அச்சகம், (பிரைவேட்) லிமிடெட், கொழும்பு. http://noolaham.net/project/ 631/63061/63061.pdf
- 2006: தமிழ்ச் சொற்களின் பிறப்புநெறநி, தஞ்சைப் பல்கலைக்கழகம், 311ஆம் வெளியீடு.
- 1959: கருத்துரைக் கோவை, சென்னை. http://noolaham.net/project/172/17107/17107.pdf
- \*\*\*\*: இலங்கைத் தமிழ் வழக்குச் சொற்கள் அகராதி, தொகுதிகள்1-7 (விரைவில் வெளிவரவுள்ளது)

#### பின்னிணைப்பு - IV பேராசிரியர் தமிழில் எழுதிய மொழியியற் கட்டுரைகள்

- "நன்னூல் இலக்கணமும் மொழியியற் கோட்பாடுகளும்",
   இளந் தென்றல், தமிழ் மன்றம், கொழும்புப் பல்கலைக்கழகம், 1970.
- "பழமையும் புதுமையும், கலைப் பூங்கா", 1964 புரட்டாதி இதழ்
- "செந்தமிழ்", கலைப் பூங்கா, 1964 சித்திரை இதழ்
- "தொல்காப்பியம்", கலைப் பூங்கா, 1963
- "குமரித் தமிழ் அல்லது சுமர் மொழி".
- "தமிழ் வேர்ச் சொற்கள்", இளங்கதிர், தமிழ்ச்சங்கம், பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம், தமிழ் மன்ற வெளியீடு. 1957-1958
- "திராவிடத் தாய்", இளங்கதிர், தமிழ்ச்சங்கம், பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம் தமிழ் மன்ற வெளியீடு, 1959-1960

## பின்னிணைப்பு - V பேராசிரியர் பெற்ற புலமைப் பரிசுகளும் ஆய்வுகளும்.

- 1986: யப்பான் டோக்கியோ காகுஸின் பல்கலைக்கழக ஆய்வாளர் புலமைப் பரிசு பெற்று அப்பல்கலைக்கழத்தில் மொழியியல் ஆய்வு மேற்கொண்டார்.
- 1985-1986: தமிழ்நாடு தஞ்சாவூர் தமிழ்ப் பல்கலைக்கழகம் வழங்கும் சிறப்பாய்வாளர் புலமைப் பரிசு பெற்று சுமேரிய மொழிக்கும் திராவிட மொழிகளுக்கும் இடையேயுள்ள தொடர்பினை ஆராய்ந்தார்.
- 1973-1974: பொதூலவாய நாடுகள் இங்கிலாந்து வழங்கும் ஆய்வாளர்

- புலமைப் பரிசு பெற்று, ஒக்ஸ்போர்ட் பல்கலைக் கழகத்தில் ஆய்வு மேற்கொண்டார்.
- 1964-1965: மொழியியல் ஆய்வுக்கான புள்பிரைட் புலமைப் பரிசு பெற்று, அமெரிக்கா - கலிபோர்னியா பல்கலைக்கழகம் -பேர்க்லி ஆகிய இரண்டு பல்கலைக்கழகங்களிலும் ஆய்வு மேற்கொண்டார்.
- 1954-1956: இங்கிலாந்தில் ஒக்ஸ்போர்ட் பல்கலைக்கழகத்தில் மொழியியல் துறையில் கலாநிதிப் பட்ட ஆய்வை மேற்கொண்டார்.
- 1955: பாலியோல் கல்லூரி, ஒக்ஸ்பேர்ட், சேர் மகாராஜா சிங் விருது.
- 1943: மதுரைப் பிரவேச பண்டிதர் தேர்வு, முதற் பிரிவு சித்திக்கான விருது

# பின்னிணைப்பு- VI பேராசிரியர் பல்கலைக்கழகங்களின் முனைவர் பட்ட ஆய்வேடுகளின் வெளிநிலைத் தேர்வாளர்:

- எடின்பரோ பல்கலைக்கழகம்
- கேரளா பல்கலைக்கழகம்
- மதுரைப் பல்கலைக்கழகம்
- மதுரை காமராஜர் பல்கலைக்கழகம்
- அண்ணாமலைப் பல்கலைக்கழகம்
- சென்னைப் பல்கலைக்கழகம்
- மலாயாப் பல்கலைக்கழகம்

## பின்னிணைப்பு- VII பேராசிரியர் பங்கு பற்றிய புலமைசார் கல்விக் கழங்கள்:

- இந்திய மொழியியற் கழக உறுப்பினர்
- இங்கிலாந்தின் மொழி ஆராய்ச்சிக் கழக உறுப்பினர்
- அமெரிக்க மொழி ஆராய்ச்சிக் கழக உறுப்பினர்
- 1961-1988 கல்வி வெளியீட்டுத் திணைக்கள ஆலோசனைச் சபை உறுப்பினர்

- 1980-1988: கல்வி அமைச்சின் தமிழ், இந்துசமய பாட ஆலோசனைக்குமு உறுப்பினர்
- 1978-1988: சமயத்திற்கும் சமாதானத்திற்குமான ஆசிய மாநாடு-இயக்குநர்.
- 1979-1988: சமயத்திற்கும் சமாதானத்திற்குமான தேசியகுழு துணைத்தலைவர்.
- 1985: நடனத் தேர்வுக்குழு உறுப்பினர், இலங்கை ரூபவாகினி கூட்டுத் தாபனத்தின் மதியுரைக் குழு உறுப்பினர்.
- 1976 1988 இயக்குநர்: சமயமும் சமாதானமும்: உலக மாநாடு, ஜெனிவா.
- 1970 சாகித்திய மண்டலத்தின் நாடகக்குழுத் தலைவர்.
- 1966 சாகித்திய மண்டலத்தின் இலக்கியக் குழுத் தலைவர்.
- 1962-1965 சாகித்திய மண்டலத்தின் இலக்கியக் குழுவில் கீழைத்தேய மொழித்துறைப் பிரதிநிதி
- 1963 ஆரிய திராவிட பாஷாபிருத்திச் சங்க ஆலோசகர்.
- 1963 தமிழ்ப் பண்டிதர் சங்கத் தலைவர்
- 1948 ஆரிய திராவிட பாஷாபிருத்திச் சங்க உறுப்பினர்

# பின்னிணைப்பு- VIII பேராசிரியர் பங்கு பற்றிய பன்னாட்டு மாநாடுகள்:

#### அ). இலக்கியம் - பண்பாடு:

- 1987 ஆறாவது அனைத்துலகத் தமிழாராய்ச்சி மாநாடு. மலேசியா
- 1981 ஐந்தாவது அனைத்துலகத் தமிழாராய்ச்சி மாநாடு, மதுரை
- 1970 இரண்டாவது அனைத்துலகத் தமிழாராய்ச்சி மாநாடு, சென்னை
- 1966 முதலாவது அனைத்துலகத் தமிழாராய்ச்சி மாநாடு, மலேசியா

#### ஆ). சமயம்:

• 1986 சமயத்திற்கும் சமாதானத்திற்குமான 3ஆவது மாநாடு, கென்கொரியா

- 1984 சமயத்திற்கும் சமாதானத்திற்குமான 4ஆவது மாநாடு, நைரோபி, ஆபிரிக்கா
- 1981 சமயத்திற்கும் சமாதானத்திற்குமான 3ஆவது ஆசிய மாநாடு, புதுடெல்கி. இந்தியா
- 1979 சமயத்திற்கும் சமாதானத்திற்குமான 3ஆவது மாநாடு,
   உலகமாநாடு,
- பிரின்ஸ்ரன், நியுஜேர்ஸி. அமெரிக்கா.

### இ). மொழியியல்:

- 1984 கீழைத்தேய மொழியியல் காங்கிரஸ் 26ஆவது அனைத்துலக மாநாடு. புதுடெல்கி. இந்தியா.
- 1962 ஒன்பதாவது மொழியியல் மாநாடு, மசசூட், ஐக்கிய அமெரிக்கா
- 1961 அகில இந்திய கீழைத்தேய மொழியியல் மாநாடு, ஸ்ரீநகர், இந்தியா.

### பின்னிணைப்பு- IX இலங்கைப் பரீட்சைத் திணைக்களத்தில் வகித்த பதவிகள்:

- இலங்கை நிர்வாக சேவையாளர் தேர்வு தேர்வாளர்
- க. பொ. த. (சாதாரணம்) பிரதான கட்டுப்பாட்டுத் தேர்வாளர் பாடங்கள்: தமிழ், சைவசமயம்,
- க. பொ. த. (உயர்தரம்) பிரதான கட்டுப்பாட்டுத் தேர்வாளர் பாடங்கள்: தமிழ், இந்துசமயம்





# நூலாசிரியரைப் பற்றி...

பேராசிரியர் பாலசுந்தரம் இளையதம்பி அவர்கள் 1969 - விருந்து பேராதனை, கொழும்பு, யாழ்ப்பாணம் ஆகிய இடங்களிலுள்ள பல்கலைக்கழகத்திலே தமிழ்த்துறைத் தலைவராகவும் பணியாற்றியவர். இந்தியா, ரஷியா, இங்கிலாந்து, அமெரிக்கா முதலிய நாடுகளின் அரசுகளும், பல்கலைக்கழகங்களும் வழங்கிய புலமைப் பரி சுகள் பெற்று

நாட்டுப்புறவியலில் ஆய்வுகளை மேற்கொண்டவர். தமிழியல், பண்பாடு சார்ந்த அனைத்துலக மாநாடுகளில் ஆய்வுக் கட்டுரைகள் படித்தவர். 2020 மு தலாக இணைய வழிப் பன்னாட்டுக் கருத்தரங்குகளில் இருபத்தைந்துக்கும் மேற்பட்ட ஆய்வுரைகள் வழங்கியவர்.

பேராசிரியர் இதுவரை வெளியிட்டுள்ள 16 ஆய்வு நூல்களிற் 'கனடாவில் இலங்கைத் தமிழரின் வாழ்வும் வரலாறும்' என்ற நூலுக்குக் கனடா தமிழ் இலக்கியத் தோட்டம் 2017 ஆம் ஆண்டின் சிறந்த நூலென வழங்கிய பரிசு, 'பண்டைத் தமிழர் பண்பாடு - ஒரு புதிய நோக்கு' என்ற நூலுக்குத் தமிழகத்து 'சேக்கிழார் ஆய்வு மையம்' வழங்கிய 2015ஆம் ஆண்டின் அதிசிறந்த ஆய்வுநூற் பரிசு, 'நாட்டாரிசை இயல்பும் பயன்பாடும்' என்ற நூலுக்கு இலங்கை அரசின் சாகித்திய மண்டலம் 1991இல் வழங்கிய பரிசு எனப் பல பரிசுகள் பெற்றுள்ளன. 'சுழத்து இடப்பெயர் ஆய்வு - யாழ்ப்பாணமாவட்டம்' (2002) என்ற நூலும் சுழத்தமிழர் ஊர்கள் பற்றிய ஓர் அரிய அவணமாகும்.

2005ஆம் ஆண்டிலிருந்து தென்னாசிய நுண்கலை கற்கை மையத்தின் (அண்ணாமலை கனடா) தமிழ்துறைத் தலைவராகப் பணியாற்றுகிறார். ரொறன்ரோவில் இலக்கியம், பண்பாடு, சமயம், ஊர், கல்லூரி சார்ந்த மன்றங்களின் காப்பாளராகவும், தலைவராகவும், 'சுவாமி விபுலாநந்தர் தமிழ் ஆய்வு மையம் - கனடா' அமைப்பின் பணிப்பாளராகவும் பல்வேறு சேவைகளை மேற்கொண்டு வருகின்றார்.

பேராசிரியரின் கல்விப்பணி, பன்முக சமூகப் பணி ஆகியவற்றைப் பராட்டிக் கனடா அரசு, சமூக நிறுவனங்கள், ஊடகங்கள் ஆகியன வாழ்நாள் சாதனையாளர் விருகள் எனப் பல்வேறு விருதுகளை வழங்கிப் பேராசிரியரை மதிப்பளித்துள்ளன. கல்வி, சமூகம், பண்பாடு என ஓயாது இயங்கி வரும் மாண்புமிகு பேராசியர் பாலசுந்தரம் அவர்களின் பன்முகச் சேவைகள் தொடர வேண்டும் என A FAST PRINT பதிப்பகத்தாரும் வாழ்த்துகின்றோம்.