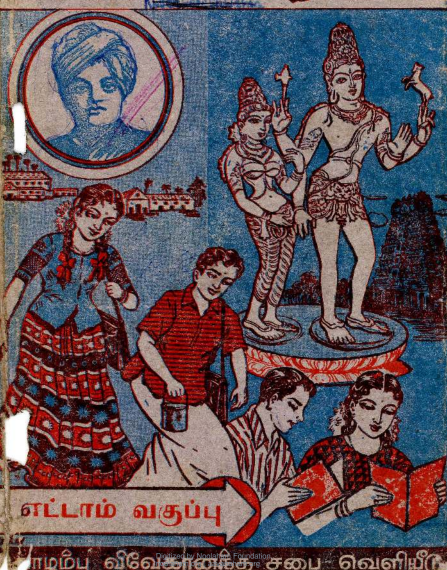
# Wen Guis



ഖ് ബേക്ക് ബിക്ക് ക്കെ വെ വെണിയ് ര



சிவமயம்



விவேகானந்தசபை வெளியீடு:.

## சைவ போ தினி

எட்டாம் வகுப்பு

புதிய பாடத்திட்டத்திற்கு அமைய எழுதப்பெற்றது.

1.973

உரிமை பெற்றது)

(விஸ் ரூபா 2-00

அச்சுப்பதிவு: ஸ்ரீ ஆத்மஜோதி அச்சகம் - நாவலப்பிட்டி.

#### சிவமயம்

## பதிப்புரை

\*'ஊனத் திரு<mark>ள் நீங்கிட வேண்</mark>டில் ஞானப் பொருள் கொண்டடி பேனும்'*' -சம்பந்தர்* 

தமிழர் தொன்னெறியாய சைவசமயக் கல்வியற்வொ ழுக்**க ஆசாரங்களே மக்கள்** நன்கு கற்றுத் தெரிந்து, தெளிந்த முறையில் நன்மைபெற லாழ்ந்து, ஈற்றில் பெரு நிலேயில் அடங்கி வாழும் பேரின்பப் பேற்றிற்கு ஆளாக என்ற பெருநோக்கைக் கருத்திற் கொண்டு, பல்லாற்றுனும் ஒல்லுமட்டும் நன்றுெண்டுகளாற்றி வரும் கொழு**ம்பு** விவேகானந்த**சபை**, கடந்த நாற்பத் துமூன்றுஆண்டு களாகச் சைவதிருர்களுக்கென அகில இலங்கை அடிப்படை பில் ஆண்டுதோறுஞ் சைவ சமய பாடப் பரீட்சை ஒன்றை யும் நடாத்திவருகின்றது. அப்பரீட்சைக்கெனச் சபையினுல் எழுதப்பட்டும், பாடசாவேகளில் ''சைவசமயங் கற்பிப்பதற் குப் பாட நூல்களாகக் கைக்கொள்ளு தற்கு அமைச்சினுல் எனக் கெல்ளி அங்கீகரிக்கப்பட்டதுமான வெளியீடுகளே சைவ போதினிகள் ஆகும். அப்படி இருந் தும், அரசினர் பாடத் திட்டத்தைத் தழுவியே சபையா ரிண் பரீட்சை இப்போது நடந்து வருவதனுல், அப்பாடத் திட்டங்களுக்கு அமைவுற இரண்டாம் வகுப்புமுதல் எட்டாம் வகுப்புவரையான சபை வெளியீடுகளேப் புதிதாகத் திருத்தி வெளியீட்டிருக்கின் றனம்.

இப்புதியப் பதிப்பில் யாதேனும், பிழைகள் குறைகள் இருக்கக் கண்டால், அவற்றைச் சபையார்க்குத் தெரிவிக் கும்படி அட்புடன் கேட்டுக்கொள்கின்றவம்.

மேலும் இந்நூலில் வரும் பொருளடக்கக் கருழூவுங்களேச் செப்பமுற ஒழுங்குபடுத்தித் தொகுத்து எழுதியுதவி, இதனே ஒளிவிளக்காக்கிய சைவப் பெரியார் தமிழவேன் சபையாரின் தன்றிக்கும் சைவ உலகின் போற்றலுக்கும் உரியவராவர்.

10-12-73. கொழும்பு விவேகானந்த சபையார்.

#### சிவமயம்

# பொருளடக்கம்

| est. is. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 113640. |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 1.       | சைவ சம்யப் பிரமாண நூல்கள்.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | a       |
| 2.       | சைவ நாற்பா தங்களும் நால்வகை முக்திகளும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 8       |
| 3.       | திருக்கோயில் அமைப்பு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 12      |
| 4.       | இறைவன் மூர்த்தங்கள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 19      |
| 5.       | இருக்கோயில் வழிபாடு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 28      |
| 6.       | சரியை வழிபாடு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 33      |
| 7.       | திருக்கோயிற் கிரியைகள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 38      |
| 8.       | பசு [ஆன்மா]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 42      |
| 9.       | ипей за выполня выполни выполня выполня выполня выполни выполни выполни выполни выполн | 44      |
| 10.      | இருஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயஞர் தேவாரம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 54      |
| 11.      | <b>நிருநாவுக்கரசு</b> நாயஞர் தேவாரம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 61      |
| 12.      | அப்பர் தேவாரம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 64      |
| 13.      | சுந்தரர் தேவாரம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 69      |
| 14.      | திருவாசகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 72      |
| 15.      | திருவிசைப்பா                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 85      |
| 16.      | திரு <b>ப்பல்</b> லரண்டு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 86      |
| 17.      | <u>திருப்புராணம்</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 88      |
| 18.      | <u> இருப்புகழ்</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 92      |
| 19.      | கந்தர் அலங்காரம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 95      |
| 90       | சிலிப்புகை இருக்கு றன்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 97      |

| 21; | மங்கையர்க்கர சியார்                    | 111 |
|-----|----------------------------------------|-----|
| 22. | மெய்கள் டதேவர்                         | 113 |
| 23. | அருணந்தி சிவாசாரியார்                  | 116 |
| 24: | மறைஞான சம்பந்த சிவாசாரியார்            | 117 |
| 25. | உடாபதி சிவாசாரியார்                    | 118 |
| 26. | கச்சிய <b>ப்ப கி</b> வாசாரிய சுவாமிகள் | 120 |
| 27. | தாயுமான சுவாமிகள்                      | 122 |
| 28. | சிவஞான முனிவர்                         | 124 |
| 29. | மன்று தொழுத பதஞ்சலி                    | 126 |
| 30. | சித <b>ம்</b> பர <b>ம்</b>             | 129 |

#### ிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

## 1. சைவ சமயப் பிரமாண நூல்கள்

#### (அ) சைவ சமயம்:

பல்லாயிரம் ஆண்டுகட்கு முன் வாழ்ந்த நம் முன்னேர் கடவுள், உலகு, உயிர் என்னும் முப்பொருள்களேயும் பற்றி அறிந்திருந்தனர். உலக வாழ்வு உயிர்களே அநாதியே பற்றி நிற்கும் மல நீக்கத்திற்கென அமைந்தது என்று தெளிந்த னர். கடவுளே அன்பு வடிவாகக் கண்டனர்; கடவுளுக்கு அன்பு எனும் பொருளமையச், ''சிவம்'' என்று பெயருமிட்டனர். உயிர்களேப் 'பசு' என்றும், அறியாமையைச்செய்யும் இருளேப் 'பாசம்' என்றும் வழங்கினர்; உலக வாழ்வைப் பேரருளிஞல் அளித்த இறைவனே நன்றி அறிதனுடன் வழிபட்டு ஒழுகி னர்; வாழ்வில் இன்பமும் அமைதியுங் கண்டனர்; அவர்கள் கைக்கொண்ட நெறி சைவசமயம் என அழைக்கப்பட்டது.

உலகில் பல சம்யங்கள் நிலவுகின்றன. அவற்றுள் சைவ சம்யம் மிக மிகப் பழமை வாய்ந்தது. தொன்மையினுலும், பொருள் ஆழத்தினுலும், சம்ரச நோக்கத்தினுலும், பிற சம்யங்களேக் காட்டிலும் உயர்ந்தது. எல்லாச் சம்யங்கட்கும் தாயகமாய் உள்ளது. பல்லாயிரம் ஆண்டுகள் சென்றும் பண்பு குன்ரும்ல் நின்று நிலவுவது நம் பழம்பெருஞ் சைவம்.

சைவம் கடவுள்ச் சிவம் என்றும், உயிர்களேப் பகவென் றும், அறியாமையைச் செய்யும் இருளேப் பாசம் என்றுங் கூறும் என்று முன்னர் அறிந்தோம். கடவுள் பதி என்றுங் கூறப்படுவார். பதி, பசு, பாசம் என்னும் முப்பொருள்களே யும் முடிந்த முடிபாக அறுதி இட்டுக் கூறுதலின், சைவஞ் சித்தாந்தம் என்றுங் கூறப்படும். பதி, பசு, பாசம் எனும் மூன்றினேயும் இறை, உயிர், தளே எனவும் வழங்குவர்.

சைவ சமயத்**தி**ன் இயல்புகளேத் தமிழ் மொ**ழியி**லும், வட மொழியிலும் உள்ள நூல்கள் செவ்வனே விளக்குகின் தமிழ்மொழியில் பன்னிரு திருமுறைகளும், பதினன்கு சாத்திரங்களுந் தலேமைபெற்று விளங்குகின் றன. வடமொழியில் வேதங்களும், ஆகமங்களும், உபாகமங் களுந் தலேமை பெற்று விளங்குகின்றன. அன்றியுந் தமிழ் மொழியில் ஞானுமிர்தம், பண்டார சாத்திரம் முதலிய நூல்களும். சிவஞானபாடியம் முதலிய உரைநூல் களும் உண்டு. வடமொழியில் தத்துவப் பிரகாசிகை முதல் இ**ரத்**தினத் திரவியம் ஈறுக உள்ள எட்டுச் சார்பு நூல்களும். பௌட்கரவிருத்தி, மிருகேந்திரவிருத்தி, சிவாக்கிர பாடியம் முதலிய உரை நூல்களும் உண்டு. மற்றும் புராணங்கள் இதி காசங்கள் என இரு பகுதியான நூல்களும் உண்டு. சைவ ் சம்யிகள் இவற்றைக் கற்றுப் பயன்பெறல் வேண்டும்.

--

#### (ஆ)\* வேதம்:

சிவபெருமான், ஆன்மாக்கள் பொருட்டு அருளிச்செய்த நூல்கள் இரன்டு. அவை வேதம், சிவாகமம் அவற்றுள் முதற்கண் நிற்பது வேதம். வேதத்தை நூல் என்பர். வேதத்திற்குச் சுருதி, நிகமம் முதலிய பெயர் களும் உண்டு. வேதத்தைப் பின்பற்றுவோர் எனப்படுவர். வேதம் இருக்கு, யசுர், சாமம், அதர்வணம் 2mai என நான்காகும். முறையே சதாசிவமூர்த்தியின் தற்புருடம், அகோரம், வாமதேவம், சத்தியோசாதம் ஆகிய நான்கு திருமுகங்களில் நின்றுந் தோன்றின என்று பெரியோர்கள் கூறுவர். வேதங்கள் காலத்தால் மிக முற் பட்டவை; அநாதியானவை; வேதத்தை ஞானகாண்டம்; கரும் காண்டம் என இரண்டாகப் பிரிப்பர். ஞான காண்

ஸ்ரீகாம கோடி பீடாதிபதிகளான ஜகத்குரு ஸ்ரீசங்கராச் சாரிய சுவாமிகள் அருளிய நண்மொழிகள் பக்கம்: 264

டம் பிரமத்தைப் பற்றிய ஆராய்ச்சியாகும். இந்து மதற் தைச் சேர்ந்த சகல பிரிவினரும் ஞான காண்டத்தை ஏற் றுக் கொள்வர். கரும காண்டம் வருளுச்சிரம் தரும்ங்களே யும், இந்திரன் முதலிய தேவர்கள் பூசைசுளேயும் விவரித் துக் கூறும். வேதங்களுக்கு உரை செய்தவர்கள் பல்வேறு சமயத்தவர்கள். கால வேறுபாடுகளுக்கேற்ப வேதங்கள் காலந்தோறும் இருடிகளால் வகுக்கப்படும்.

தற்காலத்துள்ள நான்கு வேதங்களுந் துவாபரயுகத் தின் இறுதிக் காலத்தில், கலியுகத் தொடக்கத்தில், சற்றே ற**க்**குறைய ஐயா**யிரம் ஆண்டுக**ளுக்கு முன் அவதரித்த முனிவரால் வகுக்கப்பட்டுள்ளன. ஒரு மனிதன் வேதம் முழுவதையும் படிப்பது இயலாத காரியம். ஆகவே, வியாசர், ஒருவன் வாழ்நாளில் படித்து முடிக்கக்கூடிய பாகத் ஒவ்வொரு பிரிவாகப் பிரித்து வைத்தார். வியாசரிடஞ் சுமந்து, • 'சாகை' என்று வழங்கப்பெறும். பைலர், ஜைமினி, வைசம்பாயனர் எனும் நால்வரும் நான்கு வேதங்களேயும் பாடங் கேட்டனர். இருக்கு வேதம் 21 சானை களேயும், யசுர் வேதம் 100 சாகைகளேயும், சாம் வேதம் 1000 சாகைகளேயும். அதர்வ வேதம் 9 சாகைகளேயும் கொண்டன. வேதத்தில் இப்பொழுது ஐதரேயசாகை மட்டும் இருப்பதாகவும், யசுர்வேதத்தில் காண்வசாகை, தைத்திரீய மாத்யந்தினசாகை என்னும் மூன்று சாகைகள் இருப்பதாகவும், சாமவேதத்தில் கௌதஞ்சாகை, தலவகார சாகை என்னும் இரண்டு சாகைகள் மட்டும் வேதத்தில் ஒரு சாகைகூட இருப்பதாகவும், அதர்வ இல்லேயென்றும் வழக்கத்தில் பெரியோர்கள் பொழுது கூறுவர். ஒவ்வொரு சாகையும் மூன்று பிரிவுகளே உடையது. அவை மந்திர**ம், பி**ராம்மண**ம், உபநிடதம் என்ப**ன. மந்தி ரம் உச்சரித்தால் புண்ணியத்தைத் தருவது; பிராம்மணம்

இன்ன கருமம், இதை உத்தேசித்து இப்படிச் செய்ய வேண்டும் என்று விதிப்பது; உபநிடதம் ஞானப்பகுதி. ஒவ்வொரு சாகையின் முடிவில் இருக்கும் மத்திரமும், பிராம் மணமும், கர்மகாண்டத்தைச் சேர்ந்தவை. உபநிடதங்கள் ஞான காண்டத்தைச் சேர்ந்தவை. உபநிடதங்கள் ஈசு, கேனகட, பிரச்சின, முண்டக, மாண்டூக்கிய, தைத்திரிய, ஐதரேய, சாந்தோக்கிய, பிருக தாரணியக முதலாகப் பலவாம்.

#### ---

#### (இ) ஆகமம்:

சிவபெருமான் ஆன்மாக்கள் பொருட்டு அருளிச்செய்த முதல் நூல்கள் இர**ன்டனுள் ஆக**மமும் ஒன்று. ஆகமம், என்பன ஒரு பொருட் சொற்கள். ''ஆகம்' என்னுஞ் சொல்வே ஆ + க + ம எனப் பிரித்து ஆ— சிவஞானம் என்றும், க — மோட்சா தனம் என்றும், ம் — மலநாசம் என்றும் பொருள் கொண்டு, ஆகமம் ஆன்மாக்களுக்கு மலத் தை நாசம் செய்து ஞானத்தை உதிப்பித்து மோட்சம் கொடு**ப்ப**த**ற்காக** உபதேசிக்கப்பட்ட நூல் ஆ+கம்+ம் எனப் பிரித்து ஆ-பசு, கம்-பதி, எனப் ப**ொருள்** கொண்டு ஆகமம் பதி, பசு, பாச **இலக்**கணங் களே விரித்துக் கூறும் நூல் எனவும் பெரியோர் கூறுவர். சிவாகம<mark>ங்கள் இருபத்</mark>தெட்**டாம். அ**வை காமிகம், யோ கசம், ச<mark>ிந்தியம், காரணம், அசிதம், தீப்த</mark>ம், சூக்குமம், சகச்சிரம், அம்சுமான், சுப்பிரபேதம், விசயம், நிச்சுவாசம், கவாயம்புவம், ஆக்கிநேயம், வீரம், இரௌரவம், மகுடம், விமலம். சந்திரஞானம், முகபிம்பம். புரோத்கதம். இல்ஸிதேம், சித்தம், சந்தானம், சருவோக்தம், பரமேசுரம். வாதுளம் என்பனவாம். இவை ஆன்மாக்கள் அகற்றி இன்பம் பெறும் வழிகளேக் கூறும். கிவர கமங்கள் கடவுள் வழிபாட்டை இரக்கியம், மந்திரம். மூர்த்தி, ஆலயம் ஆகிய முறைகளில் விரித்துக் கூறும்;

கடவுள் சொல்லுக்கும், மனத்துக்கும் எட்டாத பொருளாய் இருத்தலால், அவரை மறைகள் கூறும் வீதுமாக வழிபடச் கிலராலேதான் முடியும். பெரியோர்கள் தம் உடணேயே இறைவஞக வழிபடுவர். ஏணயோர் வழிபடுவதற்காகவே ஆலயங்களே அமைக்குமாறு ஆகமங்கள் கூறுகின்றன. ஆலயம் என்பதன் பொருள் ''ஆன்மாக்களே இறைவனிடம் இலயிக்கும்படி செய்யும் இடம்'' என்பதாம். சிவாலயத்தின் மூலத்தானத்தில் இலிங்கம் காணப்படும். அதற்குக் கார ணம் கடவுள் உருமைாயும், அருவமாயும் இருப்பதேயாகும்.

சிவன் ஒருவனே பரமாத்மா ஆதலின், அவனுக்கே இலிங்கம் உரியது எனச் சைவாகமங் கூறும். சிவாகமங்களில் ஆலய அமைப்புச் செவ்வனம் விளக்கப்பட்டிருக்கின்றது. மூலத்தானம், அருத்தமண்டபம், மகா மண்டபம், மூர்த்தி கள், பிராகாரம், பலிபீடம், கொடிமரம், நந்தி, கோபுரம் முதலியவற்றின் இயல்புகள் விதிக்கப்பட்டிருக்கின்றன. இம் மையிலும், மறுமையிலும் இன்பம் பேறும் பொருட்டு, புதிய ஆலயங்களே அமைக்குமாறும், பழைய ஆலயங்களேப் புதுப் பிக்குமாறும் சிவாகமங்கள் கூறுகின்றன. சிவாகமத்தில் சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானம் எனும் நான்கு பாதங்கள் விளக்கப் பெற்றுள்ளன. சிவாகமங்களுள் ஞானகாண்டப் பகுதியை நிருவாண தீட்சை பெற்றுரும், கரும் காண்டப் பகுதியை விசேட தீட்சை பெற்றுரும், தலாம் என்று பெரியோர் கூறுவர்.

சிவாகமங்கள் இருபத்தெட்டையுந் திருமூலர் தமது திருமத்திரத்தில் வர்ணித்துள்ளார். ஆகமங்கள் பல இன் னும் அச்சேருமல் இருக்கின்றன. காமிகம், காரணம், வாதுளம், சுப்பிறபேதம், புட்கரம் ஆகிய ஐந்து ஆகமங் களும் கிரந்த எழுத்தில் அச்சிடப்பட்டுள்ளன. இவைகளில் கிலவற்றிற்குத் தமிழ் மொழி பெயர்ப்பும் உண்டு. ஆகமங் களிற் கூறப்பட்டுள்ள கும்பாபிடேகம், நித்திய பூசை முதலிய நற்கருமவியல்களே விளக்குவதற்குத் தனியாக நூல்களும் இயற்றப் பெற்றுள்ளன.

#### (ஈ) புராணம்:

புராணம் வேதத்திற்குப் பூதக்கண்ணுடியாக உள்ளது. · 'புராணம்'' என்பதற்கு**ப் ப**ழைய செய்**தி** என்பது கருத்து. ஆன்மலர்பமான சரித்திரங்களேப் புராணஞ் சொல்லுகின் றது. சுருங்கக் கூறின், வேதவாக்கியப் பொருள்களே வலி யுறுத்தி, விரித்து **அ**றிவிப்பது புராணத்தின் நோக்கமாகும், உலகின் தோற்றம், ஒடுக்கம், பாரம்பரியம், மனுவந்தரம், பரம்பரைக் கதைகள் ஆகிய இவ்வைந்தையுங் கூறுதலால் புராணம் ''பஞ்சலக்கணம்'' எனவும் பெயர் பெறும். புரா ணங்கள் குறைந்த நிலேயில் உள்ளவர்களுக்குப் பயன்படக் கூடியன. இவைகளேப் படிப்பதால் சிவபக்தி வளரும்; சமங உண்மைகள் நன்ருக மனத்திற் பதிவதன் பொருட்டு 🛊 கதைகளில் வைத்து இவை பேசப்படும். வடமொழிப் பதினெட்டாம். பராணங்கள் அவை: பிரமம், பதுமம், ைணவம், சைவம், பாகவதம், நாரதீயம், மார்க்கண் டேயம், ஆக்கிநேயம், பௌடியம், பிரமகைவர்த்தம். இனிங்கம், வராகம், காந்தம், வாமனம், கூர்மம், மற்சம், காருடம், பிரமாண்டம் என்பனவாம்: இவற்றுள் ணம் பத்து: அவை: சைவம், காந்தம். இலிங்கம், கூர்மம், வாம்னம், வராகம், பௌடியம், மற்சம், மார்க்கண்டேயம், பிரமாண்டம் என்பனவாம். விட்டுணு புராணம் அவை၊ நாரதீயம், பாகவதம், காருடம், வைணவம் பணவாம். பிரம் புராணம் இரண்டு. அவை: பிரமம், பதுமம் என்பனவாம். சூரிய புராணம் ஒன்று. அஃது ஆக்கிநேயம். அன்றி உப புராணங்கள் பதினெட்டும் என்பர். தமிழிற் புராணங்கள் இருக்கின்றன. அவற்றுள் புராணம், திருவினேயர்டற் புராணம், கந்தபுராணம் முதவி யன மிகவும் சிறந்தன.

#### (உ) இதிகாசம்:

இராமாயணம், மகாபாரதம் ஆகிய இரண்டும் இதிகா ''இதிகாசம்' என்னுஞ் சொல்லுக்கு சம் எனப்படும். இப்படி முன்பு இருந்தது என்பது பொருள். புராணம். உலகம் முன்பு எவ்வாறு இருந்தது. எப்படிக் கடவுளாற் படைக்கப்பட்டது என்பனபோன்ற பழைய செய்திகளே கூறும். இதிகாசம் தேவர், அகரர், மக்கள் முதலியோர் களுக்கிடையே முன்பு நடந்த நிகழ்ச்சிகள், கதைகள் முத லியவற்றை விளக்குஞ் செய்திகளேக் கூறும். பெரும்பாலும் கதையைப் பிரதான உபதேச பரம்பரையில் வந்த ஒரு மாகக்கொண்டு, பல கிளேக் கதைகளோடு சேர்த்து விரித் துக் கூறும். இதிகாசம் வேதத்தில் வரும் மந்திரங்களுக்குப் பொருள் காண்பதற்குப் பேருதவியாய் அமைந்துள்ளது என்பர். சிபி, நளன், யயாதி முதலிய பண்டை அரசர் வரலாறுகள் செய்யுள்களாக அமைக்கப்பட்டுச் பரபினர்களால் வேள்விகளின் மாகதர் என்ற போதும், விழாக்களின் போதும் அரசர்கள் முன்னில்யிற் அவற்றை ஆக்கியானங்கள் என வந்தன. பல ஆக்கியானங்கள் பாரதத்துள் இவ்வி தம் இதிகாசமும் புராணத்துள் அடங்கு சேர்க்கப்பட்டுள்ளன. மென்று அறிஞர்கள் கூறுவர்.

# 2. சைவ நாற்பாதங்களும் நால்வகை முத்திகளும்

உலக இன்பங் கருதிச் செய்யப்படுவன நல்விணேசன். அவை நிலேயான இன்பத்**தைத் த**ருவதில்லே. உலகப் பயன் சுருதாது விடு கருதிச் செய்யும் சரியை, கிரியை, யோகம் என்பன இருவினே ஒப்பிண உண்டாக்கி, ஞானத்திற்கு வழி திறக்கும்.

நல்வினேகள் எல்லாம் பசு புண்ணியம் எனப்படும். சரியை, கிரியை, யோகம் சிவபுண்ணியம் எனப்படும். பசு புண்ணியம், சிவபுண்ணியம் என்ற பகுப்பு, செய்கின்ற வர்கள் கருத்து வேறுபாடு பற்றியே கொள்ளப்படும்.

சிவ புண்ணியத்தைப் பொது என்றும், கிறப்பென்றும் இரண்டாகப் பிரிப்பர். வேள்வியில் பல தேவர்களுடன் சிவ பிரானே வழிபடுவது பொதுவாகும். சிவாலயத்தில் சிவ பிரானே வழிபடுவது கிறப்பாகும். கிறப்புச் சிவபுண்ணியம். கிவதீட்சை இன்றிச் செய்யப்படுவது, சிவதீட்சை பெற்றுச் செய்யப்படுவது என இரு பகுதிகளாய் அடங்கும். அன்றி மெய்யன்பாற் செய்யப்படுவது, புகழ் அதிகாரம் முதலி யன கருதிச் செய்யப்படுவது என இரு பகுதிகளாகக் கூறப் படுவதும் உண்டு. இவை முறையே உண்மை எனவும், உபாயம் எனவுங் கூறப்படும்.

மக்கள் ஒவ்வொருவருங் கடவுளுக்கும், மெய்யடியார் களுக்குந் தொண்டுகளும் வழிபாடும் செய்து நிலேயான இன்பத்தைப் பெற முயல வேண்டும். சிவபெருமான், உயிர்கள் படிமுறையால் உணர்ந்து உய்வதற் பொருட்டு, தூலம், சூக்குமம், அதிசூக்குமம் என் லும் வடிவங்களேக் கொண்டருளி, அவ்வவ் வடிவங்களில் வழிபடும் முறையை வேத சிவாகமங்களில் உணர்த்தி அருளிஞர். சரியை இறைவனது தூலவடிவத்தை வழிபடுவ தாகும். கிரியை இறைவனது சூக்கும் வடிவத்தை வழிபடு வது. யோகம் அவனது அதிசூக்கும் வடிவத்தை வழிபடு வது. ஞானமாவது அண்டாகார நித்தவியாபக சச்சிதா னந்தப் பிழம்பாகிய பரம்பொருளே நேரே வழிபடுவது. இவை உலகப்பற்றேடு செய்யப்படும் வழி உபாய மார்க் கம் என்றும், உலகப் பற்றுச் சிறிதும் இன்றிச் செய்யப் படும் வழி உண்மை மார்க்கம் என்றும் கூறப்படும்.

#### (அ) சரியை

சரியை புற வணக்கமாம். இது சரியையிற் சரியை, சரியையிற் கிரியை, சரியையில் யோகம், சரியையில் ஞானம் என நான்கு வகையினதாம். சரியையிற் சரியை, இருக்கோயில் அலகிடல், மெழுகுதல் முதலியனவாம். சரியையில் கிரியை, ஒரு மூர்த்தியைப் பூரித்தலாம். சரியையில் யோகம், நெஞ்சில் உருத்திரக் கடவுக்கு தியானஞ் செய்தலாம். சரியையில் ஞானம், முன் கூறிய தியான பாவகேயில் உறைப் பான ஓர் அனுபவ உணர்வு நிகழ்தலாகும். இதற்குப் பல்ன புவன பகுதிகளின் உலகமெய்தி, ஆண்டுள்ள போகங்களே நுகர்வது ஆகும். அது சாலோக முத்தி எனப்படும்.

#### (ஆ) கிரியை

கிரியை அகப்புற வணக்கம். இது கிரியையிற் சரியை, கிரியையிற் கிரியை, கிரியையில் யோகம், கிரியையில் ஞானம் எண நான்கு வகைப்படும். கிரியையிற் சரியை சிவ பூசைக்கு வேண்டும் உபகரணங்கள் எல்லாஞ் செய்து கொள்ளுதலாம். கிரியையிற் கிரியை, சிவாகமத்தில் விதித்தவாறே ஐவகைச் சுத்தி முன்னுக, சிவலிங்க வடிவேற் செய்யும் பூசணேயாம். கிரியையில் யோகம், அகத்தே பூசை, ஒம்ம், தியானம் மூன்றிற்கும் மூவிடம் வகுத்துக்கொண்டு செய்யப்படும் அந்தரியாகமாம். கிரியையில் ஞானம், மேற் கூறிய அந்தரியாக உறைப்பின் கண் நிகழும் ஓர் அனுபவ உணரீவாம். இதற்குப் பயன் புவனபதிக்கு அணுக்கத் தொண்டராய் வைகுதல். அது சாமீபமுத்தி எனப்படும்.

#### (இ) யோகம்

யோகம் அக வணக்கம். இது யோகத்திற் சரியை, போகத்திற் கிரியை, யோகத்தில் யோகம், யோகத்தில் ஞானம் என நான்கு வகையினதாம். யோகத்திற் சரியை இயமம், நியமம், ஆசனம், பிராணுயாமம் என்னும் நான்கு இயம்ம்: கொல்லாமை, வாய்மை, கள்ளாடைம், பிறர் மனே விரும்பாமை, இரக்கம், வஞ்சனேயில்லாமை, பொறையுடைமை, மனங்கலங்காமை முதலியனவாம். நியமம்: தவம், சந்<mark>தோ</mark>ஷம், தேவபத்தி, தானம். பூசை, சாத்திரங் கேட்டல், செபம், விரதம் முதலியன ஆசனம், யோகம் எட்டினுள் ஒன்றுகிய இருக்கை, பிராணுயாம்ம், பிராணவா**யுவை**த் **த**டுத்தல். யோகத்திற் பிரத்தியாகாரமுந் தாரணயுமாம். பிரத்தியா காரம் மனத்தை இந்திரிய விடயங்களில் விடாது தடுத்தல். துர்ருளோ, மன**த்தை அ**கத்**தில்** ஒரு தொன**த்தி**ல் நிறு**த்துத**ல். யோகத்தில் யோகம், தியானமாம். யோகத்தில் ஞானம், சமாதி, யோ**கத்திற்கு**ப் பயன் புவனபதிக்கு ஒத்த **வ**டி வுடைமையாம். அது சாருபமுத்தி எனப்படும்.

#### (ஈ) ஞானம்

ஞானம் அறிவால் எங்கும் வழிபடுவது. இது ஞானத் திற் சரியை, ஞா**னத்**திற் கிரியை, ஞானத்தில் யோகம், ஞானத்தில் ஞானம் என நான்கு வகையினதாம். ஞானத் திற் சரியை, ஞான நூல்களேக் கேட்டல். ஞானத்திற் கிரியை கேட்டவற்றைச் சிந்தித்தல், ஞானத்தில் யோகம், சிந்தித்தவற்றைத் தெளிதல், ஞானத்தில் ஞானம், நிட்டை கூடுதல். அபர ஞானப் பயன் புவனபதிகளால் அனுட்டிக் கப்படுதளாம். இந்நெறி நின்ளேர் சாயுச்சிய முத்தி பெறு வர்.

சரியை, கிரியை, யோசம், ஞானம் ஆகிய நான்கு மார்க்கங்களேயுத் தாச மார்க்கம், சற்புத்திர மார்க்கம், சக மார்க்கம், சன்மார்க்கம் எனவுங் சுறுவர். சரியை முதலிய வற்றை முறையே அரும்பு, மலர், காய், கனி போல்வன என்று தாயுமான சுவாமிகள் கூறுவர். சாலோக, சாமீப, சாரூப முத்திகளே அபரமுத்தி என்றும், சாயுச்சிய முத்தி யைப் பரமுத்தி என்றுஞ் சாத்திரங்கள் கூறும்.

to the transition of the late of the

# 3. திருக்கோயில் அமைப்பு

தாம் இறை**வ**னே வழிபட **அ**மைந்த இடம் திருக் கோயில். இறைவனே வழிபடும் இடம், மனம் ஒன்றி வழி பாடு நிகழ்த்துதற்குரிய சிறந்த இடமாக இருத்தல் வேண்டும். இயற்கை அழகு நிறைந்த இ**ட**மே சிறந்**த இ**ட மாகும். பழம்பெருங் கோயில்கள் இருக்கும் தலங்கள், தகைய இடங்களாக இருத்தலேக் காணலாம். ஆற்றங்கரை களிலும், மரச்**சோலே**களிலும், மரத்தடியிலுந் தெய்வ உருவ மைத்து மக்கள் முதலில் வழிபட்டனர்: அங்கு சிறுகட்ட டழும் அமைத்தனர். மனக்குகைகளிலும் அமைத்தனர். பின்பே இப்போதமைந்திருக்கும் முறையிலே கோயில்கள் எழுந்தன. இவை ஆகம் முறைப்படி அமைந்தவை. கோயில்கள் மக்களின் உடலமைப்பு முறையிலே அமைக்கப் பெற்றுள்ளன; மனத்தில் இறைவ<sup>2</sup>ன வழிபடும் முறையை**க்** கோயில்களில் வழிபடும் முறை அறிவிக்கிறது.

ஆகவே, ''கோயில்'' என்பது உடல் எனுங் கோயிலின் புறச்சின்னமாகும். புறச்சின்னத்தை உடலிலுள்ள தத்து வங்களுக்கு ஒத்திருக்கும்படி கட்டவேண்டும் என ஆகமங் கள் கூறுகின்றன. சுற்றிலும் மதிலெடுத்து, ஒருபுறம் பெரிய வாயில் அமைத்து, அங்கு ஒரு பெரிய கோபுரம் அமைக் கின்றனர். அக்கோபுரத்திற்குத் தூலலிங்கம் என்று பெயர். தொலேவிலிருக்கும் இதனேக் கண்டு தெய்வ வடிவமாக எண்ணி வணங்குவது முறை. கோபுரத்தைக் காணும் போதெல்லாம், மக்களுக்குத் தெய்வ நினேவு உண்டாகும் என்றும் நோக்கத்துடன் இதனே அமைத்துள்ளனர். இதனே அரசகோபுரம்'' என்றும் கூறுவதுண்டு.

அரச கோபுரத்தில் உலகிலுள்ள தாழ்ந்ததிலிருந்து உயர்ந்ததுவரை எல்லாப் பொருள்களின் உருவங்களேயுங் காணலாம். உலக நிண்வை அக்காட்சி உண்டாக்குகிறது: இக் கோபுரத்தின் வாயில்கள், ஒன்றன் மேல் ஒன்முக ஒற்றை எண்ணிக்கையாகவே இருக்கும். வாயில்கள் மூன்றுக இருந்தால், நனவு, கனவு, சுழுத்தி என்னும் மூன்று அவத் தைகளேயும், ஐந்தாஞல் ஐம்பொறிகளேயும், ஏழாஞல் ஐம்பொறிகளுடன் மனம், புத்தி என்னும் இரண்டையுங் குறிக்கின்றன என்பர். எத்தனே வாயில்கள் இருப்பினுந் தரைமட்டத்திலுள்ள வாயில் வழியாகவே நாம் உட்செல்ல முடியும். இவ்வாறே கடவுள் நாட்டஞ் செல்லும்போது நம் மனம் ஒன்றே பயன்படும் என்பர்.

**கோபுரத்தைக்க**டந்து உள்ளே சென்றுல், நம் காட்சிக்கு வருவது பலிபீடம். அதன் அருகிற் சென்று வீழ்ந்து வணங் கும்போது நம் மனத்தில் உள்ள கீழான இயல்புகளேயெல் லாம் பலிகொடுத்துவிட்டு, மேலான இயல்புடன் கோயிலுக்குள் இறைவலே வணங்கச் செல்கிரேம். பின்னர் இறைவனேச் சுற்றி வலம்வருதல் பிராணுயாம முறையைக் காட்டுகிறது. பலிபீடத்தைச் சார்ந்திருப்பது கொடிக் கம்பம். அதன் முகம் உள்முகமாக அமைக்கப்பட்டிருக்கிறது. கொடிக்கம்பத்திற்கு அடுத்திருப்பது உள்ளிருக்கும் தெய் வத்திற்குரிய வாகனம். அஃது ஆன்மாவைக் குறிக்கிறது. ஆன்மா உள்முகமாக இறைவனே நோக்குகிறது. இறைவனே ஆன்மாவின் குறிக்கோள் என்று அது காட்டு மற்றுங் கடவுளேச் சென்றடைவதற்கு எப்போதும் மனம் கடவுள் நாட்டத்திலேயே இருக்க வேண்டும் என் அந்த வாகனம் இறைவனே நோக்கியவாறே அமைந் திருக்கும் நிலே அறிவிக்கிறது. இறைவனேச் சுற்றிவரும் அடி யவன் வாகனத்தையும் சேர்த்தே சுற்றிவருகிருன். வாகனத் திற்கும் இறைவனுக்குங் குறுக்கே செல்வது வழிபாட்டு இஃது இடையூறு செய்வதுமாகும். முறைக்கு மாளுகும்;

கோயிலின் கருப்பக்கிருகந் திரையினுல் மறைக்கப் பெற்று இருளாக உள்ளது. காற்றும் வெளிச்சமும் நன்ருகப் பரவாத இடம் அது. ஆகமவிதி அவ்வாறிருக்க வேண்டு மென்று கூறுகிறது என்பர். கருப்பக் கிருகத்தின் அருகிற் சென்று, இறைவ‰க்காண ஒளி வரும்வரை அடியவன் காத். திருக்கின்முன், சிறிது நேரத்தில் மணியொலி கேட்கிறது. பின்னர் திரை விலகுகிறது. தீப ஆராதஃபைரலும், வீளக்கினுலும் வெளிச்சமுண்டாகி இறைவன் காட்சி உண் டாகிறது. மனமே கருப்பக்கிருகம், அங்கு நிகழவேண்டிய ஞானக்காட்சியின் புறத்தோற்றமே இது. மனத்தை உள்முக மாகச் செலுத்தும் ஆன்மசாதகன் முதலிற் காரிருடீயை தன் னுட் காண்கின்முன், மனத்தை உள்முகமாக அமைத்து வைத் திருக்கப்பழக வேண்டும். அப்பழக்கத்தால் உள்ளத்தினுள் இனிய ஓசையும், பிறகு ஞானஒளியும் உண்டாகின்றன.

ஆகவே, ஆகம்முறைப்படி அமைந்த கோயில்கள் சற்று மதிலும், பெருங் கோபுரமும், வாயிலும், பலிபீடமும், கொடிக் கம்பமும், வாகனமும், கருப்பக்கிருகமும் உடை யனவாகி, நம் உள்ளக்கோயில் அமைந்திருக்கும் முறையை உணர்த்துகின்றன என அறிகிருேம்.

்உள்ளம் பெருங்கோயில் ஊனுடம் பாலயம் வள்ளற் பிராளுர்க்கு வாய் கோபுரவாசல் தெள்ளத் தெளிந்தூர்க்குச் சிவன் சிவலிங்கம் கள்ளப் புலினந்துங் காளா மணிவிளக்கே.'' என்பது திருமூலர் திருமத்திரம்.

(பெருங்கோயில் — கருப்பக்கிருகம், வாய் — சுழுமுனே நாடித் தானத்தின் வாயில், அது குண்டலினித் தானமா கிய மூலதாரம். கள்ளப்புலினந்து—ஐம்புலன் வழிச்செல் லும் அறிவை, உள்முகப்படுத்தித் தியானத்தில் அழுந்த லால் உண்டாகும் ஞான ஒளி.)

இப்பாடலில், கோயிலுக்கு இன்றியமையாத பகுதி களாகிய கருப்பக்கிருகம், ஆலயம், கோபுரவாசல், சிவ லிங்கம், விளக்கு ஆகிய இவற்றேடு, நம் சரீரத்தில் முறையே உள்ளம், ஊனுடம்புவாய், உயிர், ஐம்புலன் வழிச்செல்லும் அறிவு ஆகியவை ஒப்பிட்டுக் கூறப்பட் டிருத்தலேக் காணலாம். கோயில்களில் ஒன்று முதல் ஐந்து வரை ஒற்றைப் படையில் சுற்றுப் பிராகாரங்கள் (ஆவரணங்கள்) உள்ளன. பிள்ளே யார் கோயில் போன்ற சிறு கோயில்களில். ஒரு சுற்றுப்பிரா காரமே அமைந்திருக்கும். நமது தூலசரீரத்துள்ளே உயிர் இருத்தல்போல, ஒரு பிராகாரமே அமைந்த கோயிலினுள் மூல மூர்த்தி இருக்கும். மூன்று பிராகாரம் அமைந்த கோயில் கள் நம் தூலசரீரம், குக்குமசரீரம், காரணசரீரம் ஆகிய மூன்றையும் ஒப்ப அமைந்தவை. ஐந்து பிராகாரங்களிருப் பின், அவை நம் உடவில் உள்ள (அ) அன்னம்யகோசம், (இ) மிரோணமயகோசம், (ரி) விஞ்ஞானமயகோசம், (உ) ஆனந்தமயகோசம் என்ற ஐந்து பகுதிகளே ஒப்பனவாகும்.

கோயிலின் ஒவ்வொரு பகுதியில், அல்லது சுற்றுப்பிரா காரங்களில் விநாயகர், சுப்பிரமணியர், வைரவர், தட்சண் மூர்த்தி, சபாபதி, சூரிய சந்திரர், துர்க்கை, இலட்சுமி, சரசுவதி, சண்டேசுவரர், நவக்கிரகங்கள் முதலிய மூர்த்தி கள் உண்டு. மூல மூர்த்தியாகிய சிவலிங்கத்தின் சந்நிதி மண் டபத்தில், இடப்பக்கமாக உமாதேவியார்க்குரிய கோயில் இருச்கும். அங்ஙனமின்றிப் புறம்பாகத் தேவி கேர்யில்கள் உள்ள ஆலயங்களும் உண்டு.

மேலும், கோயிலுள்ளே அபிடேக தீர்த்தக்கிணறு, மடைப்பள்ளி, களஞ்சிய அறை, வாகனசாலே, நீராடுவதற் குரிய தீர்த்தத் திருக்குளம், வசந்த மண்டபம், யாகசாலே, உற்சவ மூர்த்திகளாகிய உலோக விக்கிரக மூர்த்திகள் எழுந் தருளியிருக்குஞ் சபாமண்டபம் அல்லது கல்யாண மண் டபம், கண்டாமணி மண்டபம் போல்வனவும் அங்கங்கே அமைந்திருக்கக் காணலாம், சில ஆலயங்களில் நந்தவன மும் அமைந்திருக்கும்.

#### மண்டபங்கள்

கோயிலின் பிரதான மூர்த்தி இருக்கும் இடமாகிய கருப்பக்கிருகம் 'மூலஸ்தான மண்டபம்' எனப்படும். அது முதலாக வெளிக்கோபுரமாகிய இராசகோபுரம் வரையில், இடையே ஒன்றன் பின் ஒன்றுகப் பல மண்டபங்கள் இருக்கும். அவை (அ) அர்த்த மண்டபம், (ஆ) அந்தரான மண்டபம், (அ) மகா மண்டபம், (ச) நிர்த்த மண்டபம், (அ) மகா மண்டபம், (ச) நிர்த்த மண்டபம், (அல்லது சோபன மண்டபம்) (உ) ஸ்தம்ப மண்டபம் (அல்லது உருத்திர கோபுர மண்டபம்) (ஊ) அநுமணிமண்டபம் என்பன இலற்றுட் சில மண்டபங்கள் குறைய அமைத்தலும் உண்டு; ஆலயச் குழ் நிலேமை, செல்வ நிலேமை முதலியவற்றைப் பொறுத்து ஆலயம் பெரிதாக அல்லது சிறியதாக வகுத்தமைக்கு ஏற்ப மண்டபங்கள் மிகுதலும் குறைதலுமுரியவாகும்.

சிவன் கோயில்களில் சிவலிங்கமும், விதாயகர் கோயீ லில் விநாயகரும், சுப்பிரமணியர் ஆலயங்களில் மணியக்கடவுளும், அம்பாள் ஆலயமாயின் கருப்ப**க்கிருக** ம<mark>ண்டபத்துள்</mark> இருக்கும் மூலமூர்**த்**தியாகும். கருப்பக்கிருகத்தின் மேற்பாகம் உயரமாக விமானம் (தரபி) அமைந்தும், அதன் உச்சியில் கலசங்கள் பொருந்தி யு**ம் இருக்**கும். அந்**தத்** தூபி ''தூலவிங்கம்'' எனப்படும். கோபுரமில்லாத ஆலயங்களிலும், இத்தூபியைத் திற் கண்டவுடனே அவ்வாலயத்துள்ள கடவுளாகப்பாவித்து வணங்குவதற்கு உரியதாக அஃது உயரமாக அமைக்கப் பட்டுள்ளது. 'தூலலிங்க மாந்தாபி சூக்குமமா முள்ளிலிங் கம், ஏலும் பலிபத்திரம்' என்பது சைவ சமய நெறி.

அர்த்த மண்டபத்தில் திபக்கால், தூபக்கால் முதலிய பூசைப் பொருட்கள் வைக்கப்பட்டிருக்கும். சுவாமியைத் தரிசிக்கலாகாத அபிடேக காலம், நைவேத்திய காலம் முதலிய காலங்களில், இம்மண்டபத்தின் நடுவே ஒரு திரைச் சீஸ் தொங்கவிடப்பட்டிருக்கும். அத்திரையின் அருகில் உட் பக்கமாகவே பூசகர் நின்று கால பூசையின் ஆரா தீண்களேச் செய்வார்.

மகா மண்டபத்திலே, மூலமூர்த்திக்கு எதிரில் நித்தி யாக்கினி ஓம குண்டமும், தாமிரமயமாகிய நந்தி பலிபீடங் களும், தர்ப்பணமும் [தர்சனக் கண்ணுடி] அமைக்கப்பட்டி ருக்கும். கிவலிங்கம் மூலமூர்த்தியாயின், இம்மண்டபத்தின் ஒரு பக்கஞ் சார உமாதேவியார் கோவில் அமைந்திருக் கும்.

ஸ்தம்ப மண்டபத்தில் நந்தி, பலிபீடம், கொடிம்ரம் ஆகியவை உள்ளன. ஆராதணேக் காலங்களில் சனங்கள் பலரும் இம் மண்டபத்தில் நின்று தரிசனஞ் செய்தற்குரிய யதாக இருத்தலின், இது தரிசன மண்டபம் எனப்படும், கொலுமண்டபம், ஆயிரக்கால் மண்டபம், நூற்றெட்டுக் கால் மண்டபம் முதலர்யினவும் உண்டு.

#### நந்தி

சிவலிங்கப் பெருமானுக்கு எதிரில் உள்ள நந்தி, (இடப குறிக்கின்றது. தேவர்) பசுவாகிய ஆன்மாவைக் பின்னேயுள்ள பலிபீடத்துக்குச் சமீபமாய். அதுண நோக்கியிராமல், சிவலிங்க மூர்த்தியை அவருக்கு எதிர்முகமாக இருக்கிறது. அந்த நிலே. ஆன்மா அநாதியே கலந்துள்ள ஆணவம் பாசப்பற்றினக் கைவிட்டு, அவற்றிற் பராமுகமுடைய தாய்ச் சிவத்திலே பற்று வைத்து, அவரைச் சரணடைந்து, அவரருளே வேண்டிச் சரியை, கிரியை முதலிய சிவபுண்ணிய வழியில் நின்ருல், சிவத்தோடு அத்துவிதமாகிய பேரின்ப அநுபவத்தைப் பெறமுடியும் என்பதை உணர்த்துகின்றது.

''நந்தி'' என்பது சிலத்துக்குப் பெயர்; ''நந்திநாமம் நமச்சிவாய'' என்னுஞ் சம்பந்தர் தேவாரத்தாலும் அறி யலாம். அப்பெயர் இடப தேவர்ச்கு ஆகி வழங்குவது, பாசங்களின் நீங்கிய ஆன்மாவானது, சிவத்துவம் பெற்றுச் சிவத்தோடு அத்துவிதமாய் நிற்கும் என்ற குறிப்பை உணர்த்துகின்றது.

#### பலிபீடம்

நந்திக்குப் பின்னே உள்ள பலிபீடம் பத்திரலிங்கம் எனப் படும்; இதனே 'பாசத்தை நீக்குஞ் சிவசக்தி' என்றுங்கூறுவர். அதை வணங்கும் போது அதிலே நம்முடைய அகங்காரத் தை (தீய எண்ணங்கள், விண்கள், ஆன்மபோதம் இவற் றை)ப் பலியிட்டு, 'என் செயலாவது யாதொன்றுமில்லே யினித்தெய்வமே உண் செயலே எல்லாம்' என்று தெளிந்து, சிவனருள் வசப்பட்டு நிற்பின், ஆன்மா பாசத்தின் நீங்கிச் சிவத்தை அடையும் என்பதைக் காட்டுகின்றது.

''ஆய பதிதான் அருட்சிவ லிங்கமாகும் ஆய பசுவும் அடலே ஹெனநிற்கும் ஆய பலிபீட மாகுதற் பாசமாம் ஆய வரனிலே யாய்ந்துகொள் வார்கட்கே'' என்பது திருமூலர் திருமத்திரம்.

''தூலலிங்க மாந்தூபி சூக்குமமாம் உள்ளிலிங்கம் ஏலும் பலிபத் திரம்'' —சைவ சமய நெறி பத்திரலிங்கம் — மங்கலத்தை உண்டாக்கும் லிங்கம், மங்கலமாவது பாச நீக்கம்.

#### கொடிமரம்

திருவிழாக் காலத்திலே கொடிமரத்திலே ஒரு சீஃ சற் றப்பட்டிருக்கக் காணலாம். விழாத் தொடக்க நாள் முதல் முடிவு நாளாகிய தீர்த்தவிழா நாள்வரை அது அவ்வாறிருக் கும். கிவோற்சவத்திற்குச் சீஃயிலே அவருடைய வாகனமா கிய இடபம் எழுதப்பட்டிருக்கும். அந்தச் சீஃபோடு ஒரு தருப்பைக் கயிறும் சேர்ந்திருக்கும். கொடி மரஞ் சிவத்தை யும், பசு எழுதப்பட்ட சீஃ ஆன்மாவையும், தருப்பைக் கயிறு பாசத்தையும், அச்சீஃயின் உள்ளே வைத்து மூடப் பட்டுள்ள மஞ்சள் பூசப்பட்ட நூற்கயிறு திருவருள்யுங் குறிக்கும் என்று சிவாகமம் கூறிகின்றது.

'பாசத்தாற் கட்டுண்ட ஆன்மா, திருவருளாற் சிவனு டைய பஞ்சகிருத்தியங்களுக்கு உட்பட்டு, இறுதியிற் சிவத் தோடு சேர்க்கப்படுகின்றது' என்ற தத்துவத்தை, திரு விழாக்காலத்திற் காணப்படும் கொடி மரக்காட்சி குறிக்கின் றது என்பர்.

## 4. இறைவன் மூர்த்தங்கள்

from value (1200 ct ) to 676

பதி:

கடவுள் மேலானவர்; அருவமும் உருவமும் அற்றவர். குணமுங் குறிகளும் இல்லாதவர்; மலத்திற் பொருந்தாத வர்; அழிவற்றவர்; உயிர்களது அறிவுக்கு அறிவாகி நிற்ப வர்; சலனம் அற்றவர்; ஆனந்தமே வடிவானவர்; மாறு பட்ட உணர்வினரால் சென்று அடைய முடியாதவர்; தம்மை வழிபடுவோர்க்குச் சென்றடையும் முத்தி நிலேயாய் உள்ளவர். அணுவுள் அணுவாகவும், பெரியனவற்றுள் பெரி தாகவும் விளங்குபவர். அறிவால் தெளிந்த பெரியோர் அவரைச் ''கிவம்'' என வழங்குவர்.

சிற்றறிவை உடைய உயிர்கள் கடவுளே எப்படிப்பட்ட வர் என்று அறிந்து வழிபடற்பொருட்டு, அவருக்கு எட்டுக் குணங்கள் கற்பிக்கப்பட்டுள்ளன. அவை, தம் வயத்தரா தல், தூய உடம்பினராதல், இயற்கை உணர்வினராதல், முற்றும் உணர்ந்தவராதல், இயல்பாகவே பாசங்களினின்றும் நீங்கியவராதல், பேரருள் உடையவராதல், முடிவில் ஆற் றல் உடையவராதல், வரம்பில் இன்பமுடையவராதல் என் பனவாம். இவற்றை எல்லாம் சத், சித், ஆனந்தம் எனும் மூன்றனுள் அடக்கி உண்மை, அறிவு, இன்பம் எனும் பொருட்பட ''சச்சிதானந்தம்'' என்றுங் கூறுவர்.

சுவனுடன் அவரது வல்லமையாகிய பராசக்தி வேறு பாடின்றி இருக்கின்றுள். அவள் இச்சை, ஞானம், கிரியை எனும் மூன்று திறங்களாக விரிவாள். சிவன், திருவருளா கிய அச்சக்திகளுடன் சேர்ந்து ஐந்தேர்ழில்களேச் செய்கின் ருர். ஐந்தொழில் பஞ்சகிருத்தியம் என்றுஞ் சொல்லப் படும். அவை: படைத்தல், காத்தல், அழித்தல், மறைத்தல், அருளல் என்பனவாம். இவற்றைச் சிருட்டி, திதி, சங்காரம், திரோபவம், அநுக்கிரகம் என்றுஞ் சொல்வார்கள். பரமசிவன் ஐந்தொழில்களேச் செய்ய எடுக்குந் திரு மேனிகள் அருவம், உருவம், அருவுருவம் என்பன; இவற்றை முறையே நிட்களம், சகளம், நிட்களசகளம் என் றுங் கூறுவர். சிவபெருமான் அருவத்திருமேனி உடைய பொழுது சிவன் எனவும், உருவத் திருமேனியை உடைய பொழுது மகேசுரன் எனவும், அருவுருவத் திருமேனியை உடைய பொழுது சதாசிவன் எனவும் பெயர் பெறுவர். பெரியோர் ஐந்தொழிலேயும் பரமசிவனது திருவின்யாட்டு என்று கூறுவர். அவன் உயிர்களேப் பிறப்பாகிய துன்பக் கடலினின்றும் மீட்பதற்கு அருள் புரிவதாகவுங் கூறுவர்.

சிவபெருமான் ஆன்மாக்களுக்குப் போகம், யோகம், முத்தி முதலியவற்றை உதவவும், விணேகளே நீக்கவுஞ் சந்திர சேகரர் முதலிய இருபத்தைந்து மூர்த்தங்களே எடுத்துள் ளார். அன்றியும் விநாயகர், வைரவர், வீரபத்திரர், சுப்பிர மணியர் என்னும் மூர்த்தங்களேயுங் கொண்டருளியுள்ளார். இம்மூர்த்தங்களுக்குஞ் சிவபெருமானுக்கும் பேதமில்லேயாம். கடவுள் நம்மிடம் அளவில்லாத அன்பு உடையவராக இருக் கின்முர். நமக்கு வேண்டிய யாவற்றையுந் தாமாகவே தந்தருளுவார். நாம் அவரை நினேந்து, துதித்து, வாழ்த்தி வணங்க வேண்டும்.

#### சிவலிங்கம்:

சிவபெருமான் புறத்தே சிவலிங்கம் முதலிய திருமேனி களிலே ஆதாரமாக நின்று, ஆன்மாக்கள் செய்யும் வழி பாட்டை ஏற்றருளுகின்றுர். இலிங்கம் என்ற சொல்லுக்கு, "அடையாளம்-குறி" என்பதுபொருள், பிரபஞ்சம் இலிங்கத் திடத்தே ஒடுங்கி விரிகின்றது. சிவலிங்கஞ் சதாசிவ வடிவத் தைக் குறிக்கும். இதனுல் மக்கள் கடவுள் உருவமாயும், அரு வமாயும் இருக்கின்றுர் என்பதை உணர்ந்து கொள்ளலாம். கிவன் ஒருவனே பரமாத்மா, அதனுல் அவனுக்கே சிவ லிங்கம் உரியதெனச் சிவாகமங் கூறும்.

ஐந்தொழிக்க் சிவலிங்கம், படைத்தல், முதலிய இலிங்க வேறுபாடுகள், சித்திரிக்கின்றது. ஆகமங்களில் பூசைக்கு ஏற்ற இலிங்கங்கள், சிவலிங்க பிரதிட்டை முதலி யன விபரிக்கப்பட்டுள்ளன. சிவலிங்கம், பரார்த்தலிங்கம், இருவகைப்படும். பரார்த்தலிங்கம், இட்டலிங்கம் என சிவபெருமான் சங்காரகாலம்வரை வெளிப்பட்டு நின்று ஆன் மாக்களுக்கு அனுக்கிரகிக்கப்பெறும் இலிங்கமாம். இது சுயம்புலிங்கம் முதலாகப் பல்வகைப்படும். இட்டலிங்கமா வது ஆசாரியார் விசேட தீட்சை செய்து, சீடிகூப் பார்த்து \*் நீ உள்ளளவும் இவரைக் கைவிடாது நாள்தோறும் பூசி 🌤 என்று கொடுப்ப ''அவ்விதமே செய்வேன்'' என்று உறுதி யுரைத்துச் சீடன் வாங்கிப் பூசிக்கும் இலிங்கமாம். இதுவும் சிவலிங்கம் முதலாகப் பலவகைப்படும். வாணலிங்கம் சோதி என்பது சோதிக்கொழுந்து வடிவமா**ப் உள்ள**து. ஞானசோதியாம். அதாவது, உயிர்களது பாசங்களே எரிக் கும் ஞான நெருப்பாம். எனவே, சிவலிங்கப் பெருமாணே வணங்குவோர் தம்மை அந்த ஞானசோதியிடம் ஒப்படைத்து விட்டால், அது அவர்களுடைய பாசங்களே எரித்துப் பரி சுத்தர் ஆக்கிவிடும். திருமூலர் சிவலிங்கத்தைப் பிரணவ ரூபம் என்பர். பிரணவம் ஞான வடிவமாகும்.

இற்றை நாள் ஆராய்ச்சியாளர், ஆதியில் சோதி வடி வினஞுன சூரியன் வணக்கமே உலகில் நிஃ பெற்றிருந்த தென்றும், அவினத் தூண் வடிவத்தில் வைத்து வணங்கினர் என்றும், அத்தோற்றத்துடன் சிவனிங்கத்திற்குத் தொடர் புண்டு என்று கருத இடம் உண்டென்றுங் கூறுவர்.

## உமாதேவியார்:

உமாதேவியார் சிவபெருமானுடைய திருவருட் சத்தி யாவார். சத்தியாவது நெருப்புஞ் சூடும்போல் சிவத்துடன் வேறுபாடு இன்றி உள்ள வல்லமையாகும்.

திருவருட்சக்தி யெனப்படும் பராசக்தியில் இருந்து ஆதி சக்தி தோன்றும். ஆதிசக்தியைத் திரோதான சக்தி என்றுங் கூறுவர். ஆதிசத்தியில் இருந்து, இச்சா சத்தி, ஞாஞசத்தி, திரியா சத்திகள் தோன்றும். இச்சா சத்தி ஆன்மாக்களுக்கு அருள் செய்யும். கிரியா சத்தியில் இருந்து ஐநநி, ஆரணி, குரோதயித்திரி என்னுஞ் சத்திகள் தோன்றும். இவை முத் தொழில்களேயுஞ் செய்யும். ஞானசத்தி ஞானத்தைக் கொடுக்கும். சிவசத்தி ஒன்றே தொழில் வேறுபாட்டால் இங்ஙனம் பல பெயர்களேப் பெற்று நிற்கின்றது. நமது தாயார் நம்மை அன்புடன் காப்பது போல் சிவசத்தியாகிய உமாதேவியார் நம்மை எல்லாம் அன்பிஞல் காத்தருளுகின் மூர். உலகிற்கு அருள் புரிதற்காக உமாதேவியார் பல அவ தாரங்களே எடுத்ததாகப் புராணங்கள் கூறுகின்றன.

முன்ஞெருகால் உமாதேவியார் தக்கனுக்கு மகளாகப் பிறந்து வளர்ந்தார். உரிய காலத்தில் தக்கன் சிவபெருமா னுக்கு மணஞ் செய்து கொடுத்தான். தக்கன் சிவனே இகழ்ந் தான். அதனுலே உமாதேவியார் தக்கனது யாகத்தை அழிக்க வேண்டுமென்று வேண்டிஞர். சிவபெருமான் வீரபத்தி ரரைத் தேர்ற்றுவித்துத் தக்கனது யாகத்தை அழிப்பித்தார்.

இமயம்லே அரசன் செய்த தவத்திஞல் உமாதேவியார் அவனுக்கு மகளாய் அவதரித்தார். தவஞ்செய்து சிவபெரு மானே அடைந்தார்.

மஃலயத்துவச பாண்டியனுக்கு அவண் செய்த தவப் பயளும் உமாதேவியார் மகளாளுர். மணிமுடி கவித்து அர சாண்டார். மதுரையில் சிவபிராளுல் ஏற்றுக்கொள்ளப் பட்டார்.

உமாதேவியார் உயிர்களே உய்விப்பதற்காகக் காமாட்சி, இவகாமி, விசாலாட்சு முதவிய திருப்பெயரிகளேத் தாங்கி ஆருள் செய்கின்ருர். நாம் அவரை வணங்கி உய்தல் வேண்டும். விநாயகர்:

விநாயகக் கடவுளேச் சிவபெருமானுடைய மூத்த திருக்குமாரர் என்று வேதாகம்ங்கள் கூறும். விநாயகக்கடவுளின் திருமுகம் யாணமுகம் போன்றிருக்கின்றது. அது பிரணவ வடிவத்தைக் குறிக்கின்றது. பிரணவஞ் சுத்த ஞானமாகும். ஆகவே, விநாயகக் கடவுள் சுத்த ஞானத்தையே வடிவமாக உடையவர் எனப் பொருள்படும். சிவபெருமானும் ஞானமே வடிவமாக உடையவர். எனவே இருவருக்கும் வேறுபாடு இல்லேயாகும். இவருக்கு விக்கினேசுரர், விநாயகர், கணபதி, சியேட்டராசர் முதலிய திருப்பெயர்கள் உண்டு. மக்கள் ஞானத்தைப் பெறுவதற்காக அவரை வணங்குகின்றனர். மக்கள் எத்தொழிலேச் செய்யப் புகினும் முதலில் விநாயகரை வழிபடுவர்.

இவரைப் பற்றிப் புராணங்களில் பல கதைகள் கூறப் படுகின்றன: களிறும் பிடியுமாக எழுதியிருந்த ஓவியத்தில் இறைவன் இறைவியுடைய திருக்கண்கள்பட, அங்கிருந்து முகத்துடன் தோன்றினர் யானே விநாயகர் தேவர்கள் பாற்கடலேக் கடைந்தபோது இவரை வணங்காது அவர்கள் மத்தாகக்கொண்ட தொடங்கியதால், மல்யைக் கடலினுள் தாழ்த்திஞர் என்றும், பின் தேவர்கள் வேண்ட உதவி புரிந்தார் என்றும் சொல்லப்படுகின்றது. பொய்ச்சாட்சி சொல்லிய குற்றத்திறல் குருட்டுப் பாம் பாகச் சாபம் பெற்ற விட்டுணு, இவர் அருளால் சாபம் விநாயகரது பஞ்ச கிருத்திய நடனத்தைக் நீங்கப் பெற்றுர். கண்டு சிரித்த சந்திரனுக்கு இவர் சாபம் நல்கிளுர் என்பர். கயமுகாசுர?னக் கொன்று தேவர்களுக்கு நன்மை செய்தார். பெருச்சாளி வடிவங்கொண்ட கயமுகாசுரணத் தமது வாக னமாகக் கொண்டருளினர். சிவபெருமான் தன் இரு பிள் கோகளுள் உலகத்தை வலம்செய்து முதலில் வருபவருக்கு ஒரு மாங்கனி அளிப்பதாகக்கூற, இறைவன் அல்லாது ஞால மில்லேயாகையால், இறைவனே உலகம் எனக் கண்டு இறை வன் இறைவி திருவுருவங்களே வலம்வந்து வணங்கி மாங்க னியைப் பெற்றருளினர். அகத்தியரது கமண்டலத்திலி ருந்த நீரைக் காகமாகச் சென்று காவிரியாகப் பாயச் செய் தவரும் இவரே. நாம் இவரை அன்புடன் வணங்கி நல்ல ருள் பெற்று உய்தல் வேண்டும்.

#### சுப்பிரமணியர்:

கப்பிரமணியக் கடவுளே சிவபிரான து இனேய இருக்குமாரர் என்று போற்றப்படுபவர். அவருக்கு முருகன், கந்தன், கடம் பன், கார்த்திகேயன் முதலிய பல திருப்பெயர்கள் உண்டு. சிவபெருமானுடைய ஆறு திருமுகங்களில் நின்றும் ஆறு பொறிகள் தோன்றிச் சரவணப் பொய்கையைச் சேர்ந்து ஆறுமுகங்களேயுடைய வடிவம் ஒன்று ஆயது. உமாதேனி யார் குழந்தையை எடுத்துத் திருவருள் வடிவினதும். பர ஞானமுடையதுமாகிய தமது முலேயீன் பாலே ஊட்டி

முருக்க கடவுளுக்குச் சரவணபவன் என்னும் ஒரு இருப் பெயரும் உண்டு. இதில் பிரணவமுந் திருவைந்து எழுத்துஞ் சேர்ந்திருக்கின்றன. இதனே ''ஆறெழுத்தடக்கிய அரும றைக் கேள்வி'' என நக்கீரர் கூறுவர். சிவனுக்கும் முருக னுக்கும் வேறுபாடு இல்லேயாம். நாரதர் வேள்வியில் தோன் றிய ஆட்டுக் கடாவை அடக்கி வாகனமாக்கிக்கொண்டு விளயாடியவர் இவராவர். தேவர்கள் சூரஞ்தியர்களால் பெரிதும் இன்னல் உற்றபோது, தேவர் துயர்தீர்க்கவே கலியுகவரதளுகிய கந்தன் தோன்றினன்; வேற்படையை இவருக்கு உமாதேவியார் அளித்தார் எனக் கூறுவர். முருகன் தனது வேலாயுதத்தால் சூரணேப் பினத்து தேவர் குறையினத் தீர்த்தருளிஞர். பிவக்கப்பட்ட சூரனது இரு சுறுகளுள் ஒன்று மயிலாகவும், மற்றது சேவலாகவும் மாறின, முருகப்பெருமான் கருணே கூர்ந்து மயிலே வாகன மாகவும், சேவலேக் கொடியாகவும் ஏற்றுக் கொண்டார்.

வள்ளிநாயகியார், தெய்வநாயகியார் ஆகிய இருவரும் முருகக் கடவுளின் சத்திகள் என்று சொல்லப்படுவர். வேலா யுதத்தையும் சத்தியாகக் கூறுவர். இவற்றை முறையே இச்சா சத்தி, கிரியாசத்தி, ஞாஞசத்தியெனப் பெரியோர் கூறு வர். முன்பு ஒருகால் பிரமதேவர் முருகக் கடவுளேச் சிறு பிள்ளே என எண்ணி வணங்காது சென்றபோது, முருகக்கடவுள் அவரைப் பிரணவத்தின் பொருள் யாதென வினவிஞர். பிரமன் அறியாது திகைக்கவே, அவரை இச் சிறையில் இட்டார். சிவபிரான் வீரும்பியபடி பின்னர் அவரை விடுதலே செய்தார். அகத்திய முனிவருக்குத் தமிழ்க்கடவுள் என்றும் முருகக்கடவுளே, முருகக்கடவுளேத் தமிழக்கடவுள் என்றும் பெரியோர் கூறுவர்.

தென் நாடும், தமிழ் மொழியும் ஏற்றம் அடைய வேண் டிப் பாண்டியர் குடியிலும், மதுரை வணிகர் குடியிலுந் தோன்றி நாடாண்டும், தமிழ் ஆராய்ந்தும் அருள் செய்த வர் இக்கடவுள். சம்பந்தப் பெருமாஞக அவதரித்தவரும் இவரே என்பாரும் உளர்.

முருக**் கடவுள் தன்**ணே வழிபடுவார்**க்கு**ச் சிறப்பும்; மெய்ஞ்ஞானமும், வீடுபேறும் அளிப்பார்.

### இலக்குமி:

விட்டுணு காத்தற் கடவுள்; புண்ணிய விசேடத்தால் சிவனுடைய அதிகாரத்தை அவர் ஏவல்லழிப் பெற்றவர். விட்டுணுவின் சத்தி இலக்குமி என்று பெயர் பெறுவாள். அவள் திருமாலின் மார்பகத்தில் வீற்றிருக்கின்றுள்.

இவள், அடியார்கள் தன்னே வணங்கி இட்டசித்திகளேப் பெறும் பொருட்டு, பொன்னிறம் உடையவளாய், இடக்கை யில் வில்லம் பழத்தின்யும், வலக்கையில் தாமரையினேயும் தாங்கி, அபயவரத கரங்களுடன் இருபுறத்திலும் யானகள் நின்று பொற்கலசத்தால் கங்கை நீரைக்கொண்டு அபிடே கம் செய்ய இருக்கின்றுள் என்று நூல்கள் குறிப்பிடுகின்றன.

இலக்குமி தன்னே அன்புடன் பணிபவர்களுக்குத் தனம் முதலியன அளிப்பதனுல் தனலக்குமி, தானியலக்குமி, வீரலக் குமி முதலிய பெயர்களேப் பெறுவாள். இவள் தன் யோக பலத்தால் பலவுருவமடைந்து, சுவர்க்கத்தில் சுவர்ச்க இலக் குமியாகவும், அரசர்களிடத்தில் இராசலக்குமியாகவும், இல் லத்தில் கிருகலக்குமியாகவும், மங்கலப் பொருள்களில் மங் கள ரூபிணியாகவும், சூரிய சந்திரரிடத்தில் சோபை ரூபிணி யாகவும் வினங்குகின்றுள். இவனத் தேவர்கள் யாவரும் வணங்கித் துதிப்பார்கள்.

ஒருமுறை தருவாசர் இந்திரனது செல்வங்களெல்லாங் கெட்டழியும்படி சாபமிட. இவள் தேவர்கள் இடத்தி லிருந்தும் நீங்கி வைகுண்டம் அடைந்தாளாம். மீண்டும் தேவர்கள் செல்வம் பெறுதற்கு விழைந்து பாற்கடலேக் கடைந்தபோது, பாற்கடலில் பிறந்தாள் என்றும் பிரம சைவர்த்த புராணங்கூறும். இலளுக்கு ''ரமை'' ''சஞ்சலே'' முதலிய பெயர்களும் உண்டு. ஒரு கற்பத்தில் கண்ணுவ முனிவரின் சாபத்தால் மானிட வடிவங் கொண்டு வனத்தில் தவம் புரிந்து திருமாஃ இவள் அடைந்ததாகவும் நூல்கள் கூறுகின்றன.

இவள் தக்கயாகத்தில் பிச்சாடன மூர்த்தியிடம் விட் டுணுவின் உயிர்ப்பிச்சை வேண்டிப் பெற்றவளாவாள். பைரவமூர்த்தி பிரமன் சிரத்தைக் கிள்ளியபோது, அவரி கையைவிட்டு நீங்காதிருந்த கபாலத்தில் பிச்சையிட்டு அதின நீங்கிச் செய்தவளும் இவனேயாம்.

இலக்குமி தேவியே சீதை, உருக்குமணி, வேதவதி, ஆண்டாள் முதலிய அவதாரங்களே எடுத்து உலகோருக்கு அருள் புரிந்துள்ளாள். நாம் இலக்குமிதேவியைப் பத்தி சிரத்தையுடன் வழிபட்டால் சகல செல்வங்களும் கைகூடும்.

#### சரசுவதி:

பிரமன் படைத்தற் கடவுள். புண்ணிய விசேடத்தால், சிவனுடைய அதிகாரத்தை அவர் ஏவல் வழிப் பெற்றவன். பிரமதேவனின் சத்தி சரசுவதி என்று பெயர் பெறுவாள். அவள் பிரமதேவன் நாவில் வீற்றிருக்கின்றுள். சரசுவதி சகல கலேகளுக்குந் தெய்லமாக இருக்கிறுள்.

சரசுவதி அடியவர்கள் தன்னே வணங்கி, இட்ட சித்தி களேப் பெறும் பொருட்டு வெள்ளே நிறம் உடையவளாய்க் கைகளில் செபமாலே, புத்தகம், வீண தாங்கி, வெள்ளேக் கலேயணிந்து இருக்கின்றுள் என்று நூல்கள் கூறும். அன்றி, பிரம் வித்தையை முகம் என்றும், நான்கு வேதங்களேக் கரங் கள் என்றும், எண் எழுத்து ஆகிய இரண்டினேயும் கண்கள் என்றும், சங்கீத சாகித்தியங்களேத் தனங்கள் என்றும், புராண இதிகாசங்களேப் பாதங்களென்றும், ஒங்காரத்தை யாழ் என்றுங் கூறி, கீல அவளின் வடிவம் என்றும் பெரி யோர் விளக்குவர். ஒரு காலத்தில் பிரமதேவன் சரசுவதியை விட்டு யாகஞ் செய்தான். சரசுவதி சினங்கொண்டு நதி உருவாகி யாகத்தை அழித்தாள். பிரமதேவனுடைய சாபத்திருல் இவள் நாற் பத்தெட்டுப் புலவர்களாக மானுட வடிவந்தாங்கி, சங்கப் பலகை ஏறிச் சிவபெருமாண வணங்கிப் பேறு பெற்ருள் என்றும் ஒரு வரலாறு உண்டு. சரசுவதி பிரமனுடைய யாக கலசத்துள் தோன்றிஞள் என்றுங் கூறுவர். சரசுவதியின் சாபத்தினுலே புலத்திய முனிவர் அரக்கராளுர். இவள் இட்ட சாபத்தின் காரணமாகவே பிரமதேவனின் சிரத் தைச் சிவபெருமானின் திருக்குமார மூர்த்தத்தில் தோன் றிய பைரவக் கடவுள் கிள்ளிஞர் என்றுங் கூறுவர்.

சரத் காலத்தில் பூசிக்கப்படுதலால் ''சாரதை'' என் றும், பாரத தேசத்தில் நதியாகப் பிறந்ததால் ''பாரதி'' என்றும், பிரமண் பத்தினியாதலால் ''பிராம்மி'' என்றும், வாக்குகளுக்குத் தேவியாதலால் ''வாணி'' என்றும், அக் கினியைப் போலப் பாவத்தைக் கொளுத்தி யாவரும் காண மஞ்சன் நிறம் பெற்றிருத்தலால் ''சரசுவதி'' என்றும் இத்தேவி அழைக்கப்படுகின்றுள்.

இவள் தன் அடியவர்களுக்காகப் பல்வேறு வடிவங்களேத் தாங்கி, அவ்வப்போது திருவருள் செய்துள்ளாள். நாம் சரசுவதியைப் பக்தி கிரத்தையுடன் வழிபட்டால், சகல கலே ஞானங்களும் கைகூடும்.

# 5. திருக்கோயில் வழிபாடு

# அ. திருக்கோயிலுக்குச் செல்லும் முறை

திருக்கோயிலுக்குச் சென்று சுவாமி தரிசனஞ் செய்யக் கருதுவோர், முறைப்படி நீராடித் தோய்த்து உலர்ந்த ஆடைகள் இரண்டு (உடையும் மேலாடையும்) அரையிலே தரித்து, அனுட்டானமூஞ் செபமும் முடித்துக் கொண்டு கோயிலுக்குப் போதல் வேண்டும். தீட்சை பெருதவர்க்கு அனுட்டானமுஞ் செபமுமில்ஃயாதலால், ஏஃனய ஆசா ரங்களுடன் விபூதியணிந்து கொண்டு போதல் வேண்டும். போகும் போது வெறுங்கையுடன் போகலாகாது. ஒரு பாத் இரத்திலே (தட்டம் போன்றது) தேங்காய், பழம், பாக்கு, வெற்றிலே முதலியன வைத்து, அரைக்குக் கீழ்ப்படாமற் கையிற் கொண்டு செல்லல் வேண்டும். சிவபெருமானேயுஞ் சிவாக்கினியையும் (யாகம்-ஓமத்தீ) ஆசாரியாரையுஞ் சேவிக் கச் செல்லும் போது வெறுங்கையுடன் போகாது, தம்மாலே கொடுத்தற்கு இயன்ற பதார்த்தத்தை அவர் முன்னிலே யில் வைத்து வணங்குதலே தகுதி. பொருளில்லாதவர் பத்திர புட்பங்கள் கொடுத்து வணங்குதல் வேண்டும். அது வும் இயலாதவர், சந்நிதியில் உள்ள குப்பை முதலியவற் றைப் போக்கி வணங்கல் வேண்டும்.

ஆசாரமில்லாமலும், கால் கழுவாமலும், சனஞசௌச மரண சௌசத்தோடும், பாக்கு வெற்றிலே தின்றுகொண் டும், சிரசிலே வேட்டி கட்டிக்கொண்டும், போர்த்துக் கொண்டும், சட்டையிட்டுக்கொண்டும், தோளிலே உத்தரீய மிட்டுக்கொண்டும், பாதரட்சையிட்டுக் கொண்டுங் கோயி லுக்குள்ளே செல்லலாகாது.

# ஆ. திருக்கோயிலில் வழிபடும் முறை

திருக்கோயிலுக்குச் சமீபித்தவுடனே தூல விங்கமாகிய கோபுரத்தை வணங்கி, இரண்டு கைகளேயும் சிரசிலே குவித்துக்கொண்டு, உள்ளே புகுந்து பத்திரலிங்கமாகிய பலிபீடத்துக்கு இப்பால் வணக்கஞ் செய்தல் வேண்டும். ஆடவர் அட்டாங்க வணக்கமும், பெண்கள் பஞ்சாங்க வணக்கமுஞ் செய்தல் தக்கது. திரயாங்க வணக்கம் இரு பாலார்க்கும் பொதுவாக உரியது.

வணக்கம் 3, 5, 7, 9, 12 தரங்களுள் (தடவைகளுள்) இயன்ற அளவு செய்யலாம். ஒருதரம் இருதரம் செய்தல் குற்றம். வணக்கம் செய்யும்போது, மேற்கேயாயினுந் தெற்கேயாயினும் கால் நீட்டல் வேண்டும். கிழக்கேயாவது வடக்கேயாவது தால் நீட்டலாகாது. ஆதலால், கிழக்கு நோக்கிய சந்நிதியிலே பலிபீடத்துக்கு இப்பால் அக்கினி திசை (தென்கிழக்கு) மூலேயினும், தெற்கு அல்லது மேற்கு தோக்கிய சந்நிதிகளில் பலிபீடத்துக்கு நிருதி திசை (தென் மேற்கு) மூலேயிலும், \*வடக்கு நோக்கிய சந்நிதியில் பலி பீடத்துக்கு வாயுதிசை (வடமேற்கு) மூலேயிலுஞ் சிரசை வைத்து, மார்பு பூமியிலே படும்படி அட்டாங்க வணக்கம் அல்லது பஞ்சாங்க வணக்கஞ் செய்யத் தக்கது.

அட்டாங்க வணக்கமாவது தலே, கையிரண்டு, செவி, யிரண்டு, மோவாய், புயங்கள் இரண்டு என்னும் எட்டு அவயவமும் நிலத்திலே பொருந்தும்படி வணங்குதலாம். பஞ்சாங்க வணக்கமாவது தலே, கையிரண்டு, முழங்கால் கள் இரண்டு என்னும் ஐந்து அவயவங்களும் நிலத்திலே பொருந்தும்படி வணங்குதலாம். (அட்ட+அங்கம்—அட் டாங்கம்—எட்டு அவயவங்கள்) (பஞ்ச+அங்கம்—பஞ்சாங் கம், ஐந்து அவயவங்கள்) திரயாங்க வணக்கமாவது இரண்டு கைகளேயுஞ் சிரசின்மேற் குவித்து வணங்குவதாம்.

(சிரசிஞல்மாத்திரம் வணங்குவது ''ஏகாங்க வணக்கம்'' எனவும், சிரசின்மேல் வலக்கரத்தைக் குவித்து வணங்கு வது ''துவயாங்க வணக்கம்'" எனவும்படும்.)

பலிபீடத்திற்கு இப்பால் வணங்கியபின் எழுந்து கும்பிட்டு, சிவபெருமாணச் சிந்தித்தவண்ணமாக, ஸ்ரீபஞ் சாட்சர மந்திரத்தைச் செபித்துக் கொண்டாயினும், ''சிவ

<sup>\*</sup>பகல் 15-நாழிகை (12 மணி) யாகிய உச்சிவேளேக்குப் பின் அஸ்தமனத்துக்கு முன் தரிகிக்கச் சென்றுல், மேற்கே (சூரியன் இருப்பதஞல்) காலே நீட்டத்தகாது. ஆகையால் அட்டாங்க பஞ்சாங்க வணக்கஞ் செய்யாமல், நின்றபடி இரண்டு கைகளேயும் குவித்து உச்சியின்மேல் வைத்துக் கொண்டு வணங்குதலாகிய திரயாங்க வணக்கமே செய்து தரிசனம் செய்தல் வேண்டும், சூரிய கிரகணம், மாதசங்கி ராந்தி (மாதப் பிறப்பு) புண்ணிய காலங்கள் பிற்பகலில் நேரும் பொழுது ஆலயதரிசனம் பிற்பகலில் செய்ய நேரிடும் என அறிக.

சிவ'' என்று உச்சரித்துக் கொண்டாயினும், இரு கைகளே பும் மார்புக்கு நேராகக் குறித்துக் கும்பிட்டுக்கொண்டு பிர தட்சிணம் [வலமாகச் சுற்றி வருதல்] செய்தல் வேண்டும். வலஞ் செய்யுங்கால் பூரணகருப்பவதியானவள் எண்ணெய் நிறைந்த குடத்தைத் தலேயிண்மேற் சுமந்து கொண்டு காலில் விலங்கு பூட்டப்பட்டவளாய் நடப்பது போல, செந்துக்கள் வருந்துமே என்ற இரங்கி, பூமியைப் பார்த்துக் கொண்டு அதிகம் மெல்லவாக நடந்து செல்லல் வேண்டும். ஒடி வலம் வருதல் குற்றமாகும்.

உலக போகங்களே விரும்பினவர்கள் வலமாகவும், மோட் சத்தை விரும்பினவர்கள் இடமாகவும், போகம் மோட்சம் இரண்டையும் விருப்பினவர்கள் வலமும் இடமும் ஆக வும் பிரதட்சிணஞ் செய்தல் முறையாகும்.\*

சிவபெருமாண 3, 5, 7, 9, 15, 21 தரங்களுள் இயன்ற அளவு பிரதட்சிணஞ் செய்தல் தகும். விநாயகரை ஒரு தரமும், சூரியண் இரண்டு தரமும், பார்வதிதேவியை யும் விட்டுணுவையும் நான்கு தரமும் பிரதட்சிணஞ் செய் தல் தகும்.

பிரதட்சிணஞ் செய்யும் பிராகாரத்திலே [ஆவரணத் திலே] தூபியின் நிழலேனுங் கொடிமரத்தின் நிழலேனும் இருந்தால், அதனே மிதியாமற் செல்லுதல் வேண்டும். அஃது இயலாதபோது, அந்நிழலில் மூன்று கூறுகள் தலேப் பக்கத் திலே நீக்கி, எஞ்சிய ஏனேய இரண்டு கூறுகளுள்ள இடத்திலே செல்லல் வேண்டும். ஆஞல், சுவாமி உற்சவங்கொண்டரு ளுங் காலத்திலே சுவாமியுடன் செல்லும்போது அந்நிழ விருப்பினும் அவ்வாறு நீக்காது செல்லவாம். அபிடேக காலத்திலே உட்பிராகாரத்திலே பிரதட்சிணம், வணக்கம், தோத்திரம், செயம் முதலானவை செய்தல் ஆகாவாம்.

\* பிரமசாரிகள் வலமாகவும், கிருகஸ்தரும் வானப் பிரஸ் தரும் வலம் இடம் ஆகிய இருமுறையினுலும், சந்நியாசி கள் இடமாகவும் பிரதட்சிணஞ் செய்யக் கடவர். பிரதட் சிணஞ் செய்யும் பிராகாரத்தில் உள்ள பலிடீத்தையும் இடபத்தையும் சேர்த்துப் பிரதட்சிணஞ் செய்தல் வேண்டும். இவ்வாறு பிரதட்சிணஞ் செய்து சந்நிதானத்திலே வீழ்ந்து வணங்கி எழுந்து கும்பிட்டுத் துவாரபாலகரை வணங்கி, பின்பு சுணநாயகராகிய திருநந்திதேவரை வணங்கித் துதித்து, ''பகவானே அடியேன் உள்ளே புகுந்து சிவ பெருமானேத் தரிசித்துப் பயன்பெறும் பொருட்டு அனுமதி செய்தருளும்'' என்று பிரார்த்தித்துக் கொண்டு உள்ளே போதல் வேண்டும்.

முதலில் விநாயகரைத் தரிசித்து, மனத்திலே தியானித்து நெற்றியிலே மும்முறை குட்டி, வலக்காதை இடக்கையினு லும் இடக்காதை வலக்கையினுலும் பிடித்துக்கொண்டு மூன்று முறை தாழ்ந்தெழுந்து தோத்திரஞ் செய்தல் வேண் டும்.

பின் அஞ்சலியுடன் கும்பிட்டுக்கொண்டு சிவலிங்கப் பெருமான் சந்நிதியை அடைந்து தரிசித்து, மனத்திலே தியா னித்து, கிரசிலும், மார்பிலும் அஞ்சலி செய்து பத்தியுடன் தேவாரம் முதலிய அருட்பாக்களால் தோத்திரஞ் செய்தல் வேண்டும். அதன்மேல் அருச்சீன செய்வித்து இயன்ற தட் கிணே கொடுத்துப் பின்பு உமாதேவியார், நடேசர், தட் கிணுமூர்த்தி, சுப்பிரமணியர் முதலிய மூர்த்திகளேயுஞ் சம்ய குரவர்களேயுந் தரிசித்து வணங்கித் துதித்தல் வேண்டும்.

பார்வதி தேவியார் கோயில் தனியே இருப்பின், அங்கே சென்று முறைப்படி வணக்கம் பிரதட்சிணம், தோத்திரங் கன் செய்து வணங்குதல் வேண்டும்.

இறுதியாக அர்ச்சகரிடம் விபூதி வாங்கித் தரித்துக் கொண்டு, பிரதட்சிணஞ் செய்து சண்டேசுரர் சந்நிதியை அடைந்து வணங்கித் துதித்து மும்முறை கைதட்டிச் சிவ தரிசன பலீனத் தரும்படி வேண்டி, நந்தி தேவரை அடைந்து கும்பிட்டுப் பலிபீடத்துக்கு இப்பால் வணக்கஞ் செய்து எழுந்து, வடக்கு நோக்கி இருந்து சிவபெருமானத் தியா னித்துப் பஞ்சாட்சர மந்திரத்தை இயன்ற அளவு செபித்து எழுந்து வீட்டுக்குச் செல்லுதல் வேண்டும். தரிசனை செய்து திரும்பும் போது சிவபெருமானுக்கும் இடப தேவருக்கும் புறங்காட்டாது திரும்புதல் வேண்டும்.

# 6. சரியை வழிபாடு

### அ. பூந்தோட்டத் தொண்டு:

சரியை வழிபாட்டிற்கு உரியவைகளிலே, திருப்பூந்தோட் டத் தொண்டும் ஒன்றுகும். திருக்கோவிவில் நாள்தோறும் நடைபெறும் பூசைக்கு வேண்டிய பூக்களேத் தூயமுறையிலே நாள் தோறும் பறித்தற்கும், தொடுத்தற்கும் பூந்தோட்டந் திருக்கோயிலுக்குப் பக்கத்திலே இருத்தல் பயன் தருவதாகும்.

பூந்தோட்டத்தை எத்தகைய இடத்திலே வைத்தல் வேண்டும், அங்கு வளர்க்க வேண்டிய பூச்செடி கொடிகள் எவை, எவ்வாறு பூச்களே எடுக்க வேண்டும் என்னும் இவை கீளப் பற்றிச் சிவாகமங்களிலே விளக்கமாகக் கூறப்பட் டுள்ளன.

பூந்தோட்டத்திற்குரிய இடம் திருக்கோயிலே அடுத்துள்ள தூய நிலமாக இருத்தல் வேண்டும். எவ்வகைக் குற்ற மும் இருத்தலாகாது. பசுக் கூட்டங் சட்டப் பெற்றுத் தூய்மைப்படுத்துதல் நன்று. நன்கு உழுது பண்படுத்தல் வேண்டும். நாற்புறமும் உயர்ந்த மதில் கட்டவேண்டும்.

#### பூந்தோட்டத்தில் உண்டாக்குவதற்குரியவை:

மரங்கள்:— வில்வம், பாதிரி, பன்னீர், கொன்றை, மத் தாரை, சண்பகம், குருந்து, மகிழ், புன்னே, கடம்பு, ஆத்தி, வன்னி, தெல்லி, பலாசு, கோங்கு.

செடிகள்:— அலரி, நந்தியாவர்த்தம், செம்பரத்தை, துளசி, செவ்வந்தி, மருக்கொழுந்து, திருநீற்றுப்பச்சை, தருப்பை.

கொடிகள்:— மல்லிகை, முல்லே, இருவாட்சி, பிச்சி, அறுகு. நீரில் வளர்வன:— தாம்ரை, செங்கழுநீர். இவைகளின் பூக்கள் முறையே கோட்டுப்பூ, நிலப்பூ, கொடிப்பூ, நீர்ப்பூ எனப்படும்.

யூந்தோட்டத்தில் செய்யத் தகாத குற்ற<mark>ங்கள்:</mark>–

கோவிற் பூந்தோட்டத்துள் ஆசாரமற்ளூர், புறச் சம்யிகள் ஆகியோரை அனும்தித்தலாகாது. எச்சில் அழுக்குப் பொருள்கள் முதலியவற்றை அங்கு இடலாகாது. அங்குள்ள பூக்களே மணத்தலாகாது. கடவுட் பூசைக்கேயன்றி வேறு தேவைகளுக்கு எடுத்தலாகாது.

பூக்கள் எடுக்கும் முறை:— சமய தீட்சையும், தூய ஆசாரமுங் கடவுட் பத்தியும் உள்ளவரே பூ எடுத்தற்குத் தகுந்தவராவர். சூரிய உதயத்திற்கு முன் நீராடித் தோய்த் தலர்ந்த ஆடையைத் தரித்து, திருப்பூங் கடையையுந் தண்டையும் எடுத்துக்கொண்டு திருவைந்தெழுத்தை உச் சரித்த வண்ணம் பூந்தோட்டத்திற் சென்று தண்டினுல் வளேத்து, விரல்களினுற் பூக்களே எடுத்துக் கடையுள் இட வேண்டும். கடையையுந் தண்டையும் எப்போதும் அரை அளவுக்கு மேலே உயர்த்தி வைத்திருத்தல் வேண்டும். சில வற்றின் பத்திரங்களும் பூசைக்குரியன. வாடிய பூவும், நிலத்தில் விழுந்த பூவும், பழுதுற்ற பூவும் எடுத்தலாகாது. பூ எடுக்கும்போது கைகளினுல் உடலேயேனும், உடையை யேனும் தீண்டலாகாது. பேசுதல், சிரித்தல், கடவுட் சிந் தீன் இல்லாதிருத்தல் என்பனவும் ஆகாவாம்.

விநாயகருக்குத் துளசியும், சிவபெருமானுக்குத் தாழம் பூவும், உமாதேவியாருக்கு அறுகும், வில்வமும், வைரவருக்கு நந்தியாவர்த்தமும், சூரியனுக்கு வில்வமும், திருமாலுக்கு அட்சதையும், ஆகாவாம்.

பூ எடுத்த பின் கூடையிலுள்ள பூக்களேப் பத்திரங்களி ஞல் மூடிக் கால் கழுவிக் கோயிலில் உயர்ந்த இடத்தில் வைத்தல் வேண்டும். அலரிமூன்று நாட்களுக்கும், தாமரை ஒரு கிழமைக் கும், வில்வம் ஆறுமாதத்திற்கும், துளசி ஒருவருடத்திற் கும் வைத்திருந்து பூசைக்கு உபயோகிக்கலாம்.

பெரியபுராணத்திற் கூறப்படும் முருகநாய**ஞர், கண** நாத நாயஞர், சிவகாமியாண்டார் ஆகியோர் இத்தொண் டினேச் செய்து வீடுபேறு பெற்றவர்களேயாம்.

### ஆ. திருக்கோயிஸச் சுத்தம் செய்தல்:

திருக்கோவிலேச் சுத்தம் செய்தலுஞ் சரியை வழிபாட் டுக்கு உரியவைகளுள் ஒன்றுகும்; இதற்குத் திருவலகிடுதல் எனவும் பெயர்.

நாள்தோறும் சூரியன் உதிக்கமுன் நீராடித் தோய்த்து லர்ந்த ஆடையைத் தரித்து, கிவசிந்தையுடன் திருக்கோயி லுட் சென்று இத்தொண்டைச் செய்தல் வேண்டும். மண் டபம், உள்வீதி, புறவீதி ஆகியவைகளே நன்கு கூட்டிச் சுத்த மாக்க வேண்டும். கூட்டும்போது சிற்றுயிர்களுக்கு ஊறு விளேத்தலாகாது. குப்பை சுளங்களேத் தூரத்தே அதற்குரிய ஓரிடத்தில் இடவேண்டும்.

மண்டபங்களின் நிலத்தைத் தூய பசுக்களின் சாணத் தினல் மெழுகுதல் வேண்டும், நாள்தோறுமேனுங் கிழமைக்கு இரு முறையேனும், ஒருமுறையேனும் இதணேச் செய்யலாம், மேல் கீழ் தள்ளிச் சாணத்தை எடுத்தல் வேண்டும். சுத்த நீரிற் கரைத்தல் வேண்டும். அடையல்களே அகற்ற வேண் டும். நோயுள்ள பசுவின் சாணம், அசுத்தமான இடத்தில் உள்ள சாணம் என்பன ஆகாவாம். சீமெந்து இட்ட, அன் றேல் கல்பதித்த நிலமாயின், நாள்தோறும் சுத்தமான நீரி ஞற் கழுவலாம். வீதி நிலங்களுக்கு நாள்தோறும் சுத்த நீரைத் தெளித்துவிட வேண்டும்.

திருவீதியில் மு**ளேத்த** புல்ஸீச் செதுக்குதல், மதில்கோபு ரம் என்பவற்றில் மு**ணேத்த செடிக**ணே வேரோடு அகற்றல், கோவில் மண்டேபத்திலும், உள்வீதியிலும், புற வீதியிலும் உள்ள எச்சில், மலம், அழுகிய பொருள் முதலியவற்றை அகற்றல், அகற்றியவைகளேத் தூரத்தில் அவைக்குரிய இடங்களில் இடல், கோவில் வீதிகள் அசுத்தமடையாமற் பாது காத்தல், கோவிற் கிணறு, குளம் முதலிய நீர் நிலேகளேச் சுத்தமாக வைத்திருத்தல் என்பனவுத் திருவலகிடலுடன் செய்தற்குரிய தொண்டுகளாகும்.

இத்தொண்டுகள் செய்யும் போது பேசுதலுஞ் சிரித்த லுஞ் சிவசிந்தை இல்லாமையும் ஆகாவாம்.

சம்ய குரவர்களுள் ஒருவராகிய திருநாவுக்கரசுநாயஞ ரும், திலகவதியாருந் திருக்கோயில்களிலே திருவலகிடல், புல் பூண்டுகளே அகற்றல் முதலிய திருத்தொண்டுகளேத் தம் பணியாகக் கொண்டவராவர். இத்தொண்டுகளேப் பற்றித் திருநாவுக்கரசுநாயஞர் தாம் அருளிய தேவாரத்திற் குறிப் பிட்டுள்ளார். அப்பாடல்:-

நில்பெறுமா நெண்ணுதியேல் நெஞ்சே நீவா நித்தலும்எம் பிரானுடைய கோவில் புக்குப் புலர்வதன்முன் அலகிட்டு மெழுக்கு மிட்டுப் பூமால் புணந்தேத்திப் புகழ்ந்து பாடித் தலேயாரக் கும்பிட்டுக் கூத்து மாடிச் சங்கரா சயபோற்றி போற்றி யென்றும் அலேபுனல்சேர் செஞ்சடையெம் ஆதி யென்றும் ஆரூரா என்றென்றே அலரு நில்லே. (இருவாகுர்த் திருத்தாண்டகம்)

### இ. திருவிளக்கேற்றுதல்:

ச**ரியை வழிபாட்**டுத் தொண்டுகளுள் திருவிளக்கேற்று தலும் ஒன்ருகு**ம்**: இதற்கு விளக்குத்தகழியும், திரியும் நெய் யும் வேண்டும்:

தாம்ரைநூல், வெள்ளெருக்கு நூல், பருத்தி நூல் ஆகிய வற்றுலே திரியை அமைக்கலாம். பருத்தி நூலிலும் வெள் ளெருக்கு, தாம்ரை என்பவற்றின் நூல்கள் உத்தம்மானவை. இந்நூல்களின் இருபத்தொன்று, பதினுறு, பதினுலு, ஏழு என்னும் இழைகளேச் கொண்டு கற்பூரப்பொடி சேர்த்து இ திரிகளே ஆக்கல் வேண்டும்.

#### திருவிளக்கிடுதற்குரிய நெய் வகைகள்:

பசுநெய், எருமைநெய், வெள் எள்ளின்நெய், மரவிதை களின் நெய் என்பன. இவைகளுள் பசுநெய்யும் எள்நெய்யு**ம்** சிறந்தனவாகும். கபிஃப் பசுவின்நெய் உத்தமத்தில் உத்த மம். ஏணேய பசுக்களின் நெய் உத்தமத்தில் மத்திமம். வெள்எள் நெய் மத்திமத்தில் மத்திமம். ஏணேய எள் நெய் மத்திமத்தில் அதமம். மரவிதைகளின் நெய் அதமத்தில் அதமம்.

#### திருவிளக்குகளின் வகைகள்:

சட்டவிளக்கு, விடிவிளக்கு, மாவிளைக்கு முதலியன. சட்ட வீளக்கும், விடிவிளக்கும் நாள்தோறும் இடுதற்குரியன: மாவிளக்கு விசேட தினங்களில் இடப்படும். செஞ்சம்பா அரிசி மாவிஞலே அகல் செய்து, பசுநெய்யுந் தாமரை நூ லும் இட்டுக் கடவுளே வழிபடுவதாம்.

நீராடித் தோய்த்துலர்ந்த உடையணிந்து, திருவைந் தெழுத்தை உச்சரித்துக்கொண்டு, தூய சிந்தையுடன் திரு விளக்கிடுதல் வேண்டும். திருவிளக்கிடுவோர் சமய தீட்சை பெற்றவராயுஞ், சமய ஆசாரம் உள்ளவராயும் இருத்தலி வேண்டும். இத்தொண்டைச் செய்யும்போது கதைத்தல் திரித்தல் கடவுட் சிந்தனே இன்மை ஆகியன இருத்தலாகாது:

நமிநந்தியடிகள், கணம்புல்லநாய**ூர், க**லியநாய**ூரி** ஆகியோர் திருவிளக்கிடுந் <mark>திருத்தொண்டைச் செய்து</mark> வீடு பேறு பெற்றவராவர்.

# 7. திருக்கோயிற் கிரியைகள்

் உயிர்கள் இவ்வுலகில் நல்வாழ்வு பெறவும், இவ்வுலக வாழ்வின் பின் நற்பேறெய்தவுந் தக்கதாய் மந்திரங்களோடு இ2ணந்து செய்யப்படும் நற்செய்கைகள் கிரியைகள்'' எனப் படும். அக்கிரியைகள் ஆன்மார்த்தக் கிரியைகள், பரார்த்தக் கிரியைகள் என இருவகைப்படும்.

ஒருவர் தம்து ஈடேற்றங் கருதிச் செய்யுங் கிரியைகள், ஆன்மார்த்தக் கிரியைகள் எனவும் பிறரது நன்மை கருதிச் செய்வன பரார்த்தக் கிரியைகளெனவுங் கூறப்படும்,

திருக்கோயிலில் நடைபெறுங் கிரியைகள் ப**ரார்த்த**க் திரியைகளாம். பரார்த்தக் கிரியைகளும், நித்தியக் கிரியை கள், நைமித்தியக் கிரியைகள் என இருவகைப்படும்.

# (அ) நித்தியக் கிரியைகள்

திருக்கோயிலில் நாள்தோறும் நிகழ்வன நித்தியக் கிலியைகள் எனப்படும். அவை பூசை எனவும்படும். அபிடேகம் அலங்காரம், நிவேதனம், தீபாராதனே, அருச்சனே, தோத் திரம், வாழ்த்து என்பன பூசையின் அங்கங்களாம்.

இப்பூசை, கோயில்களின் வசதியையும், விடுமுறையை யும் அநுசரித்துத் தினமும் பலமுறை நிகழும். திருச்செந்தூர் மூதலிய சில வசதி நிறைந்த கோயில்களிற் பன்னிரு காலப் பூசையும், பல பெருங்கோயில்களில் ஆறுகாலப் பூசையும், வசதி குறைந்த கில கோயில்களில் மூன்று காலப் பூசையும் நடைபெற்று வருகின்றன.

திருவனந்தற் பூசை, காலேசந்திப்பூசை, உச்சிக்காலப் பூசை, சாயங்காலப்பூசை, இரண்டாங்காலப்பூசை, அர்த்த யாமப் பூசை என்பன ஆறுகாலப் பூசைகளாம்.

சூரியன் உதிக்க மூன்றே முக்கொல் நாழிகையின் முன் திருவனந்தற் பூசையும், சூரியன் உதித்த பின் ஏழரை நாழி கைக்குள் காலேசந்திப் பூசையும், நடுப்பகவில் உச்சிக்காலப் பூசையும், சூரியன் மறைவதற்கு மூன்றேமுக்கால் நாழிகைக்கு முன் சாயங்காலப் பூசையும், சாயங்காலப் பூசையில் இரண்டாங் காலப் பூசையில் இரண்டாங் காலப் பூசையிலிருந்து மூன்றேமுக்கால் நாழிகையில் இரண்டோங்காலப் பூசையிலிருந்து மூன்றேமுக்கால் நாழிகைக்குள் அர்த்தயாம்ப் பூசையும் நிகழும்.

பூசையின் அங்கங்களுள், அபிடேகமாவது:- எண்ணெய் பால் முதலியவற்ருலும், நன்னீராலும், இறைவன் திருவுருவை நீராட்டுதல்; அலங்காரமாவது:- பட்டாடை, மலர் மாகே, ஆபரணம் முதலியற்ருல் திருமேனியை அலங்கரித் தல்; நிவேதனமாவது:- அன்னம், பலசுரவகை பழவகை தாம்பூலம் என்பனவற்றைச் சமர்ப்பித்தல்; தீபாராதனே யாவது:- இறைவனது திருமுன்னிலேயிலே தீபங்களேப் பிரணவ வடிவமாகச் சுற்றிக் காட்டுதல்; அருச்சணயாவது:- இறைவனது குணுவியல்புகள், அருட்செயல்கள் முதலியவற்றை விளக்குஞ் சிறப்புத் திருநாமங்களே ஒவ்வொன்றுக ஓதிப் பத் திர புட்பங்களே இறைவன் திருவடியிலே சாத்துதல்; தோத் திரமாவது:- வேதம்ந்திரங்களாலும், திருமுறைகளினுலும் இறைவனத் துதித்தல்; வாழ்த்தாவது:- பூசையிலே குறை பாடுகள் நேர்ந்திருந்தால், அவை நீங்க வேண்டுமெனவும், கோயில் நிருவாகிகள், பணியாளர், ஊரவர் உலகத்தவர் யாவரும் நல்வாழ்வு பெறவேண்டுமெனவும் வாழ்த்துதல்;

# (ஆ) நைமித்தியக் கிரியைகள்

நித்தியக்கிரியைகளில் உண்டாகின்ற குற்றங் குறைசனே நீக்குவது காரணமாகச் செய்யப்படுவன நைமித்தியக்கிரி யைகள். (நிமித்தம்—காரணம்; நைமித்தியம்—காரணங் கொண்டு நிகழ்வது) இவை விசேட தினங்களில் விசேடமான முறையில் நிகழ்வதால், விசேட கிரியைகள் எனவும் வழங்கும்.

நைமித்தியக் கிரியைகள் பலவகைப்படும். அவற்றுள் சோமவார பூசை, சுக்கிரவாரபூசை, முதலியன வாரத்திக்கு ஒருமுறை நிகழ்வன; பிரதோச பூசை முதலியன:- இருவா ரத்துக்கு ஒருமுறை நிகழ்வன; சதுர்த்தி, கந்தசட்டி முதலி யன மாதமொருமுறை நிகழ்வன; விநாயக சதுர்த்தி, கந்த சட்டி, நவராத்திரி, சிவராத்திரி, மார்கழித் திருவெம்பாவை முதலியனவும், மகோற்சவமென்னுந் திருவிழாவும் வருட மொருமுறை நிகழ்வன; கும்பாபிடேகம் மகோதயம் முதலி யன பல வருடங்களுக்கொருமுறை நிகழ்வன.

இவற்றுள் மிகச் சிறந்தது மகோற்சவம். [மகா-உற்சவம் உற்சவம்-திருவிழா] இது திருவிழா நடைபெறும் நாட்களின் எண்ணிக்கை காரணமாகவும், திருவிழாவில் நடைபெறுங் கிரியைகள் காரணமாகவும் பலவகைப்படும். கிரியைகள் காரணமாக நடைபெறுவனவற்றுள், கொடியேற்றந்தொ டங்கித் தீர்த்தம் முடியவுள்ள மகோற்சவம் பெருப்பான்மை யான பெருக்கோயில்களில் நடைபெறுகின்றது.

இம்மகோற்சவக்கிரியைகள் சைவசித்தாந்த உண்மை களே விளக்குவன ஆகும். கொடியேற்றத் திருவிழா முப்பொரு ளியல்பையும், முத்தியடையும் முறையையும், உணர்த்தும். மேலும், அத்திருவிழா படைத்தஃயும், வாகனத் திருவிழாக் கள் காத்தஃயும், தேர்த்திருவிழா அழித்தஃயும் உணர்த்து மென ஆகமங்கள் கூறும்.

# அபிடேகப் பொருள்கள்:

எண்ணெய், அரிசிமா, மஞ்சள்மா, பஞ்சகவ்வியம், பஞ் சாமிர்தம், பால், தயிர், நெய், தேன், கருப்பஞ்சாறு, பழ வகைச்சாறு, இளநீர், அன்னம், வெந்நீர், விபூதி, குங்குமம், சந்தனம், பன்னீர், கும்பநீர், புண்ணிய தீர்த்தம்.

# நிவேதனப் பொருள்கள்:

ஆசர்ரமுள்ள பரிசாரகராற் தூய முறையிலே திருக் கோயிலின் மடைப்பள்ளியிற் பக்குவம் செய்யப்பெற்ற சுத்த அன்னம், சர்க்கரையன்னம், பாயாசஅன்னம், பயற்றன்னம், எள் அன்னம் ஆகியவைகளும், கறிவகைகளும், பட்சண வகைகளும், பழவகைகளும், நெய், தயிர், தேங்காய், தாம் துலம் ஆகியவைகளுமாம்.

#### தீபாராதணக்குரிய தீப வகைகளும், உபசரணப் பொருள்களும்:

பஞ்சமுக தீபம், ஒற்றைத் தீபம், அடுக்குத் தீபம், கும்ப தீ**ப**ம், பஞ்ச ஆ**ரா**த்தி ஆகியவைகளும், கண்ணுடி, குடை, கொடி, ஆலவட்டம், சாமரை, விசிறி, ஆகியவை களுமாம்.

நித்திய பூசையில் அபிடேகம் படைத்தஃயும், மாஃ ஆபரணுதிகளாற் செய்யப்படும் அலங்காரங் காத்தஃயும், தூபம் அழித்தஃயும், கற்பூர தீபம் மறைத்தஃயும், அடுக் குத்தீபம் அருளஃயுங் குறிக்கும். தீபாராதண் நிகழும் போது சுவாமி தரிசனஞ்செய்வது பெரும் பேருகும். கோவி விற் தீப ஒளி காண்பிக்கும்போது, மூலத்தானத்தில் மறைந் திருந்த இறைவனின் திருவுருவந் தெளிவாகக் காட்சி தரு கிறது. ஞாளுசாரியாரது மந்திர உபதேசத்திணுல், உள்ளத் தில் எமது அஞ்ஞானத்தால் மறைந்திருக்கும் இறைவணத் தெளிவாகக் காட்சி தருதஃ இது குறிக்கிறது.

திருவிழாவின் ஈற்றில், அதனே நன்கு நிறைவேற்றிய குருவை உபசரித்து வழிபட்டு, அவர் அருளேப் பெறுதல் முக்கியமாகும்.

நித்தியம், நைமித்தியம் ஆகிய இருவகைக் கிரியை களும் பலன் கருதிச் செய்யப்படுமாளுல், அவை காமியக் கிரி யைகள் எனப்படும். இவ்விருவகைப் பூசைகளுட் பலவும், பலவகைத் திருவிழாக்களும், உருத்திராபிடேகம், சங்காபி டேகம், இலட்சார்ச்சனே, சகஸ்ரநாமார்ச்சணே என்பனவுங் காமியக் கிரியைகளே.

### திருவிழாக்களின்போது செய்யத்தகாத குற்றங்கள்:

திருவிழாப் பூசையைக் காலங்கடத்து தல், பய பத்தியற்ற முறையிலே நடந்து கொள்ளுதல், தேவையற்ற வேடிக்கைகள் நடனங்கள்-பாட்டுக்கள்-**அலங்காரங்க**ள் முதலியன நிகழ்**த்**  தல், வேண்டத்தகாத ஆடையணிகளுடன் திருக்கோயிலுக் குச் செல்லுதல், மண்டபங்களேயும் வீதிகளேயும் விளேயாட் டிற்கும் பொழுது போக்கிற்கும் உரிய இடமாக்குதல், திருக் கோவிஸேயும், அங்கு நடைபெறும் கிரியைகளேயும் குறைவாக மதித்தல் என்பனவும் இவைபோன்ற பிறவுமாம்.

திருக்கோ**யிற்** கி**ரியைகள் ப**ற்றிய உண்மைகளேச் சைவ சமயிகள் யாவ**ரும் தப்**பாது அறிந்திருத்தல் வேண்டும்.



# 8. பசு (ஆன்மா)

ஆன்மா, பசு, ஆவி, என்பன உயிரைக்குறித்து நிற்கும் சொற்கள். ஆன்மா மும்மலங்களிஞலே பந்திக்கப்பட்டிருத் தலால், அது பசு எனப்பட்டது.

ஆன்பாக்கள் என்றும் உள்ளன; எண்ணிறந்தன. ஆணவ இருளில் அழுந்திக் கிடப்பன; இறைவனது அரு ளால் நல்வினே தீவினேகளுக்கு ஏற்ப உடல்களேப் பெறுவன; போகங்களே அனுபவிக்கும் வழியில் புண்ணிய பாவங்களேப் புரிந்து சுவர்க்க நரகங்களிலே செல்லும் இயல்பின; ஆணல மலம் பரிபாகம் அடையும் காலத்தில், குரு அருளாலே அறி வில் விளங்கும் ஞானப்பிரகாசத்தினைல் மல மறைப்பை நீக்கிச் சிவனது திருவடியை அடையுந் தன்மையுடையன.

ஆன்மாவையும் உடம்பையும் ஒன்றென அறிவிலார் மயங்குவர். ஆன்மா வேறு, உடம்பு வேறு. ஆன்மா உடம் பூடுன் விரும்பி எடுப்பதும் இல்லே; உடம்பு ஆன்மாவை விரும்பி எடுப்பதுமில்லே.

43

ஆன்மாவிலே தீய குணங்களே உண்டாகச் செய்வது ஆணவம், ஆன்மாவை ஆணவத்தில் இருந்து விடுவித்து, அதன் மயக்கத்தைத் தீர்ப்பதற்காகவே கடவுள் ஆன்மாவிற் குச் சரீரத்தைக் கொடுத்தருளுகின்ருர்.ஆன்மா தூல, சூக்கும் தேகங்களில் நின்றுகொண்டு தன் முயற்சிகளேச் செய்யும்.

ஆன்மாக்கள் தாம் புரிந்த நல்விண தீவிண்களுக்கு ஈடாக நால்வகைத் தோற்றத்தையும், ஏழுவகைப் பிறப்பை யும், எண்பத்து நான்கு நூருயிரம் யோனி பேதத்தையும் அடைந்து பிறந்து இறந்து உழலும். நால்வகைத் தோற்றங்களாவன!- அண்டசம், சுவேதசம், உற்பிச்சம், சராயுசம் என்பவைகளாம். அண்டசம், முட்டையிற்ருேன்றுவன. சுவேதசம், வேர்வையிற்ருேன்றுவன. உற்பிச்சம், வித்து வேர் கிழங்கு முதலியவைகளே மேற்பிளந்து தோன்றுவன. சராயுசம். கருப்பையிற்ருேன்றுவன. எழுவகைப் பிறப்புக்களா வன!- தேவர், மனிதர், விலங்கு, பறவை, ஊர்வன, நீர் வரழ்வன, தாவரம் என்பனவாம்.

ஆன்மாக்களில் விஞ்ஞானுகலர், பிரளயாகலர், சகலர் என மூன்று வகையுண்டு. விஞ்ஞானுகலர் ஆணவ மலம் ஒன் நேயுடையவர். பிரளயாகலர் ஆணவம், கன்மம் இரண்டும் உடையவர். சகலர் ஆணவம், கன்மம், மாயை என்னும் மும்மலங்களேயுமுடையவர். மனிதர்களும், தேவர்களும், மிருகம், பட்சி முதலிய இயங்கியற் பொருள்களும், புல், பூண்டு முதலிய நிலேயியற் பொருள்களுஞ் சகலர்களாம்.

ஆன்மாக்கள் இளேப்பாறும் பொருட்டுச் சிவபெருமான் உலகங்கள் எல்லாவற்றையும் ஒரு காலத்தில் அழிப்பார். அதைச் சர்வ சங்கார காலமென்பர். சர்வ சங்கார காலத் தில் ஆன்மாக்கள் ஆணவத்தோடு மட்டும் இருக்கும். இதைக் கேவல நிலேயென்பர். மும்மலங்களோடு கூடியிருக்கும் நிலே யைச் சகலநிலேயென்பர். மலங்களினின்றும் நீங்கிச் சுத்த மாக இருக்கும் நிலேயைச் சுத்தநிலேயென்பர்.

#### 9. பாசம்

ஆணவம், கன்மம், மாயை என்னும் மூன்றும் பாசம் எனப்படும். இவை, ஆன்மா இறைவனே உணர்ந்து பேரின் பம் பெறுவதற்குத் தடையாய், அவ்வான்மர்வைப் பந்தித்து நிற்பதாற் பாசம் எனப்பட்டன:

#### அ. ஆணவம்

ஆணவம் என்பதன் பொருள் ஆன்மாவை அனுத் தன்மை செய்வது என்பதாம். அணுத்தன்மை செய்தலா வது, சிற்றறிவுஞ் சிறு செயலும் உடையதாக்குதலாம். ஆணவம் ஆன்மாக்களுக்குப் பொய்ப் பிரபஞ்சத்தை மெய்ப் பொருள் என்று அறிவித்து நிற்றலால், அவை விணகளே இயற்றி, பிறவியுள் ஆக்கப்பட்டுத் துன்புறுகின்றன. ''நான் பெரியவன், நான் எனது நன்மைகளேக் கவனிக்க வேண்டும். என்று எண்ணுகின்ற அகந்தையும், இஃது எனது பொருள் இஃது எனது உரிமை'' என்று எண்ணுகின்ற ம்மதையும் ஆணவத்தின் பிரிவுகளாம்: இவற்றை ''யானெனதென்னும் செருக்கு'' என்று வள்ளுவர் கூறுவர்.

ஆணவம், ஒன்ருய்த் தத்தம் பரிபாக காலத்தில் நீடி கும் எண்ணிறந்த சத்திகளே உடையதாய், பேரிருளாய் நின்று அஞ்ஞானத்தை விளேவிக்கும். இஃது ஆன்மாக்க ளோடு அநாதியே செம்பிற் களிம்பு போலவும், நெல்லில் உமிபோலவுங் கலந்து சகசமாய் நிற்கும். அதனுலே இதனேச் சகசமலம் என்றுங் கூறுவர். ஆணவம் அழிவற்றது. இதுவே எல்லா அனர்த்தங்களுக்குங் காரணமான மூலம்லம். ஆன் மாக்களின் அறிவு தொழில் முழுவதையும் விளங்க ஒட்டாது தடுத்து நிற்பது இதுவே. ஆன்மா திருவருளே அறிந்து உய்யா வண்ணம் தடுப்பதுடன், ஆன்மாவுடன் சேர்ந்து அதன் அறிவு, இச்சை, செயல்களேயும் மறைக்கின்றது. ஆண வத்தின் குணங்கள், காமம், வெகுளி, மயக்கம் ஆகிய மூன்று மாம். அன்றி மோகம், மதம், இராகம்,கவலே, தாபம், சோஷம், விசித்திரம் என ஏழு என்றும்; கற்பம், விகற்பம், குரோதம், மோகம், கொஃல, அஞர், மதம், நகை என எட்டு என்றும் கூறப்படுவதுமுண்டு. இந்த ஆணவத்தை நாம் கடவுளுடைய திருவருளாலே வெல்லுதல் வேண்டும். கடவுளுடைய திரு வருளேப் பெறுதற்குத் தகுதி அற்றவர்கள் ஆணவத்திற்கு அடிமைப்பட வேண்டி நேரிடும். ஆணவம் முயற்சி செய்யும் போது மனத்திலே தீய எண்ணங்கள் தீய செயல்கள் உண்டா கும். எனவே நாம் திய எண்ணங்களேக் கடவுள் வழிபாட்டி னுலும், நல்லோர் சேர்க்கையினுலும், நல்ல நூல்களேப் படிப்பதினுலும் வலிகுன்றச் செய்து, இயலும் வழியெல் லாம் நல்ல செயல்களேச் செய்து, அரிய மானிடப் பிறவியைப் பயனுடையதாகச் செய்தல் வேண்டும்.



#### (ஆ) மாயை

உலகப் பொருள்களின் தோற்ற ஒடுக்கங்கட்கு நிலேக் களஞய், முதற் காரணமாய் விளங்குஞ் சத்தி—ஆற்றல்— மாயை என்று சொல்லப்படும். இது சுத்த மாயை, அசுத்த மாயை, பிரகிருதி மாயை என முத்திறப்படும். பிரகிருதி மாயை அசுத்த மாயையின் காரியமாய்த் துன்பம் விளேத்த லின் ''அசுத்தம்'' என்றும், அசுத்த மாயை இன்பமே அன்றித் துன்பத்தோடு கலப்பது பற்றிச் ''சுத்த அசுத்தம்'' என்றும், சுத்த மாயை இன்பம் பயப்பதற்கு ஏதுவாய் அமைதலின் ''சுத்தம்'' என்றும் வழங்கும். பெரும்பாலுங் காரணகாரிய வகையினுலும், பொருள் வகையினுலும், மாயை ஒன்றே என்று கொள்வதே சித்தாந்த முடிபாம். மா என்பது ஒடுங் குதல்; யா என்பது வருதல்; ஆகையால் எல்லாக் காரியங் களுந் தன்பால் வந்து ஒடுங்குதற்குந் தன்னில் நின்று தோன்று தற்குங் காரணமாய் நின்றது மாயை எனுப்படும்.

### i சுத்த மாயை

இது மாமாயை, குடிலே, குண்டலினி, விந்து முதவிய பெயர்களாலும் வழங்கும்; மல கன்மங்களோடு கலவாது சுத்தமாய் இருத்தலின் ''சுத்த மாயை'' எனப்படும். இதி லிருந்து சொல் வடிவும், பொருள் வடிவமாகிய இருவகைப் பிரபஞ்சங்கள் தோன்றும்.

பரமசிவனது சத்தியின் தொழிற்பாட்டால் சுத்தமாயை மீல் நாதந் தோன்றும். நாதத்திலிருந்து விந்து தோன்றும்; விந்திலிருந்து சதாக்கியம் தோன்றும்; சதாக்கியத்தில் மகேசுரம் தோன்றும்; மகேசுரத்தில் சுத்த வித்தை தோன்றும், சிவம் இவற்றை இடமாகச் கொண்டு சிவம். சத்தி, சதாகிவம், மகேசுரன், சுத்த வித்தை எனப் பெயர் பெற்று நிற்கும். சிவம்—சிவன்; சத்தி—அருள்; நாதம்— ஒலி; விந்து—வித்து; சதாசிவம்—அருட்சிவம்; மகேசுரமுஞ் அதித்த வித்தையும் இறைவனது உருவத் திருமேனிக்குரிய

இத்தத்துவங்கள் அன்றி, சாந்தியதீதை, சாந்தி, வித்தை, பிரதிட்டை, நிவர்த்தி என்னும் ஐந்து கஃகளும் புவனங்களும் தோன்றும். கஃ, தத்துவம், புவனம் மூன்றும் பொருட் பிரபஞ்சம் எனப்படும். சாந்தியதீதை—அமைதி மேற் கஃ; சாந்தி—அமைதிக்கஃ; வித்தை—புலக் கஃ; பிரதிட்டை—பதிவுக்கஃ; நிவர்த்தி—நீத்தற்கஃ.

விந்துவில் இருந்து சூக்குமை, பைசந்தி, மத்திமை, வைகரி என்னும் நான்கு வாக்குகளுந் தோன்றும். சூல் குமை—மூலம்; பைசந்தி—பிண்டம்; மத்திமை—இடை; வைகரி-விரி; அன்றி எண்பத்தொரு மந்திரங்களுந் தோன் றும், வாக்குக்களால் எழுத்துக்கள் தோன்றும். வண்ணம்-எழுத்து,பதம்,மந்திரம் என்னும் மூன்றுஞ் சொற் பிரபஞ்சம் எனப்படும் சொல்லும்பொருளும் வடிவான இந்த ஆறணேயும் "அத்துவா' என்றுவழங்கு தல் சித்தாந்தமரபு. அத்துவா-வழி. அஃதாவது ஆன்மாக்களுக்குக் கன்மம் ஏறு தற்கும், பரகதி அடைதற்கும் காரணமான வழியாகும். சுத்த மாயையில் ஐந்து தத்துவங்கள் உண்டு. சுத்த மாயையிலுள்ள ஐந்து கவேகள் எல்லாத் தத்துவங்களிலும் வியாடுத்திருக்கும்

### ii அசுத்த மாயை

இஃது அதோமாயை, மாயை, மோகினி பெயர்களால் வழங்கும். மல கன்மங்களோடு கலந்து அச**த்** தப்படுதலால் ''அசுத்த மாயை'' எனப்படும். இது நித்திய மாய், ஒன்ருய், கலேமுதல் நிலம் ஈருகிய அசத்தப் பிரபஞ் சத்துக்குக் காரணமாய், அவற்றின் வியாபகமாய். விணீக்கும் பற்றுக்கோடாய் வினேயிற் கட்டுண்ட ஆன்மாக்களே மயக்கு வதாய், அருவமாய் நிற்கும், அசுத்த மாயையில் இருந்து காலம், நியதி, கஃயும். கஃயிலிருந்து வித்தையும், வித்தை யிஃிருந்து அராகமுந் தோன்றும். நியதி-ஊழ் எனலாம். காலம் எல்லாக் காரிய நிகழ்ச்சியையும் வரையறைப்படுத்து வது; நியதி-வினே செய்தானுக்கு அதன் பயினச் சென்றடை தற்கேதுவாகி உள்ளது; கலே ஆணவ மறைப்பாற் சூனியம் போலக் கிடந்த உயிர்கட்கு, ஆணவ மலத்தைச் சிறிது நீக்கி, அதன் கிரியா சத்தியை விளக்குவது. மலத்தைக் கலே எனப் பெயர் பெற்றது. வித்தை-உயிர்களின் அராகம்-அவா, அறிவாற்றமே விளக்குவது. பொதுவான விருப்பம். இவை ''அசுத்தப்பிரபஞ்சம்'' என்று கூறப்படும். ஆறு தத்துவங்கள் அசத்த மாயையில் உண்டு.

# iii பிரகிருதி மாயை

அனுபல பூர்வமாய் நின்ற தத்துவப் பிரபஞ்சக்கட் கெல்லாம் இது மூலகாரணமாதல் பற்றி மூலப்பகுதி என்றும், பிரகிருதி மாயை என்றும், பிரதானமென்றும், மான் என்றும், அவ்வியத்தம் என்றும் வழங்கப்படும்.

மூலப் பிரகிருதியில் நின்று குணதத்துவமும், அதில் இருந்து புத்தியும், அப்புத்தியில் அகங்காரமுந் தோன்றும். குணம் மூன்று. அவையாவன:- சாத்துவிகம்,இராசதம்,தாம தம் என்பன. இவை சுகதுக்க மோசுங்கட்கு ஏதுவாய் உள்ளன. சாத்துவிகக் குணம் மிகுந்தும் பிற இரண்டுங் குறைந்தும் உள்ளது புத்தி தத்துவம். இராசதம் மிக்கு ஏனேயன குறைந்த இடத்தே அகங்காரம் தோன்றும். அகங்காரம் ''யான் இது செய்வேன்'' என்று துணிதற்கேது வர்ய் உள்ளது. அகங்காரம் தைசத அகங்காரம், வைகாரிக அகங்காரம், பூதாதி அகங்காரம் என மூவகைப்படும்.

தைசத அகங்கா**ரத்தில் இருந்து** சாத்துவிக குண சம் ப**ந்தமான** மனமும், செவி முதலிய ஞானேந்திரியங்கள் ஐந்தும் தோன்றும். ஞானேந்திரியங்களாவன: செவி, துவக்கு, கண், நாக்கு, மூக்கு என்னும் ஐந்துமாம்.

வைகரி அகங்காரத்தில் இராசத குண சம்பந்தமான வாக்கு முதலாய கன்மேந்திரியம் ஐந்துந் தோன்றும். கண் மேந்திரியங்களாவன:- வாக்கு, பாதம், பாணி, பாயு, உபத் தம் என்னும் ஐந்துமாம்.

பூதாதி அகங்காரத்தில் இருந்து தாமத குண சம்பத் தமான தன் மாத்திரைகள் ஐந்துந் தோன்றும். தன் மாத்திரைகளாவன:- சத்தம், பரிசம், உருவம், இரசம்,கந்தம் என்னும் ஐந்துமாம்.

சத்தத்திலிருந்து ஆகாயமும், பரிசத்திலிருந்து வாயு வும், உருவத்திலிருந்து தேயுவும், இரசத்திலிருந்து அப்பு வும், சுந்தத்திலிருந்து பிருதிவியுந் தோன்றும். ஆகாயம் முதலிய பஞ்ச பூதங்களுக்கும் முறையே சதாரிவன், மசேசுவரன், உருத்திரன், விட்டுணு, பிரமா ஆகிய ஐவரும் அதிதேவதைகளாம், இருபத்தைந்து தத்துவங்கள் பிரகிருதி மாயையில் உண்டு.

# தத்துவங்கள்:

### சிவதத்துவங்கள்:-

நாதம், விந்து, சதாக்கியம், ஈசுரம், சுத்த வித்தை ஆகிய ஐந்தாம்;

### வித்தியாதத்துவங்கள்:-

காலம். நியதி, க**ூ**, வித்தை, அராகம், புருடேன், மாயை ஆகிய ஏழுமாம்;

- (அ) அந்தக்கரணமாவது: மனம், புத்தி, சித்தம், அகங்காரம் ஆகிய நான்குமாம்; (சித்தத்தை மனத்தோடு சேர்த்து அதற்குப் பதிலாகக் குணத்தை ஒரு தத்துவமாகக் கொள்வதும் உண்டு.)
- (ஆ) ஞானேந்திரியமாவது: காது, துவக்கு, கண், நாக்கு, மூக்கு ஆகிய ஐந்துமாம்;
- (இ) கண்மேந்திரியமாவது: வாய், கால், கை, பாயு, உபத்தம் ஆகிய ஐந்துமாம்;
- (ஈ) தன்மாத்திரையாவது: சத்தம், பரிசம், உருவம், இரசம், கந்தம் ஆகிய ஐந்துமாம்;
- (உ) பூதமாவது! நிலம், நீர், தி, காற்று, ஆகாயம் ஆகிய ஐந்துமாம்.

#### தனு – கரண – புவன – போகம்

தனு என்பது உடம்பு. கரணம்: மன முதலிய கருவி கள் புவனம்-உடம்புக்கு ஆதாரமாகிய உலகங்கள். போகம் அனுபவிக்கப்படும் பொருள்கள். இத்தனு கரண புவன போகங்களாகிய பிரபஞ்சத்துக்கு முதற் காரணமாகச் சுத்தமாயை, அசுத்த மாயை, பிரகிருதிமாயை மூன்றும் அமைந்துள்ளன. சிவசத்தி துணேக் காரணமாக இருக்கிறது. சிவபெருமான் நிமித்த காரணமாக இருக்கிருர்.

### i தனு

முற்பிறவிகளிலே செய்யப்பட்ட நன்மை தீமைகளுக் கேற்ப உடம்பு கிடைக்கின்றது: தேகம் ஆணவம் முயற்சி செய்வதற்குக் கருவியாக இருக்கிறது. அன்றியுந் திருவரு ளின் முயற்சிக்கு இடமாக நின்று புண்ணியஞ் செய்யவும், நல்லறிவை விளக்கவுங் கருவியாகவும் இருக்கின்றது.

இரத்தம், தசை, எலும்பு, தோல் முதலியவற்றுல் ஆக் கப்பட்ட நமது உடம்பு, தூல சரீரம் என்று லப்படும். தூல சரீரம் பூதங்களால் ஆக்கப்பட்டது. விட இன்னும் இரு சரீரங்கள் இருக்கின்றன. சூக்கும் சரீரம், காரண சரீரம் என்பனவாம். சரீரம் த**ன் மாத்திரை ஐந்து, அந்தக்கரணம்** மூன்று ஆகி<mark>ய</mark> எட்டுஞ் சேர்ந்தமைந்தது. இது உணருதல், நிணேத்தல், விரும்புதல் முதலிய உட்செய்கைகளேச் செய்தற்குக் கருவி யாய் உள்ளது. காரண சரீரங் கடவுளுடைய திருவரு ஆன்மாவினுடைய அறிவையும், தொழிவேயும் விளக்கி ஆனந்தத்துக்குக் காரணமாய் விளங்குவது, சிவ தத்துவங்களால் ஆக்கப்பட்டது இதுவாகும்.

தூல சரீ**ரம் அ**ன்னம்ய கோசம், பிராணமய கோசம் எ**ன்**னும் இரு பிரிவுகளே உடையது. அன்னம்ய கோசம் வெளிப்பகுதி, பி**ராண**ம்ய கோசம் அன்னம்ய கோசத்தை ஒருவாறு இயக்குவதாகும். குக்கும் சரிரத்திற்கு மனுமை கோசம் என்றும் பெயர் உண்டு. காரண சரீரத்தில் விஞ் ஞான மயகோசம், ஆனந்த மயகோசம் என இருபகுதி கள் உண்டு. விஞ்ஞான மயகோசம் ஞானத்தை அளிப் பது. ஆனந்த மயகோசம் ஆனந்தத்தை அளிப்பது.

ஒருவன் இறக்குங் காலத்து முதற்கண் அன்னமய கோசமும், அடுத்துப் பிராணம்ய கோசமும் அழியும். ஏனேய வை சர்வசங்கார காலத்தில் அல்லது முத்தி நீஃயில் அழியும். உடம்புக்குத் தனு, சரீரம், புற்கலம் முதலிய பல பெயரி களுண்டு.

#### ii கரணம்

புறக்கரணம், அகக்கரணம் முதலிய கருவிகள் கரணங்க கொன்று சொல்லப்படும். கரணஞ் சிறப்புக் கருவி. இவை ஆன்மா நல்வினே தீவினேகளேச் செய்வதற்கு ஏதுவாய் இருக் கின்றன. நெருப்பு இருக்கின்றது. அதைக்கொண்டு உண விணச் சமையல் செய்து உண்ணேலாம்; அதஞல் பொருள் களே எரித்து அழிக்கவுஞ் செய்யலாம். அதுயோல, அகப் புறக் கருவிகளேச் கொண்டு தீவினகளேச் செய்யாமல் நவ்வினே களேச் செய்து ஆன்மாக்கள் பாசங்களில் நின்றும் விடுபட வேண்டுமென்பது இறைவனின் திருவருள் நோக்கமாகும்.

### iii புவனம்

உலகத் தொகுதி முப்பத்தாறு தத்துவங்களிலும் உண்டாகிய அண்டங்களும், அவற்றைச் சார்ந்த புவனங் களுமாம். அது நிலம், கடல், மலே முதலிய அவயவப் பகுப்புக்களே உடையது. அண்டங்களே ஆயிரத்தெட்டென் பர். அந்த அண்டங்களிலே உள்ள புவனங்கள் உருத்திர மூர்த்தி முதலிய அதிபதிகளுக்கு உட்பட்ட சிறப்பிடங்களாம். நிவீர்த்தி கஃயில் காலாக்கினி ருத்திரபுவனம் முதல் பத்திரகாளி புவனம் வரையில் 108 உண்டு. பிரதிட்டா கஃயில் அம்ரேசபுவனம் முதல் சீகண்டபுவனம் வரையில் 56 உண்டு. வித்தியாகஃயில் வாமபுவனம் முதல் அங்குட்ட மாத்திர புவனம் வரையில் 27 உண்டு. சாந்தி கஃயில் புவனம் முதல் சதாசிவ புவனம் வரை 18 உண்டு. சாந்திய தீத கஃயில் நிவீர்த்தி புவனம் முதல் அநாசிரீத புவனம் வரையில் 15 உண்டு: ஆகவே, புவனங்களின் தொகை 224

காலாக்கினி ருத்திரபுவனத்திற்கு மேல் நரகங்கள் உண்டு. அதற்குமேல் அவற்றிற்கதிபதி வைகும் புவனம் உண்டு. அதற்குமேல் ஏழு பாதாளங்களும், அவற்றின் அதிபதி வைகும் புவனமும் உண்டு. அதற்கு நெடுந் தூரத் தில் பூவுலகுண்டு. பூமிக்கு நடுவில் எண் திசைப்பாலகரும், மும்மூர்த்திகளும் இடங்கொண்டுள்ளனர்

பூவுலகம் ஒன்பது பெரும் பிரிவுகளேக் கொண்டது. பெரும் பிரிவு வருடம் என்று வழங்கப்பெறும். அவற்றுள் சிறந்தது பாரத வருடம். அதுவே கரும் பூமி. ஏனேய போக பூமிகள், பாரத வருடமும் ஒன்பது கண்டங்களேக் கொண் டது.

பூவுலகின் மேல் ஆதித்த மண்டலம் வரையுள்ள பகுதி புவலோகம். அதன் மேல் சுவலோகம், மகலோகம், சண லோகம், தவலோகம், சத்தியலோகம், செங்கண்மால் லோகம், சிவலோகம் முதலியன உண்டு. இவ்வாறு ஒல் வோர் அண்டங்களிலும் உண்டு.

உயிர்கள் புவனங்களிற் புகுந்து இன்ப துன்பங்களே அனுபவிக்கின்றன:

#### iv போகம்

போகம், இன்ப துன்பங்களே அனுபவித்தற்கேதுவர இய பொருள்களாம். அவை பலவாகும் இவை கன்ம நுகர்ச்சியின் பொருட்டே கிடைக்கின்றன. சங்கா**ர** காலத் தில் தனுகரணுதிகள் எல்லாந் தத்தம் நிலே கு**ஃந்து** அருவமாய் மாயையுள் ஒடுங்கும்.

### (இ) கன்மம்:–

கன்மம் ஆன்மாக்கள் எடுக்கும் உடம்புகளுக்குக் காரண மாய்ப் பலவிகமான போகங்களேத் தரும். இஃது இடை யருது ஓடும் நீர்ப் பிரவாகம் போலத் தொடர்ச்சியாய்ப் பல பேதங்களாய், ஆன்மாவை விட்டு நீங்காததாய், மனம் வாக் குக் கர்யங்களால் செய்யப்படுவதாய் இருக்கும்; அன்றியும் இன்ப துன்பந் தரும் புண்ணிய பாவ வடிவினதாய்ச் சர்வ சங்கார காலத்தில் உயிர்கள் மாயையில் ஒடுங்கும் போது அவ்வுயிர்களே விட்டு நீங்காது மாயையில் ஒடுங்கும்.

இக்கன்மம் பிராரத்தம். ஆகாமியம், சஞ்சிதம் என மூன்ருகும். இப்பிறவியில் ஒருவன் முன் செய்த விணேயின் பயின் அனுபவிக்கும் போது, அது பிராரத்தம் என்று கூறப் படும். விணேயை அனுபவிக்கும் போது, அவன் செய்யும் புதிய விணே ஆகாமியம் என்று கூறப்படும். அனுபவிக்கப்படாமல் எஞ்சி இருக்கும் விணே சஞ்சிதம் என்று கூறப்படும்.

கன்மத்தின் பயன், செய்த முறையில் அன்றி மாறியும் வரும். தெய்வங்காரணமாக வருங் கண்மத்தை ஆதி தெய் விகம் என்றும், பஞ்ச பூதங் காரணமாக வருங் கன்மத்தை ஆதி பௌதிகம் என்றும், உயிர்களால் வருங்கன்மத்தை ஆதி ஆத்மிகம் என்றுங் கூறுவர்.

நல்வினே தீவிண்கள் அனுபவித்தே முடியவேண்டும். பிரா யச் சித்தத்தினுலும், ஞான வழியில் நின்று ஒழுகுவதனுலும் அதிகமான பாவங்கள் நீங்கும் என்று சாத்திரங்கள் கூறும்.

தீவினேயின் குணங்களாவன:- ஆசை, கோபம், பொருமை, செருக்கு, நீதியீனம் முதலியனவாம். நல்வினேயின் குணங்களாவன:- கடவுள் பத்தி, அன்பு, நீதி, உண்மை, பெருமை முதலியனவாம்.

நாம் நல்வினே தினினேகளே அறிந்து, ஆணவத்தை வலி குன்றச் செய்து, எம்மை ஈடேற்ற வேண்டும்.

# 10. திருஞானசம்பந்த மூர்த்தி நாயஞர் தேவாரம்

தேவாரம்: (பொது)

சிவபெருமானே முழுமுதற் கடவுள் என்று உயிர்கள் அறிந்து வழிபட்டு உப்புமாறு திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயஞர், திருநாவுக்கரசு நாயஞர், சுந்தரமூர்**த்**தி நாயஞர் என்னுஞ் சைவசம்யகுரவர் மூவரும் அருளிச்செய்த தமிழ் மறை ்தேவாரம்'' என வழங்கும். இறைவனுக்கு நாரிஞல் தொடுத்துச் சாத்தும் நறுமலர் மாக்கபோல் ஆகிய நாரின்கண் தொடுத்துச் சாத்தப்பட்ட தீந்தமிழ்ச் செஞ்சொல்மாலே இவை ஆதலின் இவற்றிற்கு இப்பெயர் உண்டாயிற்று: (ஆரம்-மாலே) தேவாரம் ஓரிலக்கத்து ஈரா **யிரம் திருப்பதிகங்களே உடையது என்றும் ஒழிந்**தன போக எஞ்சிநிற்பன எழுநூற்றுத் தொண்ணூற்றேழு திருப்பதிகடி கள் என்றும் ஆன்ருேர் கூறுவர். ஞானசம்பந்தப்பெருமானும் நாவுக்கரசுப்பெருமானும் சமகாலத்தவர். அது கி. பி. 7 ஆம் தூற்ருண்டின் இடைப்பகுதியாகும். சுந்தரமூர்த்தி சுவாமி கள் கி. பி. 9ஆம் நூற்ருண்டின் தொடக்கத்தில் வாழ்ந்தவர்.

அபயகுலசேகர சோழ மன்னன் வேண்டுகோளின்படி. திருநாரையூர்ப் பொல்லர்ப் பிள்ளேயாரது பெற்ற நம்பியாண்டார் நம்பிகள், சிதம்பரத்தில் பொற் சபை மருங்கில் உள்ள திருவறையிலே தேவாரச் சுவடிகளேக் கண்டெடுத்து, திருஞானசம்பந்தமூர்**த்**தி நாயளுர் தேவர ரத்தை மூன்று திருமுறைகளாகவும், திருநர்வுக்கரசு நாய ரை தேவாரத்தை மூன்று திருமுறைகளாகவும், மூர்த்தி நாயஞர் தேவாரத்தை ஒரு திருமுறையாகவும் வகுத்து உலகிற்கு **உதவி அருளிஞர்கள். இவ்வே**ழு திருமுறை களும் அடங்கன்முறை என்றுங் கூறப்படும். நம்பியாண் டார் நம்பிகள் காலம் இ. பி. 10ஆம் நூற்றுண்டாகும்.

பண்-பழந்தக்க ராகம்

### திருத்தோணிபுரம்

 சிறையாரு மடக்கிளியே இங்கேவா தேெருடுபால் முறையாலே உணத்தருவன் மொய்பவளத் தொடுதரளம் துறையாரும் கடல்தோணி புரத்தீசன் துளங்கும் இளம் பிறையாளன் திருநாமம் எனக்கொருகால் பேசாயே.

பொ-ரை:— அழகிய சிறகிண்யுடைய கிளியே இங்குவா; தேனும் பானுங் கலந்து இனிமை பயக்கும் விதத்தில் உண் பதற்குத் தருகிறேன். நிறைந்த பவளமும், முத்தும் மிகுந்த கடற்றுறையிணேயுடைய திருத்தோணிபுரத்திலே வீற்றிருக் கின்ற கடவுளாகிய, இளம்பிறைச் சந்திரண் முடியில் சூடிய சிவபெருமானது அழகிய திருப்பெயரை ஒரு முறை பேசுவர யாக.

கு-ரை:— மடக்கிளி-இளங்கிளி. முறை-இனிமை பயக் கும்முறை. மொய்-நெருங்கிய, நிறைந்த. தரளம்-முத்து. துளங்குதல்-விளங்குதல். நாமம்-பெயர்; புகழுமாம்.

சம்பந்தப் பெருமான் இப்பதிகத்தில் சிவபெருமாணத் தலேவஞகவும், தம்மைத் தலேவியாகவும் எண்ணிப் பாடுகி ருரி. தமது ஆருயிர்த் தலேவஞகிய சிவபெருமானது திருப் பெயரைக் கூறும்படி கிளியிடம் வேண்டுகிருர்.

நிருத்தோணிபுரம்:— பிரனய காலத்தில் உலகமெல்லாம் வெள்ளத்தில் மூழ்கிய காஃ, பிரணவந் தோணியாக மிதந் தது. அத்தோணியீல் இறைவனும் இறைவியும் வீற்றிருந்தது இப்படுயிலாகும். அதஞல் இப்பெயர் உண்டாகியது. திருத் தோணி புரத்துக்குப் பன்னிரண்டு பெயர்கள் உண்டு. அவை யாவன:- பிரமபுரம், வேணுபுரம், புகலி, வெங்குரு, தோணி புரம், பூந்தராய், சிரபுரம், புறவம், சண்பை, காழி, கொச் சைவயம், கழுமலம் என்பன. சுவாமி பெயர்-தோணி அப் பர். தேவி-திருநிஃலநாயகி.

பண்-குறிஞ்கி

#### **திருச்சிராப்பள்**ளி

2. நன்றுடையாணத் தியதில்லான நரைவெள்ளே(று) ஒன்றுடையான உமையொரு பாகமுடையானச் சென்றடையாத திருவுடையாணச் கிராப்பள்ளிக் குன்றுடையாணக் கூறஎன்னுள்ளம் குளிரும்மே.

பொ-ரை:— நன்மையைச் செய்யும் இயல்பிண்யுடைய வண், தீமையைச் செய்யும் இயல்பு இல்லாதலிண், மிக்க வெண்மையுடைய தரும்தேவதையாகிய இடபத்தை உடைய வண், உமாதேவியை ஒப்பற்ற தனது இடப்பாகத்தில் வைத் துக்கொண்டிருப்பவிண், இயல்பாகவே பொருந்திய செல்வத் திண்யுடையவின், திருச்சிராப்பள்ளி மீது கோயில் கொண்ட விண்ப் புகழ்ந்து பாட என்மனம் மகிழ்வடையும்.

கு-ரை:— ஏறு-இடபம், சென்றடையாத திரு-நல்வினே காரணமாக வந்து சேராத செல்லம், எனவே இறைவன் இயற்கையான செல்லம் உடையான் என்பது வீள்க்கப்பட் டுள்ளது. சிராப்பள்ளி-திரிசிரபுரம் என வழங்கும். இங்கு திரிசிரன் என்பான் பேறு பெற்முன் என்று புராணம் கூறும். சிராப்பள்ளி மஃயில் தாயுமானர் கோயில் உண்டு. தாயு மானர் என்ற பெயர் தன்மீது அன்பு கொண்ட மூதாட்டி ஒருத்தியின் மகளுக்குப் பிரசவ வேளேயில் தாயாகி உதவி செய்த காரணத்தால் ஏற்பட்ட பெயராகும். காளத்தி, திரி கோணமலே, சிராப்பள்ளி ஆகிய மூன்றுந் தக்கிணகைலாசம் என்று கூறப்படுவதுண்டு.

சுவாமி-தாயுமானுர். தேவி-மட்டுவார் குழலம்மை.

பண்-குறிஞ்சி

#### கோயில்

கோணு கணேயானுங் குளிர்தா மரையானுங் காணுர் கழலேத்தக் கனலாய் ஓங்கினுன் சேணுர் வாழ்தில்லேச் சிற்றம் பலமேத்த மாணு நோயெல்லாம் வாளா மாயுமே.

பொ-ரை:— வளேவுடைய பாம்பைப் படுக்கையாக உள்ள திருமாலும், குளிர்ந்த தாமரைமேல் வீற்றிருக்கின்ற பிரமாவும், அடியும் முடியுங் காணுதவர்களாய்த் திருவடி களேத் துதிக்கச் சோதி வடிவாகத் தோன்றிய சிவபிரானுக்கு உரியதும், தேவர்கள் வாழ்கின்ற இடமானதுமான சிதம் பரத்தின் கண் உள்ள பெருமானத் துதித்தால், திரமுடியாத துன்பங்கள் யாவும் உடனேயே நீங்கும்.

வி-ரை:— கோணுகணேயான்—கோள் + நாக + அணே யான்—வளேந்த பாம்பைப் படுக்கையாக உள்ளவன் (திரு மால்) காணுர்-காணுதவர்களாய். கனல்-நெருப்பு; சோதி. ஓங்கிஞன்-சிவபிரான்:சேணர்.தேவர்கள்-(சேண் - ஆகாயம்) மாணு-கொடிய. வாளா-முயற்சியின்றி, தாமாக; தில்லே-சிதம்பரம் என்னும் ஊர்; சிற்றம்பலம்-சிவபிராண் எழுந்த ருளியிருக்கும் கோயில். சிவபிராண வணங்கு தற்காகத் தேவர் கள் என்றுந் தங்கியிருத்தலின் 'சேணுர் வாழ்தில்லே' என்றுர்:

படுக வரலாறு:- இருஞானசம்பந்தமூர்த்திநாயஞர் ஞான ப்பால்பெற்றுத் திருப்பதிகம் பாடிய பின், தந்தையாருடன் தங்கியிருந்தார். பல ஊர்களிலிருந்தும் பலர் நாள்தோறும் வந்து அவரைத் தரிசித்தார்கள். தமது தாயார் பிறந்த திருநனிப்பள்ளிக்குச் சென்று திருப்பதிகம்பாடி வணங்கிஞர். பின் வழியிலுள்ள தலங்களேயுத் தரிசித்துச் சீகாழியை அடைந்தார் திருநீலகண்ட யாழ்ப்பாண நாயஞர் வந்து அங்கு தங்கியிருந்தார். சிவத்தலங்களுட் சிறந்த சிதம் பரத்தைத் தரிசித்தற்காகத் தந்தையாருடனுத் திருநீலகண்ட யாழ்ப்பாண நாயஞருடனும் அங்கு சென்று 'கற்குங் கெளி யோழ்ப்பாண நாயஞருடனும் அங்கு சென்று 'கற்குங் கெளி யோம்பி' என்னும் முதலேயுடைய திருப்பதிகத்தைப் பாடி வணங்கிஞர். அப்பதிகத்தில்வரும் 9ஆம் பாடலே இதுவாகும். கதை:— திருமால் காத்தற் கடவுள், பிரமா படைத் தற் கடவுள். யார் மேலானவர் என்பதையிட்டு இவர்களிரு வருக்கும் ஒருமுறை விவாதம் உண்டாயிற்று. இதனேத் தீர்த்தற்காகச் சிவபிரான் இவர்கள் முன் சோதி வடிலமாகத் தோன்றிஞர். அங்கு எழுந்த அசரீரி வாக்கின்படி, திருமால் பன்றியாகிச் சோதியின் அடியைக் காண்பதற்கும், பிரமா அன்னமாகி அதன் முடியைக் காண்பதற்குஞ் சென்றனர். அவைகளேக் காணமுடியாதவர்களாய் இளேத்து மீண்டனர். அப்போது சிவபிரான் ஒருவரே எல்லார்க்கும் மேலானவர் என்னும் உணர்வு பெற்று, அவரைத் துதித்தனர்.

-\*-

2-ஆந் திருமுறை

பண்-செவ்வழி

திருக்கேதாரம்

4. தொண்டர் அஞ்சுகளிறு மடக்கிச் சுரும்பார்மலர் இண்டை கட்டி வழிபாடு செய்யுமிட மென்பரால் வண்டு பாட மயிலாட மான் கன்று துள்ளவரிக் கெண்டை பாயச் சுண்நீல மொட்டலருங் கேதாரமே.

பொ-ரை:- அடியார்கள் ஐம்பு லன் களா கிய யானே ஐந்தையும் அவை செல்லும் பாதையில் செல்ல விடாது தடுத்து, வண்டு மொய்க்கும் பூக்களேப் பறித்துத் தஃம்மாஃ கட்டிச் சிவபிராஞருக்கு வழிபாடு செய்கின்ற இடமாவது வண்டுகள் பாடவும், மயில்கள் ஆடவும், மான் கன்றுகள் துள்ளவும், சுண்களில் கோடுகளேயுடைய கயல் மீன்கள் பாயவும், நீலோற்பல மொட்டுகள் விரிகின்ற திருக்கேதாரம் என்னும் பதி என்று பெரியோர் கூறுவர்.

கு-ரை:— அஞ்சு-ஐந்து என்பதன் போவி; சுரும்பு-வண்டு; இண்டை-தஃயில் அணியும் மாஃ, சுண்-மஃயில் அமைந்த நீர்நிஃ; ஞானசம்பந்த சுவாமிகள் தமிழ் நாட்டி லிருந்தே இத்தலத்தைப் பாடிஞரென்பர்.

சுவாமி-கேதாரநாதர், தேவி-கேதாரகௌரியம்மை.

பண்-சகாமரம்

### திருப்புள்ளிருக்கு வேளூர்

5. பண்ணென்ற இசைபாடும் அடியார்கள் குடியாக மண்ணின்றி விண்கொடுக்கும் மணிகண்டன் மருவுமிடம் எண்ணின்றி முக்கோடி வாணுள துடையானப் புண்ணென்றப் பொருதழித்தான் புள்ளிருக்கு வேளூரே?

பதிகவரலாறு:— திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயஞர் சீர் தந்தையார் விருப்பப்படி காழியிலே தங்கியிருந்தபோது. அவருக்கு உபநயனச் சடங்கு நடைபெற்றது. திருநாவுக்கரசு நாயஞர் அவரைக் காணச்சென்றுர். திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயளுர் அவரை வரவேற்று உபசரித்தார். சிலநாள் திரு நாவுக்கரசர் அங்கு தங்கியிருந்துவிட்டுப் பிறதலங்களேத் தரி தரி சிக்கும் சிவத்தலங்களேத் மீண்டுஞ் சிக்கச் சென்றுர். விருப்பத்தினுலே ஞானசம்பந்தப்பெருமான் புறப்பட்டார். அவரது தந்தையாரும் திருநீலகண்ட யாழ்ப்பாண நாயஞரும் ஏணேய அடியார்களும், அவருடன் சென்றனர். காவேரிக்கு வடபால் மேற்றிசை நோக்கிச் சென்று திருப்புள்ளிருக்கும் வேளுரை அடைந்து இறைவனே வழிபட்டார். அப்போது அவர் அருனிய பதிகம் இதுவாகும்.

சுவாமி-வைத்தியநாதர். தேவி-தையஞயகி.

பொ-ரை:— பண்ணேடு இசைபாடுகின்ற அடியார்கள் பூமியிலே குடிகளாக வாழுதலே நீக்கி, அவர்களுக்குச் சிவ லோக வாழ்வை அருளுகின்ற நீலமணிபோன்ற கண்டத்தை உடைய சிவபிராஞனவர் எழுந்தருளியிருக்கும் இடமாவது: அளவு இல்லாது மூன்றுகோடி ஆயுகோப்பெற்ற இராவணன் அவனது உடல் துன்புறும்படி எதிர்த்து வலிமையை இல்லா மற் செய்த சடாயு என்பவன் வாழ்ந்த வேளூர் ஆகும். வீ-ரை:— பண்-தாளத்தோடு கூடிய இசை அமைவ; இராகம். குடி-குடிகள். மண்-பூமி. விண்-மேறுலகம். உடை யான்-இராவணன். புண்-காயம். புள்-பறவை! இங்கு பற வைகளுக்கு அரசஞுகிய சடாயுவைக் குறிக்கிறது. பண் இணன்ற-பண் + ஒன்ற. வாணுளதுடையான-வாள்நாள் + அது + உடையான: புண்ணென்ற-புண் + ஒன்ற, \*மண் குடி யாக இன்றி \* எனச் சேர்க்க.

திருப்புள்ளிருக்கு வேளூர்:— தென் தமிழ் நாட்டிலே, தஞ்சை மாவட்டத்திலே, காவேரியின் வடகரையில் இருக் கிறது. சடாயு, சம்பாதி என்னும் பறவையரசர்களது இருப்பிடமாக இருந்ததினல் இப்பெயர்பெற்றது. புள் + இருக்கு +வேள் எனப் பகுத்துச் சடாயுவினுலும், இருக்கு வேதத்தினுலும் குமரக் கடவுளினுலும் வழிபடப்பட்ட இடம் எனவுங் கூறுவர். குமரக்கடவுளுக்கு வேல் இங்கு தான்கொடுக் கப்பெற்றது என்பர்; 'திரு' கடவுட் தன்மையை உணர்த் தும் சொல். வேள்-குமரக்கடவுள். இத்தலம் இப்போது வைத் திசுவரன் கோவில் என வழங்குகின்றது. நோய்களே நீச்குஞ் கிறப்பினைல் இப்பெயர் ஆயிற்று. தலவிருட்சம்-வேம்பு.

கதை: இராவணன் சிவபிராண வழிபட்டு மூன்றுகோடி ஆயுளும், வீரவாளும், மேலான வலிமையும் பெற்றுண். தந் தையின் சொல்லேக் காத்தற்காக இராமர் தமது மனேவியு டனும், இலக்குமணனுடனுங் காட்டிலேயே தங்கியிருந்தார். இராம, இலக்குமணன்கள் இல்லாத நேரத்தில் இராவணன் சீதையைக் கவர்ந்து புட்பக விமானத்தில் ஆகாய வழியாக இலங்கையை நோக்கி வந்தான். இதணே அறிந்த சடாயு அவனே எதிர்த்துப் போரிட்டு அவனது விமானத்தைச் சேத முறச் செய்தான். எனினும், இறைவன் அவனுக்குக் கொடுத்த வாளினுல் வெட்டுண்டு நிலத்தில் வீழ்ந்தான். பலநாள் குற்றுயிராய் இருந்து இராமர் சீதையைத் தேடிவரும்போது நடந்தவைகளே அவருக்குக் கூறிப் பின்பு உயிர் விட்டார். இவர் இராமரது தந்தையின் நீண்டகால நட்பினராவர்.

இவ்வரலாறு இராமாயணத்திற் கூறப்படுகிறது.

# 11. திருநாவுக்கரசு நாயஞர் தேவாரம்

4-ஆந் திருமுறை

பண்-காந்தாரம்

#### திருவதிகை வீரட்டானம்

சுண்ண வெண் சந்தனச் சாந்துஞ் சுடர்திங்கட்சூளா மணியும் வண்ண உரிவை யுடையும் வளரும் பவள நிறமும் அண்ண லரண்முர ணேறும் அகலம் வளாய அரவுந் திண்ணன் கெடிலப் புனலும் உடையார் ஒருவர் தமர்நாம் அஞ்சுவ தியாதொன்று மில்லே அஞ்ச வருவது மில்லே,

ப**திக வரலாறு:— இ**ளவயதிலே தந்தையுந் தாயும் இறந் தமையாலே திருநாவுக்கரசர் கல்வி கற்பதற்காகப் பாடலி புரஞ் சென்று சமண சமயத்தவராஞர். திருவதிகை வீரட் டானத் திருக்கோயிலிலே இருந்த அவரது தம்க்கையார் இச்செய்தியை அறிந்து உள்ளம் மிக வருந்தி, தமது சகேர தரன் மீண்டுஞ் சைவ சம்யத்தவகை வேண்டும் என நாள் தோறும் இறைவணே வேண் முருர். திருநாவுக்கரசருக்குச் நோய் உண்டானது. சமணர்களால் அந்நோய் குணமடையவில்லே. நோயின் துன்ப மிகுதியால் நாவுக் கரசர் தமக்கையாரிடஞ் சென்றுர். தமக்கையார் ரைத் திருவதிகைக் கோயிலுக்கு அழைத்துச் சென்று, விபூதி அணிவித்துத் திருக்கோயிலேயும் வலம் வரச் செய்தார். குடு நோய் நீங்கியது. மீண்டுஞ் சைவ சமயத்தவுராகித் தமக்கையாருடன் இருந்தார்.

இச்செய்தியை அறிந்த சமண குருமார் மிக வெறுப்படைந்து, அவரது செயலினுலே சம்ண சமயத்திற்கு இழிவு வந்து விட்டதென்றும், அவரைத் தண்டிக்க வேண்டுமென்றும் அரசனிடங் கூறினர், சமண சமயத்தவணுன் அரசனும் அவர்களது தார்ப்புத்திக்கு இணங்கி, அவரை அழைப்பித்துச் சுண்ணும்பு அறையில் அடைத்து வைத்தான். பின்பு நஞ்சுகளைத் உணவைக் கொடுத்தான். இந்நேரம் நர்வுக்கரசர் சிவபெருமானே நினேத்து தேவாரப் பதிகங்களேப் பாடி உயிர்

தப்பிஞர். பின்பு அரசன் தனது பட்டத்து யாஃனைய அவ ரிடம் ஏவிஞன். அப்போது நாவுச்கரசர் சிவபீரானே நிண்த்து "சண்ண வெண் சந்தனச் சாந்துஞ்" என்னும் இத்தேவா ரத்தை முதலாக உள்ள பதிகத்தைப் பாடிஞர். யானே அவரை வலம் வந்து வணங்கி, தீய எண்ணங் கொண்ட சம்ணரையும் பாகணேயுங் கொன்று, அரசனும் அஞ்சும்படி தனது இடத்தை அடைந்தது.

சுண்ண வெண் சந்தனச் சாந்தும்-பொடியாக் கிய வெண்மையான விபூதியுடன் சந்தனக் குழற்பையும்; சுடர்திங்கட் சூளாமணியும்-ஒளிபொருந்திய சந்திரன் எ**ன்** னும் முடி மணியினேயும்; வண்ண உரிவை உடையும்-அழகிய புலியினது தோலாகிய உடையையும்; வளரும் பவள நிற மேலும் மிகுகின்ற செம்மை நிறத்தையும்; **அ**ண்ணல் அரண் முரண் ஏறும்**-அடை**ந்தார்க்கு அரணு**கவும்**, **அடையா** தார்க்கு முரணுகவும் உள்ள இடபத்தையும்; அகலம் வளாய அரவும்-மார்பிலே சூழ்ந்துள்ள பாம்பை திண்ணன் கெடிலப் புனலும்-வலிமையான கெடில நீரினேயும்; உடையார் ஒருவர் தமர் நாம்-உடைய ஒப்பற்ற முதல்வராகிய சிவபிரானது அடியவர்கள் நாங்கள்; (ஆகையால்) அஞ்சுவது யாதொன்றும் இல்லே-பயப்படுவ எதுவும் இබ වීන; அஞ்சவருவது மில்ஃ-பயப்படுத்து தற்காக வருவதற்கும் எதுவும் இல்லே.

வி-ரை-—சண்ணம்-பொடி, வண்ணம்-அழகு. அண்ணல்-பெருமை. உரிவை-புலித்தோல். முரண்-வலிமை. அகலம்-மார்பு. கெடிலம்-கெடிலந்தி, உடையார்-கீவபிரான். தம்ர்-அடியவர். ஒருவர்-ஏகன், ஒப்பற்றவர். சூளாமணி-தஃயிற் சூடும் அணிகலன். இடபமாவது தருமம். இப்பதி கத்தை அப்பரடிகள் பாடியருளியமை, மண்ணுலகத் தவர் இதனே ஒதிப் பயன்பெறுவது கருதியேயாகும். 'சேண் ணவெண் சந்தனச் சாந்து தொடுத்த திருப்பதிகத்தை மண்ணுலகுய்ய வெடுத்து மகிழ்வுடனே பாடுகின்ருர்' அப் பர் பெருமான் என, தெய்வச் சேக்கிழார் சிறப்புறக் கூறிய மையும் சண்டு கருதற்பாலதாம். வீபூ நியுஞ் சந்தனச் சாந்தும் கிவபிரான து திருமேனிமுழு வதும் பூசுதற்கும், புலித்தோல் உடை அவர் அரையில் அணி தற்கும் திங்களுங் கங்கையும் அவர் திருச்சடையிலே சூடுவ தற்கும், பாம்பு அவர் மார்பிலுத் தோளிலும் அணிவதற்கும், எருது ஊர்தியாக அவரைத் தாங்குவதற்கும் உரியன. கட வுள் ஒருவரே ஆதலின் 'உடையார் ஒருவர்' என்றுர். ஏணேய சிவனடியாரையுத் தம்மோடு சேர்த்து 'நாம்' எனப் பன்மை யாகக் கூறிஞர். தமது அடியவருக்கு வரும் இடையூறை அவரி நீக்கிக் காப்பர். எங்களுக்கு ஊறு விளேவிக்கும் எதுவும் உல கில் இல்லே; நாங்கள் எதற்கும், யாருக்கும் அஞ்சவேண்டுவது மில்லே என்பதாம்.

உலகிற்கு ஊறு விளேவித்த புலியும், பாம்பும், கங்கையும் அவர் ஆணேக்கு அடங்கின. தக்கனின் சாபத்திருலே திங்களுக்கு வந்த இழியை நீக்கி யாவருந் தொழும் உயர்ந்த பேறு நல்கினர். தாருகவனத்து முனிவர்கள் ஆணவ முணப்புடன் செய்த யாகத்திலிருந்து தோன்றிய, பாம்பையும் புலியையும் அடக்கித் தமக்கு அணியாகக் கொண்டார். பகீரதனுக்காகக் கங்கையைத் திருச்சடையில் அணிந்து தன் ஆணேக்கு உட்படுத்திருர்.

திருவதிகை வீரட்டானம்: இது நடு நாட்டிலுள்ள சிவத்திருப் பதிகளில் ஒன்று. கெடிலந்திக்கரையிலுள்ளது. சிறந்த எட்டுச் சிவத்தலங்களுள்திருவதிகை வீரட்டானமும் ஒன்று. சிவபெரு மான் திரிபுரதகனஞ் செய்தருளியதலமும் இதுவேயாம். இங்கு இறைவன் திரிபுர சங்கார உருவினராகக் காட்சி கொடுக்கின் ருன். மண் சிறிது தூரத்திற்கு வெண்ணீருகக் காணப்படுதல், திரிபுர சங்காரத்தை எமக்கு நிண்வூட்டுகின்றது. அதிகமான் பரம்பரையினரால் இக்கோவில் நிறுவப்பட்டிருக்கலாம் என நம்பப்படுகின்றது. மகேந்திரவர்மன் பல திருப்பணிகளே இங்கு செய்துள்ளான். திலகவதியாரும், அப்பரும் இங்கு தங்கித் திருத்தொண்டுகள் புரிந்துள்ளனர். திலகவதியார் தொண் டாற்றிய பூந்தோட்டங் கெடில நதிக்கரையில் இன்றும் இருக் கின்றது. திலகவதியாருக்கும், அப்பருக்கும் இங்கு தனித்தனி யான கோவில்கள் உண்டு. அப்பருத் சூலே நோயை நீக்கி, சைவஞக மீண்டும் மாற்றிய பெருமை உடையது இத்தலம்: அப்பர் திருவிழா, சித்திரை மாதச் சுவாதி முதல் சதயம் வரை ஆண்டுதோறும் நடைபெறுகின்றது. சம்பந்தர், அப் பர், அருணகிரிநாதர் ஆகியோர் இத்தலமீது பாமாலே அருளி யுள்ளனர். விட்டுணு, பிரமா, கருடன், பஞ்சபாண்டவர் ஆகியோரும் வழிபட்டுப் பெரும்பேறு பெற்ற தலமும் இது வாகும். ஞானசம்பந்தருக்குத் திருநடனங் காட்டியதும், சுந் தரமூர்த்தி நாயளுருக்குத் திருவடி தீட்சை செய்ததும் இத் தலத்தின் புறத்தேயுள்ள சித்தவடம்டத்திலேயாம்.

சுவாடி-அதிகை வீரட்டநாதர். தேவி-அதிகைநாயகி,

-x-

## 12. (அ) அப்பர் தேவாரம்

4-ஆந் திருமுறை

**திருநேரிசை** 

### **திருப்பாதிரிப்புலியூர்**

கருவாய்க் கிடந்துன் கழலே நிண்யுங் கருத்துடையேன் உருவாய்த் தெரிந்துன்றன் நாமம் பயின்றேன் உனதருளால் திருவாய் பொலியச் சிவாய நமவென்று நீறனிந்தேன் தருவாய் சிவகதி நீபா திரிப்புலி யூர்அரனே.

பொ-ரை:— திருப்பாதிரிப்புவியூரில் கோயில் கொண்ட சிவபெருமானே! தாயின் வயிற்றிலே கருவாகக் கருப்பையில் இருக்கும் பொழுதே உன் திருப்பாதங்களே நினேக்கும் எண்ணத்தையடைந்தவஞுப் இருந்தேன். இவ் வுலகத்தில் மானுடப்பிறவி எடுத்து, உனது திருப்பெய ரைச் சொல்லிப் பழகினேன்; உன்னுடைய திருவருளால் அழகிய வாயானது பொலிவுபெறச் சிவாயநம் என்னுந் திரு ஐந்து எழுத்தை ஓதி விபூதி அணிந்தேன். ஆதலி ஞலே நீ அடியவ**ஞகிய எனக்கு** வீடுபேறு தந்தருள்வாயாக.

ஞ-ரை:— கழல்-லீரச்கழல்<sub>\*</sub> அது பாதத்தை உணர்த் திற்று. நாமம்-இறைவன் பெயர்; புகழுமாம், அவனஞ ளாலே அவன் தாள் வணங்கி என்று மாணிக்கவாசக சுவர மிகள் கூறியவாறு, சிவனருளாற் சிவநாமம் பயின்றவாறு கூறிஞர்.

சுவாமி-தோன்ருத்துணேநாதர். தேவி-தோகைநாயகி.

இத் தலத் திலே தான் திருநாவுக்கரசு நாய இ க ''ஈன் முளுமாய் எனக்கெந்தையுமாய்'' என்னுந் திருப்பதி கம் பாடிக்கொண்டு கடலில் நின்றுவ கரையேறிஞர். சிகராதி பஞ்சாட்சரத்தைச் சூக்கும் பஞ்சாட்சரம் என்றுவி கூறுவர்.

6-ஆந் திருமுறை

தவித்திருத்தாண்டகம்

#### பொது

2. சங்கநிதி பதுமநிதி இரண்டுந் தந்து தரணியொடு வாஞளத் தருவ ரேனும் மங்குவார் அவர்செல்வம் மதிப்போம் அல்லோம் மாதேவர்க் கேகாந்த ரல்ல ராகில் அங்கமெலாங் குறைந்தழுகு தொழு நோயராய் ஆவுரித்துத் தின்றுழலும் புலய ரேனுங் கங்கைவார் சடைக்கரந்தார்க் கன்ப ராகில் அவர்கண்டீர் நாம்வணங்குங் கடவு ளாரே. பொ-ரை:— உலகீர்! சங்கம் என்னும் அளவினேயும் பதுமம் என்னும் அளவினேயும் உடைய செல்வங்களேத் தந்து, அவற்றின் மேல் பூமியையும் வானத்தையும் அரசா எத் தருவார்கள் எனினும், சிவபெருமானிடத்தில் ஏகாக் கிர சித்தம் கொள்ளாதவராயின், அழிந்து போகின்ற அவர் களது செல்வத்தை யாம் பெரிதாக மதிக்கமாட்டோம். உறுப்பெல்லாங் குறைந்து அழுகிக் குட்டரோகம் உடைய வராய், பசுலுணத் தின்று அலேயும் புலயராக இருந்தாலும், கங்கையை நீண்ட சடையின்கண் செருகி வைத்திருக்கின்ற சிவபெருமானுரிடத்தில் அன்புடையவராகில், நாம் வணங் குங் கடவுளார் அவர்கள்தான் என்று அறிந்து கொள்மின்

குறிப்பு:— சங்கம், பதுமம் என்பன பெரிய இலக்கங் களேக் குறிப்பன. திரவிய விசேடம் எனினுமாம். ஏகாந்தர்-சிவபெருமான் ஒருவரையே மனத்தில் இருத்தியவர். தொழு நோய்-குட்டரோகம். கரத்தல்-மறைத்தல்: தாண்டகம்-விருத்தப்பா விசேடம்.

6-ஆந் திருமுறை

**திருத்தாண்டகம்** 

### திருவாருர்

35 முன்னம் அவனுடைய நாமங் கேட்டாள் மூர்த்தி அவனிருக்கும் வண்ணங் கேட்டாள் பின்னே யவனுடைய ஆரூர் கேட்டாள் பெயர்த்தும் அவனுக்கே பிச்சியாளுள் அன்னேயையும் அத்தனயும் அன்றே நீத்தாள் அகன்றுள் அகலிடத்தார் ஆசா ரத்தைத் தன்னே மறந்தாள் தன்னுமங் கெட்டாள் தலேப்பட்டாள் நங்கை தலேவன் தாளே. பொ-ரை:— பெண்களிற் சிறந்த தவேவி முதன் முதலா கப் பேரழகு ஒழுகும் உருவத்தைக் கண்டு அவனுடைய பெயரைக் கேட்டறிந்தாள்; பின்பு அவன் இருக்கும் நிலே மிண்யும், பிற இயல்புகளேயுங் கேட்டறிந்தாள்; அதன்மேல் அவன் வாழும் ஊர் திருவாரூர் எனக்கேட்டறிந்து கொண் டாள்; மீண்டும் அவனிடத்திலே தடித்த (மாருத) அன்பு கொண்டாள்; அப்பொழுதே தனக்குத் துணேயான தாயை யும் தந்தையையும் விட்டுப் பிரிந்தாள்; பூமியில் உள் ளோரின் கட்டுப்பாடான ஒழுக்கங்களேயும் விட்டுப் பிரிந் தாள்; தன்டும் மறந்தர்ள்; தன் பெயர் முதலியவற்றை இழந்தாள்; தன் தீல்வனே தனக்குப் பற்றுக்கோடு என எண்ணி, அவனுடைய காவலில் அவனடி சேர்ந்து நின்முன்

சுவாயி-வன்மீகநாதர், தேவி-அல்லியங்கோதையம்மை.

கு-ன்ர:— முன்னம்-முதன் முதலாக, நாமம்-பெயர், புகழ், வண்ணம்-நிறம், குணம். பிச்சி-மயக்கம், மால்-தடித்த அன்பு ஆசாரம்-ஒழுக்கம், கட்டுப்பாடு. தஃப்பட்டான்-சென்று கூடினுள் நங்கை-பெண்களிற் சிறந்தவள்

இப்பாடல் நாயக நாயகி பாவத்தில் அமைந்துள்ளது. இருவினே ஒப்பு, மலபரிபாகம், சத்திநிபாதம் எய்திய ஒர் உயிர், இறைவனது மெய்ம்மையை உணர்ந்து: அகப்பற்று, புறப்பற்றுக்களே நீக்கி, தானெனும் முனேப்பு இன்றி, தன் அறிவு செயல் முதலியன கெட்டு ஒழிய, இறைவனுடன் இரண்டறக் கலக்கும் பேரின்ப முத்தி நிலேயினத் தலேவன் தீலவி என்னும் உருவக முறையில் வைத்துக் கூறியுள்ளார் நம் நாவுக்கரசர்,

திருவாரூர் சிவத்தலங்களுட் சிறந்தது. இங்கு விதி வீடங்கப் பெருமான் கோயில் கொண்டருளியுள்ளார் இறந்த பசுக்கன்றையும், சோழ அரச குமாரணயும், மந்திரி மையுஞ் சிவபெருமான் உயிர் பெற்றெழச் செய்ததும் இப்பதியிலாகும்.

6-ஆந் திருமுறை

**நிருத்தாண்டகம்** 

### திருவா2னக்கா

4: எத்தாயர் எத்தந்தை எச்சுற் றத்தார் எம்மாடு சும்மாடாம் ஏவர் நல்லார் செத்தால் வந்துதவுவார் ஒருவ ரில்லே சிறுவிறகால் இமூட்டிச் செல்லா நிற்பர் சித்தாய வேடத்தாய் நீடு பொன்னித் திருவாணக் காவுடைய செல்வா என்றன் அத்தாஉன் பொற்பாதம் அடையப் பெற்றுல் அல்லகண்டங் கொண்டடியேன் என்செய் கேனே.

பொ-ரை:— எந்தத் தாயார், எந்தத் தந்தைமார், எந்த உறவினர், எந்தச் செல்வம், நல்ல செல்வமாகும்? யாவர் தாண் நல்லவர்? இறந்தபோது வந்து உதவக் கூடியவர் யார்? இச் வுலகில் ஒருவருமேயில்லே. அவர்கள் சிறு விறகுகளேக்கொண்டு நெருப்பையுண்டாக்கி எரித்துவிட்டுச் சென்றுவிடுவர். ஞான வடிவமாகிய வேடங்கள் பலவற்றைப் பூண்டவனே! நீண்ட காவிரியின் கரையிலுள்ள திருவானேக்கா என்னுங் கோயி லில் குடிகொண்ட செல்வனே! எந்தன் தந்தையே! உன் பொன்போன்ற திருப்பாதங்களே நான் அடையப் பெறுவே ஞூல், துன்பத்துக்கு இடமாயிருக்கிற உடலிஞல் என்ன பயணே அடைவேன்.

கு-ரை:— மாடு-செல்வம், சும்மாடு-நல்ல செல்வம் பொன்னி-காவேரி நதி, அத்தன்-தந்தை. அல்லகண்டம்-துன்பம். இங்கு-துன்பத்திற்கு நிலேக்களனுன உடஃ உணர்த்திற்று.

கவாமி-சம்புகேசுவரர், தேவி-அகிலாண்டநாயகி.

# 12. சுந்தரர் தேவாரம்

7-ஆந் திருமுறை திருக்கடவூர் வீரட்டம்

 பொடியார் மேனியனே பூரி நூலொரு பாற்பொருந்த வடியார் மூனிலேவேல் வளர் கங்கையின் மங்கையொடுள் கடியார் கொன்றையனே கட வூர்தனுள் வீரட்டத்தெம் அடிகேள் என்னமுதே எனக் கார்துணே நீயலதே.

பொ-ரை:— விபூதியணிந்த திருமேனியுடையவரே! முப் புரிநூல் ஒரு பக்கத்தில் விளங்க, கூர்மை பொருந்திய மூன்று இஃகளேயுடைய சூலத்தொடும், சடையின் மேல் வளர்கின்ற கங்கா தேவியோடும், வாசணே நிரம்பிய கொன்றை மலர் மாஃயை அணிந்தவரே! திருக்கடவூரின் கண் இருக்கின்ற திருவீரட்டம் என்னுந் திருக்கோயிலில் எழுந்தருளிய பெருமானே! எனக்கு அமுதம் போன்ற வரே! நும்மையன்றி எமக்கு இவ்வகன்ற உலகில் யாரீ துணேயாவர்.

கு-ரை:—வடியார்-கார்மை பொருந்திய, மூஷிலே வேடி மூன்று இலேகளேயுடைய சூலம், கடியார்-வாசண நிறைந்த. வீரட்டம் என்பது வீரச்செயவேப்புரிந்த தலமாம். சிவபெரு மான் எட்டுத் தலங்களில் வீரச்செயல் புரிந்தார் என்பது புராணம். அவற்றுள் திருக்கடவூரும் ஒன்று. இங்குதான் மார்க்கண்டேயர்க்காகச் சிவபெருமான் இயமனே உதைத் தார்.

சுவாமி-அமிர்தகடேசுரர், தேவி-அபிராமியம்மை:

7-ஆந் திருமுறை

பண்-தக்கேடி

திருவலிவலம்

பாடுமா பாடிப் பணியுமா றறியேன்
பனுவுமா பனுவிப் பரவுமாறறியேன்
தேடுமா தேடித் திருத்துமா றறியேன்
செல்லுமா செல்லச் செலுத்துமா றறியேன்

கூடுமா றெங்கன மோவென்று கூறக் கு**றித்துக் காட்டிக் கொ**ணர்ந்தெண் யாண்டு வாடிநி வாளா வருந்தலென் பாணே வலிவ லந்தனில் வந்துகண் டேனே,

பொ-ரை:— பாடும் விதத்திற் பாடி வணங்கும் முறை மையை அறியமாட்டேன்; பாடல்களேச் செய் து பா டி வணங்கவும் அறியமாட்டேன்; தேடும் வழியில் தேடி, நன் னெறியில் நெஞ்சைத் திருத்தும் விதமும் அறியேன்; ஐம் புலைன்களே அவை செல்லவேண்டிய வழியில் செலுத்துவதற்கும் அறியமாட்டேன்; இந்நிலேயில் இறைவனேச் சென்று கூடுதல் எங்ஙனமோ என்று செயலறியாது யான் கூறச் கட்டிக்காட்டி, என்னேத் துன்பத்தில் நின்று மீட்டு, அடிமை கொண்டு, நீ வீணே வாடி வருந்தாதே என்று உறுதி கூறும் ஐயீனே வலிவலம் என்னுந் திருப்பதியில் வந்து கண்டேன்.

கு-ரை:— பாடும்பபாடி-பாடும்வழியாய்ப் பாடி, பணுவுதல்-பாடல்களேச் செய்தல், குறித்துக்காட்டி-சுட்டிக் காட்டி, கொணர்ந்து-மீட்டு, வாளா-வீணே, வருந்தல்-வருந்தாதே, திருவலிவலம்-சோழநாட்டுத் தலம்.

சுவாயி-மனத்துணேநாதரி,தேவி-மாழையங்கண்ணியம்மை.



7-ஆந் திருமுறை

பண்-கொல்லிக்கொவாணம்

திருக்கச்சூர் ஆலக்கோயில்

3. முதுவாயோரி கதறமுது காட்டெரி கொண்டாடல் முயல்வோனே மதுவார் கொன்றைப் புதுவிளுடும் மலேயான் மகள்தன் மணவானர கதுவாய்த் தலேயிற் பலிநீகொள்ளக் கண்டாலடியார் கவலாரே அதுவே யாமா றிதுவோ கச்சூ ராலக்கோயி லம்மானே.

பொ-ரை:— கிழநரி சத்தஞ் செய்ய, சுடஃயின் கண்ணே நெருப்பைக் கையில் ஏந்தி நடனம்புரிகின்றவனே! தேன் ஒழுகுங் கொன்றைப் புதுமலரைச் சூடும் மஃயரசன் மகளின் நாயகனே! உடலினின்றும் ஒழிதஃயுடைய மண்டை ஓட்டிலே நீ பிச்சை ஏற்றுத் திரிவதை அடியார் கள் கண்டால், துன்பப்பட மாட்டாரோ! திருக்கச்சூர் ஆலக்கோயிலில், கோயில் கொண்ட தஃலவரே! அவ்வாறு உன் அடியார் வருந்தவோ இவ்வாறு நீர் பலி ஏற்கின்றீர்.

கு-ரை:— முதுவாய் ஓரி-கிழநரி, புதுவீ-புதுமலரி. கதுவாய்-உடலினின்றும் ஒழிதல். பலி-பிச்சை. கவலுதல்-துன்புறுதல்.

ய-வ:— சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் திருக்கழுக்குன்றத் தைத் தரிதித்துக் கொண்டு, திருக்கச்சூர் ஆலக்கோயிலே யடைந்து ஆலய தரிசனஞ் செய்து கொண்டு கோயிற் புறத்தை அடைந்த பொழுது, அவருக்கு அமுது அளிக்கும் கோயிலுக்கு பசியோடு வராமையினுல். பரிசனங்கள் காத்திருந்தார். அப்பொழுது சிவபெருமான் வெளியே அவர் முன் ஓர் அந்தணராய்த் தோன்றி 'அன்னப்பிச்சை உமக்கு அளிக்கின்றேன். எங்குஞ் செல்லாமல் இங்கு இரும்' என்று கூறி, அவ்வூரில் வீடு தோறுஞ் சென்று பீச்சை வாங்கி வந்து சுந்தரருக்கு அளித்தார். அவர் உண வருந்தி உவந்திருந்த பொழுது சிவபெருமான் மறைந்தருளி ஞர். வந்தவர் சிவபெருமான் என்பதை அறிந்த சுந்தரர், சிவபெருமான் பெருங்கருணேத் திறத்தை நிணந்து இப்பதி கத்தைப் பாடியருளினர்.

சுவாமி-விருந்திட்ட வரதர், தேவி உமையம்மை.

# 13. திருவாசகம்

திருவாசகம்-அழகிய வாசகம். வாசகம் என்பது மொழி. வீடுபேற்றை விரும்புவோரது உ**ள்ளத்**தைக் கவரும் பேரழகு டைய அருட்பாடல்களால் ஆகிய நூல் என்பது பொருள்: திருவாசகம் படிப்பவர் மனத்தைப் பரவசப்படுத்தும். இந் நூலே ஒருமுறை ஓதினுலும் உயிர் கிவத்தன்மை எய்தும். எளிய சொற்களால், உயர்ந்த பொருள்களால், நிறைந்த இசையால், எல்லோரையுந் தன்வயப்படுத்து ந் தனிப்பெருந் தகவுடையது. வேதத்தினும் உயர்ந்தது; வேதத்தை மட் கலம் என்றுல், திருவாசகம் பொற்கலம் எனத்தக்கது என்று ஆன்ருேர் கூறுவர். திருவாசகத்திற்கு உருகாதார் ஒரு வாசகத்திற்கும் உருகார் என்பது உலக மாணிக்கவாசக சுவாமிகள் காலம் கி. பி. 3ஆம் நூற்றுண் தமிழ்ப்பேரறிஞர்களான, சிவத்திரு மறைமலே அடிகள், திரு.கா. சுப்பிரமணியபிள்ளே முதலியோர் கூறு வர். மூவர் காலத்திற்குப் பிந்தியவர் என்று கூறுவாரும் உளர். திருவாசகம் 8ஆந் திருமுறையைச் சேர்ந்தது.

### சிவபுராணம்

கிவ**ஃப்பற்றிய பழைய வரலாறு-அ**ஃதாவது, இறைவன் உயிர்க**ோ** உய்விக்கும் வண்ணம் அளவற்ற காலமாக இயற்றி வரும் பழைய திருவருட் செயல் முறைமையைக் கூறும் பகுதி என்பதாம்.

சிவபெருமான் மணிவாசக அடிகளாருக்குத் திருப் பெருந்துறையில் குருந்த மரத்தடியில் குருவடிவாக எழுந்த ருளி அருளுபதேசஞ் செய்து அருள்பாவித்து ''சிதம்பரத்தில் அனவரதமும் ஆனந்தத் தாண்டவம் புரிந்தருளுகின்ரேம், ஆண்டு வருக'' என்று கட்டளேயிட்டு மறைந்தருளிஞர். அடி கள் அருட்குருவின் திருமேனிகாணும் இன்பத்தை இழந் தோம் என்று கவலே கொண்டார். அன்பரோடு கூடுதலாகிய கிவநெறியின் வழி நிற்பராய் அடியார் குழாத்தை அடைந் தார். அடியார்களுந் தாமுங் குருந்த மரத்தடியில் தெய்வ பீடிகை அமைத்துக் குருநாதர் பாததாமரைகளே வணங்கி வந்தார். ஒருநாள் அவர் மனத்தில் இறைவன் தம்மை அடைந்தவர் ''அன்பிலார் ஆயினும் பாடிப் பணிகின்றவர் களுக்கு இரங்கி அருள் புரிவன்'' என்ற எண்ணம் திருவரு ளால் உண்டாயிற்று. உடனே நமச்சிவாய எனும் திருவைந் தெழுத்தை முதலாக வைத்துச் சிவபுராணத்தைப் பாடத் தொடங்கிஞர்.



### சிவபுராணம்

**திருச்**சிற்றம்பலம்

நமச்சிவாய வாஅழ்க நாதன் தான் வாழ்க இமைப்பொழுதும் என்நெஞ்சின் நீங்காதான் தாள்வாழ்க கோகழி யாண்ட குருமணிதன் தாள்வாழ்க ஆகமம் ஆகிநின்று அண்ணிப்பான் தாள்வாழ்க ஏகன் அனேகன் இறைவன் அடிவாழ்க

வேக**ங் கெ**டுத்தாண்ட வேந்தனடி வெல்க பிறப்பறுக்கும் பிஞ்ஞகன்றன் பெய்கழல்கள் வெல்க யுறத்தார்க்குச் சேயோன்தன் பூங்கழல்கள் வெல்க கரங்குவிவார் உண்மகிழும் கோன்கழல்கள் வெல்க சிரங்குவிவார் ஓங்குளிக்கும் சீரோன் கழல்வெல்க

ஈசனடி போற்றி எந்தையடிபோற்றி தேசனடி போற்றி சிவன்சேவடி போற்றி நேயத்தே நின்ற நிமலன் அடிபோற்றி மாயப் பிறப்பறுக்கும் மன்னன் அடிபோற்றி சீரார் பெருந்துறைநம் தேவனடி போற்றி 10

5

15

ஆராத இன்பம் அருளுமல் போற்றி சிவன் அவன்என் சிந்தையுள் நின்ற அதனுல் அவனருளாலே அவன்தாள் வணங்கிச் சிந்தை மகிழச் சிவபுராணந் தன்னே முந்தை விண்முழுதும் ஒய உரைப்பனியான்

20

கண்ணுதலான் தன்கருணேக் கண்காட்ட வந்தெய்தி எண்ணுதற் கெட்டா எழிலார் கழல்இறைஞ்சி விண்ணிறைந்து(ம்) மண்ணிறைந்து(ம்) மிக்காய் விளங்கொளி எண்ணிறந்து எல்லே இலாதானே நின்பெருஞ்சேர் [யாம் பொல்லாவினேயேன் புகழுமாறு ஒன்று அறியேன் 25

புல்லாகிப் பூடாய்ப் புழுவாய் மரமாகிப் பல்விருக மாகிப் பறவையாய்ப் பாம்பாகிக் கல்லாய் மனிதராய்ப் பேயாய்க் கணங்களாய் வல்லசுர ராகி முனிவராய்த் தேவராய்ச் செல்லாஅ நின்றஇத் தாவர சங்கமத்துள்

30

எல்லாப் பிறப்பும் பிறந்நினத்தேன் எம்பெருமான் மெய்யேயுன் பொன்னடிகள் கண்டுஇன்று வீடுற்றேன் உய்யவென் உள்ளத்துள் ஓங்காரமாய் நின்ற மெய்யா விமலா விடைப்பாகாவேதங்கள் ஐயா வெனஓங்கி ஆழ்ந்தகன்ற நுண்னியனே

35

வெய்யாய் தணியாய் இயமானனும் விமலா பொய்யாயின் வெல்லாம் போயகல் வந்தருளி மெய்ஞ்ஞான மாக மிளிர்கின்ற மெய்ச்சுட்ரே எஞ்ஞானம் இல்லாதேன் இன்பப் பெருமானே அஞ்ஞானந் தன்னே அகலிவிக்கும் நல்லறிவே

40

ஆக்கம் அளவுஇறுதி யில்லாய் அணேத்துஉலகும் ஆக்குவாய் காப்பாய் அழிப்பாய் அருள்தருவாய் போக்குவாய் என்ணேப் புகுவிப்பாய் நின்தொழும்பின் விலங்கு மனத்தால் விமலா உனக்கு கலந்த அன்பாகக் கசிந்துஉள் உருகும் நலந்தான் இலாத சிறியேற்கு நல்கி நிலந்தன்மேல் வந்தருளி நீள்கழல்கள் காட்டி நாயிற் கடையாய்க் கிடந்த அடியேற்குத்

தாயிற் கிறந்த தயாவான தத்துவனே மாசுற்ற சோதி மலர்ந்த மலர்ச்சுடரே தேசனே தேஞர் அமுதே சிவபுரனே பாசமாம் பற்றறுத்துப் பாரிக்கும் ஆரியனே நேச அருள்புரிந்து நெஞ்சில் வஞ்சங்கெடப்

பேராது நீன்ற பெருங்கருணேப் பேராறே ஆரா வழுதே அளவிலாப் பெழ்மானே ஓராதார் உள்ளத்து ஒளிக்கும் ஒளியானே நீராய் உருக்கியேன் ஆருயிராய் நின்றுனே இன்பமுந் துன்பமும் இல்லானே உள்ளானே

70

63

அன்பருக்கு அன்பனே யாவையுமாய் அல்லேயுமாஞ் சோதியனே துன்னிருளே தோன்றுப் பெருமையனே ஆதியனே அந்தம் நடுவாக அல்லானே ஈர்த்தென்னே ஆட்கொண்ட எந்தை பெருமானே கூர்த்தமெய்ஞ் ஞானத்தாற் கொண்டு உணர்வார் தங்கருத்தின் 75

நோக்கரிய நோக்கே நுணுக்கரிய நுண்உணர்வே போக்கும் வரவும் புணர்வும் இலாப் புண்ணியனே காக்குமெங் காவலனே காண்பரிய பேரொளியே ஆற்றின்ப வெள்ளமே அத்தா மிக்காய் நின்ற தோற்றச் சுடரொளியாய்ச் சொல்லாத நுண்ணுணர்**வ**ாய்

80

மாற்றமாம் வையகத்தின் வெவ்வேறே வந்தறிவாம் தேற்றனே தேற்றத் தெளிவேஎன் சிந்தணேயுள் ஊற்றுன உண்ணுர் அமுதே உடையானே வேற்றுவிகார விடக்குடம்பின் உட்கிடப்ப ஆற்றேன்எம் ஐயா அரனேஓ வென்றென்று

85

போற்றிப் புகழ்ந்துஇருந்து பொய்கெட்டு மெய்யானர் மீட்டிங்கு வந்து விணப்பிறவி சாராமே கள்ளப் புலக்குரம்பைக் கட்டழிக்க வல்லானே நள்ளிருளில் நட்டம் பயின்றுஆடும் நாதனே தில்லேயுட் கூத்தனே தென்பாண்டி நாட்டானே

90

அல்லந் பிறவி அறுப்பானே ஓவென்று சொல்லற்கு அரியாணச் சொல்லித் திருவடிக்கிழ் சொல்லிய பாட்டின் பொருள் உணர்ந்து சொல்லுவார் செல்வர் சிவபுரத்தின் உள்ளார் சிவன்அடிக்கிழ் பல்லோரும் ஏத்தப் பணிந்து.

95

திருச்சிற்றம்பலம்.

### பொழிப்புரை:— 1 — 5 வரிகள்

சிவபெருமானது பெருமையை உணர்த்தும் திருப்பெய ராகிய நம்சிவாய என்னும் திருவைந்தெழுத்தானது வாழ்க. தலேவனது திருவருட்சக்தியானது என்றும் வாழ்க. கண்ணே மூடி விழிக்கும் நேரமளவுகூட அடியேன் உள்ளத்தில் நின்று நீங்காதவனுடைய திருப்பாதங்கள் வாழ்க. திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளி எளியேணே அடிமை கொண்ட குருமணியாகிய இறைவனின் திருவடிகள் வாழ்க. ஆகமப் பொருளாய் நின்று, அணுகி அருளே வழங்குகின்ற வனுடைய திருவடிகள் வாழ்க. ஒருவனுகியும் பலராகியும் உலகுயிர் எங்கும் தங்குவானது திருவடிகள் வர்ழ்க.

குறிப்புரை:— நம்சிவாய என்னும் சொற்ருடுர் வணக் கம் சிவனுக்கு எனும் பொருளது. சாத்திரங்கள் நகரம் மறைப்புச் சத்தியை (திரோதான சத்தியை)க் குறிக்கு மென்றும்; மகரம் மலங்களேக் குறிக்குமென்றும்; சிகரம் சிவத்தைக் குறிக்குமென்றும்; வகரம் திருவருட்சத்தியைக் குறிக்குமென்றும்; யகரம் உயிரைக் குறிக்குமென்றுங் கூறும்.

நாதன்-தலேவன், நாதவடிவினனுமாம். கோகழி-ஒரு சிவத்தலம், பசுத்தன்மை நீங்குமிடம் என்றபடி; ஆகமம்-வீட்டு நூல்; ஆன்மாக்களேப் பதியிடம் சேர்ப்பது; அண் ணிப்பான்-அணுகி அருள் வழங்குவான். இனிமை தருவான் என்பதுமொன்று:

### பொழிப்புரை:— 6 — 10 வரிகள்

என் மனத்தின் வேகத்தைத் தொலேத்து அருள்புரிந்து அடிமைகொண்ட மன்னவனது திருவடிகள் வெற்றி பெறுக பூறவிப் பிணியை நீக்கும் தலேக்கோலம் உடையவனது திருவருள் பெய்யப்பெற்ற வீரக்கழல்கள் அணிந்த பாதம் வெற்றி பெறுக. அன்புக்குப் புறமாஞர் அணுகவொண்ணுத தூரத்தில் உள்ளவனது பொலிவுமிக்க பாதங்கள் வெற்றி பெறுக. கைகூப்பி வணங்குவார் தமது நெஞ்சில் மகிழ்ச்சி யடைதற்கு ஏதுவாகிய தலேவனது பாதங்கள் வெற்றி யடைக. தலேயில் கைகுவித்து வணங்கும் அடியாரை மேன்மையடைவிக்கும் புகழாளனுடைய பாதங்கள் வெல்க

கு நிப்புரை:— வேகம்-மனத்தின் துடிப்பு, பிஞ்ஞகன்-தீ்க்கோலமுடையவன், புறத்தார்-அன்புக்குப் புறமாயி ஞர். புறச்சம்யத்தவர்களுமாம், உள்-மனம், சிரங்குவி வார்-சிரத்தின் மேல் கைகுவித்து வணங்குவார்.

### பொழிப்புரை:— 11 — 16 வரிகள்

ஆண்டவன் திருவடிகள் நம்மைக் காப்பனவாக; எமது தந்தையாக விளங்குபவனது திருவடிகள் நம்மைக் காப்பன வாக; ஒளி வடிவினே உடையவனது பாதங்கள் நம்மைக் காக்க; அன்புவடிவான சிவபெருமானுடைய அழகிய பாதங்கள் நம்மைக் காக்க; அன்பினுள் அகப்பட்டு நின்ற தூயோனது பாதங்கள் நம்மைக் காக்க; வஞ்சகமாகிய பிற வியை அழிக்கும் அரசனது திருவடிகள் காக்க; சிறப்பு நிரம் பீய திருப்பெருந்துறையில் அமர்ந்த கடவுள் திருவடிகள் நம்மைப் பேணிக்காக்க; தெனிட்டாத இன்பத்தை அருளு கின்ற மீலபோன்ற இறைவன் நம்மைக்காக்க.

குறிப்புரை:— ஈசன் - யாவற்றையும் ஆளுகின்றவன்; தேசன்-ஒளியுள்ளவன், சிவம்-அன்பு, நன்மை, மங்கலம்; மாயம்-வஞ்சணே; ஆராத-உண்டு நிரம்பாத

### பொழிப்புரை:— 17 — 22 வரிகள்

சிவபெருமாஞகிய முழுமுதற் கடவுள் எனது மனத் தின்கண் நிஃபெற்றிருந்த காரணத்தால் அவனது திருவருள் துணேக்கொண்டு அவனது திருவடிகளே வணங்கி நெற்றிக்கண் முதல்வன் குருமூர்த்தியாக வந்து திருவருள் நோக்கம் செய்யச் சிவ ஞானம் பெற்று மனத்தால் எண்ணுதற்கரிய அழகு நிறைந்த அவனது <mark>திருவடிகளேப் பணி</mark>ந்து மன**ம்** மகிழ்ச்சியடையவும் ஊழ்வினே முழுதும் ஒழிந்து போகவும் சிவனது பழமையான அருட் செயல் முறையினே **யான்** சொல்லுவேன்.

சிவன் என் சிந்தையுள் நின்ற அத⊚ல் அவன் அரு னாலே அவன் தாள் வணங்கிக் கண்ணுதலான் தன் கரு ஃணக் கண்காட்ட வந்தெய்தி எண்ணுதற்கெட்டா எழிலார் கழல் இறைஞ்சி, சிந்தை மகிழ முந்தைவின் முழுதும் ஓய-யான் சிவபுராணந் தன்னே உரைப்பன் என்று கூட்டுக.

குறிப்புரை:— சிந்தை-மனம்; அவன் என்பது பல சம யத்தவரும் பொதுவாகக் குறிக்கும் முழுமுதற் கடவுள்; ஓய-கெட, நுணூகவுமாம்; கருணேக் கண்காட்ட என்றதனுல் நெற்றிக்கண், கருணேக்கண் என்பது பெறப்படும்.

#### பொழிப்புரை:— 23 — 25 வரிகள்

வானுலகிலும் மண்ணுலகிலும் நிறைந்தும் ஆவைற்றிற்கு அப்பாலுமாய் விளங்குபவரே! விளங்கும் ஒளிவடி வினரே! எண்ணப்படும் சுட்டுப் பொருள் அணேத்தையும் கடந்து அளவற்ற தன்மையை உடையலரே! உமது பெரிய புகழிணக் கொடிய விண்யுடையோளுகிய நான் எடுத்துச் சொல்லும் வகை ஒன்றிணேயும் அறியமாட்டேன்.

குறிப்புரை:— நிறைந்து என்றது இறைவனது பூர ணத்தை விளக்கியவாரும்; இறந்து-கடந்து.

### பொழிப்புரை:— 26 — 31 வரிகள்

எங்கள் தஃவரே! புல்லாகியும், பூண்டாகியும், புழு வாகியும், மரமாகியும், பல மிருகங்களாகியும், பறவை களாகியும், பாம்பாகியும், கற்களாகியும், மனிதர்களாகி யும், பேய்களாகியும், பூத கணங்களாகியும், வலிமை மிகுந்த அசுரர் ஆகியும், முனிவர்களாகியும், தேவர்களாகியும், இயங்கு திண், நிலேத்திணே ஆகிய சரம், அசரம் என்னும் இரு வேறு வகைப் பிறப்பினுள் எல்லாப் பிறப்பும் பிறந்து இளேத்துப்போனேன்:

குறிப்புரை:— பூடு-பூண்டு; விருகம்-மிருகம்; பேய்-வாடி சரீரம் பெற்ற ஆன்மா; தாவரம்-நிஃயியற் பொருள்; சங் கமம்-இயங்கியற் பொருள்.

பொழிப்புரை:— 32 — 35 வரிகள்

பான் விமோசனமடைய எனது நெஞ்சினுள் ஓம் என் னும் வடிவத்துடன் நின்ற உண்மை வடிவினனே! மலம் அற்றவனே! எருதின் ஊர்தியாய்க் கொண்டவனே! வேதங் கள் ஐயினே என்று அலற, உயர்ந்தும், காழ்ந்தும் விரிந்தும் நுட்பப் பொருளாய்க் கலந்துள்ளவனே! மெய்மையாக உன் பொன்னடிகளேக் கண்டு இப்போது யான் பாசங்களில் நின்றும் விடுபட்டேன்.

கு**றிப்பு**ரை:— நுண்ணியனே, மெய்யே உள் பொன்னடி கள் கண்டின்று வீடுற்றேன் என்று கூட்டுக.

ுங்காரம்-ஒலிகட்கு முதலாய் எங்கும் நிறைந்திருக்கும் ஓசை. இறைவனது மந்திரவடிவம். விமலன்-பாசங்கள் இல் லாதவன்; ஓங்கி-உயர்ந்து; ஆழ்ந்து-தாழ்ந்து; அகன்று-விரிந்து.

பொழிப்புரை:— 36 — 40 வரிகள்

வெப்பமுடையவனே! குளிர்ச்சி உடையவனே! வேள்வி முதல்வஞப் விளங்கும் குற்றமற்றுனே! பொய்யாடிய எல்லாம் என்னேவிட்டு நீங்கிப் போகக் குருவாய் வந்து அருள் புரிந்து மெய் அறிவாய் விளங்கும் மெய் ஒளியே! எந்த வகையான அறிவும் இல்லாத எனக்குப் பேரின்பத்தை தந்தருளும் பெருந்தன்மையனே! அறிவின்மையை நீங்கச் செய்யும் தூய அறிவு வடிலினைனே!

குறிப்புரை:— சிவபிரானது எட்டு உருவங்களில் சூரியன். சந்திரன், இயமானன் என்னும் மூன்றீனயும் வெய்யாய் தணியாய் இயமானஞம் விமலா என்பதாற் குறிப்பிட் டார். இயமானன்-வேள்வி முதல்வன்; எஞ்ஞானம்-எந்த வகையான அறிவும்.

### பொழிப்புரை:— 41 — 43 வரிகள்

படைக்கப்படுதலும், ஒரு கால அளவாக நிஃபெறுத் தப்படுதலும், ஒடுக்கப்படுதலும் இல்லாதவனே, எல்லா உலகங்களேயும் நீயே படைப்பாய், நிஃபெறுத்துவாய், ஒடுக்குவாய், என்னேப் பிறவியிலே செலுத்துவாய், திருத்தொண்டாகிய தவத்தில் புகுவிப்பாய், திருவருளே எனக்குத் தருவாய்.

குறிப்புரை:— புகுவிப்பாய் அருள் தருவாய் என்று கூட்டுக. போக்குவாய்-எல்லாவற்றையும் ஒடுக்குவாய்; புகுவிப்பாய்-பிறவியுள் புகுவிப்பாய். தொழும்பு-அடிமை; திருத்தொண்டு.

### பொழிப்புரை:— 44 — 48 வரிகள்

பூவின் மண்மென நுட்பமாய் இருப்பவனே! நீ தூரத் தில் இருப்பவனுமாய், சமீபத்தில் இருப்பவனுமாய் சொல்லுக்கும் சிந்தணேக்கும் அப்பாற்பட்ட இரகசியப் பொருளாய் நிற்பவனே! மெய்யடியார் மனத்தின்கண் சிறந்து நின்று பாலொடு சர்க்கரையும் நெய்யும் கலந்து இனிமை பயந்தாற் போல இன்பம் ஊற்றெடுக்குமாறு நீலே பெற்றருளி எடுத்த பிறவீயை ஒழிக்கும் எங்கள் பிரானுய் உள்ளாய்.

குறிப்புரை:— நாற்றத்தின் நேரியாய் என்ருர் - பூவில் அதன் மணம் கண்ணுக்குத் தோன்ருது கலந்திருத்தல் போல இறைவனும் உலகுயிர்களில் தோன்ருது கலந்திருக்கிருன் என்பத2ன விளக்கும் பொருட்டாக, நேரியாய்-ஒத்தவனே; நணியாய்-அண்மையில் இருப்பவனே; மாற்றம்-உரை; தேன்-இன்பம். பொழிப்புரை:— 49 — 61 வரிகள்

எம்பிரானே பூதங்களேத் திருமேனியாகக் கொண்ட நீ, அவற்றின் நிறங்களாய பொன்மை, வெண்மை, செம்மை, <mark>கர</mark>ுமை, புகைமை என்ற ஐந்து நிறங்களேயுமுடையவராய்த் தேவர்கள் உல்லோ வணங்கிய போது**ம்** நீ அவர்களுக்குத் தோன்றுது மறைந்திருந்தனே. கொடிய வீனேயை உடைய என்டு முற்றுக மூடியுள்ள மாமையை நல்விடுன் திவிடுன் என் அரிய கயிற்றினுல் கட்டி, புழுக்களும். மாசுகளும் புறத்தே உள்ள தோலிஞற் போர்த்து மூடப்பெற்றுத் தனது ஒன்பது வாசல்களினுலும் அழுக்கு வடியும் குடிசையை எனக் குக் கொடுத்தருளி, யான் கலங்கும்படி ஐம்பொறி அறிவுங் கேடு செய்ய அவற்றின் சார்பாய் உணே அணுக ஒட்டாது தடை செய்யும் மனத்தின் இடர்பாட்டிஞலுங் குற்றமில் லாதவரே, எம்மிடங் கலந்து உறவாகி உள்ளமுருகி அழுது தொழும் நற்செயல் யாதும் இல்லாத சிறியனேன் பொருட்டு இவ்வுவகிலே குருவடிவங் கொண்டு எழுந்தருளித் திருவடி களேக் காட்டி, நாயினுங் கீழ்ப்பட்ட நாயேனுக்குத் தாயி னும் மே**ம்பட்**ட கருணே வடிவான மெய்யனே.

கு**றிப்புரை:—** மாய இருள்-மாயை; சோர்தல்-லழிதல்; குடி**ஃ-குடிசை உடல்; விலங்கு மனம்-தடைசெ**ய்யு**ம்** மனம்; மலங்க-க**லங்**க.

### பொழிப்புரை:— 62 — 69 வரிகள்

குற்றம்ற்ற சோதியானது மலரப் பெற்ற பூப்போன்ற ஒளிர் மேனியனே! ஆசிரியனே! இனிமை நிறைந்த அமுதனே யானே; சிவலோகத்தில் உள்ளவனே! கட்டுண்டற்கு ஏது வாய அவாவினே வேரோடு நீக்கி அறிவை விரிவடையச் செய்யும் மேலோனே! காதலொடு கூடிய திருவருளினேச் செய்து என் மனத்தேயுள்ள வஞ்சணேயைக் கழுவிக்கொண்டு ஓடியவண்ணம் நிற்கும் கருணுநிதியே! உண்டு தெவிட்டாத அமுதமே! அளவில் அடங்காப் பெருமையை உடையவனே! ஆராய்ந்து அறியார் உள்ளத்தில் இருந்தும் அவர்கட்குப் புல ஞகாத சோதியே! என் மனத்தை நீராக உருகும்படி செய்து என் உயிருக்குயிராய் நின்றவனே!

குறிப்புரை:— தேசன்-ஆசிரியன்; தேன்ஆர்-இனிமை நிறைந்த. பாரித்தல்-பரத்தல், அளவில் அடங்காமைஐ ஆரியன்-உயர்ந்தோன். நேசம்-காதல், பேராது-பெயராது. ஆரா அமுது-உண்டு தெவிட்டாத அமுது, ஓராதார்-ஆரா யாதவர்,

பொழிப்புரை:— 70—78 வரிகள்

இல்லா தவனே! அடியருக்காக இன்பமும் துன்பமும் அன்பர்களுக்கு அவற்றையும் உடையவனே: அன்புருக உள்ளவனே! எல்லாப் பொருள்களுமாகி அவை அல்லாத வனுமாய் இருக்கின்ற அறிவுருவனே! நெருங்கிய இருள் போன்றவனே பிறரால் அறியப்படாத பெருமையை உடைய வனே! தொடக்கமும் முடிவும் இடையும் ஆகி, அவை அல்லேயாயும் நிற்பவனே! என்னே வலிய இழுத்து ஆட் கொண்ட அப்பகுகிய பெருந்தன்மையனே! கூரிய மெய்யறி விஞல் கேட்டுத் தெளிபவர் கருத்தில் உள்ள, பிறரால் கட் டுணர்வால் அறியப்படாத கருத்துப் பொருளே! நுணுகி காண்பவர்க்கும் காண்பதற்கு அரிய நுட்பமான உணர்ச்சிப் பொருளாய் உள்ளவனே! போதலும் வருதலும் அடைத லும் இல்லாத மேலானவனே! உயிர்களே எல்லாம் காக்கும் எமது அரசனே! நினது அருட்செயிலக் காண்பதற்கரிய பெரிய அறிவே!

கு**றிப்புரை:**— துன்னிருள்-செறிந்**த இ**ருள். ஈர்த்து-இழுத்து, என்றது வலிய ஆட்கொண்டு. நோக்கரியநோக்கு -சுட்டுணர்வால் அறியப்படாதபொருள்! புணர்வு-அடைதல். பொழிப்புரை:— 79—83 வரிகள்

இன்ப நதியில் பெருவெள்ளம் போன்றவனே! அப்பனே. உலகத்திற்கு அப்பாற்பட்டு நின்ற வீளக்கம் மிக்க கதிரோ னிப் பிழம்பாய்ச் சொற்களிஞல் வீபரித்துச்சொல்லமுடியாத. நுட்ப அனுபவமாய்ப் பரிணுமத்தை அடைகின்ற உலகில் வெவ்வேருக்க காணப்பட்டு வந்து இறுதியில் அறிவாக விளங் கும் தெள்ளியனே! எனது மனத்துள் ஊற்ருகத் ததும்பிய உண்ணைத் தெவிட்டா அமுதமே! என்னே அடிமையாக வுடையவனே!

கு**நிப்புரை:— அத்தன்-அப்பன், தல்வை**ஹமாம். சொல் லா**த-சொற்களிஞல் வி**பரி**த்**துச் சொல்ல முடியோத. தேற்றன் - தெள்ளியன், ஊற்று-ஊற்று**ப்**போல் கரக்கின்ற.

பொழிப்புரை:— 84—92 வரிகள்

எமது தலேவரே! வெவ்வேறு திரிபுகளேயுடைய ஊனு லாகிய உடலுள் கிடத்தலே யான் பெர்றுக்கமாட்டேன். பாசத்தை ஒழிப்பவனே! ஓ! என்று துதித்துப் புகழ்ந்து போய்ப் பொருள்களின் பற்றுக்கெட்டு மெய்ப் பொருள் களோடு ஒன்றுபட்ட பெரியோர் மீண்டும் இவ்வுலகில் வந்து விணக்கீடாய பிறவி அடையாமல் வஞ்சணே பொருந்தி ஐம் பூல வேடரின் கிறுமணேயாகிய உடம்பை முற்றிலும் தொலேக் கும் வன்மை உடையவனே! நடு இரவு போன்ற ஊழி இறுதி யில் கூத்திணப் பயின்று படைப்புக் காலத்தே பெருநடம் புரியும் முதல்வனே! தில்லேமன்றினுள் ஆடுபவனே! அழகிய பர்ண்டி நாட்டை உடையவனே! துன்பம் மிகுந்த இந்தப் பிறவிப் பிணியை நீக்கும் வைத்திய நாதரே! ஓ! என்று சொல்லற்கரியானது புகழைச் சொல்லி.

கு**றிப்பு**ரை:— விடக்கு + உடம்பு— விடக்குடம்பு. விடக்கு-ஊன். விடக்குடம்பு-ஊனுலாகிய உடல். ஓ என்பது இர**க்** கைக் குறிப்பு. குரம்பை - சிறுவீடு: அது உடல்; முழுதும் முடிவுற்ற காலத்தே இறைவன் கூத்திணேப் பழகி (நட்டம் பயின்று) தோற்றக் காலத்தே பெருநட்டம் ஆடுகின்றுன் என்றபடி. பொழிப்புரை:— 92 — 95 வரிகள்

அவனுடைய திருவடிகளின் கீழ் இருந்து சொல்லிய இ**ச்** திவபுராணத்தின் பயன் உணர்ந்து சொல்கின்றவர் சிவ லோசத்திற் புகுவார்கள். இறைவ**ன்** திருவடிக்கீழ் **அன்பர்** பலரும் வணங்கிப் புகழுமாறு இருப்பர்.

குறிப்புரை.— திருவடி-இறைவனி**ன் அ**றிவுச் செய**ேகி** குறிக்கும்.

# 14. திருவிசைப்பா

திருவிசைப்பா என்பது அழகிய (பெருமை) இசை பொருந்திய பாக்களேயுடையதெனப் பொருள் தந்து நிற்கும். இது திருவிசைப் பாமாலே என்றும் வழங்கி வந்துள்ளது. திருமாளிகைத்தேவர், சேந்தஞர், கருவூர்த்தேவர், பூந்துருத்தி நம்பிகாட நம்பி, கண்டராதித்தர், வேணுட்டடிகள், திருவாலியமுதனர், புருடோத்தம் நம்பி, சேதி ராயர் என்னும் ஒன்பது பெருமக்களாற் பாடப்பெற்ற திருப்பாடல்களேக் கொண்டது. இதனுடன் சேந்தனரி இயற்றிய திருப்பல்லாண்டையுஞ் சேர்த்து 9ஆந் திருமுறை என்று வழங்கப்பெறும், திருமாளிகைத் தேவர் முதனியோர்களேக் கி. பி. 10ஆம் நூற்ருண்டினராகக் கூறுவர்.

அருளியவர் 1- சேந்தஞர் 9-ஆந் திருமுறை தலம்:- திருவீழிமிழல் பண்-பஞ்சம**ம்** 

கற்றவர் விழுங்குங் கற்பகக் கனியைக் கரையிலாக் கருணேமா கடில மற்றவர் அறியா மாணிக்க மலேயை மதிப்பவர் மனமணி விளக்கைச் செற்றவர் புரங்கள் செற்றஎஞ் சிவணத் தருவீழி மிழலேவீற் றிருந்த கொற்றவன் தன்னேக் கண்டுகண்டு உள்ளங் குளிரஎன் கண்குளிர்ந் தனவே.

சுவாயி-விழியழகர், தேவி-சுந்தரகுரம்பிகை.

பொ-ரை:— கற்று வல்ல பெரியோர்கள் விழுங்குகின்ற கற்பக மரத்தின் கனியை ஒத்தவனே; எல்ஃயில்லாத கருணே யங்கடஃ; பிறரால் அறியப்படாத மாணிக்கமஃ போல் வான; தன்னேத் தல்லைனென மதித்து வழிபடுவாரின் மனத் துள் இருக்கும் அவியா விளக்குப் போல்வாஃன; பகைத்த துள் இருக்கும் அவியா விளக்குப் போல்வாஃன; பகைத்த அதரர்களின் மும்மதில்களேச் சாம்பராக அழித்த எங்கள் சிவபிராஃன, திருவீழிமிழஃ என்னுத் தலத்தில் கோயில் கொண்டு இருக்கின்ற மன்னவஃனப் பார்த்துப் பார்த்து மனம் மகிழ்ச்சியால் குளிர என் கண்களும் குளிர்ந்தன என்றவாறு.

கு-ரை:— சற்றவர்-நல்லறிவு தரக்கூடிய ஞானநூல் களேக் சுற்றவர்; வீழுங்கி நிற்றல்-இறைவனேத் தம்முட் கண்டு வற்ருத ஆனந்தத்தில் திளேத்து நிற்றல்; சுற்பகக் கனி-தேவ உலகத்துக் கற்பக விருட்சம் ஈன்றகனி; மணி விளக்கு-தூண்டா விளக்கு; நந்தா விளக்கு என்பர்; புரங் கள் - மும்மதில்கள் - தாரகாக்கன், கமலாக்கன், வித்தியுன் மாலி என்னும் மூன்று அரக்கர்களின் மதில்கள், கொற்ற வன்-வெற்றியால் மேப்பட்டவன்.

# 15. திருப்பல்லாண்டு

அருளியவர்:— சேந்தஞர் 9-ஆந் திருமுறை

தலம்!— கோயில் பண்-பஞ்சம**ம்** 

தாதையைத் தாள்ற வீசிய சண்டிக்கிவ் வண்டத் தொடுமுடனே பூதலத் தோரும் வணங்கப் பொற்கோயிலும் போனகமும் அருளிச் சோதி மணிமுடித் தாமமும் நாமமுந் தொண்டர்க்கு நாயகமும் பாதகத் துக்குப் பரிசு வைத்தானுக்கே பல்லாண்டு கூறுதுமே.

ப**டுக வரலாறு:**— சேந்தஞர் மிக்க சிலபக்தி உள்ளவர். ஒருமுறை சிதம்பரத் திருவிழாவின் போது, தேர் ஓடாமற் தடைப்பட்டது. எவ்வளவோ பேர் முயன்றும் முடியவில்லே. இதனே அறிந்த சேந்தஞர், இப்பதிகத்தைப் பாடிஞர். தேர் முன்போல் ஓடியது. சேந்தஞரின் பெருமையை உலகறியச் செய்யவே இறைவன் இவ்வாறுசெய்தார். திருப்பல்லாண்டுப் பதிகம் ஒன்றேயாகும். பொ-ரை:— தந்தையின் காலே வெட்டி மாபாதகத் தைச் செய்த சண்டேசுரருக்குத் தேவர்களும், மனிதர் களும் வணங்கும்படியாகச் கோயிஸ்யும், வழிபாட்டையும், ஒளி பொருந்திய மணிமுடியில் அணிதற்கான மாலேயை யும், புசுழையும், அடியார்க்குத் தலேமையாய தகைமை யையும் அருளிச் செய்த சிவபிரான் பல்லாண்டு வாழ்வா ராக என வேண்டுவோமாக.

சுவாமி-சபாநாயகர், தேவி-சிவகாமியம்மை.

வி-ரை:— தாள்-பாதம். சண்டி-சண்டேசுரநாயஞர். அண்டம்-தேவ உலகு. போனகம்-திருஅமுது. தாமம்-மாஃ. நாமம்-புகழ். நாயகம்-தலேமை. வைத்தான்-கொடுத்தான். பொதுவாகத் தந்தையின் காஃ வெட்டு தல் மாபாதகம்; ஆயின் இங்கு இது சிவபுண்ணியமாம். ஆகவே ''பாதகத்துக்குப் பரிசுவைத்தான்'' என்பது பழிப்பது போலப் புகழ்தல் ஆகும்.

கதை:— திருச்சேய்ஞ நூரில் எச்சதத்தன் என்னும் அந்தணருக்கு மகஞகச் சண்டேசுரர் அவதரித்தார், விசார சருமர் என்பது இவரது பிள்ளேத் திருநாமமாகும் இள மையிலேயே மிக்க சிவபத்தி உள்ளவர். பசுக்களே மேய்க் குந் தொழிலே மேற்கொண்டார். பசுக்களே மிக அன்பா கப் பாதுகாத்தார். அவைகள் அதிக பாலே உடையன வாயின; அதனுற் பாலேத் தாமே சுரந்தன.

விசாரசருமர் நாடோறும் பசுக்களே ஊருக்கு அணித்தாக வுள்ள மண்ணியாற்றங் கரையிலே மேயவிட்டு அங்கு மணலி ஞலே சிவலிங்கம் அமைத்து, பசுக்கள் சொரிந்த பாலிஞல் அபிடேகம் செய்து வழிபட்டு வந்தார் பாலே வீணுக்குகின் ரூர் என்ற பிறர் இவரது தந்தைக்கு முறையிட்டனர். இதனே அறிதற்காக அவர் அங்கு சென்ருர். இவர் சிவபூசை செய்துகொண்டிருந்தார். பாலிஞல் அபிடேகம் செய்திருத் தலேக்கண்டு கோபங்கொண்ட தந்தையார் தமது காலிஞற் பாற்குடத்தை இடறிஞர். சண்டேகரர் மிகவெறுப்புற்ருர். மழுவிஞல் வீசித் தந்தையின் காலேத் துணித்தார். பின் சிவபூசையைத் தொடர்ந்து செய்தார். சிவபூசையையுஞ் சிவ லிங்கத்தையுஞ் சிறிதும் மதியாது பாற்குடத்தைச் சிதைத்து ஊறு செய்தபோது, கிவபக்தி மேலீட்டினல் தந்தை என்பதையும் எண்ணுமல், அவரது காலே வெட்டியது செயற்கருஞ் செயலாகும். உடனே சிவபிரான் எல்லா அடி யார்க்குந் தஃயாய தன்மையையும், யாவரும் அவரை வழி படுதற்குரிய உணர்வையும் அருளிச் செய்தார். அன்று முதல் இவருக்குச் 'சண்டேசுரர்' என்னும் பெயர் வழங்கு கின்றது. இவர் அறுபத்து மூன்று நாயன்மார்களுள் ஒருவர். சண்டேசுர நாயனருக்குத் திருக்கோயில்களில் கோவி லும் வழிபாடும் வகுத்கப்பட்டுள்ளன. இறைவன் தமது கொன்றை மாஃயை இவருக்குச் சூட்டினர்

-¥-

## 16. திருப்புராணம்

**க**ந்தபு ராணம்

கடவுள் வாழ்த்து

வைரவக்கடவுள்

பரமணே மதித்திடாப் பங்க யாசனன் ஒருதலே கிள்ளியே ஒழிந்த வானவர் குருதியு 'மகந்தையு**ய் கொண்டு தண்ட**முன் புரிதரு வடுகணப் போற்றி செய்குவாம்.

பாடலின் வரலாறு!— இப்பாடல் கந்தபுராணத் இலுள்ள கடவுள், வாழ்த்துப் பாடல்களுள் ஒன்றுக உள்ளது. இது வைரவக் கடவுளுக்கு உரிய பாடலாகும் இவர் சிவபெருமா னின் திருக்குமாரர்களுள் ஒருவர். கந்தபுராணம் கந்தக் கடவுளது மகிமைகளே விரிவாகக் கூறும் நூல்; சிறந்த புரா ணங்களுள் ஒன்று. கந்தக் கடவுள் தேவர்களேத் துன்புறுத் திய சூரன் முதலியோரை இல்லாமற் செய்த வரலாற்றை இந்நூல் கூறுகிறது. இந்நூலேத் தமிழிற் பாடியவர் கச்சி யப்ப சிவாசாரிய சுவாமிகள். 'புராணம்' என்பது கடவு ளின் மிகப் பழமையான வரலாற்றைக் கூறும் நூலாகும். பொ-ரை:— சிவபெருமாண முழுமுதற் கடவுளாக உணர்ந்திடாத பிரமாவினது உச்சித் தஃவைக் கிள்ளி எடுத்துச் சென்ற கடவுளும், ஏணேய தேவர்களது இரத்தத் தையுஞ் செருக்கையும் பலிப்பொருள்களாகக் கொண்டு அவர் களேத் தண்டித்தவரும் ஆகிய வைரவக் கடவுளேப் போற்றி வணங்குவோமாக.

வி-ரை! பரமன்-சிவபிரான். பங்கய ஆசனன்-பிரமா. வடுகன்-வைரவக் கடவுள். வைரவக்கடவுள் சிவபிரானே யாவர். இவரது ஊர்தி நாய் ஆகும்.

கதை:— பிரமா படைத்தற் கடவுள், சிவபிராணப் போல இவருக்கும் ஐந்து தலேகள் இருந்தன. இவற்ருல் ஒரு முறை பிரமாவுக்கு அளவுகடந்த செருக்கு உண்டாயிற்று. இதனுலே சிவபிராண முழுமுதற் கடவுளாக மதியாதவரா ஞர். பிரமாவிஞல் ஏனேய தேவர்களுஞ் சிவபிராண மதியா தவர்களாக ஆயினர். சிவபிராணிடமிருந்து வைரவக்கடவுள் தோண்றிஞர். வைரவக் கடவுள் பிரமாவிஞ் தேவர்களும் இருக்கும் இடத்திற்குச் சென்றுர். பிரமாவின் உச்சித் தலே சிவபிராண நிந்தித்தது. வைரவக்கடவுள் அந்தத் தலேயைக் கிள்ளி எடுத்தார். ஏணேய தேவர்களேத் தண்டித்து அவர் களது குருதியைப் பலியாகப் பெற்றுர். இதஞற் பிரமாவுந் தேவர்களும் அகந்தை நீங்கிச் சிவபிரானே உலகிற்கு முழு முதற் கடவுள் என உணர்ந்து துதித்தனர்.

-\*-

கந்தபுராணம்

வீரபத்திரக்கடவுள்

கடவுள் வாழ்த்து

 அடைந்தவி யுண்டிடும் அமரர் யாவரும் முடிந்திட வெருவியே முனிவர் வேதியர் உடைந்திட மாமக மொடியத் தக்களேத் தடிந்திடு சேவகன் சரணம் போற்றுவாம்.

பாடலின் வரலாறு:— இது கந்தபுராணத்தில் வீரபத்தி ரக்கடவுளுக்கு உரிய கடவுள் வாழ்த்துப்பாடலாக உள்ளது. வீரபத்திர**்** கடவுள் சிலபிரானது திருக்குமாரருள் ஒருவர். சிவ**பி**ராணே மதியாத தக்கணத் தண்டித்தற்காகச் சிவபிரா னிடமிருந்து தோன்றியவரே வீரபத்திரர் ஆவர்.

பொ-ரை:— தக்கனது யாகத்திற்குச் சென்று, அங்கு கொடுத்த அவிப்பாகத்தை ஏற்று உண்ட தேவர்கள் யாவரும் இறக்கும்படியாகவும், அங்கு சென்ற முனிவர்களும் அந்தணர் களும் பயத்து ஓடும்படியாகவும், அந்தப் பெரிய யாகம் நடை பெருதபடி செய்து, அவ் வேள்வியைச் செய்வித்த தக்கணேத் தண்டித்த வீரபத்திரக்கடவுளது திருப்பாதங்களே வணங்கு வோமாக,

வி-ரை:— அவி-யாகத்தில் தேவர்களுக்குக் கொடுக்கும் உணவு, அம்ரர்-தேவர்கள், வெருவி-பயந்து, மா மகம்-பெரிய யாகம், தடிந்திடு-தண்டித்த, சேவகன்-வீரபத்திரக் கடவுள்,

கதை — முற்காலத்திலே தக்கன் என்னும் ஒருவன் இருந் தான். நல்ல தவங்களேச் செய்து மேலான வரங்களேப் பெற் ருன். இத**ுல்** ஒ**ரு**முறை உமாதேவியாரைத் தனது மகளா கப் பெற்று வளர்த்துச் சிவபிரானுக்குத் திருமணஞ் செய்து கொடுத்தான். இதனுலே சிவபிரானே மதியாது. அகந்தை கொண்டு. அவருக்கு மாருக ஒரு பெரிய யாகத்தைச் செய்தான். இவனுக்குப் பயந்து, தேவர்களும் முனிவர்களும் இந்த யாகத்திற்குச் சென்று பங்கு பற்றினர். இந்த யாகத் தைப் பார்க்கச் சென்ற உமாதேவியாரைத் தக்**கன் அவம**தி**த்** தான். உடனே சிவபிரானிடமிருந்து வீரபத்திரர் தோன்றி கையைக் கண்ட தேவர்களும் முனிவர்களும் பயந்து ஓடினர். யாகம் நடைபெருதபடி தடுத்து, யாகத்தைச் செய்வித்த தக்கனது தஃவையெவெட்டி யாககுண்டைத்தில் இட்டு. கிருந்த தேவர்களேயுந் தண்டித்தார். பின் தக்கனேயுந் தேவர் களேயும் உயிர்பெற்றெழுச் செய்தார். அதன்பின் சிவபிரானே உலகிற்கு முழுமுதற் கடவுள் எனத் தேவர்கள் உணர்ந்து, அவரைத் து தித்தனர்.

### சேக்கிழார் புராணம்

கடவுள் வாழ்த்து

#### சிவகாமியம்மையார்

 பரந்தெழுந்த சமண்முதலாம் பரசமய இருள் நீங்கச் சிரந்தழுவு சைவநெறித் திருநிற்றின் ஒளிவிளங்க அரந்தைகெடப் புகலியர்கோன் அமுதுசெயத் திருமுலேப் சுரந்தளித்த சிவகாம சுந்தரிபூங் கழல்போற்றி. [பால்

பாடலின் வரலாறு!— இது சேக்கிழார் புராணம் என் னும் நூலில் உள்ள கடவுள் வாழ்த்துப் பாடலாகும். இது உலக மாதாவாகிய சிவகாமியம்மையாருக்கு உரியது. சேக் கிழார் புராணம் என்பது, சேக்கிழார் சுவாமிகளது வரலாற் றைக் கூறும் நூல் ஆகும் சேக்கிழார் சுவாமிகள் சோழப்பேர ரசில் முதல் அமைச்சராக இருந்தவர்; தூயதுறவுஞ் சிவபத்தி யும்மிக்கவராகவிளங்கியவர்; அறுபத்துமூன்றுநாயன்மார்வர லாறுகளேத் திருத்தொண்டர் புராணம் என்னும் பெயருடண் பெரும் நூலாக அருளியவர். இதன் மூலம் உண்மை நாயன் மார் மகிமைகளே உலகறியச் செய்தார். சேக்கிழார் சுவாமி களுக்கு, அவர் அவதரித்த தொண்டை நாட்டிலே திருக்கோ யில் இருக்கிறது சேக்கிழார் புராணத்தை அருளியவர்,சந்தான குரவர்களுள் ஒருவராகிய உமாபதி சிவரசாரியார் ஆவர்.

எங்கும் ஒரு காலத்திலே பரந்து இருந்த சமணம் முதலிய புறச்சமயங்களின் இருள் இல்லாமற் போக சைவசமயத்தினது திருநீற்றின் மகிமை வும், மேலான வினங்கும்படியாகவும், ஆன்மாக்களது அறியாமை அற்றுப் **திருஞான சம்பந்தமு**ர் த்தி நாய ரை பருகுவ போகவும், திரு முலேப்பாலக் கொடுத்தருளிய 2.00 கற்குக் தமது மாதாவாகிய சிவகாமி அம்மையாரின் பொலிவாகிய அழ கிய திருப்பர் **தங்க**ளேத் அதிப்போமாக .

கு-ரை:— பரசமயம்-புறச்சமயம். கிரம்-தவே. அரந்தை-அறியாமை. புகலியர்கோன்-திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாய ஞார். அழுது-உணவு. கழல்-திருப்பாதம்.

கதை:— திருஞானசம்பந்தமூர்த்திநாயளுருக்கு மூன்ரும் வயதிலே உமாதேவியார் தமது திருமுஃப்பாஃக் கொடுத் தார். இதஞுலே நாயஞர் தேவாரப் பதிகங்களேப் பாடிப் பல அற்புதங்களேயும் நிகழ்த்திஞர். சமணர்களே வாதிலே வென் ரூர். திருநீற்றை அணிந்து பாண்டியனது நோயை நீக்கிஞர். சமண சமயம் பரவா தபடி செய்து திருநீற்றின் மகிமையையும், சைவசம்யத்தினது உண்மையையும் உலகம் அறியும்படி செய்தார். இனைகளேத் திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயஞரது வரலாற்றில் விரிவாக அறியலாம்.

#### -<del>\*</del>-

# 17. திருப்புகழ்

திருப்புகழ் செம்புலச் செல்வராகிய அருணகிரிநாத கவாமிகளால் முருகப்பெருமானது புகழைப் பல வகையா லும் புகழ்ந்து பாடப்பெற்ற தமிழ் நூலாகும் இது பதினுரு யிரம் பாடல்களேக் கொண்டதெனப் பெரியோர் கூறுவர். பல பாடல்கள் குமரக் கடவுள் கோயில் கொண்டிருக்குந் தலங்கள் மீது பாடப்பட்டவை ஆகும்; சில பொதுவான வையுமாகும். கவாமிகள் கந்தரலங்காரம் கந்தரனுபூதி, வேல்விருத்தம்,மயில்விருத்தம்முதலியவையும் பாடியுள்ளார். முருகப்பெருமானுடையதிருப்படைவீடுகள் ஆறுஆகும்.அவை திருச்செந்தார், (பழநி எனப்படும்) திருவாவிநன்குடி, திரு ஏரகம், திருப்பரங்குன்றம், பழமுதிர்ச்சோல், குன்று தோருடல் என்பனவாம், ''திருவேரகத்தில் வீற்றிருக் கும் முருகப்பெருமான் மேலதாகும்.

### சுவாமிமலே

(திருஏரகம்)

1. சரணகம லாலயத்தை அரைநிமிட நேரமட்டில் தவமுறைதி யானம் வைக்க அறியாத சடகசட மூடமட்டி பவவினயி லேசனித்த தமியன்மிடி யால்ம யக்கம் உறுவேனே கருண்புரியா திருப்ப தெனகுறையில் வேள்செப்பு கயிலேமல் நாதர் பெற்ற குமரோனே கடகபுய மீதிரத்ன மணிஅணிபோன் மால்செச்சை கமழுமண மார்க டப்பம் அணிவோனே. தருணமிதை யாமிகுத்த கனமதுறு நீள்சவுக்ய சகலசெல்வ யோக மிக்க பெருவாழ்வு தகைமைசிவ ஞானமுத்தி பரகதியு நீகொடுத்து தவிழிய வேணு நெய்த்த வடிவேலா அருணதள பாதபத்ம மதுநிதமு மேதுதிக்க அரியதமிழ் தான் அளித்த மயில்வீரா அதிசயம நேகமுற்ற பழநிமலே மீதுதித்த அழகதிரு ஏர கத்தின் முருகோனே,

பொ-ரை:— கமில் மலேக்கு தலேவராகிய சிவபெருமான் ஈன்றருளிய குமரக்கடவுளே! தோள்வளே அணிந்த திருப் புயத்தின்மீது இரத்தினமணிகள் பதித்த அணிகலத்தினேயும், பொன்மாவேயினேயும், வெட்சிமாவேயினேயும், மணங்கமழுங் கடம்பமாகுவைவேயும் அணிந்து இருப்பவனே! நெய் பூசப் பெற்ற கூரியவேல் ஏந்தியவனே! செந்நிற இதழ்களே உடைய தாமரை போன்ற திருப்பாதங்களேத் தினமுந் துதிசெய்து பாட அருமையான தமிழ் மொழியை எனக்குத் தந்த மயிலே வாகனமாகக் கொண்ட வீரனே! அநேக அதிசயங்கள் பொருந்திய பழநிம்ஸ்மீது தோன்றிய அழகனே! திருவேரகம் எனுஞ் சுவாமிம்‰யில் எழுந்தருளிய முருகப் பெருமானே! தாமரை ஆகிய நின் திருப்பாதக் கேர்யில் அரைநொடிப்போ தளவாகிலுந் தவ வழியில் நின்று தியானிக்கத் தெரியாத தூல சரீரத்தையுடைய குற்றமுடைய அஞ்ஞானம் மிகுந்த, மடமை நிரம்பிய பிறவிக்கு ஏதுவாகிய தீவினேயால் பிறந்த தனிப்பட்டவளுகிய யான் <mark>வறு</mark>மையா<mark>ல் மயக்கம் உ</mark>றுவது தகுமோ? என்னிடம் இரக்கள் காட்டாது இருப்பதற்கு யான் செய்த குறை என்ன? இவ்வேளேயில் சொல்லு ஐயனே! அருள்புிய இது தான் தருணம். மிக்க பெருமை பொருந்திய நீண்ட சுகத்தை**த்** தருவ**தான எல்ல**ாவிதமான செல்வங்களும் கிடைக்கக்கூடிய யோகம் பொருந்திய பெரிய வாழ்வினேயுந் தகுதியுடைய சிவஞானங் காரணமாக உண்டாகும் மேலான முத்தியாகிய வீடு பேற்றையும் நீ எனக்குத் தந்து உதவி புரி தல் வேண்டும் என்றவாறு.

குமரோனே! அணிவோனே! வடிவேனா! வீரா! அழ்தா! முருகோனே! ஆலயத்தை தியானம் வைக்க அறி யாத தமியன் மயக்கம் உறுவேனே! கருணே புரியாது இருப் பது குறை என? செப்புஐய, இது தருணம் பெருவாழ்வு(ம்) பரகதி(யும்) கொடுத்து உதவிபுரிய வேணும் என்று கூட்டுக.

கு-ரை:— கடகம் - தோன்வனே, அணி - அணிகலம். செச்சை-வெட்சிமாலே, கடம்பு - மலர் விசேடம், முருகப் பெருமானுக்கு விருப்பமான மலர். அருணம்-கருமை கலந்த சிவப்பு, பத்மம் - தாமரை, நிதமும் - ஒவ்வொரு நாளும். அழக-அழகனே! சரணம்-பாதம், சடம்-தூல சரீரம், கசடு-குற்றம். மூடம்-அஞ்ஞானம், மட்டி-அறிவற்றவன், பவம்-பிறப்பு, சனித்த-பிறந்த, மிடி-வறுமை, தமியன்-தனித்த வன், என-என்ன? இடைக்குறை, தருணம்-சமயம் கனம்-பெருமை, சவுக்கியம்-சுகம்,

திருஏரகத்தில் முருகக்கடவுள் தந்தையாகிய பரமகிவ னுக்குப் பீரணவ**ப்** பொருளே உ**பதே**தித்தார் என்பர்.

2. இருந்த வீடும் கொஞ்சிய சிறுவரும் உறுகேளும் இசைந்த ஊரும் பெண்டிரும் இளமையும் வளமேவும் விரிந்த நாடும் குன்றமும் நிலேயென மகிழாதே விளங்கு நீபம் கொண்டுளே வழிபட அருள்வாயே குருந்தி லேறும் கொண்டலின் வடிவினர் மருகோனே குரங்கு லாவும் குன்றுறை குறமகள் மணவாளா திருந்தவேதந் தண்டமிழ் தெரிதரு புலவோனே சிவந்த காலுந் தண்டையும் அழகிய பெருமானே. பொ-ரை:— குருந்த மரத்திலேறிய மேக நிறத்தினரான திருமாவின் மருகரே, குரங்குகள் உலாவுகின்ற மலேயின் மீது வாழும் குறவர் மகளாகிய வள்ளியின் நாயகனே, திருத்தமாக வேதத்தின்யுந் தமிழையும் ஆராய்கின்ற புல வனே, சிவந்த காலேயும், அதிலணிந்த தண்டையையும் உடைய அழகிய வடிவினரான கடவுளே, வசிக்கும் வீடும் மகிழ்ச்சி தரும் பிள்ளேகளும், உறவினர்களும், பொருத்த மான ஊரும், மண்னியும், இளமைத்தன்மையும், வள முள்ள பெரிய நாடும், மலேகளும், நிலேயானவை என மகிழ்ச்சியடையாது, ஒளிபொருந்திய தீபத்தைக் கொண்டு உன்னே வழிபடுவதற்கு அருளேத் தருவாயாக.

வி-ரை:— கேள்-சுற்றம். தீபம்-விளக்கு. கொண்டல் வடிவினர்-திருமால். குறமகள்-வள்ளி. தண்டை-ஆண்கள் காலில் அணியும் ஒருவகை ஆணி. குமரக்கடவுள் தீலத் தமிழ்ச் சங்கத்திலிருந்து தமிழை ஆராய்ந்தவர்; அகத்திய முனிவருக்குத் தமிழை அறிவுறுத்தியவர். உமாதேவியார் திருமாலுக்குச் சகோதரியாகக் கூறப்படுதலின், இவர் அவருக்கு மருகராயினர். குமரக்கடவுள் குறவர் குலப் பெண்ணு கிய வள்ளிநாயகியாரைத் திருமணஞ் செய்தமை கந்த புராணத்தில் விரிவாகக் கூறப்படுகிறது.

### 18. கந்தர் அலங்காரம்

முருகக் கடவுளின் புகழ் கூறும் நூல்களுள் கந்தர் அலங் காரமும் ஒன்று. இது கிவஞானச் செல்வராகிய அருணகிரி நாத சுவாமிகளால் அருளிச் செய்யப் பெற்றது. சுமார் 500 ஆண்டுகட்கு முற்பட்டது இந்நூல். 1. விழிக்குத் துணேறிரு மென்மலர்ப் பாதங்கள் மெய்ம்மை குன்று மொழிக்குத் துணே முருகாவெனு நாமங்கள் முன்பு செய்த பழிக்குத் துணேயவன் பன்னிரு தோளும் பயந்த தனி வழிக்குத் துணே வடிவேலுஞ் செங்கோடன் மயூரமுமே.

பொ-ரை:— எனது கண்களுக்குத் துணேயாவன திருச் செங்கோட்டில் எழுந்தருளி இருக்கும் முருகக்கடவுளுடைய மென்மையான தாமரை மலர் போன்ற திருவடிகளே! உண்மை தவருத எனது வாக்கிற்குத் துணேயாவது, முருகா என்று விழிக்கப்படும் அவர் நாமமே! யான் முன்பு செய்த பாவத்தை நீக்குதற்குத் துணேயாவன அவருடைய பன்னிரு திருக்கைகளுமே! யான் அஞ்சுதற்குரிய தனி வழிக்குத் துணேயாவன அவரது ஒளிபொருந்திய வேற்படையும் மமிலுமே!

கு-ரை!— விழி-கண். நாமம்-பெயர். கள்-அசை. பழி-பாவம், ஈண்டுச் சஞ்சித விண். மயூரம்-மயில். இறப்புக் கோலத்தில் மக்களுக்குத் துணேயாய் இருப்பது முருகப்பெரு மானின் வேலும் மயிலுமாகும்.

2. சேந்தணேக் கந்தணேச் செங்கோட்டு வெற்பணேச் செஞ்சுடர் வேல் வேந்தணேச் செந்தமிழ் நூல்விரித் தோணே விளங்கு வள்ளி காந்தணேக் கந்தக் கடம்பணேக் கார் மயில் வாகணணேச் சாந்துணேப் போது மறவாத வர்க்கொரு தாழ் வில்லேயே. பொ-ரை:— சிவந்த திருமேனியை உடையவரும், ஆற திருவுருவங்களும் ஒன்ளுகச் சேர்க்கப்பட்டவரும், திருச் செங்கோட்டு மஃயில் எழுந்தருளி இருப்பவரும், சிவந்த ஒளிபொருந்திய வேற்படையை உடைய இறைவரும், செந்தமிழ் நூஃ அகத்திய முனிவருக்கு விரித்துரைத் தருளியவரும், அழகு விளங்கும் வள்ளிநாயகியாருக்குத் தஃவரும், வாசஃ பொருந்திய கடப்ப மாஃயை அணிந்த வரும், பச்சை நிறம் பொருந்திய மயில்வாகனத்தை உடைய வரும் ஆகிய முருகக் கடவுள் இறக்கும் நாளளவும் மறவா தார்க்கு ஒரு குறையுமில்ஃல்.

கு-ரை:— கந்தன் - பிணிக்கப்பட்டோன், சேர்க்கப்பட் டோன், பெருந்தோளன் எனினுமாம்; காந்தன்-கணவன்; கந்தம்-வாச∂ன; கார்-பச்சை, கறுப்பு; துணே-அளவு, எல்ஃ; போதும் காலம். கடப்பமலர் முருகப்பெருமானுக்கு விருப்ப மான மலராகும்.

#### -×-

# 19. நீதிப்பகுதி – திருக்குறள்

திருக்குறள் தெய்வப்புலமைத் திருவள்ளுவரால் இயற்றப் பட்டது. தமிழ்மறை என்று போற்றப்படுவது; மக்கள் வாழ்வாங்கு வாழ வழி கூறுவது; உலகப் பொது நூலாக விளங்குவது; தண்டமிழ் மொழியிலுள்ள நூல்களுள் பழ மை வாய்ந்தது; தமிழ்ப் பண்பாட்டின் உரைகல்லாய்த் திகழ்வது; 1330 குறட்பாக்களால் அமைந்தது. அறத்துப் பால், பொருட்பால், காமத்துப்பால் என்னும் மூன்று பெரும் பிரிவுகளே உடையது; திருவள்ளுவரின் காலத்தைப் பலரும் பலவாறு கூறுவர். பெரும்பாலானேர் கி.பி. 2-ஆம் நூற்றுண் டென்பர். சான்றேர் திருக்குறவேப் பதினெண் கீழ்க்கணக்கு நூல்களுள் ஒன்றுகத் தொகுத்துள்ளனர்.

### அதிகாரம் 1 கடவுள் வாழ்த்து

கடவுளே வாழ்த்துதல். நூல் செய்வோர் வாழ்த்து வணக்கம் வருபொருள் உரைத்தல் மரபு. வன்ளுவப் பெருந் தகை கடவுள் வாழ்த்துக் கூறுகின்ருர்.

> அகர முதல் எழுத்துஎல்லாம் ஆதி பகவன் முதற்றே உலகு.

1

பொ-ரை:— எல்லா எழுத்துக்களும் அகரத்தைத் தமக்கு முதலாக உடையன. அதுபோல் உலகமானது, எல்லாவற்றிற்கும் முற்பட்ட கடவுளேத் தனக்கு முதலாக உடையது.

முதல்-தஃமை; ஆதிபகவன் இரு பெயரொட்டுப் பண் புத் தொகை. உலகு இடவாகுபெயராய்உயிரை உணர்த் திற்று.

கற்றதஞல் ஆய் பயன்என்கொல் வாலறிவன் நற்ருள் தொழாஅர் எனின்.

பொ-ரை!— தூய அறிவினே உடைய கடவுளுடைய திரு வடிகளே வணங்காதவர்கள் ஆயின், அவர்கள் கற்ற கல்வி

பினெல் உண்டாய பயன் யாது? ஒன்றுமில்லே. வால்-தூய்மை; எவன் என்பது என் என்று குறுகி நின் றது. நற்ருள்-திருவடி, இறைவன் திருவடியே பிறவீப் பிணிக்கு மருந்து ஆதலின் நற்ருள் என்று கூறிஞர். கொல்-அசை நிலே.

> மலர்மிசை ஏகிஞன் மாண்அடி சேர்ந்தார் நிலடிசை நீடுவாழ் வார்

3

2

பொ-ரை:— அன்பரது நெஞ்சமாகிய தாமரை மலரில் சென்ற இறைவனது மாட்சிமை பொருந்திய திருவடிகளே இடைவிடாது சிந்தித்தவர், நிலவுலகில் நெடுங்காலம் வாழ் வார்.

5

சேர்தல்-இடையருது நினேத்தல், நிலமிசை என்பதனே மிசைநிலம் எனக்கொண்டு மேலாகிய வீட்டுலகின் என்றும் பொருள் கொள்வர்.

> வேண்டுதல் வேண்டாமை இலான்அடி சேர்ந்தார்க்கு யாண்டும் இடும்பை இல.

பொ-ரை:— ஒரு பொருளே விரும்புதலும், வெறுத்த லும் இல்லாத இறைவனது பாதங்களே இடைவிடாது சிந் திப்பவர்க்கு எக்காலத்துந் துன்பங்கள் இல்ஃ.

வேண்டுதல்-விரும்புதல்; வேண்டாமை - விரும்பாமை; இடும்பை-துன்பம்; இது தன்ணேப் பற்றியும்; பிற உயிர் களேப் பற்றியுந் தெய்வத்தைப் பற்றியும் வருவன என மூவகைப்படும்.

> இருள்சேர் இருவினேயுஞ் சேரா இறைவன் பொருள்சேர் புகழ்புரிந்தார் மாட்டு.

பொ-ரை:— கடவுளின் உண்மையுள்ள புகழை விரும் பினவரிடத்து அறியாமை சேர்ந்த நல்வினே தீனினே இரண் டும் வந்து பொருந்தமாட்டா

இருள்-அறியாமை, மயக்கமாம், பொருள் உண்மை. இறைவன்-தஃலவன்; புரிதல்-விரும்புதல்.

பொறிவாயில் ஐந்து அவித்தான் பொய்தீர்ஒழுக்க நெறிநின்ருர் நீடுவாழ் வார். 6

பொ-ரை:— மெய், வாய், கண், மூக்கு, செவி என்னும் பொறிகளே வழிகளாக உடைய ஐந்து ஆசைகளேயும் அநா தியே அவித்த இறைவனது பொய்மை இல்லாத ஒழுக்க மாகிய வழியில் நிஃபெற்று நின்றவர்கள் நீடூழிகாலம் வீட்டுலகில் வாழ்வார்கள். வாயில்-வழி; ஐந்து-ஐந்து அவா; தீர்-தீர்ந்த, இல்லாத; நெறி-வழி.

தனக்குஉவமை இல்லாதான் தாள்சேர்ந்தார்க்கு அல்லால் மனக்கவலே மாற்றல் அரிது.

பொ-ரை:— தனக்கு ஒப்பானது எதுவும் இல்லாத கடவுளின் திருவடிகளே அடைந்தவர்களுக்கு அல்லாமல், மற்றவர்களுக்கு மனத்தில் உண்டாகுங் கவலேகளேப் போக் குதல் முடியாது?

உவமை-ஒப்பு; தாள்-பாதம்; அரிது-அருமை, இன்மை குறித்து நின்றது.

> அறவாழி அந்தணன் தாள்சேர்ந்தார்க்கு அல்லால் பிறவாழி நீந்தல் அரிது.

பொ-ரை:— அறக்கடலாகிய இரக்கத்தை உடைய கட வுளது திருவடிகளாகிய தெப்பத்தைச் சேர்ந்தவர்களுக்கு அன்றி பிறருக்கு வேருகிய பொருள் இன்பக் கடல்களேக் கடத்தல் முடியாது.

ஆழி - ஆழமுடையது; கடல். அந்தணன் - அழகிய தண்ணளி உடையவன். பிற-அறத்தின் வேருகிய பொருள் இன்பங்கள்

கோள்இல் பொறியில் குணம்இலவே எண்குணத்தான் தூளே வணங்காத் தலே.

பொ-ரை:— தத்தமக்கேற்ற புலன்களேக் கொள்ளுதல் இல்லாத ஐம்பொறிகளேப் போல, எட்டுக் குணங்களேயுடைய இறைவனது திருப்பாதங்களே வணங்காத தலேகள் தமக் கேற்ற தன்மை இல்லாதனவேயாகும். கோள்-கொள்ளுதல்; தீஃயைக் கூறிஞரேனும் பிற உறுப்புக்களும் பயன் இல என்பது கருத்து. ஐம்பொறிகள்-மெய், வாய், கண், மூக்கு, செலி என்பன. ஐம்புலன்கள்-சுவை, ஒளி, ஊறு, ஓசை, நாற்றம். எண் குணம்-தன் வயத் தனுதல், இயற்கை உணர்வினன் ஆதல், முற்றுணர்வுடை மை. இயல்பரகவே பாசங்களில் நீங்குதல், பேராற்றல் உடைமை, தூய உடம்பினன் ஆதல், வரம்பில் இன்பம் உடைமை, பேரருள் உடைமை என்பனலாம்.

> பிறவிப் பெருங்கடல் நீந்துவர் நீந்தார் இறைவன் அடிசேரா தார்.

10

பொ-ரை:— கடவுளின் திருவடிகளேச் சேர்ந்தார் பிறவி யாகிய பெருங்கடலேக் கடப்பர். இறைவன் திருவடிகளேச் சேரார் பிறவிப் பெருங்கடலேக் கடக்கமாட்டார்.

சேர்ந்தார் சொல்லெச்சமாக நின்றது. இறைவன் எங் கும் நிறைந்து தங்குபவன்.

अक्री: 22

ஒப்புரவறிதல்

குறள்: 3

புத்தேன் உலகத்தும் ஈண்டும் பெறலரிதே ஒப்புரவின் அல்ல பிற.

ஒ**ப்புரவு அறிதலாவது!—** உலக முறைமையை அறிந்து உல**கத்திற்கு உபகார**முள்ளவஞக ஒழுதுதல்.

பொ-ரை:— தேவ உலகத்திலும், இவ்வுலகத்திலும், ஒப்புரவு அறிதல் அல்லாத பிறிதொன்றைக் காணல் அரியது ஆகும்.

வி-ரை:— புத்தேள்-தேவர். ஈண்டு-இவ்வுலகு. இஃது அல்லாத வேறுென்றைக் காணல் அரிது எனக் கூறுகலின், ஒப்புரவு அறிதல் ஒருவர்க்குச் சிறந்த அறம் ஆகும் என்பதா கும்.

अक्री: 23

开丽悉

குறள்: 2

நல்லா நெனினுங் கொளல்தீது மேலுலகம் இல்லெனினும் ஈதலே நன்று. ஈகையாவது:— பொருள் முதலிய வளம் படைத்தோர் அவை இல்லா தார்க்குக் கொடுத்தலாம்.

பொ-ரை: — நல்ல வாழ்வுக்கு வழிபாக உதவுமாயினும், பிறரிடம் ஒன்றைப் பெற்றுக்கொள்ளுதல் நற்பண்புக்கு மாருனது ஆகும். பிறருக்கு ஈதலினுலே மறுமையிலே மேலுலக வாழ்வு கிடையாது எனக் கூறப்பட்டாலும், அக் கொடுத்த2லச் செய்தல் நன்று ஆகும்.

வி-ரை:— ஆறு-வழி. மேலுலகம்-மேலுலக வாழ்வு. இ**ல் எ**னினும்-இல்லே எனக் கூறப்படினும். ஈகை சிறந்த ஓர் அறம் **எ**ன்பதாம்.

அதி: 24

புகழ்

குறள்: 1

ஈதல் இசைபட வாழ்தல் அதுவல்ல தூதியம் இல்லே உயிர்க்கு.

புகழாவது:— அறநெறிகளேப் போற்றியதனுல், ஒரு வரைத் தாமாக வந்தடைந்து இவ்வுலகில் நிலேத்து நிற்பதா கெய சிறப்பு.

பொ-ரை:— பொருளப் பிறருக்குக் கொடுத்து, அதனுற் புகழ் வந்தடையும்படியாக வாழும் அறநெறியேயன்றி, உயிர் களுக்குப் பயன்தரும் வழிகள் வேறு இல்லே.

வி-ரை: ஈதல்-கொடுத்தல். இரை-புகழ். பட-உண் டாகும்படி. ஊதியம்-பயன் அது என்பது புகழ் பெற வாழ் தலேல் குறிக்கும், புகழ் உண்டாவதற்கு வேறுவழிகள் உள வேனும், அவை யாவினும் ஈகையே சிறந்தது ஆதலின், அத கூயை புகழ் பெறுதலுக்கு வழியாகக் கூறிஞர் வள்ளுவஞர்.

அதி: 25

அருளுடைமை

குறள்: 3

அருள்சேர்ந்த நெஞ்சினர்க்கு இல்லே இருள் சேர்ந்த இன்னு உலகம் புகல். அருளுடைமையாவது:— தொடர்பு கருதாது எல்லா உயிர்களிடத்தஞ் செல்வதாகிய கருணேயுள்ளம்.

பொ-ரை!— இருள் நிறைந்த துண்**ப உலகத்துட்** செல் லுதல், அருள் பொருந்திய உள்ளத்தையுடையவர்களுக்கு இல்ஃல.

வி-ரை— நெஞ்சிஞர்-உள்ளத்தினர். இன்ஞ - துன்பந் தருகின்ற. புகல்-அடைதல். ஆகவே அருளுடைமையைச் சிறந்த அறமாகப் போற்றுக என்பதாம்.

அதி: 26 புலான் மறுத்தல் குறள்: 10

கொல்லான் புலாலே மறுத்தானேக் கைகூப்பி எல்லா உயிருந் தொழும்.

புலான் மறுத்தலாவது!— பிற உயிர்களது உடலே உண் ணும் முறையை நீக்குதல்.

பொ-ரை:— பிற உயிர்களேக் கொன்று அவைகளின் உடலே உண்ணும் முறையை நீக்கிய அறநெறியாளரை, உல கத்து உயிர்கள் யாவும் உள்ளம் உவந்து வணங்கும்.

வி-ரை:— புலால்-உயிர்களின் உடற்தசை. அத்தகைய அறநெறியாளனே மக்களேயன்றி வேறு உயிர்களுந் தொழும். எனவே புலால் மறுத்தல் அறுநெறியாளனுக்குச் சிறந்த ஓர் அறமாகும்.

அதி: 27

தவம்

குறள்: 1

உற்றநோய் நோன்றல் உயிர்க்குறுகண் செய்யாமை அற்றே தவத்திற் குரு.

தவமாவது:— மனத்தைப் பொறிவழி போகாது தடுத்து நிறுத்து தலும், தம் உயிர்க்கு வருந் துன்பங்களேப் பொறுத்தலும், பிற உயிர்க்குத் துன்பஞ் செய்யாதிருத்த லும் ஆகும். பொ-ரை!— தம் உயிர்க்கு வந்த துன்படிகையே பொறுத் துக் கொள்ளுதலும், பிற உயிர்களு க்குத் துன்பஞ் செய்யா திருத்தலும் ஆகிய இவையே தவத்திற்கு உரிய தன்மை களாகும்.

வி-ரை:— நோய் - துன்பம். நோற்றல் - பொறுத்துக் கொள்ளல். உறுகண்-துன்பம். அற்று-அத்தன்மையானது: உரு-வடிவம். தவமாவது இன்னது என்பதை இச்செய்யுளி இல் உணர்த்திஞர்.

அதி: 28 கூடாவொழுக்கம் குறள்: 10

மழித்தலும் நீட்டலும் வேண்டா உலகம் பழித்தது ஒழித்து விடின்.

கூடாவொழுக்கமாவது:— தவத்திற்குப் பொருந்தாத தீய ஒழுக்கம். புறத்தே தூய தவமுடையவராகவும், உள் ளத்திற் பொய் ஒழுக்கமுடையவராகவும் ஒழுகுதல்.

பொ-ரை:— செய்யத் தகாதது எனப் பெரியோர்களால் விலக்கப்பட்ட பொய் ஒழுக்கத்தை, அறநெறியாளன் ஒரு வன் முற்ருக விட்டுவிடுவானுயின், அவன் தன் துறவுக்கா கத் தலேயை மொட்டையடித்தலுஞ் சடையை வளர்த் தலும் ஆகிய புறவேடங்களே மேற்கொள்ள வேண்டிய தின்று.

வி-ரை:— மழித்தல்-தவேயை மொட்டையடித்தல். நீட் டல்-சடை வளர்த்தல். உலகம்-பெரியோர். அகத் தூய்மை இல்லாவிடத்துப் புறவேடங்களாற் பயனில்லே. தவத்திற்கு

அகத் தூய்மையே முக்கியமானது.

அதி: 29

கள்ளாமை

குறள்: 5

அருள்கருதி அன்புடைய ராதல் பொருள்கருதிப் பொச்சாப்புப் பார்ப்பார்கண் இலி.

கள்ளாமையாவது!— பிறரது உடைமையான பொருள் களே மனத்தினுலேனுங் கவர்ந்து கொள்ளக் கருதாமை. பொ-ரை:— பிறரது பொருகோக் கவர்ந்து கொள்ளக் கருதி, அவர்களது சோர்வை எதிர்பார்த்திருப்பவர்களிடத் திலே அருகோ மேலான பொருளாக மதித்து, அவ்வருள் வழி மிலே அன்பு செலுத்துந் தன்மை இல்கேயாகும்.

வி-ரை:— பொச்சாப்பு-சோர்வு. கருதி-நிண்த்த இல்-இல்லே. பிறரது பொருளேக் கவர நிணப்பவரிடத்தில் அருளி யல்பு இராது. களவைச் செய்தலேயன்றிக் களவு எடுக்க நிணத்தலுமே பாவத்திற்கு இடனுகும்.

அதி: 30

வாய்மை

குறள்: 8

புறந்தூய்மை நீரான் அமையும் அகந்தூய்மை வாய்மையாற் காணப் படும்.

வாய்மையாவது: எவ்வுயிர்க்காயினுந் நீங்கு பயக்குஞ் சொற்களேச் சொல்லாதிருத்தல்.

பொ-ரை:— ஒருவரின் புறத்ததான உடற்சத்தம் நீரினல் உண்டாகும். அவரது உள்ளத்தின் தூய்மை உண்மை பேசு தலாகிய இயல்பினுல் உண்டாகும்.

வி-ரை:— புறம்-உடல். அமையும்-ஆகும். அகம்-உள் எம். காணப்படும்-உண்டாகும். புறத்தூய்மையை உண்டாக் கேம் வாய்மையே சிறந்தது:

அதி: 31

வெகுளாமை

குறள்: 1

செல்லிடத்துக் காப்பான் சினங்காப்பான் அல்லிடத்துக் காக்கிலென் காவாக்கா லென்.

வெகுளாமையாவது:— பிறர்மேற் கோபங்கொள்வதற் குக் காரணம் இருப்பினும், அதனேச் செய்யாதிருத்தல்.

பொ-ரை:— கோபஞ் செல்லக்கூடிய இடத்தில் அதணே செய்யாதவனே கோபத்தைத் தடுத்து நிறுத்திய சிறப்புக்குரி யவஞவான்; கோபஞ் செல்லாத இடத்திலே அதணேத்தடுத் தாலுந் தடுக்காவிட்டாலும் ஒன்றேயாம். வி-ரை:— செல்லிடம்-தம்மினும் வலிமை குறைந்தவர் கள். அல்லிடம்-தம்மினும் வலிமை கூடியவர்கள். காத்தல்-தடுத்தல். மெலியார் தம்மீதுவரும் கோபத்தைத் தடுக்கும் ஆற்றல் இல்லாதவர்; ஆதலின் அவரிடம் கோபம் பலிதமா கும்; அதனுற் பாவச் செயல்களுக்கு இடனுகும். வலியார், தம்மீது வருங் கோபத்தைத் தடுக்கும் ஆற்றல் உள்ளவர். ஆதலின் அவர்மீது கோபம் பலிதமாகாது. அதனுற் பாவச் செயல்களும் நிகழா. ஆகவேதான் கோபத்தைச் செய்தாலுஞ் செய்யாவிட்டாலும் ஒன்றே என்றுர்.

## அதி: 32 இன்னுசெய்யாமை குறள்: 10

நோயெல்லாம் நோய்செய்தார் மேலவாம் நோய்செய்யார் நோயின்மை வேண்டு பவர்.

இன்ளு செய்யாமையாவது ?— பிற உயிர்களுக்குத் தன்பந் தரக்கூடியவைகளேச் செய்யாமை.

பொ-ரை:— பிற உயிர்களுக்குச் செய்யுந் துன்பங்கள் யாவும், அவைகளேச் செய்தவர்களிடமே பின்பு வந்துசேரும்; ஆகவே, துன்பம் இல்லாமல் வாழவிரும்புபவர் பிறருக்குத் துன்பஞ் செய்யார்.

வி-ரை:— தோய்-துன்பம். மேலவாம்-வந்துசேரும். இன்மை-இல்லாமை.

#### அதி: 33

கொல்லாமை

குறள்: 6

கொல்லாமை மேற்கொண் டொழுகு்வான் வாழ்நாண்மேற் செல்லா துயிருண்ணுங் கூற்று.

கொல்லாமையாவது:— பிற உயிர்களேக் கொல்லாதிருத் தல்: கொல்லுதல்-உயிர்களே அவற்றின் உடம்பிலிருந்து நீக்குதல். பொ-ரை:— உயிர்களேக் கவர்ந்து செல்லும் இயம்னுன வன், கொல்லாமை ஆகிய விரதத்தை மேற்கொண்டவர் களிடம், அவர்களது உயிரைக் கவர்வதற்குச் செல்லமாட் டான்.

வி-ரை:— கொல்லாமை-கொல்லாமையாகிய அறம். மேற்கொண்டொழுகுதல்-உயர்ந்ததாகக் கொண்டு அதனேச் செய்தல். கூற்று-இயமன். ஆகவே கொல்லாமை என்னும் அறம் உயர்ந்தது.

அதி: 34

நிலேயாமை

குறள் 1:

நில்லா தவற்றை நில்யின வென்றுணரும் புல்லறி வாண்மை கடை.

நிலேயாமையாவது:— உலகப் பொருள்களும், உலகமும், நிலேயில்லாதவை என்பதை உணருதல். இதனுல் நிலேயுள்ள கடவுளே அறிதற்கும், அவரை அடைவதற்கும், அதற்கு வழிப்படுத்தும் அறங்களேச் செய்தற்கும் உள்ளம் ஒருப்படும்.

பொ-ரை:— நிஃயில்லாதனவாகிய பொருள்கின நிஃல் யுள்ளவை என நிணக்கின்ற அற்ப அறிவு, அறநெறியாள ரிடத்தில் இருத்தல் மிக இழிவானது.

வி-ரை:— நில்லாதன-உலகப்பொருள்களும், உலகமும். நிஃயின - நிஃலத்து நிற்பவை. உணர்தல் - நிஃனத்தல்: புல் அறிவு-அற்ப அறிவு. ஆண்மை-தொடர்ந்து இருத்தல், கடை-இழிந்தது; பயஃனத் தராதது.

அதி: 35

துறவு

குறள்: 7

பற்றி விடாஅ இடும்பைகள் பற்றினப் பற்றி விடாஅ தவர்க்கு.

துறவாவது!— புறப்பற்றுக்களேயும், அகப்பற்றுக்களேயும் விடுதல். ஏனெனில், இவை நிலேபேருன பயன்களேக் கொடுக்க மாட்டா. புறப்பற்றுத் தனது செல்வம் முதலியவற்றில் வைத்திருக்கு**ம் அ**ன்பு. அகப்பற்று-தனது உட**்பபு முதலிய** வற்றில் **வைத்**திருக்கும் அன்பு. இப்பற்றுக்களே விடுவத ஞெலே கடவுளிடத்தே பற்று உண்டாகு**ம்.** 

பொ-ரை!— இருவகைப்பற்றுக்குளேயும் பற்றிக்கொண்டு அவைகளே விடாதவர்களேப் பல்வகைத் துன்பங்கள் பற்றிக் கொண்டு, அவர்களே விட்டு நீங்கா.

**வி-ரை:—** இடும்பை-துன்பம். விடா**அ-**விடமாட்டா. பற்று**க்களே வி**ட்டவர்களுக்குத் துன்**ப**ங்கள் இல்ஃ **என்ப** தாம்.

அதி: 36

மெய்யுணர்தல்

குறள்: 1

பொருளல்ல வற்றைப் பொருளென்றுணரும் மருளானும் மாணுப் பிறப்பு.

மெய்யுணர்தலாவது:— கடவுகோப்பற்றிய உண்மைகளே உணருதல். மெய்-நிஃபேருக உள்ள பொருள்.

பொ-ரை:— நில்யில்லாதனலாகிய பொருள்களே, நில் யுள்ள பொருள்கள் என நிணக்கின்ற அறியாமையினுலே: உயிர்களுக்குத் துன்பங்களுக்குரிய பிறப்பு உண்டோகிறது:

வி-ரை:— பொருளல்ல - நிஃயில்லாத பொருள்கள்; பொய்ப் பொருள்கள்; பொருள்-நிஃலயுள்ள பெரருள்; மெய்ப்பொருள்: உணரும் - நிஃனக்கின்ற. மருள் - மயக்க அறிவு; அறியாமை. ஆம்-உண்டாகிறது. மாணு-மாட்கி மைப்படாத; துன்பத்திற்குரிய. உண்மை அறிவு உள்ள வர்களுக்குப் பிறப்பு உண்டாகாது. பிறப்பு இல்லேயானுல் இறப்பும் இல்லே. இவை தருந் துன்பங்களும் இல்லே. கடவுளின் திருவடிக்கிழ் என்றும் பேரானந்தமான நிலே

அதி: 37

அவாவறுத்தல்

குறள்: 2

வேண்டு**ய்**கால் வேண்டும் பிறவாமை மற்றது வேண்டாமை வேண்ட வரும். அவாவறுத்தலாவது:— பொருள்களேப் பெறவேண்டு மென மேன்மேலும் உண்டாகும் ஆசையை நீங்குதல்.

பொ-ரை:— ஒன்றை ஒருவர் விரும்பும் போது, பிறவர திருக்கும் நிலேயையே விரும்புகல் வேண்டும், அவாவின் மையை மேற்கொள்வதனுலே அப்பிறவா நிலே கிடைக்கும்.

வி-ரை:— வேண்டுங்கால் ஏதாவதொன்றை விரும்பும் போது, வேண்டுப்-விரும்புதல் வேண்டும். வேண்டாமை— விருப்பமற்ற தன்மை; அவாவின்மை வேண்ட-மேற்கொள்ள. அது-பிறவா நிஃ. மற்று அசைச் சொல். 'வேண்டுங்கான் பிறவாமை வேண்டும்; வேண்டாமை வேண்ட அது வரும்' எனச் சொற்களேச் சேர்க்கவும். அவா பிறப்பைக் கொடுக் கும். அவாவின்மை, பிறவாமையைக் கொடுக்கும்.

அதி: 38

ஊழ்

குறள்: 10

ஊழிற் பெருவலி யாவுள மற்றென்று சூழினுந் தான்முந் துறும்.

ஊழாவது:— அவரவர் செய்த நல்விண், தீவிண்களிஞல் வரும் பயன். விதி, தெய்வம் எனினும் பொருந்தும்.

பொ-ரை:— ஊழை விலக்குதற்காக வேருோ் உபாயத் தை மேற்கொண்டாலும், அவ் உபாயத்தைப் பயனற்ற தாக்கிவிட்டு, அந்த ஊழ்தான் கொடுத்தற்குரிய பயனேக் கொடுக்கும்; ஆதலின், ஊழினும் வலிமையானது இவ்வுல கில் எதுவும் இல்ஃ.

வி-ரை:— ஊழ்-விதி, பெருவலி-மிக்க வலிமையுள்ள பொருள்கள். யா-எவை. உள-இருக்கின்றன. மற்**ரென்று-**வேருர் உபாயம். சூழினும்-மேற்கொண்டாலும். தான்— அந்த ஊழ். முந்து உறும்-முன்னுக்கு நிற்கும்; கொடுத்தற் குரிய பயணேக் கொடுக்கும். 의局: 40

கல்வி

குறுள்: 1

கற்க கசடறக் கற்பவை கற்றபின் நிற்க அதற்குத் தக.

கல்வியாவது:— கற்றற்கு உரிய நூல்களேக் கற்றல்.

பொ-ரை:— சுற்க வேண்டிய நூல்களேச் சந்தேகமும், மயக்கமும் இல்லாமற் சுற்றல் வேண்டும். அங்ஙனம் கற்ற பின், அந்நூல்கள் சொல்லிய முறைப்படி ஒழுகுதல் வேண்டும்.

வி-ரை!— கசடற-சந்தேக மயக்கங்கள் இல்லாமல். அதற்குத்தக - நூல்கள் சொல்லியபடி. ஆகவே கல்வியை முறைப்படி கற்றலுங் கற்றபடி ஒழுகுதலும் முக்கியமாகும். "கற்பவை சசடறக் கற்க; கற்றபின் அதற்குத் தக நிற்க" எனச் சேர்க்கவும்.

अक्री: 42

கேள்வி

குறள்: 4

கற்றில ஞயினும் கேட்க அஃதொருவற் கொற்கத்தி னூற்ருந் துணே.

கேள்கியாவது:— கற்றற்குரிய நூல்களினுற் கூறப்பட்ட உண்மைகளேக் கற்றறிந்தார் கூறக்கேட்டல்.

பா-ரை:— கற்க வேண்டிய நூல்களே ஒருவன் உரிய காலத்திலே கற்கர்தானுயினும், பின்பு அவைகளேக் கற்றறிந் தார் கூறும்போது கேட்டல் வேண்டும். அவ்வாறு கேட்ட லாற் பெற்ற அறிவானது, அவனுக்குத் தளர்வு ஏற்படும் போது நல்ல துணேயாகும்.

வி-ரை. அஃது ஒருவர்க்கு ஒற்கத்தின் ஊற்ரும்" எனப் பிரிக்க. ஒற்கம்-தளர்வு. ஊற்று-பற்றுக்கோடு.

அதி: 43

அறிவுடைமை

குறள்: 3

எப்பொருள் யார்யார்வாய்க் கேட்பினும் அப்பொருள் மெய்ப்பொருள் காண்ப தறிவு. அறிவுடைமையாவது:— உண்மை அறிவு உடையவனுய் இருத்தல்.

பொ-ரை:— எந்த நூற்பொ**ருகோயேனும், எ**வரி ட**ம்** கேட்டாலும், அப்பொருளின் உண்மைத் தன்மையைப் பகுத்து அதணேக் கொள்வதே அறிவுடைமையாகும்.

வி-ரை:— வாய்க்கேட்டல் - சொல்லக் கேட்டல், அப் பொருள் மெய்ப்பொருள் - அப்பொருளினது உண்மைத் தன்மையை, அறிவுடைமையாவது இன்னதெனக் கூறிஞர்.

# 20. மங்கையர்க்கரசியார்

முன்னெரு காலத்திலே சோழவள நாட்டிலே மணி முடிச்சோழன் அரசியற்றி வந்தான். அவன் சிறந்த சிவபத் தன். அவன் செய்த தவப்பயஞல் மங்கையர்க்கரசியார் அவ தரித்தார். மங்கையர்க்கரசியார், இளமையிலே சகல கலே கீனயுங் கற்று அறிவொழுக்கங்களில் சிறந்து விளங்கிஞர். பாண்டியன் நெடுமாறன் அவரை மணமுடித்தான். இவன் கூண்பாண்டியன் எனவும், நின்ற சீர்நெடுமாறன் எனவும் பேசப்படுவான். மங்கையர்க்கரசியாருக்கு ''மானி'' றும் ஒரு பெயருண்டு. ஞானசம்பந்தப்பெருமான் ''வரிவ ளேக்கை மடமானி'' என்று போற்றுவர். சேக்கிழார் பெரு மான் 'மங்கையர்க்குத் தனி அரசி எங்கள் தெய்வம்' என்று ஏத்துவர். அம்மையார் சிவபத்தியிலும் அடியார் பத்தியி லுஞ் சிறந்தவர். நெடுமாறனின் மந்திரியார் குலச்சிறை யார். இவர் சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகளால் 'பெருநம்பி குலச் சிறையார்' என்று போற்றப்பட்டவர். சிறந்த சிவபக்தர்: அடியார்களே ஆதரிக்கும் அருநியமம் பூண்டவர். நெடுமாறன் பெருமளவில் காலத்தில் பாண்டிநாட்டில் சமணசமயம் சமண குருமாரின் வல்ல பிரசாரத்தில் பரவியிருந்தது. இருந்தான் 2 நெடுமாறனுஞ் , சமண்ணுகி போதனேயால் குடிமக்களுஞ் சமணமதத்தைக் கைக்கொண்டு ஒழுகினர். இந்நிஸ்யில் பாண்டிமாதேவியாருங் குலச்சிறையாருஞ் சைவநெறியில் நின்ருழுகினர். சைவசமயங் குன்றுதலே யும், சமணசமயம் ஏற்றம் பெற்று வருதலேயுங் கண்டு பெரி தும் மனம் தளர்ந்தனர். ஞானசம்பந்தப் பிள் போர் வேதாரணியத்தில் எழுந்தருளி இருத்தலேக் கேள்விப்பட்ட மங்கையர்க்கரசியாருங் குலச்சிறையாரும் மிகவும் மகிழ்ச்சி எய்தினர். ஞானசம்பந்த ஞாயிற்றைப் பாண்டி நாட்டில் எழுந்தருளச் செய்து சமண சமயமாகிய காரிருள் ஓடச் செய்ய வேண்டும் என்று விழைந்து, பரிசனங்களே அனுப்பி அவரை வருமாறு வேண்டியன் வெப்பு நோயைத் தீர்த்து, முதலியவற்றில் சமணர்கள் அனல்வாதம் புனல்வாதம் முதலியவற்றில் சமணர்கள் வென்று சைவ சமயத்தைத் தாபித்தருளினர்.

பாண்டியன் சைவளுன். பாண்டியநாடெங்குஞ் சைவ சமயந் தழைத்தோங்கலாயிற்று. மங்கையர்க்கரசியாரது அரும்பணியைக்குறித்து ஞானசம்பந்தப் பெருமான் தமது தேவாரப் பதிகங்களில் சிறப்பித்துப் பாடி அருளிஞர்.

ஞானசம்பந்தப் பெருமான் பாண்டிநாட்டில் இருந்தும் யாத்திரையை மேற்கொண்டபோது, பாண்டிய மன்னனும் மங்கையர்க்கரசியாரும் இராமேச்சுவரம் வரை யாத்திரை செய்து மீண்டனர். பாண்டிமாதேவியார் நாவுக்கரசப் பெருமான் பாண்டி நாடடைந்தபோது. அவரை வர வேற்று உபசரிக்கும் பெருமையும் பெற்றவர்.

மங்கையர்க்கரசியார் இறைவன் திருவருளால் நெடுங் காலந் தம்முடைய கணவஞருக்குச் சைவவழித் துணேயா கிப் பாண்டி நாடெங்குஞ் சைவத் திருநெறியைப் பரிபால னஞ் செய்து கொண்டிருந்து, பின் கணவருடன் சிவபதம் அடைந்தார்.

அம்மையாரது காலம் ஏழாம் நூற்ருண்டு என ஆராய்ச்சி அறிஞர்கள் கூறுவர்.

### 21. மெய்கண்ட தேவர்

செந்தமிழ் நாட்டிலே திருப்பெண்ணுகடம் என்னுந் திருப்பதி உள்ளது. அது குடந்தைநகர் எனவும் வழங்கும். அத்திருப்பதியிலே அச்சுதகளப்பாளர் என்னுஞ் சைவ வேளா ளர் ஒருவர் இருந்தார். அவருக்குச் சகலாகம் பண்டிதர் என்னும் அருணந்திசிவாசாரியார் குலகுரு. நெடுங்காலம் புத்திரப்பேறு இன்றி வருந்திய அச்சுதகளப்பாளர் தங்குறை யைக் குருவிடந் தெரிவித்தார். அருணந்தியார் தேவாரத் திருமுறையில் கயிறு சாத்திப் பார்த்த போது, ஞானசம் பந்தப் பெருமான் பாடியருளிய,

''பேயடையா பிரிவெய்தும் பிள்ளேயினேடு உள்ளநிண வாயினவே வரம்பெறுவர் ஐயுறவேண்டா வொன்றும் வேயனதோ<mark>ள் உமைபங்கன் வெ</mark>ண்காட்டு முக்குளநீர் தோய்வினேயார் அவர்தம்மைத் தோயாவாந் நீவினேயே'\*

எனும் திருப்பதிகம் வந்தது. அத் திருப்பாட்டில் திருவெண் காட்டில் உள்ள முக்குளநீரில் நீராடுபவர்க்குப் பிள்ளேயி ேரை எண்ணிய யாவுங் கைவருமென்று அறுதியிட்டுக் கூறி அருணந்தி சிவாசாரியார் யிருத்தலின் பாளரைத் திருவெண்காட்டிற்குச் சென்று. முக்குளநிரில் மூழ்கி அங்கெழுந்தருளியிருக்கும் இறைவனேயும் வியையும் வழிபட்டு வரும்படி கட்டளே இட்டார். அச்சுத களப்பாளர் அக்கட்டீனேயைச் சிரமேற்கொண்டு தம் ம‱வி யாரோடு திருவெண் காட்டிற்குச் சென்று, ஆசிரியர் விதித்தபடி அறங்கள் பலவுஞ் செய்து கொண்டிருந்தார். அங்கனம் அவர் வதியுங் காலத்தில், ஒருநாள் சிவபெருமான் அவர் கனவில் தோன்றி ''அன்பரே இப்பிறவியில் பேறு எய்தும் பான்மை நினக்கில்ஃ'' என்று உரைத்தார். அது கேட்ட அச்சுதகளப்பாளர், ஞானசம்பந்தப் பெரு மான் திருவருட் பாடலே நம்பித் தவங்கிடந்தேன்! இம்மை யிலே அடியேற்கு நற்புதல்வின் அருளல் வேண்டும்'' என்று வேண்டுதல் செய்து பலமுறை பணிந்தார். இறைவன் கருணே கூர்ந்து ஞானசம்பந்தன் நம்மைத் துதித்த பாட்டின் கண் உறுதி வைத்து எம்மை வழிபட்டமையின், அவன் போன்ற மகவினே நீயும் பெற்று வாழ்தி'' என்று கூறி மறைந்தார்: அதீனக் கேட்ட அச்சுதகளப்பாளர் பெருமகிழ்வெய்திஞர்; முன்போலவே சிவபெருமானே வழிபட்டு அறநெறியில் ஒழுகலாஞர்.

பின்னர் அச்சு தகளப்பாளர், மணேவியார் வயிறு வாய்த்த தறிந்து பத்து மாதங்களிலுஞ் செயற்பாலனவாகிய சடங்கு கள் அணேத்தையும் உவகையோடு செய்து முடித்தார். சைவ சித்தாந்த இளவள ஞாயிருகிய மெய்கண்ட தேவர் நல்ல வேளேயில் நிலவுலகம் உய்ய உதித்தருளிஞர்:

ஆக்காலத்தில் செய்ய வேண்டிய சடங்குகள் எல்லாஞ் செய்து முடித்துத் திருவெண்காட்டப்பரிடம் விடைபெற்றுச் சுற்றத்தார் புடைசூழப் பிள்ளயோடும் மணேவியோடும் அச்சுதகளப்பாளர் திருப்பெண்ணுடகஞ் சென்று, தமது இல்லத்தில் தங்கிஞர். ஊராரெல்லாம் அச்சுதகளப்பாளர் பிள்ளேப்பேறெய்திய நற்செய்தி கேட்டு மகிழ்ந்தனர். திரு வெண்காட்டீசர் திருவருளால் பிறந்த குழந்தை ஆதலின், அவ்வருட் குழந்தைக்குச் சுவேதனப்பெருமாள் என்னுந் திருப்பெயரிட்டனர்.

சிலநாள் சென்றதுந் திருவெண்ணெய் நல் லூரில் உள்ள குழந்தையின் நன்மாமஞர் குழந்தையைத் தமது இல்லத் துக்கு எடுத்துச் சென்று வளர்த்துவருவராயினர்.

சுவேதனப்பெருமாள் முன்னேப் பிறவியில் சரியை, கிரியை, யோகம் முதலியன முடித்துச் சிவஞானம் அடை தற்குரிய பெருந்தவம் செய்திருந்தாராதலின், இரண்டு வய திலே ''அடிசேர் ஞானம்'' எய்தற்குரிய சாமுசித்த நிலே எய்தி இருந்தார், சுவேதனப் பெருமாள் திருவெண்ணெய் நல்லூரில் இருந்த காஃயில், திருக்கைலாசத்தில் இருந்து சனற்குமார முனிவரது ஞானப்புதல்வராகிய சத்தியஞான தரிசனிகளிடம் உபதேசம் பெற்ற பரஞ்சோதி முனிவர் என்பார் அகத் தியர் வீற்றிருக்கும் பொதியமஃயை நோக்கி வந்து கொண் டிருந்தார். அவரது ஒளி வீமானமானது திருவெண்ணெய் நல்லூருக்கு வந்தவுடன் நின்றுவிட்டது. அதன் குறிப்பை உணர்ந்த பரஞ்சோதியார் சுவேதனப் பெருமாளேக்கண்டு, அவருக்கு மெய்யுணர்வு அளித்து, மெய்கண்டார் என்ற தமது தந்தையின் திருப்பெயரையுஞ் சூட்டிச் சென்மூர்று

மெய்கண்டர்ர் கஃவஞானம்னேத்தையுந் திருவெண் ணெய் நல்லூரில் எழுந்தருளியுள்ள பொல்லாப் பிள்ளேயா ரிடங் கேட்டுத் தெளிந்தார். மெய்கண்டார் தான் பெற்ற இன்பம் இவ்வையகம் பெற வேண்டும் என்னுந் திருவுளக் கருத்தால், சிவஞானபோதம் என்னும் சைவ சித்தாந்தத் தனிப்பெரும் பொருள் தூல் அருளிஞர்.

மெய்கண்டார் சிவஞானபோதப் பொருள் நன்மாணுக் கர்களுக்கு உபதேசிப்பதை அவருடைய தந்தையாரின் கூலகருவாகிய அருணந்தி சிவாசாரியார் கேள்விப்பட்டார்? அவர் இவரிடம் வந்து ஆணவமலத்தைப் பற்றி வினவ, அவர் செருக்குற்று நிற்கும் நிலேயைச் சொல்லாமல் சொல்ல எண்ணி, ஒருமுறை அருணந்தியாரை ஏற இறங்கப் பார்த் தார். உடனே அருணந்தியாரை ஏற இறங்கப் பார்த் தார். உடனே அருணந்தியார் மெய்கண்டார் திருவடிகளில் வீழ்ந்து வணங்கித் தமக்கும் உபதேசிக்கும்படி வேண்டிஞர். மெய்கண்டதேவர் அருணந்தியாருக்கு உபதேசஞ் செய்து தமது சிவஞானபோதத்திற்கு ஒரு விரிந்த வழிநூல் செய்யு மாறு கட்டளேயிட்டார். அருணந்தியார் செய்த நூல் கிவ ஞான சித்தியார் ஆகும். அருணந்தி சிவாசாரியார், மன வாசகங் கடந்தார் முதலிய நாற்பத்தொன்பது நன் மாணுக் கர்களுக்கு மெய்கண்டார் உபதேஞ் செய்து, ஐப்பசு மாதத் துச் சோதி நன்னுளில் சிவபெருமானேடு இரண்டறக் கலந் தார். இவர் காலம் கி. பி. 13 ஆம் நூற்முண்டின் முற்பகுதி யாகும். மெய்கண்ட தேவர் அருளிய சிவஞானபோதத்திற்குப் பல உரைகள் உண்டு. சிவஞான சுவாமிகள் எழுதிய சிற் றுரையும் மாபாடியமும், பாண்டிப்பெருமாள்பிள்ளே எழு திய விருத்தியுரையுமே பெரும்பாலும் வழக்கில் உள்ளன.

#### -×-

## 22. அருணந்தி சிவாசாரியார்

செந்தமிழ் நாட்டிலே திருவதிகை என்னுந் திருப்பதிக்கு வடக்கிலே, திருத்துறையூர் எனும் பதி உள்ளது. இத்திருத் துறையூரிலேதான் தம்பிரான் தோழராகிய சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் தமக்குத் தவநெறி அருளுமாறு இறைவின் வேண்டிக் கொண்டார். திருத்துறையூரிலே ஆதிசைவர் மரபிலே அருணந்திதேவர் திருவவதாரம் செய்தருளிஞர். இவர் வடமொழி தென்மொழிகளேத் துறைபோகக் கற்றவர். சிவாகமங்களே அவற்றின் உபாகமங்களுடன் நன்கு கற்றுச் சிறந்து விளங்கியமை கண்டு அந்நாளில் இவரைச் சான்ருர்கள் சகலாகம பண்டிதர் என்னுஞ் சிறப்புப் பெயர் தந்து பாராட்டினர்.

சந்தான குரவருள் முதல்வரும், சிவஞானபோதம் அரு ளிச் செய்த சிவஞானச்செம்மலுமாகிய மெய்கண்ட தேவர் பால் அருளுபதேசம் பெற்று, அவர் மாணவருள் முதல்வ நாய் விளங்கிஞர்.

இவர் சிவஞானகித்தியார், இருபாவிருபஃது என்னும் இரு நூல்களே இயற்றியருளிஞர். மெய்கண்டதேவர் அரு னிய சிவஞானபோதத்திற்கு உரை கூறும் முறையில் தமிழ் நலங் கனித்த விருத்தப்பாக்களால் சிவஞானசித்தியார் இயற்றப்பெற்றுள்ளது. இந்நூல் பரபக்கம், சபக்கம் என இருபகுதிகளேக் கொண்டது. பரபக்கத்தில் பரசமயக் கொள்கைகளும், சித்தாந்த நெறி நின்று அவற்றை மறுத் துரைக்கும் மறுத‰களும் ஆடங்கியுள்ளன. சுபக்கத்தில் சைவ சித்தாந்த உண்மைகள் விளக்கப்பட்டுள்ளன.

''பார்விரித்த நூலெல்லாம் பார்த்தறியச் சித்தியிலே ஓர் விருத்தப் பாதிபோதும்'' எனச் சிவபோக சார நூல் உடையாரும்,

"பாதி விருத்தத்தால் இப்பார் விருத்த மாக உண்மை சாதித்தார் பொன் அடியைத் தான் பணிவதெந்நாளோ<sup>\*</sup>் எனத் தாயுமான சுவாமிகளும் இந்*நூ*ஃப் புகழ்ந்துள்ளனர்.

் சிவத்திற்குமேல் தெய்வமில்லே சிவஞானசித்திக்குமே**ல்** சாத்திர**ம்** இல்லே' என்பது உலகப் பழமொழி.

இவர் காலமும் மெய்கண்ட தேவர் காலமே. அது கி.பி.

13-ஆம் நூற்முண்டாகும். சுவாமிகள் திருத்துறையூரிலே புரட்டாதி மாதத்துப் பூரநாளிலே, இறைவன் திருவடி நிழல் எய்திஞர். திருத்துறையூரில் அருணந்தி சிவரைது இடமொன்று உண்டு. அது திருவாவடுதுறை ஆதீனத்துக்கு உரியதாகும். அங்கு அருணந்தி சிவளுருக்கு நாள் வழிபாடும் குருயூசை வீழாவும் நடைபெற்றுவருவதாகக் கூறுவர்.

#### -setter-

### 23. மறைஞான சம்பந்த சிவாசாரியார்

இவர் சகலாகம் பண்டிதராய அருணந்தி சிவாசாரியா ரின் மாணவர். திருப்பெண்ணுகடத்தில் பிறந்தவர். வேதி யர் குலத்தினர். வேத சிவாகமங்களேத் துறைபோக& கற்ற வர். இவர் இயற்பெயர் சம்பந்தர் என்று கூறுவர். மறை களே நன்கு உணர்ந்த காரணத்தால் மறைஞானசம்பந்தர் எனப் போற்றப்பட்டார் என்பர். தம் குருநாதரிடம் பெற்ற உப்தேசங்களேத் தம் மாணவர்களுள் தலேசிறந்தவராய உமாபதி தேவருக்கு உபதேசித்தருளிஞர். கிதம்பரத்தை அடுத்த திருக்களாஞ்சேரியிலே தங்கிச்சில ஆண்டுகள் மௌன வீரதம் பூண்டிருந்தார். இவர் மௌன நிஃமையை மேற் கொண்டிருந்தமையால் நூல்கள் எதையுஞ் செய்யவில்லே என்பர். இவர் ஆவணி மாதத்து உத்தர நாளிலே இறைவனு டன் இரண்டறக் கலந்தார். திருக்களாஞ்சேரியில் இவ ரது சமாதி உண்டு. மறைஞான சம்பந்த சுவாமிகள் கால மும், உமாபதி சிவாசாரிய சுவாமிகள் காலமும் ஒன்ருகும்.

#### -DEG-

## 24. உமாபதி சிவாசாரியார்

இவர் தில்ஃவாழ் அந்தணர்களில் ஒருவர். சிதம்பரத் தைச் சார்ந்த கொற்றவன் குடியில் வசித்தவர். அதனுல் கொற்றங்குடி முதலியார் என வழங்கப்பெற்ருர். வேத சிவாகமங்களே ஐயந்திரிபறக் கற்றறிந்தவர். மறைஞானசம் பந்தர்பால் உபதேசம் பெற்றவர். சிவபத்தியிலும், அடிய வர் பத்தியிலும் சிறந்தவர்.

ஒருநாள் கூத்தப்பெருமானப் பூசித்துவிட்டுச் சிவிகையில் தீவர்த்தி முதலிய விருதுகளுடன் வந்து கொண்டிருந்தார். இவரது ஆடம்பரத்தை மறைஞானசம்பந்த சுவாமிகள் கண்டார். திருவருள் கைகூடுத்லால் அவரைப் பார்த்து 'பட்டகட்டையில் பகற்குருடு போகின்றது'' என்று குறிப்பாகக் கூறிஞர். உடனே உமாபதியார் கேட்டுச் சிவிகையை விட்டிறங்கி மறைஞானசம்பந்தரை வணங்கி அவருக்குச் சீடர் ஆஞர். குருதேவர் தம் மாணவனின் அதிதீவிர பக்குவ நிலேயை உலகோர்க்கு வெளிப்படுத்த எண்ணி, புடைவை நெய்வார் வீதிவழியே சென்று அவர்களில் ஒருவரிடங்கூழ் வாங்கி உண்டார். அவர் உண்ணும் போது, கூழ் முழங்கை வழியே ஒழுகியது. குருவின் பக்கலில் நின்ற உமாபதியார் அதீணப் பேரானந்தத்துடன் ஏந்திப்பருகிஞர்.

உமாபதியார் செய்கையைக்கண்ட தில்ஃவோழ் அந்த ணர்கள், அவரை இகழ்ந்து கூத்தப்பெருமாஃப் பூசிக்க விடாது தடுத்தனர் என்று பெரியோர்கள் கூறுவர்.

சுவாமிகள் நடேசப்பெருமானது திருமுகப்படி, பெற் ருன் சாம்பான் என்னுஞ் சிவபக்தருக்குத் தீட்சை நல்கி முத்தி கொடுத்தார்: அன்றியும் முள்ளிச் செடிக்கு அரசண் முதலியோரது வேண்டுகோட்படி முத்தி கொடுத்தார் என் பர். சிதம்பரத்திலே மார்கழி மாதத் திருவிழா ஒன்றிலே கொடி ஏருது தடைபட்டுநின்றகாலே, கொடிக்கவி என்னும் நூஃலப் பாடி கொடி ஏறச் செய்தருளிஞர்.

கவாமிகள் பாடிய கோவிற்புராணம் அரங்கேற்றப் படாமல் பெட்டகத்துள் வைக்கப்பட்டிருந்தது. கூத்தப் பெருமான் தாம் உமாபதி சிவத்தின் பெட்டகத்துள் இருப் பதாகத் தில்ஃவாழ் அந்தணர்களுக்கு அறிவித்து. அவர் கணக் கொண்டு அப்புராணத்தை அரங்கேற்றுவித்தார்.

சித்தாந்த சாத்திரங்கள் பதிஞன்கனுள் சுவாமிகளால் அருளப் பெற்றவை எட்டாகும். அவற்றை ஆன்ரேர் \*்சித் தாந்த அட்டகம்\*் என்று வழங்குவர். அவை சிவப்பிர காசம், திருவருட்பயன், விஞவெண்பா, போற்றிப்பஃ ருடை, கொடிக்கவி, நெஞ்சுவிடுதூது, உண்மைநெறி விளக்கம், சங்கற்ப நிராகரணம் என்பனவாம்.

சுவாடிகள் இவற்றை அன்றிக் கோயிற்புராணம், திருத் தொண்டர் புராண சாரம், திரு முறை கண்ட புராணம், சேக் கிழார் புராணம், திருப்பதிகக்கோவை, வடமொழி பௌட் கராகம வியாக்கியானம் முதலிய நூல்களேயும் செய்துள் ளார். சிவப்பிரகாசம், திருவருட்பயன் என்பன சைவசித் தாந்த உண்மைகளே மிகவும் தெளிவாக விளக்குவனவாம்.

சுவாமிகளின் மாணுக்கர்கள் நமச்சிவாய தேசிகர் முத லியோர். நமச்சிவாய தேசிகரே, திருவாவடுதுறை ஆதீ னத்தை அமைத்தார் என்பர். சுவாமிகள் சித்திரை மாதத்து அத்தநாளில் சிவபதம் அடைந்தார்கள். சுவாமிகளின் திருக்கோயில் சிதம்பரத்தை அடுத்த கொற்றவன் குடியில் அமைந்துள்ளது. சுவாமிகள் காலம் கி. பி. 13 ஆம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியும், 14 ஆம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதியுஞ் சார்ந்தது என்பர்.

சந்தாஞசாரியா் குருயூசை நாட்கள்:

சித்திரை அத்தமுபாபதி ஆவனித் நிங்கடனில் உத்திரஞ் சீர்கொண் மறைஞான சம்பந்தர் ஓதுகன்னிச் சுத்த மெய்ப்பூரம் அருணந்தி ஐப்பசிச் சோதிதனில் வித்தக மெய்கண்ட தேவர் சிவகதி மேவினரே.

# 25. கச்சியப்பசிவாசாரிய சுவாமிகள்

தொண்டைநாட்டிலுள்ள காஞ்சிபுரத்திலே, காளத்தி யப்ப சிவாசாரியார் என்னும் ஒருவர் இருந்தார். இவர் குமரகோட்டம் என்னுங் கோவிற் பூசகராக விளங்கிஞர். குமரக்கடவுளின் திருவருளாலே இவருக்கு ஓர் ஆண் மகவு பிறந்தது. இக்குழந்தைக்குக் கச்சியப்பர் என்னுந் திருப் பெயரை இட்டனர். கச்சியப்பர் உரிய காலத்திலே கல்வி கற்று தென்மொழியிலும் வடமொழியிலும் வல்லவராஞர்.

கச்சியப்பர் சமய விசேட தீட்சைகள் பெற்றுக் குமர கோட்ட அருச்சகராக இருந்தார். குமரக் கடவுளிடம் மிக வும் பத்தியுடையவராஞர். குமரக் கடவுளின் மகிமைகளேக் கூறுவதாகிய வடமொழிக் கந்தபுராணத்திலுள்ள சிவரக்கிய காண்டத்தைத் தமிழிலே ஒரு நூலாகச் செய்ய விரும்பிஞர். இதற்காக நாள்தோறுங் குமரக்கடவுளே வேண்டிஞர். இதன் பேருகக் குமரக் கடவுள் 'திகட சக்கரச் செம்முகம் ஐந் துளான்' என்னும் முதலடியை இவருக்கு உணர்த்திஞர். இதண் முதலாகக்கொண்டு குமரக் கடவுள் வணங்கி நாள் தோறும் நூறு செய்யுட்களாகப் பாடிஞர், இவ்வாறு ஆறு காண்டங்களேயும், 10345 பாக்களேயுங் கொண்ட தாகப் பாடிக் 'கந்தபுராணம்' என்னும் பெயருடன் நூலே நூல் அரங்கேற்றுவதற்கு உரிய நாளில் நகரம் நண்கு அலங்கரிக்கப்பெற்றது. பெருந்தொகையான அடியார்களும் புலவர்களும், அரசாளுஞ் சபையிலே நிறைந்திருந்தனர். கச்சியப்பசிவாசாரியார் குமரக் கடவுளே வணங்கித் 'திகட சக்கரச் செம்முகம் ஐந்துளான்' என்னும் முதற் செய்யுளே பாடி, அதற்கு உரை கூற ஆரம்பித்தார். அப்போது அச் சபையிலிருந்த புலவர் ஒருவர் ''திகழ் + தசக்கரம்'' என்னுஞ் சொற்கள் ''திகடசக்கரம்'' என வரமாட்டா. இதற்குத் தமிழிலக்கண நூல்களிலே வீதியில்ல என்முர். குமரக்கட வுளே அவ்வாறு அருளிஞர் எனக் கச்சியப்பசிவாசாரியார் கூறிஞர். இதனேச் சபையிலிருந்தவர்கள் ஏற்கவில்லே.

அன்று அவர் உணவு அருந்தாமல் இருந்து குமரக்கட வுளே வேண்டிஞர். சோழ நாட்டிலே வீரசோழியம் என் னும் நூல் இருக்கிறது. அதில் இதற்கு விதி இருக்கிறது. நானே ஒருவர் வந்து அந்நூலேச் சபைக்குக் காட்டுவார். எனக் குமரக்கடவுள் அவருக்கு அறிவுறுத்திஞர். அவ்வாறே அடுத்த நாள் அரங்கேற்ற மண்டபத்திற்கு ஒரு நூலுடன் வந்தார். தாம் சோழநாட்டிலிருந்து எனவும். தாம் வைத்திருப்பது வீரசோழியம் என்னும் நூல் · தெகழ் + தசக்கரம்-திகட்சக்கரம் · · அந்நூவிலே என வந்தமைக்கு விதி இருக்கிறது எனவுங்கூறி, அவ்விதியை அந்நூலிற் காண்பித்தார். பின்னர் நூலேக் கச்சியப்பரிடங் கொடுத்துவிட்டு மறைந்தருளினர். அவ்வாறு வந்தவர் கும ரக்கடவுளே என்பதைக் கச்சியப்பருஞ் சபையோரும் அறிந் தனர். அத்ஞலே சபையோர் கச்சியப்பதிவாசாரியாரின் பெருமையை உணர்ந்தனர்.

இதன்பின் புராண அரங்கேற்றந் தடையின்றி இனிது நடைபெற்றது. நாள்தோறும் பல்லாயிரக்கணக்கானேர் கச்சி யப்ப சிவாசாரியாரின் கந்தபுராண உரையினக் கேட்டு மகிழ்ந்தனர். காஞ்சி நகரச் செல்வர்கள் அரங்கேற்றத் திற்கு நாள்தோறும் வரும் அணேவர்க்கும் அன்னதானம் வழங்கினர். ஓராண்டுவரை புராண அரங்கேற்ற உரை நீடித் தது. ஈற்றில் தொண்டை நாட்டுச் சான்ரேர் கந்த புராணத் திருமுறையையுங் கச்சியப்ப சிவாசாரியாரையும் முறைப்படி வணங்கிஞர்; அந்நூலேயுஞ் சிவாசாரியாரை யும் ஊர்வலமாக அழைத்து வந்தனர்; அவருக்குத் தக்க பரிசுகள் வழங்கி அவரை மகிழ்வித்தார்கள். அவர் தொடர்ந்து தம் பணிகளே நிறைவுறச் செய்து கும்ரக்கடவுளின் திருவடிகளே அடைந்தார். இன்று தமிழ் வழங்கு நல் லுலகம் எங்கும் இந்நூலேப் பெரும் பத்தியுடன் யாவரும் போற்றுகின்றனர்.

# 26. தாயுமான சுவாமிகள்

திரும்றைக் காட்டிலே கேடிலியப்பபிள்ளே என்பவர் இருந்தார். இவர் அடியார் பணியிலுந் திருக்கோயிற் தொண்டுகளிலும் ஈடுபட்டுள்ளவர். திருச்சிராப்பள்ளியிலே அரசராக இருந்த விசயரகுநாத சொக்கலிங்க நாயக்கர், இவரது அறிவாற்றல்களே அறிந்து இவரைத் தமக்கு அமைச் சராக்கிஞர்.

கேடிலியப்பபிள்ளே, திருச்சிராப்பள்ளியின் மலேக்கோவிலிலே தாயுமானவர் என்னும் பெயருடன் வீற்றிருக்குஞ்சிவபிரானிடத்து அன்புள்ளவராயிருந்தார். இவருக்கு முதலில் ஓர் ஆண்குழந்தை பிறந்தது முன் வாக்குக் கொடுத்த படி அச்குழந்தையைப் பின்ளேப்பேறில்லாமலிருந்த தமது முத்த சகோதரனிடம் கொடுத்தார். ஆகவே இரண்டாவது ஆண் குழந்தை ஒன்றைத் தந்தருளும்படி திருச்சிராப்பள்ளி இறைவனிடம் வேண்டிஞர். அப்பெருமான் அருளால் ஒர் ஆண்மகவு பிறந்தது. திருச்சிராப்பள்ளி இறைவர் அருளாற் பிறந்தது. திருச்சிராப்பள்ளி இறைவர் அருளாற் பிறந்தமையால், அப்பெருமானது திருப்பெயராகிய 'தாயுமானவர்' என்னும் பெயரை இக்குழந்தைக்கு இட்டனர்.

இக்குழந்தையைப் பெற்ளூர் செவ்வனே வளர்த்து வந் தனர். கல்விப் பருவம் அடைந்ததும், தாயுமானவர் கல்வி யை நன்கு கற்றுச் சைவசித்தாந்த அறிவிலும், பொது அறி விலும் வல்லவராஞர். இவரது தந்தை இறந்தபோது அவரது அமைச்சியற் பொறுப்பு இவருக்குக் கிடைத்தது. அக்கட மையை அரசரது வற்புறுத்தலிஞல் ஏற்றிருந்தாராயினும் உலகப் பொருள்களிலே பற்றற்றவராக இருந்தார். உயிர் க்கு உறுதிபயக்கும் உயர்நெறியையே இவர் கருத்திற் கொண்டார்.

திருமூலர் மரபிலே வந்த மௌனகுரு என்னும் பெரி யாரை அடைந்து, அவரிடம் அருளுபதேசம் பெற்ருர். அத ஞற் சிவத்தியானத்திலே அதிகம் ஈடுபாடுடையவராளுர். தம்து தமையளுரின் வேண்டுகோளுக்கிணங்க மட்டுவார் குழவி என்னும் பெண்ணேத் திருமணம் செய்து கொண்டார். இவர்களுக்கு ஓர் ஆண்மகவு பிறந்தது. தம் குருவின் கட் டீனக்கிணங்க இவர் துறவு நிலேயை மேற்கொண்டார். இதன் பின் தலயாத்திரையிலும், பாடல்களே அருளுவதி லுஞ் சிவத்தியானத்திலும், அதிகம் ஈடுபாடுடையவரா ஞர்.

திருவாரூர், திருத்தில்ஃ, திருவருண், மதுரை முதலிய சிவப்பதிகளே வணங்கி, இராமேசுவரத்தை அடைந்தார். சில காலம் அங்கு தங்கிப் பின் இராமநாதபுரத்தை அடைந் தார். அங்கு சிவயோகத்தமர்ந்து சமாதி நிலேயைப் பெற் ரூர். உயிரோடிருக்குங்காலே அருளேயர், கோடிக்கரை ஞானி யார் ஆகிய தம் மாணுக்கர்களுக்கு மெய்ஞ்ஞானத்தை இவர் கற்பித்தார்.

இவர் இராமேசுவரத்திலிருந்தபோது ஒரு முறை பல மாதங்கள் மழையில்லாமலிருந்தது. மக்கள் யாவரும் ஆல்லலு ற்றனர். அவர்களிடங் கொண்ட கருணயினுலே

''சைவ சமயஞ் சமயமெனில் அச்சமயத் தெய்வம் பிறைசூடுந் தெய்வமெனில் — ஐவரைவென் ருனந்த இன்பில் அழுந்துவது முத்தியெனில் வானங்காள் பெம்மின் மழை'' என்னும் பாடஃப் பாடிஞர். பெருமழை பெய்தது. இவ்வாறு இவர் செய்த அற்புதங்கள் பல.

இவரது பாடல்கள் 'தாயுமானவர்பாடல்' என்னும் நூலாக இருக்கின்றன. இவை திருமுறைகளின் பின் ஓதப் பெறுவன. இவரது பாடல்கள் சிறந்த உயர்ந்த கருத்துக்

களே உடையன; எளிமையும் இனிமையும் உள்ளன; எவர் உள்ளத்தையும் உருக்குவன; பிறம்தத்தவரும் பாடிவே விரும்பீப் படிப்பர். இவரது வரலாறும் பாடங்க ளும் ஆங்கிலத்திலும் மொழிபெயர்க்கப்பட்டு இருக்கின்றன.

இவர் தமக்கு முன் இருந்த பெரியார்கள் பலரைத் தம் பாடல்களிற் போற்றியுள்ளார். இவரையும், இவர் பின் வந்த

பெரியார்கள் பலர் போற்றியுள்ளனர்.

# சிவஞான முனிவர்

தென்பாண்டிநாட்டிலே, பாபநாசத் திருட்பதிக்கு அருகே விக்கிரமசிங்கபுரம் என்னும் ஊரிலே, இற்றைக்கு இருநூறு ஆண்டுகளுக்கு முன் ஆனந்தக்கூத்தர் என்பவர் இருந்தார். இவரது மனேனியார் மயிலம்மை என்பவராவர். இருவரும் இறைபத்தி உள்ளவர்கள். இவர்களுக்கு ஓர் ஆண் மகவு பிறந்தது. இக்குழந்தைக்கு 'முக்காளிங்கர்' என்னும் பெய ரிட்டு அன்புடன் வளர்த்து, உரிய பருவத்திற் கல்வி கற்கச் செய்தனர்.

இவர் குழந்தையாக இருக்கும்பொழுது ஒருமுறை வழி யிலே திருவாவடுதுறை ஆதீனத் துறவிகளது காவியுடை முதலியவற்றைக் கண்டு, அவர்களிடம் பற்றுக் கொண்டார். அலர்களேத் தமது வீட்டிற்கு அழைத்துச் சென்றுர். தந்தை யார் அவ்வமயம் இல்லே, தாயாரிடஞ் சொல்லி அவர் களுக்கு நல்ல உணவு கொடுத்து உபசரித்தார். துறவிகள் இவரது நல்லியல்பைப் பாராட்டிச் சென்றனர். பீன்பு தந் தையார் வந்து நடந்தவைகளே அறிந்து மகனேப் பாராட் 4.69方。

ஆதீனத் துறவிகளிடங் கல்வி கற்கும் விருப்பம் முக்கா ளிங்கரிடம் உண்டாயது. அதனேத் தந்தையாரிடந் தெரி வித்தார். மகுணப் பிரிந்திருக்க ஆனந்தக் கூத்தர் விரும்பா விடினும், மகனின் உறுதிமிக்க வேண்டுதலினுல் அதற்கு அநுமதித்தார். அத்துறவிகள் அவரைச் குசீந்திரத்துக்கு

அழைத்துச் சென்று, வேலப்பதேசிக சுவாமிகளிடம் ஒப்பு டைத்தனர். அவர் விருப்புடன் ஏற்று இவருக்குத் தீட்சை முதலிய கொடுத்து ஞானநூல்களேக் கற்பித்தார். பின் பக்குவ நிஃயை அறிந்து, காவியுடை கொடுத்துச் 'சிவஞா னம்' என்னுந் தீட்சைப் பெயருங் கொடுத்தார். இவர் இலக்கண இலக்கியங்களிலும், தருக்கம், வடமொழி ஆகியு வற்றிலுஞ் சிறந்து விளங்கிரைர்.

வேலப்பதேசிகர் தமது ஞான குரவரைக் காண்பதற் காக சிவஞான முனிவரையும் அழைத்துக் கொண்டு புறப் பட்டார். வழியிலே செப்பறை என்னுந் தலத்தை அடைந் தார். தேசிகரது விருப்பப்படி சிவஞான முனிவர் திருப் பதிகம் பாடி அங்கு அரங்கேற்றிஞர். பேரூர் என்னும் இடத் திலே தங்கியிருந்தபோது, வேலப்பதேசிகர் இறைவனடி சேர்ந்தார். பின் சிவஞான முனிவர் திருவாவடுதுறையை அடைந்து ஆதீன முதல்வராகிய சுவாமிகளேத் தரிசித்து, அங்கு தங்கியிருந்தார். அங்கு தங்கியிருந்தபோது 'பஞ்சாக் கரத் தேசிகர் மாலே', 'இலக்கண விளக்கச் சூருவளி', சித் தாந்த மரபு கண்டனம், சிவஞானபோதச் சிற்றுரை, முத லிய நூல்களே இயற்றிஞர். நன்னூல் விருத்தியுரையைப் புதுக்கியுந் திருத்தியும் பதிப்பித்தார்.

பின்னர் தலயாத்திரைக்காகப் புறப்பட்டு மயூரம். தில்லே முதலிய தலங்களேத் தரிசித்து, திருப்பாதிருப்புலி யூரில் தங்கியிருந்தார். அப்போது நூறு பொன் பண முடிப்பைப் பரிசாகப் பெற விரும்பிய வறியவர் ஒருவரின் வேண்டுதலுக்காக 'கரையேறவிட்டமுதம்'' என்னும் பாட மேப் பாடிக் கொடுத்தார். அவன் அப்பாடலேக் காட்டி அப் பரிசைப் பெற்றுன். பின்பு காஞ்சிபுரஞ் சென்றுர். அங்கு கம்பராமாயண முதற் செய்யுட் சங்கோத்தரவிருத்தி, சிவ சமவாதவுரை மறுப்பு, தொல்காப்பிய முதற் சூத்திர விருத்தியுரை முதலிய நூல்களே எழுதிஞர். சித்தாந்தப் பிரகாசிகை, தர்க்க சங்கிரக அன்னம் பட்டியம், சிவதத்துவ விவேகம் முதலிய வடமொழி நூல்களேயுந் தமிழிலே எழுதிஞர்.

பின்பு திருவொற்றியூருக்குச் சென்று, அங்கு இருந்த போது, சிவாகமங்களே அவைகளில் வல்ல அந்தணர்களிட மிருந்து கற்ருர். பின் காஞ்சிபுரஞ் சென்று சிவஞானமா பாடியத்தை எழுதினர். அதவேத் திருவாவடுதுறையிலே அரங்கேற்றினர். காஞ்சிப் புராணத்தைப் பாடி, காஞ்சி புரத்திலே அரங்கேற்றிஞர். திருமுல்லேவாயில் அந்தாதி, சோமேசர் முதுமொழி வெண்பா, கலேசைப்பதிற்றுப் பத்தந் தாதி, செங்கழுநீர் விநாயகர் பிள்ளேத் தமிழ் ஆகிய நூல் களேப் பாடினுர். தம்மையடுத்த பல மாணவர்களுக்கு இவக் கண இலக்கியங்களேயுஞ் சைவ சித்தாந்த நூல்களேயும் கற் பித்தார். திருவாவடுதுறையில் இருக்கும் போது சிவனடி எய்திஞர்.

கச்சியப்பதம்பிரான், சுப்பிரமணியத்தம்பிரான் ஆகி யோர் இவரது மாணவர் ஆவர். சிவஞான முனிவர் சைவத் திற்குந் தமிழுக்குஞ் செய்த தொண்டு மிகப்பெரியதாகும்.

本

# 28. மன்று தொழுத பதஞ்சலி

இறைவன் அளவில்லாத கருணே உடையவன். உயிர் கள் மெய்ப்பொருளே அறிந்து ஒழுகி இன்பம் துய்க்க வேண் டும் என்பது அவன் பெரு விருப்பமாகும். அதஞல் விணயின் நீங்கி விளங்கிய அறிவினர்க்கு உண்மைப்பொருளே உணர்த்து கின்றுன். அவர்கள் வாயிலாக உயிர்க்குலம் உண்மைஞானத் தைப் பெற்று உயர்வடைகின்றது. இறைவன் கல்லாலின் கீழ் இருந்து அறமுரைத்தான். இறைவன்பால் அறங்கேட்ட பரம்பரை இரண்டென்பர். ஒரு பரம்பரையில் சனகர், சனற்குமாரர், சனந்தனர், சனுதனர் முதலியோர் அடங் குவர். மற்றப் பரம்பரையில் சிவயோகமா முனிவர், பதஞ் சலி, வியாக்கிரபாதர், திருமூலர் என்போர் அடங்குவர்.

ஒருமுறை திருமால், தாருகாவனத்தில் சிவபெருமான் ஆனந்தத்தாண்டவம் இயற்றியபோது, தாமும் மற்றுந் தேவர்களும் பெற்ற சிவானந்த அனுபவத்தை னுக்கு விரித்து விளக்கிஞர். அதைக்கேட்ட ஆதிசேடனுக் குச் சிவபெருமானின் நடனத்தைக் காணவேண்டும் என் னும் ஆவல் பெருகிற்று. திருமாலிடம் விடைபெற்றுக் கொண்டு சென்று கைவேமலேப் பக்கத்திலே சிவபெருமானக் குறித்து நெடுங்காலத் தவமியற்றினன். சிவபெருமான், ஆதிசேடன் தவத்திற்கு மகிழ்ந்து. காட்சி அளித்து அவன் தலேமேல் கையை வைத்து அருள் புரிந்து ''அன்பனே! ஐந் தொழிலே எமது நடனமாகும். அன்று தாருகாவனமே எனது நடனத்தைப் பொறுக்கமாட்டாது அசைந்தது. நீ விரும்பியபடி. இவ்வனத்தில் எமது நிருத்தத்தைக் காண் பிக்கின், இவ்வனம் எமது நடனத்தைப் பொறுக்கவல்ல தன்று. எமது கூத்தைக் காண விரும்பின், தில்ஃவைனத்துக்கு வா. அங்கு மூலலிங்கமும், அதற்குத் தெற்கே ஒரு சபை யும் உண்டு. அங்கு நாம் எக்காலத்தும் நடனஞ் செ**ய்**து கொண்டு இருப்போம்'' என்று கூறியருளினர். அவர் மேலுந் தொடர்ந்து, ''அன்பா! நெடுங்காலமாக அத்திரி முனிவரும், அநசூயையும் நின்னேப் பிள்ளேயாகப் பெறக் கருதித் திருமாஃக் குறித்துத் தவஞ் செய்தனர். ஒரு சம யம் அநசூயையும் நின்னேப் பிள்ளேயாகப் பெறக் கருதித் திருமாஃக் குறித்துத் தவஞ் செய்தனள். ஒரு சம்யம் அந சூயை நீராடிக் கரையேறினுள். நீ ஐந்து தலேகளே உடைய சிறு பாம்பாய் அவள் கையில் அமர்ந்தாய். அவள் பயத்தி ஞல் கையை விடுப்ப நீ கீழே விழுந்து ''பதஞ்சலி'' என்ற பெயரைப் பெற்றுய். இப்பொழுது உன் ஆயிரந் தவேக ளோடு செல்லாது, பதஞ்சலியாக வடிவும் பெயரும் கொண்டு செல். முதலில் நாக உலகத்துக்குப் போ. அங்கு ஒரு மலே உண்டு. அதன் அருகில் ஒரு குகை தோன்றும். அக் குகையின் முடிவு தில்லேவனமாகும். அவ்வழியே சென்று தில்லேவனத்தை அடைதி; மலேயின் சிகரமே சிவலிங்கமாக இருக்கின்றது. வியாக்கிரபாதன் நமது திருக்கூத்தைக் காண விரும்பி அங்கு பூரித்துக் கொண்டிருக்கின்றுன். நீயுஞ்சென்று இரு. உங்கள் இருவருக்கும் நமது திருக்கூத் தைக் காட்டியருளுவோம்'' என்று கூறி மறைந்தகுளிஞர். ஆதிசேடன் இறைவன் பணித்தபடியே பதஞ்சலியாக வடிவங்கொண்டு நாகலோகஞ் சென்று மலேயைக் கண்டு வணங்கிக் குகை வழியே தில்லேவனத்தையடைந்து, வியாக் கிரபாதரைக்கண்டு வணங்கித் தன் வரலாற்றைக் கூறி ஞன். பதஞ்சலி சிவகங்கையில் நீராடித் திருமூலட்டான முடையாரையுந் திருப்புலீச்சரமுடையாரையும் வழிபட்டு வந்தார். அந்நாளில் பதஞ்சலி தில்லேக்காட்டின் வடபகுதியில் ஒரு குளத்தைக் கண்டு அதன் கிழக்குப் பக்கத்தில் சிவலிங்கம் அமைத்து, லடக்குப்புறத்தில் ஒரு குடிசையமைத்து முறையே திருமூலட்டான முடையாரையும் திருப்புலீச்சரமுடையாரையுந் தாந் தாபித்த சிவலிங்கத் தையும் பூசித்து வந்தார். சிவபெருமான் தாம் வாக்களித்த படியே வியாக்கிரபாதர், பதஞ்சலி என்பவர்கட்குக் குறித்த நாளிற் காட்சி கொடுத்தார்.

சிவபெருமானது திருநடனத்தைக் கண்டு மகிழ்ந்த பதஞ்சலி இறைவனே வணங்கி, எந்தாய்! இந்த ஞானசபை யில் ஆன்மகோடிகள் உய்யும் வண்ணம் எல்லாக் காலத் தும் உமாதேவியாரோடும் ஆனந்தம் கூத்தாடிக் காட்டி அருள் செய்ய வேண்டும்'' என்று வேண்டிக் கொண்டார். அந்த இடத்திலே தேவர்கள் பொற்சபையை உண்டாக்கி ஞர்கள். சிவபெருமான் சிவகாமி அம்மையுடன் பதஞ்சலி வீயாக்கிரபாதர் மற்றும் முனிவர்களும் பிறருந் துதித்து வணங்க எல்லாக்காலத்தும் நடனம் புரிந்து காட்சி அளித் துக்கொண்டு இருக்கின்முர்.

பதஞ்சலி என்னும் பெயரினர் மூவர் இருந்ததாக அறிகின்றேம். ஒருவர் மகாபாடியம் இயற்றியவர்; இன் ஞெருவர் யோகசூத்திரம் எழுதியவர்; மன்று தொழுத பதஞ்சலி இவர்களில் வேருனவர்;

## 29. சிதம்பரம்

சிதம்பரம் என்பது புண்ணிய சிவத்தலங்கள் எல்லா வற்றுள்ளும் மேலாகிய ஒரு திருத்தலமாகும். இதற்குத் தில்ஃவனம், கோயில், பெரும்பற்றப் புலியூர் முதலிய திருப்பெயர்களும் புராணுதிகளில் வழங்குகின்றன. சிதம் பரம் [சித் + அம்பரம்] என்ற வடசொல், ஞானமயமாகிய ஆகாசம் என்ற பொருளுடையது.

மூலாதாரம் முதலிய ஆறு ஆதாரத்தலங்களுள்ளே, 'அநாகதம்' என்ற ஆதாரமாயமைந்த தலமுஞ் சிதம்பரமே யாகும். மேலும், பஞ்சபூத தலங்கள் ஐந்தினுள்ளே, சிதம் பரம் ஆகாசத் தலம் எனவுங் கூறப்படும் விசேடமுடையது. சிவகங்கையாகிய பொற்ருமரை வாவி, பரமானந்த கூபம் முதலிய பத்துத் தீர்த்தங்களேயுடைய தலம். பரமானந்த கூபம் சிற்சபைக்குக் கிழக்குப் பிராகாரத்தில் உள்ள அபிடேக தீர்த்தக் கிணருகும். சிவகங்கை வடக்குக் கோபுரவாயிலின் உட்பக்கஞ் சார மூன்றும் பிராகாரத்திற் பொருந்திய தீர்த்தக் குனம். கௌடதேச இராசகுமாரனுகிய சிங்க வர்மா இத்தீர்த்தத்தில் நீராடித் தனது உடற்குற்றமாகிய வெண்ணிறம் நீங்கிப் பொன்னிறமேனி பெற்றுன். அதன் பின் இரணியவர்மா எனப் பெயர் பெற்றுன்.

சிதம்பர ஆலயத்துள் இருக்குஞ் சபாநாயகர் மூலலிங்கம் நாகலோகத்தி மூர் த்தியாவார். முத்திதரும் மலேயின் உச்சிக்கொழுந்தாய் உள்ள லுள்ள ஒரு ஞானசோதி அருள் வடிவாய் அமர்ந்து லிங்கமூர் த்தி. செய்யும் விசேடமூர்த்தி. மானுடலிங்கம் முதலிய ஐவகை லிங்கங்களுள், சுயம்பு விங்கமே மிகவும் கூடுதலான தருவதாகும். இங்குள்ள அம்மன் சந்நிதியில் கிரக பலனேத் உள்ள சிவகாமியம்மையாரும், சபாநாயகரின் கொடிம்ரத்

துக்கு மேற்குப் பக்கமாக உள்ள தண்டபாணி மூர்த்தமாய் எழுந்தருளியிருக்கும் முருகக் கடவுளும், வேண்டுவோர் வேண்டும் வரங்களேத் தரும் மூர்த்திகள்.

சிதம்பரம், இவ்வாறு மூர்த்தி, தலம், தீர்த்தம் என்னம் மூன்றிஞுலும் மகிமை பெற்று விளங்குஞ் சிவத்தலமா மிருத்தலின், 'கோமில்' என்ற பெர்துப் பெயரைத் தனக்குச் சிறப்புப் பெயராகப் பெற்று விளங்குவதாயிற்று. வைணவ சமயத்திலும் விஷ்ணு தலங்களுள் மிக மேலாய் விளங்கும் 'ஸ்ரீரங்கம்' என்ற தலம் 'கோயில்' என்ற பெயர் பெற்று வழங்குவது நோக்கத்தக்கது.

புலியூர் என்ற பெயர், புலிக்கால் முனிவராகிய வியாக் கிரபாதர் சிவபெருமானப் பூசித்துப் பேறபெற்ற தலம் என்ற காரணம் பற்றி உண்டாயது. தில்லே என்ற மரஞ் செறிந்துள்ள காடாக ஆதியில் இருந்த காரணத்தால் தில்லே வனம் எனப் பெயர்பெற்றது.

தில் ஃவனமாக இருந்த ஆதி காலத்தில், வியாக்கிர பாத முனிவரும், பதஞ்சலி முனிவரும் ஓர் ஆலமரத்தின் கீழிருந்த சுயம்புலிங்கமாகிய மூலலிங்கத்தைப் புசித்துத் தவஞ்செய் தனர் என்றும், தரிசனம் நடன பெறுதற் பொருட்டு வரம் வேண்டிச் செய்யும் அவர்களின் பூசைக் கு**ந் த**வத்திற்கும் மகிழ்ந்த சிவபெருமான், சிற்சபை எல்லே யிடத்தில் சிவகணங்களோடும், பிரமவிட்டுணு தேவர்களும் முனிவர்களும் போற்றவும், குடமுழா முதலிய வாத்தியங்கள் ஒலிக்கவும், ஆனந்தத் தாண்டவஞ் செய்து தரிசனந் தந்தருளிஞர் என்றும், அப்போது பதஞ்சலி முனி வர் வேண்டிக்கொண்ட வரத்தினுல் அன்று தொடக்கம் எந்நாளும் பத்தர் கண்டு பேறு பெறும்படி அங்கே நடனஞ் செய்தருளுவாராயினர் கோயிற் புராணம் என்று வ கூறுகின் றது :

சபாநாய<mark>கர் நட</mark>னஞ் செய்யும் இடமாகிய சிற்சபையும், அவருடைய அபிடேகம் பூசைகள் நடத்து தற்குரிய கனக சபையும் இண்**ந்துள்ள**ன<sub>்</sub> அவற்றை **மத்**தியாக**க்** கொண்டு

ஆலயம், ஐந்து சுற்றுப்பிராகாரங்களோடு நாற்புறமும் உயர்ந்த சுற்றுமதில்களேயும், நாற்றிசையிலுமாக பெரிய கோபுர வாயில்களேயும் உடையதாக அமைந்துள்ளது. ஆலயத்தின் பிராகாரங்களில் விநாயகர், சுப்பிரமணியர், தட்சணுமூர் த்தி, #LDILI குரவர், முக்குறுணி விநாயகர், மூன்று நாயன்மார். நவக்கிர*க*ங் கள், சண்டேசுரர் முதலிய மூர் த்திகளுக்குத் தனித்தனி கோவில்கள் உள்ளன. பராசக்தியாகிய சிவகாமியம்மை தனியாக ஒன்றும், நவலிங்கங்களின் கோயிலுக் கரைகளில் சிவகங்கைக் உள்ளன?

ஆலயத்தில் ஐந்து சபைகள் உண்டு. அவை, சிற்சபை, கனகசபை, நிருத்தசபை, தெய்வசபை, இராசசபை [ஆயி ரக்கால் மண்டபம் என்பன]

சபாநாயகருக்கு நாடோறும் ஆறுகாலப் நடைபெறும். அவற்றுள் திருவனந்தல்; காலேச் சந்திப் உச்சிக்காலப்பூசை பூசை. என்பன முற்பகலில் **நடை** மாலே தொடக்கம் நடைபெறுஞ் பெறும். #IT ILI ரட்சைப் இராப்பூசை, அர்த்தயாமப் பூசைகள் பூசை, மூன்றும் ஒன்றன் பின் ஒன்றுக உரிய காலங்களில் **நடை** பெறும்.

எங்களுக்குரிய பன்னிரு மாசங் கொண்ட ஒரு வருட காலம் தேவர்களுக்கு ஒரு நாளாகவும், உத்தராயண காலம் ஆறு மாசமும் பகலாகவும், தட்சிணையண காலமாகிய ஆறு மாசமும் இரவாகவுங் கணிக்கப்படும். அவ்வகையில் ஒரு வருடத்துக்கு ஆறு அபிடேகம் சபாநாயகருக்குஞ் சிவகாமி யம்மைக்கும் நடத்தப்படுகின்றன. அவ்வபிடேகத் தினங் கள் பின்வருமாறு!—

- (1) மார்கழி மாதத் திருவாதிரை நட்சத்திரம் திருவனந்தற் (வைகறைப்) பூசைக்குச் சமம்.
- (2) மாசி மாதப் பூர்வபட்சத்துச் சதுர்த்ததித் திதி— காஸ் சந்திப் பூசைக்குச் சமம்

- (3) சித்திரை மாதத் திருவோண நட்சத்திரம் உச் சிக் காலத்துப் பூசைக்குச் சமம்.
- (4) ஆனிமாத உத்தர நட்சத்திரம் சாயரட்சைப் பூசைக்குச் சமம்.
- (5) ஆவணிமாதப் பூர்வபட்சச் சதுர்த்தசித் திதி—் இராக்காலப் பூசைக்குச் சமம்.
- (6) புரட்டாதி மாதப் பூர்வபட்சச் சதுர்த்தசித் திதி — அர்த்தயாம்ப் பூசைக்குச் சமம்.

சபாநாயகருக்கு வருடந்தோறும் இருமுறை மகோற் சவம் நடத்தப்படுகின்றது. மார்கழி மாதத் திருவாதிரை நட்சத்திரத்தினப் பத்தாம் நாள் விழாவாகிய தீர்த்தோற் சவமாகச் கொண்டு, அதற்கு முந்திய ஒன்பது நாளுங் கொடி யேற்றவிழா முதலியன நடத்தப்படும். இவ்வாறே ஆனி மாசத்தில் உத்தர நட்சத்திரத்தைத் தீர்த்தோற்சவ தின மாகக் கொண்டு, அதற்கு முந்திய ஒன்பது நாள் விழாவும் நடத்தப்படும். பத்தாம் நாளில் வைகறையில் ஆயிரக்கால் மண்டபத்தில் நடேசர் அபிடேகமும், பின்னர் தீர்த்த விழா, நடனதரிசனவிழா இரண்டும் அம்மண்டபத்திலிருந்து நடேசரையுஞ் சிவகாமியம்மையாரையும் எழுந்தருளப் பண்ணி நடத்தப்படும்.

சிதம்பர தல தீர்த்த மூர்த்தி மகிமை முதலியவற்றை விரித்துக் கூறும் புராணங்கள், தமிழில் உமாபதி சிவாசாரி யர் இயற்றிய கோயிற்புராணமும், பிறர் இயற்றியன வாகிய சிதம்பர புராணம், சபாநாதர் புராணம், புலியூர்ப் புராணம் என்பனவுமாம். கோயிற்புராணஞ் சபாநாயகர் கட்டீசாப்படி அவர் சந்நிதியில் அரங்கேற்றப்பட்ட மகிமை யுடையது.

இத்தலத்தைப் பற்றிய பதிகங்கள், பிரபந்தங்கள், பாடல்கள் பல மகான்களால் அருளப்பட்டுள்ளன<sub>:</sub> அவற்

றுள் மூவர் தேவாரப் பதிகங்களும், மாணிக்கவாசகசுவாமி களின் திருவாசகப் பதிகம் பலவும், திருக்கோவையாரும், பதிகங்கள், திருத் திருவிசைப்பாத் திருப்பல்லாண்டுப் தொண்டர் புராணப் பாடல்களும் ஆகிய அருட்பாக்கள் ஐந்தும் விசேடமாகக் குறிப்பிடத்தக்கன. ஏனேயவை பட்டி னத்தடிகள் அருளிய கோயில் நான்மணி மா‰, கும்ரகுரு மும்மணிக் அருளிய சிதம்பர கோவை பரசுவாமிகள் திதம்பரச் செய்யுட் கோவை, தாயுமானவர் பாடல்கள், இரட்டையர், காளமேகப் புலவர் முதலாயிஞேர் தங்களும் பாடல்களுள் சிதம்பரத் மூர்த்தி. தல. திருமூலர் போற்றுவனவாகும். மகிமைகளேப் பற்றிப் தில்வேனம், பொன்னம்பலக்கூத்து திருமந்திரத்தி வுந் முதலியனப் பாடப்பட்டுள்ளன.

கனகசபையின் முற்பக்கத்தில், விட்டுணுவுக்குரிய ஆல யமும் மண்டபமும் அமைந்துள்ளன. ' இல்லேத் திருச்சித் திரகூடம்'' என்<u>று</u> அதனே வைணவர்கள் கொண்டாம வணங்குவர். ஆழ்வார்கள் பதிகங்கள் නිඛ්ථිබර් பாடித் கோவிந்தராசப் பெருமானேத் துதித்து வணங்கிய தலம் ஆகும். மூர்த்தி பள்ளிகொண்ட பெருமாள் அது. மூல இலக்குமியம்மைக்கு ஆலயமுந் தனியாக நிரு**த்**தச**பையி**ன் பின்சாரப் பக்கத்தில் உண்டு. அவ்விரண்டுக்கும் நித்திய பூசையும் விழாவும் வைணவப் பிராமணர்களால், வைணவ ஆகம விதிப்படி செய்யப்பட்டு வருகின்றன. அவர்களு டைய நிருவாகத்தில் அவை உள்ளன:

இத்தல வரலாறு கொண்டு அறியப்படும் மற்றுஞ் சில விசேடங்கள் பின்வருமாறு।-

(1) வியாக்கிரபாத முனிவரின் புதல்வராகிய உபமந் நியு முனிவர், குழந்தைப் பருவத்திற் பாலே விரும்பி அழ. மூலலிங்கப் பெருமான் பாற்கடலே வருவித்து உண்ணும்படி கொடுத்தமை:

- (2) மாணிக்கவாசக சுவாமிகள் சபாநாயகர் உத்தர வுப்படி புத்தரை வாதில் வென்றமை;
- (3) மாணிக்கவாசக சுவாமிகளிடத்தே சிற்றம்பலப் பெருமான் அந்தணர்வேடங்கொண்டு சென்று அவர்முன் பாடிய திருவாசகத்தையும், புதிதாகப் பாடிய திருக் கோவையாரையும் ஏட்டில் எழுதித் தங்கையொப்ப மிட்டுச் சிற்சபையில் வைத்தருளியமை;
- (4) தில்ஃவாழந்தணர்கள் அந்நூல்களேக் கண்டெ டுத்து, அவற்றின் பொருள் அறிவிக்கும்படி மாணிக்கவாசகர் இருந்த தில்ஃ ஆச்சிரமத்திற்குச் சென்று கேட்ட, மாணிக்க வாசகர் அவர்களே அழைத்துக் கொண்டு சபாநாயகர் ஆல யத்துட் சென்று, சபாநாயகரைச் சுட்டிக்காட்டி ''இவரே இந்நூல்களின் பொருளாயுள்ளவர்'' என்று கூறி, சிற்சபை யுள்ளே திருவருட் குறிப்பின்படி புகுந்து, சிவத்தோடு இரண்டறக் கலத்தலாகிய முத்தியை அடைந்தமை;
- (5) சபாநாயகர் எழுதியனுப்பிய சீட்டுக்கவி பெற்ற உமாபதி சிவாசாரியார், பெற்ருன் சாம்பான் என்ற சிவ பக்தருக்கு முத்தி கொடுத்தமை;
- (6) திருநானேப் போவார் சபாநாயகர் கட்டையப்படி வளர்க்கப்பட்ட சிவாக்கினியில் மூழ்கி, ஒரு முனிவராகிச் சிற்சபையுட் சென்று, நடேசரைத் தரிசித்துச் சிவத்தோடு இரண்டறக் கலந்து முத்தி பெற்றமை;
- (7) திருக்களிற்றுப்படியார், கொடிக்கவி என்ற சித் தாந்த சாத்திரம் இரண்டுஞ் சபாநாயகர் முன்னிஃயில் முறையே பஞ்சாட்சரப்படியில் வைத்தும், பாடியும் மகிமை பெற்றமை. உமாபதி சிவாசாரியாரின் உண்மை ஞான நிஃல மையைத் தில்ஃசு வாழந்தணர்க்கும் மற்றும் யாவர்க்கும்

வெளிப்படுத்து தற் பொருட்டாகச் சபாநாயகருடைய அசெரிரி வாக்கின் பிரகாரம் உமொபதி சிவாசாரியார் ஒரு முறை கொடியேற்ற விழாவில் ஏரு துநின்ற கொடியை ஏறச் செய்தற் பொருட்டுப் பாடப்பட்டது 'கொடிக்கவி' என்ற சாத்திர நூல்;

- (8) சேந்தஞரின் உண்மைப் பத்தித் தொண்டினே உல கினர்க்கு வெளிப்படுத்தற் பொருட்டு நடேசருடைய தேர் விழாவில் ஒரு வருடத்தில் தேர் மழைச்சேற்றில் ஓடாமல் அடியார் வருந்துகையில், சேந்தஞர் பல்லாண்டுப் பதிகம் பாடித் தேரோடச் செய்தமை;
- (9) திருஞானசம்பந்த சுவாமிகளுக்குத் தில்லேவாழந் தணர்கள் யாவரும் உருத்திர வடிவினராகத் தோற்ற, அவ் வற்புதத்தை அப்போது பாடிய தேவாரப் பதிகத்திற் குறிப்பிட்டமை;
- (10) சேக்கிழார் நாயஞர் பெரிய புராணம் பாடிச் சபாநாயகர் திருவருள் பெற்று அரங்கேற்றிய தலம் இது. அவர் அதஊப் பாடுதற்குச் சபாநாயகர் ''உலகெலாம்'' என்று அசரீரியாக அடியெடுத்துக் கொடுத்தமை;
- (11) ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறு முகநாவலர் அவர்களின் முற்சந்ததி யினராய் ஏறக்குறைய 350 வருடங்களுக்கு முன் யாழ்ப்பாண நாட்டின் திருநெல்வேலியிற் பிறந்து வாழ்ந்த ஞானப்பிர காச சுவாமிகள் இந்தியாவுக்குச் சென்று, சிதம்பர தலத் தின் தென்கீழ்த் திசையில் ஒரு திருக்குளம் வெட்டுவித் தார். அஃது அவர் பெயரால் ''ஞானப்பிரகாசகர் குளம்'' என இப்பொழுது விளங்குகிறது. இன்று அது அவ்வூரவர் களுக்கும் யாத்திரிகர்களுக்கும் நீராடுவதற்கு உதவுகிறது.

பிராமணப் பிள்ளேகளுக்கு வேதமோதலேப் பயிற்றும் பாடசாலேகளும், சைவ வேளாளர், பிராமணர்களுடைய பிள்ளேகள் பண்முறைப்படி. தேவாரம் முதலிய அருட் பாக்களேப் பயிலுதற்குரிய தேவாரப் பாடசாலேகளும், பல தருமவான்களால் அத்தலத்திலே தாபிக்கப்பட்டு நடைபெறுகின்றன. மகோற்சவ காலங்களில் இப்பாட சாலே மாணவர்களும் பிறருஞ் சிவகாமியின் விழாவுலாவின் போது சுவாமிக்கு பின்னே நிரையாக நின்றும், வெவ் வேறு குழுவாக நின்றும் வேதமோதல், தேவாரம் அருட்பா ஓதல் ஆகியவற்றைச் செய்து வலம் வருலர்.

ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் அவர்களால் தமிழுஞ் சைவ சமய அறிவுந் தழைத்து வளர்தற் பொருட்டாக, இல வசமாகக் கற்பிக்குந் தமிழ் வித்தியாசாஃ ஒன்றுந் தாபிக் கப்பட்டு நடைபெற்று வருகின்றது. அஃது அவ்வூரில் மேற்குத்தேர் வீதியில் உள்ளது.

திருச்சிற்றம்பலம்.



# சைவ போதினிகள்

் கொழும்பு விவேசானந்த சபை வெளியீடு இ கொழும்பு விவேகானந்த சபையாரால் நடாத்தப்பட்டுவரும் அகில இலங்கைச்

சைவ சமய பாடப் பரீட்சைக்கொ, கல்விப் பகுதியினரின் பாடவிதானங்களுக்கு அமைய எழுதப்பட்டவை.

## ★ சைவ போதினிகள் 🤸

எமது இவ் வெளியீடுகள் யாவும், பாட்சாவே களில் சைவ சமயங் கற்பிப்பதற்குப் பாட நூல்க ளாகக் கைக்கொள்ளுதேற்கு ஏற்றவை என, கல்விப் பகுதியினரின் அங்கோேரம் பெற்றனவாம்.

#### வெளியீடுகளின் விலே விபரம்:-

| வகப்பு | · · · · |
|--------|---------|
| 2      | -60     |
| 3      | -65     |
| 4      | -70     |
| 5      | -95     |
| 6      | 1-55    |
| 7      | 1-75    |
| 8      | 2-00    |

#### சைவசமயம்

க. பொ. த: சாதாரணம் 4-00

பாடசா வகருக்கும், புத்தகவியாபாரிகளுக்கும்

🖈 தகுந்த கழிவு கொடுக்கப்படும் 🛊

விபரங்களுக்கு சபையின் புத்தகசாலே அதிபருடன் தொடர்பு கொள்ளவும்.

### விவேகானந்த சபை

34, விவேகானந்த மேடு, கொழும்பு-13: தொல்பேசி: 22646.