



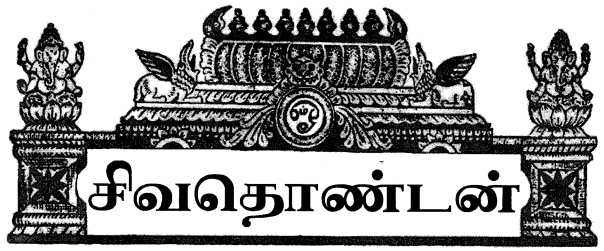
| பொருள்   | காலம்                    | நாள்             | நேரம்                      | <b>3</b> . ::                                              |  |
|----------|--------------------------|------------------|----------------------------|------------------------------------------------------------|--|
| யாகம்    | 06-05-2012<br>03-06-2012 | ஞாயிறு<br>ஞாயிறு | காலை 8.00<br>மணிமுதல்<br>் | சிவதொ <b>ண்டன் நிலையம்</b><br>யாழ்ப்பா <b>ண</b> ம்         |  |
| ஆயிலியம் | 27-05-2012               | ஞாயிழு           | நண்பகல்                    | யாழ்ப்பா <b>ண</b> ம்<br>சிவதொண்டன் நிலைய <b>ம்</b>         |  |
| <b></b>  | 23-06-2012               | சனி              | பிற்பகல்                   | செங்கலடி<br>சிவதொண்டன் நிலையம்<br>கொழும்புத்துறை ஆச்சிரமம் |  |

யாழ் சிவதொண்டன் நிலைய மின்னஞ்சல்: sivathondanjfn@sltnet.lk

www.sivathondan.org

# பொருளடக்கம்

| வ'டம்ம                               | பக்கம் |
|--------------------------------------|--------|
| கருதுவார் கருத்தினில் இருப்பான்      |        |
| வெந்துயர் தீர்க்கும் வழி             | 51     |
| தெய்வம் எல்லோர் சித்தத்தினு முண்டு   | 53     |
| புனிதர் பேரவை                        | 54     |
| விவேக சூடாமணி                        | 58     |
| மழலை மந்திரம்                        | 60     |
| பந்தபாசம் அறுக்கவல்ல பதிகச் செஞ்சொல் | 64     |
| சிவ சிந்தனை                          | 66     |
| நால்வர் நன்னெறி (ஆசிரியர்)           | 67     |
| நற்சிந்தனை                           | 68     |
| Natchinthanai                        | 70     |
| The Saiva Saints                     |        |
| Reality of God                       |        |
| The Guru                             |        |



## எண்ணுவார் நெஞ்சில் நண்ணுவான் ஈசன்

மலர் 76 நந்தன இ சத்திரை-ஆன் மீ (2012 May-June)

தைம் 5-6

െ

# கருதுவார் கருத்தினில் இருப்பான்

பாரொடு விண்ணாய்ப் பரந்தான் கண்டாய் பாவிப்பார் பாவம் அறுப்பான் கண்டாய் நீரொடு மதிசூடி நின்றான் கண்டாய் நேரிழையாள் ஒருபாகங் கொண்டான் கண்டாய் காரொடு நேர்பொருவும் கண்டன் கண்டாய் கருதுவார் கருத்தினி லிருப்பான் கண்டாய் சீரொடுசேர் திரையிலங்கை வாழ்வான் கண்டாய் சிவனேன்னும் பெயருடைய செல்வன் றானே

பத்திசெய்யும் உத்தமர்தம் மனத்தான் கண்டாய் பண்டுகடல் நஞ்சுண்ட கண்டன் கண்டாய் நித்தியனாய் நின்மலனாய் நிற்பான் கண்டாய் நினைந்துருகும் அடியவரை யாள்வான் கண்டாய் தித்திக்கும் தேனொடுபா லானான் கண்டாய் செழுவரையை வில்லாக வளைத்தான் கண்டாய் எத்திசையும் புகழிலங்கை வாழ்வான் கண்டாய் என்னையென்றும் பிரியாத செல்வன் றானே

கல்லானை கன்னலுண்ணச் செய்தான் கண்டாய் கயிலாயம் எடுத்தவனை நெரித்தான் கண்டாய் எல்லாமா யல்லவுமா யிருப்பான் கண்டாய் என்னையொரு கணமேனும் பிரியான் கண்டாய் சொல்லாலே துதிப்பவர்தந் துணைவன் கண்டாய் தொல்லைநாட் செழுஞ்சுடராய் நின்றான் கண்டாய் செல்லாரு மிலங்கையிலே வாழ்வான் கண்டாய் சிவனென்னும் பெயருடைய செல்வன் றானே

3 ~**நற்சிந்தனை**~

2

# வெந்துயர் தீர்க்கும் வழி

மக்கள் வாழ்க்கையில் துன்பங்களும் துயரங்களும் வந்து கொண்டேயிருக்கின்றன. அவர்கள் தமது அறிவைப் பயன்படுத்தி எத்-துணை முயன்றாலும் தம் வாழ்க்கையைத் துன்பமின்றித் துயரமின்றி இன்பம் நிறைந்த-தாகச் செய்ய முடியவில்லை. துன்பத்தினால் வாடுகின்ற மக்களே உலகில் பலராயுள்ளனர். எத்துணைப் பெருஞ் செல்வரேனும் அதிகாரம் படைத்தாரேனும் கல்வி கேள்விகளிற் சிறந்தா-ரேனும் அன்னார்க்கும் நோய்பிணிகளும் துன்-பங் கவலைகளும் ஒன்றன்பின் ஒன்றாய் வந்து கொண்டேயிருக்கின்றன. இதனை நோக்குமி-டத்து வாழ்க்கை துன்பமயம் போலவே தோன்-றுகின்றது.

ஆனால், வாழ்ககையின் உண்மையை அறிந்த அருட் பெரியோர்கள் தாம் பெற்ற இன்பத்தை வையமும் பெற வேண்டுமென்ற பெருங் கருணையால் "மண்ணில் நல்ல-வண்ணம் வாழலாம்" என்று எடுத்தோதியுள்-ளார்கள். துன்பமின்றி என்றும் இன்பமாய் வாழ முடியும் என்பதே அவர்கள் தங்கள் அனுப-வத்திற் கண்ட உண்மை. பண்டுசெய்த பழவி-னையின் பயனாக இன்று துன்பம் வருகின்ற-தாயினும், அங்ஙனம் வருகின்ற துன்பத்தை நீக்கி இன்பமாய் வாழ்தற்குரிய வழியையும் அவர்கள் நமக்கு வகுத்துக் கூறியுள்ளார்கள். பிறந்து மொழி பயின்ற பின்னெல்லாம் காதல் சிறந்து சிவபெருமான் சேவடியே சேர்ந்த-வராகிய காரைக்காலம்மையார் தமது திருப்-பாட்டொன்றில் நம்மை வந்து தாக்கும் கொடுந் துன்பத்தை வென்று நீக்குதற்குரிய இவ்வ-ழியைத் தெள்ளத் தெளிய எடுத்துக் கூறியரு-ளியுள்ளதை நோக்குவோம்.

"கிளர்ந்துந்து வெந்துயர் வந்தடும் போதஞ்சி நெஞ்சமென்பாய்த் தளர்ந்திங் கிருத்தல் தவிர்திகண் டாய்தள ராதுவந்தி வளர்ந்துந்து கங்கையும் வானத் திடைவளர் கோட்டுவெள்ளை இளந்திங் களும்எருக் கும்இருக் குஞ்சென்னி சசனுக்கே." **என்பதே அத்திருப்பா**ட்டாகும். இதன் பொருள் "**டெஞ்சமே! கிளர்ச்சி பெற்**றெழு<u>ந்து</u> தாக்கு-கின்ற கொடிய துயர் வந்து வருத்துகின்ற பொழுது அஞ்சித் தளர்ந்து வாளா வாடியி-ருத்தலை விட்டுவிடு: கங்கையும் திங்களும் எருக்குமலரும் இருக்கும் திருமுடியினை உடைய ஈசனையே தளர்ச்சியடையாமல் வணங்கு" என்பது. கிளர்ந்து உந்துவெம்துயர் என்றது பொறுத்தற்கரிய மிகப் பெருந்துயரம் என்றவாறு. அடுதல் என்பது கொன்றாற்போல மிகவும் வருத்துதல். இத்திருப்பாட்டினால் அம்மையார் தமது நெஞ்சுக்கு அறிவுறுத்துவார் போல எத்துணைக் கடுந்துன்பம் வந்தாலும் அதனைவென்று முற்றாக ஒழிக்கும் முறையை நமக்கே தெள்ளிதின் அறிவுறுத்துகின்றார். துன்பம் வந்தகாலை நாம் அஞ்சுதலும் மனந் தளர்தலும் இயல்பு. ஆனால், அங்ஙனம் செய்தலாகாது என்கின்றார் அம்மையார். அவ்-வளவோடமையாது. நாம் நிச்சயமாகச் செய்-யவேண்டியதையும் "வளர்ந்து உந்து கங்-கையும் வானத்திடை வளர்கோட்டு வெள்-ளை இளம் திங்களும் எருக்கும் இருக்கும் சென்னி ஈசனுக்கே (ஈசனையே) தளராது வந்தி" என்று அழகாக அறிவுறுத்துகின்றார். ஈசனின் சென்னியி<u>லு</u>ள்ள கங்கையையும் திங்களையும் எருக்கம் மலரையும் அம்மை-யார், ஈண்டு குறிப்பிட்டதன் காரணம் ஆழ்ந்து சிந்திக்கற்பாலது. இறைவன் பெருஞ் சீற்றத்-துடன் உலகையே அழிக்கும் படியான வேகத்-வந்த கங்கையின் கடுவேகத்தை அடக்கித் தன் சடையில் தாங்கியது தன் அடியார்களைத் தாக்கவரும் எந்தத் தீயசத்-தியையும் அடக்க வல்லவன் என்பதையும், தக்கன் இட்ட சாபத்தால் நலிந்து தன்னைத் தஞ்சமடைந்த சந்திரனைத் தனது சடையில் வைத்துக் காத்தது தன்னைச் சரணென அடைந்த அடியார்களின் துன்பத்தைப் போக்-கிக் காத்தாள வல்லவன் என்பதையும், அடி-யார்கள் அன்பினால் இட்ட அற்ப எருக்கம் பூவைச் சென்னியில் அணிந்தது உண்மை அன்புடன் தன் அடியார்கள் செய்யும் எந்த வழிபாட்டையும் உவந்து ஏற்றுக் கொள்வான் என்பதையும் குறிப்பதை நமக்கு உணர்த்த வேண்டியே அம்மையார் இங்கே ஈசனுக்கு இவ்வடைகளை நயமுற எடுத்தோதியுள்ளார்.

ஆண்டவனுக்கு மேலான பொருளும் உண்டோ? அவனது திருவருளுக்கு எதிரான சத்தியும் உண்டோ? ஆண்டவனை நினைக்கும் போது நமக்கு வந்த துன்பத்தையோ பிற-வற்றையோ சற்றேனும் நினைத்தலாகாது. முழுமுதற் பொருளாகிய அவன் முன்பு நம் துன்பந்துயரங்களை ஒரு பொருளாகக் கருத-லாகாது. நாம் சொல்லாமலே எல்லாவற்றையும் தானே அறியவல்ல பேரறிவுப் பொருளாகிய அவனுக்கு நாம் யாதொரு முறையீடும் செய்யவேண்டியதில்லை. அவனையும் நம்மை-யெல்லாம் தாயினும் சாலப்பரிந்து காத்தரு-ளவல்ல அவன்றன் பேரருளையும் நினைத்-தாலே போதும். பிற எல்லாவற்றையும் மறந்து ஆண்டவனையே உண்மை அன்போடு நினைத்து வணங்குவோமாயின் நமக்கு வந்த எத்துணைப் பெருந் துன்பத்தையும் அவன் தீர்த்தருளுவான். "இறைவனே எந்தாய் என இரங்கும் எங்கள்மேல் வெந்துயரம் வந்தால் அது மாற்றுவான்"

ஆண்டவனருள் பெற்றுத் துன்பத்தின் நீங்கி இன்பத்துள் திளைத்த ஏனைய பெரியோர்களும் கூறும் வழி இதுவேயாகும். "துன்பமின்றித் துயரின்றி என்றும் நீர் இன்பம் வேண்டில் இராப்பகல் ஏத்துமின்" என்னும் அப்பர் பெருமான் அருண்மொழி ஈண்டு உற்று நோக்கற்பாலது. திருவள்ளுவநாயனாரும் எவ்விடத்தும் எக்காலத்தும் இடும்பையின்றி இன்பமாய் வாழ்வதற்கு வழி விருப்பு வெறுப்-புக்களற்ற இறைவனுடைய திருவடியைத் தியானித்தலே என்று அருளிப் போந்தார்.

"வேண்டுதல் வேண்டாமை யிலானடி சேர்ந்தார்க்கு யாண்டு மிடும்பை யில"

## சிவத்தியானஞ் செய்

சிவத்தியா னத்தைச் செய்யும் மாந்தர்கள் அவத்தில் பாரினில் அலைவ தில்லையே தவத்தை யாற்றிடில் தன்னை யறியலாம் அவத்தை யாற்றிடில் வீழ்வர் நரகினில் தில்லை யம்பலத் தாடுஞ் சேவடி எல்லை யற்றநல் லின்பம் நல்குமே

> உள்ளத் தூய்மையாய் ஒருவன் பாதத்தை உந்து வார்தமக் குணர்வு வந்திடும் அல்லும் எல்லியும் இறைவன் பாதத்தைச் சொல்ல வல்லவர் தூய்மை யாவரே எங்கு மீசனை யேத்துவார் தம்மைப் பொங்கும் வல்வினை பொருந்த லில்லையே தெய்வ மொன்றெனத் தெரியும் மாந்தர்கள் உய்வர் வையத்தில் உண்மை யுண்மையே எந்த நேரமும் இறைவன் பாதத்தைச் சிந்தை செய்திழல் தீரும் வல்வினை

அடியவர் பாதத் தன்பு செய்திடில் கொடிய சுற்றுவன் மடியுந் திண்ணமே

சீலஞ் சேர்சிவ ஞானத் தேனினை ஞாலத் துண்பவர் நமனை வெல்லுவார்

வாலை வணக்கமாய் மகிழ்ந்த பாவினைக் காலையும் மாலையும் ஓதக் கவலைபோம்

-**ந**ற்சிந்தனை~

# தெய்வம் எல்லோர் சித்தத்தினு முண்டு

தெய்வம் எல்லோர் சித்தத்தினு முண்டு உய்யும் மார்க்கம் உணர்ந்தோர்க் குண்(ந பொய்யும் பொறாமையும் புன்மையோர்க் குண்டு ஐயன் அடியிணை அன்பர்க் குண்டே கல்லா தார்பாற் கபட முண்(ந எல்லா நீடத்து மீச னுண்(ந வில்லா ரிடத்தில் வீத்தொழில் உண்(ந எல்லாச் சக்தியும் இறைபால் உண்டே தேடுவார் மாட்டுச் செல்வம் உண்டு தேடுவார் மாட்டுத் தெய்வம் உண்டு நாடுவார் மாட்டு நன்மை உண்டு பாடுவார் மாட்டுப் பரமன் உண்டே 3 சீவன் சிவனெனல் தேறினார்க் குண்(ந ஆவதும் அழிவதும் அசடர்க் குண்டு ஈவது விலக்கார்க் கெல்லா முண்(ந தேவ தேவன் திருவடி உண்டே 4 அன்பு சீவமெனல் அறிஞர்க் குண்(ந பொன்புரை மேனி புனிதர்க் குண்(ந தன்போற் பிறரெனல் தக்கோர்க் குண்(ந விண்போல் விரிவு மேலோர்க் குண்டே 5

~நற்சிந்தனை~

இந்த நற்சிந்தனையிலே சுவாமிகள் நம்மனத்தில் நன்றாகப் பதித்துவிட நாடும் கருத்துக்கள் நான்கு.

- 1. நம் எல்லோரிடத்திலும் கடவுள் இருக்கின்றார். அவர் நமது கருத்தில் கருத்தாய் இருக்கின்றார். அவர் நமது உயிருக்குயிராய் இருக்கின்றார். அவருக்கு எல்லா வல்லபமும் உண்டு. அவர் இவ்வாறிருப்பதை உணர்ந்து அவரது இணையடி நினைவாய். இன்புற்று வாழும் பாக்கியம் எமக்கெல்லாம் இயல்பிலே உள்ளது.
- 2. ஆனால் அவரை நாம் நம்முள்ளே தேடவேண்டும், ஆராய்ந்து பார்க்கவேண்டும். அவர் நம் பக்தி வலையில் அகப்படும் வண்ணம் பாடிப் பரவி வழிபடல்வேண்டும்.
- 3. இதனைக் கற்றுணராதார்க்குப் பொய்யும் பொறாமையும், கள்ளமும் கபடமும், ஈவது விலக்கலும், ஒருவரோடொருவர் மாறுபட்டு ஆயுத மேந்தி அழிதொழில் புரிதலும், ஆவதும், அழிவதும் ஆதிய எல்லாக் கீழ்மைகளும் உள்ளன. அவர்கள் இக்கீழ்மைகள் உள்ளமையைக் காண்பரேயன்றி இவற்றால் மறைப்புண்டிருக்கும் கடவுளைக் காணார்.
- 4. கற்றுணர்ந்தோர் இக்கீழ்மைக் குணங்களை அகற்றித் தம்முள்ளே இருக்கும் கடவுளை மறவாத சிந்தையராய் இருப்பர். எல்லாருள்ளும் ஈசனொருவனையே கண்டு எல்லாரையும் நேசிப்பார்கள். அவர்கள் தம்முள்ளே இருக்கும் கடவுளை வளர்த்துக் கடவுள் மயமாகி விடுவதால் அவர்களது தேகமும் சிவமயமாய்த் தோன்றும் எல்லாரிடத்தும் ஈசனையே கண்டு எல்லாரிடத்தும் தம்மை வளர்த்துக்கொள்ளும் அவர்கள் விண்ணைப்போன்ற வியாபகமுடையவராயிருப்பர்.

இக்கருத்துச் செறிந்த இந்நற்சிந்தனையை மனனஞ் செய்து நாள்முழுவதும் சாதனை செய்தல் நாம் வணங்கும் குருபரனுக்கு நாம் செய்யும் நற்பணியாகும்.

## புனிதர் பேரவை

மதிவளர் சடைமுடி மன்று ளாரைமுன் துதிசெயும் நாயன்மார் தூய சொல்மலர்ப் பொதிநலன் நுகர்தரு புனிதர் பேரவை விதிமுறை உலகினில் விளங்கி வெல்கவே.

~பெரியபுராணம்~

ஆன்ம ஈடேற்றம் பெறும்பொருட்டுச் சைவ சமயம் குறிப்பிடும் மார்க்கங்களில் முதன்மையானது பக்தி மார்க்கம் ஆகும். ஞானம், அன்பு, கடவுட்பற்று, வழிபாடு, சர-ணாகதி ஆதியன இணைந்ததோர் ஆன்மீகப் பாதையே பக்தி எனலாம். பக்தி வழியிற் செல்வார்க்கோர் மலையிலக்காக இருப்பது திருமுறைகள். வேறு எம்மொழியிலும் இல்-லாதவாறு தமிழிலேயே பக்தி இலக்கியங்கள் அளவிலும் சிறப்பிலும் அதிகமாக உள்ளன எனலாம். இது தமிழர்களாகிய நாம் செய்த தவப்பேறேயன்றி வேறல்ல. எனினும் நாம் இதனைக் கூறிப் புளகாங்கிதம் உறுவதன்றி அவை கூறும் வழிகளைக் கைக்கொண்-டொழுகுகின்றோமில்லை.

இன்று எம்மிற் பலர் குறிப்பாகச் சமய நூற்கல்வி உள்ளவர்களும், சமயத்துறைப் பட்டம் பெற்றோரும், பெரியபுராணம் பற்றிக் கொண்டிருக்கும் கொள்கை வியப்பூட்டுகிறது. 'உ'காரத்தில் தொடங்கி 'உ'காரத்தில் முடி-வுறும் புராணம் பெரியபுராணம் என இன்னோ-ரன்ன இலக்கண இலக்கியச் சிறப்புக்களைத் தமது கல்விப் புலமையால் கண்டு கூ<u>று</u>ம் இவர்கள் உள்ளூர அதன் கொள்கைகளின் பால் நம்பிக்கையற்றவர்களாக இருத்தல் இக்-காலத்தில் கண்கூடு. இவர்களுட் சிலர் கண்-ணையிடந்து அப்புவதும் குழந்தையை அரிவதும் மனைவியைச் சிவனடியார்க்குக் கொடுப்பதும் போன்ற உலக ஒழுங்கிற்கு ஒவ்-வாதவைகள் புராணப் புனைவு என்றும் நடை-முறைக்குச் சாத்தியமாகா என்றும் கூறு-கின்றனர்.

பெரியபுராணத்தின் இலக்கண-இலக்-கியச் சிறப்புக்களை எடுத்துக் கூறி நயக்கும் சிறுகூட்டம் ஒருபுறமும், பெரியபுராணம் நடை-முறைக்கு ஒவ்வாதென வாதிக்கும் பெருங்-கூட்டம் ஒருபுறமுமான இவ்விரு கூட்டத்தாரும் சமயப் பற்றுடையவராயினும் இன்னும் பெரி-யபுராணத்தின் உண்மையான சிறப்பைக் கண்டிலர் அல்லது அனுபவித்திலர் என்பது எமது பணிவான கருத்து.

அகிம்சை வழிக்கு மகாத்மா காந்தி எவ்வாறு ஒரு இலட்சிய புருஷரோ அவ்வாறே பக்தி மார்க்கத்திற்கான இலட்சிய புருஷர்கள் பெரியபுராணம் கூறும் நாயன்மார்களே என-லாம். இந்நாயன்மார்கள் அனைவரதும் இயல்-புகளைச் சுருக்கமாக ஒரே பாடலிற் குறிப்பிடு-வதாயின் திருக்கூட்டச் சிறப்பினை விவரிக்கும் சேக்கிழார் பெருமானது பாடலிற் குறிப்-பிடலாம்.

கேடு மாக்கமுங் கெட்ட திருவினார் ஓடுஞ் செம்பொனும் ஒக்கவே நோக்குவார் கூடும் அன்பினில் கும்பீட லேயன்றி வீடும் வேண்டா விறலின் விளங்கினார். இப்பாடலில் அவர்களனைவரதும் அதியுச்சமான சிறப்பினைக் கூறும் அடிகள்

"கூடும் அன்பீனில் கும்பீட லேயன்றி வீடும் வேண்டா வீறலின் வீளங்கினார்" என்னும் இறுதி இரு அடிகளே. வீடுபேற்றைத் தானும் வேண்டாது அன்பிற்காக இறைவனிடம் அன்பு செய்த இவ்வடியார்களது சிறப்பு செப்-புந் தரத்ததோ! இதன் பொருட்டே சேக்கிழார் பெருமான்

அளவி லாத பெருமைய ராகிய அளவி லாஅடி யார்புகழ் கூறுகேன் அளவு கூட உரைப்பரி தாயினம் அளவில் ஆசை துரப்ப அறைகுவேன், எனக் குறித்தனர் போலும்.

நிகரில்லாத பக்தியின் இலட்சிய புரு-ஷர்களான இவர்களது சிறப்பினையும், அர்ப்ப-ணிப்புகளையும் கற்றோரும் மற்றோரும் நம்பு-வதற்குத் தயங்கும் காரணம் தான் என்ன? எம்மறிவுக்கெட்டிய வகையில், பக்தி என்பதன் தெளிவான விளக்கமின்மையும், நாயன்மார்- களது அர்ப்பணிப்புக்களைப் புத்திக்கெட்டிய வகையிலாவது விளங்கிக் கொள்வதற்கு ஏற்ற பக்குவக் குறைவுமே காரணமெனலாம். நம்ம-வரது பக்தி என்பது வெற்றாசாரமும் தினமும் இறைவழிபாடாற்றலும் வேண்டுகோள், பண்ட-மாற்று, புகார் என்பவற்றைக் கொண்டு நிறைந்-திருக்கும் பிரார்த்தனையும் எனத் தோன்று-கின்றது. ஏதோவோர் விதத்தில் எம்தேவை-களைப் பூர்த்தி செய்வதற்கே வழிபாடு. இதுவே பக்தி என்பதும் எம்கருத்து.

இவ்விடத்தில் பக்தி பற்றி அண்மைக் காலத்தில் அவதரித்த ஞானிகளின் வாக்கு-களைத் தொகுத்து நோக்குமொருவர் பெரிய-புராணம் எமக்களிக்கும் பக்தியின் இலக்கணம் என்ன என்பதனை ஆதாரபூர்வமாக நன்கறிவர். அவ்வாறறியும் ஒருவர் நாயன்மார்களது பக்தியினாற் தூண்டப்பட்ட செயல்கள் வெறும் புனைவன்று அவை நடைமுறைக்குச் சாத்தி-யமானதெனக் கண்டுகொள்வார்.

பக்தி பற்றி சுவாமி விவேகானந்தரது மொழிகள் மேல்வருவன.

"இறைவனின் மீதுள்ள அபாரமான அன்பே பக்தி. இந்த அன்பே மரணமிலாப் பெருநிலை. இந்த நிலையை அடைந்தவன் முழுத் திருப்தி அடைகிறான். எத்தகைய இழப்பு நேரிட்டாவம் அவன் வருந்துவதில்லை. இத்தகைய அண்பைப் பெற்றவன் பித்தனாகின்றான்."

"மனித அன்பு எப்போதும் பிரதிபலனை எதிர்பார்க்கின்றது. பக்தியில் அதற்கு இடம் இல்லை. எந்த ஆசைகளை நிறைவேற்றவும் பக்தியைப் பயன்படுத்த முடியாது. ஏடுன~ னில் அசைகள் அணைத்திற்கும் தடையாக இருப்பது அது."

"இறைவனிடம் நீ கொள்ளும் அன்பிற்குத் தடையாக எதுவும் குறுக்கிடாமல் இருக்கட்டும். அவனிடம் அன்பு கொள், அன்பு கொள், அன்பு கொள், உலகம் என்ன வேண்டுமானாலும் சொல்லட்டும்."

''உயர்ந்த பக்தியும் உயர்ந்த ஞானமும் ஒன்றே''

எம் குருபரனான யோகசுவாமிகளும் தூய்மையான பக்தியைப் பற்றி மேல்வரு-மாறு அருளியிருக்கின்றார்.

"கடவுளைக் கும்பிடும் போது அதுவேணும், இதுவேணு~ மென்று கேட்காமல் அன்புக்காக வேண்டிக் கும்பிடல் வேண்டும். ஒரு பெரிய சீமானிடம் போய் ஒரு பணம் இரண்டு பணமா கேட்கிறது!"

''ஒன்றைக் கோரிக் கடவுளைக் கும்பிடக் கூடாது. ஆத்ம

லாபத்தைத் தானும் வேண்டுமென்று நினைத்துக் கும்பீடக் கூடாது"

இவ்விரு ஞானியரது வாக்கிலிருந்தும் தூய்-மையான பக்தியின் இலக்கணங்கள் வெளி-வருகின்றனவல்லவா. இந்த எதிர்பார்ப்பில்லாத அன்பே பெரியபுராணம் கூறும் நாயன்மார்-களது பக்தி.

இறைவனிடம் நாம் ஏன் பிரதியுபகாரம் எதிர்பார்க்கவேண்டும். "கல்லினுள் தேரைக்கும் கருப்பை அண்டத்து உயிருக்கும் உணவளிக்-கும் இறைவன்" எம் தேவைகளையும் அறிவா-ரல்லவா! குழந்தையின் தேவையைக் குழந்-தையை விடத் தாயே நன்கறிவார். தாயிற் சிறந்த தயாவான எந்தையும் எம் தேவையை எம்மிலும் விட நன்கறிவார். இரமண மகரிஷி-களது மேனாட்டுச் சீடரான ஆர்தர் ஒஸ்போன் என்பவர் தனது புத்தகமொன்றில் "எப்பொழுது இறைவனிடம் வேண்டிப் பிரார்-திக்கின்றோமோ அப்பொழுது நாம் இறை-வனில் நம்பிக்கையில்லாதவர்களாகி விடுகின்-றோம்" எனக் குறிப்பிட்டார். எல்லாம் அறிபவ-ரான இறைவனிடம் ஒன்றை வேண்டி நிற்பது அவரது பூரணத்துவத்தைக் குறைத்து மதிப்பி-டுவது போன்றதல்லவா. இது குறித்தே வேண்டாமை என்னும் விழுச்செல்வத்தையே வேண்டும் யோகசுவாமிகளும் "<u>நூற்றுக்குத்</u> தொண்றூற்றொன்பது பேர் நிரீச்சுரவாதி-களாயிருக்கின்றனர்" எனக் குறிப்பிட்டனர் போலும்.

ஆகவே பெரியபுராண நாயன்மார்க-ளது சரிதம் எமக்கு எடுத்துக் கூறும் படிப்-பினை பக்தி என்பது பிரதிபலனை எதிர்பாராது பரம் பொருள் மீது கொள்கின்ற அன்பு.

இனிப் பக்தியின் மற்றோர் அம்சமான இறைவனின் பாதார விந்தங்களையே தஞ்ச-மெனச் சாரும் சரணாகதி அல்லது ஒப்படை பற்றி ஞானியர் குறிப்பிட்ட மொழிகளைத் தொகுத்து நோக்குவோம்.

சுவாமி விவேகானந்தரது சரணாகதி பற்றிய மொழிகள் சில மேல்வருவன.

"எப்போது நாம் நமது முழுமனத்தையும் இறைவனிடம் சமர்ப்பிக்கின்றோமோ, எப்போது இறைவனை மட்டுமே புகலிடமாகக் கொள்கின்றோமோ, அப்போது அந்தப் பக்தியைப் பெறுகின்ற நிலையில் நாம் இருக்கின்றோம் என்பது பொருள்." "பக்தி என்னும் சூரியன் உதயமாகத் தொடங்கும் போது நமது செயல்கள் அனைத்தையுமே இறைவனிடம் அர்ப்பணித்து விட விரும்புகிறோம். ஒரு கணம் கூட இறைவனை மறக்க நேர்ந்தால் அது நமக்கு அளவில்லாத வேதனையைத் தருகிறது."

எங்கள் யோககுருமணியும் இவ்வொப்படை மார்க்கம் பற்றி மிக அழுத்தமாகவே அடிக்கடி அருளிவந்துள்ளார். அவற்றுட் சில மேல்வருவன.

"எல்லாம் ஈசன் செயலென்று மனிதன் தன்னைக் கடவுளுக்கு ஒப்புக்கொடுத்து விட்டால் அவனுக்கு என்ன குறை? தேவையானதெல்லாம் வரும், பறக்க நினைத்தால் பறக்க முடியுமா?"

"நீ எல்லாவற்றையும் ஒப்படைக்கவேண்டும். நான், நீ, அவன் என்பவை ஒப்படைக்கப் படவேண்டும். அதற்கப்~ பால் போகவேண்டும்."

"அறியவேண்டும் என்ற இந்த எண்ணமும் ஒப்படைக்கப்~ படவேண்டும்."

''இறைவனே! நான் ஒன்றும் அநியேன். தேவரீர் எண்ணமே நிறைவேறும் அருளினை எனக்கு அசுளுவீராக என்று சொல்லு. அது இல்லாது நீ ஒன்றும் செய்ய இயலாது.''

ஆன்ம விசாரத்தை ஈடேற்றத்திற்கான வழியாகப் போதித்த இரமண மகரிஷிகள் அவ்வீடேற்றத்திற்கான மற்றுமொரு வழியாகக் குறிப்பிடுவது சரணாகதி மார்க்கமாகும். சர-ணாகதி பற்றி மகரிஷிகள் அருளியவற்றுட் சில மேல்வருவன.

".....ஒன்று மூல நினைப்பாம் நான் என்னும் முனைப்பைப் பற்றியவாறு, 'யார் அந்த நான்?' என்ற ஆழ்ந்த விசாரணையில் இறங்குவதன் மூலம் மற்ற நினைப்புக்கள் அணைத்தையும் அகற்றுதல், மற்றொன்று; சர்வ சக்தியாம் ஆண்டவனிடம் நிபந்தனையற்றுச் சரணடைதல். ஞான வீழிப்புப் பெற இவ்விரு வழிகள் மட்டுமே உள்ளன."

"…. ஆண்டவனைப் பூரணமாகச் சரணடைந்து, அகந்தையை நசிப்பது; அதாவது, பக்தன் தன் நிர்க்கதியை உணர்ந்து "அற்பன் நான் செய்வதறியேன் ஆண்டவா! எல்லாம் நீயே என்று உளமுருகி சதா ஸ்மரித்து, 'நான்', 'எனது' என்ற உணர்வை முழுதாய்க் கைவிட்டு, 'ஆண்டவன் விட்ட வழி' என்று தன்னை மறந்து சரணடைவது. 'இது வேண்டும், அது வேண்டும்' என்பதான பிரார்த்தனைகள் தொடர்வது ஒரு போதும் பூரண சரணாகதி நிலையாகாது. வேறெதற்குமே அல்லாது, ஏன், முக்தி பெறுவதைக் கூட நினையாது, பேரன்பு

ஒன்றின் பொருட்டே கடவுள்பால் அன்பு செவத்திச் சரணடைவதே உண்மையான சரணாகதித் தத்துவம்."

"சரணாகதி என்கிற பேச்செல்லாம் 'வெல்லப் பிள்ளை~ யாரைக் கிள்ளி அதற்கே நைவேத்தியம் செய்வது' என்ற வசனத்திற்கு ஒப்பாகும். உடல், பொருள், ஆவி அணைத்~ தையும் கடவுளுக்கு அர்ப்பணம் செய்வதாகச் சொல்கி~ றார்கள். ஆனால் அவை உங்களுடையவையா நீங்கள் அவ்வாறு அர்ப்பணிக்க? ஏதாவது சொல்வதானால் வார்த்தைகள் இப்படித்தான் அமையவேண்டும்: 'ஐயனே! உனதேயான இவற்றை எனதே என நான் இதுகாறும் தவறாக எண்ணியிருந்தேன். இப்போது அவை உன்னு~ டையவை என்று தெரிகின்றது. அவை என்னுடையவை என்பது போல நான் இனி ஒருகணமும் நடந்து கொள்ள மாட்டேன்.'

மகரிஷிகளின் இவ்வுபதேசத்தை நோக்கும் போது

''என்னவாக முன்னினைந்துள பொருளும் இல்லதாகிய உடலமும் யானும் நின்னவாக நின்னருள்கொடு நினைந்தேன் நின்மலா.....''

என்று வாதவூரர் குருந்த மரநீழலில் பரமா-சாரியாராக வீற்றிருந்த குருவிடம் சரணடைந்-தனர் எனத் திருவாதவூரடிகள் புராணத்தில் கடவுண்மா முனிவர் அருளியது இங்கு சிந்திக்-கத் தக்கது.

இம்முவரது அருள் வாக்குகளும் சர-ணாகதி மார்க்கத்தினைத் திறம்பட எடுத்து-ரைக்கின்றன. பெரியபுராணம் கூறும் நாயன்-மார்களது வழியும் இதுவே. அவர்கள் தமது கண்ணையோ, உடலையோ, பொருளையோ, மனைவியையோ, மக**னையோ இறைவனு**-டையதாகவே கண்டனர். இ**றைவனுடையதை** இரைவனுக்குக் கொடுப்பதற்கு உலக ஒழு-ங்கே தடையாயிருப்பினும் அவர்கள் அதனைத் துச்சமென மதித்து மீறுவதற்குத் தயங்க-வில்லை. படமுடியாத துயரம் வரினும், தங்கள் பக்தியிலும் சிவதொண்டிலும் தயங்-கினாரில்லை. இதுவே அவர்களது சிறப்பு. எமது சுவாமிகள் இந்நிலவுலகில் நடமாடிய வேளையில் அவரது அணுக்கத் தொண்டரா-யிருந்த சில இல்லற அன்பர்கள் தமது சொந்த வாழ்வில் சொல்லொணாத் துன்பம் நிறைந்தி-ருந்த போதும் அவற்றைக் குறித்துச் சுவாமிக-ளிடம் யாதொன்றையும் வேண்டாது சுவாமி-கள் இட்ட பணியையே சிரமேற்கொண்டு செய்வதையே பாக்கியமாகக் கொண்டிருந்-தனர் என்பதனை சுவாமிகளது அடியவர்கள் அறிவர்.

ஆகவே பிரதியுபகாரம் எதிர்பாராமல் இறைவனிடம் பூரண சரணாகதியடைந்து இறைவன் மீது அன்பு செலுத்தும் இந்நெறியா-னது வெறும் புராணப் புனைவன்று; எக்காலத்-துக்கும் ஏற்புடைய ஒரு நெறியே. இதனை அறிவு ரீதியிலாவது விளங்குவதற்கு ஏற்ற எம் பக்குவக் குறைவே, நாயன்மார்களது சரித சம்பவங்களை நம்ப மறுப்பதற்கு ஒரு காரணம

இக்காலத்து வித்துவப் புலமையாளர் பெரியபுராணத்தின் சில சம்பவங்கள் உலகிய-லறத்திற்கு ஒவ்வாதது எனத் தமது புதுக்கண்டு பிடிப்பை வெளிப்படுத்துமாப்போற் கூறுகின்-றனர். பெரியபுராணத்தினை நுணுகி நோக்கு மொருவர் அது சிறந்த பக்தி நூல் மாத்திர-மன்றி சிறந்த ஆய்வு நூலென்பதையும் அறிவர். இவ்வாறானதொரு ஆய்வு நூலை யாத்த சேக்கிழார், உலக அறத்திற்கு முரண்-பட்ட விடயத்தை அறியாரோ! இயற்கை ஒழுங்கிலிருந்து முரண்பட்டு நின்றதனாலேயே ஒரு நாயனாருக்கு இயற்பகையார் (உல-கியலுக்கு மாறு) என்னும் பெயருண்டாயிற்று. இப்பெயர் சுட்டும் பொருளுக்கும் மேலாக இவர்கள் புதிதாகக் கூறுதற்கு என்ன இருக்-கிறது. வித்துவக்காரரது இக் கருத்துக்களைக் கேட்கும் போது பெரியபுராணத்தில் பயின்ற ஒருவருக்குத் தண்டியடிகள் அமணரை நோக்-க்க் கூறிய மேல்வரும் மொழிகள் நினைவிற்கு வருதல் இயல்பே.

''.......திருவிலிகாள் பூசு நீறு சாந்தமெனப் புனைந்த பிரானுக் கானபணி ஆசி லாநல் லறமாவது அறிய வருமோ உமக்கென்றார்.'' (திருவில்லாதவர்களே! பூசும் நீற்றினை நறுமணமுடைய சத்தனம் என அணியும் சிவபெருமானுக்கு ஆன அத்தொண்டு எதுவாயினும் அது நல்ல அறமேயாம் என்பது அறிய வருமோ உமக்கு என்றார்.) பெரியபுராணத்தின் இச்சிறப்புக்களை அறிந்தே யோகசுவாமிகள் அதனைச் சிவ-தொண்டன் நிலையத்தில் நாளும் பாராயணம் பண்ணும் புராணங்களில் ஒன்றாக வகுத்தரு-ளினார்கள், அன்றியும் தமதடியார்களைக் கொண்டு ஊர்கடோறும் ஆலயங்களில் பெரிய-புராண படனங்களை நடாத்தினார்.

தற்காலத் தில் பெரியபுராணமும் ஏனைய திருமுறைகளும் இக்காலச் சந்ததி-யினர் பயன்படுத்துவதற் கேற்றாற் போல் இணையத்தளங்களில் வெளியாகியுள்ளன. மேல்வருவன அவ்வாறான சில இணையத்தள முகவரிகள். எனினும் இவை யாவும் பூரண-மானவை என்று குறிப்பிடுவதற்கில்லை; ஒவ்வொன்றும் அதனதன் அளவில் குறை நிறைகள் கொண்டுள்ளதே. எனினும் யாதொன்றையும் அறியாதிருப்பதிலும் இவற்-றிலிருந்து ஒருசிலவற்றையாயினும் அறிதல் மேலல்லவோ!

- 1. பன்னிரு திருமுறைகளும் பாட்டும் பொருளும், பாடல்களையும் கேட்கலாம் (தருமபுர ஆதீனம்). http://www.thevaaram.org
- 2. தமிழிலும், ஆங்கிலத்திலும் இவ்விணையத்தளத்தில் பெரியபுராண நாயன்மார்களின் கதைகளை அறியலாம். திருமுறைப் பாடல்களையும் கேட்கலாம். http://www.shaivam.org
- 3. சிறுவர்களுக்குரிய நாயன்மார்களது சித்திரக் கதைகளின் காணொளிகள் http://www.youtube.com/user/pathypasupasam
- 3. ஓதுவார் ஒருவரின் பெரியபுராணச் சொற்பொழிவுகள் http://shivasevagan.blogspot.com
- 4. பெரியபுராண உரைச் சித்திரம் http://www.youtube.com/user/kuravars
- 5. திருமுறைப் பாடல்களைக் கேட்கலாம், பாடல்களைப் பதிவிறக்கம் (download) செய்து பெற்றுக்கொள்ளலாம் http://devarathirumurai.blogspot.com/

என்றும் இன்பம் பெருகும் இயல்பினால் ஒன்று காதலித்து உள்ளமும் ஓங்கிட மன்று ளார்அடி யாரவர் வான்புகழ் நின்றது எங்கும் நிலவி உலகெலாம்.

~பெரிபபுராணம்~

## விவேக சூடாமணி

(காரம்)

(சென்ற இதழ்த் தொடர்ச்சி)

177. ஒரு தேகிக்குச் சாக்கிரத்திலேனும் சொப்பனத்திலேனும் ஆண் பெண் என்ற வேறுபாட்டையும், மேல், கீழ் என்ற சாதிப்பகுப்பையும் நான்கு வருணாச்சிரம நிலைகளையும் மாந்தர் பக்குவ நிலைகளையும் காமியச் செயல்களையும் அவற்றால் எய்தக்கூடிய இன்பதுன்பங்களையும், ஓயாது விளைவித்துக் கொண்டிருப்பதும் இம்மனமே.

178. இம்மட்டோ, மனமானது, களங்கமற்ற சித்துப்பொருளான ஆன்மாவைத் தனு, கர-ணம், புவனம் என்னும் போகங்களிற் தளைப்-படுத்தி, முன் தான் செய்த புண்ணியபாவ வினைகளுக்கிணங்க வரும் இன்ப துன்பங்-ளை நுகருங்கால், யான் எனது என்னும் அகங்கார மமகாரங்களாய வறும்புனத்து மாழ்கி யலையச் செய்கின்றது. (வறும்புனம்– விளைவு தராது பாழ்செய் நிலம்)

179.சடப்பொருள்களைத் தானெனமயங்கிய பொய்யறிவால் பிறப்புண்டாகின்றது. இதுவும் மனத்தால் விளைகின்றது. இந்த மயக்கவு-ணர்வும் இராசத தாமத குணங்களின் வயப்-பட்டானையே சென்றடைந்து அவனைப் பிறப்-பிறப்பாகிய இன்னல்களுள் தள்ளி விடு-கின்றது.

180. ஆகையாலன்றோ, மனத்தின் கொடுஞ் செயல்களை யெல்லாம் ஆழ்ந்து துருவிப்-பார்த்து அதன் மயக்கிற்கும் அப்பாற்பட்டுத் தழைத்த பேரின்பத்தூடே ஊஞ்சலாடும் பெருந்தவ யோகர்கள் இந்த உய்ந்நெறி சற்று-மின்றிப் பொய்நெறியில் தள்ளும் மனக்குரங்கை ஒரு மாயை என்றும் அம்மாயையையே இந்த உலகை ஊசலாட்டி வைக்கின்ற-தென்றும் அம்மனமாயையிற் சிக்கியோர் திண்டிறல் வாயுவாற் சிதறப்போக்கிய கொண்டலையொப்பர் எனவும் விண்டனர்.

181. இவ்வாறு பெருந்தவர் மொழிந்த அருண் மொழிகொண்டு நன்னெறி படர்தலை விழைந்-தாயானால், அன்பனே! இடைப்படுத்தி ஆற-லைக்கும் மனத்தை, அதன் சிறுமைக்குணம் நீக்கித் தூய்மையடையச் செய்தாயானால், கையிடை விளங்கும் நெல்லிக்கனியென நாடி-நிற்கும் மெய்ந்நெறியான மோன மேனிலை யடைதல் திண்ணம்.

182. வீடு பேற்றின்பத்தில் ஆழ்ந்த கருத்துடையவன், ஐம்புலன் வழிச் சேறலைத் தணந்து பயன் விழைந்து செய்யும் செயல்களை நீக்கிப், பரமான்மாவிலே அன்பும் நம்பிக்கையுமுடையவனாய், அடியார் வாழக் கருணைவடிவெடுத்த குருநாதன் திருவாய் மொழிகளை வேதவாக்கெனக் கொண்டு, அவ்வேத மந்திரங்களை அல்லும் எல்லியும் சிந்தித்துத் தெளிந்தானேயானால், ஒருவன் யான் எனதெனும் அகங்கார மமகார முனைப்பை விளைத்து நிற்கும் இராசத குணத்தின் தன்மையையடக்குவன், (தணந்து-முனிந்து; அல்லும் எல்லியும்-அல்லும் பகலும்)

183. இனிச் சூக்கும தேகம் பரமான்மாவுமல்ல. தோற்றமும் ஈறுமுள்ளதாதலாலும், இளமை முதுமை எனுமியல்புகளைப் பொருந்தலாலும் இன்ப துன்பங்களை நுகர்தற்கேதுவாயும் ஆன்மாவால் அறியப்பட்டதாயும் இருத்தலினாலுமாம் ஆகையால், இவற்றை இயக்கும் கருத்தா வாகிய சித்துப் பொருள் இந்திரியங்களால் அறியப்படாத அகண்டிதனே.

### விஞ்ஞானமய கோசம்

184. புத்தி தத்துவம் அதன் சார்பான அகங்காரத்தோடு சேர்ந்து, நானே தலைவனென முனைத்து நிற்கும் அவசரத்தில்தான் விஞ்ஞான மயகோசம் உண்டாகின்றது.

185. இந்த விஞ்ஞானமய கோசம் சடமாயுள்ள தெனினும் சித்தின் பிரகாசத்தினால் பிரதிவிம்-பிக்கப்பட்டதாயுள்ளது. எப்பொழுதும் தேகத்-தையுங் கரணங்களையும் தானென அபிமா-னித்திருக்கச் செய்வது,

186. 187. இது அனாதியாய் உள்ளது. ஆணவத்தின் சார்புடையது. சீவன் என்றழைக்கப்படுவது. எத்தொழிலையும் உடம்போடு கூடச்-செய்வது. முற்பிறவிகள் தோறும் ஈட்டிய வினையின் பயனாக வரும் நன்மை தீமை

களை அனுபவிப்பது; புல்லாகிப் பூடாய் மரமாய்த் தேவராய் மனுடராய்ப் பிறந்து கீழ் மேல் நடுவென்ற மூவிடங்களுக்கும் போக்-குவரவு செய்வது; சுழுத்தி, சொப்பனம். துரி-யம் என்ற நிலைகளில் நின்று முறையே இன்பதுன்பங்களை அநுபவிக்கின்றது.

188. இவ்வாறு நுகருங்கால், தேகத்திற்குரித்-தான வருணாச்சிரம நிலைகளையும் தொழில்-களையும் தனக்கே யாக்குகின்றது. சித்துப் பொருளோடு அணித்தாயிருத்தலால், சோதி-மயமுடையதாயிருக்கின்றது.

### ஆத்மாவின் பற்றின்மை

189. சுயம்பிரகாசமுள்ள ஆன்மாவோ பிராண-சக்தியுடன் விளங்குகின்றது. மாறாவியல்பு-டைய தெனினும், விஞ்ஞானமய கோசத்தின் மறைப்பால் தானே கருத்தாவும் நுகர்பவனு-மாய் எண்ணிக் கொள்கின்றது.

190. தோற்றிய பிரபஞ்சப் பொருள்களுக்-குள்ளே உயிர்க்குயிராய் விளங்கி நிற்குமிப்-பொருள் விஞ்ஞானமய கோசத்தின் கட்டுப்-பாட்டால், தான் வேறாய்ப் பந்தங்களுக் குட்-பட்ட ஒரு சடப்பொருளாக எண்ணிக் கொள்-கின்றது. இது மட்பாண்டம் வேறு களிமண் வேறென அறிவிலார் கூறுவதை யொக்கும்.

191. முற்றறிவுடையதாய், விகார வேறுபாடில் லாததான சித்துப் பொருள், மேற்கூறிய கட்டுப்-பாடுகளை வருவித்து அவற்றோடு கலந்து நிற்கும் தன்மை எதுபோலுமெனின், அக்கினியானது தனக்கென வரையறுத்து வகுக்கப்-பட்ட உருவில்லாததேனும், இரும்பைப் பற்றியக்கால், அவ்விரும்பின் கோலத்தையே பற்றுக் கோடாகப்பற்றி ஓர் உருவத்தைப் பற்றுதல் போலவாமென்க.

### முத்திக்கு வழி

192. மாணாக்கன் கேட்கின்றான்: ஐயனே! மயக்கத்தாலோ, அன்றி வேறேதுக்களாலோ சித்துப் பொருள் தன்னைச் சீவனென எண்ணிவிட்டதெனக் கொள்வோம் கொள்ளின், இந்தப் பிறழ்வுணர்ச்சி அனாதிதொட்டே நிகழக்காண்டலின், ஆதியின்றியதற் கந்தமு மில்லாதே முடியுமன்றோ?

193. ஆதலின், சீவனாந்தன்மையும், ஈறில்லா-ததாகப் பிறப்பிறப்பும் முடிவின்றிச் செல்கின்- றன. எனின், ஆன்மாவின் வீடுபேறும் பந்த நீக்கமும் எஞ்ஞான்று வருமோ? என்னை-யாண்ட குருமூர்த்தியே! எளியேற்கிதனை விளக்கியருளுமாறு திருவருள் செய்ய வேண்-டுகின்றேன்.

194. குருநாதன் கூறுகின்றார்: அன்பனே! நன்று வினாவினாய். யான் கூறுவதைச் சிரத்தை-யோடு கேள். மயக்கத்தாலுண்டாகிய இந்திர-சாலம் போன்ற மனோசங்கற்பம் ஒரு மெய்ஞ்-ஞானப் பொருளாகக் கணிக்கப் படமாட்டாது.

195. ஆனால், இந்த மயக்கமும் இல்லாக்கால் குணம், குறி, செயலற்றதான பரமாத்து-மாவுக்கும் காட்சிப் பிரபஞ்சத்திற்கும் யாதும் தொடர்பின்றி விடுமன்றோ!. எதுபோலுமெனின், நிறமில்லாத ஆகாயத்திற்கு எமது மனச்சங்கற்பத்தால் நீலவாகாயமென ஒரு நிறத்தைக் கற்பித்துக் கூறுதல் போலென்க.

196. குணங்குறியிறந்ததாய், செயலற்றதாய், அறிவினறிவாய், ஆனந்த வெளியாயுள்ள ஆன்மாவுக்குச் சீவனாந்தன்மையாகிய நிலை புத்தி தத்துவத்திலே தோன்றும் மயக்கத்தால் உண்டாவதாகும். இந்த மயக்கம் சங்கற்-பத்தினாலாயதாதலின், உண்மையியல்புடைய தொன்றன்று, அற்றாகலின் மயக்கம் நீங்கிய-வழி, ஆன்மாவின் சீவனாந்தன்மையும் அழிந்து விடுமென அறிவாய்.

197. அஞ்ஞானத்தின் பயனாக வந்த ஒரு மயக்கமாதலின், மயக்கம் உள்ள காலம் வரை சீவனாந்தன்மையும் நிலைபெறும். பழுதை-யைப் பாம்பென்பது உண்மையை அறியும் வரையன்றோ? உண்மையை அறிந்து பாம்-பல்லப் பழுதையேயெனக் கண்ட விடத்துப் பாம்பொன்றில்லாதவாறு போலவே, சீவனாந்-தன்மையும் மயக்கத்தாற் சங்கற்பிக்கப் பட்ட-தொன்றே. (பழுதை-கமிறு)

198. 199. அவித்தையும் அதன் கூறுபாடுகளும் அனாதியானவைகளாக எண்ணப்படுகின்றன. விவேகம் உதித்தவுடன் சொப்பனத்திற் கண்-டவை விழித்தவுடனழியுந்தன்மை போல, அனாதியே யுள்ள தாயினும் அவித்தை மூலத் தோடழிகின்றது. இந்த உலகமும் ஆதியின்றி-யதேனும் அந்தமில்லாத நித்திய பொருளல்ல.

(தொடகும்)

<del>ĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸ</del>



班等所需要以外的大公公司的各名的国家各种国家的政治公公司的公公司

## ஒளவை மொழியும் வன்ளுவர் குறுளும்

"ஒள்ளை உள்ளை அரிய திருவளிங்களைத் தெய்வமெனப் போற்றுதலே சீர்" ~நற்சிந்தனை~

### මැමහත් සංගම්කීතණ

(அமைப் - நாலியம்)

தாகிபத்தை அளந்து விற்கும் பொழுது அளவிற் குறைக்கது சரியக அளந்து கொடுத்தல் வேண்டும். அந்நாட்களிலே நாலியில் முதலிமையான உற்பத்திர் போருகாக இருந்தமையாலும் அதனை மரக்கால், பழை ஆதியவற்கள் அவந்து விடாட்டில் செய்யும் நடைமுறை சே-காது நடைபெறவோன்டுமென்பதற்காக ஒளவைப் பிராட்-யால் இல்லாறு காகியதலிலார்.

ாழ்த்தால் பெருகியுள்ள இந்தா 'கலில் ஒன்னையர் கூறிய இத்தரும் அடிப்படையைப் பிர்பற்ற மூது சந்தகம் நக்கோநியத் செல்லுந்தது பெரிதும் உதவியாதோத்துக்கு அழவி களும் கின்வரமிகளுமி திழவிஅறித்து நீதிவிலி வஞ்த சுபரகூல்

பொருளிட்டும் தருமமுறையை அறிந்து அம்மு இ ரைப்படி நன்னெறியில் ஈட்டிய பொருள் இம்மையின் - ஓ பஞ்சூட்லி மறுமையின்பத்தையும் தரும்.

அக்கைக்கு அன்பாடும் மாமார் பெக்கொள்கள் புக்காழ் முவா வீட்க

அருளினாறும், அன்னொறும் தேடும் செல்வத்தையேடு மாக்களைந்த செல்வமாகக் கொள்ளவேண்டும். அன்னாற்றில் பொருளாகையாம் மதியிழந்து -வன்பினாள் பொருளிப் பறிருத்தம் வேண்டும்.இ அங்காழகை பெருள் நம்வான் செருப்வில் அதனைக்டு கோள்ளது விடுதன் நன்று.



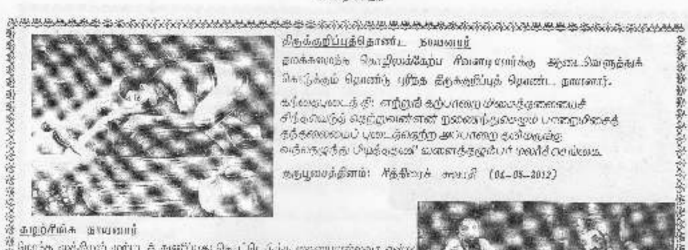
### இசைதானியார்

நம்பியதொரைப் செற்று வளர்க்கும் பேறு பெற்ற இ இசைநாலிப் சோட்டியார். நம்பி சிறநேகுருப்பு ந வினையாடுவதைச் சடையனாகுடன் சேர்ந்து யார்த்து உளம் மகிழ்ந்து நிர்குல்.

சிவரிரான் ஆண்ட நம்பிதனைப் பயந்த இலக்குமலிப் பிராட்டியானரப் புகழ எவராவும் மேலாகு



கருபூசைத்தினம்: சித்திரைச் சித்திரை (04–01 2012) 🖁



மெரத்த முக்கிரன் முற்படத் நுண்டிகு கொடிகிடத்தில் மனையான்கள் என்று நீ கள் பட்டத்து ரணியில் கை தமனிக்க வழற்பிங்க நவரைக் எல்லிந்தமை 🖢 மண்ட்டம் பக்கம் கிடக்க முதப்புவை வந்த்து மேறைக் இரணியில் முக்கையரிந்த Argiculum gruenni Olimaini Gibleromod antij, siocha kieljei. குருபுரைந்தினற்: கொசுகச் பரண் (19\_35\_30<u>12)</u>



### நமிந்தத்திய முகள்

'மைலில் விளங்கு கரைகடையார் தாக்கு விளக்குமியமு. விளக்கிக்கி'வியயின் நிரை postgu střázkí Okricybi ostigu skormi krefine sýsluni: Cnei iz nankazovovuje str கோமின்றையை ந்து பணிந்து வீழ்த்து கிடக்க நகிநந்தியநகள் "கலைய ஒழி; குளத்து இ திர் முகத்து வந்து விளக்கேற்ற?' என்ற சீவவரக்குக் கேட்டுக் குடங்கள் நிறையுக் நடித்த நீர் கொளர்ந்து கிரைப்பேற்றதல்.

தகுழுகைத்தினர்க வைகாரிப் முற்க (20 05 2022)



老老明學然發展榜時時發發新野感用的明明學院

கோகிய முறுத்தும் பிருந்த சேரமாசி நம்நர் சிங்கோள்ளிகள் திறும்றாகர் decions. Arrupais 194, 1966 a Bluis Bluera rogis 1, Physis. Linisco. முண்ணிகத்தான் தம்சிராமைச் கார்தற்குத் கம்சிரமல் தோமுரைச் சுரணையத்தே வழி எனக்கொளிக்க திருவாகர் கிக்கிய கம்பியக்கணைப் umaligati, minimari esalika manjansii darikatan elikasi kumarina; பெற்றார். குருபுளைத்தினர்: வவகாச் அளிலியார் (197 05 2012)



### திருநீலகண்ட யாழ்ப்பாணர்

யாழ்ரூரிப் பதிசு இவச யாழில் அடங்கருது கன்ற யாமை அத்பித்தி ஐக்குவல், தெண்டைப் பிருக்குகிறன்படி கட்பண்டு மிழுப்போரள் கண்டக்கிலம் கருளியிலும் அடங்குவகோ மன்றா Streiter Historical Antenanomerica

தந்புகைத்தினம்: கைகாசி முலம் (65-04-2012)

### திருநான மம்பந்தர்

ுன்ன வாதம். அயரவர் அனிதி நாளிதி என்று வழுகிய ஏழ் அவர்களை இ நட்ட ரடிவே விட்டு நறியோடு சென்றது. சுற்றதும் மீள்ளையார் "மாயுக 🕏 அத்தனர்" எனத் தொடர்கும் நிருப்பாகரம் எழுத் விட்ட ஏழ் எநிரேநில் 🖔 Shratimea-

தகுமுகைத்தினம்: கூவகாசி முடிம் (க. 16–2013)

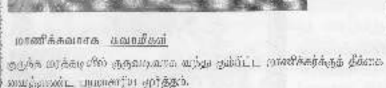




### கிருநீழைக்க நாயாவார்

நெறிவநக்கரது மணைவி வாற்கங்க மற்றியார். செய்த அங்கிகக் [ நம்மும் கிருந்திகள் பொரைத் நிரைக்கரும். எம்சில் மருந்தமுக்க விச்சுள் நாயுகாரது கனவில் காட்டிய போலதும் காண்க

துதுமைத்திலம்: கணகா≨ அண் (68-06-2012)



குருபுவசத்தினம்: ஆந்வி மக்கு (24-04-2012)



容前與信治的國際重奏發於各於治院心能必能極強極

### Dwisk braienaj

வேறாகமங்கள் உணர்த்தம் சிவதுகாத்தினடையாளரான பெருமானது 💱 கோவனாரும் ஒறுமு உடைமை மணைவி மக்கள் காள் என்று இ வல்லாவற்றையுள் ஒப்புக்கொடுக்கும் அடியவரின் பெயியல்யும் ஒரே 🖗 இய்யமலையில் பலிலக்கை inudalitian. ranguiraciónal பக்களையே ஆண்டு ប្តីនានាលាទៀតឃុំ១៩៦-

**各情恐怕母相非合非學術與各核恐怕性文** 

குமுழுகைத்தினற்ற பிறிய புறம் (25-04-2022)

# பந்தபாசம் அறுக்கவல்ல பதிகச் செஞ்சொல்

திருஞானசம்பந்தப்பிள்ளையார் சோதியுட் புகுந்தபோது பாடிய திருப்பதிகம் 'காதலாகி' எனத் தொடங்கும் நமசிவாயத் திருப்பதிகம். தமது திருமணம் காணவந்த புண்ணிய-ரனைவரையும் "ஈனமாம் பிறவி நீங்க யாவரும் புகுத" என்று சொல்லி அவர்களைச் சோதியுட் புகுத்திய பின்பே தாமும் அச்சோதியுட் கலந்தனர். ஆதலினால் அனைவரையும் சிவசோதியுட் புகுத்தும் ஆற்றல் வாய்ந்தது இத்திருப்பதிகம்.

திருப்பதிகங்களை முழுமையாக ஓதுதலே நல்லோர் நியமம். அந்நாட்களில் 'திருப்பதிக விண்ணப்பம் செய்தல்' வழக்காயிருந்தது. திருப்பதிக விண்ணப்பம் செய்தல் என்பது பெருமானது திருமுன்னிலையில் நின்று பதிகப் பா முழுவதையும் ஓதிப் பரவுதலேயாம். ஆதலினால் இந்த நமச்சிவாயத் திருப்பதிகப்பாடல் முழுவதையும் ஓதிப் பரவுதலே முறையாம். இம்முறை கருதி இந்த நமச்சிவாயத் திருப்பதிகம் பாடல் முழுவதையும் இங்கு தருகின்றோம். ஓதுவோர் மனனஞ்செய்தற்கு இலகுவாயிருத்தற்பொருட்டுப் பதிகப் பொருளமைதியைக் கருத்துட் கொண்டு ஐந்து சிறுபகுதிகளாகப் பகுத்துத் தரப்படுகிறது.

இத்திருப்பதிகத்திலே நாதன் நாமம் நமச்சிவாய என்பது முதல் நந்தி நாமம் நமச்சிவாய என்பது வரை பாடல்தோறும் சிவபெருமானை முன்னிட்டு நமச்சிவாய மந்திரம் ஓதப்பட்டிருக்கிறது. அதாவது நமச்சிவாய மந்திரத்தை பொருளுணர்ச்சியுடன் ஓதும் வகையில் சம்பந்தப்பிள்ளையார் பாடியிருக்கின்றார். இதனை முதலிற் கருத்துட்கொள்வது நலம்.

மேல்வரும் பாடல்களில் நமச்சிவாய மந்திரத்தின் மகிமையுடன் அதனை ஓதும் முறையும் கூறப்பட்டிருக்கிறது.

### திருச்சிற்றம்பலம்

தாத லாகிக் கசிந்துகண் ணீர்மல்கி இது வார்தமை நன்னெறிக்குய்ப்பது வேதம் நான்கினும் மெய்ப்பொரு ளாவது நாதன் நாமம் நமச்சி வாயவே.

நம்பு வாரவர் நாவி னவிற்றினால் வம்பு நாண்மலர் வார்மது வொப்பது செம்பொ னார்தில கம்முல குக்கெலாம் நம்பன் நாமம் நமச்சி வாயவே.

நெக்கு ளார்வ மிகப்பெரு கிந்நினைந் தக்கு மாலைகொ டங்கையி லைண்ணுவார் தக்க வானவ ராத்தகு விப்பது நக்கன் நாமம் நமச்சி வாயவே.

- நல்லோர் மெய்யன்பினாலே மனம் கசிந்து பெருகிக் கண்ணீர் மல்க ஓதுவர்.
- பதிகத்தில் கூறிய எல்லாம் தப்பாது பலிக்கும் என்ற நம்பிக்கையுடன் ஓதுவர்.
- மனம் நெகிழ்ந்து ஆர்வமிகுதியுடன் அங்கையில் உள்ள உருத்திராக்க மாலையின் மணிகளை உருட்டி ஓதுவர்.

மேல்வரும் மூன்று பாடல்களில் இயமதூதரை அஞ்சி ஓடச்செய்து உருத்திர கணத்தாரோடு சேர்த்து விடும் ஆற்லுடையது நமசிவாய மந்திரம் என்பது கூறப்பட்டிருக்கிறது.

இயமன் றூதரு மஞ்சுவ ரின்சொலால் நயம்வந் தோதவல் லார்தமை நண்ணினால் நியமந் தானினை வார்க்கினி யானெற்றி நயனன் நாமம் நமச்சி வாயவே.

கொல்வா ரேனுங்குணம்பல நன்மைகள் இல்லா ரேனு மியம்புவ ராயிடின் எல்லாத் தீங்கையு நீங்குவ எரன்பரால் நல்லார் நாமம் நமச்சி வாயவே.

- இயமன் தூதரும் அஞ்சுவர்.
- புண்ணியச் செயல் ஏதும் புரிந்திராத கொலை பாதகரெனினும் பாவங்களி-னின்றும் நீங்குவர்.

### Sivathondan

மந்த ரம்மன பாவங்கண் மேவிய பந்த னையவர் தாமும் பகர்வரேல் சிந்தும் வல்வினை செல்வமு மல்குமால் நந்தி நாமம் நமச்சி வாயவே.

நரக மேழ்புக நாடின ராயினும் உரைசெய் வாயின ராயி னுருத்திரர் விரவி யேபுகு வித்திடு மென்பரால் வரதன் நாமம் நமச்சி வாயவே.

- மந்தரமலையளவு பாவச்செயல் இருக்கு-மேனும் அது சிந்திச் சிதறிவிடும்.
- கொடுநரகில் புகவேண்டியவராயினும்
   உருத்திர கணத்தவரோடு சேர்த்து விடும்.

மேல்வரும் இரு பாடல்களினாலும் நொந்தவரும் வாடியவரும் ஓதியுய்ந்தனர் என்பது கூறப்பட்டிருக்கிறது.

இலங்கை மன்ன னெடுத்த வடுக்கன்மேல் தலங்கொள் கால்விரல் சங்கர னூன்றலும் மலங்கி வாய்மொழி செய்தவ னுய்வகை நலங்கொள் நாமம் நமச்சி வாயவே.

போதன் போதன கண்ணனு மண்ணல்தன் பாதந் தான்முடி நேடிய பண்பராய் யாதுங் காண்பரி தாகி யலந்தவர் ஓதும் நாமம் நமச்சி வாயவே.

- இராவணன் கைலையின் கீழ் நெரியுண்டு நொந்து கிடந்தவேளையில் நமச்சிவாய மந்திரத்தை யாழில் இட்டுப்பாடி உய்ந்-தான்.
- பிரம விட்டுணுக்கள் முடி அடி தேடி வாடி இளைத்து நமசிவாய மந்திரத்தை ஓதிச் சோதி லிங்கத்தைத் தரிசித்தார்கள்.

ஓதும் பாக்கியம் இல்லாதவர்கள் பற்றி மேல்வரும் பாடலில் கூறப்பட்டிருக்கிறது

கஞ்சி மண்டையர் கையிலுண் கையர்கள் வெஞ்சொன் மிண்டர் விரவில ரென்பரால் விஞ்சை யண்டர்கள் வேண்ட வமுதுசெய் நஞ்சுண் கண்டன் நமச்சி வாயவே.

 சமணர்களும், புத்தர்களும் நஞ்சு அமுது செய்த திருநீலகண்டப் பெருமானது நாமத்தை ஓதி நலம் பெறும் பாக்கியம் இல்லாதவர்களாயினர்.

இத்திருக்கடைக் காப்பிலே பதிகப் பலன் கூறப்பட்டிருக்கின்றது.

நந்தி நாமம் நமச்சிவா யவைனும் சந்தை யாற்றமிழ் ஞானசம் பந்தன்சொல் சிந்தை யால்மகிழ்ந் தேத்தவல் லாரெலாம் பந்த பாசம் அறுக்கவல் லார்களே. கிதச்சிற்றம்பலம்

 திருஞானசம்பந்தப் பெருமான் அருளிய இத்திருப்பதிகத்தை ஓதுவோர் பந்த பாசங்களை அறுக்கவல்லவராவார்.

திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயனார் இத்திருப்பதிகத்தைப் பாடிச் சோதியுட் புகுந்த நிகழ்ச்சியைப் பாடிய சேக்கிழார் அடிகள் கணக்கற்ற பிறவிகளிலே துன்ப உடலெடுத்து உணர்வின்றி மயங்கிக் கிடந்தோர், திருமணம் சேவித்து முன் செல்ல சம்பந்தப்பிள்ளையார் அவர்பின் சென்றார் எனக் கூறுகின்றார். ஆதலால் தம்மோடு கூடிய அடியவர்கள் தமக்கு முன்னரே பெரும் பதம் பெறவேண்டுமென்ற பெருங்கருணையாளர் திருஞானசம்பந்தப் பெருமான் என்பது தெளிவு. அப்படியான சம்பந்தப் பெருமான் அருளிய இந்த நமச்சிவாயத் திருப்பதிகத்தை நாம் நம்பிக்கையோடு நெக்குநெக்கு உள் உருகி உருகி திருவாய் பொலியப் பாடிப்பரவி வந்தால் இன்றும் சோதிசொருபமாயுள்ள அப்பிள்ளைப் பெருமான் நமக்குப் பெருவாழ்வுதாராதொழியார். ஆதலால் இத்தமிழ் மந்திரம் நமக்குக் கிடைத்த பெரும் பேறெனக் கருதி ஒதி உய்ய முயல்வோமாக.

"சோதி நாமமே ஓதி உய்ம்மினே"

| சிவசிந்தனை                                                   |    |                                                                     |    |
|--------------------------------------------------------------|----|---------------------------------------------------------------------|----|
|                                                              |    | Our of a Orași                                                      |    |
| ந்ள நாணைந                                                    | று | போற்றிடுவோம்]                                                       |    |
| பொன்று முடலைப் பொருளாகப்                                     |    | திறந்த வெளியில் சிறந்தாடும்                                         |    |
| போற்றிப் புனைந்து வாடாமல்                                    |    | செல்வன் பாதம் சேர்ந்திடுவோம் 11                                     |    |
| மன்று ளாடும் மாமணியை<br>மனத்தே வைத்து வளர்த்திடுவோம்         | 01 | அன்று தொட்டு <b>இன்</b> றுவரை                                       |    |
| அந்தி வாணர் அம்புலியை                                        | •  | ஆரும் அளந்து அறியானை<br>சின்ற மிகள்கும் சிகமுக்கும்                 |    |
| அற்றைச் சடையிற் றரித்தானை                                    |    | நின்று மிருந்தும் நிதமும்நாம்<br>நீள நினைந்து போற்றிடுவோம்          | 12 |
| நந்தி நாம நாதனைநாம்                                          |    | வானாய் நிலனாய் மலர்ந்தானை                                           |    |
| நாளும் நண்ணி வாழ்ந்திடுவோம்                                  | 02 | வனமாய் மலையாய் நிமீர்ந்தானைக்                                       |    |
| ஆரு மறியா வண்ணலையாம்                                         |    | கோனாய்க் குருவாய்த் திகழ்ந்தானைக்                                   |    |
| அவன்றன் னருளா லன்புடனே<br>நீரும் பூவும் தூவிநிதம்            |    | , – ~, .                                                            | 13 |
| நினைந்து நினைந்து வாழ்ந்திடுவோம்                             | 03 | ஆறும் ஏறும் உடையானை<br>ஆரும் உணர அரியானைக்                          |    |
| ஆத்யு மந்தமு மில்லாத                                         |    | கூறும் நாவிற் குளிர்வானைக்                                          |    |
| அரும்பெருஞ் சோதி நாதனைநாம்                                   |    | குழைந்து குழைந்து கூவிடுவோம்                                        | 14 |
| ஓதியு முணர்ந்து முள்மலர<br>ஒவ்வொரு நாளும் உவந்திடுவோம்       | 04 | சிவசிவ வென்று செபித்திடுவோம்                                        |    |
| அசைவுக் கெல்லாம் ஆதியாய்                                     | •  | செக்மெலாம் சீவமெனத் தெளிந்திடுவோ<br>சீவயோக நாதனைச் சேர்ந்திடுவோம்   | ம் |
| அகிலம் புரக்கும் அன்புருவை                                   |    | செய்ந்தன்றி பென்றம் போற்றிடுவோம்                                    | 15 |
| இசைசேர் இன்பத் தமிழ்ப்பாவால்                                 |    | எல்லாஞ் சிவமென எண்ணிடுவோம்                                          | _  |
|                                                              | 05 | எங்குஞ் சிவமென நண்ணிடுவோம்                                          |    |
| பெற்று வளர்த்த தாமினும்<br>பெரிதாம் அன்புப் பெருமானை         |    | வல்லான் யோகனை வணங்கிடுவோம்                                          |    |
| மற்றுப் பற்று ஏதுமின்றி                                      |    |                                                                     | 16 |
| மகிழ்ந்து நாளும் வணங்கிடுவோம்                                | 06 | உமையாள் பாக <b>ம்</b> உடையானை<br>உள்ளே ஒ <b>ளி</b> யாய்த் திகழ்வானை |    |
| கூடு மன்பில் கும்பிடுவோம்                                    |    | எமையாட் கொண்ட இனியானை                                               |    |
| குறைகள் ஒன்றும் கூறுகில்லோம்                                 |    | ஈ <i>சணை என்று</i> ம் ஏத்திடுவோ <mark>ம்</mark>                     | 17 |
| ஆடு மழகைப் பார்த்திடுவோம்<br>அவனே யாமென் நார்த்திடுவோம்      | 07 | நினைக்க நினைக்க இனிப்பானை                                           |    |
| எய்து மின்பம் யாவினிலும்                                     | •  | நெஞ்சில் என்றும் நீங்கானைப்<br>பனைக்கை வேழ வுரியானை                 |    |
| இதுவே மேலாம் இன்படுமன்று                                     |    | 0.000                                                               | 18 |
| நைந்து நைந்து உருகிடுவோம்                                    | _  | பேசப் பேசப் பிரியாணை                                                | -  |
| நாமே யதலிவன நயந்திடுவோம் 🕦                                   | ម  | பெருமை பேச வரியானை                                                  |    |
| இந்த வுலக மின்பமெல்லாம்<br>இரவிற் கண்ட கனவாகும்              |    | வாச மலர்கொண் டெந்நாளும்                                             | _  |
| துவற கண்ட கனவாகும்<br>அந்த மாதி யற்ற6ிவான்றில்               |    |                                                                     | 19 |
| அன்பு வைத்து ஆறிடுவோம் 🔾 🔾                                   | 9  | அடியார்க் கெல்லாம் அடியானை<br>ஆதை பெல்லாம். அடின்வானை               |    |
| மாடும் மனையும் சுற்றமும்                                     |    | ஆசை யெல்லாம் அருள்வானை<br>முடியாப் பீறவி முடிப்பானை                 |    |
| மாண்டு ஒழிந்து மறைந்துவிடும்                                 |    |                                                                     | 20 |
| தேடும் பொருளொன் றுண்டாயின்<br>செல்வன் கழலே தெளிந்திடுவோம் 10 | 1  | எங்கள் குருவாய் வந்தானை                                             |    |
|                                                              | •  | எவர்க்கும் இனிய பொருளானை                                            |    |
| பிறந்து மிறந்தும் அலையாமல்<br>பெரிதும் சிறிதும் பாராமல்      |    | உங்கள் உளத்தில் உறைவானை<br>ஓம்பி பென்றம் உய்ந்திடுவோம்.             | 21 |



நந்தன 🐠 (2012)

சித்திரை-ஆனி மீ (5-6)

# நால்வர் நன்னெறி

"நேசயோகத்தர் நெறியில்லாதவர்." இது எங்கள் சுவாமிகளது தியானமாலை' என்னும் நற்சிந்தனைப் பாடலிலுள்ள ஒரு-வாசகம். இந்த வாசகத்திலுள்ள "நெறியில்-லாதவர்" என்னும் தியானம் நாம் நன்றாக மனதிற் பதித்தற்குரியது. சம்பந்தப் பிள்ளையார் பெருமானைச் சென்றடையாத திருவுடையான் என்று போற்றுவார். சென்றடைய வேண்டிய நெறியெதற்கும் தேவையில்லாதவாறு பெரு-மான் எங்கும் நிறை செல்வமாய்ச் செறிந்-திருப்பதால் அவரைச் சென்றடையாத திருவு-டையான் எனச் சம்பந்தப் பெருமான் போற்-றினார். அங்கிருந்து இங்கில்லை யென்றால் அல்லவா இங்கிருந்து அங்கு சென்று அவ-ரைச் சேர வேண்டும். அவர் அங்கு இங்கெ-னாதபடி எங்கும் செறிந்திருப்பதால் நாம் அவரைச் சென்றடைதற்கு நெறியேதும் வேண்டியதில்லை.

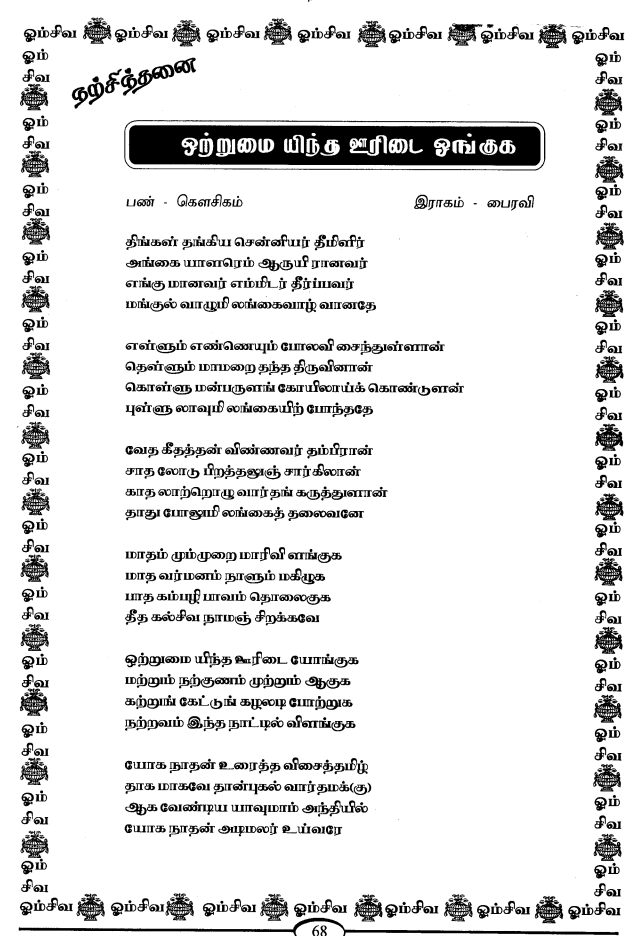
இனி, சிவயோகத்திற் பொருந்திய-வராய் அன்பே வடிவாய் அமர்ந்திருந்த துற-வியான எங்கள் சிவயோக சுவாமிகளையும் நேச யோகத்தர் எனலாம். அவர் சுத்த பரிபூர-ணத்திற் சுகித்து எங்கும் செறிந்த பொருளாயி-ருந்ததால் அவருக்கும் ஒரு நெறியுமில்லை. அவர் தம்மிடம் வந்த உத்தம பத்தர்களிடம் "இருந்ததனை இருந்தபடி காண வருந்து-வதேன்?" என்று வினவினார். "சும்மா இருந்து பார்" என்றே சுவாமி அவர்களுக்குச் சொன்-னார்.

ஆயினும், உண்மை உணரும் தாகம் கொண்ட பலரும் ஒன்று கூடித் தவமுயலும் தவச்-சாலையாகச் சிவதொண்டன் நிலையத்தை நிறுவியதும், இந்நிலையத்திற் கடைப்பிடித்து ஒழுக வேண்டிய ஒழுக்கத்தையும் ஐயத்-துக்கிடமின்றித் தெளிவுபடுத்தியிருக்கின்றார். அது, நமது சமய குரவர் நால்வரும் காட்டிய சிவசம்பந்த முறுதற்கான ஒழுக்கமேயாம். சை-வாசார சீலர்களும் சைவத்திருமுறை, சைவ-சித்தாந்தம் எனும் தோத்திர சாத்திரப் பழக்க முடையோருமான பலர் ஒன்றுகூடிச் சாதனை பயிலும் ஓரிடத்தில் இவ்வாறான ஒழுங்கு-முறையைப் பேணுவதே இயல்பானதுமாகும்.

இவ்விடத்தில் சிவதொண்டன் நிலையத்துப் புராண மண்டபங்களிலே சமய குரவர் நால்வரதும் படங்கள் மாத்திரம் சுவர்களில் இலங்குவது நமக்கு நினைவு வருதல் இயல்பே. நால்வர் பற்றிச் சுவாமிகள் விசேடமாகக் குறிப்பிடும் நற்சிந்தனை விடயங்கள் பற்றியும் நினைவுகூருதல் நன்று

''திங்கள் தங்கிய சென்னியர்…'' எனத் தொடங்கிச் செல்லும் பண்-இசை பொறித்த பாடலொன்று நற்சிந்தனையிலுள்ளது. இது சம்பந்தப் பிள்ளையாரது கௌசிகப் பண்ணில் அமைந்த திருப்பதிகங்களின் வழிப்பட்ட-தேயாம். அப்பரடிகளது "சுண்ணவெண் சந்த-னச் சாந்தும்..." எனத் தொடங்கும் திருப்பதிகம் பாடல்தோறும் "அஞ்சுவது யாதொன்றுமில்லை அஞ்ச வருவதுமில்லை என முடிவுறுகின்றது. இவ்வாறு முடிவுறும் தேவாரங்களை நற்சிந்-தனையிலும் காணமுடிகிறது. (நற்சிந்தனை பக். 150....) சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகளது மற்றுப் பற்றெனத் தொடங்கும் பாண்டிக்கொடுமுடி நமச்சிவாயத் திருப்பதிகத்தை அடியொற்றிப் பாடியதே நற்சிந்தனையிலுள்ள "பச்சைமா மயிலோடு..." எனத் தொடங்கும் நமச்சிவாயப் பதிகம். பொறிவழியே போய்ப்புகுந்து எனத் தொடங்கும் நற்சிந்தனையிலுள்ள 'கண்ட பத்தும்' மாணிக்கவாசக சுவாமிகளது திரு-வாசகக் 'கண்ட பத்தும்' கொழும்புத்துறை அடிகளும் பெருந்துறைப் பிள்ளையும் ஒரு நெறியினரே என்பதற்குத்தக்க சான்றுகள்.

சுவாமிகள் நற்சிந்தனையிலுள்ள சில நெடும் பாடல்களின் பிற்பகுதிகளில் புராணக் கதைகளைத் துணைக்கொண்டு அன்பர்களது



நல்லெண்ணங்களை உறுதிப்படுத்துகின்றார். அப்படியான இடங்களில் நால்வரதும் புரா-ணங்களிலுள்ள சம்பவங்களையும் கையாளு-கின்றார் எடுத்துக்காட்டுக்காக "ஓதுக அதுநாம் ஓம் தத்சத் ஓம்" பாடலிலுள்ள சில சம்பவங்கள் மேலே கரப்படுகின்றன.

"தூது சுந்தரர்க்காய்ச் சென்றாய் நள்ளிருட்போது" "சம்பந்தர்க்குப் பொற்கிழி கொடுத்தாய்" "அன்னந் தண்ணீர் அரசுக் கீந்தாய்" "சேவகனாகிக் குதிரை செலுத்தினை"

பலபடக் கூறிச் செல்வானேன்? சிவ-தொண்டன் நிலையத்து அபிடேக பூசைகளின் முடிவில் நாம் பாடும் நற்சிந்தனைப் பாட்டின் இறுதிப்பகுதியில் உள்ள நான்கு மங்களங்கள் நம்மால் மறக்க முடியாதன அல்லவா?

''சீகாழித் தேவருக்கு மங்களம் திருநாவுக் கரசருக்கு மங்களம் சீர்பெருகு சுந்தரர்க்கு மங்களம் தீவ்விய மாணிக்கருக்கு மங்களம்''

நால்வர்களது திவ்விய சரிதங்களை நினைவுகூர்ந்து சுவாமிகள் நால்வர் வழியில் அருட்பாக்களை பாடியதும், நால்வர்களுக்கு மங்களம் பாடியதுமான இவையெல்லாம் நால்வர் நெறி நம்மனோர் நம் உண்மை நிலையை உணர்ந்து உறுதியுறுதற்கு உபகாரமாதல் பற்றியேயாம் நால்வர் நெறி சுவாமிகள் கூறும் இருந்துபார்க்கும் நெறிக்கு விரிந்த விளக்கமா-யிருக்கிறது. சம்பந்தப்பிள்ளையார் தமது முதற் திருப்பதிகத்துத் திருக்கடைக் காப்பிலே தம்மை "ஒரு நெறிய மனம் வைத்துணர் ஞான சம்பந்தன்" எனக் குறிப்பிடுகிறார். ஒரு நெறி-யென்பது சிவத்தோடு சம்பந்த முற்றிருக்கும் ஒரு நெறியேயாம். அந்தச் சம்பந்தத்தை மறவாது அதிலே மனம் வைத்து அதனையே நீள நினைத்திருப்பதொன்றே அவர் நெறி. அதுவே மற்றையவரதும் ஒரே நினைவுமாகும். "நெஞ்சம் உமக்கேயிடமாக வைத்-அப்பர் நினையாதொருபோதும் இருந்தறி-கேன். என்றும் சுந்தரர் "மற்றுப்பற்றெனக் யேன்" கின்றி நின்திருப் பாதமே மனம் பாவித்தேன்" என்<u>ற</u>ும், மணிவாசகர் "இமைப் பொழு<u>க</u>ும் என் நெஞ்சில் நீங்காதான்'' என்றும் பாடுகிறார். சுவாமிகள் எமக்கெல்லாம் படித்துப் படித்துக் கூறும் நற்சிந்தனையும் தீய திலாத நன்று-டையானைச் சிந்தித்திருக்கும் சிந்தனை யொன்றே நமக்கு வேண்டும் என்பதே. நால்-வரது பாடல்களும் இந்தத் தூய சிந்தனை-யையே சுற்றிச் சுற்றி வருகின்றன. இவற்றைப் பயின்று தெளிவது எமது சிந்தனையைச் சுற்றிச் சுற்றிச் சுழன்றலைய விடாது பெருமா-அவர்கள் மனம் புறவிடயங்களிலே செல்வ<u>கு</u> குறித்து நொந்து பாடிய பாடல்கள் பல உள்-ளன. மணிவாசகசுவாமிகளிடத்தும், அப்-பரடிகளிடத்தும் இந்த நோதல் உடம்பெல்லாம் கண்ணாய் வெள்ளம் பாயுமளவு பெருகி நிற்கிறது. இவை நமது மனம் புலன்வழிச் சென்று அலையாதிருப்பதற்கு உதவியா-யிருக்கின்றன. ஆக இருவிடயங்களை நால்-வரும் நமக்கு விளக்கமாகவும், நுட்பமாகவும், தெளிவாகவும், இனிதாகவும் காட்டியிருக்-கிறார்கள். ஒன்று நமது உயிருக்கு உயிராயி-ருக்கும் பொருமானிடத்துப் பக்தி. இரண்டு பொய்யை மெய்யென்று எண்ணி அதில் மாண்டு போகாதிருத்தல். இவ்விரண்டும் நாம் ஈடேறப் போதியன.

"பக்தி, நிர்வாணம்-இவ்விரண்டும் போதும்" – *அ*ருள் வராழிகள்.

### **தி**குச்சிற்றம்பலம்

செங்கண் நெடுமாலுஞ் சென்றிடந்துங் காண்பரிய பொங்கு மலர்ப்பாதம் பூதலத்தே போந்தருளி எங்கள் பிறப்பறுத்திட் டெந்தரமும் ஆட்கொண்டு தெங்கு திரள்சோலைத் தென்னன் பெருந்துறையான் அங்கணன் அந்தணனாய் அறைகூவி வீடருளும் அங்கருணை வார்கழலே பாடுதுங்காண் அம்மானாய்.

திகுச்சிற்றம்பலம்

\_ திருவாசகம்\_

அரியயனுந் தேடி யறியாத் திருப்பாதம் பெரியபுவ னத்திடையே பேயேனை யாண்ட உரிமை நினைந்துருகி யுள்ளத் துவகைபொங்க இருவிழியும் நீரிறைப்ப விரவுபக லேத்தி அரியதிருப் புகழையே அறையுதுங்கா ணம்மானாய்

\_ நற்சிந்தனை\_

Volume-76

(May-June)

Issue-5-6

# Natchinthanai

## WE ARE THE SERVANTS OF SIVA

We are the servants of Siva. This is *charya*; this is *kriya*; this is *yoga*; this is *jnana*. This is *mantra*; this is *tantra*. This is the panacea.

To become established in this meditation is *nishdai*. For those who enjoy this *nishdai*, there is no need for rules of conduct, or *tapas*, or fasting, or the observances of any of the four 'asramas? Such people have lived, are living and will give line in the world as they please. No one understands their greatness. For only he who eats sugar-candy will know its sweetness.

There is not even one thing that is wrong. It was all accomplished long, long ago. We do not know.
All is truth.

The four *asramas* are the four stages in life, in which effort is made to fulfill the duties appropriate to each, as laid down in the Hindu Scriptures- first that of the *brahmacharin* or celibate student; then that of the *grahasta* or householder, in which a man fulfils all the duties of married life and then, having educated his sons and seen his daughters married, retires (with or without his wife, according her wish) to a secluded place and devotes his life to meditation and worship and thus enters the stage of *vanaprastha* (forest dweller); finally, he may become a *sannyasin*, a homeless wanderer, who has renounced everything.

# THE SAIVA SAINTS

## 13. Saint Maanakanchaara Naayanaar

All the arrangements for the wedding had been carefully made by the bride's father. He was a general in the king's army and Vellala by caste and possessed of immense wealth. It was his only daughter whom he was giving in marriage. To the sound of the wedding drums, the bride groom, Kalikaamar Eyarkone, was approaching Kanchaaroor, his bride's village accompanied by his noble relations.

But before he could reach his bride's house, there arrived a great ascetic distinguished for his great austerities. His matted hair was crowned with a necklace of *rudrakash* beads, on his ear hung a *Kundala*, on his breast and across his shoulders was a belt together with a black and hairy sacred thread. He carried a bag of holly ashes in his hand. On his forearm was wound a thread with a single *rudrakasha* beads and his entire body, like a live ember covered with ash was smeared with holy ash.

The bride's father, the saintly Maanakanchaarar, instantly went forth to meet him and worshiped him, saying: "Great indeed seems to be my merit to be vouchsafed this gracious visit." Deeply moved, he thus praised the venerable visitor, who asked him, "What is it you are celebrating here?" "Lord my only daughter is being married" he replied. "May all good come to you", pronounced the ascetic in blessing. Maanakanchaarar led before him his daughter—fair.

as Sri, the Goddess of Beauty herself, and decked in all her bridal glory, and made her prostrate herself and worship him. As the maid arose the sage's eyes fell on her beautiful long tresses. "Her hair could make a good *panchavadi* for me" (panchavadi a broad matted rope worn over the breast) he said.

As soon as Maanakanchaarar, who always fulfilled the needs of the Lord's devotees even before they asked him, heard these words, he remarked "Great is our good fortune." Forthwith he drew his sword and cut to the roots the tresses of his daughter and only child, who had finally been born to him after years of childlessness and long years of earnest prayer and his practice of austerities. He cut off his daughter's hair, adorned with bridal flowers and stretched forth his hand offerings it to his great visitor.

But lo! Where was his visitor? He saw him in the high heaven with His consort seated on the Bull. His devotee fell down and worshiped Him. "We grant that you abide beside us always" said the Lord.

When the bridegroom Eyerkone arrived, he was thrilled to hear the story of what had happened. He gave lavishly and joyfully married the saint's daughter, after celebrating the marriage on a grand scale, he took her home to his own ancient village, Eyer.

# **REALITY OF GOD**

### Mahatma Gandhi

The word Satya (Truth) is derived from Sat, which means 'being'. Nothing is or exists in reality except Truth. That is why Sat or Truth is perhaps the most important name of God. In fact it is more correct to say that Truth is God, than to say that God is Truth. But as we cannot do without a ruler or a general, such names of God as 'King of kings' or 'The Almighty' are and will remain generally current. On deeper thinking, however, it will be realized, that Sat or Satya is the only correct and fully significant name for God.

And where there is Truth, there also is knowledge which is true. Where there is no Truth, there can be no true knowledge. That is why the word *Chit* or Knowledge is associated with the name of God. And where there is true Knowledge, there is always Bliss (Ananda). There, sorrow has no place. And even as Truth is eternal, so is the Bliss derived from it. Hence we know God as Sat-Chit-Ananda, One who combines in Himself Truth, Knowledge and Bliss.

Devotion to this Truth is the sole justification for our existence. All our activities should be centered in Truth. Truth should be the very breath of our life. When once this stage in the pilgrim's progress is reached, all other rules of correct living will come without effort, and obedience to them will be instinctive. But without Truth it is impossible to observe any principles or rules in life (Yeravda Mandir, 1945)

It is easy enough to say, 'I do not believe in God'. For God permits all things to be said of Him with impunity. He looks at our acts. And any breach of His law carries with it, not its vindictive, but its purifying, compelling, punishment. God's existence cannot be, does not need to be, proved. God *is.* If He is not felt, so much the worse for us. The absence of feeling is a disease which we shall someday throw off *nolens volens\** (Young India, 23-9-1926).

This belief in God has to be based on faith which transcends reason. Indeed. even the so called realization has at bottom an element of faith without which it cannot be sustained. In the very nature of things it must be so. Who can transgress the limitations of his being? I hold that complete realization is impossible in this embodied life. Nor is it necessary. A living immovable faith is all that is required for reaching the full spiritual height attainable by human beings. God is not outside this earthly case of ours. Therefore exterior proof is not of much avail, if any at all. We must ever fail to perceive Him through the senses, because He is beyond them. We can feel Him, if we will but withdraw ourselves from the senses. The divine music is incessantly going on within ourselves, but the loud senses drown the delicate music, which is unlike and infinitely superior to anything we can perceive or hear with our senses (Harijan, 13-6-1936).

I have seen and believe that God never appears to you in person, but in action which can only account for your deliverance in your darkest hour (*Harijan*, 10-12-1938).

<sup>\*</sup>Willing or unwilling

## THE GURU

[The following is the excerpts from the book "The teaching of Ramana Maharshi in His own words", (2008) compiled by Arthur Osborne-a western devotee of Maharshi. Arthur Osborne has excellently complied to build up a general exposition of the Bhagavan Sri Ramana Maharshi's teachings by selecting and fitting together passages from dialogues and from his writings, published in various books. Arthur Osborne used his comments in minimum and is given here in italics and the text the 'D' indicate the questioner and 'B' indicate the Bhagavan. The Courtesy is to Sri Ramanashram and Arthur Osborne.]

It has always been taught that in order to attain Realisation, not only practice but also a guide is needed. In this, as in all things, Bhagavan gave the doctrine its deepest meaning. In fact, it became essentially the same as the Christian doctrine of 'the Christ in you' or the Buddhist doctrine of the 'Buddha mind' which is to be realised in oneself,

- D.: Bhagavan has said that without the grace of the Guru one cannot attain the Self. What precisely does he mean by this? What is this Guru?
- B.: From the standpoint of the path of knowledge, it is the supreme state of the Self. It is different from the ego which you call yourself,
- D.: Then, if it is the supreme state of my own self, in what sense does Bhagavan mean that I cannot reach it without the grace of the Guru?
- B.: The ego is the individuality and is not the same as the Lord of all. When it approaches the Lord with sincere devotion, He graciously assumes name and form and takes it to Himself. Therefore they say that the Guru is none other than the Lord. He is the human embodiment of Divine Grace.

This would seem to mean, then, that the Guru is the Lord or the Self manifested outwardly in human form and that this outward manifestation is necessary. But the questioner, in the present instance,

was not convinced of this, since he knew that Bhagavan himself had had no human Guru and that there are other cases on record also, especially among the founders of religions. He therefore continued:

- D.: But there are some who seem to have had no human Guru at all?
- B.:True. In the case of certain great souls, God reveal Himself as the Light of the Light from within.

It occasionally happened that some questioner would openly raise the objection that Bhagavan himself had not a Guru and in such cases, his reply would be that the Guru need not necessarily take human form. Some who knew his teaching at second hand suggested that he did not hold it necessary to have a Guru and explained the lack of explicit initiation in that way, but he rejected this suggestion unequivocally. S.S. Cohen has recorded a conversation on this subject with Dilip Kumar Roy, the celebrated musician of Sri Aurobindo Ashram:

Dilip.: Some people report Maharshi to deny the need of Guru. Others say the reverse. What does Maharshi say?

B.: I have never said that there is no need for a Guru.

Dilip: Sri Aurobindo often refers to you as having had no Guru.

B.: That depends on what you call Guru. He need not necessarily be in human

form. Dattatreya had twenty-four Gurusthe elements, and so on. That means that any form in the world was his Guru. Guru is absolutely necessary. The Upanishads say that none but a Guru can take a man out of the jungle of mental and sense perceptions, so there must be a Guru.

Dilip: I mean a human Guru. The Maharshi didn't have one.

B.: I might have had at some time or other. And didn't I sing hymns to Arunachala? What is a Guru? Guru is God or fie Self. First a man prays to God to fulfill his desires, then a time comes when he does not pray for the fulfillment of a desire, but for God Himself. So God appears to him in some form or other, human or non-human, to guide him as a Guru in answer to his prayer.

It was only when some visitor brought up the subject that Sri Bhagavan himself had not had a Guru that he explained that the Guru need not necessarily take on a human form, and it was understood that this referred to very rare cases.

I shall return to this question later, but wish immediately to consider the implication of the saying that God, Guru and Self are the same. In the ordinary sense of the word, a Guru is one who has been invested with the right to initiate disciples and prescribe a spiritual discipline for them; and in their sense, a proper investiture is necessary to validate his actions as a Guru, just as proper ordination is necessary to validate the religious rites performed by a priest. A mass said by a duly ordained priest would be valid, whereas one said by a man of greater moral integrity and intellectual power who was not an ordained priest would not; and in exactly the same way, the genuineness of a Guru and validity of his initiation and discipline normally dependent rather on his legitimate investiture as the successor to a line of Gurus than on his own

inherent attainments. Bhagavan was little interested in this interpretation of the word Guru, but he did accept it when asked.

D.: can one derive any benefit from repeating incantations picked up casually, without being initiated into them?

B.: No. One must be initiated into them and authorised to use them.

Bhagavan then illustrated this saying by the following story: A king once visited his minister at the latter's house. There he was told that the minister was busy with his incantations. The king accordingly waited for him, and when he was free to meet him, asked him what incantation it was. The minister told him that it was the Gayatri. The king then asked the minister initiate him into the use of it, but the latter declared that he was unable to. Thereupon the king learnt it from someone else and the next time he met the minister he repeated it to him a asked him whether it was right. The minister replied that incantation was right but that it was not right for him to say it. The king asked why; the minister called an attendant who are standing nearby and told him to arrest the king. The order was not obeyed. The minister repeated it and still it was not obeyed. The king then flew into a temper and ordered the attendant arrest the minister, which he immediately did. The minister laughed and said that that was the explanation the king has asked for.

'How?' the king asked.

'Because the order was the same, and the executive was same but the authority was different. When I pronounced order there was no effect; but when you did it, the effect was immediate. It is the same with incantation.

(To be continued)

Aleucuin

Bilingual Monthly, Registered at the G. P. O, as News Paper.

No: R. B. N. 782/1961

| பீடுகள்           |   |
|-------------------|---|
| - Carrier         |   |
| a Land            |   |
| THE .             |   |
| (Details)         |   |
| 0                 |   |
| 1777 March 1977   |   |
| 1                 |   |
| CT)               |   |
|                   |   |
| -                 |   |
| 110               |   |
| Cities 1          |   |
|                   |   |
| A Partition       |   |
| D Sente           |   |
|                   |   |
| (SME)             |   |
| Butto.            |   |
| give :            |   |
| LA.               |   |
| an letted         |   |
| जारी<br>हारी      |   |
| erio.             |   |
| (D)               |   |
| -                 |   |
| 1                 |   |
| ALC: N            |   |
| 100               |   |
| · CO              |   |
| Gove              |   |
| -                 |   |
| (0                |   |
| -                 |   |
|                   |   |
|                   |   |
|                   |   |
|                   |   |
| 9                 |   |
| dia               |   |
|                   |   |
| F COL             |   |
| -                 |   |
|                   |   |
| Sand.             |   |
| 1                 |   |
| VED.              |   |
| 100               |   |
| bien.             |   |
| 47                |   |
|                   |   |
|                   |   |
|                   |   |
|                   |   |
|                   |   |
|                   |   |
| lenin.            |   |
| . 60j             |   |
|                   |   |
| (=                |   |
| - 0               |   |
| The state of      |   |
|                   |   |
|                   |   |
| Acres             |   |
| and a             |   |
| 7.755             |   |
| m 2000A           |   |
|                   |   |
| 0                 |   |
| 16001             |   |
| 0                 | ı |
| 10                | Ü |
| -                 |   |
| Diego.            |   |
| -                 |   |
| 710               |   |
| 10                |   |
| (Pales)           |   |
| 40                |   |
| -                 |   |
| galad             |   |
| E 400             |   |
| 0                 |   |
|                   |   |
| - marie           |   |
| 450a              |   |
| 100               |   |
| _                 |   |
|                   |   |
| The same          |   |
| 1000              |   |
|                   |   |
| में व्यानिक्राह्म |   |

| . நற்சிந்தனை 6 ஆம் பதிப்ப<br>. NATCHINTHANAI(English Edition)<br>. எற்சிர்களைக் சீர்க்களைகள்கானா பகிப்ப | ) | 300.00                     | 400.00                          | 12.00                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|----------------------------|---------------------------------|--------------------------------------------|
|                                                                                                         |   | . நந்சிந்தனை 6 ஆம் பதிப்பு | NATCHINTHANAI (English Edition) | டுக்கிர் உணைத் சீர்ச்சுனைகள் சாசாரண பதிப்ப |

फ़ांमीहिककाल है हैं। इंडिकान कर्ना-माझाएका पड़ींपंप

போகசுவாமிகள் வாழ்க்கையும், வழிகாட்டுதலும் (2ஆ பதிப்பு) **जिप्तमीय प्राम्लम काम्लाएं** 04 05.

300.00

250.00

50.00 35.00 35.00 50.00 20.00 200.00 80.00 150.00

என்நெஞ்சில் இடம்கொண்ட ஒரு பெரியார் யோகசுவாமிகள்

தியானகாலச் சிந்தனை (புதிய மூன்றாம் பதிப்பு) நமச்சிவாய மாலை 07. 08.

தாயுமானகவாமிகள் திருப்பாடல் முலமும் பொழிப்புரையும் யோகசுவாமிகள் அருள்மொழிகள் (புதிய பதிப்பு) मिवाइसीपाम्बाधामकार (ब्राकाप्पान्य) 10

சைவத் திருமுறைத் திரட்டு (புதிய மூன்றாம் பதிப்பு) தாயுமானகவாமிகள் பாடல் (மூலம் மட்டும்)

**HOMAGETO YOGASWAMY** 13

म्ब्यां(एक क्वाम्ण 14

முருகன் திருப்பாடற் திரட்டு

9

சர்வளுனோத்தர ஆகம ஞானபாதவசனம் मफ्डंडाड़ डिलिंपिक्एं

50.00

50.00

25.00 25.00

10.00

€0.00 0.00 0.00

मिर्वाजुङ्गाकां . जिन्हेड्राविष्ट्रं आचंसिर्वे द्वीचंस्वां विवानीपि a) உள்நாடு ரூபா ஆண்டுச் சந்தா **क्रीत्म्रकाम्म्** 

25/A, பாரன்கடை ஒழுங்கை, திரு. மா. திலகரத்தினம் கொழும்பில் பெறும் இடம் மேற்படி வெளியீடுகளைக்

b) Gounflyn (B S \$

தொலைபேசி : 0112 - 365102 கொழும்பு - 06.

hora Dura

விண்ணப்பங்கள், கடிதங்கள், காசுக்கட்டனை, தபாற் கட்டனை காசோலை முதலியன அனுப்பவேண்டிய பெயரும் விலாசமும். Cheque, Drafts and Money Orders should be drawn in 434, K.K.S. Road, Jaffna, Sri Lanka. favour of Sivathondan Society

434, K.K.S. Road, Jaffna, Sri Lanka. Date of Publication: 01" February 2012 S. Vinasithamby B.A (Hons) Astraluxumi Publication c) Published for: M. Thilakaratnam T.P: 021 - 2222799 Sivathondan Nilayam, F.P: 065 - 2240272 320, Sea Street, Colombo - 11. Chenkalady. a) Printer: Editor:

The Manager, "Sivathondan Nilayam" 434, K.K.S. Road, Jaffna, Sri Lanka. If undelivered please return to:

COLOMBO TAMIL SANGAM, COLOMBO 06. S7TH LANE, IBRARIAN, 49