# CEYLON UNIVERSITY MAGAZINE



THIRD TERM 1958 - 1959

Edited

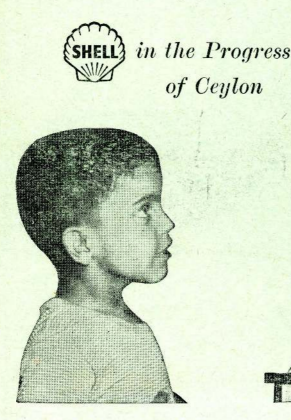
by

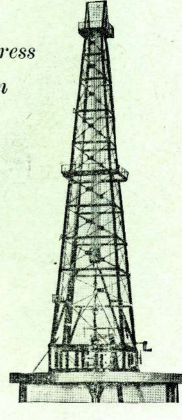
ABHAYA ATTANAYAKE

## He needs to know

In this modern age of scientific achievement, the means to convey new ideas to students and the general public were never more important. Ceylon's social, industrial and economic development has been accompanied by a like advance in the technique of information and explanation.

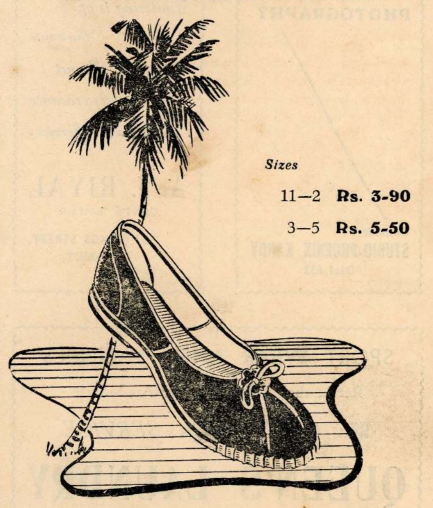
As told by Shell with its films, exhibitions, publications, lectures and in other ways, the remarkable story of oil and its ever-widening benefits to the community affords one example of how the people of Ceylon are kept abreast of modern progress.





K. Indapela

## BALLERINA

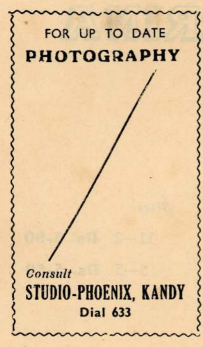


## SWARNA STORES

Authorised Dealers for

Bata

52. DALADA VEEDIYA, KANDY.



Tailoring is of

Custome

Type for Smart

Appearance

and Long Service

## A. J. RIYAL

GENT'S TAILOR

51, KINGS STREET.

### SPORT WEAR AND FLANNELS

Retain their Original Smart Appearance

WE GIVE QUICK SERVICE

## QUEEN'S LAUNDRY

DYERS AND DRY CLEANERS

No. 2, Torrington Road,

Outstation Orders Executed Per V.P.P.

## CEYLON UNIVERSITY MAGAZINE

(Published by the Union Society)
PERADENIYA



THIRD TERM 1958-1959

> Edited by

ABHAYA ATTANAYAKE

### STUDENTS' COUNCIL-COMMITTEE

THIRD TERM 1958-1959

President :- Mr. C. Jayasinghe
Vice-President :- Mr. A. T. Benedict
General Secretary :- Mr. M. T. W. Amarasekare
Junior Treasurer :- Mr. N. Thavanitharajah
Librarian :- Mr. W. K. H. Samarasena
Editor :- Mr. S. C. A. B. Attanayake

Committee Members :— Mr. W. Wajirasena
Miss P. Ratnasuriya
Miss M. Williams

Mr. G. Wickremaratne

### Contents

| Editorial                                                   |                              | 1  |
|-------------------------------------------------------------|------------------------------|----|
| Asoka's Dhamma                                              | W. E. P. Henry               | 5  |
| An Exploration                                              | G. S.                        | 11 |
| And Now With Two More                                       | Dias Gunaratne               | 15 |
| A Final Year's Lament                                       | Manoharan Gowindaraj         | 19 |
| KALDOR AND THE NEW TAXES                                    | L. B. C. Monerawela          | 20 |
| World Without Barriers                                      | J. B. Dissanayake            | 27 |
| THE IDEA OF A NATIONAL MUSIC                                | H. L. S.                     | 30 |
| MATERIALISM AND MYSTICISM                                   | Claver Perera                | 32 |
| THE STUDENT OF GEOGRAPHY AND THE DOCUMENTARY FILM IN CEYLON | Lakshman De Sılva            | 36 |
| "Mother's Illness"                                          | Viswakarma                   | 39 |
| කුමුකි                                                      | ඩි. පී. සෙන්දනායක            | 1  |
| සාතිතායේ පරමාණිය                                            | ආරියසිංහ ලියනගේ              | 9  |
| චූටි මල්ලි                                                  | සුදු අක් කෘ                  | 13 |
| සැනසුම (පද <sub>ශ</sub> )                                   | වීමල් දිසානා <mark>යක</mark> | 22 |
| නූතන සිංහල කවිය හා විචාරකයා                                 | ආර්. ඇස්. ජයරත්ත             | 23 |
| විශව විර <sub>ග</sub> ලය හා දෙශපාලනය                        | විදුදය                       | 31 |
| ජීවිතයක ලකුණු සොයා (පදුා                                    | "ලලිත"                       | 34 |
| சூரிய காந்தி                                                | சி <b>. தில்</b> ஃலநாதன்     | 1  |
| சந்தேகம்                                                    | வி. வச்சிரசேனன்              | 2  |
| புலவனுரைத்த அரசியலறம்                                       | சி. தில்ஃ நொதன்              | 5  |



## Better be a Bemax Man

Everyone recognises the apparently effortless co-ordination of mind and muscle that distinguishes the first-class tennis star. BEMAX can play a major part in helping to achieve that pitch of perfect all-round physical fitness. It is stabilized wheat germ, the richest natural source of the B vitamins—essential for muscular efficiency and nervous control—and provides, generously, additional protein and minerals the active body needs. Sprinkle BEMAX on your foodevery day.

Many of the world's finest sportsmen train on **BEMAX** Stabilized Wheat Germ.

The Richest Natural Vitamin-Protein-Mineral Supplement.

Available at all leading stores or from the sole agents.

## COLOMBO AGENCIES LTD.

355, DEANS ROAD olaham.org | aavanaham.org

COLOMBO

### CEYLON UNIVERSITY MAGAZINE



MARCH

PERADENIYA

1959

#### EDITORIAL

A few Editors in the past have drawn the attention of the authorities to the question of setting up a University Theatre which could also be used as a Cultural Centre. The urgent necessity of such a Theatre is seen by the absence of any creative talent in the University. Yet the authorities seem to consider the lighting up of the University roads more important and urgent, than building a Theatre. The vast sums of money spent on this project could have easily been utilized for the setting up of a University Theatre.

It is presumed that the University was set up with the object of giving our young men and women, a decent education, so that, they may be of some use to the country or at least to themselves. Yet as things are at present one cannot definitely say how far this objective has been achieved.

Various meanings have been given to the word "education." For most of our Undergraduates it just means "book learning." Most of them confine themselves to their rooms and books or to the library, the whole day through, and are indifferent to everything else that happens around them. The success of their University career is judged ONLY by the results of the final examination. By this it is not meant that one's studies should be ignored or that one should be interested only in Cultural or other extra-mural activities. Books should be given priority but other activities should not be

ignored altogether, so that the students will be moulded in such a way so as to face the future world unabashed in any atmosphere. When things are in such a state, it is no surprise that people frequently comment on the lack of creative talent in the University.

The University authorities have taken a step further. They have taken education to mean studies and sports. I may be wrong in saying so, but the large sums of money spent on encouraging and fostering sports activities and their tendency to ignore cultural activities drives one to this conclusion.

Only a few students are interested in any sort of cultural activity and even these few do not receive the necessary facilities or the encouragement from the authorities. A certain high official of the University had seen "MANAME"—a play produced by the University Sinhakse Drama Circle and which created so much of interest throughout the island—only when it was staged at the Campus and, it was the thirty nincth performance! This alone shows the amount of interest the higher authorities take in cultural activities.

Sometime back, the Gandharva Sabha organised an Oriental Dancing class and an Oriental Orchestra, but due to lack of funds and the absence of a place to conduct these classes, besides other minor difficulties they had to face, both these attempts to give our Undergraduates a chance of developing their talent (if any), had to be abandoned. Even University plays both English and Sinhalese, have to be staged at one of the Halls of Residence, the Open Air Theatre or at Kandy at the cost of much unnecessary expenditure and inconvenience.

 merely by accdemic studies and research." He has also said that we will be able to obtain help for the purchase of equipment for theatrical activities from the Rockfeller Foundation. Yet this seems to have in no way influenced the attitude of the authorities to the question of setting up a University Theatre. In fact no theatre is envisaged in the near future.

Last year a number of resolutions asking for a University Theatre and a Cultural Centre were passed in the Halls of Residence and the Students Council, but they seem to have only helped the Vice-Chancellor to fill his waste paper basket. Of course, he promises to give them due consideration, but unfortunately no action is being taken. In addition, the students too forget about it till another set of resolutions are passed next term, only to face the same fate as the ones before.

For how long are we going to repeat this? A rather difficult question to answer. May be for another ten or twenty five years or even more! Yet our Campus politicians are busy otherwise. They go on a protest march and burn the effigy of the Prime Minister—though they are not taken seriously, except of course by their party bosses. Then they pass a resolution on a national problem already settled by the Government and about which every peace loving individual wants to forget. Thereby creating communal disharmony, illfeeling and distrust—things which were never heard of, in the University in the past when Undergraduates recognised themselves as one student body bounded by a strong sense of unity and not as Sinhalese, Tamils or Muslims. By trying to show the outside world that "these people are mature enough to take a firm stand on a national problem" and to please their party bosses, we have lost the unity, which we need to fight the authorities to improve our lot.

We should solve our problems first and then think of national problems, shouldn't we? Then let us voice our greivances unitedly. Let time—the only saviour we could think of, heal the wounds of hatred and illfeeling. We sincerely hope that these "politically mature gentlemen" will not repeat the mistakes they committed once, making the Undergraduates the laughing stock of the country and give us their co-operation to fight for what we really need.

Now that we know for certain that just passing resolutions by the Students Council will not in any way help us to acheive our objective—A University Theatre, let us think of more effective and practical means of getting it done.

The formation of a federation of the Cultural and Literary Societies will be one such means. Such a federation will be in a better position to convince the authorities the urgent need of a University Theatre. They will also be able to organise a Campus—wide campaign and literally force the authorities to set up such a theatre with the least amount of delay. The societies concerned could discuss the matter and decide on what course of action they should take.

Until such time a Theatre is built, the Open Air Theatre should be supplied with the necessary facilities such as dressing rooms, electricity and water supply. We hope the authorities will give this immediate attention.

In almost every foreign University, the authorities take much pain to encourage and foster cultural activities. It's a pity that in Ceylon—a country which boasts so much about its ancient culture—it is considered a sphere reserved only for the unemployed. We sincerely hope that at least in this "period of transition" of which our Prime Minister very often talks, this attitude of our people and especially our University authorities and our Undergraduates change and also realise that education is much, much more than what they take it to be.

## PLEASE PATRONISE OUR ADVERTISERS

#### ASOKA'S DHAMMA .?

The edicts of Asoka provide an invaluable wealth of information for the reconstruction of the history of Asoka's religion, social life, administration, as well as to a certain extent the contemporary history. They bear quite a good deal of references—the authenticity of which is least challenged, if not unchallenged—as to his religious attitude. It is an accepted notion that Asoka was imbibed with liberal and universal ideas to the extent where religion was concerned. It is this single fact alone that makes it impossible for any one with reliable certainty to ascribe his Dhamma as relating to one particular religion. As a matter of fact some scholars have shown that "Asoka's Dhamma may be described as the common property of all religions." Others have related his Dhamma to the Rājadhamma given in the epic literature. Besides these, a third opinion is put forward which states that Asoka's Dhamma was the "Gihi vinaya" of Buddhism in a primitive aspect.

Let us see what light is thrown by his lithic records either to support or to reject these views.

His Monor Rock Edict I<sup>3</sup> is considered adequate testimony to his conversion to Buddhism. His high esteem towards Buddhism, and Sangha is quite explicit in a number of inscriptions. His visit to Buddhagaya and Lumbini Park are commemorated by the erection of stone pillars with inscriptions at those sites. The Bairat P. E. marks the event of his visit to the relics of a past Buddha, Karnakamuni. The most satisfactory evidence comes from the Bhabra inscription which expresses his veneration and sincere faith to Buddha, Dhamma ann Sangha. Furthermore the Bhabra inscription states that "all that is said by Buddha is well said." Here then is his confirmation of his faith in Buddhism. This is a declaration of Asoka of his true faith in Buddhism and his acceptance of the doctrines of Buddhism. The obvious conclusion, to be arrived at from these instances, is that Asoka was undoubtedly a Buddhist (most possibly in the ninth year of his reign.)

<sup>\*</sup>This essay is based mainly on the evidence supplied by the Asokan edicts.

<sup>1.</sup> Asoka-D. R. Bandarkar, p 97

<sup>2.</sup> Asoka and his inscription - Barua, p. 226

<sup>3. &</sup>quot;I have been a upasaka for over two and a half years But I did not progress well for a year. But since I have visited the Order (sangha) over a year ago, I have been progressing well in the path of Dhamma.

Though Asoka was a Buddhist, he was not the narrow-minded religious bigot. He had liberal ideas. In fact, the Buddhist attitude of life lays much emphasis on this fact—to cultivate liberal ideas. Although his tolerant attitude and liberal ideas towards other religious sects are quite apparent in a number ediets, it is also equally apparent that he had special predilection towards Buddhism.

The latter view is borne out by a number of instances. His visits to Lumbini Park (where Prince Siddhārta—later Gautama Buddha—was born), to Buddha Gaya (where He attained enlightenment), to Nigliva (where the relics of a former Buddha were enshrined) are commemorated by edicts.

He, thus, has visited only those places connected with Buddhism which undoubtedly implies his special regard to Buddhism. Nevertheless, no evidence—either inscriptional or literary—has so far been brought to light commemorating his visits to a place connected with any other religious sect. If his Dhamma was something other than Buddhism, why should Asoka inscribe "All that is said by Buddha is well said," instead of "all that is said by ancient Rshis (or sages) is well said" or a similar statement.?

Now coming to his Dhamma itself, the greatest difficulty some scholars have encountered in ascribing Asoka's Dhamma to the Buddhist doctrine is his failure to mention in his edicts the Buddhist terminologies like Nirvāna, Noble Eightfold Path, the Four Noble Truths etc. The doctrines of Anātma and Paticcasamuppāda are not mentioned either. As a matter of fact some scholars contest the assumption that his Dhamma was Buddhism.

Of course from a superficial glance, the question seems too formidable and unanswerable. But it should be noted that a satisfactory answer to this question and a fairly reasonable explanation as to why he refrained from the use of the terminology is supplied by Dr. D. R. Bhandarkar.<sup>5</sup> His edicts were set up primarily to be read by his officers and the common man in his vast empire (hence the use of Monumental Präkrit too.) Consequently the deep doctrines of Buddhism such as the Four Noble Truths, Noble Eightfold

<sup>4.</sup> R. E. VII, R. E. XII.

<sup>5.</sup> Asoka-Bhandarkar. P. 114

Path etc. were perhaps considered to be unintelligible to the vast majority of the readers, and his effort would have been futile. On account of this fact he chose some ethics of Buddhism which were practicable for the common man. In this selection, he has primarily guided, as is well seen in his edicts, by the concept of the 'righteous life," the keynote of the life of a Buddhist layman 1t is generally held by scholars that these ethics are mostly taken from Sigālovāda sutta and Lakkhana sutta of Digha Nikāya and Mangala sutta of sutta Nipāta—all teachings basically devoted to 'Gihivinaya" or household descipline. The following ethics, taken from his edicts are illustrative of this statement.

"Reverence to mother and father; reverence to teachers; seemly behaviour towards Brahamanas, sramanas; seemly behaviour towards slaves and servants; heartening to mother, father, elders and teachers; non-slaughter of animate beings; non-injury to creatures; modesty; chastity."

If his Dhamma is subjected to an analytical study the following guiding concepts will, no doubt, emerge as the fundamentals of his Dhamma.

i. Love towards living beings

il. Liberality

iii Righteous life

iv. Abstinence from what is bad.

Are'nt these undisputably and essentially Buddhistic? Of course, Christianity was non-existant in his day. Some major precepts in Ajivism, the sect of Nigantha Nātha Puttha etc. prevalent at the time do not tally with the moral code depicted in Asokan edicts. Hence these sects too can safely be set apart as not connected with Asoka's Dhamma. Next comes the religion of the soil for more than thousand years—Brahanism. It strongly advocates the sacrifical slaughter of animals which runs in direct contrast with Asoka's RE 1.6 In fact, sacrifice properly performed by immolating a living animal is a corner-stone in Brahmanism. Can we then, in the light of this, expect Asoka's Dhamma to have been connected with Brahmanism, when an extremely important tenet in that religion is quite explicity contradicted? These facts thus lead us to conclude that Asoka's Dhamma was derived from nothing but Buddhism. Of course, this does not mean that he persocuted

<sup>6. &</sup>quot;No sacrifice be performed by immolating a living thing whatsoever."

other religious sects in India. In reality he allowed free scope for all the religions in his domain and this is clear from his inscriptions.

By reading his edicts, one cannot conclude that Asoka completely refrained from inscribing the so-called deeper doctrines of Buddhism. Certain inscriptional contents seem to bear a close affinity with some of the tenets of the Nobel Eightfold Path. His reference to the leading of the righteous life has already been pointed out. The sum total of his Dhamma was for the people to lead a righteous life. From his edicts its is quite clear that the path for the righteous life is righteous action. According to Buddhism, Right Action ensures that "disciple's conduct should be peaceful, honourable and pure. He shall above all abstain from injury to living being" and this runs parallel to Asoka's Dhamma.

RE XII may be sited as a distinct reference to the first concept in Noble Eightfold Path—Right understanding or view. It runs as follows:—

"The growth of essence of things is of various kinds. The root of it is the control of speech, intending that there may be no honouring of one's own sect or condemnation of other sects irrelavantly." In brief this means that if one has a proper understanding of other religions, he cannot condemn them. All religions contain some amount of truth and plausible teachings. Before condemnation or exaltation, one should attempt to grasp a proper understanding of the religion he condemns or exalts. This seems to be a modification of the Right understanding in the Noble Eightfold Path, so as to be applicable to religious toleration. Isn't it possible then for us to take this as the practical side of a theoritical tenet?

The probable conclusion from these instances is that Asoka did not want to inscribe the more profound teachings of Buddhism in their true form, which might sometimes have become unintelligible to the common man. Instead, he simplified these teachings in order that even the worker in his empire would be benefitted, without being forced to grasp the fundamentals involved in it, since they are of an advanced nature.

<sup>7.</sup> RE XII; Barabar cave dedications.

Ceylonese chronicles, mention the fact that he patronised the third Buddhist Council held in Rajagaha and that he purified the Sangha. But this event is not definitely mentioned in his edicts. If he was a Buddhist and his edicts portray Buddhist teachings, why has he failed to mention this in his edicts (provided this event in the literary sources is historical)? Of course, criticisms are levelled against his failure to mention this momentous event, while he mentioned such a trivial event like a visit to Lumbini. Based on this, scholars sometimes doubt his religion too.

Let us then read his edicts with greater care to find the explanation to this discrepancy In fact the Minor Pillar Edict I, II and III, may be taken as references to this event.

- M.P.E. I. Whoever will split the sangha, the monk or nun, he (or she) for certain should be made to reside in a nonresidence, after being compelled to put on white robes.
- M.P.E. II. The Order shall not be divided. The sangha of the Orders of Monks and Nuns has been made united It is my desire that the sangha may be united for long ages.
- M.P.E. III. Whosoever the monk or nun will split the Order he (or she) must be made to reside in a non-residence after being compelled to put on white robes.

These three edicts hear out the following facts:-

- I. He brought about unity in the Sangha which implies that there had been a schism prior to this event.
- II. Precautionary measures were taken in the form of a decree against schisms, with explicit punishments in case of violation of this decree.

These facts seem to corroborate the literary evidence to a certain extent. The holding of the third Council,8 under his pat-

<sup>8.</sup> Scholars believe that his failure to mention the word "council" in his edicts was due to the fact that this may be a new word created later. Hence that word may not have been in the vocabularly at the time. This seems to be a plausible explanation.

ronage may be assumed historical for the purification of the sangha is attested to here. The literary tradition further narrates the dispatch of his missions (as a consequence of this council) to the neighbouring areas. On this the edicts are absolutely silent. Consequently, no opinion whatsoever can be formed on this. As regards this question we may conclude, on reasonable and legitimate grounds that Asoka purified the Sangha (very probably by holding a council) and arranged preventive steps against a future schism. The sending of missions abroad remains conjecturel and hypothetical.

According to this line of investigation, it seems acceptable that he was a Buddhist and his Dhamma was derived from the Doctrines of Buddhism. It is true that some of the morals had their parallels in Hinduism and some other sects. In the same way all morals in his doctrine do not conform to any one religious sect except Buddhism. On this basis, which is more probable, whether he collected the essence of all the religions and formulated his Dhamma or he derived the Buddhist ethics, to form his Dhamma? Which was easier? Of course, the latter seems more probable. It was purposeless for him to review all the religions in search of morals, when morals, sufficient for his purpose could easily be derived from Buddhism.

W. E. P. HENRY.

### AN EXPLORATION

I

And what if we had gone Into the high land, And the vapours sapped us Dry there?

At the counter
I listened to the travellers' tales,
Stored away vague images,
Puzzled them into my dreams, and found them
Snugly fitting into place.

So I rose and said
I'm going up, would she join?
Very quiet, and a nice pair of eyes too,—
Nice and wide, a bit too open. though;—
She'd love it, really,
Very much, but was strange to the place.
Have the weather eye open, boy, you know,
You never know!

When the talking ceased, the sun Burst in beauty through the mountains. With the mists gone we turned Up the valley; climbed hand on hand Sliding in soft places,—And our poles - a yard long—going in!

The noon—sky was a dazzle of whiteness,
Infinite whiteness flickering in the sky,—
And we at the centre of things
In the huge valley of the cosmos,
Draining perspiration dry stop a bald hill,
Looked down the valley—way we had trudged,
Pointing into the distance the last inn—
"'Tis there, beyond the palms, where the dead-bed curls,"—
And traced with a slow pant the scrawl of our ascent,—
Spilled over with the sand,

We picknicked in the bushes, sitting around, She and I and shared the pack,—
By Gad, but she was a neat hand!
But looking at me like that, you never know!
Smoked a cigarette, hummed a breezy tune,
And gazed about
Taking in the beauty of the afternoon—
The heat growing,—and the view
From the shrunken mound, empty of houses;
Only a hut afar off buried in a shroud of trees.
Gone to earth in cranny, out of sight.
Out of sight of man
No human habitation,
Only the rocks along the way, the dying stream.

And the heat humming in our ear, Buzzing and humming, and revolving round our head,— And the gnarled trees withdrawn in siesta, so,

We lay down a moment Cuddling the dead shrub, With our hats on, for the heat, over our faces, Dreaming of cold beer at the inn Way back

III

And the thunder came.
And we looked up at the skies,
And looked at each other,
And looked around wondering,
And looking around,
Felt lonely

And the wind gone berserk, tearing up the Valley, Churning our blood and driving our wits a-scatter,—And I had a time I can tell you, clutching my pole, And keeping my hat to my head, and watching her step,—And there she was clapping her hands, and looking about, And eyeing the hills and the clouds, and the clouds and mer For all the world, she owned it.

"Jim!" she said.
We came sliding down

With the dry grass waking up a little,—
"Jolly uncomfortable thing this rain is.
Ain't it?" I said.
"And we came from town all the way!"

—But there she was sliding

Down like a child of ten,

Slipping and running and calling to me to come;

With her curled head of hair swinging from side to side,

Leaping to the grip of her feet

From the muscle of boulders.

The rain it kept beating in blindly,
The wind and the thunder and the rain—
It's too big for the likes of us humans,
And we so far out of town—
"My God,' she cried, 'the water!'
I called out her name,
And the poor lassie running like that—
Slipping and running and sliding,
Running like a child of ten!

#### IV

Back in the town I told them,
Said she was lost, and they told me,
"Lost in the thunderstorm. where !—
Thought she was safe with you, boy!
And you in the town with them all,
And a place still to keep—!"
"'Twas just a notion." I said, "and how should I know!
The sun it was bright and I had a chill in the bones,—

And there she was smiling,—and there was I,— I with

my pack—."

When you are caught in the grip of conceit, And begin to imagine things, With the sun in your head and the wind in your eyes, You shake out your frame and you wonder Whether God is in you.

And you pay, and you pay,
When out of a dream in the night
You are torn, and you pray
That God may not bend on the morrow
Your head as you walk to the town
God, and she with her eyes!
And all for an hour of fun!—
But they went in the morning and found her
Down in the stream by the hut,
Bending her head to the water.
Washing her clothes in the water,
Washing the mud from her dress

G. S.

#### AND NOW WITH TWO MORE -

Like it or not—this government has blessed the country with two more Universities. So far the Peradeniya University (the Colombo—Peradeniya University) enjoyed the unique previlage of being the University of Ceylon. But alas! It was rather taken unawares when Vidyodaya (University of Ceylon) and Vidyalankara (University of Ceylon) appeared in the scene.

University status to Pirivenas! What an act! Of course some could welcome it as one long awaited for and much belated. Others did draw a parallel between the appearance of a University and—what a thing—a mushroom. To still some others it was an incompatible and incomprehensible reality—nay, a thunderbolt. And some of us were just flummoxed and fumigating.

Like it or not—we repeat—one has to face facts. It is neither our intention nor our purpose here either to justify or nullify (for could we do it either?) the arguments in favour of this type of creation. Taking here facts in existence, we (as all good realists!) just want to have a glance at the present—and—if possible— a peep into the future.

And welcome! ye twins down there—here you have our warm congratulations and best wishes and here's our love and regards for the Undergraduate fraternity who come into existence this term and would—if all things go well—be succeeded by representatives from generations after.

At home Needham has come and gone and what are his findings and recommendations? Is he ready with his Aladdin's lamp to bring about a cultural renaissance here at Peradeniya? And what has he got to say in regard to the Autonomy (or is it political control?) of the University? The medium—or the media—of instruction here?; the ever clamoured for granting of the external degrees and meeting of the practical needs of the country—science and technical education—and all that? Doubtless he (of course with Chatterjee and Seneviratne) has found some ingineous solutions (perhaps to be put into effect, but most probably to exist as a commission report) to transform this University to serve better

purposes and give out better products. And could we be satisfied that he has found his manthram to make the Undergraduate population here happy and creative and get rid of the eternal frustration which they are subjected at present?

Pirivena Universities! True, the pirivenas served the Nation—or a section of it—in difficult times when the intellectual and academic life was in an ebb in this country and at a time when the establishment of a University of Ceylon was even beyond imagination. And they have preserved some of our national tradition and outlook. The Nation has to be grateful to them. But the question is whether these institutions would—while maintaining the essence of their national and oriental outlook—make a sincere effort to get rid of the unhealthy elements within them, petty prejudices, outdated attitudes, approach and methods of education (which may have served them to produce bhikkus versed in the oriental studies, but certainly not individuals who comprehend the art of life) to be on par with modern Universities.

Perhaps we should have had some University Colleges-based on oriental traditions if necessary-which could have, in due course. attained the University status. Even now, there is the alternative bringing together the three Universities in Ceylon under a common board of control-of course allowing for their separate autonomyconsisting of representatives from the Faculties in each of them. This would make way at least for a uniform academic standard. Moreover, this seems to be all the more necessary since the indicative are that, these Universities-rather than making a point and a united effort at producing the necessary intelligentia for the country—seem to adopt an unnecessary attitude of antagonism to each other, or one creating unhealthy competition on bias. country at large, we think, would not appreciate such activity. These Universities are created not to serve the purposes of the highbrowed Ph. D's or Tripitakachariya's alone, but those of the Ceylonese Nation as a whole. It is surprising that the dons (in trouser, national or robe) in these Universities and others concerned do not realize this fact-or is it only their complexes and colourings which prevent them from getting together?

And moreover, if we accept this type of Sinhala only and Buddhist dominated type of University, it is nothing but right that the opportunities should be made available for the creation of Tamil only—and perhaps Hindu or Catholic dominated—Universities.

Hensman continues "..........Ceylon is perhaps, one of the most complex social entities in the world. That is why, when we think of the University in Ceylon, as a form for the social role of the intellegentsia, we have to take into account (I) the often contrary social, economic and political goals possessed by social groups within the nation (II) the actual co-existence of the indigeneous groups with sets of assumptions about man's ultimate

destiny.......A University or Universities can be a true form only if they maintain a neutrality in regard to more ultimate assumptions, loyalties and goals. They will have to be secular institutions but not syncretistic......

True that the control of this University is lopsided and healthy competition might reform it too, The Peradeniya University has nothing to lose, but so much to gain by the creation of these Universities. The problem is whether the desirable type of useful and 'National minded' graduates would get out of these Universities after three or four years of a non-residential course at Peliyagoda or Maligakanda. And, it is to attain this end that we have to act now, for it is indispensible for the welfare of the Nation.

Hensman says "..........It seems as if several Universities and with them several University Colleges are needed to represent adequately so rich a national tradition"

But we add "And let the first duty of these Universities be to teach wisdom, not a trade, character, not technicalities. Let them guide the individual towards the comprehension of the art of life. Let them make their products shed details in favour of principles and lastly remember Whitehead's "culture is activity of thought, and receptiveness to beauty and human feeling. Snaps of information have nothing to do with it."

DIAS GUNARATNE.

### A FINAL YEAR'S LAMENT

Four years have ended, must I leave this place, 'Tis Tempus fugit, but at what a pace? The finest moments of my youth here spent Its hard to leave, alas, my soul is rent I came here, raw, rum, fresher from school, Took up the rag by acting like a fool; First I learnt Classic under Rodrigo, And changed to Geography three years ago.

We lived at Marrs, the finest Hall of all,
Where freedom rules, and frightened Wardens fall;
Climb up the roof, play police and the rogue—
Ascend the ceiling, "ghosts" are then in vogue.
One night young Raja brings in a buffalo,
To find next week, the brute stand at his door;
These were the harmless jokes we cracked up here—
Celestial abode of the Gods, "hear, hear."

Though revolutionaries here abound, On leaving, wed the richest women found. But on this revolution let us frown And spend our leisure, hiking up and down.

But now I'm hiking far, and once for all, Soon, a lonely man without a Hall.

My friend, you ask me what I learnt up here, I'll tell you quickly open ears and hear.

These four years' learning, all they taught was this—"Do not question, Ignorance is Bliss."

MANOHARAN GOWINDARAJ.

### KALDOR AND THE NEW TAXES

In introducing the new taxes in his budget, the Finance Minister says that Ceylon's existing system of taxation is a typical capitalist one where the burden of taxation is unequitable and the rich are lightly taxed. Therefore in keeping with the Government's policy of "Democratic Socialism" and in order to prevent tax avoidance he proposed certain changes in taxation,—to create an integrated, equitable and efficient structure of Taxes. He proposes to broaden the tax base by the disallowance of certain kinds of expenses from tax exemption and the introduction of new taxes on Net Wealth, personal consumption expenditure and gifts. These taxes will be assessed by aggregating the income, wealth and expenditure of a family and will be determined on a "quotient system." The marginal rate of taxation has also been brought down from 58% to 60%.

For the realisation of the new tax on capital gains, i.e. any appreciation in value of assets—buildings etc., there should be a change in the ownership of property as a result of a sale, transfer under deed of gift, liquidation of business etc. This is operative from 1st April 1957. Since Capital gains are to be calculated only after the realisation of the full effect of this tax on Revenue it will not be felt immediately. The Finance Minister has roughly estimated the revenue from this tax at Rs. 25 million.

The Profits tax is abolished from 1st April 1958 and in its place is introduced a Wealth tax—imposed to avoid the present system of discrimination between property owners and the man who derives his income from work and effort. The proposed tax takes into account the taxes on income and capital gains and the rates proposed are well within the total yield from the property, whether in the form of money income or expected appreciation.

The new Expenditure tax is designed to curb extravagent expenditure and stimulate capital formation. Exemption is allowed on this tax upto Rs. 2000/- per year. This tax too will be estimated in the same "quotient system" as Income tax where each unit will be granted a tax free allowance of Rs. 8000/- in addition to basic allowance of Rs. 3000/- for each family irrespective of the number

of units. The argument in favour of the Expenditure tax most emphasised is the fact that expenditure is more difficult to conceal than income and therefore, it can be administered more effectively.

The Gifts tax takes the place of estate duty, i.e. tax on ownership of property passed at death. Under the existing system only gifts or bequests made within 5 years of a person's death was taxable. It has been argued that there is no reason to differentiate between the transfer of property through gifts and transfer of property by bequests.

Those who are aware of Kaldor's proposals for tax reform both in the U. K. and in India will note that the Finance Minister has not completely followed Kaldor's proposals. The Kaldor Scheme is a comprehensive plan covering almost every type of income producing source, designed to tap it on some co-ordinated fashion. Kaldor has been working on these plans for over 20 years, gradually blocking loopholes and tightening up the various measures. He has put forward his views in his book, i.e. the Expenditure tāx and also in the two reports on British and Indian taxation. This scheme is devised to minimise tax evasion and the pivot of the scheme lies in the New Income and Wealth tax which replaces the old Income and Profits tax. The Capital Gains tax, Expenditure tax and Gifts tax are introduced to fortify the main scheme and make evasion impossible.

Kaldor states "the five taxes: Income tax, Capital Gains tax, Annual Wealth tax, Personal Expenditure tax and General Gifts tax would all be assessed simultaneously on the basis of a single comprehensive return and they are self checking in character, i.e. concealment or understatement of items in order to minimise liability to some taxes may involve added liability with regard to others."

But this scheme has yet not gained support elsewhere. Kaldor was an authority of one of the Royal Commissions on Taxation of Profits and Income in England and he submitted a dissent. In 1955 he was in India to advise the Indian Government on taxation. But India has accepted only some of his proposals and that too with substantial modifications e.g. the marginal rate of Income Tax suggested by Kaldor is 40%—80%. But in India they have kept it at 84%.

In India, Kaldor's report on taxation was published and discussed before the proposals were embodied in the budget. But in Ceylon publication was postponed at his wish and also to avoid pressure being brought against the Minister prior to the budget. Thus Ceylon is the first country where the Kaldor system, with some modifications but the essentials still intact is to be implemented. The Finance Minister thinks Kaldor's system is more equitable in distributing taxes between property and work and calls his budget the first Socialist Budget saying that it lays down the basis for a properly constituted Socialist Society.

The Kaldor plan is essentially meant for a Capitalist set up. This is seen by Mr. Kaldor's insistence that the Marginal rate of taxation should be reduced from the present 85% to between 40%-50%, so that it will serve as an incentive for the rich to save and invest on productive enterprises. Kaldor did not intend to build a Socialist Society through this tax but he had in mind the maximization of private investments subject to certain requirements, i.e. that private investment should be productive. He wanted to introduce a scheme of National Investment for the private Capitalist, a system evolved to push him towards productive investment and thereby to get more revenue for the Government as the economy expands. The low rate of Income tax was meant to make evasion nct worthwhile and to siphon the surplus towards risky investments-to produce the necessary incentive to Capital accumulation and productive investment, as seen in the introduction of tax on Expenditure. The Wealth Tax is such that development is profit-The basis adopted by Kaldor is that the higher the rate of earnings on one's wealth, the less is the tax. Thus he takes it for granted that it is the richer people who possess Entrepreneurship, though this is not always so. The rich usually prefer to invest on shares of existing companies, which is safer. Usually the entrepreneur has to float his capital.

Our Finance Minister hasn't kept to Kaldor's schedule of rates. He has fixed the maximum rate of Marginal tax at 60%—a compromise between our present level of 85% and Kaldor's 50%—60%. He has also raised the wealth tax to 2% from 1½%—2%.

Under the proposed taxes, the bachelor is the worst off. But even a bachelor in the higher brackets of income will not suffer as much as the less fortunate counterparts in the lower brackets.

|     | Income           | Present Tax. | Proposed Tax. |
|-----|------------------|--------------|---------------|
| Rs. | 5,000            | 200          | 125           |
|     | 6,000            | 280          | 225           |
|     | 20,000           | 2,500        | 5,050         |
|     | 100,000          | 46,700       | 52,800        |
|     | 150,000          | 87,900       | 82,000        |
|     | 300,000          | 215,400      | 172,800       |
|     | 1,000,000 & over | 1,660,000    | 192,000       |

Thus we see that upto Rs. 6,000/- he is better off under the proposed taxes. But from Rs. 7,000/- to Rs. 100,000—he is worse off. Again from Rs. 150,000/- he is better off. Kaldor does this deliberately as he thought that these with higher slabs of Income were the elements that can save and also take risks.

It is the same in the case of married people. At Rs. 5,000/-tinere is no change under the proposed taxes. From Rs. 5000/-to Rs. 10,000/- they are better under the proposed system. But from Rs. 15,000/- to Rs. 100,000/- they will pay more in the future. Then from Rs. 150,000/- again they will be less burdened under the proposed Taxes. The present rate paid per Rs. 150,000/- is Rs. 86,625/- while under the proposed taxes it will be Rs. 76,800/-. At Rs. 1,000,000/- they now pay Rs. 809,125/- as against Rs. 586, 800/- in the future. Therefore married people are better off after the Rs. 100,000/- slab. Here too married people with 4 children are best off. They are exempted from taxes until the Rs 8,000/-slab. is reached. At the Rs. 1,000,000/- level they will gain as much as Rs. 300,000/-

Let us consider the wealth tax. If it is operative at Rs. 50, 000, and we assume a return of 10% on the taxes as paid in 1957, then it works out thus (Figures given by Dr. N. M. Perera during the Budget Discussions);—

| Income        | Profit Tax   | Wealth Tax   |
|---------------|--------------|--------------|
| Rs. 50,000/-  | Rs. 3,064/-  | Rs. 2,000/-  |
| Rs. 150,000/- | Rs. 17,630/- | Rs. 17,000/- |
| Rs. 200,000/- | Rs. 28,714/- | Rs. 27,000/- |
| Rs. 400,000/- | Rs. 65,963/- | Rs. 67,000/- |

On an income of Rs. 750,000/- the Profits tax is Rs. 122,208/- and the wealth tax, Rs. 137,000/- i.e. a person has to pay more on the wealth tax. At an income of Rs. 1 million the Profits tax is Rs. 163,255/- and the Wealth tax is Rs. 187,000/-—again he has to pay more. For incomes over Rs. 1 million the Profits tax is Rs. 437 877/- but the Wealth tax is Rs. 387,000/-—a person has to pay less on the Wealth tax. The higher the return on your wealth, the lower the Wealth tax.

What is expected to be paid as Wealth tax is more or less balanced by what is paid today on Profits tax. Thus under the proposed taxes the higher brackets of income receivers are better off. Therefore the Kaldor system of taxes instead of soaking the rich has given them a better deal.

The Capital Gains tax is estimated at Rs. 25,000,000/-. The Wealth tax is expected to yield Rs. 20,000,000/-. The Profits tax yielded Rs. 53 million—8 million more that these put together.

Thus the proposed taxes may be equitable between property and work, but it is not equitably distributed between the rich and poor. The rich man and his family is better off than a poor man and his family. The richer you are the better off you are. A child born to a family with an income of Rs. 60,000/- gets a bigger tax free allowance than a child born to a family earning Rs 10,000/-. The weightage is in favour of the rich family. If these taxes were equitable the allowance for wife and children should be the same irrespective of their incomes. If it was progressive allowance should be made to the lower income groups.

What do we gain by these new taxes? The expenditure tax is fixed on a very generous scale—4 units can spend upto Rs. 35,000/- plus Medical Bills. The tax on the first 2 slabs over Rs. 35,000/- aren't heavy too. It has been pointed out that the new taxes will result in the value of property depreciating, because with low incomes it is not worthwhile to pay the taxes and people will rush to sell their property. The proposed taxes are aimed to collect Rs. 66 to 70 million at the end of three years. But there may be further defects within these three years.

There is a further implication of the Wealth tax. The other taxes plus this will make a man reduce his wealth because of the wealth tax. But he must be free to alienate his property to lessen the taxes. The law against fragmentation of land disallows this. It is hoped that this tax will result in a compulsion upon private capitalists to invest their savings on industry. But there is hardly any industry in Ceylon in which they can invest. They prefer to buy estates etc. which are safer investments. Therefore as there aren't any avenues for productive investment in Ceylon, if these taxes are to yield the expected results, there should be a National Plan of Development.

Therefore it is doubtful whether these taxes will provide the extra revenue i.e. Rs. 60 million in 1960. The abolition of the Profits tax will result in a loss of Rs. 53 million to revenue. The present income tax between 60% to 85% which according to the Finance Minister is Rs. 5 Million, but according to Dr. N. M. Perera is Rs. 33 million will also be lost. Though it is assumed that the additional taxes accruing from the disallowance of so many existing deductions will make up for these losses, what about the vast sums that have to be spent on the reorganization of the Income Tax Department? In India the expansion of the Inland Revenue Department has cost more than the taxes collected.

The amount that can be collected is difficult to estimate as they depend on external forces, i.e. Expenditure tax depends on the amount spent: the Capital Gains tax depends on the transfer of an asset etc. In India where the wealth tax operates the margin of error from the estimated revenue was 28%. Even in U. S. A. the idea of this tax was dismissed when it was mooted in 1942, due to the difficulty of administrating it. The Indian Finance Minister in introducing the taxes stated, "This is a form of taxation which has no backing of historical experience, but given effective administrative arrangement, it can be a potent instrument for restraining estentatious expenditure and for promoting saving and fostering a higher rate of Economic growth."

It can also be argued, that if the money is allowed to remain with the people they would spend it and thus it will circulate and provide employment. Thus it can be said that the Expenditure tax can create further unemployment.

Kaldor admits "it would be impossible to think of replacing the present system with an Expenditure tax system at one stroke." Further regarding the administrative difficulties he states, "a personal expenditure tax would undoubtedly be a more complicated system to administer than the present Income tax. It makes greater demands on the tax payers in the preparation of the returns, as well as revenue officials checking it. The tax payers returns must take into account the state of the Bank and Cash balances at the beginning and end of the year, purchase and sale of capital assets during the year, money borrowed or lent as loans repaid etc.

Is it reasonable to believe that the administrators on the one hand and tax payers on the other, will adjust themselves to a new system without a crisis? Can the incentives for evasion of the whole set of taxes be held sufficiently in control to ensure that the inequities of a new system that does not work will be less than those existing with the present standard of enforcement of the taxes?

We see that the Kaldor system of taxation is essentially a long term plan. We cannot hope to bridge the present budget deficit of Rs. 486.6 millions by implementing this. It will take time for the Income Tax Department to be expanded and organized to cope with the new taxes. Further these taxes cannot be implemented till they are passed in Parliament in the form of a Bill, as it was done in India. Now it remains to be seen whether the defects of the proposals will be set aright in the ensuing legislation.

L. B. C. MONERAWELA.

#### WORLD WITHOUT BARRIERS

At a time, like the present, when nationalism, patriotism and loyality to the religion are proclaimed from house tops as essential virtues that should be cultivated by every citizen of Ceylon, it may be worth while to pause for a moment and look at these from a different angle.

In this country today, the Sinhalese are the most vociferous in advocating that these 'virtues' should be cultivated. I am personally aware of people who almost regard the nation, the country and the religion as the 'Three Ratnas,' the three most valuable possessions. Indeed, it is not difficult to find among our people those who proclaim that they will not hesitate to lay down their lives for the nation, the country or the religion. I wonder how many of them have ever considered for what purpose they are so readily willing to sacrifice their lives. Has it ever occured to them that nationalism, patriotism and loyalty to religion are mere nubulous words without any basic tangibility?

Take, for instance, the word nation and try to define it. will see that no comprehensive or precise definition is possible. Man, guided by the motives of the self, parcels out humanity into a set of artificial compartments and calls each division a nation. The division of human beings in the world by way of country and religion is also equally artificial. Each group thus artificially divided and separated, contends with the other groups and even attempts to annhilate each other. How artificial and how meaningless these divisions are, would become extremely clear if one were to examine a new born human baby to find out its nationality, country or religion. At birth, one human child is undistinguishable from another human child as to its nationality, caste, country and religion. As the child grows, the environment which includes his parents, his teachers and his society, introduces into the child's mind an artificial division. The child unknowingly accepts that division, and as he grows he believes that he belongs to that division, and later proceeds to protect that division. This is how feelings of nationalism, patriotism and religious loyalty arise in a child. One who fights for the protection of such an artificially created division, fights, therefore for the protection of a non-existing phantom.

This attitude of man can be lightly dismissed as an act of self-deception and insanity if it were not for the tragic consequences it has on the well-being of mankind. Millions and millions of human beings have been killed in wars that were waged for the protection of these phantom divisions. One feels ashamed when one reads in our history that countless Tamils were massacred by our national hero, king Dutugemunu, for the protection of Buddhism, a religion which is supposed to be based on compassion and love towards all living beings. The shame is aggravated when one reads further that this massacre was condoned by the Buddhist clergy at that time. Even today, the majority of Buddhists in Ceylon—both the clergy and the laity, praise the heroic act of Dutugemunu in killing the Tamils and are proud of their national hero! How strange it is that man, the loftiest product of the earth's evolution, can descend to such level!

Seeing this insanity all around us, not only in this country but in all parts of the world, one is urged to ask question from oneself whether it is not possible for man to be free from the artificially created barriers of nation, country and religion and live as members of one nation—the nation of human beings. While the majority are for retaining barriers and continuing internecine struggles, it is refreshing to note that there are small but sincere groups working independently in different parts of the world to bring about better understanding among human beings who are torn asunder by these artificial divisions of race, nationality and religion. I had the very good fortune of attending recently a seminar held by such a group.

The seminar, which lasted for three weeks from the middle of May, this year, was one that was organized by the Quakers. It was held in the salubrious Himalayan town of Darjeeling in North India. Situated 8,000 feet above sea-level and in full view of the majestic snow-clad peaks of the Himalayas, Darjeeling was a most fitting venue for such a seminar. Thirty two participants from three Western countries and nine Asian countries attended the seminar as resident members. The main topic of discussion during the three weeks was unity in changing world. The barriers that divide the human family into differing contending groups were exhaustively discussed in a most friendly atmosphere. No one in

the seminar felt that the others with whom he was dining together, taking part in household duties together, going for walks together, living together and discussing together were aliens in any sense of the term. The seminar was, at least to me, a convincing proof and object lesson that mankind is one and that when person sees for himself the artificiality and the falseness of the barriers that divide man from man, he can live in perfect harmony with all other human beings.

J. B. DISSANAYAKE,

#### THE IDEA OF A NATIONAL MUSIC

"National" has to be defined: a music or any other element of culture is national in the sense that it is modified by the environment in which it survives. The term is not used here to appeal to any kind of sentiment. A very apt word deshiya of Indian musical theory—a word which is often misused by the nationalist and the culture hero of the platform and the newspaper. Thus a music indigenous to a community is not the only variety of "national music" conceivable. Any music diffused (to borrow a term from anthropology) from a given culture A to another culture B is national to the culture B if it becomes an integral part of culture B, and in that process gets modified in certain ways.

A number of local musicians attempted the creation of "a national music." Examples are Ananda Samarakoon, P. L. A. Somapala and Sunil Shanta. Their systems failed to take root and these musicians themselves are almost forgotten. A young and gifted musician who is at present engaged in the task is W. D. Amaradeva. The method of Amaradeva is more scientific than the methods of his predecessors were; in a talk on the Creation of Music, illustrated by Amaradeva himself, Dr. E. R. Saratchandra, a few months back explained this method to a packed audience at the University Arts Theatre.

Amaradeva would carefully listen to a vannama or a folk song and conclude as to what Indian  $r\bar{a}ga$  that particular vannama or folk song would approximately belong to. Then based on the characteristics of that  $r\bar{a}ga$  he would create a second step (uttarānga) to the folk song which consists of only the first step purvānga). This briefly is Amaradeva's method. His attempt is (1) to place the folk song on a classical foundation and (2) to expand the folk song and make it more complex so that it would create rasa in the sophisticated listener.

It is easy to grant that Amaradeva would achieve the first objective listed above. But the achievement of the second would be doubtful: will his creation evoke rasa in the sophisticated listener?

There is another more important question: Will his creation stand the crucial test of time? In other words will it be of any lasting interest? If one is to express an opinion on what he has already created out of the folk songs, they will not have much survival value, among other reasons because they are not capable of evoking any deep feeling in the experienced listener. This does not rule out the possibility of Amaradeva creating compositions that will have lasting value, in the future. But judging by what happened in the past, his existing janagayana, (as well as his other light songs and the whole heap of light songs of the numerous radio singers who sing in the "Amaradeva style") will soon be forgotten.

It is proper at this stage to refer to a variety of national music that is of much great survival value than that of the musicians referred to above. It is  $n\bar{a}dagam$  music, which of course it is easily said, is highly Indian, But  $n\bar{a}dagam$  music was modified by local conditions when it absorbed characteristics of both our folk songs and Western Church Music. Thus it exhibits peculiarly local characteristics. The very fact that these three elements were blended to form a new whole is a remarkable achievement. That is what is precisely national about it. This fact should be understood by the purists who think that cultures exist in water-tight compartments. The  $n\bar{a}dagam$  songs contain a large classical element which, it is concievable, is the cause of its high survival value.

Thus certain conclusions are possible. Any national music should be something lasting. No music is lasting unless it has some classical foundation. And in Ceylon, Indian classical music has already taken root. It is not necessary to deliberately manufacture a music merely to show that we have a music of our own. Music performs a certain function and if there is any music which is capable of performing that function it is best that particular music is adopted. The Indian system is already established here and is likely to continue to serve us the function of a music in the future too. As time goes on it is likely that both light and classical varieties would absorb local elements from time to time however insignificant the absorbed element may be. Such a body Indian music modified by our environment—would be a genuinely national music for Ceylon, national in the sense defined at the beginning of this essay.

H. L. S.

#### MATERIALISM AND MYSTICISM

The human race has lost the power to live in peace—it has lost the meaning of peace, because it does not know where to find peace If happiness was just material progress or scientific development or knowing everything there was to know, of everything there was then today our world would be at the threshold of an everlasting peace. But the farce of summit conferences and the unending rejection of each others 'notes' by the Great Powers is the revelation of a huge contradiction that hangs over an age which has gathered a tremendous amount of facts and figures about the Universe. Nuclear power has come to be associated not with the larger survival of the human race but with its fatal annihilation. Medical authorities (Dr. Linus Pauling writing in the 'New York Times') have asserted that nearly a hundred thousand children of the coming generation would die of leukaemia if nuclear tests continued to poison the atmosphere. We are very close to the moon but I really wonder how many would know what to do with the moon once they have got to it.

A materialism is consuming the West and sterilizing its power to exist. European civilization has lost its classical discipline, its medieval mysticism and spirituality, it has even lost its humanism. its power to conceive of and comprehend the human beauty. What remains is a sheer animalism a mechanism, and a craving for factfinding. The supposed christianity of the so-called free nations of Europe and America is often little more than a political opportunism; and actually, the West is no more spiritual or no less materialist than is Russia-and the conflict between the two is only a conflict between scandalously un-Christian capitalism and an atheistic socialism. At least Russia is professedly and openly materialistic: the West pretends a Christianity. The Christian nations of Europe have forgotten the realisation it proclaimed some time ago that man does not live by meal alone and that (as Lawrence said) "The human soul needs actual beauty even more than bread." I suppose Lawrence exaggerated it somewhat-but the human soul needs both bread and beauty for survival, that is both material progress and some element of mysticism or spirituality. Cournot the famous mathematician believed that without spirituality "all the speculations of the reason lead to nothing but affliction of spirit."

To locate the beginnings of trends is never quite possible but we might say that the modern materialism emerged full force somewhere around the close of the eighteenth century. In 1829 Carlyle made a significant observation in his interpretation of the contemporary temper: "men" he said "are grown mechanical in head and heart, as well as in hand" (Signs of the Times'). But it is only in our own age that this materialism has matured into a universal challenge to the whole of humanity irrespective of racial, religious, or class distintinctions.

The dual cleavage in political and social ideology, the economic disparity between the wealthy and the oppressed, and a host of other purely materially analytical interpretations have been claimed as causes for the modern unrest, fear, insecurity—and generally, the craving for a safer world. I think that all these contain only part of the truth. Man in any stage of development desires comprehension as well as a self-transcending mysticism. That is to say that facts, figures, and theories satisfy his intellect but not the ultramaterial element that exists in him. The human mind wants to feel—though often unconsciously—that there is someone or something entirely superior to himself -some force which he cannot quite comprehend. Even love is a search for this power, because the lover in a sense eternizes or seeks to eternize his beloved; and this is true even in an age of science when people like to feel that they comprehend everything. The modern mind does not entirely comprehend the scientific wonders of our age, but it is prepared to he haffled by them. The popularity of science fiction reveals a very nowerful characteristic of the modern mind. The infinitely powerful monsters of science fiction novels and films, monsters that devour entire cities and against whom even guided missiles are nowerless (as in the recent science fiction film 'Rodan' reveals on the one hand the fear that haunts the modern mind, and on the other what we might call a 'condition' for a belief in an infinite power-whatever that power might be. In other words, there is a desire for mysticism. So that mysticism is not so primitive a thing as modern materialists think it to be. The fact is that even materialists unconsciously try to find some mysticism or spirituality, but not knowing where to find it, search for it in the material. It is here that disillusion comes. Fundamentally, I attribute the loss of peace to this loss of 'Spirituality' or, if you do not like that word, call it an ultra-material awareness of our being and the being of the world around us.

There is in our age an artistic and a religious deficiency; a statement of Kierkegaard is very enlightening. "Poetry is illusion before knowledge; religion illusion after knowledge. Between poetry and religion the wordly wisdom of living plays its comedy. Every individual who does not live either poetically or religiously is a fool." The deficiency is that ours is not an age of great literature. I mean artistic literature not scientific—it is not an age of inspiring music, or great poetry or painting or philosophy. Even if great art is produced there is no universal taste for it, which means that ours is not an age of the artist. There are many who enjoy good music and perform good music, but the music that inspires universally is yet the music of other centuries. We do not lack performers but we certainly do lack good composers; and this is because even the composer cannot quite transcend the materialist trend; He does not bear a claim to comprehensive recognition as does the politician and the scientist. No piece of music has been produced-or for that matter no work of art-that is recognised by this age as having a permanent appreciation, an 'eternal beauty.' (For the inherent merit of our art I suppose we have to await the judgement of the future.) All these imply a very serious judgement on the contemporary temper. Western civilization has come to be neither classicial nor humanistic. It has lost its basic classical disciplinethe mental and the physical order, it has greatly distorted the Christian morality, it has even lost the characteristically romantic power to feel and to be inspired. Alfred Kazim in "Psycho-analysis and Literature" gives a penetrating interpretation of the modern vacuum: "The real tragedy of our times, as Nietzche correctly foresaw is a total 'nihilism'......pervasive and defeatist ...... even in the midst of the greatest luxury the world has ever known tions with which to assimilate the endless shocks and changes of the twentieth century."

We are involved in a serious malady of over-analysis—the analysis of ourselves, our minds, our bodies, and of the whole universe hence the fashion of psycho-analysis—because the first

principle of psycho-analysis is that the mind is treated as a problem. Man's mind is now the problem, not the problems of man life the problem, not the problems of life. So we have in literature the psychological novel—the probing of the character's mind; the painter reflecting on his canvass the confusion in his mind—the 'compiexity' if you prefer that—and the composer indulging in the interaction of contradictory melodies to produce a music that is complex, and perhaps 'realistic'—but I feel not inspiring.

In this chronic desease that is afflicting Western civilization, I see the mind of the East as the only hope for the survival of the human race—at least for its decent survival. The East—especially Asia with its still surviving mysticism and spirituality. The East has a mind and civilization of its own and its role is to give to the West this infusion of life at a moment when the latter feels around it neck the weighty consequences of its own progress. Too often is it forgotten that it was the East that gave to the world both Christ and the Buddha. Philip Brookes the Utilitarian preacher once said "The East lives in the moonlight of mystery, the West in the sunlight of scientific fact. The East cries out to the Eternal for impulses. The West seizes the present with light hands, and will not let it go till it has furnished it with reasonable, intelligible motives. Each misunderstands, distrents, and in a large degree despises the other. But the two hemispheres together, and not either one by itself make the total world."

But today the East does not live entirely in the moonlight of mystery; the sunlight of scientific fact has begun to penetrate the Eastern mind. Man needs both sunlight and moonlight to be happy—both fact and mystery; and the East while accommodating itself to material progress and scientific advancement should not lose its mysticism and its spirituality. On the other hand, it must clear up for European civilization the mess of materialism.

CLAVER PERERA.

# THE STUDENT OF GEOGRAPHY AND THE

Let me state at the outset that I do not propose to discuss the documentary film as an audio-visual aid in the teaching of geography in primary schools. Nor, is it meant by the documentary, the news-reel, the travelogue, the Educational or Instructional films as differentiated by Roger Manvell. What I do mean is that category of films which Paul Rotha described as the "creative dramatisation of actuality and the expression of social analysis" (Films like Housing Problems, (Elton and Anstey) Workers and Jobs (Elton 1935) Industrial Britain (Grierson and Flaherty) which dealt with peoples and their problems.) What is suggested is that both the documentarist and the geographer have certain similarities in their modes of thinking which brings the documentary film closer to geography than any other science and thus makes it a handy tool for the geographer to bring his conclusions to the wider public."

In the ultimate analysis the documentarist and the geographer both study man in his environment.

".....the immediate task of the documentarist is. I believe to find the means whereby he can employ a mastery of art of public persuasion to put the people and their problems, their labour and their service, before themselves....." (Paul Rotha).

Here then is an invaluable medium which could be used to dispel ignorance in our country—ignorance on the part of the masses of the economic, social and even cultural problems that beset us. Here is a method of propaganda which if properly used, could be made more effective than all the magazine and newspaper articles

and Radio talks which are produced in such abundance in Ceylon. One of the most acute problems which countries like Ceylon encounter to-day is the inability of its citizens to face the major national problems of the day and their tendency instead to be dragged down by local and sectional interests leading to fear and conflict between groups. The documentary seems to be the most capable media for bringing about a better understanding by the peoples of Ceylon of each others ways of life, problems, and hopes. Undoubtedly only such intimacy and understanding can bring about a greater unity and national feeling among our own people.

Mere geographic distance need not make two communities 'distant people,' ignorance and the lack of proper understanding of each others ways of life can make two communities strangers to each other even through they be living in adjoining territories.

This does not imply that a few documentaries will bring about a radical change in the outlook and mentality of the people and be the panacea to all our problems. But what the documentary in the present context will do is to make a more immediate, stronger and lasting impression in a land where illiteracy is high and the number of radios per family is low. The very fact that there is a government film unit and hundreds of documentaries of all types being shown for rural development and general information is an indication that the government is aware of the value of the documentary as a means of propaganda. But the vast majority of documentaries screened in Ceylon are filmed and produced abroad. In a campaign for national advancement and progress the screening of foreign films is of little value.

...... "Clearly a full and real expression of the modern scene and modern experience cannot be achieved unless people are observed in accurate relation to their surroundings......the individuals" (in the documentary) "Must be of the audience,

they must be familiar in type and character. They themselves must think and convey their thoughts to the audience because only in this way will the documentary succeed in its sociological and other propagandist purpose. Documentary must be the voice of the people speaking before the homes and factories and fields of the people '......(Paul Rotha)

for only then will the audience begin to have faith in the documentary and accept the lines of reasoning which the film indicates.

It has already been suggested that the documentary is closer to geography than any other science. It is the geographer more than any one else who has a better grasp of the regional picture and thus places man in his proper setting. His is a comprehensive study of the problems that beset man in his daily struggle, the problems of land, heritage and social background, not each problem in itself taken separately but taken all together as forming one whole in which each factor is interwoven to strengthen the other into one complete system of daily routine. It is here that the documentary and geography meet on common ground. For the documentary is nothing more than the photographic representation of mans daily routine, the factors that go to explain it and the improvements that can be made for the benefit of man.

LAKSHMAN DE SILVA.

#### MOTHER'S ILLNESS

#### by MARTIN WICKREMASINGHE

When mother fell ill about three months ago, we were not quite sure what ailed her. By "we" I mean my elder sister and myself.

At first we brought in the Vedarala. Whenever mother fell ill, it was the Vedarala that we always called in first. If she did not improve after a few days, we called in the exorcist. Last time she was ill her recovery was after both the treatment of the Vedarala as well as the charms of the exorcist. The question as to which of them it was that cured her never occurred to us.

This time though mother had already been ill for two months, we did not call in the exorcist. Perhaps we felt from the very start that mother's illness was a serious one. Whenever someone, in the family was seriously ill, we forgot all about exorcism. We probably had greater faith in the Vedarala.

Mother had been already ill about a week when we began to realise how grave was her condition. We did not think it necessary during the first week to sit up at night and attend on her. The moment we realised how bad she was, however, we gave her more careful and anxious attention. As she showed no signs of improvement, the two of us took turns in keeping awake at night to nurse her. My sister attended on mother one night and I kept vigil the next. I wouldn't say, though, that either of us spent sleepless nights nursing her.

On the nights that she took her turn, sister stretched herself on a bed which was not far from mother's. Lying there, she soon fell asleep. If she happened to be awake when mother had to have her medicine, she would give it to her. If mother cried for water, she gave her some. Sometimes it was mother's groaning that awakened sister. I was not much different when it came to my turn to nurse mother.

Though we had attended on mother in this manner for two months, her condition did not take a turn for the better. Week

by week, and day by day, her health deteriorated. She came to be irritated by the most trifling things. Often she would scold my sister and sometimes make innuendoes at me.

"This is turning out to be a nuisance," said my sister, entering my room one night as I was about to go to bed. "In spite of all our care, mother still complains that we don't look after her well enough. I fail just once to be there when she calls, and scolds me. 'Take me away and put me in hospital,' she says."

My sister was desperate. There was almost a tinge of annoyance in her voice.

"It is two months since we began taking treatment from this Vedarala. There is no improvement whatever Mother is probably angry with us over this. Shall we fetch the Doctor instead?" I proposed.

"If the Vedarala's medicine isn't doing her any good, surely she could tell us that. What's the good of scolding us? I can't understand what is wrong with the old thing. We haven't slept a wink these many nights."

"What's to be done?" I replied. "Mother's illness seems to be due to some karma of hers. We will fetch the Doctor tomorrow and let him see her."

"It will cost a tidy some of money to fetch the Doctor here," said my sister.

"We may even have to borrow some money," I urged. "We can't bring the Doctor home too often, of course. We are not rich enough for that. If we take her to the hospital, however, we won't have to pay at all. There the best doctors will see the patient at least once a day."

"O how can we possibly dream of leaving mother in the hospital! Besides, people will say that we left our mother in the Paupers' Ward to save ourselves the trouble of looking after her "Then let us fetch the Doctor home one day and show her to him. We can report her condition to him from time to time, and give her the medicine he prescribes. There is nothing else that can be done."

The next day we called in the Doctor. The Doctor merely told us that mother's illness was serious. In our eyes, however, the Doctor was like Jivaka, the wonder-physician of old. We felt sure that it would be a matter of a fortnight or so for mother to recover. We procured all the medicines and foods that the Doctor had ordered, and we now nursed the patient with greater care and attention than before.

A further three weeks passed but we noticed no signs of improvement in mother's health. At first she unprotestingly put up with the Doctor's treatment. This she did perhaps because she had, like us, complete faith that she would be cured. After three weeks, however, she began to speak ill of the Doctor, and quarelled with us again. We were ourselves losing confidence in the Doctor, and, as a consequence, the interest we had at first in nursing mother began to decline. I could not say whether mother's discontent with us was due to the slackening of our interest in her.

It was probably to relieve herself of her vexation with the Doctor and with us that mother began to be even more harsh to my sister than she had been before. On the days that I attended on mother, she seemed to control her anger, and made no sarcastic remarks at me. On such days, she spoke little. However, she succeeded very little in suppressing her temper or in concealing the mental and physical pain she was going through. Sometimes I lost my patience and spoke to her angrily and harshly. Whatever I said, mother never retorted. Perhaps she did not wish to provoke me further. When it came to sister's turn to attend on her, mother was quite different. Sister never let her anger get the better of her, whatever mother said. If by some chance she lost her patience and let slip a remark, mother became still more furious, and scolded her even more harshly.

During the fourth week of mother's illness, the Doctor visited her for the third time. He ordered two new mixtures and putting into his pocket the ten rupees which I gave him, he went away. The night mother took these mixtures, she asked for water from time to time. On the first night, she got her water every time she asked for it. On the following night, she had to make several requests before she was given a drink. Whether my sister refused

to give her water because she thought it was for her, or because she wanted to spare the trouble, I do not know.

Hearing that mother's condition had worsened after the changeover to the new medicine, two or three women from the neighbouring houses came to see her. When I returned home in the evening, I learned from my sister that mother had spoken ill of us to some of them.

"When the Shark's wife came to see her," sister told me angrily, "the first thing that mother could find to tell her was about our faults. She said that we did not treat her with sufficient consideration, and that we were only waiting for her to die. Last night she had several times asked for water, and that we did not care to give her some."

"Were you not awake at that time, sister?" I asked.

"Of course, I was. From time to time I woke up, and every time I did, I checked up whether mother was in need of anything, before I went to sleep again."

"Perhaps she asked for water when you were asleep?"

"That couldn't be brother. What mother said was that she had shouted out for water, shouted loud enough for even her son to hear her, but that no one cared to give her some. She even told them that we had pretended to be sleep as if we had not heard."

I felt more sad than angry.

"Mother was willing to enter hospital, wasn't she?" I asked.

"Mother sometimes does say she wants to enter hospital," replied my sister.

"She doesn't say this because she likes to go, but because she wants to hint that she isn't satisfied with what we are doing for her. The day before yesterday she again said that she wanted us to take her there."

"The Doctor too says that, since his treatment is not doing much good, she should be taken to the hospital and be cared for there. He says that it is likely she has some heart trouble too." "It is not good to take mother to the hospital at this stage. Who is there to look after her.? Who is there to care for her?" asked my sister.

I had thought at first that my sister had spoken ill of mother with the intention of having her sent to the hospital. When I found that she did not really like to see her taken there, I was quite surprised.

"The Doctor says that a complicated disease like this cannot be properly treated in any other place than the hospital. We needn't trouble about the fact that neither of us is there to attend on her. Patients are well looked after in the hospital Mother probably got worse because our nursing wasn't good enough ".

It was obvious that my sister did not believe some of the things I had said the Doctor had told me. She no doubt thought I had invented them with the idea of taking mother away to the hospital

"O, brother, it is impossible! How could we think of abandoning mother in the hospital!"

"I don't think the Doctor will treat her any longer He doesn't like to, because she isn't improving Merely because we insist, he comes here, writes out his prescriptions, and gets paid for it. And we cannot afford another Doctor We have finished all the money we had, and all the money we could possibly borrow."

"But the neighbours will talk They will say that we left mother in the hospital to be rid of her"

"What do we care what they say? We have tried Sinhalese medicine, we have tried western medicine. We can't now go back to Sinhalese medicine It won't make a difference even if we do. She may even get worse"

"O, brother, I really cannot bear to send mother away to the hospital." My sister's eyes were full of tears

"Let's get a good doctor from the hospital to examine mother first. We can take a letter from our Doctor and see the senior physician of the hospital at his bungalow. He will examine her more thoroughly when we pay him his fee. If he says we should leave her in the hospital, we will do that. Otherwise we will bring her home"

My sister and even my mother agreed to this suggestion. Mother's desire to live longer became clear to us from what she subsequently said and did Some women from the neighbourhood who visited us advised us however, not to take mother away from home.

"It is not good at this stage even to stir her from bed. She will be jolted about in the car," said the wife of the Shark.

"The Doctor says there is no danger in taking her," I retorted,
"We must somehow take mother and show her to the hospital
doctor The doctor that attends on her now does not like to treat
her any more"

"Well, if he doesn't, why don't you take treatment from the Vedarala?"

"That is just what we have been doing these two months"

"If that is so, then fetch the senior doctor from the hospital and get her examined here."

The doctors of the hospital do not visit patients who live far away from the town," I said angrily, choosing the first retort that came to my mind.

I fetched a car and, taking both my mother and sister, went to see Doctor Chandra Heman, the chief physician of the hospital I did not allow the driver to go fast because I feared that mother would get worse if she was jolted about in the car. Every time the wheel bumped over a stone, and the car shook I was terrified. I had a presentiment that if the car jolted too much, mother would die on the way.

As soon as I had spoken to Doctor Heman, my fears began to subside. My sister and I began to speak about my mother's illness at the same time. As my sister spoke on without stopping, I fell silent. After she had finished, mother began to give an account of her woes. The doctor listened patiently, and took

mother to the next room. Getting her to stretch herself on the bed, he examined her. When he returned to the room after his examination, I looked at his face. I must have looked at him in the way a defendant in a law suit looks at the face of the judge about to give his verdict. The doctor could not have been insensitive to the anguish and distress that was reflected on my face. Yet he said nothing regarding the patient. Dropping into his pocket the fifteen rupees I gave him, without even counting it, he said,

"Bring your mother tomorrow to the Out-patients' Department of the hospital."

"Is my mother's condition very bad Sir?" I asked.

"It is a bad case," he said. "Bring her tomorrow. If we are to treat her, she will have to be left in the hospital."

The next day we rose early and took mother to the hospital. The first thing that mother saw as she entered the Out-patient's Department was a patient groaning in pain. On one of the wheeled stretchers, there was a man, with his smashed head looking like a bundle of jaggery. On another lay a man looking almost like a skeleton. As I looked at his anaemic eyes and at his face which had turned the colour of a ripened banana leaf, the very fear of death crept into my bones

A little way from the entrance at a table was seated a middle-aged man with a smiling face. His upper lip was covered by a moustache as bushy as a sqirrel's tail. Taking the printed form that he handed to me, I got it filled up by a clerk in the hall opposite. I then helped mother along slowly towards Doctor Heman's room.

I wanted to take mother away from the midst of these sick people who were groaning and gasping for breath. I felt she would be frightened. As we entered Dr. Heman's room, however, we came face to face with seven patients seated in a row, their faces torn with pain and agony. Next to his room there was a hall partitioned by white curtains into three rooms. From one of these there emanated a series of agonising, tortured groans. My mother looked round helplessly, her eyes staring out of her head.

"Don't be frightened, mother," I whispered.

My sister was standing by mother, her face immobile with grief, and her hand to her chin.

Receiving information that Dr Heman was examining a serious case in one of the rooms of the hall, I went and peeped inside A group of seven or eight medical students, men and women, with their stethescopes hanging from their necks, encircled the bed of the patient: the sight of whom struck me with the sudden fear that one experiences when encountering a ghost. The patient lay on the bed, one of his legs bent at the knee and his head twisted to a side. He had a glassy look in his staring, wideopen eyes. I cannot say to this day whether the man I had seen was unconscious or dead.

The doctor was explaining to the students the name of the man's disease. I listened, but could understand only a few words of his discourse, so full was it of English words which I had never heard before. One of these words, "thrombosis", I repeated to myself, and referring up the dictionary when I had got home, I vaguely understood what the man's sickness was.

In the other room from which emanated the groans which I had heard earlier, there was the sudden clang of falling metal and a voice wailing, "A bad omen! O, my goodness! Heaven help me!" Thoroughly curious, I peeped in. On the bed was a man throwing his hands and feet and crying out in pain. The patient had cried out when a brass curtain rod fell on the ground, as an attendent drew the white curtains that shielded his bed from view.

As soon as Dr. Heman returned to his room I pressed forward and presented mother to him for examination. Another doctor who sat at a table not far from us was questioning his patient severely: "What's the trouble with you? What's the matter?" I heard the patient ramble on. The doctor prodded the patient's stomach with his finger; he pressed the man's side and scanned his face. Then, without a word, he began to write out a prescription. Handing the prescription over to the patient, he said briefly, "Three times a day. Come next week." Meanwhile Dr. Heman had handed us two forms which he had completed and had bade us take mother to the X-ray room.

I was directed by an attendant to a room which was situated on the ground-floor of a two-storeyed building: it is the first building one sees as one enters the front yard of the hospital. A doctor who sat in front of a frame enclosing what seemed to me like a milk-white glass sheet took the forms I handed to him. He glanced briefly through them and handed them to another doctor. The latter led my mother and sister into the Dark Room. I heard him request my sister to remove the necklace that mother was wearing and the safety-pins that she had fastened on her cloth and jacket. The doctor who sat by the electrically-lit glass sheet took what was, perhaps, a photo-sensitive plate, and hung it up against the glass. In an instant was clearly visible an image of the body of a woman from her chest down to the waist.

The doctor examined this image, which revealed even through the flesh and clothes the bones of a woman. Noting down something on a piece of paper, he took the sensitive plate off the stand and put it aside. He then placed another plate against the plate.

Mother and sister came out of the room. We then went again to Dr. Heman's room. We had sat there for about an hour when. Dr. Heman called me. "It would be a good thing for the patient to remain in the hospital. She is too old," he said.

I had believed that mother would definitely be cured this time, and I was at a loss to understand the doctor's words.

"Her illness is serious. It would be a good thing for her to remain in the hospital," Dr. Heman repeated. "Of course if you don't like to, you may take her away," he added.

"If you so ask us, Doctor, we are willing to leave her here"

"I am not asking you to leave her here. How can I do that? It is your wish. If you don't like to leave the patient, you can take her away and try the Vedarala's treatment."

When I heard these words I realised that my mother's illness was even graver than what the doctor had made it out to be.

"We are quite willing to leave mother in the hospital," I said "But please, doctor, do take care of her."

"Of course, of course," said Dr. Heman as he disappeared into one of the other rooms to examine another patient. Now, through the gap between the curtain and the floor I could see only the shoes and lower part of Dr. Heman's trouser. The rest of him was screened off by the white curtain.

It was six o'clock in the evening when, leaving mother behind, we got home from the hospital. All along the way, my sister wept and her breast heaved with sighs.

"O, brother, I cannot bear it. How can we go back home, leaving mother all alone in the hospital!" These were my sister's first words to me.

"What else could we have done? We have tried Sinhalese medicine. We have consulted the doctors. As there was no improvement the only thing we could do was to leave her in the hospital. It is there that she will recover, if she does at all."

"I have a fear that mother will never come home again. If only, with the help of gods, mother is cured just this once!" My sister said this and burst into tears. "Alas, brother," she continued, "it is true what mother said, that she cried out for water one night. In my sleepness I thought that mother was asking for water just to annoy us. Oh, dear, Perhaps mother's condition got worse because I didn't give her water that night!"

"No, that couldn't be," I said, going straight into my room. I fell upon my bed and closed my eyes. The continuous strain of the last two months and the anxiety of the last two days had made me so weary in body and mind that I fell asleep immediately.

Next morning I went to the hospital to inquire after mother's health. I returned homewards not displeased when I learned that mother's condition was neither better nor worse. In fact, I was somewhat glad. On the morning of the next day, however, an attendant who worked in the hospital came home and informed me that mother had died in the early hours of the morning. The attendant lived in a house about half a mile from ours.

"You have come so early in the morning to tell me that!" I burst out. It was a feeling of anger rather than of grief that first sprang in my mind. The attendant went back, muttering something.

"How are we to know that you had left your mother in the hospital in order to be rid of her?"

The words came to me faintly. I was so blind with rage that I could have smashed his head.

I had been washing my face. I threw over the stool and the basin I was using. I lifted up the water-pot that was lying near by and dashed it to bits against the over-turned stool. Soon anger began to give way to grief. Crying out aloud, I went to the drawing room and fell on a chair. My sister ran up to me and stroked my head as I wept.

"Dont cry, dear brother. It was mother's karma. What can we do?"

(Translated with the author's permission by Visvakarma.)

"There is no general doctrine which is not capable of eating out our morality if unchecked by the deep-seated habit of direct fellow-feeling with individual fellow-men."

GEORGE ELIOT

"We can love with our minds, but can we love only with our minds? Love extends itself all the time, so that we can even love with our senseless nails; we love even with our clothes, so that a sleeve can feel a sleeve."

GRAHAM GREENE.

## කබුකි

දහසය වන සියවසෙහිදී ජපානයේ ඉද්සුමෝ දේශයෙන් තාවෘකලාවට නව ආලෝක ධාරාවක් වැටිණ මෙහි පුනිඵලය පෙර අපර දෙදිග තාවෘ කලාවන්හි සවරුපය කෙරෙහි බලපානු අද දක්වා දකිය හැකිය. මේ ආලෝක ධාරාව අනෙකක් නොව, 'ඔකුනි' නම් නිළියගේ පුනිහා මහිමය මූර්තිමත් කොට දක්වන 'කබුකි' තාටෘ කලාවයි. නාවෘ කලාවක් ලෙස සකස්කරගන්ව පෙර, 'කබුකි' යනුවෙන් හැඳින්වුණේ, ආවීර්ණ කල්පිත ජපනා විසින් යාඥ සඳහා යෙදුණ්, 'තෙම්බුත්සු ඔදෙරි' නමින්වූ නැවුම් විශේෂයකි.

"නාව්ය හා හිත කලාවන් පාදක කොට ගත් නැටුම් කුමයන්," යන අරුත 'කබුකි' යන වචනයෙන් ලැබේ. අපරදිශ ඇසින් බලනවීට කබුකිය, නාට්යයකට වඩා විවිධ පුසංගයකට කිට්ටු බව පෙනේ. එහෙත් මෙනිදී එක් කරුණක් සිත තබාගත යුතුය. කබුකිය බටහිර නාට්ය විචාර කුමයන්ගෙන් මිණිය හැක්කක් තොවේ. එසේ බටහිර මිමමෙන් මණින්ට ගිය බොහෝ දෙනෙක් නොමග ගියහ. මෙස ජපානයටම ඇවේණිකවූ, සංකීර්ණ නාට්ය කුමයකි.

කබුකියේ එකවරටම කැපී පෙතෙන අංශයක් ඇත. එනම් එහි කථා වස්තුව ජපාතයේ සම්භාවනීය කථාන්තරයන්ගෙන් ඇද ගැනීමය. මේ කරුණු වලින් එක් ලක්ෂණයක් පැහැදිලි කරයි. එනම් කබුකිය පොදු ජනයා අතරින් මතුවූ පොදු ජනයාගේ කලාත්මක රස වින්දනය, තෘප්තිමත් කිරීමට සැකසුණ කලාවක් මිස බුද්ධිමතුන් සැනසීමට වූවක් නොවන බවයි. මේ නාටෳයන්ට අද්භූත දෙයම ඇතුළු කිරීමෙන් එය පැහැදිලිය. මේ නාට්යයක් බලා රසවිදින්නට යම් බුද්ධිමනකු සිනන්නේ නම්, ඊට පළමුව තමන්ගේ ද කුම්කෝනය සම්පූර්ණයෙන්ම වෙනස් කර ගතයුතුය. සාමානා දුනුම, විදුුත්මක විගුහය, තර්කානුකූල චින්තනය හා බුද්ධි ගවේෂණය මෙහිදී මොහොතකට බැහැර කළ යුතුය. "බුද්ධිය**ට ගෝවර වන දැය මෙහි සෙවීම, රුක්මුදුනක**ට <mark>නැග</mark> මසුන් සෙවීම"ට තො දෙවෙනි යැයි ජපන් විචාරකයෝ පවසති. එසේ නම් මෙය තේරුමක් නැති විශඩම්වලින් පිරුණු එකක් ද ? ඔව්, සමහර තවිත විචෘරකයින්ට එසේ පෙතෙන්ට ඉඩ තිබීම එතුරම් පුදුමයක් තොවේ. එහෙත් මෙහි යම් අර්ථ ශූතා ගතියක් පෙතෙන්ට තිබේ තම, එයම කබුකියේ කැපී පෙතෙන අංශයක්වේ. ඉදුරන් හා හැඟීම පිනවීමට මුළසිටම සකස්කළ කුමයකි මෙය, පුධාන වශයෙන් ඇසට හා කණව පුිය දෙය ඉදිරිපත් කිරීම කබුකියේ විශේෂ ල*ක*ෂණයකි.

මෙහි කථාවස්තුවට ලැබෙන්නේ පුඛාන තැන තොවේ. කලාත්මක පුකාශත ඉස්මතු වේ. රහත හළුවන් හා ඇසෙන හිතය කෙරෙහි අවධාරණය යෙදීම කබුකියේ නියම රසය විදීමට උදව් වේ. ඒ සමගම තමා පිවිසෙන්නේ සුරංගතා ලොවකට යැයි මොහොතකට සිතාගෙන කබුකි නාටෳ ශාලාවකට ඇතුළු විය යුතුය. තැත්නම සමහරවිට නාටෳය නිකම් විශඩමක් මෙන් සිතෙන්ට පිළිවත.

ලොව අතා තාවා කලාවන්ට වඩා වෙනස්ලසුණ කබුකියෙහි ඇතිවීම, එහි විශේෂත්වයට දෙස් දෙන්නකි. මූලදී නිළියන් පුඛානනැන ගත් කබුකීය පසුකාලයේදී නඑවන්රීම වෙන් විය. තෘතෘ හා ගීතයට මුල් තැන දුන් "තෝ" නාටෳයෙහි ලසාණද පසුව මෙයට සංකලනය වන්ට විය. කබුකිය පිරිමි නඑවන්රම වෙන්වූ පසු, ගැනැණු චරිතද පිරිමින්ටම රන දැක්වීමට සිදුවිය. ඒ සඳහා නළුවන් කුඩා අවදියේ පටන්ම පුහුණු කරති. ගැහැණුන් අතර හදු වඩා, ගැහැණියක්ලෙස හැසිරීමට මේ තළුවන් හැඬ ගස්වති. මේ කළුවෝ ගැහැණුන්ට වඩා අගේට ගැහැණු චරිත රහපාත්තේ මේ පරම්පරාගත පුහුණුව නිසාය ගැහැණු චරිත රහුනු මේ නුළුවන්ට "ඔන්නගතා" නැතුගොත් "ඔයාමා" යැයි යෙති. "ඔහිමෙස්සා" තොහොත් "ඔයිරාන්" තම් වෛශසා වරිතය රහපෑම "ඔන්නගතා"ට අයත්ය කි ව: 17–19 සියවස්ති, වෛශසාව කලාත්මක රසවින්දහය මූර්තිමත් කරන සංකේතයක් ලෙස ජපතා විසින් පිළිගැණින. සාමානු සෙන් දැකිය නොහැකි නාරී සූරුපීත්වයක් ''ඔන්නගතා'' විසින් දක්වයි. ''ගෙයිෂා'' නම් වෛශාා චරිතය විදහා දක්වීම ද ''ඔන්නගතා'' ට ම අයත්ය. මෙයින් වෛශපාවගේ සූරුපී බව පෙන්වයි.

ලොව අනස නාටස කුමයන්ට වඩා වෙනස් විශෙෂ ලස්සණ, කිබූකියේ සෑම අංශයකින්ම අපූරුවට දැකිය හැක්කකි. කරළිය සකස් කිරීම කබුකියටම විශේෂවූ කුමයකින් ගෙන යනි. කබුකි පෙන්වන නාවස ශාලාවන්හි නවීන නාටසයද පෙන්වනි. එහෙයින් සුරෝපීය 'තිරය', කරළියට යෙදීම මැනවැයි පිළිගෙන ඇත. එහෙන් පිළිවන් සෑම නැතකදීම ඉහළට අකුළන, සුරෝපීය තිරවර්ගය බැහැර කරනි. සරල රටාවකින් සුරු 'මකු' නම් කපු රෙද්දෙන් කළ තිරයක් නොදනි. මෙය දෙපසට විවර කරන තිරයකි. නෝකියෝ නාටස ශාලාවල යොදන 'මකු' නිරය කොළ,

රඹ හා කළු නි්රුවළින් යුක්තය. කන්සායිහි නාවා ශාලාවන්සි මේ ති්රය තොරෙක් පාට්වලින් යුතුය. කාබුකි කරළියේ, සරල රටාවෙන් යුත් මේ ති්රය ''ජොෂිකි–මකු'' (නියම නි්රය) තමින් හැඳින්වේ කාබුකියෙහි නියම සාරයට්, මේ නි්රයද අගේට ගැළපන බැව් වීවාරකයෝ පවසනි.

කබුක් කරළිගට වම පසින් පිවිසීමට තතා ඇති "හතාමිව්" තම පථග පිගකරු අංගගකි. "පුෂ්ප මෘර්ගග" ගනු හතාමිවි ගත වචනගට දිග හැකි අරුතයි. හතාමිවිගෙන් කරළිගට තළුවත් පැමිණීම "දේ" යනුවෙන් හැඳින්වේ. කරළිගේ සිට්, "අශේමකු" තම කුඩා තිරගකින් වැසුණු පිටවන දෙරටුවට ගත තාට හාකාර ගමනට "හික්කොම්" ගැයි ද ගෙනි. මේ කුමගෙන් තාට හගෙහි දර්ශතාත්මක භාවය දෙගුණ කරයි තළුවන් හා ප්‍රේක්ෂකයන් අතර සම්බනිකයද මෙයින් ලැබීමෙන්, ප්‍රේක්ෂකයන්ගේ පරමාර්ථය මුදුන් පත්වේ. මෙවැනි ලක්ෂණයක් ලොව අන් කිසිදු තාට හෙක දකිය හැකි නොවේ.

"මවරිබුතයි" නම් සැරකෙන කරළිය, බට්හිර මෙන්ම තැගෙනහිර උසස් තාවා විවාරකයින්ගේ නළල් තළයන් රැළි ගැන්වීමට පොහොසත්වී ඇත. කරළියට එන ජවනිකා වන වනා වෙනස් කිරීමට සෞදු ගත් සියුම් විධියකි, "මවරිබුතයි" එක් ජවනිකාවක් ගොස් තවත් ජවනිකාවක් ඒමට යන අතරතුර කාළය පටු කිරීමට යොදුගත් මේ කුමය ජපනාගේ බුද්ධි මහිමයට දෙස් දේ. "සෙරියකේ" නම් අංශය මිළහ සියුම් කුමයයි කරළියට යටින්, කරළිය මතුපිට්ට නළුවන් එසවීමයි මින් කෙරෙන්නේ. නළුවා කරළිය මතුපිට්ත් යටට කිදු බැස්වීමේ තුමයක්ද ඇත. එය "සෙරිසගේ" නම්න් නිැවගැරය.

"කි" තොහොත් "හ්තෝෂිනි"; තම් තිරග ඇරීමට සහ වැසීමට හොදත සිවුරාස් ලී පතුරු දෙක කබුකිගටම වෙන්වූ අංශයකි. "හ්තෝ ජෙන්කතා" තම සහාගකගෙක් මේ ලීපතුරු කියාවේ හෙදවීමට කරළිය පාළකයාට උදවීවේ. තාට පටත් ගැන්ම, විවේක කාළග හා අවසාතය හැගවීමට මේ පතුරු දෙක එකට ගවා තියුණු ශබ්දයක් තංවයි. එපමණක් තොව මේ ලී පතුරු දෙකින් තවත් පුධාත කරුණක් සිදු කරයි. කබුකි තර්තනයක එක් උත්කර්ෂවත් අවස්ථාවක් දක්වීමට තළුවා, හෝළාකාරව ඇස් ඇරහෙත, පෙල් පිළිමයක් මෙන් එක ඉරියව්වක ඉදී. මේ ඉරියව්වට "ම්" ගැයි යෙනි. මේ උත්කර්ෂවත් අවස්ථාවර ප්‍රේකික

පතුරු දෙක එකට ගවා තිහුණු ශබ්දයක් තංචති. සම්කරවිට මේ අවස්ථාව වනවිට ප්‍රේ*යා*ෂකසින්ගේ අවධාරණය විසිරි තිබෙන්ට පිළිවන එහෙයින් ප්‍රේයාෂකයින් ඒ දෙෂට යොමුකිරීමට මෙයින් ලැබෙන වහළ සුළුපටු නොවේ.

"චෝබෝ" තම් සංගීතය කුබුකියේ අත්මය වේ. මේ සංගීතය කුඛිකියෙන් රසය උරා දෙන්තකි. "දෙබයම්" යනුවෙන් දන්තා වාදු කණ්ඩායම මේ සංගීතය ඉදිරි පත් කරති. තාටාගෙනි මතුවන තොයෙක් ශබ්ද අනුකරණය කිරීමට "ගේසා" තම් සංගීත මංජුෂාව උදවිකැරු ගතිති. තවත් එක් ලසුණණයක් මෙහිදී පෙන්වා දිය හැක. "කුරොගෝ" තොහොත් "කුරොම්බෝ" සහ "කෝකෙන්" යනුවෙන්; තළු නිළියන්ට කරළියේදීවත අතපසුවීම පෙන්වා ඊට උදව් කිරීමට) සහායකයෝ දෙදෙනෙක් මෙම නාටාගයෙනි සිටිති. "පොම්වර්" තමින් බටහිර සමහර නාටාවලද මේ කාරය ඉටුකළ සහායකයෙක් විය. ලංකාවේ 'සොකරි' වැනි හැම නාටාවලද මේ තාරය ඉටුකළ සහායකයෙක් විය. ලංකාවේ 'සොකරි' වැනි හැම නාටාවලද මෙවැනි සහායකයෙන් සමහරවිට තළුනිළියන්ට සහායවනු දකිය හැක.

ජපානයේ පුධාන ලෙස ගැනෙන කුබුකි නාටායෙන් ගැන යමක් කිව යුතුය. ඉතා උසස් ලෙස ගැනෙන කබුකි නාවා දහ අවකි. මේ තාටා දහ අවට 'කබුකි ජුන චිබන්'' යනු පොදු නාමයක් වශයෙන් බැවනැර කරති. "ඉවිකාවා" නම් නාට්ය පරම්පරාවට අගත් පරම ධනය මේ 'කබුකි ජුන විබන්" වේ. ද නුදු මේ නෑවා කරළියට තැයීමට් හෝ පොත් වශයෙන් මුදුණය කිරීමට හෝ බලය අත්තේ "ඉවිකාවා" පරම්පරාවෙන් එන අයටිය. අවෙනුත් ඉතා උසස් නිපදවීම් ලෙස පහත අඳහන් හත පරසිදුය. "සුකේරොකු" (සුකේරොකුගේ පුේමග), ' කත්ජිත් චෝ" (සහපත් සේවකයා), "ෂිබරකු" (විතාභියක් තවතිනු ! ), "යතොතෙ" (ඊතල තුඩ), "කෙනුකි" කෙස්අඩු). "තරුකම්" (ගර්ජනය), සහ "කමහිගෙ" (ලොකු දැකැත්තකින් කැපීම) යනුයි. මේ හතෙන් ' සකේරොකු'' හා ''කත්ජිත් වෝ'' යන තාවා දෙක උසස් බවේ මුදුන් පෙන්තටම නගී. "කබුකිජු හවිබන්" තාටා දහඅටව විශේෂවු ලක්ෂණය තම වීරාභිවාදනයයි. වීරාභිවාදනය නැතිව 'සාබුකි ජුගවිබන්" යැයි නාට්ය විශේෂයක් තිබිය නොහැකියයි ජපන් විවෘරකයෝ එක් මහින් පිළිගතිති ' කබුකි ජුගවිබන්'' යන්නට් ''අරගතෝ'' හෙවන් පුරුෂ චරිතයන්ගෙන් යුත් තාටා යැයි ද වාවෙනාර වේ.

ඓතිහාසික සිද්ධීන් මුල්කොට සැකසුණ කුමුකි තාවසයන් ද ඇත. මේ තාට්සයන්ට "ජි දයි මොහො" යැයි වසවහාර වේ. "සුගුවරා දෙන්ජු තෙතෙරසික ගම්", "කත දෙනොත් වුෂිත්තුර," සහ "ෂිත් උසුසුක් මොහොනතරි" මේ වර්ගයේ තාටෘගත්ය. "ජිදයි මොතො" ගනු මහා කබුක් තාටෘගක එක් අංකයක් පමණි. මේ ඓතිහාසික තාටෘගත්ති රසය උද්දීප්තිමත් කිරීමට "චෝබෝ" සංගීතය කෙතරම් සහාය වන්නේද යනු සිතිය තොහැකි තරම්ය.

කුබුකි තාවා අද්භූත දෙයින්ම පිරුණත් ජපාතගේ එදිතෙද ජීවිතය ගැන යම අවබෝධයක් ඉන් ලැබිය නොහැක්කේ නොවේ. 'ඇලය' වැනි එදිනෙද ජීවිතයේ සිදුවීම් මේවායෙහි සුලභය. "මින්ජු තෙන් නො අමජිම" (අමජිමහි සියදිවි භාණිකිරීම් දෙකක්) සහ "මෙයිදේ තෝහික්යකු" (පරලොවට පළායාමට ගත් නැත) යන තාවා මින් සමහරකි. මේ වර්ගයේ තාවායෙන්ට "සෙදිමානෝ" යනු පොදු තමකි. පසු කාලයකදී ජපන් රටේ "කිසුවමානෝ" තමින් පහළවූයෙන් මෙවැනීම නාවා විශේෂයකි.

රන දක්වීමේදී කාබුකිගටම විශේෂවූ තාටා කුම දකිග හැක. අංගවලතගෙන් පමණක් හම් කිුයාවක් දක්වීම් වශගෙන් හෝ අදහස් හැගවීම වශගෙන් යොදගත් මූදා තාටා කුමයක් මෙහි ඇත. මෙහට "දම්මරි" යනු තාටා හාෂාවෙන් තම් කැරිණ. එද දඹදිව සංස්කෘත තාටා ගෙහිද අහිතය දක්වීමෙන් පමණක් අදහස් දක්වීම පුචලිතව පැවැතිණ. මේ සමාතකම්වලින් පැවසෙන්නේ කුමක් ද? යනු හෙළිකිරීම අනාගත ගවේෂකයන්ට භාරය.

"සෙවමාතෝ" වර්ගයේ තාටාස ත්ති "මිනීමැරුම්" දක්වත ජවතිකා ද ඇත. මෙය ඉතා කෲර දර්ශනයකි. එහෙත් ඒ සමග ගායනය කරන හිත වාදනය නිසා "කොරෙෂි" නම් ඒ මිනී මැරුම් දර්ශන දකිමෙන් පේ සාකයින් තුළ කම්පා වීමක් ඇති තොවේ. ඒ වෙනුවට කලාත්මක රසයක් ඉන් විඳගැනීමට උදව්වේ. "කෂි කොරෙෂි" නම් තාටා යෙහි එත ගං ඉවුරේ මිනීමැරුම දර්ශන ඉතාමත් කලාත්මකව විදහා දක්වා ඇත.

"ම්වියුකි" තමැති රසවත් තාවා අංශයක්ද මෙහි පෙතේ. පෙම්වතකු පෙම්වතියක ඇද වැළඳගන්තා සැටි කරළියට් තැගී මෙත් පේක්ෂකයින්ගේ සිත් කුළ්මත් කිරීමෙහි උපයෝගී වේ. ඉතා දින තාවායක් බැලීමෙන් උදසීතත්වයට පැමිණෙන ජේක්ෂකයා උතන්දු කිරීමට මෙය ඉතාමත් පුයෝජනවත්ය.

මේ තාවයුගන්හිදී ඉතා පුධාන දෙයක් කීමේදී "මොතොගතරි" තම් කථාත්තරකීමේ කුමය යොදුගනිනි ඒ තාවයයේ උත්කුම්වත් අවසථාවකදීය. නාවය හා චෝ බෝ සංගීතය සමග එකට යන මේ " මොතොගතරි" ය තිසා කබුකිය රස ගුළාවක් වේ. "මොතොගතරියේ" කොටස පවරා දෙන්නේ දසුමේ තළුවෙකුටය. එය එතරම්ම දුෂ්කර අවස්ථාවක් හෙසිනි. එකි තළුවාගේ සහජ දස්කම් පැමට මෙතැතට වැඩි අන්තැතක් කබුකියේ තැත් තරම්ය. "ඉචිතොතනි පුතබගුන්කි" (ඉචිතොතති යුද්ධයේ විස්තර) තම් තාටාය මීට හොඳ සාසුමයකි.

'කැබි ජික් කෙන්'' හෙවත් 'මළමිණියක හිස පරීඤා කිරීම' කබුකියටම චෙන්වූ තාවාහංගයකි. මෙය ලෝකය අන් කිසීම තාවාහයක දකිය හැක්කක් තොවේ. ආවීර්ණකල්පික යුගයේ ලකුණ මේ අංගයෙහි ඇත්තේද? යනු විතර්කයෙකි ජපානයේ රදළ පාලනයේ විෂම අංගයක්ද මින් විදහා දක්වයි. ජපන් සංස්කෘතිය ගැන හදුරත්තෙකුට මින් ලැබිය හැකි පිටු බලය විශාලය. ''තෙර කොයා'', පෞද්ගලික පාඨශාලාව) නම් තාර්ගයෙහි මේ අංගය හොදහැට් රහදක්වා ඇත.

බවහිර විචාරකයෝ සමහරවිට, කාබුකියෝ විවිධ පුසංග ලක්ෂණ අතැයි කියනි. එය පැහැදිළි වන්නේ 'බෙන්නෙන් කොසො'' (ජපානයෝ රොබින් හුඞ), ''යොෂිත්සුනෙ සෙම් බොන් සකුර" (යොෂිනො පර්වනයන්හි යොෂින් සුනෙ) යන නාවා රහදක්වන පරීක්ෂාකාරීව බැලුවොත් පමණි.

''සවරි'' සහ ''ත්පුරතෙ'' ගත අනුපමේග තාවා විබිවලින් පුදුම අසේවාදයක් ඓතිහාසික කබුකි තාවා තුළිත් උරා දෙයි. සෙසු තළුවන්ට තොඇසෙතසේ එක තළුවකු තනිව පවසත වචනයන්ට ''සවරි'' තම ගෙදේ. ඉංගුයි තාවායේ ''එසයිඩ්'' ගත අනෙය මීට සමාතය, එහෙත් තරමක් වෙනස්ය. මෙසේ කථා කරන්නේ හැහැණු චරිත පමණි කබුකියේ. සරළ බසින් කරගෙන යන දෙබසකදී හදිසියේම ඉතා බර, ගැඹුරු වචනින් කථාකරන්ට පටන් ගැනීම ''ත්පුරතේ'' තමි. ''යකුහරයි'' යනු දමයමය. මේ කුමය ගැන හොඳ අවබෝධයක් ලැබීමට ''ෂිබරකු'' (මිනිත්තුවක් තවනිනු) තමැත් නාවා බැලිය යුතුමය.

"කතෙ අයි" යනු එවැනීම සංවාදයකි. කරළියට තළුවන් පිවිසෙන පථයන් දෙකකි. "හොන් අතමිව්" (පුධාන පථය) සහ 'කරි හනම්ව්" (ආධාරක මාර්ගය). මේ පථයන් දෙකෙහි සිටිගෙන තළුවන් දෙදෙනෙකු විසින් කරන සංවාදයට ''කතෙ අයි" යනුවෙන් හාවිතා වේ. ජපාතයේ රදල යුගයේ තොරතුරු බොහෝ ජවති කාවන් තිදි විදහා දක් වෙයි. එද සේවකයෙකුගේ පරමාර්ථය වූයේ තමාගේ සවාමියාට තම ජිවිතය පිදීමයි. එසේ ජිවිතය පිදීමට අවසථාවක් ආවිට කඩුවකින් උදරය පළාගෙන සිය දිවි හානිකර ගැනීම සිරිතක් විය. මේ කිුයාවට "හරා කිරි" හෙවත් "සෙප්පුකු" යනු කරළිය බසින් යෙදේ. මේ කිුයාව තැනි කබුකි තාටායක් කිසිසේත් තැන "චුෂිත්ගූර" තම් තාටායෙහි මෙය ගැනීම් දනවන අයුරින් රහ දක්වේ.

කාබුකිගෙහි එක් පුධාන ලසුණෙගක් ඇත. එනම් එක කරුණක් දෙකක් රහපෑමෙන් හනවන්ට ගන සිගල්ල දළ වශයෙන් ප්‍රේණක් දෙකක් රහපෑමෙන් හනවන්ට ගන සිගල්ල දළ වශයෙන් ප්‍රේණක් දෙකක් රහපෑමෙන් හනවන්ට ගන සිගල්ල දළ වශයෙන් ප්‍රේණක් සම්පූර්ණ දෙගම හැනවීමයි. සංකේතයන් හෙන් අවශා දර්ශනය ප්‍රේණකයන්ට සිතා ගැන්මට සාර්ථකලෙස සැලැස්වීම කාබුකිගේ තවත් අංශයකි. සංකේතයෙන් යම් දූය දක්වීම නාටා කලාවේ උසස් අංශයකි. කාබුකිගෙහි සවාභාවික දේ සොයා යැම විහිඑවකි. ඇසට රසවත්සේ අසවාභාවිකව ඉදිරිපත් කිරීමම කාබුකි නාටායේ ලසුණෙගක් කෙයිනි. "කුරොමකු" නම් කළු නිරයක් පසුබිමට ගෙදීමෙන් රාතුය සංකේත වශයෙන් දක්වයි. "යබුදතම්" නම් උණ ලියෙන් සහ අතු රිකිළිවලින් නිමැයූ ඉස්කිරීමයෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ උණගස් වනයකි. මුහුදු රැළී ඇඳි "නම් ඉත" තමින් හැඳින්වෙන ලැල්ළකින් සංකේතවන්නේ මුහුදයි. කරළියේ දර්ශන සංකේතව වළින්ද දක්වීම කඩුකි නාටායගේ උසස් බවට උදහරණයෙකි.

සාහාවික දෙග සාහාවික වශයෙන් ජෙන්වීම කාබුකියේ පරමාර්ථක තොවේ. අසාහාවික දෙග සාවහාවික ලෙස ඉදිරිපත් කිරීමයි. "කුඛිජික්කෙන්," "හරා කිරි" වැනි රඑ ජවනිකා වලින් පවා කලාත්මක රසයක් ප්‍රේක්ෂකයින්ට දීමට කාබුකි තාටකය සමත් යැයි කීමෙන් අදහස් වන්නේද එහි අනුපමේග බවමය.

කබුකියට වර්තමාන ජපානයේද ඉතා උසස් තැතක් ලැබී ඇත. එය ජපානාගේ සංස්කෘතියේ අඛණම අංශයක් ලෙස ජපනා අදහයි. දහස් ගණන් ජුේ සාකයන්ට ඉඩ ඇති නාටා ශාලා ජපානයේ සෑම තැතකම තිබීමෙන්ම කබුකියට ලැබී ඇති තැන මොනවට පැහැදිළිය. තෝකියෝහි, "මෙසීජිසා," 'මිම්බම් එම්බුජෝ," "මිත්සු කොමි," "කබුකියා," 'කෙයිකොකුගෙ කිජෝ," "යුරකුසා" "තෝකියෝ හෙ කිජෝ" යන නාටා ශාලාද, ඕසකාහි, "කබුකිසා," "නකසා," "බුන්රකුස" යන නාවා ශාලාද, ක්යෝසාය් "මිතම්සා" ශාලාවද, නාගොයාහි "මිසනෝසා" ශාලාවද ජපානයේ පුධාන නාටා ශාලාවන් ලෙස ගැනේ.

අද ජපාතයේ සිටින කබුකි නළුවන් ද නාවා ලෝකයේ ලබා අතේතේ අද්වීනීය සථානයෙකි ජුකයි ඉවිකාවා, ජුසබුරෝ— බන්දේ, ගන්ජිරෝ තකමුරු, නිසළුමොන් කනඹකා මිනොසුකෙ බන්දේ) සහ සෙන්ජකු නකමුරු දෙනව සිටින පළපුරුද්දෙන් අග පැමණි කබුකි නළුවෝය.

කිව් එමොන් නකමුරා, ඓතිහාසික පසුබිම් ඇති නාදිශයන්හි රහපෑමෙහි රුසියෙකි. පොකියෝ නකමුරාට "ඔන්නගතා" ගේ කොටස රහපෑමට ලැබී ඇති පළපුරුද්ද හා සහජ දක්ෂතාවය විශ්මය ජනකය "මින්සුගෝ රෝ බන්දේ" සහ "එන්ගෝසුකේ ඉවිකාවා" නැටීමෙහි ගජ හපන්නුය.

ජපාතයේ "ඉදේ සංස්කෘතිය" ව (1600 1867) අයත් මේ 'කබුකි' තැත්තම් 'ක්යුගෙකි' තම් තාවා කුමය අද දක්වා තෞහාසී පැවැතී ආයේ කෙසේද? තමාගේ දෙයට ජපතාගේ ඇති ආදරය සහ එය උත්තතිය කරා ගෙනයාමට ඇති බලවත් අධිෂාඨාතය නිසා මිස අනෙකක් නොවේ.

ඩි. පී. සෙන්දනායක.

Whenever You Fly!

Wherever You Fly!

CONTACT

## AIR CEYLON LIMITED

Phone 7275.

### සාහිතනයේ පරමාණිය ?

සාහිත ආභ්ලාෂීන් හැම හැම දෙනෙක්ම වාගේ සාහිත සංග් පරමාණීය කුමක්ද යන්න දනිතත් මා මේ මාතා කාව තෝරාගත්තේ එකතර පුවත් පතක් මහින් සහි කිහිපයක් තිස්සේ ඒ වෙනුවෙන් මත කිහිපයක් දරමින් වාදයක් ඇරඹුනු හෙයිනි 1"වා කපං රසාතමක කාවා සයම්" යන්නෙන් අදහස් කෙරෙන පරිදි කාව සය රසාතමක කාවා සම් කලාත්මක නිමාණයක් බව සාහිත ස රසිකයන් පසක් කර, අවිවාදයෙන් පිළිගෙන තිබෙන බැව් අමුතුවෙන් කිවමතා නොවේ.

රස තිෂ්පාදනය පිළිබඳව මුල්මතය දුරුවෝ 'නාවෘ ශාසතු' ලියු භාරත මුතිහුයි භරතයන්හෙන් සිට ආනඤ වඩිතයන් දක්වාම සංසානෙ සාහිතා විවාර කලාව අලංකාරයේ විවිධ අංශවලට පුමුකතිය දෙමින් වැඩුණි. එහෙත් රසය හැමදෙනම අනුමත කළත්, රසය පිළිබඳව තියම මහ හෙළිවූයේ ආනඤවඪිත යන්ගේ ධාති වාදයෙන් පසුවයි. එමෙන්ම 'සාහිතා දුළිණය' ලියූ විශවතාථ යෝ කාවාය වනාහි රසාත්මක වාකා ගැයි පැවසූහ. මේ තයින් බලන කළ කාවායක විශිෂාඨනම ලක්ෂණය කුමක්ද කියා පුනාසය වේ.

සාතිතාවගේ මූලික පරමාණිය වන රස නිෂ්පන්තියෙනිලා සාතිතාව කලාවෙනි, පරමාණිය හා එකට බැඳුණු, සක්හවූ අංග කිහිපයක් ඇත. ''කාවවය වනාහි බලසමපන්න හැගීම සවහාවික ලෙස ගලා ඒමයි'' යනු වර්ඩිස්වත් කවියා කියනත්, හැගීම් පුකාශ කිරීම කවියක පරමාණිය නොව එය අවශා අංගයකි. උස නිෂ්පත්තියෙහිලා විවේකයෙන් කුපිතරගත් මනොහාවයන්ගෙන් එය උද්ගතවේ. ''කාවවය වනාහි ඉතාම දුශීනිකවූ ලෙඛනයක්' යැයි ඇරිස්ටෝටල් ගේ කියමනත් සතාගෙන් තොරවූවෙකි. ගැඹුරුවූ දශීනයකින් කාවව රසයක් නිපදවිය නොහැක. කාවවය ජීවිතය හෝ සමාජය හෝ විවරණය කරන්නෙක්සි තවත් සමහරු අවිචාර වත්ව කියති. ජීවිත විවරණයක් හෝ සමාජ විවරණයක් හෝ මිනිස් සිත හෝ හද අළලා ලියන ලද්දක් හෝ කාවවකින් විසනර වියහැක. එනමුත් යමකිසි කාවවයෙක පරමාණිය වන රසය මින එයින් එකක්වත් යැයි නිගමණය කළ නොහැකි බැව් වත්මන් පෙරදිය හා අපරදිය ශුෂුස් විවාරකයින් විසින් පිළිගෙන ඇත.

I "Poetry is the spontaneons overflow of powerful feelings" - Wordsworth.

බඹුරැන්දේ සිරි සීවලී හිමියෝ ''සාහිතාසයේ පරමානීය විය පුත්තේ සතා සෙවීම හෑ සෞකුග පිසාව කිරීමක්'' බැව් තර්ක කරනි. මෙය සාහිතාසයේ පිළිබත් කුමණ විචාර කුමයක් අනුශම නයකර පුකාශකළ දයක් දයි අවබොධ කරගත නොහැක. සාහිතාසය පිළිබඳව නොහසළ බුද්ධියකින් තබා, සාහිතාසය තරමක් පුරවවත් අවබොධකරගත් බුද්ධියකින් පවා මෙවැනි බොළඳ කීමක් පුතාශ නොවේ මය. එක්තරා අපරදිග අවිචාරවත් විචාරයකු විසින් හෙළ 'සෞකුයශීය සතාසයසි සතාසය සෞකුයශීය'යි1 යන්න සිහිකරමින් විය යුතුය. එවැන්තක් පුකාශ කරන්නට ඇත්තේ. කලාවෙකින් සෞකුයශී මවාපෑම නොවේ. මුබාසකාසීය වශයෙන් කෙරෙන්නේ එය බොළඳ තර්කයෙකි. පටු අපරිණත බුද්ධියකින් නිගමණය කරන ලද්දෙකි. ''පෙදෙහි රසහව විදුනා-දෙනෙනා ඉතා දුලබෝ'' යනුවෙන් කවී සිඑමිණ කතුවරයා කීවේ මෙවැනි බස් තෙපල අයට යැයි සිනමි.

"කවිය නම් උසස් අදහසක් කමණිය භාෂාවෙන් ගිනවත් පරිදී කරන ලද රවනාවය" යනුවෙන්, පදුවලි සංගුතයෙහි සාගාර පලන්සූරිය හඳුන්වයි. ඒ අනුව උසස් අදහස, කාමණිය බස හා ශීතවත් බව කවිශක අංග තුතක් බව අප විසින්, පිළිගත යුතුව තිබේ. එය එසේ යැයි මම තොසිතම් උසස් හෝ වේවා පහත් හෝ වේවා කවර සිදුවීමක් හෝ වසතු බීජයක් හෝ පුනිහා පූර්ණ ලෙඛකයා විසින් පාඨකයාව රසවත් ලෙස ඉදිරිපත් කළ හැක. එගට සුදුසු වචන තෝරාගත යුතු වුවත්, කමණිය, සාලංකාර භෘෂාවක් හෝ හිතවත් බවක් අවශාශැයි මම නොසිතම් එසේ කියන්නේ කාවායෙක රස තිපැදවීමෙහිලා මේ අංග තුන අතුවශය හෙයිණි. එතමුත් කාවයගෙක අතුයවශය ලකුණ වශයෙන් කුමාරණතුංග මහතා "කවිශික්ෂා" වෙන් දක්වන්නේ "රසවත් බවත් තිදෙස් බවත්" පමණි. "රජවත්වූ තිදෙස්කීම කුමියෙකි." "රසවත්" යන්න පුළුල් අනීයෙන් ගත්කළ, රසවත් වීමත් තිදෙස්වීමත් පමණක් කාවසයක් වීමට අවශස අංග දෙක බැව් සිතිය හැක. තිදසුතක් ගෙන බලමු. රැ. තෙන්තකෝන් ගේ හැවිල්ලෙහි එත 'කැකුඑ හැවිල්ල" පලිගැනීමේ වේතත<u>ා</u> වෙකින් කෙරුණු සැදිල්ලක් බව වාඕගයෙන් කියවේ. එහි ඇත්තේ රෞදු රසයක් වුවත් කනස්සල්ලක් වැන්නක් තොවේ. එනමුත් එහි උසස් අදහසක් හෝ කමණිය භාෂාවක් හෝ ගීතව**ත්** බවක් ඇත්තේ යැයි සිනිය තොහැක. එමෙන්ම ඒ වැණුම හැවිල්ලෙහිම එන රසවත් වූත් සාණික වූත් කොටසෙකි. එමතිසා

I "Beauty is Truth; Truth Beauty"

සාභිතා වාාපාරයෙහිලා මූලික රසයට හානි තොවෙන අකුමට බාහිර අලංකාරෝක්තීන්ගෙන් පිරවීමක් තොකොට, එහි රසය උද්පාදනය කෙරෙන අයුරින් කාවාය සකසේකිරීමයි, ඉදිරිපත් කිරීමයි, කවියා සතුව ඇත්තේ.

''කාවෘග හැඟීම් පුකාශකිරීමක් තොව හැඟීම්වලින් ගැලවීමකි.'' මෙග දකුෂ විවාරකගකු වන ටී ඇස් එලියට්ගේ කියමනකි. ''ලොව පහළවූ කිසිම උසස් සාභිතෘ කරුවෙකු සාභිතෘයක් බිහිකොට අය්ත්තේ අනුන්ගේ ජීවිත විචරණය කරනු පිණිසවත් අනුන්ගේ දුක්ගැනවිලි අදෝකා හෙළිකරනු පිණිසවත් නොවේ. නමාගේ ම ආත්මයේ එක් කොට්සකින් ගැලවෙනු පිණිසය'' යනුවෙන් ගුණිදස අමරසේකර උතතම ගණයේ කාවායක් බිහිකිරීමෙහිලා අංත්මපුකංශනයක් ම කළයුතු බව පවසයි. මෙහි කිසියම් සතුදයක් තැතැයි මම තො අදහම්. එහෙත් සංහිතායේ උසස් කෘතියක් තීපදවීමෙහිලා එයම විය යුතුයැයි වියවාස තොකරමි. එසේ කියන්නේ අමරසේකර මහතාගේ මතයෙහි පොදුවසයෙන් පිළිගත හැකි අගයක් තොමැති නිසයි. "කාවාය හැනීම පුකාශ කිරීමක් තොව නැගීමවලින් ගැලවීමකි'' යනුවෙන් ටී ඇස් එලියට් කිවේ ගුණදස අමරසේකර මහතා අදහස් කළ පරිදි පුද්ගලාහිවාදනයකට තොවේ. කාවියාගේ ඉන්දිගයන්ට හෝවරවූ මතොහාවයන් පාඨකයා ඉදිරියේ මවාපැමේ සැටියක් බවයි එලියට් එයින් අදහස් කළේ. මෙය වඩාත්ම පැහැදිළිවන්නේ එලියට් විසින්ම පැවසු තවත් මතයක් නිසාය එනම් "කාවෳය පුද්ගලිකානය පුකාශ කිරීමක් තොව පුද්ගලිකතියෙන් වෙන්වීමකැයි" යන්නය. අමරසේකර මහතා පුද්ගලික අත් දැකීමක් කියනවිට සිංහල සාහිතා තැනීමේදී මාර්ටින් විකුමසිංහ මහතා පවසන එවැනීම වූ මනයක් සිහිතර නැංවේ. "කාලිදුස හිමාලය වණිනා කෙළේ, හිමාලය ඇසින් දුක එහි සෞඥුයීයෙන්ද උදුනන විලාසයෙන්ද සන්තොෂවූ බැවිති. ලක්දිව මහා නිම්නයෙන් ඇතුව නොගිය. සමහර සිංහල කවීන් දඹදිව පිහිටි හීමාලය වණිනා කෙළේ, පොතින් අවුලාගත් මිථසාකතා අනුව සිනින් මවාගත් හිමාලයෙකි" (සි: සා: නැ: පිට 38) මෙයේ කවියා විසනර කරන සැම දෙයක්ම පිළිබද ඔහුව පෞද්ගලික අත් දැකීමක් තිබිය යුතුයි යන්න සාවද මතයෙකි. එමෙන්ම එම අදහසේ හැටියට කවියා තමා රචකා කරන කාවාශ ආශුගෙන් සවකීය පුද්ගලිකණය පෘථකයාව හෙළි කළ යුතුය. මේ මතයෙනිලා මාර්ටින් විකුමසිංහ මහතාත් ගුණදුස අමරසේකර මහතාත් සම අදහසක් පහළ කරති. කාචායයක් ඇසුරෙන් එය රචනා කළ කවියාගේ ජීවිතය පිළිබඳව තතු හෙළිවිය යුතු යන්නය දෙදෙනාම කියන්නේ. එක් අවදියකදී බවහිර පැතිරී තිබුණු මතයක් මෙය. එනමුත් සාවායකින් එය රචනාකළ කමියාගේ ජීවිතය පිළිබඳ තොරතුරු සෙවීම ශාසතානුකූල නොවන බැව් නූතන විවාරකයින්ගේ පිළිගැන්මයි. එමෙන්ම කාවායේ

රස නිෂ්පාදනගෙනිලා ආත්ම පුකාශණයක් කිරීම අවශාය ම යැයි කිව තොහැක. තොයෙක් දෙනාගේ අත් දකීම් හා සහජ කුමිණිගේ හැටියට කවර සිදුවීමක් හෝ විසනර කළහැක. මේ අනුව සරව්වණු මහතා සිය ''කලපතා ලෝකයෙන්'' මෙසේ පවසයි. ්තොයෙක් දෙනාගේ අත් දකීම්, තොයෙක් දෙනා සිතන හැටි. නොගෙක් දෙනාව දුනෙන අයුරු නම කලානාව යොදු අවබොධ කර ගැනීමේ අපූරු ශක්තිය පුතිහාසමබනත කවියා තුළ තිබෙන් තකි. මෙය පොදු මිනිසාට තැනි ශක්තියකි. පොදු මිනිසාට අනුත්ගේ හෘදුග, අනුත්ගේ මනස ගෞදුරු වන්තේ සවල්ප වශයෙනි." අාත්ම පුකාශණයකින් උසස් කෘතියක් ගොඩ තු ගෙන්නක් යැයි පමණක් විශවාස කරන අමරසේකර මහනාව පොදු මිතිසාහේ සිත කියාකරන සැටි අවබොධකර ගැනීමට තියුණු බුද්ධියක් නැති බවයි අපට හැහෙන්නේ. නොඑසේනම් ඔහුව අනුන්ගේ සිත පෙතෙන්නේ වැරදි ලෙසවග. එමනිසා කවර රසශක් හෝ පාඨකයාව දීමව අදහස් කරන්නක් අනුවයි කතා කාරයා කිසියම් වසතු බීජයක් වැනුම් කිරීමට තෝරාගන්නේ. ආත්ම පුකාශතයකින්ම නොවේ උසස් කාතීයක් නෝ උසස් රසයක් පහලවන්නේ. 1 "අපගේ දුක්බර හි අප ගසන ඉමිහිරි හි විය හැක " එහෙයින් රස නිපැදවීමෙහිලා ඕනෑම දුකක් පවා සුඛාත්මක පසුෂයකට හරවා ගත හැක.

තවද රස නිෂ්පත්තියෙහිලා කලාත්මක සංයමයක් මෙන්ම කලාත්මක එකාබද්ධතාවක් තිබිය යුතුය. එවිටයි පෘඨකාශගේ හදවතට ඒ මූලික රසය එක්වරම ගොවරවන්නේ. ජී බී. සේතානාශක ගේ කථා රවනයෙහි පෙණෙන විශිෂාඨ ලෙසාණයක් නම් කලාත්මක සංයමය බැවී කිව හැක. සිතුව ගලා එන හැම දෙයක්ම එලෙසම බහාලීමෙන් පෘඨකාශ වෙහෙස විය හැක එය සංයමකින් ඉදිරිපත් කෙළ යුතු ගැයි කියන්නේ එහෙයිනි.

සාභිතා සහේ පරමාණීය වෙනුවෙන් රසාසාදය විතා වෙනයම් විදියේ පුහු මත මේ ලිපියෙන් බිද දුම්මෙහිලා සමත්වන්නට ඇතැයි සිනම්. එමෙන්ම ඒ රසාසවාදය ආත්ම පුකාශණයකින් පමණක් තොව තොයෙක් කවීන්ගේ තානා අත් දැකීම්, විතනසංකල්පයන් හා සහජ කවිතිය අනුව හැඩගැසෙන්නක්ය යන බව මා නවදුරටත් පැහැදිළිකර ඇත.

ආරියසිංහ ලියනගේ

I "Our sweetest songs are those that tell of saddest thought"

## චූවි මල්ලි

"අම්මේ! අම්මේ"

චූට් මල්ලී අම්මාගේ රෙදිපටෙහි එල්ලී ඇගේ මුහුණ දෙස බැලීය ''අම්මේ ! '' ඇගේ රෙදිපටින්ද ඇද්දේය.

අම්මා කුස්සියේ සිටි ගැහැණුන් කීපදෙතෙකුට වැඩකළයුතු පිළිවෙල කියා දුන්තාය

''නාමිනේ ! එහෙනම් දූන් හොඳයි එලවලු ටික කපල හෝදල ගත්තහම'' මෙසේ කීවේ සැම්පි අක්කාය

"ඔව් දන්මම පවන්ගන්න එක හොඳයි" අම්මා එය අනුමන කළාය

"අම්මේ! අම් – මේ!" චූටි මල්ලී උස්හඩින් අම්මාට කතා කරන්ට විය.

'ඔව් පිරිත පවත් ගන්න ඉස්සරවෙලා ඉන්න අගට කෑමටික දීලා ඉවරයක් කරහත්තොත් ලේසියි නේද හාමිනේ!'' මෙවර යොජනා කලේ ඇලිස් අක්කාය.

ඒ අතර චූටි මල්ලී අම්මාගේ රෙදිපටින් අදියි. කෝපයෙන් මෙන් දෙබැම හතුළුවයි. වරෙක හැකිපමණ ශබදනගා "අම්මේ" කියයි එවිටම "කරාස්! කරාස්!" යයි බෙලෙක් පතුරකින් වළඳක් පූරත හඩ පිළිකන්තෙනි ඇසේ. ඉඳුල් පිහන් ගොන්තක් දකින්ම බදගත් ලිසී මැද මිදුලට බැස්සාය. "ලිසී! ලිසී! ඔය මැද මිදුලෙ තියන් අද ඕව හෝදන්න එපා. අර පිලිකන්තෙ කාණුව ලහට ගනින්. අර ලොකු බේනමට වතුර එකක් පහිය උඩ තියාගෙන හෝදපන්." අම්මා මහ හයියෙන් කිවාය.

''ඒක තොවෙයි උඹලා දැන් ඔක්කොම දවාලට කාලබීලා ඉවර ද'' අම්මා තැවන කුස්සිය දෙසට හැරී ඇසුවාය.

'ඔව්! හාමිනේ, ඔව්!"

"අපේ කැම නම් පරක්කුවුනත් මක්කැයි හාමිනේ." කුස්සියේ සිටි ගැහැණුන් එකවරම පිළිතුරු දුනි.

"එහෙම බැහැ උඹලා දවල්ට කාල ඉන්න ඕන රැට උයන්න පටන්ගන්න. කටුරුවත්හෙම තාම කෘපු නැති කෙනෙක් ඉන්නව නම් කෘල ඉවරයක් කරළ ඉන්න ඕන ඇහුනද?" අම්මා නැවත කීවාය. • චූටි තවමත් අම්මාගේ රෙදිපටිත් අදියි. අම්මේ කියා කැගසයි. අම්මා එය තැසුතාක් මෙන් කුස්සියේ සිටි අය සමග කතාවෙහි යෙදී සිටියාය. චූටි මෙවර අම්මාගේ රෙදිපටිත් ඇද්දේ දත්මට් කාගෙනය. ඇගේ රෙදිපිට ලිහිල් වූයෙන් එය එක් අතකින් අල්වාගත් අම්මා, 'මොකද දි දරුවො! කරදර නොකර අහකට පලයන'' කිවා මස චූටි දෙස බැලුවේවත් නැත. හේ ඉන් තවත් කෝපවිය. ඇගේ දෙපා වව දැනයවා ඇය සොලවන්නට තැත්කළේය. කකුලක් පොලවේ හපා ''අම්මේ''යි කැගැසීය. එහෙත් අම්මා සෙලවීම චූටි මල්ලීට කළහැකි කාරියක් නොවීය. ඔහුගේ කෝපය තවත් දුඩිවුනි. ඔහු සුරත ඔසවා අම්මාව වැරයේ පහරක් ගැසීය.

''මේ දහක් වැඩ තියෙන වේලාවෙ කරදර තොකර අහකට පලයන් පුතෙ"යි කිව් අම්මා මල්ලිගේ අතින් ඇද ඔහු පැත්නකට කළාය.

"ලිලී මෙහෙ වරෙන් අර පොඩිහාම් අක්කා හොයන්නේ මොනවද අහල අරන් දීපන් උඹ ලඟ ඉඳල උවමතා බඩු හොයා දීපන්" කුස්සියේ ඒ මේ අන මොකක්දේ සොයමින් කොඳුරන්ට වූ පොඩිහාම් අක්කා දුටු අම්මා ලිලීව මෙසේ පැවසුවේ ඇ නිතර ගෙදර වැඩකරන මෙහෙකාර කෙල්ල නියාය. කුස්සියේ වැඩකළ අනේක් ගැහැණු අහල පහල ගැමියෝ වූහ.

මල්ලි මහ හඬින් ඇඹුවා, දැතින් කෙස් කඩාගත්තා, දෙකොපුල් දිගේ කපුළුකැව බේරෙන්ව වුනා "මොකද? මොකද මේ වූටි මහත්තය අඩන්නේ?" මිසි අක්කා මල්ලි වඩාගන්න තැන්කළාය. ඔහු තවත් බෙරිහන් දෙන්ව විය. "ඇයි පුතේ? මොකද පුතේ? පුතාව මොනවද ඕන ?" අම්මා ඔහුගේ හිස අහගාමින් වීමසුවාය. ඔහුගේ හැඹුමද ටිකෙන් ටික අඩුවිය.

"අම්මේ තාත්තත් අද එනවැයි" ඇසු වූටි මල්ලී අත්ලෙන් කදුළු පිසදුගත්තේය. මූලු කුස්සියේම පැතිරගියේ මෙතෙක් තොතිබුණු නිහැඩියාවකි. එකිනෙකා එකිනෙකාගේ මුහුණු බැලීය. "ඔව් පුතේ! අඩන්නෙ නැතුව යන්න. ගිනින් සෙල්ලම් කරන්න පුතා. අම්මට හුගක් වැඩතියෙනවනෙ. පුතා ගිනින් සෙල්ලම් කරන්න" අම්මා නිහැඩියාව බිදිමින් කීවාය. මල්ලී තවත් එහි තොරැඳින. ඔහු කුඩා දැත විසිකරමින් උඩපනිමින් දුවශියේ ආලින්දය දෙසටය. මෙනොතකට පෙර වරක් හැඩු බවට කිසිම ලකුණක් ඔහුගේ මුහුණේ නොවීය "පුතේ! කීර්ති මල්ලි පාරව යාවී. මල්ලිවත් ටිකක් බලාගෙන ඒ පැත්තෙන් ඉන්න පුතේ" අම්මා මෙචර අණකළේ මෙතෙක් කුල්සියේ උළුවස්සට හේත්තුවී බහා සිටි මටය.

"කෝ සුදු අක්සා"යි අසමින් අම්මා කුස්සිගෙන් එලිගට විත් වන වනා කැම කාමරග දෙසට නියාය. අම්මා රෙදිපට ඔසවා මුහුණ පිසදමනවා පිටුපස බැලූ මට පෙනුණි. ලේලී පසු පස යනවාට වඩා කුස්සියේ කෙරෙන වැඩ දෙස බලා සිටීමටත් ඔවුන් කියන විහිලු කතා ඇසීමටත් මම පුය කෙළෙමි. "ලොකු අය කතාකරන තැන්වල කට දිනා බලාගෙන ඉන්න පුරුදු චෙන්න එපා"යි අම්මා දවසක් මට තරවටු කළ සැටිද මනක්විය. අම්මා නැවන කුස්සියට නොඒවියයි සිතුනෙන් මා එහිම නතර විය.

"එද ලොකු එකීට බබේහාය හැදුන දවසෙන් උන්ගෙ තාත්තා දුවගෙන ඇවිත් කිව්වහම සල්මන් අතේ කාර්එකීන් ඇව ඉස්පිරි තාලෙට පිටත් කළා අනේ එහෙම පිං කදක්" සැම්පි අක්කා මෙසේ කිව්වේ තාත්තා ගැන බව මට වැටහුනි. "අපේ තාත්තගෙ මරණ දවසෙ මුදලාලි මහත්තය පිහිට නොවන්න අපට ඒ වැඩ කටයුතු ටිකවත් කරගන්න විදියක් තිබුණෙ නැහැ."යි මිසි අක්කා කීවාය. ඇගේ කටහඩෙහි ශෝකී හාවයක් රැඳී තිබුණි.

"මොතව අහතවද බං! ගමට හිටිය රජෙක්තෙ. උන්දූගෙ මේ පොඩි පොඩි දරුපැටව් ටික අතේ! උන්දූගෙ මේ මුලු පවුලටම හතර තීබාහෙ පහල වෙන්න ඕන" මෙවර කිවේ කොලොම්බුවක් මත ඇතතබාගෙන බුලත් විටක් සපමින් සිටි සරොහාමි ආවිචිය. ඇයට අප ආවිචි කිව්වේ ඇය අපේ අම්මාගේ වත්, තාත්තාගේවත් අම්මා නිසා නොවෙයි. ඇයද අප ගමේම සිටි මහලු ශැහැණියකි. අපේ අම්මා ඇයට අමතන්නේද ආව්වියේ කියාය. ඔවුන් නොරතෝන්වියක් තැතිව කතාකළේ තාත්තා ගැනයි. තාත්තාගේ නිර්ලෝහි කම ගැනත් කාරුණික භාවය ගැනත්ය වරෙක කෙනෙක් අම්මාගේ නිර්ලොහි කම ගැනද කිවාය. නමුත් ඔවුන් වැහිපුර කතාකළේ තාත්තා ගැනය.

අපේ ගෙදර කුඩා තොවිලයක් වුවත් ගමේ අහල පහල අය එක්වී වැඩට සහායවීම සිරිතක් විය. එකල තාත්තා ගමේ තරමක පොහොසතෙක්. ගමේ කවුරුත් එක්වී අපේ ගෙදර වැඩට සහාය වූයේ තාත්තාගෙනුත්, අම්මාගෙනුත් ඔවුන්ට උදව් උපකාර තිබෙන නීසායැයි මට සිතුණි. අම්මා නැවත කුස්සිය දෙසට එනු දුටු මම ඉන් ඉවත්වී ආලින්දය දෙසට හිමයමි. සුදු අක්කා ඇගේ ඇඳ උඩ වාඩිවී හලේහෙදර අක්කලාත්, බෙල්ලත සුදු අක්කාත් සමග මොතවාදෝ කතාකරමින් උස්හඩින් සිතාසෙනු ඇගේ කාමරය පසුකර ශිය මම දුටිමි.

"අන්න සුදු අක්කව අම්ම හෙව්වා"යි මා කීවේ ටිකකට පෙර කුස්සියේදී අම්මා 'කෝ සුදු අක්කා"යි ඇසු බව සිහියට අං බැවිනි. ආලින්දයට යිය මා වටපිට බැලුවත් චූටි මල්ලී එහි නොවීය. මම "චුටීයි" කීපවරක් හඬනැගීම්. එහෙත් මල්ලී අහ<mark>ලකවත් සිටින</mark> බවක් නොපෙතින රතු අසියාත්, සුදු අයියාත්, බෙල්ලන අයියාත්, නොරන විමල් අයීයාත් ආලින්දයේ කොනක 'කාර්ඩ්ස්' සෙල්ලම් කරමින් සිටියන. ''කීර්තිව දක්කද''යි මා ඇසුවත් ඔවුන්ගෙන් කිසි පිළිතුරක් තොලැබුණි. "නඃ! හඃ!! නං!!! ඒ තොඩ මටයි" රතු අයියා බෙරිහන් දෙමින් ටීපෝව මනවූ කාර්ඞ්ස් එකතු කරන්ව විය. මා මිදුලට ගියේ කිර්ති මල්ලි සොංගන අටියෙනි. ඔහු බලාගන්නට අම්මා මව අණකළ බැවින් ඔහු කොහේ ගියාදුයි මා සෙව්වේ බියමුසු කුතුහලයකිති. ගේ අයිතේ තිබුණු **කාණු**ව අ**සල** බිත්තියට හේත්තුවී චූටි මල්ලිත්, රංජි මල්ලිත් ලොකු කතාවක් කරන බව මා දුවුවේ පිලිකන්නට ගියවිටය. "වනුංක්කේ කියන්න අද තාත්තත් එනවද කියලා. මේ කිර්නි මල්ලි කියනව අම්මත් කිව්වල තාත්ත එනවැයි කියල'' මා දුටු රංජී මල්ලී විමසුවේ මහත් කුතුගලයකින්ය. 'ශීව්! නේද වන්නක්කේ ? අද අපේ තෘත්ති එනව අපට ඇපලුත් ගේනව, කෝතුත් ගේනව, දෙබනුත් ගේනව" තමා රංජි අයිගාට වඩා දන්නා බවක් හනවමින් චූටි මල්ලී කීය. මා කිසිවක් කීමට පෙර චූවි මල්ලී නැවත කතාකරන්ව විය. "අර 'ත'යිමනුත් කිව්ව අද තාත්ති එනවැයි කියලා. තාත්ති එන තින්දල අර අම්මල හුනාරියක් බයි හදන්නෙ. අර අපේ ගෙදර චෝක් 'තුදු' කරෙත් තෘත්ති එනහින්ද කියල 'තයිමන්' කිව්වා "මල්ලිගේ කඩහඩෙහිද පුිතියක් රැදී තිබුණි. මල්ලී "තයිමන්" කීවේ ගෙදර වැඩකරන සයිමන් කොලුවාටය. ඔහු කතාකළේ ලොකු අගෙකු මෙන් තිසද සොලවමින්ය. "අක්කෙ රංජි අයිය කියනව එන්නෙ නැතිලු නාත්ති 'වොක්' කාර්එකෙන් ඒවි අර එදු වගේ තේද අක්කෙ ?" චූටි නැවතත් කීග.

"හු–හාක් රැවේවිද අක්සො නාත්ත එනකොට" මෙවර ඇසුවේ රංජි මල්ලිය. "මල්ලී තාත්තිව හුහාක් ආදරේද චූටි"යි මා කිරීතිගෙන් අසුවේ වෙත අහන්තව දෙයක් මතක් තොවුත හෙයිනි. "ඔව මේ-ච්චර ආදරෙයි" හේ කුඩා දන හැකි පමණ දෙපසට විහිදුවන් තට තැත් කළේය. ඒ අතර ඔහුගේ පාදෙක උස්වෙන හැටිද මම දුටිමි. එහෙත් චූටි ඉන් සැහිමකට පත්තොවීය. "නෑ මං ආසෙට තරම් ආදරෙයි තාත්තිව" "මාත් අහසටත් වැඩිය හොඩක් ආදරෙයි" රංජි මල්ලිත් කිය චූටි මල්ලිගේ මුහුණ මලානික විය. ඔහු රංජි දෙස යවැසින් බැලීය.

"තැ–මමයි ගොඩා–ක් ආදරේ රංජ තොවෙයි." 'රංජ අයියා යි තොකීවේ මල්ලීව තරහගිය බැවින් බව මම ද නගනිමි.

"ඔව්! ඔව්! කිරීනි තමයි ගොඩක් ආදරේ" මමද කිරීනි මල්ලී අනුමත කළේ ඔහු හඬන්තට පවත් ගත්තොත් ඔහු සතසා ගැනී මට පහසු කාරිගක් නොවූ ගෙයිනි.

"ඉතින් තාත්තිත් මල්ලිට හුහාක් ආදරේද" මා මෙසේ විමසුවේ කුමක් නිසාදැයි මම නොදත්තෙමි.

"ඔව්! මටයි ආදරේ. මට කොළඹ ගියාම ඇපල් දුන්න. 'මුද්දප් පලං' දුන්න. අර මං නාත්තිගෙ ඇඳ උඩ ඉන්නකොට මට ඇපල් කැව්වෙ තාත්ති. දෙඹනුත් දුන්නෙ මටයි ආදරේ. මාත් අපේ 'තුදු' තාත්තිට ගොඩා-ක් ආදරෙයි.'' මොහොහකට පැවතිගේ තද නිහැඹියාවකි. තැවත ''අර මං තාත්ති ලහ 'කුංගුං', කුංගුං' කියල නිදුගත්තෙ තාත්ති ලහතෙ මං නිදුගත්තෙ. අද තාත්ති ආවම මං 'කුංගුං, කුංගුං'' කියලා තාත්ති ගාව නිදියනවා. නේද කේකේ'' ඔහු නොරතෝංචියක් නැතිව කියන්නට විය. ඔහුනේ හුරතල් මුහුණ සොම්නසින් පිරි තිබුණි. චූටි දෙස ඔලා සිටින රංජි මල්ලීගේ කට නොගෙක් ලෙස වෙනස් වනවාත් ඔහු හිස ඒ මේ අත හරවනවාත් හොරැහින් ඔහු දෙස බැලූ මට පෙනුණි.

චූටි යංතම් මහ තෝරන විශේ සිට ' කුංගුං, කුංගුං" කියමින් තාත්තාගේ කණක් අල්ලාගෙන නිදගන්ව පුරුදුවූ සැටි මට තාම මනකය. ඔහු තරමක් ලොකුවුනාට පසුද කණට කිවේ "කුංඥං" කියායි චූටි හදිසියේ ගෙට දුවගියේ ඇයි දැයි මා තේරුම් ගත්තේ ඔහු පුටුවක් උඩට නැග සාලයෙහි බිත්තියේ එල්ලා නිබුණු තාත්තා ගේ පින්තුරය අල්ලන්නට මෙන් අතක් දිගුකරගෙන ඇහිලි තුඩු මත නැගී සිටිනු දකිමෙනි.

"වන්තක්කෙ තාක්තීව මට අරං දෙන්ත" මල්ලීව පිංතුරය ලකට ගන්ත ඕනෑවූ බව මට වැටහුණි. "අනේ! මට පුලුවන්යැ. මාව උස තැහැ. මට නම් බැහැ'' මා එද කිව්වේ බොරුවක් තොවේ. එද යංතම් අට හැවිරිදි විශේ පසුමු මා කුඩා එකිශෙකි. ''මං අම්මට කියනව අරගෙන දෙන්න''යි කිව් වූට් ඉක්මනින් පුටුවෙන් බසින්ට නැත්කිරීමෙන් නොවැට් බේරුණේ මා ඔහු අල්ලා ගත් බැවිනි. ''අම්ම නරහ වේවි. මල්ලිට අම්ම කිව්ව නේද වැඩ නිගෙනව කියල කරච්චල් කරන්න එපා කියල'' මා කීවේ මල්ලී අම්මා සොයා යෑම වැලැක්වීවෙය. අම්මාට කරදර කර තැවන වූටි හැඹුවොත් ඔහු සනසා ගැනීම වෙම සිදුවන බව මම දන සිටියෙම්. චූට් ටික වේලාවක් පුටුවට හේත්තුවී බලාසිටින්ට විය ලොකු අයියා ඒ අසල සිටි බව මා දුටුවේ මල්ලී ඔහුවෙන දුවගොස් නාත්තාගේ පිංතුරය ගලවා දෙන්නටැයි අව්ටිලි කළ විවිය. අයියා සිටි නානින් නවත් අඩිදෙකක් පස්සට නැබිය. අයියා හිස ඒ මේ අන හරවමින් තවමත් වැඩ නිමනොවූ පිරිත් මණසාපය දෙස බලාසිට්යි. ' තාදලුයි, බුලත් ඉති ටිකයී පස්සෙ එල්ලුවත් ඇති'' නුලවූ බාප්පා අයියාට කිය.

"ඔව් එක නම් පස්සෙ බැරියැ. බංජපෙ මේ පහන සොංටසට තව 'සිල්වර් ඔස්ට්' ටිකක් වැටුනනම් හොඳයි'' අයියා පිළිතුරු දුනි.

'අයිගේ තෘත්තිව අරන් දෙන්නැ"යි මල්ලී තවමත් ඇවිට්ලි කරයි අයියාගේ අතින් අදින්වත් වූ විටය අයියා ඔහු ඉල්වන දෙය ගැන සින යොමු කළේ.

"මොතවද කිරිතිට ඕන." තමුත් මල්ලිගෙන් පිළිතුරක් මෙවර තොලැබුණි. අයිගාද අකමැත්තෙන් මෙන් 'මොතවද කිරිති'යි අසමින් පිරිත් මණ්ඩපය දෙසට යොමුවූ තෙත් ඇතිව ඔහු පසු පස ශියේය.

"චූටි තාත්තව අරන් ඉල්ලනවා" මා මෙසේ කීමේ චූටි ඔහුව උචමනා කුමක් දසි තොකිව් බැවිණි. මල්ලී තාත්තාගේ පිංතුරග ඉල්ලා සිටිනම් එය ඔහුට ලබාදෙන තෙක් ගෙදර අයට කරදර කරයි. එහෙයිනි තාත්තාගේ ලොකු පිංතුර දෙකින් එකක් නිතරම තාත්තාගේ කාමරයේ ඇඳ උඩ වූයේ. එහෙත් එද ඒ පිංතුර දෙකම බිත්තියේ එල්වා තිබුණි. අයියා පුටුවකට තැංගේ පිංතුරය ගලවන අදහසිනි.

''එපෘ! එපෘ! ඕක මට එපෘ! මට ඕනෙ අරකයි" මල්ලී අනෙක් පිංතුරගට අත දිගු කළේග. ''බැහැ මේ කිර්ති එක්ක" අයියා කීග. ''එපෘ! ඕක මට එපෘ ඒකෙ නෘත්ති මා එක්ක තරහයි මට එපෘ එක" මල්ලී කීවේ ඇත්තය. ඒ පිංතුරයේ තෘත්තාගේ රූපය දක්වුනේ තෘත්තා තරහින් බලාසිටිත ලෙසය. අතෙක් පිංතුරයේ තෘත්තා දත් පෙතෙන ලෙස සිතාසුනේ හැතත් තෘත්තා සිටියේ සිතාමුසු මුහුණින්ය. අයියා තැවත තව පුටුයක් මත තැන පිංතුරය ගලවා තෘත්තාගේ නිදන කෘමරයේ ඇඳ මත තැබිය. "ඔන්න චූටි බිඳින්න හෙම එපා"යි කී අයියා තැවත පිරිත් මණක පය දෙසට පා තැගීය. මම චූටි මල්ලී සමග කෘමරයට ඇදුනෙමි. "අක්කෙ මේ කුංගුං තියෙන්නෙ. අල්ලන්න බැතෙ" මල්ලී මින් හැගවුයේ තෘත්තාගේ කණ අල්ලන්නට තොහැකි බවය.

"අපේ 'තුදු' තාත්ති 'තාදු!' 'තා – දූ' " දෑත් එක්කොට පිංතුරයේ මුහුණ හොවා තාත්තාව කීපවරක්ම මල්ලී වැන්ද වීදුරුව දකින් අල්වාගෙත තාත්තා සිඹින්ටත් වුතා 'කුංගුං' 'කුංගුං' කියමින් පිංතුරයේ පෙතෙන තාත්තාගේ කණ අතගාන් තාක් මෙන් සිගිනී ඇහිලි තුඩු වලින් වීදුරුව පිරිමදිමින් පිංතුරයේ කොතක හිස තබාගත්තා. ටික වේලාවකින් චූටි තද නින්දක යෙදී සිටින බවමා දුටුවා ඔහුගේ පියවී තිබුණු දෙතෙත් පවා පුතීය රැඳී තිබුණා. මල්ලී අසලම මමද ඇඳ මන සිටිගෙමි.

මල්ලී හඬන්තට විය මාත් ඔහු අසලම නින්දට වැටුනු බව තේරුම් ශක්තේ එවීටය. වෙතදු තැති අමුතු සිරියාවකින් මූල ගෙයම පිරි තිබුණි. බැලූ බැලූ පැත්තේ දෙතුන් දෙතා එක්වී කතාකරමින් සිටියන.

චූටිත් අතින් අල්වාගෙන මම සාලයව ඇමි. විදුලි ආලෝකය නිසා ගෙදරව අමුතු සිරියාවක් ලැබී තිබුණි. වුට් පමණක් තොව මමද පුදුමයෙන් මෙන් උඩ බැලීමි. පිරිත් මණඩපය පාට පාව විදුලි බුබුලින් බැබලුන නිසා වඩාත් ලස්සනව පෙනුනි. චූවි මගේ අත ගසා දමීය. කැගසමින්, උඩපනිමින්, සිනාසෙමින් ඒ මේ අත දුවන්ට විය.

'පුතේ අන්ත කීර්ති මල්ලි තැගිවලා එක්ක ඇවිත් වැඩ ගොඩවෙන්ත ඉස්සරවෙලා බත් ටිකක් කවන්තැ" අම්මා මෙවර කිව්වේ සුදු අක්කාට බව ඇය මල්ලි වෙන එනවිට සිනාගතිමි.

''එන්න චූටි, බයි කන්න''යි කියමින් සුදු අක්කා චූටිව වඩාගන්න තැන්කළාය. චූටි සුදු අක්කාගේද අත ගසා දුමිග.

"චූටි බබා බයි කන්නේ පස්සේ"යි හේ කිය.

අක්කාව මල්ලි එක්ක ගැමව නොහැකිවිය. එකෙයින් ඇ ආපසු ගෙව හියාය. "තාත්තක් ආවමයි වූට් පුතා බයි කන්තෙ. නේද අක්කේ" මල්ලී මෙසේ කීවේ අක්කා ගෙට ගිහ පසුග.

දුව පැත විඩාපත්වූ මල්ලි අම්මා සොගමින් ගෙර ශියේය. අම්මා කෑම කාමරයේ පුටුවක් මත වෘඩිවී පුංචි අම්මලාත් ලොකු අම්මලාත් සමග මොතවාදේ සිතාමුසු මුහුණුන් කීවාය. සුදු අක්කාත් ජනේලයකට පිටදී සිටියාය. සුදුරෙද්දක් අතුරත ලද මේසය මත රෑ කෑම පිළිදෙලවී තිබුණි. මල්ලි දුවගොස් අම්මාගේ දෙදන මත හිස තබාගති.

"ඇයි පුතේ! බත්කන්තෙ තැද්ද චූටි පුතා" අම්මා ඉතා ආදරයෙන් මල්ලීගේ හිස අත ගැවාය. තමුත් මල්ලි කිසිවක් කීවේ තැත.

"අන්න අපේ තාත්ති අාචා" මල්ලී ආලින්දයට දුවශියේ ඉතාමත් පුිතියෙනි. ගෙසි සිටි හැමදෙනම බයවූවාක් මෙන් මල්ලී හිය දෙස බලා සිටියහ. මල්ලී නොපෙනී යනතෙත් බලාසිටි මා නැවත නිසහැරවූ විට සුදු අක්කාගේ ඇස්වල කඳුලු පිරී තිබෙන බව දුටුවෙමි. ලොකු කඳුලු කැට දෙකක් අක්කාගේ දෙකම්මූල් දිගේ රුරා හැලුනි. මා අම්මා දෙස බැලුවේ තවත් අක්කා දෙස බලා ඉන්න බැරිවූ නිසායි. අම්මාගේ දෙකොපුල් දිගේද කදුලු කැව බෙරෙන සැටි දිටිමි. එහි උන් හැමදෙනාගේම නෙත් අග කදුලු පිරී තිබුණි මූලු කාමරයේම මහත් සෝකි බවක් තිබුණි මට ඉන් පිටවී දුවන්නට සිත්විය. එහෙත් මගේ අඩි ශබදය මහ හඩින් ඇසේ දේ යන බිය නිසා මට පා ඔසවා ගත නොහැකිවිය.

වුට් තැවත ආපසු දුවගෙන කාමරයට පැමිණියා. ඔහුගේ මූහුණේ රැදි පුිතිය අතුරු දහන්වී තිබුණා. "තාත්ති ආවෙ තැ අම්මේ දුන් කොව්වර රැ වෙලාද ?" මෙතෙක් පැවැති තද නිහැඩි යාව ඉන් බිඳුණා. මල්ලී අම්මාගේ මූහුණ දෙස බැලුවා අතතුරුව සුදු අක්කාගේත්, පුංචි අම්මාගේත්, මූහුණු දෙස බැලුවා. මල්ලිගේ පුංචි ඇස්දෙකේද කඳුලු පිරුණා. ඔහු හඬ නගා කැ ගැසුවේ නැහැ අම්මාගේ දෙදණ මත මූහුණ හොවාගෙන සෙමෙන් ඉකි බිඳින්ට වුතා වරින් වර ඔහුගේ පිට උස් පහත් වන සැටි මා දුටුවා. ඔහුගේ හැඩීම තද වේදනාවෙන් පෙලෙන්නෙකුගේ කෙදිරියක් වැනි විය. අම්මාගේ කම්මුල් දිගේ ආ කඳුලු වලින් මල්ලීගේ පිට තෙත්වන හැටි මට තවත් බලා සිටිය හොහැකීමිය. සුදු අක්කා කඳුලු පිසමින් කාමරයෙන් පිටවී හියාය. මමද ඇ පසු පස හියෙමී. සුදු අක්කා ඇගේ කාමරයෙන් පිටවී හියාය. මමද ඇ පසු පස හියෙමී. සුදු අක්කා ඇගේ කාමරයෙන් පිටවී හියාය. මමද ඇ පසු පස හියෙමී. සුදු අක්කා ඇගේ කාමරයෙන් පිටවී හියාය.

මත දිශාවුණිය. ඇ ශබ්දනගා ඉක්බිළින්ට විය දිනක් හේවිසි සමග මළමිණියක් අපේ ගේ ඉදිරිපසින් වැටුත පාර දිගේ ගෙන සතවීට "අන්ත අපේ තාත්තා ගෙනියනවා මටත් බලන්න ඕනෑ"යි මල්ලි පොළොවේ ගැපෙමින් හැඹු සැටී මට මතක් විය. හරියටම අවුරුද්දකට ඉස්සර මේවාගේම දිනක නාත්තා පෙට්ටියක් තුල දමා සාලය මැද තබා තිබුණ හැටි මට මතක්විය වුටි මල්ලී හැඹුවේ තාත්තා ඉතින් කවදවත් තොළුන බව නියවය වශයෙන්ම දන ගෙනද නැත්තම අනික් අය හැඹුව නිසා දැයි මම නොදනිමි. එද තාත්තා දෙනෙක් පියාගත්තේ නැවත කවදුවක් අප දෙස තොබලන්ට බව මට මතක්විය. කාමරය වසා පැතිර සිටි අපුරෙහිම මගේ දසුත් කළළින් පිරියනු මට දනිත. තාත්තා මීය ගිය දිනයේ මෙන්ම සෝකී භාවයක් මුලු ගෙදරම රැඳී තිබුණි.

" #£ අක්තා "

# Lyon Cafe' for people of Good Taste

Phone 7073 KANDY.

#### සැනසුම

ගම් වැදුනු හා පැට්වෙකු පස්සේ ගිනි පුලිගු තෙනින් නහා මාරක දත් විලිස්සම්න් දිව එන බලු රැලක් වගේ මා එලවා මා පස්සේ දිව එයි ජීවයේ හැගුම්

හැංගෙන්තව නැතක් තොමැත, බේරෙන්තේ කෙලෙසද මම ?

මරණ බිහෙන් පණ ගැන්වී කදවන දැනට අරගෙන නහර තුලම රත් ලේ මුදවා, ගොරෝසු අඳුරෙහි කුසයෙන් එළියට බට රිදී නිහඬ සැනසිල්ලේ වැනිර සිටින, ඝන වනයට දුවමි, දුවමි, පසු නොබලා.

සැනසුමේ පුළුන් තොටිල්ල හමුවේවිද මෙහිදීවත් මට ?

ඝත වනයේ හැඩි දෑඩි ශස් අතරින් පඳුරු අතරින්, අදුරු මැද්දෙන් මීයෙකු දුටු ගැරඩියෙක් වගේ කැරකි කැරකි, පෙරළි පෙරළි බඩගා ගෙන එන්න දගලයි බිරුම් නඩ, බලු රැලේ

විමල් දිසානාසභ

## නුතන සිංහල කවිය හා විචාරකයා

සමාජයේ කෙරීගෙන යන යම්කිසි වශපාරයක් ගැන එහි සාමාජිකයන් විසින් නිතරම කතා කෙරෙ නම්, ඔවුන් ගේ අදහස් පැවසේ නම් එය, ඒ වශපාරය සමාජයේ දුඩි සැලකිල්ලව භාජන වී ඇති බව පමණක්ම නොව එම වශපාරයේ දියුණුවද හෙළි කරන්නකි. නූතන සිංහල කවිය ගැනද නොයෙක් දෙසින් පැවසෙන දේ කුමන හරාත්රමක ඒවා වුවද හුදෙක් ඒ ගැන අදහස් පුකාශ කිරීම පමණක්ම සිංහල කවියේ දියුණුවට ලකුණකි. විවේවන ගුන්ථ, සහරා, පුවත්පත්, සාහිතෘරුස්වීම් ආදී භාතාවිධ මාර්ගවලින් පැවසෙන මේ අදහස් පරීක්ෂාකොට බලන්නෙකුට ඒවා මිවේවන, පුරසාරම්, ඇණුම් බැණුම්, අදෝනා, තර්ජන ආදී වශයෙන් නොයෙක් කොටස්වලට බෙදිය හැකිය. ඒ කෙසේ වතුදු සිංහල උගතුන්ගේද, සිංහල හා නවත් භාෂා හැදැරීමෙන් තම අත් දකීම් වඩාත් පුළුල්කොට ගන්නට උත්සාහ කරන්නන්ගේද සැලකිල්ලට භාජන වී ඇති පුධානනම සාහිතාමය අංශයක් වශයෙන් නූතන සිංහල කවිය හැඳින්විය හැකිය.

දුනුට ලියැවී ඇති නූතන සිංහල කවි බොහොමයක් ම ඉතා දුම්ල රවනාගැයිද, ඒ කවි දුම්ල වන්නට එක් පුබල හේතුවක් වූයේ සම්පුදගනු ගත එළිසමය රැකීමටත්, තමන්ගේ කවි එක් විරිතකට සීමා කිරීමටත් අපගේ නූතන කවියන්ද පෙළඹීමයැයිද යන සහේතුක මතයක් සිංහල පෘඨක ජනයා තුළ වැඩෙමින් පවතියි. ගතානුගතික එළිවැටින් හා විරිතින් නිදහස් වූ පද, මාර්ගයක් වන නිසදස් කවිය උපයෝගී කැර ගැනීමෙන් නූතන සිංහල කවියේ දියුණුවක් සැලසිය ගැකිය යන්න ඔවුන්ගේ වියවාසයයි.

මේ අතර මේ මතයට විරුදඛව තැගී සිටින පිරිසක්ද සිංහල පාඨක ජනගා අතර සිටිනි. මොවුන්ගෙන් සමහරෙක් කවි ගෙනී මෙහි ශූර කවිගන් වන අතර බොහෝදෙනෙක් නූතන සිංහල කවිගේ ආත්මග එළිවැට හා විරිතගැයි අදහන්නෝ වෙති. නූතන සිංහල කවිග ඉතා රසවත් එකක්ග, එළිඹමග හා විරිත නොතකා හැරියනොත් වන්නේ සිංහල කවිග නැත්තටම නැතිවී යාමක්ග ගන මතය හිසින් දරණ ඔවුනු, කවිග කියන්නේ 'රසය ආත්මය කොට ඇති වාකාකට ගැ'යි පැරැන්නන් කියූ කියුමද අමතක කරනි. කවිගක් ගොතා ගන්නට නොදෙත්තන් කවිගන් වීමේ අදහසින් එළිඹම කවිග විනාශ කොට නිසදස් කවිගක් ඇතිකරලීමට උත්සාහ ගනිනැයි ගන දෙෂාරෙපනයද නූතන සිංහල කවියේ දියුණුව උදෙනා නිසදස් කවිග උපගෝගී කරගත යුතුයයි කියන

විචාරකයින්ට විරුදඛව නහා ඇති නවත් තකීයකි. මෙතෙක් ලියැවී ඇති, ජී. බී. සේනානායක, සිරි ශුණසිංහ, ශුණදූස අමරසේකර අෘදීන්ගේ නිසදුස් කවි, කවි නොවෙ නිකම්ම පදු හැලියැයි සිතාවට ලක් කිරීමට ඔවුනු උත්සාහයක් ගනිති. මෙය විචාරශීලී වූවක් නොවේ. (The Figures of Speech and Figures of Thought) ගන ගුනුගෙහි සාහිතා විවේචනය අරහයා ආනන්ද කුමාරස්වාමි ගේ එක් කියුමක් බොහෝ කලකට පෙර කියන ලද්දක් නමුදු එය මෙකලට ද ඉතා හොඳින් ගැළපෙනැයි සිතේ.

''යම්කිසි විචාරකයෙකු, හොඳනරක අතුව හෝ වේවා, එමත් කාරයට අනුව හෝ වේවා හුදෙක් තමා තුළ හෝ සමාජයේ හෝ මූල්බැසගෙන ඇති රසාස්වාදන කුමගන්ට අනුවම ගම්කිසි කෘතිගක අගය මනින්තට යන්නේ නම එය සාහිතා විවේචනයක් නොවේ යසි නියත වශයෙන්ම කිව හැකිය"

මෙසේ හෙයින් එළිසමය තොමැති පමණින්ම කවියක් හෙළු දකීම සාහිතා විවේචනයැයි කිව නොහැකිය. කවිය පමණක්ම නොව අන් හැම කලා කෘතියක්ම විවේචනය කරන විචාරකයා තුල පිහිටිය යුතු ගුණ වලින් උපෙඎව වූ කලි උතුම් එකකි. යම් යම් බාහිර හේතුන් නිසා තමාට හිත වැටී ඇති යම්කිසි සාහිතුය කෘතියක් අසාම්සා එකක් නම් එය අසාම්ක එකක් සේ පෘථක ලොවට පෙන්වා දීම විවාරකයාගේ යුතුකමකි. එසේම යම්කිසි කුරුණු නිසා තමන් කැමති නොවන යමකිසි කෘතියක් සෘභිතා කෘතියක් ලෙස සලකා බලන කල්ගි උසස් එකක් සේ විවේචකයාට දුනේ නම් එයද සමාජයව හඳුන්වාදීම ඔහුගේ පරම යුතුසාමක් වන්නේ ය. ජනපුය කොවන කවියකු පුශංසා කරන්නවත්, ජනපුය කවියකු හේ දෙස් පෙන්වා දෙන්නවත් සමහර විට විවේචකයාට සිදුවෙයි. මේ දුෂ්කර කායීය සඳහා කෙලෙස් දමනය කළ එකකු තුළ පිහිටිය යුතු තරමේ උපෙසුවෙක් විවේචකයකු තුළ පිහිටිය යුතුය. අපසමපාත විවේචකයා හඳුනාගන්නා සමාජය උසස් හෝ පහත් සාහිතා සෘතී වෙන්කොට හදුනා ගැනීමටත් උසස් කෘතීන් රසවිඳීමටත් ඔහුහේ සහාය පතයි. පාඨක සමාජය විවෘරකයකු කෙරෙහි විශවාසය තබන්නේ ඔහු අපකෂපානීව, උපෙසු සහගතව සංභිතාකෘතීත් විවේචනය කරන්නකු බව ඒත්තු ශිය ගෞත් පමණි. එමනිසා තමාගේ පුද්ගලික රුචි අරුචි කම්වලට අනුව හෝ, සමාජයේ මුල්බැසගත් මතගන්ට අනුව හෝ. තමාගේ රුවිය මුළු පාඨක ජනතාවශේම රුවියය යන දුර්මනය මත පිහිටා හෝ කරන සාහිතා විවේචන නිසා විශාල අපරාධයන් දෙකක් සිදුවෙයි. උසස් නිර්මාණයන් කරන කවියන් අධෛයීමත්

වීම එක් අතකින් සිදුවහ අතර, පකාපතීව කෙරෙන විවේචන නිසා සාමානා පාඨකයා නොමන යැමද අතෙක් අතින් සිදුවෙයි. එමනිසා, එළිසමය හා විරිත අත්හැර ලියන කවි එළිසම කවියට වඩා කාවා රස උද්දීපහයට සමත් වෙනීසි යන කියුමෙන් සින් වේදනාවට පත්ව, යම් යම් කෘතීන් හෙළා දකින්නටත්, යම් යම් පුද්ගලයන් අති භක්තියකින් පුදන්නටත් තරම් සැහැසි වන ඇතැම් විචාරකයන් නිසා නූතන සිංහල කවියද එබඳු ඉරණමකින් ගලවා ගත හැකිවන්නේ, කවිය නම් මේය, සාවියේ රසය නම් මේය, එළිසමයෙන් හා විරිවෙනන් මිදුණු විට නූතන සිංහල කවියේ රසය වැඬිවන්නේ මේ ලෙසින්ය යන කරුණු සහේතුකව පාඨකයන් ඉදිරියෙහි තැබීමෙනි.

කාවිය වූ කලි සහජ වාසනා ගුණවත්, පුනිනා ශක්තීයත් ඇති කවියකු මෙතෙක් කිසිවකු හො පිවිසුණු චමත්කාර ජනක ලෝකයකට වැද එහි ඔහු විසින් දකින ලද අපූරු අත්දුකීම් වචන **ගන්**ගේ මාර්ගයෙන් අපටත් දූනවීමෙකි කවි ලිගන්නා පුථම වශයෙන්ම කවියකු විය යුතුය. කවිත්වයක් නොමැතිව රසවත් කවියක් තිර්මාණය කිරීම උගහරි හෙයිනි. දෙවැනි වශයෙන් කාවියා ගේ අපූරු අත්දූකිම් පෘඪකායාට දුනවිය හැකිවන අන දමේ වචන මාලාවක් ඔහු සතුවිය යුතුය. කවියා තමා සිතින් පිව්සුණු ලෝකයේ වමත්කාර ජනක අත්දුකිම් අපට දුනවීම උදෙසා උපයෝගී කරගන්නේ වචන පමණකි. කවියා ඔහුගේ අත්දැකිම් අපට හනවන්නේ සිත්නම් ඇඳ නොවේ. හුදෙක්ම වචන ආශුයෙන් පමණි. මේ වචන ඔහු එකිනෙක ගැලපීමේදී වෘත්තය එතරම් වැදගත් නොවේ. ඔහු පද සකස් කරන්නේ ගී විරිතට අනුවද, සමුදුසොෂ වෘතතයට අනුවද, එසේ නොමැති නම් නිසදුස් කාවා සම්පුදුගට අනුවද යන්න කවියක හෙඳ නරක මැනීමේ කෝදුවක් කර ගැනීම අයුතුය. තමා මනසින් පිවිසුණු ලොවින් ආස්වාදයක් ලත් සිත්තරා ඒ ආස්වාදය අපට දනවන්නේ සිත්තමක් මගිනි. සංගීතඥයා ඒ රසය අපට දෙන්නේ කත් පිතවත වෘදුතයක් හෝ ගායනයක් මගිනි. කවියාද ඒ ආස්වාදය අපට දනවන්නේ වචන යන් එක්තැන් කොට කුවියක් තිර්මාණය කිරීමෙනි. මිනිස් ලොවට අවශා රසය කිනම් මහකින් හෝ සාර්ථකව නිෂ්පාදනය කරන්නා උසස් කලාකරුවෙකු කොට සැලකිය යුතුය. යම්කිසි කවියකු කුමත වෘතනයකට අනුව හෝ කවි ලියා, ඒ කවි ආශුයෙන් අපගේ සිතෙහි චමත්කාරයක් ඇතිකරයි නම් ඔහුගේ කමිත්වය ගැන සැකයක් ඇතිකර ගත යුතු නොවේ. එළිසමයට හා විරිතව අනුව පබැඳුණු පමණින් යම්කිසි කෘතියක් කවියක් බවට පත් තොවේ. එය බැහැර කළ පමණින්වත් ඒ කෘතිය කවියක් බවට

තො පෙරළේ. කමිය නියනාමයෙන්ම කමියක් වන්නේ කමියා තුළ ඇතිවුණු අපූර්ව සංකල්පතාවක් උචිත පදමාලාවක් ආශුයෙන් අසන්නාගේ සිනුවද දැනුවීමට සමත් වූ විට පමණකි.

උසස් පුතිහාසම්පන්ත කවියකු තුළ අපූරු කවි සංකල්පතා ඇතිවීම සවහාවයකි. එනමුත් එය කුමියට තැශීමේදී කුමියා භාවිත කොට ශන්තා වවන මාලාවෙන් ඔහු තුළ ඇතිවූ ඒ අපූරු කවි කල්පතාව පුකාශ තොවේ නම් එය අසාර්ථක කවියක් වන්නේ ය. අතෙක් අතට, කෙතරම් හොඳින් එළිසමය යොදු ව්රිතකට අනුව බඳින ලද කවියක් නමුදු ඒ කවියෙහි ගැබ්වන කවි කල්පතාවක් තොමැති තම් එයද කවියක් වශයෙන් සැලකිය නොහැක. උසස් කම් කල්පකාවකුත් එග පුකාශ කෙරෙන උචිත භාවික පදමාලාවකුත් කවිගක අතුෳවශෳ අංශයෝ යි. අපගේ නුතන සිංහල කවියන්ගේ රවතා විමසන්තෙකුව ඉහත දක්වුණු කරුණු පුතාසක වෙතියි සිතේ. අපගේ නූතන කවියන් සමහරකු තුළ කවී කල්පතා කොහෙත්ම දක්නට නොලැබෙන අතර, සමහර කවියන් තුළ කවියකු කෙරෙහි තිබිය යුතු සහජ කුසලතාවන් තිබෙන බව ඔවුන්ගේ සමහර කුවි කියවන විට හැඟී යන කරුණකි. එසේ තමුදු ඔවුන් තුළ ජනිතවුණු ඒ අපුරු සිතුවිලි පුකෘශ කිරීමට ගත් මාර්ගය, එනම් විරිතවත්, එළිසමයටත් අනුව බැළණු කම් තික ඔවුන්ගේ ඒ පුයන්නයන් අසාමක වී ඇත. ඔවුන්ගේ ඒ නිදහස් කවි කල්පනා පුකාශ කිරීමෙහිලා එළිසම කවිග අපොහො සත් වී ඇත්තේ එය, එළිකමය, විරිතය ආදී විසින් නීතිරිති කීපය කට බැඳී සිටින ගෙයිනි. කව්යාගේ සිතුවිලි නිදහසේ ගලායන්තක් වන හෙයින්, ඒ සිතුවිලි අපට දුනවීමට ඔහු විසින් උපයෝගී කොට ගන්නා පදමාලාවත් නීතිරීතීන්ට තොබැඳුණු නිවහල් එකක් විය උසස් පුතිහාශක්තීය ඇති කවියකු තමන්ගේ කවි කල්පතා අපට දැනවීමේ මෘධාය වශයෙන් නිසදුස් කවිය පුවේස මෙන් උපයෝගී කර ගන්නේ නම් නූතන සිංහල කවියේ දියුණුව එයම වනු ඇත. මෙතෙක් අපට දකින්නට ලැබී තිබෙන සමහර තිසදස් කවිවල මේ දියුණුවේ ලකුණු දුනවමත් දකින්නව තිබේ. එළිගම කවිද, නිසදුස් කුවිදු කියවා ඒවායේ රසයක් ඇතිනුම විදගෙන, ඒවායේ යම් නිරස බවක් දක්නට ඇත්නම් ඒ නිරස බවට හේතුවූ කරුණු උපෙසුමාසහගතව පිරික්සා බලන්තෙකුට, නුතුන සිංහල කවියේ රස උද්දීපනය කිරීමේදී මෙබලු බාධක තිබේය, එබලු බාධක මග හරවාගෙන උසස් නුතන සිංහල කවි කලාවක් ඇනි කළ හැක්කේ මේ ලෙසින්ය යන්න වටහා හැනීමට අපහසුවක් වෙනැයි තොසිතම්.

කවිය වූ කලී කවියා වචනයන්ගේ උපකාරයෙන් කරන රස උත්පාදනයකි. ඔහුගේ සිතෙහි ජනිත වන හැඟීමක් කියාපෑම සඳහා ඉතාමත්ම උව්න වචන තෝරා බේරා ගැනීමේ නිදහසක් කාවියා සතුවිය යුතුය. තමාමේ කාවි සංකල්පතාව පුකාශ කිරීමෙහිලා උචිතයැයි තමාව හැහෙන වචනයක්, එළිසමයට ගැනි වීම නිසා හෝ, විරිත රැකිය යුතු නිසා හෝ අහක්කොට වෙනත් වචනයක් යෙදීමට කවීයා පෙළඹුණහොත් එය මහත් වරදකි. තමන්ගේ කවි කල්පතා කවියට හැඟීමෙහිදී නූතන සිංහල කවියන් බොහෝදෙනෙක්ද මේ පුශ්නගට මුහුණ පා සිටිනි. නිදහසේ තෝරා ගන්නා ලද වචන මාලාවකින් චමත්කාර ජනක හැගීමක් පුකාශ කරනු වෙනුවට අපේ බොහෝ කුවියන් පෙළඹෙන්නේ එළිසමයට හා විරිතට ගැලපෙන වචනයන් යෙදිය හැකිවන පරිදි තම සිතුවිලී පාලනය කර ගැනීමටය. විරිත විසින් හෝ වේවා, එළිසමය විසින් හෝ වේවා වෙනත් කුමන බාහිර හේතුවක් නිසා හෝ පාලනය කරනු ලැබූ කවි කාල්පනික සිතුවිල්ලක් රසවත් කාවාමය සවරූපයකින් බිහිතොවෙයි. ඒ වෙනුවට අපට දකින්නට ලැබෙන්නේ සක්ක පදවලින් හා අතවශා වචනවලින් පිරුණු හතර පද පමණකී

| අත් පොඩි දෙකාසා සියුමැලි බව නෙලට | දූනී |
|----------------------------------|------|
| උණුසුම් හැඟීමක් හදවන වැළද        | ගනී  |
| එකාණෙනි ආදරය පෙළහර නනනු          | වැනී |
| සංගීතයක් නොල් අතරින් බිමට        | පනී  |

මේ කාවියෙනි 'එකෙණෙනි' 'වැනි' යන පද කුමන කාසීයක් ඉටු කොරේදයි අප විසින් විමසා බැලිය යුතුය. මෙබදු අතවශා පද ඇතුළුවීම නිසා කාවියෙනි රසය කෙළෙසෙයි. ඒ අතරම කාවියෙනි අත් මටසිලුටු බවත්, ලුනුඩු බවත් නැතිවී යෙයි. 'එකෙණෙනි' යන පදය මෙනි පාවිච්වි කරන ලද්දේ හුදෙක් වෘතතය රැකීමට විනා කාවියාගේ හැගීම පුකාශනයට ඒ පදය අවශා වූ නිසා නොවේ. ඒ හැරත්, මෙනි එන 'ආදරය පෙළහර නගනු' යන යෙදුම රස උද්දීපනය කරන්නක් නොවේ. වාවාාමයෙන්ද වෘගෝමයෙන්ද නොරෙනිදී පද කාවියකට වැද්ද නොදුන මනා ය.

'සංගීතයක් තොල් අතුරින් බිමට් පනී' එළිසමය නිසාත් වෘතතය නිසාත් අපේ නූතන සිංහල කවියකු මෙතැනදී කෙතරම තොමග ගියේද යනු කිවහොත්, 'සංගීතය' 'බිමට් පනිත' බවක් කීමට් පවා එහිතර වීන. එම අවෘක්ත යෙදුම කවියට් පිවිසුණෝ 'නී' යන්නෙන් කෙළවරවෙන ලෙස හතර පදය පිරවීමට් අපගේ කවියාට් අවශාවූ හෙයිනි. කවියා මෙසේ අසාලික රවතාවක් කිරීමට පෙළඹුණේ ඔහුගේ කම් කල්පතාවල දුම්ල කමටත් වඩා සම්පුද,ශානුගත එළිසමය හා විරිත රැකීමට ශන්තා ලද උත්සාහය නිසාය. එළිසමය හා විරිත කවියාගේ නිදහස සීමා කරන බැමි ලෙසින් හඳුනා ගත යුතුය.

කුමියක, එහි රස නිෂ්පත්තියට අනවශස එක් වචනය කුළු නොත්බිය යුතුය. උපයෝගී කරගන්තා වචන වලින්ද, වාවසාම්ය, වසංගාම්ය හා ධවනිය ඇදී සෑම පුයෝජනයක්ම ගැනීමට කුමියා සමත් විස යුතුය. කුමියේ වචන ගණනින් සුළු වුවද ඒ වචන අංශුයෙන් අසීමිනවූත්, ගැඹුරුවූත් කල්පතා ලෝකයකට පාඨකයා ඇතුළු කරමිය හැකි වන්නේ නිදහස් චින්තනයට මෙන්ම, නිදහස් ලෙස බස හැසිරම්මට අවකාශයක් ලබන කුමියා විසින් පමණකි. එළියමය හා විරිත මෙබදු අවකාශයකට ඉඩ නොතබන අතර එබදු දඬි නීතීන්ගෙන් මිදුණු නිසදස් කුමිය එයට අවයා නිදහස් කුමියාට ලබා දෙයි.

ගල් ගුතාවකින් අඳුරේ එලියට එන දිලිති දිලිති තොදුරු සොයන ඇස් වාගේ මා සිත තුල පෙරලි පෙරලි දහලය දහසක් දේවල්

මෙනැන්හිදී කුමියා උපයෝගී කොට ගන් හැම වචනයක්ම කුම්යේ රස නිෂ්පාදනයට අනාඅවශාවෙයි කුම්යේ රසයට හානියක් තොකොට එක් වචනයක් හෝ කුවියෙන් ඉවත් කළ තොහැකිය. 'ගල්ගුහෘවකින්' හා 'අඳුරේ' මන පදවලින් ධවතින කෙරෙන අඳුරු පසුබිමින් පසුව අපට පෙනෙන්නේ දිලිසෙන ඇස් දෙකකි. 'දිලිහි දිලිකි' යන්නෙන් ඒ ඇස්වල රෞදුතාව අපට ඇතුවෙන අතර 'ගෞදුරු සොයන ඇස්' යන යෙදුමෙන් අපට දුනෙන්නේ ඒ මේ අත හැරෙන ඇස් දෙකකි. සිතුවිලි නිසා කවියා විදින වේදනාවද භීතියද මේ කව්යෙන් මතාව පුකාශ වෙයි. පුවේසමෙන් හා කිසිම නීතියකට වහල් තෞවී ගලපන ලද කවියකින් අසීම්හවූ රසයක් මතුකළ හැකියයි මා කීවේ එහෙයිනි. කවිය අඛණඩ පුවාහයක් සේ කාවියාගේ මුවින් නොගිලිනෙයි. ඔහු වවත තෝරාගන්නේ, ඒ වවන තමාගේ කවියට වැද්ද දෙන්නේ කීපවරක් වචන ගැන හැඟීමෙන් පසුවය. එසේ සිතන ඔහුව තමාගේ කවි කල්පතාව පුකාශ කිරීමට ඉතා උචිත වන්නේ මේ මේ වචනයැයි තීරණය කරගත හැකිවෙයි. එනමුත් එළිවැට් හා විරිත විසින් කවියෙහි පදමාලාව මෙහෙයැවේ නම්, කවියට ඉතාම සුදුසුයැයි කවියාට සිතෙන වචනය අන්හැර වෙනත් වචනයක් යෙදීමට බොහෝ විට ඔහුට සිදුවෙයි. නූතන සිංහල කවියේ නිරස බවට එක් පුධාන හේතුවක් වී ඇත්තේ එයයි.

යම්කිසි කවියක් කියවීමෙන් පසුව අප සිතෙහි රසයක් ඇති වන්නේ කවියා විසින් තමාගේ හැගීම පුකාශනයෙහිලා උපයෝගි කර ගන්නා ලද පදමාලාව ආශුගෙනි. කවියාගේ සිතෙහි කෙත රම් අපූරු සිතුවිල්ලක් නිඩුණත් එය සාර්ථක අන්දමින් පාඨකයාවද දනවන්නට ඔහු සමත් නොවේ නම් ඒ කවියා දක්ෂ කවියකු සේ නොසැලකිය යුතුය. කවියා සිය කාවා රචනයේදී පාඨක ලෝක යක්ද ඇති බැව් සිහිකළ යුතුය. නිතරම පාඨකයා ගැන සලකා මේ ලෙසින් මගේ පද යෙදුව හොත් කවිය කියවන්නා තුළ රසවත් හැගීම හට ගනීය යන හැඟීමෙන් යුතුව කවියා සිය රචනයන් කළ යුතුය. කමියා තුළ වචන ගැන හැඟීමක් නිඛ්ය යුතුය. යම්කිසි හාෂාවක වචන පරිහරණය හොඳින් හැදුරුවකුට ඒ ඒ වචන ඒ ඒ තන්හි යෙදීමෙන්, ඒ ඒ පද හා සමහ සංකටනය කිරීමෙන් නොයෙ කුත් රසවත් හැඟීම පනිත කරවිය හැකිය.

දෙනෙන් ඉහිමර සතුටින් ඉපිල්ලෙමින් සිතින් මුතුවූ දක් පෙන්වා මහත් හඬින් රිඳ කාසි සොලවන මෙන් සිතාසෙන නිමල් යුවනියේ මිතිරීයි ඔබේ හඩ

මෙහි දක්නට ලැබෙන වවන තෝරා ගැනීමෙහිදී කවියා කිසිම නීතියකුව බැඳී නොමැන. 'දෙනෙත් ඉහිමරා', 'සිහින් මුතුවූ' 'නිමල් යුවතියේ' වැනි ගෙදුම් වල ඇති සරල බවත්, රසවත් බවත් කියවත්තාගේ සිතුවද එක්වරම දුතෙයි. 'රිදී කාසි සොලවත මෙන් සිතාසෙන' මේ පදසේ නිතැතින්ම මෙන් යෙදී ඇති 'ස' කාරය නිසා සුවනියක් මිහිරි හඬින් සිහාසෙනු පාඨකයාගේ කණට ඇසෙන්තාක් මෙන් සමහර විට දුනෙයි. වවන තෝරා ගැනීමෙහි දීත් ඒ වචන රිසිසේ අනෙකුත් වචනයන් සමග ගැලපීමේදීත් කාවියා එළිසමයට හෝ විරිතව හෝ වහල්තොවීම නිසා ලක් නිදහස මේ කවියෙන්ද පිළිබිඹු වෙයි. අනුවිත වචන මෙන්ම, අනුවිත පද සංකට්නයද කාවියක රස නිෂ්පත්තියට අතිශයින්ම ශාතිකරය. එළිසමයෙන් හා විරිතෙන්ද මිදුණු දෑකා කාවියකු අතින් මේ චරද කෙරෙන්නේ කලාතුරකිනි. කවිගා තුළ ඇතිවුණු චමන්කාරය සාවියට නැගීමෙහිදී එයට අතිශයින්ම උචිත වච**ත** තෝරාගෙ**න** කවියේ ලාලිනාගට ගැලපෙන අයුරින් ඒ පද යෙදීමෙන් පාඨකයාට සිතෙහි අපූර්ව රසයක් ඇති කරවිය හැක්කේ නිසදුස් කුවිය මගින් පමණකි. එළිසමය විසිත්ද, විරිතව අවශස මාතුාගණක විසින්ද

සීමා කරනු ලැබූ චින්තනය ඇති කවියකු අතින් ලියාවෙන කවියක මෙබඳු පුංතිහාර්යයක් බලාපොරොත්තු විය නොහැක.

නූතත සිංහල කවියේ දියුණුව රද පවතින්නේ එළිසම කවිය මතය, එසේ තැත්තම් නිසදස් කවිය මතය ආදී වශයෙන් මත හෙදයක් පවතින මෙකල අප විසින් නිවැරදි මග තෝරා ගත යුත්තේ එළියම කවියත්, නිසදස් කවියත් දෙස විවාරාත්මකව බැලීමෙන් පමණකි. කවිය වූකලී කවියකු විසින් තම සිතෙහි හටගත් අපූරු සිතුවිල්ලක් වචනයන්උප යෝගී කොට ගෙන අපටත් දනවීමට ගන්නා ලද උත්සාහයකි. කවියාගේ ඒ සිතුවිල් ලට ගැලපෙන වචන තෝරා ගැනීමටත්, ඒ වචන රිසිසේ ගැලපීම ටත් කවියාට නිදහස තිබිය යුතුය. ඒ නිදහස එළිසමය හා විරිත නිසා ඇතිරී යන අයුරු අපි දුටිමු නිසදස් කවිය උපයෝගී කොට ගන්නා කවියාට එඹදු අවහිරයක් සිදු නොවේ. එසේ හෙයින් සිංහල පෘඨකයා රස කවියෙකු වන්නේ නම් ඔහු නිසදස් කවියේ අගය වටහා ගත යුකුය.

එළිසම කවියෙන් නිසදස් කවියේන් හොඳ තරක විමසීමට බසින විචාරකයා සමාජයේ මූල්බෑසහන් තීරණයන්ට අනුව හෝ තමා විසින් එක් පක්ෂයක් පමණක් සලකා බැසගත් තීරණයන්ට අනුවම තම සිතුම් මෙහෙයවනොත් එය විචාරයක් නොවන්නේය. මනුෂායෙකු වසයෙන් හා පාඨකයෙකු වශයෙන් තමා ලක් අත්දකීම් මත පිහිටා උපෙක්සෙහගතව කරන විවේචනයම තියම විවේචන යක් වන්නේය.

ආර්. ඇස්. ජයරත්න

# විශව විද<sub>ක</sub>ලය හා දෙශපාලනය

ලංකා විශාව විදුාලය ගැන යම් තැනෙක සඳහන් කෙරෙතොත් එයින් මහජනයා අතර ඛාණිත වන අරුත් දෙකෙකි. සංසානිය කට තැකමක් නොකියන සලෙලුන් මෙන් හැසිරෙන ම්ලෙමණි පිරිසක් වෙනෙන මහා හෝටලයක් යන්න පළමු අරුතය. ඒ විශාව විදුාලය පිළිබඳව පුවත් පත් මහින් මහජනයා තුළ ඇති කරන ලද මත යයි. තරුණ මොල වලට වාමාංශික අදහස් කාවද්දන ආකරයක් යන්න දෙවැනි අරුතය. විශව විදුාලය පිළිබඳව මෙවැනි හැඟීම මහජනයා තුළ ඇතිවුයේ මොන හේතුන් නිසා දැයි විශුහ කොට දැක්වීමක් මෙම ලිපියෙන් අදහස් නොකෙරේ එහෙත් විශාව විදුාලයේ දෙශපාලන අදහස් ගැන සලකා බලන විට විශාව විදුාලය ගැන මෙවැනි මතයක් ඇතිවීම පුදුමයක් කොට සැලකිය නොහේ.

යම් යම් හේතුන් කරණ කොට ගෙන විශුව විදුංලය පේරාදෙණි **ා**ට ගෙන ඒම<mark>ත් සමගම එ</mark>හි වූවන් තුළ වෘමාංශික දෙශපාලන අදහස් වර්ධනය වන්නට විය. සමහර විට මෙය මෙසේ වූයේ ඇදුර න්ගේ ඊට ලැබුණ සහයෝගය නිසා විය හැකි ය. විශව විදු ලය පේරාදෙණියට ගෙන එමට කලීන් වියව විද<sub>ක</sub>ලයිය ශිෂා සිෂා වන් දෙශපාලන අදහස් නොදුරු අය බවක් මෙයින් නොහැගේ. එහෙත් විශුව විදුලෙන පේරාදෙණියට ගෙත ඒමත් සමගම වඩාත් සංවිධාතෘත්මකව දෙශපාලන කටයුතු ගෙන ගැමට නේවෘසික විශව විදැලගත පරිසරය ඉතා සුදුසු විය. වියව විදැලයිය ශිෂායෙන් මංර්ක්ස් චාදීන් හැටියට් මෙසේ හංවඩු ගැසුනද මංර්ක්ස් වෘදය කුමක් දුයි පවා හරි හැටි දුන සිටියේ ඔවුන්ගෙන් ඉතා සවල්ප දෙනෙකු පමණි. නමා මාර්ක්ස් වාදියෙකැයි පුරසාරම් දෙඩීම විශුව විදුලසීය ශිෂායෙකුට මහත් ආඩම්බරයක් විය. වියව විදුලෙයිය ශිෂායන් අතර මාර්ක්ස් වෘදය කොතරම් අජිර්ණ වීද යන් ඊට විරුඬව කථා කිරීමට පවා ඔව්හු මැළිවූහ. මාර්ක්ස් වාදීන්ට විරුඬව සටනක් ගෙන යැමට කවරෙක් වත් ඉදිරිපත් නොවූහ. විටින් විට පැවැත් වුණු නිවාසීය හා සමිනි සමාගම් නියෝජිතයන් තේරීමේ තරගයන් නි දී මෙය කොදීන් පැහැදිලි විය

කරුණු මෙසේ වුගෙන් කල්පනාකාරි දෙමාපියෝ තම දරුවන් විශා විදැලයට එවීමට පවා තරමක් අකමැත්තක් දැක්වූන. විශා විදැලයට ශියනොත් ''කොමියුතිස්ට් කාරයකු" තැතනොත් සමසමාජ කාරයකු වීම නියතය යන මතය එතරම්ම තදින් මුල් බැස තිබුණ හෙයිනි. විශාව විදැලය යන්න මතක් කළ පමණින්ම සමහරුන් තුළ පිළිකුළක් ඇතිවන්නේ එහි වූ වන් මහා විප්ලව කාරීන් යැයි හංවඩු ගසා තිබුණ ගෙයිනි.

විශව විද<sub>ක</sub>ලයයේ දෙශපාලන භූමිය වාමාංශිකයන්ටම සීමා වුවද මේ වාමාංශිකයන් අතර පුභේද දෙකක් විය. කොම්යුනිස්ට් හා සමසමාජ යනුවෙනි. මෙම දෙ කොටස පුබල වන්නට පුබල වන්තට ඔවුන් අතර වූ අසමගියද දියුණු වන්තට විය. දිවයිනේ මෙම දෙපසාග අතර කුලල් කා ගැනීම් දක්නට නො ලැබුණ ද විශව විදුංලය ඇතුලන ඔවුන්හේ සිට්ටන විශාල විශයෙන් දක්නට ලැබිණ. කොම්යුනිස්ට් කණ්ඩායමේ මෙහෙයීමෙන් පවත්වන රැස්වීම් කඩා කප්පල් කිරීමට සම සමෘජ කණඩාගම තැත් කළ අතර සම සමාජ මෙහෙයිමෙන් පැවැත්වූ රාස්වීම් කඩා කප්පල කිරීමට අනෙක් පිරිස තැත් සාළහ. සමහර අවසථාවන් හි දි ගෙන්වනු ලැබු සාපික යන් පවා මෙම පුහේද මුල් සොට ගෙන සාථා කළ බව පෙනේ. 'සම සමාජ සාරයන් ගේ දවල් හිත'' යනුවෙන් තිස්ස විජේරත්න මහතා පැවැත්වූ කථාව මෙහිදී සඳහන් සාළ හැකිය. නිවාසීය තියෝජිතයන් තේරීමේ තරහයන් හිද මෙම කණ්ඩායම් දෙකු තීතර කුලල් කා ගත් සැටි හොදින් පුතාස් විය. මෙම වාමාංශික කොටස් දෙකින් පුබල වූයේ කිනම් කොටසද යනු නිගමනය කිරීම තරමක් අසීරුය. විටෙක සම සමාජ කොටස බල සම්පන්න ලෙස පෙනුණ ද නවත් අවසථාවක කොම්හුතිස්ට් වරු බලසමපන්න සේ පෙනිණ. මෙතැතදී තවත් කරුණක් පැහැදීලි කළ සුතු ය. වාමාං ශික කණඩායම් දෙකටම නො අයත් වූ පිරිස සාමානාශයෙන් අපූරු පුතිපත්තියක් අනු ගමනය කළ ග. වඩා බල සම්පන්න ලෙස පෙනුණු කොටසට විපසුවීම මොවුන්ගේ සිරිත විය කොම්යුතිස්ට් වරු බල සම්පන්ත වූ විටෙක ඔවුන් ඡනුග දුන්නේ සම සමාජ කණ්ඩායමට ය. තො එසේ වූ විට කොමියුතිස්ට්වරුන්ට ය.

දෙශපාලත තත්වෙස මෙසේ වූසෙන් වාමාංශිකයන්ට විරුඬව නැති සිටීමට කවුරුත් ඉදිරිපත් තො වූහ. සමහර විට කිසිවෙක් එවැනි පියවරක් නොගත්තේ ඊට ලැබෙන සහසෝගයක් තොමැ තිසි සිතු නිසා විය හැකිය. මෙසේ ම මෙම වාමාංශික පසු කොත රම් සංවිධාන වීද පුබල වීද යත් බීය සැක තොමැතිව පුසිබියේ ම තම ශක්තිය පෙන්වන්නට වූහ. කරුණු මෙසේ වුවද විශව විදුාලයයේ දෙශපාලත තත්වායෙහි විශාල විපර්ශාසයක් ඇති වීමට තුඩු දුන් විශෙෂ සිඞියක් පසු ගිය වසෙහිදී සිදු විය සම සමාජ කණ්ඩායම තම ශක්තිය උරහා බැලීමක් වශයෙන් විශෙෂයෙන්, විශව විදුාලයයේ සම සමාජ ආධිපත්‍රය මහජනයාට පෙන්වී මට මෙන් සිංහල පනත හෙළා දැකීමේ යෝජනාවක් ශිෂා සංගමය ඉදිරි

සරසවිග තුළ නොගෙකුත් නො සන්සුන් කම් ඇති විය. පනත සාධාරණ හෝ අසාධාරණ හෝ වේවා, හැනීම කුපිත කරවත, ශිෂාගෙන් අතර භේද භින්න කරවන මෙවැනි යෝජනාවක් ශිෂා සංගමයට ඉදිරිපත් කිරීම යෝගා තොවන බව දුන් නම් යෝජනාව මෙහෙය වූ අයට පවා පැහැදිලි විය යුතුය. තොයෙකුත් ජාති භේද ඇති වුවද සුළු පාසුම් කයන් රැසක් වෙසෙන මෙම විශාව විදුංලය යෙහි එවැනි කිසිදු ලකුණක් පහළ නො වීය. කරුණු එසේ වූ විට මෙ වැනි වැදගම්මකට නැති යෝජනාවක් ඉදිරි පත් කිරීම විශව විදුලෙස තුළවත් මේ ජාති භේද ගෙන එමට කරන ලද උත්සාහයක් හැටියට හැඳින්වීම තොවට් ද? කෙසේ හෝ වේවා යෝජතාව ඉදිරිපත් කළ අවසථාවේ දී කොමියුතිස්ට් අනු– ගාම් කයන් ගේ සහයෝගයද එයට ලැබිණ නොයෙක් අවහිරයන් මධායේ යෝජනෑව සම්මත විය. එහෙත් මෙතෙක් තැනින් තැන විසිර ගිය වෘමඃංශි විරෝධීන් පුථම වරට එක් තැන් වූයේ මෙම අවසථාවේ දී බව පෙනේ. යෝජනාවට පකෘව ලැබුණේ ඡනු 453 ක් පමණි. මේ සම සමාජ කොමියුනිස්ට් මූළු බල ඇණියම එක මුතුව, සිංහල පනනුව විරුඬ අනිකුත් අයගේ ද සහාය ලබා ගැනීමෙන් ලබා ගන් ඡඥා මෙසින් වැදගත් කරුණක් අතා-වරණය විය වාමාංශික පසුගන්ට අයත් නොවන විශාල පිරිසක් විශුව විදුලුලයේ සිටින බව හොද හැටි පෙනී ගියේය. මාර්ක්ස් වෘදීන්ට විරුබව සටනක් ඇරඹිමට ඉතා උචිත අවධිය මෙය බව දක්ෂිණාංශයව බර උදවියව කල්පතා විය. භාෂා පතන කෙළා දුකීමේ ගෝජනාව නම පක්ෂයට ලැබුණු ජයක් ලෙස මාර්ක්ස් වාදීහු කල්පතා කරනත් ශථා තත්තිය තො එසේ වන බව දුන් දුන් පැහැදීලිය.

දැන් විශව විද<sub>ක</sub>ල දෙශපාලන භුමිගෙනි නැප්පෙන කොටස් තුනෙකි සම සමාජ-කොමිහුනිස්ව් හා-පුජාතන්නුග සමාජ වාදීන් හැටිගට හඳුන්වා හනු ලබන දැකිණාංශගට බර කොටසග. සම සමාජ-කොමිහුනිස්ට් දෙ කොටස හැප්පෙන තරමට වාසි ලැබෙන්නේ නෙවන පිළටග.

පුජාතන්නුය සමාජ වාදී සංශමය පටන් ගැනීමත් සමහම විශව විද<sub>ක</sub>ලය සේ දෙශපාලත ඉතිහාසයෙහි වැදගත් පිටුවක් ආරම්භ විය. මාර්ක්ස් වාදය අජිර්ණ වී පවතින මාර්ක්ස් වාදීන්ගේ මහා බල කොටුව ලෙස පිළි ගැහෙන විශව විදුලසේ දෙශපාලනය නුදුරු අනාගතයේදී අමුතුම මගක් ගෙන, සවරුපය අතින් වෙනස් වීමට ඉඩ කඩ ඇති බව නම් පැහැදිලිය.

විදුදන්

# ජීවිතයක ලකුණු සොයා

තිසංසලයේ හදවතව වැදී හලාශිය කාලයේ ගංගා හෙවී තිවී යන පහත් දැල්ලක එලියෙන් බලමින් ජීවය සිදී ශිය පාලු බිමක අඹ පනවූ සුළඟ වැදී ඉබේ වැතෙන ගසක් වගේ සුසුම් කෙලමි.

ජීවත සංරය සිඳීගොස් ඉතිරිව ඇති කටු පළුරු සැපත සිළුනු, තටබුන් ජීවිතයක ලකුණු කියයි.

ඇට පැදුනු ගොන් මාල්ලෙක් වතුර සොයා පාලු බිමේ ගාවන්නේ මා වාගෙයි ජීවිතයක ලකුණු සොයා.

"ලලික"

# சூரிய காந்தி

விடியலில் வந்து, நீ இன்முகங் காட்டியே விண்ணிலெ முந்தாயே! நொடியினில் நோக்கி, உன் பொன்முகங் கண்டிட நானும் கிழ்ந்தேனே!

உளமதில் இன்பம், என் ஆருயிர்க் காதல! ஊன்றிடச் செய்தாயே! இளமல ராகி, என் இன்முகங் காட்டியே ஈங்குதான் கின்றேனே!

மு<sup>தெலி</sup>டை ஒடி, என் இன்னுயிர்க் காதல! மேக மளர்காயே! பகலெலாம் உன்னேபே பாரத்துக் களித்திடப் பாலை சுழன்றேனே!

பரிதியே கானும், உன் பக்கமே பார்த்திடப் பாவணே செய்தேனே! குருதியில் ஒடி, அம் மேற்க**ரைக் கு**ன்றினில் கோலம றைப்பாபோ?

கொருங்கிய குன்றை, கீ கேடியே காடிடில் கானுயிர் வாழ்வேணே? கடுதியி ருக்க என் காதலின் கேதுதல் காதிலுங் கேளாயோ?

**சி. தில்**ஃநாதன்.

# **''சந்தேகம்''**

விடுமுறை நாட்களுக்கு பிறகு முதல் சிங்கள வகுப்பு ஆரம் பிக்க இன்னம் ஐந்து நிமிஷங்கள் இருந்தன. பல மாணவ மாணவிகள் வகுப்பறைக்கு வந்துக் கொண்டே இருந்தார் சன். எந்நாளும் காணுத ஓர் உள்ளத்துடிப்புடன் நான் ஒரு நாற்காலியில் உட்கார்ந்து இருந்தேன் மாணவர்கள் அறைக்கு நுழையும் கதவைப் பார்த்தவண்ணமாய் இருந்த எனது கண்கள ஒருத்தியினது வரவை எதிர்ப்பார்த்திருந்தன. ஏன் அவள் இன்னும் வரவில்லே? பல முறை நான் அவளேச் சந்தித்துப் பேடுய நிகழ்ச்திகளும் காட்திகளும் என் மணக்கண் முன்னே தோன்றவாயின.

அன்ற மாகு, சர்வகலாசாகுமில் எல்லா மாணவ மாணவி களும் அழகான சாலே யோரங்களில் உலாவிக் கொண்டேயிருக் தார்கள். பல்கிலக் கழகத்தினருகே ஓர் அழகான பூக்கோட்டம். அப்பூக்கோட்டத்தைச் சுற்றி தண் புனல் 'மா மணல்' ஆறு கடல் கோக்கிச் சென்றுக் கொண்டிருக்கது. பூஞ்சோலேயில் ஆற்றங்கரை யோரமாய் இருக்க சற்பாறையொன்றில் இரு மாணவிகள் மாலே கேரத்தில் செவ்வானில் படர்க்திருக்க செங்கிரிக்கிரணங்களேப் பார்த்துக் கொண்டிருக்கார்கள். கானும் தற்செயலாய் அப்பக்கம் வக்து கொண்டிருக்கார்கள். கானும் தற்செயலாய் அப்பக்கம் வக்து கொண்டிருக்கோர்கள். அக்த கற்பாறையில் அமர்க்திருக்கவர்கள் என் சக மாணவிகள் என்று அறிக்கவுடனே அருகில் போய்ச் சேர்க்கேன். அவ்விருவரும் 'வாருங்கள் குமார், இப்படி உட்காருங்கள்!' என்று என்னே மனமார வரவழைத்தனர்.

அவள் மல்லிகா. கல்ல அழகி, பாரப்பவர் கண்களுக்கு கல்விருந்தாய் இருந்தாள். நவகாகரிக முறையில் படிக்கும் பெண் களுக்கு வேண்டிய எல்லா அம்சங்களும் அவளிடம் இருந்தன. பேசும் பொழுது இனிமையாகவும் குறும்புத்தனமாகவும் பேசு வாள். பல வயதுப் பெண்களிடம் காணப்படும் பொய் வெட்கம் அவளிடம் இல்லே. மற்றவளும் ஓரழகிகான், ஆனுல் தானே முன்வந்து பேச நாணிஞன். நான் கேட்ட சில கேள்விகளுக்கு மட்டும் பதில் அளித்தாள்.

மல்லிகாவோ என்னேடு போட்டாப் போட்டியாகப் பேசத் தொடங்கினுள். மாலே கோத்தை குறித்துப் புலவர்கள் அங்கங்கே செய்திருக்கும் பல அழகான வர்ணணேகளே எடுத்துரைத்தாள். அவள் பேச்சில் எத்துணேத் தெளிவு. எத்துணே இனிமை, பொருள் செறிவு என்றெல்லாம் கிணத்துக் கொண்டிருந்தேன். அன்று தான் மல்லிகா என் உள்ளக் கோட்டைக்குள் புகுந்தாள். மல்லிகாவிடம் நான் பேசிய முதல் தடவை இதுவல்ல. இன்னெரு நாள் வகுப்பில் சிங்கள இலக்கியத்தை படிப்பித்துக் கொண்டிருந்த விரிவுரையாளர்— 'மாணவிகளே விட மாணவாகள் அலட்சிபமாக இருக்கிறுர்கள். வகுப்பு நடக்கும் போது கவனம் செலுத்தாமல் வேறுகாரியங்களேப் பார்ப்பார்கள்' என்று கடிந்து பேதினர். அவ்வகுப்பு முடிந்தவுடனே மல்விகா என்னே நோக்கி மெதுவாக.

'கீங்களோ ஒரு சக்கடியுமில்லாமல் இருக்கிறீங்க! மற்ற மாணவர்களேப் போல இல்லே!' என்று என்மேல் புகழ்மாலே பைச் சூடினர். அதற்கு பிறகு ஒரு நாள் சர்வகலாசாக த் சிங்கள இல கிய சங்கத்தின் ஆகாளில் 'சொற்பொழிவுப் போட்டி' ஒன்று நடாத்தப்பட்டது. அதில் நான் முதலிடம் பெற்றேன். போட்டி முடியதும் முடியாததுமாக என்னேத் தேடி வந்து நன்றி செலுத்தி விட்டுப் போய்விட்டாள்' இப்படிப் பல சம்பவங்கள் கம்மிருவர் உள்ளங்களே இணக்கும் செயலில் சுடுபட்டிருந்தன.

பல தடவைகளில் மல்லிகா கன் ஊரைப் பார்க்க வர வேண்டு மென்று என்னிடம் கேட்டுக் கொண்டிருந்தாள். நானும் ''பிறகு பார்ப்போம்'' என்று சாக்குச் சொல்லியிருந்தேன். இந்த நம்பிக்கை இப்படி வளர்த்துக் கொண்டேயிருக்க, என்னேப் பிரித்து ஊரில் இத்தனே நாள் கழிந்து வந்க மல்லிகாவைப் பார்க் கயும் அவள் குறநகைதேன் மொழிகளில் இன்பத்தை அனுப விக்கவும் வெகு ஆவலாய்க் கதவைப் பார்த்துக்கொண்டே இருந்தேன்.

அவ**ள்** வந்தாள! வகுப்பு அறைக்குள் நுழைந்தாள். என் ணேக் கண்டதும் காணுகவள் போல வந்து உடகார்ந்தாள்! முன்பிருந்த இன்முகம் எங்கே? இளநகை எங்கே? இன்சொல் எங்கே? என்று பல கேள்கிகள் என்னுள்ளத்தில் எழுந்தன.

'இது என்ன விக்கை ஆயிற்றே? என்ற முணு முணுக் தேன். மல்லிகாவின் இத்திடீர் மாற்றத்தைக் கண்ட நான் மன வருத்த மடைந்தேன். நான் என்ன பிழை செய்தேன்? என்ன சொல் தவறிவிட்டுப் பேடுனேன்? என்றெல்லாம் சிர்தித்துக் கொண்டிருக்கையில் என் அருமைத் தோழன் மூர்த்தி அங்கு வந்து சேர்ந்தான். இந்தத் தொடர்ப்புத் தொடங்கிய முதல் நாளிலே இருந்து இதுவரை எல்லாவற்றையும் அவனிடம் சொல்லியிருந் தேன். அவனிடம் சொல்லாத இரகசியமே இல்லே. அன்று கிகழ்ந்த இவ்வியரீ தமான சம்பவத்தையும் தெரிவிக்கலானேன். மூர்த்தியும் மன வருத்தமடைந்தான். தன் தொழுனடைய இன் பத்தைக் கொள்ளேயடிக்க எந்த சனியன் அவள் முன் தோன்றி யிருக்கிருனே என்று ஐயமுற்றுன். கில மணி சேரம் மூர்த்தியும் கானும் இவ்விஷயத்தைப் பற்றிப் பேசனேம் கடைசெயில் மூர்த்தி:

'இது பெண்களுடைய இயல்பே, அவள் மனம் சலியா திருக் காது. அதுவும் நவராகரிக முறை தழுவிச் சர்வகலாசாகேகளில் படிக்கும் பெண்களேப் பற்றி வேறு சொல்ல வேண்டுமா? பல மாயா தர்திரங்களேக் காட்டி ஆண்களே மயக்கிகிடுவார்கள். பிறகு 'வேண்டாம்' என்ற நினேவு வர்தவுடன் ஒதுக்கி வைப்பார்கள்! இது அவர் சுபாவம்! அவளேப் பற்றி வருந்தாதே! அடியோடு மறந்துவிடு!

என்று சமாதானம் சொல்லிப்பார்த்தான். ஆணுல் எனக்கு மல்லிகாலிடம் அபார நம்பிக்கை. அவள் அப்படிபட்டவள் அல்ல என்பகைத் திடமாக நம்பினேன். தனியாய் சந்தித்து இதைப்பற்றி அவளிடம் பேச வேண்டும் என்று ஆவலாய் இருர் தேன்.

அன்று பின்னேரம். வகுப்புக்கு வர்திருர்தேன். வகுப்பு அறைக்குப் போகும் வழியில் மூர்த்தியை சர்தித்தேன்.

' அந்த கடிகம் எங்கே?' என்று மூர்க்கி என்னிடம் கேட் டான். அப்போது தான் எனக்கு ஞாபகம் வந்தது. ஒரு மாதத் துக்கு முந்தி ஒரு நாள் மூர்த்தி தன் மாமாவின் பெண் தன்னிடம் எழுதிய கடிதமொன்றை என்னிடம் காட்டினுன். நான் அதை பலவந்தமாக எடுத்து வைத்துக் கொண்டேன். அக்கடிதத்தில் அவள் மூர்த்தியிடம் தனது கிலேயான அன்பைப் பற்றி பலவாறு எழுதியிருந்தாள். 'அத்தான்' என்ற சொல்லேக் தவிர மூர்த்தி யின் பெயரை அங்கே குறிப்பிட்டிருந்ததைக் கண்டேனல்லேன்.

இப்பொழுது அக்கடிகம் எங்கே பென்று என் புத்திக்குப் புலப்படவில்லே. அதை நாளே கொண்டு வருவேன் என்று மூர்த்தியிடம் சொல்லி என் விடுதிக்கு வந்து தேடலானேன், அது அகப்பட வில்லே.

அப்பொழுது, ஒரு நாள் மல்லிகாகிடமிருந்து அவளுடைய இராமாயணத்தை நான் கொண்டுவந்திருந்தமை ஞாபகத்துக்கு வந்தது. அக்கடிதத்தை அதன் பக்கங்களினூடே போட்டதை யும் அப்புறம் தெரிந்துக் கொண்டேன், அக்கணமே. மல்லிகாவின் மன மாற்றத்துக்கு காரணம் என்னவென் பகை வெள்ளிடைமலே யாக எனக்குப்பட்டது. எல்லாம் அந்த கடிதம் செய்த திருவின் யாடலே.

வி. வச்சிரசேனன்.

# புலவனுரைத்த அரசியலறம்.

"கலேஞர்கள் அரசுபலிலே நலேபிடக் கூடாது. அவர்கள் அரசுயலிலே தலேயிடுவது நாட்டுக்கு நல்லதல்ல" என்று சிலர் இன்று சொல்லக் கேட்கிறேம். அரசியற் காரியங்களில் ஆசிரியர் மாணவர், கடிகர், புலவர் யாருமே கலக்து கொள்ளக் கூடாகு என்பது இவர்கள் கருத்து. பின்பு யார்தான் அரசியலில் கலந்து கொள்வடுகன்றுல் 'அரசுயல் வாதிகளே' என்பர் இவர். யாரர்க அரசுயல் வாதிகளோ யாமறியோம். ஆனுல் ஒன்றமட்டும் நாம் மறுக்கமுடியாது. காட்டின் அரசுபல் காட்டோர் எல்லோரை யும் பாதிக்கவே செய்யும். நாம் அதை கிட்டு ஒட முன் ந்தாலும் அது எம்மை விடாது. நாட்டின் நலன் கோக்கும் எவரும் அர செயல் பிழைக்கபோது அறங்கூறவும் முயல்வது இயல்பு. இது பண்டைக்காலமுகல் நாம் கண்டுவரும் உண்மை. பண்டைய அரசர் அறரெறிபிழைக்தபோது எம்மகத்துப்புலவர் அவர்முன்னர்ச் சென்று அஞ்சா கெஞ்சுடன் தவறை இடித்து ரைத்து எல்லறங்கூறியதை காமறிவோம். வேர்தரும் அவரை மதித்தே நடந்தனர்.

அரசர் பிழைத்த போது மட்டுமன்றி, முன் எச்சரிக்கை யாகவுங்கூட அவர்கள் வேந்தர்க்கு விழிதிறந்து வைத்ததுண்டு. சோழன் குளமுற்றத்துக் துஞ்சிய கிள்ளிவளவன் அரசோச்சிக் கொண்டிருந்த காலமது. நாடு செல்வச் சிறப்புடனும் வெற்றிக் களிப்புடனும் குதூகலத்தில் ஆழ்ந்திருந்தது. அந்நிலேயில் அரசன் பெருமையைப் புகழ்ந்து:

"முரசு முழங்கு தானே மூவர் உள்ளும் அரசு எனப்படுவது கினதே பெரும!" என்றுகூறிய வெள்ளேக் குடி நாகஞர் என்னும் தமிழ்ப்புலவர் அந்த அரசனு ச்கு அரசியலறமும் சில உரைச்கிருர். அவர் அது உரைப்பது அவன் அரசியல் பிழைத்ததிலைல்ல. அவன் என்றும் பிழையா மல் இருக்கவேண்டுமென்ற எண்ணத்தால். நாட்டின் நலனே தன் நலனுகக் கருதும் நல்வேர்தன் இச்சோழன். நாட்டின் செல் வச்சிறப்பினுலே தான் பெருமை பெறும் இவ்வேர்கணே விழித் துப் புலவர் சில புத்திமதிகள் கூறுகிருர்.

''காட்டுக்கு எளிபன் கடுஞ்டுசால்லன் அல்லனேல் மீக்கூறும் மன்னன் நிலம்'' என்முர் வள்ளுவர். கில ஆட்டுபாளர் தாம் மக்களே விட உயர்ந்தவர் என்ற தற்பெரு மையிஞல் டிக்களின் அன்புக்டுதாடர்பை இழந்திருப்பர். மக்க

ளின் துன்பமோ தேவையோ அறியாது நடாத்தப்படும் அவரது ஆட்டுயில் அறம் நிலவாது. அரசனுக்குத் தமது குறையுணர்த் தும் சுதர்திர பின்றி மக்கன் துன்புறுவர். அவர்கள் கிழுள்ள துணேயா ளரை முற்றும் நம்பியிருக்கமுடியாது. அவர்கள் நாட்டு நிலேயை அரசன் அறியாது திரையிட்டு தம் கலன் நாடி கடக்திடவுங் கூடும். ஆட்சியிலே மக்கள் குறையிரக்கும் போது மற்றவர் அதை நிவர்த்தி செய்வதற்குப் பதில் அரசனே நேரில் காட்சி தர்து அதைத் தேர்த்தால் மக்கள் அளவிலா ஆனர்தமடைவர். அம்மன்னனிடம் அவரது அன்பு பன்மடங்கு பெருகும். யாளர் நல்லாட்சு நடாத்தத் தவறிய போதினும் மச்களடன் தாம் சமமாகக் கலர்து பழகுவது போலச் சில சந்தர்ப்பங்களி லாவது காட்டிச் செல்வாக்குத் திரட்டுவதை நாம் காணலாம். மழைத்துளியை வேண்டுவோர் பெருமழையே பெய்தால் எப்படி உள்ளக்களிப்படைவரோ அப்படியே ஒருவர் நீதி வேண்டும் போது அவருக்கு மன்னவனே எளிதில் காட்டுதருவானுகில் அவர் பெருமகிழ்ச்சி அடைவர், என்று சோழவேந்தனுக்குப் புலவர் கூறுகிருர்.

நாம் சாதாரணக் குடைகளேப் பாவிப்பது வெயிலுக்கும் மழைக்கும். அரசனுக்கும் வெண்கொற்றக் குடையுண்டு. ஆனுல் அரசன் குழகவின் அது வெயிலுர்காகப் பிடிக்கப்படுவதல்ல. கலன் மறந்து கொடுங்கோல் *நடாத்துவா*னுபின் அவன து வெண்கொற்றக்குடை வெறும் வெயிலுக்குப் பிடிச்கும் பாகிகிடும். அதைபே "கூரிப வேலேக்கும் வளவனே! உன் வெண்கொற்றக்குடை வெபிலே மறைக்க உள்ளதல்ல; அது குடி களின் துன்பக் தடைத்து அருள் புரிவதன் சென்னம்'' என்று புலவன் கூறுகிறுன். இந்த அறிவுரையில் எத்துணேடுபாருள் பொதிர் துகிடக்கிறது? வெயிலே மறைக்கும் குடை அதை உடை யவனே வெயினினின்றும் காக்கும். ஆனுல் வெண்டுகாற்றக் குடையோ, அதாவது ஆட்டுபிடம் ஒருநாட்டின் மக்கட் கூட் டத்தையே துன்பமணுகாமல் காக்கவேண்டியது. குடைகளுக்கிடையேயும் எவ்வளவு வேறபாடு?. மக்களின் நல் வாழ்வு அசசரின் அட்சி கலனிலேயே தங்கியிருக்கும்.

''வான் கோக்கி வாழும் உலடுகல்லாம்: மன்னவன் கோல் கோக்கி வாழுங் குடி'' என்றுர் வள்ளுவர், காட்டை ஆட்சு புரிவோன் மக்களேத் துன்புறுமல் காக்கவேண் டும். அதற்குத்தாள் அவன் ஆட்சுபுரிகிறனேயன்றித் தன்னேக் காக்கவல்ல. ''ஆட்சுபீடத்தில் தமது நிலேயை என்றும் காப்ப திலேயே கண்ணுங் கருத்துமாய் இருந்து கொண்டு நாட்டு மக் களேத் துன்பப் படுகுழியிலே தள்ளுவோர் எப்படி ஆட்டுபீடத் திலிருக்கத் தகுதியுடையவராவர்?" என்று இன்று நாம் எழுப் பும் கடாவைப் புலவன் 2000 ஆண்டுகளுக்கு முன்னமேயே எழுப்பியிருக்கிறுன்.

பகைவர்கள் பெரும்படையுடன் வந்து இச்சோழமன்ன னுடன் போரிட்டபோது இவனே பெருவெற்றியடைந்தான். இந்த வீரப் புகழ்மிரு வேந்தன் வெற்றிக் களிப்பிலே விபரீக வழிச் செல்லக் கூடுமெனப் புலவன் பயர்தானே?. அரசனுக்கு அவ்வெற்றி தேடித்தர்த்து அவனது வீரர்களே என்று நின்வூட் டுகிறுன் தற்பெருமையால் வேர்தன் அது வெற்றி என்று கருது வானேயாகில் அது முழுதும் தவறு. அரசன் வீரமுடையவளுக இருக்தால் மட்டும் போதாது. அவன் வெற்றிக்குக் குடிமக்க ளின் ஒத்துழைப்பு என்றென்றும் வேண்டும் வீசர் தமது பணி பைவிரும்பிச் செப்ப வேண்டும். அந்த வீரங்கூட வெறும் பேச் சால் பிறந்து விடாது. அதிகார ஆணேயால் வீரம் வராது. வீர ரின் தேவை தீர்க்கப்பட வேண்டும் அவர்கள் துன்படின்றி இருக்கவேண்டும். வாழ்கிற்கு முக்கியமான உணவு வீரர்க்கும் வேண்டும். அந்த உணவை உழவரே அளிப்பார். அவ்வுண வின்றேல் வீரர் பணியில்லே. அப்பணியின்றேல் வேக்தனுக்கு வெற்றியில்கே. ஆகவேகான் அரசனுக்குக்கிடைத்த வெற்றி வயலில் விளேக்க செல்லின் பயன் என்பதை மறக்கவேண்டா மெனப் புலவன் எச்சரிக்கிறுன்.

''உழவார் உலகத் தார்க்கு ஆணி அஃதா ஆற்ரு து எழுவாரை எல்லாம் பொறுத்து'' என்ற வள்ளுவர் கருத் தைபே சுங்கு வெள்ளேக்குடி காகளுரும் கொண்டுள்ளார்.

நாட்டில் மழையில்ஃ பானு அம் வினேவு குறைந்தா அம் மக்கள் ஆட்சி புரிவோணேயே பழிப்பர் நாட்டிற் கொடுமை நிலவும்போது ''இவனென்றைக்கு ஆட்சிக்கு வந்தானே அன்று முதல் தொல்ஃ'' என்று இக்காலத்தும் மக்கள் ஏசுவதைக்கா ணலாம். ஆனுல் ஆட்சியாளர் மக்கள் நலனிலே கண்ணுப் நல்ல தே தெய்துவரும்போது, அவர் சில தவறிழைத்த போதிலும் அவருக்காக மக்கள் பரிந்தேபேசும் மனநிஃயுடையவர் என்ப தையும் நாம் மறக்கலாகாது.

''இயல் புளிக் கோலோச்சும் மன்னவன் நாட்ட பெயலும் வினேயுளும் தொக்கு'' எனுங்குறளால், நீதி தவருத மன்னவன் நாட்டிற் பருவ மழையும் விளேவும் ஒருசேர ஏற்படுமென்றும்: "முறை கோடி மன்னவன் செய்யின் உறைகோடி ஒல்லாது வானம் பெயல்" என்ற குறளால் அரசன் நீதி முறை தவறிஞல் பருவமழையும் தவறும் என்றும் வள்ளுவர் கூறுகிரர். வெள்ளேக் குடி நாகளுரும் 'வானம் பொய்ப்பினும் விளவு குன்றினும் மக்கள் உன்னேபே பழிப்பர்' என்று சோழ வேந்தீனப்பார்த்துர் கூறுகிறுர்.

அப்படிப் பழிக்கப்படாமல் மக்களின் கல்டுலண்ணத்தைப் பெற வழியும் கூறுகிருர் புலவர். மாறுபட்டவரின் பொது மொ ழிபை மனதிலே கொள்ளாமல் உழுவரைப் பாதுகாத்து அதன் மூலம் ஏணக்குடியினரையும் பாதுகாச்கும்படி கூறுகிருர். உழவுத் தொழில் சிறப்புற்றுல் ஏனேயோரும் வாழவழியுண்டு. வரம்புயரக் குடியுபரும். அதனுலே கோலும் உயரும். உழவுத் தொழிலே வாயால் வெறுமனே புகழ்வதாலோ அல்லது உழவரை வேண்டிக்கொள்வதாலோ, கட்டவேயிடுவ தாலோ செல்லு விளேவிக்க முடியாது. உழவருக்கு வேண்டிய உதவிசெய்து, ஊக்கர்தர்து கல்ல சூழ்கில்பளித்து விளேவைப் பெருக்கவேண்டும். அவர்களுச்சூ கம்பிக்கையும் பாதுகாப்பும் இருக்க வேண்டும்.

''முறை செய்து காப்பாற்றும் மன்னன் மக்கட்கு இறை என்று வைர்கப்படும்'' என்று வள்ளுவர் சொல் வதுபோல வேர்தன் போற்றப்பட வேண்டுமானுல் அவன் குடிகளுக்குத் தகுர்த உதவிசெய்து அவர்கீனக் காப்பாற்ற வேண்டியது அவசெயம்.

அரசனது ஆரசணேக்கு உட்படாத வரும் ஆவனது அடிபோற்றுவர் என்று புலவன் சோழவேக்தனுக்கு எடுத்து ரைக்கிறுன். உண்மை தானே!. மர்கின முறை செய்து காச்கும் மன்னின யார்தான் போற்று திருப்பர்?

"குடி தழிஇக் கோலோச்சம் மாகில மன்னன் அடி தழிஇ கிற்கும் உலகு" என்கிருர் வள்ளுவர் குடி களே அன்போடு அணேத்துக் கோலோச்சும் மன்னவன் அடி யிணே உலகமே அணேத்துக் கொள்ளும் எனின் அவன் அன்புக்கு அடங்காதவரும் இருப்பரோ? இப்புலவன் கூறும் வழியே ஆட்சி புரிந்தால் போரும் தேவைப்படுமோ? பூசனும் ஏற்படுமோ? சோழன் குளமுற்றத்துத் துஞ்சிய கிள்ளிவளவினப்பார்த்து வெள்ளேச்குடி நாகளுர் பாடிய இச் செய்யுள் (புறம் 35) இன் றைய அரசியலாருக்கும் அறங்கூறுந்தன்மைத்து. ''நாடு கெழு செல்வத்துப் பீடு கெழு வேர்கே நினவ கூறுவல் எனவ கேண்மகி: அறம்புரிந்தன்ன செங்கோல் நாட்டத்து முறை வேண்டு பொழுகின் பதன் எளியோர் ஈண்டு உறை வேண்டு பொழுகில் பெயல் பெற்றோரே! ஞாயிறு சுமந்த கோடு திரண் கொண்டும மாக விசும்பின் நடுவுகின்றுங்குக் கண்பொர விளங்கும் நின் விண்பொரு வியன் குடை வெயில் மறைக் கொண் டன்றே அன்றே வருந்திய குடிமறைப்பதுவே கூர்வேல் வளவ! வெளிற்றுப் பனர் துணியின் வீற்று வீற்றுக் கெடப்பக் களிற்றுக் கணம் பொருத கண்ணகன் பறந்தலே வருபடை தாங்கிப் பெயர்புறத் தார்த்துப் பொருப்படை கரூஉங் கொற்றமும் உழுபடை ஊன் றுசால் மருங்கின் சுன்றதன் பயனே! மாரி பொய்ப்பினும் வாரி குன்றினும் இயற்கை யல்லன செயற்கையில் தோன்றினும் காவலர்ப் பழிக்கும்இக் கண்ணகன் ஞாலம் அது நற்கு அறிந்தணபாயின், கீயும் கொதுமலாளர் பொதுமொழி கொள்ளாது பகடு புறம் தருர் பாரம் ஒம்பிக் குடிபுறம் தருகுவை யாயினின் அடிபுறம் தருகுவர் அடங்காதோரே"

சி. தில்வநாதன்.

#### Acknowledgements

Other wish to thank all those who made contributions to this Magazine and others who extended their help in many other ways. We regret that owing to lack of space and other reasons some of the contributions could not be published.

Olle regret that in spite of the many attempts made by the Editor, a representative number of Tamil articles could not be published.

# Character

Institutions and organisations depend on their reputation and character. Reputation may bring immediate success, but character decides their ultimate end.

Character means unswerving loyalty to high ideals—a magnanimity that seeks the spirit of the contract rather than its letter, above every thing else a consistent desire to give fair-plan.

Reputation is what others think of us and character is what we really are. It is the anvil on which are forged links of abiding friendship.

# The Ceylon Insurance Co., Ltd.

69, Queen Street,

COLOMBO.

## Mallika's

for better

Photographs
Out-Door Groups
Snap-Shots
Re-productions

Plus

Photo-Goods of Any kind

(just opposite the Police Station)

Dial-7065

MALLIKA STUDIO
KANDY

For - -

# SAREES

to please your eye and last long



VISIT -

# ANULA STORES

39, Badulla Road, WELIMADA.

#### THE HOME UNIVERSITY LIBRARY

History of England 1815—1918 J. R. M. Butler
Political Thought in England—Bacon to Halifax G. P. Gooch
India, Pakistan and the West Percival Spear
The English Reformation to 1558 T. M. Parker
Medieval Europe H. W. C. Davis
Medieval England Sir Maurice Powicke
Karl Marx Isaiah Berlin
The English Revolution, 1688—1689 G. M. Trevelyan
World History from 1914 to 1950 David Thomson

Rs. 6-40 each

# LAKE HOUSE BOOKSHOP

P. O. Box 244,

100, Parsons Road, Colombo 2.

Printed at the
GAMINI PRINTERS
AND
BOOK DEPOT
KANDY