



## சுமர்ப்பணம்

ஆன்மீக வழி நின்று அறம் காத்த நல் மங்கை மேதினியில் எம்மை மேன்மையாய் வாழ வைத்த தெய்வம் பத்தினியாள் என உத்தமியாய் உலா வந்து எங்கள் மனை விளங்க ஒளிதந்து பாதியிலே எம்மை விட்டு ஆவி நீர்த்து அரணடி சென்று விட்ட எங்கள் தெய்வத்தின் பாதார விந்தங்களில் இம் மலர் சமாப்பணமாகட்டும்.

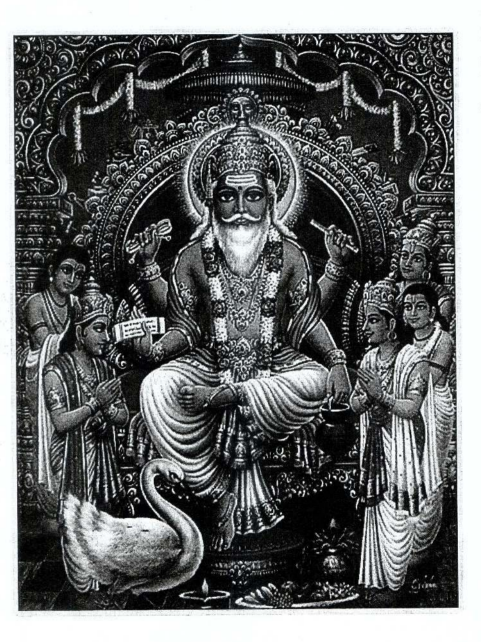
> என்றும் நீங்கா நினைவுகளுடன் குடும்பத்தினர்







## ஒம் **விராட் வி**ஸ்வ பிரமனே நமக







## epp

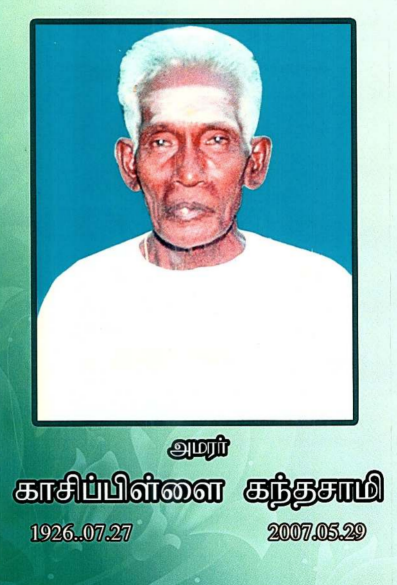
# கந்தசாமி உமாமகேஸ்வரி

## 2017.06.20

# 1940.04.13

ஏவிளம்பி வருஷம் ஆனியாம் மாததேய்பிறை ஏகாதசி நன்னாளில் - வேண்டு புகழ் உமாமகேஸ்வரி கந்தசாமி அகிலமதை விடுத்து ஏகினார் ஈசன் கழல்





Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

.

பஞ்சபுராணம்



திருச்சிற்றம்பலம்

#### தேவாரம்

தந்தையார் தாயார் உடன்பிறந்தார் தாரமார் புத்திரரார் தாந்தாமாரே வந்தவா றெங்ஙனே போமாறேதோ மாயமாம் இதற்கேதும் மகிழ வேண்டாம் சிந்தையீர் உமக்கொன்று சொல்லக் கேண்மின் திகழ்மதியும் வளரவும் திழைக்கும் சென்னி எந்தையார் திருநாமம் நமச்சிவாய என்றெழுவார் இருவிசும்பில் இருக்கலாமே

#### திருவாசகம்

பால் நினைந்தூட்டும் தாயினும் சாலப் பரிந்து நீ பாவியேனுடைய ஊனினை உருக்கி உள்ஒளி பெருக்கி உலப்பிலா ஆனந்தமாய தேனினைச் சொரிந்து புறம்புறம் திரிந்த செல்வமே சிவபெருமானே யானுனைத் தொடர்ந்து சிக்கெனப் பிடித்தேன் எங்கெழுந்தருவதினியே

## திருவிசைப்பா

கற்றவர் விழங்கும் கற்பகக் கனியை கரையிலாக் கருணைமா கடலை மற்றவர் அறியா மாணிக்க மலையை மதிப்பவர் மனமணிவிளக்கை செற்றவர் புரங்கள் செற்றவெம் சிவனை திருவீழிமிழலை வீற்றிருந்த கொற்றவன் தன்னைக் கண்டுகண்டுள்ளம் குளிரவென் கண்குளிர்ந்தனவே.

### திருப்பல்லாண்டு

சீரும் திருவும் பொலியச் சிவலோக நாயகன் சேவடிக்கீழ் ஆரும் பெறாத அறிவு பெற்றேன் பெற்றதார் பெறுவார் உலகில் ஊரும் உலகும் களற உளறி உமை மணவாளனுக்காய் பாரும் விசும்பும் அறிவும் பரிசுநாம் பல்லாண்டு கூறுதுமே.

#### திருப்புராணம்

இறவாத இன்ப அன்பு வேண்டிப் பின் வேண்டுகின்றார் பிறவாமை வேண்டும் மீண்டும் பிறப்புண்டேல் உன்னை என்றும் மறவாமை வேண்டும் இன்னும் வேண்டும் நான் மகிழ்ந்து பாடி அறவா நீ ஆடும் போது நின் அடியின் கீழ் இருக்கவென்றார்.

#### திருப்புகழ்

பத்தியால் யான் உனைப் பலகாலும் பற்றியே மாதிருப்புகழ்பாடி முத்தனா மாறெனப் பெருவாழ்வின் முத்தியே சேர்வதற் கருள்வாயே உத்தமா தான சற்குணநேயா ஒப்பிலா மாமணிக் கிரிவாசா வித்தகா ஞான சத்தினி பாதா வெற்றி வேலாயுதப் பெருமாளே.

### வாழ்த்து

வான்முகில் வழாது பெய்க மலிவளஞ்சுரக்க மன்னன் கோன்முறை அரசு செய்க குறைவிலா துயிர்கள் வாழ்க நான்மறை யறங்களோங்க நற்றவம் வேள்வி மல்க மேன்மைகொள் சைவநீதி விளங்குக உலகமெல்லாம்

திருச்சிற்றம்பலம்



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

## அமரர் கந்தசாமி உமாமகேஸ்வரி நடைபயின்த வாழ்க்கைப் பயணம் ....

#### "வையத்துள் வாழ்வாங்கு வாழ்பவன் வானுறையும் தெய்வத்துள் வைக்கப்பரும்"

இந்து சமுத்திரத்தின் முத்தாக விளங்கிடும் இலங்கைத்

தீவின் வடபுலத்தின் தலைநகர் யாழ்ப்பாணத்தில் கல்வி கேள்விகளில் சிறப்புற்று விளங்கும் சாவக்கச்சேரியில் கல்வயல் பெருங்குளம் பிள்ளையார் ஆலயத்திற்கு அருகில் கார்த்திகேசு முத்துப்பிள்ளை தம்பதிகளுக்கு மகளாக 1940ம் ஆண்டு சித்திரை மாதம் பதின்மூன்றாம் நாள் கார்த்திகேசு உமாமகேஸ்வரி வந்துதித்தார்.

ஒரு கொடியில் பூத்த மலர்கள் போல பாசமிகு பஞ்சாட்சரமும், சத்திய வழி தவறாத சற்குணம், கருணையுள்ளம் படைத்த கந்தசாமியும் சிந்தனையாளனான சிவானந்தமும் அமரத்துவமடைந்த பாமினியும் இவரின் உடன்பிறப்புக்களானார்கள்.

தத்தித் தத்தி தளர் நடைபயின்ற இவர் தனது ஆரம்பக் கல்வியினை சாவக்கச்சேரியில் உள்ள சண்முகானந்த கல்லூரியிலும், சாவகச்சேரி மகளிர் கல்லூரியிலும் கற்று தனது உயர் கல்வியினை யாழ் மருதனாமடம் இராமநாதன் கல்லூரியிலும் தொடர்ந்தார்.

நாளொரு வண்ணமும் பொழுதொரு மேனியுமாக வளர்ந்து திருமண வயதை அடைந்த போது தமது கடமைகளை செவ்வனே செய்ய வேண்டும் என எண்ணிய இவரது பெற்றோர் யாழ் வண்ணார் பண்ணை நீராவியடியினைச் சேர்ந்த காசிப்பிள்ளை யோகாம்பிகை தம்பதிகளின் சிரேஷ்ட புத்திரனான கந்தசாமி என்பவரை ஏற்றவனாக தெரிவு செய்ய 1962 இல் தனது கணவனாக பெரியோர் முன்னிலையில் கரம்பற்றிக் கொண்டார்.

இவர்களது இல்லந வண்டி இனிது நகர்கையிலே தமது தாம்பத்திய வாழ்வின் சாட்சியங்களாக நற்குணத்தின் உறைவிடமாக குகதாசனையும், சாந்தமுகம் கொண்ட சரவணபவான், சண்முகதாசனையும் குருபக்தியுடைய குமாரதாசனையும் அவனிபோற்றும் ஆறுமுகதாஸையும் மழலைகளாக ஈன்று அகமகிழ்ந்தார்.

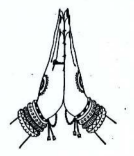
பெற்ற பிள்ளைகளை சீர்பெற வாழவைத்து வழிகாட்டி அவர்களும் அவனியிலே ஆல்போல் தழைத்து அறுகுபோல் வேரூன்றி வாழவேண்டும் என்று எண்ணி அவர்களுக்கும் ஏற்ற இல்லற வாழ்வினை இனிதே அமைத்துக் கொடுத்தார். அவ்வழியில் குகதாசனுக்கு நல்லாளான

நளினியையும், மனோரதியான மங்கையை சரவனபவானுக்கும், சுகவாழ்வு நிறைந்த சுபத்திராவை சண்முகதாசனுக்கும், நந்தவனத்து மலர்போன்ற ஜெயநந்தினியை குமாரதாசிற்கும், ஆறுமுகதாஸிற்கு விந்தை மனம் படைத்த விஜிதாவையும் ஏற்ற வரன்களாக மணம் செய்து வைத்தார். இவர்கள் தம் இல்வாழ்வின் பயனாக பெற்ற பிள்ளைகளாக கானப்பிரசன்னா, கோபிதாஸ், வைஷ்ணவி, சகானா, சஞ்சுதன், சஞ்சிதா, சஞ்ஜித், சந்தோஷ், டிஷானி, கிஷாளன், டேனுஷா, ஆருரன், ஆதிரையன் ஆகிய பேரப்பிள்ளைகளை அன்புடன் பண்புடனும் அரவணைத்து அறிவுரை கூறி ஆசையுடன் வளர்த்து வந்தார்.

இவ் வாறு இவர் வாழ்ந்து வரும் வேளையிலே இவ்வுலகில் உயிர்களாக பிறப்பெடுத்த எல்லோருக்கும் மூப்பு, பிணி, சாக்காடு என்ற மூன்றும் முடிவுறாத உண்மைகள் என்பதற்கு இணங்க உடன்பிறப்புக்கள் கதறி அழு, பிள்ளைகள் பேதலித்து நிற்க ஏவிளம்ப வருடம் ஆவணி மாதம் 20ம் நாள் தேய்பிறை ஏகாதசி திதியன்று காலை 6.45 மணிக்கு இவ்வுலகை நீர்த்து இறையடி சேர்ந்தார்.

> குலம் காத்த எம் குலவிளக்கு குடும்பத்தாரின் ஒளி விளக்கு **உம***ாமகே கல் வரீ* **எனும் தூண்டாமணிவிளக்கின்** ஆத்மா சாந்தியடைய அஞ்சலிப்போம்

> > ஒம் சாந்தி! சாந்தி! சாந்தி!



உமையமுதம்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

g



#### காப்பு

தொல்லையினும் பிறவி சூழுந்தளைநீக்கி அல்லலறுத் தானந்த மாக்கியதே - எல்லை மருவா நெறியளிக்கும் வாதவூ ரெங்கோன் திருவாசக மென்னுந் தேன்.

நமச்சிவாய வாழ்க நாதன்றாள் வாழ்க இமைப்பொழுது மென்நெஞ்சில் நீங்காதான் தாள் வாழ்க கோகலி யாண்ட குருமணிதன் தாள்வாழ்க ஆகம மாகிநின் றண்ணிப்பான் தாள்வாழ்க ஏகன் அநேகன் இறைவ னடிவாழ்க

வேகங் கெடுத்தாண்ட வேந்தனடி வெல்க பிறப்பறுக்கும் பிஞ்ஞகன்றன் பெய்கழல்கள் வெல்க புறத்தார்க்குச் சேயோன்றன் பூங்கழல்கள் வெல்க கரங்குவிவார் உள்மகிழுங் கோன்கழல்கள் வெல்க சிரங்குவிவா ரோங்குவிக்கும் சீரோன் கழல்வெல்க

ஈசனடி போற்றி எந்தை அடிபோற்றி தேசனடி போற்றி சிவன்சே வடிபோற்றி நேயத்தே நின்ற நிமலனடி போற்றி மாயப் பிறப்பறுக்கும் மன்னனடி போற்றி சீராா் பெருந்துறைநந் தேவனடி போற்றி ஆராத இன்பம் அருளுமலை போற்றி

#### உமையமுதம்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

10

சிவனவனென் சிந்தையுள் நின்ற வதனால் அவனருளாலே அவன்றாள் வணங்கிச் சிந்தை மகிழச் சிவபுராணந் தன்னை முந்தை வினைமுழுதும் ஒய உரைப்பன்யான்

கண்ணுதலான் தன்கருணைக் கண்காட்ட வந்தெய்தி எண்ணுதற் கெட்டா எழிலார் கழலிறைஞ்சி விண்ணிறைந்து மண்ணிறைந்து மிக்காய் விளங்கொளியாய் எண்ணிறந் தெல்லை இலாதானே நின்பெருஞ்சீர் பொல்லா வினையேன் புகழுமா உண்டறியேன்

புல்லாகிப் பூடாய்ப் புழுவாய் மரமாகிப் பல்மிருகமாகிப் பறவையாய்ப் பாம்பாகிக் கல்லாய் மனிதராய்ப் பேயாய்க் கணங்களாய் வல்லசுரராகி முனிவராய்த் தேவராய்ச் சொல்லா நின்றவித் தாவர சங்மத்துள்

எல்லாப் பிறப்பும் பிறந்திழைத்தே னெம்பெருமான் மெய்யேயுன் பொன்னடிகள் கண்டின்று வீடுற்றேன் உய்யவென் னுள்ளத்துள் ஒங்காரமாய் நின்ற மெய்யா விமலா விடைப்பாகா வேதங்கள் ஐயா வெனவோங்கி ஆழ்ந்தகன்ற நுண்ணியனே

வெய்யாய் தணியாய் இயமான னாம்விமலா பொய்யா யினவெல்லாம் போயகல வந்தருளி மெய்ஞ்ஞானமாகி மிளிர்கின்ற மெய்ச்சுடரே எஞ்ஞான மில்லாதேன் இன்பப் பெருமானே அஞ்ஞானந் தன்னை அகல்விக்கும் நல்லறிவே

ஆக்கம் அளவிறுதி இல்லாய் அனைத்துலகும் ஆக்குவாய் காப்பாய் அழிப்பாய் அருள்தருவாய் போக்குவா யென்னைப் புகுவிப்பாய் நின்றெழும்பின் நாற்றத்தி னேரியாய் சேயாய் நணிளுயானே மாற்ற மனங்கழிய நின்ற மறையோனே கறந்தபால் கன்னலொடு நெய்கலந்தாற் போலச்

சிறந்தடியார் சிந்தனையுள் தேனூறி நின்று பிறந்த பிறப்பறுக்கும் எங்கள் பெருமான் நிறங்களோ ரைந்துடையாய் விண்ணோர்க ளேத்த மறைந்திருந்தா யெம்பெருமான் வல்வினையேன் தன்னை

மறைந்திட முடிய மாய விருளை அறம்பாவமென்னும் அருங்கயிற்றாற் கட்டிப் புறந்தோல்போர்த் தெங்கும் புழுவழுக்கு மூடி மலங்சோரு மொன்பது வாயிற் குடிலை மலங்கப் புலனைந்தும் வஞ்சனையைச் செய்ய

விலங்கு மனத்தால் விமலா உனக்குக் கலந்தவன் பாகிக் கசிந்துள் உருகும் நலந்தா னிலாத சிறியேற்கு நல்கி நிலந்தன்மேல் வந்தருளி நீள்கழல்கள் கா(அ)ட்டி நாயிற் கடையாய் கிடந்த அடியேற்குத்

தாயிற் சிறந்த தயாவான தத்துவனே மாசற்ற சோதி மலர்ந்த மலர்ச்சுடரே தேசனே தேனா ரமுதே சிவபுரனே பாசமாம் பற்றறுத்துப் பாரிக்கு மாரியனே நேச அருள்புரிந்து நெஞ்சில் வஞ்சம்கெடப்

பேராது நின்ற பெருங்கருணைப் பேராறே ஆரா வமுதே அளவிலாப் பெம்மானே ஒராதாருள்ளத் தொளிக்கு மொளியானே நீரா யுருக்கியென் ஆருயிராய் நின்றானே இன்பமும் துன்பமும் இல்லானே உள்ளானே

அன்பருக் கன்பனே யாவையுமா யல்லையுமாம் சோதியனே துன்னிருளே தோன்றாப் பெருமையனே ஆதியனே அந்தம் நடுவாகி யல்லானே ஈர்த்தென்னை யாட்கொண்ட எந்தை பெருமானே கூர்த்தமெய் ஞானத்தாற் கொண்டுணர்வார் தங்கருத்தின்

உமையமுதம்

12

நோக்கரிய நோக்கே நுணுக்கரிய நுண்ணுணர்வே போக்கும் வரவும் புணர்வுமிலாப் புண்ணியனே காக்குமெங் காவலனே காண்பரிய பேரொளியே ஆற்றின்ப வெள்ளமே அத்தாமிக் காய்நின்ற

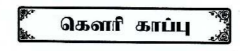
தோற்றச் சுடரொளியாய்ச் சொல்லாத நுண்ணுர்வாய் மாற்றமாம் வையகத்தின் வெவ்வேறே வந்தறிவாந் தேற்றனே தேற்றத் தெளிவேயென் சிந்தனையுள் ஊற்றான உண்ணா ரமுதே யுடையானே வேற்று விகார விடக்குடம்பி னுட்கிடப்ப ஆற்றேனெம் மையா அரனேஒ என்றென்று

போற்றிப் புகழ்ந்திருந்து பொய்கெட்டு மெய்யானார் மீட்டிங்கு வந்து வினைப்பிறவி சாராமே கள்ளப் புலக்குரம்பைக் கட்டழிக்க வல்லானே நள்ளிருளில் நட்டம் பயின்றாடும் நாதனே தில்லையுட் கூத்தனே தென்பாண்டி நாட்டானே

அல்லற் பிறவி அறுப்பானே ஓவென்று சொல்லற் கரியானைச் சொல்லித் திருவடிக்கீழ்ச் சொல்லிய பாட்டின் பொருளுணர்ந்து சொல்லுவார் செல்வர் சிவபுரத்தின் உள்ளார் சிவனடிக்கீழ்ப் பல்லோரு மேத்தப் பணிந்து.

திருச்சிற்றம்பலம்.





காப்பெடுக்க வந்தேனே கௌரியம்மாள் தாயாரே காத்தென்னைத் தேற்றிடுவாய் காளிமகா தேவியரே காலமெல்லாம் நின்னரிய காப்பெடுத்தே வாழ்ந்திடுவேன் எண்ணும் கருமம் இனிதாக முடித்திடுவாய் பண்ணும் வினையாவும் பனிப்போலப் போக்கிடுவாய் உண்ணும் உணவாக உயிரினுக் குயிராக என்றும் இருந்தே எனைக்காத்து வந்திடுவாய் காடும் கடந்து வந்தேன் மலையும் கடந்துவந்தேன் காளிமகா தேவியரே காப்பெனக்குத் தந்திடுவாய் சூலம் கொண்டவளே சுந்தர முகத்தவளே அரியை உடையவளே அம்மாகாளி தாயே கொடிய மகிஷசுரனைக் கூறு போட்டவளே அசுரக் குணம்யாவும் அழிக்கும் சுடர்க்கொடியே சிவனை நினைத்தல்லோ சீா்விரதம் நீயிருந்தாய் பரனை நினைத்தல்லோ பதிவிரதம் நீயிருந்தாய் அரனை நினைத்தல்லோ அம்மா நீ நோன்பிருந்தாய் சங்கரனை எண்ணியல்லோ சங்கரி நீ நோன்பிருந்தாய் ஐங்கரனைப் பெற்றவளே அன்று நீ நோன்பிருந்தாய் விரதத்தைக் கண்டே விழித்தான் சிவனவனும். அம்மா உமையணைத்தே அருள்மாரி பொழிந்தானே வகையாற்றுப் படலமிதை வழி வழியாய்க் காட்டிடுவீர் நெறியறியாத் திகைப்போர்க்கு நெறிமுறையைக் காட்டிடுவாய் காப்பைப் புனைந்துவிடு காலபயம் ஒட்டிவிடு நூலைப் புனைந்துவிடு நுண்ணறிவை ஊட்டிவிடு வல்லமையைத் தந்துவிடு வையகத்தில் வாழவிடு

14

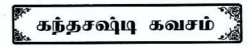
காளிமகா கேவியரே காப்பருளும் தேவியரே காப்பை பனைபவளே காப்பாய் இருப்பவளே நாடு செமிக்கவென்றே நற்காப்பு அருளுமம்மா வீடுசெழிக்கவென்றே விழைகாப்பு அருளுமம்மா நல்வாம்வு வாம்வதற்கு நறுங்காப்பு அருளுமம்மா அல்லல் அறுப்பதற்கே அருட்காப்பு அருளுமம்மா பிள்ளை அந்நவர்க்குப் பெருங்காப்பு அருளுமம்மா புமணியே மாமணியே புனிதவதி காயவளே நான்விரும்பும் காப்பை நலமுடனே காருமம்மா கல்வி சிறப்பதற்கு கைலைமகளே வாருமம்மா செல்வம் சிரப்பகர்கு கிருமகளே வாருமம்மா வீரம் சிறப்பதற்கு வீரசக்தி தாருமம்மா பாட்டுடைத் தலைவியரே பராசக்தி தாயவளே ஏட்டுடைத் தேவியரே எல்லாம்மிகு வல்லபையே காப்பெடுக்க வந்தேனம்மா கனிவுடனே பாருமம்மா பால்பழங்கள் வெற்றிலைகள் பல்வகைத் திரவியங்கள் நானுமக்குத் தாறேனம்மா நயந்தென்னைக் காருமம்மா காளிமகா தேவியளே காசினிக்கு வித்தவளே விக்கை விகைப்பவளே வினைகாக்கும் காப்பவளே எத்தால் வாழ்ந்திடுவோம் எல்லாம் உமதருளே காசினியில் வேற்றுமையை கணப்பொழுதே மாற்றிவிட்டால் ஏசலின்றி வாழ்ந்திடுவோம் ஏத்துபுகழ் தேவியளே காப்பெனக்குப் போட்டுவிட்டால் கல்மனது இளகிவிடும் ஞானம் பெருகிவரும் நல்வாழ்வு மிகுந்துவரும் கொடர்ந்து அணிவோர்க்கு தொட்டதெல்லாம் ஜெயமாகும் இசைந்து அணிவோர்க்கு நினைத்ததெல்லாம் ஈடேறும் நம்பி அணிவோர்க்கு நல்லதெலாம் பெருகிவரும் நாள்கள் கோள்களெல்லாம் நலமுடனே இணைந்துவரும் சந்தணச் சாந்தவளே சங்கரியே சாந்தினியே குங்குமப் பூச்சவளே குலக்கொழுந்தே கௌரி அம்மா காப்புக் கட்டிவிட்டுக் கடமை முடிந்ததென்று ஏப்பம் மிகவிட்டு என்றுமே இருந்தறியேன்

நாளும் பொழுதிலெல்லாம் நறுங்காப்பக் கட்டதனில் பூவும் நீருமிட்டுப் போற்றி வணங்கிடுவேன் காலைப் பொழுதெழுந்து காப்ப தனில் விழித்திடுவேன் ஞானச் செழுஞ்சுடரே காளியுன்னைக் காணுகின்றேன் காப்பெனக்குக் கையிலுண்டு கடமைகளைச் செய்திடுவேன் எய்ப்பவரைக் கண்டால் எரிமலைபோற் கனன்றிடுவேன் தீமைச் செயலெதுவும் தெரியாது செய்கையிலே காப்புக் கையிலிருந்து கண்கிறந்து காட்டும்புடி சொல்லற் கரிதான சோதிமிகு காப்பதனை இருபது நாள்வரையில் இசைவொடு விரதமிரு பக்தி மனதுடனே பரவி யணிவோர்க்கு சித்தியெலாம் தருவாள் சீர்பெருகு கௌரியவள் முத்திக்கு வழியுமுண்டு முக்கால் உணர்வுமுண்டு எச்சகத்தி லோர்களெல்லாம் ஏற்றியெமைப் போற்றிடுவர் சொற்சக்தி பொருட்சக்கி துலங்கி வந்திடவே அச்சக்தி எல்லாம் அருள்வாள் கௌரியவள் கௌரிக் காப்பதனைக் காலம் தவறாமல் முறையாய் அணிந்துவர முன்வினைகள் நீங்கிவிட ஞானம் ஒங்கிவர நல்லறிவு துலங்கிவர தேவிமகா காளியரே தெவிட்டாத தீங்கனியே காளியாய் வந்தமர்ந்த கௌரியே காப்பருளும்.

கௌரி காப்பு முற்றும்







#### காப்பு

அமரா் இடா் தீர அமரா் புரிந்த குமரன் அடி நெஞ்சே குறி துதிப்போா்க்கு வல்வினைபோம். துன்பம் போம் நெஞ்சில் பதிப்போா்க்குச் செல்வம் பலித்துக் கதித்(து) ஒங்கும் நிஷ்டையும் கைகூடும் நிமலன் அருள் கந்தா் சஷ்டி கவசந்தனை.

#### நூல்

சஷ்டியை நோக்கச் சரவண பவனார் சிஷ்டருக் குதுவும் செங்கதிர் வேலோன் பாதம் இரண்டில் பன்மணிச் சதங்கை கீதம் பாடக் கிண்கிணி யாட மையல் நடஞ்செயும் மயில்வா கனனார் கையில்வே லால்எனைக் காக்கவென்று வந்து வரவர வேலா யுதனார் வருக வருக வருக மயிலோன் வருக இந்திரன் முதலா எண்டிசை போற்ற மந்திர வடிவேல் வருக வருக வாசவன் மருகா வருக வருக நேசக் குறுமகள் நினைவோன் வருக அறுமுகம் படைத்த ஐயா வருக நீறிடும் வேலவன் நித்தம் வருக சிரகிரி வேலவன் சீக்கிரம் வருக சாவண பவனார் சடுதியில் வருக ரவண பவச ரரரர ரரர ரிவண பவச ரிரிரிரி ரிரிரி விணபவ சரவண வீரா நமோநம

உமையமுதம்

நிபவ சரவண நிறநிற நிறனெ வசுர வணப வருக வருக அசுரர் குடிகெடுத்த ஐயா வருக என்னை யாளும் இளையோன் கையில் பன்னிரண்டாயகம் பாசாங் கசமும் பரந்த விழிகள் பன்னிரண் டிலங்க விரைந்தெனைக் காக்க வேலோன் வருக ஐயும் கிலியும் அடைவுடன் சௌவும் உய்யொளி சௌவும் உயிரையங் கிலியும் கிலியம் சௌவம் கிளரொளி ஐயம் நிலைபெற் றென்முன் நித்தமும் ஒளிரும் சண்முகன் நீயும் தனியொளி ஒவ்வும் குண்டலி யாம்சிவ குகன்தினம் வருக ஆறு முகமும் அணிமுடி யாளம் நீறிடு நெற்றியும் நீண்ட பருவமும் பன்னிரு கண்ணும் பவளச் செவ்வாயும் நன்னெறி நெற்றியில் நவமணிச் சுட்டியும் ஈராறு செவியில் இலகு குண்டலமும் ஆறிரு திண்புயத் தழகிய மார்பில் பல்பூஷ ணமும் பகக்கமும் கரிக்கு நன்மணி பூண்ட நவரத்ன மாலையும் முப்புரி நூலும் முத்தணி மார்பும் செப்பழ குடைய திருவயி நுந்தியும் துவண்ட மருங்கில் சுடரொளிப் பட்டும் நவரத்னம் பதித்த நற்சீ ராவும் இருதொடை யழகும் இணைமுழந் தாளும் திருவடி யதனில் சிலம்பொலி முழங்க செக்கண் செக்கண் செக்கண் செக்ண மொகமொக மொகமொக மொகமொக மொகென நகநக நகநக நகநக நகென

உமையமுதம்

18

டிகுகுண டிகுடிகு டிகுகுண டிகுண adad adda adda add փփփի իփիկի իփիկի իփի 6666 6666 6666 666 டகுடகு டிகுடிகு டங்கு டிங்குகு விந்து விந்து மயிலோன் விந்து முந்து முந்து முருகவேல் முந்து எந்தனை யாளும் ஏரகச் செல்வ மைந்தன் வேண்டும் வரமகிழ்ந்துதவும் லாலா லாலா லாலா வேசமும் லீலா லீலா வீலோ வினோதனென்(று) உன்திரு வடியை உறுதுயென் றெண்ணும் என்தலை வைத்துன் இணையடி காக்க என்னுயிர்க் குயிராம் இறைவன் காக்க பன்னிரு விழியால் பாலனைக் காக்க அடியேன் வதனம் அழகுவேல் காக்க பொடிபுனை நெற்றியைப் புனிதவேல் காக்க கதிரவேல் இரண்டும் கண்ணினைக் காக்க விதிசெவி இரண்டும் வேலவர் காக்க நாசிகள் இரண்டும் நல்வேல் காக்க பேசிய வாய்தனைப் பெருவேல் காக்க முப்பத் திருபல் முனைவேல் காக்க செப்பிய நாவைச் செவ்வேல் காக்க கன்னம் இரண்டும் கதிர்வேல் காக்க என்னிளங் கழுத்தை இனியவேல் காக்க மார்பை இரத்ன வடிவேல் காக்க சேரிள முலைமார் திருவேல் காக்க வடிவேல் இருதோள் வளம்பெறக் காக்க பிடரிகள் இரண்டும் பெருவேல் காக்க அழகுடன் முதுகை அருள்வேல் காக்க

உமையமுதம்

பழுபதி னாறும் பருவேல் காக்க வெர்றிவேல் வயிற்றை விளங்கவே காக்க சிற்றிடை அமகுறச் செவ்வேல் காக்க நாணாங் கயிற்றை நல்வேல் காக்க ஆண் பெண் குறிகளை அயில்வேல் காக்க பிட்டம் இரண்டும் பெருவேல் காக்க வட்டக் குதத்தை வல்வேல் காக்க பணைத்தொடை இரண்டும் பருவேல் காக்க கணைக்கால் முழந்தாள் கதிர்வேல் காக்க ஐவிரல் அடியினை அருள்வேல் காக்க கைகள் இரண்டும் கருணைவேல் காக்க முன்கை இரண்டும் முரண்வேல் காக்க பின்கை இரண்டும் பின்னவள் இருக்க நாவில் சாஸ்வகி நம்நுணையாக நாபிக் கமலம் நல்வேல் காக்க முப்பால் நாடியை முனைவேல் காக்க எப்பொழு தும்எனை எதிர்வேல் காக்க அடியேன் வதனம் அசைவுள நேரம் கடுகவே வந்து கனக்வேல் காக்க வரும்பகல் தன்னில் வச்சிர்வேல் காக்க அரையிருள் தன்னில் அனைய்வேல் காக்க ஏமத்தில் ஜாமத்தில் எதிர்வேல் காக்க தாமதம் நீக்கிச் சதுர்வேல் காக்க காக்க காக்க கனக்வேல் காக்க நோக்க நோக்க நொடியினில் நோக்க தாக்க தாக்க தடையரத் தாக்க பார்க்கப் பார்க்கப் பாவம் பொடிபட பில்லி சூனியம் பெரும்பகை அகல வல்ல புதம் வலாஷ்டிகப் பேய்கள் அல்லர் படுக்கும் அடங்கா முனியும்

#### உமையமுதம்

பிள்ளைகள் கின்னும் புழக்கடை முனியும் கொள்ளிவாய்ப் பேய்களும் குறளைப் பேய்களும் பெண்களைத் கொடரும் பிரம ராக்ஷகரும் அடியனைக் கண்டால் அலறிக் கலங்கிட இரிசி காட்டேறி இத்துன்ப சேனையும் எல்லிலும் இருட்டிலும் எதிர்படும் அண்ணரும் கனபுசை கொள்ளும் காளியோ டனைவரும் விட்டாங் காரரும் மிகுபல பேய்களும் தண்டியக் காரரும் சண்டாளர்களும் என்பெயர் சொல்லவும் இடிவிழுந்(து) ஒடிட அனை அடியினில் அரும்பா வைகளும் பனை மயிரும் பிள்ளைகள் என்பும் நகமும் மயிரும் நீண்முடி மண்டையும் பாவைகளுடனே பலகல சத்துடன் கரையிர் பகைத்த வஞ்சனை தனையும் ஒட்டிய பாவையும் ஒட்டிய செருக்கும் காசும் பணமும் காவுடன் சோறும் தைமஞ்சனமும் ஒருவழிப் போக்கும் அடியனைக் கண்டால் அலைந்து குலைந்திட மாற்றார் வஞ்சகர் வந்து வணங்கிட கால தூதாள்எனைக் கண்டால் கலங்கிட அஞ்சி நடுங்கிட அரண்டு புரண்டிட வாய்விட் டலறி மதிகெட் டோடப் படியினில் முட்டப் பாசக் கயிற்றால் கட்டுட னங்கம் கதறிடக் கட்டு கட்டு உருட்டு கால்கை முறியக் கட்டு கட்டு கதறிடக் கட்டு முட்டு முட்டு விழிகள் பிதுங்கிட செக்கு செக்கு செதில்செதி லாக சொக்கு சொக்கு சூர்ப்பகைச் சொக்கு

உமையமுதம்

குக்து குக்து கூர்வடி வேலால் பற்று பற்று பகலவன் தணலெரி கணலெரி தணலெரி தணலது வாக விடுவிடு வேலை வெருண்டது லட புலியும் நரிவயப் போத்தொடு நாயும் எலியும் கரடியும் இனித்தொடா தோடத் தேளும் பாம்பும் செய்யான் புரான் கடிவிட விஷங்கள் கடித்துய ரங்கம் ஏறிய விஷங்கள் எளிதினில் இருங்க ஒளிப்பும் களுக்கும் ஒருதலை நோயும் வாதம் சயித்தியம் வலிப்பு பித்தம் கூலைசயம் குன்மம் சொக்குச் சிரங்கு குடைச்சல் சிலந்தி குடல்விப் புருதி பக்கப் பிளவை படர்தொடை வாழை கடுவன் படுவன் கைக்காள் சிலந்கி பற்குத் தரணை பருவரை யாப்பும் எல்லாப் பிணியும் என்றனைக் கண்டால் நில்லா தோட நீயெனக் கருள்வாய் ஈரே முலகமும் எனக்கா வாக ஆணும் பெண்ணும் அனைவரும் எனக்கா மண்ணாள் அரசரும் மகிழ்ந்துற வாகவும் உன்னைத் துதிக்க உன்திரு நாமம் சரவண பவனே சைபொளி பவனே திரிபுர பவனே திகமொளி பவனே பரிபர பவனே பவம்ஒழி பவனே அரிதிரு மருகா அமரா பகியைக் காத்துத் தேவர்கள் கடுஞ்சிரை விடுக்காய் கந்தா குகனே கதிர்வே லவனே கார்த்திகை மைந்தா கடம்பா கடம்பனை இடும்பனை அழித்த இனியவேல் முருகா தணிகா சலனே சங்கரன் புதல்வா கதிர்கா மத்துறை கதிர்வேல் காக்க

உமையமுதம்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

22

பமனிப் பகிவாழ் பாலகுமாரா ஆவினன் குடிவாழ் அழகிய வேலா செந்தின்மா மலையறும் செங்கல்வ ராயா சமரா புரிவாழ் சண்(மகத் கரசே காரார் குழலாள் கலைமகள் என்தாய் என்னா விருக்க யானுனைப் பாட எனைத்தொடர்ந் திருக்கும் எந்தை முருகனைப் பாடினேன ஆடினேன் பரவசமாக அடினேன் ஆடினேன் ஆவினன் பூதியை நேச முடன்யான் நெற்றியில் அணியப் பாச வினைகள் பற்றது நீங்கி உன்பகம் பொவே உன்னரு ளாக அன்புடன் இரக்ஷி அன்னமும் சொன்னமும் மெக்கமெக் காக வேலா யுதனார் சித்திபெற் நடியேன் சிறப்புடன் வாழ்க வாழ்க வாழ்க மயிலோன் வாழ்க வாழ்க வாழ்க வடிவேல் வாழ்க வாம்க வாம்க மலைகுரு வாழ்க வாழ்க வாழ்க வாரணத் துவசன் வாழ்க வாழ்கஎன் வறுமைகள் நீங்க எத்தனை குறைகள் எத்தனை பிழைகள் எத்தனை அடியேன் எத்தனை செயினும் பெற்றவன் நீகுரு பொறுப்ப(து) உன்கடன் பெற்றவள் குறமகள் பெற்றவ ளாமே பிள்ளையென்)று) அன்பாய்ப் பிரியம் அளித்து மைந்கன் மீதுன் மனமகிழ்ந் தருளித் தஞ்சமென்(று) அடியார் தழைத்தி அருள்செய் கந்தர் கஷ்டி கவசம் விரும்பிய பாலன் தேவ ராயன் பகர்ந்ததைக் காலையில் மாலையில் கருத்துடன் நாளும் ஆசா ரத்துடன் அங்கம் துலக்கி நேச முடனொரு நினைவது வாகிக்

உமையமுதம்

கந்கர் சஷ்டி கவசம் இதனைச் சிந்தை கலங்காது தியானிப் பவர்கள் ஒருநாள் முப்பத் தாறுருக் கொண்டு ஒதியே ஜபிக்து உகந்துநீ ரணிய அஷ்டதிக் குள்ளோர் அடங்கலும் வசமாயக் கிசைமன்னர் எண்மர் சேர்ந்தங் கருளுவர் மாற்றலர் எல்லாம் வந்து வணங்குவர் நவகோள் மகிழ்ந்து நன்மை அளித்திடும் நவமதன் எனவும் நல்லெழில் பெறுவர் எந்த நாளும் ஈரெட்டா வாம்வர் கந்தர்கை வேலாம் கவசத் தடியை வழியாய்க் காண மெய்யர் விளங்கும் விழியாற் காண வெருண்டிடும் பேய்கள் பொல்லா கவனாப் பொடிப்பொடி யாக்கும் நல்லோர் நினைவில் நடனம் புரியும் சர்வ சத்துரு சங்கா ரத்தடி அறிந்தென துள்ளம் அஷ்டலட்சு மிகளில் வீரலட்சு மிக்கு விருந்துண வாகச் சூரபக் மாவைக் துணிக்ககை யகனால் இருபத் தேழ்வர்க்(கு) உவந்(து) அமுதளித்த கருபான் பழனிக் குன்றினில் இருக்கும் சின்னக் குழந்தை சேவடி போந்றி எனைத்தடுத் தாட்கொள என்றன துள்ளம் மேவிய வடிவுறும் வேலவா போற்றி தேவர்கள் சேனா பகியே போந்றி குறமகள் மனமகிழ் கோவே போற்றி கிரமிக திவ்விய தேகா போர்றி இடும்பா யுதனே இடும்பா போற்றி கடம்பா போற்றி கந்தா போற்றி வெட்சி புனையும் வேளே போற்றி உயர்கிரி கனக சபைக்கோ ரரசே மயில்நட மிடுவோய் மலரடி சரணம் சாணம் சாணம் சாவண பவலம் சரணம் சரணம் சண்முகா சரணம்.

உமையமுதம்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

24

## சகலகலாவல்லி மாலை



வெண்டா மரைக்கன்றி நின்பதம் தாங்க என்வெள்ளை யுள்ளத் தண்டா மரைக்குத் தகாதுகொ லோசகம் ஏழும்மளித்(து) உண்டான் உறங்க ஒழித்தான் பித்(து) ஆகஉண் டாக்கும்வண்ணம் கண்டான் சுவைகொள் கரும்பே! சகல கலாவல்லியே!

நாடும் பொருட்சுவை சொற்சுவை தோய்தர நாற்கவியும் பாடும் பணியிற் பணித்தருள்வாய் பங்க யாசனத்திற் கூடும் பசும் பொற்கொடியே கனதனக் குன்று மைம்பாற் காடும் சுமக்கும் கரும்பே சகல கலாவல்லியே!

அளிக்குஞ் செழுந்தமிழ் தெள்ளமு தார்ந்துன் அருட்கடலிற் குளிக்கும் படிக்கென்று கூடுங்கொலோ? உளங் கொண்டு தெள்ளித் தெளிக்கும் பனுவற் புலவோர் கவிமழை சிந்தக் கண்டு களிக்கும் கலாப மயிலே சகல கலாவல்லியே! தூக்கும் பனுவற் துறைதோய்ந்த கல்வியுஞ் சொற்சுவை தோய் வாக்கும் பெருகப் பணித்தருள்வாய் வடநூற்கடலும் தேக்கும் செழுந்தமிழ்ச் செல்வமும் தொண்டர் செந்நா வினின்று காக்கும் கருணைக் கடலே சகல கலாவல்லியே!

பஞ்சப் (பு) பிதந்தரு செய்யபொற் பாதபங் கேருகமென் நெஞ்சத் தடத்(து) அல ராததென்னே? நெடுந் தாட் கமலத் (து) அஞ்சத் துவசம் உயர்த்தோன் செந்நாவும் அகமும் வெள்ளைக் கஞ்சத் தவிசொத் (து) திருந்தாய் சகல கலாவல்லியே!

பண்ணும் பரதமும் கல்வியும் தீஞ்சொற் பனுவலும்யான் எண்ணும் பொழு(து) எளி(து) எய்தநல் காய், எழு தாமறையும் விண்ணும் புவியும் புனலும் கனலும் வெங் காலும்அன்பா கண்ணும் கருத்தும் நிறைந்தாய்! சகல கலாவல்லியே!

பாட்டும் பொருளும் பொருளாற் பொருந்தும் பயனும் என்பால் கூட்டும் படிநின் கடைக்கண்நல் காய், உளங் கொண்டுதொண்டர் தீட்டும் கலைத்தமிழ்த் தீம்பால் அமுதம் தெளிக்கும் வண்ணம் காட்டும் வெள்ளோதிமப் பேடே! சகல கலாவல்லியே!

உமையமுதம்

சொல்விற் பனமும் அவதானமும் முக்கவி சொல்லவல்ல நல்வித்தை யும்தந்த அடிமைகொள் வாய், நளி னாசனம்சோ் செல்விக்(கு) அரிதென்(று) ஒருகால மும்சிதை யாமை நல்கும் கல்விப் பெருஞ்செல்வப் பேறே! சகல கலாவல்லியே!

சொற்கும் பொருட்டும் உயிராம்மெய்ஞ் ஞானத்தின் தோற்றமென்ன நிற்கின்ற நின்னை நினைப்பவர் யார்? நிலந்தோய் புழைக்கை நற்குஞ்சரத்தின் பிடியோ(டு) அரசன்னம் நாணநடை கற்கும் பதாம்புயத் தாயே! சகல கலாவல்லியே!

மண்கண்ட வெண்குடைக் கீழாக மேற்பட்ட மன்னரும்என் பண்கண் டளவிற் பணியச் செய் வாய், படைப் போன் முதலாம் விண்கண்டதெய்வம்பல் கோடியுண் டேனும் விளம்பில் உன்போல் கண்கண்ட தெய்வம் உளதோ? சகல கலாவல்லியே!



Digitized by Noolaham Fou noolaham.org | aavanaham.org

## திருவெம்பாவை

சங்க காலம் முதலே தைநீராடல் முதலிய பெயர்களில் இடம் பெற்றுவந்துள்ள ஒரு வகைப் பாடலே பிற்காலத்தில் பாவைப்பாட்டாக மலர்ந்தது என்று கூறுவதில் தவறில்லை.திருப்பாவை, திருவெம்பாவை என்ற இரண்டிலும் கன்னிப் பெண்கள் மார்கழி மாதத்தில் விடியற் காலை நேரத்தில் ஒருவரை ஒருவர் எழுப்பிக் கொண்டு சென்று, குளத்தில் நீராடி, இறைவனை வழிபடுவது பேசப்படுகின்றது. இப் பாடல்களில் வரும் பாவை என்பதற்குப் பலரும் பல விதமாகப் பொருள் கூறுவர்.எது எவ்வாறாயினும் கன்னிப் பெண்கள் எதிர் காலத்தில் தங்கள் மனதிற்கேற்ற கணவனை அடைய வேண்டும் என்று வேண்டுவதும் பொருத்தாமானதே ஆகும்.

தங்களுக்கு நல்ல கணவன் வேண்டும் என்று விரும்புவது தன்னலமாகும். நாட்டில் மழை பெய்ய வேண்டும் என்று வேண்டுவது பொது நலன் பேணுவதாகும். அந்த இளமைப் பருவத்திலேயே தன்னலத்தோடு பொது நலத்தையும் பேணும் இயல்பு அவர்களுள் வளர்வது சிறப்புடையதாகும்.

மனதிற்கேற்ற கணவன்மார் வேண்டுமென்று இறைவனை வழிபடும் போதும் கூட "எம் கொங்கை நின் அன்பர் அல்லார் தோள் சேரற்க"(19 பாடல்) என்று ஆம் வேண் டுவது ஆழ்ந்த சிந்தனைக்குரியதாகும். இறைவன் மீது அன்பு செய்பவர்கள் தம் கணவராக அமைய வேண்டும் என்றால் பொருள் என்ன? இறைவன் மீது முழு அன்பு செய்யும் அடியார்கள் தன்னலத்தை அறவே துறந்து எல்லா உயிர்களிலும் இறைவனைக் காண்பவர்களாகவும் எல்லா உயிர்கட்கும் அன்பு செய்பவர்களாகவும் இருத்தல் ஒரு தலை.எனவே அத்தகையவர்களே தமக்குக் கணவராக அமைய வேண்டும் என்று அவர்கள் விரும்புவதிலே அவர்கள் மனப்பாங்கை அறிந்து கொள்ள முடிகிறது. இத்தகைய கணவன்மார்கள் தங்களுக்கு வேண்டும் என்று கேட்பது தன்னலமாக இருக்கலாம். அத்தகையவர்கள் அடைந்த பிறகு இப் பெண்களும் அனைத்து உயிர்களும் அன்பு செய்பவர்களாக மலர்வது உறுகியாகும்.

வைகை ஆற்றில் தை நீராடும் பகுதி பரிபாடலில் பேசப்பெறுகிநது.அப் பகுதியில் சிற்றின்பக் கலப்பு இருப்பதை மறுத்தற்கு இல்லை.அப்படித் தொடங்கிய இந் நீராடற்பாடல் முழு வளர்ச்சி அடைந்து மணிவாசகர் காலத்தில் வேற்றுருவை அடைகின்றது.

உமையமுதம்

"பைங்குவளைகள் கார் மலரால்"(13 ஆம் பாடல்)

என்று தொடங்கும் பாடல், அதுவரை அவர்கள் அன்றாடும் நீராடும் குளம், இப்பொழுது, இறைவன்-இறைவி வடிவாகக் காட்சியளிக்கத் தொடங்கிவிட்டது.என்பதை தெளிவாக எடுத்துக் காட்டுகின்றது.

அம்மானை, ஊசல் போன்று பாவைப்பாடலும் இச்சிறுமியரின் விளையாட்டுப் பாடலாகத்தான் தோன்றியிருக்க வேண்டும். சிறுமியரைப் பொறுத்த மட்டில் அவர்கள் பருவமடைந்த பிறகு வெகுவிரைவில் அறிவு முதிர்ச்சி பெற்றுவிடுகின்றனர் என்பது நாமறிந்த உண்மை.இந்த வளர்ந்த வயதுடையவர்களையே பாவைப்பாட்டு குறிப்பிடுகின்றது என்று நினைப்பதில் தவறில்லை. அதனால் தான் தங்களுக்கு நல்ல கணவர் வேண்டுமென்று தொடங்குகின்ற அவர்களது வேண்டுகின்ற மனநிலை, இறுதியில் எங்கும் எவ்விடத்திலும் உமையொருபாகனைக் காணுகின்ற காட்சியாக மலர்வதை காணுகின்றோம்.

ஆற்றிலோ குளத்திலோ குளிக்கச் சென்ற இவர்கள் மணலில் ஒரு பாவை வடிவம் அமைத்து அதை வழிபட்ட பின்னர் நீராடலைச் செய்திருக்க வேண்டும். நாளோட்டத்தில் இந்தப் பழக்கம் விரிவடைந்து சைவம், வைணம் இரண்டிலும் இரண்டு வேறுபட்ட முறைகளில் வளர்ந்தது போலும் "நாமும் நம் பாவைக்குச் செய்யும் வரிசைகள் கேளீரோ? என்று வரும் திருப்பாவைப் பாடலும் "நெய் உண்ணோம் மலரிட்டு முடியோம்" (நாலாயிர:475) என வரும் அப்பாடல் பகுதியும் வைணவ சமயத்தில் இப்பாவை வழிபாடு வளர்ந்த முறையைத் தெரிவிக்கின்றன.

சைவத்தைப் பொறுத்த மட்டில் பாவை வழிபாடு வெறும் பெயரளவில் நின்று விட்டதை அறிகின்றோம்.

01 ஆகியும் அந்தமும் இல்லா அரும் பெரும் சோதியை யாம் பாடக் கேட்டேயும் வாள் தடம் கண் வன் செவியோ நின் செவி மாதே வளருதியோ தான் மா கேவன் வார் கமல்கள் வாழ்த்திய வாழ்த்து ஒலி போய் கேட்டலுமே விம்மி விம்மி மெய்ம்மறந்து வீகிவாய்க் இங்ஙன் போது ஆர் அமளியின் மேல் நின்றும் புரண்டு ஆகாள் கிடந்தாள் என்னே என்னே எகேனம் தோழி பரிசு ஏல் ஓர் எம்பாவாய். ஈகே எம்

போதார் அமளி - பூப்படுக்கை, ஏதேனும் ஆகாள் -பயன்படாது, கிடந்தாள்.ஏல் ஓர் எம்பவாய் - எம்முடைய பாவை போல்பவளே என்பதனை ஏற்றுக்கொள்ள ஆராய்ந்து பார்.

எவ்வளவு ஆழ்ந்த உறக்கமாயினும் பக்கத்தில் சத்தம் ஏற்பட்டால் உடனே எழுந்து கொள்வது தான் மனித இயற்கை தூக்கக் கலக்கத்தில் ஓசை வந்த திசையையோ அந்த ஓசை உண்டாக்கியவர்கள் யார் என்பதையோ அறிய முடியாது. கண்ணாகிய பொறிக்கு இல்லாத சில இயல்புகள் செவிப்பொறிக்கு உண்டு.

சென்று பற்றும் பொறியாகிய கண் சிறப்புடையதே ஆயினும், மூடியிருக்கும் கண் அதனை உடையவன் விரும்பினாலன்றித் திறந்துகொள்வதில்லை. ஆனால் நின்று பற்றும் பொறியாகிய செவி தன் பணியைப் புரிவதற்கு அதனை உடையவன் ஆணை தேவையில்லை. புறத்தே தோன்றும் ஒலி செவிப்பறையில் வந்து தாக்கும்

போது அச் செவியை உடையவன் அதனைத் தடுத்து நிறுத்த இயலாது. இந்த நுணுக்கத்தை அடிகளார் இங்குப் பேசுகிறார்.

"கேட்டேயும்"என்பதிலுள்ள உம்மை, நீ விரும்பினாலும் விரும்பாவிட்டாலும் எங்கள் பாட்டின் ஒலி உன் செவிப்பறை வழிப்புகுந்து உன்னை எழுப்பியிருக்க வேண்டுமே.அப்படியிருக்க வேண்டுமே. அப்படியிருந்துமா எழவில்லை எனும் பொருளைத் தருகிறது. பார்த்தலுக்கும் கேட்டலுக்கும் உள்ள வேறுபாடு இது என்க.

இவ்வாறு பேசத்தொடங்கிய பெண்கள் உள்ளே உறங்குபவளின் செவிகள் பழுதடைந்து விட்டனவோ? என்று ஐயுற்று வன்செவியோ நின்செவி தான் என்கின்றார்கள்.

நேற்றுவரை மெல்லிதாக இருந்து புறத்தே எழும் ஓசையை உன்னுள் வாங்கித்தந்த அதே செவிப்பறைகள் இன்று வன்செவியாக மாறிவிட்டதோ என்றும் பேசுகின்றனர்.

உறங்குபவளைப் பார்த்து "வாள் தடங்கண் மாதே" என்று விளிப்பது சற்று வியப்பைத் தருவதாகும். முடிய கண்களை வாளுக்கு உவமையாக கூறுவதோ அல்லது ஒளி பொருந்தியது என்று கூறுவதோ பொருத்தமற்றதாகும்.பலரும் இதனைக் கேலியாகக் கூறியது என்று பொருள் கூறியுள்ளனர். அவ்வாறு கொள்வது பொருத்தமானதாகத் தெரியவில்லை.அவளுடைய கண்ணுக்குள்ள இயல்பான இந்த இரண்டு சிறப்புக்களையும் நினைவூட்டுவதன் நோக்கம், அவள் கண்களைத் திறந்து வாள் போன்ற கூர்மையும், ஒளி பொருந்திய தன்மையையும் பயன்படுத்த வேண்டும் என்று அறிவுறுத்தவே ஆகும். முதலடி ஆழ்ந்து சிந்திப்பதற்குரியதாகும். மணிவாசகப்

பெருமான் மிக ஆழ்ந்த விஞ்ஞான அறிவும், வானியல் புலமையும் கொண்டவர் என்பதை திருஅண்டப்பகுதியில் காணக்கூடியதாக உள்ளது. உலகத்கை பொறுத்த மட்டில் அனைத்திற்கும்

காரணமாக இருப்பவன் கதிரவனே ஆவான் என்பது இன்று பலரும் பேசும் விஞ்ஞானக் கருத்தாகும்.ஆனால் இப்பிரபஞ்சத்தைப் பொறுத்தவரை இக்கதிரவன் உண்டாகாத காலமும் உண்டு அதே போல இவன் அழியப்போகும் காலமும் ஒன்று உண்டு. தன்னுடைய மாபெரும் ஒளியை இழந்து, ஒரு ஒளியிழந்த கோளாக இக்கதிரவன் சுற்றப்போகும் காலமும் ஒன்றுண்டு. ஆக இம் மாபெரும் கதிரவனுக்கும் ஒரு தோற்றமும் முடிவும் உண்டு என்பது இன்றைய நாள் வானியலாரும் கூறும் செய்தியாகும்.

பூமியிலிருக்கும் நமக்கு கதிரவன் ஒளி மிகப் பெரியதாகும் சிறப்புடையதாகவும் காணப்படுகிறதே தவிரப் பல கோடி கிலோ மீட்டருக்கு அப்பால் சென்றுவிட்டால் கதிரவன் ஒளி மழுங்கி விண்மீன் போலக் காட்சியளிப்பான் என்றும் வானியலாளர் கூறுகின்றனர். சுருங்கச் சொல்லுமிடத்து ஒளிப்பிழம்பு என்று நாம் சொல்லும் கதிரவனுக்குத் தோற்றம் உண்டு, முடிவும் உண்டு.தூரம் செல்லச்செல்ல ஒளியின் தீட்சண்யக் குறைவு உண்டு என்பதை அறிகிறோம்.

பேரொளி வடிவான இறைவனுக்கு இக் குறைகள் எதுவும் இல்லை. இதனை வலியுறுத்தவே அடிகளார் "ஆதியும் அந்தமும் இல்லா அரும்பெருஞ்சோதி "என்றும் கூறுகின்றார்.

வேத கால நாகரிகத்தில் கதிரவனுடைய ஒளியைப் பெரிதாக மதித்து கதிரவனையே முழு முதல் பொருள் என்று கருதி வழிபட்டனர்.பிற்காலத்தில் இக்கருத்து வலுவடைந்து அறுவகைச் சமயங்களுள் ஒன்றாகச் "சௌரம்" என்ற பெயரில் சூரிய வழிபாடு தனியொரு சமயமாக இடம் பெற்றது.

அதனை அடுத்த காலத்தில் ஐம்பெரும் பூதங்களையும் சந்திரன், சூரியன், இயமானன்(அன்மா) ஆகிய மூன்றையும் ஒன்றாக இணைத்து இவை அனைத்தும் இறை வடிவங்கள் என்ற கருத்தில் "அட்ட மூர்த்தங்கள்" (எட்டு வடிவங்கள்) என்று பெயரிட்டனர்

திருஞான சம்பந்தர், நாவுக்கரசர், சுந்தரர் ஆகிய மூவர் காலத்திலும் (ஆறு முதல் எட்டாம் நூற்றாண்டின் தொடக்கம் வரை) இக்கருத்தே வலுப்பெற்றிருந்தது. எட்டாம் நூற்றாண்டின் பிற்ககுதியில்

தோன்றிய அடிகளார் இந்த அட்டமூர்த்தக் கருத்தை அடியோடு மறத்துவிடுகிறார்.

ஜம்பெரும் பூதங்களும் சூரிய சந்திரர்களும் அவற்றின் இயல்புகளும் இறைவனால் படைக்கப்பட்டனவே தவிர அவை அவனன்று என்ற கருத்தில்

> நாடெறும் ..... அருங்கனில் சோதி அமைத்தோன் திருக்தகு தண்மை வைத்தோன் திண்திறல் மகியில் தீயில் வெம்மை செய்தோன் பொய்கீர் வானில் கலப்பு வைத்தோன் மேதகு காலில் ஊக்கம் கண்டோன் நிழல்திகழ் நீரில் இன்சுவை நிகழ்ந்தோன் வெளிப்பட மண்ணில் கிண்மை வைத்தோன் என்றென்று எனைப்பல கோடி எனைப்பல பிரவம் அனைத்து அவ்வயின் அடைத்தோன். (திருவாச.3:19-28)

என்று பாடியுள்ளார்.

கதிரவன் தன்பாலிலுள்ள ஹைட்ரஜன் முதலிய வாயுக்களை எரிப்பதன் மூலம் தன்னைத் தானே எரித்துக்கொண்டு இந்த ஒளியையும் வெப்பத்தையும் தருகிறான் என்பது இன்றைய வானியலாளர் கருத்து. வேதகாலத் கருத்துக்கு மாறுபட்ட இக்கருத்தை எட்டாம் நூற்றாண்டு விஞ்ஞானியாகிய அடிகளார் கூறிகிறார்.சூரியன் கடவுள் அல்லன.அவனுக்கென்று தனித்தன்மை எதுவுமில்லை. அவனுக்குத் தோற்றம், மறைவு உண்டு என்ற கருத்துக்களையெல்லாம் உள்ளடக்கி "அருக்கனில் சோதி அமைத்தோன்"(திருவாச3-20) என்று பாடுகிறார்.

இறைவனுக்குரிய அட்ட மூர்த்தங்களில் கதிரவனும் ஒரு மூர்த்தம் என்று கூறும் கருத்தை மிக அழகாக மறுத்து "சோதி அமைத்தோன்" என்று கூறுவதன் மூலம் அமைக்கப்பட்டவனாகிய கதிரவன் ஒரு கோள்தான் என்றும் அவனிடம் சோதி அமைத்தவனாகிய இறைவனே தலைவன் என்றும் கூறினராயிற்று.

இத்தனை கருத்துக்களையும் உள்ளடக்கித்தான் "ஆதியும் அந்தமும் இல்லா அரும்பெருஞ் சோதி" என்றார்.

பறவை இனங்களில் சில பாடும் இயல்புடையன.மிக உயர்ந்தவனாகிய மனிதனும் சில சமயங்களில் பாடுகிறான்.எப்பொழுது

பாட்டு வருகிறது? மகிழ்ச்சி காரணமாகவோ, துயரம் காரணமாகவோ மனத்தில் கனிவு ஏற்பட்டு அக்கனிவு உள்ளத்தைச் சென்று தாக்கும் போது தன்மையும் அறியாமல் மனிதன் பாடுகின்றான்.பாடும் இயல்புடைய அவ்வாறே. இதனையே ஞான சம்பந்தப் பெருமான் பாவைகளும் போதெல் லாம் உகந்து உகந்து ''உளங்களிர்ந்த உரைப்பேனே''(திருமுறை 2.98.9) என்று கூறிச் செல்கிறார். இந்தக் கருத்தை மனதுள்கொண்டு இப்பாடலின் முதலடியை மறுபடியும் சிந்திக்க வேண்டும். "யாம் பாட" என்று அப்பெண்கள் கூறுவதன் நோக்கமென்ன? உளங்குளிர்ந்த போதுதானே பாடல்வரும் எனவே இவர்கள் பாடினார்கள் என்றால் உளங்குளிர்ந்து உகப்புத் தோன்றிப் பாடினார்கள் என்பது பெற்றாம். இந்தக் குளிர்வும் உகப்பும் எங்கிருந்து வந்தன.இருபத்து நான்கு மணி நேரமும் நிலையாக நிற்கும் உணர்வுகள் அல்ல இவை. இப்பொழுது உள்ளத்தில் குளிர்வும் உகப்பும் தோன்றினமையின் அது குளிர்வும் உகப்பும் கோன்றக் பாட்டாக வெளிப்பட்டது.இந்தக் காணமாயிருந்தது.ஆதியும் அந்தமும் இல்லா அரும்பெரும் சோதியாகும்.அந்தச் சோதி எப்பொழுதும் உள்ளது தானே? அப்படியிருக்க இப்பொழுது திடீரென்று இவர்கள் உள்ளத்தில் குளிர்வையும் உகப்பயைம் ஏற்படுத்த என்ன நிகழ்ந்தது.அந்ந நுணுக்கத்தைத்தான் இங்கு அடிகளார் கூறுகின்றார்.

"சோதியை யாம் பாட." என்றதால் அந்தச்சோதி குளிர்வித்து உகப்பை இப்பொழுதுதான் இவர்கள் உள்ளத்தைக் அவனருளாலே அவன் தாள் உண்டாக்கிற்று. அதாவது சோகியின் இப்பொழுது வணங்குவதுபோல அந்தச் அருளை பெற்றார்கள்.அந்த அருள் இவர்களுக்கு கிடைத்ததும் அவன் கருணையினாலேயே ஆகும். சோதியை பாடுவதால் உள்ளம் நிறைந்து குளிர்ச்சியும் உகப்பும் தோன்றின. இவை இரண்டும் தோன்றியதால் மறுபடியும் பாடல் பிறந்தது

இவ்வாறு கூறியதால் இப்பொழுது இந்தப் பெண்கள் பாடும் பாடல் வாலாயமாக இதுவரை இவர்கள் பாடி வந்த பாடல் போல் அல்லாமல் உள்ளக் குளிர்ச்சியும் உகப்பும் வெளிப்படப் பாடுகின்றார்கள் என்பது தெளிவாகின்றது. எனவே இப்படி உள்ளக் கனிவிலிருந்து தோன்றும் பாடலைக் கேட்டும் கூட கண்விழிக்காமல் படுத்திருப்பது, உறங்குகின்றவள் உள்ளத்தில் மலர வேண்டிய குளிர்ச்சியும் உகப்பும் இன்னும் தோன்றவில்லையோ என்ற ஐயத்தை தோற்றுவிக்கின்றது.

"வளருதியோ" என்ற சொல்லுக்குக் கண்ணையும் உடன்சேர்த்துக் கண்வளர்தல் அல்லது உநங்குதல் என்று பொருள்

உமையமுதம்

33

கூறியுள்ளனர்.அவ்வாறு கொள்ளாமல் எம் பாடலைக் கேட்டுங் கூட வாள் தடங்கண் விழிக்காமல் மென்செவி வன்செவியாக மாற்றப்பெற்று அகவளர்ச்சி குன்றி, உறக்கத்தின் மூலம் உடம்பை வளர்க்கிறாய் என்ற பொருளும் பட "மாதே வளருதியோ" என்றார்.

படுக்கையில் கிடந்த படியே உடம்பை வளர்க்கிறாள் இவள். ஆனால் புறத்தே தெருவில் மற்றொரு வளர்ச்சி நடைபெறுகின்றது.மாதேவனுடைய வார்கழல்களை ஏனையோர் வாழ்த்துகின்றனர்.உளங்கனிந்து உவந்து பாடும் அப்பாடலின் ஒலி வீதிவாய்ச் சென்று வளர்கின்றது.இந்த வளர்ச்சி அவளை ஒன்றும் செய்யவில்லையோ என்று ஐயுற்ற பெண்கள் வீதிவாய்க் கேட்டலுமே இவ்வளர்ச்சியில் ஈடுபடாமல் உறங்கித் தன் உடம்பை வளர்க்கிறாளோ என்று ஒருகணம் வருந்தினர். அவள் எழுந்து வராமைக்குக் காரணம் வேறு ஏதேனும் இருக்குமோ என்ற தம்முள் பேசிக்கொள்கின்றனர்.

வீதிவாய்க் கேட்டலும் விம்மினாள்; மேலம் மேலும் முடிவில் விம்மினாள்: அதன் மெய்மாந்தாள். அகன் பயனாக செயலாக அமளியின்மேல் இங்கும் அவளுடைய உடம்பு அநிச்சை புரள்கின்றது. இறையனுபவத்தில் ஆழ்ந்து அங்கமாக மெய்மாந்து கிடந்தாள் என்பதனால் ஏகேனம் ஆகாள் சமாகி நிலையை அடைந்துவிட்டாலோ என்று பொருள்கொள்ளவும் இது இடந்தருகிறது. நின்று திருவம்பாவை இந்தக்கோணத்தில் முழுவதர்கும் பகிய முறையில் எழுந்து சிந்தனையை இந்நூலின் பின்னுரையில் காணலாம்.

02 பரஞ்சோதிக்கு என்பதாய் இராப் பாசம் பகல் நாம் பேசும்போது எப்போது இப் போது அமளிக்கே ஆர் வைத்தனையோ நேரிமையீர் நேசமும் đđ. இவையும் சிலவோ விளையாடி விண்ணோர்கள் ஏத்துதற்குச் டுடம் ஈதோ ஏசும் மலர்ப்பாதம் குகும் தந்தருள வந்தருளும் சிவலோகன் தில்லைச் தேசன் சிற்றம்பலக்குள் ஈசனார்க்கு அன்பு அர் யாம் ஆர் ஏல் ஒர் எம்பாவை

## பாசம்-அன்பு

சராசரி மனிதர்க்கும், ஆன்மீகத் துறையில் முன்னேற வேண்டுமென்று விரும்பி அதற்குரிய முயற்சியில் ஈடுபடுபவர்க்கும், திருக்கோயில் முதலியவற்றிக்கு செல்வதன் மூலம் தமது பக்தியை வளர்த்துக்கொள்ள முடியுமென்று நம்புவர்க்கும் பொதுவான சில இயல்புகள் உண்டு. இரண்டாம் வகையினர் பிறரிடம் பேசும்போது

34

தம்முடைய முயற்சியை வெளிப்படையாகக் கூறவே மாட்டார்கள். முன்றாம் வகையினர் எப்பொழுது யாரிடம் பேசினாலும்,தம்முடைய மனம் முழுவதும் இறைவன் திருவடிகளிலேயே பதிந்துள்ளது அவனையே சரணம் என்று கருதியிருப்பதாகவும் வெளிப்படையாகக் கூறிக்கொள்வர். ஆனால் தனியே இருக்கும்பொழுது அல்லது சுகபோகங்களை அனுபவிக்கும்போது இவர்கள் மனம் இறைநாட்டம் கொள்ளாமல், சுகபோகங்களில் மூழ்கி விடுதல் இன்றும் நாம் காணும் இயல்பாகும்.

தங்களுடைய இந்த மனநிலையை மறைக்க எப்பொழுதும் யாரைப் பாரத்தாலும் தங்கள் மனம் இறைவன்பால் உள்ளது என்றே கூறிக் கொண்டிருப்பார்.

இந்த ஒன்று மூன்றாம் வகையினரின் மனோநிலை தான் இப்பாடலின் முதலிரண்டு அடிகளில் பேசப்பெறுகின்றது. உறங்குபவளை எழுப்பக் கூட்டமாக வந்து வீட்டின் வெளியே நின்று கொண்டு உள்ளே இருப்பவள் இன்னும் உறங்குவதைக் கண்டு இவ்வாறு பேசுகின்றனர். ''நேரிழையாய் ''என்று விளித் ததால் இரவில்

அணிந்திருந்த ஆபரணங்களைக் கழற்றக்கூட மனம் இல்லாமல் அவற்றுடனேயே உறங்கு கிறாள் என்பது பெறப்பட்டது. உறங்கும்பொழுதுகூடப் பொன் ஆபரணங்களை விட்டுவிட மனமில்லாதவன் எங்ஙனம் ஈசன்பால் பற்று வைக்கமுடியும் என்பது குறிப்பெச்சம்.

பெண்ணே! பகல், இரவு எந்த நேரத்திலும் நாம் பேசிக் கொண்டிருக்கும் பொழுதெல்லாம் உன்னுடைய பற்று முழுவதும் பரஞ்சோதிக்கே என்று வாய் ஒயாமல் பேசும் நீயா இப்பொழுது இந்தப் போதார் அமளியை விட்டு எழாமல் இருக்கின்றாய் "போதார் அமளிக்கே நேசமும் வைத்தனையோ" என்று அவர்கள் கூறியதால் முன்னார் பரங்சோதிக்கே தன் பாசம் என்று கூறியது எவ்வளவு பொருத்தமற்றது என்பது இப்பொழுது விளங்குகின்றது.

புறத்தே நின்றவர்கள் இவ்வாறு பேச உறக்கத்திலிருந்து விழித்தவள் இதோ பேசுகிறாள், "தோழிகளே! பகலிலும் இரவிலும் நாம் கூடியிருக்கும்போது இவ்வாறு விளையாட்டாக ஒருவரை ஒருவர் ஏசிக் கொள்ளுதல் முறையாகும். இந்த விடியற்காலை நேரத்தில் இறைவனை எண்ணி வழிபடவேண்டிய நேரத்தில் இப்படி விளையாட்டுப் பேச்சுப் பேசலாமா? அதுவும் வீட்டின் முகப்பில் நின்றுகொண்டு இவ்வாறு விளையாடுவது முறையன்று" என்கிறாள். "ஏசும் இடம் ஈதோ" என்பதில் ஒரு குறிப்புப் பொருளும்

உண்டு. நம் முன்னோர் வீட்டை அகம் என்றும் வீட்டிற்கு வெளியேயுள்ள பகுதியைப் புறம் என்றும் கூறினர். புறப்பகுதியிலிருந்து அகப்பகுதிக்கு நுழையும்போது வாயிற்படியைக் கடக்க நேரிடுகிறது. புறத்தேயுள்ள பல்வேறு தொல்லைகளைத் தாங்கிநிற்கும் மனம், அகத்தே சென்றவுடன் அமைதி அடைகின்றது. எனவே, வாயிற்படி இரண்டு உலகங்களைப் பிரிக்கின்ற ஒர் இடமாகும். இன்றும்கூட வாயிற்படியில் அமர்ந்துகொண்டு வெட்டிப் பேச்சு அல்லது வேடிக்கைப் பேச்சு பேசுபவர்களை வீட்டிலுள்ள முதியோர் ஏசுவார். வாயிற்படியில் அமர்ந்துகொண்டு "விளையாடாதே ഖീൽ பேச்சுப் பேசாதே" តាតាំញ கூறுவார். இவற்றையெல்லாம் உள்ளடக்கித்தான் வாயிர்படியில் நிற்கும் பெண்களைப் பார்த்து "விளையாடி ஏசும் இடம் ஈதோ''என்று கேட்கிறாள்.

புறத்தே நின்றவர்கள் தாங்கள்தாம் பக்தி மார்க்கத்தில் செல்பவர்கள் என்றும் உறங்குபவள் அவ்வழி வராதவள் என்றும் பொருள்படப் பேசினர். உள்ளே இருப்பவள் இவர்களுக்குச் சற்றும் குறைந்தவள் அல்லள் என்பதை அவள் பேசும் பேச்சு வெளிப்படுத்துகின்றது.

"தோழிகளே! நாம் அனைவரும் ஈசனுக்கு அன்பர்கள் உணர்கின்றேன். நம்மால் என்பதை நான் வமிபடப்படும் ஈசன் எத்தகையவன் என்பதை அறியாதவன் அல்லள் நான். அவனுடைய பாகங்களை எளிதாக பற்றிக் நாம் கொண்டதால் அவனுடைய சிறப்புக்களையும் பெருமைகளையும் மநந்துவிடவில்லை. நாம் அக்திருவடிகள் விண்ணோர்களும் ஏந்துதற்கு எளிதில் கிடைக்காக திருவடிகளாம். என்ன அதிசயம் அத்தகைய திருவடிகள் நம்மைப் போன்ற சாதாரணப் பெண்களும் வணங்குவதற்கு எளிதாய் இதோ நம் இது எவ்வாறு முடிந்தது? விண்ணோர்களுக்கே முன்னே உள்ளன. கிடைக்காத ஒன்று நமக்குக் கிடைத்துவிட்டது. என்பதை நினைத்துப் விளங்கிவிட்டது. நம் பார்க்கேன். உண்மை தகுதி நோக்கி இத் கிருவடிகள் கிட்டவில்லை அன்பில் ஏழைகளாகிய நம்மீது கொண்ட அத்திருவடிகளை நமக்குத் LITID கரணையால் கந்து அருள, தேஜோமயமான அவ்விறைவன் நம்மாட்டு வந்தருளினன்" என்கிறாள். அருள் என்ற சொல் ஒரே தொடரில் 'தந்தருள வந்தருளும்'

என இருமுறை பயன்படுத்தப் பெற்றதன் நோக்கம் இதுவேயாகும். 'அருள் செய்ய வேண்டும் என்று கருதியவன், நாம் அவனிடம் செல்லமுடியாது என்பதை அறிந்து கொண்டான், எனவே வந்தருளினான். அத்திருவடிகளைப் பெறுவதற்குரிய எவ்விதத் தகுதியும், உரிமையும் நம்மீது இல்லை என்பதைப் புரிந்துகொண்ட அவன், கருணை காரணமாக நாம் இருக்குமிடம் தேடிவந்து தந்து அருளினான்' என்றும் கூறினாள். "ஏந்துதற்குக் கூசும் மலர்ப்பாதம்" என்ற தொடரில்

"கூசும்" என்ற சொல் இடைநிலைத் தீவகமாக அமைந்து உள்ளது. தேவர்கள் தம் தகுதியின்மையை அறிந்த காரணத்தால் அத்திருவடிகளை ஏத்தக் கூசுகிறார்கள். அன்றியும் தேவர்கள் தன்னலமே வடிவானவர்கள் ஆதலால், மலர்ப்பாதம் அவர்களுக்குக் காட்சி தரக்கூசுகின்றது.

03 முத்து அன்ன வெள் நகையாய் முன் வந்து எதிர் எழுந்து என் அத்தன் ஆனந்தன் அமுதன் என்று அள்ளுறித் தித்திக்கப் பேசுவாய் வந்து உன் கடை திறவாய் பத்து உடையீர் ஈசன் பழ அடியீர் பாங்கு உடையீர் பத்து அடியோம் புன்மை தீர்த்து ஆட்கொண்டால் பொல்லாதோ எத்தோ நின் அன்புடைமை எல்லோம் அறியோமோ சித்தம் அழகியார் பாடாரோ நம் சிவனை இத்தனையும் வேண்டும் எமக்கு ஏல் ஒர் எம்பாவாய்

அள் ளுறி-வாயூறி, கடை-வாயில். பத்துடையீர்-பற்று என்பது எதுகைநோக்கிப் பத்து என ஆயிற்று, பாங்கு- மேன்மை.

சென்ற பாடலைப் போலவே இப்பாடலிலும் எழுப்ப வந்து புறத்தே நிற்பவர்களுக்கும் உள்ளே படுத்துக் கிடப்பவளுக்கும் இடையே நடைபெறுகின்ற உரயைாடல் பேசப்பெறுகின்றது.

புநத்தே நிறபவர்கள் முன்னரே எழுந்து இறைவன் புகழைப் பாடிக்கொண்டு வீதியில் வந்தவர்கள் ஆதலின், உள்ளே இருப்பவர்களைவிடத் தாங்கள் ஒருபடி முன்னேறியவர்கள் என்ற எண்ணம் உடையவர்கள் ஆகின்றனர். அதன் பயனாகவும், விளையாட்டாகவும் அவர்கள் ஏச்சில் ஓர் அழுத்தம் காணப்படுகின்றது.

"முத்துப்போன்ற பற்களை உடையவளே! நேற்று நீ என்ன பேசினாய் என்பது நினைவிலுள்ளதா? எங்களுக்கு முன்னே எழுந்து எதிரே நின்று கொண்டு நாங்கள் வரும்போது இறைவனை அத்தன் ஆனந்தன் அமுதன் என்று சொல்லி உங்களை வரவேற்பேன் என்று கூறினாயே, அது மறந்துவிட்டதா? ஆனாலும் நேற்று நீ பேசும்போது, அத்தன் ஆனந்தன் அமுதன் என்று அவன் பெயரைச் சொல்லும்பொழுது உன் உள்ளத்தில் நிறைந்திருந்த அன்பு காரணமாக வாயில் எச்சில் ஊறிற்று எனவே, நேற்று நீ பேசியது உள்ளன்போடு பேசியதுதான் என்பதை உன் வாயில் அள்ளுறியதால் அறிகின்றோம். ஆகவே, உன்னைக் குறைத்து மதிப்பிட நாங்கள் தயாராக இல்லை இப்பொழுது வந்து உன் வாயிலைத் திறப்பாயாக" என்றார்கள்

உமையமுதம்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org "முத்து அன்ன வெண் நகை" என்று கூறியதால் உள்ளிருப்பவளின் அகமும் புறமும் தூய்மையாக உள்ளன என்பதை அவர்கள் குறிப்பால் சுட்டினராயிற்று. ஆழ்ந்து சிந்திக்கும்போது இப்பொருள் தென்படுமேனும் மேலோட்டமாக பார்க்கும்போது அவர்கள் எள்ளி நகையாடியதாகவே இந்தத் தொடருக்குப் பொருள் கொள்ளமுடியும். "முத்தன்ன வெண்ணகை" என்பது என் எள்ளத்திலும் தூய்மையில்லை, நீராடமையால் உடம்பிலும் தூய்மையில்லை, பல் மட்டும்தான் வெண்மை உடையதாக உள்ளது என்ற எள்ளற்பொருளையும் தந்து நிற்கும்.

புறத்தே நின்றவர்கள் பேசியதைக் கேட்டு, உள்ளே இருந்தவள், அவர்கள் சொற்களுக்கு மேலோட்டமாகப் பொருள் செய்துகொண்டு, தன்னை அவர்கள் எள்ளி நகையாடியதாகக் கருதி, சற்று மனம் வருந்தினாள்.அதனால் "இறைவன் மீது பற்று மிகுதியாய் உள்ளவர்களே! பரம்பரையாகப் பழமையாக அடியார்களாக உள்ளவர்களே! உங்களைப் போன்று ஆழமான அன்பு என்னிடம் இல்லையாயினும் என்னை ஏற்றுக்கொள்ளுங்கள். புது அடியாராக வந்துள்ள என் குற்றங்களைப் போக்கி உங்கள் பழ அடியார் கூட்டத்தில் சேர்த்துக்கொண்டால் என்ன இழுக்கு வந்துவிடப்போகிறது" என்ற கருத்தில் அவள் பேசினாள்.

புறத்தே நின்று இப்பேச்சைக் கேட்டவர்கள் அவள் மனம் வாடிவிட்டதைப் புரிந்துகொண்டு அவள் மனம் தேறும்படியாக இதோ பேசுகின்றனர். தோழி நின் அன்புடமை எத்தகையது என்பதை நாங்கள் எல்லோரும் நன்றாக அறிவோம் தூய்மையான சித்தமுடைய நீயும் நாங்களும் செய்யவேண்டியது ஒன்றுண்டு சிவனைப்பாடுவதுதான் அச்செயலாகும் இது தவிர வேறெதுவும் தேவையில்லையாதலால், இத்துணையே வேண்டும் (அவனைப் பாடுதலாகிய தொழில்மட்டும் எமக்கு போதுமானது) என்று கூறி முடிக்கலாயினர்.

04 ைள் நித்தில இன்னம் பலர்ந்தின்றோ நகையாய் வண்ணக்கிளி மொழியார் எல்லாரும் வந்தாரோ எண்ணிக்கொடு உள்ளவா சொல்லுகொம் அவ்வளவும் துயின்று அவமே காலத்தை போக்காதே கண்ணைக் விண்ணுக்கு வேத விழுப் மருந்தை லரு பொருளைக் இனியானைப் கண்ணுக்கு கசிந்து பாடிக் உள்ளம் உள் நெக்கு நின்று உருகயாம் மாட்டேம் நீயே வந்து எண்ணிக்குறையில் துயில் ஏல் ஒர் எம்பாவை நித்திலன் -முத்து. மருந்து -அமுதம். அவம்- வீண்

இப்பாடல் முன்னைய பாடல்களை போலவே புறத்தே நிற்பவர்களுக்கும் உள்ள இருப்பவளுக்கும் இடையே நடைபெறும் உரையாடலாக அமைந்துள்ளது

நித்தில நகையாய் இன்னம் புலர்ந்தின்றோ" "ஒள் என்பது எழுப்பவந்தவர்கள் கூற்றாகும் இதன் மறுதலையாக வண்ணக் கிளிமொழியார் எல்லாரும்வந்தாரோ? என்று வினவுகிறாள். அவ்வினாவிற்கு விடை கூறத்தொடங்கிய புறத்தே நிற்கும் பெண்கள் சற்றுப் பொறு வந்தவர்களை எண்ணி இத்தனை பேர் என்று விடை கூறுகிறோம் என்ற கருத்தில் "எண்ணிக்கொடு உள்ளவா சொல்லுகோம;" என்றனர் இச்சொற்களைக் கூறிய உடனேயே அவர்கள் மனதில் ஓர் தாங்கள் எண்ணி விடை கூறுகின்றவரை அந்த ஜயம் பிறக்கது சிறு தூக்கம் போட்டுவிடுவாளோ? តតាំ៣ இடைநேரத்தில் ஒரு அஞ்சியவர்களாய்த் தோழி நாங்கள் இங்குள்ளவர்களை எண்ணி இத்தனை பேர் என்று சொல்வதற்குச் சிறிது காலதாமதம் ஆகும் அந்த இடை நேரத்தில் நீ சிறு தூக்கம் போட்டுக் காலத்தை வீணடித்து விடுவாய். அதுமட்டும் மருந்தை வேத விழுப்பொருளை அன்று நாங்களும் விண்ணுக்கு ஒரு கண்ணுக்கு இனியானைப் பாடிக் கசிந்து உள்ளம் உருகவேன்டிய நேரம் இது இந்த நேரத்தை ஆள் என்னும் பணியில் செலவிடமாட்டோம். நீயே வந்து எண்ணிக்கொண்டு யாரேனும் வராதிருப்பின் மறுபடியும் சென்று உறங்குவாயாக! என்று முடித்தனர்.

சொல்லுகோம்" "எண்ணிக்கொடு உள்ளவா តតាំញ கூறியவர்கள் அச்சொற்களை கூறிய பிறகு எண்ணும் தொழிலைத் தொடங்கினால் அதனால் விளையப்போகும் இரண்டு பயன்களைச் சிந்திக்கலாயினர். ஒன்று உறங்கியவள் எண்ணி முடிக்கின்றவரை மறுபடி இரண்டு தங்களைப் பொறுத்தவரை சென்றுவிடுவாள். உழங்கச் விண்ணுக்கொருமருந்தை எண்ணிக்கசிந்து உருக வேண்டிய நேரத்தை எண்ணும் பணியில் செலவழிக்க விரும்பவில்லை. ஆதலால் ஆள் "எண்ணிக்கொடு உள்ளவா சொல்லுகோம்" என்று தொடங்கியவர்கள் "யாம் மாட்டோம் நீயே வந்து எண்ணிக் குறையில் துயில;" என்று கூறிமுடித்தனர்

சென்ற பாடலிலும் இப்பாடலிலும் புறத்தே நிற்பவர்கள் உள்ளே இருப்பவளை விளிக்கும்பொழுது வெண்ணகையாய் என்றும், நித்தில நகையாய் என்றும் கூறுவது உள்ளே இருப்பவளின் பண்பாட்டைக் குறிப்பதுக்குரிய விளியாகும். எப்பொழுதும் பற்கள் தெரிய வாய்விட்டுச் சிரித்துக் கொண்டே இருப்பவர்கள் உள்ளத்தில் கள்ளமில்லாதவர்கள்

39

என்று மனவியலார் கூற்வர். ஏனையோர் விளித்துக்கொண்டு வெளியே நிற்கும்போது உள்ளே இருப்வள் அரை உறக்கத்தில் இருந்தாலும் அவள் சோம்பேறி அல்லள் இறையன்பில் குறையாதவள் தூய்மையான உள்ளம் படைத்தவள் எப்பொழுதும் சிரித்துக்கொண்டே இருப்பவள் உள்ளத்தில் கள்ளமில்லாதவள் என்பவற்றைறெல்லாம் உள்ளடக்கி நகையாய் என்றே விளித்தனர்.

05 மால் அறியா நான்முகனும் காணா மலையினை БГЮ போல் அறிவோம் என்று உள்ள பொக்கங்களே CILITAID பால் ഉണ്ണ தேன் வாய்ப் படி நீ கடை திறவாய் விண்ணே ஞாலமே பிறவே அறிவ அறியான் கோலமும் நம்மை ஆட்கொண்டருளிக் கோதாட்டும் சீலமும் பாடிச் சிவனே சிவனே តាត់ពា லைம் இடினும் உணராய் உணாாய் காண் பரிசு ஏல் ஒர் ஏலக்குமலி எம்பாவாய்

நாம் அறிவோம் போல் என்று - நாம் அறிந்திடுவோம் போல என்று. பொக்கம்-பொய். படிறீ-வஞ்சகி. ஏலம்-மயிர்ச்சாந்து. கோதாட்டும் -குற்றங்களிலிருந்து நீக்கும்

முதல் நான்கு பாடல்களில் உள்ளே உறங்குபவளின் உள்ளத் துய்மையை நினைத்து நன்முறையில் விளித்தவர்கள் இவ்வளவு கூறியும் அவள் எழுந்துவராமையால் ஓரளவு சினந்து பேசத் தொடங்கினர் "பால் ஊறு தேன் வாய்ப் படிறீ" என்பது முரண்பட்ட சொற்ளையுடைய தொடராகும். பாலுறு தேன்வாய் என்றதால் உள்ளே இருப்பவள் விழித்திருக்கும் நிலையில் பேசும் பேச்சு பாலும் தேனும் கலந்ததுபோல இனிமையுடையதாக இருந்தது என்பது பெறப்பட்டது ஆனால் இப்பொழுது அவள் செயல் அந்த இனிய சொற்களுக்கு முரணாக இருக்கலின். இனிமையாகப் பேசி உள்ளத்தில் புறக்கே வஞ்சகம் உடையவள் கொனிக்கப் "បណ្ដាំ" என்று கருத்துத் என்ற அவளை விளித்தனர். அம் மட் டோடு இல்லாமல் தோழியருடன் சேர்ந்து உரையாடிக்கொண்டிருக்கும்போது **ច**ក្រញ់ <u>ញ</u> இவ்வாறு கூறினாள். "மலைஇலக்குப்போல் உயர்ந்து நிற்கும் சிவபெருமானை, நான்முகனும் திருமாலும் காணாமல் போனது விந்தைதான், என்போன்றவர்கள் அவனை நன்கு அறிவோம்" என்று இப்போது துயில்பவள் பலமுறை பேசியுள்ளாள். அப்பொழுது அவளுடைய பேச்சு, பாலும் தேனும் கலந்ததுபோல இனிமை உடையதாக இருந்தது. ஆதலின், தோழிமார்கள் அவனை முற்றிலும் நம்பினர். அவள் பேசிய சொற்களுக்கும் இப்பொழுது அவள் செயலுக்கும்

எவ்விதத் தொடர்பும் இல்லாமையால் "உலகிலுள்ள பொய்களை யெல்லாம் ஒருங்கிணைத்துப் பேசும் படிறீ வந்து கதவைத் திறப்பாயாக" என்று கூறினர்.

ஞாலம், விண் என்பவை அவ்வவற்றிற்குரிய உலகங்களைக் குறித்து நின்றன. அண்டத்தைப் பொறுத்த வரை இந்த மண்ணுலகம், விண்ணுலகம்போன்ற பல உலகங்கள் இருத்தலின் அவற்றையும் உள்ளடக்கிப் "பிறவே" என்றார். இந்தப் பிரபஞ்சம் முழுவதும் தன்னைப் படைத்த தலைவனை அறிய முயன்றாலும் அறிய முடியாதவன் என்றார்.

"அப்படி அறிவரியானாக இருந்தாலும் சிற்றுயிர்கள் ஆகிய நம்மீது கருணை கொண்டவன் இயல்பாகவே நம்மிடமுள்ள குற்றங்களைக் களைந்து ஆட்கொள்ளும் தன்மையுடையவன் என்று அவன் பெருமையைத் தெருதோறும் ஒலமிட்டுக்கொண்டே வருகின்றோம். நாம் அறிவோம் என்று நேற்றுப் பேசிய நீ, எங்கள் ஒலங்களைக் கேட்டும் எழுந்து வரவில்லை என்றால் தோழி! நின் பரிசு இருந்தவாறு என்னே!" என்றார்கள்.

ஒலமிடும் சத்தங் கேட்டதால் காதின்வழி புகும் அந்த ஒசை, ஒய்வெடுத்துக்கொள்ளும் மனத்தைத் தட்டி எழுப்புகிறது. விழித்து எழும் மனம் அது என்ன ஒலம் என்று அறிய அறிவின் உதவியை நாடுகின்றது. அறிவு தொழிற்படவே ஒலத்தின் சொல்லையும் பொருளையும் ஆய்கின்றது. இறைவன் புகழைப் பாடும் ஒலம் என்பதை அறிந்துகொண்ட அறிவு, அச்சொல்லையும் பொருளையும் கிரகித்து, அவற்றை மெல்ல உணர்வினிடம் செலுத்துகின்றது. இறையருளை அனுபவிக்க மனத்திற்கோ அறிவிற்கோ, தகுதியோ வாய்ப்போ இல்லை. ஒலத்தில் தோன்றும் சொற்களும் அவற்றின் பொருளும் உணர்விற்கு விருந்தாக அமைந்திருத்தலினால், இச்சொற்களைக் கேட்டவுடன் உணர்வ இரையனுபவத்தில் மூழ்கியிருத்தல் வேண்டும். அவ்வாறு அவன் மும்கவில்லை ஆகலால், 'ஒலமிடினும் உணராய் உணராய் காண்' என்று கூறினர்.

06 மானே நீ நென்னலை நாளை வந்து உங்களை நானே எமுப்பவன் என்றலும் நாணாமே போன திசை பகராய் இன்னம் பலர்ந்தின்ளோ வானே நிலனே பிருவே அறிவ அரியான் வந்து எம்மைத் தலையளித்து ஆட்கொண்டருளும் கானே வான் வார் கழல் பாடி வந்தோர்க்குவ உன்வாய் திருவாய் உருகாய் உனக்கே உறும் எமக்கும் உளனோ எனோர்க்கும் தம் கோனைப் பாடு ஏல் ஓர் எம்பாவாய்

நென்னல்-நேற்று. தலையளித்து-கருணைசெய்து. வான்வார்கழல்-ஆகாயத்து விளங்கும் அழகிய திருவடி.

முன்னுள்ள பாடல்கள்போல் இல்லாமல் இப்பாடல் முழுதும் புறத்தே நின்றவர்கள் கூற்றாகவே முடிகின்றது. சராசரி மனிதர்களின் உரையாடலில் யாரோ ஒருவர் திடீரென்று முனைத்தெழுந்து "போனது போகட்டும்.நாளைக்கு நான் என்ன செய்யப் போகிறேன் பார்" என்று கூறுவது மரபு.

இந்த அடிப்படையிலேயே இங்கு உள்ளே உழங்குபவன் இரவ பேசிய இப்பொமுது முதல் நாள் பேச்சை அவளுக்கு நினைவூட்டுகின்றனர். "மான்போன்றவளே! நேற்று நீ என்ன சொன்னாய் தெரியுமா? நாளைக் காலையில் நான் ஒருத்தியாகவே வந்து உங்களை எழுப்பப்போகிறேன் பாருங்கள் என்று சொன்னாயே, அப்படி நீ கூறிய சொற்கள் எந்தத் திசையில் காற்றோடு போயின என்று சொல்ல முடியுமா? சொல்லிய சொல்லைக் காவாது விட்டால் அதற்கு வெட்கப்பட வேண்டும். **மீயோ** நாணத்தையும் விட்டுவிட்டாய். இன்னும் பொழுது விடியவில்லையா?'' என்றனர்.

"பெண்ணே! நாங்கள் வெறும் பேச்சுப் பேசிக் கொண்டு இங்கு வந்து நிற்கவில்லை. விண்ணும் மண்ணும் பிறவும் அறிய முடியாதவன், அற்ப மனிதர்களாகிய நம்மீது கொண்ட கருணையால், தானே இறங்கி வந்து நம்மை ஆட்கொண்டருளித் தன் திருவடிகளை நமக்குத் தந்துள்ளான். அப்படிப்பட்ட திருவடிகளை அல்லவா நாங்கள் புகழ்ந்துகொண்டு நிற்கின்றோம் நீ எழுந்து வந்து வாயிலைத்தான் திறக்கவில்லை என்றாலும், படுக்கையில் கிடந்தபடியே வாய்திறந்து ஒரு வார்த்தையேனும் பேசாமல் இருக்கின்றாய்" என்றும் கூறுகின்றனர். இவ்விடத்தில் "மாற்றமும் தாராரோ வாசல் திறவாதார்"(திருப்பாவை:10) என்ற ஆண்டாளின் சொற்கள் நினைவுகூரத் தக்கவை.

"நீ வாய் திறவாவிட்டாலும் வாசல் திறவாவிட்டாலும் உனக்கும் அவன் புகழைப் பாடும் எமக்கும், இப்பிரபஞ்சத்திலுள்ள அனைத்திற்கும் தலைவனாக உள்ளவனைப் பாடுவோமாக" என்கின்றனர்.

அன்னே இவையும் சிவவோ 07 பல அமார் இரும் உன்னற்கு அரியான் ஒருவன் சீரான் என்றே வாய் சின்னங்கள் கேட்பச் சிவன் கிரப்பாய் முன்னம் தீசோ் மெழுகு ຸດບໍ່ມາໜ່າ என்னா கென்னா என்னானை என் அரையன் இன் அமுது என்று எல்லோமும் வெவ்வோாய் இன்னம் துயிலுகியோ சொன்னோம் கேள் நெஞ்சப் பேதையர்போல் வாளா கிடத்தியால் ഖൽ என்னே குயிலின் பரிசு ஏல் ஓர் எம்பாவாய்.

சின்னங்கள்-சங்கு தாரை முதலில் விடியற்கால இசைக் கருவிகள் ஆனை-எனக்கு ஆனை போனறவன்.

இப்பாடல் முழுவதும் எழுப்ப வந்தவர்கள் கூற்றாகவே அமைந்துள்ளது. "தாயே! அமரர் பலரும் நினைக்கவும் முடியாதவன், ஒப்பற்றவன், மாபெருஞ்சிறப்பை உடையவனாகிய அத்தகையவனை நேரத்தில் திருச்சின்னங்கள் ஒலிக்கத் விடியற்காலை நினைத்து, தொடங்கியவுடன், அந்த விநாடியே சிவசிவ என்று கூறுவாயே! தென்னாட்டுக்கு உரியவனே என்று யாரேனும் கூறினால், அவர்கள் கூறி முடிப்பதற்குள் தீயிற்பட்ட மெழுகுபோல் மனம் உருகுவாயே! நேற்றுவரை இவ்வாறிருந்த உனக்கு இன்று என்ன நிகழ்ந்துவிட்டது? இதோ நாங்கள் அனைவரும் உன் வீட்டு வாயிலில் நின்று எங்கள் அன்பிற்குரியவனே! எங்கள் தலைவனே! என்று ஒன்றுசேர்ந்தும் தனித்தனியாகவும் அவன் புகழைப் பாடுகின்றோமே இத்தனையிலும் உறக்கத்திலிருந்து விழிக்காமல் அதிலேயே ஆழ்ந்துள்ளாயே! துயிலின் இத்தகையது என்று அறிந்துகொண்டோம்" என்கின்றனர். பெருமை திருச்சின்னங்களைத் தெருவூடே வாசித்துக்கொண்டு செல்வார்கள் தனிப்பட்ட முறையில் யார் வீட்டின் எதிரேயும் நின்று ஊதமாட்டார்கள. அப்படி இருந்தும் தூரத்தை கேட்டும் அவ்வொலி காதில் பட்டவுடன் எழுந்து சிவசிவ என்று கூறுவாய் என்கின்றார்கள்.

"தென்னா"என்ற சொல் தென்னாட்டவன் என்ற பொதுப் பொருளையும் தென்னாடுடைய சிவன் என்ற சிறப்புப் பொருளையும் தந்துநிற்கும் சொல்லாகும். இதில் தென்னா என்று கூறுபவர்கள் எந்தப் பொருளில் கூறினார்கள் என்று சொல்வதற்கில்லை அப்படி இருந்தும் அந்தச் சொல்லைக் கூறி முடிப்பதற்குள் உருகுவாய் என்கின்றனர்.

தூரத்தே சின்னங்கள் கேட்கும்போது உருகுவதும் தென்னா என்ற பொதுச் சொல்லைக் கேட்டவுடன் உருகுவதும் இறையன்பில் மிக முதிர்ந்த நிலையில் உள்ளவர்களின் செயலாகும், இவ்விரண்டு பண்புகளையும் உள்ளே உறங்குபவளுக்கு ஏற்றிக் கூறுவதால், இப்பொழுது உறங்கிக்கொண்டிருந்தாலும் அப்பெண்ணரசி இறையன்பில் மிக உயர்ந்த நிலையில் உள்ளவள் என்பதைக் கூறிவிட்டனர்.

திருக்குறிப்புத் தொண்டர் புராணத்தில் சேக்கிழார் பெருமான் இக்கருத்தை அற்புதமாக எடுத்து ஆளுகிறார், "தேர் ஒலிக்க மா ஒலிக்க"என்று தொடங்கும் திருக் குறிப்புத் தொண்டர் புராணப் பாடலில் அடியார்களின் இலக்கணத்தைக் கூறவந்த காப்பிய ஆசிரியர்,

நீர் ஒலிக்க அரா இரைக்க நிலா முகிழ்க்கும் திருமுடியார் பேர் ஒலிக்க உருகும் அவர்.....

(பெ.பு.திருக்குறிப்பு தொ.பு-113)

என்று பாடுகிறார். இறைவன் பேர் ஒலிக்க உடனேயே உருகுகின்றவர்கள் சிறந்த அடியார்கள் என்று என்று பாடுகிறார். இறைவன் பேர் ஒலிக்க உடனேயே உருகுகின்றவர்கள் சிறந்த அடியார்கள் என்று இங்குப் பேசப்பெறுகிறது. ஒலிக்க என்று கூறியதால், இதனைச் சொல்பவர்கள் இறைச்சிந்தனையோடு இறைவன் பெயர்களைக் கூறினார்கள் என்று சொல்வதற்கில்லை. ஒலித்தல் என்ற சொல்லுக்கு பொருள் கருதாது ஒலியளவில் பேசப்பெறும் சொற்கள் என்றே பொருள் கொள்ள வேண்டும். சேக்கிழார் இங்ஙனம் கூறியதற்குத் "தென்னா என்னா முன்னம் தீசேர் மெழுகொப்பாய்"என்ற திருவாசக அடியே வழிகாட்டியது போலும்.

திருச்சின்னங்களிலிருந்து எழுகின்ற ஓசையும் ஒலியே ஆகும். தென்னா என்று கூறுபவர்களும் ஒலியளவில் கூறினார்களே அன்றிக் குறிப்பாக இறைவன் பெயரைக் கூறினார்கள் என்பதற்கில்லை. அப்படி இருந்தும் சின்னங்களின் ஒலியும் தென்னா என்ற சொல் ஒலியும் காதில் பட்டவுடன் உருகுதல் இப்பெண்ணின் இயல்பு என்பது தெரிவிக்கப்படுகிறது.

அத்தகைய ஒருத்தியின் வீட்டு வாயிலில் பலர் நின்று ஒலியளவில் இல்லாமல், இறையன்பின் வெளிப்பாடாகப் பொருள் பொதிந்த சொற்களான "என்னானை" "என் அரையன்" "இன்னமுதன்" என்பவற்றைத் தனித்தும், கூடியும் கூறியபோதும் அப்பெருமாட்டி எழவில்லை ஆதலால், "இதுவோ துயிலின் பரிசு" என்று வியக்கின்றார்கள். "இத்தகைய மனப்பான்மை உடைய உன்னை எங்கள் சொற்கள் எழுப்பவில்லை

உமைய(ழதம்

என்றால், உன்னை ஆட்கொண்ட துயிலின் பரிசை எங்களால் ஊகிக்க முடிகிறது" என்பதாம்.

கோமி சிலம்பச் சிலம்பம் குருக எங்கும் 08 இயம்ப இயம்பம் வெண் சங்கு எங்கும் எமில் பாஞ்சோகி கேழ் இல் பாங்கருணை கேம் இல் பாடீனோம் கேட்டிலையோ இல் விழுப் பொருள்கள் கேம் கிறவாய் வாழி **எ**ൽ ത உாக்கமோ வாய் FBI ஆழியான் ஆறும் அன்படைமை ஆம் இவ்வாறோ முதல்வனாய் நின்ற ஒருவனை ஊழி பங்காளனையே பாடு ஏல் ஓர் எம்பாவாய் ഞ്ഞ

குருகு-நாரை; பறவைப் பொதுப் பெயருமாம் ஏழில்- ஏழு துளைகளையுடைய துளைக்கருவி; நாதசுரம், கேழில்-ஈடு இணையற்ற. வாய்-வாயில் ஆழியாள்-ஆக்ஞாசக்கரமுடைய இறைவன் - ஏழை-உமை சென்ற இரு பாடல்களைப் போலவே இப்பாடலலும்

புறத்தே நிற்பவர்கள் கூற்றாகவே அமைந்துள்ளது. வீட்டில் வளர்கின்ற கோழி, உறக்கம் கலைந்து கூவியவுடன் மரங்கள் முதலியவற்றிலும் வாழும் பறவையினங்கள் விழித்து ஒலியெழுப்பத் தொடங்கின. பறவையினங்கள் இவ்வாறு ஒலியெழுப்ப மக்கள் விழித்தெழுந்து "ஏழில்" என்று சொல்லப்படும் நாதஸ்வரத்தையும் வெண் சங்குகளையும் இசைக்கத் தொடங்கினர்.

"சொற்கள் இல்லாமல் ஓசை அளவிலும் இசை அளவிலும் மேலே கூறிய குருகுகளும் வெண் சங்குகளும் ஒலிக்கின்ற அதே நேரத்தில், ஒப்பு உவமை இல்லாத மாபெரும் கருணையின் வடிவே என்றும் ஒப்பு உவமை இல்லா விழுப்பொருளே என்றும் பொருள் பொதிந்த சொற்களால் அவன் புகழைப்பாடினோம் தோழி, சங்கு முதலியவற்றின் ஓசைக்காவது நீ எழுந்திருக்கலாம். அதுதான் இல்லையென்றாலும் எங்கள் பாட்டிற்காவது எழுந்திருக்கலாம், இவை அனைத்தும் சேர்ந்த பொழுதும் நீ எழுவில்லை ன்றால் இது எப்படிப்பட்ட உறக்கம்! நீ வாழ்வாயாக"

"விழித்திருக்கின்றபொழுது இறைவனிடத்து ஆழியான் கொண்டிருந்த அன்புக்கு என்னுடைய அன்பு குறைந்ததன்று. ஆழியானாவது ஏதோ ஒரு பொருளை இறைவனிடம் வேண்டி அன்பு செய்தான். இறைவனது அருளைத்தவிர வேறு எதையும் நான் விரும்பவில்லை. அன்பை அன்புக்காகவே செய்கின்றேன் என்றெல்லாம்

45

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

சொல்லுவாயே, உனது அன்பு எஎத்தகையது என்று இப்பொழுது புரிந்து கொண்டோம்.

"தோழி! அனைத்தையும் அழிக்கும் மகா பிரளயத்தின் போதும் தான் ஒருவனாகவே நின்று அப்பிரளயத்தை ஏவுகின்ற முதல்வன் நாம் வணங்கும் இறைவன். அவ்வளவு பெரியவன், நமக்கு எங்கே அருள்செய்யப் போகின்றான் என்று கவலை கொள்ளாதே நம்மைப் போன்ற பெண்ணாகிய ஒருத்திக்குத் தன் உடம்பிலேயே பாதியைத் தரும் வள்ளல் அவன். அத்தகையவனைப் பாடுவோம் வா" என்றனர், 19 ஆம் நூற்றாண்டில் தோன்றிய வள்ளலார்

19 ஆம் நூற்றாண்டில் தோன்றிய வள்ளலார் திருவாசகத்தில் "நான்" என்பதைக் கரைத்துக்கொண்டு மணிவாசகரிடம் ஈடுபட்டு, பன்னாளும் இப்பாடல்களைப் பாடி, இறுதியாகத் திருவாசகம் ஆகிய பழத்தைப் பிழிந்து சாறாக எடுத்து "அருட்பெருஞ்சோதி தனிப்பெருங்கருணை" என்பதாகும். இந்தத் தொடர் முழுவதும் மேலேயுள்ள திருவெம்பாவைப் பாடலில் கேழில் பரஞ்சோதி கேழில் பரங்கருணை" என்ற அடியில் அமைந்திருப்பதைக் காணலாம்.

கோழி சிலம்புவதும், குருகுகள் சிலம்புவதும் ஏதோ தங்களுடைய குரலை வெளிப்படுத்துகின்றன என்று கொள்ளாமல், கோழியும் குருகும் நாதஸ்வரமும் வெண்சங்கும் தங்களுக்கே உரிய முறையில் இறைவன் புகழைப் பாடுகின்றன என்று குறிப்புப்பொருள் காண்பதில் தவறொன்றுமில்லை.

09 ഥ്രങ്ങെവ് பழம் பொருட்கும் முன்னைப் பழம் பொருளே பின்னைப் புதுமைக்கும் பேர்த்தும் அப் பெற்றியனே உன்னைப் பிரானாகப் பெற்ற உன் ភ័ព அடியோம் உன் அடியார் தாள் பணிவோம் ஆங்கு அவர்க்கே பாங்கு ஆவோம் அன்னவரே எம் கணவர் ஆவார் அவர் உகந்து சொன்ன பரிசே தொழும்பாய்ப் பணி செய்வோம் நல்கதியேல் இன்ன வகையே எமக்கு எம் கோன் என்ன குறையும் இலோம் ஏல் வர் எம்பாவாய்

பிரானாக- தலைவனாக, பாங்கு-உரிமை, தொழும்பு-அடிமை

சென்ற எட்டுப் பாடல்களும் உறங்கியவள் கூற்றாகவும் அவளை எழுப்புவோர் கூற்றாகவும் அமைந்துள்ளன. அவ்வாறு அமையாமல் அனைவரும் ஒன்றாகச் சேர்ந்து இறைவனை வேண்டுதலை இப்பாடல் பேசுகிறது. உள்ளே இருப்பவள், வெளியே இருப்பவர் என்ற வேறுபாடற்று ஒரு நோக்கத்துடன் ஒரே குரலில் அனைவரும் ஒன்றாகவே பேசுவதை இப்பாடல் வெளியிடுகின்றது.

பாடலின் முதலடி இறை இலக்கணத்தை மிகச்

சிறப்பாகப் பேசுகின்றது. பழமை, புதுமை என்ற சொற்கள் ஒப்புநோக்குச் சொற்களே அன்றித் தனித்துவம் வாய்ந்தவை அல்ல. காலம் என்ற ஒன்று இடையீடின்றிச் செல்வதாகும். காலத்திற்குத் தோற்றமோ முடிவோ இல்லை. அதனாலேயே இறைவனைக் "காலமே! உனை என்றுகொல் காண்பதே" (திருவாச:47) என்று முன்னரும் அடிகளார் கூறியுள்ளார்.

இந்தக் கால ஒட்டத்தில் நேற்றுத் தோன்றியவை இன்று இன்று தோன்றியவை அடுத்த விநாடியே பழமையாகவும், பழைமையானவையாகவும், நாளை போகின்றவை கோன்றுப் பதுமையானவையாகவும் பேசப் பெறுகின்றன. ഖേന്ദ வகையாகக் கூறினால், பழமையை இறந்த காலம் என்றும், புதுமையை எதிர்காலம் என்றும் கூறுவதில் தவறில்லை. எந்த ஒன்றும் இந்த விநாடி தோன்றுகிறது என்றால், அது தோன்றிவிட்ட நிலையில் இருந்த காலமாகவும், தோன்றுவதற்கு முன்னர் எதிர் காலமாகவும் இருத்தலின் பழமை. புதுமை என்பன அந்த இரண்டு காலங்களுள் அடங்கிவிடுகின்றன.

இந்த அடிப்படையை மனத்துள்கொண்டே பௌத்தர்கள் நிகழ்காலம் என்ற ஒன்றை மறுத்து, இறந்த காலம், எதிர்காலம் என்ற இரண்டைமட்டுமே கொண்டனர்.

அடிகளார் 'முன்னைப் பழம் பொருட்கும் முன்னைப் பழம் பொருளே' என்று கூறியது சிந்திக்கத் தக்கது. பொதுவாகப் பொருள் என்று கூறினால், அது திண்மையும் வடிவும் உடையதாக இருத்தல் வேண்டும். இவை இரண்டும் இல்லாத காற்றை, ஒரோவழிப் பொருள் என்று கூறினார்களேனும், அதனைப் பொருள் என்று கூறும் மரபு இல்லை. ஆனால், அடிகளார் விஞ்ஞானி ஆதலால் காற்றையும், காலி இடத்தையும் (empty space) பொருள் என்றே கொள்கிறார்.

பல கோடி ஆண்டுகளின் முன்னர்த் தோன்றிய பிரபஞ்சம், இந்த உண்டைகளின் நடுவே உள்ள காலி இடம் என்பவை, என்று தோன்றின என்று கூறும் ஆற்றல் இற்றை நாள் விஞ்ஞானத்திற்கு இல்லை ஆனாலும், இந்தப் பிரபஞ்சத்திற்குத் தோற்றம் உண்டு என்றே மெய்ஞ்ஞானிகளும் விஞ்ஞானிகளும் கூறியுள்ளனர். எந்த ஒன்றும் தோன்றிற்று என்றால், அது மறைந்தே தீரவேண்டிய கடப்பாடுடையது.

அடிகளார் முன்னைப் பழம் பொருள் என்று குறிப்பிட்டது முக்கூட்டுப் பரிமாணம் உடைய இந்த அண்டத்தையே ஆகும். ஒரு கர்த்தாவால் அண்டம் படைக்கப்பட்டது என்றால், படைக்கப்பட்ட

பொருளைக் காட்டிலும் படைத்தவன் முற்பட்டவனாக (பழமையானவனாக) இருத்தல் உறுதி.

இந்தப் பழம் பொருள்கள் அனைத்தும் என்றோ ஒரு காலத்தில் படைக்கப்பட்டவை என்றால், அதற்கு முன்னார் என்ன இருந்திருக்கும் என்ற வினாத் தோன்றுமன்றோ? அவ்வினாவிற்கு கூறுவார்போல 'உண்மைதான்! ഖിഞ്ച கண்ணாலும் கருக்தாலும் காணப்படுகின்ற இப்பிரஞ்சத் திற்கு முன்னரே ஒரு பழம் பொருள் இருந்தது:இருக்கின்றது: என்றும் இருக்கும் என்கிறார்.இப்பிரஞ்சம் ஒரு காலத்தில் இல்லாமலிருந்தது. இப்பொழுது இருக்கின்றது: என்றறோ ஒரு காலத்தில் இல்லாமல்போய் விடும் அதாவது தோற்றம் இருப்பு மறைவு ஆகிய மூன்று இயல்புகளும் இல்லாத ஒரு பழம்பொருளும் உண்டு இதனை குறிப்பிடவே 'முன்னைப் பழம்பொருட்கு முன்னைப் பழம் பொருளே'என்றார்.

என்றோ ஒரு காலத்தில் தோன்றிய பிரஞ்சம் நாள் தோறும் புதுமைகள் பல பெற்று விளங்குகிறது வளர்ச்சி என்பதே புதுமைதான். விரிந்து செல்கின்ற பிரஞ்சத்தில் பூமி கதிரவன் போன்ற கோள்கள் நேற்று இருந்த இடத்தில் இன்று இல்லாமல் இடம் மாறி விரிந்து கொண்டே செல்கின்றனவே, அதுவும் புதுமைதானே!இந்தப் புதுமைகளைத் தொடந்து தோற்றுவிக்கின்ற கர்த்தா,புதுமைக்கும் புதுமையன் என்று பேசப்படுகிறார். அவன் என்றும் வளர்கின்ற புதுமையிலும் அவன் இடம் பெறுகிறான். ஆதலால், 'புதுமைக்கும் அப்பெற்றியனே'என்றும் கூறுகிறார்.

'ஒறைசேரும்'என்று தொடங்கும் திருவீழிமிழலைப் பதிகத்தில் காழிப் பிள்ளையார் இக்கருத்தைச் சற்று விளக்கமாகவே பேசுகிறார் 'நிறைசேரப் படைத்து,அவற்றின் உயிர்க்கு உயிராய் அங்கங்கே நின்றான்' (திருமுறை 1 - 132) என்று சொல்லுகின்றாா. நிறைசேரப் படைத்து டின்பதால் படைக்கப்பட்ட பழைய பொருள்களுக்கு முன்னே உள்ளான் என்பது பெற்றோம்'உயிர்க்கு உயிராய்'அங்கங்கே நின்றான் என்று கூறியதால் தோன்றி வளர்ந்து மறையும் உயிர் பல்வேறு உடல்களை எடுக்கிறது, அவ்வாறு எடுத்தாலும் உயிர் ஒன்றாகவே உள்ளது. என்றாலும் புல்லாய்ப் பூடாய் என்று கூறுவதுபோல உடம்பு மாற்றம் காரணமாக அந்த உயிர், வளர்ச்சியை அடைகிறது என்பது தெளிவு. எனவே, அந்தந்த உடலிலும் அந்தப் பழைய உயிர் புதிய வளர்ச்சியைப் பெறுவது புதுமையாகவே உள்ளது. உயிர் பெற்ற இவ் வளர்ச்சியையே 'புதுமை' என்று கூறுகின்றோம். அந்த உயிருக்கு உயிராய் அதனுள் இருக்கும் இறைவன் இந்தப் புதிய வளர்ச்சியில் தானும் இடம் பெறுகிறான் ஆதலின், புதுமைக்கும் புதுமையனாகவே இருக்கிறான்.

தருக்க முறையில் இவ்வாறு சிந்தித்தால் 'முன்னைப் பழம் பொருட்கும் முன்னைப் பழம்பொருளே பின்னைப் புதுமைக்கும் பேர்த்தும் அப்பெற்றியனே'என்று அடிகளார் பாடியது எவ்வளவு பொருத்தமானது என்பது விளங்கும்.

அடுத்து உள்ள 'உன்னைப் பிரானாக..... பணி செய்வோம்' என்ற பகுதி பொதுவாக அனைவருக்கும், சிறப்பாக அடியார்களுக்கும் மிகவும் தேவையான பகுதியாகும்.

'எண்ணித் துணிக கருமம்'(திருக்குறள்: 467) என்றும் 'இதனை இதனால் இவன் முடிக்குமென்று ஆய்ந்து அதனை அவன்கண் விடல்' (திருக்குறள்:571) என்றும் அனுபவ ரீதியான ஒரு முடிவைக் குறள் பேசியுள்ளது. இந்தக் கன்னிப் பெண்களைப் பொறுத்தமட்டில் தாங்கள் யார் என்பதை நன்கு யோசித்து ஒரு முடிவுக்கு வந்து, 'உன்னைப் பிரானாகப் பெற்ற உன் சீரடியோம்'என்று கூறியுள்ளார்கள். தாங்கள் யார் என்பதை ஐயம் திரிபுக்கு இடமின்றித் தெளிந்த சிந்தனையுடன் முடிவாக உன் 'சீரடியோம்'என்று கூறிவிட்டனர்.

எனவே அடுத்துச் செய்யவேண்டியதை எண்ணித் துணிகின்றார்கள். சீரடியார்களாகவும், மகளிராகவும் உள்ள அவர்கள் வாழ்கையில் முன்னேறி முழுப்பயன் தரவேண்டும் என்றால் அதற்கு இன்றியமையாத தேவை ஒன்றுண்டு. வாழ்கை முழுமை அடைய ஒரு கணவன் வேண்டும். அப்படிக் கணவனாக வருகின்றவன் இவர்களின் வாழ்க்கைக் குறிக்கோளை ஏற்றுக்கொண்டவனாகவும், அதற்குத் துணை நிற்பவனாகவும் இருத்தல் வேண்டும். அத்தகைய ஒருவனைத் தங்கள் சிற்றறிவு கொண்டு தேடியடைதல் இயலாத காரியம். ஆதலால் இதுவரை தங்களுக்கு அருள்செய்து இந்த மனநிறைவோடு வளர்ந்து விட்ட இறைவனிடமே இந்த வேண்டுகோளையும் வைக்கின்றனர்.

தங்களுக்கு இறைவன் தரப்போகின்ற கணவனிடம் என்ன தகுதி இருக்க வேண்டும் என்பதை இதோ பேசுகிறார்கள் 'நின் அடியார் தாள் பணிவோம் 'என்றதால், வருகின்ற அவர்கள் எத்தகையவர்கள், அவர்கள் தங்கள் வளாச்சிக்கு உதவக்ககூடியவர்கள் என்ற ஆராய்ச்சியில் அவர்கள் இறங்கவில்லை ஏன்? வரப்போகின்றவர்கள் அடியார்கள் ஆதலின் மேலெதுவும் பேசாமல் அவர்கள் தாள் பணிவோம் என்று கூறிவிட்டனர்.

'ஆங் கவர் க் கே பாங் காவோம்' என் நதால் அடியார்களிடமே சரண்புகப்போவதால் தங்கள் தனித்துவத்தை விட்டுவிட்டு அவர்களோடு ஒன்றிவிடுவோம் என்கிறார்கள்.

இதனைக் கூறியவர்கள் அத்தகைய ஒருவரே தங்கள் கணவராக வரவேண்டுமென்றும் வேண்டுகின்றனர்.

அடுத்து உள்ளது 'அவர் உகந்து சொன்ன பரிசே தொழும்பாய்ப் பணிசெய்வோம்'என்பதாகும். இந்த அடியில் 'உகந்து' என்ற சொல்லை, உகந்து சொன்ன பரிசு என்றும் சொன்ன பரிசே உகந்து பணிசெய்வோம் என்றும் இரண்டு இடங்களிலும் கூட்டிப் பொருள் செய்வது நலம். அடியார்களாகிய தமக்கு இறையடிமை பூண்ட ஒருத்தியே மனைவியாக கிடைத்துள்ளமையினால், அவளிடம் எதைக் கூறினாலும் மன மகிழ்ச்சியோடு கூறுகிறார்கள் என்பதை உகந்து சொன்ன பரிசு என்பதற்குப் பெருளாகக் கொள்ளலாம்.

ஒருவர் தம் விருப்பத்தை எவ்வாறு கூறினாலும், மனைவியாக இருப்பவள் அதனைச் செய்யும் கடப்பாடுடையவள் என்பது, இந்நாட்டில் ஒரு காலத்தில் இருந்த கொள்கையாகும். விரும்பினாலும் விரும்பாவிட்டாலும் சொன்ன பரிசே தொழும்பாய்ப் பணி செய்தல் என்பது இந்தக் கொள்கையாளரின் அடிப்படைத்தத்துவம். இந்த அடிப்படையை மாற்றிப் புதிய முறையில் பேசுகிறார்கள் இப்பாடலில் வரும் பெண் அடியார்கள். உகந்து பணி செய்வோம் என்று அமைத்துக்கொண்டால் இப்புதிய பொருள் கிட்டும். அதாவது, அடியார்களாகிய கணவன்மார்கள் எந்தக் கட்டனை இட்டாலும் மனம் ஒப்பி மிக்க மகிழ்ச்சியோடு அப்பணியை நிறைவேற்றுவோம் என்றால், கணவன்மாரிடத்து உள்ள நம்பிக்கையும், அவர்கள் கட்டளைகளை நிறைவேற்றுவதில் இம்மகளிருக்கு இருந்து மகிழ்ச்சியும் இதனால் பேசப்பெற்றன.

மனித மனத்தின் இயல்பு வினோதமானது. 'அரிது பெற்றிடினும் பெற்றதில் விருப்பம் அறப் பெறாதன விரும்பும் உயிர்கள்' என்றார் ஒரு பெரியவர். குறை இல்லாத மனம் இவ்வுலகில் இல்லை. அப்படியிருக்க இந்தச்சீர் அடியார்களாகிய பெண்கள், அடியார்களாகிய கணவன்மார்கள் தங்களுக்குக் கிடைத்துவிட்டால் எவ்விதக் குறைவும் இலோம் என்று சொல்வது அவர்கள் மன நிறைவையும் பண்பாட்டையும் விளக்குகின்றது. அடியார்களுக்குக் குறையென்பதே இல்லை என்பதைக் 'கேடும் ஆக்கமும் கெட்ட திருவினார்"(பெ.புரா: திருகூட்டச் சிறப்பு-8) என்ற தொண்டர்சீர் பரவுவாரின் அடி விளக்கமாகச் சொல்கிறது.

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

பாதாளம் ஏழினும் கீம் சொல்கழிவ பாத மலர் எல்லாப் பொருள் முடிவே முடியும் ஆர் பனை போகு ஒன்று அல்லன் திருமேனி ஒருபால் പ്രേക விண்ணோரும் மண்ணும் துதிக்காலும் மகல் வேக தோழன்(ம்) தொண்டர் உளன் உலவா ஒரு தை கோது இல் குலத்து அரன்தன் கோயில் பிணாப் பிள்ளைகாள் எது அவன் ஊர் ஏது அவன்பேர் ஆர் உற்றார் ஆர் அயலார் பாடும் பரிசு எல் லர் எம்பாவாய் அவனைப் எகு

சொற்கழிவு-சொல்லெல்லையைக் கடந்த இடம். வேதமுதல்-பிரணவம. பிணாப்பிள்ளை-பெண்பிள்ளைகள். ஒத உலா-சொல்லில் அடங்காத.

பாடிக்கொண்டு நீராடச் செல்கின்ற பெண்கள் குளத்திற்குச் சென்றபோது, தங்களுக்கு முன்னரே ஒரு மங்கையர் கூட்டம் அங்கிருப்பதைக் கண்டனர். இவர்களைப்போலத் தனித்தனி வீடுகளிலிருந்து வந்தவர்கள் அல்லர் பிணாப் பிள்ளைகள் என்று அழைக்கப்படும் அப்பெண்கள்.

கன்னிமாடங்களில் இருந்துகொண்டு திருக்கோயில் பணியையே தம் முழுநேரப் பணியாகக் கொண்டவர்கள் அப்பிணாய் பிள்ளைகள். கன்னிப் பருவத்திலேயே திருக்கோயில் பணிக்கென்று தம்மை அர்ப்பணித்துக் கொண்ட இவர்கள், தம் போன்றவர்கள் தங்குமிடமாகிய கன்னிமாடத்தில் முழுமையாகத் தங்கிவிட்டனர்.

நம்பியாரூரர் திருமணம் செய்துகொண்ட பரவையாகும் சங்கிலியாரும் இல்வகையைச் சேர்ந்தவர்களே ஆவர் இங்ஙனம் கன்னி மாடங்களில் தங்கியவர்களில் ஒருசிலர் தாங்களாகவே அடியார் ஒருவரைத் தேர்ந்தெடுத்து மணம் செய்துகொண்டு அவருடனேயே வாழ்வதும் உண்டு. அத்தகையவர்களையே 'பிணாப்பிள்ளைகள்' என்று அடிகளார் குறிப்பிடுகின்றார்.

நாம் காணக்கூடிய பிரபஞ்சங்கள் அனைத்தும் ஒலி வடிவும், பொருள் வடிவும் கொண்டனவாகும். இவ்வடிவுகள் இரண்டும் அவற்றின் இயல்புகளாகும். வெற்றிடம் என்று சொல்லப்படுகின்ற ஆகாயத்திலும் அநாதியான சப்தம் உண்டு என்று இன்றைய விஞ்ஞானமும் ஏற்றுக்கொள்கிறது. இதனையே அடிகளால் 'சொற்கழிவு' என்றும் 'பொருள் முடிவு' என்றும் கூறினார்.

'சொற்கழிவு' என்றதால் சப்தப் பிரபஞ்சத்தையும் 'பொருள்முடிவு' என்றதால் அர்த்தப் பிரபஞ்சத்தையும் கூறினார். இதன் மூலம் இறைவன் சப்த, அர்த்தப் பிரபஞ்சங்களைக் கடந்து நிற்பவன் எனபதையும் கூறினார் ஆயிற்று.

உமையமுதம்

10

பாதமலர் கீழுலகம் ஏழையும் கடந்து, சுட்டப்படும் சொல்லையும் கடந்து இன்னும் கீழே சென்றுள்ளது. அவனுடைய திருமுடி நிலையியல் பொருள், இயங்கியல் பொருள், வன்பொருள், நுண்பொருள் ஆகிய அனைத்துப் பொருள் வடிவையும் கடந்து நிற்பதாயுள்ளது.

உண்மையைக் கூறுமிடத்து ஒரு சொல்லுக்கும் அது குறிக்கும் பொருளுக்கும் எவ்விதத் தொடர்பும் இல்லை. ஒரு குறிப்பிட்ட சொல் குறிப்பிட்ட பொருளைப் பண்டு தொட்டு மரபுபற்றிக் குறிப்பதாகவே நம் முன்னோர் கருதினர். அதனை இடுகுறி என்றே கூறினர். சில சமயங்களில் இச்சொல் அப்பொருளைப் சுட்டாமல் போவதும் உண்டு. இவற்றையெல்லாம் மனத்திற்கொண்ட தொல்காப்பியனார் 'எல்லாச் சொல்லும் பொருள் குறித்தன' (தொல்சொல்-5-1) என்று கூறிப்போனார். இந்த அடிப்படையை மனத்துட்கொண்டு பார்த்தால்,

பாதமலர் சொற்கழிவு என்று கூறுவதன் அடிப்படையை ஓரளவு புரிந்துகொள்ள முடியும். பாதம் என்ற சொல் திருவடி ஆகிய பருப்பொருளையும், 'பாதாளம் ஏழினும் கீழ்' என்ற தொடர் நீட்டல் அளவையையும் குறிப்பதாகக் கொள்ளுதல் பொருத்தமாகத் தெரியவில்லை. அதே போல் 'புனைமுடியும் எல்லாப் பொருள் முடிவே' என்பதும் உயரத்தின் அளவையோ வடிவத்தையோ குறிப்பதாகக் கொள்வதும் சரியாகத் தோன்றவில்லை. பாதாளம் ஏழினும் கீழ் என்றதால் இவ்வாறு பொருள் கூறினர்போலும்.

மனத் தில் தோன்றும் எண ்ண ம், கற்பனை ஆகியவற்றிற்குச் சொல் ត្ត្យាតារ តាចរា கொடுக்கின்றது என்பது உண்மைதான் அனால். உணர்வின் அடிப்படையில் கோன்றும் எண்ணங்களுக்குச் சொல் வடிவு கொடுக்க இயலுவதில்லை. 'கருங்கோல் குறிஞ்சிப் பூக்கொண்டு பெருந்தேன் இழைக்கும், நாடனொடு БĹЦ நிலத்தினும் பெரிதே வானினும் உயர்ந்தன்று நீரினும் ஆர் அளவின்று (குறுந்தொகை:3) என வரும் சங்கப்பாடல் உணர்விற்கு அளவு கூற முடியாமையை நன்கு உணர்த்துகின்றது. கண்ணால் காணக்கூடியதை வைத்துக்கொண்டு காண முடியாத பருப்பொருளல்லாத நட்பின் பெருமையை இப்பாடல் குறிக்கின்றது.

சொல்லின் மூலம் எவ்வளவு அடுக்கிக் கூறினாலும் அது எல்லையுடையதாக ஆகிவிடுகின்றது என்பதை மறுத்தற்கில்லை. இந்தப் பிரச்சினையைப் போக்கிக் கொள்ள ஒரே வழிதான் உண்டு. அந்த அடிப்படையில் சொற்கழிவு என்று கூறுவதன்மூலம் எல்லை கடந்து என்ற பொருளை அடிகளார் பெறவைக்கின்றார். எங்கும் நிறைந்துள்ளதும் வடிவு கடந்ததுமாகிய பரம்பபொருளுக்கு, மக்கள் மனத்தில் பதியவேண்டும் என்ற ஒரே காரணத்திற்காக வடிவு கற்பிக்கின்றார் அடிகளார். அதனாலேயே பாதமலர், புனைமுடி என்ற சொற்கள் மூலம் அவ்வடிவிற்கு ஒரு எல்லை காட்ட முயல்கிறார். எல்லையாக ஒன்றைக் கூறிவிட்டால் அனைத்தையும் கடந்து நிற்கும் அந்தப் பொருளின் இயல்பிற்கு இழுக்கு வந்துவிடும் என்ற நினைவு தோன்றவே, பாதமலர் சொற்கழிவு என்றும் புனைமுடி பொருள்முடிவே என்றும் கூறினாராயிற்று.

'பேதை ஒருபால் திருமேனி ஒன்றல்லன்' என்ற தொடரில் மிக நுண்மையான பொருள் அமைந்திருத்தலை அறிதல்வேண்டும். திருமேனி ஒன்றல்லன் என்றதால் உலகிலுள்ள எல்லாப் பொருளும் அவன் திருமேனி ஆகும். அதாவது அவன் வடிவே ஆகும் என்பது கருத்து.

இவ்வாறு கூறியவுடன் ஒரு திருமேனி என்றால், அவன் ஒருவனுடைய வடிவையே அது குறிக்கும் என்று நினைந்துவிட வேண்டா. அந்த ஒரு திருமேனியிலும் ஒரு பகுதி சக்தியின் வடிவாகும் என்று கூறுகிறார்.

பொருள் (Matter), சக்தி (Energy) என்ற இரண்டின் கூட்டாகவே அணு முதல் அண்டம் வரையுள்ள அனைத்தும் அமைந் திருக் கிறது என் பதை இற்றைநாள் விஞ்ஞானம் ஏற்றுக்கொள்கின்றது. பொருளிலிருந்து சக்தியைத் தனியே பிரிப்பது ஏறத்தாழ இயலாத காரியம் இந்த அரிய கருத்தையே, திருமேனி ஒன்றல்லன் பேதை ஒருபால் உண்டு என்கிறார்.

அடுத்துள்ள அடி வேதம் முதல் விண்ணோரும் மண்ணும் துதித்தாலும் 'ஒத உலவா' தவன் என்பதாகும். வேதம் யாராலும் இயற்றப்படாதது என்ற பொருளில் அபௌர்ஷேயம் என்ற சொல்லால் குறிக்கப்படுகிறது. வேதத்தை அடுத்து, நுண் உடம்புடன் (சூக்கும் சரீரத்துடன்) உள்ள விண்ணோரைக் கூறினார். அதனை அடுத்துப் பருப்பொருளாக உள்ள மண்ணோரைக் கூறினார். அவ்வாறு கூறியதன் நோக்கம் ஒன்று உள்ளது. மண்ணோர், காலம், இடம் (time and கட்டுப்பட்டவர் ஆவர். தேவர்கள் இரண்டிற்கும் space) என்ற காலத்திற்குக் கட்டுப்பட்டாலும் இடத்திற்குக் கட்டுப்படாதவர் ஆவர். வேதம், காலம் இடம் இரண்டையும் கடந்து நிற்பது. ஒன்றுக்கொன்று நுண்மைத்தாய மண் முதல் வேதம் வரையுள்ள அனைத்தையும் கடந்து நிற்கின்றான் என்ற கருத்தைத்தான் 'ஓத உலாவா' தவன் என்றார். மிகத் தாழ்ந்தவர்களாகிய இவ்வாறு கூறியவுடன்

நமக்குக் காலம், இடம் என்பவற்றைக் கடந்து நிற்கும் அவன் பயன்பட

உமையமுதம்

53

மாட்டான் என்ற அச்ச உணர்ச்சி தோன்றுதல் இயல்பே ஆகும். இந்த அச்சம் காரணமாகவே அவனை வமுக்குவகைச் சாகாரண மக்கள் விட்டுவிடுவர். மனித மனத்திற்கு ஓர் இயல்பு உண்டு, தன் எல்லைக்கு அப்பாற்பட்ட ஒன்றை அது சிந்திப்பது கடினம். அந்த ஒன்று தனக்கு உதவும், பயன்படும் என்ற நினைவு தோன்றினால் அந்தப் பொருளை மனித மனம் நாடிச்செல்லும். இக்குறைபாட்டினை **நன்**கு அறிந்த நம் அச்சத்தைப் போக்க ஒன்றைச் சொல்கிறார். அடிகளார், கை உலவாதவன் அவன் என்பது உண்மைதான் ஆனால், அவனிடம் மற்றோர் இயல்பும் உண்டு உயிர்கள்மீது கொண்ட கருணையால் கரிக்குருவிக்கும் பன்றிக் கட்டிக்கும் அருள் சுரப்பவன் என்பகை நமக் கு நினைவுட்டுவார்போல 'ஒரு தோழன்' என்றார். தோழனாக வரினும் என்றோ சில நேரம் உடனிருந்து பிறகு லரு (ប្រសារ வந்து பிரிந்து சென்றுவிடுவானோ என்ற அச்சம் தோன்றாதிருக்கத் 'தொண்டர் உளன்' (தொண்டர்களிடையே எப்போதும் உள்ளான்) என்றும் கூறினாராயிற்று. 'ஒரு கோழம்' என்ற பாடமும் உண்டு கோழம் என்ற சொல் மிகப் ஆதாவது 'எண்ணிலி'என்பதைக் குறிப்பதாகும் பெரிய பேரெண்ணை. இச் சொல் 'ஓத' ஒரு தோழம்' என்றதால் அவனைப் பற்றியும். அவன் பெருமைகளைப் பாளியம் ஓதத் கொடங்கினால் எண்ணிலடங்காதவனாவான் என்ற பொருளைத் தந்து நிற்கும்.

நீராட வந்துநின்ற பெண்கள் கோயில் பிணாப் ்கண்டவுடன் தங்களையும் அவர்களையும் ஒப்பிட்டுப் பிள்ளைகளைக் பார்க்கின்றனர் காலை நேரத்தில் ஒன்றுகூடி இறைவன் புகழைப் பாடிக்கொண்டு நீராடுகின்ற இவர்கள் அப்பணி முடிந்து வீடு திரும்பியதும் தத்தம் பணிகளில் ஈடுபடுவர். இறைவனைப்பற்றிச் சிந்திக்கவோ அவன் இயல்புகளை ஆராயவோ அவர்களுக்கு நேரம் இருப்பதில்லை. ஆனால், கன்னி மாடங்களில் கங்கி இரை பணியிலேயே நான் முமுவகையும் செலவிடும் இப்பிணாப் பிள்ளைகள், அவனைப்பற்றிச் சிந்திக்க மிகுந்த வாய்ப்புடையவர்கள் ஆயிர்நே. எனவே, தங்கள் மனத்தில் தோன்றிய ஐயங்களை அவர்கள்பால் கேட்டுத் தெளியலாம் என்ற எண்ணத்தில் இகோ பேசுகின்றனர்.

'கோயில் பிணாப் பிள்ளைகள்! ஏது அவன் ஊர்? ஏது அவன் பேர்? (அவனுக்கு) உற்றார் யார்? அயலார் யார்? அவனைப் பாடும் பரிசு எது?' என்று தம் மனத்தில் இதுவரை முடங்கிக் கிடந்த ஐயங்களை வெளியிடுகின்றார்.

· அதிகம் பழக முடியாமல், ஆனால், நம்மால் பெரிதும் மதிக்கப்படுகின்ற ஒரு பெரியவரிடம் நெருங்கிப் பழகுகின்றவர்களைக் கண்டவுடன், அப்பெரியவரைப்பற்றி அறிந்து கொள்ள நாம் முயல்வது இயல்பன்றோ? இந்த இயல்பை அடிப்படையாகக் கொண்டே பிணாப் பிள்ளைகளிடம் நீராடவந்தவர்கள் வினாக்களைத் தொடுக்கின்றனர்.

இவ்வினாக்களைச் சற்று சிந்தித்தால் இப்பெண்களின் புரிந்து கொள்ள எங்கும் முடியும். மனநிலையை ஒருவாறு எல்லாவற்றிலும் நிறைந்தும், அவற்றை கடந்தும், கால கேச வர்த்தமானங்களைத் தாண்டி நிற்கும் பொருள் அது என்ற பொருள் இதுவரை பாடிக் கொண்டு வந்தவர்கள் இவர்கள். அவ்வாறு LIL பாடுகின்றவரையில் அப்பொருளிடத்து அச்சம் கலந்த பக்தி தோன்றிற்றே தவிர நெருக்கம் ஏற்பட வாய்ப்பில்லை. இப்பொழுதுதான் அவன் "தொண்டருளன் ஒரு தோழன்" என்ற புதிய சிந்தனை தோன்றிற்று. திருவருட் பயனாகத் தோன்றிய இந்தப் புதிய சிந்தனை மனத்திடை வந்ததும் அவனிடம் நெருக்கம் மிகுதியாயிற்று. நெருக்கம் மிகுதியானவுடன் அவன்பற்றிய சில கூறுகளை அறிந்துகொள்ள வேண்டும் என்ற எண்ணம் தோன்றவே இவ்வினாக்கள் வெளிப்பட்டன.

இந்த எண்ணம் தோன்றியவுடன் எல்லா உயிரிலும் எல்லா உடம்பிலும் நீக்கமற்ற நிறைபவன் அவன் என்ற எண்ணம் பின்னடைந்துவிடுகிறது. எனவே, அவனுக்கு நண்பர்கள் யார்? அவனை அறியாமல் அறிய முயலாமல் இருக்கும் அயலார் யார்? என்ற வினாக்களைத் தொடுக்கின்றனர்.

இதுவரை அவர்கள் பாடி வந்தது கற்பனைக்கு அப்பாற்பட்டுள்ள ஒருவனின் பெருமையைக் குறிப்பிடுவதாகும். இப்பொழுது தம்முள் ஒருவனாக நெருங்கிவிட்ட அவனைப் பழைய முறையில் வாழ்த்திப் பாடுவது பொருந்தாதோ என்று ஐயுறுகின்றனர். எனவே தான் அவளைப் பாடும் பரிசு எது என்று பிணாப்பிள்ளைகளை வினவுகின்றனர்.

மொய் ஆர் தடம் பொய்கை புக்கு முகெர் என்னக் 11 குடைந்து உன் கமல் குடைந்து LITIO கையால் ஐயா வழி அடியோம் வாம்ந்தோம் காண் ஆர் அழல்போல் ஆடீ செல்வா சிறு மருங்குல் செய்யா வெள் நீறு தடம் கண் மடந்தை மணவாளா மை ஆர் ஆட்கொண்டருளும் விளையாட்டில் ஐயா 16 உய்வார்கள் உய்யும் வகை எல்லாம் உய்ந்து ஒழிந்தோம் តាប់ពោតពោររំ எப்பாமல் காப்பாய் ഞ്ഞ ஏல் லர்

மொய்-(வண்டுகள்)மொய்க்கின்ற, மருங்கும்-இடை. எய்யாமல்-.இணைக்காமல்

அகன்ற பெரிய பொய்கையிடத்து முகெரெனப் பாய்ந்து

கையால் குடைந்து முன்னேறிச் செல்லுதல் உடம்பின் வசப்பட்டதாகும். இந்தச் செயலில் கை, கால், முதலிய உறுப்புகள் பல்வேறு தொழில்களைச் செய்வதால் குளத்தில் பாய்தலும் முன்னேறிச் செல்லுதலும் இயன்றது என்க.

இந்த நிலையில் வாய் தனக்கென ஒரு பணியை மேற்கொண்டுள்ளது. சாதாரணமாக நீரில் குளிப்பவர் ஆ..ஊ.. என்று ஆரவாரித்துதத் தம் மகிழ்ச்சியை வெளியிடுவார். நீராடுவதால் உடலுக்கு ஏற்படும் இன்பத்தை அவர்களின் வாய் ஆராவாரம் வெளிப்படுத்தும்.

இந்தச் சராசரி இயற்கைக்கு மாறாக இப்பெண்கள் நீரில் விளையாடும் போதும் அவர்கள் வாய், ஆராவாரம் செய்யாமல் இறைவன் திருவடிப் புகழைப் பாடுகின்றது. என்ற கருத்தை 'உன் கழல்பாடி' என்ற சொற்களால் பெறவைத்தார்.

தங்களிடம் உள்ள இறையன்பு வலுப்பெற்றதற்குரிய காரணம் தங்கள் பரம்பரைச் சிறப்பே என்பதை நினைவூட்டவே 'வழியடியோம்' என்றனர்.

கழலைப் பாடும் இந்தப் பணி அவர்கள் நீராடும் நடைபெறுகிறது போலும் என்று பொழுதுதான் கருக வேண்டாம். 'கமல்பாடி' என்ற தொடரை அடுத்துவரும் 'வாழ்ந்தோம் காண்' என்பதனோடு சேர்த்தல் வேண்டும். பாடி என்ற வினையெச்சம் வாழ்ந்தோம் என்ற வினைகொண்டு முடிகிறது. வாழ்தலாகிய இக்காரியம் நடைபெற பாடுதலாகிய காரணம் உதவிற்கு என்க. வாழ்ந்தோம் என்ற சொல்லுக்கு உடல் அளவில் வாழ்க்ன்றோம் என்று பொருள் கூறல் சரியன்று. மேலும் மேலும் ஆன்ம வளர்ச்சியடைகின்ற தன்மையே வாழ்வு என்ற சொல் குறிப்பிடுகின்றது.

நின் கழல்பாடி வாழ்ந்தோர் என்று கூறுவதால் உன் திருவடிகளைப் பாடப்பாட எங்கள் வாழ்வு மேலும் மேலும் வளர்ச்சி அடைகின்றது என்பதே இதன் உண்மைப்பொருளாகும். பாடி என்ற இறந்தகால வினையெச்சதிற்கு எற்ப, வாழ்ந்தோம் என்ற இறந்த கால வினைமுற்று வந்ததேனும், பாட வாழ்கின்றோம் என்பதே இதன் பொருளாகும்.

'ஐயா நீ ஆட்கொண்டு அருளும் விளையாட்டின் உய்வார்கள் உய்யும் வகையெல்லாம் உய்ந்தொழிந்தோம்'என்ற தொடர் பல்வேறு வகையாகப் பொருள்கொள்ள இடந்தந்து நிறகின்றது. சைவ சித்தாந்த அடிப்படையில் பலரும் இதற்குப்பொருள் கூறியுள்ளனர். இத்தொடருக்கு வேறு வகையாகப் பொருள்காண்டலும் கூடும் எனத் தோன்றுகிறது.

படைத்தல் காத்தல் முதலிய ஐந்தொழில்களையும்

இறைவன் விளையாட்டாகச் செய்கிறான் என்பதைத் தமிழர் தொன்றுதொட்டே கூறிவந்தனர். சைவர்கள் மட்டுமல்லாமல் வைணவர்களும் இக்கருத்தைக் கூறியுள்ளனர் என்பதை 'அலகிலா விளையாட்டு உடையார்' என்ற கம்பன் பாடல் அறிவுறுத்தும்

இவ்விளையாட்டின் பயன் ஒன்று உண்டு என்பதை அடிகளார் இங்குக் குறிப்பிடுகின்றார். பொதுவாக விளையாட்டில் எற்படும் இன்பம் விளையாடுபவனுக்கே நிகழ்வதாகும். ஆனால், இறைவன் விளையாட்டு அவனுக்க எவ்வித இன்பத்தையோ வேறு எதனையோ தருவதில்லை எதனாலும் பற்றப்படாதவன். ஆதலால், அவன் ஏன் இந்த விளையாட்டை நிகழ்த்த வேண்டும் என்ற வினாத்தோன்றுமன்றே. அதற்கு விடையாக 'ஆட்கொண்டு அருளும் விளையாட்டு' என்றார். இறைவன் ஆற்றும் ஐந்தொழில்களும் அவன் அருள் காரணமாக உயிர்களை ஆட்கொள்வதற்கே நிகழ்த்தப்பெறுகின்றன என்பது பெற்றாம்.

விளையாட்டு ஒன்றே ஆயினும் அதனால் பயன்பெறுவோர் அனைவரும் ஒரே நேரத்தில் ஓரே பயனை அடைவார்கள் என்பது உறுதியில்லை. அவரவர் மனநிலைக்கும் தகுதிக்கும் ஈடுபாட்டிற்கும் எந்ப அவர்கள் அடையும் பயன் மாறுப்படுகின்றது.

அதனைக் கூறவந்த அடிகளார் "உய்வார்கள் உய்யும் வகை எல்லாம்" என்று கூறினார். உய்பவர்கள் பலராயினும் ஒருவர் பெற்ற உய்வு மற்றவருடைய உய்வைப்போல் அன்று என்பது பெற்றாம். ஒரே உயிர் பிறவிகள்தோறும் இந்த உய்வைப் பெற்று, மேலும் மேலும் வளர்ச்சியடைகின்றது என்பதை 'வகை எல்லாம் உய்ந்தொழிந்தோம்' என்று கூறினார்.

முதலிய சிறப்புண்டு படைத்தல் இதிலும் Q (Th அனைவருக்கும் பொதுவாகவே நடைபெறுகின்றன. கொமில்கள் அருளும் பொதுவாகவே அனைத்து உயிர்களுக்கும் அவனுடய வழங்கப்பெறுகின்றது. அப்படியானால், இந்த உயிர்கள் அனைத்தும் ஒரே நேரத்தில் அந்த அருளைப் பெற்று உய்யலாமே என்றால் அது என்கிறார். ஆறு நிறையத் தண்ணீர் போனாலும் இயலாத காரியம் தவலை என்பவற்றைக் கொண்டு செல்பவர்கள் குவளை, செம்பு, அப்பாத்திரங்களுக்கு ஏற்பத்தான் நீரை முகக்க முடியும். இதே கருத்தை அடிகளாரும்,

வழங்குகின்றாய்க்கு உன் அருள் ஆர் அமுதத்தை வாரிக்கொண்டு விழுங்குகின்றேன் விக்கினேன் வினையேன் விதி இன்மையால் (திருவாச:417)

என்று பாடியுள்ளதில் காணலாம்.

'உய்வார்கள் உய்யும் வகை எல்லாம்

உய்ந்தொழிந்தோம்' என்பதால், நின் அருள் காரணமாகப் பல படிகளில் முன்னேறுபவர்கள் போல நாமும் அந்தப் படிகளைக் கடந்து இப்பொழுது இறுதி நிலைக்கு வந்துவிட்டோம். என்பதும் பொருளாயிற்று.

உய்ந்தொழிந்தோம் என்று கூறியதால், நாங்கள் உய்ந்துவிட்டோம் என்று கூறுவது தற்புகழ்ச்சியின் பாற்பட்டதாகிவிடுமோ என்று ஐயுறத் தேவையில்லை. 'இறுமாந்து இருப்பன் கொலோ ஈசன்தன் பல்கணத்து எண்ணப்பட்டு' (திருமுறை:4.9.11) என்று நாவரசர் கூறியது இங்கு நோக்கத்தக்கது. அவன் திருவருளால் உய்கதி அடைந்துவிட்டோம் என்று பேசும்போது அங்குத் தற்புகழ்ச்சிக்கோ தருக்கடைவதற்கோ இடமில்லை என்க.

அடுத்து நிற்பது 'எய்யாமல் காப்பாய்'என்பதாகும். 'ஐயனே! எல்லாப் பிறப்பும் பிறந்து இளைத்தேன், உய்யும் வகையெல்லாம் உய்ந்தொழிந்தேன்: இனிப் பிறப்பெடுத்து அடையவேண்டியது ஒன்றுமில்லை மறுபடியும் பிறப்பெடுத்து இளைத்துவிடாமல் எம்மைக் காப்பாயாக' என்று வேண்டுகின்றனர்.

12 ஆர்த்த பிறவித் துயர் கெட நாம் ஆர்த்து ஆடும் தீர்த்தன் நல் தில்லைச் சிற்றம்பலத்தே தீ ஆடும் கூக்கன் இவ் குவலயமும் எல்லோமும் வானும் காத்தும் படைத்தும் கரந்தும் விளையாடி வார்த்தையும் பேசி வளை சிலம்ப வார் கலைகள் ஆர்ப்பு அரவம் செய்ய அணி குழல்மேல் வண்டு ஆர்ப்பப் பூத் திகழும் பொய்கை குடைந்து உடையாள் பொன் பாதம் ஏக்கி இரும் சுனை БÏТ ஆடு ஏல் ஒர் எம்மபாவாய்

ஆர்த்த-கட்டிய, ஆர்த்த ஆடும்-ஆரவாரித்து ஆகின்ற-

தீர்த்தன்-தூய்மையானவள், குவலயம்-உலகம், கரந்தும்-மறைந்தும், விளையாடி-விளையாடுபவனே, வார்த்தையும்-புகழ்

நாம் விரும்பினும் விரும்பாவிடினும் நம்மைப் பீடித்திருக்கின்ற இப்பிறவித் துயர் கெடவேண்டுமானால் அதற்கு ஒரே வழிதான் உண்டு. தில்லைச் சிற்றம்பலத்து தீயைக் கையிலேந்தி ஆடும் இறைவனை, தீர்த்தம் எனக் கருதி அவனிடத்து மூழ்கி எழவேண்டும் என்க.

தீர்த்தன் என்ற வடசொல்லுக்குத் தூய்மை வடிவானவன் என்ற பொருள் இருத்தலினால், மாசுடைய பிறப்பைக் கழுவ இறைவனாகிய தீர்த்தத்தில் ஆடுதல் ஒன்றே வழி என்கின்றார்.

தீயாடும் தீர்த்தன் என்றமையினால், ஒன்றுக்கொன்று முரண்பட்டதும் ஒன்றையொன்று அழிக்கக்கூடியதுமாகிய நீரையும் தீயையும், அவற்றின்

இயல் பை மாற்றித் தன்பால் கொண்டவன் என்ற கருத்தும் பெறப்படுகிறது.

அன்றியும் தீயாடும் தீர்த்தன் என்று கூறியது முரண்பாட்டினிடையே முழுமுதலைக் காணும் சிறப்பிற்கு ஒரு எடுத்துக்காட்டாகும்.

சென்ற பாட்டில் கூறியது போலவே உடம்பு நீருள் நனையும்போது, நனைபவர்களின் மனமும் செல்லும் இறைவன் திருவருளில் நனையவேண்டும் என்பதைக் கூறினாராயிற்று.

அவனைப் பற்றிப் பேசும் வார்த்தைகள் எவையாக இருத்தல் வேண்டும் என்ற வினாவிற்கு விடை கூறுவார்போல், இந்தப் பிரபஞ்சம் முழுவதையும் விளையாட்டாகப் படைத்து காத்து, கரப்பவனைப் பற்றிய வார்த்தைகளாக இருக்க வேண்டும் என்பதையும் கூறினார்.

பைம்குவளைக் கார் மலரால் செம் கமலப் பைம் போதால் 13 இனக்கால் பின்னும் அரவத்தால் அங்கம் குருகு சார்தலினால் வந்து கம்கண் மலம் கமுவவார் பிராட்டியம்எம் கோணம் போன்று இசைந்த எங்கள் நம் மடுவில் பகப் பாய்ந்து பாய்ந்து பொங்க சிலம்பச் சிலம்பு சங்கம் கலந்து ஆர்ப்பக் கொங்கைகள் பொங்கக் குடையும் புனல் பொங்கப் புனல் பாய்ந்து ஆடு ஏல் ஓர் எம்மாபாய் பங்கயப் цю

குருகு-நாரை, வளையல். அரவம்-பாம்பு, ஓசை, அங்கம்-அவயவம்; அழகு, பின்னும் - மேலும்; பின்னிக்கிடக்கும், மலம் -அழுக்கு; ஆணவமலம். சிலம்ப-ஒலிக்க

சென்ற 11 ஆம் பாடலில் 'எமை எய்யாமல் காப்பாய்' என்று வேண்டினார்கள் எய்யாமல் காக்க வேண்டும். என்று வேண்டுதற்கு உரிய காரணத்தையும் அப்பாடலிலேயே கூறிவிட்டனர். 'வழியடியோம்' என்று கூறிவிட்டமையினால் தங்களை எய்யாமல் காக்கவேண்டிய பொறுப்பு அவனுடையதாகும் என்று உறுதிபடக் கூறினர்.

இந்த வேண்டுதலின் பின்னர் அவர்கள் மனநிலையில் ஒரு வளர்ச்சி ஏற்பட்டிருத்தல் வேண்டும். அந்த வளர்ச்சியின் பயனாக எதிரே உள்ள குளத்தைப் புதிய நோக்குடன் காண்கின்றனர். இதுவரையில் முகேரெனப் பாய்ந்து விளையாடுவதற்கு இடமாக இருந்த அக்குளம், இப்பொழுது ஒரு புதிய காட்சியை நல்கத் தொடங்கிற்று. பல்லாண்டுகளாக அவ்வூரில் அக்குளம் இருக்கும் இடத்தில்தான் இருக்கிறது. தாமரைப் பூ, கருங்குவளைப் பூ, பறவைக் கூட்டங்கள், நீர்ப்பாம்புகள் என்பவை அக்குளத்தில் என்றுமே இருந்துவருகின்றன. ஒருவரை ஒருவர் எழுப்பிக்கொண்டு குளத்தருகே வந்தததை

9 ஆம் பாடல் முதல் பார்க்கின்றோம். அந்த நிலையிற்கூட இந்தப் பழைய குளம் புதுக் காட்சியை அவர்களுக்கு நல்கியதாகத் தெரியவில்லை.

தாங்கள் வழியடியார்கள் என்ற நினைவு அவர்கள் மனத்திடைத் தோன்றலாயிற்று. பரம்பரையாகச் சில பண்புகள் தொடர்ந்து வருகின்றன என்பதும், இவற்றைத் தாங்கிநிற்கும் 'ஜீன்'கள் ஒவ்வொருவர் உடம்பீலும் எவ்வளவுக்கு எவ்வளவு அதிகமாக உள்ளதோ' அவ்வளவுக்கு அவ்வளவு அவற்றிற்குரிய பண்புகள் மிகுந்து காணப்படும் என்பதும் விஞ்ஞானத்தால் கண்ட உண்மை. இதனை நம் முன்னோர் என்றோ அறிந்திருந்தனர். ஆதலால்தான் 'பழ அடியார்'என்றும் 'வழிஅடியோம்' என்றும் பாடல்களில் அடிக்கடி பேசப்பெறுகிறது.

வழி அடியோம் என்ற நினைவு இப்பெண்களுக்கு வரும்வரை துளையமாடுகின்ற குளமாகவே அக்குளம் காட்சியளித்தது. இந்நினைவு வந்தவுடன் குளம், குளமாக மட்டும் காட்சி அளிக்கவில்லை. மாதொரு கூறனாகவும் காட்சியளிக்கத் தொடங்கிற்று.

ஒரே பொருள் மாறுபட்ட இரண்டு பொருள்களாகக் காட்சியளிப்பது உண்டா என்ற வினாத் தோன்றும். இவ்வினா நியாயமானதே. காண்பானுடைய மனப்பக்குவத்திற்கு ஏற்பக் காணப்படுபொருள் காட்சியளிக்கும். இம்மகளிர் உலகியல் நிலையில் நின்றபொழுது வெறும் குளமாகவும், மலர்கள் குருகுகள் பாம்புகள் முதலியவைஇருந்தபடியேயும் காட்சியளித்தன. வழி அடியார்களுக்கு உரிய மனப்பக்குவம் வளரத் தொடங்கியவுடன் அதே குளம் இறைவன் இறைவியாகவும் காட்சி அளித்தது.

இவர்கள் இன்னும் ஓரளவு வளர்ந்திருப்பார்களேயானால், அவர்கள் பார்வையில் குளம் தென்பட்டிராது. அதற்குப் பதிலாக இறைவன் இறைவியாகவே காட்சியளித்திருக்கும்.

பொருள் களையெல் லாம் படைத்து அவற்றின் உயிர்க்குயிராய் அங்கங்கே மறைந்து நிற்பனவல்லவா அவன்? சாதாரணப் பார்வையில் பொருள்கள் மட்டும் கண்ணில் படுகின்றன. பக்தி மீதூர்ந்தவர் பார்வையில் பொருள்கள் மறைந்து உள்ளே உறையும் இறைவன் காட்சி நல்குகின்றான்.

பொருள், பொருளாகத் தெரிவது முதல்நிலை: பொருள் மறைந்து இறைவன் மட்டும் தெரிவது இறுதிநிலை, பொருளும் உள் உறையும் இறைவனும் தெரிவது இடைப்பட்ட நிலை. "பார்க்கின்ற மலர் ஊடு நீயே இருத்தி" என்று தாயுமானவ அடிகள் பேசுவது இந்த இடைப்பட்ட மனநிலையைக் குறிப்பதாகும். அவர்க்கு மலரும் தெரிகிறது. அதனுள் இருக்கும் இறைவனும் தெரிகின்றான், அதனாலேயே 'மலருடு' என்று பாடினார்.

இப் பெண் களைப் பொறுத் தமட்டடில் ஓரளவு வளர்ச்சியடைந்து இந்த நிலையை எய்திவிட்டனர். ஆதலால், குளம் 'ளங்கள் பிராட்டியும்' 'ளங்கோனு'மாகக் காட்சி அளிக்கிறது.

செங்கமல மலர் இறைவனது திருமேனியைக் காட்டி நிற்கின்றது. பைங்குவளை மலர் நீலமேனி வாலிழையைக் காட்டி நிற்கின்றது. 'குருகினம்' என்ற சொல் பறவைக் கூட்டங்களையும் அன்னை கையில் அணிந்துள்ள வளையல்களையும் காட்டி நிற்கின்றது. 'அரவம்' குளத்திலுள்ள பாம்புகளையும், மகளிர் தம்முள் எழுப்பும் பேச்சு ஒலியையும், இறைவன் மேலுள்ள பாம்புகளையும் காட்டி நிற்கின்றது. மனிதர்களுக்கு உடம்பு பற்றிய புற அழுக்கும், உயிர்

பற்றிய அக அழுக்கும் இயல்பாகவே அமைந்துள்ளன. புற அழுக்கைப் போக்கக் குளம் உதவுகிறது. அக அழுக்கைப் போக்கிக்கொள்ள இறைவன் உதவுகிறான்.

'எம்கோனும் போன்று இசைந்த பொங்கு மடு' என்ற தொடரில் போன்று என்ற உவமை உருபு வருவதால் குளத்தை இறைவனுக்கு உவமையாகக் காட்டி அவ்வாறே பலரும் பொருள் கூறியுள்ளனர்.

இவர்கள் மன வளர்ச்சியைக் கருத்திற் கொண்டு பார்த்தால், ஒரே நேரத்தில் குளம் குளமாகவும், இறைவன் இறைவியாகவும் காணப்படுதலை அறிய முடியும். இவ்வாறு பொருள் செய்யும்போது 'எம்கோனும் போன்றிசைத்த மடூ' என்பதற்கு எம்கோனோடு பொருந்தி இசைந்துள்ள மடு என்று பொருள்கொள்வது சரியாக இருக்கும்.

பூண் கலன் காது ஆர் குழை ஆடப் பைம் அடக் 14 கோதை குழல் ஆட வண்டின் குழாம் ஆடச் ஆடிச் சிற்றம்பலம் சீதப் புனல் LITTIO பாடி அப் பொருள் ஆமா பொருள் LITIQ& வேதப் சூழ் கொன்ளைக் கார் சோகி கிறம் பாடிச் LITIQ பாடிப் ஆகி கிறம் பாடி அந்தம் ஆமா நம்மை வளர்த்து எடுத்த பெய்வளை பேதித்து தன் ஒர் எம்பாவாய் திறம் ஏல் பாதத் பாடி ஆடு கலன்-அணி, கோதை-மாலை, காகணி, குழை-அப்பொருள் ஆமாபாடி-இறைவன், அகரப் பொருளாய் இருப்பதைப் பாடி:

அந்தம் ஆமாபாடி-இறுதியாயிப்பதையும் பாடி, பேதித்து நம்மை வளர்த்து எடுத்த பெய் வளை - இரும் பைப் பொன்னாக் கினாற் போலச் சிவஞானத்தின்னமுதம் ஊட்டி,

இப்பாடலின் தனிச்சிறப்பு மனம், மொழி, மெய் என்ற மூன்றிற்கும் ஒருங்கிணைந்த பணியைத் தருதலேயாகும். நீருள் குதித்து முங்கிமுங்கி எழும்பொழுது குழை முதலியன மேலும் கீழுமாக ஆடுதல் இயல்பு. உடலிலுள்ள பல்வேறு உறுப்புக்களோடு தொடர்புடைய அணிகலன்கள் ஆட ஆட என்பதால், இவை மேலும் கீழுமாக அசைந்து ஒருவகை ஒலியை எழுப்புகின்றன. ('காதார் குழையாட' என்பது முதல் 'கோதை குழல்'என்பது வரை உள்ள பகுதி மேலே குறிப்பிட்டுள்ள ஆடலைக் குறிப்பதாகும்).

இந்த அணிகலன்களின் அசையும் தாளகதிக்கு ஏற்ப வாய், பாடத் தொடங்குகிறது. மேலேயுள்ள நான்கில் குழை, கலன், குழல் என்பவை உயிரற்ற பொருள்களாகும். தாமே ஆடும் ஆற்றல் அவற்றிற்கு இல்லை. அவை சேர்ந்த உறுப்புக்கள் ஆடுதலால் இவற்றை ஆடு என்றார். நான்காவதாகவுள்ள வண்டு, பாடும் இயல்புடையது. ஆனால் இவர்கள் குழல் மேலுள்ள பூவில் பாட்டை மறந்து அமர்ந்திருந்தன. அவை அந்தக் கூந்தல் நீரில் மூழ்கும்போது எழுந்தும், எழும்போது அமர்ந்தும் வண்டுகள் ஆடுகின்றன. இந்த மலர்களில் அமர்ந்துவிட்ட காரணத்தால் வண்டுகள் பாட்டை மறந்தன.

அதேபோல மக்களாகிய நாமும் உலக இன்பங்களில் தோய்ந்துவிட்டமையின் இறைவன் புகழைப் பாட மறந்துவிட்டோம். கூந்தலிலுள்ள வண்டுகள் அமைதியாக இருக்க ഗ്ര്യവബിல്லൈവേ! அந்தக் கூந்தல் நீருள் மூழ்கும்போது எழுந்தும் அக்கூந்தல் அதன்மேல் அமர்ந்தும் வெளிவரும்போது நிலையற்ற இன்பத்தை அனுபவிப்பதைப் போலத்தானே நாமும் நிலையற்ற உலக இன்பத்தை அனுபவிக்கின்றோம்.

நீருள் மூழ்கிய கூந்தல் வெளியே வரும் என்ற நம்பிக்கையில் எழுந்த வண்டுகள் வேறிடம் செல்லாமல் அங்கேயே சுற்றுகின்றன. அதேபோல நாம் அனுபவிக்கும் இன்பம் நம்மை விட்டுப் போய்விட்டாலும் இன்றில்லா விடினும் நாளை அது நமக்கு மீண்டும் கிடைக்கும் என்ற இச்சையால் நாமும் அதைச் சுற்றிச் சுற்றி வருகின்றோம்.

கூந்தலிலும் மலரிலும் நாட்டம் கொண்ட வண்டு, அடுத்துள்ள சீதப் புனலில் குளிக்கவேண்டும் என்ற எண்ணமே இல்லாமல், கூந்தலை எதிரபார்த்து நிற்பதுபோல், இறைவன் திருவருள் சீதப்புனல்போல் நம்மைச் சுற்றியிருக்கவும் அதில் மூழ்கமாட்டாமல், நிலையற்ற இன்பம்

என்று வரும் என்று காத்து நிற்கின்றோம். இத்தனை பொருளும் அடங்குமாறு அடிகளார் இப்பாடலை அமைத்துள்ளார்.

'சிற்றம்பலம் பாடி' என்பது தொடக்கம் 'பாதத் திறம்பாடி' என்பதுவரை உயிர்கள் பாட வேண்டியவற்றைப் பட்டியலிட்டுக் காட்டுகிறார் அடிகளார்.

இறைவழிபாடு என்பது உருவ வழிபாட்டில் தொடங்கி மேலே மேலே சென்று எல்லாப் பொருளிலும் அருவமாய் நிற்கும் பரம்பொருளைச் சிந்திப்பதே ஆகும். ஆனால் அடிகளார் இம்முறையைத் தலைகீழாக மாற்றுகின்றார்.

சிற்றம்பலம் என்பது வெளியைக் குறிப்பது ஆகும். ஆக, சொல் பொருள் கடந்து நிற்கும் அப் பரவெளியைப் பாடுக என்கிறார். இப்பரவெளிக்குக் கீழே இறங்கினால் அடுத்து நிற்பது 'சப்தப் பிரபஞ்சம்' ஆகும். அபௌர்ஷேயம் எனப்படும் வேதம், ஒலிக் களஞ்சியம் ஆதலால் அதனை முன்னர்க் கூறி அதனை அடுத்து நிற்பது அர்த்தப் பிரபஞ்சம் ஆதலால் அதனைக் குறிக்கப் 'பொருள்' என்ற சொல்லைப் பயன்படுத்துகின்றார். 'வேதப்பொருள் பாடி' என்ற தொடர் வேதமாகவும் அது குறிக்கும் பொருளாகவும் அதாவது சப்த, அர்த்தப் பிரபஞ்சங்களாகவும் உள்ளான் என்பதைக் குறித்து நிற்கின்றது.

அடுத்து உள்ளது 'அப்பொருள் ஆமா பாடி' என்பதாகும். வேதப் பொருள் என்ற தொடருக்குப் பின்னர் அப்பொருள் என்று வருவது சிந்திக்கத்தக்கது. வேதம் என்பது பல்வேறுபட்ட பல்வேறு வகையான ஒலிக் கூட்டங்களின் தொகுதியாகும். அதுபோல அச்சொற்கள் குறிக்கும் பொருள்களும் பல்வேறுபட்டனவாகும். இவ்வேறுபாடுகளின் இடையே ஒருமைப்பாட்டைக் காண்பதே 'அப்பொருள்' என்ற சொல்லின் பொருளாகும். பல் வேறு லிகளும், பல் வேறு பொருள் களும்

வேதத்தில் குறிப்பிடப்படினும், அவை அனைத்தும் அவன் ஒருவனே என்பதை அறிவிக்கவே 'அப்பொருள் ஆமா பாடி' என்றார்.

காளிதாசன் ரகுவம்சத்தின் முதல் பாடலில் இக்கருத்தை மிக அழகாக 'வாக்காகவும், (சொல்லாகவும்) அர்த்தமாகவும் (பொருளாகவும்) விளங்குகின்ற உமா காந்தனை வணங்குகின்றேன்'. என்று கூறியுள்ளது அறியத்தக்கதாகும்.

அடுத்து நிற்பது 'சோதி திறம்பாடி' என்பதாகும். சோதியின் திறம் என்று கூறியமையினால், புறத்தே காணப்படும் புற ஒளியை அல்லாமல் அகத்தின் ஆழத்தே தோன்றும் அக ஒளியையே குறிப்பிடுகின்றார் என்பதை அறிதல் வேண்டும்.

'ஆதித்த ஹ்ருதயம்' போன்ற நூல்கள் புற உலகின் இருளைப் போக்கும் சூரியனைச் சோதி என்று புகழ்ந்து பாடின. ஆனால்

அடிகளார் ஆதித்தன் இறைவனால் படைக்கப்பட்டவன், அவனுடைய ஒளியும் இறைவனிட்ட பிச்சையே ஆகும் என்பதைக் குறிக்க 'அருக்கனில் சோதி அமைத்தோன்' (திருவாச:3-20) என்று பாடியுள்ளார்.

எனவே சோதி திறம் என்று இங்கு அடிகளார் குறிப்பிடுவகு அக மனத்தின் ஆழத்தில் தோன்றும் ஒளிவடிவான இறைவனையே ஆகும். நுண்மையானதாகிய பர வெளியில் கொடங்கி மிக ஓரளவு கட்புலன்களுக்கும் தட்டுப்படும் சோதிவரையில் கூறிய பிறகு சாதாரண மக்களின் நினைவு அடிகளாரின் உள்ளத்தில் தோன்றுகின்றது. 'சூழ் கொன்றைத் தார்பாடி' என்றதால் கட்பலனுக்கும் எளிதில் கிடைக்கக்கூடிய கொன்றை மாலையை நுண்மையில் FGUL முடியாதவர்களுக்கு கூறினார் ஆயிற்று.

கொன்றை மாலையைக் கூறியவுடன் அதனை அணிந்திருப்பவனுடைய நினைவு மனத்தில் தோன்றும். அந்நினைவும் மானிட வடிவு தாங்கிய இறைவனைப் பற்றியதாகவே இருக்கும். மானிட வடிவு பற்றிய அந்த நினைவு தொடராமல் இருக்க 'ஆதி திறம்பாடி' என்றார். அந்தமாக உள்ளதும் அதுவே என்பதை அந்தம் ஆமா பாடி என்றார்.

இவ்வாறு கூற ஒரு காரணம் உண்டு. மானிட வடிவு கற்பித்தவுடன், மனித மனம் இறைவன் திருமேனிக்கு அடி முடி கற்பித்துக்கொண்டு அந்த எல்லைக்குள் அவனை நிறுத்திவிட முயலும் அத்தவறு நிகழாதிருக்கவே அனைத்திற்கும் ஆதியாக உள்ளவனும் அந்தமாக உள்ளவனும் அவனே என்ற கருத்தை மனத்தில் பதிக்க வேண்டிச் 'சூழ்கொன்றைத் தார்பாடி' என்றதன் பின் இதனை வைத்தார்.

குழ்கொன்றை என்று கூறியவுடன் எளிமையாக மனத்தில் அவன் வடிவைப் பதித்துக் கொண்ட நாம், ஆதி, அந்தம் என்றவுடன் கலங்கிவிடுகிறோம். ஆதி, அந்தம் அற்ற இப்பொருள் நம் மன எல்லைக்குள் வந்து நமக்குப் பயன்படாதோ என்ற கலக்கம் வருதல் இயல்புதானே?அதனைப் போக்கவே 'பேதித்து நம்மை வளர்த்தெடுத்த பெய்வளை' என்கிறார்.

'வளர்த்தெடுத்த பெய்வளை' என்பதால் தாய் என்று கூறினாராயிற்று. தாய் உடம்பை வளர்க்கின்றாள். அகத்தில் உள்ளவை தாமே வளர்கின்றன. மானிடத் தாய்க்கும் இறைவிக்கும் உள்ள வேற்றுமையைப் "பேதித்து" என்பது நிலையை மாற்றுதல் என்ற பொருளைத் தருவதாகும்.

கணந்தோறும் அறிவு வளர்கின்றது. ஒவ்வொரு வளர்ச்சியின் போதும் சென்ற கணத்தில் சூழ்ந்திருந்த அறியாமை வெளிப்படுகின்றது. இங்கே 'பேதித்தல்' என்பது புதிய வளர்ச்சியில் பழைய அறியாமையைப் போக்குதல் என்ற பொருளைத் தருவதாகும்

'வளர்த்து எடுத்த' என்பது உடல் வளர்ச்சியை மட்டுமன்றி உள்ள வளர்ச்சி, அறிவு வளர்ச்சி என்பனவற்றையும் குறிப்பதாகும்.

உடலை வளர்க்கும் தாயே முதலில் அறியப்படுகின்ற தெய்வம் என்றால், அறிவையும் மனத்தையும் வளர்த்தெடுக்கின்ற பெருமாட்டி அன்னையினும் சிறந்தவள் என்பதால் அவள், 'பாதத் திரும்பாடி' என்றார்.

ஓர் ஒரு கால் எம்பொருமான் என்று என்றே நம் பெருமான் 15 ஒரு கால் வாய் ஒவாள் சித்தம் களி கூர đĩ நீர ஒரு கால் ஒவா நெடும் தாரை கண் பனிப்பப் ஒரு கால் வந்தனையாள் விண்ணோரைத் தான் பணியாள் LITT பேர் அரையற்கு இங்ஙனே பித்து ஒருவர் ஆம் ஆறும் ஒருவர் இவ்வண்ணம் ஆட்கொள்ளும் தாள் வித்தகர் ஆர் வார் உருவப் பூண் முலையீர் வாய் ஆர TETLD LITIO ஏர் உருவப் பூம் புனல் பாய்ந்து ஆடு ஏல் ஓர் எம்பாவாய்

வாய் ஓவாள்-வாய் ஒழியாமல் பேசுவாள், ஒவா -இடைவிடாத, தாரை- நீர்த்துளி, பார் ஒருகால் வந்தனையாள் -பூமியின்கண் ஒரே முறையாக விழுந்து வணங்குதலையுடையவள், வார்-கச்சு, ஏர்-எழுச்சி.

இப்பாடலில் கூறப்பெறும் செய்திகள் அந்த நங்கையர் கூட்டத்தில் யாரோ ஒருத்திக்கு நிகழ்ந்த இறையனுபவத்தை விளக்கிக் கூறுவதாகும். என்றோ ஒருநாள் நடந்த அந்நிகழ்ச்சியைக் கண்ட ஒருத்தி, அச்செய்தியைத் தன் தோழிமாருடன் இன்று பகிர்ந்துகொள்கிறாள். பாடலின் சரிபாதி தோழிக்கு நிகழ்ந்தவற்றைக் கூறுவதாயினும் பாடலை உயிர்நாடிப் பகுதி இது அன்று.

நம்முள் ஒருத்தியாக உலக வாழ்க்கையில் ஈடுபட்டுள்ள ஒருத்தியை, ஒரு விநாடியில் பெருமாற்றம் செய்தான், அவளுடைய பொறி, புலன்களையும் மடை மாற்றம் செய்தான், அவள் தன்னை மறந்து தன் நாமம் கெட்டுப் பித்தியானாள் என்றால், இம்மாபெரும் மாற்றத்தைச் செய்யக்கூடியவன் எத்தகையவன்? அத்தகையவனைப் பாடவேண்டும் என்று கூறும் பின் அடிகளே பாடலின் உயர்நாடியாகும். இகிவள்ள சிருப்பைச் சற்றுச் சிந்தித்தல் வேண்டும்.

இளமைபொருந்திய ஒருத்திக்கு எத்தனையோ கற்பனைகளுடன் இவ்வாழ்க்கையில் ஈடுபட்டு இன்பமாக வாழலாம் என்று கனவுலகில் சஞ்சரிக்கும் ஒருத்திக்கு இம்மாற்றம் வருகிறது. தொடர்ந்து பல பிறவிகள் எடுத்து, ஒவ்வொரு பிறவியிலும் பல பயிற்சிகளைச் செய்து இறுதியாகப் பெறவேண்டிய மாற்றமாகும் இது. அந்த மாற்றம் இப்பிறவியிலே இந்த இளம் வயதிலேயே இவளுக்கு வந்தது என்றால் இவளெடுத்த

முற்பிறவிகளின் பயனாக அப்பிறவிகளில் மேற்கொண்ட தவப்பயனாக இந்நிலை வந்தது என்று தோழிகள் நம்பத் தயாராக இல்லை. இம்மாற்றம் இவளுடைய ஆற்றலால் வந்ததன்று எனின், பின்னர் எவ்வாறு வந்தது என்ற வினாத்தோன்றுமன்றோ? அதற்கு விடையாகத்தான் ஆர் ஒருவர் இவ்வண்ணம் இவளை மாற்றி ஆட்கொண்டார் என்ற வினாவை எழுப்புகிறார்கள்.

பலருடைய மனத்திலும் தோன்றிய இவ்வினாவிற்கு விடை, ஆட்கொண்ட வித்தகர் ஒருவருண்டு என்பதாகும். இப்பெண்ணுக்குக் கிடைத்த வளர்ச்சியை நாமும் பெறவேண்டுமேயானால் அந்த வித்தகனைக் கண்டுபிடித்து அவன் தாள் பணிய வேண்டும் என்று முடிக்கின்றார்கள்.

அப்பெண்ணுக்குக் கிடைத்த அனுபவம் பாடலின் முந்பகுகியில் பேசப்பெறுகிறது. ஒரு முறை எம்பெருமான் என்று சொல்லத் தொடங்கியவள் பிறகு அதை நிறுத்தவேயில்லை எம்பெருமான் சீர்களை அடுக்கடுக்காகக் கூறிக்கொண்டேயிருக்கிறாள். இவள் எதிரே நின்று இவள் கூறுவதைக் கேட்டவுடன் ஒன்று நன்றாக விளங்கிவிட்டது, பொறி பலன்களில் தவிர வேறொன்றும் இவளுடைய வாய் பணிபுரியவில்லை. மனம், புத்தி, சித்தம், அகங்காரம் என்ற இவளுடைய அந்தக்கரணங்கள் நூன்கில் மனம், புத்தி, அகங்காரம் என்ற மூன்றும் செயலிழந்துவிட்டன கித்தம் ஒன்றுமட்டும் விழித்திருக்கிறது. அந்தச் சித்தம் முழுவதும் ஆனந்தம் நிறைந்திருக்கிறது. மகிழ்ச்சி, இன்பம் போன்ற உணர்வுகள் நிலையில்லாதனவாய் மனத்திடைத் தோன்றி மறையும் இயல்புடையன. ஆனால் இவள் சித்தத்தில் ஏற்பட்ட ஆனந்தமோ இறையனுபவத்தில் கிடைத்ததாகலின் நிலைபேறு உடையதாய், அடிமனத்தின் ஆழத்தில் உள்ள சித்தத்தில் நிரம்பி வழிகின்றது. என்பதை எதிரே உள்ள பெண்கள் அறிந்திருந்தார்கள் ஆதலினால் 'சித்தம் களி கூர். என்றார்கள்.

அடிமனத்தின் ஆழத்தில் நிறைந்து வழிகின்ற ஆனந்தம் நுண்மையிலும் நுண்மையானது ஆயிற்றே! அதை எப்படி இவர்கள் அறிந்தார்கள், என்று ஐயுறுவார்க்கு அவர்களே இதோ விடை கூறுகின்றனர்.

உள்ளத்தின் ஆழத்தில் ஏதோ ஒரு நிலையான உணர்வு தோன்றினாலொழிய, கண்ணில் வழியும் நெடுந்தாரை ஓவா நெடுந்தாரையாக இராது. மனம் முதலியவற்றில் தோன்றும் உணர்வு காரணமாக கண்ணீர் பெருகினால் அது விட்டு விட்டுப் பெருகுமே தவிர ஓவா நெடுந்தாரையாக இராது. ஆனால் இவளைப் பொறுத்தமட்டில் "நீர் ஒருகால் ஓவா நெடுந்தாரை கண் பனி"க்கின்றது. ஆதலாலும்

உமையமுதம்

Digitized by Noolaham and Andation. noolaham.org | aavanaham.org எம்பெருமான் சீரை விடாமல் பேசிக்கொண்டே இருத்தலாலும், இந்தப் புறச் செயல்களைக் கண்டு இவள் சித்தம் களி கூர்ந்து உள்ளது, என்பதை உறுதி செய்தனர்.

இவ்வாறு உறுதி செய்துகொண்ட பின்னர் அந்தத் தோழியர்கள் இவளை மீண்டும் உன்னிப்பாகக் கவனித்தனர்.

இப்பெண், மண்ணில் வீழ்ந்து வணங்கியபடியே கிடக்கின்றாள். இளம்பெண் ஆகிய இவள், இந்திரன் முதலிய பல சிறு தெய்வங்கள் பற்றியும் அறிந்திருப்பாளோ? தன் வாழ்வு சிறக்கவேண்டும் என்பதற்காக வேதம் கூறுகின்ற முறையில் இந்திரன் முதலிய தெய்வங்களை வழிபடுபவளோ என்று நினைத்தால், இல்லை இல்லை என்கிறார்கள் தோழிமார்கள். எங்கள் தலைவி 'விண்ணோரைத் தான் பணியாள்' என்று அறுதியாகக் கூறுகின்றார்கள்.

விண்ணோரைப் பணியாள் என்று கூறியிருந்தாலே போதுமே! 'தான் பணியாள்' என்று அதிகப்படியாகக் கூறவேண்டிய காரணம் என்ன? 'தான்மட்டுமல்ல, அவளோடு சேர்ந்த எங்களையும் கூடச் சிறு தெய்வங்களைப் பணிய விடமாட்டாள்' என்ற பொருள், 'கான்' என்ற சொல்லில் தொக்கி நிற்கின்றது.

இவ்வளவு நிகழ்ந்த பின்னர், 'இளம் வயதுடைய எங்கள் தோழியை ஒரு விநாடி நேரத்தில் இப்படி ஒருவன் ஆக்கினான்' என்றால் அவன், பேர் அரையனாகவே இருத்தல் வேண்டும். அப்படி இல்லாவிட்டால் இப்படி இவளைப் பித்தியாக ஆக்கியிருக்க முடியாது. இந்த மாபெரும் செயற்கு அரிய செயலைச் செய்த அவன், ஒரு வித்தகத்தனாகத்தான் இருத்தல் வேண்டும் என்ற முடிவிற்கு வந்தனர்.

கடலைச் சுருக்கி எழுந்து உடையாள் முன்னிக் 16 எம்மை ஆளுடையாள் இட்டிடையின் கிகழ்ந்து என்னக் பொலிந்து எம்பிராட்டி திருவடிமேல் மின்னிப் அம் சிலம்பில் சிலம்பித் திருப் புருவம் பொன் குலவி நம்தம்மை ஆள் உடையாள் சிலை តសំសាភ់ எம் கோமான் அன்பர்க்கு தன்னில் இலா பிரிவ நமக்கு முன் சுரக்கும் இன் அருளே முன்னி அவள் பொழியாய் மழை ஏல் ஓர் எம்பாவாய் என்னப்

சுருக்கி-வந்றச்செய்து, உடையாள் என்ன-எம்மை உடைய உமையம்மையின் திருமேனியின் நிறம் போல, இட்டிடை-மிகச்சிறிய இடை, பொன்னுங் சிலம்பு- பொன்னாலாகிய சிலம்பு. சிலம்பி-லலித்து, சிலை குலவி-வில்லை வளைத்து, முன்னி-முதலில்

சங்கப் பாடல்களில் காணப்பெறும் தைநீராடலிலும் மகளிர் மழையை வேண்டிநிற்கும் பகுதி காணப்பெறுகிறது. அப்பாடல்களின் வளர்ச்சியே திருவெம்பாவை ஆதலின், இதிலும் மகளிர் மழை வேண்டி நிற்கும் பாடல் இடம்பெறுகிறது.

திருவண்டப் பகுதியில் மாபெரும் உருவகம் ஒன்றைச் செய்த மணிவாசகர் என்ற மாபெருங் கவிஞர், இப்பாடலில் மழையை மட்டும் இறைவியோடு உவமை செய்கின்றார். உலகில் உயிர்களை மழை புரத்தல்போல அன்னையும் உயிர்களைப் புரக்கின்றாள் ஆதலின், இந்த உவமையில் இறைவியையே உவமைப் பொருளாகக் கொள்கிறார். பல உவமை உருபுகளைப் பெற்று, மேகமும் மழையும் அன்னையோடு உவமிக்கப்பட்டாலும், இதனை உருவகமாகக் கொள்வதில் தவறொன்றும் இல்லை. என்ன என்ற உவமை உருபு மும்முறை பயன்படுத்தப்பெறினும் உருவகம் என்றே கொள்வதில் தவறில்லை.

வெள்ளை மேகம் கடல் நீரை முகந்துகொண்டு மேலே எழும்பி, அன்னையைப் போல நீல நிறம் பெற்று, அன்னையின் இடையைப் போல மின்னி, திருவடிச் சிலம்பைப் போல இடித்து முழக்கி, அவள் போல வானவில்லை உண்டாக்கி, திருப்புருவத்தைப் கண்ணுக்குப் பலப்படாமல் நீமக்குக் கிடைக்கும் அவள் போல அருளைப் கண்ணுக்குக் "தெரியும்படியாகவே அவள் போன்ற அருள் மழை பொழிவதாக! என்பதாம்.

திருவெம்பாவையின் முதல் பாடல்கள் ஒருவரை ஒருவர் எழுப்புவதாகவே அமைந்துள்ளன. அதனை அடுத்துவரும் பாடல்களில் அப்பெண்கள் தம் வாழ்க்கை வளம் பெறத் தேவையான கணவன், குழந்தைகள் என்பவர்களைப் பற்றி பேசினர். இதுவரை அவர்கள் ஈடுபாட்டின் அடித்தளத்தில் தம் வாழ்வு தம்முன்னேற்றம் என்ற தன்னலம் இழையோடி இருப்பதைக் காணமுடிகிறது.

மிகுதியால் கொஞ்சம் ஈடுபாட்டின் கொஞ்சமாகக் தன்னலம் மறைத்து, நீராடும் குளத்தை இறைவன் இறைவி வடிவாகக் வளர்ச்சி வந்தது. இந்த வளர்ச்சியின் காணம் முடிவில் எங்கம் எல்லாவற்றிலும் இறைவனைக் கண்டு உணரக்கூடிய வளர்ச்சி வந்தது. இந்தத் தலையாய உணர்வு ஏற்பட்டவுடன் தாம், தம் வாழ்வு, தன்னலம் என்பவை மங்கத் தொடங்கிவிட்டன. இறைவியின் திருவருள், அவ்வருளை வேண்டி நிற்கும் தங்களை அல்லாமல், அனைவருக்கும் கிடைக்க இவ்வெண்ணத்தின் வேண்டும் តសាំញ கருகினர். முடிவில் மழை நினைவுக்கு வருகின்றது. நல்லவர், தீயவர், உடையவர், இல்லாதவர் என்ற வேறுபாடின்றி நன்கு பொழிந்து மக்களை உய்விக்கின்ற அந்த மழையின் தன்மை நினைவுக்கு வருகின்றது.

இப்பாடலில் அப்பெண்கள் அனைவரும் ஒருசேரத் தம்மையும் தன்னலத்தையும் மறந்துவிட்டனர். அதன் பயனாகவே பாடலின் இறுதியில் மிக நுண்மையான ஒரு கருத்து பேசப்பெறுகிறது. வேறுபாடு பாராட்டாமல் அனைவருக்கும் பொழிகின்றது மழை, இது மழையின் தனிச் சிறப்பாகும். இந்த நினைவு வந்தவுடன் அன்னையின் அருள் வேறுபாடின்றி அனைவரையும் புரத்தலின் மழை அருளுக்கு உவமை ஆகிறது. அதனாலேயே 'அவள் நமக்கு முன் சுரக்கும் இன்னருளே என்னப் பொழியாய்' என்று பாடுகின்றனர். இப்பாடல் முழுவதிலும் தம்மைப் பற்றிய நினைவு எதுவும் இல்லாமல் எல்லா உயிர்களும் அவள் அருளைப் பெற்று உய்ய வேண்டும் என்ற பிறர் நலம் பேணுவதைக் காண முடிகிறது.

இன்னருளே என்னப் பொழியாய் என்பதில் 'என்ன' என்பதை உவமை உருபு ஆக்காமல் 'என்று சொல்லும் படியாக' என்று பொருள் கொண்டால் இன்னும் சிறப்பாக இருக்கும். அன்னையின் இன்னருள் என்று சொல்லும் படியாக மழையே பொழிவாய் என முடிக்கலாம்.

மேலோட்டமாகப் பார்ப்பவர்கட்கு இந்த உவமையில் ஒரு சிறு குறை தோன்றாமல் இராது.

வேறுபாடின்றிப் பொழிந்தாலும் மழை ஆக்கல், அழித்தல் என்ற இரண்டையும் செய்கின்றது. ஆழ்ந்து சிந்தித்தால் அந்த அழிவும் பின்னர் நலத்தைப் பயப்பதாகவே உள்ளது. மழைநீர் வெள்ளமாக வந்து வயலில் நின்றுவிட்டால் அதன் அடியிலுள்ள பயிர் அழிவது உறுதி. ஆனால். அடுத்த ஆண்டு பயிர் செய்வதற்கு வண்டல் உரம் வயலுக்கு மிகுதியாகக் கிடைத்துவிடுகிறது.

அதேபோல் அன்னையின் அருள் சில சமயங்களில் துன்பத்தைத் தருவது உண்மைதான். நாம் செய்த வினைக்கு ஏற்பத் தரப்பெற்றாலும், துன்பத்தை அனுபவித்து முடித்த பிறகு மனம் தூயமை அடைந்து மேல் வளர்ச்சி அடைகிறது. மழையின் அழித்தல் வளர்ச்சிக்கு உறுதுணையாக இருப்பது போது அன்னையின் இன்னருளும் துன்பத்தைத் தந்து பின்னர்த் தூய்மை அடைய உதவுகிறது.

> 69 Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

செம் கண் அவன்பால் திசைமுகன்பால் தேவர்கள்பால் 17 எங்கும் இன்பம் நம்பாலதாக் இலாகது ஒர் உண் கரும் குழலி நம் தம்மைக் கோதாட்டி கொங்க தோறும் எழுந்தருளிச் இங்கு நம் இல்லங்கள் பாதம் தந்தருளும் சேவகனை செம் கமலப் பொன் அம் கண் அரசை அடியோங்கட்கு ஆர் அமுதை பாடி நலம் திகழப் நங்கள் பெருமானைப் பங்காய் பூம் புனல் பாய்ந்து ஆடு ஏல் ஓர் எம்பாவாய் செங்கணவன்- திருமால், கொங்கு- மணம், சேவகன்-

வீரன், ஆர் அமுது-நிறைந்த அமுது: கிடைத்தற்கரிய அமிர்தமுமாம். 10 ஆம் பாட்டில் தொண்டரிடையே வந்து ஒரு

தோழனாகவும் காட்சியளித்து அருள் செய்பவன் இறைவன் என்று குறித்து செய்தியை, விரிவுபடுத்தும் முறையில் இப்பாடல் அமைந்துள்ளமை நோக்கத்தக்கது.

செங்கண்ணவனாகிய திருமாலும், திசைமுகனாகிய நான்முகனும், தேவர்களும், வேறு எவ்விடத்தோரும் பெறுதற்கு அரியதாகிய இறையின்ப அனுபவத்தை, நம்பாலதாகத் தந்து அருள்கின்ற சேவகன் என்றார்.

இந்த இன்பத்தைத் தருபவன் அவன் என்றாலும், அவனை அடைய விரும்பிய நாம் அவனை நாடிச் சென்று இதனைப் பெறவேண்டும் என்று நினைத்தால், அது இயலாத காரியம் என்பதை அனைவரும் அறிவோம். நான்முகன், தேவர்கள் முதலியோர்க்கும் கிட்டாத இன்பம் என்றால், அந்த இன்பத்தைத் தருபவன் அவர்களையும் தாண்டி எங்கோ மேலே இருக்கின்றான், இன்பத்தை பெறுமாறு எங்ஙனம் என்று வருந்துவோமல்லவா? வருந்தும் நம்மை நோக்கி 'அஞ்ச வேண்டா, அவரவர்கள் வீடு தேடி எழுந்தருளி வந்து அவனே அதைக் கொடுக்க முன்வந்துள்ளான்' என்று கூறுகிறார் அடிகளார்.

மிகச் சிறந்த இனிய உணவாயினும் மஞ்சட் காமாலை நோயுடையார் அதனைச் சுவைத்து உண்ண இபலாது. அவ்வாறு உண்ண வேண்டுமாயின் முதலாவதாக அந்நோயைப் போக்க வேண்டும். அதேபோல அறுவகைக் குற்றங்களையும் மனத்தில் நிரப்பிக் கொண்டு உழலும் நமக்கு, நம் வீட்டுப் படியேறி வந்து எங்கும் இலாத இன்பத்தை அவன் தந்தாலும், அதனை அனுபவிக்க முடியாது எனவே, வைத்திய நாதனாகிய அவன் நம்முடைய நோயை முதலில் போக்குகிறான் என்ற கருத்தைக் 'கோதாட்டி' என்ற சொல் மூலம் அடிகளார் பெற வைக்கிறார். 'இல்லங்கள்' தோறும் எழுந்தருளி, நம் தம்மைக் கோதாட்டி எங்கும் இலாததோர் இன்பம் நம் பாலகாச்' செய்கின்றான்.

அண்ணமலையான் அடிக் கமலம் சென்று இரைஞ்சும் தொகை வீறு அற்றால்போல் ഗ്രൂഡിൽ ഥങ്ങിക് விண்ணோர் இாவி கதிர் வந்து கார் கரப்பக் கண் ஆர் தாரகைகள்தாம் െണി மழுங்கிக் அகலப் தண் ஆர் ஆய் அலி ஆய்ப் பிறங்கு ஒலி சேர் ஆகி ஆண் பெண் இத்தனையும் வேறு அகிக் ஆகி ஆகி மண் விண் கழல் பாமப் அமுதமும் ஆய் நின்றான் கண் ஆர் பெண்ணே இப் பூம் புனல் பாய்ந்து ஆடு ஏல் ஒர் எம்பாவாய்

வீறு அற்றல் போல்-தனிதனியாகச் சிதறியதுபோல, கண்

ஆர் இரவி-இடங்கள்தோறும் நிறைந்திருக்கின்ற சூரியன், கரப்ப- மறைக்க, தாரகைகள்-நஷத்திரங்கள், கண்ணாரமுதம்-அறிவில் நிறைந்த அமுதம், கண்-அறிவு.

இப்பாடலின் முதல் இரண்டு அடிகள், பொழுது ஏறத்தாழ புலர்கின்ற தன்மையை ஒர் அழகிய உவமை மூலம் கூறுகின்றன. இறைவனிடம் செல்வதற்கு முன்னர் இத்தேவர்கள் அணிந்திருக்கின்ற ൭ണിയെധ நவரத் தின மணிகள் வைப்பான்ற முடிகளிலுள்ள தேவர்கள் அண்ணாமலையான் வீசிக்கொண்டிருக்கின்றன. இதே திருவடிகளில் சென்று தங்கள் முடியுடனேயே வீழ்ந்து வணங்குகின்றனர். என்ன அதிசயம்! சற்று நேரத்திந்கு முன், பேரொளிக் கதிர்களை அள்ளி வீசிக்கொண்டிருந்த இம்மணிமுடிகள் இறைவன் திருவடியின் ஒளியின் எதிரே தங்கள் ஒளியை இழந்து மங்கிப்போய்விடுகின்றன. மணி முடியைக் கூறினாரேனும் அதனை அணிந்துள்ள

தலையையும், அதிலுள்ள அநிவையும் குறிப்பால் உணர்த்தியவறாயிற்று. அமுதம் உண்டு இறவா நிறை பெற்றோம் என்ற அகங்காரம் அத்தலைகளிலுள் பொதித்து கிடக்கின்றது. அறிவு, அகங்காரம் என்ற இரண்டும் தம்மைவிட மேம்பட்டவர் யாரும் இல்லை, என்ற எண்ணத்தில் குடியிருத்தலின் அவர்கள் முடிமணி ஒளி வீசி நிற்கின்றது. இது எவ்வளவு நேரம்? இறைவன் திருவடியைச் சென்று அடைகின்றவரை இந்நிலை நீடிப்பது உண்மைதான். அடிக்கமலம் சென்று இறைஞ்சியவுடன் தேவர்களின் தலையினுள் மீதார்ந்திருந்த அறிவும் ஆணவமும் செயலிழக்கின்றன. திருவடியாகிய அருள் ஒளியின் எதிரே இவர்கள் ஆணவம் அழிக்கப்பட்டு ஒளி இழந்து நிற்பதை இந்த உவமை மூலம் பெறவைக்கிறார் ணடிகளார்.

இத்தகைய ஒரு காட்சியை மனத்துட்கொண்டு விடியற்கால நேரத்தில் ஒளி உமிழ்ந்து கொண்டிருக்கின்ற தாரகைகளைப் பார்த்துக்கொண்டு இருக்கின்றோம். மிக அற்புதமாக இந்த விண்மீன்கள்

உமையமுதம்

18

ஒளியை உமிழ்ந்து கொண்டு இருக்கின்றன. பார்த்துக்கொண்டு இருக்கும்பொழுதே கொஞ்சம் கொஞ்சமாக விண்மீன்களின் ஒளியாட்டம் தொடங்கிவிடுகின்றது. உலகைச் சூழ்ந்துள் ள இருள், மங்கக் இத்தாரகைகள் ஒளி உமிழந்து மின்னப் பின்புலமாக அமைந்துள்ளது. எங்கோ ஒரு மூலையில் கதிரவன் தோன்றுகின்றான். அவன் வருவதற்கு முன்னர், அவனுடைய ஒளிக் கதிர்கள் முதலில் இப்பின்புலத்தை அழிக்கின்றன. இந்தப் பின்புலம் அழிய அழிய மின்னிக்கொண்டிருந்த தாரகைகள் தம் ஒளியை இழக்கின்றன. அதாவது, பொழுது விடிய விடியத் தாரகைகளின் ஒளியாட்டம் இருந்த இடம் தெரியாமல் மங்கி பொழுது விடிகின்ற சிறப்பை மிக விடுகின்றது. அற்புதமான ஓர் அருங்கருத்தையும் பொதிந்துள்ளமை உவமையிலேயே πі வழிகாட்டியாகும். வாழ்க்கைக்கு

அடியார்கள் வேண்டும் இடத்து, வேண்டும் வடிவில் அவர்கள் கண்ணுக்கு விருந்தாய் நின்றான் இறைவன், அமுதாய் நின்றான் என்றதால் அவரவர்கள் கண்ணுக்கு அவரவர் விரும்பும் வடிவைக் கொண்டு காட்சி அளிக்கின்றான. என்றவாறு,

வேண்டுவார் மன நிலைக்கு ஏற்ப வேண்டுருக் கொண்டான் ஆயினும் அவன் ஒருவனே என்பது திண்ணம் அந்த ஒருவன் யார்?

உலகத்திலுள்ள நிலையியல், இயங்கியல் உயிர்கள் அனைத்தும் பெண்ணுருக் கொண்டும் ஆண் உருக்கொண்டும், அலி உருக்கொண்டும் விளங்குகின்றன. எத்தனை வகைப் பெண்ணுரு! எத்தனை வகை ஆணுரு! என்ற வியப்புத் தோன்றுகிறது அல்லவா? இந்த உயிர்கள் மேற்கொண்ட வடிவுதான் வெவ்வேறே தவிர மூலத்தில் வேறுபாடு இல்லை. எனவேதான் 'பெண்ணாகி, ஆணாய் அலியாய் நின்றான்' இவன் ஒருவனே என்கிறார்.

இந்த ஐயம் தீர்ந்த பிறகு, பெண் ஆண் பேதம் இல்லாமல் காணப்படும் இயற்கையின் வடிவுகள் விண்ணாகி மண்ணாகி இருக்கும் நிலை விளங்கத் தொடங்குகிறது. பெண், ஆண் என்று வேறுபட்டு நின்றும் விண், மண் என்று வேறுபட்டு நின்றும், காட்சி தருகின்ற நிலையைக் கண்டு, இவை பல அல்லது, அவன் ஒருவனே வேறுபட்ட இந்த வடிவுகளாகக் காட்சி தருகின்றான். என்பதைக் குறிக்கவே 'பிறங்கு ஒலிசேர் விண்ணாகி மண்ணாகி நின்றான் ஒருவன்'என்று கூறினார்.

பிறங்கு ஒளி சேர் என்றே பலரும் பாடங்கொண்டுள்ளனர். விண்ணுக்கு இலக்கணம் ஒலியே தவிர ஒளியன்று. பிறங்கு ஒலி சேர் என்றே பாடங்கொள்ள வேண்டும். பிறங்கு என்ற சொல்லுக்கு விரிதல் என்பது பொருளாகும். உண்டைப் பிறக்கம் (திருவாச: 3-1) முன்னரும் அடிகளார் கூறியது நோக்கத்தக்கது. இங்கு பிறங்கு ஒலி என்றது,

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

ஆகாயத்தில் எப்பொழுது எங்கும் நிறைந்து நிற்கும் ஆதி நாதத்தையே (Primordial Sound) ஆகும்.

மேலே கண்ட பொருள்களுள் கட்புலனுக்கும் தெரியும்படி அமைந்துள்ளவை பெண், ஆண், அலி, மண் என்பவையாம். கருத்துக்கு மட்டும் புலப்பட நிற்பது விண்ணாகும். கண்ணுக்கு கருத்துக்கும் புலப்பட நின்ற இவை அனைத்தையும் ஒன்று சேர்ப்பதன் மூலம் அனைத்தும் ஒருவனே என்ற கருத்தைத் தெளிவாக்கி விட்டார்.

இத்தோடு நிறுத்தியிருப்பின் ஒரு பெருங்குறை நேர்ந்துவிடும் இவையனைத்தும் எல்லையுடைய பொருள்களாகும். இவை மட்டும் அவன் வடிவுகள் என்றால் அவனுக்கு எல்லைக்கு உட்பட்டவன் என்று நிலைக்கும் தவறு நேர்ந்து விடும் அல்லவா,

கடவுள் என்ற சொல்லின் 'கட' என்ற முற்பகுதி அனைத்தையும் கடந்து நிற்பவன் என்றல்லவா கூறுகிறது. மேலே அடிகளார் கூறியவை கடவுள் என்ற சொல்லின் 'உள' என்ற பிற்பகுதியின் பொருளாகும்.

இக்குறைபாட்டை நீக்கவும் 'கட' என்ற சொல்லின் பொருளும் விளங்கவும் இத்தனையும் வேறாகி என்றார். அதாவது இவைகளாகவும் இவற்றின் வேறாகவும் இருப்பவன் கண்ணார் அமுதமாய் நின்றான் ஒருவன் என்றார்.

இதே கருத்தை காழிப் பிள்ளையார்,

ஈநாய் முதல் ஒன்றாய் இரு பெண் ஆண் குணம் மூன்நாய் மாநா மறை நான்காய் வரு பூதம் அவை ஐந்தாம் ஆறு ஆர்சுவை ஏழு ஓசையொடு எட்டுத் திசை தானாய் வேறாய் உடன் ஆனான் இடம் வீழிம் மிழலையே

(திருமுறை : 1-11-12)

என்ற தேவாரத்தில் 'வேறாய் உடன்' ஆனான் என்று கூறுவதிலிருந்தும் காணமுடிகிறது.

உன் கையில் பிள்ளை உனக்கே அடைக்கலம் តាល់ាញ 19 எம் அச்சக்கால் அங்கு அப் பழஞ்சொல் புதுக்குளம் பெருமான் உனக்கு ஒன்று உரைப்போம் கேள் எங்கள் எம் கொங்கை நின் அன்பர் அல்லர் தோள் சேரற்க எம் கை உனக்கு அல்லாது எப் பணியும் செய்யந்க கங்குல் பகல் எம் கண் மற்று ஒன்றும் காணந்க இப் பரிசே எமக்கு கோன் நல்குதியேல் இங்க ஏல் ஒர் எம்பாவாய் எழில் என் ஞாயிறு எமக்கு எங்கு பழஞ்சொல் - பழமொழி, கங்குல் - இரவு

இப்பாடலின் முற்பகுதி பொருள் செய்வதற்குச் சற்று உள்ளது என்பது உண்மைதான். 'பழஞ்சொல்' என்பது கடினமாக பழமொழி என்று இந்த நாட்டில் வழங்கப்படும் சொல்லே ஆகும். அப்படியானால் இங்கு வழங்கப்பெற்ற பழமொழி யாது? 'உன் கையில் பிள்ளை உனக்கே அடைக்கலம்' என்பதே அப்பழமொழி அகம். 'கையில் பிள்ளை' என்பதால் பிள்ளை என்பது மிகச் சிறிய குழவியையே குறிக்கும். ஒருவருடைய கையில், தன்னைத் தான் காத்துக்கொள்ள இயலாத குழவியைப்பெற்றுக்கொண்டவர், அதனைக் காக்கும் பொறுப்பை முழுவதுமாக ஏற்றுக்கொள்கிறார் என்பதே பொருளாகும். அப்படிக் குழந்தையைக் கொடுத்த பின்ன் இதனை உம் அடைக்கலப்பொருளாகப் பாதுகாப்பீராக என்று கூறுவது, வேண்டா கூறுவதோடு அன்றி, வாங்கிக்கொண்டவரது தரத்தைக் குறைத்து குழந்தையினை மதிப்பிடுவதும் ஆகும். இவ்வாறு கூறினால் குழந்தையைக் கையில் பெற்றுக்கொண்டவர் ' என் பொறுப்பு என்ன என்பது எனக்குத் தெரியும் உன் உபதேசம் தேவையில்லை' என்று கூறவும் வாய்ப்புண்டு. ஆதலின் அப்பழஞ்சொல்லை மறுபடியும் புகுத்துவதுபோன்ற இம்மகளிர் பேசத் தொடங்கியவுடன் அவர்களுடைய மனதில் ஓர் அச்சம் தோன்றியது. என்றாலும் இறைவனே ஆயினும் அவளிடம் தங்கள் முடிவான கருத்தை வெளியிட வேண்டும். ஆஎன்ற எண்ணம் உள்ளிருந்து உந்தியதால், பழஞ்சொல்லை மீண்டுழ் சொல்வதில் ஏற்பட்ட அச்சம் காரணமாக அதை விட்டுவிட்டு னேறு ஒன்றைக் கூறுகிறோம். கேட்பாயாக எம் தலைவனே! என்று அவர்கள் பேசத் தொடங்கினர்.

முன்னர் 9 ஆம் பாட்டில் "அன்னவரே எம் கணவர் ஆவார் அவர் உகந்து சொன்ன பரிசே தொழும்பாய்ப் பணி செய்வோம்." என்று கூறியவர்கள் அதே கருத்தை எதிர்மறைமுகமாக இப்பொழுது இங்கே கூறத் தொடங்குகின்றனர்.

இவ்வாறு கூறக் காரணம் என்ன, ஒன்றை வேண்டும் என்று கூறவிட்ட பின்னர், அவர்கள் வினை வேறுவிதமாக இருப்பின் அவ்வினைக்கு ஏற்ப வேண்டும் என்று விரும்பியதை இறைவன் தராது இருந்து விடுவான் அல்லனோ? இம்மகளிர் இவ்வாறு அச்சம் கொள்வது நியாயமானது என்பதைக் காரைக்கால் அம்மையார் வரலாற்றில் காண்கிறோம், அல்லவா?. 'பிறந்து மொழி பயின்ற பின்னெல்லாம் காதல் சிறந்தது நின் சேவடியே சேர்ந்தேன்' (அற்புதத் திரு அந்தாதி) என்று பாடிய அம்மையாருக்கு எத்தகைய கணவன் கிடைத்தான். இரண்டாவது மாம்பழம் கிடைத்தது. ஈசன் அருள் என்று அம்மையார் கூறியவுடன் அவன் குழம்புகிறான். அவனுடைய வரவு செலவுக் கணக்கில் 'ஈசன் அருள்' என்ற பொருளை அவன் கண்டதேயில்லை. அதனால் அம்மையார்

வார்த்தை அவனுக்குப் பிடிபடவில்லை. இதனைக் கூறவந்த சேக்கிழார் 'ஈசன் அருள் எனக் கேட்ட இல் இறைவன் அது தெளியான்' (பெ.பு.காரை.புரா. 29) என்று கூறுகிறார். இத்திருமணம் பொருந்தாத் திருமணம் என்பதை 'தளிர் அடி மென் மயிலைத் தாது அவிழ்தார்க் காளைக்குக் கலியாணம் செய்தார்கள்' (பெ.பு.காரை.புரா 11) என்று பாடுகிறார்.

இத்தகைய கணவன் கிடைத்ததும் அவனோடு பல காலம் இல்லறம் நடத்தி இறுதியாக அவன் பிரிந்த போது தம் உடம்பை நீத்துப்பேய் வடிவு பெற இறைவனை வேண்டி அம்மையார் சொல்லிய சொற்கள் 'இவனுக்காகத் தாங்கிய வனப்பு நின்ற தசைப் பொதி கழித்து...... பேய் வடிவு வேண்டும்.' (பெ.பு.காரை.புரா. 49) என்பதாகும். இத்தகைய ஒருவனுடன் பல காலம் இல்லறம்

நடத்துவது என்பது புனிதவதியாருக்கு இயன்றதே தவிர ஏனையோருக்கு இயல்வதன்று

குளத்தில் நீராட வந்த மகளிர் காரைக்காலம்மையார் வரலாற்றை நன்கு அறிந்திருப்பர் போலும். மனத்தனவில் தம் நிலைமை இருந்து கொண்டே தம் உடம்பை மட்டும் மாறாது சிறிகும் லரு கணவனுக்கு அர்ப்பணிக்கின்ற பேராந்நல் காரைக்கால் அம்மையார் போல் தங்கள் பாலில்லை என்பதை உணர்ந்த அப்பெண்கள், "ஐயனே! ு பழ பொழியைக் கூறுவது பொருத்தமில்லை ஆயினும் என்ன நேர்ந்து விடுமோ என்ற அச்சத்தால் உன்னிடம் ஒன்று வேண்டிக்கொள்கிறோம். பெரியதொரு என்று கேட்பாயாக" அதனைக் கூர்ந்து கயை முன்னுரையுடன் தங்கள் கருத்தை வெளியிடுகின்றார்.

அடியாரே கணவராக வேண்டும் என்று கேட்டிருந்தால் போதாதோ? அப்படியிருக்க 'எம் கொங்கை நின் அன்பர் அல்லார் தோள் சேர்ற்க: எம் கை உனக்கு அல்லாது எப்பணியும் செய்யற்க: எம் கண் மற்றொன்றும் காணற்க' என்று பன்னிப் பன்னி இவர்கள் பேசுவதன் நோக்கமென்ன? யாருடன் இவர்கள் பேசுகிறார்கள் இறைவனிடம் அல்லவா? முற்றறிவினன் ஆகிய அவனிடம் வரம் வேண்டும் இவர்கள், கொங்கை கை கண் என்று தனித்தனியாகப் பிரித்துப்பேசுவதன் காரணமென்ன?

இவ்வினாவிற்கு விடை ஒன்றே ஒன்றுதான் காரைக்கால் அம்மையார், அவர்கள் கண்முன் நிற்கின்றார். இறுதியில் இறைவனால் அம்மையே என்று அழைக்கப்பெறும் பேற்றைப் பெற்றார். ஆயினும் மானுட உடம்புடன் இருக்கும்போது இறையன்பு இல்லாத ஒருவன் தோளில் அவர் கொங்கை சேர்ந்தது, அவனுக்கே அவர் கைகள் பணிபுரிந்தன, தனித்திருக்கும் பொழுதெல்லாம் அவனையே அம்மையாரின் கண்கள் கண்டன.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

இருந்தும் இக்கனை இவற்றை வெற்றிகொள்ளும் ஆற்றல் அம்மையார்பால் இருந்தது. அத்தகைய ஆற்றல்எம்மிடம் அச்சத்தால் பழைய பழமொழியை இல்லை என்ന இப்பொழுது புதுக்கிக்கொண்டு உன்னிடம் ஒரு விண்ணப்பம் செய்கின்றோம் என் கருத்தில் தான் 'எம் அச்சத்தால் எங்கள் பெருமான் உனக்கு ஒன்று உரைப்போம் கேட்பாயாக' តតាំ பெயரில் முன்னுரையுடன் கம் அச்சதைதை வெளியிடுகின்றனர். காரைக்கால் அம்மையார் நினைவு அவர்கள் மனத்தில் ஊசலாடியதால் தான் சேரற்க செய்யற்க காணற்க என்று எதிர்மறை முகத்தால் பேசுகின்றனர். இறைவனிடம் எதிர்மறை முகத்தால் பேசுவது சரியன்று என்றாலும் அவர்கள் அச்சம் காரணமாகப் பேசினர் என்க.

20 போற்றி அருளுக நின் ஆகி ஆம் பாக மலர் போற்றி நின் அருளுக அந்தம் ஆம் செம் களிர்கள் எல்லா உயிர்க்கும் தோற்றம் ஆம் பொன் பாதம் போற்றி எல்லா உயிர்க்கும் போகம் ஆம் பூம் கழல்கள் போற்றி உயிர்க்கும் ஈறு போற்றி எல்லா அம் இணை அடிகள் மால் நான்முகனும் போற்றி காணாத பண்டரிகம் யாம் 🦫 ப்ப அட்கொண்டருளும் பொன் மலர்கள் போக்றி யாம் மார்கழி நீர் ஆடு ஏல் போற்றி ஓர் எம்பாவாய் · 200

போற்றி - போற்றப்படுபவனே. செந்தளிர்கள் - தளிர் போன்ற திருவடிகள், போகம் - பாதுகாப்பு. புண்டரிகம் - தாமரை

தை நீராடல் என்ற சங்ககால வழக்கு, அடிகளர் காலத்தில் மாறி, மார்கழி நீராடல் எனப் பயின்று வந்தமையை இப்பாடலின் இறுதி அடி விளக்குகின்றது.

'போற்றி அருளுக நின் ஆதியாம் பாதமலர்' என்பதை முதலில் வைத்து 'போற்றி அருளுகு நின் அந்தமாம் செந்தளிர்கள்' என்பதை இறுதியிலுள்ள 'மார்கழி நீர் ஆடேல் ஒர் எம்பாவாய்' என்பதற்கு முன்னர் வைத்துக்கொண்டால் அடிகளார் கூறவந்த கருத்தை நன்கு விளங்கிக்கொள்ள முடியும். பாடல் முழுவதும் திருவடிப்பெருமையைத்தான் பேசுகின்றது. அந்தத் திருவடியே 'முன்னைப் பழம் பொருட்கும் முன்னைப் பழம் பொருளாய் உள்ளது' என்பதை 'ஆதியாம் பாத மலர்' என்ற சொற்களால் கூறினார்.

அடுத்து அந்தத் திருவடி விளையாட்டாக நிகழ்த்தும் ஐந்தொழிலையும் வரிசைப்படுத்திப் போசுகின்றார். 'எல்லா உயிர்க்கும் தோற்றமாம்' என்றதால் நிலையில் பொருள் இயங்கியல் பொருள் ஆகிய

உமையமுதம்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org அனத்தும் தோன்றுதற்கு மூலமாக இருப்பது அந்தத் திருவடி என்கிறார். இது படைத்தல் தொழிலைக் கூறியவாறாயிற்று.

'பூங்குழல்கள் எல்லா உயிர்க்கும் போகமாம்' என்றதால் அத்திருவடி தனு, கரண, புவன, போகம் என்பவையாய் அமைந்து உயிர்கள் வாழ்வதற்குக் காரணமாய் உள்ளது. என்பதை வலியுறுத்தினார். இதனால் 'காத்தல்' தொழிலைக் கூறினாராயிற்று.

'இணை அடிகள் எல்லா உயிர்க்கும் ஈறாம்' என்றதால் எல்லா உயிர்களும் அழிவதற்க் காரணமான முடிவாக உள்ளவையும் அத்திருவடிகளே என்ற கருத்தைப் பேசினார். அதனால் 'அழித்தல்' தொழிலைக் கூறினாராயிற்று.

'நான் முகனும் காணாத புண்டரிகம்' என்றதால் பிரமனுக்கும் தன்னை மறைத்துக் கொள்ளும் திருவடி என்கிறார். நான்முகன் என்ற சொல் ஒரு கருத்தோடு அமைக்கப் பெற்றுள்ளது. ஒரு முகம் உடையார் முன்புறம் காண வல்லரே அன்றி ஏனைய மூன்று திசைகளையும் காணாராயினர். இவன் நான்முகனாக இருந்தும், ஒரு நேரத்தில் எல்லாத் திசைகளையும் காண வல்லவனாயிருந்தும், தாமரை மலர் போன்ற இத்திருவடிகளைக் காணவில்லை என்றால், அவை தம்மை மறைத்துக் கொண்டன என்ற பொருளைத் தந்து நின்றது.

இதனால் ஐந்தொழில் 'மறைத்தல்' தொழிலை குறிப்பிட்டாராயிற்று. எஞ்சியுள்ளது 'யாம் உய்ய ஆட்கொண்டு அருளும் பொன்மலர்கள்' என்பதாகும். நான்முகனுக்கு தம்மை மறைத்துக் கொண்ட அத்திருவடிகள் எம்போன்றவரும் உய்கதி அடையும்படி வந்து ஆட்ககொள்ளுகின்றன என்பதனால் 'அருளல்' தொழிலைக் கூறினாராயிற்று.

'ஆதியாம் பாதமலர்' என்ற தொடங்கியவர் ஐந்தொழிலையும் வரிசைப்படுத்திக் கூறிவிட்டு, இதற்கு அப்பால் வேறு ஒன்றும் இல்லையாதலால், 'அந்தமாம் செந்தளிர்கள்' என்றார். அந்தம் என்று கூறியவுடன் நம் அறிவு கொண்டு காணும் எல்லையை மனத்துட் அப்பால் ஒன்றுமில்லை என்று கொண்டு இதுதான் முடிவு, இதற்கு நினைத்து விடுவோமோ என்று கருதிய அடிகளார், அந்தம் என்பது ஐந்தொழிலின் அந்தம் என்று மட்டுமே கொள்ள வேண்டும் என்ற கருத்தைக் குறிப்பிடுகிறார். திருவடிகட்கு அந்தம் என்று ஒன்று இல்லை: வாக்கு, மனோலயம் கடந்து நிற்கும் ஒன்றிற்கு அந்தம் என்று இங்கு அந்தமேயன்றித் திருவடிக்கு ஐந்தொழிலின் குறிப்பிட்டது அந்தமொன்றில்லை என்பதைக் குறிக்க 'அந்தமாம் செந்தளிர்' என்ற சொல் வளர்ச்சியைக் குறிக்கும் சொல்லாகும். முடிவு என்ற ஒன்று

இல்லை. வளர்ந்து கொண்டேயுள்ளது என்பதை அறிவிக்க 'அந்தமாம் செந்தளிர்' என்று கூறினார்.

சிவபுராணத்தில் தொடங்கிய திருவடிபற்றிய விளக்கம் நான்கு அகவல்களிலும் நீண்டு, திருச்சதகத்திலும் நுழைந்து, நீத்தல் விண்ணபத்தில் விரிந்து, திருவெம்பாவைக் கடைசிப் பாடலில் முழுவதுமாக மலர்ந்து நிற்கின்றது.

உலகில் தோன்றிய பல்வேறு சமயங்களும் தாம் தாம் கருதிய கடவுட் பொருளுக்கும் பல்வேறு வகையாகப் பெருமை சேர்த்தன. ஆனால், ஒரு நாமம் ஓர் உருவம் ஒன்றுமில்லாத ஒருவனுக்கு, வடிவு கற்பித்து, அதிலும் சிறப்பாகத் திருவடியைப் போற்றிய பெருமை சைவர்களுக்கே உரியதாகும்.

அடுத் தபடியாக வைணவர்களும் சில இடங்களில்திருவடிப் பெருமை பேசிசியுள்ளனர். நம்மாழ்வார் தம் திருவாய்மொழியின் முதல் பாடலின் நான்காவது அடியில் 'துயர் அறு சுடர் அடி தொழுது எழல் என் மனனே'(நாலாயிர : திருவாய்மொழி - 1) எனப் பாடியுள்ளமை இங்கு நோக்கத் தக்கது.

ஒரு குறிபிட்ட தெய்வத்தின் பெயரைக் குறிப்பிடாமல், பொதுமறை கூறிய வள்ளுவப் பெயரைக் குறிப்பிடாமல், பொதுமறை கூறிய வள்ளுவப் பேராசானும் திருக்குறளின் முதல் அதிகாரத்தின் ஏழு இடங்களில் இண்டீவன் திருவடியைப் பற்றியே பேசுகின்றார்.

புத்தீம், சைனம் முதலிய எந்தச் சமயத்தைச் சேர்ந்தவர்களாயினும், அவர்கள் தமிழர்களாக இருப்பின் திருவடிப் பெருமை பேசாமல் இரார்.



Digitized by Nooladam Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# கோதை ஆண்டாள் தமிழை ஆண்டாள்

மார்கழி மாதம் பௌர்ணமியில் துவங்குகிறது திருப்பாவை.

ஆண்டாளின் திருப்பவை முப்பது பாடல்களும் "சங்கத் தமிழ்மாலை"என்று போற்றப்படுகின்றன. திருப்பவை என்பது பின்னாவைத்தபெயராக இருக்கலாம். ஆண்டாளின் பாவை நோன்புக்கான கிரியைகள் (காரியங்கள்)எளிமையானவை. எல்லாப் பெண்களும் கடைபிடிக்கக் கூடியவை. அவள், தோழிகளை எழுப்பி நீராட அழைக்கும் காலை நேரப் பாடல்களில் இருக்கும் நுட்பமான அன்றாடச் சங்கதிகள் பல நம்மை பிரமிக்க வைக்கின்றன.

திருப்பாவையில் பொழுது விடிவதற்குரிய அடையாளங்கள் பல கூறப்பட்டன. காலை நேரத்தின் பல வித சப்தங்களையும் நடை முறைகளையும் இயல்பாகச் சொல்லும் திருப்பாவை, பக்தியும் இலக்கிய நயமும் கலந்த மிகச் சிறந்த நூல்களில் ஒன்று.

திருப்பாவை - 1

நோன்பு கொண்டாட விரும்பும் சிறுமியர், மற்ற சிறுமியர்களை விடியற்காலை நீராட அழைத்தல்

பௌளி ராகம் ஆதிதாளம்

மார்கழித் திங்கள் மதி நிறைந்த நன் நாளால் நீராடப் போதுவீர்!போதுமினோ,நேரிழையீர்!

சீர்மல்கும் ஆய்ப்பாடிச் செல்வச்சிறுமீர்காள் !

கூர்வேல் கொடும் தொழிலன் நந்தகோபன்குமரன் ஏரார்ந்த கண்ணி யசோதை இளம் சிங்கம்

கார்மேனிச் செங்கண் கதிர் மதியம் போல்முகத்தான் நாராயணனே நமக்கே பறை தருவான்!

பாரோர் புகழ்ப் படிந்து – VNyhh; vkght ாய்.

எளிய தமிழ் விளக்கம்

மார்கழி மாதம் பௌர்ணமி நாள் இது

குளிக்க வரவிரும்புகின்றவாகளே! ஆபரணங்களை அணிந்தவாகளே! செல்வம் நிறைந்துள்ள திருவாய்ப்பாடியில் இருக்கும் இளம் பெண்களே வாருங்கள்

கூர்மையான வேலைக்கொண்டு தீங்கு செய்பவருக்குக் கொடியவனான, நந்தகோபனின் பிள்ளை அழகான கண்களுடைய யசோதையிள் சிங்கக்குட்டி மேகம் போல் உடல், சிவந்த கண், சூரியசந்திரனைப்போல முகம், கொண்ட நாராணன் நாம் விரும்பியதைக் கொடுப்பான் உலகம் புகழ பாவை நோன்பில் ஈடுபடலாம் வாருங்கள்.

நோன்பு நோற்க விரும்புவோர், முக்கியமாக மேற்கொள்ள வேண்டிய, தவிர்க்க வேண்டிய விதிமுறைகள்.

# வஸந்த ராகம், ஆதிதாளம்

வையத்து வாழ்வீர்காள்!நாமும் நம் பாவைக்குச்

செய்யும் கிரியைகள் கேளீரோ! பாற் கடலுள் பையத் துயின்ற பரமன் அடி பாடி,

நெய் உண்ணோம், பால் உண்ணோம்,நாட்களிலே நீராடி மையிட்டு எழுந்தோம்மலர்இட்டு நாம் முடியோம்.

செய்யாதன செய்யோம், தீக்குறளைச் சென்று ஓதோம் ஐயமும் பிச்சையும் அத்தனையும் கை காட்டி

உய்யுமாறு எண்ணி உகந்து - ஏலோர் எம்பாவாய். எளிய தமிழ் விளக்கம்

பூமியில் வாழ்பவர்களே, நம்முடைய பாவை நோன்புக்கு செய்ய வேண்டிய காரியங்களைக் கேளுங்கள்!

பாற்கடலில் உறங்குகிற பகவானுடைய திருவடிகளைப் பாடுவோம். நெய், பால் இவற்றை உட்கொள்ளமாட்டோம்.

விடியற்காலை குளித்துவிட்டு, கண்ணுக்கு மை இட மாட்டோம். கூந்தலுக்கு மலர் கிடையாது.

செய்யக்கூடாத காரியங்களைச் செய்யமாட்டோம். கோள் சொல்லமாட்டோம்.

தானத்தையும், பிச்சையையும் எங்களால் முடிந்தவரை கொடுப்போம். இப்படிப் பிழைக்கும் வழியை எண்ணி சந்தோசப்படுவது நம் பாவை நோன்பு.

# திருப்பாவை - 3

உத்தமனைப் பாடி நோன்பு எடுப்போர் அடையும் பெரும் செல்வம்

ஆரபி ராகம், ஆதிதாளம்

ஒங்கி உலகு அளந்த உத்தமன் போர் பாடி

நாங்கள் நம் பாவைக்குச் சாற்றி நீர் ஆடினால், தீங்கு இன்றி நாடு எல்லாம் திங்கள் மும்மாரி பெய்து ஒங்கு பெறும் செந்நெல் ஊடு கயல் உகளப் பூங்குவளைப் போதில் பொறி வண்டு கண் படுப்பத் தேங்காதே புக்கு இருந்து சீர்த்த முலை பற்றி வாங்கக் குடம் நிறைக்கும் வள்ளல் பெரும் பசுக்கள் நீங்காத செல்வம் நிறைந்து - ஏலோர் எம்பாவாய் எளிய தமிழ் விளக்கம் : மூன்று உலகத்தையும் தன் காலால் அளந்த திருவிக்கிரமனின் நாமங்களைப் பாடி நாம் நோம்பிற்கு நீராடினால் நாடு முழுவதுதும் தீமை இல்லாமல் மாதம் மூன்று முறை மழை பெய்யும். (அதனால்) செந்நெல் வளர, நடுவே கயல் மீன்கள் துள்ளி விளையாடும் அழகிய நெய்தல் பூக்களில் வண்டுகள் உறங்கிக் கிடக்கும். பருத்த முலைகளைப் பற்றி இழுக்க இழுக்க அசையாமல் நின்று வள்ளல்களைப் போல் குடங்களை நிரப்பும் பசுக்கள் இருக்க, குறைவற்ற செல்வம் நிறைந்திருக்கும்.

திருப்பாவை - 4

மழை பொழியவைக்க ஒரு அரிய மந்திரம்.

வராளி ராகம், ஆதிதாளம்

ஆழி மழைக் கண்ணா! ஒன்று நீ கை கரவேல் ஆழியுள் புக்கு, முகந்து கொடு ஆர்த்தேறி, ஊழி முதல்வன் உருவம் போல் மெய் கறுத்து, பாழியன் தோளுடைப் பற்பனாபன் கையில் ஆழிபோல் மின்னி வலம்புரி போல்நின்று அதிர்ந்து. தாழாதே சார்ங்கம் உதைத்த சரமழைபோல் வாழ உலகினில் பெய்திடாய்! நாங்களும்

மார்கழி நீராட மகிழ்ந்து - ஏலோர் எம்பாவாய். எளிய தமிழ் விளக்கம் : வருணதேவனே! சிறிதும் ஒளிக்காமல்

கடலில் புகுந்து நீரைமொண்டு இடி இடித்து ஆகாயத்தில் ஏறி, திருமாலின் திருமேனிபோல் கறுப்பாகி, அழகான தோள் கொண்ட பத்பநாபன் கைகயில் உள்ள சக்கரம் போல் மின்னலடித்து, அவனுடைய சங்கம் போல் அதிர்ந்து முழங்க,அவனுடைய வில்லாகிய சார்ங்கம் வீசிய பாணங்கள் போல் மழை பெய்து உலகம் அனைத்தும் வாழ, நாங்களும் மகிழ்ந்து மார்கழி நோன்புக்கு நீராடுவோம்.

கண்ணனை வாழ்த்தும் முறையும், அடையும் பலன்களும் ஸ்ரீராகம், ஆதிதாளம்

மாயனை மன்னு வட மதுரை மைந்தனைத்

பெருநீர் காய யமுனைக் துறைவனை குலத்தினில் ஆயர் தோன்றும் அணி - விளக்கைக் தாயைக் குடல் விளக்கம் செய்த தாமோதரனைத் தாயோமாய் வந்து நாம் கா மலர் தாவித் தொழுது வாயினால் மனத்தினால் LITIQ. சிந்திக்க.

போய் பிழையும் புகுதருவான் நின்றனவும்

தீயினில் தூசாகும் செப்பு - ஏலோர் எம்பாவாய். எளிய தமிழ் விளக்கம் :

மாயச் செயலுடைய கண்ணன், வடமதுரையில் பிறந்த திருக்குமாரனை, தூய யமுனை நதிக்கரையில் வசிப்பவனை, இடையர் குலத்து விளக்கைப்போல் அவதரித்து யசோதைக்கு பெருமை தேடிக்கொடுத்த தாமோதரனை, பரிசுத்தத்துடன் அணுகி, மலர்களைத் தூவி வணங்கி வாயாரப் பாடி, நெஞ்சாரத்தியானிப்போம். முன்பு செய்த பாவங்களும், பின்வரும் பாவங்களும் அவன் அருளால். நெருப்பில் விழுந்த பஞ்சாக உருத் தெரியாமல் அழிந்து போகும். ஆகவே அவன் நாமங்களைச்சொல்.

திருப்பாவை - 6

பறவைகளின் ஒலி, சங்கொலி இவை கேட்டும் எழாத பெண்களை எழுப்புதல்

சங்கராபரணம் ராகம், மிச்ரசாபு தாளம்

புள்ளும் சிலம்பின் காண், புள்ளரையன் கோயிலில் வெள்ளை விளிசங்கின் பேரரவம் கேட்டிலையோ? பிள்ளாய்! எழுந்திராய், பேய்முலை நஞ்சுண்டு கள்ளகச்சகடம் கலக்கு அழியக் கால் ஒச்சி

வெள்ளத்து அரவில் துயில் அமர்ந்த விதத்தினை உள்ளத்துக்கொண்டு முனிவர்களும் யோகிகளும்

மெள்ள எழுந்து அரி என்ற பேர் அரவம்

உள்ளம் புகுந்து குளிர்ந்து - ஏலோர் எம்பாவாய். எளிய தமிழ் விளக்கம் :

பறவைகள் கூவிவிட்டன. கருடனை வாகனமாகக் கொண்ட வி'ணுவின் கோயிலில் வெண்சங்கொலி பெரிய ஓசையிட்டு அழைப்பதைக் கேட்கவில்லையா? இளம் பெண்ணே! எழுந்திரு பூதனா என்னும் அரக்கியின் நச்சுமுலையை உறிஞ்சி, வஞ்சகமான சகடாசுரன் வண்டி

உருவில் வந்த போது கட்டுக்குலையும் படி காலால் உதைத்தான். பாற்கடலில் பாம்பின் மேல் துயில் கொண்டு, உயிர்களுக்கெல்லாம் வித்தானவனை முனிவர்களும் யோகிகளும், ஹரி! ஹரி! என்று கூறும் ஒலி எங்கள் உள்ளம் புகுந்து குளிர்ந்தது.

#### திருப்பாவை - 7

பறவைகளின் கீசு, கீசு ஒலி மற்றும் தயிர்கடையும் ஓசையும் நாங்கள் பாடுவதும் கேட்டும் இன்னும் படுத்துறங்குலாகுமோ? பைரவி ராகம, மிச்ரசாபு தாளம்

> கீசு, கீசு என்று எங்கும் ஆனைச்சாத்தன் கலந்து பேசின பேச்சு-அரவம் கேட்டிலையோ, பேய்ப் பெண்ணே? காசும் பிறப்பும் கலகலப்பக் கைபோர்த்து வாச நறுங்குழல் ஆய்ச்சியர் மத்தினால் ஓசை படுத்த தயிர் அரவம் கேட்டிலையோ? நாயகப் பெண்பிள்ளாய் நாராயணன் மூர்த்தி கேசவனைப் பாடவும் நீ கேட்டே கிடத்தியோ?

தேசம் உடையாய் திற - ஏலோர் எம்பாவாய் எளிய தமிழ் விளக்கம் :

கீசு கீசு என எங்கும் வலியன் பறவைகள் ஒன்று கூடி கூவிய சுச்சல் ஒலி கேட்கவில்லையா? பேதைப்பெண்ணே! காசுமாலையும், குண்டுமாலையும் கலகலவென்று ஒலிக்க வாசனையுடைய கூந்தலை உடைய இடைப்பெண்கள் கைகளை அசைத்து மத்தினால் கடையும் தயிரின் ஓசை கேட்கவிவலையோ! பெண்கள் தலைவியே! நாராயணனான கண்ணனை நாங்கள் பாட கேட்டுக்கொண்டே படுத்துக்கிடக்கிறாயோ? பிரகாசமானவளே! கதவைத் திறப்பாயாக.

திருப்பாவை - 8

கண்ணனிடமிருந்து நாம் விரும்புவதை அடையும் வழி தன்யாசி ராகம, மிச்ரசாபு தாளம் கீழ்வானம் வெள்ளென்று, எருமை சிறு வீடு மேய்வான் பரந்தன. காண், மிக்குள்ள பிள்ளைகளும்

போவான் போகின்றாரைப் போகாமல் காத்து உன்னைக் கூவுவான் வந்து நின்றோம். கோதுகலம் உடைய பாவாய்! எழுந்திராய், பாடிப் பறை கொண்டு

மாவாய் பிளந்தானை மல்லரை மாட்டிய

தேவாதி தேவனைச் சென்று நாம் சேவித்தால்

ஆவாவென்று ஆராய்ந்து அருள் - ஏலோர் எம்பாவாய்

# எளிய தமிழ் விளக்கம் :

கிழக்குத் திசையில் வானம் வெளுத்துள்ளது எருமைகள் சிறிது நேரம் பனிப்புல் மேய சிறு தோட்டங்களுக்குப் பரவின. கிளம்பிய மற்ற பெண்களை தடுத்து நிறுத்தி உன்னையும் அழைத்துச்செல்ல வாசலில் வந்து காத்திருக்கிறோம். குதூகலமுடைய பெண்ணே! எழுந்திரு. கண்ணனைப் பாடி நோன்பு மேற்கொள்வோம். குதிரையாக வந்த அசுரணை (கேசியை) வாயைக் கிழித்தவன். மல்லர்களைக் கொன்ற தேவாதிதேவன் அவனைச் சேவித்தால் நம் குறைகளை ஆராய்ந்து ஐயோ என்று இரங்கி வருவான்.

# திருப்பாவை - 9

மாமன் மகளை எழுப்பிட கண்ணன் புகழைப்பாடுவோம் ஹமீர்கல்யாணி ராகம், ஆதிதாளம் தாமணி மாடத்துச் சுற்றும் விளக்கெரியக் தூபம் கமழத் துயில் - அணைமேல் கண்வளரும் மகளே! மணிக்கதவம் தாள் LOTIOTAN திறவாய். மாமீர்! அவளை எழுப்பீரோ? உன் மகள் கான் ஊமையோ? அன்றிச் செவிடோ? அனந்தலோ? ஏமப் பெருந்துயில் மந்திரப்பட்டாளோ? மாமாயன் மாதவன் வைகுந்தன் என்று என்று நாமம் பலவும் நவின்று - ஏலோர் எம்பாவாய் எளிய தமிழ் விளக்கம் :

தூய்மையான மணிகறைக் கொண்ட மாளிகையில் எங்கும் விளக்குகள் எரிய.வாசனைப்புகை வீசப் படுக்கையில் தூங்கும் மாமன் மகளே!கதவை திறந்து விடு. அம் மணி! உன் பெண்ணை எழுப் புங்கள் அவள் ஊமையோ?செவிடோ?சோம்பேறியோ? அல்லது மந்திரத்தால் மயங்கித் தூங்குகிறாளோ? மாயன,மாதவன்,வைகுநதன என்ற பகவானின நாமங்கள் பலவற்றைச் சொல்லி நற்பயன் அடைய வேண்டியிருக்கிறது.சீக்கிரம் உன் மகளை எழுப்பு

பெருந்தூக்கம் தூக்கிடும் பெண்ணே! விழித்துக்கதவைத்திற! தோடி ராகம், ஆதிதாளம்

> நோற்றுச் சுவர்க்கம் புகுகின்ற அம்மனாய்! மாற்றமும் தாராரோ வாசல் திறவாதார்? நாற்றக் குமாய்முடி நாராயணன் நம்மால்

நாற்றத் துழாய்முடி நாராயணன் நம்மால் போற்றப் பறை தரும் புண்ணியனால், பண்டு ஒருநாள் கூற்றத்தின் வாய் வீழ்ந்த கும்பகர்ணனும்

தோற்றம் உனக்கே பெருந்துயில் தான் தந்தானோ? ஆற்ற அனந்தலுடையாய்! அருங்கலமே!

தேற்றமாய் வந்து திற - ஏலோர் எம்பாவாய் எளிய கமிம் விளக்கம் :

நோன் பு நோற்றுச் சுகம் அனு பவிப் பவளே! வாசல் கதவைத்திறக்காதவர்கள் பதில் கூடவா சொல்லமாட்டார்கள்? நறுமணமுள்ள துளசிமாலையைச்சூடிய நாராயணனாகிய, நம்மால் போற்றப்பட்டு அருள் புரிபவனால், ராமவதாரத்தில் யமன் வாயில் இரையாக வீழ்ந்த கும்பகர்ணனும் உன்னிடத்தில் தோல்வியடைந்து தனது பேருறக்கத்தை உனக்குத் தந்தானோ? எல்லையற்ற சோம்பலுடையவளே! சிறந்தவளே தெளிவுடன் வந்து கதவைத் திறப்பாயாக!

## திருப்பாவை - 11

அசையாமல், பேசாமல் தூங்குவதன் மர்மம் என்ன? உசேனி ராகம், மிச்ரசாபு தாளம்

கற்றுக் கறவைக் கணங்கள் பல கறந்து

செற்றார் திறலழியகச் சென்று செருச் செய்யும் குற்றம் ஒன்று இல்லாத கோவலர் தம் பொற் கொடியே! புற்றரவு அல்குல் புனமயிலே! போதராய்,

சுற்றத்து தோழிமார் எல்லோரும் வந்து நின் முற்றம் புகுந்து முகில் வண்ணன் பேர் பாடச்

சிற்றாதே பேசாதே, செல்வப் பெண்டாட்டி! நீ

எற்றுக்கு உறங்கு பொருள்? - ஏலோர் எம்பாவாய் எளிய தமிழ் விளக்கம் :

இளம் கன்றுகளை ஈன்ற பசுக்களைக் கறப்பவர்களும், பகைவர்களை அவர்கள் இருக்கும் இடத்தில் சென்று போர் புரிபவர்களுமான குற்றமற்ற ஆயர்கள் குடியில் பிறந்த தங்கக்கொடி போன்ற பெண்ணே! பாம்பின் படம் போன்ற இடையைப் பெற்ற, மயில் போன்ற பெண்ணே! எழுந்துவா. உறவுமுறையுடைய தோழிகளாக இருக்கும் நாங்கள் எல்லோரும்

உன்வீட்டு முற்றத்தில் கார்மேக நிறக் கண்ணனின் நாமங்களைப் பாடுகிறோம். அசையாமலும் பேசாமலும் உறங்கும் செல்வமுள்ள பெண்ணே! நீ உறங்குவதன் பொருள் என்ன, நாங்கள் அறியோம்!

# திருப்பாவை - 12

விடியற்காலை பனியில் நனைந்து ஸ்ரீ ராமனின் புகழைப்பாடி உன் வீட்டிற்கு முன் நிற்கும் எங்களின் குரலைக் கேட்டும் உறங்குவதேன்? கேதார கௌராகம், ஆதிதாளம்

> கனைத்து இளம் கற்று - எருமை கன்றுக்கு இரங்கி நினைத்து முலை வழியே நின்று பால் சோர நனைத்து இல்லம் சேறாக்கும் நற்செல்வன் தங்காய்! பனித் தலை வீழ நின் வாசற் கடை பற்றி, சினத்தினால் தென்னிலங்கைக் கோமானைச் செற்ற மனத்துக்கு இனியானைப் பாடவும் நீ வாய் திறவாய்: இனித்தான் எழுந்திராய், ஈதென்ன பேருறக்கம்!

அனைத்து இல்லத்தாரும் அறிந்து - ஏலோர் எம்பாவாய் எளிய தமிழ் விளக்கம் :

எருமைகள் தங்கள் இளங்கன்றுகளை எண்ணி இரக்கத்துடன் காம்புகள் வழியே பால் சுரக்கும். இதனால் வீடு முழுவதும் சேறாகியிருக்கும் பெருஞ்செல்வனின் வீட்டுத்தங்கையே! பனித்துளிகள் எங்கள் தலையில் விழ நாங்கள் உன் வீட்டு வாசலில் நிற்கிறோம். ராவணனைக் கொன்ற ராமனைப் புகழ்ந்து பாடுகிறோம். நீ வாய்திறவாமல் தூங்குவதை எல்லா வீட்டினரும் அறிந்து விட்டார்கள்.

திருப்பாவை - 13

படுத்துறங்குவதை விட்டு எழுந்து வா! அடாணா ராகம், மிச்ரசாபு தாளம்

> புள்ளின் வாய் கீண்டானைப் பொல்லா அரக்கனை கிள்ளிக் களைந்தானைக் கீர்த்திமை பாடிப் போய்ப் பிள்ளைகள் எல்லோருக்கும் பாவைக் - களம் புக்கார் வெள்ளி எழுந்து வியாழம் உறங்கிற்று புள்ளும் சிலம்பின காண், போதரிக் கண்ணினாய்! குள்ளக் குளிரக் குடைந்து நீராடாதே பள்ளிக் கிடத்தியோ? பாவாய்! நீ நன்னாளால் கள்ளம் தவிர்ந்து கலந்து - ஏலோர் எம்பாவாய்

எளிய தமிழ் விளக்கம் : பறவையாக வந்த பகாசுரனின் வாயைப் பிளந்தவனும், கொடிய ராவணனுடைய தலையைக் கிள்ளியெறிந்தவனுமான திருமாலைப் பாடிக்கொண்டு எல்லோருக்கும் பாவை நோன்பு நோற்கும் இடத்தை அடைந்து விட்டார்கள் சுக்கிரன் (வெள்ளிக்கிரகம்) உச்சிக்கு வந்து குரு (வியாழன்) மறைந்து விட்டது. பறவைகள் கூவுகின்றன. பூப்போன்ற மானின் கண்களை உடையவளே உடல் குளிர நீராடாமல் படுத்துக் கிடக்கிறாயோ? நீ உன்னுடைய கபடத்தை விட்டுவிட்டு எங்களுடன் வந்து கலந்துவிடு

# திருப்பாவை - 14

எங்களை எழுப்புவதாகச் சொல்லிவிட்டு, அப்படிச் செய்யாமல் தூங்குதல் முறையோ!

ஆனந்த பைரவி ராகம், மிச்சராபு தாளம்

உங்கள் புழைக்கடைத் தோட்டத்து வாவியுள் செங்கழுநீரவாய் நெகிழ்ந்து ஆம்பல் வாய் கூம்பின காண் செங்கல் பொடிக்கூரை வெண்பல் தவத்தவர் தங்கள் திருக்கோயில் சங்கிடுவான் போதந்தார் எங்களை முன்னம் எழுப்புவான் வாய்பேசும் நங்காய்! எழுந்திராய், நாணாதாய்! நாவுடையாய்! சங்கோடு சக்கரம் ஏந்தும் தடக்கையன் பங்கயக் கண்ணானைப் பாடு - ஏலோர் எம்பாவாய்

எளிய தமிழ் விளக்கம் : உங்கள் வீட்டு பின்புறக்குளத்தில் செந்தாமரை மலர்கள் மலர்ந்து விட்டன. அல்லி மலர்களின் வாய்கள் மூடிக்கொண்டு விட்டன. காவி உடை அணிந்த வெண்மைப் பற்களுடைய துறவிகள் தங்கள் கோயில்களுக்கு சங்கு ஊதப் போகிறார்கள் எங்களை முன்னதாக வந்து எழுப்புவதாக வீண் பெருமை பேசும் பெண்னே! வெட்கமில்லாதவளே, பேச்சு மட்டும் இனிமையாகப் பேசுபவளே! சங்கு சக்கரம் தரித்த விசாலமான கைகளையுடைய கமலக்கண்ணனைப் பாட வேண்டும் எழுந்திரு.

எழுந்திராமல் வாயாடுவதை விட்டு எங்களுடன் சேர்ந்து மாயனைப்பாட எழுந்துவா!

குறிப்பு : சென்ற பாடல்வரை ஆண்டாள், கோபியரை எழுப்பிக்கொண்டிருந்தாள் முதல் முறையாக இப் பாடலில் துயிலில் இருந்து விழித்துக்கொண்ட கோபியருடன் ஆண்டாள் உரையாடுவதைக் காணலாம்.

பேகடா ராகம், மிச்ரசாபு தாளம்

எல்லே! இளங்கிளியே! இன்னம் உறங்குதியோ! சில்லென்று அழையேன்மின் நங்கைமீர்! போதருகின்றேன். வல்லை உன் கட்டுரைகள் பண்டே உன் வாய் அறிதும் வல்லீர்கள் நீங்களே நானே தான் ஆயிடுக! ஒல்லை நீ போதாய் உனக்கென்ன வேறு உடையை? எல்லோரும் போந்தாரோ? போந்தார் எண்ணிக்கொள் வல் ஆனை கொன்றானை மாற்றாரை மாற்று அழிக்க வல்லானை மாயனைப் பாடு - ஏலோர் எம்பாவாய

எளிய தமிழ் விளக்கம் :

எழுப்புபவர் : இளங்கிளி போன்றளே! என்ன, இன்னுமா தூங்குகிறாய்? எழுந்திருப்பவர் : பெண்களே! இதோ வருகிறேன்! சில் என்று கூச்சலிட்டு எழுப்பாதீர்கள்

எழுப்புபவர் : நீ வாயாடி நீ சொல்லும் கட்டுக்கதைகள் முன்னமே நாங்கள் அறிவோமே!

எழுந்திருப்பவர் : நீங்கள் தான் வாயாடிகள் பரவாயில்லை நானே தான் வாயாடியாக இருந்து விட்டு போகிறேன்.

எழுப்புபவர் : நீ உடனே புறப்பட்டு வா, வேறு என்ன வேலை இருக்கிறது? எழுந்திருப்பவர் : எல்லாப் பெண்களும் வந்து விட்டீார்களா?

எழுப்புபவர் : எல்லோரும் வந்து விட்டார்கள் நீயே வந்து எண்ணிப்பார் குவலயாபீட யானையையும் கம்சன் முதலிய பகைவர்களையும் அழித்த கண்ணன் புகழ் பாட எழுந்துவா.

பாவையர்கள் நந்தகோபன் மாளிகையை அணுகி வாயில் காப்போனை கதவைத்திறக்க வேண்டுதல்

குறிப்பு : சென்ற பாடலில் பாவையர்கள் நந்த கோபன் மாளிகையை அணுக, வாயில் காப்போனை கதவைத் திறக்கச் சொல்லுகின்றனர்.

மோஹன ராகம், ஆதி தாளம்

நாயகனாய் நின்ற நந்தகோபனுடைய

கோயில் காப்போனே! கொடித் தோன்றும் தோரண வாயில் காப்பானே! மணிக்கதவம் தாள் திறவாய்

ஆயர் சிறுமியரோமுக்கு அறை பறை மாயன் மணிவண்ணன் நென்னலே வாய் நேர்ந்தான்

தூயோமாய் வந்தோம் துயிலெழப் பாடுவேன்.

வாயால் முன்னமுன்னம் மாற்றாதே அம்மா! நீ

நேய நிலைக் கதவம் நீக்கு – ஏலோர் எம்பாவாய் எளிய தமிழ் விளக்கம் :

எங்களுக்குத் தலைவனான நந்தாகோபனுடைய மாளிகையை காப்பவளே! கொடிகள் கட்டபப்பட்டு விளங்கும் தோரண வாசல் காப்போனே! அழகிய தாழ்ப்பாளைத் திறச்து எங்களை உள்ளேவிடு ஆயர்குலப் பெண்காளன எங்களுக்கு மாயன் கண்ணபிரான் நேற்றே விரும்பியதைத் தருகிறேனென்று வாக்களித்துள்ளான். எனவே அவனைத் துயிலெழுப்பத் (பாட தூய்மையுடன் வந்துள்ளோம் முதல் முதலில் மறுக்காமல் பிணைந்து மூடிக்கொண்டுள்ள கதவைத்திறந்து எங்களை உள்ளேவிடு.

#### திருப்பாவை - 17

கதவு திறக்கிறது.கோபியார் உள்ளே சென்று நந்தகோபனையும் யசோதையும் பலதேவரையும் சயனத்தலிருந்து எழுப்புதல் ராகம், கல்யாணி ஆதி தாளம் அம்பரமெ தண்ணீரே சோறே அறஞ்செய்யும் எம்பெருமான் நந்தகோபாலா! எழுந்திராய் கொம்பருமான் நந்தகோபாலா! எழுந்திராய் கொம்பனார்க்கும் எல்லாம் கொழுந்தே! குலவிளக்கே! எம்பெருமாட்டி! யசோதாய்! அறிவுறாய் அம்பரம் ஊடு அறுத்து ஓங்கி உலகு அளந்த உம்பர் கோமானே உறங்காது எழுந்திராய் செம் பொற் கழலடிச் செல்வா! பலதேவா! உம்பியும் நீயும் உகந்து - ஏலோர் எம்பாவாய்

எளிய தமிழ் விளக்கம் :

உடை, தண்ணீர் சோறு இவற்றை தானம் செய்யும் எங்கள் எஜமானனான நந்தகோபாலரே எழுந்திருக்க வேண்டும். வஞ்சிக்கொடிக்கு கொழுந்து போல் முதன்மையானவளே! எங்கள் குலவிளக்கே எஜமானியான யசோதையே விழித்துக்கொள் வானளாவி ஒங்கி வளர்ந்த அனைத்துலகங்களையும் அளந்த தேவர்களுக்கெல்லாம் .தலைவனே எழுந்திரு. பொன்னால் செய்யப்பட்ட வீரக்கழலை அணிந்த பலராமா நீயும் உன் தம்பியான கண்ணனும் எழுந்திருக்க வேண்டும்.

#### திருப்பாவை - 18

நந்தகோபரின் மருமகளான நப்பின்னை பிராட்டியை எழுப்புதல்

ஸாவேரி ராகம், ஆதி தாளம்

மதகளிற்றன் ஓடாத தோள் வலியன் உந்து நந்த கோபாலன் மருமகளே! நப்பின்னாய்! கந்தம் கமழும் குழலி கடை கிரவாய் எங்கும் கோழி அழைத்தன. காண், மாதவிப் வந்து பந்தல் மேல் பல்கால் குயில் - இனங்கள் கூவின காண் பந்தார் விாலி உன் மைத்துனன் போ பாடச் செந்தாமரைக் கையால் சீர் ஆர் ഖതണ லிப்ப வந்து கிறவாய் மகிழ்ந்து - ஏலோர் எம்பாவாய்

எளிய தமிழ் விளக்கம் :

மத யானையை மோதித் தள்ளுகின்ற வலிமையும், போரில் பின்வாங்காத தோளைப் படைத்தவனுமான நந்தகோபாலன் மருமகளே, நப்பின்னையே! மணம் வீசும் கூந்தலை உடையவளே கதவைத்திற. கோளிகள் சுற்றிலும் வந்து கூவுவதை கேள்! குருக்கத்திக் (மல்லிகைப்பூ) கொடிப் பந்தலில் குயில் கள் பலமுறை கூவி விட்டன. பந்தைத் தாங்கிய விரல்களையுடையவளே! உன் கணவன் பேர் பாட வந்துள்ளோம். உன் தாமரைக் கையால் வளையல்கள் ஒலிக்க மகிழ்ச்சியுடன் வந்து கதைவை திறக்கவேணும்

> 90 Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

உமைய(ழதம்

நப்பின்னை பிராட்டியையும் கண்ணையும் எழுப்புதல் ஸஹானா ராகம், ஆதி தாளம்

> குத்து விளக்கு எரிய கோட்டுக்கால் கட்டில் மேல் மெத்தென்ற பஞ்ச சயனத்தின் மேல் ஏறிக் கொத்து அலர் பூங்குழல் நப்பின்னை கொங்கை மேல் வைத்து கிடந்த மலர் மார்பா! வாய் திறவாய்: மைத் தடங் கண்ணினாய்! நீ உன் மணாளனை எத்தனை போதும் துயில் எழ ஒட்டாய் காண்,

எத்தனையேலும் பிரிவு ஆற்றகில்லாயால்:

தத்துவம் அன்று தகவு - ஏலொர் எம்பாவாய். எளிய தமிழ் விளக்கம்:

நிலை விளக்குகள் ஒளி வீச, தந்தக்கால்களையுடைய கட்டிலில் மெத்தென்ற பஞ்சுப் படுக்கை மீது கொத்தாக மலர்திருக்கும் பூக்களைச் சூட்டிய கூந்தலுடைய நப்பின்னையின் மார்பில் தலையை வைத்துக் கொள்பவனே, வாய்திறந்து பேசு! மைக் கண்ணுடைய நப்பின்னையே! நீ உன் கணவனை சிறுபொழுதும் படுக்கையை விட்டு எழுந்திருக்க விடவில்லை. கணமாகிலும், நீ அவன் பிரிவை சகிக்க மாட்டாய். ஆ! நீ இப்படி (எதிராக) இருப்பது நியாயமும் ஆகாது: குணமும் ஆகாது.

# திருப்பாவை - 20

கண்ணனையும் நப்பின்னை பிராட்டியையும் மறுபடியும் எழுப்புதல். செஞ்சுருட்டி ராகம், மிச்ரசாபு தாளம் முப்பத்து மூவர் அமரர்க்கு முன் சென்று கப்பம் தவிர்க்கும் கலியே! துயிலெழாய்: செப்பம் உடையாய்! திறல் உடையாய்! செற்றார்க்கு

வெப்பம் கொடுக்கும் விமலா! துயிலெழாய்:

செப்பு அன்ன மென் முலைச் செவ்வாய்ச் சிறு மருங்குல் நப்பின்னை நங்காய் திருவே துயிலெழாய்:

உக்கமும் தட்டொளியும் தந்து உன் மணாளனை

இப்போதே எம்மை நீர் ஆட்டு ஏலோர் எம்பாவாய். எளிய தமிழ் விளக்கம்:

முப்பத்து மூன்று கோடி தேவர்களுக்குத் துன்பம் வரும் முன்பாகவே சென்று அவர்களின் நடுக்கத்தைப் போக்கும் வீரனே எழுந்திரு! கருணையுள்ளவனே, வல்லமையானவனே, பகைவருக்கு பயத்தைக் கொடுக்கும் பெருமானே! எழுந்திரு. தங்கக் கலசம் போன்ற மென் முலை, சிவந்த உதடு, சிறிய இடையை உடைய நப்பின்னையே!

திருமகளே எழுந்திரு. விசிறியும் கண்ணாடியும் உன் கணவனையும் கொடுத்து எங்களுக்கு நீராட உதவி செய்வாயாக.

# திருப்பாவை - 21

உலகிற்கு ஒளியாய் திகழும் கண்ணனே! எழுந்தருள்வாயாக. நாதநாமக்கிரியா ராகம், மிச்ரசாபு தாளம் ஏற்ற கலங்கள் எதிர் பொங்கி மீது அளிப்ப மாற்றாதே பால்சொரியும் வள்ளல் பெரும் பசுக்கள் ஆற்றப் படைத்தான் மகனே! அறிவுறாய்: ஊற்றம் உடையாய்! பெரியாய்! உலகினில் தோற்றமாய் நின்ற சுடரே! துயிழெலாய்: மாற்றார் உனக்கு வலி தொலைந்து உன் வாசற்கண் ஆற்றாது வந்த உன் அடி பணியுமா போலே போற்றி யாம் வந்தோம் புகழ்ந்து - ஏலோர் எம்பாவாய். எளிய தமிழ் விளக்கம்

கறக்கும் பாலை வாங்கும் பாத்திரங்கள் எதிர்த்துப் பொங்கி மேலே வழிய, தங்கு தடையில்லாமல் பாலைக் கொடுக்கும் வள்ளல் போன்ற பசுக்களை அதிகம் பெற்றுள்ள நந்தகோபனின் பிள்ளையே விழித்துக் கொள்! சக்தி உள்ளவனே, பெரியவனே! உலகத்தில் அவதாரம் செய்த ஒளி படைத்தவனே! எழுந்திரு. எதிரிகள் உன்னிடம் வலிமையிழந்து உன் வாசலில் கதியற்று வந்து உன் திருவடிகளில் பணிவது போல் நாங்கள் உன்னைத் துதித்துப் பாடவந்துள்ளோம்.

# திருப்பாவை - 22

கண்ணை விழித்து, செந்தாமலரக் கண்ணினால் எங்களை நோக்குவாயோ? யமுனா கல்யானி ராகம், மிச்ரசாபு தாளம் அங்கண் ஞாலத்து அரசர் அபிமான UDIT பங்கமாய் வந்து நின் பள்ளிக்கட்டிற் கீழே சங்கம் இருப்பார் போல் வந்து தலைப்பெய்கோம் கிங்கிணி வாய்ச் செய்த தாமரைப் பூப் போலே செங்கண் சிறுச்சிறிதே எம்மேல் விழியாவோ? திங்களும் ஆதித்தியனும் எழுந்தாற் போல் அங்கண் இரண்டும் கொண்டு எங்கள் மேல் நோக்குதியேல் எங்கள் மேல் சாபம் இழிந்து - ஏலோர் எம்பாவாய். எளிய தமிம் விளக்கம்: அழகிய அகன்ற உலகத்து அரசர்கள் அகங்காரம் குலைந்து உன்னுடைய அரியனையின் கீழே கூடியிருப்பது போல நாங்களும்

நெருங்கி வந்துள்ளோம். சலங்கையின் மணியியைப் போல, பாதி திறந்த தாமரைப்பூ என்னும் படி உன் கண்கள் சிறிது சிறிதாக எங்கள் மேல் விழிக்கலாகாதோ? சந்திரனும் சூரியனும் உதித்தது போல அழகிய இருகண்களாலும் எங்களைப் பார்த்தால் எங்கள் பாவங்கள் தொலைந்து விடும்.

திருப்பாவை - 23

எங்கள் குறைகளைக் கேட்டு, அருள் புரிவாயாக.

புன்னாகவராளி ராகம், ஆதி தாளம்

மாரி மலை முழைஞ்சில் மன்னிக் கிடந்து உறங்கும் சீரிய சிங்கம் அறிவுற்றுத் தீ விழித்து

வேரி மயிர் பொங்க எப்பாடும் பேர்ந்து உதறி

மூரி நிமிர்ந்து முழங்கிப் புறப்பட்டுப்

போதருமா போலே நீ பூவைப்பூ வண்ணா! உன்

கோயில் நின்று இங்ஙனே போந்தருளி, கோப்பு உடைய சீரிய சிங்காசனத்து இருந்து, யாம் வந்த

காரியம் ஆராய்ந்து அருள் - ஏலோர் எம்பாவாய் எளிய தமிழ் விளக்கம்

மழைக் காலத்தில் மலைக்குகையில் படுத்துத் தூங்கும் வீரமுள்ள சிங்கம், தூக்கம் தெளிந்து எழும்பொழுது நெருப்புப் போல சிவந்த கண்களைத் திறந்து, பிடரி மயிர் சிலிர்ந்து உடம்பை நாலு பக்கமும் அசைத்து, சோம்பல் முறித்து, கர்ஜனை செய்து வெளியில் வருவது போல காயம்பூ போன்ற நீல நிறமுடையவனே,நீ உன் கோயிலிலிருந்து புறப்பட்டு வந்து அழகிய சிம்மாசனத்தில் அமர்ந்து, நாங்கள் வந்த காரியத்தைக் கேட்டறிந்து அருள வேண்டும்.

திருப்பாவை - 24

உனக்கே மங்களம் உண்டாகுக! ராகம், கண்டசாபு தாளம் குறிஞ்சி இவ்வுலகம் அளந்தாய்! அடி போற்றி! **அன் ന്ദ** சென்று அங்குத்தென்னிலங்கை செற்றாய்!திறல் போற்றி! உதைத்தாய்! புகழ் போற்றி! பொன்றக் சகடம் குனிலா எறிந்தாய்! கழல் போற்றி! கன்று எடுத்தாய்! குணம் போற்றி! குடையாய் குன்று வென்று பகை கெடுக்கும் நின் கையில் வேல் போற்றி! என்று உன் சேவகமே ஏத்திப் பறை கொள்வான் តស់ាញ இன்று யாம் வந்தோம் இரங்கு - ஏலோர் எம்பாவாய்.

# எளிய தமிழ் விளக்கம்

மஹாபலி காலத்தில் இவ்வுலகங்களை அளந்த உன் திருவடிகளைப் போற்றுகிறோம்! தென் இலங்கை சென்று ராவணனை அழித்தாய்! உன் திருத்தோள் வலிமையைப் போற்றுகிறோம்! சகடாசுரனைக் கட்டுக்குலைய உதைத்தாய்! உம் புகழைப் போற்றுகிறோம்! கன்று வடிவில் வந்த வத்ஸாசுரனை எரிக்ருவியாகக் கொன்றாய்! உன் திருவடிகளைப் போற்றிகிறோம். கோவர்த்தன மலையைக் குடையாகப் பிடித்து, கோகுலத்தைக் காத்தவனே, உன் குணத்தைப் போற்றுகிறோம்! பகைவர்களை அளிக்கும் உன்கையிலுள்ள வேலைப் போற்றுகிறோம்! இவ்வாறு எப்பொழுதும் உன் வீரத்தைப் பாடி, எங்கள் விருப்பங்களை நிறைவேற்றிக் கொள்ள இங்கு வந்துள்ளோம். நீ எங்களுக்கு அருள் செய்ய வேண்டும்.

#### திருப்பாவை - 25

உன்னைப் பிரிந்து யான்படும் துயர் நீங்குவாய்

14

பெஹாக் ராகம், ஆதி தாளம்

ஒருத்தி மகனாய்ப் பிறிந்து, ஒர் இரவில் ஒருத்தி மகனாய் ஒளித்து வளரத் தரிக்கிலான் ஆகித் தான் தீங்கு நினைந்த கருத்தைப் பிழைப்பித்துக் கஞ்சன் வயிற்றில் நெருப்பென்ன நின்ற நெடுமாலே! உன்னை அருத்தித்து வந்தோம்: பறை தருதியாகில், திருத்தக்க செல்வமும் சேவகமும் யாம் பாடி வருத்தமும் தீர்ந்து மகிழ்ந்து - ஏலோர் எம்பாவாய்.

எளிய தமிழ் விளக்கம்:

தேவகிக்கு மகனாகப் பிறந்து அதே இரவில் யசோதசைக்குமகனாக ஒளிந்து வளர்ந்து வர, அதைப் பொறுக்காத உன்னைக் கொல்ல நினைத்த கம்ஸனின் வயிற்றில் நெருப்பாக நின்றாய்! எங்கள் குறை தீர்க்கும் படி உன்னைப் பிரார்த்தித்து வந்தோம்: விரும்பியதை தருவாயானால் ல'மி தேவி விரும்பும் குணச்செல்வத்தையும் உன் வீரத்தையும் பாடி வருத்தம் நீங்கி மகிழ்வோம்.

மார்கழி நீராட, தேவையான பொருட்களை அளிப்பாயாக!

குந்தவராளி ராகம், ஆதி தாளம்.

மாலே! மணிவண்ணா! மார்கழி நீராடுவான்

மேலையார் செய்வனகள் வேண்டுவன, கேட்டியேல்: ஞாலத்தை எல்லாம் நடுங்க முரல்வன

பால் அன்ன வண்ணத்து உன் பாஞ்சசன்னியமே போல்வன சங்கங்கள் போய்ப்பாடு உடையனவே,

சாலப் பெரும் பறையே, பல்லாண்டு இசைப்பாரே, கோல விளக்கே, கொடியே, விதானமே:

ஆலின் இலையாய்! அருள் - ஏலோர் எம்பாவாய். எளிய தமிழ் விளக்கம்

திருமாலே! மணிவண்ணா! மார்கழி நீராட்டத்திற்கு பெரியோர்கள் அனுஷ்டித்து வந்தவற்றைக் கேட்பாயாகில் உலகம் நடுங்க ஒலிக்கும் பால் நிறப் பாஞ்சசன்னியம் போன்ற சங்குகளும், மிகப் பெரிய பாறைகளும், பல்லாண்டு பாடுபடுபவர்களும், அழகிய விளக்குகளும், கொடிகளும், அவற்றிற்கு மேல் கட்டவேண்டிய சீலைகளும் வேண்டும். ஆலிலைமேல் பள்ளி கொண்டவனே, இவையனைத்தும் எங்களுக்குத் தங்கருள வேண்டும்.

திருப்பாவை - 27

நோன்பு செய்ய அருளிய பொருள்களைப் பெற்றவுடன் உன்னிடமிருந்து பெறவேண்டியது என்ன?

பூர்விகல்யாணி ராகம், ஆதி தாளம்

கூடாரை வெல்லும் சீர்க் கோவிந்தா! உந்தன்னைப் பாடிப் பறை கொண்டு யாம் பெறும் சம்மானம்: நாடு புகழும் பரிசினால் நன்றாகச்

சூடகமே, தோள் வளையே, தோடே, செவிப் பூவே, பாடகமே, என்றனைய பல்கலனும் யாம் அணிவோம்:

ஆடை உடுப்போம், அதன் பின்னே பாற் சோறு மூட நெய் பெய்து முழங்கை வழி வாரக்

கூடி இருந்து குளிர்ந்து - ஏலோர் எம்பாவாய். எளிய தமிழ் விளக்கம் பகைவர்களை வெல்லும் வழக்கமுள்ள கோவிந்தா உன்னைப் பாடிப் பயனடைந்து நாங்கள் பெறும் பரிசுகள் யாதெனில் அனைவரும் பகழத்தக்க கைவளை: தோள்வளை (வங்கி), தோடு, மாட்டல், காலணி என்று பலவகை ஆபரணங்கள், ஆடைகள் நாங்கள் அணிவோம். அதன்

பின்னே முழங்கை வரை வழிந்தோடும் நெய்யுடைய பால் அன்னத்தை எல்லோருமாக் கூடி உண்டு. உள்ளம் குளிர் இருப்போம்.

#### திருப்பாவை - 28

சிறிய பெயரால் உன்னை அழைத்ததால் எங்களைக் கோபிக்காது, எங்கள் விருப்பத்தைப் பூர்த்தி செய்வாயாக!

காம்போஜி ராகம், ஆதி தாளம்

கறவைகள் பின் சென்று கானம் சேர்ந்து உண்போம்,

அறிவு ஒன்று இல்லாத ஆய்க்குலத்து உந்தன்னைப் பிறவி பெறுந்தனைப் புண்ணியம் யாம் உடையோம்:

குறை ஒன்றும் இல்லாத கோவிந்தா உன் தன்னோடு உறவேல் நமக்கு இங்கு ஒழிக்க ஒழியாது:

அறியாத பிள்ளைகளோம் அன்பினால் உன் தன்னை சிறுபேர் அழைத்தனவும் சீறி அருளாதே

இறவைா! நீ தாராய் பறை - ஏலோர் எம்பாவாய்.

எளிய தமிழ் விளக்கம்

பசுக்களை மேய்த்து, காடு சென்று, அங்கு ஒன்று கூடி உண்போம். அறிவொன்றும் இல்லாத மாடுமேய்க்கும் குலத்தில் பிறந்த நாங்கள், உன்னை எங்களுடைய குலத்தவனாக பாவிக்கும் புண்ணியத்தைச் செய்துள்ளோம். எந்தக் குறையும் இல்லாத கோவிந்தா! நமக்குள் உண்டான உறவு, உன்னாலோ, எங்களாலோ ஒழிக்க முடியாதது. அறிவற்ற சிறு பிள்ளைகள் நாங்கள். அன்பால் அழைதத்தைப் பொறுத்து, கோபம் கொள்ளாமல் எங்களுக்கு வேண்டியதை நீதான் கொடுக்க வேண்டும்.

# திருப்பாவை - 29

உன் மீது பற்று கொண்ட எங்களுக்கு மற்றப் பொருட்கள் மீது இச்சை ஏற்படாமல் காப்பாயாக!

மலயமாருதம் ராகம், ஆதி தாளம்

சிற்றஞ்சிறு காலே வந்து சேவித்து, உன்

பொற்றாமரை அடியே போற்றும் பொருள் கேளாய்: பெற்றம் மேய்த்து உண்ணும் குலத்தில் பிறந்து நீ குற்றேவல் எங்களைக் கொள்ளாமல் போகாது: இற்றைப் பறை கொள்வான் அன்று காண் கோவிந்தா: எற்றைக்கும் ஏழ் ஏழ் பிறவிக்கும் உன் தன்னோடு உற்றோமே ஆவோம்: உனக்கே நாம் ஆட்செய்வோம்: மற்றை நம் காமங்கள் மாற்று - ஏலோர் எம்பாவாய்.

# எளிய தமிழ் விளக்கம்

மிக அதிகாலையில் வந்து உன்னைச் சேவித்து தாமரை போன்ற உன் திருவடிகளைதது திக்கும் காரணத்தைக் கேட்டுக் கொள்! பசுக்களை மேய்த்து, ஜீவனம் செய்யும் ஆயர்குலத்தில் பிறந்த நீ, எங்களிடமிருந்து சிறு கைங்கரியமாவது பெற்றுக் கொள்ளாமல் செல்வது கூடாது. நாங்கள் விரும்பியவற்றைப் பெற்றுவுடன், உன்னை விட்டு அகல நாங்கள் இங்கு வர வில்லை. ஏழேழு ஜன்மத்துக்கும் உன்னுடன் சேர்ந்தவர்களாகவே இருப்போம். உனக்கே நாங்கள் பணி செய்து கிடப்போம். மற்ற எங்கள் ஆசைகளை அகற்றி அருளவேண்டும்.

# திருப்பாவை - 30

இந்த முப்பது பாடல்களையும் பாடுவோர் அடையும் பேரின்பம் சுருட்டி ராகம், ஆதி தாளம்

> வங்கக் கடல் கடைந்த மாதவனைக் கேசவனைத் திங்கள் திருமுகத்துச் சேய் இழையார் சென்று இறைஞ்சி

அங்கப் பறை கொண்ட ஆற்றைப் அணி புதுவைப் பைங்கமலத் தண் தெரியல் பட்டர்பிரான்கோதை சொன்ன

தங்க தமிழ்மாலை முப்பதும் தப்பாமே இங்கு இப் பருசுரைப்பார்ஈர் இரண்டு மால் வரைத் தோள்

செங்கண் திருமுகத்துச் செல்வத் திருமாலால்

எங்கும் திருவருள் பெற்று இன்புறுவர் எம்பாவாய். எளிய தமிழ் விளக்கம்

திருப்பாந்கடலைக் கடைந்த மாதவனான கேசவனை சந்திரன் போல் முகமுடைய பெண்கள் சென்று யாசித்து விரும்பியதைப் பெற்ற வரலாற்றை (பாவை நோன்பு), அழகிய றீவல்லிபுத்தூரில் தோன்றி தாமரை மாலை அணிந்த பெரியாழ்வாரின் மகள் ஆண்டாளால் அருளிச் செய்த திருப்பாவை முப்பது பாடல்களையும் தவறாமல் பாடுபவர்கள் நான்கு தோள்களையும், செங்கண்களையும் பெற்ற திருமால் திருவருள் பெற்று எப்பொழுதும் பேரின்பத்துடன் வாழ்வார்கள்.

உமையமுதம்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

97

# வாழி திருநாமம்

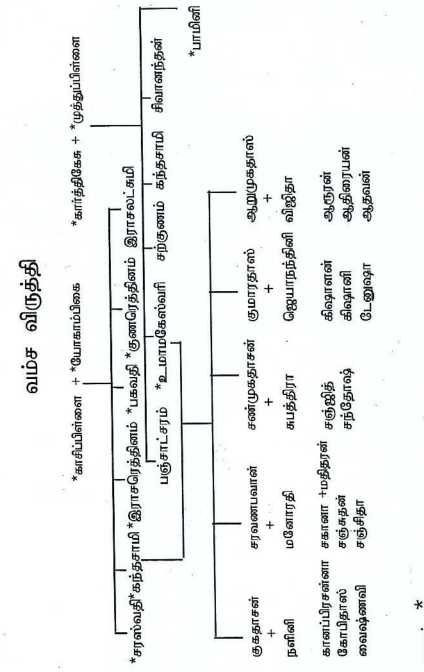
திருவாடிப் பூர்த்து செகத்துதித்தாள் வாழியே திருப்பாவை முப்பதும் செப்பினாள் வாழியே பெரியாழ்வார் பெற்றெடுத்த பெண் பிள்ளை வாழியே பெரும்புதூர் மாமுனிக்குப் பின்னானாள் வாழியே ஒரு நூற்று நாற்பத்து மூன்று உரைத்தாள் வாழியே உயரரங்கற்கே கண்ணி உகந்தளித்தாள் வாழியே மருவாரும் திருமல்லி வள நாடி வாழியே வண்புதுவை நகர்க் கோதை மலர்ப் பதங்கள் வாழியே. ஆண்டாள் திருவடிகளே சரணம் சரணம் சரணம் ........



உமையமுதம்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

98



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org அமரர்

# எமது குடும்பத்தின் நன்றிகள்

எமது அன்புத்தெய்வம் நோயுற்ற போது ஒடோடி வந்து உறுதுணையாய் இருந்து உதவிய உறவினர்களுக்கும் சிவபதமடைந்த செய்திகேட்டு உள்நாடு,வெளிநாடுகளிலிருந்து தொலைபேசி,தந்தி,இணையம் மூலம் துயர்பகிர்ந்த அன்புள்ளங்களுக்கும்,எமக்கு ஆறுதல் வழங்கிய அனைத்து அன்பு உள்ளங்களுக்கும் அபரக்கிரியைகளின் போது உதவிகள் செய்தவர்களுக்கும்,மற்றும் பல வழிகளில் எமக்கு கோளோடு தோள் நின்று எறுதுணையாக இருந்த அனைவருக்கும் சகல கிரியைகளையும் ஆகமுறைப்படி நடத்தி வைத்த சிவார்ச்சாரியார் அவர்களுக்கும்,மற்றும் பல வழிகளிலும் உற்றதுணையாக நின்று நினைவு நிகழ்வை சிறப்பாக இவ் நடத்தி உதவிய பெரிபோர்களுக்கும்,உற்றார்,உறவினர்கள்,நண்பர்களுக்கும்,ஆத்மசாந்திப் பிராத்தனையில் ஈடுபட்ட அனைவருக்கும் எமது இதயபூர்வமான நன் றிகளைத் தெரிவித் துக் கொள் கின் றோம்.

இங்ஙனம் குடும்பத்தினர் 115/4 A பூந்தோட்டம் வவுனியா. 024-2221480





#### நல்லாசிரியர் விநாயகர் தரும் பாடம் பெரிய காது பெரிய தலை நல்ல விஷயங்களை • நல்ல விஷயங்களையே நிறைய கேளுங்கள் சிந்தியுங்கள் கோடரி சிறிய கண் பாசப்பிணைப்பிலிருந்து எதையும் உன்னிப்பாக விடுபடுங்கள் கவனியுங்கள் சின்ன வாய் அங்குசம் குறைவாக பேசவும் ஆசைகளைக் கட்டுக்குள் வையுங்கள் அபயகரம் கந்தம் நன்மையைச் செய்து மகாபாரதம் போல அருளாசி பெறுங்கள் தர்ம நூல்களை எழுதுங்கள் பெரிய வயிறு தும்பிக்கை உலகமே நான்தான் லட்சியத்தில் என நம்புங்கள் உறுதி கொள்ளுங்கள் மோகுகம் வாழ்க்கையை முஞ்சூறு இனிமையாக்கிக் ஆசைகளை கொள்ளுங்கள் அடக்கி வையுங்கள்