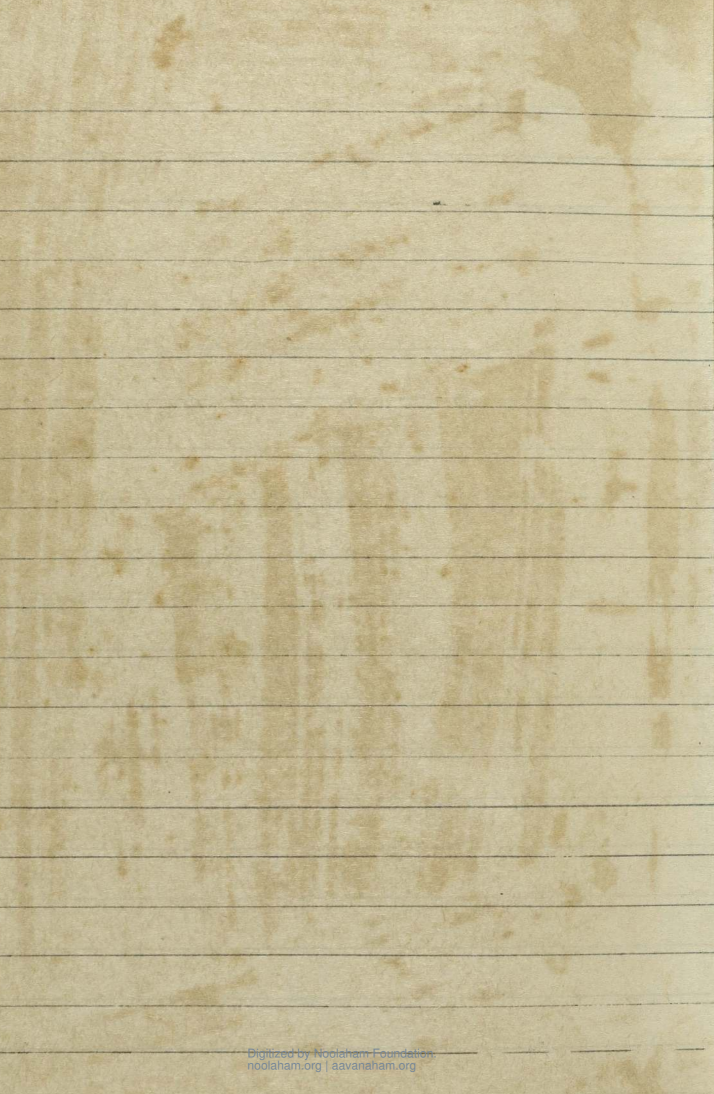
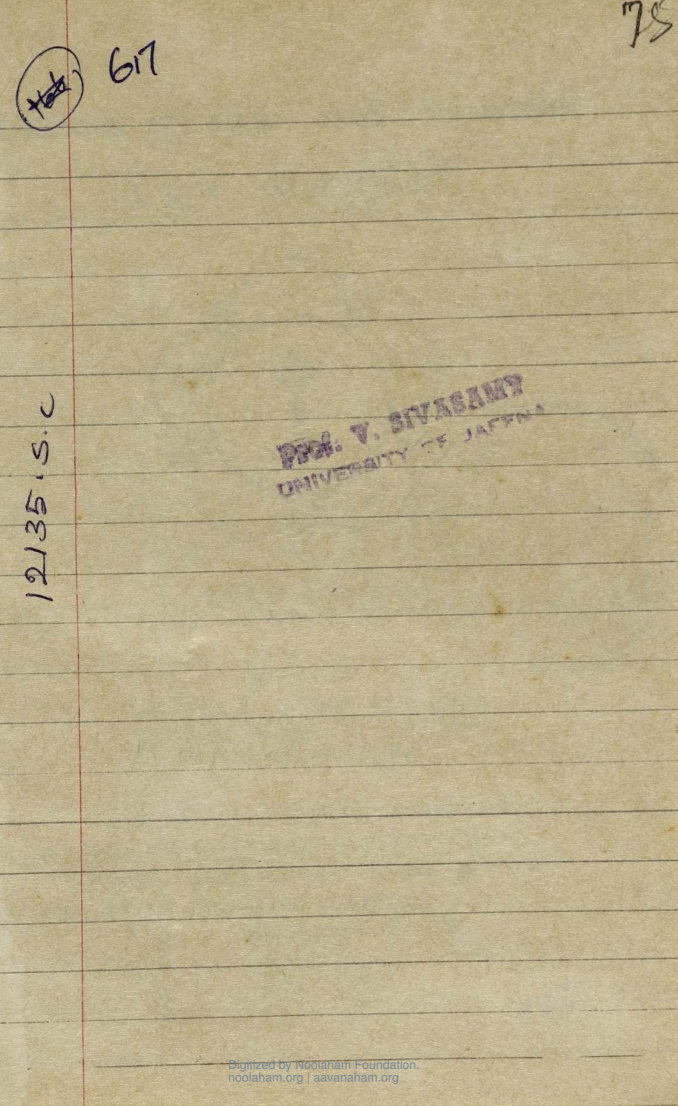
பகவான் ஸ்ரீ சத்யசாயிபாபாவின்

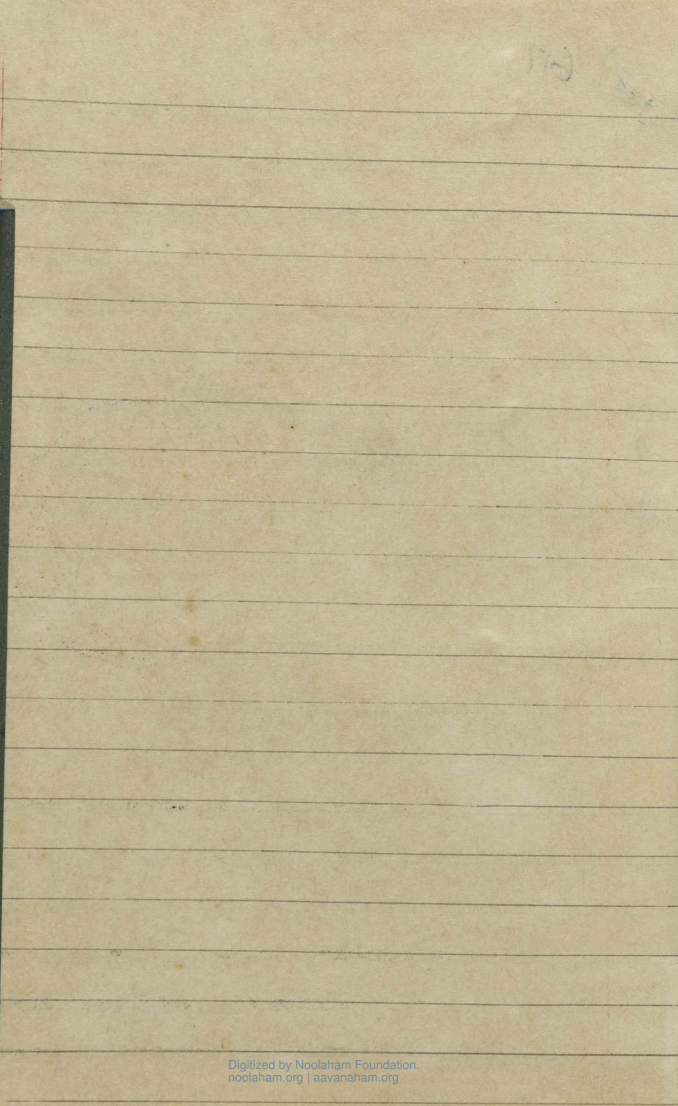
க்தா -----\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* வாஹினி

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

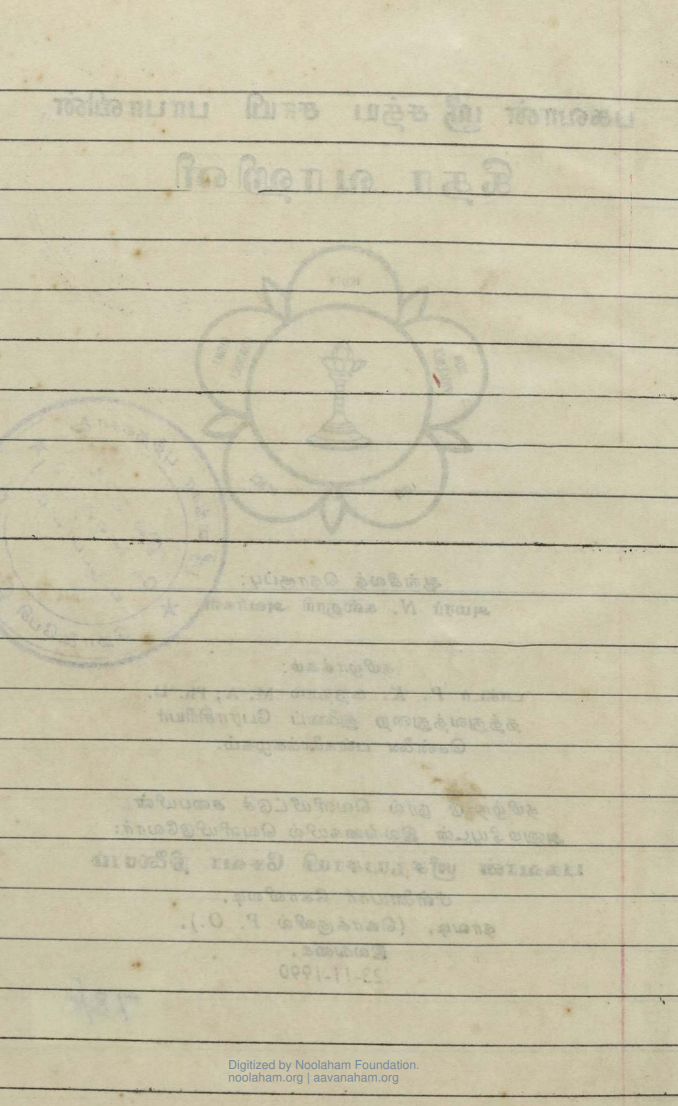
Press and











# மறுபிரசுர முன்னுரை

லம் சாயிராம் பிறக்கா ஆ

0

பகவான் ஸ்ரீ சத்யசாயி பாபா அவர்களால் பக்க களுக்கு அருளப்பட்ட ''கீதா வாஹினி'; எனும் நாக், தமிழ்நாட்டு பசுவான் ஸ்ரீசத்யசாயி பாபா நிறுவனத்தின் நூல் வெளியீட்டு நம்பிக்கைப் பொறுப்பரீளா, சீன்பிலை (Tamil Nadu Puplication Trust) தமிழில் சொழிபெயர்க் கப்பட்டு வெளியிடப்பட்டது. அச்சிட்ட பிரதிகள் அத்தனே யும் விற்பனேயாகி விட்டமையால், அச்சபையின் அங்கி காரத்துடன் இலங்கைப் பக்தர்களின் தேவையைப் பூர்த்தி செய்வதற்காகவும், பகவானின் 65வது ஜனன ஜெயந்தி விழா – அவதாரம் பிரசுடனப் பொன் வீழா என்பவற் றின் நினேவுக்கு ஒரு காணிக்கையாகவும் தாவடி, பகவான் ஸ் சத்யசாயி சேவா நிலையத்தினர், இந்நூலே மறுபிரசுர மாக வெளியிடுகிருர்கள்.

இவ்வருமையான கைங்கரியம், நாட்டில் ஏற்பட்ட சூழ்நிலேகள் காரணமாக எதிர்பாராத சிரமத்தையும், செல வதிகரிப்பையும் எதிர்நோக்க வேண்டியிருந்தது. இருந்தும் எடுத்த முயற்சியை, பகவானின் கருணேயுடன் வெற்றிகர மாக முடித்திருக்கிறுர்கன். இவர்களுக்கு எமது வாழ்த் துக்கள்.

இந்நாலே வெளியிடுவதற்கு உதலிய பத்தர்கள் அனே வருக்கும் பசுவானின் ஆசீர்வாதம் வேண்டிப் பிரார்த்திக் தின்றேம்.

> செ. சீவஞானம் அக்ல இலங்கை பகவான் ஸ்ரீ சத்ய சாயி சேவா நீறுவனங்களின் இண்ப்புக் குழு தீலவர்

14 (40) வைமன் வீதீ, யாழ்ப்பாணம், 03-11-1990.

### வெளியீட்டுரை

ஓம் சாயிராம்

பகவான் ஸ்ரீ சத்ய சாயி பாபா அவர்களால் அருளப் பட்ட கீதா வாஹினியின் தமிழ் மொழிபெயர்ப்பை எங் கள் நிலேயத்தின் நான்காவது வெளியீடாக வெளியிடுவதில் நாம் பெருமகிழ்ச்சி கொள்கிறேம். இது சநாதன சாரதிக் காக பாபா அருளிய கீதை விளக்கங்களே அமரர் என். கஸ்தூரி அவர்கள் ஆங்கிலத்தில் தொகுத்து வெளி யிட்டார். ஆங்கிலத்திலிருந்து தமிழில் டாக்டர் பி. கே, சுந்தரம் அவர்களால் மொழிபெயர்க்கப்பட்டது.

பகவத் கீதைக்கு எத்தனேயோ உரைகன் ஏற்கனவே வெளிவந்துள்ள போதிலும் இந்நூலுக்கு ஒரு தனிச்சிறப்பு என்னவெனில், அதனுள் அடக்கியுன்ள ஆழமான, எளிய தற்காலத்திற்கு ஏற்றவண்ணம் கொடுக்கப்பட்டுள்ள விளக கங்களே! கீதையை உபதேசித்தவரே திருவதாரம் செய்து லோகதச வர்த்தமான நிலேகளுக்கேற்ப விளக்கம் அளித் துள்ளாரெனில் இறை ஆடிச் சிறப்புவேறென்**ன இருக்க** மூடியும்? இப்படி ஒரு காலகட்டத்தில் வாழவும், இந்நூலேக் கற்கவும் நாம் என்ன புண்ணியம் செய்தோம்.

இந்தாலே முதன்முதலிற் படித்ததும் இதை சாயி அடி யார்களும் மற்றும் ஆத்மீக சாதனு நோக்கத் ைதக் கொண்டவர்கள் அனேவரும் படித்துப் பயன்பெற வேண் டும் என்றபேரவா எமக்கு எழுந்தது. புத்தகங்களே இந்தியா விலிருந்து வருவித்து வினியோகிக்க முயன்ருேம். ஆனுல் அங்கும் இந்நூல் அரிதாகினிட்டது. ஆகவேதான், இலங்கை யிலுள்ள சாயி நிறுவனங்களின் இணேப்புக்குழுத் தல்வர் அவர்களுடாக, தமிழ்நாடு, பகவான் ஸ்ரீ சத்ய சாயிபாபா நிறுவனத்தின் நூல் வெளியீட்டு நம்பிக்கைப் பொறுப் பாளர் சபையிடம் உரிய அநுமதி பெற்று இந்நூலே மறு பிரசுரமாக வெளியிட பகவானின் அருளாசிகள் எமக்குக் கிடைத்தது.

ஏற்கனவே கிறிய நூல்களாக 1) சாயி சரித்இராமிர்தக் தொதம் 2) தர்மவாஹினிச் சுருக்கம் 3) அவதாரஉண்மைகன் ஆகிய நூல்களே வெளியிட்ட எமக்கு இந்தப் பெரும் நூலே அச்சிட்டு வெளியிடுவது பெரிய பணியாகவும், புனிதப் பணியாகவும் இருந்தது.

சாயி அன்பர்கள் மத்தியில் இக்கருத்தை வெளியிட்ட தும் ஆக்கமும், ஊக்கமும் பெற்ருேம். நிதி உதவியும் தேடி வந்தது இதுவன்றே சாயீசனின் அற்புதமும், கருணேயும், ஆசியுமாகுமென மகிழ்த்து பணியில் இறங்கினேம், நாட் டில் ஒரளவு அமைதி நிலவிய காலம்.

பாரதப் போரில், தேர்ப்பாகளுகிய இருஷ்ண பரமாத் மாவால் வழங்கப்பட்ட போதனேகள், நவயுக இருஷ்ண அனதாரமாகிய சாயி பகவாளுல் உரைதடையாகத் தந்துள்ள இந்நூலேத் தமிழில் அச்சிட முற்பட்ட போதும் எமக்கு இங் கும் போர்க்காலம், மின்னுமல் முழங்காமல் வந்து சேர்த்த தென்ரூல், இது என்ன பொருத்தமோ? சொல்லொணுத் தயரங்களுக்கு மத்தியில் இந்நூல் வெளியிடப்படுகிறதெனில் அதுவும் சாயீசனின் அற்புதங்களில் ஒன்றே!

இந்நால் அச்சிட்டு வெளியிடுவதற்கு உதவிய ஒவ்வோ ருவரினதும் உள்ளத்திலும் சாயீசனே சாரதியாக அமர்ந்து அவரவரை இயக்குவித்திருக்கிருர் என்று கொள்வதில் நாங் கள் பெருமைப்படுகிருேம்.

சாயீசனின் அளப்பெருங் கருணேயால் இந்நூல் வெளி வருகின்றது என்பது வெளிப்படை. சாயி அடியார்கள், இறை அன்பர்கள் எல்லோரும் இந்நூலேப் படித்துப் பயன் பெற வேண்டும் என்பது சுவாமியின் விரூப்பம். அன்பர்கள் அப்படியே செய்ய வேண்டும் என்று எமது சேவா நிலேயத் தின் அன்பான வேண்டுகோளேயும் இத்துடன் சேர்த்துக் கொள்ளுகிறேம்.

#### ஜெய் சாயிராம்

பகவான் றீ சத்ய சாயி சேவா நி**லேய**ம்

தாவடி

பிள்ளேயார் கோவிலடி, தாவடி'

(கொக்குவில் P. O),

இலங்கை,

23-11-90.

## முன்னுரை

ஸ்நாதன ஸாரதியான பகவான் ஸ்ரீ சத்ய ஸாயி பாபா ஆதித்யனுக்கும், மனுவிற்கும் இக்ஷவாகு மன்னனுக்கும் தீதா சாஸ்திரத்தை உபதேதித்தார். குரு க்ஷேத்திரத்தில் நன்மைக்கும் தீமைக்கும் நடந்த போரில் அர்ஜுனனுக்குச் சாரதியாக இருந்தார். அர்ஜுனன் மனச் சோர்வினை பீடிக்கப்பட்டயோது, எல்லாம் மெய்ப்பொருளின் வடிலமே என்ற ஒருமை உண்மையை உணர்த்தி. சோர்விலிருந்தும் துயரத்திலிருந்தும் அவனே மீட்டார்.

இன்றும் அவர்தான் நமக்குச் சாரதி. அவரை அந்த நிலையில் வைத்து உணர்வோமாக! விவேகம் என்னும் கடிவாளத்திரூல் பற்றின்மை என்னும் சாட்டை கொண்டு புலன்கள் என்னும் குதிரைகளே அடக்கி ஓட்டி, ஸத்தியம் தருமம் என்னும் சாலே வழியே சாந்தி என்னும் வீட்டிற்கு அவர் நம்மை அழைத்துச் செல்லுவார். சத்தியச் சாலே முழுதும் பிரேமை என்னும் ஒளி விளக்குகள் ஏற்றப்பட் டிருக்கின்றன.

அர்ஜுனன் அவரை அந்தநிலயில் ஏற்றுக் கொ டான். நாமும் அதேபோல் செய்வோம். அறவழியில் செல்ல முடியாமல் உலகத்துப் பற்றுக்கள் குறுக்கிடும் பொழுது. உள்ளத்தூறும் பரிவுணர்ச்சியை பேராசை தடுத்து மூடி வீடும்பொழுது, அன்பின் அறைகூவலே பகைமை விரட்டும் பொழுது, கீதையை நாம் படிக்க வேண்டும். அவரே அப் பொழுது கீதையை நாம் படிக்க வேண்டும். அவரே அப் பொழுது கீதையை நமக்கு உபதேசிக்கின்றுர். அருளும், ஆற்றலும், அறிவும் அப்பொழுது வெள்ளமென நம் முன் பாய்கின்றன; போரிட்டு வெற்றி பெறுவதற்குரிய திறனே தன்கு அளித்து நம்மை வீரர்களாக்கி விடுகின்றன.

குரு கேஷத்திரத்தில் எடுத்துக் கூறப்பட்ட கீதையின் சாராம்சமோ விளக்கவுரையோ அன்று இந்தச் சிறிய புத் தகம். நாம் இப்போழுது நடத்தும் வாழ்க்கைப் போராட் டத்தில் வெற்றி பெறுவதற்காக நமக்கு இறைவன் எடுத்துச்

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

சொல்லுகின்ற போதனேகளே மனத்தில் வாங்குவதற்காக நாம் புதிதாக எந்த கொழியையும் கற்கவோ, எந்தப் பழைய நூலப் படிக்கவோ வேண்டியதில்லே. இந்தக் இதா வாஹிணீ எப்பொழுதும் மாருத அதே நீரோட்டம் தான். அது நகக்குப் புத்துணர்வளித்து புத்துயிரூட்டுகிறது, அதே தெய்வ புருஷனல் அது நமக்குத் திருப்பி அளிக்கப்பட்டி ருக்கிறது. புதுமையின் அறிவுச் சிலம்பங்களினுலும், விஞ் ஞானத்தின் பெருமையால் தூண்டப்பட்ட அகந்தையினு லும் அரைகுறையாகப் படித்து நுனிப்புல் மேய்ந்து எதை யும் தூக்கியெறிந்து கிண்டல் செய்பிற இக்காலத்து மனப் பான்மையினும் தன்வயமிழந்து தனித்துத் **தன்க்**கிற மனிதனே ஆட்கொண்டு மீட்கத்தான் இந்தக் கீதா வாஹினி அருளங் பெறுகிறது. இதிலடங்கிய அறிவுரைகள் நமக்குப் பலத்தையும் நம்பிக்கையையும் கொடுத்து, ஆறுதலேயும் மன நிறைவையும் அளிககின்றன.

போர் முலேயில் அர்ஜுனன் செய்தது போல, நாமும் அதே கவனத்துடனும் முனேப்புடனும் இந்த அருளுரையைக் கேட்க வேணும். இந்தப் புத்தகத்தைப் படித்து முடித்த வுடன் நாமும் அர்ஜுனன் கூறியதைப் போலவே ''என் னுடைய மயக்கம் தெளித்தது. என்னுடைய சொரூபமான மெய்ப்பொருளே அறிந்து கொண்டேன்,'' என்று கூறுவோம் என்பதல் ஐயமில்லே,

உங்கள் இதயத்தில் குடிகொண்டிருக்கும் சநாதனசாரதி நமது ''சநாதன சாரதி'' இதழ்களில் இந்தக் கீதாவாஹினி யைத் தொடர் கட்டுரைகளாக அருளிஞர்.

உங்களது ஆர்வம் மேலும் மேலும் பெருகுமாக எல்லா வற்றிற்கும் ஆதாரமாக உள்ள ஒரு பெரும் பொருளின் மஹிமையை அறிவிக்கும் இந்தப் புத்தகத்தினுல் உங்களது மனது விசாலமடைவதாக!

> இப்படிக்கு என். கஸ்தாகி ஆசிரியர், ஸநாதன ஸாரதி

20 1 2 2 3 3 3 2 2 2

கீதா வாஹினீ

தமிழ் நாலின் முன்னுரை

்'ஸநாதன ஸாரதி''க்காக பகவான் பாபா அருளிய கீதா விளக்க நன் முத்துக்கள் கீதா வாஹினியில் சுடர்விடு கின்றன. திரு. கஸ்தூரி அவர்கள் தொகுத்த ஆங்கில நூலின் தமிழாக்கம் இந்நூல்.

உபநிடதங்கள் பசுக்கள்; அவற்றின் பால் பகவத் கீதை கறப்பவன் கண்ணன்; க**ன்று அ**ர்ஜுனன்; இதை அருந்தி இன்புறுபவர் நல்ல மனம்படைத்த மனிதர்கள்.

பகவத்கீதை, வியாஸர் அருளிய ஸ்ரீமத் மஹாபாரதத் தில் பீஷ்ம பர்வம் என்னும் பகுதியில் அடங்கியிருக்கிறது. பதினெட்டு அத்தியாயங்களில் 700 சுலோகங்களாக இது தரப்பட்டிருக்கிறது. இதில் ஒவ்வொரு அத்தியாயமும் தரப்பட்டிருக்கிறது. இதில் ஒவ்வொரு அத்தியாயமும் ஒவ்வொரு யோகத்தைப் பற்றிக் கூறும். கீதையைப் படித் துணர்ந்தால் பேதையும் மேதையாவான்.

பகவான் பாபா இந்தக் கீதையை 27 அத்தியாயங்களில் உருவாக்கியிருக்கிரூர். இவற்றிலெல்லாம் அறிவு நுட்பமும் ஆன் மதரிசனமும் ஒளிவீசுகின்றன. தெளிவாகமலிருக்கிற பல இடங்கள் தெளிவாகின்றன. ஒவ்வொரு பக்கூத்திலும் பகவானின் தெய்வக்குரல் ஒலிக்கிறது. தமிழ் கூறம் நல்லுலகம் இதனுல் பயன்பெற வேண்டும் உயரிய நோக்கோடு திரு லத்ய ஸாயி பக்தர் குழாம் இந்தத் தமிழாக்கப் பணியை எனக்கு இட்டது. இதிலுள்ள குற்றங்களே மன்னித்து, குணங்களே ஏற்று அன்பர் உலகம் மகிழ வேண்டுமென்று கேட்டுக் கொள்கிறேன்,

இப்புத்தககத்தில், பாபாவின் உரைகளுக்குப் பின் ''தேன் துளிகள்'' என்ற தலேப்பில்' கீதாவாஹினியி விருந்து தலேயாய சில கருத்து மணிகளேத் தொகுத்துத் தந்திருக்கிறேன். இவை பாபாவின் வாயமுதத் தேன் துளிகள். இவற்றையும் சுவைத்து மாந்தி இன்புறுமாறு அன்பர்களே அழைக்கின்றேன்.

> பாபாவின் கருணே பொங்கி எங்கும் தங்கு வதாக.

> > Q. Cs. & 1,500

**∂***ச*ன் ~ , 11-14-1977.

| dia bu                                         |        |                  |
|------------------------------------------------|--------|------------------|
| BUINGOT & GOULSTAN                             | ir     | - Contraction    |
| 12                                             | 2      | deunu @ A Ma     |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·          | 3      | diama Cate       |
| ஓம் பார்த்தாய ப்ரதிபோதிதாம்                    |        | auto Burnund     |
| பகவதா நாராயணேன ஸ்வயம்                          |        | ditter to B & R. |
| வ்யாஸேன க்ரதிதாம்                              |        |                  |
|                                                | 0      | auriu@&p         |
| புராணமுநிநா மத்யே மஹாபாரதம்                    |        | aunult are       |
| அத்வைதாம்ருத – வர்ஷிணீம்                       |        | ditamtification  |
| பகவதிம் அஷ்டாதச - அத்யாயினீம்                  | 6      | のほうしい意思」を        |
| CY                                             |        | Saunue K         |
| அம்ப த்வாம் அநுலந்ததாமி                        | 11     | 山山市山江西北          |
| பகவத் கீதே பவ - த்வேஷிணீம்,                    |        |                  |
| 128                                            | E.F.T  | an mulate        |
| அர்ஜுனனுக்காக பகவான் நாராயன                    | ானல்   | Gaiani           |
| மாழியாக அருளப் பெற்றதும், முனிவரா              |        |                  |
|                                                |        |                  |
| <b>சல் மஹாபாரதத்</b> தின் <b>மையத்தில் அபை</b> | De all | will pp g w      |

Lar

அத்வைத் அழுதத்தைப் பொழிவதும், பதனெட்டு அத்தியா யங்களால் ஆனதும் மறுபிறவி இல்லாமல் செய்வதுமான பகவத் கீதா! எம் அன்னேயே! உண்ணே எப்பொழுதும் தீனேந்து வாழ்வேன்!

மூகம் கரோது வாசாலம் பங்கும் லங்கயதே கிரிம் யத் க்ருபா தம் அஹம் வந்தே பரமானந்த மாதவம்

1.5%

ஊனமயைப் பேச்சாளஞக்கி, மூடவனே மலேயைத் தாண்டச் செய்யும் கருணேயை உடைய இன்ப வடிவமான மாதவனே வணங்குகிறேன்.

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### Gurgar Låst

\*

|            |     |                                      | பக்கம் |
|------------|-----|--------------------------------------|--------|
| அத்தியாயம் |     | Barren B Cart altant                 |        |
| அத்தியாயம் | 2   | Charles of the Carlos Courses in the | 12     |
| அத்தியாயம் | - 3 | dame Ones D. Ones I. A.              | 20     |
| அத்தியாயம் | 4   |                                      | 32     |
| அத்தியாயம் | -5  | duniaria mana duniana dana           | 43     |
| அத்தியாயம் | 6   | Causes sur hußtenie                  | 52     |
| அத்தியாயம் | 1   | antipalan usen referma               | 63     |
| அத்தியாயம் | 8   | வைதாம்ருத – வர்ஷிணிம்                | 73     |
| அத்தியாயம் | 9   |                                      | 81     |
| அத்தியாயம் | 10  | Bo sectors - sectored                | 95     |
| அத்தியாயம் | 11  | and a group to diving a              | 104    |
| அத்தியாயம் | 12  | பத் இதே பய - தவெலினிம்,              | 116    |
| அத்தியாயம் | 13  |                                      | 128    |
| அத்தியாயம் | 14  | STATESTANTE LIASTICE BITTER LISTER   | 140    |
| அத்தியாயம் | 15  | ாக அருளப் பெற்றதும், முனிவராவ        | 152    |
| அத்தியயயம் | 16  |                                      | 163    |
| அத்தியாயம் | 17  | Company and an and a contraction     | 174    |
| அத்தியாயம் | 18  | ் அருதத்தைப் பொழிவதும், பதிலை        | 185    |
| அத்தியாயம் | 19  | in sea sub usulland Seven con        | 195    |
| அத்தியாயம் | 20  | Rear and margardul a des Bar         | 206    |
| அத்தியாயம் | 21  | Interes Originus                     | 217    |
| அத்தியாயம் | 22  |                                      | 225    |
| அத்தியாயம் | 23  | ausonoma Incla di                    | 236    |
| அத்தியாயம் | 24  |                                      | 248    |
| அத்தியாயம் | 25  | zie atwanCy Skiv                     | 254    |
| அத்தியாயம் | -26 | kista sin anna athan                 | 252    |
| அத்தியாயம் | 27  | arright wards                        | 272    |

américanani "Cuistmentois", or La a la Lalaveners

tion and man and and the main

தாண்டர் செய்யும் கருளோவைய உடைய இன்ப வடிவமான

# SSIDI DDOT

Missurio 1

புரிந்து கொள்வதற்கு. கீதையின் உள்ளர்த்தத்தைப் அதை மிகவும் பயபக்தியுடன் அணுகுவது அவசியம். அடக் கமும் ஆர்வமும் உள்ள மனப்பாங்கோடு அதைப் படிக்க முற்படவேண்டும். ஏனெனில், உபநிஷதங்கள் என்னும் பசு கொடுத்த பால் இந்தக் கீதை; அர்ஜுனன் என்னும் கன்றிற்காகக் கண்ணன் என்னும் இடையன் கறந்தது; நல்லறிவுடையோர் எல்லோரும் பருகிப் பலம் பெறுவதற் காக இது தரப்பட்டது. ஒரு சிலர், மஹாபாரதத்தின் ஒரு பகுதியான இந்தப் புனிதமான கேதை, மஹாபாரதம் இயற்றப்பட்ட பின் தொகுக்கப் பெற்றது என்று வாதிடு கிரூர்கள். கீதை இயற்றப்பட்டதைப் பற்றி எவர் எதைச் சொன்னும் சரி, கதை சொல்லும் தத்துவங்களும் உப தேசங்களும் மிகவும் பழமையானவை, ஏன், காலவரம்பிற் குட்படாதவை என்பதல் எந்தச் சந்தேகமுமில்லே.

கேதயில் நான்காவது அத்தியாயத்தின் முதல் மூன்று கமோகங்களில், இறைவன் முதலில் சூரியனுக்கும் பின்னர் மனுவிற்கும் கேதலை உபதேசித்ததாகக் குறிப்புத் தரப் பட்டிருக்கிறது. மனுவினிடமிருந்து இக்ஷவாகவையும் அவனிடமிருந்து மற்றவர்களேயும் முறையே அது அடைத் தது என்ற செய்தியும் அங்குத் தரப்படுகிறது. ஆகவே, கீதை காலத்திற்கு அப்பாற்பட்டது; கடந்த காலத்திலோ, தற்காலத்திலோ, ஒரு தேதியில் அது ஏற்பட்டதாகக் கூற, முடியாது.

ஆன்மீகச் சாதகர்களுக்குரிய புத்தகமாகும். கீதை மற்றது எதையும்விட, ஸாதனத்தை, அதாவது, ஆன்மீக நோக்குகளே அது வலியுறுத்துகிறது. அதில் ஒவ்வொரு. அத்தியாயமும் அமைதி, இயைவு என்ற இலட்சியத்தை அடைவதற்கு வேண்டிய வழிகளேயும், முறைகளேயும் வகுத்துத் தருகிறது, இனி, முன்னேற்றத்திற்கான முனேப் பும் நிதானமும் கூடிய வேட்கையின் விளேவுதான் ஸாத னம் எனப்படும். ஸாதகன் சாதிக்க ஆசைப்படவேண்டும். அதில் நிராசை அடையக் கூடாது, தொடர்ந்து விடாமல் முயலவேண்டும். சீக்கிரமேவெற்றியைக் கண்டு விடவேண் என்று அவசரப்பட்டுத் Gib துடிக்கக் கூடாது. கதை ஒரு படகு போன்றது. தனக்குத் தானே ஏற்படுத்திக் ்கட்டிலிருந்து மனிதனே அவனுடைய கொண்ட இயற்கை யான ்சுத்ந்திரத்திற்கு அது ஏந்திச் செல்லுகிறது. இருளி ஒளிக்கும், ஒளியிழந்த நிலேயிலிருந்து. லிருந்து ஒரு பேரொளிக்கும் மனிதனே அது அழைத்துச் செல்லுகிறது. இழுக்கமென்பது இல்லாத, பிறப்பு இறப்பு என்ற சக்கரத் தோடு மனிதனேப் பிணேக்கும் வாசனேகளின் கலப்புக்கள் ஒழுக்கங்களேயும் கடமைகளேயும் அவனுக்காகக் நீங்கின், கதை ஏற்படுத்தியிருக்கிறது. frage instit 

2

உண்மையாகச் சொல்லப் போஞல், தனக்குரிய தருமங் களேச், செய்வதற்காகத்தான் இந்தக் கர்ம கேஷத்திரத் திழ்குள், செயற்களத்திற்குள் மனிதன் வந்து சேர்ந்திருக் திழன், அந்தச் செயல்களின் பலனேப் பெறுவதற்காக அல்ல, இதுதான் கீதையின் உபதேசம்; அதன் அடிப் படைப் பாடம்.

கதை வேதங்களினுடைய கருத்துக்களின் ஸாரம், புறத்தே உள்ள பொருள்களேக் குறித்துச் செய்யப் படுப வைகளான யாகங்களும் மஜ்ஞங்களும் வேதங்களுடைய தொடக்கப் பகுதிகளில் சொல்லப்பிட்டிருக்கின்றன. உள் முகமாகச் செய்யும் உபாஸீனகள் போன்ற மனத்தின் காரியங்கள் பின்னர் சொல்லப்படுகின்றன. ஞானயோக மும்கூட தெளிவும் தூய்மையும் அடைந்த மனமுடையவர் களுக்குத்தான் விளக்கப்படுகின்றது.

யாராயினும் சரி, எவ்வளவு படித்தவனுைம் मती. மயக்கத்தினின்றும் தப்பமுடியாது. அதனுல் அவன் துன் பத்தின் வசப்படுகிருன்; அது அவனுடைய செயற்றி றனேத் தடுத்து விடுகிறது. அர்ஜுனன் பெரிய உயர்ந்த தியாகத்தைச் செய்வதற்கும், சிறந்த மெய்யறி வைப் பெறுவதற்கும் ஆற்றலுள்ளவன். அப்படிப்பட்டவன் போரின் பயங்கரமான தேவைகளிஞல் மயக்கத்திற்கு ஆட் படுகிருன். இந்த மனத்துயரம் அவனது செயலுக்கும் தனேயிடுகிறது. உடலேயும் ஆத்மாவையும் ஒன்றுக்கொன்று குழப்புகிருன். இரண்டையும் ஒன்று என்று எண்ணி விடுகிறுன். ஓயாமல் மாறிக்கொண்டு ஓடிக் கொண் டிருக்கும் உலகத்தின் தன்மைகளால் ஒருபொழுதும் தொடப்படாமல் விளங்கும் ஆத்மாவின் மேல் பொய்யான தும் நிலேயற்றதுமான உலகத்தின் இயல்பை ஏற்றிவைத்து, இந்த மயக்கத்தை உண்மையென்று வேறு நம்பிக் கொண் டிருக்கிறுன். (பொய்யையும் மெய்யையும்) ஒன்றுக்கிய இந்தத் தவற்றினை் ஏற்பட்ட சில காரியங்களேத் தன்னு டைய ஆத்ம தர்மங்கள் என்று எண்ணிக் கொள்கிறுன்! இது அர்ஜுனனுக்கு மட்டும் ஏற்பட்ட அவலம் அல்ல. மனித சமுதாயத்துக்கே ஏற்பட்டதுதான். அதனுல், கீதை யின் மதிப்பு பொதுவானது; என்றுமுள்ளது. கீதையைப் படிப்பது என்றுல் மயக்கம் என்ற கடலே நீந்திக் கடக்கும் கரலே கலேயைக் கற்பதாகும். பகவான் கண்ணனின் ஆறுதலே கீதை. பல லட்சக்கணக்கான மனிதர்களுக்கு யும் விடுத&ையயும் அது அளித்திருக்கிறது என்பதே அது தெய்வத்தினிடமிருந்து தோன்றியது என்பதற்குச் சான்றுகும். அத்தகையதொரு மாட்சிமையைத் தெய்வத் திற்குக் குறைந்த யாரும் அதற்குத் தந்திருக்க முடியாது.

கீதை தொடங்கும் விதம், முடியும் விதம் இவைகளே அது விளக்கும் தத்துவம் என்னவாயிருக்கும் என்பதைக் குறிப்பால் உணர்த்துகின்றன. அதன் முதல் சுலோகமே ''தர்ம க்ஷேத்ரே, குருக்ஷேத்ரே'' என்று தர்மம் என்ற சொல்லே முதலில் வைத்து ஆரம்பிக்கிறது. கடைசியான பதினெட்டவது அத்தியாயத்தின் கடைசி சுலோகம் ''த்ர யோகேச்வர: கிருஷ்ண:' என்று தொடங்குகின்றது. இந்த யோகேச்வர என்ற சொல் கீதையில் இசொல்லப்படும். தர்மத்தைச் சுருக்கிச் சொல்லுகிறது. இவ்வாறு, கீதோப தேசத்தின் நோக்கம் இதுதான் என்பது தெளிவாகிறது. தர்மத்தை நீனே; தர்மத்தைச் செய்! தர்மம் என்ற இச்சொல் தான் எவ்வளவு பொருள் பொதிந்தது! எல்லா மெய்யுணர் துல்களும், தருமத்தினது இயல்பையும் அதன் நுட்பமான அம்சங்களேயும் அறுதியிடவும் விளக்கவும் முயன்று கொண் டிருக்கின்றன. கீதை இந்த ஆராய்ச்சியையும், படிப்பையும் தன்னகத்தே கொண்டிருக்கிறது. தருமத்தை அதன் எல் லாச் சாயல்களோடும் சொல்லுகின்ற பாடப்புத்தகம் கீதை. தருமத்தில் அடங்கும் எல்லாத் தத்துவங்களேயும் அது

அர்ஜுனன் தனிப்பட்ட 2வன். உடம்பு ரதத்தில் அமர்ந்து ஒட்டும் லாரதியாய் இருந்து ஒரு ரதம்; கும் குருதேவன் கண்ணன். அறிவை இயக்கும் உபதேசிக் காயத்ரீ மந்திரத்தில் வருகின்ற ''எங்களுடைய இறைவன் துலங்கவைப்பாயாக! '' என்ற சொற்களினை செய்யப்படும் மனிதனுடைய பிரார்த்தனேக்குச் செவிமடுத்து விளக்கச் செய்யும் பரம்பொருளே அந்தச் சாரதி கண்ணன். அறிவை அசுரத் தன்மையைக் காட்டி நிற்பவர்கள் கௌரவர்கள்; தேவத் தன்மையை எடுத்துக் காட்டுபவர்கள் பாண்டவர் கள். ஒரு சாரார் தீயவர்; மற்ற சாரார் நல்லவர். இரண்டுக்குமிடையே என்றுமே போராட்டம் நிகழ்ந்து கொண்டிருக்கிறது. எதிரெதிரான இவ்விரண்டு களுக்கிடையே நிகழும் இந்தப் போராட்டத்தில் உயிர் म मं क्र களின் ஆத்மாவான கண்ணன், எல்லாக ற்றையும் காக்கும் மெய்ப்பொருளான தருமத்தின் பக்கம் நிற்கிருன்; அடுத்துக் கெடுக்கும் மயக்கத்தின் பக்கம் சேருவதில்லே. உங்களுக்குத் துளோயாக உங்களது பக்கத்தில் இறைவன் இருக்கவேள் டும் என்நு நீங்கள் விரும்பினுல், தருமத்தின் ளான தெய்வீகத் தன்மைகளினுல் உங்களே வலுப்படுத்திக் கொள்ளுங்கள் ஏனெனில், எங்குத் தருமம் இருக்கிறதோ, அங்கு ஆண்டவன் இருக்கிழுன்.

இதனுல், ஆண்டவன் எங்கும் இருக்கிழுன் என்பது பொய்யல்ல! வெண்ணெய் பாலெங்கும் நிறைந்து நிற்கிறது, ஆணுல் பாலேத் தயிராக்கிப் பின் தயிரைக் கடைந்துதான் பாலிவீருக்கும் வெண்ணெயை வெளிப்படுத்த முடியும். அது போலவே தருமசாதனத்திளுல் எங்கும் நிறை இறைவன் ஒரிடத்தில் தோற்றம் கொள்கிறுன். எங்கு ரமூம் இருக் கிறதோ அங்கு வெற்றி ஏற்பதகிறது.

5

அர்ஜுனன் பௌதீகமான ஒரு நிலேமையை மட்டும் நினேத்து அதில் ஆழ்ந்திருந்தான். அதனுல் ஆத்மாவைப் பற்றிய அறிவைக் கொடுத்து அருள் செய்ய வேண்டி யிருந்தது. சாதனத்தின் எல்லர வகைகளும் ஆத்மாவைப் பற்றிய உணர்வு தெளிவு பெறும் பயனேக் குறித்தும், அதில் கவனம் பதிக்கப்படுவதற்கும் அமைக்கப்பட்டிருக் கின்றன. கண்ணனுடைய உபதேசம் இதுவே; உண்மையில் இதுதான் மெய்யறிவின் தேட்டத்திற்கு முழுப் பொரு ளாகும்.

அர்ஜுனன் வாய்திறந்து கேட்காவிட்டாலும் அவனேக் குழப்பத்தில் ஆழ்த்திய பல சந்தேகங்களுக்குக் கண்ணன் விடையளித்தான். ''ஒ அர்ஜுஞ! இந்த அரசர்களும் இளவரசர்களும் உனக்கு உறவினர்கள், உன் கையால் மரணமடையப் போகிருர்கள் என்றுதான் நீ துன்பப்பட்டுக் கொண்டிருக்கிருய். ஆயினும் தருமத்தைப் பற்றிச் சக்கர வட்டமாகப் பேசுகிருய். ஆனல், ஒன்று கவனத்தில் வைத்துக் கொள்! மெய்யறிவு படைத்தவர்கள் உயிருட னிருப்பவர்களுக்காகவோ இறந்து விட்டவர்களுக்காகவோ துயரப்படுவதில்லே. அதன் காரணத்தை உனக்குச் சொல் லட்டுமா? நல்லது: மரிப்பது இந்த உடம்புதான்; இந்த உடம்பைக் குறித்துத்தான் நீ இத்தனே துன்பப்பட்டுக் கொண்டிருக்கிருய். உன் வாழ்நாளில் இந்த உடம்பு பல அடைந்ததே, அப்பொழுதெல்லாம் மாறுதல்களே if துன்பப்பட்டதுண்டா? குழந்தை பாலகஞக மாறியது: பாலகன் வா விபகுக மாறினுன்; வாலிபன் நடுவபதினஞானன்; நடுவயதினன் முதியவனுன்; முதியவன் மரிக்கிறன். இவ்வாறு இத்தனே நாள் இந்த உடலுக்கு ஏற்பட்ட மாறுதல்களுக்காக நீ ஒரு நாளும் அழுததில்லேயே? மரணம் என்ற இந்த ஒரு மாறுதலுக்கு மட்டும் ஏன் அழுகிருய்? நீ சிறுவஞக இருந்த போது உனக்கிருந்த 2.1.017 இப்பொழுது உனக்கிருப்பது? திருஷ்டத்யும்நகேக் கட்டிப்

போட்டாயே, அப்பொழுது உனக்கிருந்த உடம்பு இப்போது எங்கே? அந்தச் சின்ன வயதின் குறும்பை இன்னும் நீ நன்மூக நினேவில் வைத்திருக்கிறுய். ஆனுல் அந்தக் குறும்பினேச் செய்த உடம்பு எப்போதோ போய் விட்டது i இப்படித்தான் உனது உடம்பு என்னதான் மாறுதல்களே அடைந்தாலும் மெய்றிவுமயமான ஆத்மா மட்டும் அழியாமல் மாருமல் அப்படியே இருக்கிறது. இந்த மெய்யறிவில் அசைக்க முடியாமல் ஊன்றி நிற்பது தான் புத்திமானுக்கு அடையாளம்'' என்று கண்ணன் அர்ஜுன னுக்கு சொன்னுன்.

''பல ஆண்டுகளாக வாழ்ந்து உறவாடி வந்த உடம்பு மறையும் பொழுது ஒருவன் வருந்தாமலிருக்க முடியுமா; என்று நீ கேட்கக் கூடும். அப்படி வருந்துவது சரி என்றே வைத்துக் கொண்டர்லும், எத்தனே பேருக்காக நீ வருந்துவாய்? அதைப்பற்றி யோசித்துப் பார்த்தாயா? இன்பமும் துன்பமும் பகலேயும் இரவையும் போன்றவை. அவற்றைப் பொறுத்துக்கொள்ள வேண்டியதுதான். இதற்கு நீ மறுத்தால் அதனுல் அவை வராமல் போய்விடா. அல்லது நீ விரும்பி வரவேற்முலும் அதற்காக அவை அப்போதே வந்தும் விடா அவை இரண்டும் இந்தப் பூத உடலேச் சார்ந்தவை. அவை ஆத்மாவைத் தொடமாட்டா; இவை இரண்டிலிருந்தும் நீ விடுபட்ட அக்கணமே மோக்ஷம் பெற்றவனுகிருய்! என்று மேலும் கண்ணன் சொன்னை.

கீதையில் இந்த உண்மைகளேப் போதிக்கும் முதல் அத்தியாயம் அர்ஜுன விஷாதயோகம் என்று அழைக்கப்படு திறது. அர்ஜுனனுடைய துயரத்தைச் சொல்லும் பகுதி என்று பொருள். பகவத் கீதை என்னும் கட்டடத்திற்கு இந்த அத்தியாயமே அஸ்திவாரம். அஸ்திவாரம் பலமாக இருக்குமானல் கட்டடமும் பலமாக இருக்கும். ஐயாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முன்னல் அந்த அஸ்திவாரத்தின் மீது எழுப்பப்பட்ட கீதை அசைக்க முடியாததாகவும். உறுதி யாகவும் நிற்கிறது. இதிலிருந்து எவ்வளவு அழுத்தமாக அது நிற்கின்ற அஸ்திவாரம் அமைந்திருக்கின்றது என்பதை யும், அந்த அஸ்திவாரத்தைப் போட்டவன் எவ்வளவு அறிவாளி என்பதையும் நீங்கள் ஊகித்துக் தொள்ளலாம்.

நீங்கள் அதை 'விஷாதம்' துயரம் என்று அழைக் கிறீர்கள். ஆனுல் அந்தத் துயரம் மிகவும் நன்மை பயப்ப 'அதைரியம்' அது சாதாரணமான தாக இருக்கிறது. அல்ல. ஏனெனில் அது அர்ஜுனனுடைய உண்மையுள்ளத் தையும் உறுதியையும் சோதித்து விட்டது. கண்ணனிடத் தில் மறுபேச்சில்லாமல் அடைக்கலம்புக அது அர்ஜுனனேத் தூண்டியது. அதனுலேதான் அது 'யோகம்' என்ற பெயரால் உயாத்தப்பட்டது. விஷாதயோகத்துடன் தொடங்கும் கீதை ஸந்நியாஸ யோகத்துடன் முடிகிறது. விஷாதம் அஸ்திவாரம்; ஸந்நியாஸம் **என்பது** அதன் என்பது மேலெழுந்த கட்டடம், விஷாதம் வித்து; லந்நியாஸம் பழம்,

அர் ஜுனனுக்கு ஒரு தூய்மையான இயல்பு இருப்பதாக எப்படிச் சொல்ல முடியும்? கீதையில் சொல்லப்பட்ட மெய்யறிவினேத் தூய இயல்புடைய ஒன்றுதானே பெறத் தகுதியுடையது? என்று கேட்கக்கூடும். 'அர்ஜுனன்' என்ற சொல் 'தூயது', 'மாசு படாதது', 'வெண்மையானது' என்னும் பொருளுடையது. அர்ஜுனனுக்கு மிகப் பொருத்த மாகத்தான் இந்தப் பெயர் இடப்பட்டிருக்கிறது. அப் பெயருக்கேற்ப அர்ஜுனன் நடந்து கொண்டிருக்கிறுன். அதனுல்தான் அவன் கண்ணனுடைய நேருக்கு நேரான தரிசனத்தைப் பெறமுடிந்தது; அதனுல்தான் உலகிற்குக் கீதை என்னும் பரிசுப் பொருள் கிடைப்பதற்கு ஒரு கருவியாக அமைந்தான்.

் கீதையில் பல இடங்களில் 'யோகம்' என்ற சொல்லேக் கண்ணன் பயன்படுத்துகிறுன். யோகத்தில் ஒரு மனிதனின் நிலேயும் வருணிக்கப்படுகிறது. இருப்பினும், 'யோகம்' என்ற சொல் சாதாரணமாக உபயோகப் படுத்தப் படுவதற்கும் கண்ணன் அதை உபயோகப்படுத்து வதற்கும் நிறைய வேற்றுமை இருக்கிறது என்ற ஐயம் கீதையைப் படித்தவர்களிடையே ஏற்படலாம். கண்ணன் சில இடங்களில் பற்றின்மையைப் பேசியிருக் புகழ்ந்து கிருன். இன்னும் சில இடங்களில், பக்தியினுலேயே, பூசனே யினுலேயே சிறந்த விடுதலேயைப் பெற்று விடமுடியும் என்று கூறியிருக்கிறுன். உயர்ந்த நிலேயான ஆத்மானந்தத் தைப் பெறுவதற்குரிய பல்வேறு முறைகளும் விரிவாகக் கூறப்பட்டிருக்கின்றன. எட்டாவது அத்தியாயத்தில், ராஜ யோகத்தைப் பற்றிய விவரம் இருக்கிறது. ஆயினும், ராஜ யோகத்தைப் போதிக்க வந்த நூல் கீதை என்று சொல்வது சரியாகாது.

பகவான் கண்ணனி...த்தில் முழுவதும் சரணடைதல், இச்சைக்குரிய பொருள் நிரம்பிய புற உலகத்தோடு நம்மைப் பிணிக்கும் மூன்று விதமான விலங்குகளிலிருந்து விடுபடுதல், நல்வினேகள், ஒழுக்கப் பயிற்சிகள் இவைகளேக் கடைப்பிடித்தல், இந்த முக்கியமான உண்மைகள்தான் கீதையில் வற்புறுத்தப்பட்டிருக்கின்றன. பயிற்சியின் சிறந்த முறைகளாகவும், உள்ள உயர்வின் மிக ஆழமான ரகசியங் களாகவும் பகவான் இவற்றைக் கருதுகிறுன்.

கீதையின் உண்மையான கருத்து எல்லோராலும் புரிந்து கொள்ளப்படவில்லே. புகழ் மிக்க படிப்பாளிகளும் எழுத்தாளர்களும், அரிய அறிவாற்றல் பெற்றவர்களா யிருந்த போதிலும், கீதையினுடைய உபதேசத்தின் ரகசியத்தை விண்டு சொல்ல முடியவில்லே. ஒன் று மாறுதல்களுக்கிடையே ஒரு சீரான சமநிலே இருக்கின்றது என்று உரையாளர்கள் கூறுகிருர்கள்; அல்லது, சுதந்திரம் பெறுவதையே மற்றெல்லாவற்றையும் விட முக்கியமான தாகக் கருதுகிருர்கள். இன்ஞரை பக்கம், தங்களுக்குத் தெரிந்த மேஞட்டுத் தத்துவ நூல்களுடன் கீதையை ஒப்பிட்டுக்கொண்டு, இளம் மனங்களுக்கு அதே முறையில் புகட்டவும் தொடங்கிவிடுகிறுர்கள்! முழுத் துறவு என்பது மிகவும் விரும்பத்தக்க ஒன்று என்பது உண்மைதான். ஆனுல் வெகு சிலரே அதைப் பயில முடியும். ஒர் ஆத்மீக மான அறிவுரை பொதுவாக ஏற்றுக் கொள்ளப்பட வேண்டுமானுல், பயிலுவதற்கு எளிய ஒழுக்கங்கள் அதில் இருக்க வேண்டும். அன்ருட வாழ்க்கையின் நடை முறையில் பயனுள்ளதாக ஒவ்வொருவராலும் அது உணரப்பட வேண்டும்.

தத்தம் அவரவர் சொந்தக் கடமைகளே நெஞ்சில் உறுதியுடன் செய்து முடிப்பதுதான் மிக உயர்ந்த அறமாகும். பிரச்சினேயைப் இந்தப் பொறுத்தவரை, சமயங்களுக்கும் அறநெறிகளுக்கும் ஒரு பிணக்கு ஏற்படு

கிறது. வினேசெய்தல் என்பது பு**ரிந்து கொள்ள** முடியாத இருக்கின்றது என்று பகவான் இயல்பினதாக கீதையில், அறநெறியைப் பற்றிச் சொல்லுகின்றூர். இந்த எந்தச் முறையானது? எது முறையற்றது? எந்தச் செயல் செயல் அறநெறிகளினுல் ஏற்கப்படுகிறது? எது ஏற்கப்படுவதில்லே? விடுவிப்பதற்குப் இந்தச் சிக்கலே இதனுடன் பலர் போராடியிருக்கிருர்கள்; இன்றைக்கும் போராடிக் கொண் டிருக்கிருர்கள். ஆனுல் போற்று தற்குரிய செயல் வகையைப் பற்றிக் குறிப்பிட்டிருக்கிறுன்: — ''என்னயே கண்ணன் நினேந்திரு! என்னுடைய பக்தகை இரு! என்னேத் தொழு! வணங்கு! என்ண அடைவாய்! உனக்கு என்ன உண்மை யாகச் சொல்லுகிறேன்! நீ எனக்கு உகந்தவனல்லவோ!'' ''எல்லாச் செயல்க**ளேயும் துற**ந்து, என்றும், என்னேயே அடைக்கலம் அடைவரயாக! நான் உன்ன எல்லாப் பாவங்களிலிருந்தும் விடுவிக்கிறேன்! வருந்தற்க!'' என்றும் கண்ணன் அர்ஜுனனுக்குச் சொல்கிருன்.

ஆஹா! இந்த இரண்டு சுலோகங்களின் கருத்தையும் உட்கருத்தையும் நன்கு நோக்குங்கள்! இந்த உலகத்திற்குள் திரும்பத் திருப்ப வருவது, தங்குவது, பின்னர் விட்டு மறைவது என்ற இந்தச் சுழலிலிருந்து உங்களேக் காப்பாற்று வதற்கும் அதிலிருந்து விடுவிப்பதற்கும் இந்தச் சரணுகதி என்ற ஒரு செயல் போதாதா?

தன்மன: 'அதாவது எல்லாவற்றிலும் கண்ணனப் பார்ப்பது. வாழ்வின் ஒவ்வொரு கணத்திலும் அவனே உணர்வது, இந்த உணர்வின் மகிழ்ச்சியில் திளேப்பது.தத்பக்த: அவன்பால் பூண்ட காதலினுும் பக்தியினு அதாவது' லும் உண்டான உறவில் ஆழ்வது தத்–மாஜீ, பெரியதாயினும் சரி, சிறியதாயினும் சரி, எல்லாச் செயல்களேயும் அவனுக்கே அர்பணிப்பது, சங்கல்பம், நோக்கம், ஆசை, செயல் பலன் விளேவு எல்லாவற்றையும் இறுதிவரை அடிமுதல் அவனுக்கே அர்பணிப்பது, தன்னிடத்திலே இருக்கும் பற்றுக்களேத் செய்யவேண்டிய துறப்பது, கடமைகளே யெல்லாம் பக்தி கலந்த பற்றின்மையோடு செய்து வருவது உங்களிடமிருந்து இதைத்தான் ஆண்டவன் எதிர்பார்க் கிருன்.

இத்தகைய முழுச் சரனைகதியைச் செய்வது மிகுந்த சிரமம் என்பதென்னவோ உண்மைதான். ஆயினும், இதைக் குறித்து மனிதன் மிகச் சிறிய முயற்சி செய்தாலும் அதை முடிவுரை தொடர்வதற்கு வேண்டிய தைரியத்தை இறைவனே தந்தருளுகின்றுன். பக்தஞேடு 5mL Gai நடந்து, நண்பதை இருந்து உதவுகிருன். வழிகாட்டியாக நடத்திச் செல்கிருன். பாவத்திலிருந்தும் ஆசையிலிருந்தும் காப்பாற்றுகின்ருன். ஊன்றுகோலாகவும் ஆதரவாகவும் இருக்கின்றுன். ''மிகச் சிறிய அளவில் செய்யப்பட்டதா யினும் பெரும் அச்சத்தினின்றும் இந்தத் தர்மம் காப்பாற்றி விடுகிறது'' என்று கீதையில் அவனே சொல்லியிருக்கிருன். தருமத்தைப் பின்பற்றுவதே இன்பத்தின் ஊற்று. அந்த வழிதான் குறைவான தடங்கல்கள் உள்ளது. இதுதான் இறைவனின் உபதேசம்.

மாம் ஏவ ஏஷ்யஸி: ''என்னருகில் வருவாய்; என்னே அணுகுவாய்; அதாவது, என்னுடைய ரகசியத்தைப் புரிந்து கொள்வாய்; என்னுள் பிரவேசிப்பாய்; என்னுடைய தன்மையை அடைவாய். இம்முறையில், இறைத்தன்மையை அடைதலும், இறைவனிடத்தில் உறைதலும், அவஞேடு ஒன்று தலும், உணர்த்தப் பெறுகின்றன. எல்லாப் பொருள் களிலும் இறைவனேப் பார்க்கின்ற பக்குவத்தை ஒருவன் பெற்றுவிட்டால், எல்லா அறி**வு**க் கருவிகளும் அந்த இறை உணர்வைத் தரும் பொழுது, அந்த இறைத் தன்மை ஒன்றே பார்த்து, கேட்டு, சுவைத்து, முகர்ந்து, தொட்டு உணரப்படும் பொழுது, மனிதன் ஐயமின்றி இறைவனின் வடிவத்தில் ஒரு பகுதியாகி, அவனிடத்திலே அவஞேடு கூடவே வாழ்கின்றுன். உங்களுடைய சொந்த வளர்ச்சிக்காகவே இந்தக் கடமையை நீங்கள் ஆற்ற முற்படும்பொழுது, முதற்படியிலேயே நீங்கள் ஒரு புதுச் சக்தியைப் பெறுவீர்கள் ஒரு ்புதிய, மேன்மேலும் தூய்மையான மகிழ்ச்சியில் சிலிர்ப்பீர்கள். பேரின்பத்தின் முழுமையைச் சுவைப்பீர்கள். ஒரு புது மனிதத் தன்மை யிஞல் புத்துணர்வு பெறுவீர்கள்.

இந்த நெறியானது மனிதர்களுக்குள்ளே அதிசய மேதைகளுக்காக உபதேசிகப்பட்டதோ, பரிந்துரைக்கப் and the Art is and and

The to the the the the the state of the

பட்டதோ அல்ல. எல்லரருக்கும் **கிட்டக்கூ**டியதாக இது இருக்கின்றது. ஏனெனில், எல்லாருக்கும் இறைவனேக் குறித்து வேட்கை இருக்கிறது. மாறிக் கொண்டிருக்கும் இவை எல்லாவற்றிற்கும் அடிப்படையாக ஏதோ ஒன்று இருக்கிறது என்பதைக் கண்டறிவதற்குரிய பகுத்தறிவு எல்லோருக்கும் இருக்கிறது. கொடுமை நிறைந்த பாவிகூட தனது இதயத்தைத் தூய்மைப்படுத்திக் கொண்டு, வருந்தித் திருந்தி இறைவனேச் சரணடைவதன் மூலம் புனிதஞைகலாம்.

எனவே, ஒவ்வொரு மனிதனும் தனக்கென்று எற்பட்ட நெறிகளேப் பின்பற்ற வேண்டுமென்பது ஆண்டவன் கட்டளே. ஒவ்வொரு மனிதனும் தனது பண்பாட்டின் ஆன்மீக அடிப்படைக்கு ஏற்பத் தனது வாழ்வினே அமைத் துக் கொள்ள வேண்டும். புறநோக்கான பார்வைகளே விட்டுவிட்டு, இறைவனுடைய குரலேக் கேட்க வேண்டும்.

பாரத நாட்டிற் பிறந்தவர்கள் பாரதத்தின் தஃலவனை கோபாலனுடைய குரஃலக் கேட்டு நடந்து, இந்நாட்டிற் பிறந்த பெருமைக்குத் தங்களேத் தகுதியுள்ளவர்களாக்கிக் கொள்ள வேண்டும். அவர்கள் சொல்லும் ஒவ்வொரு சொல் லிலும், எழுதும் ஒவ்வொரு எழுத்திலும், ஏற்கும் ஒவ்வொரு விருப்பத்திலும், கருதும் ஒவ்வொரு எண்ணத்திலும் தூல மான பலன்களாகிய உணவு, உடை, உடல் நலம் இவற்றைப் பெறுவதற்காக அவர்கள் செய்யும் ஒவ்வொரு செயலிலும் தங்களிடம் மறைந்திருக்கும் இறையுண்மையை அவர்கள் வெளிப்படுத்த வேண்டும்.

அப்போதுதான், இந்த இந்திய நாடு மனித சமுதா யத்திற்கு, அது அளிக்கிற சிறப்புப் பரிசான ஸராதன தர்மம் என்ற பழம் பெரும் சமய உணர்வினது பெருமையை உலகத்திற்குத் தெள்ளென எடுத்துக் காட்ட முடியும்; அதன் மூலம், மனித சமுதாயத்தில் அமைதி ஏற்படவும் வழி வகுக்க முடியும். இந்தச் சநாதன தர்மத்தின் வழி நின்று செய்யப்படுகின்ற செயல்கள்தான் எல்லா நெருக்கடி கீனயும் எதிர்த்து நிற்கக் கூடிய ஆத்மீக பலத்தை அளித்து, வெற்றியைத் தரும்.

இதற்கான வழியைத் தெளிவாகக் காண்பித்து, இந்**தப் பெறு**தற்கரிய வரத்தைக் கீதை நமக்குக் கொடுத் **இருக்கிறது**.

#### அத்தியாயம் 2

முதல் அத்தியாயத்தைக் கிருஷ்ணக்தை என்பதைவிட அர்ஜுன கீதை என்று அழைப்பது பொருத்தமாக இருக்கும். துயரத்தினுைம் மயக்கத்தினுைம் கவரப்பட்டு, போரி னின்றும் விலகி, தனது படைக்கலங்களேயும் தூர எறிந்து விடுகிறன் அர்ஜுனன். வருத்தத்திரை சோர்ந்துபோய், இரண்டு சேனேகளின் நடுவில் தன் தேரில் உட்கார்ந்து விடுகிறுன். இங்கும் அங்கும் பார்க்கிறுன்; திகைக்கிறுன்; தவிக்கிருன்; தன்னுடைய சுற்றத்தாரின் முதங்களப் பார்க்கின்றுன்; இரக்கத்திரைல் ஆட்கொள்ளப்படுகிறுன். உலகறிந்த 'அவனுடைய வில் பிடியின்று நழுவுகின்றது. நிற்பதற்கும், உட்காருவதற்கும் கூடச் சக்தியற்றவனுகி விடுகிருன். பூர்வமீமாம்ஸா சாத்திரம் குறிப்பிடும் சில கூற்றுக்களின் நினேவில் அவன் மனம் அலேகிறது. போர் செய்வதில்லே என்று சபதம் பூணுகிறுன். இதைச் சஞ்சயன் குருடனை திருதராஷ்டிரனுக்குச் சொன்னபோது அவனுக்கு ஏற்பட்ட மகிழ்ச்சிக்கு அளவேயில்லே. ஏனெனில் அர்ஜுனன் போர் செய்யவில்லே என்ருல், வெற்றி அவனுடையதாகி விடுமல்லவா! திருதராஷ்டிரனுக்கு முன்புத்தியுமில்லே, தூர திருஷ்டியுமில்ஃல். திவ்ய திருஷ்டியைப் பற்றிக் கேட்பானேன்! அதனுல். குறைவுபடாத பெருத்த பேரரசசைப் பற்றிய அவன் கனவு ஒரு சிரமமுமில்லாமல் உண்மையாகி விட்ட தென்று மகிழ்ந்து போனுன்.

ஆனு ஸ் திவ்ய ஞானப்பார் வை பெற்ற 'சஞ்சயனே 'இதென்ன பைத்தியக்கார சந்தோஷம் இவனேப் பி.டித்துக் கொண்டிருக்கிறது? இறைவனே பாண்டவர்களின் பக்கத்தில் இருக்கும்போது. இந்த அரசனின் தீயதிட்டங்கள் எப்படி வெற்றி பெறும்?'' என்று எண்ணினுன். பின், அர்ஜுனன் போரில் இறங்கி விட்டாணுல், அதனுல் ஏற்படக்கூடிய பயங்கரமான விளேவுகளே எண்ணிப் பார்த்தான்.

ஆனுல், அர்ஜுனன் கண்களில் பெருகிய நீர் கன்னங் களில் வழிந்தோடிக் கொண்டிருந்தது. கண்களில் நீர்

வெள்ளமாகப் பெருகியது. கண்ணனுல் கூட காட்சியைப் பொறுக்க முடியவில்லே. அவனுல் பேசாமலிருக் இந்த க் கவும் முடியவில்லே. அர்ஜுனனது நாடியைப் பிடித்துப் பார்ப்பதுபோல, அவனது மனநிலேயை உணர்ந்தான்; உண்டாகியிருக்கும் நோயையும் க**ண்டான்**. கணத்தில், அர்ஜுனனுடைய ஸ்தூல, ஸூக்ஷம, காரண சரீரங்களே ஒரு மயக்கம் துளத்துப் பரவியிருக்கிறது என்று புரிந்து போயிற்று. அவனிடத்திலே தோன்றியிருக்கின்ற உணர்வு மெய்யானது அல்ல; போலி இரக்க கியது. மெய்யான இரக்கமாக இருந்தால் அது **தெய்வீ**கமான என்று விளங் உயர்ந்த ஊகங்கள், உள்நோக்கங்கள் இவற்றுல் யிருக்கும். நிரம்பி இறைவனது. ஆணேகளே அது ஒதுக்காது. இரக்கம் என்ற போர்வையில் எழுந்த ஆணவமே அது. அர்ஜுனனது இந்தப் பலவினத்தை அகற்றிவிட வேண்டும் என்று கண்ணன் நிச்சயித்தான். கிருபயா ஆவிஷ்டம் என்பது கீதை வாக்கியம். அர்ஜுனன் வசமிழந்து, ''இரக்கம் மேலிட்டு" நிற்கிருன். தீர்க்க வேண்டும். இதைத்

'n

2

பேய் பிடித்த ஒருவனிடமிரு**ந்து அதை** விரட்டிவிடுவது போல, அர்ஜுனனும் அச்சத்தினின்றும் கோழைத்தனத்தி னின்றும் விடுவிக்கப்படவேண்டும். ஏனெனில், கடவுளேயே தன் பக்கத்தில் கொண்டிருப்**பவன் ஒருபோது**ம் அச்சப்பட வேண்டியதில்லே. ஐந்து பூதங்களின் தலேவனை இறைவனே எந்தப் பூதமோ, பேயோ என்ன செய்துவிட முடியும்? தாராயணனோ தலேசிறந்த மருத்துவன்: வைத்யோ நாராயனே ஹரி:, இந்த நாராயண மருத்துவர்தாம் அர்ஜுனனுக்குத் தேவைப்பட்டது; அதனுல் அர்ஜுனன் எவ்வளவு அவரை துன்பத்தின் ஆழத்திலிருந்தும்கூட இன்பம் சுரக்க முடியும். இரண்டாவது அத்தியாயத்தின் பதினெராவது சுலோகம் வரை, அர்ஜுனனுடைய சோர்வின் கதைதரன் அர்ஜுனனேப் பிடித்திருந்த பேய் இந்தச் சோர்வுதான்! அதனுலேயே, பேய்க்கு மாற்றுக மருத்துவத்தின் முதற்படி சாங்கியயோகம் என்ற மெய்யறிவு வழியின் விளக்கமாகும்-கண்ணனின் அமுகத்திற்கு ஒப்பான உபதேசம் இந்தப் பதின்ன்ளுவது சுலோகத்திலிருந்து தொடங்குகின்றது.

உண்மையில், பகவத் கீதையே இந்த இடத்திலிருந்துதான் தொடங்குகிறது. இந்த இடம் வரை, அர்ஜுனனுடைய அறியாமையினுும் அறிவுக் குறைவினுும் விளேந்த புத்தி மயக்கம் சொல்லப்பட்டது. சாட்சியாக கண்ணன் நின்ற அர்ஜுனனுடைய இந்தச் சோர்வு இன்னும் சிறிது ஆழப் படட்டும், இருளட்டும் என்று சாத்திருக்கிறுன். கடைசியில் தமது வில்லேக் கீழே எறிந்து விட்டு, போர் அர்ஜுனன் செய்ய மறுக்கும் பொழுது, நல்லது தீயது என்ற பகுத்தறிவே அற்றுவிட்டது என்று அவன் ஒப்புக்கொண்ட பொழுது, தன்னுடைய குழப்பங்களே எல்லாம் நன் கு தீர்த்து வைக்கின்ற வழியைப் போதிக்கவேண்டும் என்று கண்ணனே அவன் வேண்டி நின்ற பொழுது கண்ணன் சரி யென்று முன்வந்து சொன்ஞன்:-

''அர்ஜுஞ! தெ**ளிவு**டனும் ஒளியுடனும் இவ்வளவு நாள் இருந்த உன் மேல் எப்படி இந்த வேதனேயளிக்கிற நிழல் இப்பொழுது விழுந்தது? கோழைத்தனத்தின் அர்ஜுனன் உன்னேப் போன்ற வீரனுக்கு இது தகவன்று. தூயபான்மையைக் என்ற சொல்லே குற்றமில்லாத குறிக்குமே! அப்படியிருக்க, ஏன் இந்தத் துயரம்? போர் இதோ தொடங்கப் போகிறது. யுத்த மேகங்கள் திரண்டு இடிக்கின்றன. போராட்டத்தில் இறங்க வேண்டிய இந்தத் தருணத்திற்காக உனக்கெதிரில் நிற்கும் எதிரிகள் காத்திருக் எண்ணற்ற அநியாயங்களேயும் கொடுமை கிரூர்கள். களேயும் அவர்கள் உனக்குச் செய்திருக்கிருர்கள். Qi பொழுது உனக்கு நியாயமாகச் சேர வேண்டிய ராஜ்யத்தை யும் அவர்கள் பிடுங்கிக் கொள்ளத் தயாராகி நிற்கிருர்கள். அவர்கள் உனக்கு ஓயாமல் கொடுத்த வேதனேயையெல்லாம், சத்தியத்தினின்றும் கொஞ்சமும் வழுவாமல் நீ இதுவரை பொறுத்து வந்திருக்கிருய். அவர்கள் போட்ட நிபந்தனே நிறைவேற்றினுய். மறைந்து களேயெல்லாம் நீ வாழ வருடங்களே அவர்கள் வகுத்த வேண்டும் என்று யெல்லாம் அப்படியே கழித்தாய். சமாதானத்திற்காக நீ செய்த முயற்சிகளெல்லாம் வீணுகின. சண்டையை உன்னுல தவிர்க்க முடியவில்லே. நம்மால் முடிந்தவரை நாம் விட்டுக் கொடுத்தாயிற்று. இப்பொழுது தீயமனம் படைத்த திறந்து அவன் செய்த துரியோதனன் கண்கள்

அநியாயத்தை அவன் பார்க்கும்படி செய்வதற்குரிய ஒரே, வழி போர் ஒன்றுதான்.

''நீண்ட ஆலோசனேக்குப் பிறகு இந்தப் போர் நிச்சய மாயிற்று. ஏதோ ஆத்திரத்தின் மிகுதியில் அவசரமாக எடுக்கப்பட்ட முடிவல்ல இது. சாதக பாதகங்கீனப் பொறுப்புள்ள பெரியவர்கள் சேர் தூக்கிப் பார்த்துப் பின் போரை மேற்கொள்வது தவிர்க்க முடியாதது என்ற முடிவுக்கு வந்துள்ளார்கள். நீயும் உனது உடன் பிறந் இதையெல்லாம் ஒப்புக்கொண்டீர்கள்; இந்த தோரும் முடிவைப் பாராட்டினீர்கள். இந்தப் போருக்காக மிகவும் உற்சாகத்துடன் நீங்கள் தயாராகிக் கொண்டிருந்தீர்கள். சொல்லப்போஞல், நீதான் மற்ற எல்லோரையும் காட்டி அதிகமாக ஈடுபட்டிருந்தாய். இப்போது லும் இதில் திரும்ப முயற்சித்தால், அது எவ்வளவு தவருனது?

் இந்தப் போர் உன்மேல் ஏதோ தற்செயலாகக் கண நேரத்தில் திணிக்கப்பட்டதல்ல். வெகுநாளாகவே இதற் கான கருவிகளே நீ சேகரித்து வருகிறுய். பாசுபதாஸ் திரத்தைச் சிவபெருமானிடமிருந்து பெறுவதற்காக நீ எப்படிக் காட்டில் கிடைக்கும் பழங்களேயும் கிழங்குகளே யும் தின்று, பட்டினியும் கிடந்து உழன்றுய் என்பதை யெல்லாம் நினேத்துப் பார்! இந்தப் போருக்கு வேண்டிய தெய்வீக அம்புகளேப் பெறுவதற்காக எப்படி ் தேவர் களுக்குத் தலேவனை இந்திரனுடைய உலகம் வரை சென்றுய் என் தையும் எண்ணிய் பார்!

தீயடுகன்ரனர்கள் அடைய வேண்டிய அழிலின் விதி யான தருணம் வந்து விட்டதென்ற் நான் எண்ணினேன். நீயோ இந்தச் சமயம் பார்த்து இந்தச் சேரசுப் புலம்பலேத் தொடங்குகிரும்!. ஏன் இந்த அபசகுனம் போன்ற ஒலம்? எந்தச் சாஸ் இரத்தில் இந்த மனப்பான்மை சொல்லப்பட் ருக்கிறது?. கூடித்திரிய வகுப்பினரில் ஒருவகை, உன்னுடைய கடமையை நீனேவில் வைத்துக் கொள்! தருமத்தைக் காப்பது, நீதியை நீலே நாட்டுவது, இவையல்லவா கூடித்திரிய நேறி? தளராத உறுதியும், சாகஸச் செயல்களும், வீரமும் அல்லவா உன்னுடைய செல்வங்கள்? ஆனுல் நீயோ இந்த விநோதமான பற்றின்மையால் ஆட்கொள்ளப்பட்டிருக் கிருய். இது வருந்தத்தக்க வகையில் பொருத்தமில்லாம லிருக்கிறது.

"இந்தக் கோழைத்தனம் உனக்கு இகழைக் கொண்டு வந்து சேர்க்கும்; புக்ழ்பெற்ற உனது முன்னேர்களுடைய பெயருக்கும் க்ளங்கமுண்டாக்கும். வெட்க்ம்! க்ஷத்திரிய குலத்தையே அவமானத்திற்கு உட்படுத்தி விட்டாய். உன் போன்ரேருக்குப் போர் செய்வது சுவர்க்கத்திற்குப் போகும் ராஜபாட்டை. இந்தச் சமயத்தில் களத்திலிருந்து மீண்டு விட்டால் இகழ்ச்சியிலிருந்து எப்படி மீளுவாய்? "விஜயன்" என்ற பட்டத்தை நீ உன்னுடைய கைகளின் பலத்திறை பெற்ருய். வாழ்நாள் முழுவதும் முயன்று அடைந்த புக்ழை மாசுபடும்படி விட்டு விடாதே. சோர்வைத் தரும் இந்த மயக்கத்தை அகற்றி விடு!

்நான் சொல்வதைக் கேள்: அமராவதியில் நடந்ததை நினேத்துப் பார். தேவமங்கையான ஊர்வசியினுடைய மயக்குகளே நீ உதறித் தள்ளினுப். உன் மூலமாக் அவள் ஒரு மகணே விரும்பியபொழுது. 'என்னேயே மகனுகக் கொள்!' என்று பதில் சொன்னுப். அந்த சொல் உன்னே இணேயில்லாத மவீரனுகக் கோண்பித்தது. ஊர்வசி தனக்கு ஏற்பட்ட தோல்வியினுல் வெகுண்டு உனக்கிட்ட சாபம், பின்னுல் விராட தேசத்தரசனுடைய சபையில் பேடியாக உருவம் கொண்டு அரசிளங்குமாரிக்ளுக்கு நடனம் சொல்லித் தரும் வாய்ப்பை உதனிற்று. அல்லவா?

"அந்த வீரம் எங்கே போயிற்று? சொல். இந்தப் பவன் கொள்ளித்தனம் எப்படி அத்தகைய தீர்ன கொண்டது? என்னிடம் வந்து என் தூக்த்தைக் கெடுத்த இந்தப் போரில் உதவி செய்ய வேண்டுமென்று கேட்டுக் கொண்டாய். இன்று அதே போரிலிருந்து திரும்பி ஒடப் பார்க்கின்ழுய். இப்படியா நான் உனக்கு உதவ வேண்டும்? நீ ஒடும்பொழுது. நான் வேடிக்கை பார்க்க வேண்டுமா? இந்த மயக்கத்தை வேருடன் கல்லி எறி; இந்தப் பயத்தைச் சுட்டுச் சாம்பராக்கு. மறுபடி வீரனை எழு!"

இப்படி இடித்துரைத்தான் கண்ணன்.

இந்த இடத்தில் கண்ணன் நான்கு சொற்களே உபயோகிக்கிருன்; அறியாமை (கச்மலம்). தன் சொந்தத் தெய்வத் தன்மை மாசு படும்படியான மனப்பாங்கு (அநார்ய ஓுஸ்டம்), அந்தத் தெய்வத்தன்மை அழிந்து போகும் படியான குணக்கோளாறு (அஸ்வர்க்யம்), புகழை அழிப்பது (அகீர்த்திகரம்).

ஒரு கூடித்திரியனுடைய ரத்தத்தையே கொதிக்கச் செய் யும், இந்த அறிவுறுத்தும் வார்த்தைகள் அர்ஜுனனிடத் தில் பெரிய மாறுதலே உண்டு பண்ணிவிட்டன. அர்ஜுனனே மறைத்திருந்த அழுத்தமான மேகக்கூட்டம் சிறிது விலகத் தொடங்கியது. உண்மையை மறக்கச் செய்த தாமஸகுணம் மறைந்தது; ரஜோகுணம் தலேதூக்கியது. அர்ஜுனன் பேசும் சக்தி பெற்று, ''எப்படி?'' என்று கேட்கச் செய்தது. இந்தச் சொல் நிறையத் தெரிவிக்கின்றது. செய்யவேண்டிய கடமைகளே மட்டுமின்றி, அக்கடமைகளே எப்படிச் செய்து முடிப்பது என்றும் கீதை விளக்குகிறது என்பதை இச் சொல் காட்டுகிறது.

அர்ஜுனன் கண்ணனேப் பார்த்து, ''ஒ மதுஸூதன! நான் செர்ல்வதைக் கொஞ்சம் கேட்டருள வேண்டும். அணிவகுப்பில் முன்னணியில் நிற்பவர்கள் எல் போரின் வணக்கத்துக் குரியவர்கள். நாங்கள் எங்கள் லாம் தந்தையை இழந்து தவித்தபொழுது பெரியவரான பீஷ்டிர் எங்களேக் காத்தார்; குழந்தைப் பருவத்திலிருந்து எங்களே வளர்த்து ஆளாக்கிஞர். எங்களது இன்றைய வளர்ச்சிக்கு அவரே காரணம். குலத்துக்கே பெரியவரான அவர் எங்க ளுக்குத் தந்தை போன்றவர். அதே போல, துரோணரைப் பற்றி நான் சொல்ல வேண்டுமா? சொந்தப் பிள்ளேயான அஸ்வத்தாமாவை விட எங்களிடம் அவர் அதிகம் அன்பு செலுத்திஞர். அவர் அன்பு முழுதும் எனக்குக் கிட்டியது. அன்பின் காரணமாக, என்னேத் தனக்குகந்த இந்த இன் ஏற்றுக் கொண்ட என் குரு சடன்க அவர். றைக்கு நான் வில்லாளியென்றுல் அப்படி என்னே வளர்த் தவர் **அவர்**. அவர் எனக்குக் கற்பித்த திறமையைக் கொண்டு நான் அவரைக் கொல்லவேண்டும் என்று நீ இப்பொழுது விரும்புகிருயா? பாரத நாட்டில் பிறந்த ஒருவன் செய்யக் கூடிய காரியமா அது? போரிலே நாம் எதிரிகளேத்தான்

8-2

கொல்லவேண்டும், இல்லேயா? அல்லது, வணக்கத்திற்குரிய தந்தைமார், ஆசாரியர் இவர்களோடு போரிட வேண்டுமா?

18

· போர் செய்வதனுல் சுவர்க்கம் கிடைக்குமென்று சொல்லுகிருய். இந்தப் பூசனேக்குரிய ஆசாரிய புருஷர் களேயெல்லாம் கொல்வதன் மூலம் சுவர்க்கம் எப்படிக் கிடைக்கும் என்பது எனக்குப் புரியவில்லே. இந்தக் கருத்துப் பரவினுல், வெகு சில ஆசாரியர்களே மிஞ்சு வார்கள்! நீ என்ன சொன்னுும் சரி, உனக்கு நான் இதைச் சொல்லிக் கொள்ளுகிறேன்: இந்த வழியில் சுகத் தையும் ஆட்சியையும் பெறுவதைவிட, வீட்டுக்கு வீடு பிச்சை யெடுத்துக் கிடைக்கும் சோற்றை உண்டு உயிர் வாழலாம் என்று எண்ணுகிறேன். இத்தகைய பெரிய வர்களேக் கொன்று பெறப்படும் உணவிலே அவர்களது இரத்தம் கலந்திருக்கிறது. இதைவிட, பிச்சை யெடுத்துக் கிடைக்கும் சாப்பாடு உயர்ந்தது. இருக்கட்டும்; இந்த மனச்சாட்சியின் உறுத்தல்களேயெல்லாம் உதறிவிட்டுப் போர் செய்கிறேன் என்று வைத்துக் கொள்வோம்; அப்ப டியும், வெற்றி கிடைக்கும் என்பது என்ன நிச்சயம்? வெற்றி நமதே என்று எதிர்பார்த்து, இந்தப் பெரியவர் களேக் கொல்ல நிச்சயித்து, இவ்வுலகம் மறுவுலகம் இரண் டையும் நான் எப்படி இழக்க விரும்புவேன்? எக்காரணத் திலைாவது, கௌரவர்கள் வென்று விட்டார்கள் என்மூல், எங்களுக்குப் பிச்சைக்கார வாழ்வுதான் கதி. நாங்கள் வென்றுல், அது தோல்வியைப் போல் தீயதே யாகும். கொண்டார் கொடுத்தாரை யெல்லாம் அழிப்பது என்பது வெற்றிக்கு நாம் கொடுக்கும் விலே என்றுல், அந்த வெற்றி யிஞல் ஆவது என்ன? மிச்சமுள்ள வாழ்நாள் முழுதும் ஆற்றமுடியாத பெருந்துக்கம்தான் நமக்கு வந்து சேரும். கண்ணு! இந்தச் சிக்கலுக்குத் தீர்வை என்னுல் காண் முடியவில்லே. என் அறிவு என்னே மோசம் செய்து விட்டது. என்னுடைய இயல்பே பெரிதும் மாறியிருக்கிறது; ஏனென்று எனக்கே தெரியவில்லே. நல்லது எது, கெட்டது எது என்று என்னுல் பிரித்து உணர முடியவில்லே.''

''நீ தூண்டி விடும்பொழுது, என்னுடைய கூத்திரிய ரத்தம் எதிர்ப்பில் எழுகிறது. சண்டைக்கு என்னே உந்து கிறது. தகைமை பொருந்திய இந்த முதியவரையெல்லாம் கொல்லும் கொலேயாளியாகி விடுவேனே என்ற பயம் என்னேப் பின்னுக்கிழுக்கிறது. நான் எளியவனுய் விட் டேன். இந்தத் தேரை ஒட்டுவது போல, என்னேயும் நீ நடத்திச் செல்லவேண்டும். எனக்கு வழியைக் காண்பி! மேலும், இவவுலகத்துச் செல்வத்தை நான் நாடவில்லே. ஆத்மீகமான வளர்ச்சியைத்தான் அடையத் துடிக்கிறேன் என்*ரு*ன்.

அந்தக் கணத்திலிருந்தே, கண்ணன் ஆசாரியஞகவும் அர்ஜுனன் மாணவஞகவும் ஆகிவிட்டார்கள். அர்ஜுனன் அந்தத் தகுதியை வேண்டிஞன்; பெற்ருன். இந்த மாணவ மனப்பான்மையை அர்ஜுனன் ஒப்புக்கொள்ளும்வரை, அவனது இதயம் ஆணவத்தாலும் பலவீனத்தாலும் நிரம் பி யிருந்தது. மன்னஞக இருந்தவன் சுன்னமாகி விட்டான். கண்ணனுடைய நிலேக்கு முற்றிலும் எதிரான நில்யை எடுத்துக்கொண்டு விட்டான்.

நிலேமையைக் கவனமாக ஆராய்ந்து பார்த்தோமாஞல், இதற்கெல்லாம் காரணம் ஆணவத்தைத் தவிர வேறில்லே. கண்ணனது நிலே மிரேமை என்றுல் அர்ஜுனனது நிலே பிரமை எனலாம். இதனுல் அவன் வேதனே அநுபவித் தான். பின், ஆணவம் மேலும் மேலும் அறியாமைக்கும் குழப்பத்திற்கும் இட்டுச் செல்லும் என்பதை உணர்ந் தான். ஆய்வுத்திறனே ஆன்டவனுக்கே விட்டு வட்டுத் தன்னேக் காத்துக் கொண்டான். ஆண்டவன் கைகளில் தான் ஒரு கருவியே என்று சொன்னுன். தன் தவறை முதல் சிறப் உணர்ந்து கொள்வதே ஒரு நல்ல சீடனின் பாகும். அறிவிற்கு அது முதற்படி. முழு முட்டாள்கள் தாம் தமக்கு எல்லாம் தெரியும் என்று நம்பிக்கொண்டு தலேக்கனம் என்ற கொடிய நோயால் வருந்துவார்கள்.

Tr. B

1. Mit.

1 Mail

1940 - Y

# அத்தீவாயம் 3

(PAZ

தன் சொந்தப் பிரதாபங்களே எல்லாம் எண்ணிப் பார்த்து அவைகளேக் குறித்து மார்தட்டிக் கொள்வதை விட, தன்னிடமுள்ள குறைகளேத் தேடிக் கண்டுபிடித்து அவைகளே நீக்கிக் கொள்வது ஒரு மாணவனுக்கு மிகவும் பயனுள்ளதாயிருக்கும். இதைச் செய்யும் மாணவன் மிக விரைவாக முன்னேற்றம் காணுவான்; பயத்தினுலோ கவலேயிருலோ அவன் பின்னுக்கு இழுக்கப்படுவதில்லே. இறைவன் மேல் எல்லாப் பாரங்களேயும் வைத்து விட்டு, அவனிடத்தில் நம்பிக்கையுடன், அவன் மேலே மேலே செல்லக் கூடும். அப்பொழுது அவன் அமைதி பொருந்திய ஒரு மன நிலேயை அடைகிறுன்; அதுதானே உண்மையான ஒரு பக்தனுக்கு அடையாளம்! இந்த நிலேயைத்தான் அர்ஜுனன் அடைந்திருந்தான். அப்பொழுது ID T GOOT மில்லாத பெருவாழ்வினேக் கொடுக்கும், உபதேசத்தை அர்ஜுனனுக்கும் அவன் மூலமாக உலகத்திற்குமே கண்ணன் அளித்தான்.

யாருக்காகக் கீதை சொல்லப்பட்டது? அதை ஒரு கணம் நீனேத்துப் பாருங்கள். பசு மாட்டைக் கறந்து எடுக்கும் பால் பசு மாட்டுக்காகவா? பசு மாடுகள் தங்கள் பாலேத் தாமே சாப்பிடுவதில்லேயே? இங்கே அர்ஜுனன் என்ற கன்றுக்குட்டி கீதை என்ற பாலே வயிறு முட்டக் குடித்தது. ஆஞல் கண்ணனுக்கோ எதுவும் தேவையில்லே; அவன் எப்பொழுதும் நிறைவுள்ளவன்; பாலேப் பற்றிச் சொல்லவே வேண்டாம். அப்படியாஞல் கீதை என்ற பால் யாருக்காக உபநிஷதங்கள் என்ற பசுக்களிடமிருந்து கண்ணஞல் கறக்கப்பட்டது? அது நல்ல புத்தியுள்ளவர் களுக்காக என்று கண்ணன் சொல்லுகிறுன். நல்ல புத்தி யென்றுல், நற்குணத்தால் பண்பட்ட அறிவு; அருங்குண நலத்தால் ஆளப்பட்ட அறிவு என்று கொள்ளவேண்டும்.

மேலும், எந்த இடத்தில் இந்தக் கீதோபதேசம் செய்யப்பட்டது? எதிரெதிரான இரண்டு படை அணி

வகுப்புக்களுக்கு நடுவே! இங்கேதான் கீதையின் முழு முக்கியத்துவமும் அமைந்து கிடக்கிறது. தருமத்தின் சக்திகள் ஒரு பக்கம்; அதருமத்தின் சக்திகள் மறுபுறம். தல்லன வெல்லாம் ஒருபுறம், தீயனவெல்லாம் அதற்கு எதிரே. இந்த இரண்டு சக்திகளுக்கிடையே, எதை எடுத்துக் கொள்வது தெரியாமல் மனிதன் திகைத்து என்று அழுகிறுன். அப்படிப்பட்டவர்களுக்கெல்லாம்தான் இறைவன் கீதையைச் சொல்லியிருக்கிருன். அதன்மூலம், ஒளியையும் வீரத்தையும் அவர்களுக்கு அளிக்கிறுன். அர்ஜுனனுக்கு ஏற்பட்ட துயரம் ஏதோ அவனுடைய சொந்த விஷயம், சொந்தப் பிரச்சன, அவ்வளவுதான் என்று நிசேத்து விடாதீர்கள். மனிதர் எல்லாருக்கும் பொதுவானதொரு பிரச்னே পথা.

அர்ஜுனன் கண்ணனிடம் மீரேமஸ்லை விரும்பவில்லே. அதாவது, வெறும் இன்பவாழ்க்கையை, பதவியும் அதிகார மும் பணமும் தருகிற உலகத்துப் பெருமைகளே, அவன் கேட்கவில்லே. பின் எதைக் கேட்டான்? சிரேயஸ்ஸைக் கேட்டான். அதாவது, என்றும் அழியாத பூரண மெய்யின் பத்தைக் கேட்டான். ''மனிதன் தன் முயற்சியினுல் பெறக் கிடைக்கிறது மீரேயஸ்; தன் செயலிஞல் அவன் அதை அடையமுடியும். நானே முயற்சி செய்தால் அடையக்கூடிய ஒன்றை உன்னிடமிருந்து கேட்டுப் பெறுவானேன்? நான் அவ்வளவு முட்டாளல்ல. என்னுடைய சொந்த முயற்சியினுல் அடைய முடியாத சிரேயஸ்ஸை எனக்கு நீதான் கொடுக்க வேண்டும். அது செயலிஞல் பெறமுடியாது. நல்வின களால் மட்டும் அடைய முடியாது; அருள் ஒன்றினுல் மட்டுமே கிட்டும்!'' என்றுன், அர்ஜுனன் இவ்வாறு, சரணுகதி என்றும் ப்ரபத்தி என்றும் அழைக்கப்படும் பூரண அடைக்கலத்தின் உச்சிக்கே போய்விட்டான் அர்ஜுனன்.

சரணுகதி தத்துவத்தைப் பற்றி நிறையச் சொல்லலாம். வாழ்வில் பல்வேறு நோக்கங்களுக்காகத் தன்னுடைய கௌரவத்தையும் அந்தஸ்தையும் பிற மனிதருக்காக ஒருவன் தத்தம் செய்கிருன்; பணம், புகழ், உடைகன், ஆடம்பரம், செல்வாக்கு எல்லாவற்றையும் விட்டுக் கொடுக்கிருன். ஆனுல் இறைவனின் பொருட்டே, வேறு உள்நோக்கம் எதுவுமில்லாமல் எல்லாவற்றையும் விட்டுக் கொடுத்து விடுவதற்கு அவனுக்கு வாய்ப்புக் கிடைப்பது வெகு அரிது! விளேவுகளேயெல்லாம் விரும்பி ஓடிக்கொன்டு, அவ்விளேவு களுக்கு ஆதாரமான இறைவனே விரும்பி நாடாவிட்டால், சரளுகதி செய்வதற்கு வேண்டிய ஊக்கம் அவனுக்கு அவனுக்குப் பொருள் வேண்டும்; எப்படி உண்டாகும்? எது ஆதா ரமோ அதன்மேல் ஆனுல். அப்பொருளுக்கு நாட்டமில்லே. ஆதாரமில்லாத பொருள் எத்தனே நாளேக்குத் தான் வரும்? வரம் வேண்டுமாம்; ஆனுல் வரத்தைத் தரும் பரமன் வேண்டாமாம்! படைக்கப்பட்ட உலகம் வேண்டும். ஆளுல் படைத்தவன் வேண்டாம். அந்தக் கைகள் அளிக்கும் செல்வம் வேண்டும். ஆனுல் கைகள் வேண்டாம்! ஒன்றைக் குறித்து அவன் ஒடிக்கொண்டிருக் இல்லாத இருக்கும் காரணமில்லாமல் முன்னுலேயே கிருன். ஏதேனும் ஒரு பொருள் தோன்ற முடியுமா? முடியாது. அது கடவுள் ஒருவன் அப்படி ஒரு பொருள் இருந்தால் ஆகவே தான். அவனுக்குக் காரணம் கிடையாது. என்று முள்ள இறைவனுக்கன்றி, நம் செயலிஞல் பெறக்கூடிய நிலேயற்ற ஒரு காரணத்தினுல் உண்டான பலன்களுக்காக, நம்முடைய தனித்தன்மையைக் கொடுத்துவிட்டு நிற்பது மூடத்தனமாகும். கொடுப்பதை எல்லா வெறும் வற்றிற்கும் ஆதாரமான, காரணமான, முழுமுதலான இறைவனுக்குக் கொடுங்கள். அதுதான் உண்மையான சரனைகதி.

சரணுகதியும் மூன்று வகைப்படும்: — 1 ''நான் உன்னுடையவன்'' (தவ ஏவ அஹம்); 2 ''நீ என்னுடைய வன்'' (மம ஏவ த்வம்); 3 ''நீயே நான்'' (த்வம் ஏவ அஹம்) இம் மூன்றில், ஒவ்வொன்றும் வரிசைப்படி மேலே மேலே இட்டுச் செல்லும் படியாகும். மூன்ருவது எல்லாவற்றிற்கும் உயர்ந்தது.

முதற்படியில் உன்னுடையவன்'' என்ற · · ISITOST சுதந்திரஞக இருக்கிறுன்; பக்தன் முழுச் இறைவன் அதன் அடிமையாக இருக்கிருன். பூனேயையும் முழுதும் தனது குட்டிகளேத் குட்டிகளேயும் போன்றது இது. பூனே குட்டியோ இச்சைப்படி தூக்கிச் செல்கிறது; தனது · மியாவ்'' என்று கத்திக் கொண்டு எது நடந்தாலும் அப்படியே ஏற்றுக் கொள்கிறது. இத்தகைய மனநிலே மிகவும் மென்மையானது; எல்லோருக்கும் எளிதில் கெட்டுவ தாக இருக்கிறது.

22

· நீ என்னுடையவன் · என்ற இரண்டாவது படியில் அளவிற்கு பக்தன் ஆண்டவனேக் கட்டி விடுகிறுன்! அந்த மன நிலேக்கு ஆண்டவன் அடிமையாகி விடுகிருன்! இந்த ை ூர்தாஸ் என்ற அடியவர் சிறந்த எடுத்துக்காட்டு ஆகிளூர். ''கண்ணு! என்னுடைய பிடியிலிருந்து நீ நழுவ லாம்; என்னுடைய கைகளின் பிணப்பிலிருந்து தப்பி விட லாம். ஆனுல் என்னுடைய இதயத்திலிருந்து நீதப்பி ஒடி விட முடியாது; நான் அங்கேயல்லவா உன்னேச் சிறைப் என்று இறைவனுக்கே சவால் இருக்கிறேன்! படுத்தி விட்டார், ஸூர்தாஸ். கண்ணன் என்ன செய்தான்? ஒரு ஏශெனனில், புன்னகையோடு அதை ஒப்புக் கொண்டான். அடியவர்களின் அன்புக்குக் கட்டுப்பட்டவன். ঞার্বার্ அவனே அதை அழுத்தந் திருத்தமாகச் சொல்லுகிருன். அத**ஞல் அ**வனுடைய பெருமைக்கு ஒரு பழுதுமில்லே. ஒர் அடியவன் ஆண்டவணத் தனது பிரேமையிஞல் பிணித்து விடமுடியும். தன்னுடைய ஆணவத்தை மீறி அதை அடக்கி விட்ட பக்தியின் பலத்தால் ஒருவன் இறைவனேக் கட்டிவிட முடியும். இத்தகைய பக்தியிலை நிறைந்திருக்கும் மனிதனே அவனுக்கு வேண்டியதையெல்லாம் கொடுத்து இறைவன் ஆட்கொள்கிருன். அவனுடைய அருள் அவனுக்கு வேண்டியவற்றையெல்லாம் கொடுக்கும். இந்த இடத்தில், கீதையில் கண்ணன் நினவு செய்துள்ள சத்தியத்தை படுத்திக் கொள்ளுங்கள்: ''பக்தனுடைய நன்மைக்கான சமைகளே நான் தாங்குகிறேன்"

அடுத்தபடி, ''நீயே நான்!'' என்ற மூன்ருவது நிஃலையப் பார்ப்போம். இதுதான் அவிபக்த பக்தி என்று சொல்லப் படும். அதாவது, பிரிக்க முடியாத பக்தி. இதில் அடியவன் ஆண்டவனுக்கு எல்லாவற்றையும், தான்உட்பட தந்து விடுகிருன். ஏனெனில், அவனுல் அப்படித் தன்னேயும் சேர்த்துக் கொடுக்காமல் இருக்க முடிவதில்லே. அது அவனுடைய சரணுகதியை முழுதாக்கி விடுகிறது. ''நீயே நான்'' என்ற உணர்வு இருக்கிறதே, அது இரண்டற்ற, அத்துவித சரணுகதி. உலகம் எல்லாம் வாஸு தேவனே, வேறில்லே, வேறில்லே என்ற மெய்யுணர்வில் பிறந்தது அது. உடம்பின் நினேவு தொடரும் வரையில், பக்தன் அடியவன்; ஆண்டலன் தலேவன். பிறரிடமிருர்து தான் வேருனவன் என்ற எண்ணம் இருக்கும் வரையில் பக்தன் ஒரு பகுதி; ஆண்டவன் அதன் முழுமை. உடம்பின் எல்லேகளேத் தாண்டி, ''நான்'' ''எனது'' என்ற எண்ணங் களேயும் வென்று, மேலே சென்று விட்டால், அப்பொழுது ஒரு வேற்றுமையுமில்லே. 'ஆண்டவனும் அடியவனும் ஒன்றே. இராமாயணத்தில், ஆஞ்சநேயர் தனது பக்தியிஞல் இந்த மூன்ருவது நிலேயை அடைந்தார்.

கீதையீன் இரண்டாவது அத்தியாயத்தில் ஏழாவது சுலோகத்தில் இதே விஷயம் குறிப்பிடப் பட்டிருக்கிறது. ''பிரபன்ன'' என்ற சொல் அங்கு உபயோகிக்கப் பட்டிருக் கிறது. அர்ஜுனனிடம் பக்தியின் பயிற்சி என்ற தகுதி இருந் ததைத்தான் இது காண்பிக்கிறது. மேலும், அர்ஜுனன் தன் தைத்தான் இது காண்பிக்கிறது. மேலும், அர்ஜுனன் தன் தூடைய குறைகளேயெல்லாம் ஆராய்ந்து பார்த்து அவை தன்னிடமிருப்பதைத் தெரிந்து கொண்டான். இன்னும், தாமல குணத்திலிருந்து அர்ஜுனன் விழித்துக் கொண்டு விட்டான். இது நடந்தவுடனேயே கண்ணன் அதைப் பாராட்டினுன். ''அர்ஜுனு! நீ குடாகேசன் என்று அழைக்கப்படுகிருய். ஏனெனில் நீ புலன்களே வென்று விட்டவன்; தூக்கம் என்பது தாமல குணம்.

அப்படியிருக்க, இப்பொழுது அதே தாமஸ குணம் உன்னே மேற்கொள்ள முடியுமா? இது ஏதோ தற்காலிக மானது; உன்னே அது முழுதும் கட்டிவிடாது'' என்று கண்ணன் சொன்னுன்.

அர்ஜுனன் தனது சொந்த முயற்சியிஞல் தனது புலன்களே அடக்கி, குடாகேசன் என்ற பெயரையும் அடைந் திருந்தான் என்றுல் கண்ணனுக்கு ஹ்ரூஷிகேசன் என்று பெயர். அதாவது, புலன்களேயெல்லாம் நடத்தும் தெய்வம் என்று பொருள்! குருக்ஷேத்திரப் போர்க்களத்திலே, இந்த இருவரும் ஒரேதேரில் அமர்ந்திருக்கிரூர்கள்; ஒருவர் சிடன்; இன்ஞெருவர் ஆசிரியர்!

களபத்தின் காரணம்தான் **என்ன? உடம்பின்** மீது பற்றுத்தான், துயரத்தை**யும் அதற்கு** மு**ன்**னேடி உள்ள ுளான ஆசையையும் வெறுப்பையும் **உண்டாக்**குகிறது. ஒரு சில பொருள்களே, ஒரு சில நிலேமை**களேச்** சாதகமானவை என்றும், மற்றும் சில பொருள்களே, சில நிலேமைகளேப் பாதகமானவை என்றும் நம் மனது எடைபோடுவதுதான் இந்த ஆசைக்கும் வெறுப்புக்கும் காரணம். சாதகம், பாதகம் என்றெல்லாம் கருதுவது ஒரு பெரும் மயக்கமாகும். இருந்தும் சாதகமானது என்று கருதப்படுவதில் உங்களுக்குப் பற்று ஏற்பட்டு மற்றவற்றை வெறுக்கவும் தொடங்குகிறீர்கள். ஆனுல், உயர்ந்த நோக்கோடு ஆராய்ந்தால் இ**வ்விரண்டு**மே வேற்றுமையே பொருளற்றது. இரண்டு ඉබ්දීන இந்த என்பதே இல்லே என்றுல் நல்லது தீயது மட்டும் என்பது எப்படி ஏற்படும்? ஒன்றுதான் உள்ளது என்றுல் இரண்டு அறியாமை. அல்லது இருப்பதாகக் காண்பது மாயை அர்ஜுனனேத் துயரத்தில் ஆழ்த்திய **அறியா**மையும் இந்த ஒன்றே வகையைச் சேர்ந்ததுதான். அதாவது உள்ள -விடத்தில் பல வேற்றுமைகள் இ**ருப்பனவாகப்** பார்த்தது தான்.

NO

'தத்துவம்' என்ற சொல் கொ**ள்கை என்பதை**க் குறிக்கப் பயன்படுத்தப் பட்டாலும், ஒன்றே உண்மை, Bujó ஆண்டவனும் ஒன்றுதான் என்ற இந்தப் பெரிய தத்துவக் அடக்கிக் சுற்றையும் கொண்டிருக்கிறது. தன்னுள் ் நீ மெய்ப்பொருள்' என்ற இந்த ஒருமையறிவு இல்லாதது தான் எல்லா அறிவீனங்களுக்கும் காரணம். இந்த உண்மை தெரிந்து கொள்ளப்படாத பொழுது மனிதன் துயரக் திண்டாட வேண்டியதுதான் கடலில் முழுகித் அறைல், இது தெரிந்து விட்டால், தெரிந்து இதில் மனிதன் அதே உணர்வில் வாழ்ந்தானுைல், அவன் அப்பொழுது துயரத்தி லிருந்து மீள முடியும், துயரத்தை நீக்கப் பல வகையான திறப்பட்ட போலி மருத்துவர்களால் மருந்துகள் เมอง பயன்படுத்தப் படுகின்றன சிபாரிசு செய்யப்படுகின்றன; விளம்பரப்படுத்தப் படுகின்றன; கிளிப்பிள்ளே போலக் திருப்பித் திருப்பிச் சொல்லப்படுகின்றன. ஆனல் அவை; நோயின் ஆணிவேர்வரை சென்று பார்க்கவில்லே. வயற்ற **வகியைத் தீர்க்கக் சண்களில் தடலப்பட்ட அஞ்சனங்கள்** அவை! நோய்க்கும் மருந்துக்கும் ஒரு சம்பந்தமுமில்லே! **வகியிருக்குமிட**ம் தெரிந்து, அதற்குக் காரணத்தையும் கண்டுபிடித்து அதன் பின் அதைத் தீர்க்கக் கூடிய மருந்தைக் கண்டுபிடித்து அதன் பின் அதைத் தீர்க்கக் கூடிய மருந்தைக் கொடுக்க வேண்டும். அப்பொழுது தான் நோயைக் குணப் படுத்தமுடியும். நாராயணன் என்ற மருத்துவன் ஒருவனே இதைச் செய்ய முடியும். அவன் அர்ஜுனனுடைய நோய் இன்னதென்று சரியாகக் கண்டு பிடித்தான். அதற்கு மருத்துவம் இன்னதென்று முடிவும் செய்து விட்டான்.

வெளியில் தடவும் அஞ்சனங்களால் ஆருத காயத்தை உள்ளுக்கு மருந்து கொடுத்துத்தான் ஆற்றமுடியும். கண்ணன் கேள்விகளாகக் கேட்டுத் துளேத்து விட்டான். ''ஏன் நீ கோழைபோல் அழுகிருய்? பீஷ்மரும் துரோணரும் மற்றவரும் கொல்லப்படப் போகிறூர்களே என்று? **මූබා**දීබා அவர்கள் உன்னேச் சேர்ந்தவர்கள் என்று எண்ணி அழுகிருய். சுயநலம் உன்னே அழவைக்கிறது. மனிதர் இறந்தவர்களுக்காக அழுவதில்லே. அவர்கள் தங்களுக்குச் சொந்தமானவர்கள் என்பதால் அழுகிறுர்கள். உனக்குச் சொந்த மில்லாத எவ்வளவோ பேர்களே நீ இதுவரை கொன்று குவிக்கவில்லேயா? அப்பொழுதெல்லாம் சொட்டுக் கண்ணீர் கூட அவர்களுக்காக நீ சிந்தியதில்லேயே? ஒரு இன்றைக்கு நீ அழுகிறுய். உனக்கு முன்னுல் போருக்குத் தயாராக இருப்பவர்களெல்லாம் ஏதோ ஒரு தனிப்பட்ட முறையில் உனககுச் சொந்தமானவர்கள் என்ற மயக்கத்தில் இருக்கிருய் அதுதான் நீ அழுவதற்குக் காரணம். நன்ருகத் தூங்கும்பொழுது, 'நான்' 'எனது' என்ற எண்ணங்களால் நீ பாதிக்கப்படுவதில்லே. அதனுல், உன் உடம்புக்கு நேர்வதோ, ஏதோ உறவினர்கள் என்று எண்ணுகிருயே அவர்களுடைய உடம்புகளுக்கு நேர்வதோ, உன்னுடைய சொத்து சுதந்திரங்களுக்கு நேர்வதோ அப்பொழுது உனக்குத் தெரிவதில்லே. ஆனல் விழித்திருக்கும் பொழுது இவையெல்லாம் நீ சுவனமாக நினேவில் வைத்திருக்கும் பொருள் வரிசைகளாகும்.''

''நான்'' என்பதன் ஆரும் வேற்றுமை உருபுதான் 'எனது என்பது; அதனுலே அதைத் தொடர்ந்து வருகிறது. \*\*என் அன்புக்குரிய எளியவர்களே! நீங்கள் உண்மையில் எது அல்லவோ, (நீங்கள் வெறும் உடம்பா? இல்லேயே?) அந்த உடம்போடு ஒன்றிப் போவதுதான் அடிப்படையான அறி யாமையாகும். உடம்பு ஆத்மா அன்று: இருந்தும் அதை ஆத்மாவாக எண்ணிக் கொண்டிருக்கிறீர்கள். இது என்ன தலேகீழ்ப் பாடமாக இருக்கிறது! இந்த அறியாமைய நீக்குவதற்காக, ஞானம் என்ற மருந்தை நான் கொடுக்க வேண்டும்.\*

இப்படி, எடுத்த எடுப்பில் ஞானம் என்ற மிகுந்த மருந்தைக் ஆற்றலுள்ள அர் ஜுன னுக்குக் ऊ जंग ब्ला जा கொடுக்கத் தொடங்கினன். இரண்டாவது அத்தியாயத் சுலோகத்திலிருந்து விரித்து பதிஞரோவது தன் இது உரைக்கப்படுகிறது. கீதையைப் படிக்கும் எல்லா 1DIT GOOT வர்களுக்கும் இது ஒரு திறவுகோல் போல் அமைந்த சுலோக மாகும். அர்ஜுனனே நீண்ட நேரமாக வாட்டி வந்த இரண்டு ஆக்ஷேபங்களே உடனடியாகக் கண்ணன் கண்டிக் கிருன். உடலின் அழிவு உண்மைப் பொருளின் அழிவன்று என்பது முதற் பதில். யாருக்காக அவன் வருந்தத் தேவை யில்லேயோ அவர்களுக்காக அவன் வருந்துகிருன் என்பது இரண்டாவது. ''அர்ஜுனு! **நீ என்னவோ அ**றிவாளியைப் போலப் பேசுகிருய். இது தருமம், அது அதருமம் என்று ஏதோ இவ்விரண்டையும் பிரித்து அறிந்துகொண்டு விட்ட வன் போல் பேசுகிறுய்!'' என்றுன் கண்ணன்.

இந்த இடத்தில் ஒரு விஷயத்தில் நம் கவனம் இருக்க வேண்டும். அர்ஜுனன் இரண்டு வகையான மயக்கத்திஞல் வருந்திக்கொண்டிருக்கிருன்:-1. சாதாரணமானது 2. அசா தாரணமானது. உடம்பையும் நம்மையும் ஒன்ருக்கிக் குழப் பிக்கொண்டு, உடம்புக்கு நேர்ந்ததெல்லாம் நமக்கு நேர்ந்து விட்டதாக எண்ணி மறுகுவது சாதாரண மயக்கம். தனது சொந்த தருமத்தையே, அதாவது க்ஷத்திரிய தருமத்தையே அர்ஜுனன் அதருமமாக மதித்துக் கைவிடுவது அசாதாரண மயக்கம். இவற்றில் முதல்வகை, இரண்டாவது அத்தியா யத்தின் பன்னிரண்டாவது சுலோகத்திலிருந்து முப்பதாவது சுலோகம் வரை விளக்கப்படுகிறது. இரண்டாவது வகையைக் கண்ணன் ஒரு முக்காயமான பிர்ச்போயாகக் கருதித் தீர்க்கவேண்டி யிருக்கிறது. அர்ஜு னனுடைய சொந்தக் கடமை என்ன, ஸ்வதர்மம் என்ன என் பதை எட்டுச் சுலோகங்களால் விளக்கவேண்டியிருக்கிறது. அவை மொத்தமாகத் தருமாஷ்டகம் எனப்படுகின்றன. ஸ்வதர்மம் ஒருவனேப் பிணிக்காது; மேலும் பிறவிகளேயும் கொடுக்காது; அது முக்திக்கு அழைத்துச் செல்லக் கூடி யது; பவனில் பற்றில்லாமல் கரும யோகமாக அது செய் யப்படவேண்டும். இரண்டாவது அத்தியாயத்தின் முடிவில் பயிற்சியில் வெற்றிபெற்றுத் தூய்மையான அறிவில் ஊன்றி நிற்பவஞக ஸ்தீதப்ரக்குனுடைய வருணனேயும் இருக் கிறது.

கண்ணன் தன் அருளுரையைத் தொடர்ந்தான்:— ''ஒ அர்ஜுன! நீயார் என்பதையும் என்ன செய்யக் கருதி யிருக்கிறுய் என்பதையும் ஒருகணம் நினேத்துப்பார்! எல்லாம் உனக்குத் தெரியும் என்று வீருப்புப் பேசுகிருய்; இருந்தும் கதியில்லாத அபலேப் பெண்ணேப் போல் அழுது கண்ணீர் விடுகிருய். உன்னுடைய சொற்களெல்லாம் படித்தவஞக உன்னேத் தோற்றுவிக்கின்றன; ஆனுல் உன்னுடைய செயல்களே ஒரு கல்லாத எளியவகை உன்னேக் காண் பித்துக் கொடுக்கின்றன. நீ பேசுவதைக் கேட்டு நீ பெரிய ஞானி என்று முடிவு கட்டும்படி யிருக்கிறது; ଇ(ନ ஆஞல் உன்ஃனப் பார்த்தால், நீ அறியாதவன் என்பதை யாரும் கண்டு கொள்வார்கள்! உன்னுடைய நிலே அரு உண்டாக்குகிறது. ഖന്ദ്ര്വി அவ்வளவுதான் சொல்ல முடியும். நல்லது, உன்னே நான் பெரிய அறிவாளியாக எடுத்துக் கொண்டால், அத்தகைய எண்ணத்தை உன்னு டைய கண்ணீரோடு இணேத்துப் பார்க்க முடியவில்லே. ஏனெனில், வாழ்வையும் சாவையும் குறித்து அறிவாளிகள் வருந்துவதில்லே. அப்படி வருந்தினுல், அவர்கள் அறிவாளிகள் அல்ல. எது ஆதாரமான உண்மை என்பதை அறிவாளிகள் கண்டுபிடிக்கும் திறமை பௌதிசுமானவற்றின் இரகசியமும், ஆத்மீசுமானவற்றின் படைத்தவர்கள், மர்மமும் யாருக்குத் தெரியுமோ, அத்தகையவர்களே அறி வாளிகள், பண்டிதர்கள் எனப்படுவர். அப்படியிருக்க,

The.

உடல் வாழ்பவர்களேப் பற்றியோ, உடல் இழந்து விட்டவர் களேப் பற்றியோ அவர்கள் எப்படி அழுது புலம்புவார்கள்! எவ்வளவு துக்கமானுும் சிரமமானுும், உவர்கள் தங்கள் உள் அமைதியை இழக்கமாட்டார்கள்.

''இறந்தவர்களாகட்டும், உயிரோடிரு. பவர்களாகட் டும், இவர்களேப் பற்றித் தீர்ந்த அறிவாளிகளும் கவலேப் படமாட்டார்கள்; தீர்ந்த முட்டாள்களும் கவலேப்பட மாட்டார்கள். நீ எதற்காக அழுகிருய்? பீஷ்மர், துரோ ணர் இவர்களுடைய உடல்கள் கொல்லப்பட்டுக் கீழே விழுமே என்பதற்கா? அல்லது, இவர்களுடைய ஆத்மர்வே அழிந்து விடுமே என்ரு? உடல்களுக்காக என்கிருயா? நல்லது. இங்கே கண்ணீர் விட்டு அழுவதால் என்ன பயன்? உண்டு என்றுல், மனிதர்களெல்லாம் அப்படிப் பயன் இறந்துபோன தங்கள் உறவினர்களின் உடல்களே வைத் தங்கள் அழுகையினுல் அவற்றிற்கு தருந்து மீண்டும் உயிர் வரச் செய்திருப்பார்களே? இல்லே; அது ஒருபோதும் முடியாத காரியம். உடம்பை அமிருத கலசத்திற்குள் முக்கி எடுங்கள்; அப்பொழுதும் அது மீண்டும் உயிர்பெருது. அப்படியாயின், தடுக்கமுடியாத ஒன்றை, தீராத ஒன்றைக் குறித்து ஏன் அழவேண்டும்?

''இல்லே; உயிரின் சாரமான ஆத்மாவைக் குறித்து அழுகிறேன் என்று ஒருவேளே நீ சொல்லக்கூடும். அது இன்னும் பெரிய முட்டாள்த்தனத்தைக் காட்டுகிறது. ஆத்மாவைச் சாவு அணுகக் கூடமுடியாது. அது நித்ய மானது. இன்னெறை நம்பி இராதது; தோயது. ஒன்று நிச்சயமாகிறது; உனக்கு இந்த ஆத்மாவைப் பற்றிய அறிவு இல்லே.

்மேலும், கூத்திரியனுக்குப் போர் என்பது சொந்தக் கடன். வேறு ஒர் எண்ணமுமில்லாமல் உன்னுடைய கடமையை நீ செய்! போரில் பீஷ்மருடைய மரணத் திற்கு நான் காரணமாக வேண்டுமா? என்று கேட்கிருய். ஆஞல் அவர்கள் எல்லோரும் கொல்வதற்கும் கொல்லப் படுவதற்கும் தயாராகத்தான் வந்திருக்கிருர்கள்.

''அவர்களுடைய வீட்டிற்குப் போய் அங்கே அவர்களேக் கொல்லப் போவதில்லே. அப்படி அவர்களுடைய வீட்டில் அவர்களேக் கொன்றுல், நிச்சயமாக அது முறையன்று. ஆனுல், போர்க்களத்தில் அது எப்படி அதருமமாகும்? இந்தப் பகுத்தறிவு கூட உனக்கு இல்லேயே என்று நினேக்க எனக்கு வருத்தமாக இருக்கிறது.

'போதும்; எழுந்திரு! போருக்கு ஆயத்தம் செய்! ஒரு பயனுமில்லாத இந்தத் 'தானெ'ன்னும் எண்ணத்தின் பளுவிலை தளர்ந்து ஏன் தரையில் சாய்கிருய்? எல்லாவற் றிற்கும் காரணம் இறைவன்; நீ அல்ல. எல்லாவற்றை யும் ஆட்டுவிக்கும் மேலான சக்தி ஒன்று உள்ளது. இதைத் தெரிந்துகொண்டு, உன்னுடைய மனத்தை உறுதி செய்து கொள்!

்பீஷ்மரும் துரோணரும் மற்றவர்களும் உண்மையான வீரர்களாய் கூடித்திரியர்களாய்ப் போரில் ஈடுபட வந்திருக் கிருர்கள். அவர்கள் உன்னேப் போல் அழவில்லே. அதை எண்ணிப்பார். அவர்கள் ஒருபோதும் வருந்தப் போவது மில்லே; பின்வாங்கப் போவதும் இல்லே. அர்ஜுன! இது உனக்குச் சோதனேக்காலம்! நினேவு வைத்துக் கொள்! உனக்கு இன்னென்றும் சொல்லுகிறேன். நானில்லாத காலம் என்று ஒன்று கிடையாது. அவ்வளவு ஏன்? நீயும் இந்த அரசர்களும் இளவரசர்களும் இல்லாத காலம் என்ற ஒன்று கிடையாது. ''அது'' என்பது பரம்பொருள்; ''நீ'' என்பது உயிர். இரண்டும் ஒன்ருகவே இருந்தன; ஒன்று கவே இருக்கின்றன; அப்படியே எப்போதும் இருக்கவும் போகின்றன. களிமண்ணுல் செய்த பானே கடந்த காலத் திலும் நிகழ்காலத்திலும் வருங்காலத்திலும் எப்பொழுதும் களிமண்ணுகத்தான் இருக்கும். ''

கண்ணனுடைய இந்தச் சொற்களிஞல் அர்ஜுனன் அதிர்ச்சியடைந்து விழித்துக் கொண்டான்; உணர்வு பெற் ருன். பிறகு, ''நீ இறைவஞக இருக்கிருய்; நீ அழிவில் லாதவஞக இருக்கலாம். நான் உனக்காக அழவில்லே; நேற்று வந்து, இன்று இருந்து, நாளே மறைந்துவிடப் போகும் என்னேப் போன்றவர்களுக்காக அழுகிறேன். எங்களுக்கு என்ன கதி? தயை கூர்ந்து எங்களுக்கு அறி ஆட்டுவாயாக!'' என்*ளு*ன்.

இங்கு ஒன்று மிகக் கவனமாகத் தெரிந்து கொள்ளப் படவேண்டும். தத் (த்வம் அஸி என்று வேதம் சொல் கிறது.) தத் என்பது பரம்பொருள்; அது என்று முள்ளது; அழிவில்லாதது. இதை எல்லோரும் ஒப்புக் கொள்ளு கிருர்கள். ஆனல் தவம் என்ற நீயும் மற்ற மனிதரும் கூட அந்தப் பரம்பொருளேத் தவிர வேறில்லே. அஸி . என்பது இதைத்தான் குறிக்கிறது. உயிர்களெல்லாம் கூட நித்யமே. இதை உடனே புரிந்துகொள்வது. வேண்டுமாஞல் கொரை சம் கடினமாக இருக்கலாம். அவ்வளவுதான். எனவே. கண்ணன் இதைக் கொஞ்சம் விரிவாகச் சொல்லுகிருன். · ஒ அர்ஜுன! நீ பரம்பொருளாகவே இருப்பதால் நீ என்று சிறுமைகளே நீக்கிவிட்டுப் தத்தும்தான். (பின பார்த் தால் தனியொரு சிற்றுயிரும் பரம்பொருளாகி விடுகிறது. நகையாகச் செய்வதற்கு முன்<mark>ஞல்</mark> வெறும் தங்கம்தான் இருந்தது; நகையாகச் செய்யப்பட்ட பின்னும் தங்கம் தான் இருக்கிறது; நகை அழிக்கப்பட்ட பின்னும் தங்கமே தான் மிஞ்சி நிற்கிறது. மெய்ப்பொருளான ஆத்மாவும் இப்படித்தான் நிற்கிறது, உடம்பு இருந்தாலும் சரி இல்லா விட்டாலும் சரி.

உடலோடு ஒட்டியிருந்தாலும், ஆத்மா அந்த உடலின் குணங்கள் இயல்புகளால் தாக்கப்படுவதில்லே. அதாவது, அதற்குக் குணங்களும் குறிகளும் இல்லே. நீ குழந்தை யாக இருந்து சிறு பையனுக வளர்ந்த போதும், அதிலிருந்து இளம் வாலிபஞகவும், பின் நடுவயதினஞகவும், பின் முதியவஞகவும் மாறும் போதெல்லாம் ஆத்மாவாகிய Th ஒரு மாறுதஃலயும் அடைவதில்ஃல. இவையெல்லாம் மாறியும் நீ மாருமல் நீயாகவே நிற்கிருய். இது போலவே, உடம்பு ஆத்மா இறந்த பிற்பாடும் என்ற நீ அழிவதில்லே. ஆகையினுல் அறிவாளிகள் மரணம் என்னும் மாற்றத்தினுல் கலக்கத்தை அடைவதில்லே.

இதையெல்லாம் கண்ணன் அழுத்தமாக சொன்ன போது. தேரே அதிர்ந்தது.

## அத்தீவாயம் 4

(Battion Share areat my

1 R

அர்ஜுனன் இன்னும் சந்தேகம் தெளியாமல் இருக் தான். ''ஐயனே! இந்த உடம்பிலே உண்டாகும் மாறுதல்க ளெல்லாம் விழிப்பு, கனவு, தூக்கம் என்ற நிலேகளேப் போன்றவை என்று சொன்னுய். ஆனல் **நக்**ல ஆழ்ந்த தூக்கத்திலிருந்து நாம் எழுந்திருக்கும்போது நமது பழைய அநுபவங்களேயெல்லாம் நாம் மறப்பதில்லே. முற்பிறவியின் நினேவுகளெல்லாம் மரணம் என்ற நிகழ்ச்சியிஞல் அழிந்து போகின்றன'' என்றுன். இதற்குக் கண்ணன், ''பழைய அநுபவங்கள் எல்லாவற்றையும் நினேவிற்குக் கொண்டு வருவது என்பது முடியாத காரியம். ஆன் அவற்றில் சிலவற்றை நினேவுக்குக் கொண்டு வரலாம். ஏனெனில். இந்த உடம்பு மாறினுைம் ஆத்மா மாருமல் தொடர்ந்து இருக்கிறது'' என்று பதில் கூறினுன்.

இப்பொழுது அர்ஜுனன் பேச்சை மாற்றினுன் அர்ஜுனனே மட்டுமில்லாமல், மற்றும் பலரையும் வாட்டும் ஒரு விஷயத்தை அவன் பேச ஆரம்பித்தான். அதனுல்தான் ் நல்ல அறிவுள்ளவன் இதஞல் மயக்கத்தை அடைவதில்லே என்று பொதுவாகக் கண்ணன் சொல்லுகிருன். அர்ஜுனன் மட்டும் இந்த மயக்கத்தை அடையக்கூடாது என்று அவன் சொல்லவில்லே. தடுமாறும் எல்லர மனங்களுக்கும் அலன் உபதேசிக்க எண்ணுகிறுன். ஒவ்வொரு ஐயப்பாட்டையும் அது எழும்பொழுதே கண்ணன் தீர்த்து வைக்கிறுன். ''அர்ஜுஞ! விழிப்பு, கனவு, தூக்கம் என்ற மூன்று நிலேகள் மாறி மாறிவரும் பொழுதும் அவற்றில் ஒரு சில அநுபவங் களேப் புத்தி எப்படியோ நிறுத்திக் கவனத்தில் வைத்துக் கொண்டு விடுகிறது. ஆனுல் மரணம் உடம்பை அழிக்கும் பொழுது அது வும் அழிக்கப்படுகிறது. ஒரேயடியாக எல்லாம் மறந்து போகிறது. நினேவு என்பது புத்தியின் வேலேயாகும்; ஆத்மாவினுடையதன்று.

''இப்பொழுது இதை எண்ணிப்பார்! பத்து ஆண்டு களுக்கு முன்னுல் ஒரு குறிப்பிட்ட நாளில் நீ எங்கிருந்தாய்

இப்பொழுது சொல்லமுடியாது என்பதை உன்னுல் ஆயினும் பத்து ஆண்டுகளுக்கு முன்னுல் அந்த இல்லேயா? உயிருடன் இருந்தாய். அதைப்பற்றி எந்தச் நாளில் நீ சந்தேகமுமில்லே. அப்பொழுது நீ வாழ்ந்திருந்ததை நீ, மறுத்துவிட முடியாது. எங்கு து.ணிந்து எப்படி என்பதெல்லாம் உனக்கு நினேவில்லேயென்ருலும், இந்தப் முன் நீ வாழ்ந்திருந்த முந்திய பிறப்பிலும் பிறப்பிற்கு இத்தகைய இப்படித்தான். மெய்யறிவுள்ள மனிதன் சந்தேகங்களால் ஏமாற்றப்படுவதுமில்லே; அவற்றுல் அலக் கழிக்கப்படுவதுமில்லே. ''

· ஆத்மா அழிவதில்லே; உடம்பு அழியாமல் நிற்பது மில்லே. எதிரிகள் ஒருவேளே கொல்லப்பட்டு இறக்கலாம் என்பதால் ஏற்பட்ட உன்னுடைய துயரம் அந்த எதிரி ஆத்மாவை மகிழ்விக்கும் என்று எண்ணு களினு டைய அது பைத்தியக்கார எண்ணமாகும். கிரையா? எது நடந்தாலும் நடக்காவிட்டாலும், ஆத்மா மகிழ்ச்சி அடைவது மில்லே; துயரமடைவதுமில்லே புலன்களெல்லாம் தத்தம் இடங்களில் இருக்கட்டும்; அச்சத்திற்குக் காரணமேதும் பொருள்களோடு அவை சேர்க்கை பெறத் බූබාදීබා. பொழுதுதான் இன்பதுன்பங்கள் என்ற தொடங்கும் இரட்டை அலேச்சல்கள் தோற்றுவிக்கப் படுகின்றன. யர்ராவது உன்னே அவமதிப்பதைக் கேட்கும் பொழுது உனக்குக் கோபமும் துயரமும் உண்டாகின்றன. உன் காதில் அந்தப் பேச்சுக்கள் விழவேயில்லே என்றுல் இந்த உள்ளக்கொதிப்பு ஏற்படாது. புறப்பொருள்களே நோக்கிப் புலன்கள் செல்லுவதுதான் துயரத்திற்கும் அதன் மறுதலே யான இன்பத்திற்கும் காரணம்.''

''இது சூட்டையும் குளிரையும் போன்றது; குளிர் காலமாக இருந்தால் வெப்பத்திற்காக ஏங்குகிறுய்; கோடை காலமாக இருந்தால் குளிர்ச்சிக்காக ஏங்குகிறுய்; புலன் களுக்கும் பொருள்களுக்கும் ஏற்படும் தொடர்பு முழுதும் இத்தகையதுதான். இந்த உலகம் இருக்கும்வரை, புறப் பொருள்களோடு தொடர்பு தவிர்க்க முடியாதது; முற்பிறவி களின் பளு இருக்கும் வரையில், இன்ப துன்ப அமைப்பு தவிர்க்க முடியாதது. இருந்தாலும், அவற்றைத் தவிர்ப்பது அல்லது கலக்கமில்லாமல் அவற்றைப் பொறுப்பது என்பதன் ரகசியத்தை, பயிற்சியை, க&லைய, ஒருவன் கற்றுத்தேற முடியும்''

''அலே ஒய்ந்துதான் கடலில் குளிப்பேன் என்று காத்திருப்பதில் என்ன பயன்? அலேகள் ஒருபொழுதும் ஒயா. பொங்கி வரும் அலேகளால் மோதப்படாமலும் திரும்பிச் செல்லும் அலேகளால் இழுக்கப்படாமலும் தவிர்ப்பது எப்படி என்னும் தந்திரத்தை அறிவுள்ள மனிதன் கற்றுக் கொள்கிருன். ஆளுல், கடலில் குளிக்க வேண்டியதென்னவோ அவசியம்தான். குளிக்கும் கலேயைத் தெரிந்து கொள்வதற்குச் சோம்பி, சிலர் கடலில் குளிப்பதையே தவிர்த்து விடுகிறுர்கள். அர்ஜுனு! உறுதி யென்னும் கவசம் பூண்டுகொள்! நன்மையும் தீமையும் உன்னேத் தாக்காது.''

. இதுதான் தீதீக்ஷை என்பது. தீதீக்ஷை என்முல் எதிரேதிரான அநுபவங்களின் முன்ஞல் அமைதியோடு விளங்குவது; இரண்டிரண்டாக வரும் அநுபவங்களே உறுதிபோடு பொறுத்துக் கொள்வது. இதுதான் ஆற்ற லுள்ளவர்களின் உரிமை; வீரர்களின் சொத்து. பலங் குறைந்தவர்கள்தான் மயில் பீலிகள் போல் நடுங்குவார்கள். ஒரு கணங்கூட உறுதியில்லாமல் அவர்கள் எப்பொழுதும் அமைதியின்றி இருப்பார்கள், கடிகாரத்தில் ஆடும் நாக்கைப் போல அங்கும் இங்கும் ஊசலாடுவார்கள். இப்பொழுது இன்பத்தை நோக்கி- ஆணுல் மறுகணம் துன்பத்தைநோக்கி– இப்படி அலேக்கழிக்கப்படுவார்கள்.'

'இங்கு ஒரு கருத்தில், கொஞ்சம் நின்று கவனிக்க வேண்டும். பொறுமை வேறு, உறுதி வேறு. திதிகைஷ என்பது கேவலம் ஸஹனம் அல்லது பொறுமை மட்டும் அல்ல. வேறு வழியில்லாமல் ஒன்றை அநுபவித்தே தீர வேண்டியிருப்பது, பொறுத்துக்கொள்வது, ஏற்றுக்கொள்வது ஸஹனம் எனப்படும், ஆஞல் ஒன்றை மீறும் ஆற் றலில் இருந்தும் அதைப் பொருட்படுத்தாமலிருப்டது என்பது தான் ஆன்மீகச் சாதனே. புற உலகத்தின் இரட்டையான அநுபவங்களேயெல்லாம் உள்ளார்ந்த அமைதியோடும் நடுவுநிலேயோடும் பொறுத்து ஏற்பதுதான் மூக்திக்கு வழியாகும். பிரித்தாராய்ந்து பகுத்தறிவோடு எல்லாவற்றை யும் தெரிந்தே ஏற்பது என்ற இந்தப் பொறுமைதான் நல்ல பலணேக் கொடுக்கும்.''

(இத்தகைய பகுத்தறிவுதான் விவேகம் எனப்படுகிறது. வருவதும் போவுதுமாக நிஃயில்லாமல் இருக்கும் இந்த உலகத்தின் இயல்பை நன்கு இனங்கண்டு கொள்வது தான் விவேகம் என்பதன் பொருள். அதாவது, உலகமும் அதிலுள்ள பொருள்களும் வரும், போகும்; நிஃயானவை அல்ல.)

''பொதுவாக, மனிதன் 'இன்பத்தையும்' மகிழ்ச்சியையும் தான் தேடுகிருன். எந்த நெருக்கடியிலும் துன்பத்தையும் துயரத்தையும் அவன் விரும்பவே மாட்டான்! இன்பத்தையும் மகிழ்ச்சியையும் தனக்கு மிகவும் நெருங்கித் தனது நன்மையை வேண்டுபவர்களாகவும், துன்பத்தையும் துயரத் தையும் தனக்கு நேர் எதிரிகளாகவும் கருதுகிறுன். இது இருக்கும்பொழுது பெரிய தவறுகும். ஒருவன் மகிழ்ச்சியாக துன்பம் ஏற்படும் அபாயம் அதிகம். பெற்ற இன்பத்தை இழந்துவிடுவோமோ என்ற அச்சம் எப்பொழுதும் gio மனிதனே வட்டமிட்டுக்கொண்டிருக்கும். துன்பம் வந்துற்ற போது, சிந்தனேயும் விவேகமும் தன்னிலேயைப் பற்றி எண்ணவே, கேட்டைத்தரும் விளவுகளேப் பற்றிய அச்சமும் உடன் தோன்றுகின்றன. சோம்பலிலிருந்து ஆகம்பாவத் திலிருந்தும் உங்களே அத்துன்பம் தட்டி எழுப்புகின்றது. மனிததை இருப்பதனுலேயே தனக்குத்தானே செய்து கொள்ள வேண்டிய கடமைகளே மகிழ்ச்சி மறக்கடித்து விடும். ஆணவத்தினுள் அது மனிதனே இழுத்துக்கொண்டு போய்விடுகிறது. துன்பமோவென்ருல் மனிதீனக் கவன முள்ளவஞகவும் விழிப்புள்ளவஞகவும் செய்கிற்து''

நண்பன்; ''ஆகவே துன்பம் எமக்கு உண்மையான இன்பமோ நமது புண்ணியக் கையிருப்பைக் கரைத்து வெறிகளேத் தூண்டிவிடுகிறது. ஆகவே மட்டமான அது கண்ணே த் உண்மையில் நமக்கு எதிரியாகும். துன்பம் நமது விடுகிறது; சிந்தனேயை வளர்க்கிறது; நமது தறந்து பயனுள் சொந்த வளர்ச்சிக்கும் உதவுகிறது. புதியதும் ளதுமான அநுபவங்களே நமக்கு அது பெற்றுத் தருகிறது. இன்பமோ வென்றுல், மனிதனேக் கடின மனமுள்ளவனை ஆக்கும் அநுபவங்களின் மேல் திரை எழுப்பி விடுகிறது. எனவே, துன்பங்களும் வேதனேகளும் நண்பர்களாகக் கருதப்படவேண்டும்; குறைந்த பட்சம் எதிரிகளாகக் கருதப் படக் கூடாது. இன்பத்தையும் தூன்பத்தையும் கடவுளின் நன்கொடையாகக் கருதுவது மிகவும் நல்லது. ஒருவனது சொந்த விடுதலேக்கு அதுவே மிக எனிய வழியாகும்.''

''இதைத் தெரிந்து கொள்ளாமல் இருப்பதுதான் அடிப்படையான அறியாமை. அவ்வளவு தூரம் அறிந்து கொள்ளாமல் இருப்பவன் குருடன். உண்மையில், எப்பொ ழுதும் பார்வை பெற்றிருக்கும் ஒருவனேத் துணயாக இருக்க வேண்டிய நிர்ப்பந்தம் கொண்ட ஒரு குருடனேப் போன் இன்பமும் துன்பமும். ஒரு குருடனே நாம் றவைதான் வரவேற்கும்போது, அவன் கூடவே வரும் பார்வையுள்ள ஒருவனேயும் வரவேற்றுத்தான் ஆகவேண்டும். ஏனெனில் அந்தக் குருடனுக்கு எப்பொழுதும் கூட அவன் Dati பவன். இதுபோலத்தான் இன்பமும் துன்பமும் இண பிரியாதவை. இவற்றில் ஒன்றை மட்டும் நாம் தனியே பொறுக்கி வைத்துக்கொள்ள முடியாது. மேலும், துன்பமே இன்பத்தின் மதிப்பைக் கோடிட்டுக் காண்பிக்கிறது. துன்பத் தோடு ஒப்பிட்டுக்கொண்டு, நீங்கள் இன்பத்தை அதிக மாக உணர்கிறீர்கள்'' என்று கண்ணன் அர்ஜுனனுக்குச் சொன்னை பன்மையாக இருக்கும் வேற்றுமை களெல்லாம் பயனற்றவை என்று உபதேசிப்பதற்காக இதைச் சொன்னுன்.

அப்பொழுது அர்ஜுனன் தொடர்ந்து கேட்டான்; ''மஹாதேவ! உன்னுடைய புத்திமதியைக் கேட்டு நடப்ப தாலும், கட்டாயமாகப் பொறுமையை வளர்த்துக் கொள் வதாலும் என்ன லாபம்? சகிப்புத்தன்மை ஒன்றுதான் ஒருவேளே லாபமாக இருக்கலாம். வேறு ஒரு லாபமுமில்லே அல்லவா?''

இதற்குக் கண்ணன், ''குந்தியின் மைந்தனே! வாழ்க்கை யென்னும் கடலில் பேரிரைச்சல் செய்யும் அலேகளால் உண்டாக்கப்படும் உயர்வு தாழ்வுகளால் ஒரு சிறிதளவு கூடக் கலங்காமல் இருக்கும் உறுதி படைத்த மனிதனே தீ**ரன் எனப்படுகிருன்; அவனுடைய சொந்த இயல்பானி** விட்ட சமநிலேயை அவன் இழப்பதில்லே; கவர்ச்சிகளும் கவனச் சிதறல்களும் ஏதுவாக இருந்தாலும் தன்னுடைய ஆத்மீகச் சாதனத்தின் ஒழுங்கில் அவன் தவறுவதில்லே. எப்பொழுதும் முன்வந்து நிற்கும்புற உலகத்தின் வேற்று

S 7 months

மைகளால் அசைக்கப்படாமல் இருப்பவனே அறிவுள்ளவன். அவன்தான் ''தீரன்'' என்று குறிப்பிடப்படுகிறுன்.

''தீரன் என்பதிலுள்ள தீ என்ற சொல் புத்தியைக் குறிக்கும். மனிதனேப் புருஷனைக, முழு மனிதனைக ஆக்கும் தன்மைதான் அந்த 'தீ' என்பது. அணியும் ஆடைகளோ அல்லது மீசையோ மனிதனே மனிதனுக்காது. வேற்றுமைகளே அகற்றும்போது 'மனிதத்வம்' வந்தடைகிறது. இந்த மனிதத்வ நிலேக்குள்ள தகுதிபெற வெளி எதிரிகளேவிட உள் எதிரிகளே வெற்றி காணவேண்டும். இன்பதுன்பங்கள் என்ற இரட்டை எதிரிகளே வெல்வதே அவனது வீரசாகஸ மாகும்.'

''நல்லது; உனக்கு இன்னெரு சந்தேகமும் இருக்க லாம். (உன்னுடைய இதயமே ஒரு சந்தேகக் கூடு!) நீ இன்னும் கேட்கக்கூடும்; வெற்றி பெறவேண்டும் வெற்றி பெறவேண்டும் என்கின்றீர்களே? அந்த வெற்றி யால் என்ன லாபம்? உனக்கு நான் சொல்லுகிறேன். உறுதி யாகச் சொல்கிறேன்: இறவாத பேரின்ப உண்மைதான் லாபம். உலகத்துப் பொருள்களெல்லாம் உனக்கு அந்தப் பேரின்பத்தைக் கொடுக்காது. அவை கொடுப்பதெல்லாம் தற்காலிகமான இன்பங்கள்தாம்; நிலேத்த பேரின்பமல்ல. இன்ப துன்பங்களே நீ தாண்டி உயர்ந்துவிடும்பொழுது இன்பம் பூர்த்தியாகிறது, நிலைத்ததாகிறது, முழதாகிறது '

''ஓ அர்ஜுஞ! நீ ஆயிரத்தில் ஒருவன்! ஆகவே, கேவலம் இந்த உலகத்திலுள்ள எதிரிகளே வென்று பெறும் சின்ன வெற்றி உனக்குத் தேவையில்லே. இறவாத பேரின் பத்திற்கு நீ தகுதியுள்ளவன்!''

இவ்வாறு சொல்லி, மெய், பொய் இவற்றின் அறிவைப் பற்றியும், இவ்விரண்டையும் பிரித்தறிவதற்குரிய பயிற்சி யையும் கண்ணன் அர்ஜுனனுக்கு உபதேசிக்கத் தொடங் கிஞன். ''மெய்யறிவாளன் வினேப்பயன்களிஞல் கட்டுப்படுவ தில்லே. ஆத்மாவைப் பற்றிய உணர்வு இல்லாமலே காரியங் களேச் செய்துகொண்டு போகிறவர்கள்தாம் கட்டுக்குள்ளா கிரூர்கள். எது செய்தாலும், உணர்ந்தாலும், எண்ணிஞ லும் அதஞல் துளியும் பாதிக்கப்படாதது ஆத்மா என் பதை அவர்கள் உணரவில்லே.''

'்நீந்தத் தெரிந்துகொண்டு விட்ட ஒருமனிதனேப் போல உலகத்து வியவஹாரங்கள் என்னும் கடலில் ஒரு மெய்யறி வாளன் ஆபத்தில்லாமல் குதிக்க முடியும். நீந்தத் தெரியா மலே கடலில் நீங்கள் இறங்கிவிட்டால், கடல் ஜலம் உங்களே விழுங்கிவிடும்; மரணம் நிச்சயம்.''

அர்ஜுனனுக்கு மிக முக்கியமான கண்ணன் அறி வாகிய மெய்யறிவை ஏன் புகட்டிஞன் என்பதை இது விளக்குகிறது.. ஆத்மா கொல்லுவதில்லே; இறப்பது மில்லே. அது கொல்லுகிறது என்ரே, இறக்கிறது என்ரு நம்புகின்றவர்கள் அதன் உண்மையான இயல்பை உணர்ந்து கொள்ளவில்&ே. அர்ஜுனனுடைய ஆத்மா கொல்லுவ தில்லே; பீஷ்மர், துரோணர் இவர்களின் ஆத்மா இறப்ப தில்லே; கண்ணனுடைய ஆத்மா தூண்டுவதுமில்லே! இவை யெல்லாம் காரண – காரியம் என்னும் வேற்றுமையின் போக்குகளாகும். ஆத்மாவோ எதற்கும் காரணமுமாவ தில்லே; எந்த வினேயின் பயனுமாவதில்லே. அது மாறுதல் இல்லாதது; நீர்விகாரமானது.

'மாறுதல் என்பது ஆறுவகைப்படும்: பிறப்பு, இருப்பு, வளர்ச்சி, மாற்றம், தேய்வு, அழிவு. இவைதாம் அறுவகை மாற்றங்கள் பிறப்பு என்பது முன்னுல் இல்லாமலிருந்து பின் இருப்பது. இருந்து பின் இல்லாமற் போவது மரணம் எனப்படுகிறது. பிறப்பு ஜடங்களுக்கில்லே; உயிருள்ளவை களுக்கே. ஆத்மாவே பகுதிகளில்லாதது; நீரவமவம் ஆத்மா பிறப்பதில்லே; அது எப்படி இறக்கும்? யாரை அது கொல்லும்? அது பிறப்பில்லாதது, காலத்தைக் கடந்தது.''

''ஒருவன் பழைய உடைகளே எறிந்துவிட்டுப் புத் தாடை அணிவது போல, உடலி இருக்கும் ஜீவனும் ஒர் உடம்பை எறிந்துவிட்டு மற்ருெரு உடம்பை அடை கிறது. உடம்புக்கு ஆடைகள் போல, மனிதனுக்கு உடம்பு. நீ ஆத்மாவின் உண்மையான இயல்பை உணர்ந்து கொண்டால், அப்பொழுது துயரத்திற்கு இடம்தர மாட் டாய்! நீ பிரயோகிக்கும் ஆயுதங்களெல்லாம் இந்த உடலேத் தான் தாக்கும். மாற்றமில்லாத ஆத்மாவை அவை ஒன்றும் செய்யாது. இதை உண்மையென்று தெரிந்துகொண்டு இந்தத் தளர்ச்சியை உதறி எறி!''

''ஒரு கூடித்திரியனுடைய கடமை தருமத்தின் பக்கம் அதிர்ஷ் அதருமத்தை அழிப்பது. உன்னுடைய நின் று டத்தை எண்ணிப்பார்! இந்தப் போர்க்களத்தில் பீஷ்மர் துரோணர் போன்ற தக்க எதிரிகள் உனக்குக் கிடைத்திருக் கிருர்கள். இதே பீஷ்மர், முன்பு அவருடைய குருவுட எல்லாப் னேயே போர் தொடுத்திருக்கிறுர். அவருக்கு போர் முறையையும் சொல்லிக்கொடுத்த பரசுராமர் என்ற அந்தணர்தான் அவருக்குக் குரு. ஏன்? முதற்கண், கூத்தி ரியன் என்ற முறையில் அவருடைய கடமையைச் செய்வ தற்காகத்தான். ஆனுல் இங்கேயோ, ஒரு கோழையைப் போல, இந்தப் பெரும் வீரர்களுடன் போர் செய்யப் பயப் அபாயங்கள் எதிர்ப்பட்டா படுகிருய். எவ்வளவுதான் லும், தருமத்தைப் பாதுகாக்கும் பொழுது, ஒரு கூடித்திரியன் தனது கடமை முழுமை பெற்றதாகக் காண்கிருன். இதுவே முன்னேற்றத்துக்கு வழி.''

கூதம் என்ருல் 'துக்கம்' என்று பொருள். துக்கத்தி லிருந்து மக்களேக் காப்பாற்றுகிறவன் என்பதால் \*ஒருவன் அதருமத்தின் எனப்படுகிருன். சக்தி கூத்திரியன் சார்பாகப் போரிடும் தர்மத்தின் களுக்கு எதிராகத் வாய்ப்பானது மனிதனுக்கு மிகவும் आती இத்தகைய கிடைக்கிறது. இந்த அறப்போரில் பங்கு தாகத்தான் கொள்வதற்கு ஒரு கூடித்திரியன் என்ற முறையில் நீ பேறு பெற்றிருக்கிருய். இப்பொழுது நீ செய்ய முற்பட்டிருக்கும் இந்தச் ;சமுதாயப் பணியினுல் எவ்வளவு புண்ணியத்தை நீ அடைகிருய் என்பதை எண்ணிப்பார்! அமைடுயையும் இன்பத்தையும் நிலேநாட்டுவதற்காக நடத்தப்படும் போர் அறப்போர் எனப்படுகிறது. இதுவும் அத்தகைய அறப் <sub>போ</sub>ராட்டம்தான்; இதில் அறம் நிச்சயம் வெல்லும்.''

் கௌரவர்கள் செய்யாத பாவமில்லே; செய்யாத அநீதி இல்லே; பண்ணுத தீங்கில்லே. அவர்கள் பெரியவர்களே அவமதித்தார்கள்; நல்லவர்களேக் கைவிட்டார்கள்; தூய வர்களே இகழ்ந்தார்கள்; நல்லவர்களின் தன்மானத்தைப் புண்படுத்திஞர்கள். அவர்களுடைய தீய செய்கைகள் கணக் கிலடங்கா. இப்பொழுது, அவர்களுக்கெல்லாம் தண்டனே பெறும் நேரம் வந்துவிட்டது. அவர்களுடைய குற்றங்களுக் கெல்லாம் பதில் சொல்லப்போகிருர்கள். இந்த நேரம் பார்த்து நீமுட்டாளாக நடந்துகொண்டால், உன்னுடைய பெற்ருேருக்கும் உடன்பிறந்தார்க்கும், ஏன், இந்த 玩华马 திரிய குலம் முழுவதற்குமே நீ அவமானம் உண்டாக்கப் போகிருய்.',

்பாரிடுவது ஏதோ பாவச்செயல் என்று எண்ணு கிருய். அது மிகத் தவறு. மாருக, கெட்டவர்களே அழிப், பதற்கு ஏற்பட்டிருக்கும் இத்த வாய்ப்பினேத் தவற விடுவ தன் மூலம் நல்லவர்களின் துடிரத்தை நீடிக்கவைப்பது தான் பெரும் பாவம். உன்னுடைய தருமத்தை நீ விட்டு விடுவர்யானுல் நரகத்தில் விழும் கதிக்கு ஆளாவாய்! தரு மத்தை விடாமல் இருப்பாயானுல் உன்னேப் பாவம் தீண் டாது உறுதியான மனத்தோடிரு; உலகத்தின் இரட்டை களில் ஒன்றுக்கும் இடங்கொடுத்துவிடாதே.''

இந்த அத்தியாயத்தின் முப்பத்திரண்டாவது சுலோகத் திலிருந்து எட்டுச் சுலோகங்களில் தன்னுடைய சொந்த தரு மத்திலிருந்து நழுவாத ஸ்வதர்ம நிஷ்டணேப் பற்றிக் கண் ணன் சொல்லியிருக்கிறுன்.

நல்லதோ கெட்டதோ அதிர்ஷ்டம் எப்படியிருந்தாலும் சரி, மனம் நிலே தடுமாருமல் ஒருவன் காரியத்தைச் செய்து கொண்டிருக்கவேண்டும். இதைத்தான் 37-ஆவது சுலோகத் தில் கண்ணன் உபதேசித்தான். 39-ஆவது சுலோகம் இன் ஞெரு விஷயத்துக்கு மாறும் இடத்தில் அமைந்தது. ''உனக்கு ஸாங்க்யம் என்ற ஞானயோகமானது கூறப்பட் டது'' என்று சொல்லிவிட்டு, கண்ணன் ''உனக்கு யோக புத்தி அல்லது புத்தியோகத்தை உபதேசிக்கிறேன். கவன மாகக் கேள்!'' என்கிருன்.

''முழு அறிவுணர்வோடு ஒருவன் செயலின் பலனே அடைய வேண்டும் என்ற ஆசையை விட்டுவிடும் பொழுது அது கண்ணன் சொல்லுகிற புத்த்யோகம் ஆகிறது. அறி வானது பழக்கப்பட்டுத் தூய்மைப்படுத்தப்படவேண்டும். அப்படியில்லேயென்றுல், நம்முடைய காரியங்களின் பலன் களில் பற்றை நீக்கி, கடமையாகவோ காணிக்கையாகவோ தொடர்ந்து செய்வது என்பது முடியாமல் பேரய்விடும் தூய்மைபெற்ற அறிவே யோக புத்தி. அதை வளர்த்துக் கொள்! பின் அதன்மூலமாக வினேசளின் கட்டிலிருந்து விடு தலே பெறுவாய்! உண்மையில் சொல்லப்போனுல் மெய் யான 'நீ' என்பது வினேகளுக்கு அப்பாற்பட்டது.

• 'காரியங்களுடைய பலனில் ஏற்படும் பற்றை விலக்கு வது என்ற கடினமான முறையைப் பயிலுவதைக் காட்டி காரியங்களேயே செய்யாமல் இருந்துவிடுகிறேனே லும், என்று ஒருவேன நீ சொல்லக்கூடும், ஆனுல் அது சாத்திய மில்லே. மேலும் அன்று. அது தவிர்க்கமுடியாதது. ஒரு வன் ஏதேனும் ஒரு காரியத்தைச் செய்துகொண்டு இருக்க வேண்டும். ஒரு கணம் கூட ஒருவன் தான் காரியம் செய்வதிலிருந்து விடுபடமுடியாது, என்று கண்ணன் கீதையின் மூன்ருவது அத்தியாயத்தில் சொல்லு கிருன்.

''அர்ஜுஞ! ஒவ்வொரு செயலும் ஒர் இடத்தில் தொடங்கி ஒர் இடத்தில் முடிகிறது. பலனில் கருத்தில்லா மல் செய்யும் நிஷ்காம கர்மத்திற்கு அப்படியொன்றும் கிடையாது. இதுதான் இரண்டிற்குமுள்ள வேற்றுமை. ஏதாவது லாபம் கிடைக்கும் என்ற எண்ணத்தோடு ஒரு காரியம் செய்யப்படும்பொழுது,அதனுல் ஏற்படும் நஷ்டம், துயரம், தண்டனே இதை அனுபவித்துத்தான் ஆகவேண்டும். ஆணுல் நிஷ்காம கர்மமானது இவற்றிலிருந்தெல்லாம் உன்னே விடுவிக்கிறது.''

"செயல்களின் பலனே விரும்புவாயாஞல் அதில் சிக்கிக் கொண்டு நீ திரும்பத் திரும்ப வந்து பிறக்கிருய். ஆசையை விட்டுவிடு; இந்தக் காலப் பெருவெள்ளத்திலிருந்து மீண்டு விடுவாய்! இத்தகைய துறவின் பயிற்சி பிறவித்தளேயை அழித்துவிடும். நமது நோக்கில் உறுதியாக இருப்பதுதான் முக்கியம். காரியம் செய்வதுதான் நோக்கம்; அதன் பலனல்ல. தன் காரியங்களின் விளேவான பலன்களி ஆசை கொள்வது ரஜோ குணத்தின் அடையாளம் என்று நான் சொல்லிக்கொள்ளுவேன். ரஜோ குணம் உனக்கு ஏற்றதல்ல. ஒரு வேளே நீ ஒன்றுமே செய்யாமல் உனக்கு என்று ீநினக்கக்கூடும் இருந்துவிடுவது மேல் சும்மா தமோ குணத்தைக் காண்பிக்கும், (এজা এমি நல்லது; ரஜோ குணத்தைவிட மட்டமானது.''

பகவான் நான்கு கட்டளேகளே ஏற்படுத்தியிருக்கிருர் ''செய்'' என்பது முதலாவது; ''செய்யாதே''என்பன்மற்ற மூன்றும். முதலாவது கட்டளே ஆற்றலே வளர்த்துக் கொள்வதை வற்புறுத்துகிறது; மற்றவை பலஹீனத்தை அகற்றுவதை வற்புறுத்துகின்றன.

அர்ஜுனன் மட்டும்தான் இத்தகைய உபதேசத்தைப் பெற்ருன் என்பதில்லே. மனித சமுதாயம் முழுவதற்குமே இது தேவைப்படுகிறது. மனித ச**முதாய**த்தின் பிரதிநிதி யாக அர்ஜுனன் நிற்கிருன்; அவ்வளவுதான். உண்மை யைத் தேடும் முயற்சியில் ஈடுபட்ட அனேவருக்கும் பொது வானது கீதை; கீதையைப் படிக்கும் மாணவர்கள் முதலில் இந்தப் பாடத்தைக் கற்றுக்கொள்ள வேண்டும்.

நாம் கவனிக்கவேன்டிய இன்ஞெரு விஷயம் எள்ன மனிதனுக்காகச் சொல்லப்பட்டது; வென்ருல், கீதை பறவைகளுக்கோ, விலங்குகளுக்கோ, கடவுளருக்கோ, அல்ல. தனக்கு லாபம் வரும் என்ற தேவதைகளுக்கோ ஆசையினுல் உந்தப்பட்டு மனிதன் முயற்சிகளேச் செய்கிருன். ஒரு லாபமும் விளேயப் போவதில்லே என்றுல் அவன் Q(15-காரியத்தையும் செய்யவே மாட்டான். லாபம், ஆதாயம் இவற்றை மனிதன் தேடுகிருன். பலன், பரிசு ஆனுல், பகவானுடைய அமுத மொழிகளே உண்டு துய்ப்பதற்காகக் கீதையைத் தம் கைகளில் அள்ளிக் கொண்டிருக்கிறவர் நியதி இல்லே. எல்லாருமே அமுதத்துக்கு இந்த களுக்கு ஆசைப்பட்டு விடுவதில்லே. நீ அப்படி ஆசைப்பட்டால், அழியாத ஆனந்தத்திற்கு, எல்ஃயில்லாத சுதந்திரத்துக்கு ஏங்குகிருய் என்பது வெளிப்படை. அப்படியானுல், அதற் முயற்சிகளி நீ கொடுக்கவேண்டும். குரிய விலேயை உன் ஞல் விளேயும் பலனில் ஆசையை விடவேண்டும்; இறைவனது மலரடிகளில் காணிக்கை லாவற்றையும் யாக்கி விடவேண்டும்.

## அத்தியாயம் 5

நீ செய்யும் காரியங்களின் பலனேக் கணக்குப் பார்த்துக் கொண்டிருந்தால், தொந்தரவும் கவஃலயும் உளேச்சலும் தாக்க வந்துவிடும். பலன்களே விட்டுவிட்டால் உன்னத் எப்படி ஒருவன் வாழ முடியும் என்ற கேள்வி எழலாம் ஆனுல், இந்த இதயப் பலவீனம் ஏன்? இந்தத் தளர்ச்சி ஏன்? ''உன்னுடைய யோக க்ஷேமத்தை நான் ஏற்கிறேன்'' என்று வாக்குக் கொடுத்தவன் அதைப் பார்த்துக்கொள்ள மாட்டாஞ? வேண்டிய வசதிகளேயும் உபாயங்களேயும் உதவுவான். நாம் நிணத்துப்பார்க்கவேண்டிய அவன் மகிழ்ச்சி பொருந்திய வாழ்க்கை முக்கியமா தெல்லாம் சுழலிலிருந்து அல்லது விடுதல பிறப்பிறப்பு என்னும் பெறுவது முக்கியமா என்பதுதான். மகிழ்ச்சி பொருந்திய வாழ்க்கை என்பது குறைந்த காலத்திற்குத்தான். ஆனல் விடுதலே என்ற பேரின்பமோ என்றுமூள்ளது, அசைக்க முடியாதது.

இந்தக் கருத்தை விளக்கும் இடத்தில் பல விரி வுரையாளர்கள் தங்கள் அறிவாற்றலேப் பயன்படுத்திப் பலவகையாக எழுதியிருக்கிறுர்கள். அவர்களில் பலரும், பலனில் பற்றை விட்டுவிட வேண்டும் என்று உபதேசித் திருப்பதற்குக் காரணம் - காரியம் செய்பவன் அதன் பலனே விரும்புவதற்கு உரிமையோ அதிகாரமோ பெற்றவனல்ல என்பதுதான் என்று சொல்லியிருக்கிறுர்கள்.

இது பெருந்தவருகும். கண்ணன் கீதையில் ''பலனே மறுதலித்துவிடு'' (மா பலேஷு) என்று சொல்லியிருக்கிருன். அதாவது; காரியம் என்னவோ பலனேக் கொடுக்கத்தான் செய்கிறது. ஆனுல் அந்தக் காரியத்தைச் செய்பவன் பலனே விரும்பக்கூடாது. அல்லது அந்தப் பலனேக் கருத்திற் கொண்டு அந்தக் காரியத்தைச் செய்யக்கூடாது. செய்பவ தொண்டு அந்தக் காரியத்தைச் செய்யக்கூடாது. செய்பவ அக்குப் பலனில் அதிகாரம் கிடையாது என்று கூறுவது பகவானின் நோக்கமாக இருந்தால் ''பலன்களில் அதிகாரம் இல்லே'' (ரு பலேஷு) என்று சொல்லியிருப்பான். ஆகையால் செயலிலிருந்து நீ ஒதுங்கிவிடுவாயாஞல், பகவானுடைய கட்டளேயை மீறினவஞகி விடுவாய். அது மிகவும் தீங்கை. விளேவிக்கும் தவருகும்.

44

காரியம் செய்வதற்கு மனிதன் உரிமை பெற்றவஞக இருக்கும்போது, பலனிலும் அவனுக்கு உரிமை இருக்கிறது. இதை ஒருவரும் மறுக்கமுடியாது; அவனுடைய உரிமையை முடியாது. ஆனுல் அவனுடைய சொந்த மறுக்கவும் விருப்பத்தின் பேரில் சொந்தமாக முடிவெடுத்து, அதன் பலனுல் எந்த விதமாகவும் பாதிக்கப்படுவதற்கு அவன் மறுக்கலாம் அவை நல்லதாக இருந்தாலும் சரி, கெட்டதாக இருந்தாலும் சரி. கீதை இங்கு வழி காட்டுகிறது:— நீ செய்கின்ற ்செய்! விளேவுகளே ஏற்க மறுத்துவிடு! ' லாபங்களே விரும்புதல் ரஜோ செயல்களின் குணத்தின் ஒன்றுமில்லே அடையாளமாகும். லாபம் யென்பதால் ஒன்றுமே செய்யாமல் இருந்துவிடுவது தமோ குணத்தின் காரியங்களேச் செய்வதில் ஈடுபடுவது, அடையாளம். என்று அதனுல் விளேயும் பலன்கள் என்ன தெரிந்தும் அவற்றில் பற்று வைக்காமல் அவற்றைப்பற்றி அக்கறை கொள்ளாமல் இருப்பது. இவை ஸத்வ குணத்தின் அடை யாளமாகும்.

பலனில் பற்றில்லாமல் காரியம் செய்வது என்ற இதன் ரகசியத்தை அறிந்து கொண்டுவிட்ட யோகிக்கு காம ஸங்க புத்தியை விட ஸமபுத்தி அதிகமாக இருக்கவேண்டும். அவனேப் பற்றுக்குள்ளும் சிக்கலுக்குள்ளும் ஸங்க புத்தி இழுத்துச் சென்றுவிடுகிறது. இது, என்னுடைய செய்கை; அதன் விளேவுகளுக்கு என்னுடைய முயற்சிகளே காரணம்; அந்த விளேவுகளுக்கு நானே உரிமை பெற்றவன்'' என்ற எண்ணங்கள் தாம் செய்பவனேக் இதுபோன்ற கட்டுகின் றன. இந்த ஸங்க புத்தியை ஒருவன் தாண்டி மேலே போக வேண்டும் என்று எண்ணன் உபதேசிக்கிருன். ஸம புத்தியே உண்மையான யோகம் என்று அறிவித்தான். (സഗ്ട്ര്വര് GWAB (y & WGB)

இரண்டாவது அத்தியாயத்தில், கண்ணன் நான்கு உண்மைகளேப் பொதுவாகத் தெளிவாக்குகிறுன். 1. சரணு கதி தத்துவம் 2. ஸாங்கிய உபதேசம் 3. யோக மனப் பான்மை 4. ஸ்தீதப்பிரக்ஞனின் இயல்பு. இவற்றில் முதல் மூன்றையும் நாம் ஏற்கனவே பார்த்துவிட்டோம். இனி நான்காவதைப் பார்ப்போம்: —

அர்ஜுனன் கேட்டபொழுது, ஸ்தீதப்பிரக்குனுடைய இயல்பையுயும் குணங்குறிகளேயும் கண்ணன் எடுத்துரைத் தான். ''ஒ கேசவ!'' என்று அர்ச்சுனன் விளித்து வேண் டிஞன். அந்தப் பெயரை அவன் சொல்லி அழைத்ததும் கண்ணன் புன்னகை செய்தான். ஏனெனில், அத்தருணத்தில் அர்ஜுனன் தன்னுடைய பெருமையை அறிந்துகொண் தெரியும். டான் என்று கண்ணனுக்குத் எப்படி என்று கேட்கிறீர்களா? நல்லது; ''கேசவன்'' என்பதன் பொருள் என்ன? பிரம்மா, விஷ்ணு, சிவன் என்ற மும்மூர்த்திக என்பது அதன் பொருள். ளானவன்'' கண்ணனுடைய பேரருளால் அர்ஜுனன் மெய்யுணர்வின் அந்த நில்யை எய்தியிருந்தான்.

ஒரு ஸ்திரப்பிரக்ஞனின் மெய்யான குணங்குறிகளேச் சொல்லவேண்டும் என்று கேசவனே அர்ஜுனன் வேண்டிக் கொண்டபொழுது, கேசவன், ''பார்த்தனே! அவன் எல்லா ஆசைகளும் நீங்கியவகுக இருப்பான். மெய்ப்பொருஞணர் விலும் மெய்யறிவிலுமே உறுதியாக நிற்பான்'' என்று பதிலிறுத்தான்.

gafl, இதில் இரண்டு செயற்பாடுகள் இருக்கின்றன. மனத்தின்கண் ஆசையின் எல்லாத் தூண்டுதல்களேயும் விட்டுவிடுவது என்பது எதிர்மறை செயற்பாடு: அதில் இன்பத்தை, என்றுமுள்ள இன்பத்தை, ஊன்றும்படி செய் வது நேர்முறையானது. மனத்திலிருந்து தவறு தமை இவற்றின் காரணங்களே பெயல்லாம் களேந்து விடுவது எதிர்மறை வழி. அப்படிப் பண்படுத்தப்பட்ட மண்ணில இறைவன்பால், அன்பு என்ற பயிரை வளர்த்தல் நேர் முறை. நீ விரும்பும் பயிரை வளர்த்தல் நேர் வழிகளேப் பிடுங்குவது எதிர்மறை வழி. வெளி உலகத்திலிருந்து புலன்கள் பெறும் சிற்றின்பங்கள்தாம் களேகள்; இறை அன்பே பயிராகும். வன்பால் என்பது மனம் ஆசை களின் மூட்டை. இந்த ஆசைகளே வேரோடு கெல்லி எறியாவிட்டால், மனத்தை அழிக்கலாம் என்ற நம்பிக் கைக்கு இடமேயில்லே. ஆன்மீக வளர்ச்சிக்கு மனதல்லவா

பெருந் தடை? துணியிலிருக்கும் நூல்களே ஒவ்வொன்ருகப் எடுத்துவிட்டால், துணியில் பிரித்து மிஞ்சுவது GTENT GOT ? ஆசைகளே ஒன்றுமில்லே. மனது என்ற துணிக்கு ஊடும் மறையும் பொழுது, ஸ்திதப்பிரக்ஞன் பாவும். மனது தோன்றுகிறுன்.

ஆகவே, நாம் வெல்லவேண்டிய முதல் எதிரி காமம் தான்; ஆசை என்ற அரக்கன்தான், இதற்காக ஒரு பெரிய போராட்டத்தை நிகழ்த்தவேண்டிய தேவையில்லே. ஆசை இனிய சொற்களால் கெஞ்ச களே மறைந்து போகும்படி வேண்டியதுமில்லே, ஒன்றிற்குப் பயந்தோ, மற்றென்றிற் ஆசைகள் பரிந்தோ மறையமாட்டா. ஆசைகள் (Sil புறத்தே இருப்பன: உணர்விற்குப் பொருளாகும் ഖതെക யைச் சேர்ந்தவை அவை. ''நான் பார்ப்பவனே ஒழிய, பார்க் கப்படும் பொருளல்ல'' என்ற உறுதியான அறிவினுல் ஒரு ஸ்திதப்பிரக்ஞன் பற்றிலிருந்து தன்னே விடுவித்துக் கொள் கிமுன். இந்த முறையிஞல், ஆசையை அவன் வெல்கிறுன். மனத்தின் வேலேகளே அதற்கு வெளியிலிருந்துகொண்டு Б பின்னிப் பிணந்துவிடக் அதோடு கவனிக்கவேண்டும். கூடாது. இதுவே இந்தப் பயிற்சியின் கருத்து.

மனத்தின் சக்தி பலமான மின்சார ஒட்டத்தைப் போன்றது. எட்ட நின்று மின்சாரத்தைக் கவனிக்கலாமே தவிர, அதைத் தொடவோ தீண்டவோ கூடாது. தொட்டால் சாம்பராகிவிடுவீர்கள். இது போலவே, மனத்தை அண்த்து அதோடு உறவு கொள்வதும் உன்ணே அழிப்பதற்கு நிற்பதும் அளித்துவிடும். எவ்வளவுக் வாய்ப்பை @(T5 அதற்கு கெவ்வளவு அதனிடமிருந்து தள்ளி நிற்கிருயோ அவ்வளவுக் கவ்வளவு நல்லது. திட்பம் நிறைந்த முறைகளேக் கையாண்டு உன்னுடைய சொந்த நன்மைக்காகவே அந்த மனத்தைச் சிறந்த முறையில் பயன்படுத்திக் கொள்ளவேண்டும்.

் ஸ்திதப்பிரக்ஞன் ஆழ்ந்துள்ள பேரின்பமானது வெளிப் பொருள்களிலிருந்து உண்டானதல்ல: அவை அவனுக்கு ஒவ்வொருவனிடத்திலும் தேவைப்படவுமில்லே. இன்பம் தாய அமைந்திருக்கிறது. இயற்கையாகவே அவனுடைய தங்களுடைய உண்மைத் தத்துவ உணர்வுபெற்றவர்கள் உணர்வதன் மூலம் பேரின்பத்தைப் மான மெய்ப்பொருளே

பெறுகிரூர்கள். இந்த இன்பம் தன்னெரியால், தானே விளங்குவது; மெய்யறிவாளனுக்கே அது தெரிகிறது; தாஞ கவே தெரிகிறது.

இது அர்ஜுனனுக்குத் தெரிந்திருக்கவில்லே யாதலால், 56, 57, 58-ஆவது சுலோகங்களில் கண்ணன் எளிய சொற் அதை விளக்கவேண்டியிருந்தது. இன்பமோ களில் 马山 ரமோ 1. ஆத்யாத்மிகம் 2. ஆதி பௌதிகம் 3. 25 தைவிகம் என்ற மூன்று உருவங்களில் எதிர்ப்படுகின் றன. தீவின்கள் தங்கள் தண்டனேயாகத் துயரத்தையும், நல்விண்கள் தங்கள் பரிசாக இன்பத்தையும் கொணர்ந்து சேர்க்கின்றன. இதனுலேதான், தீவினேகளே நீக்கவும் நல் செய்யவும் உபதேசம் செய்யப்படுகின்றது. வினே களேச் ஆஞல், ஒரு ஸ்திதப்பிரக்ஞன் துயரத்தின் துன்பத்தையோ இன்பத்தின் புல்லரிப்பையோ அறிவதில்லே. இவற்றுள் ஒன்றை வெறுத்து உதறுவதுமில்லே; மற்றென்றினுல் கவ ரப்படுவதுமில்லே. துன்பத்தைக் கண்டு மிரண்டு பின் வாங்கு வதுமில்லே; இன்பத்தைக் குறித்து ஆவலோடு ஒடுவது. மில்லே. மெய்ப்பொருளேப் பற்றி அறியாதவர்கள்தாம் இன் பத்திஞல் பூரிப்பார்கள்; துயரத்திஞல் வாடுவார்கள்.

ஒரு ஸ்திதப்ரக்ஞன் எப்பொழுதும் மனனம் செய்து கொண்டிருப்பான். அதாவது, சிந்தித்துக் கொண்டிருப் அவன் முனி எனப்படுகிருன் பான். அறிவ அவனது உறுதியாக இருக்கிறது. ஏனெனில், புலன்கள் அதை அசைக்க முடிவதில்லே. இங்கு ஒரு விஷயம் அறியப்பட வேண்டும். ஆன்மீகப் பயிற்சிக்குப் புலன்களே வெற்றி கொள்ளுதல் மிக அவசியம். ஆனுல், அதுமட்டும் போதாது. வெளி உலகம் மனதை ஈர்த்துக் கொண்டிருக்கும்வரை ஒருவன் முழு வெற்றியையும் அடைய முடியாது. அதனுல் தான் கண்ணன், ''அர்ஜுஞ! புலன்களே வெற்றி கொள்! அப்பொழுது உனக்குப் பயமில்லே. ஏனெனில், அவை, பல் பிடுங்கிய பாம்பு போலாகி விடுகின்றன'' என்று சொல் கிருன். ஆயினும் வெளியே இழுக்கும் எண்ணங்களினும் உன் மனத் தூண்டுதல்களினும் ஏற்படும் அபரயம் இன் னும் இருக்கத்தான் செய்கிறது. ஆசைக்கோர் அளவில்லே; அதைத் திருப்திப்படுத்தவே முடியாது. annugh is

ஆகவே, புலன்களே வசப்படுத்துவதோடு கூட ஒருவன் மனத்தையும் வசப்படுத்த வேண்டும். இது ஒரு ஸ்தீதப்ரக் குனுடைய இயல்பு; கதப்ரக்குனுடைய தல்ல. (கதப்ரக்குன் என்றுல் அறிவு மறைந்தவன் என்பது பொருள்) ஒரு கதப்ரக்குன் எங்கு போகிறுன்? வேறு எங்கு போவான்? நரகத்துக்குத்தான்.

மேலே மேலே போகும் வழி உயர்ந்த வழி. அதுதான் ஸ்திதப்ரகஞனுக்கு ஏற்பட்டது. மேற் குறித்த இரண்டு வெற்றிகளிலும் மனம் அடங்கிஞல், அது மட்டுமே போதும். மறுபடி புலன்சனேயும் தனியே அடக்கவேண்டிய அவசிய மில்லே. பொருள்களோடு மனத்திற்குப் பிடிப்பு இல்லே யென்ழூல், புலன்களுக்குப் பற்றுக்கோடாக ஒன்றும் இல்லா மல் போய்விடும். உணவில்லாமல் அவை செத்துப்போகும். விருப்பு வெறுப்பும் பட்டினி கிடந்தே மாய்ந்து போகும். புலன்கள் வெளியுலகத்தால் தொடப்பட்டாலும் அந்த உலகத்தோடு ஏற்பட்ட பிணப்பு துணிக்கப்பட்டுவிடுகின் றது.

மெய்யுணர்வு என்னும் பேற்றைப் பெற்றுவிட்ட ஒரு வனுக்கு, உலகத்தைச் சார்ந்த எதுவும் துயரத்தையோ மகிழ்ச்சியையோ எப்படிக் கொடுக்க முடியும்?

சூரியன் எழுந்ததும் நட்சத்திரங்கள் மங்கி மறைந்து விடுவதைப் போல, மெய்யறிவு எனும் சூரியன் எழும் பொழுது, துயரமும், சலிப்பும் அறியாமையும் மறை தின்றன.

கருவிகள் மனிதனிடத்திலே மூன்று முக்கியமான இருக்கின்றன; மனது, அறிவு, புலன்கள் என்பனதாம் அவை. இவை மூன்றும் ஒற்றுமையாக இ.ண ந்து • வாழ்வென்னும் 頭止上多 வேலே செய்யும்பொழுது, அல்லது ''மெய்ப்பொருளின் தில் அமிழ்தலோ'' எதறேடு பெறப்படுகின்றன. அறிவிஞல் விடுதலேயோ'' எது வேலே செய்கிறது என்பதனுல் என்ன நடக்கும் என்பது தெரிந்தால். அர்ஜுனன் எப்படித் திகைப்பான் என்பதைக் கண்ணன் எதிர்பார்த்தான். அதனுல் அவனே அதற்குப் பதிஃியும் தந்தான். ''அர்ஜுஞ! புலன்களோடு சேர்ந்து

மனம் வேலே செய்யும்பொழுது பிறவி என்னும் ஒட்டத்தில் நீ அமிழ்கிருய்! அந்த மனது அறிவுக்கு அடங்கி நடக்கும் பொழுது நீ மெய்ப்பொருளின் அறிவைப் பெறுகிருய். முன்னது, பிறவியில் உன்னேத் தள்ளுகிறது. இன்னென்று மேய்யறிவைக் கொடுக்கிறது. அறிவு முடிவெடுக்க, அப்படி யெடுத்த முடிவை மனது செயலாக்குகிறது. இதுதான் சரியான நடைமுறை."

புலன்கள் முழுதும் அழிக்கப்படவேண்டும். அதுதான் ஸ்திதப்ரக்ஞனின் அடையாளம். எல்லா உயிர்களும் உறங்கிக் கொண்டிருக்கும்பொழுது, ஸ்திதப்ரக்ஞன் விழித்துக்கொண் டிருக்கிறுன். எல்லா உயிர்களும் விழித்துக்கொண்டிருக்கும் பொழுது, ஸ்தித்ப்ரக்ஞன் தூங்குகிறுன். ஒன்றிற்கு இரவா இருப்பது மற்றென்றிற்குப் பகலாக இருக்கிறது என்பது தான் இதன் நேரடியான பொருள். ஆனைல் இது சுத் த அபத்தம் என்று தொனிக்கலாம். ஸ்திதப்ரக்ஞன் இரவில் கண் விழித்துப் பகலில் தூங்குகிறுன் என்றுகிவிடும்.

இதன் உட்கருத்து மிகவும் ஆழமானது. சாதாரண மனி தர்கள் இவ்வுலகத்தில் புலன்களின் மூலம் பெறப்படும் 15L வடிக்கைகளில் மிகவும் கவனமாக இருக்கிறுர்கள். உலகத்துக் காரியங்களில் அவர்களுக்கு இருக்கும் அக்கறை தான் அவர் களது விழிப்பு நிலே. ஆனுல் ஒரு ஸ்திதப்ரக்ஞன் இந்தக் காரி யங்களில் தான் ஈடுபடாமல் இருக்கிருன். அதாவது அவன் இந்தக் காரியங்களேப் பொறுத்த மட்டில் தூங்குகிறுன். தூக்கம் என்பது என்ன? புலன்கள் செயற்படாமல் இருக்கும் பொழுது விளேயும் இன்ப நிலேதான் தூக்கம். விழிப்பு? புலன் களுக்கு இணங்குவது; அவைகளுக்குச் சேவை செய்வது சாதாரண மனிதர்கள் புலன்களேயும் அவற்றின் தேவைகளே யும் தொடர்ந்து சென்று கொண்டிருக்கும்பொழுது ஸ்திதப் ரக்ஞன் தூங்குகிருன். இதையே வேறு முறையிலும் சொல்ல லாம்: ஆத்ம ஸ்திதியை மறந்தால் தேஹஸ்திதியில் விழுந்து உணர்விலிருந்து நழுவி உட விடுவாய். மெய்ப்பொருள் லுணர்வில் ஆழ்ந்துவிடுகிருய்.

8-4

இது ஒரு பாமரனுக்கு ஏற்படுகின்ற நிலே. மெய்ப்பொரு ளேப் பற்றிய அறிவில்லாமல் தூங்கிக்கொண்டு, உடம்பைப் பற்றிய எண்ணத்தில் எப்பொழுதும் கவனமாக இருக்கிருன். ஸ்தீதப்ரக்குனுடைய நிலே இதனினின்றும் மாறுபட்டது. உடல் உணர்வு இல்லாமல் மெய்ப்பொருளுணர்விலேயே கருத்தாக இருக்கிறுன். சாதாரண மனிதன் மிகக் கவனமாக இருக்கும் இந்தப் புலனுலகில், தப்பித் தவறிக்கூட அவன் கருத்தைச் செலுத்தமாட்டான். இதுதான் கீதாவாக்கியத்தின் உட் கருத்த. இது மேற்போக்கர்கத் தோன்றும் கருத்திலிருந்து மிகவும் மாறுபட்டது. மேற்போக்காகத் தோன்றும் கருத்து உண்மையென்ருல், திருடர்களும் காவற்காரர்களும் ஸ்திதப் ரக்ஞர்களாகி விடுவார்கள்! இவர்கள் தானே இரவில் கண் விழித்துப் பகலில் தூங்குகிறுர்கள்! யார் ஆசைகளே மிச்சமில் லாமல் விட்டுவிடுகிறூர்களோ, அப்படி விட்டுவிட்டு இறைவ னுடைய கருவியாகி விடுகின்ருர்களோ அவர்களே பைப் பெறுகிருர்கள். ஆசையைத் துறத்தல் என்ற காமஞத் யாகத்தை வற்புறுத்திவிட்டு, ஸ் திதப்ரக்ஞனுடைய இயல்பின் வருணனேயை முடிக்கிருன் கண்ணன்.

2135 . 5.1

வாழ்க்கை என்னும் போர்க்களத்தில், விருப்பு வெறுப் புக்களால் திகைத்து, எங்கு போவது என்ன செய்வது என்று தெரியாமல் இடர்ப்பட்டுக்கொண்டிருக்கும் மனித னுக்காகக் கண்ணன் ஸாங்கியயோகம் என்ற இந்தக் கீதை யின் இரண்டாவது அத்தியாயத்தை உபதேசித்தான். மற்ற எல்லா அத்தியாயங்களும் இந்த இரண்டாவது அக்தியாயத்தில் சொல்லப்பட்ட உபதேசத்தின் வீரிவுரை களேயாகும். ''அர்ஜுனு! மனதைத் துறந்து உன் ஆத்மா வில் ஒன்றுவதற்குத் தயாராக இரு! சுவை, ஒளி, ஊறு ஓசை, நாற்றம் என்னும் ஐந்து பௌதிகக் கூறுகளிலிருந்து மனத்தைத் திருப்பிக்கொள். அப்பொழுது நீ ஒரு ஸ்திதப் ரக்னுளுகி விடுகிருய் '' என்று கண்ணன் சொன்னுன். இந்த இரண்டாவது அத்தியாயத்தில் பதிணுவது சுலோகத்தி லிருந்து முப்பதாவது சுலோகம் வரை ஆத்ம தத்துவத்தைப் பற்றி மிகவும் எளிய, சுலபமாகப் புரிந்துகொள்ளக்கூடிய நடையில் எடுத்துரைத்தான்.

பின்னர், 39ஆவது சுலோகத்திலிருந்து 72–ஆவது சுலோகம் வரை இறைமையை அடைவதற்கு மிகவும் இன்றியமையாத தர்ம- கர்ம மனப்பாங்கை உபதேசித்தான். ஏற்கெனவே சொல்லப்பட்ட ஸமநிலே அறிவில் பொருந்திய கர் மயோகத் ைதச் சார்ந்து நிற்பது இந்த மனப்பாங்கு.

## அத்தியாயம் 6

இரண்டாவது அத்தியாயத்தில் 56-ஆவது சுலோகம் முதல் 72-ஆவது சுலோகம் வரை மொத்தம் 17 சுலோகங் களில் ஸ்திதப்ரக்ஞனுடைய இயல்புகளேயும், அத்தகைய நிலேயின் சிறப்புக்களேயும் கண்ணன் விவரித்தான். பிறகு ஸாங்கியர்களுக்காக ஞானயோகத்தையும்.யோகிகளுக்காகக் கர்மயோகத்தையும் விடுதலேக்கு வழியாகத் தானே தான் ஏற்படுத்தியதாகக் கூறி, கடமைகளேச் செய்து வருவதன் முக்கியத்தைப் பற்றிப் பேசினுன்.

யாராக இருந்தாலும் இயற்கையின் கட்டாயத்திற்குத் தலேபணிந்து செயல் புரியத்தான் வேண்டும். அது தவிர்க்க முடியாதது. ஆகையினுல், கடமையாக உனக்கு ஏற்பட் டிருக்கிற காரியங்களே நீசெய்துவா! ஒன்றையும் செய்யாமல் சும்மா இருப்பதைவிட ஏதாவது செய்துகொண்டிருப்பது நல் லது. நீ அப்படிச் செய்யாமலிருந்துவிட்டால், உயிர் வாழ் வதேமிகவும் சிரமமாகிவிடும், ஏன் முடியாமலே போய்விடும்.

· தம் விளேவுகளினுல் நம்மைக் கட்டுப்படுத்தாத வினேக யக்ஞங்கள் எனப்படுகின்றன. மற்றவை ளெல்வாம் யெல்லாம் தனேயை ஏற்படுத்துகின்றன. ஆகையால், ஒ பற்றைத் அர்ஜுனு! துறந்து, ஒவ்வொரு செயலேயும் வேள்வியாக மதித்து, இறைவனுக்குக் காணிக்கையாக்கி வட்டு, அவற்றைச் செய்துகொண்டிரு!'' ऊ कंग कम कंग அர்ஜுனனுக்குச் செயல்களின் தோற் று வாயையும், செய்யவேண்டும் என்ற உந்துதல் அவற்றைச் எந்த இடத்தில் இருந்து முளேத்து வளருகிறதோ அந்த மூலத்தை யும் உபதேசித்தான். மிகவும் தெளிவாக அவன் உபதேசித்த முறையினுல் அர்ஜுனனுடைய மனது உண்மையாகவே உருகி மாறியது. ''வேதங்கள் கடவுளினிடமிருந்து உண்டா யின; காரியங்களெல்லாம் வேதங்களிலிருந்து உண்டாயின; காரியங்களிலிருந்து வேள்வியும், வேள்விலிருந்து மழையும் உண்டாயின. மழையிலிருந்து R. 600TAI உண்டாயிற்று

உண**விலிருந்து எல்லா உயிரினங்க**ளும் **உண்டாயின. இந்தச்** சுழற்சியை நாம் ஒப்புக்கொண்டு மதிக்கவேண்டும்.

' ஒ அர்ஜுஞ! இதை நினேத்துப் பார்! காரியம் செய்ய வேண்டியதேவை எனக்கில்லே. இந்த மூவுலகத்திலும் அங்படி யொரு தேவை எனக்குக் கிடையவே கிடையாது. जन्म कं (5) ஒரு கட்டாயமுமில்லே. இருந்தும், நான் காரியங்களேச்செய்து கொண்டிருக்கிறேன், இதை எண்ணிப்பார்! அப்படி நான் ஒன்றுமே செய்யாமல் ஒய்ந்துவிட்டால் உலகமே இருக்காது. உறுதியான உன்னுடைய உண்மை வடிவமான ஆத்மாவில் நம்பிக்கை வை! பின் நீ செய்யும் எல்லாக் காரியங்க<sup>9</sup>ையும் எனக்குக் காணிக்கையாக்கில்டு. அவற்றின் விளவுகளில் ஆசை வைக்காமல், ''நான்'' ''எனது'' என்னும் எண்ணம் இல்லாமல் கர்வமில்லாமல் போரில் ஈடுபடு'' என்றுன் கண்ணன்.

படைப்புச் சக்கரம் மென்மைபோடு சுழலவேண்டுமா ஞல், ஒவ்வொருவனும் செயல்களேச்செய்து கொண்டிருக்க வேண்டும். யாராக இருந்தாலும் இந்தக் கடமையிலிருந்து தப்ப முடியாது. மிக உயர்ந்த மெய்யறிவைப் பெற்றுவிட்ட வன் கூட இந்தச் சட்டத்தை மீற மடியாது. உண்பதும் நீர் குடிப்பதும், மூச்சை வாங்கி விடுவதும் கூடச் செயல்கள் தான். இவையில்லாமல் யார் உயிர்வாழ முடியும்?

உலகத்திலிருந்தும் சமுதாயத்திலிருந்தும் நீ பயனடை ஆகவே நீஅவற்றிற்காகப் பதிலுக்குச் செய்ய கிருய்; வேண்டிய கடன்கள் சில உண்டு. இந்தப் பிரமாண்டம் இந்த உலகம் என்பது உண்மையில் ஒரு பெரிய தொழிற் பட்டறை. இந்த அமைப்பில் ஒவ்வொரு மனிதனும் ஒர் அதனதன் கோப்பிற்குத் உறுப்பு. தக்கபடி ஒவ்வொரு ஒரு வேலே தரப்பட்டிருக்கிறது. உறுப்புக்கும் அந்தக் குறிப்பிட்ட வேலேயைச் செய்வதில் தான் தன் னே अम् நிறைவுபடுத்திக்கொள்ள முடியும் யார் யாருக்கு எந்தெந்த வேலே கொடுக்கப்பட்டிருக்கிறதோ அது ஆண்டவனுக்குக் காணிக்கை என்ற முறையில் செய்யப்படவேண்டும். இந்தப் பெரிய தொழிலில் ஈடுபடாத பொருளே உலகத்தில், கிடையாது. செடியும், பூச்சியும், கல்லும், கட்டையும், காற்றும் மழையும், வெப்பமும் குளிர்ச்சியும், இவை

ஒவ்வொன்றும் திட்டப்படி இயங்கவில்லேயென்ருல் உலகம் நடைபெற முடியாது. சூரியனும் சந்திரனும் காற்றும் தீயும் தங்கள் வழக்கமான தொழிலேப் பிணக்கமில்லாமல் செய்து வர வேண்டும்; செய்து வருகின்றன; பூமியும் சூரியனும் தங் களுக்கு இடப்பட்ட கடமைகளேச் செய்ய மறுத்துவிட்டால் உலகம் என்ன ஆகும்? ஆகவே உடம்பிலி நந்து கொண்டு அதே சமயம் வேலேயில்லா தவன் ஒருவனுமில்லே. ஒவ்வொரு வனும் தவருமல் கவனத்துடன் தனக்கேற்பட்ட வேலேகளேச் செய்து வரும்பொழுது தான், இந்த உலகச் சக்கரம் வேக மாகவும் தடங்கலில்லாமலும் சுழலும்.

முற்றும் உணர்ந்த ஞானி கூட ஏன் வேலே செய்யவேண் டும் என்று நீ வியக்கலாம். நீ மட்டுமல்ல, வேறு பலரும் கூட இதில் சிறிது திகைப்பு அடையக்கூடும். நல்லது, மேலிடத் துள்ளவர்கள் ஏற்படுத்தும் குறிக்கோளேத் தான் மக்கள் பெரும்பாலும் பின்பற்றுவார்கள். அந்த மேலோருடைய செயல்கள் தாம் எவ்லோருக்கும் தரும அடிப்படை ஆகிறது. மெய்யறிவாளர்களாகிய ஞானிகள் வேலே செய்யவில்லே என் ருல் சாதாரண மக்கள் எப்படித் தங்களேக் காப்பாற்றிக் கொள்ளமுடியும்? அவர்களுக்கு வழி காட்டுபவர்கள் இருக்க மாட்டார்கள். ஆகவே புலனின்பத்தின் சுலபமான களில் தங்களே இழந்துவிடுகிறுர்கள். அறிவுடையோருடைய கடமை நல்லதை வளர்ப்பதும் அதை எல்லோருக்கும் தெரி யும்படியாக நடத்திக் காட்டுவதும்தான். அப்பொழுதுதானே இவர்களேப்போலத் தாங்களும் மன நிறைவுடனும் மகிழ்ச்சி யுடனும் வாழலாம் என்ற நம்பிக்கையால் ஈர்க்கப்பட்டு இவர்களுடைய வழியைப் பின்பற்றுவதற்கு ஊக்கமடைவார் கள்.

''அர்ஜுஞ! ஒரே ஒரு விஷயத்தை மட்டும் கவனி! உன்னுடைய உடம்பு இப்பொழுது எவ்வளவு சூடாக இருக்கிறது! இது எப்படிச் சாத்தியமாயிற்று? சூரியன் இதைப் போலப் பல கோடி மடங்கு சூட்டுடன் அவ்வளவு தாரத்தில் இருப்பதால் அல்லவா? இவ்வளவு சூட்டையும் தாங்க முடியவில்லேயென்று சூரியன் நினேத்துக் குளிர்ந்து விடுகிறது என்று வைத்துக்கொள்வோம். மனித உலகம் என்ன ஆகும்? உலகங்களின் உள்ளும் ஊடேயும் இயங்கிக் கொண்டிருக்கும் விச்வகர்மாவான நான் வேலே செய்யாமல் நிறுத்திவிட்டால் என்ன கதியாகும் என்பதைக் கற்பனே செய்து பார்! அதனுல்தான் நான் வேலே செய்துகொண்டிருக் கிறேன், நினேவில் வைத்துக்கொள்! இதனுல் ஏதோ எனக்கு லாபமோ, நன்மையோ, வேறு பயனே கிடைக்கிறது என் பதனுல் அல்ல.''

••உலகத்தில் அநேகமாக ஒவ்வொருவனும் தொழில் என்னும் சட்டத்தால் கட்டுப்பட்டிருக்கிறுன். ஆனுல், மனி தர்களோ தங்களுடைய அறிவுநில்யையோ அறநிலேயையோ தெரிந்துகொள்ளாமல், தொழிலின் ரசுசியத்தையும் தெரிந்து கொள்ளாமல் அவ்வளவு பெரிய அறியாமையில் முழுகிப் போயிருக்கிரூர்கள். அப்படிப்பட்டவர்கள், பெரியவர்களே முன்மாதிரியாகக் கொண்டு ஊக்கமடைவதன் மூலமாகத் தான் காப்பாற்றப்படுகிருர்கள். அதனுல் தான் முற்று முணர்ந்த ஞானி எப்பொழுதும்வேலேயில் ஈடுபட்டிருக்கிருன், சாதாரண மக்களின் சோம்பலேயும் மயக்கத்தையும் அश्वाकं தான் நீக்க முடியும். ஆகவே, விதிவிலக்கில்லாமல், எல்லோரும் தொழில் என்னும் சட்டத்திற்கு உட்பட்டே ஆகவேண்டும் ''

உயரப் பறக்கும் விமானம் கீழே இருக்கும் தரையை உதறித் தள்ளிவிட்டு மேலேபே தங்கிவிட முடியுமா என்ன? அதில் பிரயாணம் செய்வதற்காகப் பணம் கொடுத்து உரிமை பெற்றிருப்பவர்கள் அந்த விமானத்தைக் குறித்துத் தரையி ரெந்து பறந்துபோய் அதில் நுழைகிருர்சுளா என்ன? ஆகவே அவர்களே ஏற்றிக்கொள்வதற்காக, முன்னுடியே செய் த ஏற்பாட்டின்படி அவர்சள் வந்து சேர்ந்திருக்கும் இடங்களில் அந்த விமானம் இறங்கி அதன்பின் மறுபடி மேலே ஆகாயத் தில் பறந்து செல்லுகின்றது. இதுபோலவே, முற்றுமுணர்த்த ஞானிக்கு வேலேசெய்யவேண்டும் என்ற ஆசையோ வேகமோ இல்லேயென்ருலும், வேலே செய்யும் உலகத்திற்கு இறங்கி வந்து மற்றவர்களுக்கு உதவுகிருர்;

ஜனகரைப் போன்ற பெரிய அறிவாளிகள் கூட அறச் செயல்களே இந்த நோக்கிலே தான் செய்து வந்தார்கள், மற்றவர்களேச் சோம்பலிலிருந்தும் கயமையிலிருந்தும் காப் பாற்றுவதற்காக, அச்வபதியும் இதுபோலவே செய்தார்.

56

- பின், அர்ஜுனனுடைய மற்றொரு கேள்விக்குக் கண் ணன்: ''எல்லாத் தீமைகளுக்கும் ஆசையே காரணம்'' என்று சொல்லி அதன் இயல்பையும், காரணத்தையும் அதன் தடுப் பையும் விளக்கினுன். ''எவன் உடலேயே தானுக நினேக்கும் பொய்யறிவினல் கட்டுண்டிருக்கின்றுனே அவன் ஆசையை வெல்வான் என்ற நம்பிக்கைக்கே இடமில்லே; இங்கு உறு தியாகக் கிட்ட வேண்டுமானுல், தான் பரம்பொருளே வெற்றி என்ற அறி வினே ஒருவன் பெறவேண்டும். எல்லாச் செயல் களேயும் இறைவனுக்குக் காணிக்கையாக எண்ணிச் செய்ய வேண்டும். உலகம் முழுதையும் எல்லாமாகிக் கடந்தும் விஷ்ணுவின் வடிவத்தோடு ஒன்றச் செய்துவிட நிற்கும் வேண்டும்,''

இந்த அத்தியாயத்தில் மூன்று முக்கியமான விஷயங்கள் விளக்கப்பட்டிருக்கின்றன. (1) ஒவ்வொருவனும் தன்கடமை யைச் செய்யவேண்டும். இவ்லேயென்ருல் உலகம் தலேகீழாகி விடும். (2) பெரியவர்கள் செய்யும் செயலே மற்றவர் பின் பற்ற வேண்டிய எடுத்துக்காட்டாகும். (3) உலகத்தில் எல் லோருமே செயற்படவேண்டிய கட்டாயத்திரைல் கட்டப்பட் டிருக்கிறுர்கள்.

இந்தப் படிப்பினேகளேயெல்லாம் மிகுந்த அருளோடு அர் ஜுனன் மனத்தில் வாங்கிக்கொள்ளும்படி செய்தார். இத ஞல் திருப்தியடையாமல், மெய்யறிவே செயல்களின் முடி வான பலனும் நோக்கமும் ஆகும் என்று கண்ணன் அர்ஜுன னுக்குச் சொன்ஞன். மனத்தைத் தூய்மைப் படுத்துவதற்கும் இறைவனுடைய அருளேப் பெறுவதற்கும் மனிதன் செய்யும் முயற்சிகளிஞல் அடையப்படும் செல்வம் இந்த மெய்யறிவு ஆகும். மெய்யறிவு ஆனந்தத்தைக் கொடுப்பது மட்டுமல்லா மல், ஆனந்தத்தின் நிலேக்களஞைகவும் இருக்கிறது. இவ்வாறு கண்ணன் அர்ஜுனனே ஞானப்பாதையில் ஈடுபடுத்திஞன்.

இந்தப் பொருள் ஐந்தாவது அத்தியாயம் வரையிலும் தொடரப்படுகிறது; பகவத்கீதா சாஸ்திரத்தின் உபதேசங் களிலே ஞானயோகம் விலேமதிப்பற்ற ரத்தினமாகத் திகழ் கிறது. ''இங்கு மெய்யறிவைப் போலத் தூய்மையானது வேறு எதுவும் காணப்படவில்லே'' என்று கண்ணனே முழங்கி ஞன். பின்னும் ஏழாவது அத்தியாயத்தில் ''ஞானியை நாஞ கவே மதிக்கிறேன்'' என்று சொல்லியிருக்கிறுன். கீதையில் வேறு பல கட்டங்களிலும் இதேபோல் ஞானயோகத்தின் சிறப்பானது வெகுவாகக் கொண்டாடப் பெற்றிருக்கிறது.

இதனுல்தான், ஆத்மீக ஸாதனங்கள் எல்லாவற்றிலும் ஞானயோகமே மிகுந்த பயனுடையதுஎன்று நம்பப்படுகிறது. எல்லா மெய்ந்நூல்களும் ஞானம் ஏன்ற மெய்யறிவிலே தான் நிறைவை அடைகின்றன. நம்முடைய உண்மையியல்பான ஞானத்தின் தன்மையைத் தொடர்ந்து சிந்திப்பது தான் தியானம் எனப்படுகிறது; நீங்கள் எல்லாவற்றிலும் இருக்கி றீர்கள்; எல்லாம் உங்களிடத்தில் இருக்கிறது. இந்த உறு தியை நீங்கள் உங்கள் உணர்வில் பதித்துக்கொள்ள வேண் டும். அதற்கு வழி பகுத்தாய்வும், பகுத்தறிவும், அறிவார்ந்த தேட்டமும் ஆகும். அறிவு, மனது, புலன்கள் முதலியவற்றின் சுவடுகளேயெல்லாம் உணர்விலிருந்து பிரித்தெடுத்துக்களேந்து விடவேண்டும். உங்களுடைய உண்மை இயல்பான மெய்ப் பொருளுக்கும் இவற்றிற்கும் ஒருசம்பந்தமுமில்லே. அறிபவன் அறியப்படுபொருள் என்ற இவற்றுல் மெய்ப்பொருள் பாதிக் கப்படுவதில்ஜே. புலன்கள் மனது அறிவு முதலியவை செயலற் றிருந்தாலும், அந்தச் செயலின்மை மெய்ப்பொருளே ஒன் றும் செய்துவிடாது. இவ்வாறு மாறுபடாததாகவும் ஒன்றுட தும் ஒட்டாததாகவும் இருக்கின்ற வஸ்து என்று ஆத்மா வைப் பற்றி அறிந்துகொள்வதுதான் மெய்யறிவின் ரகசியம்.

இந்த மெய்யறிவைப் பின்னணியாகக் கொன்டு உங்களுடைய ஒவ்வொரு செயலும் செய்யப்படவேண்டும், வெளி நோக்காகச் சேல்லும் செயல் நெறியும் சரி, உள் நோக்காக அமையும் துறவு நெறியும் சரி, இந்த இரண்டு நெறிகளிலும் மெய்ப்பொருளுணர்வு உங்களுக்கு வழிகாட்டி அழைத்துச் செல்லும்; அது காரியங்களேத் தடைசெய்யாது; ஆணுல் அவற்றிற்கு ஒரு நோக்கத்தையும் பொருளேயும் கொடுத்து நிரப்பும். நம்பிக்கையையும் ஒழுக்கமுள்ள வாழ்க் கையையும் அது எழுப்பித்தரும். செயல்களே விடாது, செயல் களுடைய பலனில் இச்சையைத் துறத்தல் என்னும் நிஷ்காம கர்மத்தின் மூலமாக அது மனிதனே விடுதலேக்கு இட்டுச் செல்லும்.

/ விடுதஃல பெறுவதற்கு மெய்யறிவே நேர்வழி. அதனைல் அது ஒர் ஒப்புயர்வில்லாதபடி புனிதமானது என்று கூறப்படு கிறது. சந்தேகமில்லாமல் அறியாமை ஒன்று தான் மிகவும் வெறுக்கத் தகுந்தது என்பது இதனைல் இயற்கையாகப் பெறப் படுகிறது. 'பேருண்மையைத் தனிப்பொருள்களிலும் தனிப் பொருளேப் பேருண்மையிலும் கண்டுகொள்க!'' என்ருன் கண்ணன். ''எல்லா கேஷத்ரங்களும் ஒரு கேஷத்ரக்ஞ?னத் தான் தம்முள் கொண்டிருக்கின்றன. எல்லா உடம்புகளும் தமக்குள் ஓர் அறிஞீனத் தான் ஏந்டியிருக்கின்றன. அது யார் அந்த அறிஞன்? அதுவே மெய்ப்பொருள்! அதாவது நீங்கள் தான்! நீங்களே தான்! இதைத் தெரிந்து கொண்டு மெய்யறி வாளஞக மலருங்கள்! இந்த ஆத்ம மெய்ப்பொருளே பரம் பொருள்; அதுவே விஞ்ஞானம்.'' அர்ஜுனனுடைய மனத் தில் இருந்த எல்லா ஐயங்களேயும் நீக்குவதற்காக எல்லா முணர்ந்த கண்ண க் இந்த யோகத்தை அவனுக்கு அருளினன்,

''அர்ஜுஞ! இந்தப் புனிதமான ஞான யோகத்தைச் சூரியனுக்கு அளித்தேன். பின்னர், அதுவழிவழியாகக் கற்கப் பட்டு மனு, இக்ஷவாகு வரையில் வந்தது; அவர்களிடமிருந்து ராஜரிஷிகள் கற்றுக்கொண்டார்கள். அதன்பின், அது இவ் வுலகத்தில் மறைந்துபோயிற்று அந்தச் சாகாத யோகம் உலகத்தில் மறுபடி கொணரப்பட வேண்டும். அதஞல் நான் வரவேண்டியதாயிற்று.''

யோகம் மறைந்தது என்று சொல்லி விட்டு, உடனே அது சாகாத யோகம் என்று சொன்னுல் அதிலுள்ள முரண் பாட்டினே நீங்கள் கவனிக்கத் தவறியிருக்க மாட்டீர்கள்; ஆயினும் முன் யோசனேயில்லாமல் அந்த மாதிரி பேசப்படவில்லே. அழிக்க முடியாத ஒன்று அறிக்கப்பட்டு விட்டதாக இங்கு கூறப்பட்டது. அழிக்க முடியாதது என்று அதைச் சொன்னது இரண்டு காரணங்களுக்காக. 59 அதனுடைய மூலம் வேதம்; வேதமோ அழியாத ஒன்று. அத ஒட்டத்தினும், அசிரத்தையினுலம் இந்த யோகம் மறந்துமே ருந்து நழுவிவிட்டது, தேய்ந்து போய்விட்டது. எனவே மறைந்துபோயிற்று: ′ இந்தக் கூற்றுக்கு அவ்வளவு தான் பொருள. இந்த யோகத்தை உயிர்ப்பிப்பது என்ருல் மறுபடி பழக்கத்திற்குக் கொண்டு வருவது என்பது தான் கருத்து; புதிதாக உண்டுபண்ணப் போகிறேம் என்பதல்ல! ''பார்வை யிலிருந்து மறைந்தது'' என்ற பொருளில் தான் பொதுவாக ''அழிக்கப்பட்டது'' என்ற சொல் வழங்குகிறது, இப்படித் தான் நீங்கள் அதை விளக்கிக்கொள்ளவேண்டும். ஏனெனில் முற்றிலும் அழிந்து போகும் பொருளே ஆண்டவன் செய்யமாட்டான்.

சூரியனேப் பற்றிக் கண்ணன் இங்கு குறிப்பிட்டதையும் சற்று கவனித்தாக வேண்டும். பாரத நாட்டு மக்கள் சூரிய தேவனேடு நெருங்கிய தொடர்புடையவர்கள். பாரத БПС. டின் வீரர்களான கூடித்திரியர்கள் முதலிலிருந்தே சூரியனேடு சேர்ந்தவர்கள்; சாதாரண ஆண் பெண்களுக்குக்கூட சூரியன் மிகப் புனிதமானவன்; அதனுல் தான் ஒரு பெரிய குருவின் இடத்துக்கு அவன் உயர்த்தப்பட்டிருக்கிறுன். பாரத நாட் டின் புனித மெய்ந்நூல்களும் பழங்கதைகளும் சூரியனுக்குக் கொடுத்திருப்பது போன்ற ஒரு பெருமையை வேறு யாருக்கும் கொடுக்கவில்லே, சூரியன் பெற்றிருக்கும் ஒரு தனித்த புகழ் இது. ஏன், உலகம் முழுவதற்குமே, சூரியன் நாம் பார்க்கக் கூடிய ஆண்டவனின் தோற்றம். சூரியனே காலத்தின் பிறப் பிடம். மெய்ந்நால்கள் சொல்லுகின்றபடி, சூரியன் தான் காலத்தின் தந்தை. ஒருவன் வாழ்கின்ற காலத்தின் அளவை வரையறுத்து முறைப்படுத்துபவன் சூரியன். ஒவ் வொ ரு நாளும் நமக்கு ஏற்பட்ட வாழ்நாளின் அளவை ஒரு சிறிது அவன் குறைத்துவிடுகிருன். ஆகவே சூரியன் முதன்மையான ஆணேயாளன்; மனிதனின் கதியை ஆக்குபவன். நமக்குப் பிடிக்கிறதோ இல்ஃயோ, நம்முடைய ஒவ்வொரு செயலும் அவனுடைய ஆதரவின் கீழ் நடைபெறுகிறது; அவனுக்குக் காணிக்கையாக்கப்படுகிறது.

> Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

எல்லாவற்றிற்கும் மேலாக, இவ்வுலகத்தின் பொருட்டும் சூரியன் செய்யும் சேவையை எண்ணிப் பாருங்கள்! அது நம் எல்லோருடைய அன்ருட அநுபவத்தில் காணப்படுவது. நம் மில் ஒவ்வொருவரும் அதற்குச் சாட்சி; இந்த உலகத்தில், செடியோ விலங்கோ, எல்லா உயிருக்கும் சூரியனே அவனுடைய கதிர்களில்லாமற் போஞல், மூலம். உலகம் வரண்ட பாலேவனமாகிவிடும். கடல்கள், குளங்கள் இவற்றிலிருந்து நீரை அவன் விண்ணேக்கி உறிஞ்சுகிறுன்; பின் மேகங்களிலி ருந்து பயிர்களின் மேல் மழையாகக் கொட்டுகிருன். தன்னு டைய கதிர்களேச் சமமாக எல்லோருக்கும் பாய்ச்சும் அவன் எப்பொழுதுமே ஓர் அறக்கடவுள்.

தியாகத்தில் இணேயற்றவன் சூரியன்; ஒருபெரிய தியாகி. தன்னுடைய பெருமையையோ ஒய்வையோ பற்றி ஒரு கண மும் சிந்திக்காத அவன் மாபெரும் யோகி. பலனில் கருத்தில் லாமல் தனது கடமையை அவன் செய்கிருன். தன்னுடைய வேலேயில் அவன் அடக்கமாகவும் தளராமலும் இருக்கிருன். அவன் செய்யும் பணியை வேறு ஒருவரும் செய்துவிட முடி யாது. அவன் அளிக்கும் மகிழ்ச்சி வேறு யாரும் தரமுடியாத ஒன்று. என்றும் ஆணவத்திற்கு அவன்இடங்கொடுத்ததில்லே. ஊக்கமூட்டும் அவனது பணியின் விளேவுகளேப் பற்றிச் றிதும் பாராட்டாமல் அவன் தொழிற்படுகிருன்.

உலகத்துக்காகவும் மனித இனத்துக்காகவும் கடுமை மான வெப்பத்தையும் பொறுத்துக்கொள்கின்ற சூரிய னுடைய அந்தப் பொறுமையைக் கற்பனே செய்து பாருங்கள் அவனன்ரே மனித உடம்பைச் சூடாகவும் வசதியாகவும் வைத்திருக்கிறுன். அவனிடமிருந்து பெறும் சூரிய சக்தியினுல் இந்தப் பெனதிக உடம்பு ஆற்றலும் அறிவும் நிரம்பப் பெற் றிருக்கிறது. சூரியன் ஒருகணம் சோம்பி இருந்துவிடுவானுல் உலகம் தீயினை விழுங்கப்பட்டுவிடும். மாறுக, அவன் உலகை வளர்க்கிறுன். அதை அவன் ஒரு பணியாகக் கூட அல்ல, ஒரு லசுஷியமாக, நோக்கமாகக் கருதுகிறுன்.

உங்களுடைய இயல்பான கடமைகளிலே தான் நீங்கள் உறுதியைப் பெறமுடியும். அது ஏதோ வலியஏற்றுக்கொண்ட வேலயாக இருந்தால், தொல்லேகளேயும் துன்பங்களேயும் சமாளிப்பது உங்களுக்கு மிகவும் கடினமாகிவிடும். வலிய சுமத்தப்பட்ட வேலே அஸஹஜ-கர்மா எனப்படும். ନୁ(ନୁରାର୍ଡ୍ର) டைய இயல்பான தன்மையின் வெளிப்பாடானவேலே ஸஹஜ கர்மா எனப்படும். ஸஹஜ கர்மா சுளுவாக இருக்கும்; Am ஹஜகர்மா எப்பொழுதும் பளுவாக இருக்கும். அஸஹஜகர்மா '' நான் செய்பவன்'' என்ற உணர்வோடு ஆணவத்தைத் தூண்டும். அதனுல் அது ஓய்ச்ச&ேயோ. அல்லது பெருமிதத் தையோ வெறுப்பையோ அல்லது செருக்கையோ ஏற்படுத்தி விடும்.

RÍ

இந்த ஒரு கருத்தை எண்ணிப் பாருங்கள்; ஒருவன் நன் ரூக இருக்கும்பொழுது. ஒருவரும் அவனுடைய உடல் நலத் தைக் குறித்து விசாரிக்கமாட்டார்கள். ஆனுல் நோயினுலோ துன்பத்தின்லோ ஒருவன் தாக்கப்படும்பொழுது, ஏன் எப்படி என்றெல்லாம் எவ்லோரும் கவலேயோடு கேள்வி கேட்டுத் துளேத்துவிடுவார்கள். ஏன் இந்தக் கவலே? மனிதன் 219 ki படையில் மகிழ்ச்சியோடும் ஆரோக்கியத்தோடும் இருக்கி ருன். இன்பம் அவனது சொந்த இயல்பு: அதனுல், அவன் மகிழ்ச்சியோடும் ஆரோக்கியத்தோடும் – இருக்கும்பொழுது ஒருவரும் வியப்படை ஆயில்லே; கவலேப்படுவ து மில் லே. ஆஞல் துயரமும் துன்பமும் அவனது இயற்கைக்குப் புதி யவை. அவனது இயற்கையை மூடி அமுக்கிவிட்ட மயக்கத் தின் விளேவுகள் அவை. இதனுல் மனிதர்கள் கவலேப்படுகிருர் கள். எப்படி இவ்வாறு அறிவு மயங்கிஞன் என்று தெரிந்து கொள்வதற்கு முனேகிரூர்கள்.

சூரியன் நமக்குக் கற்றுக்கொடுக்கும் பாடம் இதுதான் நாம் நமது சொந்த இயல்பை ஒட்டி வாழும் போது ஓய்ச்சலோ பெருமிதமோ, வெறுப்போ செருக்டோ ஏற்க படாது. சூரியனுடைய தொழில் வெளியிலிருந்து சுமத்தப் பட்டு வலுக்கட்டாயமாகக் கைக்கொண்டதல்ல. அதனுல் தான் அது முறையாகவும் சீராகவும் நடைபெறுகிறது. மேலும், அவன் கொடுத்துப் பிரித்தளிக்கும் காலத்தை முழுதும் நன்கு பயன்படுத்துமாறு அவன் மனித இனத்திற்கு எடுத்துரைக்கிருன். இது ஏதோ வசதியாகவும் பாதுகாப்பாக வும் வாழ்வதற்கு மட்டுமல்ல; அவனது குறிக்கோளுக்குத் தைந்த ஒழுங்கானதொரு உயர்வாழ்வு அவன் வாழ்வதற்கே, இப்பொழுது தெரிகிறதல்லவா, ஏன் பகவனுல் கீதை முதலில் சூரியனுக்குச் சொல்லப்பட்டது என்று? சூரியன் ஒரு மாபெரும்கர்மயோகி; நிஷ்காம கர்மயோகி.

மனித குலத்தின் பிரதிநிதியாக நாற்சந்தியில் நின் று வழி தெரியாது திகைக்கும் அர்ஜுனனுக்கு இந்த அழியாத கீதா சாஸ்திரத்தைக் கண்ணன் இப்பொழு து உபதேசிக் கி*று*ன். இந்த உபதேசத்திற்குக் கண்ணன் அர்ஜுனனேத் தேர்ந்தெடுத்தான். ஏனெனில், அவனிடத்தில் சூரியனிடத் துக் காணப்படுகின்ற அதே சிறப்பு இருந்தது அல்லவா? அதைப்பற்றி ஒரு கணம் சிந்தியுங்கள். அர்ஜுனன் 35 தகைய ஒளியும் சிறப்பியல்புகளும் பெற்றிருக்காவிட்டால் கண்ணன் முடிவு செய்திருக்கமாட்டான். தகுதியில்லாதவர் களுக்குப் பகவான் வெகுமதிகளேக் கொடுக்கமாட்டான். இந்த உபதேசத்திற்கு வேண்டிய தகுதிகளெ `லாம் அர்ஜுன னுக்கு இருந்தன; அதனுல் அவன் தேர்ந்தெடுக்கப்பட்டான்

## Missuruia 7

''என்னுல் வகுக்கப்பட்ட தருமம் நலிவை அடையும் பொழுது. அதை உயிர்ப்பிக்கவும் காக்கவும், நல்லோரைப் பயத்திலிருந்து மீட்கவும் நான் உருவமில்லாத நிலேயை நீங்கி மனித உருவம் எடுத்துத் தோன்றுகிறேன்'' என்ருன் கண் ணன். இங்கே, இந்தப் பேச்சு சிறிது ஐயப்பாட்டைத் தரக் கூடும், ''தருமம் என்பது தேய்ந்து அழிந்துவிடக் கூடியது தான் போலும் என்று சாதாரண மனிதர்கள் முடிவ கட்டி விடக் கூடுமே? தருமம் சத்தியமுமில்லே, நித்தியமுமில்லே என்று நிந்திக்கமாட்டார்களா?'' என்று நீங்கள் கேட்கலாம்.

நல்லது; தருமத்தின் தோற்றத்தையும் நோக்கத்தையும் நீங்கள் யோசித்துப் பார்த்தால்தான், அதைக் காப்பாற்று கின்ற முயற்சியின் முக்கியத்துவத்தைப் புரிந்து கொள்ள முடி யும். இறைவன் இவ்வலகத்தைத் தானே விரும்பிப் படைத் தான். அதனுடைய சீரான போக்குக்கும் காப்புக்கும் பல விதிமுறைக<sup>த</sup>ா ஏற்படுத்தினுன். ஒவ்வொரு பொருளுக்கும் சரியான நடைமுறை விதிகள் தரப்பட்டன. இவை தான் தருமமாக அமைகின்றன.

''அணிவது'' என்ற பொருளேக் கொண்ட த்கு என்ற தாதுவிலிருந்து தருமம் என்ற சொல் பிறந்தது. அணியப்படு வது தருமம். இறைவனுடைய உட?லப் போன்றது தேசம் அல்லது நாடு. அது, தான் அணியும் தருமத்தால் காக்கப்படு கிறது. அதுவே அந்நாட்டிற்கு அழகையும் இன்பத்தையும் அளிக்கிறது. பாரத நாட்டின் புனித பீதாம்பர ஆடையும் அதுதான். அதுதான் இந்நாட்டின் மதிப்பையும் கௌரவத் தையும் காப்பாற்றுகிறது. குளிரிலிருந்து காத்து வாழ்க் கைக்கு அழகு ஏற்றுகிறது. இந்த நாட்டின் நன்மதிப்பைத் தருமம் தான் பாதுகாக்கிறது. அணியும் ஆடைகள் எப்படி ஒருவனுக்கு ஏற்றத்தைக் காக்கின்றனவோ அதுபோல ஒரு மக்களின் மதிப்புக்குத் தருமமே அளவுகோல்.

இந்த நாடு மட்டுமல்ல; உலகத்திலிருக்கும் ஒவ்வொரு பொருளுக்கும் ஒரு தனியான தருமம் இருக்கிறது; தனித் தன்மை இருக்கிறது. தருமமே தனிமனிதனேயும் சமுதாயத் தையும் கட்டி ஆளுகிறது. பிரபஞ்சத்தின் கூறுகளான ஐந்து மூலப் பொருள்களே எடுத்துக்கொள்ளுங்கள். இவற்றுள் நீருக்கு ஒட்டமும் குளிர்ச்சியும் தருமமாக அமைந்திருக்கிறது. நெருப்புக்கு எரிப்பதும் வெளிச்சமும் தருமம். இது போ ல ஐந்து மூலப் பொருள்களில் ஒவ்வொன்றுக்கும் அதற்கே உரித்தான தனித்தருமம் இருக்கிறது. மனிதனி டத்தில் மனிதத்தன்மை, மிருகங்களினிடத்தில் மிருகத் தன்மை இவையே அவற்றை அழிவினின்றும் காக்கின்றன. எரிப்பதும் வெளிச்சமும் இல்லாத நெருப்பு எப்படி நெருப்பாகும்? அத னுடைய தருமத்தை அது வெளிப்படுத்தத்தான் வேண்டும். அதை இழந்துவிடும் பொழுது நெருப்பு உயிரற்ற கரி த் துண்டாகிவிடும்.

இதுபோலலே, அவனுடைய உயிர் மூச்சாக இருக்கிற சில இயல்பான குணங்களே மனிதன் பெற்றிருக்கிறுன். அவை இந்தச் சக்திகள் சக்திகள் என்றும் சொல்லப்படுகின்றன. காணப்படும் வரையில் தான் இவன் 'மனிதன்' என்று இனங் இழந்துவிட்ட பின் சுண்டுகொள்ள முடிகிறது. அவற்றை ஒருவன் மனிதஞக இருக்க முடியாது. இத்தகைய சக்திகளே இயல்புகளேப் பேணிப் போற்றி வளர்ப்பதற்காக, ஒரு சில நடைமுறைகள், சிந்தனே வழிகள் தரப்பட்டிருக்கின்றன. இந்த ஆசார விசாரங்கள் பேணிப் போற்றப்படு மாஞல் 西仍 மம் குறையாது. தருமம் என்பது ஏதோ வெளிலிருந்து கொண்டு வரப்படுவதல்ல; அதை நீக்கவும் முடியாது. அது உங்களுடைய உண்மையான இயல்பு; தனித்தன்மை. 351 தான் விலங்கினின்று மனிதஞக்குகிறது. தருமத்தை நடத்து வது எப்படி? நீங்கள் நீங்களாகவே இருப்பதன் மூலமாகத் தான். தருமத்திலிருந்து ஒரு பொருள் நழுவி நெறிகெட்டு இச்சைப்படி நடக்கத் தொடங்கினுல், அது அதருமத்தைச் செய்கிறது.

மனிதனின் இந்த உடன்பிறப்பு தருமம் (ஸஹஜ தருமம்) காலப்போக்கில் மீறப்பட்டது. அதை ஆதரித்தவர்கள், அதற்கு ஊக்கமூட்டியவர்கள், அதனுல் இன்பம் அடைந்தவர் கள் குறைந்து போஞர்கள். அதனுல் சாதாரண வழக்கில் அது அழிந்துவிட்டது என்று சொல்லப்பட்டது. உண்மையில் பயிரைக் களேகள் மீறி மூடிவிடுவதைப் போலத்தான் இங்கும் நடக்கிறது. அதஞல் தருமத்தை நிலே நிறுத்துவது என்பது. வயலில் களே பிகுங்குவது போலத்தான். இரும்புக் காலம் என்று சொல்லக்கூடிய இந்தக் கலியுகத்தில், தருமம் என்பது வெறும் சொற்களாக மட்டும் நின்று விட்டது. தருமம் என்பது சொற்களே வைத்துக்கொண்டு மாயாஜாலம் புரிவதல்ல. இதை நன்ருகப் புரிந்துகொள்ள வேண்டும். பேசப்பட வேண் டியது உண்மை ஒன்று தான். செய்யப்பட வேண்டியது தருமம் ஒன்றுதான்.

பாரதப் பண்பாட்டின் களஞ்சியமான உபதிஷதங்களின் அறைகூவலும் ''உண்மையைப் பேசு! தருமத்தைச் செய்!'' என்பது தான். இந்தப் புகழ் பெற்ற உபதேசங்கள் இன் ரைக்கு மறந்துபோய்விட்டன. அது மட்டுமல்ல, அவை தலே கீழாகவும் போய்விட்டன. ''தருமத்தைப் பற்றிப் பேசு!'' என்பது அன்ருட வழக்கமாகினிட்டது. செயலி லிருந்து வெறும் பேச்சுக்கு நழுவுவது, பேசுவதிஞலேயே ஒரு காரியம செய்து முடித்தாகிவிட்டது என்று நம்பிக்கை கொள்வது — இது தருமத்தின் தேய்வுக்கு முதற்படி. உண்மையில் இது அதருமமேயாகும்.

நடைமுறையில் செயலாக்கப்பட ஆனுல், எது வில்லேயோ முதலேக்குத் அதற்குப் பலம் இருக்காது. தண்ணீருக்குள் இருப்பது தான் பலம். தருமத்தின் பலம் அது நன்முகச் செயற்படுவதைப் பொறுத்திருக்கிறது. செயலில் காட்டாமல் வெறும் பேச்சு என்ற மணலில் அது எறியப்படும் பொழுது தருமம் வலுவிழந்து விடுகிறது. உண்மை என்பது பேசப்படுவது. **நன்**ருகப் GUJUAi என்பதற்கு இங்கு பொழுது அது பலம் பெறுகிறது. 'பலம்' இரண்டு பொருள்கள் உண்டு. உடல் பலம் கேவலம் ஒன்று; மற்ருென்று தருமத்தின் பலம். பீமனிடம் உடல்பலம் இருந்தது. ஆனல் அவனுடைய தமையரொன தருமராஜர் பக்கத்தில் அவன் இருந்ததனுல், பீமனுடைய தேகபலம் தருமபலம் ஆயிற்று. இந்தத் தருமபலத்தை விடாமல் காப்பாற்றப் பிடித்துக் கொண்டதால்தான் பாண்டவர்கள் பட்டார்கள்- அதுமட்டும் இல்லாவிட்டால், முதலிலேயே

8-5

அவர்கள் தோல்வியைத் தழுவியிருப்பார்கள். எவ்வளவுதான் ஆற்றல் பெற்றிருந்த போதிலும் தருமராஜர் இல்லாது இருந் தால், அவர்களுடைய எதிரிகளுக்கு எளியவர்களாகி இருப் பார்கள். அதை நினேத்துப் பாருங்கள். பாண்டவர்களே விட மிகச் சிறந்த எவ்வளவோ படைப்பலங்களேப் பெற்றிருந்த போதிலும், எப்படிக் கௌரவர்கள் முறியடிக்கப்பட்டார் கள்? அவர்களிடத்தில் தார்மீக பலம் இல்லே. அவர்கள் நம்பி யிருந்ததெல்லாம் வெறும் மிருக பலத்தைத்தான். தார்மிக பலத்தைப் பெற்றிருந்த தருமராஜரும் பீமனும் என்றைக்குக் காட்டுக்குப் போஞர்களோ, அன்றே கௌரவர்களுடைய நாட்டில் அதருமம் புகுந்துவிட்டது.

எனவே, காட்டிற்கு விரட்டப்பட்டுவிட்ட தருமம் நமது கிராமங்களுக்கும் நகரங்களுக்கும் திரும்ப அழைக்கப்பட வேண்டும். அப்பொழுது தான் உலகத்தில் வளமும் கொழிப் பும் அமைதியும் ஏற்படும். அதருமத்தின் ஆட் சிலியிருந்து உலகம் தரும யுகத்திற்கு வரவேண்டும். பயிரை வளர்ப்ப தற்கு உங்களுக்குத் தேவைப்படுவது பெரும் முயற்தி. களேகளும் காட்டுப் புற்களும் வளர்வதற்கு ஒரு முயற்சியும் தேவையில்லே. விலேமதிப்பில்லாத ஸஹஜதர்மம் மிதந்த கவ னத்துடனும் பரிவுடனும் வளர்க்கப்படவேண்டும். தருமம் செயலாக்கப்படும் பொழுது, நெல் செய்யப் புல தேயுமாப் போலே அதருமம் தாஞகவே நைந்துபோய்விடும். அதைச் செயலற்றுப் போகும்படி செய்யத் தனி முயற்சியொன்றும் தேவையில்லே. ஆகவே, இந்தப் பின்னணியில் தர்ம ஸ்தாபனம் என்ருல் தருமத்தை நடத்துவதில் வளர்ச்சி என்றுதான் பொருள்.

''சூரியன் அஸ்தமித்துவிட்டது'' என்று நாம் சொல்லு கிரேம். இதற்கு என்ன பொருள்? அது நமது கண் பார்வை யிலிருந்து மறைந்து விட்டது என்பதுதான். இது போலத் தான், தருமம் நமக்குத் தெரியவில்லே என்பதனுல் 25 இல்லாமற் போய்விடுமானல் அது தருமமாக இருக்காது. தருமம் உண்மையோடு கூடியிருப்பதால் அழிவில்லா - প্র জ্য தது. மறைந்திருக்கும் தருமத்தை மறுபடி தெரியும்படி

87 UNIVERSITY OF JAFFINA செய்வது தான் உண்மையில் கண்ணன் செய்து கொண்டிருப்பதும் அதுதான்.

Frof. V. STVASAMW

அர்ஜுனனேக் கருவியாகக் கொண்டு, தொடக்கத்திலி ருந்தே தருமமாக ஏற்படுத்தப்பட்டிருக்கும் நடைமுறைகளே யும் சிந்தனே வழிகளேயும் கண்ணன் வெளிப்படுத்திக்கொண்டு அவற்றைப் பயிலுவதை மேலும் அமுலாக்குகிருன். இதை தர்மோத்தாரணம் என்கிறேம். இழந்து விட்ட ஒன்றைக் கண் ணன் மீட்டுக் கொடுக்கிறுன். இந்தப் பணியைச் சாதாரண மனிதர்களால் செய்து முடிக்க முடியாது, எனவே, உலகத் துக்கெல்லாம் ஆதாரமாக எல்லாவற்றையும் ஆளும் இறை வனே இந்த வேல்யை ஏற்று நடத்தவேண்டியதாயிருக்கிறது. அவன் ஒருவன்தான் எல்லாம் வல்லவன். அவன் அர்ஜுனன் மூலமாக உலகத்துக்கு உபதேசம் செய்கிருன்.

எல்லோரையும் போல அர்ஜுனனும் ஒரு சாதாரண மனிததை இருந்தால், இந்தப் பேருரைகளே மனதில் வாங்கி அவற்றைப் பிறருக்குச் சொல்பவனுக விளங்கமுடியாது, **அதனுல் அர்ஜுன**ன் அசாதாரணமான ஒரு பெரிய மனிதன் என்று நீங்கள் ஊஹிக்கவேண்டும்- வெளி எதிரிகளே மட்டும் வெற்றிசொண்ட வீரன் அல்ல அவன்; உட்பகைவரையும் வெற்றிசொண்டவன். மெலிந்த இதயம் படைத்தவர்கள் கீதையைப் புரிந்துகொள்ளவும் முடியாது; செயலாக்கவும் தெரிந்துகொண்டு, முடியாது. இதை நன்ருகத் இந்த உயர்ந்த நோக்கத்தோடு கண்ணன் அர்ஜுனனேத் தனது அருளேயும் அவன் கருவியாகக் கொண்டான்; அவனுடைய மேல் பொழிந்தான்.

ஒரு சமயம் கண்ணன் அர்ஜுனஞேடு நெருக்கமாக உரை யாடிக் கொண்டிருக்கும் பொழுது, ''அர்ஜுடை! நீ எனக்கு மிகவும் நெருங்கிய பக்தன்! அது மட்டுமல்ல; எனக்கு மிகவும் வேண்டிய நண்பனுமாவாய். உன்னேப் போல் வேண்டிய நண்பன் எனக்கு வேறு யாரும் இல்லே. அதஞல் தான் இந்த உயர்த்த ரகசியமான உபதேசத்தை உனக்கு நான் செய் தேன்'' என்றுன். (உள்ளத்தை ஆட்கொள்ளும் கண்ண னுடைய அருவேப்பார்த்துக்கொள்ளுங்கள்!)

இதை எண்ணிப் பாருங்கள். உலகத்தில் பெரும் பாலோரும் தங்களுக்குத் தாங்களே பக்தர்கள் என்று பட்டம் சூட்டிக்கொண்டவர்கள்தாம். ஆளு ல் ஆண்டவன் அவர்கள அப்படியேஏற்றுக்கொண்டுவிடவில்லே. ஆண்டவனிடமிருந்தே அந்தப் பட்டத்தைப்பெறுவது மிகப்பெரிய நல்லஅதிர்ஷ்டம்; அதுவே தலேசிறந்த சான்றிதழுமாகும். ஒரு பக்தன் ஆண்ட வனுடைய இதயத்தை உருகச் செய்து அவனிடமிருந்து தனக்குப் பக்தி இருப்பதாக ஒப்புதல் வாங்க வேண்டும். தாஞகவே பக்தன் என்று ஒருவன் சூட்டிக் பட்டத்தைச் கொண்டுவிட்டால் அது அற்பமான திருப்தியைத் தருமே அற்ப யல்லாது உண்மையான மகிழ்ச்சியைக் கொடுக்காது. திருப்தியைக் கொடுக்கும், ஆத்ம திருப்தியைக் கொடுக்காது. அர்ஜுனன் ஒருவன் தான் ஆண்டவனிடமிருந்தே பக்தன என்ற பட்டத்தைப் பெற்றவன். அதிலி ந்தே அர்ஜுனன் எவ்வளவு தூய் இதயம் கொண்டவன், தகுதி പ്പബബ யுடையவன என்பதை நீங்கள் தெரிந்துகொள்ளலாம். உங்களேப் பற்றி தீங்களே ஒராயிரம் சேதிகளேச் சொல்லிக் கொள்ளலாம்; 'இதற்கு உரிமை இருக்கிறது, அதற்குத் தகுதி இருக்கிறது' என்றெக்லாம் முன்வந்து வாதாடலாம்; ஆனுல் நீங்கள் ஆண்டவனுடைய ஒப்பு தலேக் காண்பிக்கவேண்டும். அது இல்லாமற்போஞல் உங்களுடைய பேச்செல்லாம் ஸார மில்லாத தற்பெருமையேயாகும். உடனடியான கீழ்ப்படிதலி **ைலே தான் பக்தி பெறப்**படும். ஆனு ல் அது மாத்திரம் போதாது. அதஞல் தான் கண்ணன் 'நண்பன்' (மித்திரன்) நண்பனுபிருப்பவ என்ற சொல்லேப் பயன்படுத்துகிருன். **னுக்குப் பயம் இல்லே. அது அவனே இன்னும் சிறந்த பாத்திர** மாக்கிவிடுகிறது.

நாம் விட்ட இடத்திலிருந்து தொடர்ந்து, கீதைக்குச் செல்வோம். கண்ணனுடைய பேச்சை அர்ஜுனன் கேட்டுக் கொண்டிருக்கும் பொழுது, அவன் சிந்தனே முழுதும் சந்தே கங்களால் நிறைந்துவிட்டது. அவன் மனம் அலேப்புண்டது. அந்த நாளில் எல்லா மனிதருமே மட்டும் அல்ல; அவன் அலேப்புறுகிரூர்கள் ஐயப்பாடுகளால் மேலும் மிகவும் மிகுந்த ஆன் மீகத் துறையிலும் சிக்கல் LIJI பொருளேப் பற்றிய மெய்யறிவுத் துறையிலும் இரண்டு

noolaham.org | aavanaham.org

விளக்கங்கள் இருக்கலாம். ஒன்று மேற்போக்கானது; இன்னென்று உள்ளார்ந்தது சாதாரண மனிதர்கள் மேற் போக்கான விளக்கத்தை ஏற்றுகொண்டு விடுவார்கள். இறைவனே உணர்ந்து அநுபவித்தவர்கள் உள்ளார்ந்த விளக்கத்தை அறிய முற்படுவார்கள்.

பழமொழி கூட உண்டல்லவா? ் கண்ணில் மச்சம் போல், செருப்பில் கல்லேப் போல், காலில் முள்ளப் போல், வீட்டில் கலகப்போல். ஒருமனத்தில் சந்தேகங்களும் துன்பங் கொடுக்கின்றன' இத்தகைய சந்தேகங்கள் மனி நகுலத்தின் பாதநிதியான அர்ஜுனனத் தாக்கும்பொழுது அவை சந்தேகங்களேயாகும். மனித யெல்லாம் மனித தலத்தின் குலத்திற்கு அப்பாற்பட்ட மாதவஞலே தான் அவற்றைத் தீர்க்க முடியும். அதனுலேயே கண்ணன் எப்பொழுதும் இந்தச் சநதேகங்களேத் தீர்த்துவைக்கவும் மகிழ்ச்சியை உள் ளத்தில் உண்டாக்கவும் தயாராகப் பக்கத்திலேயே இருந்து கொண்டிருக்கிருன்.

சரி, அர்ஜுனனுக்கு ஏற்பட்டிருக்கிற சந்தேகம்தான் என்ன? துவாபரயுகத்தின் இறுதியில் கண்ணன் பிறந்தான். சூரியனும் மனுவும் மிகவும் பழங்காலத்தவர்கள். அப்பட யாஞல் இந்த இருவரும் எவ்வாறு கண்ணணச் சந்தித்திருக்க முடியும்? நேருக்கு நேராக உடல்களோடு சந்திப்பு இந்தச் ஏனெனில், நிகழ்ந்திருக்க முடியாது. இவர்களுக்குப் பல தஃமுறைகளுக்குப் பின்னுல் தான் பிறந்தான். கண்ணன் அர்ஜுனனும் கண்ணனும் தான் சமகாலத்தவர்கள். அப்படி சூரியனுக்கு யிருக்க, கண்ணன் இந்த போகத்தைச் உபதே சித்ததாகச் சொல்வது எப்படி முடியும்? நம்ப முடியாத கட்டுக் கதைகளே யெல்லாம் பேசாமல் கேட்டுக்கொண்டு உட்கார்திருப்பதே அறிவு. சுன்னம் அறிதறி. என்பதற்கு 25 m அர்ஜுனனுடைய ஒவ்வொரு கணமும் தவிப்பு கவனித்தான். மாயிற்று. இதைக் கண்ணனும் அவன் ஆயிற்றே! எல்லாமுமாகி எல்லாவற்றிலும் இருப் பவன் ''உன்னுடம் ஒரு தவிப்பைக் காண்கிறேன்: காரணம் என்ற சொல்!'' என்று கேட்டுவிட்டு, ஒரு புன்னகையினுல் அவனேப் பதில் சொல்லத் தூண்டினுன்.

அர்ஜுனனுக்குச் சந்தோஷம், தனக்கு ஒரு வாய்ப்புக் கிடைத்ததே என்று. 'மாதவா! உன்னுடைய பேச்சை என்னுல் புரிந்துகொள்ள முடியவில்லே. என்னே அது குழப்பி விடுகிறது. அதனுல் உன்னிடத்தில் எனக்கிருக்கும் கொஞ்ச நஞ்சம் நம்பிக்கையும் போய்விடும் போலிருக்கிறது. உன்னே வேண்டிக்கொள்கிறேன். இதைக் கேட்பதற்காக என்னே மன்னித்துவிடு. தயவு செய்து என்னுடைய சந்தேகத்தைத் தீர்த்துவை. இதை என்னுல் இனிமேலும் தாங்கமுடியாது'' என்று இருகைகளேயும் குவித்து அர்ஜுனன் மன்ருடினுன்.

கண்ணன் மகிழ்ந்தான். அப்படி என்ன சந்தேகம் என்று அர்ஜுனனேக் கேட்டான். ஆப்பொழுது அர்ஜுனன் சொல்வான்:—

''இந்த போகம் சூர்யனுக்கும் மனுவிற்கும் உபதேசிக்கப் கூறினுய். அவர்கள் மிகவும் முற்பட்ட பட்டது என்று காலத்தில் வாழ்ந்தவர்களல்லவா? ஆஞல் நீவாழ்கின்ற காலம் என்ன? இப்போதைய இந்த உடலில் இருந்து கொண்டா அவர்களுக்கு உபதேசித்தாய்? உன்னுடைய என்னுடையதை விட நான்கு ஐந்து இந்த உடம்பு. வருடங்களே மூத்தது. நீ இதைவிட வயதானவன் அல்ல. எனக்குத் தெரியாமல் அவர்களுக்கு எப்பொழுது உபதேசம் செய்தாய்? சூரியன்! அவன் வடிவத்தில் உன்னே விடப் பல மடங்கு பெரியவன். நமது கற்பனேக் கெட்டாத பழங் காலத்திலிருந்து, உலகத்தின் தொடக்கத்திலிருந்து அவன் இருந்து கொண்டிருக்கிருன். இதை நம்பவே என்னுல் அறிவாளியுங்கூட முடியாது. இல்லே இல்லே, மிசுச் சிறந்த நீ கூறுவதை உண்மையென்று நிரூபிக்க முடியாது. ்இந்த உடம்போடு நீ ஒருவேளே அதிருக்கட்டும். உபதேசிக்கவில்லே; இந்த யுகத்திலும் உபதேசிக்கவில்லே: யுகத்தில் உடம்பில் இருந்து கொண்டு வேறெரு வேறு உபதேதித்தேன்'' என்று சொல்லக் கூடும். அதுதான் புதுமையாயிரூக்கிறது. முற்பிறவியில் இன்னும் அதிக நடந்த ஒன்றை யார் நினேவிற்குக் கொண்டுவர முடியும்? அப்படி ஞாபகம் வைத்துக்கொள்ள முடியுமாஞல், அது

எனக்கும் பொருந்துடல்லவா? ஏதோ ஒரு சில தெய்வீகச் சக்திகள்தாம் அப்படி முற்பிறவியின் நினேவுகளே வைத்துக் கூறுகின்றன. என்று மெய்ந்நூல்கள் கொள்கின்றன சாதாரண மனிதர்கள் அப்படி அவைகளே நினேவுபடுத்திக் கொள்ளமுடியாது. நல்லது, நான் உன்னேத் தெய்வீகமான என்றே ஒப்புக்கொள்ளுகிறேன். ஆனுல் சூரியனும் வன் தெய்வீகம்தான் என்றும் நாம் ஒப்புக்கொள்ள வேண்டும். ஒருவருக்கொருவர் சமமான தெய்வீகநிலேயில் உள்ள இரண்டு பேரில் ஒருவர் போதிப்பதும் மற்றவர் கற்பதும் எப்படி குரியன் முடியும்? நீ சொல்லிக் கொடுத்துச் கற்றுக் கொள்வதனுல், அவன் உன்னுடைய மாணுக்கன் ஆகிவிடு அப்பொழுது நீசூரியனேவிட உயர்ந்த கிரு**ன்** இல்லேயா? அப்படியே வைத்துக் கொள்ளுவோம். வன் ஆகிவிடுகிருய். நான் நீ இறைவன்; கடவுளேதான் என்பதை ஏற்றுக் கொள்ளுகிறேன். இதஞல் எனக்கு இன்னும் சில சிரமங்கள் உண்டாகின்றன. ஏனெனில், கடவுளாயிருப்பவர் ஏன் பிறவி, மரணம், தொழில் இவற்றுல் கட்டுப்பட வேண்டும்? ஐந்தடி உயரமுள்ள உருவத்தை நீ எடுத்துக் கொள்ளும் உண்டாகி அளவு . ஒன்றுக்கு அளவற்ற பொழுது, விடாதா? எல்ஃயில்லாத, அளவற்ற. அகண்ட வஸ்துவாக இருப்பதைவிட்டு, இறைவன் எதற்காக ஒரு சிறிய வடிவ எப்படி யோசித்துப் பிறக்க வேண்டும்? வந்து LDITS இந்தச் சந்தேகத்தை நான் தீர்க்க முடிய பார்த்தாலும் வில்லே. உன்னுடைய சொற்கள் உனக்குத்தான் புரிகின்றன. என் தலே எனச்சூ அவற்றின் பொருள் விளங்கவில்லே. சுழல்கிறது; எனக்குச் சிறிது வழியைக் காண்பித்துக்கொடு! ஏதாவது ஒப்புக் கொள்ளக்கூடிய விடை சொல்!'' என்று அர்ஜுனன் இறைஞ்சினுன்.

சரியான தருணம் வந்துவிட்டது என்று தெரிந்தி கண்ணன் தனக்குள் சிரித்துக் கொண்டான். ''அர்ஜு சூரியன் உதிக்கிறது என்றும் சூரியன் அஷ்தமிக்கிறது என்றும் மக்கள் சொல்லுகிருர்களே, அதை எந்தக் கருத்தில் சொல்லுகிருர்கள்? அவர்களுடைய பார்வையைய பொறுத்தமட்டில்தான் அல்லவா? சூரியன் உதிப்பதுமில்லே; அஸ்தமிப்பதுமில்லே. நானும் அப்படித்தான். நான் பிறப்பது மில்லே: இறப்பதுமில்லே. சாதாரண அறிவு படைத்த

மனிதர்கள் நான் பல தடவை பிறப்பதாகவும். ஒவ்வொரு பிறவியிலும் நான் பல காரியங்களேச் செய்வதாகவும் நினேக்கிருர்கள். உலகத்தைச் சீர்படுத்த எப்பொழுதெல்லாம் தேவை ஏற்படுகிறதோ அப்பொழுது ஒர் உருவத்தையும் பெயரையும் ஏற்படுத்திக்கொண்டு தோன்றுகிறேன். அவ் வளவுதான். என்னுடைய தோற்றங்கள் எல்லாவற்றையும் நான் நன்கு அறிந்திருக்கிறேன். ஆற்றல் நான் முழு பெற்றவன்: எல்லாம் உணர்ந்தவன். மட்டுமல்ல, BITOSI நீயும் கூட எல்லாவற்றையும் அறிவாய். ஆனுல் உன்னுடைய அறியாமையினுல் மறைக்கப்பட்டிருக் அறிவாற்றலானது கிறது. நான் அறிவே வடிவானவன். ஆகையால் நான் அறிவேன். சூரியன் எல்லாவற்றையும் கண்ணுயில் பிரதிபலிக்கும் பொழுது அவனுடைய நிலேயையோ பெருமை யையோ இழந்துவிடுவதில்லே: அவன் பாதிக்கப்படுவதில்லே. அவனுடைய மஹிமையும் குறைவதில்லே. இவ்வாறேதான் நான் பிரகிருதியில் பிரதிபலிக்கின்றேன். அது என்னுடைய மஹிமையையோ நிலேயையோ குறைத்து விடுவதில்லே: எப்பொழுதும் போல முழு ஆற்றலுடையவஞகவும், முற்றும் உணர்ந்தவஞகவும் நிற்கிறேன். நான் பிறப்பில்லாதவன்: இறப்பில்லா தவன். முற்பிறவியில் செய்த நல்வினே தீவினே களின் பயஞய் மனிதர்கள் பிறக்கிருர்கள். இது அவதாரங் களுக்கும் பொருந்தும் என்று நீ ஒருவேளே நினேக்கலாம். அது தவறு. உன்னுடையது வினேப்பிறவி: என்னுடையது லீளேயாட்டுப் பிறவி நல்லவர்களின் வேண்டு தலே என் பிறவிக்குக் காரணம். கெட்டவர்களின் தீச் செயல்களும் கூடக் காரணம்தான்!'' என்றுன் கன்னன்.

UNIVERSITY OF JAFFMA

சாதாரண மனிதர்களேப் போல இந்தப் பிறவியில் அநுபவித்துத் தீர வேண்டியதாய் முற்பிறவிகளில் சேர்ச் கப்பட்ட புண்ணிய பாவங்கள் அவதார புருஷர்களுக்குக் கிடையாது. அவர்களுடையது ஒரு விள்யாட்டு; தாஞக விரும்பி எடுத்துக் கொண்ட பிறவி. நல்லவர்களது தன்மை யும் தீயவரது தீமையும் இறைவன் அவதாரம் எடுப்பதற் குக் காரணங்கள். உதாரணமாக, நரசிம்ம அவதாரத்தை எடுத்துக் கொள்ளங்கள். பிரஹலாதனுடைய புண்ணிய மும் ஹிரண்ய கசிபுவினுடைய தீமையும் சேர்ந்து அதை மகிழ் விசோவித்தன. இறைவன் வருவதால் நல்லவர்கள் வர்; தீயவர்கள் படுவர். தான் எடுத்துக் கொண்ட 26 லால் போர்க்கப்பட்டிருந்தாலும் அவதாரங்களுக்கு gai பமோ துன்பமோ கிடையாது. ஐம்பெரும் மூலப் பொருள் களால் ஆனது அன்று அவதாரம். அது அறிவு வடிவமா னது; சின்மயம், மண்மயம் அல்ல, ''தனது'' ''உனது'' என்ற உணர் இணை அசுந்தையிஞ்லோ அது கலங் தவ தில்லே. அறியாமையிற் பிறந்த மயக்கத்தால் அது தீண்டப் படுவதில்லே. மக்கள் அவதாரங்களேச் சாதாரண மனிதர் என்று தவருக எண்ணிவிடக் கூடுமானும், அதனுல் உடல் வாழ்வின் இயல்பு பாதிக்கப் படுவதில்லே. அது ஒரு காரி யத்துக்காக வந்திருக்கிறது; அதை அது முடித்தே தீரும்.

் அது என்ன சாரியம் என்று நான் உனக்குச் சொல்லு கிறேன். சாதுக்களேக் காப்பதும் தீயவரைத் தண்டிப்பதும், தர்மத்தை நிலே நிறுத்துவதும் ஆசிய இதுதான். சாதுக்கள் என்முல் துறவிகளேயும் ஆண்டிகளேயும் நான் குறிப்பிட வில்லே. பொதுவாக இவர்களேத்தான் அந்தச் சொல் குறிப்பிடுகிறது என்முலும், இந்த இடத்தில் அது ''சாது-இயல்பு?' (சாது-குணம்) என்பதைக் குறிக்கும். அதாவது, குணநலம், நேர்மை, சான்முண்மை இவை விலங்கு களிடத்தும் புழு பூச்சிகளிடத்தும் கூட இருக்கக் கூடும். உண்மையைக் கூறுமிடத்து, லத்ல குணத்தை வளர்ப்பது தான் ஸாதுக்களே வளர்ப்பதற்குச் கிறந்தவழி. இந்தப் டினிதமான குணத்தின் உருவமே அவதாரமாகும். அதஞல் அவதாரம், இந்த ஸத்வ குணத்தை அது எங்கு காணப் பட்ட போதிலும் வளர்கிறது. துறவிகள் அதை அடைய முயலுவதால், அவர்கள் சாதுக்கள் எனப்படுகிருர்கள். இறைவனுடைய கவனத்திஞல் சிறப்பாக அருளப் பெற்றவர் களாகவும் கருதப்படுகிருர்கள்.''

''ஆனுல் இவர்கள் மட்டும்தான் சாதுக்கள் என்பதில்லே. நடையைப் பின்பற்றுவர்கள், **ந**ல்லோர் நன்னடத்தை உள்ளவர்கள், சத்தியத்தைக் கடைப்பிடிக்கிறவர்கள், தலேவளுன எல்லாவற்றிற்கும் தருச் இறைவனுடைய சந்நிதியை வேண்டுபவர்கள், நல்லறத்தைச் செய்பவர்கள், எல்லா மக்களேயும் ஸமமாக எண்ணுபவர்கள், இவர்கள் எல்லோருமே சாதுக்கள்தாம். இத்தகைய நல்வி**ய**ல்புகள் விலங்குகளிடத்தும் பறவைகளிடத்தும் Jul is காணப் படுகின்றன. ராமாயணத்தில், இந்தக் FL\_TH குண நலத்திஞல்தான் காக்கப்பட்டான். இந்தக் காரணம்பற்றியே யா?னயும் அருள் தான் ஒரு குரங்குகளும் பெற்றது. தொண்டுசெய்ய வாய்ப்புப் பெற்று அவன் அருள் வழங்கப் பெற்றன. இதே காரணம்தான் ஓர் அணிலுக்கும் அருள் செய்யும்படி ஆண்டவனேத் தூண்டியது. ஒரு சாது என்பவன் ஏதோ உருத்திராட்சமாலே, காவி அங்கி, கையில் ஒரு கோல் இவற்றுல் ஆனவனல்ல. அணியும் பேசும் ஆடைகளும் இல்லேயா ஒருவன் சாதுவா மொழியும் என்பதை நிர்ணயிக்கவில்லே. ஒருவனுடைய குண நலன்தான் அதை நிர்ணயிக்கும். விலங்கினங்களும் எல்லா நல்ல துக்கு வேண்டிய ஆற்றலே வித்தாகப் பெற்றி க்கின்றன. நல்லியல்பை வளர்ப்பதுதான் ஆகையினுல், உலகத்தின் நன்மையை உறுடுயாக்குவதற்குச் சிறந்த வழி.

அடுத்தபடி, கெட்டவரை ஒறுத்தல்.அந்தந்த வகையான உயிரினங்களுக்கு என்று வரையறுக்கப்பட்ட எல்லேகளே மீறுபவை, ஒன்றுமே செய்யாமல் சோம்பியிருப்பவர், அநியாயத்தையும் கெட்ட நடத்தையையும் பின்பற்றுவர். அகங்காரத்தின் பிடியில் அகப்பட்டுத் திரிபவர் இவர்க ளெல்லாம் தண்டிக்கப்பட வேேண்டியவர்கள். ரஜோ குணத் தையும் தமோகுணத்தையும் மேலோங்க விட்டு, ஸத்வ குணத்தைத் தம்மிடத்தில் அழிய விட்டலர்கள்: தயை, தருமம், தானம் இவற்றின் சுவடே தெரியாமல் இழந்து விட்டவர்கள் தண்டிக்கப்படவேண்டும்'' என்றெல்லாம் கண்ணன் அர்ஜுனனுக்குச் சொன்னுன்.

மூன்றுவதாக, தர்மத்தை வளர்ப்பதும் தன்னுடைய கடமையே என்று கண்ணன் அர்ஜுனனுக்குத் தெரிவித் தான். ''சாது'' என்ற சொல் இந்த இடத்தில் வேறு ஒரு முக்கியமான பொருளேயும் தரும். எவ்வளவுதான் ஆசை ஏற் பட்டாலும், எத்தனே அபாயம் வந்தாலும் தன்னுடைய கடமையிலிருந்து தவற்தவனே சாது.தீயவர்கள் இத்தகைய சாதுக்களுக்குத் தொல்லே தருவதிலும், சாத்திரங்களில் சுறப்பட்டுள்ள கட்டனேகளுக்கு எதிரான செயல்களில் ஈடுபடுவதிலும் திளேக்கிறுர்கள்.

அப்படியாஞல் தருமத்தை நிறுவுவது என்பது என்ன? சாத்திரங்களில் சொல்லப்பட்ட அறநெறியின்வழி கண்டிப் மக்களிடையே வாழ்க்கையின் பாக நடப்பது; தரும பெருமையையும் ஒளியையும் பரப்புவது; கடவுள் அவரது அவதாரங்கள், பெரியோர்கள், வேதங்கள், சாத்திரங்கள், பேரின்ப வீட்டை அடையும் வழி, இம்மைக்கு அப்பாற்பட்ட பேரின்ப அருள் நிலே, இவற்றின்பால் பெருமதிப்பை நி லே நிறுத்துவது, இதுதான் தருமத்தை நிறுவுவது என்பது. இதையே தரும – ஸம்ஸ்தாபனம்; தரும – ரக்ஷணம், 5050-உத்தாரணம் என்று அழைக்கிறுர்கள். ''நான் எது செய் தாலும், அது இந்த உயரிய நோக்கத்தின் பொருட்டே யாகும்.; என்னுடைய சொந்த நலனுக்காக எதுவுமில்லே இந்த ரகசியத்தைத் தெரிந்து கொள்கிறவர்கள் பிறவி மரணம் இரண்டிலிருந்தும் தப்பலாம்' என்றுள் கண்ணன்.

இறைவன் நம்மிடமிருந்து தள்ளி எங்கோ தெலேவில் இருக்கிருன் என்று எண்ணுவது பரோக்ஷ- ஞானம் எனப் படும். உலகெங்கும் உள்நிற்கும் இறைவன் உன்னுள்ளும் ஆத்மாவாக இருக்கிருன் என்று அறிவது அபரோக்ஷ ஞானம்' தன்னேயே தந்துவிட்ட உள்ளத்தோடு காரியம் செய்யப் பட்டால், மனிதனுடைய மனது தூய்மைப்படும். தூய உணர்வு உடையவர்களாலேதான் இறைவனின் பிறப்பு

செயல் இவற்றினுடைய தெய்வீகத்தன்மையை இலங்காண முடியும், என்றுன் கண்ணன். எவ்லாரும் Jui 14 இவற்றைத் தெய்வீகம் என்று தெரிந்து கொண்டுவிட முடியாது. இருப்பினும், மனித வந்திருக்கிற 2 (7 ଶ୍ୱୀ Co தெய்வத்தோடு உறவு ஏற்படுத்திக் கொள்வதை ஒருவரும் ஒதுக்கக் கூடாது உங்களால் முடிந்தவரை முயலுங்கள்; ஒவ்வொரு வாய்ப்பையுப் பயன்படுத்திக் கொள்ளுங்கள். உங்கள் பங்குக்கு ஒரு தவறும் ஏற்படக்கூடாது.

இது இந்தக் கீதா அத்தியாயத்தின் பத்தாவது சுலோகத் தில் வலியுறுத்சப்படு இந்த இடத்தில்தான் உபதேசம் பெறத் தகுதியுள்ள சீடனின் அடையாளங்கள் சொல்லப்படு கின்றன. ''அர்ஜுஞ! என்னுடைய பிறப்பு, செயல் தெய்வீகத்தன்மையை எல்லோரும் இவற்றின் பரி த கொண்டுவிட முடியாது. விருப்பு – வெறுப்பு, அச்சம் – சினம் இவற்றிலிருந்து விடுபட்டவர்களும், பகவானுடைய பெயரிலும் வடிவத்திலும் ஆழ்ந்தவர்களாய் என்னேத்தவிர வேருரு ஆதரவையும் அறியாதவர்களும். மெய்யறிவிஞல் புனிதமானவர்களும்தான் அதைப் புரிந்து கொள்ளமுடியும். தவருமல் என்னேத் தேடுபவர்கள், ஸத்யம், தருமம். பிரேமை இவற்றோடு கூடியவர்கள் என்னே அடைவார்கள். இது முக்காலும் சத்தியம். நான் உனக்கு இன்று சொல்லு கிறேன். உனக்கேதாவது சந்தேகம் இருக்குமானல் அதை விட்டுவிடு!"

••அறியாமையினுல் வெளி உலகத்தைப் பற்றியே எப்பொழுதும் எண்ணிக் கொண்டிருந்த மனிதர் SIGISS உள்ளுணர்வை மாசுபடுத்திக் கொள்கிருர்கள் ஒலி சுவை ஒளி என்ற இவை போன்றவற்றில் பெரும் மகிழ்ச்சி கொள் ளுகிருர்கள். வெளியிலிருந்து இன்பத்தைத் தேடும்பொழுது அந்த இன்பத்தைத் தரக்கூடிய பொருள்களே MGDL U தூண்டுகிறது. அந்த மூயற்சியில் தோல்வியுற்று, ஆசை அமைதியை இழந்து வெறுத்துப் போய்ப் பயப்படுகிருர்கள். பயம் மனிதனின் மனச் சக்திகளேயெல்லாம் கொள்ளே கொண்டு விடுகிறது. எளிதில் தணிக்க (LOIG WIT 5 கோபத்தை உண்டாக்குகிறது. இப்படி, ஆசையும் கோப மும் பயமும் ஒன்றன்பின் ஒன்றுக எழுப்பப்படுகின்றன.

இம் மூன்றும் நீக்கப்பட வேண்டும். அர்ஜுனு இந்த உண்மைகளே யெல்லாம் மனத்தில் எண் சிப் பார்! பின்னர் செய்வதைச் செய்! பகுத்தறிவாளஞ இரு! என்னுடைய சொற்களில் நம்பிக்கை வை!

அர்ஜுனன் இவையெல்லாவற்றையும் கேட்டான். பிறகு • நந்தகுமாரா! இந்தப் பரிதமான மிக உயர்ந்த நிலையை எல்லோருக்கும் கொடக்கும்படி நீ ஏன் செய்யக்கூடாது. பிரேமையின் வடிவமென்றும், தயை நிரம்பியவனென்றும் கீ தம்பட்டமடித்துக் கொண்டிருக்கிறுயே! அப்படியிருக்க, ஏன் இந்த ஓரவஞ்சனே? இதைப் பாரபட்சம் என்றுதான் நான் சொல்வேன். இந்தப் புனிதமான நிலேயை மெய் மட்டும் அளிக்கிருய் ; அறி வில்லா தவர் யறிவாளருக்கு இன்னும் களுக்குத் தருவதில்லே சொல்லப்போனுல், பகுத்தறிவு இல்லாத பாமரர்கள் கடிகாரத்தின் ஆடிபோல அலேக்கழிக்கப்படுபவர்கள். இங்குமங்கும் இவர்கள்தான் உன்னுடைய அருளுக்கு அதிகத் தகுதியுள்ளவர்கள். ஞானிக்கு எல்லாம் மெய்யறிவுள்ள தெரியும் இவ்வுலக மெல்லாம் விஷ்ணுமயமாக அவன் அறிந்து கொண்டிருக் கிருன் அதை இன்னும் அவனுக்குப் புரியவைத்துக் கொண்டிருப்பானேன்? ஞானிகளுக்கு அருள் இனித் தேவை யில்லேயே?''

இதற்குத் கண்ணன்: ''ஆமாம்; மனிதர்கள் வழக்கமாக இப்படிப்பட்ட சந்தேகங்களால் ஆட்கொள்ளப்படுகிருர்கள். நீ மனித இனத்தின் சார்பில் நிற்கிருய். அதனுல், உன்னுடைய ஐயப்பாடுகளெல்லாம் மனித இன த்தின் ஐயப்பாடுகளே. உன்னுடைய சந்தேகத்தைத் தீர்ப்பதன் மூலம் மனித இனத்துக்கு நான் சொல்ல வேண்டிய செய்தியையும் சொல்லிவிட முடியும். கேள்! न की देखा அடைய விரும்புபவர்கள் நான்கு வகைப்பட்டவர்கள். முதல் வகை, எப்பொழுதும் உடம்பை வருத்திக் கொண்டிருக்கும் நோய்களால் நலிந்தவன். இவன் ஆர்த்தன் எனப்படுகிறுன். இரண்டாமவன், செல்வம், அதிகாரம் தான், தனதுசொத்து. வாரிசு என்ற போராட்டத்தினுல் கவலேக்குள்ளானவன். இவன் அர்த்தார்த்தீ எனப்படுகிருன். மூன்ருமவன் QLDUUU பொருளே உணர் வந்கு வேட்கை கொண்டவன்; மெய்ந் நூல்களேயும் வேத உபநிடதங்களேயும் படிக்கிருன்; ஆத்மீக சாதகர்களின் கூட்டத்திலே எப்பொழுதும் பழகு கிருன்; பெரியோர்களால் நன்னெறி என்று ஏற்படுத்தப் பட்டதன் வழிநின்று வாழ்கிருன்; எப்பொழுதும் இறைவன் திருமுன் சென்றடைய வேண்டும் என்ற ஆர்வத்தால் உந்தப்படுகிருன். இவன் ஜிக்ஞாஸு. நான்காமவன் ஞானி. இவன் பிரம்மம் என்ற மெய்ப்பொருளில் ஆழ்ந்திருப்பவன்.

' முதலில் சொன்ன ஆர்த்தன் தனக்குத் துன்பம் நேர்ந்த பொழுது வேதனேயாலும் துயரத்தாலும் வருந்தும் பொழுது மட்டும் என்னேத் தொழுகிறவன். அவன் என்னே வேண்டிக்கொள்ளும் பொழுது அவ்வேண்டுகோளேக் கேட் கிறேன். அந்தக் குறிப்பிட்ட கஷ்டத்தை, துயரத்தை, வேதனேயைப் பொறுத்தவரையில் அந்த வேண்டுகோளே நிறைவேற்றுகிறேன். இதே போலத்தான், பணத்துக்கோ பதவிக்கோ, செல்வாக்குக்கோ, உயர் அந்தஸ்துக்கோ அர்த்தார்த்தீ வேண்டும்பொழுது, அதைக்கோட்டு, அவன் ஆசைப்படுகிற அந்தக் குறிப்பிட்ட வரத்தை மட்டும் அளிக்கிறேன். ஜிக்ஞாஸு என்பவன், பயனில் கருத்தில்லா மல் கடமையைச் செய்யும் நீஷ்காம கர்மத்தைச் செய்வதற்கு வாய்ப்புக்களே என்னிடமிருந்து பெறுகிருன்; அதற்காக நல்லதொரு குருவை அடைவிக்கப்படுகிருன்; மெய் - பொய் அறியக்கூடிய கூரிய இவற்றைப் பிரித்து அறிவு அவனுக்குத் தரப்படுகிறது; குறிக்கோள இதனல் அடைவதற்கு அவனுக்கு உதவுகிறேன். பலவாருக அவனது கவனம் சிதருமல் அவனேக் காப்பாற்றி, விடுதலே என்ற ஒரே இலட்சியத்தில் அவன் முனேயும்படி செய்கிறேன். \*\*

்நான் கற்பதருவை ஒத்தவன்; யார் யாருக்கு என்ன வேண்டுமோ அதைக் கொடுப்பதே எனது வேலே. எனக்கு யாரிடத்திலும் முன் பகையோ பாரபட்சமோ கிடையாது. கொடுமையின் நிழல்கூட என்னிடம் படியாது. என்னே ஒருவரும் குற்றம் கூறவும் முடியாது. தனக்கு எதிர்ப்பட்ட எல்லாவற்றின்மேலும் சூரியகிரகணங்கள் சமமாக விழ கின்றன. ஆனுல் ஒரு பொருள் ஏதேனும் மற்ரென்றின் மின்னுல் மறைந்து நின்ருல், உதாரணமாக, ஒரு மூடிய அறைக்குள் இருந்தால், அங்கு எப்படிச் சூரிய வெளிச்சம்

UNIVERSITY -F JAFFN

Prof. V. SIVASAM

விழும்? உயர்ந்த ஆசைகளே வளர்த்துக் கொள்ளுங்கள், உயர்ந்த நிலேகளேப் பெறுவீர்கள். வேண்டுபவனிடத்திலும், அவன் எவற்றை வேண்டு ிருன் என்பதிலும் அடங்கியிருக் கிறது குற்றமெல்லாம்; இறைவனுடைய நோக்கிலே அல்ல. ''

'' அர்ஜுஞ! தன்னுடைய தன்மையாகி நிற்கன்ற என்னே வணங்குவதையும் தேடுவதையும் விட்டு விடுகிருன் மனிதன். எவ்வளவு மடமை? என்னே அடைவதற்கு அவன் கவலே கொள்ளவில்லே. மாருக, அழிந்து மறையும் பொய் யான சிறிய சாதனேகளே நோக்கி ஒடுகிருன். இந்த வேடிக் கையான, முட்டாள் தனமான நடத்தைக்குக் காரணத்தை நான் உனக்குச் சொல்லுகிறேன். காரியங்களேச் கொண்டிருக்கும் கர்மோபாஸின உடனுக்குடன் செய்து பலன் களேத் தரும். இங்கேயே இப்பொழுதே புலன்களால் அறியக் தூலவடிவில் எது கிடைக்குமோ அதைத்தான் 5mlq.W மனிதன் நாடுகிருன். பொதுவாக, மனிதன் மெய்ப்பொருளே அடைவது என்பது தன்ஞல் முடியாத ஒன் று என்று நினேக்கிருன். அதனுல், புலன்களே வெல்லுவதால் வரும் முழு இன்பத்திலிருந்து விலகி' சின்னஞ் சிறு இன்பங்களில் ஏற்படும் கவர்ச்சியினுல் ஈர்க்கப்படுகிறுன்.''

•• மெய்யறிவைப் பெறுவது ஒர் உள்மன வெற்றி; கடினமான போராட்டத்திற்குப் பிறகுதான் நீண்ட அதைப் பெறமுடியும். பொதுவாக, மனிதரிடத்தில் அதற்கு வேண்டிய பொறுமை இருப்பதில்லே. மேலும், அவர்கள் இந்தத் தூல உடம்புக்கு அதிகமானதொரு முக்கியத்துவத் தைக் கொடுக்கிறூர்கள். புலன்களே மகிழ்விக்கும் பொருள் களின் மூலந்தான் உடம்பு மகிழ்ச்சியோடு இருக்கமுடியும் என்று எண்ணி, அதனுல், மனிதர் மெய்யறிவை நாடுவ தில்லே. புலன்கள் தேவையல்லாத வழிகளுக்கு அந்த மெய் யறிவு அவர்களே அழைத்துச் சென்றுவிடுமே! அவர்கள் கர்மஸித்தியை விருப்புகிறுர்கள் ஞானஸித்தியை விரும்பு வதில்லே. அறிவன் தூண்டுதல்களால் மேற்கொள்ளப் புலன்களின் தூண்டுதல்களால் பீடிக்கப் பட்டவர்கள், பட்டவர்களே விடக் குறைவாக இருக்கிறூர்கள். புலன்களி லேயே மனத்தைச் செலுத்தியவர்கள் மேற்போக்கான பார்வைக்கே எல்லோருக்கும் தெரிகிற பௌதிகப் பொருள்

களிஞல் ஈர்க்கப்படுகிருர்கள். ஆத்மீகமான ஈடுபாடுடைய ஒரு சிலர் எங்கும் நிறை பரம்பொருளோடு ஒன்றிவிடும் போது ஏற்படுகிற, தூலப் பார்வைக்குத் தெரியாத, நுட்ப மான பேரானந்தத்துக்கு ஆசைப்படுகிருர்கள். அவர்களது பாதையே சரியான பாதை. கர்மோபாஸணே அல்லது காரி யங்களே மட்டும் வழிபாடாகச் செய்து கொண்டிருப்பது அவ்வளவு சரியல்ல. தருமகாரியங்களின் மதிப்பை எல்லோ ருக்கும் புரியவைப்பதுதான் என்னுடைய வேலே. இத் தகைய தரும காரியங்கள் அவற்றிற்குரிய பகுத்தறிவோடு மேற்கொள்ளப் படவேண்டும்.''

''ஆனல், அர்ஜுனு! புதுப்பிப்பதற்கு தருமத்தைப் ஒரு முறை இருக்கிறது. அந்தப் பணிக்காகத்தான் நான் வந்திருக்கிறேன். அதுதான் சாதுர்வர்ண்யம் என்ற நால் வகைத் தொழிற் பகுப்பு. அதாவது, மக்களின் இயல்பு, செயல் இவற்றின்பேரில் அமைக்கப்படும் நான்கு வகைச் சமூகப் பிரிவு இந்த வர்ணம் என்ற சமூக அமைப்பு உலகத்தின் நடைமுறைக்கு மிகவும் இன்றியமையாதது. அதனுடைய ஆழ்ந்த பொருளே அறிந்துகொள்வது கடினம். அது மனிதரை மனிதரிடத்திலிருந்து பிரித்து அமைதியைக் கெடுத்து விடுகிறது என்று என்ணிச் சிலர் தங்களேத் தாங்களே ஏமாற்றிக் கொள்கிருர்கள். இந்தப் பிரச்சினேயை நன்கு ஆராய்ந்தால், உண்மை புலப்படும். வர்ணமுறை நல்லதல்ல என்று முடிவு கட்டுவது அறியாமையைத்தான் காண்பிக்கிறது. அத்தகைய முடிவுதான் குழப்பத்தை விளேவிக்கிறது. இந்தச் சமூக அமைப்பை உலக நன்மைக் காக நான் ஏற்படுத்தியிருக்கிறேன். ஒருவன் தனக்கு ஒத்துவரக்கூடியதும் நிறைவைத் தருவதுமான தொழிலில் ஈடுபடுவதற்கு வர்ண அமைப்பு உதவுகிறது. அது இல்லா மற்போஞல், ஒரு கணம் கூட மனிதன் மகிழ்ச்சி காண முடியாது. \*\*

" தொழிலில் வெற்றிபெற வர்ண அமைப்பு உயிர் மூச்சுப் போன்றது. ஸத்வகுணம் பொருந்தி, பரம் பொருளின் உண்மையை உணர்ந்து, தெய்வீசு நன்னெறி யோடு கூடிவளரும் வாழ்க்கையைப் பெருக்கி, தத்தம் மெய்யான தன்மையைக் கண்டு பேரின்பத்தை அடையப் பிறர்க்கு உதவுகின்றவர்கள் *ரொம்மணர்* எனப்படுவர். ''முறையான அரசியல் அமைப்பு, சட்டம், நீதி இவற்றைப் பக்கலில் நின்று காத்து, அதே போல் நாட்டின் நலணேயும் வளத்தையும் மக்களுக்காக ஏற்படுத்தப்பட் டிருக்கிற அற ஒழுங்கையும் காப்பாற்றி, கயவர்களேயும்

தீ நெறியாளர்களேயும் கட்டுக்குள் அடக்கி, எளியவர்கள்' அல்லலுற்றவர்கள் இவர்களுக்கு வந்து உதவுகிறவர்கள் கூதத்திரியர்கள்.''

் ஒருவரையறைக்குள் நின்று மக்களுக்கு அவர் களுடைய இன்பமான உலக வாழ்க்கைக்கு வேண்டிய பண்டங்களேச் சேர்த்துக் கொடுப்பவர்கள் வைசியர்க**ள்.''** 

''தொண்டிஞல் மனித நல்வாழ்விற்கு அடித்தளம் அமைத்துக் கொடுத்து அவர்களுக்கு வலிமையையும் வாழ்வின் நரம்புகளேயுமே கொடுக்கிறவர்கள் கூத்ரர்.

இந்த நான்கு வ ணங்கீளயும் இப்படி நான் ஏற்படுத்தி யிருக்கிறேன். இந்த வர்ணங்கள் அவரவர்களுக்கு ஏற்பட்ட கடமைகளே நன்கு செயலாற்றிஞல், மனித சமுதாயமே எல்லா வழிகளிலும் முன்னேற்றம் அடையும். இந்த அமைப்பின் மூலம், தொழில்கள் பிரித்துக் கொடுக்கப்படு கின்றன. தனியொரு மனிதன் மகிழ்ச்சியோடு இபைந்த சமூக வாழ்க்கையை வாழ்கிருன். அவனுக்குப் பயமோ துயரமோ உண்டாவதில்லே. பாரத நாட்டிற்கு இறைவன் பாலித்த அருளுக்கு வர்ண முறையே ஒரு சான்று ''

்பாரத நாட்டு மக்கள் உண்மையிலேயே அருளப் பெற்றவர்கள் ஏனெனில் அவர்கள் ஒவ்வொரு செயஃலயும் இறவனுடைய ஆண்யை நிறைவேற்றுவதாகவும் அவனு டைய அருளுக்கு வழியாகவும் எண்ணுகிறுர்கள். இந்தக் குறிப்பு சிந்திக்கத் தகுந்தது. இது ஒரு முக்கியமான பிரச்னே. இறைவனது கட்டளே இன்று புறக்கணிக்கப்படும் அபாயத்தில் இருக்கிறது. நாடாள்பவர் பெருத்த இந்த வர்ண அமைப்பின் முகப்பை மாற்றிவிட்டால், அவர்கள் எதற்காகப் பாடுபடுகிருர்களோ அந்தப் பொதுதலம் கட்டாமற் போய்விடும்.

இந்த வர்ண முறையினுல்தான் பாரதநாடு இந்த அவல நிஃலக்கு வந்தது என்று பலர் வாதிக்கிருர்கள்; கீ–6 சொல்லிக் கொடுக்கிருர்கள். ஆணுல் இந்தப் பேர்வழிகள் சிறிது நேரம் சும்மா உட்கார்ந்து, '' இந்த நாடு வர்ண அமைப்பினுல் இதுவரை தப்பிப் பிழைத்திருக்கிறதா? இந்த அமைப்பு வலுவிழந்து விட்டதால் நாடு இந்த அவல நிலேக்கு வந்திருக்கிறதா? '' என்ற கேள்விகளே 'ஆராய வேண்டும். பின்னர், அவர்களுடைய முடிவின் பேரில். வர்ணங்களே விட்டுவிட வேண்டும் என்று யோசனே சொல்ல லாம். நடுநிலமையில் நின்று ஆராயாமல் வர்ண அமைப்பைப் பற்றி அவர்கள் குறை சொல்லும்பொழுது அந்தக் கருத் துக்களுக்கு மதிப்புக் கொடுக்க முடியாது.''

'' இந்த அமைப்பு சரியான வழியிலிருந்து தப்பிப் போய், தவருன பாதைகளிற் சென்று கொண்டிருக்கிறது என்பது உண்மைதான். இதைப் பல பெரியவர்களும் கவனித்திருக்கிரூர்கள். ஆனல் இந்தக் காரணத்தினுல் மட்டும் அதை முழுவதும் அப்படியே தூக்கி எறிந்து விட முடியாது. கை செய்யவேண்டிய வேலேயைக் கால் செய்கிறது என்பதாலோ கால் செய்யவேண்டிய வேலேயைத் செய்கிறது என்பதாலோ கைகளேயும் கால்களேயும் தலே வெட்டி விடுவது அறிவுடைமை ஆகாது. அமைப்பையே ஒழித்து விடுவதைவிட, தவறுகளேத் திருத்த முபலுவதே Ffl. "

'' இந்தக் குழப்பத்துக்கும் அமைதியின்மைக்கும் வர்ண அமைப்பு காரணமல்ல. அது ஒரு திட்டமில்லாமல் வளர்ந்து விட்டதுதான் தவறு. பலவகைப்பட்ட மனிதர்களின் கையில் அகப்பட்டுக்கொண்டு अम விள்யாட்டுப் 205 பொருளாகிவிட்டது. முதன் முதலில் இருந்த அதனுடைய ஒழுங்கையும் இசைவையும் அது இழந்துவிட்டது. Q155 அமைப்பு பாரத நாட்டுக்கு மட்டுமல்ல, உலகத்துக்கே கட இன்றியமையாதது. பாரத நாட்டைத் தவிர வெளி நாடுகளில் அமைப்பு இல்லேயென்று இந்த சொல்லிவிட முடியாது பெயர் வேண்டுமானல் வேருக இருக்கலாம்; செயல்படு முறை என்னவோ ஒன்றுதான். அந்த நாடுகளி லேயும் நான்கு வகுப்புக்கள் காணப்படுகின்றன. (1) சிகூடிக வர்க்கம் (2) ஏக்ஷக வர்க்கம் (3 வாரிக் வர்க்கம் (4) சாரமிக வர்க்கம் (அதாவது, ஆசிரியர்கள், நாட்டைக் காப்போர்,

வர்த்தகர், சேவகர்). ஆஞல் பாரத நாட்டிலே வர்ணங்கள் பிறப்பிஞல் நிச்சயிக்கப்படுகின்றன; பிறநாடுகளில் அவை அவரவர் செய்யும் தொழிலிஞல் நிச்சயிக்கப்படுகின்றன. இதுதான் வேறுபாடு.''

"முதலாவது வர்ணமாக ஏற்படுத்தப்படும் பெருமையைப் பெற்ற அந்தணரிடையேயும் பலர் அவர் களுக்குரிய நடையை விட்டு விலகி, கீழான வழிகளில் தடுமாறிச் சென்றுவிட்டநிலே காணப்படுகிறது. இதேபோல, நான்காவது வர்ணமான சூத்ரர்களிடையேயும் பலர் புனித மான இலட்சியங்களாலும் உயர்ந்த ஆத்மீகமான நோக்கங் களாலும் உந்தப்பட்டு, மெய்யுணர்வைப் பெறுவதற்கு வழியாக உள்ளத் தூய்மையை அடைய முயலுவதைப் பார்க்கிரேம். இதெல்லாம் நடக்கக் கூடியவைகளே என்ற காரணத்திற்காக, மனித சமுதாயத்தில் வர்ண அமைப்பே பயனற்றது என்று முடிவுகட்டுவது முறையாகாது."

## அத்தியாயம் 6

தெய்வீக விஷயங்களில், சமுதாயத்தையும். தனி மனிதனேயும் காப்பதில் மனத்தூய்மைதான் முதன்மையானது என்ருலும், வர்ண அமைப்பும் முக்கியமானதே. நையாண்டி செய்வதாலோ, அலசிக் குற்றங் காணுவதாலோ, கண்டனம் செய்வதாலோ அதைத் தகர்த்து எறிந்துவிட முடியாது. ஏனெனில், வாழ்க்கை நலன் என்பது எல்லோருக்கும் வேண்டிய ஒன்று. அதனுல் ஆட்சியினரும் அறிவாளிகளும் வெறுப்பையும் காழ்ப்பையும் விட்டுவிட்டு, அமைதியாகச் சாதக பாதகங்களே ஆழ்ந்து ஆராய்ந்து, இந்த வர்ண அமைப்பை ஒரு நல்ல ஒழுங்கிற்குக் கொண்டுவர வேண்டும். இதுதான் நாம் இப்பொழுது செய்யவேண்டியது. பொருமை கொண்டவர்கள், அறியாதவர்கள் இவர்களுடைய பொரு ளில்லாத மறுப்புரைகளே, நாலும் தெரிந்தவர்களும் அறிவின் மிக்க படிப்பாளிகளும் ஆதரிப்பது முறையாகாது. சாதியை மறுப்பவர்கள் தாங்களே ஒரு சாதியை உண்டாக்கிக் கொள்கிருர்கள்; சமயத்தை மறுப்பவர்கள் தாங்களே ஒரு புது சமயத்தைத் தோற்றுவிக்கிருர்கள். மிகவும் அறிந்த வர்களேகூட வர்ண அமைப்புக்கு எதிரான மனப்போக்கை ஆராயாமலே வளர்த்துக்கொண்டு, உண்மையை அறியாத மற்றவர்களேப் போலவே பேசுகிருர்கள். இதுதான் ച്ചഖல விந்தை!

ஒவ்வொரு பொருளும் ஓர் எல்லேயை உடையது; அந்த எல்லயை அது மீறும் பொழுது அல்லது அதை உடைத்து வெளிவரும் பொழுது அது அழிந்து படுகிறது. ஒரு பொருளின் தனித்தன்மை என்பது என்ன? அதன் இயல்புக்கும் வடிவத்துக்கும் உள்ள இசைவுதான். வடிவம் இருந்து இயல்பு இல்லாது போஞவ், अम्र பொய்யாகி விடுகிறது; மாயத்தோற்றமாகி விடுகிறது. இதுபோலவே, ஒவ்வொரு சமூக வகுப்பும் அதற்கென்று தனி வரை முறைகள் இல்லே பென்ருல், அது இன்ன வகுப்பு என்று எப்படி இனங்கண்டு கொள்வது? இதுவோ அதுவோ

## 85 Prof. V. SIVASAMY

என்று தெரியாதபடி இனந்தெரியாத பிண்டமாகி, சூழிக்கால போன கும்பலாகிவிடும். இந்த அமைப்பு தெய்வத்தினுல் தீர்மானிக்கப்பட்டது; அதனுல் பல பல தலேமுறை அது களாக மாமுனிவர்களாலும், மகரிஷிகளாலும், பெரியோர் களாலும் வளர்க்கப்பட்டுத் தொடர்ந்து கடைப்பிடிக்கப் பட்டு வந்திருக்கிறது. ஆனுல் இரும்பு புகமான இந்தக் கலியுகத்தில் மிக மூள்ளவர் சளுங்கூட இது வீண்குப்பை என்ற இதன் சர்மை யுணராது தள்ளி விடுகிரார்கள்.

ஆழ்ந்த ஆராய்ச்சி இல்லாமல், பகுத்துக் காந்து அறியாமல், தனிமனிதனின் நோக்கில், புறத்தே இருந்து இந்த வர்ண அமைப்பைப் பார்த்தால், சரியான தர்ப்பு களுக்கு அவர்கள் எப்படி வரமுடியும்? உட்பார்வையும், முழு நோக்கும் ஆராயும் மனப்பான்மையும் இருந்தால், அமைப்பின் புனிதத் தன்மையும் வர்ண மதிப்பும் தெரியவரும். பாலில் மறைந்து உங்களுக்குத் இருக்கும் வெண்ணெய் கடையும் பொழுது வெளிப்படுவது போல. பகுத்தறிவோடு கூர்ந்து ஆராயும் பொழுதுதான் நான்கு வர்ணங்களின் குறிப்பான மதிப்பு வெளியாகும். அப்பொழுது, காரணமில்லாத வெறுப்புக்கள் நீங்கும்; உண்மை தெளிவாகும்.

<sup>100</sup> நான்கு வர்ணங்களும் ஒரே உடம்பின் பல்வேறு உறுப்புக்கள் போன்றவை. ஒரே தெய்வீக உடலில்ருந்து அவை வெளிப் போந்திருக்கின்றன. — அந்தணர்கள் இறை வனின் மூகத்திலிருந்தும், கூடித்திரியர்கள் தோள்களிலிருந் தும், வைசியர்கள் தொடைகளிலிருந்தும், சூத்ரர்கள் கால் களிலிருந்தும் உண்டாஞர்கள், இந்த விவரங்களெல்லாம் ஒர் ஆழ்ந்த் ' உட்பொருளுடையன என்பது உண்மை தான்.

மெய்யறிவின் அடிப்படை உண்மைகளே யார் ஒரு குருவைப் போல எடுத்துச் சொல்லிக் கொடுக்கிறுர்களோ அவர்கள் தெள்வத்தின் குரல், அவர்களே அந்தணர்கள். தோள் வலிமை உள்ளவர்கள் உலகத்தின் பளுவைத் தாங்கு கிறுர்கள்; அவர்கள்தான் க்ஷத்திரியர்கள். தூண்களேப் போல சமுதாயக் கட்டடம் வைசியர்களால் நிறுத்தப்

பட்டிருக்கிறது. அதனுல், உள்ளுறையாக, தெய்வ புருஷனின் தொடையிலிருந்து பிறந்ததாகச் சொல்லப் படுகிறது. பல அலுவல்களின் பொருட்டு அங்குமிங்கும் ஓடியாடும் கால்களேப் போல, சமுதாயத்தின் ஆதாரமான வேலேகளேச் செய்வதல் சூத்ரர்கள் எப்பொழுதும் FBUL டிருக்கிருர்கள். ஏதேனும் ஒரு வர்ணத்தைச் சேர்ந்தவரும் தமது வேலேயைச் செய்வதில் சுணக்கம் காண்பித்தால்கூட சமூகத்தின் அமைதியும் மகிழ்ச்சியும் கெட்டுவிடும். ஓர் உடம்பில் எல்லா உறுப்புக்களும் எப்படிச் சமமாக அவசியமோ அப்படியே எல்லா வர்ணத்தாரும் முக்கியமான வர்களே, மதிப்புடையவர்களே. உயர்ந்தவர்கள், தாழ்ந் தவர்கள் என்பது கிடையாது. கோபத்தில் உடலின் எல்லா உறுப்புக்களும் வயிற்றுக்கு எதிராக வேலே நிறுத்தம் செய் தால் எந்தத் தீங்கு நேருமோ அவ்வளவு தீங்கு சமுதாயத் தில் வெறுப்பினுலும் போட்டியினுலும் நேரும்.

சர்க்கரைப் பொம்மை எல்லா இடத்திலும் இனிக்கும். அதன் தலேயைக் கிள்ளிச் சுவையுங்கள், அது இனிக்கிறது. ஒரு காலே எடுத்துச் சாப்பிடுங்கள், அதுவும் இனிக்கிறது. தலேயைப் போலவே காலும் இனிக்கிறது. அப்படியிருக்க ஒரே தெய்வத்தின் பலவேறு உறுப்புக்களான வர்ணங்களில் தாழ்வைப்பற்றி முடியும்? உயர்வு. எப்படிப் GLIF உறுப்புக்கள்தாம் வெவ்வேறு; ஒரே சிவப்பு இரத்தம்தான் அவற்றிலெல்லாம் ஒடி உயிர்ப்பிக்கிறது. தோளுக்கென்றும், **காலுக்கென்றும்** த<sup>2</sup>லக்கென்றும் தொடைக்கென்றும் தனித் தனி வகையான இரத்தம் கிடையாது. வர்ண அமைப்பு வேதங்களால் நிறுவப்பட்டிருக்கிறது. ஏதோ மனி தனுல் கற்பிக்கப்பட்ட செயற்கை விதியல்ல. ஆகவே அதைப்பற்றி யோசியாமல், மனம் போனபடி பேசி வேற்றுமைகளே யும் காழ்ப்புணர்ச்சிகளேயும் உண்டாக்குகிறவர்கள் ant களுடைய அறியாமையைத்தான் காண்பித்துக் கொள் கிறார்கள்:

வர்ண அமைப்பை ஒழித்துவிடுவதுதான் 'மனித சமுதாயத்துக்கு நன்மை தரும் என்று வாதிடுபவர்கள்தாம் மனிதனுடைய நன்மையை வளர்ப்பதில் அக்கறை கொண் டவர்கள் போலவும், மற்றவர்களுக்கு அந்த அக்கறை இல்லாதது போலவும் ஒரு தோற்**றத்**தை உண்டாக்கு கிருர்கள். வர்ண அமைப்பு நல்லது என்று நம்புகிறவர்கள் உண்மையில் மனிதனுடைய வீழ்ச்சிக்குத் நாம் மும்முரமாக இவர்கள் நினேக்கிறுர்கள். வழி செய்கிரூர்கள் என்று இதுவரையில் இரண்டுமே தோற்றங்கள்தாம். ஆனல் நலண வர்ணங்களே ஆதரிப்போர்கள் உண்மையில் மனித வளர்ப்பதில் மற்றவர்கணவிட அதிக அக்கறை கொண்ட வர்கள். வர்ணங்கள் போய்விட்டால் நாடு காப்பாற்றப்பட்டு விடும் என்று டிற்றவர்கள் எண்ணுகிறுர்கள். 93 இது தவருன கருத்தாகும். நிறை குறைகளே நடுநிலேமையில் நின்று கவனமாகச் சீர்தூக்கிப் பார்த்தால், இந்த வெறுப்பை முற்றுப் யும் பகையையும் கொண்ட தவருன பிரசாரம் பெறும். அதன் பிறகு வர்ண மூறையைப் பற்றிய மக்களின் மனநிலேயில் பெரிய மாறுதல் உண்டாகும்.

வெறுப்பு வளர்வதால் யாருக்கும் இலாபம் இல்லே. எல்லோரும் சமம் என்ற குறிக்கோளேத் தொடர்ந்து போவது, தாகத்தைத் தணித்துக் கொள்ளக் கானல் நீரை ஒக்கும். அதிருப்தியைத்தான் நோக்கி ஓடுவதை இது ஆட்சியாளர் இப்பொழுது கூடி மக்களின் வளர்க்கும். பிரதிநிதிகளான அறிஞர்கள், அநுபவமிக்க பெரி மார்கள் அமைப்பின் இவர்களேக் கலந்து, இந்தப் பழைய சமூக இப்படியல்லாமல், மதிப்பை விவாதிக்க வேண்டும். மேலோட்டமாகத் தெரிகிற சில இசைகேடுகளேப் பார்த்து விட்டு, மொத்த வர்ண அமைப்புமே நஞ்சு என்று முடிவு கட்டிப் பதறுவார்களேயாஞல், அவர்களுடைய अम அறியாமையையே காண்பிக்கும். ஆட்சியாளர்களாகட்டும், அறிஞர்களாகட்டும், இரு சாராருமே மக்களுடைய நலணேத் ஏன், கொண்டிருக்கிறுர்கள். தான் மனத்தில் வர்ண முறையே இந்த ஒரே நோக்கத்தோடுதான் பிறந்தது. அது கடுமையாக நிந்திக்கப்படுகிறது என்ருல் அதற்குக் காரணம் அறிவுடைப் பெரியோர்களின் அறிவுரைகளேத் தவருமல் பின்பற்றவில்லே என்பது தான்.

ஒரு சின்ன உதாரணத்தை எடுத்துக் கொள்ளுங்கள். ஒரே வெடியில் இலட்சக்கணக்கானவர்களேத் துடைத்து அழித்துவிடக்கூடிய குண்டுகளே சில நாடுகள் செய்திருக் கின்றன. இது. தீமை என்று தெரிந்திருந்தும், அந்நாடுகளின் ஆட்சியாளர்களே இதை ஆதரிக்கிருர்கள். அவர்களது மனம் போனபடியெல்லாம் இந்தக் குண்டுகளே உபயோகித் தால் எல்லாரும் நாசமாகிவிடுவார்கள். சீர் தலேவு வந்துவிடும் என்று அச்சம் ஏற்பட்டால், அப்பொழுது தற்காப்புக்காக இவற்றை உபயோகிக்கலாம். மட்டும் அழித்து உலகை விடுவது ஆயுதபலத்தின் நோக்கமல்ல; அவரவர் நாட்டையும் பண்பாடுகளேயும் காப்பதுதான் அதன் நோக்கம். இது போல, வர்ணமுறையும் நாட்டையும் அதன் பண்பாட்டை யும் காப்பதற்கேற்ற வலுவான போர்க் கருவியாகத்தான் கருதப்படவேண்டும்; வரைகளும் முறைகளும் கட்டுப்பாடு களும் பரிந்துரைகளும் எல்லாமே மக்களே அழிவிலிருந்து காப்பதற்குத்தான். இவையெல்லாம் எப்படி ஏற்படுத்தப்பட் டிருக்கின்றனவோ அதே முறையில் போற்றப்பட வேண்டிய பயிற்சிகள். நேராகவும் கண்டிப்பாசவும் இவை பின்பற்றப் படவேண்டும். அவற்றைக் கொண்டு செலுத்தும் கரை வரை முறைகளேச் சிறிதும் கவனியாமல் மனம் போனபடி அவற்றேடு வீளயாடுவது, பெருஞ் சீர்குலவை வரவேற்ப தாகும்.

ஆகவேதான், மூத்தோர்களும், ஆட்சியாளர்களும், பேரறிஞர்களும், சமுதாயத் தலேவர்களும் இந்த அமைப்பைக் கண்காணித்து வளர்த்துக் காத்துக் கொடுத்தார்கள். இதை ஒருகணம் எண்ணிப் பாருங்கள். அப்பொழுது உன்எபை பளிச்சிடும்; இந்த அமைப்பு நல்லதா வர்ண இல்லேயா என்று தெரிந்து போகும். சமுதாயத்துக்கும் அழிவைத்தான் தரும் என்றுல், அதை அவர்கள் வளர்த்திருப்பார்களா? அவர்கள் எல்லோருமே முட்டாள்கள் நினேக் என்று கிறீர்களா? அல்லது தற்காலத்துக் கல்வியறிவு அவர்களுக்கு இல்லே என்று சொல்கிறீர்களா? அல்லது அவர்களுக்கு மூளயில்லோபா?

அறிவும், அன்று, அன்று. அவர்களுடைய படிப்பும், ஆன்மீக உயர்வும், ஆராய்ச்சி மனப்பான்மையும், சமூகப் பிரச்சினேகளேக்குறித்து அவர்களுடைய பாரபட்சமில்லாத மனப்பான்மையும், மாசில்லா இன்றைக்கு ஆயிரத்தில் ஒருவரிடத்தில்தான் அறிவுச் காணமுடியும். தங்கள் சக்தியையும் அறவலிமையையும் முழுதும் உலக நன்மைக் காகக் கொடுத்துவிட்டு அத்தகைய பணியைத் தங்கள் உயிர் மூச்சாகக் கொண்டிருந்த துறவிசள், மனித சமுதாயத்துக்கு உண்மையான மனநிறைவைத் தர முயன்ற யோகிகள், ஆத்மீக வீரர்கள், மகரிஷிகள் இவர்களெல்லாம் தாம், இந்தப் ''புதுயுக மனிதர்'' தாக்கிப் பேசும் சமூக வகுத்தவர்கள். வாய்சோராமல் அமைப்பை பேசினவே எல்லா நன்மையும் வந்துவிடும் என்று மனப்பால் குடித்துக்கொண்டே, அவர்கள் ஏங்குவதாகச் சொல்லிக் கொள்ளும் அந்த நன்மையைத் தாங்கள் செய்யும் காரியங்களால் குழிதோண்டிப் புதைக்கிருர்களே இன்றைய சமூகச் சீர்திருத்தவாதிகள்! இவர்களேப் போன்றவர்களல்ல நம் பெரியோர்கள். இதைப்போன்ற கயமையான தந்திரம் நமது பழங்கால ரிஷிகளுக்குத் தெரியாது தற்காலக் திட்டங்களும் கருத்துக்களும் உள்ளே ஒட்டையாக வெறும் வாயளவில் இருக்கின்றன. தற்போதைய திட்டங்கள் எல்லாம் ஆகாயக் கோட்டைகள்தான். திட்டம் போட்டவர் களின் தலேக்கனத்தை வளர்க்கில் றனவேயன்றிப் ிறருக்கு அவற்றில் பெரும் பொருள் ஒன்றும் இருப்பதாகத் தெரிய வில்லே. வேறேரிடத்தில் கட்டடவேலே நடந்து கொண் டிருக்கும் பொழுதே இந்தக் கோட்டைகள் மற்ருரு பக்கத்தில் சரிந்து விழுந்து கொண்டிருக்கின்றன!

உயிருக்கு எப்படி உடம்போ அப்படியே இறைவனுக்கு இந்த உலகம். உடம்பில் எந்தப் பகுதியில் எது நடந்தாலும் அது உயிரையும் பாதிக்கின்றது. இவவிதமே, உலகத்தின் எந்தப் பகுதியில் நடந்தாலும் எது இறைவனே அது எட்டுகிறது. அதை அவன் உடன் உணர்ந்து அதற் கேற்றவை செய்கிருன். நீங்கள் எப்படி உடம்பின் எல்லாப் பகுதிகளும் செம்மையான வலுவோடு இருக்கவேண்டும் விரும்புகிறீர்களோ அதுபோலவே என்று இறைவனும் ஒவ்வொரு நாடும் ஒவ்வொரு உலகின் பகுதியும் மகிழ்ச்சியோடும் நிறைவோடும் இருப்பதைப் பார்க்க விரும்புகிருன். தன்னுடைய சொந்தப்பகுதியாக இருக்கின்ற எந்த நாட்டையும் அவன் துன்புறுத்துவாஞ? துன்புறுத்தத் தான் முடியுமா? இறைவனேப் பொறுத்த எல்லா நடப்பு களிலும் எல்லோரும் ஒர வகையான உரிமையுள்ளவர்கள்; ல்எலோரும் சரி நிகர் சமானம்.

இருப்பினும், உடலின் ஓர் உறுப்பு மந்நோர் உறுப்பின் வேலேகளேச் செய்ய முடியாது. இதுபோலவே. ஒவ்வொரு வர்ணமும் சமூகப் பணிகளில் தனக்கென் று ஏற்பட்ட பங்கைச் செய்து முடிக்க வேண்டும். நாட்டின் நன்மைக்குத் தன்னுலியன்றதைத் வேண்டும். தர உடம்புக்குப் பல நிலேகள் இருப்பது போல, சமூகத்தில் வர்ணங்கள் இருக்கின்றன. எல்லோருமே பண்டங்களே விற்க வந்துவிட்டால், வாங்குவது யார்? எல்லோருமே போருக்குப் புறப்பட்டுவிட்டால், அவர்களுக்கு வேண்டிய பாதுகாப்பு வசதி, உணவு, போர்க்கலம், உடை முதலிய வற்றைத் தயாரித்துக் கொடுப்பது யார்? அதனுல், ஒவ்வொருவரும் சமூகப் பணியில் / தமக்கென்று வாய்த்த பங்கின முடித்துக் காட்டி, அமைதியையும், DESTUL வாழ்தலேயும், மகிழ்ச்சியையும் உறுதி செய்துகொள்ள வேண்டும். அதுதான் அறிவுபொருந்திய வழி; சமுதாயத்தின் தலே சிறந்த அமைவு.

முக்கியமான வேலேகளேப் பார்ப்பதை விட்டு, ஏதோ வர்ணங்கள்தான் வளர்ச்சிக்குப் பெரிய தடைகள் என்று எண்ணிக்கொண்டு. உட்கலகத்தில் மக்கள் ஈடுபடுகிருர்கள் தங்களுடைய உடம்பையே கட்டுக்குள் அடக்கி வைக்க முடியாத மனிதர்கள் ஒருநாட்டை எப்படி அடக்கி வைத்தி ருப்பார்கள்? நீண்ட காலமாக முன்னேர்களால் வளர்க்கப் பட்ட வர்ண அமைப்பைப் பேணிப் போற்றுவதுதான் நாம் செய்யவேண்டிய, மிக்க நல்ல பணி என்பதை நிளேவில் கொள்ளுங்கள்.

வர்ணங்க**ளே** அமைக்கும்பொழுது இறைவன் ஒரு பாரபட்சமும் காட்டவில்லே இறைவனுக்கு அப்படியொரு குணம் அவனிடம் கிடையாது. சிலர் கேட்கிருர்கள், இந்த வேற்றுமைகளெல்லாம் எதற்கு என்று.

இல்லே, தாழ்ந்தோரென்றும் உயர்ந்தோரென்றும் அவன் எண்ணுவதில்லே. ஒரு சர்க்கரைக் கட்டியைப் போல், அவன் எங்கும் இனியவன். உண்மையை உணராத மனிதர் களுக்குத்தான் வேற்றுமைகளும் பிரிவுகளும். உண்மை யல்லாத பொய்யோடு தம்மை ஒன்றுபடுத்திக்கொண்டு விட்ட மக்களின் மயக்கங்கள் அவை.

தாய்க்கு இந்த உதாரணத்தைப் பாருங்கள்:- ஒரு இருக்கும் நான்கு குழந்தைகள். ஆனுலும் தொட்டிலில் கடைசிக் குழந்தைக்கு அவள் காட்டும் பரிவும் பாராட்டும் மற்ற மூன்று குழந்தைகளுக்குக் காட்டுவதில்லே. அந்தக் அதற்கு உணவூட்ட குழந்தை கேட்காவிட்டாலும் கூட, அவுள் எப்பொதும் கவனமாக இருக்கிறுள். மற்ற மூன்றும் உணவுக்கு அவளேத் தொந்தரவு செய்ய வேண்டியிருக்கும். பிடிக்க வேண்டியிருக்கும். பொம்மைகளுக்காக அடம் ஒரு பொல்லாத தாய் இதைப் பார்த்துவிட்டு, அவள் என்ரே, பாரபட்சமுள்ள தாய் என்றே நீங்கள் முடிவு குழந்தையின் சக்தியையும் சொல்லி விட முடியாது. தகுதியையும் ஒட்டித் தாய் தன் வேலேகளே அமைத்துக் போலத்தான் உலகம் முழுதும் கொள்ளுகிறுள், இது குழந்தைகள் என்று லும், அவனது அவனுடையது ஏற்பச் சக்திக்கும் தகைமைக்கும் அவரவர் என்றுலும், சமூகத்தின் பணி என்ற பொறுப்பில் பங்குகளே அவரவர் இறைவன் பிரித்துக் கொடுத்திருக்கிறுன். களுக்கு உளமார்ந்த, எளிய, இத்தகைய சுயநலமில்லாத, எப் பொழுதுமே இன்ப மயமான இறைத்தத்துவத்திலே குற்றங் கூறுவது சூரியனிடத்திலே இருட்டு இருப்பதாகக் கூறுவது ஒளிக்கதிர்களும் இருளும் சூரியனது போலத்தான். சேர்ந்து இருக்கும்? சூரியன் எப்படி இருளுக்கும் இடமாகும்? இப்படி யெல்லாம் தூற்றுபவர்கள் சூரியனப் பற்றி சூரியனேப் பற்றி அறியாதவர்கள். அது முழுமடமை; கலப்பில்லாத அறியாமை.

உண்மையில், ஆத்மீக நோக்கோடு பார்த்தால், இந்த வர்ணங்களேப் பற்றி மற்றெரு வகையிலும் எடுத்துக் கூறலாம். மெய்ப்பொருளான ப்ரம்மத்தைச் சிந்தனே செய் வதில் ஊன்றியிருப்பவர்கள் பேராம்மணர்கள் என்றும், பொய்ம்மையை எதிர்ப்பவர்கள் கூடித்தீரியர்கள் என்றும், பொய்மையை எதிர்ப்பவர்கள் கூடித்தீரியர்கள் என்றும், பொய்மையை எதிர்ப்பவர்கள் கூடித்தீரியர்கள் என்றும், பொய்மையை எதிர்ப்பவர்கள் க்ஷத்தீரியர்கள் என்றும், பொய்மையும் மெய்யையும் முறையாகப் பகுத்தறிகின்ற வர்கள் வைசியர்கள் என்றும், எப்பொழுதும் உழைத்துக் கொண்டு அன்றுட வாழ்க்கையில் உண்மையே பின்பற்று கிறவர்கள் துத்ரர்கள் என்றும் சொல்லலாம். வர்ணங்கள் இந்த முறையில் செயல்பட்டால்தான் மனித சமுதாயத்தின் மகிழ்ச்சியை நிறைந்த அளவில் பெற முடியும்.

இனி விட்ட இடத்தில் தொட்ரலாம். கண்ணன் அர்ஜுனவேப் பார்த்து:– அவரவர் குணத்தையும் தொழிலேயும் அடிப்படையாக வைத்து நான்கு வர்ணங்கள் என்னுல் ஏற்படுத்தப்பட்டன. அவைகளேப் பொறுத்த வரை நான் ஏதோ செய்து கொண்டிருக்கிறேன் என்று லும், உண்மையில் நான் ஒன்றும் செய்யாமலே இருக்கிறேன். அடிப்படையான தத்துவத்தைக் சூர்ந்து அப்பொழுது இயற்கையில் உணர்வற்ற ஜடப்பொருளான பாருங்கள்! கர்மம் என்ற செயலானது, உணர்வு மயமான' ஆத்மாவைத் தொடமுடியாது என்பதை உணர்வீர்கள். ஆத்மா இயற்கை யாகவே எந்தப் பற்றும் இல்லர்தது. அதற்கு செய்பவன்' என்ற எண்ணமோ, தன்னுடைய தேவைகளே ' தான் யும் உடமையைகளேயும் பற்றிய உணர்வோ கிடையாது. ''நான்'' என்பதும் ''எனது'' என்பதும் அதற்கில்லே. ஏனெ னில் இவை அறியாமையின் அடையாளங்கள். அறியாமைக்கு ஆட்பட்டவர்கள்தான் ''தான்'' என்றும் ''தனது'' என்றும் न कंग कमी அவதிப்படுவார்கள். சாதாரணப் பார்வைக்கு நான் ஏதோ காரியங்களேச் செய்து கொண்டிருப்பவன் போலத் தோன்றினும், உண்மையில் எனக்கு ஒரு காரிய மும் கிடையாது!''

"இது மாத்திரம் அல்ல. ஒரு காரியம் முடிந்தவுடன் அது, செய்தவனேப் பாதிக்காமல் நின்று விடுவதில்லே. உண்மையில், அது முடிவுறுவதும் இல்லே காரியங்கள் பலனேக் கொடுக்கின்றன. காரியங்களின் பலன்கள் அவற்றில் ஒர் ஆசையை வளர்க்கின்றன. இது இன்னும் செய்ய வேண்டும் என்ற துடிப்பை உண்டாக்குகின்றது. இத்தகைய துடிப்புக்கள் மேலும் பிறவிகளேத் தருகின்றன. இவ்வாறு, நம்முடைய வினேகள் பிறப்பு இறப்பு என்ற சுழலில் நம்மை இழுத்து விடுகின்றன. இது ஒரு கொடிய நீர்ச் சுழல் மாதிரி; சுழற்றிச் சுழற்றிக் கடைசியில் ஆழத் தில் கொண்டு அமுக்கி விடும்."

''அர்ஜுஞ! இன்னெரு விஷயத்தையும் நன்*ருகக்* கேட்டுக் கொள்! வினேகள் மட்டும் நம்மைக் கட்டிவிடும் வலிமையுடையனவல்ல; 'நான் வினேசெய்பவன்' என்ற எண்ணமே பற்றையும் பாசத்தையும் உண்டு பண்ணுகின்

றது. உதாரணமாக: ஏதோ ஓர் எண்ணேடு சேர்ந்தால்தான் சுன்னத்திற்கு மதிப்பு ஏற்படுகிறது. விசேகள் சுன்னம்; ''நான் செய்பவன்'' என்ற எண்ணம் செயலோடு சேர்கிறது; அப்பொழுது அது கட்டுக்களேத் தோற்றுவிக்கிறது. ஆகவே, விட்டுவிடு! அர்ஜுஞ! ''நான்'' என்ற எண்ணத்தை அப்பொழுது நீ செய்யும் செயல்கள் உனக்கு ஒருபொழுதும் ஆசைப்படாமல் தீங்கு செய்யமாட்டா. பலன்களுக்கு துடிப்புக்களே செயல்கள் ஏற்படுத்தா. செய்யப்படும் அதாவது, மறுபடி பிறப்பு எடுப்பதற்கு வேண்டிய துடிப்பும் இருக்காது கடந்த காலத்தில் இந்தப் பெருநோக்கத்தை மனத்தில் கொண்டுதான் நல்லவர்கள் காரியங்களேச் செய் தார்க**ள். எ**ந்தக்காரியத்தையும் ''தாங்கள் செய்கிற**வ**ர்கள்'' என்றும், ''செய்ததின் பலனே அநுபவிக்கிறவர்கள்'' என்றும் கருதியதில்&. ஆண்டவன் செய்தான், அதன் பயனே அவன் கொடுத்தான், அதை அவனே அநுபவித்தான் என்பதுதான் உறுதியான எண்ணம். உலகத்தின் அவர்களுடைய மதிப்பு, ஒன்றைச் சார்ந்து நிற்பது; சுதந்திரமான இருப்பு அதற்குக் கிடையாது. இதுதான் அவர்களுடைய நம்பிக்கை. அர்ஜுஞ! நீயும் அந்த நம்பிக்கையை வளர்த்துக்கொள்! அந்த உறுதியைப் பெறு! இப்படிச் செய்தால் உன்னுடைய மனது தூய்மை பெற்றுத் தெளிவுறும்.''

"இன்னும், செய்வது (கர்மம்), ஏறு மாருகச் செ<mark>ய்</mark>வது (விகர்மம்), செய்யாமலே இருந்து விடுவது (அகர்மம்) என்பனவற்றின் வேற்றுமையை நீ தெரிந்து கொள். இந்த வேற்றுமையில் சிறப்பான சில குறிகளே நான் உனக்குச் சொல்லுகிறேன். கேள்! இதைக் குறித்துப் பல சாதகர்கள் குழப்பமடைகிருர்கள். எல்லோருமே இந்த வேற்றுமையைப் புரிந்துகொண்டு விடுவதில்லே, தன்னுடைய தொழில் எதுவோ அதைச் செய்வது கர்மம் என்றும், அப்படி யல்லாமல், மெய்யறிவைப் பெறுவதற்காகச் செய்யும் காரியங்களெல்லாம் விகர்மம் என்றும், அவர்கள் வைத்துக் கொண்டிருக்கிறுர்கள். எந்தக் காரியத்தைச் செய்தாலும், அப்படிச் செய்யும்பொழுது எவ்வளவுதான் நீ உன்னுடைய ஆற்றலேயெல்லாம் பயன் படுத்தியிருந்தாலும், 1 அறியாமை யின் இருட்டிலும் குழப்பத்திலும் அது செய்யப்படுமானல் அதனுடைய பலன் கவஃலயும், துயரமும்,, திண்டாட்டமு மாகத்தான் இருக்கும். சீர்மையையும் சமநிலேயையும் அமைதியையும் அது ஒரு நாளும் கொடுக்காது. செய்யாமலே செய்வதையும், செய்து கொண்டே செய்யாமல் இருப்ப தையும் மனிதன் அடைய வேண்டும். அதுதான் மெய்யறிஞர் களுக்கு அடையாளம்.

காரியம் செய்யாமல் சும்மா இருப்பதுதான் அகர்மம் எனப்படும் என்பது சிலர் கருத்து. ஆனல், இன்னும் எளிதான சொற்களில் அதை விளக்கினுல், கைகால் போன்ற உறுப்புக்கள், புலன்கள், அறிவு, உணர்வுகள், உணர்ச்சிகள். இவற்றின் வேலேகளெல்லாம் கர்மம் மனது என்று அறிவாயாக! இங்கு அகர்மம் என்பதன் பல பொருள்களுள் செயலின்மை என்பதும் ஒன்றுதான். அதாவது, 25 ஆத்மாவின் தன்மையாகும். ஆகவே, அகர்மம் என்பதற்கு மெய்ப்பொருளுக்குரிய தன்மையான தன்னிலே நிற்றல் என்று பொருள்.

ஒரு பஸ்ஸிலோ, ரயிலிலோ அல்லது படகிலோ பயணம் செய்யும்பொழுது, வெளியில் இரு மருங்கிலும் இருக்கும் மலேகளும் மரங்களும் எதிர்த் திக்கில் ஒடுவது போலவும் நாம் இருப்பது போலவும் ஒரு தான் நகராமல் தோற்றம் உண்டாகிறது! தேர் ஒடும்பொழுது மலேயிலும் மரத்திலும் இந்த ஒட்டத் தோற்றத்தை உண்டாக்குகிறது. இதுபோலத் தான், மெய்ந்நூல்களில் சொல்லப்பட்டிருக்கிற உண்மைகளே அறியாமல், புலன்கள், உடம்பு இவற்றின் வேலேகளே யெல்லாம் மெய்ப்பொருனே செய்கிறது என்று मुकं दिला ஏமாற்றிக் கொள்கிருன். அப்படியாளுல், உண்மையில் அகர்மம் என்பதுதான் என்ன? காரியமில்லாமல் அமைந் திருப்பதுதான். ஆத்ம மெய்ப்பொருளின் அனுபவமே இந்த அப்பழுக்கற்ற அமைதிதான். அதுதான் உங்களுடைய சொந்த இயல்பாகும். புறச்செயல்களே மட்டும் நிறுத்தி விட்டால் போதாது. மெய்ப்பொருளின் அடிப்படைத் தத்துவத்தைப் புரிந்துகொள்ள வேண்டும். Calloustar அமைதியாகாது. விட்டுவிடுவது மட்டும் யெல்லாம் ஏனெனில், ஒரு புறச் செய்கையையும் செய்யாமல் முற்றும் துறந்து வாழ முடியாது.''

## அத்தீயாயம் 10

''தனஞ்சய! காரியம் செய்வது, காரியம் ஒன்றும் செய்யாமல் இருப்பது என்ற இவற்றின் வேறுபாட்டைத் கண்டுகொண்டவன் தான் தெளிவாகக் பண்டிதன் என்று அழைக்கத் தகுந்தவன். ஏதோ ஏட்டிலுள்ளவற்றை அப்படியே தன்னுடைய மண்டையில் திணித்துக்கொண் டிருப்பவன் பண்டிதனல்ல. உண்மையின் தரிசனத்தைக் கொடுக்கக்கூடிய அறிவை ஒரு பண்டிதன் பெற்றிருக்க வேண்டும். அந்தத் தரிசனத்தை அடைந்து விட்டால், எல்லாச் செயல்களும் பலன் நோக்காது தீமையில்லாததாகி விடும். செயல்களேயெல்லாம் எரித்து அழித்து விடக்கூடிய ஆற்றல் ஞானம் என்ற நெருப்புக்கு உண்டு.

ஒரு சிலர், 'மெய்யுணர்ந்தவன் கூட அவனுடைய சிராப்த கர்மத்தின் பலனேக் கட்டாயமாக ஏற்றுத் தீரத் தான் வேண்டும்; அதிலிருந்து தப்ப முடியாது'' என் று சொல்லுகிரூர்கள். இந்த முடிவை மற்றவர்கள் கூறு கிருர்கள். அது மெய்யுணர்ந்த ஞானியின் அனுபவமன்று. Jn MI அவணே வெளியிலிருந்து பார்ப்பவர்களுக்கு, கடந்த வினேகளின் பயனே நுகர்வதாகத் தோன்றலாம். ஆனுல், ஒருதுளியும் அவன் இதனுல் பாதிக்கப்படுவதில்லே. யார் தன்னுடைய மகிழ்ச்சிக்காகப் புறப்பொருள்களே நம்பியிருக்கிருஞே, புலனின்பங்களேத் தொடர்ந்து செல்லுகிறுனே, ஆசைகளாலும் வேதங்களாலும் தூண்டப் படுகிருறே, அவன் விண்களால் கட்டப்படுகிருன். ஆனுல், இவற்றிலிருந்து விடுபட்டு நிற்பவன், சுவை, ஒளி, 201 mj ஒசை, நாற்றம் முதலிய புலனீர்ப்புக்களால் அசைக்கப் படுவதில்லே. உண்மையான துறவியின் நிலே இது. அவன் கலங்குவதில்லே. பிறவற்றைச் சாரும் தேவையில்லாமலே மெய்யுணர்ந்தவன் தன்னிடத்திலேயே நிறைந்த மகிழ்வுட னிருக்கிருன். அவன் செயலில் செயலின்மையையும், செய லின்மையில் செயலேயும் காண்கிருன். அவன் காரியங் களேச் செய்து கொண்டிருக்கலாம். அதனுல் அவன் Q(15

சிறிதும் மாறுவதில்லே. செய்த காரியங்களின் பலனில் அவனுக்கு அக்கறையில்லே.

''இதை எப்படி அவன் சாதிக்கிருன் என்று நீ கேட்க லாம். கேள்; அவன் எப்பொழுதும் நிறைவு பொருந்திய வஞக இருக்கிருன். நிறைவுள்ள மனிதன் சுயேச்சையாக வாழ்கிருன் பிறரை நம்பி வாழ்வதில்லே. ' காரியங் கீளச் செய் வது தான் என்ற எண்ணங்கூட அவனேப் பாதிப்பதில்லே. நல்லதோ கெட்டதோ தனக்கு எது நடந்தாலும் அவன் நிறைவோடு இருக்கிறுன். ஏனெனில், இறைவனது விருப் பப்படிதான் எல்லாம் நடக்கும் என்று அவன் உறுதி யாக நம்புகிறுன். அவனது மனது அலேயாமல் நிலோாக நிற்கிறது. அவன் எப்பொழுதும் இன்புற்றிருக்கின்றுன் மன நிறைவில்லாமல் இருப்பது அறியாமைக்கு அடை யாளம். உயர்ந்த இலட்சியங்களே விட்டுவிட்டு, சோம்பல் வழியிலே செல்பவர்கள், எது நடந்தாலும் இன்புற்று இருக்கிறூர்கள் என்று எப்படிச் சொல்ல முடியும்? மன நிறைவு என்பது ஞானி கண்டெடுக்கும் புதையல். ஆசைக்கு மேல் ஆசையாக அடுக்கிக் கொண்டுபோய், திட்டத்திற்கு மேல் திட்டமாகத் தீட்டி, எப்பொழுதும் ஏக்கத்திற் காளாகி, கவஃலப்பட்டு, பேராசையிஞல் இதயத்தை எப் பொழுதும் எரியச் செய்யும் அஞ்ஞானியிஞல் இப்புதையலே அடைய முடியாது.

''இன்ப துன்பங்கள், வெற்றி தோல்விகள், லாப நஷ்டங்கள் என்ற இரட்டைகளால் அறிவு பெற்றவன் வெல லப்படுவதில்லே. அவன் த்வந்த்வ—அதீதன், எதிரெதிரான இரட்டைகளுக்கு அப்பாற்பட்டவன், வெறுப்பை வெறுத்து ஒதுச்கி, அதைத் தன்னிடம் அவன் நெருங்க விடுவதில்லே. தன்னிலயிலும் தன்னியல்பிலும் ஆத்மா ஒன்றிலும் பாதிக் கப்படாத பாதுகாப்பைப் பெற்றிருக்கிறது. யாது ஒன் று டனும் அது ஒட்டுவதில்லே. அதல்லாத மற்றெதனுலும் அது ஈர்ககப்படுவதுமில்லே. அதற்குப் பிறப்பும் **බූබා**දීම இறப்பும் இல்லே; பசியும் தாகழம் இல்லே; துன்பழும் மயக்கமும் இல்லே. பசியும் தாகமும் பிராணனேச் சேர்ந்த குணங்கள். பிறப்பும் இறப்பும் உடம்பைச் சேர்ந்த நிகழ்ச்சிகள், துன்பகும் மயக்கழும் மனத்தின் நிலேகள்

அர்ஜுனு! இவற்றிற்கு எந்த இடத்தையும் ஆகவே கொடுத்து விடாதே! உன்னே ஆத்மாவாகத் தெரிந்து கொள்! மயக்கத்தை விட்டுவிட்டுப் பற்றில்லாதவதை இரு. வாழ் வென்னும் இந்தச் சேறு நிறைந்த குளத்தில் தாமரை **මූ** දින போல வாழ்வாயாக! உன்னேச் சுற்றிலும் இருக்கும் சேற் பற்றின்மையின் இதுவே றைப் பூசிக் கொள்ளாதே! அறிகுறி; உலகத்தில் இரு; ஆனல் அதே சமயம் அதோடு ஒட்டாமல் தனித்திரு தாமரை இலே போல் இரு! தொட்டதை களங்கப்படுத்தி 🕯 தன்னேக் யெல்லாம் உறுஞ்சிக்கொண்டு கொள்ளும் ஒற்றுக்காகிதம் ஆகிவிடாதே.''

''ஆத்மலிங்கத்தை உன்னுடைய மனத்துடிப்புக் களென்னும் தூய நீர்களால் நீராட்டு! மனது ஒரு திக்கிலும், புலன்கள் மற்ருெரு திக்கிலும் பைசல்லும்பொழுது மனிதன் இரட்டிப்பு மடங்கு குழம்பி விடுகிருன். ஆகவே, பற்றைத் தூரத் தள்ளிவிடு! அப்படிச் செய்தால், நீ எது செய்தாலும் அது வேள்வியாகி விடும்: எங்கு நீ அடியெடுத்து வைத்தாலும் அந்த இடம் புனிதமாகிவிடும்.''

''அர்ஜுஞ! வேள்விகளேப் பற்றியும் உனக்குச் சில சொல்கிறேன், மனத்தின் சலனங்சனே யெல்லாம் அடக்கி, அமைதியோடு கேள்! தீரவிய யக்ஞம், தபோயக்ஞம் யோக எங்கேனும் யக்ஞம் என்றெல்லாம் சொல்லுகிருர்கள். பள்ளம் தோண்டும் பொழுது, அங்கு வெட்டி எடுக்கப் பட்ட மண் பக்கத்தில் மேடாகக் குவிகிறது. மேடில்லாமல் பள்ளமில்லே, ஓர் இடத்தில் செல்வம் சேரும்பொழுது, அதற்கேற்ப கொடையும் இருக்கவேண்டும். இப்படி நல்ல முறையில் பொருட் செல்வத்தைப் பயன்படுத்துவது தீரவிய மக்ஞம் எனப்படும். நல்ல முறையில் பயன்படுத்துவது என்ருல் என்ன? பசுக்கள், நிலம், தறமை இவற்றைப் பிறருக்குக் கொடுப்பது திரவிய யக்ஞத்தில் அடங்கும்.

இன்னும், மனம் உடம்பு இவற்றின் செயல்களெல்லா வற்றையும் பேச்சையும் உண்மையை அறிவதற்குச் சாதன மாகப் பயன்படுத்தப்படும்பொழுது அவை தேபோ மக்குற் ஆகின்றன. ஒருவேள் சாப்பாடு தவறி விட்டதால் சோர்ந்து போய்ப் படுத்துக்கொண்டு விட்டால் அது எப்படித் தவமாகும்?

காரியங்களேச் செய்து கொண்டே அவற்ருல் கட்டுப் படாமல் இருப்பது யோக லக்ஞம் எனப்படும்.

ஸ்வாத்யாய யக்ஞம் என்பதோ, நம்மை முக்திக்கு இட்டுச் செல்லும் புனித வேதங்களேப் பக்தியோடும் பணிவோடும் படிப்பதுதான் அது. இந்த வேதநூல்களே யெல்லாம் தொகுத்து அளித்த முனிவர்களுக்கு நாம் பட்டிருக்கும் நன்றிக் கடனேத் தீர்ப்பதற்கு இந்த யக்ஞம் சிறந்த வழி.

அடுத்தது ஞானயக்கும்: இதனுல், பார்க்கக் Jalq ILI JILD அறிவு புலஞகக் கூடியதுமானவற்றின் கூறப்படவில்லே. புலஞகாததும் பார்க்க முடியாததுமான ஒன் றின் அறிவு கூறப்படுகிறது. அதாவது பரோக்ஷ ஞானம் Sn DLILLA கிறது அபரோக்ஷ ஞானமன்று. அறிவிண்ச் இத்தகைப சார்ந்த மெய்ந் நூல்களேக் கேளுங்கள்: அவற்றைப் படியுங்கள்; அவற்றின் அறிவுரைகளே மனத்தில் எண்ணிப் பாருங்கள். அவற்றை ஒட்டியும் வெட்டியும் அமையக்கூடிய சான்றுகளே நிறுத்திப் பாருங்கள். இதுதான் ஞானயக்ஞம் எனப்படுகின் றது. முதியோரிடமிருந்தும் ஆராய்நது மெய்யறிவின்ப் பெறுவதற்கான அவாவினே இந்த ஞானம் குறிக்கும்,

''அர்ஜுஞ! இதைப் பெறுவதற்கான வழியினேப்பற்றி அறிய 雨 न जंग देन के கேட்கலாம். இதை விரும்புவோர் மெய்யுணர்ந்த பெரியோரை நாடி அவரது அருளேப் பெற்று, மனப்போக்குகளேயும் நிலேகளேயும் நன்கு அவர்களது ஊன்றிக் கவனித்து, அவர்களுடைய உதவியைக் Cost (15 வதற்கு நல்லதொரு வாய்ப்பிற்காகக் காத்திருக்கவேண்டும். ஐயப்பாடுகள் பொழுது, அமைதியோடும் தோன்றும் துணிவோடும் அவர்கள அணுகவேண்டும். முட்டை மூட்டையாகப் புத்தகங்களேப் படிப்பதும், மணிக்கணக்காக உரைகள் நிகழ்த்துவதும், காவியுடை உடுத்துவதும் ஒருவ?ன உண்மையான ஞானி ஆக்கிவிடமாட்டா. உண்கூமயைத்தாம் உணர்ந்த பெரியோர்களிடமிருந்து அவர்கள் மூலமாகத்தான்

ஞானம் என்ற மெய்யறிவை அடைய முடியும். அப்பெரி யோர்களுக்குப் பணிசெய்து அவர்களது அன்பைப் பெற வேண்டும். புத்தகங்கீனப் படிப்பதால் எப்படிச் சந்தேகங்கள் தீரும்? அவை மனத்தைக் குழப்புவதற்குத்தான் உதவும்.''

"ரொம்ப அதிகமாகப்போஞல், புத்தகங்கள் செய்திகளே அறிவிக்கும்: நேரடியான ருசுவிஞல் நிறுவிக்காட்ட அவைகளால் முடியா. மெய்யுணர்ந்தவர்கள்தாம் கண் முன்ஞல் நிறுவிக்காட்ட முடியும். ஆகவே அவர்களேத் தேடி அடைய வேண்டும். அப்படி அடைந்து பணிவுடன் சேவை புரிய வேண்டும். அப்பொழுதுதான் இந்த மிகவரிய மெய்யறிவை அடைய முடியும். எவ்வளவுதான் கடல் நீரைக் குடிக்கப் பார்த்தாலும் தாகம் தணியாது. எவ்வளவுதான் நூல்களேக் கரைத்துக் குடித்தாலும் ஐயங்கள் நீங்கா."

்மேலும், மெய்யறிவை விரும்புகிறவன் அடைய பக்தியும் சிரத்தையும் மட்டும் கொண்டிருந்தால் போதா; அவன் எளிமையும் தூய்மையும் வாய்ந்திருக்க வேண்டும். பொறுமையை ஆசிரியரிடத்தில் இழந்து, சலிப்பை உண்டாக்கக்கூடாது. அவசரப்பட்டால்வேற்றி கிடைக்கும் வாய்ப்பு போய்விடும். ஆசிரியர் சொல்வதையெல்லாம் பயின்று உணர வேண்டும். ஆசிரியர் சொல்லிக் கேட்ட அல்லது சொல்லித் தெரிந்த ஒவ்வொரு அறிவுரையையும் சோதித்துப் பார்க்கக் கூடாது. விரைவிலேயே ஞானியாகி விட வேண்டும். ஆசையிஞல் பயிற்சியை இச்சைப்படி யெல்லாம் மாற்றிக் கொள்ளக் கூடாது. அப்படிச் செய்தால் அஞ்ஞானியாக முடிந்து போவோம். ஏன்? சில முழு நேரங்களில் அஞ்ஞானியாகவே இருந்து விடுவது மேல். ஏனெனில், ஞானிபாவதற்கு முயல்பவர்கள் அவசரப்பட்டுக் கடைசியில் பித்தராகி விடுவதும் உண்டு. ஆகையினுல், இங்கு வெகு எச்சரிக்கையுடன் இருக்க வேண்டும்."

குருவின் கட்டளேகளுக்குக் கீழ்ப்படிந்து பரிவுடன் பணி செய்வதன் மூலம் அவரை மகிழ்வித்து அவரது அருளேப் பெற நீங்கள் முயலவேண்டும். அவருடைய நன்மையும் மகிழ்ச்சியும் தவிர / வேறுகு என்னமும் உங்களுக்கு இருக்கக்கூடாது. மற்றதெல்லாம் விட்டுவிட்டு அவரது பேரருளேப் பெறுங்கள்: அப்பொழுது. மெய்யறிவு உங்கள் சொத்தாகிவிடும். மாருக, ஆணவத்தாலும் நம்பிக்கையின்மையாலும் நீங்கள் பணிவின்றிக் குருவினிடத் துக் குற்றங்காண முயன்ருல், சத்தியத்தின் காட்சி உங்களுக்கு வழங்கப்படமாட்டாது. இருளில் ஆழ்வீர்கள்.\*\*

'தன் கன்றைப் பார்க்கும்பொழுது அதைத் தன்னிடம் அழைத்துக் கொள்ளும் தாய்ப் பசுவைப்போல, குரு சீடனேத் தன்னிடம் அழைத்துக்கொண்டு அருள் என்னும் பால் புகட்டுவார். சீடன் மாசில்லாத நல்லியல்பு உள்ளவகை இருக்கவேண்டும். அப்பொழுது, துருப்பிடிக்காத இரும்பு காந்தத்தால் கவரப்படுவதுபோல் குருவின் கவனத்தை உடனடியாகப் பெறுவான்.''

• 'குருவின் தகுதிக*ீ*ளப் பற்றிச் சீடன் ஆராயலாம். ஏனெனில் வேண்டும். ஆராயத்தான் உண்மையில் அவனுக்குக் குரு ஓருவன் வேண்டும். அர்ஜுனு! (あ) ஒருவனுக்கு இருக்க வேண்டிய சிறப்புக்களேப்பற்றி உனக்கு இப்பொழுது சொல்லுகிறேன். வெறும் நூலறிவு மட்டும் அவனுக்கு இருந்தால் போதாது. அநுபவத்தால் பெற்ற சத்தியப் இருக்கவேண்டும். வாலறிவஞகவும் அவன் பொருளான பிரம்மத்தில் அவன் நிலேபெற்றிருக்க வேண்டும். முக்தியைக் கொடுக்க வெறும் சாத்திர அறிவு மட்டும் ரொம்ப அதிகமாகப் போனல் अम வல்ல தன்று: போகங்களே வேண்டுமாஞல் கொடுக்கலாம். ஏன்? சாத்திர அறிவினலே முத்த அறிவு சிறிதளவும் இன்றி அநுபவ அத்தகையவர்கள். உண்டு. ஆனுல் பெற்றவர்களும் ஐயங்களிலை அலப்புறும் சீடர்களேக் காப்பாற்ற முடியாது. புரிந்துகொண்டு அச்சீடர்களுடைய இடர்பாடுகளேப் அவர்களிடத்துப் பரிவும் இவர்களுக்குத் தோன்ருது.''

'குரு' என்ற வெறும் பெயரை மட்டும் தாங்கிக்கொண்டு இருக்கிறுர்கள். கஞ்சா கணக்கான ஆட்கள் லட்சக் சொல்மாரி பொழியும் குருக்கள்! குடிக்கும் குருக்கள்! நாடெங்கும் தள் ளும் குருக்கள் ! புத்தங்களாக எழுதித் அலந்து தரிந்துகொண்டு. நன்றுக வாதிடும் முறையைக் பெயரைப் பெற்று പ கற்றுவிட்டால் 'குரு' என்ற ஆற்றலே முடியாது. சீடனே உயர்த்துவதற்கு வேண்டிய அவன் மெய்ய நுபவத்திஞல் பெற்றிருக்க வேண்டும்.

சாத்திரங்களிஞல் வகுக்கப்பட்டிருக்கும் பயிற்சியின் வழியில் அவனே ஈடு டுத்த வேண்டும். வெறும் வாதத்திறனுல் என்ன பயன்? அவன் சொல்வது, செய்வது எல்லா வற்றிற்கும் சாத்திரங்களின் சம்மதம் வேண்டும்... ஏட்டி லிருந்து கற்றவற்றை நீண்ட பேச்சுக்களில் கொட்டியளந்து கொண்டு, உணர்ச்சிகளேக் ் கிளறிவிடுவது - ஒருவனேக் குருவாக்கி விடாது. பேச்சுகளில் அவர்கள் வீரர்களாக இருக்கலாம்; ஆனுல் சாதனே சளில் அவர்கள் சுல் னமாக இருப்பார்கள்; ஆன்மீகத் தன்றயில் உள்ள ரகசியங்களேப் பொறுத்தவரை அவர்கள் சூன்யமே. அவர்கள் பள்ளி ஆசிரியர்களாக வேண்டுமானுல் இருக்கலாம். ஆனுல், பக்தியை உண்டு பண்ணி, முக்திக்கு வழியைக் காண்டிக்க முடியாது. 'குரு'' என்று தம்மைக் கூறிக்கொள்ளும் இந்த மனிதர்கள் இந்த நிலேயோடு நின்று விடுவார்கள். அவர்களிடம் சீடர்களாகச் சென்று அணுகுகின்றவர்களும் அவ்வளவுதான் பெறமுடியும். அவர்கள் மழையாகப் பொழிகின்ற அத்தனேயையும் சொல்லுகின்ற புத்தகங் சளும் அவர்களும் ஒன்றுதான். அப்பாவியான சீடர்களும் இத்தகைய ஆடம்புரச் சாமியார்களின் சொல் மாயத் தினும் சொற்சிலம்பத்தினும் கவரப்பட்டு விடுகிருர்க**ள்**. அவர்கள் பண்டிதர்கள், என்று பெயர் பெறலாம்; உரைகள் ஆற்றலாம். ஆனுல் இதனுல் மட்டுமே, மெய்யறிவு தகுதி அவர்களுக்கு, வந்துவிட்டது 45L Pib என்ற கூறிவிட முடியாது. அதைச் செய்யக் சுடியவர்கள் மனி தஞசுப் பிறந்த கடவுளும், இறைவனின் ஒரு தன்மை யோடு அறந்த மனிதர்களும், மெய்யறிவு பெற்றவர்களுமே. இவர்கள் பரம்பொருள் உணந்தவர்கள். இதில் கொஞ்சம் அதில் கொஞ்சம் அநுபவத்தைப் பெற்றுவிட்டேன், என்று சொல்லுவதில் பயனில்வே. அனுபவம் முழுவதாக இருக்க வேன்டும். அது முழுப்பொருள்ப் பற்றிய அனுபவமாகவும் இருக்கவேண்டும். வானத்திற்கும் வையத்திற்கும் மையத்தில் ஊசலாடிய இரிசங்குவைப்போல், சிறிதளவு அறிவு பெற்ற வர்கள் உங்களேச் சிறிது தூர்ம் அழைத்துச் Gisting அங்கேயே நடுவில் விட்டு விடுவார்கள். ' 15LL

1...

100

. .

''குநுவானவன் தன்னுடைய உதவி கேட்டு வரும் சடனுடைய குணுதியங்களே நன்கு ஆராய வேண்டும். அச்சீடனுடைய சொத்து சுதந்திரங்களேயோ, பதவிப் பெருமையையோ பார்த்து விருப்பு வெறுப்புக்களே முன் கூட்டியே அடையக்கூடாது. சீடனுடைய இதயத்தை அவனது இயல்பைச் சீர்தூக்கிப்பார்க்கும் ஆற்றல் உடையவ ராக இருக்கவேண்டும். அறியாமை என்னும் உறக்கத்தில் இறங்கியிருக்கும் சீடர்களுக்கு எச்சரிக்கை மணி போல் குரு நடந்து கொள்ள வேண்டும். குரு கருமியாக இருந்து, மாணவன் சோம்பேறியாக இருந்துவிட்டால், இருவருக்குமே ஆபத்து.''

இவ்வாறு. குரு, சீடன், இவர்களுடைய தகுதிகளே வெகு தெளிவாகக் கண்ணன் அர்ஜுனனுக்கு எடுத்துரைத்தான். அவர்களுடைய நடத்தை கல்வி, நிறைகள் குறைகள், செய்கைகள், இயல்புகள் எல்லாவற்றையும் கூறினுன். இந்தப் பொன்மொழிகளேல்லாம் ஏதோ அர்ஜுனனுக்கு மட்டும் சொல்லப்பட்டவை அல்ல; உலக முழுமைக்குமே சொல்லப்பட்டவை அல்ல; உலக முழுமைக்குமே சொல்லப்பட்டவை குருவாகவோ சீடர்களாகவோ வர வீரும்பும் ஒல்வொருவரும் இந்த விலேயில்லாச் சொற்களுக்குச் செவிசாய்க்க வேண்டும்.

I de se seran las la carra dans das remembers இன்றைய கருக்கள் சடர்கள் இவர்களின் Ban இன்றைய தரக்குறையை ஒட்டியே அமைந்திருக்கின்றன. பழைய காலத்தில், ஒரு குருவை வெகு சிரமப்பட்டுத்தான் ஆயிரக்ணக் காண மாணவர்கள் கண்டுபிடிக்க வேண்டும். ஆர்வத்தோடு அத்தகையவர்களேக் காடுகளில் தேடிஞர்கள், அவர்கள் அவ்வளவு அரியவர்கள்; அவ்வளவு உயந்தவர்கள். ஆனல் இக்காலத்தில் குருக்கன் நூற்றுக் கணக்கில் தெரு ஆளுல் உண்மையான முன்கள்தோறும் கிடைப்பார்கள் குகூறந்து கொண்டே வருகி து. சடர்களின் தொகை இருவகையினருமே விரைவாகச் சிரழிந்து வருகிருர்கள். ஒரு வருக்கொருவர் தரத்தற்கேற்ப மாறிக்கொண்டு வருகிறுர்கள். சடர்களுக்குச் சோறுபோட்டு வளர்க்கவேண்டிய 6 LIT ஆளாகியிருக்கிருர்கள் GGLDITIT Sat. 95 யத்துக்கு STON **இ**வறென்று FLASir a mai தகைமையுனடயவர்களாக இருக்க வேண்டுமல்லவா? ஆளுல் எங்கே சீடர்கள் தன்னேவிட்டுப் போய்விடுவார்களோ என்ற இந்தக் குருமார்கள் பயப்படுகிருர்கள், ஆகையினுல் 11.

19. 12

இஷ்டங்களேயும் நிறை இச்சைகளேயும் அவர்களுடைய தாங்கள் வைக்கிருர்கள். சிடர்கள் குரு வேற்றி புத்திரர்கள் என்றும், ஆச்ரம வாஸிகள், என்றும் சாதகர்கள் கூறிக்கொள்ளுகிறுர்கள் ஆனல் அவர்களுடைய என்றும் சூழ்நிலேயோடு ஒட்டாமல், ஆச்சிரமத்துச் வாழ்க்கை இருக் அற்றுப்போய் சான்றோர் இயல்பும் சாத?னயும் கின்றது. குருவின்பால் இருக்கவேண்டிய அடிப்படையான நன்றியுணர்வுகூட அவர்களுக்குக்கிடையாது. 'எல்லாம் இந்த உடம்புக்கே'' என்பதைத்தான் காண்பிக்கின்றன.

இதைவிட இன்னும் கேவலம் என்ன என்ருல், சீடர்கள் தம் குருக்களுக்கு நிபந்**தனே வி**திக்கிருர்கள், அவர்களுடைய பொழுதுபோக்கு, சொகுசான வாழ்வு, வசதி இவைகளுக்குக் செலவோ குரு மதிப்பளிக்கவேண்டும். எந்தவகையான கவலேயோ இல்லாமல், எந்தப்பயிற்சியையும் ஒழுங்கையும் மகிழ்ச்சியைக் லற்புறுத்தாமல், சடர்களுடைய (5)(历 பாதுகாக்கவேண்டும் மோக்ஷம் என்பது ஒரு பழம் போல் வந்து அவர்கள் மடியில் விழவேண்டும். கடினமான பயிற்சி எதையும், வாழ்க்கை நெறி எதையும் குரு ஏற்படுத்தக் கூடாது. சீடர்களுடைய எல்லா விருப்பங்களேயும் கரு சிடனுக்கு எதிராகக் வேண்டும். மதித்து நடக்க 伤伤 ஏதேனும் செய்தால் குருவை இச்சீடன் உடனே ஒதுக்கித் தள்ளி விடுவான்; அவரைத் தூற்றவும் செய்வான்.

## Mästunani 1)

வசதியை நாடிச் செல்லமாக வளர்ந்துவிட்ட மனிதர்கள் எப்படி முக்தி பெறமுடியும்? இது போன்ற சடர்கள் கிடைக்கவில்லேயென்று விதியை நொந்துகொள்ளும் குருமார் உண்டோ? இது போன்ற சிடர்களேத் தம்பால் கவர முடிய வில்லேயே என்று வேதனப்படும் குருமார்களும் இருக்கிருர் களே என்பது வேடிக்கையாக இருக்கிறது.கஞ்சா குடிப் பவர்களும் பங்கி அடிப்பவர்களும் குருக்களாக இருப்ப தற்குத் தகுதியற்றவர்கள். இவர்கள் ஏமாற்றுக்காரர்கள். வாழ்வதற்கு வேண்டிய வசதிகளேப் பெறுவதற்காகத் தம் ஆற்றலேயெல்லாம் செலவழிக்கும் இவர்களெல்லாம் எப்படிக் குருமார்களாவார்கள்? புலனிச்சைகளேயே தணித்துக் கொள்ள அலேபவர்கள் எப்படிச் சீடர்களாக முடியும்? அவர்கள் பணம் பறிக்கும் குருக்கள்; இவர்கள் மதம் பிடித்த மாணவர்கள். அவர்களேக் குருக்கள் என்றும் இவர்களேச் சீடர்கள் என்றும் எண்ணுவது, அப்புனித மான பெயர்களே இழிவுப் புழுதியில் இழுப்பதாகும்.

அப்படியாளுல், உண்மையான குரு என்பவர் wirit? மருளே நீக்கும் வழியை அருளுபவரே குரு. யார் உண்மை யான சடன்? வெளியே பாயும் மனத்தை வளேத்து வெல்லு பவனே சடன். நள்ளிரவு வரை கண் விழித்து முதல் நாள் தங்கன் மண்டையில் திணித்துக் கொண்ட சங்கதியை யெல்லாம் ஒவ்வொரு நாளும் மேடைகளில் ஏறிக் கத்துவது தான் இந்நாள் குருக்கன் செய்யும் வேலே. தின்ற சோற்றை மறுபடி கக்குவது போலத்தான் இவர்கள் செயல்; வேறுன் றுமில்லே. பொட்டை நெட்டுருவாகக் கற்றதை திருப்பிச் சொல்லும் கிளிப்பிள்ளே போல இவர்கள் பேசுகிருர்கள். ஆசையும் கோபமும் அடக்கப்பட வேண்டும் என்று குழந்தைகளுக்குக்கூடத் தெரியும். ஆளுல், இந்தக் குருமார்கள் ஒவ்வொரு செயலிலும், பேசும் செய்யும் ஒவ்வொரு சொல்லிலும், ஆசையும் கோபமும்,பொருமையும் வெறுப்பும், காமமும் கர்வமும் தங்கள் பேய்த்தலேகளே நீட்டுகின்றன.

105 **படை படக்கவில் கொள்று தங்களேச்** சொல்லி காண்டு கொண்டு இந்த மூனேங்புகளே அடக்கவில் இடைகாண் கொண்டு நம்பி வரும் அதிர்க் எப்படி இதைச் செய்து முடிப்பார்கள்?

தன்னலத் தியாகம் செய்து, மன்னுயிரெல்லாம் தன்னுயி ரென்று சமமாக எண்ணும் இரக்கத்தில் தோய்ந்து, உண்மையைக் காண்பதில் முனேந்து, உரம்தரும் எண்ணங்கள் நிறைந்த உள்ளத்தோடு, துன்பமற்ற வாழ்வை எல்லோரும் பெறுமாறு உழைத்து, இனிய எளிய முறையில் வாழ்ந்து, நற்குணத்தையு**ம்** பிறருக்கு மெய்வழியையும் எடுத்துக் காட்டுவதற்கு வாய்ப்புக் கிடைத்ததே என்று மகிழ்ந்து (5)(5) ஒரு வேளே இருப்பானுைல், அவனுக்குச் சடர்களே கிடைக்காமல் போய்விடும். கிடைத்தாலும், அப்படிக் அவர்கள் அவனிடத்தில் குற்றங்கண்டு தூற்றுவார்கள். அவனது மெய்ம்மையை, சான்ருண்மையைக் குறித்து ஐயங் களேக் கிளப்புவார்கள். ஆனுல் குரு எப்பொழுதும் போல அமைதியோடு கலக்காமல் இருப்பார். அனைக்கு 9m இழப்புகில்லே. கிடைத்தற்கரிய வாய்ப்பை இழந்து விட சீடனுக்குத்தான் எல்லா இழப்புக்களும்.

ஒன்றை மட்டில் உறுதியாக நம்புங்கள். இவ்வுடலே தான் என்ற மருள் நீங்காத வரையில், எவ்வளவுதான் ஒருவன் அலேந்து திரிந்தாலும், எவ்வளவு கருமார்களேத் தேடித் தொழுதாலும் இறைவனேக் காண முடியாது.

இந்த மருளே விடாது பிடித்துக் கொண்டிருப்பீரானுல் செய்யும் ஐபம், தியானம், நீங்கள் நீங்கள் நீராடும் புண்ணியத் துறைகள் எதுவுமே உங்களுக்கு வெற்றியைத் கராது ஒட்டைப் பாத்திரத்தை வைத்துக் கொண்டு தண்ணீரை இறைப்பதுபோல அவ்வளவு முயற்சியும் வீணே யாகும்.

இத்தகைய சாதுக்களேவிட, தங்களுக்குரிய கடலம களேச் செய்து கொண்டு லாழும் இல்லறத்தார் எவ்வளவோ மேல். அவர்களுடைய இல்லற நெறியை அவர்கள் 西上步到 கிரூர்கள். மறலாமல் இறைவனே நின் த்து தல்வழியை அவர்கள் பின்பற்றுகிறுர்கள். அதனுல் குறிக்கோள தமது யும் அடைகிருர்கள். இன்றைய குருமார்கள், maur

Prof. V. SIV Marca

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

களுடைய சீடர்கள் இவர்களுடைய தன்கூமயை ஆராயப் புத்தகம் புத்தகமாக எழுதலாம். பகுந்தால். ஆனல் ஆராய்ச்சியில் பொன்னுன பயனற்ற நேரத்தை வீணுக்க முடியாது. அதனுல் நாம் சொல்லிக் கொண்டிருந்த அந்தக் கருத்துக்கே செல்வோம். ஏனெனில், இன்றைய குருமார் களுக்கும் - சீடர்களுக்கும் இடையே உறவைச் உள்ள சொல்லி விட்டு, அதே மூச்சில் கண்ணனுக்கும் அர்ஜுன னுக்கும் இடையே இருந்த குரு-சீட உறவைப் பற்றிப் பேச முனேவது அந்த உறவின் புனிதத்தை மாசுபடுத்துவதாகும். அவர்கள் தனித்த சிறப்படையவர்கள்; ஒப்பில்லாதவர்கள்; மிக உயர்ந்த இண்; வேறு யாராலும் அடைய முடியாத வர்கள். எல்லாக் குருமார்களுக்கும் சீடர்களுக்கும் அவர்கள் சிறந்ததோர் எடுத்துக்காட்டாகத் திகழ்கிறுர்கள். அடக்கத் தோடு வணங்கி நின்று கண்ணனின் அருளுரைகளே மனமாரக் கடைப்பிடித்தான் யெல்லாம் அர்ஜுனன. அர்ஜுனனுக்கு எது உண்மையாகவே நன்மை பயக்குமோ அதைக் கண்ணன் வளர்த்தான். அர்ஜுனனுடைய தருமம், ஆத்மாநந்தம், புகழ் இவற்றை எது பெருக்குமோ அதற்குக் கண்ணன் முழு ஆதரவும் தந்தான் தன்னுடைய உயிர் மூச்சுப்போல அர்ஜுனனேக் பேணிஞன்; கண்ணன் காத்தான். அத்தகைய குருவாக இறைவன் விளங்கினுன்.

கண்ணன் இறைவன்; அர்ஜுனன் உயிர், म किंग किंग की எல்லாவற்றிலும் சிறந்தவன். அர்ஜுனன் மனிதரில் சிறந்தவன். அதனுல்தான் இவர்களிருவரும் இலட்சிய குரு வாகவும் சீடனுகவும் கருதப்படுகிறுர்கள். மற்றவர் களெல்லாம் ஏதோ பெயருக்குத்தான் சிடனு கருவும் மாயிருக்கிருர்கள். தான்தோன்றிச் சடர்களும் ஆதிக்கக் கிறக்கத்தில் இருக்கும் குருக்களும் வீணுன நாட்டங்களில் தங்கள் வாழ்க்கையைப் பாழடிக்கிருர்கள். கண்ணன் பிரேமைக் கடல்; ஒருவன் தன் இதயத்தையும் கண்ணேயும் கண்காணிப்பது போலக் ऊ कंग क्ला का आतं छुण्ला रेख सं காத் தான். தான் புனிதமாக இருந்து புனிதத்தைப் புகட்டிஞன். ஒப்பில்லாத அன்பைச் செலுத்தி, ஒப்பில்லாமல் அன்புக்கு ஆளாஞன். இதுதான் ஒருவனே மெய்யான குருவாக்கு கிறது.

our great and allowing an activity of a contraction of an Activity of the second second and an Activity of the second sec அர்ஜுனன் எப்படி? அவனும் சாதாரணமானவனல்ல. ണഖ്ഖണഖ முடியாதது. அவனுடைய தியாகம் அணுக ே 5ரத்திலும் அவன் கண்ணனுடைய சித்தலான கட்டளேயை மேற்கொண்டான். கண்ணனுடைய பேச்சைக் கேட்டு நடந்தான். ஆபத்திலிருந்து காக்கும் கவசம் போல, தான் வாழும் உடம்பைப் போல, தான் காவல் செய்து வலு ஆட்டி வளர்க்க வேண்டிய ஒன்றுக, அர்ஜுனன் கண்ண னனிடத்தில் தனக்குள்ள நட்பை அமைத்துக் கொண்டான். என்ளலும் ஒரு பெரிய ஆற்றல் படைத்தவன் கான தேவைப்பட்டால் கண்ணன் முன்னுல் அதைத் தூக்கி எறிந்து விட அவன் தயாராக இருந்தான். இப்படித்தான் ஒரு குருவும் சடனும் இணேயவேண்டும். y min

பிரேமையின் வடிவமான இறைவன் சீடனுடைய உளமார்ந்த ஆர்வத்தை உணர்ந்து, அவனது நிறன்களே மதிப்பிட்டு அதன்பின் மெய்யறிவின் பெருமையையும் தலன் களேயும் எடுத்துரைத்தான், 'குந்தியின் மைந்த! மெய்யறி வின் மூலம் எல்லாவற்றையும் என்னுள்ளும் உன்னுள்ளும் காண்பாய்! செங்கதிரோன் உதிக்க அதன்முன் இருள் நிதறி ஒடுவது போல, பன்மைக் கண்ணேட்டமும் மருளும் மறையும்.''

S TRAS

"அர்ஜுஞ! உன்னுடைய கடந்த காலம் முழுதும், உன்னுடைய பிறப்பின் கதை முழுதும் நான் அறிவேன். உன்னுடைய பிறப்பு சாதாரணமானதன்று. தெய்வீக ஆற்றல்களுடனும் பரம்பரையுடனும் நீ பிறந்திருக்கிருய். அது என்னேத் தவிர வேருருவருக்கும் தெரியாது. இதை நீ அறியாதபடியால், ஏதோ உற்றூர் உறவினர், ஆசிரியர் மூத்தோர் இவர்களேயெல்லாம் கொல்ல முற்பட்ட ஒரு பாவி யாக உன்னேயே நீ தொந்து கொள்கிருய்!"

• அப்படியே நீ பாவம் செய்வதாக வைத்த கொண்டாலும், பாவிகளும் காப்பாற்றப்படுவதில் லயா: பாவத்தையும் பாவனமாக்க மனமாரவருந்திலை போதும். உணர்ந்து வருந்தினுல், இறைவன் அதை அருளோடு ஏற்று ஆதிகளேப் பொழிகிருன். வெகுகாலம் பாவங்களில் ஈடுபட்டி ருந்த ரத்னைகரன், நல்லறிவு பெற்று, மனம் வருந்தியதால் புனிதனுனுன்; வால்மீகி என்ற பெரியோணுன். இல்லேயா? உள்ளத்தால் திருந்தினுல் ஏற்படும் நன்மைக்கு அவரது சரிதமே சான்று.

பாவத்தின் விளேவுகளிலிருந்து ஒருவன் விடுபட்டால் போதுமா? புண்ணியத்தின் விளேவு களேயும் ஒருவன் 🗧 விட்டுவிட வேண்டாமா என்று நீ கேட்கலாம். जला? புண்ணியத்தின் நற்பயனே விடுவதற்கு ஒருவனுக்குச் சுதந்திரம் இருக்கவே செய்கிறது. பாவத்தின் பயனே விட்டு விடுவதற்குத்தான் அவனுக்கு அந்த அளவுக்குச் சுதந்திரம் கிடையாது. பேரொளியுடன் எரியும் காட்டுத் தீ கனக் கை இர்ப்பட்டதையெல்லாம் பொசுக்கி விடுகிறது. இது போலத்தான், மெய்யறிவு என்னும் பேராற்றல் தொண்ட தீ எல்லாப் பாவங்களேயும் புக்ன வியங்களேயும் எல்லாப் எரித்து அழித்து விடுகிறது.

இந்தப் புனிதமான மெய்யறிவைப் பெறுவதற்கு ஒன்று மிகத்தேவை. அது மெய்ந்நூல்களிலும், ஆசிரியன்டத்திலும், மெய்யறிவைப் பெறுவதிலும் அசையாத ரம்பிக்கை. இந்த நம்பிக்கையிலிருந்து பிறக்கும் ஊக்கம் இன்றி, எவ்வளவு திறிய வேலேயையும் செய்து முடிக்க முடியாது. ஆகையினுல், மெய்யறிவைப் பெறுவதற்கு அது எவ்வளவு இன்றியமை யாதது என்று நீ பார்த்துக் கொள்ளலாம். மனவடக்கம்; புலனடக்கம், தியாகம், பொறுமை, அமைதி இவையெல்லா வற்றிற்கும் தம்பிக்கை ஒன்றுதான் ஒப்பிளைப் பெட்டக மாகும். இவைகளில் ஒவ்வொன்றும் பற்ற வேண்டிய உடைமையாகும்.

நம்பிக்கை என்பது முதற்படி தான் உனக்குச் சொல்லுகின்ற அருளுரை ஃனக் கேட்டு வாங்கிக் கொள்வ தற்கு நீ ஏங்கிக் கொண்டிருக்க வேண்டும். இது மிகவும் முக்கியம். இவற்ரேடு கூட, நீ எச்சரிக்கையாகவும் இருக்க வேண்டும். சோப்பலுக்கு இடம் கொடாதே! இன்னும், வேண்டும். சோப்பலுக்கு இடம் கொடாதே! இன்னும், உனக்கு ஒத்துவராத, உன்னே ஊக்குவிக்காத, நட்புக்கள் ஏற்படக்கூடும். தீமையை விளேவிக்கும் அத்தகைய நட்பி லிருந்து தப்புவதற்கும், அதை விலக்க வேண்டி மனத்தை வலுப்படுத்திக் கொள்ளவும் புலன்களே வெற்றி கொள்ளு தல் தேவையாகிறது."

்மனதில் ஐயத்தை நுழைய விடாதே. நம்பீக்கை யின்மையும் உறுதியின்மையும்கூட இந்த ஐயம் என்ற நஞ்சினேப் போல் அவ்வளவு அழிவைச் செய்யா, அதன் செயலிலும் விளேவிலும் அது க்ஷயநோய்க் இருமிகள் போன்றது. அது அறியாமையில் பிறந்து மனிதனின் இதய வெளியில் புகுந்து அங்கு வளர்கிறது. அதுதான் அழிவிற் குத் தாயும் தகப்பனும்.''

''ஆகவே, தன்னறிவு என்னும் வாளினுல் இந்த எழு! கடமை அரக்கனே அழிப்பாய்! அர்ஜுனு! என்று உணர்ந்து காரியங்களேச் செய்! என்னுடைய சொற்களில் உனக்கு என்ன வரும் அதனுல் . 'மழுதம்பிக்கை கொள்! என்று எண்ணிக் கொண்டிராமல் நான் சொல்வதைச் செய்! பலனேக் கருதாமல் கடமையைச் செய்! பலனில் இச்சை யைத் துறப்பதால், நெய்யறிவில் நீ ஊன்றி நிற்பாய். ஓயாத மாறுதலினின்றும், பிறப்பு இறப்பிலிருந்தும் நீ விடு தலே பெறுவாய். ''

தான்தான் ஏதோ செய்பவனென்றும் அதன் பயனே யும் அடைபவனென்றும் எண்ணுவதை விடு. இதை **எப்**ப டிச் சாதிப்பது? செய&யும் அதன் பயணேயும் இறைவனுக் குக் காணிக்கை யாக்கு! அப்பொழுது உன்னேப் பாவம் அணுகாது. ஏனெனில் நீ ஒன்றும் செய்யவில்லே. செயல் என்னெய் நாக்கில் புனிதமாகின்றன. போல. களும் கண்ணில் மைபோல, தண்ணீரில் தாமரை இலேபோல, செயல்கள் உன்னிடத்தில் இருக்கின்றன. ஆனுல் ച്ചുതവ உன்னுடையவை அல்ல. நீ பார்த்துக் கேட்டுச் செய்வ உன்னே ஒன்றும் செய்யாது. நீ பார்க்கவும் தெல்லாம் இல்லே; கேட்கவும் இல்லே. செயலொன்றையும் நீ அறியவு மில்லே. புற உலகத்திலிருந்து பெறப்படும் இன்பம் துன்பத் அழியக் **த**ற்கு நுழை வாயில். அப்படிப்பட்ட இன்பம் ஆனல் நீயோ என்று மிருப்பவன்; இன்பத்தன் கூடியது. ஊற்று. இதெல்லாம் கடந்தவன்; மெய்ப்பொருளின் ഖட வம். இது உன்னுடைய உண்மையான இயல்பு. இத்தச் செயல்கள் ஒன்றுடனும், நீ உண்மை என்று எண்ணுகிற அவற்றின் பயன்களுடனும் உனக்கு எவ்வித ஒட்டுதலும் இல்லே. நீ செய்பவன் இல்லே. நீ ஒரு சாக்ஷி. பார்த்துக் கொண்டிருப்பவன். அவ்வளவுதான். ''நான் செய்பவன்' என்ற மயக்கத்தினுலும், ''தான்'' ''தனது''என்ற எண்ணத் தினுலும் இந்தத் திகைப்புக்களெல்லாம் ஏற்பட்டிருக்கின் றன. பரம்பொருளே அறி! எல்லாக் காரியங்களேயும் செய்; ஆனுல் அவற்றின் பலன்களே எண்ணிப்பாராதே! தொழிலே விடுவதைவிட அதன் பலனே விடுவது சாலச் சிறந்தது. கருமயோகம் கருமத்துறவை விட மேலானது.''

''நல்லது; இவை இரண்டையும்விட மேலானது தியான யோகம். ஏனென்று சொல்கிறேன். தியான யோகத்திற் குக் கருமயோகத்தின் உதவி தேவை. உனக்கு அதனுல் முதலில் கரும யோகத்தைச் சொன்னேன். ஆர்வமுடன் கடமைகளேச் செய்துகொண்டே அதனுல் வரும் பலன் களில் இச்சை வைக்காமல் இருப்பவர்கள் எனக்கு மிகவும் இனியவர்கள். அவர்கள்தாம் உண்மையான துறவிகள். தீ வளர்த்துச் சடங்குகளேச் செய்வதை விட்டுவிட்டு, உண்பதும் உறங்குவதும், புலனின்பங்களுக்காக ஏங்க வதும் தவிர வேறெந்த முயற்சியையும் செய்யாதவர்கள், கும்பகர்ணனுக்கு உறவினர் போல் நடத்து கொண்டு காலத்தை வீணுக்கிச் சோம்பித்திரிபவர்கள் அவர்களிடத் தில் எனக்கு அன்பு கிடையாது. சோம்பேறிகளுக்கும் எனக் கும் காத தூரம். விடாமல் எவ்வளவு பயின்ரு லுக், தனது இச்சைகளேத் தேடிச் செல்வதை விடாதவன் ஒருநாளும் யோகி ஆகமுடியாது. புலன்களில் சிக்காமல் வழிப்புடனி ருப்பவன் எவனே, தன்னுடைய செயல்களின் பலன்களில் பற்று வைக்காதவன் எவனே, அவனே ஸர்வ ஸங்க பரித் யாக் எனப்படுவான்.''

இந்தப் பலன்கருதாச் செயலின் அடிப்படையில்தான் தியானயோகம் ஏற்படமுடியும். கட்டுக்கடங்கி ஆணக்கு ஆட்படாத மனது, ஒருவனது பெரிய எதிரியாகிவிடும். ஆகவே புலன்களே வெல்லுவதற்காகத் தனிமையில் இரு! கடிவாளமில்லாத குதிரை, நுகத்தடியில் பூட்டப்படாத புலனடக்கமில்லாத LOTO, சாதகன், இவர்களெல்லாம் தண்ணீரில்லாத ஆறுபோன்றவர்கள். இத்தகைய சாதனம் பயனற்றது.

''எனவே அர்ஜுஞ! எழு! தியானயோகம் பயில்! இந்த யோகத்திஞல் புலன்களே அடக்க உறுதி கொள்! மனம் போனபடி மாற்ருமல், குறிப்பிட்ட நேரத்தில் குறிப்பிட்ட இடத்தில் ஒழுங்காக உறுதியோடு முறைப்படி இந்த போகத்தைப் பின்பற்று. ஒழுங்கான முறை இந்த யோகத்திற்கு மிக அவசியம். இதைக் கண்டிப் பாகப் பின்பற்று. இச்சைப்படியெல்லாம் இதை மாற்ருதே. அது வெகு தீய விளேவுகளே உண்டாக்கும்.''

சாப்பிட்டு மீறிச் வட்டு ' ' அளவுக்கு அதை சோர்ந்து போகிறவர்களும். ஜீரணிக்கும் முயற்சியில் சாப்பிட்டு அளவுக்குக் குறைவாகச் அதனுல் சோர்ந்து நீண்ட போகிறவர்களும், தூங்குபவர்களும் நேரம் குறைந்தநேரம் தியானம் தூங்குபவர்களும், வசதிப்படி செய்பவர்களும் அதாவது வேறு வேலயம் Div Car ஒரு யென்பதற்காக வெகு நேரம் தியானம் செய்பவர்களும், அதிகமான வேல இருக்கிறது என்பதற்காக மறுநாள் ஏதோ கடனேயென்று தியானத்தைச் சுருக்கமாக முடித் துக் கொள்பவர்களும், காமம், கோபம் முதலிய அறுவகை உட்பகைவர்களுக்கு இடம் கொடுப்பவர்களும். பெற் றேருக்கு, அதுவும் தாய்க்கு மகிழ்ச்சி உண்**டாக்கா தவர்** களும், எல்லாவற்றிற்கும் மேலாக, தாங்களே விரும்பித் தங்கள் இதயங்களில் ஏற்றிவைத்த இறைவனிட\_மும் குரு வினிடமும் சிறிதும் நம்பிக்கையில்லாமல் ஐயம் கொண்ட வர்களும், தியானத்தினுல் எந்தப் பலனும் அடைய மாட் டார்கள்.''

••யோகத்தில் வல்லமை பெற்றவனுடைய ம**னது**, காற் றில்லாத மாடப் புரையில் வைக்கப்பட்ட விளக்குப்போல ஆடாமல் அசையாமல் நிமிர்ந்து நிற்கவேண்டும். துளி ஆட்டம் காண்கிறது என்பதற்கு அறிகுறி தென்பட்டால், உடளே மனத்தை அடக்குவதற்கு முயலவேண்டும். அதை அல்ப அனுமதிக்கக்கூடாது. நீயே எல்லாப் பொருளிலும் இருக்கிறுய். எல்லாப் பொருள்களும் உன்னிடத்திலிருக் छोला छाजा ஒருமைப்பாட்டு உணர்வை என்ற வளர்த்துக் அப்பொழுது, எந்த போகத்தை வேண்டுமானுலும் கொள். உன்னல் வெற்றிபெற முடியும். பயின்று அப்பொழுது, ··பிறர்'' — ''ஆத்மா'' ்பரமாத்மா'' என்ற ''தான்'' வேற்றுமைகளிலிருந்து விடுபடுவாய். பிறருடைய இன்பமும் துன்பமம் உன்னுடைய இன்பமும் துன்பமுமாகும். உன்னுல்

பிறருக்கு எந்தனிதத் தீங்கும் நேரமுடியாது, எல்லாம் இறைவன் என்ற உணர்வில் எல்லாம் அப்புக்குரியதாகும்; போற்றுதற்குரியதாகும்.'' இந்தப் பெரு நோக்கையார் பெற்றிசூக்கிரூர்களோ அவர்கள்தாம் உண்மையில் யோகி களுக்குள் உயர்ந்த போகிகள் என்று கண்ணபிரான் அறிவித்தான்.

இதனூடே, அர்ஜுனன் ஐயத்தின் வயப்படுகிறுன். தான் உறுதி பெறுவதற்காக மேலும் விளக்கத்தையும் விரிவுரையையும் கேட்கிருன்: 'கிருஷ்ணு! நீ எனக்குச் சொல்லி வந்ததெல்லாம் செவிக்கு இனியதாக இருக்கிறது. வெற்றி பெறுபவர்களுக்கு மிகவும் மகிழ்ச்சியை ତ୍ର ଶ୍ର கொடுக்கும் என்பதையும் என்னுல் புரிந்துகொள்ள apra கிறது. ஆனுல் இது மிகக் கடினமானது. எல்லோருக்கும் முடியக்கூடியது அன்று. எல்லாம் சமம் என்று உணர வேண்டிய யோகம், நிறைந்த ஆற்றல் படைத்த சாதகர் களுக்கும்கூட தடைகள் மிகுந்ததாக இருக்கிறது. அப்படி யிருக்க, என்னேப் போன்ற சாதாரணமான சீடர்களேப் பற்றி என்ன சொல்ல? அது எங்களால் முடியக் கூடியதா என்பதே சந்தேகமாயிருக்கிறது. கிருஷ்ணு! மனது அவ்வளவு எளிதாக அடங்கிவிடக் கூடியதா? ஒரு யானேகூட மனத் தைப் போல மதம்பிடித்து அப்படி இழுத்துக் கொண்டு போய்த் தள்ளாது. ஒழங்கின்மைக்கு அது ஒரு வளர்ப்புப் பண்ணே. அதனுடைய முரட்டுப் பிடிவாதமும் மிக வலுவுள்ளது பயங்கரமான அடங்காப்பிடாரி. அதை வளேத்துப் பிடிக்க முடியாது. நின்ற இடத்தில் நிற்காது. காற்றைப் பிடிப்பது, தண்ணீரை உருண்டை யாக்குவது என்பது போலத்தான் மனத்தைப் பிடித்துப் பழக்க முயலுவதும். இத்தகைய மனத்தை வைத்துக்கொண்டு யார்தான் யோகத்தைத் தொடங்க முடியும்? மனத்தை அடக்குவதும் யோகத்தைப் பபிலுவதும், ஒன்றைப் போல மற்றுென்று கடினமானவை. கிருஷ்ணு! மனிதனுடைய ஆற்றலுக்கு அப்பாற்பட்ட, இயலாத ஒன்றை நீ செய்யச் சொல் லுகிருய்''

இந்தச் சொற்களேக் கேட்டதும் கண்ணன் முசத்தில் புன்னகை மலர்ந்தது. ''அர்ஜுஞ! மனத்தையும் அதன் இயல்பையும் நீ நன்ருக எடுத்துச் சொன்னுய்! ஆலல் அது இயலாத செயலன்று. எவ்வளவுதான் கடினமாகத் 3451 மனத்தை அடக்கமுடியும். முறையான தோற்றினுலும் ஆராய்ச்சியினுலும் பயிற்சியினும், அயராத விடாத பற்றின்மையினுும் இம் மனத்தை அடிமைப்படுத்தலாம். விடாத பயிற்சியிஞல் ஆகாதது ஒன்றுமில்லே. இறைவனிடம் நம்பிக்கை வைத்து, ''எனக்கு ஆற்றலிருக்கிறது; இறைவ னருள் உண்டு'' என்ற உறுதியுடன் பயில். அப்பொழுது எல்லா வேலேகளுமே எளிதாகிவிடும்.

பயிற்சியைத் ''ஆகையினுல், உறுதியோடு இந்த தொடங்குபவன் பல பிறவிகளெடுத்துப் புடம்போட்ட உயிர்களுக்கே கிட்டக்கூடிய உயர்ந்த பலனேப் பெறுவான். நினேவுபடுத்திக் கொள்! யோகம் நன் ருக கைவரப் பெற்றவன், வெறும் சடங்குகளேச் செய்வதில் வல்லவனே விட்ச் சிறந்தவன். எனவே, அர்ஜுன! யோகி ஆவதற்கு, அந்த உயர்ந்த புனிதமான நிலையை எய்துவதற்கு முயல் வாய்! ஆனுல் நீ செய்யவேண்டியது இது ஒன்று 山上历 மல்ல. இதைவிட மேலான நிலேயொன்றும உண்டு. எவன் மற்றதெல்லாம் விலக்கித் தன்னுடைய உணர்வை முழுதும் எனனிடத்தில் பொருத்தியிருக்கிறுனே, ஆர்வத்தோடு என்னே யார் சிந்தித்திருக்கிறுேே, அவன் எல்லாரினும் மேலானவன்; அவன் மஹாயோகி."

உட்பயிற்சிகள். தியானயோகமும் ஞானயோகமும் சாதனத்தையும் பக்தியையும் அடித்தளமாகக் എണഖ கொண்டவை. இவையிரண்டும் இல்லாது போஞல் அவற்றை அடையமுடியாது. அம்முயற்கியே வீண். சாதனமும் பக்தி ஒரு பயிற்சியாளன் யும் இல்லயைனருல், உயிரில்லாத மரப்பொம்மையைப் போல, தனது நோக்கத்தையே அறிய முடியாதவஞ்க இருப்பான். அடிப்படையான தேவை என்ன வென்றுல், ஆண்டவனிடத்தில் ஆழமான அன்பேயாகும். இதனே நீ எப்படிப் பெறுவாய்? ஆண்டவனுடைய இயல்பை யும் தன்மையையும், குணச் சிறப்புக்களேயும், பெருமை பையும், பெருஞ்சீரையும் அறிவதன் மூலம்தான். அதனுல் தான் இவற்றைப்பற்றி உனக்குச் சொல்லிக்கொண்டிருக் கிறேன். சொந்த அநுபவத்தோடு கலந்த சாத்திர அறிவை 8-8.

உனக்குத் தந்து கொண்டிருக்கிறேன். இதற்கு GLOWITE அறியவேண்டியது ஒன்றுமில்ல தெரிந்து என்பதைத் கொள். ஆயிரக்கணக்கான சாதகர்களில சிலய் 905 மட்டுமே இந்த மெய்யறிவைப் பெறுவதற்கு முயற்சி செர் கிருக்கள். இவர்களுக்குள்ளும், யாரேனும் ஒருவன் தான் வெற்றி பெறுகிருன். தொடங்குபவர்கள் எல்லாம் நோக் கத்தை எய்திவிடுவதில்லே.

'அரிஜுன! உலகத்தில் என்னேவிட உயர்ந்தபொருக் இல்லே. மலர்கள் எல்லாம் நாரினுல் கோக்கப்பட்டிருப்பது போல, அனேத்தும் என்னிடம் கோக்கப்பட்டிருக்கின்றன. ஐப்பூதங்களும் மனதும் புத்தியும் அகங்காரமும் ஆகிய இந்த எட்டு வகைத்தான, பிரகிருதி இயற்கைதான், தூல வுலகத்தையும் சூக்கும உலகத்தையும் உண்டாக்கியிருக் கிறது. இது அபரா—பிருகிருதி (தாழ்ந்த இயற்கை) எனப் படும். இதற்கு வேருன பிரகிருத் ஒன்றும் உண்டு. அதற் குப் பரா – பிரகீருதீ (உயர்ந்த இயற்கை) எனப்பெயர். அது தூலமுமன்று; சூக்குமமுமன்று. அறிவுரூவம்; अडा உயிர்களிடத்து உறைகிறது. உலகம் அனேத்தும் அதன் தோற்றமே.

''இறைவன் மூதலில் தூல உலகத்தைப் படைத்து, பின்னர் உயிராக அதனுள் புகுந்து, தன்னுடைய அறிவி ஞல் அதையும் அறிவுள்ளதாகச் செய்தான். இது வேதத் தில் தெளிவாகக் கூறப்பட்டிருக்கிறது. அபரா – பேகிருதியை இறைவனுகடய ஒரு தோற்றம் என்றும், பரா-பேகிருதியை அவனுடைய சொந்த இயல் என்றும் தெரிந்து கொள்ள தோற்றம் இயல் என்ற இவ்விரண்டினுடைய வேண்டும். பொருளே நன்றுக ஆராய்ந்து புரிந்துகொள். இந்தப் பேரறிவின் கட்டளேகளினுல் கட்டப்பட்டிருக்கின்றது Øi தத் தூல உலகம் முழுவதும்; அந்தப் பேரறிவு முழுமுதற் றலேவன்; முழுத்தன்னிச்சை யுடையது.

''உயிர் என்றுல் மூச்சு உடையது என்று பொருள். திறமையினுலும் கூரிய அறிவினுலும் உயிர் இந்த மூச்சைக் காத்துக் கொண்டிருக்கிறது. இந்த உயிர்தான எல்லாவற் றிலும் உட்புகுந்து எல்லாவற்றையும் கட்டிக்காக்கும் உள் ளுறை ஆண்டவன். எனவே பரா-பேரகிருதி என்பது பரம்

115

அறிவும் அறிவற்றதும் ஆகிய இரண்டுமே படைப்பு முறையே முழுவுதற்கும் இன்றியமையாதவை. இவை புருஷன், பிரகிருதி எனப்படுகின்றன. எதையேனும் நுதர வேண்டும் என்ற எண்ணம் உண்டாகின்றபொழுது, இந்தப் பேரறிவுச் சக்தி தன் சொந்தச் செயலாக இந்த உலகை வெளித் தோற்றுவிக்கிறது. அறிவற்ற ஜடதத்துவம் உடலாக வெளிக்காண்கிறது. இவ்விரண்டுமே என்னுடைய இயல்கள்தான். படைப்பு, காப்பு, அழிப்பு என்ற மூன்றை யும் இவற்றீன் மூலம் செயல்படுத்தும் இறைவனும் நானே வேருரு நினேவில் கொள்! என்னேத் தவிர நன்றுக பொருளில்லே. என்னத்தவிர வேரு நெ உண்மையில்லே நான் முழுமுதற் காரணம்; முழுமுதற் பொருள் ''நான் ஒன்று'' ''நான் பல ஆவேன்'' என்று பலவாக விரிந்து படைப்பதற்கு எண்ணங்கொண்டேன். அந்த எண்ணம் மாயா சக்தியைத் எழுப்பியது அப்பொழுது தொட்டு மஹத்தத்துவம் பிரகிருதியினுடைய உண்டாயிற்று. இது வளர்ச்சியில் முதல்படி.

· மண்ணில் விதை விதைத்து நீர் பாய்ச்சினுல், ஒரிரு நாட்களில் அந்த விதை நீரை உறிஞ்சி அளவில் பெரிதாகும். இன்னும் முளேவிடவில்லே. என்ருலும், இதுதான் முதலில் ஏற்படும் மாற்றம். மஹத்தத்துவம் தோன்றுவதும் இது போன்றதொரு நிகழ்ச்சிதான். அடுத்து, இறைவனுடைய விருப்பப்படி, முளேதோன்றுகிறது. அது மஹத் – அஹங்காரம் எனப்படுகிறது. அதிலிருந்து, ஐந்து இலேகள் துளிர்க் கின்றன. இவை ஐந்து பூதங்களின் குக்கும நிலேகள் எனப் படும். உலகமனேத்தும். பிரகிருதி, மஹத், அஹங்காரம் ஐம்பெரும் பூதங்கள் என்ற இந்த எட்டின் JaL'ALI படைப்பேயாகும்."

## ojäßamuch 12

• நான் **சொல்லிக் கொண்டிருக்கிற அ**பராபிரகிருதி என்பது என்னுடைய சக்தியின் என்னுடைய பெருமையின் ஒரு தோற்றமே. நினேவில் கொள். மேல் நோக்காகப் பார்த் தால், பாமர நோக்கிஞல் பார்த்தால், உலகம் பன்மையாகத் தோன்றலாம். ஆனுல் இது உண்மையல்ல. பன்மை என்பதே இல்லே. உள்ளுணர்வு தேடுவது ஒன்றைத்தான். இது தான் மெய்யான பார்வை. உட்பார்வையில் மெய்ய நிவு நிறையும் பொழுது, உலகம் பரம்பொருளாகத்தான் காட்சி தரும். வேளுன்றுமே இருக்காது. ஆகவே இந்த உள்ளுணர்வை முறையில் பழக்க பெய்யறிவில் நாட்டம் கொள்ளும் உலகம் உச்சுநாதனுல் நிரம்பியிருக்கிறது. வேண்டும்." படைப்பு என்பதும் படைத்தவனின் அத்தகைய வடிவமே. · இதெல்லாம் ஈசனே · என்று உபநிஷத்தும் கூறுகிறது.

இருக்கிறது என்ருலும், அது ஒன்றுதான் பலவாகத் கூற்றுக்கேற்ற கண்ணனுடைய இந்தக் தோன்றுகிறது. ஓர் உதாரணத்தை நினேவுபடுத்தக் கொள்வோம், மாலப் பொழுதின் மங்கிய ஒளியில் நடத்து போய்க்கொண்டிருக் கிறேம். பொருள்களும் மங்கலாகத் தெரிகின்றன. 夏西 கயிறு வழியில் சுருண்டு கிடக்கிறது. அதைப் பார்க்கும் ஒவ்வொருவனும் அதைப் பற்றித் தனக்குத் தோன்றியவாறு எண்ணிக்கொண்டு போகிருன். ஆனுல் கயிறு என்னவோ கயிருகத்தான் இருக்கிறது. ஒருவல அதைப் பூமாலே என்று போகிருன், தாண்டிப் கொண்டு அதைத் எண்ணிக் ஓடும் தண்ணீர் கருதி என்று இன்ஞருவன் அதை மிதித்துக் கொண்டு போகிருன். இன்னுமொருவன் அதை என் று மரத்திலிருந்து அறுத்துப் Same. GUITLUULL நினேத்துக் கொள்கிருன்; மற்றும் திலரோ பாம்பு 3 51 என்று நினேத்துப் பயப்படுகிருர்கள் இல்லேயா?

இதுபோல, மாயையென்னும் மாலேயிருளிஞல், ஒரே பரம்பொருள், தான் ஒரு மாறுதலும் அடையாமலே தான் தாஞகவே எப்பொழுதும் இருந்துகொண்டு

உருவங்களாலும் பெயர்களாலும் ஆன–இந்தப் பன்மை உலகமாகத் தோன்றுகிறது. கயிறு பலவேருகத் தோற்ற மளிக்கலாம். பனருக்குப் பலவகையான உணர்ச்சிகளேயும் அது உண்டு பண்ணலாம். பலவேறு எண்ணங்களேயும் பொருள்களுக்கு அது இடமாகியிருக்கிறது. அ**ஞல் அது** தானே இத்தனே பொருள்களாகவும் ஆகிவிடுவதில்லே. அது எப்பொழுதும் ஒன்ருகத்தான் இருக்கிறது. கயிறு என்றும் அது மாலேயாகவோ, நீர்க்கோடாகவோ, கயிறு தான். கொடியாகவோ, பாம்பாகவோ மாறிவிடவில்லே. தவற் றிஞல் பரம்பொருள் பலபடியாகக் கருதப்படலாம். ஆஞல் அது என்றும் ஒன்றே. எல்லா வகையான கருத்துக்களுக் பூமாலேக்கு கும் பரம்பொருள் ஒன்றுதான் ஆதாரம். நார்போல, கட்டடத்திற்குக் கடைக்கால் போல, பரம் பொருளே உயிர் களே ஊடுருவி இணேத்து நிற்கும் љпŕ, இயற்கை உலகத்தின் கடைக்கால். இதைக் குறித்துக்கொள். நாரும் கடைக்காலும் கண்ணுக்குத் தெரிவதில்லே. மலர் களும் கட்டடமும்தான் தெரிகின்றன. இதனுல் நாரும் கடைக்காலும் இல்லேயென்று ஆகிவிடுமா? உண்மையில், இவைதான் மாலேயையும் கட்டடத்தையும் தாங்கி நிற்கின் றன. கொஞ்சம் ' மற்சி சேய்து சிந்தித்துப் பார்த்தா யாஞல் அவற்றின் இருப்பையும் மதிப்பையும் அறிந்து B முடியும். இந்த முயற்கியை செய்யாமற் கொள்ள போஞல், அவை உனது பார்வைக்குத் தப்பிவிடும். சிந்தித் துப்பார். ஆராய்ந்து பார்: மலர்களே இணேத்து நிற்கும் நார் உனக்குப் புலப்படும். மண்ணுக்கடியில் மறைந்திருக் கும் கடைக்கால் தெரியவரும். கண்ணுக்குப் புலஞ்கும் ஆதேயப் பொருள் மட்டும் பார்த்துவிட்டு அதைத்தாங் கும் ஆதாரப்பொருளே மறுத்து விடாதே. அப்படி மறுத் தால், உண்மையை விட்டுவீட்டு, பொய்யைப் பிடித்துக் கொள்வாய் ஆராய்ந்து பகுத்துப்பார்; பின் நம்பு; அப் பொழுது உணர்வாய்.

117

காட்சிக்தப் புலனுதம் எல்லாவற்றிற்கும் காணுத ஆதாரம் ஒன்று உண்டு. கண்ணுககுத் தெரியாத இதை அறிவதற்கு ஆராய்ச்சு ஒன்றுதான் சிறந்த வழியாகும். அதை உணர்வதே சிறந்த ருசுவாகும். உணர்ந்து விட்ட வர்களுக்கு அதைப் பற்றிய பேச்சு ஒன்றும் தேவையில்லே.

ஜபமாலேயில் இருக்கும் மணிகள் ஒவ்வொன்றினுடைய அளவு என்பதெல்லாம் முக்கியயமல்ல: அவை தன்மை நமது கவனத்தைச் சிதறடிக்காமல் இருக்கவேண்டும். அந்த மனிகளின் ஆதாரமான மெய்ப்பொருள் எதுவோ அதில் மனம் நிலே பெறவேண்டும். அதுதான் இந்தத் தேட்டத்தின் உயிர் நாடி. ஒரு பூமால்யில் பல மலர்கள் இருக்கலாம். அவைகளில் ମିବା சாதாரண பூக்களாக இருக்கலாம். இவைகள் தாமல குணமுள்ள உயிர்கள். ମିର கண்ணப் பறிக்கும் வண்ண முடையவையாக இருக்கலாம். இவை உயிர்கள் மற்றுஞ் சில ராஜஸ குணமுள்ள மலர்கள் அழகான தூய்மை யுள்ளவையாக இருக்கலாம். ഉബെ ஸத்துவகுணம் பொருந்திய உயிர்கள். ஆனுல் இந்த மலர் தொகுத்து நிற்கும் நார். அது களேயெல்லாம் பரம் மலர்களினின்றும் வேறுபட்டு பொருள். அது அவற்றின் சார்பில்லாமல் இருக்கக் கூடியது. அது எதஞலும் மாற் றப்படாமல், சத்தியமாய், நித்தியமாய், நிர்மலமாய் விளங்கு கிறது

தனித்தனி மலர்கள் மாலேயாகி விடாது. அதற்கு நார்வேண்டும் இதுபோலத்தான் பரம்பொருள் உயிர்களே ஒன்றுபடுத்தி நிற்கிறது. எப்பொருளாயினும் சரி, இவ் விரண்டையும் பிரிக்கமுடியாது, பரம்பொருள் எல்லாவற் றையும் நிரப்பி நிற்கிறது ஐம் மூலப் பொருட்களும் அதன் தோற்றங்களே யன்றி வேறல்ல. மேலோட்டமாகப் பார்ப்பவர்களுக்குத் தென்படாமல் உள்ளுயிரோட்டமாக இருப்பது இதுவே. அது அந்தர்யாமி எலப்படுகிறது. இதனுல் தான் ''நீரில் சுவை**ய**ாகவும், சூரிய சந்திர**ர்**களில் நான ஒளியாகவும், வேதங்களில் பிரணவப் பொருளாகவும் ஆகாச வெளியில் ஒலியாகவும், மனிதனிடத்தில் வீரிய இருக்கிறேன் ' ' நான் மாகவும் ot out m கண்ணன் சொன்னுன்.

பிரணவம் என்று சொன்ஹேல்லவா? அதைப் பற்றிச் சிறிது சிந்திக்கலாம். வேதங்களின் சாறு பிரணவம் என்று கண்ணன் சொன்னுல்லவா? வேதங்சள், காலத் தால் தொடக்கமில்லாதவை என்று புகழ்பெற்றவை இப்படித் தொடக்கமில்லாத பழமையுள்ள வேதங்களின் உயிர் மூச்சு பிரணவம் என்று சொல்லப்படுகிறது. ஆகவே, உலகத்திலுள்ள ஒவ்வொரு பொருளுக்கும் ஒவ்வொரு அணுவிற்கும் இந்தப் பிரணவம்தான் நுட்ப உயிர் நாடி யாக, அடிப்படை அமைப்பாக இருக்கிறது என்று தெரிந்து கொள்.

பொருளிலும் இரண்டு உலகத்தின் ஒவ்வொரு அவை பெயரும் உருவமும், இருக்கின்றன, பகுதிகள் මූබාදීන, உலகம் ST GOT LI SA விட்டால், இவற்றை எடுத்து காக்கப்படுகிறது. கருதப்பட்டுக் உருவமும் பெயரினுல் இவற்றில் உருவம் பெயரைச் சார்ந்து நிற்கிறது. ন সা பார்ப்பாயாஞல் பெயர் நிலேயானது ஆராய்ந்து GI GOT TO செயல்சளேச் நல்ல பல என்று உணர்வாய். நிலேயான து செய்தவர்கள், புகழ்ச்சிக்குரிய பணி புரிந்தவர்கள். மருத்துவ தொழுகையிடங் மனேகளோ பள்ளிகளோ கோயில்களோ எழுப்பியவர்கள் வாழ்க்கையை இவர்களுடைய களோ உலகின் உருவம் அவாகளுடைய எல்லாம் எடுத்துப்பார். அவர்க பார்வையிலிருந்து மறைந்து ஆனல், வட்டது: நினேவில் ளுடைய பெயரும் புகழும் மனிதர்களின் இன்றும் காலம்தான் நிலேத்திருக்கின்றன அல்லவா? உருவம் சிறிது நீடிக்கும். இருக்கும்; ஆனல் பெயர்

பெயர்கள் எண்ணிறந்தன: அதே போலத்தான் உருவங் களும். ஆனல் நீ கருதவேண்டியது இங்கே ஒன்று e con () இது படித்தவர் முதல் பாமரன் வரை எல்லாருடைய அநுப அவை எழுத்துக்கள் காண்பதுதான்: அல்லது வத்திலும் தெலுங்கு மொழியிலே ஐம்பத்திரண்டு எழுத் அக்ஷரங்கள். இருபத்தாறு ஆங்கிலத்திலே இருக்கின்றன. मां के क ला எழுதப்பட்டிருக்கிற தான். ஆங்கிலத்திலும் தெலுங்கிலும் அத்தனே இலங்கியங்களேயும் ஒன்று சேர்த்து அடுக்கினுல், அவை மலேயாக உயர்ந்தாலும், அந்த மொழிகளில் உள்ள ஆகவும்தான் எழுத்துக்கள் என்னவோ 26 ஆகவும் 52 இருக்கும். ஓர் எழுத்துக்கூட கூடி விடாது.

மனித இவ்வாறே, உடம்பில் மையங்கள் ஆறு நரம்பு இருக்கின்றன. இவையெல்லாம் வடிவில் தாமரைப்பூ அமைந்திருக்கின்றன. இந்த ஆறு தாமரை வடிவங்களும் ஒவ்வோர் இதழுக்கும் எழுத்தையோ **G**it young si

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org N.



\* இது எனது; இதுவும் எனது; இது என்னேச் சேர்ந்த வர்களேச் சேர்ந்தது'' என்று தன்னலத்திற்காகத் தன்னேப் பயன்படுத்துகின்றவர்களே இயற்கை கூடத் தண்டித்து விடு விதிகளே மீறுபவர்களே அது கின்றது. அதன் சிறிது கடுமையாகவே தண்டிக்கிறது. இந்தக் காறண**த்து**க்காகத் ் வழியை தான். கண்ணைன் அர்ஜுனனுக்கு. உபாஸனே விரிவாக உபதேசிக்கிருன். உபாஸனே என்பது இயற்கையைக் இறைவனே கடந்து பொருட்டு அடையும் அந்த இயற்கையையே பயன்படுத்தும் முறையாகும்.

• 'அர்ஜுஞ! என்னே இடையருமல் தொழவேண்டும். காட்டிற்குச் அடர்ந்த அக்கரையுள்ள GT GOT DI பலர் செல்லுகிருர்கள். அது பைத்தியக்காரச் செயலாகும். ஏதோ நான் காட்டில் மட்டும் இருப்பதுபோல, காட்டை நாடிப் போகவேண்டியது இல்லே. நான் இல்லாத இடமேயில்லே. என்னுடையதல்லாத உருவம் ஒன்றமே Son யாது. நானே மண், நீர், நெருப்பு, காற்று, ஆகாயம் என்ற ஐந்து மூலப்பொருட்கள் இந்த ஆந்தில் ஏதேனும் ஒன்று இல்லாத உன்னுல் காணமுடியுமா? இடத்தை என்னுடைய சந்நிதியையும் என்னுடைய மாட்சியையும் உணர்வதற் குத் தனியான ஒரிடம் கிடையாது. ஏனெனில், நானே எல லாம்; எங்கும் இருக்கிறேன். எப்பொழுதும் இருக்கிறேன். தியில் சுடுவதும் நானே. உயிர்களில் நான் உயிர்க்கனலாக இருக்கிறேன். நான் ஆற்றலுடையவர்களில் ஆற்றலாக இருக்கிறேன். பேராசையும் வெறியும் இல்லாத ஆற்றல் வழியையும் நான். மக்களே அறத்தையும் அதற்குரிய விரும்பத் தாண்டும் இயற்கை நான்.

அறிவின் ''ஆற்றல் என்று சொல்லும் பொழுது, ஆற்றலேத்தான் குறிப்பிடுகிறேன். உலகத்தில் പலவகை ஆற்றல்கள் இருக்கின்றன. பணபலம், கல்விபலம் மனிதபலம், மனேபலம், உடற்பலம் எல்லாமே न की की அறியவேண்டும். என்று ஏனெனில், ISIT ON \_\_\_\_\_\_\_ எல்லாவற்றிற்கும் தலேவன். ஆனுல் இந்தப் பல வடிவமான ஆற்றல்களெல்லாம் இவற்றிலிருந்து ஆனச, பாசம், நீங்கியனவாக இருக்க வேண்டும். ஆகையும் பாசமும் வீடாமல் இருக்குமா**குல், அது விலங்கின் ஆற்றலாகிவிடும்** 

தெய்வீக ஆற்றலாகாது. அது பசுபலமே தவிர பசுபதி— பலமாக ஆகாது.

''ஆசை என்பது ஒரு பொருளேத் தமதுடைமையாக்கி கொள்ளவேண்டும் என்ற அந்தப் பொருள அவா. அடைவதற்கு வாய்ப்பே இல்ஃயென்று தெரிந்தாலும் மனம் என்னவோ அதையே விடாப்பிடியாக விரும்புகிறது. பற்று என்பது ஒரு பொருள் கிடைத்தபின் அது தன்னிடத்திலேயே எப்பொழுதும் இருக்க வேண்டும். பிரியக்கூடாது என்ற பிடிப்பு. எதுவுமே நீடித்து அப்படி இருக்க முடியாது; காலத்தால் மறையக்கூடியது, இழக்கக்கூடியது என்று நன்றுகத் தெரிந்தபோதிலும் இந்தப் பிடிப்பு போவதில்லே. ராகம் என்ற சொல்லுக்கு ரஞ்சனம் என்பது தாது. ரஞ்சனம் என்ருல் இன்பத்தைத் தரத்தக்கது என்ற பொருள். ஆசை, பற்று இவ்விரண்டிஞலும் கறைபட்ட எந்தவிதமான ஆற்றலும் இறைமையின் உயர்வைப் பெறமுடியாது.

இடத்திற்கேற்ப கொடுக்கின்ற • அவரவர் තිබ ஆற்றல்கள் உயர்வையோ ஆழத்தையோ பெறுகின்றன. உதாரணமாக, செல்வத்தை எடுத்துக் கொள்வோம். தீய வரின் கையில் செல்வம் போய்ச் சேர்ந்தால். ஆடம்பரத் தையும், ஆணவத்தையும் கொடுமையையும் வெறுப்பையும் தான் உண்டாக்கும் நல்லவரிடத்தில் போய்ச் சேர்ந்தால், ஈகை முதலிய நல்ல பணிகளேக் குறித்து அது பயன்படுத்தப் பரம் தீயவர் தம் வலிமைபை**ப்** உடல் பிறருக்குத் தீங்கிழைக்கப் பயன்படுத்துவர்; நல்லவர்கள் பிறரைத் தீமையிலிருந்து காப்பதற்காகப் பயன்படுத்துவர்.''

இன்னென்று கவனிக்கப்பட இங்கு வேண்டும். கோபமும் பேராசையும்கூட அறத்திற்கு முரனைக இல்லா தெய்வீகமானவையே விட்டால் என்று கண்ணன் ஆயிரம் கூறுகின்றுன். தடவை சொல்லி तजंबा? உணர்வுகள் அனத்தும், உருவங்கள் அனேத்தும், இருக்கும் பொருள்களனத்தும் ஒரே தெய்வீக சத்துப் பொருளின் மேலான இயற்கை' கூழான இயற்கை இவற்றிலிருந்து உண்டாகியிருக்கின்றன. உயர்ந்த உணர்வுகளும் உணர்ச் பெறவேண்டுமானல் சிகளும் உயர்ந்த உருவங் களி லும் உயர்ந்த பொருள்களிலும் என் வடிவத்தைப்

பார்க்க ஒருவன் பழகிக் கொள்ளவேண்டும் ஆனல் உயர்ந்ததுதான் தெய்வீகம், தாழ்ந்ததில் தெய்வீகம் இல்லே என்று எண்ணிவிடக் கூடாது. அது சரியன்று ஸத்துவ், ராஜஸ, தாமஸ இயல்பு கொண்ட இந்தப் புற உலகமும், அது தூண்டும் செயல்களும் துடிப்புக்களும் எல்லாமே இறைவனிடமிருந்து தோன்றுபவை. இதை நன் கு ஆராய்ந்து இதன் உண்மையை உறுதி செய்வதன் மூலம் தான் முடிந்த முடிவாக வளர்ந்து இது நிலேபெற முடி யும். இறைவனே இதை அறிவிக்கிறுன்: ''அர்ஜுன! இவையனேத்தும் என்னிடமிருந்து உண்டாயின; இவை யனேத்தும் என்னிடத்தில் இருக்கின்றன. ஆனுல் நான் இவற்றைச் சார்ந்து இல்லே; நினேவில் கொள். இவற்றில் எனக்குச் சார்பு இல்லே ''

இந்த இடத்தில் இரண்டு நோக்குகள் 'இருக்கின்றன. ஒன்று, உயிரினுடையது; மற்றது இறைவனுடையது. உயிருக்கு நல்லது. கெட்டது என்ற இரட்டை உணர்வுகள் உண்டு. இறைவனுக்கு இந்த இரட்டை கிடையாது. எல் லாமே இறைவனுக நிற்கும் பொழுது, எல்லாப் பொருள் களிடத்தும் இறைவன் தாகை நிற்கும்பொழுது, நல்லது என்றும் கெட்டது என்றும் எப்படி இரட்டைகள் இருக்க முடியும்?

பாமரமக்கள் இது குறித்துச் சில ஐயப்பாடுகளே அடையக்கூடும். நல்லது கெட்டது இரண்டுமே தன்னிட மிருந்து உண்டாயிற்று என்றும், தானே முழு முதற் காரணம் என்றும் இறைவன் கூறுகிழுன். ஆணுல் அதே நேரத்தில், அவன் உண்டு பண்ணிய பயன்களினுரை அவற்றின் தீமைகளிஞலோ தான் பாதிக்கப்படவில்லே என்றும், அவை தன்னேப் பிணிக்காது என்றும் அவன் சொல்லுகிறுன்! அவற்றேடு தனக்கு எந்தவிதத் தொடர் பும் இல்லே என்றும், தன் காரணமாக வந்த அவற்றி லிருந்து தான் தனிப்பட மேம்பட்டவன், அவற்றைக் கடந்து நிற்பவன் என்றும் அவன் அறிவிக்கிறுன்.

இடுவிருந்து, இறைவஞல் தன் மூலமாகச் செய்யப்படும் நல்வினே தீவிலேகளுக்கு மனிதன் காரணமல்ல என்று நீ ஊகிக்கக் கூடும். மனிதனின் மெய்ந்றில், ந&லரு

தீயதுக்கு அப்பாற்பட்டது என்றும், எவ்வளவுதான் கொடிய செயலாக இருந்தாலும் அது கடைசியில் பார்த்தால் இறைவனலேயே தூண்டப்பட்டது, என்றும், தனது செயல் என்று மனிதன் எரையுமே உரிழை சொண்டாட முடியாது என்றும் நீ அனுமானிக்கலாம். உண்மைதான்; ചത്രി, ''என்னுல் எதுவுமே செய்யப்படவில்லே.'' · என் மூலமாக இறைவனுடைய திட்டம்தான் நிறைவேற்றப்படுகிறது. \*\* நபபிக்கை சீராகவும், என்ற நோக்கிலுள்ள உனது உளமார்த்ததாகவும், ஆழமானதாகவும் அசையாததாகவும் இருக்க வேண்டும். ஆணவத்தின் சாயலே இருக்கக்கூடாது. அப்பொழுது அத்தகைய மனிதன் வாழ்வின் தல்யாய நோக்கத்தை எய்துவிட்டான் என்பது நிச்சயம். அவன் மிகுந்த அருளேயும் பெற்றுவிட்டான். அந்த மெய்ப்பொருள் உணரப்பட வேண்டும்; அந்த உணர்வு உறுதி செய்யப்பட இறைவனே என்றும், வேண்டும். இவை எல்லாம் ЦD உலகிற்கும் தனக்கும் Q i la எவ்வகையான உறவும் யென்றும், தான் அதற்கு மேம்பட்டுக் கடந்து நிற்பவன் என்றும் உறுதிபெற்றவன் மெய்வாழ்வு வாழ்பவன், அவனுடைய இவ்வுலக வாழ்க்கை பயனுடையது

சொற்கள் பயனில 'அனேத்தும் இறைவனுடையது. நான் அவன் கைப்பாவை; அவன் கயிறுகளே இழுக்கிருன். வருப்பப்படி ஆடுகிறேன். நான் அவன் ' ஒன்றும் என்னுடையதல்ல; விருப்பத்தை நான் அவன் செய்து முடிக்கிறேன்" என்று வெகு நாட்களாகக் கற்றுக்கொண்ட சொற்களேக் கிளிப்பிள்ளே போல தருப்பித் தருப்பி நீ சொல்லிக் கொண்டிருக்கலாம். ஆனுல் நீ வழக்கமாகச் செய்வதென்ன? ஏதாவது ஒரு நல்ல காரியம் செய்து விட்டால், அதை செய்ததாக மார்தட்டக் கொள் கிருய் கெட்டது ஒன்று நிகழ்ந்துவிட்டால், அது எல்லாம்வல்ல செயல் என்று உருகுகிறுய் இறைவன் புகழையும் மதிப்பையும், தகுதியையும் அந்தஸ்தையும், அதிகாரத் தையும், பதவியையும் சொத்தையும் சுதந்திரத்தையும் வெற்றிகளேயும், சாதனேகளேயும் உன்னுடைய சொந்த உழைப்பிஞல் பெற்றதாகத் தொண்டை கிழிய மேடை களிலிருந்து அலறுகிருய். இசுழ்ச்சியும் தோல்வியும், தீங்கும், தவறும். உன் பங்காக வந்து சேரும்பொழுது, வெகு वामक्री யாக பொறுப்பை உறைவனிடத்திலே தள்ளிவிடுகிருய். நான்! அவன் தலேவன்; நான் ஒரு ' அவன் கைப்பாவை தப்பிக்கிருய். **க**ருவி**தா**னே?'' என்று கூறித் இது இந்த நாள் மனிதனின் பழக்கமாகிவிட்டது. බූබාදීන, நாகரிக மாகவே பரவிவிட்டது. ''நான்'' 'அவன்' இவற்றை வசதிக் கேற்பச் சுளுவாக மாற்றிக் கொள்ளுகிறுர்கள். கடிகாரத்தின் போல, இது வெறும் மோசடி; ஆடியைப் 2L புறம் காலியான ஆன்மீகப் போலி.

மனமும், வாக்கும், செயலும், இம்மூன்றும். எல்லாம் இறைவன் விளேயாட்டு என்ற நம்பிக்கையால் நிரம்பியிருக்க வேணடும். அதுதான் மெய்வழி. பொருள்கள் நல்லவை என்றும் தீயவை என்றும் பிரித்துப் பார்ப்பது மனிதனின் பலவீனம். இவற்றை ஆண்டவன் மீது சுமத்துவது பாவம் ஆண்டவனுக்கே கூட இந்தப் பலவீனம் இருந்திறதோ என்று தில சமயம் நமக்குத் தோன்றலாம். ஆனுல் இத் தோற்றம் தற்காலிகமானது; அவனது பெருமையை மறைக்கும் மேகம்; அவனிடத்து இருப்பதல்ல; நம்மிடத்து இருப்பது.

எல்லாக் குணங்களும் இறைவனிடமிரந்து தோன்றின லும், அவன் பாதிக்கப்படுவதில்லே. நெருப்பிலிருந்து புகை வருகிறது: ஆஞல் அதஞல் நெருப்பு பாதிக்கப்படுவதில்லே. வானத்தில் மேகங்கள் – கூட்டம் கூட்டமாகச் செல்லு கின்றன. ஆஞல் வானத்திற்த அதஞல் ஒரு மாறுதலு மில்லே. எல்லாப் பொருளும் இறைவனிடத்திலே பொருந்தி மிருக்கின்றன. ஐபமாலேயின் மணிகளேப் போல; ஆஞல் அவஞே தனித்து, மாறுதலில்லாமல் விளங்குகிருன் இவ் வுலகம் அவனேச் சார்ந்து நிற்கிறது; அவனுக்கு இந்த உலகம் தேவையில்லே.

துணி உதாரணத்தை எடுத்துக் கொள்ளுங்கள். துணி நூல்களேச் சார்ந்து ஏற்படுகிறது; நூலோ துணியைச் சார்ந்து றிற்கவில்லே. அது தனித்து துணிபோடு ஒட்டாமல் இருக்கிறது. பானே செய்யக் களிமண் வேண்டும். களிமண் பாளேயாகாமல் தனித்து நிற்க முடியும். மீண்டும், துணி என்பது நூல்; பானே என்பது களிமண், களிமண் நிலேயில் இருப்பது பரம்பொருள்; பானே நிலேயில் இருப்பது இயற்கை

இயற்கை உலகம் தால்; பரம்பொருள்தான் உலகம். பா?ன என்ற பெயரையும் அதனின்று உண்டாகும் துணி. பான பார்த்தால், அதன் வடிவத்தையும் நீக்கி விட்டுப் அதன் பெயரையும் வெறுங்களிமண்தான். என்ற துணி வடிவத்தையும் மறந்து விட்டுப் பார்த்தால், அது வெறும் அறிவாய். அதுதான். மிஞ்சி நிற்கிறது என்று நூல் தான். நாலில் முடியாது; இல்லாமல் செய்ய களிமண் பான இது போலவே, பரம் லாமல் துணி நெய்ய முடியாது. இயற்கை உலகம் முடியாது. இல்லாமல் வர பொருள் இருக்கிறது'' எல்லாவற்றிலும் என்று , 'பரம்பொருள் எல்லாம்'' என்று **பரம்பொருளே** ബി. சொல்வதை பரம்பொருளேப் எல்லாமாகவும் உண்மை. சொல்வது எல்லாவற்றிலும் உள்ளதாக அதைப் பார்ப் பார்ப்பது, இதுதான் சத்தியம். பதை விட உயர்ந்தது.

Paole V. anvagalar

## அத்தியாயம் 13

இந்த உலகம் என்பது மேற் கட்டடம். இதற்கு அஸ்திவாரம் இறைவன். உலகம் வெறும் தோற்றமே. இறைவன்தான் சத்தியம். அஸ்திவாரத்தை மறந்து விட்டு மேற்கட்டடத்திற்கு மக்கள் ஆசைப்படுகிருர்கள். ஒர் ஆதார மில்லாமல் மேற்கட்டடம் எப்படி இருக்க முடியும் என் பதை அவர்கள் நினேத்துப் பார்ப்பதில்லே. இது கூட தவருன பார்வைக்கு ஒர் எடுத்துக்காட்டு. இந்தப் பார் வைக் கோணல் நீங்கப் பெற்ருல் படைக்கும் இறைவனேப் பார்க்கலாம். பார்வையில் குற்றம் நீங்கினைல், உலகத்தை இயற்றியவனேக் காணலாம்.

கண்ணனின் முன் இந்த விஷயம் அர்ஜுனஞல் எழுப் பப்பட்டது. ''தவருன பார்வை என்பது என்ன? அதை விவரமாக எனக்குச் சொல், கண்ணு!'' என்று அர்ஜுனன் கேட்டான். எப்படி இந்தத் தவறு உண்டாகிற்து, எப்படி வளர்கிறது என்றும் அவன் அறிய விரும்பினுன். பேலும் அர்ஜுனன் ஒரு சாதாரண மனிதன் அல்ல. சொன்னதற் அல்ல. மனத்தில் ஏதேனும் கெல்லாம் தலேயாட்டுபவன் ஐயம் எழுவதாக உணர்ந்தால், கண்ணவேப் பாதி வாக்கி யத்திலேயே நிறுத்தும் துணிவு அவனுக்கு உண்டு. அதற்கு வேண்டிய துணிச்சலும் உறுதியும் அவனுக்கிருந்தன. தனது அனுபவத்தில் கண்கூடாக ருசுவாகக் கூடியதும், சாத்திரங் களில் அமைக்கப்பட்டிருக்கிற பேரறிவிற்கேற்றதுமான பதிலக் கண்ணனிடமிருந்து பெறும்வரை அவன் 69 (คิณ தில்ஃல. அதனுல் கன்னனும் உடனுக்குடன் பதில்களேத் தந்து கொண்டிருந்தான்; அதுவும் ஒரு புன்வகையுடன்!

தவருன பார்வையைக் குறித்த இந்தக் கேள்விக்குக் கண்ணன் பதில் வைத்திருந்தான் ''அர்ஜுஞ! கேள். எனக் கும் உலகத்திற்கும் இடையே மாபை நடமாடுகிறது. அதுவே மருள் எனப்படுவது இந்த மாயைக்கு அப்பால் ஊடுருவிப் பார்ப்பது மனிதனுக்கு வெகு கடினமான காரியம். ஏனெனில் அந்த மாயையும் என்னுடையதுதான். என்னுடைய அதே தன்மைதான் அதற்கும். என்னி!\_\_ மிருந்து வேரு அதை நீ கருத முடியாது. அது என்னு டைய படைப்பு; என்னுடைய ஆணேயில் நிற்கிறது. மனி தர்களுக்குள் மிகுந்த வலிமை படைத்தவரையும் ஒரு நொடி யில் அது தலேகுப்புற விழச் செய்து விடும்! அதை வெல் வது ஏன் இவ்வளவு கடினமாயிருக்கிறது என்று நீ வியக் கக்கூடும். உண்மை; அது எவ்வாற்ருலும் எளியதன்று. முழுமனதுடன் என்னேப் பற்றியிருப்பவர்கள்தாம் gja என்னுடைய மாயையை வெல்ல முடியும். அர்ஜுஞ GTIS கிருந்தோ வந்து இறங்கிய அருவருக்கத்தக்க பண்டமாக குண அது மனத்தன் ஒரு மாயையை மதித்து விடாதே. மாகும். என்றுமுள்ள மெய்ப்பொருளே மறந்து வட்டு. பெயரும் உருவமுமான இந்தப் பல வகைப்பட்ட குணங் கள் நிறைந்த பன்மை உலகத்தைப் பெரிதாக மதிக்குமாறு அது செய்கிறது. உடலுக்குள் உறுபொருளே மெய் என்ப உடலேயே மெய் என்று நினேக்கும் பொய் தறியாமல் யறிவை அது உண்டாக்குகிறது. ஏதோ முன் இருந்து, பின் இல்லாம முன் இவ்லாமல் போய் விடுவதல்ல மாயை; லிருந்து பின்னர் வந்து இருப்பதுமல்ல அது. அது இருந் ததே இல்லே; இருக்கவுமிலலே; இருக்கப் போவதுமில்லே.

''இல்லாத ஒன்றிற்குத்தான் மாயை என்று பெயர். அது பால ஆனல் இந்த இல்பொருள் காட்சி தருகிறது! வனத்தின் கானல் நீர்; அது என்றுமே இல்லாத, இப் பொழுதும் இருக்காத தண்ணீர்த் தோற்றம்: உண்மை தெரிந்த ஒருவன் இந்தக் கானல் நீரைப் பார்க்கவில்லே. பாலே நிலத்தின் இயல்பு தெரியாதவர்கள்தாம் அதைக் குறித்துக் கவரப்படுகிறுர்கள். அதைக் குறித்து ஓடி. துன் பத்தையும் ஓய்ச்சலேயும் திகைப்பைபும் அனுபவிக்கிருர்கள். ஓர் அறையில் எழும் இருள் அந்த அறையையே மறைப் डळा ळा பது போல, தண்ணீரில் வளரும் பாசி அந்தத் ரையே மூடிவிடுவது போல, கண்ணுக்குள் வளர்ந்து பார் வையையே மறைக்கும் சாளேச்வரத்தைப் போல, தன்னே வளர்ப்பவனிடத்திலேயே மாயை ஒட்டிக்கொண்டு விடும். முக்குணங்களேயும் மூன்று கடவுளரையுமே அது RiG விக்கும். குறைவு பட்டதையும், பெயருள்ளதையும், உருவ 8-9

முள்ளதையும். தனித்துப் பிரிந்து நின்றதையும் தம்மோடு ஒன்றுபடுத்திக் கொள்கின்றவர்கள் அதனுல் பாதிக்கப்படு கிருர்கள். உயிரைப் பற்றிய பிரமை இதைத் தோற்றுவிக் கிறது. உண்மையைப் பற்றிய அறிவு இதை அழிக்கிறது. பொங்ம்மாய மயக்கம் உண்மையை மறைத்தாலும், உண் மையைக் கண்டுணர்ந்தவர்களிடத்தில் அதன் ஆதிக்கம் செல்லாது.

••அர்ஜுஞ!'' உன்னிடம் தானே இந்த மாயை பிறக் கிறது; பிறந்த இடத்தையே சூழ்ந்து இடர்வினக்கும் இந்த மாயை உன்னேயும் மாசுபடுத்தி விடாதா'' என்று 90 வேளே நீ கேட்கலாம். இதுபோன்ற ஐயம் எழுவதும் **බූබා වීබා** இயற்கையே. ஆனுல் என்னிடம் அதற்கு இடம் இவ்வுலகத்திற்கு வேண்டுமாஞல் காரணமாக மாயை காரணமாகி இருக்கலாமே கடவுளுக்கே தவிர, अम 2,200 ஆட்டுவிக்கும் நான்தான் மாயையை விடாது. யாளன். நான் நினத்தபடி மாயையின் விளவான இந்த என்னிடம் உலகம் நடக்கிறது; இயங்குகிறது. அதனுல், பற்று வைத்து என் இச்சைப்படி நடக்கிறவனுக்கு மாயை ஒரு தீங்கும் விளேவிக்க முடியாது. அவனுடைய ஆணேயை யும் மாயை மதிக்கிறது. மாயையை வெல்வதற்கு. GTIES கும் நிறைந்த பரம்பொருளே அறிந்து அந்தப் பரம்பொருள் இயற்கையா க இருக்கிறது தன்னுடைய சொந்த தான் கண்டு கொள்வது ஒன்றுதான் என்பதைத் திரும்பவும் வழி. என்றுமே அழியாத ஒன்றில் காலத்தின் எல்லேயைச் சுமத்தும் பொழுது மாயை செயல்படத் தொடங்குகிறது. சக்தியின் அடையாளங்கள். பசியும் தாகமும் உயிர்ச் சாவும் பிறப்பும் உடலின் தன்மைகள். இன்பமும் துன்ப மும், துடிப்பும் கற்பணயும், மனம்அறிவு இவற்றினுடைய தன்மைகள். இவையெல்லாம் மெய்ப்பொருளின் தன்மை களல்ல. பொய்ப்பொருளின் தன்மைகள்.

்'நீ உண்மையில் மெய்ப்பொருளாக இருக்க, இந்தப் பொய்ப் பொருளாகக் குறைவுபட்டு அதனுடைய தன்மை களுக்கெல்லாம் உட்பட்டுவிட்டதாக நம்புவதுதான் மாயை ஆளுல், மறந்து விடாதே! என்னிடம் சரண் புகுந்தவரை இந்த மாயை ஒன்றும் செய்வதில்லே. மாயையிலேயே

தடைளே த் தோற்று உழலுபவர்களுக்கு அது கடலளவு குவிப்பவர் கடவுளிடத்து மனத்தைக் விக்கும்: ஆனல், எல்லேயற்ற நிற்கும்: களுக்கு. மாயை மாதவஞக வந்து வளர் த்துக் கொள் இறைவனேடு ஒன்றும் பான்மையை வதன் மூலமோ, அல்லது அவனிடம் முழுவதும் சரணடை வதன் மூலமோ; மாயை என்னும் தடையைத் தாண்டலாம். முதலாவது ஞானயோகம் என்றும், இரண்டாவது பக்தி யோகம் என்றும் சொல்லப்படுகிறது,''

அளித்து ''எல்லாவற்றையும் இறை**வ**னிடத்து விடுவதன் மூலம் மாயையை வெல்வதற்கு வேண்டிய உள் உந்துதல் எல்லோருக்கும் வந்து விடுவதில்லே. பல பிறவி களில் சேர்த்த நல்விண் தீவின்ப் பயன்களேப் பொறுத்திருப் கிறது அது. தீவிணப் பயன்களேயே சேமித்து வைத்திருக் பவர்கள் அழியக்கூடிய புலனின்பங்களேயே தேடுவார்கள். பறவைகளேயும் விலங்குக<sup>2</sup>னயும் போல இவர்கள் சோற றையும் சுகத்தையும் விரும்புவார்கள், இவற்றையே வாழ் கருதுகிறுர்கள். வின் பெரும் பேளுக அவர்கள் இறை இவர்களுக்கு இருப்பதில்லே. பற்றிய என்னமே வனப் நல்லவர்கள், நற்குணம் படைத்தவர்கள் அவர்களுடைய நற்செய்கை சேர்க்கையையே இவர்கள் வெறுக்கிருர்கள். சளே விட்டு நழுவி ஒடுகிரூர்சுள். இறைவனுடைய திருநாட் டிலிருந்து இவர்கள் ஒதுக்கப்படுகிருர்கள்,

நல்வினப் பயனேச் சேமித்து ' இதற்கு மாறுக, வைத்தவர்கள் நல்லியல்புகளே வளர்த்துக் கொள்ளவும், தம்மை உயர்த்தும் எண்ணங்களேப் பெருக்கிக் கொள்ளவும், இறைவனேச் சிந்திக்கவும் முயலுகிருர்கள். இறைவனுக் ஏங்குகிருர்கள். இப்படி 650 அவர்கள் இறைவனேத் காக ஏழைமையிஞலோ, துன்பத்தினுலோ, பவர்கள் அல்லது வேட்கையினுலோ. அறிவு அல்லது அல்லது மெய்யுணர்வு முனேப்பினுலோ இறைவனிடம் ஈர்க்கப்படுகிறுர்கள். பெறும் அமைதிக்காக அவர்கள் இறைவனே நாடுகிறுர்கள் ஆஞல், பிறவிகளே எடுத்துப் என்பது, அவர்கள் பல பின் உயர் வழியை எய்தியிருக்கிருர்கள் என்பதைக் காட்டுகிறது."

சொந்த இலாபங்களே எதிர்பார்த்தோ இலாபம் ஒன்றே குறியாகக் கொண்டோ செய்யப்படும். ஸகாம கர்மங்களே (சுயநலக் காரியங்களே) கீதை ஒருபோதும் ஏற்றுக்கொண்டதில்லே. தன்னலங் கருதாது செய்யப்படும் நீஷ்காம — கர்மம் தான் (தன்னலமற்ற தியாகச் செயல்கள் தாம்) உன்னே மருளிலிருந்து விடுதலே செய்யும்.

இடுக்கண் ஏற்பட்டு ஏதோ அதைப் போக்கிக் கொள்வதற்காக இறைவனே நாடும் பக்தன்ப் பற்றி **Q**it ஐயம் எழக்கூடும். அத்தகைய பக்தன் உண்மையில் 空街 பக்தன்தானு என்ற கேள்வியும் பிறக்கக்கூடும். ஏதோ ஒருவகையில் குறைகள் இல்லாத மனிதன் ஒருவனும் உலகில் கிடையாது. தன்னுடைய குறைகளேத் தீர்க்க ஒவ்வொருவனும் யாரையாவது நம்பித்தான் இருக்கிறுன், இல்லேயா? ஆஞல் இம்மாதிரி அதில்லே பே, இதில்லேயே என்று குறைபட்டுக் கொள்வதே தவறு. இந்தக் குறைகளே த் தீர்த்துக் கொள்வதற்காகத் தன்னேப் போன்ற மற்றொரு துன்பத்தில் மனிதனே நம்புவது இன்னும் மிகத் தவறு. நாடு வதில்லே. இடர்ப்படும் பக்தன் அதை நீக்க மனிதனே ஆண்டவண தன் நாடுகிறுன். நம்பி வழிபடும் தான் துயர் தீர்க்குமாறு அவனேத்தான் அவன் வேண்டுகிறுன். குறைகளே வளர்த்துக் கொள்வது தவறென்ருலும், தாழ்ந்த மட்டமான கருவிகளே நம்பிப்போவது இதைவிட இன்னும் பிசகாகும். ஆகையால் ஆண்டவனே நம்புகின்ற பக்தன் உயர்ந்தவன் அல்லவா? நீ எதை வேண்டுகிறுய் என்பதைவிட யாரை நீ வேண்டுகிறுய் என்பது முக்கியம் என்பதை உணர்ந்து கொண்டால் இந்தப் பக்தனுடைய மனப் பான்மை ஏன் உயர்ந்தது என்பது புலப்படும். ஆண்டவனே நமது குறிக்கோள்; அவன்தான் எல்லாம் கொடுப்பவன். அளிக்கவல்லது. அவனது அருள்தான் வரங்களே இந்த கிலந்திருந்தால், ஆர்த்த – பக்தன் நம்டிக்கை உறுதியாக (துன்பத்தால் வருந்துகின்ற போது இறைவனது அருளே வேண்டுகின்ற இந்தப் பக்தன்) உண்மையில் பெறுமானம் உடையவனே,

கீதையில் சொல்லப்பட்ட ஆர்த்தனைட்டும், அர்த் தார்த்தியாகட்டும், ஜிஜ்ஞாஸு ஆகட்டும், அதாவது இவர்கள் முறையே இடுக்கண் வந்துற்றபோது அதை நீக்கஇறை வண் வேண்டி நிற்கும் பக்தன்' செல்வத்தை வேண்டி நிற்கும் பக்தன், மெய்யறிறை வேண்டி நிற்கும் பக்தன் எனப்படுவர். இம் மூவகைப் பக்தர்களும் இறைவனே ஏதோ வழிபடுகிருர்கள். பெறுவதற்காக நோக்கத்தைப் 愈(历 ஒரு கருவியாகக் கருதுகிறூர்கள். இறைவ**ண** அவ்வளவு தான். ஆனுலும், இவர்கள் எப்பொழுதும் இறைவனே த் மனப்பான்மையோடுதான் வழிபடும் இருப் து தித்து பார்கள்; எப்பொழுதும் அவனே மறக்கமாட்டார்கள்.

ஞானி (மெய்யறி நான்காவது வகை மெய்யன்பனுன வுடையவன்) ஏகபக்தீ யுடையவன்; மற்றவர்களெல்லாம் அநேக பக்தி யுடையவர்கள். மற்றவர்களெல்லாம் தங்க வேண்டிய பொருள்களுக்காகவோ வாழ்க்கை ளுக்கு அவற்றின் மீதுள்ள பற்றினுல் நிலேகளுக்காகவோ அவற்றை ஆண்டவன் மூலமாகப் பெறமுடியுமென்று கருதி அவனிடமும் பற்றுக்கொண்டிருக்கிருர்கள் இறைவனிடத்து மட்டுமன்றி, புற உலகத்தின்பாலும் அவர்களுக்கு ஈடுபாடு இருக்கிறது மெய்யறிவாளனை ஞானியோ இறைவனே த் தவிர மற்றவற்றைக் கண்ணெடுத்தும் பார்க்கமாட்டான். அப்படிப்பார்த்தாலும், பார்க்குமிடந்தோறும் இறைவவேயே ஞானியே எல்லோரிலும் இதனல்தான், காண்பான். எனக்கு இனியவன் என்று அறிவித்தான். अलंगला जा எல்லோரும் உண்மைதான், அவனுக்குச் சமம் என்பது ஆயினும், அடைந்து அவனது திருமுன் நிற்பவர் அவனே வெளிப்படையானது. இறையன்பு நோக களுக்கு அனுபவ பூர்வமாக உணரப்படுவது. ஆகையி ஏற்படும். ஞல், ஞானியே இறைவனுக்கு மிக நெருங்கி**யவன் என்றும்** மிக இன்யவன் என்றும் ஊகிக்கலாம்.

குளிரால் நடுங்கும்போது நமக்குச் சூடு தருவது நெருப் பின் தம்மைதான். ஆனுல், நெருப்பின் அருகில் போகாம GaiGu எட்ட நின்று கொண்டிருந்தால் எப்படி 35 சூடு தரும்? அதுபோலவே, உலகத்துத் திமைகள் நமக்குச் களிரிலிருந்து விடுபடவேண்டுமென்று என்னும் உண்டை விரும்புகின் றவர்கள் இறைவனருளால் шпа UL QU

கிடைக்கக்கூடிய மெய்யறிவு என்னும் நெருப்பை நாடி இறைவனது திருமுன் நேரு**க்**கு நேர் நிற்கவேண்டும்.

தங்களது முயற்சிகளுக்கிடையே சாதகர்கள், இறைவ னவன் உண்மையில் இருப்பதைவிடக் குறைந்த பெருமை யுடையவனுகவே நினேத்துக் கொள்கிறுர்கள். ஏதோ அவ்விறைவன் சாதுக்களேயும் தீயவர்களேயும், நல்லவர்களே **யும் கெட்டவர்களேயும். அறிந்தவர்களேயும் அ**றியாதவர் களேயும் வேற்றுமைப்படுத்துவது போல இவர்கள் எண்ணு கிரூர்கள். இவையெல்லாம் தவருன முடிவுகளாகும். மனிதர்களே இப்படியெல்லாம் இறைவன் வகைப்படுத்துவ தில்லே. அப்படியே அவன் செய்தால், அவனுடையசீற்றத்தை ஒரு தீயவனும் இவ்வுலகத்தில் ஒரு விநாடி கூடத் தாங்க மாட்டான். உலகில் நாம் எல்லோரும் வாழ்ந்து கொண் டிருக்கிறேம் என்றுல், அதற்குக் காரணம் இறைவன் வேற்றுமை பாராட்டுவதில்லே என்பதனுவ்தான். இந்த ஞானி ஒருவனுக்குத்தான் தெரியும். மற்றவர் 2 ATT GOLD களுக்கு இது தெரியாது. கடவுள் ஏதோ தங்களே வட்டு எங்கோ வெகு தூரத்தில் இருப்பது போன்ற பொய்யான எண்ணத்தில் உழன்று கொண்டிருக்கிறுர்கள்.

ஞானி மாயையினின்றும் விடுபட்டவன்; ஸத்வம் ராஜஸ் தமஸ் என்ற முக்குணங்களினுல் அவன் கவரப்படவில்லே. அறிவை விரும்பி நிற்கிற ஜிஜ்ஞாஸுவோ வென்முல் இதற்குமாருக இருக்கிருன். புனித எண்ணங்கள், இறை பணிகள் இவற்றை மேற்கொண்டு, இடையருமல் இறைவனேச் சிந்திப்பதில் தன் நேரத்தைச் செலவிடுகிருன். இறைவனேச் சிந்திப்பதில் தன் நேரத்தைச் செலவிடுகிருன். ஆர்த்தர்களும் அர்த்தார்த்திகளும், தங்களே உயர்த்தும் அநுபவங்கள் வளர்த்துக் சொண்டு, மெய்யையும் பொய்யை யும் ஆராய்ந்து மெய்யறிவினே விரும்பும் ஜிஜ்ஞாஸுக்களாக மனர்கிருர்கள்.

காலப் போக்கில், அவர்களே ஞானிகளாக ஆகி, கரையேற்றப்படுருர்கள். இவ்வாறு, வாழ்வின் பயஞனது படிப்படியாக அடையப்படுகிறது. ஒரே அடியில் அந்தப் பயனே அடைந்துவிட முடியாது.

இதை ஒர் உதாரணத்தால் இன்னும் நன்ருகப் புரிந்து கொள்ளமுடியும். ஞானம் என்பது நெடுந்தூரம் நேரே

அதாவது, தன் ஊருக்குப் போவதற்கு செல்லும் ரயில். ஒருவன் எங்கும் நடுவில் இறங்கி வண்டி மாற வேண்டிய தில்லே. அறிவை விரும்பும் ஜிஜ்ஞாஸுவும் நேர தன் கொள்கிறுன். ஊருக்குச் செல்லும் பெட்டியில் ஏறிக் ஆளுல் இந்தப் பெட்டி நடுவில் வழியில் பல நிலேயங்களில் இண்த்து விடப்படும். நிறுத்தி வேறு வேறு ரயிலோடு இடத்தை கடைசியில் அவன் வேண்டிய GUITS காப்பாற்ற துயரத்திலிருந்து தன்னக் அடைகினுன். இறைவனே நாடும் ஆர்த்தன் சாதாரண ரயிலில் ஏறிக் வேண்டிய வண்டி மாற இது எங்கும் கொள் கிருன். ்ரயிலுமல்ல; பவழியில் தேவையில்லாமல் நேரே போகும் பிரிந்து வெவ்வேறு ரயில்களோடு பொருத்தி விடப்படும் பெட்டியுமல்ல; வழியில் பல இடங்களில் இறங்கி வேறு வண்டி வரும்வரையில் காத்துக் கிடக்க வேண்டியவன் இவன். தன்னுடைய இடத்திற்குப் படிப்படியாகப் போய்ச் டுதாலேவுப் தொல்லே நிறைந்த சேருகிறுன். 251 பிரயாணம். ஆனுல், இவ்வளவு தொக்லேகளுக் கிடையேயும், இந்த ஆர்த்தன் விடாமல் முயன்ருனுல் பிரயாணத்தை முடிக்கமுடியும். எல்லோரும் தம் இடத்திற்குப் போய்ச் சேருவதென்னவோ உண்மை; போகும் வழியும் விரைவும் வெவ்வேறு. இந்த நால்வகைப் பக்தர்களும் தர்மர்களேஎன்று கண்ணன் பல தடவை சொல்லிருப்பதில் வியப்பில்லே. ஏன் அப்படிச் சொன்னுன்? எனில் அவர்களெல்லோரும் ஒரே உயர் இலட்சியத்தையேதான் தேடுகிறுர்கள்.

''ஆகையினுலே விரிந்து ஆழங்காண முடியாத அந்த ஒன்றைத் தேடுங்கள். சின்வற்றுக்குள் உங்க**ள்** ஆசை களேக் குறுக்கிவிடாதீர்கள் சிறியதற்கு ஆசைப்படும் மனிதர்கள் கருமிகள். பெரியவனும் இறைவனே விரும்பும் மனிதர்கள்கள் பெரும் இதயம் படைத்தவர்கள், பெருந் தன்மை படைத்தவர்கள்'' என்றுன் கண்ணன்.

ஞானியின் பத்திதான் ஸஹஜ பக்தி எனப்படுகிறது. அதுதான் இறைவனிடத்தில் நேருக்கு நேராகச் செலுத்தப் படும் அன்பு: மற்றவருடைய பக்தி எல்லாம் கௌண பக்தி, சுற்றி வனேத்துச் செல்லும் அன்பு, மெய்யறிவு படைத்த ஞானி இறைவனேத் தன்னுடைய சொந்த ஆத்மாவாகப்

பார்க்கிருன். பக்தி என்பது அனுரக்க; இறைவனேக் குறித்த பற்று; - பரிவு பூஜ்யேஷு அனுராக: பக்தி. வணக்கத்திற்குரிய இடத்தில் வைக்கப்படும் அன்பு 2151 என்றுன் கண்ணன். பல பிறவிகளில் சேமித்த <u>நற்ப</u>யனுல் ஒருவன் ஞானியாகிறுன். நினேத்த உடனே ஏதோ வேகத்தில் Q(15 அடையப்படும் நிலே அல்ல अम् പിരാ கொடுத்துக் கடையில் வாங்கக் கூடிய தாயார்ப் LISTAL மல்ல. கடைச்சரக்கு அல்ல. அது பல பிறவிகளில் பயின்ற ஆன் மீகப் பயிற்சியின் நிறைவு. மக்களுக்குச் சேவை செய்ய நல்ல மருத்துவர்கள் வர வேண்டுமென்று விரும்புகிறேம். ஆனல் பல ஆண்டுகள் படிப்பும் அனுபவமுப் தான் அவர்களே உருவாக்க முடியும். தகுதியில்லா தவர் சுள் மருத்துவமனேகளில் மருத்துவர்களாக நியமிக்கப்பட்டால், அவர்கள் மருந்து கொடுப்பது, ரணசிகிச்சை செய்வது என்று தொடங்கி விட்டால் குணப்படுத்த வேண்டியவர் களேக் கொன்று குவித்து விடுவார்கள். இது ோலவே. இன்று ஞானியாக விளங்குகிறுன் ஒருவன் என்றுல், எவ்வளவு ஆண்டுகாலம் செய்த தவம் அவனுக்கு இத்தகைய உயர்வைத் தந்திருக்கும் என்று நீங்கள் எண்ணிப் பாருங்கள், முற்பிறவிகளிலிருந்து தொடரும் ஆன்மீகச் சக்திகளும் அவனது முயற்சிகளுக்கு உதவுகின்றன.

யாரெல்லாமோ இன்று தங்களே ஞானி என்று சொல்லிக் கொள்ளுகிறுர்கள். ஞானி தனக்கே உரித்தான சில இயல்புகளே உடையவன் என்பது ஒருவேளே இவர்களுக்குத் தெரியாது போலும். ''இவை எல்லாம் வாஸுதேவனே'' என்று தனது சொந்த உணர்வில் தோன்றிய முழக்கமே ஆவன் உண்மையான ஞானி என்பதற்கு அடையாளம். அந்த உணர்வை உறுதியாகத் தனதாக்கிக் கொள்வது தான் ஞானியின் மெய்யான அறிகுறி இங்கு வாஸுதேவன் என்றுல், வஸுதேவருடைய மகன் என்பது பொருளல்ல; எல்லாவற்றையும் தனக்கு வசிக்குமிடமாகக் கொண்டவன் பொருள். என்பதுதான் எல்லாவற்றிலும் இறைவனேக் காண்பவன் தான் ஞானி என்று Genavs தகுந்தவன். இங்ஙனமன்றி தம்மைத் தாமே ஞானி என்று மற்றவர்கள் சொல்லிக் கொள்வார்களாஞல் அத்தகையவர்கள் பெரயள

வில்தான் அப்படி. ஞானத்தை உண்மையாக உணர்ந்த வர்களாகமாட்டார்கள். இந்த ஞானம் என்பதுதான் என்ன? எல்லாவற்றையும் அறியச் செய்யும் நுண்ணறிவை அடைவதுதான் அது. ஆகவே மற்றெதையும் அறிவதைத் தேவையற்றதாக்குகிறது அந்த நுண்ணறிவு.

இது ஞானி போய்ச் சேரும் உச்சம். இதற்கு மாருக, சில பாடல்களே மனப்பாடம் செய்து ஒப்பிப்பவர்கள், சில புத்தகங்களேப் புரட்டிப் பார்த்தவர்கள், பத்துப் பேரோடு மந்திரவாதி மேடைகளேறி கல்வியின் பெருமிதத்தில், வாயிலிருந்து நூலிழையை முடிவில்லாமல் வெளிக் கொணருவதுபோல, ஏற்கனவே நெட்டுருப் போட்டதை யெல்லாம் மூச்சுவிடாமல் நீளநீளப் பேச்சுக்களாக உருட்டி மணிக் கணக்காக அளப்பவர்கள், இவர்களெல்லாம் ஞானி என்று சொல்லிக்கொள்ள முடியாது தங்களேத் தாங்களே ஞானி என்று பட்டம் சூட்டிக்கொண்டு திரிகின்ற போலி கள் நிறைய இன்று இருக்கிறுர்கள். அவர்கள் உடுத்தி யிருப்பது என்னவோ காவி; ஆளுல் அவர்களது உள்ளங் ஒளி வீசும் மணிகளாகுமா? தள் பாவி, வெறுங்கற்கள் மாணிக்கக் கல்லாகுமா? செங்கற் கல்லேச் கல்லெல்லாம் செம்பொன் என்று எவன் எடைபோடுவான்? அறியாதவர் கள்தாம் இதிலெல்லாம் ஏமாந்து போவார்கள். அவர்கள் பொன்னேயும் கண்டவர்களில்லே; மண்ணேயும் கண்டவர்க ണിல്രേ.

கீதையில் மந்திரங்களின் அரசான இந்த ் எல்லாம் வாசுதேவனே'' என்பதைக் கண்ணன் அறிவித்ததே, இத் தகைய போலிப் பொய்யர்களே முறியடிப்பதற்காகத்தான். இத்தகைய புல்லர்கள் அவ்வப்பொழுது முளேப்பார்கள் என்று எதிர்பார்த்துத்தான் அவன் அவ்வாறு செய்தான். மனித இனத்தைக் காப்பதற்கு அந்த ஒரு மந்திரரத்நம் போதும். அது அவனுடைய மறைமுகமான நன்கொடை. அதை அவ்வாறு அறிந்து, அதன் பொருளில் கருத்தைச் செலுத்துங்கள். அதுவே தலேயாய நன்மை; அதுவே தலேயாய பயன். ''வாஸுதேவஸ் ஸர்வம்'' என்பதிலுள்ள ஆறு எழுத்துக்கள்தாம் மனித வாழ்வைப் பயனுள்ள இந்த மந்திரச் சொற்களின் செய்ய தாகச் apiquito. உணர்வு எக்காலமும் உள்ளத்தில் இல்லாமலேயே, பலர் தங்களே மகாத்மா, ஜகத்கு நட பகவான், பரமஹம்ஸன் ஞானி, தியாகி, ஆனந்தன் என்றெலாம் அழைத்துக் கொண்டு, போலியாயும் தம்மை எப்படியோ மக்களிடத் தில் மெய்யடியார் போல் நடித்துச் செல்வாக்கு**ப்** பெற்று விடுகிறுர்கள். இந்தப் பட்டங்களே யாரும் அவர்களுக்கு அளிக்கவில்லே. தாங்களாகவே பொறுக்கி எடுத்து தலேமேல் கொண்டைபோல அணிகிறுர்கள் ஊர்க் கவனத்தைத் தம்பால் இழுபதற்காக. இவை போலியானதால் வெகு விரைவிலேயே அவற்றின் கவர்ச்சி மறைந்துவிடும். அவர்கள் புறதோற்றத்தில் சந்நியாசிகள். ஆணல் உள்ளத்தில் பல ஆசைகள். வெளிப்பார்வைக்கு யோகம் ஆனுல், உள்ளுக்குள்ளே ரோகம். அவர்கள் பெயரெல்லாம் ஆனந்தம் என்று அலறும்; ஆஞல், அவர்கள் வழியெல்லாம் தப்பி அலேவர். அவர்களது சொற்கள் தேன்; ஆளுல், அவர்களது செயல்கள் வீண். இந்தத் தியாக யோக வேடதாரிகளேவிடத் தனது அன்றுடக் கடமைகளே ஒழுங்காகக் செய்து கொண்டு வாழும் ஓர் இல்லறத்தான் ஆன்மீக வழயில் எவ்வளவோ மேல்.

இந்தப் போலிகள் செய்யும் தீமைகள்தாம் பாரத நாட்டின் அறநெறியின் சீர்குலேவுக்கும் அதன் பழமையான வாழ்க்கை முறையின் நலிவிற்கும், பண்பாட்டின் தேய் விற்கும் காரணம். இதே காரணத்திஞல்தான் கடவுளிடத்து நம்பிக்கை குறைந்துவிட்டது. தியாகத்தை உபதேசுத்துக் கொண்டு போகத்துக்காக இவர்கள் அலேகிருர்கள். வாயளவில் அறவழியை உயர்த்திப் பேசிக்கொண்டு வெறுப்போடு செயர்படுகிருர்கள் இவ்வித நடத்தை துறவின் ஆணிவேரையே வெட்டி எறிந்து விடுகிறது. அழிவிற்கு அவர்கள் தப்பாமல் செல்லுகிருர்கள். எங்கு சொல்லும் செயலும் ஒன்றுபடவில்லேயோ அங்கு உண்மை யின் சுவடே இருக்காது.

நல்லது; இல்லறத்தார் ஏதோ கூடவோ குறையவோ உண்மையைப் பற்றிக் கொண்டிருக்கிறுர்கள், அவர்க ளுள்ளும் ஒன்றையும் வெறுக்காமல் மாசற்ற இதயங் கொண்டவர்கள் பலர் இருக்கிறுர்கள், நன்னெறி, நற்குணம் இவற்றிணப் பற்றி அவர்கள் பேசுகிறுர்கள் ஆணுல்

தியாகிகள், யோகிகள் என்று உலா வருகிறவர்கள்தாம் வெறுப்புணர்சிகளுக்கும் எல்லாவகையான ஆளாகி அடிமையாகியிருக்கிருர்கள் அசைகளுக்கும் எல்லாவகை என்பதைப் பார்க்கிளும். இவர்களே வீழ்த்து**வ**தற்காக தோண்டிவைக்கப்பட்ட படுகுழிகள் இவை. இவைகளில் விழுகிரூர்கள். ஆணவம், பொருமை,படாடோபம் இவை முயற்சிகளேயும் சாதகனுடைய அத்தனே வீணடித்து விடுகின்றன. ஆகையால், உண்மையை நாடுபவர்களும். விழிப்புடனிருக்க பக்தர்களும் எப்பொழுதும் வேண்டும். விரும்பத்தகாத இந்த ஆபாச குணங்களிலிருந்து அவர்கள் விலகியிருக்க வேண்டும். இடைவனுடைய பெருமையை நினேத் திருப்பதிலேயே அவர்கள் வளர வேண்டும்; வாழ்வின் நோக்கத்தை அடைவதிலே பெறப்படும் பேரீன்பத்தை உணர்வதற்கு ஆர்வத்துடன் முயன்று கொண்டு. அறதெறி யைப் பயிலுவதில் அவர்கள் உயரவேண்டும். பின்னர். தாம் எய்தும் பேரின்பத்தை உலகத்தாரோடு இந்தப் பகிர்ந்து கொள்ளவேண்டும். உலக அமைதியையும் अम உலக வளத்தையும் தோற்றுவிக்கும், ஞானிகளின் மூலமாக உலகம் ஒளிபெற்றுத் திகழும் என்று கண்ணன் சொன்ன இத்தகைய உண்மையான பொழுது ஞானி : வேத்தான் குறிப்பிட்டான்.

## Assauraid 14

மெய்யுணர்விற்கு நிகரானது ஒன்றில்லே, மெய்யு ணரிவு (ஞானம்) என்பது என்ன? இந்த மாருத ஒட்ட மென்னும் கடலே, ஸம்ஸாரத்தைக் கடக்கச் செய்வதுதான் மெய்யுணர்வு. உண்மைதான். அது இரண்டு வகைப்பட்டது பொருள்கணேப் பற்றிய அறிவு முதலாவது; வேற்றுமையற்ற ஒருமை அறிவு இரண்டாவது.

முதலாவது; உலகத்தைப் பற்றிய அறிவு. இரண் டாவது, உயிரையும் மெய்ப் பொருளேயும் ஒன்ருக அறியும் அறிவு. இதுதான் வேற்றுகைமயற்ற முழு அறிவு 95 ஏதோ புத்தயினுடைய செயலன்று. அதற்கும் மேம்பட்ட, புத்தியினுடைய செயல்களேயும் பார்த்துக் கொண்டிருக்கும் ஒன்றின் அமைப்பு மெய்யென்று अडा. நாம் தவருக நினே த் துக் கொண்டிருக்கும் இந்த மாருத ஒட்டத்தைப் பற்றிய மயத்கத்தை அது மனிதனுடைய அழிக்கிறது. இதுயத்திலிருந்து அது அச்சத்தை அகற்றுகிறது. அவரைக இவை எல்லாமாகவும் இருக்கும் பரம்பொருளே வம், 25 அவனுக்குத் தெரிவிக்கிறது. அதனுல் மெய்யறிவு 3 31 என்றும், மிக நுண்மையான அறிவு என்றும் அழைக்கப் படுகிறது.

இந்த வேற்றுமை நீங்கிய மெய்யறிவை இரண்டு வழி களில் மனிதன் அணுகலாம். ஒன்று அகத்தது. மற்றது புறத்தது. இவற்றில் புறத்தது நீஷ்காம கர்மம்: எல்லாச் செயல்களேயும் பயன் கருதாது இறைபணியாய்ச் செய்தல். செயல்களேயும் பயன் கருதாது இறைபணியாய்ச் செய்தல். தியானமும் சமாதியும் அகவழிகள். வேதாந்த பரிபாஷை யில் இது நீதித்யாஸனம் எனப்படும். முதலில் கற்றுப் பின் கற்றவற்றைச் சிந்தனே சேய் இவைதான் தியானத்தின் இரண்டு தளங்கள். இவையின்றி, தியானத்தைப் பெறுவது முடியாத காரியம்.

இதுதான் ஆத்ம-ஸம்மமம் என்பதன் பொருள், அதாவது, புலனடக்கம், புற உலகத்தினின்றும் ஒதுக்கி நிற்றல், புற உலகத்தினின்றும் மனத்தை மீட்டு உள்ளிழுத் துக் கொள்ளல். இது தான் வாழ்க்கையின் குறிக்கோள்; பரம் பொருளே அறிவது; வீடுபேற்றை அடைவது இதைத் முடியாது. இருக்க தவிர வேறு பயன் மனிதனுக்கு மாளிகைகள் கட்டிக் கொள்வதற்கோ, பணணேகளே வாங்கிச் சேர்ப்பதற்கோ, செல்வத்தைக் குவிப்பதற்கோ, மக்களேப் பெறுவதற்கோ, பட்டங்கள் சம்பாதிப்பதற்கோ, சமூக வாழ்க்கையில் உயர் நிலேகளே எய்துவதற்கோ ஒரு வழியாக மனிதனுக்கு வாழ்வு அளிக்கப்பட்டிருக்கவில்லே. அவனுடைய வாழ்க்கையின் சார்ந்து බූබ්බී. பெருமை இவற்றைச் வெற்றி முழுவதும் நிரந்தரமான இன்பத்தைப் பெறுவதி லும். துயரத்திலிருந்தும் கொந்தளிப்பிலிருந்தும்நிரந்தரமான விடு தலே பெறுவதிலும்தான் அடங்கியிருக்கிறது.

''உலகெங்குமுள்ள நித்ய வாழ்வின் செல்வக் குழ**ந்தை** காள்! கேண்மின்!' (ச்ருண்வந்து விச்வேஅம் ருதஷ்ய புத்ரா:) நித்திய என்பதுதான் அறைகூவல்: அழைப்பு இறவாத வாழ்வு நம் பரம்பரைச் சொத்து; இதைத் தெரிந்து உணர இது திரும்ப அடையப்பட வேண்டும். பெபர் வேண்டும். நீங்க தளேகள் வேண்டும் கனவுப் உருவங்கள் என்ற தளேகள் அவை. அவைமாறக் ஆகிய பொருள்களால் உயிர்களின் உண்மையான கூடியவை: தற்காலிகமானவை மனிதன் தாய இன்ப வடிவ இயல்புகள் அல்ல . M m . இன்பம் மானவன் என்று உணர்வதே மெய்யறிவு. இந்த சிறிது முக்காலங்களிலும் மாருமல் காலத் இருப்பது. துக்குத் துன்பத்திலிருந்து தப்புவ**து**ம் சிறி**து** காலத்துக்கு இன்பத்தைப் பெற்றிருப்பதும் உண்மையான விடுதலேக்கு தூய, அடையாளங்களல்ல. ' . இந்த மெய்யான' மாருத நீபற்ற வேண் இன்ப நிலேயை நீ தேடுவாயாஞல், என்னே டும்'' என்றுன் கண்ணன்.

''அர்ஜுஞ! முதுமையிலிருந்தும் தளர்ச்சிலிருந்தும் விடுபடுவதற்காக என்னேப்பற்றிக் கொண்டு எவன் ஆன்மீக சாதனங்களேப் பழகுகின்ருஞே அவன் பிரம்மம், கர்மம், ஆத்மா இவற்றைப் பற்றித் தெரிந்து கொள்ள வேண்டியதை யெல்லாம் தெரிந்து கொள்வான். அதிபூதத்திற்கும், அதி தைவத்திற்கும் அதியக்ஞத்திற்கும் நானே தலேவன். இவ்வாறு பக்தன் என்னே வழிபட்டால், மனத்தின்கட்டற்ற போக்குகளே முழுவதும் அடக்கிச் சீர்மையை வளர்த்துக் கொள்வான். மேலும், அத்தகைய பக்தன் தனது இறுதி நேரத்திலும் என்னே மறவாமல் என்னேயே நினேத்திருப் பான். அதளுல் என்னேயே அடைவான். அதாவது, என்னிடம் கலந்து விடுவான்.

**' அர்ஜுஞ! ஒவ்வொருவரும் முதுமையையும் சாவையும்** கவலேப்படுகிரூர்கள். வேண்டுமென்று கவலேப் தவிர்க்க **படுவது** என்பது மனிதனின் பலவீனம்தான். ஆனல் வெறுங் கவலேயிஞல் மட்டும் ஆவது என்ன? தான் அடைய விரும்பும் குறிக்கோளுக்கு ஏற்ப ஒருவனதும் நடத்தையும் செயல்களும் அமைய வேண்டும். மனமறிந்து விரும்பினுல், இறைவனிடம் முழு நம்பிக்கை வைத்து அந்த நம்பிக்கை அவனேச் சரணடைந்தால், யோடு அருட்கதர் அவனது களால் துமரப் பனிப்படலம் சிதறுண்டு போகும். இதற்கு மாருக, உலகத்துப் பொருள்களிடம் **நம்பிக்**கை ஒருவன் வைப்பானுனுல், அதனுல் வரும் துன்பத்திற்கு Up up Car இராது. இறைவனேத் தவிர வேருரே சக்தியினும் அதை அழிக்கவும் முடியாது. இந்த மாயையின் நாயகனே, இந்தக் கனவுலகத்தின் சிற்பியைச் சேவியுங்கள்; கனவைச் சேவிப் பதைவிட இதுதான் மேல்.

''மயக்கத்தில் பற்று வைத்தால் ஏமாற்றத்தைத் தவிர வேறு என்ன கிடைக்கும்? இத்தகைய தேட்டங்களால் எப்படிப் பேரின்பம் பெற முடியும்? பேரின்பத்தைப் பெருமல், துன்பம் அகலாமல் எப்படி விடுதலே கிடைக்கும்?'' என்று கண்ணன் கேட்டான்.

இப்பொழுது அர்ஜுனன் இடைமறித்தான். ''கண்ணு! இத்தகையவர்கள் உன்னே அடைய முடியாதா? உன்னே அடைவதற்கு முன்னுல் துயரத்தை வென்ருக வேண்டும் என்று சொல்கிருய். நல்லது; அந்தத் துயரத்தின் தோற்று வாய் என்ன? அதை எப்படிச் சாமாளிப்பது? அது எப்படி உண்டாகிறது? அது உண்டாகும் வகையும் வளரும் வகை யும் தெரியாமல் அதை அடக்குவதற்கு ஒருவன் எப்படி முயல முடியும்? இந்தத் துயரம் எவ்வாறு மனித மனத்தில் உண்டாகின்றது என்பதைத் தயை செய்து என்க்குச் சொல்லவேணும்! ' என்றுன்.

' அர்ஜுஞ! கேள்! எல்லா வகையான துயரங்களுக்கும் அறியாமையே சாரணம். இந்த அறியாமைக்குக் காரணம் நான் சொல்லு கேட்கலாம். என்ன என்று என்னே 15 தன்னே ஒன்றுபடுத்திக் கொள்வது; கறேன் உடலோடு உடலே நான் என்று பயங்குவது; இதுதான் அறியாமை. இருள நீங்கும். உண்மையை. உணர்ந்தால்தான் 95 அதை அச்சுறுத்தி அகற்ற வேண்டுமானுல் ஒளி வேண்டும். இறைஞ்சி விரட்டி விட முடியாது; கெஞ்சிக் கத்தாடி ஏற்றின அதைப் பணிய வைக்க முடியாது. விளக்கை இருள் மறையாது நீ என்ன செய்தாலும் சரி, லொழிய இது போலவே, அறியாமை ஒழிக என்று ஆசைப்பட்டால் தன்மை மட்டும் அது மறையாது. அந்த அறியாமையின் கொண் யையும் அதனுடைய விளேவுகளேயும் உணர்ந்து டால், உண்மை வெளிப்படும், துயரம் மறையும்.

''அறியாமை நீங்கும் போது துயரமும் நீங்கும். ஆகவே என்னேப் பற்றிக் கொண்டு மெய்யறிவின் ஒளிவைப் பெற்று, துயரமில்லாத வாழ்க்கையை அடைவாயாக'' என்று கண்ணன் சொன்னுன்.

2 का दिना உடனே அர்ஜுனன், 'கண்ணு! இதுவரை அடைவதற்குரிய சில வழிகளே நீ சொல்லிக் கொண்டு வந்தாய். இப்பொழுது, இதன் முடிவில் Gau இந்த அதன் பொருளே குண்டைத் தூக்கிப் போட்டால் நான் முன்னேற் எவ்வாறு புரிந்து கொள்ளமுடியும்? அதற்கு ஆற்றலேயும் கொடுத்தா பாடாக, நீ எனக்குச் சிறிதளவு யில்லே. தயவு செய்! இந்த விஷயத்தை இன்னும் சிறிது விளக்கமாக எனக்கு எடுத்துச் சொல்லி எனக்கு மகிழ்ச்சி யைத் தரதேனும். அப்பொழுது உன்னே இன்னும் நன்ருக அறிந்து கொள்வதற்கும் உன்னேயே அடைவதற்கும் 35 உதவியாயிருக்கும்'' என்று அர்ஜுனன் பதட்டப்பட்டான்

இதற்குக் கண்ணன் ''என் அருமை மைத்துஞ! கேள் மீரம்மம், அத்யாத்மம், கர்மம். அதிபூதம், அதிதைவம், அதியக்கும் இவற்றின் பொருளேத் தெளிவாக்கிக் கொண்டால் என்னுடைய இரக்கியம் புலப்படும். உனக்கு இன்னென்றும் சொல்லுகிறேன். என்னுடைய இரக்கி யத்தை அறிந்தவன் என்*னே* அறிந்தவஞ்கிருன்.''

' அப்படியாளுல், மதுசூதனு! எனக்கு முதலில் பிரம்மம் என்பதை எடுத்துச் சொல்வாயாக!'' என்று வியந்து கேட்டான் அர்ஜுனன்.

''அர்ஜுஞ! இந்த பிரம்மம் என்பது மேலானது குறிப்படப்படுகிறது. பிரம்மம் அழியாதது என்று என்ற சொல் பெரியது அகண்டது' என்ற தாதுவிலிருந்து ்பெரியது' என்று நீகேட்கலாம். நீ பிறந்தது. ണഖ്ഖണഖ്വ பெரியது என்று கருது திருயோ அதைவிடப் எதைக் பெரியது, இதுதான் விடை. அக்ஷரம் என்றசொல் அழியாதது அதற்கு இன்னெரு என்று பொருள்படும் பொருளும் உண்டு. எங்கும் நிறைந்தவன். எங்கும் கரந்தவன் என்பது பிரம்மம் என்பது வெறும் அக்ஷாம் மட்டுமல்ல என்பதை நீ கவனித்திருப்பாய் அது பரம் அக்ஷாம் இதன் பொருள் இடத்திற்கும் அறிகிற்கும் என்ன? அது காலத்திற்கும் அப்பாற்பட்ட ஒர் அக்ஷரம் அல்லது அழியாப் பொருள் நம் மடைய கிந்தணயின் எந்த அமைப்பினுலும் 200 5 அறியமுடியாது. அது தேய்வதுமில்லே; முடிவதுமில்லே. அது மேலான அழியாப் பொருள்; வாக்கிற்கும் கற்பணக்கும் எட்டாதது.

மனித '' இத்தகைய பரம்பொருளே அடைவதுதான் இனத்தின் குறிக்கோள். 'அழியாதது' என்பதும் ்பரம் குறிக் பொருள்'' என்பதும் ஒரே இலட்சியத்தைத்தான் கின்றன. ஒரே இரண்டு உண்மையின் பக்கங்களான ஸகுணத்தையும் நிர்க்குணத்தையும் அவை காண்பிக்கின்றன. ·அக்ஷாம்' என்ற சொல் ''ஓம்'' என்ற பிரணவ எழுத்தையும் குறிக்கும். இந்த ஓம் என்பது பரம்பொருளின் குறியீடாகும். இதனுல்தான் கீதையின் இந்த அத்தியாயம் 2180g1-UTU பிரம–யோகம் எனப்படுகிறது பிரம்மத்திற்கு DI an G அடைமொழிகள் உண்டு. ஒன்று பரமம்; இன்னென் று அக்ஷாரம். அக்ஷாரம் என்பது ஓம் என்ற பிரணவத்தையும் குறிக்கும்; மாயையையும் குறிக்கும். மாயையும் \_i 8nL பிரணவத்தில் அடங்கும். இவையிரண்டும் பரம்பாரு<sup>2</sup>ளக்

H. V. STVASZEA

குணங்களோடு கூடியதாக ஸ்குணமாசச் செய்கின்றன ஆஞல் பரங்பொருள் உண்மையில் குணங் குறிகளில்லாத தூய தன்னிறைவை உடையது. இதை அறிபவன் என்னே அடைகிறுன்.

''இனி அடுத்த கருத்துக்கு வருவோம்; இந்தப் பரம் பொருள்தான் ஒவ்வொரு உடலிலும் ''நான்'' என்னும் ் நான்'' வடிவத்தில் வசிக்கிறது. உண்மையில், இந்த உடலும் என்னும் பொருளேச் சுற்றித்தான் ஒவ்வொரு ஒவ்வொரு இயங்குகிறது. ஒவ்வோர் உடலிலும் அதன் பகுதியும் உறுப்பும் ஒரு முக்கியமான வேலேயைச் செய்கிறது ஒவ்வொரு புலனும் வெளியுலகத்திலிருக்கும் ஒரு குறிப்பிட்ட பொருளோடு தொடர்பு கொண்டு, குறிப்பிட்ட உணர்வுகளே புலன்களோடு சேர்ந்திருந் நமக்கு அறிவிக்கின்றது. ஆனுல் அவற்றிற்குப் பின்னுல் தாலும், அவற்றுக்கு மேலாக என்று ஒன்று உடலில் விளங்குகிறது இதனுடன் ் நான்'' தொடர்பு நீங்கினுல் எல்லாமே சடப் பொருளாகிவிடும்.

''இந்த ''நான்'' என்ற ஆற்றல் புலன்களினூடே பாயும் பொழுது. அவை தமக்குரிய தொழிலேச் செய்ய வல்லவை களாகின்றன. அந்த ஆற்றல்தான் அத்யாத்மம் எனப்படும் மிகுந்த பிரயாசையின்றி இதைத் தெரித்து கொள்ள முடியாது. மிகவும் கூரிய பகுத்தறிவைப் பயன்படுத்தினுல் ஏதோ சிறிதளவு அதைத் தெரிந்து கொள்ளலாம். பிரம்மம் என்பது ''தத்'' (அது) என்று கூறப்படும். அத்யாத்மம் ''த்வம்'' (நீ) என்று கூறப்படும். இதை இன்னும் என்பது விளக்கமாகத் தெரிவிப்பதென்ருல், இவை யிரண்டையும் முறையே தோற்றம் என்றும் தன்மை என்றும், அல்லது செம்பொருள் உருவம் என்றும் அந்த உருவத்தையுடைய கொள்ளலாம். பிரம்மம் என்பது என்றும் உருவம்; அத்யாத்மம் என்பது அதையுடைய செம்பொருள்'' என்றுன் கண்ணன்.

இந்தக் கருத்தை இன்னும் சற்று ஊன்றிப் பார்க்கலாம் வேதங்கள் பரம்பொருளேச் (பிரமத்தை) சத் –சித் – ஆனந்தம் உண்மை, அறிவு, இன்பம்) என்று வர்ணிக்கின்றன அல்லவா? வேதாந்த மொழியில் இப்படிக் சுட்டிக்காட்டுவது ஒரு முறை இன்னுரை முறை. அஸ்தி, பாதி பிரியம்

(இருக்கிறது, விளங்குகிறது' அன்புக்குரியது) என்பது. இவ்விரண்டு வர்ணணேகளும் ஒன்று' வெவ்வேறு? സെട என்றுல் கடந்தகாலம் 'நிகழ்காலம்' வருங்காலம் மூன்றிலும் என்று பொருள். மாளுமல் தொடர்ந்து நிற்பது DG5 பொருள்தான் அஸ்தி என்ற சொல்லிற்கும். சித் என்றுல் எல்லாவற்றையும் அறிகின்ற ஒன்று என்ற பொருள். இதே பொருள்தான் பாதி என்ற சொல்லினையும் பெறப்படுகிறது. ஆனந்தம் என்றுல் முடிவில்லாத பேரின்பம் என்று பொருள். சொல்லும் இதையேதான் சியம் என்ற காட்டுகிறது. இவை மூன்றும் ஒவ்வொரு மனிதனிடத்திலும் காணக்கிடக் கின்றன. மனிதன் மட்டுமல்ல, விலங்குகள், பறவைகள் இவற்றிலும் கூட இவை அமைந்திருக்கின்றன.

இம்மூன்றில், ஸத் என்பதை எடுத்துக் கொண்டு பாருங்கள்; இது இன்னும் தெளிவாகும். நாளில்லா @(h விட்டால் ஒரு நாள் இந்த உடல் அழியக்கூடியது. தெரியும். எல்லோருக்கும் இந்த அடிப்படையான உண்மையை அறியாதவர்கள் யாருமில்லே. இருந்தும். சாவைக் கண்டு எல்லோகும் நடுங்கு இருர்கள். மரணத்தை வரவேற்பவன் யாருமில்லே; அதை ஆர்வத்தோடு சந்திக்க விரூர்புபவனும் இல்லே. சாவு தவிர்க்க முடியாதது. அதை வரவேற்சாவிட்டாலும் அதை விலக்க முயன்ருலும் அதை என்றைக்காவது ஒரு நாள் சந்தித்தாக வேண்டும். பிறந்த தெல்லாம் ஒருநாள் மறையத்தான் வேண்டும், இருந்தும், யாரும் சாவதை விரும்புவதில்லே.

இந்த முரண்பாட்டுக்கு என்ன தீர்வு? நன்றுக இதைக் கவனியுங்கள்:– சாவை வாவேற்காதது யார்? எது சாவைத் தழுவுகிறது? எது நீங்கிப் போகிறது? எது மிஞ்சி நிற்கிறது? இதற்கு விடை: உடல்தான் சாகிறது; உடல்தான் விழுகிறது. இறவாதது ஆத்மா செம்பொருள். என்ற அது நாமே. நாம்' என்ற ஆத்மா இறப்பதாகத் தவருக எண்ணி மயங்குகிறீர்கள். மெய்ப்பொருளாகிய நீங்கள் நமக்குச் சாவுமில்லே; பிறவியுமில்லே. உடல் சாகிறது. ஆத்மா மெய்ப்ொருளோ, நித்தியமாகவும், சத்தியமாகவுப், நிர்மல மாசவும் இருப்பதால் அழிவதில்லே. இந்த அழியாத மெய்ப் பொருளே நீங்கள் எல்லோரும். நீங்களே ஸத்; உங்கள் இயல்பே ஸத். நீங்கள் தான் இறவாமையின் புதல்வர்கள். உடலல்ல ஆத்ம மெய்ப் பொருளே இருப்பது, உடலல்ல.

நீங்களே ஸத்; அழிவில்லாத ஆத்மா. ஒவ்வொரு உடற் பேழையிலும் இருப்பது இந்த ஆத்மாதான். அதனுல்தான், என்றும் மாருத உள்ள பொருளாக இந்த ஸத்தின் ஆற்றலே ஒவ்வொரு உயிரும் உணர்கிறது. இதில் ஐயத்திற்கிடமே யில்லே. அவ்வளவு தெளிவாக இருக்கிறது.

இரண்டாவது தன்மையான சித் என்பதை ୁର୍ଗୀ எடுத்துக் கொள்வோம். சித் என்பது எல்லாவற்றையும் ஆற்றல். தெரிந்து கொள்ளும்படி தூண்டும் தனக்குத் தெரிவதை யெல்லாம் அறிந்து கொள்ள வேண்டும் என்பதில் எல்லோருக்கும் ஆர்வம் இருக்கிறது , இது என்ன? இது எப்படி ஏற்படுகிறது?'' என்றெல்லாம் அவன் கேட்கிறுன். இப்படி அறிந்து கொள்வதில் வெற்றி பெற்றவர்கள் மற்றும் இருக்கலாம். எண்ணிக்கைகளில் மிகச் சிலராக சிலருக்கு ஆர்வம் மட்டும் இருக்கலாம். ஆனுல் விடாமல் வேண்டிய உறுதியான முயன்று வெற்றி பெறுவதற்கு அறிவாற்றல் இல்லாமலிருக்கலாம். ஆனுல் இதனுலே ஒன்றும் வித்தியாசமில்லே. தேவையானது என்னவென்ருல் அறிந்துகொள்ள வேண்டும் என்ற வேட்கைதான், துடிப்புத்தான்.

நீங்கள் சந்தைக்கோ கடைத்தெருவிற்கோ கண் காட்சிக்கோ செல்லும்பொழுது உங்களோடு ஒரு சின்னப் பையனேயும அழைத்துக் கொண்டு போங்கள். இரண்டு பக்கங்களிலுமுள்ள பல்வேறு பொருள்களேப் பார்த்துக் கொண்டு மட்டும் அவன் வருவதில்லே என்பதை நீங்கள் பார்க்கலாம். ''இது என்ன? அது என்ன?'' என்று தன்னே அழைத்துச் செல்பவரை விடாமல் கேள்விகள் கேட்பான். அது அவனுக்குத் தேவையில்லாத பொருளாக இருக்கலாம்; அல்லது அவனது அறிவிற்கு எட்டாததாகவும் இருக்கலாம்; இருப்பினும் அவனது கேள்விப் பெருக்கு நிற்காது.

இந்த அறிவுப் பசியின் உட்பொருளேச் சிந்தித்துப் பாருங்கள். தன்னே வெளிப்படுத்திக் கொள்ளும் சீத் சக்தியே இது. எது எப்படி இருந்தாலும் இருக்கட்டும் என்று விட்டு விடும் இயற்கை அதனிடம் இல்லே. அறிவு ஏற்படும்வரை அது அமைவதில்லே. ஆகவே இந்தப் பசி கேள்விப் பெருக்காக வெளியாகிறது. இந்த சித் சக்தி தன்னெளி கொண்டது. அதனுல் ஜடப்பொருள்களேயும் விளங்கச் செய்யும் ஆற்றல் அதற்கு உண்டு. அதனுல்தான் இந்தக் குணங்களெல்லாம் மனிதனிடத்தில் ஒளிர்கின்றன. மற்றப் பொருள்களேயும் அவனுக்குத் தெளிவாக்குகின்றன. மனிதன் தன்னிடத்தில் இந்தச் சித் சக்தியை அல்லது அறிவாற்றலேப் பெற்றிருக்கிறுன் என்று விளக்க இதுவே போதும்.

இனி: மூன்ருவது தன்மையான ஆனந்தம். விலங்கு களும் பறவைகளும் கூட யாரும் தூண்டாமலே சொல்லித் தராமலே இன்பத்துக்கு ஏங்குகின்றன. அதை அடை வதற்கு எல்லா மூயற்சிகளேயும் செய்கின்றன. அவைகளில் ஒன்றுகூடத் துயரத்திற்கும் துன்பத்திற்கும் ஆசைப் படுவதில்ல. அவற்றிலிருந்து தப்புவதற்கும், அவை எல்லா முயற்சிகளேயும் செய்கின்றன; அவை தவிர்க்கமுடியாதன வாக ஆகும் பொழுது. அவற்றைத் தீர்த்துக் கொள்ளவும் மூயலுகின்றன.

மனிதனேப் பற்றியோ, வேறு அதிகமான விளக்கம் ஒன்றும் தேவையில்லே அவன் எப்பொழுதும் எல்லாச் செயல்களிலும் மூயற்சிகளிலும் இடையருத இன்பத்தையே இடத்திலும். தேடுகிருன். எந்த நேரத்திலும், எந்த வாழ்க்கையின் எந்த நிலேயிலும் துன்பத்தை அவன விரும்புவதில்லே. செய்யும் எந்தத் தொழுகையிலும், பங்கு கொள்ளும் எந்தப் பஜனேயிலும், ஏற்றுக் கொள்ளும் எந்த நோன்பிலும், நடத்தும் எந்தச் சடங்கிலும், செல்லும் எந்த எந்த யாத்திரையிலும், தன் ஆன்மீக நலனுக்காகத்தரும் நன்கொடையிலும், தனக்கும் தன்னேச் சேர்ந்தவர்களுக்கும் இன்பத்தையும் மனநிறைவையும் அவன் வேண்டுகிறுன்,

அவ்வளவு தூரம் போவானேன், நோயிஞல் உடல் வருந்தும் பொழுது அதைப் போக்கி அவனே மறுபடி முழு மனிதஞக்க மருத்துவர் மருத்து கொடுக்கும்பொழுது, அந்த மருந்து கூட இனிப்பாகவும், இதமாகவும், உவப்பாகவும் இருக்கவேண்டும் என்று விரும்புகிறுன்!

இந்த ஆசையின் வேர் எது? மனிதன் அடிப்படையில் இன்ப இயல்பினதை இருக்கிருன். இன்பமே அவனது

சொந்தத் தன்மை. அவன் தங்கியிருக்கும் உடலின் தன்மை யல்ல அவனது இந்தச் சொந்தத் தன்மை அவன் ஆத்மா. இன்பம் என்பது ஆத்மாவின் இயல். அதஞல்தான், நீங்கள் இன்பமாக இருக்கும் பொழுது ஒருவரும் வியப்படைவதில்லே உங்கள் இன்பத்திற்குக் காரணம் என்ன என்று அவர்கள் குடைந்து பார்ப்பதில்லே. ஏனெனில். உங்களுக்கு அது இயற்கையான ஓன்று. ஏற்கனவே இல்லாத இடத்தில் ஒன்று தடிரென்று காணப்படும் பொழுதுதான் உங்களுக்கு வியப்பு ஏற்படுகிறது. தினந்தோறும் பார்த்துக் கொண் டிருக்கும் ஒன்று நம்முடைய ஆவலேத் தூண்டிவிடுவதில்ல இயற்கைக்கு மாருக உண்டாகும் ஒன்று பொழுதோ. காணப்படும் பொழுதோதான் இந்த ஆவல் ஏற்படுகிறது,

உதாரணத்தை இந்த எடுத்துக் கொள்ளுங்கள். @ (T தொட்டிலில் குழந்தை தூங்கிக் கொண்டிருக்கிறது கிண் கிணி ஒசை கேட்கும் பொழுதும் அல்லது வேறு ஏதேனும் பொய்மையைப் பார்க்கும் பொழுதும், அல்லது அதன் உள்ளத்தை மலரச் செய்யும் இனிமையான ஏதேனும் ஓர் உணர்வு உண்டாகும் பொழுதும் சிரிக்கிறது; 副勁 விளேயாடுகிறது இதையெல்லாம் பார்த்து ஒருவரும் வியப்படை வதுமில்லே; கவலேப் படுவதுமில்லே. இதன் விளேவாக ஒருவரும் தங்கள் மன அமைதியை இழப்பதில்லே இப்பொழுது, விள்யாடிக் கொண்டும் சிரித்துக் கொண்டும் இருந்த குழந்தை ஆரம்பித்தது ST GOT M 3(4)51 அலற வைத்துக் கொள்வோம். சுற்றி இருப்பவர்களெல்லாம் உடனே தொட்டிலே நோக்கி ஒடுவார்கள்; குழந்தையின் மெத்தையையும் மெத்தை விரிப்பையும் உத**றிப் பா**ர்த்துக் குழந்தையின் அழுகைக்குக் காரணத்தைத் தேடுவார்கள். குழந்தையை வளர்ப்பதில் உள்ளவர்களுக்கு அனுபவம் தெரியும். இதெல்லாம் மகிழ்ச்சியாக குழந்தை जन இருந்தது என்பதன் காரன த்தைத் தெரிந்து கொள்ள ஒருலரும் கவல கொள்ளவில்லே. ஆனுல் அது A(ILID. பொழுது அதற்கான காரணத்தை எல்லோரும் தேடிஞர்கள். இது ஏன் ஏனென்ருல், மருழ்ச்சியும் இன்பமும் அதன் இயற்கை துன்பம் செயற்கை; அதன் இயல்புக்கு விரோதமானது.

இது மட்டும் இல்லே; இன்னும் இருக்கிறது. நம்மூடைய அநுபவத்திலிருந்தே வேரெரு உதாரணத்தை எடுத்துக் கொள்வோம். உங்களுடைய உறவினரோ நண்பரோ வசதி யாக மகிழ்ச்சியாக இருக்கிருர் என்றுல், அவர் எப்படி அவ்வளவு மகிழ்ச்சியாக இருக்கிருர் என்று அறிந்துகொள்ள ஒருவரும் சிரமப்படுவதில்லே. அவரைப் பற்றி அக்கறைப் படுவதில்லே. அது ஏன், இது எப்படி என்று கேள்விகளால் அவரைத் துளேத்தெடுப்பதில்லே. ஆனுல் அவரைத் துயரம் தாக்கும் பொழுது, அவர் துன்பப்படும் பொழுது, அவரை யும் தொந்தரவுபடுத்தி, நீங்களும் கவலேக்குள்ளாகிறீர்கள். இது ஏன் என்றுல், மகிழ்ச்சி இயற்கையானது: எதிர் பார்க்கக் கூடியது; வியப்புக்குரிய' ஒன்றன்று. 35 ஆத்மாவின் சொந்தத் தன்மையாகும். அந்த ஆத்மா என்ற மெய்ப்பொருளே நாம் ஒவ்வொருவரும். இதனுல்தான் இடையருத இன்பத்திற்காக ஒரு மனிதன் ஏங்குகிறுன்.

மேல்கூறிய ஸத் சீத் ஆனந்தம் என்ற முன்றும் ஒவ்வொரு உயிரிலும் அதன் இருப்பினுடைய ஆதாரமாக வும். அதன் உண்மையாகவும் அமைந்திருப்பதை நாம் காண்ணிரும். எனவே, இறைவனே உயிரினது வேடத்தை எடுத்துக் கொண்டிருக்கிறுன்; அதற்கேற்பத் தனி மனிததை உட்கருத்தைத்தான் நடக்கிருன் இந்த ऊ का का का விளக்கிச் சொன்னுன். பிரம்மமும் அத்யாமமும் gir Gn என்பதையும், இவ்விரண்டும் தானே என்பதையும் அர்ஜுனன் புரிந்து கொள்வதற்காக இவ்வாறு விளக்கினுன்.

பின்னர், மூன்ரூவது கருத்துப் பொருளான Brow விளக்கிக் என்பது என்ன என்பதை முழலதும் Jn. D வேண்டும் என்று அர்ஜுலன் வேண்டிஞன். இதற்கு R\_L\_GOT படக் கள்ணன்தயாராக இருந்தான் ' அர்ஜுனு! எல்லாவற் றையும் உண்டாக்கி, காத்து, அழிப்பதற்கு வேண்டிய வரை முறைதான் கர்மம் எனப்படுகின்றது. நிற்பதும் சொல்வது மாகிய எல்லாம் உலகத்துப் பொருள்களே ஏன் படைக்க வேண்டும் என்ற தீர்மானம் செய்வதே கர்மம் தான், அது தான் முதலாவது, இதுவே எங்கும் எல்லாவற்றையும் ஊக்கு விக்கிறது. இவ்வுலகமனத்தும், அதன் கணுள்ள அத்தனே கொந்தளிப்புகளும் நிகழ்ச்சிகளும் இயக்கங்களும்,

என்னுடைய விருப்பம் என்ற அந்த முதல் கர்மத்தின் விளேவுதான். என்னுடைய விருப்பம், தீர்மானம் இருக்கும் வரை. கர்மத்தின் ஒட்டமும் இருக்கும். நான் முடிவெடுக் காதவரை அந்த ஒட்டம் நிற்காது நீங்கள் செய்வதெல் லாம் இந்த வெள்ளப் பெருக்கில் வந்து சிக்கிக் கொள்வது தான். ஏன்? இந்தப் பெருக்கில் நீங்கள் வேகமாக இருக்கி றீர்கள்; அல்லது சுழிகளாக அல்லது அலேகளாக இருக்கி ஆணேயே கர்மத்தையெல்லாம் என்னுடைய றீர்கள். விருப்பப்படி செய்<mark>யப்படு</mark>ம் தூண்டுவது அதனுல், எனது கருமங்களெல்லாம், செயல்களெல்லாம் என்னேச் சேர்ந்தவை யாகி விடுகின்றன.

## Mäßarranie 15

· செயலே எனது இயல்பு; நானே செயல**ாகத்** தோன்று கிறேன்'' என்றுன் கண்ணன். இது அர்ஜுனனேப் பெரும் அதிர்ச்சிக்குள்ளாக்கியது. கண்ணனே 'எல்லாச் செயலும் தெய்வீகமானது. தன்னுடைய தத்துவம் அது'' என்று தெளிவாகச் சொல்லுகிறுன். ''எங்கும் நிறைந்த பரம் பொருளும், தனிஉயிரும், செயலும் என்ற இந்த முன் றும என்னிடத்தில் பொருந்தியிருக்கின்றன என்று நீ தெரிந்து கொண்டால் போதும். இவற்றைப் பற்றிய வீடு அறிவு பேற்றைத் தரும். மற்றதைப் பற்றி நீ கவலேப்பட வேண்டாம்'' என்று, மேற் கொண்டு இதைப் பற்றிய சர்ச்சையைத் தவிர்க்க விரும்புப**வன்** போல், கண்ணன் பேசினை. எதிரிகளின் படைகளுக்குன் தேரைச் செலுத்திப் போரைத் தொடங்குவதற்குக் கண்ணன் விரும்பினுன் என்பது வெளிப்படை. ஏனெனில் காலம் பறந்து கொண் டிருந்தது.

ஆனுல் அர்ஜுனன் பிடிவாதமாக இருந்தான். அவன் மனப்போக்கு வேறு வகையாக இருந்தது. சாதாரண மனிதர்கள் கண்ணனுடன் இவ்வளவு நேரங்கூட வாதாடி யிருக்க முடியாது. ''மற்றதைப் பற்றிக் கவூலப்படாதே' என்று கண்ணன் சொன்ன பொழுது யாரும் கவலேயை விட்டிருப்பார்கள். ஆஞல் அர்ஜுனன் தான் கண்ணனுக்கு வாய்த்த சரியான கேள்வியாளன்; அது போலவே கண்ணன் தான் அர்ஜுனனுக்கு வாய்த்த பொருத்தமான ஆசிரியன். உண்மையில் அவர்கள் நரதனும் நாராயணனும் அல்லவா? இந்த உரையாடலின் பொருத்தழம் பயனும் மதிப்பும் இதனுல் உண்டானதுதான்.

அர்ஜுனன் இதனுடன் விட்டுவிடுவதில் திருப்தியடைய வில்லே. அவன் கண்ணனின் உறுதி மொழிகைய ஒப்புக் கொ**ள்ளவி**ல்லே. 'கண்ணு! மிச்சமிருக்கும் மூன்றைப் பற்றி யும் சொல்வாயாக!'' என்று கெஞ்சினை. ''என்னேச்

சந்தேகமென்னும் சிக்கலிலிருந்து காப்பாற்று'' என்று இறைஞ்சினுன். ''இருளே நீக்கி எனக்கு உனது உண்மை யைக் காட்டு!'' என்று வற்புறுத்தினுன் இதைக் கண்டு கண்ணன் சிறிது மனமிளகிஞன், அர்ஜுனனது முதுகைச் செல்லமாகத் தட்டிக் கொடுத்து ''வருத்தப்படாதே; உனக்கு எல்லாம் சொல்லுகிறேன். நான் குறிப்பிட்ட 2 8 450 என்பது அப்படி ஒன்றும் கிக்கலான விஷயமன்று. **எல்னா** ருக்கும் எளிதில் புரியக் கூடிய ஒன்றுதான். தேய்ந்து மறையும் எல்லாம், உருவமும் பெயரும் உள்ள எல்லாம் அதிபூதத்தல் அடங்கும்.

''இதை வேறு வகையாகச் சொன்னுல், அதிபூதம் என்பது எனது தாழ்ந்த இயற்கை. உடலோடு கூடிய எல்லாம், இங்கும் அங்கும் எங்கும், அதிபூதமே. இருப் பினும், அவை என்னேவிட வேறன்று, என்று கூறிக் கண்ணன் நிறுத்தியதில் ஏதோ பொருள் பொதிந்திருந்தது. மேற்கொண்டு அந்த உரையைத் தொடரவில்லே!

இறைவனின் வழிகள் அவனுக்குத் தான தெரியும. அவற்றின் பொருளேயும் நோக்கததையும் மற்ற யாரும் புரிந்து கொள்ள முடியாது. அவற்றைவிளக்க முற்படுவது வீண்முயற்கியாகும்.

"அவை என்னேவிட வேறன்று!" இந்தச் சொற்களேக் கேட்டதும் அர்ஜுனன் வியப்பால் கல்லாய்ச் சமைந்து போனுன். அவனது மனம் பல ஐயங்களால் கனத்தது. அவனது அறிவு மயங்கியது. அவனது உறுதிப்பாடுகள் ஆடிப் போயின. அவனது மனத்தில ஐயங்கள் பயங்கர மாகப் பெருகின. அவன் ஏன் இப்படி இடர்ப்பட்டான்? இந்தத் தடுமாற்றத்திற்கெல்லாம் காரணம் என்ன?

''நான் ஸத் – சித் – ஆனந்தம், நான் ஸத்தியப் பொருள் என்றுமுள்ளவன். ''சாவிஞலோ, தேய்விஞலோ. அழிவிஞலோ நான் பாதிக்கப்படுவதில்லே'' என்றெல்லாம் அறிவித்த பிறகு. ''காலத்திற்கு உட்பட்டதும், மாறுவதும் அழிவதுமான உடலும் நானே'' என்ற பேரிடி போன்ற ஒப்புதலேயும் அறிவித்தான்! இதுதான் அர்ஜுனனுடைய மனத்தில் எழுந்த எல்லாக் குழப்பங்களுக்கும் காரணம். முன்னுக்குப் பின் முரணை இந்தச் சொற்களால் யாராயிருந் தாலும் ஐயப்பாடுகளால் குழம்பிப்போவான். அர்ஜுனனது இந்த நிலேயைப் பார்த்துக் கண்ணன் நகைத்தான்.

154

எனினும் தாமதப்படுத்துவது அவனுக்கு நோக்க மில்லேயாதலால், அர்ஜுனனுடைய திண்டாட்டத்திற்குக் காரணத்தை அறிந்தவனுதலால், அர்ஜுனனுடைய ஐயத்தை உடனே தீர்த்து வைக்க முற்பட்டான்.

**' அர்ஜுரை! ஏன் பறிகொடுத்தவன் போல் து**ன்பப்படு கிருய்? அழியக்கூடிய இந்த உடலும் நானே என்று நான் குழம்பீப் போயிருக்கிருய் இப்படிக் சொன்னதால் இல்லேயா? சுதாரண மக்கள் நான் சொன்னதைக் கேட்டு அதிர்ச்சியடைவார்கள். அந்தக் கருத்தையே மறுப்பது தான் ஏனெனில் அவர்களது முதற் செயரைக இருக்கும். காலத்திற்கு இவ்விரண்டையும் இசைவிற்பது கடினம். உட்பட்டதும், மாறுவதும், அழிவதுமான இந்த 2 LO என்னுடு சேர்க்கை பெற்றிருக்கிறது. ஏனெனில், अ छ। தோன்றிய இடமே நான்தான். நானில்லாவிட்டால், இந்த உடல் ஒருபோதும் இருக்க முடியாது, அதன் தோற்றத் பற்றிச் சொன்னுல், இது உனக்கு இன்னும் தைப் தெளிவாகும். இந்த மர்மத்தை விளக்கும் உடற் இந்த தன் பெற்றோர் உண்ணும் ருேற்றத்தின் கதையைக் கேள். உணவிலிருந்து தோன்றுவதால் சார்ந்ததாக அதைச் இல்லேயா? இருக்கிறது அந்த உணவு இந்த 2Licy எங்கிருந்து வந்தது? மண்ணிலிருந்து; மன்னில் வளரும் தானியங்கள், மற்ற உணவுப் பொருள்கள் இவைகளிலிருந்து. மண் எதிலிருந்து வந்தது? நீரிலிருந்து இப்படிக் காரணத்தை ஆராய்ந்து கொண்டு போனுல் இந்த நீரும் நெருப்பிலிருந்து தோனறியது. நெருப்பு காற்றிலிருந்தும், காற்று ஆகாயத்தி ஆண்டவனின் மாயையிலிருந்தும் லிருந்தும், ஆகாயம் தோன்றியது. இந்த மாயையும் என்னுடைய போர்வையே.

் நானே உண்டாக்கிப் போர்த்துக் கொண்ட இந்தப் போர்வை ஆகாயமாயிற்று: ஆகாயம் வாயுவாயிற்று: வாயு தீயாகியது; தீ நீராகவும், நீர் மண்ணுகவும் ஆயின. மண்ணி லிருந்து உணவுத் தானியங்ககள் விளேந்தன. உணவுத் தானியங்கள் உடலாயின. இதனுல், இவ்வுடலும் நான்தான் என்பது தெளிவாக வில்லேயா? இதில் ஏன் சந்தேகம்?

A

'எனவே, நான் முதலில் சொன்னபடி, நான் பிரம மாகவும், அத்யாத்மமாகவும், கர்மமாகவும் இருக்கிறேன் என்றுல் அதே போல் அதிபூதமாகவும் இருக்கிறேன். காரியமும் ஒன்றே, நானே முழு முதற் காரணமும் காரணம்; அதனுல் இதன் காரியங்களும் நானே. நானே அத்தைவம். வைவொரு மற்றதெல்லாம் பரமாத்மா: பௌதீகப் பொருளிலும் உடலிலும் வறிரண்ய அல்லது கர்ப்பர் என்ற தெய்வத் தத்துவம் குடிகொண்டிருக்கிறது. தனது புலன்களால் உதவப்படுவது போல. மனிதன் உதவப்படுவார். கர்ப்பர் தேவதைகளால் ஹிரண்ய

• இந்த அதிதேவதைகளின் தொழில்தான் ST GUT GUT என்று நீ கேட்கக்கூடும். இறைவனுடைய நோக்கத்தை நிறைவேற்றி வைக்கும் தேவதைகள் இவை. அதாவது. ஒளி பெறுகிறது; ஆகவே கண் சூரியலை கண்ணுக்கு சூரியன் அதிதேவதை. திசைத் தேவதைகளால் செவி ஒலி இந்திரனுல் உளக்சுப் பறுகின்றது. பொகிறது; ணை இவையும் இவை போன்று புலன்களே மேல் நின்று 西下东西山 மற்ற அதி தேவதைகளும் ஹிரண்ய கர்ப்பருக்குப் புலன்கள். பயிற்சி பெறும் மாணவன் எவ்வளவு பெரிபவனுக இருந்தா லும், எவ்வளவுதான் உயர்வை அவன் எய்தியிருந்தாலும், பரம்பொருள அவன் ஹிரண்ய கர்ப்பரின் மூலம்தான் அடையழடியும். ஹிரண்ய கர்ப்பரும் பரம்பொருளின் ஒரு வடிவம்தான். இருவருக்கும் உண்மையில் வேற்றுமையில்லே. விளங்கிற்று, அர்ஜுஞ? நான் எவ்வாறு அதிபூதமே அது போலவே அதிதைவமாகவும் இருக்கிறேன். இவையிரண்டை யும் போலவே, பிரம்மமாகவும், அத்யாத்மமாகவும், கர்ம மாகவும் விளங்குகிறேன். இவையெல்லாமே முழுதும் தெய்வீகங்கள் தான்.

அடுத்து. அதியக்கும் என்னும் கருத்தை எடுத்துக் கொள்வோம், அதுவும் நானே! மனிதர்கள் செய்யும் பல்வகை வினேகளின் பயகை இன்ப துன்பங்களே விழுங்கி விடுவது இந்த அதியக்கும் என்ற தத்துவம்தான். சுவை, ஒளி, ஊறு' ஒசை, நாற்றம் இவற்றை எல்லா உயிர்களிலு முள்ள புலன்களின் மூலம் ஏற்பவன் நானே. இதுவே அதியக்கும் என்ற தத்துவம். நான் வினேகளேச் செய்பவன் மட்டுமன்று; அவற்றின் பயனே நுகருபவனும் நான்தான் நானே கொடுக்கிறேன்; நானே பெற்றுக் கொள்கிறேன்.''

தானே அதியக்ஞம் என்னும் இந்த உன்பையை விளக்கி அர்ஜுனனுடைய கண்களேத் திறக்க கண்ணஞல் முடிந்தது என்பது சரி. ஆனுல் சாதாரண அறிவு படைத்த வர்கள் இதனுடைய விளேவுகளேச் சரிவரப் புரிந்து கொள்ள முடியாது. நடைது அன்றுட வாழ்க்கையிலிருந்து சில உதாரணங்களே எடுத்துக் கொண்டால் எளிதாக <u>ୁ</u>କ୍ଷ இருக்கும். உங்களுக்குக் காற்று வேண்டும் என்றுல். மின் விசிறியைச் சுழல விடுகிறீர்கள். வெளிச்சம் வேண்டு மென்றுல் விளக்கைப் போடுகிறீர்கள். சமைக்க Garath மாளுல், அடுப்பை மூட்டுகிறீர்கள். பெரிய கூட்டத்தில் பேச வேண்டுமாளுல், ஒலிபெருக்கியைப் பொருத்தி அவற்றை இயங்க வைக்கிறீர்கள். அல்லது எதையாவது அச்சிட வேண்டுமென்றுல், அச்சுயந்திரத்தை இயங்க வைக்கிறீர்கள். இவற்றையெல்லாம் தனித்தனி வேலேகளாக நீங்கள் நினேத்தால், அவற்றுக்குள் தொடர்பே இல்லே என்பதைக் காண்பீர்கள். ஓளியும் ஒலியும், காற்றும் சூடும் ஒன்றுக்கொன்றும் தொடர்புடையன அல்ல; എഞഖ ஒவ்வொன்றும் தனித்தன்மையுடையன என்று தோன்றும். சக்தியாக ஆயினும், இவையெல்லாவற்றிற்கும் ஆக்க இருப்பது ஒன்றுதான். அது மின்சார ஒட்டம். இதுவே பல பெயர்களால் அழைக்கப்படலாம்; பல வடிவங்களாகவும் வேறுபடலாம். எனினும், அடிப்படையில் இதன் ஆக்க சக்தியும் இயக்கமும் ஒன்றுதான்.

மின்னேட்டத்தைப் போலவே, இறைவனும் தனது கருவிகளின் மூலம் தொழிற்படுகிருன். இந்தக் கருவிகளின் இயக்கத்திற்கேற்பப் பலன்களேயும் தருகிருன். அவன்தான் செயல்கள் அனேத்திற்குமுள்ள பலனேக் கொடுப்பவன். மின்னேட்டத்தைப் போல, எல்லாவற்றினுள்ளும் இருந்து இயங்குபவன். அவன் எல்லாச் செயல்களேயும் இயக்குவத ஞல், அதன் அதியக்கும் எனப்படுகிருன்.

''ஏழாவது தத்துவம் பிரணவம் எனப்படும். இறக்கும் தருணத்தில் இது உச்சரிக்கப்பட்டால், அழியாப் பரம் பொருளிடத்துச் சென்று கலக்க வைக்கும்.''

இப்படிக் கண்ணன் சொன்ன உடனேதான் இதனேத் தெளிவாகப் புரிந்து கொள்ளும் பொருட்டு, இன்னும் சிறிது விளக்கமாகச் சொல்ல வேணுமென்று அர்ஜுனன் வேண்டிக் கொண்டான். இதற்குக் கண்ணன் மகிழ்ச்சியோடு உடன் பட்டான். ''''இறக்கும் தருணம்'' என்பதற்கு ''வருங்காலத் தில் ஏதோ ஒரு நேரம்' என்பது பொருளல்ல. · இப்பொழுதே! · என்பதுதான் அதன் பொருள். எந்தத் தருணமும் ' இறக்கும் தருண' மாகலாம் ஆகவே ஒவ்வொரு கணமும் கடைசித் தருணமாகலாம். ஒவ்வொரு கணமும் மிரணவத்திலை நிரப்பப்படவேண்டும். இறக்கும் தருணத்தில் மோலோங்கி நிற்கும் எண்ணம் எதுவோ அதனுவதான் மரணத்திற்குப்பிறகு மனிதனின் விற நிர்ணயிக்கப்படுகிறது. அடுத்த பிறவியும் அந்தக் கடைசி எண்ணத்தின் அடிப் न का रेका படையில்தான் எழுகிறது. அந்தத் தருணத்தில் நினேப்பவன் என்னுடைய வைபவத்தைப் பெறுகிருன்; உண்மையிலே என்னேயே அடைகிறுன். எனவே மனிதனின் ஒவ்வொரு செயலும், ஒவ்வொரு முயற்சியும், ஒவ்வொரு நிர்ணயிக்கும் இந்தக் கடைசிக் பயிற்சியும், விதியை கணத்தைப் புனிதமாக்குவதாக இருக்க வேண்டும். வாழ் நாள் பூராவும், கடைசிக் கணத்தில் மரணவத்தீன் நினேவை உண்டு பண்ணக் கூடிய பயிற்சிக்காகச் செலவிடப்பட Cality Aib.

"இந்தப்பூத உட**ி**லன்னும் கூடு விலக்கப்பட வேண்டு**ம்**. எங்குமுள்ள எதையும் சாராத பரம்பொருள் பெறப்பட உங்களுடைய உடலுக்குள் இருப்பதுவும் வேன்டும். சொந்த வடிவமான, விலக்க முடியாத, அழியாத, உண்மை யான, என்றும் உள்ள, மெய்**ப்பொ**ருளேயாகும். இதைத் தான் ஆத்மா என்கிறேம்; பரமாத்மா என்கிறேம். நீங்கள் அதுவாகவே இருப்பதால், நீங்கள் அதைத் தூக்கி எறிந்து நீங்கள் குடியிருந்த விடமுடியாது. பல ஆண்டுகளாக வீட்டை விடுவது போன்றது உடலே விடுவது. இன்னெரு புதிய வீட்டில் குடிபுதவது போன்றது பிறப்பு. இவ்விரண் டுமே பௌதிக மாற்றங்கள். ஆத்மாவை இவை தொடாது அர்ஜுஞ! மெய்ப்பொருளான ஆத்மா எதற்குள்ளும் வருவதுமில்லே; எதிலிருந்தும் போவதுமில்லே. உடலென்னும்

பொய்ப் பொருளில் உழன்று கொண்டிருப்பவர்கள் மெய்ப்பொருளின் தரிசனம் கிடைக்கப் பெறமாட்டார்கள். உடலென்னும் பொருள் தான் அழிவிற்கும் சாவிற்கும் ஆட்பட்டது. ஆகையினுல், நான் ஏற்கனவே சொன்ன ஆறு விஷயங்களேவிட, விடுதலே பெறுவதற்கு உதவ மிகவும் ஆற்றலுடைய டுரணவம் தெளிவாக உணர்ந்து கொள்ள வேண்டிய ஒன்று. வாழ்வின் நீண்ட ஆண்டுகளேயெல்லாம் பயன்படுத்த வேண்டும். முடிவிற்காகத்தான் இந்த அதாவது, இறக்கும் கறுவாயில் பிரணவத்தில் மனம் நிலே பெற்றிருக்க வேண்டும். நீங்கள் ஏப்பம் விடும்பொழுது நீங்கள் உண்ட உணவின் வாசனேதான் வெளியாகும். தறுவாயில் எழும் உங்கள் கடைசி எண்ணம் இறக்கும் சாப்பிட்ட வினே உணவைக் காண்பித்துக் நீங்கள் கொடுக்கும்.

**''உங்களது பயிற்சிக்கேற்ப உங்கள் ஸத்கதி** அமைகிறது. முயற்சிக்கேற்ப முன்னேற்றம். உடலே விடும் பொழுது. புனிதமான எண்ணங்களில் மனம் நிற்கும் படியான தேவையை எப்பொழுதும் கவனத்தில் வையுங்கள்!''

அர்ஜுனன் கேட்டான்: ''இறைவனே! வாழ்வின் கடைசிக் கணத்தில் புனிதமான எண்ணங்கள் வரவேண்டு மென்று விரும்பினுல், அதற்கு இப்பொழுதிலிருந்தே ஒருவன் முயல வேண்டுமா? அந்தக் கடைசிக் கணத்திலேயே முன் முயற்சியில்லாமல் அவை எழாதா?''

இந்த ஐயப்பாட்டைப் புரிந்து கொண்டு கண்ணன் சொன்னுள்: உன்னுடைய அறிவு பெருமளவுக்கு மழுங்கி விட்டதாகத் தோன்றுகிறது. இப்பொழுதிலிருந்தே புனித மான எண்ணங்களே வளர்த்துக் கொள்ளவேண்டிய தேவையை ஒப்புக் கொள்ளுவதற்கு நீ தயங்குகிருய். அர்ஜுனு! விடாமுயற்சி என்னும் யோகத்தினுல் மனம் பழக்கப்பட வேண்டும். பல்வேறு எண்ணங்களே அகற்றி விட்டு இறைவன் பேரிலேயே ஊன்றி நிற்பதற்கு அதைப் பழக்க வேண்டும். அப்பொழுதுதான் நீ பரம்பொருள் அடையமுடியும். முறையாக அதற்குச் சொல்லிக் கொடுத்துப் பழக்காவிட்டால், இறக்கும் தறுவாயில் அது பரம்பொருளே நினேயாது; நினேக்கமுடியாது.

''இது ஏன் என்று நீ கேட்சுலாம். நல்லது; உன்னேயே எடுத்துக்கொள். இப்பொழுது தொடங்க விருக்கிற இந்தப் போரில் தொடுப்பதற்கும் தடுப்பதற்கும் உதவும் போர்க் திறமை பெற்றிருக்கிருய். பல கருவிகளே ஏவுவதில் நீ காலமாக அவற்றைக் கையாளும் கலேயை நீ பயின்ருய் அல்லவா? நினேத்த மாத்திரத்தில் முன் பயிற்சியில்லாமல் அவ்வளவு தன்னம்பிக்கையுடன் எய்ய அவற்றை நீ முடியுமா? அது நடக்கிற காரியமா? என்றைக்காவது ஒரு போர் வீரன் படைக்கலன்களே உபயோகிக்க நாள் ஒரு வேண்டிவரும். அதனுல், எந்த அவசர நிலேக்கும் தயாராக இருப்பதற்காகக் குழந்தைப் பருவத்திலிருந்தே அவன் போர்க்கலேயைக் கற்கிருன்.

சந்திக்கா சந்தித்தாலும் இதுபோலவே, எதைச் விட்டாலும், ஒரு மனிதன் சாவைச் சந்திப்பதென்னமோ நிச்சயம் எனவே. அவனுக்கு எது நன்மையுண்டாக்குமோ அத்தகைய எண்ணத்தையு**ம்** மன**ப் பாங்**கையும் அந் நேரத்தில் பெறுவதற்கு ஒருவன் பழக்கப்பட வேண்டும். இல்லாவிடில், வாழ்வு பெரும் தோல்வியாகும்; வீணுகும், இந்த நிறைவுக்குத் தயாராக இல்லாதவன் அவனுக்கு நேரக் சுடிய விபத்தை அநுபவிக்க வேண்டிவரும். தோல்வியை விரும்பி ஒருவனும் போர்க்களத்தில் இறங்கமாட்டான். வீழ்ச்சியை வேணுமென்றே இது போலவே, ஒருவனும் வரவேற்க மாட்டான். வளர்ச்சியைத்தான் தேடுவான். எனவே, உனக்கு எது மிக நன்மை பயக்குமோ அந்த அறிவுடை மை? நோக்கத்திற்காகப் பாடுபடுவதல்லவா ஆகவே. வாழ்க்கையின் கணத்தில் ஏழாவதான கடை சிக் இந்தப் பிரணவத்தைப் பற்றிய நினேவைப் பெறுவதற்கு ஒவ்வொருவனும் ஊக்கத்துடனும் முயற்சி எடுக்கவேண்டும்'' என்று கண்ணன் சொன்னுன்.

இதுதான் கீதையின் முழுச்சாரம். வளர்ச்சியின் உச் சியை அடைவதுதானே மனிதனுடைய எல்லாச் செயல் களினுடைய குறிக்கோளும் இல்லேயா? இந்த ஊக்கம்தான் பிரார்த்தனேகளிலும், ஐபத்திலும், தியானத்திலும், அர்ச்சனேயிலும், தவத்திலும் அவனே ஈடுபட வைக்கிறது. இவற்றில் நடிபிக்கை கொண்ட யாவரும் தமது இலட்சி யத்தை தன்கு நினேவில் கொள்ள வேண்டும்.

ஒம் என்ற பிரணவத்தை மரணத் தறுவாபில் நினேக்க வேண்டுமென்று கண்ணன் சொன்னுன். இதன் தொடர்பாக விளக்கப் படவேண்டிய சில இடங்கள் உண்டு. ஏனெனில், மிரணவம் என்பது ஒரு சிலராகேயே ஓதப்பட வேண்டியது. உரிமையுள்ளவரல்லர் என்று வாதிடு மற்றவர் அதற்கு கின்றவர் பலர் இது உலர். தவருகும். உண்மையை அறியாத காரணத்தால், இந்தத் தவருன முடிவுக்கு வந்திருக்கிறுர்கள். கருத்தினுல் இ मा தோன்றி தவருன யிருக்கிறது.

இந்த வகுப்பினர், அந்த வகுப்பினர் என்று தீதை குறிப்பிட்டுச் சொல்லவில்லே. இந்த எங்கும் வகுப்பைச் சேர்ந்தவர், இந்தப் பாலார் என்று குறிக்கும் அடைமொழி களில்லாமலே, ''யாவரும்'' என்று கண்ணன் அறிவிக்கிருன். தகுதியுள்ளவன்: தகுதியில்லாதவன் ' ' இவன் yaim உரிமை பெற்றவன்; அவன் உரிமை பெருதவன்'' ' 'இவன் சொல்லவில்லே. பிரணவத்தைத் அவன் என்று Jal நினேத்தால் தியானம் செய்வதற்கு மட்டும் (அதை போதாது) புலனடக்கம், மன ஒருமைப்பாடு முதலிய முதல் நிலேப் பயிற்சிகள் மேற்கொள்ளப்பட வேண்டும் என்றுதான் அவன் சொன்னுன்.

ஏனெனில், மனம் ஒரு கற்பனேயிலிருந்து இன்று கற்பனேக்குத் தாவும் பொழுது, வாயினுல் ''ஓம்'' ''ஓம்'' என்று ஒலி எழுப்புவதனுவ் மட்டும் என்ன பயன்? வெறும் ஒலி முக்தியைக் கொடுக்காது. புலன்களே அடக்க வேண்டும்; எண்ணங்கள் ஒருமுனேப்பட வேண்டும்; அதன் பெருமை உணரப்பட வேண்டும். இதனுல்தான், பிறந்ததிலிருந்து தேட வேண்டுமென்று உண்மையைத் இறக்கும்வரை மாருகக் கடைதி இதற்கு கண்ணன் அறிவுரை தந்தான். கொண்டே நேரம் வரைப் பயிற்சியை ஓத்திப் போட்டுக் வந்தால். பரீட்சை நடக்கும் இடத்திற்குப் போக வேண்டிய நேரத்தில் முதன் முறையாகத் தன் பாடப் புத்தகங்களேப்

---

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org புரட்டும் மாணவனேப் போல ஆகிவிடுவீர்கள்! இன்னும் ஒராண்டு இருக்கிறது என்று நினேத்து, ஆசிரியர் சொல்லு வதைக் கேளாமல் தனது பாடக்குறிப்புகளேயோ புத்தகங் களேயோ பாராமல், பரீட்சூசயன்று காலே புத்தகத்தைத் திறந்தால் அவன் மூளேயில் என்ன ஏறும்? அது அவனது திகைப்பைத்தான் மிகுதியாக்கும். சோம்பலில் முதல்வன் என்று வேண்டுமாஞல் அவனுக்குப் பட்டமளிக்கலாம்.

நட்டவுடனேயே புழைக்கடையில் விதை 35 மரமாகிப் பழுக்குமா என்ன? அந்த நிலேக்கு வரவேண்டு வளர்க்க கவனத்துடன் மாஞல். அதைப் பலகாலம் இது போலவே, எந்தப் பலனே வேண்டும்: இல்லேயா? நீங்கள் விரும்பினுலும் சரி, முதல் நிலேப் பயிற்ச்சிகளே இடை எச்சரிக்கையுடன் கடைப்பிடிக்க வேண்டும். விடாமல் உறுதியும் இல்லாமல் எச்சரிக்கையும் பிறழா யாரும் எதையும் பெறமுடியாது.

பயிற்ச்சி பெறும் சாதகர்கள் இதை எப்பொழுதும் நின்வில் வைக்க வேண்டும். 'எப்படிப் பிறப்பது?'' என்பதிலிருந்து ஆசையைத் திருப்பி ''எப்படி இறப்பது?'' என்பதில் செலுத்த வேண்டும். ஏனெனில் எப்படி இறக்கிறேம் என்பதைப் பொறுத்துப் பிறவி ஏற்படுகிறது. சாவு முதலில்; அப்பால் பிறவி. சாவதற்குப் பிறப்பதாகவும், பிறப்பதற்காகச் சாவதாகவும் பாமரமக்கள் LO MILIA பிறக்காமலிருப் நினேக்கிருர்கள். இது தவறு. மறுபடி பதற்காக நாம் பிறக்கிறேம். மறுபடி இறக்காமலிருப் பதற்காக இறக்கிறேம். அதாவது, இறப்பவன் LOMILIA பிறக்காமலிருக்கும் முறையில் இறக்கவேண்டும். ஒரு தடவை இறந்தால், இன் ஒரு தடவை இறக்கும் வாய்ப்பை உண்டு பண்ணும் பிறவியை எடுக்கக் கூடாது. பிறந்தால் இறப்பை நீக்கலரிது. ஆகவே பிறப்பையும் விலக்குங்கள்; இறப்பையும் நீக்குங்கள்.

எனவே, சாதகன் நல்ல பிறவிக்குக் கூட ஆசைப்படக் கூடாது. நல்ல சாவைத்தான் அவன் தேட வேண்டும். நல்ல பிறவியை நீங்கள் எடுத்திருக்கலாம்; நல்ல குடும்பத்தில், மனத்துக்குகந்த சூழ்நிலேயில் பிறந்திருக்க லாம்; ஆஞல் பின்னர் செய்யப்படும் கருமவினேகள் நல்ல தீ—11 சாவு வராமல் கெடுத்துவிடக்கூடும். எனவே, நல்ல சாவு நமக்குக் கிட்டுமானுல், மீண்டும் பிறந்து மறுபடி சாவுக்கு உள்ளாகும் துன்பத்தை விலக்கிக் கொள்ளலாம்.

பிறந்திருக்கும் ஒவ்வொருவனும் முடிவை எப்பொழுதும் கருத்திலிருத்த வேண்டும். அந்த முடிவை உண்மையிலேயே நலனுள்ளதாகச் செய்ய நல்ல எண்ணங்களேயும் நல்ல செய்கைகளேயும் பழக வேண்டும். இத்தரைய முடிவை எய்துவது இறைவனின் திருவருளே அடைந்து விட்டதற் குரிய தவருத அடையாளமாகும்.

## அத்திவாயம் 16

மக்கள் மாதவ தறுவாயில் சாதாரண இறக்கும் ஏற்கனவே நீண்ட னிடத்தில் மனத்தைப் பதிப்பதில்லே. முடியும். சில இருந்தால்தான் இது காலப் பயிற்சி கண்டிருக்க வெற்றி பயின்று முன்னரே சா தனேகளே மனம் இது தான் பூர்வஸம்ஸ் காரம் என்பது. வேண்டும். இதற்குப் பயிற்சி பெற்றிருக்க வேண்டும். அது யோக யுக்த மாக்கப்பட்டிருக்க வேண்டும். இது கூடப் போதாது. இதைத் தாழ்ந்தவை, ருறை தவிர மற்ற எல்லா நினேவுகளேயும் யுள்ளவை, மாசுபடுத்துபவை என்று தள்ளிவிட வேண்டும். மற்றப் பொருள்களிடத்து இந்த வெறுப்பானது நாளுக்கு இருக்கும் இவையிரண்டும் தாள் வலுப்பெறவேண்டும். பொழுது. மாதவனேப் பற்றிய எண்ணம் தோன்றிக் கடைசிக் காலத்திலும் கலேந்து விடாமல் நிற்கும்.

ஆகவே, உங்கள் மனம்தான் மிகவும் முக்கியமானது. மனம் சிதைந்துபோஞல் எல்லாம் உருக்கு&ேந்து போகும். மனிதன் போகிறுன். மனம் போக்கில் மனம்போன அந்த விரைவிலேயே எவ்வளவு விரைவாகப் போகிறதோ மனத்தை அடக்கிப் பண்படுத்த போகிருன். இவனும் வழக்கங்களேயும் பழக்கங்களேயும் நல்ல வேண்டுமானுல் காலத்தில் ஆகையினுல், பயிற்சிக் வேண்டும். வளர்க்க இறைவனே எப்படி மனத்தின் கண் படம் பிடித்து வைத்துக் மனத்தில் அவின என்பதையும், வேண்டும் கொள்ள உணர்ச்சி என்னென்ன நிறுத்திக் கொள்ளும் பொழுது இருக்கவேண்டும் என்பதையும் உணர்வுகளும் களும் தொடங்கினுன். கண்ணன் சொல்லத்

மனிதர் மூன்று न जंग रेका • அர்றுஞ! வகையாக நீராகாரன் சொல்லுகிருர்கள்:-1. நீர்க்குணன், எடுத்துச் உருவமில்லா தவன்). குறிகளில்லா தவன், (குணங் 2. ஸகுணன், நீராகாரன் (குணங் குறிகளோடு கூடியவன். உருவமில்லாதவன்) 3. ஸகுணன், ஸாகாரன், (मजा के குறிகளோடு கூடியவன், உருவமுள்ளவன்). இவற்றில் இரண்டாவதைப் பற்றிச் சொல்லுகிறேன். இந்த நிலேயில் இறைவனேப் பற்றி எப்படி நினேத்துப் பார்ப்பது என்பதைச் சொல்லுகிறேன், கேள் இறைவன் கவி, (எதையும் ஊடுரு வும் அறிவுள்ளவன்). புராணன் (முன்னேப் பழம் பொருட்கும் முன்ளேப் பழம் பொருள்). அநுசாஸிதா (எல்லாவற்றையும் ஏற்படுத்துபவன்). அனேரணீயான் (அணுவிற்கும் அணு வானவன்) லர்வாதாரன் (எல்லாவற்றுக்கும் ஆதாரமாகவும் காப்பாகவும் இருப்பவன்). அசிந்த்ய குமன் (கற்பனே செய்ய முடியாத வடிவமுள்ளவன்). ஆதித்ய வர்ணன் (சூரியனேப் போன்ற ஒனி வண்ண முடையவன்). தமஸன்ு ரஸ்தாத் (அறியாமைக்கும் இருளுக்கும் அப்பாற்பட்டவன்)."

இந்த இடத்தில் அர்ஜுனன் கண்ணண் இடை மறித்தான். ''கண்ணு! நீ இறைவனேக் കമി என்றுய் மனிதர்களிடையேயும் கவிகள் இறை இருக்கிறுர்கள். வன்யும் கவி என்று அழைத்து இழித்துப் GUF அவன லாமா? அல்லது, ஒருவேளே கவி சொல்லுக்கு என்ற இறைவனேப்பற்றிப் பேசும்போழுது வேறு ஏதேனும் பொரு னிருக்கிறதா? இதை இன்னும் விளக்கமாகக் கூறவேணும்'' என்று அர்ஜுனன் வேண்டிஞன்.

கண்ணன் சொல்லுவான்: - ' 'கவி என்றுல் வெறும் புலவன் என்பது மட்டும் பொருளன்று. நடத்தது, நடப்பது, அறிந்தவன் நடக்கப் போவது எல்லாவற்றையும் என்பது அதன் பொருள். ஆகவேதான் அது இறைவனே அப்படிக் குறிக்கிறது. அவன் எல்லாவற்றைபும் அறிகிருன்; எல்லா வற்றையும் பார்க்கிறுன். அதனுல்தான் கவி என்ற சொல் லுக்கு ஸர்வக்ஞன் (எல்லா மறிந்தவன்). डंगत फेंडड्र के (ஊடுருவிப்பார்ப்பவன்) என்றெல்லாம் விளக்கம் தருகிறூர் கள். அடுத்து வரப்போவதையும்பார்ப்பவன் கவி. இதயங்கள் எல்லாவற்றிலும் இயங்கிக்கொண்டு படிப்படியாக மாறு தல்களே நிகழ்த்துபவன் இறைவன்தான். படைப்பு அனேத் இந்த இறைவன் என்ற கவிதான் ஊக்கச் சக்து; தற்கும் ஆதாரம் அவன் கவிருன்; உலகம் முதல எல்லாம் அவனது கவிதை."

மறுபடி அர்ஜுனன் கேட்டான்; ''கண்ணு! இரண் டாவதாக இறைவன் புராணன் என்றுய். அதன் கருத்து என்ன? மிகப் பழமையானவன் என்பதன் பொருள் யாது?''

கண்ணன் இதற்குப் பதிலிறுக்கையில் ''ஆமாம்; இறை வன் மிகப் பழமையானவன்; ஆஞல் எவ்வளவு பழமை யானவனே அவ்வளவு புதுமையானவனும் கூட. அவன் சநாதனன், முழுமுதல்; காலத்திற்கும் மூத்தவன். அவன் தூதனன்; ஒவ்வொரு கணமும் புதியவன். புராணம் என்பது புரா நவம் என்று பொருள்படும். பழையது; ஆனுலும் காலத்தில் ஒவ்வொரு கணமும் புதியது என்பது குருத்து'' என்று சொன்னுன்.

''அநுசாஸிதா என்ற சொல்லுக்கு என்ன பொருள்?'' தல்வன் ''சுயேச்சையானவன். தடையில்லா தவன், என்பது பொருள். அவன் தான் எல்லாவற்றினுடைய நடை முறைகளேயும் ஏற்படுத்துபவன். ஐம்பெரும் பூதங் களும் அவனது ஆணேகளே நிறைவேற்றுகின்றன அவன் ஏற்படுத்திய வரையறைகளே அவை மீறமுடியாது. எல்லாப் பொருள்களினுடைய உள்ளுலகத்தையும் In L\_ அவனது ஆணேகள் ஆளுகின்றன. மனிதனுடைய சட்டங்களுக்கு இது முடியாத காரியம். மனத்துள்ளும் ஆட்சி அவன் செய்கின்றுன்.''

''அவன் அணுவிற்கும் அணுவானவன் (அணுேரணீ மான்) என்ருயே? அதன் பொருள் என்ன?'' என்று கேட் டான் அர்ஜுனன்.

''அதுவா? அனு என்றதும் ஏதோ நுட்ப தர்சியால் மட்டும் பார்க்கக் கூடிய பௌதீகத்துகள் என்று எண்ணி விட்டாயோ? இல்லே இல்லே; ''அணுவிற்கும் ച്ചത്വ வானவன் என்றுல் ''குணங் குறிகளற்ற, வேறுபட்ட பல இயல்புகள் இல்லாத'' என்று பொருள். கண்ணுலோ, காதாலோ அல்லது மற்றப் புலன்களிஞலோ அறிய (4)4 யாத ஒன்று என்று பொருள். கறிப்பிட்ட இயல்புகள் குறையக் குறைய ஒரு பொருள் இன்னும் நுண்ணிய தாகிறது. அவை மிகமிக, அது பருப்பொருளாகிறது.

''ஒலி, ஊறு, ஒளி, சுவை, நாற்றம் இவ்வைந்து**ம்** ஆகாயம், காற்று, நெருப்பு, நீர், மண் என்ற ஐந்து மூலப் பொருள்களின் இயல்புகளாகும். மண்ணில் இந்த ஐந்தும் இருக்கின்றன. நீரில் நான்கும், நெருப்யில் மூன்றும், காற் றில் இரண்டும், ஆகாயத்தில் ஒலி ஒன்று மட்டும் முறையே இருக்கின்றன. அதாவது, மண்ணிலிருந்து தொடங்கிளுல் முறையே அடுத்தடுத்து வரும் ஒவ்வொன்றும் முந்தியதை விட நுட்பம் மிகுந்து காணப்படும். ஆகாயம் எல்லாவற் றையும் விட நுட்பமானது.

• இது தெள்ளத் தெளிவாயிருக்கிறது. மண் அசை யாமல் இருப்பது; நீர் இன்னும் நுண்ணியது. அதனுல் ஒடுகிறது. நெருப்பு இன்னும் நுண்ணியது. அதனுல் மேல் நோக்கி எழுகிறது இதையெல்லாம் விட நுண்ணியதுதான் காற்று எத்தக்கிலும் வீசுகிறது. ஆசாயத்தில ஒலி மட்டுமே இருக்கிறது அதிலே ஊறு, ஒளி, சுவை, நாற்றம் என்ற நான்கும் இல்லே.

''இந்த ஐந்தையும் கடந்து நிற்கும் இறைவனிடத்தில் இவை பொன்றுமே யில்லே. அதலை அவன் அணுவிற்கும் அணுவானவன் அவன் எங்கும் நிறைந்து கரந்து நிற்பவன். பல இயல்புகளேயுடைய பொருள் பளுவாக இருக்கும். இறைவனுக்கு இதுபோன்ற பளு இல்லே. அதனுல் அவன் எல்லாவற்றிலும் நுண்ணியவன் எனப்படுகிருன்.

ஐந்தாவதாகச் சொன்னது ஸர்வாதாரம் ் அடுத்து என்பது இரண்டு பொருட் பிரிவுகள் உண்டு; 1. ஆதாரம் சுண்ணுல் பார்த்து காதால் கேட்பதெல் 2. ஆதேயம். லாம், சுருங்கச் சொன்னுல் படைப்பனேத்தும் ஆதேயம், அதாவது. இன்னென்றைச் சாாந்து நிற்கிறது. இவை யெல்லாம் ஐம்பூதங்களால் ஆனவை. ஐம்பூதங்களும் ஆதே யங்கள் ஏனெனில் அவை பரம்பொருளேச் சார்ந்து இருக் கின்றன. பரம்பொருள் ஒன்று தான் ஆதாரம், எல்லா அது இன்னென்றைச் சார்ந்து வற்றையும் தாங்குவது. நிற்கவில்லே. ஏனெனில் அதைத் தவிர மற்றொன்று கிடை யாது. அதனுல் அது ஸர்வாதாரம், எக்லாவற்றிக்கும் இருப் SELD.

''இப்பொழுது ஆருவதான அசிந்த்யகும் என்பதையும் உனக்குத் தெளிவாக்குகிறேன். அசிந்த்ய குமம் என்ருல் மனத்திஞல் எண்ணிப் பார்க்க முடியாத வடிவம். ஏனெ னில், அவன் மனத்திற்கு எட்டாதவன். மனம்தான், உரு வகப்படுத்துகிறது. வரைகிறது. கற்பனே செய்கிறது. அதனுல் அவனது உருவம் மனத்தால் எண்ணமுடியாதது. இதை ஒப்டிக் கொள்ஷதற்கு நீ தயங்கலாம். ஆனுல் மனமும் ஜடப்பொருளே யாகும். அது மறையக்கூடியது. ஆணுல் பரம்பொருளோ தூய பேரறிவாகும். அது என்று முள்ளது, அழியாதது அதுவும் மனமும் எதிரெதிரான இரு துருவங்களில் இருக்கின்றன. ஒன்று நிலேத்தது; மற்ரென்று நிலேயாதது இரண்டிற்கும் ஒரு ஒட்டுமில்லே. ஒன்று அழி கிறது. மற்றது எஞ்சி நிற்கிறது. ஜடமும் சேதனமும் ஒட்டாது.

"உன் மனத்தில் இந்தக் கேள்வி எழக்கூடும். அப்படி யாஞல் சாதகன் என்ன செய்ய வேண்டும்? அதிகம் ஒன்றும் இல்லே. அவன் நம்பிக்கை இழக்க வேண்டியதில்லே. பரம் பொருளே மனத்திஞல் கற்பனே செய்யவும் முடியாது என்று அவன் தெளிந்தாலே போதும். இது போன்ற எண்ணங் குளிலே திளேத்திருங்கள். வேண்டுகின்ற பலன் தானே வரும். தன்னுடைய எண்ணங்கள் எந்தத் திசையில் போக வேண்டும் என்பதை ஒரு சாதகன் முதலில் தெரிந்து கொள்ளவேண்டும்."

இதைக் கேட்ட அர்ஜுனன் கண்ணனேப் பார்த்து ''ஐயினே! நாம் மேலே செல்லுவோம்; நேரம் வேகமாகப் போய்க் கொண்டிருக்கிறது. ஒரு முடிவுக்கும் வராமல், பொறுப்பும் ஏற்காமல் இந்தப் போர்க்களத்தில் சும்மா நிற்க முடியாது. போர் நம்மை எதிர்நோக்கித் திறந்த வாயுடன் நம்மை மீறி விழுங்குவதற்குக் காத்திருக்கிறது. நீ கருணே யோடு எனக்கு அளிக்கும் கட்டளேகளே ஏற்று நடக்கச் சித்தமாக இருக்கிறேன். இதில் ஏதும் தாமதம் வேண்டாம் என்று மட்டும் கேட்டுக் கொள்கிறேன். ஆகையால் ஸகுண நீராகாரத்தின் ஏழாவது நிலேயைப் பற்றி எனக்கு விரைவில் உரைப்பாயாக!'' என்று இறைஞ்சினை.

''ஆம்! சூரியனேப் போன்ற ஒளி பொருந்தி பவன் என்பது தான் அந்த ஏழாவது, சூரியனேப் போன்ற தன்னெளி பொருந்தியவன் என்பது இதன் பொருள். அவன் ஒன்றையும் சாராத தன்னுற்றல் உடையவன். அவனுடைய

ஒளி அவனிடமிருந்தே பிறக்கிறது. சூரியனுடைய ஒளியும் இவனுடையதே. இவன்தான் சூரியனே ஒளிரச் செய்கிருன். அதனுல் இவனுக்கு ஆதித்மன் என்று பெயர் எட்டாவ தான ''இருளுக்கு அப்பாற்பட்டவன்''(தமஸஹ் பரஸ்தாத்) என்பதனேயும் இப்பொழுதே விளக்கி விடுகிறேன்/ (g) ai ai அறியாமை என்ற இருளேயும் பார்க்கிறவன். பரா என்றுல் பார்க்கிறவன் என்று பொருள், எதிலும் சேராமல் 15 B நிலே நின்று பார்த்துக் கொண்டிருப்பவன். அறியாமைக்கு நிகரான இருட்டுக் கிடையாது. அது அவ்வளவு அழுத்த மானது. அறியாமைக்கு அதனுல் அப்பாற்பட்டவன் என்று பொருள்.

''அர்ஜுஞ! ஒரு கணம் கண்களே மூடிக்கொள். நீ என்ன பார்க்கிறுய்? ஒரே இருள்தான். அல்லவா? அது இருள் என்று உனக்கு எப்படித் தெரிந்தது? இருளே நீ பார்க்க முடியாது. அப்படியிருக்க அங்கு இருட்டு இருப்பதாக எப்படிக் கூறுகிறுய்? அங்கு இரண்டு நிலேகள் இருக் கின்றன. ஒன்று, இருள்; மற்றது அந்த இருளேப் பாரிக்கும் கின்றன. ஒன்று, இருள்; மற்றது அந்த இருளேப் பாரிக்கும் அறிவு. அல்லவா? நீயே இருளாக இருந்து விட்டால் இருளே நீ எப்படிப் பார்க்க மூடியும்? அன்று; நீ பார்ப்பவன்; அதனுல் நீ இருளன்று. இருள் பார்க்கப்படுவது. பார்ப்பவன் நீ; நீயே சாக்ஷி.

'இன்னென்றையும் நீ எண்ணிப் பார்! மனிதன் தன்னேத் தானே அறிவிலி என்று சொல்லிக் கொள்வதைப் பார்க்கின்றேம். அப்படி அவன் உண்மையில் அறிவிலி யாகவோ முட்டாளாகவோ இருப்பானுரைல், தான் அறிவிலி முட்டாள் என்பதெல்லாம் எப்படி அவனுக்குத் தெரிந்தது? எங்கிருந்து இந்த அறிவு அவனுக்கு கிடைத்தது? எப் பொழுது அந்த அறிவு அவனுள் வந்தது? எப்படி வந்தது?

''அறியாமை பார்க்கப்படுவது; அறிவு பார்க்கிறது. நீ தான் அந்த அறியாமையைப் பார்க்கும் அறிவு. நீ தீருக் (பார்ப்பவன்): அது தீருச்யும் பார்க்கப்படுவது). இதே முறையில் மேற் சொன்ன எட்டு வர்ணனோஞேம் சிந்திக்கப் படவேண்டும். அதுதான் இறைவனது வடிவத்தைத் தியானிக்கும் சரியான முறை.'' அர்ஜுனன் கேட்டான்; ''கண்ணு! இத்தகைய தியானமே போதுமா? அல்லது இதற்கு உதவியாக வேறு ஏதேனும் கூடச் சேர்த்துச் செய்ய வேண்டுமா?''

''நிச்சயமாக; இந்தத் தியானத்தைப் பழகு<mark>ம்பொழுது,</mark> அந்த ஒரே பொருளில் மட்டும் மனம் ஒன்றும்படி பார்த்துக் கொள்ள வேண்டும். பக்வேறபட்ட குறிக்கோள்களில் கூடாது. ஒரே பரம்பொருளிடத்தில். மனம் செல்லக் அன்பும் பக்தியும் கலந்து அதையே பற்றி நிற்க வேண்டும். வழக்கமாக மனிதனது அன்பு அழியக்கூடிய சில்லறை பிணக்கப்பட்டு, விஷயங்களில் துன்பத்திலும் தோல்வி பிலும் சிக்கிக் கொள்கிறது. அத்தகைய பொருள்கணிலிருந்து மனத்தை இழுத்து, இறைவனேச் சுற்றி வட வளர வேண்டும்.

'பக்தி என்பது என்ன என்று உனக்குச் சுருக்கமாகச் சொல்லுகிறேன், கேள்! நம்முடைய மனத்தின் செய்கை களேல்லாம். எதிலே நம்முடைய பற்று நிலேத்திருக்கிறதோ அந்த இளட்சியக்தினுடைய செய்கைகளோடு முற்றும் ஒன்றிவிடுவதுதான் பக்தி எனப்படும்.''

இவ்விடத்தில் அர்ஜுனன் குறுக்கிட்டுக் கேட்டா<del>ன்;</del> ''ஐயனே! இது எப்படி முடியும்?''

''இது முடியும். அர்ஜுஞ! புலன்களே அடக்கு மனத்தை முடிந்தவரையில் அழித்து விடு. இதயத்தைத் தூய்மையாக்கு. உயிர் மூச்சுகளெல்லாம் சிரஸின் மிக உயர்ந்த பிரதேசத்திற்கு உயரட்டும். மெய்ப்பொருளில் மனிதன் நிலேபெறட்டும். உயிர் போகும் பொழுது பிரணவம் ஒன்றிலேயே கவனம் இருக்கட்டும். இத்தகையவன் என்னே அடைகிருன், என்னுடன் கலக்கிருன். அவனது மனச் செய்கைகளெல்லாம் என்னுடையவைகளாகவே ஆகிவிடு கின்றன'' என்ருன் கண்ணன்.

இந்த இடத்தில், கண்ணன் அர்ஜுனனுக்குச் சொன்ன தைப் பற்றி இதைப் படிப்பவர்கள் தங்களது கவனத்தை யூன்றிப் பார்க்க வேண்டும். புலன்களே அடக்குவதைப் பற்றி இறைவன் பேசிஞனேயன்றி, அவற்றை அழித்து விடச் சொல்லவில்லே. அடங்குதல் என்ருல், ஒருவனது

ஆணேப்படி, இச்சைப்படி பணிந்து நடத்தல் என்று பொருள் அழிதல் என்றுல் எல்லாச் செயல்களும் அற்றுச் செத்து வீடுதல் என்று பொருள். இன்னும், எல்லாப் म का का का புலன்களேயும் பற்றிப் பேசிஞனேயொழிய ஏதோ ஒன்றிரண் டைப் பற்றி மட்டும் பேசவில்லே. மனிதன் எல்லாப் புலன் களேயும் அடக்கி, அவை எந்த நோக்கத்திற்காக ஏற்பட்டிருக் கின்றனவோ அந்த நோக்கம் நிறைவேறுவதற்காக மட்டுமே அவற்றைப் பயன்படுத்த வேண்டும். அவை நமக்கு வாய்த் திருக்கின்றன என்ற காரணத்துக்காக அவற்றை நிலேத்த படி அவிழ்த்துவிடக்கூடாது. எந்தப் பணிகளுக்காக அவை ஆக்கப்பட்டிருக்கின்றனவோ அந்தப் பணிகளே அவற்றிற்கு இடுங்கள். உங்களே மீறி அவிழ்த்து விட அவற்றை அனுமதியா தீர்கள். வரையறுக்கப்பட்ட வழிகளில் அவை செயற்படட்டும். பிசகாமல் எள்ளவலும் இதுதான் இறைவனின் திருவுள்ளம்.

இன்னென்றும் உண்டு, எது உங்களுடைய இதயத்தை விசாலமாகச் செய்யும். எது கலக்கத்தை விளேவிக்கும் என்று நீங்களே சிந்தித்துக் கண்டு கொள்ள வேண்டும்.! பின்னர், முதலாவதைச் சிக்கெனப் பிடித்துக் கொண்டு, மற்றதை விட்டுவிடவேண்டும். இல்லாது போனுல், பித்துப் பீடித்த குரங்கைப் போல் தவருன வழிகளில் தப்பிப்போய், குழப் பத்தில் சுற்றிச் சுழன்று வரவேண்டியதுதான் ஏராள மான பேர் இந்நாளில் துன்பங்களுக்கும் அதிருப்திக்கும் ஆட்பட்டிருக்கிருர்களே, இதற்கு என்ன காரணம்? புலன் களேத் தவருன வழியில் பயன்படுத்துவது தான் காரணம்.

உங்களுடைய வீட்டில் எந்த ஓர் வாயிலின் வழியாகவும் தகுந்தவர்கள் யார் என்பதை நீங்கள் உள்ளே வரத் தீர்மானித்துக் கவனத்துடன் கண்காணிக்க வேண்டும். ஒரு வாயிலின் வழியாக வரவேண்டியவர்கள் மற்றொரு வாயில உபயோசப்படுத்தக்கூடாது; அப்படிச் செய்தால், அந்த வீடு அதிருப்தியும், குழப்பமும் ஒழுங்கீனமும் உள்ளதாகி விடும். தவருன வாயில் வழியாக அத்துமீறி உள்ளே நுழைந்து விட்ட பின்னர் அவர்களோடு போராடுவதைக் காட்டிலும் அவர்கள் [உள்ளே நுழைவதற்கு முன்னமே இத்தகைய குழப்பம் நேராமல் முன்னேற்பாடுகளேச் செய்வது மிகவும் தடவையாக மீறி அறிவுடமையாகும். முதல் அத்து

நுழைவதை மன்னித்து விடலாம். ஆஞல் நிச்சயமாக, இது திரும்ப நடக்காத வண்ணம் கவனமாக. இருக்க வேண்டும். இது இன்னும் கொஞ்சம் சிறந்த வழி. ஆஞல் தூல்சிறந்த வழியல்ல.

மறுபடியும் ஓர் ஐயம் மனத்தில் எழக் கண்டான் அர்ஜுனன்: புலன்களைலாம் கட்டுண்டால், 'ஒம்' என்பதை எப்படி உச்சரிக்க முடியும்? கண்ணன் இதைத் தெரிந்து கொண்டான். தானே அந்த விஷயத்தைக் குறிப் பிட்டான். ''அர்ஜுஞ! ஒம் என்ற ஒலியானது மனத்திஞல் உச்சரிக்கப்பட வேண்டியது, வாயிரூல் சொல்ல வேண்டிய தன்று!''

தீர்த்துக் மற்றுமோர் ஐயப்பாட்டைத் அடுத்து, இன் ெரு கேள்வியை அர்ஜுனன் கொள்வதற்கர்க பாவங்கள் எழுப்பினன். ''கண்ணு' ஜபம் செய்பவனுக்குப் ஒருவன்ப என்று நீ சொல்லியிருக்கிருய். (a) i v ஜபம் லிடுதலே பாவங்களிலிருந்து காப்பாற்றுமானுல் மோக்ஷம் என்பது எல்லாம் என்னவாகும்? நிச்சயமாக அதைக் கொடுப் பதற்கு ஜபத்திற்கு ஆற்றலில்லே. இறைவனேக் கண்முன் காட்டுவதற்கு ஜபத்தினுல் முடியாது."

இந்த ஐயப்பாட்டை அர்ஜுனன் குறிப்பிட்ட பொழுது இறைவன் மகிழ்ச்சியடைந்தான். 'பார்த்தா! உன்னுடைய கேள்வி முக்கியமானது. ஆனுல், நான் உனக்குச் சான்று நோக்கங்களிலிருந்து தணியாக சொல்லுகிறேன்; மற்ற தேடப்பட வேண்டியதில்லே. மோக்ஷம் 'ஓம்' என்ற பிரணவத்தை உச்சரித்து, அந்தப் பிரணவத்தின் உட்கருத் தான இறைவனேக் குறித்துச் சிந்தித்தால், அப்பொழுது அந்த இறைவன் உன்னுல் பெறப்படுவான். அதாவது, நீ விடு தலே பெறுகிருய். ''

அர்ஜுனன் இந்தக் கருத்தை மீண்டும் வற்புறுத்திக் கேட்டான். ''இறைவா! இந்த இரண்டு பலன்களேயுமே கொடுப்பதற்கு ஜபத்திஞல் முடியுமோ? உனக்கென்னமோ அதைச் சொல்லிவிடுவது எளிதாயிருக்கிறது. ஆஞல் ஜபத் தையும் தியானத்தையும் செய்யத் தொடங்கும் பொழுது தான் எல்லா இன்னல்களும் தொடங்குகின்றன.''

இதற்குக் கண்ணன் சொல்லுவான்; ''இதனுல்தான் முதலிலேயே இடைவிடாத பயிற்சியின் அவசியத்தை உனக்குக் குறிப்பிட்டேன். உறுதியான பயிற்சியிஞல் பாவத்திலிருந்து மீட்சியும் விடுதலேயும் இந்த இரண்டு பலன் களுமே விளேய முடியும். ஒருவேளே பயிற்சியின் முக்கியத்தை நீ உணரவில்லே போலும். அசடே! அர்ஜுஞ! எவ்விதம் பயிற்சியின் மூலம் பிராணிகள் மிக அரிய செயல்களேக் கூடச் செய்கின்றன என்பதை நீ பார்க்கவில்லேயா? உன்னுடைய தேரில் பூட்டியிருக்கும் இந்தக் குதிரைகளேப் அணி வகுத்து நிற்கும் இந்த யான்களேப் பார். பார். உயர்ந்த பகுத்தறிவு படைத்த மனிதஞல் கூடச் செய்ய முடியாத அத்தனே அரிய பணிகளே அவை செய்து உதவு கின்றன! இது எப்படி முடிந்தது என்பதை எண்ணிப்பார்! காட்டில் வாழும் யான்கள் போர் முறைசனப் பற்றி முன்யில் பொருவது எங்கே பார்த்திருக்கின்றன? போர் அவற்றின் இயற்கை என்று ஒரு வேளே எண்ணுகிருபோ? அன்று; அவற்றின் இந்தப் போர்த்திறன் பயிற்சியின் கிறப் பிற்குச் சான்று

<sup>\*</sup> இது போலவே, புலன்களிலிருந்து மனத்தை நிதான மாக விடுவிப்பதில் முயற்சி செய். அப்பொழுது, உன்னேக் கட்டுக்களிலிருந்து விடுவிக்கும் திறன்களே அது வளர்க்கும். நான் உனக்குச் சொல்லுகிறேன். புனிதமான பிரணவத் தைத் தமது கடைசி மூச்சோடு யார் சொல்லுகிருர்களோ அவர்கள் நிச்சயமாக இறைவனது பதத்தை அடைகிருர் கள்.'' கண்ணன் இவ்வாறு அழுத்தமாகச் சொன்னுன்.

அர்ஜுனன் இன்னுமொரு கேள்வியைக் கேட்கத் துணிந்தான். ''இறைவனே! தம்முடைய கடைசி மூச்சில் ஒருவன் பிரணவத்தை உச்சரித்தால் அவன் இறைவனே அடைகிறுன் என்பதென்னவோ நல்லதுதான். ஆஞல் அப்படிச் செய்யாதவர்களேப் பற்றி என்ன? அப்படிப்பட்ட வர்கள் தொகைதான் பெரிது அவர்கள் விடுதலேயடைய இடமேயில்லேயா? எல்லாம் வல்ல இறைவனின் பேரவை யிலே ஒரு சிலருக்கு மட்டுமேதான் ஆசனங்களா? துயரப் படுபவர்களுக்கும் ஏழைகளுக்கும் புகலிடமில்லேயா? சொல் அவர்கள் எங்கே போவார்கள்? எங்கு அவர்களுக்கு இடம் கிடைக்கும்?''

அர்ஜுஞ! நீ பெரிய தவறு செய்கிருய். ஜாக்கிரதை! எளியவர்களென்றும், வலியவர்களென்றும், உயர்ந்தவர்கள் தாழ்ந்தவர்கள் என்றும் இறைவன் பிரித்துப் என்றும், பார்ப்பதில்லே. அப்படிப்பட்ட மனப்பான்மை ஒருக்காலும் எல்லோரும் மாசுபடுத்தாது. இறைவனது நோக்கை அருளுக்குரியவர்களே; எல்லோரும் அவனது அவனது வருவதற்கு உரிமையுள்ளவர்களே. 9 5 Gr அரசவையில் எப்போதும் திறந்தேதான் இருக்கும். எவர் க தவு கள் அங்கே gina . காவலர்கள் வருவதையும் தடுக்க யாரும் தடுக்கப்படுவதுமில்ஃ. யாரும் வருந்தி அழைக்கப் எல்லோரும் வரவேற்கப்படுகிறுர்கள். படுவதுமில்லே அந்த வாயிலுக்கே வருவதில்லே என்ருல் யார் ஒருவன் என்ன செய்ய முடியும்? சுதகதப்பு வேண்டுமென்ருல் தள்ளி கணப்பின் அருகில் சென்று அமர வேண்டும். நிற்பவர்கள் கணப்பின் ஒளியைத்தான் பார்க்க முடியும். நின்று கொண்டு கணப்பில் சூடே **මූබා**දීන அப்படி எட்ட என்று சொல்பவணேப் பற்றி நீ என்ன நிணப்பாய்? அவன் சுய அறிவோடு இல்லே.

''இறைவன் சந்நிதியை விரும்புபவர்கள், அவனது பேரவையில் இருக்க வேண்டும் என்று வேண்டுபவர்கள், இந்த அவா நிறைவேற வேண்டும் என்று மனத்தில் முயல் பவர்கள், எல்லோருக்குமே அங்கு அனுமதியுண்டு; இடமு முண்டு.

"கடைசி மூச்சின்போது பிரணவ**த்**தை உச்சரிப்பது என்பது எல்லோருக்கும் இதனைல்தான் வராது, எப்பொழுதும் இறைவனுடைய நினவு, இம்மையிலும் மறுமையிலும் உங்களுடைய ஏற்றுக்கொள்ளு நன் மையை மாது இறைவணத் தூண்டுகிற ஆற்றலுடையது என்று கூறப்ப நகிறது, இதுவும் நீண்ட காலம் பயிலப்பட வேண்டியது என்பது உண்மைதான், பயிற்சி எல்லாவற்றை யும் அளிக்கும். பயிற்சி என்றுல் உறுதியான கடிமையான பயிற்சி; ''

## Mäßumanie 17

தவிர ''என்னேப் பற்றிய நி'னவுகளேத் Gan நிணேவில்லாமல் யார் இருக்கிறுறே, யார் என்னேயே நினேத்திருக்கிருனே, அவனது கடைசி மூச்சு தலேயின் நடுப் பகுதி வழியாக மேல் செல்லும்; அவன் என்னே அடைவான், அவன் என் அருகில் இருப்பதுபோல நானும் அவன் அருகில் அன்பிற்குரிய जला दिला அர்ஜுனு! இருக்கிறேன். என் முடியும்? எப்படி மறக்க மறப்பது மறவாதவனே நான் மனிதனின் பலவீனம்; கடவுளின் இயல் எறு, உனக்கு இன்று சொவ்லுகிறேன். யோகத்திற்கும் தவத்திற்கும், ஏன், ஞானத்திற்கும் கூட ஒரு தேவையுமில்லே. உன்னுல் முடியாத நிஃலயில் இவற்றை விட்டுவிடுகிருய் என்ருலும் சரி, அல்லது, முடியுமானலும் இவற்றைப் பெறுவதற்கு நீ முயற்சி செய்ய விரும்பவில்லே என்றுலும் சரி, பரவாயில்லே. யோகமோ தவமோ வேண்டுமென்று நானும் சொல்லவில்லே உன் மனம் என்னிடத்தில் ஈடுபட வேண்டுமென்பது தான் நான் கேட்பதெல்லாம். உன் மனத்தை என்னிடத்தில் வை; அதை எனக்குக் காணிக்கையாக்கு. இதுதான் நான் கேட்பது.

இந்தக் காணிக்கையைச் செய்யக் கூட ்ஒரு சாதகன் முடியாதென்ருல், அவனுடைய பயிற்சிகளெல்லாம் வேறு முடியும்? உன்னிடத்தில் இதற்கு எதைச் செய்துவிட இல்லேயென்று நீ வாதாடு வலிமை வேண்டிய Dor வாயானுல், நீ இப்பொழுது செய்து கொண்டிருப்பது போல, குடும்பம், சொத்து' புகழ் என்ற ஆடம்பரக் கற்பனேகள் நிறைவேருதே போகும் ஒட்டை இலட்சியங்கள் இவற்றைக் இதற்த, மட்டும் குறித்து ழுழு மனதோடு ஈடுபடுகிறு பே. எப்படி உனக்குச் சக்தி கிடைக்கிறது என்று கேட்கிறேன். இந்தச் சக்தியை அந்த உயர்ந்த காணிக்கைக்காகப் பயன் இன்பக் கிளர்ச்சி படுத்தக் கூடாதா? நஞ்சு போன்ற புற களுக்கு மனிதன் எளிதாக எல்லாவற்றையும் கொடுத்து விடுகிறுன். ஆனுல் இறைவனேக் குறித்து உங்கள் செயல்

பெயர்ந்து தலேயில் விழுந்தது போலத் தவிக்கின்ருன்; எதிர்க் கிருன். ஏதோ கடையில் கறிகாய் வாங்குவதைப் போல முக்தி நிலேயும் எளிதில் அடைந்து விடக்கூடியதாகத் தோன்றுகிறது. தன்னுடைய கட்டிலிருந்து அவ்வளவு எளிதாகத் தப்பிவிட நினேக்கிருன். அவன் முயற்ச்சி செய்ய வேண்டும் என்று அதிகம் ஆசைப் ஆன்மீகத் துறையில் அதிகம் படவில்லே; ஆனுல் இந்த ஆசைப்படுகிறுன். சேர்ந்து விடவேண்டும் என்று மட்டும் தபஸ்ஸில் ஈடுபடுவதைவிட தமஸ்ஸில் அதிகம் அழுந்திருக் கிழுன். ஆனுல், தபஸ் மட்டுமே தரக்கூடிய பலன்களுக்கு மட்டும் ஆசைப்படுகிருன்.

''நல்ல பலன்கள் வேண்டும் என்ற உன்மையான **வி**ருப்**ப**த்தால் தூண்டப் படுகின்றவர்கள் எல்லாத் தடைகளேயும், கவர்ச்சிகளேயும், ஐயங்களேயும், ஏமாற்றங் களேயும் தாண்டவேண்டும். அப்படித் தாண்டி ஆண்டவ னுடைய நின்வாகவே இருக்க தேண்டும். அப்பொழுது ஆண்டவன் விலகி நிற்கமாட்டான். அந்தச் சாதகனுக்கு ''நானே பரம்பொருள்'' என்று சொல்லப்படுகிற தன் நிலேயை LOWIDITOT அருளுவான். இந்த தன்மயமான ஒருமை நிலேயைச் சாதகன் இடையருது சிந்தித்திருப்பான், இதுதான் அருந்யபாவம் எனப்படுவது அதாவது வேற்றுமை யற்று இருத்தல்."

இங்கே அர்ஜுனன் கேட்டான்: ''இந்த வேற்றுமை யற்ற நிலேயை எய்துவதற்கான நினேவு மிகவும் ଗ କମି ୟ என்றும், இதற்காக ஒன்றும் அதிகமான சிரமம் எடுத்துக் கொள்ளத் தேவையில்லே என்றும் சொல்லுகிருய். அதைப் பெற்று விட்டவர்களுக்கு, நீ உடனே கிடைத்து விடுகிருய் என்றும் கூறுகிறுய்! நல்லது, உன்னே அடைவதனுல் கிட்டும் பயன்தான் என்ன?"

கண்ணன் இதைக் கேட்டு மெல்ல நகைத்தான். பிறத சொல்வான்: ''அர்ஜுஞ! அதைவிடப் பெரிய பேறு வேறு கூடும்? இந்தப் புனிதமான न लंग ला இருக்கக் வெற்றி மனிதனே மகாத்மாவாக்குகிறது. சாதரண மகாதமா

ஆவதில் அப்படிப் பெரும் நலம் என்ன இருக்கிறது என்று நீ ஒருவேளே மேலும் கேட்கலாம். கேள் ஒரு மகாத்மா சாதாரண மனிதனேவிட எவ்வளவோ உயர்ந்தவன். Q(T சாதாரண மனிதன் தன்னுடைய உடலிலும் உயிரிலுமே ஊன்றியிருக்கிறுன். உடலோடும் உயிர் மூச்சோடும் தன்னே ஒன்று படுத்திக் கொண்டு தனித்த பொருளோடு தனித்த ஒர் அலேயோடு தன்னே ஒன்றுபடுத்திக் கொண்டு வீளய வருகிருன். அதனுல், இன்ப துன்பங்களினுல் அலேக்கழிக்கப் படுகிருன். ஒவ்வொரு உணர்வின் போதும் மேலே போகிருன். கீழே விழுகிருன். அமைதி, கணம் Q(15 மறுகணம் புயல் என்று அடிமேல் அடி வாங்கிக் கொண்டு சருண்டு விழகிருன்.

''ஆனுல் ஒரு மகாத்மா எல்லா வகையான இரட்டை உணர்வுகளிலிருந்தும் விடுபட்டு வாழ்கிருன். அவற்றின்றும் உயர்ந்து கடந்து நிற்கிருன். தனித்துக் குறுகிவிட்டவற்றி விருந்து தன்னே ஒன்றிவிடாமல் பிரித்துக் கொண்டு விடுகிருன். எங்கும் நிறைந்து, என்றுமுளதாய், மாருததாய் தன்மையாக விளங்குகிருள்; பரம்பொருளின் உயிரின் தன்மையாக மட்டும் நிற்பதில்லே மெய்ப்பொருள் குறுகிய சிறியதன்று என்று அவனுக்குத் தெரியும். அது எல்லேகளேக் கடந்தது என்று அவன் உணர்கின்றுன். தாமஸ ராஜஸ படியாமல் விலகி நிற்கிருன், குணங்களின் கறை அவன் ஆசைகளினுல் சோம்பியிருப்பதுமில்லே; விரட்டப்படுவது விருப்பும் வெறுப்புமில்லாமல் தூய மில்லே. உணர்வுடன இருக்கிருன். மகாத்மாக்கள் சொல்லிக் என்று Balg. இந்நாளில் கொள்ளும் இதயத்தில் தூய்மை LIGON யில்லாதவர்கள். அவர்கள் உணர்வு கறை படித்திருக்கிறது. தூய்மையுள்ளவர்கள் மீண்டும் பிறவி இதயத் LOTGOTIO எய்துவதில்லே. மீண்டும் இவ்வுலகத்தில் இரண்டையும் அவர்களுக்கு ஒரு கட்டாயமுமில்லே வந்து பிறப்பதற்கு எவ்வளவுதான் நிறையப் புகழுக்குரிய செயல்களே நீங்கள் செய்திருந்தாலும், ஆன்மீக நிலேயில் நீங்கள் எவ்வளவுதான் விண்ணுலகம் உயர்ந்திருந்தாலும். நீங்கள் அடைந்த எவ்வளவுதான் பெருமை வாய்ந்ததாக இருந்தாலும், இதயத் தூய்மையில்லாமல், பிறப்பிறப்பு என்னும் சுழனிருந்து

நீங்கன் தப்பவே முடியாது. எப்பொழுதும் பரம்பொருளின் இயல்போடு தன்மயமாக அமைந்து இருப்பவர்கள் தான் காலத்தைக் கடந்த என்னே அடையமுடியும்; என்னேடு கலந்து அமைந்து இந்தத் தளேயிலிருந்து விடுபட முடியும்.''

இவ்விடத்தில், தன்னே அரித்தெடுத்துக் கொண்டிருந்த ஒரு சந்தேகத்தை அர்ஜுனன் வெளியிட்டான். அவன் கேட்டான்: ''அப்படியாஞல், பிரம்ம லோகம் என்ற விண்ணுலகத்தை அடைந்தவர்கள் மறுபடி பிறக்க வேண்டாம் என்று உபதிடதங்கள் ஏன் சொல்லுகின்றன? இந்தப் பிறப்பிறப்பு என்ற சுழலிலிருந்து விடுதலே பெற்ற வர்கள் என்பவர்கள் தாம் யார் என்பதை விளக்கமாகத் தயை செய்து சொல்!''

அர்ஜுஞ! உபநிடதங்களில் முக்தி என்பது இரண்டு ஒன்று yss வகைகளாகச் சொல்லப்படுகிறது. 800 இன்னென்று விடு 5லே பெறுவது); (படிப்படியாக ஸத்யோ முக்தி (உடனே விடுதலை பெற்றுவிடுவது). இது கைவல்ய முக்தி என்றும் சொல்லப்படும் இ பெறுவதற்க, விண்ணுலகம் போக வேண்டும் இதைப் பெறுவதற்கு, விண்ணுலகம் என்று எவரும் ஆசைப்பட வேண்டாம் வேண்டுமென்பதை அவர்கள் இங்கேபே உடனே பெற்று விந்கிரூர்கள். படிப் படியாக கொஞ்சம் கொஞ்சமாகப் பெற வேண்டியதில்ல இவ்வாறு பெறப்பட்ட விடுதலே என்றும் நிலேத்திருக்கும் சொத்து. மற்றதெல்லாம் மாறி அழியக்கூடியது, சேர்த்து வைத்த நல்விச்னயின் பலன் குறைந்து தீர்ந்து விடும் பொழுது அதனுல் பெறப்பட்ட விண்ணுலகத்தையும் விட்டு விடவேண்டி நேரிடும். மண்ணுலக வாழ்க்கை மறுபடி தொடங்கும். இத்தகைய உயிர்கள் இறைவனேடு கலப்பதை அறியாதவர்கள். கைவல்ய முக்தியை அடைபவர்கள்தாம் எங்குமுள்ள என்று முள்ள இறைவனேடு ஒன்றிக் கலந்து அவஞகவே ஆகிவிடு கிறூர்கள். ''

''அப்'படியாளுல், கைவல்ய மூக்தி அடையும் உயிர்கள் அழிந்துவிடுகின்றன, அப்படிர்தானே? அல்லது, ஒன்றிக் கலப்பதும் அழிவதும் வேறு வேறு நி&லகளா? ல*பமு*ம் நாசமும் ஒன்றில்&லயா?

8-12

''இல்லே, பார்த்தா! லயம் என்பதற்கு நாசம் என்று பொருளன்று. தனித்துத் தெரியாமல் மறைவது லயம் எனங்படும்.''

''ஒரு பொருள் அழியும் பொழுதும் தனித்துத் தெரியாமல் மறைந்துதானே போகிறது? அதை அப்புறம் நாம் பார்க்க முடிவதில்லேயே?''

· ஆனல், கண்ணுக்குத் தெரியவில்லே என்பதனுல் அது அழிந்துபோய் விட்டது என்ற நீ எப்படித் தீர்மானிக்க முடியும்? ஒரு சர்க்கரைக் கட்டியையோ உப்புக் கட்டி யையோ தண்ணீரில் போட்டால் கரைந்து மறைந்து போய் விந்திறது. அதைக் கண்ணைல் பார்க்க முடியாது. அதனுல், அது அழிந்துபோய் விட்டது என்று சொல்ல (цациот? மறைந்து அல்லது நீரில் கலந்து விட்டது என்று சொல்வாயா? அங்கேதான் நீரின் இருக்கிறது. 35 சுவையே அதைச் சொல்லும். அதன் வடிவம் போய்விட்ட தென்ருலும். அதனுடைய தன்மையோடு அங்கு இருக் கிறது, இதேபோல, பரம்பொருளில் உயிர் கலக்கிறது. अम् அழிந்துவிடுவதில்லே. இவ்வாறு கலக்காத பொழுது, உயர்ந்த மண்ணுக்கும் விண்ணுக்குமிடையே அலேந்து, LEFID விண்ணுலக வாழ்க்கைக்குச் சில நாட்கள் தகுதி பெற்று, பின் விடுதலேக்கேற்ற பயிற்சிகளே மேலும் சைகொள் வதற்காக மண்ணுலகிற்கு மீண்டும் இறங்கிவர வேண்டும்."

அர்ஜுனன் இன்னும் ஐயுறவால் கலங்கிக் கொண் டிருந்தான். ''கண்ணு! பிறப்பிறப்பு என்ற சுழலிலிருந்து விண்ணுலகம். அதனின் மிக உயர்ந்த சத்தியலோகமும் மனிதனேக் காப்பாற்ற முடியாது என்று சொல்லுகிருய் அப்படியானுல், முக்திக்கு ராஜபாட்டைதான் என்ன? இந்த உலகங்களே அடையப் பாடுபடுவர்கள் அவைகளோடு திருப்தி அடைய வேண்டியதுதான் என்கு கருதிச் சொல்லு கிருய்? அவர்களுக்கு வேரென்றும் மிடைக்காதா? என்று கேட்டான்.

்பார்த்தா! இவ்வுலகங்களுக் கெல்லாம் அப்பால், குறைவேயில்லாத ஒரு தேசம் இருக்கிறது. அந்தத் தேசத்தை அடைவதற்குப் பல வழிகள் இருக்கின்றன. இந்த வழிகளே அறியாமல், அந்த இடத்தின் இன்பத்தை உணராமல், மனிதன் வேறு குறுக்குக் கோணல்வழிகளேயோ வசதியான வழிகளேயோ பின்பற்றுகின்ருன். சரியான வழியையும் தவருன வழியையும் பிரித்தறிய அவஞல் முடிய வில்லே.

• மனித இனத்தால் இப்பொழுது பயன்படுத்தப்படும் நான்கு வழிகளே நான் உனக்குச் சொல்கிறேன். 1. கர்மா தீதம் (செயல்களுக்கு அப்பாற்பட்டது.) 2, நீஷ்காம கர்மம் (பயனில் கருத்தில்லாமல் உழைப்பது) 3. ஸகாம கர்மம் (பலன் கருதிச் செய்யப்படும் செயல்கள்) 4. கர்ம பிரஷ்டம் (வரையறையில்லாத செயல்கள்).

**''கர்மா நீத**ர்கள் ஜீவன் முக்தர்கள்; அவர்களின் கரும வினேகளெல்லாம் ஞானம் என்னும் தீயினுல் கொளுத்தப் மெய்யறிவிஞல், அவர்கள் பெற்ற பட்டுவிடுகின்றன. விடு துடிப்புக்கள் சாம்பராகி செயல் செய்ய முனேயும் அவர்களுக்கு விதிவிலக்கு முதலியவற்றின் தேவை கின்றன. யில்லே. தானம், தருமம், தவம் முதலிய பயிற்சிகளுக்கும் தேவையில்லே. அவர்கள் செய்வது. உரைப்பது, நினேப்பது அறநெறி புனிதமாகவும், தெய்வீகமாகவும், எல்லாமே விளப்பதாகவும் பொருந்தியதாகவும், மனிதனுக்கு நலம் இருக்கும். அவர்கள் மிதித்து நடக்கும் மண்கூடப் புனித மானது. அவர்கள் பேசும் ஒவ்வொரு சொல்லும் கடவுளின் சொல்லாகும். அவர்கள் இறக்கும்பொழுது விண்ணுலகங் மூச்சு களேச் சார்ந்த இடங்களுக்கு அவர்களுடைய இட்டுச் செல்ல வேண்டுவதில்லே. அவர்களே அவர்களது தாமதமில்லாமல் உடல் என்னும் சட்டை விழும்போது, பரம்பொருளில் அவர்கள் கலக்கிருர்கள். இத்தகையவர்கள் தாம் கைவல்ய முக்தி அடைந்தவர்கள் என்றும் பிரம்ஹ ப்ராப்தி பெற்றவர்ளென்றும் ஸத்யோ முக்தி அடைந்த வருணிக்கப் என்றும் என்னுல் சற்றுமுன் வர்கள் பட்டார்கள்.

''அடுத்து இரண்டாவது இனத்தைச் சேர்ந்தவர்கள் நீஷ்காமகருமீகள். இவர்கள் விடுதலேயை விரும்புகின் றவர்கள் (முமு க்ஷுக்கள்). அவர்கள் செய்யும் ஒவ்வொரு செயலேயும் இறைவனே உணரும் வழியில் ஒரு படியாக எண்ணிச் செய்கிருர்கள். அதனுல் அவர்களால் ஒரு தீச் செயலும்

செய்ய முடியாது; அவர்கள் பலனே எதிர்நோக்குவதில்லே. கொடுப்பதையும் கொடுக்கா ததையும் இறைவனது திரு வுள்ளத் திற்கு விட்டு விடுகிறூர்கள். மண்ணுலகத்து ஆசைகளினும் விண்ணுலகத்து பெறும் இன்பங்களேப் ஆசைகளினும்கூட அவர்கள் தூண்டப்படுவதல்லே. அவர்கள் நோக்கமெல்லாம் இந்தப்புற உலகம் என்னும் கட்டிலிருந்து விடுபடுவதுதான். அவர்களது நம்பிக்கைக்கும் பயிற்சிக்கும் ஏற்ப இறைவனது அருளேப் பெறுகிருர்கள்.

ஸகாம – கர்மீகள் என்ற மூன்ருவது வகையினர் பலனில் செயல்களேயும் செய்கிரூர்கள். இச்சை வைத்து எல்லாச் வெற்றிகரமாகப் பெறுவதிலேயே பலனே கன்ணுபரப்ப தால், மெய்ந் நூல்கள் ஒப்புகின்ற செயல்களில் தான் ஈடுபடு கிருர்கள். பாவமான செயலேயோ, கூடாத செயலேயோ அவர்கள் செய்யமாட்டார்கள், ஒவ்வொரு செயலேயும் அது தரக்கூடிய நற்பயன், மகிழ்ச்சி. மறுமைப்பேறு இவற்றேடு ஒப்பிட்டுப் இவ்வுலகத்திலிருந்**து** பிரியும் பார்ப்பார்கள். பொழுது, அவர்கள் முயன்று தேடிய மேல் உலகங்களுக்குச் அவர்கள் நல்விலனப் பயன்கள் செல்வார்கள். தீரும்வரை பின் மண்ணுலகத்திற்குத் திரும்புவார்கள். இருந்து,

நான்காவது வகையினர் ஒரு விதமான நடைமுறை யையும் பின்பற்றுவதில்லே. சரி – தவறு குற்றம் - குணம், முறை–முறையின்மை என்பவைகளேப் பகுத்தறியும் திறன் இல்லாதவர்கள்; இப்படிப் பகுத்தறிவதற்கு வேண்டிய உரை கள் ஒன்றும் இல்லாதவர்கள்: நரகத்தைக் கண்டு அஞ்சுவது இல்லே; மறுமையைப் பற்றிய கருத்து ஒன்றும் கிடையாது; தீயதைப் பற்றிய துணுக்கம் இல்லே, இறைவனேக் குறித்துப் பணிவு இல்லே; மெய்ந் நூல்களின் பால் மதிப்புக்கிடையாது. அறத்தைப் பற்றிய சிந்தனேயில்லாதவர்கள் மனித வடிவத் தில் காணப்படும் விலங்குகள் என்று அவர்**க**ளே வரை ந்து காட்டுவதுதான் சரி. மனிதர்களில் பெரும்பாலோர் இந்தத் துரதிருஷ்டம் பிடித்த வகையைச் சேர்ந்தவர்களாக QU5 5 கிருர்கள். கணநேர நிலேயற்ற இன்பத்துக்கும், மகிழ்வுக் அழியக்கூடிய கிளர்ச்சிக்கும், மறைந்துவிடக்கூடிய (5io, வசதிக்காகவும் இவர்கள் உழைக்கிருர்கள். மனித கொண்ட குரங்கினம் என்று அவர்களே அழைப்பதுகூட

பெரிய தவருகும். ஏனெனில், மரத்திற்கு குரங்குகள் மரம், கிளேக்குக் கிளே மட்டுமே தாவும். ஒரு மரத்திலிருந்து இன்ஞெரு மரத்துக்குத் தாவும் பொழுதோ, தின 905 யிலிருந்து இன்னுரு கிளேக்குத் தாவும் பொழுதோ முன் மரத்தை அல்லது முன் கிளேயை விட்டு விட்டு அடுத்த பிடித்துக் அல்லது கிளேயைத் தாவிப் மரத்தை கொள் கின்றன. மனிதர்களோ புழுவைப் போன்றவர்கள் என்று வேண்டும். பற்றிக் தான் சொல்ல தாங்கள் இதுவரை கொண்டிருந்த இலேயை விடுவதற்கு முன்னுல், அடுத்த இலேயை முன்கால்களினுல் பற்றிக் கொண்டுதான் இலக்கு இலே இப்புழுக்கள் தாவும்.

இவ்வலகத்தை விட்டுப் போகு முன்னரே மறுபிறவி ஏதாக இருக்கும், எப்படி எங்கு அது ஏற்படும் என்பதை தான் செய்யும் விளேகளிஞல் மனிதன் நிச்சயிக்கிறுன். புது இடம் அவனுக்குத் தயாராக இருக்கிறது. அவனது முன் கால்கள் ஏற்கனவே அங்கு வைக்கப்பட்டு ബിட்டன. இடத்தை இந்தப் புது ஒரு வகையாக நிச்சயப்படுத்திக் பிற்பாடுதான், கொண்ட இவ்வுலகத்தில் இந்தப் பிறவி விடுகிருன். யின் เตินุเวลาม ചുഖൽ இந்த இனத்தைச் சேர்ந்த மனிதர்கள் பிறப்பிறப்பு என்ற சக்கரத்தில் வளேய வளேய வருகிரூர்கள். தல்ல அறிவுள்ள மறுபிறப்பும், பெரு இறப்பும் உத்தரவாதமாகக் கிடைக்க வேண்டு மைபான மாஞல் பிறப்பதற்கும் இறப்பதற்கும் நல்ல புனிதமான நேரம் கிடைக்க வேண்டும். உதாரணமாக, அர்ஜுஞ! நல்ல புனிதமான நேரங்கள் கிடைக்கும் பொழுதுதான் யோகிகள் உடீலே விடுகிருர்கள்; எல்லா நேரங்களிலுமல்ல. அதனுல் ' நல்லவர்கள் தான் என்பதற்கு அவர்களது பரனைமே சாகதி" என்று சொல் லுகிருர்கள். மக்கள் இறக்கும் செயலுக்குக் Sal\_ நல்லதொரு நேரம் பொறுக்கப்பட வேண்டும்.

''கண்ணு! இந்தப் பிறவிச் சூழலேத் தவிர்க்க வேண்டு மாஞல் எப்பொழுது உடம்பை விட வேண்டும்? எந்த நேரத்தை தவிர்க்க வேண்டும்?'' என்று அர்ஜுனன் கேட்டான். **'பார்த்தா! உன்னுடைய கேள்வி சரியான நேரத்தில்** கேட்கப்பட்டது; மிக்க அவசரமானதும் கூட. சில சமயம் உன்னுடைய அறிவுக் கூர்மையிஞல் என்னே வியப்படையச் செய்**கி**ருய். எனக்கு மகிழ்ச்சியையும் தருகிருய். சில சமயம் உன்னுடைய அறியாமையிஞல் என்னே நகைக்க வைக்கிருய். ''தான்'' என்ற நினேவும் பற்றுள்ள உள்ளமும் இந்தக் குழங்பத்தை உண்டு பண்ணுகின்றன. அது போகட்டும். உன்னுடைய கேள்விக்கு வருவோம்.

கருத்தில்லாமல் (நீஷ்காம கர்மீகளாக) • ' പலனில் இருக்கும் யோகிகள், ஆண்டின் உததராடனப் பாதியான ஆறுமாதங்களில், மாதத்தின் வளர்பிறை நாட்களில், பகல் நேரத்தில் வெளிச்சம் இருக்கும் பொழுதே, ஒளியுடன் கூடித் தங்கள் உடலே விடுகிறுர்கள். அவர்களது முதல் நிலேயே தீயாக (அக்னியாக) இருப்பதால், அவர்கள் உடலே விட்டுப் புறப்பட்டுச் செல்லும் வழி தேவஞானம் எனப்படு கிறது. ஒளிர் நிறைந்த வழி என்பது பொருள். வேதங்களில் ஒளிக்கு அர்ச்சிஸ் என்றும் பெயருண்டு. ஆதலால், @ मा அர்ச்சி'ராதி மார்க்கம் என்றும் அழைக்கப்படுகிறது. अத் தகைய யோகிகள் ஒளியிலிருந்து புறப்பட்டு. ஒளியினூடே பயணம் சென்று, ஒளியிலேயே கலக்கிறுர்கள். பின், பரம் பொருளே அடைந்து, மறுபடி பிறப்பதில்லே.

''பலனில் இச்சையோடு செயல் செய்பவர்சுள் (ஸகாம கர்மீகள்) ஆண்டின் மற்ருெரு பாதியான தக்ஷிணையனத்தில் மாதத்தின் தேய்பிறை நாட்களில் இரவில் புகையில் தம் உடலே விடுகிருர்கள். அவர்கள் புகை நிறைந்த தூமமார்க் கத்தில் பயணம் செய்து விண்ணுலகத்தை அடைகிருர்கள். தாங்கள் விரும்பி அதற்காக உழைத்த இன்பங்களே நுகரு கிருர்கள் அவர்களது நல்வினேப் பயனின் சேமிப்புத் தீர்ந்து விட்டபொழுது மறுபடி. வந்து இவ்வுலகில் பிறக் கிருர்கள்.

''இந்த இரண்டு வகையான மனிதர்களுமே யோகிகள் எனப்படுவர். நற்பயன்களே விரும்புகின்றவர்களும், அதற் காகச் செயல் செய்து முன்னேறும் மனிதர்களும் உலகத்தில் உள்ளவரை இந்த யோகிகளும் இருப்பார்கள். 'இந்த இடத்தில் நியாயமாக ஒரு சந்தேகம் எழக் கூடும். மாதத்தின் வளர்பிறைப் பகுதியான சுக்லபக்ஷம் ஏன் புனிதமானது? தேய்பிறைப் பகுதியான கிருஷ்ண பக்ஷம் ஏன் அவ்விதமில்லே? இரவும் இல்லாமல் பகலும் இல்லாமல், ஒளியுமில்லாமல் இருட்டு மில்லாமல் இருக்கும் பொழுத இறந்து போகின்றவர்களுக்கு என்ன நடக்கும்? இந்தச் சந்தேகம் நியாயமானது; அதற்குரிய விடையைத் தெரிந்து கொள்வதில் எல்லாருக்கும் உரிமையுண்டு.

முதலில் • சக்லபக்ஷம் என்*ளு*ல் **எ**ன்ன என்பதை 15 சந்திரனின் ஒளி நாளுக்கு தெரிந்து கொள்ள வேண்டும். ஆனல், சந்திரனின் அவை. வளரும் நாட்கள் நாள் சம்பந்தம்? ஒளிக்கும், மனிதன் இறப்பதற்கும் என்ன என்ற 08 மனிதனுடைய மனத்துக்குச் சின்னமானது சந்திரன் ''சந்திரனிடமிருந்து மனம் பிறந்தது'' என்று மனிதனின் வேதம் பேசும். ஆகையினுல், இந்த வளர்பிறை, குறிப்பிடு ஆன்மீக வளர்ச்சியை, தெய்வீக முயற்சியைக் கிறது. முழுமதி முழுப்பேற்றை குறிக்கிறது. இவ்வாறு, இந்தப் பகுதியில்தான் ஆன்மீக என்ற சுக்லபக்ஷம் ஏற்படுகிறது. கண்ணுல் பார்க்கப்படும் வளர்ச்சி ஆட்கொண்டு சந்திரன் இந்த உடலுக்கும், சந்திரண நடத்தும் தெய்வமான சந்திர–தேவதை மனதுக்கும் அடை யாளங்கள். தன்னுடைய தெய்வீகத் தன்மையை ஒவ்வொரு மேலும் மேலும் உணர்ந்து கொள்ளுவதனுல் வனும் ஏற்படும் ஒளி உண்டே, அதுதான் சுக்லபக்ஷம் என்ற சொல்லின் பொருள்.

''உத்தராயணம் என்பது என்ன? அந்த வீஷயத்திலும் ஐயமறத் தெரிந்து கொள். நீ செய்யும் ஒவ்வொரு மதச் சடங்கின் பொருளேயும் தெரிந்து கொண்டு செய்யும் வழிபாடு, பயிற்சியின் ஒவ்வொரு அடியின் உட்கருத்தையும் தெரிந்து கொண்டு செய்யும் சடங்கு இவையெல்லாம் இதயத்தை நன்றுகத் தூய்மைப் படுத்தி ஐயப்பாடுகளின் தளேகளேத் தளர்த்தும்.

• உத்தராயணம் என்ற இந்தக் காலத்தில் மேகச் சித**ள்களோ பனிகீன்** மூட்டமோ ஆகாயத்தை மறைக் காமல், சூரியன் தன்னுடைய முழு ஒளியுடனும் பி**ர**காசிக்

झिलानं, இது மேற்போக்கான பொருள். நுட்பமான கருத்தும் உண்டு. இதயம் என்பது உள் ஆகாயம். அறிவு தான் அங்கு ஒளிரும் ஆதவன். அந்த உள் ஆகாயத்தில் அறியாமை மேகங்களும், ஆணவப் பனியும், பற்றென்னும் புகையும் படரும் பொழுது அறிவென்னும் ஆதவன் மறைக்கப்படுகிருன். அப்பொழுது பொருள்கள் மங்கலாகத் தெரிகின்றன. ஒன்று இன்னென்ருகத் தோன்றுகிறது. இவையெல்லாம் இல்லாமல் உள் ஆகாயம் துல்லியமாக இருக்கும் பொழுது, அறிவு முழு ஒளியுடன் பிரகாசிக்கும் பொழுது, அது இதயத்தின் உத்தராயணமாகும். ''ஞான பாஸ்கரன்'' என்று சொல்லுவதை நீ கேட்டிருக்கலாம். ' அறிவுச் சூரியன் '' என்பது அதன் பொருள். அறிவுக்கும் மெய்யுணர்வுக்கும் சூரியனுக்கும் எப்பொழுதும் தொடர்பு உண்டு. தன்னுடைய மாசற்ற இதயத்தில் ஒளிரும் இந்த மெய்யுணர்வுச் சூரியன் என்னும் பெருந்துணேயுடன் ஒருவன் இறக்கும் பொழுது அவன் மறுபிறவியினின்றும் தப்பலாம். முன்பே சொன்னபடி ஒளிப்பாதை வழியாக அவன் சென்று பரம்பொருளில் கலக்கிருன்!''

''தக்ஷணுயனத்தில் மரணமடைபவர்கள் இதற்கு நேர் மாருன கதியையடைகிறுர்கள். அந்தச் சமயத்தில் இதயத்தில் புகையும், பனியும் மேகமும் கப்பியிருக்கும். அறிவென்னும் ஆதவன் அங்கு மறைக்கப்பட்டிருக்கிறுன். ஒளி மழுங்கியிருக்கிறது. கிருஷ்ணபக்ஷத்தில் அவன் சந்திரன் தேய்ந்து கொண்டே வருகிறது. இறைவனேக் குறித்த எண்ணங்களும் தேய்ந்து கொண்டே வருவதை இது குறிக்கிறது. அமாவாசையன்று இரவு முழு இருட்டால் கவரப்படுகிறது. புனிதமான எண்ணங்களெல்லாம் தோல்வி யுறுகின்றன. அறியாமையென்னும் புகை மூட்டம் மனத்தில் அடர்த்தியாகத் தங்குகிறது. இதுதான் கிருஷ்ண பக்ஷம் என்பதன் பொருள். அமங்கலமான இந்த காலத்தில் இறப்பவர்கள் அமங்கலமான பலனே அடைகிருர்கள்.''

## அத்தியாயம் 18

புனிதமான பேரொளியினுல் உத்தராயண அறிவின் மார்க்கம் விளங்குவதனுல் அது வெண்மைப்பாதை அல்லது சுக்ல மார்க்கம் எனப்படுகிறது. தக்ஷினுமன மார்க்கம் இருளடர்ந்ததாகவும், அறியாமை நிரம்பியதாகவும் இருக் அது இருண்டபாதை அல்லது கீருஷ்ண அதனுல் SD.B. மார்க்கம் எனப்படுகிறது. உத்தராயண காலத்தில் உடலே விட்டு நீங்குகிறவர்கள் இந்த சுக்ல மார்க்க வழிச் சென்று முக்தி நிலேயை எய்துகிருர்கள். இந்த நிலேயில் மயக்கங்கள் கிடையா. பேரின்பத்தின் பெட்ட சுமாகவும் கருவூலமாகவும் இருக்கும் மேலும், உருவம் பெயர் இவற்றுலான (এ) স্থা இந்தச் சிற்றுயிர்களின் உறைவிடமாய் இருக்கின்ற உலகத் திற்கு மறுபடி வர வேண்டிய தேவையில்லாத வீடாகவும் இருக்கிறது. தக்ஷிணையனத்தில் உடலே விட்டு நீங்கி இருண்ட பாதை வழியாகச் செல்லுபவர்கள், பிறப்பிறப்பிற்குரிய இந்த உடலென்னும் பௌதீகக் கூட்டை மறுபடியும் சுமக்க தேரிடும்.

''உத்தராயணம் என்பது ஏதோ காலப் ிரிவன்று. அது ஒரு மனநிலே தன்னேயறிந்து தன் பெருமையோடு உடலே விடு இன்றவர்கள் உத்தராயண மார்க்கத்தில் செல்லு கிருர்கள். தன்னே அறியாத அறியாமையில் இறந்து போகின்றவர்கள் இருண்ட பாதையான தக்ஷிணையனத்தில் அல்லது இறந்துபட்ட மூன்ஞேர்கள் வழியான பித்ரு யானத்தில் செல்லுகிருர்கள்.

் முக்குணங்களில், ஸத்வகுணம் தூயது, ஒளிபொருந் தியது. தமோகுணம் இருண்டது அதஞல் அவை வெண்மை கருமை என்ற எதிரெதிர் வண்ணங்களால் வேறுபடுகின்றன. இன்னும், இடை பிங்களே என்னும் இரு நுட்பமான நாடிகள் இருக்கின்றன. இடை என்பது ஸுஷும்னே நாடியின் இடது பக்கமும், பிங்களே என்பது வலது பக்கமும் இருக்கின்றன. இடைநாடி வழி என்பது சத்திரமார்க்கம். பிங்களே நாடி வழி என்பது சூரிய மார்க்கம். யோகிகள் ்சூரிய மார்க்கத்திலும், மற்றவர்கள் சந்**தி**ர மார்க்கத்திலும் `செல்லுகிருர்கள். நாம் காணமுடியாத ரகசியங்களில் திதுவும் ஒன்று,

்பிறந்தவற்றின் முடிவு இறப்பு. சேர்க்கை பிரிவுக்கு இட்டுச் செல்லுகிறது. ஒன்றைக் கட்டுவது என்ருல் முன்ஞல் கட்டியதை இடித்துக் கட்டத்தான் வேண்டும். பிறப்பு இறப்பில் முடிவதும், இறப்பு பிறப்பில் முடிவதும் இயற்கையின் நீயதியாகும். எங்கும் நிறைந்த பரம்பொருளே உணர்ந்த நிலேதான் போக்கும் வரவுமில்லா நிலே. பரம் பொருள் இல்லாத இடமே இல்லாததால், போகக்கூடிய இடமும் வரக்கூடிய இடமும் ஏது?

''இந்த நிலே எல்லோருக்கும் எட்டக் கூடிய ஒன்று, இந்த வெற்றியை எல்லாரும் பெறமுடியுமா என்றெல்லாம் இதற்கென்று 5001 சந்தேகப்பட வேண்டியதில்லே. முயற்சியோ, சிறப்பான அதிருஷ்டமோ, வகுத்து அமைக்கப் பட்ட சடங்குகளோ தேவையுமில்லே. இறைவன் பேரில் எப்பொழுதும் மனத்தைப் பொருத்தி, இடையருமல் அவ்விறைவன் சிந்திக்கப்பட்டாலே போதும். அது மனத் தைத் துப்புரவாக்கும்; அதைத் தடுத்து நிற்கும் அருள் நீங்கும். இது ஒன்றே மோட்ச நிலேயாகும். மோஹக்ஷயம் என்பது தானே மோக்ஷம்! ஒருவன் எப்படி இறந்தாலும் சரி, அவன் இந்த மோஹக்ஷயத்தை (மருள் தேய்தலே)ப் பெறு வானுைல், பரம்பொருள் நிலேயைக் கட்டாயம் அடைவான். அத்தகையவன் மெய்யறிவாளன் எனப்படுவான்."

இதைக் கேட்ட அர்ஜுனன் ஒரு கேள்வியைப் போட்டான். ''கண்ணு! நீ அறிவு என்று அழைக்கும் இதன் பொருளே நான் உணர்ந்து கொள்ளவில்லே. ஆசிரியரிட மிருந்து காதிஞல் கேட்டுப் பெறுகின்ற அறிவா இது? அல்லது மெய்யுணர் நூல்களிலிருந்து பெற்ற அறிவா? அல்லது நன்கு மெய்யுணர்ந்த பெரியோர்களிஞல் அருளப் பெற்ற அறிவா? இவற்றுள் எது அவனேக் கட்டிலிருந்து விக்கும்.

இதற்குக் கண்ணன் சொன்ஞன்; நீ இப்பொழுது குறிப்பிட்ட அறிவினங்களெல்லாம் ஒருவனுடைய ஆன்மீக வளர்ச்சியில் ஏதாவது ஒரு நிலேயில் உதவுபடியாக இருக்கும் ஆஞல் அவற்றுள் ஒன்றிஞலேயும் ஒருவன் பிறவிச் சூழலி லிருந்து தப்ப முடியாது! நீயே உள்ளத்தால் உணர்ந்து பெறும் அறிவுதான் உன்னே விடுவிக்கும். அதுதான் உனது வீடு த லேக்கு உதவும். ஆசிரியன் இந்த முயற்சியில் ஒரளவுற்குத்தான் உதவியாக இருக்க முடியும்; உன்னுடைய உண்மையான தன்மையை அவரால் காண்பிக்க முடியாது. அதை நீயேதான் உணரவேண்டும்; மேலும் நீ பொருமை போன்ற தீய குணங்களில் இருந்து விடுபட வேண்டும். அப்பொழுதுதான் நீ முழு அறிவு பெற்றவனுய். இந்த அறிவில் நம்பிக்கை உள்ளவன் இதை அடைவதில் ஈடுபடு பவன், இதைப் பெறுவதில் பேரவா உள்ளவன், அத்தகை யவன்தான் என்னே அடைய முடியும்.

''அவன் பொருமையில்லாதவதை இருக்க வேண்டும். ஆர்வத்துடன் மிகுந்த நம்பிக்கை உடையவஞக இருக்க வேண்டும். எந்தச் சிறியதொரு காரியம் செய்தாலும் கூட அதில் ஆர்வம் இருக்க வேண்டியது மிகவும் அவசியம். மனிதன் மட்டுமல்ல, பறவையும் விலங்கும், புழுவும், பூச்சி யும் கூட, வெற்றி பெற வேண்டுமானுல் ஆர்வத்தோடு செயல்பட வேண்டும். செயலில் ஆர்வமோ நம்பிக்கையோ உங்களுக்கு இல்லேயென்றுல், நீங்கள் நினேத்த பலனேப் பெற -முடியாது,

'' அர்ஜுஞ! நானே சாக்ஷி; என்னுல் தான், இந்த இயற்கையெனப்படும் ஐந்து மூலப்பொருள்களின் சேர்க்கை யான பிரபஞ்சம், அசைவன அசையாதனவாகிய எல்லாம் அமைக்கப்படுகின்றன. என்னேக் காரணமாகக் கொண்டு, இவவுலகம் பலவாருக இயங்குகிறது. தலேயாய தத்துவ மாகவும், எல்லாப் பொருள்களும் பணிந்து நடக்கவேண்டிய தலேவஞகவும் என்னேப் புரிந்து கொள்ள முடியாதவர்கள். என்னே வெறும் மனிதனுக எண்ணுகிறூர்கள். சில உயர்ந்த பரம்பொருளாகத் தியானம் பெருமக்கள் என்னேப் செய்கிரூர்கள். மற்றவர்கள் என்னேப் பல பெயர்களோடும் உருவங்களோடும் துதிக்கிரூர்கள். இன்னும் சிலர் (65 7 607 வேள்வியிளுலும், ஆத்ம வேள்வியினுைம் என்னே வழிபடு கிரூர்கள்.

· எந்தப் பெயராயினும், எந்த வகைத்தான வழிபாடா யினும், எல்லாவற்றையும் நானே பெற்றுக் கொள்கிறேன். ஏனெனில், நான் தான் எல்லாவற்றுக்கும் குறிக்கோள். நான் ஒருவனே; எனக்கு வேருன ஒன்றும் இல்லே. என்னு டைய பல பெயர்களாலும் உருவங்களாலும் நானே வழி பாட்டுக்குரியவனுகிறேன். இது மட்டுமல்ல; நான் செயல் களுக்கெல்லாம் பயஞக இருக்கிறேள். நான் பலனேக் கொடுக்கிறேன், நானே எல்லாவற்றிற்கும் ஆதாரம். நானே எல்லாவற்றையும் ஊக்குவிப்பலன், வளர்ப்பவன். திருப்பித் திருப்பி வளர்த்துச் சொல்லிக் கொண்டே போவானேன்? ஒவ்வொரு பொருளிற்கும் ஒவ்வொரு உயிருக்கும் அதனு டைய தோற்றம், இருப்பு, இறப்பு, என்ற மூன்றிற்கும் மூல சக்தியாக இருப்பது நானே. பிறப்பிறப்பில்லா ஆதி காரண மாக நான் இருக்கிறேன்.

"மூலகாரணமாகிய என்னே உணர்ந்து கொள்! அது தான் வீடு பேறு. இதன் அடைபவன். ஜீவன் முக்தன் (இவ்வுலகில் வாழும் பொழுதே மூக்தி பெற்றவன்). ஆகையிஞல், அர்ஜுஞ! ஒருவன் விடுதலே பெற்று ஜீவன் முக்தஞைக விரும்பிஞல் சில எளிய ஒழுக்கங்களேப் பழக வேண்டும். அதாவது, உடலின் மேல் இருக்கும் பற்றினே முற்றிலும் அழிக்க வேண்டும்."

இதைக் கேட்ட அர்ஜுனன் இடைமறித்துக் கேட்டான். ''கண்ணு! முற்றிலும் பற்றறுத்தல் என்ற இதை எளிய ஒழுக்கம் என்று சொல்லுகிறுய்? 25 அவ்வளவு எளிதாகப் பயிலக் கூடியதா என்ன? தேர்ந்த துறவிகள் கூட அதைக் கடினமென உணர்கிழூர்கள். ஆஞல் வாய் புளித்ததோ மாங்காய் புளித்ததோ என்று என்னேப் போன்றவர்களுக்கு இதைச் சிபார்சு செய்திருய் ஏதோ வைகு சுளுவான செயலேப் போல அதைப் பற்றிப் GLIFF கிருய். இது வெகு முயற்தி. 2,00) கடினமான இது போன்ற யோசனேகளேச் சொல்லுவதனுல், என்னேச் சோதனேக் குள்ளாக்குகிறுய் என்று நினேக்கிறேன் இதை நான் எப்போதேனும் அடைய முடியுமா? நான் விடுதல பெற முடியுமா? எனக்கு என்னவோ, நம்பிக்கை இல்லே"

இதைச் சொல்லிவிட்டு அர்ஜுனன் சோர்ந்து போய் உட்கார்ந்தான். அவன் தொடர்ந்து தைரியத்தை இழந்து கவனித்தான். Maio கொண்டிருப்பதைக் கண்ணன் அருகில் சென்று, ஊக்கமளிப்பவன் போல் முதுகில் தட்டிக் கொடுத்தான் ''அர்ஜுஞ! இதற்காக அதிர்ச்சியடைந்து நம்பிக்கை இழக்கத் தேவையில்லே. இதற்கு மாருக, இதைக் கேட்டு ஒருவன் உடனே நம்பீக்கை பெறுவான். அறிவினுல் அணுகிப் ஆராய்ந்து இதை ஒருவன் ஆழ்ந்து பார்க்க நீ நின்ப்பது இந்தப் வேண்டும். அப்பொழுது, போல பயிற்சி ஒன்றும் அப்படிக் கடினமானது ANNO என்பது தெரியும். முற்றிலும் பற்றறுப்பதற்கு, வளர்த்து. FOOL காவி பூண்டு உடம்பை எலுப்பும் தோலுமாக ஆக்கி வருத்த ஆசையில்லாமல், வேண்டும் என்ற தேவையில்லே ஓர் இறைவனுக்குக் காணிக்கையாகச் செயல் செய்தால் போது மானது. இதுதான் முக்தியின் ஏகசியம்.

' இம் முறையில் செயல்களேயெல்லாம் செய்வது கடின மல்ல. மாருத நம்பிக்கையும் ஆர்வமும் மட்டும் இருக்க வேண்டும். எல்லாச் செயல்களுக்குமே இவை வேண்டியது தான். என்ருலும் ஆன்மீகச் செயல்களுக்கு அவை இன்றி யமையாதவை என்பதை நீ உணரலாம்.

''வேறு எண்ணம் இல்லாமல், எந்தப் பக்தர்கள் என் செயல்களேயும் வட்டு ஒப்புவித்து னிடம் எல்லாச் சிந்திக்கிருர்களோ, எனக்கு ஆட்செய்கிருர் என்னயே வழிபடுகிருர்களோ, நினேக்கிருர்களோ अवार्गक a Carr, இம்மை நான் எப்பொழுதும் இருக்கிறேன்; ளநடன் மறுமையிலும் அவர்களுக்கு வேண்டியதை பெல் யிலும், அறிவார்கள். லாம் செய்து கொடுக்கிறேன் என்பதையும் அவர்களுடைய யோக க்ஷேமத்தின் பளுவை நான் தாங்கு கிறேன். (யோகம் என்றுல் சேர்த்தல்; க்ஷேமம் என்றுல் சேர்த்ததைக் காத்தல்). காதில் வாங்கிக் கொண்டாயா?'' என்று கண்ணன் அர்ஜுனனுடைய முதுகில் செல்லமாகத் ' இதயத்துக்கு தட்டி அவனது தளர்ந்த ஊக்கமூட்டிக் Callron.

பக்தனுடைய *யோக க்ஷேமத்*தைத் தான் தாங்குவதாக இறைவன் வாக்களித்தது பல தவருன கருத்துக்களேத் தோற்றுவித்திருக்கிறது. இதன் உண்மையான கருத்தைப் படித்தவர்களே புரிந்து கொள்ளத் தவறியிருக்கிறுர்கள் என்றுல் மற்றவர்களேப் பற்றிக் கேட்கவேண்டியதில்லே. கீதைக்கு உரை விளக்கம் பிரவசனம் செய்பவர்கள் இந்த அறிவிப்பைப் பல வழிகளில் உண்மை தேராது பரப்பு கிறுர்கள்.

இந்த வாக்கு கீதைக்கே நாபி போன்றது. திருமாலின் நாபியில் நான்முகக் கடவுளான பிரம்மா தோன்றிஞன். மெய்யறிவான பிரம்மஞானத்தைப் பெறவேண்டுமென்று வேட்கை கொண்டவர்களுக்குக் கீதையின் இந்தச் சுலோகம் பிறப்பீடமாக, நாபிக்கலமாக இருக்கிறது. இந்தச் சுலோ கத்தை நன்கு கடைப்பிடித்தோமாஞல் கீதை முழுவதும் புரிந்து கொண்டதாக ஆகும்.

இந்தச் சுலோகத்தைப் பற்றி**ப் ப**ல சுவையான கதை கள் ஏற்பட்டிருக்கின்றன. (சுலோகம் இதுதான்:

> அனன்யாஸ் சிந்தயந்தோ மாம் யே ஜனு: பர்யுபாஸதே தேஷாம் நிந்யாபியுக்தாஞம் யோகக்ஷேமம் வஹாம்யஹம்

''என்னே யார் வேறு எந்த நினேவுமில்லாமல் சிந்திக்கிருர் களோ, அவ்வாறு என்னேடு எப்பொழுதும் இண்ந்திருக் கின்றவர்களுடைய யோக ஷேமத்தை நான் ஏற்கிறேன்.''

ஒரு சமயம் படித்த பண்டிதர் ஒருவர் ஓர் அரசனின் மதிப்பிற்குரிய முன்னிஃயில் கீதையைப் பற்றி உரைகள் நிகழ்த்திஞர். ஒருநாள் இந்த மேற்சொன்ன சுலோகத்தைச் சொல்லி விளக்கவேண்டிய இடம் வந்தது. அதன் பல உட் விளக்கிக் கருத்துக்களே வெகு உற்சாகமாகப் பண்டிதர் த**லயசை**த்**து** கொண்டிருந்தார். ஆனுல் அரசன் அதைத் சரியில்ல், இதே மறுத்து ''இந்த விளக்கம் என்றுன். போல பண்டிதர் சொன்ன ஒவ்வொரு விளக்கத்தையும் தவறு என்று மறுத்து வந்தான். பாவம்! அந்தப் பன்பட பாராட்டுக்களேப் தரோ பல அரசரவைகளில் புகழுக்குரிய விருதுகளினுல் ஆடம்பரமான अग्रतं அந்த பெற்றவர். களால் சிறப்பிக்கப் பட்டவர். இந்தச் சுலோகத்திற்குத்

தான் சொன்ன விளக்கத்தை சுதியகு இருந்த அத்தனே வையினர் முன்னூலும் அரசன் 'தவறு' என்று கன ததும், பண்டிதர் தன்மேல் வேல் பாய்ர்க элтs கண்டித் வருந் இகழ்ச்சியால் உள்ளம் கொதித்தார். 気呵ர. இந்த ஆயினும் உறுதியை வருவித்துக் கொண்டு மறுபடியும் தனது உரையைத் தொடங்கிஞர். தன்னுடைய கல்வி யறிவை பெயல்லாம் திரட்டி யோகம் க்ஷேமம் என்ற சொற் களின் பல்வேறு பொருட்களேப் பற்றி அருவிபோல் சொற் பெருங்காற்றத் தொடங்கிஞர். அரசன் இதையும் ஒப்புக் கொள்ளவில்லே 'இந்தச் சுலோகத்தின் பொருளேக் கண்டு பிடித்து, அதை நன்றுகப் புரிந்து கொண்டு நாளேக்கு மறு படியும் வாரும்!'' என்று கட்டளேயிட்டு விட்டு, எழுந் திருந்து தன் மாளிகைக்குப் போய் விட்டான்.

நஞ்சமிருந்த தைரியமும் பண்டி தருக்குக் கொஞ்ச போய்விட்டது. சுலக்கம் அழுத்த இகழ்ச்சியினல் இந்த துன்புற்றூர். வீட்டுக்கு வந்து சேர்ந்தார். கீதைப் புத்த கத்தை ஒருபுறம் வைத்து விட்டுக் கட்டிலில் போய் விழுந்தார்.

இதைப்பார்த்து வியப்புற்ற அவர் மனேவி ''ஏன் இன்று அரண்மனேயிலிருந்து அவ்வளவு துயரத்துடன் திரும்பி வந்தீர்கள்? என்ன நடந்தது?'' என்று கேட்டாள். பண்டிதர் பதில் ஒன்றும் சொல்லாமல் இருந்தார். மன்வ மேலும் மேலும் கவலேயுடன் தூண்டித் தூண்டிக் Gsi டாள். வேறு வழியின்றி, அரசன் இழித்துப் பேசியது, தன்னே வீட்டுக்குப் போகும்படி கட்டளேயிட்டது எல்லா வற்றையும் பண்டிதர் சொல்லும்படியாயிற்று. இதைப் பேசாமல் கேட்டுக் கொண்டிருந்தாள் அவர் மனேவி. நடந்த நிகழ்ச்சியைப் பற்றி நன்றுக யோசித்துப் பார்த்து விட்டு ••ஆமாம்; உண்மைதானே? அரசன் சொன்னது சரியே. நீங்கள் அந்தச் சுலோகத்திற்குச் சொன்ன விளக்கம் தவறு அரசர் அதை எப்படி ஒப்புக் கொள்ளுவார்? தப்பு தான். உங்களுடையதுதான்'' என்றுள். இதைக் கேட்டவுடன் பண்டிதர், வாலே மிதித்துவிட்டால் ஒரு பாம்பு எப்படித் துள்ளி எழுமோ அப்படிக் கட்டிலிலிருந்து கோபத்துடன் துள்ளி எழுந்தார். 'அறிவு கெட்டவளே! உனக்கு என்ன

தெரியும்? என்ணேவிட நீ புத்திசாலியோ? அடுப்பங்கரை யில் அனவரதமும் சமைத்துப் போட்டுக் கொண்டிருக்கும் உனக்கு என்னேவிடத் தெரியுமோ? வாயை மூடிக்கொண்டு பேசாமல் போ!'' என்று கத்திரைர்.

பெண்மணி நகரவில்லே. ! பவறும் அந்தப் ஆனல் உண்மையைச் சொன்னவுடனே ஏன் அவ்வளவு கோபப் சுலோகத்தை படுகிறீர்கள்? அந்தச் LOMILIA மறுபடி அதன் பொரு*ளே*யும் சிந்தித்துப் சொல்லிப் பாருங்கள். பாருங்கள். ஆப்பொழுது அதன் சரியான விளக்கம் உங்க ளுக்கே புலனுகும்'' என்று இதமாகச் சொன்னுள். இந்த பென் சொற்களிலை கணவனுடைய உள்ளத்தில் அமை திவை உண்டாக்கினுன்.

பண்டிதரும் சுலோகத்தினுள்ள ஒவ்வொரு சொல்லின் பொருளேயும் ஆராயத் தொடங்கிஞர். ''அனன்யாஸ் சிந்த யந்தோ மாம்'' என்று. மெதுவாக ஆழ்ந்த சிந்தனேயோடு இச் சொற்களின் பல்வேறு பொருள்களே வாய்விட்டுச் சொல்லிக் கொண்டே ஆரம்பித்தார் அப்பொழுது அவர் அவற்றை **'**வறும் சொற்களேக் கற்று மனேவி தடுத்து விளக்குவதனுல் என்ன பயன்? நீங்கள் அரசனிடத்துக்குப் போனபொழுது உங்களுடைய நோக்கம் என்ன? எதற்காக அங்கே போனீர்கள்?'' என்று கேட்டாள். இதைக் கேட்டுப் பண்டிதர் வெகுண்டார். ''நான் இந்தக் குடும்பத்தைக் காப்பாற்ற வேண்டாமா? வீட்டை நடத் வேண்டாமா? உங்கள் துணிமணிகள், வயிற்றுக்குச் சோறு இதற்கெல் சமாளிப்பது? லாம் ஆகும் செலவை நான் எப்படிச் இதற்காசுத்தான் நான் அரசனிடம் போனேன். இல்லா அங்கே எனக்கு என்ன என்று Gal?av? விட்டால் இரைந்தார்.

அப்பொழுது அவர் மனேவி சொல்லுவாள்: இந்தச் சுலோகத்தில் பகவான் என்ன சொல்லியிருக்கிருர் என்பதை நீங்கன் புரிந்து கொண்டிருந்தால் அரசனிடத்துப் போக வேண்டிய தேவையே வந்திருக்காது. வேருெரு நினேவு மில்லாமல், அவனேயே சரணடைந்து, எப்பொழுதும் மனது அவனிடத்தில் பொருந்தியிருந்தால், அத்தகைய பக்தனு \*க வேண்டியதை பெல்லாம் நானே செய்து கொடுக்கிறேன்

Re

164

என்று பகவான் இந்தச் சுலோகத்தில் சொல்லியிருக்கிறுன். இந்த மூன்றையும் நீங்கள் செய்யவில்லே, அரசன் தான் உங்களுக்கு எல்லாவற்றையும் தருவான் என்று அரசனே நம்பிப் போனீர்கள்! இங்கேதான் நீங்கள் இந்தச் சுலோகத்தின் கருத்துக்கு முரணுக நடந்து கொண்டு விட்டீர்கள். இதனைதான் நீங்கள் சொன்ன விளக்கத்தை அரசன் ஏற்றுக் கொள்ளவில்லே."

இதைக் கேட்டு, அவளுடைய சொற்களில் இருந்த உண்மையைத் திரும்பத் திரும்ப நிணேத்துப் பார்த்துக் கொண்டு, அந்தப் புகழ் பெற்ற அறிவாளி சிறிது நேரம் பேசாமல் உட்கார்ந்திருந்தார். அவரது தவற்றை உணர்ந் தார் மறுநாள் அவர் அரண்மனேக்குப் போகவில்லே. மாருக, வீட்டிலேயே கண்ணகோத் தொழுவதில் ஈடுபட்டார். ஏன் பண்டிதர் வரவில்லே என்று அரசன் விசாரித்த பொழுது, அவர் வீட்டிலேயே இருக்கிரூர், எங்கும் போக வில்லே என்று பணியாளர்கள் செசன்ஞர்கள். அரசன் உடனே அவரை அழைத்து வரும்படி சொல்லி ஓர் ஆளே அனுப்பிஞன். ஆஞ்ஸ் பண்டிதர் வர மறுத்துவிட்டார். •்நான் **யா**ரிடமும் போகவேண்டிய தேவையில்*லே*. என்னுடைய கண்ணன் எனக்கு வேண்டியவற்றைத் தருவான். என்னுடைய யோக க்ஷேமங்களே அவன் பார்த்துக் கொள்ளுவான். இந்நாள் வரை நான் இதை உணரவில்லே. அதஞல் இகழ்ச்சியடைந்தேன் வெறும் சொற்களின் பல்வேறு பொருள்களேத் தெரிந்து கொள்ளும் ஆவல் என் கண்களே மறைத்து விட்டது. அவனேச் சரணடைந்து, அவனேத் தொழுவதிலேயே ஈடுபடுவேறைல், எனக்கு வேண்டியவற்றையெல்லாம் அவனே தருவான்'' என்று அந்த ஆனத் திருப்பி அனுப்பிவிட்டார்.

அரசனுக்கு இந்தச் செய்தியைச் சொன்ஞர்கள். உடனே அரசன் கால் நடையாசப் புறப்பட்டு பண்டிதர் வீட்டுக்கு வந்தான். பண்டிதர் சால்சளில் விழுந்து சொல் வான்: ''நீங்கள் நேற்று விளக்க முற்பட்ட, சுலோகத்தின் பொருளே இன்றைக்கு உங்கள் அனுபவத்தில் உணர்ந்து எனக்கு விளக்கியதற்காக மனமார உங்களுக்கு என் நன்றியைத் தெரிவித்துக் கொள்கிறேன்.''

8-13

இவ்வாறு ஒருவனது சொந்த உணர்வில் தோன்*ருத* எந்த ஆன்மீக விளக்கமும் வெறும் ஆரவாரமாகவும் போலி யாகவும் தான் இருக்கும் என்று அரசன் பண்டிதருக்கு உணர்த்தினை. இதை நீங்கள் புரிந்து கொண்டீர்களா?

இன்றைக்கும்கூட, கீதையைப் பற்றி உரைகளாற்றி அதைப் பரப்பும் முயற்சியில் ஈடுபட்ட படிப்பாளிகள் பலர் அதன் கொள்கைகளே நடைமுறையில் பின்பற்றுவதில்லே. வெறும் சொற்கள், அதன் உரைகள் இவற்றை மட்டுமே விளக்கிச் சொல்வதில் ஈடுபட்டிருக்கிரூர்கள். வேரென்று மில்லே. கீதை சொல்லுவதை நடத்திக் காண்பிக்காமல் அதைப் பரப்ப முயல்வது, அந்தப் புனிதமான நாலே அவமதிப்பதாகும். அதுமட்டுமல்ல, பரப்பும் முயற்சிக்கே முரணுமாகும். தங்களது உயிர் மூச்சென்றும் மெய்ந்நூல் களின் திருமுடி என்றும், இறைவனது வாயிலிருந்து நேராகத் தோன்றின சொற்கள் அவை என்றும் அவர்கள் கீதையை உயர்த்திப் போற்றுகிறுர்கள். கீதையின் பெயரைச் சொன்ன உடனேயே அவர்கள் கண்களில் நீர் பெருகுமளவுக்கு அந்த நூலினிடத்தில் அவ்வளவு பக்தி காண்பிக்கிறுர்கள். அதைத் தலேயில் வைத்துத் தாங்கு கிருர்கள். கண்களில் ஒற்றிக்கொள்ளுகிறுர்கள். ஆலயங்களில் வைத்து, ஆடம்பரமான பக்தியோடு ஆரவாரமாகத் தொழு கிரூர்கள். எல்லா மரியாதையும் எல்லாப் பூசையும் வெறும் காகதத்துக்குத்தான்! வெறும் புத்தகத்துக்குத்தான்!

உண்மையிலேயே, இறைவன் சொன்ன சொற்களி னுடைய கருத்துக்களுக்கு அவர்கள் மதிப்புக் கொடுத் தார்களாஞல், அவற்றை நடைமுறையில் பயிலுவதற்கு முயன்றிருப்பார்கள், இல்லேயா? அவர்கள் அவ்வாறு முயலுவ தில்லே. சொந்தத்தில் உணர்ந்தது என்பது அணுவளவும் அவர்களிடத்து இல்லே. அப்படி உணர்ந்திருந்தால், அந்த உணர்வைக் காசுக்கு விற்பதில் அக்கறை காட்டமாட் டார்கள். அருள் ஒன்றுக்கே ஆசைப்படுவார்கள்.

இன்று கீதையைப் பிரசாரம் செய்பவர்களில், அப்படிப் பிரசாரம் செய்வதே தம் வாழ்நாளின் வேலே என்று பறை யடித்துக் கொள்பவர்களில், லட்சத்தில் ஒருவர் கூட இறைவனின் அருளேப் பெற ஆசைப்படுவதில்லே. அப்படி ஒர் ஆசை அவர்களுக்கு இருந்தால், பணத்தையும் லாபத் தையும் அவர்கள் நினேத்திருக்கமாட்டார்கள்,

## அத்தியாவம் 19

இப்பொழுதெள்லாம் கீதையைப் பிரசாரம் செய்கிறேன் என்று வரும் பேச்சாளர்கள் பெருகி வருகிறுர்கள். இதன் விளவாக கீதைக்குப் பல்வேறு விளக்கங்கள் தோன்றியிருக் கின்றன. ஆனுல் அவை பெரும்பாலும் கீதையின் உண்மை யான கருத்தை மறைத்து அதன் தத்துவத்திலிருந்து வெகு தொலேவிலிருக்கின்றன. உரை செய்பவரின் இயல்பையும் மனப்பாங்கையும் ஒட்டி இந்த விளக்கங்கள் அமைகின்றன. ஒரு கருத்தை மனத்தில் வைத்துக் கொண்டு. அதை அதற்கு வாதங்களால் சப்பைக்கட்டு ஏற்ற கட்டுகிரூர். மற்ற எல்லோரும் தப்பாகச் சொல்கிருர்கள் என்று நிறுவ முயல கிரூர். பின்னர், ஒவ்வொரு தடவையும் இதையே திருப்பித் திருப்பி சொல்லிக் கொண்டிருக்கிறுர்; கீதை சொல்லுவதை நடை முறையில் பயின்று, தனது வாழ்க்கை நெறியாக ஆக்கிக் கொள்வதில்லே. இத்தகையவர்கள்தாம் பெரிய கதா பிரசாரர்கள் என்று பாசாங்கு செய்கிருர்கள். நிறைய சான்றிதழ்களேயும் பட்டங்களேயும் சுமந்து கொண்டு திரிகிறுர்கள் இந்த ஏமாற்று வித்தையில் தங்களேயும் கெடுத்துக் கொண்டு. கீதையில் பிறருக்கு இருக்கும் நம்பிக்கையையும் குலேக்கிறூர்கள்.

இறைவன் கீதையில் சொன்ன ஒவ்வொரு சொல்லும் வாழ்க்கையில் வேண்டியதாகும். புகழ் ஏற்று நடத்த பெறுவதற்காக, பிறர் காதில் ஒதுவதற்காக ஏற்பட்ட காலத்தின் விபரீதப் போக்கினுல், தன்று. ஆனுல் இந்தச் சொற்களெல்லாம் புகழ் பெறுவதற்கும் விளம்பரத் திற்கும் வேண்டித் பயன்படுத்தப்படுகின்றன! தவருகப் இத்தகைய பிரசாரர்களின் உரைகளேக் கேட்பவர்களும் இவர்களுடைய தகுதியைப் பற்றித் தட்டிக் கேட்பதில்லே. கீதையைப் பற்றி வானளாவப் புகழ்கிறவர்கள் அதன் சுலோகங்களினுடைய இனிமையைச் 'சுவைத்ததுண்டா என்று பார்க்கவும் அக்கறை கொள்ளுவதில்லே பேச்சும் செயலும் ஒன்றுக்கொன்று தொடர்பில்லாமலிருக்கின்றன.

பிறருக்கு உபதேசம் செய்கிறூர்கள். ஆஞல் இந்த உபதேசங் க**ீளக் கேட்பவர்கள், உபதேசம் செய்தவரே** இவற்றைப் பின்பற்றுவதில்லே என்பதைக் காண்பிக்கிறூர்கள்! லட்சத்தில் ஒருவர்கூட நல்லபடி இல்லே.

கீதை மூழுதும் தம் நாக்கு நுனியில் இருப்பதாகப் பீற்றிக் கொள்பவர்கள் சிலர் உண்டு. அத்தியாயத்தையும் சுலோக எண்ணேயும் மட்டும் சொன்னுல் போதும், கீதையி லிருந்து நீங்கள் விரும்பும் எந்தச் சுலோகத்தையும் அந்த இடத்திலேயே அப்படியே கொட்டுவோம் என்று மார்தட்டு அல்லது, கீதையிலிருந்து ஏதேனும் வார்கள். ஒரு சொல்ஃயோ சொற்றொடரையோ தாருங்கள், அது எந்த அத்தியாயத்தில் எந்தச் சுலோகத்தில் வருகிறது என்று சொல்லி விடுவோம் என்பார்கள். இத்தகைய படிப்பாற்றன் பகட்டாகக் காண்பிக்கப்படும் பொழுது எனக்குச் சிரிக்கத் தோன்றும். பாவம், அந்த நாக்கு! அவ்வளவையும் தனது நுனியில் தாங்கிக் கொண்டிருக்கிறது. ஆஞல் அதில் ஒன்று மலரவில்லே. நடைமுறை வாழ்க்கையாக **፼**(历 Jal தட்டுகூட இவர்களப் போலத் திருப்பி கிராமபோன் அடையும் பயனும் அப்படியே ஒப்பிக்கும். அதனுல் அது அவ்வளவேதான். ஒரு சுலோகத்தை வாழ்க்கையில் பின் பற்றிஞலே போதும், எல்லாச் சுலோகங்களேயும் மனப் பாடம் செய்து நினேவில் நிறுத்திக் கொள்வதைவிட 35 அதிகமான பலனேக் கொடுக்கும். கண்ணன் நிச்சயமாக சொன்ன ஒவ்வொரு சொல்லேயும் ஏற்று நடத்துவதன் மூலம் அர்ஜுனன் அவற்றின் உண்மையை நிரூபித்தான். அருள அவ்னது மனமார்ந்த ஈடுபாடுதான் கண்ணனது அவனுக்குக் கூட்டி வைத்தது

மெத்தப் படித்த அறிவாளிகள் கூட இக்காலத்தில் கீதையின் ஒரே ஒரு சொல்லே ஏற்று நடத்திக் காண்பிப்பதில் உள்ள இன்பச் சிலிர்ப்பை உணர்ந்ததாகத் தெரியவில்லே. படிக்காதவர்களேயும் பாமரர்களேயும் பற்றி என்ன சொல்ல இருக்குறது? சுருக்கமாகச் சொன்ஞல், மிகவும் புகழ் வாய்ந்த சில கீதாவிரிவுரையாளர்கள் கூட கீதையின் அறிவுரை களுக்கு மாருக நடந்து அவற்றை ஏமாற்றுகிருர்கள். தனக்குப் பிடித்தமான கருத்தையே அல்லது கல்வியறிவில் தமக்குரிய சிறப்பான தனித் தன்மையையோ காண்பிப் பதற்காக, கீதைக்கு ஒவ்வொருவரும் தன் சொந்தக் கற்பனே ஒன்றைச் சேர்க்கிரூர்கள். இந்த வகையினரைப் பற்றி ஒரே ஒரு உவமையைப் பார்ப்போம்.

அத்தியாயத்தில் கதையின் பத்தாவது ஆருவது சுலோகம், பரிக்ஏஹம் (போருளாசை) என்பது பெரிய பாவம் என்று சொல்லுகிறது. இங்கு, 'கீதையைத் தமக்கு ஆணேயாக ஏற்றுக் கொள்கின்றவர்கள். பரிக்ரஹத்தைத் தவிர்த்து நடந்து கொள்ள வேண்டும் அல்லவா? ப்ரிக்ரஹம் என்ருல் உடம்பைப் பாதுகாக்கவோ அறத்தைக்காக்கவோ வேண்டிப் பொருளே ஏற்றுக் கொள்ளுதல்! இந்தக் கீதாப் பிரசாரகர் ஒன்பது களோ அவற்றில் தொண்ணூற்ற சதவீ தம் பெற்றுக்கொள்ளத்தான் செய்கிருர்கள். பரிக்ரஹம் என்பது எவ்வகையாலும் கண்டிக்கப்படுகிறது. இதற்கு விதிவிலக்கு களும் சலுகைகளும் கிடையா. இருந்தாலும், கீதாயக்ஞங் களுக்கென்று நன்கொடைகளும் வசூலும் பெறப்படுகின்றன; ஆரத்தியின்போது தட்டில் காசு போடச் செரல்வது, இதெல் லாம் தீதாபிரசாரகர்களுடைய சங்கச் செலவுகளுக்கென்றும் குருவிற்குக் காணிக்கைக்காகவென்றும் சொல்வது – இப்படி யெல்லாம் நடந்து கொண்டுதான் இருக்கிறது கேளிக்கை களுக்குக் கட்டணம் வசூலிப்பது போல, கீதை உரைகளுக் சீட்டுக்கள் விற்கப்படுகின்றன. இப்படியெல்லாம் கும் செய்கின்றவர்கள் கண்ணனுடைய சொற்களில் நம்பிக்கை யில்லாதவர்கள். அப்படி நம்பிக்கை உள்ளவர்களாக இருந் வழிகளில் இப்படிக் கீதைக்கு முரணுன தால். நடக்க மாட்டார்கள் தாங்கள் செய்வது தவறு என்பதை நன்கு அறிந்தால், அப்படி நடக்க வேண்டுமென்று அவர்களுக்கு ஈர்ப்பு ஏற்பட்டிருக்காது. சுலோகத்தைச் சொல்லி அதன் கருத்தை விளக்கிவிட்டால் தங்களது கடமை முடிந்துவிட்ட தாக எண்ணு கிருர்கள். அதில் சொல்லியிருக்கிற அறிவுரைகளே ஏற்று நடத்த வேண்டிய அவசியத்தை அவர்கள், உணரவில்லே. இது இந்நாள் போக்கு. போலிகள் காலம் இது. க்தாப் இந்த வகையான பிரசாரத்தைக் கவனிப்பவர்கள் முதலில் பிரசாரகனிடத்திலே **நம்பிக்கை** இழக்கிருர்கள். பின்னர் கீதையிலேயே நம்பிக்கை இழந்து

விதிலாகள் பிக்காக வாதத் இதங்கங்கியுல் பிடி இலையும் விதிரிலாக படா தோயுமாகவும் இல்லால் துகாலியாய் திடு இது. ப்பலை விலை கல் இல்லாலி க்கர்கில் கிருக்கு திடு இது. ப்பலை விலை கல் இல்லாலி காலி கிருக்கு

குத்துக்குக் கிடைக்கும் ப புத்தகத்துக்குக் என்னும் மதப்பு கதை அதன் பகருத்துக்களுக்குக் கிடைப்பதில்லே. கீதை, ராமாயணம், பாகவதம், பாரதம் முதலிய புனித நூல்களேப் பார்க்கும் ஆயிரக்குணக்கான மனிதர்கள் அவற்றிற்குத் தலே வணங்குகிழுர்கள். கண்களில் ஒற்றிக் கொள்ளு கிளுர்கள்; தலேமேல் வைத்துக் கொள்ளுகிளுர்கள்; பூஜை அனையில் உயர்ந்த பீடத்தில் வைக்கிறார்கள்; பக்தியுடன் தாழலா் தாவி, கன்மூடி அமர்ந்து, கண்களில் நீர் வழிய இந்த நூல்களின் முன் விழுந்து வணங்குகிறுர்கள். பின் ஏதோ செய்ய வேண்டியதை எல்லாம் செய்து முடித்து விட்ட மனநிறைவோடு எழுந்திருக்கிருர்கள்! இந்தப் பக்தி டியல்லாம் இந்தக் காகிதக் குவியலுக்குத்தான். அந்நூல் களின் கருத்துக்களுக்கோ, அவை சொல்லும் நற்பாடங் களுக்கோ அவ்ல.

புத்தகத்தின் வேண்டியது Garmin அக்கறை BALD விளக்கியிருக்கும் அறிவுரைதான். அதில் அல்ல: ST STOL புத்தகத்துக்கு மதிப்புக் கொடுக்காதீர்கள்; அதன் கருத்துக்குக் கொடுங்கள். அதன் எடைக்குப் பணியா தீர்கள். அகனுள் கூறப்பட்டிருக்கும் செய்திகளுக்குப் LIGOOF செய்யுங்கள். பூஜை அறையில் வைக்காதீர்கள். உங்கள் இதயத்தில் வையுங்கள். அப்பொழுதுதான் எக்காலத்துக்கும் கீதையின் ஆட்சியானது சீராக மதிக்கப்படும். வெறும் வெளிப் பூசனோால் ஆணவம் போன்ற தீமைகளினின்றும் மனம் தூய்மைப்படாது. மனங்பாடம் செய்வது, பூஜையில் வைத்து வணங்குவது, தஃமேற் கொள்வது, கண்களில் ஒற்றிக் கொள்வது போன்ற செய்கைகளால் பயனென்று இதயத்தில் இடம் பெற அருள்வாக்கு மில்லே. அதன் காண் பியுங்கள். **நடத்**திக் ஏற்று வேண்டும். அதை அதுதான் இன்பத்தைச் சுவையுங்கள். அதனுல் வரும் கீதையைப் போற்றும் வழி.

நல்ல சுவையான தின்பண்டம் உங்கள் பசியைத் தீர்க்கவேண்டுமாஞல் அதைத் தலேமேல் தூக்கி வைத்துக் கொண்டாலோ, கண்களில் ஒற்றிக் கொண்டாலோ, அதன் முன் விழுந்து வணங்கினுலோ போதாது. கீதையும் இப்படித்தான். பக்தியும் ஞானமும், கருமமும், வைராக் இயமும் இனிப்பாகக் கலந்த சுவையான தின்பண்டம் அது. அதைச் சாப்பிடுங்கள்; அருத்துங்கள் அதில் ஒரு கவளம் போதும். அறுவடை செய்த தானியத்தை யெல்லாமா பசித்தவன் சாப்பிட்டு விடுகிறுன்? கையளவு அரிசி போது மானது. தாகமெடுத்தவன் கோதாவாரி வறண்டு போகும்படி அத்தனே நீரையும் சாப்பிடுவதில்லே; ஒரு குவளே நீர் போதுமானது.

கடவுட் பசி கொண்டவன் கீதை முழுவதும் படிக்க வேண்டுவதில்லே. அதன் ஒரு சுலோகத்தைக் கற்ற அதை நடத்திக் காண்பித்தாலே போதும். ஒரு தீப்பெட்டியில் பல குச்சிகள் இருக்கின்றன நெருப்பை மூட்டுவதற்கு ஒரு தீக்குச்சியைக் கிழித்தாலே போதும். அக்கறையும் முயற்சியும் இருந்தால், சிறு தீப்பொறியைப் பெரும் தீயாக மாற்றி விடலாம். இதற்கு எல்லாத் தீக்குச்சிகளேயும் பற்ற வைக்க வேண்டாம். கீதையில் மொத்தம் எழு நூறு தீக்குச்சிகள் இருக்கின்றன. மெய்யறிவு என்ற தீயை இதில் எந்தக் குச்சியிலிருந்து வேண்டுமானலும் பற்ற வைக்கலாம். அநுபவம் என்ற கல்லில் அதைத் தேயுங்கள். அதுபோதும்

தன்னுணர்வுக்காகக் கீதை இவ்வாறு பயன்படுத்தப் படவேண்டும். அந்தப் புனிதமான காரியத்துக்காகத்தான் அது ஏற்பட்டிருக்கிறது. பயன்படுத்து அதை தவருகப் வது முறையன்று; புகழுக்கும் பொருளுக்கும், பட்டங் களுக்கும் பகட்டுகளுக்கும் அதைப் பயன்படுத்திக் கொள்ளுகின்ற மூயற்சிகளெல்லாம் ஆணவத்திற்கு அடையா ளமாகும். அவை கீதையின் புனிதத்தைக் கெடுக்கும் செயல் களாகும். இந்தக் ''கிறந்த''த்திலிருந்து (நூலிலிருந்து) · 'கந்த' 'த்தை (மணத்தை)ப் பிழிந்து எடுத்துக் கொள்ள வேண்டும். இதுதான் படிப்பின் உரைகல். கிரந்தத்தின் சாரமே கர்தம் தான். இதற்கு மாருக மஸ்தகத்தை புஸ்தக மாக்கி விடாதீர்கள். மூளேயைப் புத்தகமாக்கி விடாதீர்கள்.

கல்லிலும் கடவுளேப் பாருங்கள்; கடவுளேக் கஸ்லாக்கி விடாதீர்கள். இதுதான் மிக விரும்பத் தகுந்த மனநிலே

கடவுளாகப் பாவிக்கப்பட வேண்டும்; யாகும், கல்லும் அதுதான். இந்நாட்டு மக்களுக்குக் கடவுள் உண்மையும் அன்பளிப்பு இந்த மன நிலே. முத்துக்கள் அளித்த விலேயிலா கடலலேகளின்மேல் மிதப்பதில்லே. உங்களுக்கு എവൈ வேண்டுமென்றுல், கடலின் அமைதியான ஆழத்தற்குச் முழுகி சென்று எடுக்க வேண்டும். இப்படித்தான் இந் நாட்டு மக்கள் நெடுங்காலமாகக் கடவுளேத் தேடியிருக் கிருர்கள்.

அறத்தை நடத்துவது என்பது உடல்; இறைவனே உணர்வது அதன் இதயம். இந்த உண்மைதான் இங்கே தங்களேக் முன்னேற்றிச் சென்று காத்துக் மக்களே தூண்டியிருச்கிறது. வெளிப்பூச்சிற்கும், புற கொள்ளத் ஜோடனேகளுக்கும், உயிர்வாழ் வசதிகளுக்கும் அவர்கள் அடிமைகளல்ல. உட்பார்வையால் அவர்கள் ஆதாரமான மெய்ப்பொருளேத் தேடி, பற்றின்மையைப் பயிலுகிருர்கள். இந்த உயர்ந்த பண்பைப் பெற்றிருக்கிற பாரத நாட்டு மக்கள்தான் இன்று உலகவாழ்வின் வசதிகளாலும் வெளிப் பகட்டுக்களாலும் கவரப்பட்டிருக்கிறுர்கள்! இது மிகவும் வருந்தத்தக்க பெரு நொடிப்பாகும்.

பணம் சேர்க்கும் நோக்கத்தோடு கீதையைப் பற்றிப் பிரசங்கம் செய்பவர்கள் அதன் மூலம் கடவுளேயும் தூரத் தள்ளி வைத்து விடுகிருர்கள். அவர்களுடைய நடத்தை யைப்பற்றிக் கேட்டால் அதற்குப் பல நொண்டிச்சாக்கு களேச் சொல்லுவார்கள், வாஸ்தவந்தான். ஆஞல், கீதையில் உண்மையாகவே நம்பிக்கை வைத்திருப்பவன் எவனும், அதன் அருளுரைகளேப் பின்பற்றுபவன் எவனும் இந்த நொண்டிச் சாக்குகளே ஒப்புக் கொள்ள முடியாது.

அறத்தை, வளர்ப்பதற்காகக் கீதை பேசப்படுகிறதே தவிர பணத்தைச் சேர்ப்பதற்காக அன்று. குணநலத்தைப் (Goodness) பெருக்குவதற்கு அது உதவு கிறது. பண வளத்தைப் (Goodsness) பெருக்குவதற்கு அன்று. கிருஷ்ணனுக்கு கோயில் கட்டுகிறேன், ராமனுக்குக் கோயில் கட்டுகிறேன், கீதைக்கு மந்திர் எழுப்புகிறேன் என்று பணம் திரட்டுவது கடவுளிடத்தில் நம்பிக்கையைக் குறைப்பதற்கு மற்றுரு வழியாகும். எங்கும் மறைந்து

நிறைந்து நிற்கும் இறைவனுக்கு வீடு கட்டித் தருவது அபத்தம். கிருஷ்ணனுக்கும் கீதைக்கும் உரிய கோயில் என்றும் உள்ள அழியாப் இதயமேயாகும். பரம் பொருளுக்குக் காலத்தால் அழியக்கூடிய செயற்கையான கட்டிடத்தை எழுப்புவது முறையன்று. ஏதோ ூர் ஏற்கனவே அளவுக்கு இது தேவைதான். ஆளுல் இதற்கு உள்ள பழமையான கோயில்களே நன்கு பயன்படுத்திக் இன்னும் அறிவுடமையாகும். கொள்வது இருப்பதை இடித்துவிட்டுப் புதியதைக் கட்டுவது, பசுவைக் கொன்று அதன் தோளால் செய்யப்பட்ட செருப்புக்களேத் தானம் செய்வதைப்போல் அவ்வளவு கேலிக்குரியது! உலகத்தின் நலன்களே, பழைய கோயில்களேப் பழுதுபார்த்துச் சீர்திருத்தம் செய்வதாலேயே நாம் வளர்க்க முடியும்; புதுக் கோயில்கள் கட்டவேண்டுமென்பதில்லே பழைய நாட்களில் பல கண்டிப்பான ஆகம அற நால் வழியில் கோயில்கட்டி கடவுளே எழுந்தருளச் செய்தார்கள். அங்குக் அதனுல் அக்கோயில்கள் மிகப் புனிதமானவை. அவற்றிலிருந்து பரவும் ஒர் ஆற்லவ் தான் இந்த நாடு இன்று பெற்றிருக்கும் கொஞ்ச நஞ்ச வளமைக்கு காரணமாகும்.

தாம் உய்வதற்கும், சமுதாயம் உயர்வதற்கும் காரண மான நுட்ப ரகசியங்களேத் தேடும் முயற்சியில் முற்காலத்து முனிவர்கள் பல துன்பங்களேப் பொறுத்தார்கள்; உலகத்தி லிருந்து தங்களே ஒதுக்கிக் கொண்டார்கள்; தங்கள் உடலேக் வதைத்தார்கள். வாழ்க்கை வாட்டி அவர்கள் Jul முறைகளேயும் ஒழுக்க நெறிகளேயும் நம்மிடம் கொடுத்திருக் இவை எளியவை; நடத்திக் கிரூர்கள். காண்பிக்க இன்று கவனிக்கப்படாமல் முடிந்தவை. இவையும்கூட இருக்கின்றன; தவருகப் புரிந்து கொள்ளப்பட்டிருக்கின்றன. என்னென்னவோ ஒழுக்கங்களெல்லாம் புதிது புதிதாக வந்துவிட்டன. பழைய உயர்ந்த நெறி முறைகளெல்லாம் புதைந்து போய்விட்டன.

முதியவர்களும், குருமார்களும், பண்டி தர்களும் இந்தப் புதுப்பாணி ஒழுக்கங்களே ஏற்றுப் பாராட்டிஞல், இந்தப் பாரத நாடு எப்படித் தரும க்ஷேத்திரமாகவும், யோக க்ஷேத்திரமாகவும், தியாகக்ஷேத்திரமாகவும் இருக்கமுடியும்? இந்த உயர்ந்த இலட்சியங்களின் வீழ்ச்சியின் காரணமாகத் தான். தன்மக்களேயெல்லாம் ஊட்டி வளர்த்த அன்னபூரணி யாக இருந்த இந்த நாடு இன்று சோற்றுக்காக அழுகிறது. 'சீவோறும்' ''நான் சிவம்'' ''சிவம் நான்'' என்ற புனித மான இறையுணர்வு ஒவ்வொரு மலேப் பள்ளத்தாக்கிலும் கூலையிலும், ஒவ்வொரு கோயிலிலும், ஒவ்வொரு ஆற்றங் கூரையிலும் எதிரொலித்துக் கொண்டிருந்தது. ஆனுல் இன்று நாம் கேட்பது ''சஹோகம்'' 'நான் பிணம்' 'நான் பிணம்' என்ற அவல ஒலம்தான்!

இந்த நாடு தன் பழைய இன்ப நாட்களே இழந்து விட்டது; எங்கும் கவலே தொற்றிக் கொண்டிருக்கிறது. தன்னலத்தின் இருப்பிடமாகி விட்டது. வெறும் பகட்டை கொண்டிருக்கிறது. नुप्र தொடந்து இந்தப் A le le போக்கினேத் தடுத்து நிறுத்து வதற்கு, இவ்வளவு தொல்?ல களுக்கு நடுவேயும் ஆன்மீக ஒழுக்கத்தைப் பபின்று, அதில் வெற்றியும் பெற்ற பேரின்பத்தைத் துய்த்த பெரியோர்களின் மெய்பறிவு பரவ வேண்டியது 'மிகவும் தேவையாகிறது. தேவையை, படிப்பறியாப் பாமரன் முதல் இந்தத் மெய்யுணர்ந்த பெரு முனிவர்கள்வரை ஒவ்வொருவரும் புரிந்து கொள்ள வேண்டும். எல்லோரும் கதையில் நம்பிக்கையை வளர்த்துக் கொண்டு, அதை இறைவனுடைய ஆணே பொருந்திய மெய்ம்மொழியாக ஏற்றுக் கொள்ள வேண்டும்.

' நான் இம்மையிலும் மறுமையிலும் உன்னுடைய, நலனே என் பொறுப்பாக ஏற்றுக் கொள்கிறேன்'' என்று கண்ணன் வாக்குத் தந்தான். இதைத் தாஞுகவே அவன் முன் வந்து செய்தான் ஆஞல், மனிதர்கள்' சாதகர்சள் இதஞல் பயனடைய வேண்டுமென்ருல், அவனது ஆணேயின்படி அவர்கள் நடக்க வேண்டும்.

அவன் போட்ட கோட்டை மீறக்கூடாது. அவனுல் தாம் காக்கப்படவில்லே என்று அவர்களு க்குத் தோன்றினுல் தம் வாழ்க்கையைக் குறித்து அவர்கள் ஆராய்ந்து, நன்னெறி பொருந்திய வாழ்க்கையை நடத்து வதில் கடவுளுடைய ஆணே சீள எவ்வளவு தூரம் பின்பற்றியிருக்கிறேம் என்று தாங்களே கண்டு பிடிக்கவேண்டும். இப்படி ஆராயத் தவறி விடுகிறார்கள் கடந்தவற்றையும் வரப்போவதைப் பற்றியும் அவர்கள் நினேத்துப் பார்ப்பதில்லே. அந்தக் கணத்தில் ஏற்பட்ட துயரத்தைப் பற்றித்தான் அவர்கள் புகார் கூறுகிறார்கள். கடந்த காலத்தில் கவனியாமல் இருந்து விட்டதாலும் எதிர்காலத்தைக் குறித்து அறியாமையாலும் தான் இந்தத் துயரம் உண்டாகியிருக்கிறது என்பதை அவர்கள் அறியவில்லே. இதுதான் அவர்கள் துயரத்தின் ஆணிவேர்.

எண்ணிப் பார்க்கும் வாக்கின இந்த கன்னனது பொழுது, அந்தச் சுலோகத்தில் சொல்லப்பட்டிருக்கிற ஒரு நினேவில் கொள்ளவேண்டும். ··Cam நிபந்தனேயையும் நினந்திருக் न का रिका நிலோக்காமல் யார் ஒன்றையும் கிருர்களோ'' என்று சொல்லியிருப்பதைப் பார்க்கவேண்டும் ·போககேஷமத்தின் பொறுப்பை நான் ஏற்கிறேன்'' என்றது இந்த நிபந்தனேயின் முடி; அதன் பழம். வாக்குறுதி என்பது ஆஞல் வேறு உறுப்புக்களின் றித் தலே தல் போன்றது. மட்டும் தனித்து இயங்க முடியாது. கழுத்து, தோள்கள், தவிர்த்து உறு**ப்**புக்க**ள்** இவற்றைத் மற்றும் உடலின் BULGU தல்யை மட்டும் நம்பியிருப்பது, பணப்பெட்டி போனபின் ''சாவி என் கையில்தானே இருக்கிறது'' என்று சொல்வதைப் போன்றது! பெட்டி போனபின் சாவியை வைத்துக்கொண்டு என்ன செய்ய?

வாக்குறுதியைக் காப்பதற்கு நீபந்தனேகளாவன; வேருென்றையும் நினேயாது, இறைவனேயே நிணந்திருத்த லும், தவருத வழிபாடும் இடையருத நினேப்பும், யாதொன் றையும் எதிர்பாராத சரணத்தோடு செய்யும் வழிபாடும் இல்லாத பொழுது, அவன் நம்முடைய பொறுப்புக்களே ஏற்கவில்லே என்று குறை கூறுவதற்கு ஏது இடம்?

மற்றவர்களிடம் தவிர அவனத் சரணடை நீங்கள் புகழ் பாடுகிறீர்கள்; துதித்துப் அவர்களேத் கிறீர்கள்; மூழ்கியிருக் எண்ணங்களில் 5ang வேறு அவனேத் പல அப்படியிருக்க, எவ்வாறு உங்கள் இறீர்கள். എഖன யாருக்கெல்லாமோ பொறுப்புக்களே ஏற்பான்? யார் இறைவணே உழைத்துவிட்டு அதனுடைய சுவிக்காக நச்சரிக்கிறீர்கள்; இது எப்படி கலப்பில்லாத பக்தியாகும்?

ஒருவன் அரசனுடைய பணியாள் என்றுல், அவன் அரசனுக்கு முழு மனதுடன் பணிசெய்ய வேண்டும். அரசனுக்கும் ஏதோ பணி செய்து கொண்டு, தன்னுடைய சொந்தக் குடும்பத்திலும் அக்கறை செலுத்திக் கொண் டிருந்தால், உண்மையான പത്തി 2151 என்று சொல்ல முடியாது. யாரை நேதிக்கிறீர்களோ அவர்களுக்குப் பணி செய்யுங்கள்; யாருக்குப் பணி செய்கிறீர்களோ அவர்கள நேசியுங்கள், இதுதான் சரணைகதியின் ரகசியம். வியாஸர் அழகான மாலேயொன்றைப் புனேந்தார். இந்தச் சுலோகம் அதன் மகுடம். அந்த மணிமாலயில் இது நடுநாயகமான ரத்தினம்.

இறைவன் பயன்படுத்திய ''யோகம்'' ''க்ஷேமம்'' என்ற சொற்களுக்கு முறையே விரும்பத்தக்க ஒன்றை அடைதல் அப்படி அடைந்ததைப் பேணிக்காத்தல் என்று பொருள், பயிற்சி காப்பதற்கு உளிய வேரென்றையும் அதைக் இறைவணேயே நிணேந்திருத்தல், அது உங்கள் நினேயாது மனத்தைத் தூய்மையாக்கும். உங்களேப் பக்தர்களாக்கும், பக்தனே அடையாளம் கண்டு கொள்வது எப்படியென்ருல் இறைவனேப் பற்றியே எப்பொழுதும் பேசிக் கொண் அவனேயே பாடுவான்; அவனேயே எங்கும் டிருப்பான்; காணுவான்; தனது நேரத்தை அவனுடனேயே செலவிடு வான்; அவனுக்காகவே பணி செய்வான்.

அத் நகையவர்கள் யாகமோ யக்ஞமோ செய்யத் தேவை யில்லே புண்ணியமான தான தருமங்களேச் செய்வதில் முனய வேண்டியதில்லே. புனிதத் தலயாத்திரையும் செய்ய வேண்டியதில்லே. இவைகள் அவர்களுக்குக் கிடைக்கா விட்டால் அவர்கள் ஏன் வருந்த வேண்டும்? தங்களுக்கு இறைவன் வாய்ப்புத் தரவில்லே என்றே அதற்கு வசதிகள் அளிக்கவில் பேன் போ TGT வேண்டும்! குற்றங்கூற இவற்றையெல்லாம் செய்துதாஞக வேண்டும் என்று அவன் கட்டாயப்படுத்தவில்லேயே! இவைகள் வேண்டுமென்று கேட்கவும் இல்ஃயே! பயிற்சியினுல் தூய்மை பெற்றதனுல் மனதில் எழும் எதையும் அவனுக்குக் கொடுக்கலாம். அவன் மகிழ்ச்சியோடு எல்லாவற்றையும் ஏற்றுக் கொள்வான். நற்செயல்கள் என்று சொல்லப்படுகின்ற பணிகளில் நீங்கள் ஈடூபட்டிருக்கலாம் ஆளுல் உள்ளம் தூயதாக இல்லா விட்டால், அது இறைவனது நினேப்பால் நிரப்பப்படா விட்டால், அதில் நஞ்சு கலந்து விடும். பாண்டங்கள் சுத்த மாக இருக்க வேண்டும் என்பதை அவன் குறிப்பாகக் கவனிப்பான்.

தூய உள்ளத்தோடு குசேலன் கொடுத்த கையளவு அவண மகிழ்**வித்து** என்பதைப் அவல் எவ்வாறு புராணங்களிலும் இதிகாசங்களிலும் விதுரருக் பாருங்கள். கும் திரௌபதிக்கும் ஏற்பட்ட அனுபவங்களேப் படித்துப் பாருங்கள். அவர்கள் இறைவனுக்கு கொடுத் எதைக் விதுரர் ஒரு கோப்பைக் கஞ்சி தார்கள்? அளித்தார். திரௌபதியோ கொஞ்சம் கீரை மிச்சமாக ஒட்டிக் கொண் அதைக் கொடுத்தாள். மேற்போக்காகப் பார்த் டிருந்தது. தால் இவைகளுக்கு மதிப்பே கிடையாது. ஒரு பைசா கூட இவற்றிற்கு விலேயாகக் கிடைக்காது. ஆனுல், இவற்றிற்கு விலேயாக இறைவன் எவ்வளவு தந்தான் என்பதை எண்ணிப் பாருங்கள்! கொடுத்த பொருளின் கடைவிலே என்ன என்று அவன் பார்ப்பதில்லே. அதைக் கொடுக்கத் தூண்டிய மனப் பாங்கைத்தான் அவன் கணக்கில் வைக்கிருன். ஆகவே அவனது அருளேப் பெறவேண்மானுல், நினேவுகளேத் துப்புர வாக்கி வையுங்கள்.

## அத்தியாவம் 20

தூய மனம் எனும் பெருஞ்சுனேயில் பூக்கும் இதயமலர் ஒன்று தான் இறைவனுக்குரியதாகும் नका मा கதை தெளிவாகக் கூறியிருக்கிறது. அதனுல் தான் கண்ணன் அர்ஜுனனேப் பார்த்து ''என் அன்பிற்குரிய மைத்துனு! நீ எந்த வேஃயில் ஈடுபட்டிருந்தாலும், நீ எதைக் கொடை யாகக் கொடுத்தாலும், எதை உண்டாலும், அதை எனக்குக் காணிக்கையாகிச் செய். எதையுமே இறைவனுக்குச் செய்யும் துதியாக, அவனுக்குப் படையலாக வைக்கும் மனப் பாங்கோடு செய். அத்தகைய பணிகள்தாம் जिंग हैला வந்தடைகின்றன. எனக்கு எந்தக் குறிப்பிட்ட பெயரிலும் தனித்த விருப்பம் கிடையாது. எல்லாப் பெயர்களும் என் பெயர்களே. எனக்கு நண்பனுமில்லே; பகையுமில்லே. நான் ஒரு சாட்சியாக மட்டும் இருககிறேன். எனக்குப் LIGOOR செய்து அதனுல் இன்பம் பெறும் எல்லோரிடத்திலும் நான் வசிக்கிறேன்'' என்று சொன்ளுன்.

இது அர்ஜுனனுடைய மனத்திலே ஐயங்களே எழுப்பி விட்டது. ''கண்ணு! நீ யாதொரு வேற்றுமையும் பார்ப்ப தில்லே என்றும், உனக்கு நட்பும் இல்லே, பகையுமில்லே என்றும் கூறினுய். அப்படியாஞல், சிலர் மகிழ்ச்சியோடும் சிலர் துயறுற்றும் இருப்பதேன்? சிலர் உடலாலும் உள்ளத் தாலும் வலியவர்களாக இருக்&ிருர்கள்; சிலர் நலிந்து நோயுற்று எளியவர்களாயிருக்கிருர்கள். இது ஏன்? சிலர் செல்வச் சீமான்களாகவும் சிலர் ஏழைகளாகவும் இருப்பது எவ்வாறு? இதற்கெல்லாய் காரணம் என்ன? நீயே எல்லா வேற்றுமைகளுக்கும் அப்பாற்பட்டு நிற்கும் பொழுது எவ்லோரையும் அதே நிலேயில் ஏன் நீ வைக்கக்கூடாது? இருக்கின்ற நிலவரத்தைப் பார்க்கிறபோது, எல்லாரையும் தீ வேற்றுமையின்றிப் பார்க்கிருய் என்பதை நம்புவது கடினமாக இருக்கிறது'' என்று அர்ஜுனன் கூறினுன்.

அர்ஜுனனே வாட்டிய இந்த ''ஐயத்தை''க் கேட்டு கண்ணன் நகைத்தான். ''நான் உண்மையைத்தான்

சொல்லுவேன். நீ ஒப்புக் கொள்வாயோ மாட்டாயோ என்று பார்த்து அதற்குத் தகுந்தாற் போல் என் பேச்சை மாற்றிக் கொள்வதில்ஃல், நீ ஒப்புக் கொள்வதால் எனக்கு மகிழ்ச்சியும் ஏற்படுவதில்லே. நீ ஒப்புக் கொள்ளாததனுல் நான் தொய்த்து போவதுமில்லே நான் எல்லாவற்றிலும் ஒரே சீராக இருக்கிறேன். ஆஞல் எல்லாம் என்னிடம் ஒரே சீராக இருப்பதில்லே. குளிர் காலங்களில், கிராம மக்கள் தெருப்பை மூட்டி அதைச் சுற்றி அமர்ந்திருப்பதை நீ பார்த் திருப்பாய். ஆனுல் அந்த நெருப்பின் அருகே அமர்ந்திருப்ப வர்கள் தான் அதன் சூட்டினுல் குனிர் காய்வார்கள். வெகு தொலேவில் உட்கார்த்திருப்பவர்கள் இருட்டையும் பொறுத் துக் கொள்ள வேண்டியிருக்கிறது. இப்படித் தொலேவில் உட்கார்ந்து கொண்டு, எனக்குக் குளிர்காய முடியவில்லே. இருட்டிலும் உட்கார்ந்து கொணடிருக்கிறேன் என்று யாராவது சொன்னுல், அதனுல் நெதூப்பு ஒரு தலேப் பட்சமாக நடந்து கொள்கிறது என்று சொல்ல முடியுமா? மக்களே வேறபடுத்தி நெருப்பு அவர்களிடையே வேற்றுமை காண்யிக்கிறது என்று வாதிடுவது பொருளற்றது.

· மெய்ப் பொருட்காட்சியும் ஒளியும் இதைப் போன்றது தான். அது உங்களுக்குக் கிடைக்க வேண்டுமானுல் அதை அதனிடத்திலேயே தங்க வேண்டும். நெருப்பை அணுகி எரியவிட்டு அதனிடம் குளிர்காய்வதற்கு ஒவ்வொருவகுக்கும் சம உரிமை உண்டு நெருப்பும் ஒளி தந்து சூடும் மிகத் தரும். நெருப்புக்கு ஒரவஞ்சனே கிடையாது. வேற்றுமையெல்லாட் அதை நன்றுக மூட்டிவிடுவதிலும் அதன் மூலம் நன்டை பெறுவதிலும்தான் இருக்கிறது. நான் ஒளியா**க** இருக்கி றேன்! எனக்கு எதனிடத்தும் ஒர வஞ்சனே கிடையாது. என்னே உணர்ந்து என்னிடமிருந்து பேரின்பத்தைப் பெறு வதற்கு எல்லோருக்கும் சமமான வாய்ப்பும் உரிமையும் உண்டு. வேற்றுமைகளும் பிரிவுகளும் சாதகர்களினுடைய பிழைகளால் உண்டாகின்றன. அவை என்னிடத்திலுள்ள குறைகள் அல்ல'' என்றுன் கண்ணன்.

கண்ணனுடைய கனிவுமிக்க மொழியைக் கேட்**டா** யல்லவா? கருணே மழையைக் கண்டாயல்லவா? அவனுடைய

சொற்கள்தான் எவ்வளவு உண்மை! பார்க்கப் போஞல் உணர்வதில்லே. தம்மிடமிருக்கும் குறைகளே பனிதர் பிறரிடமுள்ள குற்றங்களேத்தான் பார்க்கிருர்கள். இறைவ னிடத்திலேயே குற்றமிருக்குமானுல், எப்படி உலகம் இருக்கும்? எப்படிப் பிழைக்கும்? இறைவன் எல்லோரையும் சமமாகப் பார்க்கிழுன். அவனது இதயம் எல்லோரையும் தனது அன்பிஞல் அணேக்கிறது. இதன் காரணமாகத்தான் அமைதியும் இந்த வளமையும் உலகத்தில் அளவாவது இருக்கின்றன. நோயாளிக்கு ஆறுதல் சொல்லுவ தற்காகவே அவனுக்குக் காய்ச்சல் இல்லே என்று மருத்துவன் அறிவிக்கக் உஷ்ணமானி பொய் சொல்லாது. Jn Bib. ஆணல் உள்ளார்ந்த உணர்விலேத் தெரிந்து கொண்டு அதற்கேற்ப இறைவன் செயல்படுகிருன்; வெளித் தோற்றத்தை அல்ல. എഖ?ன அவனிடத்துத் தவறு நேராது. ஒரு போதும் ஏமாற்றவும் முடியாது. உலகமோ இதற்கு மாருக வெளித் தோற்றத்தையே மதிக்கிறது. அதையே நம்பி அதன் வழிச் எத்தன செல்லுகிறது. ஆற்றில் இறங்கிஞல்தான் அது ஆழம் என்று தெரியும். சாப்பிட்டால்தான் சுவை தெரியும். ஆற்றில் இறங்காமலே ஆழத்தைப் பற்றியும் சாப்பிடாமலே மனிதர் பேசினுல் சுவையைப் பற்றியும் அவர்களுடைய முடியும்? உண்மையென்று எவ்வாறு ஏற்க பேச்சை இறைவனே ஓரவஞ்சன்யிஞல் தீண்டப்பட்டால், ஆயாபாடி இடைச்சிகளுக்கு சாயுஜ்யம் என்னும் இன்பத்தை எப்படி அவன் அளித்திருக்க முடியும்? சபரியினுல் சுவைக்கப்பட்டு அவன் சாப்பிட்டிருப்பனே? எச்சிலான மீதிப் பழத்தை ஜனகன் மெய்யறிவு பெற்றிருக்க முடியுமா? நந்தஞர் இறைவனது மாட்சி பொருந்திய காட்சியைக் கண்டிருக்க வீபீஷணனும் இறைவனே цридициот? பிரஹ்லாதனும் ஸ்ரோம தூ தனுக цридирия? அநுமான அடைந்திருக்க கொள்ளப்பட்டிருப்பாஞ? வால் மீகி தன் ஏற்றுக் ராமாயணத்தை இயற்றியிருக்க முடியுமா? இவையெல்லாம் இறைவனிடத்து ஒரவஞ்சனேயைக் காண்பிக்கின்றனவா? அல்லது அப்படிப்பட்ட ஒரவஞ்சனே அவனிடம் கிடையாது என்பதைக் காண்பிக்கின்றனவா? இவையெல்லாம் அவனது பிரேமைக்குச் சான்றுகள், அவனது சீரான கரு2ணக்கு எடுத்துக் காட்டுங்கள்.<sup>1</sup>

> மன் மனு பவ மத் பக்த மத் யாஜீ மாம் நமஸ்குரு!

இறைவனின் இந்தக் கட்டளேக்குப் போருள் இதுதான்: ''உங்கள் மனத்தை என்மேல் நிலேக்கச் செய்யுங்கள்; என் னிடம் பக்தியோடு இருங்கள்; உங்கள் எண்ணங்கள், சொற்களே, செயல்களே எல்லாம் என்னிடத்தில் ஒப்பு வித்து விட்டு என்னே வணங்குங்கள்; உறுதியாக என்னே நேசியுங்கள்!'' இவ்விதம் அவன் ஆணேயிட்டிருக்கிருன். அவன் நம்மிடத்தில் மிக விரும்புவது தூய உள்ளமும் கலப்பில்லாத அன்பும்தான் என்று அவன் இதன் மூலம் காண்பித்துவிட்டான்.

மனிதத்தன்மையில் ஆழ்ந்து போஞல் மாதவ தத்து வத்தை நம்மால் அறிந்துகொள்ள முடியாது. மாதவனின் தத்துவத்தை உணர்ந்தால் மாதவஞைக ஆகலாம். இருட்டைப் பார்க்க வேண்டுமானுல் அதற்கு வேண்டுவது இருட்டே. ஒனியைப் பார்க்கவேண்டுமானுல் ஒளி வேண்டும். அறிவை அறிய அறிவு வேண்டும். வெறும் மானுட ஆசாபாசங் களுக்காகவே எப்போதும் ஓடியாடிக் கொண்டிருந்தால், தெய்வீகத்தின் மாட்சியை நீங்கள் எப்படி உணர்ந்து கொள்ளமுடியும்? தெய்வீகமாக வேண்டுமானுல், நீங்கள் தெய்வத்தின் நினேவாகவே இருக்கவேண்டும்; தெய்வீகமாக நடக்கவேண்டும்; தெய்வீகமான பணிகளேச் செய்து வர வேண்டும். மன நிலே, சூழ் நிலே, உணர்வு எல்லாவற்றை யும் அந்த ஒரே நோக்கத்டுற்காக இணக்கவேண்டும். அப் பொழுதுதான் இந்தக் கொள்கையைப் புரிந்து கொள்ள முடியும்.

இந்த உண்மையின் அடிப்படையில்தான் கண்ணன் மேலும் கூறுவான்; ''அர்ஜுஞ! மனிதரை விடத் தெப் வங்கள் உயர்ந்தவை; தெய்வங்களே விட மெய்யுணர்ந்த வர்கள் உயர்ந்தவர்கள்.

1. ஆய்ப்பாடி மங்கையர் இடைச்சிகள்: சபரி தவம் செய்த மூதாட்டி; ஜனகன் அரசன்; நந்தன் பறையன்; பிரகலாதன் சிறுவன்; விபீஷணன் அரக்கன், அநுமான் குரங்கினம்; வால்மீகி வேடுவன்.

்அந்த மெய்யுணர்ந்த ஞானிகள் கூடக் கடவுளின் இயல்பை முழுவதும் புரிந்து கொள்ள முடியாதென்றுல், உன்னேப்போன்ற சாதாரண மனிதர்களால் முடியுமா?'' இத்தக் கத்தலான சொல்லேக் கேட்டதும், அர்ஜுனன் வெட்கத்தால் தலே குனிந்தான். ''ஆம் கண்ணு! ஒப்புக் கொள்கிறேன். எவ்வளவு தான் அறிவாளியாக இருந தாலும், நீ அந்த அறிவிற்கெல்லாம் மேம்பட்டவன். முடிவில்லா வடிவங்களுள்ளவன். இதில் எனக்கு ஐயம் சிறிதுமில்லே. நீயே முடிவில்லா முழு முதல். எனக்குத் தெரியும்.

"நீதான் இந்த அனேத்தலாங்களேயும் படைத்திருக் கிருய் என்று நான் நம்புகிறேன். நீதான் அலற்றைக் காக்கிருய். அவற்றின் லளர்ச்சியையும் தேய்வையும் நீ நடத்துகிருய். படைப்பு, காப்பு, அழிப்பு இவற்றிற்கெல் லாம் நீதலேவன் என்பதை எல்லாம் நான் நிச்சயமாக நம்புகிறேன் நீயே இதை எனக்குச் சொல்லியிருக்கிருய். இதனுல் உனக்கு நன்றி சொல்லக் கடமைப்பட்டிருக்கிறேன். என்னே நீ ஒரு பொருட்டாக நினேத்து இதையெல்லாம் சொன்னதற்காக நான் மசிழ்ச்சியடை இறன்.

''ஆனுல், நீயே தோற்றுவித்த இந்த உலகத்தில் எந் தெந்த வடிவங்களில் நீ வந்து கலந்திருக்கிறுய்? அதை உன்னிடமிருந்து கேட்டு என் வாழ்வை இன்னும் தகைமை பெற்றதாக ஆக்கிக்கொள்ள விரும்புகிறேன்'' என்றுன் அர்ஜுனன். ''உன்னுடைய இந்தப் பலவகையான வடி வங்களில் எதை நான் சிந்திக்கவேண்டும்? சொல். அது போலவே நான் தியானித்து என்னேக் காத்துக் கொள்கி றேன்'' என்று அர்ஜுனன் இறைஞ்சினுன்.

"ஒரு ''சின்னக்'' கேள்விதான் கேட்டாய்!'' என்றுன் கண்ணன் புன்னகையுடன். ''இதற்கு விடை சொன்னுல் உனக்குப் புரிந்து விடும் என்று நிணேத்தாய் போலிருக் கிறது. நல்லது, நீ கேள்வியைக் கேட்டு விட்டபடியால், நானும் கொஞ்சம் விட்டுக் கொடுக்க வேண்டியதுதான், பதிலும் சொல்ல வேண்டியதுதான். கவனமாகக் கேள்! ஒவ்வொரு உயிரின் இதயத் தாமரையிலும் நான் உள்ள மர்ந்திருக்கிறேன். எனவே, இப்படி ஒவ்வொரு உயிரிலும்

நான் உள்ளுறை பொருளாக இருக்கிறேன் என்று நம்பி அந்த நம்பிக்கையின் அடிப்படையில் உன் வாழ்க்கையை நடத்துவாயாஞல் அதுவே உனக்குப் போதுமான தியான தகர்ந்து விட நம்பிக்கை தளராமலும் மாகும். இந்த உறுதியாகப் பற்றிக் பார்த்துக் கொள். மலும் அதை நம்பிக்கையைப் பின்பற்றி உன்னு கொள் TEL அந்த டைய செயல்களில் பேச்சுகளில் எண்ணங்களில் அதைப் நீ தானைக இருப்பதும், பயன்படுத்திக் காட்டு. அப்போது, நா**ன் நீயாக இருப்பது**மாகிய ஒ**ருமைப்** பேருணர்வு தோன்றும்.

ீமண், நீர், தீ, காற்று, **வான் என்**ற இவ்வைந்து மூலப் பொருள்களும் என்னுடைய வடிவங்களே. சூரியன், சந்திரன், நட்சத்திரங்கள் இவற்றில் இயங்குவதும் நானே. ஊழிக்காலத்தில், நான் அழிவுச் சக்தியாக இருக்கிறேன்; மறுபடி படைக்கும் சக்தியும் நானே. அணுவிலிருந்து ஆகா கடந்தகாலம், நிகழ் யம் வரை நானே எல்லாம். நான் காலம், வருங்காலம், நான் மூவுலகங்களாகவும், மனிதர் களேயும் இயற்கையையும் ஆக்கும் முக்குணங்களாகவும் இல்லாத பொருளே கிடையாது. இருக்கிறேன். நானுக என்னுடையதல்லாத பெயரே கிடையாது. லின் பகுதியிலிருந்து எடுக்கப்பட்ட இரத்தமானுலும் எந்தப் இருப்பது போல, தெய்வம் எவ்விடத்தும் ஒன் ருகவே ஒன்றுகவே இருககிறது."

அர்ஜுனன் இரு கைகளேயும் சுப்பி அவற்றை உயர்த்திக்கொண்டு கேட்டான். ''கண்ணு!' உலகமெல் லாம் உன்னுடைய வடிவம்தான் அல்லவா? அறிவு, செல் வம், சக்தி, பலம், வீரியம், பெருமை இவைபெல்லாம் உன்னுடைய வைபவங்களல்லவா? நல்லது; உன்னே இந்த உலகத்தின் வடிவமாக, விச்வரூபமாக நான் பார்க்கவேண்டு மென்ற என்னுடைய புனிதமான வாழ்நாள் ஆசையை நிறைவேற்றிக் கொள்ள ஒரு வாய்ப்பு அளிக்கமாட்டாயா? உன்னே வேண்டிக் கொள்**கிறேன், உ**ன் காலடியில் விழுந்து இறைஞ்சுகிறேன்.''

அர்ஜுனனுடைய இதய தாபத்தை அறிந்து கண்ணன் சொல்வான்: அர்ஜுனு! உன் விருப்பத்தை நிச்சயமாக நிறைவேற்றி வைக்கிறேன். ஆளுல் உன்னுடைய உளனக் கண்களிஞல் அந்த மகிமையைக் காண முடியாது. இந்த உலகத்தைப் பார்க்கும் குறையுள்ள கண்களால் ளன து ஆகையினுலே, உனக்கு விசுவரூபத்தைக் காண முடியாது. Uni''! ஞானக் கண்ணேத் தருகறேன். இப்பொழுது, இப்படிச் சொல்லி, இந்த உலக்மெல்லாம் தன் வடிவமாக வும் அதற்கும் மிஞ்சி, நின்ற வடிவமாகவும் அர்ஜுனனுக்கு முன் காட்சியளித்தான். அவனுக்குத்தான் எத்தனே தயவு! அநுபவம்! அர்ஜுனனுக்கும் என்ன அற்புதமான

குறிப்பைச் நுட்பமான இடத்தில், இந்த சாதகர்கள் கவனிக்க வேண்டும். வேதங்களும், சாத்திரங் களும், புராணங்களும், படிப்பாளிகளும், இது போன்ற உரிமையுள்ள பெரியோர்களும் பொருளேப் பற்றிப் GLIF இறைவனே எங்கும் நிறைந்தவனென்றும் எல்லா உயிரிலும் வருணிக்கிறூர்கள். இதை உள்ளுறைகின் றவனென்றும் ' அப்படி ஆண்ட்வன் எங்கும் Aart வைத்துக் கொண்டு எல்லாவற்றிலும் இருக்கின்று திறைந்தவனென் ருல், அவன் ஏன் தெரியவில்லே?'' னென்றுல், எல்லோருக்கும் அவர்களுக்கெல்லாம் பதிலென்ன என்று கேட்கிரூர்கள். ''ஐந்து ஜடப்பொருள்களால் ஆன ஊனக்கண் வென்றுல், வேறைன்றைப் பார்க்க தவிர அவ்வைந்தைத் எப்படி முடியும்? ..

ஒளியும் பிரதிபலிக்காத ஒன்றை ஒளியைப் எந்த பிரகாசப்படுத்த முடியாது. ஆனுல் தீக்கதிர் தன்னேத்தானே காண்பித்துக் கொண்டு, சுற்றிலும் ஒளி பரப்புகின்றது. கடவுள் தன்னெளி பொருந்தியவன்; அவன் எல்லாவற்றை இயற்கைக்கு அப்பாற்பட்டவன். யும் ஒளிர்விக்கின்றுன்; அது அவனுடைய பெருமையின் ஒரு வெளிப்பாடுதானே! அதனுல், மெய்யறிவு என்னும் கண்கொண்டுதான் அவனேப் அவனுடைய அருளால் தான் பார்க்க முடியும். அதுவும் கிடைக்கும். ஆ**டை**கயினுல், கடவுகோத் தொழுவது ஆன்மீக**ப்** தன் னே த் பயிற்சியின் மிகவும் முக்கியமான பகுதியாகும். தானே பார்க்க முடியாத **ஒருவ**ன் பிறரை, தனக்கு வெளியி ஒன்றை, எப்படிப் பார்க்கப் போகிருன்? லிருக்கும் அருளேத் தரும் பயிற்சியில் ஈடுபடுங்கள். அந்த ஆண்டவன்

அருளிஞல் ஞானக்கண் உங்களுக்குக் கொடுக்கப்படும். பக்தி வழியினுல் அடையப்படுகிறுன். அவன அவண இவ்வுலகமாகவும் இவ்வுலகத்திலும் கண்ட அர்ஜுனன் மகிழ்ச்சியினுல் கண்ணீர் பெருகினுன். ்எல்லாம் வல்ல இறைவா! படைப்புக் கடவுள் பிரம்ம தேவனுள்ளிட்ட கடவுளரெல்லாமும், எல்லா முனிவரும் சாதுக்களும், பல வகையான பொருள்களும் உயிரினங்களும், நடப்பனவும். நிற்பனவும், எல்லாவற்றையும் நான் பார்க்கிறேன். ஆகா! அச்சமூட்டும் உன் வாயிலிருந்து தப்பிழம்புகள் கிளம்பித் தொல்தூரம் பரவுகின்றன. இந்தப் பயங்கரமான தோற்றத்தின் பொருஃளயும் ரகசியத்தையும் நான் புரிந்து கொள்ள முடியுமானுல் எவ்வளவு நன்றுயிருக்கும்!' என்று அர்ஜுனன் அதிசயித்தான்.

''பார்த்தாயா, அர்ஜுஞ! எல்லா நிகழ்ச்சிக*ளேயு*ம் எல்லாப் பொருள்களேயும் உயிர்களேயும் நான் படைக்கி றேன், காக்கிறேன், அழிக்கிறேன் என்பதை நீ தெரிந்த கொண்டாயா? போர்க்களத்தில் இந்தப் யாரையும் காப்பாற்றுவதோ அல்லது அழிப்பதோ உன்னுல் முடியாத காரிபம் என்பதை உணர்ந்து கொண்டாயா? யாரையும் அழிப்பதற்கு உனக்கு ஆற்றல் கிடையாது; தாமே முயன்று தம்மை அழித்துக் கொள்வதற்கு அவர்களுக்கும் ஆற்றல் கிடையாது. வாழ்வதையும் சாவதையும் என்னுடைய விருப்பத்தினலே இயக்குகின்றேன். உலகத்தின் நான் பளுவைத் தாங்குகிறேன். நானே பளுவை உண்டாக்கு கிறன். நானே அதை எடுக்கவும் செய்கிறேன் ' என்று அர்ஜுனன் முதுகைத் தட்டிக் சொல்லி கொடுத்து, இனிமையாகப் เมล பொங்கும் அவனது உணர்ச்சி வெள்ளத்தை அமைதியுறச் செய்தான் கண்ணன்.

இறைவன் எப்படி மெய்யான பக்தியினுல் கட்டப்படு கிருன். எப்படி அவன் தனது அடியவர்களே ஆறுதல் சொல்லி ஊக்குவிக்கிருன் என்பதற்கும் இந்த நிகழ்ச்சி அருமையான சான்ருகும். நினேத்துப் பாருங்கள்! சாதாரண மனிதரைப் போல, தானே கண்ணுல் காணும்வரை தயங்கிக் கோண்டும் பயந்து கொண்டும் இருந்த இந்த அர்ஜுனன் எல்லாக் கலேகளிலும் வல்லவர்களும் வவிமை மிக்க வீரர் களுமான பீஷ்மர், துரோணர், கர்ணன் இவர்களே எதிர் கொண்டு வெற்றி பெற்றிருக்க முடியுமா? அவர்களெல்லாம் ஆண்டவனுடைய திட்டத்தினுல் வெல்லப்பட்டார்கள்.

அர்ஜுனன் தனது கண்ணீரைத் துடைத்துக் கொண்டு சுப்பித் தொழுது:— ''இறைவா! என்றுமே கைகளேக் இதற்கு முன் நான் கண்டும் கேட்டுமிராத, ஏன், கற்பனே கூடச் செய்யாத, உன்னுடைய விசுவரைபத்தைக் கண்டேன். இது மறுக்க முடியாத உண்மை என்பதையும் உணர்கிறேன். பயங்கரமான தீக்கொழுந்தை பொத்த உன் மாட்சி என்னே எரிக்கிறது; அந்தப் பேரொளியின் தாக்கு தலிஞல் STET உடம்பு நடுங்குகிறது. உன்னுடைய இனிமையான புன்னகையுடன் பொலியும் பழைய வடிவத்துடன் மறுபடி எனக்குக் காட்சி தருவாயாக! இந்தக் காட்சியை என்னுல் இனித்தாங்க முடியாது எந்தாய்! உன் பழைய உருவத்தை எடுத்துக்கொள். என்னுல் பொறுக்க முடியவில்லே'' என்று கஞ்சினன்.

தன் அருளினுல் இந்த வேண்டுகோளே ஏற்ருன் ''அர்ஜுஞ! என்னுடைய விசுவரூபத்தை ड कंग कम का . இப்பொழுது நீ பார்த்தாய். எவ்வளவுதான் வேதத்தைக் கற்றவனுயிருந்தாலும். து டிவு பூண்டிருந்தாலும், நோன்புகள் நோற்றுலும் இது கிடைக்காது. வேறென்றையும் நினே க் காமல் என்னிடம் ஈடுபட்டிருக்கும் அடியவர்தாம் என்னே அடைய முடியும். இத்தகைய பக்தியில் துளியும் கவனக் குறைவு இருக்கக் கூடாது. அத்தகையவர்கள் இறைவன் ஓருவனேத்தான் பார்க்கிறுர்கள். அவர்கள் எதைச் செய் தாலும், இறைவனுக்குப் பணியாக அதைச்செய்கிருர்கள். அவர்கள் பார்வையில் வேரென்றும் தோன்றுவதில்லே மனத்தில் வேறொரு எண்ணமும் எழுவதில்லே; அவர் களுடைய கைகள் வே இருரு தொழிலயும் செய்வதில்லே. எல்லா நேரங்களிலும் இடங்களிலும் அவர்கள் என் வடிவத் தையே பார்க்கிரூர்கள்; என் பெயரையே உச்சரிக்கிருர்கள் என்னேயே நீணக்கிழுர்கள்; எனக்காக உருகி என்மேல் தங்கள் அன்னபச் சொரிகிறுர்கள். என் பொருட்டுத்தான் செயல் புரிகிறுர்கள். அர்ஜுஞ! இந்த விசுவரூப தர்சனத்தை இத்தகையவர்தான் காண்கிருர்கள்.

நானும் இந்த ஒருமுகமான பக்தியைத்தான் எதிர் பார்க்கிறேன்'' என்ருன்.

இப்பொழுது அர்ஜுனன் புன்னகையுடன் ஒரு துடித்துச் சொல்வான்: ''இறைவா! உதடுகள் அசையாத ஒருமுகமான பக்தியினுல் நீ மகிழ்கிருய் என்பதை நான் உணர்கிறேன். ஆனுல் உன் உருவத்தோடு July தொழுகையை நீ விரும்புகிறுயா? உருவமில்லாமல் தொழு வதை விரும்புகிரூயா? ஸாகார உபாஸனேயா, நிராகார உபாஸீனயா? இதில் எதை நீ விரும்புகிறுய்? உன் மனத்தை இளக்கி உன் அருளேப் பெறுவதில் வெற்றிபெறக் காரண மாவது இவற்றில் எது? சாதகனுக்கு எளியது எது? ন স্থ உனக்கு உகந்தது? தயை செய்து சொல்!"

இந்தக் கேள்வி எழுந்ததில் கண்ணனுக்கு மகிழ்ச்சி, ''அர்ஜுஞ! இரண்டிற்குமிடையே நான் ஒரு வேற்றுமை யும், கற்பிப்பதில்லே எப்படி என்னேத் தொழுதாலும் எனக்கு மகிழ்ச்சிதான். ஆஞல் ஒன்று, உன் மனத்தில் நானே நிறைந்திருக்க வேண்டும்; ஒவ்வொரு செய்கையிலும், சொல்லிலும், எண்ணத்திலும் உறுதியான நம்பிக்கை வேண்டும்'' என்றுன்.

அர்ஜுனன் இடைமறித்து ''கண்ணு! இதயத் தூய்மை யும், உறுதியான நம்பிக்கையும் போதுமா? வர்ணுசிரமத்தில் நீர்னயிக்கப்பட்ட சமூக நிலேயோ, ஆண் பெண்வேற்றுமை களோ வெற்றிக்குத் தடைகளாகுமா?'' என்று கேட்டான். கண்ணன் அர்ஜுனனே அதட்டி அடக்கிவிட்டுச் சொல்வான்: ''இதெல்லாவற்றையும் இவ்வளவு தூ**ரம் பார்த்துக்** கொ<del>ண்</del> டிருந்து விட்டு இப்படி மறுபடியும் கேட்கிரூயே என்பது வியப்பாயிருக்கிறது. மனத்தையெல்லாம் என்மேல் வைத்து தூயவனுய் நித்தியனுய் உண்மையின் வடிவமான என்னிடம் விட்டவர்கள், உடம்போடு அடைக்கலமாகி கன்ன ளள்ளளவும் இணேத்துப் பார்க்க மாட்டார்கள் என்பதை நீ உணரவில்ஃலயா? தான் ஆண் என்றும் பெண் என்றும், இன்ன சாதி என்றும் இல்லறத்தான் என்றும் துறவி என்றும் நிண்வு இன்னும் இருக்குமானல், அவர்களுக்கு அதனுல் உண்டாகும் ஆணவமானது, அடக்கம் முதலிய உணர்வு மிக்கவராய் அவர்கள் இறைவனிடங் தங்கள்

மனத்தை மூழுதும் அளித்து விடவில்லே என்பதைத்தான் காண்பிக்கிறது. உடம்போடு தங்களுக்குள்ள தொடர்பை விட்டு விட்டவர்களுக்குச் சாதி, ஆசிரமம் என்ற வேற்றுமை களெல்லாம் இருக்காது.

• ஆசிரம தர்மங்களும் வர்ண தருமங்களும் இறைவன் மேல் மனத்தைப் பொருத்தும் பயிற்கியை எவ்வகையிலும் தடை செய்யாது; அதே போல் மனத்தைத் தாய்மைப் முயற்சியையோ, மனத்தாலும், வாக்காலும் படுத்தும் செயலாலும் இறைவணேத் தொழும் முயற்சியையோ அவை தடை செய்யாது. en 5 ஆண் பெண் வேற்றுமைகளும், வேற்றுமைகளும், சமூக நிலே வேற்றுமைகளும், ஆசிரம வேறறுமைகளும், இந்த உடம்பை உண்மை என்ற உணர் வாழ்கின்றவர்களயும், உலகம் உண்மை, வோடு अम என்றுமுளது என்று நம்பி நடக்கின்றவர்களேயும்தான் பாதிக்கும்.

இதைக்கேட்ட அர்ஜுனன்: ''கண்ணு! உடலே தான் என்று ஒன்றி நிற்பவர்களுக்கு, உருவமில்லாத குணங்குறி களற்ற நிர்க்குண நிராகார உபாஸணே மிகவும் கடினமல்லவா சாதாரண மனிதனுக்கும் கிட்டக்கூடிய உருவ வழிபாடு மனத் தூய்மையைக் கொடுக்கமுடியுமா? உணர்வின் உட் கருவிகளுடைய! தூய்மையைக் கொடுக்கமுடியுமா? தயை செய்து விளக்குவாயாக!'' என்றுன்.

## Méssarai 21

''அர்ஜுஞ! உருவத்தோடும் குணங்களோடும் கடவுளே வழிபடுவதே போதுமானது என்று பலர் நிணக்கிருர்கள். இது ஓரளவுதான் உதவி செய்யும் கொஞ்ச தூரம் வரை கைகொடுக்கும். ஏனென்றுல், இதனுல் LOLGIA தான் முக்தியை இறைவன் கொடுத்துவிட மாட்டான். முக்தியை விரும்புகின்றவன் உடலின் மேல் விட்டுவிட பற்றை பொருள் நிலே வேண்டும். இதன்றி, மெய்ப் அடையப்பட ஒற்றுமைப் படுத்திக் மாட்டாது. உடலோடு கொள்வது அறியாமையே ஆகும். இயற்கைக்கு வேருக ஆத்மா என்ற மேய்ப்பொருள் இருப்பதைநாம் கண்டு கொள்ள வேண்டும். இயற்கையை ஒட்டிய பொய்யான மதிப்பினுல் m\_ இன்பத்திற்காக ஏற்படும் புற ஏங்குவதைத் தியான த் தினுைம் தவத்தினுைம் நீக்கவேண்டும். இந்த வேட்கை நீங்கி விட்டால், தேங்காய்க்குள் இருக்கும் கொப்பரை ஒட்டிலும் மட்டையிலும் மாதிரி ஆகிவிடுவான் மனிதன். ஒட்டாமல் தனியாக உள்ளே விடுபட்டு இருக்கும் இந்தக் முளேக்காது. கொப்பரை. என்றுமே अम மறுபடி இந்நிலேயை கெடாமல் அப்படியே இருக்கும். அடைந்த மனிதன் பிறவி மரணம் இரண்டும் இல்லாதவனுகிறுன். முக்தியை அடைவான். அதாவது, அவன், இப்படித் தேங்காய்க்குள் கொப்பரை போன்ற நிலேதான் ஜீவன்முக்தி எனப்படும். இந்த உடலின் உயிர் வாழும்பொழுதே விடுதலே பெறுதல் என்பது இதுதான்.

குணங்கு றிகளுக்கு அப்பாற்பட்டதாய் உயர்ந்த மெய்ப் தியானம் செய்வது பொருளேத் ஜீவன் () żø முக்திக்கு மிகவும் இன்றியமையாதது. 251 ஆற்றலுக்கு உளது அங்பாற்பட்டதென்றுல், நீ இன்னென்று செய்யலாம். என்லாத் தொழுகைகளேயும் துதிகளேயும் வேதச் சட ங்கு களேயும், மற்ற நோன்புகளேயும், தவங்களேயும் அவற்றினு லுண்டாகும் பலன்களோடு கூட எனக்குக் காணிக்கை யாக்கிவிடு! என்னே உனது உயர்நோக்கமாகக் கொள்; நீ

சேர வேண்டிய இடமாக அறி! அப்பொழுது 2005 எல்லாச் செய்கைகளும் வழிபாடாகிவிடும்; உன் மனத்தை என்னிடத்தில் நிறத்து: என்னேச் சிந்தித்திரு! நான் எனது அருளேச் சொரிந்து உன்னே இந்தப் பிறவிக் கடலினின்றும் அக்கரை சேர்க்கிறேன். நீ தேடும் இடத்தை உனக்குத் தருகிறேன். அர்ஜுஞ! जलं மேல் உன் மனத்தை உறுதியாக நிறுத்துவது எளிதான என்பது அவ்வளவு வேலேயல்ல. எல்லோரும் 9 si வெற்றி பெற்றுவிட முடியாது. எவ்வளவு காலம் பயின்ருலும், நீண்ட வேரென்றிலும் எண்ணம் சிதறிப் போகாமல், என்னிடத் திலேயே மனத்தை வைப்பது சிரமம்.

··வேறு வழி ஒன்றும் இல்லேயா? என்று நீகேட்கலாம் ஆமாம், இருக்கிறது. எனக்குப் பிடித்தமான காரியங்களேச் செய்வதில் ஈடுபட ஆசை கொண்டவர்கள் Jul Gui ஊன் றி யுணர்வில் விடுதல நின்று பெறமுடியும். பிராத்தன் பிலையம், நாம ஸங்கீர்த்தனத்தாலும், என் புகழ் பாடித் துதிப்பதனுலும் பழவினேகளே அழிக்கலாம். உள்ளுணர்விலிருந்து துடிப்புகளேயும் வேகங்களேயும் நீக்கித் தூய்மைப்படுத்தலாம். அப்பொழுது மெய்யறிவின் ஒளி உண்டாக்கும்; அது இருளிலிருந்து நம்மைவிடுவிக்கும்.''

இந்த இடத்தைச் சற்று நின்று நீங்கள் கவனிக்க வேண்டும். சாதக பாதகங்களே நிறுத்துப் பார்ப்பதன் மூலம்தான் சில உருப்படியான முடிவுகள் நாம் பெற மூடியும். உதாரணமாக, சாதாரண வழக்கில் ''பக்தி'' என்று சொல்லப்படுவதற்கும் கண்ணன் வகுத்த பக்திக்கும் உள்ள வேற்றுமையைப் பாருங்கள். சாதாரணமாக, இறைவனிடத்து உண்மையான ஈடுபாடே பக்தி என்று சொல்லப்படுகிறது. பக்தி ஆனுல் என்பதன் பொருள் இதைவீட அதிகமானது.

இறைவனிடத்து ஈடுபாடு என்பது முக்தியை 2100L வழியேயாகும். வதற்குரிய ஒரு குறிப்பிட்ட இந்த ஈடு பாட்டைப் பெறுவதோடு நின்று விடக்கூடாது. தான இறைவனிடத்து எல்வளவு ஈடுபாடு, अंगम, கொண்டிருக கிறேம் என்று பார்ப்பதைவிட, இறைவன் தன்னிடத்து எவ்வளவு அருளோடும் அன்போடும் (nsis)moi तका मा பார்ப்பது நல்லது. எப்படி நடந்தால், எப்படிச் செய்தால், இறைவனுக்கு மிகவும் பிடித்தமாக இருக்கும், அவனுக்கு கண்டுபிடிப்பதில் இன்பத்தைக் கொடுக்கும் என்று அதை ஆராயுங்கள். ஆர்வமுடையவனுக இருக்கவேண்டும். நமக்குப் பெற்றுத்தரும் ஏங்குங்கள். அதை அதற்காக அந்தப் பலனுக்காக எல்லாவற்றையும் செய்யுங்களி. அதுதான் உதவும் காரியங்களிலேயே ஈடுபடுங்கள். உண்மையான பக்தி.

ஆஞல், பக்தியின் இந்த இலட்சியத்தைப் பொதுவாகப் பலர் பின்பற்றுவதில்லே அந்த லட்சியத்தின் விளேவுகளேயும் நிலேத்துப் பார்ப்பதில்லே. இறைவனிடத்துத் அவர்கள் தாங்கள் வைத்திருக்கும் அன்பை மட்டும் கவனிக்கிருர்கள்; இப்படிச் செய்**யு**ம் பொழுது, இறைவன் ஒப்பு**ம் அறத்தைப்** பற்றியோ அறத்தைப் பற்றியோ, அவன் வெறுக்கும் செலுத்துவதில்லே. இதஞல்தான் म कोंग का का கவனம் ' பக்தனுடைய விருப்டங்களே நிறைவேற்றும் காரிய**ங்களே** இன்பமளிக்கும் இறைவனுக்கு காரியங்களே ഖിட மேலானவை'' என்று சொல்லுகிறுன். எதைச் செய்தாலும், எண்ணினையம், திட்டமிட்டாலும். பார்த்தாலும், இறைவனது அருளேப் பெற்றுத் தருவதாக இருக்க வேண்டும் அவை மனிதரது விருப்பமாக மட்டும் இருத்தால் போதாது. இறைவனது விருப்பத்தையும் ஒட்டி இருக்க வேண்டும். தனக்கு பிடித்தமானவை என்று இறைவனே சொல்லியிருக்கிற விருப்ங்களுக்கு ஒத்திருக்கிறதா तवं D உரைகல்லில் தனது ஒவ்வொ**ரு எண்ணத்தையும் உணர்வை** யும் பக்தன் தேய்த்துப் பார்க்க வேண்டும்.

இறைவன்பால் ஒருவனுக்கு ஆழமான பக்தி இருந்தா லும், இறைவனது கட்டளேகளேக் கவனியா து ஒருவன் வாழ முற்படுவானுனைல் அவன்ப் பக்தன் என்று சொல்ல முடியாது என்று கீதை கூறிவிட்டது. சாதுக்களுக்கும் முனிவர்களுக்கும் காண்பிக்கப்பட்டவையும் ஆன்டவனது கட்டளேகளே உடையவையுமான சாத்திரங்களில் 5 DULL கட்டளேகளுமாகும். அறங்களே டிருக்கிற இறைவனது எனக்கு இனியவன் ்பக்தியுடைவனை அவன் என்று கீதையில் கண்ணன் சொன்னபொழுது இந்தப் பொருளில் தான் 'பக்தன்' என்ற சொல்ஃப் பயன்படுத்துகிளுன்.

மேலும், பக்தன் எதைச் செய்தாலும் ''நான் செய்தது'' என்று அவன் எண்ணக்கூடாது. இறைவஞல் கருதப்பட்டு அதனுலேயே செய்யங்பட்டது என்று எண்ண வேண்டும் என்று கீதை சொல்லுகிறது. பொதுவாக, சில காரியங்கள் தாங்கள் செய்தது என்றும் மற்றச் คล காரியங்கள் நினேக்கிறுர்கள். இறைவனுடையது இப்படி என்றும் பக் தனுக்குத் நின்ப்பது git ததந்த உண்மையான எஸ்லாமே இறைவன் செயல் அடையாளமல்ல. என்று கருதும் பாங்கு வந்து விட்டால் ''நான்'' ''எனது'' என்ற ஆணவங்களால் மாசுறமாட்டார்கள்.

என்ற ஆணவத்தை, ''நான்'' ''எனது'' குறைகளே பயிற்கியே பக்தி. இக்கா**ரணத்**தால் தான் நீக்கும் • அவிபக்தன்'' அறிவுடைய பெரியோர்கள் பக் தனே (இறைவனிடமிருந்து என்றும் பிரியாதவன்) என்று அழைக் கிருர்கள். எப்பொழுதும் எந்தச் சூழ்நில்யிலும், ஒருவனது செயல்களும் உணர்வுகளும் இறைவனேச் சுற்றியே அமைய வேண்டும். இதற்கு மாருக, துன்பமும் கவலேயும் இழப்பும் பொழுது ''ஆண்டவனே! ज का रेका के மீறும் **நம்மை** இவை நீங்கினவுடன் காப்பாற்று!'' என்று கதறிவிட்டு, மறுபடி உலகத்து ஆசைகளுக்கு அடிமையாகி, அக்கப்போர் களில் இறங்கிஞல், அத்தகைய நடத்தை மிகவும் வெறப்புக் குரியது.

இதுதான் கீதையின் உபதேசம். நெருக்கடி நிலேமையி லிருந்து தப்புவதற்காக ஆண்டவணேத் தொழக்கூட எது. நாக்கு செத்துப்போய் உணவு 'சப்'பென்று ஆகும்பொழுது நல்ல உறைப்பான 'ஊறு' காய்களேத் தேடுகிறுர்கள் துயரம் இறைவனேத் தேடுகிறுர்கள்! இது தாக்கும்பொழுது போன்ற வெளிப்பூச்சான பக்திதான் இந்நாளில் எங்கும் பரவலாகக் காணப்படுகிறது. இந்தக் கலி நாளில் அடிப்படை யானதொரு போலித்தனமே இதற்கு காரணமாக இருக்க லாம். கடவுளிடத்துத் தனக்கு இருக்கும் பற்றின் ஆழத்தை உலகத்திற்குத் தம்பட்டம் அடித்துக் காண்பிக்கும் போலிப் துரதிருஷ்டவசமாக பக்தி இன்று காணப்படுகிறது. இறைவனே எமக்கு எல்லாம் என்று ''எல்லாவற்றையும்'' அவனுக்காகத் துறந்து விட்டதாகச் சொல்லிக்கொள்ளும் சில பெரிய மனிதரிடத்தும் சாதகரிடத்தும்கூட இது காணப்படுகிறது. யாத்திரை போகும் போதோ, பெரியவர் கள் முன்னிலேயினோ, கோயில்களுக்குப் போகும்பொழுதோ முகத்திரை போட்டுக் கொள்வார்களே பெண்கள். இது போன்றுதான் பலருக்குப் பக்தியும் இருக்கிறது. திரும்பி வீட்டுக்கு வந்துவிட்டால் முகத்திரையை எடுத்துவிட்டு, அதுவரை காண்பித்த பக்தி உணர்வையும் நினேவையும் எடுத்தெறிந்து விடுகிருர்கள்.

இவைகளெல்லாம் கூட விளம்பரத் தந்திரங்கள்தாம். பக்தியைன்றுல் அது உறுதியாகவும் முழுதாகவும் இருக்க எல்லா நேரங்களிலும். எல்லாச் சூழ்நிலே வேண்டும். களிலும், இறைவனிடத்தில் மனத்தை நிறுத்துவது பக்தி. தங்கள் செயலெல்லாம் தேவனுக்கே அர்ப்பணம் என்று பலர் அடித்துப் பேசுகிறுர்கள். ஆனுல் அவர்கள் போக்குகளேப் பார்த்தால், அவர்களுடைய தேகபோஷணத் துக்குத்தான் அவற்றைச் சமர்ப்பிப்பதாகத் தெரில்றது. தெய்வத்துக்குக் காணிக்கையாக்குவதற்குப் பதிலாக, தங்க ளுக்கே காணிக்கையாக்கிக் கொள்ளு கிருர்கள். அறியாமையி ஞல் தங்கள் உடலுடன் தங்களே ஒன்றுபடுத்திக் கொண்டு விடுவார்கள். அந்த உடலுக்கே எல்லாம் செய்கிருர்கள். ''இது கிருஷ்ணூர்ப்பணம்'' என்று வாயால் சொல்லு கிருர்கள். யார் இந்தக் ''கிருஷ்ணன்'' என்று பார்த்தால், அவர்களுடைய பிள்ளேக்குப் பெயர் கிருஷ்ணன் என்று இருக்கும். 'ராமார்ப்பணம்' என்பார்கள். அது ராகார்ப்பண மாக இருக்கும். அதாவது அவர்களது ஆசைக்கு உணவாக இருக்கும். இம்மாதிரி செய்கைகளேயெல்லாம் எப்படி இறை வனுக்குக் கானிக்கை, சமர்ப்பணம் என்ற பெரிய பெயர் களால் அழைக்கமுடியும்?

இறைவன் பொருட்டுச் செய்யப்படுவதென்மூல், அது மனம், வாக்கு, காயம் இம்மூன்றையும் ஊக்கவேண்டும். நீங்கள் பேசுவதை மனது ஒப்பவில்லேயென்மூல், மனத்தால் நீனேத்ததை முழு மனத்துடன் செயல்படுத்தவில்லே யென் மூல், அது வெறும் போலியாகி விடுகிறது. செய்பவனும், செயலும், செய்விப்பதும் எல்லாம் அவனே என்று உறுதியாக நம்புங்கள்; பணத்திலும் மீனவி மக்களிடமும் ஈடுபடுவதைவிட இறைவனிடத்து ஈடுபடுங்கள்.

எந்த இடத்தில் உங்களுடைய மனது பற்றுகிறதோ அங்கு உங்கள் பக்தியும் நிலேக்கும். பக்தி என்பது கங்கை யின் நீரைப் போல் தூயது. செயல் என்பது யமுகோயின் நீரைப் போன்றது. ஆஞல் ஞானமோ, ஸரஸ்வதி நதியைப் போல், மண்ணுக்கடியில் மறைந்து ஒருவருக்கும் பலப் படாமல் ஓடி மற்ற இரண்டுடனும் கலந்து, கன்னப் புனிதமாக்கிக் கொள்கிறது. இம் மூன்றும் கலப்பதைத் திரிவேணி என்கிறோம். மனம் மறைவதைத்தான் தான் குறிக்கிறது. முக்குணங்களும் ஒன்ருவதைத்தான் இது இது காட்டுகிறது. ''நான்'' என்ற அகந்தையின் அழிவை உண்டாக்குகிறது. இது

இருப்பினும், இந்த அடிப்படை உண்மைகளே அறி யாதவர்கள் பலர் இருக்கிரூர்கள். இரண்டு வேளே குளித்து காலே, நண்பகல், மாலேக் கடன்களே ஒழுங்காகச் செய்து முடித்து, வீட்டுத் தெய்வங்களேத் தொழுது, வெண்ணீறும் சந்தனமும் நெற்றியிலும் மார்பிலும் கைகளிலும் धुन, முகத்தில் குங்குமப் பொட்டிட்டு, கழுத்தில் மணிமால யும் ஜபமாஃயும் அணிந்து கோயிலுக்குக் கோயில் போய், குருவிடமிருந்து மற்றொரு குருவினிடத்தில் சென்று Q(15 அலந்து, இப்படி எல்லாம் செய்கிறூர்கள். புனிதத் தலங்களே வலம் வருகிருர்கள். பல உபன்யாஸங்களேயும், புராணச் சொற்பொழிவுகளேயும் கேட்கிருர்கள். மெய்ந் நூல்களப் படிக்கிறூர்கள். ரொம்பச் சொன்னுல், அவர்கள் நல்ல காரியங்களில் ஈடுபட்டிருக்கிருர்கள் என்று வேண்டு மாஞல் சொல்லலாமே தவிர அவர்களேப் பக்தர்கள் என்று சொல்லிவிட முடியாது.

நமது உடை, பேச்சு இவற்றுக்கும் பக்திக்கும் ஒருவிதத் தொடர்பும் இல்லே. உடையையும் புறச்சின்னங்களேயும் மட்டும் வைத்து ஒரு மனிதரை நாம் பக்தர் என்று சொல்லி விடமுடியாது. பக்தி என்பது உள்ளுணர்வாக இருக்க வேண்டும்; வெறும் புறத்தோற்றத்தால் மட்டும் அது அமையாது. எங்கு புகை இருக்கிறதோ அங்கு நெருப்பு இருக்கும் என்று நாம் ஊகிக்கிறேம். ஆனைல் சில வகை

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org நெருப்புக்கள் புகைவதில்லே. ஆனுல் நெருப்பில்லாமல் புகை இருக்கரது என்பதென்னவோ உண்மை. இதுபோல, உணர்ச்சியின்றிக் காரியங்கள் செய்ய முடியும். ஆனுல் எல்லா உணர்ச்சிகளும் வெளிப்படையான செய்கைகளில் காணப்படவேண்டும் என்ற கட்டாயமில்லே. வெளிப் பகட்டும் ஆடம்பரமுமின்றியே, உண்மையான உணர்ச்சி கள் இருக்கமுடியும். தூய்மையான உணர்ச்சிகள் இருக்க வேண்டுவதுதான் முக்கியம். ஒருவன் வளர்ச்சிகள் இருக்க பேண்டுவதுதான் முக்கியம். ஒருவன் வளர்ச்சியை விரும் பிளுல், வெறும் பகட்டான வெளித்தோற்றம் இவ்வளர்ச் சிக்கு நேரடியாகவே தீங்கு தரும்.

அர்ஜுனன் கேட்ட கேள்வி இந்தக் கூடுதலான பதில யும் தந்திருக்கிறது. பக்தர்களிலும் இருவகை உண்டு என்பது உண்மைதான். ஸகுண பக்தர்கள் என்றும் நீர்க்குண பக்தர்கள் என்றும் இருவகை, இவர்கள் முறையே மெய்ப் பொருளே உருவத்தோடும் உருவமில்லாமலும் வழிபடுகின்ற வர்கள். பக்தர்களுக்குள், துன்பத்திலிருப்பவனும் பொருள் விரும்புபவனும், மெய் அறிவைப் பெற விருப்புபவனும் உருவமும் பெயரும் கொண்டதாக மெய்ப்பொருளே வழி படுகிறுர்கள். எல்லாப் புனிதமான காரியங்களிலும் வலக் காலே முதலில் வைப்பது போல நிர்க்குணபக்தி என்னும் வலக்காலே முதலில் வைத்து முக்தி பெறவேண்டும். अम தான் எவ்வகையிலும் புனிதமானது. நிர்க்குணப்பொருளின் வழிபாடுதான் மெய்யொளியைத் தரும். உருவ வழிபாடும் அருவ வழிபாடும் இரண்டுமே பயனுள்ளவைதான்; ஆகை யால் இரண்டும் இன்றியமையாதவை எவ்வளவு நேரத் துக்குத்தான் ஒருவன் ஒரு காலே உள்ளேயும் வெளியேயும் வைத்துக் கொண்டிருக்க முடியும்? அப்படியே முடிந்தாலும், அதனுல் என்ன பலன்? ஆகவே ஸகுணபக்தி ஒரு வாயிலா கவும் நிர்க்குண பக்தி அதன் அடைவிடமாகவும் வைத்துக் கொள்ளவேண்டும்.

உலகத்தையே கடவுள் வடிவமாகவும் பார்க்கலாம்; அல்லது உலகத்தையும் கடவுளேயும் வேருகவும் பார்க்க லாம். ஆஞல் இரண்டும் ஒன்றேதான். துணியை நூலின் வடிவமாகவும் பார்க்கலாம்; துணியையும் நூலேயும் வேறு வேருகவும் பார்க்கலாம். நீங்கள் எப்படிப் பார்த்தாலும். நூல்தான் துணி; துணியும் நூல்தான். துணியையும் நூலே யும் வேருகப் பார்ப்பது: கடவுளேக் குணங்களோடு கூடிய வஞக உபாஸிக்கும் ஸகுண உபாஸணே. துணியையும் நூலே யும் ஒன்ருகப் பார்ப்பதைப் போன்றது கடவுளேக் குணம் குறிகளற்றவஞைக உபாஸிக்கும் நிர்க்குண உபாஸணே.

இந்தப் பக்தி எங்கிருந்தோ இறக்குமதி செய்யப்படுவ தல்ல; யாரோ கொடுத்து நாம் வாங்கிக் கொள்ளும் சரக் கல்ல. மண்ணிலிருந்து அது திடீரென்று முளேப்பதில்லே; வானிலிருந்து விழுவதுமில்லே. अ ठा தன்னிடமிருந்தே ஊற்றுப் பெருக்காக தன் னலங் வருவது. கருதாமல் இறைவனிடம் பற்று றில வைக்கும் மனித அது. னிடத்தே அடங்கிக் கிடக்கும் பற்றும் அன்பும் கண்ட படி சிதறிக் கரை உடைத்துக் கொண்டு பல வழிகளிலும் பாயக் கூடாது. தங்கு தடையில்லாமல் அது இறைவனேக் குறித்தே கட்டுப்பாடாகச் செல்லவேண்டும். அப்பொழுது அது பக்தியாகிறது. இத்தகைய அன்பு எல்லா உயிர் களிடத்தும் இருக்கிறது. பறவைகளிடத்தும் விலங்குகளிடத் தும் புழு பூச்சிகளிடத்தும் கூட இருக்கிறது. இந்த அன்பு அனவகளேயும் அவற்றிற்கு ஏற்ற வகையில் ஊக்கி நிறைத்து நிற்கிறது. சுருங்கச் சொன்னுல், வாழ்வென்பது அன்பு; அன்பு என்பது வாழ்வு.

உயிரினம் ஒவ்வொன்றும் தன் குழந்தை குட்டிகளேப் பற்றி, பெற்றவரைப் பற்றி, வசதி பாதுகாப்பைப் பற்றி, உணவைப் பற்றி, இன்பங்களேயும் விளேயாட்டுக்களேயும் பற்றி, பலதிறப்பட்ட அன்பினே உடையதாக இருக்கிறது. அது பற்றும் பொருளின் தன்மைக்கேற்ப இந்த anon வகைகள் தனித் தனியாகப் பெயர் பெறுகின்றன. குழந்தை குட்டிகளின்பால் செலுத்தப்படும் பொழுது இந்த அன்பு பாசம் எனப்படுகிறது. சிற்றின்பப் பொருள்களின் மீது ஏற்படும் பொழுது இது காமம் எனப்படுகிறது. ஒத்த நிலேயிலுள்ளவர்களிடம் ஏற்படும் பொழுது இது BLU எனப்படுகிறது. பொருள்கள் சொத்துக்கள் இவற்றின் மீது வைக்கும் பொழுது இது ஆசை எனப்படுகிறது. ஓரிடத்தில் கவர்ச்சியாகவும் இன்னேரிடத்தில் நட்பாகவும் அமைகிறது. மூத்தோரிடத்தும், ஆசிரியரிடத்தும் பெற்றோ

ரிடத்தும் இது பணிவு, அடக்கம் என்றெல்லாம் பெயர் பெறுகிறது ஆஞல் இறைவனிடத்து வைக்கப்படும் அன்பு தான் பக்தி என்று சொல்லப்படுகிறது.

இந்த அன்பானது இறைவனே நீக்கிப் பல திக்குகளிலும் பல பொருள்களிடத்தும் பாய்ந்து சிதறும் பொழுது அது துன்பத்தைத்தான் கொடுக்கும். ஏனெனில், தோன்றி மறைந்து அழியக் கூடிய பொருள்களிடம் அது போய்ப் பொருந்தி விட்டதல்லவா?

மாருக, இறைவனது இருள் என்னும் கடல் நோக்கி ஒரு மூனேப்புடன் இந்த அன்பை ஒட விடுங்கள். ஆதுதான் பக்தி என்னும் சாதனம். பிறவி, மரணம் என்னும் உப்புச் சேற்றில் ஏன் வாழ்நாளே வீணுக்கவேண்டும்? அருட்கடலே அடைய மூயல்வதுதான் இதனினும் அறிவுடைமை. அங்கு நீங்கள் உங்களேயே அறிந்து கொள்வீர்கள்; உங்களுடைய சத்-சித்-ஆனந்த நிலேயை எய்துவீர்கள்!

ஆயர் சிறுமியர் இந்தச் சாதனத்தை முயன்று வெற்றி யும் பெற்ருர்கள். ஒவ்வொரு கணமும், ஒவ்வொரு நிலேமை யும், ஒவ்வொரு எண்ணழும் சொல்லும் செயலும் இறை வனது திருவடித் தாமரைகளிலே இந்தக் கோபியர்களால் காணிக்கையாக்கப்பட்டது. அதஞல்தான் கோபிகள் யோகி கள் எனப்படுகிருர்கள். கண்ணபிரானே இக் கோபியர்களே யோகியர் என்று அழைத்தானென்ருல், அவர்களின் ஆன் மீக சாதனேயின் உயர்வை நீங்கள் கற்பனே செய்து கொள்ளலாம்.

£-15

## அத்திவாயம் 22

கண்ணன் சொன்ன பதில்களின் பேரில் அர்ஜுனன் மேலும் கேட்டான்: ''இறைவனேக் குணங் குறிகளோடு தொழுபவனுடைய இயல்புகளேப் பற்றி எடுத்துச் ந சொன்றூய். இவ்வித இயல்புகளே உடையவர்கள் யோகிகள் என்று சுறினுய். இதையெல்லாம் குறிக்துத் தெரிந்து கொள்ள நேர்ந்ததைப்பற்றி எனக்கு மகிழ்ச்சியே. இறைவனே லகுணமாக வழிபடுகின்றவர்களேப் ผมาญผิญ ച്ചപിര്ത வழிபடும் அன்பர்களும் நிர்க்குணமாக An இயல்புகளே உடையவர்களாயிருப்பார்**கள். அவற்றை வைத்து அவ**ர்களே இனங்கண்டு கொள்ளலாம் அல்லவா? அவர்களேப் பற்றித் தயவு செய்து சொல்ல வேண்டும். அதைத் தெரிந்து கொள்ள விரும்புகிறேன்.''

இதைக் கேட்டு, அழகிய வடிவமுள்ள நந்தகுமாரன் ''அர்ஜுஞ! பதிலிறுத்தான். இறைவனேக் குணங்குறி களற்று வழிபடுபவர்கள் தங்கள து புலன் களே முற்றும் வேண்டும். பின்னர், சூழ்நிலேகளால் 到上藏乐 இவர்கள் பாதிக்கப்படக்கூடாது. மூன்றுவது, துன்பத்திலிருப்பவர் உதவுதல் வேண்டும். நிர்க்குணமான 5 (G) \$ (5 அழிவற்ற பரம்பொருளேத் தொழுபவர்களினுடைய இயல்பு இப்படித் இருக்கும்." BITET

ஸ்குண உபாஸணே செய்பவர்களின் இயல்பும் நிர்க்குண உபாஸணே செய்பவர்களின் இயல்பும் ஒன்றுதான் என்று இதைப் படிப்பவர்கள் ஊகித்திருக்கக் கூடும்.

கண்ணனுடைய பதிலேக் கேட்டு அர்ஜுனன் மட்டற்ற மகிழ்ச்சியடைந்தான். ''நான் நன்கு தெளிவாக உணர்ந்து கொண்டு விட்டேன். ஆனுல், நான் இனி எப்படி நடந்து கொள்ள வேண்டும். இறைவனது அருளே நான் பெற வேண்டுமாளுல் என்ன செய்யவேண்டும் என்று நீ எனக்குச் சொல்லவேண்டும்'' என்று உணர்ச்சியுடன் கூறிக் கண்ண னுடைய திருவடிகளில் வீழ்ந்தான். நாராயணனை கண்ணன் நரனை அர்ஜுனனேத் தூக்கி ' அர்ஜுஞ! இந்த இரண்டுவகை மெய்யன்பர்களினுடைய இயல்புகளேயும் நீ இப்பொழுது பெற வேண்டியதில்லே. அவை எளிதாகக் கிட்டாது. இவையிரண்டையும் விட எளிதானதொரு வழியைப் சொல்லுகிறேன். அந்த வழி நிச்சயமாக என்னுடைய அருளே உனக்குப் பெற்றுக்கொடுக்கும்.

"இதுதான் அந்த வழி; உன்னுடைய மனதையும் புத்தி யையும் என்னிடத்தில் வை; இதை உன்னுல் செயயாமுடியா விட்டால், இது கடினமானதாக இருந்தால். உன்னுடைய அகந்தையை விட்டு விட்டுப் புனிதமான, தெறியான பணி களேச் செய். இதுவும் கடினமென்ருல், உன்னுடைய செயல் களினுடைய பலன்களில் பற்றை விட்டுவிடு. அவற்றை எனக்கே அர்ப்பணமாக்கு. அப்படி அர்ப்பணமாக்கும் பொழுது அது வெறும் பேச்சாக மட்டும் இருக்கக்கூடாது. மனே வாக் காயம் என்று சொல்வார்களே, அதுபோல மனம மெய், மொழிகளால் அந்த அர்ப்பணம் அமையனேண்டும்.

''இது கூட உன் சக்திக்கு அப்பாற்பட்டது என்று நினேக்கிறுயா? அப்படியாஞல், இதன் வீளேவுகள் போகப் போக உனக்கு விளங்கும் '' இவ்வளவும் சொல்லிவிட்டுக் கண்ணன் சிறிது நேரம் சும்மா உட்காரிந்திருந்தான்.

இதைக் கவனியுங்கோ. அருளே நாடுகிறவன் கடமை யைத்தான் நினேகக வேண்டுமே தவிர, நல்லதோ கெட்டதோ அதன் பலனே எண்ணிப் பார்க்கக் கூடாது. இதஞல் தான் கோபாலன் அப்பியாசாத்தைவிட ஞானம் உயர்ந்தது என்றும், ஞானத்தைவிட தியானம் உயர்த்தது என்றும், தியானத்தைவிட பலனில் இச்சையில்லாமல் பணி களேச் செய்கிற தியாகம் உயர்ந்தது என்றும் சொல்லி, பலனில் பற்றின்மை என்ற தியாகம்தான் அமைதியைக் கொடுக்கும் என்றும் சொன்னுன்.

"இறையன்பும் வெறுப்பும், நீரையும் நெருப்பையும் போல் மாறுபட்டவை; ஒரே இடத்தில் ஒன்ருக இருக்காது. நன்மை தீடை, விருப்பு வெறுப்பு, இன்பம் துன்பம் இவற்றி னிடையே யாகொரு வேற்றுமையையும் காணுத ஒருவனேத் தான் நான் விரும்புகிறேன். எந்த வடிவத்திலாயினும். வேற்றுமை என்ளளவேனும் உள்ளத்தில் இருக்குமாஞல் அவன் பக்தனுக இருக்க முடியாது. "இவ்வுலகமெக்லாம் வாசுதேவனே'' என்று உறுதியான நம்பிக்கை பக்தனுக்கு இருக்க வேண்டும். அதாவது, உங்களுடைய ஆத்மாவான மெய்ப்பொருளே எவ்லா இடங்களிலும் எல்வாவற்றிலும் இருக்கிறது. இந்த உண்மையை உணர்ந்து' அதன்படி நடந்து அதை மெய்பிக்க வேண்டும். மற்றவனே வெறுப்பது தன்னேயே வெறுத்துக் கொள்வதாகும். மற்றவனேக் காய் வது தன்னேயே காய்வதாகும். பிறனிடத்துக் குற்றம் காண்பது தன்னிடத்திலேயே குற்றகை காண்பதாகும். என்று கண்ணன் தொடர்த்து சொன்னுன்.

இந்த இடத்தில் இதைப் படிப்பவர்கள் ஒர் ஐயப் பாட்டிஞல் குழம்பக் கூடும். பிறரிடத்து வெறுப்பின்மை அல்லது பிறரிடத்துக் குற்றங் காணமை இவை மட்டுமே ''வாசுதேவனே எல்லாம்!'' என்ற உணர்வைக் கொடுத்து விடுமா? அன்று; வெறும் வெறுப்பின்மை முதலியவை மட்டும் இதயத்துள்ளிருக்கும் ஆண்டவனேயும் அவனே அறியும் இன்பத்தையும் தந்து விடாது; இறைவனது அருளேப் பெற்றுத் தராது

வேளாண்மை செய்யும் விவசாயியினுடைய தொழில் இங்க நல்லதொரு எடுத்துக் காட்டாகும். இதைக் கூர்ந்து நோக்கிஞல், உண்மை தெரியவரும்; ஐயம் தீரும் வயலில் விதை விதைக்கும் முன்னும் பின்னும் விவசாயி ஆங்காங்கு மூளேத்திருக்கும் புல் புதர்களேக களே பிடுங்க வேண்டும. ஆணுல் அறுவடை செய்து நெலலே வீட்டுக்குக் கொண்டு வருவதற்கு இது மட்டும் போதாது. வயலே நன்றுக வரம்பிட்டு நீர்பாயச்சி, விதைத்துப் பயிர் முளேகிட்டபின் அம்முளேகளேக் காத்து வளர்க்க வேண்டும். இப்படி பயிரக் கதிர்கள் முற்றும் வரை காவல் செய்து பின் அறுவடை செய்து கொண்டு போயக் களஞ்சியத்தில் சேமித்து வைக்க வேண்டும்.

இதுபோல, இதயவயலிலிருந்து பற்று, வெறுப்பு, பொருமை. அகந்தை என்னும் இந்த முட்புதர்களே யெல் லாம் வேரோடு பிடுங்கி அகற்றி விடவேண்டும் நற்பணி களால் இந்த வயலே உழவேண்டும். பின் இன்பம் என்னும் நாற்ற நடவேண்டும். ஒழுக்கத்தின்லும் கண்காணிப் பினுலும், வளரும் இந்த நாற்றைக் கட்டிக்காக்கவேண்டும். கடைசியில், இந்த மூயற்சிகளின் பலனுகப் பேரின்பக் என்ற பெருவிளேச்சல் நமது களஞ்சியத்தில் நிரம்பி வழியும்.

மனத்திலிருந்து வெறுப்பை அகற்றுவதஞ்சு மட்டும் இன்பம் கிடைத்து விடாது. அன்பையும் அதோடு பயில வேண்டும். அதாவது, வெறுப்பை அகற்றி அன்பை விதையுங்கள். வெறுப்பு இல்லாததால் மட்டும் பக்தி வந்து விடுமாஞல், குன்றும் புற்றும், மரமூம் குச்சியும் மண்ணும் மலேயும் பக்தி உள்ளவையாகிவிடும். இவை ஒன்றையும் வெறுப்பதில்லேயே? அவற்றிற்கு விரும்பத்தகாதது என்று வெறுப்பதில்லேயே? அவற்றிற்கு விரும்பத்தகாதது என்று ஹைற்றும் இல்லே. இந்தக் காரணத்திரை, இவற்றிற் கெல்லாம் பக்தி இருப்பதாகச் சொல்கிறேமா? இல்லே. அப்படிச் சொல்வது அபத்தமாகும். பக்தன் முதலில் வெறுப்பை விட்டு அன்பினுல் நிறையவேண்டும். மேலும், வருத்தமுற்றேர்க்கும் அல்லலுற்றேர்க்கும் தொண்டாக இந்த அன்பு மலரவேண்டும் என்றுன் கோபாலன்.

அர்ஜுனன் இதையெல்லாம் வெகு கவனத்துடன் கேட்டுக் கொண்டிருநதான். பின்னர், ''கண்ணு! இம் மூன்றுமட்டும் போதுமா? அல்லது பின் பற்றிப் பயில வேண்டியது இன்னும் வேறைதாவது இருக்கிறதா? தயை செய்து எனக்குச் சொல்லவேணும்'' என்று கேட்டுக் கொண்டான். கண்ணன், ''செடியை நட்டால் மட்டும் போதாது. நிலத்திற்கு நீர் பாய்ச்சி எருப்போடவேண்டும். வெறுப்பினே அகற்றுவதும் அன்பினே நடுவதும் மூதல் கட்டத்தைத்தான் குறிக்கும். முள்கள் விட்டவுடன், ''நான்'' ''எனது'' என்ற எண்ணத்தை நீக்கமுற்பட வேண்டும். இவைதான் நீர்பாய்ச்சி எருப்போடுதலுக்கு ஒப்பாகும். இன்பத்தை வெற்றிகரமாக அறுவடை செய்ய வேண்டுமாளுல் இந்த இரண்டும் தேவை.

''அதாவது, ''எனது'' ''நான்'' என்ற எண்ணங்களே விலக்கிவிட வேண்டும். இவை இரண்டும் வெவ்வேறல்ல முந்தையது பிந்தையதிலிருந்து பிறக்கிறது இரண்டுமே அடிப்படையான உண்மை தெரியாத அறியாமையிலிருந்து தோன்றுகின்றன ஏனெனில், அறியாமையை அகற்றி விட்டோமாஞல், ''நான்'' ''எனது'' என்ற எண்ணங்கள் தொல்லே கொடுக்கமாட்டா. அவைகளுக்கு அங்கே இட மில்லே. ஏனெனில், பக்தியை விரும்புபவன் எப்பொழுதும் மனநிறைவைப் பெற்றிருக்க வேேண்டும் இதற்குப் பொருள் என்ன? உடங்நலனே உடல் நோயோ, லாபமோ நஷ்டமோ, இன்பமோ துன்பமோ, எந்த நிலேயிலும் மனநிறைவுட விருப்பது என்பதுதான் ஒருவனுடைய விருங்பங்கள் நிறைவேறுகின்றனவோ இல்லேயோ, தன்னில்யையும் சிர்மையையும் இழக்கக் கூடாது

''தானே வகுத்துக் கொண்ட பாதையில் சிறிதளவு தடங்கலும் ஏற்படும் பொழுது மனது தன்னில் தலதி விடுகிறது. அப்படி நிலயல்லாமல் இருக்கிறது. ஏன், குறிப்பிட்ட நேரத்தில் காப்பி வராவிட்டால், வாரத்திற்கு இரண்டு படங்கள் பார்க்கத் தவறிவிட்டால் காலேயிலும் மாலேயிலும் மணிக்கணக்காக ரேடியோ முன் உட்கார்ந்து கொண்டிருக்க முடியாவிட்டால், இது போன்ற பல சிறு பழக்க வழக்கங்கள் மறுக்கப்பட்டாலோ அல்லது தடுக்கப் பட்டாலோ, பெருங்குறை நம்மை ஆட்கொள்ளுகிறது. நினேத்தது நடந்தாலும் நடக்காவிட்டாலும், நினேத்ததை அடைந்தாலும் அடையாவிட்டாலும் அதனை கவலேப்படா மல் இருக்கற மனநில் தான் சந்துஷ்டி, மனநிறைவு எனப் படும். மகிழ்ச்சியினுல் குதிபோடாமலும், தோல்வியினுல ஏமாற்றமடையாமலும், மனம் கலங்காமலிருக்கவேண்டும்.''

இப்பொழுது அர்ஜுனன்: ''இறைவா! நீ அடிக்கடி பிரகிருதியையும் புருஷனேயும் பற்றிப் பேசுகிருய். இவற் றில் பிரகிருதி என்பது என்ன, அதன் இயல்புகள் என்ன, அது எத்தன்மையது என்றெல்லாம் தெரித்து கொள்ள ஆசைப்படுகிறேன்'' என்றுன். இதற்குக் கண்ணன் எளி தாகப் புரிந்து கொள்ளும்படியாக விடையளித்தான். ''அர்ஜுஞ! பிரகிருதிக்கு இன்னேரு பெயரும் உண்டு. அது தேஷத்ரம் என்றும் அழைக்கப்படுகிறது. ஐந்து மூல ஜடப்பொருள்களாலான இந்த உலகம் பிரகிருதி எனப்படு கிறது. இந்கப் பிரகிருதி என்ற உலகத்தில் அசைவற்ற ஒரு ஜடப் பகுதியும், இயங்கும் அறிவு பொருந்திய மற் இருரு பகுதியுமாக இரண்டு பகுதிகள் இருக்கின்றன. அதாவது, ஒன்று பார்க்கப்படுவது; மற்ருென்று பார்ப்பது. பார்ப்பது ''நான்''; பார்க்கப்படுவது ''இது.''

்பல இயல்புகளின் கூட்டே பிரகிருதி எனப்படும். தமஸ் (சோகம்), ஏஜஸ் (மோகம்), ஸ்தவம் (ஆனந்தம்) என்ற இந்த மூன்றும்தான் பிரகிகுதியின் இயல்புகள். இந்த முக்குணங்களின் சேர்க்கையும் தொகுப்புமே இயற்கை எனப்படுகிறது. இதேபோல், செய்பவன், அதன் பலனே நுகர்பவன் என்ற குணங்களும் இவ்வியற்கையைச் சேர்ந்த வையே."

அர்ஜுனன் தனது கேள்விகளேத் தொடர்ந்து கேட்க விரும்பினன். அதனுல் கண்ணன் • என் அருகிம மைத்துனு! இன்னும் கேள்வி கேட்க ஆசைப்படுகிருயா?" என்ற கேட்டான். வாய்ப்பை விடாமல், அர்ஜுனன்; 'கண்ணு! இயற்கை (பிரகிருதி) என்னும் தத்துவத்தைப் பற்றி விளக் கிச் சொன்னுய். புருஷன் என்னும் தத்துவத்தைப் பற்றி அறிய விரும்புகிறேன். இப்பொழுது நான் இயல் 3 5 G புகள் என்னைன்ன? அதன் யாது? .. என்று கன்மை ബിങ്ങഖിത്രങ്ങ.

' அர்ஜுளு! அதைப் புருஷன் என்ருலும், கேடித்ரக் ரூன் என்ருலும், ஞேயன் என்ருலும் எல்லாம் ஒன்றே. கேடித்ரத்தை அறிபவன் கேடித்ரக்ஞன், நேயம் என்ருல் தெரிந்து கொள்ளப்படும் பொருள், புருஷன்தான் ஜீவன்; பிரஇருத்தான் உடம்பு. இந்த உடலுக்குள் வாழ்பவன் புருஷன்; அவன் அந்த உடலே அறிகிருன். உடம்புக்கும் பல பெயர்கள் உண்டு. ஒவ்வொன்றுக்கும் ஒரு பொருள் போதிந்த கருத்து உண்டு. தேய்ந்து போவதால் அது சரீரம் எனப்படும். எரிந்து போவதால் அது தேகம் எனப்படும். இவ்வுடம்பை உயிர்ப்பித்து, அதனுடைய குறைகளேத் தெரிந்து வைத்திருப்பவன்தான் இந்த உடல் வாழ் உயிர் அல்லது ஜீவன்' என்ருன் கண்ணன்.

இந்தப் பதிலேக் கேட்டு அர்ஜுனனே ஐயம் வாட்டிற்று. அதனல் இன்னும் தொடர்ந்து பல கேள்விகளே அவன் எழுப்பினன். ''கண்ணு! தேய்ந்து அழிந்து போகிற உடம்பு. எவ்வாறு சேஷத்ரம் என்று அழைக்கப் படலாயிற்று'? அர்ஜுனன் செய்திகளே வாங்கிக் கொள்வதில் வெரு சமர்த்தன். கண்ணன் அவனுக்கு மிகுந்த பொறுமையோடு பதிலளித்தான். 'பல நல்ல பணிகளேச் செய்து முடிப்பதன் மூலம் புண்ணியம் சேர்ப்பது இந்த உடலிஞல்தான். மெய் யறிவைப் பெறுவதற்கும் உடலே கருவியாகும். இந்த உடம்புதான் உன்னே விடுதலேப் பேற்றுக்கு இட்டுச் செல் கிறது இத்தகைய பெரிய சாதனேகளுக்கு அது இடமாக இருப்பதால் அது க்ஷேத்ரம் எனப்படுகிறது. க்ஷேத்ரம் என்றுல் கவசம். மனிதனே அது இடுக்கண் ை விருந்து காத்து நிற்கிறது. 'நிலம்' என்பது இச்சொல்லிற்கு மற்றொரு பொருள். இது கருத்து நிறைந்த பொருளாகும். நிலத் தன்கண் எந்த விதை விதைத்தாலும், செடிகள் நட்டா QL14 லும், அந்நிலத்தின் தன்மையையும் இயல்பையும் தான் விளேச்சல் உண்டாகும் உடம்புதான் நிலம்; உயிர் தான் அந்நிலத்கையும் பயிரையும் காக்கும் காவலன். நல் இன்பமும் மகிழ்ச்சியும் ala விதைத்தால் விள்யும். திகினேயை விதைத்தால், துயரமும் கவல்யும்தான் விளேச் சலாகக் கிடைக்கும். மெய்யறிவாம் விதை விதைத்தால், பிறவிச் சுழலிலிருந்து விடுதல் பெறும் பேற்றின் அறுவடை Griuwaria.

· தான் உழும் மண்ணின் தரத்தையும் தன்மையையும் ஒரு விவசாயி நன்கு தெரிந்து வைத்திருப்பான். அதுபோல, தரத்தையும் தன்மையையும் க்ஷேத்ரக்ஞனை உடலின் உயிர் வாழ்பவன் நன்கு தெரிந்து கொள்ள Caim Bib. gor சேஷத்திரக்ஞனுக்கும் உள்ள கேடித்திரத்துக்கும் வேற்றுமை இந்த 'க்ஞ்' என்ற பகுதிதான் அதுதான் எனவே என்ற பொருளத் தருகிறது. " அறிபவன்" உடலின் சுறப்புக்களேயும் குறைகளேயும் தெரிந்து லைத் திருப்பவன் சேஷத்ரக்குன் எனப்படுகிருன். அப்படிப்பட்ட அறிவு இல்லாமல் ஜடமாய் இருப்பது கேடித்ரம் எனப் UQUO."

இங்கு அர்ஜுனன் ''கண்ணு! இந்த கேடித்ரத்தையும் கேடித்ரக்ஞனேயும் (உடலேயும் அதில் உயிர் வாழ்பவலோயும்) தெரித்து கொள்வதால் என்ன பயன்?'' என்று கேட்டான். கண்ணன் நகைத்தான். ''அர்ஜுஞ! எல்ன அசட்டுத்தன

ஆராய்ந்து தன்மைய உடலின் கேள்வி இது? அழிக்கப் LAITEN தயரங்கள் கெதரிந்து கொள்வதால், ஒருவனது ADis ஆராய்ந்து தன்மையை படுகின்றன. உயிகின் Gundar Qisti கிடைக்கிறது. கொள்வதால் பேரின்பம் பமே மோக்ஷம் எனப்படுகிறது."

இப்படிச் சொல்லி விட்டுக் கண்ணன் சும்மா இருந் தான். ஆளுல், உயர்ந்த பண்புகளுக்கும் தாழ்ந்த Garadi மனிக களுக்கும் இடையே ஏற்பட்ட போர்க்களத்தில் இருத்த அர்ஜுனன் ent. சார்பில் ஆளாக இனத்தின் துன்பம் மேலும் தாண்டினுன். • · **கஸ்** (ண)! र कांब का देखा அழிவதையும் பேரின்பம் கிட்டுவதையும் உணர்ந்த gait தயை செய்து கள் யார்? அது உயிரா? அல்லது உடலா? வினக்குவாயாக! ''

கண்ணன்: 'அர்ஜுகு! இந்த உடலானது ஸத்லம், தமஸ் என்ற முக்குணங்களோடு கூடியிருக்கிறது. ர ஜஸ், இதனுக், இந்த உடலோடு ஒட்டி வாழ்கிற உயிரும் அதோடு தன்னே ஒன்றுபடுத்திக் கொண்டு, இக்குணங்களின் ഖിമാ வான இன்ப தன்பங்களேத் தனக்கே ஏற்பட்டதாக எண்ணு இக்குணங்களுக்கும உயிருக்கும் உண மையில் क्रिल्हका. யாதொரு சேர்ககையும் கிடையாது. அவன் ஒரு சாட்சியாக மட்டும் இருக்கிறுன். இரும்பை நெருப்பில் வைத்தால் அது சுடும் ஆற்றலேப் பெறுகிறது. ஆனுல் சுடுவது இரும்பல்ல; நெருப்புத்தான். இதுபோல, பிரகிருதியோடு சேர்வதால், தானே செய்பவனுகவும் அதன் பலனே நுக்பவரைகவும் புருஷண் தோற்றமளிக்கிறுன்.

• ஆகையால், குணங்களின் இருப்பிடமான உடலில் வாழ்ந்திருப்பதாலேயே இந்த ஆன்மாவும் இன்ப துன்பங்களே உணர்கிறது என்று நிச்பைப்பது அவ்வளவு சரியன்று. விதை முளேத்து மரமாக வளருவதற்கு உதவிக்காப்பது மண்தான். விதை சரியாக வளராமல் வாடிப்போவதற்கும் இதே மண்தான் காரணம். மண்ணின் குணம்தான் இவ்விரண்டிற் கும் காரணம். இதேபோல் மண் தத்துவமான இவ்விரண்டிற் கும் காரணம். இதேபோல் மண் தத்துவமான இவ்வுடலில் ஜீவதத்துவம் பிரம்மதத்துவமாக வளர்ந்து மலருகிறது. நீரும் எருவும் ஒரு மரம் பூத்துப் பழம் தருவதற்கு எவ்வளவு அவசியமோ, அதுபோல, ஓர் உயிர் ஆன்மீகப் பேரற்காக மலருவதற்கு சத்தியம், சாந்தம், மனவடக்கம், புலனடக்கம் என்பவை மிக அவசியம், பிரகிருதியின் குணங்கள் தான் அதைப் பல்வேறு வடிவங்களே எடுத்துக்கொள்ளும்படி செங்கின்றன.

"இந்த ஒரு விஷயத்தை நினேத்துப்பார்! அப்போழுது இந்த மூழுப்பிரச்னேயும் தெளிவாகும். மனிதன் ஒரு நேரத்தில் மகிழ்ச்சியோடு இருக்கிறுன்; மற்றெருகு நேரத்தில் துன்பத்தில் இருக்கிறுன். ஒரு நேரம் மனவுறுதியோடு காணப்படுகிறுன்; மற்றெருரு நேரம் அச்சத்துக்கு ஆட்படு காணப்படுகிறுன்; மற்றெருரு நேரம் அச்சத்துக்கு ஆட்படு இருன். இது ஏன் என்றுல் அவன் குணங்களால் அவ்வாறு ஆக்கப்படுகிறுன். நீ இல்லே என்கிறுயா? அப்படியாணுல் இந்த மாற்றங்களே நீ எப்படி விளக்குவாய்? பிரகிருதியின் குணங்கள் தான் அவனே இது போன்று ஒரு நிலேயிலிருந்து மற்றெரு நிலேக்கு மாற்றும்.

. ' ஸத்வம், ரஜஸ், தமஸ் என்ற மூன்று குணங்களும் சமமான நிலையில் இருந்தால், அப்பொழுது ஒரு மாறு தலும் நிகழாது. இப்படி நடப்பதில்லே. குணங்கள் சமநிலேயில் இருப்பதில்லே. இம் மூன்றில் ஒன்று மோலோங்கி மற்ற இரண்டும் அடங்கி இருக்குமானல், அப்பொழுது இந்த , பிரகிருதி என்ற இயற்கை மனிதனேப் பல உருவங்களே எடுக்கச் செய்கிறது. மனித இயற்கையின் மன் று arily நிற்கின் றன அமைவுகளே மூன்று குணங்கள் துய்க்க காட்டிக்குப் பொருளாகும் இந்தப் புறஉலகினத் ..வேண்டும் என்ற ஆர்வத்தைத் கோற்றுவிப்பதும், ஆசைகளே உண்டாக்குவதும் எஜோகுணம் என்ற பற்றுத்தான். புலனின்பங்களேயும் மறு உலக இன்பங்களேயும் கும்க்கும் ஆசையை இது வளர்க்கிறது

் தேரைகுணம் உண்ணமயை உணர முடியாது; அதனுல் சுளுவரகத் தவறிழைத்து, பொய்யை மெய்யாக எடுத்துக் கோண்டு விடுகிறது. பொய்யிலும் அசிரத்தையிலும் மனிதனே இது கொண்டுபோய் கிடுகிறது. விடுவிப்பதற்குப் பதிலாக இது கட்டிப்போட்டு விடுகிறது.

்ஸத்வகுணம், துன்பத்திற்கும் தூயரத்திற்குமுரிய சாரணத்தை அடக்கி வைக்கிறது. உண்மையான மகிழ்ச்சி யையும் இன்பத்தையும் கொடுக்கும் வழியைப் பின் பற்றுவ தற்கு மனிதரை இது ஊக்குவிக்கிறது. எனவே இந்த முக்குணங்களால் கவரப்படாது ஒருமுகப்பட்டு இருந்தால் தூய்மைக்கும் உறுதிக்கும் அடிப்படையாகும்.

விளக்கின் கண்ணுடியைச் சுத்தமாய் வைத்திருங்கள். அதன் வெளிச்சம் அப்பொழுது ஒளியுடன் விளங்கும். பல நிறக்கண் ணடியாக அது இருந்தால், ஒளி மங்கித் தெரியும்: இதெல்லாமல், ஒரு மன் பானேச்குள் விளக்கை வைத்தால் இருட்டு முன் போலவே தொடர்த்து இருக்கும். விளக்கு 3500 அதேதான்; ஆளுல் அதை வைத்திருக்கும் g. ஒளியை மாற்றி வீடுகிறது. நல்ல வெண்மையான கண்ணடி ஸத்வ குணம் யினூடே தெளிவாக ஒளிரும் விளக்குத்தான் ஒளியை மங்கிக் குறைவாக ஆக்குவது ஏாஜோகுணம் ar in m பல வண்ணக் கண்ணுடி. வெளிச்சம் தர முடியாமல் தன்னுள்ளிருக்கும் விளக்கைத் தடுத்த விடும் மண் பாண் தான் குமோ குணம்.

் ஸத்தைனைம்தான் மெய்யான தன்னறிவு. 5 600 (600) LQ யைப் புகைபடியச் செய்து ஒளியை செய்யும் மங்கச் தூசு படிந்ததாகும். இதுதான் விளக்கின் ரஹோகுணம் சுடரைக் கலேக்கிறது. அதனுல், 刘寺哥上市 அசையாமல் குணமோ **a**Gun நின்று எரியாமல் செய்து விடுறைது. மனிதனின் இயல்பான மெய்யறிவு என்ற ஒளியை NU படியே அழுக்கி மறைத்து விடுகிறது.

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

## ABBarrain 23

ஸதீவம், ரஜஸ், தமஸ் என்ற முக்குணங்களும் பல வேறு வகைகளில் கலைந்து கூடி மாறி இவ்வுலகமாகத் தோன்றுகின்றன. ஆகையால் இந்த இயற்கை உலகமானது எப்பொழுதும் மாறிக் கொண்டே யிருக்கிறது. நிலயான தன்று. ஆஞல், மெய்ப்பொருள் அறிவாகி நிற்பது; ஒளி வடிவமானது. அதஞல் அது குற்றங் குறைகளுக்கோ மாற்றங்களுக்கேன இடமாவதில்லே. இந்த உடல் என்பது பிரகிருதி; அதே போல மனமும் புத்தியும் பிரகிருதியே. எனவே, மேற்சொன்ன முக்குணங்களிடையே ஏற்றத் தாழ்வுகளுக்கேற்ப அவை மாற்றமடையத்தான் செய்யும்

ஒரே சீராக, தூய்மையாக, ஸத்வகுணம் என்பது தன்னலமில்லாமல் ஒளியடையதாய் இருக்கிறது, இந்த ஸத்வ குணமுடையவர்களுக்குக் குறையோ தேவையோ இருக்காது. அவர்கள் மெய்யறிவுக்குத் தகுதியுடையவர்கள் ரஜோகுணம் படைத்தவர்கள். 'தான்' என்னும் அகந்தை யின் வண்ணம் சேர்ந்த செயல்களில் பொருந்தி நிற்பார்கள். பிறருக்கு உதவ வேண்டும் என்னும் துடிப்பு அவர்களுக்கு புகழ் இருக்கலாம், ஆஞல், அந்தத் துடிப்பு அவர்களேப் பெற வேண்டும் என்ற முயற்சிக்குத் தூண்டி. പിட்டு; தங்களது வெற்றிகளேக் குறித்துத் தற்பெருமை கொள்ளச் செய்து விடும். பிறருடைய நலத்தைக் கருதுவதோடு நில்லாமல், தங்கள் சொந்த நலத்தையும் அவர்கள் தேடு வார்கள்.

தமோகுணத்தோடு கூடியவர்கள் அறியாமை என்னும் இருளால் மூடப்பட்டு, நல்லது கெட்டது தெரியாமல் திண்டாடுவார்கள்.

இந்த முக்குணங்களில் ஒன்று கூட உயர் மெய்ப் பொருளே உணர்வதற்தரிய தகுதியைத் தருவதில்லே. மெய்ப் பொருளே உணர்வதலைல்லா தனியொரு மனிதன் பரம் பொருளில் கலந்து வீடுபேறு பெறுகின்ருன்! மனிதன் பிரகி இயில் ஊன் நியிருப்பதால் பிரகிருதியை ஆக்குகின்ற குணங்களேத் தானே உணர்வதாகக் கருதிக் கொண்டிருக் கிருன் ' ஆளுல் இது ஒரு பொய்த் தோற்றமாகும். இந்தப் பொய்த்தோற்றத்தை அழிப்பதற்காக, இயற்கை என்றும் க்ஷேத்திரம் என்றும் அழைக்கப்படுகிற இந்தப் பிரகிருதி யினுடைய இயல்பையும் தன்மையையும் ஆராய்ந்து பார்க்க வேண்டியது அவசியமாகிறது. இந்த ஆராய்ச்சியில் முதல் நிலே மாணவர்களுக்கு, அறியப்படுவது என்பது எது. அறிஷ என்பது என்ன என்று ஆராய்வது அவசியல். ஆனுல் மென யறிவு பேற்று விட்டவர்கள் இந்த முக்குணங்களேடிும் கொஞ்சம் கூடுதலான கவனத்துடன் பார்க்க வேண்டும். அறியப்படுவது என்பது எல்லாவற்றுக்கும் இருப்பிடமாக இருக்கும் பரம்பொருள்தான்:

இதெல்ல வற்றையும் அர்ஜுனன் கவனமாகக் கேட்டுக் கொண்டிருந்தான் மூடிவில் கேட்டான்: இறைவா? மெய்யறிவு பெற்றவன் என்னென்ன சிறப்பியல்புகள் பெற்றிருக்க வேண்டும்?'' கண்ணன் : 'பார்த்தா! அவனுக்கு இருபது குணநலன்கள் நிறைந்து இருக்கவேண்டும். அவை என்னென்ன என்று நீ கேட்கலாம். அவற்றைப் பற்றி நான் உனக்குச் சொல்லுகிறேன் கேள். ஆஞல் ஒன்று; இந்த இருபது குணங்களும் இருந்து விட்டால் மட்டுமே உனது இலக்கை நீ அடைந்து வடலாம் என்று எண்ணி விடாதே. உனது குறிக்கோள் மரணமிலாப் பெருவாழ்வு. · இவை யாவும பரம்பொருளே · என்ற பரம்பொருளே நேருக்கு நேர் உணர்வதனுல் அந்த குறிக்கோளே அடைய எய்தும் பொழுது, அறிபவன் லாம். அறிவு நிறைவு அறியப்படும் பொருளாகவே ஆகிவிடுகிறுன்

• இந்த நிறைவிற்காக, குணச்சிறப்புக்களால் ஒருவன் தூய்மை பெற வேண்டும். அப்பொழுது, அறிய வேண்டி பொருளே அறிந்து மெய்யுணர்வும் தோன்றும் ஆகவே, முதலில் அதைப் பற்றி உனக்குச் சொன்னுகிறேன். நற்குணம் முதலில்; வெற்றி பிறகு, எவ்வளவு உயரிய வழி நெறியும் நலமும் நிறைந்த வாழ்க்கையை முதலில் பெருமல் மெய்ப்பொருளே உணர மூற்படுவது, விளக்கும். திரியும் எண்ணேயும் இல்லாமல் வெளிச்சத்துக்கு ஆசைப்படுவது போன்றதுதான். இவை மூன்றையும் முதலில் கொண்டு வாருங்கள், அப்பொழுது இவற்றின் மூலம் நீங்கள் ஒளி பெறனாம். இது போலவேதான், மெய்ப்பொருளுணர் விலும்.''

இங்கு ஒரு விஷயம் மாணவர்களால் கவனத்துடன் குறித்துக் கொள்ளப்படவேண்டும். விளக்கும் திரியும் எண்ணெயும் ஒன்றுக்கொன்று ஓர் அளவுடன் பொருந்தி யிரூக்க வேண்டும். விளக்கிற்குத் திரி மிகப்பெரியதாகவோ வெகுசிறியதாகவோ இருந்தாலும், திரிக்கு எண்ணெய் மிகக்கூடுதலாகவோ வெகு குறைவாகவோ இருந்தாலும், எண்ணெய்க்கும் திரிக்கும் வினக்கு மிகப்பெரியதாகவோ மிகச்சிறியதாகவோ இருந்தாலும், விளக்கு பிரகாசமாக எரிந்து நல்ல ஒளியைத் தராது. இம்மூன்றும் ஒரே சீரான அளவில் இருந்தால் தான் சீரான ஒளியுள்ள வெளிச்சம் கிடைக்கும். இதேபோல ஸத்வம், ரஜஸ், தமஸ் என்ற முக்குணங்களும் ஒரே சமநிலேயில் இருந்தால்தான் நிறைந்த பலனை முக்தி பெறமுடியும். இந்த முக்குணங்களும் நம்மைப் பிணிக்கும் தளேகள் ஒரு மாட்டின் முன்கால்களும் பின்கால்களும், கழுத்தும கொம்புகளும் கூட கட்டப்பட்ட டிருப்பதைப்போல, மனிதன் இக்குணங்களால் கட்டப்பட் டிருக்கிருன் (கணம் என்ற வடமொழிச் சொல்லுக்கு இயல்பு என்ற பொருளும் உண்டு. கயிறு என்ற மற்றொரு பொருளும் உண்டு என்பது இங்குக் கவனிக்கத்தக்கது). இம்மூவகையான குணங்களும் இத்தகைய மூவகைத் தவோகளேயாகம். இப்படிக் கட்டப்பட்ட ஒரு பிராணி, பாவம்! எப்படி இச்சைப்படி நகரமுடியும? ஸத்வ குணம் தங்கத்தலான கயிறு; ரஜோகுணம் செம்பாலான கயிறு; ததோகுணம் இரும்பினுலான சுயிறு. ஆனுலும் இவை எந்த உலோகத்தால் செய்யயப்பட்டிருந்தாலும் எல்லாம் மொத் தத்தில் கயிறுகள்தான். அதனுல் அவை நண்றுகக் கட்டிப் போட்டு விடுகின்றன. கட்டுக்கள் என்ற வகையில், இச்சைப்படி போய் வருவதற்கு இவை தடையாக (四志 Si mor

அர்ஜுனன் ''இறைவா! மெய்யறிவைப் பெறுவதற்கு <u>இருபது சிறப்பியல்புகள் வேண்டும்</u> என்று சொ**ன்**ஞய். அவை என்னென்ன? கொஞ்சம் விரிவாக அவற்றை எனக்கு விளக்கவேண்டும்'' என்று கேட்டான்.

அதற்குக் கன்னன் : **ு அர்**ஜு**ை உன்னுடைய** ஆர்வத்தைப் பார்த்து நான் மகிழ்கிறேன். கேள், முதலாவது குணாநலம் அடக்கம். கர்வம் உள்ளவரையில் ஒருவர் உண்மை யான அறிவைப் பெறமுடியாது. மனிதனுடைய நடத்தை தண்ணீரின் நடத்தையைப் போல் இருக்கவேண்டும். எந்த ஒரு நிறத்தைத் தண்ணீரில் ஏற்றினும் அந்த நிறத்தை ஏற்றுக் கொள்கிறது தன்னுடைய **এ**মি நிறத்தைக் காண்பித்துக் கொள்வதில்லே. ஆணவமில்லாமல் அடக்கமாக இருக்கிறது தண்ணீர். ஆனுல் மனிதனின் நடத்தை இதற்கு நேர் மாருக இருக்கிறது. ஒரு சிறு உதவி செய்தாலும், சிறு தொகையை அளித்தாலும், அது எல்லோருக்கும் தெரிய வேண்டும் என்று அவன் கவலப்படுகிருன். இதற்காக தானே தன்னேப் பற்றிச் சொல்லிக்கென்ண்டு திரிகிருன்; அல்லது செய்திகளாக அவை அச்சாகும்படி ஏற்பாடுகள் செய்கிருன். இத்தகைய பேராசையும் தற்பெருமையும் இல்லாமலிருப்பது தான் அடக்கம் (அமானித்வம்) என்று கூறப்படுகின்றது.

'' இனி; இரண்டாவது குணதலனேப் பார்ப்போம். பகட்டில்லாமை (அதம்பித்வம்) இது மனிதனுக்கு இருக்க வேண்டிய பெருங் குணதலனுகும், பாசாங்கு செய்யாமல், ஆடம்பரமில்லாமல் இருக்க வேண்டும். சிறியவனை இருந்து கொண்டே பெரியவதைத் தன்னேப் பீற்றிக் கொள்ளுதல், தன்னுல் ஒன்டுங் கையாலாகாதபோதும் எல்லாம் செய்து முடிப்பவன் என்று போற்றிக் கொள்ளுதல், அதிகாரம் ஒன்றுமே இல்லாமலேயே அது இரூப்பதாக நடித்தல் என்ப தெல்லாம் இல்லாமல் இருப்பதுதான் அதம்பித்வம் என்ற பகட்டில்லாமை.

இந்த இடத்தில் இதைப் படிப்பவர்கள் ஒன்று கவனிக்க வேண்டும். இன்று உலகம்பொய்யான நடிப்பும், போலித்தன மும் நிறைந்ததாக இருக்கிறது. எந்த நடவடிக்கையை நீங்கள் பார் தாலும், யாரைப் பார்த்தாலும், இந்தப் பெருங் குறையை நீங்கள் கண்டு கொள்ளலாம். செல்வாக்குக்கும் ஆணேச்கும் தகுதியிருப்பதாக நாடகமாடும் மனிதரின் கையிலே உலகத்து அரசுகள் சிக்கியிருக்கின் ஜன. அறிவு இல்லாதவர்கள் அறிஞர்களாகத் தங்களேக் காட்டிக் கொள் கிருர்கள். தம் வீட்டிலேயே உதவ ஒருவரு மில்லாத இவர்கள், தங்களேப் பெருந்திரளான மக்கள் பின்பற்றுகிறுர்கள் என்று சத்தியம் செய்கிருர்கள்.

எந்தச் செயலிலும், இந்தப் போலித்தனம்தான் முதற் படியாக இருக்கிறது. பயிரை அழிக்கும் பூச்சியைப்போல, இது மனிதனேப் பல துறையிலும் அழித்து விடுகிறது. இந்தப் போனித்தனத்தை ஒழித்துவிட்டால், உலகத்தைப் பெரும் விபத்திலிருந்து காக்கலாம். வெறும் வெளிவேஷம் இந்த உலகத்தையும் இழந்து மறுமையும் இழக்கச் செய்து விடும். இது எல்லாநேரத்திலும் எல்லா இடத்திலும் தீமை பயப்பதாகும். இது சாதாரண மக்களுக்கே சரிப்பட்டு வராது என்றுல், ஆன்மீகத் துறையில் பயிற்சி பெறும் மாணவனுக்கு இது எப்படி நன்மையாக இருக்கும்?

குணநலன் அஹிம்சை இதுவும் 穷(历 • மன்றுவது முக்கியமான சிறப்பியல்பு. பிறரை வருத்தவது ஏதோ அது இன்னும் அல்ல. பொறுத்தது உடலே மட்டும் சேயலாலும் ஆழமான பொருளுடையது. சொல்லாலும் ஏற்படுத்தும் மனத்துன்பம், கவ‰, பயம் நாம் பிறருக்கு இவை கூடப் பிறரை வருத்துவதைச் சேர்ந்தவைதான். பிறருக்கு உடற்றுன்பத்தை உண்டாக்காமல் இருப்பது மட்டும் அஹிம்சை ஆகாது. நீங்கள் செய்யும் செய்கைகள் பிறருக்குத் துன்பம் தரக்கூடாது. தன்னலமில்லாதவையாக இருக்க வேண்டும். பிறருக்குத் துன்பத்தைத் தரும் எந்த நோக்கமும் இல்லாமல் உங்கள் எண்ணமும் சொல்லும் செயலும் தூயவையாக இருக்கவேண்டும்.

பொறுமை நான்காவது (5 6001 அல்லது \* \* Jost con 10 பிறர் உங்களுக்குச் செய்யும் தீங்கினே, தலரைகும். அவர்களினுல் உங்களுக்கு ஏற்படும் நஷ்டங்களே, அவர்கள் என்று காட்டும் வெறுப்பை பொய் உங்களிடத்தில் என்பது இதன் பொருள். கானல் நீரைப் நிரையுங்கள் பொய் என்று தள்ளுவதுபோல, இவற்றையும் கருதுங்கள். நீங்கள் அந்த அளவுக்குப் பொறுமையையும் உறுதியையும் கொள்ள வேண்டும். பிறர் உங்களுக்குச் வளர் த்துக்

செய்யும் தீங்குகளே வேறு வழியில்லாமல் பொறுத்துக் கொள் வஇல்லே இது. உங்களால் திருப்பி அடிக்க முடிய வில்ல என்பதனுல் உண்டான பொறுமை அன்று இது. இதயத்துள் ஆட்சி செய்யும் அமைதியின் வடிவம் இந்தப் பொறுமை. பெரும்பாலான மக்கள் பிறர் தமக்குச் செய்யும் தேங்கினே, உடல் வலிமையில்லாததாலோ, பணத்தின் பலமில்லாததாலோ, போது மக்கள் ஆதரவு இல்லாததலோ பொறுத்துக் கொள்ளுகிருர்கள் என்பது உண்மைதான். ஆணுல் அவர்களது பொறுமை உண்மையானது என்று பாராட்ட முடியாது.

"அடுத்து ஐந்தாவது குணநலனேப் பார்ப்போம். இது நேர்மை எனப்படும். சொல்லும் செயலும் சிந்தனேயும் ஒன்ருக இருப்பதுதான் நேர்மை. இது உலகத்து வாழ்க்கைக் கும், ஆன்மீக வாழ்க்கைக்கும் பொருந்தும்; இரண்டாவ தாசுச் சொன்ன பகட்டின்மையின் ஒரு பட்டையாகும் இது

" ஆசாரியனே வணங்கு தல் ஆருவது. இது ஆசாரியனுக்கு அடிமை செய்தலாகும். இது சீடனிடத்தில் அன்பை வளர்க்கும். அதனுல் அவனுக்குப் பெருத்த நன்மை உண்டாகும். ஆனுல் தனக்கு என்று ஒர் உயர்ந்த குறிக்கோனில்லாத ஆசாரியன் தனது சீடனே எளிதாக அழிவுக்கு இட்டுச சென்றுவிடுவான் தாய்ப்பசு தன் இளங் கன்றுக்குப் பால் கொடுப்பது போல, ஆசிரியனும் தனது சீனுக்குத் தானுகவே நிறைய தனதருளேப் பொழிய வேண்டும் இறைவனே அடைந்து முத்தி பெறுவதற்கு ஆசிரியனுடைய அருன்மொழிதான் மூலமாகவும் காப்பாக வும் இருக்கின்றது

் தூய்கை என்பது ஏழாவது குணாநலன். புறத்தூய்மை மட்டுமன்று; அகத்தூய்மையும் கூட. அகத்தூய்மை என்பது என்ன? விருப்பு வெறுப்பின்மை, ஆசையும் அதிருப்தியும் என்ன? விருப்பு வெறுப்பின்மை, ஆசையும் அதிருப்தியும் இன்மை. காமமும் கோபமுக் இன்மை: தெய்வீகமான தன்கைமளும் இவைகாம் நீர் உடலேத் தூய்மையாக்கு கிறது; உண்மை மனத்தைத் தூய்மையாக்குகிறது. அறிவு சிந்தன்பைத் தெளிவாக்குகிறது. தவத்தினுைம் ஒழுக்கத் திரைலும் மனிதன் தூய்மை பெறுகிருன்.

s = 10

் உறுதி என்பது எட்டாவது குணநல்ஞகும். 9.51 ஊன்றிய நம்பிக்கை; இங்கும் Antosio அலயும் சபல புத்தியில்லாமலிருத்தல். தனது நம்பிக்கையை வைத்துவிட்ட ஒன்றில், அது தனது ஆன்மீக வளர்ச்சிக்குப் பெரிதும் உதவும் என்று அதை உறுதியாகப் பிடித்துக்கொள்ள வேண்டும். ஒரு குறிக்கோளிலிருந்து இன் இரை குறிக்கோளிற் குத் தாவிக்கொண்டே இருக்கக்கடாது. இலட்சியத்தை நாளுக்கு நாள் மாற்றிக் தொண்டே இருக்கக்கூடாது. இந்த உறுதிதான் தீணை எனப்படுவது சபலபுத்தி நாவில் பிறப்பது இந்த நலிவு வெகு எச்சரிக்கையுடன் தவிர்க்கப் படவேண்டும்.

''புலனடக்கம் என்பது ஒன்பதாவது குணரலன் உங்களுடைய தலேயாய நலன்களே உங்களது புலன்கள் வளர்க்க வேண்டுமே யல்லாது. அந்தப் புலன்களின் நலன்களுக்காக நீங்கள் உழைக்கக் கூடாது என்று உறுதி யாக நம்புங்கள் புலன்களுக்கு அடிமையாகாதீர்கள் மாருக அவற்றை உங்களுக்கு அடிமையாக்கிக் கொள்ளுங்கள்.

**''அடுத்து பற்றின்மை என்பது** பத்தாவது குண நலனுகும். சுவை, ஒளி, ஊறு, ஓசை, நாற்றம் எனபவற்றில் பற்றை விடுவது. பொறிகள் இவற்றை நோக்கி ஒடுகின்றன. ஏனெனில், அவை புலன்களுக்கு இன்பமூட்டித் தற்காலிக மாக ஒரு மகிழ்வை உண்டு பண்ணுகின்றன. ஆஞல் இப் புலன்கள் அறம், பொருள், இன்பம, வீடு என்ற உயர்ந்த பேறுகளில் ஈடுபாடு கொள்வதில்லே மிக உயர்ந்த பேற்றை விரும்பி நாடுவதன் மூலந்தான் மெய்ப்பொருளேத் தெரிந்து கொள்ள முடியும்

் ஆணவமில்லாத நீலே பதினென்ருவது தண நலனுகும் எல்லாக் குற்றங்களுக்கும் தீய ஒழுக்கங்களுக்கும் ஆணவமே விளே நிலமாகிறது தன்னேயே பெரிதாக எண்ணும் ஒரு மனிதன் நல்லது தீயது முறையானது தவருனது தெய்விக மானது கொடியது என்பவற்றையெல்லாம் பார்க்கமாட் டான் அவற்றைப் பொருட்படுத்தமாட்டான்: அவற்றைப் பற்றி அவன் ஒன்றும் அறியவும் மாட்டான்- அறத்தையும் ஒழுக்கங்களேயும் பற்றிய மட்டில் அவன் முற்றும் அறி விலியாக இருக்கிருன். நீதிக்கு அவன் உடன்படமாட்டான். இந்தக் கொடிய நச்சுக் குணம் இல்லாதிருக்க வேண்டுமா **லை ஆணவமில்லாமல் இருக்க வேண்டும். ஆணவம் எ**ன்பது நண்பனுடைய வடிவில் இருக்கும் பகைவன்.

' அடுத்து பிறத்தல். இறத்தல், முதுமை, பிணி இவற்றில் ஏற்படும் துன்பத்தைத் தெரிந்து கொள்ளுதல். (1) தவிர்க்கமுடியாத பிறப்பிறப்பு, (2) முதுமையும் பிணியும், துன்பழம் தீங்கும் படைக்கப்பட்டிருக்கும் இந்த உலகத்தின் நிலேயாமை. (3) இதில் நமது வாழ்க்கை — இவற்றை நன்ருக உணர்ந்திருப்பதுதான் இது. தங்களுக்கும் பிறருக்கும் இவை நேருவதைப் பார்த்துக் கொண்டேயிருந்தா லும், இவற்றின் காரணத்தை மனிதர் ஆராய்வதில்லே; இவற்றில் காரணத்தை மனிதர் ஆராய்வதில்லே; இவற்றில் ருந்து மீள்வதற்குரிய வழியையும் அறிய முற்படு வதில்லே. இது தான் பெகுவியப்பு; பெரிய மர்மம்.

் நீங்கள் மட்டும் இந்தப் பிரச்சனேயின் வேரை நன்றுக ஆராய்ந்தால். எதிலிருந்து தப்ினுலும் மரணத்திலிருந்து தப்பமுடியாது என்பதை உணர்வீர்கள். இன்பம் என்று இப்பொழுது மனிதன் நிலோ த்துக் கொண்டிருப்பது உணமையில் இன்ப கேடத்தில் இருக்கும் துன்பம்தான எனவே, இவறறின் உண்மையைப் புரிந்து கொள்ளுங்கள்; உங்களே மயக்கச் செய்யும் சிந்தனேயிலுள்ள பிழைகளே எண்ணிப்பாருங்கள். அப்பொழுது. இதன் பயஞ்த, பற்றின்றை வலுப்பட்டு மெய்யறிவு உண்டாகும். ஆகையி ைல் அஜுை! பிறப்பிலிருந்தும் இறப்பிலிருந்தும், முதுமை யிலி ந்தும் பிணியிலிருந்தும், துயரத்திலிருந்தும் உன்னே விடுவித்துக் கொள் '' இவ்வாறு கண்ணன் அர்ஜுனனிடத் தில் மிதந்த வாஞ்சையுடன் அவனேத் தாண்டும் முறையில் பேசினுன்.

பின்னர், பொருள்களுக்கு ஆசைப்படுவதை வீட வேண்டும் என்று அனைக்கியைப் பற்றிச் சொன்னுன் கண்ணுக்குத் தென்பட்டதையெல்லாம் அடைய வேண்டும் என்ற பேராசை ஆணவத்திலிருந்து பிறக்கிறது. ''நான் இதை அடைவேன்'', 'இந்தஉயர்ந்த போருளேச் சொத்தாக உடைய பெருமை எனக்கு வேண்டும்' என்று இதுபோல ஆணவம் உங்களேத் தூண்டும். ஆசைப் பொருள்களே டு உங்களேப் பிணிக்கும் உறுதியான கயிறு அது. அதிலிருந்து

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

மனத்தை விடுவித்துக் கொண்டு எல்லாவற்றையும் கடவு ளுடைய பெருமையின் வடிவங்களாசப் பாருங்கள். எல்லா வற்றையும் இறைவனுடைய பெருமையின் வடிவங்களாக எண்ணி அன்பு செலுத்துங்கள். ஆஞல், அவற்றைச் சொந்தமாக்கிக் கொளவதளுல் உங்களுக்கு மகிழ்ச்சி கிட்டு மென்று நினேத்து ஏமாரு தீர்கள் அது ஒரு மாற்று வேலே. உங்களது வாழ்க்கையை அவற்றிற்குப் பணயமாக்காதீர்கள். தேவைப்படும் பொழுது, உங்களது தேவைக்கேற்ப அவற்றைப் பயன்படுத்திக் கொள்ளுங்கள், அவ்வளவுதான் எல்லாவற்றையும் தனதாக்கிக் கொண்டுவிட வேண்டும் என்ற இத போன்ற துடிப்பு, விடு தலேக்குரிய வளர்ச்சிக்குப் பெரும் தடையாகும். உங்கள் சொத்தாக நீங்கள் சேர்க்கும் எதையும் ஒரு நாளேக்கு விட்டுவிட வேண்டியதுதான் உங்களுடைய இறுதிப் பயணத்தில் ஒரு பிடி மண்ணும் ஒரு பல்லின் இலயும் கூட உங்களால் எடுத்துச் செல்ல முடியாது இந்த உணமையை எப்பொழுதும் நினேவில் வைத்திருங்கள் அப்பொழுது நீங்கள் மெய்ப்பொருளே உணரலாம்.

பிறப்பதற்கு முன்னும், இந்த உலகக்தோடு அதிலிருக் கும் பொருள்களோடும் ஒருவனுக்குத் தொடர்பு கிடையாது. இறந்தபின், அந்தப் பொருளகளும், உற்றூர் உறவினரும் மறைந்து விடுகிறுர்கள். இவவுலக வாழ்வு என்பது இந்த இரண்டிற்கும் இடைப்பட்ட காலத்திலே நடிக்கப்படும் நாடகம். இந்த மூன்று நாள் நாடகத்தில் மயங்கி நிற்பது அறியாமையாகும். ஆசைகள் மனிதனின் மனத்தைக் கலக்கி உயர்ந்த பணிகளுக்குத் தகுதியற்றவனை அவனே ஆக்கி விடுகிறது. விடுதலேயையும் மெய்யுணர்வையும் நாடுமவர்கள் ஆசைகளே துறந்து விடவேண்டும். ஏனெனில் பிசுக்கைப் போல் அது ஒட்டிக் தொள்ளும். ஒரு தடவை ஒட்டிக்கொண் டால் அதை நீங்குவது மிகவும் கடினம்.

இதன் பிறகு சமநிலே என்ற இன்னெரு குணநலனேயும் நாம் சவனிக்க வேண்டும். இன்ப துன்பங்களிலும், வளமை யிலும் வறுமையிலும் தளராத அமைதியாகும் இது. இது ஒரு செய்யநிவாளனின் பதினேந்தாவது குணச்சிறப்பாகும். வற்றி தோல்வி, லாப நஷ்டம், புகழ்ச்சி இகழ்ச்சி இலறிலை மகிழ்வதோ மாய்ந்து போவதோ வீண் செயல் எல்லாவற்றையும் அவனது அருள் என்ற சமமாக ஏற்க வேண்டும். முள் நிறைந்த வழியில் நடப்பதற்குக் காலணிகள் அணிவது போல, மழையில் நணேயாடீலிருப்ப தற்காகக் குடைபிடித்துக் கொள்வது போல, கொசுக்கடி யிலிருந்து தப்பக் கொசுவலே கட்டிக் கொண்டு தூங்குவது போல, இறைவனது அருளே உறுதியாக நடி்பிக் கலங்காத மனத்தைக் காப்பாக அணிந்து, புகழ்ச்சி இகழ்ச்சி, வெற்றி தோல்வி, இன்ப துன்பம் இவற்றைச் சமநிலேயோடு பொறுத்துக் கொள்ளுங்கள் வாழ்க்கையில் வீரத்துடன் போராடுவதற்த, இந்தச் சமநிலே மிகவும்தேவையானதாகக் சுறப்படுகிறது.

அடுத்து இறைவனேயன்றி வேழென்றையும் நினேயாத வேழென்றையும் உணராத பக்தி (அனன்ய பக்தி) துயர் வந்துற்ற போது, கடவுளேத் தேடி ஓடுகிறீர்கள். சங்கடம் உங்களே மீறும் பொழுது, வெங்டேசப் பெருமானிடம் தஞ்சமடைகிறீர்கள். அந்தச் சங்கடம் நீக்கி விட்டால், அவனேத் தூக்கி எறிந்து விடுகிறீர்கள். காய்ச்சலினுல் படுக்கையாகி, சுவை கள் மறந்து, நாக்குக் கசக்கும் பொழுது ஏதாவது உறைப்பான ஊறு காய் சாப்பிடமாட்டோமா என்று ஏங்குகிறீர்கள். காய்ச்சல் நீக்கிப் பழைய நீலேயை அடைந்து விட்டால் அதே ஊறுகாயை நீங்கள் விரும்புவ தில்லே. யக்தி என்பது ஏதோ ஒரு அவசரத்திற்குச் சாப்பிடும் மருந்தவுல. வேருரு என் ணமும் உணர்வும் குறுக்கிடாமல் இறைவனே இடையருது நீனேத்திருத்தல்தான் பக்தியாகும்.

எந்தச் செயலாயினும், பொழுது போக்காயினும் பேச்சாயினும், அது இறைவன்பால் அன்பினைல் ஊற வேண்டும், அதுவே அனன் பக்தி

இதையடுத்து வருவது தனிமையில் இருத்தல், தனித் திருக் ஒருவன் விருப்பவேண்டும். மனிதர் வாழுமிடங்களி லிருந்து வெகு தொலேவில் போய் இருக்க வேண்டும். என் பது பொருளல்ல தனிமையும் அமைதியும் மனத்தில் இருக்க வேண்டும். மனதில் குடியிருச்கும் எல்லாவற்றையும் தாமே வெளியேறுப்படி வழிசெய்ய வேண்டும். அல்லது வலுக்கட்டாயமாக வெளியேற்ற வேண்டும். புற உலகத்தி 340

**கண நலஞகக் கூட்டங்க**ள இதை அடுத்த, வில்க்குகல் சொல்லப்படுகிறது. இது மெய்யறிவைப் பெறுவதற்கு உதவி செய்கிறது இது மனிதர் கூட்டமாக இருக்கும் இடங்களேத் தவிர்த்தல் அதாவது, உலகத்து வியஹாரங்களில் ஆழ்ந்து போயிருக்கும் மனிதரோடு கலப்பதற்குரிய ஆசையற்றிருத்தல். காட்டு விலங்குகளுக்கு நடுவிலும் ஒருவன் அமைதியுறலாம். ஆனுல் உலகத்து வழக்குகளில அமிழ்ந்து போயிருக்கும் மனிதருக்கு நடுவில அந்த அமைதியைப் பெறுவதரிது. ஒருவனு உடய சேர்க்கை களிஞல் பயிற்கி பாதிக்கப்படும். நல்லவர்கள் ALIEN ST CONT நல்வர்களாக இருக்கச் செய்கிறுர்கள்: ெகட்டவர்கள் உங்களேக் கெடுதலுக்கு இழுத்துச் சென்று விழகிருர்கள். ஆஞல் யார் நல்லவர்கள் யார் கெட்டவர்கள் என்று

இனங் கண்டு, நல்லவரிடத்துப் போய்ச் சேருவது என்பது கடினம்தான். அதனுல், மக்கட் கூட்டத்தையே தவிர்த்து தவத்திலேயே மனத்வதச் செலுத்துதல் நலைது.

கடைசியாக, இருபதாவது குணநலன் எல்லாவற்றுக்கும் பொதுவாக, எங்கும் இருக்கிற தஃலயாய தத்துவத்தை உணர்தல், இதைப் பெற மயல வேண்டும். ஆன்மீகத் துறையில் பயிலுபவர்கள் நீக்கமற நிறைந்த உண்மைப் பொருளே அறிய விரும்பும் தீவிரமான அவா உடையவர்க ளாக இருக்க வேண்டும்.

மேற்சொன்ன இருபது குண நலன்களில் ஏதேனும் இரண்டு அல்லது மூன்றை மட்டும் பெறுவதற்கு மனமார்ந்த முயற்சிகள் செய்யப்பட்டால், மற்றவையெல்லாம் தானே வந்து சேரும். அவற்றைப் பெறுவதற்கத் தனியாக ஒர முயற்சியும் செய்ய வேண்டியதில்லே. இந்தப் பாகைதயில் முன்னேறும் பொழுது. இந்த இருபது குண நலன்கள் மட்டு மன்று. இன்னும் பல நலன்களேயும் பெறலாம். இருபது மட்டூமே சொன்னது எதற்காக வென்ழுல், அனை மிக முக்கியமானவை என்பது தான் காரணம்; வேறென்று மில்லே இந்தக் குண நலன்களின் அடிப்படையில் எழுந்த பயிற்சி ஒருவரை அவரது இலட்சியத்துக்க்கு எளிதாக இட்டுச் செல்லும். அதனு**ல் தான்** கண்ணன் இவற்கைற வற்புறுத்திச் சொன்னுன்.

இவற்றின் உதவியோடு ஒருவன் மெய்ப் பொருளே உணரலாம். இதில் ஐயமே வேண்டியதில்லே. ஏனெனில் இவை, உடலும் புலன்களும் அறிவும் உள்ளுணர்வும் பிரகிருதியோடு சேர்ந்தவை என்னும் அறிவைக் கொடுக் கின்றன. இவற்றினின்றும் வேருனது மெய்ப்பொசூள் இவற்றையேல்லாம் அறிவது அது. மெய்ப் பொருள்யும் ஐடப்பிரகிருதியையும், க்ஷேத்திரத்தையும் கேஷித்திரக்ஞனேயும் பிரித்து அறியும் ஆற்றல் பெற்றவன்தான் ஒரு சாக்ஷியாக மட்டும் நின்று, ஆசையும் பாசமும் நீங்கியவனைஇருன்.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

## Mäßurur 24

எல்லாவற்றிற்கும் சாட்கியாக விளங்கும் ஒரு மெய்ப் பொஞீன உணர்வதுதான் தன்னேயறிவதன் ரகசியமாகும். ''என்னுடைய உண்மையியல் நானே'' என்ரே, ''என்னே யறிந்தேன்'' என்ரே, ''எல்லாம் ஒரே பொருளே'' என்ரே ''தனி உயிரும் பரம்பொருள் வெவ்வேறல்ல என்று உணர்ந் தேன்'' என்ரே பேறும் பேரறிவதான் தன்னறிவு ஆகும். இது ஒவ்வொருவரும் தனக்குத்தானே தெரிந்து கொள்ள வேண்டியது இதைத் தெரிந்து கொள்ளாமல் வெறுந் துறவு பூணுவது நேரத்தையும் வலிவையும் வீணுக்குவ தாகும். மனிதன் வெறும் விலங்கலை. அவனிடத்திலே இறைமையின் ஒளி தங்கியிருக்கிறது அதை அணேந்து போக விடக் கூடாது.

ஏன், புலன்கள் தொழிற்படும் பொழுது கட உள்ளீருக்கும் மெய்ப்பொருளிஞல் அவை தூணடப்பட்டுத் தான் அவை இயங்குகின்றன சூரியன் உதிக்கும் பொழுது பறவைகள் கண்டை விட்டுச் சிறகடித்துப் புறப்பட்டூப் பறந்து சேல்கின்றன. மலர்கள் பூககின்றன. பனித சமுதாயம் பல்வேறு தொழில்களேச் செய்யத் தொடங்கு கிறது. ஆனல் சூரியனே இதெல்லாவற்றிலும் நோகப் பங்கு கொள்ளுவதில்லே இவற்றைத் தூண்டுகிறது: அவ்வளவுதான். சூரியன் நேரான காரணமல்ல. அது ஒரு தூண்டுடோன், சாக்ஷி, பார்வையாளர். அது இதெல்லா வற்றிற்கும் மேலேயும் கடந்தும் இருக்கிறது. மனிதனேயோ, வலங்கையோ, பறவையையோ மலரையா தம்பி அது இல்லே. இவைகளெல்லாம் இல்லாவிட்டாலும் அது இருக்கும்.

பறவைகள் வானத்தில் பறக்கின்றன. ஆனுல் அனைகள் பறந்து செல்லும் பாதையில் சுவடுகளேப் பதித்துச் செல்லு வதில்லே. இதே போல, இதய வெளியில் எத்தனே எத்தணேயோ புலனுணர்வுகள் பறந்து சென்ருலும், ஒரு சுவடும் அங்கு படிவதில்லே. அவைகள் வந்து போவதால் அதிலே ஒரு மாறு தலும் உண்டாவதில்லே.

ஆ**ஞல் மனிதன் மேற்கட்டடத்தை மட்டும்தான்** பார்க்கிருன்; அடித்தளத்தைப் பார்ப்பதில்லே. ஒரு பூமாலே யில் பூக்களே ஊடுருவித் தொகுத்து நிற்கும் நாரை யாரும் கவனிப்பதில்லே. கூர்ந்து நோக்கிப் பார்த்தான்தான் நார் இருப்பது தெரியும். நார்தான் ஆதாரம். அதஞல்தான் பூக்கள் கோக்கப்பட்டுச் சிதறி விழாமல் முழு மாலேயா கின்றன.

இதை இன்னும் நன்ருகப் புரிந்த கொள்வதற்கு இன்ஞெரு எடுத்துக்காட்டைப் பார்ப்போம். பான்யும் களிமண்ணுல் சட்டியும், குடமும், கூஷாவும், எல்லாம் செய்யப்படுவை இவையெல்லாவற்றிலும் களிமண் 1000 தாலும், அது எப்பொழுதும் களிமண்ணுக இருக்கிறதே தவிர பானயாகவோ சட்டியாகவோ மாறிவிடுவதில்லே. இது போலவே, மெயப்பொருளும். அது எந்த உருவிலே வரினும், அந்த உருவாக அது மாறிவிடுவதல்லே. குணம்குறி களோடு மெய்ப்பொசூளே ஒன்ருக எண்ணி மயங்கி விடக் களிமண்ணினுல் செய்யப்பட்ட Sn.L.IT SJ Fill, பான எல்லாவற்றிலும் களிமண் ஒன்றதான் மெய் என்பதைப் போல, எல்லா உருவங்களிலும் பெயர்களிலும் ஆக்மா என்ற மெய்ப்பொருள் ஒன்றேதான் உண்மை இத்தகைய ஆராய்ச்சியினுல் எக்லாவற்றிலும் உட்பொருளாகவும் அடிப் படையாகவும் உள்ளது மெய்ப்பொரைன்தான் என்ற எண்ணம் உறுதிப்படுத்துகிறது.

அப்பொழுது, அர்ஜுனன் கண்ணைனேப் பார்த்துக் கேட்டான் ' எல்லாவற்றிற்கும் அடிப்படையான, எல்லா லற்றிற்குள்ளும் மெய்ப்பொருளாக இருக்கின்ற அந்த ஆத்மாவை அறிவது மிகவும் கடினம். அது எங்கும் நிறைந் இருக்கிறது; ஆளுலும் எவ்வீடத்தும் கண்ணுக்குத் தெரிவ தில்லே. அது எல்லாவற்றிலும் உட்தத்துவமாக இருக்கிறது. ஆனுன் அதை எந்த விதத்திலும் தொட்டுப் பார்க்க முடியாது. இதன் ரகசியம் என்ன;''

கண்ணன் சோன்னுன்: '' அர் ஜுனு! நீ இன்னும் புரிந்து கொள்ளவில். மெய்ப்பொருள் என்பது மிக நுண்ணிய

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

தற்கும் நுண்ணியது. அதனுல் அதை அறிவது மிகக்கடினம் மண், நீர், தீ, காற்று, ஆகாயம் என்ற ஐந்து மூலப் பொருள்கள் என்பது தெரியுமல்லவா? ga pain அடுத் தடுத்து வரும் மூலப்பொருள் அதற்கு மூன் வரும் விட நுட்பமானது. மண்ணுக்கு ஐந்து இயல்பு பொருள களுண்டு; ஒலி, ஊறு, ஒளி, சுவை, நாற்றம் என்று' நீருக்க நாற்றத்தைத் தவிர மற்றவை உண்டு. தீக்கு ஒலி, <u>ഉണ്</u> ന്വ. ஒளி மூன்று இயல்புகள் உண்டு. காற்றுக்கு ஊறும் ஒலியும், இரண்டு இயல்புகள் உண்டு. கடைசியான ஆகாயத்திற்கு ஒலி என்ற ஒரே இயல்புதான் உண்டு. இதனுல் இவற்றுள் அடுத்தடுத்துவரும் ஒவ்வொன்றும் அதற்கு மூன் இருப்பதை விட நுட்பமானது: பரப்புடையது. ஆகாயம் எல்லாவற்றை யும் ஊடுருவி நின்று எங்கும் நிறைந்திருக்கிறது. ஏனெனில் இருக்கிறது. அதற்கு ஒரே ஒரு இயல்பு தான் அப்படி யானல் ஓர் இயல்புமில்லாத, குணமொன்று மில்லாத மெய்ப்பொருள் எவ்வளவு நுட்பமாக இருக்க Caron Bio! எவ்வளவு மிக நுண்ணியதாக எல்லாவற்றிலும் あげ防部. எங்கும் பரந்து. அது இருக்க வேண்டும்! புறநோக்குள்ள வர்கள் இந்த நிகழ்வைப் புரிந்து கொள்ள முடியாது. அகநோக்குள்ளவர்கள் தாம் இந்தப் புதிருக்கு விடைகாண apla ulio.

··பொருள்களே நன்கு ஆராய்ந்து பார்க்கின்றவர்களுக் குத்தான் நம்பிக்கை ஏற்படும். கடவுள் எங்கும் இருப்பது உண்மையாளுல் அவரை நாம் ஏன் பார்க்க மூடியவில்லே என்று சமய சந்தர்ப்பமில்லாமல் சதா குரைத்துக் கொண்டி சிறிய ருப்பவர்களுக்கு இது ஒரு மரண அடி. இன்னஞ் கணக்கு வீன வைத்து அவரை இந்த மனிதர்கள் அளக்கப் பார்க்கிருர்கள் இவற்றைத் தவிரக் கடவுள் ST GT MY 9 (நவர் இருப்பதாக இவர்கள் நம்பவில்லே. 99 பரிகாபக்துக் குரியது. இவர்களது எண்ணங்கள் எவ்வளவு பழான வையோ அவ்வளவு கீழானவர்கள்தாம் இவர்கள். 94 தான் தவிர்க்க முடியாத நியதி நீங்கள் எவ்வளவு தாரம் இறைவனுக்கு அருகில் இருக்கிறீர்களோ அவ்வளவு அருகில் தான் அவன் உங்களிடமிருந்து நிற்கிறுன். நீங்கள் விலகிப் போஞல் அவனும் விலகிப் போகிருன் ..

புராணங்களில் இந்த உண்மைக்குரிய நல்ல A BIT உண்டு. இரணிய கசியு สล่อสม่ ணங்கள் சில பொருள்களிலும் கடவுளேத் தேடி, அவன் எங்கும் බබ්වීම என்ற முடிவுக்கு வந்து விட்டான. இதற்கு நேர் எதிராக தேடுமிடமெல்லாம் இறைவனேக் காணலாம் என்று முடியாத பிரஹலாதன் சொன்னுன. இதனுல், பிளக்க இரும்புக் தாணிலிருந்த இறைவன் படி கடினமான தோன் நினை. பிரஹலாதன் இறைவனுக்கு அண்மையில் இருந்த படியால் இறைவன் அவனுக்கு அண்மையிலிருந்தான்

பசு தனது மடியில் புனிதமானதும் ஊட்டம் தருவது மான பாலேத் தாங்கியிருக்கிறது. ஆனுல் இது தெரியாமல் கஞ்சியைத் தேடி அது ஒடுகிறது! இதுபோலத்தான் தனனு டைய சொந்தத் தன்மையாக இருக்கும் மாதவனே மனிதன் அறியாதது மட்டுமல்ல; மனிதனது உண்பைத் தந்துவமாக இருக்கும் அவனே கண்டு கொள்வதற்த முயற்சி கூடச் செய்வதில்லே. இதற்கு மாருக, குற்றமுள்ள தும் மயங்குவதுமான புலன்கனேக் கொண்டு, அழியக்கூடிய பொருகளிலிருந்து பெறும் கீழ்த்தரமான இன்பங்களே நோக்கி ஒடுகிருன் எவ்வளவு பெரிய தவறு இது!

பன்மையான தோற்றங்களில் கிறங்கி மகிழ்வது அறியாமையாகும். ஒருமையைக் காணுவது அறிவு, உண்மையைப் பொறுத்த வரையில் இறந்துவிட்டவர்கள் தான் பலபடியான தோற்றங்களேப் பார்க்கிருர்கள். இவர்கள் சலம். இதற்கு மாழுக, தோற்ற மயக்கங்களிலும் ஒருமையைப் பார்க்கிறவர்கள் தெய்வீகப் பார்வையுள்ள சீவம். அறியப்படவேண்டியது என்றும், ஆன்மா என்றும் கேஷத்ரக்ஞன் என்றும், பரப் பிரம்மம் என்றும். அழைக்கப் படுவது இத்த ஒரு பொருள்தான். இதை உணர்ந்து பேரின்பம் பெறும் பொருட்டு அர்ஜுனனுக்கு இது உபதேரிக்கப்பட்டது.

அன்பர்களே! ஆறுக®ளல்லாம் கடலேக் குறிவைத்து ஒடுவதுபோல உயிர்களெல்லாம் பரம்பொருளேக் குறியாகக் கொண்டுள்ளன அறிவு படைத்த உயிரிஞல் உலகத்துப் பொருள்களின்றும் நிலேத்த இன்பத்தைப் பெற முடியாது. விடுதலே என் பது இந்த நீலத்த இன்பத்தைப் பெறுவது. தான். இதுதான் பரம் பொருளேயடைதல் (பிரம்ப - ப்ராப்தீ) என்றும் சொல்லப்படுகிறது. பெயரும் உருவமுகமாகத் தலேவிரித்தாடும் இந்த உலகமென்னும் பேய்க் காட்சியில் மனதைப் பறிகொடுக்காமல் இருப்பவர்களுக்கும் பரம் பொருளிடத்தில் மாழுத பற்று உண்டாகும். இதுவே பொருளிடத்தில் மாழுத பற்று உண்டாகும். இதுவே மெய்யறிவைத் தரும். துறவை அடைவதற்கு உலகமே ஒரு ஏணியாகும். அதனுல், அது அத்துணே கவர்ச்சியுள்ள தாகவும் வஞ்சனேயுடையதாகவும் இருக்கிறது உலகத்தின் பிடியிலிருந்து தப்புவதற்கு அதையே ஒரு கருவியாகக் காணபவனே உண்மையான வேதாந்தியாவான்.

வழக்கமாக, ஊர்த்துவம் என்ற சொல் 'மேலே' 'உயர' என்றெல்லாம் மொமி பெயர்க்கப்படுகிறது. ஆனுல் உலகத்தை ஒரு மரமாக எண்ணிப் பார்த்தால், அப்பொழுத அதனுடைய வேர்கள் பரம் பொருளினிடத்து உவன்றி யிருக்கின்றன. அதாவது, வேர்கள் மேலேயும் கிளேகள் கீழேயும் இருக்கின்றன. இந்த இந்த வீநோதமான மரம் தலேகீழாகத் தொங்குகிறது. இது கீழ்க் கண்ட முறையில் அர்ஜுனனுக்குக் கண்ணஞல் எடுத்துரைக்கப்பப்பட்டது:-இந்த வாழ்க்கை மரம் (ஸம்ஸார விருஷம்) மிகவும் விறேத மானது. உலகத்தில் உள்ள மற்ற மரங்களேப் போன்ற தன்ற இது. இந்த உலகத்தில் நாம் பார்க்கும் மரங்க ளெல்லாம் கிள்கள் மேலேயும் வேர்கள் கீழேயும் இருக்கும். ஆளுல் இந்த வாழ்க்கை என்னும் அச்வத்த மரத்திற்குக் இள்கள் கீழ்நோக்கிப் படர்ந்திருக்கின்றன; வேர் மேற் பக்கமாக ஊன்றியிருக்கிறது. தனேகீழான மரம் இது!"

இத்த இடத்தில் அர்ஜுனன் குறுக்கிட்டான். ''இந்த மரத்திற்கு அச்வத்தம் என்ற பெயர் ஏன் ஏற்பட்டது?'' இந்த ஸம்ஸார மரத்திற்கு ஏன் இந்தப் பெயர் ஏற்பட்டது? ஏன் அதற்கு வேறு பேயர் ஏற்படவில்லே?''

ஆம்; விநோதமான மரத்திற்கு வீநோதமான பெயர்! கண்ணன் சொன்னுன்: ''கேள், அர்ஜுஞ! அத்வத்தம் என்ருல் அநித்யமானது, நிலேயாதது என்று பொருள்: ஆலமரம் என்றும் அதற்குப் பொருளுண்டு. அதன் பூக்களும் கனிகளும் முகர்வதற்கும் தின்பதற்கும் ஏற்றவை யல்ல. அதன் இலேகள் எப்பொழுதும் காற்றி**ல் அ**சைந்து கொண்டே யிருக்கும். அதனுல் இவற்றுக்கு ்,சலதளம்'' என்று பெயர் உண்டு. அசையும் இலேகள் என்று பொருள்.

**ு உலகத்துப் பொருள்களும் எப்பொழுதும் அசைந்து** கொண்டே யிருக்கின்றன; மாறிக்கொண்டேயிருக்கின்றன, இந்த உண்மையை மனிதர் உணர்ந்து அவற்றின் மேல் உள்ள பற்றை விட்டுவிட வேண்டுமென உணர்த்துவதற் காக இந்த மரத்துக்கு அத்வத்தம் என்று பெயர் கொடுக் கப்பட்டிருக்கிறது.

· மனிதர் உயர்நோக்கைப் பெற்றுப் பரம்பொருளிடம் தளராத நம்பிக்கையைப் பெற ஆசைப்பட வேண்டுமென்று உபதேசம் செய்யப்படுகின்றது இத்தகைய இரண்டு வகையான சோதன்களால் தான் இந்தப் புற உலகத்தை உண்மையில் புரிந்துகொள்ள முடியும். ഞ്ഞ് ന്വ .9 5 Up 5 மானது; இன்னென்று புறமுகமானது. நம்மைப் பிணிக்கும் அறிவும் உண்டு; நம்மை விடுவிக்கும் அறிவும் Lein (B. உலகத்தை உலகமாகப் பார்க்கும் மனிதன் 5 an Grü கிருன். உலகத்தைப் பரம்பொருளாகப் பார்க்கும் அறிவன் உண்மை யறிந்தவன் உலகம் உண்டாயிருக்கும் ஒருவினவு: அதற்குக் காரணம் உண்டு. அது அதன் காரணத்தைவிட வேறன்று. அது பரம்பொருளின் ஒரு தோற்றமே, LITIO பொருள்தான் அதை ஆக்கியிருக்கிறது கோடிக்கணக்காக இருப்பவைகளெல்லாம் இந்த ஸம்ஸார விருக்ஷித்தின் கிளே கள், சுள்ளிகள், இலகள், இதன் விதை பரம்பொருள். அதனுள் இந்த விநோதமான மரம் முழுவதும் அடங்க யிருக்கிறது; சுருக்கமாக இருக்கிறது. இதைத் தெரிந்து கொண்டவன் வேதங்களே அறிகிருன்."

## அத்தியாயம் 25

· கண்ணு! உலகத்தை உலகமாகவே பார்ப்பவர்கள் வேதத்தின் பொருளே அறிய முடியாது என்று சொல்லுகிருய் உலகத்தைப் பரம்பொருளாகப் பார்க்க வேண்டு மென்றும் சொல்லு இருய். உலகம் ஒரு காரணத்தால் உண்டானது; அந்தக் காரணத்தைவிட வேருன்தாக இருக்குமுடி 3151 யாது. ஆனும் இது எப்படி சாத்தியம்? நாம் பார்க்கும் வளர்ச்சிக்கும் உலகம் தேய்வுக்கும் giuils. ஆ**ூல் பரம்பொருளோ என்றும் மா**ருமல் நித்<del>தியமாக</del> இருப்பத நீருக்கும் நெருப்பும் 新苏马 விதமான தொடர்பும் இருக்க முடியாதன்றே? இந்த இரண்டும் எப்படி ஒன்றுக முடியும்? தயை செய்து சொல்லுவாயாக நான் மிகவும் மகிழ்ச்சியுடன் கேட்பேன்" என்றுன் அர்ஜுனன்

ுநல்லது அய்ஜுரை! அறிவுக்குப் பொருளாகும் இந்த உலகத்தில் ஒவ்வொரு பொருளும் அதனதன் இயல்பைக் காட்டிக் கொண்டிருக்கிறது. ஒர் இயல்பு அதை உடைய பொருளேச் சாந்திருக்கிறது. உலகத்தில் ஒவ்வொரு பொருளுக்குமுள்ள இயல்புகளுக்கு ஏதேனும் ஒர் ஆதாரம் இருக்கிறது. அந்த ஆதாரமே ஆத்மா. மாருத அந்த ஆகாரமே ஆத்மா. மாருத அந்த ஆதாரத்தில் உனது நின்வை நிறுத்துவாயாக! மாறிக்கொண்டே யிருக்கும் தோற்றங்களில் மனத்தைச் செலுக்தாதே! இன்றேல், இந்த திலேயில்லாத ஒடத்தில் சிக்கிக் கொள்வாய் 6) (IB மரத்தின் பூக்கள். இலேகள், குச்சிகள், கிளேகள், நடுமரம எல்லாவற்றிற்கும் ஒரு விதை ஆகாரமாக இருப்பதுபோல மரம்பொருள் என்ற விதையிலிருந்து உலகம் என்ற மரம் உண்டாக்பிருக்கிறது. பரம்பொருளில் ஒடுங்கியிருக்கும் ஐம்பூதங்களின் பலவகையான கவவையே இவ்வுலகம் என்பது. ஆதாரமான பரம்பொருளே எல்லாவற்றிற்கும் உயிராகச் கருதுவாயாக. அதனுடைய வடிவமாகவல்லவா இவ்வுலகம் தோன்றியிருக்கிறது! உறுதியான ஒழுக்கத்

தினுல் இந்த உண்மையைப் புரிந்து கொண்டவனே வேதவித்து (வேதத்தை யறிந்தவன்) எனப்படுகிருன்.

் உள்ளத்தையும் அல்லத்தையும்பிரித்தறியாது. ஆழ்ந்து ஆராயாது, தான் பார்ப்பதை யெல்லாம் உண்மையென்று எப்படித் தன்னுடைய இலக்கை அடைய முடியும்? உன்மையை எப்படி அறிய முடியும்? உண்மையை அறிய வேண்டும் என்ற அவாகட தெய்வீகமான சில இயல்புகள், இருந்தால்தான் முடியும், அசுர இயல்புகள், இதற்கு தேர் மாருனவை. ஒன்றை அறியாத பொழுது அதை அறிந்து கொண்டு விட்டகாகச் சொல் வுவதும், அறிவதற்கும் வேண்டிய முயற்சிகளிலிருந்த அவனேத் தள்ளிவைப்பதும் பொய்யை மெய்யாக நிறுவச் செய்வதும் இந்த அசுர இயல் பின் வேலேதான்.

இதைக் கண்ணன் சொல்லி முடித்ததும், அர்ஜுனன் வியப்புடன் தலையை நிமிர்த்திச் சொல்வான்: ''கோபாலா? எலாக் குணங்களுக்கும் எல்லாவற்றுக்கும் மெய்ப் பொருஷே ஆதாரம் என்று இதுவரையில் கூறிவந்தாய். அதாவது, நீதான் எல்லாவற்றிற்கும் ஆதாாம் என்று கூறிரைப். இதனிடையில், அசுர குண்த்தைப் பற்றியும் தெய்வீக குணத்தைப் பற்றியும் சேத் தொடங்கிவிட்டாய். எனக்குக் குழப்பமாயிருக்கிறது. எதைக் கொள்வது, எதைக் தள்ளுவது என்று தெரியாமல் தவிக்கிறேன்.'

கண்ணன் ''அர்ஜுஞ! உன்னுடைய கேள்வி அதைவிட விநோகமாயிருக்கிறது பொருளில்லாமல் ஒரு சொல்லும் நான் பேசுவதில்ல் என்று நீயே சொல்லுகிருய். ஆனுல் என்னுடைய பேச்சுக்களில் 'எதை தள்ளுவது எதைக், கொள்ளுவது என்று இகைப்பாக இருக்கிறது' என்றம் சொல்லுகிருய். இது பொருளற்ற கவலே. பொருளற்ற அருமை மைத்தன! தேவர்களும் அசுரர்களும் தபக்கம். வெவவேறு தனி இனத்தவரல்ல; அவரவர் இயல்யுக் கேற்ப ஏற்பட்ட பிரிவுதான் இது: குணங்கள் என்பவை இயற்கையன்று. இயற்கையான அறிவிலே அவை கிடை யாது, அதைப்பற்றி ஏற்கனவே உனக்கு நான் சொல்லி யிருக்கிறேன் குயவன் சட்டி பானேகளேச் செய்கிருன்.

இவைகளெல்லாம் களிமண்ணுல் செய்யப்படுபவை. இருப் பினும், இவை களிமண்ணின் பகுதிகளல்ல. களிமண்ணின் பலவகை வடிவங்களே இவை. அவற்றின் பெயர்களும் செயற்கையானவை. இந்த வடிவங்களும் பெயர்களும் தான் கணங்கள் எனப்படுகின்றன. இவற்றுக்கு ஆதாரமாக இருப்பது களிமண். அதன் தோற்றங்கள்தாம் இந்த வடிவங்கள், பெயர்கள் அமைப்புக்கள். களிமண் இயற்கை யானது. அதன் வடிவங்களும் பெயர்களும் அமைப்புகளும் செயற்கையானவை, இப்படி இயற்கையாக இருக்கிற களி மண் ஆதாரப் பொருளாக இருப்பது போல எல்லா வற்றிற்கும் இயற்கையான ஆதாரப் பொருளாக நான் இருக்கிறேன் வடிவங்களும் தோற்றங்களும் என்னிடத்தில் இல்லே. நான் அவற்றினிடத்தில் இருக்கிறேன் எனக்குக் குணங்களில்லே; ஆனுல் நான் குணங்களில் இருக்கிறேன். நன்றுக இதைக் குறித்துக்கொள் ஆகவே களிமண்ணேயும் அதன் வடிவங்களேயும் தனித்தனியே வேறுபடுத்தி விடாதே அது சரியன்று. அது முடியவும் முடியாது."

**''கண்**ணு! உன்னுடைய சொந்த இயல்புக்கும் சொந்த உருவமான பிரகிருதி என்ற உலகத்திற்தம் இருக் கின்ற சம்பந்தம் என்ன?

"நான் உனக்கு முன்னடேயே சொல்லியிருக்கிறேன் மண், நீர், தீ, சாற்று. வெனி என்ற ஐந்து மூலப்பொருள் களும் என்னுடைய வடிவங்கள். இந்த ஐந்து மூலப்பொருள் களின் சேர்க்கைதானே இந்த உலகம்! வேறு அதை எப்படி அழைக்க முடியும்!"

• கண்ணு! இந்த ஐந்து மூலப்பொருள்களுமின் நி இவ்வுகைத்தில் ஒன்றுமே இருக்க முடியாது அல்லவா? அப்படியாயின், நான் அதை எப்படி மறக்கூழடியும் இருப்பதெல்லாம் அவற்றேடு இணேத்திருக்கின்றன ''

''ஐந்த மூலப்பொருள்களே ஒப்பும்பொழுது, இவற்றின் <del>அவகையான பகுப்பையும் ஒப்பனேண்டும். இவ்வாறு</del> மொத்தம் இருபந்தைத்து தத்தவங்கள் ஏற்படுகின்றன. இவற்றுள் மண், நீர், தீ, காற்று இந்நான்கும்தான் புலஞகக் கூடியவையாக இருக்கின்றன. ஆஞல் ஆகாயம் எல்லாவற்றுக்கும் ஆதாரமாக இருக்கிறது. இது போலவே 257

• என்னேச் சார்ந்து இருக்கின்ற **இவை** மா**றம்**தன்மை யுள்ளன. வளர்ந்து. தேய்ந்து மாறுகின்றன. 2,000 ஆதாரமாக இருப்பது மாற்றமுடையதன்று. உதாரண சத்திரன்யும் தண்ணீரில் இதரியும் அதன் பிரத LONG, பிம்பத்தையும் எடுத்துக் கொள்ளுங்கள். நீரில் பிரதிபவித் திருச்கும் சந்திரன் நிலேயாக இல்லே; அது அசைகிறது, சலிக்கிறது ஆணுல் அசைவதென்னமோ நீர்தான்; ஆகா யத்தில் இருக்கும் சந்திரனன்று, குழந்தைகளேப் போன்று அறியா மனிதர்கள் சந்திரனே அசைகிறது என்று எண்ணிலிடுகிறுர்கள். ஆதாரப்பொருளின் தன்மைகளேயும் அதன் மேல் தங்கியிருக்கும் பொருளின் தன்மைகளேயும் ஒன்றுக்கொன்று மாற்றிவிடுவது அசுர குணக்தின் இயல் பாகும் ஆதாரப் பொருளின் என்றுமுள தன்மையையும், உணமையையும், அதில் தங்கியிருக்கும் யொருள்களிலே பார்க்கும்பொழுது அதுதான் தெய்வீக சம்பத்து, தெய்வீக 65 GOOT LD . '

அர்ஜுனன் இதெல்லாவற்றையும் உன்னிப்பாகவும் கலேயா த கவனத்துடனும் கேட்டுக்கொண்டிருந்தான். பிறகு கேட்டான். ''மாதவா! இவையிரண்டையும் (ஆதச ரத்தையும் அதில் தங்கியிருக்கும் பொருள்களேயும்) பிரித்துக் காட்டுவது அவற்றின் உள்ளியல்புதான் என்று சொன்னுய். எந்த இயல்பினைல் அசுரத் தன்மையும், எந்த இயல்பினுல் தெய்வீகத்தன்மையும், உண்டாகின்றன? தலைய செய்து விளக்கவேண்டும்.'

\$-17

கண்ணன் இதற்குக் கூறுவான்: — ' அர்ஜுஞ! நான் எப்பொழுதுமே விளக்கங்களேத் தரத் தயாராயிருக்கு றேன். கவனத்துடனும் தவருமலும் கேட்பவர்கள்தாம் எனக்கு வேண்டும். ஒருமூகப்பட்ட கவனத்துடன் கேள். 1. அச்சமின்மை, 2. தூயஉணர்ச்சிகள், 3. இறைவனது படைப்பில் எல்லாம் ஒன்று என்ற உணர்வு, 4. கருணே, 5. புலனடக்கம், 6. தியாகம், 7. படிப்பு, 8. **அ**றவு, 9. நேர்மை, 10 இன்னு செய்யாமை, 11. பொய்யாமை, 12. சுடீநிலே, 13. பற்றின்மை, 14. உள்ளமைதி. 15. புறங் காளுமை, இன்னு சொல்லாமை, 16. இரக்கம், 17 பேராசையின்மை 18. இனிய சொல் 19. அறமில்லா தவற்றில் அச்சம் 20. மன அடக்கம் 21. () Basada வந்துற்ற போதும் கலங்காத வீரம். பொறுமை 22. உறுதி 23. தூய்மை 24. அகிம்சை 25. பணிவு இந்த இதுபத் தைந்து குணங்களும் தைவீ சம்பத் (தெய்வீகச் செல்வம்) எனப்படுகின்றன.

"ஆணவழும் ஆடம்பரமும்' பகட்டும் கோபமும், கடுமையும் பகுக்கறிவில்லாமையும் அசுர குணங்கள் எனப் படுகின்றன. இந்தக் குணங்களேயுடையவர்கள் அசுரத் தன்மை உடையவர்கள் மேற்பார்வைக்கூ மனிதர்கள் போல் தோற்றமளித்தாலும், அந்தப் பெயருக்கு அவர்கள் தகுதி யுடையவர்களல்லர் அதனுல் அவர்கள் தானவ – மானவர்கள் என்றே சொல்லப்படுகிருர்கள் ஆணுல் முன் சொன்னை தெய்வீக குண நலன்களேப் பெற்றவர்கள் தெய்வாம்சம் உடையவர்களாகக் கருதப்படுகிருர்கள்.

் இலர் தங் லோத் தெய்வாம்சம் என்று மதித்துக் கொள்ளுகிறுர்கள்; ஆனுல் அவர்களிடத்தில் அதற்கு வேண்டிய கூண நலன்களெல்லாம் இருக்கின்றனவா? வேறுன்றுமில்லே யென்றுலும், தயையும், பரோபகார சிந்தையும், அமைதியுமாவது இருக்கின்றனவா? இவற்றை யாவது ஒரு சிறிதளவேனும் அவர்கள் பெற்றிருந்தால், அவர்களேத் தெய்வீக மனிதர்களாக மதிக்கலாம் அசுர குணம் முற்றிலும் அவர்களிடத்துக் காணப்படுமானுல், அவர்கள் சொல்லுவதையெல்லாம் அப்படியே எப்படி ஏற்றுக் கொள்ள முடியும்? இல்லாத ஒன்றைத் தங்களிடத்து இருப்பதாக நடிப்பதும் தம்பட்டமடித்துக் கொள்ளுவதும் வெறும் டம்பத்தான் டம்பமும் பகட்டும் தெய்வீக மாகுமா? ஐயத்துக்கிடமின்றி அவை அசுரகுணங்க ளாகும்.

் ஒவ்வொருவகும் எளிதாகத் தன்னேயே ஆராய்ந்து பார்த்து. இதல் எந்தவகுப்பில் தாம் சேர்ந்தவர் என்வதைத் தீர்மானிக்கலாம். உடற்றேற்றமோ சொத்து சுதந்திரங் களோ பதவியோ ஆணே அதிகாரங்களோ ஒருவனுடைய வகுப்பை நிர்ணயிப்பதில்லே உதாரணமாக. இராவணணே எடுத்துக் கொள்ளுங் னீ. மனித வடிவத்தில் இருந்தான் பேரரசஞூக விளங்கினுன். குபரேசனேவிடச் செல்வம் படைத் தவன். ஆனுல் இந்தக் காரணங்களுக்காக அவனேத் தெய் வாம்சம் பொருந்தியவன் என்று கருதிவிட முடியுமா? இல்லே அவனுடைய குணங்களே வைத்து அவன் ஒர் அரக்கன் என்று தீர்மானிக்கப்படுகிருன்

எல்லா அரக்க குணங்களுக்கும் மூன்று இயல்புகள் அமைந்திருக்கின்றன. இவை காமம், அடிப்படையாக குரோதம் லோபம் எனப்படும். இவை ஆன்மாவை அழித்து அரக்க தன்மையை வளர்க்கின்றன. இவற்றை தெய்விக குணங்களான வைராக்யம், சாந்தம், தியாகம் இவற்றுல் முறியடித்து வெற்றீ கொள்ளவேண்டும். இயைதாம் இந்தப்போரட்டத்தில் நம் நம்பிக்கைகுரிய 11001 வீரராகம் இந்த வீரத்தை வளப்படுத்துங்கள்; ஒது தொடி யில் அசுரகுணங்களே அவர்கள் மாய்த்து விடுவர்கள். காமத்தையும், குரோதத்தையும் லோபத்தையும் முளேயி லேயே கிள்ளியெறியாமல் எங்கையாவது விட்டு வைத் ஆற்ற அவை போபத்தை விளவிக்கக் கூடிய தால், லுல்லவை, ஆகவே அவற்றைச் சுட்டுச் சாம்பராக்**கி** விடவேண்டும் அங்ஙனம் செய்தால அச்செயல் நமது இவக்கை அடைவதில் ஏற்படும் போரட்டத்தில், நம்மை உண்ணமயான வெற்றிக்கு அழைத்துச் செல்லுகிறது.

' ஆசைகளும் பாசங்களும் உயிர் மரத்துக்கு வேர்கள். வேர்களே அறுத்துவிட்டால், மரம் மடிகிறது. வேர்களே அறுக்கிரேமோ அவ்வளவுக் கவ்வளவு மரம் விரைவில் அழியும். எதேனும் ஒரு வேர் பிடித்துக் கொண்டிருந்தாலும், மரம் திரும்பத் திரும்ப முளேத்துக் கொண்டிருக்கும்; சாகாது. எல்லா வேரையும் கல்லி எறிந்து விடுககள்; அப்பொழுது மரம் அழிந்து, பட்ட கட்டையாகிவிடும் . மரம் பசுமையாக வளர்ந்து கொண் டிருக்கும் பொழுது வேர்களே யெல்லாம் வெட்டி எறிந்து விட்டோம் என்று மனிதர்கள் பெருமை யடித்துக் கொள் வது வீண், இதுபோலத்தான், நம்மைக் கட்டியிருக்கும் ஆசைகளே எவ்வளவு வெட்டி பெறிகிரேமோ அவ்வளவுக் கவ்வளவு உயீரைப் பிடித்திருக்கும் மாயையும் அழியும்.

கொஞ்சநஞ்ச ஆசைகளின் வேகங்களே ஓரளவிற்குக் குறைத்துக்கொண்டு சிலர் இயாகத்தில் ஈடுபரூகிருர்கள். அவர்கள் முழு மன ஒருமையைப் பெறுவதில்லே! கட்டுக் கடங்காத மன அலச்சல்களும் அவர்களுக்கு இல்லே இந்த இரண்டுக்கும் மையமான ஒரு நிலேயில் அவர்கள் இருக் கிருர்கள். இந்த நிலேமைக்குக் காரணம் என்ன? ஆசையை முழுவதும் அடக்குவதன் மூலமாகத்தான் முழு மன ஒருமைப்பாடும் ஏற்படும். எனவேதான், காமமூம், குரோதமும், உலோபமூம் பயங்கரமான ஓம் அருவருக்கத் தக்கதான உருவங்களே எடுத்துக்கொண்டு மனிதரைத் தன்புறுத்துகின்றன.

''ஆனுல், அருவருக்கத்தக்க முகமும் பயங்கரமான உருவமும் படைத்திருப்பது பெரும் ஃபத்தன்று ரொம்பப் போனுல். அவை நமக்குப் 'பிடிக்கவில்லே'' என்று சொல்ல லாம், அவ்வளவுதான், ஆனுல் வெறுக்கத்தக்க குணக்கேடு களும், அருவருக்கத்தக்க இயல்புகளும்தான் பெரிய தூதிருஷ்டமாகும். ஒருவர் உருவத்தில் மிகவும் அழகாக இருக்கலாம்; கிளிபோல் காதுக்கு இனிமையான சொற்களேப் பேசுபவராக இருக்கலாம். ஆனுல் இந்தக் காரணத்தினை

எவ்வளவுக் கெவ்வளவு விரைவாகவும் உறுதியாகவும்

லேயே, அவரைத் தெய்வாம்சம் பொருந்தோவர் என்ரே. தெய்வீக குணங்கள் உடையவர் என்ழே கூறிவிடமுடியாது உள்ளுக்குன்னே அரக்க குணங்களும் மறைந்திருந்தால், உடலழகும் இனிய குரலும் அவர்களே தெய்விகமாத் விடாது அவர்களிடமிருந்து வெளிவரும் சொற்கள் சம்மட்டியாகவும் கத்தி வீச்சாகவும் தரம்கேட்டுவிடு கிறது. எனவே, ஒருவனது இயலேபும் நடத்தையும் அவற்றை ஆக்குகிற அரக்க குணங்களேயும் தெய்வீச குணங்களேயும் சார்ந்து இருக்கின்றன; உடலமைப்பையோ தோற்றத்தையோ அல்ல.

## அத்திவாவம் 26

"கண்ணு! மனிதனுடைய தெய்வீக குணங்களும் அரக்க குணங்களும் அவன் முற்றேறவிகளில் செய்த செயல்கள், அடைத்த உணர்ச்சிகள் இவற்றின் வேகத்திருல் விளேந்த பலன்களாகும் என்று சொல்லுகிருய். அத்தகைய வேகங்களிலிருந்து தப்புவது இயலாத காரிபமாதலால். இந்த வினேப்பளுவைச் சுமந்தாக வேண்டிய கட்டாயத்துக்கு ஆளானவர்க ரின் கதி எனன? இதைத் தவிர்ப்பதற்கு ஏதேனும் வழி உண்டா? அல்லது, அவற்றின் விள்வுகளேக் குறைக்க முடியு மா? அப்படி முடியுமானுல், அதற்கு வழிகள் இருக்குமானுல், தயவு செய்து எனக்கு அவற்றைத் தெரிவிக்க வேணும்; அதைக்கொண்டு நான் அவற்றிலிருந்து விடுபடுவேன்.

அர்ஜுனன் கண்ணனிடமிருந்து மாந்தருக்கெல்லாம் ஓர் அருமருந்தைத் தெரிந்து கொள்வதற்காக இவ்வாறு கேட்டான். கண்ணன் இதற்த உடனே பதிலளித்தான்: ''வழிகளுக்குக் குறைவேயில்லே கேள்! குணங்கள் ஸாத்வீகம், ராஜஸம், தாமஸம் என்று மூவகையாக இருக் கின்றன அவை மூன்றும், உள் அறிவான அத்தக்கரணம் என்னும் உணவையும், உள் அறிவான அத்தக்கரணம் என்னும் உணவைப் பொறுத்திருக்கிறது. தீங்கள் உண்ணும் உணவைப் பொறுத்திருக்குறது. தீங்கள் உண்ணும் உணவதான் உங்களுடைய குணத்தை நிர்ண மிக்கிறது உங்களது செயல்களே உங்கள் எதிர்காலத்தை நிர்ணமிக்கின்றன எனவே இந்தப் பிறவியிலாவது. உணவையும் செயலியும் கட்டுப்படுத்துவதன் மூலம், தன்னே மீற மீனயும் அடா குணங்களே மனிதன் புறங்கரண முடியும் திட்டமிட்ட தன் முயற்ரியினுல். ஸாத்வீக குணங்களே மனிதன் வளர்த்துக் கொள்ள மூடியும்.'

இந்த அறிவுரை, மிகவும் ஆர்வத்துடன் கேட்ட அர்ஜுனனுக்குக் கண்ணனை மிகவும் அன்புன் அளிக்கப் பட்டது மனிதன் தன்னேக் காப்பாற்றிக் கொள்வதற்கு வழிகள் இருக்கின்றன என்று கேட்டதும் அர்ஜுனன் பைழ்ச்சியிஞல் சிலிர்த்தான். இன்னும் நிறையத் தெரிந்த கொள்ள வேண்டுமென்று வேட்கை கொண்டான். உள்ளத் தைக் கொள்ளேக் கொள்ளும் புன்னகையிஞல் அருளேச் சொரிந்த கண்ணன் மேலும் கூறுவதற்குத் தயவு கொண்டான்.

"அர்ஜு ூ! உணவுதான் முக்கியமான ஆக்க சக்தி. களங் முள்ள மனம் நன்னெறியின் தூய ஒளியை மழுக்கச் செய்துவி \$கிறது. கலங்கிய தண்ணீர் எப்படித் தெளிவாகன் பிரதிபிம் பத்தைக். காட்ட முடியும்? கமமை பொருந்திய தீய உள்ளத்தில் இறைவன் தெரியமாட்டான் உணவு உடலே வ லுவுள்ளதாகச் செய்கிறது உடலும் உள்ளமும் நேருங்கிய தொடர்புடையன உள்ள உரம் உடலூரத்தைச் சார்ந்திருக்கிறது நன்னெறியும். நல்ல பழக்கங்களும் ஆன்மீ மு ற்கியும் நாடி கொள்ளும் உணவின் தன்மை யைப் பொறுத்தினுக்கிறது. நோயும், நைந்த உள்ளமும் ஆன்மீகச் சோம்பலும் தவருன உணவிஞல் தோற்றுவிக்கப் ப \$கின்றன.

" கண்ணை! ஸாத்வீக, ராஜஸ, தாமஸ உணவின் கூறுகளே எனக்குச் சொல்லுவாயாக!' என்று அர்ஜுனன் கேட்டுக் சொடையான்.

அர்ஜுை' உடலோடு உள்ளத்தையும் வலிமை யுடையதாகக் கூடிய உணவு ஸாத்துவிக உணவாகும். மிக உப்புக்கரிக்காமலும், மிக உறைக்காமலும். மிகவும் கசக்காமலும், மிகவும் இனிக்காமலும், மிகவும் புளிக்காம லும் இருக்க வேண்டும மிகவும் சூடான நிலேயிலும் உணவைச் சாப்பிடக் கூடாது. அதிகமாகத் தாகத்தை தீயாகக் கிளப்பிலிடும் உணவையும் சாப்பிடக் கூடாது ஒர் அளவு. ஒரு கட்டுப்பாடு இருக்கவேண்டும் என்பதுதான் பொது நியதி. நீரிக் சமைத்த உணகவ மறுநான் வை த்திருந்து உண்ணக் கூடாது. அது தீங்கு பயக்கும். எண்ணெயில் பொறித்த உணவுப் பண்டங்களேக்கூட, அவை நாற்றமடிக்கத் தொடங்குமுன் உண்ணவேண்டும்.

்ராஜஸ உணவு ஸாத்விக உணவுக்கு நேர் எதிரானது உப்பு நிரப்பியதாய், மிகவும் தித்திப்பாய், மிகவும் உறைப்பாய், நெடி வீசுவதாய் அது இருக்கிறது. அத்தகைய உணவு நரம்புகளேச் சுண்டிவிட்டு மயக்கத்தை உண்டு பண்ணுகிறது, என்றுன் கண்ணன்,

"இறைவா! நான் அதிகப் பிரசங்கித்தனமாக ஏதேனும் சொல்லியிருந்தால் என்னே மன்னித்துவிடு: ஏதோ தெரிந்து கொள்ள வேண்டுமென்ற ஆசையால் கேட்கிறேன், உணவுப் பழக்கங்களே மாற்றுவதால் மட்டுமே, ஒருவனது இயல்பை யும் நடத்தையையும் மாற்றிவிட முடியுமா? அல்லது இந்தத் தூய்மைம் படுத்தும் முறையில் அதற்கு உதவியாக இன்னும் செய்ய வேண்டியது இருக்கிறதா? அப்படி ஏதாவது இருந்த தால், தயை செய்து எனக்குச் சொல்ல வேண்டும்'' என்ருன் அர்ஜுனன்.

் என் அருமை மைத்துஞ! ஒருவனது குணத்தின மாற்றுவது எளிதாக இருக்குமானுல், அரக்கத் **ગ્ર**હ્યાં આ ગામ தன்மைக்கு அடையாளமான கயமையும் தீய ஒழுக்கமும் உலகத்திலிருந்து ஒரு கணத்தில் நீக்கப்பட்டு விடலாமே! ஆயினும், செய்ய வேண்டிய காரியங்கள் இன்னும் சில இருக் கின்றன என்பது உண்மைதான். கேள்! மூன்று தூய்மைகள் இருக்கின்றனவா என்றுபார்க்க வேண்டும்' சமையலுக்கு வேண்டிய பண்டங்கள் (**5**45 தூய்மையானவையாக வேண்டும்; சமையலுக்கு உதவும் பாண்டங்கள் தூய்மையாக இருக்கவே வேண்டும்; சமைத்த உணவைப் பரிமாறு பவர்கள் தூயவர்களாக இருக்கவேண்டும்.

படன்டங்கள் சுத்தமாகவும் உயர்ரசுமாகவும் இருந்தால் மட்டும் போதாது; அவைகள் நேரீமையான வழியில் செறப் பட்டிருக்க வேண்டும். நேரீமையிலாத, நியசயயில்லாத, பொய்ச் சூதுகளால் சமபாதிக்கப்பட்டவைகளே கைவத்து நம்மைக் காப்பாற்றிக் கொள்ளக்கூடாது. இவை கறையுட னேயே பிறந்தவை. சம்பாதித்தமுறை, சப்பாதித்தவையைப் பயனபடுத்துப்புகள், அதன் குறிக்கோள் எல்லாமே தூய்மை பொருந்தியிருக்க வேண்டும் பாண்டங்களும் அப்பழுக் தின்றிசுத்தமாக இருக்க வேண்டும். உணவைபப் பரிமாற பவனுக்கு உடை சுத்தமாக இருந்தால் மட்டும் போதாது, அவனது பழக்கவழக்கங்களும், நடத்தையுல், குணமும் கறை படாமல் சுத்தமாக இருக்கவேண்டும். உணவைப்பரிமாறு

பொழுது கோபதாபம், கவலே, அசட்டை இவை இல்லாத இருக்க வேண்டும், உற்சாகமும் சுறுசுறுப்பும் QJ (53) 5 உடையவனை இருக்க வேண்டும். அடக்கமும் அன்பும் LIGON நிறைந்திருக்க வேண்டும். சாப்பிடுபவர்களுக்கும் செய்யும் பொழுது. தீய, பாவ எண்ணங்களுக்கு மனதில் இடங் கொடுக்கக் கூடாது. கெட்ட எண்ணங்களேயும் அழகின கெட்ட பழக்கங்களேயும் உடற்றாய்மையினுலும் லும் ஈடுசெய்துளிட முடியாது. இந்தக் கட்டுப்பாடுகளேக் தறித்து ஒரு சாதகன் மன ஒருமைபாட்டினேப் பெற வேண்டி வெகு கவனமாக இருக்கவேண்டும் இல்லா சமையற்காரன், பரிமாறுவோர் விழல். இவர்களுடைய கைட்ட எண்ணங்களினூடைய நுட்பமான ஆதிக்கத்திரும் அவை சாதகனுடைய மனத்தை விடாமல் கற்றிச் சுற்றி வத்து கொண்டிருக்கும் சுற்றிலும் நன்னெறியில் வாழும் மனிதர்களேயே வைத்திருபாதில் மிகுந்த சுவனமாக இருக்க வேண்டும். வெளிக் கவச்ச்சி, வேலேத் திறன், குறைந்த ஊதினம் இவையெல்லாம் அபாயகரமான சமையற்காரர் 3 ளே யும் வேலேக்காரர்களேயும் அமர்த்தும் எண்ணத்தை நமக்கு உண்டாக்கக் கூடாதது. அவர்களுடைய பழக்க வழக்கங் களேயும், குணத்தையும் உவனமாக ஆராய்ந்து மாருங்கள் உடல், மனது இவை இரண்டிலும் நீங்கள் உணனும் உணவு மிகவும் முக்கியமான பங்கு வகிக்கிறது. ஆன்மீக களத்தில இவற்றை வைத்துக் கொண்டுதான் நீங்கள் போராட வேண்டும். உள்ளத் தூய்மையானது உடற்றூய்மையினு லும். அதன் முக்கியமான தொழிலான பேச்சுத் தூய்மை யினையம் உதலப்பட பேண்டும். இது தான் உண்மையான தவம் மனத்தாலும் உடலாலும் வாக்கினுலும் செய்யப்படும் தவம்.

\* கவலேயும் துன்பமும், வெறுப்பும் படமும், பேரசை யும் செருக்கும் மனத்தை ஆட்கொள்ளாமலிருக்க வேண்டும். எல்லா உயிரினங்கள்பாலும் அன்பிஞல் மனம் நிறைய வேண்டும்; ஆண்டவனிடத்தில் நிலேத்திருக்க வேண்டும், வெறும் இற்றின்பங்களாத தொடர்ந்து ஒடாமல் அதைக் கட்டுப் படுத்த வேண்டும். கீழ்த்தரமான அவற்றுள் புகக் கூடாது மேலான நில்களுக்கு உயர்ந்தும்வகையில் எல்லா **எண்**ணங்களும் செலுத்தப்பட்ட வே**ண்டு**ம். இதுதான் சரியான மனத்தவம் ஆகும்

• இனி உடல் தவத்தைப் பற்றிக் கூறுகிறேன் உடல் யும் அதன் வலிமையும் ஆற்றலேயும் பிறருக்குச் செய்யும் தொண்டிலும். இறைவனே தொழுவதிலும், அவனது பெருமையைப் பாடுவதிலும், அவனது பெயரால் புனீதமான டேங்களுக்குச் செல்லுவதிலும் மூச்சை அடக்குவதற்குரிய ஒழுங்கான பயிர்ச்சிகளிலும், தீய வழிகளிலிருந்து புலன்களே விலக்குவதிலும். இறைவனது பாதையிலும் செல்லுவதிலும் பயன்படுத்துங்கன்! நோயாளிகளுக்கும் இடர்ப்படுகின்றவர் களுக்கும் உதவி செய்தல், நன்னெறியில் ஒழுங்குதல், இவை போன்ற நல்ல செயல்கள் உடலேப் புனிதமாக்கும்.

''வாக்குத் தவமும் பழக்ப் டவேண்டு & அதிகமாகப் பேசாதீர்கள்: பெய் பேசுவதைத் தலிருங்கள்; புறம் பேசு வதிலும் அவதூறு பேசுவதிலு உலன் மி கொள்ளாதீர்கள்; கடுமையாகப்போதீர்கள்; இனிமையாகவும் மென்மையாக வும் பேசுங்கள் மனத்தின் பின்னணிபாக மாதகனே நினேந்து எப்போதும் பேசுங்கள்.

''உடல்தவம், மனத்தவம், வாக்குத்தவம் இம்மூசு ற னுள், ஏதாவது ஒன்று இல்லாவிட்டாலுர, ஆன்மஒளி வெளிச்சத்தைப் பாப்பாது விளக்கும் திரியும், எண்ணெயும் ஒளிக்குத் தேவை. உடலே விளக்கு, மனதே எண்ணெயும் ஒளிக்குத் தோன் திரி. இவை மூன்றும் நல்ல நிலேயில் இருக்கவேண்டும்

"தான தருமம் செய்வதும் கூட உடல் தவம்தான் என்று பக்தி மிகுந்த சிலர் சொல்லுகிருர்கள். அவர்கள் அப்படி நினேப்பது நல்லதுதான். ஆஞல் தானம் செய்யும் போது இடம், நேரம் பாத்திரம் அறிந்து செய்ய வேண்டும். உதாரணமாக பள்ளிக்கு நன்கொடை அளிப்பதனுக், எங்கு அதுவரையில் பள்ளிகளே இல்லேயோ அந்த இடங்களில் நிறுவ அளிக்க வேண்டும். எங்கு நோயாளிகள் அதிகமாக இருக்கிருர்களோ அந்த இடங்களில் மருத்துவமனேகள் ஏற்படுத்த வேண்டும். வெள்ளத்தினுலும் வரட்சியினுலும் பஞ்சம் ஏற்பட்டிருக்கிற இடங்களில் படுக்குயும் பிரம் வித்தையையும் அளிக்கும் போதும்இன்னும் இது போன்ற பல்வேறு வகைபணிகளேச் செய்யும் போதும். அப்பணியின் பயனேப் பெறுவோரது குணத்தையும் நிலேமையையும் பார்த்தச் செய்ய வேண்டும் ஒருவனது வளர்ச்சியைத் தடுக்கும் குறைபாடுகளே நீக்குவதற்காகச் செய்யப்படும் தான தருமம் ஸாத்விகம் என்று சொல்லப்படும்'' என்ருன் கண்ணன்.

இப்பொழுது அர்ஜுனன் இடைமறித்தான். ''கண்ண இங்கு நான் ஒன்று கேட்கலாமா? தான தருமம் எப்படிச் செய்தால்லேன்ன! அது தானதருமந்தானே! இல்லேயா! ஸாத்விகம் ராஜஸிகம், தாமஸிகம் என்றெல்லாம் ஏன் பிரித்துப் பேசுதிருய்? அப்படி உண்மையிலேயே இருக் கின்றனவா?

இதற்குக் கண்ணன் சொல்லுவான்:— ''சந்தேக மில்லாமல் இருக்கின்றன. தானதருமம் செய்கிறவர்கள் அதனுல் பேரும் புகழும் வரவேண்டும் என்று மிகவும் எதிர்பாக்கிருர்கள். அது அவர்கள் நன்கொடையளிப்பதன் நோக்கம். அவர்கள் கொடுப்பதற்கெல்லாம் ஈடாக எதையோ எதிர்பாக்கிருர்கள். இறைவனது அருள் ஒன்றையே நாடி வேறென்றிலும் கருத்தைச் செலுத்தாத வர்கள் மிகவும் குறைவு, இறைவனது அருளேப் பெற வேண்டும் என்ற ஒரே நோக்கத்தோடு தானதருமம் செய்ப வர்கள் ஸாத்விகர்கள். பேரையும் புகழையும் செல்வாக்கை யும் அதிகாரத்தையும் எதிர்பார்த்தோ அல்லது அலட்சியப் புக்கியுடனே, அல்லது கட்டாயத்துக்காகவோ செய்பப் படுகின்ற தானதருமங்களெல்லாம் ராஜஸிகம் என்படில் சேர்க்கவேண்டும்.

'பணிவோடும் சிரத்தையோடும் தானம் கொடுக்க வேண்டும். இரப்பவல் முகத்தில் அடிப்பதுபோல் தூக்கி எறியக்கூடாது. தகாதவனுக்கோ. தவருன நேரத்திலோ தானம் செய்யக்கூடாது. ஒருவரும் போகமுடியாத இடங்களில் மருத்துவமனேகள் கட்டுகிறேன் என்றுல் அது வணை தானமாகும். இப்படி வீணை ஒரு பயனுமில்லாமல் செய்யப்படும் தானம் தாமஸிகம் எனப்படும். "தானம் செய்வதில் ஈடுபடூம் பொழுது ஒருவன் வெகு எச்சரிக்கையுடன் இருக்கவேண்டும். கெஞ்சுகிறவனுக் கெல்லாம் வாரி இறைத்து விடக்கடாது கண்ட கண்ட இடங்களிலும். தானம் செய்கிறேன் என்று ஆரம்பித்து விடக்கூடாது. நாம் சொன்ன மூவகைத் தானங்களே நன்ரூக நினேவில் வைத்துக் கொண்டு எது தகுந்தது என்று தான்றுகிறதோ அதைச் செய்யுங்கள். நீங்கள் செய்யும் தானம் பேருக்காகவோ புகழுக்காககோ இருக்கக் கூடாது பகட்டு விளம்பரம் இவற்றைப் பெறும் நோக்கம் அதற்கு இருக்கக்கூடாது. பொது நன்மைக்காகவும் பயனுடைய தாகவும் அது அமையவேண்டும், எல்லாச் செயல்களிலும் லாக்விக நோக்கமே கிறந்தது எல்லாச் செயல்களிலும் லாக்விக நோக்கமே கிறந்தது எல்லாவற்றிலும் ஊடுருவி இருக்கவேண்டும்."

அர்ஜுனன் தலேயைச் சிறித்து தாழ்த்தியவாறு ஆழ்த்த கவனத்துடல் இதையெல்லாம் கேட்டுக் கொண்டிருந்தான். கண்ணணுடைய திருமுகத்தாமரையின் இனிமையை அள்ளி அள்ளிப் பருதிக்கொண்டிருந்தான், பின்னர்க் கேட்டான்: ' உண்மையாகக் கேட்பது, உண்மையாக பார்ப்பது என்பது என்ன? இதை எனக்குச் சிறிது விபரமாகச் சொல்ல வேணும், பின்னர் உன்னுடைய சொற்படி நான் நடப்பேன். கெஞ்சும் குரலில் அவன் சுண்ணனோ வேண்டினுன். இதனுல் மகிழ்ந்த கணணன் அவனேக் குறித்து அன்புடன் முறுவலித்தான்.

கண்ணன் அர்ஜுன'ன முதுகில் தட்டிக் கொடுத்தான் பிறகு கூறுவான்; இறைவனத் தேடிக் கண்டு கொண்ட முனிவர்கள். இவர்களுடைய சா துக்கள் அருள் மொழி வரலாறுகளேயும் களேயும் அனுபவங்களேயும் கேட்பது ஸாத்விகமான கேள்வியாகும். இறைவனது அடியார்களேப் நல்ல பெரியோர்களுடைய பார்பதும், படங்களேப் பார்ப்பதும், கோயில்களில் திருவிழாக்களேப் பார்ப்பதும், இதுபோன்றவை ஸாத்விகமான பார்வையாகும். பணத்தின் செருக்கின் காண்பதும், சிற்றின்ப கைவேச் சித்திரீக்கும் படங்களப் பார்பத்தும், படாடோபமான காட்கொப் பார்ப்பதும், பலத்தையும் பதவீயையும் ஆணவ மிகுந்த

அதிகாரத்தைப் பறை சாற்றும் காட்சிகளேப் பார்ப்பதும் ராஜஸிகப் பார்வையாகும். புலன்களேக் தூண்டிவிடும் காட்சுகளிலும் நிகழ்ச்சிகளிலும் இன்பம் பெறுவது பலத்தையும் அதிகாரத்தையும் காண்பிப்பதில் களி கொள்வது, வலிமையும்ஆற்றலேயும் அழுத்தி நிலே நாட்டு வதில் மகிழ்ச்சி அடைவது இவையெல்லாம் ராஜஸிகமான கேள்வியாகும். கொடுமையான செயல்கள், தீய அரக்கக் களின் கதைகள், அவர்களின் தீய செயல்கள், தீய அரக்கக் களின் கதைகள், அவர்களின் தீய செயல்கள் இவற்றைர் கேட்பது தாமஸிகமான கேள்வியாகும். கொடுமையையும் பிறரை அச்சுறுத்தும் சாகஸங்களேயும் மனதில் பாராட்டி, அத்தகைய படங்களே எப்போதும் தம்முன் வைத்திஞப்பதை இவர்கள் விருப்புவார்கள். அரக்கத்தன்மை படைத்த ரத்தக் காட்டேரிகளே இவர்கள் தொழுகின்ருர்கன். பேய் பிசாசுகண்ப்பதறிய கதைகளில் இவர்கள் மகிழ்ந்து போகிருர்கள்.

அன்புமிக்க நேயர்களே! இதுதான் பகவத் கீதை யினுடைய உபதேசத்தின் இதயமாகும். உடலும் அதனுள் உயிரும் உணவைச் சார்ந்து உணவினுல் காப்படற்றப்படு கின்றன எனவே, வெற்றியின் தரத்தை உணவுதான் நிர்ணயிக்கின்றது. இந்நாட்களில, நிஷ்டை அதிகம் வற்புறுத்தப்படுகிறதேயொழிய நாஷ்டாவில் வற்புறுத்தலேக் காணுமே!

எவ்வளவுதான் ஒருவன் பெரியமனிதனை இருந்தாலும் அல்லது படித்த மேதாவியாக இருந்தாலும், எவ்வளவு தான் வேதாந்தத்தின் அருளுரைகளில் கவனம் செலுத்துபவனுக இருந்தாலும் அவற்றைப் பலரும் அறியச் செய்வதில் அக்கரை கொண்டவஞ்சு இருந்தாலும். உடலுக்கும் அதன் தொழிலுக்கும் அடிப்படையாக இருக்கின்ற உணவைக் அறித்து ஏற்படுத்தப்பட்டிருக்கிற கண்டிப்பான கோட்பாடு களே அசட்டை செய்தா**ல்**, அவன் வெற்றியே**தும் அடைய** முடியதே உணவுப் பண்டங்கள், சமையற்காரன், சமைத்த உணவைப் பரிமாறுவோர், இவற்றின் தூய்மை Bin (5 கவனிக்கபடுகிறதில்லே வயிறுநிரம்பி பசி அடங்கிளுல் போதும் என்று இருந்து விடுகிருர்கள். காலே விடிந்தவுடன் அவர்கள் செல்லும் ஆலயம் உணவு விடுத்தான். அங்கு இடலியும் சாம்பாரும் அந்தராத்மாவுக்கு நிவேதனமா

கின்றன! இவர்களுக்கெல்லாம் எப்படி மனம் குவியும்? சமையலில் தூய்மை, கண்டங்களில் தூய்மை படைப் பதில் தூய்மை, இவை ஒட்டல்களில் எப்படி எதிர்பார்க்க முடியும்? இதையெல்லாம் யார் கவனிக்கிருர்கள்? இதைக் கவனியாமல், மனத்தை ஒருமுகப்படுத்த முடியவில்லே என்று சத்தம் போட்டு அங்கலாய்க்கிருர்கள்! இதனுல் மேலும் மேலும் குழப்பத்தில் ஆழ்கிருர்கள்! இதனுல் நன்கு தொழிற்பட்டால்தான் பலன்களே அடைய முடியும். கசப்பான பொருள்களேக் கொண்டு சமைத்து வைத்தால் தயாராகும் உணவு எப்படி இனிப்பாக இருக்கும்?

உணவும் நுகர்வும் வெகு எச்சரிக்கையோடு பகவத் கீதையில் வரையறுக்கப்பட்டிருக்கின்றன ஆஞல் ஒருவனும் இதைக் கவனிப்பதில்லே அது அவசியமென்று நினேப்பது மில்லே கீதையின் பேரில் சத்தியம் செய்பவர்கள் இருக்கிருர்கள். மணிக்கணக்கில் அதற்கு விளக்கம் சொல்லு பவர்கள் இருக்கிருர்கள்; உபதேசம் செய்பவர்கள் இருக் கிருர்கள். ஆஞல் அந்த உபதேசங்களின்படி நடந்து காட்டுகின்றவர்கள் வெகு குறைவு. அத்தனே சுலோகங்கள் யும் (Verses) மண்டையில் ஏற்றிக் கொண்டிருக்கிருர்கள் ஆஞல் வரும் தோல்விகள் (reverses) முதிர்ந்த அறிவின் ஆழ்ந்த மகிழ்ச்சியோடு அவர்கள் ஏற்கச் சக்தியற்றவர் களாக இருக்கிருர்கள் உணவும் நுகர்வும் தூய்மைப் படுத்தப்பட்டால தாண் மகிழ்சியும் அமைதியும் பெறலாம்

ஒளியும் இருளும் ஒரே இடத்தில் இருக்க முடியாது காமமும் ராமனும் ஒரே இடத்தில் இருக்க முடியாது அவை நெருப்பும், நீரும் போன்றவை. பகவத் கேருகயை ஒரு கையிலும், காப்பியோ டீயோ, பற்ற வைத்த சுருட்டோ பீடியோ, மூக்குப் பொடியோ மற்றொரு கையிலும் வைத்து ருத்தால், அதனுல் ஏற்படும் தீய விளேவுகளே எப்படித் தவிர்க்க முடியும்? இன்னும் சிலர் இருக்கிருர்கள். எதைச் சாப்பிட்டாலும், எப்படிச் சாப்பிட்டாலும், எந்த இடத்தில் சாப்பிட்டாலும், எப்படிச் சாப்பிட்டாலும், எந்த இடத்தில் சாப்பிட்டாலும், தங்களிடத்தில் இருக்கிற ஞானமென்னும் பெருந்தீயின் காரணமாக அந்த உணவு தூய்மையாகவும் ஏற்றுக்கொள்ளத் தக்கதாகவும் ஆகி விடுகிறது என்று சொல்லித் தங்களுடைய ஒழுக்கங் குலேந்த வாழ்க்கைக்குச் சப்பைக் கட்டு கட்டுவார்கள் இவர்கள்.

் வரிசையாக எல்லாப் புனித ஆறுகளிலும் முக்கி மூக்கி எடுத்தாலும் கசப்பான மழம் ஒன்று எப்படி இனிப்பாக மாறும்? கீனதையைப் பற்றி வெறும் வாய்ச்சொல் அளக்கும் இவர்களே அதன் தீஞ்சுவை மொழிகள் எப்படிப் புனித மாக்கும்? உண்மையில் நடய்பது என்னவென்ருல், இது போன்ற போலித்தனங்களேக் கேட்கும் மக்கள் மெய்ந்நூல் களில் தங்களுக்கிருக்கும் கொஞ்ச நஞ்ச நம்பிக்கையையும் இழந்து தீர்ந்த நார்த்திகர்களாகி விடுகிருர்கள்.

உணவுப் பழக்க வழக்கங்களக் கட்டுப்பாடு செய்து சீர் படுத்திக் கொள்ள முடியாமல் தவிக்கும் ஒருவன், தன்னுடைய புலன்களே மட்டும் கட்டிக் காத்து ஒழுங்காக இருப்பான் என்று எப்படி நம்பமுடியும்?

தன்னுடைய உணவை அளவோடு வரையறை செய்து கொள்ள முடியாத ஒருவன் தன்னுடைய புலன்களே எப்படி அளவோடு வரையறை செய்து கொள்வான? இருமினுலே தெறித்து விழும் மூக்கு தும்மலே எப்படித் தாங்கும்? மாடிப் படியேறவே இணறும் ஒருவன் சுவர்க்கத்தின் உயரத்திற்கு எப்படி ஏறுவான்? காப்பி. சுரூட்டு, மூக்குப்பொடி Qaj றிற்த அடிமையாக விழிக்கும் ஒருவன், இவற்றைவிட வலிமை வாய்ந்த கோபம், காமம், பேராசை இவற்றை வெல்வதற்கு வேண்டிய உரத்தையும் வீரத்தையும் எப்படிச் சம் சத்துக் கொள்ளப் போகிருன்? அழுக்கை உதறிக் தன்ள முடியாதவன், ஆசையை எப்படி உதறித்தள்ளப் போகிழுன்? நாலை அடக்கி வெற்றி கொள்ளுங்கள். பின்னர் காமத்தை வெற்றி கொண்டு விடுவீர்கள். இவை யிரண்டும் ஒன்றுக்கொன்று பிணேந்தவை, கண்ணேயும் காலயும் போல.

## அத்தியாயம் 27

ஆரோக்கியமான உடலின் ஒளியை ஆடைகள் பிறரி பார்வையிலிருந்து மறைப்பதைப் போல, அகந்தையிஞல் மறைக்கப்பட்டிருக்கிற உயிர், அதன் விலேமதிப்பற்ற செல்வமான பரம்பொருவின் ஒளியை வெளியிட இயலாத தாகிவிடுகிறது. இந்த அகந்தைதான் எல்லாத் தீமைகளுக் கும், எல்லாக் குற்றங்குறைகளுக்கும் வேராக இருக்கிறது. அது ஆசையிலிருந்து பிறக்கிறது. அகந்தையிலிருந்து விடுபட்டு நிற்பாயாக!

ஆசையில்லாத நிலே என்பது உண்மையில் அகந்தை யில்லாத நிலேயேயாகும். ''தான்'' என்னும் அகந்தையி லிருந்து விடுபடுவதைத் தவிர விடுதலே என்பது வேறு ஏதாக இருக்க முடியும்? ஆசை என்னும் கட்டிலிருந்து நீங்கள் தெறித்துக் கொள்ள முடியுமானுல் விடுதலேக்கு நீங்கள் தகுதியுடையவர்களே.

தாங்கள் செய்யும் செயல்களிலிருந்து விளேயும் பயன் களின் மீதுள்ள ஆசையினுல் தூண்டப்படுகின்ற 'காரியங் களில்தான் பொதுவாக மக்கள் ஈடுபடுகிறுர்கள். தங்களுக்கு லாபமில்லாத காரியங்களிலிருந்து விலகிக் கொள்கிறுர்கள். பகவத்கீதை இரண்டு மனப்பாங்குகளேயுமே கண்டிக்கிறது நமக்குப் பிடித்த பலன்கள் ஏற்பட்டாலும் ஏற்படாவிட் டாலும், வேலே செய்ய வேண்டிய கடமையிலி நந்து ஒருவன் தப்பமுடியாது. மனிதன், முழுவதும் வேலேயின்றி இருக்க முடியாது அப்படியாளுல், பலன்கள் என்ற வலேயில் விழா மல் எப்படித் தப்பிக்க மூடியும்? இதற்காகச் செயல்களின் பலனேத் துறத்தல் என்பதை மிகச் சிறந்த மார்க்கமாகக் தேத போதுக்கிறது.

வேண்டினுலும் வேண்டாவிட்டாலும், எதிர்பார்த்தா லும் எதிர்பார்க்கா விட்டாலும், ஒவ்வொரு செயலும் ஒரு பயனேத் தகுவதில்தான் முடிகிறது. உடனே இல்லா விட்டாலும், சிறிது காலத்திற்குப் பின்னுவது பயன் உண்டாகத்தான் செய்யும். இது தவிர்க்க முடியாது. விளேயும் பயன் நல்லதாகவும் இருக்கலாம், கெட்டதாசவும் இருக்கலாம். ஆனுல் எந்தச் செயலேயும் இறைவனுக்கு அர்ப்பணித்துவிட்டால், நல்லதோ கெட்டதோ எதுவுமே செய்பவனேப் பாதிக்காது. இப்படி இறைவனுச்குக் காணிக்கையாக்கும் வேள்வியினுல், எந்த ஒரு செயலும் உயர்ந்த தரத்திற்கு மாற்றப்பட்டு விடுகிறது தெய்வீகமாக புனிதமாக, பாவனமாக ஆகிவிடுகிறது. இதற்கு மாருக, அகந்தையின் தூண்டுதலினை செய்யப்பட்ட காரியங்கள் தீளயில் சிக்க வைத்துவிடும்.

இறைவனே அடைவதற்காக அவனே 2 6007 (1) 10 பொருட்டு உளமார அவனேத் தேடுபவர்கள் ஆசையின் கறைபடாமல் விடுபடவேண்டும் ''நான்'' ''எனது'' என்ற எண்ணத்தைத் துறந்து விடுவதால், இவர்கன் முக்தி அடைகிருர்கள் அதுதான் வாழ்க்கையின் பெருநோக்கத்தை அடைந்தநிலே. அந்தநிலேயில் இன்பமும் துன்பமும் இல்லே. இரண்டுக்கும் அப்பாற்பட்டது. தன்னுடைய 35 நண்பனும் அன்பனுமான அர்ஜுனன் அத்நிலேயை அடைய வேண்டும் என்று கண்ணன் விரும்பினை. எனவே, அதற்குரிய வழிகளேப் பல்வேறு முறைகளால் எடுத்துச் சொல்லி அவனேக் காப்பாற்ற முயன்ருன். மேலும், மனித சமுதாயம் முழுவதுமே நலம் பெறவேண்டி இந்த அருமை யான வரத்தைப் பெறுவதற்கு ஒரு கருவியாக அர்ஜுனண்ப பயன்படுத்திக் கொண்டான்.

இத்தப் புனிதமான அருளுரையை முடிப்பதற்கு முன் கண்ணன் அர்ஜுனனே அழைத்து 'எல்லாத் தருமங்களேயும் விட்டுவிட்டு என்னேயே சரணடைவாயாக! உன்னே எல்லாப் பாவங்களிலிருந்து நான் விடுவிக்கிறேன். அதாவது 'தான் ' என்பதில் பெருமையடைவதை விட்டு. உடைமை களில் பெருமையடைவதை விட்டு ' நான் ' ' எனது ' என்ற உணர்வுகளே நீக்கிவிடு! ஆன்மாவை உடலோடு ஒன்ருக்கி விடுவதை அடியோடு அழித்துவிடு! உடல் என்பது ஒரு திறை, ஒருகூண்டு, அவ்வளவுதான் எல்லாம்பரமபொருளே, வேறென்றும் இல்லே என்ற எண்ணத்தில் நன்முக ஊன்றி நிற்பாயாக! எனவே, அவனது விருப்பத்திற்குத் தலே

8-18

பணிவதல்லாமல், அவனது திட்டத்திற்கு ஆட்படுவதல்லா மல், செய்வதற்கு வேறுென்றுமில்லே. மனிதன், செய்யக் கூடாததைச் செய்வது, செய்ய வேண்டியதைச் செய்யாம லிருப்பது, ஒன்றைச் செய்ய முன்வது, இன்ணுென்றைச் செய்ய மறுப்பது என்ற இந்த இரட்டைச் செயல்களேவிட்டு விடவேண்டும். இறைவனது ஆணேப்படி நடக்கவேண்டும். அவனது விருப்பத்தை ஏற்றுக்கொள்ள வேண்டும். அவன் எந்த நிலயில் வைத்தாலும் அங்கு மகிழ்வோடு இருக்க வேண்டும்; எந்த முறையில் வளர்த்தாலும் மகிழ்வோடு இருக்கவேண்டும். அது சரியா முறையா என்று ஆராய்ச் சியையெல்லாம் தூரவைத்து விடவேண்டும். இறைவனுக் குரிய வழிபாடாக அவற்றைச் செய்யவேண்டும். அதனுல் வரக்கூடிய ஆதாயங்களே எதிர்பார்க்கவும் கூடாது. இதேல்லாம் சேர்ந்ததுதான் அவனது கடமை.

ருத்திராட்ச மாலேயைத் தரித்துக் கொண்டுள்ள சில வரட்டு வேதாந்நிகன். எல்லாத் தர்கங்களேயும் விட்டு விடுங்கள் என்று கண்ணன் சொன்னதையும், எல்லாப் பாவங்களிலி நந்தும் விடுவிக்கிறேன் என்று அவன் தந்த உறுதி மொழியையும் தங்களுக்கு வசதியாக எடுத்துக் கொண்டு, சும்மா காலே மடக்கி உட்கார்ந்து கொண்டு கண்களே மூடி ஜபம் செய்கிருர்கள். தங்களுக்கேற்பட்ட பணிகளேச் செய்யாமல், தங்களிச்சைப்படி உண்டு உறங்கித் திரிகிறார்கள். நல்லது கெட்டது என்று அவர்கள் பிரிக் தறிவதில்லே இறைவனே தருமங்களே விட்டுவிடுங்கள் என்று கூறிவிட்டான் என்று சொல்லித் தப்பித்துக் கொள் கிரூர்கள். வீட்டில் பெரியவர்களும் அநுபவம் முதிர்ந்த சாதகர்களும் அவர்களது நடத்தையைப் பற்றிக் கேட்டால் அவர்கள் ''அடடா! நீங்கள் கூடத் தவறு செய்கிறீர்களே! தீதையில் பகவான் என்ன சொல்லியிருக்கிருன் என்று தெரியாதா? ''எல்லாத் தருமங்களேயும் விட்டுவிடு'' என்ற அவனுடைய கட்டனேயைத்தான் JÓM நடத்தி வருகிறேன். மற்றவர்கள் பேச்சைக் கேட்க வேண்டிய தேவை எனக்க இல்லு என்று பதல் சொல்லு இருர்கள். தங்களுடைய பக்தியையும், மரபொழுக்கத்தையும் பற்றி அவர்களுக்கு மிதந்த பெருமிதம். தங்களுடைய உள்ள

பேக்கு உகந்தமாக இருக்கும் பகு இகன் மட்டும் முன்னனது பேச்சிலிருந்து பொழுக்கி எடுத்துக் கொள் கிரூர்கள் முன்னும் பின்னும் இருக்கின்ற சொற்களே வெகு கௌக்கியமாக ஒதுக்கிலிடுகிறுர்கள். ஏனெனில் அவை சௌக்கியமாக ஒதுக்கிலிடுகிறுர்கள். ஏனெனில் அவை அவர்களுக்கு உகந்தனவாக இல்லே ஆனுலும், அவைகளும் இறைவனது கட்டளேகளில் பிரிக்க முடியாமல் சேர்ந்திருப் பவை தானே? கீதையினுடைய தீவிர பக்தர்கள் என்று சொல்லிக் கொண்டாலும், அதன் உயிர்நாடியான பகுதிகளே அலட்சியம் செய்கிருர்கள்.

**ுஎ**ல்லாத் <u>கரு</u>மங்களேயும் விட்டுவிடுங்கள். என்னேயே क बंग लग लंग . அவ்வாற नकं की (गुकं சரணடையுங்கள்'' அவனே இவர்கள் சரணடைந்தார்களா? இல்லே. முக்தி பெற வேண்டுமென்ற தீவீரமான ஆசையாவது அவர்களுக்கு இருக்கிறதா என்றுல் அதுவும் இல்லே. அப்படி இருந்தால் கடமைகளே மறந்திருக்க தங்களுககென்று ஏற்பட்ட மாட்டார்கள். உணவிற்கும் உறக்கத்திற்கும் பலியாகி இந்த மனிதர்கள் வம்பளப்பதில் யிருக்க மாட்டார்கன் தான் சூரர்களாயிருக்கிறூர்கள். வெறும் வாய்ச்சவடால் களில் மன்னர்கள். இறைவனது பணியைச் செய்து முடிப்ப அவ்வளவு மிகுந்திருக்கிறது சோம்பேறித்தனம் 5a.20. அவர்களிடம். ஆன்மீசு முயற்திகள அணுவளவு கூட அவர்களிடத்தில் காணப்படவில்லே.

உண்மையாகவே முக்தியை விரும்புபவர்கள் இறைவன் சொன்**ன** தெய்வீகமான சொற்களில் எவ்வளவோ உயர்ந்த உண்மைகள் பொதிந்திருப்பதை உணர்வார்கள்.

் எல்லாத் தருமங்களேயும் விட்டுவிட்டு, என்னேயே சரணடைவாயாக! நான் உன்னே எல்லாப்பாவங்களிலிருந்தும் கரையேற்றுகின்றேன். கவலேப்படாதே! ''

கவனியுங்கள். ''எல்லாத் தருமங்களேயும் விட்டுவிட்டு. என்றுதான் இறைவன் இங்கு சொல்லியிருக்கிறுன். ''எல்லாக் கருமங்களேயும் விட்டுவிட்டு'' என்று சொல்ல வில்லே அப்படியாணுல் இந்த வாசகத்தின் பொருள்தான் என்ன? இறைவளுல் பணிக்கப்பட்ட எல்லாச் செயல்களே யும், தருமம் ஆதருமம் என்ற சர்ச்சைகளில் சிக்கி வழிதப்பிப் போகாமல், இறைவனது பெருமைக்காக, செய்து முடியுங் கள் என்பதுதான்.

270

இறைவனிடத்து மூழு நம்பிக்கை வைத்து வாழ்க்கை யையும் அவனுக்கு அர்ப்பித்து வீட்டீர்கள். அதனுல் உங் களுக்கென்று நீங்கள் பெறவேண்டியது ஒன்றுமில்லே என்று உங்களுக்குத் தெரிந்தாலும் ஜனகர் முதலியவர்களேப் போல உலகத்தின் நன்மைக்காகவே நீங்கள் காரியங்கள் செய்து கொண்டிருக்கத்தான் வேண்டும். உங்களிடத்து இருக்கும் ஆன்மா, உலகத்து உயிரினங்கள் எல்லாவற்றிலுமிருக்கும் ஆன்மாவினின்றும் வேறன்று எனவே எல்லா உயிர்களுக்கும் தன்மையைச் செய்வதில் இன்பமடையுங்கள். அதில் உங் களுக்கு ஆர்வமிருக்கட்டும். இதன் பொருட்டு, வேதங் களிலும் சாத்திரங்களிலும் சொல்லப்பட்டிருக்கிற பணிகள் எல்லாவற்றையும் இறைலனுக்கு ஆராதனேயாக. அவற்றின் பலனேக் கரூதாதது செய்து முடியுங்கள். இதிவே பற்றற்ற பணியாகும்; நீஷ்காம கருமமாகும்.

பகவத் கீதையை நன்கு புரிந்து கொள்ளுங்கள் A 5ar கட்டீனாகளேக் கடைப்பிடித்து. பற்றற்ற பணி செய்யும் மனப் பாங்கில் நீலேபேறுங்கள். எல்லாப் பணிகளேயும் gon வனுக்குரிய வழிபாடாக ஹரிப் பிரஸாதமாக न की की के செய்யங்கள் @ DI DT OT உங்களுடைய வேல แญฒ. விளேவு, லாபம் என்ற மற்றவையெல்லாம் அவனிடம் விட்டு விடுங்கள். அப்பொழுது ஹரியின் அருளேப் பெற்று. உங்களது இவ்வுலக வாழ்க்கை புனிதமாகி, பயனுமுள்ள தாகிறது

எத்தனே இடர்ப்பாடுகள் வந்து தடுத்தாலும் அறநெறி யில் ஒழுகுகின் றவர்களுக்கு இறதியில் வெற்றி 2.018. அற நெறியினின்றும் நழுவியவர்கள் நிறைய செல்லம் நீன்பட தாட்கள் வாழ்வும் Ja Aib. படைத்து. ஆனல் அழிவு அவர்களேத் தழுவும். றைதியில் அவர்கள் இந்த உண்மைக்குப் பாண்டவர்களும் கௌரவர்களும் நல்லதொரு சான்று

அதருமத்தில் அழுத்தி ஆணவத்தால் குருடாகி, கௌரவர்கள் பாண்டவர்களே எண்ணிலாக் கொடுமை களுக்கு ஆளாக்கிஞர்கள். ஆனுல் முடிவில் முழுமையாக அழிந்து போஞர்கள் அவர்களுக்கு பலதரப் பட்டவர் களுடைய உதவி இருந்தது. ஆனுல் ஆண்டவனுடைய ஆருளின் பலத்தை அவர்கள் சம்பாதிக்காததால், விதியினுல் கைவிடப்பட்டு, மீளவகையில்லாமல் மாண்டார்கள். பாரத தேசத்து மக்களுக்கெல்லாம் மகாபாரதம் இந்த ஒரு பாடத்தைத்தான் கற்றுத் தருகிறது:– மீகவலிமை படைத்த எந்தப் படை பலமும், ஆண்டவனுடைய அருட்சக்திக்கு நடாகாது, இதுதான அதில் அடங்கியிருக்கும் மிகவும் மதிக்கத் தகுந்த செய்தியாகும்.

கீதாபவனம் என்பது, உலக நன்மைக்காக பாரதத்தின் மண்ணில் எழுப்பப்பட்ட சத்திய தர்ம மாளிகையாகும். கீதையைப் பக்தியுடனும் சிரத்தையுடனும் படியுங்கள். நோய் நீக்கிப் புத்துயிர் அளிக்கும் அதனுடைய போதனேகளே நடைமுறையில் பயின்று உணருங்கள். மெய்ப்பொருளிலேயே மகிழ்ந்திருப்போருக்கு சத்தியம் எப்பொழுதும் உடனி ஞக்கும். அவர்களுக்கு ஆண்டவன் தனது அருளே கணப் பொழுதில் பொழிவான் ஈரேழு பதினுன்கு உலகங்களேயும் தன்னுள் அடக்கியிருக்கும் ஆண்டவனே வேண்டுங்கள். அதன்னுள் அடக்கியிருக்கும் ஆண்டவனே வேண்டுங்கள். அதன்லுள் அடக்கியிருக்கும் ஆண்டவனே வேண்டுங்கள். அதன்லுள் அடக்கியிருக்கும் ஆண்டவனே வேண்டுங்கள். அதன்லுள் அடக்கியிருக்கும் ஆண்டவனே வேண்டுங்கள். அதன்பை உங்களுக்கு மகிழ்ச்சியைப் பெருக்கும் எட்டுப்பேறு களேயும் இவ்வுலை வாழ்க்கையிலேயே பெற்று வாழலாம்.

கையில் வெண்ணெயை வைத்துக் கொண்டு நெய்க்கு அழுவாருண்டா? வெண்ணெயைச் சம்பா தியுங்கள். இறை வஞர் ஏற்படுத்தப்பட்ட வாழ்க்கை நெறிகளுக்குக் கீழ்ப்படி வதன் மூலம் அவனது அருள் என்ற வெண்ணெயை அடையுங்கள்.

அந்த அருளேப் பெற்றுவிட்டால், முக்திக்காக வேண்டித் தனியாக நீங்கள் விண்ணப்பிக்க வேண்டும் என்பது உங்களுக்கு எது எப்பொழுது கிடைக்க வேண்டும் என்பது அவனுக்குத்தான் நன்றுகத் தெரியும். உங்களுக்கு எது அவனுக்குத்தான் நன்றுகத் தெரியும். உங்களுக்கு எது உரியதோ, தல்லதோ அதை அவன் அளிப்பான். அவனுக்காக ஏங்குங்கள்; அவனே அடைவதற்காக வேதனே களே ஏற்றுக் கொள்ளுங்கள் அப்பொழுது முக்திக்கு தனி யாகப் பாடுபடவேண்டாம். இதை மறுயோசனேயில்லாமல் நீங்கள் செய்தால், அவன் உங்களது பாவங்களேயெல்லாம் தொலேத்து விடுவான். அவனே சிக்கெனப் பிடித்துக் கொள்ளுங்கள். அவன் உங்களே அர்ஜுனனேப் போல் இறவாதவர்களாகச் செய்வான். இந்தப்பிறப்பு இறப்பு என்ற சுழலிருந்து தப்ப நினேக்கும் யாவரும், கீதையில் இறைவன் இட்டிருக்கும் கட்டளேக்குப் பணிந்து அவனுக்கு ஆட்படவேண்டும். அப்பொழுது எடுத்த காரியம் யாவினும் வெற்றி பெறுவார்கள். விருப்புவதை எய்தியவர்களா வார்கள்.

# "தேன் துளிகள்"

கீரிந் ஒரு படகு. இருளின் அக்கரைக்கு நம்மை எடுசதுச் செல்கின்றது. அது வேதங்களின் ஸாரம், வேன்விகள் செய்தல் உபாஸனேகள் பயிலுதல் இவற்ருல் தூய்மை அடைந்த உள்ளங்களுக்கு மெய்யரிவைப் புகட்டு கின்றது கீதை. கீதையில் இறைவனது குரல் ஒலிக்கிறது.

் தர்ம?ஷத்ரே குருஷேத்ரே'' என்று தொடங்குகிறது கீதை கீதையின் கடைசி சுலோகம் 'மர்ர மோகேசுவர கிருஷ்ணு மத்ர பார்த்தோ தனுர்த்ரா: என்று தொடங்கு இறது. யோகேச்வரன் என்ற ஊால் கீதை தரும் தருமத் தைக் குறிப் இதிறது அதனுல் கீதையின் போதணே; ''தரு மத்தை நினே: தருமத்தைச் செய்'' என்பதுதான்.

தருமம் இருக்கமிடத்தில் வெற்றி இருக்கும்; கண்ணன் இருப்பான். அவன் எங்குமிருந்தாலும், தருமம் இருக்கும் இடத்தில் அவனது அருள் மிகுந்து காணப்படும். பாலில் வெண்ர்ணய் இருந்தாலும் அதை தபிராக்கிக் கடைந் தெடுக்கும் பொழுதுதான் நன்றுக வெளிப்படுகிறது

கீதை வீஷாத யோகத்துடன் ஆரம்பித்து ஸன்யாஸ போகத்தில் முடிகிறது துயரமும் விரத்தியும்தான் ஸன் யாஸத்திற்கு வித்து

கண்ணனி\_ம் சரணகதி, பிறவித் தனேகளேத் தகர்க்தல், அறவழி கிற்றல் நம்மூன்றும் கீதை உபதேசிக் குடி உணமைகள் கீதையைப் புரிந்து கொள்வது என்ருல் அதன்படி ந\_த்தல் என்பது தான் பொருள்.

Ema:

இதாபவனம் ஸத்யல் தர்மம் என்ற இரண்டடுக்குகள் கொண்டது உண்மையைப் பேசு! தருமத்தைச் செய்! என்பது தான் இதலாரம். கீதை ஒரு வேறும் புத்தகமன்று. அதைப் பூசையில் வைத்துத் தூங தீப நைவேத்தியம் காட்டிஞல் போதாது. அதன் சொற்படி நடக்கவேண்டும்.

மிகவும் சுவையான உணவை உங்கள் தலேமேல் வைத்துக்கொண்டு கூத்தாடினுல். கண்களில் ஒற்றிக் கொண்டால், விழுந்து விழுந்து அதன்முன் வணங்கினுல், உங்கள் பரியாறுமா? கீதையும் இது போலத்தான், அது சுவையான உணவு. அதைச் சுவைத்துப் பார்க்கவேண்டும். பரித்தவனுக்கு வேண்டியது சோறு வயலில் விளேயும் அத்தீன தானியமுக் அவனுக்குத் தேவையில்ல. கையளவு போதும், தாகமெடுத்தவனுக்குக் கோதவரி தீர் அத் தனேயும் வேண்டாம். கையளவு போதும். அதுபோல, கேதயில் ஒரு சுலோகம் போதும். நமது ஆன்மப் பசியைத் தீர்க்க

ஒரு தீப்பெட்டியில் நிறையத் தீக்குச்சிகள் உண்டு. அதில் ஏதேனும் ஒன்றை எடுத்து தீ மூட்டிக் கொள்ள லாம். கீதையில் மொத்கம் 700 தீக்குச்சிகள் இருக்கின்றன. இதில் ஏதேனும் ஒரு தீக்குச்சியை மட்டும் எடுத்து மேய் யறிவு என்னும் தீயை மூட்டிக் கொள்ளலாம். கீதையை நெட்டிருப் போட்டு மண்டையில் ஏற்றிக் கொள்வதால் ஒரு பயனுமில்லே மஸ்தகம் (மண்டை) புஸ்தகமானது தான் மிச்சம்

இரண்டாவது அத்தியாயம் 11-வது சுலோசும் வரை அர்ஜுனனது துயரக் கதைதான் அப்புறம்தான் கீதையே தொடங்தகிறது. அர்ஜுனனது உள்ளம் பக்குவப்படட்டும் என்று கண்ணன காத்திருந்தான் போலும்! வேறு கதிகாணு அர்ஜுனன் தன்னேச் சரண் அடைய வேண்டும் என்று விரும்பிஞன் பேலும்! அர்ஜுன னது அவல நிலேக்குக் கராணம் அவனது ஆணவும் அல்லவா? அது முதிர்ந்து பழுக்கும் வரை கண்ணன் காத் திருந்தான் வைத்தியனல்லவா? பழக்கவைத்துத் தாணே சிரங்கை அறுக்கிறுர்கள் மருத்துவர்கள்?

கதை யாருக்காகத் தரப்பட்டது? பக்ஷக்காகவா பால் கறக்கிறேம்? கன்றுக்காக என்றுல் அது அத்தனே பாலே யும் கூடிக்கிறதா என்ன? பால்கார இடையனுக்காக இருக்கலாமோ என்றுல் அவனுக்கு வேண்டியது பணமே தவிர பாலண்று பின் யாருக்குத்தான் இந்தப் பால்? நல்ல மனம் படைத்தவர்களுக்காக.

கீதை பொது மனிதனுக்காக. முற்றும் உணர்ந்தவர் களுக்கும் துயரமில்லே ஒன்றுமே தெரியாத ஜடங்களுக்கும் துயரமில்லே இந்த நடுத்தர வகுப்பினருக்குத்தான் எல்லாத் துன்பங்களும். ஆகையால் இந்தப் பொதுவான சராசரி மனிதனுக்குத்தான் கீதை மிகவும் பயனுள்ளது.

க்ஷேத்திரம்

உடல் என்பது கேஷத்ரம் கேஷத்ர என்ருல் வயல் என் றும் பொருளுண்டு வயலில் நல்ல விதை விகைத்தால் பயிர் அறுவடை செய்யலாம் உடம்பில் நல்ல அறநெறி களே விதைத்ததால் ஞானத்தை அறுவடை செய்யலாம்.

மனிதன் சர்மக்ஷேத்திரத்தில் வந்து பிறந்திருக்கிருன்.

அர்ஜு என் மனிதனின் போதிநிதியாக இருக்கிருன். உடல் ஒரு தேர் அதை ஒட்டுபவன் கண்ணன் என் னும் தெய்வம் அதில் இருப்பவன் அர்ஜுனன் என்னும் உயிர்.

அர்ஜுனனது சோர்வு சாதாரணமான கோழைத்தன மன்று. அவனது நேர்மையையும் உள்ளம் தோய்ந்த உண் மையையும் காட்டியது.

அர்ஜுனன் என்றுலே 'தூயவன்'' என்று பொருள்

கீதையின் மதல் அத்தியாயம் கிருஷ்ண கீதை என்று அழைக்கப்படுவதை விட அர்ஜுன கீதை என்று அழைக்கப் படுவதே பொருத்தம்

அர்ஜுனனுக்கு பிறப்பால் ஏற்பட்ட கழிவிரக்கம் ஆணவத்தால் எழுந்த ஒன்று; உண்மையான அன்பினுல் விளந்ததன்று.

கண்ணன் மருத்துவனுயிற்றே!

வைத்யோ நாராயணே ஹரி. அதனுல் அர்ஜுனனுடைய இந்த நோயைத் தீர்க்க முற்பட்டான்.

அர்ஜுனன் குடர்மேசன்: (புலன்களே வென்றவன்)

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org கண்ணன்: ஹ்ருக்கீகேசன், புலன்களுக்குத் தலேவன் நல்ல பொருத்தம் சீடனுக்கும் ஆசிரியனுக்கும்!

அர்ஜுனன் இரண்டு வகையான பிரமைகளால் மாறிக்கொண்டிருந்தான்: (1) பொதுவானது. (2) சிறப் பானது உடம்பையே தாஞக நினேத்து விடுவது முதல் வகை. தன்னுடைய கடமையை மறந்து விடுவது இரண் டாவது

## யோக கேஷமம்

யோகம் என்றுல் சம்பா திப்பது. க்ஷேமம் என்றுல் அதைக் காப்பது இவையிரண்டையும் இறைவன் பார்த்துக் கொள்வான் எப்பொழுது? அவன் மேல் பாரத்தைப் போட்டு அவணேயே நினேத்திருந்தால், இந்த வேலேயை அவன் ஏற்றுக் கொள்வான்.

ஒரு பண்டிதர் அரசனிடத்துப் போய்க் கீதையில் வரும் இந்தப் பொருள் கொண்ட 'சுலோகத்திற்கு விளக்கம் சொல்கிறேன் என்று தொடங்கிஞர். அரசன் ''சொன்னது ரோதும்: நீர் நன்றுக முதலில் புரிந்து கொண்டு பிறகு வந்து எங்களுக்கச் சொல்லும்!'' என்று கூறிவிட்டான். இதுமாதிரி இரண்டு மூன்று தடவை நடந்தது. பண்டிதர் அவரது மனேவி அறிவாளி செய்தி தெரிந்கதும் அவன் சொன்ஞள்: அரசன் சொலைது தள்டுல்லேயே?'' ''போக கேஷமத்தை நான் பார்த்துக் கொள்கிறேன்'' என்று கண் ணன் கீதையில் சொன்ன சுலோகத்தின் கருத்தை நீங்கள் புரிந்து கொள்ளவில்லேத்தான். கண்ணனே எல்லாம் பார்த் துக் சொன்னவில்லத்தான். கண்ணனே எல்லாம் பார்த் துக் சொன்னவில்லத்தான். கண்ணனே எல்லாம் பார்த் தூக் சொள்ளவில்லத்தான். கண்ணனே எல்லாம் பார்த் தூக் சொள்ளவில்லத்தான். கண்ணனே எல்லாம் பார்த் தூக் சொள்ளவில்லத்தான். கண்ணனே எல்லாம் பார்த் தூக் சொள்வன் என்பதை மறந்து, அரசனிடம் பீச்சைக் கூப் போய் நின்றீர்களே! அது தவறு தானே?'' என்றுன் பண்டிதர் வெட்சித் தல்குனிந்தார்.

்உங்களுடைய யோககேஷமத் உத நான் ஏற்றுக் கொள்கிறேன்' என்று கண்ணனே சொல்லிவிட்டானே என்று சும்மா உட்கார்ந்து விடக்கூடாது அதற்குரிய நிபந்தனேயையும் அவன் கூறியிருப்பதை மறக்கக் கூடாது. ''என்'ஃயே மிந்தித்திருந்தால்'' என்பது தான் அந்த நிபந்தனே. இதை வசதியாக மறந்து விடுகிருர்கள். நிபந் தனேயை முடிக்காமல் பலனே மட்டும் கேட்களைமா? பெட்டியே திருட்டுப் போய் விட்டபின், சாவிமேல் நம்பிக்கை வைக்கலாமா?

#### இழைவன்

உடம்பின் எந்தப் பகு தியிலிருந்து எடுத்தாலும், ரத்தம் ஒன்*ருக இருப்பது போல், இறைவன் எங்கு*ம் ஒரே தன்மையகை இருக்கி**ருன்**.

இறைவன் நம்மிடமிருந்து யோகத்தையும் தவத்தையும் கேட்கவில்லே. நம் இதயத்தைக் கேட்கிருன் இது நம்மால் மூடியாது என்று சொல்லக்கூடாது. எது எதற்கெல்லாமோ இதயத்தைப் பறி கொடுப்பதில்லேயா நாம்? அதை இறை வனுக்குக் கொடுப்பதிலா சிரமம்?

இதைவனது எளிமை

**இ**தில் உரியவன். இறைவன் எல்லோருக்கும் கிடையாது. அ**வனது தர்பாரு**க்கு வேற்றுமைகள் எப்பொழுதும் எல்லோரும் வரலாம். அதன் க த வுகள் திறந்தே இருக்கும். நாம் தான் போவதில்லே கதகதப்பு அருகல் வேண்டுமென்றுல் சென்ற நெருப்பின் SHLOT வேண்டும். எட்ட இருந்து கொண்டே, சூடே இல்லயே என்று குறை சொல்லக்கூடாது. குற்றம் நெருப்பினுடைய தன்று; நம்முடையது.

## எல்லாம் இறைவனே

மின்விசிறி, மின்விளக்கு. மின்னடுப்பு மூதலிய எல்லா வற்றிலும் இருக்கும் மின்சக்தி ஒன்றுதான். அதுபோல, எல்லாவற்றிலும் இருந்து ஆட்டுவிக்கும் ஆண்டவன் ஒருவன் தான்.

நம்முடைய உடம்பு உணவிஞல் உண்டாவது கண்கூடு, உணவு மண்ணிலிருந்து உண்டாகிறது. மண் நீரிலிருந்தும், நீர் நெருப்பிலிருந்தும், நெருப்பு காற்றிலிருந்தும், காற்று ஆசாயத்திலிருந்தும், மாயை இறைவனிடத்திலிருந்தும் உண்டாகின்றன. இப்பொழுது தெரிகிறதல்லவா, எல்லாம் இறைவனே என்று? உலகழும் இறைவனும்

உலகத்தின் படைப்பு இறைவனுடைய சங்கல்பத்தினுல் ஏற்படுகிறது. அதிலிருந்து ஒரு வினேத் கொடர் உண்டாகிறது எனவே, உலகம் உள்ளவரை இறைவனது சங்கல்பம் உள்ள வரை வினேகளும் தொடர்ந்து இருந்து கொண்டுதானை இருக்கும்

## உயிருா இறைவனுா

லத் – சித் – ஆனந்தம் என்ற மூன்றும் இறைவனது வடிவங்கள். அவனே உயிராகத் தோன்று இருன்; நடிக்கிருன். எல்லா உயிர்களும் தன்மையில் பரம்பொருளேயன்றி வேறில்லே இந்த அத்வைத உண்மையை உணர்ந்து கொள்ள வேண்டு.

# ஆதார இறைவன்

வானத்தில் மேகங்கள் வந்து போகின்றன. அதஞல் வானத்துக்கு ஒன்றுமில்லே இது போல, உலகங்கள் தோன்றி மறைவதுஞல் இறைவனுக்கு ஒன்றுமில்லே.

நூல்கள்தான் துணிக்கு ஆதாரம், துணி நூல்களுக்கு ஆதாரமன்று இதுபோல, இறைவனே நம்பித்தான் இயற்கை உலகம் உண்டாகியிருக்கின்றது

பரம்பொருள் எல்லாவற்றிலும் இருக்கிறது என்று சொல்லுவதைவிட, எல்லாம் பரம்பொருளே என்று சொல்லு வதுதான் முறையாகும்.

சூரியன் தண்ணீரில் பிரதிபலிப்பது போல, பிரகிருதி யில் இறைவன் பிரதிபலிக்கிருன். தண்ணீர் அசைவதால் சூரியன் அசைவதில்லே. அதுபோல, பிரகிருதியின் ஆட்டங் சுளால் இறைவனுக்கு ஓர் ஊறும் இல்லே.

கட்டடத்தின் அஸ்திவாரம் கண்ணுக்குத் தெரிவதில்லே, ஆஞல் அஸ்திவாரம் இல்லேயென்ருல் கட்டடமே இருக் காது, தார் இல்லாவிட்டால் பூமாலே இருக்காது ஆளுல் நார் கண்ணுக்குத் தெரிவதில்லே. இதுபோல கண்ணுக்குத் தெரியாவிட்டாலும் இறைவன்தான் உலகத் தோற்றத்துக்கு ஆதாரம். இந்த ஆதாரத்தைத் தெரிந்து கொண்டால் அதில் தங்கியிருக்கும் எல்லாமும் விளங்கிலிடும்.

இறைவன்:

பூக்கள் ஒரு நாரில் கோக்கப்பட்டு இருப்பதைப்போல யாவும் இறைவனிடத்தில் கோக்கப்பட்டிருக்கின்றது. உலகம் இர**ண்டு வகையாக ஏற்ப**ட்டிருக்கிறது. (1) உயிரினங்கள் (2) ஜட உலகம், முதலாவது இறைவனுடைய பராடுரகிகுதி இரண்டாவது அவனுடைய அபரா டுரகிகுதி.

அப**ரா பிரகிருதி இறைவனின்** ஸ்வபாவம்; பராபிரகிருதி அவனுடைய ஸ்வருபம்.

#### இறைவனது சம அருள்

தாய் தொட்டிலில் படுத்திருக்கும் சின்னஞ்சிறு @(M பச்சைக் குழந்தையிடம் அதிகக் கவனம் செலுத்துகிறுள். அக்குழந்தைக்குத்தான் பாதுகாப்பு அதிகம் ஏனெனில். தேவை. இதுபோல, இறைவனும் சில மக்களிடத்து அதிகம் கற்பகத் கவனம் செலுத்துகிறுன். இறைவன் போன்றவன். வேண்டியவர் வேண்டுவதைத் தருவைப் தருபவன். சூரியன் எல்லாவற்றின் மேலும் ஒளி வீசுகிருன். அவனுக்கு ஓரவஞ்சனே ஏதும் இல்லே. ஆனல் குழிக்குள் ஒளிந்துகொண்டு ஒளி இல்லேயே என்றுல அதற்குச் சூரியன் என்ன செய்வான்? நல்லதை வேண்டுங்கள். அதை இறைவனிடமிருந்து பெறுவீர்கள்.

இழைகினக் காணலாம்

இறைவன் இவ்வாத இடமில்லே. எல்லாம் அவனே, அதனுலேயே அவலனப் பார்க்க முடியவில்லே. இரணிய கிபு எங்கும் இச்லே என்ற முடிவுக்கு தேடிக் கடவுளே வந்துவிட்டான். பிரஹலாதஞே, தொட்ட இடமெல்லாம் (g) on mai low & காணலாம் என்று கூறி அவன் தாணிலும் இருப்பதை நிரூபித்தான் பார்க்கின்ற முறைப்படி பார்த்தால் இறைவன் எளியன். தெரியாமன் Comp முயன்ருல் அவன் அரியவன்.

#### அவதாரம்

பாவம் மலிந்து அறம் நலியும்பொழுது நிராகாரமான இறைவன் ருராகாரமாக வருகிருன். மனித வடிவிலே தோன்றுகிருன். அவதாரத்திற்குச் சாதாரண மனிதரைப் போலப் பாவ புண்ணியங்கள் கிடையாது அவர்களது பிறப்பும் செயல்களும் விளேயாட்டுக்கள். அவதாரம் சின்மய மானது; மண்மயமன்று, நல்லவைகளேக் காக்க வருவதே அவதாரம்.

இறைவனது அவதாரத்தை மெய்யுணர்ந்த பெரியோர் கள்தான் நன்கு புரிந்து கொள்ளமுடியும். மற்றவர்களும் வாய்ப்பை நழுவவிட்டுவிடாமல், அவதார புருஷர்களிடம் நெருங்கியிருந்து பயன்பெறவேண்டும்.

## ஆன்மா

ஆறுகளெல்லாம் கடலேக் குறித்து ஒடுவது போல், உயிர்களெல்லாம் ஆன்ம மெய்ப் பொருளில் சென்று கலக் தின்றன.

களிமண்ணி**ஞல்** செய்த எல்லாப் பாண்டங்களும் உண்கூமயில் களிமண்ணேத் தவிர வேறெல்ல. எல்லாப் பெயர்களிலும் உருவங்களிலும் ஆத்மா ஒன்றே மெய். அதைத் தவிர அவை வேறல்ல.

வானத்தில் பறவைகள் பறந்து செல்லும் பொழுது சுவடுகள் ஏற்படுவதில்லே. இதுபோல எத்தனேயோ புலனுனர்வுகள் வந்துபோனுலும் ஆத்மாவில் ஒரு கிறலும் விழுவதில்லே.

சூரியன் உதிக்கும்பொழுது உலகம் இயங்கத் தொடங்கு கிறது ஆணுல் சூரியனுக்கு இந்த இயக்கத்தில் நேரடியான பங்கேதும் இல்லே. அவன் ஒரு தூண்டுகோளாக மட்டுமே இருக்கிழுன். இது போல ஆன்ம மெய்ப்பொருள் வெறும் சாக்ஷியாக மட்டும் நிற்கிறது.

நெருப்புடன் சேர்ந்த இரும்பு சுடுகிறது. சூடு என்னவோ நெருப்புக்குத்தான் உண்டு. இது போல பிரகிருதியோடு, உலகத்தோடு உடம்போடு சேர்ந்த ஆன்மா இன்ப துன்பங்களே அடைவது போல் காண்கிறது.

## 187 .

ஆன்மா என்றும் ஒன்றுதான். ஆஞல் உடல்களின் வேலு பாட்டிற்கேற்ப அது பலதரப்பட்டதாகக் காண் கிறது. விளக்கு ஒன்றுக இருக்கலாம். ஆஞல் கண்ணுடி ஜாடிக்குள் வைத்தால் அது பிரசுசமாகத் தெரிகிறது. மண்பானேக்குள் வைத்தால் தெரிவதேயில்லே. இதுபோலத் தான் ஆன்மாலும்.

# அறியாமை

அறியாமையை அறிவிஞல் மட்டுமே அகற்ற முடியும். துன்பத்திற்குக் காரணம் அறியாமைதான். எனவே, துன்பத்தை மெய் அறிவைக் கொண்டுதான் அகற்ற வேண்டும். வேறு வழியில்லே.

#### மாயை

ஓர் அறையில் இருக்கும் இருட்டு அந்த அறையையே மறைப்பது போல, தண்ணீரில் உண்டாகும் பாசி தண்ணீரையே மறைப்பதுபோல, கண்ணில் உண்டாகும் சதை கண்ணேயே மறைப்பதுபோல, நம்மிடத்திலே மாயை தோற்றம் கொண்டு, நம்மையே நம்மிடத்திலிருந்து மறைக் கிறது ஆருல் இம்மாயையும் இறைவனின் லீலேயே. அது அவனது கைக்கருவி, இறைலனேச் சரணடைந்தவர்களே மாயை ஒன்றும் செய்வதில்லே இறைவனும் நானும் வேறல்ல என்ற மெய்யறிவினுலும் மாயையை வெல்லலாம். அல்லது, இறைவனேச் சரணடைவது மூலமும் வெலேலாம். முதலாவது கானமோகம். இரண்டாவது பக்கியோகம்.

மாயை என்பது எங்கிருந்தோ வந்து நம்மிடம் ஒட்டிக் கொண்ட அழுக்கன்று. நம்மிடத்திலேயே நம்முடைய மனத்தைப் பற்றி நிற்தம் ஒர் இயல்பு அது மாயை என்பது முன்பு இல்லாமலிருந்து ஒரு காலத்தில் வந்ததுமல்ல; ஒரு காலத்தில் இருந்து பின்பு இல்லாமல் போவதுமல்ல. அது இருந்ததுமில் லே; இருக்கவுமில்லே; இருக்கப்போவதுமில்லே. அது இல்பொருள். என்றுமே இல்லாததற்கு மாயை என்று பெயர், இருப்பது போல அது தோற்றமனிக்கிறது. பாலே வனத்தில் கானல் நீரைப்போல!

ஒன்றிருக்குமிடத்தில் இரண்டைப் பார்ப்பது தான் மாயையின் காரியம். ஒன்றே உண்மை என்று உணராதது

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

தான் அறியாமை, அல்லது அவித்யை. அவித்யையும் மாயையும் ஒன்றுதான். மாயை இறைவனின் கைப்பாவை. அது நம்மை ஏமாற்றும் பொழுது அவிக்யை எனப்படுகிறது. அந்தி மயங்கும் நேரத்தில் வழியில் கிடக்கும் கயிற் றைப் பாம்பென்று எண்ணி மருண்டுவிடுகிருேம். இதுபோல் ஒன்ருன பரம்பொருள் அறியாமையினுல் பல தோற்றங் களாகக் கண்டு மருண்டு மிரள்கிரேம்.

நாமரூபம்

உலகம் இரண்டு வகையாகக் காணப்படுகிறது. (1) நாமம் (பெயர்), (2) ரூபம் (வடிவம்), இவற்றில் வடி வத்தைவிடப் பெயர் அதிகம் நிலேத்திருக்கக் கூடியது. 'மனி தர்கள் மறைந்துவிட்டாலும் அவர்களது புகழ் தொடர்ந்து இருப்பதைப் பார்க்கிரேமல்லவா? ஆனுலும் உருவம் பெயர் இரண்டுமே மாயா தோற்றங்கள்தான். உலகம் என்பதும் அதுதான்,

ஸத்வம், ரஜஸ், தமஸ்

ஸத்வ குணம் தங்கத்திலைான கமிறு; ரஜோ குணம் செம்பாலான கமிறு; தாமோ குணம் இரும்பிலைான கமிறு. ஆலல் எல்லாமே கயிறுகள்தாம். தம்மை இறுகக் கட்டி விடும் இம்மூன்றும் மாயையின் பிரிவுகள்.

ஸம்ஸார விருக்ஷம்

இந்த உலகம் ஸம்ஸாரமரம் எனப்படுகிறது. இத விநோதமான மரம். இதன் வேர்கள் மேலேயும், கிளேகள் கீழ்நோக்கியும் வளர்ந்திருக்கின்றன தலேகீழான மரம். இதற்கு அச்வத்தம் என்று பெயர். இதன் பழங்கள் பிறவிச் சுழலுக்குக் காரணமாவதால் இது கொடியது இது அழியும் தன்மையுடையதால் மெய்யன்று. இது எப்பொழுதும் மாறிக் கொண்டேயிருக்கும் அதனுல் இதில் பற்று வைக்கக்கூடாது (அச்வத்த மரம் என்பது ஆங்கிலத்தில் பியர் மரம் எனப் படுகிறது. போதி விருக்ஷம் அத்திமரம் பிப்பல மரம், எனவும் சொல்வதுண்டு)

## ஜீவன் முக்தி

எல்லாவற்றையும் கடந்த குணம் குறிகளில்லாத தீர்க் குணப் பரம்பொருளே இவ்வுடனில் வாழும்போழுதே உணர்வதுதான் ஜீவன் முக்தி. செத்த பிறகு சிவலோகம் என்பதன்று இங்கேயே இப்பொழுதே, முக்தியைறலாக. மெய்யறிவிஞல் பொய்யறிவு விலகும் பொழுது இந்த முக்தி இவ்வுலகத்திலேயே பெறப்படும்.

#### ஜீவன் முக்தர்

வினேகளேயும் வினேகளின் பயன்களேயும் தாண்டி அப்பால் திற்பவர் ஜீவன் முக்தர்கள். அவர்களுக்குச் சட்ட திட்ட வரை முறைகள் கிடையாது. அவர்கள் நினேப்பது, செய்வது எல்லாம் தருமமாகும். பேசுவது சத்திய மாகும். சத்தியமும் தருமழும் அவர்களுக்கு இயற்கையாகவே அமைந்திருக்கின்றன. இவர்களுக்குப் போக்கும் வரவுமில்லே மரணம் என்பது என்பது உடல் விழுவதுதான். அதன்பின் இலர்கள் பரம்பொருளாக எங்கும் நிறைந்து இருக்கிருர்கள்.

மெய்யுணர்ந்தவன் வாழ்வு:

தாமரை இலேத் தண்ணீர் போல வாழ்பவன் மெய் யுணர்ந்தவன். மற்றவர்களேல்லாம், ஒற்றுக் காகிதம் போல் பார்த்ததையெல்லாம் பற்றிக்கொண்டு வாழ்பவர்கள்.

எல்லோரும் தூங்கும் பொழுது, மெய்யறிவாளன்தான் விழித்திருக்கிறுன். இதனேச் சரியாகப் புரிந்து கொள்ள வேண்டும். திருடன்கூடத்தான் எல்லோரும் தூங்கும் பொழுது விழித்திருக்கிறுன். புலன்கள் அழைக்கும் பொழுது தூங்கியவன் போலிருந்து உண்மைப் பொகுளில் எப்பொழு தும் கவனமாக விழித்திருப்பான் என்பதுதான் இங்கு கருக்கு.

# மெய்யறிவு பெற்றவனின் சிறப்பியல்புகள்

மெய்<mark>யறிவு பெற்றவனின் சிறப்பியல்புகள் மொத்தம் இருபது சொல்லப்படுகின்றன. (1) அமானித்வம் (அடக்கம்)</mark> (2) அதய் பித்வம் (பகட்டிலோமை) (3) அஹிம்ஸா (உயிர் கீ—19

களுக்குத் தீங்கு செய்யாமை) (4) கூஷாந்தி (பொறுமை) (5) ஆர்ஜவம் (நேர்மை) (6) ஆசார்யோபாஸனம் (ஆசாரியனே வணங்குதல்) (7) சௌசம் (தாய்மை) (8) ஸ்தைர்யம் (உறுதி) (9) ஆத்மவிநிக்ரஹம் (தன்னடக்கம்) (10) இந்திரிய — அர்த்தேஷு வைராக்யம் (புலனுக்குரிய இச்சைகளில்) பற்றின்மை) (11) அனஹம்காரம் (அகந்தை யின்மை) (12) ஜன்ம – மருத்யு–ஜரா – வ்யாதிதுக்க–தோஷானுதர்சனம் (பீறப்பு, மரணப், யூப்பு, பீணி இவற்றிலுள்ள குற்றங்களே உணர்தல்) (13) அஸக்தி (ஒன்றிலும் பற்றுக் கொள்ளாம லிருத்தல்) (14) அனபிஷ்வங்கம் (மனேவி மக்களிடத்தில், அவர்களுக்கு வந்ததெல்லாம் தனக்கு வந்ததாக நினேக்குமள வற்கு ஒருமை எண்ணமின்மை) (15) ஸமசித்தத்வம் (வேண்டியது வேண்டாதஇல் என்றும் சமநிலே) (16) பக்தி அவ்யபிசாரிணீ (இறைவனிடத்தில் மாருத பக்தி) (17) விவிக்ததேச-ஸேவீத்வம் (தனியிடத்தே இருத்தல் (18) அரதிர்-ஜனஸம்ஸதி (ஜனக்கூ**ட்டத்தில் பற்றின்மை)** (19) அத்யாத்ம-ஞான-நீத்யத்வம் (மெய்யுணர்வில் நிலே பெற்**றிரு**த்தல் (20) ததவ-ஞானர்த்த-தர்சனம் (மெய்யணர்வினுல் வரும் பெரும்

பயனை மோக்ஷத்தை நினேத்து அதற்குரியதைச் செய்தல்) மெய்யுணர்ந்த ஞானிக்கு மற்ற வினேப்பயன்கள் அழிந்து விட்டாலும் பிராப்தம் என்ற வினேப்பயன் மட்டும்

தொடர்கிறது என்று சொல்லுவதுண்டு. ஆனுல், இது கூட நாம் நினேப்பதுதான். ஞானியைப் பொறுத்த வரை பிராப்த கர்மமும் அவனுக்கு இல்லே.

LOSTIO

மனம் எவ்வளவு முன்னேறுகிறதோ அவ்வளவு மனிதன் வளருகிறுன். மனமே மனிதன். மனமே விடுதலேக்கும் காரணம்; பிறவித் தளேக்கும் காரணம். மனத்தை வென்ற வனே ஜீவன் முக்தன்.

நூல்களால் ஆனது தாணி. நூல்களே எல்லாம் ஒவ் வொன்ருகப் பிரிந்து எடுத்து விட்டால் தூணியே இருக் காது. இதுபோலத்தான், ஆசைகளால் ஆனது மனம். ஆசைகளேப் பிரித்து எடுத்து விட்டால் மனம் அழிந்து விடும். ஸ்திதப்ரக்ஞனைலாம். ஆசைகளே வெல்லுவதற்குப் பெரும் போர் நடத்த வேண்டியதில்லே.

அதற்காக அவற்றினிடத்தில் இச்சகம் பேச வேன் டியதுமில்லே. ''அறிவுமயமான எனக்கும் அறியப்படும் ஜடமான ஆசைகளுக்கும் ஒரு சம்பந்தமுமில்லே'' என்று உணர்ந்து கொள்ளும் போது ஆசைகள் தாமாகவே அற்று வீழும்.

மனத்துக்கு வெளியே நின்று கொண்டு அதன் வேலே களேக் கண்காணியுங்கள்; அதோடு கலந்து விடாதீர்கள். மனம் மின்சாரம் போன்றது. அதைத் தொடாமக், அதோடு சேராமல் வேலே வாங்க வேண்டும். எத்தனேக் கைத்தனே மனத்தைவிட்டு விலகியிருக்கிறீர்களோ அத்தனேக் கத்தன் நல்லது

புலன்களேயும் மனத்தையும் சேர்த்தே வெக்லவேண் (ரம் இவ்விரண்டனுள், மனத்தை வெற்றி கொண்டால், புலன்கள் தாமே வழிக்கு வந்து விடும்.

வலினமானவர்கள் **மயிலின் தோகைபோல** சிலிர்த்துக் கொண்டே இருப்பார்கள். உறுதியாய் நிற்கமாட்டார்கள். கடியாரத்தின் உள்நாக்கைப் போல் ஊச**ை**டிக் கொண்டே இருப்பார்கள். இவர்கள் என்ன முயற்சியில் ஈடுமட முடியும்? முக்திக்கு முயற்சியும் உறுதியும் ஊக்கமும் தேதைவை.

GLO 15 AD

மோக்ஷம் என்பது மோஹக்ஷயம். மருளின் அழிவு.

முக்திக்குப் பயிற்ரி வேண்டும்

**கடையில்** கறிகாய் வாங்குவது போல் மூக்தியை கணப்பொழுதில் பேரம் பேசி பணம் கொடுத்து வாங்க முடியாது. கொஞ்சம் இறைவன்பால் மனத்தைச் செலுத்தி வேண்டிஞல் அது விடைக்கும்.

இருளும் ஒளியும்

· கண்ணே மூடிக்கொ**ண்டால் இருட்டாக**த் தெரி கிறது என்று சொல்கிறேம். இருட்டை எப்படிப் பார்க்க

முடியுக்? இருட்டைப் பார்க்கும் ஒளி ஒன்று நம் பார்வை யிலே இருக்கிறது என்பது இதிவிருந்து தெரிகிறது. ''நான் ஒரு மூட்டாள், எனக்கு ஒன்றும் தெரியாது'' என்று சொல்லிக் கொள்கின்றவர்களேப் பார்க்கிறேம். தெரியாது என்பதையும் தெரிந்து கொள்ளும் அறிவொளியே ஆன்மா வாகிய நாம், அது நின்று சுடர்விடும் பெரும் அறிவொளிப் பிழம்பு,

#### ஞானம்

ஞானமி**ல்லாத ம**னிதன் விளக்கில்லாத வீடு. ஞானத் திற்கு ஈடான தூய பொருள் இல்லே. பரம்பொருளும் நானும் வேறல்ல என்னும் உணர்வு ஞானம் எனப்படும். இதைத் தெரிந்து கொள்ளாமலிருப்பதுதான் எல்லாத் துன்பத்திற்கும் காரணம்.

ஞானம் என்பது எங்கும் மாறவேண்டிய தேவையில் லாமல் இடத்துக்குக் கொண்டு சேர்க்கும் ஒரே ரயில் வண்டி இதில் ஏறிக்கொண்டருன் ஞானி.

இதன்றி. ஏறி இறங்கவேண்டிய அவசிய மில்லா விட்டாலும். சில பெட்டிகளே மட்டும் வேறு வேறு ரயில் களில் ஆங்காங்கு இணேந்து விடுவார்கள். இங்குரயில்கள் மாறும்; பெட்டி மாருத இதில் ஏறிக்கொண்டவன் ஜிக்ஞாஸு இலனும் போகனேண்டிய இடத்தை அடைந்து விடுகிருன் என்றுலும், ஞானியை விட ஒரு மாற்றுக் ஆத்மா பக்தன் பல வண்டிகளில் மாறி குறைவுதான் மாறிப் பிரயாணம் செய்து தன் இடத்திற்குப் GUTIE சேருகிருன். அர்த்தார்த்தி மாறி மாறிப் போவது மட்டும் மல்லாமல், பல இடங்களில் கங்கித் தங்கி கிடைத்த வாக னங்களில் ஏறிப்போகிருன் என்று சொல்லலாம்.

திருஷ்டி தோஷம் (பார்வையிலுள்ள கோளாறு) நீங்கிஞசு கிருஷ்டி கர்த்தாவைப் பார்க்கலாம்.

இன்பம் புறத்தே இல்லே, நம்முள்ளே இருக்கிறது இன்னும் சொல்லப்போனல், இன்பவடிமே நாம். இதை மறந்து இன்பத்தை நாடிப் பறப்பது அறியாமை.அதனுல் தான் துன்பம் உண்டாகிறது. நமக்குச் செய்யவேண்டியது ஒன்றுமில்லே. நாம் பரிபூரண உண்மைப் பொருளல்லவா? தமது பூரணத்துவத்தை உணராமல் அலேந்து திரந்து வாடு வது வீண் வேலே.

ஞானம் என்னும் பெரு நெரூப்பு எல்லாப் பாவங்களே யும் புண்ணியங்களேயும் எரித்து விடும். காட்டுத் தீ எதிர்ப் பட்டதை பெயல்லாம் பொசுக்கி விடுவதைப் போலே

நீங்கன் எத்தனே குருமார்களேத் தேடிப் பெற்ருலும் சரி, இந்த ''உடலோ, உள்ளமோ உயிரோ நான் இல்லே; நான் தூய பேரறிவான மெய்ப்பொருள்''என்று உணராத வரையில் ஒரு பயனும்மில்லே. ஒட்டையான பாத்திரத்தை வைத்துக்கொண்டு தண்ணீரை இறைக்க முயதுகிற கதை யாகி விடும்.

கண்ணன் என்ற மருத்துவன் அர்ஜுனனுக்குக் கொடுத்த ஒரே ஒரு மருந்து ஞானம். அர்ஜுனனுக்கு மட்டு மன்று; நமக்கும் சேர்த்துத்தான்.

உயிரும் பரம்பொருளும் ஒன்றே. தங்கச் சங்கிலிவேறு தங்கம் வேரு என்ன? அது எப்போழுதும் எந்தப் பகுதி யிலும் தங்கமேதன். உருவழும் பொழுகும் பொய்கள. இதுபோல, எல்லா பரம்பொருளே. நீ, நான் என்று பேசுவதெல்லாம் பொய்மாய மயக்கங்கள்.

மெய்யறிவு பெற்றவன் நீந்தத் தெரித்தவனேப் போன்றவன். நீந்தத் தெரியாம**ல் கடலில்** இறங்கிளுல் அலே அடித்துக் கொண்டு போய் வீ**டும்.** 

| <b>a</b> _ 6 | ன்மை   | µணர்தல் <b>என்</b> ற சூரிய∉ | எ தோன்றும் 6 | பாழது, |
|--------------|--------|-----------------------------|--------------|--------|
| பொய்         | மாய    | இருட்கணங்கள் மா             | upio.        |        |
| A TON        | Cuerra |                             |              |        |

பகவத்கீதையில் மதிப்பில்லா மாணிக்கமாகத் திகழ்கிறது ஞானயோகம் 'நான் யார்?' என்ற விசாரமே ஞானயோகம் எல்லாச் சாதனங்களேயும் விட ஞானயோகமே சிறந்தது அதுவே முத்திக்கு மாஜபாட்டையாகும். தன்ணேயறிந்தலே எல்லா அறிவிலும் உயர்ந்தது.

மெய்யறிவு பெற்று உண்மையை உணர்ந்து, நம்கடமை கள்ப் பலனில் கருத்தின்றி தன்னலமில்லாமல் செய்த வருவதே புத்தியோகம். ஒவ்னொரு செய்கைக்கும் தொடக்க மும் முடிவும் உண்டு; ஆனுல் நிஷ்காம கர்மத்திற்கு இந்த இரண்டும் கிடையாது.

நோக்கம் காரியம்; நமக்கு அதனுல் உண்டாகக் கூடிய லாபம் அல்லது நஷ்டம் அன்று. மனிதன் ஒருவன் தான் பலன் கருதி அந்த உணர்வோடு வருங்காலத்தைக் கணக்கிட்டுக் காரியம் செய்கிருன். பறவைகள், விலங்குகள் இவைகூட மனிதீனப் போல அவ்வளவு சுயநலம் படைத் திருக்கவில்லே.

தியான யோகழும் ஞான யோசமும்

தியானத்தையும் ஞானத்தையும் ஒருங்கே சேர்ந்து பழக வேணடும். இல்லாது போஞல், சாதகன் குறிப்பிட்ட நோக்கமில்லாத மரப்பொம்மைக்குச் சமமாகி விடுவான்.

(65 T 67 A

ஞானிக்கு ஓர் ஆசையும் **கிடையாது எ**ன்ருலும், பிறருக்காகச் சறறு இறங்கி வந்து பணி செய்கிருன். விமானம் மேலே ஆகாயத்தில் பறந்தாலு டதரையில் வந்து இறங்கித் தானே பயணிகளே ஏற்றிச் செல்லுகிறது;

ஞானி

ஞானி இறைவனேத் தவிர வேரென்றையும் மனத்தினு லும் கருதமாட்டான். பார்க்குமிடந்தோறும் இறைவனே அவனுக்குக் காட்சி தருகிமுன். இதனுல் தான் ''ஞானி தனக்கு மிகவுக் பிரியமானவன்'' என்று கண்ணன் கூறு கிமுன் ஞானியீனது பக்தி ஸஹஜபக்தி எனப்படும். மற்ற வர்களது பக்தி வேறு ஏகாவது ஒரு தோக்கத்துக்காக ஏற்பட்டது அத்தகைய ப\*்தி கௌணபக்தி எனப்படும்.

வெகு நாள் பயிற்சியின் முடிவில்தான் ஒருவன் தேர்ந்த பைருத்துவஞக முடியும் பல நாள் பயிற்சியின் பின்னர்தான் ஒருவன் ஞானியாக முடியும்.

<del>எதைத் தெரிந்து</del> கொண்டதால் எல்லாம் தெரிந்து கொண்டதாகு**டோ அதைத்** தெரிந்து கொள்வதே ஞானம்.

#### போலி ஞானிகள்

போலி ஞானிகள் பலர் இருக்கிருர்கள். இவர்களத உடை கஷாயம். உள்ளமும் கஷாயம். கல்லெல்லாம் மாணிக்கக் கல்லாகுமா? புறத்தோற்றம் ஸந்நியாசம்; மனத் திலிருப்பதோ அதி ஆசை. பார்வைக்கு யோகம்; உண்மை யில் ரோகம். இவர்களேவிட சாதாரண இல்லறத்தார் எவ்வளவோ மேல்.

## தனிலை

ஆன்ம வித்தையைப் பழக வேண்டுமாஞல், தனிமையில் இருங்கள். புலனடக்கம் பெற அதுவே சிறந்த வழி. புலனடக்கம் இல்லாத மனிதன் நீர் வறண்ட ஆற்றைப் போன்றவன். சாதகனுடைய மனம் காற்றில்லாத இடத்தில் எரியும் விளக்கைப் போல அசையாமலிருக்க வேண்டும்.

பக்த

பக்தி கங்கையைப் போன்றது. கருமம் யமுணேயைப் போன்றது, ஞானம் ஸரஸ்வதி நதியைப் போன்றது. இம் மூன்றின் கலப்புத்தான் த்ரிவேணி. உள்ளமும் செயலும் அறிவும் கலந்து இருக்க வேண்டும்.

சாதாரணமாக மக்களால் பக்தி என்று குறிப்பிடப்படு வது இறைவன் பால் அன்பு என்பதைக் குறிக்கும். ஆஞல் உண்மையில் பக்தி என்பது இறைவன் உங்கள் பால் செலுத்தும் அன்பின் அளவைத்தான் குறிக்கும். அவனுக்கு எது பிடிக்கிறது என்று உணர்வதே பக்தி.

நாம் உள்ளத்தால் நினேக்கும் ஒன்றும் முமுதும் ஒன்றி விடுவதே பக்தியாகும்.

பக்தி என்பது வெளித்தோற்றத்தினுல் அமைவதில்லே. அது உள்ளத்தில் இருக்க வேண்டும். ஸகுணபக்தி நீர்க்குண பச்தி கச் சாதனம். உலகத்தையும் நம்மையும் இறைவனே யும் பிரித்துக் காண்றே பக்தி ஸகுண பக்தி. எல்லாமே இறைவனுகக் காண்கின்ற பக்தி நிர்க்குணபக்தி. பக்தி என்பது அன்பின் ஒட்டம். இது இறைவனேக் குறித்தி ஏறபடும் பொழுதுதான் அது பக்தி ஆகிறது. அன்பு எல்லா உயிர்களிடத்தும் இயற்கையிலேயே பொருந்தியிருக் கிறது. அன்பும் உயிரும் ஒன்று.

கோபிகள் எப்பொழுதும் கண்ணனேயே நீனேந்திருந் தார்கள். அதனுல்தான் கண்ணன் அவர்களே யோகிகள் என்று தனது திருவாயால் அழைத்தான். இது எவ்வளவு பெரிய பாக்கியம்!

நீர்க்குணபக்தி செய்பலர்கள் மிகுத்த புலனடக்க முடையவர்களாகவும், சூழ்நிலேயின் மாற்றங்களால் சற்றும் பாதிக்கபபடாதவர்களாகவும். உலகின் துன்பந்துடைக் இன்றவர்களாகவும் இருப்பர். இந்த விஷயத்தில் ஸகுண பக்தர்களுக்கும் இவர்களுக்கும் ரொம்ப வேற்றுமையில்லே எல்லாம் பரம்பொருளே என்று உணர்ந்து வேற்றுமையில்லே எல்லாம் பரம்பொருளே என்று உணர்ந்து வேற்றுமைகளே அறவே களேந்து நிற்கின்றவர்கள் நிர்க்குணபக்தர்கள் என்பதுதான் வித்தியாசம் நடைமுறையில் இரல்டும் ஒன்று தான்.

ஒரு பக்தன் தன்னு டய உள்ளத்திலிருந்து வெறுப்பு கோபம் முதல்யனவற றக் களேந்தால் மட்டும் போதாது மலேயும் மரமும் கூடவெறுப்பு, கோபம் முதலியவை இல்லா மலிருக்கின்றன. அதனுல் அவை பக்தனுகி விட மாட்டா மனதில் அன்பையும் வளர்க்க வேண்டும். வயலில் பயிர் செய்ய வேண்டுமானுல் கள்பிரங்கிலை மட்டும் போதாது உரம் போடவேண்டும்; உழ வேண்டும்; விதைக்கவேண்டும்; தண்ணீர் பாய்ச்ச வேண்டும்;

அன்பும் சேவையாக மலர வேண்டும். அப்பொழுது தான் ''நான்'' ''எனது'' என்ற மயக்கங்கள் மாயும். அறியாமையுல் அகலும். உண்மை ஒளி பிறக்கும்.

பக்குன்:

பக்தன் நால்வகைபடுவன. (1) ஆர்த்தன்: துன்**யம்** வந்துற்ற காலத்து இறைவனே வேண்டுகின்றவன். (2) அரத்தார்த்தி: செல்வமுட் செலவாக்கும் வேண்டித் தொழுப பன் (3) ஜிக்ஞாஸு: உண்மை தெரிய வேண்டுமென்று விரும்புகின்றவன், (4) ஞானி. இறைவனே தன்னிடத்திலே உண்ர்ந்து, இறைவனிடத்திலே தன்னேக் கரைத்துக் கொண்டவன்;

#### புலனடக்கம்

புலன்களே அடக்கி வயப்படுத்துவது என்பது நீண்ட பயிர்ச்சியினுல்தான் மூடியும். போர்க்குதிரைகள் நன்ருகப் பழக்கப்பட்டாத்தான் போர்க்களத்தில் பயன்படும். இது ஒரு நாளில் வரக்கூடியதன்று. பல நாள் பயிர்ச்சியினுலேயே சாதிக்கக்கூடியது மனத்தையும் இது போல் பழக்கினுல்! பெரிய சாதனேகளேச் செய்யலாம்.

புலன்களே அழிக்க வேன்டாம்; அடக்கிவைத்தால் போதும் நம் வீட்டினுள் யார் யார் வருகிருர்கள், போகிருர்கள் என்று கட்டுப்பாடு வைத்திருப்பதைபோல, நம்முடைய கண் காது இவற்றின் வழியாக என்னென்ன வருகிறது போகிறது என்பதை உன்னிப்பாகக் கவனிக்க வேண்டும்.

நல்ல்தும் கெட்டதும்

நல்லது கெட்டதற்குப் பொதுவாக அவற்றைச் செய்யும் மனிதர்கள் பொறுப்பேற்க வேண்டும். ''எல்லாம் இறைவன் செயல்'' என்று அவன் பேரில் பழியைப் போட்டு தப்ப முயலக்கூடாது. அல்லது, இறைவனே எல்லாம் என்ற எண்ணம் உறுதியாக இருக்க வேண்டும் வசதிக்கேற்ப பொறுப்பைத் தட்டிக் கழிப்பது தவறு.

Ayio

எல்லாவற்றையும் இறைவனுக்குக் காணிக்கையாக்கு வதே அறம். அதுவே செய்யத்தக்கது அறம் என்பது ஏதோ சில அசாதாரணமான ஆற்றல் படைத்தவர்வசுளுக்கு மட்டுமன்று. எல்லோருக்கும் பொது. எல்லோரும் அதை நடத்திக் காட்டலாம்.

தரிக்கப்படுவது தருமம் (அறம்). தரிப்பதும் தருமகே. உலகில் ஒவ்வொரு பொருளுக்கும் அதற்கென்று ஒரு தருமம் உண்டு. நெருப்பு நெருப்பாக இருப்பதும், தண்ணீர் தண்ணீராக இருப்பது அதனதன் தருமம். மனிதனுக்கும் ஒரு தருமமுண்டு. அதில் இருந்து அவன் விலகுவானைல் அழிவை அடைவான் உண்மையைப் பேச வேண்டும்; தருமத்தை நடத்த வேண்டும். இப்பொழுத உலகத்தில் தூல் தீழாக **நடக்கிறது. தருமத்தைப் பேசு கிருர்கள். ஓயாமல்** பேசுகிரு**ர்கள். தருமத்தை நடத்துவதாகைரான் அதற்கு** வலிமை உண்டாகும். முதலே தண்ணீ**ரிலிருந்தால்தான்** அதற்குப் பலம்.

அதருமத்துக்கு மூயற்சி தேவையில்லே. தருமத்துக்குத் தான் முயற்சி தேவை. காட்டுச் செடி வளர வேளாண்மை வேண்டுமா? **மெ**ய்ந்நூ**ல்களில் சொல்லியிருக்கிறபடி** செய்வது தான் தருமம்.

நில்காம கர்மம்

பலனே வீட்டு வீடுவதே நிஷ்காம கர்மம் என்று சிலர் சொல்லுகிருர்கள் இது தவறு, பலனுக்கு ஆசைப்படாதே. பலனுக்கு உரிமை கொண்டாடதே, என்றுதான் கண்ணன் சொல்லுகிருன். நாம் செய்யும் செயல்களுக்காக நமக்குப் பலனே வராத என்றும் கண்ணன் கூறவில்லே. காரியம் செய்யாதே என்றும் கூறவில்லே. காரியம் செய்ய ஒருவனுக்கு உரிமை இருந்தால் அதனுடைய பலனிலும் அவனுக்குக் கட்டாயம் உரிகூ உண்டு. ஆணுல் அறிவுடையவன் இந்த உரிமைய வீட்டுவிடுகிருன. அதில் பற்றுவைப்பதில்லே.

மனத்திலிருந்து ஆசைகளே அகற்றுவறு இரண்டு நிலேகள் கொண்டது. (1) ஆசைகளே விட்டு விடுகிற எதிர்மறை நிலே. (2) அன்பை வளர்த்து' மிகுந்த இன்பத்தைப் பெறு தல் உடன்பாட்டு நிலே முதலாவது போக்கு; இரண்டாவது வரவு. பயிர்கள் வளாவ ற்காக களே பிடுக்குவது முத லாவது; பயிரை வளர்ப்பது இரண்டாவது.

ஒவ்வொரு மனிதனும் தனக்கேற்பட்ட பணியைச் செய்ய வேண்டும்; தவறக்கூடாது இந்த உலகமே ஒரு பெரிய தொழிற்சாலே போனறது அதில் நாம் எலலோரும் தொழிலாளிகள் அவரவருக்கு இங்கு பணிகள் கொடுக்கப் பட்டிருக்கின்றன. தொழில் செய்யாமல் சோம்பி இருக்க யாருக்கும் உரிமை கிடையாது. சூரியன் தன்னுடைய தொழிலேச் இசய்யாமற் போனுல் என்ன ஆகும்? இறைவனே தொழில் செய்கிருன். அவனுக்கு அதனுல் சொந்தத்தில் ஆவது ஒன்றுமில்லே. என்ருலும் அவ்வாலு செய்கிருன். ஞானிகளும் பிறரது நன்மைக்காகத் தொழில் செய்கிருர்கள். பிற**ருக்கு வழிகாட்டுவதற்காக அவர்கள் ப**ணிபுரிகிருர்**கள்.** 

நமக்கு இயல்பாக வருகிற தொழில்தான் மிகுந்த பலன் தரக்கூடியது. நமக்கு ஒத்துவராத வேலேகளே மேற் கொண்டால் துன்பங்கள்தான் மிகும். அது அஸஹஜ கர்ம மாகும்: இயற்கைக்கு முரண்பட்ட தொழிலாகும். அவனவன் இயற்கையை ஒட்டி வாழவேண்டும். சூரியனேப் பாருங்கள், அவன் தான் கருமயோகி! ஆரவாரமில்லாமல் தன் கடமைய இசைவாகச் செய்து கொண்டிருக்கிறுன். இதன் காரணம் அவனது இயற்கையை ஒட்டிய பணியை அவன் செய்வது தான்.

சமுதாய ஊழியம்

உடல் உயிருக்குச் சொந்தம். உலகம் இறைவனுக்குச் சொந்தம் உயிர் உடலுறுப்புக்களில் இது உயர்ந்தது தாழ்ந்தது என்று உயிர் பராபட்சம் காட்டுவதில்லே. இது போல, உலகத்தில் உள்ள உயிர்கள் எல்லாம் இறைவனது குடியரசில் சம அந்தஸ்து உடையவர்கள்.

உடனெங்கம் ஒரே இரத்தம்தான் ஒடுகிறது; அது எல்லா உறுப்புக்களுக்கும் வேற்றுமையின்றிப் பாய்த்து உயிரூட்டுகின்றது. சமுதாய ஊழியகும் இப்படித்தான் சமுதாயம் என்ற உடலுக்கு உயிர் ஊட்டுகிருர்கள் இதில் எந்த உயர்வு தாழ்வும் கற்பிக்க முடியாது; கூடாது.

சர்க்கரைப் பொம்மையின் எந்த இடத்தைப் பிட்டுச் சுவைத்தாலும் அது இனிமையாக இருக்கும். அது போலச் சமூதாயக்தில் பல தொழில் செய்பவரும் சமமான தகுதி யுடையவர்கள்தான் தொழில்களில் ஏற்றத் தாழ்வு பேசுவது தவறு. உடலில் இருக்கக்கூடிய எல்லா உறுப்புக்களும் உடலுக்கத் தேவையே. வயிற்றின் மேல் கோபித்துக் கொண்டு மூளே வேலே நிறுத்தம் செய்தால்என்ன ஆகும்? சமுதாயத்தில் பல தொழில் செய்பவரும் ஒற்றுமையாக வாழவேண்டும்.

சரணைகது

எவ்வளவு வகாடுக்கிறீர்கன் என்பது முக்கியமன்று எப்படிக் கொடுக்கிறீர்கள் என்பது தாண் முக்கியம்.

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

குசேலரும் திரைளபதியும் விதுரமும் கொடுத்தது கொஞ்சம் அவல், அல்லது கீரை, அல்லது எளிய பத்திய உணவு. ஆனுல் அவர்கள் பேற்றது மஃலயத்தனே அருன்!

டாக்டர் பொய் சொன்னுலும் தர்மா மீட்டர் சரியான காய்ச்சல் அளவைக் காட்டி விடும். இதுபோல, இறைவன் உங்கள் இதய ஆளத்தை அழக்கிருன். வெளிப் பூச்சை மதிப்பதில்லே. கோபிகளும், ஜனகனும், நத்தனரும்' சபரியும் பிரஹலாதனும், விபீஷணனும். அனுமானும், வால்மீகியும் இதற்கு உதாரணங்கள்.

நீங்கள் யாரிடமும் அன்பு வைக்கிறீர்களோ அவர் களுக்குச் செவை செய்யுங்கள்; யாருக்குச் சேவை செய் கிறீர்களோ, அவர்களிடத்து அன்பு செய்யுங்கள். இது தான் சரணுகதி தத்துவம்.

எல்லாவற்றையும் விட்டுவிட்டு ''நான்'' ''எனது'' என்ற எண்ணத்தை யெலலாம் கழற்றி எறிந்துவிட்டு இறைவனேச் சரணடையுங்கள்!

சரணுகதி மூன்று வகைப்படும்.

1. தவைவாஹம் (நான் உன்னுடையவன்)

2. மமைவத்வம்(நீ என்னுடையவன்)

3. த்வமேவாஹம் (நான் நீயே). இதில் மூன்ருவது அவிபக்த பக்தி அதாவது அதனைவத சரனைகதி.

துன்பம்

இன்பமாக இரப்போக் என்று ஆரைப்படாதீர்க**ன்** இன்பமே துன்பத்தின் வித்து. அதுபோய் விடுமோ என்ற துன்பமே போதுமே.

துன்பம் வரும் போதுதான் மனிதன் சிந்திக்கிருன்; தன்னேப்பற்றி நினேம்கிருன இன்பத்தால் தன்னிலே மறத்து விடுகிருன்.

துன்பத்தால் நம் நிலே உணர்ல்நோம் விறிப்புடனிருக் கிரேம். துண்பமே துணேவன். இன்பத்தால் புண்ணியம் தேய்கிறது. ஆகவே இன்பம் நமது எதிரி. துன்பம் நம் கண்ணே திறக்கிறது. புதுப்புது பாடங் களேக் கற்பிக்கிறது.

301

துன்பத்தை விட்டு இன்பத்தை மட்டும் தனித்துப் பெற முடியாது; இவை இரட்டைகள் ஒன்றை யொன்று சார்ந்தவை. இவற்றை ஒன்றுகக் கருதும் மனப்பக்குவற் வேண்டும்.

ஆண்மகன்

ஆடையாலோ, அடர்த்தியான மீசையாலோ ஒருவன் ஆண்மகன் ஆகமாட்டன் இன்ப துன்பங்களே சமமாகப் பார்த்துத் தாங்கிக் கொள்பவனே உண்மையான ஆண் மகன்.

துயரதும் புலன்களும்

நம்முடைய காதில் விழும்படி நம்மீது யாராவது அவதூறு சொன்ஞல். நமக்குக் கோபம் வருகிறது. காதில் விழாவிட்டால் வரு பதில்லே எனவே, நமது கண், காது முதலியவைதான் நமது துண்பங்களுக்கு மூலகாரணம்

குளிராக இருந்தால் சூடு வேண்டும் என்று ஒடுகிரேம்; சூடாக இருந்தால் குளிர்ச்சி வேண்டும் என்று ஒடுகிரேம். எல்லாம் புலன்கள் செய்யும்வேலேதான். அலே ஒய்ந்து குளிக்க முடியுமா? புலன்கள் ஓயும் வரை காத்திராமல் அவற்றை இப்போதே வெற்றி கொள்வதுதான் நல்லது

இன்பமும் துன்பமும் இரவு பகலும் போல: மாறி மாறி வந்தே தீரும்; அவற்றைப் பெறுவதே அறிவுடைமை யாகும்

garuio

நாமெல்லாரும் இன்ப வடிவங்கள். அதனுல்தான் நாம் மகிழ்ச்சியாக இருந்தால் ஒருவரும் வியப்படைவதில்லே துன்பப்படும் போது வந்து விசாரிக்கிறுர்கள்.

வின் பயன்கள்

நாக்கில் தடவப்பட்ட எண்ணெய் போல, கண்ணில் இடப்பட்டமைபோல, தாமரை இலேமேல் நீர்த்துளிபோல. நீ செய்யும் செயல்களெல்லாம் உன்னிடத்து இருந்தாலும் உன்னேப் பற்றுமல் பார்த்துக்கொள்.

ஞானி ஏதாவது செய்து கொண்டிருப்பது போல் தோன்றினுலும் உண்மையில் உள்ளார்ந்த அமைதியோடு இருக்கிருன். செயலில் செயலின்மையையும் செயலின்மை யில் செயலேயும் உணரிந்தவன் ஞானி.

வினேசெய்வது என்பது என்ன? ஒன்றும் செய்யாம லிருப்பது என்பது என்ன? ஒன்றும் சேய்யாமலிருந்து கொண்டே எல்லாம் செய்வதும், எல்லாம் செய்துகொண்டே ஒன்றும் செய்யாமலிருப்பதும்தான் இங்கு ரக்கியம். தேரில் செல்பவனுக்கு சாலேயின் இரு மருங்கிலும் இருக்கும் மரங் களும் மலேகளும் எதிர்த்திக்கில் ஒடுவதுபோல் தெரியும். அதுபோல செயலின்மை செயல் போலவும் செயல் செய லின்மை போலவும் தோன்றும். ஆத்மாவில் செயல் ஒன்றுமே கடையாது இருப்பினும் அது செயல் செய்வதாக எண்ணு வத இத்தகையதொரு பிரமைதான்.

வினேகளேக் காட்டிலும் ''நான் செய்கிறேன்'' என்ற எண்ணம்தான் நம்மைக் கட்டிப்போடுகிறது சுன்னத்திற்குத் தனியாக எந்த மதிப்பும் கிடையாது ஆனுல் ஏதேனும் ஒர் எண்ணுடன் சேரும்பொழுது அது மதிப்புப் பெற்ற விடுகிறது ''நான்'' என்னும் எண்ணத்துடன் சேரும் பொழுது, வினேகள், நம்மைப் பிணித்து விடுகின்றன. இதனைல் பிறவி ஏற்படுகிறது

அவரம்பிக்கை

அவரம்பிக்கையும் ஐயப்பாடும் காச நோய்க்கிருமிகள் போன்றவை.

கண்ணில் பூப்போலவும், செருப்பில் கல்போலவும், காலில் முள்போலவும், வீட்டில் கலகம் போலவும் இருப் பது மனத்தில் சந்தேகம்.

புத்தக அறிவு

எத்தனேதான் கடல் நீரை அள்ளி அள்ளிக் குடித் தாலும், நூலறிவு உண்மையின் வடிவத்தை நேருக்குநேர காண்பிக்காது. தானே உண்மையை உணர்ந்த பெரீயோர் கள் மூலம் அந்த உணர்வை நாமும் பெறமுடியும்.

குருவின் தகுதிகள்

குருவாக இருப்பவனுக்கு வேறும் புத்தக அறிவுமட்டும் போ தாது. சொந்த அநுபவத்தல் அவன் உண்மையை உணர்ந்திருக்கவேண்டும். **வெறும் கவர்ச்சியான பேச்சுத்** திறன் மட்டும் ஒருவனேக் குருவாக்கி வீடாது. பிர**ாரம்** செயதால் போதாது; ஆசாரம் வேண்டும் அரைகுறை அறிவு படைத்தவர்கள் இங்குமில்லாமல் அங்குமில்லாமல் திரிசங்குவைப்போல அந்தரத்தில் குருந்திருக்கும் சீடர் களேத் தட்டி உலுக்கி எழுப்பும் அலாரச் சங்காக குரு இருக்கவேண்டும். முன்னெல்லாம், குரு கிடைப்பது கடினம். சீடர்கள் கிடைப்பது சலபம். இப்பொழுது சீடர்கள் கடைப்பது அரிது. கருமார்களோ ஒட்டு மொத்தமாகக் கிடைக்கிருர்கள்.

கன்று தாய்ப் பசுவை யொட்டி நிற்பதுபோல, சீடனே ஒரு குரு தன்னிடம் இருத்திக் தொள்கிருன். சுத்தமான இரும்புத் துண்டு காந்தத்திலை கவரப்படுவது போல, சீடன் குருவீன் தூய்மையால் ஈர்க்கப்படுகிறுன்.

பிரணவம்

பெயர்களும் முடிவில்லாதவை; வடிவங்களும் மூடி வில்லாதவை. பெபர்கள் என்பன ஒனிகள். எல்லா ஒலி களும் பிரணவம் என்ற ஒம்காரத்தினின் பிறத்தவை. ''நான் வேதங்களில் பிரணவமாக இருக்கிறேன்'' என்று கணணன் சொல்லுவதன் கருத்து இதுதான். மனிதமனம் ஒலியால் ஈர்க்கப்படுகின்றது என்பது கண்கூடு. அதனுல் தான் அது பாம்பிற்கு ஒப்பிடப்படுகிறது பாம்பு வளேந்து வீளந்து போகும்; எதிர்ப்பட்டவரைக் கடிக்கும். மனித மனமும் வளேந்து நெளிந்து குறும்பு செய்யும்; பார்த்ததை இனிவமயான ஒலியில் பயங்கும். இதே போல, மனித மனத்தையும் பிரணவ நாதத்தில் ஒடுங்க வைக்கமுடியும்.

#### உத்தராயணம்

உத்தராயணம் என்பது ஒரு காலத் இன் பெயர் என்பதை விட,மனத்தின் நிலே என்று சொல்லுவது தான் பொருத்தம், உண்மையை உணர்வதுதான் உத்த ராயணம். மறுபடி வந்து பிறவா வழியில் செல்வது வடக்கு நோக்கியசூரிய கதி.

#### சுக்லபஷம்

.

222

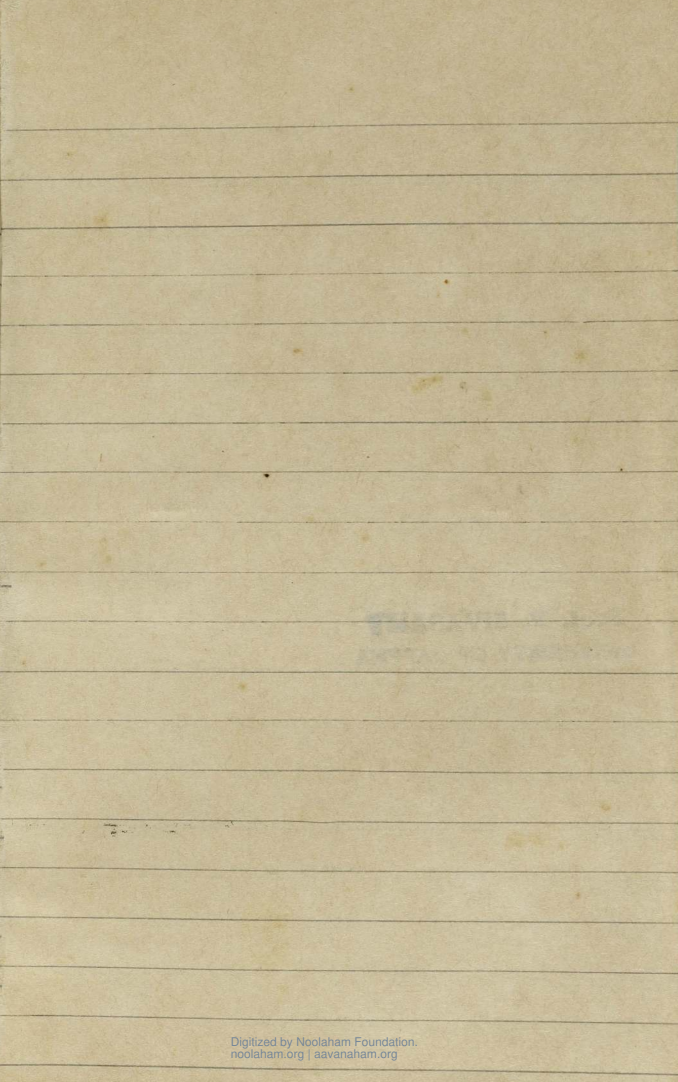
வளர்பிறை நாட்கள் சுக்லபஷம் எனப்படுகின்றன, சந்திரன் மனதிற்கு அடையாளம், சந்திரனிடமிருந்து தான் மனம் படைக்கப்பட்டது. ஆகவே வளர்பிறை என்பது மனதின் வனர்ச்சியைக் குறிக்கும், இறைவனேப் பார்ப்பதே சந்திரோதயம்,

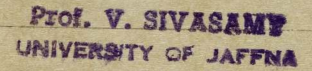
#### மனிதனும் குரங்கும்

குரங்காவது கிளேக்குக் கிளே தாவும் பொழுது ஒரு கிளேயை விட்டு விட்டு அடுத்த கிளேக்குத் தாவுவதைப் பார்கிருேம். ஆனுல் மனிதன் புழுவைபோன்றவன், ஒரு புது இலேயை பிடித்துக் கொடுண்டுதான் பழைய இலேயைப் புழு விடும், மனிதனும் அடுத்த பிறவிக்கு இப் பிறவியிலேயே வழி செய்து கொண்டு தான் இந்த உடலே விடுகிறன்,

## பிதவியும் மரணமும்

நாம் பிறந்திருப்பது மறுபடி பிறச்காமல்லிருக்க என்ன செய்யவேன்டுமோ அதைச் செய்து முடித்து கொள்வதற் காகத்தான். இறப்பது மறுபடி ஒருமுறை பிறந்து இறக் காமலிருக்கத்தான். நல்ல பிறவியை விட நல்ல மரணத் தைதான் நாம் விரும்பவேண்டும்.

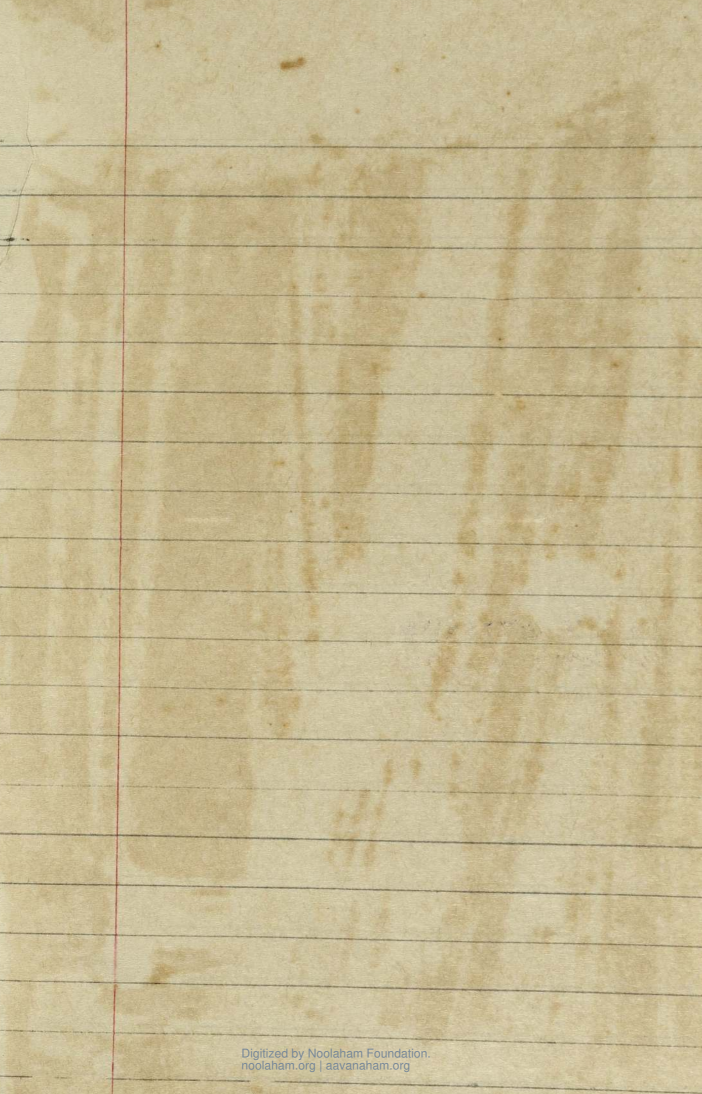




1

m.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham org | aavanaham org 10 Para a suite



- தாவடி, இலங்கை -

- பகவான் ஸ்ரீ சத்யசாயி சேவா நிலேயம் -

காமம், குரோதம், லோபம் ஆகிய குணங்களிலை பீடிக்கப்பட்டு வாழ்க்கையின் இலட்சியம் மீண்டும் கீதையை உபதேசிக்கிருர். தெரியாது கலக்கம் அடைந்துள்ள உலகமக்களுக்கு அதே கிருஷ்ண அவதார புருஷர்

குடு ஷேத்ர யுத்தம் முடிவடையவில்ல