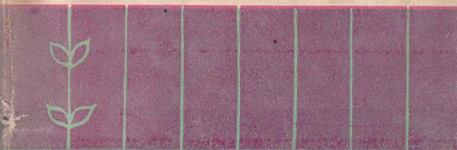


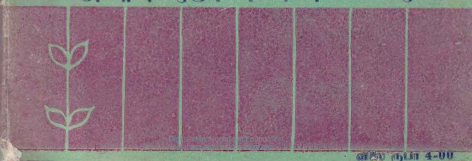
என்2ன நன்றுக இறைவன் படைத்தனன் தன்2ன நன்றுகத்தமிழ் செய்யுமாறே.

# கந்தபுராண நவநீதம்

ஸ்ரீ காசிவாசி சி. செந்திநாதையர்



யாழ்ப்பாணம் கூட்டுறவுத் தமிழ்நூற் பதிப்பு விற்பனேக் கழகம்



الله المرور و روز و مروز مروز مروز المروز المر Angle i stand vi, o bui san Lni. Angl: Hom ig, sight vin (2) 3 marit Brode in 19 vin (2) 3 marit Brode vin vin (2) 3 marit V. California Centenary Committee. H. DUNDAD Treasures Secretary -----56/5 Baily Hober S FRANK AS

யா. கூ. த. நூ. ப. வி. க. வெளியீடு. 4.

உ கணபதிது<mark>ணே</mark> திருச்சிற்றம்பலம்

# கந்தபுராண நவநீதம்

<mark>றீ காசீவாச</mark> சி. செந்தி<mark>நா</mark>தையர் *இயற்றியது*.



வெளியீடு : யாழ்ப்பாணக் கூட்டுறவுத் தமிழ்நூற் பதிப்பு விற்பணேக் கழகம் 411/1, காங்கேசன்துறை வீதி, யாழ்ப்பாணம்.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org aavanaham.org முதற் பதிப்பு : 1969

1100 படிகள்

பதிப்புரிமை

விலே ரூபா: 4-00

Published by THE JAFFNA CO-OPERATIVE TAMIL BOOKS PUBLICATION & SALES SOCIETY LTD. (Regd. No. J/1538 of 10-11-67) 411/1, K.K.S. ROAD, — JAFFNA.

அச்சுப்பதிவு: கூட்டுறவு அச்சகம், யாழ்ப்பாணம்

| 1. | <br>பதிப்புரை                              | i                    |
|----|--------------------------------------------|----------------------|
| 2. | அணிந்துரை                                  |                      |
|    | —–பண்டி த <mark>ம</mark> ணி                |                      |
|    | . கண <mark>்ப</mark> திப்பிள்ளே அவர்கள்    | vi                   |
| 3. | ஸ்ரீ காசி <mark>வாசி ச</mark> ெந்திநாதையர் |                      |
|    | —மகா <mark>வி</mark> த்துவான்              |                      |
|    | பிரமஸ்ரீ சி. கணேசையர் அவர்கள்              | ix                   |
| 4. | உபே <b>ர</b> ற்காதம்                       | xix                  |
| 5. | நூல்                                       | 1 <mark>—13</mark> 8 |
|    | i சமயப்பிர கரணம்                           | 2                    |
|    | ii வேதாகமப் பிரகரணம்                       | 10                   |
|    | iii பதிபசுபாசப் பிரகரணம்                   | 35                   |
|    | iv சரியாபாதப்பிரகரணம்                      | 115                  |
|    | v கிரியாபா தப் பிரகரணம்                    | 117                  |
|    | vi யோகபாதப் பிரகரணம்                       | 127                  |
|    | vii ஞ <mark>ானபாதப் பிரகரண</mark> ம்       | 130                  |
|    | viii பக்திப் பிரகரணம்                      | 132                  |
| 6. | அநுபந்தம் அரும்பத அகராதி                   | 139                  |
| 7. | பிழைத <mark>ிருக்கம்</mark>                | 145                  |
|    |                                            |                      |

பொருளுக்கும்

# பதிப்புரை

''என்னே நன்றுக இறைவன் படைத்தனன் தன்னே நன்றுகத் தமிழ்செய்யுமாறே.''

''ஆறுமுகநாவலரின் ஒருமாணவர் செந்திநாதையர். டாக்டர் உ. வே. சாமிநாதையர் செந்தமிழுக்குச் செய்த பணிபோன்ற பெரும்பணியைச் செந்திநாதையர் சைவ சமயத்துக்குச் செய்திருக்கின்றூர். நாவலர் செய்யும் புராணப் பிரசங்கம், சைவப்பிரசங்கம் என்னும் இவைகளேக்கேட்டு, அதன்மேல் குறிப்பு எழுதிவைத்துவிட்டன்றி உறங்காத விரதம் பூண்டவர் செந்திநாதையர்.''

— (கந்தபுராண கலாசாரம்–பக்கம் 49)

''செந்திநாதையர் அவர்கள் கந்தபுராணத்தைப் பல நூறுதரம் பயின்று, ''கந்தபுராண நவநீதம்'' என்னும் நூலேச்செய்தார் நவநீதம் என்ருல் வெண்ணெய் என்று பொருள். கந்தபுராணமாகிய பாற் சமுத்திரத்தில் திரண்ட– திரட்டிய வெண்ணெய் என்று கருத்துக்கொள்ளலாம்.

— (ஷ பக். 75)

''தமிழ் நாட்டிற்கும், தாம்பிறந்த ஈழநாட்டிற்கும் அந்த மகான் அளப்பில்லாத சேவை செய்திருக்கிருர். மாயாவாத மாருதத்தை ஆசமனஞ் செய்வதற்கு ஐயர் ஓர் ஆதிசேஷ ஞகவே காட்சியளித்திருந்தார். தென்னிந்தியாவிலே நல்ல சாமிப்பிள்ளேயவர்கள் சைவசித்தாந்த சாஸ்திரங்களே ஆங்கி லத்தில் பெயர்த்தற்கும், ஆண்டாளம்மையார் சைவசித் தாந்த மழை பொழிதற்கும் நமது ஐயர் உறுதுணேயாயிருந் தார். வேதாசலம் அவர்களின் குருவாகிய சோமசுந்தர நாயக்கர் அவர்களின் மாயாவாத கண்டன சண்டமாருதத் திற்கும் ஐயர் ஊன்றுகோலாயிருந்தார். இங்கே மாயாவாத துவம்ச கோளரி திரு. நா. கதிரைவேற்பிள்ளேயின் கர்ச்சனே களுக்கும், சிவஞானபோத திராவிட மாபாடிய வெளிப்பாட் டிற்கும் மகான் செந்திநாதையரே மூலபுருஷர். இந்த நாட்

1.8

டிலே இடையிடையே சைவசித்தாந்த சரபமாகிய ஈசான சிவாசாரியர் அவர்கள் சைவமழை பொழிந்து வருகின் ரூர்கள். இதற்கும் மூலகாரணமாயிருந்தவர் மகான் செந்தி நாதையரே. — (ஷெ பக்கம் 77–78)

''இப்போதைய ஆண்மணிகளுக்குச் செந்திநாதையர் என் ெருருவர் இருந்தார் என்ருல் திகைப்பார்கள்; அப்படி ஒரு வரை அறிய அவசியமில்லே. ஆண்மணிகளின் நிலே இதுவா ஞல் பெண்மணிகளின் நிலேயைப் பேசுவது வெட்கம்! வருஞ் சந்ததியாரின் நாடி நரம்புகளின் புராணேதிகாச இரத்தத் துக்கு இடமில்லே. ஒர் உத்தம ஆத்மா கரு இருப்பதற்கு ஏற்ற ஓர் உதரம் இனி இல்லே. ஓர் புனித ஆத்மா உடம் பெடுக்க நேர்ந்தால் எப்படிப்பட்ட தந்தை தாயர்களே அது நாடும்? அப்படிப்பட்ட தந்தை தாய் ஆகக்கூடியவர்கள் நம் சமூகத்தில் உண்டா? ஔவையாரிலும், திருவள்ளுவரிலும், பாரதத்திலும், இராமாயணத்திலும் முழுகித் திளேத்துத், திருமுறைகளும் சிவபுராணங்களும் பயிலும் ஆண்களேயும், பெண்களேயும் நர்ம் ஆக்கிவைத்திருக்க வேண்டாமா? உலகம் உய்ய ஓர் ஆத்மா கீழ் இறங்குவதெப்படி? இதனே நமது நாடும் தலேவர்களும் சிந்திக்கும் நாள் எந்தநாளோ?''

— (ஷெ பக். 83)

இப்பகுதிகள், மதிப்பிற்குரிய பண்டிதமணி சி. கணபதிப் பிள்ளே அவர்களின் ''கந்தபுராண கலாசாரம்'' என்ற கட் டுரைத்தொகுப்பிலிருந்து எடுக்கப்பட்டவை. இத்தொகுப்பி லுள்ள பத்துக் கட்டுரைகளில் நான்கு கட்டுரைகள் மகான் செந்திநாதையரின் கல்வியறி வொழுக்கச் சிறப்புக்களேப் பற்றியும் அவர்கள் எழுதிய நூல்களேப் பற்றியும் ஆராயும் விமர்சனக் கட்டுரைகளாகும்.

இக்கட்டுரைகளேப் படித்த யாழ்ப்பாணக் கூட்டுறவுத் தமிழ்நூற்பதிப்பு விற்பனேக்கழக உறுப்பினர் சிலர், ஐயரவர் களின் நூல்கள் வெளிவரல் வேண்டுமென்று பெரிதும் விரும்பிஞர்கள். அவர்களின் விருப்பத்திற்கிணங்கவே ''கந்தபுராண நவ நீதம்'' என்ற இந்த நூல் இப்பொழுது எங்கள் நான்காம் வெளியீடாய் வருகின்றது.

இந்நரலுக்கு, பண்டி தமணியின் நாள்கு கட்டுரைகளுமே போதிய முன்னுரையாய் அமையுமெனினும், அவர்கள் தனியே மணியனேய ஒர் அணிந்துரை எழுதி நூலேச் சிறப் பித்துள்ளார். அவர்கள் எமக்களித்துவரும் ஊக்கத்துக்கு நன்றி கூறியமையாது.

இந்நூலே அச்சிடுவதற்கு பழம்பிரதியொன்றைத் தந்து இது வெளிவரவேண்டுமென்று வாழ்த்து வழங்கிய திரு. மா. பீதாம்பரன் அவர்கட்கு எங்கள் நன்றி யுரித்தாகுக.

பிரம்மஞீ சி. கணேசையர் அவர்கள் எழுதிய''ஈழநாட்டுத் தமிழ்ப்புலவர் சரித்திர''த்திலிருந்து செந்திநாதையரின் வரலாற்றை இந்நூலில் வெளியிட இசைவு நல்கிய சுன்ஞகம் தனலக்குமி புத்தகசாலே அதிபர் திரு. மு. சபாரத்தின மவர்களுக்கு மனமார்ந்த நன்றியுடையோம்.

இந்தூல் அச்சாகுங்கால் அச்சுத்தாள்களே இடை யிடையே பார்வையிட்ட பண்டிதமணியவர்கள், இந் நூலுக்கு அநுபந்தங்களாக, ஒர் அரும்பத விளக்கமும், பாட்டு முதற்குறிப்பகராதியும் இருத்தல் வேண்டுமென்று விரும்பிஞர்கள்.

இவற்றையும், மூலநூலில் ஆங்காங்கே உள்ள பிழைக ளரலும் பிறவற்ருலும் இந்நூலில் தவிர்க்கமுடியாது ஏற்பட்ட பிழைகளேக் காட்டும் ''பிழை திருத்த'' அட்ட வணே முதலியவற்றையும் தயாரித்துத் தந்தவர் இரு மொழிப் பண்டிதரும், புத்தூர் சோமாஸ்கந்தக் கல்லூரி யின் ஆசிரியருமாகிய பிரம்ம ஸ்ரீ ச. பஞ்சாட்சர சர்மா அவர் களர்வர். செந்திநாதையர்பாற் கொண்டுள்ள பக்தி, அவரை இங்ஙனம் பெரும் பணிகளில் ஈடுபடச் செய்துள்ளது. அவர் களுக்கு எங்கள் நன்றி உரியது. இந்நூலேப் படிக்கத் தொடங்குமுன் அநுபந்தத்தில் தரப்பட்டுள்ளபடி முதலில் பிழைகளே திருத்திக்கொள்ளும் படி அன்பர்களேப் பணிவோடு கேட்டுக்கொள்ளுகின்றேம்.

இந்நூலில் முதன்முதலாக எங்கள்கழக இலட்சிய மொழி யைக்கொண்ட கழக இலச்சினே அச்சிடப்படுகின்றது. அதனே வரைந்தும், மகான் செந்திநாதையரின் நிழற்படத்தை அச்சுக்கேற்றவாறு செய்துமுதவிய எம்இனிய நண்பரும் கழக உறுப்பினரும் சிறந்த ஓவியருமாகிய திரு.க. இராசரத்தினம் அவர்கட்கு நாம் என்றென்றைக்கும் கடமைப்பட்டுள் ளோம். அவருக்குக் கழகத்தின் நன்றி என்றென்றைக்கும் உரியது.

இந்நூல் அச்சாகுங்கால் அச்சுத்தாள்களேப் பிழைதிருத் தஞ்செய்த எம்செயலாளர் சைவப்புலவர் திரு. இ. செல்லத் துரை அவர்களும் திரு. க. கனகராஜா அவர்களும் செய்த உதவிகள் மிகப்பலவாகும். அவர்களுக்கும் எங்கள் நன்றி உரியது.

இந்நூலினே இத்துண் வனப்புற அச்சிட்டுத்தந்த யாழ். கூட்டுறவு அச்சக அதிபர், எழுதுவினேஞர், தொழிலாளர் முதலிய அனேவர்க்கும் எல்லாம்வல்ல இறைவனது ஆசீர் வாதங்கள் கிடைப்பதாக.

இந்நூலேச் சைவப்பெருமக்கள் வாங்கிப் படித்துப் பய னடைந்தால் அதுவே நாவலர்பெருமானுக்கும், மகான் ஐயரவர்களுக்கும், பண்டிதமணியவர்களுக்கும் நாம் செய்யும் பெருங் கைம்மாருகும்.

கச்சியப்ப சிவாசாரிய சுவாமிகள் திருவடி வாழ்க.

411/1, காங்கேசன்துறை வீதி, யாழ்ப்பாணம். 23-9-69 யாழ். க

), சி. சிவகுருநாதன் <sub>தலேவர்,</sub> யாழ், கட்டுறவு த.தா.ப.வி.கழகம்.

#### பண்டிதமணி சி. கணபதிப்பிள்ளேயவர்கள் வழங்கிய

# அணிந்துரை

நாவலர் அவர்களிடம் சமயபாடங் கேட்டவர்களுள் குறிப்பிடத்தக்கோர் மூவர். ஒருவர் திருவாவடுதுறைச் சுப்பிரமணிய தேசிகருக்குக் கீழே இரண்டாம் பட்டமா யிருந்த நமசிவாய தேசிகர். மற்ரெருவர் இணுவில் நடரா சையர். இருவரும் நாவலரிடம் சிவஞானசித்தியார் பாடங் கேட்டவர்கள்.

மூவருள் மூன்றுமவர் காசிவாசி செந்திநாதையர். செந்தி நாதையர் நாவலரது வண்ணேச் சைவப்பிரகாச வித்தியா சாவேயில் தலேமையாசிரியராயிருந்து கொண்டு, எட்டுவருட காலம் நாவலரை நிழல்போலத் தொடர்ந்து, நாவலர் செய்யும் சமயப் பிரசங்கங்களேக் குறிப்பெடுத்து எழுதிப் படித்தவர்.

நமது சமயம் வைதிக சைவம். வைதிகம் வேதநெறி. சைவம் சிவநெறி. அது அருள்நெறி; ஆகமநெறி. வைதிகம் சைவத்தில் முற்று தவழி அவைதிகம்; சைவம் வைதிகத்தின் வழி வாராத வழி அசைவம்.

வடக்கே வைதிக சைவம், வைதிகமும் சைவமுமென இருவேறு சமயமாய்ப் பிறழ்ந்து நடப்பதைச் செந்திநா தையர் கண்டார்.

சைவமடங்கள், வேத வேதாந்தங்களேப் புறஞ்செய்து, வேதத்தை வகுத்த – வேதாந்த சூத்திரம் செய்த – பதி னெண் புராணங்கள் தந்த - வியாச முனிவரையே புறக் கணிப்புச் செய்தன. வைதிக மடங்கள், சிவாகமங்களேயும், வேதசிவாகம நெறி பேணிய தமிழ்த் திருமுறைகளேயும், சிவ ஞானபோதம் முதலிய சாஸ்திரங்களேயும் பராமுகஞ் செய் தன. இந்த அறியாமைக் கொடுமைகளே ஒரு செந்திநாதைய ரால் பொறுக்க முடியவில்லே. சைவ வேதாந்தம், தேவாரம் வேதசாரம், பிரமசூத்திரத்துக்கு நீலகண்டர் செய்த பாஷிய மொழிபெயர்ப்பு, சிவஞானபோத வசனைங்கார தீபம் முதலிய அருமந்த நூல்கள் மேற்காட்டிய கொடுமைகளேப் போக்கும் பொருட்டே ஐயரவர்களால் வெளிப்படுத்தப் பட்டவை.

ஐயர் அவர்கள் நாவலர் வழிநின்று கண்ட உண்மைகள்,

"வேதமுட ஞகம புராணமிதி காசமுதல் வேறுமுள க&லகளெல்லாம் மிக்காக அத்துவித து.விதமார்க் கத்தையே விரிவா எடுத்துரைக்கும் ஒதரிய துவிதமே அத்துவித ஞானத்தை உண்டுபணும் ஞானமாகும் ஊகம் அநுபவம் வசனம் மூன்றுக்கும் ஒவ்வும்" என முன்னமே தாயுமான சுவாமிகளாற் பேசப்பட்டவை.

தாயுமானவருக்கு முன், வைதிக சைவ உண்மையைத் தெட்டத்தெளிய வெளிப்படுத்தியருளியவர் கச்சியப்பசிவா சாரிய சுவாமிகள். சுவாமிகள் அருளிய கந்தபுராணத்தை, 'அத்தியற்புத அதிமதுர சுத்தச் செந்தமிழ்' என்கின்றூர் ஆறுமுகநாவலர். கந்தபுராணத்தில்,

"ஏத்திடு சுருதிக ளிசைக்கு மாண்பொருள் மாத்திரைப் படாவெனு மாசில் காட்சியர் பார்த்துணர் பான்மையிற் பலவ கைப்படச் சூத்திர மானவுஞ் சொற்று வைகினுன்"

என் வியாசமுனிவரும், அவர் செய்த பிரமசூத்திரமாகிய வேதாந்தமும் போற்றப்படுவதும்,

"வேதக் காட்சிக்கும் உபநிடத் துச்சியில் விரித்த போதக் காட்சிக்குங் காணலன்"

"சுத்த வாதுளம் முதலிய தந்திரத் தொகுதி உய்த்துணர்ந்திடு நீரரே ஒரு சிறிதுணர்வார்" எனச் சுப்பிரமணியப் பிரபாவம் பேசும் இடங்களும் ஆழ்ந்த சிந்தணேக்குரியவை. தந்திரம் - ஆகமம். கந்தபுராணம் தோன்றிப் பன்னூறு வருடங்களாகியும், அதனே மடங்கள் பேணும் முறையிற் பேணுமை, பொரு ணூலின் அருமை தெரியாமையேயாம். தெரியாமைக்குக் காரணம்,

"முந்தொரு காலத்தின் மூவுல கந்தன்னில் வந்திடு முயிர்செய்த வல்வி&ா யதனலே அந்தமில் மறையெல்லா மடித&ல தடுமாறிச் சிந்திட முனிவோருந் தேவரு மருளுற்குர்''

என்ற கந்தபுராண த்துப் பாயிரப் பாடல்கொண்டு சிந்திக்கத் தக்கது.

கந்தபுராணத்தின் அருமையை அறிந்து அதனே உச்சி மேற்கொள்ளவைத்தவர் ஆறுமுகநாவலர் பெருமான். கந்த புராணம் பாற்சமுத்திரம். ஐயர் அவர்கள், தம் அறிவாகிய மந்தரமலேயை நாட்டிக் கந்தபுராண சமுத்திரத்தைக் கடைந்து நவநீதமாகிய அமிர்தத்தைத் திரட்டி நமக்கு நல்கியிருக்கின்ருர்கள். நவதீதம் - வெண்ணெய்.

கந்தபுராண நவநீதம், கிடைப்பதற் கரிதாயபோது யாழ்ப்பாணக் கூட்டுறவுத் தமிழ் நூற்பதிப்பு வீற்பனேக் கழ கம் இரண்டாவது பதிப்புச்செய்து உபகரித்திருப்பது பெறற் கரியதொரு பேறேயாம்.

அரியநூல்களேப் பதித்து வெளியிட வேண்டும் என்கின்ற ஆர்வம், கழகத்தலேவர் திரு. சி. சிவகுருநாதன் எம். ஏ. அவர்கள்பாற் குடிகொண்டிருப்பது பாராட்டியமையாது.

கலாசாலே வீதி, திருநெல்வேலி, யாழ்ப்பாணம். 8-8-1969

சி. க.



# ஸ்ரீ காசிவாசி செந்திநாதையர்

# ஸ்ரீ காசிவாசி செந்திநாதையர் மகாவித்துவான் பிரம்மழீ சி. கணேசையர் ஏழுதியது

இவர் ஏழாஃயென்னுமூரிலே கிறீஸ்தாப்தம் 1848-க் குச் சமமான கீலகவருடம் ஐப்பசிமாதம் 2-ந் தேதியில் சிந்நயஐயர் என்பவருக்குப் புதல்வராகப் பிறந்தார். பிறந்து ஐந்தாம் வயசிலே வித்தியாரம்பஞ் செய்யப்பெற்றுப் புன்னுலேக்கட்டுவனில் தமது மாமனுராய் விளங்கிய கதிர் காமையர் என்பவரிடம் தமிழுஞ் சம்ஸ்கிருதமும் கற்று வந்தார். இளமையிலேயே அன்பு, அருள், வாய்மை முதலிய நற்குணங்களெல்லாம் இவரிடத்து அமைந்து விளங்கின. வய தில் இவர் பத்தாம் யாழ்ப்பாணத்து தமது மத்திய கல் லூரியிலே சென்றுசேர்ந்து ஆங்கிலக்கல்வி கற்று வந்தனர். இருபதாம் வயசிலே ஆங்கிலங்கற்றலே விடுத்து நல்லூர்ச் சம்பந்தப்புலவரிடஞ் சென்று அவரிடந் தமிழ் இலக்கிய இலக்கணங்களேக் கற்று அவற்றில் வல்லவராஞர். கி. பி. 1871-ம் ஆண்டிலே தந்தையாரோடு இந்தியாவுக்குச் சென்று சிதம்பரம் முதலிய தலங்களேத் தரிசித்து மீண்டனர். பின்னர் 1872-ம் ஆண்டிலே வண்ணுர்பண்ணேயில் ஆறுமுக நாவலரவர்களால் தாபிக்கப்பட்ட சைவ வித்தியாசாலே யிலே ஆறுவருடமும், அவருடைய ஆங்கில வித்தியாசாலே யில் ஒருவருடமும் ஆசிரியராகவிருந்து கற்பித்தனர். அக் காலத்தில் நாவலருடைய சமயப்பிரசங்கங்களே இவர் தவ ருது கேட்டுவந்தார். நாவலர் எழுதிய ''விவிலிய குற்சிதம்'' என்னும் நூலயும் இவரே யச்சிட்டு வெளிப்படுத்தினூர்.

இவர் வண்ணுர்பண்ணே வாசரும் சைவசித்தாந்தத் துறையில் வல்லுநருமாகிய விசுவநாதையர் என்பவருக்குப் புதல்வியும், சோதிட சாஸ்திர வல்லுநராகிய சபாபதி ஐபருக்குச் சகோதரியுமாகிய சிவகாமியம்மையாரை விவா கஞ்செய்து மீஞட்சியம்மையென்னும் ஒரு புதல்வியைப் பெற்றூர். சிலவாண்டு கழித்து இவருடைய மனேவியார் தேக வியோகமடைந்தனர். 1878-ம் வருடத்திலே இவர் நாவலர் வித்தியாசாலேயைவிடுத்து இந்தியாவுக்குச் சென்றூர். இவர் இந்தியாவுக்குச் சென்று மலேயாளத்தின் தலேநக ராகிய திருவனந்தபுரத்திலே பிரதம நீதிஸ் தல நீதிபதியாய் விளங்கிய ஸ்ரீமான் தா. செல்லப்பாபிள்ளே என்பவரது உதவியாலும், ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் எழுதி அனுப்பிய நன்னடக்கைப் பத்திர உதவியாலும், அங்குள்ள சுப்பா சாஸ்திரியாரிடத்தும், அரண்மனேச் சம்ஸ்கிருத பரீட்சாதி காரிகளுள் ஒருவராகிய பிரஹ்மஸ்ரீ அனந்தகிருஷ்ண சாஸ் திரியாரிடத்தும் காவியம் தர்க்கம் வியாகரணம் முதலிய வடமொழிக் கருவிநூல்களேக் கற்று வந்தார். நாவலரெழு திய நன்னடக்கைப்பத்திரம் வருமாறு:-

ம-п- ள ஸ்ரீ சி, செந்திநாதையரை யான் ஏழுவருட காலம் அறிவேன். ஆறுவருடம் என்னுடைய தமிழ் வித்தியா சாலேயிலும், ஒருவருடம் என்னுடைய இங்கிலீஷ் வித்தியா சாலேயிலும் உதவி உபாத்தியாயராக இருந்து கமது கடமை பைச் ஜாக்கிரதையோடு பிறழாமல் நடத்திக்கொண்டு வந்தவர். ஒழிவுள்ள பிறநேரங்களிலே நான் பொது நன்மை யின் பொருட்டு எடுத்துக்கொண்ட பிறகருமங்களேயு நிறை வேற்றினவர்,

இங்ஙனம்,

யாழ்ப்பாணம், 1879-ம் ஞூ புரட்டாதி மீ 19 உ க. ஆறுமுகநாவலர்.

இவர் திருவனந்தபுரத்திலே யிருந்து கற்றுவருங் காலத் திலே நாவலர் தேகவியோகமடைந்தார். அவர்பிரிவைக் குறித்து இவர் பல இரங்கற் பாக்களேப் பாடியுள்ளார். இவர் பாடிய பாக்களுட் சில பின்வருவன:

#### வெண்பா

வன் ரெெண்டன் நாவலர் கோன் வாழ்வா வதுமாய மென்றுரைத்த தேவாரத் தின்பொருளே — நன்றியுடன் சிந்கைசெய்தேன் நாவலனே செத்தாய்நீ யென்பதனுற் புத்திநொந்து போதமிக்க போது.

நன்னடக்கைப் பத்திரிகை நாவலனே நீயனுப்ப என்னதவஞ் செய்தேனே யானறியேன் — அன்னதனு ளுள்ளசில வாசகங்க ளுற்றுணரும் போதெல்லாம் வெள்ளம் பொழியும் விழி.

#### கட்ட2ளக் கலித்துறை

தேவாரம் யான்சொலக் கேட்டுமகிழ்ந்து கிரத்தையுடன் பூவாதி கொண்டு புரிசிவ பூசைப் பொலிவழகும் பாவாணர் மெச்சச் செயும்பிர சங்கமும் பார்த்தினிநான் நாவார வாழ்த்திடு நாளுமுண் டோநல்லே நாவலனே.

பின்னர்த் தந்தையாரின் அழைப்புக்கிணங்கித் திருச் செந்தூர் பழனி ஆகிய தலங்களேத் தரிசித்துக்கொண்டு யாழ்ப்பாணம் வந்தார். பின்பு இவர் கொழும்பு ஸ்ரீமான் தம்பையா முதலியாருடைய வேண்டுகோளுக்கிணங்கிக் கொழும்புசென்று அவருடைய தருமசத்திரத்திலே 1880-ம் ஆண்டு தைமாதந்தொடக்கம் ஆறுமாசகாலம் வரையும் வைதிக சைவசித்தாந்த பரமாக உபந்நியாசங்கள் செய்து வந்தார். பின்னர் அங்குநின்றுங் கதிர்காமயாத்திரை செய் தார். அங்கேயிருந்து உபவாசத்தோடு கந்தபுராணத்தைப் பன்னிருதினத்துட் படித்து முடித்து யாழ்ப்பாணம் வந்தார்: பின் 1882-ம் ஆண்டு மறுபடியும் இந்தியாவுக்குச் சென்று திருநெல்வேலியில் உள்ள சைவ வித்தியாசாலே யொன்றில் ஆசிரியராய் அமர்ந்து சமயபாடத்தோடு இலக்கிய இலக் கண பாடங்களேயுங் கற்பித்து வந்தார். 1883-ம் ஆண்டு திருநெல்வேலியிலுள்ள முனிசீப், திருவாளர் சுப்பிரமணிய பிள்ளேயால் நடத்தப்பெற்றுவந்த ''சுஜனமநோரஞ்சனி'' என்னும் பத்திரிகைக்கு உதவிப் பத்திரிகாசிரியராகவிருந்து உதவிபுரிந்துவந்தார். அக்காலத்தில் சாத்தூர் உதவிப் பதிவுக் காரியஸதராகிய சாமுவேல் சற்குணர் என்பவர், ''சாணுரெல்லாஞ் கூடித்திரியர்'' என்னுங் கருத்தினேடு ஒரு புத்தகத்தை யெழுதி யச்சிட்டு வெளியிட்டனர். அதுகண்ட கிறிஸ்தவர்கள் இவரை அப்புத்தகத்திற்கு மறுப்பு எழுதித் தரும்படி வேண்ட இவர், ''சாண் கூடித்திரியப் பிரசண்ட மாருதம்'' என்னும் புத்தகத்தை யெழுதிக்கொடுத்து வெளி யிடுவித்தார். இதைக்கண்டு சற்குணரும் பிறரும் இவர்மீது ''அவதூற்றுப் பத்திரிகை'' ஒன்றை எழுதி வெளியிட்டார் கள். அத?னக் கண்ணுற்ற இவர் அந்தச்சாணுர்கள்மீது

வழக்குத் தொடுத்தார். விசாரணேயில் சாணுர்கள் குற்ற முடையவராகக் காணப்பட்டுத் தண்டிக்கப்பட்டார்கள்.

இவர் ஒருமுறை திருநெல்வேலியிலுள்ள திருஞானசம் பந்தமூர்த்தி நாயஞரது ஆலயத்திலே ''ஞானத்தின் றிரு வுருவை'' என்னும் முதஃவுடைய பெரியபுராணத்திருவிருத் தத்தைப் பீடிகையாகக்கொண்டு ஓர் உபந்நியாசஞ் செய் தார். அது ''சுஜனமநோரஞ்சனி'' என்னும் பத்திரிகையில் பிரசுரிக்கப்பட்டது இதனேக்கண்டு மகிழ்ந்த கோயமுத்தூர்ச் சைவசித்தாந்த சபை அக்கிராசனராகிய திருச்சிற்றம்பலப் பிள்ளே என்பவர் இவரை ஆங்கு வரும்படி விரும்பிக்கேட் டார். இவருமதற்கியைந்து அவ்வாண்டு ஆவணிமாதத்திற் புறப்பட்டு பேலேச்சிதம்பரம் எனப்படுந் திருப்பேரூரை யடைந்து ''உலகெலாமுணர்ந் தோதற்கரியவன்'' என்று தொடங்கும் பெரியபுராணக் காப்புச்செய்யு2்ள யும் ''அளவா யளவதனளவாய்'' என்று தொடங்கும் பேரூர்ப் புராணத் திருச்செய்யுளேயும் பீடிகையாகக்கொண்டு பேரூரைச்சார்ந்த கோயமுத்தூர்ச் சைவசித்தாந்த சபையிலே ஓர் உபந்நியா சஞ்செய்தார். பின்னர் கலியாணசுந்தரம்பிள்ளே யென்பவ ரது அழைப்புக்கிணங்கி உடுமலேப் பேட்டைக்குச் சென்று அங்கு சில வைதிகசைவ உபந்நியாசங்கள் செய்தார். அப் பாற் காசிக்குச்சென்று சிவாலய தரிசனஞ்செய்துகொண்டு அணித்தாகவுள்ள ''சிக்களூர்'' என்னுமிடத்தையடைந்து அங்குள்ள ஐரோப்பிய வைத்தியசாலேயில் ''பண்டிற்'' என் னும் மாசிக சஞ்சிகையில் அச்சிடப்பெற்ற ஸ்ரீ நீலகண்ட பாஷியத்தைப் பெற்றுக்கொண்டு பின்னர்த் தமது ஜெனன நாடாகிய யாழ்ப்பாணத்துக்கு மீண்டனர்.

பின்பு 1886–ம் ஆண்டில் ''கந்தபுராண நவநீதம்'' என் னும் நூலே எழுதி முடித்து, கொழும்பிலிருந்த சேர் அருணுசலந்துரை முதலிய பிரபுக்களின் பேருதவி பெற்றுச் சென்னேக்குச் சென்று அதனே அச்சிடுவித்துக்கொண்டு மீண் டார். இக்காலந்தொடங்கி இவருடைய இளேய சகோதர ராகிய சிவசம்புநாதையர் என்பவர் இவரோடு வசித்து வந்தார்.

1887-ம் ஆண்டிலே வைதிக சுத்தாத்துவித சைவ சித் தாந்தத்தில் வல்லுநராகிய இணுவில் பிரஹ்மஸ்ரீ நடரா சையர் என்பவரிடத்திலே சென்று சிவஞானசித்தியாரை அதனுரைகளுளொன்றுகிய ஞானப்பிரகாசருரையோடும் பாடங்கேட்டுவந்தார். கேட்டபின் மீளவுஞ் சென்னேக்குச் சென்று அங்கு வசித்தார். அங்கிருந்தபோது பெரியபுரா ணத்திலுள்ள ''சிவனடியே சிந்திக்கும்'' என்று தொடங்கும் செய்யுட்கு ஒருவர் கூறிய பொருளேக் கண்டித்து உண்மைப் பொருள் இதுவாமென்றுணர ''ஞானபோத விளக்கச் சூருவளி'' என்னும் நூலினே எழுதி வெளியிட்டார். பின்னர் சேலம் ஜில்லாவைச் சேர்ந்த திருப்பற்றூருக்குச் சென்று அங் கிருந்து ''அமிர்தபோதினி'' எனப் பெயரிய வாரவெளியீ டொன்றை 1888-ம் ஆண்டில் ஆரம்பித்துச் சிலகாலம் நடாத்திவந்தார். அக்காலத்திலே சென்னேயிலுள்ள கிறிஸ்த வருட் சிலர் ''சிவனுந் தேவஞ்'' என்னுந் தலேநாமத்தைக் கொண்ட துண்டுப் பிரசுரமொன்றை வெளியிட்டனர். இத ணேக் கண்ணுற்ற, சென்னேக் காசிச் செட்டியாரது வீதியிலே யுள்ள 'இந்து லகுலேக' சங்கத்தின் தலேவராகிய சை. இரத் தினச்செட்டியார் என்பவர் இவரை ஒரு கண்டனம் எழுதித் தரும்படி கேட்டார். அதற்கிணங்கிச் ''சிவனுந் தேவனு என்னுந் தீயநாவுக்கு ஆப்பு'' எனப்பெயர் கொடுத்து ஒரு நூலே யெழுதிக் கொடுத்தார். இதுவும், ''வஜ்ரடங்கம்'' என்னும் வேருரு நூலும் ''கிறிஸ் துமத கானன குடாரி'' என்னும் பெயரிஞேடு அச்சங்கத்தாரால் அச்சிடப்பெற்று வெளிவந்தன. பின் அச்சங்கத்தினர் இவரையழைத்து ஓர் உபந்நியாசஞ் செய்வித்தனர். அப்பொழுது சிதம்பரம் ''பி<mark>ரஹ்ம வி</mark>த்தியா'' பத்திராதிபரும் பல பண்டிதர்களும் கூடியிருந்தனர். இவருக்கு அச்சங்கத்தின் உறுப்பினர் ஒரு வரால் ''கிறிஸ்துமத கானன குடாரி'' என்னும் பட்டம் அளிக்கப்பட்டது. இன்னும் திருமங்கலக்குடிச் சூரியஞர் கோயில் அதி வருணுச்சிரம ஆசாரிய வரிய சைவசமய பரி பாலக ஸ்ரீ சிவாக்கிர யோகீந்திர ஞான சிவாசாரிய சுவாமிக

XV

ளாதீனத்து ஸ்ரீலஸ்ரீ முத்துக்குமார தேசிகர் என்பவர் இவ ருக்கு எழுதி விடுத்த கடிதத்திற் கண்ட,

''நிறைகல்வி தவவொழுக்கஞ் சான்ருண்மை கண்ணேட்ட நெடுகு மன்பு பொறைமேன்மைச் சிவஞான முதிர்ச்சியநு பூதிமுதற் குணங்க ளெல்லாம் குறையாம னிறைசெந்தி நாதமறை யோய்நின்னேக் குறித்தியா மிட்ட மறைவாய்மைச் சித்தாந்த சிகாமணியாம் பெயர்பிறர்க்கு வழங்க லாமோ.''

என்னுஞ் செய்யுளால் இவருக்குச் ''சித்தாந்த சிகாமணி'' என்னும் பட்டத்தை முத்துக்குமாரதேசிகர் என்பவர் அளித் துள்ளார் என்பது தெரிகிறது.

இன்னும் 1888-ம் ஆண்டில் ''ஞானரத்தினைவளி'' என் னும் ஒரு நூலே எழுதி இவர் வெளியிட்டார். அக்காலத்துச் சந்நியாசி ஒருவர் சென்னேத் தங்கசாலேத்தெருவில் ''சூத சம்ஹிதாப்'' பிரசங்கஞ் செய்துவந்தார். அவர் பிரசங்கஞ் செய்யும்போது அறுபக்து மூன்று நாயன்மார்களுட் சிலரைத் தூஷித்து வந்தார். இதனேயறிந்த இவர் ''வீரபத்திராஸ் திரம்'' என்னும் ஒரு நூலேயெழுதி, அச்சந்நியாசியாரது போலி நியாயங்களேத் தசர்த்தார் பின் திருவாளர்கள்; கு. ஸ்ரீநிவாச சாஸ்திரியார், சை. இரத்தினச்செட்டியார், 'விஜயத்துவச' பத்திராதிபர் முதலிய பெரியார்களது கருத் துக் கிசைந்து ''விவிலிய குற்சித கண்டன திக்காரம்'' என் னும் நூலேயெழுதி யச்சிட்டு வெளியிட்டார். இது ஆறுமுக நாவலர் எழுதிய விவிலிய குற்சிதத்துக்குக் கிறிஸ்தவரால் எழுதப்பெற்ற மறுப்புக்கு மறுப்பாசு அமைந்தது.

இவர் 1888-ம் ஆண்டு தொடங்கி 1898-ம் ஆண்டுவரை யும் காசியிலே வசித்துவந்தார். அதஞல் இவர் காசிவாசி செந்திநாதையர் எனவும் அழைக்கப்படுவர். அங்கு வசிக்கும் காலத்திலே சிதம்பரம் ''பிரஹ்மவித்தியா'' முதலிய பத்திரிகைகளிலே வைதிக சைவ சித்தாந்தத்துக்கு மாருக வெளிப்போந்த பல விஷயங்களேக் கண்டித்து எழுதிய விஷயங்களே ''இந்துசா தனம்'', ''விவேக திவாகரன்'', ''நாகை நீலலோசனி'', ''விஜயத் துவஜம்'', ''வெற்றிக் கொடியோன்'' முதலிய பத்திரிகைகளிலே வெளிப்படுத்தி வந்தார். இவர் 'இந்துசாதன'ப் பத்திரிகையில் வெளிப்படுத் திய''வைதிக சுத்தாத்துவித சைவசித்தாந்தசமயம்''என்னும் விஷயத்தைக் குறித்த கட்டுரைகளேத் தொகுத்து யாழ்ப்பா ணத்து நல்லூர் ஸ்ரீலஸ்ரீ த. கைலாசபிள்ளே யவர்கள் செந்தி நாதயோகிகளால் இயற்றப்பெற்றன என்னும் முகவுரை யோடு ஏவிளம்பி வருடம் சித்திரை மாசம் அச்சிட்டு வெளி யிட்டுள்ளார்கள்.

1898-ம் ஆண்டிலே இவர் காசியைவிட்டுச் சென்னேக்கு அணித்தாகவுள்ள திருவொற்றியூரையடைந்து அங்குச் சில காலம் வசித்தபின் அங்குள்ள பழவேற்காடு என்னும் சிற் றூரிற் சென்று அங்கு வசித்தனர். அப்போது திருவாளர் சோமசுந்தரநாயகர் என்பவரது விருப்பப்படி சென்னேயி லுள்ள ஏகாம்பரேஸ்வரர் சந்நிதானத்திலே ஓர் உபந்நியா சம் செய்தார்.

மேலும் இவர் அங்கிருக்குங் காலத்திலே, சிந்தாதிரிப் பேட்டையிலுள்ள அறிஞர் சிலரால் கூட்டப்பெற்ற சபைக்கு இவர் அக்கிராசனராயும் யாழ்ப்பாணத்து மேலேப்புலோலி நா கதிரைவேற்பிள்ளே சிறந்த உபந்நியாசகராயும் இருந்தார் கள். ஒருநாள் மாயாவாதத்தை நிராகரித்து கதிரைவேற் பிள்ளே அவர்கள் செய்த பிரசங்கத்தைக்கேட்ட சபையோர் அவருக்கு 'மாயாவாத துவம்ச கோளரி' என்னும் பட்டப் பெயரை இவரால் அளிப்பித்தார்கள்.

பின்னர் இவர் 1901-ம் ஆண்டு பாண்டிநாட்டிலுள்ள சிவஸ்தலங்களேயும் குகஸ்தலங்களேயும் தரிசித்துக்கொண்டு அமராவதி புத்தூரின் கண்ணே வசிப்பவரும் மதுரைமீஞடசி யம்மை கோயிலின் தேவஸ்தானசபை அங்கத்தவருள் ஒருவருமாகிய திருவாளர் வயி. நாக. ராம. இராமநாதச் செட்டியார் என்பவர் விரும்பிய பிரகாரம் மதுரையம்மை குருபூஜா மடத்திலே வசித்து வந்தார். அப்பொழுது மதுரையிலுள்ள ''பிரஹ்ம ஞான சபா'' மண்டபத்திலே திருவாளர் திரவியம்பிள்ளே என்பவர் வேண்டிக்கொண்டபடி ஓர் உபந்நியாசம் செய்தார். 1902-ம் ஆண்டில் சுப்பிரமணி யப் பெருமான் எழுந்தருளியிருக்கும் ஸ்தலமாகிய திருப்பரங் குன்றத்துச் சந்நிதி வீதியிலுள்ள மயில் மண்டபத்துக்குக் கீழ்ப்புறத்திலே ஒரு வித்தியாசாலேயைத் தாபித்து அதற்கு ''வைதிக சுத்தாத்துவித சைவ சித்தாந்த வித்தியாசாலே'' எனப் பெயர்சூட்டி அதில் மாணுக்கர்களுக்கு சம்ஸ்கிருதந் தமிழ் ஆங்கிலம் ஆகிய பாஷைகளிலுள்ள நூல்களேக் கற்பித்துக்கொண்டு வந்தார்.

பாலவனத்தஞ் ஜமிந்தாரும் நான்காவது தமிழ்ச் சங்க ஸ்தாபகருமாகிய ஸ்ரீமான் பாண்டித்துரைத் தேவர் விரும்பிய வண்ணம் 'செந்தமிழ்' என்னும் பத்திரிகைக்குத் 'திருப்பா சுரம்'; 'உள்ளது', 'திருச்சிற்றம்பலம்', 'கடவுள்' என்னும் தலேயங்கங்களோடு கூடிய விஷயங்களே எழுதி உதவிஞர். இவ்விஷயங்கள் 'செந்தமிழ்' முதலாந் தொகுதியிலும், இரண்டாந் தொகுதியிலும் வெளிவந்துள்ளன. மதுரைத் தமிழ்ச்சங்கத்தார்''ஞானுமிர்தம்'' என்னும் நூலேத்திருத்தி அச்சிட்டபோது இவரும் அவர்க்குவேண்டிய உதவிபுரிந்தனர்.

''வைதிக சுத்தாத்துவித சைவ சித்தாந்தப்படம்''எனப் பெயரிய பிரணவப் படமும் இவரால் 1904-ம் ஆண்டிலே அச்சிட்டு வெளியிடப்பட்டது. கருங்குழி இராமலிங்கபிள்ளே யின் பாடல் காரணமாகப் புலோலிக் கதிரைவேற்பிள்ளேச் கும் அச்சென்னேயிலுள்ளார் சிலருக்கும் சென்னேப் பிரதம நீதிஸ்தலத்தில் ஒரு வழக்கு நடைபெற்றது. அவ்வழக்கிற் சாட்சி பகர்ந்தவர்களில் இவரும் ஒருவர். வழக்கு முடிந்த பேன்னர் பிள்ளேயவர்கள் இவருக்கு எழுதி விடுத்த கடித சாரமும் பாக்களும் வருமாறு:

''நீதிபதி முதற் பலரும் வியப்புறச் சுவாமிகள் எழுந் தருளித் திருவாய் மலர்ந்தருளிய வாக்கன்றே எமக்கு இப் பெருஞ் செயத்தை உண்டாக்கிற்று! இஃது எல்லாரும் அறிந்ததொன்றே. சுவாமிகள் பரங்குன்று நோக்கி என்னேப் பார்த்து ''நின் வழக்கு நினக்குச் செயமாகவே முடியும்; அங்ஙனமின்றி மாறுபட வரின் நீறுகண்டிகை வேல்மயில் என்பவற்றை வேண்டிலன்'' என அன்பால் நைந்து அருளிய ஆசிமந்திரம் என் மனத்தை விட்டகலாது. இத்துணே அன்பும் ஆர்வமும் உளவேல் எமக்கு அபஜெயமும் எய்துவதாமோ?

''செந்தூர்நங் குசுக்கடவுள் போலைனக்குத் தலேக்கருணே செய்வோய் நாளும் நந்தூருங் கரத்தார்க்கு மறிவரிய பரம்பரன் ற னலத்த ஞானம் வந்தூரு மெய்யுளத்த வடமொழியுந் தென்மொழியும் வரம்பே கண்ட நந்தோமின் மெய்ப்புலவ சித்தாந்த பாநுவென நவில நின்றேய்.

அன்பதுவே யுறுப்பாக வருட்கு ழாம் வடிவாக வழகே வாய்ந்த இன்பதுவே குணஞசு வியைசிவமே யுணர்வாக வெழிற்சித் தாந்தம் என்பதுவே கலஞசு விதை மித்த ரெழிலாக விளங்குஞ் செந்தி முன்பதுவா நாதப்பேர் நாவலசற் குருமணியே முறையைக் கேட்டி,

என்னுடலு முயிர்தானு நீயன்ரே வென்பொருளே யெனக்கு வாய்ந்த மன்னடலே பெரும்பேற்றுக் குணக்குன்றே யடிகளை வாழ்த்த லன்றிப் பின்னெதையா னின்றிறத்துச் செய்குவன்கா ணிவ்வுலகிற்

பிறந்தே கற்ற அன்னபய னீயன்ருே வடைகின்ருய் புகழ்மிக்கோ யையா வையா.

தம்மையே புகழ்ந்தென்னு முகலதுள திருவருட்பாத் தன்னேக் கொண்டே எம்மையோர் தம்மையும்நான் புகழ்ந்கதிலே யிதுகாறு மின்பே யீது மெய்ம்மையே நீயெனக்குச் சற்குருவாய் விளங்கவினின் மீது பாட அம்மையால் வந்ததன்றே நினக்கியான் கூறலிச்சை யன்ருன் மாதோ.''

என்பன முதலியன. பாக்களுட் சில விரிவஞ்சி விடப்பட்டன.

1906-ம் ஆண்டில் இவர் தேவகோட்டைச் சைவ சீல ராகிய திருவாளர்கள்: அரு. சோம. சோமசுந்தரச் செட்டி யார், மெ. அரு. நா. இராமநாதச்செட்டியார் ஆகிய இருவ ருடைய பொருளுதவியைப் பெற்றுச் செந்திநாதைய சுவாமி யந்திரசாலே என்னும் பெயரால் ஓர் அச்சியந்திரசாலேயை நிறுவித் தாமெழுதிய நீலகண்ட பாஷ்யத் தமிழ் மொழி பெயர்ப்பு, ஸ்ரீ சீகாழிப் பெருவாழ்வின் ஜீவகாருண்ய மாட்சி, வைதிக் சுத்தாத்துவித சைவசித்தாந்த தத்துவப்பட விஞவிடை, வீவிலிய குற்சிதக்குறிப்பு முத<mark>லிய நா</mark>ல்களே அச் சிட்டு வெளியிட்டார். கோட்டையூரில் வசித்த சந்நியாசி யார் ஒருவர் , ஆதி சைவகுலத்தில் உதித்தவனது முகத்தைத் தகர்க்கும் கோல் எனப் பொருள்தரும் ''ஆதி சைவ நாமக \*கவுலேயக முகபங்க †முற்கரம்'' என்னும் புத்தகவாயிலாக வம்,''தாந்திரீக துண்டகண்டனம்''என்னும் புத்தகவாயிலாக வும் சிவாகமங்களேயும் ஆதி சைவர்களேயும் கண்டித்தார். இவர் இவ்விரு நூல்களேயும் முறையே, ''வச்சிர தண்டம்'', ''தாந்திரிக துண்ட கண்டன கண்டனம்'' என்னும் இரண்டு நூல்களே எழுதிக் கண்டித்தார். இவர் எழுதிய இவ்விருநூல் களும் 1910-ம் ஆண்டிலே அச்சிடப்பட்டன. இன்னும் இவ ரியற்றிய ''மகாவுக்கிர வீரபத்திராஸ்திரம்'' என்னும் நூல் சாம்பவ ஸ்ரீ சதாசிவபண்டித சிவாசாரியராலும், ''சிவஞான போத வசஞலங்காரதீபம்'', ''தேவாரம் வேதசாரம்'' என் னும் நூல்கள் புரசைச் சுந்தரமுதலியார் புதல்வர் ஏகாம்பரம் முதலியாராலும், ''தத்துவ விளக்கம் மூலமும் உரையும்'' மதுரை ஜில்லாவைச் சேர்ந்த காரைக்குடி ஆ. வி. பழ. சிதம்பரச் செட்டியாராலும், ''சைவ வேதாந்தம்'' என்னும் நூல் மேற்படியூர் முத்த. வெ. வெள்ளேச்செட்டியாராலும் அச்சிடுவிக்கப்பெற்று வெளிவந்தன.

இவ்வாறு சைவத்தொண்டு புரிந்துவந்த இவர் சிலநாட் சுரநோயாற் பீடிக்கப்பட்டிருந்து சென்ற இரத்தாட்சி எு வைகாசி மீ உ-ந் வ (15-5-1924) வியாழக்கிழமை பிற்பகல் 3 மணியளவில் சிவசிந்தையோடு தேகவியோகமடைந்தார்.

—ஈழநாட்டுத் தமிழ்ப்புலவர் சரித்திரம்.

noolaham org Laavanaham org

× \* கவுலேயக 🛥 குலத்துதித்தவன் † முற்கரம் 🛥 கோல் Digitized by Noolaham Foundation

# உபோற்காதம்

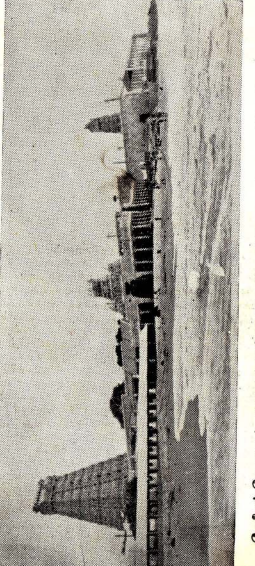
''திகடசக்கரச்செம்முகமைந்துளான்'' என்னுந் தலேக் காப்பமகல். ''பாராதியேனேப் பொருளாகி'' என்னுங் கடைக்காப்பு இறுதியாகக் கச்சியப்பசிவாசாரியசுவாமி அருளிச்செய்யப்பட்ட அத்தியற்புத அதிமதுர களால் திவ்விய வாக்காகிய கந்தபுராணத்தினின்று சாரமாகத் திரட்டிச் செய்யப்பட்டமையால், இந்நூலுக்குக் கந்த புராண நவநீ<mark>தம் எ</mark>ன்று பெயர் கொடுக்கப்<mark>பட்</mark>டது.

எவர்களுக்கும் இயல்பாகவே இனிமைபயக்கும் பால் தேன் சர்க்க<mark>ரை</mark> முதலியவை வாயிலாக வைத்தியன் ஆயள்வே தப்பிரகாரம் நோயாளிக்கு மருந்து கொடுத்து நோய் நீக்குமாறுபோல, எவர்களுக்கும் இயல்பாகவே இன்பம்பயக்கும் வீரம் பயம் சிருங்காரம் இழிவு புகழ் வியப்பு கருணே நகை உருத்திரம் என்னுங் காவியரசங்கள் வாயிலாகக் கச்சியப்பசிவாசாரியார் பதியிலக்கணமுதலிய வைகளே நமது புல்லறிவுநீங்க உபதேசித்தருளிஞர்.

கந்தபுராணத்துண்மைப்பொருளே ஆராயா தவர்கள் விபரீ தார்த்தங்கொண்டு சிவசுப்பிரமணியக்கடவுளே இகழ்ந்து அதிபாதகர்களாகிய சிவத்துரோகிகளாய் எரிவரய் நரகத் துக்கு இரையாகாவண்ணம் புழுத்த நாயினுங்கடையேகுகிய தமியேன் பாருக்குள்ளே கலியுகத்திலே கண்கண்ட பரம தெய்வமாகிய முருகக்கடவுளுடைய திருவடித் தாமரைகளேச் சிந்தித்துத் துதித்து வணங்கி, சைவசித் தாந்த சமயத்தின் உயர்வை யுணர்த்துதற்குச் சமயப் பிர கரணத்தை முதற்கண்ணும்; இச்சமயத்திற்குரிய நூல்கள் இவைகள்தாம் என உணர்த்தற்கு வேதாகமப்பிரகரணத் தை இரண்டாவதாகவும்; வேதாகமங்களிலே சொல்லப் பட்ட பொருள்கள் பதி பசு பாசமாமென உணர்த்தற்குப் பதிபசுபாசப்பிரகரணத்தை மூன்றுவதாகவும்; வேதாக மங்களிலே யமைந்த சரியையாதி நிலேகளிலே நின்று சிவ பெருமானே வழிபடல்வேண்டுமென்பதை உணர்த்தற்குச் சரியாபாதா திப்பிரகரணங்களே நான்கு ஐந்து ஆறு ஏழா வதாகவும்; சரியையாதி பாதங்களிலே நின்று உறுதிபெறு தற்கு அன்பு ஒரு தலேயாக வேண்டப்படுமென்பதை உணர்த் தற்குப் பக்திப்பிரகரணத்தை எட்டாவதாகவும் அமைத் துக<mark>் கந்தபு</mark>ராண நவநீதமென்னும் இச்சிறு நூலே இயற்றி னேன்.

குற்ற மேதெரி வார்குறு மாமுனி சொற்ற பாவினு மோர்குறை சொல்வராற் கற்றி லாவென் கவிவமு வாயினு முற்று நாடிவல் லோருய்த் துரைக்கவே.





மேலேக் கோபுரம், சண்முக விலாசம், கேலழக்கோபுரம், சமுத்திர தீர்த்தம்.

Digitized by Noolaham Foundation

கணபதிதுணே. திருச்சிற்றம்பலம்.

# கந்தபுராண நவநீதம்

#### விநாயகர் காப்பு

தி<mark>கட சக்கரச்</mark> செம்முக மைந்துளான் சகட சக்கரத் தாமரை நாயக னகட சக்கர வின்மணி யாவுறை விகட சக்கரன் மெய்ப்பதம் போற்றுவாம்.

உச்சியின் மகுட மின்ன வொளிர்தர நுதலி னேடை வச்சிர மருப்பி னெற்றை மணிகொள்கிம் புரிவ யங்க மெய்ச்செவிக் கவரி தூங்க வேழமா முகங்கொண் டுற்ற கச்சியின் விகட சக்ர கணபதிக் கன்பு செய்வாம்.

#### சுப்பிரமணியர் காப்பு

மூவிரு முகங்கள் போற்றி முகம்பொழி கரு2ண போற்றி, யேவருந் துதிக்க நின்ற விராறுதோள் போற்றி காஞ்சி <mark>மாவடி வைகுஞ்</mark> செவ்வேண் மலரடி போற்றி யன்னு<del>ன்</del> சேவலு மயிலும் போற்றி திருக்கைவேல் போற்றிபோற்றி.

#### நூற்பயன்

இந்தி<mark>ர ராகிப் பார்மே</mark> லின்பமுற் றினிது மேவிச் சிந்தையி னி2னந்த முற்றிச் சிவகதி யதனிற் சேர்வ ரந்தமி லவுணர் தங்க ளடல்கெட முனிந்த செவ்வேற் கந்தவேள் புராணந் தன்2னக் காதலித் தோது வோரே.

3

3

4

5

6

பெருமைகொர் குலந்தொறும் பிறந்து செய்திடும் விரதமுஞ் சீலமும் வினேகண் மாற்றிட வருகலும் பிறவுமா யங்கம் விட்டுயிர் பரவுதல் விடெனப் பகரு வார்சிலர்.

காலமுங் கருமழவ கடந்த தோர்பொருண் மூலழண் டோவென மொழிகின் குர்சிலர் மேலுமுண் டோசில விளம்ப விஞ்சையின் பாலுறு முணர்ச்சியே பரமென் <mark>பார்சி</mark>லர்.

ஆற்றுறு புனல்படிந் தழுக்**ந** நீக்கலார் சேற்றிடை வீழ்ந்தென மறைகள் செப்பிய நீற்ரெடு கண்டிகை நீக்கி வன்மையால் வீற்ரெரு குறிகொடு மேவ<mark> வார்சிலர்.</mark>

<mark>நின்றன துரிமையை நிகழ்த்தி மேன்மையா வென்ற2ன யயன்ற2ன யெண்ணு வார்சில ரன்றியு நின்னுட னநேகர் தம்மையு மொன்றென வேநி2னந் துரைக்கின் குர்சிலர்.</mark>

#### அகச்சமயம்; சைவசித்தாந்தம்

அறுசம யத்திர் கடந்தசை வத்தி னன்றிவீ டிலதெனத் (தெளிந்து பிறரறி யாது தொன்மைபோ லிருந்து பிஞ்ஞகன் மீது கன்மலரா லெறிதர தேர ரன்பர்தங் கலிங்க மெழிலிக ணாணத்தலுஞ் சிரத்தை முறைபுரி சிலேமேன் மோதினேர் முதலோர் முத்திபெற் றுடையதம் மூதூர்.

#### கந்தபுராண நவநீதம்

# வாழ்த்து

வான்முகில் வழாது பெய்க மலிவளஞ் சுரக்க மன்னன் கோன்முறை யரசு செய்க குறைவிலா துயிர்கள் வாழ்க நான்மறை யறங்க ளோங்க நற்றவம் வேள்வி மல்க மேன்மைகொள் சைவ நீதி விளங்குக வுலக மெல்லாம்.

#### முதலாவது

#### சமயப்பிரகரணம்

புறப்புறச்சமயமும், புறச்சமயமும், அகப்புறச் சமயமும், அகச்சமயமுமெனச் சமயம் நான்கு வகைப் படும். அவற்றுள், புறப்புறச்சமயம் உலோகாயதம், நால் வகைப் பௌத்தம், ஆருகதமென அறுவகைப்படும். புறச்சமயம் தருக்கம், மீமாஞ்சை, ஏகான்மவாதம், சாங் கியம், யோகம், பாஞ்சராத்திரமென அறுவகைப்படும். அகப்புறச்சமயம் சைவம், பாசுபதம், மகாவிரதம், காளா முகம், வாமம், வைரவமென அறுவகைப்படும். அகச் சமயம் பாடாணவாதசைவம், சங்கிராந்தவாதசைவம், அவிகாரவாதசைவம், பரிணுமவாதசைவம், சுத்தசைவம், பேதவாதசைவம் என அறுவகைப்படும். இந்நால்வகைச் சமயங்களினுந் தலேயாய் விளங்குவது, சைவ சித்தாந்த மேயாம்

#### புறச்சமயங்கள்

தன்னல் மாதரை நண்ணு மின்பமே புன்னரு முத்தியென் றுட்கோள் வார்சில ரின்னன துறைதொறு மெய்தி யாவருந் துன்னரும் பிரவியுட் (ரன்ப நீங்கலார், அறிந்தறிந் துயிர்தொறு மதுவ தாகியே பிறந்திறந் துணர்வெலாம் பெற்று நோன்பொடு துறந்துகொன் றிட்டன துய்த்துக் கந்தமற் றிறந்திடன் முத்தியா மென்கின் ரூர்சிலர்.

#### கந்தபுராணநவநீதம்

#### பறப்புறச்சமயம்

1. உலோகாயதன் — ஈசன், கன்மம், ஆன்மா என்பன இலவாம், மகளிரிடத்தின்பமொன்றுமே பொருளா மென்பன்.

2. புத்தரிற் சௌத்திராந்திகன் — உருவம், ஞானம், வேதனே, குறிப்பு, வாசனே என்பன தொடர்ச்சியாய் அழிவது பந்தமென்றும், அவைமுற்றும் ஒழிதலே முத்தி யென்றுஞ் சொல்வன்.

 போகசாரன் – சௌத்திராந்திகனிற் சிறிதுவேறு பட்டு, அறிவு அரூபமென்றும், பிரபஞ்சம் பொய்யென்றுஞ் சொல்வன்.

4. மாத்மீகன்—அறிவும், அறியப்படுபொருளுஞ் சூளியமென்றும், அதனுலே பிரபஞ்சந் தோன்ருதென்றுஞ் சொல்வன்.

5. வைபாடிகன்—மஞ்சளும், சுண்ணும்புங் கூடிய விடத்து, சிவப்பொன்று தோன்றுமாறுபோல, இந்திரியங் கள் கூடியவிடத்துப் பிரபஞ்சந்தோன்று மென்பன்.

6. ஆருகதன்—ஞானவர்ணீயம் முதலிய எண்குணத் தையும்; பசுத்தல் முதலிய பதினெண்குணத்தையும், அர சுகம் முதலிய ஆறு குணத்தையும் விடுத்து, முன்னேக் கன்மம் புசுத்துத் தொலேந்தவிடமே வீட்டின்பமென்பன்.

#### புறச்சமயம்

 தார்க்கிகன் — வித்தியாகற்பனே, தோஷம், பிரவி ருத்தி, சனனம், துக்கமென்பவைகளேத் தனித்தனி நீக்கிச் செல்ல, முடிவினின்ற துக்கம் ஒழியுமென்றும், இதுவே முத்தியென்றுஞ் சொல்வன்.

2. மீமாஞ்ச<mark>கன்</mark>—வேதம் அநாதியென்றும், ஈசனே வேண்டாது கன்மமே பலத்தைக் கொடுக்குமென்றுஞ் சொல்வன். 3. மாயாவாதி—சுத்தமாகிய பரப்பிரமம் மாயோபாதி யினுலே வாதிக்கப்பட்டுச் சரீரத்தினுள்ளே சீவான்மாவாக நிற்குமென்றும், சீவான்மாவும் விவேகஞானமடைந்து, மாயாவத்தைகடந்து, பரமான்மாவோடு கடாகாயமும் மகா காயமும் போல அபேதமாய்விடுமென்றுஞ் சொல்வன்,

4. சாங்கியன்—புமாஞகிய சுத்தபுருடன் அ<mark>றியா</mark>மை யுற்றபோது, பிரபஞ்சமெல்லாந் தானென விரிந்து நிற்ப னென்றும், விவேக ஞானம் எய்தியபோது, அவையெல் லாம் பிரகிருதிக்கே யன்றித் தனக்கில்லேயா மென்றுஞ் சொல்வன்.

5. போகி— நின்மலசத்துவ பரிணுமரூபமாகிய சித்த விருத்திகளே உன்முகமாகத் திருப்பி, அவைகளே அவற்றின் முதற் காரணத்திலே ஒடுக்குதலாமென்பன்.

6. பாஞ்சராத்திரி—நாராயணர் தன்னே வழிபட்டவர் களுடைய பந்தத்தை நீக்கி, அவர்களே விரசாநதியிலே மூழ்குவித்துச் சுத்தர்களாக்கி, வைகுண்டத்திலே சாரூபத் தைக் கொடுப்பர் என்பன்.

#### அகப்புறச்சமயம்

 சைவன் — சிவன் தாண்டவ பூஷணமூர் த்தியாய் அருள்வர் என் பன்.

2. பாசுபதன்—சிவன் விபூதியுஞ் ச<mark>டையு</mark>ந்தரித்த மூர்த்தியாய் அருள்வர் என்பன்,

3. மகாவிரதன்—சிவன் என்பு மாலேதரித்தமூர்த்தி மாய் அருள்வர் என்பன்.

<mark>4. காள</mark>ாமுகன்—சிவன் படிகமும் புத்திரதீபமணி**யு**ந் த<mark>ரித்தமூர் த்தியாய் அரு</mark>ள்வர் என்ப**ன்**.

<mark>5. வாமன்</mark>—சிவன் அக்கினியும் உபவீதமுந் தரித்த மூர்த்<mark>தியாய் அரு</mark>ள்வர் என்பன்.

6. <mark>வைரவ</mark>ன்—அவன் தமருக<mark>மு</mark>ஞ் சிலம்புந் தரித்த மூர்த்தியாய் அருள்வர் என்பன்.

#### கந்தபுராணநவநீதம்

#### அகச்சமயம்

1. பாடாணவாதசைவன்— ஆன்மா முத்தியிலும் சக சமலம் நீங்காது கல்லுப்போலக் கிடக்குமென்பன்.

2. சங்கிராந்தவாதசைவன்—விகார மின் றிநிற்கும் ஆன்மசந்நிதியிலே அசத்தாகிய கருவிகளே சத்தாகிய சிவத் தைச் சிவகரணமாய் நின்று அறியுமென்பன்

3. அவிகாரவாதசைவன் — கடியவெய்யிலிலே நடந் தோரால் அடையப்படுகின்ற மரநீழல் போல, பதி விகார மின்றிநிற்ப, ஆன்மாவானது தானே பக்குவமடைந்த போது ஞானக்கண்பெற்றுப் பதியைச் சேருமென்பன்

4. பரிணுமவா தசைவன் — உயிர்கெட்டுக் கூடி அரன டியில் ஒன்றுய்ப் போமென்பன்.

5. சுத்தசைவன்—ஆன்மாவுஞ் சிவமுங் கூடியவிட த்து, ஆன்மா சிவானுபவத்துக்கு உரித்தாகாதென்பன்.

6. பேதவாதசைவன்—உயிர் மெய்ஞ்ஞானஞ் சேர் ந்தபோதே மலம் நீங்கப்பெறுமென்றும் இதுவே முத்தி யென்றுஞ் சொல்வன்.

ஏகான்மவாதம் — மாயாவாதமும், பாற்கரியவாத மும், கிரீடாப்பிரமவாதமும், சத்தப்பிரமவாதமுமென நான்குவகைப்படும். ஆசீவகன், பாட்டன், பிரபாகரன், துவி தவாதி, சாத்தேயன், காபாலிகன், சூரியவாதி, மிச்சிர வாதி, கருமவாதி, சிவசமவாதி முதலாய சமயிகள் சிறிது சிறிது வேறு பாட்டோடு புறப்புறம், புறம், அகப்புறம், அகம் என்னும் நாற்கூற்றுச் சமயங்களுள்ளே அடங்கி விடுவர்.

உலோகாயதன் — பிருதுவி, அப்பு, தேயு, வாயு தத்துவங்களிலும்; ஆருகதன் குணதத்துவத்திலும்; பௌத் தன் — புத்திதத்துவத்திலும்; சாங்கியன் — பிரகிருதி தத்து வத்திலும்; மாயாவாதி—புருடதத்துவத்திலும்; காபாலி கன் — காலதத்துவத்திலும்; மகாவிரதன் வித்தியா தத்து வத்திலுமாகப் பொருந்துவர். உலோ காயதம்முதல் ஐக்கியவா தம் ஈருயுள்ள புறப்பு றச்சமயமும், புறச்சமயமும், அகப்புறச்சமயமும் என்னும் மூவகைச்சமயத் தெய்வங்கள் எல்லாம் பூதமுதல் அசுத்த மாயா தத்துவம் இறுதியாயுள்ள ஒவ்வோர் தத்துவங்களிலே நிலேபெறும். அகச்சமயத் தெய்வமாய்நின்ற அதிகார போக இலய சிவபேதங்கள் சுத்தவித்தை முதலாய ஐந்து தத்து வங்களுள் ஒவ்வொன்றிலே நிலேபெறும். அவ்வத்தெய்ங்கள் நிலேபெறுந் தத்துவமே அவ்வச்சமயங்களுக்கு முத்தி நிலே யாகும்.

மனேவிகற்பங்களேயொழித்து, ஆன்மா முப்பத்தாறு தத்துவங்களுக்குமேலே தன்னுண்மை அறிந்து சீவன்முத் தனுய், அகம் புறம் எங்கும் வியாபித்துச் சிவதருமதருமி யாய், சிவதருமமெனப்பட்ட முற்றுணர்வு, வரம்பிலின்பம், அநா <mark>திபோ தம், பேரருள்,</mark> அளவிலாற்றல், தன்வயம், இயற் கையுணர்வு, தூயமேனி என்னும் எண்குணங்களுமுடையனுப் <mark>சிவத்துவத்தைப்</mark> பெற்றுச் சிருட்டிப்படும் தன்மைமுதலி <mark>யனவின் றிச் சிவசமமா தலாகிய உண்மைமுத்தியை உணர்த்</mark> <mark>துவது சைவசித்தாந்த சமயமேயாம். காஞ்சிப்பு</mark>ராணம் ''பேயன்ன புறச்சமயப் பிணக்கு நூல் வழியனேத் தும்பிழையே யன் றி, வாயன்மை தெளிந்துசைவ சித்தாந்த வழிதேறி யதீத வாழ்விற், போயண்மி யஞ்செழுத்துந் திருநீறுங் கண்டிகையும் பொருளாக் கொண்ட, நாயன்மார் திருக்கூட்டம் பணிந்தி றைஞ்சும் பெரும்வாழ்வு நான்பெற் றேனுல்.'' தாயுமான வர்:- ''சைவ சமய மேசமயஞ் சமயா தீதப் பழம்பொருளேக், <mark>கைவந் திடவே மன்றுள்வெளி</mark> காட்டு மிந்தக் கருத்தைவிட் டுப், பொய்வந் துழலுஞ் சமயநெறி புகுத வேண்டா முத்தி தருந், தெய்வ சபையைக் காண்பதற்குச் சேர வாருஞ் செகத் தீரே." "காக முறவு கலந்துண்ணக் கண்டீ ரகண்டா காரசிவ, போக மெனும்பே ரின்பவெள்ளம் பொங்கித் ததும்பிப் பூர ணமா, யேக வருவாய்க் கிடக்குதையோ வின்புற் றிடநா மினி யெடுத்த, தேகம் விழுமுன் புசிப்பதற்குச் சேர வாருஞ் செகத் \$GT.''

#### கந்தபுராணநவநீதம்

🖙 கந்தபுராணத்திலே இரண்டு சகோதரஞானிகள் சுதை சொல்லப்படுகின்றது. ஓர்ஞானி தமையன்; மற்றவன் தம்பி. தமையன் பிரமமொன்றொழிந்து மற்றெல்லாம் பொய்யென்றும், தம்பி உலகமொன்ழெெந்து யற்றெல் லாம் பொய்யென்றும், கோடலினுல் அவ்விருவர்க்கும் எவர்களாலும் விரும்பற்பாலனவாகிய இரக்கம் வாய்மை கொடை முதலிய புண்ணியங்களிலே விருப்புமில்லே; கொலே செய்தல் களவெடுத்தல் கள்ளுணல் மாமிசம் புசித்தல் பொய்ச்சாட்சி சொல்லல் பிறன்மனேவிழைதல் வரைவின்மக ளிர் விழைதல் முதலிய பாவங்களிலே வெறுப்பு மில்லே. அவ்விருவர்க்கும் கீழும் மேலும் பொய்யாதலிஞல் நாட வேண்டியதோர் பொருளுமில்லே; ஆசாரமாயிருக்கவேண்டு மென்றேனும், தவஞ்செய்யவேண்டுமென்றேனும், விரதங் கள் அனுட்டிக்கவேண்டுமென்றேனும், பிரமசரியம் முதலிய நிலேகளின் நிற்கவேண்டுமென்றேனும், சிவனுடைய உருவக் திருமேனியைத்தியானிக்க வேண்டுமென்றேனும், சித்தமல மறுத்தல் வேண்டுமென்றேனும், மனசை விடையங்களின் வழியே செல்லாது தடுத்தல் வேண்டுமென்றேனும், கருத்து நிகழாமையினுலே தமையன் ஞானியும் தம்பிஞானியும் ஒப்பாவார். தமையன்ஞானி மாயாவாதி; தம்பிஞானி உலோகாயதன். மாயாவாதி பசுஞானி, ஆன்மாப்பிரம மென நிற்றலால்; உலோகாயதன் பாசஞானி, ஆன்மா உலகமென நிற்றலால், பசுஞானி புறச்சமயி; பாசஞானி பறப்புறச்சமயி. பசுஞானம் அசுரனுக்கு அசுரகுருவாகிய சுக்கிரனுல் உபதேசிக்கப்பட்டது; பாசஞானம் சுரனுக்குச் சுரகுருவாகிய பிரகஸ்பதியால் உப தேசிக்கப்பட்டது; சுக்கிரனுபதேசப் படலத்திரைலே பசுளுானம் பெறப்படும்; பாசஞானம் இந்திரபுரிப்படலத்தினுலே பெறப்படும். இவ்விருஞானமும் இ<mark>வ்விருதிறத்தார்க்கு</mark>ம் இவ்விருகுரவராலும் பக்குவநிலேக்கியையப் போதிக்கப்பட் டன. சிவமந்திரம் அசுரனுக்கு உபதேசிக்கப்பட்டபோது அவனுக்குப் ''பொய் கொலே களவு காமம் புன்மைகளு ருமே போற்றிச் செய்குதிதவத்தை'' என்றும், அவனுக்கே

பின்னர் பசுஞானம் உபதேசிக்கப்பட்டபோது ''கொல பொடு களவு காமங் குறித்திடு வஞ்ச மெல்லா நிலேயெனப் புரிதி''என்றும் சுக்கிரன் உரைத்தமையால் சமயதீகைஷ விசேஷதீகைஷ நிருவாணதீகைஷ பெற்றுச் சிவபெருமானு ைடய ஞானுக்தவடிவாகிய திருவடியை நாடிநிற்கும் மெய்யன்பர்களாகிய சைவர்களுக்கு மாயாவாதநெறியும் அந்நெறியைப் போதிக்கும் ஞானவாசிட்டம், வாசுதேவ மனனம், பஞ்சதசப்பிரகரணம், தத்துவராயர் பாடல் முகலியனவும் வேண்டப்படாமைபெறப்படுகின்றது; இந்திர னுக்குப் பிரகஸ்பதி உபதேசித்த உலோகாயதமும் பொய் யாமென்பது ''புன்றுெழி லாகிய பொய்யும் வாய்மையா-மொன்றொரு பெரும்பய னுதவு மாயிடின்'' என்று இந்திரபு ரிப்படலத்திற் கூறப்பட்டமையினுலே பெறப்படுகின்றது. படவே, இவ்விருசமயங்களும் கந்தபுராணத்தினுலே கண் டிக்கப்பட்டமை காண்க.

காசி தன்னிடை முடிபவர்க் கெம்பிரான் கழறு மாசி ரூரகப் பிரமமா மதன்பய ஒய்ந்தான்.

தூம றைக்கெலா மாதியு மந்தமுஞ் சொல்லு - மோமெ னப்படு மோரெழுத் துண்மையை யுணரான் மாம லர்ப்பெருங் கடவுளு மங்கினு னென்ரு றுமி னிச்சில வறிந்தன மென்பது நகையே.

ஆல மேபுரை நிறத்ததா யமிழ்தினுஞ் சுவைத்தாய் ஞால மார்தர வொழுகிய காளிந்தி நதிபோய் மூல மெய்யெழுத் தன்னதோர் முதுவலம் புரியின் கோல மாகிநோற் றிருத்தியா லுலகருள் குறிப்பால்.

ஆதி தேவ2ன யொருவியே புடவியி லணுகி யோத வே2லயை மாறுகொள் காளிந்தி யுழிப்போய் வேத மூலநேர் வால்வ2ள யுருக்கொடு விளங்கி யேத மில்லதோர் பதுமபி டத்தின்மே லிருந்தாள்.

பிரணவம் சமஷ்டிப் பிரணவம் வியஷ்டிப் பிரணவம் எனவிருவகைப்படும். சமஷ்டிப்பிரணவம் 'ஓம்' காரம் என நிற்பது; வியஷ்டிப்பிரணவம் அகார உகார மகாரமென நிற்பது. சமஷ்டி தொகுத்துச் சொல்வது, தோட்டமென் பதுபோல; வியஷ்டி பகுத்துச் சொல்வது, வாழை கமுகு என்பனபோல.

அகார உகார மகாரமென்னும் மூன்றும் முறையே இறந்ததால நிகழ்கால எதிர்காலங்களேயும்; சாத்துவிக இராசச தாமச குணங்களேயும்; பிரம விஷ்ணு உருத்தி ரர்களேயும்; சிருஷ்டி திதி சங்காரகிருத்தியங்களேயும்; காரு கபத்திய தக்ஷிண ஆகவநீயாக்கினிகளேயும்; இருக்கு யசுர் சாம வேதங்களேயும் உணர்த்துமென்க,

10

# <sup>இரண்டாவது</sup> வேதாகமப் பிரகரணம்

கந்தபுராணநவநீதம்

#### பிரணவம்

பிரணவமானது மூலமொழி எனவுந், தனிமொழி எனவும், ஒங்காரம் எனவும், குடிலே எனவும்படும். அது வெபெருமான் எழுந்தருளியிருக்கும் பீடமாயும், மற்றைத் தேவர்களுக்கெல்லாம் பிறப்பிடமாயும், எல்லா மந்திரங் களுக்கும் வேதங்களுக்கும் மூலமாயும், காசியில் இறப்பவ ருக்கு எம்பெருமான் உபதேசித்தருளுந் தாரகப்பிரம மாயும் உள்ளது. சிவன் ஒங்கார மூலப் பொருளைப் படுவர். பிரணவம் வலம்புரிச்சங்கு வடிவினது.

மேலினி ய2னய செவ்வேள் விரிஞ்ச2னச் சுருதிக் கெல்லா மூலம தாகி நின்ற மொழிப்பொருள் வினவி யன்னன் மாலுறச் சென்னி தாக்கி வன்சிறைப் படுத்தித் தானே ஞாலமன் னுயிரை யெல்லா நல்கியே நண்ணும் பன்னள். 1

என்று நான்முக னிசைத்தலு மவற்றினு விருக்கா மொன்று நீவிளம் புதியென முருகவே ளுரைப்ப நன்றெ னுமறை யெவற்றிற்கு மாதியி னவில்வா வின்ற தோர்தனி மொழியைமுன் னேதின னெறியால். 2

தாம ரைத்த&ல யிருந்தவன் குடி&லமுன் சாற்றி மாம வைதத்த&ல யெடுத்தனன் பகர்தலும் வரம்பில் காமர் பெற்றுடைக் குமரவே ணிற்றிமுன் கழறு மோமெனப்படு மொழிப்பொரு ளியம்புகென் றுரைத்தான். 3

ஈசன் மேவரு பீடமா யேணேயோ<mark>ர் தோற்றும்</mark> <mark>வாச மாயெலா வெழுத்திற்கு மறைகட்கு முதலாய்க்</mark> 4

5

6

ஆதியிருக்குவேதத்தின், ஆதிமண்டலத்தின், ஆதிய நுவாகத்தின், ஆதிமந்திரத்தின், ஆதிபதமாகிய ''அக்கிநி'' யின் ஆதியிலும்; மீமாஞ்சை, நியாயம், வைசேஷிகம், சாங்கியம், யோகம், வேதாந்தம் முதலாய வைதிக சாஸ்திரங்களின் ஆதிசூத்திரங்களின் ஆதிபதமாகிய 'அத' வின் ஆதியினும்; ஆதிவியஷ்டிப் பிரணவமாகிய ''அ'' காரம் விளங்குகின்றது.

தேவாரம் முதல் பெரியபுராணம் இறுதியாயுள்ள பன்னிரண்டு திருமுறைகளின் முதலினும் இறுதியினும் முறையே போந்த ''தோடுடைய செவியன்'' ''நின்ற தெங்கு நிலவி யுலகெலாம்'' என்பவைகளின் ஆதியினும் அந்தத்தினுமமைந்த ஒகார மகாரங்கள் புணர்ந்து, ஓமென முடிந்து, திருமுறைகளின் பொருள் ஓங்காரப்பொருளாகிய சிவபெருமான் என்றுணர்த்தின.

பிரணவமானது வேதகோஷத்துக்கு முன்னும் பின்னும் உச்சரிக்கப்படுகின்றது.

வியஷ்டிப்பிரணவமாகிய நாத, விந்து, மகார, உகார, அகாரங்களேப் பற்றுக்கோடாகக்கொண்டு, அதிசூக்குமை, சூக்குமை, பைசந்தி, மத்திமை, வைகரி என்னும் வாக்குக் கள் தோற்றி ஒடுங்குமாமென ஆகமங்கள் செப்பும்.

பிரணவம் உத்கீதையெனவும், சுத்தமாயையெனவும் படும், சுத்தமாயையைத் தன்னியல்பால் இனிது உள்ள படி காணப்பெறுவோர் அபரமுத்திப் பெரும்போகத்தைப் பெறுவர்; இதற்கு மேலாகிய பேரறிவு ஒருவனுக்கு விளங் குமாயின், அவன் அப்பொழுதே பரமுத்தியைத் தலேப் படுவன்.

துவாதசாந்தத்திலே சர்வேசுரரும், ஒங்காரவாச்சிய ருமாயுள்ள சிவபெருமான், நா<mark>பியினும் இருதயத்தி</mark>னும் புருவ மத்தியினும் முறையேயுள்ள அகார உகார மகார வாச்சியராகிய பிரம விஷ்ணு உருத்திரரை அதிட்டித்து நிற்பர் என்க. அசுத்தமாயைக்குக் கீழே பிரம விஷ்ணுக்களுக்குத் தோற்றங் கேட்கப்படுதலானும், அசுத்தமாயையினுமுய ர்ந்த சுத்தமாயைக்கு மேலே சிவபெருமானுக்கு வியாபகஞ் செப்பப்படுதலானும், பிரணவம் மற்றைத்தேவர்களுக்குப் பிறப்பிடமும், சிவபெருமானுருவருக்கே இருப்பிடமுமா யிற்று.

பிரணவம் அகாரமாய் வாய்திறத்தலிஞலாகி, உகார மாய் இதழ்குவிதலிஞலே நின்று, மகாரமாய் ஒடுங்கி நின்ற மையால், எல்லாவுலகங்களும், எல்லாச்சுருதிகளும் அப் பிரணவத்திலே தோன்றி நின்று ஒடுங்குமென்பது துணி யப்படும்.

''அ'' என்பது சம்ஸ்கிருத திராவிட பாஷைகளுக் கன்றி, உலகத்துள்ள மற்றெவ்வெவ் மிலேச்ச பாஷைகளுக் கும<mark>் முதலிலேயமைந்த</mark>து. ஓமென்பது ஆமென் எனத் திரிந்**து பிறசமயிகளுடைய** செப நிவேத**ன**ங்களினும் காணப்படுகின்றமையினுலே ''சமயகோ டிகளெலாந் தந் <mark>தெய்வமெந்தெய்வமென்</mark> றெங்குந் தொடர்ந்தெதிர் வழக் <mark>கிடவு நின்ற'' ஒங்காரப் பொருளாகிய பரமசிவக் கடவு</mark> ளடைய மிகவோங்கிய பிரபாவம் பிரகாசிக்கின்றது. புறச் சமயங்களுள்ளே காணப்படும் ஒவ்வோர் உண்மைக் கரு மங்களேக்கொண்டு அவ்வச்சமயங்களெல்லாம் மெய்யென் பது, யானேயின் காலேயும், வாலேயும், காதையும், கையை யம் தனித்தனி தடவிய ஒவ்வோர் முழுக்குருடரும் அந்த யானேயை முறையே உரலென்றும், துடைப்பமென்றும், முறமென்றும், உலக்கையென்றுஞ் சாதிக்கத்துணிந்த குளறு படைபோலாம்; சைவசித்தாந்தி ஒருவனே அவ்வியான <mark>யினு றுப்புக்கள்</mark> முழுதையும் அறிந்**து, அ**க்குளறுபடைக ளுக்குச் சமாதானஞ் செய்யவல்ல கண்ணுடையானுருவன் போலாம். சிவதருமோத்தரம்:—''ஓமென்னும் பதமதனில் வே தமாதி யற்பவிக்கு மாலவித்தினு திக்குமாபோல், ஓமென் னும் பதமத**னே யு**ரைத்தார்தாமே யோதினர்**க**ள் வேதாதி **யுரைகளெல்லா, மோமென்**னும் பதப்பொரு**ளே** யுணர்ந்

15

#### கந்தபுராணநவநீதம்

<mark>தார் தாமே யுணர்ந்தாரும் வேதாதி யொருமைகூர,</mark> வோமென்னும் பதமொழித்தஞ் செழுத்துமாதர்க் கொழுங் குடைய சூத்திரர்க்கு முரைக்கலாமே.''

# வேதாகமோற்பத்தி

#### சிவபெருமானிலிருந்தே வேத சிவாகமங்கள் பிறந்தன.

உன்ளிடைப் பிறந்த வேத முன்பெரு நிலேமை தன்லே யின்னதென் றுணர்ந்த தில்லே யாமுலோ யறிவ தெங்ங னன்லோயும் பயந்தோன் ருனு மாயிலே யதனுன் மைந்தர் பன்னிய புகழ்ச்சி யாவும் பரிவுடன் கேட்டி போலாம், 1

ஏற்றம தாகிய மறைக்கும் யாமுனஞ் சர்ற்றிய வாகமந் தனக்கு மாங்கது வீற்றுற வருவது மன்று மேன்மையா லாற்றவு தமதிய லறையு <mark>நீர</mark>தே.

2

3

Digitized by Noolaham Foundation

வேதமே முதலா வுள்ள வியன்க&ல ய&னத்துந்தொன்ன ளோதினு னவனே யெங்கட் குரைத்திட வுணர்ந்தா மன்றே யீதுநீ யவற்றிற் காண்டி யாருமொன் ரூகக் கொண்டாய் பேதையோ பெரிது மென்னப் பிதாமக னி&னய சொற்ருன். 4

''ஆப்தர் உள்ளது கூறுவோர். சாமானியமனுடரி னும் விசேடமனுடர் மேலாகிய ஆப்தர்; அவரினும் இருடி கள் மேலாகிய ஆப்தர்; அவரினுந் தேவர்கள் மேலாகிய ஆப்தர்; அவரினும் பிரமா மேலாகிய ஆப்தர்; அவரினும் விஷ்ணு மேலாகிய ஆப்தர்; அவரினும் உருத்திரர் மேலா

<u>கிய ஆ</u>ப்தர்; அவரினும் மகேசுரர் மேலாகிய ஆப்தர்; அவரினுஞ் சதாசிவர் மேலாகிய ஆப்தர்; அவரினும் மேலாகிய ஆப்தர் இன்மையால் அவரே அதிபரமாப்தர் இந்த அதிபரமாப்தராய், பஞ்சமந்திர எனப்படுவர்'' சரீரியாயுள்ள சதாசிவநாயனராலே பிரதம மகாசிருட்டி ஆரம்பத்திலே ஆன்மாக்கள் பொருட்டு அருளிச்செய்யப் பட்ட சுருதியும், அதிபாரமார்த்திக வாக்கியமாகிய சுவதந் திரப்பிரமா<mark>ணமாகும்.</mark> முற்றறிவு முற்றுத் தொழிலுடைய சிவபெருமான் சிறிதும் பிரயத்தனமில்லாம<u>லு</u>ம், ஆயாச மில்லாமலுஞ் சுருதியை அருளிச்செய்தார் என்பது தோன்ற, பிரகதாரணியோபநிடதம் இருக்காதிகளேப் பிரமத்தினது சுவாசம் என்று கூறிற்று. இந்தச் சுருதி சாமானியசுருதி விசேஷசுருதி என இருதிறப்படும். சாமா னியசுருதி வேதம்; விசேஷசுருதி ஆகமம்.

பரப்பிரமத்தினின்றுந் தோன்றி இருக்கு யசுர் சாமம் அகர்<mark>வம் பிரகாசிக்கின் ற</mark>ன என்று யசுர்வேதத் திலே முப்பத் தோராம் அத்தியாயத்திலே ஏழாம் மந்திரஞ் செப்புகின் றது. உண்மைப்பொருள்களேக் கேட்டற்குக் கருவியாதலி <mark>ருலே சருதியை</mark>னவும், உண்மைப்பொருள்களே முற்றும் உணர்தற்கும், வருவித்தற்குங் கருவி யாதலிஞலே, ஆகமம் எனவும், நியதமாக உணர்தற்குக் கருவியாதலிஞலே நிகமம் எனவும், ஆதிகுருவினின்றுந் தொடங்கிப் பாரம் பரியமாகப் பயிலப்படுதலினுலும், கற்கப்படுதலினுலும், ஆமிநாயமெனவும், சுயம்புவாகிய பதியினின்று தோன்றின மையால் சுயம்பு எனவும், வேதஞ் சொல்லப்படும்; வேதம் என்னுஞ் சொல் அறிதற்குக் கருவியெனப் பொருள்படும். இவ்வேதத்துக்கு அங்கங்கள் கிகைஷ, வியாகரணம், நிருத் தம், சோதிடம், கற்பம், சந்தோவிசிதி என ஆரும். அவற்றுள். ''சிட்சையாவது வேதத்தின் உச்சாரண லக்ஷ ணத்தை உணர்த்துவதாம். வியாகரணமாவது வேதத்தின் பதலக்ஷணத்தை விவரிப்பதாம். நிருத்தமாவது வேதத்தின் பதங்களுக்கு விவரணங்கூறுவதாம் சோதிடமாவது லக்கி னம், திதி, வாரம், நட்சத்திரம், யோகம், கரணம் முதலிய

17

#### கந்தபுராண நவநீதம்

வற்ருல் வைதிக கருமங்களுக்குக் காலம் அறிவிப்பதாம். கற்பமாவது ஆசுவலாயநீயம், போதாயநீயம், ஆபஸ்தம்பம் முதலிய சூத்திரரூபத்திருந்து, வை திக கருமங் களேப் பிரயோகிக்கும் முறைமையைக் கற்பிப்பதாம். சந்தோவிசி தியாவது வேதத்தின் உக்தைமுதலிய சந்தோபேதங்களுக்கு அக்ஷரங்கியை கற்பிப்பதாம்.'' சிவபெருமானேயே உண்மைப் பொருளாகக் கொண்ட வேதத்துக்குப் பாதங்கள் சந்தோ விசிதியாம்; கைகள் கற்பமாம்; கண்கள் சோதிடமாம்; காதுகள் நிருத்தமாம்; நாசி சிட்சையாம்; முகம் வியாக ரணமாம்.

இருக்கு யசுர் சாமம் அதர்வம் என்பவை சிவனது மற்றைமுகங்களிற் பிறந்தன, காமிகம் முதலிய சிவஞா னம் ஊர்த்துவச் சுரோதோற்பவங்களாகி மேன்முகத்திற் பிறந்தன என்று காமிகாகமஞ் செப்புகின்றது. ஆ. என்பது பாசமெனவும், க. என்பது பசுவெனவும், ம. என்பது பதியெனவும் பொருள்படும்; படவே, ஆகமம் திரிபதர்ர்த் தங்களே உணர்த்துமென்றவாருயிற்று. ஆ. என்பது சிவஞா னமும், க. என்பது மோட்சமும், ம. என்பது மலநாசமு மாகும்: ஆகவே, ஆகமம் ஆன்மாக்களுக்கு மலத்தை நாசம் சிவஞானத்தை உதிப்பித்து, <u>மோட்சத்</u>தைக் பண்ணி. கொடுக்குமென்றவாருயிற்று எனக் கொள்ளு தலுமாகும். ஆகமமானது—காமிகம், யேகசம், சிந்தியம், காரணம், அசிதம், தீப்தம், சூக்குமம், சகச்சிரம், அஞ்சுமான், சுப்பிர பேதம், விசயம், நிச்சுவாசம், சுவாயம்புவம் ஆக்கினே யம், வீரம், ரௌரவம், மகுடம், விமலம், சந்திரஞானம், முகவிம்பம், புரோற்கீதம். லளிதம், சித்தம், சந்தானம், சர்வோக்தம், பாரமேசுரம், கிரணம் வாதுளம் என இருபத் தெட்டாம். இவ்வாகமங்கள் மாந்திரமெனவும், தந்திர மெனவும், சித்தாந்தமெனவும் பெயர்பெறும். ''இவ்விருபத் தெட்டுச் சிவாகமங்களுக்கும் ஒவ்வொன்றுக்குக் கோடி கிரந்தமாக இரு<mark>யத்தெட்டுக்கோடி கிரந்தங்களா</mark>ம். இவை ஞானபாதம், யோகபாதம், கிரியாபாதம், சரியாபாதம் எனத் தனித்தனி நான்குபாதங்கள் உடையன வாயிருக்

> Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

கும். இவற்றுள் ஞானபாதம் பதி பசு பாசம் என்னுந் திரிபதார்த்தங்களின் ஸ்வரூபத்தையும், யோகபாதம் பிரா ணுயாமமுதலிய அங்கங்களோடும் கூடிய சிவயோகத்தை யும், கிரியாபாதம் மந்திரங்களின் உத்தாரம், சந்தியாவந் தனம், பூசை, செபம், ஓமம் என்பனவற்றையும், சமய விசேஷ நிருவாண ஆசாரியாபிஷேகங்களேயும், சரியாபாதம் சமயாசாரங்க<mark>ளேயும் உ</mark>பதேசிக்கும்.'' சிவபெருமானுக்குக் காமிகம் திருவடிகளும், யோகசம் கணேக்கால்களும், சிந்தி யந் திருவடிவிரல்களும், காரணம் கெண்டைக்கால்களும், அசிதம் முழந்தாள்களும், தீப்தம் தொடைகளும், சூக்குமம் குய்யத்தானமும், சகச்சிரம் கடித்தானமும், அஞ்சுமான் <mark>முதுகும், சுப்</mark>பிரபேதம் கொப்பூழும். விசய<mark>ம்</mark> உதரமும், நிச் சுவாசம் நாசியும், சு<mark>வாயம்புவம்</mark> முலேகளும், ஆக்கினேயம் கண்களும், வீரம் கழுத்தும், ரௌரவம் செவிகளும், மகு டம் திருமுடியும், விமலம் கைகளும், சந்திரஞானம் மார்பும், முகவிம்பம் திருமுகமும், புரோற்கீதம் திருநாக்கும், இலளி <mark>தம் **க**போலங்களும், சித்தம் திருநெற்றியும், சந்தானம்</mark> குண்டலமும், சருவோக்தம் உபவீதமும், பாரமேஸ்வரம் ஆரமும், கிரணம் இரத்திரைரணங்களும், வாதுளம் திருப் பரிவட்டமும், காலோத்தரம் திருமேற்பூச்சும், மற்றை உபாகடிங்களெல்லாம் பரிமளத்திரவியங்களும் புஷ்பங்க ளும், சைவசித்தாந்தம் நைவேத்தியமுமாம்.

ஆகமங்கள் வேதங்களிலே பேசப்படாமை, வேதங் கள் சூத்திரம்போன்றும், ஆகமம் பாஷ்யம் போன்றும் விளங்குகின்றமையாலேயாம்; இது மூலத்திலே வியாக்கி யானங்களேக்குறித்து யாண்டும் பேசப்படாத உண்மையினு லும் புலப்படும்.

வேதங்கள் வன்சொற்களிஞலே புணர்க்கப்பட்டமை யும், ஆகமங்கள் மென்சொற்களிஞலே புணர்க்கப்பட்டமை யும், வேதங்கள் கன்மானுசாரமாகப் பலர்க்கும் பலபொ ருள் கொள்ளக்கிடக்குஞ் சூத்திரமாதலிஞலும், ஆகமம்

#### கந்தபுராணநவநீதம்

சத்தினி பாதமுடையார்க்கு அதனேத் தெளித்துணர்த்தும் பாஷ்யமாக ஒருபொருள் கொள்ளக்கிடத்தலினுலுமென்க.

வேதாகமங்களுக்குத் தோற்றங்கள் பலவாகச் செப் பப்படுதல் சிருட்டிபேதத்தாலென்க.

#### வேதாந்தம்

ஆதிகற்பத்திலே துவாபரயுகத்திலே ஆன்மாக்கள் செய்த தீவினேயிஞலே வேதங்களெல்லாம் அடிதலே தடுமா றினமையால், தேவர் முனிவர் மனிதராயிஞேர் மதிமயங்கி மெய்யுணர்வு இறந்து வேதநெறியை விடுத்துப் பல புறச் சமய நெறிகளேக் கற்பித்தொழுகுவாராயிஞர்; அதஞலே சிவாஞ்ஞையைவகித்து வியாசமுனிவர் அவ்வேதங்களே இருக்கு முதலிய நான்காக வகுத்தருளிஞர். இந்நான்கு வேதங்களின் அந்தம் உபநிடதம் எனப்படும்.

முந்தொரு காலத்தின் மூபுல கந்தன்னில் வந்திடு முயிர்செய்த வல்விணே யதனுலே யந்தமின் மறையெல்லா மடிதலே தடுமாறிச் சிந்திட முனிவோருந் தேவரு மருளுற்<mark>ரர்</mark>.

12

13

ஆனதொர் பொழுதின்க ணமரரு முனிவோரு மாநில மிசைவைகு மாக்களு மிறையுள்ள ஞானம திலராகி நவின்மறை நெறிமாற்றித் தீநெறி பலவாற்றிப் பனுவல்கள் சிலசெய்தார்.

போந்தவ ணிருந்தபின் புகரி லாமறை யாய்த்திடின் வந்திடு மவற்றை நால்வகை வாய்ந்திட நல்கியே மரபி னேர்க்கெலா மீய்ந்த2ன யவரகத் திரு2ள நீத்தியால்.

14

மோனக முற்றிய முனிவர் மேலவன் முனுணர் மறையெனுந் தரங்க வேலேயி லானதோர் பொருளிணே யறிஞர் பெற்றிடத் தூநெறி கொண்டநாற் றுறைசெய் தானரோ. 15 மேற்றிக ழுபநிட வேத வாய்மையாற் போற்றலும் வந்ததென் புகறி யாலெனச் சாற்றின னுயிர்தொறுந் தங்கித் தொல்விணே தேற்றுபு விண்முறை செலுத்துந் தொன்மையோன். 16

இருக்குவேதம் இருபத்தொருசாகைகளேயும், யசுர் வேதம் நூற்றென்பது சாகைகளேயும், சாமவேதம் ஆயிரஞ் சாகைகளேயும், அதர்வவேதம் ஐம்பது சாகைகளேயுமுடைய னவாம். அவற்றுள், அற்பச்சுருதி வாக்கியம் கர்மாநுஷ் டானக்கிரமங்களேச் சொல்லும். பிரபலச்சுருதிவாக்கியம் அத்தியான்மக ஞானத்தைச் சொல்லும். இது ஆயிரத்து நூற்றெண்பது உபநிஷத்தாயிருக்கும். இவைகளுள்ளே அதிசாரமாயும் இரக்கியமாயுமுள்ள உபநிடதங்கள் நூற்றெட்டு.

இருக்குவே தத்துக்கு உள்ள உபநிடதங்கள் ஐத ரேயம், கௌஷீதகீ, நாதவிந்து, ஆத்மப்பிரபோதம், நிருவாணம், முத்கலே, அக்ஷமாலிகை, திரிபுரை, சௌபாக் கியம், வக்விருச்சானே என்னும் பத்துமாம்.

யசுர்வேதத்துக்கு உள்ள உபநிடதங்கள் கடவ ல்லி, தைத்திரீயம், பிரமம், கைவல்லியம், சுவேதாச்சுவத ரம், கர்ப்பம், நாராயணம், அமிர்தவிந்து, அமிர்தநாதம், காலாக்கினிருத்திரம், கூுரிகை, சர்வசாரம், சுகரகசியம், தேசோவிந்து, தியானவிந்து, பிரமவித்தியை, யோகதத்து வம், தக்ஷிணமூர்த்தி, ஸ்கந்தம், சாரீரகம், யோகசிகை, ஏகாக்ஷரம், அட்சியம், அவதூதம், கரம், உருத்திரவிருத யம், யோககுண்டலினி, பஞ்சப்பிரமம். பிராணக்கினி கோத்திரம், வராகம், கலிசந்தரணம், சரசுவதி, ஈசாவா

V

#### கந்தபுராணநவநீதம்

சியம், பிருகதாரணியம், சாபாலம், அம்சம், பரமகம்சம், சுபாலம், மந்திரிகை, நிராலம்பம், திரிசிகி, மண்டலம், அத்துவயதாரகம், பைங்கலம், பிட்சு, துரியாதீதம், அத் தியாத்துமம், தாரசாரம், யாஞ்ஞவல்கியம், சாட்டியா யனி, முத்திகம் என்னும் ஐம்பத்தொன்றுமாம்.

சாமவே தத்துக்கு உள்ள உபநிடதங்கள் கேனம், சாந்தோக்கியம், ஆருணி, மைத்திராயணி, மைத்திரேயி, வச்சிரசூசிகம், யோகசூடாமணி, வாசுதேவம், மகத்து, சந்நியாசம், அவ்வியக்தம், குணடிகை, சாவித்திரி, உருத் திராக்கசாபாலம், தரிசனம், சாபாலம் என்னும் பதினு மாம்.

அதர்வவேதத்துக்கு உள்ள உபநிடதங்கள் பிரச் சினம், முண்டகம், மாண்டூக்கியம், அதர்வசிரசு, அதர்வ சிகை, பிருகச்சாபாலம், நிருசிம்மதாபனி, நாரதபரிவிராச கம், சீதை, சரபம், திரிபாத்வீயமகாநாராயணம், இராம ரகசியம், இராமதாபனி, சாண்டில்லியம், பரமகம்சபரிவி ராசகம், அன்னபூரணே, சூரியன், ஆத்மம், பாசுபதம், பரப்பிரமம், திரிபுராதபினி, தேவி, பாவனே, பஸ்மஜா பாலம், கணபதி, மகாவாக்கியம், கோபாலதபனம். கிருஷ் ணம், அயக்கிரீவம், தத்தாத்திரேயம், காருடம் என்னும் முப்பத்தொன்றுமாம்.

இவற்றுள்ளே அதர்வசிரோபநிடதம், அதர்வசிகோப நிடதம், கைவல்யோபநிடதம், சுவேதாச்சுவதரோபநிட தம், காலாக்கினிருத்திரோபநிடதம் என்னும் ஐந்தும் பஞ்சருத்திரமெனப்படும்.

வேதத்திலே பூருவபக்கமாகச் சொல்லப்பட்டுப் பின் னர்க் கண்டிக்கப்பட்ட சில பக்கங்களேயே சிலர் சித்தாந்த பக்கமாமெனக் கொண்டு, சித்தாந்தவாக்கியங்களுக்குப் பெரியோர் உரைக்கும் உண்மைப்பொருளேவிடுத்து, தாம் கொண்ட விபரீத பக்கங்களுக்கிசையப் பொருள் கற்பித்து, அங்ஙனம் தாம் கற்பித்த மீமாஞ்சை மாயாவாதம் பாஞ்ச

ராத்திரம், முதலிய சமயங்களேத் தனித்தனியே வைதிக சமயங்களாமென முடித்து, அவ்வைதிக சமயங்களே விரித் துணர்த்தி ஒவ்வோர் நூல்கள் செய்தார்கள். வேகத்தின் ஞான காண்டம் ஆகமத்தின் ஞானகாண்டம் என்னும் இரண்டும் திரிபதார்த்த இலக்கணங்களேயே கூறுவனவாயி னும் வேதத்தி<mark>ன் ஞான</mark>காண்டத்துண்மைப்பொருள் நிரு வாணதீட்சை செய்யப்பெற்றுச் சித்தாந்தத்தை ஒதியுண ர்ந்தோர்க்கே விளங்குமென்க. இவ்வுண்மை சனகராதி வேதோபநிடதங்களே நால்வரும் நெடுநாள்வரையும் ஒதியும் ஞானம் நிலேபெருதவராயினர் என்றும். பின்பு ஆகமாந்தம் என்னும் பெயரையுடைய சித்தாந்தத்தை ஓதி ஞானம் நிலேபெற்றனர் என்றும் காந்தத்திலே சங்கர சங்கிதையிற் கூறியவாற்றுற் றெளியப்படும்; படவே சித்தாந்தம் வேதாந்தத்தின் தெளிவாயும் சாரமாயுமுள்ளது என்பது பெறப்பட்டது. பண்டாரமும்மணிக்கோவை:— · குடிலே பென்னுந் தடவய ஞப்ப**-**ணருள்வித் திட்டுக் கருணே <mark>நீர் பாய்ச்சி, வேத மென்</mark>னும் பாதவம் வளர்த்த*னே–*பாதவ மதனிற் படுபயன் பலவே- யவற்று-—ளிலேகொண் டுவந்தனர் பலரே–யிலேயொரீஇத்-தளிர்கொண் டுவந்தனர் பலரே-தளி ரொரீஇ–யரும்பொடு மலர்பிஞ் சருங்கா யென்றிவை–விரும் பினர் கொண்டுகொண் டுவந்தனர் பலரே-யவ்வா றுறுப்பு மிவ்வாறு பயப்ப-வோரும்வே தாந்தமென் றுச்சியிற் பழுத்த-<u>வாரா வின்ப வருங்கனி பிழிந்து</u>-சாரங் கொண்ட சைவசித் தாந்தத்—தேனமு தருந்தினர் சிலரே-யானவர்—நன்னிலே பெறுதற் கன்னிய ஞயினு மன்னவர் கமலப் பொன்னடி <mark>விளக்கியத்–</mark>தீம்புன லமுத மார்ந்தன னதனுல்-வேம்பெனக் கொண்டனன் விண்ணவ ரமுதே''

# வேதாந்தசூத்திரம்

உ<mark>பநிடதங்களே உற்றுநோக்கி வியாசமுனிவர் இயற்</mark> றிய சூத்திரரூபமாகிய பிரமமீமாஞ்சை வேதாந்தமெனப் படும்.

#### கந்தபுராணநவநீதம்

ஏத்கிடு சுருதிக விசைக்கு மாண்பொருண் மாத்திரைப் படாவேனு மாசில் காட்சியர் பார்த்துணர் பான்மையாற் பலவ கைப்படச் சூத்திர மானவுஞ் சொற்று வைகினுன்.

இது உத்தரமீமாஞ்சை எனவும், சாரீரகசூத்திரமென வும், வேதாந்தசூத்திரம் எனவும்படும். இந்த வேதாந்த சூத்திரம் நான்கு அத்தியாயங்களேயும், பதினுபாதங் களேயும், நூற்றைம்பத்தாறு அதிகரணங்களேயும், ஐஞ்ஞாற் றைம்பத்தைந்து சூத்திரங்களேயும் உடையது. வேதாந்த சூத்திரத்தின் முதலாம் அத்தியாயத்திலே பிரமமாகிய சிவத்தினியல்பும், இரண்டாம் அத்தியாயத்திலே சாங்கிய முதலிய புறச்சமய விரோத பரிகாரமும், மூன்ரும் அத்தி யாயத்திலே வித்தியாசாதன நிர்ணயமும், நான்காம் அத்தி யாயத்திலே ஞானசாதனபலமாகிய வீடுபேறும் பேசப்படும்.

முதலாம் அத்தியாயத்தின், முதலாம் பாதத்தின், முதலாம் சூத்திரம் பிரமேயவிஷயத்தையும், இரண்டாம் சூத்திரம் பிரமாதாவிஷயத்தையும், மூன்ரும் சூத்திரம் பிரமாணவிஷயத்தையும் சொல்லும். பிரமாதா பிரமா ணம் பிரமேயம் என்பன முறையே, ஞாதிரு ஞான ஞேயங் களே உணர்த்தும். (ஞாதிரு-ஆன்மா; ஞானம்-சிவஞானம்; ஞேயம்-சிவம்) இதனுகே திருவள்ளுவர் குறளும், வேதோப நிடதமும், தேவார திருவாசகமும், திருக்கோவையாரும், திருமந்திரமும்போல இவ்வேதாந்த சூத்திரமும் பதி பசு பாசங்களே அறிவுறுத்துஞ் சாத்திரமாம் என்க ஔவை யார்:— ''தேவர் குறளுந் திருநான் மறைமுடிவு, மூவர் தமிழு முனிமொழியுங், கோவை—திருவா சகமுத் திருமூலர் சொல்லு, மொருவா சகமென் றுணர்.''

வேதாந்தசூத்திரத்து மெய்ப்பொருள் வேத சிவாகம மிரண்டையும் நன்குணர்ந்த நீலகண்டசிவாசாரியர் உரைத்த பாஷ்யத்தால் இனிது விளங்கும். மற்றைச் சங்கராசாரியர், இராமாநுசாசாரியர், மத்துவாசாரியர் உரைத்த பாஷ்யங் களும், பிரகரணங்களும் சிவாகமத்துக்கு மறுதலேப்பட்ட மாயாவாத வை<mark>ண</mark>வ மாத்துவ சமயநூற்பொரு**ளுடை** யனவாம்.

### மிருதி

கருப்பாதானம், சீமந்தம், நாமகரணம், உபநிட்டா னம், அன்னப்பிராசனம், சௌளகருமம், உபநயனம், சந்தியாவந்தனம், அக்கினிகாரியம், போசனவிதி முதலிய வைதிக கருமங்களே அறிவிப்பதாம்.

அடைதலு மத2ன நோக்கியறிதரு முனிவ ஒண்டை விடையவ னடியார் யார்க்கும் வேண்டிய வேண்டியாங்கே நெடிதுபல் வளனு மீந்து நிறைதரு திங்க டோறுங் கடனியன் மரபு மாற்றிக் காசியின் மேவி ஒனே.

தந்தையு மத&னக் கேளாத் தடம்புனற் கங்கை மூழ்கி யந்தணர் முதலோர்க் கெல்லா மாடகம் பலவு நல்கி முந்துறு கடன்க ளாற்ற முளரிமேன் முனிவன் மேவி மைந்தனுக் குரிய நாம மார்க்கண்ட னென்று செய்தான். 19

<mark>மறுப்படாத் திங்கள் போல வளர்தலு</mark> மதியந் தோறு முறுப்படையுபநிட் டான மோதனம் பிறவு முற்ற <mark>நெறிப்படு</mark> மோரி யாண்டி னெடுஞ்சிகை வி?னயு மாற்றிச் சிறப்புடையிரண்டா மாண்டிற் செவிநெறி புரித லுற்ருன். 20

ஏதமி ஜேந்தின் முந்நூலிலக்கண விதியுஞ்செய்தே யோதிடுங்கஜேக ளெல்லா முள்ளுற வுணர்த்துங்காஜே வேதமும் பிறவுங் கொண்ட வியன்பொரு டெரிந்து மேலா மாதியே சிவனென் றெண்ணியவனடி யரணென் றுற்குன்.21

றுத லெவர்க்கும் யாதொன், றரியதோர் சௌள மாமென் றறைவர்தத் துவமுணர்ந்தோர்.'' ''அலகிலாப் பாச சால மகற்றுமெய்ஞ் ஞான நூலோ, டுலவுத லொன்றி நாளு முப நய நந்தா னென்பர், நிலவிடா திந்தி யத்தி னீடறி வினேம றைத்தல், பலர்புகழ் விரதா தேசப் பான்மையாம் பகருங் காலே.''

மனுஸ்மிருதி பன்னிரண்டு அத்தியாயங்களேயுடையது. முதலாம் அத்தியாயத்திலே மனு, வேதம், பிரளயம், பிரகி ருதி, யுகதருமம், வருணதருமம் முதலாயினவும்; இரண் டாம் அத்தியாயத்திலே தருமம், புண்ணியக்ஷேத்திரம், சாத கருமம், போசனநியமம், வேதாத்தியயனம், நித்தியகருமம் முதலாயினவும்; மூன்*ரு*ம் அத்தியாயத்திலே கிரகஸ்தாச்சி <u> நமதருமம், பஞ்சமகாயஞ்</u>ஞம், சிராத்தபோசனம், பிண்டம் முதலாயினவும்; நான்காம் அத்தியாயத்திலே பிராமணர் முதலாயினேர் சீவனோயம், சிராவணவிதி, இயமநியமம், முதலாயினவும்; ஐந்தாம் அத்தியாயத்திலே ஆசௌசம், பஞ்சலோகசுத்தி, சௌசவிதி, மாதரொமுக்கம் முதலாயின <mark>வும்; ஆ</mark>ரும் அத்தியாயத்திலே வானப்பிரஸ்த சந்நியாச ஆச் சிரமங்களும்; ஏழாம் அத்தியாயத்திலே இராசகருமம். யுக்க தருமம், உலகபரிபாலனம் முதலாயினவும்; எட்டாம் ஒன்ப தாம் அத்தியாயங்களிலே கடன்கோடன் முதலிய பதினெண் வகை விவகாரங்களும்; பத்தாம் அத்தியாயத்திலே சங்கர சாதி, பிராமணர் முதலிய வருணத்தார் தொழில்கள் முத லாயினவும்; பதினேராம் அத்தியாயத்திலே பஞ்சமகாபாத கங்கள் முதலாயினவும்; பன்னிரண்டாம் அத்தியாயத்திலே பால புண்ணிய பலன்களும், அத்தியான்ம தியான யோகமும் ஸ்மிருதிகள் மனுஸ்மிருதி, பிரகஸ்பதி கூறப்பட்டன. ஸ்மிருதி தக்ஷஸ்மிருதி, யமஸ்மிருதி, கௌதமஸ்மிருதி, அங் கிரஸ்மிருதி, யாஞ்ஞவல்கியஸ்மிருதி, பிரசேதஸ்மிருதி, சாதா தபஸ்மிருதி, பராசரஸ்மிருதி, சம்வர்த்தஸ்மிருதி, உதன ஸ்மிருதி, சங்கஸ்மிருதி, லிகிதஸ்மிருதி, அத்திரிஸ்மிருதி, விஷ்ணுஸ்மிருதி, ஆபத்தம்பஸ்மிருதி, ஹாரீதஸ்மிருதி எனப் பதினெட்டாம்.

கந்தபுராணநவநீதம்

அந்தியின் மறைமொழி யயர்த்து வைகினன் சந்தியில் விணகளுந் தழலு மோம்பல னெந்தையை வழிபடு மியல்பு நீங்கினன் முந்தையி னுணர்ச்சியு முடிந்து வே<mark>ன</mark>ேனும்.

பெருநீரடங்கு சிறுகையினூடு பெறவுய்த்த தோய மகணே யிருபான்மை யுண்டியதுசூழும் வண்ண மிசையோடு சுற்றி [யதுதா

னுருகானுகர்ந்து பலகாலினுக்கு முதவிப்பினுள்ள படியு மருகாது செய்து மிகவே விரும்பியயில்வான் றவங்கள் பயில் [வான்.

கருப்பாதானம் முதலாயின இம்மையிலே சரீரத்தைச் சுத்திசெய்யுமென்றும், மறுமையிலே புண்ணியலோகத்தைக் கொடுக்குமென்றும் மனுஸ்மிருதி இரண்டாம் அத்தியாய த்து இருபத்தாரும் சுலோகஞ் செப்புகின்றது. இவை ஞாஞர்த்தமாக ஞானதீக்கையிலே கொள்ளப்படும். ''அழ லிடை மூலா தாரத் தரனருட்சத்திமேவு.மெழிறிகழ் யோகத் தன்ஞரிடத்தினிற்புதல்வ ஞவி, வழுவற வாங்கி யோ<mark>னி ம</mark>ன் னுவித் திடவமைத்த, லழகம ரிருது சங்க மாமெ<mark>ன வறையு ந</mark>ூ லே.'' ''பிரிவுறு மலத்தினின்றே பிரித்துருத் திரனுற் காவி, யரியசீர்ப் புதல்வ ஞத லழகிய கருப்பா தானந், திருவருள் சுத ந்த ராதி செறிதரு குணங்க ளெல்லா, மருவு த ருனே பும்ச வன மென மதிப்பர் மேலோர்." ''அருவமா மாயை யாவி யறிவுறு விவேகந் தானே, திருவளர் தவத்தின் மிக்கோய் சீமந்தோன் னயன மெல்லாந், தருசிவ முதல தான சதாசதப் பொருளேயா ங்கே, மருவியுட்கோட ருனே மதித்திடிற் சனன மாமே." "திரி மல மகன்று தன்னுட் சிவத்துவந்தோன்ற ருனே, பெரிய தோர் நாம மென்றே பேசுவ ரறிவின் மிக்கோர்,தெரிவுறு சிவ த்து வத்தைத் தேருத றன்னேத் தானே, மருவுறு முபநிட் கிரா மணமென மதிப்பர் மன்னே." "பொருவறு பரமா னந்தம் புசித்திட லதனேத் தன்னுட், பிரிவுரு துறையு மன்னப் பிரா சன மென்பர் மேலோர், துரிசறு சிவமே மேலாய்த் தோன்

நாதனு ரருள்பெறு நந்தி தந்திடக் கோதிலா துணர்சனற் குமரன் கூறிட வாதரா யணமுனி வகுப்ப வோர்ந்துணர் சூதனே தியதுமூ வாறு தொல்கதை.

எதிரில் சைவமே பவிடிய மார்க்கண்ட மிலிங்க மதிகொள் காந்தநல் வராகமே வாமன மற்சம் புதிய கூர்மமே பிரமாண்ட மிவைசிவ புராணம் பதும மேலவன் புராணமாம் பிரமமே பதுமம்.

கருது **நாருட நாரதம் விண்டுபா கவத** மரிக தைப்பெய ராக்கினே யம்மழற் கதையா மிரவி தன்கதை பிரமகை வர்த்தமா மிவைதாந் <mark>தெரியு மொன்பதிற் றிருவகைப் புராணமாந் திறனே.</mark>.28

சிவபுராணம் பத்தும் சாத்துவிகங்களாம்; விஷ்ணு புராணம் நான்கும் தாமசங்களாம்; பிரமபுராணம் இரண்டும் இராசசங்களாம். அக்கினிபுராணமும், சூரியபுராணமுந் திரிகுணயுத்தமாம்.

பிரமவிஷ்ணுக்களுடைய பிறப்பு இறப்புக்கள், உலக சிருட்டிகள், பிரபஞ்சத்தினது விரிவுகள், சிவலிங்கத்தினின்று யாவும் உற்பத்தியாதல், சிவலிங்கவழிபாடு, புண்ணிய காலம், புண்ணியக்ஷேத்திரம், புண்ணியார்த்தம், பிரமவிஷ் ணுக்கள் சிவலிங்க வயத்தராயினமை, சிவலிங்கத்துக்குப் புஷ்பமுதலிய உபகரணங்கள் கொண்டு பூசித்தல், சிவ பெருமான் பொருட்டுக் கவனிக்கற்பாலனவாகிய விதிகள், யோகாப்பியாசம், காசிமான்மியம், சிவதீர்த்தமான்மியம், சிவபெருமாஞேடு இரண்டற்றுவிளங்கும் அத்துவிதமடைத லால் எய்தும் பூரணத்துவம், திரிபுராசுரர், தக்கன்யாகம், வைநாயக சுப்பிரமணியர் தோற்றம் முதலாயினவற்றை உணர்த்துவது, இருபத்துநாலாயிரங் கிரந்தமுடைய சைவ புராணம்.

26

#### புராணம்

கந்தபுராணநவநீதம்

வேதத்தை ஒதியுணர்ந்தும் மெய்ப்பொருட்டுணிவு பிறவா தவர்க்கும். வேதத்துக்கு அருகரல்லா தவர்க்கும் பயன் படும்பொருட்டுப் பதினெண்புராணங்களேச் சிவபெருமான் முன்னரே நந்திக்கு உபதேசித்தார்; அவர் அவைகளேச் சனற்குமாரமுனிவருக்கு உபதேசித்தார்; சனற்குமார முனிவர் வியாசமுனிவருக்கு உபதேசித்தார். வியாசமுனிவர் சூதமுனிவருக்கு உபதேசித்தார். புராணம் பதினெட்டு, அவையாவன:— சைவபுராணம், பவிஷியபுராணம், மார்க் கண்டேயபுராணம், இலிங்கபுராணம், காந்தபுராணம்,வராக புராணம், வாமனபுராணம், மற்சபுராணம், கூர்மபுராணம், பிரமாண்டபுராணம், காருடபுராணம், நாரதீயபுராணம், வைணவபுராணம், பாகவதபுராணம், பிரமபுராணம், பதும புராணம், ஆக்கினேயபுராணம், பிரமகைவர்த்தபுராணம், என்பனவாம். அவற்றுள், சைவபுராணமுதல் பிரமாண்ட பராணம் இறுதியாகிய பத்துஞ்சிவபுராணங்கள். காருட புராணமுதல் பாகவத்புராணம் இறுதியாகிய நான்கும் விட்டுணுபுராணங்கள். பிரமபுராணம், பதுமபுராணம் என்னும் இரண்டும் பிரமபுராணங்கள். ஆக்கினேயம் அக்கினி புராணம். பிரமகைவர்த்தம் சூரியபுராணம்.

அன்னதோர் மறையிஜே யறிந்து மையமா வுன்னிய நிஜூயின ருள்ளந் தேறவு மன்னவ ரல்லவர் மரபிற் றேரவு மின்னமோர் மறையுள திதுவுங் கேண்மதி.

என்பெய ரதற்கெனி லினிது தேர்ந்துளோர்

24

25

1 70

துன்பம தகற்றிடுந் தொல்பு <del>ராணமா</del> மொன்பதிற் றிருவகை யுண்ட வற்றி2ன யன்புடை நந்திமுன் னறியக் கூறினேம்.

Digitized by Noolaham Foundation

noolaham.org | aavanaham.org

26

பிரமாவானவர் சூரியனுடையமான்மியத்தை மனுவுக் குரைத்தபின்னர், அவர் அம்மனுவுக்கு அகோரகற்பத்திலே உலகமுளதாமுறையையும், சிருட்டிபேத முதலியவைகளே யும் உரைத்ததாக உணர்த்துவது, முப்பத்தோராயிரம் கிரந்தமுடைய பவிஷியபுராணம்.

வியாசருடைய சீடராகிய சைமினிபகவான் முற்பிறப் பிலே பிராமண குலத்தனவாயும், முற்பிறப்பிலெய்திய ஞானவிசிட்டத்தினுலே வேதங்களிலே மிகுந்த சாமர்த்திய மடைந்தனவாயும் உள்ள இரண்டு பக்ஷிகளே நோக்கி, விஷ்ணு மூர்த்தி மானுடசரீரம் எடுத்தமைக்குக் காரணம் யாது என்றும்; தருமன், வீமன், அருச்சுனன், நகுலன், சகா தேவன் என்னும் பாண்டவரைவர்க்கும் பொதுவாகக் திரௌபதியம்மையார் என்னுமொருவரே மனேவியாக எய்து தற்குக் காரணம் யாது என்றும்; பலராமர் மது மயக்கத்தினைலே தாம் செய்துகொண்ட பிரமகத்திபாவ நிவாரணத்தின்பொருட்டு இவர் பிராயச்சித்தஞ் செய்து கொள்ள வேண்டியது எற்றுக்கு என்றும்; திரௌபதியாரு டைய புதல்வர் ஐவருக்கும், காத்தற்றலேவராயிருந்த கிருஷ் ணுச்சுனரிருவருக்கும், அகாலமரணம் எய்து தற்குக் காரணம் யாது என்றும்; வினுவிய நான்கு விசிட்டவிஞக்<mark>களின் உத்</mark>தர விவரணங்களே உணர்த்துவது, முப்பத்தீராயிரம் கிரந்த முடைய மார்க்கண்டேயபுராணம்.

அக்கினிகற்பத்திறுதியிலே ஜீவர்களடையும் சீலம், ஐசு வரியம், இன்பம், மோக்ஷம் என்பவைகளேயும் அதி இரக்கிய ஞானமயமாகிய சிவலிங்கங்களேயும் விரித்துணர்த்துவது, பதிஞேராயிரங் கிரந்தமுடைய இலிங்கபுராணம்.

தற்புருஷகற்பத்திற் சம்பவங்களேயும், அறுமு<mark>கக்கட</mark>வு ளுடைய மான்மியத்தையும் விரித்துணர்த்துவது, இலட்சம் <sup>து</sup>ரந்தமுடைய காந்தபுராணம்.

விஷ்ணுவின் வாயிற்காவலாளராகிய ஜய விஜயர் என் னும் இருவரும் ஓர்போது வைகுண்டலோகப் பிரவேசஞ் செய்ய வந்த முனிவரொருவரைத் தடுத்தமையிஞலே சாப மேற்று, பூமியிலே காசிபர் திதி என்பவர்களுக்குப் புதல்வ ராகப் பிறந்து, இரணியகசிப்பு இரணியாட்சன் எனப் பெயர் பெற்றமையையும், இவ்விருவரிலே, இரணியகசிப்பு மூவுல கங்களேயும் செயித்தமையையும், இரணியாட்சன் நேரே சுவர்க்கத்துக்குப்போய்த் தேவர்களே வென்றமையையும், தேவர்கள் வராகவுருவமுற்றிருந்த விஷ்ணுமூர்த்தியை வேண்ட அவர் அவ்விரணியாட்சனேக் கொன்றமையையும், திதி என்பவளுக்கும் விட்டுணுவுக்கும் நடந்த யுத்தத்திலே திதி தோற்றமையையும், விட்டுணு வராகரூபத்தைப் படிப் படியே நீக்கிக்கொண்டமையையும் உணர்த்துவது, இருபத்து நாலாயிரம் கிரந்தமுடைய வராகபுராணம்.

தக்கன் யாகம், இமயாசலத்திலே கேதாரேஸ்வரபுரத் திலேயுள்ள சிவலிங்கப்பெருமானினதும், வதரிகாச்சிரமத்தி னதும் மான்மியத்தை விளக்குதற்கெழுந்த காமதகனம், சரோமாகாத்மியம், ஸ்தாணுதீர்த்தகோதாவரிதீர்த்தமான் மியம், உமாமகேஸ்வரர் விவாகம், முருகக்கடவுள் திருவவ தாரம், மனுவந்தர சிருட்டி, சுவாரோச்சிஷ மனுவந்தரத் திலே இருந்த தைத்தியரரசனுகிய பலிச்சக்கிரவர்த்தி பரி பாலனம், அப்பலியரசனே யடக்கக் கிளர்ந்த வாமனமூர்த்தி திருவவதாரம் என்னும் இவைகளேயுணர்த்துவது, பதினை யிரம் கிரந்தமுடைய வாமனபுராணம்.

விஷ்ணுவினது மீனவதாரமான்மியமும், அவ்விஷ்ணு சலப்பிரளயகாலத்திலே மனுவையும், பிறவற்றையும் ஒர் பேழையினுள்ளே வைத்து இரக்ஷித்தமையும், பிரமசிருட்டி யும், திரிபுரத்தசுரர் சங்காரமும், தாரகாசுரனுக்கும் தேவர் களுக்கும் இடையினிகழ்ந்த யுத்தமும், பார்ப்பதியம்மை யார் திருக்கல்யாணமும், முருகக்கடவுள் திருவவதாரமும், விட்டுணுவவதாரமுமாகிய காதைகளே யுணர்த்துவது பதி னைாயிரம் கிரந்தமுடைய மற்சபுராணம். -

ஆமை வடிவங்கொண்ட சஞர்த்தனர், சக்கிரன் சமீபத் திலே இருந்த இருஷிகளுக்கும், அவந்திதேசத் தரசராகிய இந்திரத்தியும்னருக்கும், ஜீவர்கள் அத்தியாவசியக மடைய வேண்டிய அறம், செல்வம், இன்பம், மோக்ஷம் என்பன வற்றை மொழிந்ததாக வுணர்த்துவது ஆருயிரம் கிரந்த முடைய கூர்மபுராணம்.

பிரமாவானவர் பிரம அண்டத்தின் மகிமையையும், இனிவருங் கற்பங்கடோறுநிகழும் காதைகளேயும். சொல்லி யதாக உணர்த்துவது பன்னீராயிரம் கிரந்த<mark>முடைய</mark> பிரமாண்டபுராணம்.

உலகசிருட்டிச்சுருக்கவிளக்கம், விரதவிவரணம், சம யாசரணம், சோதிடம், புண்ணியக்ஷேத்திரம், சாமுத்திரிகா லக்ஷணம், விஃயுயர்ந்த ரத்தினம், ஔஷதம் முதலிய வற்றை உணர்த்துவது, ஆருயிரம் கிரந்தமுடைய காருட புராணம்.

விஷ்ணுவின் பொருட்டுத் துதிக்கப்பட்ட தோத்திரங்க ளேயும், அவரை ஆராதனே செய்தற்குரிய புண்ணியகாலங் களேயும், துருவர் பிரகிலாதர் காதைகளேயும், உருக்கு மாங்கடர் புதல்வியாகிய மோகினி என்பவளது காதைகளே யும் உணர்த்துவது இருபத்தையாயிரம் கிரந்தமுடைய நாரதீயபுராணம்.

உலகசிருட்டியையும், பிரமாவுடைய புதல்வர்களாகிய மரீசி அத்திரி ஆங்கீரஸ் புலத்தியர் புலகர் கிரது வசிட்டர் தட்சர் பிருகு என்னுமிவர்களாலே ஜீவர்கள் உலகத்திலே படைக்கப்பட்டுப் பெருகினமையும், கற்பகாலத்திறுதி யிலே நிகழும், சங்காரத்தையும், பிரதிசர்க்கத்தையும், மனு வந்தத்துள்ள அரசர் பரிபாலனங்களேயும், உணர்த்தும் அம் சம்; பலவசைப்பட்ட உலகங்களேயும், மேலுலகங்களேயும், நரகங்களேயும், கிரகமண்டலங்களேயும், சப்தகண்டங்களே யும், அவற்றைச் சூழ்ந்த சப்தசாகரங்களேயும் விளக்கும் அம்சம்; வியாசபகவான் வேதபுராண இதிகாசங்களே ஒழுங்கு பெற அமைத்த வகைகஃளயும், சாதி ஒழுக்கங்கண் முதலிய வற்றையுணர்த்தும் அம்சம்; அரசர்களுடைய பரிபாலனங் கீளயும், அவர்கள் இராச்சியங்களேயும் விரித்துணர்த்தும் அம்சம்; கிருஷ்ணருடைய சரித்திரத்தை முழுமையும் உணர்த்தும் அம்சம்; கிரேதர்யுகமுதல் கலியுகம் வரையி னும் மனிதர் படிப்படியே தீச்செயல்களிலே தலேப்பட்டு அவற்ரூலெய்தும் சலப்பிரளய அக்கினிப்பிரளயங்களினுலே அழிந்து கற்பகாலத்திறுதியிலெய்தும் உலக ஒழிவையும் உணர்த்தும் அம்சம்; என ஆறு அம்சங்களேயுடையது ஆரு யிரம் கிரந்தமுடைய வைணவபுராணம்.

அத்திஞபுரத்தரசரும், அருச்சுனருடைய பேரருமாகிய பரீச்சித்து என்பவர் ஓர் சர்பத்திஞலே, தாம் ஏழுதினங்க ளுக்குள்ளே சர்ப்பந் தீண்டப்பெற்று, இறந்துவிடுவோ மென்று அத்திஞபுரத்தை விடுத்துக் கங்கா தீரத்தை அடைந்து, முனிவர் கூட்டத்தோடு அங்கெழுந்தருளி இருந்த வியாசமுனிவர் புதல்வராகிய சுகமுனிவரை நோக்கி, முனி வர் பெருமானே ! அடியேன் மரணயாதனேயை ஒழிக்கும் வகை யாது ? என்று விஞவிய விஞவுக்கு விடுக்கப்பட்ட விடைகளேப் பன்னிரண்டு ஸ்கந்தங்கள் வாயிலாக உணர்த்து வது பதினெண்ணுயிரம் கிரந்தமுடைய பாகவதபுராணம்.

உலகசிருட்டியையும், மநுவந்தரங்களேயும், கிருஷ்ணர் வரைக்குமிருந்த சூரியசந்திரகுலத்து அரசர்களேயும், சூரியன் பொருட்டும், சிவபெருமான்பொருட்டும், சகநர் தர்பொருட் டும் உள்ள திருக்கோயில்களேயும், திருநந்தனவனங்களேயும், சகநா தமான்மியத்தையும் உணர்த்துவது பதினுயிரம் கிரந்த முடைய பிரமபுராணம்.

உலகசிருட்டி செய்யும்பொருட்டுப் பிரமாவானவர் ஓர் பதுமத்திலே தோற்றிய கதைகளே உணர்த்தும் சிருட்டி காண்டம்; எல்லோருஞ் சென்று தரிசனஞ் செய்வதற்கும், ஸ்நானஞ் செய்வதற்கும் உரிய ஆலயங்களேயும், தீர்த்தங்க ளேயும் மணேவியாகவும், தாய்தந்தையராகவும், குருவாகவும்

32

உவமித்துக்கூறும் பூமிகாண்டம்; பூமியை மத்தியாகக் கொண்டு அதற்கு மேலுள்ள அண்டங்களே விரித்தறிவிக் கின்ற சுவர்க்களண்டம்; நாகருலகங்களேயும், பிறவற்றையு முணர்த்தும் பாதலகாண்டம்; திலிப மகாராசாவுக்கும், வசிட்டமுனிவருக்கும் இடையில் நிகழ்ந்த வாதவிஷயங்களா கிய மாகமாசத்துத் தீர்த்தமாடற்புண்ணியங்களேயும், இலக் குமி நாராயணர்பொருட்டுச் செபிக்கற்பாலனவாகிய மந்திர முதலியனவற்றையுமுணர்த்தும் உத்தரகாண்டம்; என்னும் ஐந்து காண்டங்களால் புனேயப்பட்டது, ஐம்பத்தையாயிரம் கிரந்தமுடைய பதுமபுராணம்.

விஷ்ணுவின் அவதாரங்களேயும், சிவ பெருமானே நோக்கிச் செய்யும் ஞானபூசையையும், பிரபஞ்சவிவரணங் களேயும், அரசர் கடன்களேயும் உணர்த்துவது எண்ணுயிரங் கிரந்தமுடைய ஆக்கினேயபுராணம்.

கிருஷ்ணர் மகிமையையும் பிரமவராகர் கதையையும் உணர்த்துவது, பன்னீராயிரம் கிரந்தமுடைய பிரமகை வர்த்தபுராணம்.

😰 கற்பபேதங்களிஞலே புராணங்களிலே சிலக<mark>தைகள்</mark> ஒன்*றேடொன்று மாறுபட்டுமிருக்கும்*.

#### சிவபுராணம்

சிவபுராணங்கள் சிறிதும் குற்றமுருது மேன்மையன வாம். வேதங்களே அவைகளுக்குச் சாட்சியமாகும்; சிவ புராணங்களே ஒழித்து, ஒழிந்தபுராணங்கள் குற்றத்தை நீக்கிக் குணத்தை விரித்து, இல்லாதனவற்றையும் முகம ஞக வெடுத்துரைக்கும்; ஆதலிலை. பிறபுராணங்களப் படிப்பதினுலே, மயக்கம் நீங்காது; சிவபுராணங்களேப் படிப் பதினுலேதான் தெளிவு பிறக்கும்.

பிறையணி சடைமுடிப் பிரான்றன் காதைக ளிறையுமோர் மறுவில் யாவு மேன்மையே மறைபல் சான்றுள் வாய்மை யேயவை யறிஞர்க ணடியே யவற்றைக் காண்கவே.

29

சொல்லிய புராணமாந் தொகையு ளீச2ன யல்லவர் காதைக ள2னயர் செய்கையு ணல்லன விரித்திடு நவைகண் மாற்றிடு மில்லது முகமனு லெடுத்துக் கூறுமே.

புவியின ரே<mark>ணேய</mark>ர் புராணந் தேரினுஞ் சிவகதை யுணர்கில ரென்னிற் றீருமோ வவர்மய லரச&ன யடைந்தி டாரெனி <mark>லெவரெவ ராக்க</mark>மு மினிது போலுமால்.

சிவபுராணம் சிவபெருமானே உத்கர்ஷமாகவும்; விஷ்ணு <mark>புராணம் அவரை அ</mark>பகர்ஷமாகவும்; விஷ்ணுபுராணம் விஷ்ணுவை உத்கர்ஷமாகவும்; சைவபுராணம் அவரை அபகர்ஷமாகவுஞ் சொல்வதற்குச் சமாதானம், என்னே பைனிற் கூறுதும்:—சைவபுராணங்களெல்லாம் செப்புகின்ற விஷ்ணு அபகர்ஷம் விஷ்ணுவையே சாருமென்றும், சைவ பராணங்கள் செப்புகின்ற சிவோத்கர்ஷம் சிவபெரு மானேயே சாருமென்றும், வைணவ புராணங்கள் செப்பு <mark>கின்ற விஷ்ணு உத்</mark>கர்ஷம் அவருக்கு அந்தரியாமியாயுள்ள <mark>சிவபெருமா*னே*யே சாருமென்றும், வைணவ புராணங்கள்</mark> செப்புகின்ற சிவ அபகர்ஷம் உருத்திரரைச் சாருமென்றும் பராசரபுராணம் கூறுமாற்றுல் அறிக. அறியவே, சிவபுரா ணங்கள் பத்தும் உருத்திரமூர்த்தியை அதிட்டித்து நிற்கும் <mark>துரிய மூர்த்தியாகிய சிவபிரான் பரத்துவத்தை விளக்கு</mark> <mark>மாறு போல, விஷ்</mark>ணுபுராணமும் உருத்தி<mark>ர மூர்த்தியின்</mark> இயற்றுதற் கர்த்தாவாகிய விஷ்ணுவை அதிட்டித்து நிற் கும் சிவபிரான் பரத்துவத்தையே கூறும் என்பதும், ஏனேய <mark>புராணங்களும் அவ்வாறு</mark> சிவபரத்துவத்தையே விளக்கும் என்பதும், அதனுல், விஷ்ணுபுராணுதிகள் அவ்வவ்வதிட் டேய தேவர்களே உபசாரம் பற்றிப் பரமாகக் கூறும் என்ப தும், தெளிவாகச் சித்தித்தவாருயிற்று.

30

34

#### கந்தபுராணம்.

சிவபுராணங்கள் பத்தினுள்ளே சுப்பிரமணிய சுவா<mark>மி</mark> யுடைய மான்மியத்தை உணர்த்தும் புராணம் காந்த புராணமெனப்படும்.

# தோற்றமீறின்றித் தோற்றிய சூர்ப்பகைக் கேற்ற காதைக் கெவன்பெய ரென்றிடி ஒற்று மைம்புலத் தாறுசென் மேலேயோர் போற்று கந்த புராணம தென்பதே.

32

சகல வேதாந்த சித்தாந்தங்களின் சாரத்தை உள்ளடக் கினதாய், ஐம்பது கண்டங்களாற் புனேயப்பட்டதாய், ஒரி லக்கம் கிரந்தமுடையதாய் இருக்கும் கந்தபுராணமானது. சனற்குமார சங்கிதை, சூத சங்கிதை, பிரம சங்கிதை, விட் டுணு சங்கிதை, சங்கரசங்கிதை, சூரசங்கிதை என ஆறு சங்கிதையுடையது. அவற்றுள், சனற்குமார சங்கிதை, ஐம் பத்தய்யாயிரம் கிரந்தமும், சூத<mark>சங்கிதை</mark> ஆருயிர<mark>ங் கிரந்</mark>த மும், பிரமசங்கிதை மூவாயிரம் கிரந்தமும், விட்டுணுசங் கிதை ஐயாயிரங் கிரந்தமும், சங்கர சங்கிதை முப்பதினுயி ரம் கிரந்தமும், சூரசங்கிதை ஆயிரங்கிரந்தமுமுடையன. முப்பதிஞயிரங் கிரந்தமுடைய சங்கர சங்கிதை <mark>பன்னிரண்டு</mark> கண்டமுடையது அவற்றுள், முற்பட்டது சிவர க<del>சிய கண்டம்.</del> அது பதின்மூவாயிரங் கிரந்தமுடையதாய், சம்பவ காண்டம், அசுரகாண்டம், மகேந்திரகாண்டம், யுத்தகாண்டம், தேவ காண்டம், தக்ஷகாண்டம். உபதேச காண்டம் என ஏழு காண்டங்களேயுடையதாயிருக்கும். அவற்றுள், முதலாறு காண்டத்தையும் கீச்சியப்பசிவாசாரியசுவாமிகள் கந்த புராணம் எனப் பெயரிட்டுத் தமிழில் அருளிச்செய்தார்.

nun one Diz vis 160 " 2 06 90 proin is o reas proper o sun octor a modore was die nor does be a is a voir for and an and and lanorthe i van and a good of the does of a project of the dom and an and a die and the source of the source of the dom and an and a die and a sum as a model of the source of the dom and an and a sum as an and a sum of the dom and an and a sum and a sum and a sum and a sum and dom a source of the sum and a sum and a sum and a sum and dom a source of the sum and a sum and a sum and a sum and dom a sum and dom a sum and a sum a sum and a sum and a sum and a sum and dom a sum and molaham.org a sum and a sum an

#### மூன்ருவது

# பதி பசு பாசப்பிரகரணம்

 அநா தியாயுள்ள பதார்த்தங்கள் பதி பசு பாசம் என்னும் மூன்றுமாம். பதி ஒன்று; பசுக்கள் பல; பாசம் மூன்று. இயல்பாகவே பாசத்தினின்று நீங்கினவர் பதி; இயல்பாகவே பாசத்தினுலே கட்டுண்டவர் பசுக்கள்; இயல் பாகவே ஆன்மாக்களேப் பந்தித்தது பாசம். (இயல்பாகவே பாசத்தின் நீங்கினவர்—அநாதி மலமுத்தர்; இயல்பாகவே பாசத்திறை கட்டுண்டவர்—அநாதி மலமுத்தர்; இயல்பாகவே பாசத்திறை கட்டுண்டவர்—அநாதிமலபெத்தர்.)

சான்றவ ராய்ந்திடத் தக்க வாம்பொருண் மூன்றுள மறையெலா மொழிய நின்றன வான்றதோர் தொல்பதி யாரு யிர்த்தொகை வான்றிகழ் த2ளயென வருப்ப ரன்னவே.

<mark>பதியரன் பாசந் தன்னிற் பட்டுழல் பசு நா மென்றே விதியொடு மறைகள் கூறு மெய்மையைத் தெளிய வேண்*டி* விதுவென வரைப்பன் யாங்க ளிவ்வர சியற்ற வீச னதிர்கழ லருச்சித் தேத்து மாலயம் பலவுங் காண்டி.</mark>

பதி பசு பாசம் என்னும் மூன்று பொருள்களின் இலக் கணத்தை விளக்குவன ஆகமங்களே, இது ''பலகஃல யாகம வேதம் யாவையினுங் கருத்துப் பதி பசு பாசம் தெரித்தல் '' என்னும் சிவப்பிரகாசச் செய்யுளானும்; ''அநாதியே யம லன் சச்சிதா னந்தன் பதியான் மாக்க - ளநாதியே பெத்தர் பந்த மகவிரு ளநாதி மூன்று– மநாதியே பசுபா சத்திற் பக்கு வத் ததுல ஞன – வநாதியே யமல ஞலே யவர்தமை யவைக ணீங்கும்.'' என்னும் சிவதருமோத்தரச் செய்யுளானும் அறிக.

2. சிவபெருமானே பரமபதி; பிறரெல்லாம் பசுக்கள்; இதற்கு வேதங்களே சாட்சியமாகும். (பசுக்க ளுக்குப்பதி—–பசுபதி.)

# க<u>ந்தபு</u>ராண நவநீதம்

ஆதலா லெங்க ளீசனே பரம்பொரு ளல்லா வேதி லாரெலா முயிர்த்தொகை யாகுமா லித2னக் காத லாலுரைத் தேனன்று வாய்மையே காண்டி வேத மேமுத லாகிய க2லயெலாம் விளம்பும்.

விதிசி ரங்கள் வியன்முடி வேய்ந்திடும் பதிசி வன்றன் பதத்துணேயுட்கொடு மதிசி றந்திட வாலிதின் வைகிய ததீசி யென்னுந் தவமுனி சாற்றுவான்.

4

5

3

விதிமுத லுரைக்க நின்ற வியனுயிர்த் தொகைகட் கெல்லாம் பதியென வருளுந் தொன்மைப் பசுபதி தானு மன்னேர்க் கதிகனென் றெவருந் தே<mark>ற வாங்கவர் துஞ்ச வெந்த</mark> பொதிதரு பலியு மென்பும் புணேபவன் குனு மென்னும்.

சிவபெருமானப் ''பசுபதி'' யென்று யசுர் வேதமத்தி யிற் போந்த ஸ்ரீருத்திரமும், நிருசிம்மதாபனியோபநிடத மும் பிறவும் செப்புமாற்றுலறிக.

3. காண்பான், காட்சி, காட்சிப்பொருள் என்னும் மூன்றையும் காட்டுபவர் சிவபெருமானே. (காண்பான்– ஞாதிரு; காட்சி– ஞானம்; காட்சிப்பொருள்—ஞேயம்.)

காண்பவன் முதலிய திறமுங் காட்டுவான் மாண்புடை யோனுமாய் வலிகொள் வான்ரெடர் பூண்பதின் ருய்நயம் புணர்க்கும் புங்கவன் சேண்பொலி திருநடச் செயலே யேத்துவாம்.

6

Digitized by Noolaham Foundation

கருவி மெய்ப்புலன் காட்டுவான் காண்பவன் காட்சிப் பொருளே னப்படு நான்மையு மைவகைப் பொறியு மிருதி றத்தியல் விஜோகளுங் காலமு மிடனு மரபின் முற்றுறு பயனுமாய் நின்றனன் வள்ளல். விடயங்களின் வழியே செல்லாவண்ணம் மனத்தை நிறுத்திச் சிவத்தைத் தியானிக்கப்புகுந்தவழி ஞாதிருவாகிய தானும், ஞானமாகிய தியானமும் தோன்ருது, ஞேயமாகிய சிவமொன்றே விளங்கப்பெறுவது யோகமேயாக, யோகபா தத்துக்குத் தலேயாய் விளங்குவது ஞானபாதமாமாதலின், ''நன்மார்க்க ஞானத்தை நாடி ஞான ஞேயமொடு ஞாதிருவு நாடா வண்ணம்,பின்மார்க்கச் சிவனுடனும் பெற்றி ஞானப் பெருமையுடை யோர்சிவனேப் பெறுவர் காணே.'' என்னும் திருவாக்குக் கிணங்கக் காண்பவன் முதலிய திறமுங் காட்டு வான் என்று கூறப்பட்டது.

4. முந்தியனவெல்லாம் பிந்த முந்துபவராயும், பிந்து <mark>வனவெல்லா</mark>ம் முந்தப் பிந்துபவராயும், வேதோபநிடதங் <mark>களுக்கமை</mark>யாதவராயும் உள்ளவர் சிவபெருமானே.

முன்னதின் முன்னென மொழிது மேயெனிற் பின்னதின் பின்னுமாப் பேச நிற்றியா லன்னவை யேயெனி லொழிந்த தல்லேயோ வென்னென நின்ஜோயா மேத்து கின்றதே.

8

9

37

வேதக் காட்சிக்கு முபநிடத் துச்சியில் விரித்த போதக் காட்சிக்குங் காணலன் புதியரிற் புதியன் மூதக் கார்க்குமூ தக்கவன் முடிவிற்கு முடிவா யாதிக் காதியா யுயிர்க்குயி ராய்நின்ற வமலன்.

சிவபெருமான் காலத்தினுலே வரையறுக்கப்படாதவ ரென்பது ''முன்னேப் பழம்பொருட்கு முன்னேப் பழம்பொ ருளே பின்னேப் புதுமைக்கும் பெயர்த்துமப் பெற்றியனே.'' என்னுந் திருவாசகத்தானும், ''பெருங்கடன் மூடிப் பிரள யங் கொண்டு பிரமனும்போ, யிருங்கடன் மூடி யிறக்கு மிறந் தான் களேபரமுங், கருங்கடல் வண்ணன் களேபர முங் கொண்டு கங்காளராய், வருங்கடன் மீளநின் றெம்மிறை நல்வீணே வாசிக்குமே.'' என்னுந் தேவாரத்தானுமறிக.

சுத்த மாயையிற் பிறந்த சூக்குமை முதலிய வாக்குக்களேப் பற்றுக்கோடாகக்கொண்டு வேத சாத்திர மிருதி புராண கலேஞானங்கள் பிறக்கின்றமையானும், சுத்த மாயாதீதர் சிவபெருமானேயாமாதலினுலும், அவர் வேதக் காட்சிக்கு முபநிடத்துச்சியில் விரித்த போதக்காட்சிக்கும் காணலன் எனப்பட்டார்.

5. நிலம், நீர், தீ, வளி, வெளி, ஞாயிறு, திங்கள், உயிர் என்பனவாய் நிற்பவர் சிவபெருமானே. (நிலம் முதலிய எட்டும் சிவனுக்கு அட்டமூர்த்தமாம்.)

விட்ட விட்டதோர் படைக்கெலாம் வேறுவே ரென்று தொட்டி லானத லைது மாற்றுத றுணியான் கிட்டு மெல்லேயி லவையெலாங் கவர்ந்தனன் கேடி லட்ட மூர்த்திசே யென்பது காட்டின னம்மா. 10 ஊஒகி யூனு ஞயிரா யுயிர்தோறு மாகி வானுகி யான் பொருளாய் மதியாகி வெய்யோன் குனுகி யாண்பெண் ணுருவாகிச் சராச ரங்க ளானுன் சிவன்மற் றவனீள்கழற் கன்பு செய்வாம். 11 காலாய் வெளியாய்ப் புனலாய்க் கனலோடு பாராய் மேலாகி யுள்ள பொருளா யெவற்றிற்கும் வித்தாய் நாலாய வேதப் பொருளாகி நண்ணுற்ற நாதன் மாலாய வனுக்கிஃ தொன்று வகுத்து ரைப்பான். 12

சிவபெருமானுக்கு நிலம் முதலாயின அட்டமூர்த்தமா மென்பது''இருநிலனுய்த் தீயாகி நீரு மாகி யியமான ூயிறி யுங் காற்று மாகி, யருநிஃலய திங்களாய் ஞாயி ருகி யாகாச மாயட்ட மூாத்தி யாகிப் பெருநலமுங் குற்றமும் பெண்ணு மாணும் பிறருருவுத் தம்முருவுத் தாமே யாகி, நெருநஃலயா யின்றுகி நாள் யாகி நிமிர்புன் சடையடிக ணின்ற வாறே'' என்னுத் தேவாரத்தானும்;அவர் நிலமுதலாய அட்டமூர்த்த மல்லராய் உளரென்பது, ''விரிகதிர் ஞாயிறல்லர் மதியல் லர் வேதவிதியல்லர் விண்ணுநிலனுந், திரிதரு வாயுவல்லர் செறிதீயுமல்லர் தெளிநீருமல்லர் தெரியி, லரிதரு கண்ணி யாளே யொருபாக மாகவருள் காரணத்தில் வருவ, ரெரியர வாரமார்ப ரிமையாருமல்ல ரிமைப்பாரு மல்லரிவரே.'' என்னுந் தேவாரத்தானும் அறிக.

6. சுத்தமாயை, அசுத்த மாயை, பிரகிருதி என்னும் மூன்றினின்றும் பிறந்தன தத்துவங்கள் முப்பத்தாறுமாம். பிருதிவிமுதற் குடிலேயீருயுள்ள இம் முப்பத்தாறு தத்துவங் களிலே அளவிறந்த அண்டங்களும், அளவிறந்த புவனங்க ளும், அளவிறந்த உயிர்களும் அமையும். தத்துவ சமூகமா யும் தத்துவா தீதமாயும் நிற்பவர் சிவபெருமானே.

முந்திய மாயைகண் மூல மாகவே யந்தமிறத்துவ மாரு டாறுமுன் வந்திட வளித்தது மரபி 2னந்தொழில் சிந்தைகொள் கரு2ணயா னடாத்துஞ் செய்கையும். 13

அற்ற மில்வகை யாயிரத் தெட்டெனு மண்டம் பெற்ற னம்மென வியந்த2ன தத்துவ பேத முற்று ணர்ந்தி2ல தரணியோ வளப்பில வுளகாண் மற்றை யண்டங்கள் கேட்டியேன் மருளுதி மன்னே. 14

குடிலே <mark>யி</mark>றதா வாரியே முதலதாக் குழுமி யுடைய வண்டங்க ளலகில வென்பரொன் ரென்றி <mark>னடைத</mark> லுற்றிடு புவனத்தின் பெருமையா ரறிந்தார் முடிவு ருததோர் பொருளினே முடிவுகூ றவற்ரே.

தூய பார்முதலாகவே குடிலேயின் றுணேயு மேய வண்டமு முயிர்களும் வியன்பொருள் பலவு மாயு நின்றன னல்லனு மாயின னவன்றன் மாயை யாவரே கடந்தனர் மறைகளு மயங்கும்.

38

15

41

17

18

21

முப்பத்தாறு தத்துவங்களாவன:- சிவம், சக்தி, சாதாக் கியம், ஈசுரம், சுத்தவித்தை; காலம், நியதி. கலே, வித்தை, இராகம், புருடன், மாயை; மனம், சித்தம், புத்தி, அகங்கா ரம்; செவி, தோல், கண், நாக்கு, மூக்கு; வாக்கு, பாதம், பாணி, பாயிரு, உபத்தம்; சத்தம், பரிசம், ரூபம், இரசம், கந்தம்; ஆகாயம், வாயு, தேயு, அப்பு, பிருதிவி என்பன வாம். சிவம் முதலிய முன்னந்தும் சிவதத்துவமெனப்ப டும்; இது சுத்தம்ும், பிரேரகாண்டமுமாம். காலம் முத லிய நடுவணேழும் வித்தியாதத்துவமெனப்படும்; இது சுத் தாசுத்தமும், போக சயித்திருகாண்டமுமாம், மனம் முத லிய பின்னிருபத்துநான்கும் ஆன்மதத்துவமெனப்படும்; இது அசுத்தமும் போக்கியகாண்டமுமாம். மனம் முதலிய நான்கும் அந்தக்கரணம் எனவும், செவிமுதலிய ஐந்தும் ஞானேந்திரியமெனவும், வாக்குமுதலிய ஐந்தும் கன்மேந்தி ரியமெனவும், சத்தம் முதலிய ஐந்தும் தன்மாத்திரையென வும், ஆகாயமுதலிய ஐந்தும் பூதமெனவும் படும். சித்தி யார்:–' 'ஐந்துசுத் தத்தின் கீழேழ் சுத்தாசுத் தம்ம சுத்தந்,தந் திடும் புமான் கீழெண் மூன் ருய தத் துவஞ் சீவர்க்கு, வந்திடும் பிரேர காண்ட மருவுபோக சயித்திரத்தோ, டந்தமிலணுக்க ளுக்குப் போக்கிய காண்ட மாமே.''

விஷ்ணுவினுடைய அகந்தைச்சூதை நீக்குமாறு தமது அருட்சத்தியோடு சிவபெருமான் ஆடியசூது தத்துவச்சூதா மென்க. இது, பிரகிருதியைக் கரும்பாம்புவடிவாகக் கொண் டும், சுத்தமாயையைச் செம்பாம்புவடிவாகக் கொண்டும் தத்துவங்களேக் கருவிகளாகப் பரப்பி மேலோர் தற்காலத் தில் அயரும் அனுட்டானங்களிலே காணப்படும்.

7. மனம் வாக்குக் கதீதராய், ஊர் பெயர் குணம் குறி செயல் வரவு போக்கு ஒப்பு இலாதோராய், உருவு அருவு ருவு அருவு கடந்தோராய் உள்ளவர் சிவபெருமானே. நோக்கினு நு<mark>ழை</mark>கிலே நுவலு கின்றதோர் வாக்கினு மமைகிலே மதிப்ப வொண்கிலே நீக்கரு நிலேமையி னிற்றி யெந்தைநீ யாக்கிய மாயமீ தறிகி லேமரோ.

ஆதியந்த மிலாதவெம் மண்ணலுக் கோது பேரு முருவுமார் செய்கையும் யாது மில்2லயிவ் வாற்றி2ன யெண்ணிலா வேதம் யாவும் விளம்புந் துணிபிலுல்.

ஊரிலான் குணங்குறியிலான் செயலிலானு ரைக்கும் பேரிலா னெருமுன்னிலான் பின்னிலான் பிறிதோர் சாரிலான் வரல்போக்கி<mark>லான்</mark> மேலிலான் றனக்கு <mark>நேரிலா</mark> னுயிர்க்கடவுளா யென்னுளே நின்ருன். 19

<mark>திருவந்த தொல்லேப் புவன</mark>த்தொடு தேவர் பேரற்றிப் பெருவந் தஜேசெய் தறிதற்கரும் பெற்றி யெய்தி யருவந் தஜோயுமுரு வத்தையு மன்றி நின்கு னெருவன் றனதுபதந் தன்ஜோயுளத்துள் வைப்பாம். 20

இருமையு மொருமையு மிரண்டு மொன்றிய வொருமையு மன்றென வுலகம் யாவையும் பெருமையி னியற்றிய பெரும நின்செய லருமறை யானவு மறிதற் பாலவோ.

ஆதியு நடுவு மீறு மருவமு முருவு மொப்பு மேதுவும் வரவும் போக்கு மின்பமுந் துன்பு மின்றி வேதமுங் கடந்து நின்ற விமலவோர் குமரன் றன்ணே நீதரல் வேண்டு நின்பா னின்ணயே நிகர்க்க வென்ரூர் 22

<mark>இவ்வுண்</mark>மை ''உருவுமருவுங் கலப்புமாயன்றிக் குறியு முரையுமுணர்ந்தறிவரிதாய்க் குணமெல்ஃவிலவா, யானந் தக்குறியா யற்புதமா யநாமயமாய் நிராமயமா யசலமா

யின்பாய்த், தெரிவரிதா யனுபவமாய் முத்தகித்தா யணு வாய்ச் செல்கதியாய்ப் பல்லுருவாய்த் தீமைநன்மையின்ரு, யுரையிறந்து கரையிறந்த வொளியாகி வெளியாயோங்குவது தற்சிவமென்ருங் குரைக்கு நூலே.'' என்னுந் தத்துவப்பிர காசச் செய்யுளானறிக.

8. உருவு, குணம், செயல் இறந்துநின்ற சிவபெரு மான் உயிர்களேப்பந்தித்த பாசத்தை ஒழிக்கும்பொருட் டுத் தம்மோடொற்றுமையுடைய சத்தியைக்கொண்டு படை த்தலாதி ஐந்தொழில் நடாத்துவர். அவர் அருளோ சத்தி; அவர் அருளோ பெண்வடிவுற்றது; அவர் அருளோ உமை; அவர் உருவோ சத்தி; அவர் உருவோ அருள்; அவர் உரு வோ ஞானம். சிவன் அருளின்றி உயிர் இயங்காது; சிவன் அருளோடே உயிர் இயங்கும். எனவே, சிவமுஞ் சத்தியுமாய் உலகை ஈன்றவர் சிவபெருமானே. இவ்வுண்மைகள் சுத்த வாதுளம் முதலிய ஆகமங்களே உணர்ந்தவர்களே சிறிது அறிய வல்லவராவர்:

உருவொடு குணஞ்செய லொன்று மின்றீயே நிருமல மாய்ச்சிவ னிறைந்து நின்றதும் பரவிய வுயிர்த்தொகைப் பந்த நீக்குவா ஞெருதனிச் சத்தியா லுன்ன லுற்றதும். புல்லிய புரம்பொடித் ததுவுங் காமணே யொல்லென வெரித்தது முனக்குச் சீர்த்தியோ வெல்லேயில் விதிமுத லெணேத்து மீண்டுநின் னல்லரு ளாணேயே நடாத்து மென்கையால்.

23

24

தேனமர் கமலத் தண்ணல் செய்தொழின் முற்று மரற்ரு லானதன் னருளே யாங்கோ ராயிழை யாக நல்கி மேனிகழ் கருணே தன்னுன் மேவுவ துணரா யேனே வானவர் போலெங் கோணே மதித்தண் மதியி லாதாய். 25 தந்துழி யீசன் றன்2னத் தனயரு மயனு மாலும் வந்தணே செய்து போற்ற மாயவன் வதன நோக்கி நந்தம தருள தாகு நங்கையோ டினிது சேர்ந்தா முந்தையின் வேதாச் செய்கை முற்றிடும் போதி யென்றுன்.

காமர<mark>ு</mark> வடிவா யெங்குங் காண்பது சத்தியங்கண் மாமய மாகி நின்ருன் மன்னிய சிவனு மீது தூமறை முதலா வுள்ள தொல்லேநுல் புகலு மன்னர் தாமொரு புதல்வன் றன்ணத் தந்தவா சாற்று கின்ரும்.

உருவி& நமக்கேன வொன்று நம்வயி னருளுரு வலையெலா மென்ன வன்னதோர் பொருளென வுன்னியே புவன மீன்றவள் பெருமகிழ் வெய்தியிப் பெற்றி கூறினள்.

ஞானந் தானுரு வாகிய நாயக னியல்பை யானு நீயுமா யிசைத்துமென் ரூலக தெளிதோ மோனந் தீர்கலா முனிவருந் தேற்றிலர் முழுதுந் தானுங் காண்கில னின்னமுந் தன்பெருந் தலேமை.

ஆட்டு வித்திடு பவனது செயாவழிக் கூட்டுடைப் பாவைகள் குலேந்து வீழ்ந்தென நாட்டிய பரனரு ணடாத்த லின்மையா லீட்டுபல் லுயிர்த்தொகை யெணேத்து மாய்ந்தவே.

அன்பினர்க் கெளிவந் துள்ள வாதியம் பரமன் மாது தன்புடையாகச் சீயத் தவிசின்வீற் றிருத்த லோடுந் துன்பகன் றிருபா லாகித் துவன்றிய வுயிர்க ளெல்லா மின்பொடு போக மாற்றி யினிதமர் வுற்ற வன்றே. 29

30

31

அந்த வெல்லேயிற் சத்தியுஞ் சிவமுமா யனேத்தும் வந்தி டும்பரி சளித்தவ ரிருவரும் வரலுஞ் சீந்தை யின்மகிழ் வெய்கியே யம்மைசே வடியின் முந்தி யோடியே வணங்கினன் முழுதொருங் குணர்ந்தோன். தத்த மாற்றங்க ணிறுவிய சமயிகள் பலருங் கத்து புன்சொலே வினவின ரவன்செயல் காணர் சுத்த வாதுள முதலிய தந்திரக் தொகுதி 33 யுய்த்து ணர்ந்திடு நீரரே யொருசிறி துணர்வார்.

சிவபெருமானுடைய வடிவம் சத்தியென்பதும், அச்சத்தி ஞானவடிவமென்பதும், ''காயமோ மாயையன்று காண் பது சத்தி தன்னுல்.'' என்பதனுலும், ''சத்திதன் வடிவே தென்னிற் றடையிலா ஞான மாகும்.'' என்பதனு மறிக. ஐந்தொழிற்கும் வித்தாயுள்ளது சத்தியாம் என்றது ''விமல மா யைந்தொழிற்கும் வித்தாய் ஞாலத் தரந்தைகெட மணி மன்று ளாடல் காணு மன்னேயருட் பாதமலர் சென்னிவைப் பாம்'' என்பதனுலறிக. சத்தியின்றிச் சிவமில்&லயெனல், குணமின்றிக் குணியில்லேயாமாறுபோல, இயற்கைக்குண மாகிய அருளெனப்படுகின்ற சத்தியின்றிச் சிவமில்லேயாம் என்னும் வாய்மையைத் தன்னுட்கொண்ட ''அருளது சத்தி யாகு மரன்றனக் கருளே யின்றித், தெருள்சிவ மில்லே யந்தச் சிவமின்றிச் சத்தி யில்லே, மருளினே யருளால் வாட்டி மன்னு யிர்க் களிப்பன் கண்கட், கிருளினே யொளியா லோட்டு மிரவி யைப் போல வீசன்,'' என்னும் திருச்செய்யுளானறிக. சிவ பெருமானுடைய சிரம், முகம், இருதயம், என்னும் அங்கங் களும், மார்பு, கண்டம், பாகு முதலிய பிரத்தியங்கங்களும், மான், மழு முதலிய சாங்கங்களும் வாகனம், குடை, கொடி முதலிய உபாங்கங்களும் சிவசத்திரூபமாமென்று ஸ்ரீவாது ளாசுமம் செப்புகின்றது.

9. பிரபஞ்சத்தைப் படைத்துக் காத்துத் துடைத்துப் பின்னர்ப் படைப்பவரும் சிவபெருமானே; அருள்சுரந்து

<u>உயிர்களே ஆளும் ஆதிநாயகரும், ஆதியந்தரகிதரும் அவ</u> ரே; அருவும் உருவுமாகின்ற அநாதிமலமுத்தரும் பரஞ்சோ தி சுவரூபரும் அவரே; அநாதியாய் ஞானுனந்த வடிவாயுள் ளவரும் அவரே; மகாதேவரும், நித்தியரும், சருவாந்தரியா மியும் அவரே; மூவுலகத்தையும் ஈன்று அருளும் பிதாவா கிய திரியம்<mark>பகரும், சருவ சீவசாட்சியும் அவரே; தாணுவு</mark>ம் பராபரனும் அவரே; தம்மை ஒப்பார் மிக்கார் இலாதவரும் அவரே; ஆன்ம நாயகரும், ஏகரும், குளுதீதரும் அவரே; பிரம விஷ்ணுக்கள் காண்டற்கரியரும் அவரே; ஆண், பெண், <mark>அலி அல்லா தவரும்</mark> அவரே; வேண்டிய வேண்டியாங்கீப வரும் அவரே; இங்ஙனம், வேதக்கிளேகளெல்லாம் முழங்கு கின்றன.

கேளினி மைந்த வேதக் கி2ளயெலா மியம்பு கின்ற <del>சூளுரை சிவனே யெ</del>ல்லாந் தோற்றுவித் தளித்து மாற்றி <mark>மீளவுந் தருகின்</mark> ரூனும் வியனுயிர்க் கரு2ள நல்கி யாளுநா யகனு மாதி யந்தமி லோனு மென்னும். 34

அத்தனும் பகவன் ருனு மருவமு முருவு மாகுஞ் சுத்தனு முணர்தற் கொண்ணச் சோதியு மியாண்டு மேவுன் சித்தனு மநாதி தானுந் தேவர்க டேவு மென்று நித்தனு முயிர்க்கு ணீங்கா நிருத்தனு மவனே யென்னும். 35

மூன்றெனு முலகந் தன்னின் முசோத்திடு பொருசோ யெல்லா மீன்றருள் புரியுந் தாதை யெனுந்தீரயம் பகனும் யார்க்குக் சான்றென நிற்கின் ரேனுந் தாணுவும் பரனுந் தன்ணேப் போன்றவ ருயர்ந்தோ ரில்லாப் புங்கவன் குனு மென்னும். 36

அண்ணலு மேகன் ருனு மளப்பருங் குணத்தி அனுங் கண்ணனு மயனுந் தர்மாற் காணிய நில்லான் குனும் பெண்ணெடா ணலிய தென்னும் பெற்றியி லோனும் யாரு மெண்ணிய வெண்ணி யாங்கே யீபவன் குனு மென்னும். 37

44

47

#### கந்தபுராண நவநீதம்

அதர்வசிரசு, அதர்வசிகை, சுவேதாச்சுவதரம், கைவல் லியம், காலாக்கினிருத்திரம் முதலிய உபநிடதங்களிலே இவ் வுண்மைகள், ஆங்காங்குக் காணப்படுகின்றன.

10. சிவபெரு<mark>மா</mark>ன் ஆன்மாக்கள் பொருட்டுச் செய் யுந் தொழில்கள் படைத்தல், காத்தல், அழித்தல், மறைத் தல், அருளலென்னும் ஐந்துமாம்.

ஒருத&ையைந்தொழிலுவப்பு ருவகை புரிதரு பகவநம் புண்மை நீக்குவான் கருணேயொ டுன்னிணே கடிதிற் செய்பணி யருளுதி யென்றன ராற்று நோன்பினேர்.

38

அளித்திடல் காத்திட லடுதன் மெய்யுணர் வொளித்திடல் பேரரு ளுதவ லேயெனக் கிளத்திடு செயல்புரி கின்ற நீலமார் களத்தினன் பதியது கழறும் வேதமே.

39

படைத்தலாவது தநு கரண புவன போகங்களே முதற் காரணத்தினின்றுந் தோற்றுவித்தலாம்; காத்தலாவது தோற்றுவிக்கப்பட்ட தநு முதலியவைகளே நிறுத்துதலாம்; அழித்தலாவது தநு முதலியவைகளே முதற்காரணத்திலொ டுக்குதலாம்; மறைத்தலாவது ஆன்மாக்களே இருவினேப் பயன்களாகிய போக்கியப் பொருள்களி லமிழ்த்துதலாம்; அருளலாவது ஆன்மாக்களுக்குப் பாசத்தை நீக்கிச் சிவத்து வத்தை விளக்குதலாம்.இவ்வைந்தும் அருட்டொழிலா மென் பது ''அழிப்பிளேப் பாற்ற லாக்க மவ்வவர் கன்ம மெல் லாங்,கழித்திடனு கரச் செய்தல் காப்பது கன்ம வொப்பிற், றெழித்திடன் மலங்க ளெல்லா மறைப்பருள் செய்தி தானும், பழிப்பொழி பந்தம் வீடு பார்த்திடினருளே யெல் லாம்.'' என்னுஞ் செய்யுளாலறியப்படும். 11. சிவபெருமானுடைய அருட்சத்தி எனப்படும் இன்பசத்தி உமையென்றும், அழித்தற்சத்தி ஐயையென் றும், சீற்றச்சத்தி காளியென்றும், ஆண்சத்தி அரியென்றும் கூறப்படும். (உமை—உமாதேவியார்; ஐயை—கொற்றவை, துர்க்கை; காளி—பழையோள், காடுகிழாள், காடுகாள்; அரி—விஷ்ணு.)

நால்வ கைப்பட நண்ணிய சக்தியுண் மாலு மாதலின் மற்றது காட்டுவா ஒல கண்டத்த னச்சுத னச்சுறுங் கோல மெய்திக் குறுகின னவ்விடை. 40

இறுதிசெய் திடலே சீற்ற மின்பமே யாண்மை யென்ன வறைதரு சத்தி நான்கா மரன்றனக் கையை காளி முறைதரு கவுரி யின்னேர் மும்மையும் பெற்ரே ரேணேப் பெறலருஞ் சத்தி யானிப் பெற்றியு மறைகள் பேசும். 41

''படைப்பாதித் தொழிலும் பத்தர்க்கருளும் பாவனேயு நூலு, மிடப்பாக மாதராளோ டியைந் துயிர்க்கின்ப மென் றும்,'' எனவும், ''கொற்றவை சிறுவ'' எனவும், ''பழை யோள் குழவி'' எனவும், ''அரியலாற் றேவியில்லே யையனே யாறஞர்க்கே.'' ''வருக்கைத் தடம்பொழின் மாமாதை யை யர்க்கு மாசொன்றில்லா, முருக்கொத்த மேனி யழகிய நாதர்க்கு மூச்சரவத், திருக்கைக் கமல வரஞர்க் கரிதிருத் தேவியன்றே, லரிக்குப் பொருளுரை யீர்கெடு வீர் நும் மறி வின்மையே.'' எனவும் போந்த திருவாக்குக்களிஞலே உமை முதலாயினேர் சத்தியாமாறு தெளிக.

இரே தசானது ஊர்த்துவவீரியம் அதோவீரியம் என இரு திறப்படும். ஊர்த்துவ வீரியமுடையார் சிவன்; அதோ வீரி யமுடையார் பசுக்கள். சிவனுக்கு ஊர்த்துவ வீரியசத்தி உண்மை, சுப்பிரமணியர் முதலாயினேர் உன்முகத் தோற்

#### கந்தபுராண நவநீதம்

றத்தாலும், ''மீது சேர்தரும் வீரியனல்லேயோ'' என்று மகாசாத்தப் படலத்திலே கூறிய விஷ்ணுவாய்ப் பிறந்த வாக்கினும் அறியப்படும். சுருதிகளிலே சிவனுடைய வீரி யத்தினுலே மகாமேரு பொன்மயமாயிற்று என்று சொல்லப் படுகின்றது. சிவன் தமது நால்வகைச் சத்திகளுள் ஒன்ருகிய மாயாசத்தி வாயிலாகத் தோற்றுவித்த உக்கிரரூபராகிய கர்த்தாவினும், அதிதூய்தாகிய கண்டகிநதி தீர்த்தத்தி னும், இந்நதியிலே இப்போதும் சனிக்கின்ற பொற் கீடங்க ளாகிய வச்சிரதந்திகள் சாளக் கிராமங்கள் வாயிலாகக் காணப்படுகின்றமையானும் மேலே சொல்லிய சுருதி உண்மை வலியுறுத்தப்படும்.

12. சிவபெருமான் உயிர்களின் பொருட்டுப் பிர மாவை யதிட்டித்துப் படைத்தலும், விஷ்ணுவை அதிட்டித் துக் காத்தலும், உருத்திரரை அதிட்டித்து அழித்தலும் செய்வர். பின்னர் முன்போல (மலநீக்கம் பெருமையினுலே) உயிர்களேத் தநுகரணங்களேக் கொடுத்துத் தாம் பிதா மாதாவாகிப் படைத்தலும் செய்வர். பிரம விஷ்ணுக்களேக் காப்பார்; பின்னர் அவர்களேயும் ஒடுக்குவார், சங்கார கிருத் தியம் ஆதிமத்தியாந்தகீனராகிய தம்மாலன்றி அழிதன் மாலேயராகிய தேவர்களாலே இயலாமையினுலே, அதனே அவர் தம்வயிற் கொண்டார். படைத்தல், காத்தல், அழி<mark>த்</mark> தல் மூன்றும் சாத்துவிகம், இராசசம், தாமசம் <mark>என்னும்</mark> முக்குணத்தின் பாலனவாம். அதனுலே, படைத்தலாதி முத் தொழில் புரியும் பிரமாதி மூவரும் முக்குண வயத்தராவர். ஆகவே, தாமசகுணம் சங்காரகாலத்துக் கிருத்தியமொன்று நோக்கிச் சிவபெருமானுக்குச் செப்பப்படும்; படினும்,ஞான னந்த வடிவினராகிய அப்பதிக்கு யாண்டுமுள்ளதோர் இயற் கைக்குணமாகாது; அவரோ குணுதேர். பிறந்திறந்துழலும் உயிர்களே உலேவுருது தடுத்து ஒடுக்குதலிஞலே, சங்கார கிருத்தியமுந் தீயதாகாது. பிரம விஷ்ணுக்களென்னு மிரு வர்க்குயோ காலத்துக்கியைந்த குணங்களிஞலே சாத்துவிக இராசச தாமசங்கள் முறைமுறையே பொருந்தும்:

நிலவு கின்றதன் னருளுருக் கொண்டிடு நிமலன் ற&லமை பெற்றிடு புங்கவர் தம்மைமுன் றந்தே யூலகம் யாவையு மளித்தருள் செய்திட வுதவ் யலகி லாவுயிர் யாவையு மயன்கணின் றவிப்பான். மாய வன்கணின் றவையெலாம் போற்றிமற் றவைக்குத் தூய துப்புர வருத்தியே மேல்வினே தொலேச்சி

யாய வற்றிலோர் பற்பல வீடுற வருளி மேய வாருயி ரூலகெலாம் பின்னரே வீட்டும்.

நாரண னென்னுந் தேவு நான்முகத் தவனு முக்கட் பூரணன் ருனு மாகிப் புவிபடைத் தளித்து மாற்றி யாரண முடிவுந் தேரு வநாதியா யுயிர்கட் கெல்லாங் காரண னய மேலோன் கழலிணே கருத்துள் வைப்பாம். 44 செங்கண்மா றன்னே யென்னேத் திண்டிறன் மொய்ம்பி னல்கி யங்கண்மா ஞாலங் காப்பு மளிப்பது முதவி யாமு முங்கள்பா விருத்து மென்றெம் முயிருணின் றியற்கு நின்கு னெங்களான் முடியுஞ் செய்கை யாவது மில்லே கண்டாய்.

அன்ன வேலேயி லவையெலா மழித்தபின் னளிப்போ ரென்ன நின்றவர் தம்மையு மொடுக்குறு மிதற்பின் முன்ன ருள்ளதோ ரேகமா யுறையுமெம் மூர்த்தி பின்னு மிம்முறை புரிந்திடு மென்றுமிப் பெற்றி. அந்த மரதியின் ருகியே யுயிரெலா மளிக்குந் தந்தை யாகிய தனக்கன்றி முழுதடுந் தகைமை மைந்த ராகிய வமரரான் முடிவுரு மையினு லெந்தை தன்வயிற் கொண்டன னீறுசெய் யியற்கை.

ஈசனே காப்பனல்லால் யாரையும் பிறராற்றம்மா லாசறப் போற்ற லாகா ததுதுணி வாகு மீண்டுப் 42

43

46

| கந்தபுராண ந | வநீதப் |
|-------------|--------|
|-------------|--------|

பேசிய திறனு மன்னேன் பேரருண் மருதி யென்ன நேசமோ டியைந்திட் டன்ண நிணேந்தநோன் பியற்று கென்றுன்

எங்குள பொருளுங் கோளு மீதலுந் தானே யாகுஞ் சங்கர னுலக மெல்லாந் தந்திடுங் கன்னி தன் 2ன மங்கல முறையாற் கொண்டான் மலேமகன் கொடுப்ப வென்ரு லங்கவ னருளி னீர்மை யாரறிந் துரைக்கற் பாலார். 49 ஊன்புகு மெவரை யுந்தன் ஹெண்குணத் தொடுக்கித் தானே <mark>வான்புக லாகி நி</mark>ன்று மற்றவர் குணங்க <sub>ஆ</sub>டு தான்புக வில்லா தோனுந் தன்னிய லிஜோய தென்றே யான்புக லரிய தேவ மீசனு மவனே யென்னும். 50 துன்று தொல்லுயிர் தொலேவு செய்திடு மன்று தாமதத் தடுவ தன்றியே நன்று நன்றது ஞான நாயகற் கென்று முள்ளதோ ரியற்கை யாகுமோ. 51 நிர்க்கு ணத்தனே நிமல னன்னவன் சிற்கு ணத்தனுய்த் திகழு வானரு சொற்கு ணத்தனே தொலேக்கு நாளடு முற்கு ணத்தினே முன்னு மாறலால். 52 நற்குண முடையநல் லோரு நாடொணச் சிற்குண ஒகுமச் சிவன்ப ராபரள் சொற்குண மூவகைத் தொடர்பு மில்லதோர் நீர்க்குண னவன்செய னிகழ்த்தற் பாலதோ. 53 தீய தன்றடுஞ் செயலு நல்லரு ளாயி லாவிக ளழிந்துந் தோன்றியு மோய்வி லாதுழன் றுலேவு ருமலே மாய்வு செய்திறை வருத்த மாற்றலால். 54

மேனி பொற் கென்றலின் விமல வான்பொரு ணுனெனு மருட்கையி னவையி லீச&னத் தானுணர் தெளிவினிற் றவத்திற் பூசையி லானது குணனெலா மயன்ற னக்குமே.

நேமீயாற் குருவெலா நீல மாயதுந் தோமறு கடலிடைத் துயில்கொள் பான்மையு மேமுறு மகந்தையும் பிறவு மெய்துமேற் <del>கும</del>த ராசதந் தானு முற்றவே.

அறிவொருங் குற்றுழி ய2னயன் கண்ணுத லிறைவ2ன வழிபடீஇ யேத்தி யின்னரு ணெறிவரு தன்மையு நீடு போதமும் பெறுதலிற் சாத்திக முறையும் பெற்றுளான்.

சிவபெருமான் படைப்பாதி தொழிலே இடையருதியற் றுதலிஞலே அவர் பாரமெய்தி விகாரமெய்தார். Qai வண்மை சூரியசந்நிதியிலே கமலமொன்று அலர்ந்தும், மற் ருன்று முகைத்தும், வேரென்று உலர்ந்தும் நிற்றலினுலே அறிக, சங்கார கருத்தாவாகிய சிவபெருமானலே அழிவெய் திய வுலகம் பின்னர் அவரினின்று தோன்றுவது மலபரிபாகம் வரும் பொருட்டேயாம். முன்னர்த் தோன்றியவாறு நிற்க வொட்டாது மீட்டும் மீட்டும் அழிப்பது உயிரின் இளேப்பு <mark>ஒழித்தற் பொருட்டேயாம். சித்தியார்:— ''உயிரவை யொ</mark> <mark>டுங்கிப் பின்னு</mark> முதிப்பதென் னரன்பா லென்னிற், செயிருறு மலத்தி ஞகுஞ் சிதைந்ததே தென்னிற் சித்தத், தயர்வொழி காரியங்க எழியுங்கா ரணங்கி டக்கும், பயிறரு காரியம் <mark>பின் பண்டுபோ</mark>ற் பண்ணு மீசன் '' அவர் சங்காரத்தொழில் செய்யுமிடத்து, பிரமவிஷ்ணுக்கள் அழியாது நிலேயுதலுடை யராயின், அது சங்காரத்தொழிலாகாதாமாதலின், அவர் களேயும் **ஒழித்**துவிட்டு, அவர் ஒருவரே எஞ்சி நிற்பாரென்க. சித்தியார்:—'' இறுதியாங் காலந் தன்னி ெஞருவனே யிருவ

55

57

#### கந்தபுராண நவநீதம்

ருந்தம், முறுதியி னின்ரூ ரென்னி னிறுதிதா னுண்டாகாதா, மறுதியி லரனே யெல்லா மழித்தலா லவனு லின்னும்,பெறுது நா மாக்க நோக்கம் பேரதி கரணத் தாலே,'' சிவபெருமா னுக்கு உட்குணம் சாத்துவிகமும், வெளிக்குணம் தாமசமும், விஷ்ணுவுக்கு உட்குணம் தாமசமும், வெளிக்குணம் சாத்து விகமும்; பிரமாவுக்கு உட்குணமும் வெளிக்குணமும் இராச சமுமாமெனச் சூதசங்கிதை, சிவதருமோத்தரம் முதலாயின செப்புகின்றன.சிவபெருமானுடைய சங்காரம் ஆன்மாக்களே இளேப்பாற்றுங் குணமாய் முடிதலின், அது உள்ளபடி சாத் துவிக குணமாகி, வெளிநோக்கத்துக்குத் தாமசம் போன் றும்; விஷ்ணுவுடைய திதி சுகம் பிறப்பியாது துக்க காரண மாயிருத்தலினேலே, அது உள்ளபடி தாமசகுணமாகி, வெளி நோக்கத்துக்குச் சாத்துவிகம் போன்றும்; விளங்குகின்றன.

13. எவ்வெவ்வடிவமாய், எவ்வெவ்வண்ணமாய். எவ் வெப் பெயர்கொண்டு எவ்வெத் தெய்வத்தை எவ்வெவர் வழிபடினும், அவ்வவ் வடிவமாய், அவ்வவ் வண்ணமாய், அவ்வப் பெயர்கொண்டு அவ்வத் தெய்வத்தைத் தமது சத்தி யால் அதிட்டித்து நின்று அவ்வவர் வழிபாடுகண்டு அதனே யங்கீகரித்து அநுக்கிரகிக்கும் சிவபெருமானே எள்ளும் எண்ணெயும் போன்றும், சேகண்டியும் ஒலியும் போன்றும், மலரும் மணமும் போன்றும், அரதனமும் ஒளியும் போன் றும் பிரபஞ்சமெங்கும் ஏகமாய் நீக்கமற வியாபிப்பர்.

யாதொரு பொருளே யாவ ரிறைஞ்சினு மதுபோய் முக்க ணுதியை யடையு மம்மா வங்கது போலத் தொல்&ல வேதம துரைக்க நின்ற வியன்புக ழ2னத்து மேலா நாத2ன யணுகு மெல்லா நதிகளுங் கடல்சென் றென்ன. 58

எவ்வெவர் தம்மை யேனும் யாவரே யெனினும் போற்றி னவ்வவ ரிடமாக் கொண்டேய வாக்கரு டருவாய் போற்றி மெய்வரு தெளிவிலுன் &ன வெளிப்பட வுணர்ந்துள் ளோர்க்குத் தெய்வத போக முத்தி சிறப்பொடு தருவாய் போற்றி. 59 எள்ளுறு மெண்ணெ யென்ன வெறிமணி யரவ மென்னக் கள்ளுறு போது கான்ற கடியேனச் சலாகை தன்னிற் றள்ளுற வரிய சோதி தானென வுலக மெங்கு முள்ளொடு புறமு மாகி யொருமையாற் பரவு மன்றே.

<mark>அண்ட</mark>சம், சுவேதசம், உற்பிச்சம், சராயுசம் என்னும் நால்வகை யோனிகளுள் ஒருயோனிவாய்ப்பட்டுப் பிறப்ப வையாவை அவையெல்லாம் பசுக்கள்; அப்படிப்பிறத்தலில் லாதது யாது, அது பதிப்பொருள் என்னும் இதுவொன்றே எளிதில் அவ்விரண்டுக்கும் தம்முள் வேற்றுமை அறியும் வண்ணம் நிற்பது. சிவஞானசித்தியார்:—''யாதொரு தெய் வங் கொண்டீரத்தெய்வ மாகி யாங்கே, மாதொரு பாக ஞர் தாம் வருவர்மற் றத்தெய் வங்கள், வேதனேப் படுமி றக்கும் பிறக்குமேல்வினேயுள், செய்ய, மாதலா னிவையி லாதா னறிந் தருள் செய்வ னன்றே.'' அருணகிரியந்தாதி;—''எல்லார் பிறப்பு மிறப்புமியற் பாவலர்தஞ், சொல்லாற் றெளிந்தே நஞ் சோணேச, ரில்லிற் – பிறந்தகதை யுங்கேளேம் பேரு லகில் வாழ்ந்துண், டிறந்தகதை யுங்கேட்டி லேம்.'' இத னுல், வேதபுராண இதிகாச முதலிய <u>நூ</u>ல்களிலே அநாதி முத்த சித்துருவாகிய பரமபதி சிவபெருமானே என்பது தெள்ளிதிற் றுணியப்படும். பசுக்கள் பிராமணர் பிதா மாதா முதலாயினேரை இம்மையிலே வழிபட்டோர்க்கு, அஃதறிந்து மறுமையிலே பலன்கொடுப்பார் வேறென்பது எல்லார்க்குமொப்ப முடிந்தபட்சமாகும். அப்படியாமா <mark>யின், தம்மை</mark> வழிபட்டவர்களுக்கு அவ்வத்தேவரே **எ**திர் தோன்றி நின்று பலன் கொடுத்தாரென்றும் ஆண்டாண்டுக் கேட்கப்படு தலின், அவ்வத்தேவரும் அதற்குவல் லுநர் போலுமாலோவெனின், அன்று: அரசன் ஆணேயே மந்திரி முதலாயினேர்மாட்டு நின்று பிறர்க்கு அளிக்குமாறுபோல, சிவபெருமானே தன்னுணையைத் தன்னேவல்வழிநிற்கும் அவ்வக்கடவுளர்மாட்டு வைத்துப் பலன் கொடுப்பானுத <mark>லினெ</mark>ன்க. அங்ஙனமின்றி, தாமே விணேத்துடக்கிற்பட்டு**ப்** 

#### கந்தபுராண நவநீதம்

பரதந்திரராய் நிற்கும் அக்கடவுளர் பிறர்க்குப் பயன் கொடுத்தல் ஓர்போதும் பொருந்தாதாம் என்க. சமய கோடிகளுக்கெல்லாம் அவ்வச்சமய கடவுளரைத் தமது சத்தியால் அதிட்டித்து நின்று அருளுபவர் சிவபெருமானே யாமாயின், ஒருவன் எந்தச்சமயத்தில் இருந்தாலுமென்னே? அவன் இந்தச் சைவசமயத்திருந்துகொண்டுதானே, மற் றெவ்வெச்சமய கடவுளரை வழிபட்டாலுமென்னே? ച്ചഖ னுக்கு யாண்டும் அருள் உண்மையாமோவெனில். अम ஓர்போதும் கூடாது; எங்ஙனமெனின், அகண்டபூமண்ட லாதிபதியாகிய அரசனது ஆஞ்ஞையானது, இராஜபதமுதற் சேவகபதமிறுதியாயுள்ள எவ்வெக் கீழ்க்கீழ் அதிகாரிகள் மாட்டும் செல்லுமாயினும், அவ்வவ்வதிகாரிகள் தம்மை அடுத்தோர்க்குத் தத்தம் சத்திக்கேற்ப அளிக்கும் பயனுனது அப் பூமண்டலாதிபதி தன்னே அடுத்தோருக்கு அளிக்கும் பய னுக்குத் தினேத்துணேயேனும் ஈடாகாது அழிதன் மாலேயது போலாம்.

சிவபெருமான் யாண்டும் வியாபிப்பரென்பது ''இந்த னத்தி னெரிபாலி னெய்பழத்தி னிரத மௌ்ளின்க ணெண் ணெயும்போ லெங்கு முளரிறைவன், வந்தனேசெய் தெவ்வி டத்தும் வழிபடவே யருளும்''என்பதனுைம், சிவபெருமான் அடியார்களுக்கு எவ்வெவ் வடிவமுற்று அருளினும், அவ்வவ் வடிவம் அவ்வவ்வண்ணம் இறந்து நிற்பாரென்பது ''மைப் படிந்த கண்ணுளுந் தானுங்கச்சி மயானத்தான் வார்சடை யா னென்னி னல்லா, னெப்புடைய னல்ல ணெருவ னல்ல ஞேரூர னல்ல ஞேருவம னில்லி,யப்படியு மந்நிறமு மவ்வண் ணமு மவனருளே கண்ணுகக் காணி னல்லா, லிப்படிய னிந் நிறத்த னிவ்வண் ணத்த னிவனிறைவ னென்றெழுதிக் காட் டொ ணுதே.'' என்னும் தேவாரத்தானும் அறிக.

திருமங்கலியத்தைத் தரித்துக்கொண்டு தமது நாயக னுக்குத் துரோகஞ்செய்து இல்லொழுக்கிறந்த மகளிர் போல, வேதியர் குலத்திற் பிறந்து, சிவசின்னங்களாகிய விபூதி ருத்திராக்ஷந்தரித்து, சிவபெருமானே வழிபடாது மற் றைத் தேவர்களே வழிபடுவோர் சிவத்துரோகியராமென் <mark>பது ''வேதியர் குலத்திற் பிறந்தவர் தமக்கு விசேடமா மிக்</mark> <mark>கலி யுகத்தில், வேதநீ தெய்வ மெனப்புரா ணங்கள் விளம்</mark> பவு மன்பினு லுன்றன், பாததா மரையை வழிபடா தேனேப் பண்ணவர் தமைவழி படுவோர், பாதக மறையோர் மூடர்க ளவர்க்குப் பயன்றரா பரதெய்<mark>வங்க</mark>ளுமே'' என்னும் சிவ தத்துவ விவேகச் செய்யுளாலே வெளிப்படும்.

14. பிறப்பிறப்பிலராய் உருவு செயல் பெயரிலதாய் (அகண்டாகாரநித்த வியாபக சச்சிதானந்தப் பிழம்பா <mark>யுள்ள) பதியாகிய சிவபெருமான்</mark> ஐந்தொழில் நடாத்தி, உயிர்களுடைய பாசத்தை வீட்டி, வீடுபேற்றை அருள வேண்டுமென முகிழ்த்த பெருங்கருணேயிலைன்றே, அருவம், அருவுருவம், உருவம் என்னும் முத்திறத் திருமேனிகொண் டருளிஞர்.

உருவுஞ் செய்கையு மோங்கிய பேருமுன் னருளி ஒற்கொண் ட2னத்தையு முன்புபோற் றெரிய நல்கித் திசைமுக அதியாஞ் சுரர்கள் யாரையுந் தொன் முறை யீந்துபின்.

அருளி னீர்மையா ஜேந்தொழில் புரிபவ னநாதி பரம னின்மல னேதுவுக் கேதுவாம் பகவ யிருமை யாயுறை பூரண னியாவர்க்கு மீசன்.

தன் கோ நேரிலாப் பரம்பொரு டனியுருக் கொண்ட கென்ன காரண மென்றியே 2லந்தொழி லியற்றி மன் ஜோ யாருயிர்ப் பாசங்கண் முழுவது மகற்றிப் பின் ஜோ வீடுபே றருளுவானி ஜோந்தபே ரருளே.

ஒன்று யிருதிறமா யோரைந்தா யையைந்தா யன்கு தியின்மீட்டு மைந்தா யளப்பிலவாய்

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

61

55

54

15. அநாதிமல முத்தராகிய சிவபெருமான் தம்மை உத்தேசித்து வழிபடும் அடியார்களுக்கு ஞானவடிவமாகிய இடபாரோகணராய், உமாசமேதராய், பவளமேனியராய், செஞ்சடிலராய், முக்கண்ணராய், நீலகண்டராய், நான்கு புயம் நான்குகரமுடைய<mark>ராய், சர்ப்ப</mark>ாபரணராய் வெளிப் பட்டருளுவர்.

வாலி தா<mark>மதிச் சடில்மும் பவளமால்</mark> வரையே போலு மேனியு முக்கணு நாற்பெரும் புயமு <mark>நீல மாமணிக் கண்டமுங் கொண்டுநின் றனனுன்</mark> மூல காரண மில்லதோர் பராபர முதல்வன்.

மைக்களம் மான்மழுவும் வரதமுடனபயமுறு மெய்க்கரமு நாற்புயமும் விளங்குபணிக் கொடும்பூணுஞ் செக்கருறு மதிச்சடையுஞ் சேயிழையோர் பாகமுமாய் முக்கணிறை யாங்காண முன்னின்றே யருள்புரிந்தான்.

நாரி பாகமு மிமையா முக்கண்ணுந் திருப்புயங்க னுன்கு மாகி மூரி மால்விடை மேல்கொண் டெம்பெருமான் மேவுதலு முன்னி நோக்கிப் பாரின் மீமிசை வீழ்ந்து பணிந்தெழுந்து பலமுறையும் பரவிப் போற்றிச் சூர னராக பெருமகிழ் சிறந்து துணேவரொடுந் தொழுது நின்முன்.

சொன்ம றைத்தொகை யாகம முதலிய துதிப்பப் பொன்மை பெற்றதன் கோநகர் நீங்கியே பொற்ருள் வன்மை பெற்றகுண் டோதரன் மொய்ம்பிடை வைத்துச் சின்ம யத்தனி மால்விடை யேறினன் சிவனே.

இருபதின் மேலுமைந் தீச**ன் கேவல** வருவம தாகியே யுறைந்த பெற்றியும் விரவிய குடிலேயின் விளேவு செய்துபின் னருள்புரி மூர்த்திக ளாய பேதமும்.

நின்ருய் சிவனேயிந் நீர்மையெலாந் தீங்ககற்றி

நன்று விகட்கு நலம்புரிதற் கேயன்றே.

65

64

சிவபெருமான் முத்திறத் திருமேனிகொண்டமை ''உரு மேனி தரித்துக் கொண்ட தென்றலு முருவி றந்த, வருமேனி யதுவுங் கண்டோ மருவரு வான போது, திருமேனி யூபயம் பெற்ஜேஞ் செப்பிய மூன்று நந்தங், கருமேனி கழிக்க வந்த கருணேயின் வடிவு காணே.'' என்னுந் திருவாக்கானும்: அரு வத் திருமேனி சிவம், சத்தி, நாதம், விந்து என நான்கா மென்பதும் அருவுருவத் திருமேனி சதாசிவன் என ஒன்று மென்பதும், உருவத் திருமேனி பிரமா, விஷ்ணு, உருத்தி ரன், மகேசுரன் என நான்காமென்பதும் ''சிவஞ்சத்தி நாதம் விந்து சதாசிவன் றிகழு மீச, னுவந்தரு ளுருத்தி ரன் ருன் மாலய னென்றி னென்ருய்ப், பவந்தரு மருவ நாலிங் குருவநா லுபய மொன்றுய், நவந்தரு பேத மாக நாதனே <mark>நடிப்ப னென்</mark>பர் '' என்னுந் திருவாக்கானும் உணர்க. அருவத்திருமேனி நிஷ்களமென்றும், அருவுருவத்திருமேனி <mark>நிஷ்கள</mark>சகளம், உபயம் என்றும், உருவத்திருமேன<mark>ி சகளம்</mark> <mark>என்றுஞ்</mark> சொல்லப்படும். சதாசிவத்தி<mark>னின்</mark>றுதித்த இரு பத்தைந்து கேவல வடிவங்கள்:— சந்திரசேகரர், உமா மகேசர், இடபாரூடர், சபாபதி, கல்யாணசுந்தரர், பிக்ஷா டனர், காமாரி, காலாரி, திரிபுராரி, சலந்தராரி, மாதங் காரி, வீரபத்திரர், ஹரியர்த்தர், அர்த்தநாரீசுரர், கிரா தர், கங்காளர், சண்டேசானுக்கிரகர், நீலகண்டர், சக்கரப் பிரதர், கசமுகாநுக்கிரகர், சோமாஸ்கந்தர், ஏகபாதர், சுகாசீனர், தக்ஷிணுமூர்த்தி, லிங்கோற்பவர்; என்பனவாம்,

# கந்தபுராண நவநீதம்

56

66

57

67

68

#### கந்தபுராண நவநீதம்

இவ்வுண்மை ''ஆகத்தோர் பாம்பசைத்து வெள்ளே றேறி யணிகங்கை செஞ்சடை மே லார்க்கச் சூடிப், பாகத் தோர் பெண்ணுடையா ராணு மாவர் பசுவேறி யுழிதரு மெம் பரம யோகி, காமத்தா லேங்கணேயான் றன்னே வீழக் கனலா வெரி விழித்த கண் மூன்றிஞ, ரோமத்தா ஞன்மறைக ளோத லோவா வொளிதிகழு மொற்றியூ ருறைகின் ரூரே.'' என்னுந் தேவாரத்தாலறிக.

16. உருத்திரன் என்னும் நாமமானது சிவபெரு மானுக்கே உரியது; அங்ஙனமாயினும், அது அவரினின்று பிறந்தோர்க்கும், அவரைக் கணிப்போர்க்கும், அவர் உரு வடைந்தோர்க்கும், தீக்கடவுளுக்கும் செல்லும். பிறவி யாகிய துன்பசாகரத்தில் அமிழ்ந்தி வருந்தி அழுவோரை அருட்கரை யேற்றுபவர் சிவபெருமானேயாதலின் அவருக்கு அப்பெயரெய்திற்று.

உருத்திர மூர்த்தியென்போனுயர்பரம் பொருளாயுள்ளே நிருத்தம தியற்று கின்ற நித்தனு மவன்றன் பொற்ருள் கருத்திடை நினேந்தோரன்னுன் காயமுந் திருப்பேர் தானும் பரிப்பராலின் வரெல்லே பகர்ந்திடினுலப்பின் ரூமால். 70

உருத்திர னென்னு நாம மொப்பிலா வரற்கு மன்னன் றரத்தகு சிருர்க ளானேர் தங்கட்கு மணேயன் பாதங் கருத்திடை யுன்னிப் போற்றுங் கணங்கட்கு மவன்றன் மேனி பரித்திடு வோர்க்குஞ் செந்தீப் பண்ணவன் றனக்கு மாமால்.

இன்னலங் கடலுட் பட்டோர் யாரையு மெடுக்கு நீரா லுன்னரும் பரம மூர்த்தி யுருத்திர னெனும்பேர் பெற்ரு னன்னவன் றரவந் தோர்க்கு மடியடைந் தோர்க்கு மன்னன் றன்னுரு வெய்தி னேர்க்குஞ் சார்ந்ததா லவன்ற னிப்பேர். 72

சதுர்வேத தாற்பரிய சங்கிரகம்—''உருத்திரபதம் அக் கினியை உணர்த்தற்குப் பிரமாணமென்னயெனிற் கூறு தும். முன்னேர் காலத்திற் றேவர்கட்கும் அசுரர்கட்கும் போர் நிகழ்ந்தது. அப்போழ்து, தேவர்கள் தம்முடைய தனத்தைப் பாதுகாக்க அக்கினிமாட்டு வைத்தனர். வைக் கப்பட்ட தனத்தை அக்கினி அபகரித்துக் கொண்டனன். அது பற்றி அவர் அவனே வலிசெய்யலுற்றுழி, அவன் ரோத னஞ் செய்தனன். அத**ஞன்,** அக்கினிக்கு உருத்திரப்பெயர் வழக்குண்டாயிற்றென்றறிக. அஃதேல், மருத்துக்களுக்குஞ் சிவகணங்க**ட்கும் உருத்திரப்பெயர் வழங்குமாறென்**னே யெனின்:—உருத்திரனினின்றுந் தோன்றினமையின் அவர்க் கும் அப்பெயர் வழக்குண்டாயிற்றென்க. சிவபிரானுக்கோ வெனின், உயிர்களுக்குச் சம்சாரரோகத்தை யொழித்தற் காரணத்தால் அப்பெயர் உடைமையாயிற்றென்க.''

17 தேவர்களுக்குச் செலுத்தப்படும் அவியை ஏற் போரும், அக்கினிக்குத் தலேவரும், யாகரக்ஷகரும், யாகாதி பதியும் உருத்திரராகிய சிவபெருமானே என வேதத்துக் கருமகாண்டம் செப்புகின்றது.

புங்கவ ரெவர்க்கு நல்கும் புவிபுக ழவிகொள் வானு மங்கியின் முதலும் வேள்விக் கதிபனு மளிக்கின் ருனுஞ் சங்கரன் ருனே வேதஞ் சாற்றுமான் மகத்துக் காதி யிங்கொரு தேவுண் டென்னி னெழுகென வுரைத்தி மாதோ. 73

சதுர்வேத தாற்பரிய சங்கிரகம்:—''யாகங்களிற் செய் யப்படும் சோமவிளியும் பசு நியோசனமும் சிவபெருமான் பொருட்டுச் செயற்பால என்றும், பால் தயிர் முதலிய அவி சும் அவருடையனவென்றும் வேதங்கூறும். எல்லாக் கிரியை களும் சிவபெருமானதாண்யாற் செயற்பாலவெனச் சாம வேதமுடையாரும், அக்கினியிற் செய்யப்படும் சோமாகு தியும் சிவபெருமானுக்கே உரியதென யசுர்வேதமுடையா ருங் கூறுவர். யாகங்களில் எஞ்சி நின்ற பொருள்களும் யா காதிபதியாகிய சிவபெருமானுடைய என்று யசுர் வேதங் கூறும். கவ்வியத்தானுஞ் சோம அவிசானும் பக்குவ சரு வானுஞ் செய்யப்படும் இருபத்தொரு யாகங்களுக்குஞ் சிவபெருமானே அரசர் என வேதங் கூறும்.துவம் அக்கினேசி

#### கந்தபுராண நவநீதம்

யென்னும் மந்திரமும், உருத்திரனேயுடைத்து அக்கினி யென்னும் அடுத்த மந்திரமும் உடைப்பொருளாகிய சிவ பெருமானுக்கே அரசைச் சாற்றுகின்றன.''

18. மகாதேவரென்றும், ஈசரென்றும், மும்மூர்த்தி தலேவரென்றும், ஏகரென்றும், முடிவிகந்தவரென்றும், சரு வாந்தரியாமியென்றும். ஆதியென்றும், பிராமணனென்றும் சிவபெருமானேத் துதித்தமைபோல வேதத்து ஞான காண்டம் மற்றோர் தேவரைப் புகழ்ந்திலது.

தேவதே வன்மா தேவன் சிறப்புடையீச னெங்கோன் மூவரின் முதல்வ னேகன் முடிவிற்கு முடிவாய் நின்ரு அவியு ளாவி யானே னந்தண அதி யென்றே யேவரை விசைத்த வம்மா வெல்லேயின் மறைக ளெல்லாம். 74

அந்தணர்க் காதி யீச னேனேயோர்க் கரியே வேதா விந்திர னென்றும் வேத மியம்பிய மறையோர் தங்கண் முந்தையின் முத2ல நீத்து முறையகன் ரெழுகல் பெற்ற தந்தையை விலக்கி வேறு தேடுவான் றன்மை யன்றே. 75

சிவபெருமானுக்கு இத்திருநாமமுண்மை, ''பெரிதுமா னத்தா லுயர்ந்தவள் பிறரைப் பேசிடாவரன்சிவன் முதலா, மரியநின் குமக் குருமணிக் கோவை யாலுடன் முழுதலங் கரித்தாள், கரியவற் கரியாய் நின்னேடொப் பவரே சருதினு மிலேயெனத் துணிந்துன், றிருவடிக் கேதன் கருத்தெலா மமைத்தாள் சீருப நிடதமா மிவளே ''என்னும் சிவதத்துவ விவேகச் செய்யுளாலறிக. சிவபெருமானேத் தேவர்களுக் கெல்லாம் பிராமணரென்றும், விஷ்ணுவை க்ஷத்திரிய ரென்றும், பிரமாவை வைசியரென்றும் சாந்தோக்கியோப நிடதமும், ''திருமார்பன் முதலான தேவருக்கெல்லர் மறை யோன் சிவனே யாமென்,ரெருவாய்மை மறைகரைந்த துண்மையெனத் தெளிந்துலக முய்ய முத்தீ, மருவாருங் குழலுமை பத்தினி வளர்ப்ப விடக்கரத்து வயங்கவேந்திப், பெருவாழ்வு தரவரசம் பலத்தாடும் பேரொளியைப் பேணி வாழ்வாம்'' என மேலேச்சிதம்பர புராணமும் செப்புமாற்ரு லறிக.

19. சிவபெருமானே முப்பத்தாறு தத்துவங்களின் வரம்பைக் கடந்தவர்; பிரம விஷ்ணுக்களோ இருபத்தைந்து தத்துவ வரம்புள் அடங்கினவர். பிரம விஷ்ணு தேவர்களே அயன் அச்சுதன் அமரர் என்பது முகமனே; அவர்களேச் சிருட் டிகர்த்தா திதிகர்த்தா சங்காரகர்த்தா என்பதும் முகமனே. அக்கினி முதலிய பூதங்களோடு இந்திரன் விஷ்ணு முதலிய பசுக்களேப் பிரமமென வேதம் புகழ்ந்தமை சிவபெருமானுக் காதலே உண்மை; பிறருக்காதல் முகமனே. அவ்வேதமானது சிவனேத்து தித்தமைபோல மற்றொருவரையும் புகழ்ந்ததில்லே; பிறரைப் புகழ்ந்தனவும் முகமனுமென்று உலகறிய முன்னும் பின்னும் விலக்கியது. பிரம விஷ்ணுக்களேச் சிவனுக்குத் திரு வடித்தொண்டு செய்து, திருவெலாம் பெற்றுப் பிழைக்குஞ் சிவனடியார்களைக் கொண்டு வணங்குவோரே உய்குவர்: அங்ஙனஞ் செய்யாது அவர்களே அவருக்கு மிக்காரென்று வது ஒப்பாரென்றுவது கொண்டு வழிபடுவோர் சிவத்து ரோகியரேயாம்.

உறைகரு மமரர் யாரு முழையராய்ச் சூழ நாப்பண் மறைபயில் பெரியோ ருற்று வழிபட விருந்தாய் போற்றி யறுவகை யைந்து மாறு மாகிய வரைப்பின் மேலா <mark>மிறைவனே</mark> போற்றி போற்றி யென்பிழை பொறுத்தியென்ரு**ன்.** 

ஞால முள்ளதோர் பரம்பொரு ஹமெனப் புகலு மாலும் வேதனு மாயையாம் வரம்பினுட் பட்டரர் மூல மாகிய தத்துவ முழுவதுங் கடந்து மேலு யர்ந்திடு தனிமுத லவனன்றி வேருர்.

அச்சு தன்னய னமரரா கியபெ<mark>ய</mark> ரவர்க்கு நிச்ச ய**ம்**படு முகமனே யானபோ வினது

கந்தபுராண நவநீதம்

வச்சி ரத்தனி யாக்கையு மழிவிலா வரமு முச்ச கந்தொழப் பல்லுக மிருத்தலாய் முடியும்.

> மெய்ச்சுடர் கெழுமிய வியன்பொற் கோபா முச்சியிற் இருடுத்திட முழங்கு கேதன மச்சுத ஒஞ்சிவ னளவை தீர்முகத் துச்சிதொறிருந்தரா வொலித்தல் போலுமால்.

மானு டத்தரைத் தேவென்பர் வானகத் தவரை யேணே முத்தொழிலவரென்ப ரிருவர்தங் கஜாயு நானி லத்தினிற் பரம்பொரு ளிவரென நவில்வா ரான சொற்றிற முகமனே சரதமற் றன்ருல்.

அவனிது புகற லோடு மருண்மக னிசைப்பான் மேலாஞ் சிவனருள் வேதம் பூதத் திறத்தையு முயிர்க ளோடு மெவரையும் பிரம மென்றே யிசைப்பதென் னெனது நெஞ்சங் கவலுறு கின்ற தெந்தை கழறுதி கடிதி னென்ருன். 81

என்னலுங் கமலத் தண்ண லியாவருந் தெரித றேற்று வன்னரும் பெற்றி யீதென் றுணர்தரக் கேட்டி யன்னன் சொன்னதோர் மறைக டம்மிற் றுணிபுகே ளிறுதி யில்லா முன்னவற் காத லுண்மை யொழிந்தன முகம னமால். 82 காரெழில் புரையு மேளிக் கண்ணான பென் கோப் பின் கோ யாரையும் புகழும் வேத மரன்றணத் துதித்த தேபோ லோருரை விளம்பிற் றுண்டோ வரைத்தது முகம னென்றே பேருல கறிய முன்னும் பின்னரும் விலங்கிற் றன்றே. 83 மாலயன் முகலோர் யாரும் வரம்பிலித் திருவை யெய்த மேலேநா ளளித்தோன் ருனும் விமலனு மினேயர்க் கெல்லா மூலமுந் தனக்கு வேரேர் முதலிலா தவனு மெங்க ளாலமர் கடவு ளன்றி யமரரில் யாவரம்மா.

84

78

79

80

கானுறு புலித்தோ லாடைக் கண்ணுதற் கடவுட் கன்ப ரானவ ரென்று மன்னற் கடித்தொழில் புரிந்து வாழும் வானவ ரென்று மெம்மை வழுத்தினர்க் கருள்வோ மல்லா வேணயர் தம்மைத் தெவ்வென் றெண்ணியே யிருத்தும் யாமே

நம்மையும் பரமென் றுன்னி நாதனிற் சிறப்புச் செய்யும் வெம்மைகொ ணெஞ்சர் தீரா விழுமவெந் நிரயம் வீழ்வர் தம்மையக தெடுத்தல் செய்யா சமமெனப் புகல்கிற் போர்க ளெம்மையுந்துயர மென்னு மிருங்கடற் படுப்ப ரன்றே. 86

சிவபெருமான் சுத்தமாயையிற் கிருத்தியமைந்துந் தாமே செய்வார். அசுத்தமாயையிற் கிருத்தியமைந்தும் அநந்தே சுரரை அதிட்டித்து நின்று செய்வார். பிரகிருதியின் கீழுள்ள <mark>கி</mark>ருத்தியமைந்தும் அநந்தேசுரர்வாயிலாக ஸ்ரீகண்ட உருத் திரரை அதிட்டித்து நின்று செய்வார். ஸ்ரீகண்ட உருத்திரர் பிரமாவை யதிட்டித்து நின்று படைத்தலும், விஷ்ணுவை அதிட்டித்து நின்று காத்தலும், கால உருத்திரரை அதிட் டித்து நின்று அழித்தலுஞ்செய்வார்: செய்யவே, பிரகிருதி முதற் பிருதிவியீ*ரு*யுள்ள ஆன்மதத்துவம் இருபத்துநான்கும் ஸ்ரீகண்ட உருத்திரராலும், வித்தியாதத்துவங்கள் ஏழும் அநந்தேசுரராலும், சிவதத்துவம் ஐந்தும் சிவன<u>ை</u>ும் ஒடுங்கு மென்பது பெறப்படும். படவே, விஷ்ணு முதலாயினேர் பிரகிருதிவரையுள்ளார் என்பதும், சிவபெருமான் சுத்த மாயாதீதரென்பதும் தெளியப்படும். சித்தியார்:—''தத்து வ மெண்மூன் றுஞ்சென் ருன்மதத் துவத்தொடுங்கும், வித் தையி ஞெடுங்கு மாறுஞ் சிவத்தினி ஞெடுங்கு மூன்று,நித்த தத் துவமிம் மூன்று மென்பர்க ளிரண்டு நின்<mark>ற,</mark> சுத்தமாஞ் சிவத்தொ டுங்குந் தோற்றமு மிதுபோ லாகும்.''

அச்சுதன், அமரர் என்பன அழியா தவரென்றும். அயன் பிறவாதவரென்றும் பொருள்படும். படவே, அழியாதவர் பிறவாதவரென்றும், பிறவாதவர் அழியாதவரென்றும் செப்பப்படுதலின், அச்சுதன் அயன் முதலாயினேர் பதியா

#### கந்தபுராண நவநீதம்

வர்போலுமாலோ எனின், அது ''நூறு கோடி பிரமர்க ணெந்திஞ, ராறு கோடி நாராயண ரங்ஙனே, யேறு கங்கை மணலெண்ணி லிந்திர,ரீறி லாதவ னீச ஞெருவனே.'' என்னுந் தேவாரத்தால் மறுக்கப்படும்.

வேதங்கள் பிறரைத் துதித்தன யாவும் சிவபெருமானேயே சார்வனவாம். இது ''அறப்பெருங் கடலே யளவிலாவணக்க மறைந்திடு மெண்ணிலா மனுக்கள், பிறர்க்குரித் தாகச் சிறந்த தோர் பெருமை பேசிடும் வெளிப்படையுனக்கே, கறைப் பெரு மிடற்குய் சூத்திரர் முதலோர் காலினும் விழுந்திடு மூர் 'கர், குறித்துவே வணங்கக் கூசுவ ரந்தோ கொள்ளுவரோ தெரிந் தவரே.'' என்னும் சிவதத்துவ விவேகச் செய்யுளா லறிக.

பிரம விஷ்ணுக்கள் உயிர் பிழைத்துத் திருவைப் பெற்று ரென்பது ''அண்டர் கடல்கடைந்த வந்நாளுண் டானவிடம், கண்டமட்டிற் கண்ணுதலோன் கண்டத்திற், கொண்டி லனே—லங்கமலே வாணியெனு மாயிழையார் தங்கழுத்தின், மங்கலநா ணேதுரைமின் மற்று.'' என்னும் வெண்பாவா னறிக.

சிவனுக்கு <mark>ஒருவரை மிக்கா</mark>ரென்றுவது, ஒப்பாரென்று வது கொள்வது சிவத்துரோகமாகும்.

20. உண்மை முத்தியானது அநாதிமல முத்தராகிய சிவபெருமான் ஒருவராலே சித்திக்கும். சிவஞானமில்லாது வீடுபேறு அடைதுமெனல், ஒருவன் ஆகாயத்தினின்று தோலே உரித்து உடுத்தலே நிகர்க்கும். எல்லாப்பேற்றையுங் கெடுக்க வல்லனவாகிய எத்துணேத் தீமைகளும் சிவஞானத் தாற் பெறப்படும் பெரும்பேற்றைக் கெடுக்கவல்லன அன்று. சிவனே விடுத்து முத்திபெற்றவரு மில்லே; சிவனருளின்றி வாழ்பவரும் இல்லே; சிவனருள்பெற்றுப் பெருததுமில்லே; சிவனின்றிப் பரமபதியு மில்லே; இது ஆணேயே. அன்றியு மொன்று கேண்மோ வம்புய னுதியாகி நின்றவர் தம்மை யெல்லா நீக்கியச் சிவனென் றுள்ள வொன்றெரு முதல்வன் ருனே யுய்த்திடு முத்திவேண்டி னென்றுமஃ தியம்பிற் றென்னின் யாவரே தேவ ராவார். 87

பரசிவ னுணர்ச்சியின்றிப் பல்லுயிர்த் தொகையு மென்றும் விரவிய துயர்க்கீ றெய்தி வீடுபே றடைது மென்ற லுருவமில் விசும்பிற் ரே2ல யுரித்துடுப் பதற்கொப் பென்றே பெருமறை யியம்பிற் றென்னிற் பின்னுமோர் சான்று முண்டோ.

<mark>துயக்குறு பவத்திடை தொடர்ச்சிய றுதூயோர்</mark> நயப்பொடு வெறுப்பகலி ஒளுமட மானர் முயக்குறினு மாதவ முயன்றிடினு மன்னேர் வியத்தகு மனத்துணர்வு வேறுபடு மோதான்.

அவனருள் பெருது முத்தியடைந்தனரில்&ல யல்லர் லவனரு ளின்றி வாழு மமரரும் யாரு மில்&ல யவனரு ளெய்தினெய்தா வரும்பொரு ளில்&ல யா&ண யவனல திறைவ னில்&ல யவ&னநீ யடைதி யென்ருன். 90

சிலர் சிவபெருமானேயும், சிலர் விட்டுணுவையும், சிலர் ஏனேத்தேவர்களேயு முபாசிப்பர். அவ்வுபாசனேகள் உலகத் திற் பயன்றருவனவன்றி வீடு பேற்றினேத் தாராவாம். ஒரு வன் ஆகாயத்தை ஆடையாக்கிக் கொள்ளுமாயின் சிவ பிரானே உபாசியாது துக்கத்தினீங்கி வீட்டினேத்தலேப்படும் என்று சுவேதாச்சுவதரச் சுருதி கூறுதலின், வீடுபேற்றின் பொருட்டுச் சிவபெருயானேயே உபாசிக்க. உடைந்த மரக் கலம் பிறிதொரு மரக்கலத்தைக் கரையடைவிக்கமாட் டாது; அதுபோலப் பிறந்திறந் துழலுந்தேவர், அவ்வாறுழ லும் எம்மனேர்க்குச் சரணுகமாட்டார். முயலிற் கோடும், ஆகாயத்திற் பூவும். கானலினீரும், மலடிமாட்டு மகப்பேறு முளவாயின், ஏனேத்தேவரை உபாசித்தலான் வீடுபேறுந்

தலேப்படுமென்க.சிவஞானப்பேற்றைக் கெடுக்கவல்லன யாவு மில்லே என்பது ''நாடுகளிற் புக்குழன்றுங் காடுகளிற் சரித்து நாகமுழை புக்கிருந்துந் தாகமுத றவிர்ந்து, நீடுபலகா லங் கணித்த ராயிருந்து நின்மல ஞானத்தை யில்லார் நிகழ்ந் திடுவர் பிறப்பி, னேடுதரு மலர்க்குழலார் முலேத்தலேக்கே யிடைக்கே யெறிவிழியின் படுகடைக்கே கிடந்துமிறை ஞானங், கூடுமவர் கூடரிய வீடுங் கூடிக் குஞ்சித்த சேவடியுங் கும்பிட்டே யிருப்பர் '' என்னுந் திருவாக்கால் அறிக.

21. தம்மை மறந்தவர்களுக்குப் பேரருள் புரியும் நித் தரும், தமது சத்துருக்களேயும் நினேத்து அருள் செய்யும் அநாதிமல முத்தருஞ் சருவகிருபாலுவாகிய சிவபெரு மானே.

பொறுத்தி யேம்பிழையை யென்றே போற்றிசெய் முனிவர் தங்க டிறத்தி&ன நோக்கி நந்தஞ் செந்நெறி யொழுகித் தீய மறத்தி&ன யகற்றி மே&ல மாதவம் புரிதி ரென்று நிறுத்தின னடையா தார்க்கு நீடருள் புரியு நித்தன். 91

இணேத்தருள் புரிதலு மெண்ண லாரையு நிணேத்தருள் புரிதரு நிமலன் ருடொழாச் சினத்தொடு மகத்தைமுன் சிதைத்து ளோணேயு மனத்தகு மன்பினுல் வணங்கிப் போற்றவே.

92

''அடையா தார்க்கு நீடருள் புரியு நித்தன்'' ''எண்ணலா ரையு நினேத்தருள் புரிதரு நிமலன்'' என்னும் வாக்கியங்க ளால், சமயங்களனேத்தினும் சமயாதீதமாகிய சைவசித்தாந் தத்தின் இரக்கமிகுதியுண்மை நன்குவிளக்கப்படுகின்றது.

22. வைநாயக வைரவ வீரபத்திர சுப்பிர மணிய மூர்த்தங்கள் ஒவ்வோர்போது துஷ்ட நிக்கிரக சிஷ் டபரிபாலனத்தின் பொருட்டுச் சிவபெருமான் கொண்டரு ளிய மூர்த்தங்களாம். விநாயகர் முதலிய நால்வரும் சிவகு மாரர் எனப்படுவர். இவர்கள் சிவனினின்றும் வேருகாத வரென்க.

#### விகாயகர்

பாங்கரில் வருவதோர் பரம இணேயா லாங்கத னடுவணி லாதி யாகியே யோங்கிய தனியெழுத் தொன்றி ரண்டதாய்த் தூங்குகைம் ம2லகளிற் ரேன்றிற் றென்பவே.

மூலமா மெழுத்திவை முயங்கி மால்கரிக் கோலமாய்ப் புணர்வதென் கூறு கென்றலு மேலவார் கருங்குழ லிறைவி கேளென வாலமார் களத்தின னருள்செய் கின்றனன்.

முன்புநீ காண்டலின் மூலமா யுடையதோர் மன்பெருந் தொல்பொறி மருவியீ ருருவுறீஇ யன்பினு லாஃனபோற் புணருமா லாகையா னின்பெருந் தகவ்ஃனே நிஃனகிலாய் நீயுமே.

<mark>காட்சியா லிதுசெயுங் காரணம் பெற்றநின் மாட்சிதர்ன் யாமலான் மற்றியா ருணர்குவா ராட்சியா யுற்றதொல் லருமறைக் காயினுஞ் சேட்செலா நிற்குநின் றிருவருட் செய்கையே.</mark>

என்னவே முகமனு லெம்பிரானம்பிகை தன்னெடே மொழியவத் தந்தியும் பிடியுமாய்த் துன்னியே புணர்வுறுந்தூயசெய் தொழில்விடா முன்னமே போன்றதான் முடிவிலாக் குடி&லயே.

அக்கணத் தாயிடை யைங்கரத் தவனருண் முக்கணுல் வாயினுன் மும்மதத் தாறுபாய் மைக்கருங் களிறெனு மாமுகத் தவன்மதிச் செக்கர்வார் சடையனேர் சிறுவன்வந் தருளினை, 67

94

97

66

மின்னும் வெள்ளிமுளே மேற்கொடுவிளங் கியதென சென்னி யாயிரமும் வான்முகடு சென்றுெ ளிரவே.

அந்தி வான்பெரு மேனியன் கறைமிட றணிந்த வெந்தை தன்வடி வாயவ னுதல்விழி யிடையே வந்து தோன்றியே முன்னுற நின்றனன் மாதோ முந்து வீரபத் திரனெனுந் திறலுடை முதல்வன்.

#### சுப்பிரமணியர்

<mark>நிற்பு</mark>று மமரர் யாரு நெஞ்சுதுண் ணென்ன நீடு மற்புத நீர ராகி யருண்முறை யுன்னிப் போற்றச் சிற்பான் முன்கொண் டுள்ள திருமுக மாறு தன்னிற் பொற்புறு நுதற்கண் டோறும் புலிங்கமொன் ஜென்று தந்தான்.

செந்தழன் மேனியன் றீயின் வண்ணமாத் தந்தனன் குமரலோத் தனது கண்ணின லுய்ந்திட யாமெலா முலகின் முன்னரே வந்திடு வீரன மதலே மானவே.

சிவபெருமான் உயிர்களுடைய வினேயை வீட்டுதற்கும், அவர்களுக்குப் போகத்தை ஊட்டுதற்கும் கோரமூர்த்தம் சிவமூர்த்தங் கொண்டருளுவர். வைரவ வீரபத்திரமூர்த் தங்கள் பிரமன், தக்ஷப்பிரமன் முதலாயிஞேருடைய சிவ தூஷண சிவத்துரோகவினேயை வீட்டுதற்கும், வைநாயக சுப்பிரமணிய மூர்த்தங்கள் கயமுகன் சூரன் முதலாயினே <mark>ரால் எய்திய இடையூறுகளினின்</mark>று நீக்கித் தேவர்க<mark>ளுக்குப்</mark> போகமூட்டுதற்கும் எழுந்த மூர்த்தங்களாமென்க. சிவ பெருமாஞெருவரை அழித்து மற்ஜெருவரைக் காத்தல்

குற்றமாகாமை ''தந்தைதாய் பெற்ற தத்தம் புதல்வர்க

டஞ்சொ லாற்றின், வந்திடா விடினு றுக்கி வளாரினு

பொன்னின் மேருவி னிருந்திடு பொலங்கு வடெலா மன்னு தண்சுடர் மதிக்குறை மிஜேச்சு மவுலிச்

#### வைரவர்

கந்தபுராண நவநீதம்

ஒருமையா லுணருவோ ருணர்வினுக் குணர்வதாம்

பெருமையா னெங்கணும் பிரிவரும் பெற்றியா

னிருமையா மீசனே யென்னநின் றருளுவான்.

னருமையா னேவரு மடிதொழுந் தன்மையா

மோனமே குறியதா முதலெழுத் தருளிய

ஞானமா மதலேபா னண்ணவே பூதவெஞ்

சேசோயா யினவருள் செய்துசிற் பரையொடு

மாலோமா முகனெடு மமலன்மீண் டருளினன்.

எகினம துயர்த்த வண்ண லிரும்பவந் தொலேப்ப வேலோப் பகவர்த மகந்தை மாற்றப் பண்ணவர் மதர்ப்புச் சிந்த மிகுபெருங் கரு2ண தன்னல் வேதநா யகனுள் ளத்து மகிழ்வொடு புரிந்தா னென்ப வைரவக் கடவு டன்?ன. 101

நீலுறு சுடரின் மெய்யு ஞெகிழிக ளரற்றுந் நாளு மாலம துயிர்க்குஞ் செங்கே ழரவவெற் றரையுஞ் சென்னி மாலேக எநந்த கோடி வயின்வயின் பெயரு மார்புக் சூலமும் பரசு நாணுந் துடியுமேந் தியபொற் ரேளும். 102

முக்கணுந் திங்க ளேபோன் முசோத்தவா ளெயிறும் வன்னிச் செக்கரஞ் சடையின் சீருஞ் செயிர்கெழு நகையு மாக வக்கிர வடிவு கொண்டாங் குதித்திடு வடுகன் றன் 2ன மைக்கிளர் கண்டத் தெந்தை நோக்கியே வகுத்துச் சொல்வான்.

## வீரபத்திரர்

அந்த வெல்லேயெமை யாளுடைய வண்ண லகிலந் தந்த மங்கைதன தன்பினே வியந்து தளருஞ் சிந்தை கொண்டசெயன் முற்றியிடு மாறு சிறிதே புந்தியுள்ளுற நிசுனந்தன னிசுனந்த பொழுதே.

104

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

99

100

106

69

#### கந்தபுராண நவநீதம்

லடித்துத் தீய, பந்தமு மிடுவ ரெல்லாம் பார்த்திடிற் பரிவே யாகு, மிந்தநீர் முறைமை யன்றே வீசஞர் முனிவு மென் றும்.'' என்னும் திருச்செய்யுளான் அறிக. செய்கையினுலே கோபம்போலத் தோன்றினும் கருத்துவகையான் அவை அருளேயாம் என்பது இதஞற் பெறப்பட்டது வாக்குமனு தீதகோசரமாகிய சிவபெருமான் திருமூர்த்தங்கள் கொள் வது சுத்ததத்துவங்களிலேயாம் என்னும் வாய்மை விநா யகர் முதலாயினேர்க்குச் செப்பிய தோற்றங்களினுலே உணரப்படும்.

''பரமனுணயால்'' என்றமையானும், ''தனியெழுத் தொன்றிரண்டதாய்'' என்றமையானும், பிரணவமாகிய தனியெழுத்த<mark>ே இ</mark>ருவடிவுற்ற தென்பதும்; ''மு<mark>ன்புநீ கா</mark>ண் டலின்'' ''காட்சியா லிதுசெயும்'' என்னுஞ் செய்யுட்களி ஞலே இவ்விருவடிவமும் சத்தியுஞ் சிவமுமாமென்பதும்; ''தூயசெய்தொழில்விடா'' என்றமையால், இவ்விருவடி வங்களின் கலப்பு அசுத்த மாயாதத்துவங்களிலே உள் ளோர் அசுத்தக்கலப்புப் போலாகாது சுத்தமாம் என்பதும் பெறப்பட்டன. நட்சத்திரவடிவு, தண்டவடிவுகளாக முத லாம், இரண்டாம் உறுப்புக்கள் அமையப்பெற்றது பிரணவ மென்று காமிகாகமம் செப்புகின்றமையால், அவ்விரண்டு றுப்பும் கலந்த வடிவம் ஊமையெழுத்து என்றும், பிள்ளே யார்சுழி என்றும், மௌனுக்கரமென்றும், மௌனக்குறி என்றும் சொல்லப்படும். இது ''மோனமே குறியதாமுத லெழுத் தருளிய'' என்றமையான் அறிக. யானேத்தலே யோடு சேர்ந்த துதிக்கையிலே பிரணவத்தை அமைத்துக் காட்டுவர் மேலோர்.

வைர மூர்த்தம் சிவபெருமானுடைய இருதயத்தினின்று உதித்தமை ''வேதநாயக னுள்ளத்து மகிழ்வொடு புரிந்தா னென்ப வைரவக் கடவுடன்னே''என்றமையாலே போதரும்.

வீரபத்திரமூர்த்தம் ''சிந்தை யுள்ளுற நினேந்தனன்'' என்றும், ''சென்னி யாயிரமும் வான்முகடு சென்ருௌிர' என்றும், ''எந்தைதன் வடிவா யவனுதல் **வி**ழியிடையே வந்துதோன்றியே முன்னுற நின்றனன் முந்து வீரபத்திர னெனுந் திறலுடை முதல்வன்'' என்றும் கூறப்பட்டமை யிஞல் அறிக.

சு**ப்**பிரமணியமூர்த்தம், ''சிற்பரன்ருன் கொண்டுள்ள திருமுக மாறு தன்னிற் பொற்புறு நுதற்கண்டோறும் புலிங்க மொன் ரென்று தந்தா'' னென்றும், ''தீயின் வண்ணமாத் தந்தனன் குமரனேத் தனு வகண்ணிஞல்'' என்றும் செப்பிய வாற்ருல் அறிக.

சுத்தசிவசோதி மத்தியசோதி நிஷ்கள நிருத்த சிவத்தி <mark>னின்று முகிழ்த்த அ</mark>திக்கிருந்த விந்து<mark>க</mark> பரசிவத்தி னின்று அதிக்கிருந்த விந்துக பராசத்தி தோற்றிற்<mark>ற</mark> இதில் நின்றும் அநதிக்கிழுந்த விந்துக பரசிவம் தோற்றிற்று; இதில் நின்று அநதிக்கிழுந்த விந்துக பராசத்தி தோற்றிற்று; இதில் நின்று ஆதிசத்தி முதலிய நான்கு சத்திகள் தோற்றிய; பராசத்தி முதலிய ஐந்து சத்திகளில் நின்று சிவசாதாக்கியம் முதலிய ஐந்து சா <mark>தாக்கியங்கள்</mark> தோற்றிய; பஞ்சசா தாக்கியங்களுள் ஒன்*ரூ*கிய கன்மசாதாக்கிய மெனப்படும் சதாசிவத்தி னின்று மநோன்மனியும், மநோன்மனியிலிருந்து மகேசுர னும், மகேசுரனிலிருந்து மகேசையும், மகேசையிலிருந்து ஸ்ரீகண்ட உருத்திரரும், ஸ்ரீகண்ட உருத்திரரினின்று உமை யும், உமையினின்று விஷ்ணுவும், விஷ்ணுவினின்று இலக்கு <mark>மியும், இலக்குமியிலிருந்து பிரமாவும், பிரமாவினின்று</mark> (அதிக்கிருந்தவிந்துகபர வாணியுமாகத் தோற்றுவர். <mark>சிவம்—பரசிவம்—-சிவம்; அதிக்கிறுந்தவிந்துகபராசத்தி—</mark> அநதிக்கிருந்தவிந்துகபரசிவம்— பர பராசத்தி — சத்தி; அநதிக்கிருந்தவிந்துகபராச<mark>த்தி — பர</mark> நாகம் — நாதம்: விந்து—விந்து.)

முன்னர்க் கூறிய ஸ்ரீகண்ட உருத்திரரும் இவரினின் றுதித்த சுப்பிரமணியர் முதலாயிஞேரும், இடபாரூடர் முதலிய இருபத்தைந்து கேவலவடிவங்களும் மகேசுரரில் அடங்குவர்; அடங்கவே, விநாயகர் முதலிய நால்வரும் சிவபெருமானினின்று வேருகாதவர் என்பதனேயும், அவர் கள் சிவபெருமானுடைய சத்திகளாமென்பதனேயும், மாணிக்க ரத்தினத்தினும் அதினின்று பிறந்த ஒளியினும், அக்கினியின் சுடுதல் அடுதல் விளக்குதற் சத்திகளினும் அமைத்து வேறின்மையை உய்த்துணர்ந்து கொள்க.

நிக்தமுத்த சுத்தசிவன், ஒன்றின் ஒன்றுகத்தோன்றி ஒவ்வொரு தத்துவங்களினின்றுகொண்டு தத்தம் தொழில் களேச் செய்யும் சிவம் முதற் பிரமனீருகிய நவபேதங்களி னும் வேற்றுமை உருது நின்று, அவ்வத்தொழில்களேச் செய்வர். செய்யவே சிவபேதங்கள் எல்லாம் குருமூர்த்தங் களாமெனவும், நித்தமுத்த சுத்த சிவஞெருவரே நித்தியரா மெனவும் தெளிக.

உபபாதகம், மகாபாதகம், அதிபாதகமெனப் பாவங் கள் மூவகைப்படும் என வேதாகமங்கள் செப்பும். உபபாத கம் பிராமணர்பொருட்டு வைத்தபொருளே அபகரித்தல், பிராமணர் திரவியத்துக்குப் பிறராற் கேடுவிளேத்தல், தவத் தினரைக் கோபித்தல், செய்ந்நன்றிகொல்லல் முதலியன <mark>வாம். மகா</mark>பாதகம் பிராமணரை வதைத்தல், பிராமணன் கள்ளுணல், ஒருவர் பொன்ணேத் திருடல், குரும2னவியைப் புணர்தல், இந்நால்வரோடு கூடுதல், பிராமணரை வைதல், சபையிலே பெரியோரை இகழ்தல், குருவை எதிர்த்தல், வேதாத்தியயனம் சந்தியாவந்தனம் அக்கினிகாரியம் செய்ய வொட்டாது தடுத்தல் முதலாயினவாம். சிவபெருமானே நிந்தித்தல், அவரை வழிபடும் முறைமையைப் போதிக்குங் குருவை நிந்தித்தல், அவருடைய அடியாரை நிந்தித்தல், அவர் அருளிச்செய்த வேதாகமங்களே நிந்தித்தல், நிந்தைகளேக் கேட்டுக்கொண்டிருத்தல், சிவத்திரவியங் கவர் தல் முதலியன சிவத்துரோகமாகிய அதிபாத<mark>கம் எ</mark>னப் படும். குடிகளுக்குச் செய்யுந் தீமையினும் மகாராஜாவுக்குச் செய்யுந் தீமை மிகக்கொடியது; அதுபோலவே, ஆன்மாக்க ளுக்குச் செய்யுந் துரோகத்தினும் சிவபெருமானுக்குச் செய்யுந் துரோகம் மிகக்கொடியது. குடிகளுக்குச் செய்த தீமை இராசாவினுலே பொறுக்கப்படினும் பொறுக்கப்படும்;

இராசாவுக்குச் செய்த தீமையோ பொறுக்கப்படமாட் டாது; அதுபோலவே, ஆன்மாக்களுக்குச் செய்த துரோகம் சிவபெருமானுலே பொறுக்கப்படினும் பொறுக்கப்படும்: சிவபெருமானுக்குச் செய்த தீமையோ பொறுக்கப்படமாட் டாது, ஆதலால், மேற்கூறிய சிவத்துரோகங்களுள் ஒன்று செய்தவரும், அதற்குடன்பட்டவரும், அது செய்வாரைத் தண்டித்தாயினும் கண்டித்தாயினும் விலக்காது பொறுத்த வரும், அது செய்வாரோடு கூடினவரும் இருபத்தெட்டுக் கோடி நரகங்களினும் அளவில்லாத கற்பகாலம் கிடந்து வருந்துவர். தேவர்களாயினு மாகுக; அரசராயினு மாகுக; ஐம்பொறியடக்கல், சந்தியாவந்தனம், சிவதரிசனம், சிவ ஞானம் முதலிய பலவற்றுனும் மிகச் சிறந்தவராயினு <mark>மாகுக; —</mark>சிவதூஷணங்களேத் தாம் நேரே செய்ய**ா**ராயினும் பிறர்செய்வதை இசைந்து கேட்டுக்கொண்டிருப்பாராயின், அவர் தண்டிக்கப்படுதல் தப்பாது! தப்பாது!! சித்தாந்த சிகாமணி: ''கண்டனனுயின் முக்கட் கடவுளே நிந்திப்போ னேத், தண்டனேபுரிந்து கொல்க வரிதெனிற் சமிக்கநின்று. மண்டனில் வலியனன்றேல் வான்செவித் துளேகள் பொத் திக், கொண்டவணகன்றுசெல்க குலேகுலேந்தமலபத்தன்."

சிவபெருமான் தம்மை இகழ்தலாகிய அதிபாதகம் செய்த பிரமாவுடைய உச்சிச்சிரசை வைரவர்வாயிலாக நக மொன்றிஞலே கிள்ளிக் கீளந்துவிட்டு விஷ்ணு முதலிய தேவர்களுடைய குருதியைவாங்கி, அவர்கள் எல்லோரு டைய அகந்தையையுமடக்கிச் சுத்தர்களாக்கிஞர்.

சிவபெரமானேத் தூஷித்த தக்கன் சிரம் அறுப்புண் டும், அச்சிவதூஷணத்தைக் கேட்டுக்கொண்டிருந்த தேவ ருள்ளே விஷ்ணு புடைப்புண்டும், பிரமதேவர் குட்டுண்டும், சந்திரன் உடல் தேய்ப்புண்டும், சூரியன் பல் உடைப்புண் டும், பகன் கண் பறிப்புண்டும், இயமனும் எச்சனும் குபேர னும் வாயுவும் வெட்டுண்டும், குயிலுருவம் கொண்டு பறந்த இந்திரன் வெட்டுண்டு வீழ்த்துண்டும், அக்கினி கையும் நாக் கும் அறுப்புண்டும். அக்கினி தேவியாகிய சுவகாதேவி மூக்குக்

<mark>கிள்ளுண்டும், சரசுவதியும்</mark> சாவித்திரியும் காயத்திரியு<mark>ம்</mark> குயமும் மூக்கும் கொய்வுண்டும், நிருதி புடைப்புண்டும், வருணன் எற்றுண்டும், பிறரும் இங்ஙனம் தண்டிப்புற்றனர் வீரபத்திரக்கடவுளாலென்க**.** சிவபெருமானேயும், அவர் **அ**டி யார்களேயும், சிவசின்னங்களாகிய விபூதி உருத்திராக்ஷங்க *ீளயு*ம் நிந்திக்கும் பிராமணரும், நாயகனுக்குரிய திரும<mark>ங்க</mark> லியத்தைத் தரித்துத் தமது நாயகனுக்குத் துரோகஞ்செய்து இல்லொழுக்கிறந்த மகளிர்போல, சிவசின்னங்களாகிய விபூதி உருத்திராக்ஷங்களேத் தரித்துக்கொண்டு அவைக ளுக்குரிய சிவபெருமானே விடுத்துப் பரதெய்வங்களேப் புகழ்ந்து வழிபட்டுலேயும் பிராமணருமாகிய தக்கன்யாகத் தண்டார், எந்<mark>நாளும்</mark> மேலாகிய சிவகதி பெ<u>ருது</u> வருந்தும் படி திருநந்திதேவராலும், பிரமாவாலும், துருவாசமுனி வராலும், பிருகுமுனிவராலும், கௌதமமுனிவராலும். கண்ணுவமுனிவராலும், தசிசிமுனிவராலும் சாபமேற்ற வராமென்க. திருச்குற்றுலப்படலம்:— "சிட்டர் புகழ் கயிலேமலே காத்தருளுந் திருநந்தி தேவன்செங்கேழ், மட் டுறுபங் கயத்துறையு நான்முகத்தோன் றருவாசன் மறை நூல்யாவுந், தட்டறவே யுணர்பிருகு கௌதமன் கண்ணுவ முனிவன் றதீசியின்னே, ரிட்.டபெருஞ் சாபமெலாம் பொய்த் திடுவோ` வெனவுன்னி யேகலுற்றுன்.'' அனந்தன் சாப நீங்குபடலம்:— "பேசரிய மறைகளெலாம் பராபரனீ யெனவணங்கிப் பெரிதுபோற்று, மீசனேயு மன்பரையு நீற் ெருடுகண் டிகையினேயு மிகழ்ந்துநீவிர், காசினியின் மறைய வரா யெந்நாளும் பிறந்திறந்து கதியுருது, பாசம்தனி டைப்பட்டு மறையுரையா நெறியதனிற் படுதிரென் ருன் .''

தக்கன் சிவதூஷணஞ் செய்தபோது அச்சமிகுதியின லும், பொருளாசையினுலும். அதனேக் கேட்டுக்கொண்டு மௌனமாக இருந்த தேவர்கள் வீரபத்திரக்கடவுளாலே முன்னர்த் தண்டிக்கப்பட்டுப் பின்னர்ச் சூரபன்மனுலே சிறையில் ஈட்டப்பட்டுக் கிடந்து, நூற்றெட்டுகம் வரையும் துன்பமனுபவித்தனரென்பதும், அவர்கள் சிறையினின்று சுப்பிரமணிய சுவாமியிஞலே நீக்கப்பட்டனரென்பதும் கந்தபுராணத்திலே விசேஷமாக விரித்துச் சொல்லப் பட்டன.

வேண்டிய வேண்டிய போகங்கீள எல்லாம் கொடுக் கின்ற சிந்தாமணி, காமதேனு, கற்பகதரு முதலியன அமைந்த சுவர்க்கலோகத்திலே இருந்து தனது ஆசாரிய ராகிய பிரகஸ்பதியினுலே வேதாகம புராணுதிகளே ஒதி யுணர்ந்து நல்லொழுக்கத்தின் வழுவாதொழுகித் திரிகால சந்தியாவந்தனம், அக்கினிகாரியம், சிவபூசை முதலியன <mark>வற்றைத் தவருது அநுட்டித்து வந்த இந்திரகுமார</mark>குகிய <mark>சயந்தனும் மற்றைய தேவர்களும்,</mark> தக்கன் செய்த சிவ நிந்தையை இந்திரன் அச்சமிகுதியோடும் வெறுப்பினேடும் <mark>மௌ</mark>னமாகக் கேட்டுக்கொண்டிருந்த குற்றமொ<mark>ன்று</mark>க்காக வைதிகநெறி பிறழ்ந்து, சிறையிலே கிடந்து, மீன்சுமந்து இத்துணேக்காலம் இத்துணேத்துன்பம் அனுபவித்தார்களா <mark>யின்,</mark> பரசமயிகளுடைய சகாயத்தையாயினும் பிரீதியையா <mark>யி</mark>னும் பெறும் பொருட்டு அப்பரசமயிகளுடைய ஆலயங்க ளுக்குச் சென்று மகிழ்ந்து சிவதூஷணங்களேக் கேட்போரும், அப்பரசமயிகளேத் தங்கள் வீடுகளிலே வருவித்துச் சிவதூஷ கேட்போரும், சிவதூஷணவிருத்தியின் ணப்பாசங்கம் பொருட்டு அமைக்கப்படும் வித்தியாசாலே ஆலயம் முதலிய வைகளுக்கு இடம் கொடுப்போரும், அவைகளின் பொருட் டுப் பொருளுதவி செய்வோரும், தங்களுக்கும் தங்கள் குடும் <mark>ப</mark>ங்களுக்கும் தங்கள் காமக்கிழத்தியர்களுக்கும் **அன்**னம் வஸ் திரம் ஆபரணம் முதலியவற்றின் பொருட்டு எந்நாளும் சிவத் திரவியங்களே உடயோகிப்பவர்களும் படுந்துன்பம்எவ்வ <mark>ளவோ யாவர்சொல்லவல்லவர்! சிவத்துரோகம் பொல்</mark> லாது! பொல்லாது!! ஆதலால், கந்தபுராணத் துண்மையை யறிந்து, எந்நாளும் சிவத்துரோகத்துக்குப் பயந்து நடுநடுங்கி <mark>வி</mark>லகிச் சாவதானமாக ஒழுகி<mark>,</mark> கங்காஸ்நாநம் சிவாலய வாசம் செய்தவர் சிவபெருமானுடைய திருவடிநீழலே அடைந்து பேரானந்தப்பெருவ**ா**ழ்வு எய்துதற்கு அருகரா

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

சாதலுந் தொ&லவு மில்லாத் தானவர்க் கிறைவ னேனே ரேதிலர் தம்மால் வீடா னென்றுதன் னுளத்தி லெண்ணிச் சோதிகொள் பரம மாகித் தோன்றிடு முதல்வ னீயே யாதலின் விமல மூர்த்தி யவரைமே லடுதி யென்ருன்.

ஏயதோ ரண்ட மொன்றி விழைத்தன விவ்வா றே2ன யாயிரத் தோரே ழண்டத் தவன்செய லநித றேற்ருந் தூயதோர் பரத்தின் மேலாஞ் சோதியா யெம்மைக் காப்பான் மேயின வொருநீ யன்றி வேறியார் தெரிதற் பாலார். 111

விரிஞ்சன்மா றேவ ராலும் வெலற்கரும் விறலோ னுகிப் பெருஞ்சுரர் பதமும் வேத வொழுக்கமும் பிறவு மாற்றி யருஞ்சிறை யவர்க்குச் செய்த வவுணர்கோ னுவி கொள்வான் பரஞ்சுட ருருவாய் வந்த குமர?னப் பணிதல் செய்வாம். 112

24. பிரமாவாய் இறந்தகாலத்திலே சாத்துவிககுண

முற்று உலகத்தை ஆதியிலே படைத்தும், விஷ்ணுவாய்

நிகழ்காலத்திலே இராசதகுணமுற்று உலகத்தை மத்தி யிலே காத்தும். உருத்திரராய் எதிர்காலத்திலே தாமச

குணமுற்று உலகத்தை அந்தத்திலே அழித்தும், கோலம்

காலம் குணம் ஞாலம் ஆதி கருமம் இறந்துநின்ற அநாதி

யாதிய பரஞ்சோதிப் பிழம்பே ஆறுதிருமுகமும்; அபய

கரம், கொடி குலிசம் தோட்டி அஸ்திரம் வேல் என்னும் ஐந்தும் முறையே அமைந்தகரங்களென்னும் வலத்திருக்கர

மாறும், வரதகரம், தாமரை மணி மழு தண்டு வில் என்

னும் ஐந்தும் முறையேயமைந்த கரங்கள் என்னும் இடத்

திருக்கரமா<mark>றும்; பொருந்திய அருட்டி</mark>ருவடிவங்கொண்டரு

ஈறிலாதமர் பரமனே குழவியினியல்பா யாறு மாமுகங் கொண்டுதித் தானென்ப தல்லால் வேறு செப்புதற் கியையுமோ மேலவன் றன்மை தேறியுந்தெளி கின்றில வுமதுசிந் தையுமே.

பதி பசு <mark>பாசப் பிரகர</mark>ணம்

#### கந்தபுராண நவநீதம்

வர். தேவாரம்:— ''தக்கனது பெருவேள்விச் சந்திரனிந் திர னெச்ச னருக்கனங்கி, மிக்கவிதா தாவிஞெடும் விதிவ ழியே தண்டித்த விமலர்கோயில், கொக்கினிய கொழும் வருக்கை கதலிகமுகுயர்தெங்கின் குவைகொள் சோலே, முக்கனியின் சாருெழுகிச் சேறுலரா நீள்வயல்சூழ் முது குன்றமே.'' திருவாசகம்:—''ஆட்டின்றலேயை விதிக்குத் தலேயாகக். கூட்டியவாபாடி யுந்தீபற, கொங்கைகு லுங்க நின் றுந்தீபற.'' திருவிசைப்பா:—''தக்கன் வெங்கதி ரோன் சலந்தரன்பிரமன் சந்திரனிந்திரனெச்சன், மிக்க நெஞ்சரக்கன் புரங்கரிகருடன் மறலிவேளிவர்மிகை செகுத் தோன். றிக்கெலாநிறைந்த புகழ்த்திருவீழிமிழலேயான் றிரு வடிநிழற்கீழ்ப், புக்கிருந்தவர்தம் பொன்னடிக்கமலப் பொடி யணிந் தடிமைபூண்டேனே.'' பிறர்பாட்டு:—''அங்கி யோட வம்புயன் மயங்கியோட வங்கஜன், மங்கியோட வாசவன் மலங்கியோட மாலவன், சங்கியோட மாதருங் கலங்கியோடவே சவம், பொங்கிநீடவே மகம் பொடித்த தார் புகன்றிடே.'' தேவர்களே வேதநெறி பிறழ்வித்து வருத்துதலாகிய மகாபாதகம் செய்த சூரணே வதைத்து அத்தேவர்களேக்காத்தவர் சுப்பிரமணியரேயாம்.

சுப்பிரமணியக்கடவுளுக்குச் சிவபெருமானினின்றும் வேருகாது முன்னர்க்கூறிய பதி இலக்கணங்கள் உண்மை யாமுறையைக் சுந்தபுராணத்தினின்றும் நிரூபிப்பாம்.

23 அருவமும் உருவுமாய், அநாதியாய், ஒன்றுய், பலவாய், பரப்பிரமமாய்நின்ற பரஞ்சோதிப் பிழம்பாகிய முருகக்கடவுள் அறுமுகக்கடவுளாக உலகமுய்யும் வண் ணம் உதித்தருளிஞர்.

அருவமு முருவு மாகி யநாதியாய்ப் பலவா யொன்ருய்ப் பிரமமாய் நின்ற சோதிப் பிழம்பதோர் மேனி யாகக் கருணேகூர் முகங்க ளாறுங் கரங்கள்பன் னிரண்டுங் கொண்டே யொருதிரு முருகன் வந்தாங் குதித்தன னுலக முய்ய. 109

ளிரைர்.

110

## கந்தபுராண நவநீதம்

காலமாய்க் கால மின்றிக் கருமமாய்க் கரும மின்றிக் கோலமாய்க் கோல மின்றிக் குணங்களாய்க் குணங்க ளின்றி ஞாலமாய் ஞால மின்றி யநாதியாய் நங்கட் கெல்லா மூலமா யிருந்த வள்ளன் மூவிரு முகங்கொண் டுற்றுன். 114

வீறு கேதனம் வச்சிர மங்கு சம் விசிக மாறி லாதவே லபயமே வலமிடம் வரத மேறு பங்கய மணிமழுத் தண்டுவில் விசைந்த வாறி ரண்டுகை யறுமுகங் கொண்டுவே எடைந்தான். 115

முழுமதி யன்ன வாறு முகங்களு முந்நான் காகும் விழிகளி னருளும் வேலும் வேறுள படையின் சீரு மழகிய கரமீ ராறு மணிமணித் தண்டை யார்க்குஞ் செழுமல ரடியுங் கண்டா னவன்றவஞ் செப்பற் பாற்ரே. 116

முண்டக மலர்ந்த தன்ன மூவிரு முகமுங் கண்ணுங் குண்டல நிரையுஞ் செம்பொன் மவுலியுங் கோல மார்பு மெண்டரு கரமீ ராறு மிலங்கெழிற் படைகள் யாவுந் தண்டையுஞ் சிலம்பு மார்க்குஞ் சரணமுந் தெரியக் கண்டான்.

முந்நான்கு தோளு முகங்களோர் மூவிரண்டுங் கொன்னர்வை வேலுங குலிசமுமே ஊப்படையும் பொன்னர் மணிமயிலு மாகப் புனக்குறவர் மின்னள் கண்காண வெளிநின் றனன்விறலோன்.

118

119

மாறுமுகங் கொண்டுபொரு வல்லவுணர் மாளாம னூறு முகமெட்டு நோதக் கனபுரியத் தேறு முகமின்றித் திரிந்தேமை யாளவன்ரே வாறு முகங்கொண்டே யவதரித்தா யெம்பெருமான். 25. சருவவியாபகராயும் பிரம விஷ்ணு உருத்திரராயும் நிற்பவர் அறுமுகக்கடவுளே. எங்க ணும்பணி வதனங்க ளெங்கணும் விழிக ளெங்க ணுந்திருக் கேள்விக ளெங்கணுங் கரங்க ளெங்க ணுந்திருக் கழலடி யெங்கணும் வடிவ

முக்கண் மூர்த்தியு மாங்கவன் முண்டகா சனனுஞ் சக்க ரப்படை யண்ணலு மாங்கவன் ருனே திக்குப் பாலருங் கதிர்களு முனிவருஞ் சிறப்பின் மிக்க தேவரு மாங்கவன் யாவர்க்கு மேலோன்.

மெங்க ணுஞ்செறிந் தருள்செயு மறுமுகத் திறைக்கே.

121

124

120

பொன்னுரு வமைந்த கஞ்சப் புங்கவ னகி நல்கு மென்னுரு வாகிக் காக்கு மீசன்போ லிறுகி செய்யு மின்னுரு வென்ன யார்க்கும் வெளிப்படை போலு மன்னன் றன்னுரு மறைக ளாலுஞ் சாற்றுதற் கரிய தன்றே. 122

26. ஒங்கார முகத்தினராயும், ஒங்கார மூலப்பொரு ளாயுமுள்ளவர் ஷண்முகக்கடவுளே. முகத்தி லொன்றதா வவ்வெழுத் துடையதோர் முருக வகைத்து முன்னெழுத் தினுக்குரை பொருளேன நவில மிகைத்த கண்க2ள விழித்தனன் வெள்கினன் விக்கித் திகைத்தி ருந்தனன் கண்டில னப்பொருட் டிறனே. 123

தாம ரைக்கனுன் முதலிய பண்ணவர் தமக்கு மேமு றப்படு மறைக்கெலா மாதிபெற் றியலு மோமெ னப்படுங் குடிஃலயே யொபபிலா முருகன் மாமு கத்துளொன் ருமவன் றன்மையார் வகுப்பார்.

ஆங்காகு மெல்லே யருமறையுந் தேறரிய வோங்கார மூலத் துணர்வா யுறைபகவ

#### கந்தபுராண நவநீதம்

னீங்கா நெறியா னிறைபே ரருள்புரியப் பாங்காக நின்ற பரிசனர்கள் போற்றினரே. 125

27. சமஷ்டிப் பிரணவ முகத்தினராகிய அறுமுகக் கடவுள் அகார உகார மகார நகார வியஷ்டிப்பிரணவ மாவர்.

அகரம தாதி யான வெழுத்தெலா மாகிப் பின்னர் மகரமு மான மேலோன் வடிக்கணே துணித்து வீசுஞ் சிகரமுந் துகர முற்றுஞ் சேணிடைச் சென்று மாயோன் நகரமுந் தாவி யண்ட கோளகை நண்ணு கின்ற. 126

மேலேச்செய்யுளின் மூன்முடியிலே ''சிகரமுந்து உகர'' மென்றமையால், உகாரம் முதற்கண்ணே அமையும். அமை யவே, முதலாமடி முதலிலும், மூன்றுமடி முதலிலும், இர ண்டாமடி முதலிலும், நான்காமடி முதலிலும் அகார உகார மகார நகாரங்கள் நின்றவாறு காண்க. யந்திரஸ்தாபனத் திலே அகாராதியக்ஷரங்கள் அமையுமுறையும் இச்செய்யுளி ஞலே தொனிக்கின்றது.

28. விஸ்வரூபியுர், விஸ்வகாரணரும், விஸ்வாதீதரும், விஸ்வசேவியரும், விஸ்வாந்தரியாமியும் அறுமுகக்கட வுளே. (விஸ்வம்—உலகம்.)

திண்டிற லுடையேன் றூண்டுந் திறற்படையாவு நீக்கிக் கொண்டவென் மாய முற்றுங்கொடுஞ்சர மதனுன் மாற்றி யண்டமும் புவனம் யாவு மமரரும் பிறவுந் தன்பாற் கண்டிடும் வடிவ மொன்று காட்டியென் கண்மு னின்ருன்.

கோலமா மஞ்ஞை தன்னிற் குலவிய குமரன் றன் &னப் பாலனென் றிருந்தே னந்நாட் பரிசிவை யுணர்ந்தி லேன்யான் மாஎயன் றனக்கு மேணே வானவர் தமக்கும் யார்க்கு மூலகா ரணமாய் நின்ற மூர்த்தியிம் மூர்த்தி யன்ரே. 128 ஒற்றென முன்னம் வந்தோ னெருதனி வேலோன் றன் &னப் பற்றிக வின்றி நின்ற பராபர முதல்வ னென்றே சொற்றனன் சொற்ற வெல்லாந் துணிபெனக் கொண்டி லேனு லிற்றையிப் பொழுதி லீச னிவனெனுந் தன்மை கண்டேன்.

சூழுதல் வேண்டுந் தாள்க டொழுதிடல் வேண்டு மங்கை தாழுதல் வேண்டுஞ் சென்னி துதித்திடல் வேண்டுந் தாலு வாழுதல் வேண்டுந் தீமை யகன்றுநா னிவற்கா ளாகி வாழுதல் வேண்டு நெஞ்சந் தடுத்தது மான மொன்றே. 130

ஒன்னலர் பொருட்டா லேகி யுறுசம ரிழைத்த செம்ம றன்னுரு வதணக் காண்கின் முனிவதே தகுகி யாகும் வன்னிகொள் வெண்ணெ யேபோல் வலியழிந் துருகிற் றென்ரு லென்னுடை வயத்த வன்ரே வுணர்ச்சியு மியாக்கை முற்றும்.

''அண்டமும் புவனம்யாவு மமரரும் பிறவுந் தன்பாற் கண்டிடும் வடிவம்'' என்றமையால் உலகமே வடிவாகவு டையரென்பதும், ''மூலகாரணமாய் நின்ற மூர்த்தி யிம் மூர்த்தி'' என்றமையால் உலக காரணரென்பதும், ''பரா பரமுதல்வனீசன்'' என்றமையால் உலகிறந்து நிற்பவரென் பதும், ''சூழுதல்வேண்டும், தாழுதல்வேண்டும்'' என்றமை யால் உலகினராற் சேவிக்கப்படுபவரென்பதும், ''என்னுடை வயத்தவன்றே வுணர்ச்சியும் யாக்கை முற்றும்'' என்றமை யால் உலகுக் குயிராயிஞரென்பதும் பெறப்பட்டன. ''உலகினே யிறந்துநின்ற தரனுரு வென்பதோரா, ரூலகவனு ரூவிற்றேன்றி யொடுங்கிடு மென்றுமோரா, ரூலகினுக்குயிரு மாகி யுலகுமாய் நின்றதோரா, ரூலகினி லொருவனென்ப ரேவினேயுணரா ரெல்லாம்.''

29. சிவபெருமானுடைய நெற்றிநாட்டத்துதித்த முருகக்கடவுள் உருவம் அனேத்திற்கும் உறைவிடமாயும், ஞானமாயும், உணர்ந்தார்க் குணர்வரியராயும், தியானப் பொருளாயும், அறிவுக்கறிவாயுமுறைவர்.

| 82 கந்த புராண நவநீதம்                                                                                                                                                                            | பதி பசு பாசப் பிரகரணம் 83                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| மண்ண ளந்திடு மாயனும் வனசமே லவனு                                                                                                                                                                  | மானு டத்தரின் விலங்கினிற் புட்களின் மற்று                                                                        |
| மெண்ண ரும்பக றேடியுங் காண்கிலா திருந்த                                                                                                                                                           | மூன முற்றுழல் யாக்கையிற் பிறந்துளா ரொப்ப                                                                         |
| பண்ண வன்னுதல் விழியிடைப் பரஞ்சுட ருருவா                                                                                                                                                          | நீநி ணேக்க&ல பரஞ்சுடர் நெற்றியந் தலத்தே                                                                          |
| யுண்ணி றைந்தபே ரருளினு் மதலேயா யுதித்தான். 132                                                                                                                                                   | தானு தித்தனன் மறைகளுங் கடந்ததோர் தலேவன். 137                                                                     |
| எவ்வுரு வினுக்கு மாங்கோ ரிடனதா யுற்ற வுன்றன்                                                                                                                                                     | 31. ஞாதிரு ஞான ஞேயங்களாய் நின்றவர், கந் <b>த</b>                                                                 |
| செவ்வுரு வதண <mark>ேக் கண்டு சிறந்தன ம</mark> றம்பா வத்தி                                                                                                                                        | சுவாமிக்கடவுளே,                                                                                                  |
| னவ்வுரு வத்தின் றுப்பு மகலுது மின்னும் யாங்கள்                                                                                                                                                   | ஈட்டு மன்னுயி ரெவற்றிற்கு மிருவிணப் பயனேக்                                                                       |
| வெவ்வுரு வத்திற் செல்லேம் வீடுபே றடைது மன்றே. 133                                                                                                                                                | கூட்டு வானவ ஐங்கவை துலேயெனக் கூடின்                                                                              |
| ஒதி யாகியு முணர்ந்தவர்க் குணரவு மொண்ண                                                                                                                                                            | <mark>வேட்ட மே</mark> னிலேக் கதிபுரி வானவன் மேலாய்க்                                                             |
| நீதி யாகியு நிமலம் தாகியே நிகழுஞ்                                                                                                                                                                | காட்டு வான்முதற் றிறமெலா மாங்கவன் கண்டாய். 138                                                                   |
| சோதி யாகியுந் தொழுதிடு மெம்மனேர்க் கெல்லா                                                                                                                                                        | செய்யுமவ னும்புலனுஞ் செய்வித்து நிற்போனு                                                                         |
| மாதி யாகியு நின்றவ னறுமுக னன்றே. 134                                                                                                                                                             | <mark>மெய்த வரும்பொருளும் யாவையுநீ யேயென்கை</mark>                                                               |
| ஆய புல்லிய புகழ்ச்சிபோற் கொள்ளலே யறிவோர்                                                                                                                                                         | யைய வடியேங்க ளறிந்தனமா லன்னதனுல்                                                                                 |
| தேய மாவது யார்க்குமெட் டாதது தெளியிற்                                                                                                                                                            | வெய்ய பவமகன்று வீடுமினிக் கூடுதுமால். 139                                                                        |
| றூய வீடுபே றருளுவ துபநிடத் துணிவாம்                                                                                                                                                              | 32. பாலருமாய், குரவருமாய், தினேயிற் சிறியரு                                                                      |
| வாய்மை யாவது புகலுவன் கேளென வகுப்பான். 135                                                                                                                                                       | <mark>மாய், நெடியருமாய், வேண்டியவடிவங் கொள்பவரா</mark>                                                           |
| அறிவினு ளறிவாய் வைகு மறுமுக வமல வெஞ்சூ                                                                                                                                                           | யுள்ள அறுமுகக்கடவுளாகிய ஆஞ்ஞையின்றி ஓரணு                                                                         |
| ரிறுசெய னிணேக்கி லாகு மீண்டையோ ராட லுன்னிக்                                                                                                                                                      | வுஞ் சலியாது.                                                                                                    |
| குறுகிண யதுபோ லன்னேன் கொள்கையுந் தேர்ந்தாய்                                                                                                                                                      | சிறுவன் போலுறுங் குரவனே போலுறுந் தி2ீனயிற்                                                                       |
| [நிற்கோர்                                                                                                                                                                                        | குறியன் போலுறு நெடியவ ஒகியுங் குறுகு                                                                             |
| சிறியனே னுரைத்தே னென்னுந் தீப்பிழை பொறுத்தி                                                                                                                                                      | நெறியினின்னணும் வேறுபல் லுருக்கொடு நிலவு                                                                         |
| [யென்ருன்.                                                                                                                                                                                       | மறிவர் நாடருங் கந்தவே ளாடலா ரறிவார், 140                                                                         |
| 30. சராயுசம், அண்டசம் முதலிய யோனிவாய்ப்பட்<br>டுப் பிறக்கும் மானுடர் விலங்கு பறவை முதலிய பசுக்கள்<br>போலாகாது, பரஞ்சோதிப்பிழம்பாகிய சிவபெருமானு<br>டைய நெற்றிக்கண்ணினின்றும் அபேதமாயுதித்த பதியா | சிவன தாடலின் வடிவமா யுற்றிடுஞ் செவ்வே<br>ளவன தாணேயினன்றியே பெயர்கிலா தணுவு<br>மெவர வன்றளி யாற்றலேக் கடந்தவ ரிவணீ |
| யுள்ளவர் அறுமுகக்கடவுளே.                                                                                                                                                                         | தவம யங்கிண் யவன்றனி மாயையிற் சார்வாய். 141                                                                       |

#### கந்தபுராண நவநீதம்

33. கந்தசுவாமிக்கடவுள் குடிஃலயாயும், பஞ்சா கூலரமாயும், வேதங்களாயும், ஆகமங்களாயும், கலே களாயும், குடிஃல முதலியவைகளின் போதமாயும், முன்னேப் பழம் பொருட்கும் முன்னேப்பழம்பொருளாயும், ஈசராயும், அந்தரியாமியாயும், அருவுருவமாயும், பிதாமாதாவாயும் உள்ள பரமனேயாம்.

ஆதி யாகிய குடி&ல்யு மைவகைப் பொறியும் வேதம் யாவையுந் தந்திரப் பன்மையும் வேரு வோத நின்றிடு கலேகளு மவ்வவற் றுணர்வாம் போதம் யாவையுங் குமரவேள் பொருவிலா வுருவம். 142

முன்ன வர்க்குமுன் ஒருவோர் தமக்குமுற் பட்டுத் தன்ணே நேரிலா தீசஒந் தனிப்பெயர் தாங்கி யின்னு யிர்க்குயி ராயரு வுருவமா யெவாக்கு மன்ணே தாதையா யிருந்திடும் பரமனே யவன்காண். 143

34. சுப்பிரமணியக்கடவுள் மேலோ ரென்பது, சிங்கன் இரணியன் என்னு மிருவர்க்கன்றி, மாயை சூரன் பானுகோபன் என்னும் மூவர்க்குங் கருத்தாகும்.

வரம ளித்தயா மழிப்பது முறையன்று வரத்தாற் பெருமை பெற்றுள சூரணே யடுவது பிறர்க்கு மரிதெனப்பர னுன்னியே தன்னுரு வாகு மொரும கற்கொடு முடித்துமென் றுன்னினு னுளத்தில். 144

தூகென முன்னர் வந்தோ னெருவனுற் ருெலேயு மிந்த மூதெயினகர முற்று மவுணரு முடிவ ரென்னி ஒதியு முடிவு மில்லா வறுமுக னடுபோ ருன்னிப் போதுமே லிமைப்பி னெல்லாப் புவனமும் பொன்றி டாவோ. பதி பசு பாசப் பிரகரணம்

பன்னிரு தடந்தோள் கொண்ட பகவ&னப் பால னென்றே யுன்ன& யவன்கை வேலா லொல்&லயிற் படுதி கண்டா யின்னுயிர் துறக்க நின்ரு யென்மொழி கேட்பா யன்றே சென்னியில் விதியை யாவராயினுந் தீர்ந்தா ருண்டோ. 14€

பன்னிரு செங்கை படைத்துள சேயோன் றன் இெ டெதிர்ந்து சமர்த்த<mark>ொ</mark>ழில் செய்வா ரென்னல தில்&ே யிவன்சிறி யோனென் றுன்ன&ை வன்மையி னெப்பில னேகாண்.

ஆர ணன்ற2ன யுலகொடு முண்டுமுன் னளித்த கார ணன்றனி யாழியைக் களத்திடை யணிந்த தார கன்ற2ன நெடியமால் வரையொடுந் தடிந்த வீர வீர2ன யாவரே வன்மையால் வெல்வார்.

148

147

35. உமாதேவியாரால் ஆறுதிருவுருவமும் ஒன்றுகிக் கந்தன் என்னுந் திருநாமம் பூண்ட குமாரசுவாமிக் கட வுளே, காங்கேயன் என்றும், கார்த்திகேயன் என்றும், மான்மருகன் என்றும், உரைப்பது ஏழைமையே; அவரோ பிரமவிஷ்ணுக்கள் அறியாத பரஞ்சோதிப்பிழம்பு.

எந்தை சத்திக ஞயிரெலா மொடுங்குறு மெல்லே முந்து போலவொன் ருகியே கூடிய முறைபோ லந்த மில்லதோர் மூவிரு வடிவுமொன் ருகிக் கந்த னென்றுபேர் பெற்றனன் கவுரிதன் குமரன். 149

<mark>கங்கைதன் புதல்வ னென்றுங் கார்த்திகை மைந்த னென்றுஞ்</mark> செங்கண்மான் மருக னென்றுஞ் சேணேயின் செல்வ னென்றும் பங்கயன் முதலோர்தேருப் பரஞ்சுடர் முதல்வன் றன்&ன <mark>யிங்கிவை பலவுஞ் சொல்வ தேழைமைப் பால தன்ரே. 150</mark>

#### கந்தபுராண நவநீதம்

சுப்பிரமணியக்கடவுளுக்கு அவர் அருட்டொழில்களி ஞலே, அப்பெயர்கள் எய்தியவன்றி வாஸ்தவமாய் அவ ருக்கு அப்பெயர்கள் இல்லேயாமென்பது பெற்ரும்.

36. உட்டிருவடியிலே பருவதசமூகமும்; புறவடியிலே சலசமூகமும்; பாதாங்குலியிலே இடியேறும், நக்ஷத்திரமும், கிரகமும்; கரட்டிலே வருணனும், சோமனும், நிருதியும், அரக்கரும்; கணேக்காலிலே இருஷிகளும், சிந்தாமணியும்; சானுவிலே விஞ்சையராதியோரும்; ஊருவிலே இந்திரனும், சயந்தனும்; ஊருமூலத்திலே இயமனும், காலனும்; கடி தடத்திலே அசுரரும்; கடிதடப்பக்கத்திலே தேவரும்; குகியத்திலே நாகரும்; சேபத்திலே அமிர்தமும்; நாபியிலே சீவராசியும்; மார்பிலே கலேஞானமும்; யஞ்ஞோபவீதத் திலே சிவஞானமும்; உரோமகூபத்திலே அண்டமும்; அகங் கையிலே அகிலபோகமும்: தோளிலே விஷ்ணுவும், பிரமா வும்; கைவிரலிலே தேவரம்பையரும்; கண்டத்திலே அக்கி னியும், சப்தசாலமும்; வாயிலே வேதமும்; தந்தவரிசை யிலே அக்ஷரசமூகமும்; நாவிலே சிவாகமமும்; உதட்டிலே சப்தகோடி மஹாமந்திரமும்; நாசியிலே வாயுவும்; நேத்தி ரத்திலே சந்திரனும், சூரியனும்; கா திலே திசையும்; நெற்றி யிலே பிரணவமும்; சிரசிலே பரமான்மாவுமாக இங்ஙனம் கடல், உலகம், திக்கு, புவனம், அண்டம், தேவர் முதலிய வெல்லாம் முறைப்படி அறுமுகக்கடவுளுடைய பார மேசுரரூபம் எனப்படும் விஸ்வரூபத்திலே அமையும்.

உள்ளடி வரைகள் யாவு மொண்புற வடியி வீத்தம் வள்ளுகிர் விரல்கண் முற்றும் வானுரு மேறு நாள்கோ ளெள்ளரும் பரடு தன்னி லிரும்புனற் கிறைவன் சோம னள்ளிரு ள2னய மேனி நிருதியோ டரக்கர் நண்ண.

151

அடிதிரள் க2ணக்கா றன்னி லாரிடர் மணிகள் சானு வடிவமை முழந்தாள் விஞ்ஞை வானவ ராதி யானேர் தொடைதனின் மகவான் மைந்தன் தொடைமுத னடுவன் காலன் கீடிதடத் தசுரர் பக்கங் கடவுளர் யாரு நிற்ப. 152 இருப்பினி னுகர் கோச வெல்&லயின் மருந்தே யுந்திக் கருப்படு முயிர்கண் மரர்பிற் க&லகண்முந் நூலிற் போத மருப்பயி லுரோமத் தண்ட மங்கையி லகில போகந் திருப்பெருந் தடந்தோள் வைப்பிற் செங்கண்மால் விரிஞ்சன் [மேவ.

மெல்லித ழணேய செங்கை விரன்மிசை யணங்கினல்லா ரொல்லொலி யங்கி கண்ட மொப்பிலா மணிவாய் வேதம் பல்லிடை யெழுத்து நாவிற் பரமவா கமத்தின் பேத நல்லிதழ் மனுவின் விஞ்சை நாசியிற் பவனன் மன்ன. 154

கரு2ண கொள் விழியிற் சோமன் கதிரவன் செவியிற் றிக்குத் திரு நுதற் குடி2ல வைப்புச் சென்னியிற் பரம வான்மா மரபினின் மேவித் தோன்ற மாறிலா திருக்குந் தொல்2ல யொருதன துடுவங் காட்டி நிற்றலு மும்பர் கண்டார். 155

மண்ணளவு பாதலமெ லாஞ்சரண மாதிர வரைப்பு மிகுதோள் விண்ணளவெ லாமுடிகள் பேரொளியெ லாநயன மெய்ந்ந [டுவெலாம்

பண்ணளவு வேதமணி வாயுணர்வெ லாஞ்செவிகள் பக்க [மயன்மா

லெண்ணளவு சிந்தையுமை யைந்தொழிலு நல்கியரு ளீச னுயிரே.

கூறிமற் றிசூய தன்மை குரைகட லுலகந் திக்கு மாறிலாப் புவன மண்டம் வானவ ருயிர்கள் யாவு மாறுமா முகத்து வள்ளன் மேனியி லமைந்த தன்றி வேறிலே யென்ன வாங்கோர் வியன்பெரு வடிவங் கொண்டான்

37. சிவனுக்கும் உமைக்கும் மத்தியிலே குமாரசுவாமி எழுந்தருளி இருக்கும் மூர்த்தம் சோமாஸ்கந்தமூர்**த்த** மெனப்படும்

#### கந்தபுராண நவநீதம்

ஏல வார்குழ விறைவிக்கு மெம்பிரான் றனக்கும் பால ஒகிய குமரவே ணடுவுறும் பான்மை ஞால மேலுறு மிரவொடு பகலுக்கு நடுவாய் மாலே யானதொன் றழிவின்றி வைகுமா ரெக்கும். 158

அம்மை தன்பொருட் டாலிடை யூறிங் கடைந்த தென்றுமா லகந்தனி லுன்னி யெம்மை யாளூடை யிறையவன் றணேயு மிறைவி தன் ஜோயு மிளங்கும ரஜோயு மெய்மை சேர்வடி வாகவாங் கமைத்து வேத வாகம விதிமுறை வழாமற் பொய்மை தீர்ந்திடு மன்பினுற் பூசை புரிந்து பின்னரும் வருந்<mark>தியே நோற்ருன்</mark>.

159

பார்த்தியா லெனதெனும் பைம்பொன்மார் பத்திடை மூர்த்தியாய் வைகிய முதல்வூயைக் குமரணேத் தீர்த்த2னப் பூச2ன செய்துநின் றீவி2ன யார்த்திநீங் குதியேனு வாதரத் தருளினுன்.

160

Digitized by Noolaham Foundation

38. ஞானிகளாலே அறிதற்கரிய ஷண்முகநாத சுவாமியை முன்ஞளேயிற் செய்த தபோமிகுதியிஞலே அடைந்து கண்களிஞலே தரிசனம் செய்தோர் தீவினே நீங்கி வரம்பில்லாத அருளேப் பெற்றுய்வர்; அவர் பின் இருந்தாலு மென்! இறந்தாலுமென்!!

எஞ்சலி லவுணர் செம்ம லிங்ஙன மமர தாற்றித் துஞ்சிலென் ரெலேவுற் முலெ றூயவான் லறிவின் மிக்கோர் நெஞ்சினு மளத்தற் கொண்ணு நிருமலக் குமர மூர்த்தி செஞ்சுடர் வடிவங் கண்டு தீவினே நீங்கி யுய்ந்தான். 161 <mark>தீயவை</mark> புரிந்தா ரேனுங் குமரவே டிருமு னுற்ருற் றூயவ ராகி மேலேத் தொல்கதி யடைவ ரென்கை யாயவும் வேண்டுங் கொல்லோ வடுசம ரிந்நாட் செய்த மாயையின் மகனு மன்ரே வரம்பிலா வருள்பெற் றுய்ந்தான்.

தூனெனு மவுணர் கோமான் ரெல்லேநா னேற்ற வாறும் பரிடை முடிவின் ருகிப் பல்லுக மிருந்த வாறு மருண மறித றேற்ரு வாறுமா முகத்தெம் மையன் பேரெழி லுருவ நோக்கிப் பெரும்பயன் கோடற் கேயோ. 163

39. சுப்பிரமணியக்கடவுள் சிவபெருமானுடைய சத்தியெனப்படுதலால், அவ்விருவரும் வேற்றுமையுரூர்.

ஆதலி னமது சத்தியறுமுக னவனும் யாமும் பேதக மன்ரு னம்போற் பிரிவிலன் யாண்டு நின்ரு னேதமில் குழவி போல்வான் யாவையு முணர்ந்தான் சீரும் போதமு மழிவில் வீடும் போற்றினர்க் கருள வல்லான். 164

தேவர் யாவருஞ் சென்று தொழப்படு மூவ ராகி மொழிந்திடு நுங்க2ளத் தாவி லாதநஞ் சத்தியொன் றேயலா லேவர் வெல்பவ ரென்று விளம்பிமேல்.

165

89

எத்தி றத்தரு நுங்க2ள வெல்கில ரெமது சத்தி வென்றிடு மென்றனன் கண்ணுதற் ற2லவ னத்தி றத்தினு லல்லவோ வறுமுகக் குமர னுய்த்த செய்யவே லுண்டது தாரக னுயிரை. 166

40. சிவபெருமானுக்குரிய சருவஞ்ஞதை, திருப்தி, அநாதிபோதம், அலுப்தசத்தி, அநந்தசத்தி, சுவதந்தி **ரத்துவம் என்னும்** சுத்தசாட்குணங்களும் **கந்தசுவாமிக் கடவுளுக்கு** ஆறுமுகங்களென்பார். (சருவஞ்ஞதை—

வன்றிறற் குலிசம் பகழியங் குசமு மணிமலர்ப் பங்கயந் தண்டம் வென்றிவின் மழுவு மாகிவீற் றிருந்தார் விறன்மிகு மறுமுகன் கரத்தில். ஆயதற் பின்<mark>ன ர</mark>ேவின்மூ தண்டத் தைம்பெரும் பூதமு மடுவ தேயபல் லுயிரு மொருதலே முடிப்ப தேவர்மேல் விடுக்கினு மவர்தம் மாயிருந் திறலும் வரங்களுஞ் சிந்தி மன்னுயி ருண்பதெப் படைக்கு நாயக மாவ தொருதனிச் சுடர்வே

னல்கியே மதலேகைக் கொடுத்தான்.

அந்தமி லொளியின் சீரா லறுமுகம் படைத்த பண்பா லெந்தைக ணின்றும் வந்த வியற்கையாற் சத்தி யாம்பேர் <mark>தந்திடும் பனுவல் பெற்ற தன்மையாற் றனிவேற் பெம்மான்</mark> கந்தனே யென்ன நின் 2னக் கண்டுளக் கவ2ல நீத்தேம். 171

43. தெய்வயானேயம்மை வள்ளியம்மை என்னும் முறையே சுப்பிரமணியசுவாமியுடைய இருவரும் ஞானசத்தியும் கிரியாசத்தியுமாவர்.

கல்லகங் குடைந்த செவ்வேற் கந்தனேர் தருவ தாகி வல்லியர் கிரியை ஞான வல்லியின் கிளேயாய்ச் சூழப் <mark>பல்லுயிர்க் கருளேப்</mark> பூத்துப் பவதெற<mark>ி காயத்</mark>திட் டன்ப ரெல்லவர் தமக்கு முத்தி யிருங்கனி யுதவு மென்றும். 172

44. உற்றவிடத்து தவும் **அறுமுகக்கடவுள்** தமது திருவடியை அன்பிஞேடு தியானித்துத் துதித்த வீரவாகு தேவர், உக்கிரர், விசையர் இந்திரன் முதலாயினேர்க் கருளிஞர்.

#### கந்தபுராண நவநீதம்

திருப்தி—வரம்பிலின்பமுடைமை; முற்றறிவு; அநாதி போதம்—இயல்பாகவே பாசங்களினீங்கு தல்; அலுப்த சத்தி—- பேரருளுடைமை; அநந்தசத்தி—-முடிவில்லாற்ற<mark>ல</mark>ு டைமை; சுவதந்திரத்துவம்—தம்வயமுடைமை.)

ஏவர்தம் பாலு மின்றி யெல்லேதீ ரமலற் குள்ள மூவிரு குணனுஞ் சேய்க்கு முகங்களாய் வந்த தென்னப் பூலியல் சரவ ணத்தண் பொய்கையில் வைகு மைய னுவிக் வருளு மாற்று லறுமுகங் கொண்டா னன்றே. 167

41. சிவபெருமானே ஓராடலினுல், சிறுபாலராய் அருள்வடிவம் பூண்டெழுந்தருளிஞர் என்பது, கந்த சு**வா மியுடைய** அறுமுகத்துண்மையினுலே துணியப்படு மாதலின், அவ்விருவரும் மாணிக்கமும் அதனெளியும் போலப் பேதமுரூர்.

ஈச னேயவ அடலான் மதலேயா யினன்கா ணுசி லாவவ னறுமுகத் துண்மையா லறிநீ பேசிலாங்கவன் பரஹெடு பேதக னல்லன் றேசு லாவகன் மணியிடைக் கதிர்வரு திறம்போல். 168

42. அறுமுகக்கடவுளுடைய திருக்கரங்களிலே அமைந்த தோமரம் கொடி வாள் குலிசம் அம்பு அங்கு சம் மணி தாமரை தண்டம் வில் மழு என்னும் பதிஞெரு ஆயுதங்களும் பதினேர் உருக்கொரே. வேலாயுகமோ சத்தியாயும், அளவிலா ஒளியாயும், ஆறுதலேயுடையதாயு முள்ளது.

பொன்றிகழ் சடிலத் தண்ணறன் பெயரும் பொருவிலா வருவமுந் தொன்ன ணன்றுபெற் றடைய வருத்திர கணத்தோர் நவிலருந் தோமரங் கொடிவாள்

90

91

## கந்தபுராண நவநீதம்

ஆண்டகை தொழுத பாணி யணிமுடிக் கொண்டிவ் வாற்ரு லீண்டு சீர்க் குமர வேஊ யேத்தலு மன்பின் கண்ணீர் வீண்டுதெண் கடலு ளேகி வெள்ளமிக் குவரை மாற்றப் பூண்டகண் டிகையை மானத் தோன்றின பொடிப்பின் [போம்மல்

மீதுகொள் பொடிப்பு மூட மெய்ப்புலன் சிந்தை யொன்ற வோதுவ தவற வென்பு முருகிய செருக நாட்டங் கோதில்பே ரருளின் மூழ்கிக் குதாகலித் திடுத லோடு மூதுல கணேத்து மாவி முழுவது மகிழ்ந்த வன்றே. 174

ஆவதோர் கா2ல யெந்தை யாறிரு தடந்தோள் வாழ்க மூவிரு **வ**தனம் வாழ்க முழுதருள் விழிகள் வாழ்க தூவுடை தெடுவேல் வாழ்க தொல்படை பிறவும் வாழ்க தேவர்க டேவன் சேயோன் றிருவடி வாழ்க வென்ருன். 175

இணேய துன்னியே யறுமுகப் பண்ணவ னிருதா ணிஜோயு மெல்லேயி னுங்கவ னருளினு னிசியிற் றினக ரத்தொகை யாயிர கோடிசேர்ந் தென்னக் கனக மாமணித் தவிசொன்று போந்தது கடிதின்.

176

ஆசை தோறு மழல்சிந்த மாற்றலன் வீசு வெம்படை வீரத்தை நோக்கியே யீசன் மைந்த னிணேமலர்த் தாள்க2ள நேச மோடு நிணேந்தனன் போற்றினு்.

எவ்வெ வர்க்கு மிறையவ னுகியோ னவ்வ ழித்தன் னருள்செய வுக்கிரன் செவ்வி திற்செலுந் தீச்சரம் பற்றியே கவ்வி நுங்கினன் கண்கனல் கான்றிட. 177

178

ஆறுமா முகப்பிரா னன்றி யிவ்விடை வேரெரு துணேயிலே மெய்மை யீதெனத் தேறின வவனடி சிந்தை செய்தனன் மாறிழி யருவிநீர் வழியுங் கண்ணிஒன்.

179

93

நண்ணினர்க் கினியா யோல ஞானநா யகனே யோலம் பண்ணவர்க் கிறையே யோலம் பரஞ்சுடர் முதலே யோல மெண்ணுதற் கரியாயோலம் யாவையும் படைத்தா யோலங் கண்ணுதற் பெருமா னல்குங் கடவுளே <mark>யோல மோலம்</mark>. 180

தேவர்க டேவே யோலஞ் சிறந்தசிற் பரனே யோல மேவலர்க் கிடியே யோலம் **வே**ற்படை விமலா வோலம் பாவலர்க் கெளியா யோலம் பன்னிரு புயத்தா யோல மூவரு மாகி நின்ற மூர்த்தியே யோல மோலம். 181

45. முருகக்கடவுளேத் ''திருமுருகாற்றுப்படை'' <mark>யி</mark>ஞலே நக்கீரரும், திருப்புகழிஞலே அருணகிரிநாதரும் துதித்து அருள்பெற்றவரேயாம்.

பொய்யற்ற கீரன் முதலாம்புல வோர்பு கழ்ந்த வையற் கெனது சிறுசொல்லு மொப்பாகு மிப்பர் செய்யுற் றவன்மா லுமைபூசைகொ டேவ தேவன் வையத்த வர்செய் வழிபாடு மகிழு மன்றே. 182

46. யாவையும் யாவருக்கும் கொடுக்கவல்லு நரும், பின் அவற்றை மாற்றவல்லு நரும் கந்தசுவாமிக் கடவுளே; சுறிது தன்னருள் பெற்ரூேர்க்கு முப்பத்தாறு தத்துவங்களின் மேற்பட்ட திருவடியைச் சேர் தலாகிய உண்மை முத்தியையுங் கொடுப்பர்.

பூத மைந்தினுட் கீழ்நிலேத் தாகிய புவியு ளோது கின்றபல் லண்டத்தி தொயிரத் தெட்டுங்

#### கந்தபுராண நவநீதம்

கோதி லாக்கமும் படைகளு முனக்குமுன் கொடுத்த வாதி யீசனே யவனெனின் மாற்றுவ தரிதோ.

183

ஏத மில்புவி யண்டங்கள் பெற்றன மென்றே பேதை யுன்னினே சிறிதவன்றன்னருள் பெறுவோர் பூத மைந்தினு மேனேய திறத்தினும் புறத்து மீது மாமண்ட மெவற்றிற்கும வேத்தியல் புரிவார். 184

மருத்துவன் மாமறை மந்திர நீரா லொருத்தி பொருட்டினி லொண்புன லுய்ப்பக் கரத்திடை யேற்றன ஞற்கழல் சேர்ந்தார்க் கருத்திகொண் முத்தியு மாக்கமு மீவோன்.

185

புன்னெறி யதனிற் செல்லும் போக்கிண் விலக்கி மேலா நன்னெறி யொழுகச் செய்து நவையறு காட்சி நல்கி யென்ணயு மடிய ஒக்கி யிருவிணே நீக்கி யாண் ட பன்னிரு தடங்தோள் வள்ளல் பாதபங் கயங்கள் போற்றி.

''பூதமைந்தினு மேனேயதிறத்தினும்'' எனவே ஆன்ம தத்துவம் இருபத்துநான்கும், ''புறத்து'' மெனவே <mark>வி</mark>த்தி யா தத்துவமேமும், ' 'மீதுமாமன்ட மெவற்றிற்கும்'' எனவே சிவதத்துவம் ஐந்துமாக முப்பத்தாறு தத்துவங் கள் பெறப்பட்டன. உண்மை முத்தியானது முப்பத்தாறு தத்துவத்துக்கும் மேலாம் என்பது ''ஆருறையு நீத்ததன் மேனிலேயைப், பேருவடியேன் பெறுமாறுளதோ, சீருவரு சூர் சிதை வித்திமையோர், கூறுவுலகங் குளிர்வித்த வனே'' என்னுங் கந்தரனுபூதிச் செய்யுளானறிக. அகங் கார மமகாரங்களாகிய உட்பற்றுப் புறப்பற்றுக்கள் அறநின்ற இடமே திருவடியாகும். ''யானெனதென்றற நின்ற தடியாகும்'' என்றூர் மேலோர். திருவடிக்கீழிருத் தலே வீடுபேருகும். ''இறுமாந்திருப்பன் கொலோ வீசன் பல்கணத் தெண்ணப்பட்டுச், சிறுமா னேந்திதன் சேவடிக்

கீழ்ச்சென்றங், கிறுமாந் திருப்பன் கொலோ'' என்னுந் தேவாரத்தான் அறிக.

சுப்பிரமணியக்கடவுளுக்குச் சரீரம் எனப்படுவது முற் றறிவு வரம்பிலின்பம் இயற்கையறிவு தன்வயமுடைமை குறைவிலாற்றல் வரம்பிலாற்றல் என்னும் ஆறுகுணங் ளும் ஆறு திருமுகங்களாகவும், மற்றை அருட்குணங்கள் மற்றை அவயவங்களாகவும் அமையப்பெற்ற அருட்டிரு மேனியாமென்பது இப்பிரகரணத் திஞலே தொனிக்கும். அவர் கையிலுள்ள மூன்றுபத்திரமுடைய வேலாயு தமெனப் <mark>படுவது, அவர் ஆன்மாக்களுக்கு</mark> முத்தியின்பங் கொடுக்க விரும்பும் விருப்பமெனப்படும் இச்சாசத்தியும், அதற்கு வேண்டுமவைகளே அறியும் அறிவெனப்படும் ஞானசக் தியும், அறிந்தவைகளேச் செய்யும் செயலெனப்படுங் கிரி <mark>யா</mark>சத்தியுமாகி<mark>ய மூன்று</mark> சத்திகளின் அடுக்காமென்க. <mark>திருத் தணிகைப்புராணம்:—இச்சா</mark>ஞானக்கிரியையெனு மிவைமூன் றிலேயாய்க் கிளேத்தெழுந்திட், டச்சாஞழி யறச் சுவற்று மயில்வேலொருகை வலத்தமைத்து, நச்சாத வரை த்தெறுமொருகை நளினங்கு றங்கி னமைத்திமை யோர், விச்சாதரர்சூழ்ஞானசத்தி தரனதுருவம் விதிப்போ ரும்.'' இவற்றுல் சுப்பிரமணியக் கடவுளுடைய திருமேனி யைத் தோல் இரத்தம் முதலிய தாதுக்களாலாகிய நமது <mark>சரீரம் போ லுமாமென லும், அவர்கையில் வேலாயு தத்தை</mark>க் கொல்லனுஃலயிற் செய்யப்பட்டு உயிர்வதை செய்து இரத்தந் தோயும் நமதுகையில் வேலாயுதம் போலுமா மெனலும், அவர் தேவிமாரை நமக்குச் சிற்றின்ப அனுபவத்தை விளே விக்கு நமது மீனவிமார் போலுமா மெனலும் பொருந் தாவாயிற்று. வள்ளி யம்மையார் என் னுங் கன்னிகையை, நம்மைப் போலக் காம மேலீட்டிஞலே நாடி வருந்தினு ரல்ல ரென்றகருத்து வகையினுலன்றே, கச்சியப்ப சிவா சாரிய சுவாமிகள் வள்ளியம்மை திருமணப்படலத்திலே ''உஃப்படு மெழுக தென்ன வருகியே யொருத்திகாதல்– வஃப்படுகின்றுன் போலவருந்தி'' என்றும், ''கஃலப்படு

நாடி வந்து தன் குமாரனே அவ்வேடரினின்று நீக்கித் தன் னிடத்தாக்கினமை போல, ஐம்புல வேடரிடத்தே தன்னே யுந் தலேவனேயுமறியாது வளர்ந்த உயிரைப் பரமாசாரி யர் அவ்வைம்புலன்களின் சிக்கறுத்து அடிமைக் கொள் ளுமுறையா மென்றும்; முருகக்கடவுள் தமது தமையனு <mark>ராகிய யானேமுகக்கடவுள் வாயிலாக வள்ளியம்மையா</mark> ருடைய முற்படு கையை ஒழித்தமை குடிலோபதேசம் வாயிலாக ஆன்மாவடைய நானென்னும் முனேப்பை அறு க்கு முறையா மென்றும்; அவர் அம்மையாரை அருளொடு நோக்கினமை சாக்ஷுஷி தீகைஷயா மென்றும்; ''செங் கண் வெய்யசூர் செருத்தொழிலினுஞ் சிஃல வேடர் தங் களிற் செயுஞ் செருத் தொழிலினுந் தணிந்து'' அவர் எழுந் தருளிய செருத்தணி மலே முப்பாசங்களோடு ஐம்புலன் களும் ஒழித்து நின்ற இலாடத்தானமா மென்றும்; அம் மலேயிலே ஓர்போதும் வீடாத நீலோற்பலங்கள் மூன்றும் முத்திபஞ்சாக்ஷரமா மென்றும் குறிப்பர்த்தங் கொள்வா ரு முளர்.

சிவபெருமான் தாம் பிக்ஷாடன மூர்த்தியாகி விஷ் ணுவை மோகினியாக்கித் தாருகாவனத்திற்குச் சென்றமை முதலாயின குற்றமாகாது குணமாமென்பது கோயிற் புராணத்திலே எரு-ம் பக்கத்தினும் சிவதூஷணகண்டன பத்திரிகையினும் விரிவாகக் காணப் படுகின்றமையால் ஆண்டுக் காண்க.

யாப்பியலிற்போந்த பெருங்காப்பிய இலக்கணத்திற்கு அமைதியாயிருத்தலின், இப்புராணகாவியமும் உண்டாட் டுக்களியாட்டு முதலியன அமையப்பெற்றது.

காஞ்சி செருத்தணியென்னுந் தலங்களிலே உள்ளன வாகச் சொல்லப்பட்ட அதிசயங்கள் பல கலியுகத்திலே சில துறவிகளுக்கே தோன்றும்; முன்னேயுகங்களில் எல் லோர்க்குந் தோன்றும்; காஞ்சிப்புராணம்:—இன்னனவா மதிசயங்கள் மற்றுமுள்ள வெல்லேயிலே யவைமுழுது மறிவா

மதியப்புத்தேள் கலங்கலம் புனலிற்ருேன்றி – அஃலப்படு தன்மைத்தன்றோ வறு முகனுட லெல்லாம்'' என்றும். ''தொல்ஃயினுருக்கொடு தோன்றிநின்றவே-ளெல்ஃயின் மையலுற் றிரங்குவானென'' என்றும், ''குமரற்கீது திரு விளேயாடல் போலாம்'' என்றும், ''வாழ்த்தியும் மாயை கள் செய்தும்'' என்றும், ஆங்காங்குப் பிரஸ்தாபித்தரு ளிஞர். முருகக்டவுளும், அவர் சத்திமாரும் மானிடர் போலத் திரை நீரை மூப்பு ஓர்போதும் அடையாதவ ரென்பது தோன்றக் கந்தபுராணத்திலே, ''மருந்து போன் மொழிக்கு மரியுங்குமரனும்'' என்றும், ''செச்சை மௌலி யான் செருத்தணி வரை மிசைப்–பச்சிளங் கொங்கை வன சரர் பாவையோ டொன்றி'' என்றும், பேசப்பட்டது; இங்ஙனம், இவர்கள் பிதா மாதர்வாகக் கூறப்படுதலும், ''புவன மன்னுயிர்த் தொகையுய்ந்திட முயங்கிவைகின ஞல்.'' என்றும், ''இச்சகத்துயிர் யாவையு முய்ய வீற்றி ருந்தான்'' என்றும், தெய்வயானே வள்ளியம்மை திரு மணப்படலங்களிலே போந்த அதிரகசிய வாக்கியத்துண் மையும், ''உவந்திரு வரும்புணர்ந்தங் குலகுயி ரெல்லா மீன் றும் - பவன் பிரமசாரியாகும் பான் மொழி கன்னியாகுந் - தவந்தரு ஞானத் தோர்க்கித் தன்மை தான் றெரியும்'' என்னும் சிந்தாந்த வாக்கியத்துக்கு மாறுபடாது நன்கு துணியப்படும்.

தாரகன் சிங்கன் சூரன் என்னும் மூவரும் முறையே கன்மம் மாயை ஆணவம் என்றும், அவர்களாலே பந்திக் கப்பட்ட தேவர்கள் பசுக்களென்றும், தாரகன் முதலிய அசுரர் மூவரையும் அழித்து முருகக் கடவுள் தேவர்களே ஆட்கொண்டமை, கன்ம முதலிய மும்மலங்களேவீட்டி உயிரைப் பரமாசரியர் ஆட்கொள்ளுமுறையா மென்றும்; வேடர்களிடத்திலே நெடு நாளாக இருந்து வளர்ந்த வள்ளியம்மையை முருகக் கடவுள் அடிமைக் கொண்ட மை, வேடர்களிடத்திலே மன்னவ குமாரன் மன்னனே யறியாது வந்து வளர்ந்த விடத்து மன்னவன் அஃதறிந்து

#### கந்தபுராண நவநீதம்

யாரே, முன்னுகத்தி னெல்லார்க்குங் காட்சியெய்து மூண்ட கொடுங் கலியுகத்திற்படிமை வாழ்க்கை, மன்னினேர் சிலர்க்கன்றித் தோன்ருமுத்தி மருவினர்க்கு மேலுலகின் வைத்தவண்ண, மன்னமலிவயற்காஞ்சி வரைப்பின்வாழ்வா ரகங்களிப்பக் கண்ணு தலார மைத்தவாகும்.''

பொருள் செம்பொருள் குறிப்புப்பொருளென இரு வகைப்படுமென்று இலக்கணநூல்கள் விதிக்கின்றன; சிவ புராணங்கள் சிலவிடங்களிற்குறிப்பாகப் பொருள் கொள் ளக் கிடக்குமென்பது மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் முத லிய சிவாநுபூதிமான்கள் இயற்றிய சாத்திரங்களினுலும் குருசம்பிர தாயத் தினுலும் துணியப்படுகின்றது. இங்ஙனமா கவும், தேவாலயங்களிலே வருஷந்தோறும் கந்தபுரா ணம் பிரசரிக்கப்படும் போது, செம்பொருளாகிய சிற்றின் பப்பொருளே மெய்ப்பொருளெனப் போதிக்கப்படுகின்ற மையினுலே சைவசமயிகளுக்குப் பெருங்கேடு விளேகின் றது; அதுகண்ட புறச்சமயிகள் நம்மையும் நமது சம யத்தையும் நமது கடவுளேயும் தூஷிக்கின்றூர்கள். அநேகர் காமாதி தோஷ முடையவர் கடவுளாவது எப்படி யென்று சைவசமயத்தை வெறுத்துப் புறச்சமயங்களிற் பிரவேசிக் கின்றுர்கள். ஆதலால், கோயில்களெங்கும் சைவாகமங் களே ஒதியுணர்ந்தவர்களும் நல்லொழுக்க முள்ளவர்களு மாகிய மேன்மக்களேக் கொண்டு கந்தபுராணத்துண்மைப் பொருளேப் பிரசரிப்பிக்கிற் கேட்போர்களுக்கு இவ்வாறு கேடுவிளே தலின் றிச் சிவபத் தியேவளரும்.

உருத்திரகணிகையர் வியபிசாரம் மதுமாமிசபக்ஷணம் முதலிய பாதகங்களின்றிச் சிவவேடம் பூண்டு சிவபத்தியிற் சிறந்தவர்களென்று சைவாகமங்கள் செப்புகின்றன; இதற்கு மாருக இக்காலத்தார் மதுமாமிச பக்ஷணமுடை யவர்களாய் வரைவின்றி யாவரையும் சேரும் பெண்களே உருத்திரகணிகைய ரென்று தேவாலயங்களெங்கும் நியோ கெக்கின்றூர்கள். இது மகா சிவாபராதமாய் முடியும்.

தேவர்கள் முதலாயினேர் ஆகாயத்திலே நின்று, யுத் தம் செய்தமை எங்ஙனமென்றும், அவர்கள் அளவிறந்த மாயாரூபங்களேக் கொண்டமை எங்ஙனமென்றும், ஆத லால், அவையெல்லாம் கட்டுக்கதை என்றும் இகழ்ந்து நமது தேசத்து நமது பாஷைக்காரராகிய சைவசமயிகளுட் சில அறிவிலார்புலம்ப; எங்கள் முன்னேர்கள் ஆகாயத் திலே பிரயாணஞ் செய்தார்களென்றும், ஆகாயத்திலே நின்று சண்டைசெய்தார்களென்றும், அதனுல் அவைகளுக்கு வேண்டற் பாலனவாகிய பல சாஸ்திரங்களேயும், ஆகாயத் திலுள்ள சகல காற்றடுக்குக்களேயும், ஓட்டங்களேயும், அங் கங்கே உள்ள சீதோஷ்ண நிலேகளேயும், வெவ்வேறு வாயு வின் விசிட்டகுருத்துவம் முதலியவைகளேயும் அறிந்திருந் தார்கள் என்றும், சத்துருக்களுடைய சேனேகளே விஷவா யுக்களாலும், அச்சுறுத்தும் மாயாவடிவங்களாலும் பயங் கரசத்தங்களினுலும் ஆகாயத்திற் சூழ்ந்து மறைந்து நின்று அழித்து விடுவார்கள் என்றும், இச்சாஸ்திரவித்தைகளின் உணர்ச்சி ஐரோப்பிய அமெரிக்க தேசத்து வித்துவான் களுக்கு இற்றைப்பொழுதும் சிறிதுமில்லேயாமென்றும், புறதேசத்துப் புறபாஷைப் புறச்சமயிகளுள் அறிவின் முதிர்ந்த அங்கிலேயபண்டிதர்கள் நயந்து வியந்து நமக்கு இப்போது பிரசங்கிக்கின்றூர்கள்.

**47. பசுக்கள் வி**ஞ்ஞானகலர் பிரளயாகலர் சகலர் என மூவகைப்படும்; பசுக்களேப் பந்தித்த பாச மும் ஆணவம் மாயை கன்மம் என மூவகைப்படும்.

மும்மையி னுயிர்கள் பெற்ற முகிழ்முலேக் கன்னியாகு மம்மையை மணந்த தன்மை யாஙகவ ளிடமா வீங்கோர் செம்மலே யளித்தற் கன்றே தீவிலோக் கடற்பட்டுள்ள வெம்மையாளு வதற் கேதுக் காட்டிய வியற்கை யல்லால்.

<mark>விதித்திடு மூவகை வியனு யிர்த்தொகை</mark> கதித்திடு தத்துவக் கணங்க ளங்குளா

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### 101

#### கந்தபுராண நவநீதம்

ருதித்திடு முறைமையி னெடுங்கச் செய்துதான் மதித்தொரு தன்மையாய் மன்னி நிற்பதும். ஈசணே யேநிணத் திறைஞ்சி யேத்தியே பேசரு மருந்தவம் பிடித்து மூவகைப் பாசம தகனெறி படரச் சிந்தியீ ராசுறு படைப்பினுக் கார்வஞ் செய்திரோ.

189

188

விஞ்ஞானகலர் ஆணவமலமென்னும் ஓர்மலமுடைய வர்; பிரளயாகலர் ஆணவம் கன்மம் என்னும் இருமல முடையர். சகலர் ஆணவம் கன்மம் மாயை என்னும் மும்மலமுடையர். அது ''உரைதருமிப் பசுவர்க்க முண ரின் மூன்றுமுயரும் விஞ்ஞானகலர் பிரளயாகலர் சகலர் நிரையின் மலமலங் கன்மமலங் கன்மமாயை நிற்கும்'' என்பதனுலறிக. ஆணவம் முதலிய மும்மலங்களுள்ளே. ஆணவத்துக்கு விகற்பம் முதலிய எண்குணங்களும், மாயைக்கு அஞ்ஞானம் முதலிய ஏழு குணங்களும், கன் மத்துக்கு இருத்தல் முதலிய அறுகுணங்களு முளவாம். இருபாவிருபஃது:—''கூறிய மூன்று மலத்தின் குணக்குறி-வேறுகிளக்கின் விகற்பங்கற்பங்-குரோதமோகங் கொலே யஞர்மதநகை-விராயெண்குணனு மாணவமென விளம் பின–யஞ்ஞானம்பொய் யயர்வேமோகம் – பைசாசூந்நிய மாச்சரியம்பய–மாவேழ்குணனு மாயைக் கருளின–யிருத் தலுங்கிடத்தலு மிருவினேயியற்றலும் – விடுத்தலும் பர நிந்தை மேவலென்றெடுத்த-வறுவகைக் குணனுங் கருமத் தருளினே.'' சிவன் மூவகை ஆன்மாக்களுள் விஞ்ஞானகல ராயினேர்க்குத் தன்மையின் நின்றவாறே தத்துவ ஞானத்தை விளேவிப்பர்; பிரளயாகலருக்கு நாற்றோளும் முக்கண்ணும் கறைமிடறு முதலிய உறுப்பிற்றுய் முத் தொழில் நடாத்திநின்ற தன்னியற்கை வடிவே குருவடி வாகக் காட்டி முன்னுக நின்று தத்துவ ஞானத்தை உப தேதித்துணர்த்துவர்; அவிச்சையை உடைய சகலராயி ஞர்க்கு அவர் வடிவுபோலும் வடிவுடைய குருவாகி அவ்

<mark>வடிவின் பின்ஞக மறைந்து நின்று தத்துவ ஞானத்தை</mark> உணர்த்துவர்.

48. ஆணவம் மாயை கன்மம் என்னும் மும்மலங்க ளிஞலே பந்திக்கப்பட்டுள்ள உயிர்கள் எண்ணில்லாதன; <mark>அ</mark>வை அநாதியே உள்ளன; அவை தாம் தாம் செய்த தீவின்களிலைே இடையருது பிறந்திறந்துழலும். பிருதி அப்புவண்டத்தும், தேயுவண்டத்தும், வியண்டத்தும், வாயுவண்டத்தும், ஆகாயவண்டத்தும் உதிக்கும். அவற் றிற்கு ஓரிடமே நிலேயென்று சொல்லற்பான்மையதன்று. அவை தேவர், மக்கள், விலங்கு, புள், ஊர்வன, நீர் வாழ்வன, தாவரம் என்னும் ஏழுவகைத் தோற்றத்தை <mark>யடையனவாம். அவை பிறக்குமுன் கருப்பத்தினும் அழி</mark> யும்; மூப்பினும் அழியும். அவற்றினிஃலயாமை இத்தன் மைத்தென்று சொல்லுதலும் அறியாமையே. இறந்த வுயிர்களும், பிறந்தவுயிர்களும் இவ்வளவையுடையனவென என்னற்பாலனவன்று.

மூவகை யெனுந்த2ள மூழ்கியுற்றிடு மாவிக ளுலப்பில வநாதியுள்ளன தீவி2ன நல்வி2னத் திறத்தின் வன்மையா லோவற முறைமுறை யுதித்து மாயுமே.

பாரிடை யுகித்திடும் பாரைச் சூழ்தரு நீரிடை யுகித்திடு நெருப்பில் வாயுவிற் சீருடை விசும்பிடைச் சேரு மன்னவைக் கோரிடை நிஜூயென வுரைக்கற் பாலதோ. 🛩

மக்களாம் வூலங்குமா மாசில் வானிடைப் புக்குலாம் பறவையாம் புல்லு மாமதின் மிக்கதா வரமுமாம் விலங்க குனுமாந் திக்கெலா மிறைபுரி தேவும் யாவுமாம். 190

191

103

#### கந்தபுராண நவநீதம்

பிறந்கிடு முன்செலும் பிறந்த பின்னர்மெய் துறந்கிடுஞ் சிலபக லிருந்து துஞ்சுமாற் சிறந்கிடு காணயிற் றேயு மூப்பினி லிறந்திடு மதன்பரி சியம்ப லாகுமோ.

193

194

## சுற்றறு கதிரேழு துகளினும்பல பெற்றுள் வென்பதும் பேதை நீரதாற் கொற்றம துடையதோர் கூற்றங் கைக்கொள் லிற்றவும் பிறந்தவு மெண்ணற் பாலவோ.

49. ஆன்மாக்கள் பொருட்டுத் தருமம் என்னுமோர் பொருளுண்டு. அது இருமை இன்பத்தையும் எளிதிலே கொடுப்பது. அது அருமையின் எய்தும்பொருள். அது ஒருமையுடையோர்க்கன்றிப் பிறர்க்கு அறிவது அரிது. இத்துணேச் சிறப்பினதாகிய தருமத்தை ஒருயிர் செய்யு மாயின் அன்பும் அருளும் உண்டாகும்; அது உண்டாகத் தவமுண்டாகும்; அது உண்டாக அவ்வுயீர் சிவபெருமானே அடையும். அடையின், பிறவிக்குக் காரணமாகிய மும் மலங்களினின்று நீங்கிப் பேரின்பத்தை அனுபவிக்கும்.

தருமமென் ரெருபொரு ஞுளது தாவிலா விருமையினின்பமு மெளிதி ஒக்குமா லருமையில் வரும்பொரு ளாகு மன்னது மொருமையி னேர்க்கலா லுணர்தற் கொண்ணுமோ. 195

தருமமே போற்றிடி னன்பு சார்ந்திடு மருளெனுங் குழவியு மணேயு மாங்கவை வருவழித் தவமெனு மாட்சி யெய்துமேற் றெருளுறு மவ்வுயிர் சிவணேச் சேருமால்.

196

சேர்ந்துழிப் பிறவியுந் தீருந் தொன்மையாய்ச் சார்ந்திடு மூவகைத் தஜாயு நீங்கிடும் பேர்ந்திட லரியதோர் பேரின் பந்த2ண யார்ந்திடு மதன் பரி சறைதற் கேயுமோ.

197

அன்பா னவருக் கருளிதியாற் பத்திநெறி யென்பா லிலேயா லிறையு மெவனளித்தி நன்பான் மதியிலேச்சு நாயகனே நல்லருள்கூ ருன்பான் மிகநொந்தே யோதியதென் பேதைமையே. 198 பாசங்கொண் டாவி பலவும் பிணிப்போனு

பாசங்கொண்டாங்கதனே நீக்கியருள் செய்வோனு நேசங்கொண் டாங்கதனே நீக்கியருள் செய்வோனு மீசன் சிவனென் றியம்புமறை நீயிழைத்த வாசொன்று மித்தீமை யார்தவிர்க்க வல்லாரே.

199

தருமம், அறம், புண்ணியம் என்பன ஒரு பொருட் சொற்கள். புண்ணியம் மனம் வாக்குக் காயங்களினுலே பிறர்பொருள் செய்யப்படும். அருணினேவு, பொறை, வி நம்பாமை, செய்ந்நன் றிமறவாமை, அபிமானம்பேணல், அழுக்காறின்மை, அவாவெறுக்கை, பிறர் துன்பங்கண்டி <mark>ரங்குதல், பிறருக்கு அறிவு செல்வம் அழகு முத்தி</mark> என்பன விருத்தியாக வேண்டுமென விரும்புதல் என்பன மானசிக தருமங்களாம்; தருமங்களேப் பிரசங்கஞ் செய் தல், புறங் கூறுமை, உண்மைபேசு தல், நூலுரை செய்தல், இனியன சொல்லுதல், கடுஞ்சொல் தவிர்தல், வேதாக மங்களே ஒது தல் என்பன வாசிக தருமங்களாம்; அரிய தவங்களேச் செய்தல், பூசை செய்தல், ஓமம் வளர்த்<mark>த</mark>ல், <mark>பகுத்து</mark>ண்ணல், பூமரங்கள் அமைத்தல், தோப்புக்கள் வைத்தல், பிறர்மனே விழையாமை, குளம் வெட்டுதல், கிணறு தோண்டுதல், தருமசா*லே*, பள்ளிக்கூடங் கட்டு தல், ஆலயங்கட்டுதல், மடங்கட்டுதல<mark>்</mark> என்பன கா**யி**க தருமங்களாம்; புண்ணியம் வளரப் பாவந்தேயும்; பாவந் தேய அறியாமை நீங்கும்; அறியாமை நீங்க நித்த அநித் அழிதன்மாலயவாய வேறுபாட்டுணர்வும் <u>தங்கள து</u> இம்மை மறுமை இன்பங்களின் உவர்ப்பும் பிறவித் துன்

#### கந்தபுராண நவநீதம்

பங்களுந் தோன்றும்; அவை தோன்ற வீட்டின்கண் ஆசையுண்டாம்; அஃதுண்டாகப் பிறவிக்குக் காரணமாகிய பயனின் முயற்சிகளெல்லாம் நீங்கி, வீட்டிற்குக் காரண மாகிய யோகமுயற்சியுண்டாம்; அஃதுண்டாக மெய் யுணர்வு பிறந்து புறப்பற்றுகிய எனது என்பதும் அகப் பற்றுகிய யான் என்பதும் விடும். திருவுந்தியார்:— ''எட்டுக்கொண்டார் தமைத் தொட்டுக்கொண்டே நின் ரூர், விட்டாருலகமென்றுந்தீபற, வீடேவீடாகுமென்றுந் தீபற.''

50. சரீரம், செல்வம், வலி, வீரம் முதலாயின அநித்தியம்; சுவர்க்கலோகம், சத்தியலோகம், வைகுண்ட லோகம் என்பவைகளும், அவற்றின் போகங்களும் துன்பத்துக்கு உறைவிடமு<mark>ம், அநித்தியமுமாம்; முத்தி</mark> யொன்றுமே நித்தியமும், பேரின்பமுமாம்.

கலேபடு முணர்ச்சியுங் கற்பும் வீரமு மலேபடு வெறுக்கையும் வலியு மற்றது மலேபடு பற்புக மாகு மன்னவை நிலைபடு பொருளென நினேக்க லாகுமோ. 200 மெய்யுயி ரகன்றிட விளிகி லேனெனி னெய்யுறு மலக்கணீத் தினிது மேவலன் வையுறு நெடும்புரி வடிவம் வெந்தெனப் பொய்யுடல் சுமந்தனன் புலம்புற் றேனெனும். 201 வந்திப்பவர் பவங்கண் மாற்றுவோ யெத்தேவர் சிந்தைக்கு மெட்டாச் சிவனே செழுஞ்சுடரே

யிந்தப் பிறவி யிடருழப்பச் செய்தணயோ வந்தித்த நின்புணர்ப்பை யாரே கடந்தாரே.

வென்றி யரக்கரான் மேதகைய தானவரா லன்றி முனிவரா லண்டரா லேணேயரா

202

லொன்று செயவொன்று யுறுதுயரத் தாழ்ந்ததன்றி 203 யென்று மகிழ்வா யிடரற் றிருந்தனமே. கீற்று மதியுங் கிளர்வெம் பொறியரவு **மா**ற்றி ெடுமிலேந்த வாதியே நின்னருளா லேற்ற மிகுமலக்க ணேகி னிழிந்தவளம் 204 போற்று கிலஹேற்றல் புரிவேன் புரிவேனே. அல்லற் பிறவி யலமலம்விண் ணடுறைந்து

தொல்லேத் திருநுகருந் துன்பு மலமலமாற் றில்லேத் திருநடஞ்செய் தேவே யினித்தமியேற் கொல்லேத் துயர்தீர்த் துனதுபதந் தந்தருளே.

<mark>தண்டேன்</mark> றுளிக்குந் தருநிழற்கீழ் வாழ்க்கைவெஃகிக் கொண்டேன் பெருந்துயரம் வான்பதமுங் கோதென்றே கண்டேன் பிறர்தம் பதக்தொலேவுங் கண்டனனற் ரெண்டேன் சிவனேநின் நெல்பதமே வேண்டுவனே.

<mark>மாடே கூழ்வார் தம்மொடு மைந்தன் சிறைபுக்கான்</mark> காடே போனை ந்திர னேனேர் கவலுற்றுர் பாடே விண்னேர் தம்பத முக்கட் பரனல்கும் வீடே யல்லாற் றுன்பறு மாக்கம் வேறுண்டேர்.

காடு போந்தன னிந்திரன் பொன்னகர் கரிந்து பாடு சேர்ந்தது சயந்தனுஞ் சிறையிடைப் பட்டா ழைல் விண்பதச் செய்கையீ தெம்பிரா னல்கும் வீட தேயலாற் றுன்பறு மாக்கம்வே றுண்டோ.

208

ம**னு**டசரீரம் நமக்குக்கிடைத்த அருமையை ஆராயுங் காலத்துச் சமுத்திரத்தைக் கையினுலே நீந்திக் கரையேறு தல்போலாம். இங்ஙனம், மனுடசரீரம் எடுப்பினும் சாஸ் திரமணமும் மணவாத மலேகளினும் வனங்களினும் குற

105

206

107

வர் மறவர் முதலியவர்களாய்ப் பிறவாது, சாஸ் திரங்கள் வழங்கும் தேசங்களிலே பிறப்பது மிகுந்தபுண்ணியம்; அதி னும் வேதாகமங்கள் வழங்காத மிலேச்சதேசத்தை விடுத்து, அவை வழங்கும் ஆரிய தேசத்திலே பிறப்பது மிகுந்தபுண்ணியம்; அதினும், புறச்சமயிகள் வயிற்றிலே பிறவாமல், சைவசமயிகள் வயிற்றிலே பிறப்பது மிகுந்த புண்ணியம்; இங்ஙனம் மனுடசரீரம் மிக அருமையாக வாய்த்தது, பெரியோர் எனப்படும் போலிப்பிரபுக்களுக் கும், இந்திரன் முதலிய தேவர் களுக்கும் பணிசெய்து பிழைக் கும் பொருட்டோ, சிவபெருமானுக்குத் திருவடித்தொண்டு செய்து பிழைக்கும் பொருட்டோ எனின் யோசிப்பாம்:—-பிரபுக்களுக்கும் மஞ்சள் பூசப்படுகின்றமையானும், பிணங் களுக்கும் மஞ்சள் பூசப்படுகின்றமையானும்; பிரபுக்களுக் கும் சுகந்தமாலே தரிக்கப்படுகின்றமையானும், பிணங்களுக் கும் சுகந்தமாலே தரிக்கப்படுகின்றமையானும்; பிரபுக்க ளுக்கும் கனகாபரணங்கள் அணியப்படுகின்றமையானும், பிணங்களுக்கும் கனகாபரணங்கள் அணியப்படுகின்றமை யானும்; பிரபுக்களுக்கும் பீதாம்பரங்கள் உடுத்தப்படுகின் றமையானும், பிணங்களுக்கும் பீதாம்பரங்கள் உடுத்தப் படுகின்றமையானும்; பிரபுக்களுக்குப் பின்னும் பரிசனங் கள் தொடர்கின்றமையானும், பிணங்களுக்குப் பின்னும் பரிசனங்கள் தொடர்கின்றமையானும்; பிரபுக்களேயும் காக் காரர் காவுகின்றமையானும், பிணங்களேயும் காக்காரர் காவுகின் றமையானும்; பிரபுக்களுக்கும் வாத் தியங்கள் கொட்டப்படுகின்றமையானும், பிணங்களுக்கும் வாத்தி <mark>யங்கள் கொட்டப்படுகின்றமையானும்; பிரபுக்களுக்கும்</mark> சின்னங்கள் ஊதப்படுகின்றமையானும், பிணங்களுக்கும் ஊதப்படுகின்றமையானும்; பிரபுக்களுக்கும் **சின் ன**ங் கள் மேற்றொங்கல் பிடிக்கப்படுகின்றமையானும், பிணங்களுக் கும் மேற்றொங்கல் பிடிக்கப்படுகின்றமையானும்; கல்வி குலம் பணம் உத்தியோகம் முதலியவைகளான் மதி மயங்கி, சூரியன் சந்திரன் முதலியயாவும் தம்மாலே

மதித்து, தம்மை நடைபெறுகின் றனவென த் கான் தம்மை அடுத்தடுத்துப் பன்முறையும் பொருள் காரண பிரார்த்தித்து வரும் ஏழைகளுக்குப் பொரு மாகப் <mark>ளி</mark>ன் றி இனியவார் த்தையேனும் சொல்லாது, இறுமாந்து பிரபுக்களும் பேச்சின்றிக் கிடத்தலிஞலும், உயிரில்லாமை யாற் பிணங்களும் பேச்சின்றிக் கிடத்தலிஞலும் (போலிப்) <mark>பி</mark>ரபுக்களும் பிணங்களும் சமமாவார். சித்தியார்:— ் அரிசனம்பூசிமாலே யணிந்து பொன்னுடைசாத்திப், பரி சனம் பின்பு செல்லப் பாரகர்பரிக்கக்கொட்ட, வருசின்ன மூதத்தொங்கல் வந்திடவுணர்வுமாண்டு, பெரியவர் பேச் <mark>ச</mark>ுமின்றிக் கிடத்தலாற்பிணத்தோடொப்பர்.'' இப்பிணப் பிரபுக்களே நடைப்பிணங்களாகிய ஏழைகள் பன்முறையும் அடுத்தடுத்து இரந்தமையால் வாய்த்த பொருளின்பமோ எனின்; அதுவும், யானே யொன்று ஒருவனேத்தொடர, அவன் அதனேக்கண்டு பயந்து ஓடிக் கிணருென்றினுள்ளே வீழ, அவ்வேளேயில், அக்கிணற்றினுள்ளே கிடந்த ஐந்தலே <mark>நாகத்தைக் கண்டு, அவன் அவ்வி</mark>டிகிணற்றருகின் வே<mark>ரைப்</mark> அவ்வேரையும் <mark>பற்றுக்கோட<sub>ா</sub>மெனப் பிடித்துத்தூங்க,</mark> எலியொன்றுவந்து கறிக்க, அவ்விடை நின்ருேனுடைய தேன்றுளி அவனுக்குப் பயந்த நாக்கின் நுனியிலிட்ட இனிமைக்கு ஒப்பாகும். இது ''அடுகரிதொடரவீழ வைந் <mark>தலேநாகங்காண, விடி</mark>கிணற்றறுகின்வேரைப் பற்றிநான் றிடவிவ்வேரைக், கடுகவோரெலியும் வந்துகறித்திட வதி னின்ரேேலுக்-கிடைதுளி தேனக்கின்பம் போலு மிப்பிறவி யின்பம்.'' என்னுஞ் செய்யுளாலறிக. இதஞல், பிரபுக்கள் <mark>பணி வேண்டப்படாமை</mark> பெறப்பட்டது. இந்திரன், பி<mark>ரமா,</mark> விஷ்ணு முதலாயிஞேருடைய பதங்கள் நிஃலயுதல் இல்லா மையால், அவர்கள் பதங்களும் வேண்டப்படாமை ''பொன் னகர்கரிந்து பாடுசேர்ந்தது'' எனவும்; ''பிறர்தம்பதத் தொ&லவுங் கண்டனஞல்'' எனவும் முன்னர்ப்போந்த துணுக் கைவாக்கியங்கள் ''அட்டகுண மெட்டுச்சித்தி கோகன <mark>தன் முதல்வாழ்வு குலவுபதமெல்லாம் வெறுத்து நெறியறு</mark> வகையு மேலொடு கீழடங்கவெறும்பொய்'' எனவும்.

#### கந்தபுராண நவநீதம்

''பூதமுதலாகவே நாதபரியந்தமும் பொய்'' எனவும் போந்த திருவாக்குக்களுக்குக் கருத்துவகையான் வேறு படாமையினுலே துணியப்படும். கால் கொடுத்து, இரண்டு கையேற்றி, என்புக் கழிகள் பரப்பி, இறைச்சி மண் சுவர் வைத்து, தோலோலே வேய்ந்து, பொல்லாமை முகடுகட்டி, ஏழுபலகணி அமைத்து, நவத்துவார வாயில் வைத்து ஆக் <mark>கப்பட்ட இ</mark>ச்சரீரவீடு நமக்குவாய்த்தது 'முத்துமா<mark>மணி</mark> மாணிக்க வைரத்த பவளத்தின் முழுச்சோதி' யாகிய சிவபெருமானுடைய பணியிலே நின்று பேரின்பவாழ்வைப் பெறு தலாகிய சிவப்பேறு பெறும்பொருட்டேயாம். தேவா ரம்:—''கால்கொடுத்திருகையேற்றிக் கழிநிரைத் திறைச்சி மேய்ந்து, தோல்படுத் துதிரநீராற் சுவரெடுத் திரண்டுவாச, லேல்வுடைத்தாவமைத்தங்கேழுசா லேகம்பண்ணி, மால் கொடுத் தாவிவைத்தார் மாமறைக்காடஞரே,'' ''என்பி ஞற் கழிநிரைத் திறைச்சிமண்சுவ ரெறிந்திது நம்மில்லம், பன்புலா னுறுதோல் போர்த்துப் பொல்லாமையான் முகடு கொண்டு, முன்பெலாமொன்பது வாய்தலார் குரம்பையின் மூழ்கிடாதே, யன்பஞரூர்தொழு துய்யலாமையல் கொண் டஞ்சனெஞ்சே.'' குலம், இளமை, கல்வி, செல்வம், அதி காரம் என்னும் இவ்வாழ்வுகள், செருக்கைக் கொடுப்பன வாம் என்பது ''வாழ்வெனுமையல் விட்டு'' என்றமையா னும்; இம்மானிடதேகம் வாய்த்தது சிவதொண்டின் பொருட்டாமென்பது ''மானுடப்பிறவிதானும்' வகுத்தது மனவாக்காய - மானிடத்தைந்துமாடு மரன்பணிக்காக வன்றோ'' என்றமையானும் அறிக.

51. வேத சிவாகமங்களிலே விதிக்கப்பட்ட பதி பசு பாசமென்னும் முப்பொருள்களின் இலக்கணத்தைச் சிவன ருள் காட்டத் தெளிந்து, புண்ணிய தீர்த்தங்களிலே சென்று படிந்து, சிவஸ்தலங்களேயும், சிவனடியாரையும் சிவனெனமதித்து, பத்தியோடு வணங்கித் துதித்துவரு வோர் சித்தசுத்தியுடையோராய், சிவனேத் தமது உள்ளக் கண்ணுக்குக் காணப் பெறுவோராய், பற்றற்ரூரோய், தம்மைத் துறந்தோராய், பசுகரணம் சிவகரணமாகப் பெற்ரோயுள்ள சீவன்முத்தராவர். விதிமுத லாகி யுள்ளோர் வியனுயிர்த் தொகையா மீசன் பதியவன் பணிய தன்றே பரித்தன ரிணேய ரெல்லா மிதுவுமச் சுருதி வாய்மை யிவையெலா மயர்த்து வாளா மதிமயங் கிணேயாற் பேரா மாயையூ டழுந்து கின்ருய். 209

ஆதலாலவ னருள்பெறி னவனிய லறியு மோதி யாகுவ ரல்லரேற் பலகலே யுணர்ந்தென் வேத நாடியென் னிறையுமன் னவனிலே விளஙகார் பேதை நீரரு மாங்கவ ரல்லது பிறரார். 210

பற்றிய தொடர்பையு முயிரை யும்பகுத் திற்றென வுணர்கில மேதந் தீர்கிலஞ் சிற்றுணர் வுடையதோர் சிறியம் யாமெலா முற்றுன தாடலே யுணர வல்லமோ.

அத்த ஒலய மணேத்தும் வைகலும் பத்தி யோடுமுன் பரவி யேமிகுஞ் சுத்த ஒகியே தொலேவி லாருயிர் முத்தி யெய்திஒன் முழுது ணர்ந்துளான்.

செம்மை யாகிய சிந்தையர் சிரியோர் வெம்மை யென்பதை வீட்டி விளங்கினேர் தம்மை யுந்துறந் தேத&ல நின்றவ ரிம்மை தன்னினு மின்பத்தை மேவுவார்.

இத்திற முலகந் தன்னி லிம்பரோ டுப்ப ரஞ்சிச் சித்தமெய் தளர்த லன்றிச் சிதைவுரு வகைமை <mark>தேர்ந்து</mark> வித்தக வெண்ணி லாடல் வியப்பொடு புரிந்தா அவி முத்தர்தம் விழியி னன்றி முன்னுரு நிமல மூர்த்தி, 214

108

109

211

212

111

#### கந்தபுராண நவநீதம்

காத வீங்கலா தலமரு மாருயிர்க் கரண மாதி யீசன தருளிறு லவனதா கியபோ லேது நீரிலா தழல்படு வெய்யகா னிளேயோன் போத லாற்குளிர் கொண்டது நறுமலர்ப் பொழிலாய். 215

ஏதந் தீர்சுடர் தன்ணேயு மெண்ணுமைம் பூதந் தன்ணேயும் போதிகன் றன்ணேயும் பேதஞ் செய்வர் பிறப்பொழித் தோரவர் பாதஞ் சேர்தல் பரபதஞ் சேர்வதே.

#### 216

Digitized by Noolaham Foundation

சிவாலயங்கள் எங்கும் சென்று சிவபுண்ணியஞ் செய்து வருவோர் திருவருளேப் பெறுவாரென்பது ''மூர்த்திதலந் தீர்த்தம் முறையாற்ருடங்கினர்க்கோர் — வார்த்தை சொலச் சற்குருவும் வாய்க்கும்பராபரமே.'' என்னுந் திருவாக்கான றியப்படும். ''சிவபெருமானுடைய திருவடி களே நினேயவொட்டாமல், அயர்ப்பிக்கும் மும் மல அழுக்கை ஞான நீராற் கழுவி, அங்ஙனம் அயராத அன்பைச் செய்யும் மெய்யடியார்களோடு கலந்து கூடி, மலமயக்க நீக்குமாறு அன்புமிக்குடைய அவரது திரு வேடத்தையும், சிவாலயத்தையும் சிவனெனவேகண்டு வழிபட்டு வாழும் இயல்பினேரே சீவன் முத்தராவர்.'' ஏனச் சிவஞானபோதம் செப்புகின்றது.

52. சிதம்பரமும், இருதயபுண்டரீக வீடும் சிவபெரு மான் ஆனந்த தாண்டவஞ் செய்தருளுந் தானங்களாம். சபாநடேசப்பெருமானேப் புறத்தும் அகத்தும் வழிபட்டு வருவோர் பசுபோதமிறந்து, ஆனந்தக்கண்ணீர்வார நின் மலதுரியாதீதமாகிய அகண்டாகார நித்தவியாபக சச்சிதானந்தப் பிழம்பிலே இரண்டறக்கலந்து நிற்பர்.

விரிகனல் வேள் வி தன்னில் வியன்ற2ல யரிந்து வீடடிப் பொருவறு தவத்தை யாற்றும் பதஞ்சலி புலிக்கா லண்ண லிருவரு முணர்வாற் காண வெல்&ேயி லருளா லீசன் றிருநட வியற்கை காட்டுந் தில்&ேமூ தூரைக் கண்டான். 217 தண்டளிர்ச் சோ&ேத் தில்&ேத் தபனிய மன்றி லென்றுந் தொண்டையங் கனிவாய் மாது தொழச்சுராட் புருட னுள்ளத் தண்டரு மதிக்க லாற்ரு வற்புதத் தனிக்கூத் தாடல் கண்டனன் கசிவா லுள்ளங் களிப்புற வணங்கிப் போனுன். 218

பெருந்தரை நடுவ னுகிப் பிறங்கிய சரவ ணத்தி லிருந்தனிக் கமல மொன்றிற் குமரவே விருந்த பான்மை திருந்துநல் லண்டப் புத்தேள் சிந்தையாம் புண்டரீக புரந்தனில் விரும்பித் தாதை வைகிய வியற்கை போலும். 219

அங்கதற்பின் முறையாக வச்சுதன்பாற் கடலகன்று நங்குழுவெ லாஞ்சூழ நாவலந்தீ வகத்தணுகி யெங்கள்பிரா னருணடஞ்செய் யெல்லேயிலாத் தில்லேதனிற் றங்கமணி மன்றுதஜோத் தொழுதுபர வசமானன். 220

செல்லரிய பரவசமாய்த் திருமுன்னே வீழ்ந்திறைஞ்சித் தொல்லேதனி லறிவிழந்து துணேவிழிகள் புனல்பெருகப் பல்லுயிர்க்கு முயிராகும் பரமசிவ பூரணத்தி னெல்லேதனிற் புக்கழுந்தி யெழுந்திலனி ரிருதிங்கள். 221

இத்திறத்தா லவசமதா யீறுமுத னடுவுமிலா வத்தனது திருவடிக்கீ ழடங்கியே யாண் மூனன் மெய்த்துரியங் கடந்தவுயிர் மீண்டுசாக் கிரத்தடையத் தத்துவமெய் யுணர்ச்சியெலாந் தங்ததலேவங் தீண்டினவால்.

சிவபெருமான் தம்மை ஆன்மாக்கள் வழிபட்டுய்யும் பொருட்டு, எண்ணில்லாத முக்கியஸ்தலங்களேப் பூமியில் வைத்தருளிஞர்; அவைகளுள்ளே. அறுபத்தெட்டுத் தலங் கள் கிறந்தன; அவற்றுள்ளே, ஆறுதலங்கள் கிறந்தன; அவற் றுள்ளே, மூன்று தலங்கள் கிறந்தன; அவற்றுள்ளே தெம்

பரஞ் சிறந்தது. பரங்கருணேக்கடலாகிய நடேசப்பெருமா னுடைய இலக்கணங்களே உண்மைநூல்வாயிலாக அறிந்து, நல்லொழுக்கத்தின் வழுவாதொழுகி, அவருடைய விளக் கத்துக்கிடமாகிய திருவு <mark>ந</mark>வை விராட்புரு**ட**ஞகிய பிரமா வினது பிரமாண்டசரீரத்தின் இருதயகமலமாகிய சிதம்பரத் திலே நாடோறும் விதிப்படி அன்போடு தரிசித்துக்கொண்டு வந்தவர் , அந்நடேசப்பெருமானேத் தமது பிண்டசரீரத்தினது இருதயகமலமாகிய தகரத்திலே தியானித்துத் தரிசித்துப் பாசநீங்கி முத்தியடைவர்.'' நடேசப்பெருமானத் தரிசித் தோர் ஆனந்தபாஷ்பஞ் சொரியப்பெறுவார் திருமந்திரம்:--''புளிக்கண்**டவ**ர்க்குப் புன<mark>லூறுமாபோற்-களிக்குந் திருக்</mark> கூத்துக் கண்டவர்க்கெல்லாந், துளிக்குங் கண்ணீருடன் சோருநெஞ்சத்திரு, ளொளிக்குமானந்த வமுதாறுமுள் ளத்தே.'' அவத்தைகள் சுத்தாவத்தை, சகலாவத்தை, கேவலாவத்தை என மூவகைப்படும்; அவற்றுள்ளே. சுத் தாவத்தை நின்மலசாக்கிரம், நின்மலசொப்பனம், நின்மல சுழுத்தி, நின்மலதுரியம், நின்மலதுரியாதீதமென ஐவகைப் படும். நின்மலசாக்கிரம் புறக்கரணம் உட்கரணங்களோடு கூடித் தன்னேக்காணு மியல்பேயாம்; புறக்கரணம் நீங்கி உட்கரணவிருத்தியோடு மாத்திரம் **தன்**னேக்காண்**ப**து சொப்பனம்; உட்கரணம் நீங்கி மன மொழிகளுக்கரிய தன்னேக்காண்பது சுழுத்தி; சின்மாத்திரமாய்த்தன்னேக் காண்பது துரியம்; ஞானக்கண்ணிஞலே உள்ளபடி துரியநிலே கடந்த பரசிவத்தைப் பார்த்து இரண்டறப் புணர்ந்து நிற்றல் துரியாதீதமாகும். இது ஞானதிஷ்டையாம்.

சாந்தோக்கியோபநிடதத்திலே ''பிரமபுரமாகிய இச் சரீரத்தில் உள்ள தகரமாகிய புண்டரீக வீட்டினுள்ளே இருக்கும் ஆகாசம்'' என்பது முதலாகத் தகரவித்தை கூறப் பட்டது. இங்கே ஆகாசம் என்றது பிரமமாகிய சிவத்தை என்க. புறத்தும், இவ்வாறே இப்பிரமாண்டம் பிரமபுரம் எனவும், இப்பிரமாண்டத்தினுள்ளே இருக்கும் தில்லேவனம் புண்டரீகவீடு எனவும், இத்தில்லேவனத்தில் நிருத்தஞ் செய் யும் சிவம் ஆகாசம் எனவும், கூறப்படும். இவ்வாகாசம் ஆதலால், பதாகாசம்போற் சடமாகாது சித்தேயாம் <mark>ச</mark>ிதம்பரமெனப்படும்<mark>:</mark> இச்சிதம்பரம் எந்நாளும் நீக்கமின்றி <mark>வி</mark>ளங்கும் தானமாதலால், இத்தில்லேயும் சிதம்பரம் எனப் பெயர் பெறும். தாவரமாகிய அண்டமும் சங்கமமாகிய பிண்டமாகிய சரீரத்தில் பிண்டமும் சமமாமாதலால், இடைக்கும் பிங்கலேக்கும் நடுவிலுள்ள சுழுமுனுநாடியும், <mark>பி</mark>ரமாண்டத்திலுள்ள இப்பரதகண்டத்தில் இலங்கைக்கும் இமயமலேக்கும் நடுவிலுள்ள தில்ல<mark>ேயும், சி</mark>வபெருமான் <mark>ஆனந்தநிருத்தஞ்</mark> செய்யும் ஸ்தானமாம். கோயிற்புரா ணம்:—''வலங்கைமான் மழுவோன் போற்றும் வாளர வரசை நோக்கி, யலேந்திடும் பிண்ட மண்ட மவைசம மாத <mark>லாலே, யிலங்கைநே ரிடைபோ மற்றை யிலங்குபிங் கஃலயா</mark> <mark>நாடி, நலங்கிள ரிமைய நோபோ நடுவுபோஞ் சுழுனே</mark> நாடி.'' திருவாதவூரடிகள் புராணம்:— ''எண்டரு பூத <mark>மைந்து மெய்திய நாடி மூன்று, மண்டல மூன்று ம**ா**கி மன்</mark> னிய புணர்ப்பி ஞலே, பிண்டமு மண்ட மாகும் பிரமனே டைவ ராகக், கண்டவர் நின்ற வாறு மிரண்டினுங் காண லாகும். ''

திருவாரூர் பிறக்க முத்தி தருந்தல மென்பதும், காசி இறக்க முத்தி தருந்தல மென்பதும், சிதம்பரந் தரிசிக்க முத்தி தருந்தல மென்பதும் பிண்டமாகிய சரீரத்திலே அறி யப்படும் சிவஞானதீபம்:— ''கருவிகணுலொன்பதுவும் வேறதாகக் கண்ட≁ன்ற வதீதநிலே காசியாகு, மருவுமுயிர் தனேயறிவென்றறிந்து யாமே மன்னனென நின்ற நிலேயாரூ ராகுங், கருவிசடமென்றுயிர் கடம்மைக்காணுக் கண்ணிரவி யென வுயிர்க்குக் காட்டாநின்ற, வருளேயுணர்த் தியாவு மரன் செயலாமுண்மை யத்துவித நடந்தொழலம்பலம தாமே.''

மூலாதாரத்து முக்கோணத்திலே மகாமேருவும், கீழ்க் கோணத்திலே மந்தரமும், தக்ஷிணகோணத்திலே கைலாச மும், வாமகோணத்திலே இமாசலமும், ஊர்த்துவபாகத்

#### சரியா பாதப் பிரகரணம் 115

#### 114 கந்தபுராண நவநீதம்

திலே நிஷதமும், தக்ஷிணபாகத்திலே கந்தமாதனமும். வாமரேகையிலே இரவணமுமாகச் சப்தபருவதங்களும்; மாமிசத்திலே குசத்தீவும், சிரசிலே கிரவுஞ்சதீவும், என் பிலே சம்புத்தீவும், மச்சையிலே சாகத்தீவும், தோலிலே சான்மலிதீவும், கேசத்திலே பிலகைஷதீவும், நகத்திலே புட்கரதீவும், ரோமத்திலே கோமேததீவுமாகச் சப்ததீவும்; சிலேஷ்மத்திலே சுரோதமும், மூத்திரத்திலே கீரோதமும், மச்சையிலே கிருதோதமும், இரசத்திலே ரசோதமும், சோணிதத்திலே தத்தியோதமும், இலம்பிகையிலே சுவா தோ தமும். சுக்கிலத்திலே கர்ப்போ தமுமாகச் சப்தசாகர மும்; நாதசக்கிரத்திலே சூரியனும், விந்துசக்கிரத்திலே சந்தி <mark>ர</mark>னும், லோசனத்தலே செவ்வாயும், இருதயத்திலே புத னும், கண்டத்திலே வியாழனும், சுக்கிரத்திலே வெள்ளியும், நாபியிலே சனியும், முகத்திலே இராகுவும், வாயுவிலே கேதுவுமாக நவக்கிரகமும் அமையுமாமெனக் காருடபுரா ணம் கூறுகின்றது.

ஞானயோகங்களின் முதிர்ச்சி உடையார்க்குக் காமம் முதலியவைகளின் பெயருங் கூடக்கெடும் என்பது பற்றித் தெய்வப்புலமைத் திருவள்ளுவநாயஞர் ''காமம் வெகுளி மயக்கமிவை மூன்றி ஞமங்கெடக் கெடுநோய்.'' என்று கூறிய உண்மை சிவபெருமான் சனகராதியர்க்கு ஞான யோகமுணர்த்திக் காமனேச்சுட்ட காதையிஞலே பெறப் படும்.

சிவபெருமான் அசுரருடைய செம்பொற்கோட்டை வெள்ளிக்கோட்டை இரும்புக்கோட்டை என்னும் முப் புரங்களே எரித்தமையைத் திருமூலநாயஞர் ''முப்புரமாவது மும்மலகாரிய – மப்புரமெய்தமை யாரறிவாரே'' என்றூர்.

சௌந்தரியலகரியிலே சிவசத்தி பாம்புவடிவாகிய குண் டலினி என்பது போதர ''வாளரவென்னவாகம் வளேத் துயிர் பணத்திஞேடு-நாளுமைக் கயற்கண்டுஞ்சு ஞானவா னந்த மின்னே'' எனச் சொல்லப்படுதற்கும், சகல அண்டங் களுக்கும் மத்தியிலே பூகோளம் ஆகாயத்திலே சிவசத்தி யிஞலே தாங்கப்படுகின்றதென்று சூரியசித்தாந்தத்துப் பன்னிரண்டாமத்தியாயத்து முப்பத்திரண்டாம் சுலோகத் திலே சொல்லப்படுதற்கும், மாறுபடாது சிவசத்தி என்பது விளங்கப் பூமியைப் பாம்புதாங்குமென்று புராணம் சொல்லு மென்க.

சந்திரன் ஆதிபௌதிகசந்திரன், ஆதிதைவிகசந்திரன், ஆத்தியான்மிகசந்திரன் என மூவகைப்படும். சிவபெருமான் தரித்த சந்திரன் புறத்தே காணப்படும் ஆதிபௌதிக சந்தி ரனல்லாத மந்திரரூபமாகிய ஆதிதைவிக சந்திரனேயாம். இங்ஙனம் சூரியன், அக்கினி, கங்கை முதலியவைகளிலும் ஒட்டிக்காண்க. வாச்சிய மந்திரமாகிய சிவசத்தியே சிவ பெருமானுக்கு உண்மைவடிவம். சிவசத்தியினுல் வாசக மந்திரத்தோடு சம்பந்தமுண்டு; அச்சம்பந்தம்பற்றி வாசக யந்திரஞ் சிவபெருமானுக்கு உபசாரவடிவமாகும்.

## நான்காவது சரியா பாதப் பிரகர<mark>ணம்</mark>

புறத்தொழின் மாத்திரையானே சிவபெருமானுடைய உருவத்திருமேனியை நோக்கிச் செய்யும் வழிபாடு சரியை எனப்படும். இது சரியையிற்சரியை, சரியையிற்கிரியை, சரி யையில்யோகம், சரியையில்ஞானம் என நால்வகைப்படும்.

 பீ ஜமந்திரங்கூட்டாத மந்திராசமனம், விபூதிதார ணம், கரநியாசம், மார்ச்சனம், அகமருடணம், தர்ப்பணம் முதலியவைகளே உணர்த்துவது சரியையிற்சரியை.

2. திரு<mark>வலகிடுதல்,</mark> திருமெழுக்குச்சாத்துதல், வில்வம் பாதிரி கோங்கு பன்னி கொன்றை புலிநகக்கொன்றை பொன்**ஞவி**ரை மந்தாரை சண்பகம் செருந்தி நெல்லி செவ்

## கந்தபுராண நவநீதம்

வந்தி நந்தியாவர்த்தம் மல்லிகை குடமல்லிகை தும்பை சிவகரந்தை மாசிப்பச்சை திருநீற்றுப்பச்சை செந்தாமரை வெண்டாமரை என்னும் மரஞ் செடி கொடி முதலியவை களில் உள்ள பத்திரபுஷ்பங்களே எடுத்தல், அவைகளினுலே மாலே தொடுத்தல், சுகந்ததூபமிடுதல், திருவிளக்கேற்றல், தோத்திரம் பாடல், ஆனந்தக்கூத்தாடல், பூசைத்திரவியங் கொடுத்தல் முதவியவைகளே உணர்த்துவது சரியையிற் திரியை.

சாதியே கோங்கு நாகஞ் சண்பக மிதழி ஞாழல் பாதிரி வாழையே குந்தம் பாரசா தஞ்செருந்தி போதுறு நரந்தம் வில்வம் பொலிகர வீரஞ் செச்சை கோதறு மயிலே மௌவல் கொழுந்துசெவ் வந்தி முல்லே.

எண்ணுமித் தருக்களுங் கொடியு மேனவுங் கண்ணுற மலர்வது மரும்புங் காட்சியும் வண்ணம தெற்றெனின் <mark>மாலேச்</mark> செக்கரு**ம்** விண்ணுறு முடுக்களும் விரவிற் ரெக்குமால்.

2

3 திருக்கோயிற் றிருத்தொண்டு செய்யுமிடத்துச் சதாசிவமூர்த்தியுடைய திருமேனியை ஆதாரசத்தி முதல் சுத்தமாயை ஈருயுள்ள அங்கித் தம்ப வடிவமாகத் தியா னித்து, அவரை ஓர்காற் பாதாளத்தினும், ஓர்காற் பூமியி னும், ஓர்கால் ஆகாயத்தினும், பிரதக்ஷிணம் வருவதாகத் தியானித்தல் முதலியவைகளே உணர்த்துவது சரியையில் யோகம்.

4. மெய் வாய் கண் மூக்குச் செவி என்னும் ஐம்பொறி களே வாயிலாகவுடைய ஐந்தாசைகளே அடக்குதல், மெய் யன்பு, தியானம், தவம், உண்மை, சிவாலயத்தையும் சிவனடியாரையும் சிவனைக்காண்டல் முதலியவைகளே உணர்த்துவது சரியையில்ஞானம்.

## <sub>ஐந்தாவது</sub> <mark>கிரியா பாதப் பிரகர</mark>ணம்

புறத்தொழின் அகத்தொழின் மாத்திரையானே சிவ பெருமானுடைய அருவுருவத் திருமேனியை நோக்கிச் செய் யும் வழிபாடு கிரியை எனப்படும். அது கிரியையிற் சரியை, கிரியையிற் கிரியை, கிரியையில் யோகம், கிரியையில் ஞானம் என நால்வகைப்படும்.

 பீ ஜமந்திரத்தோடு கூடிய மந்திராசமனம், விபூதி தாரணம், அக்கினிகாரியம், அங்கநியாச கரநியாசம், மார்ச் சனம், அகமருடணம், சிவகாயத்திரி பஞ்சாக்ஷரசெபம், உருத்திராக்ஷதாரணம் என்பவைகளே உணர்த்துவது சரியையிற்கிரியை.

ஆயுண் மற்றுமக் கெத்துணே யக்துணே யளவு நீயிரிச்செயல் புரிமின்கள் பரமென நிணேந்தீர் தூய வித்தையா வீறுள தாக்கியே தொழுது காய மேற்புணந் தஞ்செழுத் துன்னுதிர் கருத்தின்.

> போற்றிடு தருமணப் புராரி நோக்கியே சாற்றிடு கின்றனன் றயங்கு கண்டிகை நீற்ரெடு புணந்தெமை நிணயு நீரர்பாற் கூற்றுவன் யானெனக் குறுகு வாயலே.

மொய்கெழு கூற்றை வென்ற முதல்வன்மந் திரத்தை நல்கி வைகலு மித2ன யுன்னி மனத்தொடு புலனுென் ரூக்கிப் பொய்கொ2ல களவு காமம் புன்மைக ஞருமே போற்றிச் செய்குதி தவத்தை யென்னுச் செவியறி வுறுத்தல் செய்தான்.

2

ஈசன் மாப்படை வருதலு முக்கிர னென்னு மாசில் வீரன்றன் னங்கையிற் **க**தையி<mark>2ன</mark> யகற்றிப்

### ்ரியா பாதப் பிரகரணம்

#### 8 கந்தபுராண நவநீதம்

### பாச நீக்குமஞ் செழுத்திணே விதிமுறை பன்னி <mark>நே</mark>ச மோடுகை தொழுதரன் பொன்னடி நிணேந்தான்.

4

ஆன்மா எனப்படும் பசுவைப்பந்தித்த பாசமாகிய மலத்தை, சிவஞாஞக்கினியினுலே தகித்தபோது சிவத்தும் விளங்கும் என்பதற்கறிகுறியாகவே, சிவலோகத்துளதாய், தருமவடிவாயுள்ள பசுவினது மலத்தை, சிவமந்திரங் கொண்டு, பஞ்சகவ்வியம் விட்டுப் பிசைந்து சிவாக்கினியிலே தகித்துப் பூசுவது. வெண்ணிறமுடைய விபூதி வெண்ணிற முடையதும், சுகத்துக்கும் ஞானத்துக்கும் இட<u>மாயு</u>ள்ள சாத்துவிககுணத்தின்பாலதாம்; உருத்திராக்ஷம் சிவபெரு <u>மர்னுடைய</u> திருவருட்பேற்றிற்க<mark>ு</mark> அறிகுறி. விபூதியின் மகிமை காலாக்கினிருத்திரம், அதர்வசிரசு, பஸ்மஜாபா லம், பிருகத்ஜாபாலம் என்னும் உபநிஷத்துக்களினும், உருத்திராக்ஷமகிமை உருத்திராக்ஷஜாபாலம் என்னும் உப நிஷத்தினும் பேசப்படும். திருமந்திரம்:—''கங்காளன்பூசுங் கவசத்திருநீற்றை, மங்காமற் பூசி மகிழ்வீர<del>ேயாமாகிற்,</del> றங்காவினேகளுஞ் சாருஞ்சிவனெறி, சிங்காரமான சிவனடி சேர்வீரே.'' பஞ்சாக்ஷரம், தாரபஞ்சாக்ஷரம், பிராசாத பஞ்சாக்ஷரம், தூலபஞ்சாக்ஷரம், சூக்குமபஞ்சாக்ஷரம், மிச் சி<mark>ரபஞ்சாக்ஷரம், சுத்தபஞ்சாக்ஷரம் என அறுவகைப்படும்.</mark> பஞ்சாக்ஷரமே வேதங்கள்; பஞ்சாக்ஷரமே ஆகமங்கள்; பஞ்சாக்ஷரமே புராணங்கள்;பஞ்சாக்ஷரமே ஆனந்தநடனம்; பஞ்சாக்ஷரமே மௌன முத்தியாமா தலின், வேதாகம புரா ணுதிகளுள் ஒன்றேனும் அறியாராயினும் ஒருவர், நோயாளி மருந்துண்ணற்கு அவபத்தியங்களே ஒழிக்குமாறுபோல, பொய் கொலே களவு காமம் முதலியபாவங்களே ஒழித்து, கண்களினின்றும் ஆனந்தபாஷ்பம் பொழிய, சிவபெருமா னுடைய திருவடியை மனசிலிருத்தி, ' 'சிவபெருமான் ஆண்ட வர் தாம்அடிமை'' என்னும் சிந்தையோடு ஸ்ரீ பஞ்சாக்ஷரத் தைச் செபித்தல் வேண்டும்: செபிப்பாராயின், அவருள்ளத் திலே சிவபெருமான் திருவருளோடு வெளிப்பட்டருளுவர். தேவாரம்: '' காதலாகிக் கசிந்து கண்ணீர்மல்கி, யோதுவார்

தமை நன்னெறிக்குய்ப்பது, வேதநான்கினு மெய்ப்பொரு ளாவது, நாதநாம நமச்சிவாயவே.'' ''ஏதுமொன்று மறிந்திலராயினு, மோதியஞ்செழுத் துமுணர்வார்கட்குப், பேதமின்றி யவரவருள்ளத்தே, மாதுந்தாமு மகிழ்வர் மாற்பேறரே.'' பஞ்சாக்ஷரமந்திரசெபம் ஆன்மாவைப்பந் தித்த பாசமாகிய விஷத்தை ஒரு தலேயாக நீக்குமென்னுஞ் சத்தியத்தை, ஆதிபௌதிக கருடனே உணர்த்தும் மந்திர ரூபமாகிய ஆதிதைவிக கருடனே மாந்திரிகன் நாடோறும் பாவித்துப் பயின்றுவந்த பயிற்சி விசேடத்தால் அம்மந்திர ரூபமே தாஞக அநன்னியபாவனே செய்து தன்னறிவு அதன் வயத்ததாம்படி உறைத்து நின்று அம்மந்திரக்கண்கொண்டு பார்த்து விஷவேகத்தை ஒருதலேயாக மாற்றுதலிலே வைத்து உய்த்துணர்க.

வேதம் நான்கும், வேதாங்கம் ஆறும், உபாங்கம் நான்குமாகிய பதினுன்கு வித்தைகளுள்ளும், வேதம் மேலானது; அதனுள்ளும் சதருத்திரீயம் எனப்படும் உருத் ரைகாதசனி மேலானது: அதனுள்ளும் ''சிவ'' என்னும் இரண்டெழுத்து மேலாகும்; ஆகவே, வேதபுருஷனுக்கு உருத்திரம் கண்ணும், பஞ்சாக்ஷரம் கண்மணியும், ''சிவ'' கட்பார்வையுமாம்.

சிவனெனுந்துணேச் சீரெழுத்திணே நுவலு வோர்கதி நொய்தி லெய்துவா ரவணே யெள்ளினு யாரி தாற்றுவா ரெவணே யுய்குதி யிழுதை நீரைநீ.

5

அநாதியேயுள்ள முற்றறிவு முற்றுத் தொழிலாகிய சிவத்துவம் இயைதலினுைம், சிவத்துவமென்னும் அதிசுத் தம் இயைதலினுைம் ''சிவ'' என்னும் நாமஞ் சிவனுக் குப் போந்தது; சிவநாமத்தை உச்சரித்தலினுைம் கேட்டலி னுலும் சமஸ்த பாவமும் அரிக்கப்படுமென்று சிவார்க்கமணி தீபிகை செப்புகின்றது. தேவாரம்: ''சாத்திரம்பல பேசுஞ் சழக்கர்கான், தோத்திரமுங்குலமுங் கொண்டென் செய்

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

### கிரியா பாதப் பிரகரணம்

#### <mark>கந்தபுராண நவ</mark>நீதம்

120

வீர், பாத்திரஞ்சிவ மென்றுபணிதிரேன், மாத்திரைக்கு எருளுமாற்பேறரே.'' திருமந்திரம்: ''சிவசிவவென்கிலர் தீவிணேயாளர், சிவசிவவென்றிடத் தீவி<sup>®</sup>ணமாளுஞ், சிவசிவ வென்றிடத் தேவருமாவர், சிவசிவவென்னச் சிவகதி தானே.''

2. புஷ்பம் திருமஞ்சனம் முதலிய உபகரணங்கள் கொண்டு ஆன்மக்ததி, த<mark>ான</mark>சுத்தி, திரவியசுத்தி, மந்திர சுத்தி, இலிங்கசுத்தி என்னும் பஞ்சசுத்திகளுஞ் செய்து, சிவலிங்கத்தின் பீடத்திலே சத்தியாதி சத்திபரியந்த பதும மாகிய சிவாசனம் பூசித்து, அதன்மேல் இலிங்கத்திலே வித்தியா தேகமாகிய மூர்த்தியை நியாசஞ் செய்து, அவ் வித்தியா தேகத்துக்குச் சீவனுயுள்ள நிஷ்களரூபரும் சருவ கருத்தாவும் சருவவியாபகருமாகும் பரமசிவனுகிய மூர்த்தி மாணத்துவாதொந்தத்தின்மேலே தியானித்து, முன்னே நியாசஞ்செய்த வித்தியாதேகத்திலே ஆவாகித்து, ''சுவாமீ சருவஜகத்துக்கும் நாதரே, பூசையின்முடிவு எதுவரையுமோ அதுவரையும் நீர் பிரீதியுடன் இவ்விலிங்கத்தலே சாந்நித் தியராயிரும்'' என்று விண்ணப்பஞ்செய்து பூசித்து ஸ்தோத் திரம் பிரதக்ஷணம் நமஸ்காரம் பண்ணி முடித்தலேயுணர்த் தும் சிவபூசை கிரியையிற்கிரியை. (வித்தியாதேகமாவது பஞ்சகிருத்திய உபயோகிகளாகிய ஈசானம் முதலிய பஞ்ச மந்திரங்களினுலே சிரம்முதலாகக் கற்பிக்கப்படும் சத்தி சரீரமேயாம் )

#### உலம

ஈசன தருளாற் கயிலேயை நீங்கி யிமையமா மயிலறம் புரிவான் காசியி லிருந்து முடிவுரு தேகிக் கனகமா நீழலிற் பரனேப் பூசனே புரிந்து கம்பைகண் டஞ்சிப் பூண்முலே வளேக்குறிப் [படுத்தி

யாசிலா வருள்பெற்றின்னுநோற்றிடலா லணேயகாஞ் சிக்குநே [ரதுவே

### விகாயகர்

மீண்டுசெங் காட்டி லோர்சார் மேவிமெய்ஞ் ஞானத் தும்பர் தாண்டவம் புரியுந் தாதை தன்னுருத் தாபித் தேத்திப் பூண்டபே ரன்பிற் பூசை புரிந்தனன் புவியு ளோர்க்குக் காண்டகு ம2னய தா<mark>ன</mark>ங் கணபதீச் சரம தென்பார்.

### சுப்பிரமணியர்

இருவரு முணர்கிலா திருந்த தாள்களேச் சரவண மிசைவரு தனயன் பூசணே புரிதலு முமையொரு புடையிற் சேர்தர வருள்விடை மீமிசை யண்ண ரேன்றினன். முழுதொருங் குணர்ந்திடு முருகன் யாவருந் தொழுதகு மிறைவனுற் ரெடேர்பு நாடியே விழுமிய கண்ணுதல் விமலன் ருண்மலர் வழிபடல் புரிந்தனன் மனங்கொள் காதலால். இவ்வரை யொருசார் தன்னி லிராறுதோ ளுடைய வெந்தை

இவ்வரை யொருசார் தன்னி லராறுதோ ரூடைய வைநலைத மைவிழி யணங்குந் தானு மாலய னுணரா வள்ள லேவகை யுருவி லொன்றை யாகம் விதியா லுய்த்து மெய்வழி பாடு செய்து வேண்டியாங் கருளும் பெற்றுன். 10

### விஷ்ணு, பிரமா

கலந்த காலேயில் யாங்கண்முன் ரெழுதெழுங் காலேச் சலங்கொள் பான்மையின் முன்னுறத் தேடுவான் றழலாய் மலர்ந்த பேரொளி மீமீசை சுருங்கியே வந்தோர் விலங்க லாகிய துலகேலாம் பரவியே வியப்ப. அன்ன தூஞ்சிவ லிங்கரூ பங்களே யணுகி முன்ன மாகியே மும்முறை வலஞ்செய்து முறையாற் சென்னி யாற்ருெழு தேத்தியெம் பதங்களிற் சென்றேம் பின்ன ரெந்தையை மறந்திலம் போற்றுதும் பெரிதும்.

7

121

11

| 122 கந்தபுராண ந <b>வ</b> நீதம்                                                                                                                                                                                                     | (  | கிரியா பாதப் பிரகரணம் 123                                                                                                                                                                                               | ;  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| இருவருமச் சிவனுருவை யியன்முறையாற் ரூபித்து<br>விரைமலர்மஞ் சனஞ்சாந்தம் விளக்கழலா தியவமைத்துப்<br>பொருவருபூ சணேபுரிந்து போற்றிசெய்து வணங்கு தலு<br>மெரிகெழுசோ திக்கணித்தா வெந்தையவண் வந்தனனே.<br>தக்கன்<br>அருளுரு வாகியே யகில மாவிக | 13 | அகஸ்தியர்<br>பேர்கி லாதவிப் பிரம கத்திநோய்<br>தீரு மாற்றினுற் சிவன தாள்களே<br>யார்வ மோடிவ ணருச்சிப் பாமேனு<br>நேரின் மாமுனி நிசனந்து நின்றரோ.<br>ஆசில் கொங்கினுக் கணித்தி னேரிடை<br>வாச மீதென மகிழ்ந்து வீற்றிரீஇ       | 9  |
| டருவதுங் கொள்வது மாகித் தாணுவா<br>யுருவரு வாகிய வொப்பில் பேரொளித்<br>திருவுரு வொன்றினேச் சிவனுக் காக்கினுன். 14<br>நாயகன் மொழிதரு நவையி லாகம                                                                                       | 14 | யீச ஒர்தமை யிலிங்க மேனியி<br>னேச நெஞ்சின னி2னந்து தாபித்தான். 20<br>மங்கை பாக2ன மற்றும் பற்பகல்                                                                                                                         | 0  |
| தாயகன் மோழகரு நவைய லாகம்<br>மேயின முறைதெரி விரத ஒகியே<br>பாய்புனல் பு?னசடைப் பரமன் ருண்மல<br><mark>ராயிரம் யாண்டுகா</mark> றருச்சித் தேத்தினுன்.                                                                                   | 15 | சிங்க லின்றியே சிறந்த பூசைசெய்<br>தங்கண் மேவினு னவன்க னுகிய<br>துங்க வெம்பவந் தொலேந்து போயதே. 2:<br>மார்க்கண்டர்                                                                                                        | 1  |
| அருச்சணே புரிதலு மயன்றன் காதலன்<br>கருத்துறு மன்பிணக் கண்டு கண்ணுதல்<br>பொருக்கென வெளிப்படப் புகழ்ந்து பொன்னுலாந்<br>திருக்கழல் வணங்கினன்,றெளிவு பெற்றுளான்.                                                                       | 16 | மிரிக்கண்டா<br>என்புநெக் குருகக் கண்ணீரிழிதர வலஞ்செய் தீசன்<br>முன்புற வணக்கஞ் செய்து முடிமிசை யடிகள் துடித்<br>தென்புலத் தொருசா ரெய்திச் சிவனுருச் செய்து பன்ன<br>ளன்புட னருச்சித் தேத்தி யருந்தவ மியற்றி யிட்டான். 29 | 2  |
| ஆயவை தொ&ேத்தளித் தவன்றன் பூசையி<br>னேயம தாகியே நிமலன் றன்கண<br>நாயக வியற்கையை நல்கி வல்லேயிற்<br>போயினன் றக்கனும் புனித னுயினு <mark>.</mark>                                                                                      | 17 | யாஃன, கரிக்கூருவி, நாரை, பாம்பு, சிலந்தி<br>வாலிய வொளிகெழு வனத்தி லேகியே<br>மூலம தாகிய முக்கண் மூர்த்தியை<br>மேலுள தாணுவின் மேவச் செய்துபின்                                                                            |    |
| இந்திரன்<br>விடியல்வை கறைதனின் மேவி வண்டுதேன்<br>புடையுறு முன்னரே புரையி லாததோர்<br>கடிமலர் கொய்தனன் கொணர்ந்து கண்ணுத                                                                                                              |    | சீலமொ டருச்சண செய்து வைகிற்றே. 2<br>அறிவுள மால்கரி யமலன் றந்திர<br>முறையது நாடியே முதிரு மன்பினுன்<br>மறையுற வழிபடீலு வைகு மெல்லேயிற்                                                                                   | 3  |
| லடிகளில் விதிமுறை யருச்சித் தானரோ.                                                                                                                                                                                                 | 18 | - குறைபடு நாற்பெருங் கோடும் வந்ததே. 2                                                                                                                                                                                   | 24 |
|                                                                                                                                                                                                                                    |    |                                                                                                                                                                                                                         |    |

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### கிரியா பாதப் பிரகரணம் 125

### கந்தபுராண நவநீதம்

கைந்நாகத் துக்குங் கயவாய்க்கு நாரைக்கும் பைந்நாகத் துக்கும் படருஞ் சிலந்திக்கும் பின்னுகிய வுயிர்க்கும் பேரருண்முன் செய்த&னயா லென்னு யகனே யெமக்கே னருளாயே.

சகல தருமங்களும் இடையூறின்றி முற்றுப்பெறுமென் பதும், சிவபெருமான் தம்மை அன்பிடேடு புசிப்பவர்களுக் குக் குழைந்து நிற்பாரென்பதும், உலக மாதாவாகிய உமா தேவியார் செய்த சிவபூசையினுலே பெ<mark>றப்படும்; பிரமக</mark>த்தி முதலிய சகல பாவங்களுக்கும் பிராயச்சித்தமாய் முடிவது சிவபூசையாம் என்பது, கயமுகன் சூரன் முதலாணேரைச் சங்கரித்தமையினுலே பாவமொன்றும் ஏறப்பெருத விநாய கர் சுப்பிரமணியர் செய்த சிவபூசையினுலே பெறப்படும்; நும்பீரமம் நாம்பிரமமெனப் பிதற்றும் மாயாவாதிகளு டைய அகங்கரிப்புக்குப் பரிகாரமாய் முடிவது சிவபூசையாம் என்பது பிரமவிஷ்ணுக்கள் செய்த சிவபூசையினுலே பெறப் படும்; அதிபா தகத்துக்குப் பரிகாரமாயுள்ளது சிவபூசையாம் என்பது தக்கன் செய்த சிவபூசையினுலே பெறப்படும்; பிரம கத்திநோய்க்கு மருந்தாய் உள்ளது சிவபூசையாம் என்பது அகஸ்தியர் செய்த சிவபூசையினுலே பெறப்படும்; காலத் தைக் கடக்கச்செய்வது சிவபூசையாமென்பது மார்க்கண் டேயர் செய்த சிவபூசையினுலே பெறப்படும்; உயர் திணே யவேயன்றி, அஃறிணயவும் சிவபூசையினுலே வேண்டிய வரங்களேப் பெறும் என்பது யானேமுதலாயின செய்த சிவ பூசையினுலே பெறப்படும்.

3. மேதா கலே முதல் உன்மனுகலே ஈருயுள்ன சோட சகலேகளுள்ளே, மேதா கலே, அர்க்கீசகலே, விடகலே, விந்து கலே, அர்த்தசந்திர கலே, நிரோதிகலே, நாதகலே, நாதாந்த கலே, சத்திகலே, வியாபினிகலே, விபோமரூபினிகலே, அநந்தைகலே, அநாதைகலே, அநாசிருதைகலே, சமனுகலே என்னும் கலேகளிலே தனித்தனி அமைந்து கிடந்த தத்துவம் முதலியவைகளே எல்லாம் இருதயம் முதல் சமனைந்தம் வரை யும் சோபானமுறையாய் அவ்வக்கால மாத்திரையினுள்ளே கடந்து கடந்து சென்று, பஞ்சாக்கரத்தின் நாமாக்களிலே வைத்து, சமஞந்தே பாசசாலம் என்றறிந்து அவற்றைக் கழித்துவிட்டு, உன்மஞந்தே பரசிவமெனக்கொண்டு சிவத் தைத் தியானித்து, பின்பு தியானிப்போஞகிய தானும் தியானமுந் தோன்றுது, தியர்னப்பொருளாகிய சிவ மொன்றே விளங்கப்பெறுவது கிரியையில்யோகம்.

ஆறிரு நாலுடனஞ்செழுத்தையுங் கூறின ரெண்ணினர் கோதில் கண்டிகை <mark>நீரெருடு பு?னந்திறை நி?லமை யுட்கொளா வேறுள முறையெலாம் விதியிற் செய்துபின்.</mark>

26

4. நாபியினடியைச்சார்ந்த கிழங்கே பிருதிவி தத்துவ மாகவும், கிழங்குக்குமேலேயுள்ள எண்விரல் அங்குல அளவா யுள்ள நாளமே அப்புமுதலிய இருபத்துமூன்று தத்துவங்க ளாகவும், நாளத்துமுட்களே அமரேசன முதல் சிகேதன் ஈருயுள்ள எழுபத்திரண்டு புவனங்களாகவும், நாளத்து நுனியிலும் பூவினடியிலும் பொருந்திய முடிச்சு மாயையாக வும், பன்னிரண்டங்குல விரிவினே யடையனவாயுள்ள எட்டு இதழ்கள் வித்தியாதத்துவங்கள் ஏழும் சுத்தவித்தை என் னும் ஒன்றுங்கூடிய எட்டுத் தத்துலமாகவும், அறுபத்து நான்கு எனப்படும் கேசரவடிவம் ஈசுரம் சதாசிவம் என்னும் இரண்டு தததுவமாகவும், அக்கேசரங்களுக்குள் உள்ளதும் ரைங்குல உயரத்தினதுமாகிய பொகுட்டு வடிவம் சத்தி தத்துவமாகவும், அப்பொகுட்டிற் காணப்படும் ஐம்பத் தொரு பீசவடிவஞ் சிவதத்துவமாகவுங் கற்பிக்கப்பட்ட இருதய பங்கயத்தை ஆசனமாக்கி அதிலே சசிநியாதி அட் டத்திரிம் சத்கலாரூபமாகக் கற்பிக்கப்பட்ட சிவலிங்கப் பெருமானக் கொல்லாமை, ஐம்பொறியடக்கல், பொறை, அருள், அறிவு, வாய்மை, தவம், அன்பு என்னும் அட்ட புஷ்பங்கொண்டு திருவைந்தெழுத்தால் அர்ச்சணேசெய்வதை உணர்த்துவது கிரியையில் ஞானம்.

#### யோக பாதப் பிரகரணம்

127

#### கந்தபுராண நவநீதம்

பீடலிங்கரூபமாயுள்ள சதாசிவம் சிவசாதாக்கியம், அமூர்த்திசாதாக்கியம், மூர்த்திசாதாக்கியம், கர்த்திரு சாதாக்கியம், கன்மசாதாக்கியம் என்னும் ஜவகைச்சாதாக் கியங்களுள்ளே ஒன்றுகிய கன்மசாதாக்கியமேயாம். சுத்த மாயையினின்று தோன்றியதாய், அதிசூக்குமமாய், அள விலாவொளியாய், தியானிப்பவர்களுக்கு ஆகாயத்திலே மின்னல்போல விளங்குவதாயுள்ளது சிவசாதாக்கியம்; கலேகளுக்கு அப்பாற்பட்டதாய், ஸ்தம்பாகாரமாகிய லிங்க மாய், கோடி சூரியப்பிரகாசமாய், சோதியினூடே அந்தர்க் கதமூர் த்தியாயுள்ளது அமூர்த்திசாதாக்<mark>கியம்; காலாக்கினிக்</mark> கொத்த ஒளியையுடையதாய், காணத்தகும் வடிவுடைய தாய், இச்சாஞானக்கிரியையை விளக்கும் முக்கண்களோடு கூடிய திருமுகமொன்றுடையதாயுள்ளது மூர்த்திசாதாக் கியம்; தூய்தாய், படிகப்பிரகாசமாகிய திவ்வியலிங்கமூர்த் தியாய், நான்கு திருமுகமும் பன்னிரண்டு கண்ணும் எண் பயமும் உடையதாயுள்ளது கர்த்திருசாதாக்கியம், நாத மயமாகிய லிங்கமும் விந்துமயமாகிய பீடமுங் கூடியதாயுள் ளது கன்மசாதாக்கியம். லிங்க என்னுந்தாது சித்திரித்தல் **என்னும் பொருட்டாதலால், படைத்தல்**காத்தல் முதலிய வற்றுல் உலகத்தைச் சித்திரிப்பதாகிய பரமேசுரப் பிர <mark>பாவமே லிங்கமெனப்படும். சிவத்துக்குப் பெயராகிய லிங்</mark> தம் என்னும் பதம், <mark>உப</mark>சாரத்தால் அச்சிவம் விளங்கப் பெறும் ஆதரரமாகிய சைல முதலியவற்றிற்கும் வழங்கும். இச்சிவலிங்கத்திலே நியசிக்கப்படும் ஈசானம் முதலிய ஐந்து முகங்களினும் சிவசாதாக்கியம் முதலிய ஐந்து சாத<sub>்</sub>க்கி யங்களும் அமையும். சிவலிங்கமகிமை உருத்திரகிருதயோப நிடதம் முதலிய உபநிடதங்களிலே பேசப்படும். பீடவடி வமாயுள்ள சிவசத்தியினதும், லிங்கவடிவமாயுள்ள சிவத்தி னதும் பிரபாவம் பூதமுதல் நாதபரியந்தமாயுள்ள நிலே யியற்பொருள் இயங்கியற்பொருள்களெங்கும் தொனிப் <mark>பதை உய்த்துண</mark>ர்க. அரசனுக்குத் தொண்டு செய்து பிழைக்கும் வேலேக்காரணே அரசனேயென்று அழைத்தல் **உ**பசாரம்பற்றிக் குற்றமாகாது; அரச**ன** வேலேக்கார

னென்று அழைத்தல் இராச தூஷணமாய் முடியும். அது போலத் தேவர் மனிதர் முதலாயினேர் தோற்றத்தைச் சிவலிங்கப் பிரபாவத்துக்கு ஏற்றலாம். அதிசுத்தமாகிய சிவலிங்கக்கு றியை அசுத்தக்கு றிகளாமென நினேப்பினும் சிவதூஷணமாய் முடியும். இவ்வுண்மைகளே வேதாகமங்கள் வாயிலாக அறியும் பெருவாழ்வைப்பெருத கீழ்மக்கள் சிவனேத் தூஷிக்கும்படி இயற்றிய சுலோகங்களும் பிறவும் புன்மொழிகளாமென்பது துணியப்படும்.

### ஆளுவது யோக பாதப் பிரகரணம்

**அ**கத்தொழின் மாத்திரையானே சிவபெருமானுடைய அருவத் திருமேனியை நோக்கிச் செய்யும் வழிபாடு, யோக மெனப்படும். அது யோகத்திற் சரியை, யோகத்திற் கிரியை, யோகத்தில் யோகம், யோகத்தில் ஞானம் என நால்வகை**ப்** படும்.

1: விபூதி உத்தூளனம்; பிரணவத்திஞல் ரேசக பூரக கும்பகஞ் செய்தல்; கொல்லாமை, வாய்மை, கள்ளாமை, பிறர்மனேவியரையும் பொதுமகளிரையும் விரும்பாமை <mark>யாகிய ஆண்டகைமை,</mark> இரக்கம், வஞ்ச**ன** இல்லாமை, பொறையுடைமை, மனங்கலங்காமை, அற்பாகாரம், சுசி யுடைமை என்னும் இயமம்; தவம் மனமுவந்திருத்தல், கடவுளுண்டென்னும் விசுவாசம், பாவத்துக்குப்பயந்து தேடிய பொருளேச் சற்பாத்திரமாயுள்ளவருக்குக் கொடுத் தல், தன்னின் மூத்தோரை வழிபடுதல், உயிர்க்குறுதி பயக்கும் உண்மை நூல்களேக் கேட்டல், குலம் செல்வம் அதிகாரம் முதலியவைகளினுலே கொவமின்றி யடங்கி <mark>யொழுகுதல், த</mark>க்கனவும் தகாதனவும் பகுத்தறிதல், செபம் விரதம் என்னும் நியமம்; முதலியவைகளே உணர்த்துவது யோகத்திற்சரியை.

### யோக பாதப் பிரகரணம்

### கந்தபுராண நவநீதம்

2. பதினுறமாத்திரையளவுக்கு வாயுவைப்பூரித்து, அறுபத்தினு வுமாத்திரையளவுக்குக் கும்பித்து. முப்பத்தி ரண்டுமாத்திரையளவுக்கு ரேசித்தல்: பிரணவத்தை உச்ச ரித்து வாயுவை உள்வாங்குதல், இருபத்தொராயிரத்தறு நூறு வாயுக்களேத் தினவழியிலே குறைத்தல், இரண்டு நாசி யினுலும் வாயுவைப் பல்காலுள்வாங்குதல், பருவமத்தி யிலே தியானித்தல், வாயுவைக் கபாலத்தினின்றுந் தோன்றி டைங்கினதாகத் தீயானித்தல், வாயுவையடக்கிக் கன்ன மூலத்தால் விடுதல், உடம்பை பூரிப்பித்தல். வாயுவை எப் போதும் மேனுேக்கிச் செலுத்துதல், சித்திரநாடி வச்சிர நாடி சுமுமுளுநாடிகளிலே வாயுவைச் செலுத்துதல், உபத் தத்தால் வாயுவை ஏற்றல், பிரமரந்திரந் திறப்பித்தல், பிரசாதவழியிலே வாயுவைச் செலுத்துதல், நீர் உதிரம் முதலிய தாதுக்களே அடக்குதல் முதலியவைகளேயுணர்த் துவது யோகத்திற்கிரியை.

3. ''உச்சுவாசம் நிச்சுவாசம் இரண்டையும் அடக்கி, சுழுமுளுமார்க்கத்திலே பிராணவாயுவை நிறுத்தி, விஷயங் களின்வழி மனசைச் செல்லவொட்டாமல் திருப்பி. ஒரு குறிப்பிலே நிறுத்தி, மூலாதாரம். சுவாதிட்டானம், மணி புரகம், அநாகதம், விசுத்தி, ஆக்கினே என்னுமாருதாரங்க ளின் அந்தர்மாதிருகாக்கிரமத்தை அறிந்து, அவ்வவ்வாதா ரங்களின் அதிதேவதைகளேத் தியானித்து, அவ்வாருதா ரங்களினும் அசபாசத்தி சிவான்மிகையாய் நிற்கும் முறை மையைப்பார்த்து, மூலாதாரந்தொடங்கி விநாயகர் முத லாகிய தேவதைகளேப் பொருந்தி, அபிமுகம்பண்ணிக் கொண்டு ஆளுதாரத்துக்கும் மேலாகிய பிரமரந்திரமளவும் அசபையுடன் சென்ற‱ந்து, அந்தப் பிரமரந்திரத்திலே அதோ முகமாய்ச் சகஸ்ரதளமாயிருக்கிற காமரை முகையைச் சோதி சோதிபதோச்சாரணத்தாலே உதிக்குஞ் சிவார்க்களுலே அலரச்செய்து, அந்தத் தாமரைப்பூவின் கேசராக்கிரத்திலே உள்ள சந்திரமண்டலத்தை ஆகுஞ்சனஞ் செய்தலிஞலே மூலாக்கினியை அக்கினிபீசாக்கர உச்சார

ணத்திஞலே எழுப்பி, நாடிசக்கரத்தைப் பேதித்து, அவ் வக்கினியிஞலே சந்திரமண்டலத்தை இளகப்பண்ணி அந்த அமிர் தத்தை சர்வ நாடி வழியாக நிரப்பி அவ்விடத்தி லுண்டாகிய சுகோதயத்தில் அந்தமயமான ஞாஞமிர்தா வத்தையை அடைந்துநின்று, சோமசூரியாக்கினிப் பிரகா சாதிகளாகிய பிரத்தியேகப் பிரகாசங்களெல்லாஞ் சூரி யோதயத்திலே நட்சத்திராதிப் பிரகாசங்கள் அடங்கிஞற் போலத் தன்னிடத்தடங்கச் சர்வதோமுகமாய் சுவயபரப் பிரகாசமாய் இருக்கின்ற பூரணப்பிரகாசத்தைப் பாவிப் பதை'' யுணர்த்துவது யோகத்தில் யோகம்.

கா&ல நேர்பெற வோட்டியே கனலி&ன மூட்டிப் பால மார்பயன் வீட்டியே தன்னுறு படிவத் தேலு மன் பினின் மஞ்சன மாட்டியே யிறைக்குச் சீல மாமலர் சூட்டியுட் பூச&ன செய்தான்.

காலமு வாயிரங் கழிந்த பின் முறை மாலுறு மருத்தெனு மாவைத் தூண்டியே மூலவெங் கனலிண் முடுக்கி மூட்டுரு மேலுறு மமிர்திண் மிசைதன் மேயினன்.

4. பிருதிவியைத் தியானித்து வச்சிரகாயம் பெறுதல்; சலத்தைத் தியானித்து வாயுபவனங்களே ஒடுக்கி நீரிலே நடத்தல் நிற்றல் கிடத்தல் செய்தல்; தீயைத் தியானித் துக் கபாலத்தை வெடிக்கச்செய்தல், சரீரத்தை வெந்த துக் கபாலத்தை வெடிக்கச்செய்தல், சரீரத்தை வெந்த பூரிபோலாக்கல், தீயிலே நிற்றல் இருத்தல் கிடத்தல் செய் தல்; வாயுவைத் தியானித்து, காயத்தோடு ஆகாயத் திலே பறத்தல் பரகாயப் பிரவேசஞ் செய்தல்; ஆகாயத் தைத் தியானித்துச் சரீரம் உயிர் அறிவு முதலியவைகளேச் சூனியமாக்கி அணிமா மகிமா முதலிய சித்திகளேப் பெறு தல்; பருவமத்தியிலே கண்ணெனி மின்னுை விந்துவாளி உள்ளொளி முதலியவைகளேத் தியானித்தல்; விந்துநாதங்

128

1

131

2

3

5

களேத் தியானித்து ஒடுங்கியவிடத்துக் கடல் மணி முதலிய வைகளின் தொனியைக் கேட்குதல்; என்பவைகளே உணர்த்துவது யோகத்தில் ஞானம்.

#### ஏழாவது

# <mark>ஞா</mark>ன பாதப் பிரகரணம்

புறத்தொழில் அகத்தொழில் இரண்டுமின்றி அறிவுத் தொழின் மாத்திரையானே உருவம் அருவுருவம் அருவும் என்னும் முத்திறத் திருமேனிகடந்த அகண்டாகார நித்த வியாபக சச்சிதானந்தப் பிழம்பாய் நிறைந்து நின்ற சிவ பெருமானிடத்துச் செய்யும் வழிபாடு ஞானமெனப்படும். ஞானம் ஞானத்திற் சரியை, ஞானத்திற் கிரியை, ஞானத் தில் யோகம், ஞானத்தின் ஞானம் என நால்வகைப்படும்.

 எவர்களாலும் அறிதற்கரிய சிவபெருமான் நம் பொருட்டன்றே திருமேனிகொண்டெழுந்தருளினு ரென் றறிந்து, வேடத்தானும், சிவோகம்பாவணேயானும், பிரா சாதயோகஞ் செய்தலானும், சிவத்தோடு இரண்டறக் கலந்து நிற்கும் தன்மையானும், திருவேடமுடைய மெய் யடியாரையுஞ் சிவலிங்கப்பெருமானேயும், கண்களிலே நின்று ஆனந்தபாஷ்பம் பொழிய, மொழிகுழற, உண்மை யுணர்ந்து, வழிபடுதலே உணர்த்துவது ஞானத்திற் சரியை.

2. பிருதிவியாதி தத்துவங்களேச் சடமெனக் காண்ட லாகிய பூதசுத்தியும், திருவருளானன்றி அங்ஙனம் ஆன்மா அறியாதெனக் காண்டலாகிய ஆன்ம சுத்தியும், கண்டு கேட்டுண்டுயிர்த்துற்றன வெல்லாந் திருவருளைனக் காண்ட லாகிய திரவிய சுத்தியும், திருவைந்தெழுத்தைச் சிவமுன் ஞைகக் கணித்தலாகிய மந்திரசுத்தியும், யாண்டும் நீக்கமற வியாபித்து நிற்குஞ் சிவபெருமான் இவ்விலிங்கத்தினும்

> Digitized by Noola noolaham.org | aa

உளர் எனக் காண்டலாகிய லிங்கசுத்தியுமாக ஐந்து சுத்தி யுஞ் செய்து வழிபடுதலே உணர்த்துவது ஞானத்திற் கிரியை,

3. யான் எனதென்னுஞ் செருக்கற்றுச் சிவனுடனுய் ஆன்மா நிற்றஃயும், அதுபற்றி வினேறுகர்ச்சிப்பும் ஆர்ச்சிப் பும் ஆன்மாவுக்கில்ஃயா தஃலயும், அதுபற்றிக் குற்றமகலு தஃலயும் உணர்த்துவது ஞானத்தில் யோகம்.

அணேயதோர் காலே வெள்ளியடுக்கலிற் சன கனு தி முனிவரர் தமக்குத் தொல்லே மூவகைப் பதமுங் கூறி யினியதோர் ஞான போத மித்திற மென்று மோனத் தனிநிலேய தலனக் காட்டித் தற்பர னிருந்தானன்றே.

<mark>ந</mark>ந்திமுற் கடையைப் போற்ற ஞானநா யகனு மண்ணன் மூந்துறை சனக னுதி முனிவரர் தொழுது கேட்ப வந்தமி லாக மத்தினரும்பத மூன்றுங் கூறப் புந்திய தொடுங்கு ஞான போதகம் போதி யென்றூர்.

> நன்னல மைந்தர்காண் ஞான போதகஞ் சொன்னடை யன்றது துயர நீங்கியே யின்னிலே மோனமோ டிருந்து நந்தமை யுன்னுத லேயென வுணர வோதினுன். கட்படு மிமைத்துணேக் காட்சி யோகினே நுட்பம தாகவே நுதலிக் காட்டினே தெட்பமோ டிவ்வகை யுரைப்ப வாற்றவுந் தெட்பம தடைந்தனர் விதியின் சேயினேர்.

நால்வ ருணர்ந்திட நாயகன் ஞான மூல வியோக முதற்பொருள் காட்டி யேல விருந்தனன் யாவரு மேகக் கால மிதன்றென வேகழ றுற்றுன்

#### பக்திப் பிரகரணம்

### கந்தபுராண நவநீதம்

### இருவரு முணரா வண்ணா லேனவெள் ளெயிறி யாமை சிரநிரை யனந்த கோடி திசோத்திடு முரத்திற் சீர்கொள் கரதல மொன்று சேர்த்தி மோனமுத் திரையைக் காட்டி யொருகணஞ் செயலொன் றின்றி யோகுசெய் வாரி னுற்ருள். 6

கைத்தலமொன்றிலே கநிட்டிகை அநாமிகை மத் திமை என்னும் மூவிரல்களோடு இயல்பாகவே சேர்ந்து நிற்குந் தர்ச்சனியை, அவற்றினின்று வேறுபிரித்து, அங் குட்டத்தோடு ஏகமாய் அடங்கி நிற்க அமைத்து மோன முத்திரைகாட்டல், ஆணவம் மாயை கன்மம் என்னும் மும்மலங்களோடு இயல்பாகவே சேர்ந்துநின்ற ஆன்மாவை அவற்றினின்று வேறுபிரித்து, சிவனுடைய ஞானைந்த வடிவமாகிய திருவடி நிழலிலே அடங்கிநிற்கும் ஞான யோகத்தின் மௌனநிலேயை உணர்த்தும். இது, ''மும் மலம் வேறுபட்டொழிய மொய்த்துயிர், அம்மலர்த்தா ணீழலடங்குமுண்மையைக், கைம்மலர்க் காட்சியிற் கதுவ - நல்கிய, செம்மலேயலதுளஞ் சிந்தியாதரோ.'' என்னுஞ் செய்யுளான் அறிக.

4. அஞ்ஞானிகளாயினேர் மருண்மேலீட்டினுலே சிவம் முற்றுந் தோன்றப்பெருது பிரபஞ்ச வாசனேயோடு நிற்கு நிலேபோல, சிவஞானிகளாயினேர் அருண்மேலீட்டினுலே பிரபஞ்ச வாசனே முற்றுந் தோன்றப்பெருது சிவத்தோடு (அத்துவிதமாய்) நிற்கு நிலேயை உணர்த்துவது ஞானத் தின் ஞானமாம்.

### எட்டாவது பக்திப் பிரகரணம்.

சிவசுப்பிரமணியருடைய திருவடிக்கண்ணே வைக் கப்படுகின்ற தலேயன்பானது அவருடைய அகண்டாகார பரிபூர**ணத்** நிலே இரண்டறக் கலத்தலாகிய அத்துவித நிலேயைக் கொடுக்கும்.

Digitized by Noolaham Foundation

noolaham org

ஒன்றீனி யளிப்பதுள துன்னடியம் யாக்கை நின்றிடு பகற்று2ணயு நின்னிரு கழற்கண் மன்றத2ல் யன்புற வரந்தருதி யெந்தா யென்றிடலு நன்றென விரங்கியருள் செய்தான்.

கோல நீடிய நிதிபதி வாழ்க்கையுங் குறியேன் மேலே யிந்திர னரசினேக் கனவினும் வெஃகேன் மால யன்பெறு பதத்தையும் பொருளென மதியேன் சால நின்பதத் தன்பையே வேண்டுவன் றமியேன். 2

அந்த நல்வர முத்தியினரியதொன் றத2னச் சிந்தை செய்திடு தவத்தரும் பெறுகிலர் சிறியே னுய்ந்திடும்வகை யருள்செய வேண்டுமென் றுரைப்ப வெந்தை கந்தவே ளுனக்கது புரிந்தன மென்ருன். 3

பத்தியானது மந்ததரம், மந்தம், தீவிரம், திவிரதர மென நால்வகைப்படும். அரக்கானது வெய்யிலின்முன் இருந்து வெதும்புதல் போல்வது மந்ததரபத்தி. மெழு <mark>கானது</mark> வெய்யிலுக்கு எதிர்ப்படின் உருகுதல் போல்வது <mark>மந்தபத்தி. நெய்யானது சூட்டுக்கு இளகுதல் போல்வது</mark> தீவிரபத்தி, தைலதாரையானது சிறிதும் இடையருது ஒழுகுதல் போல்வது தீவிரதரபத்தி. பத்தி அன்பு என்பன ஒருபொருட்சொற்கள். அன்பாவது தொடர்புடையார் <mark>மாட்டுச் செல்வதா</mark>கிய கருணே. அவ்வன்பானது தலேயன்பு இடையன்பு கடையன்பு என மூவகைப்படும். நாயகன் இறந்தான் என்று கேட்டமாத்திரத்தே நாயகி இறத்தல் தலே அன்பாகும். இது, சூரபன்மன் இறந்தான் என அவன் மனேவி பதுமகோமளே கேட்டபோதே உயிர் துறந்தாள் என்றமையினுலே தெளியப்படும். நாயகனேடு இறந்தார் சுவர்க்கஞ்சேர்வர் எனவும், நாயகஞேடு இறந்தார் புகழ் பெறுவரெனவும், நாயகனிறந்தபின்னர்ச் சோறு தின்று வாழ்கின்ற கொடியாள் என உலகத்தார் தன்னே வைவர்

### பக்திப் பிரகரணம்

#### கந்தபுராண நவநீதம்

எனவும், நிணந்து பல ஏதுக்கள் வாயிலாக நாயகியான வள் நாயகன் தேகவியோகஞ் செய்தபோது சககமனஞ் செய்தல் இடையன்பாகும். தலேயன்பு இடையன்பு என் **னும் இர**ண்டுமல்லாதது **கடையன்**பாகும். இங்ஙனம், நாயகி நாயகனது பெயர் கேட்டவுடன் வசமழிதல் தலேயன்பும், அவனேக் கண்டவுடன் வசமழிதல் இடையன்பும், அவனேக் சுடினவுடன் வசமழிதல் கடையன்பமாம். அவ்வாறே. பக்குவான்மா ஆன்மநாயகருடைய பெயர்கேட்டவுடன் வசமழிதல் தலேயன்பும், அவரைக் கண்டவுடன் வசமழிதல் இடையன்பும், அவரைக் கூடினவுடன் வசமழிதல் கடை யன்புமாம். நாயகனது பெயர் கேட்டவுடன் வசமழியுந் தலேயன்புடைய நாயகிக்கு அது கேட்டலோடு காண்டல் கூடல்களும் நிகழ்ந்தவழி, முறுகி வளரும் அன்பின்பெருக் கம் இத்துணேத்தென்று கூறுதல் கூடாதன்றோ! அது போலவே, ஆன்மநரயகருடைய திருநாமத்தைக் கேட்ட போது வசமழியும் ஒருவற்கு அவரைக் காண்டல் கூடல் களும் நிகழ்ந்தவழி முறுகிவளர்ந்த தீவிர தரமாகிய அன் பின் பெருக்கத்தை இத்துணேத்தென்று கூறுதல் கூடாது. தீவிர தரமாகிய தலேயன்பானது அத்துவிதநிலேயை விளக்கு மென்பது, ''கோலநீடிய நிதிபதி வாழ்க்கையுங் குறியேன்'' எனவும், ''அந்த நல்வரம் முத்தியிலரியதொன்று'' எனவும் மேலேச் செய்யுள்களிலே போந்த வீரவாகு தேவருடைய கருத்தை அடக்கிய, ''ஆரணத்தனு நகரமேலடுத்த வார பணியு. ணனும், வாரணத்தனு மற்றுள கணங்களும் மேரணத்தகு முதன்மையிலிருத்தினேயினிநின், பூரணத் திரண்டறக் கலப்பது தரப்புகறி.'' என்னுந் தணிகைப் புராணச் செய்யுளாற்றுணியப்படும்.

உலோகாயதன் பொருட்சார்பிலும், பௌத்தன் முத லாயினேர் மற்றைத்தேவர்கள் சார்பினும் வைக்கின்ற தலே யன்பு இடையன்பு கடையன்புகளும், அவர்களாலே பற்றப் பட்ட பொருள்களுக்கும், தேவர்களுக்கும் தானமாகிய நிலேயில்லாத தத்துவசமூகம்போலவே, நிலேயில்லாதனவாம்.

ஆதலிஞல், ''ஆருறையுநீத் ததன்மேனிஃயைத்'' தந்தரு ளும் சிவசுப்பிரமணியருடைய திருவடிக்கண்ணே வைக்கப்படு கின்ற மெய்யன்பொன்றே நித்தியமும் மெய்மையுமாம் என்பது உண்மைநூற்றுணிபு. இந்த உறுதியாகிய அன்பு, அநேக இலக்கண இலக்கியங்களேச் சந்தேக விபரீதமின்றித் தெளித்தமையினுலே, வேதசிவாகமங்களிலே போந்த பதி <mark>பசு பா</mark>ச இலக்கணங்களே வாசித்துக் கற்றறிந்துகொண் டோம் என்னும் அகங்காரத்துக்கும், அளவுகடந்த வித்துவ சாமர் த்தியத்துக்கும், 'குசாக்கிரமதிநுட்பத்துக்கும், அணுத் துணேயேனும் எட்டாது; அது, அனந்தகோடி முற்செனனங் களிலே செய்து ஈட்டிய தவத்தினுலும் திருவருளினுலும் கிட்டும்! கிட்டும்!! சிவதத்துவ விவேகம்:- ''உன்றிருவடிக் <mark>கீழுறுதியாமன்பு முன்றிருவருளி</mark>னுற்கிடைப்ப, தன்றி நூல் பலவுமாய்ந்ததாலுரை செயளப்பருந் திறமையான் மதி யான், மன்றவேகிடைப்பதன்று மற்றதனே மாதவஞ் செய் திலாக்கயமை, துன்றிய புலேயோர் யாங்ஙனம் பெறுவார் சோதியே கருணேவாரிதியே.'' ''உலகர் சேருறுதிப்பய னெவற்றினுக்கு முறைவிடமாய்த் துயர்முழுதும், வில குறத்துமிக்குங்கணிச்சியாமுன்றுள் விரைமலர்க்கியற்று மெய்ப்பத்தி, யலகிலாப் பிறவிதொறும் புரிதவத்தாலல்ல தெவ்வாற்றினுமரிதே, நலமதொன்றடைதற் குறுமிடை யூறுநாதனே பலவுளவன்றே.''

கருமயாகஞ் செய்வோருக்கும், தவயாகஞ் செய்வோ ருக்கும், செபயாகஞ் செய்வோருக்கும், தியானயாகஞ்செய் வோருக்கும் ஞானயாகஞ் செய்வோருக்கும் நமதான்ம நாயகர் வசப்படார்; <sup>1</sup>பக்தியாகஞ் செய்வோருக்கே வசப் படுவர். **வாயுசங்கிதை:–** ''கருமமாதவஞ் செபஞ்சொல் காசறுசமாதி ஞானம், புரிபவர்வசமதாகிப் பொருந்திடேம் புரையொன்றின்றித், திரிவறுமன்பு செய்வோர் வசமதாய்ச் சேர்ந்துநிற்போ, முரைசெய்வோமவர்முனெய்தி யவருளத் துறைவோமென்றும்.''

Digitized by Noola noolabam org Laa

135

### பக்திப் பிரகரணம்

சூர&ல வாயிடைத் தொ&லத்து மார்புகீண் டீர&ல வாயிடு மெஃக மேந்தியே வேர&ல வாய்தரு வெள்ளி வெற்பொரீஇச் சீர&ல வாய்வரு சேயைப் போற்றுவாம்.

காவினன் குடிலுறு காமர் பொன்னகர் மேவினன் குடிவர விளியச் சூர்முதல் பூவினன் குடிஃலயம் பொருட்கு மாலுற வாவினன் குடிவரு மமலற் போற்றுவாம்.

நீரகத் தேத2ன நி2னயு மன்பினேர் பேரகத் தலமரும் பிறவி நீத்திடுந் தாரகத் துருவ<mark>மா</mark>ந் த2லமை யெய்திய வேரகத் தறுமுக னடிக ளேத்துவாம்.

ஒன்றுதொருட&ல பொருவியாவிமெய் துன்றுதொருட&லத் தொடங்கியைவகை மன்றுதொருடிய வள்ளல் காமுறக் குன்றுதொருடிய குமரற் போற்றுவாம்.

எழமுதி ரைப்புனத் திறைவி முன்புதன் கிழமுதி ரிளநலங் கிடைப்ப முன்னவன் மழமுதிர் களிறென வருதல் வேண்டிய பழமுதிர் சோ&ேயம் பகவற் போற்றுவாம்.

ஈறுசேர் பொழுதினு மிறுதி யின்றியே மாறிலா திருந்திடும் வளங்கொள் காஞ்சியிற் கூறுசீர் பு2னைதரு குமர கோட்டம்வர் ழாறுமா முகப்பிரா னடிகள் போற்றுவாம்.

கந்தபுராண நவநீதம்

அநந்தகோடி ரூபாவாக மதிக்கப்படும் ஓர் பெரிய மாணிக்கரத்தினந் தனக்கு வாய்க்குமாயின் ஒருவன், அதனே நின்ருலும் இருந்தாலும் கிடந்தாலும் நடந்தாலும் உண்டா லும் துயின்ருலும் விழித்தாலும் இமைத்தாலும் ஓர்போதும் மறவா திருத்தல்போல; லௌகிக கருமஞ்செய்யும் யாமெல் <mark>லாம் பெண்கள்மாட்டு வைக்கும் ஆசையின் நூருயிரத்</mark> தொரு பங்கொடேனும், மாணிக்கசோதியினே ஒத்த ஒளி <u>யிண்யு</u>டை சிவசுப்பிரமணியக்கடவுளு<mark>டைய</mark> ஞானு னந்த வடிவமாகிய திருவடியை நின்ருலும், இருந்தாலும், கிடந்தாலும், நடந்தாலும், உண்டாலும், **துயின்**ரூலும், விழித்தாலும், இமைத்தாலும் ஓர்போதும் மறவாதிருத்தல் வேண்டும். திருவிசைப்பா:- ''தத்தையங்கனேயார் தங்கண் மேல்வைத்த தயாவை நூருயிரங்கூறிட், டத்திலங்கொரு சுறுன் கண்வைத்தவருக் கமருலகளிக்குநின்பெருமை, பித்த னென்ருரு காற்பேசுவரேனும் பிழைத்தவைபொறுத்தருள் செய்யுங், கைத்தலமடியேன் சென்னிமேல்வைத்த கங்கை கொண்டசோளேச்சரத்தானே.'' இடையருது முறுகிவள ரும் அன்பின் முதிர்ச்சியிலே ஆன்மநாயகர் விளங்குவர். ஆதலால், அன்பும் சிவமும் இரண்டற அபேதமாய் நிற்கும். திருமந்திரம்;- ''அன்புசிவமிரண் டென்பரறிவிலா, ரன்பே சிவமாவ தாருமறிகில, ரன்பேசிவமாவ தாருமறிந்தபி, னன்பே சிவமா யமர்ந்திருப்பாரே.''

### சுப்பிரமணியர்

1

noolaham oro

Digitized by Noolaham Foundatio

இருப்பரங் குறைத்திடு மெஃக வேலுடைப் பொருப்பரங் குணர்வுறப் புதல்வி தன்மிசை விருப்பரங் கமரிடை விளங்கக் காட்டிய திருப்பரங் குன்றமர் சேயைப் போற்றுவாம். 2

3

5

### கந்தபுராண நவநீதம்

### சிவபெருமான்

பாராகி யேஜோப் பொருளா யுயிர்ப்பன் மையாகிப் பேரா வுயிர்கட் குயிராய்ப் பிறவற் றுமாகி நேராகித் தோன்ற லிலதாகி நின்றுன் கழற்கே யாராத காத லொடுபோற்றி யடைது மன்றே.

138

கந்தபுராண நவநீதம் முற்றுப்பெற்றது. திருச்சிற்றம்பலம்

வேலுமயிலுந்துணே கச்சியப்பசிவாசாரியர் திருவடிவாழ்க.

#### அநுபந்தம் 1.

### அரும்பத விளக்கம்

- பக்கம் 1. நவநீதம்-வெண்ணெய் 4. சூனியம்-இல்பொருள் அரசிகம்-சுவையின்மை
  - பிரவிருத்தி-செயற்பாடு 5 (பாடோடைல்
  - 5. (மாயோபாதி) உபாதி-துன்பம் கடாகாயம் - குடத்தினுள்ளிருக்கும் வெளி மகாகாயம் - (சவளியேயுள்ள) பெருவெளி பரிணுமரூபம் - மாற்றமடைந்த வடிவம் உபவீதம் - பூணூல் தமருகம் - உடுக்கை
  - 6. பாடாணம் கல்
  - 10. குடில் பிர<mark>ண</mark>வம்; வளேந்த வடிவினது
  - சமஷ்டி சேர்க்கப்பட்ட நிலேயினது வியஷ்டி - பிரிக்கப்பட்ட நிலேயினது
  - 12, மண்டலம் வேதத்தின் பெரும்பிரிவு காண்டம் என்பது போல, அநுவாகம்- வேதத்தின் சுறுபிரிவு, படலம் என்பது போல,

தவாதசாந்தம்-புருவ மத்தியிலிருந்து பன்னிருவிரற்கிடை தூரத்தில் உச்சியிலுள்ள இடம் (துவாத பன்னிரண்டு

13. பிரபாவம் - மகத்துவம்

15. பஞ்ச மந்திரம் - ஈசானம், தற்பருஷம், அகோரம், வாமதேவம், சத்தியோசாதம் என்னும் ஐந்து மந்திரங்கள் ஆயாசம் - களேப்பு

ஆமிநாயம் – ஆம்நாயம் – மரபுவழிவந்தது, (வேதம்) நிகமம் – நிச்சயமானது (வேதம்) வியாகரணம் – இலக்கணம்

- 16. சந்தோபேதம் யாப்பு வேறுபாடு அக்ஷர சங்கியை - எழுத்துக்களின் எண்ணிக்கை கிரந்தம் - 32 எழுத்துக்களாலான 'அநுஷ்டுப்' என்னும் செய்யுள் வகை,
- 17. திரிபதார்த்தம் பதி பசு பாசமென்னும் முப்பொருள்கள் உத்தாரம் - வெளிப்பாடு, தோற்றம் வியாக்கியானம் - உரை பாஷ்யம் - விருத்தியுரை

#### கந்தபுராண ந<mark>வ</mark>நீதம்

- 22. பிரமாதா அளப்பவன், நிரூபிப்பவன் ஞாதிரு (ஞாதா) - அறிபவன் பிரமேயம் - நிரூபிக்கப்படத்தக்க பொருள் ஞேயம் - அறியப்படு பொருள் வேதாந்த சூத்திர - வியாசம் முனிவர் அருளிய பிரம சூத்திரம்: முனிமொழிஎன ஒளவையார் குறித்ததுவும் இதுவே.
- 23. பிரகரணம் விவாதம், விளக்கம் உபறிட்டானம் [நிஷ்டானம்]-வெளிக்கொணர்தல், பிறந்த நான்காம் மாதத்திற் குழந்தையை வீட்டின் வெளியே கொணர்ந்து சந்திரனேக் காட்டுவதோர் கிரியை இது உப நிஷ்கிரமணம் எனவும்படும்.
- 25. பிரகிருதி இயற்கை சாதகருமம் - குழந்தை பிறந்தவுடன் செய்யுங்கிரியை சங்கரசாதி - கலப்புச் சாதி
- 26. அருகர் தகு தியுடையவர் திரிகுணயுத்தம் [-யுக்தம்] - முக்குணங்களும் சேர்ந்தது வைநாயகம் - விநாயகர் சம்பந்தமானது
- 28. ஞான விசிட்டம் [-விசிஷ்டம்] ஞானச் சிறப்பு
- 30. சஞர்த்தனர் விஷ்ணு சப்தசாகரம் - எழுகடல்
- 32. மாகமாசம் மாசிமாதம்
- 33. அபகர்ஷம் இழிவு
  - உத்கர்ஷம் உயர்வு
  - அந்தரியாமி உள்ளேயிருப்பவன்

அதிட்டேய தேவர்கள் - சிவபிரானுல் அதிட்டிக்கப்பட்ட விஷ்ணு முதலியோர்

- துரிய மூர்த்தி நான் காவது மூர்த்தி
- 34. காந்தம் கந்தனுடைய மான்மியத்தைக் கூறுவது
- 35. முத்தர் [முக்த] வீடுபவர் பெத்தர் - பந்தப்பட்டவர், கட்டுண்டவர்
- 38. அதீதர் கடந்தவர்
- 44. குணி குணமுடையவன்
- 45. ரகிதர் அற்றவர் திரியம்பகர் - முக்கண்ணர் புங்கவன் [பும் + கோ] - காளேபோன்றவன், சிறந்தவன்
- 47. இரேதசு வீரியம் ஊர்த்துவம் - மேல் அதோ [அத.] - கீழ்

#### அரும்பத விளக்கம்

- 48. சனிக்கின் றடபிறக்கின் ற, தோற்றுகின் ற ஆதி – மக்திய – அந்த – கீனர் – முதலும் நடுவும் இறுதியும் அற்றவர்
- 52. திதி காத்தற்றெழில்
- 53. அண்டசம் முட்டையிற் ரேன்றவன சுவேதசம் - வியர்வையிற் ரேன்றுவன உத்பிச்சம் - முளேத்துத் தோன்றுவன சராயுசம் - கருப்பையிற் ரேன்றுவன
- 56. நவந்தரு பேதம் ஒன்பது வகைப்பட்ட இருமேனி நிஷ்களம் - உருவில்லாதது சகளம் - உருவுடையது உபயம் - இரண்டுமாயது
- 59. ரோதனம் அழுகை கவ்வியம் - பஞ்ச கவ்வியம் பக்குவ சரு - சமைத்த அன்னம்
- 61. அயன் பேறப்பற்றவன் அச்சுதன் - அழிவற்றவன் அமரர் - இறவாதவர்
- 66. கிருபாலு அருளாளன் துஷ்ட நிக்கிரகம் - கெட்டவர்களேத் த**ண்**டித்தல்
- 70. சிஷ்ட பரிபாலனம் நல்லலர்களேக் காத்தல் வாக்கு மன அத்த கோசரம் - வாக்குக்கும் மனத்துக்கும் அப்பாற்பட்டுள்ளது
- 71. புலிங்கம் தீப்பொறி அதிக்**கிருந்த - க**டந்த அநதிக்கிருந்த - கடவாத
- 80. விஸ்வ சேவியர் உலகத்தாற் சேவிக்கப்படவேண்டியவர்
- 85 காங்கேயன் கங்கையின் மகன் கார்த்திகேயன் - கார்த்திகையின் மகன் கந்தன் - சேர்க்கப்பட்டவன்
- 86. சலசமூகம் கடல்கள் பாத அங்குலி - கால் விரல் சானு - முழங்கால் ஊரு - தொடை கடிதடம் - அரை, இடுப்பு குகியம் - இருப்பு சேபம் - ஆண்குறி யஞ்ஞோபவீதம் - பூணூல் உரோமகுபம் - மயிர்க்கண்

#### கந்தபுராண நவநீதம்

- சப்த சாலம் ஒலிக்கூட்டம் (சப்த ஓசை)
- சப்த கோடி மகா மந்திரம் ஏழு வகையான முடிபுகளு டைய மந்திரங்கள் (கோடி - அந்தம், வகை) நேத்திரம் - கண்
- 89, சாட்குணம் அறுகணம்
- 96. மூன்று பத்திரமுடைய வேல் சண்முகவேல் எனப்படும் அறுமுக வேலாயதம்
- 97. குடிலோபதேசம் பிரணவ உபதேசம் சாக்ஷுஷி தீக்க்ஷ் - நயன தீட்சை (சக்ஷுஸ் - கண்) இலாடம் - நெற்றி சிவதூஷண கண்டன பத்திரிகை என்பது இந்நூலாசிரிய ரெழுதி வெளியிட்ட கண்டன நூல்களுள் ஒன்று.
- 89. பிரசரிப்பிக்கின் பரப்பிருல் உருத்திர கணிகையர் - உருத்திரளுகிய கிவபிரானுக்குத் தேவாலயங்களில் தொண்டு புரியும் பெண்கள் நியோகித்தல் - நியமனம் செய்தல்
- 99. விரிட்ட குருத்துவழ் விசேடமான பெருமை
- 100. அவிச்சை அஞ்ஞானம்
- 103. மானசிகம் மனத்தாற் செய்யப்படுவது வாசிகம் - வாக்காற் செய்யப்படுவது காயிகம் - காயத்தாற் செய்யப்படுவது
- 105. அலமலம் (அலம் அலம்) போதும் போதும்
- 112. ஆனந்தபாஷ்பம் ஆனந்தக் கண்ணீர்
- 113. அம்பரம் ஆகாசம் (சித் **+** அம்பரம் = சிதம்பரம், சிதா காசம்) தக்ஷிணம் - வலது வாமம் - இடது

வாம்ம் - ஆட்ன ஊர்த்துவ பாகம் - மேற்பாகம்

- 115. மந்திர ஆசமனம் மந்திரமோதிச் செய்யும் ஆசமனம். (சாதாரண ஆசமனத்தின் வேருனது) கர நியாசம் - கை வீரல்களில் மந்திரங்களேப் பதித்தல் மார்ச்சனம் - துடைத்தல், சுத்தம் செய்தல் அக மருடணம் - எல்லாப் பாசங்களேயும் நீக்குதல் தர்ப்பணம் - மந்திர நீரினை திருப்திப்படுத்தல்
- 120. மூர்த்திமான் உருவமுடையோன் நியாசஞ்செய்தல் - பதித்தல் சருவ ஜகத்துக்கும் - எல்லா உலகுக்கும்
- 124 சோடசகலே பதின்று கலேகள்

143

125 சமனுந்தே - (பதினேந்தாவதாகிய) சமனைகலே முடிவில் பாச சாலம் - பாசத்தொகுதி உன்மனுந்தே - (பதினுருவதாகிய உன்மனுகலேயினிறு தியில் ஐம்பத்தொகு பீசங்கள் - வடமொழி நெடுங்கணக்கிலுள்ள 51 அட்சரங்கள் சுதிநியாதி - சசிநிகலே முதலிய அட்டத்திரிம்சத் கலாரூபம் - முப்பத்தெட்டுக் கலேகளின் வடிவம் ஸ்தம்ப ஆகாரம் - தூண்வடிவம் அந்தர்க்கதம் - உள்ளடங்கியது காலாக்கினி - ஊழிக்காலத்தீ படிகப் பிரகாசம் - பளிங்கினேளி லிங்க என்னுந் தாது - 'லிங்க' என்னும் வினேயடி சைலம் - சிலேயினுலானது; சிலாவிக்கிரகம்

- 127, 'சிவனே...சவோகங்களும் பிறவும்' என்று நூலாசிரியர் குறிப்பிடுவது, வைணவரும் பிறரும் சமயப் பகை காரண மாகச் சிவலிங்கத்தை இழித்துப் புனேந்த சுலோகங்களேயும் பாடல்களேயுமாகும் பூரகம் - பிராணயாமத்தில் வாயுவை உள்வாங்குதல் கும்பகம் - பூரித்த பிராணவாயுவைத் தடுத்து வைத்தல் ரேசகம் - கும்பகம் செய்த வாயுவை வெளிவிடல்
- 128. அபிமுகம் எதிர்நோக்கிய முகம் பிரம ரந்திரம் - தலேயினுச்சியிலுள்ளதோர் இடம் அசபை - அஜபா மந்திரம் அதோ முகம் - கீழ்நோக்கிய முகம் சகஸ்ர தளம் - ஆயிரம் இதழ் சோதி சோதி பத உச்சாரணம் - 'ஜோதி ஜோதி' என்னும் பதத்தை உச்சரித்தல் சிவார்க்கன் - சிவ ருரியன் ஆகுஞ்சனம் - வளேத்தல் உச்சுவாசம் - உள்ளிளுக்கப்படும் மூச்சுக் காற்று நிச்சுவாசம் - தலேயுச்சியிலுள்ள துவாரம்
- 129. சர்வதோ முகம் (ஒரே சமயத்தில்) எல்லாப்பக்கமும் செல்வது பாவிப்பது - பாவனே செய்வது பர காயப் பிரவேசம் - பிறவுடல்களிற் புருவது
- 130. கிவேகம் பாவனே (சிவ + அகம் + பாவனே) ஆத்மா தன்னேச் சிவமாகப் பாவனே செய்தல்

# க<mark>ந்தபுரா</mark>ண ந<mark>வ</mark>நீதம்

| 131           | வின் நுகர்ச்சிப்பு - பழவின்ப்ப <mark>ய</mark> ன் அநுபவிப்பித்தல்<br>ஆர்ச்சிப்பு - (ஆகாமியமென்னும் புதுவினேயைச் சம்பா<br>தித்தல் |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 132.          | கந்ட்டிகை - சுற்றவிரல்<br>அநாமிகை - மோதிர விரல் (அநாமிகா - பெயரிலாதது)                                                          |
|               | மத்திமை – ந <b>டுவிர</b> ல்<br>தர்ச்சனி – சுட்டுவிரல்                                                                           |
|               | அங்குட்டம் - கட்டை (பேரு) விரல்                                                                                                 |
| 13 <b>3</b> . | மந்தம் – தாமதம், குறைவு<br>*மந்த தரம் – மிக மந்தம்<br>—————————————————————                                                     |
|               | தைல தாரை - எண்ணெயொழுக்கு<br>சக கமனம் - உடன் செல்லல்; உடன்கட்டையேறல்<br>குசாக்கிரம் - தருப்பை நுனி                               |
| 136           | குசாகன்றம் - துருபல்ப் நுள்<br>அநந்த கோடி - முடிவற்ற கோடிகள்                                                                    |
|               |                                                                                                                                 |

# பி<mark>ழை திருத்தம்</mark>

| பக்கம் | வரி    | பிழை                        | த <mark>ிருத்</mark> தம்               |
|--------|--------|-----------------------------|----------------------------------------|
| 4      | 13     | மாத்மீகன்                   | மாத்யமிகள்                             |
| 7      | 8      | தெய்ங்கள்                   | தெய்வங்கள்                             |
| 8      | 18     | விடையங்களின்                | விடயங்கள்                              |
| 13     | 14     | மற் <mark>ற</mark> ெவ்வெவ்  | மற்றெவ்வெம்                            |
| 18     | 2      | சத்தினி பாத                 | சத்தி நிபாத                            |
| 20     | 19     | திரிபுரா <mark>தபினி</mark> | திரிபுரா த <mark>ா பி</mark> னி        |
|        | 20     | கோபால் தபனம்                | கோபால தாபனி                            |
| 25     | 31     | உதன                         | உசன                                    |
| 27     | 21     | புண்ணியார் த் தம்           | புண்ணி <mark>ய</mark> தீர்த்தம்        |
| 29     | 4      | இரணிய கசிப்பு               | இரணிய கசிபு .                          |
|        | 5      | · · · · ·                   | ······································ |
| 30     | 20     | மாங்கடர்                    | மாங்கதர்                               |
|        | 28     | வந்தத்துள்ள                 | வந்த <mark>ரத்து</mark> ள்ள            |
| 48     | 8      | கர் த் தாவினு ம             | சாத்தாவினு ம                           |
| 50     | 11     | தேவ                         | தேவு                                   |
| 82     | 10 .   | ஒதி                         | <b>ஓ</b> த                             |
| 86     | 7      | கரட்டிலே                    | பரட்டிலே                               |
| 87     | 14     | துடுவங்                     | துருவங்                                |
| 88     | 24     | ருலெ றூயவான்                | ருலென் றரயவா                           |
| 91     | 23     | காயத்திட்                   | காய்த் திட்                            |
| 97     | 8      | முற்படு கையை                | முற்படுகையை                            |
|        | இறுதி  | மறிவா                       | மறிவார்                                |
| 113    | 15     | நோபோ                        | நேர் போ                                |
| 118    | 10     | இடமாயுள்ள                   | இடமாயுமுள்ள                            |
|        | 30     | தாம் அடிமை                  | நாம் அடிமை                             |
| 119    | இறு தி | தோத்திரமும்                 | கோத்திரமும்                            |
| 129    | 29     | மத் திலே                    | மத் தியிலே                             |
| 131    | 22     | தாகாவே                      | தாகவே                                  |
| 133    | 4      | யைந்தர                      | யெந்தா                                 |
|        |        |                             |                                        |



### எங்கள் வெளியீடுகள்

1. சேக்கிழார் நாயனர் புராணம்

—உமாபதி சிவாசாரியர் இயற்றியது. திருவண்ணும‰ ஆ**தீனத்து** ஆறுமுகத்தம்பிரான் சுவாமிகள் உரையுடன் கூடியது.

#### 2. திருக்கேதீச்சரத் திருப்பதிகங்கள்

— திருஞானசம்பந்தமூர்த் திநாயனர், சுந்தரமூர்த் தி நாயனர் பாடிய தேவாரங்கட்கு சித்தாந்த வித்தகர் திரு. க. வச்சிரவேலு முதலியார் B. A. L. T., வித்வான் பண்டிதமணி ந. சுப்பையபிள்ளே எழு திய விளக்கவுரைகளுடன் கூடியது.

3. சுவாமி பிள் கேத்தமிழ்

—சிவயோக சுவாமிமீது பண்டித வித்வான் க. கி. நடராஜன் B.O.L. Dip. in Ed. பாடிய பத்திப்பனுவல்.

2-50

-60

2 - 50

யாழ்ப்பாணம் கூட்டுறவுத் தமிழ்நரற் பதிப்பு விற்பனேக் கழகம் 411/1, காங்கேசன்குறைவீடு, யாழ்ப்பாணம்.

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org