# ध्यस्म स्वयं स स्वयं स

शिक्षण क्यान्य भिश्या क्यान्य विभिन्न ஞான மண்டலம் ஆலயம் வஜனாம்ருதம்

ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா

குமரன் வெளியீடு

|3|2, கஜபதி தெரு, திருவல்லிக்கேணி, சென்னை∼600 005.

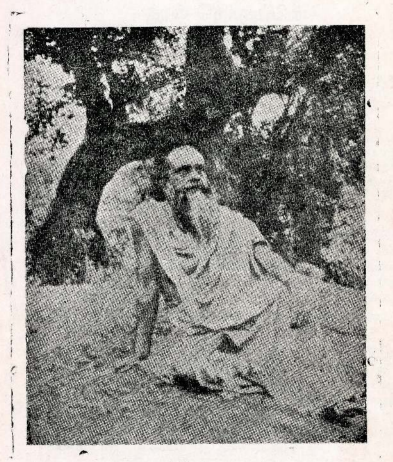
#### **பிரதி**கள் கிடைக்குமிடம்:

**சிவபோக ச**மாஜம் பிரதான வீதி, திருகோணமலை, இவங்கை.

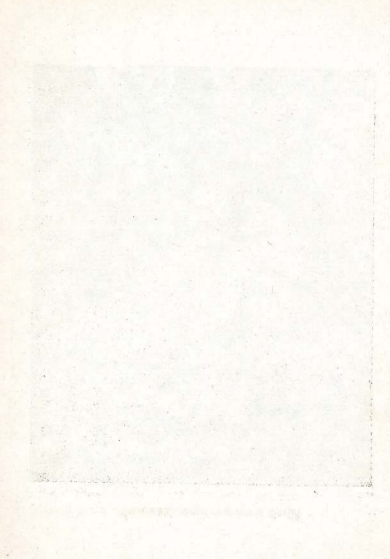
Copies Available at:
SIVAYOGA SAMAJAM
Main Street,
Trincomalee.
SJi Lanka

அச்சிட்டோர்:

அடைகள் அச்சகம், 36, தெற்குச் சிவன் கோயில் தெரு. கோடம்பாக்கம், சென்னை-600 024.



ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானக்தா



## நூல் தொகுப்பின் முகவுரை

ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா அவர்களின் கட்டுரை கள் சிலவற்றை உள்ளடக்கிய ஞான மண்டலம் என்னும் நூல் 1984 ஆம் ஆண்டு வெளியிடப்பட்டது. இந்நூலின் பிரதிகள் யாவும் செலவாகிவிட்டன.

அன்பர்களின் வேண்டுகோளுக்கிணங்க இந்நூலினை மறுமதிப்புச் செய்யத் தீர்மானிக்கப்பட்டது. ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா அவர்களால் இயற்றப்பட்ட மேலும் இரண்டு கட்டுரைசளும், வஜனாம்ருதமும்-(முதற்பாகமும், இரண்டாம் பாகமும்) பஜனைப்பாடல்கள் பிறவும் இப் பதிப்பில் சேர்க்கப்பட்டுள்ளன.

இவை யாவும் ஏற்கனவே வெவ்வே அன்பர்களால்ன் தனித்தனியாக வெளியீடப்பட்டவைறு சுவாமிகளி ஆலையம் என்னும் சட்டுரை எமது நாட்டு. பஞ்ச ஈசுவரங் களில் ஒன்றான, தேவாரப் பாடல் பெப்ற்ற திருக்கோணே சுவரக்குடமுழுக்கு மலரில் வெளி வந்தது. இவற்றினை ஒரே நூலாகத் தொகுத்து வெளியிடத் திருவருள் கிடைத் துள்ளது.

சுவாமிகள் 1991 ஆம் ஆண்டு பிப்ரவரி மாதம் 16 ஆம் திகதியன்று பூத உடலைவிட்டு நீங்கிய பின்பு சுவாமிகளின் சீடரால சுவாமி கெஜதீஸ்வரானந்தா அவர்களே சிவயோக சமாஜம் செவ்வனே நடைபெறுவதற்கு வேண்டிய பொறுப் பினை ஏற்று நிருவகித்து வருகின்றனர். இவர்கள் எமது இம்முயற்கிக்கு அனுமதி தந்து ஆசீர்வதித்தனர். அவரி களுக்கு எமது உளமார்ந்த நன்றி உரியதாகுக.

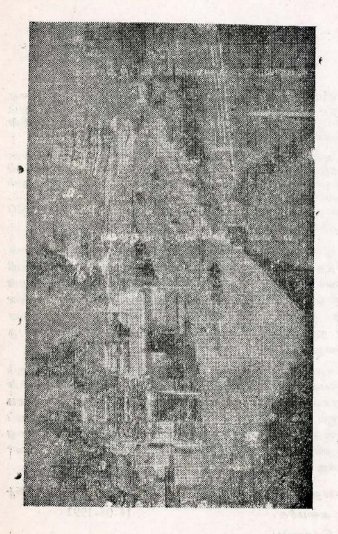
மின்வலு எரிபொருள்

சிவ. சி. மாணிக்கவாசகர்

அமைச்சு

16-08-1992

கொழும்பு இ**ல**ங்கை



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# ஞான மண்டலம்

|     |                              | பில்கும |
|-----|------------------------------|---------|
| 1.  | பரமேஸ்வரா                    | 14      |
| 2.  | சரணாகதி                      | 18      |
| 3.  | ஞான மண்டலம்                  | 20      |
| 4.  | ஞான சுகம்                    | 25      |
| 5.  | அநாதியான சிலயோக மார்க்கம்    | 28      |
| 6.  | இல்லறம்                      | 32      |
| 7.  | மனம் கெட்டால் மாநிலம் கெடும் | 6       |
| 8.  | சுயாதீன மனம்                 | 40      |
| 9.  | சனாதன தர்மம்                 | 43      |
| 10. | ஹடயோகம்                      | 46      |
| 11. | மெய் யுணர் வு                | 51      |
| 12. |                              | 55      |
| 13. |                              | 59      |
| 14. |                              | 63      |
| 15. |                              | 66      |
| 16. | Discontinuity on autor (3.45 | 76      |
| 17  | . இந் <i>து</i>              | 79      |
| 18. |                              | 88      |
| 19  | . கதிர்காம கேடித்திரம் II    | 91      |
| 20  | சன்மார்க்க சக <b>ம்</b>      | 95      |

## உள்ளடக்கம்

|    |                                | ம்கக்ப |
|----|--------------------------------|--------|
| 1. | ஞான மண்டலம்                    | 14     |
| 2. | ஆலயம்                          | 106    |
| 3. | வஜனாம்ருதம் முதற்பாகம்         | 121    |
| 4. | வஜனாம்ருதம் இரண்டாம் பாகம்     | 148    |
| 5. | பஜனை வழி                       | 155    |
| 6, | ஸ்ரீ கிருஷ்ண அஷ்டோத்திரம்      | 162    |
| 7. | ப்ஜனைப் பாடல்கள்               | 166    |
| 8. | திருக்கோ <b>ணேசர் பாட</b> ல்   | 173    |
| 9. | திருக்கோணமலை காளி ஆச்சிப்பாடல் | 175    |

#### சிவமயம்

ஓம் கீதா கெங்காதராய கம:

ஸ்ரீமத் சிவ. சி. மாணிக்க வாசகர் அவர்கள் அருளிய

#### முகவுரை

பாரத நாட்டிலிருந்து காலத்திற்குக் காலம் ப**ல** ஞானிகளும் யோகிகளும் எங்கள் நாட்டிற்கு வரு**கை** தந்து எங்கள் நாட்டையும் மக்களையும் ஞான வாழ்க் கையில் ஈடுபடுத்தி, இந்த நாட்டில் தெய்வீச ஒளியை ஏற்றி வைத்திருக்கிறார்கள்.

புத்த பகவானே இந்த நாட்டிற்கு விஜயம் செய்து களனி, நாகதீபம் போன்ற இடங்களில் உபதேசம் செய்த தாகப் புத்த ஏடுகள் பெருமைப்படுகின்றன. கோரக்கர் முதலாம் மகாமுனிவர்கள் இங்கு வருகை தந்து திருமணை பில் தவம் இயற்றியதாக ஹிந்து ஏடுகள் கூறுகின்றன.

சமீப காலத்தில் முத்துலிங்க சுவாமிகள், நவநாத இத்தர், கடையிற் சுவாமிகள், சித்தானைக் குட்டிச் சுவாமிகள் போன்றவர்கள் இங்கு வருகை தந்து இந்த நாட்டு மக்கள் பலரையும் ஆத்மீக வாழ்க்கையில் சடு படச் செய்தார்கள். தெற்கில் முத்துவிங்க சுவாமி களும், கிழக்கில் சித்தானைக் குட்டிச் சுவாமிகளும், வடக்கில் கடையிற் சுவாமிகளும், மேற்கில் பெரியானைக் குட்டிச் சுவாமிகளும், தாளையான் பாவாவும், நாட்டின் மத்தியிலே நவநாத சித்தரும் வாழ்ந்து அருள் சுரந்த தணாலும், அவர்களுடைய சமாதிக் கோயில்கள் இன்றும் அந்த ஆத்ம சக்தியின் பொக்கிஷங்களாகத் திகழ்வதாலுந் தான் இந்த நாடு பல இன்னல்களின் மத்தியிலுங்கூட நிலை குலையாமல் தெய்வீக அருளுடேன் திகழ்ந்து கொண் டிருக்கின்றது.

இத்தகைய ஞானிகளின் ஞானப் பரம்பரையில் உதித்தவர்தான் இன்று ஞான ஒளிபெருக்கிய வண்ணம் வாழ்ந்து வருகின்ற அருள் வள்ளல் சுவாமி கெங்கா,த ரானந்தாஜி அவர்கள்.

1940-ஆம் ஆண்டளவில் இந்த நாட்டிற்கு வருகை தந்து, திருமலையிலே 12 வருடங்களாகத் தவமியற்றி பரிபூரணநிலை அடைந்து ஞான தீபமாகத் திகழும் சுவாமிகள் பல திசைகளிலும் தமதருளைப் பரப்பிய வண்ணமிருக்கின்றார்.

''வித்தினிருந்து மரமும், மரத்திலிருந்து காய், கணி யும் உண்டானாலுப், மரத்தில் காய்த்தக் கனிந்த கனி யானது மரத்திற்கு உரியதன்று. இது மரத்தின் நியதி. அதே போன்று தவத்திலிருந்து ஞானமும், ஞானத்திலிருந்து சுகமும் பிறந்தாலும் ஞானத்தின் சுகமானது ஞானிக்கு மட்டும் உரியதன்று'' என்று சுவாமிகள் ''ஜீவனாம்ருதம்'' என்கின்ற நூலிலே அழகாக எடுத்துக் காட்டியிருக் கிறார்கள். அதே கூற்றிற்கிணங்கச் சுவாமிகள் தம் ஞானத்தின் பயனைப் பக்தகோடிகளில் ஆத்மீக முன்னேறி றத்திற்காக வழங்கிய வண்ணைமிருக்கின்றார்.

ஸ்ரீமத் சுவாமிகள் தனது பக்தர்களுக்குச் செய்யும் உபதேசங்கள் பல வகைப்படும். ஒவ்வொரு பக்தனின் பரிபக்குவத்திற்கேற்பக் கொடுக் கப்படும் உபதேசம் ஒருவகை. அத்தகைய உபதேசம் அந்தப் பக்தனுக்கு மட்டுமே உரியது; பயன் கொடுக்கக் கூடியது; மற்றையோர் அந்த உபதேசத்திற்கு உரிய பலனை அடைவர் என்று கூறமுடியாது. அவ்வுபதேசத்தை அறிய வேண்டிய அவசியமுமில்லை. இந்த உபதேசமானது ஒரு வைத்தியர் நோயாளியின் நிலைக்கு ஏற்ப எழுதிக் கொடுக்கும் மருந்துப் பட்டியல் போன்றது.

இன்னும், சுவாமிகளின் ஆச்சிரமமான ''சிவயோக சுவாமிஜி சமாஜத்தில்'' அவர்களினால் ஸ் தாபிக்கப் பட்ட, பாங்குளம் நடேசர் கோவிலில், ஏகாதசி, சிவ ராக்கிரி போன்ற புனித நாட்களிலே அல்லது சனிக்கிழ**மை** களில் நடாத்தப்படும் கூட்டுப் பிரார்த்தனைகளின்போது சில சமயங்களில், சுவாமிகள் உபந்நியாசம் செய்வது உப**ந்**நியாச**ங்**கள் வழக்கம். இத்தகைய பொதுவாக ஆக்மீக வாழ்க்கைக்கு உறுதுணையானவை. இந்த குறிப்பேடுகளில் நியாசங்களைப் பல பக்தர்கள் செய்து வைத்திருக்கின்றார்கள். இவை இன்னும் அச்சேற வில்லை; அதற்கான அனுமதியுங் கிடைக்கவில்லை.

இவற்றைத் தவிர சுவாமிஜி அவர்கள் சில துண்டுப் பிரசுரங்கள் வாயிலாகவும், இந்நாட்டின் தின ஏடுகளில் வாயிலாகவும் பலவிதமான வெளியிட்ட கட்டுரைகள் அரிய கருத்துக்களை மக்களுக்குத் தெரிவித்திருக்கின்றார் ் தினபதி'' **ு**வெள்ளி ஏட்டில் விருந்திலும்", ்வீரகேசரி'' அதற்க முன்பு ் இன்கரன்''. ஏடுகளிலு ப் வெளிவந்திருக் கட்டுரைகள் இந்தக் கட்டுரைகளின் மூலப்பிரதிகளில் கின்றன. இந்தக் வற்றைத் 354 எடுத்து ஒரு சிறு நூலாக வெளியிடுவ தற்குத் திருவுளம் அருள் பாலித்திருக்கின்றது.

## 12 🔾 ஞான மண்டலம்

இந்த நூலிலும் இதர கட்டுரைகளிலும், உபந்நியாச**ு** களிலும் சுவாமிஜி மூன்றே அடிப்படை உபதேசங்கணைப் பல பல கோணங்களிலிருந்து எடுத்துரைக்கின்றார்.

<u>முதவாவது</u> உபதேசம் கடமையைப் பற்றியது. து கைக்குள்ள கடமைகளை சரிவரச் இருவன் செய்ய வேண்டும். ஒருவன் குடும்பஸ்தனாகவிருக்கில் தன் தாய், தந்தை, மனைவி, மக்களுக்குச் செய்ய வேண்டிய கடமை கள் பலவுண்டு. அவன் செய்யுந் தொழிலில், தொழில் **துறையில்** சேர்ந்தவர்களுக்கும் செய்ய லேண்டிய களும் உண்டு. இனசனத்திற்குச் செய்ய வேண்டிய கடமை **களு**ம் உண்டு. துறவிகளுக்குஞ் செய்ய வேண்டிய கடமை களும் உண்டு. தன்னை வளர்த்தெடுத்த நாட்டிற்குச் செய்ய வேண்டிய கடமைகளும் உண்டு. இந்தக் கடமைகள் பாவும் சித்த சத்தியுடனும், நிறை மனதுடனும், அன்பு ஆர்வத்துடனும் செய்யப்பட வேண்டியவை களோகும்.

சுவாமிஜியின் இரண்டாவது அருஞரை ''பரிசுத்த மான இதயத்தோடு ஒருவன் வாழவேண்டுமென்பத்த போகும்.'' இருதட சுத்தி மிக முக்கியமானது. கறள் நீக்கிடி இரும்பைக் காந்தம் கவர்ந்திழுப்பதைப் போன்று பரிசுத்த மான மனதைத் தெய்வ சக்தி ஆகர்ஷிக்கும். தெய்வ கிருபையும், கடாட்சமும்என்றும் உண்டு. அவன் அருளைப் பெறச் சுத்தமான இருதயம் முக்கியமானது.

சுவாமிஜியின் மூன்றாவது அருளுரை ''தெய்வ சேரணாகதி'' பற்றியது. தெய்வ சரணாகதி நினைப்பதைப் போல் அவ்வளவு சுலபமல்ல. மேலே கூறப்பட்டுள்ள இரண்டு முறைகளையும் நன்றாகக் கடைப்பிடித்தொழுகு பவர்களுக்குத்தான் தெய்வ சரணாகதி சாத்தியமாகும்.

#### ஸ்ரீ மத் சுவாயி கெங்காத ரான ந்தா 🔘 13

இந்த மூன்று மார்க்க முறைகளையும், வா<mark>ழ்க்கை</mark> தெறிகளையுந்தான் சுவாமிஜி அவர்களது கட்டுரை**கள்** எடுத்துக் கூறுகின்றன.

''ஞான மண்டலம்'' என்னும் இந்தச் சிறு<mark>நூல்</mark> மக்களின் ஆத்மீக வாழ்விற்கு உறுதுணையாக விளங்கும் என்ற நம்பிக்கையினால் இதனைப் பிரசரிப்பதில் பேரானந்தம் அடைகின்றோம்.

சிவ. சி. மாணிக்கவாசகர்.

THE RESERVE OF THE RESERVE OF THE RESERVE

கைத்தொழில் விஞ்ஞான அலுவல்கள்-அமைச்சு இகாழும்பு-2.

1984-07-10

## ஞான மண்டலம்

## 1. பரமேஸ்வரா

**பி** நபோ!! பரமேஸ்வரா! சமஸ்த ரூப பாவங்களிலும் <mark>நீ பலர்ந்திருக்கின் நாய். எங்கும் எதிலும் உண்</mark> பணம் விககிறது. அவ்யச்த தத்துவமான உன்னன. தத்துவு ரீ தெயாக எட்ஙைம் நிரூபிக்க முடியும். சிந்தனைக் கதிதமான வைனச் சொற்களால் வர்ணிப்பதெப்படி? மனாதீதமான <mark>பரமசத்தியமே! உன்னுடைய வியாபக சக்திலை உணரு</mark> கின்றேன். டேலே உன் திருக்கரங்கள்; கீழே உன் திருவடி கள்; மத்தியில் பிரபஞ்சம்: இப் பிரபஞ்சத்தில் இந்தச் சரீரம் தோன்றி உலாவுகின்றது. இடறி விழுந்தாலும் திருவடியில் வீழ்வேன். உயர்ந்தாலும் உன் திருக்கரத்தை அடைவேன். உமது திருவடியும் திருக்கரமும் பரமசுக முடையது. ஆகையால் உயர்விலும், தாழ்விலும், பரம சகமே தவிர துண்பம் என்பதில்லை. உன் அருட் பொழிவில் பயம் என்பதில்லை. சங்கட மென்பது. மில்லை. எல்லாம் உன் ஒளி மெயம்! அருள்மயம்!! தீபைசெள் உள் திருவடி ஸ்பரிச மகிமையால் ஒழிந்தன. எஞ்சியிருப்பது எல்லாம் ஆத்பசுகம். ஈடு இணையற்ற இந்த தெய்வ சுகத்திற்கு முன் இப்பிரபஞ்ச சுகமெல்லாம் <mark>எப் பா</mark>த்திரம்? சாட்சி மாத்திரமாய் நிற்கும் பர<mark>மான</mark>ந்தமே! <mark>என்னை பெறந்த</mark> நிலையில் உமது கருணையைை உணரைகி<del>ன்</del> நேன். உல்லை த் தவிர பற்டுறொன்றும் இல்லை என்பதை <mark>மீண் டுப் மீண்டுப் உணருக்</mark>ன்றேன். அந்த மெய்யுணர்வி**ே ப**ொழும் வாழ்க்கைதான் வாழ்க்கை.

சருகணை உள்ளலே! அஞ்ஞானத்தால் தனக்குத் தானே தேல்டெயிழைந்தக் கொண்டிருக்கும் பணித சமூதாயத்திற்கு தெளிந்த பெய்யுணர்டைக் கொடுப்பாயாக! அவர்களைத் தெய்வ வாசனனை உடையவர்களாக்குக! ஆத்ம சுகமென்ற கேமிர்தத்தின் ஒரு தனினைய என்றாலும் அவர்களுடையை நெஞ்சில் ஊற்றின்டுக.

இப் பூவுவசத்திற்குப் புதிதாய் விஞ்ஞானம் வந்த தொரு நவீன சாள்திரம் என்று கருதுவது பிழை. இதற்கு ழுன்பும் அது அநேக தரம் வந்தும் போய்க் கொண்டுமிருந் திருச்கின்றது. மின்சார சேமிப்பு நிலையங்கள் சேமிப்பு நிலையங்களே தவிர, உற்பத்தி நிலையங்களல்ல. அது வேறொரு இடத்தில் உற்பத்தியாகிச் சேமிப்பு நிலை யங்களுக்கு வினியோகிக்கப்படுகின்றன. விஞ்ஞான அறிவும் மணிதர்களுடைய மூளையிலிருந்துதான் உற்பத்தியாகின்ற தெனக் கருதுவது மிகத் தவறு. வெறும் ஜடப் வானொலிப் அறிவு மண்டலத்தில் ளாகிய மூளை, (II) பெட்டியின் 'வால்ப் (F)' போன் றது • அதற்கு உபயோகமுமில்லை. அதற்கொரு ஸ் தான மும் அறிவெல்லாம் மூளைக்கு எங்கிருந்து Q is பென் நால் வருகின்றத? பிரபஞ்சத்திண் கருவூலத்திற்கும் **கோசத்திலிருந்து உருவாகி எமது பீண்டத்திலிருக்கும்** கோசத்தின் வழியாக மூளைக்குச் மனிதருடைய கின்றத. இந்த உண்மையை உணராமல் மூனை தான் விஞ்ஞானம் முதலிய அறிவுக்கு மூலகர் த்தா நினைக்கும்பொழுது அவனுக்கொரு அகந்தை வருகின்றது. நான்தான் சிருஷ்டி கர்த்தா என்பதுதான் இந்த ஆணவத் திமிர்தான் பொல்லா அந்த அதந்தை. வினைகளை வரவனழக்கின்ற பெரும் பூதங்கள். மனிதன் அறிவுடையவ காறண கோரியங்களைப் பற்றிய யதார்த்த ளைகும் பொழுது பெரும் குழப்பங்களை விளை விக்கின் ம இந்த ஆணவத் திமிர் தானாகவே ஒடுங்கி ஒழியும்.

#### 16 ் ஞான மண்டலம்

குறியில்லாமல் அம்பெய்தால் எய்த அம்பால் ஆபத் துக்களே விளையும். இவ்வாறானது தான் வாழ்க்கையும். மனிதன் ஒரு உயர்ந்த இலட்சியத்துடன் வாழ ீவண்டும். அன்றாடக் கடமைகளை இலட்சியத்தில் பொருந்தும் வண்ணம் செய்து கடமையின் பலாபலனாகிய இன்ப துன்பங்களை இலட்சியத்துக்காகச் சமர்ப்பணம் பண்ண வேண்டும். இவ்விதம் வாழுகின்றவன் சீரிய குறிக்கோளை யடைந்த ஒரு பெருமகனுக்குரிய சுதந்திரத்தையும் சுகத் தையும் அனுபவிக்கின்றான்.

ஞானம்! இதுதான் இலட்சியம். ஜீவித தர்மங்கள் இந்த இலட்சியத்துடன் இணையாவிட்டால் வாழ்க்கையின் அச்சாணி உடையும். பணமும் பொருளும் வாழ்க்கைக்கு அவசியமான போதிலும் மனிதன் பெரி நிரி நிரி தாரப் பிராணியாக மாறுவது ஆபத்தானது. ஜீ வாதாரத் தேவைகளில் தன்னிறைவெய்தினாற் கூட மனிதன் தெப்படுவதில்லை. அதற்கப்பால் ஒரு இருதய தாகம் இருக் <del>கின்றது.</del> மனிதருடைய மன வேட்கைக்கு முடிவு காணும் அந்த அந்தரங்க ஆன்மீக மூல உணர்வுகளை சமுதாயம் புறக்கணிக்கும்போது நீர்வற்றி வரண் ந**போன** குளத்தை விட்டு நீர்ப்பறவைகள் பறந்து செல்வது போன்று அகமும் உலகத்தை விட்டுப் பறந்து செல் கின்றது. மனித இருதயங்களுக்குள் ஞான கலசங்களாகப் <mark>பரிண</mark>மிக்கும் போது சமுதாயங்களுக்கிடையில் தெய்வீக உறவு நிலவிச் சாந்தியும் சமாதானமும் வேருன்றித் தழைக்கும்.

ஒரு ஆசிரியர் தனது மாணாக்கர்களின் கல்வித் தரா நாத்தை அறிவதற்காக இடையிடையே பல சோதணை நடத்துகின்றார். மாணாக்கர் கற்ற கல்வியில் எவ்வளவு தூரம் தேர்ச்சி பெற்றிருக்கின்றார்கள் என்பதைத் திட்ட வட்டமாக ஒரு ஆசிரியருக்கு கிரகிக்க முடியாமையால் ஒரு பரீட்சை மூலம் கிரகிக்க வேண்டியிருக்கின்றது. இறைவனும்

தேனது பக்தர்களை அடிக்கடி சோதனை செய்து பார்க் கின்றார் என்பது இறை பக்தர்களின் நம்பிக்கை. இ**றை** வனோ சர்வக்ஞன். எல்லாம் அறிபவனாகிய இறைவனுக்கு சோதனையென்றொரு மத்திமம் மூலமாகவா பக்தர்களி<mark>ன</mark>் உள்ளத்தை அறிய வேண்டும்? முக்காலமும் உணர்ந்த முழு முதல் மூர்த்திக்கு தமது மனதிலி நக்கும் அதி சூக்குமமான அசைவுகளைக் கூட சோதனையொன்று மில்லாமலே நன்கு அறியமுடியும். பின்னர் நம்மையெல்லாம் சோ திப்பது எதற்காக? அது நம்மை நாம் அறிவதற்கு. ம**ற்**றொன்றுக்கு மாகவல்ல. இதை உணர்ந்தவர்களுக்குத் துன்பமும் து**யர** மும் இவ்லை. மனக் கலக்கம் அன்னவர்களைத் திண்டுவது .மில்லை. தெய்வம் நம்மை வருத்துவதன் நோக்கத்தை அதற்குக் வாழ் நின் றவர்கள் கீழ்ப்படிந்து உணர்ந்து ஞான த்தின் ஏழு படிகளாகிய சுபேச்சை. விஜாரணை. தனுமான சி. சத்துவாபத்தி. அசம்ஸத்தி. பதார் த்த**ா** துரியம் என்ற ஏழு நிலைகளையும் சாயுச்சியம் என்ற பரம பதத்தை அடைகின்றன.

துரியோதனன் கடவுளாகிய கார்வண் முழுமுதற் ணை ை குத் தரிசித்தவன். அவென் ஸ்ரீகிருஷ்ணபகவானுடை<mark>ய</mark> முப்பெரும் சக்தியை உணர்ந்திருந்தான். அது மாத்திர தினசரி ஸ்ரீ கிருஷ்ணனுடன் அரிய **உறவா**டும் சந்தர்ப்பங்களும் துரியோதனனுக்குக் கிடைத்திருந்தது• கிடைப்பதற்கரிய பெரும்பேறு அவனுக்கு கிடைத்திரு<mark>ந்தும்</mark> இறையவதாரமாகிய ஸ்ரீ ஹரிக்கு எதிர்மாறாகவே செயல் புரிந்தான். இறுதியில் பகவானுடைய பகைவ ணாகவே மாறிவிட்டான். படைத்தல், காத்தல், அழித்<mark>தல்</mark> போன்ற முப்பெரும் சக்கி வாய்ந்த இறைவனுடன் நேர்முகமாகப் பகை கொள்வதற்குரிய துணிச்சல் எவ்வா**று** உண்டாயிற்று? அவனுடைய கடும் ஆணை வத்தாலும் பேராசையாலும் அந்தத் துணிச்சல் உண்டாயிற்று. இவ்விருகொடிய குணங்களால் அவனுடைய ஆட்சியும்

அந்தஸ்தும் உயிரும் பறிக்கப்பட்டன. உலகம் எத்தகைய நற்பேறுகளெய்தினாலும் சரி, ஆணவத் திமிரும் பேராசை யும் அடங்காவிட்டால் தரியோதனன் கதை போன்று தான் முடியும். புராண இதிகாசங்களும் சரித்திர வரலாறுகளும் இதனை ஞாபகப்படுத்திக் கொண்டிருக்கின்றன,

### 2. சரணாகதி

பல ஜென்மங்களில் செய்த புண்ணியத்தின் பயனாக ஒருவருடைய மனதில் பகவத் பச்தி தோன்றுகின்றது. களஞ்சியத்தில் கிடக்கின்ற வித்து, அங்கு கிடந்தபடி முளை விட்டுக் காய்த்தப் பலன் தருவதில்லை. பண்படுத்திய நிலைத்தில் விதையை விதைத்து, நீரிறைத்து உரமும் போட்டுப் பக்குவமாய் வளர்த்தெடுத்தால்தான் அது பலன் தருகின்றது.

அதே போன்று, மனிதனுடைய மனதில் பீஜாவஸ்தை பூல் இருக்கின்ற பக்தியுணார்வை, ஞானானுஷ்டானங்களால் விருத்தி செய்த இறையாரனைப் பெறு ேண்டும்.

இந்தப் பிரதான தர்மத்தில் யாதொரு முயற்சியும் செய்யாத ஜனங்கள், கற்பூரம் கொளுத்தி, தேங்கா யுடைத்து ஒரு தோத்திரத்தையும் பாடினால், ஆகாது காரியமெல்லாம் கடவுள் ஆக்கித் தரவேண்டுமென்று எண்ணுகின்றனர். இந்த லட்சணத்தில்தான் அநேக பக்தர் களின் பக்தி விசுவாசங்கள் இருக்கின்றன.

துரியோதனாதியர் பாஞ்சாலியை வஸ்திராபகரணம் செய்தபோது ஒரு கையில் சேலையை பிடித்தபடி, மற்றுக் கை உயர்த்தி கண்ணோ! கண்ணோ!! என்று அரற்றி அழுதாள். கண்ணன் வரவேயில்லை. இறுதியில் இ**ரு** க**ர**ங்களையும் உயர்த்தி, நெஞ்சுருகி அழுத பொழுதுதான் கேண்ணன் தரிசனம் கொடுத்தார்.

பாஞ்சாலியைப் போன்று தன்னை மறந்து. கண்ணை இழந்த நிலையில் கடவுளிடம் சரணாகதி அடையும் மனப் பக்குவம் நமக்கு வருப்பொழுது மாத்திரந்தான், இறைவ இடைய அருளாகிகள் கிடைக்கும்.

கடவுள் நமக்கு எல்லாவற்றையும் தருவார் என்ற நப்பிக்கையை வீட, எல்லாம் தந்திருக்கிறார் என்ற உண்மையை உணரும்பொழுது, எல்லாம் நமக்கு முன்னே இருப்பதாகத் தெரியும்.

நாம் இப்பூமண்டலத்திற்கு வருமுன், சீவியத்திற்குத் தேவையானவற்றை எல்லாம் ஒரு குறையுமில்லாமல் நமக்கு முன்னே ஆக்கி வைத்தபின்தான் எங்களை இறைவன் இங்கு இறக்கி விடுகின்றான்.

**கர்ப்பப்** பையிலிருந்து வெளிவரும் குழந்தைக்கு ப<mark>ிலி,</mark> தாகம் தணிப்பதற்குரிய பாலமுதைத் தாயினுடைய த**ன**த்தில் சுரக்க விட்ட பின்புதானே குழந்தையும் வெளி வருகின்றது.

இவ்வளவு தூரம் பெருங் கருணை காட்டிப் பாது காப்பளிக்கின்ற இறைவனுடைய மகா தயாள குணத்தை ஒரு கணம் நினைத்தால் போதம், மனம் அவன்பால் பற்றிப் பக்திமயமாவதற்கு.

இவ்வாறு உயிரினங்களை மறவாது கருணை கூர்ந்து சம்ரக்ஷணை செய்து வருகின்றவனை மறந்து, கர்வங்கொள் கென்ற பொழுதுதான் வினையும் வந்து சூழ்கின்றது. அடுத்தவருக்கு ஒரு சிறு உபகாரம் செய்தால் அதற்குப் பிரதிபலனை மனிதர் எதிர்பார்க்கின்றனர். கிடைக்காது ்கிடத்தில் அவர்களை நன்றி கெட்டவர்களாகவும், பெரும் பகைவர்களாகவும் கருதிக் கொள்கின்றனர். அவ்வித மாயின் மனிதரைப் படைத்து, இமைப் பொழுதும் மேறவாமல் காத்து வருகின்ற இறைவனுக்கு நெஞ்சார உபசாரம் செய்யாவிட்டால் அவனுக்கு மனிதர்கள் நன்றி கெட்டவர்களாகவும், பசைவர்களாகவும்தானே இருக்க வேண்டும். ஆனால் இறைவன் நம்மவர்களைப் போன்று அப்படியெல்லாம் நினைப்பதில்லை.

அவன் தன்னை நினைப்பவருக்கும், நினையாத வருக்கும் தன்னுடைய கருணா கடாக்ஷத்தைச் சமமாகப் பொழிகின்ற பெருங்குணமுடையவன்.

மனப்பயம், மனக்கலக்கம் வரும் பொழுதும், வராத பொழுதும் அவனையே தஞ்சமென்றெண்ணி நின்றால் பொல்லாப்பு அகன்று வாழலாம்.

மனம் நொந்து போய்த் தளர்ந்த நிலையில் இறைவண் போற் கொள்ளும் சரணாகதியைத் தவிர, மனத்துயரம் தீர்ப்பதற்கு வேறென்ன வழி? வேறென்ன கதி? இதனை மைக்கள் நன்கு சிந்தித்து செயல்பட்டால், முக்தி இன்பம் பெறலாம் என்பது திண்ணம்.

## 3. ஞான மண்டலம்

முளிதன் என்ற சொல்லுக்கு அர்த்தமென்ன? எதை ஆதாரமாக வைத்து இச்சொல் வழங்கி வருகின்றது? கைக, கால், கண் என்பவற்றுடன் ஒன்பது துவாரங்களுடன் கூடிய உயிர்த் தடிப்பிருக்கும் வெறும் ஒரு மாமிச பிண்டத்தை மாத்திரம் கருத்தில் கொண்டுதானா இப்பெயர் வழங்கி வருகின்றது? அல்லது அதை விட ஆழமும்

விசாலமுமான பொருள் வேறேதுமிருக்கின்றதா? யந்திரத்தைச் சரியான முறையில் இயக்குவதற்கு அதைப் பற்றிய தக்க அறிவிருந்தாற்றான் முறையாக இயக்க முடியும். அதேபோன்று மணிதன் தன்னைப் பற்றியு ஞானமுடையவனாயிருந்தாற்றான் <mark>வாழ்க்கை</mark> என்ற யந்திரத்தை நெறி தவறாமல் இயக்க முடியும். சமயம் கல்வி முறைகள் உலகாயதப் பொருள்கள<mark>ை அறிவ</mark> **தற்**கும் அதைச் சம்பாத்தியம் பண்ணுவதற்கும் உபயோக**ு** படுமே தவிர மனிதன் தன்னையும் தன் வாழ்க்கை**யைப் பற்**றியும் அறிவதற்குச் சிறிதளவேனும் பயன் பெறக்கூடி**ய** வகையிலில்லை. ஜீவிதத்தைப் பற்றிய யதார்த்த ஞானக் குறைவு தான் தனி மனிதனிலிருந்த சமுதாயம் முழுவதிலும் தோன்றிக் கொண்டிருக்கும் சகல சங்கடங்களுக்கும் மூ**ல** காரணம். மனிதன் தெளிந்த தன்னறிவின் ஒளிபைக் கொண்டு வாழ்க்கையைப் பார்க்க வேண்டும். அதன் வெளி**ச்** சத்தில் தேட வேண்டியதைத் தேடிமெடுத்து **அனுபவிக்க** வேண்டும். மனிதன் இவ்வழியில் வாழ்ந்தால் ஜீவி தம் சம்பூரண சுகமுடையதாய் அமையும்.

மனதைக் கொண்டு வாழ்கிறவன் மனிதன். *ஆகையா*ல் , • மனம் போல மாங்கல்யம் • ° என்றதோர் பழமொழியு<mark>ம்</mark> இருக்கின்றது. மனம் மனிதனை ஆளாமல் மனத்தை ஆளுகின்ற இறமையும் சக்தியும் பெற்றால் **வண்**டரிக்காமல் பூத்து மலரும் நறமலர் போன்று <mark>வாழ்வும்</mark> ஆனந்தப் பொன்மலராய் மலர்ந்து மணம் கமழும். என்ற வஸ்துவை உன்னிப் பார்க்குக. அதில் சந்தோஷம், திருப்தி, அன்பு, ஐக்கியம் போன்ற பசுமையான சுகவுணார்வு களும், பகை. பொறாமை, சினம், கோபம். வஞ்ச**னை** முதலிய புன்னெறி உணர்வுகளும் நீர்க் குமிழி போன்று மறைவதும் தோன்றுவதுமாயிருப்பதை அவதானிக்கலா<mark>ம்.</mark> இத்தகைய நல்லதும் கெட்டதுமாகிய எண்ணரிய எண்ணம் **க**ளின் பிருதிபலிப்பால் மனதின் சமநிலை அல்லது ஏகாக் **கெகியை கலைந்து இயல்பான சாந்**தியும் <mark>சுகமும் இழக்கப்</mark>

#### 22 🔾 ஞான மண்டவம்

வடுகின்றது, மணிதனுடைய அறிவாற்றலும் திறமையும் சுகமும் மனதின் சமநிலையில்தான் தங்கியிருக்கின்றது. மணம் குழம்பினால் ஜீவிதம் குழம்பும். சாசுவதமான இன்பத்தையும் அறிவாற்றலையும் செல்லரித்து விடுகின்ற உணர்வலைகளின் தாக்கம், மனிதனை வாழ்க்கையின் யதார்த்த வசங்களிலிருந்து இருளடைந்த மாயா மார்க்கங் சுளுக்குத் திசை திரும்பிவிடுகின்றது.

சக்தி மனதைத் தாக்கும்பொழுது BITTEN வெடித்துச் சிதறிப் பறந்து திரியும் பஞ்சுத் போன்று மணமும் சிதறி விடுகின்றது. சிதறிய தொட்டடுத்து நிற்கும் விஷயாநிகளில் கலந்து அ**தனதன்** வடிவங்கொண்டு அதற்கேற்ற சுக துக்கங்களை அனுபவித்து நிற்கும். புல்லு நவி போன்ற மனம் கலந்து நின்றதோ அதன் வடிவங் கொள்வது தான் மேனதின் இயப்பு. இப்படி விஷப வாசனைகளில் சென்று மனம் வாசனா குணங்களாகிய எண்ணச் சுழிகளில் சுழன்று சமுத்திர அலைகளிலகப்பட்ட றப்பர்ப் நிலையில் அங்குமிங்குமில்லாத தத்தளித்துக் கொண்டிருக்கும். இது தான் பெரும்பாலும் மனிதருடைய <mark>மானசீக அ</mark>னுபலம். சகாராப் பாலைவலங்களில் ஒரு வே**கை** நீண்ட முள்ளுடைய முட்செடிகள் இடையிடையே முளைத்து வளருகின்றன. அங்கு வாழும் அச்செடியின் நீண்ட முட்களுக்கிடையிலிருக்கும் தின் ன முயற்சிக்கும் பொழு து இரத்தம் தாரை தாரையாக இரத்தம் வழிய வழிய ஒட்டகம் தொடங்கும். தின்ன முயற்சிக்குமே தவிர தின்னும் ஆசை**யை** மனமில்லாமல் அங்கேயே மாண்டு மடிகின்றது. இதைப் போன்றது தான் சிற்றின்பப் பற்றுடைய ஆயினும் மன்தன் பகுத்தறிவற்ற நிலையும். மிருகமல்ல. பகுத்தறியும் விவேகமுடையவன். நிலையற்ற அற்ப சுகங்களில் மயங்கிக் கைக்கெட்டியது வாய்க்கெட்டா மேலும், வாய்க்கெட்டியதை உட்செலுத்த முடியாமலும் வேதனைப்படும் பாரிசவாத நோயாளிகளைப் போன்று தானா பெரும் பேறுகளையுடைய மனிதன் வாழ்ந்து மடிய வேண்டும்?

என் ணங்களை வைத்துக் கால்பந்து விளையாடிக் கொன்புருக்கும் ஆவ் விளையாட்டரங்கினின் மனைத றெடுத்து ஆத்மாவின் பிரசாந்த மதுரமயமான *யரங்*கில் வை*த்து* வாழ்கின்ற மனிதன்தான் மனி தன். சக்தி மனிதனுக்கில்லையெனினும் மனிதனில் அது இருக்கின்றது. நீரில் கலந்திுக்கும் பாக மன தில் கலந்திருக்கும் A155 சக்டுக்குக் LOSIT பணிந்து அதன் வழி *நடத்தலுக்கு* நம்மை ्या वा ग कं की **कं** கொண்டால் சுகமாயிருக்கும். மார்க்க தரிச் கூட்ட பெருஞ் சக்தியின் அருளாசியால் மனைதை மா. பா யயக்க உணர்வு மண்டலத்திலிருந்து ஆனந்தமயமான பேருணர்வு மண்டலத்தில் நுழைய வீட்டால் அம் மண்ட லைத்தின் ஈர்ப்புச் சக்தியாஸ் ஈர்க்கப்பட்டு அது சஞ்சாரஞ் செய்து கொண்டிருக்கும். சூரியணைச் கொண்டிருக்கும் பூமியம் இடையிடையே அண்டி வருவது போன்று இறையழகொழுகும் ஞான**மய** மண்டலத்தையடைந்த மனமும் அங்கேயே சுற்றிச் சுற்றி இறுதியில் அம்மண்டல மத்தியில் ஞான பிந்துவாயொளிரும் சர்வேஸ்வரனில், நீரில் கலந்த உப்புப் போன்று இரண்**டறக்** கலந்து விடுகின்றது. இதவே யோகமென்பது, பின் மனம் ஒரு பொழுதும் இந்தக்கர்ம பூமியை நோக்கித் திரும்பி வருவதில்லை. ஜீவன் எண்ணற்ற ஜடங்கள் வழி பிரயாணம் செய்து தனது யாத்திரையை இனிது முடிக் சாயுச்சியமென்ற இந்நிலையை ஜீவன் அடையும் ஜீ வனின் பொழுது வளர்ச்சி பரிபூரணமடைகின்**றது.** உயிர்கள் இயற்கையாகவே இந்நிலையை ஒருநாள் அடைந்து தானாக வேண்டும். ஆயினும் விவேக**முடைய** 

#### 24 🔾 ஞான மண்டலம்

மனிதன் சம்சாரசாகரத்திலிருந்து விரைவில் கரையேறு வதற்கு முயற்கியென்பதொன்று அவசியமிருந்து தானாக வேண்டும். இயற்கை நியதிகளுடன் தன் முயற்கியும் சேரும் பொழுது நீரும் உரமும் போட்ட செடியின் வளர்ச்சி துரிதப்படுவது போன்று ஜீவனுடைய வளர்ச்சியும் துரித மடைகின்றது. இதற்காகத்தான் ஆத்மீக சாதனைகள் உருவாக்கப்பட்டிருக்கின்றன.

ஆத்மீக சாதனைகளென்றால் யோக ஞான மார்க்கங் களென்று மாத்திரம் கருதக்கூடாது. சமயாசார அனுஷ் முறைகளெல்லாம் வழிபாட்டு டானங்களும் ஏனைய ஆகையால் இதனை ஆதாரமாகக் கொண்டவை. தான் சரி, மற்றவையெல்லாம் பிழையென்று கூறுவதற் அவரவர்களுடைய பக்குவத்திற்கும் ஜீரண சக்திக்கும் ஏற்றவாறு எந்தவொரு மார்க்கத்தை வேண்டுமானாலும் கடைப்பிடித்தொழுகலாம். **சாதனை**கள் உயிரணுக்களைத் தொடும் வண்**ண**ம் செய்**யப்** நிச்சயம் எந்தவொரு சாதனையிலும் ஹை ஹமார். சபரி. கண்ணப்பர், கிடைக்கும். போன்றவர்கள் இதற்கு உதாரணமாயிருக்கின்றனர்.

எண்ணங்களாகிய சித்த விருத்திகளால் ஜீவன் சம்சார சித்த வேண்டியிருக்கில் றது. துக்கத்தை அனுபவிக்க நீங்கிய தடை செய்தால் கிரகண பீடை விருத்திகளைத் சந்திரணைப் போன்று மனம் ஒரு நிலைப்பட்டு ஒன்றாகப் மன தில் அசைவற்றிருக்கும் தெளிந்து பிரகாசிக்கும். பிரம்மப் பிரகாசம் தானாகவே ஒளிரும். இந்த ஒளியின் மைகிமையால் கவரப்பட்ட மனம் காலக் கிரமத்தில் அதனில பிறவிப் அது மயமாய் விடுகின்றது. இதுதான் பேறென்று சாஸ்திரங்கள் புசழும் சாயுச்சியம் அல்லது கிடைத் பதம். நமக்கு அரிய மனித ஜென்மம் <del>இருப்பது எ</del>தற்காகவென்று ஆழ்ந்து சிந்திக்க வேண்டும். <mark>பஞ்சமா ப</mark>ாதகங்களால் ஐம்பொறிகளையும் Q&B & B

**ெ**ஜன்மத்தையும் பாழாக்கி விடுவதற்காகவா? அல்லது ஜென்மத்தைக் கடைத்தேற்றுவதற்காகவா? இதனைப் பகுத்தறிய முடியாத ஜென்மம் பாபக் படிந்ததேயாகும். சிந்தித்துத் தெளிவடைந்து கடைத்தேற முயற்சிக்க வேண்டும். வானம்பாடி வானத்தில் திரியும் பறவையாயினும் பூமியில் இறங்கித்தான் தேடுகின்றது. மனிதனும் தனது மனதை இறை மண்ட சஞ்சாரம் செய்யவிட்டு இந்தக் கர்ம வாழும் வரை தன் தன் கருமங்களைச் செவ்வனே வேண்டும். முயற்சிக்கு முன்னுக்கும், முயற்சியின்மைக்குப் பி**ன்**னுக்கும் கடவுள் நிற்கின் றார் என்பதை வாயாக! பேசுவதிலும் கேட்பதிலும் வாசிப்பதிலும் <mark>மாத்</mark> திரம் நிற்காமல் சிறிதேனும் சாதனை செய்து <mark>பயனட</mark>ை வாயாக!

#### 4- ஞான சுகம்

நியதி உலகம் தவறாமல் போய்க் கொண்டிருக் அதில் பிசகேற்படுவதில்லை. பிசகு இருந்தால் அது நம்முடையதன்றி உலகத்தினுடையதல்ல. ஒவ்வொரு வரும் வைத்துப் பார்க்கும் கண்ணாடியின் நிற வித்தியாசத் திற்குத் தக்கவாறு எல்லாம் காட்சியளிப்பதன்றிச் சத்தியம் இன்ன தென்று தெளிந்தால் மன தல் வித்தியாசமாய்த் தோன்றியதெல்லாம் ஒன்றின் பீரதிபலிப்பென்ற மையை விளங்க வேண்டும். இது விளங்கினால் மனிதனின் குதர்க்க சுபாவங்கள் தீர்ந்து சந்தேக நிவிர்த்தி மனதிற்குச் சாந்தியும் கிடைக்கும். சத்தியம் நேர்முக ஞானம் வந்தால் கலக்கமெல்லாம் தீரும். இலேச இது விளங்குவதற்கேற்ற முறையில் வாழ்க்கை பைத் திருத்தி அமைப்பது தான் புருஷ தர்மம்.

 $65\pi-2$ 

மாமிசம், விபசாரம், கொலை, களவு. கொள்ளை, இலஞ்சம் போன்ற மகா பாதகங்களை அடி அறவே விலக்கி உண்மையைப் மன திலிருந்து தர்மத்தின் வழி வாழவேண்டும். அசுத்தங்களை மன தில் வைத்து இறைவகை வழிபட்டால் அது கருணை இரக்கமுங் கொள்ளாது. மனதிலிருந்து வழிபாடியற்றினால் ஆகாததும் வேண்டி நின்றால் பெரும் ஞானமும் கிடைக்கும். ஞானம் வெளிப்படும் வரையில் இருளில் தடவித் திரியும் குருடனைப் போன்றுதான் வாழ்க்கையும், வாழ்க்கை அனுபவங்களுமிருக்கும். ஆகையால் குருடனைப் போன்று தடுமாறி வாழ்ந்து 🖁 மடியாமல் இருட்டிலும் விட்டுக்கொண்டிருக்கும் சர்ப்பமணி உலகத்தில் இருளிடைந்த இந்த மயக்க ஒளியின் துணையால் சேர வேண்டியகரை யைச் சேர வேண்டும். இதற்காகத்தான் மனிதன் தோன்றியிருக்கிறான், இந்த மேலான ஞான நிலவில் இளைப்பாறியிருந்தால் பிறவிக்கிலேசங்களெல்லாம் தீரும். ஆத்மாவுக்குப் பரம திருப்தியும் சுகமும் கிடைக்கும். கூசாத இந்த நிழவிலிருந்து பார்த்தால் உலகத்தின் திருகு **தாளங்க**ளெல்லாம் விளங்க விளங்கும், 到到 வின்ன்க ஸ்திரப்படும் வரையில் ஸ்திரப்படும். இது இவைபெல்லாம் திரும். ஜென்மக் கிலேசம் இருந்தே பழகிய CaL BU பலகாலமாய்க் பலரும் தவிர கள். இருந்தும் ஏதோ ஒருவனுக்குத் மற்றவர் களுக்கு இதில் உள்ளார்வம் உண்டாவதில்லை. அதற்குத் புண்ணியக் குறைவு. தக்க கோரணும் உண்டு. அதுதான் ஆகையால் அந்த ஆரிவம் இல்லாதவர்களுக்கு ஞான வாசனை வருவதற்கு நிறையப் புண்ணிய கருமங் கடுகளவேனும் சுயநலமில் களைச் செய்து வரவேண்டும். காமல் புண்ணிய சிலராய் வாழ்ந்தால் ஒரு நாள் ஞானக் **கதவு நிச்சயம் திறக்கப்படும்,** 

மரங்கொத்திப் பறவை என்றோரு பறவை இருக் கின்றது. அதற்கு நல்ல மரத்தில் கூடுகட்டி முட்டையிட வேண்டுமென்றொரு ஆசையிருப்பதால் நல்ல மரத்தை**த்** தேடி எல்லா மரங்களையும் கொத்திப் பார்த்துக் கொண்டு தெரியும். ஒரு மரத்திலும் திருப்தி வருவதுமில்லை. இதற் கிடையில் ஆகாசத்திலே முட்டையும் போ<mark>ட்டு முட்ட</mark>ை கீழே விழுந்து உடைகின்றது. இதைப் போலவே மனித**னும்** எல்லாவற்றையும் ருசிபார்த்துத் திரிகின்றான். ஒன்றிலும் போதுமென்ற **திருப்**தியும் சுகமும் உண்டாவ தில்லை. நிரந்தரமான திருப்திக்குரிய ருசி எதில் இருக்கிறதென்று அறிவதற்கிடையில் மரணம் மனிதனைக் கௌவிக் கொள் கின்றது. இதே நிலை மாறி மாறி நிக<mark>ழ்ந்து கொண்டிருப்ப</mark> தால் ஜீவனுக்கு ஈடேற்றங் கிடைப்பதில்லை. எத்தகைய சுகங்களை அனுபவித்தாலும் அவற்றிலெல்லாம் பற்றாக்குறை அல்லது ஒரு திருப்திக் குறை இருப்பதாகத் தோன்றும். அந்தப் பற்றாக்குறைதான் ஜீவிதாசைகளைப் பரிபூரணப் படுத்தும் ஞர்னம். ஞானம் மிளிர்ந்தால் குறை யிலும் நிறையிலும் நிரந்தரமான திருப்தி, நிரந்தரமான சுகம். இந்த அனுபவத்திற்கு வரவேண்டிய மனி*தர்* ம**ரங்** கொத்திப் பறவையைப் போல் வாழ்வதென்றால் பெரும் சங்கடத்தில் முடியும். மனிதனுடைய முயற்சியிக் பங்களுக்குப் பரிபூரணத்துவம் வராது. ஆகையால் ஜென்ம சுகம் சம்பூரணமடைவ**தற்**கு நேர காலத்துட**ன்** ஞா**ன** முயற்சிக்க வேண்டும். முகத்தில் தாக்கப்படும் அலை உணர்வுகளைக் கொண்டு அனுகலப் பிரதிகலைப் களை அறிந்து வாழும் வௌவால் போன்று மனிதன் தனது மெய்யுணரிவு அலைகளுக்குள் ஐம்புல வாசனைகணைச் சுருட்டி எறிந்தால் மெய்யுணர்வு அலைகள் அவ **கை** ஞானக் கரையில் ஏற்றி விடும். இனிமேலாவது கிடைத்த ஜென்மத்தைப் பாழாக்காமல் உறுதியான வைராக்கி<mark>யத</mark>் துடன் அப்பியாசித்து ஞானமாகிய பெரும் பேற்றைப் பெறுக.

#### 5. அநாதியான சிவயோக மார்க்கம்

இன்று நடைமுறையிலிருக்கும் நானாவித மதங்களு. டைய தத்துவச் சிந்தனைகளும், ஆரியாஷ்டாங்க யோக (பௌத்த தர்மம்) நெறிகள் உட்பட சகல யோக மார்க்கங் களும் அநாதியான சிவயோக மார்க்க விளக்கொளியில் நின்று காலாகாலத்தில் கொளுத்தியெடுத்த தீபச் சுடர் களாகும். சகல மதங்களுடைய ஆத்மீக தத்துவ மார்க்கத்தற்கும், எல்லாவிதமான சந்நியாச (துறவறம்) தர்மத்திற்கும் இந்த சித்த சிவயோக மார்க்கந்தான் ஆதி மூல காரணமாயிருந்தது. கலியுகாரம்ப காலத்திற்கு முன் கெடியாக நெறிகள் உலகம் முழுவதும் பரவியிருந்ததற்குப் புராண, இதிகாச, சரித்நிரச் சான்றுகள் பல இருக்கின்றன. ஜப்புத்தீவம் (ஆசியா), புஷ்கர தீவம் (வட அமெரிக்கா). ப்ளாஸ்க தீவம் (தென் அமெரிக்கா), குச தீவம் (அவுஸ் கொளியா), க்கொஞ்ச தீவம் (ஆபிரிக்கா) முதலிய பெரிய கண்டங்களிலும். சகஸ்தானம் (பேஷியா), காந்தார தேசம். (பாடுலோனியா), நீல தேசம் (எகிப்து), பாலஸ் தீனம் முதலிய தூர தேசங்களில் இந்த யோக மார்க்கம் பிரசித்தமான ரீதியில் பரவியிருந்தது. சிவயோகத் திருக் கூட்டங்கள் ஆங்காங்கு சென்று குகைகளில் தங்கியிருந்து தவயோக மியற்றியவாறு சிவயோக வித்தியாசாலைகளை நெறிகளை ஸ் தலவாசிகளிடம் சிவயோக அமைத்து பிரசாரஞ் செய்து வாழ்ந்தனர். அக்காலத்தில் அநாகரிக மான முறையில் வாழ்ந்திருந்த ஸ்தலவாசிகளைத் தார்மீக தெறியில் வாழ நெறிப்படுந்திக் கொண்டிருந்தனர். சுத்த போசனிகளாயிருந்த சிவயோகத் விவசாயம், வைத்தியம், பாற்பண்ணைகள் முதலியவைகள் மூலமாகச் சமுதாய சேவையும் செய்து வந்தார்கள்.

ஆத்மாவின் ஜீவ சங்கற்பத்தால் தோன்றிய நான். எனது என்ற சுயநலத்தைத் துறந்து உலக சுகத்திற்கும்

ஆத்மாக்களுடைய விடு தலைக்கும் தங்களை அர்ப்பணித்து வாழ்கின்றவர்களே சந்நியாசிகளாவர். நே<mark>பாள தேசத்தில்</mark> பிறந்த சதாகிவ குருமகேஸ்வரன் என்ற மகா சிவயோகி சிவ ்யோகமார்க்கத்தின் யோககர்த்தாவாகவும், பரமாச்சாரி<mark>யரு</mark> மாயிருந்தவர். காலாந்தரத்தில்ஈசானன்என்று அறியப்பட்டு வந்தஞான நிஷ்டையுடைய இந்தயோக மார்க்க சிவா சாரியார் கலியுகாரம்பத்திற்கு முண் வாழ்ந்தவர்.பாசுபதம்• சைவம். சாக்தம். ஈசானம். ஜெஸ்வரியம், பைரைவம். சபாலிகம், வாமதேவம், பதஞ்சவம், ஸ்தவிர பௌத்தம் ் (தேர புத்தம்) போன்ற பிரசித்தியோக மார்க்கங்க**ுக்** தாய்மையாயிரு**ந்**தது சிவயோகமென்பது கெல்லாம் சந்தேகமேமில்லை. விஞ்ஞான பாதம் (Gnostics) சி**ரா** மணீகம் (சமணம்) போன்ற விதேச நாமங்களாலறியப்படும் ு தந்நியாச மார்க்கத்கிலிருந்து பகிர்ந்தெடுக்கப்பட்டவை களேயாகும்.

பாரத தேசத்திற்கு வெளியில் வாழ்ந்து வந்த யோகிகளைப் பிற்காலத்தில் மூர்க்க குணம் படைத்த ஹிப்புறு வர்க்கத்தினர் மெல்ல மெல்லக் கொன்றொடுக் கினார்கள். அதனால் தூர தேசங்களில் சிவயோக நெறிகள் மங்கி விட்டன. நாட்டில் பிரச்சாரத்திலிருந்த பாரத சிவயோக தத்துவ சாஸ்திரங்கள் கலியுகம் அரம்பித்த சிறிது காலத்திற்குப் பின் ஏற்பட்ட பிரளயத்தால் முக்**கால்** பங்கும் அழிந்துவிட்டது. பாரத யுத்தம் கி.மு, 3080 இல் துடைபெற்றது. பகவான் ஸ்ரீ கிருஷ்ணனுடைய **யோ**கம் கி. மு. 3067 இல் நிகழ்ந்தது. பகவானுடைய தேக வியோகத்திற்குப் பின்னர் தான் முன் குறிப்பிட்ட பிரளயம் அதற்குப்பின் அங்கும் நிகழ்ந்தது. இங்குமாகச் கெடந்த சிவயோக நெறிச் சாஸ்திரங்களை நகுவீசமுனி சில மகாயோகிகள் நர்மதாநடுக் கரையோ**ர**ு போன்ற களிலும், வீந்திய மலைப்பிரதேசங்களிலும் பிரசார வ செய்து புனர்ஸ்தாபனம் செய்தார்கள்.

#### 30 () ஞான மண்டலம்

🧼 🔋 புத்தாவதாரத்திற்குப் பீன் முற்றிலும் சைவமாயிருந்து <mark>சிவயோக நெ</mark>றிகள் சில மா**ற்ற**ங்களுடேன் புனரமைப்புச் *செய்யப்பட்*டு ஆரியாஷ்டாங்க யோகமென்ற (பௌத்த தர்ம யோகம்) ஒரு தனி பௌத்த யோக மார்க்கம் உருவாக்கப்பட்டது. சிவயோக மார்க்க நெறிகள் பரவி <mark>யிருந்த தேசங்களிலெல்லாம் ஆரியாஷ்டாங்க யோகிக**ளா**</mark> பிருந்த புத்த பிக்குகள் சென்று அதிதீவிரமாகப் பிரசாரம் செய்தமையால் சிவயோக மார்க்க நெறிகள் பலவீன மடையத் தொடங்கின. எனினும் இன்று உலகம் முழுவதும் <mark>பல ர</mark>ூபத்தில் செயல்பட்டுக் கொண்டிருக்கு**ம் யோக** மார்க்கங்களெல்லாம் ஆதிச் சிவயோக மார்க்க அக்கினிசு கவாலையினின்றெழுந்த 📉 பொறிகளாகும். இந்துக்களு ைடய தத்துவ தரிசனத்தாலறியப்பட்ட சிவயோக மார்க்க மும் அதிலிருந்து உடலெடுத்த ஆரியாஷ்டாங்க யோகமும் **சன**ாதன தர்மம் **என்ற ஒ**ரு தாயின் வயிற்றிற் பிறந்தை குழந்தைகள்.

யோகம் என்றால் என்னே? அது மனித சமுதாயத்திற்கு எவ்வகையில் பயன்படுகின்றது? நமது மனம் இறைவளி டைத்தில் இரண்டறக் கலந்திருந்தால் அது யோகம் எனப் படும். பிரவித் தன்பங்சளுக்குக் காரணமாயிருக்கின்ற சித்த விருத்திகளைத் தடை செய்வதால் ஜீவனுடைய தனித்துவம் நீங்கி ஜீவன் சிவத்தோடு ஐக்கியப்படுகின்றது. சிவ உபாசனையால் இந்த ஐக்கிய நிலை அடைவது சிவயோகம் எனப்படும்.

சித்த விருத்திகளைத் தடைசெய்வதால் மனம் யோக நீலை அடைகின்றது. மனம் இடையறாது உருவாக்கிக் கொண்டிருக்கும் எண்ணரிய எண்ண அலைகளை சித்த சிருத்திகள் என்று குறிப்பிடுவர். பிறவித் துண்பங்களுக்குக் காரணமாயிருக்கின்ற சித்த விருத்திகள் ஒழிந்த மனதில், தெளிந்த நீரில் பிரகாசிக்கும் சந்திர பிம்பம் போன்று இறை செயாளி நன்றாக ஒளிருகின்றது. இத்தகைய பெரும் பேறு பெற்ற மனம் வசந்த காலசுகத்தை நுகரும் பூங்குயில் போன்று புலநுகர்ச்சிளை நீக்கிச் சதா இறையின்பத்தில் லயித்திருக்கும் காலகதியில் சதாசிவமாகிய இறைவனில் இரண்டறக் கலந்து அதுவாகவே மாறிவிடும். இதுதான் ஜீவாத்மாக்களுடைய பரமலட்சியமாயிருக்கின்ற சிவயோக பதம் அல்லது ஜீவாத்ம பரமாத்ம ஐக்கியம்.

பிறவித் துன்பங்களைத் தீர்த்து சாசுவதமான சுசத்தைத் தரும் இந்த யோக உணர்வு இயற்கையாகவே ஒவ்வொரு ஜீவனிலும் மறைமுகமாக மறைந்திருக்கின்றது. ஒருவர் உலகியலின்பங்களையும் வேண்டும் வண்ணம் அனுபவித்த பின்னும் இன்னும் ஏதோ ஒன்றை அனுபவிக்க வேண்டியிருப் பதாகவுள்ள ஆவல் அவரிடம் ஒன்றிருப்பதாக உணருகின் றார். எனினும் அது இன்ன தென்பதை மனக் குழப்பத்தால் அறிந்து கொள்வதில்லை. ஒவ்வொரு மனிதர்களுடைய இருதயக் கருவறையிலும் மறைந்திருந்து தூண்டிக் கொண்டி ருக்கும் இந்த வாஞ்சைதான் இறை இன்பத்திற்குரிய அந்தர்முக தாகம்.

தெல்லையும் பதரையும் வேறு பிரித்தறிய முடியாத விவசாயிகள் போன்று மனிதர்கள் மாயா வசத்தால் பலதையும் எடுப்பதற்கும் பிடிப்பதற்குமாய் ஓடியோடி மூயற்சித்துக்கொண்டிருக்கின்றார்கள். அயராமல் முயற்சி கள் பலசெய்தும் கைக்கெட்டியது வாய்க்கெட்டவில்லை. வாய்க்கெட்டியதுவயிற்றுக்கெட்டவில்லை யென்ற நிலையில் காலம் கழிந்து கொண்டிருக்கின்றது. நீரென்று கருதி காலம் நீருக்குப் பின்னால் திரிந்து மடியும் மான் கூட்டங் களைப் போன்று மேலும் மேலும் துயரங்களைத் தரும் அற்ப சுகத்திற்குப் பிண்னால் சென்று விரக்தியுடனும். அறிருப்தியுடனும் ஜீவன் பிரிகின்றது.

எண்ணரிய பரிணாம வளர்ச்சிக்குப் பின் மிக அ<sub>பி</sub>ர்வ மாகக் கிடைத்த புனிதமான மனித ஜென்மம் இவ்வா**று** 

<mark>விணாகிக்கொண்டிருக்கின்றது. ஆகையால் சாசுவ**தமான**</mark> <del>ககத்தைத் த</del>ரும் ஜீவித *ந*ர்மங்களை அனுசரித்து வா**ழ்**ந்து. <mark>ஜீவித இலட்சியத்தை அநுபூதி மயமாக்குவதற்கு முயற்சிக்க</mark> வேண்டும். முக்காரணங்களைச் (மனம். வாக்கு, காயம்) சுத்திகரித்துப் பலப்படுத்தக் கூடியதும் அனைவராலும் அப்பியாசிக்கக் கூடியதுமாகிய சில பரிசீலனங்கள் (இயமம். நியமம், ஆசனம்) போன்றவை யோக மார்க்கங்களில் இருக்கின்றன. இவைகளையாவது சித்த சுத்தியுடன் நித்தியமும் பழகி வந்தால் சிறந்த மனச் சுகத்துடனாவது வாழலாம். இத்தகைய ஆத்மீகப் பரிசீலனங்களுக்கு நமது சிந்தனையைச் செலுத்தத் தவறினால் எதிர்கா**ல** சமு**தாயம்** விலங்குணர்வுகளை விட மோசமடையும்.

### 6. இல்லறம்

ஆ<sup>கா</sup>ய விமானம் பூமியில் சிறிது நேரம் ஓடிய பி**ன்பு** தான் மேலெழுந்து பறக்கின்றது. விமானம் மேலெழுந்து பறக்கின்ற சக்தியும் வேகமும் ஓடுகின்ற ஓட்டத்தில் இருந்து தான் பெறுகின்றது.

அதே போன்று இப்பூவுலக வாழ்க்கையைக் கிரமமாய் வாழ்ந்து முடிப்பவர்களுக்குத்தான் மேலான ஞானவாழ்க் கைக்குரிய சத்தியும் மனபரிபாகமும் கிடைக்கின்றன.

இல்லற தர்மத்தின் ஒவ்வொரு படியையும் ஒழுங்காக ஏறிச் செல்கின்றவர்களே இறுதியில் ஞானத்திற்கு அருகதை யுடையவர்களாயிருப்பார்கள்.

சகல சராசரங்களும் திவ்விய ஞானத்தை நோக்கிப் பருணமித்துக் கொண்டிருக்கின்றன. பரிணாம வளர்ச்சியின் மேல்நிலைக்கு வந்திருக்கின்ற மனிதன் தனது சம்பூரண வளாச்சியைத் துரிதப்படுத்து வதற்காகச் சில விஷேச தர்மங்களைக் கடைப்பிடித்து வாழ வேண்டும்.

## இல்லற தர்மம்:

அவைகளை அனுசரித்து வாழ்நி**ன்றவர்களே உத்<mark>தம</mark> மான** மனிதர்கள். உத்தமமான மனிதன்தான் ஞானவா வாகப் பரிணமிக்க முடியும்.

மனிதனை மேல்நிலைக்கு உய**ித்**து கின்ற தர்ம<mark>ங்களில்</mark> இல்லற தர்மமே முதல் தர்மம்.

இந்த ஆரம்ப தர்மத்தைச் செவ்வனே நிறைவே**ற்றி** மூடிக்காதவர்கள் எவ்வுலகத்திலிருந்தாலும் சரி, அவர்க<mark>ள்</mark> கர்ம தோசத்தினால் சதா துண்பப்பட்டுக் கொண்டேயிரு<mark>ப்</mark> பார்கள். அவர்களுக்குக் கெதி மோட்சமென்பதில்லை,

முதல் தர்மமாகிய இல்லற தர்மத்தின் மகிமையையும் பெருமையையும் எடுத்துக் காட்டுவதற்காகவே நமது தெய்வங்களும் அவதார புருஷர்களாகிய இராமரும். கிருஷ்ணரும் மற்றையோரும் இல்லறவாகிகளாகவே திகழ்ந்தனர்.

பிரசித்தமான கர்மயோக மார்க்கம் இவ்வற தர்<mark>மத்</mark> திற்கு ஒரு அழுக்கற்ற கண்ணாடிபோல் பிரகாசிக்கின்<mark>றது.</mark>

கர்மயோக மார்க்கத்தை அறிந்து அதன் வழிவாழு கின்ற இல்லற தர்மிகள். இந்த விசாலமான சம்சார சாகரத்தை வெகு சாதுரியமாய்க் கடந்து நற்கதியடை வார்கள்.

ஒவ்வொருவருக்கும் தமது சொந்தக் கடமையிலிருந்து தேசக்கடமை வரையிலும் பலவாறான கடமைகள் இருக் கின்றன.

## 34 ் ஞான மண்டலம்

தன் தன் கடமைகளைச் செயற்படுத்தும்போது வரும் இடையூறுகளைத்தான் வாழ்க்கைப் பிரச்சினைகள் என்று சொல்கி}றாம்.

இப்பொழுது மனிதர்கள் பெரும் மூளைசாலிகளாகவே வளர்ந்து வருகின்ற போதிலும், வாழ்க்கைப் பிரச்சிணை களும் எல்லை மீறி வளர்ந்து வருகின்றன. கெட்டிக் காரர்கள் கூட வாழ்க்கைப் பிரச்சிணைகளுக்கு முன் தடுமாறி நிற்பதைக் காணும் பொழுது, இவர்களுடைய அறிவாற்றல்களெல்லாம் வாழ்க்கை மரீமங்களை அறிவ தற்குப் பயணைற்றவை எனத் தோன்றுகிறது.

### காட்டுப் பன்றி:

ஒரு காட்டுப் பன்றி தனது குட்டிகளுக்குப் பாலூட்டும் பொழுதெல்லாம். தனதே வீரபராக்கிரமங்களைக் குட்டி களுக்குப் புனைந்து கூறுவது வழக்கம்.

ஒரு நாள் இப்படிச் சொல்லிக் கொண்டிருக்கையில் ஒரு வெடிச் சத்தம் கேட்டது. சத்தம் கேட்டவுடனே, தாய்ப் பன்றி குட்டிகளையும் விட்டு ஓடிப் போய் விட்டது.

பின்பு பன்றிக் குட்டிகள் தாய்ப் பன்றியைத் தேடிப் பிடித்துத் தங்களை விட்டோடியதன் காரணத்தை விசாரித்தன.

தாய்ப் பன்றி ''என் அருமை மக்களே! வெடிச் சத்தத் திற்கு முன் எனது துணிச்சலெல்லாம் பறந்து விடுகின்றது'" என்று கூறியது.

இதே போன்று தான் வாழ்க்கைப் பிரச்சினைகளுடன் நேர்முகப் பலப் பரீட்சை நடத்தம் பொழுதுள்ள மனிது? களுடைய நிலையும். விஞ்ஞானம், அரசியல் போன்றை உலகாயத அறிஷ களேல்லாம் இப்போராட்டத்திற்கு மூன் முழந்தாளிடு கென்றன. அவ்விடத்தில் மகா மேதைகளும் தளர்ந்து விடு இன்றேனர்.

வாழ்க்கைத் தர்மங்களைச் சரிவரக் கற்றுக் கொள்<mark>ளாத</mark> காரணத்தால் இன்று தனி பனிதனிலிருந்து உலகம் முழு வதிலும் குழப்பங்களும், தற்கொலைகளும், வெட்டுக் தேத்துகளும் நடைபெறுகின்றன.

பனிதன் செயலாற்றம் திறமைசாலியாய் மட்டுமி<mark>ருத்</mark> தால் போதாது. அதிலிருந்தெழும் பிரச்சினைக**ளை∌** சாதரியமாய்த் தீரீத்துக் கருயமாற்றும் நுண்ணறிவு<mark>ம்</mark> ஆற்றலும் பெற வேண்டும்.

இதனைப் பெறாவிட்டால் மேலும் அனர்த்<mark>தமும்</mark> வெறுப்பும், விரக்தியும்தான் வாழ்க்கையில் கண்டே ப**லை ச** பிருக்கும்.

### கர்ம ரகசியம்:

கரும மாற்றும் நியதி நியமங்களையறியாமல் <mark>வந்த</mark> ணிரக்தியும் வெறுப்பும் அயோத்தியில் வைத்து இராமு ஹுக்கும், குருஷேத்திரத்தில் வைத்து அர்ச்சுனனுக்கும் உண்டாயின.

தக்க தருணத்தில் இராமனுக்குத் தனது குலகுருவாகி<mark>யு</mark> வசிஷ்டெரிடத்திலிருந்தும், அருச்சுனனுக்குக் கிருஷ்ணரிடத் திலிருந்தும் கர்மரகசியங்கள் உபதேசமாகக் கிடைத்தன.

வாழ்க்கையில் விரக்தியடைந்த அவர்கள் மீண்டும் கர்மத் திறமையுடையவர் களாயினார்கள்.

அதே கர்ம ரகசியங்களை மானிடர் தமது வாழ்க்கை பூலும் பகிர்ந்தெடுக்க வேண்டும். அப்பொழுதுதான் <mark>தன் தன் க</mark>டமைகளில் துறுக்கிடும் பிரச்சினைக**ளைத்** தீர்ப்பதென்பதற்குரிய நுண்ணறிவும் கர்மத் தி**றமையும்** கிடைக்கும்.

குடும்பச் சண்டையிலிருந்து தேசியக் கலவரங்கள் வரை தோன்றுகின்ற சகல பிரச்சினைகளுக்குரிய காரண காரியங்களும் இராமாயண காவியத்தில் அதி நுட்பமாக எடுத்துக்காட்டப்பட்டிருக்கின்றன.

மனிதருடைய மனம் செயற்பட்டுக் கொண்டிருக்கும் காலம் வரையில் இராமாயணை சம்பவங்கள் நிகழ்ந்து கொண்டேயிருக்கும்.

இராமர் மனித வாழ்க்கைக்கு ஒரு உதாரண புருஷர். இந்த மகா புருஷன் கையாண்ட வாழ்க்கை நெறிகளை ஏனைய மனிதர்களும் வாழ்கையில் கையாளுவார்களே யாகில் இம் மண்ணுலகில் தாமரை இலையில் நீர் போல் வாழ்ந்து சாஸ்வதமான சத்தியத்தை இங்கேயே அனுபூதி ூமயமாக்கலாம்.

# 7. மனம் கெட்டால் மாநீலம் கெடிம்

பிரமாண்டமான இப்பிரபஞ்ச நியமங்களைப் பற்றிய ஒரு சாமானிய அறிவு உணர்வுக்காவது இம் மண்ணுலக மேனிதன் ஒரு கணமேனும் தலைவணங்கி நிற்பானோயானால் இவ் வையகம் பெருஞ்சுகமடைய வழியுண்டு.

மனிதன் இப்பூவுலகில் வாழ்ந்தும் அதன் உண்மை களை உள்ளபடி அறியாமல் ஒன்றை இன்னென்றாகவே கேருதி வாழ்வதில் ஏமாற்றங்கள் பல சம்பவிக்கின்றன. உண்மையைக்கிரகிக்க முடியாத மனம், மாறி மாறி வரும் எமாற்றங்களால் தன்னம்பிக்கை இழந்து வாழுந் திறமையுமற்று இறுதியில் மன வெறுப்பால தரந்தாழ்ந்த குணமுடையதாகவும் மாறி விடுகின்றது.

### மனித சுபாவம்:

மனிதருடைய அந்தரங்க உணர்வு தனது சக ஜீவி களிடம் அன்பும் சமரச பாவளையும் உடையதாயிருந்த போதிலும், சொந்த விருப்பு வெறுப்புகளுக்குப் பங்கம் விளையும் பொழுது மனித சுபாவம் கொடிய விலங்குகளை விட மூர்க்க குணமுடையாதாகின்றது.

நேற்று வரையிலும் இனிமையாகவும் நண்மையாகவும் போற்றிப் புகழ்ந்து வந்தவைகள் எல்லாம் கசப்பும் பகைமையும் உடையவைகளாகவே மாறிவிடுகின்றன. பகைமை கொண்ட மனமும் பாகனில்லாத யானையும் ஒன்றே. இங்ஙனம் கயநலத்தால் வெறுப்பும் பகைமையும் கொண்டு சீறும் மனம் நல்ல குணங்களெல்லாமிழந்து மத யானை போன்று தனக்கும் சமுதாயத்திற்கும் பெருங் கேடுகளை விளைவிக்கின்றது.

இ படியான கரவுக்கு ணத்திலிருந்தெழுந்த விளைவுகள் தனி மனிதனிலிருந்து உலக ரீதியில் தோன்றிக் கொண்டி ருக்கும் சகல தொல்லைகளுக்கும் மூல காரணம்.

## மிக அரிது :

காலம் போகப் போகச் சிறிதேனும் உள்ளக் களிப்புடன் அமைதி நிறைந்த ஆத்மார்த்தமான ஒருவரைக் காண்பதே அரிதாகிவிட்டது.

மனிதன் தன் தன் உணர்வுகளை, செயல்பாடுகளை உன்னிக் கவனிப்பதில்லை. மனம் தோற்றுவிக்கும் விருப்பு வெறுப்புகளின் பலாபலன்களை அலசி ஆராய்வதுமில்லை⊷ கெடுபிடிக்குரிய யதார்த்த காரணங்கள் வேறெங் கேயோ இருக்கையில், விருப்பு வெறுப்புகளை மாத்திரம் முன்வைத்துப் பிரச்சினைகளைத் தீர்க்கப் பார்த் தால் மேலும் புதிய பிரக்சினைகளைத் தோற்றுவிக்கும்.

மனிதன் மணச் சாட்கியைநேர் கோட்டில் வைத்துக் காரிய காரணங்களைப் பார்த்தறியப் பழக வேண்டும். .மனித மனம் :

பால் அதிக சத்து நிறைந்**த உண**வாயினும் கெட்டா**ல்** நச்சுத் தன்மையடைகின்றது.

மனத்தால் வாழுகி<mark>ன்றவன்</mark> மனிதன். மனிதருடை**ய** <mark>மனம் கெட்</mark>டுவிட்டால் இவ்வையகம் முழுவதும் கெடும்,

அடிமனம் விஷக்கலப்பில்லாத அமிர்த துல்லியமானது. பேராசையும் அகங்காரமும் மனமென்ற பொதிக்குள் விஷத்தை ஊற்றிவிடுகின்றது.

அக்கினியின் ஒளியால் கவரப்பட்டு அதிலேயே மாண்டு மடிகின்ற விட்டில் பூச்சி போன்று உலக வாசணையால் தேடிப்பேறிய அகங்காரமும் பேராசையும் அதற்குரியவரைச் சுட்டெரிக்கின்றன.

#### உலகின் நிலை:

கேடுகள் பூமியில் இருந்தும் வானத்தில் இருந்தும் உருக் கொள்வதில்லை. அடைவைகள் மனித மனத்தில் இருந்து சிருஷ் டிக்கப்படுகின்றன.

பேராசையும் சுயநலமும் கேடுக்ணை வளர்த்தெடு**க்** இன்றன.

இவ்விரு நீச குணங்களுடையை பராமாிப்பில் வளார்**த்து** அருகின்ற உலகம் சர்வ நாசத்திற்கு ஊர்ந்து செல்லக்கழும்.

### ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா 🔾 39

ம்லேச்ச குணங்கள் கண்களைத் திசைமாறிப் பாரிப்ப தற்குப் பழக்கி வைத்திருக்கின்றபடியால் அது நேராண மார்க்கத்தைப் பாரிப்பதற்கு ரிய ஒளியை இழ**ந்து** வருகின்றது.

ஜனங்களுடைய நல்ல சுபாவந்தான் உலக சேமத்தின் ஆதார பீஜம். இதை ஒவ்வொருவரும் திடமாகவே கருத் தில் ஊன்ற வேண்டும்.

மனிதர் களங்கமற்ற நற்குணா சீலராய் வாழ்ந்<mark>தால்</mark> கலைகமும் கலக்கமும் இருக்க மாட்டா. எதார்த்தம் இ<mark>வ்</mark> வாறிருக்கையில் வெவ்வேறு மார்க்கங்களில் யோக சேமங் கேளைத் தேடேப் பார்ப்பது அர்த்தமற்றதாகி விடுகின்றது.

ஆத்மீக சிட்ஷணங்கள் சமய ஆசார அனுஷ்டானங்கள் எல்லாம் மனக் கசடுகளை உருக்கி மனிதர்களை நல்ல சுபாவ சுத்தியுடையவர்களாக்குவதற்கு உரிய உபாயங்க யாகும்.

மனிதர் சர்வ சச்நிகளையும் உபயோகித்து நற்கு<mark>ணைம்</mark> களை விருத்தி செய்ய வேண்டும்.

## உபத்திரவங்கள் :

தார்க்குணாம் உடையவர்கள் வாழுகின்ற இடங்<mark>களில்</mark> பொரும் உபத்திரவங்கள் நிகழ்கின்றன. இது தான் இன்றைய உலகநிலை.

மென் மேலும் வனக்காடுகள் வளிந்துகொண்டே போனால் மனிதனுக்கும் விஷக்கிருமிகளுக்கும் அதிக வித்தி யாசமில்லாதுவிடும்.

தமது உணர்வு மாற்றத்திற்காகக் காலம் காத்து நிற்ப இல்லை. இனியாவது மனிதர்கள், சமுதாயம் போய்க்

### 40 ் ஞான மண்டலம்

கொண்டிருக்கும் பாதையைப் பற்றிச் சரியான அறிவுடைய வர்களாகாவிட்டால் எதிர்காலம் அமங்கலகரமான பல சம்பவங்களால் பாதிக்கப்படும்,

மனிதருடைய தூர்க்குணங்களே சாசுவதமான சுகத்திற் கும் சுதந்திரமான வளர்ச்சிக்கும் இடையூறாயிருக்கின்றன.

உலக சமுதாயத்தின் இரு பெருங் கண்களாகிய அரச தேர்மமும் ஆத்மீக தர்மமும் அந்தரங்க சுத்தியுடன் சரியான இலட்சியததில் செயல்பட்டால் உயர்ந்த சீலமுடையே ஒரு மனித சமுதாயத்தை உருவாக்குவது சுலபமானதாகும்.

மணிதர் தூர்க்குணங்களிலிருந்து முக்தராகுவது தாண் உலக சமாதானத்திற்கும் மாயக் கலப்பில்லாத சாந்த மதுரு மான வரழ்க்கைக்கும் ஏக மார்க்கம்.

## 8. சுயாதீன மனம்

காட்டில் சூரப்பற்றை என்று கூறப்படும் ஒரு இன முட் செடி இருக்கின்றது.

இது வளைந்த கூரிய சிறு முட்களையுடையதாய் அடர்த்தியாக வளர்ந்திருக்கும் ஒருவகை முட்புதர்.

இந்த முட்செடிகள் காய்த்துப் பழுக்கும் சிறு பழங்கள் வெளவாலுக்கு மிக உருசியான உணவு.

#### வௌவரல்

இதைத் தின்பதற்காகப் பறந்து வந்து இச்செடியில் தொங்கும் வௌவாலின் தோற் செட்டைகள் இம்மரத்தில் கொழுவிக் கொள்ளும். கொழுவிக் கொள்ளும் பகுதியை விடுவிக்க முயற் திக்கும் பொழுது, ஏனைய பகுதிகளும் முள்ளில் கொழுவிக் கொள்கின்றன. இதனால் வெளவால் தன்னை விடுவிக்க முடியாமல் அதிலே கிடந்து மாண்டு மடிகின்றது.

இதே போன்று மனிதரும் விஷய சுகங்கிளன்ற சிறு பழங்களை உண்பதற்காக ஜென்ம வாசனைக**ௌன்ற** முட் புதரிற் சிக்கி, மீள முடியாமல் அந்தரப் படுகின்றனர்.

விவேகத்தை உபயோகித்துச் சிரத்தையோடும் பொறுமையோடும் இதிலிருந்து மீள முயற்சிக்காதவர் களுடைய ஜீவன் மீண்டும் இதனையே பற்றிக்கொண்டு வீணாக மாய்கின்றது.

#### மழை

மழை உயிரினங்களை உயிர்ப்பிக்கின்றது. இருள் மயமான முகில்கள் இல்லாமல் மழையாகிய அமிர்தம் வர்ஷிப்பதில்லை.

அதே போன்று சுக துக்கங்களாகிய கருக்கூட்டல் இல்லாமல் ஈஸ்வர அனுபூதி என்ற தேவாமிர்தம் மணிதரில் பொழிவதில்லை.

ஆகாய விமானங்கள் ஏறி இறங்கும் விமானத்**தளம்** போன்று ஜீவாத்மாக்கள் ஏறி இறங்கிக் கொண்டிருக்கு**ம்** ஒரு பெருந்தளந்தான் இந்தக் கர்ம பூமி.

ஜீவிகளுடைய பிரயாண இலட்சியத்தை அடைவதற்கு இதைத் தவிர பிறிதோரிடமில்லை. எனவே முட்புதர் நிறைந்ததாயினும் மண்டலங்களிற் சிறந்த மண்டலமாகிய இந்தக் கர்ம பூமியில் மனிதராய்ப் பிறந்தவர்கள் எல்லாம் பெரும் புண்ணியசாலிகள்.

நாம் காலூன்றி நிற்கும் இத்தளத்தை வெறுக்காமலும். அதே சமயம் இதிலிருக்கும் முட் புதரிற் கொழுவிக் கொண் வாமலும் ஜீவிதத்தைச் சம்பூர்ணமாக்க வேண்டும்.

ஞா-3

#### பாஷாணம்

நமக்கு பந்த மோட்சங்களைத் தருவது மனம்தான் என்பது அனைவரும் அறிந்த விஷயம். மனம் பாஷாணம் போன்று மிகக் கெட்டதும், நல்லதுமாயிருக்கின்றது.

பாஷாணத்தைச் சுத்திகரித்து ஓளஷத வீரியமாக் கினால் அதைக் கொண்டு தீராத வியாதிகளையெல்லாம் தீர்க்கலாம்.

அதே போன்று அழுக்காறு நீங்கிய மனம் பிறவித் துன்பங்கள் என்னும் மகா ரோகத்தைத் தீர்க்கும் பெரும் சித்த ஒள்ஷதமாகப் பரிணமிக்கின்றது.

பனிதரால் இலகுவில் கிரகிக்க முடியாத மணதின் இரகசிய நுண்ணியக்கக் கேந்திர ஸ்தானங்களைத் தடவிப் பார்த்துப் பிடிக்க வேண்டிய இடத்தில் பிடித்தால், ''நாககெந்தி'' மூலிகை நுகர்ந்த நாகம் போன்று மனம் அடங்கி நிற்கும்.

அடங்கிய மனம் நில்லென்றால் நிற்கும். போ என்றால் போகும். இவ்வாறு அடங்கிச் சுயாதீனப்பட்ட மனதை விட ஒருவர் வேறென்ன பேறு பெற வேண்டியிருக் கின்றது?

இதற்குரிய மானசீகப் பயிற்கிகளை ஆத்மீக தர்மங்கள் நமக்குத் தருகின்றன.

ஒருவர் தன் மனம் சுயாதீனமடைந்த பின்னர் வாழு கின்ற வாழ்க்கைதான் எதார்த்தமான வாழ்க்கை.

உலகியல் இன்பங்களுக்காக பல வழியிலும் பகிரதப் பிரயத்தனம் செய்து கொண்டிருப்பவர்கள் நாள்தோறும் தெறிது நேரமாவது மனப்பூர்வமாக ஜெபம், தியானம், பிரார்த்தனை, நாமசங்கீர்த்தனங்களாகிய ஆத்மீகப் பரிசீலனங்களைச் சிரத்தையோடு செய்து வருவார்களாகில் லௌகீகமும் ஆத்மீகமுமான வாழ்க்கையில், இன்றிருப்பதை விடக கூடுதலான திருப்தியும் சுகமும் முன்னேற்றமும் அடைவார்கள்.

சிறிது சிறிதாகச் செய்யும் ஆத்மீகப் பயிற்சியால் காலக் கிரமத்தில் தன்னைத்தான் அறியும் ஞானம் என்ற பேரறி வைப் பெறலாம். இந்தப் பேரறிவுதானே பிறவிப் பயன் தரும் பேறு!

## 9. சனாதன தர்மம்

இறைவனுக்குச் சனாதனன் என்றொரு விசேட நாமம் இருக்கின்றது. சனாதனன் என்றால் என்றும் இருப் பவன் என்று பொருள்.

தர்மம் சனாதனனாகிய இறைவனிடத்திலிருந்து தோன்றியதாகையால், அதற்குச் சனாதன தர்மம் அல்லது எப்பொழுதம் இருக்கின்ற தர்மம் என்பது அர்த்தம்.

தர்மம் என்பது ஒரு மத விஸ்வாச சம்பிரதாயமன்று. தர்மம் வாழ்க்கையின் பீஜ சக்தி.

இதன் கர்ப்பாசயத்தில் கருக் கொண்டு வளரும் மனிதர்கள் ஜீவித தர்மங்களை நல்லவண்ணம் அனுபவித்து ஜீவித இலட்சியத்தை அடைகின்றனர்.

### இணைக்கும் கருவி:

மின்சார சக்தியையும், மின் விளைக்கையும் இணைக் கின்ற மின்கம்பி போன்று, இறைவனுடைய தெய்வீக சக்தியை மனித இருதயத்துடன் இணைக்கும் இணைப்புக் சருமிதோன் சணாதன தர்மம்.

#### 44 ( ஞான மண்டலம்

உலகம் என்னென்ன அபிவிருத்திகளைப் பெற்றிருந்த போதிலும் தார்மீக நெறிகளையிழந்த மனித வர்க்கம் மின்சார இணைப்பற்ற மின் விளக்கை போன்றதே.

பஞ்சமா பாதகங்களைத் தீண்டாத ஜீவிதம், இருதய சுத்தியோடு கூடிய ஈஸ்வர பக்தி, சமபாவனை, பரோப காரம், இணங்கி வாழும் குணம், தன்னலம் குறைந்த சுபாவம் இவைகள் தர்மத்தின் அவயவங்கள்.

மனித சக்திக்கும் அறிவுக்கும் மீறிய உலகப் பிரச் சினைகள், இன மத துவேஷங்கள், அதிகரித்து வரும் சமுதாய விரோதச் செயல்கள், அனுகூலமில்லாத கால நிலைகள் போன்ற விபரீத சம்பவங்களெல்லாம் தர்மத்தின் அவயவ சக்திகள் தளர்ந்து வருவதன் அறிதறிகள்.

ஜனங்களுக்கிடையில் பக்தி விஸ்வாசம் மேம்பட்டு வருவதாகத் தோன்றினாலும்கூட, தற்பொழுது தர்மத்தின் உண்மையான நிலை, ''தர்மங்கரோத பறவை''களின் கதைபோன்றிருக்கிறது.

### விகோத பறவை

ஒரு தேசத்தில் தர்மம் குன்றி அதர்மம் பெருகிக் கொண்டிருந்த சமயத்தில் தர்மப் பிரசாரத்திற்காகப் • தர்மங்கரோத பறவைகள் ' என்ற பேரில் ஒரு பறவைக் கூட்டம் அங்கு வந்து சேர்ந்தது.

அப்பறவைகள் மக்கள் போற்றும் வண்ணம் தர்ம<mark>ப்</mark> பிரசாரம் செய்து வந்தன.

அந்த நாடு பசு சம்ரட்சனையில் பேர் பெற்ற நாடு. காலப் போக்கில் அங்கு வளரிக்கப்படும் பசுக்களுடைய கண்கள் இராக் காலங்களில் களவு போய்க் கொண்டி ருந்தன. ஊர் மக்கள் இதனைக்கண்டு பிடிக்க முடியாமையால் மன்னனிடம் முறையிட்டனர்.

இதன் காரணத்தைக் கண்டைறிவதற்கு மன்னன் தனது அதிகாரிகளைப் பணித்தார். சில நாட்களின் பின்னர் அதிகாரிகள் மன்னனிடம் வந்து காரணத்தை அறிவித் தனர். ''தர்மம் கரோது பக்ஷீணாம் இராத்தி ரௌகோ நேத்திரௌ பக்ஷ்ணம்'' என்பதுதான் காரணம் என்றனர்.

்பகல் முழுவதும் தர்மப் பிரசாரம் செய்தவரும் பறவைகளே இராக் காலத்தில் பசுக்களின் கண்களைக் களவெடுத்து வருகின்றன. அவைகளுக்குப் பசுக் கண்களே உணவு. கேமிறான்றும் உண்பதில்லை'' என்று சொல்லி முடித்தார்கள்.

இந்தப் பறவைகளின் கதை போன்றதுதான் இன்றைய உலகப் போக்கு.

இன்னும் இதே நிலையில் போய்க் கொண்டிருந்தா<mark>ல்</mark> பாரத யுத்தத்திற்குப் பின் கௌரவர் குலத்திற்கு நேர்ந்தது தான் நமது எதிர்கால சமுதாயத்திற்கு நேரலாம்.

ஆகையால் மனிதர்களைப் பேயராய்ப் பித்தராய் அலைய விடாமல் தடுத்தாட் கொண்டுவரும் சனாதன தர்மம் சிறப்புற வளருவதற்கு ஒவ்வொருவரும் தன் தண் சருமத்தைச் சுத்திகரிக்க வேண்டும்.

### தார்மீக சமுதாயம்

தேசத் தலைவர்கள், மதகுருமார்கள், சமயப் பிர சாரர்கள், கல்வீமான்கள், ஆசிரியர்கள், பெற்றோர்கள், போன்ற தேசத்தின் இரத்த நாளங்களாயிருப்பவர்கள், ஆசார சீலராயிருந்து சிரத்தையோடும், கருணையோடும் பாமர மக்களைத் தார்மீக போதமுடையவர்களாக்க வேண்டும்.

### 46 ் ஞான மண்டலம்

தேசாபிவிருத்திக்குரிய சகல துறைகளிலும் சணாதண தீர்மத்தின் அமிர்தம் பொழியும்பொழுது இன்று வரையும் உபத்திரவப்படுத்திக் கொண்டிருக்கும் சகல கஷ்டங்களும் சகஜமாகவே தீர்ந்து சாந்தியும் சுகமும் நிறைந்த ஒரு தார்மீக சமுதாயம் உதயமாகும்.

## 10. ஹட யோகம்

''சுவர் இருந்தால்தான் சித்திரம் வரையலாம்'' என்பது பழமொழி. வாழ்க்கையின் அடிகல் போன்ற அதி முக்கியமான ஒரு காரியத்தை இந்தப் பழமொழி நமக்கு ஞாபகப்படுத்திக் கொண்டிருக்கிறது.

வாழ்க்கை என்பது கர்மங்களின் ஒரு தொகுப்பு. உறங்குவது கூட ஒரு கர்மம் அல்லது ஒரு செயல். சரீர சுகம் இல்லாதவர்களிடத்தில் உறக்கம் என்ற கர்மம் ஒழுங்காக நிகழ்வதில்லை.

இதே போன்று தேகாரோக்கியமில்லாதவரால் யாதொரு கர்மமும் சரிவரச் செய்து முடிக்க முடியாத தால் ஆரோக்கியத்தைப் பேணி வளர்க்க வேண்டியது மனிதருடைய முதற் கடமையாகும். இதுதான் முன்கூறிய பழமொழியின் அர்த்தம்.

ஜீவித தர்மங்களைச் செவ்வனே செய்வதற்கும். அனுபவிப்பதற்கும் சரீரம் முதற் காரணமாயிருப்பதால் அதைப் பலப்படுத்திச் சுகமாய் வைத்திருக்க வேண்டும்.

#### யோக மார்க்கம்

மனித ஜென்மத்தைக் கடைத்தேற்றி எடுப்பதற்கு அநேக யோக மார்க்கங்களிருக்கின்றன. அதில் ஹடயோகம் பிரசித்தமானது. ஹடயோகம் சரீர மன சாஸ்திரங்களுடைய ஒரு சம்பூர்ண ஞானக் களஞ்சியம்.

ஹட யோகம் முக் கரணங்களிலிருக்கின்ற மலங்களை நீக்கி ஞான மார்க்கத்தில் தடையின்றிச் சஞ்சாரம் செய்வதற்குத் தகுதி உடையவராக்கித் திகழ்வதுதாண் இதன் அந்தரங்க நோக்கம்.

எனினும் ஞானயோக மார்க்கங்களைக் கடைப்பிடித் தொழுகாதவரும் சரீர மன சுத்திக்கு மாத்திரம் பிர**யோ** சனப்படக்கூடிய பகுதிகளை அப்பியாசித்து சுகமடைவ தற்கும் தடையேதமில்லை.

இதன் ஆரம்பப் பயிற்சிகள் ஒருவருக்குப் போதி**ய மன** வலிமையையும் தேகாரோக்கியத்தையும் கொடுக்க<mark>த்</mark> தக்கது.

தீர்க்காயுள், நோயற்ற வாழ்க்கை, மனச்சாந்**தி** முதலியலற்றை விரும்புகிறவர்கள் மூப்பு, பிணி, ஆண் பெண் வித்தியாசமில்லாமல் நோக்கத்திற்குரிய சாதணை களைச் செய்து சுகமாய் வாழலாம்.

## ஹட போகம்

்'ஹ்' என்றால் இட கலையில் (இடது நாசியில்) ஓடிக் கொண்டிருக்கும் சுவாசத்தையும், 'ட' என்றால் பிங்கலை என்ற வலது நாசியில் ஓடிக் கொண்டிருக்கி**ன்ற** சுவாசத்தையும் குறிக்கின்ற**ன**.

இடகலை பிங்கலையை ஒன்று சேர்த்து இணைப்ப**தற்** சூரிய யோக மார்க்கத்திற்குக் ஹடயோகம் என்று பெய<mark>ர்.</mark>

வலது இடது கலையில் ஏறி இறங்கிக் கொண்டிருக்கும் சுவாசத்தை பிராணாயாமத்தால் ஜடராக்கினியுடன் சேர்ந்து மூலாதார பத்மத்தில் உறக்க நிலையில் கிடக்கும் குண்டேலினி என்ற மகாசக்தியைத் தட்டி உணர்த்தி, முது செலுப்பிலிருக்கும் சுழுமுனைத் துவாரம் வழியாக உச்சியி லிருக்கும் பிரபாந்திர வாசலில் ஏற்றி நிறுத்த வேண்டும்.

அப்படி நிறுத்தினால் பிரமாந்திர வாசல் திறக்கப்படும் இது திறந்த டின், பகிர்முக மனம் அல்லது வெளிமனம் அடங்கி, அந்தர் முக மனம் (உள்மனம்) பிரகாசிக்கத் தொடங்கும்.

அந்தர்முக மலப் பிரகாசத்தால் சமாதியென்றொரு அவஸ்தை மூலமாக ஞானம் சித்திக்கின்றது.

இந்த இறு இவைபவத்தை நோக்கித்தான் மனிதனிலி ருந்து பிராணிகளீறாக வாழ்க்கை என்ற யாத்திரையைச் செய்து கொண்டிருக்கின்றன.

### உயிர்ச் சக்தி

சரீரத்தில் அதி பிரதான பகுதி சுவாசம். யோக பரிபானஷமில் இதைக் கலையென்றும் சரமென்றும் கூறுவார்கள்.

உடப்பில் ஒரு சில நிமிஷங்கள் கவாசங்கள் ஓடாதிருந் தோல் தேகம் உயிரற்று விடுவதால் உயிர்ச்சக்தி சுவாசத்தில் தான் தெங்கியிருச்கின்றதென்பதை அறியலாம்.

சசல சராசரங்களும் இந்தப் பிரதான சக்தியால் இயக்கப்படுகின்றன.

தேசம் தனதே இயக்கத்திற்குத் தேவையான பிராணை சக்தியைப் டஞ்சபூதங்களிலிருந்த பெறுகின்றது.

சரீரத்தில் பிராண சச்தி குறைந்தால் வியாதி வரும். நின்றால் மரணமும்சப்பவிக்கும்.

இரத்தத்தை ஓடச் செய்வது, உண்ணும் உணவைச் சீரணிச்கக் சுடிய ஜீரணச் சக்திமைக் கொடுப்பது, ஹிருதயத் தடிப்புண்டோச்குவது, நுண் சுரப்பிகளிலிருந்து சுரக்கு**ம் பல**விதமான ரசங்களை உற்பத்தி செய்**வ***து* **போன்ற அதி அ**ற்புதகரமான வேலைகள் பிரா<mark>ண</mark> சக்தியால் நிசழ்ந்து கொண்டிருக்கின்றன.

இதே பிராண சைதன்னியம்தான் ஜீவிகளுடைய ஜீவரைகவும் அந்தராத்மாவாகவும் குடிகொண்டிருக் கின்றது.

#### **நரம்பு மண்டலம்**:

மனித சரீரத்தில் அநேகம் கரந்திகள் அல்லது நரம்பு மண்டலங்கள் இருக்கின்றன:

நரம்பு மண்டலங்கள் நாடி நரம்புகளிலிருக்கின்ற வாத, பித்த, கப தோஷங்களைச் சமப்படுத்தி அவைகளை நிலை தவறாமல் இயக்குதல், மனம், புத்தி, காயங்களை இணக்கிச் செயல்படுத்துவது போன்ற நுட்பமான கருமங்களை ஆற்றிக் கொண்டிருச்சின்றன.

வெளி மழைதன் விகாரங்கள் உணர்வுகளையெல்லாம் உள் மலைம் வாக்கி அதற்குரியசுக துக்கங்களை நாடி நரம்புகள் வழியாகச் சரீரம் முழுவதற்கும் அனுப்பி வைப்பதில் நரம்பு மண்டலங்கள் முக்கிய பங்கு வகிக் கின்றன.

இப்படித்தான் நாம் சுக துக்கங்களை உணர்ந்து கொள்ளுகின்றோம்.

ஆசலம், நாடி சுத்திப் பிராணாயாமம், கும்பசப் பிராணாயாமம், பந்தனம், கிரியைகள் போன்றவை ஹட யோ சத்தின் அதிழுக்கியமான பெகுதிகள்.

சாஸ்திர ரீதியான ஆசனங்கள் எண்பத்தி நான்கு. இலைகள் சரீரத்திற்கும் மனதிற்கும் உபாதிகளை உண் டாக்குகின்ற ராஜச தமோகுண தர்மங்களை நாசஞ் செய்து, சோம்பல், சோர்வு, தடுமாற்றம், சந்தேகம்

### 50 🔿 ஞான மண்டைவம்

சஞ்சலம் போன்றவைகளை நீக்கி மனதிற்கு ஸ்தி**ரத்** தன்மையையும், சரீரத்திற்கு ஆரோக்கி**யத்தையும்** கொடுக்கின்றன.

பிரதான பிராணாயாமங்கள் எட்டு. அவைகள்— சூரிய பேதனம், உஜ்ஜாமி, சீல்க்காரி, சீதலி, பஸ்திரிகா, பிராமரி, மூர்ச்சை, ப்ளாவினி என்பவைகளாகும்.

இந்த எட்டுவித பிராணாயாமத்தால் வியாதிகன் குணமடைவதுடன் நாடி நரம்புகளிலிருக்கின்ற கொழுப்பை யும் கரைத்துச் சுவாசத்தை முழுச்சரீரத்திலும் தட்டுத் தடையில்லாமல் ஏற்றவும் இறக்கவும் வேண்டிய நேரம் வரை சுவாச பந்தனம் செய்வதற்கும் இதனால் முடியும்.

முத்திரைகள் பத்து. அவைகள்: மகாமுத்தி**ரை,** மகாபந்தம், மகாவேதம், கேசரி,உட்டியாணா, மூலபந்தம், ஜாலத்திர பந்தம், விபரீத கரணி, வச்சிரோளி, சக்**தி** சாலனம் என்பவைகள்.

இந்தப் பத்து முத்திரைகளையும் குரு சந்நிதானத்தில் தக்க சில நோன்புகளுடனிருந்து சாதனை செய்து சித்தி யடைந்தால் சப்த தாதுகள் சுத்திகரிக்கப்பட்டு பெரும் பயன் பெறலாம்.

அதி நுட்பமான சித்திகளால் சகஸ்ராதாரக் கதவு திறந்து அதிலிருக்கின்ற ஞானானந்த ரசத்தைச் சரீரத்தி லும் ஜீவனிலும் ஒழுகச் செய்து ஜீவிதம் ஆனந்தமாகித் திகழ்கின்றது.

இப்படி தேகத்திற்கும், தேகிக்கும் பரம சுகத்**தைத்** தருவதாகிய ஹட யோக வித்தைகள் நமது பூர்வீக சொத்தாகவே இருக்கையில் அவற்றை அறிவதிலும் அப்பியாசிப்பதிலும் உதாசீனர்களாயிருப்பது ஏனோ?

## 11. மெய்யுணர்வு

உலகம் உணர்வ மயம். பதியிலிருந்து பசுக்கள் வரை சுங்கிலித் தொடர்பு போல் நீண்டு விரிந்து நிற்கின் றது சணார்வு. உணார்வின் மாற்றத்திற்குத் தக்கபடி உயிர் ப**ல** வடி வங்கொள்ளும். உணர்வ இரண்டு வகைப்படும். சிற்றுணர்வ பொய்யுணர்வு. மற்றது ஒன் று அவ்வகு உள்ளுணோர்வாம் மெய்யுணார்வு. சிற்றுணார்வு மனம்.புத்தி. காயங்களுடன் சம்பந்தப்பட்டு புறவாழ்வைத் தூண்டி நிற்கும். மெய்யுணர்வு பகுதியில் இதயத்தின் -ஆழ்ந்த மெய்ப் பொருளை ஊடுருவி நின்று அகவாழ்வை உணர்த்தி நிற்கும். அறிவும் உணர்வும் ஒன்றோடொன்று சம்பந்தப் உணர்வு விரிந்து இறுதியில் எப்பொருளில் கலந்து நிற்குமோ அதில் அறிவும் வளர்ந்து முற்றுப்பொம். மாறி மெய்யுணர்வாகுங்கால் சிற்றுணர்வு செற்றறிவு மெய்யறிவாக மாறும். புறவாழ்வி புறஉணர்வு ணால் வரும் அற்ப சுகங்களைத் தந்து இறுதியில் துன்பத்தி லாழ்த்தி நிறுத்தும். உள்ளுணர்வு அகவாழ்வை உணர்த்தி வழிவரும் அகப் பொருள் ஒன்றையே நாடி நின்று அதன் அனுபவிக்கச் செய்யும். முடிவில்லாத இறை இன்பத்தை இந்த மனி தனில் இரண்டுவி த உணர்வு களும் கவந்து மெய்யுணர்வும் கலந்த சிற்றுணர்வும் நிற்கின்றன. மனித உணர்வில் ஒளியும், கலவையின் வடிவமே மனி தன். இருளும், அறிவும், அறியாமையும் கலந்திருக்கும்.

மேலோங்கி நிற்குங்கால் நிலையற்**ற** புறவுணர்வு தரும் விஷயாதிகளை ISTIG. குறுகிய இன்பங்களைத் உள்ளுணர்வு மேலோங்கி செல்ல மனம் தூண்டி நிற்கும். பொழுது பந்த பாசங்களைக் おに店野 மெய்ப் பொருளின் இன்பத்தை நாடி மனம் உயர்ந்து செல்லும். அதன்பின் நிலையற்ற பொருளை வருந்தி அடைவதும்

இழக்க நேரிடும் பொழுது சினம் கொள்வதும், சினத்தினால் கோபமும், கோபத்தினால் மனங்கலங்கிப் புத்தி தடுமாறு வதும், பத்தித் அழிவும் உண்டா தடுமாற்றத்தினால் வதற்குச் சிற்றுணர்வின் ஆதிக்கமே காரணம். சமூகத்திறு <mark>காணு</mark>ம்புன்மையான குணங்களும், கபட முய**ற்**9ியால் வரும் அழிவுகளும் புறஉணர்வின் விழைவால் வருவனவே. சிற்றுணர்வுக்குக் கீழ்ப்படிந்து நிற்கும் மனமானது <mark>கலந்து</mark> அமைதியும் இன்பமும் காணமுடியாமற் கலங்கி நிற்கும். உலகமனைத்தையும் அடக்கியாள வலினம பெற்றாலும் சிற்றுணர்வின் வழி நிற்பவன் தன்னில் ஒளியும் இன்பமும். அமைநியுங் காண்பது அரிது. புறு உணர்வுக்குப் பின்னால் சத்தியத்தை நாடி நிற்கும் மெய் யுணர் வின் வழிச்சென்று, உட்புருஷனின் தொடர்பால் <mark>வரும்</mark> அருற்சக்திக்கு நமது வாழ்வைத் திறந்து **நிற்போ**மாகில் ஒளியும். ஆற்றலும், தன்னறிவும் நிறைந்**த** 🥦ரு பகுதிக்கு நாம் உயர்ந்து சென்று அத்வைத இன்பத்தில் கலந்து நிற்போம்.

அநேக குறைபாடுகள் நிறைந்து. குழப்ப நிலையிலும் தீராத துன்பத்திலும் திரும்பத் திரும்பச் செல்லும் சங்கட நிலை மாறவேண்டுமாகில் சிற்றணர்வைப் புறக்கணித்து உள்ளுணர்வின்வழி ஊடுருவிச் சென்று. உட்புருஷனைக் கண்டு தெளிந்து, அவன் ஆணையின் கீழ்ப்படிந்து வினை யாற்றவதைத் தவிர வேறு வழியில்லை. துவேஷமும். வஞ்சனையும். வேற்றமைகளும் வளர்ந்து அமைதி குறைந்து அழிவின் வரம்பை மோதி நிற்கும் மனித குலம் இருளில் நின்று ஒளிக்கும், அறியாமையினின்று அறிவுக்கும் வேற்று மையினின்று ஒற்றுமைக்கும், சென்று பூரண அமைதியும். அன்பும், இன்பமும் நிறைந்த ஒரு புது உலகம் காண அருள் வழியை நாடிச் செல்ல வேண்டியிருக்கின்றது.

மனம். புத்தி, பிராணன்களில் வீறிட்டு நிற்கும் <mark>பு</mark>ன் 2ை இயை நீக்கி மெய்யுணர்வாள் அப்பகுதிகளை நிரப் ⊀ி

53

அதனால் வரும் பக்தி, ஞானம். ஆனந்தம் என்ற ஈஸ்வர குணங்களை வாழ்வுடன் சம்பந்தப் படுத்த முடியுமானால் கற்பனையில் இருக்கும் சகல நன்மைகளும் அனுபவத்துக்கு திரும். உள்ளுணர்வு அல்லது மெய்யுணர்வின் வழியே அருள் வழியாம்'' அருள் செல்பவன் அருளாளன். குறைவற்றிருப்பான். பந்த பாசங்களைத் தரும் சிற்று ணார்வின் முடிச்சறுத்து. உள்ளு ணொர்வின் வழி நட**த்து த**லுக்கு நெஞ்சந் திறந்து கொடுப்போமாகில் அது நம்**மை** ஆணுவ மலங்கள் நிறைந்த துன்பப் பாதையினின்றை விலக்கி **ெய**டுத்து அருள் பொழியும் ஒளி பொருந்திய பாதையில் **வையி நடத்திச் சென்று இறதியில் தனது இருப்பாகிய மெய்**ப் பொருளில் அழுத்தி நிறுக்கும். சத்தியத்தின் அந்தராத்மாவின் உணர்வுக்கு இசைந்து நின்று அது வழி வரும் அருட்சக்தி வழி நடத்திச் செல்லும் பொருட்டு நம்மை ஒரு சாதனமாய்க் கருதி நிற்பதே ''சும்மா இரு'. என்று சான்றோர்களால் கூறப்படுவதின் சாரமாகும்.

கிணற்றுத் தவளையின் பூலோக அறிவு போலிருக்கு**ம்** மனமும், புத்தியும், தனக்குப் பின்னால் உண்மையின் வழி நிற்கும் மெய்யுணர்வை ஆராய்ந்தறிய இடந்<mark>த</mark>ருவதில்<mark>லை</mark> ஆத்ம சாதணங்களால் மெய்யுணர்வு விருத்தி**யடைந்து** வருங்கால் கடவுளுணர்வு பலவீனங் அறியாமையும், இடங்களும் படிப்படியாய் விலகி களும், அருளின்பம் ததும்பிப் பரவத் தொடங்கும். மெ**ய்** கின் று **யுண**ர்வு கிளெம்ப் வருமிடத்து உட்பார்வையால் உன்**னிப் பா**ர்த்து, அறிந்து, தெளிந்து, அதுவழி மெய்ப் பொருளி**ன்** இருப்பை அகமுகமாய்க் கண்டறிவதே ''தன்னைக் தானறிதல்''என்றதன் பொருளாம். மெய்யுணர்வு கிளம்பிப் பரவத் தொடங்குங்கால் உட்பகுதிகள் அனைத்திலும் விளக்க முடியாத அமைதியும், இன்பமும். தாய்மையும் குடி கொள்ளும். மனப் பிராணன் களின் கிளர் சீசிகள் அடங்கி அமைதி பெறும். மெய்யுணர்வின் வெளிப்பாட்டை விளிப்புடனிருந்து கவனித்து வருவோமாகில் <mark>பண்பற்ற</mark> ஆஞ்ஞான உணர்வு விவகி அமைதியும் இன்பமும் நிறைந்த ஒளிமயமான ஒரு தூயசக்தி தப்பில் இறங்கி வந்து அவலது வெளிப்பட்டு நின்று சகல துறைகளிலும் அது தானாக நீம்மை வழி நடத்திச் செல்வதைக் கண்கூடாகக் காணவாம்.

இது மிக**ச்** சிர**ம**மான காரியமாயிருந்**தாலு**ம் முய**ற்**சி பால் சாதிக்க முடியாததொன்றல்ல. ஆர்வத்தோடு தக்க சாதனா முறைகளை மேற்கொண்டொழுகினால் நிச்சயம் , யனளிக்கும். ஆத்மசாதனா முறைகள் சகலதும் பொய் அடக்கி மெய்யுணர்வை வெளிப்படுத்தும் யுணர் வை வகுக்கப்பட்டிருக்கின்றன. சி**ற்றுண**ர்வாம் பொய்யுணர்வு மெலிந்து மெய்யுணர்வு தடிப்பேறராஜஸ. தாமஸ குணங்களின் தன்மை மாறி அகந்தையின் எழுச்சியும் நின்று தெய்வீக குண விசேஷங்கள் மலர் ந்து பொய்யுணர்வடங்கி மெய்யுணர்வின் வழிவரும் அருட்பொழிவுக்கு நம்மை முற்றாக அர்ப்பணித்து நிற்போ **ம**ாகில் பழைய வாசனைகளையும், இன்னும் கேடுடை**ய** அதுவே விலக்கித் **யா**வற்றையும் தந்து குறைவற்ற அருளின்பத்தில் நம்மை அணைத்துச் சேர்த்து நிறுத்தும். கேவலை புத்தியால் புரியும் படிப்பினாலும், தர்க்க வாதங் **களினா**லும் பலனில்லை. அவைகள் குழப்பத்தைப் பெரு<sub>க்</sub> கும். தெளிவு காணமுடியாது. சாதனையினாலேயே சாத்தியம் கைலரும். விதிப்படி ''இதயத் தியானம்'' பழகி வந்தால் மெய்யுணர்வின் வழி தெளிந்து காணும். யணர்வின் எழுச்சியாலும் அருள்நிறைந்த ஒளியின் வினாலும் சக்தியும், ஞானமும் வாழ்வில் படர்ந்து தெய்வீக இன்பத்தை அனுபவிக்க இதயத் குமைவம்ம தியானத்தை மேற்கொள்வீராக.

## 12. இதயத் தீயானம்

மினிதன் மங்களகரமான பல சங்கற்பங்களுடன் தாண் வாழ்க்கையை ஆரம்பிக்கிறான். காலக்கிரமத்தில், குடும்பம், உற்றார் உறவினர் பொருளாதாரம், சரீரம், தன்மனம் போன்றவைகளிலிருந்தெழும் உபாதிகளுடைய உபத்திரவடை களால் மனதின் சமநிலைகெட்டு மனம் தொல்லை கொடுக்க ஆரம்பிக்கிறது.

சிறுகச் சிறுகப் பெருகி வரும் மனத் தொல்லைகளுடன் கில காலங் கழிய, ஏற்கனவே மனதில் வைத்திருந்த சங்கற்பங்களுக்கு எதிர்மாறாக அன்றாட அனுபவங்களும் நிகழ்ந்து கொண்டு வர. மனமானது மென்மேலும் கலக்க மடைந்து புத்தியும் தடுமாறி சமுத்திர அலைகளில் அகப் பட்ட பந்து போல் தத்தளிக்கின்றது.

எண்பத்து நான்கு லட்சம் பிறவிகளில் அபூர்வமாகப் பெற்றெடுத்த இந்த மனித ஜென்மம் அஞ்ஞானத்தால் இப்படியொரு சோக நாடகமாய் முடிவடைகிறது.

ஆசைப்பட்டுக் கொண்டிருக்கும் உலகியல் இன்பங்கள் எல்லாம் இன்று வரும், நாளை வரும் என்று எதிர்பார்த்துக் காலத்தை விரயமாக்காது எஞ்சிய காலத்தையாவது ஞாண தேர்மங்களை அனுசரித்து வாழ்ந்து இருளில் ஒளிக்கு வரு மூயற்சிக்க வேண்டும்.

ஜீவிதக் கிலேசங்களில் இருந்து விமோசனம் அடை வதறகு ஞான தர்மங்களை அன்றாட வாழ்க்கையுடன் இணைப்பதைத் தவிர வேறு வழியில்லை என்பதையும் உணரவேண்டும்.

பரிசுத்தமான இருதயத்தில் இருந்துதான் க**ளங்க** மற்ற பெரும் சுசுத்தைத் தரும் தெய்வீக அமிர்**த**க் கைசிவு ஊற்றெடுக்கின்றது. அந்த அமிர்தக் கசிவில் இருந்து ஒரு சிறு துளியேனும் ஒருவன் ஒருமுறை உட் கொள்ள முடியுமேயானால் அவனுடைய வாழ்க்கைச் சேற்றில் முளைத்த வெண்டாமரை போல் அருள் மழை பொழிந்து மலரும்.

இந்தத் தெய்வீக மாழ்றங்கள் வெறுமனே ஞான நூல் களைவாகிப்பதாலோ அருளுரை கேட்பதாலோ உண்டாவது இல்லை. அப்பியாசம்-அதொன்றினாலன்றி வேறொன்றி னும் அது சித்திப்பதில்லை. எனவே உறுதியான வைராக் கியத்துடன் ஒரு ஆத்மீக உள்முகப் பயிற்சிக்கு உங்களைத் தயார்படுத்திக் தொனவீர்களாக!

முத்துச் கிப்பியில் விழும் ஒரு சிறு மழைத்துளி விலை மதிக்க முடியாத ஒரு முத்தை உருவாச்குவது போண்று ஒழுங்கான ஒரு சிறு ஆத்மீகப் பயிற்சி கூட ஒருவனைக் கடைத்தேறச் செய்யப் போதுமானது.

வைகறையில் உறக்கமுணர்ந்து சிறி<mark>தளவு</mark> குளிர்ந்த ஜலம் பருகிக் காலைக் கடன்களை முடித்துக் கொள்க. நேர வசதிக்கேற்றவாறு தேகப் பயிற்சிகள் செய்து முடி**ந்த** பின்னர் நீராடுக. தேக சுகம் குறைந்தவர்கள் ஈரச் சிலை யால் சரீர சுத்தி செய்தல் போதுமானது.

அதற்குப்பின் வழிபாட்டு அறையில் அல்லது தூய்மை யான இடத்தில் விளக்கேற்றி நறுமணம் வீசும் மலர் களை வைத்துத் தக்க ஆசணத்தில் நேரே நிமிர்ந்து அமர்ந்திருக்கவும். மனம் கசிந்துருகும் வண்ணம் பக்திப் பாடல்கள் சிலவற்றைப்பாடிய பின்னர் குரு வணைக்கமும். இறைவணக்கமும் செய்து முடிக்க வேண்டும்.

பின்னர் சுருக்கமான முறையில் ஆராதனைகளைச் செய்க, உடம்பை நேராக வைத்திருந்து மூக்கு நுனியைப் பார்த்தபடி சிறிது நேரம் இருந்த பின் நாகியை விரலால் பிடிக்காமல், இரு நாசித் துவாரங் களாலும் சுவாசத்தை நிதானமாக உள்ளிழுக்கவும், நெஞ்சில் வைத்திருக்கக் கூடிய அளவுக்கு வைத்திருந்து மெல்ல மெல்ல வெளிவிடவும். சுவாசத்தை உள்ளுக்கு இழுக்கும் பொழுதும், வெளி விடும் பொழுதும் சுவாசம் ஆடாமல் முறியாமல் பார்த்துக் கொள்ளவும்.

சுவாசத்தை ஏற்றி இறக்கும் பொழுது மணதை அதில் லயப்படுத்துவது அவசியம், இதனைச் செய்யக் கூடிய அளவுக்குச் செய்து (ஆரம்பத்தில ஐந்திலிருந்து பதினைந்து தடவை) முடிக்கவும்.

பின்னர் நாசி வழியாக ஓடித் திரிந்து கொண்டிருக்கும் சுவாசத்தை ஊன்றிக் கவனித்தபடியே இருக்கவும். இது சரியாக அமைந்தால் கொஞ்ச நேரத்திற்குள் எண்ணங் களடங்கி மனம் சாந்த நிலையடையும்.

சாந்த நிலை அடைந்து வரும் மனதைச் சகுணத் தியானத்தில் நிறுத்திப் பழக வேண்டும். இறைவனுடைய ஏதாவதொரு திருவுருவத்தை நெற்றி, இருதயம் நாபி போன்ற தியானஸ் தானங்சளில் சங்கல்பித்து அதிலி மனதை இடையறாது நிறுத்திப் பழகுவதுதான் சகுணத் தியானம் என்பது.

இதனை இருவேளை செய்க, தியாவம் முடிந்த பின் எழுந்து தியான சித்திக்காக இறைவனுடைய தாளிணை களை மனப்பூர்வமாக வணங்கி சாந்த சீலனாய் அன்றாடக் கடமைகளைச் செவ்வனே செய்து வருக. வீட்டில் இட வசதி இல்லாவிடில் ஆலயம் போன்ற இடங்களில் செய்வது நலம்.

பயிற்சிக் காலத்தில் தாது புஷ்டிக்கும் மன ஒருமைப் பாட்டிற்கும் உதவக் கூடிய பசும்பால், பசு நெய், தேன் ஞா—4 போன்றவைகளை உட்கொள்ளக் கூடிய வசதியும் பகல் வேளையில் மாத்திரம் இருப்பவர்கள் படுக்கைக்குப் போகும் இரவு உட் கொள்ளவும். சூரணம் ஒரு களஞ்சியளவில் எடுத்துச் இளம் வெந்நீர் உண்டு கொஞ்சம் குழைத்து பருகிப் படுக்கவும். இது மல சுத்தியைச் செய்து வாத, பித்த கப தோஷங்களைத் தீர்க்கும். தேகத்தை ஆரோக்கியமாய் வைத்திருக்க உதவும்.

ஆசார சீலராயிருந்து ஒரு மண்டலம் தொடக்கம் மூன்று மண்டல காலம் வரையில் (ஒரு மண்டலம் நாற்பத் தொரு நாள்) தொடர்ந்து பழகி வரும் பொழுது உடலிலும் உணர்விலும் நல்ல மாற்றங்கள் தென்படும்.

சுபாவத்திலும் இம்மாற்றங்களைக் காணலாம். இடையிடையே தெய்வீக தரிசனங்கள் கிடைக்கும். அவை மனம் ஒரு முகப்பட்டு வரும் பொழுது காணும் மானசீச தரிசனங்களைத் தவிர ஞான சித்திகளல்ல.

அனுபவங்களை அடக்கமாக வைத்திருக்கவும். இந்த சாதனையை அன்றாட வாழ்க்கையுடன் இணைத்து வாழ் இன்ற ஒருவருக்கு அருகொளி வீசும் ஒரு புதுக் கோணத்தில் இருந்து வாழ்க்கையைப் பார்ப்பதற்கும் அனுபவிப்பதற்கும் முடியும்.

அது மாத்திரமல்ல. ஜீவிதப் பிரச்சினைகளில் யதார்த்த காரணத்தைக் கண்டறிந்து, அதில் இருந்து விமோசன மடைவதற்குரிய மார்க்கங்களைத் தெளிந்து காண்பான். பட்ட மரத்தைத் துளிர்க்க வைக்கும் விருஷாயுர்வேத காயகற்ப சிகிச்சை போன்று. இச்சிறு ஆன்மீகப் பயிற்சி தளர்ந்து போன வாழ்க்கையை மீண்டும் துளிர்க்க

பயிற்செயின் ஆழமும் சக்தியம் கூடிவரும் பொழுது அண்ட சராசரங்களுடைய சூத்திரதாரியாகிய இறை வனுடைய சூத்திரக் கமிற்றில் கோத்து ஆடிக் கொண்டிருக்கும் பாவைகள் தான் இப் பிரபஞ்சமும், பிரபஞ்ச வஸ்துக்களும், அதில் உட்பட்ட நாங்களும் என்ற பரமார்த்தீக போதம் வரும் இந்தப் பெரும் அனுபவ அறிவு தான் ஜன்மக் கிலேசங்களைத் தீர்க்கும் சம்பூரண ஞானம்.

## 13. மரணத்திற்குப் பின்

வாழ்க்கையின் முடிவு மரணம் என்பது அணைவரும் அறிந்த விஷயம். மரணத்திற்குப் பின் என்ன? என்பதை யாரும் அறிவதில்லை.

விஷய ஞானம் இல்லாத இடத்தில் பயம், பீதி முத<mark>லிய</mark> ுமனக் கஷ்டங்கள் தோன்றுவது சகஜம்,

மரணம் என்று நினைக்கும் பொழுது மரணத்திற்<mark>குப்</mark> ்பின் என்ன நிகழ்கின்றதென்ற சரியான அறிவில்லாததால் ் மரண பயம் உண்டாகின்றது.

் மரணம் என்பது ஜீவனைப் பொறுத்தவரையில் <mark>புதிய</mark> சக்தியும், உற்சாகமும், புது ஆற்றல் திறமையும் உயிரில் உருவாகும் ஒரு புனிதமான நிகழ்ச்சி. \

பகல் முழுவதும் உழைத்துக் களைப்படைந்த<mark>வர்</mark> களுக்கு இரவு உறக்கம் களை தீர்த்துப் புத்துணர்வும், தென்பும் அளிப்பது போன்று, வாழ்நாள் முழுவதும் பல துறைகளிலும் செயலாற்றி வாழ்வில் களைப்படைந்த மனிதர்களுடைய ஜீவன் சுயமாகவே ஏற்றெடுத்த ஒரு தீர்க்க கால உறக்கம் அல்லது ஓய்வுதான் மரணம்.

பழுதடைந்த உடையை மாற்றிப் புது உடை <mark>அணிவது</mark> போன்று ஜீவன் தனது இலட்சியத்தை அடையும் வரையும் பழுதடைந்த சரீரத்தை மாற்றிப் புது சரீரத்தில் நுழைய வேண்டியிருக்கின்றது.

மரணத்திற்குப் பின் உயீர் என்ன நிலையடைகின்ற தென்பதைப் பற்றி இந்து சமய சாஸ்திரங்கள் விளக்கம் தருகின்றன.

கண்ணுவன், கபிலன் போன்ற மகா ரிஷிகளின் பரிணாம சித்தாந்த சாஸ்திரங்களில் இது விஞ்ஞான பூர்வ மாகத் தெளிவு படுத்தப்பட்டிருக்கின்றது.

நுசிசேதன் நமனைக் குருவாக ஏற்பதற்குரிய காரணம். மரணத்திற்குப் பின் ஜீவனுடைய நிலையை அறிவதற்குரிய பெரும் அவாதான் என்பதை கடோப நிஷ்தம் கூறு கின்றது.

ஒரு நோயாளி நோயைக் குணப்படுத்துவதற்காக ஒரு வைத்தியரைச் சந்திக்கச் செல்கின்றான். பின்னர் சந்திக்க முடியாமல் திரும்பி வருகின்றான். மீண்டும், மீண்டும் செல்லும் பொழுதும் அதே நிலைதான்.

மருத்துவரைச் சந்திக்கும் வரையும் வருத்தமுடை<mark>ய</mark>வரி வருவதும் போவதுமாகிய நிகழ்ச்சி நடைபெற்றுக் கொண்டிருக்கின்றது.

மருத்துவரைச் சந்திப்பதுதான் நோயுடையவரிண் நோக்கமாகையால் அது கைகூடும் வரையும் இவ்வாறு நிசுழ்ந்து கொண்டிருக்கின்றது.

ஜீவன் சிவத்துடன் ஐக்கியப் படுவதுதான் பிறவீயின் நோக்கம் என்ற காரணத்தினால், ஜீவன் சுத்த சிவநிலை அடையும் வரையும் பிறப்பு, இறப்பு என்பன நிகழ்ந்து கொண்டிருக்கும்.

உயிரைப் பற்றிய சில அடிப்படைத் தத்துவங்களைத் தெரிந்து கொள்ளும் பட்சத்தில் இவ்விஷயத்திலிருக்கும் பல சந்தேகங்கள் தீர்க்கப்பட்டு விடுகின்றன.

### உயிரியல் சாஸ்திரம்

இந்துமத உயிரியல் சாஸ்திரப்படி சகல சராசரங்களும் உயிருடையன. தூணிலும், தாரும்பிலும், உயிர் ஊடுருவி நிற்கின்றது. மனிதனும், மனிதனுடைய நிழலும் போன்று உயிர் பரமாத்மாவின் பிரதி பாசம்.

ஆகையால் உயிரை ஆக்கவும், அழிக்கவும் முடியாது. உயிரை உண்டாக்க முடியாத காரணத்தால் ஒரு புது<mark>ச்</mark> சரீரம் உருவாகும் பொழுது, நிலையான பழைய உயிரை<mark>த்</mark> திரும்பவும் சுவீகரிக்க வேண்டியிருக்கிறது.

பழைய உடல் அழிந்து புதுப் புது உடல் உருவாகிக் கொண்டிருப்பதாலும் என்றும் இருக்கின்ற உயிரை அழிக் கவும் ஆக்கவும் முடியாதிருப்பதாலும் மறு பிறப்பென்பது நிகழ்ந்து கொண்டேயிருக்கும்.

#### மரணம்

ஒரு திரவத்தின் அடிப்படையான இறுதி அணுக் களிலிருந்து விசேஷ ரீதியில் உருவாகும் அலை நீளச் சலன சக்தியே உயிரென்று நவீன அலைச்சித்தாந்த சாஸ்திரங்கள் சுறுகின்றன.

ஜீவன் தேகத்திலிருந்து பிரிவது (மரணம்) ஒரே நேரத்தில் ஒரே முறையில் நிகழ்வதில்லை. ஒரு குறிக்<mark>கப்</mark> பட்ட நேரத்திற்குள் இரண்டு தரமாக ஜீவன் பிரிந்து செல் கின்றது.

முதல் தரம் நிகழ்கின்ற மரணம் தைதீக மர<mark>ணம்</mark> என்றும் இரண்டாம் முறை நிகழ்வது கோச ம<mark>ரணம்</mark> என்று சொல்லப்படும்.

வெறம் சரீரத்திலிருந்து மாத்திரம் உயிர் பிரி<mark>ந்து</mark> சரீரம் செயலற்றுப் போகும் நிலைக்கு தைதீக மரணம் என்றும், இறுதியில் பஞ்ச கோசத்திலிருந்து உயிர் பிரிவ**தை**  கோசீக மருணம் என்றும், பஞ்ச கோசத்திலிருந்து முற்<mark>றாகுை</mark> ஜீ<mark>வன் பிரிந்தாற்றான் உண்மையான மரணம் சம்பவிச்</mark> கின்றது என்றும் கூறப்படுகிறது.

தைதீகை மாணத்திற்குப் பின் இரண்டு அல்லது மூன்று மேணித்தியாலத்திற்குள் சோசீக மரணம் நிசழ்கிறது.

அபூர்வமாக சில சந்தர்ப்பங்களில் கோசீக மரணம் நிகழ்வதற்கு முன், சரீரத்திலிருந்து பிரிந்து நின்ற ஜீவண் திரும்பவும் சரீ**ரத்தில்** நுழைவதுண்டு.

இதைத்தான் இறந்தவர் திரும்பவும் உயிர் பெற்ற சம்பவமாகக் கேள்விப்படுகிறோம்.

எனவே சில சந்தர்ப்பங்களில் இவ்விதம் நிகழ்வதால் சூரீரம் அதிகம் பழுதடையாத நிலையில் மரணம் சம்ப விக்கும் போது, குறைந்தது ஆறு அல்லது எட்டு மணித் தியாலங்களின் பின்னர் தகனம் செய்வதுதான் உசிதமான தாகும்.

#### **சூ என** ம்

முன் ஜென்மங்களைப் பற்றி அறிவதற்கு ''பரித்து வாஜ தர்சனம்'' என்ற ஒரு சாஸ்திரக் கிரந்தம் இன்றும் தடைமுறையில் இருக்கின்றது, இதை இதய சுத்தமுடைய வர்கள், நாலு ஆண்டுகள் அப்பியாசித்தால் தமது சொந்தப் பூர்வ ஜென்மங்களைப் பற்றியும், எட்டாண்டு பயின்றால் மற்றவர்களுடைய பூர்வ ஜென்ம விருத்தாந்தங்களைப் பற்றியும் அறியத்தக்க ஞானம் சித்திக்கும்.

அல்லது மூலாதார சக்தியை ஆதார சக்கரங்கள் வழியே சகஸ்ராரத்தில் ஏற்றி நிறுத்திப் பழகிய மகா யோகிகள், சித்தத்தில் அடங்கிக் கிடக்கும். பூர்வ ஜென்ம வாசனைகளில் சம்யமனம் செய்து பார்க்கும் பொழுது முண் ஜென்மங்களைப் பற்றிய அறிவு கிடைக்கின்றது.

### ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா 🔘 63

ஜீவன் பிறவி தோறும் செய்த கர்ம பலாபலன்களுக்குத் தக்கபடி, அடுத்தடுத்தப் பிறவிக இளடுத்துச் சுக துக்கம் களை அனுபவிக்கின்றது.

முற்சென்மங்களிற் செய்த கர்ம பலன்களைப் பற்றி மனிதன் அறிவானாகில் பாப கர்மங்களைப் புரிவதற்கு அஞ்சி வாழ்வான்.

ஆகையால் பிறவி தோறும் வினையாற்றிக் களைப் படைந்த ஜீவன் களையைத் தீர்த்துப் புத்துணர்வு பெறு வதற்காக மரணம் என்ற ஒரு இடைக்கால ஓய்வெடுப் பதைப் பற்றிச் சந்தோஷம் அடையாமல் பயப்படுவதேன்?

# 14. பாரதக் கதை தரும் போதனை

முனித ஜீவிதம் ஒரு அமர்க்க**ளம்.** சுகம் துக்க<mark>ம்</mark> இரண்டுக்குமிடையே நடைபெறும் இப் போராட்டத்தி<mark>ன்</mark> மத்தியில் நின்று வாழ்க்கையை ஆனந்த மயமாக்கித் தீர்க்<mark>க</mark> வேண்டும்.

இத்தான் வாழ்க்கையின் யதார்த்த தத்துவ தரிசனம்.

பாரதப் போர்முனையில் வைத்துக் கிருஷ்ணன் அர்ச்சுனனுக்கு இதற்குரிய சித்தாந்தத்தை உபதேசித்தார். பகரகாவியம்

அர்ச்சுனன் போர்க்ச**ள**த்தில் வைத்தே அதை அனுபூதி முமமாக்கினான். பாரதச் கதை ஒரு வெறும் கதையல்**ல.** அது ஒரு முழுமையான ஜீவிதசாஸ்திரம்.

இந்த மகா காவியம் தருப் ஜீவித பார்க்கங்களை ம<mark>னித</mark> சமுதாயம் கடைப்பிடித் தொழுகுமேயானால் உலகம் உய்யும்.

### 64 🔾 ஞான மண்டலம்

பாரதக் கதையில் வரும் உத்தம பாத்திரங்களாகிய பஞ்ச பாண்டவர்கள் அனுபவித்த கஷ்ட நஷ்டங்கள் கொஞ்சமல்ல.

அரசாட்சி, உடைமைகள், மானாடிமானம் எல்லாம் இழந்து வசிப்பதற்கொரு இடமும் வீடும் இல்லாமல் வனத் திலே நாடோடிகளாய்த் திரிந்தனர்.

மனக்கலக்கமின்றி ஆனந்தமயமான மனத்துடன் யோவற்றையும் வரவேற்றனர். மனந் தளராமல் அவ்வளவு தூரம் பொறுமையோடு சாந்த சீலராய் வாழ் வதற்கு இறை வனிடத்தில் வைத்திருந்த பக்தியும் சரணாகதியுமே காரண மாயிருந்தன.

பக்தியும் சரணாகதியும் மணிதரை அப்போப்பட்ட மண பார்பாகமுடையவர்களாக்கித் தீர்க்கின்றன.

மனிதன் தனது தன்பங்களை ஒழிக்க முயற்சிப்பதற்கு முன் அவைகளைப் பொறுமையோடு சகிப்பதற்குரிய மனப் பக்குவத்தைத்தான் முதல் பெற வேண்டும்.

அதற்குப் பயன்படக்கூடிய பக்தியைத்தான் உண்மை பான பக்தியென்று சொல்லலாம்.

பக்தர்கள் தமக்கு மிகப் பிரியமானதையும், இறை பக்திக்காக அர்ப்பணம் பண்ணத் தயாராயிருக்கும் தியாக சீலமுடையவர்களாக மாறும் பொழுது மாத்திரந்தான் பகவத் பக்தியின் பரிபூரண சுகம் பக்தர்களுக்கு கிடைக்கும்.

### அங்குசம்

யானையை அங்குசத்தால் மடக்குவது போன்று தொல்லைகளைச் சிருஷ்டிக்கும் மனதைப் பக்திவென்ற அங்குசத்தால் மடக்கிச் சுயாதீனப்படுத்தும் பக்தன். சமுத்திர அலைகளுக்கிடையில் மிகச் சந்தோஷமாக நீந்திக் துரையேறும் சிறந்த ஒரு நீச்சல் வீரணைப் போன்று இம் மண்ணுலக வாழ்க்கையின் வெப்பம், குளிரால் தாக்கப் படாமல் நீந்§க் கரையேறுகின்றான்.

ஆகையால் பக்கர்களுடைய பக்தி விசுவாசங்களைப் பாண்டவர்களைப் போன்று நிலை குலையாமல் உறு**திப்** படுத்தினால் இப் பூவுலகப் பிரச்சினைகளெல்லாம் பக்**த** னுக்கு அர்ச்சனை மலர்கள் போன்றவையாகவே இருக்கும்.

பாரத மகா காவியம் போன்ற நூல்களைக் கற்றறி<mark>ல</mark> தால் மாத்திரம் பெறும் பயனென்ன?

பாரதக் கதையை நன்றாகக் கற்றறிந்த ஏழைப் பிராமணன் இருந்தான். பெருத்த குடும்பம். வறுமையா<mark>ல்</mark> கஷ்டப்பட்டுக் சொண்டிருந்த அந்தப் பிராமணனுக்கு வறுமையைப் போக்குவதற்கு அவனுடைய மனைவி ஒரு ஆலோசனை கூறினாள்.

்'மிக நல்லவராகிய நமது மன்னர் ஒரு பெரும் புலவர் சபையை வைக்கிருக்கிறார். நீங்கள் மன்னரிடம் போய்ப் புலவர் சபையில் பாரதக் கதையை விரிவுரை செய்வதற் குரிய ஒரு சந்தர்ப்பத்தைக் கேளுங்கள். கிடைத்தால் அதற்கொரு மானியத்தையும் தந்து கொண்டிருப்பார். அதனைக் கொண்டு நாம் சீவிக்கலாம்'' என்று கூறிப் பிராமணனை வழியனுப்பினாள்.

பிராமணன் மன்னரிடத்தில் சென்று வந்த நோக் கத்தைத் தெரிவித்தான். மன்னர் அதற்குச் சம்மதித்<mark>தார்.</mark> ஆனால் அதற்கு முன் பாரதக் கதையை நன்கு மீண்டு<mark>ம்</mark> படித்து விட்டு வாருங்கள் என்று கூறி அனுப்பி விட்ட<mark>ான்.</mark>

ஏகாந்தமான இடத்திற்குச் சென்று தனிமையிலிரு<mark>ந்து</mark> தாராயணம் செய்யத் தொடங்கினான். அந்<mark>தப்</mark> திராமணன். நாளடைவில் பாரதக் கதையின் உட்பொருளில் இரண்டறக் கலந்து குடும்பம், வறுமை யாவற்றையும் மறக்கலாயினான்.

இறுதியில் இவ்வையக ஆசைகளெல்லாம் பிராமணனை விட்டு அழிந்தொழிந்தன. மாசு படியாத இறையின்பத்தில் லயித்தான்.

கற்ற ஞானம் வாழ்வாக மலரும் போது தான் கற்ற தனால் பலன் ஏற்படும்.

இப் பிரபஞ்சத்தைப் பந்தாக்கி விளையாடிக் கொண் டிருக்கும் இறைவனுடைய திருவிளையாடலை ஞானானு பூதியால் உணர்ந்தவர்களுக்கு இவ்வையக வாழ்வு பேரா னந்தம் தரும் ஒரு விளையாட்டு

பேராசையால் மதயானைகள் போன்று கலகஞ் செய்து திரியும் மனிதர்கள், கற்றவைகளில் நல்லவற்றை ஜீவிதமய மாக்கினால் இந்த உலகம் ஆனந்தவயமாயிருக்கும்.

# 15. கீதையின் அருளுரை

ஸ்ரீ பகவத் கீதையைப் பற்றி இங்கு விளக்க வேண்டியு அவசியமில்லை. பாரத யுத்தத்தில் பகவான் ஸ்ரீ கிருஷ்ணண் அருச்சுனனுக்கு உபதேசித்தருளிய இப்புனித நூல் சகல உலகத்தவராலும் அறியப்பட்டது. வராக புராண த்தில் சாட்சாத் விஷ்ணுவால் விளக்கப்பட்ட கீதையின் மகத் **துவத்**தின் ஒரு சிறு பகுதி இச் சிறு நூலின் கடைசியில் சேர்க்கபபட்டிருக்கின் றது. வியாச பகவான் இயற்றிய <mark>மகாப</mark>ாரதத்தில் வரும் பீஷ்மை பர்வத்தில் தத்து வம் கீதா விளைக்கப்பட்டிருக்கின்றன. பதி னெட்டு அத்தியாயங்களில் எழுநூறு சுலோகங்களால் கீதை எழுதப்பட்டிருக்கின்றது. இகபரங்களைப் பற்றி அறிய வேண் டிய சகல விளக்கங்

களையும் பளிதன் சடைத்தேற வேண்டிய சகல வழிவகை 🦠 கனையும் இதில் பசுவான் கிருஷ்ணன் திருவாய் மலர்ந்து ருளியிருக்கிறார். கீதை தனி ஒரு சமயத்தவருக்கோ, இனத்தவருக்கோ சார்புடையதன்று இதன் உபதேசங் **களு**ம் கருத்துக்களும் சகல மனிக சமூகத்தவருக்கும். சமயத்தவருக்கும் உரியது. ஏற்றுக் கொள்ளத் சொந்தமானது. கீதையை முழுதும் படித்துப் பயன் பெற **முடியாத அ**ன்பர்சளுக்கு அதன் முக்கிய கருத்துக்**களை** யாவது இதனாலறிந்து பயனடையலா மென்று கருது கின்றோம். கீதையின் முக்கிய போதனைகளும், சாதனா சிறு நூவில் @# முறைகளும் தரப்பட்டிருக்கின்றன. மெய்யன்பர்கள் யாவரும் ஊன் றிப் மன ஒருமையுடன் படித்து அவ்வழி நின்று இறைவனருளால் பூரண விடு தலையின் மிகச் சிறந்ததை அடைவீர்களாக.

சாங்கிய யோகம்: (ஆத்ம தத்தவ விளக்கம்) ஸ்ரீ கிருஷ்ண பேரமாத்மா கூறுகிறார்.

சுலோகம் 3. பார்த்தா! கோழையின் இயல்பை அடை யாதே. இது உனக்குப் பொருந்தாது. இழி வான மனத்தளர்ச்சியை நீக்கி எழுந்து நில்

### அர்ச்சுனன் கேட்ட*து* :

- சுலோ. 6• சிறுமை என்ற குறையால் நல்லியல்பு இழந்தவனாய் அறநெறி இன்னதென்றுணை ராமல் கலங்கிய அறிவுடன் உள்ளைக் கேட்கின்றேன்.
- தலோ. 7. கண்ணோ! எது எனக்குச் சிறந்ததென்பதை நீ நிச்சயப்படுத்திக் கொள்வாயாக. நாண் உனது சீடன். உன்னிடம் தஞ்சமடை கிறேன். உபதேசித்தருளுக.

## குடோ. 12 கண்ணன் உபதேசித்தது :

முன்பு எப்பொழுதாவது நான். நீ. இங் குள்ள வேந்தர் யாவரும் இல்லாதிருந்த தில்லை. இனி இந்தச் சடலங்கள் அழிந்தா லும் நாம் என்றைக்கும் இல்லா**மற்** போகவும் மாட்டோம்.

- சுலோ. 14. குந்தியின் மகனே! குளிர், வெப்பம், சுகம், துக்கம் யாவும் இயற்கையின் நடைமுறை யால் தோன்றி மறைவன. என்றும் நிலை பெற்றிருப்பனவல்ல. பாரதா! அவற்றைப் பொறுத்துக் கொள்ளப் பழகு.
- சுலோ. 15. எவன் இவற்றால் கலங்காமல் இன்ப துண் பங்களைச் சமனாகக் கொள்வானோ அந்தத் தீரன் சாகாநிலைக்கு (மோட்சத் திற்கு) தகுந்தவனாகின்றான்.
- கலோ. 16. இல்லாதது உள்ளதாகாது. உள்ளது இல் லாததாகாது. பேரறிஞர்கள் இலைவ இரண் டுக்குமுள்ள வேற்றுமைகளை உணர் வார்கள்.
- சுலோ. 20. ஆத்மா பிறப்பதுமில்லை. இறப்பதுமில்லை. இது முன் இல்லாதிருந்து பிறகு பிறந்தது மல்ல. ஆத்மா பிறப்பு இறப்பற்றது குன்றாதது, வளராதது, காயம் அழிக்கப் பட்டாலும் அவன் அழியான்.
- ஆ-லோ. 22. பழைய துணிகளைக் கழற்றி எறிந்து புதிய தைப் போட்டுக் ⊭காள்வது போல் ஆத்மா நைந்த உடல்களைக்க ளைந்து புதியவற்றில் புகுகின்றது.

### ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதராணந்தா 🔘 69

- சுலோ. 17. பிறந்தவன் இறப்பதும் இ**றந்தவன் பிறப்** பதும் நிச்சயமெனில் இத் தவிர்க்க முடியா**த** விஷயத்தில் நீ வருந்துவது தகுதியன்று.
- சுலோ. 28. உயிர்கள் தொடக்கத்தில் தோன்றாமலும் இடையில் தோன்றியும் முடிவில் தோன்றா மலும் இருக்கின்றன. இதைக் குறித்து நீ தயரப்படுவானேன்.
- சுலோ. 30. பாரதா! எல்லாவற்றிலும் உறைகின்ற இந்த ஆத்மா கொல்ல முடியாதது, ஆகை யால் நீ எந்த உயிரின் பொருட்டும் வருந்துதல் வேண்டாம்,
- சுலோ. 33. அறப் போராகிய இதனைச் செ<mark>ய்யாது</mark> விட்டால் தவ தர்மத்தையும் கீர்த்தி**பையும்** இழந்த பாவத்தை அடைவாய்.
- சுலோ. 35. நீபயத்தினால் போரை விட்டு விலகி**ய** தாக மகாரதர் எண்ணுவார்கள், உன்**ணை** எவர்கள் போற்றினார்களோ அவர்களால் இசுழப்படுவாய்.
  - சுலோ. 37. அறப் போரில் மடிந்தால் வானுலகை எய்து வாய், ஆகையால் போரின் பொருட்டு உறுதிகொண்டு எழுந்திரு, (நம் வாழ்வும் ஒரு போராட்டம்தானே).

மனிதனின் <mark>துக்கத்</mark>துக்கும் அழிவுக்குமுள்ள காரணங்களை பசவான் சொல்லுகிறார் :

சுலோ. 62. வீஷய சுகங்களை நினைப்பதால் பற்றுண் டாகிறது. பற்றுதல் ஆசையாகவும், ஆசை சினமாகவும் வடிவெடுக்கின்றது.

### 70 ் ஞான மண்டலம்

- அகலோ. 63. சினத்தால் மனக்குழப்பமும், மனக் குழ<mark>ப்</mark> பத்தால் மறதியும், மறதியினால் புத்தி நாசமும், புத்தி நாசத்தால் மனிதனுக்கு அழிவும் உண்டாகின்றது.
- சுலோ. 66. மனோலயம் இல்லாதவனுக்கு ஆத்ம போதமும் ஆத்ம பாவனையுமில்லை. ஆத் மத்தியானம் இல்லாதவனுக்கு சாந்தி யில்லை. சாந்தியில்லாதவனுக்கு சுகமேது?
- சுலோ. 68. எவன் ஒருவன் ஆசைகளை அறவே அகற்றி நான் எனது, என்பதற்கு அகங்காரமின்றி நடமாடுகிறானோ அவன் அமை தி பெறுகின்றான்.

### தியான யோகம்.

- சுலோ. 5. தன்னைத்தான் உயர்த்திக் கொள்க. தன் னைத் தன்னால் இழிவுறுத்த வேண்டோம். தனக்குத் தானே நண்பனுமாவான்; பகை வனுமாவான்.
- சுலோ. 6 தன்னைத் தான் வென்றவனே தனக்குத் தான் நண்பன். தன்னைத் தான் வெல்லா லாதவன் தனக்குத் தானே பகைவண்போல் கேடு விளைவிப்பான்.
- சுலோ. 7. தன்னை வென்று, சித்தம் தெளித்தவ ஞுக்குக் குளிர் வெப்பங்களிலும், சுகம். துக்கம், இகழ்ச்சி புகழ்ச்சிகளிலும் சுஸ்வர தரிசுகம் நிலைத்திருக்கும்.

## தியான போகப் பயிற்சி விளக்கம் :

ு அடுக்குமா. 11. சுத்தமான இடத்தில் அதிக உயரமில்லா மலும், அதிக தாழ்வில்லாமலும், மாண்

## ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா 🔘 71

தோல், துணி, <mark>தர்ப்</mark>பை இவைகளை விரித்து அதன்மேல் உறுதியாய் ஆசன**த்** தமர்ந்து,

- சுலோ. 12. மனதை ஒருமுகமாக்கி புலச்செயல்களையும் நன்கு கட்டுப்படுத்திச் சித்தசுத்தியின் பொருட்டு யோகம் பயில்க.
- சுலோ. 13. உடல் தலை கழுத்து நேராக அசைவின்றி வைத்து உறுதியுடன் மூக்கு நுனியைப் பார்த்துக்கொண்டு திசைகளைப் பாராமல்
- சுலோ. 14. மன அமைதியுடையவனாய் அச்சத்தைப் போக்கி பிரமச்சரிய விரதம் பூண்டு மனதை வசப்படுத்திச் சித்தத்தை என்பால் வைத்து என்னையே குறியாகக் கொண்டு யோகத் தில் இருக்கக் கடவாய்.
- சுலோ. 15. இவ்விதம் எப்போதும் மனதைத் தியான<mark>த்</mark> தில் பயிற்றி உள்ளத்தைக் கட்டுப்படுத்தி<mark>ய</mark> யோகி, என்பால் நிலைபெற்றதாகிய மி<mark>கச்</mark> சிறந்த விடுதலையால் உண்டாகும் ஆறுதலை அறிவான்.

### சாதகன் அனுசரிக்க வேண்டிய நியமங்களின் சுருக்கம்,

- சுலோ. 16. மிகைபட உண்போனுக்கும், உணவற்றோ னுக்கும் யோகமில்லை. அதிகம் உறங்கு பவனுக்கும் அதிகம் விழித்திருப்பவனுக்கும் யோகம் கைகூடுவதில்லை.
- சுலோ. 25. உறுதியான புத்தியால் ம<mark>னதை ஆத்மாவில்</mark> நிறுத்தி மெல்ல மெல்ல அமைதி பெறு**க.** எதற்கும் கவலையுறாதிருக்கக் கடவாய்.

### 72 🔾 ஞானமண்டலம்

- சுலோ. 26, எங்கெங்கே மனம் சஞ்சலமாய் உறுதியின்றி உழல்கின்றதோ அங்கங்கே அதைக் கட்டுப் படுத்தி ஆன்மாவின் வசத்துக்குக் கொண்டு வருக.
- சுலோ. 28. இங்ஙனம் குற்றங்களைப் போக்கி எப்போதும் ஆத்மாவில் லயித்திருப்பா னாகில் அந்த யோகி பிரம்மத்தைத் தொடு வதாகிய மிக உயர்ந்த இன்பத்தை எளிதில் எய்துவான்.

## மனிதன் இயல்பு விளக்கப்படுகிறது : அர்ச்சுனன் உரைத்தது :

சுலோ. 34. கண்ணா! மனம் சஞ்சலமுடையது. தவறு செய்யும் இயல்புடையது. வலிவுடையது. அதைக் கட்டுப்படுத்துதல் காற்றைக் கட்டுவதுபோல் மிகக் கடினமான காரிய மென்று நான் கருதுகிறேன்.

### கண்ணன் கூறியது:

- சுலோ. 34. பெருந்தோளாய்! மனதைக் கட்டு தல் அரிதுதான். அலையும் சுபாபமுடையது தான். ஐயமில்லை. ஆனால் குந்தியின் மகனே! அதைப் பயிற்சியினாலும் வைராக்கியத்தினாலும் கட்டி விடலாம்,
- சுலோ. 36. தபசிலும் ஞானத்திலும் போகி சிறந்து விளங்குகின்றான். கர்ம யோகத்திலும் அவன் சிறந்தவன். ஆதலால் அர்ச்சுணா நீயோகியாகுக.

பக்தி போகம் : (இறைவனை உபாசிக்கும் முறை)

## பகவான் திருவாய் மலர்ந்தது :

- சுலோ. 7. எவரெவர் அணைத்தையும் எனக்கு அர்ப் பணம் செய்து என்னையே தஞ்சமாகக் கொண்டு சிதறா மனத்துடன் என்னையே தியானித்து வழிபடுகின்றார்களோ அவர களை நான் மரண சம்சாரக் கடலில் நின்றும் விரைவில் தூக்கி விடுவேன்.
- சுலோ. 8. மனதை என்பால் நிறுத்து, புத்தியை என்னுட் புகுத்து. இனி **நீ என்**னிடத்**தே** வசிப்பாய். ஐயமில்லை.

இதுகாறும் கூறியவற்றை அனுசரிக்க முடியாதவர்கள் செய்யக் கூடியவை :

- சுலோ. 9. இனி மனதை என்னில் உறுதியாக நிறுத்த வல்லமை இல்லையென்றால் பழகிப் பழகி என்னை அடைய விரும்பும்,
- சுலோ. 10. பழகுவதில் நீ திறமையற்றவனாகில் எனு பொருட்டுத் தொழிலைச் செய்வதைக்குறிக் கோளாகக்கொள்க. என் பொருட்டுக்கர்மம் செய்வதாலும் நீ பெருநிலையடைவாய்.
- சுலோ, 11. இதுவும் உன்னால் செய்ய இயலாவிட்டால் என்னிடம் அடைக்கலைம் புகுந்து, தன்ன டக்கம் பயின்று எல்லாச் செய்கைகளின் பலன்களையும் எனக்கு அர்ப்பணம் செய்து நில். நீ நற்கதியடைவாய்.

### பக்தனின் சுபாவமும் இலட்சணமும் :

சுலோ. 1<sup>9</sup>. புசழ்ச்சி, இகழ்ச்சி, மானம், அவமா**னம்** குளிர், வெப்பம், சுகம், துக்கம் இவ**ற்றைச்** ஞா—5 சமனாகக் கருதும் பற்ற**ற்ற மௌனி**; கிடைத்ததில் போதுமென்ற நிறைவுடை யவன்; தனக்கென்று ஓர் இடம் தேடா தவன்; நிச்சய பக்தியுடையவன். இத்தகைய சுபாவமுடைய பக்தியான் எனக்கினியவன்.

#### சந்யாச யோகம் :

### ஒருவன் எளிதில் கடைத்தேற வழி :

- சுலோ. 56. எத்தொழிலைச் செய்தாலும் என்னையே சரணமாகக் கொண்டவன் எனதருளால் அழிவற்ற பரம பதத்தை எய்துகிறான்.
- சுலோ. 58. என்னைச் சித்தத்தில் வழுத்திக் கொண்டிரு. எனதருளால் எல்லாத் தடைகளையும் தாண்டிச் செல்வாய் அன்றி நீ அகங்காரத் தால் இதனைக் கேளாது விடுவாயெனில் பெரும் நாசத்தை அடைவாய்.
- சுலோ. 62. பாரதா! எல்லாப் பாங்கிலும் என்னையே சரணம் புகு. எனதருளால் பரம சாந்தி யாகிய நித்திய இன்பத்தை எய்துவாய்.
- சுலோ. 63. இங்ஙனம் மகா இரகசியமாகிய ஞானத்தை உனக்குரைத்தேன். இதனை முற்றிலும் ஆராய்ந்து எப்படி விருப்பமோ அவ்விதம் செய்.
- சுலோ. 64. இன்னும் ஒருமுறை எல்லாவற்றிலும் ஆழ்ந்த எனது இறுதி வசனத்தைக் கேள். நீ எனக்குற்ற நண்பன். உனக்கு நல்லதைச் சொல்லுகிறேன் கேள்.
- துலோ. 65. உன் மனதை எனதாக்குக, என்னிடம் பக்தி பூண்டு என் தொண்டனாகுக,

என்னையே வணங்கு. என்னையே அடைவாய். நிச்சயம், உணக்கு உறு**தி** சுறுகின்றேன். நீ எனக்கு இனியவன்.

### **பகவானின் இறுதி வசன**ம்:

கூலோ. 66. எல்லா அறங்களையும் விட்டு என்னை<mark>யே</mark> சரணடைக. சகல பாவங்களில் நின்றும் நான் உன்னை விடுவிக்கிறேன். து**யரப்** படாதே.

ஸ்ரீ பகவத் கீதா மகத்துவம்: விஷ்ணுவினால் திருவாய் <mark>ம</mark>லர்க்தருளப் பெற்றது:

கேள்வி: பகவானே! பரமேசா!! சம்சார தோஷத்<mark>தால்</mark> கட்டுண்டு கிடக்கும் ஒரு₃்வன் உயர்<mark>ந்த</mark> பக்தியைப் பெறுவது எங்ங ஊம்?

விடை: எவனொருவன் கீதா பயிற்சியில் இ<mark>ன்புறு</mark> வானோ அவன் முன் ஜென்மம் கர்ம தோஷத் தால் தவிப்பினும் அவன் முக்தனாவா**ன்**. இவ்வுலக சுகத்தையும் அனுபவிப்பா**ன்.** 

> முறைப்ப<mark>டி</mark> கீதா பாராயணம் செ<mark>ய்து</mark> தியானம் செய்கின்றவனை மகா கொடி<mark>ய</mark> பாவங்களும் தீண்டாது.

> பகவத் கீதை எங்கிருக்கிறதோ, எங்கு கீதா போதனை நடைபெறுகிறதோ, அங்<mark>கு</mark> புண்ணிய தீர்த்தங்கள் அனைத்தும் வந்து சேர்ந்த பலனும் மற்றும் புண்ணிய**ங்களும்** வந்து கூடுகின்றன.

கீதா பாராயணமும் பயிற்சியும் செய்து கொண்டிருப்பவன் வெகு சீக்கிரத்தில் பூரண விடுதலையடைகிறான். மரணத் தறுவாயில்

### 76 🔾 ஞான மண்டலம்

'கீதை' என்று உபசரிப்பவர் உடனே பரம பதமடைந்தவர்.

கொடிய பாவங்கள் செய்தவனும் கீதையிண் கருத்தைக் கேட்பதில் விருப்பங் கொள் வானாகில் அவன் செய்த பாவங்கள் நீங்ணி ஸ்ரீ வைகுண்டமேகி மகா விஷ்ணுவுடண் இரண்டறக்கலந்திருப்பான்.

## 16. ''பலாபலனில் பற்றுதல் வையாதே''

பலனைத் துறப்பதால் வரும் பேரானந்தப் பெரும் பேற்றுக்கு நம்மை ஆளாக்கித் தீர்ப்பதற்கு கர்ம ரகசெயத்தைப் பற்றி அறிவது அவசியமாகும். கர்மபலண் சராரமல் சர்மம் செய்யும் அதிநுட்பமான கரும நியமங் கணை நைத்தத்த வார்த்தரீதியாக விரித்தக் கூறும் ஒர் அரியு நூல் பகவத்கீனத. பகவத் பிரசாதுமாகக் கிடைத்த அந்த பலாபலனில் நூலின் சாராம்சம் கர்மம் செய் பற்று தல் வையாதே. கர்ம பலனைத் துறந்து சமசித்தனாய் இருப்பவர்களுகடய கடும் வீனைகள் தீர்ந்து நித்திய கடைக்கும். இறப்பு பிறப்பொழிந்து இறை சம்பந்தமும் கிடைக்கும். ஜீவன் அடைய வேண்டிய இறுதி நிலையும் இது தான். கீதா தர்மங்கள் வாழ்ச்கைத் தர்மங்களைப் மனோபாவ புறக்கணிப்பதில்லை. குர்மத்தில் விரக்தி மில்லாமல் சுய தர்மத்தை முறையாகச் செய்வதற்குரிய ஊக்கம் அளிக்கின்றது. அங்ஙேனம் சயதர்மத்தை முறை தவை றாமல் செய்கின் றவர்களுக்கு நாளடைவில் சுயமாகவே ஞானம் சித்திக்குமென்பது கீதையின் கருத்து. வாழ்க்கைப் பீரச்சினைசனைத் தீர்க்சத் தெரியாமல் மதிமயங்கி விரக்தி **உட**ந்திருட்டவர்களுக்கு கய நப்பிக்கையும் உற்சாகமும்

தோராளமாகக் கீதை அள்ளி வழங்குகின்றது. கர்மத்தை துறப்பதும் பலன் கருதாமல் கரும மாற்று வதும் எவராலும் காரியம். இவ்விஷயத்தில் முடியாக ஒரே சார்புடையவர்கள். ஊன். வழிபாடு. தவயோகமெல்லாம் பலன் செய்பவை. பயன் கருதாமல் கருமமாற்ற முடியாதொன்றி பலனைத் துறப்பதென்பதின் கர்ம **்**மென்**ன? பயன் எதுவாயினும் சரி அதி**ல் விருப்பு பில்லாமல் சமசுத்தனாய் இருப்பதென்பது அதன் பொருள். இதை நடைமுறைப்படுத்துவது மிகக் கடினமான காரியமாகிலும் சிரமமான பயிற்சி, வைராக்கியம். யான மனம், திருவருள் துணைக் கொண்டும் சாதிக்கலா வலியுறுத்திக் கூறுகின்றது. தீதை உண்மைப் பொருளாகிய பகவான் கீதோபதேசம் மூலமாக அளிக்கும்பொழு து உறதிமொழி நாம் அதில் நம்பிக்கை இல்லாமலிருப்பதற் தரிய காரண ங்களில்லை. வினைப் பயனைவிட செயலின் பலாபலனைப் பற்றி மணம் கொண்டிருக்கும் உருவாக்கிக் ''ப்ர தீகரணம்'' துன்பத்தை விளைவிக்கக் கூடியது. கர்ம பலனைப்பற்றி हा व्हेंग क्का म स எண்ண மெல்லாம் हा कंग करी न लंग नजी सं கொண்டிருக்கும் மனோவாசனை '**்**ப்ர தீகாணம்' ° உருவாக்கிக் கொண்டிருக்கும் எனப்படும். மனம் ுப்ர**தீ**கரண**் அலை**கள் கிரியா சக்தியைப் பலஹீனப்படுத்தி காரியத் தடையும் மனக் குழப்பழம் வீளைவிக்கின்றன. மன நின் ப்ர தீகரண சக்தியைக் குறைத்து கர்ம பலனை க் துறப்பதற்குரிய வழிபென்ன?

''ப்ரசாதயால் சர்வதுக்கானம் ஹானி'' கர்ம பலண் சுகமோ துக்கமோ அநு எதுவாயினும் சரி கிடைப்பதை திருவருள் பிரசாதமாய் ஏற்றுக் கொள்ளப் பழகினால் தூயரம் திரும். ஆலய வழிபாட்டிற்குப் (ஆலயம் வழிபடு கிறவர்களுக்குப்) பின் பிரசாதம் கிடைக்கிறது. சில சமயம்

சர்ச்சனர அழுது, டஞ்சாமிருதம் போன்ற சுவைமிக்க பிரசாதம் கிடைக்கும். வேறு சில வேளையில் கிடைப்பது நீர், குஷு, மலர்போன்றவையாயிருக்கும். அது **எது**வாயினும் சரி கிடைச்கும் பொருளின் குறை நிறை தரா தரமேதுமே நினைச்சாபல் நிறை மனதடன் பிரசாதபென்ற முனோபாவ எனையுடன் அதை சொள்கறோம். அதே மனோபாவனையுடன் செய்யும் கர்ம பலன் எதுவாயினும் சரி வருவதெல்லாம் திருவருள் பிரசாதமென்ற மன சங்கல்பத்துடன் பழகினால் வினைப்பயன் சாராத எல்லையில்லா இன்பமும் ஆழ்ந்த உள் அமை தியும் நித்ய அனுபவமாயிருக்கும். இறு நெயில் முச்தி நினை வையத் தாருகிற ஞானம் இயல்பாகவே உதிக்கும்.

தமது சுய விருப்பு வெறுப்புகளைச் சாதிப் பதற்காக எத்தனையோ கருமங்களை வருந்திச் செய் தன்பங்களைப் கின் றனர், அதனால் கடுந் வரும் பொறுக்கவும் ஏற்கவும் பழகிக் கொள்கின்றனர். மேலும் <mark>பிறவித் துன்பங்களைப் பெ</mark>ருக்கும் இத்தகைய செயலைச் செய்கின்ற புனிதன் முன் வினையைத் நீர்த்துப் பின்வினை அல்லலொழிந்து நித்ய சுகமும், சாந்தியும் இந்தப் பயிற்சியைச் செய்து கடைத்தேறினால் க ரும் என்ன?

மனித சரீரத்தில் நிறைந்திருக்கும் ஜீவன் மேன்மை பானது. மரணத்திற்குப் பின் ஜீவனுக்கு மீண்டும் மனித சரீரம் கிடைக்குமோ என்பது சந்தேகம். சம்சார சேழுத்திரத்தைக் சடப்பதற்குரிய மனித சரீரமென்ற போருத்தமான தோணியும் குடுவென்ற சுக்கானும் இறை ஆருள் என்ற சாதசமான காற்றும் கிடைத்ததும் கரையேறை மூயற்சிக்காத மனித ஜென்மம் தற்கொலைக்கு ஒப்பானது.

## 17. இந்து

பழமையிலும் புதுமையிலும் புகழ் பூத்து நிற்கும். இந்த என்ற நிறை வசனம் பூர்வீக காலத்திலிருந்தே உலகப் பேரறிஞர்களை வெகுவாகக் கவர்ந்து வந்திருக்கின்றது. விமர்சங்களுக்கும் மண்டலத் தில் அறிவ பலவாறான இச்சொல் அனேக பிந்துவாயிருக்கின்ற நாஸ்தி**கம்** மதங்கள் வர்க்கங்கள் கட்டங்களில் பல ஏற்க வேண்டி தாக்கங்களை போன்றவைகளின் சடும் யிருந்தது. அத்தகைய தாக்கங்களுக்கிடையிலும் சமுத்திர அலைகள் மத்தியில் அசைவற்று நிற்கும் கருங்கல் பா**றை** இன்றம் உலக வியாபக ரீநிமில் போன்று நிற்கின்றது. தோன்றியும் தோன்றாமலுமிருக் சகல தர்மங்களை பும் சாஸ்திரங்களையும் கின் ற உள்ளடக்கி நிற்கும் இந்து என்ற பதத்திற்குச் சரியான அர்த்தமென்ன? அது யாரை அல்லது எதைக் குறிக்கின்றது.

் ஹீனம் தூ—ஷய தீதி ஹிந்து'' அதர்மங்களை ஒழிக் கின்றவன் இந்து. ''ஹிம் ஸாம் தமய நீதி ஹிந்து'' ஹிம் சாபரமாய சகல கருடங்களையும் நீக்கி ஜீவிகளை ஏகாத்ம பாவனையுடன் பார்க்கின்றவன் ஹிந்து. ''ஹிம் ஸந்தி தர்மோ நீதி ஹிம்—ஸா'' சனாதன தர்மங்களுக்குக் கேடு விளைவிப்பவரை ஒடுக்கி விடுகின்றவன் ஹிந்து. இந்து என்ற சொல்லுக்கு இந்துமத சாஸ்திரங்களில் இப்படிபட்ட அர்த்தங்களைக் காணக் கூடியதாயிருந்தாலும் அவை யொன்றும் அதன் பொருளைச் சம்பூரணப்படுத்துவ தாயிவலை. காரணம் அதன் உட்பொருள் வசனாதீத மானது. ஆத்மானுபூதியால் மாத்திரம் உணரக் கூடியது. அது பட்டுமல்ல இந்து என்ற பதப் பிரயோகத்தின் ஆரம்ப காலம் இதுவரையில் அனுமான நிர்ணயமாயிருப்பதைத் துவிர சரியான கால நிர்ணயம் நிச்சமிக்கப்படவில்லை. நீண்ட காலமாகப் பௌதிக ஆத்மீக அனுபவங்களிற் கூடி வளர்ந்து வந்த இந்து மதம் அகண்ட பிரபஞ்ச சாராம் சங்களைத் தன்னகத்து அனுபூரிமயமாக்கிய ஒரு சர்வக் ஞான கலசம். இதுவரை காலமும் தோன்றிபிருக்கின்ற சகல ஆத்மீக பௌதீக ஒளிகளும், சகல மதங்களுடைய அடிப்படைச் சித்தாந்தங்களும் இந்துக்களுடைய வேதாந்த தரிசன சாஸ்திரம் என்ற மணி விளக்கிலிருந்து கொளுத்தி யெடுத்த சுடர்களென்பது வெளிப்படையான ஒரு சத்தி**ய** வேதாந்த தரிசனங்களிற் பரவலாகக் காணும் சமத்துவ பொருளாதார சித்தாந்தங்களுடைய பிராகிருதபாவம் மாத்திரந்தான் மாக்ஸீச மென்பதைக்கூட நீங்கள் அறியும் பொழுது வியக்கக்கூடும். வேதாந்த தரிசன சாஸ் நிரங்களைத் தவிர மற்றதொரு சாஸ் திரங்களும் சம்பூரணுமானவையல்ல. வேதாந்த தரிசனங்களில் காணும் அந்தர் முக சத்தியங்களை ஏற்காத நவீன சாஸ்திரங்களும் பூரணப்படுவதில்லை.

வாழ்கின்றவர் தர்மத்தை அனுசரித்து சனாதன களெல்லாம் இந்துக்கள் என்ற நம்பிக்கை இந்துக்களிடம் வருகின்றது. பரம்பரை பரம்பரையாகவே இருந்து முற்றி அம் யதார்த் தமாயிருக்கின்ற இக்கருத்தில் ஹிந்துக்கள் முழுத் திருப்தியுடையவர்களாயிருக்கின்றனர். தர்மந்தான் இந்து ஆகையால் சனாதன அல்லது மதம். சனாதனம் அல்லது என்றும் இருக்கின்ற தர்மம் என்பது இந்து சமுதாயத்தின் ஜீவி த நிஷ் டையாயி நக்கி**ன்ற** படியால்தான் இன்று யாதொரு வரை இல்லாமல் இந்து கால வெள்ளத்தில் ஒழுரிப் போகாமல் இன்றும் மிதந்து நிற்கின்றது. சனாதன தர்மத்தின் சக்திகள் உயிரினங்களுடைய நிலை பேற்றிற்கும், மாணவ சமுதாயத்தினுடைய சேம நலத்திற் கும் அவ்வப்போது விலை மதிக்க முடியாத பலவற்றையு ந் ஈன்று கொடுத்திருக் கின்றது. அரங்கில் இவைகள் இந்துக்களுக்கு உலக

திலையான தொரு அந்தஸ்தை வழங்கியிருக்கின்றன. நாம் தர்மத்தைப் பற்றியும் கலை, கலாச்சாரங் பற்றியும் பெருமையடைகின்றோம். எனினும் கண் மூடித்தனமாகப் பழையதெல்லாம் நல்லவையென்றும் **பு**தியவையெல்லாந் தீயவை பென்றும் கருதுவது சரியில்லை. இந்த இரண்டு வழிகளிலிருந்தும் விவகி மூன்றாவதொரு வழியிற் சிந்தனையைச் செலுத்த வேண்டும். பழையதிலும் புதியதிலும் நல்வவற்றை மாத்திரம் தேர்ந்தெடுத்து கலந்ததொரு புதிய இரண்டும் வெளிச் சத்தில் **多一声** செல்ல வேண்டும்.

மாற்றமும் வளர்ச்சியும் இயற்கை நிபநிகளென்பதை அறிந்து செயலாற்றாவிட்டால் கால சக்கரம் நம்மை ஒரு மூலையில் உருட்டி விடும். இந்து மதத்தின் சகல துறைகளும் காலா காலத்தில் படிப்படியாக மாற்றியமைக்கப்பட்டு வந்தது தான். இன்று காணும் உயர் நிலை. ஆகையால் அடிப்படையில் மாற்றமில்லாமல் தேவையான மாற்றங்களைச் செய்வதற்கு தயங்கக் கூடாது. இதற்கேற்ற விசால மணதையும் அறிவையும் ஆற்றலையும் இந்துக்கள் பெறி தெறடுக்க வேண்டும்

சரித்திர காலந் தொடக்கம் விதேச ரீதிபிலும் இந்துக்கள் பல கோணாத்திலிருந்தும் எனினும் வந்திருக்கின்றனர், இந்துக்களுடைய மனமும் பொறுமையும், விரோதிகளிடத்தில் இணங்கி வாழும் ஒருமைப் பாட்டுணர்வும். அவர்களை மென்மேலும் மேன்மைப் படுத்தியிருக்கின்றது. சுனாதன தர்மத்தின் அத்திவாரம் மிக ஆழத்தில் பதிக்கப் இதுவரை ஏதொரு சக்திக்கும் பட்டிருப்பதால் அதைச் எனிலும் கிதைக்கவோ, நொருக்கவோ முடியவில்லை. இடைக்காலத்தில் எமக்கிடையே வளர்ந்து வந்த சில பல வினங்கள் சமுதாய ஐக்கியத்தில் ஆழமான சில பிளவுகளை ஏற்படுத்திவிட்டிருக்கின்றது. பிரபஞ்சத்தில் பரஸ்பா வீரோதங்கள் என்று தோன்றக் கூடிய பலவற்றையும் இணைத்து வாழத் தகமையுடைய இந்துக்கள் தங்களுடைய சமுதாய முரண்பாடுகளைச் சமப்படுத்து வதில் தோல்வி கண்டிருக்கின்றனர்.

வேற்றுமையிலும் ஒற்றுமையைக் காணும் ரகசியங்களை கொடுத்தோதிய உலகத்திற் இந்துக்கள் இதில் தோெள்ளி கண்டிருப்பதன் கொரணம் என்ன? இந்தத் தோல்வியின் பதோர்த்த ரூபத்தை ஒரு ஆத்ம பரிசோதனை மூலம் கண் \_ நிவதால் மாத்திரந்தான் இந்தப் பிரச்சனையி லிருந்து விமோசனமடையலாம். இந்து சமாஜத்தில் இன்று காணும் சீர் கேடுகளுக்கு அன்னியரை குற்றஞ் சாட்டுவது நமது சுபாவமாயிருந்து வருகின்றது. இதில் சில உண்மை **களி**லிருந்த போதிலும் **தம்**மிடமிருக்கின்ற ஏதோே பலவீனந் தான் அவர்களுக்கு அத்தகையதொரு சந்தர்ப்பமளித் சிந்தித்தறிய திருக்கின்ற தென்பதை அவதானமாகச் வேண்டியிருக்கின்றது.

குலம், கோத்திரம், ஜாதி, தீண்டாமை, மத தத்துவக்-கொள்கைகள், குரு பாரம்பரிய பேதங்கள், வழிபாட்டு பிணக்கும் போன் றலைகளிலிருந்தெழுந்த முறைகள் ஐக்கியத்தை**ச்** போராட்டமுந்தான் இந்துக்களுடைய வந்திருக்கின்றது. இந்தப் பலவீனங்களை அன்னியர் தங்கள் சுயநலத்திற்குச் சாதகமாகப் பயன் ஐக்கிய படுத்தினார்களென்பது தான் உண்மை. **ந**ம் து சக்தியைப் பிளவுப்படுத்திக் கொண்டிருக்கும் உயர்வு அறவே **தாழ்வுகளையு**ம் முரண்பாடுகளையும் வேண்டும். இந்து ஆலயங்கள் இந்து சமுதாயத்தில் நடுநாடி யாகவே இருந்து வந்திருக்கின்றன. இதன் கற்பக் கிரகத். திலிருந்து ஒழுகி வரும் பிராணசக்தி சமுதாயத்தின் நாடித் துடிப்பைச் சீராக்குகிறது. சேத்திரச் சைதன்னியம் இருந் திருக்காவிட்டால் மதம் வரண்ட பாலைவனம் இந்து போன்று சூனிய நிலையை அடைந்திருக்கும்.

வர்ணை பேதங்களும், முரண்பாடுகளும் சப்பிரதாயு பேதங்களு முடைய இந்தச்சளே வொம் ஆலயத்தின் ஒக சச்தியில் ஐக்கியப்படு இன்றனர். சைதெல்யே திசையில் இயங்கிக் சொண்டிருக்கும் இந்துக்களுடைய நாடி நேர**ப்புகளை ஒன்றி எண**த்தச் சமுதாயத்தின் இரத்<mark>தா</mark> ஆவயங்கள் சுத்திகரித்துக் கொண்டிருக் மகாமகின்ம பொருந்திய கின்றன. இத்தனசய நிர்வாக முறைசளும் எவ்வளவு தூரம் கர்மங்சைஞுப், இலட்சிய சுத்தியோடும், ஆத்மார்க்கத்தோடும் நடைபெறு விமரிசன விஷயமாயிருக் கின் றதென்பது இன்று 9 (T) கின்றது. ஆவயங்களில் பிராண நாடியைப் பாதிக்கக்கூடியு டௌனிகளாயிருப்பதும். இவ்விஷயத்தில் சுண் CLP LG அல்லது தெளிவும் சக்தியுமில்லாத அபிப்பிராயங்களை வைத்துக் கொண்டிருப்பதும் எதிர்காலத் தலைமுறைகள அவிசுவாசிசளாக மாறுவதற்குக் காரணமோயிருக்கின்றது. இருமருங்கிலும் ஆலயபென்ற நடுநாடியின் இடக்கை பிங்கலை போன்ற பெரும் கொண்டிருச்கும் சுவாசக் சலைசளாகிய ஆலய குருமார்களும் தர்மகர்த் ஆவயச் சுடரோளியைத் தூண்டிவிடும். தாக்சளுப் தான் தூண்டுகோல்கள்.

இவர்கள் போதிய இவட்சிய சுத்தியோடும் ஆத் சுஸ்வரார்**ப்டண** புத்தியோடும் **மார்த்தத்தோ**டு சைங்கரியங்களை நிர்வகிச்சத் தவறும் பட்சத்தில் சேத் திரங்கள் வீரைவில் இரவுச் சந்தைகளாக மாறிஷ்டும். இதில் பரவலாகக் காணப்படும் சீர்கேடுகளைத் தகுந்த முறையில திருத்தியமைப்பதற்கு ஆலய பக்தர்கள் சிரத்தைபெடுக்க வேண்டும். தவறினால் வளர்ந்து வரும் நமது பசுமை நிறைந்த இளம் உள்ளங்களில் மதத்தைப் பற்றிய தப்பபிப் பிராயங்கள் ஏற்பட்டு சூனியவாதிகளாக மாறிவிடுவர். பக்தர்களுடைய பக்தி விஸ்வாசங்களைத் தவறான வழியில் ஆலயங்களை வளர்க்கப் பார்ப்பது து சுரண் டியெடுத் ஆலயங்களுக்கும் மதத்துக்கும் பெருங் களங்கத்தை ஏற்

ுபடுத்துவதாயிருக்கும். இந்து மதத்தை எதிர்நோக்கி ுமிருக்கும் இன்னொரு அபாயமும் இருக்கின்றது.

பெரும்பாலான இந்துக்கள் கிராமப் புறங்களில்தான் வாழ்கின்றனர். அவர் கள் அஞ்ஞானத்தாலும் ுயாலும் மதரீதியான ஐக்கியத்தையிழந்து கூறு கூறாகப் பிரிந்து கொண்டிருக்கின்றனர். உதிர்ந்து விழும் துண்டுகளைக் கொத்தித் தின் வக் The UL கமு தகள் ஏற்கனவே ஆங்காங்கு கூடுகட்டி வாழ்ந்து வருவகையும் அறிந்திருக்க வேண்டும். 55T மத்தியில் நூற்காலிகளில் மாத்திரம் உட்கார்ந்து கொண்டிருக்கும் நமது மத தத்துவ சம்ஹிதைகளும், புசுழ் பெற்ற மக இயக்கங்களும் ஆதரவற்று ஒளியிழந்தவரும் இந்துக்கள் மத்தியில் ஒரு கை விளக்கையாவது கொளுத்தி ைவக்க முயற்கி செய்தால் இருளடைந்த அவர்களுடைய வாழ்விலும் ஒரு விடி.வெள்ளி உதிக்கலாமல்லவா? தனி நபர் களை மாத்திரம் மோட்சத்திற்கனுப்பி வைக்க முயற்சிக் கின்றவர்கள் சமுதாய மோட்சத்திலும் ஒரு சிறு செலுத்தினால் சமுதாயம் மோட்சத்துக்கு அருகதையுடையதாய்த் தீரும். சுதந்நிரத்திற்குப் பின்னர் இந்துக்களுடைய எண்ணிக்கை கணி சமான அளவுக்கு இ குறைந்திருக்கின்றதென்பது ஆழமாகச் சிந்திக்க வேண்டிய விஷயம். பல தலைமுறைகளாய் எங்களை நோக்கி ஒழுகி விதேசச் சிந்தனை சளும் பழக்க வழக்கங்களும் பாரம்பரியச் சிறப்புகளைச் சாரமாய்ப் இந்துக்களுடைய பாதித்திருக்கின்றன. இன்னும் நாம் அதே ஒழுங்கில்தான் ூழுகிக் கொண்டிருக்கின்றோம். இந்**த அ**டிமைத்துவ நி**லை** எங்களுடைய சுயஅறிவிலும் சிந்தனையிலும் முரண்பாடு களையும் உண்டாக்கியிருக்கின் றது மயக்கத்தையும் மல்லாமல் சுதந்திரமாகிய வேரையும் அறுத்து மூல விட்டிருக்கின் றது. இனியாவது சொந்தக் கால்களில் நிற்ப தற்கும், சுயமாகச் சிந்நிப்பதற்கும், செயலாற்றுவதற்கும் ு யுற்சிக்க வேண்டும். என்று சொல்வதற்கு இந்து

வெட்கப்படும் சில பகுத்தறிவாளர்கள் காலம் மாறுவதை அறிவதில்லை. இந்துக்களுடையதாயிருக்கின்ற எதையும் நவின நிந்தனைக் கண்கொண்டு பார்க்கின்ற இந்த விஞ்ஞான மண்டலத்தில் நிமிஷம் பு த்தறிவாளர்கள் தோறும் மாறிக் கொண்டிருக்கும் மாற்றங்களை அறியத் பத்தொன்பதாம் நூற்றாண்டின் **த**வறி விடுகின்றனர். **ஏட்**டுப் பிரதிகளாயிருக்கின்ற இவர்கள் இருபதாம் நூ**ற்** விஞ்ஞான கூட்டங்களில் **நவீன** றாண்டில் வேதாந்த தரிசனங்களைச் சாஸ்திர ரீதியாக நிருப்பத்து. வருகின்றனர் என்பதை அறிய வேண்டும். இங்ஙனம் நவீன தரிசனங்களை சித்தா ந்தங்கள் வேதாந்த நோக்கிப் பருணமித்து வருகின்ற இவ்வேளையில் விஞ்ஞான பாடத்தேன்ருக்கின்ற நம்மவர்களில் அரிச்சுவடிப் பவர் மத யதார்த்தங்களில் கண்மூடிகளாயிருப்பது முழு ஷட்டாள் தனமாகும்.

மத ஞோனமில்லாத பௌதீக சாஸ்திரமும், பௌதீக சாஸ்திரமில்லாத மத ஞானமும் மனித சமுதாயத்தின் ச**ஃ** யான வளர்ச்சிக்கு உதவுவதாயிருப்பதில்லை. ஆகையால் விஞ்ஞான யோகத்திலிருந்து ஞான உலகம் பழமையும் புதுமையுங் கலந்த ஒரு இதன் அறிகுறியாக பௌத்த கபீட்சம் உலகமாயிருக்கும். நிறைந்த டேல் நாடுகள்லிருந்து தங்களுடைய கலை கலாச் சாரங்களைப் புறக்கணித்து இந்து ஆத்மீகக் குருமார்களை நாடி வந்து குவியும் மேல்நாட்டு இளைஞர்களைப் பார்த் தால் இதன் தாற்பரியங்களை நீங்கள் ஊகித்தறியலா**ம்.** வளர்ந்து வரும் இளம் வயதினர்கள் தங்களுடைய ஜீவிது **யூ**வைக்களை நோக்கி இறங்கிச் செவ்வதற்கு இவ்வ**ளவும்** போதுமானது.

இனி எங்களுடைய வேதாந்த தரீசனங்களின் சாரம் என்ன? பரமாத்மா என்பது ஏகமான, நிலையான ஒரு சத்தியவஸ்து. அது சர்வ சராசரங்களினுடைய இருதையு

குகையில் இருக்கின்றது. உள்ளேயிருப்பது போல் வெளி ூபிலும் இருக்கின்றது. அது சலிக்கின்றது. சலனமில்லாமலு மிருக்கின்றது. எக்காரணங் கொண்டும் பிளவு படாத ஏக சக்தி எனினும் புலன்களுடைய பௌதீகானுபவங்களில் அது பலவாறாகத் தோற்றப்படுகின்றது. இதுதாண் பிரபஞ்சத் தின் தோற்றம், நிலைபேறு, ஒடுக்கம் இவைகளுக்கு காரணமாயிருக்கின்ற பரமாத்மா, இவ்வாறு பலவாறாகத் தோற்றப்படுகின்ற துவைத பாவம். ருசிக்கும் சமியாப் பாட்டுக்கும் தக்கபடி படிப்படியாக வளர்ந்து அத்வை தம் முடிகின்றது. ஏகாத்மவாதத்தில் வேதாந்த தரிசனம் தரும் ஏகாத்மவாத சித்தாந்தம். இது முழு மனித வர்க்கத்தை மாத்திரமல்ல, சகல ஜீவராசி களையும் ஒரு குடும்பமாகவே இணைத்து வாழ வைப்பதற் ஆற்றலுரியது. அமங்கலகரமான அற்புத நோக்கிச் சென்று கொண்டிருக்கும் முகார்த்தத்தை இவ்வுலகத்தைப் பாதுகாப்பதற்குரிய சக்தி. இந்த ஏகாத்ம வாத சித்தாந்தத்தைத் தவிர வேறெதற்கும் இருப்பதாகத் தெரியவில்னல. இந்த இலட்சியத்தின் கீழ் தலைவர்களும் மதாசாரியர்களும் மதஸ்தாபனங்களுமெல் லாம் ஒன்று திரண்டு செயலாற்ற வேண்டும்.

இது விஷயத்தில் ஜனங்களை ஒன்று திரட்டி அறிவுடை யவர்களாக்கித் தீர்க்கும் பொழுது சமுதாயத்தில் உடைந்தி ருக்கும் பிணைப்புக்களெல்லாம் இணைந்து சரியாகிவிடும். சமுதாயம் ஒருமுகப்பட்ட பெரும் சக்தியாகவே இந்து இருக்க பிராமணர்களுக்கு வேண்டிய வடிவெடுக்கும். சிந்தனையும். சத்திரியர்களுக்கிருக்க வேண்டிய பாம்ம வீரமும், வணிகர்களுக்கிருக்கவேண்டிய வர்ததக விவசாயத் தெறமையும், சூத்திரர்களுக்கிருக்க வேண்டிய தொண் டாற்றும் விசால மனமும் எவரொருவரிடத்தில் இருக்கின் றதோ அவர்தான் உத்தமமான இந்து.

சுருங்கக் கூறின் இந்து மதத்தின் பல துறைகளிலும் நிலவி வருகின்ற பாகுபாடுகளும், ஆலய கைங்கரியங் களிலும் நிர்வாகத் துறைகளிலும் வளர்ந்து வருகின்ற இர்கேடுகளும், கிராமிய இந்துக்களுடைய பரிதாபகரமான நிலையும், மத அறிவின்மையால் இளம் வயதினர்களுக் கிடையில் தோன்றிக் கொண்டிருக்கும் தப்பபிப்பிராயங் களும், சம்பூர்ணமடையாத விஞ்ஞான அறிவால் வரும் சூனிய வாதம்போன்றவைக்கு முடிவு காணும் வண்ணம் சக்தி வாய்ந்த ஒரு மார்க்கத்தைக் கண்டறிய வேண்டியிருக் கின்றது. இதுதான் இன்றைய அவசரமான தேவையும் நோக்கமும். இந்து என்ற அபிமானமும், மனப்பூர்வமான இருதயமும் இருக்குமாகில் இதற்குரிய சக்தி உங்களிடமே இருக்கின்றது.

உங்களுடைய இருதய நாடிகளைப் பூர்வீக இருஷிகளின் இருதயத்துடன் இணைக்குக. இவர்கள் விட்டுச் நன்றாகக் கற்றுணர்ந்து சுவடிகளை இரண்டறக் கலந்து விடுங்கள். உங்கள் கலை கலாச்சாரத் மணிகளாயிருப்பவைகளைப் பேரபிமானத் தயங்காமல் ஏற்றுக்கொள்ளும்பொழுது டைய சூக்கும் சரீரத்தில் ஒரு சுதந்திரமான யதார்த்த இந்து உருவாகுவான். இந்தப் பரிபூரண சுதந்திரந்தான் ஒரு இந்துவின் பரம இலட்சியம். இதில்தான் உங்களுடைய ஐக்கியமும் திருப்தியும் சாஸ்வதமான இன்பமும் தங்கி யிருக்கின்றது. இதை உணர்க. அனுபவிக்குக வருங்கால ஆத்மாவின் குளிர்மைக்காக உங்களை உலகம் தன து நோக்கித்தான் வரப்போகின்றது. அதற்கிடையில் உங்<mark>க</mark> சொந்த கொதிவலிகளைத் தீர்த்து. ளுடைய 90 **யதார்த்த இந்துவாகத் தலை**நியிர்ந்து நில்லுங்கள்.

## 18 கதிர்காம கேடித்திரம் 1

வடக்கே இமயந் தொடக்கம் தெற்கே மாத்தறை வரையிலிருக்கின்ற அநேக லட்சம் பக்தர்களை அதிசயிக்கத் தக்க முறையில் கவர்ந்து கொண்டிருக்கின்ற கதிர் காம கேஷத்திரம் வழமையான ஆலய அமைப்புக்கும் நியமம் களுக்கும் அப்பாற்பட்டது.

அங்கு ஆகம முறைப்படி அமைக்கப்பட்ட ஆலயமும், விக்கிரகமும், கோபுரமுமில்லை. வெறும் அம்பல உருவத் தெல் தோற்றமளிக்கின்ற ஆலய மண்டபத்தில் முருகனுடைய திருவுருவம் வரையப்பட்ட திரைச்சீலை தொங்க விடைப் பட்டிருக்கின்றது.

இதற்கு மேல் முருக பக்தர்களுடைய மனம் கவரச் கூடிய வேறேதும் அங்கிருப்பதாகத் தெரியயில்லை.

## இரகசியம் என்ன?

வழிபடுபவர்களுடைய மனம் பக்திப் பரவசமடைவ தற்கு யாதொரு வெளிக் கவர்ச்சியும் இல்லாத இத்தலத் திற்கு பக்தர்கள் தினசரி திரளாகத் திரண்டு சென்று மெய் மறந்த நிலையில் வழிபாடியற்றி வருவதின் இரககியம் என்ன?

பார்த்து வழிபடுவதற்குரிய மூலஸ்தா**னத்** திருவுரு**வ** விதானங்களுமில்லாத இந்தக் கதிர்காம மும் பூஜா முன்றில் ஆண்டியும் அம்பல முருகனில் பாமரனும் அற்புக நாமத்தை. அரசனும் முருகா! முருகா!! என் ற உச்சரித்தவாறு தம்மை மறந்த நிலையில் வழிபாடியற்றும் தெய்வீகக் காட்சியை கதிர்காம சன்னிதானத்தைத் தவிழ வேறெங்கிலும் காண முடியாது.

## ழுரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா 🔘 89

பக்கர்களுக்கு பக்தி நெறியைப் பற்றிய ஒரு பேருண்மை இங்கு விளங்குகின்றது. பெரும் கோபுரங் களும், மகாமண்டபங்களுமல்ல இறைவன் வேண்டுவது.

பக்தர்களுடைய தூய்மையான இருதயம்தான் அவண் வேண்டுவது. மனிதர்களுடைய மேல் மனதிலிருக்கும் வேற்றுமைகளும், வெறுப்பும், விரக்தியும் எல்லாம் முருக**ன்** சண்திதியில் ஒடுங்கிவிடுகின்றன.

### முத்துலிங்க சுவாமி:

ஆதி காலத்தில் கதிர்காம மலைச்சாரலைச் சார்ந்த வனாந்தரத்தில் தபோதனர்கள் தபம் இயற்றுவதற்கு அனுகூலமான அருட்பொழிவிருந்தது, பல தேசங்களைச் சேர்ந்த யோகிகள், ழனிவர்கள் இங்கு வந்து பர்ண சாலைகளை அமைத்து தபமியற்றினார்கள்.

அவர்களுக்கிடையில் மகாசித்திகள் பெற்ற முத்துலிங்க சுவாமிகள் என்ற பெரும் மகாண் பிற்காலத்தில் வந்து சேர்ந்தார்.

தபோவனத்தில் உயர்ந்தெழுந்த தபச்சுவாலை<sub>ச்</sub> சக்தியை முத்துலிங்க சுவாமிகள் சண்முக சக்கரத்தில் ஆவாகனம் செய்து, இன்று காணும் ஆலயமிருக்கும் இடத்தில் பிரதிஷ்டை செய்தார். இந்த இடம்தான் மகா மகிமை பொருந்திய மூர்த்தி, தலம், தீர்த்தம் ஒரு**ங**ீக அமையப் பெற்ற கதிர்காம கேஷத்திரமாகும்.

## பாத யாத்திரை:

பக்தர்கள் பாத யாத்திரையாகச் சென்று ஆலய தரிசனம் செய்யும் வழக்கம் இன்றும் நடைமுறையில் இருந்து வருகின்றது.

ஞா-6

ஏனைய வழிகளில் சென்று வழிபடுபவர்களை விடப் பாதயாத்திரையில் செல்கின்ற பக்தர்களுக்கு அழியாத பல தெய்வானுபவங்கள் பிரத்தியட்சப்படுகின்றன. பாரத நடைபெறு கின் ற நாட்டி லும் FID. நாட்டி லும் பாக யாத்திரைகளில் இலங்கையின் வடபகுதியிலி நந்து கரை யோரமாக இரண்டு மாத காலம் யாத்திரை செய்து கதிர்காம சந்நிதியை அடையும் பாதயாத்திரை மிகவும் சிறப்புடையது.

இவ்வளவு நீண்டகால பாத யாத்திரை வேறெங்கும் நடைபெறுவதில்லை. பக்தர்களுடைய அகம்புற மலங் களைக் கசக்கிப் பிழிந்தெறியும் இந்தப் புனித யாத் திரைக்கு ஈடு இணையான யாத்திரை வேறெதுவுமில்லை.

இந்த யாத்திரையில் பாணமையிலிருந்து கதிர்காம மாணிக்க கங்கைக் கரை வரையிலும் நடைபெறுகின்ற பாத யாத்திரை முருகனடிமைகளுக்கு கடும் ஆத்ம சோதனைக்குரிய தொன்றாகும்.

பாண மையிலிருந்து முருகனுடைய காணிக்கைப் பொருளடங்கிய அடப்பத்தைச் சிரசில் தாங்கிக் கொண்டு, ஓயாமல் திருமுருக நாமத்தை உச்சரித்தபடி சந்நியாசி மலை உகந்தை, வாகரசுவட்டை, நாவலமடு, கூமுனை, வியாளை, கட்டகமம் முதலிய பொருள் செறிந்த பெயரு டைய வனப் பிரதேசங்களைக் கடந்து கதிர்காமக் கந்தனை சென்றடைகின்றனர்.

கொடூரமான வன விலங்குகளுடைய பெரும் உபத் திரவம் நிறைந்த இப்பிரதேசம் சுமார் எழுபது மைல் தூரமுடையது. இங்குதான் யாத்திரை அசய்கின்றவர் களுடைய பக்தி விசுவாசங்களைச் சோதனை செய்கின்ற அற்புத சம்பவங்கள் நடைபெறுகின்ற

ஐந்து அல்லது ஆறு நாட்களுக்கு நீடிக்கின்ற இந்த யாத்துரை தான், யதாரத்தயான பாத யாததிரை. இந்த நாட்களில் அடியார்களுக்குக் கிட்டுகின் ற தெய்வானு பவங்கள் அனந்தம்.

நடுக்காட்டில் எதிர்ப்படும் காட்டு மிருகங்களின் தொல்லைகள், சில சந்தர்ப்பங்களில் பெரு மழை, பெரும் புயல், காட்டில் திசை மாறிச் செல்லுதல், நோய்வாய்ப் படுதல் போன்ற அபாயங்களிலிருந்து ஸ்ரீ மருகன் தோணறாத் தணையாய் நின்று தணைடியார்களை எவ்வாறு பாதுகாககிறான் என்பது வர்ணனைக்கு அடங்காது.

யாந்திரையின் பல கட்டங்களிலும் மனிதனுடைய சிறுமையையும், இறைவனுடைய பெருமையையும் உணர்த்தக் கூடிய பல சம்பவங்களை முருகன் நிகழ்த்திக் காட்டுகின்றான்.

## முருக தரிசனம்

திருமுருகனுடைய கடும் சோதனைகளைச் சகித்தும் உணர்ந்தும் வழித்துணையாய் வருகின்ற முருகனுடைய திவ்னயசக்திகளைக் கண்டு களித்தும் யாததிரிகர் கூட்டம் கதிர்காமசந்நிதியை அடைகின்றது.

இரண்டு மாத காலம் தொடர்ந்து செய்த தவயோக பாதயாத்திரையின் முடிவில் விலைப்பயன் தீர்ந்த உணர் வுடன் புது ஜென்மங்களாய்க கதிர்காம கேஷத்திர சந்நிதியில் முருக தரிசனமே செய்கின்றது.

## 19. கதிர்காம சேத்தீரம் II

சகடம் போன்ற வாழ்க்கையில் எதுவும் நிலையா<mark>ம்</mark> நிற்பதிலலை. மாறி மாறி வரும் மாரியும், கோடையு**ப்**  போன்று சுக துக்**கங்களும் வந்தும்** போய்க்கொண்டும் இருக் கின்றன. இது பிராராப்த நியதி.

மனிதர் எவ்வளவு விழிப்பாயிருந்து, கருமங்களாற்றிய பொழுதிலும், சில சந்தர்ப்பங்களில் தன்பங்களும் கஷ்டங் களும் ஒன்றுக்கு மேல் ஒன்றாக வந்து, செய்வதென்ன வென்று தெரியாமல் தடுமாறி தளர்ந்து போகும் நிலை வருவதுண்டு,

மனிதன் தனது சக்ஓியும் தன்னறிவும் இழந்து, மனக் கலக்கத்துடன் வாழ வேண்டிவரும்பொழுது, புத்துணார் வுக்கும் மணச்சாந்திக்குமாக ஒரு புகலிடம் தேவைப் படுகின்றது.

### புகலிடம்

அந்தப் புகலிடங்கள் தான் நமது மத கேந்திர ஸ்தானங் களாகிய ஆலயங்கள்.

பாலைவன சஞ்சாரிகளுக்கு பாலைவனத்தில் தென் படும் பசுந்தரைகள் போன்று, ஜீவித யாத்திரையில் களைத்து தளர்ந்து போகின்றவர்களுக்கு குளிர்மையூட்டி அவர்களுடைய வாழ்க்கையில் மீண்டும் ஒருமுறை தன்னம் பிக்கையும் உயிரோட்டமும் உண்டாக்குகின்றன ஆலயங்கள்.

இவ்விதமான மகா மகிமை பொருந்நிய ஆலயங்களில் அதி ிரசித்தமானது திருமுகனின் அருள்கதிரொளி ஒளிர்ந்து கொண்டிருக்கும் கதிர்காம கேஷேத்திரம்.

பல்லாண்டுகளாக உத்தம தவயோகிகளின் தவச் சுவாலைகளாலும், தன்னையே தஞ்சமென்றெண்ணி வரும் தன்னடியவர்களுடைய பக்தி உணர்வலைகளாலும் உருவேறி நிற்கும் அந்த ஆலய சன்னிதியை நோக்கி இன்னும் எண்ணற்ற பக்தர்கள் சென்று கொண்டிருக் கின்றனர். மனமுருகி தரிசனம் செய்கின்றவர்களுக்கு தரிசன சுகமும் கிடைக்கின்றது.

கூடிணைராய் எங்கிருந்து எவர் எந்த வேஷத்தில் வந்தவராகிலும் சரி. மண்ணில் கலந்திருக்கும் ஈர்ப்புச் சுக்தி போண்று அருள் காந்த சக்தி கலந்திருக்கும் கதிர் காம சண்னிதான முன்றலில் காலடி. வைத்ததும் கூடிணையை மெல் லாம் தீர்ந்து புத்துயிர் பெறுகின்றனர்.

புலன்களைக் கவரக்கூடிய வெளிக் கவர்ச்சிகளொன்று மில்லாத அம்பலத்தில் மறை பொருளாகவே மறைந்நிருந்து ஞானம் செங்கதிர் வீசிக் கொண்டிருக்கும் ஞாஙக் கனி யாகிய சேவலனை ஒருமுறை உருகி நினைந்தாற் போதும் பனமுறை செய்த பாபங்கள் எல்லாம் உருகினிடும்.

திரு மருகனாலயத்தைச் சுற்றிக் கிடக்கும் மணற் புழுதியில் அங்கம் பட உருண்டு வருகிறவர்களுடைய அங்கத் தால் செய்த பாபங்கள் எல்லாம் தேய்ந்து தீர்கின்றன.

மருந்தாலும், மந்திரத்தாலும் தீராததெல்லாம் அங்கு தீர்த்து விடும். இப்புனித பூமியில் நின்றும், இருந்தும், படுத்தும் தியானிக்கின்றவர்களுடைய மனத் துயரமெல் லாம் சூரியனைக் கண்ட பணிபோல் நொடிப் பொழுதில் மறையும்.

### பாத யாத்திரை

வட மாகாணத்திலிருந்து முருக பக்தர்கள், சுமார் இரண்டரை மண்டல காலம் விரத, நோன்புகளுடன் பாத யாத்திரை செய்து கதிர்காம ஆலயத்தை அடைந்து வழி பாடியற்றும் தியாகபூர்வமான ஒரு பக்தி நெறி வேறெங்கும் காண முடியாததும், கதிர்காம முருகனுடைய ஏக சைதன்ய சீக்தியால் மாத்திரம் உருவாகிய ஒரு பெரும் சாதனையு மாகும்.

### 94 ் ஞான மண்டலம்

பாத யர்த்திரையில் பங்கு கொள்ளும் பக்தர்கள், வைகாசிப் பூரணையன்று வற்றாப்பளை அம்பாள் ஆலயத் தில் ஒன்று சேர்ந்து அன்றைய தினம் அங்கு நிகழும் பொங்கல், பூஜைகளில் பங்கெடுத்து அம்பாளை வழிபட்டு அங்கிருந்து யாத்திரையை ஆரம்பிக்கின்றனர்.

கரையோரமாகச் செல்லும் இந்த ஸதல யாத்திரைக் காரருக்கு வழிநெடுகிலும், வேளாவேளைக்கு அமுதும், தான தருமங்களும் குறைவில்லாமல் கிடைக்கின்றன.

பொத்துவில் வரையிலும் இது நடைபெறும். பொத்துவிலிருந்து புறப்பட்டு சின்னக் கதிர்காமம் போலக் காட்சியளிக்கும் உகந்தைமலை முருகணை வழிபட்டு, அங்கிருந்து அடர்ந்த வனங்கள் வழியாய், கொடியேற்றத் • தினத்தில் கதிர்காமம் சென்றடைகின்றனர்.

### யாத்திரையின் பயன்

இந்தப் புனித யாத்திரையின் பயனாகத் தீராத கர்ம வியாதிகள் தீர்ந்தவர்களையும் நீண்ட கால கிரக பீடை களாலும் கடுந்துன்பம் அனுபவித்துக் கொண்டிருந்தவர் களுடைய துயரம் தீர்ந்து, உடலாலும் உள்ளத்தாலும் சுகத் தோடன் வாழ்கின்றவர்களையும் நேரில் பார்த்திருக்கின் நோம்.

இரண்டு மண்டல காலத்திற்கு மேல் நீண்டு நிற்கும் இந்தப் பாத யாத்திரரின் மகா விரதம் கதிர்காம மாணிக்க கங்கையில் தீர்த்தமாடுவதுடன் முடிவடைகின்றது.

தான் இதுவரை காலம் தூக்கித் திரிந்து வந்த வினைப் பொதிகளை ஸ்ரீ முருகன் திருமலரடியில் சமர்ப்பணம் பண்ணி, களை தீர்ந்தவராய் உள்ளக் களிப்புடன் வீடு திரும்புகின்றனர்.

ஞான மார்க்கத்திற் சென்று தம்மைக் கடைத் தேறிறி**க்** கொள்ள முடியாத பாமர மக்களுக்கு கதிரமலைக் **கந்தன்**  தனது பெருங்கருணையால் இவ்வாறொரு, இலகுவான வழி யைக் காட்டி பேரருள் பொழிந்து வருகின்றான்.

இதை உணர்ந்து அவனது அருளமுத மழைத் தூறலில் நனைந்து சென்று ஜென்ம கிலேசங்களைத் தீர்த்த கடைத் தேறுவீர்களாக.

### 20. சன்மார்க்க சுகம்

சிறந்த ஒரு ஜீவித லக்ஷியம், ஈஸ்வர பக்தி, சரீர சுகம், மனக் கட்டுப்பாடு. நித்திய கருமங்களில் ஒழுங்கு, ஹிருதய சுத்தி கரும சுத்தி, குடுப்ப ஐக்கியம், இந்த எட்டும் ஒருவ ருடைய வாழ்க்கையில் அமையுமானால் அவருடைய வாழ்க் கையும் அமிர்தம் உண்டு வாழும் அமிர்த பக்ஷணிகள் போன்று அமிர்தமயமாயிருக்கும்.

ஜீவகாருண்ணியம். எவரோடும் மரியாதையுடன் பழகு தல், தான தருமங்கள் செய்தல், பொது சேவை களைப் பலேச்சையில்லாமல் மனப்பூர்வமாகச் எக்காரணங் கொண்டும் அயலவரை வெறுக்காதிருத்தல். சமுதாயத்தின் ஒரு பகுதிதான் நாங்களும் என்ற பாவனை வாழ்தல். அவசியமில்வாத விருந்துபசாரங்களில் கௌரவத்திற்காகப் பங்குபற்றுவதைத் தவிர்த்து தகைய விருந்துபசாரங்களைத் தாங்களும் செய்யாதிருத்தல் சூழ்நிலையிலும் பொறுமையை இழக்காமல் நிர்ப்பந்தங்களுக்கு காரியமாற்று தல், சூழ்நிலைகளின் லக்ஷியமும் கொள்கையும் அடிமைப்பட்டுப் போகாத மனத் தெடம், உலகத்தவர்களுடைய இகழ்ச்சி, புகழ்ச்சிகளுக்குச் செவி சாய்க்கா திருத்தல், காரியம் செய்யுமுன் நிதானமாகப் பலமுறை சிந்தித்தத் தெளிவுபடுத்திச் செய்தல், இயன்ற னாவில் கடன் படாதிருப்பதும், படுவதாகில் தனது தகுதிக் கேட்பட்டுப் பெறுதெல்.

எப்பொழுதும் நல்லவர்களுடன் சகவாசம் வேண்டும். எல்லாவற்றிலும் சந்தேகம் கொள்வதும் <mark>மற்றவர்களைக்</mark> குறை கூறுவதும்**.** கண்டேதிலும் கேட்ட திலும் குறை கு**ற்றங்களைப் ப**ார்ப்பதும் அறவே ஒழிக்**கப்** பட வேண்டும். கொடுக்கல் வாங்கல் விஷயங்களில் நாணம **மா**ய் நடக்க வேண்டும். மனக் கொந்தளிப்பாயிருக்கும் பொழுது எந்த ஒரு காரியத்தையும் முடிவு செய்யாமலி ருப்பதும், மற்றவர்களுடைய கேஷ்ட நஷ்டங்களில் சவிரக்கத் துடன் நடந்து கொள்வதையும் கடைப்பிடிக்க வேண்டும். செய்யும் செயலின் பலாபலனை எண்ணியெண்ணிக் கொண் டிராமல் இறைவனையே தஞ்சமெனக் கொண்டு செயற்படு வதும், உதிக்கும் எண்ணங்கள் எதுவாயினும் சரி இறை <mark>யுணர்</mark>வோடு கலந்து வருமளவிற்குத் தெய்வ பக்தியை ஆழ மாக்க வேண்டும். இவைகளை அன்றாட வாழ்விற் கடைப் பிடித்தொழுகினால் நிஜமான மனச்சுகத்துடன் ஐஸ்வரிய <u>மாய் வாழு</u>லாம்.

### தேகப் பயிற்சி:

ஒருவர் தனது சுய கருமங்களைச் சரிவரச் செய்வதற்குச் சரீரம் அதி பிரதானமாயிருப்பதால் அதனை ஆரோக்கிய <mark>மாய் வைத்தி</mark>ருக்க வேண்டும். சரீர சுகமில்லாதவர்களு டைய ஜீவிதம் கிலேசகரமாயிருக்கும். உணவு, உறக்கம், தொழில் தேசப் பயிற்சி, மனப் பயிற்சி இவைகளை ஒழுங்கு படுத்திச் செய்வதால் ஆரோக்கியமான நீடித்த கிடைக்கும். மற்றைய தேகப் பயிற்சிகளைவிட யோகாசனப் பயிற்சிகள் சிரேஷ்டமானவை. சரீரம், மனம். பிராணன் இவைகளைச் சுத்திகரித்து ஒன்றிணைந்து **ஒ**ழுங்காக இயங்கச் செய்வதற்கு இதற்கிணையான பயிற்சிகள் வேறெதுவுமில்லை. இது மனிதனிலிருக்கும்

ஆற்றல் சக்தியை அதிகரிப்பிக்கும். ஒடுங்கியிருக்கும் சைதன் னிய சக்தி வெளியில் தோன்றிச் செய்யும் செயலுக்கு அபூர்வ மான சக்தியளிக்கும் தனியாற்றல் யோகாசனங்களிற் குண்டு. இருக்கும் நோய்களைக் குணப்படுத்தி நோய்த் தடுப்புச் சக்திகளையும் கூட்டும். குரு மூலம் சுற்றுச் செய்க.

### உணவு:

உண்ணும் உணவுக்கும் மன உணர்விற்கும் நெருங்கிய தொடர்பிருக்கின்றது. மணச் சுகம்; சாந்தம்; தீர்க்காயுள்; ஸ்திர புத்தி; மனத் தைரியம்; சகன சக்தி; நோய் தடுக்கும் சக்தி என்பன உண்ணும் உணவைப் பொறுத்துள்ளன. இரு தயத் துடிப்பு, நாடித் துடிப்பு, இரத்தோட்டம் என்பன சீராகச் செயற்படுவதற்கும் உணவு முக்கிய காரணமாயிருக் இத்தகைய பெரும் நன்மைகளுக்கு மற்றெல்லா **உண**வுகளையும் விடத்தாவர உணவு மிக விசேஷமானது. மத்தியான வேளைகளில் அரை வயிறு உணவினாலும். நீரினா ஹம், காற்பங்கு மீதிப் பாகம் காற்றினாலும் நிரப்பப் படுவதுதான் சீரான உணவு நியமம். தேகத்திலி ருக்கும் இயற்கையான சக்திகளை வீண் விரயம் செய்யாமலி ருந்தால் குறைந்தளவு உணவினாலேயே நல்ல ஆரோக்கிய மாயிருக்கலாம். காலை மாலையில் மிகக் குறைந்தளவு கூடு தல் உணவும் நீரும் பருகுவது சிறந்த நன்மை பயக்கும்.

பசுவின் நெய், தேன், மோர், ரசம் இவைகளைத் தினசரி உணவில் அளவாகச் சேர்த்துக் கொண்டால் அநேக நன்மைகளைப் பெறலாம். பசுவின் நெய் நல்ல ஞாபக சக்தியைத் தரும். கிரகிக்குந் தன்மையை அதிகரிப்பிக்கும். புத்தி வளர்ச்சிக்கு விசேஷமானது. அன்றாடம் சரீரத்தில் சேரும் விஷக் கிருமிகளைக் கொல்லும். மன மகிழ்ச்சியை உண்டாக்கும். சாப்பாட்டுத் தன்மைக்குத் தக்கபடி ஒரு கரண்டிக்கு மேற்படாமல் மத்தியான உணவில் முதல்

### 98 🔿 ஞான மண்டலம்

சாதத்தில் கலந்துண்ணவும். நெய்யை அவ்வப்போது உருக்கி உபயோகிக்க வேண்டும்.

### தேன்:

இதில் இரும்பு போன்ற அநேக உலோகச் சத்துக்கள் தாராளமாயிருக்கின்றன. அனேக நோய்களைச் சகப் படுத்தும் ஒளஷதத் தன்மையுடையது. தேனில் போட்டு வைக்கப்படும் பொருட்கள் நீண்ட காவம் கெட்டுப் போகா மலிருப்பதிலிருந்தே இதன் மகிமையைத் தெரிந்து கொள்ள லாம். பதினைந்து துளி எலுமிச்சம் பழம் பிழிந்து வடித் தெடுத்த சாற்றில் இரண்டு தேக்கரண்டி தேனைக் கலந்து இரு வேளை பருகி வந்தால் ஹிருதய ரோகத்திற்கு நன்று, நாடித் துடிப்பைச் சீராக்கி விடும். காலையில் எழுந்தவுடன் உள்ளங்கையில் சிறிதளவு தேனை விட்டு நக்கிச் சாப்பிட்டு வந்தால் அனேக குடல் வியாதிகள் நீங்கும். நீரிற் கலந்தும் மற்றும் உணவுகளுடன் கலந்தும் சாப்பிடலாம். ஆத்ம சாதனைக்கு அனுகலமானது,

### Coni:

வெண்ணெய்யை நீக்கி எடுத்த மோரை நீரில் கலந்து உணவின் கடைசிப் பகுதியில், உணவுடன் கலந்தோ அல்லது தனியாகவோ உபயோகித்து வந்தால் இரைப்பை ஒழுங்காக இயங்கும். தீபண சக்தியை உண்டாக்கும்.

#### ஏசம்:

தினசரி இரத்த நாளங்களிற் சேரும் கொழுப்பைக் கரைத்து, இரத்த ஓட்டத்<mark>தைச் சமப்படு</mark>த்தும். இரத்த அமுக்கம் வராது. கடைசி உணவுடன் கலந்தோ கலக்கா மலோ உபயோகிக்கலாம். தெய், தேன், மோர், கீரை இவை நான்கும் இராக்காவங்களில் உண்பது நல்லதல்ல முளை கட்டிய பாசிப் பயற்றைப் பச்சையாகவோ தேண் கலந்தோ பாவிப்பதும், எள்ளும் பேரீச்சம் பழமும் சேர்த் திடித்த உருண்டைகளை உண்டு வந்தால் அதிக போஷக சத்தும் ஊட்டச் சத்தும் கிடைக்கும். கிழங்கு வகைகளை விடக்காய் பிஞ்சுகள் கூடுதலான சத்து நிறைந்தவை.

வாரம் ஒருமுறையாவது உச்சியிலிருந்து பாதம் வரை எண்ணெய் தேய்த்து ஸ்நானம் செய்வது சொல்லரியநன்மை களைத் தரும். பொன்னாவரசுப் பூ அல்லது சமூலம் அவித்த நீரை நாள் தோறும் பருகி வந்தால் இரத்த விருத்தி உண் டாகும். தாகம் தணியும். நீரிழிவு வியாதிகளுக்கு மிகவும் இரவு படுக்கைக்குப் நன்று, தேக சாந்தியைத் தரும். போகும் முன் குளிர்ந்த ஜலத்தில் பாதங்களை நன்றாகத் கமுவிச் சுத்தப்படுத்தித் திரிபலாதி சூரணத்தை கழஞ்சளவு சர்க்கரையிற்குழைத்துச் சாப்பிட்டுப் படுக்கவும். இது அனேக நோய்களைக் கண்டிக்கும். மல சோதனை யைச் சரிப்படுத்தும், வாத பித்த கப தோஷங்களை தீ a.ழைச்சல், பிடிப்பு, வலிகளொன்றுமில்லாமல் சுகமாயிருக்கும். எளிதான இம்முறைகளை வாழ்ந்தால் அனுசரித்து நோய்கள் குறைந்து நீடித்த ஆயுளுடன் சுகமே வாழலாம்.

## உறக்கம்:

எண்ணற்ற எண்ணங்களின் தாக்கத்தால் களைத்தப் போன மனம் தானாகவே மேற்கொள்ளும் ஒரு குறுகிய ஓய்வு காலந்தான் உறக்கம். எவ்வளவு நேரம் உறங்க வேண்டுமென்பதை விட, எப்படி உறங்கியதென்பதுதான் முக்கியம். கனவும் மன அலட்டலுமில்லாமலிருந்தாலு குறைந்த நேர உறக்கம் போதுமானது. உறக்கத்திலிருந்து விழித்தால் புத்துணார்வும் அமைதியும் சந்தோஷமுந் தோன்றுமேயாகில் அதுவே திருப்திகரமான நல்லுறக்கம்.

## தொழில்

தொழிலில் ஏற்றத் தாழ்வுகளில்லை. ஜன்ம வாசனைக் கேற்றவாறு எத்தகைய தொழிலாயினும் சரி அதனைச் சுய தர்மமாகவே ஏற்க வேண்டும். லாப நஷ்டங்களுக்கு முக்கியத்துவம் கொடாமல் தொழிற் கடமைகளை அந்தரங்க சுத்தி, பொறுப்புணர்ச்சி, பலாபலனில் பற்றுதல் வைத்துப் பழகாமலிருத்தல் போன்ற நெறியான வழிகளைக் கடைப்பிடித்துச் செய்து வந்தால் எத்தொழிலும் உத்தம மானதேயாகும்.

## **கு**டும்பம்

குடும்பத்தின் சகல ஐஸ்வரியங்களும் அக்குடும் 905 பக்கின் ஐக்கியத்தில் தங்கியிருக்கிறது. குடும்பத்தில் எள்ளனவேனும் பிளவிருக்குமேயானால் குடும்ப சியும் சந்தோஷமும் குன்றி விடும். முயற்சிகள் வீணாகும் சதா ஒரு சின்னப் போர்க்களம் போன்ற நிலை உருவாகும். நாக வேதனைதான் நித்திய அனுபவமாயிருக்குமாகையால் ஐக்கியத்தில் கண்ணு ந் கருத்துமாயிருப்பது அவசியம். பெண்கள் பெண்களுக்கிருக்க வேண்டிய பெண் மைக் குணத்துடனும், ஆண்கள் ஆண்களுக்கிருக்கவேண்டிய <mark>புருஷ தருமத்துடனும் குடும்பத்தை நடத்துவார்களாகில்</mark> ஐக்கியம் நிலைக்கும் அவ்வப்போதிருக்கும் மனோர பாவத்தை அன்னியோன்னியம் உணர்ந்து சகிப்புத் தன்மை <mark>யுடன் நடந்து கொண்டால் குடும்பப் பிரச்சனைகள் ஒரு</mark> போதும் தோன்றா. சந்தேகத்திற்கு இடமில்லாமல் நடை முறைகள் தெளிவாகவும் ஆத்மார்த்தமாகவும் வேண்டும். குடும்பத்தின் ஐஸ்வரிய தேவதையை ஆகர்ஷணம் செய்தெடுக்க வேண்டியது லக்ஷ்சுமியின் பிரதி ரூபங்களாகிய பெண்களாகையால் அவர்கள் பொறுமையுடனும், களங்கம**ற்ற அ**ண்புடனும், சுத்தியுடனும் எல்லாவற்றிலும் இணங்கியும் இணைந்தும் <mark>குடும்பத்தை நடத்த வேண்டிய முக்கிய பொறுப்பு</mark> <mark>களிடமிருக்கின்றது. ஒரு குடும்பத்</mark>தில் சுகமும் திருப்தியும் ஸ்ரீதேவிகளாகிய பெண்களுடைய பாவன இரு**தய**த்தின் தங்கியிருப்ப **தா**கையால் அவர்களைப் பூஜிக்கத் தக்கவர்களாகவே கருத வேண்டும். குடும்பம் முழுவதும்

ஒரே இலட்சியத்தின் கீழ் இணைவைதுடன், நியாயமான முயற்சியாற் கிடைக்கும் ஊதியத்தில் பரிபூரண திருப்தி புடனும் வாழ வேண்டும். இவ்வாறான இல்லற தர்மத் தெடன் வாழும் இல்லம் அஷ்ட ஐஸ்வரியங்களின் விளைநில மாகவே இருக்கும். ஒரு நல்ல குருவின் துணையை நாடி வாழ்வது மிக நன்று.

### **குழ**க்தைகள்

குழந்தைகள் நல்லவர்களாக வளர வேண்டுமென்றால் பெற்றோர்கள் நல்லவர்களாகவே வாழ வேண்டும். பூர்வ ஜென்ம வாசனைகள், பெற்றோர்களின் குண விசேஷங்கள், சகவாசம் இவை மூன்றும் சேர்ந்து தான் ஒருவருடைய நிர்ணயிக்கப்படுகின்றது. இதைக் கருத்தில் டிள்ளை களை வளர்க்க வேண்டும். இருத்த வேண்டிய இடத்தில் சாம. தான, பேத. தண்டங்களைக் கிரமமாயும் சாதாரியமாயும் உபயோகிக்க வேண்டும். அவசர புத்தியும் கோபமும் வளர்ப்பு முறையில் ஆகாது. வயதையும் **ப**ருவ வித்தியாசத்தையும் கருத்திற் கொண்டு *அதற்*கேற்**ற** முறையில் மிக நிதானமாகவும் கரிசனமாகவும் கொள்ள வேண்டும். எப்பொழுதும் நல்**ல** சகவாசத்திற்குரி**ய** சூழ்நிலையை அமைத்துக் கொடுக்க வேண்டும். சரீர உணர்ச்சிகளைத் தூண்டிவிடும் உணவுகளைக் காமை. வெளர்ப்பது நல்ல குணாங்களளை வளர்க்கும். எல்லா வற்றையும் விட ஒழுக்கந்தான் சிறந்ததென்ற கருத்தில் கு**ழ**ந்தைக**ளை வளர்ப்பது அ**தி முக்கியமானது.

## தினசரி கருமங்கள்

குறைந்த பட்சம் காலையில் நாலு மணிக்காவது எழுந் திருக்க வேண்டும். படுக்கையிலிருந்தபடி சிறிது நேரம் மானசிகமாக இறை வணக்கம் செய்க. செய்த பிண் இரு நாசியிலும் ஓடிக்கொண்டிருக்கும் சுவாசத்தைக் கவனிக்குக. நாசியில் கை வைத்துப் பார்த்தால் ஒன்றில் கூடுதலாகவும் மற்றதில் குறைவாகவும் ஓடிக் கொண்டிருப்பதை அறிய லாம் கூடுதலான சுவாசம் ஓடும் நாசிபின் பக்கமிருக்கும் கண்னத்தில் அதே பக்கமிருக்கும் கையால் கொஞ்ச நேரம் மிருதுவாய்த் தடவிக் கொடுக்கவும். தடவி முடிந்த பின் அதே பக்கமிருக்கும் கால் பெருவிரலை நிலத்தில் ஊன்றி எழுந்து சென்று ஒரு கிண்ணம் குளிர்ந்த ஜலத்தைப் பருகவும். யோக ரகசியமாகிய இப் பெருங் கிரியை மனதிலும் சரீரத்திலும் ஆச்சரியகரமான நற்பலனை விளை விக்கும்.

விக்கினங்களையும் தீர்த்துக் கடமைகளில் வெற்றியைத் தரும். அதறகுப் பின் மலசல மோசனஞ் செய்து பல் துலக்கி யோகாசணப் பயிற்சிகள் செய்க. இது செய்ய முடியாகவர்கள் சிரசிலிருந்து பாதம் வரை ஒரே சாவகாசமாய் உடலை நன்றாகத் பாங்கில் குழந்தைகள், கர்ப்பிணிகள், நோயாளிகள் விடவும். வயோதிபர்கள் யோகாசனப் பயிற்சி பெற்றவர்களின் உபதேசப்படி செய்ய வேண்டும். ஆசனப் பயிற்சி முடிந்து ஐந்த நிமிஷங்களுக்குப் பின் வழமையாய்க் ஏக்தனும் பானங்களைக் குடித்துக் கொஞ்சம் ஓய்வாயிருந்த பின ஸ் நானம் செய்யவும், ஸ் நானம் செய்ய முடியா தவர்கள ஈரச் சீலையால் துடைத்துச் சுத்தஞ் செய்து பூஜை சுத்தமான அறையிலிருந்தால் அல்லது ஓ ரிடத் தில் அமர் ந்திரு ந்து இறைவழிபாடியற்றித் தகுதிக்கும் நேரத்திற்கு**ந் தக்கபடி பிராணா**யாமம், ஜெபம். தியானம் முதலியன செய்க. <mark>இவைகளை அ</mark>வரவர்களுடைய குரு மூலம் கற்றுக் கொள்க. சாதனைகள் முடிந்த பின் தன் தன் நித்திய கடமைக**ளைச் செய்**யத் தொடங்கவும். மாலையிலும் நேரத்துக்குத் தக்கபடி இறை வணக்கம். தியானம் செய்ய ஜெபம், தியானம், செய்க. ஜெபம், இயலாதவர்கள் தேவார திருவாசகங்கள் அல்லது பஜனைப் பாடல்களை மணமுருகிப் பாடி வழிபாடு செய்க. வழி

## ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா 🔘 10:3

பாடும் சாதனையும் எதுவாயினுஞ் சரி, செய்வது உங்க ஆத்மாவைத் தொடும் வண்ணம் மனமுருகிச் செய்க. தினசரி கடமைகளின்போது அடிக்கடி இறைவனை நினைவு கூருக. காமத்தை மானசீகமாய் உச்சரிக்குக. படிப் படியாக வாழ்க்கையின் எல்லா வசங்களிலும் சதா இறைவ னுடைய சிந்தனை சகஜமாய் வருமளவிற்குச் சிந்தனையை ளர்த்தெடுக்குக. மெல்ல மெல்ல உங்களுடைய முக்கரணங் களையும் அது மயமாக்கி விடுக. உங்களுடைய விசுவாசத் திற்கும் ஆறுதலுக்கும் இறைவனைத் தவிர வேறொன்றும் இவ் வுலசத்தில் இல்லை பென்ற போதத்துடன் திவ்ய சக்தியில் இணங்கிச் சேர்க. இவ்விதம் உங்களை உயர்த்திக் கொள்வீர்களாகில் எந்த ஒரு வாழ்க் தருமத்தின் கீழ் வாழ்வதாயினும், ஜா த க எவ்வாறிருந்த போதிலும் எல்லாம் அனுகூல சுகமுடைய தாய் அமையும், இறு தியில்மாயா சக்தியின் கெடுபிடியிலிருந்து நீங்கி, முக்தராய்த் தொல்லைகளற்ற சாசுவதமான இன்பத் கருமங்களை ஜீவி த முடிக்கலாம் கு டன் சாதாரண வாழ்க்கைத் தருமங்களைப் புறக்கணிக்காத இந்த எளிதான ஜீ வி தச் சிரமங்களை அனுசரித்து வாழ்ந்து உங்களைத் தெய்வ தரிசனம் பெறுவதற்குத் தகுதியுடையவராக்கித் Bra Bal

# திருக்கோணேஸ்வரம் சுவாமிகளுடைய ஞானாலயம்

1946ம் ஆண்டு தொடக்கம் சுவாமி கெங்காதரானந் தாஜி அவர்கள் திருக்கோணேஸ்வரத்துடன் ஆத்மீகத் தொடர்பு வைத்திருந்தார். அப்போது வெள்ளை உடை தரித்திருந்தார். வேட்டி உடுத்து ஒரு வெள்ளைத் துண்டி னால் உடலைப் போர்த்தியிருப்பார். உடை வெள்ளை இருந்ததுபோல உள்ளத்தையும் வெள்ளையாக்கு வதற்காக அடிக்கடி கோணேஸ்வரத்திற்குப் போய் எவருட தன்னைச் னும் சம்பந்தப்படுத்திக் கொள்ளாமல் கோணேசப் பெருமானோடு பந்தப்படுத்திக் கொள்வத**ற்** காக ஒதுக்குப்புறமாக ஒதுங்கியிருந்து தியானம் செய்வார். கோணேஸ்வரத்தில் மனசெமாடுங்கக் கூடிய தனி இடங்க ளுண்டு. மனத்தை ஒடுக்கக்கூடிய சர்வ வல்லமையுள்ள <mark>ஒப்பற்ற</mark> தலைவனும் அங்கு சாந்நித்தியம் கொண்டிரு**க்** கிறார். ஆதலால் தனி இடத்திலிருந்து பற்றற்றான் <mark>ப</mark>ற்றினைப் பற்றிக்கொள்ளும் <mark>பயிற்சியில் தன்னை ஈ</mark>டு கொள்ளும் சாதனையால் ஏனையோருக்கு ஆலயமாயிருந்த கோணேஸ்<mark>வரம் சுவ</mark>ாமி கெங்காத <mark>ரானந்தாஜி அவர்களுக்கு ஞானாலயமாயிருந்தது.</mark>

பண்டிதர் இ. வடிவேல்.

15. வித்தியாலயம் லேன், திருக்கோணமலை. 27-2-1990

#### சிவமயம்

தருக்கோணேஸ்வரத்தில் **மாதுமை அம்பாள்** சமேத<mark>ரா</mark> கக்கோயில் கொண்டருளியிருக்கும் இடம்.

''கோயிலும் சுனையும் கடலுடன் சூழ்ந்த கோண மாமலை''

எம்பெருமான் திருவருளால் திருகோணமலைப் பெருந் தெருவில் சிவயோக சமாஜம், கன்னியாவில் நடேசர் கோயில், பாண்மதவாச்சியில் சமாச வயல் ஆகியவற்றிணைப் பொதுமக்களின் ஆத்மசாதனைக்காக ஒழுங்குபடுத்தி மிசவும் அடக்கமான முறையில் உலகளாவிய ஆழமான ஆத்மீக சேவை செய்து வரும் மகாயோகி யுக புருஷர் ஸ்ரீமத் சுவாயி கெங்காதரானந்தாஜீ அவர்கள் ஆவர். 1938ஆம் ஆண்டு தொடக்கம் திருமலை விடயங்களை சுவாமிகள் நன்கறிந்தவர் ஆவர்.

கோணோசப் பெருமானின் குடமுழுக்கு மலரில் சுவாமி களின் அருள்வாக்கு ஆலையம் என்னும் கட்டுரையாக <mark>உருப்</mark> பெற்றது.

இதனைத் தனியாக அச்சிட்டு ஆத்மீக அன்பர்**களுக்கு** வழங்கத் திருவரு<mark>ள் கைகூ</mark>டியது. யாம் பெற்ற இன்பம் பெறுக இவ்வையகமும்.

> அஸத்தோ மா ஸத்<mark>கம்</mark>ய தம ஸோ மா ஜீயோதிர்கம்ய மருத்யோர் மா அம்ருதம்கம்ய

> > ஓம் சாந்தி சாந்தி சாந்தி

வே. நா. சிவராசா

20-3-1990.

ஞா—7

# ஆலயம்

கோவில் குளங்களெல்லாம் வேண்டாம். சமயம் இதெல்லாம் மக்களைச் சுரண்டி வாழ்வதற்கு ஒரு பிற்போக்குவாதிகளால் செய்து வைத்த சூழ்ச்சிகள். சமூக சமயம் பெரும் இடைஞ்சலாக முன்னே ற்றத்திற்குச் குப்பையிலிருந்து இருக்கின் நபடியால் இந்தச் சமயக் செய்யவேண்டும். இவ்விதமெல்லாம் மக்களை விடுதலை ஜடவாதம் செய்யும் கட்சிகளின் செல்வாக்குப் பெருகி வருகின் றது.

''ஈசனுக் கன்பில்லார் அடியவர்க்குமன் பில்லால் எவ்வுயிருக்கு மன்பில்லார் தமக்கு மன்பில்லார்''

என்ற சிவஞான சித்தியாரிஸ் பாடலின் கருத்தை உணரோத சமத்தவம், ைர் களின் சகோதரத்துவம், <mark>பஞ்சசீலம்.</mark> முதலியன என்னிலைப்பட்டதோ? இன்னும் சி**ல** கோஷ்டிகள் ஆலய சீர்திருத்தத்தின் பெயரால் என்னென் ணவோ சொல்லிக் கொண்டு இருக்கின்ற தையும் கெடுத்து அனாச்<mark>சாரத்தைப் ப</mark>ுகுத்தப் நட்டகல்லும் பே<mark>சுமோ என்ற</mark> கூற்றின் பொருள் தெரியாமல் வாசாஞானம் பேசி ஆலயம் புகாம**ல்** கற்பனா உலகில் பிராணத்தியாகம் செய்கின்றவர்களைப் என்னவென்று சொல்வது. இன்னொரு மத**ம் மய**க்கும் மரு**ந்தென்று சமயத்துக்கு ஒ**ரு பரிபாஷை செய்திருக்கின்றனர். சமயத்துறையில் மதத்திற்குத் தர்சனம்' என்று சொல்லுவதுண்டு. தர்சனம் என்றால் <mark>பார்சகப்படுவது என்று பொருள். உள்ளதை உள்ளபடி</mark> பார்த்தறிவது சமயம். யதார்தத்தை அறிவதே அறிவு.

மந்றையவையெல்லாம் பொய்யறிவு. நமக்கு வரும் சங்கட மெல்லாம் பொய்யறிவின் விளைவு. எனவே மயக்கந் தெளிந்து உள்ளதை உள்ளபடி அறிய உதவுவது ஏதோ அது மதமெனப்படும். சிலர் பக்தியானது பயத்தினால் பிறந்த ஒரு மனக்கோளாறு என்று முடிவுகட்டி பக்தியின் ஆராய்ச்சியை அத்துடன் நிறுத்திவிட்டனர். பயத்தினால் உலக மகாயுத்தம் மூளுவதைவிட இறை அச்சத்தினால் பக்தி பிறந்து அன்பினால் பிணைக்கப்பட்ட உத்தமமான தன்றோ? ''நாமார்க்கும் லோம் நமனை அஞ்சோம்'' என்று பக்தி பெருகிப் பயமற்ற பெரியாராகிய நாவுக்கரசர் பாடியிருப்பது அவர்களுக்குத் தெரியவில்லைப்போலும் பக்தி பிறந்தால் பயம் மென்ற தத்துவம் நவீன உளநூல் ஆராய்ச்சியாளர்களின் அகப்படுமோ என்பது சந்தேகம். பயமுமற்ற அன்னியோன்னிய அன்புடன் சேர்ந்து வாழும் சாந்தமான ஒரு சூழ்நிலையையே இன்றைய உலக மக்கள் நிற்கின் றனர். வேணம உலக சமாதான த்திற்காக ஏதோ சிலதெல்லாம் சொல்லியும் செய்தும் மூச்சுத் திணறி அவஸ்தைப்படு இறவர்க சொல்லாம் பக்தியின் ஒரு திறிதளவாவது உட்கொண்டால் யுணார்ந்து, அதை போதுமானது. சுவாசம் ஒழுங்காயோடும். மனம் தெளி வடைந்து சாந்தி பிறக்கும். பஞ்சசீலம் விளங்காகவர்கட் கெல்லாம் சீல மும் நோன்பும் தானே வரும். பக்கு இருக் கென்ற உள்ளத்தில் எல்லோரும் இறைவன் குழந்தைகள் சிருஷ்டிகளெல்லாம் அவனுடமை என்ற சிருஷ்டி தத்துவம் விளங்கும். சண்டை சச்சரவுகள் குறையும். உனது எனது என்ற மமதை அடங்கும். யுத்த முஸ்தீபுகளுக்கு விரய பொருளும் பணமும் மக்கள க்ஷேமத்திற்காகப் பயண்படும். எனவே அ<mark>ச்சம</mark>கற்றி ஏகத்துவம் சகோதரத் துவம் சமத்துவம் முதலிய சமரச உணர்ச்சிகளுக்கு ஆதார மான பக்தியை <mark>வளர்க்கும்</mark> ஆலயங்களைச் சம்ரட்சணை செய்வோம்.

நாம் வாழும் யுகத்திற்குக் கலியுகமென்று பெயர் சொல்கிறோம். கனிபுகம் என்றால் இலகுவில் உணர்ச்சி வசப்படும் கால கட்டம் என்று பொருள்படும்**. அ**ர்ப்**ப** காரியங்களுக்கும் உணர்ச்சிவசப்பட்டுத் தற்கொலை புரிப எண்ணிக்கையை எடுத்துப் பார்த்தால் என்ற சொல் எவ்வளவு பொருத்தமான சொல்லென்பது தெரியும். கலியுக வரதனை நெஞ்சிலூன்றி நினைப்பவர் களுக்கு மனதில் கொண்ட கலியுங் கிலியும் போய் அமைதி நிலவும். பாவ சிந்தனை வராது. ஜென்மம் கடைத்தேற வேண்டுமென்று நினைப்பவர்க்கெல்லாம் கனியுகம் சிறப் புடையது. அதிலும் திராவிடர்களுக்கு இன்னும் விசேஷம். முன் ஆரியர் வர்த்தம் (விந்திய மலையிலிருந்து வடக்கே இமயம் வரையில்) பக்திக்கும் புண்ணியத்திற்கும் சிரேஷ்ட மான தென்று கருதியிருந்தது. கலியுக பகவான் வளர ஆரியர் வர்த்தத்திவிருந்த பக்தியும் புண்ணியமும், ஏனைய சிறப்புகளும் தெற்கே நோக்கி (விந்நியத்திற்குத் தெற்கே) வருமென்று சாஸ்திரங்கள் பல கூறுகின்றன. நாநூறு வருடங்களுக்கு முன் திராவிட நாட்டில் தோன்றிய ஞானியால் தீர்க்க தரிசமாகச் வைத்ததின் ஒரு சிறு பகுதியை இங்கு கூறுகின்றோம்.

''த்ர மிள புவி ததோ பூரி சஸ்த்தத்திர சோச்சை காவேரிம் தாமிர பர்ண்ணீமனுகில கி<mark>ருதமா</mark> லாஞ்ச புண்ணியாம் ப்ரதீசிம்'' [காராயணீயம்]

த்ரமினபுவி'' யென்றால் திராவிட பூமியென்று பொருள. மற்றும் சுலோகத்தின் சாரம் மேலே கூறப்பட் டிருக்கின்றது. உலக நெருக்கடி அதி உச்ச நிலையை அடையும் பொழுது திராவிடத்தில் (குறிப்பாகக் காவிரி நதி யோரங்களில்) மகான்கள் தோன்றி உலகச் கேஷுமத்தை உண்டு பண்ணுவர் என்று சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. மனித நாகரீகம் முதல் முறையாகத் தோன்றிய பிரதேசமல்லவா? சிறப்பிக்கத்தானே செய்யும். ஆகையால் இனி நமது நாட்டில் சமய நெறி குன்றி பக்தி குறைந்து ஆலயங்கள் தகர்த்தெறியப்படுமென்று யாரும் ஐயம் கொள்ள வேண்டாம். திராவிடக் கலை, கலாச்சாரங்கள் புத்துயிர் பெற்று புதுமுறையில் விளங்கப் போகின்றது. அந்தரங்க சுத்தியுடன் இருக்கின்ற ஆலயங்களை நன்நெறி நின்று பரிபாலனம் செய்து வந்தால் போதும்.

அறம் வளரும். புண்ணியம் கூடும். நாடும் சிறக்கும். மற்ற யுகங்களில் கொடிய தவத்தினாலும் அடைய முடியா மேண்மைகளும் சித்தியும் சுலியுகத்தில் ஜெபம், பஜனம், நாமாரீச்சனை பக்திப் பாடல்கள் முதலிய சாதாரண சாகணையால் சித்திக்கும் என்ற பாகவதம் முதலிய கிரந்தங் களில் சிறப்புற எழுதப்பட்டிருக்கின்றது. எனவே சீலமும் நோண்பும் இருக்கின்ற பக்க ஜனங்களுக்குக் கலியுகம் மோட்ச காலம் என்றே கருதலாம்.

விஞ்ஞான புத்தி பல அற்புதசாதனைகளைச் செய்து வருகிறது. உடல் வாழ்க்கையைக் கூடுதல் சௌகரியப் படுத்தல் பல நூதனப் பொருள்களையும் ஆக்கித் தந்திரு<sup>க்</sup> கின்றது. அவைபெல்லாம் பெருமையுடன் நினைவு கூரத் அதிக வசதியைச் செய்வதில் மட்டும் புத்தியைச் முடிவு சோகமும் துயரமுமென்பதைப் செலுத்தினால் பாமர மக்கள் உணர இன்னும் பல்லாண்டுகள் செல்லலாக். ஞான, தரும, ஒழுக்க நெறி, சிந்தனைகளுக்கிடமில்லாத இன்றைய உலகாயதக் கல்வி நிலவியிருக்கும் தேகத்தைக் கடந்த உன்னத சிந்தனைகளுக்குச் சந்தர்ப்பம் கிடைப்பது அரிது. இல பறவைகள், ஈக்கள், சில அணுப் பிரமாணமான நுண் சீவிகள் இன்னும் சிலசெடி கொடி தங்கள் கள் ஜீவனத்திற்காக, விளக்க எத்தனையோ அற்புதச் செய்கின் றன. செய்கைகள் அவற்றின் அற்புத செய்கைகளை உன்னிக் கவனித்தால் அறிவியல்களின் அகந்தை தானே அடங்கும். பகுத்தறி வில்லாத பிராணிகளும் அது இருக்கிண்ற மனிதனும் செய்யும் நூதன நுட்பங்களெவ்வாம் வெறும் உடல் வாழ்க் கையை மாத்திரம்வச திப்படுத்து வதற்கென்றால் அவைக்கும் நமக்கும் பெரிய வித்தியாசம் ஏதும் இருப்ப தாய்க் கூறுவதற்கில்லை. மனிதனை விட மிருக சாதிகளுக் கிடையில் நோயும் பிணியும் சண்டை சச்சரவும் குறைவு. வஞ்சனை, போட்டி, பொறாமையும் நம்மைவிட விலங் தெரியவில்லை. அதிகமாய் கினத்தில் இருப்பதாகத் மனி தனைவி ட மற்ற ஜெந்துக்கள் மேலான தென்று கருதலாமா? சகல பிராணிகளையும் விட மனித சிரேஷ்டமான தென்று சம்மதமாயிருக் சர்வ கின்றது. மணிதனில் இருக்கும் அந்த விசேஷம்தான் என்ன? இறை வழிபாடும் சமரச சிந்தனையும் மோட்ச வீசாரமும் சாதிகளுக்கில்லை. புலன்களை அடக்கி அவற்றிற்கில்லை. புலன்களைத் தன் வசப் நிறுத்தும் தனிச் சிறப்பியல்பு மனிதர்களுக்கில்லா கண்டதே காட்சி கொண்டதே கோலம் என்று அகப்பட்டதெல்லாம் தின்றும் குடித்தும் உயிரை மாய்க்கும் மிருக இயல்பில் நாங்களும் இருந்திருப்போம். <mark>மனித உருவி</mark>ல் இருந்<sub>ந</sub>ம் செயலில் இப்<mark>படி</mark> இருக்கி*ன்* றவர் சளும் உண்டு. இறைவன் கருணையுள்ளம் அவர்கள்பால் வீசுவதாக.

ஜீவனின் தோற்றம். நிலை ஒடுக்கம் இவைகளைப்பற்றி தவீன ஆராய்ச்சியாளர்கள் ஏகோபித்த முடிவிற்கு இன்னும் வரவில்லை. ஆரம்பத்திலேயே அவர்களுக்கிடையில் சருத்து வேற்றுமைகள் ஆய்வின் தாராளமாகவுண்டு. முடிவுகள் நெறி அடிக்கடி செய் தும் வருகின்றன. நம் து சாஸ்திரங்கள் இவைகளுக்குத் தக்க பிரமாணங்களுடன் விளக்கம் தந்திருக்கின்றன. பரிணாரமதத்துவத்தை அரை குறையாய்க் கிரகித்த ''டார்வினுக்கு'' நாலாயிரம்

ஆண்டுகளுக்கு முன் பரிணாம வளர்ச்சியை அதன் முழு நிலையில் ரிஷிகளால் ஆராய்ந்து அறியப்பட்டிருக்கின்றது. சிவ புராணாத்தில் மணிவாசகப் பெருமான் ப**ரிணா**ம தத்து வத்தைச் சுருக்கமாகப் பாடிவைத்தார். அதிகம் சொல்லு வானேன். இந்து மதம் ஒரு பூரண பரிணாம சித்தாந்தத்தை அடிப்படையாகக் கொண்டு பிரபஞ்ச தத்துவத்தை விளக்கி மனிதன் பூரணத்துவமடையும் வழி வகைகளை வகுத்து**த்** தந்திருக்கின் றது. இதைப் பற்றி இங்கு ஈண்டு ஆராயப்பட வேண்டியதில்லை. பதஞ்சலியோக சூத்திர**த்**தை புத்தியுடன் ஆராய்ந்தால் அணுவின் நுட்பங்களும் பரிணாம இரகசியங்களும், தக்க சான் நகளுடன் சாஸ்திர ரீதியாய் அறியலாம். மனிதன் பரிணாம விளக்கப்பட்டிருப்பதை இன்னும் வளர்ச்சியின் முழுமையன்று. श्री का लंब வேண்டியிருக்கின்றது. உருவிலன்று. உள்ளத்தால், புத்தி யால், எனினும் மனித உருவில்லைத்தே அது முழுமை அடைய வேண்டியிருக்கின்றது.

எல்லாவற்றையும் அறிய வேண்டுமென்ற ஆசையும் எல்லோருக்கும் இருக்கின்றது. அங்ங ன ம் விருப்பமும் எல்லோராலும் எல்லாவற்றையும் அறிய முடிவதில்லை. தமத புத்தி அது செல்லக் கூடிய எல்லை வரையிலும்தான் இருப்பதைப் பார்க்க செல்லும். அதற்கப்பால் அதைப் பார்த்தறிய ஒளிமிக்க கண்களின் ஒளி போதாது. கண்கள் தேவை. அதை ஞானக் கண்ணென்று சொல்வர். எல்லோர் உள்ளத்திலும் இருக்கும் ஞானக் கண் சக்தியால் ஆவரணம் செய்யப்பட்டிருக்கின்றது. அல்லது அளித்தை என்ற திரையை நீக்கம் செய்து, மறைந் திருப்பதைப் பார்த்துச் சொன்னவர்களை ரிஷிகள் என்பார் கள். அவர்களின் ஞானக் கண்களால் பார்க்கப்பட்ட விசே ஷங்களை உலகச் க்ஷேமத்திற்காக எழுதி வைத்தவைகளே நமது வேத சாஸ் திரங்கள். என்றும் மாறாத தர்மங்களை சமய நூல்கள் சொல்லுகின்றபடியால் மற்றும் நூள்களை விசேஷம் விட சமய சாஸ்திரக் கிரந்தங்களுக்கு

இருக்கின் றது. அல்லது காலத்திற்குக் காலம் எழுதப்படும் விஞ்ஞான நூல்களின் தரத்தில் அதுவும் அகப் பார்த்தறியப்பட்ட பட்டிருக்கும். ரிஷிகளால் அங்ஙனம் வேத தத்துவங்களை துவாபரயுக முடிவில் கலியின் ஆரம் பத்தில் வியாச பகவாண் இருக், யஜுர், சாம. அதர்வ என்று நான்காக வகுத்தார். வேதம் முழுவதும் ஒருவருக்குக் கற்றறிய முடியாத காரியமான தினால் அதை ஆயிரத்து ஒரு பிரித்தார். எண்பது சாகைகளால் கற்றறியக் கூடிய ஒரு பகுதிக்கு ஒரு சாகை என்று சொல்லப் ஒரு சாகையை அறிந்தால் ஏதாவது முழுதும் அறிந்ததற்குச் சமமாகும். வேதம் நான்கிற்கும் உப அங்கம் நான்கு. இவைகளைத் தவிர அங்கம் ஆறு. ஆயுள் வேதம், தனுர் வேதம், காந்தர்வ வேதம், வேதம் முதலிய நான்கு உப வேதங்களும் இருக்கின் நன. இவையெல்லாம் சேர்த்துப் பதினெட்டு வித்தை என் முற்றிய அறிவென்று பார்கள். வேதாந்தம் என்றால் இருக்கிறது என்று கேட் வேதத்தில் என்ன அதில் ஒன்றுமேயில்லையென்று இல்லாதது. விடையளிக்கலாம். அறுபத்திநான்கு கலைகளும் தினின்று தித்தவை.

இன்றைய கல்வித் துறையில் போதிக்கப்படும் தாவரு தத்துவ சாஸ்திரம் (Botany) ரசாயன சாஸ்திரம் (Chemistry) பௌதீக சாஸ்திரம் (Physics) மருத்துவ சாஸ்திரம் (Medical Science) வியக்த கணிதம் (Arith-Geometry. முதலிய metic. Algebra) சாதாரண வாழ்க்கைக்குரிய சாமானிய விஷயங்கள் கூட வேதத் திலிருக்கின் றன. ஒவ்வொன்றுக்கும் விரிவரன விளக்கங் களுண்டு. இன்றைய முறைகளை விட அவை எளிதாகவும் தெளிவாகவுமிருக்கின்றன. வேதத்தின் பகுதியாகிய ஜோதிஷத்தில் பற்றிய ஆராய்ச்சியும் அண்டங்களைப் அவற்றின் கெதி விசேஷங்களும், தூரமும் அமைப்பு முறை

சாஸ்திரானுசரணமாக விளக்கப்பட்டிருக்கிறது. அவையாவும் இன்றைய விஞ்ஞான ஆராய்ச்சியின் முடிவுக்கு இருக்கின்றன. த**ந்**பொழுது குழந்தை **ஒ**த்ததாகவும் களுக்கு பூமியின் ஆகர்ஷண சக்தியை (Gravitation) முதன் பிடித்தவர் முறைகண்டு நியூட்டன் என்று சொல்லிக் கொடுக்கப்படுகிறது. நியூட்டனுக்கு எத்தனையோ ஆயிரம் வருடங்களுக்கு முன் எழுதிவைத்த சூரிய சித்தாந்தம் என்று பூமியின் சக்தியைப் பற்றிக் கூறப் ஆகர்ஷண ஆரிய பட்டிருக்கின் றது. அதற்கு பிறகு பாஸ்கரவர்மனும் (இரண்டாயிரம் ஆண்டு சளுக்கு பூமியின் பற்றியும் இழுவைச் சக்தியைப் நன் றாய் எழுதியிருக் ஆராய்ந்து தங்களது ஜோதிஷ கிரந்தங்களில் கிறார்கள். மின்சார சக்தியைப் பற்றியும் இவர்கள் திருந்தார்கள். தனூர் வேதத்தில் யுத்த முறைகளும் யுத்தக் கருவிகளை உற்பத்தி செய்யும் முறைகளும் கூறப் அதில் பட்டிருக்கின் றன. யுத்தக் கருவிகளை சஸ்திரம் என்றும் அஸ்திரம் என்றும், இரண்டு பகுதிகளாகப் பிரிக்க<mark>ப்</mark> பட்டி ுக்கின் றது. சஸ்திர மென்பது பொருள்களாலாக்கப் பட்டு அதன் இயக்க சக்தியால் மட்டும் இயக்கப்படுவது. ஆயுதங்களை ஆத்மவலியையால் அஸ் திர மென் பது பிரயோகிக்கப்படுவது. அஸ்திரத்துக்கு முக்தா என்ற இன்னொரு பெயருமுண்டு முக்தா முத்தமென்றால் போய்த் திரும்பிவருவது என்று அர்த்தம். இன்று ஆத்ம வலிமையால் அல்லாவிடினும் அத்தகைய யுத்தக் கருவிகள் (Rocket) உற்பத்தி செய்யப்படுகின்றன. ஒவ்வொன்றாய் ஆராய்ந்து கொண்டு போனால் இக பரவாழ்வுக்கு, உபயோகமான சகலதும் வேதத்தில் அடங்கி யிருப்பதைப் பார்க்கலாம். வேதசாஸ் திரங்களை நகையாடும் அறிவிலிகள் இவைகளை ஆராய்ந்தால் தங்கள் வெளிவேஷம் தேசீய மயமாயிருந்தாலும் புத்தி மயமாகவில்லை யென்ற உணர்ச்சி மேலிடும். வேதத்தின் தனிச்சிறப்பு மேற்சொன்ன சாமானிய விஷயங்களில் தங்கிநிற்கவில்லை. அதன் மகிமை முழுவதும்

பூரணத்துவத்தை அடையும் ஆத்ம போதனையிலும் ஆத்ம விளக்கத்திலுமே தங்கி நிற்கின்றன.

''வே தியா வேத கீதா'' பரமசிவம் சதா வேதத்தை ஓதிக் கொண்டிருக்கின்றதாம். சிவனால் ஓதிக்கொண்டி வேதத்தை நிந்தனை செய்வது சிவ நிந்தனை யாகாதா? கலியுகத்தில் சாதாரணை மக்களால் மேதார்த் தத்தை நேரடியாகக் கிரனிக்க முடியாதென்று கருதி, மந்த புத்திகளும் அவைகளை அறியும் பொருட்டு வியாசர் பராணங்களை இயற்றினார். அதில் வேத சாரங்கள் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றன. அத்தகைய கதைகளாகச் புராணங்கள் பதினெட்டு சாமானிய ஜனங்கள் வேத தத்துவங்களை அறிந்ற அதன் வழி வாழ்த்து. அறம். பொருள், இண்பம், வீடு முதலிய புருஷார்த்த தர்மங்களை அடைய வேண்டுமென்ற பரந்த நோக்கத்தாலேயே வியாசர் அவ்விதம் செய்தார். பண்டைக் காலத்தில் சீரிய கல்விப் போதனா முறை ஒன்றிருந்தது. பாடங் கேட்கும்போ*து* மனதைச் சாந்தமாய் வைத்துக் கேட்க வேண்டு மென்பதே அந்த முறை. மனம் சாந்தமாய் இருந்தால் கேட்கும் விஷ <mark>யங்கள் நன்றாய் மனதில் பதிந்து விடும். அன்றைய கல்வி</mark> போதனா முறைக்கும் தற்சால கல்வி போ*தனா* முறைக்கு முள்ள வித்தியாசங்களைச் சிந்தனையாளர் சிந்திப்பார் களாக. அன்று அநேக விஷயங்களைப் போதிப்பதற்கு ஒரு ஆனிரியர். இன்று ஒரு விஷயத்தைப் போதிப்பதற்கு பல ஆசிரியர்கள். அப்படியிருந்தும் Coni-விஷயங்கள் அன்றைய உறக்கத்துடன் மனதை விட்டு பிரிந்து சென்று விடுகின்றன. ஆலயங்களில் சாந்தமான சூழ்நிலையிலிருந்து <mark>புராண பாராயணங்கள் கேட்டால் அவை நன்றாக மனதில்</mark> பதிந்து விடும். தற்பொழுது ஆலயங்களில் புராணா படணம் அருகி வருகின்றது. வரவர ஆலய நிர்வாகங்களெல்லாம் நவீனத்தில் செல்கின்றன. புராணம் படித்து பயன் சொல்ல வேண்டியவர்களெல்லாம் அர்த்த சாஸ்திரம் படிப்பதில் **கண் ணு** ம் மாயிருந்தால் கருத்து மற்றவர் களின்

ஆத்மாக்கள் பற்றிக் கூறுவானேன். நிலைமையைப் ஆத்மாமயம் பெறுவதற்கு உரிய இடமே ஆலயமாகும். தற்காலத்தில் அமைதியைக் கருதித் தொழிற்சாலைகளில் பொருத்தும் இயந்திரங்கள் கூட சப்தமில்லாமல் இயங்கும் வருகின்றன. அங்ஙளமிருக்க செய்யப்பட்டு ஆத்ம சாந்திக்கும் அமைதிக்கும் வந்த ஆலயங்களில் இன்று கலக்கிக் சித்தத்தைக் என்ன? ஓவிகளால் அமைதி குலைக்கப்படு செவிடாக்கும் 到新丁 , கண் உச்சாடனம் இலட்சியத்தின் குறிக்க செய்ய வேண்டிய மந்திர ஒலிகள் கூட ஒலிபெருக்கியால் இதைபெல்லாம் பார்த்து மூல சிதறடிக்கப்படுகின்றது. ஸ்தானத்தில் வீற்றிருக்கும் சுவாமியின் பொறுமையை நினைத்தால் நமக்கும் வாயடக்கமும் பொறுமையும் தானே வரும். ''வேத விகித கரும மார்கேஷூ சிறர்த்தா'' விதிப்படி ஊக்கத்தோடு காரியங்களெல்லாம் வேதாகம பி நையறச் செய்ய வேண்டுமென்று சாஸ்திரம் வலியுறுத்திக் இவ்விடத்தில் புராணக்ககை கூறி பிருக்கிறது. @ 15 ஞாபகத்துக்கு வருகிறது.

பிரம்மதேவனிடத்தில் ஒருவர் சென்று அடுத்த ஜென் பூசாரியாக பிறக்க வரம் தர தான் ஒரு கோவில் வேண்டுமென்று பிரார்த்தித்து நின்றார். பிரம்மா கேட்ட விடை பெற்று இ அளித்தார். வரம் வாங்கி செல்லும் பொழுது அந்தரங்க சுத்தி இவ்வாமல் காரியங்கள் செய்யுமாகில் அதற்கடுத்த ஜென்மம் நாயாகப் பிறப்பாய் என்று பிரம்மதேவர் ஒரு எச்சரிக்கையும் பண்ணி ஆலய சம்பந்திகள் சித்த விட்டார் என்பது ஒரு கதை. செய்யாவிட்டால் கருமங்கள் சுத்தியுடன் ஆலய எடுக்க வேண்டிவரும் என்பதே கதையின் உட் ஹென்மம் பொருள். என்ன ஜென்மம் வந்தாலும் பரவாயிஃனைல. இப்படியே நடக்கட்டும் என்று நினைப்பவர் பொழுது களைப் பற்றி நாம் ஒன்றும் கூறுவதற்கில்லை.

புராணங்களைப் பொருளுணர்ந்து சொல்லும்படி சொன்னால் கேட்பதற்கு ஆளில்லாமற்போகாது. கேட்பவர்க்கு வைராக்கியம் உதிக்கும். பக்தி பெருகும். ஈஸ்வராரிப் பண புத்தி தோன்றும் தனக்கென்று திருப்பதில் ஒரு பங்கை ஈஸ்வரார்ப்பணு மோக வேண்டுமென்ற சற்புத்தி வரும். ஆலயத்தின் பொருள் <mark>பண்டங்கள் தாராளமாகத் சேரத் தொடங்கும். நிர்வாகத்</mark> தினருக்குப் பொருள் தேடித் திரியும் சுமை குறையும். அருட்சக்தி பொலிவுக்கும் பக்திக்கு மனுகூலமான காரியங் ஆலயங்களில் செய்ய வேண்டும். ஆரவாரத் ஆடம்பரங்களினாலும் மக்களை திரை லும் ஆலயத்தின் பால் ஈர்க்க முயற்சிப்பது தவறு. விக்கிரங்களுக்கு மந்திர பூர்வாமகச் FA B கொடுத்து அர்ச்சனை பூசை, அபிஷேகம், யாகம் முதலியவற்றை விதிப்படி சித்த சுத்தியுடன் செய்து வந்தால் அருட் சக்தி ஆலயங்களில் உதயமாகும். தென்கையிலை மலை என்று போற்றும் **திருக்கோணேஸ்வரம் அதற்குத் தக்க சான்றாய் இன்றும்**் விளெங்குகின்றது. அங்கிருந்த சேத்திரம் டச்சுக்காரர்களால் இழுக்கப்பட்ட பின் வெளிப் பார்வைக்க 205BB போ திலும் பல்லாண்டுகளாகத் மலையாய் தன் போல் தினசரி நூற்றுக்கணக்கான பக்த ஜனங்களைத் அனுக்கிரகம் செய்து கொண்டிருக்கும் காட்சியைப் பார்த்தவர்களுக்கு முன்கூறிய விஷையம் **விளங்கும். எவ்**வித ஆடம்பரமுமில்லாமல் மௌன சாட்சி பாயிருந்து ஆயிரமாயிரம் நாஸ்திக, ஆஸ்திகர்களுக்கு அரு ளோளி காட்டிக் கொண்டிருப்பதை உணர்ந்தாலே போதும் ஐம்பெரும் பாவங்கள் தானே நீங்கும். சிவராத்திரி போன்ற வீசேஷ காலங்களில் தெரிசனத்துக்கு வரும் அடியார் கணக்கில்லை. களுக்குக் பார்வைக்கு சிறியதாய்த் தோன்றும் திருமலை உச்சியில் ஒரு பொழுதும் ஜனநெருக் கடியென்பது நாளிதுவரையும் இருந்ததில்லை. இதைத் தான் ஸ்தல மகிமை என்று சொல்வது.

எங்கும் நிறைந்திருக்கின்ற இறைவனுக்குக் <mark>ஏன் என்று சிலர் கேட்கின்றனர். பரம்பொருள் எங்கும்</mark> பரந்திருக்கி**ன்ற தென்ற உண**ர்ச்சி எவ்லோருக்குமிருந்தா<mark>ல்</mark> குது, வாது, வஞ்சனை, பொய்கள் ஒன்றும் காது. மின்சக்தி எங்கும் பரந்திருக்கும். ஊனைக் கண்களுக்குப் புலனாவதில்லை. சில ஆராய்ச்சியினால் இருக்கின்றதென்று அறியப்பட்டிருக்கிறது. அருவமாயிருக்கும் மின் சேக்தியைச் சில கருவிகளால் சேமித்து வைத்து அதற்கேற்ற உபகா ணைங்கள் மூலம் நாம் நமது தேவைக்கேற்றவாறு உபயோகப் படுத்திக் கொள்கிறோம். அதே போல் அருவ ருக்கும் அருட் சக்தியைச் சேமித்து வைத்திருக்கும் அருள் ஆலயம். தோத்திரம். அபிஷேகம். மந்திரம். அர்ச்சனை முதலியன அருட்சக்தியைச் சேமிக்கும் கருவிகள் பிரார்த்தனை வழிபாடு தியானம் முதலியன. சேதனா சக்தியை நாம் பெறும் உபகரணங்களாகும்.

வழிபாட்டுக்குரிய விக்கிரகங்கள் சைய்ரி வைளகி. வேப்பியா. லேக்கியா. கோருமை. மணியயி என்ற எட்டுவித பொருள்களால் மனோமயி. செய்யப்படவேண்டுமென்ற நியதியுண்டு. எண் வித லிங்கங் களும் சாளக்கிராமம் முதலியவைகளும் மணிமயி என்பதில் உட்படும். பிர திஷ்டைக்குரியவிக்கிரகங்களுக்கு லாளித்துவம் ரீயம், தர்மோப க்கமத், பாவமாது, பிராஜுரியம் என்றஐந்துவித லெட்சணங்களும் பொருந்தி நின்றால் ஈஸ்வர குணங்கள் ஆறும் விக்கிரகத்தில் ஒளிரும். இத்தகைய வெட்சணங்கள் பொருந்தாவிட்டால் விக்கிரக பாவம் விகாரமடைந்தசாதாரண மனிதன் போல் தோறி றமெளிக்கும். தற்காலத்தில் வார்க்கப்படும் விக்கிரகங்கள் வாய்ந்ததென்று வாசக நேயர்கள் ஊகித்தறிய எத்தன்மை வேண்டியது பிரதிஷ்டை செய்யும் பொழுது.

''லோகானுக்ரகே துவர்துவம்ஸ்திரீபவசுகாயன'' என்ற மந்திர உச்சாடணத்துடன் பிரதிஷ்டை செய்வ

துண்டு. இறைவா! உலகசேமத்திற்காக நீ இதில் வீற்றிருப் இதன் பொருள். இந்த மந்திரப் பாயாக என்பதே! பொருளைத் தெரிந்தால் ஆலயம் எதற்காக உண்டாக்கப் எளி தில் விளங்கிக் பட்டுள்ள தென்பதை யாவரும் கொள்ளலாம் இந்து மதத்திற்கு சைவம் வைஷ்ணவம். சாக்தேயம், காணபத்தியம், கௌமாரம். செனரம் என்று ยอ பிரிவுகள் உண்டு. எல்லாவற்றிற்கும் ஒவ் வெரரு பிரிவு களுக்கு ம பிரமாணம் வெவ்வேறு ஆகமங்கள் இருக்கின்றன. எந்த எந்தத் தெய்வத் தை எப்படி பிரதிஷ்டை பண்ணி எவ்விதம் பூஜை வழிபாடுகள் செய்ய வேண்டுமென்பதை ஆகமங்கள் கூறும. ஆகமத்திற்கு சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானம் என்ற நாண்கு பிரிவுகள் இருக்கின்றன. ஒருவன் எப்படி வழிபட வேண்டுமென்பதை விளக்கும். ஆலய அமைப்பு ஆலயகிரியாஷேசம் சரியை பாகத்தில் என்பன கிரியை என் ற உட்படும், தியான த்தால் இறைவனை அடையும் உபாயங்களை விளக்கும். யோகம் ஞானம் இறை அனுபூதியை தவங்களுக்**கு** வா**ய்**ப்பில்லாத சாதாரணை மக்களும் தருவரு ளால் உலகச் கேஷமங்களை அனுபவித்து இறையடி சேர்ந்து ஜென்மம் ஒழிக்க ஆலய உழிபாடு ஒரு உபாயமாகின்றது. அலயம் சென்றவர் ஆணாவமடைந்தார் முறைப்படி ஆவய தரிசனம் செய்து வேணடி நின்றால் வேண்டுவார்க்கு வேண்டுவன கிடைக்கும்.

சீரிய பண்பாடுடைய இனம் அல்லது சமுதாயம் ஜீவி களையுடன் நீடூழி வாழும். தனிமனிதனுக்கும் இது பொருநதும். உயிரையும் உடலையும் ஈஸ்வரார்ப்பணமாய்ச் செய்து உயிரினங்களின் மேன்மைக்கும் சுகத்திற்குமாகத் தனது வாழ்வைத் தியாகம் செய்து வாழ்வதே மேம்பட்ட பண்பாடுடைய வாழ்வு. சுயநல மறுப்பால் தீயாக சீலம் உருவாகும். தங்களிடமிருக்கும் விலங்கு நீர்மையைப்

போக்கி தெய்வத் தன்மை பெற முயற்சிக்குமளவுக்கு சுயநல விருப்பொழி ந்து பரோபகார சிந்தனை மேலிடும். பரோபகார சிந்தனை உணர்ச்சியிலூறி செயலில் மிளிரு பண்போடற்ற நாத்தீக பொதுவுடைமை வாத மொழிந்து தனி மனித சுதந்திரத்தை மடுத்து மெய் நெறி தழுவிய ஒரு பொதுவுடமைத் தத்துவம் மக்கள் உள்ளத்தில் உதயமாகும். பலாத்காரமில்லாமல் தனியுரிமை உடைந்து நிலைக்கும். பொதுவுடமை ஒவ்வொருவனும் நித்தமும் ஆலயம் சென்று இறை வழிபாட்டை நிகழ்த்தித் தன்னை ஈஸ்வரார்ப்பணம் செய்து தன்தன் கடமைசளைப் பரோப கார சிந்தையுடன் செய்து வருவராகில் ஆத்மா பூரணத்துவ மடையும். மெய்நெறி வளர்ந்த நாடு செழிக்கும். பலதர வெறிகள் ஒழிந்து சாந்தி நிலவும்.

திருக்கோணாஸ்வரத்தில் கோயில் கொண்டருளியிருக்கும் எம்பெருமானருளால் அனைவரும் சிவயோக சித்தி எய்தி ஆத்மானந்தம் பெறுவீர்களாக

# ஓம் சாந்தி, சாந்தி, சாந்தி.

\* குறிப்பு:- ஆலய கருமங்கள் அனைத்தையும் மொத் தத்தில் பூ சுத்தி அந்தரசுத்தி என்று இரண்டாகப் பிரிக் கலாம். கிரியைகள் அனைத்தும் இந்த இரண்டு விதமான தத்துவத்தின் அடிப்படையிலுமே விதிக்கப்பட்டிருக்கின்றன. பல காரணங்களாலும் பஞ்ச பூ தங்களின் நஞ்சு கலந்து மக்கள் கொடிய பிணி நோய்களால் பீடிக்கப்பட்டுக் கஷ்டப் படுவதுண்டு. அவ்விதம் நேராமல் ஆலயங்களிற் செய்யும் மகாயாகாதிகளால் பஞ்ச பூதத்தில் கலந்திருக்கும் நஞ்சு களை அடிக்கடி சுத்தி செய்வதே பூத சுத்தி எனப்படும், பஞ்ச பூதங்களைச் சுத்திகரிக்கும் அதி தீவிர சத்தி கருமங் களுக்கு உண்டு. இன்று பலவித அணுச் சோதனையால் கதிரியக்கம் பரந்து ஆகாசவெளிகளெலலாம் நஞ்சு கலந்து அச்சமும் பயமும் கொண்டிருக்கும் தற்காலத்தில் ஆலயங் களில் யாகாதி கர்மங்களை அடிக்கடி செய்து வருவது மணிதர்களுக்கும் பிராணிகளுக்கும், தேக, தேகிகளுக்கும் மிகுந்த நலனைக் கொடுக்கும்.

பிரார்த்தனை வழிபாடு முதலியனவே அந்தர சுத்தி எனப்படும். அதாவது மனதின் ஆணவமலங்களைப் போக்கி ஆத்மத் தெளிவைக் கொடுப்பதே. சுருங்கக் கூறின் மனிதர் களுடைய அக, புற வாழ்வின் மேண்மைக்கு அந்தர சுத்தி பூத சுத்தி செய்ய வேண்டியது இன்றியமையாததாகும்.

0 00



# வஜ <mark>னா</mark>ம்ருதம் முதலாம் பாகம்

இறைவன் என்பது மத விசுவாசிகளால் உருவாக்கப் பட்ட ஒரு கற்பனைப் பொருளன்று, மன உணர்வு களுக்கு அப்பால் சென்றவர்களால், நன்றாக உணர்ந்து அனுபவிக்கக்கூடிய ஒரு சம்பூர்ண சத்தயம். அப்பியா சத்தினாலும், ஆராய்வினாலும் அதைத் தெள்ளத் தெளிவாக அறிகின்றவர்கள் இன்னல் அசுன்று நிலை யான சுகத்தை அடைகின்றனர்.

ஹிந்து மதம் ஒரு தனிப் ப்ரவாசகனால் உண்டோக் கைப்பட்டதல்ல. அதை மதம் என்று சொல்வதைவிடச் சனாதன தர்மம் என்று கூறுவதுதான் பொருத்தமுடை யதாயிருக்கின்றது. ஆகையால் அது ஜாதி மதங்களைக் கடந்து நிற்கின்றது. சனாதன தர்மத்தைக் கடைப் பிடித்து ஒழுகுகின்றவர்கள் யாராயிருந்தாலும் சமி அவர்கள் அனைவரும் ஹிந்துக்கள்.

- உனது வாழ்வில் நிரந்தரமான சுகத்துடன் நிம்மதியாக வாழ முடியுமா? என்ற விஷயத்தில் எள்ளளவும் சந்தேகப்படாதே. கருகிய கரி நெருப்புடன் சம்பந்தப் படும் பொழுது அதன் இயற்கையான கருமை மாறி ஒளிர்கின்றது. அதே போன்று உனது மனம் தெய்வீக ஒளியில் கலந்திருந்தால் ஜீவசுகம் நிறைந்த சம்பூரணை மனிதனை உன்னில் காணலாம்.
- கறன் ஏறிய இரும்பைக் காந்தம் ஈர்க்காதது போன்று அழுக்கு நிறைந்த மனதைத் தெய்வீகஒளி கவர்ந்தெடுப் பதில்லை.
  - உனது இதயத்தைத் தூய்மைப் படுத்துக. அப்பொழுது சிந்தனா சக்தியும், செயலாற்றும் திறமையும் அற்புத தோமான ரீதியில் பெருகும்.
  - நீ தெய்வத்தைப் பார்க்கவில்லையென்றாலும் தெய்வம் உன்னைப் பார்க்கின்றது.
  - கண்கள் உலகத்தைப் பார்க்கும் சக்தி இழந்தாலும், தெய்வத்தைப் பார்க்கும் சக்தியை இழப்பதில்லை.
  - உனது சிறுசெயலிலும் சிற்றறிவிலும்கூட பேராற்றலும் பேரறிவும் மறைந்திருக்கிறது. அதை உணரக் கூடிய அளவிற்கு இதயத்தைப் புனிதப்படுத்துக.
  - தார்மீக வழியிவ் தேடிய பணம் அவ்வழியில் செலவழிந் தால் பாபங்கள் தேய்ந்துவிடும்.
  - உன் மனக்குற்றம் மற்றவர்களின் குற்றமாகத் தோற்ற மளிக்கிறது.
  - 9. அழுக்காறு நீங்கியபின் செய்யுந் தொண்டுதான் தொண்டு.
- குறுகிய மனமுடையவனின் பக்தி நஞ்சுகலந்த அமிர் தம் போன்றது.

# ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா 🔘 123

- தன்னைத்தான் அவந்து பார்க்கத் தெரியாதவன் மற்ற வர்களை அளந்து பார்ப்பது எங்ஙனம்?
- உலோபியின் செல்வம் பாம்புப் புற்றிலிருக்கு ந் தேன் போன்றது.
- நல்ல தாயிலும் அது நல்லோர்களிடத்திலிருந்து வர வேண்டும்.
- கர்மரகசியம் தெரிந்தவனுக்கு வாழ்க்கை விளையாட்ட ரங்கம் போன்றது.
- சேர்ந்து வாழ்ந்தாலும் நீரிற் கலந்த எண்ணெயைப் போல் வாழ்.
- 16. உன்னை உன்வசப்படுத்தினால், மற்றவர்கள் உன் வசப்படுவார்கள்.
- உண்மை இருக்கும் இடத்தில் அழகும், இளமையும் பொழியும்.
- அடிமைகள் வாழ்ந்தாலும், நலன் பெறுவதற்கு ஒன்று மேயில்லை,
- 19. மரணபயம் இருக்கின்றவன் விடுதலையின் உயர்ந்த சுகத்தை அறிவதில்லை.
- 20. அரிய சந்தர்ப்பங்கள் பலதும் உன் எதிரில் நிற்கின்றன. குழைத்து ஊட்டும்போது உண்ண மேறுக்கும் குழந்தை யைப்போல், சந்தர்ப்பத்தை உணர்ந்து செயற்படுத்தத் தெரியாதவர்கள், துன்பத்திலிருந்து மீளுவதில்லை.
- காலத்தைப் பிரயோசனப்படுத்தத் தெரியாதவர் களுக்குக் காலமும், காலனும் ஒன்றே.
- 22. உபயோகமுறை தெரிந்தால் நஞ்சும் அமுதமாகும்.
- 23. உரிமை இல்லாத இடத்தில் உரித்துடன் பேசி விரோதி களைத் தேடாதே.

- 24. மனிதா! உனது மெய்யன்பை உணர்ந்து ஏற்றுக் கொள்ளும் வகையில், இவ்வுகைம் இல்லை. அதை உணர்ந்து அண்புடன் அரவணைக்கும் இறைவனிடம் அன்பு செலுத்தினால், வஞ்சனை இல்லாத பேரன்பில் மூழ்கி வாழலாம்.
- 25. மனச்சாந்தியை இழந்தவர்கள், தன்னையும் உலகத் தையும் வெறுக்கின்றனர். அன்றியும் தான் கொண்டது தான் சரி என்ற ஆபத்தான பிடிவாத குணமுடைய வராயும் இருப்பர். எனவே தனக்கும் சமுதாயத்திற்கும் உபத்திரவம் இல்லாது வாழ மனச் சாந்தியை வளர்த் தெடுக்க வேண்டும்.
- 26. மனித வாழ்க்கை அருவருக்கத் தக்க நிலைக்குத் தாழ்ந்துவிடும் பொழுதும், பண்புகள் சமுதாயப் இவ்வுலகில் மணிதனாகப் நஷ்டப்படும் பொழுதும் பிறப்பதற்குரிய சந்தர்ப்பம் கிடைத்த தன்றிக்கடனுக் காவது நாம் மேலான வாழ்வு வாழக் கடமைப் பட்டிருக்கிறோம். இதை உணராமல் செய்யுஞ் எல்லாம் தன்னைத்தான் வஞ்சிப்ப செயல் தாகும்.
- 27. தங்கள் தங்களுடைய தேசிய கலை, கலாசாரத்திற்குத் தனி மதிப்பளிக்கும் ஒரு அரசியலமைப்புக்கு மாத்திரந் தான் ஆதரவளிக்க வேண்டும். ஏன்?...இதில்தான் எங்களுடைய முழுச் சுதந்திரமும் தங்கியிருக் கின்றது.
- 28. காலமெல்லாம் பாலூட்டி வளர்த்த பாம்பும் ஒருநாள் ஊட்டிய கரத்தில் கொத்தும். அவ்விதமே செய் நன்றி மறந்த மனிதனும்.
- சான்றோர்கள் மனம் புண்பட நடந்தால் தீர்த்தத் தால் தீராத பிரம்ம சாபம் உள்னை விட்டு அகலாது.

#### ழீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா 🔘 125

- 30. உன் குற்றம் மற்றவர் குற்றமாவதில்லை. குற்றத்தை உணர்ந்தால் திருத்துவதும், திருந்துவதும் எளிது.
- 31. நம்பினாலும் நம்பாவிட்டாலும் சரி, தெய்வம் உன்னைக் கணப்பொழுதிலும் கைவிடுவதில்லை. உயிர்த்துடிப்பின் ஆதார சக்தி தெய்வமாய் இருக்கும் பொழுது அது கைவிட்டால் நீ வாழ்வது எங்ஙனம்?
- அழிய வேண்டியது அழியும் பொழுது அதனைப் பார்த்துத் தயரம் கொள்ளாதே.
- 33. புயல் சமுத்திரத்தில் கொந்தாளிப்பை உண்டு பண்ணி னாலும் சமுத்திரம் சமுத்திரமாகவே இருப்பது போன்று பக்குவம் அடைந்தவர்களுடைய மனமும், வாழ்க்கையும் உலக விகாரத்தினால் கொந்தளிப்ப தில்லை.
- 34. புனித யாத்திரைகள், ஆவய தரிசனம் போன்றவை களை இறைவனோடு இணையும் முறையில், திரிக**ரண** சுத்தியுடன் சிறுமைக் குணங்களை நீக்கிச் செ**ய்.** அழுக்காறுகள் நீங்கும்வண்ணம் அது புனிதமாய் இருக்கட்டும்.
- 35. அந்தரங்க சுத்தி இல்லாத நாம ஜெபம் தியானம் போன்றவைகள் எள்ளளவிலும் பயன் அளிப்பதில்லை. அது வெறும் நாடகமாயும், தன்னையும் மற்றவர் களையும் ஆத்ம வஞ்சனைக்கு உட்படுத்தும் ஒரு தந்திர மாகவும் மாறலாம்.
- 36. நல்லொழுக்கக் குறைவால் அன்றாட வாழ்க்கையில் ஏற்படும் துயரம், கடவுளே! கடவுளே! என்று சொல்லிக்கொண்டிருப்பதால் மட்டும் தீர்ந்து விடாது. நற்செயலால் மனதைப் பரிசுத்தப்படுத்தும் பொழுதும் எல்லாம் சுகமாய் முடியும்.
- பசி தாகமில்லாத இறைவனுக்கு வேளா வேளைக்கு நீரும், உணவும் அளிக்கிறீர்கள். தூணிலும் துரும்பிலும்

குடியிருக்கத் தகுதியுடையுவனுக்குத் தனித்ததோர் இடவசதியும் செய்து கொடுக்கின்றீர்கள். உங்களுடைய அதே உணர்வும், செயலும் மனிதனாகப் பிறந்தும், மனித உரிமையற்று நிர்க்கதியாய் ஊர்ந்து செல்லும் மனித உருவங்களுக்கு அளிக்கப்படுமானால், அதுவே இறைவனுக்கு அர்ப்பணிக்கும் சிறந்த நிவேதனை மாகும்.

- 38. இரைப்பை பழுதடையும் வண்ணம் உண்டு, உறங்கும் பொழுது, இலை தழைகளைத் தின்று வாழும் நிலைக் குத் தள்ளப்பட்ட ஏழை மக்களைப் பற்றி நினையாத இருதயத்தில் இறைவன் கடுகளவும் நுழைவதில்லை.
- 39. மனதால் வாழ்கின்றவன் மனிதன். நீதி நியாயத்தற்குப் பொருத்தமில்லாத ஆதிக்க மனமுடையவர்களுடைய மனதைவிட உங்களுடைய மனதை அதீத சக்தியுடைய தாக மாற்றிவிடுங்கள். அங்ஙனம் நீங்கள் சுயரட்சகர் களாக மாறிவிடும் பொழுது விடுதலைக்குரிய வழி தானே பிறக்கும்.
- 40. சொல்லும் செயலும் சிந்தனையும் தாய் மொழிமூலம் செயற்படும் போது விடுதலையின் முதற்கதவு திறக்கப் படுகிறது.
- 41. மூர்க்கத்தனமான அசுரசக்தியைக் கூரிய புத்தி யாலும் நுணுக்கமான உபாயத்தாலும் எளிதில் வென்று விடலாம்.
- 42. வாழ்க்கை உரிமைகளுக்குரிய சமசந்தர்ப்பம் மனித னுக்கு மாத்திரமன்று, விலங்கினத்திற்கும் இருக்க வேண்டும். அதைப்படிர்ந்தளிக்கும் தேசம்தான் தர்ம தேசம்.
- 43. தங்கள் தங்களை இன்னும் ஆழமான ரீதியில் அறிவ தற்கும், நாள்தோறும் கூடுதலான கர்ம சக்தியைப் பெறுவதற்கும் பழகிக் கொள்ள வேண்டும். சொந்தப்

## ஸ்ரீமத் சுவாயி கெங்காதரானந்தா 🔘 127

பிரச்சிணைகளை நேரடியாகப் பார்த்தறிவதற்கும் அதைச் சுயமாகவே தீர்ப்பதற்கும், இதைத் தவிர வேறு வழியில்லை.

- 44. கிடைக்கும் சுதந்திரம், சந்தர்ப்பம் இவற்றை சரிவர உபயோகப்படுத்தத் தவறினால் அது மீண்டும் கிடைப்பதரிது.
- 45. இராவணன், கம்ஸன், துரியோதனன், சூரன் போன்ற வர்களுக்குத் தண்டனைக்குப் பின்புதான் பாவ மன்னிப்புக் கிடைத்திருக்கிறது.
- 46. பொருளின் தாரதம்மியங்களைக் கொண்டு வாழ்க்கையின் உயர்வு தாழ்வை நிச்சயிப்பது மடமை. மனதின் தாரத்தைக் கொண்டுதான் அதை நிச்சயிக்கவேண்டும். மனத்தெளிவுடையவனுக்கு இலாபமும் நஷ்டமும் ஒன்றேயாகும்.
- 47. தேவையானதை வைத்துத் தேவையில்லாததை விட்டு விடும் இயற்கையான அறிவு சகல ஜீவராகிகளிடத் திலும் இயல்பாக அமைந்திருக்கிறது. மனிதனில் அது விவேகம் அல்லது பகுத்தறிவு என்ற சிறப்பான குணத் துடன் இருந்தும் பேராசையால் அது அறியப்படுவ தில்லை.
- 48. மனம் எப்பொருளில் கலந்திருக்கிறதோ அப்பொருளின் வடிவம் கொள்ளும்.
- 49. மனம் ஒரு நுண்மையான பொருளாதலால் அதை முறையாக ஆராய்ந்தால் எளிதில் அறியக் கூடியதே யாகும்.
- 50. அறிவினாலும், அப்பியாசத்தினாலும் மனதைத் தன் வசப்படுத்தத் தெரிந்தவனுக்கு வாழ்க்கை என்பது ஒரு காற்பந்து விளையாட்டுப் போன்று சுவைமிக்க விளையாட்டாகும்.

- 51. மணதை ஆத்மாவில் லயம் செய்து நிறுத்தும் நிலை தான் மனோலயம், மனவொடுக்கம், மனநாசம், மனதைக் கடந்தநிலை என்றெல்லாஞ் சொல்லப்படு வதுமஃதே.
- 52. அரசியல், பொருளாதாரத் தத்துவங்கள், சமயக்கொள் கைகளுக்கு மாறானதன்று. அவை சில மகத்தான உண்மைகளின் அடிப்படையில் சிந்தனை செய்து செயற் படுத்தும் பொழுது சமயம் அதை முழுமனதுடன் ஏற்றுக்கொள்ளும்.
- 53. ஆத்மசுகம், மனச்சுகம், சரீரசுகம் என்ற மூவகைச் சுகங்கள் மனிதனுக்குத் தேவை. சரீர சுகமில்லாத வனுக்கு மனம் சுகம் இல்லை. மனச் சுகமில்லாத வனுக்கு ஆத்மசுகம் இல்லை. ஆத்ம சுகம் பூரணமா யிருப்பவனுக்கு மனச் சுகத்திலும், சரீரச் சுகத்திலும், நாட்டமுமில்லை.
- 54. **த**ர்மத்தையுணர்ந்து அதன் வழி நில்லாதவர்க்கு ஞானம் என்பது பிறப்பதில்லை.
- 55. தர்மம் காய் போன்றது எனில், ஞானம் பழம் போன்ற தாகும். வாழ்க்கையில் தர்மம் என்ற காய் முற்றி ஞானம் என்ற பழமாகப் பழுக்கின்றது.
- 56. அடிப்படையில் விடுதலை வேட்கையும் வெளிப்படை யில் உலக சேஷமைமும்தான் ஒரு மதவிசுவாசியின் இலட்சி யமாக இருக்க வேண்டும்.
- 57. தர்மத்திற்கு இருக்கும் அதே ஆயுள் அதர்மத்திற்கும் இருக்கின்றது.
- 58. உயர்வதும் தாழ்வதுமாகிய இயற்கை நியதிகளைப் போன்று தர்மமும் அதர்மமும் காலா காலத்தில் தேய்வதும் வளர்வதுமாகத் தோற்றமளிக்கிறது.

# ழுரீமத் சுவாயி கெங்காதரானந்தா 🔿 129

- 59. மத விசுவாசமுடைய சிறந்த அரசாட்சியின் துணையால்தான் அதர்மத்தை ஒழித்துத் தர்மத்தை நிலை நிறுத்தமுடியும். மக்கள் தர்மத்தை அனுஷ்டிக்கும் வகையில் ஆட்சி செலுத்தி தர்ம நெறியில் மக்கள் ஒழுகத் தொடங்கும் பொழுது ஆட்சியின் அவசியம் மக்களுக்குத் தேவையற்றதாகி விடுகிறது.
- 60. தர்மத்தின் அடிப்படையில் அரசாட்சி இருந்தால்தான், மதகுருமார்களினாலும் மதப்பிரசாரத்தாலும் பிரயோ சனம் ஏற்படும்.
- 61. தர்ம சிந்தனைக்கு இடமில்லாத நிர்வாகமும், கல்வி முறையும் இருக்கும் இடத்தில், எக்காலமும் அமைதி நிலவுவதற்கு இடமில்லை.
- 62. தர்ம சிந்தனை இல்லாத மக்கள் இருக்குமிடத்தில் எத்தகைய அரசாட்சியும் நிலைத்திருப்பதில்லை.
  - 63. அரசாட்சியை விட தர்மம் பெரியதென்று மக்கள் நினைக்கும் பொழுதுதான் அரசாட்சி அதன் உண்மை யான குறிக்கோளை அடையும்.
- 64 வேற்றுமையில் ஒற்றுமையிருக்கும் இயற்கை இரகசி யத்தை அறிந்தவர்கள் உள்ளத்தில் சமரசம் தானா கவே பிறக்கின்றது.
- 65. பிராணன், மனம், புத்தி மூன்றும் ஆத்மாவில் லயிக்கும் பொழுது அதி அற்புதமான சுகம் பிறக்கின்றது.
- 66. எங்கு பண்பு குறைந்திருக்கின்றதோ அங்கு தரும மில்லை, தருமத்தின் செயலுருவம்தான் பண்பு.
- 67. தாப் தந்தையின் அந்தரங்க எண்ணங்களின் உருவ வடிவமாகத்தான் குழந்தைகள் பிறந்திருக்கின்றன.

- 68. தாய் தந்தையர்களின் அடிமனதில் பதிந்திருக்கும் எண்ணங்களுக்குத் தக்கபடி பிறக்கும் குழந்தைகளின் அடிப்படைச் சுபாவமும் அமைந்திருக்கும்.
- 69. தர்ம சிந்தனைகள் அடி மனத்தில் பதியாதவர்களுக்கு நன்மக்கள் பிறப்பதில்லை.
- 70. தர்மத்தை உபாசிக்கின்றவர்களுக்குத் தர்ம தேவதை புத்திரனாகப் பிறக்கின்றது.
- நல்ல றமிக்க இல்லறத் திலிரு ந்து ஒழுக்கமுடைய மக்கள் பிறக்கின் றனர்.
- 72. நல்லறமில்லாத இல்லறமே ஒழுக்கங் கெட்ட பிரஜை களுக்குக் காரணம்.
- 73. மாதா, பிதா, குரு, அரசன் இந் நால்வரும் அற நெறியில் வாழ்பவராகில், கெட்ட பிள்ளையும், கெட்ட சிஷ்யனும், கெட்ட பிரஜையும் இருக்க முடியாது.
- 74. சத்தியம், தர்மம் இவற்றை இரு கண்களாக வைத்து வாழ்கின்றவர்களுக்கு அரசியல் சலுகையும் பாது காப்பும் எதற்கு?
- 75, சுயநலம் சருதி கடமையும், சேவையும் செய்கின்றவர் களுக்கு இறுதியில் அதுவே துன்பத்திற்குக் காரணமா கின்றது.
- 76. அசுர குணம் படைத்தவர்களுக்கு நல்லுபதேசம் செய்தல், குளிர் ஜுரம் உடையவர்களுக்குக் கொடுக்கும் அன்னம் போன்று விஷமாக மாறுகிறது.
- 77. அறநெறி ஒழுங்கில்லாத அரசியல்வாதிகளின் ஆட்சியில் பஞ்சமா பாதகங்கள் பெருகும்.
- 78. சொந்தச் சுக துக்கங்களுக்குத் தானே காரண மென்பதை தன்னை ஆராய்ந்து அறிந்து கொண்டவர் களுக்கு நாளடைவில் நிறைந்த சாந்தியும் ஆத்ம சுகமும் கிடைக்கின்றது.

# ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா 🔿 🗀 131

- 79. அறமில்லாதவனுக்கு இறைவனும், இறை உணர்ஷ இல்லாதவனுக்கு அறமுமில்லை.
- 80. அறநெறியும், அரசாட்சியும் பிராணனும் சரீரமும் போன்றவை. அறம் குன்றிய ஆட்சி வீழ்ச்சியடை கின்றது.
- உலோகாயுதக் கல்வியால் புத்திக்குட்பட்ட காரியங் களைத்தான் கற்பிக்க முடியும். சமயக் கல்வியால் புத்திக்கும் அப்பாற்பட்ட விஷயங்களையும் அறிய முடியும்.
- 82. எல்லா மணிதருடைய அடிப்படைத் தேவைகளும் ஒன்றாயிருந்தபோதிலும் அவை நிறைவேறும் முறை தான் கால தேச வர்த்தமானங்களுக்கு ஏற்ப மாறு படும்.
- 83. பண்றியின் சயனசுகம் சேற்றில் தங்கியிருப்பது போன்று நெறி கெட்டவர்களுக்குப் பஞ்சமா பாதகங்கள் தோன்றும்.
- 84. எருதிலிருந்து பால் சுரந்தாலும், வஞ்சகர்களிடத்தி லிருந்து அன்பு சுரப்பது அரிதிலும் அரிது.
- 85. உருக்கினால் உருகாத உலோகப் பொருள் உலகில் இல்லா திருக்கலாம். எனினும் மூர்க்கரின் உள்ளம் உருகுவது மிகக் கடினம்.
- 86. வித்தினின்று மரம், மரத்திலிருந்து பூ, காய், பழம் உண்டானாலும் மரத்தில் காய்த்துப் பழுத்த பழம் மரத்திற்குரியதன்று. இது மரத்தின் நியதி. அதே போன்று தவத்திலிருந்து ஞானம், ஞானத்திலிருந்து சுகம் பிறக்கும். ஞானசுகம் ஞானிக்கு மட்டும் உரிய தன்று.

- 87. ஞானியின் ஞான சுகம். ஞானகாரகனாகிய சுஸ்வர னுக்கு அர்ப்பணம் செய்யப்படும் பொழுது இறை சிருஷ்டிகள் அதனை பகிர்ந்து கொள்கின்றன.
- 88. பிறருடைய நலத்தைப் பேணி வளர்ப்பவர்களின் சுய சுகம், பர சுகமாக மாறிவிடுகிறது.
- 89. உனது சொந்த விருப்பு வெறுப்புக்களைப் புறக்கணித்து இறைவனுடைய விருப்பத்திற்கு உன்னை ஆளாக்கி விடும் போதே இறை அருளுக்கும், அன்புக்கும் நீ பாத்திரமாகிறாய்.
- 90. உண்னிடமிருக்கும் சகலவி தமான உடைமைகள், உரிமை களை முற்றாக விட்டுவிடு. உண்னை நிர்க்கதிக்கு உட்படுத்து. உனது சுய சிந்தனையிலி ருந்தும் செயலிலிருந்தும் விலகு. பட்டம் பதவிகளை உதறு. கற்ற கல்வியை நிஷ்பிரயோசனப்படுத்து. இங்ஙனம் நீ செய்ய முடியுமானால் ''சரணாகதி'' என்ற உயர்ந்த நிலையால் ஞானத்தின் உச்சநிலை அடைவாய்.
- 91. இரத்த சோகையால் துண்புறும் நோயாளிக்கு இரத்த விருத்திக்குரிய மருந்தினாலன்றி வேறு ஒன்றினாலும் சுகம் கிடைக்காதது போன்று, அஞ்ஞானத்தினால் துன்பப்படுகிறவர்களுக்கு, ஞானத்தால் அன்றி, வேறொன்றினாலும் சுகம் கிடைப்பதில்லை.
- '92. தவத்தினாலன்றி உபதேசத்தினால் ஞானசக்தி உண்டா வதில்லை.
- 93. உபதேசத்தினாலும், உபதேசம் பெறுவதினாலும் பூரணத்துவம் அடைய முடியாது பற்றின்மையா வேயே அதை அடையலாம்.
- 94. மதமும் தர்மமும், முத்துச்சிப்பியும் முத்தும் போன்றது.
- 95. சரீரம் இருக்கும்வரை ஞானிக்கும் பசி, தாகம், உறக்கம், பிணி போன்ற சரீர உபாதைகள் இருக்கத் தான் செய்யும்.

# ழுரீமத் சுவாயி கெங்காதரானந்தா 🔘 133

- 96. குளிர்ந்த கார்முகிலை உஷ்ணமுகில் உராயும் பொழுது இடியும், மின்னலும் உண்டாவது போன்று தர்மத் திற்கும், அதர்மத்திற்கும் நடக்கும் போராட்டத்தில் சத்தியம் என்ற மின்னல் தோன்றுகிறது.
- 97. குருவை குருவாகவும், தெய்வத்தை தெய்வமாகவும் கருதுகின்றவர்களுக்குத்தான் குரு தேவை. தெய்வம் தான் குரு என்று காணுகின்ற பேரறிஞனுக்கு குருவின் தேவைதான் என்ன?
- 98. நீரிலும் நிலத்திலும் வாழ்கின்ற கில பறவைக<mark>ள்</mark> போன்று ஞானியும், இகத்திலும் பரத்திலும் சஞ்ச<mark>ரிக்</mark> கக்கூடிய தகுதியுடையவர்.
- 99. பறவைகள் உண்பது, கூடுகட்டுவது, தேக சுத்தம் செய்வதாகிய மூவகைக் கருமங்களையும் தமது ஒரே ஒரு அலகினால் மாத்திரஞ் செய்து முடிக்கின்றன. அதே போன்று ஞானியின் ஞானமும் அநேக கருமங் களைச் செய்து முடிக்கும் வல்லமையுடையது.
- 100. மயிலுக்குத் தேவாங்கு ஜென்ம விரோதியாய் இருப்பது போன்று காமம் ஞானத்துக்கு ஜன்ம சத்துரு ஆகின்றது.
- 101. மதுவை அமுதம் என்று கருதும் அசுரர் போன்று அஞ்ஞானி சிற்றின்பத்தை பேரின்பம் எனக் கருது கிறான்.
- 102. புலிக்கு அறியுந்தன்மை நுகர்ச்சியிலிருப்பது போன்று, ஞானியின் அறிவும் அகக் கண்ணில் இருக்கின்றது.
- 103. சக்தி திரண்டு பொருளாவது போன்று நிலையான சக்தி திரண்டு ஞானமாகிறது.
- 104. **க**ருவுற்றிருப்பவர்களுக்கு அன்னத்துவேஷம் உண் டாவது போன்று ஞானக் கருவுற்றிருக்கும் ஞான சாதகனுக்கு விஷய சுகங்களில் வெறுப்பு உண்டா கிறது.

- 105. கடம்புப்பால் குடித்துக் குடல் அழுக்கை நீக்கும் கன்றுக்குட்டி போன்று ஞான சாதகன் ஞானப்பால் குடித்து அக மலங்களை நீக்கிய வண்ணம் இருப்பான்.
- 106. புறப்பார்வையிலிருக்கும் தூரம், இடைவெளி, நேரம், காலம் முதலியவை அகப்பார்வையில் இருப்ப இல்லை.
- 107. ஞானமும் பக்தியும் இரு கண்கள் போன்றவை. ஞான சாதகன் நிலைத்த பொறுமையுடையவனாகில் குறியின் கண் நெருங்கிக் கொண்டிருப்பதாகக் கருத லாம்.
- .108. உண்ணும் மருந்து பலிதமாவதற்குப் பத்தியம் அவசிய மாயிருப்பது போன்ற தவப்பயனுக்கு பிரமசாரியம என்ற பத்தியம் அவசியமாகும்.
- 109. கடமை என்பது லௌகீகச் செயலாயிருந்தாலும் அதில் அண்பும், தியாகமும் கலக்கும்பொழுது ஞான சாதனமாக மாறுகின்றது.
- 110. தேனில் ஊறவிட்ட பழச்சுளைகள் கெட்டு விடுவ தில்லை. அதேபோன்று இறை சிந்தனையில் ஊறி யிருக்கும் மனமும் புத்தியும் எக்காலமும் கெட்டு விடுவதில்லை.
- 111. பிரபஞ்ச வாசனைகள் அற்றிருக்கும் மனம் ஆழமான மௌன சுகத்தை அனுபவிக்கின்றது. நீரைப் பிரித்துப் பாலை மாத்திரம் உண்ணும் பறவையை அன்ன மென்பர். அன்னத்தைப் போன்று தன்னிலிருக்கும் அகத்தைப் பிரித்துச் சத்தை மட்டும் உண்ணுகின்ற வனை ஞானி என்பர்.
- 112. ஆசையின் மத்தியில் அசைவற்றிருக்கும் இரகசியத்தை அறிந்தவனை ஆசைகள் தீண்டுவதில்லை.
- 113. சர்வ சக்திதரனும், சர்வ வியாபியுமாகிய இறைவணை

- எல்லா மதத்தவர்களும் ஏகோபித்து வழிபடுகின்ற னர். அதே இறைவன் பெயரைச் சொல்லி எல்லா மதத்தினரும் ஒன்றோடொன்று மோதி வாழ்கின்ற னர். என்ன மதியீனம்!
- 114. அன்பு என்பது ஒரு நல்ல மன விகாரம். பக்தி என்பது மனதைக் கடந்த விளக்க முடியாத அற்புத ஆத்ம சுகம்.
- \$15. கோது, சுளை, வித்துக்குள்ளே இருக்கும் பீஜம் போன்றே முறையே மதம், பண்பாடு, தர்மம் அமைந் திருக்கின்றது.
- 116. பண்பாடு என்பது தர்ம நெறியிலிருந்து புடம் பண்ணியெடுத்த நல்லதோர் பழக்க வழக்கமாகும்.
- 117. வியாநிக்கு ஒள்ஷதம் போன்று வாழ்க்கை என்ற வியாநிக்கு ஒள்ஷதமாயிருப்பது தர்மம்.
- 118. சரீரம், நித்தியம் என்றும் அநித்தியம் என்றும், வாதிட்டு வீணே காலம் கழிப்பவர்கள் சரீரத்தை உள்ளபடி பிரபோசனப்படுத்தத் தெரியாத வீணர் களேயாகும். சரீரத்தை மிதமிஞ்சிப் போற்றுவதும் தூற்றுவதும் குற்றமாகும்.
- 119. விஷத்தை விஷ வித்தையால் இறக்குவது போன்று அஞ்ஞானம் என்ற விஷத்தை ஞானம் என்ற ஒள்ஷதத் தால சுகப்படுத்தலாம்.
- 120. திசை அறிகருவி திசையைக் காட்டுவது போன்று உண்மையான வாழ்க்கையின் திசையைக் காட்டும் கருவி மதம்,
- 121. யாணைக்கு கரும்பு போன்று தர்மம் மனித வாழ்க் கைக்கு உவப்பான கரும்பு.
- 122. பால் கெட்டால் நஞ்சாக மாறுகின்றது. ஒழுக்கம் குஷறந்த சமுதாயம் கெட்ட பாலுக்குச் சமானம்.

- 123. மரத்தில் பூக்கும் பூக்கள் எல்லாம் காயாவதில்லை. சில உதிர்ந்தே போய்விடுகின்றன. அதே போன்று மனதில் உதயமாகும் எண்ணங்கள் முழுவதும் செயற் படுவதில்லை.
- 124. மலரிலிருந்து தேனூறுவது போன்று இயானத்தினின்று பெருஞ்சுகம் ஊறி வருகின்றது.
- 125. நீர் வற்றிய குட்டையில் துடித்துச் சாகும் மீன்கள் போன்று தர்மம் குன்றிய மனித சமுதாயம் பஞ்சமா பாதகங்களாக துடிதுடித்து மடியும்.
- 126. நீர் கலந்த பால் கெட்டுப்போனால் அது பாலின் குற்றமன்று. நீர் கலந்தவனின் குற்றமேயாகும். அனாசாரங்களினால் சமயம் கெட்டுவிட்டால் அது சமயத்தின் குற்றமன்று. அனாசாரங்களைப் புகுத்திய மனிதனின் குற்றமேயாகும்.
- 127. மனிதன் விரும்பினாலும் விரும்பாவிட்டாலும் இருளும் ஒளியும் என்றென்றும் இருப்பது போன்று உலகம் இருக்கும் வரையில் தர்மமும் அதர்மமும் இருந்தே தீரும்.
- 128. உத்தமமான பக்தி பயத்தினால் உருவாகும் ஒரு மன விகாரமன்று. சத்திய தரிசனத்தின் அனுபூதி மாத்திரமாய் நிற்கும் விளக்கமுடியாத கோடானு கோடி இன்பங்களின திரட்சிச்பயாகும்.
- 129. பிரார்த்தனை, வழிபாடு, பூஜை, ஜெபம், தவம் முதலியவற்றின் காரிய சித்திதான் பக்தி.
- 130. கருமம், யோகம், ஞானம் முதலிய மரங்களில் காய்த்துக்கணிந்தகணியே பக்தி.
- 131. புளிமாங்காய், நன்றாக முற்றிப் பழுத்தால் சுலை மிக்கதாய் மாறுவது போன்று விஷய வாசனைகளால் புளித்துக் கெட்டுப்போன வாழ்க்கை, பக்தி நெறியால்

- முற்றிப் பழுக்கும்போது நிலையான சுகத்தை**க்** கொடுக்கி**ன்**றது.
- 132. வெளிச்சம் ஒன்றினாவன்றி வேறைதனாலும் இரு<mark>ன்</mark> நீங்குவதில்லை. அதே போன்றே சுத்த ஞான**த்** தினாலன்றி வேறெதனாலும் வினைப்பயன் நீங்குவ தில்லை.
- 133. தேன் கலந்த முக்கனி ரசம் போன்று தெய்வீகம் கலந்த கர்மம், யோகம், ஞானம் என்ற முக்கனி பிழிந்தெடுத்தரசமே பக்தி.
- 134. சந்துப்புழு, பயிர்களின் சந்து பொந்துகளில் குடியிருந்து பயிரை நாசஞ் செய்வது போன்று வஞ்சகக் குணம் இருதயத்தில் குடியிருந்து மனிதனை அடியோடு நாசஞ் செய்கிறது.
- 135. நீரோட்டத்திற்கெதிரே நீந்திப் பழகுவதால் சரீரம் வலுவடைவது போன்று வாழ்க்கையில் வருங் கஷ்டங் களை எதிர்த்துப் போராடுவதனால் மணம் வலு வுடையதாகின்றது.
- 136. இனம் இனத்தை நாடுவது போன்று போலிகளை நாடுகின்றனர்.
- 137. நாய் போன்ற பிராணிகளுக்கு வெறி பிடித்தால் அடித்துக் கொல்லலாம் என்று வைத்துக் கொள் வோம். ஆனால் மனித சமுதாயத்திற்கு வெறி பிடித்தால் என்ன செய்வது?
- 138. சமயமென்றால் கடைந்தெடுத்த வாழ்க்கைத் திட்டத்தின் பெட்டகமாகும்.

ஞா--9

- 139. எந்த மதம் நிலையான தர்மத்தை உட்கொண்டிருக் கின்றதோ, அந்த மதம் என்றென்றும் உயிரோட்டம் உடையதாயிருக்கும்.
- 140. ஞானி ஞானோ தயத்திற்குப் பின்னும் மக்களையும் மாநிலத்தையும் நன்றி உணர்வுடன் பார்க்க வேண்டும்.
- 141. பலாப்பழத்தின் சுவையும், குணமும் சுளையில் தங்கி யிருப்பது போன்று மதத்தின் சாரம் மத தர்மத்தில் கலந்திருக்கின்றது.
- 142. மதத்தின் இடை புகுந்து அனாசாரங்களுக்காக மதத்தைப் புறக்கணிப்பது எலிக்குப் பயந்து இல்லத்தைச் சுடுவதற்கு ஒப்பானது.
- 143. ஜனநாயக ஆட்சியில் எதிர்கட்சிகள், களை கோல்லி திராவகம் போன்றவை. ஆனால் அது அசிற்றுத் திராவகமாக மாறினால், பயிரையுஞ் சேர்த்து அழித்து விடுவது போன்று ஆட்சியை அழித்துவிடும்.
- 144. மாமிசம் உண்பவனைப் பார்த்து பிணந்தின்னி என்றொருவன் சொல்வானாகில் விபரீத பயன் விளையும். எனவே உண்மையைச் சொல்லும் பொழுது பண்புடன் சொல்ல வேண்டும்.
- 145. நிலத்தில் பாடுபட்டு உழைக்கும் உழைப்பாளியின் உழைப்பில்தான் உண்மையான ஜீவ களை பொங்கி வழிகின்றது.
- 146. ஆத்மஞான சுகமும், உத்தமுமான பக்திச் சுவையும் ஒன்றேயாகும். பக்தியும், ஞானமும் ஆத்மாவின் இரு கண்களேயாகும்.
- 147. மனிதன் இறைவனின் இரண்டறக் கலந்திருக்குஞ் சுகமே பக்தி.

## ஸ்ரீமத் சுவாயி கெங்காதரானந்தா 🔘 139

- 148. தேன் ஜாடியில் வீழ்ந்திருக்குந் தேனீக்கு எங்ஙனம் தேனைச் சுவைக்க முடிவதில்லையோ அதே போன்று பிரபஞ்ச வாசனையில் மூழ்கிக் கிடக்கும் மக்களுக்குப் பக்தி என்ற தேனமுதைச் சுவைக்க முடிவதில்லை.
- 149. பொறியில் வீழ்ந்திருக்கும் பறவைக்கு உணவின் சுகம் இவ்வாதது போன்று உலகப்பற்று என்ற பொறியில் வீழ்ந்து கிடக்கும் மனிதனுக்கு உண்மையான பக்தியின் சுவை தெரிவதில்லை.
- 1.50. நித்தியம், அநித்தியம், சுறுமை, பெருமை முதலிய வற்றைச் சரிவர ஆராய்ந்து எதுமெய் என்று அறியும் பொழுது பக்தியுணர்வின் ஊற்றுவாய் திறக்கப்படு கின்றது.
- 151. குற்றத்தைக் கண்டிருப்பதும், திருத்த முயற்சிப்பதும் சமய சந்தர்ப்ப சூழ்நிலைக்கு ஏற்றவாறு செய்யப்படா விட்டால், கிடைக்கும் பலன் கலகமும் விரோதமு மாகும்.
- 152. உனது அறிவைப்பற்றிய அறிவு உனக்கில்லாமல் இருப்பதே உனது துன்பங்களுக்கெல்லாம் மூல காரணம்.
- 153. தன் அபிமானத்தை தன் அளவில் அடக்கமாக வைத் திராவிட்டால் அது அகங்கார வடிவம் கொள்ளும். அகங்காரத்தின் விளைவு நாசம்.
- 154. உனது தீய கர்ம வினைகளின் திரட்சியே ஏழரைச் சனியாய் வடிவெடுக்கின்றது. அதற்கு அந்நியமாய்ப் பிறிதொரு சனிதோஷம் கிடையவே கிடையாது:
- 155. சரித்திர கால வரலாற்றினால் மாத்திரம் ஒரு தேசம் என்றும் பெருமையுடையதாய் இருப்பதற்கில்லை காலத்திற்கேற்றவாறு அபிவிருத்தி அடைந்தால் தான் சரித்திரப் பெருமையும் நிலைத்திருக்கும்.

- 156. பண்பாடு என்பது தொன்று தொட்டு வந்த பழக்கங்கள். அன்று கோடானுகோடி மக்களால் பல்லாயிரம் தலைமுறைகளாகப் படிப்படியாய்ச் சீர் திருத்தியெடுத்த வாழ்க்கை முறையாகும்.
- 157. பழையதானாலும் கெட்டுவிடாமல் இருப்பது தர்மம் ஒன்றேயாம்.
- 158. விவேகமிருந்தும் தினமும், சஞ்சலப்படும் சுபாவமும் உடையவர்களுக்கு நிம்மதி என்பதில்லை.
- 159. விவேகம் இல்லாத கல்வி கடிவாளம் இல்லாத குதிரை போன்றது.
- 160. குலம், கோத்திரம், பிறப்பு இவைகளால் ஒருவனைக் கணிப்பது பிழை. ஒருவனுடைய மேன்மையும், தாழ்வும் அவனது குணத்தைப் பொறுத்து இருக் கிறது.
- 161. சத்தியம், தானம், பொறுமை, ஒழுக்கம், சாந்தம், தபசு இவைகளால் எவன் பிரமத்தை அறிய முயற்கிக் கிறானோ அவனே உத்தமமான பிராமணன். அத்தகையவன் சண்டாள குலத்தில் பிறந்தாலும், பிராமணனேயாம்.
- 162. ஞானம் கைவந்த போதிலும், மக்களையும் மாநிலத். தையும் மறப்பது இறைவனைப் புறக்கணிப்பதற்கு. ஒப்பாகும்.
- 163. உனது திறமைகளை அடக்கி ஒடுக்காதே. அதைச் சீரிய முறையில் செயற்படுமாறு சுதந்திரமாகத் திறந்து விடு,
- 164. எங்கு கருணை இருக்கின்றதோ அங்கு தர்மம் இருக்கும். தர்மம் இருக்குமிடத்தில் சுகம் இருக்கும். சுகம் இருக்கும் இடத்தில் இறைவன் இருப்பாரி.

#### ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா 🔘 141

- 165. மன்னனும், மனிதனும் உனக்கு மன்னிப்பு அளித் தாலும் உனது தீவினைப் பயன் உனக்கு மன்னிப் பளிப்பதில்லை.
- 166. தன்னடக்கம் இல்லாதவர்களுக்குக் கிடைக்கும் அனுகூலம் சில சமயம் பிரதிகூலமாக மாறிவிடுகிறது.
- 167. வண்டு தான் தேன் உண்ணுமே தவிர மண்டு கம் (தவளை) அதை உண்பதில்லை. அதே போன்று உலக ஆசையில் மூழ்கிக் கிடப்பவர்களுக்கு ஞானத் தேன் உண்ண விருப்பம் வருவதில்லை.
- 168. அன்றலர்ந்த மலர் அன்று கெடும். மலராமல் மலர்ந் திருக்கும் ஞான மலர் என்றும் கெடுவதில்லை.
- 169. அந்தரங்க சுத்தியில்லாத ஒரு சமய வாடுயைவிட நல்லொழுக்கம் உடைய ஒரு நாஸ்திகன் மிகச் சிறந்தவன்.
- 170. தண்னறிவு தெளியும் வரையில் சான்றோர் ஒருவரை நாடி நிற்பதால் பெரும் பயன் உண்டு.
- 171. உன்னில் தேய்வதும், வளர்வதும் எவை என்பதைக் கண்டறிவது மிகக் கஷ்டம். நுண்ணறிவை நிதான மாய் உபயோகித்து அறியவும்.
- 172. தனக்கு மதிப்புத்தந்து தன்னைப் புகழ்ந்து கொண்டி ருப்பவர்கள் மட்டும்தான் நல்லவர்கள், மற்றவர் களெல்லாம் பொல்லாதவர்கள் என்று நினைப் பவர்கள் தான் பொல்லாதவர்கள்,
- 473. குளத்தில் நீரிருக்கும் வரையில் மீன் இருக்கும். ஈர்ந்தெடுப்பதற்கு ஏதாவதொண்று இருக்கும் வரையில் மனிதர்கள் உள்ளை நாடி நிற்பர். ஒன்றுமே இல்லை யென்றால் ஒருவரும் சாவதில்லை.

#### 142 🔾 வஜனாம்ருதம்

- 174. கோயிலைச் சுற்றி வாழும் நாய்களெல்லாம் பிரா மணனாக மாறுவதில்லை. மகான்களைச் சுற்றி நிற் பவர்கள் எல்லாம் நல்லவர்கள் ஆவதில்லை.
- 175. பழமை வாய்ந்ததாயினும், புதியதாதாயினும் அப்படியே ஏற்றுக் கொள்ளாதே. விவேகத்தினால் இரண்டிலுமிருக்கின்ற நல்லவைகளையே தேர்ந் தெடுத்துக் கொள்.
- 176. ஊசி முனையில் நிற்கப் பழகினாலும், மன நுனியில் ஒரு வினாடிதானும் நிற்கப் பழகுவது மிகக்கடினம்.
- 177. நிறம் மாறும் ஓணான் போன்று அடிக்கடி குணம் மாறுபவர்களிடத்தின்ருந்து வெகு தூரம் விலகி நில்.
- 178. நண்பனாகிலும் சுரிய கத்தி உடையவன், வளர்ப்பு மிருகமாயினும் சுரிய கொம்புடையது, மனிதனா யினும் பேராசை பிடித்தவன், இவ்வியல்புடைய மூவகையினரும் ஆபத்தானவர் என்பது அறிக.
- 179. தன்னயம் கரு தாமல் அன்பு செலுத்து கிறவர்களுடைய அன்பு தான் உண்மை அன்பு. அவர்கள் தான் உத்தம நண்பர்கள்.
- 180. சிற்றின்ப நுகர்ச்சிகளில் காணுந் தோல்விகளை தோல்வி என்று கருதி வருந்தாதே. அது திருந்து வதற்குரிய ஒரு கடுந்தண்டனை என்பதை உணர்க.
- 181. கடலின் மேற்பரப்பில் தான் அலையும் இரைச்சலும் இருக்கின்றது. ஆழத்தில் அவைகள் இல்லை. அதே போன்று மேல் மனத்தின் செயல் நிலையில் மாத்திரந் தான் துயரமும் அமைதிக்குறைவும் நிலவுகின்றது. அடி மனதில் இறங்கிச் செல்லும் அளவிற்கு ஆத்மசக்தியின் வலிவும், பேரானந்தமும்தான் அனுபவமாக நிலவு கிறது.

#### ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரான த்தா 🔘 143

- 182. கண்டதும், கேட்டதும் எல்லாம் விரும்பாதே. நல்லவையில் சிலவற்றைத் தேர்ந்தெடுத்து அதை அழுத்தம் திருத்தமாகச் செயல் படுத்துக. பலன் நிச்சயம் கிடைக்கும்.
- 183. உலகியல் இன்பம், பால்யம், இளமை, முதுமை என்பதற்கிணங்க விதம் விதமாக அனுபவப்படு கின்றது. ஞான இன்பமோ எந்தப் பருவத்திலும், ஒரே மாதிரியான சுகானுபவம் உடையது.
- 184. அருளும் பொருளும், உயிரும் சரீரமும் போன்று ஒன்றோடொன்று தொடர்புடையவை. இரண்டை யும் படைத்த கரம் ஒன்று. ஆகையால் இவை இரண் டையும் கோணத்தில் வைத்துப் பார்த்து வாழ்வதில் அர்த்தமேயில்லை.
- 185. பழங்கள் பழுத்தால் மரத்தின் மேலும், கீழும் நல்லதும் கெட்டதுமாகிய பலவித பிராணிகள் வந்தடைகின்றன. அதே போன்று ஞானம் பூர்த்து நிற்கும் இடத்தில் பலதரப்பட்ட மனிதர்களும் வந்து சேர்கின்றனர்.
- 186. மதம், ஆத்மீகம் இவைகளைத் தவறான வழியில் கவர்ச்சியுடையதாக்கி வளர்ப்பதால் அது விரைவில் அழிந்துவிடும்.
- 187. துறவிகளின் பூர்வ வரலாற்றை அறிய முயற்சிப்பது, இறந்த குழந்தையின் சாதகம் வாசித்து அறிவதற்கு ஒப்பானது.
- 188. நேரம், காலம், கடவுன் இவை உண்ணை நோக்கி வரும் எனக் காத்திருக்காதே. இம்மூன்றும் தீவிர முயற்கியுடையவனில் எப்பொழுதும் தங்கி இருக் கின்றது.
- 189. உனது கெட்டித்தனத்தால் பலதும் சாதிக்க முடிய லாம். ஆனால் சாதித்ததை நிம்மதியுடன் சம்பூர்ணை

#### 144 🔿 வஜனாம்ருதம்

மாய் அனுபவிப்பதற்குத் திருவருள் வேண்டும் என்பதை அறிக.

- 190. குளிப்பது, உண்பது, உறங்குவது, புணர்வது இவற்றை மனம்போன போக்கில் செய்தால் தேக சுகம் கெடும்; நோய்வாய்ப்படுவாய். ஊர்ந்தும், பறந்தும் வாழ்கின்ற பற்பல பிராணிகளின் தினசரி செயலுக்கு ஒரு நேரமும் நெறியும் உண்டு. மனிதனுக் கென்று ஒரு நன்னெறி இருந்தும், நெறி தவறி வாழ்கின்றவர்களின் வாழ்வால் என்ன பயன்?
- 191. உண்ணும் உணவின் அதிசூக்குமமான பகுதிக்கும் மனதிற்கும் நெருங்கிய தொடர்புகள் இருக்கின்றன. எனவே நல்லுணர்வுகளை வளர்க்கும் சாத்வீக உணவை உண்க!
- 192. சுகமுடன் வாழ்வதற்கும், இறப்பதற்கும் ஒரு நெறியும் குறியும் வேண்டும். அது இல்லையானால் திசை தடுமாறித் திரிய நேரிடும். இடறுவீர்,
- 193. முத்துச் சிப்பியை உடைத்துப் பார்த்தாற்றான் முத்து இருப்பதும் இல்லாததும் தெரியும், ஒருவருடைய இதயத்தை ஊடுருவிப் பார்க்கும் திறமை உனக்கிருந் தால் மட்டும்தான் மற்ற வர்களுடைய நண்மை, தீமைகளை சரிவர அறிய இயலும்.
- 194. உனது கடமைகளைச் செயற்படுத்தும்பொழுது மற்ற வர்களுக்கு இடையூறு விளையாமல் பார்த்துக் கொண் டால், இன்னலும் விரோதமும் குறையும்.
- 195. ஒரு தேசத்தின் இயற்கை வளங்களையும் செயற்கைச் செல்வங்களையும், அந்நாட்டு மக்கள் சமதர்ம ரீதியில் அனுபவிப்பதற்குரிய சந்தர்ப்பம் இருக்கவேண்டும். அங்ஙனம் இருந்தால் பஞ்சமா பாதகங்களைச் செய்யத் தூண்டும் உணர்வுகள் குறையும்: தேசப் பற்றும் தேசபச்தியும் பெருகும்.

### ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா 🔿 145

- 196. மாதா, பிதா, குரு, மன்னைன் இவர்கள் தான் தண்டிப் பதற்குரிய உரிமை உடையவர்கள். மற்றவர்கள் அதனைச் செய்தல் குற்றமாகும்.
- 197. உலகத்தைப் புரிந்து வாழ். துயர் நீங்கும்.
- 198. வெளிச்சத்திற்குப் பிண் இருள் இருப்பது போன்று நல்லதென்று கருதுவதின் பின்னுக்குத் தீயதும் இருக்குமென்றறிக.
- 199. பகவான் என்ற சொல் இறைவனுக்கு மாத்திரம் பொருத்தமானது.
- 200. உலகத்தில் மனிதத் தன்மை வளரும் அளவிற்குப் பிரச்சினைகள் தானாகவே குறையும். ஆகையால் சகலவிதமான செயல்களும் மனிதத் தன்மையை வளர்த்தெடுக்கும் முறையில் அமைய வேண்டும்.
- 201. சீரிய குணந்தான் செல்வங்களில் சிறந்த செல்வம்.
- 202. தனது இதயத்தைப் பரிசுத்தப்படுத்தி எடுப்பது தாண் நிலையான சம்பத்து. அது எதனாலும் அழிக்கப் படுவதில்லை.
- 203. என்னதான் இருந்தாலும் நல்ல குணமில்லா விட்டால் ஜீரண சக்தி குறைந்தவர்கள் உண்ணும் உணவு போன்று பிரயோசனமற்றது.
- 204. நீ ஒரு சக்திக் கனலாக மாறும் பொழுது உன்னை நோக்கி வரும் பிரச்சனைகள் தானாகவே கருகிவிடும்.
- 205. உலகம், உலகியல் தேவைகளில் தன்னிறைவு எய்தி னாலும், ஆத்மீக சைதன்யத்தில் உட்செறிவு இள்லா விட்டால், சமுதாயத்தின் நிலை நாய்க்கூட்டத்தினுள் வீசப்பட்ட மாமிசத்துண்டு போலாகி விடும்.

#### 146 () வஜனாம்ருதம்

- 206. ஆத்ம சித்நிகள் மனம் புத்தியைக் கொண்டு அப்பியாசித்து அடையக் கூடியதன்று. மனம் புத்நிகள் அகந்தையால் செயற்படுபவை. ஆகையால் அகங்கார நாசத்திற்குப் பின் தோன்றும் விசேஷ பேறுகள்தான் ஆத்ம சித்திகள்.
- 207. நீ ஏதோ ஒரு துறையில் சிறிதளவு அறிவு பெற்றிருக்க லாம். அதை வைத்துக்கொண்டு படித்தவன், அறிவுடையவன், நாகரீகமானவன் என்றெல்லாம் அகங்காரித்தால் அது உன்னைச் சர்வநாசத்தில் ஆழ்த்தி விடும்.
- 208. நீ எதைக் கற்ற இந்தாலும் உன்னுடைய சொந்தப் பிரச்சினைகளுக்கு நீயாகவே தீர்வு காணமுடியா திருந்தால் கற்றதின் பயன் என்ன?
- 209. எப்பொழுதும் எல்லாவற்றிலும் சந்தேகப்படும் சுபாவம் உடையவர்கள் ஒன்றையும் சரியாண முறையில் அறிவதும் அனுபலிப்பதும் இல்லை. எதையும் நிலையாக அடைவதும் இல்லை.
- 210. மனதைச் சரியான முறையில் கட்டுப்படுத்துவதற் குரிய பயிற்கியும், மனித சக்திகளுக்கெல்லாம் ஆதார மாய் இருக்கின்ற கடவுள் சக்தியில் முழு நம்பிக்கையும் இல்லாவிடத்தில் மற்றெல்லாம் இருந்தாலும் நிலை யான சுகமும் சாந்தியும் உண்டாவதில்லை.
- 211. இன்று வரையில் நீ செய்துவரும் கர்மங்களில் அதிக பங்கும், உன்னுடைய சரீர மனம் இவைகளின் சக்தி யைக் குறைக்கக் கூடியதும் சொந்த ஆத்மாவை வஞ்சிக்கக் கூடிய செயல்களும்தான் செய்து வருகின் நாய். ஒரு நாளைக்கு ஒரு தரமாவது தனிமையில் இருந்து ஆழமாய்ச் சிந்தனை செய், இந்த உண்மை வீளங்கும். எனவே சிந்தனை செய்து தெளிவுபடுத்திய பிறகு மனம், சரீரம், புத்தி இவைகளைப் பலப்படுத்தக்

#### ஸ்ரீமத் சுவாயி கெங்காதரானந்தா 🔘 147

கூடியதும், ஆத்மாவின் சுகத்திற்கேற்றவாறும் உ<mark>ரிய</mark> கர்மங்களை மாத்திரம் செய்தால் சுகமுடன் வாழ லாம்.

- 212. முறையறிந்து செய்தால் ஒரு சிறு செயல் மூலமாகவே இறைவனுடைய திருவருளை எளிநில் பெறலாம்.
- 213. நீ இறைவனை நோக்கிக் கீழ்வருமாறு பிரார்த்தனை செய். என்னுடைய பலவீனத்தாலும், அஞ்ஞானத் தாலும் பல குற்றங்கள் செய்தும், நல்லது பலதும் செய்யாமலும் வீட்டேன். கருணைகூர்ந்து என்னை மன்னித்து விடு. இங்ஙனம் உன்னுடைய நெஞ்சுருகும் வண்ணம் பிரார்த்தனை செய்து வந்தால் இந்தப் பிறவியிலேயே பாவங்கள் நீங்கி திருப்தியும் சுகமும் பெறலாம்.
- 214. இதில் கூறப்பட்டிருக்கும் உண்மைகளை நீங்களாகவே உங்களில் கண்டறிந்து சுயம் செயல்படுத்துவீர்களாக.

**''பரமேஸ்வர ஸ்மரணம்''** 

''ஒன்றே குலம் ஒருவனே தேவன்''

# வஜனாம்ருதம்

# இரண்டாம் பாகம்

- இறைவனைக் காண்பது கடினமான காரியமன்று. அதனைப் பார்ப்பதற்குரிய கண்ணாடியாகிய ஹிருத யத்தைப் பரிசுத்தப்படுத்துவது தான் மிகக் கடின மானது.
- இறைவன் பொருட்டு தனக்கு மிகப் பிரியமானதை விட்டு விடுதற்கும், மிகவும் வெறுப்பானதை ஏற்றுக் கொள்வதற்கும் தயாராயிருப்பவனே யதார்த்தமான இறைபக்தன்.
- 3. ஞானம், அது ஒரு இரவில் அடையக் கூடிய காரிய மல்ல. நாகமணியைச் சுற்றிக் கிடக்கும் நாகம் போன்று ஜீவனைச் சுற்றிக் கிடக்கும் நாகம் போன்று, ஜீவனைச் சுற்றிக் கிடக்கும் தீய வாசனைகள் கடுந் தவத்தால் நீங்கும் பொழுது மாத்திரந்தான் ஞானம் பிரகாசிக்கும்.
- 4. பார்க்கப் பார்க்க, பழகப் பழக அனுப்பும் வெறுப் பும் தட்டாமலிருப்பது எதுவோ அது தான் சாஸ்வ தமான அன்பும் இன்பமுழ் தரும் முழு முதற் தெய்வம்.
- புலனுணர்வுகள் கடுகளவேனும் இருக்கும் வரை ஞான ஒளியைக் காண்பதென்பது வெறும் ஒரு மனச் சுடைகற்பம்.

#### ழுரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா 🔘 149

- ம். பக்தியென்பது மன உணர்வுகளை மீறிச் செல்லும் பொழுது அனுபவப்படுகின்ற ஒரு தனித்த பேரானந்தம்.
- 7. இந்தப் பிரபஞ்சத்தை நாங்களோ எங்களுடைய பாட்டனாரோ படைக்கவில்லை. அதைப் படைத்த வன் இன்னொருவன் இருக்கின்றான். அணிந்திருக்கும் ஆடைகளை நிர்மாணிப்பவரை நேரில் கண்டிருக்கா விட்டாலும் அப்படியொருவர் இருக்கின்றார் என்பதை நம்பித்தானாக வேண்டும். இப் பிரபஞ்சம் சூனியத்திலிருந்து தோன்றவில்லை. இதைப் படைத் தவன் ஒருவன் இருக்கின்றான் என்ற பிரத்தியட்சளூனம் உனக்குண்டாகும் பொழுது நீயும் மற்றவர் களும் கர்த்தாக்களல்ல, வெறும் கருவிகளேயென்ற அறிவு வரும், அகங்காரம் ஒழியும்.
- 8. அடிக்கடி உனது குருவினிடத்தில் அமர்ந்திருந்து குரு முகத்திலிருந்து வரும் வார்த்தைகளை ஹிருதயம் கொடுத்துக் கேள். அது உனது மனச்சலனங் களைத் தீர்த்து மனத் தென்பைத் தரும்.
- 9. உனது துன்பங்களைத் தீர்க்கும் சக்தி உனக்கில்லாம் விருக்கலாம். ஆயினும் அதனைத் தீர்க்கக் கூடிய ஒரு சக்தி உன்னிடமிருக்கின்றது. அதற்கு உன்னைச் சுயாதீனப்படுத்தினால் காற்றில் பறந்து போகும் சாம்பல் போன்று துன்பங்களெல்லாம் பறந்து விடும்.
- 10, முழு மானவ சமுதாயத்தையும் நம்முடன் வாழுகின் ந தெய்வமென்று கருதிக் கொண்டால் உயிர் ஐக்கியம் தானாகவே உண்டாகும்.
- 11. நெஞ்சில் திருக்கை வால் ஏற்றுத் திரிபவர்களிடத்தில் எட்டத்தில் நின்று கொன்.

### 150 🔾 வஜனரம்ருதம்

- பூமி முழுவதிலும் எவ்வளவோ குப்பை கூளங்கள் 12. மண்டிக் கிடக்கின்றன. அவையெல்லாம் உன்னால் சுத்தஞ் செய்ய முடியுமா? இல்லை. ஆனால் பூமியின் ஒரு பகுதியாகிய உனது முற்றத்தை தினசரி கூட்டிச் சுத்தமாய் வைத்திருக்க முடியும். அதே உலகத்தவர்களுடைய மனதை உன்னால் சுத்திகரிக்க முடியாவிட்டாலும் மன தின் உனது சொந்த அழுக்காறுகளை நீக்கிச் சுத்தமாய் வை த்திருக்க முடியும்.
- 13. மனிதருடைய மனக் குற்றங்கள் தான் இவ்வுலக துன்பங்களையெல்லாம் சிருஷ்டிக்கின்றன. ஜனங்கள் மனக் குற்றமற்றவர்களாயிருந்தால் இப்பூவுலகம் உண்மையில் ஒரு பூவுலகமாகவேயிருக்கும்,
- 14. ஒருவரில் பிசாசுக்கள் இருக்கின்றதா? இல்லையா? என்று தெரிவது எப்பொழுது?அவனுடைய சுய நலத் துக்குப் பங்கம் வரும் பொழுது.
- 15. ஒரு குடம் பாலில் ஒரு துளி நஞ்சு கலந்தால் பால் முழுவதும் கெட்டு விடுவது போன்று ஒருவர் எவ்வளவு நல்ல குணமுடையவராயிருந்த போதிலும் ஒரு சிறு கெட்ட குணமிருக்குமானால் மற்றெல்லா நற்குணம் களையும் அது கெடுத்து விடும்.
- 16. இலவசமாய்ப் ிபறுகின்ற எதுவும் உபத்திரவம் தரக் கூடியவை.
- 17. வறுமை, நோய், அறிவின்மை இவைகளைப் பயன் படுத்திக் காரியம் சாதிப்பது தரங் குறைந்த பண்பேற்ற செயல்.
- 18. கலியுக மனிதர்கள் அதிக மனச் சலனமுடையவரா யினும் மிருதுவான குணமுடையவர்கள். இவர்களு டைய நித்திய ஜீனிதத்தை ஞான மூலங்களுடைய

- **ுற்**றாக் கு**றையால்** பிசாசுக்கள் தான் அதிகம் இடத்தைப் பிடித்திருக்கின்றன.
- 19. அன்றாடக் கடமைகளைப் பகடைக் காய்களை உருட்டி விளையாடுவது போன்று விளையாடினால் ஜீவிதமும் ஒரு சூது விடையாட்டாகவே முடியும். எனவே கடமைகளை நெறிப்படுத்திப் பொறுப்புணர்ச் சியோடு செய்க.
- 20. மனிதன் உலகப் புதினங்களைப் பார்ப்பதற்காக எவ்வளவோ துடித்துக் கொண்டிருக்கின்றான். அதற்காகச் செலவழிக்கும் நேரத்தில் மிகச் சிறிய பங்கையாவது தன் தன் மனதில் நிகழ்ந்து கொண்டி ருக்கும் புதினங்களைப் பார்ப்பதற்குச் செலவு செய் தால் பாவத்தைத் தீர்ப்பதற்கான ஞானம் பிறப்பதற்கு வழி தோன்றும்.
- 21. இணங்காத ஜந்துக்களையும் தடவக் கூடிய இடத்தில் தடவிக் கொடுத்தால் அது இணங்கி நிற்பது போன்று, விலங்கு மனத்தையும் தடவக் கூடிய இடமறிந்து தடவிக் கொடுத்தால் அதுவும் இணங்கி நிற்கும்.
- 22. மனம்: வேஷத்திற்குரிய இலட்சியத்தைப் பொருந்தா**த** வர்க**ளுடைய** வேஷமே பொய் வேஷம்.
- 23. சித்து; வித்தை; ஜாலம் இம் மூன்றும் கோணத்திலிருப் பவை. வித்தைகள்; மருந்து; தேவதா உபாசனை களால் நிகழ்த்துபவை. ஜாமம்; கையடக்கம் மெய் யடக்கத்தால் செய்பவை. இவைகள் வெறும் வினோதங்களே தவிரக் கடவுட்காரியமல்ல. சித்து என்பது முற்றிய ஞானிகளிடத்திலிருந்து சந்தர்ப் பானுசரணம் இயற்கையாகவே நிகழ்ந்துகொண் முருப்பவை.
- 24. நமது ஊனக் கண் பார்வைக்கு எட்டாத நட்சத்திர மண்டலங்கள் இருக்கின்றன. விஞ்ஞானிகளுடைய

#### 152 🔾 வஜனாம்ருதம்

ஊனக்கண்களுக்கும் அவை புலனாவதில்லை. ஆயினும் விஞ்ஞானி அவைகளைப் பார்த்தறியக் கூடிய தூரதர்சனிக் கருவிகளினால் அம்மண்டலங் களைப் பார்த்தறிகின்றான். ஞானியோ தூரவெளி யைத் தாண்டி நிற்கும் ஞானம் என்ற தனது தூரதர் சனியால் கட்புலனாகாத இறைவனையும் பார்க் கின்றான்.

- 25. சர்க்கரையில் குழைத்து வைத்த எட்டிக் கொட்டையின் கசப்பு பல்லாண்டுகள் சென்றாலும் கசப்புக் கசப்புக் கசப்பாயிருப்பதைப் போன்று எண்ணற்ற எண்ணக் கும்பலில் புதைந்து கிடக்கும் மனதை மடக்கியெடுத் துத் தன் நிலைப்படுத்தாதவர்களுடைய வாழ்க்கை எட்டிக் கொட்டையைப் போன்று கடும் கசப்பாகவேயிருக்கும்.
- 26. பசுப்பால் தாது விருத்திக்குரிய நல்லுணவாயினும் வயிற்றுவலிக்காரனுக்கு அது தீங்கை விளைவிக்கும்-நல்லுபதேசங்களையும் அவரவருடைய பக்குவத்திற் கேற்பக் கொடுக்காவிட்டால் விபரீத பலன் விளையும்.
- 27. புனிதமான கெங்கா நதியில் மூழ்கிக் கிடக்கின்ற பிராணிகளுக்கு ஞானம் வந்து மோட்சங் கிடைக் கின்றதா? இல்லை. அதே போன்று ஞான சாதனை ஏதமின்றி ஞான விஷயங்களைக் கேட்பதிலும் வாசிப் பதிலும் மூழ்கிக் கிடக்கின்றவர்கள் எவ்வாறு ஞானி களாவர்.
- 28. பிள்ளைகள் நல்லவர்களாய் வளர வேண்டுமென்று பெற்றோர்கள் எண்ணினால் பெற்றோர்கள் நல்லவர் களாய் வாழ வேண்டும்.
- ஒருவர் எண்ணி வந்த எண்ணங்களின் பிரதி ரூபந்தான் அவருடைய சூக்கும் சரீர வடிவம்.

#### ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா 🔾 153

- அன்பும் ஐக்கியமும் உடையவராயிருக்கு க. எனினும் அதற்காகத் தன் நெறி தவறாமல் இருப்பவரே நெறியாளர்.
- 31. ஹிருதய சுத்தி: இதுதான் ஜீவித சாரம். இதைப் பெற்றவர்கள் கற்பக விருட்சத்தின் கீழ் இருப்ப வர்கள்.
- 32. குறியில்லாமல் அம்பெய்தால் எய்த அம்பால் ஆபத்துக் விளையும். இவ்வாறானதுதான் ஒரு சிறந்த குறிக்கோளில்லாத வாழ்க்கையும். மனிதன் உயர்ந்த இலட்சியத்துடன் வாழ வேண்டும். அன்றா க ... பைகளை இலட்சியத்தில் பொருந்தும் வண்ணம் செய்து கடமையின் பலாபலனாகிய இன்ப இலட்சி**யத்**துக்காகச் துன்பங்களை சமர்ப்பணம் பண்ணை வேண்டும். இவ்விதம் வாழுகின்றவன் சீரிய குறிக்கோளை அடைந்த ஒரு பெருமகனுக்குரிய சுகத்தை அனுபவிக்கிண்றான். ஞானம்; இது தான் இலட்சியங்களில் சிறந்தது, ஜீவித தர்மங்கள் இந்த இவட்சியத்துடன் இணையாவிட்டால் வாழ்க்கையின் அச்சாணி உடையும், ஜீவா தாரு த் தேவைகளில் தன்னிறைவெய்தினாற் கூட மணிதன் அதில் திருப்திப் படுவதில்லை. அதற்கப்பால் இருதய @(h) இருக்கின்றது. மனிதருடைய மன வேட்கைக்கு முடிவு காணும் அந்த அந்தரங்க ஆத்மீக மூல உணர்வுகளை மனித சமுதாயம் புறக்கணிக்கும்போது நீர் வற்றி வரண்டுபோன விட்டு நீர்ப்பறவைகள் குளத்தை செல்வது போன்று அமைதியும் ககமும் உலகத்தை விட்டுப் பறந்து செல்கின்றன.
- 33. தலைமயிர் தலையில் இருக்கும் வரையில் தலைக்குப் பாது எப்பும் அழகும் கொடுக்கின்ற பொருளாகவே

ஞா-10

#### 154 🔾 வஜனாம்ருதம்

யிருக்கின்றது. அது உண்ணும் உணவில் இருக்கு மாகில் வாந்தியும் சத்தியும் வரப் பார்க்கும். அதே போன்று ஒவ்வொன்றும் அதனுடைய ஸ்தானத் திலிருக்காவிட்டால் அவைகளுடைய மதிப்பும் மரியா தையும் குறைந்துவிடும். அவ்வாறே மனிதனுடைய நிலையும்.

- மனச் சங்கற்பம் நல்லதாயிருந்தால் கர்மமும் நல்லதா யிருக்கும்.
- 35. சந்திரணைச் சுற்றிப் பரிவட்டந் தோன்றினால் அது மழைக்குரிய அறிகுறியாயிருப்பது போன்று ஹிருதயத் தைச் சுற்றி நல்லுணர்வலைகளின் பரிவட்டம் தோன்றினால் அது இறையருள் பொழியப் போவதன் அறிகுறி. பரிவட்டம் தெருங்கி நின்றால் உடன் மழையும், தூரமாயிருந்தால் தாமதமாகவும் பொழியும். திருவருளும் அதே போன்றதெனை அறிக.
- 36. தொட்டாற் சுருங்கிச் செடியைத் தொட்டால் அதன் இலைகள் சுருங்கிவிடும். சுருங்கிய இலைகள் உடனே நிமிருமாகில் மழையும் விரைவாகப் பெய்யப் போகின்ற தென ஊகிக்கலாம். வரும் துன்பங்களையும் உடனுக் குடன் மறந்து மனந் தெளிவடைகின்றவர்களை நோக்கி ஐஸ்வரிய தேவதையும் விரைவாக வந்து கொண்டிருக்கின்ற தென்பதையும் அறிக.
- 37. சமயத்தை ஜால வித்தைகளின் விளையாட்டரங்க மாய் மாற்றுகின்றவர்கள் கடவுளைக் கேலியும் கிண்ட டலும் செயவதாகவே முடியும். சித்துக்கும் ஜாலத் திற்கும் வித்தியாசம் தெரியாத பாமர பக்த ஜனங்கள் கண்கட்டு வித்தைகளைக் காட்டிச் சித்தர் போல் நடித்துத் திரிபவர்களிடம் விழிப்பாயிருக்கவும்.
- 38. அணுப் பிரமாணமான துரும்பிலிருந்து எண்ணற்ற ஜடப் பொருள்களின் வழியாகப் படிப்படியாய்

#### ஸ்ரீமத் சுவாமி கெடுகாதரானந்தா 🔘 155

- வளர்ந்து வந்த மாமலை போன்ற ஒரு உணர்வு மலைதான் மனிதரிலிருக்கும் மனம். அதனை ஒரே நாளில் தகர்த்தெறிய முடியாது. ஆத்மீக மார்க் கத்தில் நீண்ட காலம் தளராமல் மயற்சிக்க வேண்டும்.
- 39. பலவற்றையும் கற்றறிகின்ற மனிதர் வாழ்க்கையைப் பற்றி அறிவதில்லை. அதையறியாதவர்கள் செய்மை யாய் வாழ்வதெப்படி?
- 40. அறுசுவை உணவுகளில் பாகற்காய் போன்ற கசப்புப் பதார்த்தங்களையும் ருடியாக உண்ணப் பழகிய மனிதன் தனது வாழ்க்கையில் வரும் கசப்பான காரியங் களையும் ருசியுடன் ஏற்கப்பழகினால் வாழ்க்கையில் தன்பமென்பதே இராதல்லவா?
- 41. கோளங்களைச் சிருஷ்டித்த கடவுளுக்கு கோள்களி லிருந்து வரும் தாக்கங்களையும் தீர்க்க முடியாமலா போகும்?

# பஜனை வழி

நாதல்ய யோகம் அல்லது நாம பஜனை என்பது பக்த ஜனங்களுடைய சித்த விருத்திகளை இருதய மருத மான ஆத்ம நாதத்தில் லயப்படுத்தி ஒடுக்குவதற்குரிய ஒரு லேலிதமான ஆத்ம சாதனை.

எய்யும் அம்பு கூரியதானால் குறியில் ஆழமாய்த் தைப்பது போன்று கூர்மையான மனம் உடையவர்களால் தான் இறைவன் என்ற குறியைத் தவறாமல் அடைய முடியும்.

மனோலயம்— அதில் தான் மனம் ஒடுங்கிக் கூர்மை பெறுகினறது. தீட்சா முறைகளும், கடினமான சாதணை களும் இன்றி பாலர்களில் இருந்து வயோதி பர்கள் வரையும் பாடிப் பாடியவாறு மனம் இறைவன்பால் லயித்து ஒழுங்கு வதற்கேற்ற எளிதான மார்க்கந்தான் பஜனை.

சர்வ சராசரங்களிலும் ஒலிக்கின்ற ஓம் என்ற பிரணவ சத்தத்தை நாதம் என்றழைக்கின்றோம் பிராணிகளை உயிர்ப்ிக்கின்ற இந்த நாதம் மனிதருடைய மூலாதாரத் திலிருந்து உச்சிக் கமலம் வரையில் இருக்கும் சுழுமுனை துவாரம் வழியில் அமைந்த ஆறு ஆதார சக்கரங்களில் ஒவ்வொன்றிலும் ஒவ்வொருவிதமான ஒலிபேதங்களுடன் ஒவிக்கின்றன.

சக்கரங்கள் என்றால் சில்லுகள் என்று அர்த்தம். வாகனம் ஓடுவதற்கு சில்லுகள் எவ்வாறு பயன்படுகின்ற ஒவோ அவ்வாறே சரீரமாகிய வாகனத்தின் போக்கு வரவுக்கு இந்த ஆறு சில்லுகளும் ஆதாரமாயிருக்கின்றன.

#### பிரதான சக்கரம் :-

ஆதார சக்கரங்களில் பிரதானமானது ஹிருதய ஸ்தானத்தில் அமைந்திருப்பதாகிய அனாகதச் சக்கரம். சப்த சுத்திச் சாளனமாகிய அனாகதச் சக்கரத்தில் நின்று எழும் ஹிரீம் (HREEM) என்ற அனாகத நாதத்தில் மனதை பைப்படுத்தினால் தேனுண்ணும் வண்டு மலரின் மனத்தில் அக்கறையிருப்பது போன்று சாதகனுடைய மனம் பிரபஞ்ச வாசனையற்று வர்ணாதீதமான அனாகத நாத சுகத்தில் சதா லயித்திருக்கும்.

பரம சுகமுடைய இந்தத் திவ்விய நாத சுவையில் ஒரு குறிக்கப்பட்ட நேரம் மனம் லயிக்குமேயானால் நாதத்தின் உள்ளேயிருக்கும் இறையொளியாகிய உள்ளொளி சாதக னுடைய மனக் கண்ணில் ஒளிரும்.

பிராப்த கர்ம வினைகளைத் தீர்த்து ஜீவனை ஜீவன் முக்துனாக்கும் இறையாளி தரிசனந்தான் நாதலய யோக மாகிய நாம பஜனையின் குறிக்கோள்.

செவிப் புலனாகாததும் ஒடுங்கிய மனதால் மாத்திரம் கிரகிக்கச் கூடியதுமாகிய அதி சூக்குமமான அனாகத் நாமத்தைக் கேட்டு அதில் மனதை லயப்படுத்துவதற்கு இரண்டு விதமான சாதனா மார்ச்கங்களிலிருக்கின்றன.

ஒன்று குண்டலினி போகம் மற்றது நாதலய யோக மாகிய நாம பஜனை.

#### கலியுகத்தில் :-

மனிதர் இப்பொழுது சதுரீவித யுகத்தின் கடைகி யுகமாகிய கலியுகத்தின் மத்திய பகுதியில் வாழ்ந்து கொண் டிருக்கின்றனர்.

#### 158 🔾 பஜனைவழி

கலியுகத்தில் மனிதருடைய மனம் கண மாத்திரையில் உணர்ச்சி வசப்பட்டுச் சலனம் அடைவதால் கலியுகமென்று பெயர் வைக்கப்பட்டிருக்கின்றது.

உணர்ச்சி வசத்தால் அலைமோதிக்கொண்டிருக்கும் மனமுடையவர்கள் எடுத்த எடுப்பில் தியானத்தில் மனதை நிலைநிறுத்தவோ அல்லது சுடுமையான நியமங்களோடு கூடிய பிராணாயாம பிரத்தியாகார தாரணைகளின் வழியே குண்டலினி சக்தியை எழுப்பி அனாகத நாதத்தைக் கேட்பதற்கோ அருகதை யற்றவர்களா யிருக்கின்றனர்.

அது மாத்திரமல்ல. இப்பேர்ப்பட்ட தீர்க்கமான உள்ளப் பயிற்சிக்கு நாள்தோறும் மாறிக்கொண்டிருக்கும் ஜீவிதக் கிரமங்களும், சமுதாய சூழ்நிலைகளும் சாதகமாக அமையவும் இல்லை.

ஆகையால் கால தேச வர்த்தமானங்களுக்கு இசையக் கூடிய பஜனை மார்க்கந்தான் கலியுகத்திற்கேற்ற ஆத்ம சாதனை.

ஒளிபு மறைபின்றி அனைவரும் ஒன்றுசேர்ந்து இசைச் சுகத்துடன் அப்பியாசித்துக் கடைத்தேறுவதற்குரிய ஒரு உத்தமசாதனம் பஜனை.

#### பஜனைக்கு உகந்த நேரம் :-

பஜனைக்குத் தேர்ந்தெடுக்கும் இடம் மிகத் தூய்மை யானதும், தெய்வீக உணர்வுகளை தூண்டிவிடக்கூடிய புனித சின்னங்களால் அலங்கரிக்கப்பட்டதும், காற்றோட் டமும், வெளிச்சமும் உடையதாயிருக்கவும் வேண்டும்.

மனதில் இயற்கையாகவே அமைநியும், சாந்தமும் நிலவக் கூடிய உதயம் அல்லது அஸ்தமன காலம் பஜனைக்கு உகந்த நேரம்.

#### ஸ்ரீமத் சுவாமி செங்காதரானந்தா 🔘 159

பஜனையில் கலந்து கொள்ளுகி<mark>ன்றவர்கள் எல்லாம்</mark> தூய்மையான மனத்துடன் ஸ்தலத்திற்கு வ**ந்**து நிசப்தமா**ய்** அமர்ந்திருத்தல் வேண்டும்.

பஜனை ஆரம்பிக்கும் நேரம் வந்ததும் அனைவரும் எழுந்து நின்று மங்கள இசையுடன் தெய்வீகச் சின்ன**ங்** சளுக்குத் தீபாராதனை செய்து குரு வணக்கமும், இ**றை** வணக்கமும் முடித்து உடலை நேராக நிமிர்த்தி வைத்து அசைவற்றிருக்க வேண்டும்.

கண்களை முற்றாக மூடியோ அல்லது அரைக்கண் பார்வையுடன் இருப்பதோ மன ஒருமைப்பாட்டிற்கு அனுகலமாயிருக்கும்.

பஜனைக்கு நாம் சங்கீர்த்தனங்கள், நாமாவளிகள், அல்லது ஞுரன வைராக்கிய உணர்வுகளை ஊட்டக்கூடிய கீதங்களை உடயோநிக்கலாம்.

பாட்டுக்களை ஆத்மீகப் பண்ணிசை முறையில் சுருஇ தாள தாள லயத்துடன் பாடவேண்டும்.

இசைச் சுகம் தரக் கூடிய இன்னிசைக் குரல் உடைய ஒருவரோ அல்லத இருவரோ பாடிக் கொடுக்க மற்றவர்கள் அதனை ஒருமைப்பாட்டுடன் ஏற்றுப் பாடவேண்டும்.

பாடும்போது பாட்டின் இனிய ராக ஒலியிலும், பாட்டில் அமைந்திருக்கும் கருத்திலும் மனம் முற்றாக லயித்துப் போகுமளவிற்கு ஒருமுக உணர்வுடன் பாட வேண்டும்.

பஜனைக்கு ஒன்று அல்லது ஒன்றரை மணி நேரம் போதுமானது. பஜனை முடிந்தபின் எழுந்து நின்று தீபாராதனை செய்து பிரசாதமும் பெற்று அதே சிந்தனை யுடன் அவரவர்கள் இடத்திற்குத் திரும்ப வேண்டும்.

#### 160 🔾 பஜனைவழி

வாய்ப்பு அளிக்கவும் :--

பஜனை நாட்களில் சாத்வீகமான உணவைக் குறைந்த அளவில் உட்கொள்ளுவதால் கூடுதலான பலனுண்டு.

பஜனையின் போது இறுக்கமில்லாத தூய உடை களையே அணிய வேண்டும்.

பஜனையில் கலந்து கொள்பவர்கள் எல்லாம் கூட்டுற வுக் குடும்ப போகத்துடன் ஐக்கியமாகியும், அன்பாயும் அன்னியோன்ன்ய உபகாரம் உடையவர்களாயுமிருக்க வேண்டும். பஜனையில் ஆரிவமும், பக்தியும் இருப்பவர் களுக்கு யாதொரு அங்கத்துவ நிபந்தனையும் இல்லாமல் சுதந்திரமாய் அதில் கலந்து கொள்ளும் வாய்ப்புக்கள் அளிக்க வேண்டும்.

பறனை மடிவில் இதுவரையில் தேங்கி நின்ற மனக் கிலேசெங்களுச்சு சமனம் வந்திருப்பது போன்ற மனத் திருப்தியும் சொல்ல முடியாதொரு உட்சுகமும். சாந்தியும் கிடைத்திருப்பது போன்ற அனுபவமும் இருக்குமேயாகில் பறுனையில் நற்பயன் அடைந்து வருவதாக அனுமானிக் கலாம்.

நாளடைவில் பஜனையில் நின்று உருவாகும் மனாதீத சக்திகள் பக்தர்களுடைய வாழ்க்கையில் எல்லாப் பாங் கிலும் நின்று அருள் பாலித்துக் கொண்டிருப்பதைப் பிரத்தியட்சமாக அறியலாம்.

இறுதியில் பஜனையும், பஜனையில் அடங்கிய கருத்தும், பூஜிக்கின்றவனும் ஒன்றுகலந்து ஏகபாவத்தில் வரும்பொழுது அனாகதத் தொனியின் சித்தி விசேஷங்கள் அனுபூதி மயமாய்த் தீரும்.

#### ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா 🔘 161

கலிகால உபாதையால் நொந்துருகி நிற்கும் மனம் பஜனையின் திவ்விய சக்தியால் அனாகத நாத வெளி யிலிருந்து வருகிக்கும்.

நாதாமிர்தத் துளிகைகளால் குளிர்மைப்படும்பொழுது தடை விக்கிரகத்தில் சார்த்திய பட்டுப் பீதாம்பரம் போன்று தளர்ந்த ஜீவிதம் தேஜோமயமாய் மிளிரும்.

# ஸ்ரீ கிருஷ்ண அஷ்டோத்திர சத நாம அர்ச்சனை

*மா* தம் இருமுறை வரும் ஏகாதசி நாட்களில் சிவ**யோக** சமா ஜத்தின் சத்சங்கத்தில் நடைபெ**ற்றுவ**ரும் கிருஷ்ண சதாஷ்டக நாமார்ச்சணை மந்திரம் 到脑两 தரப்பட் டுள்ளது. மேற்படி நாட்களில் மந்திரத்தை இம் 9015 தனியாகவோ. முகத்து டன் அர்ச்சனையாகவோ மன ஒருமைப்பாட்டுடன் செய்து வந்தால் தீவினைகள் தீர்ந்து மனச் சாந்தியுடன். ஐஸ்வரியத்துடன் கிரக பீடை தீர்ந்து வாழ்வர்.

''வஸுதேவ ஸுதம் தேவம் கம்ஸ சாணூ-ர **மர்தனம்** தேவகீ பரமானந்தம் கிருஷ்**ண**ம் வந்தே ஜக**த்குரும்'** 

- 1. ஓம் பரமாத்மனே நம
- 2. ஓம் பரப்பிரஹ்மணே நேம
- 3. ஓம் ஸ்ரீ கிருஷ்ணாய நம
- 4. ஓம் புருஷோத்தமாய நம
- 5. ஓம் பூத பெவ்விய பவத் ஸாகஷி**னே நம**
- 6. ஓம் மகா யோகேஸ்வராய நம
- 7. ஓம் ஹரயே நம
- გ. ஓம் அவ்யக்த மூர்த்தயே நம
- 9. ஓம் ஓங்காராய நம
- 10. ஓம் சரண்ணியாய நம
- 11. ஓம் பூத பாவனாய நம
- 12. ஒம் அச்சுதாய நம
- 13, ஓம் அமிர்த விஜ்ராந்தாய நம

### ஸ்ரீ மத் கூடையி செங்சாதராணந்தா 🔘 163

- 14. ஓம் ஆதி தேவாய நம
- 15. ஓம் குரோற்க் குரவே நம
- 16. ஓம் விஸ்வேள்வராயநம
- 17. ஓம் விஸ்வ ரூபாய நம
- 18. ஓம் தர்மியா மிருத மஹாத்யே நம
- 19. ஓம்சர்வ பூதால்மனே நம
- 20. ஓம் சர்வ பூதாசய ஸ்திதிதாய நம
- 21. ஓம் சுப்ர மேலாய நம
- 22. ஓம் சுவால் மவேத்ரே நம
- 23. ஓம் கேஷத்திர க்ஷத்திரக்ளு குரூப**த்ரகே ந**ம
- 24. ஓம் ஸர்வாச்சரிய மயாய நம
- 25. ஓம் தேவாய நம
- 26. ஓம் க்ரிஸ்லை க்ஷேத்திர ப்ரகாஷாய நம
- 27. ஓம் ஜகன்னிவாசாய நம
- 28 ஓம் பூத்தயே நம
- 29. ஓம் சர்வ கோக மகேஸ்வராய நம
- 30. ஓம் ஈசாய ந
- 31. ஓம் ஈட்டியாய நம (Eddiaya—து திக்கப்படுபவன்)
- 32. ஒம் தேவ தேவாய நம
- 35. ஓம் வாசுதேவாய நம
- 34. ஓம் ஜீனார்த்தனாய நம
- 35. ஓம் பராபர ப்ரச்ரித்தியால்மனே நம
- 36. ஓம் மஹத் பீஜப்ரதாய நம
- 37. ஒம் பித்ரே நம
- 38. ஓம் மாயா யந்திர ப்ராயயித்தரே நம
- 39. ஓம் யோக மாயா ஸமா விருதாய நம
- 40. ஓம் மாயா சந்தாரகாய நம
- 41. ஓம் பர்த்தரே நம
- 42. ஓம் சர்வ பூதஸுஹர்தே நம
- 43. ஓம் விபவே நம
- 44. ஓம் ஜகன்மணி கணப்ரோத சூத்ரால்மனே நம
- 45. ஓம் பீஜாயா வியாய நம

## 164 🔾 ஸ்ரீ கிருஷ்ண அஷ்டோத்ர சத நம அர்ச்சனை

- 46. ஓம்ஸதஸத்தத் பராய நம
- 47. ஓம் யோகினே நம
- 48. ஓம் விஸ்வத் யோக போதகாய நம
- 49. ஓம் வேதாந்த கிருதே நம
- 50. ஓம் வேத வேத்தியாய நம
- 51. ஓம் மிருத்யு ஸம்சார விமோசகாய நம
- 52. ஓம் ஞான முத்திராய நம
- 53. ஓம் ஞான தீபாய நம
- 54. ஓம் ஞான யக்ஞப்ரியாய நம
- 55. ஓம் ஸமாய நம
- 56. ஓம் நிர்ம்ம மாயாய நம
- 57. ஓம் நிரஹம்காராய நம
- 58, ஓம் நிர்தோஷாய நம
- 59. ஓம் அதந்திரிய க்ரியாய நம
- 60. ஓம் அதி யக்ஞாய நம
- 61. ஓம் யக்ஞ போத்ரே நம
- 62, ஓம் யக்ஞ சக்ரப்ரவர்த்ரகாய நம
- 63. ஓம் சர்வ யக்ஞ ப்ரபவே நம
- 64. ஓம்ஞான நம
- 65. ஓம் பவாமய மஹெனஷதாயே நம
- 66. ஓம் ஆத்ம பாவப்ரபாய நம
- 67. ஓம் ஸதிய ப்ரதிக்ஞாய நம
- 68. ஓம் மை தர்சனாய நம
- 69. ஓம் ஸாங்கிய தத்துவ ரகசியக்ஞாய நம
- 70. ஓம் போக தியாக விதாய காய நம
- 71. ஓம் வைராக்கிய யோகோபதேஷ்டே நம
- 72. ஓம் தியானப்பியாச ப்ரசோதகாய நம
- 73. ஓம் அனலாப்த ப்ராப்பியஹ்னாய நம 74. ஓம் நிஷ்டாத்துய ஸமாஸ்ரயாய நம
- 75. ஓம் தர்ம ஸம்ஸ்தாபனோ துக்தாய நம
- 76. ஓம் கர்ம ரோக விவர்ஜி தாய நம
- 77. ஓம் தர்மா விருத்த கர்மல்மனே நம

- 78. ஓம் ஸத்து விருத்தி விவர்த்த காய நம
- 79. ஓம் சர்வ சங்கல்ப்ப ரஹிதாய நம
- 80. ஓம் நிஸ்த்தரை குண்ணிய பதஸ்திதாய நம
- வம் நிஸ்ரேயஸ ப்ராப்தி ஹேதவே **நம** 81.
- ஒம் நிஸ்ங்கயதி பூஜிதாய நம 82.
- 83. ஓம் ஸ்னாதனாய நம
- ஒம் சௌம்மியவ புருஷே நம 84.
- 85. ஒம் விபூதி கணா பூஷிதாய நம
- 86. ஓம் ஸூபுக்தாதி ப்ரியாய நம
- 87. ஓம் புத்தி யோகதாய நம
- 88. ஒம் கில் பிஷாபஹாய நம
- ஒம் சுவால்ம ராமாதி நேதிஷ்டாய நம 89.
- 90. ஓம் இந்திரியா ராமதூரகாய நம
- 91. ஓம் பாஹிய ஸ்பர்ச ப்ரதீடல்தாய நம
- 92. ஒம் ப்ரம்ம ஸ்பர்ச ஸூகால் மஹாய நம
- 93. ஓம் சதுர் விதஜ்னா ஸேக்கியாய நம
- 94. ஒட் ஸெம் தர்சித சதூர் புஜாய நம
- ஓம் தைவி ஸெய்ஸத் ஸமாரத்தியாய நம 95.
- ஒம் ஞான மௌன இஜபப்ரியாய நம 96.
- 97. ஒம் அனன்படைக்தி ஸூவபாய கம
- 98. ஓம் பரமானந்த மாதவாய நம
- 99. ஒம் ஏகாக்ஷர ப்ரம்ம வேத்தியாய நம
- 100. ஒம் சர்வ பாப விமோசனாய நம
- 101. ஓம் சர்வ குஹிய தமஞான தர்த்தரே நம
- 102. ஒம் ஸம் மோஹுணாசாய நம
- 103. ஒம் அஷேஸம்சய சௌத்தரே நம
- 104. ஒம் தர்ம விருத பலப்ரதாயே நம
- 105. ஓம் அந்திய ஸ்துதி ஸமாஸாத்திய நம
- 106. ஓம் பகவதே நம
- 107. ஓம் தேவகி ஸுதாய நம
- 108. ஒம் கீதா கெங்காதராய நம

# பஜனைப் பாடல்கள்

### சிவஸ் து தீ

#### (1) ஆம் பாடல்

இராகம் — கல்பாணி

ஓம் நமஸ்3ேத ஸ3்தசர்வ ஃலாகாஸ்ரயாய நமஸ்தே சிதே விஸ்வ ரூபால் மகாய நமோ துவைத தத்வாய முக்திப்ரதாய நமோ ப்ரம்மனே வியாபினே நிர்குணராய

ஜெய ஜெய சங்கர ஹாஹர சங்கர சிவ சிவ சங்கர ஹாஹர சங்கர

நமசிவாய குருவே நாதவிந்து கலாத்மனே நிரஞ்சன பதம்யாதி நித்தியம் யத்ர பராயணை.

நமசிவாய சாந்தாய சுத்தாய பரமாத்மனே சச்சிதானந்த ரூபாயத\_்சிணராமுர்த்தியே நமஹ

#### (2) ஆம் பாடல்

ராகம் — சிவரஞ்சினி

ஓம் நமஸ்தே பரப்பிரப்ப நமஸ் தே பரமாத்மனே நிர்க்குணரைய நமஸ் ஐப்பம் சத் ரூ பாய நமோ நமஹு.

#### (3) ஆம் பாடல்

ராகம் — கல்யாணி

ஐங்கார ஹிரீங்கார பீஜாட்ஷரார்த்த ஹிரீங்கார கூடார்த்தப்ரணபைப்ரதாயகா ஒங்கார மந்ரார்த்த மூர்த்தே கணேஷர நமோ நம ஸ்ரீ குரு பாத பங்கஜம்.

#### (4) ஆம் பாடல்

ராகம் — மோகனம்

ஜெய் ப்ரம்ம சொருபாய ஜெய்
ஜெய் பீரேம சொருபாய ஜெய்
ஜெய் ஆத்ம சொருபாய ஜெய்
ஜெய் ஜீவ சொருபாய ஜெய்
ஜெய் சத்ய சொருபாய ஜெய் ஜெய் சத்ய சொருபாய ஜெய் ஜெய் சந்த சாருபாய ஜெய் ஜெய் சர்ந்த சாருபாய ஜெய் ஜெய் தர்ம சொருபாய ஜெய் ஜெய் தர்ம சொருபாய ஜெய் ஜெய் தீரிகுண ரஹிதாய ஜெய் ஜெய் பீரபஞ்ச சொருபாய ஜெய் ஜெய் பீரபஞ்ச ஆத்மாய ஜெய் ஜெய் பேரபஞ்ச ஆத்மாய ஜெய் ஜெய் தேரத் சொருபாய ஜெய்

#### (5) ஆம் பாடல்

ராகம் — சாருமதி

பரப்பிரப்மம் பரப்பிரம்மம் ப்ரம்மானந்தம் பரப்பிரம்மம் பரப்பிரம்மம் பூர்ணானந்தம் பரப்பிரம்மம் பரப்பிரம்மம் ஜீவனாந்தம் பரப்பிரம்மம் பரப்பிரப்மம் ஆத்மானந்தம் பரப்பிரம்மம் பரப்பிரம்மம் யோகானந்தம் பரப்பிரம்மம் பரப்பிரம்மம் முக்தானந்தம் பரப்பிரம்மம் பரப்பிரம்மம் சச்சிதானந்தம் பரப்பிரம்மம் பரப்பிரம்மம் துவைதானந்தம்

#### (6) ஆம் பாடல்

ராகம் — சாரங்கா

இதய வீணை நாதமதில் தேன் மொழியாம் தீந் தமிழில் ஞானம் பூத்த போன் மலரின் ஞான கீதம் சேர்ந்து பாடி

(இதய வீணை)

ஞான யோக கலையமுதாம் தேன் மதுவை வாரியுண்ண ஞான ரசிக தர்சிகரே வாரும் வாரும் உண்ணை வாரீர் (இதய வீணை)

ஞான வய யோகமதில் நாத விந்துவாம் ஹரனை நாத ரூப வடிவில் காண நாதன் நாமம் பாடிடுவோ<mark>ம்</mark> (இதயவீணை) நீலவானப் பூம் நிலவே நீல கண்டப் பேரொளியே ஞான தாகம் தீர்த்தருளும்

#### (7) ஆம் பாடல்

ராகம் — சாரங்கா

ஓங்கார பூறீதரியே என்னை நினைந்தருள்வாய் (ஓங்காரு) பூர்வ வினைத்தளையால் வாடித் தளர்ந்தேனேம்மா ஆரமுதத் தாயே — என்னை வாரியணைத்திடுவாய் (ஓங்காரு)

ஞான இன்பமே வருக — நீ வருக!

உற்றார் உறவினர்கள் என் உற்றவர் அல்லர் தாயே உன்னை அல்லாது மற்றார் யாரும் துணையில்லைபே

(ஓங்கார)

ஞான மலர் மலர்ந்தாய் ஞான மதுவை உண்டு ஐபபிழை தீர்த்திடுவேன் ஆ**னந்தத் தீ**ங்கனியே.

ஞானப் பிழம் ஃபாளியே — நின் பேரன்பில் ஏற்றிச் செல்வாய் ஊனுடலை நம்பி வாழ்வதும் வாழ்வாமோ

#### ஸ்ரீமத் சுவாமி கெங்காதரானந்தா 🔘 169

தெய்வத் திருமணியே மாதுரி நீயே கதி

(ஓங்கார)

#### (8) (அ) ஆம் பாடல்

ராகம் — சிவரஞ்சனி

ஓம் முருகா ஓம் முருகா ஓம் முருகா ஓம் முருகா தீராத எண்ணச் சுழியில் சுழன்று தீராத துன்பத்தில் ஆழ்ந்தேன் முருகா

(ஓம் முருகா)

மெய்போலத் தேரன்றும் பொய்யுலகில் பிறந்து பொய்யான அன்பில் மயங்கினேன் முருகா (ஓம் முருகா)

மாயா மயக்கம் தெளிந்து முருகா மெய்யன்பில் நீராடி நிற்கும் மனத்தால் உன்னை நினைந்து நினைந்து உருகி உள்ளொளி காண்பது என்மேறா முருகா

(ஓம் முருகா)

கால மெல்லாம் போன பின்பு முருகா காலிணை காணக் காலம் வருமோ முருகா நிர்மல மேனியனைக் கண் குளிரக் காணும் நேரமிதே......முருகா......நேரமிதே.

#### (8) (ஆ) ஆம் பாடல்

ராகம் - ரஞ்ஜனி

உன் ஸ்தேதியன்றி வேறு என்னஸ்து**தி பாடினாலு**ம் என் மனத்துன்பம் தீருதில்லையே — முருகா

என்னை விடத் தாழ்ந்தவர்கள் யாருமில்லை - உண் அடியவனை விடவும் உயர்ந்தவர் யாருமில்லை நீர்க்குமிழி போனற வையக இன்பமதை

ஞா-11

#### 170 🔘 பஜனைப் பாடல்கள்

தீண்டவே தீண்டேன் இனி திருமுருகா அப்பன் எம்மை காம காஞ்சன இன்பத்திலும் ஒப்புயர்வற்ற நின் இன்பமே தனியின்பம்.

#### (9) (এ)

ராகம் — ஹம்சத்வனி

ஹரி நாராயண ஹரி நாராயண நாராயண ஹரி நாராயண ஹரி

ராகம் — கல்யாணி

ஹரி கோவிந்தா ஹரி கோவிந்தா கோவிந்தா ஹரி கோவிந்தா

(ஹரி கோவிந்தா 3 தரம்)

கோவிந்தம் பஜ கோவிந்<mark>த</mark>ம் பஜ கோவிந்தம் *ப*ஜ கோவிந்தம் (கோவிந்தம் 3 தரம்)

பஜ கோவிந்தம் பஜ கோவிந்தம் கோவிந்தம் பஜ கோவிந்தம்

(பஜ கோவிந்தம் 3 தரம்)

#### (9) (ஆ)

ராகம் --- ஜமன்கல்யாணி

பிருந்தாவன சஞ்சாரி — ஹரே கிருஷ்ணா

கிருஷ்ணானந்தம் ஆனந்தம் ஆனந்தம் ஹரி ஆனந்தம்

பிரேம காயகா — ஹரே கிருஷ்ணா கிருஷ்ண பஜே ஹரி ஆனந்தம்

ஆனந்தம் ஹாரி கிருஷ்ண பஜே பிரேம சாரமே ஹரே கிருஷ்ண

#### (10) (அ) ஆம் பாடல்

ராகம் — மோகனம்

சிவயோக சித்தகலை கண்டு தெளிந்து சிவத்தெளிவார்ந்த சிவயோக சித்தர்கள் உண்ணும் சிவாமிர்த மதுரமே சிவயோக வித்தையால் சரமேற்றி நடுநாடி பிளந்தெடுத்த சிவயோக நுண் பொருளாம் உள் திருப்பாதமே சிவபதமே

#### (10) (ஆ)

சித்தமெல்லாம் உனது சிவ சிவனே மோக மனம் ஒடுங்கி மோன நிலை கண்ட மோன சுகம் தான் ஆத்ம சுகம் - சிவ சிவ சிவனே (சித்தமெல்லாம்)

#### (10) (g)

பொய்யர் தம் வஞ்ச மனப்புரங்க<sub>ு</sub>த்து புரிந்திடும் பொய்புரட்டு மெய்புடை நெஞ்சப் புரத்தறுவாசல் எனை இனி என் — செய்யும் பொய்யுற வாடிடும் பொய் மனத்தார் உறவு புணர்ப்பறுத்து பொய்மையை நீக்கி மெஞ்ஞான சுத்த சிவ நிலை உணர்ந்தேன் ஜெகத்தீரே

#### (10) (#)

இனி என்ன துன்பமோ — சிவ சிவனே அன்று முதல் இன்றளவில் ஆரமுதம் பொழிந்தனையே — சிவ சிவனே (இனி என்ன)

#### 172 🔿 பஜனைப் பாடல்கள்

காலமெல்லாம் கலந்திருந்தால் காலிணையில் களித்திருப்பேன் — சிவசிவனே (இனி என்ன)

(10) (2)

ராகம் — பிஹெரி

வேட்கை தரும் வேதனையால் வெந்துருகும் மேனியொடு மனமும் அருள் வேட்கை தரும் வேதியனின் வேதியினில் விளங்கு அருள் உணர்வென்றும் நீக்கமிலா நின்றொளிரும் வெண்ணிலவால் நீராம்பல் மலர்தல் போன்று ஆக்க வினை வேதனைகள் தீர்ந்து பிரசாந்த நிலை அடைந்த மனமே மனம்

(10) (em)

ராகம் — ஆரபி

அல்லல் என் செய்யும் அருவினை என் செய்யும் தொல்லை வல்வினை தொந்தந்தான் என் செய்யும் தில்லை மா நகர்ச் சிற்றம்பலவனார்க்கு எல்லையில்லாதோர் அடிமை பூண்டேனுக்கே

(11) (அ) ஆம் பாடல்

ராகம் — சுநாதவினோதினி

வாழ்க வாழ்கவே என் சங்கரன் திருவடி. வாழ்க வாழ்கவே மெய்கண்டான் திருப்பதம் வாழ்க வாழ்கவே செஞ்சடையான் சேவடி வாழ்க வாழ்கவே சிவயோக சித்திதந்த குருமணியின் திருப் பாதமே.

(11) (ஆ) ஆம் பாடல்

AL ...

ராகம் - ஆரபி

ஐந்தெழுத்தோதி நின்ற அகமுக மகிமையாலே பந்த பாசங்கள் தந்த பற்றெனும் வேட்கை ஓய்ந்து சந்ததம் நெஞ்சில் ஊறும் சந்தேகம் அகற்றி ஞாண அந்தமில் அமிர்தம் ஈந்த அடியிணை வாழ்க வாழ்க

# திருக்கோணேசர் பாடல்

#### இராகம் : காபி

மரகத மனை போன்ற தென் கயிலை மாமலையில் நர்த்தனம் ஆடும் நர்த்தகமணியே மரகதக் கால் சிலம்பொலி கேட்க திருமலை இறைவா வந்தேன் உன் தாள் இணைக்கு வருக வருக என்று வரவேற்று வரம் தந்த வரதநாயகா வரடுஜி ருஜித்தோர் இகருஜி அறியார் சிவனே சிவணே.

#### இராகம் : சகாரை

நீராப்பல் பூவணத்தை நீர்வாழ் நீரினம் நுகர்வதில்லை நீரலையில் கலந்து வரும் சிலம்பொலி நாதத்தை மூடர்கள் மூடதையால் உணர்வாரில்லை மூர்த்தி ஸ்தலம் தீர்த்தம் என்ற முப்பெரும் ஸ்தல பெருமையை உணர்ந்தோர்

மூப்பும் பிணியும் அகற்றி முக்தி இன்பம் அடைவார் ஐயம் இல்லை என் ஐயனே

#### இராகம் : சிந்து பைரவி

உளக்கண் திறக்கும் திறவுகோல் இங்குதான் உண்டு வேறு எங்கும் தேட வேண்டாம் உச்சிமலையில் தவக்குகையில் உள்ளடக்கி உள்நோக்கி இருந்தால் அகக்கண் திறக்கும் உண்மை கோரக்க முனிவர் செய்த தவப்பயனால் திருமலையில் வந்தமர்ந்த திருமலைத் தேவா கொடுமைகளை மாளலைத்து அருள்புரியும்

அருட்பெரும் கருணைக் கடலே!

#### 174 🔾 திருக்கோணேசர் பாடல்

#### இராகம் : மலகெலி

வேதனையும் சோதனையும் நிறைந்து உயிரோட்டம்! நிற்கும் வேளையில் உயிர்ப்பிக்கும் இரட்சகனே வத்சலபிரியனே உன் திருத்தாள் மகிமையை எவ்வாறு எடுத்துரைப்பேன் சின்மையானந்தனே! தெட்சணை கயிலைமலை அமிர்தாஉன்பொற்பாதத்தை பத்ர புஷ்பம் தூவிப் பூஜிக்க அருள்புரிவாய்!

#### இராகம் : மத்திய மாவதி

மிலேச்சரால் அழித்தும் அழியாமல் நின்று செங்கதிர் வீசி நிற்கும் செஞ்சடையவனே மானசீக லிங்கத்தை மனதால் பூஜைசெய்து மௌனமாய் இருக்கும் மௌனிகள் அன்றிஉன்னை வேறார் அறிவாரி தங்கத் தமிழில் நொந்து நொந்து உருகி உன் திருப்புகழ்பாடி வாழும் நல் அடியாரை தங்க பாத மலரில் வைத்து அணைத்திடுவாய் சோபிதலிங்க அருள்மணியே

tid but by the two and terms required to be

# திருக்கோணமலை காளி ஆச்சிப் பாடல்

the arms of the second and the second second

திருமலையில் அமர்ந்திருக்கும் என் அம்மை காளிகையே திருவடியில் சார்ந்து நிற்கும் அடியாரைக் காப்பவளே கலிகாலக் கொடுமைகளைத் தீர்த்தருளும் காமாட்சி கலியுணர்வைத் தீர்த்தருள்வாய் என் அம்மை

அடித்தாலும் வதைத்தாலும் உன் காலடியை விடவே மாட்டேன்

மீனாட் சி

அடிவைத்து அடியளந்து வருங்கால் கருணை கண் விழித்தருள்வாய்

கௌரி மனோகரியே கௌரி காப்பு எடுப்பவரைக் கௌரவமாய் வாழவைத்து இரட்சிக்கும் இ**ரட்**சிகி**யே**.

நீயே கதி வென்றெண்ணி தஞ்சம் புகுந்திருப்பவரை நாயகியே காத்தருள்வாய் ஜோதிர் மணி அம்பிகையே நீலக்கடல் பார்த்த வண்ணம் வீற்றிருக்கும் மலையாளே

நீலவர்ண மேனியாளின் அழகல்லோ பேரழகு என்னினை என்னைச் சூழ்ந்து நெஞ்சுருகி நிற்கும்வேளை உன் திருவடியே கதியென்றெண்ணிச் சிரம் தாழ்த்தி

\_ கூறுவடியே அதன்களை கூறவானாச சுறம் தாழ்த்து நிற்பேன் அம்மா புக்கொலுல் புமலர்க்கால் கேன்வண்டு கணே

பூங்கொடியில் பூமலர்ந்தால் தேன்வண்டு தானே வருமே

பூர்ணிமையாள் நெஞ்சில் மலர்ந்தால் சங்கரனும் தானே வருமே

## 176 🔘 திருக்கோணமலை காளி ஆச்சிப் பாடல்

இடர்களைத் துடைத்தெறிந்து இன்பவாழ்வைத் தரும் இன்ப வாஹினியே பிடிநடையான் உலகளாவிச் சென்று பரிபாலிக்கும் பாலகியே தென் கையிலை நடுநகரில் கோவில் கொண்டமர்ந்திருக்கும் என் அம்மை பத்திரகாளி

தம்பட்டம் அடிப்பவரின் கொட்டமடக்கும் சூழினியே. பேரும் வேண்டாம் புகழும் வேண்டாம் மணம் நிறைந்த வாழ்வே போதும் பேரொளியில் வாழ்வோரெல்லாம் அல்லல் இன்றி வாழ்பவரே ஆரணியின் அருள் ஒளியில் வாழ்ந்து வரும் அடியவரை அற்புதமாய்க் காத்தருளும் அருள்நுட்பம் கண்டேன்

அம்மா

