# अनं पण भ है.

சி. மு. முத்தையன்.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

800.0179

AUM

# ANPUMALAR

WITH

#### SELECTIONS FOR PRAYER

In Memory of his Beloved Mother

#### UTHUCUMARU ANNAPOORANI

BY

#### S. M. MUTHIAN

Scholar of

Astronomy, Astrology, Nyaya Visesika Philosophy Siva Sithantha & Tamil Literature

AUTHOR OF

High Ways of Astronomy

Dravadian Philosophy

All Rights Reserved.

January 1954.

The Navalar Press, Juffna.

அன்பிற்சிறந்த அன்ணே மு**த்துக்குமாரு அன்னபூரணி** அவர்களின் நிணவாக வெளியிடப்பட்டது.



**திருச்சிற்ற**ம்பலம்

# அன் புமலர்

(பாராயணத்திரட்டுடன்)



விஜயஆன்டு தைத்திங்கள் சி. மு. முத்தையன்

| பொருளடக்கம்                                  |                                |             |  |  |  |
|----------------------------------------------|--------------------------------|-------------|--|--|--|
| (1)                                          | சாற்றுகவி                      |             |  |  |  |
|                                              | உயர்திரு. பண்டிதர் அ. ஆறுமுக   | 5ம் அவர்கள் |  |  |  |
| (2)                                          | முதவுரை. உயர்திரு. சு. சிவபாதக | க்காம்      |  |  |  |
| , ,                                          | B. A. அவர்கள்.                 | ים עפיסו    |  |  |  |
| (3)                                          | அணிந்துரை. (ஒழிபியல்முகவுரை)   |             |  |  |  |
| -4                                           |                                |             |  |  |  |
| உயர் திரு பண்டி தர் சி. கணபதிப்பீள்ளேயவர்கள் |                                |             |  |  |  |
| (4)                                          | முன் அரை ஆக்கியோன்             |             |  |  |  |
| (5)                                          | கடவுள் வணக்கம்                 |             |  |  |  |
| (6)                                          | அன்பியல் பக்கம் 1 முகல் 45 வரை |             |  |  |  |
| (7)                                          | அறஇயல் " • 46 " 83 "           |             |  |  |  |
| (8)                                          | ஒழிபெல் " 84 " 148 "           |             |  |  |  |
|                                              | ு அன்மியல்                     |             |  |  |  |
| L                                            | பக்தி பொருள்                   | பக்கம்      |  |  |  |
|                                              | 1. அன்பேசிவம்                  | 1           |  |  |  |
|                                              | 2. அன்புவிளக்கம்               | 2           |  |  |  |
|                                              | 3. பற்றுக்கள்                  | 4           |  |  |  |
|                                              | தியபற்றுக்கள் தேவை ஆசை         | 6           |  |  |  |
|                                              | மண்ணசை பெண்ணசை                 | 7           |  |  |  |
|                                              | பொன்னைச                        | - 8         |  |  |  |
|                                              | பிரேமை பித்து                  | 9           |  |  |  |
|                                              | 4. சாமானியம்                   | 12          |  |  |  |
|                                              | 5. சமவாயம்                     | 12          |  |  |  |
|                                              | 6. சம்யோகம்                    | 13          |  |  |  |
|                                              | 7. நித்தப்பொருள்               | 14          |  |  |  |
|                                              | 8. வேட்கைப்பற்று               | 15          |  |  |  |
|                                              | 9. காதல்                       | 15          |  |  |  |
|                                              | 10. மூவகை அன்பு                | 17          |  |  |  |
|                                              | 11. தஃயன்பின் மெய்ப்பாடு       | 17          |  |  |  |
|                                              | 12. பேராணந்த வெள்ளப் பெருக்கம் | 18          |  |  |  |

| பக்கி | பொருள்                       | பக்கப் |
|-------|------------------------------|--------|
| 13.   | இடையன்பு                     | 19     |
| 14.   | சாவிற்சாதல்                  | 21     |
| 15.   | வேட்கை                       | 22     |
| 16.   | ஒரு தூலயுள்ளு தல்            | 22     |
| 17.   | மெலி தல்                     | 25     |
| 18.   | ஆக்கஞ்செப்பல்                | 26     |
| 19.   | நாணுவரையிறத்தல்              | 28     |
| 20.   | கோக்குவவெல்லாம் அவையேபோறல்   | 28     |
| 21.   | மறத்தல்                      | 30     |
| 22.   | மயக்கம்                      | 31     |
| 23.   | சாக்காடு                     | 32     |
| 24.   | கோவின்கோ தல்                 | 33     |
| 25.   | ஒண்பொருள் கொடுத்தல்          | 35     |
| 26.   | <b>நன் கினி து மொழிதல்</b>   | 37     |
| 27.   | கலம்பர்ராட்டல்               | 38     |
| 28.   | புணர்வு கனிவேட்டல்           | 39     |
| 29.   | பிரிவு நனியிரங்கல்           | 40     |
| 30.   | கடையன்பு                     | 42     |
| 31.   | தலேயன்பு மரபுதிரிதல்         | 42     |
| 32.   | இடையன்பு மரபுதிரிதல்         | 42     |
| 33.   | சாவிற்சாகலின் நிரிபு         | 42     |
| 34.   | கோவின் கோதலின் திரிபு        | 43     |
| 35.   | ஒண்பொருள் கொடுத்தவின் திரியு | 43     |
| 36.   | நன் கினிது மொழிதலின் திரிபு  | 44     |
| 37.   | கலம்பாராட்டவின் திரிபு       | 1139   |
| 38.   | புணர்வு நனிவேட்டலின் திரிபு  | "      |
| 39.   | பிரிவுகணி யிரங்கலின் திரிபு  | 11.    |
| 40.   | ம்றமும் அறமும்               | "      |
|       |                              |        |

### அறஇயல்.

| பந்தி    | பொருள்                                             | பக்கம் |  |  |
|----------|----------------------------------------------------|--------|--|--|
| 1.       | அறங்ஃப்பக்தி                                       | 46     |  |  |
| 2.       | அறம்                                               | 49     |  |  |
| 3.       | பசுஅறம்                                            | 19     |  |  |
| 4.       | பதிஅறம்                                            | 50     |  |  |
| 5.       | பதியின் ஐக்கொழில்                                  | 13     |  |  |
| 6.       | ஐங்கிரியையின் கோக்கம்                              | 51     |  |  |
|          | தூலம், சூக்குமம். காரணம்                           |        |  |  |
|          | கூடத்தம்பம் பிரமம்                                 | 52     |  |  |
| 7.       | மகாபஞ்ச <b>கிருத்</b> தியம்                        | 53     |  |  |
| 8.       | நித்திய பஞ்சகிரு <b>த்</b> தியம் படைத் <b>த</b> ல் | 54     |  |  |
|          | தனு, கரணம், புவணம், போகம்                          | 55     |  |  |
|          | காத்தல், மறைத்தல் அழித்தல் அரு                     | ால் 56 |  |  |
| 9.       | பசு, பதி, பாசம்                                    | 57     |  |  |
| 10.      | பதிலட்சணம்                                         |        |  |  |
|          | திருவேழுகூற்றிருக்கை                               | 58     |  |  |
| 11.      | பசுலட்சணம்                                         | 60     |  |  |
| 12.      | மூவகை ஆன்மா                                        | 61     |  |  |
| 13.      | ஆறுஆதாரம்                                          | 63     |  |  |
| 14.      | ஐந்தவத்தை                                          | 64     |  |  |
| 15.      | சரியை                                              | 66     |  |  |
| 16.      | கிரியை                                             | 67     |  |  |
| 17.      | போகம்                                              | 68     |  |  |
| 18.      | ஞானம்                                              | 69     |  |  |
| 19.      | ஆணவம்                                              | 70     |  |  |
| 20.      | கன்மம்                                             | 72     |  |  |
| 21.      | மாயை                                               | 74     |  |  |
| 22.      | ஐக் துகோசம்                                        | 78     |  |  |
| ஒழிபேல். |                                                    |        |  |  |
| 1.       | வைராக்கிய பக்தி                                    | 84     |  |  |
| 2.       | <b>திரு</b> மான் மறை                               | "      |  |  |
| 3.       | <b>த</b> றை                                        | 86     |  |  |

|            | a di madi                            |            |
|------------|--------------------------------------|------------|
| பக்தி      |                                      | பக்கம்     |
| 4.         | அகத்தினே யாவது                       | 87         |
| 5.         | முதற்பொருள்                          | 89         |
| 6.         | பெரும்பொழுது                         | , ,,       |
| 7.         | சுறுபொழுது                           | 11         |
| 8.         | கருப்பொருள்                          | "          |
| 9.         | உரிப்பொருள்                          | 90         |
| 10.        | தினே மயக்கம்                         | 91         |
| 11.        | क्रमा अपिक मी                        | 92         |
| 12.        | பதிவிரைகாகெறி                        | 93         |
| 13.        | கற்பு கெறி                           | 95         |
| 14.        | இன்பத்துறை                           | 99         |
| 15.        | அறமாவது                              | 100        |
| 16.        | பொருளாவது                            | 101        |
| 17.        | அன் பின் புணர்வாவது                  | "          |
| 18.        | காமக்கூட்டங் காணுதலாவது              | 102        |
| 19.<br>20. | மறையோராவார்                          | "          |
| 21.        | மன்றல் எட்டாவன                       | , ,,,      |
| 22.        | நல்யாழ் <b>த்</b> துணேமையோரியல்பு    | 104        |
| 23.        | புறம்<br>வெட்சி                      | 105        |
| 24.        |                                      | 100        |
| 25.        | வஞ்சி                                | 106        |
| 26.        | உழினை<br>தும்பை                      | 92         |
| 27.        | வாகை                                 | 707        |
| 28.        | ஐவகைவே <b>ள் வி</b>                  | 107        |
| 29.        | स्रें का अप व्याप                    | 109        |
| 30.        | காஞ்சித்தினா                         | 110<br>112 |
| 31.        | பாடாண்டினா                           | 116        |
| 01.        | புரைதீர் காமப்பகுதி                  | 117        |
|            | சிவபுராணம்                           | 119        |
| 32.        | கொடிஙிலேகர் தழிவள்ளி                 | 123        |
| -          | கோள அதிருப்பதிகம்                    | 124        |
| 88.        | து பிலெடை நிலே                       | 127        |
|            | திருப்பள்ளியெழுச்சி                  | 128        |
| 34.        | ดเท้ากูเป็นเสดเ                      | 131        |
| 1000       | நக் <b>கீரன்</b> சரி <b>த்</b> திரம் | 132        |
|            | <i>திரு</i> முரு காற் அப்படை         | 135        |
| 35.        | பல்லாண்டு                            | 147        |
| 7          |                                      | 神 传 1      |

பண்ணைகம் மெய்கண்டான் உயர்தர பாடசாஃப்

#### பண்டிதர் உயர் திரு. அ. ஆறமுகம் அவர்கள் அளித்த சூற்றுகளி

அன்பே கடவுள்; அன்பே கல்வழி; அன்பே உடலுயிர்க் காகிய தொடர்பு; அன்பே சகல் ஆற்றலு மாகும்; அன்பின் ஐந்திண் அகப்பொருள் தழுவி அளவில் பலநூல் ஆக்கினர் முன்னேர்; அன்பின் வழிப்படும் இன்பக் கடவுளின் அருள்வேட்டெழுந்தஇத் திருதா லானது ஒவ்காப் புலமைத் தொல்காப் பியர்தரு நல்லியல் அகப்பொருள் புறப்பொருள் விரிக்கும் பொருளிலக் கணத்துக் கிலக்கிய மாகத் திருமுறை நால்களேத் தேர்க்குசித் தாக்கம் தெரிந்து விரித்துத் தீட்டிய தாகும்; அருள்மணங் கமழுமில் அன்பு மலரிணப் புதுமுறை யாகப் புணேந்தவர் யாரெனில் தருக்க கியாய சாத்திரக் தெரிக்கு "திராவிட சித்தாந்தம்" என்னமொரு நாலம் வானுல் சோதிட மாக்கலே பலவும் தானே கற்று "வானசாத் திரமும்" ஆக்கிய ஆசான் அமைவுறக் கற்றவில் கற்றவை பிறர்க்குக் கவின்பெற உரைத்தலில் ஆர்வம் மிகவுடை அன்பர் விவேகி ஊர்புகழ் உறுகா வீனயுயர்க் திடவரும் **ச**ர்திகழ் மு**த்தைய**ச் செம்ம லோரே.

# அன் புமலர்.

சுழிபுரம், விக்ரோறியாக்கல்லூரி அதிபராயிருந்து இளப்பாறிய சைவப் பெரியார்

# உயர் திரு. சு. சிவபாதசுந்தரம், B. A.

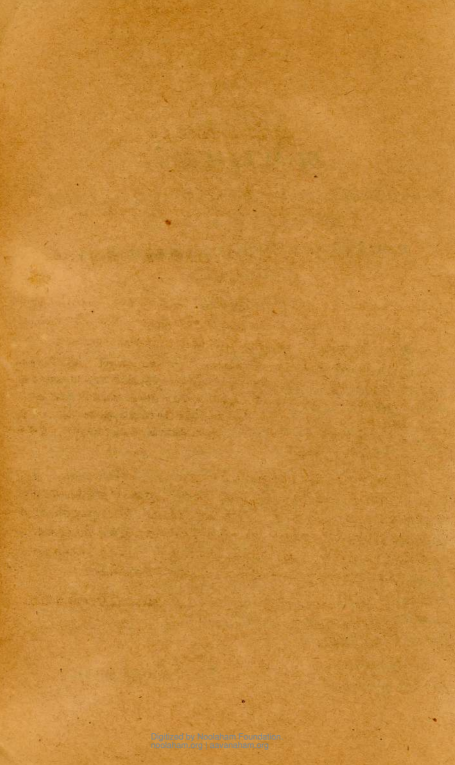
அவர்கள் நல்கிய

#### முகவுரை.

இக்நூலாசிரியர் கற்றலிலும் கற்றதை ஏணேயோர்க்கு அறிவித்தலிலும் பேரவா வுடையவர். அன்பைப் பற்றிக் காண்டல் கருத்துரைகளாலே காம் அறிந்தவற்றை இந்நூ விலே ஆசிரியர் விளக்கிக் கூறுகின்றுர். இந்நூலுக்கு அடிப் படையாக அவர் கொண்டது, கடவுள் அன்பே வடிவமாயுடை யவர் என்னும் வாய்மையாம். அவருடைய அன்பே எம்மிற் படிக்து எம்மையும் ஈசனிலும்பி றவுயிர்களிலும் அன்புடையல ராக்குகின்ற தென்பது, அதிலிருந்து ஆசிரியர் பெற்ற அனு மானமாம். அன்பு தலேயன்பு, இடையன்பு, கடையன்பு என மூன்றுக வகுக்கப்பட்டு விளக்கப்படுகின்றது. தலேயன்புக்கும் இடையன்புக்கு மிடையே எல்லேயிருத்தல் சாலாது அன்றேல் அரிதென்பது இந்நூலிடையே புலப்படுகின்றது. இந்நூலின் இறுதிப்பகுதியிலே சைவசித் தார்தவாய்மைகள் விளக்கப்படு கின்றன. இதிலே தேவார திருவாசகங்கள் மலிர்துகிடர்து, அன்பொளியை யன்றி அறிவொளியையும் வீசி இக்**நாஃப்** பெருமைப் படுத்துகின் றன.

**கந்தவ**னம், சர ௵ ஐப்பசி*மீ*" 20உ

க. சிவபாதசுந்தரம்,



இருச்சிற்றம்பலம்.

## அன்புமலர்.

அணி ந்துரை. (ஒழிபியல் முகவுரை) திரு**ரெல்வேலி சைவாசிரியர்** கலாசா**ஃம** பண்டிதர்

#### உயர்திரு சி. கணபதிப்**பிள்ளே அவர்கள்** நல்கியது.

புருஷார்த்தங்களின் வைப்புக் கிரமங்கள், அகம் புறம் என்கின்ற பொருட்பாகுபாடுகள் பெரிதும் சிந்தனேக்குரிய வைகள். இவற்றின் அருமையும் இன்றியமையாமையும்.

"நூல்வல்லாரைக் கொணர்க என்று எல்லாப்பக்கமும் ஆட்போக்க எழுக்கதிகாரமும் சொல்லதிகாரமும் வல்லாரைக்கலைப்பட்டுக்கொணர்ந்து போருள திகாரம் வல்லாரைக் தலைப்பட்டிலேம் என்று வந்தார். வரஅரச னும் புடைபடக் கவன்று என்னை? எழுக்குஞ் சோல்லும் ஆராய்வது போரு எதிகாரக்தின் போருட்டன்றே? பொருள திகாரம் பெறேமெனின் இவை பேற்றும் பேற்றிலேம்."

என்ற களை வியேலுரை வசனத்தால் அறியப்படும். இர் நாலாசிரியர் இவ்வியலின் கண்ணே, புருஷார்த்தங்களாகிய பொருட்பாகுபாடுகளேத் தொல்காப்பியப் பொருள திகாரத் திலும் திருமுறைகளிலும் வைத்து இலக்கண இலக்கியமுகமாக அன்பு வழியில் ஆராய்ர்திருக்கின்றுர். அன்பர்களுக்கும் செர்தகோயாளர்களுக்கும் இவ்வியல் ஒரு பொக்கிஷம்.

சைவாசிரிய கலாசா**ஃ**, தகுகெல்வேலி, 20-12-**\$**2. சி. கணபதிப்**கேர்கா**.

#### 1800 C 18

#### 工作组织工程。

AND THE RESIDENCE OF THE SECOND

**网络斯里尔 100万种 100万种** 100万米。

人类的对象 电电子 医维尔克氏试验检 人名西拉尔

## அன்புமலர்.

#### முன்னுரை.

அடியேன் மலாய் காட்டில் இரு ந்தபொழுது எமது சைவ சமயிகள் பலர் சமயவாதஞ் செய்தார்கள். அவர்களிற் சிலர் புறச்சமய மயக்கமுடையவர்களாயுங் காணப்பட்டனர். அன் னேரின் சமயவாதத்திற்கு பூரணசமாதானம் சொல்லுவது முடியாதகாரியமாக இரு ந்தது. சைவசமயத்தில் பலதுறைகள் உண்டு. அத்துறைகளே யெல்லாம் ஒவ்வொன்றுக அன்னே ருக்கு எடுத்து விளக்கியது அவைசியமான விதண்டாவாதத் திற்குள்ளாக்கியது. இறுதியாக அன்னேர் கேள்விகள்யாவற் நிற்கும், "அன்பே சிவம், அன்பே சமயம், அன்பே கடவுள்" என்று போதணே செய்து ஒருவாறு சமாதானங் கூறினேன். அன்புமலர் என்னும் இச்சிறு நூலே எழு நி வெளியிடுவதற் கான காரணங்களுள் இதுவும் ஒன்றும்.

அன்பே சைவசமயத்தின் அடிப்படையான கொள்கை என்பதை எவரும் உணர்ந்தால் அவர்களுடைய வாழ்க்கை, இம்மைக்கும் மறுமைக்கும் பெரும் பயணேத் தரும்.

இறைவன் அன்புமயமாக உள்ளவன், அன்பர்க் கெளியன், ஆனந்க சொருபி, ஒளிவடிவாய் ஒங்காரத்துக்கு மப்பாற்பட்டவன், சாமகானப்பிரியன், இன்னிசை வீண்யில் இசைந்தவன், அவன் நலங்களேப் பாராட்டித் துதிப்பதை உவந்து கேட்டருளிச் சித்தி முத்திகளேக் கொடுப்பன். அவன் அன்பைப் பெறுவதற்குச் சாதனமாகவே திருமுறைகள் வகுக்கப்பட்டிருக்கின்றன. அவைகளே அன்பாக ஒதி அவன் அருளேப் பெறுமின்.

நாம் செய்யும் ஒவ்வொரு கருமமும் ஒரு பிரதிபலன் தருவது நற்செய்கைக்கு நற்பலனும், தீச்செய்கைக்கு**த்** தீய பலனும் முடிவுறும். நாம் இறைவணேத் தியானம் செய்வதும், ஆலயங்களுக்குச் செல்வதும், விரதங்கள் அனுட்டிப்பதும், பிரயோசனமற்ற செய்கை என்பது இன்று பலரின் கருத்து. எம்மில் இருந்து எழும் ஒவ்வொரு எண்ணமும் ஒரு சத்தியைப் பொருந்தியது. அவை எழுந்து பேரண்டத்துப் பொருந்தி யிருக்கும் இறைவனின் திருப்பாதத்தோடு பொருதுவதாகும். இறைவனின் அறக்கிரியை § அவ்வெண்ணத்திற் கேற்ற பலணக் கொடுக்கும்.

இறைவன் ஆலயங்களில் மூர்த்திவடிவங் கொண்டு வேண்டுவார் வேண்டுவதை ஈயுக் தன்மையனுக்கழுக்கருளியிருப்பன். (ஒழிபியல் பக்தி 3 பார்க்க) ஆலயங்கள் இல்லாத ஊர் அடவிகாட்டுக்குச் சமம்.

இதனே,

திருக்கோயி லில்லாத திருவிலாருக் திருவெண்ணீ றணியாத திருவிலாரும் பருக்கோடிப் பத்திமையாற் பாடாவூரும் பாங்கிறை பலதளிக ளில்லாவூரும் விருப்போடு வெண்சங்க மூதாவூரும் விதானமும் வெண்கொடியு மில்லாவூரும் அருப்போடு மலர் பறித்திட்டுண்ணுவூரும் அவையெல்லாம் ஊரல்ல அடவி காடே. என்மூர் திருகாவுக்கரசு சுவாமிகள்.

ஆலயங்களுக்குச் செல்வதினை இறைவன் ஒருவன் உளன் என்னம் உணர்ச்சியும், புனிதமாகச் சென்று அவ**னேத்** தியானஞ் செய்ய வேண்டும் என்னும் உணர்ச்சியும் தோன்றி மக்களே சரியை, கிரியை, யோக, ஞானமார்க்கங்களில் கெறிப் படுத்தும்.

சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானம் என்னும் நான்கு நெறி களும் ஒவ்வொன்றும் நானைகாய்ப் பதிரைகும். அவற்றில் சரியையாவத:-ஒப்பாசாரமாக்குவது, ஒருசிறு குழந்தையோடு நாம் அன்பு கொள்ளும்பொழுது எம்மை அக்குழந்தையோடு மழூல மொழிந்து ஒப்பாசாரமாக்குகின்ரேம், அவ்வாறின்றி

<sup>🖇</sup> அறஇயல் பக்தி 4, 5, 6, 7 பார்க்க,

அன்பு தோன்று து. அதுபோல் இறைவனேடு அன்பு கொள் வதற்கு எம்மை அவனேடு புனிதமாக ஒப்பரசாரப்படுத்துவது சரியையாம்.

கிரியை:- பதிபூசை செய்தலாம்.யோகம்: காப்பன கரத்துக் கடவுளப் பற்றுங் கற்பு நெறியில் உள்ளது. இவை மூன் றன் மூலம் பெறும் பேரறிவே ஞானமாம். ஞானம், த**ஃ**யன்பைக் கொடுத்து வீடெய்துவிக்கும். இத்திறத்ததான அன்பு நுதலி வரும்பொருட் பாகுபாடுகளே எடுத்துரைப்பதனே அன்பியல் என வகுத்தனம்.

அன்பைப் பெறுவதற்கு இன்பம்காரணமாக உடையது. துன்பத்தின் உத்தர துருவமே இன்பம் "துன்பமில்லார்க் கென்பமில்**ஃ**'' யென்ருர் பிறரும். துன்பம் தோன்ரு த இன் பமே பேரின்பம். அஃதே வீட்டுகெறியு மென்ப. இன்பம் துண்பத்தினிடத்தது என வெறுத்து அறிவதறிக்து கெறிப் படும் பேரின்ப மார்க்கத்தின் பகுதிகளிற்சிலவே அடுத்ததான அறவியலின்கண் கூறப்பட்டன. அன்பியஃபியம் அறவியலே யும் எழுதி முடித்ததும் எமது பெருங்கருணேச்சைவப்பெரியார் உயர் திரு சு. சிவபாதசுந்தரம் அவர்களிடம் காட்டி ஓர் முகவுரை தருமாறுவேண்டினம். அன்னர் முகமலர்க்கு மல்கிய முகவுரையின் பின்னர், விஞ்ஞான கெறிக்கும், பிரளய கெறிக்கும் இடையே சில வேறுபாடுகள் தோன்றினமையின் அவற்றின் வேறுபாடுகளே விளக்கும் அறவியலின்கண் கூறு தொழிக்கவையாகிய வையத்து வாழ்வாங்கு வாழும் இல்லற செறி மூலமடையும் முத்திசெறியின் சிலபகுதிகளே ஒழியிய லென ஒரு இயல்வகுத்துத் தொகுத்தனம். தொல்காப்பியம் பொருளதிகார இலக்கணமும், இறையஞர் அகப்பொருள் இலக்கணமும், திருக்கோவையார் முதலிய நூல்களும் சைவ சித்தார்த வாய்மைகளோடு தொடர்பில்லாதனவென ஒரு சாரார் நம்மோடு வாதிட்டனர். அஃதன்றென மறுத்து விளக் குவதே ஒழிபியலாம்.

தஜீலவனின் தாள் தஜீலப்படும் கைக்கிஜோக் குறிப்பை உணர்**த்தி அப்**பர் சுவாமிக**ளு**ம்,

Digitized by Neolaham Foundation, neolaham.org | aavanaham.org

முன்ன மவனுடய காமங் கேட்டாள் மூர்த்தியவனிருக்கும் வண்ணங் கேட்டாள் பின்னேயவனுடைய ஆரூர் கேட்டாள் பெயர்த்து மவனுக்கே பிச்சியாளை அன்னேயையு மத்தனேயு மன்றே கீத்தா ளகன்று ளகலிடத்தா ராசா ரத்தைத் தன்னே மறக்தாள் தன்மைங் கெட்டாள் தலேப்பட்டாள் மங்கை தலேவன்தாளே.

என்று கூறிய திருத்தாண்டகமும் ஈண்டுச் சிர்திக்கத்தக்கது.

ஒழிபியல் எழுதி முடிக்த பின்னர் அதணேயுஞ் சேர்த்து முழுநாலாக வெளியிடுவது எமது சைவப்பெரியாரவர்கள் கருத் துக்குஎவ்விதமிருக்குமோ என எண்ணி அதையும் கம்பெரியார் பாற் சென்று சமர்ப்பித்தனம். அவற்றைப் பரிசோதிக்க அவரது உடல்கலம் சரியில்லாது இருக்கும் ஒன்று கூறிரை.

"திருமுறைக் கருத்துக்கள் உயர்க்க மகத்துவமுள்ளவை அவைகளேத் தாழ்க்தபொருள்களில் அமையாது உயர்க்க கோக்கங்களில் பெருமைப்படுத்திக் கூறுவதே நூலுக்குப் பெருமைதரும்"

என்பது அவர் திருவாக்கு.

பின்னர் இதனே திருமெல்வேலிச்சைவாசிரியர்கலாசாலேப் பண்டிதர் உயர் திரு சி. கணபதிப்பிள்ளே யவர்களிடம் சமர்ப் பித்தேம். அவர்களும் கண்ணப்பன்பக்தியை மாணிக்கவாசகர் முதவியோரது பக்தியோடு ஒப்பிட்டுக் கூறுதல் சாலாதென மறுத்து இந்நூலே நன்கு ஆராய்ந்து முகவுரை நல்குவதாகச் சொன்னர்கள்.

பண்டிதரவர்கள் கூறியதும் சரியே கண்ணப்பன் பக்தி பிரேம பக்தி பெனப்படும். திருவாசகத்தால் மாணிக்கவாசக சுவாமிகள் கொண்ட அன்பு தஃயேன்பன்றி பிரேமபக்தியன் றென்பது காணலாம். [அன்பியல் பற்றுக்கள் என்றபக்தியில் பிரேமை விளக்கம் காண்க] மறுமாள் பண்டிதரவர்களிடம் போயிருந்தேம். மறுப்பொன்றும் இல்லாது ஒழிபியலுக் கென ஒரு முகவுரை எழுதி வைத்துவிட்டு அவர்கள் சாவகச் சேரிக்குப் போயிருந்தார்கள்.

இந்ததால் இனிது நிறைவேறுவதற்குப் பலதுறையிலும் உதவியாக இருந்த பண்ணுகம் மெய்கண்டான் பாடசாலேப் பண்டிதர் அ. ஆறுமுகமவர்களிடம் "இந்த நூலின் ஒழியியலே பிரித்து வேறுநூலாக அச்சிடக்கருதியுள்ளேம்" எனத் தெரி வித்தேம். அவர் ஒழிபியல் முகவுரையை அணிந்துரையாக நூல்முகத்தில் உரைத்து, அன்பியல் அறவியல் ஒழிபியல் மூன்றையும் சேர்த்து முழுநூலாக வெளியிடுவதே நன்றெனக் கூறினமையின், அவ்விதமே இந்த நூலே வெளியிடத் துணிந்தேம்.

இந்த நூலில் மேற்கோளாக எடுத்துக் காட்டப்பட்ட தேவார திருவாசசுங்கள் முதலியன அரைகுறையாக எடுத்துக் காட்டுவது, சமயக்கொள்கைக்கு மாருனதாதலாலும், அவை ஓதி நெறியெய்துவதற்குரியவையாதலாலும், ஒவ்வொரு அருட் பாவும் முற்ருகக் கூறப்பட்டன. ஆராய்க்து பொருள்காண்க.

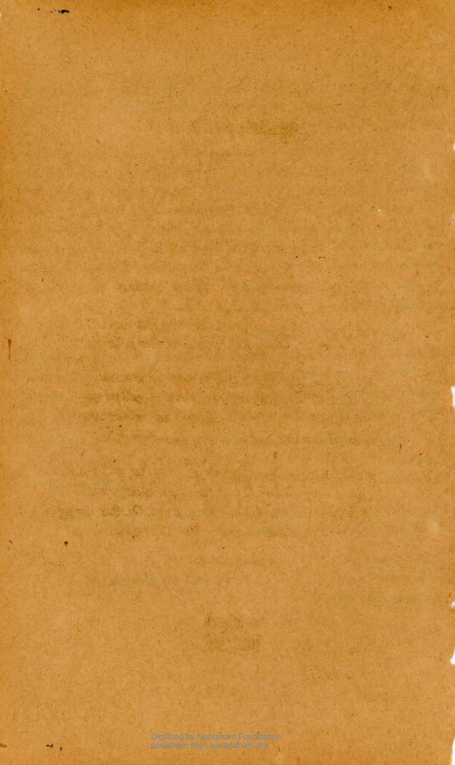
இந்த நூலின்கண் கூறப்பட்டிருக்கும் அருட்பாக்களே அன்பாக ஓதி நெறியெய்துவதே, அடியேம் இந்நூலேப் பிர யாசப்பட்டு எழுதியதன் பெரும்பயன் எனக் கருதுகின்றேம்.

பாராயணத்திற்குரியதி**ரட்**டும் ஒன்று இச்சிறிய நாலுடன் சேர்த்து வெளியிடலா**ே**ம்.

உறுநாவளே, சித்தங்கேணி, நந்தன ஞி தை மீ

சி. மு. முத்தையன்.

24



# ஆன் புமலர்.

திருச்சிற்றம்பலம்

கடவுள் வணக்கம்.

பிடியத அருவுமை கொளமிகு கரியது வடிகொடு தனதடி வழிபடு மவரிடர் கடிகண பதிவர வருளினன் மிகுகொடை வடிவினர் பயில்வவி வலமுறை யிறையே.

தரைமுக அலகினி அயிர்புணர் தகைமிக விரைமலி குழஅமை யொடுவிர வதுசெய்து நரைதிரை கெடுதகை யதுவரு ளினனெழில் வரைதிகழ் மதில்வலி வலமுறை யிறையே.

எங்கேனும் மிருர்துன் னடியேனுனே நினேத்தால் அங்கேவர் தென்றெடு முடதை நின்றருளி இங்கேயென் விணேயை யறுத்திட் டெணே யாளுங் கங்கா நாயகனே கழிப்பாலே மேயானே.

வ்பைப்வு வுக்க்கு தே





#### den he den gra

THE STREET SHEET AND ADDRESS.

The second of th

ATRIC CONTRACT

# திருச்சிற்றம்பலம் அன் பியல்.

#### 1. அன்பே சிவம்:—

இறைவன் ஒவ்வொரு பொருளிலும் அன்பு மயமாக கிறைந்திருக்கின்றுன். அவன் எம்மிலும் அன்புமயமாக எழுந் தருளியிருக்கின்றுன். அதனுற்றுன் நாமும் அன்புள்ளவர்க வாகின்றேம். உலகமும் அன்பு மயமாகச் சிருட்டிக்கப்பட்டு ஓராற்றுப்படும் அன்பிலே ஒவ்வொன்றும் இயங்கிக்கொண் டிருக்கின்றது. ஒருவகை அன்பினுலேயே நாம் கிலேத்தும் சீனித்தும் இருக்கின்றேம். எமது இறுதியும் அன்பிலேயே தங்கியிருக்கின்றது. அன்பே சிவம் என்பது சைவசித்தார் தத்தின் அடிப்படையான கொள்கை.

"பெறு தற்கரிய சங்கநிதி பதுமநிதிகளே ஈர்து பூமியோடு வானுலகத்தையும் ஆளக்கொடுப்பரேனும், தேவாதி தேவ தைய சிவபெருமானுக்கு மெய்யன்பு இல்லாராகில் அவர்தரும் மங்குச்தன்மையையுடைய நிதிகளே மதிக்க மாட்டோம்" என்பதும்,

"சரீரம் குறுகி அழுகி ஒழுகும் தொழுகோயாற் பீடிக்கப் பட்டு, பசுமாடுக**ு உ**ரித்தாத் தின்று உழுஅம் **புலுத்தொழிலே** உடைய சீசராயினும், கங்கைகையைத் தரித்த விரிந்த சடைகளே யுடைய சிவபெருமானுடைய கரந்த உள்ளத்திற் கன்பராகில் அவர்களே நாம் வணங்கும் தெய்வம்" என்பதாம்,

சங்கநிதி பதுமநிதி பிரண்டு 6 தந்து தரணியொடு வாளை த் தருவரேணும் மங்குவா ரவர்செல்ல மதிப்போ மல்லோ மாதேவர்க் கேகரந்த<sup>®</sup>ரல்லாராகில் அங்கமெலாங் குறைந்தழுகு தொழுநோ யராகி யாவுரித்துத் தின் அழுலும் புஃபெரேணும் கங்கைவார் சடைக்கரந்தார்க் கன்ப ராகி லவர் கண்டீர் நாம் வணங்குங் கடவு ளாரே. ஏன்னும் அப்பர் திருத்தாண்டகத்தா லறிக், அன்பில்லாவிட்டால் சிவத்தை நாம் அடைய மூடியாது. அன்பிஞல் மனமானது உருகிய உள்ளம் குழைவார்க்கன்றி எம்பொன்மணியாகிய, இறைவன் எய்து தற்கரியன் என்பது.

என்பே விறகா இறைச்சி யறுத்திட்டுப் பொன்போற் கனலிற் பொரிய வறுப்பிறும் அன்போ டுருகி யகங் குழை வார்க் கன்றி யென்போன் மணியினே யெய்தவொண் ணதே. என்றும் திருமந்திரத்தாலறிக.

நாம் எத்தொழிலே எண்ணினும் செய்யினும் அன்பே சிவம் என்று, அவனுக்கன்பு பூண்டொழுகுவோமாயின், அவன் அருளே அன்பைத்தந்து, எம்மையும் அன்பராக்கும். அன்பே சிவம் என்பதை நாம் எப்பொழுது உணருகின் ஞேமோ, அப்பொழுது நாமே, அன்பு நிறைந்த சிவம் ஆகின் ரேமே என்பது திறவோர் காட்சியிற் றெளிந்த உண்மை.

அன்புஞ் சிவமு மிரண்டென்ப ரநிவிலார் அன்பே சிவமாவ தாரும நிகிலார் அன்பே சிவமாவ தாரும நிர்தபின் அன்பே சிவமா யமர்ந் திருப்பாரே.

திருமக்கிரம்.

2. அன்பு விளக்கம்: — அன்பாவ கென்னே?

அஃது ஒரு பொருளின்கண் தோன்றும் பற்று: விருப் பற்ற வேட்கை; ஒருவர் மேற்கொள்ளுங் காதல் அல்லது அருள்பூண்ட விருப்பு.

அடுமரக் துஞ்சுதோ ளாடவரு மாய்க்க படுமணிப் பைம்பூ ணவருக்— தடுமாறிக் கண்ணெதிர் கோக்கொத்தவண் காரிகையி**ற் கைகலக்** துண்ணெகிழச் சேர்வதா மன்பு.

தோல்காப்பிய மேற்கோள்.

சில மக்களேக் கண்டதும் காரணம் தோ<mark>ன்ரு து எம</mark>து மனம் அவர்களேப் பற்றி **கி**ற்கி<mark>ன்றது. அப்பற்றே அன்பு என்று சொல்லப்படும். அவ்வி தபற்று **த் தோன்ரு தாயின்**</mark> மூனிவு தோன்றும். அன்பும் முனிவும், விருப்பு வெறுப்புப் போன்றவையல்ல. ஒருவர்மேல் உள்ள விருப்பினுலேயே வெறுப்புத் தோன்றுகின்றது. பின்வெறுப்பே விருப்பாகவும் மாறுகின்றது. அன்பு விருப்பற்ற வேட்கையுடையது. அஃது தோன்று தாயின் முனிவு தோன்றும்.

அன்பு, இரண்டாம் மெய்ப்பாட்டுத்தொகை முப்பத்தி ரண்டனுள் ஒன்று. அதற்கெதிரான குணமாகிய முனிவும், அத்தொகை முப்பத்திரண்டனுள் ஒன்று. அஃது அருளும் சினமும் இன்றி வெறுப்புறுவது அல்லது தேவையற்றது எனத் தோன்றுவது. [தொல். சூ. 260 காண்க], முனிக்தவன் "முனிவன்" அன்புபூண்டவன்"அன்பன்' என்பதுபோலஓர்க.

உலகப்பொருள்கள் உண்மை உணர்த்திப் பிழம்புணர்த் தப்படாதனவும் உண்மையும் பிழம்புமுணர்த்தப் படுவனவும் என இரண்டுவகைப்படும். அவற்றுள், உண்மை உணர்த்திப் பிழம்புணர்த்தப்படாதன, ஒப்பு, உரு, வெறுப்பு, கற்பு, அன்பு முதலியன. என்னே?

ஒப்பும் உருவும் வெறுப்பும் என்று கற்பும் ஏரும் எழிலும் என்று சாயலும் காணும் மடனும் என்று கோயும் வேட்கையும் நகர்வும் என்று ங் காவயின் வரூஉம் கிளவி எல்லாம் காட்டிய மரபின் கெஞ்சுகொளின் அல்லது காட்டல் ஆகாப் பொருள என்ப.

[Овт. 5. 247]

என்று நாகலின்,

அன்பு, இது தான் என்று காட்ட முடியாத கெஞ்சுகொள் பொருள்; அஃதுடையார்க்குப் பிறன்கண் துன்பங் கண்டுழி, கண்ணீர் விழுமாதலால், அவ்வருளே, அங்கு "அன்பு" உண் டென்று அனுமானித்தறியத் தக்கது.

அன்பிற்கு முண்டோ வடைக்குந்தா மூர்வலர் புன்கணீர் பூசல் தரும்.

என்றும் குறள் காண்க.

தர்க்கம் நியாயம் வைசேடிகம் முதலிய தரிசனங்களில் அன்பு யாதெனக் கையாளப்படவில்லே. திராவிட சித்தார் தத்தில்; இது குணத்தில் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. தொல் காப்பியர் அன்பை மெய்ப்பாட்டியலில் அமைத்தார். மெய்ப் பாட்டுத்தொகைவிரி இருநூற்றைம்பத்து நான்கென்பது [254] தொல்காப்பியம் மெய்ப்பாட்டியலால் அறியப்படும். அவற் அள் பெரும்பாலான மெய்ப்பாடுகள், ஓராற்றுப்படும் அன் பின் நிமித்தமாகவே நிகழ்கின்றன.

பற்று, காதல், வேட்கைமுதலியன அன்பின் வேருனவை என்பது சிலர் கருத்து. அவையும் ஓராற்றுப்படும் அன்பு என்பது துணியப்படும்.

#### 3. பற்றுக்கள்: - .

பற்றுக்கள், நன்மையினும் தீமையினும் செல்லும். நற் பற்றும் தீயபற்றும் ஆன்மாக்களுக்கு இடரைத் தருவன. இறைவன் இரண்டுபற்றும் இல்லாதவன். ஆதலால், பற்றற் ருன் எனப்படுகின்றுன்.

இறைவன் பாதத்தைப் பற்றுதலே நித்தமான ஒருமைப் பற்ரும். மற்றும் நற்பற்றுக்கள் யாவும் அநித்தமான பற்றுக் களாக, ஆன்மா ஈடேறுவதற்கு, துன்பந்தருவன வென்று ஒவ்வொரு கருமத்தையும் பற்றற்றுச் செய்வர் பெரியோர்.

பற்றுக பற்றற்றுன் பற்றினே யப்பற்றைப் பற்றுக பற்று விடற்கு. என்றுர் திருவள்ளுவகாய**ைர்.** 

இருவகைத்துன்பங்களே த்தரும்பற்றுக்களேப்பற்றிவிடாத வர்களுக்கு, அவர்களின் பற்றுக்கள், ஆசை தேவை முதலிய பற்றுக்களிற் செல்லுமாதலால், இடும்பைகள் விட்டுகீங்கா.

பற்றி விடாஅ இடும்பைகள் பற்றி**ளேப்** பற்றி விடாஅ தவர்க்கு.

என்றும் திருக்குறள் காண்க.

பற்றுக்களில் வாற்சல்லியச் சத்து என ஒரு பொருள் இரத்தத்துடன் கலந்து விசேடபற்றைத் தாய்மார்களுக்குக் கொடுக்கும். இச்சத்து மக்களுக்கன்றி மிருகங்களுக்கும் உண்டு. கர்ப்பம் தரிக்கும்பொழுது இச்சத்து உண்டாகி வளர்ந்து மகவு பிறந்தவுடன் தாய்மாருக்கு விசேட பற்றை உண்டாக்கிப் பால்சுரக்கச் செய்யும். நாட்கள் செல்ல இச் சத்து குறையும். மகவும் வளர்ந்து உணவுண்ணும் பராய மாகும். மிருகங்களுக்கு மகவு வளர்ந்ததும் பற்றும் அற்று விடும். மக்களுக்கு இது அற்றுப் போகாது நிற்கும். தலேப் பிள்ளேயில் இருக்கும்பற்று, இரண்டாவது குழந்தை பிறக்கக் குறைந்து விடும்.

**தீயபற்றுக்கணப் பற்றிக் கூறின்**:— ஒருவன் தனது மணேவியில் உள்ள பற்றினுல், பெற்றேரையும் சகோதரங்களேயும் மறந்தும், இகழ்ந்தும்புறக்கணிக்கின்றுன். மனேவி சொன்னதை யெல்லாம் செய்கின்முன். புத்திரரில் உள்ளபற்றினல், புத்திரர்செய்யும்,சேமைகளேயும்,கன்மையாகக் கருதி, அதுகாரணமாகப்பிறருடன் சண்டையிட்டுத் திமையை யும் தேடிக்கொள்ளுகின்முன். பணத்தில் உள்ள பற்றினல் கைலஞ்சம் வேண்டுவது, களவெடுப்பது முதலிய தீயதொழில் களேச் செய்கின்றுன். சிலர் பணத்தில் உள்ள பற்றினுல் தாம் உண்ணுதும், பிறர்க்குக் கொடாதும், பொய் சொல்லியும் பணமே தெய்வமென்று உலோகாயுதர்களாயும், பெற்றேர் களேயும், சகோதரர்களேயும், மணேவியரையும், புத்திரர்களேயும் வஞ்சித்தும் துன்புறுத்தியும் தீயவராகி விடுகின்றுர்கள். இராக்காலத்தில் பணத்தைப் பெட்டியிலிருக்கு பலமுறை பெடுப்பதும், எண்ணுவதும் அவற்றைப் பார்த்து மகிழ்வது மாக இருந்து, பகற்காலம் முழுவதும் பணமில்?ல! பணமில்?ல! என்று இரக்தும் உண்ணதும் உடுக்காதும் கொடுக்காதும் திரிந்த சிலரைப் பார்த்தும் கேள்விப்பட்டு மிருக்கின்றேம். ஆடம்பர வாழ்க்கையில் உள்ளபற்றினுல் கிலர் தமது நாடு, மொழி, சமயம், சமயாசாரம் முதலியவைகளே இகழ்க்கும், புறக்கணித்தும், பரசமயங்களேத் கழுவியும், புறகாடே தமது

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

வாழ்நாடாகக் க்ருதியு மிருப்போரைப் பார்த்திருக்கின்றேம். ஒருவர் தமது மிதமிஞ்சிய செலவு த்தேவைக்குப் பணமில்லாத திலை அப்பணத்தைத் திருட்டுமூலம் பெற்று, அத்திருட்டுக் காகத் தண்டனே யடைந்ததையும் பார்த்திருக்கிறேம்.

பற்றில் இரு ந்து பிறப்பது தேவை, ஆசை முதவியன, கொலே, களவு, பொருமை, சண்டை சச்சரவுகளுக்கெல்லாம் காரணமாக உடையது ஆசை, தேவை முதலிய பற்றுக்களே. ஆணவத்திலிருந்தே ஆசை, தேவை முதவிய பற்றுக்கள் உண் டாகின்றது. ஆசை, தேவைகளேமட்டுப் படுத்தியவர்களே மனி தராவர். மற்ளேரெல்லாம் மனித உடல் தாங்கிய விலங்குகளே யாவர்.

தேவை ஆசையால் வரும் தேவை, தேவையால் வரும் தேவை என இரண்டு வகைப்படும்.

தேவையால் வரும் தேவை: - உணவு, உறக்கம், உறைவிடம், தற்பாதுகாப்பு என விரியும். இது மக்களுக்கன் நிமிருகங்கள் முதலிய யாவுக்கும் பொதுவானது. தேவையால் வரும் பற்று தேவை முடிக்கதும் அற்றுவிடும். ஆசையால் வரும் தேவை ஆசையுள் அமையும். மலகூடம் கட்ட ரூபா 1000 தேவையாயிருக்கின் றது என்பது ஆசையால் வரும் தேவை.

ஆசை:—அளவு கடந்து நிற்பது. தேவைபோல் அற்றுப் போவதில்லே. அவ்விதம்அற்றவர்கள் பற்றற்றவராவர். ஆசை ஒன்றை விட்டொன்றைப் பற்றச் செய்து பாசக்கடலினுள் தள்ளி வீழ்த்திவிடும்.

ஆசைக்கோ ரளவில்லே யகிலமெல்லாங் கட்டி யாளினுங் கடன்மீ திலே ஆணே செல வேஙிணேவ ரளகேச னிகராக வம்பொன்மிக வைத்த பேரும் கேசித்து ரசவாத வித்தைக் கலேக்திடுவர் கெடுகா ளிருக்க பேரும் நிலேயாக வேயினுங் காயகற் பக்தேடி கெஞ்சுபுன் தைவ செல்லாம் யோசிக்கும் வேளையிற் பசிதிர வுண்பது முறங்குவது மாக முடியு முள்ளதே போது நான் நானெனக் குளறியே யொன்றைவிட் டொன்று பற்றிப் பாசக் கடற்குளே வீழாமன் மனதற்ற பரிசுத்த நிலேயை யருள்வாய் பார்க்குமிட மெங்குமொரு நீக்கமற நிறைகின்ற பரியூர ணுனர்தமே.

் என்றும் தாயுமான சுவாமி பாடல் காண்கை.

ஆசை:- மண்ணசை, பெண்ணைச, பொ**ன்**சை எ**ன** மூ**ன்** று முக்கியமான பகுதிகளாக விரியும்.

மண்ணைச; வயது சென்று மண்ணேப் போய்ப்பார்க்க, ஆள, முடியாக காலங்களில் மங்கிவிடும். அதற்குமேலும் சில ருக்கு மண்ணசை குண்ரு திருப்பதுண்டு. அது, தம்பொருட் டல்ல, பெண்டீர், பிள்ளேகள் முதலியோர்மேல் உள்ள பற்றி ஞல் நிற்பதுண்டு.

பெண்ணைசு; இளமை நீங்கி முதுமை யெய்துங்கால் நீங்கி விடும். குடி, கூத்தி என்னும் பற்றுக்களும் பெண்ணுசையால் தோன்றும். கூத்திமேல் உள்ள பற்றும் முதுமைவர நீங்கும். குடிவகையில் உள்ளபற்று நீங்காது. காமத்தில் உள்ள பற்றே குடிப்பதற்குப் பழக்குவது. முதுமை எய்தக் காமத்தில் உள்ள பற்றும் சேர்ந்து குடிவகையில் ஊன்றும். குடிவகையில் உள்ள பற்று அக்குடிவகையைக் கொடுப்போன்மேல் ஊன்றும். குடிவகையில் ஊன்றிய பற்றினுல், நல்ல கள்ளுக் கொடுப்பவனே உலகமக்களில் கிறந்தவனெனருக்கருத்செய்யும். ஆங்கிலேயர் நாட்டிலே செய்யப்பட்ட கெனிசி பிறுந்தியைக் குடிக்கும் ஒருவர், ஆங்கிலேய மக்களே கிறந்தவர்கள் என வாதாடினர். மற்ற எந்த உலக மக்களும் கெனிசி பிறுந்தியைப்போல் செய்யமுடியாத காரணமே, அவரின் வாதத்துக்குக் காரணமாக இருச்தேயு.

காதல் மனேவியினும் காதற் பாத்தையே சில தஃவர் களுக்குச் சிறந்தவர்களாகின்றுள். ஆசை அறுபதுநாள் மோகம் மூப்பதுநாள் என்பர். சிலருக்கு மோகம் வயது முதிர்ந்தும் நீங்காதிருப்பதுண்டு. அது அவருக்கிருக்கும்மோகத் தடிப்பினல் என்ப. சில முதியோர் இளந்தம்பதிகளேக் கண்டு பொறுமை கொள்ளுவர்.

பொன்னைச:- இது இறக்குந்தனேயும் ஆசை கொள் வோரை விட்டு கீங்காதிருக்கும். கீங்கினல் மூவாசையிற் கட்டுப்படாதவர் என்பது கருத்து. சிலர் வயதுசென்று இறக்கும் தறுவாயில் கிடக்கும் பொழுதும் தமது செல்வம் யாவற்றையும் பொற்கட்டியாக உருட்டித் தமது தலேமாட்டில் வைத்திருக்கவேணும் என்று கிணப்பர். அவ்வுலகத்தில் கைச்செலவிற்காகக் கொண்டுபோக இறைவன் வரம்தருவாரா என்று யோசிப்பாருமுளர். உலோப குணத்திற்குக் காரண மாக உடையதும் பொன்னைசயே. ஈகை, இரக்கம், தாழ்வு, தயை யாவற்றையும் கீக்கும் பொன்னைச. தனத்தையே மனத்தில் வைத்திருப்போர் தன்மையைச் சுட்டி,

தாழ்வேனுக் தன்மைவிட்டுத் தனத்தையே மனத்தில் வைத்து வாழ்வதே கருதித் தொண்டர் மறுமைக் கொன்றீய இல்லார் ஆழ்குழிப் பட்டபோது வலக்கணி லொருவர்க் காவர் யாழ்முயன் நிருக்கு மாளு ரப்பனே யஞ்சினேனே.

என்றுர் சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகள்.

வாழ்க்கையில், மக்கள் ஒவ்வொருவருக்கும் ஒரு குறிக்கோ ளுண்டு. அகணே அடிப்படைக் குணம் என்றும் சொல்லலாம். சிலரை அவன் ஒரு காகபாம்புக்குச் சமானமானவன், அவன் ஒரு புலிக்குச் சமானமானவன், அவன் ஒரு பசு, என். றெல்லாம் உவமித்துக் கூறுகின்ரேம். அவற்றிற்கு அம் 9 னி தனில் இருக்கும் அடிப்படைக்குணமேகாரணம். அக்குணமே அவன் வாழ்க்கையின் குறிக்கோளாகின்றது. அவற்றிலி ருக்குஒழுக்கம், பொறை, தயை, கொடை, வெஃகாமைமுதலிய நற்குணங்களும், அழுக்காறு அவா வெகுளி முதலிய தீய குணங்களும் உண்டாகின்றன. மிருகங்களுக்கும் அடிப்படைக் குணங்களுண்டு. அக்குணங்கள் அவைகளின் பிறப்பால் உணரலாம். மக்களின் குணம் உணருவது பிரயாசை. அடிப் படைக் குணங்களே மாற்றுவதும் பிரயாசை. அது காலத்திற் குக் காலம் காலம், சூழ்ஙிலே முதலிய பண்பாட்டால் மாறலாம். இக்குணத்திலிருக்கு பிரேமை பித்து என்னுங் குணங்கள் விரியும்.

பிரேமை:- ஒருவகை மயக்கத்தோடுகூடிய பித்துஅல்லது பிரமோகம் என்றும் சொல்லப்படும்.

பிரேமை கொண்ட மணவியர் தம் கணவர் உடல் நலம் கருதி முயங்கார். கனவினும் கிணவினும் கணவணேயே சிர்தித் திருப்பர். அவர் இறப்பின் தாமும் உயிர்விடுவர். பணப் பிரேமை கொண்டார் தம் உடல்கலம் கெட்டானும்அவற்றின் பொருட்டு தம் பணத்தை விரயமாக்கார். தம்பணப் போனுல் தாமும் உயிர்விடுவர். கண்ணப்பகாயனுர் திருக்காளத்தி ஈசுரர் மேற் கொண்ட பக்தி பிரேமபத்தி யெனப்படும்.

பித்து; என்பதும் ஒருவகை அன்பையே குறிக்கும். அது ஒருவகை மயக்கத்தோடு கூடிய அன்பாம்.

பித்துப் பணப்பித்து, காமப்பித்து, குடிவகைப்பித்து, பொருட்பித்து, புத்திரப்பித்து, உத்தியோகப் பித்து எனப் பலவகையாக விரியும்.

சில குடிவகைப்பித்தர் தம் பெண்டீர் பிள்ளகள் பட்டிணியாகஇருந்தாலும் அவர்கள் நலம் கருதாது தம் கையிற் கிடைக்கும் அற்ப பொருளேயும் குடிவகையிற் செலவிடுவர்.

சில பணப்பித்தர்கள் நன்மை, தீமை, பழி, பாவம், சுகம், தைக்கம் ஒன்றையும் கருதாது பணம் தேட உபாயம் செய்வர். பணப்பித்தர்களில் அனேகர்செல்வமுடையவர்கள். உண்பது உடுப்பது கொடுப்பது முதலிய தேவைகளுக்கே செல்வம் உரியது என்பது அறியார். எல்**ஸே**யில்லாத திரவியம் தேடி வைத்திருப்பினும் அவர்களின் பணப்பித்து நீங்குவதில்**லே.** 

வாங்குங் கவளத் தொருசிறிது வாய்தப்பின் தாங்குங் களிரே தியருரு — வாங்கதுகொண் டூருமெ அம்பிங் கொருகோடி யுய்யுமா லாருங் கிளேயோ டயின்று.

என்றுர் மீத்தெறியார்.

புகலூரிலே சில பணப்பித்தர்க**ா**ப் பாடிய பா**ணரை**ச் சந்தித்த சுந்தர**மூ**ர்த்திசுவாமிகள்,

> தம்மை யேபுகழ்க் திச்சை பேசினுஞ் சார்வினுக் தொண்டர் தருகிலாப் பொய்ம்மை யாளரைப் பாடாதே யெக்தை புகலூர் பாடுமின் புலவீர்காள் இம்மை யேதருஞ் சோறுங் கூறையு மேத்த லாமிடர் கெடலுமாம் அம்மை யேசிவ லோகமாள்வதற் கியாதுமையுற வில்&லயே.

> மிடுக்கி லாதாணே வீமனே விறல் விசய னேவில்லுக் கிவினன்று கொடுக்கி லாதாணப் பாரியே யென்று கூறினுங் கொடுப் பாரிஸே பொடிக்கொள் மேனியெம் புண்ணியன்புக லூரைப் பாடுமின் புலவீர்காள் அடுக்குமேலம ரூலக மாள்வதற் கியாதுமையுற வில்ஃபே.

என்னும் தேவாரப்பதிகங்களால்கொடாதாரைப்பாடாது இறைவனின் திருவருளேப் பாடுமின். அவனருளே வேண்டி யதைத் தரும் என்றுர்.

பித்தாபிறை சூடிபெரு மானே யரு ளாளா எத்தான் மற வாதேகிணக் கின்றேன் மனத் துன்னே வைத்தாய் பெண்ணேத் தென்பால்வெண்ணெய்கல் அரருட் அத்தாவுணக் காளாயினி யல்லேனென லாமே [நிறையுள் என்னும் தேவாரத்துள் சுந்தரமூர்த்தி காயஞர் இறைவ ஊப் பித்தன் என்று குறிப்பிட்டார்.

ஒரு சிற ந்த அறிவாளி த°லவியின் காதலில் ஈடுபட்டு எவ்வி கம் பித்தகைத் திரிதற்கு ரியவகைன் முறே அதுபோல் இறைவனும் யாவும் உணர்ந்த பரம்பொருளாயினும் தொண் டர்மேல் பித்துள்ள வஞைகலால் பித்தன் என்று குறிப்பிடத் தக்கவரானர்.

பற்றுக்களின் ஆக்கம் ஊக்கம் விரிவு ஒடுக்கம் முதலிய நட்பங்களே அறியின், கந்தவனம் சு. சிவபாதசுந்தரம் B. A. அவர்கள் எழுதிய அகநால் பார்க்க.

சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகளும் "எனக்குப் பற்றும் பற்று வேறு இல்லாமல், நினது திரூவடியையே மனத்தினிடத்து பற்ருக நி**ஃ**னக்கப் பெற்றேன்" என;

மற்றுப் பற்றெனக் கின்றி நின்றிருப் பாத மேமனம் பாவித்தேன் பெற்றலும் பிறக் தேனி னிப்பிற வாத தன்மைவக் தெய்தினேன் கற்றவர்தொழு தேத்துஞ் சீர்க்கறை யூரிற் பாண்டிக் கொடுமுடி நற்ற வாவுனே நான்ம றக்கினுஞ் சொல்லுநா நமச்சிவாயவே

என்னும் தேவாரத்துள் உறியுள்ளார்

மாணிக்கவாசகசுவாமிகளும்,

பாரொடு விண்ணய்ப் பரந்த எம்பரனே பற்றுநான் மற்றிலேன் கண்டாய் சீரொடு பொலிவாய் சிவபுரத் தரசே திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே யாரொடு நோகேன் ஆர்க்கெடுத் துரைக்கேன் ஆண்டமீ அருளிலே யானுல் வார்கடல் உலகில் வாழ்கிலேன் கண்டாய் வருகளன் றருள்புரி யாயே. என்னும் திருவாசகத்தால் பற்றுகான் மற்றிலேன் கண்டாய் என்றுர். இறைவனின் பாதத்தைப் பற்றி கிற்றலே ஆன்மாக்களின் கடமையாகும்.

முதல்வனின் பாதங்களேப் பற்று தவர்களேப் பாவங்கள் பற்றும்.

கற்று வ் கெரியோம்பிக் கலியை வாராமே செற்றுர் வாழ்தில் ஃச் சிற்றம் பலமேய மூற்று வெண்டிங்கண் முதல்வன் பாதமே பற்று கின்றுரைப் பற்று பாவமே.

என்று திருஞானசம்பர்தசுவாமிகள் ''இறைவன் பாதங் கூளப் பற்றிணேரைப் பாவங்கள் பற்று ' என்றுர்.

மனம் பொருள்களேப் பற்றுவதுபோல், விணகள் ஆன் மாவைப் பற்ற வல்லன. ஒன்றை ஒன்று பற்றுக் தன்மை, அசேதனப் பொருள்களில் அனேகம் உண்டு. அவை சாமா னியசமவாய சம்யோக சம்பக்தத்தால் அறியப்படும்.

#### 4. சாமானியம்:-

சாமானியம் என்பது பொதுமை (திராவிடசித்தாக்தம் சாமானிய அத்தியாயம் பார்க்க) அஃது பரம், அபரம் என இரண்டு வகைப்படும்.

பரமும், பரமும் அல்லது அபரமும், அபரமும் சமவாயம் கொள்ளும். ஆனைல் பரமும் அபரமும் சமவாயம் கொள்ளா ஏன் எனின் ஒன் அக்கொன் அ முரண்பாடுடையன.

(2 - ib)

இரும்பும் மரமும் அல்லது வெள்ளனும் கள்ளனும் போன்றன.

#### 5. சமவாயம்:--

சமவாயம் என்பது ஒற்றுமை. அஃது ஒன்றை ஒன்று பற்றிரிற்கும் ரித்தமான தற்கிழமையுள்ள ஒற்றுமை என்ப. (உ—ம்)

ஒளியும் விழியும் போன்றது. ஒளியிற்றுன் விழியிருக் இன்றது. விழியிற்றுன் ஒளியிருக்கின்றது. பூமி பொருள்களேக் கவர்வது, நித்தமான சமவாயசம்பக் தத்தைக் குறிக்கும். அதுபோலவே, இறைவனும் எம்மில் இடைவிடாத நித்தமான அன்பென்னும் சமவாயம் கொண் டிருக்கின்றுன். இவ்வுண்மை உணர்க்து நாம் இறைவழி ஒழுகாதிருத்தலே அவனுக்கும் எமக்கும் உள்ள பேதம்.

#### 6 சம்யோகம்:--

சம்யோகமென்பது, சம்மியத்துவம் அல்லதுஒப்பு என்று சொல்லப்படும். ஒப்பு இல்லாவிட்டால் இருவருக்கிடையே நிகழும் பற்றிலைாகிய இன்பம் நிகழாது. ஒத்த பிறப்பும் ஒழுக்கமும் ஆண்மையும் பிராயமும்உருவும் அன்பும் நிறையும் அருளும், அறிவும், செல்வமும் எனப் பத்துவகை ஒப்பிலை திரிபிலார் இருவர் ஒருப்படல் இன்பத்திற்குரியதாதலான் அஃதே சம்யோகமெனப்படும் என்ப.

பிறப்பே குடிமை யாண்மை யாண்டோ குருவு கிறுத்த காம வாயி னிறையே யருளே யுணர்வொடு திருவென முறையுறக் கிளக்த வொப்பினது வகையே. என்ற தொல்காப்பியச் சூத்திரவிதி (273) காண்க.

சம்யோகத்தில் இருக்கு தோன்றுவதே சையுத்தம் என்று சொல்லப்படும். அவற்றை சமவாய சம்யோக சையுத்த மென்றும் சொல்லப்படும். இதே இறையோடு புணரத் தோன்றும் பரவசக்காட்சு.

தற்கால விஞ்ஞானத்தில் சம்யோகம் என்னும் ஒப்பு மிகவும் பயன்தரு கணிதமாம். அவற்றை ஆகர்டணவிதி கொண்டழப்பர்.

ஒருகுழக்கையின் பேரில் தாய்பற்றுடையவளாக இருக் கின்றுள். அக்குழக்கை அவ்வித பற்றை உணருகின்றதோ எனின் இல்லே. அதற்குக் காரணம் இருவரும் அன்புடையவ நாக இருக்காலும், தாயின் பற்றைக் குழக்கை உணர ஒப்

> Ölgitizad by Noolaham Foundation Asolaham org. Laavanaham org.

பில்லே. அதுபோன்றதே நமக்கும் இறைவனுக்கும் இடையே யுள்ள பற்று. இறைவன்எப்மேல் நித்தமான அன்புள்ளவன். நாம் இறைவன்பாதம் பற்ற ஒப்பில்லாதவர்கள். இக்காரணத் திஞைலேயே நாம் இறைவணக் காணமுடியாது இருக்கின்றேம். இறைவன் எம்மேல் நித்தமான அன்பென்னும் சமவாயம் கொண்டிருப்பதஞைலேயே எங்களுக்கு அன்பு தோன்று கின்றது. இல்லாவிட்டால்எமக்கு அன்புஎவ்விதம் தோன்றும் தோன்றுது. அன்பை வளர்ப்பதே ஆன்மாவின் கடமை.

#### 7. நித்தப்பொருள்: –

பொருள்கள் நித்தம் அநித்தம் என இருவகைப்படும். நித்தம்:- அழிவில்லாதது.

. அநித்தம்:- அழிவுள்ளது.

அழிவில்லாத ஒருபொருள் உண்டாணல் தான் அழிவுள்ளது தோன்றும். அழிவதெல்லாம் யாதோ ஒரு அழிவில்லாத ஒத்த சாமானிய சமவாய சம்யோகப் பொருளில் ஒடுங்க வேண்டும். அற்றேல், அழிவதெல்லாம் முற்றுக அழிக்துவிடும் தோன்றவும் மாட்டாது.

(2\_-10)

எமது சரீரம் பூமியின் பொருளாலானது. அழியும் பொழுது அது பூமிப்பொருளோடு கலந்து விடுகின்றது.

பின் தோன்றும்பொழுதும், பூமிப் பொருளிலிருக்கே தோன்றுகின்றது. இறைவன் நித்தமான அன்பிற்கு இலக் கணமாக உடையவன். அவனுடைய அன்பே எம்மிலும் நிறைந்து நின்று, அன்பு தோன்றச் செய்கின்றது. எம்மில் நிற்கும் நித்தமான இறைவனது அன்பை ஆணவவலிதாண்டி பிறபொருட்களில் பற்றை உண்டாக்கி மாயாகன்மங்களுக்கு ஆளாக்குகின்றது. ஆன்மா அவற்றை உணர்ந்து, தனது அன்பை இறைவன்பாற் செலுத்தி எப்பொழுது நித்தமான அன்பைப் பெறுகின்றதோ அப்பொழுது இறைவன் பாதத் அத்பபற்றி, அத்துவிதமாக அன்பாக இருக்கும்.

அன்பின் வழியது உயிர்நி**லே** அஃதிலார்க் கெ**ன்**புதோல் போர்த்த உடம்பு. (குற**ள்**)

#### 8. வேட்கைப் பற்று: -

இது விருப்பத்தின் மிகுதி. அன்பும், கல்வியும், உருவும், திருவும், குலனும், கலனம், பண்பும், பயிற்சியும் போன்ற குணங்களாலொத்த தலேவனும் தலேவியும் தாமே எதிர்ப் பட்டுக் கூடுகின்ற காலத்துப் பிறந்தஇன்பம் அக்கூட்டத்தின் பின்னரும், அவ்விருவரும் ஒருவர்க் கொருவர் தத்தமக்குத் தோன்ற இன்னவாறு இருந்ததெனக் கூற இயலாததாய் யாண்டு முள்ளத் துணர்வே உணர்வாய் மீதாரப்படும்வேட்கை. இதுவும் அன்பு என்பது துணியப்படும். மாணிக்கவாசக சுவாமிகளும்,

விடுமின் வெகுளி வேட்கைகோய் மிகவோர் காலம் இனியில்**லே** உடையான் அடிக்கீழ்ப் பெருஞ்சாத்தோ டுடன்போவ தற்கே ஒருப்படுமின் அடைவோம் நாம்போய்ச் சிவபுரத்துள் அணியார்கதவ தடையாமே புடைபட் டுருகிப்போற்றுவோம் புயங்கன் ஆள்வான் புகழ்களேயே.

என்னும் திருவாசகத்துள் கேட்கைகோய்மிகவோர்காலம் இனிஇல்லே என்றுர்.வேட்கை, அன்புவேட்கை, காமவேட்கை, பொன்வேட்கை, பொருள் வேட்கை எனத் திரிபுறும். அவற் றுள் சிறந்தது அன்பு வேட்கை. அவற்றுளும் இறைவன்பாற் கொள்ளும் அன்பு வேட்கை தலேயாக உடையது.

#### 9. காதல்: -

பற்றின் மிகுதியால் உண்டாகும் வேட்கை. இதுவும் அன்பையே குறிக்கும். காதல் களவு நெறியில் உள்ளத உளமலிகாதல் களவெனப்படுவ" என்னும் அகப் பொருள் ஞத்திரவிதி காண்க. உலகத்தில் எந்தப் பிராணியும் காதல் கொள்ளாது இருப்பதில்லே. காதலும் பற்றைப்போல் பல பொருட்களிற் செல்லும். காதல் ஒரு மயக்கத்கோடு கூடிய அன்புடையது. திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி சுவாமிகளும் "காதலாகிக் கசிந்து கண்ணீர்மல்கி" எனக் காதலேச் சிறப் பித்துக் கூறியுள்ளார். சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகளும்,

காதலாலே கருதுக்தொண்டர் காரணத்த ராகிகின்றே பூகம்பாடப் புரிக்துகட்டம் புவனியேத்த ஆடவல்லீர் கீதியாக வேழிலோசை கித்தராகிச் சித்தர்சூழ வேதமோதித் திரிவதென்னே வே**லே**சூழ்வெண்காடனீரே.

என்றும் தேவாரத்தாள் காத**ல**ச் சிறப்பித்தாக் கூறி **யுள்**ளார்.

மாணிக்கவாசகசுவாமிகளும்;

காலமுண்டாகவே காதல்செய் துய்மின் கருதரிய ஞாலமுண் டாணு நான்முகன் வானவர் நண்ணரிய ஆலமுண்டான் எங்கள் பாண்டிப் பிரான்தன் அடியவர்க்கு மூலபண்டாரம் வழங்குகின் ருன்வர்து முர்துமினே.

என்னும் திருவாசகத்தானும் தூவெள்ளே கீறணி எம்பெருமான் சோதிம கேந்திர நாதன் வந்து

தேவர்தொழும்பதம் வைத்தஈசன் தென்னன்பெருர்துறை ஆளிஅன்று

காதல் பெருகக்கருணேகாட்டித் தன்கழல் காட்டிக்கசிர் அரு கேதங் கெடுத்தென்னே ஆண்டருளுங் கிடப்பறிவார் [கக் எம்பிரா வைரரே.

என் அம் திருவாசகத்தானும்

காத**லே**ச் சிறப்பித்துக் கூறுதல் காண்க. இறைவ**ன்**மேற் கொள்ளுங் காதல் கித்தமானது. ஆன்மாவை உய்விக்கும். காதல் த**லே**யன்பை அடைதற்குவழியாகஉடையது. த**லே**வன் த**லே**விமேற் கொள்ளும் காதலே ஒருகால் இறைவன்மேற் கொள்ளும் அன்பாகலாம். அன்பின் கரையைக் கண்டார் யார்?

கண்ணப்ப னெப்பதோ ரன்பின்மை யென்றமையாற் கண்ணப்ப னெப்பதோ ரன்பதணேக்—கண்ணப்பர் தாமறிதல் காளத்தி யாரறித லல்லதுமற் தியாமறியு மன்பன் றது.

என்றுர் திருக்களிற்றுப்படியார்

எனினும் அன்பு மூவகைப்படும்.

10. மூவகையன்பு: -

அன்பு. த**ல**, இடை, கடை என மூவகைப்படும். இவற்றுள்,

தஃயன்பு:--

உயிர் உட**ஃ**ப்பற்றியிருக்கும் அன்பு த**ஃ**யன்பிற்கு இலக்கணமாக உடைய*து*.

அன்போடியைக்க வழக்கென்ப வாருயிர்க்

கென்போடியைந்த தொடர்பு. (குறள்)

ஆன்மா ஒன்றே இறைவன்பாதத்தை அடைவது. எமது சரீரத்தில் என்றும் விழித்திருக்கும் பொருளும் அதுவே. தஃவ யன்பு பூண்டொழுகின் அதனேயே ஆன்மாவின் அத்துவித கிலேயென்பர். அத்துவிதம் = வேறற கிற்றல்.

11. தஃயன்பின் மெய்ப்பாடு: —

மெய்ப்பாடு = சரீ நத்தில்தோன் றும் வேறுபாடு. அன்பின் மெய்ப்பாடு த**ஃ**யன்பு கொண்டாருக்கே தோ**ன்** றும்.

கைக்கு கெக்குள் உருகிஉருகி நின்றும் இருக்துங் கிடக்தும் எழுக்தும்

கக்கும் அழுதுக் கொழுதும் வாழ்த்தி காணுவிதத்தாற்

கூத்தும் நவிற்றிச்

செக்கர் போலுந்திருமேனிதிகழ நோக்கிச் சிலிர்சிலிர்**த்துப்** புக்கு நிற்பதென்று கொல்லோ என் பொல்லாமணியைப் (திருவாசகம்) புணர்**ந்தே**க்.

உடல் குழைய வென்பெலா கெக்குருக விழிகீர் ளுற்றெ**ன வெ**தும்பி யூற்ற வூசிகாக்தத்தினக் கண்டணுகல் போலவே யோருறவு முன்னி யுன்னிப் படபடென கெஞ்சம் பதைத்துண்ணடுக்குறப் பாடியாடிக் குதித்துப் பனிமதி முகத்திலே கிலவணய புன்னகை பரப்பி யார்த்தார்த் தெழுக்து மடலவிழு மலரணேய கைவிரித்துக் கூப்பி வானே யவானி வின்ப மழையே மழைத்தாரை வெள்ளமே கீடூழி வாழியேன வாழ்த்தி யேத்துங் கடன்மடை திறக்தணேய வண்பரன்புக் கெளியை கன்னெஞ்சனுக் கெளியையோ கருதரிய சிற்சபையி லானக்க கிர்த்தமிடு கருணகரக் கடவுளே. (தாயுமானவர்.)

நீருர்க்கமேனி யுரோமஞ்சிலிர்த்துள கெக்கு கெக்குச் சேருய்க் கசிக்து கசிக்கேயுருகு நின்சீரடிக்கே மாழுத்தியான முற்ருனக்கமேற்கொண்டு மார்பிற்கண்ணீர் ஆருய்ப் பெருகக் கிடப்பதென்ரே கயிலாயத்தனே.

(பட்டினத்தடிகள்)

என்னும் செய்யுள்களால் தஜேயன்பின் மெய்ப்பாடு ஒர்க.

#### 12. பேரான ந்த வெள்ளப் பெருக்கம்:--

தலேயன்பின் பயனுக மெய்சிலிர்த்து நாத்தடுமாறி மயிர்க் கூச்செறிந்து மெய்எல்லாம் நெக்கு நெக்கு உருகப் பேரா னுந்தவெள்ளம் பெருகும். கண்ணப்பநாயனர் திருக்காளத்தி ஈசுரர்மேற் கொண்ட அன்பு இதற்கு உதாரணமாக உடையது.

தங்கள்சேர்; சடையார் தம்மைச் சென்றவர் காணமுன்னே யங்கணர் கருணேகூர்ந்த அருட்டிரு நோக்க மெய்தித் தங்கிய பவத்தின் முன்னேச் சார்புவிட்டகல நீங்கிப் பொங்கிய வொளியினீழற் பொருவிலன் புருவமானர். மாகமார் திருக்காளத்தி மஃபெழு கொழுந்தா யுள்ள ஏகமாயகரைக் கண்டாரெழுந்த பேருவகை யன்பின் வேகமா னதுமேற் செல்ல மிக்கதோர் விரைவிணுடு மோகமா யோடிச் சென்றூர் தழுவிஞர் மோந்து நின்றூர்.

கெடிது போதுபிர்த்து நின்று நிறைக்கெழு மயிர்காரு வடிவெலாம் புளகம்பொங்க மலர்க்கணீ ரருவிபாய [றும் அடியணேற் கிவர்தாமிங்கே யகப்பட்டாரச்சோவென்று படியிலாப் பரிவுதானேர் படிவமாம் பரிசு தோன்ற.

வெம்மறக் குலத்துவக்க வேட்டுவச் சாதியார் போற் கைம்மலே கரடி வேங்கை யரிதிரிகானக் தன்னி அம்முடன் துணேயாயுள்ளா ரொருவரு மின்றிக் கெட்டே னிம்மலேத்தனியே கீரிங்கிருப்பதே யென்று கைக்தார்.

என்று வரும் பெரியபுராணச் செய்யுள்கள் காண்க.

கண்ணப்பன் ஒப்பதோர் அன்பின்மை கண்டபின் எண்ணப்பன் என்னெப்பில் என்னேயும் ஆட்கொண்டருளி வண்ணப் பணித்தென்னே வாவென்ற வான்கருணேச் சுண்ணப் பொன் கீற்றற்கே சென்றாதாய் கோத்தும்பீ.

என்றும் திருவாசகத்தான் மாணிக்கவாசகரும் கண்ணப் பன் பத்தியை வியர்து கூறியுள்ளார்.

## 13. இடையன்பு:-

தாய் பிள்ளேயிற்கொள்ளும் அன்பும் தலேவி தலேவன் மேற்கொள்ளும் அன்பும் இடையன்பிற்கு உதாரணமாம். இஃது உயிருக்குயிராக மதித்தல்.

இறைவனது திருவடிகளே வணங்குமின். அவைகளுக்கே மலர்சூடுமின். அவைகளேயேமனதிற்பதித்து எல்லாத்துன்பங் களேயும் இகழ்மின். தீங்குகள் எம்மை அடையாவண்ணம் சிவபுரம் சேர்ந்து, அவன் அடிகளுக்கு அன்பு வைத்து வணங்கி, அவன்முன் மனமுருகி நில்மின். புகழ்மின் தொழுமின் பூப்புணேமின் புயங்கன் தாளே புக்திவைத்திட்

டிகழ்மின் எல்லா அல்லலேயும் இணியோர்இடையூறடையாமே திகழுஞ்சீரார் சிவபுரத்துச்சென்றுசிவன் தாள்வணங்கிகாம் கிகழும் அடியார்முன் சென்று கெஞ்சம் உருகி கிற்போமே.

சிவபுரம் சேர்வதை எண்ணி உள்ளத்தைச் சுத்தமாக அமைத்து இறைவனது பாதத்தைகினேமின். வேல்போலும் கண்களேயுடைய உமைபங்கனது திருவருளமுதத்தை, அன் பாகப் புசித்துப் பேரின்பத்தில் ஆழ்மின். கிசூயற்ற பொய் வாழ்வில் அழுந்தாமல், சிவன் திருவடியைச் சேர்மின்.

சேரக்கருதிச் சிந்தீணயைத் திருந்தவைத்துச் சிந்திமின் போரிற் பொலியும் வேற்கண்ணள் பங்கன் புயங்கன் அரு ஆரப்பருகி ஆராத ஆர்வங்கூர அழுந்துவீர் [எமுதம் போரப் புரிமின் சிவன்கழற்கேபொய்யிற் கிடந்துபுரளாதே என்னும் திருவாசகங்கள் இடையன்பைப்புலப்படுத்துவன.

இடையன்பின் குணங்கள் யாவை எனின்:—

சாவிற்சாதல், கோவின்கோதல், ஒண்பொருள் கொடுத் தல், நன்கினிது மொழிதல், நலம்பாராட்டல், புணர்வுநனி வேட்டல், பிரிவுநனியிரங்கல் முதலியன.

சாவிற்சாதல் த**ஃ**யைன்பாகாவோ எனின்; ஆகா; சாவிற் சாதலால் அன்யின் பயஞக உள்ள ஆனந்தம் தோன்று து "சாவிற் சாதலாகிய" மறம் தோன்ற அன்பு வரம்புபெறும். வரம்பற்ற அன்பே தஃயைன்பு. வரம்பு பெறும் அன்பு இடை யன்பு.

தலேயன்பினுல் உள்ளம் பரவசமுற்று மெய்சிலிர்த்து நாத்துமொறி, தாணும் இறையும் புணர, ஆனந்தபரவசம் தோன்றி, அன்பு வரம்பற்று நிற்கும். அஃது தோன்று தாயின் இடையன்பாம்.

அன்பா லழுது மலறியு மாள்வாண யென்புருகி யுள்ளே கிணே.

மெய்யன்புகூர விதிர்ப்புற்று வேர்த்தெழுந்து பெரய்யின்மை கண்டுகின்று போற்று. (ஔவை) இறைவன்பாற் செலுத்தும் மெய்யன்பு த**ஃயன்பென்** அம், பிறன்பாற்செலுத்தும் மெய்யன்பு இடைய**ன்பென் அங்** கூஅவர் சிலர்.

## 14. சாவிற் சாதல்: -

த**ஃ**வனின் சாவால் தஃவேவிசாதலும் அன்பனின் சாவால் அன்பன் சாதலுமாம்.

பான்மையர்ச்சணேகளெல்லாம்பண்பினில் வழாமையேய்க்க நான்மறை தொடர்க்கவாய்மை நம்பியாரூரர் கொண்டிங் கியான்மிக வருக்குகின்றே னேயர்கோஞர் தாமுற்ற வூனவேஞ் சூ**லே**கீக்கி யுடனிருப்பதனுக் கென்**ருர்**.

மாதர்த மேவலாலே மணேத்தொழின் மாக்கண் மற்றிங் கேதமொன் நில்ஸேயுள்ளே பள்ளிகொள்கின்று ரென்னத் தீதணேவில்‰யேனு மென்மனக் தெருளா தின்ன மாதலா வவரைக்காண வேண்டுமென் றருளிச் செய்தார்.

வன்றெண்டர் பின் இங்கூற மற்றவர் தம்மைக் காட்டத் துன்றிய குருதிசோரத்தொடர்குடர் சொரிக்துள்ளாவி பொன்றியே கிடக்தார் தம்மைக் கண்டபின் புகுக்தவாறு கன்றென மொழிக்துகானு கண்ணுவேனிவர்முன்பென்பார்.

கோளுறு மனத்தராகிக் குற்றுடை வாளப்பற்ற வாளுடைத் தம்பிரான ரருளின லவருமூய்க்து கேளிரே யாகிக்கெட்டேனென விரைக்தெழுக்து கையில் வாளினேப் பிடித்துக் கொள்ள வன்றெண்டர் வணங்கி வீழ்க்தார்.

என் ஹும் பெரியபுராணச் செய்யுள்களிற் சாவிற்சாதவின் இலக்கணங்கள் காண்க

சாவிற்சாதல் முதலியன களவுகெறியில் உள்ளன. என்னே? வேட்கை பொருகுவே யன்னகன் மெலிக

வேட்கை யொருதலே யுள்ளுதன் மெலித லாக்கஞ் செப்பணுவரை யிறத்த னேக்குவ வெல்லா மவையே போறன் மறத்தன் மயக்கஞ் சாக்கா டென்றச் சிறப்புடை மரபினவை களவெனமொழிப (தொ. சூ.100) என்று ராகலின்; கரக்த உள்ளமே அன்பு கெறியென்க. அவற்றுள்;

#### 15. வேட்கை: --

ஒரு கி**ஃ**ப்பற்று அல்லது கித்தமா**ன அன்**பு. (**வேட்கைப்** பற்று என்ற பக்தி 8 பார்க்க)

2\_-10:-

புறமேபோக்கோம் பொய்யும் யாணும் மெய்யண்பு பெறவே வல்லேன் அல்லா வண்ணம் பெற்றேன்யான் அறவே கின்ணேச் சார்க்க அடியார் மற்றெுண்றறியாதார் சிறவே செய்து வழிவக்கு கிவனே கின்தாள் சேர்க்தாரே.

தாராய் உடையாய் அடியேற்குன் தா ளிணேயன்பு பேரா வுலகம் புக்காரடியார் புறமே போக்தேன் யான் ஊரா மிலேக்கக் குருட்டா மிலேத்திங் குன் தாளிணேயன்புக் காராய் அடியேன் அயலே மயல்கொண் டெழுகேனே. அழுகேன் கின்பால் அன்பாம் மனமாய் அழல்சேர்க்த மெழுகே அன்றைர் மின்றைர் பொன்றைர் கழல் கண்டு தொழுதே யுன்னேத் தொடர்க்கா ரோடுக் தொடராதே பழுதே பிறக்கேன் என்கொண் டுன்னேப் பணிகேனே. என்னும் திருவாசகங்கள் காண்க.

16. ஒரு தஃயுள்ளூதல்; -இடைவிடாது சிச்திக்கும் கைக்கி**ள**க் குறிப்பு. (உ – ம்)

கடையவ கோணக் கருணயி இற்கலக் தாண்டுகொண்ட [ல் விடையவ னேவிட் டிடுதிகண் டாய்விறல் வேங்கையின்தோ உடையவ னேமன் அம் உத்தர கோசமங் கைக்கரசே சுடையவ கோகளர்க் தேன்எம் பிரான்என்னேத் தாங்கிக் கொள்ளே மாறிஙின் றென்னே மயக்கிடும்வஞ்சப் புலணேந்தின் வழியடைத்தமுதே ஊறிஙின் றென்னுள் எழுபாஞ் சோதி உள்ளவா காணவந் தருளாய் தேறவின் தெளிவே சிவபெருமானே திருப்பெருந்துறையுறை சிவனே ஈறிலாப் பதங்கள் யாவையுங்கடந்த இன்பமே என்னுடை அன்பே.

அன்பினை அடியேன் ஆவியோ டாக்கை ஆனர்கமாய்க் கசிர்தாருக என்பரம் அல்லா இன்னருள் கர்தாய் யானி தற்கிலனேர் கைம்மாறு முன்புமாய்ப் பின்பு முழுதுமாய்ப் பரக்த முத்தனே முடிவிலா முதலே தென்பெருக் துறையாய் சிவபெருமானே சீருடைச் சிவபுரத்தரைசே.

அரைசனே அன்பர்க் கடியனேனுடைய அப்பனே ஆவியோடாக்கை புரைபுரை கனியப் புகுந்து நின்றுருக்கிப் பொய்யிருள் கடிந்தமெய்ச் சுடரே திரைபொரா மன்னும் அமுதத் தெண்கடலே திருப்பெருந்துறை யுறைசிவனே உரையுணர் விறந்துநின் றுணர்வதோர் உணர்வே யாணுன்னே உரைக்குமா றுணர்த்தே.

உணர்க்தமா முனிவர் உம்பரோ டொழிக்கார் உணர்வுக்குக் தெரிவரும் பொருளே இணங்கிலி எல்லா உயிர்கட்கும் உயிரே எணப் பிறப்பறுக்கும் எம் மருக்கே தெணிக்ததோர் இருளில் தெளிக்ததாவெளியே திருப்பெருக் துறையுறை சிவனே

Digitized by Noolaham Foundation neolaham.org | aavanaham.org

குணங்கள் தா மில்லா இன்பமே உன்**னே** க் குறுகினே ற்கினியென்ன குறையே.

குறைவிலா நிறைவே கோதிலா அமுதே ஈறிலாக் கொழுஞ்சுடர்க் குன்றே மறையுமாய் மறையின் பொருளுமாய்வுக்கென் மனத்திடை மன்னிய மன்னே சிறைபெரு கீர்போல் சிக்கைவாய்ப் பாயுக் திருப்பெருக் துறையுறை சிவனே

இறைவனே நீயென் உடலிடங் கொண்டாய் இனியுன்ணே யென்னிரக்கேனே.

இரக்திரக் திருக என்மன த் துள்ளே எழுகின் றசோ தியே இமையோர் சிரக்கனிற் பொலியுங் கமலச்சேவடியாய் திருப்பெருக் திறையுறை கிவனே கிரக்க ஆகாயம் கீர்கிலம் கோல் ஆயவை அல்?லயாய் ஆங்கே கரக்ககோர் உருவே களித்தனன் உன்னேக் கண்ணுறக் கண்டுகொண்டின்றே.

இன்றெனக் கருளி இருள்கடிக் துள்ளத் தெழுகின்ற ஞாய்றே போன்று நின்றநின் தன்மை நினேப்பற நிணக்கேன் கீயலாற்பி நிதுமற் நின்மை சென்றுசென் றணுவாய்த் தேய்க்து தேய்க்கொன்றுக் திருப்பெருக்துறை யுறைசிவனே

ஒன்றும் நீயல்**லே** அன்றியொன் நில்**லே** யாருன்ணே அநியகிற்பாரே.

பார்புகம் அண்டம் அணேத்துமாய்மூளேத்துப் படர்ந்தகோர் படரொளிப் பரப்பே நீருஹுகியே நிண்வதேல்அிய

நின்மலா நின்னருள் வெள்ளச் சீருறு சிக்கை எழுக்கதோர் கேனே திருப்பெருக் துறையுறைசிவனே யாருற வெனக்கிங் காரயஅள்ளரர் ஆனக்கம் ஆக்குமென்சோதி. சோதியாய்த் தோன் றும் உருவமே அருவாம் ஒருவனே சொல்லு தற்கரிய

ஆதியே ஈடுவே அக்கமே பக்கம் அறுக்கும் ஆனக்கமாகடலே

யாது கீ போவதோர் வகையெனக் கருளாய் வக்து கின் இணயடி தக்தே.

தந்ததுன் தன்னேக் கொண்டதென் த**ன்னே**ச் சங்கரா ஆர்கொலோ சதுரர்

அந்தமொன் றில்லா ஆனந்தம் பெற்றேன் யாது நீ பெற்றதொன்றென்பால்

சிக்கையே கோயில் கொண்டஎம் பெருமான் திருப்பெருக்குறையுறை சிவனே

எக்கையே ஈசா உடலிடங் கொண்டாய் யான் இதற் கிலன்ஓர் கைம்மாறே.

என்றும் திருவாசகங்கள் காண்க

#### 17. மெலி தல்:—

மெய்வாடுதல்; இடைவிடாது சிர்தித்தலிஞல் உணவை மறர்து மெய்வாடுதல். அகத்துறையுர் தலேவி தலேவணே, கிணேர்து மெய்வாடுதலும், தலேவண் தலேவியை ரினேர்து மெய் சுருங்குதலுமாம்.

(2\_ - ib)

சீரைதை இய உடுக்கையர் சீரொடு வலம்புரி புரையும் வால்கரை முடியினர் மாசற இமைக்கும் உருவினர் மானின் உரிவை தை இய ஊன்கெடு மார்பின் என்பெழுக் தியங்கும் யாக்கையர் கன்பகல் பலவுடன் கழித்த உண்டியர் இகலொடு செற்றம் கீக்கிய மனத்தின ரியாவதுங் கற்றே ரறியா அறிவினர் கற்றேர்க்குத் தாம்வரம் பாகிய த**ல**மையர் காமமொடு என்னம் திருமுருகாற்றுப்படை யடிகள் காண்க.

த**ஃவி**யர் த**ஃவ**வன்மேற் பற்றுடையர். முனிவர் இறை வன்மேற் பற்றுடையர்.

# 18. ஆக்கள் செப்பல்:-

கெஞ்சோடு சிறப்பிண் முன்னிலேப்படுத்திக் கூறுதல். யாதாயினும் ஒன்று உற்றுழி அதணே ஆக்கமாக கெஞ்சோடு கூறிக்கோடலும், குயில் வண்டு முதலியவற்றை முன்னிலே யாக்கி ஆக்கஞ் செப்புதலும் என இரண்டு வகைப்படும். (தொல்காப்பிய உரையாசிரியர் சிலர் சிறி து வேறுபாடாகவும் கூறுவாருளர்) இயற்கைப் புணர்ச்சி புணர்க்து நீங்கியவழி. தலேவி அப்புணர்ச்சியை இன்பின் புணர்ச்சி யென்று தெளிக்கு தலேவனின் சிறப்பைக் கூறுதல் ஆக்கஞ்செப்புதல் என்பது நச்சிரைக்கினியர் கருத்து.

# நெஞ்சோடு ஆக்கஞ் செப்புதல்.

(2\_-ib)

மருவார் கொன்றை மதிசூடி மாணிக்கத்தின் மூலபோல வருவார் விடைமேன் மாதோடு மகிழ்ந்து பூதப்படைசூழத் திருமால் பிரமனிந்திரற்குர் தேவர்நாகர் தானவர்க்கும் பெருமான் கடஆர் மயானத்துப் பெரிய பெருமானடிகளே.

æisoi.

வரியமறையார் பிறையார் ம2ஃயோர் சிலேயா வணக்கி எரியமதில்க ளெய்தா ரெறியு முசலமுடையார் கரியமிடறு முடையரர் கடவூர்மயான மமர்ந்தார் பெரிய விடைமேல் வருவா ரவரெம் பெருமானடிகளே. திருஞானசம்பந்தர்,

#### குயில் வண்டு முதலியவற்றை முன்னி‰ப்படுத்திக் கூறுதல்.

(2\_- ib)

சொன்மாலே பயில்கின்ற குயிவினங்காள், சொல்லீரே பண்மாலே வரிவண்டு பண்மிழற்றும் பழனத்தான் முன்மாலே நகுதிங்கண்முகிழ்விளங்கு முடிச்சென்னிப் பொன்மாலே மார்பணென் புதுநலமுண் டிகழ்வானே. கண்டகங்காண் முண்டகங்காள் கைதைகா ணெய்தல்காள் பண்டரங்க வேடத்தான் பாட்டோவாப் பழனத்தான் வண்டுலாக் தடமூழ்கி மற்றவனென் றளிர்வண்ணம் கொண்டகா டான நிவான் குறிக்கொள்ளா தொழிவானே.

மணக்காஞ்சி யிளங்குருகே மறந்தாயோ மதமுநத்த பணக்கைம்மா வுரிபோர்த்தான் பலர்பாடும் பழன த்தான் நினேக்கின்ற நிணப்பெல்லா முரையாயோ நிகழ்வண்டே சுணேக்குவின மலர்க்கண்ணள்சொற்று தாய்ச்சோர்வாளோ

புதியையா யினியையாம் பூக்கென்றுல் புறங்காடு பதியாவ திதுவென்று பலர்பாடும் பழனத்தான் மதியாதார் வேள்விதனே மதித்திட்ட மதிகங்கை விதியாள ணென்னுயிர்மேல் விளேயாடல் விடுத்தானே.

மண்பொருந்தி வாழ்பவர்க்கு மாதீர்த்த வேதியர்க்கும் விண்பொருந்து தேவர்க்கும் வீடிபேரும் நின்றுணப் பண்பொருந்த விசைபாடும் பழனஞ்சே ரப்பணயென் கண்பொருந்தும் போதத்துங் கைவிடநான் கடவேனே. பொங்கோத மால்கடலிற் புறம்புறம்போ யிரைதேரும் செங்கால்வெண்மடநாராய் செயற்படுவ தறியே னை அங்கோல வளேகவர்ந்தா னணிபொழில்சூழ் பழனத்தான் தங்கோல நறுங்கொன்றைத் தாரருளா தொழிவானே.

துணேயார முயங்கிப்போய்த் துறைசேரு மடநாராய் பணேயார வாரத்தான் பாட்டோவாப் பழனத்தான் கணயார விருவிசும்பிற் கடியரணம் பொடிசெய்த இணயார மார்பனென் னெழினலமுண் டிகழ்வானே.

கூவைவாய் மணிவரன்றிக் கொழித்தோடுங் காவிரிப்பூம் பாவைவாய் முத்திலங்கப் பாய்க்தாடும் பழனத்தான் கோவைவாய் மலேமகள்கோன் கொல்லேற்றின் கொடியா பூவைகாண் மழலேகாள் போகாத பொழுதுளதே. [டைப்

புள்ளிமான் பொறியரவம் புள்ளுயர்த்தான் மணிநாகப் பள்ளியான் ரெழுதேத்த விருக்கின்ற பழனத்தான் உள்ளுவார் விணே தீர்க்கு மென் ஹரைப்ப ரூலகெல்லாம் கள்ளியே ஞனிவர்க்கென் கனவீளயுங் கடவேனே.

வஞ்சித்தென் வீள கவர் ந்தான் வாரானே யாயிடினும் பஞ்சிக்காற் சிறகன்னம் பரந்தார்க்கும் பழனத்தான அஞ்சிப்போய்க் கவிமெலிய அழலோம்பு மப்பூதி குஞ்சிப்பூ வாய்கின் ற சேவடியாய் கோடியையே.

# 19. நாணுவரை யிறத்தல்: \_

ஆற்றுக் துணேயும் நாணி அல்லாதவழி அத<mark>ன்வரை</mark> யிறத்தல்

நற்பதத்தார் நற்பதமே ஞானமூர்த்தீ நலஞ்சுடரே நால்வேதத் தப்பா னின்ற சொற்பதத்தார் சொற்பதமுங் கடந்து நின்ற சொலற்கரிய சூழலா மிதுவுன் றன்மை நிற்பதொத்து நிலேயிலா நெஞ்சந் தன்னு ணிலாவாத புலாலுடம்பே புகுந்து நின்ற கற்பகமே யானுன்னே விடுவே எல்லேன் கனகமா மணிநிறத்தெங் கடவுளானே.

—அப்பர்

20. நோக்குவ எல்லாம் அவையே போறல்:— அவை, பிறர்கோக்கும், தம்கோக்குமென இரண்டுவகை

யாகத் தியும்.

(1) தம்மை கோக்குவாரெல்லாம் தம்கர்ந்தஉள்ள **த்தைக்** கற்ருர்போற்ரேன் றலும்.

(2) தம்கோக்கெல்லாம் அவர் போற்ரேன் றலுமாம். நாடகத்தால் உன்னடியார் போல்நடித்து நான்நடுவே வீடகத்தே புகுந்திடுவான் மிகப்பெரிதும் விரைகின்றேன் ஆடகச்சீர் மணிக்குன்றே இடையரு அன்புனக்கென் ஊடகத்தே நின் அருகத்தந்தருள்ளம்முடையானே. (தி—வா.)

குலம்பொல்லேன் குணம்பொல்லேன் குறியும் பொல்லேன் குற்றமே பெரிதுடையேன் கோலமாய கலம்பொல்லே ஞன்பொல்லேன் ஞானி யல்லே னல்லாரோ டிசைக்திலே னடுவே கின்ற விலங்கல்லேன் விலங்கல்லா தொழிக்தே னல்லேன் வெறும்பனவு மிகப்பெரிதும் பேச வல்லேன் இலம்பொல்லே னிரப்பதே யீய மாட்டே னென் செய்வான் மேன்றினே கேறை யேனே.

என்னும் அப்பர் திருத்தாண்டகமும்கோக்குவாரெல்லாம் தம் கரந்த உள்ளத்தைக் கற்முர்போற் மூன்றற்கு உதார ணமாம்.

இருகிலனுப்த் தீயாகி கீருமாகி
யியமான லிய நியுங் காற்றுமாகி
அருகிலேய திங்களாய் ஞாயி ருகி
யாகாச மாயட்ட மூர்த்தி யாகிப்
பெரு கலமுங் குற்றமும் பெண்ணு மாணும்
பிறருருவு ச் தம்முருவு ச் தாமே யாகி
கெரு கலேயா யின் ருகி காளே யாகி
கிமிர்புன் சடையடிக ணின் ற வாறே.
மண்ணுகி விண்ணுகி மடூயு மாகி
வயிரமுமாய் மாணிக்கச் தானே யாகிக்
கண்ணுகிக் கண்ணுக்கோர் மணியு மாகிக்
கண்ணுகிக் கண்ணுக்கோர் மணியு மாகிக்

பெண்ணைக்ப் பெண்ணுக்கோ ராணுமாகிப் பிரளயத்துக் கப்பாலோ ரண்டமாகி எண்ணுக் யெண்ணுக்கோ ரெழுத்து மாகி யெழுஞ்சுடரா யெம்மடிக ணின்ற வாறே.

கீராகி கீளகலக் தானே யாகி கிழலாகி கீள்விசும்பி ஆச்சி யாகிப் பேராகிப் பேருக்கோர் பெருமை யாகிப் பெருமதில்கண் மூன் நிணேயு மெய்தா ஞகி ஆரே ஆக் தன்னடைக்தார் தம்மை யெல்லா மாட்கொள்ள வல்லவெம் மீசனர் தாம் பாராகிப் பண்ணுகிப் பாட லாகிப் பரஞ்சுடராய்ச் செண் மடிக ணின்ற வாறே.

மாலாகி நான்முகனும் மாபூத மாய் மருக்கமா யருக்கமாய் மகிழ்வு மாகிப் பாலாகி யெண்டிசைக்கு மெல்லே யாகிப் பரப்பாகிப் பரலோகர் தானே யாகிப் பூலோக புவலோக சுவலோ கமாய்ப் பூதங்களாய்ப் புராணன் ருனே யாகி ஏலா தனவெல்லா மேல்விப் பான யேழுஞ்சுடரா யெம்மடிக ணின்ற வாறே.

எ**ன்**னும் அப்பர் திருத்தாண்டகங்கள் தம்கோக்கெல்லா அவர் போற்ரேன்றற்கு உதாரணமாம்.

# 21. மறத்தல்: -

விளேயாட்டு உண்டி முதலியவற்றை மறத்தல். இடை விடாது அவணேயே சிந்தித்தலினுல் மற்றவைகளே மறத்தல் என்க.

(2-ib)

இட்டனும்மடி யேத்துவா ரிகழ்க் திட்டகாண்மறக் திட்டகாள் கெட்டகாளிவை யென் றலாற்கரு தேன் சிளர்புனற் காவிரி வட்டவாசிகை கொண்டடி தொழு தேத்துபாண்டிக் கொடுமுடி நட்டவாவுணே நான்மறக்கினுஞ் சொல்லுநா நமச்சிவாயவே.

ஒவு காளுணர் வழியு காளுயிர் போகு காளுயர் பாடைமேல் காவு காளிவை யென் றலாற்கரு தேன் கிளர்புனற் காவிரிப் பாவு தண்புனல் வக்திழிபரஞ் சோதிபாண்டிக் கொடுமுடி காவலாவுணே கான் மறக்கி அஞ் சொல்லு கா கமச்சிவாயவே.

என்றுஞ் சுந்தரமூர்த்திநாயஞர் தேவாரங்கள் காண்க.

22. மயக்கம்:-

செய்திறன் அறியாது ஆக்கஞ் செய்தல் முதலியன. (உ—ம்)

அன்ன விசாரம் அதுவே விசாரம் அதுவொழிக்காற் சொன்ன விசாரக் தொலேயா விசாரம் கற்றே கையரைப் பன்ன விசாரம் பலகால் விசாரம் இப்பாவி கெஞ்சுக் கென்ன விசாரம் வைத்தா யிறைவா கச்சியேகம்பனே.

கையொன் று செய்ய விழியொன் றுநாடக் கருத்தொன் றெண்ணப்

பொய்யொன் அவஞ்சக நாவொன் அபேசப் புலால்கமழு மெய்யொன் அசாரச் செவியொன் அகேட்கவிரும்புமியா<mark>ன்</mark> செய்கின் றபூசை யெவ்வா அகொள்வாய் விண தீர் <mark>த்தவனே.</mark>

கல்லாப்பிழையுங் கருதாப்பிழையுங் கசிக்துருகி கில்லாப் பிழையு கிணயாப் பிழையு கின்னஞ்செழு**த்தை** ச் சொல்லாப்பிழையுக் துதியாப் பிழையுக் தொழாப் பிழையும் எல்லாப் பிழையும் பொ*றுத்த*ருள்வாய் கச்சியேகம்ப**ேன்.** 

என்றுவரும் பட்டினத்தடிகள் பாடல் காண்க.

23. சாக்காடு: -

மடலே அதவும்வரைபாய்வன வும்போற்கூறல். செயலற்ற **நிலேயு**ம் அதுவே.

(2\_-ib)

அணிற் பல்லன்ன கொங்குமுதிர் முண்டகத்து மணிக்கே முன்ன மாகீர்ச் சேர்ப்ப

இம்மை மாறி மறுமை யாயினு கீயா கியரெங் கணவணே

யானை கியர்கின் னெஞ்சு சேர்பவளே. (கு.றுக்கொகை)

கொள்ளேன் புரந்தரன்மால் அயன்வாழ்வு குடிகெடினும் நள்ளேன் நினுதடி யாரோடல் லால்நர கம்புகினும் எள்ளேன் திருவருளாலே யிருக்கப் பெறின் இறைவா உள்ளேன் பிறதெய்வம் உன்னேயல்லா தெங்கள் உத்தமனே.

என ஒரு தலேயுள்ளி அது காரணமாக உத்தமன் அத்தன் உடையான் அடியே நினேர் துரு கெ மத்தமனத்தொடு மால் இவன் என்ன மனநினே வில் ஒத்தன ஒத்தன சொல்லிட ஊரூர் திரிந்தெவரும் தத்த மனத்தனபேச எஞ்ஞான் அகொல் சாவதுவ.

என்.னம் திருவாசகத்தால் சாக்காடு கூறல் காண்க. இத்திருவாசகங்களும் சாக்காடாம்.

ஆமா அன் திருவடிக்கே அகங்குழையேன் அன்புருகேன் பூமா இ புணக்கேத்தேன் புகழ்க்துரையேன் புத்தேளிர் கோமான் கின் திருக்கோயில் தாகேன் மெழுகேன் கூத்தா சாமாறே விரைகின்றேன் சதுராலே சார்வானே. [டேன்

அரியானே யாவர்க்கும் அம்பரவா அம்பலத்தெம் பெரியானே சிறியேணே ஆட்கொண்ட பெய்கழற்கீழ் விரையார்க்க மலர்தாவேன் வியக்தலறேன் கயக்தருகேன் தரியேன்கான் ஆமாறென் சாவேன்கான் சாவேனே.

சாவிற்சாதல், இடையன்பாமாறு கோவின்கோதல், ஒண்பொருள் கொடுத்தல், நன்கினி அமொழிதல், நலம்பாராட் டல், புணர்வு நணிவேட்டல், பிரிவு நானியிரங்கல் முதலியனவும் இடையன்பாமாறு என்ண?

#### 24. தோவின் நோதல்.-

கொக்தாரைக் கண்டு கோதலும் தாம் கொக்துளி இறை வடுகு கோதலும் சாலும்.

## (1) நொந்தாரைக் கண்டு நோதல்:—

ஆடெரி படர்க்க கோடுய ரடுப்பில் ஆம் பி பூப்பத் தீம்பகி யுழல இல்லி தூர்க்க பொல்லா வறுமு**லே** சுவைதொறுஞ் சுவைகோறும் பால்காணுமல் குழவி தாய்முகம் கோக்க மணவி என்முகம் கோக்க யர்மும் கின்முகம் கோக்கி வக்கனங் குமுண

தம்பி பொருட்டு இராச்சியத்தைத் துறந்து காட்டகத் திருந்த, குமுணவள்ளலிடம் ஒப்பிலாமணிப்புலவர் நொந்து கூறியது.

கொர்து கூறிய ஒப்பிலாமணிப்புலவர் கையில் தனது உடைவரினக் கொடுத்து குமுணவள்ளல் கொர்து கூறியது.

அந்தநாள் வந்தி**ல** யருந்தமிழ்ப் புலவோய் இந்தநாள் வந்துநீ நொக்தெண யடைந்தாய் த**ல**தனேக் கொடுபோய்த் தம்பிகைக் கொடுத்ததன் வி**ல**தனேப் பெற்றுன் வெறுமைநோய் களேயே.

இச்செய்யுளில் முதலடி இரண்டும் கொர்தாரைக் கண்டு கொர்து கூறியது. ஈற்றடி இரண்டும் ஒண்பொருள் கொடுத் தலிற்படும்.

#### தாம் நொந்துளி இறைவனேடு நோதல்:-

கூற்ரு யினவா அவிலக் ககிலீர் கொடுமை பல்செய் தனநா னறியேன் ஏற்ரு யடிக்கே பிரவும் பகலும் பிரியா துவணங் குவனெப்பொழுதும் தோற்ரு தென்வயிற் றினகம் படியே குடரோ டுதாடக் கிமுடக் கியிட ஆற்றே னடியே னதிகைக் கெடில வீரட்டானத் துறையம்மானே.

கெஞ்சம் முமக்கே யிடமாக வைத்தே னிணயா தொருபோ தமிருர் தறியேன் வஞ்சம் மிதுவொப்பதுகண்டறியேன் வயிற்ரே டுதுடக்கிமுடக் கியிட நஞ்சாகிவர்தென் ணநலி வதனே நனுகா மற்றுரர் துகரக் துமிடீர் அஞ்சே அமென்னீ ரதிகைக் கெடில வீரட் டானத்துறையம் மரனே.

பணிக்தா ரனபா வங்கள்பாற் றவல்லீர் படுவெண்ட வேயிற்பலிகொண் டூழல்வீர் துணிக்தே யுமக்காட் செய்துவா மூ அற்ருற் சடுகின் றது சூலே தவிர்த் தருளீர் பிணிக்தார் பொடிகொண் டுமெய்பூ சவல்லீர் பெற்றமேற்றுகக்கீர்சுற்றும் வெண் டூலிகொண் டணிக்தீ ரடிகே எதிகைக் கெடில வீரட் டானத் துறையம்மானே.

முன்னம் மடியே னறியா மையினன் முனிந்தென் கோ கிர்தமுடக் கியிடப் பின்னே யடியே அமைக்கா ளும்பட்டேன் சடுகின் றதுசூ வேதவிர்த் தருளீர் தன்னே யடைந்தார் விணே தீர்ப் பதன்ரே தலேயா யவர்தங் கடனு வது தான் அன்ன நடையா ரதிகைக் கெடில வீரட் டானத் துறையம்மானே.

காத்தாள் பவர்கா வலிகழ்க் தமையாற் கரைஙின் றவர்கண் டுகொளென் அசொல்லி நீத்தா யகயம் புகநூக் கியிட நி**லே**க்கொள்ளும்வழித்துறையொ**ன்** றறியேன் வார்த்தை யிதுவொப் பதுகேட் டறியேன் வயிற்ரே டுதுடக்கிமுடக் கியிட ஆர்**த்**தார் புனலா ரதிகைக் கெடில வீரட் டானத் துறையம் மானே.

சலம்பூ வொடுதா பமறக் தறியேன் றமிழோ டிசைபாடன்மறக் கறியேன் கலக்தீங் கிலுமுன் ணேமறக் தறியே

இன்ன மமென்னவின்மறக் தறியேன் உலக்தார் தஃவிற் பலிகொண் டுழல்வா

புடலுள்ளு றுசூ 2° தெவிர்த் தருளாய் அலக்தே னடியே னதிகைக் கொடில வீரட்டானத் துறை யம்மானே

உயர்க்கேன் மணவாழ்க் கையுமொண்பொருளு மொருவர் தலேகா வலிலா மையினை

வயக்தே யுமக்காட் செய்துவா முறுற்றுல் வலிக்கின்ற துசூலே தவிர்த் தருளீர்

பயந்தே யென்வயிற் றினகம் படியே பறித்துப் புரட்டி யறுத்தீர்த் திடநான்

அயர்ந்தே னடியே னதிகைக் கெடில வீரட்டானத் அறையம் மானே.

வலித்தேன் மணேவாழ்க்கைமகிழ்க் தடியேன் வஞ்சம்மனமொன்று மிலாமையினல்

சலித்தா லொருவர் துணேயாரு மில்**லே**ச் சங்கவெண் குழைக் காதுடையெம் பெருமான்

கலித்தே யென்வயிற் றினகம் படியே கலக்கி மலக்கிட்டுக்கவர்க் துதின்ன

அலுத்தே னடியே னதிகைக் கெடில வீரட் டானத் துறையம்மானே.

போண்போ லமிளிர் வதொர்மே னியினீர் புரிபுன் சடையீர் மெலியும் பிறையீர்

தன்பே கவ**லே** பிணியென் நிவற்றை கணுகா மற்றுரக்துகரக் துமிடீர் என்போலிகளும் மையினித் தெளியா ரடியார் படுவதிதுவே யாகில் அன்பே யமையும் மதிகைக் கெடில வீரட் டானத் துறை யம்மானே.

போர்த்தா யங்கொரா கோயினீ ருரிதோல் புறங்கா டரங்கா நடமாட வல்லாய் ஆர்த்தா னரக்கன் றினமால் வரைக்கீ முடர்த்திட் டருள் செய் தவது கருதாய் வேர்த்தும் புரண்டும் விழுந்தும் மெழுந்தா லென்வே தணேயா னவிலக் கியிடாய்

ஆர்த்தார் புனல்சூ முதிகைக் கெடில வீரட் டானத் துறை யம்மானே. (அப்பர்)

கொக்தார்விணே தீர்ப்பவனுமவனே! கோவாரைக் கண்டு கோவதிலை அவர்விணே தீர்ப்பவனும் அவனே! திருச்செங் காட்டங் குடியில், தலேவன் பாம்புதீண்டி யிறக்கப்பெற்ற தலேவி கொக்தழுவதைக் கண்டு, கொக்த திருஞானசம்பக்த மூர்த்திகாயனர்:—

சடையா யெனுமால் சரணீ யெனுமால் விடையா யெனுமால் வெருவா விழுமால் மடையார் குவளே மலரும் மருகல் உடையாய் தகுமோ விவளுன் மெலிவே.

சிந்தா யெணுமால் சிவனே யெணுமால் முந்தா யெணுமான் முதல்வா வெனுமால் கொந்தார் குவளே குலவும் மருகல் எந்தாய் தகுமோ விவளே சறவே.

அறையார் கழுலும் மழல்வா யரவும் பிறையார் சடையும் முடையாய் பெரிய மறையார் மருகன் மகிழ்வா மிவளே இறையார் வளகொண் டெழில்வல் விணமே. என்றுவரும் பாடல்களே ஒதி இறைவன் அருளரல் விடுந்

இர்த்து மெலிவு கீக்கி உய்வித்தமை காண்க.

26. நன்கினி து மொழி தல்: -

அன்பரோடு இனியனவே பேசத்தக்கது. அன்றிஅன்ப ரைப் புகழ்க்துரை கூறஅமாம்.

(2\_-ib)

அப்பனீ யம்மைகீ பைய னுகீ யன்புடைய மாமனு மாமியுகீ ஒப்புடைய மாதரு மொண்பொரு ஞகீ யொருகுலமுஞ் சுற்றமு மோரூ ருகீ துய்ப்பனவு முய்ப்பனவுக் தோற்றுவாய்கீ துணேயா யென்னெஞ்சக் துறப்பிப்பாய்கீ இப்பொன்னீ யிம்மணிகீ யிம்முத்துகீ யிறைவனீ யேறூர்க்த செல்வ னீயே.

சிலேத்தார் திரிபுரங்க டீயில் வேவச் சிலேவளேவித் துமையவளே யஞ்சகோக்கிக் கலித்தாங் கிரும்பிடிமேற் கைவைத்தோடுங் களிறுரித்த கங்காளா வெங்கள் கோவே கிலத்தா ரவர்தமக்கே பொறையாய் காளு கில்லா வுயிரோம்பு கீதனேனன் அலுத்தே னடியேனே யஞ்சே லென்னை யாவடுதண் டுறையுறையு மமரரேறே.

எல்லர் வுலகமு மானுய் நீயே யேகம்பமேனி பிருந்தாய் நீயே நல்லாரை நன்மை யறிவாய் நீயே ஞானச்சுடர் விளக்காய் நின்ருய் நீயே பொல்லா விணேக ளறுப்பாய் நீயே புகழ்ச்சே வடியென்மேல் வைத்தாய் நீயே செல்வாய செல்வந் தருவாய் நீயே திருவையா றகலாத செம்பொற் சோதீ. என்னும் அப்பர் திருத்தாண்டகங்கள் நன்கெனிது மொழிதல் காண்க,

#### 27. நலம்பாராட்டல்: -

அன்பனின் நலங்களேப் பாராட்டு தலும் அவன் அருளப் புகழ்த்லும்.

#### (2\_- -10)

முத்திகெறி அறியாத மூர்க்கரொடு மூயல்வேணேப் பத்திகெறி யறிவித்துப் பழவிணகள் பாறும்வண்ணஞ் சித்தமலம்அறுவித்துச் சிவமாக்கிளீன ஆண்ட அத்தனெனக் கருளியவா ரூர்பெறுவார் அச்சோவே.

செறியல்லா செறிதன்கோ செறியாக நிகோவேணேச் செறுகெறிகள் சேராமே திருவருளே சேரும்வண்ணம் குறியொன்றும் இல்லாத கூத்தன்தன் கூத்தையெனக் கேறியும்வண்ணம் அருளியவா ருர்பெறுவா ரச்சோவே.

பொய்யெல்லாம் மெய்யென்று புணர்முஃயார் போகத்தே மையலுறக் கடவேணே மாளாமே காத்தருளித் தையலிடங் கொண்டபிரான் தன்கழலே சேரும்வண்ணம் ஐயன்எனக் கருளியவா மூர்பெறுவார் அச்சோவே.

பஞ்சாய அடிமடவர்ர் கடைக்கண்ணல் இடர்ப்பட்டு கெஞ்சாய துயர்கூர நிற்பேண்உன் அருள்பெற்றேன் உய்ஞ்சேன் நான் உடையானே அடியேணே வருகஎன் றஞ்சேல்என் றருளியவா ருர்பெறுவார் அச்சோவே.

வெர்துவிழும் உடற்பிறவி மெய்யென்று விணேபெருக்கிக் கொர்துகுழல் கோல்வீளயார் குவிமுலேமேல்வீழ்வேணப் பந்தமறுத் தெணேயாண்டு பரிசறஎன் துரிசும்றுத் தந்தமெனக் கருளியவா ருர்பெறுவார் அச்சோவே.

தையலார் மையலிலே தாழ்ந்துவிழக் கடவேணப் பையவே கொடுபோந்து பாசமெணுந் தாழுருவி உய்யுநெறி காட்டுவித்திட் டோங்காரத் துட்பொருள ஐயன்எனக் கருளியவா ரூர்பெறுவார் அச்சோவே, சாதல் பிறப்பென்னுக் தடஞ்சுழியிற் றடுமாறிக் காதலின்மிக் கணியிழையார் கலவியிலே விழுவேனே மாதொருகூ அடையபிரான் தன்கழலே சேரும்வண்ணம் ஆதியெனக் கருளியவா ரூர்பெறுவார் அச்சேர்வே

செம்மை எலம் அறியாத சிதடரொடு ந் திரிவேண் மும்மையலம் அறுவித்து முதலாய முதல்வன் தான் நம்மையும்ஓர் பொருளாக்கி நாய்கிவிகை ஏற்றுவித்த அம்மையெனக் கருளியவா ரூர்பெறுவார் அச்சோவே. என்றுவருந் திருவாசகங்களும்.

பன் னியசெக் தமிழறியேன் கவியேன் மாட்டே னெண்ணேடு பண்ணிறைக்ககலேகளாய தன்போக்தன் றிறத்தறியாப் பொறியிலேணேத் தன்றிறமு மறிவித்து கெறியுங்காட்டி அன்னேயையு மத்தணேயும் போலவன்பா யடைக்கேணேத்தொடர்க்தென்னே யாளாக்கொண்ட தென்னெறும்பி யூர்மஃமென் மாணிக்கத்தைச் செழுஞ்சுடரைச் சென்றடையப் பெற்றேனுனே. என்னும் அப்பர் திருத்தாண்டகமுக் காண்க.

28.' புணர்வு நனிவேட்டல்:—

(2\_-io)

சொற்பால முதிவள்யான் சுவையென்னத் துணிக்கிங்ஙனே கற்பால் விணேத்தெய்வக் தக்தின்று கானிவளாம் பகுதிப் பொற்பார நிவார் புலியூர்ப்புணிதன் பொதியில்வெற்பிற் கற்பாவியவரை வாய்க்கடிதோட்ட களவகத்தே.

[ தன் உணர்ந்தார்க்குணர்வரியோன் தில்**ஃ**ச் சிற்றம்பலத்தொருத் தோள்

குணந்தான் வெளிப்பட்டகொவ்வைச்செவ்**வா**யிக்கொடியிடை புணர்ந்தாற் புணருந்தொறும்பெரும்போகம்பின் இம்புதிதாய் மணந்தாழ் புரிகுழலாளல்குல் போலவளர்கின் றதே. (திருக்கோவையார்)

சுடர்பொற் குன்றைத் தோளாமுத்தை வாளாதொழும் புகக்து கடைபட்டேணே ஆண்டுகொண்ட கருணலயணக் கருமால் பிரமன் தடைபட்டின் இஞ் சாரமாட்டாத் தன்ணத் தக்தஎன்றைமுதைப் புடைபட்டிருப்பதென்று கொல்லோஎன் பொல்லாமணியைப் புணர்க்கே.

அல்லிக்கமலத் தயனும்மாலும் அல்லா தவரும் அமரர்கோனுஞ் சொல்லிப்பரவும் நாமத்தானேச் சொல்லும்பொருளும் இறக்கசுடரை நெல்லிக் கனியைத் தேனப்பாலே நிறையின் அமுதை அமுதின் சுவையைப் புல்லிப் புணர்வதென்று கொல்லோஎன் பொல்லா மனியைப் புணர்க்கே.

புழுவாய்ப் பிறக்கினும் புணணியா வுன்னடியென்மனத்தே வழுவாதிருக்க வரந்தர வேண்டுமிவ் வையகத்தே தொழுவார்க் கிரங்கி யிருந்தருள்செய் பாதிரிப்புலியூர்ச் செழுநீர்ப்புனற்கங்கை செஞ்சடைமேல் வைத்ததிவண்ணனே. (அப்பர் தேவாரம்)

# 29. பிரிவு நனியிரங்கல்:—

அன்பனின் பிரிவால் அன்பன் இரங்குத<u>அ</u>ம் த**ஃவை** னின் பிரிவால் த**ஃவை**யிரங்குத*ை*யாம்.

(2\_-ib)

இன்னு தின்னில் அர் வாழ் தல் அதனினும் இன்னு தினியார்ப் பிரிவு. (குறன்)

தலேவியர் தலேவரின் பிரிவால் சாந்தும் அணியார் பூவும் சூடார் கீரும் ஆடாராகவருக்தியிருப்பர். அன்றித் த2லவரும்

வருக்குவர்.

அருர்தும் விடமணி யாமணிகண்டன் மற்றண்டர்க்டுகல்லா மருಕ்துமமிர்தமுமாகு முன்னேன் நில்‰வாழ்த்தும் வள்ள றிரு ச் துங் கடசெ றிசெல்லுமிவ்வா றுசிதைக்கு மென்றுல் வரு ச் தும்மட செஞ்சமே பென்னயாமினி வாழ்வகையே.

(திருக்கோவையார்)

பத்திமையும் அடிமையையுங் கைவிடுவான் பாவியேன் பொத்தினகோ யதுவி தணப் பொருள றிக்தேன் போய்த் தொழுவேன்

முத்தியமா மணிதன்னே வயிரத்தை மூர்க்கனேன் எத்தணமாட் பிரிந்திருக்கே னென்ளூ ரிறைவணயே.

ஜவனமாம் பகழியுடை யடன்மதனன் பொடியாகச் செவ்வணமாக் திருகயனம் விழிசெய்த சிவமூர்த்தி மையணவு கண்டத்து வளர்சடையெம் மாரமுதை எவ்வணநான் பிரிந்திருக்கே னென்ளு ரிறைவணயே.

வங்கமலி கடனஞ்சை வானவர்க டாமுய்ய நுங்கியமு தவர்க்கருளி கொய்யேணப் பொருட்படுத்துச் சங்கிலியோ டெபேப்புணர்த்த தத்துவரேச் சழக்கனேன் எங்குலக்கப் பிரிக்திருக்கே னென்னு ரிறைவணயே. [குக்கரர்]

உரியேன் அல்லேன் உனக்கடிமை உன்னப் பிரிக்கிங் கொருபொழுதுக்

கரியேன் நாயேன் இன்னதென் றறியேன் சங்கரா கருணே பினுல்

பெரியோன் ஒருவன் கண்டுகொள் என்றுன் பெய்கழல் அடிகாட்டிப்

பிரியேன் என்றென் றருளிய அருளும் பொய்யோ எங்கள் பெருமானே.

[தருவர்ச்சும்]

30. கடையன்பு:-

த**ீல**யன்பும் இடையன்பும் மரபுதிரியின் கடையன்பாம். உலகம் கடையன்பிலேயே இயங்குகின்றது.

31. தஃயன்பு மரபு திரிதல்:

"சுறு நிளை மலரொடு விரை இ மறியறுத்து வாரணக் கொடியொடு வயின் பட கிறீ இ ஊரூர் கொண்ட சீர்கெழு விழவினும் ஆர்வல ரேத்த மேவரு கிலேயினும் வேலன் தை இய வெறியயர் களனும்."

என்னம் திருமுருகாற்றுப்படையடிகளாலறிக.

சிறியதின்யரிசியைப் பூக்களுடன் கலங்துவைத்து, ஆட்டுக் கடாவை வெட்டிக் கோழிக்கொடியை இடங்கள்தோறும் தூக்கி, ஊர்கள்தோறும் அமைக்கப்பட்ட சிறப்பு விழாக்களி தும், அன்பர்கள் துதிக்க, அவர்கள் விரும்பிய இடங்களினும் வேலனற்செய்த வெறியாடுமிடத்தினும் என்றவிடத்து, இங்கு கூறப்பட்ட ஆர்வலர் தலேயன்போ, இடையன்போ உடையவ ரன்று. கடையன்புடையோரேயாவர். "வேலன்தை இயவெறி யவர்களனும்" என்றவிடத்து; வேலேத்தாங்கிய ஒருவன் வெறி யாட்டமாடி, தலேயன்புடையோருக்குத் தோன்றும் மெய்ப் பாடுபோல மெய்சிலிர்ப்புத் கோன்ற காத்தடுமாற மெய்யெ லாம் வியர்வை தோன்றக் குதித்தாடுவது. அங்கு தோன்றும் தலேயன்பின் மெய்ப்பாடு காமே வருவித்துக் கொள்வதன்றி, இயல்பிலே வருவதன்று. ஆதலால் அங்கு தோன்றும் அன்பெல்லாம் கடையன்பெனவே அமையும்;

32 இடையன்பு மரபு திரிதல்: –

சாவிற்சாதல்; கோவின்கோதல், ஒண்போருள் கொடுத் தல், கன்கினிது மொழிதல், கலம்பாராட்டல், புணர்வு கனி வேட்டல் பிரிவுகனியிரங்கல் முதலியன முரபு திரிதலாம்.

33 சாவிற்சாதலின் திரிபு:— த**ே**வவனின் சாதலால் த**ேவைி, இடையன்பின் கிமித்** தத்தாற் சாகாது:

- (க) வாழ்க்கைகையை முனிக்து என்று சோவகை இன்றே சாவேன் எனச் சாதல்.
- (உ) பிறர்நிக்தைக்கஞ்சி இருக்கு சாதலிலும் இன்றே சாதல் கன்றெனச் சாதல்.
- (ை) புகழ்வேண்டிக் கணவரொடுசெத்தார் சுவர்க்கம்பெறு வர் எனப் பிறர் சொல்லக் கேட்டுச் சாதல், அங்கு தோன்அம்அன்பெல்லாம்மரபு திரிக்துகடையன்பாகும்.
- (2) இடருற்றூர் தொழுகோய் கொண்டார் முதலியோர் இறைவணே வேண்டிச் செத்தார் சுவர்க்கம் பெறுவா ரெனச் சாதலும் பெறுமாதலால் அவர்காட்டும் அன் பும் திரிக்கு கடையன்பாகும்.

# 34. தோவின் தோதலின் திரிபு:—

தாம் அன்பு செலுத்துவார்பால் நிகழும் கோ, தம்மையும் பீடிக்குமென்றஞ்சி கோவார் தம் அன்பும் திரிக்து கடையன் பாகும். இப்பாண்மையோரிடத்தும் உண்மையன்பின் மெய்ப் பாடாகிய கண்ணீர் வார்த்தல் போன்ற நிகழ்ச்சியைக் காணலாம்.

# 35. ஒண்பொருள் கொடுத்தலின் திரிபு:

(1) கணிகையர் கூட்டம் பொருளாலாவதாதலால் அவர் காட்டும் அன்பு திரிபுடையது.

அன்பின் விழையார் பொருள்விழையுமாய் தொடியா ரி**ன்**சொ லிழுக்குத் தரும்**.** 

- (2) புகழ்வேண்டிப் பொருள் கொடிப்பார் அன்பும் திரிபுடையது.
- (3) சொய்கலம் கருதிப் பொருள்கொடிப்பார் அன்பும் திரிபுடையது.
- இப்பான்மையோர் காட்டும் ! அன்பெல்லாம் கடையன் பினுள் அமையும்.

# 36. நன்கினிது மொழிதலின் திரிபு. 🗕

கன்கினிது கூறிப் பகைவரும் தம் கருமம் முடிப்பர் அவ்வகையினரின் அன்புக் திரிக்து கடையன்பினுட்படும்.

# 37. தலம்பாராட்டலின் திரிபு:—

பொருளிற் பற்றுடையோர், விடய இச்சையுடையோர், நலம்பாராட்டித் தம்கருமம் முடிப்பர். அவ்வகையினர் காட்டும் அன்பும் திரிபுடையது.

# 38. புணர்வு நனிவேட்டலின் திரிபு: -

தம்மில் வல்லோர் என்னும் அச்சத்தின் காரணத்தினுல் பொருளின் பற்றினுல், விடயஇச்சையின் காரணத்தினுல், புக மூடையோர் தம்கூட்டத்தின் மகிமையினுல், புத்திரப்பேறின் பற்றினுல் புணர்வுகனிவேட்டோர்போல் ஆர்வம்காட்டி,அன்பு காட்டிப்புணர்வோர்தம்அன்பும் திரிக்கு கடையன்பினிற்படும்.

# 39. பிரிவு நனியிரங்கலின் திரிபு:—

சாந்தும் அணியார் பூவும்சூடார் நீரும் ஆடாராக அன் பில்லார் தாமும் இருப்பர். அன்னேர்காட்டும் அன்பும் திரிந்து கடையன்பாகும்.

#### 40. மறமும் அறமும்:-

அறம் அன்றி மறம் கிகழ்வதற்கும் அன்பு காரணமாக உடையது. ஓராற்றுப்படும் அன்பிஞலேயே மறம் கிகழ் கின்றது.

> அறத்திற்கே யன்பு சார்பென்ப வறியார் மறத்திற்கு மஃதே தூணை. [குறள்]

மறத்தை அறத்தால் நீக்கலாம் அன்றி மறம்ஙிகழ்த**ற்கு**ம் அன்பே துணே என்பது அறியப்ப**டு**ம்.

கொள்ளேயிடுவான் கொ**ஃல**செய்தா<mark>ன் என்றவிடத்து</mark> கொள்ளேயிடுவோன் பொருளில் இருந்த கடையு**ன்பி**ன் பற்றி ைல், கொ**ஃ**செய்தான் என்பது உணரப்படும். அக்கொ**ஃல** யினும் ஒருவகை அன்பு உடன் கிற்பது காணலாம்.

மறத்தை அறத்தால் டீக்க உண்மைத் த**ஃ**யன்பு வேண் டும். அஃதில்லாது மறம் டீங்காது.

ஒன் றுமன த்தாரிருவர்களு முலகர நியர் ரெனமறைவிற் சென் றுபுக்குப் பிள்ளே தனேப் பெற்றதாயார் செழுங் கலங்க ணன் றுகழுவிக்கொடுசெல்லநல்லமகளே பெடுத்துலகை வென் ற தாதையார் த**லே**யைப்பிடிக்கவிரைந்துமெய்**த்**தாயர்

இனியமழ**ஃ**க்கிண்கெணிக்காலி ரண்டுமடியின்புடையிடுக்கிக் கனிவர்யமைந்தன் கையிரண்டுங் கையாற்பிடிக்கக் காதல**னு** நனிநீடு வகையுறுகின்றுரென்று மகிழ்ந்து நகைசெய்ய**த்** தனிமாமக**ண த்** தாதையார் கருவிகொண்டு த**ஃ**யரிவார்.

என்றும் சிறுத்தொண்டர் புராண செய்யுளில் சிறு**த்** தொண்டர் செய்த மறம் அன்பிறுல் அறமானது காண்க.

> திருச்சிற்றம்பலம் அன்பெல் முற்றிற்று.

# அறஇயல்

## 1. அறநிலேப் பக்தி: -

இறைவணே அடை தற்குரிய பக்கிமார்க்க**த்தை அறகிஃப்** பக்தி, வைராக்கியபக்தி என இரண்டு விதமாக வகுக்கலாம்.

நீதியான நெறிமுறையில் நின்று அறியாமை என்னும் அறிவை அகற்றி, அறிவுகொண்டு அறிவினுள் நிற்கும் பொருளே அறிச்து கேவலத்திற்தள்ளும் அந்தக்கரணங்களின் தூர்க்கிரியைகளிற் கூடாது அன்பால் இறைவணேத் தொழுது தான்செய்யும் கருமங்களேப் பற்றற்றுச் செய்து, ஞானச் சிறப் பாகிய தியானம்பண்ணி நிற்றல் அறநிலேப்பக்தியாம். அப்பர் சுவாமிகளின் வாழ்க்கையும் ஒழுக்கமும் இதற்கு உதாரண மாக உள்ளது.

சைவசமய நெறியும், தொன்டரின் மாண்யும் இலட்ச**ணமு**ம் அருள்கொண்ட வுணர்வின்றி, நெறிகொண்ட அறிவென்று மருள்கொண்ட பல்லவமன்னனின் தாதரைப்பார்த்து

திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள் கூறிய அறநிலே ம*று*மாற்றத் திருத்தாண்டகம்

திருச்சிற்றம்பலம்.

நாமார்க்குங் குடியல்லோ நமணயஞ்சோ நரகத்தி விடர்ப்படோ நட**ஃ**யில்லோம் ஏமாப்போம் பிணியறியோம் பணிவோ மல்லோம் இன்பமே யெக்காளுக் துன்பமில்**ஃ** தாமார்க்குங் குடியல்லாத் தன்மையான சங்கரகற் சங்கவெண் குழையோர் காதிற் கோமாற்கே நாமொன் அமீளா வாளாய்க் கொய்மலர்ச்சே வடியிணேயே குஅகினேமே.

அசலிடமே பிடமாக வூர்கடோறு மட்டுண்பா ரிட்டுண்பார் விலக்காரையம் புகலிடமா மம்பலங்கள் பூமிதேவி யுடன்கிடந்தாற் புரட்டாள்பொய் யன் றமெய்யே இகலுடைய விடையுடையா னேன்று கொண்டா னினியேதுங் குறைவிலோ மிடர்கடீர்ந்தோம் துகிலுடுத்துப் பொன்பூண்டு திரிவார் சொல்லுஞ் சொற்கேட்கக் கடவோமோ துரிசற்றேமே.

வாராண்ட கொங்கையர்சேர் மீண யிற் சேரோ மாதேவா மாதேவா வென்று வாழ்த்தி கீராண்ட புரோதாய மாடப் பெற்ரேம் கீறணியுங் கோலமே கிகழப்பெற்ரே காராண்ட மழைபோலக் கண்ணீர் சோரக் கன்மனமே நன்மனமாக் கரையப் பெற்ரேமும் பாராண்டு, பகடேறி வருவார் சொல்லும் பணிகேட்கக் கடவோமோ பற்றற் ரேமே.

உறவாவா ருருத்திரபல் கணத்தினேர்க ளுடுப்பனகோ வணத்தொடுகீ ளுளவாமன்றே செறுவாருஞ் செறமாட்டார் தீமைதானு கன்மையாய்ச் சிறப்பதே பிறப்பிற் செல்லோம் நறவார்பொன் னிதழிகறுக் தாரோன் சீரார் கமச்சிவாயச் சொல்ல வல்லோ காவால் சுறவாருங் கொடியானப் பொடியாக் கண்ட சுடர்கயனச் சோதியையே தொடர்வுற் ரேமே.

என்று நா மியாவர்க்கு மிடைவோ மல்லோ மிரு நில த்தி லெமக்கெதிரா வாரு மில்லே சென்று நாஞ் சிறுதெய்வஞ் சேர்வொ மல்லோஞ் சிவபெருமான் றிருவடியே சேரப்பெற்றேரம் ஒன்றினுற் குறைவுடையோ மல்லோ மன்றே யுறுபிணியார் செறலொழித்திட் டோடிப்போனர் பொன்றினர் தலேமாலே யணிக்த சென்னிப் புண்ணியனே நண்ணிய புண்ணியத்துளோமே, மூவுருவின் முதலாருவா பிருநான்கான மூர்த்தியே பென்றுமுப் பத்தமூவர் தேவர்களு மிக்கோருஞ் சிறந்து வாழ்த்துஞ் செம்பவளத் திருமேனிச் சிவனே பென்னும் நாவுடையார் நமையாள வுடையா ரன்றே நாவலந்தி வகத்தினுக்கு நாதரான காவலரே யேவிவிடுத் தாரேனுங் கடவமலோக் கடுமையொடுகளவற்றேழேமே.

கிற்பனவு நடப்பனவு நிலனு நீரு நெருப்பிஞெடு காற்றுகி நெடுவாளுகி அற்பமொடு பெருமையுமா யருமையாகி யன்புடையார்க் கெளிமையதா யளக்கலாகாத் தற்பரமாய்ச் சதாசிவமாய்த் தானுமியானு

மாகின் ற தன்மையின நன்மையோடும் பொற்புடைய பேசக் கடவோம் பேயர் பேசுவன பேசு துமோ பிழையற்ரேமே.

ஈசணேயெவ் வுலகினுக்கு மிறைவன் றன்னே யிமையவர்தம் பெருமானே யெரியாய் மிக்க தேசணேச் செம்மேனி வெண்ணீற்றுனேச் சிலம்பரையன் பொற்பாவை கலஞ்செய் கின்ற

கேசணே கித்தலுகிணயப் பெற்றே கின்றுண்பா ரெம்மை கிணயச் சொன்ன

வாசகமெல்லா மறந்தோ மன்றே வந்திரார் மன்னவனு வான்றுனரே.

சடையுடையான் சங்கக் குழையோர் காதன் சாம்பலும் பாம்பு மணிர்த மேனி

விடையுடையான் வேங்கை யதன்மே லாடை வெள்ளிபோற் புள்ளியுழை மா**ன்**ரேல் சார்க்த

உடையுடையா னம்மை யுடையான் கண்டி ரும்மோடு மற்று முளராய் கின்ற படையுடையான் பணிகேட்கும் பணியோ மல்லோம் பாசமற வீசும் படியோ காழே, நாவார கம்பணேயே பாடப்பெற்றேரு நாணற்றுர் கள்ளாமே விள்ளப் பெற்றேரம் ஆவாவென் றெமையாள்வா னமரர்காத னயஹெமாற் க நிவரிய வனலாய் கீண்ட தேவாதி தேவன் சுவனென் சிக்கை சேர்க்திருக்தான் றென்றிசைக்கோன் ருனேவக்து கோவாடிக் குற்றேவல் செய்கென்று அங் குணமாகக் கொள்ளோமெண்குணத் துளோமே. (10)

2. அறம்: -

அறம் என்பது தர்மம், அதுபசுஅறம் பதிஅறம் என இரண்டு வகைப்படும்.

3. பசு அறம்: – "மனத்துக்கண் மாசிலதை லனத்தறன் ஆகுல நீர பிற"

பிறர்மேம்பாட்டைக் கண்டு பொருமை கொள்ளு தலும், ஐம்புலன் களிஞல் வரும் ஆசையும், அவை காரணமாகப் பிறர் மேல் கொள்ளும் கோபமும், அதுபற்றி வரும் கடும்வார்த்தை களும் ஆகிய நான்கும் கெட்ட செய்கைகள் என்று வெறுத்து ஒழுகும் ஒழுக்கமே அறம் என்று சொல்லப்படும்.

> அழுக்கா றவாவெகுளி இன்னச்சொல் நான்கும் இழுக்கா இயன்ற தறம். [திருக்குறள்]

உண்மையும் பொறுமையும் மேன்மையும் தவமும் அடக்க மூடமையும் நடுகிலேமையும் பிறர்க்கென வாழ்தலும் பற்று விடுதலும் நல்லன செய்தலும் மாறுபடாத விரதங்களே மேற் கொள்ளுதலுமாகிய பத்தும்மேலான குணங்களாகிய பசு அறம் எனக்கொள்க.

மெய்ம்மை பொறையுடைமை மென்மை தவமடக்கம் செம்மையொன் றின்மை துறவுடமை—கன்மை திறம்பா விரதக் தரித்தலோ டின்ன அறம்பத்தும் ஆன்ற குனம், [அறகெறிச்சாரம்]

## 4. பதிஅறம்: -

இறைவனின் திருவருள் அறமயமாக அன்பாக உடையது பதியின் திருவருள் இல்லாவிட்டால், உயிர்களும் உலகங்களும் கி**லேத்**திருக்க முடியாது.

நன்மை செய்தால் நன்மையும், தீமை செய்தால் தீமையும் ஆன்மா அனுபவிக்கின்றது. அவ்வனுபவம் முடிந்ததும், ஆன்மா ஓர்தர்மமான நெறியில் செல்கின்றது. அது சிவனின் திருவருளாலாகியஅறக்கிரியையேயாம். உயிர்கள் யாவற்றை யும் படைத்து, காத்து, மறைத்து, ஆணவமலத்தோடு கேவல மாக கிற்க ஒடுக்கி, மும்மலங்களேயும் ஒருங்கே போக்கி அரு ளேச்செய்யும் கடவுள்ளக்காலத்தும் உயிர்களுக்கு நீங்காதாதார மாக உள்ளவன்.

> ஆக்கி யெவையு மளித்தா சுடனடங்கப் போக்குமவன் போகாப் புகல். [திருவருட்பயன்]

# 5. ப**தி**யின் ஐந்நொழில்: —

படைத்தல், காத்தல், மறைத்தல், அழித்தல், அருளல் என்னும் ஐந்துதொழில்களும் கிவகிரியை எனப்படும். சிவ கிரியைகளேந்தும் பதியின் நித்தமான அறக்கிரியைகளேயாம். அவை நற்கிரியைகளேயன்றித் துர்க்கிரியைகள் அல்ல. துர்க் கிரியைகளே ஆண்மாக்கள் தாமே தேடிக் கொள்வதன்றி இறைவன் கொடுப்பதில்லே.

> யாது மூரே யாவருங்கேளிர் தேது நண்றும் பிறர்தர வாரா கோதலுக் தணிதலு மவற்றே ரன்ன சாதலும் புதுவ தன்றே வாழ்த லினிதென மகிழ்க் தன்று மிலமேமுனிவி னின்னு தென்றலு மிலமே மின்னெடு வானக் தண்டுளி தலேஇ யாதை கல்பொரு திரங்கு மல்லற் பேர்யாற்று நீர்வழிப் படுஉம் புணேபோ லாருயிர்

முறைவழிப் படுஉ மென்பது திறவோர் காட்சியிற் றெளிந்தன மாகலின் மாட்சியிற் பெரியோரை வியத்தலு மிலமே சிறியோரை யிகழ்த லதனினு மிலமே. என்னும் புறநானுற்றுச் செய்யுள்காண்க.

## 6 . ஐங்கிரியையின் நோக்கம்:

சிவனின் ஐக்கொழில்களின் கோக்கம் ஆன்மாக்களுக்கு மலத்தைப் போக்கி சிவத்தின் திருப்பாதத்தைப் பற்றும் கிலே மையைக் கொடுத்தலேயாம். இக்கிரியையின் பகுதி, தூலம், சூக்குமம். காரணம், கூடத்தம், பிரமம் என ஐவகைப்படும்.

**தூலம்** ஏன்பது, ஐம்புலன்ஒன் றினுல் அறியப்படும் சடப் பொருள்.

துக்குமம் என்பது தூலப்பொருள் தோன்றுவதற்குக் காரணமாக உடையபொருள், இஃது தூலப் பொருளின் இன் மையின் எதிர் மறைத்தத்துவம். உலகம் இன்மை என்னும் எதிர்மறைத் தத்துவத்திலேயே தோன்றி கிற்கின்றது.

உதர்ரணம்: — காதம் செவிப் புலனின் வைகரிவாக்காகக் கேட்கின்றது. காதம்பாயும் வேகம் செக்கன் ஒன்றிற்கு 1200 அடிகள். காதம் ஒலிபரப்பிமூலம் பாயும்பொழுது சூக்குமை வாக்காக மாறி ஒளியைப்போல் செக்கன் ஒன்றிற்கு 186000 மைல் வேகத்தில் பாய்கின்றது. வைகரி வாக்கின் எதிர்மறை சூக்குமை வாக்கு, என்பது போல் தாலத்தின் எதிர்மறை சூக்குமம்.

கூருணும் என்பது சூக்குமத்திற்குக் காரணமாக இருப் பது. காரணம் இல்லாது காரியம் தோன்றுவதில்லே. ஆன்மா பிறவிக்கிரமத்தில் தேர்ச்சி அடைந்துகொண்டேபோகின் றது. அத்தேர்ச்சியே காரணசரீரத்தின் வளர்ச்சியாம். கண்மங்கள் காரண சரீரத்தைப் பற்றியே பரிபக்குவமாகின்றன. காரண சரீரத்திலிருந்தே சூக்குமதாலசரீரங்கள் ஏற்பட்டு வினேறுகரப் பட்டு பிறவியும் விர்த்தியடைவதற்கு காரணமாகின்றது. அதைமலத்துள் கிடக்கும் ஆன்மாவிற்கு திருவருள் கொடுத்து முத்தியளிப்பது இறைவன் காரணமாதலால் விணயும் பிறப் பிறப்பும் காரியமாகின்றன.

கூடத்தம் என்பது காரணத்தின் சிதைவு அல்லது காரணம் தோன் றுவதற்கு கூடும்தன்மை. அவை பிரமத்தின் பற்றுவரவாம்.

பிரமம்—என்பது பொருள்களின் கித்தமானகிலே. காம் காணும் பொருள்கள் அழிக்கு கொண்டு போகின் தூலம், சூக்குமம், காரணம், கூடத்தம் என்றும் கிலேகளிற் நிரிக்கு பிரமம் என்னும் கிலேயில் மாயையில் ஒடுங்கி காதத்துவமாக கித்தமாயிருக்கும். திரும்பவும் தோன்றும்பொழுது பிரமம் கூடத்தம், காரணம், சூக்குமம், தூலம் என்னும் முறைமையிற் தோன்றும். இறை கித்தமாக இருப்பதுபோல் பொருளும் திரிக்கு கித்தமான கிலேயடைவது பிரமம்.

கூடத்தம் என் அம் ஙிலேயில் சத்தம், பரிசம் இரண்டும் பொருந்தியதாகவும் காரணஙிலேயில் சத்தப், பரிச, ரூபம் மூன் அம் பொருந்தியதாகவும் சூக்கும நிலேயில் சத்தப் பரிச ரச ரூபம் நான்கும் பொருந்தியதாகவும் தூலநிலேயில் சத்தப் பரிச ரச ரூப கந்தம் என் அம் ஐந்தும் பொருந்தியதாகவும் இருக்கும்.

சுவையொளி யூருேசை காற்றமென் றைக்தின் வகை தெரிவான் கட்டே யுலகு.

என்றும் வள்ளுவர் வாக்குக் காண்க.

தாலப் பொருள்களேயே நாம் பார்த்தும், கேட்டும் சுவைத் தும் மோக்தும், பரிசித்தும் அறிகின்ருேம். தூலப்பொருள், களின் படைப்பு மகாபஞ்சகிருத்தியம் கித்திய பஞ்சகிருத் தியம் என இரண்டு வகைப்படும்.

## 7. மகாபஞ்ச கிருத்தியம்: —

மகாபஞ்ச கிருத்தியத்தில் படைத்தலாவது:- பிரமம் கூடத்தம், காரணம், சூக்குமம், தூலம் என்னும் முறைமையில் உலகங்களேயும் சூரிய சக்திராதியாம் கிரகங்களேயும் தோற்றச் செய்வது.

காத்தலாவது; அவைகளே நி**ஃல**பெறச் செய்வது;

மறைத்தலாவது; ஆணவைமலத்தை மறைத்த அதன்விரி யத்தைத் தடுத்தல்.

அருளலாவது; சர்வசங்கார காலத்து பரிபக்குவமான ஆன்மாக்களுக்கு முத்தியைக் கொடுத்தல்.

அழித்தலாவது; கர்மமலம் பரிபாகப்படஙிகழ்வது. படைத் தனும் காத்தனும் கர்மமலம் அனுபவித்தழிப்பதற்கும் மறைத் தல் கிரியைக்கும் ஏதுவாக கிகழ்வன.

தோன்றும்பொருள் அழிவது திண்ணம். அது கர்மக் கிரியை. அழிந்த பொருள்கள் தோன்றுவது இறைவனின் திருவருள். அது கர்மத்தின் கிரியையன்று. அத்திருவருள் இல்லாவிட்டால், அழிந்தபொருள் முற்ருக அழிந்துவிடும். பின்தோன்ற மாட்டாது. உலகம் அழியாத பொருளாகத் தோன்றுகின்றது. அவற்றில் நாமும் சராசரங்களும்தோன்றி நின்று அழிந்துகொண்டிருக்கின்றேம். சூரியன் பூமியிலும் பார்க்க 13,31,000 மடங்கு பெரியது. அதனே 1200 கிரகங்கள் வரை சுற்றி ஓடிக்கொண்டிருக்கின்றன. இவையாவும்சேர்ந்து ஒரு அண்டமாகும். இராக்காலத்து ஆகாயத்தைக் கூடர்ந்து அவதானித்தால், அனந்தகோடி நட்சத்திரங்கள் பிரகாசிப் பதைக் காணலாம். ஒவ்வொரு நட்சத்திரமும் ஒவ்வொரு சூரிய**ன் போன்றது.** சிலநட்சத்திரங்கள் எமது சூரியனி இயம் பல்லாயிரம் மடங்கு பெரியன. அவைகளேச் சுற்றி அனந்தம் பூவுலகங்கள் உள. அவைகளுள் சில பூவுலகங்களில் மக்கள் பிறந்தும் இறந்தும் சிவித்துக்கொண்டும் இருக்கின்றூர்கள்.

ஓரிடமழிய**ப்பின் னு** மோரிடநிற்கு மொக்கப் பாரிடமழிவதி**ன்ரு** மென்றிடிற் பயில்வி**த்**தெல்லாங் காரிடமதனிற்காட்டு மங்குரங்கழியும் வேனிற் சீருடைத்துலகுகாலஞ் சேர்ந்திடப் பெயர்ந்துசெல்லும். சித்தியார்.

சூரியனும் அதனேச்சுற்றியோடுங் கொகங்களும்சேர்க்கஅண் டம் அழிக்கால், பின் ஓரிடத்தில் அவ்விகம் அழிக்க பொருள் கள் திரும்பவும் ஓர் அண்டமாகிக் காலகதியில் தோன்றும். காலகதியில் தோன்றுவன அழிவதும் அழிக்தன தோன்று வதும் இறைவனின் திருவருளாகிய அறக்கிரியை. அது ஆன்மாக்களுக்கு முத்தியளிக்கும் பொருட்டு கிகழ்வது.

## 5. நித்திய பஞ்சகிருத்தியம்:—

கித்திய பஞ்சகிருத்தியத்தில்,

படைத்தலாவது; ஆன்மா தாலசரீ ரத்தோடு தோண் றுவது. அத்தோற்றம், இன்ன ஆன்மாவிற்கு தது, கரண, புவன, போகங்கள் இத்தன்மையது இவ்வளவினது, என்னும்பிராரத் துவத்தோடு தோன் றுவது.

விண்களின் நாகர்ச்சி, சஞ்சிதம், பிரா**ரத்துவ**ம், ஆகா மியம் என மூன்று விதமாகத் தோன்றும்.

சஞ்சி தவிணயாவது; ஆன்மா பலசென்மங்களில் செய்த கல்வினே தவிணகள். ஒருவன் பணத்தைத் தேடி வங்கியிற் போட்டு வைத்திருக்தால், தேவையான கேரம் எடுத்துச்செலவு செய்கின்றுன். இதுபோன்றதே சஞ்சி தவிண. சஞ்சி தவிண ஒருவன் தேடிவைத்திருக்கும் கிதிக்குவியலேப்போல் திரண்டி ருக்கும். அதில் இருக்தே கனு – சரீரம், இன்ன வடிவினது என்றும்.

கரணம் - செய்கைகள்; அந்தக்கரணங்கள் புறக்கரணங் கள் இன்ன தன்மையன என்றும்.

புவனம் —வசிக்கும் உலகம்; இன்ன இடம், இன்ன காலம், இன்ன கியதி என்றும்.

போகம்—நகரப்படும் பொருள்; இன்னவி தமான அஇ பவம் உடையது என்றும் விதிக்கப்படுவது.

பிராரத்த விணயாவது; ஆன்மா ஒரு பிறவியில் அனுப விக்கும் சஞ்சிதனினேப்பகுதி. தனு, கரண, புவன, போகமும் காலஎல்லேயும், இதனைல் நிச்சயிக்கப்படும். பிராரத்தம் எப் பொழுது முடிகின்றதோ அக்காலத்து ஆன்மாவின் தால சரீரம் அழியும். அந்த அழிவுதியதல்ல நல்லதே. இறைவனின் திருவருள் மறைத்தல் கிரியையைக் கொடுத்து ஆன்மாவை ஈடேற்றும். அன்றியும் அவ்வான்மா அப்பிறவியில் தீவின பலசெய்திருப்பின் திரும்பவும், அவ்வினேக் கீடாகிய பிறவி யைக் கொடுத்து அனுபவம்மூலம் தன்னே உணரச் செய்யும்.

ஆகாமிய விணேயாவது; ஆன்மா ஒவ்வொரு பிறவியிலும் பிராரத்துவ விணேயை துகருவதுடன் இச்சைவசத்தால் புதுப் புது நல்வினேயையும் தீவிணயையும் செய்யும். அவை ஆகா மியம் எனப்படும். அவ்விகம் செய்யும் விணேகள் சிலவற்றை அப்பிறவியில் அனுபவிக்கவும்கூடும். அவ்விகம் அனுபவி யாத விணேகள் நின்று சஞ்சிதத்தோடு கூடி அடுத்த பிறவி யில் பிராரத்துவ விணயாக துகரப்படும். சிலவிணகள் இரண்டு மூன்று பிறவிகளுக்கும் தொடரும்.

ஒரு ஆன்மா ஆகாமிய விணேயைச் செய்யும்பொழுது அது திருட்டம், அதிருட்டம், திருட்டா திருட்டம் என மூன் **ஹ** வகையாகத் தொழில்கொள்ளும்.

திருட்டமாவது; விண்செய்யப்பட்ட பிறவியிலேயே பய ஊக்கொடுப்பது.

அதிருட்டமாவது; விணேசெய்த பிறவியிலே பலிணக் கொடாது, மறுபிறவியிலே கொடுப்பது, திருட்டா திருட்டமாவது; விணேசெய்தபி றவியிலும்பலணக் கொடுத்து மறுபி றவியிலும் பயணக் கொடுப்பது.

- உதாரணம்:- (1) ஒருபாதகத்தைச் செய்தவர் அப்பிறவியிலும் அப்பாதகத்திற்காக வருந்தி மற்றப் பிறப்பி லும் துன்பத்தை அனுபவிப்பர்.
  - (2) சிலவள்ளல்கள்பொருளேக் கொடுக்கும்பொழு தும் இன்புற்று மற்றப்பிறவியிலும் அக் கொடைப் பலனுக்காக இன்புறுவர்.

காத்தலாவது; படைத்தவற்றை கி**ஃ**பெறர் செய்வது. அது தூலசரீரத்தை பிராரத்தவி**ண** கூடுதலாகவும் குறைத லாகவும் அனுபவியாது **காத்து கிற்றலா**ம்.

மறைத்தலாவது; ஆணவவலியைத் தூண்டி கர்மத்தை அனுபவிக்கச் செய்து ஆணவவலியைக் கெடுத்தல். பிறவியில் ஆன்மா கீழ்கோக்கிப்போக ஏது இல்லே. ஆணல் ஆகாமியத் தால் விணகளே அதிகம் செய்யுமாயின் கீண்டகாலத்தில்தான் இறைவின அறிய முடியும். அதிகம் திவிண் செய்யின் அனேகம் பிறவிகளிற்றுன் தன்னே அறியமுடியும்.

அழித்தலாவது; பிராரத்தவிணேயின் அறுபவம் முடிந்த தம் ஆன்மா தாலஉடம்பில் இருந்து பிரிக்கப்படுகின்றது. அழித்தற்கிரியை ஆன்மா தாலஉடம்பை விட்டுத்திருவடி. சேர்தற்கு நிகழும். அன்றி ஆகாமிய விணேயோ அல்லது சஞ்சிதவிணேயோ பரிபக்குவமாவதற்கு நிகழும். ஆனல் பிரா ரத்தம் முடிந்தால் ஆன்மா தாலஉடம்பிற் கணமுக் தரியாது.

அருளலாவது; ஆன்மாவின் ஆணவமலம், மாயர்மலம் யாவும் கெட்டபின், இறைவன் அருளும் முத்தியின்பமாகிய பேரருட்சித்தி. ஆன்மா இறைவனின் திருவடிசார அருளப் படும் சிவகிரியை யென்றும்சொல்லலாம். ஆன்மாபிறவிகளில் விருத்தியடைவதற்கும் இக்கிரியை காரணமாக உடையது.

இறைவனின் அருளல் கிரிபையாகிய திருவருள் இல்லா விட்டால் மனிதர் எ**ன்** அம் மனித**ராகவு**ம், மிருகங்க**ள் என் அ**ம் மிருகங்களாகவும், விருட்சங்கள் என்றும் அகே விருட்சங்க ளாகவும் இருக்கும். கன்மம் கிகழாது பொருள்கள் பழையன புதியன என்றும் மாற்றங்களடையா.

# 9. பசுபதி பாசம்: \_

பசு பதி பாசம் மூன்றும் கித்தம். அவை என்றும் அழிவ தில்**லே.** 

பிரபஞ்சம் ஒரு பொருளிலிருக்கே கோன்றியது. அது அழிவுடையது. அவற்றைப் படைத்தளிக்கும் தன்மையால் இறைவன் ஒருவன் உளன் என்பதும், அவனே பிரமா விட்டுணு, உருத்திரன் எனமும்மூர்த்திகளாகிபடைத்துகாத்து மறைத்து அழித்து அருளிச் செயல்கொள்வன் என்பதும், காண்டல், கருதல், உவமம், ஆகமம் என்னும்நான்கு அளவை களால் அறியப்படும். அவ்வி தம் அறியப்படும் இலக்கணம் பசு, பதிபாசவிலக்கணம்என்றுசொல்லப்படும். பசு = ஆன்மா பதி = இறைவன். பாசம் = பசுவுக்குப் பதியை மறைத்து நிற்கும் மலம். இம்மூன்று பொருள்களில் பாசம், ஆணுவம் கன்மம், மாயை என மூன்றுக் விரியும். அவற்றுள் மாயையும் சுத்தமாயை அசுத்தமாயை என இரண்டாகவிரியும். எனவே பசு, பதி, ஆணுவம், கன்மம், சுத்தமாயை, அசுத்தமாயை என்றும் அழியாத பொருள்கள் என்றும் ஆறுபொருள்களும்; என்றும் அழியாத பொருள்கள்

ஏகனகே னிருள் கரும மாயையிரண் டாகவிவை யாருதி யில். (திருவருட்பயன்)

## 10. பதிலட்சணம்:-

. பதியின் குணங்கள் எட்டென சைவாகமத்தாலும் ''எண் குண**த்**தான் தாளே வணங்காத் த**லே'' என்**றுகூறும் வள்ளுவர் தம்பொ**ன்**மொழியாலும் அறிகின்ரேம்.

(1) அசைவற்ற என்றுமுள்ள விசுத்த தேகத்தினர் (2) இயற்கையறிவினர் (3) எல்லாமறிபவர் (4) மலமில்லாதவர் பாசத்தால் நீக்கியவர் (5) சுவதந்திரர் (6) அனந்தசத்தியுடை யூவர் (7) பரிபூரணர் (8) பேரருள்உடையவர். ் அகரவுயிர்போல அறிவாகி பெங்கும் கிகரிலிறை கிற்கு கிறைக்கு" [திருவருட்பயன்]

இறைவன், ஆன்மா, பாசம், மூன்றும் நித்தமானவையா மினும் இறை ஒருவரே எங்கும்வியாபகமாக இருப்பர். ஆன்மா வும் பாசங்களும் அழியாத பொருள்களேயன்றி எங்கும் வியா பகமாக ஒரேதன்மை யுடையவை யன்று. தானுயும் அதுவா யும் அதுவல்லாமலும் தத்துவங்கள் யாவற்றையுங் கடந்தும் நிற்கும்பொருள் பதிஒன்றே.

# <u>திருவெழுகூற்றிருக்கை</u>

ஒம்

**திருப் ஈரமபுரம்** திருச்சிற்றம்பலம் பண்—வீயாழக்குறிஞ்சி.

> ஒருரு வாயினே மானுங் காரத் திரியல் பாயொரு விண்முதல் பூதலம் ஒன்றிய விருசுட ரும்பர்கள் பிறவும் படைத்தளித் தழிப்பமும் மூர்த்திகளாயிண இருவரோ டொருவ தை கின்றனே ஓரா னீழலொண்கழ விரண்டும் முப்பொழு தேத்திய நால்வர்க் கொளிகெறி காட்டினே நாட்ட மூன்றுகக் கோட்டிவே இருந்தி யரவமோ டொருமதி சூடிண ஒருதா வீரயின் மூவிலேச் சூலம் நாற்கான் மான்மறி யைக்க**லே ய**ரவம் ஏந்தினே காய்ந்த நால்வாய் மும்மதத் திருகோட் டொருகரி யீடழித் துரித்**த**ண ஒருதனு விருகால் வளேய வாங்கி முப்புரத் தோடு கானில மஞ்சக் கொன்று தலத்துறை வவுணரை யறுத்தன ஐம்புல னைர மக்கக் கரணம் முக்குண மிருவளி யொருங்கிய வானேர் ஏத்த நின்றனே பொருங்கிய மனத்தோ டிருபிறப் போர்க்கு முப்பொழுக்குறைமுடித்த

நான்மறை யோதி யைவகை வேள்வி அமைத்தா றங்க முதலெழுத் தோதி வரன்முறை பயின்றெழு வான்றணேவளர்க்கும் பிரமபுரம் பேணிண அறுபத முரலும், வேணுபுரம் விரும்பிண இக்லிய மைந்துணர் புக்லி யமர்ந்தண் பெர்ங்கு நாற் கடல்சூழ் வெங்குரு விளங்கின பாணிமூ வுலகும் புதையமேன் மிதந்த தோணிபுரத் துறைந்தனே தொலேயா விருநிதி வாய்க்க பூக்கரா யேய்க்கண வரபுர மென்றுணர் சிரபுரத் துறைந்தனே ஒருமலே பெடுத்த விருதிற லரக்கன் விறல்கெடுத் தருளினே புறவம் புரிந்தனே முக்கீர்த் துயின்றே ஒன்முக னறியாப் பண்பொடு நின்றனே சண்பை யமர்ந்தனே ஐயுறு மமணரு மறுவகைத் தோரும் ஊழியு முணராக் காழி யமர்ந்தண எச்சனே ழிசையோன் கொச்சையை மெச்சின ஆறு பதமு மைந்தமர் கல்வியும் மறைமுத னன்கும் மூன் அகாலமுக் தோன்ற கின்றன இருமையி னெருமையு மொருமையின் பெருமையும் மஅவிலா மறையோர் கழுமல முதுபதிக் கவுணியன் கட்டுரை கழுமல முதுபதிக் கவுணிய னறியும் அனோய தன்மையை யாதலி னின்னோ நினேய வல்லவ ரில்லே கீணிலத்தே.

திருச்சிற்றம்பலம்.

[**இப்**பதிகத்தை ஓதின் அடங்கன்முறை முற்றும் ஓதிய பேறுண்டாம்.]

noolaham.org | aavanaham.org

என்னும் திருவேழுகூற்றிருக்கைத் திருவாக்கால் கிறை வும், தோற்றமும், பரிபூரணமும் அறிக

உலகத்தை நாம் ரூபமாகக்காண்கின் ரேம். வாயு முதலிய பொருள்களே அரூபமாக அறிகின்ரேம். இறைவன் இத் தன்மை இரண்டுமல்லாதவர்; ரூபியுமல்லர் அரூபியுமல்லர், எங்கும் பரிபூரணமாக ஒரே தோற்றமுடையவர்.

மைப்படிக்க கண்ணளுக் தானுங் கச்சி

மயான த்தான் வார்சடையா னென்னி னல்லான்
ஒப்புடைய னல்ல னெருவனல்ல
 னுரு எல்ல னேருவம னில்லி
அப்படியு மக்கிறமு மவ் வண்ணமு

மவனருளே கண்ணுகக் காணினல்லால்
இப்படிய னிக்கிறத்த னிவ் வண்ணத்த

னிவனிறைவ னென்றெழுதிக் காட்டொணுதே.
என்ருர் அப்பர் சுவாமிகளும்

தேனென்று பாகென்றுவமிக்கொணுமொழித்தெய்வவள்ளி கோனன்றெனக்குப தேசித்த தொன்றுண்டு கூறவற்றே வானன்று காலன்று தீயன்று நீரன்று மண்ணுமன்று தானன்று நானன்றசரீரியன்று சரீரியன்றே. என்னும் கந்தரலங்காரச் செய்யுளும் காண்க.

11. பசு இலட்சணம்:—

பசுவும் பதியும் அத்துவிதம்என்ப. பதிஒருவன் பசுக்கள் அனந்தம், பதிக்குமுன் அனந்தகோடி பசுக்கள் யாவும் சூனி யமாக உடையன. சூனியமென்பது சூரியனுக்குமுன் தெரியும் சந்திரப்பிரகாசம் போன்றது. சூரியப்பிரகாசமும் சந்திரப் பிரகாசமும் மயங்கி சூரியப்பிரகாசம்போற் பகவில் தெரிவது அத்துவிதநிலே. அதுபோல் இறைவனேடு ஆன்மா வேறற நிற்குமாதலால் அது அத்துவித மென்று சொல்லப்படும்.

பசுவும் பதியும் அத்துவிதமாயினும் பசு பாசங்களினுல் கட்டுண்ட பொருள். தாஞக எதையும் அறியுக்தன்மையில்லா தது. அறிவிக்க அறிவது. கித்தப் பொருளாயினம் இறை வனின் தன்மையதல்ல. நாமறியும் பொருள்களில் ஆன்மா ஒன்றே இறைவனின் பாதத்தைப் பற்றவல்லது.

ஆன்மா என்று சொல்லும் புருடனும் செய்யப்படும் கல் விண தீவிண்களும், அவற்றின்பயனுகிய இன்பதுன்பங்களும் அவற்றை அனுபவிக்கப்பண்ணி திருவருளளிக்கும் கடவுளின் திருவருளும் ஆகிய இந்த நான்கிணயும் ஈடேற்றுவதற்காகப் பொருந்தும் பொருள், ஆன்மாஒன்றே.

செய்வா இஞ்செய்விணயுஞ் சேர்பய இஞ் சேர்ப்பவ இ முய்வா இளனென் றுணர். என் இம் திருவருட்பயனை அறிக.

ஆன்மா, விணேகளே நுகராது இறைவனே அடைய முடியாது விணே நுகர்ச்சியே மலபரிபாகத்துக்குக்காரணமாத லால் ஆன்மா பிறந்தும் இறந்தும் உழன்றே இறைவனே அடைய முடியும்.

உடம்போடு உயிர் எவ்வி தம்ஒற்றுமையாகவும் வேறறவும் கிற்கின்றதோ, அதுபோல் இறைவனும் ஆன்மாவோடுவேறற கிற்கின்ருன். உயிர் இல்லாத உடம்பு எவ்விதம் செயலற் நிருக்குமோ, அதுபோல் இறைவன் ஆன்மாவோடு இல்லே யாயின் ஆன்மாவும் செயலற்றதாகும்.

## 12. மூவகை ஆன்மா:-

ஆன்மாக்களும் சகலர், பிரளயாகலர், விஞ்ஞாகுகலர் என மூவகைப்படும். இவ்மூவகை யான்மாக்களில் ஒவ்வொன் றும் அதனதன் தன்மாத்திரை பெற்றும் தூலசூக்கும், காரண வேறுபாடுகளாலும் பலராக விரியும். ஆயினும் யாவும் இம்மூன்று பகுப்பினுள் அடங்கும்.

சகலர்; என்னும் சொல்லிற்கு யாவரும் அல்லது போது வானவர்என்பதுகருத்து. சித்தாந்தரீதியாக கூறின் மும்மலங் களும் உள்ளவர்களே சகலர் என்பர்.

பிரளயாகலர்; என்னும் சொல்லிற்கு; பிரளயத்தில் க**லே** நீங்கப்பெற்றவர் என்பது கருத்து. ஆதியந்தம் பிரளயம் **எனப்படு**ம். புல்லாகிப் பூடாய்ப் புழுவாய் மரமாகிப் பல்விருக மாகிப் பறவையாய்ப் பாம்பாகிக் கல்லாய் மனிதராய்ப் பேயாய்க் கணங்களாய் வல்லசுர ராகி முனிவராய்த் தேவராய்ச் செல்லாஅ நின்றவித் தாவர சங்கமத்துள் எல்லாப் பிறப்பும் பிறந்தினேத்தேன்.

என்பது பிரளயத்தின் ஓர்எல் வேயைக்கு றிக்கும். ஆன்மா பிரளயத்தில் மேற்கூறிய பிறவிகள் பலவும் ஒன்றன்பின் ஒன்றுக எடுத்து முடிவில் இறைவன் திருவடி சேர்தற்குரிய தென்பது இதன் கருத்தாம்.

விஞ்ஞானகலர்; என்னும் சொல்லிற்கு, விஞ்ஞானத்தாற் க**ஃ** கீங்கியவர் என்பது கருத்து. தத்துவ ஆராய்ச்சி விஞ் ஞானமெனப்படும்.

தெரிவாக வூர்வன கடப்பன பறப்பன செயற்கொண் டிருப்பன முதற் றேகங்க ளத்தணயு மோகங்கொள் பௌதிகஞ் சென்மித்த வாங்கி றக்கும்

விரிவாய பூதங்க ளொன்று டொன்று யழியு மேற்கொண்ட சேட மதுவே

வெறுவெளி கிராலம்ப கிறைசூன்ய முபசாக்க வேதவே தாக்த ஞானம்

பிரியாத பேரொளி பிறக்கின்ற வருளருட்

பெற்ளூர்கள் பெற்ற பெருமை

பி றவாமை யென்றைக்கு மிறவாமை யாய்வக் து பேசாமை யாகு மெனவே

பரிவா யெனக்கு மீ யறிவிக்க வந்ததே பரிபாக காலமல்வோ

பார்க்குமிட மெங்குமொரு நீக்கமற கிறைகின்ற பரிபூர ணைக் தமே.

என்னம் தாயுமானவசுவாமி செய்யுள் விஞ்ஞானக**ஃ** யுணர்ச்சியேயாம். தோன்றியவை அழியும். அழியாது இருக் கும் பொருள்கள் யாவைஎன்பதும்இச்செய்யுளாலறியப்படும். சகலர்க்கு; ஆணவமலம் தூலாதாரமாக உடையது. ஆதலால் சகலர் மும்மலத்தாற் பீடிக்கப்பட்டவர்கள்.

பிரளயகலர்க்கு; ஆணவவலி தூலமாக உடையது. ஆதலால் கன்ம மலத்தால் பற்றப்படார். பிரளயகலர் ஆணவ மலத்தோடு மாயாமலம் ஒன்றே தாக்கப்படுபவராதலால் இரு மலத்தார் எனப்படுவர்.

விஞ்ஞானகலாக்கு; ஆணவமலம் சூக்குமமாக உடைய தாதலால் மாயாகண்ம மலங்களாற் பற்றப்பட மாட்டார். ஆதலால் விஞ்ஞானகலா ஒரு மலத்தார் எனப்படுவர்.

முற்கூறிய மூவகை ஆன்மாக்களில்சகலர்பிரகிருதி மாயா புவனங்களி அம்பிரளயகலர்சுத்தாசுத்தமாயாபுவனங்களி அம் விஞ்ஞானகலர் இப்புவனங்களேத் தாண்டியும் வாழ்வர்.

இப்புவனங்கள் யாவும், இப்பூவுலகத்திலேயே இருக்கின் றனவன்றி வேறுபுவனங்களன்று. ஆன்மா எமது சரீரத்தில் ஆறு ஆதார**ங்களி**ல் உறங்கியிருக்கும்.

# 13. ஆறு ஆதாரம்: -

மூலாதாரம். சுவாதிட்டானம், மணிபூரகம், அனைகரம், விசுத்தி, ஆஞ்ஞை என்னும் ஆறும் ஆதாரங்களாம். இவ்வா ருதாரங்களும் முருகக் கடவுளுக்கு ஆறுமுகங்களாகக் கற்பிக் கப்படுகின்றன.

ஏ றுமயி லே நிவிளே யாடுமுக மொன்றே ஈசருடன் ஞானமொழி பேசுமுக மொன்றே கூ.றுமடி யார்கள்வினே தீர்க்குமுக மொன்றே குன் றருவ வேல்வாங்கி கின் றமுக மொன்றே மாறுபடு சூரரைவ தைத்தமுக மொன்றே வள்ளியை மணம்புணர வந்தமுக மொன்றே ஆறுமுக மானபொருள் கீயருளல் வேண்டும் ஆதியரு ணுசலம மர்ந்தபெரு மாளே. என்னும் திருப்புகழ் காண்கு. வள்ளியை மணம் புரியுமா அகொண்டமுகம்**மூலா தாரத்து** உறக்கத்தைக் குறிக்கும் முகம் எ**ன்**பது கருத்**து**.

திருமுருகாற்றுப் படையினும் ஆறமுகங்களும் இதே கிரமத்தில் தெளிவாகக் கூறப்படுகின்றன.

மா இருள் ஞாலம் மறுவின்றி விளங்கப் பல்கதிர் விரிக்தன் ரெருமுகும்; ஒருமுகம் ஆர்வல ரேத்த அமர்க்தினி தொழுகிக் காதலி ணவக்து வரங்கொடுத்தன்றே; ஒருமுகம் மக்திர விதியின் மரபுளி வழாஅ அக்தணர்வேள்வி யோர்க்கும்மே; ஒருமுகம் எஞ்சிய பொருள்களே ஏமுற காடித் திங்கள் போலத் திசைவிளக்கும்மே; ஒருமுகம் செறுகர்த் தேய்த்துச் செல்சம முருக்கிக் கறுவுகொள் கெஞ்சமொடு களம்வேட்டன்றே; ஒருமுகம் குறவர் மடமகள் கொடிபோல் துசுப்பின் மடவரல் வள்ளியொடு ககையமர்க் தன்றே. திருமுருகாற்றுப்படை 91—103.

மூலாதாரத்து முகம் அகத்துறைகளுள் உள்ள இலட் சணங்களே அறிவது. சுவாதிட்டானத்து முகம்புறத்துறையுள் உள்ள, வெட்சி, வஞ்சி, உழிஞை, தும்பை முதலிய திணே இலட்சணங்களே அறிவது. (ஒழியியல்காண்க) மனதின் உறக்கம் விர்த்தியாக அவர்களின் வாழ்க்கையும் விர்த்தியாகி இம்மாயாபுவனங்களேத் தாண்டி வரழ்பவராகக் கருதப்படுவர் மனம் மேற் சொல்லிய ஆறு தாரங்களுள்ளும் ஐந்தவத்தை யுறும்.

# 14. ஐந்தவத்தை:-

சாக்கிரம், சொப்பனம், சுழுத்தி, திரியம், திரியாதீதம் என்பன.

'சாக்கிரம்; என்பது நினேவு.

சாக்கிரஙி‰யில்: ஞானேக்திரியம் ஐக்தும்கன்மேக்திரியம் ஐக்தும் சப்தாதி ஐக்தும் வசதைி ஐக்தும் தசவாயுக்களும் அந்தக்கரணம் நான்கும்புருடதத்துவமுமாகிய முப்பத்தைந்து கருவிகள் தொழிற்படுமென்ப.

சொப்பன மென்பது கனவு.

சொப்பன**ஙிஃல**யில் ஞானேக்திரியம் ஐக்தும் கன்மேக் திரியம் ஐக்துமாகிய பத்துக்கருவிகள் இல்லாது இருபத்தைக்து கருவிகள் தொழிற்படு மெ<mark>ன்ப</mark>.

சுழுத்தி என்பது உறக்கம்.

சுழு**த்**திகி**லே**யில் சித்தம், பிராணன், புருடன் ஆகிய மூ<mark>ன்</mark>ற கருவிகள் தொழிற்படும்.

துரியம் என்பது பேருறக்கம்.

பேருறக்க நி**ல**்யில் பிராணனும் புருடனுமாகிய இரண்டு கருவிகள் தொழிற்படும். கோய் துண்பம் உற்று அறிவில்லாது இருக்கும் நி**லே**இது.

துரியாதீ தம் என்பது அதியுறக்கம்.

அதியுறக்க கி**லே**யில் புருடன் ஒன்றேதொழிற்கொள்ளும். இது ஆன்மா பிரியும் நி**லே**என்றும் கொள்க. மீளலும் உரித்தாம்.

தாரியம், தூரம்; தாரியாதீதம் இன்னும் தூரம் என்பது போல் இதில் உறக்கம், பேருறக்கம், அதியுறக்கம்என மூன்று கி**ஃல**கொள்க.

இங்கு கூறப்படும் கருவிகளும், பூதம் ஐந்தும் வித்தியா தத்துவம் ஏழும் சிவதத்துவம் ஐந்தும் போக்குவரவுக்குக் காரணமாக இருப்பவை யாதலால், ஆன்மதத்துவங்களோடு சேர்க்கப்படமாட்டா.

மூலாதாரம் முள்ளெலும்பின் அதி கீழ்ப்பாகத்தோடு பொருந்தியிருப்பது.

சுவாதிட்டானம் தொப்பூழுக்கும் மூலாதார்த்திற்கு மிடையே பொருக்தியிருப்பது.

மணிபூரகம் தொப்பூழைப் பொருர்தியிருப்பது. அஞைரம் மார்புத்தானத்தைப் பொருர்தியிருப்பது. விசுத்தி கண்டத்தானத்தைப் பொருர்தியிருப்பது. ஆஞ்சை **நெற்றிப்பாகத்தைப் பொரு**ர்தியிருப்ப**து. இது** சுழுமூ**ன என்**றும் சொல்லப்படும்.

இங்கு கூறப்பட்ட ஆரு தாரத்துள்ளும் நி‰ கொள்ளும் ஐந்தவத்தையும் நிர்மலா அவத்தை, யோகா அவத்தை, சகலா அவத்தை என மூன்று வகைப்படும்.

நிர்மலா அவத்தையில், ஆன்மா புறக்கரணம் உட் கரணங்களோடு கூடியிருப்பதுசாக்கிரம். உட்கரணங்களோடு கூடியிருப்பது சொப்பனம். விருப்பு வெறுப்பின்றி சலன மற்ற மனத்துடன் இருப்பது சுழுத்தி. மனத்தை ஒடுக்கி ஞானமயமாக இருப்பது துரியம். சிவத்துடன் ஐக்கியப்பட் டிருப்பது துரியாதிதம்.

யோக அவத்தையில்; பிரத்தியாகாரம்,சாக்கிரம் என்றும் தாரணே, சொப்பனம் என்றும், தியானம் சுழுத்தி என்றும், சமாதி தாரியம் என்றும், கிவதரிசண துரியாதீதம் என்றும் சொல்லப்படும்.

சகலா அவ த்தை சாதாரண நிகழ்ச்சியாம். இதுவன் றி சகலர், பிரளயகலர், விஞ்ஞான கலர், என்னும் பேதத்தினல் மன தின் உறக்கம் ஆரு தாரத்துள் ஒரு ஆரு தாரத்தைப் பொருந்தியிருக்கும். மூலா தாரத்தில் மனமுறக்கமுள்ளவர்கள் இன்பமும் பொருளும் கருத்தாக வாழ்பவர் உலோகாயுதர் என்று சொல்லலாம்.

மூலா தாரத்திற்கு மேற்கொண்ட ஆதாரங்களில் மண உறக்கம் உள்ளவர்களே, அறம், சீதி முதலிய வுடையவராவர்

மனதின் உறக்கத்தை விருத்தி பண்ணுவது சரியை, கெரியை, யோகம், ஞானம் முதலிய அனுட்டானங்களில் உள்ளது.

#### 15 சரியை-:

திருக்கன்றுப்பூர் திருத்தாண்டகத்தால் சரியை விதிகளா திருநாவுக்கரசுசுவாமிகள் தெளிவாக விளக்கிக் கூறகி<mark>ன்றுர்.</mark> அவற்றுள் மூன்று திருத்தாண்டகங்களே இங்கு தந்த**ன**ம். விடிவதுமே வெண்ணீற்றை மெய்யிற்பூசி வெளுத்தமைக்த கீளொடுகோ வணமுக் தற்றுச் செடியுடைய வல்விணேகோய் தீர்ப்பா யென்றுஞ் செல்கதிக்கு வழிகாட்டுஞ் சிவனே யென்றும் துடியணேய விடைமட வாள்பங்கா வென்றுஞ் சுடலேதனி னடமாடுஞ் சோதீ யென்றும் கடிகைலர்தாய்த் தொழு மடியார் கெஞ்சினுள்ளே கன்றுப்பூர் கடுதறியைக் காணலாமே.

எவரேணுக் தாமாக விலாடத்திட்ட திருகீறுஞ் சாதனமுங் கண்டாலுள்கி உவராதே யவரவரைக் கண்டபேர்து வுகக்தடிமைத் திறஙிணக் தங்குவக்து கோக்கி இவர்தேவ ரவர்தேவ ரென்றுசொல்லி யிரண்டாட்டா தொழிக்தீசன் நிறமேபேணிக் கவராதே தொழுமடியார் கெஞ்சினுள்ளே கன்றுப்பூர் கடுதறியைக் காணலாமே.

இலங்காலஞ் செல்லாகா ளென்று கெஞ்சத் திடையாதே யாவர்க்கும் பிச்சையிட்டு விலங்காதே கெறிகின்றங் கறிவே மிக்கு மெய்யன்பு புகப்பெய்து பொய்யை கீக்கித் துலங்காமெய் வானவரைக் காத்து கஞ்ச முண்டபிரா னடியிணேக்கே சித்தம் வைத்துக் கலங்காதே தொழுமடியார் கெஞ்சினுள்ளே கன்றுப்பூர் கடுதறியைக் காணலாமே.

#### 16 கிரியை: -

பதிபூசை சிவபூசை முதலியன கிரியையில் அடங்கும். பின்வரும் தேவாரங்களுங்கிரியைவிதிகளே விளக்கிக் கூ.றும்; காயமே கோயிலாகக் கடிமன மடிமையாக வாய்மையே தூய்மையாக மனமணி யிலிங்கமாக சேயமே செய்யும்பாலா நிறையக் ரமையவாட்டிப் பூசணே யீசஞர்க்குப் போற்றவிக் காட்டிடூடுமே. உடம்பெனு மணயகத்து வுள்ளமே தகழியாக மடம்படு முணர்கெய்யட்டி யுயிரெனுக் திரிமயக்கி இடம்படு ஞானத்தீயா லெரிகொள விருக்துகோக்கில்

'(அப்பர்)

#### 17 Спижа:-

காப்பனகாத்துக் கடிவனகடிக்து விஃனகளேச் செய்யாது தம்மை ஈசனிடத்தொப்படைத்து சும்மா இருப்பதே யோக மாம்.

"செக்தையற் கில்லென்று சும்மாவிருத்திமேற் சின்மயானக்த வெள்ளக்

கடம்பமர் காளே தாதை கழலடி காணலாமே,

தேக்கித் திள த்துமா னதுவா யிருக்கமீ செய்சித்ர மிகமன் அகாண்'' என்றும்

செக்கையை யடக்கியே சும்மா விருக்கின்ற திறமரிது சத்தாகி யென்

சித்தமீசை குடிகொண்ட வறிவான தெய்வமே தேசோ மயானந்தமே.

என்று வரும் தாயுமான சுவாமிகள் திருவாக்கால் சும்மா இருப்பதே யோகம் என்பது தெளியப்படும்.

அன்றே என் தன் ஆவியும் உடலும் உடைமை எல்லாமுங்

குன்றே அண்யாய் எ<mark>ன்ள</mark> ஆட்கொண்ட போதே கொண்டி**ஃ**யோ

இன்ளேர் இடையூ றெனக்குண்டோ எண்தோள் முக்கண் எம்மானே கன்றே செய்வாய் பிமைசெய்வாய் நானே

கன்றே செய்வாய் பிழைசெய்வாய் கானே இதற்கு காயகமே.

என் றுவரும் திருவாசகத்தால் யோக்கி‰ தேர்க்.

பதஞ்சலிமுனிவர் முதலியோரால் கூறப்படும் யோகம் சுத்தாத்துவித சைவசித்தார்த விதியிற் கூறப்படும் யோகத் திற்கு வேருனது என்பதும் அம்மார்க்கமாகப் பெறும்ஞானம் மிகவும் பிரயாசையானது என்பதும் சைவ சித்தார்தத்தால் தெளியப்படும்.

காவியுடுத்துக் தாழ்சடை வைத்துங் காடுகள் புக்குக்- தடுமாறிக் காய்கனி தய்த்துங் காயமொ றுத்துங் காசினி முற்றுக்-திரியாதே சீவ நெக்கம் பூதவொடுக்கக் தேற வுதிக்கும் – பரஞான ந் தீபவிளக்கங் காண எனக்குன் சீதள பத்மர்—தருவாயே பாவ கிறத்தின் தாருக வர்க்கம் பாழ்பட வுக்ரக்— தருவீரா பாணிகள் கொட்டும் பேய்கள் பிதற்றும் பாட**்ல** மெச்சுங் கதிர்வேலா தாவிகள் கிற்குஞ் சாவி வணக்குஞ் சோலே சிறக்கும்—புவியூரா சூரர் மிகக் கொண்டாட நடிக்கும் தோகை நடத்தும் – பெருமாளே. என் அவரும் அருணகிரிகாதர் திருவாக்கும் காண்க.

#### 18 ஞானம்:\_\_

சரியை, கிரியை, யோகம் மூன்றன் மூலம் பெறப்படு வதே ஞானம். அதுவும் பரஞானம்அபரஞானம் என இரண்டு வகைப்படும். பரஞானம் அனுபவமூலம் பெறுவது. அபர ஞானம் ஆகமவாயிலாகப் பெறுவது.

வான நாடரும் அறியொணு தகீ மறையி∤ஃறும்முன் தொடரொ ணு தகீ ஏணே நாடருக் தெரியொ ணு தகீ ஏன்னே யின்னி தாய் ஆண்டுகொண்டவா ஊணே நாடகம் ஆடுவித்தவா உருகி நான்உணப் பருகவைத்தவா ஞான நாடகம் ஆடுவித்தவா

கையை வையகத் தடைய இச்சையே .திருவர்சகம். நித்தமும் தியானம் செய்வதினுவம், இறைவனின் நிறை வுகளேச் சிக்திப்பதினுவும் தேவார திருவாசகங்களே ஒதித் துதிப்பதினுவும் தாம் உண்ணும் உணவுகளே இறைவனுக்கு நிவேதிப்பதினுவும் ஈகை, கொடை, பொறை, தயை முதலிய கற்செய்கைகளே அனுட்டிப்பதினுவும் மனத்தின் இயக்கம் விருத்தியாக்கப்படும். மூலாதாரத்து இருக்து மனதின் உறக்

கம் எழுவதினுல் மக்களின் குணங்களும் விர்த்தியாகும், அவ் விதம் தேர்ச்சியடைந்த ஆன்மநிலேயைச் சுட்டி:— கொல்லான் பொய்கூருன் களவிலான் எண்குணன் நல்லான் அடக்க முடையான் நடுச்செய்ய

வல்லான் பகுத்துண்பான் மாசிலான் கட்காமம் இல்லான் இயமத் திடையினின் மூனே.

என்முர் திருமூல நாயனர்.

பாசம் அற தேவார திருவாசகங்களேயும் மற்றும் திரு முறைகளேயும் பக்தியாக ஓதுமின்.

## பாசஇலட்சணம்:

19 ஆணவம்: — பாசங்களில் ஆணவம் மிகவும் வலிமை கூடியது. ஆணவம் இல்லாவிட்டால் ஒருபொருளும் தோன் முது. நிக்கத்தும் இருக்காது. நாம் காணும் ஒவ்வொரு பொருளும் ஆணவத்தோடேயே நிற்கின்றது. ஆணவம் கெடும் பொழுது அழிந்து விடுகின்றது. ஆணவம் உண்டானுல் கன் மமும் உண்டு மாயையும் உண்டு. இவை மூன் றும்மும்மலங்கள் என்பதும், இருள் என்னும் மயக்கத்தைக் கொடுப்பவை என் பதும் சித்தாந்தம்.

ஆணவம் கன்மம் மாயை மூன்றும் நித்தப் பொருள்க ளாயினும் சலனப் பொருள்கள்பதிநிர்ச்சலன். ஆன்மா பாசத் தாற்கட்டுண்ட பொருளாதலால் சலனமுடையது. அது பதி பின் பாசத்தைப் பற்றுங்கால் ஆணவம் கெட்டு கிர்ச்சலனப் பொருளாகி அன்பாய் அத்துவிதமாயிருக்கும். எமது மனத் தில் எழும் ஒவ்வொரு எண்ணங்களுக்கும் ஒவ்வொரு செய்கை களுக்கும் ஆணவம் காரணமாக உடையது. ஆணவமும் தூல சூக்கும் காரண வேறுபாட்டால் பேதப்படும். காம் அறியும் ஆணவம் தூரைதாரமாக உள்ளது. மகாபிரளயத்து சர்வ சங்கார காலத்தும் ஆணவம் ஆன்மாவைவிட்டு கீங்காதுகின்று கிருட்டிக்காலத்து திரும்பவும் மாயாகன்மங்களேப் பொருக்கி விளேக்கீடாகப் பிறக் திறக்துழலச் செய்யும். மாயாகன்மம் பிரளயசர்வசங்காரகாலத்து அற்றுவிடுமென்ப.

ஆணவத்தின் குணங்களாவன, மோகம், மதம், ராகம், விசாகம், சோசம், வைசித்திரியம், அரிசம் முதலியனவாம்.

மோகம்:- நல்ல நிவை மயக்குவது.

மதம்:- உலக இன்பங்களே சிறப்பாக மதிப்பது.

ராகம்:- இன்பங்களில் ஆசையை எழுப்புவது.

விசாதம்:- நுகர்ந்த இன்பம்கிடையாதபோதுவருந்துவது. சோசம்:- பிரிவுநனியிரங்கலும், மெலிதலும்.

வைசித்திரியம்:- ஆன்மா தன்னில் உள்ள குற்றங்களே இறைவன்பால் சாற்றி தனது பெருமைகளே வியக்து பேசச் செய்வது.

அரிசம்:- உலக இன்பங்களே `அனுபவிக்கும்பொழுது ஆன்மா தனக்கு ஒரு குறையுமில்**ஃ**யென மதிக்கச்செய்வது.

ஆணவம் ஆன்மா நல்லுணர்வைப் பெருது தடுத்துக் கொண்டிருக்கும். நான் பெரியவன், நான்வித்துவான், எனது பொருள், அவணேக்கட்டவேண்டும், இவணே அடிக்கவேண்டும் என்னும் துர்க்கிருத்தியங்களேச் செய்யச் சொல்லுவதம் செய் விப்பதும் ஆணவமே. ஆணவம் நீங்கும்பொழுதுதான் ஆன் மாவுக்கு முத்திகிடைக்கும்

ஆணவம் மனத்தோடு கூடும்பொழுது அகங்காரமெனப் படும். ஆணவம் இல்லாவிட்டால் கன்மம் நிகழாது. ஆணவத் தைக் கெடுப்பது மாயை. மாயையில்தான் ஆணவத்தின் தோற்ற**மு**ம் உடையது, ஆணவம் முயற்சி செய்ய உடம்பு வேண்டும். உடம்பு இருக்க உலகம் வேண்டும். ஆசை முதலியன உண்டாக்க பிறபொருள்கள் வேண்டும். ஆணவத்தால் அதையே பீடிக் கப்பட்ட ஆன்மா திருவருள்பேற உலகம் உடம்பு அனுபவம் முதலிய யாவும் திருவருள் இட்டவிதிஎன்று சொல்லவேண்டும் அற்றேல் ஆன்மா இறைவனே அடைய முடியாது என்றும் கேவலத்திற் கிடக்கும்.

நாம் ஏன் பிறக்கோம்? ஏன் இறக்கின்ரேம்? எங்கு செல்கின்ரேம்? அல்லற்பிறவியின் நோக்கம்யாது? என்னும் வினைிற்கு மேற்கூறியவை விடையாம். பொருள் ஆன்மா இறைவன் மூன்றும் அழிவில்லாதன. பொருள் பாசத்திற் தோன்றியது. ஆன்மாவிற்கு இறைவனே மறைத்திருப்பது. ஆன்மாவின் நோக்கம் இறையை அடைவது. இறையின் நோக்கம் ஆன்மாவிற்குத் திருவருள்கொடுப்பது. இவைகளுள் மிகவும் வலியது ஆணவம். தட்டச்செய்கைகளேச்செய்லிப்பது ஆணவம். ஆணவத்தை அறுத்தால் சிவலோகம் சித்திக்கும் என்ப.

யான் என து என்னுஞ் செருக்கறுப்பான் வானேர்க்கு உயர்ந்த உலகம் புகும்.

#### 20. கன்மம்:--

கன்மம்:- கருமம் என்றும் சொல்லப்படும். கன்மம் தொழில். நாம் செய்யும் தொழில்கள் யாவும் செய்யப்படும் தொழில்கள். எப்பொழுது செய்கை: எம்மால் உண்டாக்கப் படுகின்றதோ, அப்பொழுது நாம் செய்யாமல் நிகழும் நித்த மான செய்கையும் இருக்கவேண்டும். நாம் வளருகின்றேம் மரம் மூளேத்து வளருகின்றது. காய்பழுக்கின்றது. இவை இயற்கையாக நிகழ்கின்றன. நாம் ஒன்றும்செய்யாதுதாமாக நிகழ்கின்றன அவை கன்மத்தின் தொழில் என்க.

கருமம், நற்கருமம் தியகருமம் என இரண்டு வகைப்படும் நற்கருமமும் தியகருமமும் ஆன்மாவுக்கு இடரைத் தருவன ஆன்மா இறைவனே நாடி யாத்திரை செய்கின்றது. அவ்வித யாத்திரையில் நற்கருமத்தைச் செய்தால் நன்மையில் மயங்கி யும்தீயகருமத்தைச் செய்தால் தீமையில் மயங்கியும் பங்கப் படுகின்றது.

கன்மம், ஆணவத்தால் தாண்டப்படும் பொருள். ஆணவ மில்லாவிட்டர்ல் கன்மம் கிகழாது. நன்மை செய்தால்ஆன்மா நன்மையில் மயங்கி இறைவளே அடைவதற்கு சிறிதுகாலங்கள் செல்லுமாயினும், தீமையில் மயங்கினுல் தீமை திரும்பவும் ஆன்மாவை தீயவழியில் தூண்டி, பிறவிகளில் செடுங்காலம் தள்ளி அழுந்தச் செய்யும். நன்மையும் தீமையும் செய்யாரா யின் இறைவனே இலகுவில் அடையலாம். அந்கிலே "சும்மா இருத்தல்" என்று செரல்லப்படும்.

தீமை செய்தவரும் இறைவணே அடையாதிருக்க முடியாது அவரும் இறைவணே அடைவர். ஆஞல் பிறக்கும் இறக்கும் துன்பங்களே அனுபவித்தும் கெடுங்காலங்கள் சென்றேஇறை வணே உணரமுடியும்.

கன்மத்திற்கு உற்றதுணேவன் ஆணவம். கன்மம் நிகழா விட்டால் ஆணவம்கெடும். ஆணவம்இல்லாவிட்டால் கன்மமும் கெடும். இவை இரண்டையும் கெடுக்கச் சத்தியுள்ள பொருள் மாயை. மாயையின் வியாபகமே ஆணவம் கன்மம். மும்மலங் களேயும் வெட்டுவது அன்பு. இறைவன்பாதம் பற்றினேரை தீவிணேகள் பற்று.

பேயடையா பிரிவெய்தும் பிள்ளேயிஞேடுள்ள நினே வாயினவே வரம்பெறுவா ரையுறவேண்டா வொன்றும் வேயனதோ ளுமைபங்கன் வெண்காட்டு முக்குளரீர் தோய்விணயா ரவர்தம்மை தோயாவாக் தீவிணயே. திருஞானசம்பக்தர்.

ஐயமிடுமி ன ற செறியைக் கைப்பிடிமி ணிவ்வளவே ஜாமன்ன மிட்டுண்மின் — றெய்வ மொருவனே யென்ன வுணரவல்லீரே ஸ்ருவினேகே இளக்து மேறும். ஒளை அவே.

Digitized by Noolaham Foundation neolaham org J aavanaham org

#### 21. மாயை:--

ஆணவத்தையும் கன்மத்தையும் கெடுப்பது மாயை. ஆண வமும் கன்மமும் இருந்தால்தான் மாபை தொழிற்கொள்ளும் ஆணவம்,கன்மம், மாயை, மூன்றும் ஒன்றை ஒன்று இண பிரியாப் பொருள்கள். சைவசித்தாந்தத்தில் தனித்து விபரிக் கப்படுவனவேயன்றி ஒவ்வொன்றுகப் பிரிக்க முடியாதன.

ஒரு சக்கரத்தை உருட்டி விடுகின்ரேம் அதை உருட்டி விடுவது ஆணவம். அந்தச் சக்கரத்தை நிலேத்து உரு ளச்செய்வதும் ஆணவம்தான். உருண்டு கொண்டிருப்பது அதன் பாதையில் ஒரு பள்ளம் இருந்தால் அந்தச் சக்கரம்பள்ள த்திவிழுந்துவிடும்.ஒரு திடர் இருந்தால் அத்திடரில் சரிந்து விடும். அல்லது உருண்டு சிறிதுதூரம் சென்று கின்றுவிடும். அவ்விகம் சரிவதும், விழுவதும், கிற்ப தும் மாயை. அங்கு நிகழ்ர்த மாயத்தின் தன்மையினுல் சக்க ரம் உருண்டுகொண்டிருக்க ஆணவமும்கெட்டு கருமமும் கெட்டு விடும். ஆதலால் மாயை ஆணவத்தையும், கருமத்தையும் கெடுக்கும் கருவி. மாயை இல்லாவிட்டால் எமது சரீரம் எப் பொழுதும் நி‰த்து வளர்க்து கொண்டிருக்கும். கன்மம் இல்லாவிட்டால் எப்பொழுதும் ஒரேவகைத் தோற்றத்தோடு இருக்கும். ஆணவம் இல்லாவிட்டாய் ஒன்றுமே இருக்காது. மாயை எப்பொழுதும் ஒடுங்குர் தன்மையும் விரியுர் தன்மை யும் உள்ளது. ஆணவத்தோடு கூடிய மாயைவிரிந்து கொண்டு போம். கன்மத்தோடு கூடிய மாயை ஒடுங்கிக் கொண்டுபோம். நாம் மேற்கூறிய மாயாகன்ம விளக்கம் அநித்தமானவை. எப்பொழுது அகித்தம் உண்டோ அதன் கித்தமும் இருக்க வேண்டும் அதே மாயை என்ப.

மாயை சுத்தமாயை, அசுத்தமாயை என இரண்டாக விரியும். எப்பொழுது இருமை தோன்றுமோ அசித்தமுடை யது. ஆதலால் கித்தமானது சுத்தாசுத்தமாயை இதே மாமாயையாம். எந்தப்பொருளே நாம் இரண்டு பொருள்களாகப் பிரிக்க முடியாது இருக்குமோ அது தனிப்பொருள் எனப்படும். அப் பொருள் அழியாது. இறைவன் ஒருவன். ஒரு தனிப்பொரு ளேக்கொண்டு நாம் ஒரு செயலேயும் செய்ய முடியாது. அது போன்று இறைவனும் தனியன் ஆயின் ஒரு \*செயலும் நிக மூது. இறைவன் செயல் கொள்ளும்பொழுது சத்தியைத் துண்கொண்டேசெயல்கொள்ளுவன். அச்சத்தியே பராசத்தி. அல்லது மாமாயை. அல்லது சுத்தாசுத்தமாயை என்க.

ஈருப்முத லொன்று பிரு பெண்ணண் குணமூன்றுப் மாருமறை நான்காய்வரு பூதம்மவை யைக்தாய் ஆருர்சுவை யேழோசையொ டெட்டுத்திசை தானுப் வேருயுட ணைிடம் வீழிம் மிழ**ஃயே.** 

என்னும் சம்பர்தமூர்த்திசுவாமிகள் தேவாரம் காண்க.

சத்திகள் அனந்தம். அந்த அனந்தகோடி சத்திகளுக்கும் தாயாக உள்ளது ஒரு பராசத்தியே. அப்பராசத்<mark>தியைத்</mark> துணக்கொண்டே இறை செயல் கொள்வன்.

வேறு வேறுருவும் வேறுவே றியற்கையும் நூறுநூருயிர மியல்பின தாகி ஏறுடை யீசன் இப் புவனியை உய்யக் கூறுடை மங்கையுக் தானும் வக்தருளி. என்னும் கீர்த்தித் திருவகவலடிகள் காண்க.

இறைவன் பராசத்தியைத் துணயாகக் கொண்டு பிறந்த சத்திகளின் விரிவு ஆருயிரம் கோடிக்கு மேற்பட்டுத் தோ**ன்** மும் **என**்

ஆறுகோடி மாயா சத்திகள் வேறு வேறுதம் மாயைகள் தொடங்கின

the of the same

ஆத்தமா**ூர்** அயலவர் கூடி நாத்திகம்பேசி நாத்தழும் பேறினர் எ**ன்**ரூர் மாணிக்கவாசக்சுவாமிகள்.

இவற்றை திருமூலகாயனரும்,

மாமாயை மாயை வைக்கவம் வைகரி ஓமாயை உள்ளொளி போராறு கோடியிற் முமான மக்திரஞ் சத்திகன் மூர்த்திகள் ஆமா யலவாக் திரிபுரை யாக்கே

என்றுர்.

இறைவன் பராசத்தியைத் துண்கொண்டு வியாபகம் செய்திருக்கும் பெருமையையும் அவற்றின் நுட்பங்களேயும் ஆராயுமிடத்து, சத்திகளின் தன்மையால், அண்டங்கள் என்று சொல்லும் பேருலகங்களின் பகுதிகள் உருண்டை வடிவம் உள்ளவை; அவைகளின் எல்லேபற்ற இயல்புகளும் பல்வகை வளம்பொருக்கிய, பெருமை மிக்க தோற்றங்களும், அவை ஒன்றனுக்கொன்று மேலாக நிற்கின்ற எழிற்சியின் வேறு பாடுகளும் கூறுமிடத்து நூற்றெருகோடிக் கதிகமாக அளவில் லாமற் பரக்து தோன்றுவன என்றும் அத்தகை உலகங்க ளெல்லாம் எமது வீடுகளின் பலகணி வாயிலுக்கூடாகத் தெரியும் சூரியனுடைய கதிர்களிலே தோன்றும் கெருக்க மான அணுக்களேப்போற் சிறியன என்றும் சொல்லும்படி யாகத்தான் பெரியோனை விளங்கும் முதல்வன் என.

> அண்டப் பகுதியின் உண்டைப் பிறக்கம் அளப்ப ருந்தன்மை வளப்பெருங் காட்சி ஒன் றனுக் கொன்று நின்றெழில் பகரின் நூற்றுரு கோடியின் மேற்பட விரிந்தன இல்நுழை கதிரின் துன்அணுப் புரையச் செறியவாகப் பெரியோன்; தெரியின்.

என மாணிக்கவாசக சுவாமிகள் திருவண்டப்பகுதியிற் கூறியமை காண்க. சுத்தாசுத்த மாயையில் இருக்து சுத்தமாயை, அசுத்த மாயை என இரண்டு மாயைகள் தோன்றும். சுத்தாசுத்த மாயை கித்தம்மற்றமாயைகள் அகித்தம். சூரியசக்திரராதியாம் உலகங்களும் பொருள்களும் மாயையின் பிரகிருதியாம். இவை களின் விரிவு சிவதத்துவம் ஐக்தும் வித்தியாதத்தும் ஏழும் ஆன்மதத்துவம் இருபத்துகான்குமாம்.

சுத்தமாயையில் இருக்கு நாதம், விக்கு, சாதாக்கியம் ஈசுரம், சுத்தவித்தை என ஐக்கு தத்துவங்கள் விரியும். இவை ஐக்கும் சிவதத்துவங்கள்; நாதம் சிவம் என்றும் விக்கு சத்தி என்றும், சாதாக்கியம் சதாசிவம் என்றும் கூறுவர். நாதம் சூக்குமை, பைசுக்கி மத்திமை வைகரி என நான்காம். வைகரி செவிக்குக் கேட்பது. அசுத்த மாயையில் இருக்து காலம், நியதி, கூல, வித்தை, ராகம், புருடன், பிரகிருதிமாயை என ஏழு தத்துவங்கள் விரியும். இவைஏழும்வித்தியாதத்துவங்கள்.

> மனம், புத்தி, சித்தம், அகங்காரம் என அந்தக்கரணம் நான்கும் காது, துவக்கு, கண், நாக்கு, மூக்கு. என ஞானேந்திரியம் ஐந்தும் வாய், கால், கை, பாயு, உபத்தம் எனக் கன்மேந்திரியம் ஐந்தும் சத்தம், பரிசம், ரூபம், ரசம், கந்தம், எனத் தன்மாத்திரை ஐந்தும் நிலம், நீர், தீ, காற்று, ஆகாயம் எனப் பூதம் ஐந்தும்

ஆக இருபத்து நான்கும் ஆன் மதத்து வங்கள். இவை களின் மிகுந்த விரிவு தொன்னூற்று றென்ப.

எமது சரீரம் மாயையிலே இருந்து தோன்றி மேற்கூறிய முப்பத்தாறு தத்துவங்களேயும் பொருந்தியது. எமது பூத உடம்பை தூலசரீரம் என்றுசொல்லப்படும். இதற்குச்சூக்கும மாய் தூலஉடம்பு தோன்றுதற்கேதுவாகிய சரீரம் **குக்கும**  சரீரம் என்று சொல்லப்படும். சூக்கும் சரீரம்தோன்று தற்குக் காரணமாகிய சரீரத்தைக் காரண சரீரம் என்று சொல்லப் படும்.

#### 22. ஐந்துகோசம்: —

ஆன்மா ஐந்து கோசங்களால் மூடப்பட்டிருக்கின்றது. இவை ஐந்தும் ஐந்து சட்டைகள் போன்றவை. தூலசரீரத் திற்கு அன்னமயகோசம் பிராணமயகோசம் என இரண்டு கோசங்கள் உண்டு. சூக்கும சரீரத்திற்கு மடுமையகோசம் என ஒன்றுண்டு. காரண சரீரத்திற்கு விஞ்ஞானமயகோசம் ஆனந்தமயகோசம் என இரண்டு கோசங்களுண்டு.

ஒருவர் இறக்கும்பொழுது முதல் அன்னமயகோசம் அழியும். பின் பிராணமயகோசம்அழியும். அன்னமயகோசம் சரீரத்தின் புறக்கருவி, பிராணமயகோசம் உட்கருவி. மனே மயகோசம் ஞானமயகோசம் ஆனந்தமயகோசம் மூன்றும் முத்தி கிடைக்கும்வரை அழிவதில்லே.

சூக்குமசரீரம் சுவர்க்க நரக பேதமென்னும் திரிபில் பூதசார சரீரமாயும், யாதன சரீரமாயும் திரிக்து புண்ணியம் செய்த ஆன்மா யூதசார சரீரத்தோடு மோட்சத்தையும் பாவஞ் செய்த ஆன்மா யாதனை சரீரத்தோடு நரகத்தையும் அனுப விக்கும் என்றும் அவ்வனுபவம் முடிக்தபின் சூக்குமசரீரத் தைச் சார்க்து தூலசரீரம் பெறும் என்றும் சைவசித்தாக்தம் கூறும். ஆதலால் வாழ்நாட்கின வீணே போகவிடாது இறை வினேத் தொழுமின்.

இன் அநன் அநாளகள் நென் அநின் ந விச்சையால் பொன் அநின் ந வாழ்க்கையைப்போகவிட்டுப்போ துமின் மின் நயங்கு சோதியான் வெண்மதி விரிபுனல் கொன்றைதுன் அசென்னியான் கோடிகாவுசேர்மினே

அல்லல் மிக்க வாழ்க்கையை ஆதரியாது நல்ல**ெ**ந்றி**யிணக்** கைப்பிடிமின், அல்லன் மிக்கவாழ்க்கையை யாதரித் திராது கீர் கல்லதோர் கெறியிண் காடுதுக் கடம்மினே வில்லேயன்ன வாணு தல் வெள்வளேயொர் பாகமாம் கொல்லேவெள்ளே யேற்றினுன் கோடிகாவு சேர்மினே. துக்கம் மிகுக்க வரம்க்கையைக் குறக்கு கக்க கெறியினே.

துக்கம் மிகுந்த வாழ்க்கையைத் துறந்து தக்க நெறியினேச் சார்மின்.

துக்கமிக்க வாழ்க்கையின்சோர்வினே த் துறந்துநீர் தக்கதோர் நெறியினே ச் சார்தல் செய்யப் போதுமின் அக்கணிந் தரைமிசை யாறணிந்த சென்னிமேல் கொக்கிற கணிந்தவன் கோடிகாவு சேர்மினே.

முற்பிறப்பிலே செய்த வலியவிணகள் கீங்கும்படி இறை வ**ணத்** தொழுமின்.

பண்டுசெய்த வல்விண பற்றறக் கெடும்வகை உண்டுமக் குரைப்பன னெல்லேகீ ரெழுமினே மண்டுகங்கை செஞ்சடை வைத்துமாதோர் பாகமாக் கொண்டுகந்த மார்பினை கோடிகாவு சேர்மினே.

முன்னேப் பிறவிகளிலே செய்த விணேயினல் இறைவன் பாதம் அடையச் சித்தியாது இருக்கின்றது. அவைஅறும்படி இறைவ**னத் தொ**ழுமின்.

முன் கோ கீர் செய் பாவத்தான் மூர் த்திபா தஞ் சித்தியா தின்ன கீரி டூம்பையின் மூழ் கிறீ ரெழும்மினே பொன் கே வென் ற கொன்றையான் பூதம்பாட வாடலான் கொன்னவி அம் வேலினை கோடிகாவு சேர்மினே.

பாவமத்தனேயும் நீர்செய்து யாது பயீன அடைக்கீர்? ஆதலால் இறைவீனத் தொழுமின்.

ஏவமிக்க சிக்கையோ டின்பமெய்த லாமெனப் பாவமெத் தண்யுகீர் செய்தொரு பயனி**ஃ**க் காவன்மிக்க மாககர் காய்க்துவெங் கனல்படக் கோவமிக்க **நெற்றியான் கோடிகாவு** சேர்மினே. முப்பினுல் வருத்தமுறுமுன் இறைவணேத் தொழுமின். ஏணழிர்தவாழ்க்கையை பின்பமென் நிருர்துகீர் மாணழிர்த மூப்பினுல் வருர்தன்முன்னம் வம்மினே பூணல்வெள் ளெலும்பினுன் பொன்றிகழ் சடைமுடிக் கோணல்வெண் பிறையினுன் கோடிகாவு சேர்மினே.

இந்த வாழ்க்கை மெய்யென்னு மெண்ணத்தி**ணத்** தவிர்த்து இறைவணத்தொழுமின்.

மற்றிவாழ்க்கை மெய்யெனும் மனத்திணத் தவிர்க்**து ஃர்** பற்றிவாழ்மின் சேவடி பணிக்துவக் தெழுமினே வெற்றிகோ டசமுகன் விறல்கெட விருக்ததோர் குற்றமில் வரையினை கோடிகாவு சேர்மினே.

இறைவளேத் தொழுமின்; மங்கும் கோய்துன்பம் மாளும் உபாயம் அஃதே.

மங்குகோ யுறும்பிணி மாயும்வண்ணஞ் சொல்லுவன் செங்கண்மா றிசைமுகன் சென்றள ந்துங் காண்கிலா வெங்கண்மால் விடையுடை வேதியன் விரும்புமூர் கொங்குலாம்வளம்பொழிற் கோடிகாவு சேர்மினே. திருஞானசம்பந்தசுவாமிகள் தேவாரம்.

இறைவனது திருகாமமாகிய ஐக்தெழுத்தைச் செப்புமின், அவன் கலங்களேப் பேசுமின்; திருக்கோயில்களுக்குச் செல் மின்; உண்பதன்முன் மலர்பறித்திட்டுண்மின்; அருகோய்கள் கெடத்திருகீற்றை அணிமின்; அல்லீரேல் பிறக்தும் இறக்தும் பிறக்தும் அல்லற்பட ஆளாவீர்.

திருநாம மஞ்செழுத்துஞ் செப்பாராகிற் றீவண்ணர் திறமொருகாற் பேசாராகில் ஒருகாலுர் திருக்கோயில் சூழாராகி லுண்பதன்முன் மலர்பறித்திட் டுண்ணராகில் அருநோய்கள் கெடவெண்ணீ றணியாராகி லளியற்ருர் பிறந்தவா றேதோவென்னில் பெருகோய்கண் மிகாலியப் பெயர்த்துஞ் செத்துப் பிறப்பதற்கே தொழிலாகி மிறக்கின்றுரே. திருத்தாண்டகம்.

தந்தை, தாய், உடன்பிறந்தார், பெண்டீர் யாவரும் **யார்** யாரோ நாமறியோம். எந்தையாராகிய இறைவனது திருநா மத்தைச் செப்புயின்.

தந்தையார் தாயா ருடன்பிறந்தார் தாரமார் புத்திரரார் தாந்தா மாரே வந்தவா றெங்ஙனே போமா றேதேர மாயமா மிதற்கேது மகிழ வேண்டாம் சிந்தையி ருமக்கொன்று சொல்லக் கேண்மின் றிகழ்மதியும் வாளரவுர் திளக்குஞ் சென்னி எந்தையார் திருநாம நமச்சி வாய வென்றெழுவார்க் கிருவிசும்பி விருக்கலாமே. திருத்தாண்டகம்.

தருத்தாண்டகம். ல் அத்து உடைகம்

தாய் தக்தை தமராபினும் செத்தால் வக்து உதவுவ**ர் ஒரு**வரும் இல்லே.

எத்தாய ரெத்தக்தை யெச்சுற் றத்தா ரெம்மாடு சும்மாடா மேவர் கல்லார் செத்தால் வக் துதவுவா ரொருவ ரில்%வ சி.றுவிறகாற் நிமூட்டிச் செல்லாகிற்பர் சித்தாய வேடத்தாய் கீடு பொன்னித் திருவாணக் காவுடைய செல்வா வென்றன் அத்தாவுன் பொற்பாத மடையப் பெற்று லல்லல்கண்டங் கொண்டடியே னென்செய்கேனே. திருத்தாண்டகம்.

ஊன், உயிர் அதனுள் கிற்கும் உணர்வு முதலிய யாவும் அவனே.

ஊஞைகி புயிராகி மதனு விின்ற அணர்வாகிப் பிறவ**ணத்தா**ர் கீயாய் **நின்று**ய் நானேது மறியாமே யென்னுள் வந்து நல்லனவுக் தீயனவுங் காட்டா நின்றுய் தேனைந் கொன்றையனே நின்றி யூராய் திருவர்வேக் காவிலுறை செவனே ஞானம் ஆனுயுன் பொற்பாக மடையப் பெற்று லல்லகண்டங் கொண்டடியே னென் செய்கேனே.

திருத்தாண்டகம்.

மயான த்திவிடுவதன்முன் இறைவனே த் தொழுமின். ஐயினை மிடறடைப்புண் டாக்கை விட்டு ஆவியார் போவதுமே யகத்தார் கூடி மையிறை கண்ணெழுதி மாலே சூட்டி மயானத்தி விடுவதன்முன் மதியஞ் சூடும் ஐயனர்க் காளாகி யன்பு மிக்கு அகங்குழைக்து மெய்யரும்பி யடிகள் பாதம்

கையினுற் ரெழுமடியர் கெஞ்சி னுள்ளே கன்ருப்பூர் நடுதறியைக் காணலாமே.

திருத்தாண்டகம்.

இறைவனின் திருப்பாதத்தைப் போற்றி அவன் காமங் களேத் துதியாதார் யாக்கைக்கு இரைதேடிக் காக்கைக்கே இரையாகக் கழிவர்.

பூக்கைக் கொண்டரன் பொன்னடி போற்றிலார் நாக்கைக் கொண்டர கும நவில்கிலார் ஆக்கைக் கேயிரை தேடி யலமக்து காக்கைக் கேயிரை யாகிக் கழிவரே.

தம்மைத்தொழும் அடியவர் கெஞ்சில் இறைவன் எப்பொ ழுதமிருப்பன்.

கெக்கு கெக்கு நிணபவர் கெஞ்சுளே புக்கு நிற்கும்பொன் ஞர்சடைப் புண்ணியன் பொக்க மிக்கவர் பூவுகீ ருங்கண்டு கக்கு கிற்ப ரவர்தம்மை காணியே. இறைவனடி தொழின் ஆனக்கவெள்ளம் பருகலாம். பெருக லாக்தவம் பேதைமை தீரலாம் திருக லாகிய சிக்தை திருத்தலாம் பருக லாம்பர மாயதோ ரானக்கம் மருக லானடி வாழ்த்தி வணங்கவே

## தெஞ்சிற் கறன்வலி யுறுத்தல்.

கிஃபெறுமா றெண்ணு தயே னெஞ்சே கீவா கித்தஅமெம் பிரானுடைய கோயில் புக்குப் புலர்வதன்முன் னலகிட்டு மெழுக்கு மிட்டுப் பூமாலே புணர்தேத்திப் புகழ்க்து பாடித் தலேயிறைற் கும்பிட்டுக் கூத்து மாடிச் சங்கரா சயபோற்றி போற்றி யென்றும் அலேபுனல்சேர் செஞ்சடையெம் மாதீ யென்று மாரூரா வென்றென்றே யலரு கில்லே.

புண்ணியமு நன்னே நியு மாவ தெல்லா நெஞ்சமே யிதுகண்டாய் பொருந்தக் கேணீ துண்ணியவெண் ணூல்கிடந்த மார்பா வென்று துந்தாத வெண்சுடரே யென்று நாளும் விண்ணியங்கு தேவர்களும் வேத நான்கும் விரைமலர்மே ஞன்முகனு மாலுங் கூடி எண்ணரிய திருநாம முடையா யென்று மெழிலாரூ ராவென்றே யேத்தா நில்லே.

நமச்சி வாயவே ஞானமுங் கல்வியும் நமச்சி வாயவே நான நி விச்சையும் நமச்சி வாயவே நாகவின் றேத்துமே நமச்சி வாயவே நன்னெ நி காட்டுமே.

(அப்பர்)

திருச்சிற்றம்பலம். அறஇயல் மூற்றிற்*று*.

#### உ திருச்சிற்றம்பலம்

# ஒழிபியல்.

#### 1 வைராக்கிய பத்தி:

இது அன்பே சிவம் எனத் துணியப்படும் பக்தி. அறமும் மறமும் ஒருங்கே நிகழ யாவையும் இறைவனுக்கு அன்பால் அர்ப்பணமாக்குதல் இதனேச் சிலர் இராவணபக்தி, வீமபக்தி, பிரேமபக்திஎன்றும் கூறவர். மற்றும் பக்திகள் யாவும் இவற்றுள் அடங்கும்.

சிபிச்சக்கரவர்த்தி ஒரு புறுவுக்காகப் பரிந்து தனது சரீ ரத்தைப் பலியாக இட்டு தராசில் நிறுத்ததும் சிறுத்தொண்டர் பிள்ளயை வெட்டிக் கறி சமைத்து இறைவனுக்கிட்டதும், கண்ணப்பன் தனது நேத்திரங்களேப் பிடுங்கித்திருக்காளத்தி நாதருடைய நேத்திரங்களில் இட்டதும் \* இராவணன் கமிலேயைப் பெயர்த்து நசுங்கிய பொழுது தனது நரம்புகளேக் கையாற்பிடுங்கி இசைமூட்டி இறைவனே அன்பால் சாமகானஞ் செய்ததும் \* வைராக்கிய பக்தியேயாம்.

#### 2 திருநான்மறை:

வைராக்கிய பக்தி வேதகொறியில் உள்ள இல்லற கெறி யென்ப. அதே திருநான்மறை எனப்படும்.

\* பொருட்பற்றிச் செய்கின் ற பூசணேகள்போல் விளங்கச் செருப்புற்ற சீரடி வாய்க்கலசம் ஊன் அமுதம் விருப்புற்று வேடஞர் சேடறிய மெய்குளிர்ந்தங் கருள்பெற்று நின்றவா தோணேக்கம் ஆடாமோ. திருவாசகம்.

கண்ணப்பன் கொண்டது பிரேம பக்தி அ<mark>ன்பியல்</mark> பிரேமை என்ற பந்தி பார்க்க

-\* கரத்திறை கயி**ஸ்**யை யெடுத்தகாரரக்கன் சிரத்திண் யூன்றஇஞ் சிவனடி சரணென இரத்திறை கைக்கரம் பெடுத்திசை பாட**லு**ம் **வரத்தினை** மருவிட மாமழ பாடியே. [சம்பக்தர்] பண்டு இறைவன் மகேக்திரகிரியிலே வேதவடிவாகிய கல்லால கிழலின்கீழ் இருக்துசனகர், சதைனர், சனற்குமாரர் சனக்தனர் என்னும் பிரமபுத்திரர் கால்வர்க்கும் உலகியல் கெறியாகிய அறம், பொருள், இன்பம், வீடு என்னும் கான்கு வேதப் பொருள்களேயும் கான்கு வேதங்களாக அருளினர். அவ்விதம் ஓதப்பட்டகெறி இல்லறகெறி என்பது.

ஆலத் தார்நிழ வில்லற நால்வர்க்குக் கோலத் தாலுரை செய்தவன் குற்றமில் மாலுக் காரருள் செய்தவன் மாற்பேறு ஏலத் தான்றெழு வார்க்கிட ரில்ஃயே.

என்னும் அப்பர் தேவாரத்தாலறிக.

அவ்னி தம் ஓதப்பட்ட வேதப்பொருள் அறம் பொருள் இன்பம் வீடு என்னும் நான்காம் என்பது.

சுழிந்தகங்கை தோய்ந்த திங்கட் டொல்லரா நல்லி தழி சழிந்த சென்னிச் சைவவேடந் தாளிணே த் தைம்புலனும் அழிந்த சிந்தை யந்தணுளர்க் கறம்பொரு ளின்பம்வீடு மொழிந்த வாயான் முக்கணு மேயது முதுகுண்றே. என்னும் சம்பந்தமூர்த்திசுவாமிகள் தேவாரத்தாலறியப் படும்.

அருந்தவருக் காலின்கீ முறமுகலா நான்கணேயு மிருந்தவருக் கருளுமது வெனக்கறிய வியம்பேடீ அருந்தவருக் கறமுதனை கன்றருளிச் செய்திலனேற் றிருந்தவருக் குலகியற்கை தெரியாகாண் சாழலோ.

என்னும் திருவாசகத்தான் அரும்பெருர் தபோதனர்க்கே உலகியற்கை தெரியாது இறைவன்ஒதிஞர்எனின், சிற்றறிவும் சிறுதொழிலும் உள்ள சாதாரணமக்கள் உலகியற்கையாகிய இல்லற செறியை எவ்விதம் அறிய முடியும்? முடியாது.

இறைவன், உலகியல் நெறியை மக்கள் அறிதற்குரிய வழியில் தவமிக்காராகிய நால்வர்க்கோதி அவர் வாயிலாக உலகம் அறியச் செய்தனன் என்க. அற்றேல் உலகியற்கை மக்கள் அறிய வராது. இன்று உலகியற்கை அறியாத மக்கள் ஐரோப்பிய **நாக** ரீகத்தால், இன்பம் நுகர்ந்து காட்டுவதை உலகியற்கை அறிந்த மக்கள் எவ்விதம் மதிப்பிடுவார்களோ நாமறியேம்.

ஆலின் கீழ் அருளப்பட்ட வேதப்பொருள்கள் நால்வர்க் கும் ஒரே வகையாக ஓதப்பட்டனவா அல்லது வெவ்வேருக ஓதப்பட்டனவா என்பது ஐயப்பாடு.

விரித்தாண நால்வர்க்கு வெவ்வேறு வேதங்கள் புரித்தானப் பதஞ்சந்திப் பொருளுருவாம்புண்ணியண த் தரித்தாணக் கங்கைகீர் தாழ்சடைமேன் மதின்மூன்றும் எரித்தாண யெம்மாண யென்மன த்தே வைத்தேனே.

என்னும் அப்பர் தேவாரத்தால் வேதங்கள் நால்வர்க்கும் வெவ்வேருக ஒதப்பட்டனவென்ப. மறைத்திறமும் அறத் தொகுதியும் கண்டு வேதங்கள் அவரவர்களுக்குப் பொருத்த மானவகையில் ஓதப்பட்டன வென்பது.

முறைத்திறமுறப்பொருடெரிக்கு முனிவர்க்கருளி யாலகிழல்வாய்

மறைத்திறம றத்தொகுதி கண்டுசமயங்களே வகுத்தவனிடம் துறைத்துறைமிகுத்தருவிதாமலர்சுமக்துவரையுக்கிமதகைக் குறைத்தறையி டக்கரிபு ரிக்திடறு சாரன்மலிகோகரணமே என்னும் சம்பக்தசுவாமிகள் தேவாரத்தாலறிக.

அவ்வி தம் ஓதப்பட்டவே தப்பொருள்கள் பல துறைகளாக உடையன.

#### ₿. துறை:-

துறையாவது பலவகைப்பட்ட பொருளும் ஒருவகைப்பட் டியங்குர் தன்மையுடையது. மக்களும் மாக்களும் சென்று சீருண்ணும் துறைபோன்றது. ஒர் கீர்த்துறையின்கண் ஆடு மாடு முதலிய சார்தமான குணமுடைய மிருகங்களும் சிங்கம் புலி கரடிபோன்ற துட்ட மிருகங்களும் மக்களும் சென்று கீர் திரட்டுவது போன்றது. துறை என்னும் சொல்பொருள மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் "திருப்பெருக் துறையுறை கிவனே" என்றுர். திருகாவுக்கரசர் "அதிகைக்கெடில வீரட்டான த் துறை" என்றுர். சுக்தரமூர் த்திகாயஞர் "கல்லாரருட்டுறை" என்றுர். இறைவன் கோயில் கொண்டருளியிருக்கும் பொழி வின்கண் மக்கள் சென்று, பொன்னும், பொருளும், போக மும், அன்பும், அருளும் எனப் பலதிறப்பட வேண்டுதல் செய்வர். இறைவனும் வேண்டுவார் வேண்டுவன வெல்லாம் ஈயும் தன்மையதை எழுக்கருளியிருப்பன்.

தாண்டு சுடரணேய சோதி கண்டாய் தொல்லமரர் சூளாமணிதான் கண்டாய் காண்டற்கரிய கடவுள் கண்டாய் கருதுவார்க் காற்றவெளியான் கண்டாய் வேண்டுவார் வேண்டுவதே யீவான் கண்டாய் மெய்க்கெறி கண்டாய் விரதமெல்லாம் மாண்ட மனத்தார் மனத்தான் கண்டாய் மறைக்காட் டுறையுமணைன் ருனே. திருத்தாண்டகம்.

என்றூராகலின் இறைவன் எழுந்தருளியிருக்கும்கோயில் களும் <mark>வேண்டு</mark>வார் வேண்டுவதைப் பெ*று*ம் துறைகளாகும்.

உலகியல் நெறியாகிய முத்திநெறியின்கண் நின்று, இறைவனே அடைதற்குரிய துறைகள், பலபலவாக விரியும். அவைகளுக்குரிய விதிகளே ஆராயுமிடத்துதொல்காப்பியத்தில் கூறப்படும் அகத்திணுயியுல், புறத்திணேயியல், களவியல் கற்பியல் முதலிய விதிகள் கொண்டும் மரபும் மெய்ப்பாடும் கண்டும் ஆராய்க்தும் அறியப்படும்.

பன்னிரண்டு திருமுறைகளும் தொல்காப்பிய விதி கொண்டே அருளப்பட்டிருக்கின்றன.

### 4. அகத்திண்யாவது:-

முல்லே, குறிஞ்சி, மருதம், கெய்தல், பாலே, கைக்கிளே, பெருந்திணே என ஏழுவகைப்படிம் மேற்கூறிய ஏழு திணையா அம் அடையும் உரிப்பொருள் இன்பம். அவ்வின்பமும் அக**த்** தாஅம் புறத்தாஅம் அடையப்படும். புறத்தாற் பெறும் இன்பம் வீட்டுகெறியில் உள்ளதாதலால், இன்பம் ஒன்றே அகம்என்றும்அறம், பொருள், வீடு புறம்என்றும் கூறப்படும்.

அகம் என்பது இன்பத்திற்கு ஆகுபெயராம். அது உட் கருவியாகிய மனத்தைக் குறிக்கும். இன்பமில்லாமனம்பொறி யில்லா மகவுக்கு கேர். ஆதலால் இன்பமே அகம் என்ப.

அகத்தின் துகர்வாவது உருவும், திருவும், குலமும், மல மும், பண்பும், பயிற்சியும், கல்வியும், செல்வமும் பிறவுமாகிய ஒத்த குணங்களால் ஒருப்பட்டுக் கூடும் தலேவனும் தலேவியும் துகரும் துகர்ச்சியேயாம். அஃது யாண்டு மக்கூட்டத்தின் பின்னர் தத்தமக்குத் தோன்றக் கூறப்படாது, கரக்து கிற்ற லால் அகம் என்றுர். இன்பமேயன்றித் துன்பம் கிகழுமாயி னும் காமங்கருதிற்றுயின் அதுவும் அகத்துள் அடங்கும். ஒழிக்தவெல்லாம் புறத்துள் அடங்கும்.

அவற்றுள்:—

முல் இ: காடும் காடு சார் ந்த நிலமும். குறிஞ்சி;- மலேயும் மலே சார் ந்த நிலமும். மரு தம்;- பழனமும் பழனஞ்சார் ந்த நிலமும். நெய்தல்;- கடலும் கடல்சார் ந்த நிலமும். பாலே;- சுரமும் சுரஞ்சார் ந்த நிலமும். கைக்கின;- ஒரு தலே வேட்கையுடைய களவியல் நெறி. பெரு ந்திண:- உயர் ந்தோர் மாட்டு நிகழும் ஒவ்வாக்காமம்.

இவற்றுள் நிலம்படுதிணே, முல்லே, குறிஞ்சி, மருதம், கெய்தல் என கான்கு. அவற்றுக்குத் தெய்வமும் முறையே மாயோன், முருகன், இக்திரன், வருணன் என்பர்.

மாயோன் மேய காடுறை யுலகமுஞ் சேயோன் மேய மைவரை யுலகமும் வேந்தன் மேய தீம்புன அலகமும் வருணன் மேய பெருமண அலகமும் முல்லே குறிஞ்சி மருத **நெய்தலென**ச் சொல்லிய முறை**யாற் சொல்லவும் படுமே. (தொ.கு. 5**) என்றூராகவின் பா**ஃ** தனக்கென நிலம்பெறுது நால் வகை நிலத்தும் மயங்கு மாதலால் ஒழுக்கம்பற்றியே பா**ஃத்** திணேகொள்ளல் மரபு.

நடுவணே ந்திண் நடுவண தொழிபப் படுதிரை வையம் பாத்திய பண்பே. (தொல். சூ. 2)

என்று ராகலின் பாலே நடுவண் திணை என்றும் சொல்லப் படும். இவை அறியுமிடத்து முதல், கரு, உரி என மூவகைப் பொருள்பற்றியறியப்படும்.

## 5. முதற்பொருள்:-

முதலெனப் படுவது நிலம்பொழு திரண்டி னியல்பென மொழிப வியல்புணர்க் தோரே. [தொ.சூ.4] என்றுராகலின்.

நிலம் ஐவகை நிலணயும் குறிக்கு பொழுதும் பெரும் பொழுது, சிறுபொழுது என இரண்டு வகைப்படும்.

# 6. பெரும்பொழுதூ:-

இளவேனில் முதுவேனில், கார், கூதிர், முன்பனி, பின் பனி என அறுவகைப்படும்.

# 7. சிறுபொழுது:-

வைகறை, விடியல், எல்பாடு [சூரியன் தோற்றுங்காலம்] **கண்பகல், மாஃ, யா**மம் என அறுவகைப்படும்.

## 8. கருப்பொருள்:-

தெய்வ முணுவே மாமரம் புட்பறை செய்தி யாழின் பகுதியொடு தொகைஇ அவ்வகை பிறவுங் கருவென மொழிப. [தோ. சூ. 18]

என்று ராகலின் தெய்வம், மக்கள், உணவு, விலங்கு,மரம், ப**றவை, பறை, பண்,** யாழ் மூதலிய உலகியற் பொருள் யாவும் கருப்பொருள் என்ப. இவற்றின் விரிவு முடிக்க நூல்களிற் காண்க.

### 9. உரிப்பொருள்:-

புணர்தல் பிரித லிருத்த லிரங்க ஹாட லிவற்றினிமித்த மென்றிவை தேருங் கா‰த் திணக்குரிப் பொருளே. [தொ. சூ. 14]

என்றுராகலின் புணர்தல், பிரிதல், இருத்தல், இரங்கல், ஊடல் என்றும் ஐந்தும் அவைகளின் நிமித்தமுமாகிய பத்தும் உரிப்பொருள் என்ப. முதற்பொருளாலும் கருப் பொருளாலும் பெறப்படுவதே உரிப்பொருள். உரிப்பொருள் இன்பத்திற்கு உரிய பொருள் என்னும் காரணச் சிறப்புப் பெயர்.

போக்கெல்லாம் பா**ஸ** புணர்த னறுங் குறிஞ்சி யாக்கஞ்சே ரூட லணிமருத—கோக்குங்கா லில்லிருக்கு **மூல்லே** யிரங்கலது கெய்தல் சொல்லிருக்கு மைம்பாற் இருகை. என்னும் வெண்பாவாலறிக.

உரிப்பொருள் சிறப்பு அகத்திணேயாலும் புறத்திணேயாலு மறியப்படும். இன்பம் பொருள் இல்லாது சிறக்காது. பொருள் அறம் இல்லாது சிறக்காது. அறம், பொருள், இன்பம் மூன் மூலு மடைவதே வீடு.

ஈதலறர் தீவிணேவிட் டீட்டல்பொரு ளெஞ்ஞான்றும் காதலிருவர் கருத்தொருமித்— தாதரவு பட்டதே மின்பம் பரணேரிணேர் திம்மூன்றும் விட்டதே பேரின்ப வீடு.

என்றுர் ஔவையாரும்.

இருத்தல் என்னும் உரிப்பொருளாற் சிறந்த மூல்லேத் நிணக்கு கார் என்னும் பெரும்பொழுதும் மால் என்னும் சிறுபொழுதும் உரியன. புணர்தல் என்னும்உரிப்பொருளாற் சிறந்த குறிஞ்சித் நிணக்கு கூதிர் முன்பனி என்னும் பெரும் பொழுதுகளும் யாமம் என்னும் சிறுபொழுதும் உரியன. ஊடல் என்னும் உரிப்பொருளாற் சிறந்த மருதத் திணேக்கு வைகறை, விடியல் என்னும் சிறுபொழுதுகளும், மற்றும் பெரும்பொழுதுகள் யாவும் உரியன.

இரங்கல் என்றும் உரிப்பொருளாற் கிறந்த கெய்தற் நிணேக்கு எல்பாடு என்றும் கிறுபொழுதும் மற்றும் பெரும் பொழுதுகளும் உரியன.

பிரிதல்என் இம்உரிப்பொருளாற் சிறந்தபா**ஃ**த்திணக்கு நண்பகல் என்னும் சி.றுபொழுதும்வேனில்,பின்பனிஎன்னும் பெரும்பொழுதுகளுமுரியன.

பிரிவு:- காலிற்பிரிதல், கலத்திற்பிரிதல், தூதிற்பிரிதல், பரத்தையிற் பிரிதல், பொருள்வயிற் பிரிதல் எனப் பலவகை யாக விரியும்.

புணர்ச்சியும்; இயற்கைப் புணர்ச்சி, உள்ளப்புணர்ச்சி, மெய்யுறு புணர்ச்சி என விரியும்.

## 10 திணமயக்கம்: \_\_

ஒரு நிலத்து இரண்டெர்ழுக்கம் தம்முள் மயங்கு தலன்றி இரண்டு நிலம் ஒரு ஒழுக்கத்து மயங்குதலில்**லே** என்பது.

திணமயக் குறுதலுங் கடி. கிலே யிலவே கிலனெருங்கு மயங்குதலின்றென மொழிப புலனன் குணர்க்த புலமை யோரே [தொ.சு.12] என்னும் தெரல்காப்பியச் சூக்திரத்தா லறிக.

கொண்டு த**ஃ**க் கழியினும் பிரிக்தவணிரங்கினு முண்டென மொழிப வோரிடத் தான (தொ. சூ. 15)

என்று ராகலின், தலேவன் தலேவியை உடன்கொண்டு அவள் தமரிடத்து நின்று பிரியினும், தலேவன் உடன் கொண்டு பொகாது தானே போதலின் தலேவி மீணயின்கண் இருந்து இரங்கினும் ஓரிடத்தின் கண்ணே ஓரெரழுக்க மாயின. கெண்டுதலக்கழிதலால் இடையூறின்றிப் புணர்ச்சி நிகழுமெனினும், பிரிவு நிகழ்ந்தவாறு என்னே? யெனின், தந்தையுத் தணேயருந்தேடிப் பின்வந்து, தம் ஒழுக்கத்திற்கு இடையூறு செய்வர் என்னும் கருத்தே இருவருள்ளத்தும் பெரும்பான்மை நிகழ்தலிற் பிரிவு நிகழ்ந்தவாழுயிற்று. எனவே அது பாலேத்திணக்கண் குறிஞ்சித்திண நிகழ்ந்த தாயிற்று. எனவே உரிப்பொருள் முதலியன ஒன்றில் ஒன்று மயங்கு மென்ப.

### 11 களவுநெறி:-

உளமலி கர்தற்'களவெனப் படுவ ஒருநான்கு வேதத் திருநான்கு மன்றஅள் யாழோர் கூட்டத் தியல்பின தென்ப. என்றுர் அகப்பொருளார்.

களவெனப் படுவதியா தென வினவின் வளகெழு முன்கை வளங்கெழு கூந்தன் மூளயெயிற் றமர்ககை மடகல் லோளொடு தளயவிழ் தண்டார்க் காம னன்னேன் விளயாட் டிடமென வேறுமலேச் சாரன் மானினங் குருவியொடு கடிந்துவிள யாடு மாயமுந் தோழியு மருவிநன் கறியர் மாயப் புணர்ச்சு யென்மனர் புலவர்.

(தொல்காப்பிய மேற்கோள்)

களவு செய்வோன் கள்வன் எனப்படுவான். கள்வன் என்ற விடத்த தட்டச் செய்கையுடையவன் எனப் பொருள் பயக்கும். அழுகள்ளன், தொழுகள்ளன், ஆசாரக்கள்ளன், காரைக்கால்கள்ளன் எனக் கள்வரில் நான்கு நிறத்நாருண் டென நெறிப்படுத்துவர் புலவோர். இவருள் முன்னவனில் மற்றவன் முறையே திறமையிற் கூடியவன்.

காரைக்கால் கள்ளன் என்பதை கார்+ஐ+கால் என சேதிக்கலாம். கார்=இருள்.ஐ; இரண்டாம் வேற்றுமையுருபு, கால்=கூறுஇருட்கூறுயாமம், என்று சொல்லப்படும்."குறிஞ்சி கூதிர் யாமம் என்மஞர் புலவர்" என்னும் தொல்காப்பியச் சூத்திரத்தான் அது புணர்தலின் முந்தியாக உடைய குறிஞ் செப்பொருளே உணர்த்தியது. பிறரெவரும் அறியாமே இராக் காலத்துச் சென்றுதன் காதலியோடு களவுப்புணர்ச்சி செய்தலாகிய தனது கருமத்தை முடித்தல் என்ப.

புறத்திணயுள்;

வேர்துவிடு மூண்ஞர் வேற்றுப் புலக்களவி ூதர் தோம்பன் மேவற்றுகும். [தொ. சூ. 57] என்றுராகலின்,

வேக்தனல் விடப்பட்டு மூணேப்புலங் காத்திருக்த தண்டத் த**லே**வர் பகைவர் கிலத்துச் சென்று ஆகிரையைக் களவிற் கொண்டு காத்தல் போன்ற வெட்சித்திணேயும் அதுவேஎன்ப.

களவு நிகழ்கின் ற குறிஞ்சிப்பொருளாகிய கக்தருவமணம் வேதவிதியான் இல்லறமாகி, வாழ்க்கையில் கதியற்றிருக்த தலேவியை தலேவன் ஆட்கொண்டு இன்பமும் பொருளும் வாழ்வும் கொடுப்பதுபோல், வீட்டின்பத்துக் கதியற்றிருக் தான் ஒருவண, பதி தடுத்தாட்கொண்டுகக்தழியும் வீட்டுகெறி யும் கொடுப்பதற் கொக்குமாதலால் அது களவு எனப்பட்டது "காடுடைய சுடலேப்பொடிபூசி என்உள்ளங் கவர்கள்வன்" என்றுர் திருஞானசம்பக்தசுவாமிகளும்.

எங்கே யென்ணே யிருந்திடந் தேடிக்கொண் டங்கே வந்தடை யாள மருளிஞர் தெங்கே தோன் றுந் திருவாய்மூர்ச் செல்வஞர் அங்கே வாவென்று போஞர தென்கொலோ. என்றுர் திருநாவுக்கரசரும்.

பெற்றூர் உடன்பிறந்தோர் உற்றூர் உடைமைகள் உரி மைகள் யாவையுக் கீத்து த**லேவ**ன் தாள் **தலேப்ப**டும்கைக்கினக் குறிப்பு, களவாகிக் கற்பாகி பெண்களேப் பதிவிரதா கெறி யிற் பயிற்று மென்பர்.

## 12 பதிவிரதாநெறி:-

பதிவிரதாதர்மகெறி பெண்களே அருள் கெறியில் உய்விக்கும். பதி=இறைவன்

பசு=தவேவி என உவமிக்கப்படும்.

பசுபதியோடு அன்பால் தஃனப்படுவதே பதிவிரதத்தின் பயன். இது இல்லற நெறியில் நின்ற ஒழுக்கத்தினை பெறப் படும் முத்திநெறி. அஃது ஐக்திணேப்பட்டு கெறிதவரு தஒழுக் கம் நிகழின் அன்புண்டாகி, இன்பம் பெருகி இறைவனின் திருவருள் சித்திக்கச் செய்யும்.

இல்லறகெறியின் தன்மையை முத்திகெறிப்படுத்தி மாணிக்கவாசகசுவாமிகளும்; ''அழகிய கொன்றைமாலேயை இறைவனது ஆகத்தில் சூடுவேண் [தலேயிற் சூடுதலுமாம்] அணிக்து இறைவனது எழுச்சிமிக்க தோற்றங்களேச் சேர் வேன் சேர்க்து [அவணப் புணர்தல்] அதில் உள்ள களிப் பால், அறிவுபிறழ்க்து புலவி எய்துவேன். பின்னர், புலவி கீங்கி, அவனது சிறக்த அதரத்திற்கு உருகுவேன். மனமா னது குழைக்குருகி அவணத்தேடுவேன். தேடி, அவனது திருவடியை கிணக்திருப்பேன், அவனது அருளேப் பெறுது மெலிவேன், அதனேப் பெற்று மீண்டும் மகிழ்ச்சி யடைவேன்." என,

சூடுவேன் பூங்கொன்றை சூடிச் சிவன் திரள்தோள் கூடுவேன் கூடிமுயங்கி மயங்கி கின்று ஊடுவேன் செவ்வாய்க் குருகுவேன் உள்ளுருகித் தேடுவேன் தேடிச் சிவன்கழலே சிக்திப்பேன் வாடுவேன் பேர்த்தும் மலர்வேன் அனலேக்தி ஆடுவான் சேவடியே பாடுதுங்காண் அம்மானுப் [என்றுர்

அடிகள் இத்திருவாசகத்துள் தம்மைத் த**ல**வியாகவும் இறைவ**ண**த் த**லே**வஞைகவும் குறித்தார். பூங்கொன்றைசூடிதல் மாலேயிட்டமையைக் குறிக்கும். ஞானத்தாற் சேருதல் கூடுத லாம் ஞானத்தாற் கலத்தல் மூயங்குதலாம். உடலோடு உள்ள காரணப்பிரிவு பிரிவாம். பிரிவின்பின்ஊடுதல் விதி. பரத் தையிற் பிரிக்தான் வாயில் வேண்டுவது த**லே**வி ஊடுத விஞல் கிகழ்வது. த**லே**வனின் பிரிவாற்ருமையால் காடுதல் தேடுதல், சிக்தித்தல், மெய்வாடி மெலிதல்முதலியன கிகழும் மீண்டும் வீடடைதல் கூடுதலாம்.

அன்பு எவ்வி தம் உதிக்கின்ற தெனின் "உள்ளப்புணர்ச் கியும் மெய்யுறு புணர்ச்சியும் கள்ளப்புணர்ச்சியுட் காதலர்க் குரிய" என்னும் அகப்பொருள் விதி தழுவி மெய்யும் மெய்யும் புணர்ப்ப வேண்டியே உள்ளமும் உள்ளமும் புணர்கின்றது. யாண்டுமக்கூட்டத்தின் நெறியே இருவர் உள்ளத்தும் கரந்து நிற்றலால் குன்று த அன்பைக் கொடுத்து, உள்ளத் தோடு உள்ளம் புணர்ந்து நிற்கச் செய்கின்றது.

தாய் தக்தையர் புத்திரரை உள்ளத்தாற் புணர்வர், சகோதரர் சகோதரரைஉள்ளத்தாற்புணர்வர்: இப்புணர்ச்சி குன்று தாயின் இடையன்பாம்: கெகிழ்க்து வரம்புகடக்து மெய்கூச்செறிக்து நாத்தடுமாறி ஆனக்தபரவசமுற்றுல் தலே யண்பாம். அவற்றிற் பிறழ்க்து திரிபுறின் கடையன்பாம். மேற்கூறிய செய்யுளே மாணிக்கவாசகசுவாமிகளின் தலேயன்பை உணர்த்துகின்றது.

## 13 கற்புநெறி:—

கற்பெணப் படுவது கரணமொடு புணரக் கொளற்குரி மரபிற் கிழவன் கிழத்தியைக் கொடைக்குரி மரபினேர் கொடுப்பக்கொள் வதுவே.

தொ. சூ. 142.

களவு கற்பெனக்கண்ணிய ஈண்டையோர் உளநிகழ் அன்பின் உயர்ச்சி மேன (இ. அ. 60)

கற்பு உயர்குலத்த**ல**வன தம் த**ல**வியின தம்உள்ளத்து நிகழ்கின்ற அன்பின் உயர்வின்கண்ணது என்றவா*று* 

பேதம் இல்லதோர் கற்பளித்த பெருந்தேறைப்பெரு வள்ளமே வெள்ளமே ஏதமேபல பேசநீஎனே ஏதிலார்முனம் என்செய்தாய் சாதல் சாதல்பெர்ஸ்லாமையற்றதனிச்சரண்சரணுமெனக் காதலால்உணஓதமீவந்து காட்டினுப் கழுக்குன்றிலே.

என்னும் திருவாசகத்தால் வேறுபாடடைத**ற் கேதுவில்** லாத ஒப்பற்ற கற்பு கி**லே என்**ருர். கற்பு = பெண்டிர் பிறஆட வரை நாடாகி**லே.** ஆன்மா பிறதெய்வத்தை நாடாகி**லேயு** மதுவே.

த**ீல**வனும் த**ீலையியும் மு**தற்கண் இயற்கைப் புணர்ச்சியும், அதற்குப் பின்னர் இடந்த**ீலப்**பாடும், அத ஏற்றபின்னர் பாங்கற்குச் சொல்லி அவனற்கூடு தலும் அதன் பின்னர் தோழியைப்பின்கின்று குறைமுடித்துக் கே டலு மென மறைவொழுக்கத்தைச் சான்றேர் நெறிப்படுத்துவ ரென்பது.

காமப் புணர்ச்சியு மிடந்த**ஃ**ப் பர்டும் பாங்கொடு தழாஅலுக் தோழியிற் புணர்வுமென் ருங்கநால் வகையினு மடைந்த சார்பொடு மறையென மொழிதன் மறையோ ராறே. (தொ. சூ498)

என்னும் தொல்காப்பியச் சூத்திரத்தாலறிக. அவரது கரந்த ஒழுக்கம்,

மறைவெளிப் படுத்துக் தமரிற் பெறுத்து மிவைமுத லாகிய வியனெறி திரியாது மலிவும் புலவியு மூடலு முணர்வும் பிரிவொடு புணர்க்தது கற்பெனப் படுமே. (தொ.சூ.499)

என்ருராகலின், மகிழ்ச்சியும், புலத்தலும், ஊடலும் உணர்தலு மென்னும் நான்குடன் பிரிவுட்பட ஐந்தும் கற் பென்னும் கைகோளென்ப.

மறை வெளிப்பட்டு தமரிற் பெருராயினும் அதுகாரண மாக தமரிற்பிரிக்து த**ஃ**வன் த**ஃவியை உடன் அழைத்து**ச் சேறலும் அவ்விதம் செல்லுங்கால் தமர்தேடிச் செல்லுதலும் கண்டோர் மொழிதலுமென கற்புஙி**லே வி**ரியும். சிலம்புஞ் சிறு நுதலுஞ் சில்குழலும் பல்வளயு மொருபாற் ரேன் ற வலங்கலக் திண்டோளு மாடெருத்து மொண்குழையு மொருபாற் ரேன் ற விலங்கலருஞ்சு ரத்து வேறுருவி ஞேருடம்பாய் வருவார்க் கண்டே யீலங்க லவிர்சடையெம் மண்ணல் விளேயாட் டென் றகன்றேம் பாவம்.

(தொல் மேற்கோள்)

கண்டது மொழிதல், கண்டோர் மொழிதல் முக்தி யாக தேவாரத்துள் பல செய்யுள்கள் காணலாம்.

பஞ்சுண்ட மெல்லடியாள் பங்கன் றன்கோப் பாரொடுகீர் சுடர் படர்காற் ருயினுக்கா மஞ்சுண்ட வாளுகி வானக் தன்னின் மதியாகி மதிசடைமேல் வைத்தான் றன்னே கெஞ்சுண்டென் கிணவாகி கின்றுன் றன்னே கெடுங்கடலேக் கடைக்தவர் போய் கீங்கவோங்கும் கஞ்சுண்டு தேவர்களுக் கமுதீக்தாகேன காரையூர் கன்னகரிற் கண்டே ஞனே.

இதுவும் கண்டது மொழிதல்

அப்பர்திருத்தாண்டம்.

எ நி த்தரு கதிர்தாங்கி யேக்திய குடைகீழ அறித்தாழ்க்க கரகமு முரைசான்ற முக்கோலு கெறிப்படச் சுவலசைஇ வேரேரா கெஞ்சத்துக் குறிப்பேவல் செயன்மாலேக் கொளேகடை யக்தணிர்! வெவ்விடைச் செலன்மாலே யொழுக்கத்தீ ரிவ்விடை யென்மக ளொருத்தியும் பிறண்மக ஞெருவனுக் தம்முளே புணர்க்த தாமறி புணர்ச்சிய ரன்ன ரிருவரைக் காணிரோ பெரும; காணே மல்லேங் கண்டனங் கடத்திடை யாணெழி லண்ணலோ டருஞ்சுர முன்னிய மாணிழை மடவர ருடிர்கீர் போறீர்; பலவுறு நறுஞ்சாக்கம் படுப்பவர்க் கல்லதை ம**ஃ**யுளே பிறப்பினும் ம**ஃ**க்கவைதா மென்செய்யும் கிணேயுங்கா னும்மகணுமக்குமாங் கணேயளே;

சீர்கெழு வெண்முத்த மணிபவர்க் கல்லதை நீருளே பிறப்பினு நீர்க்கவைதா மென்செய்யுக் தேருங்கா அம்மக ணுமக்குமாங் கீணயளே. ஏழ்புண ரின்னிசை முரல்பவர்க் கல்லதை யாழுளே பிறப்பினும் யாழ்க்கவைதா மெண்செய்யுஞ் சூழுங்கானும்மக ணுமக்குமாங்கீனேயளே. எனவாங்கு

இறந்த கற்பினுட் கெவ்வம் பட**ரன்**மின். சிறந்தானே வழிபடி இச் சென்றனள். ளறந்த**ஃப்** பிரியா வா*று*மற் றதுவே.

[கவி-9]

என்னுமிப்பா?லக்கலி நற்றுய் விவையதும் கண்டோர் நெறிப்படுத்தியதும் கூறிகின்றது.

பின்வரும் திருத்தாண்டகங்களுமதுவே.

நீறுடைய திருமேனி பாக முண்டேர் நெற்றிமே லொற்றைக்கண் முற்று முண்டோ

கூறுடைய கொடு மழுவாள் கையிலுண்டோ

கொல்புலித்தோ லுடையுண்டோ கொண்ட வேடம்

ஆறுடைய சடையுண்டோ வரவ முண்டோ வதனருகே பிறையுண்டோ வளவிலாத

ஏறுடைய கொடியுண்டோ விலய முண்டோ வெவ்வகையெம் பிரானரைக் கண்டவாறே.

இது விவைதல்.

திருத்தாண்டகம்.

பொன்னெத்த மேணிமேற் பொடியுங் கண்டேன் புலித்தோலுடை கண்டேன் புணரத் தண்மேல் மின்னெத்த துண்ணிடையாள் பாகங் கண்டேன் மிளிர்வதொரு பாம்பு மரைமேற் கண்டேன் அன்ன த்தே ரூர்க்க வரக்கன் றன்னே யலற வடர்த்திட்ட வடியும் கண்டேன் சின்ன மலர்க்கொன்றைக் கண்ணி கண்டேன் சிவணாகான் சிக்கையுட் கண்டவாறே

[திருத்தாண்டகம்] இது கண்டது மொழிதல்.

## 14 இன்பத்துறை: –

சான்ளூர் களவுகெறியை ஆற்றுப்படுத்துக்கூறுமிடத்து ஒத்த அன்பின்வழி நின்று இன்பத்துறையில் இல்லறம் நடத்திணை, வீடுபேறு எய்துமாறு வஞ்சித்துக் கொண்டு சென்று முத்திகெறிப்படுத்துதல் என்பர்.

தலேவேனும் தலேவியும் தமது உரிமைச் சுற்றத்தோரோடு கூடி நிகழ்த்திய இல்லறத்தில் தாம் மூன்னூர் அனுபவித்த காமம் துன்பத்தினிடத்தது என்று உணர்ந்து அறம்பொருள் இன்பத்திற் சிறந்ததாகிய வீட்டின்பத்தை, மாருத பேரின் பத்தைப் பெறுதற்கு ஏமஞ்சான்றவற்றை அடிப்படுத்துதல் மூன் நிகழ்த்திய இல்லறத்தின் பயன் என்பது.

காமஞ் சான்ற கடைக்கோட் கா‰ யேமஞ் சான்ற மக்களோடு தெவன்றி யறம்புரி சுற்றமொடு கிளவனுங் கிழத்தியுஞ் சுறந்தது பயிற்ற லிறந்ததன் பயனே. [தொ. சூ. 192] என்னும் தெரல்கரப்பியச் சூத்திரத்தாலறிக.

அஃது காஞ்சியாகாநோ? எனின், ஆநாது! நிலேபாமை மைச் சான்ளூர் கூறுதலு ந் அந்நிலேயாமை தானே வந்து நிற்றலும் காஞ்சியாம். அங்ஙனமின்றி, இல்லற வேட்கையிற் சிறந்துநின்ற குறிப்பு யாண்டு மனுபவத்தின் மிகுதியால் அறம் பொருள் இன்பத்திற்சிறந்த வீட்டின்பத்தின் வேட்கையால் தாமே யாவற்றையும் பற்றற்றுத் துறத்தல் அகப்பொருட்பகுதியாம்.

இல்லறத்தில் நின்ற நெறியினுல்— பதிவிரதா நெறியின் மாண்பால், இறைவன் தாமே தோன்றி நெறிப்படுத்துதலும் அன்றித் தவமிக்க குருகடாட்சத்தால் நெறிப்படுத்துதலும் எனப்பல பகுதியாகக் களவு நிகழ்க்து நெறிகொள்ளும்.

களவிற்சிறக்தது கக்தர்வகெறி. தஃவைனேக் காணு தலும் ஐயம்தீர்தலும், குறிப்பறிதலும் உடன் போக்கும் முதவியன அக்கெறியாதலால் அக்கெறியைத் துறைப்படுத்திக் கூறும் தெர்ல்காப்பியர்: -

இன்பமும் பொருளு மறனு மென்றுங் கன்பொடு புணர்ந்த வைந்திண மருங்கிற் காமக் கூட்டங் காணுங் காலே மறையோர் தேஎத்து மன்ற லெட்டனுட் டுறையமை நல்லியாழ்த் துணேமையோரியல்பே தொ.சூ.92 என்றுர்.

இச்சூத்திரத்துட் கூறும்

### 15 அறமாவது:

நான்காம், ஐந்தாம், ஆரும் திருமுறைகளிற் கூறப்படும் அறமும் அவ்வறநிலேயில் நின்ற வாகீசப் பெருந்தகையார் வாழ்வுமாம். மற்ரேரும் அறங்கூறிரையினும் அவ்வாழ்வு பெற்றிலராதலால், பண்டு இறைவன் நால்வர்க்கருளிய அற னின்பகுதி உலகம் உய்ய யாண்டுமிறைவன் உலகிற்கருளிய திருவருள் இஃதென்க.

இடையருப் பேரண்பு மழைவாரும் இணே விழியு முழவாரத்திண் படையருத் திருக்கரமுஞ் சிவபெருமான் திருவடிக்கே பதித்த செஞ்சும் கடையருப் பெருந்து றவும் வாகீசப் பெருந்தகை தண் ஞானப் பாடற் ரெடையருச் செவ்வாயுஞ் சிவவேடப் பொலிவழகுந் துதித்து வாழ்வாம். என்னும் திருநாவுக்கரசர் தோத்திரம் காண்க.

#### 16 பொருளாவது; –

திருவாசகம் திருக்கோவையார், முதலியவற்றுல் கூறப் பட்ட பொருளின் அறைகளும், விஞ்ஞானமும், மாணிக்கவா சகப்பெருந்தகையாரது வாழ்வுமாம். மாணிக்கவாசகசுவாமி களுடைய திருவாசகத்தில் தற்கால விஞ்ஞானிகளால் கண்டு பிடிக்கப்பட்டனவையும் இன்னும் காணப்பட வேண்டியன வையும் காணலாம்.

பெருக்குறையிற் சிவபெருமா னருளு தலும் பெருங்கருணேப் பெற்றி கோக்கிக் கரைந்துகரைந் திருகண்ணீர் மழைவாரத் துரியஙிலே கடந்து போந்து திருந்துபெருஞ் சிவபோகக் கொழுந்தேறல் வாய்மடுத்துத் தேக்கிச் செம்மாக் திருந்தருளும் பெருங்கீர்த்தி வாதவூ ரடிகளடி பிணேகள் போற்றி.

இது மணிவாசகருக்குக் கூறும் வணக்கத் திழுப்பாடல்.

இன்பமாவது; ஏழாவது திருமுறையும் கம்பியாரூரது வாழ்க்கை கலமும் இறைவன் கம்பியாரூரரை மணப்பக்க லிற் தடுத்தாட்கொண்டு, பின்னுமிரு கன்னியரைப் புணர்ப் பித்து இன்பம் நகருவித்தவாறும்.

ஒருமணத்தைச் சிதைவுசெய்து வல்வழக்கிட் டாட்கொண்ட வுவனேக் கொண்டே

இருமணத்தைக் கொண்டருளிப் பணிகொண்ட வல்லாள னெல்லா முய்யப்

பெருமணச்சீர்த் திருத்தொண்டத் தொகை விரித்த பேரருளின் பெருமானென்னுக்

திருமணக்கோ லப்பெருமான் மறைப் பெருமா னென த குல தெய்வமாமால். என்னும் செய்யுளாற் காண்க.

#### அன்கேன் புணர்வாவது; – .17

இர்நாலிற் கூறப்பட்ட அன்பின் இலக்கணம் பொது வும், உரிப்பொருள் இலக்கணச் சிறப்பும் என்க.

ஐக்கிணயாவன;- முல்லே, குறிஞ்சி, மருகம், கெய்கல் பாலே என்னும் ஐவகை கிலனும் ஒழுக்கமுமென்ப. தொல் காப்பியம் திண இயல்கள் பார்க்க.

# 18 காமக்கூட்டங்காணு தலாவது; –

சிறந்த திருவருள் நெறியில் நின்று அனுபவமிகு தியாற் கண்ட வீட்டு நெறியின் காதலும், அக்காதலின் தன்மையை,

> காதலாகிக் கசிக்துகண் ணீர்மல்கி ஓதுவார்தமை கன்னெறிக் குய்ப்பது வேதநான்கினு மெய்ப்பொரு ளரவது நாதமை நமச்சி வர்யவே.

என்று சிறப்பித்துக்கூறி நாதன் நாமத்தை ஓதிக் கொண்டு சுற்றத்தவர்க்கும் பிறர்க்கும், திருப்பெரு மணமென் னுங் கோயிலில் தோன்றிய சோதியினுள் வீடெய்துவித்த பெருந்தகை திருஞானசம்பந்தசுவாமிகளது வாழ்வுமென்க.

பரசமய கோளரியைப் பாலரு வாயணப் பூம்பழனஞ் சூழ்ந்த சிவபுரத்துத் திருஞான சம்பந்தப் பெருமானே த் தேய மெல்லாங் குரவையிடத் தமிழ்வேதம் விரித்தருஞங் கவுணியர்தங் குல தெய்வத்தை விரவியெமை யாளுடைய வென்றி மழ விளங்களிற்றை விரும்பி வாழ்வாம். என்னும் ஞானசம்பந்தர் வணக்கப் பாடல் காண்க.

### 19 மறையோராவார்:-

வேதத்தை உணர்க்து அக்கெறியைச் சேர்க்தோரென்ப பார்ப்பனரும் அவரே. வாகைத்திண பார்க்க.

### 20 மன்றல் எட்டாவன;

பிரமம், பிரசாபத்தியம், ஆரிடம், தெய்<mark>வம்,</mark> கங்தர்வம், அசுரம், இராக்கதம், பைசாசம் என**த்** தொகை விரித்துச் சொன்னவாறென்க, அறகிலே ஒப்பே பொருள்கோள் தெய்வம் யாழோர் கூட்டம் அரும்பொருள் விணயே இராக்கதம் பேய்கிலே என்றிக் கூறிய மறையோர் மன்றல் எட்டிவை அவற்றுள் துறையமை நல்லியாழ்த் துணேமையோர் இயல்பிதன் பொருண்மை என்மஞர் புலமையோரே. என்றுராகலின்

அறஙி**லே** என்பது பிரமம்:- நாற்பத்தெட்டாண்டு பிரமச் சாரியம் காத்தானுக்கு பன்னீராண்டுப் பிராயத்தாள அணி கலன் அணிந்து கொடுப்பது.

ஒப்பு என்பது பிரசாபத்தியம்;-

மைத்துன கோத்திரத்தான் பெண்வேண்டிச் சென்**ரு**ல் மருது கொடுப்பது.

பொருள்கோள் என்பது ஆரிடம்;

ஆவும் ஆனேறும் பொற்கோட்டுப் பொற்குளம்பின வாகச்செய்து அவற்றிடைக்கன்னியை டீரிற்கொடுப்பது.

தெய்வம் என்பது வேள்வியாசிரியர்க்கு வேள்வித்தீமுன் வைத்துக் கொடுப்பது. அது தெய்வமாக வழிபடற்குரிய தென்பர்.

யாழோர் கூட்டம்; என்பதுகர்தர்வம். அன்பின் ஒத்தார் இருவர் கொடுப்பாரு மடுப்பாருமின் நித் தாமே எதிர்ப்பட்டுக் கூடுவது.

அரும்பொருள் விணேகிலே என்பது அசுரம். வில்லேற்றி ஞன், கொல்லேறு கழுவிஞன், குறிவைத்தெய்தான், மாலே சூட்டப்பட்டான், பொருள்கொடுத்தான் முதலியோ ரெய்தும் மணம்.

இராக்கதம் என்பது அவள் தன்னினும், தமரினும், பெறுது வலிக்து கொள்வது.

ைவசாசு ் என்பது மூத்தாள்மாட்டும் தாயின்றுள்மாட்டும் களித்தாள் மாட்டும் சார்வது. துறையாவது; இந்தநாலிற் கூறியிருக்கும் **துறைவிளக்** கம் (பந்தி 3) பார்க்க.

அத்துறையுட் சிறந்தது அருளும், அன்பும், அறனும் என மூன்றென்ப.

செறுதீ கெஞ்சத்துச் சினகீடிஞோரும் சேராவறத்துச் சிரிலோரும் அழிதவப் படிவ்த் தயரியோரும் மறுபிறப் பில்லெனு மடவோருஞ் சேரார் கின்னிழ லன்னே ரல்ல தின்னேர் சேர்வா ராதலின் யாஅ மிரப்பவை பொருளும் பொன்னும் போகமு மல்ல கின்பால் அருளு மன்பு மறனு மூன்றும் உருளிணர்க்கடம்பி தெலி தாரோயே [பரிபாடல்]

## 21 நல்பாழ்த் துணேமையோரியல்பு: என்பது.

இறைவன் த**ல**வைஞகவும் ஆன்மா த**லவி**யாகவும் மருவும் பதிவிரதாநெறி. தேவாரம் திருவாசகம் முதலிய வற்றுள் பெரும்பான்மையான செய்யுள்கள் கைக்கிளேக்குறிப் புடைய கர்தர்வநெறி தழுவியே ஆக்கப்பட்டிருக்கின்றன. தலேவன்மேற் றலேவி எவ்விதம் பற்றுடையாளாக இருக்கின் ருளோ அதபோல் நாம் இறைவன்மேல் பற்றுக் கொண் டொழுகல் கிறையாம்.

என்புள் ளுருக்கி இருவிணேயை ஈடழித்துத் துன்பம் கீளர்து துவர்துவங்கள் தூய்மை செய்து முன்புள்ளவற்றை முழுதழிய உள்புகுர்த அன்பின் குலாத்தில் ஆண்டாணக் கொண்**டன்**றே. இதுபுணர்தல் முக்தி. [திருவாசகம்]

தையலோர் பங்கினர் தாபத வேடத்தர் ஐயம் புகுவரால் அன்னே என்னும் ஐயம் புகுந்தவர் போதலும் எ<mark>ன்னுள்ளம்</mark> நையுமிது வென்னே அன்னே என்னும் [திருவாசகம்] இது பிரிதல் முந்தி, கொன்றை மதியமுங் கூவிள மத்தமும் தான்றிய சென்னியர் அன்னே என்னும் தான்றிய சென்னியின் மத்தம்உன் மத்தமே இன்றெனக் கானவாறன்னே என்னும் இது ஊடல் முக்தி.

ஆடரப் பூணுடைத் தோல்பொடிப் பூசிற்றோர் வேடம் இருக்தவா றன்னே என்னும் வேடம் இருக்தவா கண்டுகண் டென்னுள்ளம் வாடும் இதுவென்னே அன்னே என்னும் இது இரங்கல் முக்தி.

கீண்ட கரத்தர் நெறிதரு குஞ்சியர் பாண்டி நன்நாடரால் அன்னே என்னும் பாண்டி நன் நாடர் பரந்தெழு சிந்தையை ஆண்டன்பு செய்வரால் அன்னே என்னும் இது இருத்தல் முந்தி.

பின்னது நான்கு செய்யுளும் சிவபெருமா**ஃஎ**த்தனது த**ஃ**வராகக் கருதிய ஒரு சி*று*மி தாயை நோக்கிச் சொன்ன வாறு கூறியது.

# 22 புறம்.

புறம் என்பது அகத்திற்குப் புறம்பாக உள்ள தென்க. அகத்திணேக்குப் புறம்பாக கிற்கும்திணேயென்றதலை, அகத் தைச்சார்க்த புறம் கூறுவது மரபு.

அதுவும் வெட்சி, வஞ்சி, உழிஞை, தும்பை, வாகை, காஞ்சி, பாடாண் என ஏழுதிணேகளென்க. அவ்வத்திணக்கு அவ்வம்மா லே சூடிச்செல்லு தல் உரியதாதலால் அவ்வப்பூக்க ளின் பெயரால் திணேகளும் வழக்கப்படும்.

23 வெட்சி;- குறிஞ்சிக்குப் புறனம்.

இது களவின்கண் கிரைகொள்ளும் ஒழுக்கம்.

களவொழுக்கமும் கங்குற்காலமும் காவலர்கடுகினும் தாம் கருதிய பொருளே இராக்காலத்து முடித்து மீள்வதும் போல் வன ஒத்தலின் வெட்சித்திண் குறிஞ்சித்திணக்குப் புறனு யிற்று. இருபெரு வேந்தர் பொருதுங்கருத்தால், அன்பினும் அறத்தினும் மிக்கானுகிய வேந்தன் தீங்கு செய்யா ஆவும், அந்தணரும் போன்ற வேற்றுப் புலச்சாதிகளே களவின்கண் கொண்டு சென்று காத்தல் என்பர்.

24 வஞ்சி:- முல்லேக்குப் புறனம்.

இது மண்ணைசயான் மேற்சேறல். காடுறையுலகமும், கார்காலமும் த**லே**வி த**லே**வணேப்பிரிக்து மணேயகத்திருத்தலும் த**லே**வன் த**லே**வியைப் பிரிக்து பாசறைக்கண் இருத்தலும் விலங்கு முதலிய கருஉரிப்பொருள் ஒப்பச்சேறலின் வஞ்சித் திண முல்**லே**த்திணேக்குப் புறமென்ப.

25 உழினை:- மருதத்துப் புறனம். இது மதிலே வளத்தல்.

இருபெருவேக்தர் மாறுகொண்டு பொருதுங்கால் எதிர் செல்லற்காற்று இைய வேக்தன் மதிலகத்திருப்ப எதிர் சென் றேன் மதிலே வளேத்து முற்றுக்கையிட்டு வாயில் வேண்ட அகத்திருக்தோன் வாயிலடைத்துக் காத்துகிற்றலும் வைகுறு விடியல் முதலிய காலங்கள் யுத்தத்திற்கு உகக்த காலங்க ளாயும், பெரும்பொழுது வரையின்மையாலும் பெரும்பாலும் அரண்கள் மருதகிலத்த அமைவதாலும், முதற்கருஉரிப் பொருள்கள் ஒப்பச்சேறலின் உழிஞைத்திண் மருதத்திணக்கு புறனுயிற்று.

26 தும்பை:- கெய்தற்குப் புறனும். இதுபோர் செய்தல்.

பெரும்பொழுது வரையின்றி எல்பாடு என்னும் சிறு பொழுது, போர்முடிக்க உகர்த காலமாக வருதலாலும் காடும் மலேயும் களனியுமல்லாத களரும் மணலும் பொருதுகளமாக வேண்டுதலானும், இரக்கம் பெரும்பாலும் தலேமகட்கே உரியதுபோல தும்பைத்திணையின்கண் கணவளே இழந்தார்க் கன் றி வீரர்க்கு இரக்கமின்மையானும், வீரர்களின் குறிப் பின் அருள்பற்றி ஒருவர் ஒருவரை கோக்கிப் போரின்கண் இரங்குபவாகலானும் வீரத்தோடு மாண்டோரைக் கண்டு புறத்தாரிரங்குவாராதலானும், பிறகாரணங்களானும் தும் பைத்திணே கெய்தற்றிணேக்குப் புறனும்.

27 **வாகை:** - பா**ஃ**க்குப் புறனும். இது வெற்றிமா**ஃ** சூடுதன்.

குறிஞ்சித்தவேவன் புணர்ச்சியில் கீங்கிப் பொருள்தேடி இல்லறம் கிகழ்த்திப் புகழ்தேடுவதற்குப் பிரியுமாறுபோல, சுற்றத்தொடர்ச்சியில் கீங்கி, அறப்போர் செய்து துறக்கம் பெறுங்கருத்தினுற் சேறலானும், வாளினும் தாளினும் கிறை மினும் பொறையினும் வெற்றியெய்துவோரும் மணேயோரை கீங்கிச் செல்லலானும் பிரிவுளதாயிற்று. பாலே தணக்கெண கிலமில்லாது நால்வகை கிலத்தும் மயங்குவதுபோல வாகை யும் மயங்கும்.

தாவில் கொள்கை த் தத்தங் கூற்றைப் பாகுபட மிகுதிப் படுத்தலென்ப. (தொல். சூ. 74) என்றூராகலின்.

வலியும் வருத்தமுமின்றி இயல்பாகிய ஒழுக்கத்தால் நான்கு வருணத்தோரும் அறிவரும் தாபதர் முதலியோரும் இருவகைப்பட மிகுதிப்படுத்திக் கூறுபஎன்ருராயிற்று. இரு வகையாவன தன்னேத்தானே மிகுதிப்படுத்தலும் பிறர்மீக் கூறுபடுத்தலுமென்ப.

அறுவகைப்பட்ட பார்ப்பனப் பக்கமு மைவகை மரபினரசர் பக்கமு மிருமூன்று மரபி னேனேர் பக்கமு மறுவில் செய்தி மூவகைக் காலமு நெறியி னுற்றிய வறிவன் றேயமும் நாலிரு வழக்கிற் ருபதப்பக்கமும் பாலறி மரபிற் பொருகர் கண்ணு மனே நிலே வகையோ டாங்கெழு வகையிற் ரெகை நிலே பெற்ற தென்மனர் புலவர். [தொ. சூ. 75]

ஆறுகூற்றினுட்பட்ட பார்ப்பியற்கூறும் அவை வகை என்றதலைல் தலே, இடை, கடை என ஒன்று மும்மூன்ருய் பதினெட்டென்ப. அவை ஒதல், ஓதுவித்தல், வேட்டல், வேட்பித்தல், கொடுத்தல் கோடல் என ஆரும்.

இது ஒது தலும் ஒதுவித்தலுமாக அடங்கும்.

ஒது தவில் முதல் எழுத்தோ துவதே சிறர்தது. "வேதம் நான் கினும் மெய்ப்பொருளாவதும் நாதமை நமச்சிவாயவே" என் றும் வரும் தேவாரமும் காண்க.

ஒருங்கிய மனத்தோர் என்பது: மனம் விடயங்களிற் சென்று சலியாத பார்ப்பனர் என்க. இருபிறப்போர்க்து என்பது பார்ப்பனரின் பிறப்பு; தாம் பிறக்கும் பிறவியும், உபகயனம் தீட்சை முதலியவற்றுல் பெறும் பிறவியுமென இரண்டுவகைப்படும். முப்போழுதாவன; காலே, கண்பகல், மாலே என்னும் மூன்று காலங்களிலும் செபதபம் முடித்தல். கான்மறை ஓதுவதாவது; தேவாரம் திருவாசகம் முதலிய நூல் களே ஓதுவது. அவை அறம் பொருள் இன்பம் வீடு என் னும் கான்கும் பயக்கும். அவையே கான்மறை என்பதும் அவை ஓதுதற்குரிய முறையில் கான்மறைக்கு அகத்தும்புறத் தம் கிற்கும் வியாகரணமும், கிருத்தமும் கற்பங்களும் எழுத் தாராய்ச்சியாகிய பிரமமும், கணிதமும், சத்தமுமென ஆறங் தம் விரியு மென்பது. உரித்தானே மதவேழக்தன்னே மின்னை ரொளிமுடி யெம்பெருமானே யுமையோர் பாகம் தரித்தான் த் தரியலர்தம் புரமெய்தானே த் தன்னடைக்தார் தம்விணகோய் பாவமெல்லாம் அரித்தானே யாலதன்கீழ்இருக்து கால்வர்க் கறம்பொருள் வீடின்ப மாறங்கம் வேதம் தெரித்தாண் த் திருகாகேச்சரத்து ளாணச் சேராதார் கண்கெறிக்கட் சேராதாரே. என்னும் திருத்தாண்டகத்தாலறியப்படும்.

28 **ஐவகை வேள்ளி**; அதுவும் அகவேள்வி புறவே**ள்வி** என இரண்டு வகைப்படும்.

அகவேள்வியாவது; <sub>i</sub> தாம் இயற்றும் சிவபூசை ஆன்மர் <mark>கன்</mark> னெறியில் கிற்றல் பொருட்டு செய்<mark>யும்</mark> இறை**வ**ழிபாடு.

> ii குருபூசை: குருகடாட்சம் உண்டாம்படி. செய்வது.

> iii மகேசுரபூசை: பிதார் முதவியோ**ரை** நிணேத்துச் செய்வது.

vi *பிராமண போசனம்*,

v அதிதிபூசை. என்றும் ஐந்**து** 

புறவேள்வியாவது; i பிரமயாகம்; வேதங்க**ள இசைபட** ஒதுதல்.

ii தேவயாகம்; மந்திரவிதியால் அவி சொரிதல். அவற்றுல் வேளாண்மை மிகுந்து நாடுகிறந்து மங்கலமரபெய்தும் என்பது சான்றேர் விதி.

iii *பி துர்யாகம்;மூதாதைகளுக்கு* க**ன்னெ றி** கிடைக்சச் செய்யும் வழிபாடு.

vi மானுடயாகம்; இதுவிருக்தோம்பல்.

 ↓ பூதயாகம்; மற்றும் மிருகவர்க்கம் முத வியவற்றிற்கு உணவு கொடுத்தலும் வான்கொடுக்க ஊர்கொடுக்க ஊண் கொடுக்கச் செய்யும் வழிபாடும் கிரியைகளும்.

இவை யாவும் இயற்றி ஒங்கார தத்தைவமாகிய முதல் எழுத்து ஒதுவது என்ப.

மேற்கூறியவற்று ல்,ஓதல்ஓதுவி த்தல், வேட்டல், வேட்பி த் தல், கோடல், கொடுத்தல் என்னும் ஆறுவகைப் பார்ப்பியல் கூறும் கெறிப்படும்.

ஓதல் முதலிய அறுவகை ஓத்தினுள் கோடல் கொடுத்தல் இரண்டும் முக்கியமானவை

இடரினுக் தளரினு மென துறுகோய் தொடரினு முனகழல்தொழு தெழுவேன் கடறனி லமுதொடு கலக்த கஞ்சை மிடறினி லடக்கிய வேதியனே இதுவோவெமை யாளுமா நீவதொன்றெமக் கில்ஃயேல் அதுவோ வுனதின் னருளாவடுதுறை யரனே.

என்றுவரும் திருப்பாசுரங்கள் பாடி திருஞர்ன சம்பக்தர் உலவாக்கிழிபெற்று சிவபாதவிருதயரைக்கொண்டு வேட்பித் தமையும் முற்கூறியவற்றுள் அமையும்.

தலேயாய கோடலும், கொடையும் கல்வியே.

### 29 கல்வி: -

எண்ணென்ப ஏனே எழுத்தென்ப இவ்விரண்டும் கண்ணென்ப வாழும் உயிர்க்கு. கண்ணடைய ரென்பவர் கற்றோர் முகத்திரண்டு புண்ணுடையர் கல்லாதவர். – குறள்.

கல்வியில்லாது ஓதல், ஓதுவித்தல், வேட்டல்,வேட்பித்தல் முதலியன பூர்த்தியாகா அன்றிக் கற்றூர் சென்றவிடமெல் லாஞ்சிறக்கும்.

ஆற்றவுங் கற்ரு ரறிவுடையா ரஃதுடையார் நாற்றிசையுஞ் செல்லாத நாடில்**ஜே**—யக்நாடு வேற்றுகா டாகா தமவேயா மாதலா லாற்றுணு வேண்டுவ தில். கல்லாதவர் கெஞ்சில் ஈசனும் கில்லான்;

[பழமொழி]

கல்லா கெஞ்சின் கில்லா னீசன் சொல்லா தாரோ டல்லோ நாமே.

திருஞான சம்பர் தசுவாமிகள் தேவாரம்.

கல்லாரைக் கண்டால் அஞ்சத்தக்கது. [அஞ்சேன் புற்றில்வாழ் அரவும் அஞ்சேன் பொய்யர்தம் மெய்யும் கற்றைவார்சடைஎம்அண்ணல் கண்ணுதல்பாதம்கண்ணி மற்றும்ஓர் தெய்வக் தன்ணே உண்டென கிணேத்தெம் பெம்மாற்

கற்றிலா தவரைக் கண்டா லம்ம நாம் அஞ்சுமாறே. திருவாசகம்.

உற்றுழி யுகவியு முறுபொருள் கொடுத்தும் பிற்றை நிலே முனியாது கற்ற னன்றே பிறப்போ ரன்ன வுடன்வயிற் றுள்ளுஞ் சிறப்பின் பாலாற் ருயுமனர் திரியு மொருகுடிப் பிறந்த பல்லோ ருள்ளு மூத்தோன் வருக வெண்னு தவரு ளறிவுடையோனு றரசுஞ் செல்லும் வேற்றுமை தெரிந்த நாற்பா லுள்ளுங் கீழ்ப்பா லொருவண் கற்பின் மேற்பா லொருவணு மவன்கட் படுமே.

[புறம். 183]

இவ்வாகைத் திணேக்கண் தஃயோய பகுதிகளிற் சிலவே எடுத்துக்காட்டப்பட்டிருக்கின்றன. இவைகளின் விரிவு பெரு நால்களிற் காண்க. 30 காஞ்சித்திண்; பெருந்திணக்குப் புறனம்.

பெரும் திண், உரிப்பொருள் கிறப்பற்றதாய் எண்வகை மணத்துள் பிரமம், பிரசாபத்தியம், ஆரிடம், தெய்வம், என் இம் நான்குவித மணங்களேப் பெறுமாறுபோல் காஞ்சித் திணையும் அறம், பொருள், இன்பமாகிய மூன்றும் மற்றும் நிலேயாமை பெறும் கூறுமாகிய நான்கு ஒழுக்கத்தோடு மயங்குவதிலை பெரும் திணைக்குப் புறம் என்ப.

பாங்கருஞ் சிறப்பிற் பல்லாற்று இடி நில்லா வுலகம் புல்லிய நெறித்தே.

[தொ.சூ.78]

தனக்குத் தாணேயில்லாத வீட்டின்பம் ஏதுவாக அறம், பொருள், இன்பமாகிய பொருள்பகு தியும் யாக்கை, இளமை, செல்வம் முதலிய கிலேபே நில்லாதஉலக இயற்கையும் பொருக் தியது என்று ராகலின், வீடுபேறு கிமித்தமாக, சான்றூர் பலவகைப்பட்ட கிலேயாமையை எடுத்துக் கூறும் பாங்குடை யது காஞ்சித்திணே என்றவாறு.

காஞ்சித்திண பெரும்பாலும் சான்ரேர் கூறம் நிலேயா மையையே கருதும். அன்றியக்காஞ்சிதானே வக்தெய்தினும் எய்தும். சான்ரேர்கூறும் காஞ்சித்திண்; பெரும்காஞ்சி, முது காஞ்சிபோன்றவை. தானேவக்தெய்தும் காஞ்சி மறக்காஞ்சி மன்னேக் காஞ்சி வஞ்சினக்காஞ்சி, பேய்க்காஞ்சி, ஆஞ்சிக் காஞ்சி,மகற்பாற்காஞ்சி என பலவாகவிரியும். காஞ்சித்திண் வீரத்தோடு தொடர்புடையது.

மாற்றருங் கூற்றஞ் சாற்றிய பெருமையுங் கழிக்தோ ரொழிக்தோர்க்குக் காட்டிய முதுமையும். [தொ. சூ. 79-1-2]

மனிதர்க்கு வயது நூறல்ல தில்லே ஐம்ப திரவி லகலுக் துயிலினுல் ஒட்டிய இளமையா லோரைக்து கீங்கும் ஆக்கை யிளமையி லேம்மூன் று கீங்கும் எழுபது பேர்க கீக்கிருப்பன முப்பதே.

அவற்றுள்

[இது முதுகாஞ்சி]

இன்பு ய நாளுஞ் சிலவே யாதலால் அன்று தன்புறு நாளுஞ் கிலவே யாதலால் பெருக்கா ரெத்தது செல்வம் பெருக்காற்று இடிகரை யொத்தது இளமை இடிகரை வாழ்மர மொத்தது வாழ்நா ளாதலால் ஒன்றே செய்யவும் வேண்டும் ஒன் றும் கன்றே செய்யவும் வேண்டும் கன்றும் அன்றே செய்யவும் வேண்டும் இன்றும் இன்றே செய்யவும் வேண்டும் இன்னும் நாளே நாளே யென்பி ராகில் <u>கமனுடை முறை காளாவது</u> மறியீர் கம்முடை முறை காளாவது மறியீர் எப்போ தாயினுங் கூற்றுவன் வருவான் அப்போதந்தக் கூற்றுவன் தன்னேப் போற்றவும் போகான் பொருளொடும் போகான் சாற்றவும் போகான் தமரொடும் போகான் கல்லா சென்னுன் கல்குர வறியான் தீயா ரென்னன் செல்வரென் றுன்னன் தரியா ஞெருகணம் தறுக ணுளன் உயிர்கொடு போவான் உடல்கொடு போகான் ஏதக் கழுவீர் ஏழை மாந்தர்காள் உயிரிணே யிழந்தோ உடலிண யிழந்தோ உயிரிழர் தழுதுமென்று ஓதாவீ ராகில் உடலினே யன்றளாது இன்றுங் காண்கிலீர் உயிரிசுன் யிழந்த உடலது தன்கோக் களவு கொண்ட கள்வணப் போலக் காறு மார்த்துக் கையு மார்த்துக் கூறை கீளர்து கோவணங்கொளுவி ஈமத்தீயை எரியெழ மூட்டிப் பொடிபடச் சுட்டுப் புனலிடை மூழ்கிப் போய்த் தமரோடும் புக்திகைக் தழுவது சலமெனப் படுமோ சதுரெனப் படுமோ. இஃது பெரும் காஞ்சி.

[海归如前]

வாழ்வாவது மாயம்மிது மண்ணுவது திண்ணம் பாழ்போவது பிறவிக்கடல் பசிகோய்செய்த பறிதான் தாழாதறஞ் செய்மின் றடங் கண்ணுன்மல ரோனும் கீழ்மேலுற நின்றுன்றிருக் கேதாரமெ னீரே. இதுவும் பெருங்காஞ்சி

பறியே சுமர் துழல்வீர்பறி கரிகீறுவ தறியீர் குறிகூவிய கூற்றங்கொளு காளாலற முளவே அநிவானிலு மறிவானல் கறுகீரொடு சோறு கிறிபேசிஙின் றிடுவார்தொழு கேதாரமெ னீரே. [குந்தரர்]

இதுவும் பெரும்காஞ்சி.

தக்தையார் தாயா ருடன்பி றக்தார் தாரமார் புத்திரரார் தாக்தா மாரே

வந்தவா றெங்ஙனே போமா றேதோ மாயமா மிதற்கேது மகிழ வேண்டாம்

சிக்தையீ ருமக்கொன்று சொல்லக் கேண்மின் றிகழ்மதியும் வாளரவுக் திளக்குஞ் சென்னி

எக்தையார் திருகாம கமச்சிவாய

வென்றெழுவார்க் கிருவிசும்பி லிருக்கலாமே.

அப்பர் திருத்தாண்டகம். [இதுவும்பெருங்காஞ்சி]

சாகாளும் வாழ்காளுக் தோற்றமிவை சலிப்பாய வாழ்க்கை யொழியத்தவம்

ஆமாறறியா தலமக்தாகீ ரயர்க் துங் குறைவில்லே யானே அடைப்

பூமா ணலங்க விலங்கு கொன்றை புனல்பொ திக்கபுன் சடையினு னுறையும் தூமான் கடந்தைத் தடங் கோயில்சேர்

தூங்கானே மாடக் தொழுமின் களே. இதுவும் பெருங்காஞ்சி.

ப**ன்**னீர்மை குன்றிச் செவிகேட் பிலா படர் கோக்கிற்கண் பவளக்கிற **நன்**னீர்மை குன்றித் திரைதோ லொடு நரைதோன் அங்கால நமக்கா தன்முன் பொன்னீர்மை துன்றப் புறக்கோன்று கற் புணல்பொ திக்தபுன் சடையினு ஹறையும் தொன்னீர்க் கடந்தைத் தடங்கோயில் சேர் தூங்காண மாடக் தொழுமின் களே. [சம்பக்கர்]

கெறிப்படுக் வீடுபேறேதுவாக வாழ்க்கையை முனியாது தும் முதுகாஞ்சி.

தந்தையார் போயினர் தாயரும் போயினர் தாமும்போவார் கொக்தவேல் கொண்டொரு கூற்றத்தார் பார்க்கின்றுர் கொண்டு போவார்

எந்தநாள் வாழ்வதற்கேமனம் வைத்தியா லேழைநெஞ்சே அந்தணரூர்தொழு துய்யலாமையல்கொண்டஞ்சனெஞ்சே. பெரும்காஞ்சி.

வைத்த நிதிபெண்டர் மக்கள் குலங்கல்வி என்னும் பித்த உலகிற் பிறப்போ டிறப்பென் இந் சித்த விகாரக் கலக்கர் தெளிவித்த வித்தகத் தேவர்க்கே சென்றூ தாய் கோத்தும்பி.

திருவாசகம்.

காஞ்சித்திணேயில்வீரம்விரவும் பகுதிகளாவன.

...... .. பெருஞ் சிறப்பிற் புதல்வன் பெயரத் தாய்தப வரூஉர் தஃப்பெய னிஃயு" [தொ.சூ.79-32-33] கரம்பெழுக் துலறிய கிரம்பா மென்ளுள் முளரி மருங்கின் முதியோள் சிறுவன் படையழிக்கு மாறின னென்றுபலர் கூற மண்டமர்க் குடைந்தன அுினுண்டவென் முலேயறுத் திடுவென் யானெனச் சிணே இக் கொண்ட வர்ளொடு படுபிணம் பெயராச் செங்களர் துழவுவோள் சிதைர்து வேறுகிய படுமகன் கிடக்கை காணூஉ வீன்ற ஞான்றினும் பெரிதுவக் தனனே. (4. Tor. 278) இது தன்னருமை மைக்கண மிழக்தாளொருதாய் அவன் இறக்ததற்குக் கவலாது போரில் புறமுதுகிட்டு இறக்தா னெனக் கேட்டு வஞ்சினங்கூறிப் போர்க்களம் புகுக்து அவன் மார்பிற் காயம்பட்டிறக்கமை கேரிற்கண்டு மகிழ்க்தது கூறும் பாட்டு. இதில் அவளுடைய தேசபக்தியும் வீரமும் ஒருங்கு விளங்குவதைக் காணலாம்.

## 31 பாடாண்டி. 2 கைக்கினக்குப் புறனம்.

இது ஒருவன் புகழ், வலி, வீரம், கொடை, அருள் முதலி யவைகளேப் பாடுதல். பாடுதலேயும் பாடப்படும் ஆண்மகணேயும் கோக்காது ஒழுக்கத்திணயே யுணர்த்தும் பாட்டுடைத்திணே யென்றும் கொள்க.

ஒரு தஃவேன் பரவனும் புகழ்ச்சியும் வேண்ட ஒருபுலவன் வீடுபேறு முதலிய பரிசில் வேண்டலின் அவை தம்மில் வேரு கிய ஒருதஃலக் காமத்தோடுஒத்தலின்பாடாண் கைக்கிளக்குப் புறத்திணேயாயிற்று. புகழ்விரும்பிச் சென்ரேர் வெட்சித் திணே முதலியவற்றைப் பாடின் அது கைக்கினக்குப் புறகைர தென்பது விதி.

பாடாண் தன்பொருட் பகுதியெல்லாம் கூடியதொன்றுக வும் இருவகை வெட்சிப் பொருளும், உழிஞைப் பொருளும் தும்பைப் பொருளும், வாகைப் பொருளும் காஞ்சிப்பொருளு மாகிய ஏழுமாகவும் எட்டாம்.

இங்கு கூறிய எட்டனுள் தம்பொருட்பகுதிகள்` யாவும் கூடியதொன்றுகிய பாடாண்டிணக்குதேவரும் மக்களுமுரியுர்

அமரர்கண் முடியு மறுவகை யானும் புரைதீர் காமம் புல்லிய வகையினு

மொன்றன் பகுதி யொன்று மென்ப. (தொ.சூ.81)

என்னும் இச்சூத்திரத்தின்கண் மக்கள் அல்லாத அமரர் என்றதலை முனிவர், பார்ப்பார், ஆகிரை, மழை, முடியுடை வேந்தர், உலகம் இவைகளே வாழ்த்துதல் என்ப. புரைதீர் தாமம் உயர்ச்சியுள்ள காமக்குறிப்பு என்ப. அஃதில்லாத காமமாவது மறுமைப் பயன்பெறுங் காமக்குறிப்புப் போல் இம்மையிற் பெறும் இழிச்த பொருள்களிற் செல்லும் வேட் கைக் குறிப்பும் தம்பொருட்டும் பிறர்பொருட்டும்பயன்கொடுக் கக்கூறுவனவுமாய் ஒன்றன்பகுதி ஒன்றுக முடியும் என்பது இச்சூத்திரத்தின் குறிப்பாம்.

வாழ்க வந்தணர் வாணவ ரானினம் வீழ்க தண்புனல் வேந்தனு மோங்குக ஆழ்க கீயதெல் லாமர ஞமமே சூழ்க வையக முந்துயர் தீர்கவே.

(சம்பர்தர்)

இத்தேவாரத்தால் கடவுள் அர்தணர் வானவர் ஆனினம் மழை வேர்தன் உலகம் யாவும் வாழ்த்தப்படுதல் காண்க. இது அறுமுறை வாழ்த்தும் புரைதீர் காம்முமாக உயர்ர்த குறிப்புடையது.

அகரமுதல வெழுத் தெல்லா மாதி பகவன் முதற்றே யுலகு.

– குறள்.

கடவுள் வாழ்த்தோடு உலகமும் உலகிற் கின் றியமையா த எழுத்தும் வாழ்த்தப்பட்டது.

இச்சூத்திரத்தின்கண் கூறப்பட்ட அறுமுறை வாழ்**த்து** அமரர்கண் முடியும் கொடிஙிலே, கந்தழி, வள்ளி, புலவராற் றுப்படை, புகழ்தல், பரவல், என ஆறென்ப**து இ**ளம்பூரண**ர்** கருத்தென்பர்.

## 32 புரைதீர் காமப்பகுதி: -

ஏகமாயகனே பிமையவர்க் கரசை என் இயிர்க் காரமுதினே பெதிரில் பேர்கமாயகளேப் புயல்வண்ணற் கருளிப் பொன்னெடுஞ் சிவிகையா அரர்ந்த மேகமாயகளே மிகுதிருவீழி மிழலே விண்ணிழி செழுங்கோயில் யோகமாயகளே யன்றிமற் ருன்றும் உண்டென வுணர்கிலேன் யானே. —திருவிசைப்பா கீறணிபவளக் குன்றமே நின்ற நெற்றிக் கண்ணுடைய தோர்கெருப்பே வேறணி புவன போகமே யோக வெள்ளமே மேருவில் வீரா ஆறணி சடையெம் மற்புதக் கூத்தா அம்பொன் செயம்பலத் தரசே ஏறணி கொடியெம் மீசனே யுன்னேத் தொண்டனே னிசையுமா றிசையே. திருவிசைப்பா

திருவேயென் செல்வமே தேனே வானேர் செழுஞ்சுடரே செழுஞ்சுடர் நற் சோதீமிக்க உருவேயென் அறவேயென் அரனே யூனி அள்ளமே யுள்ளத்தி அள்ளே நின்ற கருவேயென் கற்பகமே கண்ணே கண்ணிற் கருமணியே மணியாடு பாவாய் காவாய் அருவாய வல்வி சூரோய் அடையா வண்ண மாவடுதண் டுறையுறையு மமரரேறே. — திருத்தாண்டகம்.

மாற்றே னெழுத்தஞ்ச மென்ற இவின் மறவேன் நிருவருள்கள் வஞ்ச கெஞ்சின் ஏற்றேன் பிறதெய்வம் மெண்ண நாயே னெம்பெருமான் நிருவடியே யெண்ணி னல்லால் மேற்றுன் செய்வனகள் செய்யக் கண்டு வேதனேக்கே பிடங்கொடுத்து நர்ளு நாளும் ஆற்றே னடியேணே யஞ்சே வெண்ணை யாவடுகண் டுறையுறையு மமரரேறே.

– திருத்தாண்டகம்.

கருடக் கொடியோன் காணமாட்டாக்கழற்சே வடியென் னும் பொருளே த் தந்திங்கென்னே யாண்ட பொல்லாமணியேயோ இருளே த் துரந்திட் டிங்கேவாவென் றங்கே கூவும் அருளேப் பெறுவான் ஆசைப்பட்டேன் கண்டாய் அம்மானே. அளிபுண்ண கத்துப் புறந்தேர்ல்மூடி அடியேனுடையாக்கை புளியம் பழமொத் திருந்தேன் இருந்தும் விடையாய் பொடியாடி

எளிவர் தென்னே ஆண்டுகொண்ட என்ன ரமுதேயோ அளியேன் என்ன ஆசைப்பட்டேன் கண்டாய் அம்மானே. — திருவாசகம்.

மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் அருளிச்செய்த சிவபுராணம் புரைதீர்காமப் பகுதியாகவும் இறைவாழ்த்தாகவும் அமையும்.

## திருப்பெரு ந் துறையில் அருளிய சிவபு ராணம்

திருச்சிற்றம்பலம்.

நமச்சிவாய வாழ்க நாதன் தாள் வாழ்க இமைப்பொழுதும் எண்நெஞ்சில் நீங்காதான் தாள்வாழ்க கோகழியாண்ட குருமணிதன் தாள்வாழ்க ஆகமமாகிநின் றண்ணிப்பான் தாள்வாழ்க

- 5 ஏகன் அகேகன் இறைவன் அடிவாழ்க வேகங் கெடுத்தாண்ட வேக்த னடிவெல்க பிறப்பறுக்கும் பிஞ்ஞகன்றன் பெய்கழல்கள் வெல்க புறத்தார்க்குச் சேயோன்றன் பூங்கழல்கள் வெல்க கரங்குவிவாருண்மகிழுங் கோன்கழல்கள் வெல்க
- 10 கிரங்குவிவா ரோங்குவிக்குஞ் சீரோன் கழல்வெல்க ஈசனடிபோற்றி எக்கையடி போற்றி தேச னடிபோற்றி சிவன்சே வடிபோற்றி கேயத்தே கின்ற கிமல னடிபோற்றி மாயப் பிறப்பறுக்கு மன்னனடி போற்றி
- 15 சீரார் பெரூக்துறைகக் தேவ னடி போற்றி ஆரு த வின்பம் அருளு மலேபோற்றி சிவன் அவன்என் சிக்தையுள் கின்ற அதலை அவன் அருளாலே அவன் தாள் வணங்கிச் சிக்தை மகிழச் சிவபுரா ணக்தன்னே
- 20 முக்கைவினே முழுதும்ஓயவுரைப்ப னியான் கண்ணுதலான் தன்கருணக் கண்காட்ட வக்தெய்தி

- எண்ணு தற் கெட்டா எழிலார் கழல் இறைஞ்சி போய் விண்ணிறைந்து மண்ணிறைந்து மிக்கர்ய் விளங்கொளி எண் இறந்து எல்லே மிலாதானே நின்பெருஞ்சீர்
- 25 பொல்லா விணேயேன் புகழுமா ரென்றறியேன் புல்லாகிப் பூடாய்ப் புழுவாய் மரமாகிப் பல்விருக மாகிப் பறவையாய்ப் பர்ம்பாகிக் கல்லாய் மனிதராய்ப் பேயாய்க் கணங்களாய் வல்லசுரராகி முனிவராய்த் தேவராய்ச்
- 30 செல்லா அநின் றவித் தாவர சங்கமத்தாள் எல்லாப் பிறப்பும் பிறந்திளை த்தேன் எம்பெருமா**ன்** மெய்யேயுன் பொன்ன டிகள் கண்டின் று வீடுற்றே**ன்** உய்யஎன் னுள்ளத்துள் ஒங்கார மாய்**ஙின்** ற மெய்யா விமலா விடைப்பாகா வேதங்கள்
- 35 ஐயா வெனஒங்கி ஆழ்க்தகன்ற துண்ணியனே வெய்யாய் தணியாய் இயமான ஒம்விமலா பொய்யா யினவெல்லாம் போயகல வக்தருளி மெய்ஞ்ஞான மாகி மிளிர்கின்ற மெய்ச்சுடரே எஞ்ஞானம் இல்லாதேன் இன்பப் பெருமானே
- 40 அஞ்ஞானம் த**ன்ணே அ**கல்விக்கும் நல்லறிவே ஆக்கம் அளவிறுதி யில்லாய் அணேத்துலகும் ஆக்குவாய் காப்பாய் அழிப்பாய் அருள்தருவாய் போக்குவாய் என்ணப் புகுவிப்பாய் நின்தொழும்பின் நாற்றத்தின் நேரியாய் சேயாய் நணியானே
- 45 மாற்றம் மனங்கழிய கின்ற மறையோனே கறந்தபால் கன்னலொடு கெய்கலந்தாற் போலச் சிறந்தடியார் சிந்தணயுள் தேனூறி கின்று பிறந்த பிறப்பறுக்கும் எங்கள் பெருமான் கிறங்களோ ரைந்துடையாய் விண்ணேர்கள்ஏத்த
- 50 மறைக்திருக்தாய் எம்பெருமான் வல்விஃ**ரயேன் றன்ஃன** மறைக்திட மூடியமர்ய **இரு**ள அறம்பாவம் என்னும் அருங்கயிற்**ரு**ற் கட்டிப்

புறத்தோல் போர்த் தெங்கும் புழுவழுக்கு மூடி மலஞ்சோரும் ஒன்பது வாயிற் குடி‰

- 55 மலங்கப் புலகு ந்தும் வஞ்சின் பைச் செய்ய விலங்கு மனத்தால் விமலா உனக்குக் கலந்த அன் பாகிக் கசிந்துள் ளருகு நலந்தா னிலாத சிறியேற்கு நல்கி நிலந்தன்மேல் வந்தருளி நீள்கழல்கள் காட்டி
- 60 நாயிற் கடையாய்க் கிடந்த அடியேற்குத் தாயிற் சிறந்த தயாவான தத்துவனே மாசற்ற சோதி மலர்ந்த மலர்ச் சுடரே தேசனே தேரைமுதே சிவபுரனே பாசமாம் பற்றறுத்துப் பாரிக்கும் ஆரிய்னே
- 65 கேச அருள்புரிக்து கெஞ்சில்வஞ் சங்கெடப் பேராது கின்ற பெருங்கருணேப் பேராறே ஆரா வமுதே அளவிலாப் பெடிமானே ஓராதா ருள்ளத் தொளிக்கு மொளியானே கீரா யுருக்கியென் ஞருயிராய் கின்றுனே
- 70 இன்பமுக் துன்பமு மில்லானே யுள்ளானே அன்பருக் கன்பனே யாவையுமாய் அல்லேயுமாஞ் சோதியனே துன்னிருளே தோன்றுப் பெருமையனே ஆதியனே அக்தம் நடுவாகி அல்லானே சுர்த்தென்னே யாட்கொண்ட எக்தை பெருமானே
- 75 கூர்த்தமெய்ஞ் ஞானத்தாற் கொண்டுணர்வார் தங்கருத் கோக்கரிய கோக்கே துணுக்கரிய நுண்ணுணர்வே [தின் போக்கும் வரவும் புணர்வுமிலாப் புண்ணியனே காக்குமெங் காவலனே காண்பரிய பேரொளியே ஆற்றின்ப வெள்ளமே அத்தா மிக்காய் நின்ற
- 80 தோற்றச் சுடரொளியாய்ச் சொல்லாத நுண்ணுணர்வாய் மாற்றமாம் வையகத்தின் வெவ்வேறே வந்தறிவாக் தேற்றனே தேற்றத் தெளிவேயென் சிந்தனேயுள்

ஊற்றுன உண்ணரமுகே உடையானே வேற்று விகார விடக்குடம்பின் உட்கிடப்ப

- வேற்று விகார போட்கது பொக்கு என்றென்று 85 ஆற்றேன் எம் மையா அரனேஓ என்றென்று போற்றிப் புகழ்ந்திருந்து பொய்கெட்டு மெய்யாஞர் மீட்டிங்கு வந்து விணப்பிறவி சாராமே கள்ளப் புலக்குரம்பைக் கட்டழிக்க வல்லானே நள்ளிருளில் நட்டம் பயின்றுடும் நாதனே
- 90 தில் இவயுட் கூத்தனே தென்பாண்டி நாட்டானே அல்லற் பிறவி அறுப்பானே யோவென்று சொல்லற் கரியாணச் சொல்லித் திருவடிக்கீழ்ச் சொல்லிய பாட்டின் பொருளுணர்க்கு சொல்லுவார் செல்வர் சிவபுரத்தி னுள்ளார் சிவனடிக்கீழ்ப்

95 பல்லோரு மேத்தப் பணிக்*து.* திருச்சிற்றம்பலம்

இது சிவனது அதைமுறைமையான பழமை. பொருளு ணர்ந்து முக்காலமும் ஓதுதற்குரியது.

பாடாண் நிணேக்கண் வரும் பலவகை வாழ்த்துக்களும் புரை தீர்காமப்பகு திகளும் மேற்கூறியவற்றின்கண் அடங்கும்

இப்பாடாண் திணேக்கண், ஒரு தலேவன் வாழ்த்தப்படும் பொழுது, பரவலும் புகழ்ச்சியும் தலேவன் கண்ண தாயும், பரிசில் பெறுதல் பாடுவான் கண்ண தாகவும் முடிவுறும். அப் பரிசில் பெறுவோன், பொருளின்கண் உள தாகிய வேட்கை யின்மையிற் பாடுதலே கைக்கிளேக்கு நிப்பாகி, பாடாண் பகுதியாகமுடிவுறுமா தலால், இறைவனிடத்தே நாம்வேண்டும் கந்தழி, இறைவன் கண்ணதாகவும் அக்கந்தழியைப் பெறும் புருடன் (ஆன்மா) வேட்கைக் குறிப்பில்லாது பற்றற்றுப் புகழ்தல் பலதுறைகளமைந்த செவ்வன கூறும் துறை நிலே பெற்று செக்துறையாகி அச்செக்துறைக்கண் வரும் வருணங் களின் வரும் கூறுபாடு கீக்குகிலேயின்மையாக நிலேபெற்று களின் வரும் கூறுபாடு கீக்குகிலேயின்மையாக நிலேபெற்று



செய்தவும், சான்றோர் தமக்குப்பாடாண்டலேவற்கண் நிகழ்ந்த ஒருதலேக் காமம்பற்றிச் செய்யுள்கூ நிரைன்றி வேட்கைபற்றி அகப்பொருள் கூறிரையின் அவை பாடாண் பகுதியல்லாத அகத்துறைகளில் அமையும்.

## 32 கொடிநிலே கந்தழி வள்ளி:—

அன் றியும் முற்கூறிய தேவரும் மக்களும் எனப் பகுத்து முறைமைகூறி அத்தேவரைப்போல் பிறப்பில்லாத தெய்வங் களும் பாடாண்டிணேக்கு உரியர் என,

கொடிநி**ஜே** கந்தழி வள்ளியென்ற வடுநீங்கு சிறப்பின் முதலன மூன்றுங கடவுள் வாழ்த்தொடு கண்ணிய வருமே (தொ.சூ.88) என்றுராகலின்,

இவற்றை நச்சிஞர்க்கினியர்,கொடிநிலே-கீழ்த்திசைக்கண் ணே நிலேபெற்றுத்தோன்றும்வெஞ்சுடர்மண்டிலம் என்றும், கந்தழி - ஒருபற்றுக்கோடின்றி அருவாகித் தானே நிற்குந் தத்துவங்கடந்த பொருள்என்றும், வள்ளி-தண்கதிர்மண்டிலம் என்றும் சொல்லப்பட்ட குற்றந்திர்ந்த சிறப்பினேயுடைய முற் கூறப்பட்ட மூன்று தெய்வங்களும் முற்கூற்ய அமரரோடு கருதும்ஆற்றல் தோன்றும் என்றும் கூறுவர். பன்மீன் தொடுத்த உடுத்தொடையைக் கொடியெனப்படுதலின் அத் தொடையினே இடைவிடாதுடைத்தாதலின் அதனே அப்பெய ராற் கூறிஞரென்ப. அமரர் என்னும் ஆண்பாற் சொல்லுள் அடங்காத பெண்பாற்றெய்வமும் வள்ளி என்னும் கடவுள் வாழ்தினுட்படுமென்பர். ஏனெனின்ஞாயிறு நெருப்பின்தன் மையும் ஆண்தன்மையு முடைமையாலும்திங்கள் நீரின் தன்மை யும் பெண்தன்மையுமுடைமையாலும் போல்வனவென்பர்.

எமது சரீரம் வெஞ்சுடர் மண்டிலத்தின் பகுதி. எமது அறிவு தண்கதிர்மண்டிலத்தின் பகுதி. தண்மையில்லாதும். இயக்கம் இல்லே வெம்மையில்லாதும் பொருள்கள் இயங்கா இவை பசுபதிபாச இலக்கணத்தில் உள்ளன. "தோடுடைய செவியன் விடையேறிஓர் தாவெண் மதிசூடி" என்னம்தேவார அடிகளின் நுண்பொருளுணர்க்கு கருத்தறிக. தேவாரதிரு வாசகங்களிற் பெரும்பான்மை இக்கருத்துக்கள் மறைபொரு ளாக கூறப்பட்டிருக்கின்றது காணலாம்.

மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் திருவண்டப்பகுதியும் இவை களின்பொருளே விளக்கும் கீர்த்தித்திருவகவலும் மஃதே. திருஞானசம்பர்தசுவாமிகளின் தேவாரங்களுள் பலமேற் கூறிய சூத்திரப்பகுதியுள் அமையும். அவற்றுள் முக்கிய மானது கோளறுபதிகம் அதனேயும் இங்குதந்தனம்.

## கோளறுதிருப்பதிகம்

பண் — பியக்தைக்காக்தாரம் திருச்சிற்றம்பலம்

வேயுறுதோளிபங்கன் விடமுண்டகண்டன் மிகால்ல வீணே தடவி

மாசறு திங்கள்கங்கை முடிமே லணி ந்தெ இவாமே புகுந்த வதனுல்

ஞாயிறு திங்கள் செவ்வாய் புதன் வியாழம் வெள்ளி சனிபாம்பி ரண்டு முடனே

ஆசறு நல்ல நல்ல வவைநல்ல நல்ல வடியா ரவர்க்கு மிகவே.

**என்பொடு கொம்போடாமை** யிவைமார்பிலங்க **வெரு**தேறி யேழையுடனே

பொன்பொதி மத்தமாலே புனல்சூடி வக்தெ ஹௌமே புகுந்த வதனுல்

ஒன்பதொடொன் ரெடேழு பதினெட்டொடாறு முடமை நாள்க ளவைதாம்

அன்பொடு நல்ல நல்ல வவை நல்ல நல்ல வடியா ரவர்க்கு மிகவே. உருவளர் பவளமேணி யொளிகீறணிக்**து** வுமையோடும் வெள்ளே விடைமேல்

முருகலர் கொன்றை திங்க<mark>ண்</mark> முடிமே **லணிர்தெ** அளமே புகுர்த வத**ை**ல்

**திரு**மகள் க**ஃ**யதூர்தி செயமா**துபூமி** திசைதெய்வ மா**னபலவும்** 

அரு ெதி நல்ல நல்ல வகைய நல்ல நல்ல வடியா ரவர்க்கு மிகவே.

மதி நுதன் மங்கையோடு வடபாலிரு**ந்து** மறையோது மெங்கள் பரமன்

நதியொடு கொன்றை மா**ஃ** முடிமே **லணி**ந்தெ ஹளமே புகுந்த வ**த**ைல்

கொதியுறு காலனங்கி நம**ேடை தூதர்** கொடுகோய்களான பலவும்

அதிகுண நல்ல நல்ல வ**வை நல்ல நல்ல** வடியா ரவர்க்கு மிக**வே.** 

கஞ்சணி கண்டனெக்கை மடவாட**ேடு**ம் விடையேறு கங்கள் பரமன்

துஞ்சிருள் வன்னிகொன்றை முடிமே லணிக்தெ அளமே புகுந்த வதனைல்

வெஞ்சின வவுணரோடு முருமிடியுமி**ன் ஹ** மிகையான பூகமவையும்

அஞ்சிடு நல்ல நல்ல வவை நல்ல நல்ல வடியா ரவர்க்கு மிகவே.

வர்ள்வரிய தளதாடை வரிகோ <mark>வணத்தர்</mark> மடவாட**ஞே**டு முட**ை**ய்

நாண்மலர் வன்னிகொன்றை ந**திசூடி வர்தெ** ஹௌமே புகுந்த வத**ைல்** 

கோளரி யுழுவையோ**டு கொஃயான கே**ழல் கொடுநாகமோடு **கரடி**  ஆளரி நல்லநல்ல வகைவ நல்ல நல்ல வடியா ரவர்க்கு மிகவே.

செப்பிள மு**ஃம**க்ண்மங்கை யொரு பாகமாக விடையேறு செல்வ னடைவார்

ஒப்பிள மதியுமப்பு முடிமே லணி ந்தெ ஹளமே புகுந்த வதனைல்

வெப்போடு குளிரும்வாத மிகையா**ன பித்தும்** வி**ணயான** வக்து கலியா

அப்படி நல்ல நல்ல வவை நல்ல நல்ல வடியா ரவர்க்கு மிகவே.

வேள்பட விழிசெய்தன் று விடைமேலிருக்கு மடவாடனேடு முடனும்

வாண்மதிவன்னிகொன்றை மலர்சூடி வக்கெ னுளமே,புகுக்க வதலை

ஏழ்கடல் சூழிலங்கை யரையன் ற®ை மிடரான வக் தூகலியா

ஆழ்கடனல்ல நல்ல வவை நல்ல நல்ல வடியா ரவர்க்கு மிகவே.

பலபல வேடமாகும் பரஞரி பாகன் பசுவேறு மெங்கள் பரமன்

சலமகளோ டெருக்கு முடிமே லணிக்கெ **ண**ளமே புகுக்க வகலை

மலர்மிசை யோனுமாலு மறையோடு தேவர் வருகாலமான பலவும்

அ**ஃ**கடன் மேரு நல்ல வவை நல்ல நல்ல வடியா ரவர்க்கு மிகவே.

கொத்தலர் குழவியோடு விசையற்கு நல்கு குணமாய வேடவிகிர்தன்

மத்தமு மதியுகாக முடிமே லணிக்கெ அளமே புகுக்க வதனைல் புத்தரோ டமணேவாதி லழிவிக்கு மண்ண நிருகீறு செம்மை திடமே அத்தகு நல்ல நல்ல வவை நல்ல நல்ல வடியா ரவர்க்கு மிகவே.

தேனமர்பொழில் கொளாலே விளேசெக்கெறுன்னி வளர்செம்பொ னெங்கு கிகழ கான்முகதையாய பிரமாபுரத்து மறைஞான ஞானமுனிவன் தானுறு கோளுகாளு மடியாரைவக்து கவியாதவண்ண முரைசெய் ஆனசொன் மாலேயோது மடியார்கள் வானி லரசாள்வ ராணே கமகே.

கோள று திருப்பதிகத்தை நித்தமும் அன்பாகப் பாரா யணம் செய்துவரின் கோள்களினல் வரும் துன்பங்கள் நீங்கப் பெற்று பேரின்ப மெய்துவர் என்ப.

33 **தூயிலெடை நிலே:**— தாவி னல்லிசை கருதிய கிடந்தோர்க்குச் சூதரேத்திய துயிலெடை நி**லேயு**ம் [தெர். சூ. 91]

தமது வலியாலே பாசறைக்கண் ஒருமனக்கவர்ச்சியின் நி துயின்ற மன்னவர்க்கு நல்ல புகழைக் கொடுத்த‰க் கருதிய சூதர் அத்துயிலெடுப்பின் புகழ்ச்சிகூறிய துயிலெடைநிலேயும் என்றுர். சூதர், மாகதர், வேதாளிகர், வந்திகர் முதலியோருட் சூதரே இங்ஙனம் வீரத்தாற் துயின்ரேரை துயிலெழுப்புவ ரென்பதும் "கிடந்தோர்க்கு" எனப் பன்மை கூறவே அது தொன்று தொட்டு வரும் என்பதும், அவர் அங்ஙனம் துயின் றமை பிறர்க்கும் புலப்படப் புகழ்தல் அவர் கருத்தாதலின் ஒருதலேவேட்கையுடையதாயினது என்பதும் கொள்க.

கண்படை மன்னவர் முன்னர்த் தண்பத விடியல் எல்&ல இயல்புறச் சொல்லித் தந்த திறையரும் தாராத்திறையரும் ஏத்தி நின்மொழி கேட்டினி தியங்க வேண்டினர் இத்துயில் எழுகென விளம்பின் அதுவே மன்னவர் துயிலெடை நி**ஃ**யே. [ப.பா.118] என்னும் பன்னிரு பாட்டியல் சூத்திரமுங் காண்க.

இருசுடர் தொடங்கி இன்றகாறும் வருகின்ற கம்மரபுள் ளோர் புகழை அரசர் கேட்பதற்கு விரும்புவார் என்று கருதி விடியற்காலத்தே பாசறைக்கண் சென்று துயிலடை பாடுவா ரென்பதும் அத்துயிலெடையில் திறைசெலுத்திய மன்னரும் திருசெலுத்த வேண்டிய மன்னர்களும் உன்னேப்போற்றி, உன்மொழியைக்கேட்டு இனிது கடத்தலே விரும்பி வக்திருக் கின்றுர்கள். ஆதலின் இத்துயிலினின்று எழுக்கருள்க என்று கூறுவர் என்பதும் ஈண்டுக் கூறப்பட்டது. மன்னர் கீளத் துயில் எழுப்பிய செய்யுள்கள் தற்கால இலக்கியங்களுள் காணப்படவில்லே. இறைவணத் துயில்எழுப்புவது திருமுறை களில் உள்ளது. இறைவணத் துயிலெழுப்புவதினைல் திரேர தானமென்னும் மறைப்பு கீங்கும்.

## திருப்பெருக் அறையில் அருளிய **திருப்பள்**ளி பெழுச்சி திருச்சிற்றம்பலம்

போற்றியென் வாழ்முத லாகிய பொருளே புலர்க்தது பூங்கழற் கிணே துணே மலர்கொண்

டேற்றிஙின் திருமுகத் தெமக்கருள் மலரும் எழில்ககை கொண்டுஙின் திருவடி தொழுகோம்

சேற்றி தழ்க் கமலங்கள் மலரு ச்தண்வயல்சூழ் திருப்பெருக் துறையுறை சிவபெருமானே

ஏற்றுயர் கொடியுடை யாயெணே யுடையாய் எம்பெருமான் பள்ளி எழுந்தரு ளாயே.

அருணன் இக் திரன் திசை அணுகினன் இருள்போய் அகன் றது உதயம்கின் மலர்த்திரு முகத்**தின்** கருணேயின் சூரிய**ன் எழஎழ கயன**க் கடிமலர் மலரமற் றண்ணல்அங் கண்ணும் திரள்கிரை யறுபதம் முரல்வன இவையோர் திருப்பெருக் துறையுறை சிவபெருமானே அருள்கிதி தரவரும் ஆனக்க ம**ஃ**யே அ**ஃ**கட லேபள்ளி எழுக்கரு ளாயே.

கூவின பூங்குயில் கூவின கோழி குருகுகள் இயம்பின இயம்பின சங்கம் ஒவின தாரகை யொளியொளி யுதயத் தொருப்படுகின் றது விருப்பொடு கமக்குத் தேவகற் செறிகழல் தாளிணே காட்டாய் திருப்பெருக் துறையுறை சிவபெருமானே யாவரும் அறிவரி யாய்எமக் கெளியாய் எம்பெரு மான்பள்ளி எழுக்தரு ளாயே.

இன்னிசை வீணையர் யாழினர் ஒருபால் இருக்கொடு தோத்திரம் இயம்பினர் ஒருபால் தன்னிய பிணேமலர்க் கையினர் ஒருபால் தொழுகையர் அழுகையர் தவள்கையர் ஒருபால் சென்னியில் அஞ்சலி கூப்பினர் ஒருபால் திருப்பெருக் துறையுறை கிவபெருமானே என்னேயும் ஆண்டுகொண் டின்னருள் புரியும் எம்பெரு மான்பள்ளி எழுக்தரு ளாயே.

பூதங்கள் தோறும்ஙின் ருயெனின் அல்லால் போக்கிலன் வரவிலன் என கிணப் புலவோர் கீதங்கள் பாடுதல் ஆடுதல் அல்லால் கேட்டறி யோம்உணக் கண்டறிவாரைச் சீதங்கொள் வயல்திருப் பெருக்துறை மன்ன சிக்தினக் கும்அரி யாயெங்கள் முன்வக்து ஏதங்கள் அறுத்தெம்மை ஆண்டருள் புரியும் எம்பெரு மான்பள்ளி எழுக்தரு ளாயே.

பப்பற வீட்டிருக் காணரும்கின் அடியார் பக்தனே வக்தமுத் தாரவர் பலரும் மைப்புறு கண்ணியர் மானுடத் தியல்பின் வணங்குகின் ரூர்அணங் கின்மணவாளா செப்புறு கமலங்கள் மலருந்தண் வயல்சூழ் திருப்பெருந் துறையுறை சிவபெருமானே இப்பிறப் பறுத்தெமை ஆண்டருள் புரியும் எம்பெரு மான்பள்ளி எழுந்தரு ளாயே.

அதுபழச் சுவையென அமுதென அறிதற் கரிதென எளிதென அமரரும் அறியார் இது அவன் திருவுரு இவனவன் எனவே எங்களே ஆண்டுகொண் டிங்கெழுச் தருளும் மதுவளர் பொழில்திரு வுத்தாகோச மங்கையுள் ளாய்திருப் பெருச்துறை மன்ன எது எமைப் பணிகொளும் ஆறது கேட்போம் எம்பெரு மான்பள்ளி எழுச்தரு ளாயே.

முக்திய முதல்கடு இறுதியு மாணும் மூவரும் அறிகிலர் யாவர்மற் றறிவார் பக்தணேவிரலியும் கீயும்கின் அடியார் பழங்குடில் தொறும்எழுக் தருளிய பரனே செக்தழல் புரைதிரு மேனியுங் காட்டித் திருப்பெருக் துறையுறை கோயிலுங் காட்டி அக்தண வைதுங் காட்டிவக் தாண்டாய் ஆரமு தேபள்ளி எழுக்தரு ளாயே.

விண்ணகத் தேவரும் கண்ணவும் மாட்டா விழுப்பொருளேவுன தொழுப்படி யோங்கள் மண்ணகத் தேவர்து வாழச் செய்தானே வண்திருப் பெருர்துறை யாய்வழி யடியோம் கண்ணகத்தேஙின்று களிதரு தேனே கடலமு தேகரும் பேவிரும் படியார் எண்ணகத்தாய் உலகுக்குயி ரானுய் எம்பெரு மான்பள்ளி எழுர்தரு ளாயே.

Digitized by Noelaham Foundation noelaham.org | aavanaham.org

புவனியிற் போய்ப்பிற வாமையில் காள்காம் போக்குகின் நேம்அவ மேசிக்கப் பூமி சிவணப்யக் கொள்கின்ற வாறென்று கோக்கித் திருப்பெருக் துறையுறை வாய்திரு மாலாம் அவன்விருப் பெய்தவும் மலரவன் ஆசைப் படவும்கின் அலர்க்தமெய்க் கருணயும் கீயும் அவனியிற் புகுக்கெமை ஆட்கொள்ள வல்லாய் ஆரமு தேபள்ளி எழுக்கரு ளாயே.

திருச்சிற்றம்பலம் ஒவ்வொருகாளும் விடியற்காலத்து ஓதத்தக்கது.

34 ஆற்றுப்படை; -

கூ.த்தரும் பாணரும் பொருஙரும் விறலியும் பெற்ற பெருவளம் பெரு அர்க் கறிவுறீ இச் சென்று பயனெதிரச் சொன்ன பக்கமும் (தொ.சூ 91)

ஆடன்மாக்கரும் பாடற்பாணரும் கருவிப் பொருகரும், இவருட் பெண்பாலராகிய விறலியு மென்னும் காற்பாலாரும் தாம்பெற்ற பெரும் செல்வத்தை எதிர்வக்த வறியோருக்கு அறிவுறுத்தி அவரும் ஆண்டுச்சென்று தாம்பெற்றவையெல் லாம் பெறுமாறு கூறிய கூறுபாடும்.

ஓர் இரவலன் செழுமையில் மிக்காளுகிய ஒரு வேர்த னிடம் சென்று பெரும்பொருள்களேப் பரிசிலாகப் பெற்று ஒருவனத்திடை வருகையில் அவ்வழியாகச் செல்லும் கூத்தர் பாணர் முதலியவருள் ஒரு வறியவரைக்கண்டு, தனக்குப் பரிசில் அளித்த வேர்தனுடைய நாடு ஊர் பெயர் கொடை முதலிய பண்புகளேப் புகழ்ச்து, அங்கு சென்றுல் என்னேப் போல் பரிசு பெற்று மீளுவாய் என, வழிப்படுத்திக் கூறுவதே யாம்.

புரவலன் பரிசில் கொண்டு மீண்ட இரவலன் வெயில்தெறும் இருங்கா னத்திடை 19 வறுமை யுடன்வரூஉம் புலவர் பாணர் பொருநர் விறலியர் கூத்தர்க் கண்டப் புரவலன் நாடூர் பெயர்கொடை பராஅய் ஆங்குநீ செல்கென விடுப்பதாற் றுப்படை

என்னும் பன்னிரு பாட்டியல் சூத்திரத்தான் ஆற்றுப் படை இலக்கணம் காண்க.

ஆற்றிடைக் காட்சி யுறழத் தோன்றிப் பெற்ற பெருவளம் பெருஅர்க் கறிவுறிஇச் செ<mark>ன்</mark>றுபய னெதிரச் சொன்ன பக்கமும் (தொ.சூ.91)

இல்ல றத்தை விட்டுத் துறவறமாகிய நெறியில் நிற்றல் நண்றென்றுங் கண்ட காட்சி தீதென்றும் மாறுபடத் தோன் அகையிஞலே, தான் இறைவனிடத்துப்பெற்ற கந்தழியாகிய செல்வத்தை யாண்டுச் திரிக்து பெருதார்க்கு இன்னவிடத்தே சென்றுற் பெறலாமென்று அறிவுறுத்தி அவரும் ஆண்டுச் சென்று அக்கந்தழியினர் பெறும்படி சொன்ன கூறுபாடும்.

இச்சூத்திரப் பகுதியுரையுள் "பக்கம்" என்றதனுனே நச்சினர்க்கினியர் அச்செய்யுள்களே பாணற்றுப்படை பொருந ராற்றுப்படை, விறலியாற்றுப்படை, முருகாற்றுப்படை என வழங்கலாமென்பர்.ஆற்றுப்படை ஆறு + படு + ஐ,ஆறு=வழி படு = தோன்று ஐ = தொழிற்பெயர் விகுதி.

ஆற்றுப்படையுள் ஓதி கெறி எய்தும் கடவுட் தன்மை வாய்க்த, புண்ணியநால் முருகாற்றுப்படை யெ**ன்ப. அது** முருகன்பால் வழிப்படுத்திக் கூறினமையின் "திரு" **என்னும்** அடைபெற்றுத் தோன்றினது.

பாண்டியமன்னன் ஒருவன் தன் பட்டத்து மங்கையை அண்மி உலாவுகையில் தென்றலோடுகூடிய கறுமணம் அவள் கூக்தலில் இருக்து வீச அது தன் மணேவியின் கூக்தலின் இயற்கை மணமாதல் வேண்டுமென ஐயுற்று, சங்கப்புலவர் கீள விளித்து, விணுவி, ஐயம் கீக்கும் அரும் புலவர்க்குரியதென சங்கமண்டபத்தில் ஒருபொற்கிழி தாக்கிணை் புலவர்களிற் புலர் அவன் ஐயம் கீக்க முயன்றும் பயன் பெறவில்லே.

மதுரைச் சொக்கராதர்பர்ல், மாரு அன்பு பூண்ட ஒ**ற்** அந்தணன் தருமி என்னும் பெயருடையானென்பர். நாடுவ**ந்** கடஞ்சென்றமையின்,மணம் முடித்துக் கொள்ள இயலாது பொருள்வேண்டிச்சொக்கநாதரை குறை இரந்து நின்று**ன்.** இறைவனும் திருவுளம் மகிழ்ந்து

கொங்குதேர் வாழ்க்கை யஞ்சிறைத் தும்பி காமஞ் செப்பாது கண்டது மொழிமோ பயிலியது கெழிஇய நட்பின் மயிலியற் செறி யெயிற் றரிவை கூர்தலின் நறியவு முளவோரீ யறியும் பூவே.

என்றும் திருப்பாசுரத்தை அவனுக்கீர்து இத**ணேச்** சங்கமேற்றி, பொற்கிழி கொண்டு உன்விருப்ப**த்தை**ப் பூர்**த்** செய்க என தருமியும் அப்பாசுரத்தை மன்னனுக்குப் படி**த்** துக்காட்டின்ன். மன்னனும் பேருவகை கொண்டு இச்செய் யுளே புலவர்களிடம் காட்டிச் சங்கமேற்றுக என்றனன்.

சங்கமேற்றுகையில் கவிச்செருக்கில் மிக்கானுகிய நக்கே ரன் என்னும் சங்கத்தஃவன் பாட்டில் குற்றங்கூறி அச் செய்யுளே ஏற்கமறுத்துரைத்தனன்.

தருமியும் மனமுடைந்து யாண்டுச் சொக்கேசன்பால் குறையிரந்து, பொருளுக்காகக் கவலாது "பெரும! சிற்றவி வுடைய புலவன் நக்கீரன் உமது பாட்டில் குறைகூறுவனேல் யாண்வேண்டும் பரிசுண்டோ" எனவருந்தினன். இறைவனும் புலவனென உருக்கொண்டு சங்க மண்டபம் புக்கு "நம்செய்யு ளுக்குக் 'குறை கூறியவன் யார்' என? நக்கீரன்எழுந்து கூந்த லின் நறியவு முளவோ கீயறியும்பூவே எனக்கூறியதே குற் றம் என மறுத்துரை கூற.

இறைவன் பாடியது

அங்கங் குலுங்க அரிவாளி னெய்தடவிப் பங்கம் படவிரண்டு கால்பரப்பிச்-சங்கதனேக் கீர்கீ ரெனவறுக்குங் கீரனே வென்கவியை ஆராயு முள்ளத்தவன்.

#### கக்கீரன் பாடியது

சங்கறுப்ப தெங்கள்குலஞ் சங்கரஞர்க் கேதுகுலம் பங்கமறச் சொன்ஞற் பழுதாமோ-சங்கை அரிச்துண்டு வாழ்வோமரதைரப் போல விரச்துண்டு வாழ்வ திலே.

இறைவன் கற்றைச் சடையையும் கெற்றிக்கண்ணேயும் காட்ட "கேற்றிக் கண்ணேக் காட்டினுவும் பாட்டில் குற்றம் குற்றமே" என கக்கீரன்சாதிக்க இறைவன் "கீதொழு கோய் கொண்டு துன்புறுதி" என ச்சபித்தார் கக்கீரனும் "பிழைபொறுத்தருளீர்" எனப்பலவாறுவேண்டினன். கயிலே காணில் தொழுகேர்ப் நீங்குமென் விமோசனங் கூறி இறை வன் மறைக்தனர்.

கக்கீரன் காசி, கேதாரம் முதலிய தலங்களேக் கடந்து கடிலே காணச் செல்கையில் ஆலமரத்கோடு கூடிய தடாகக் கரைகண்டு நீராடி நிழலில் தியானத்திருக்கையில், அம்மரத் தின் இலேயொன்று தடாகக்கரையில் வீழ்ந்தது. பாதி நீரிலும் பாதி நிலத்திலுமாகக் கிடக்க, நீரில் வீழ்ந்தபாதி மீனுருவாயும் நிலத்தில் வீழ்ந்தபாதி பறவையுருவாயும் மாறுபட்டிழுக்கக் கண்டு, நக்கீரன் நிட்டை குலேந்து கருத்தை அவ்வினேதச் செயலின்பால் செலுத்தினன். முன்னர் இதுபோல் தியானம் குலேந்த தௌயிரத்துத் தொண்ணூற்றென்பதின்மரைக் கல்லறையில் அடைத்து வைத்திருந்த பூகம் ஒன்று நக்கீரரை யும் தூக்கிச் சென்று அக்கல்லறையில் அடைத்தது.

இவர் ஆயிரவரையும் துன்பம் விளேக்க பலகாளாகக் காத்திருக்க பூகம் நீராடி நியமம் முடித்துவரச் சென்றது. அக்குகையில் அடைபட்டு இதுகாறும் உணவு பெற்று வந்த புலவர்கள், தங்கள் உயிருக்கிறு நிதேடிய கக்கீரணேப்பலவாறு பழித்துரைத்தனர். கக்கீரனும் முருகக்கடவுளே முன்னி, ஆற் றுப்படை கூற முருகப்பெருமான் தோன்றி, பூதத்தைக் கொன்று அணேவருக்கும் ஆருயிரளித்தனர்.

திருமுருகாற்றுப்படையுள் புலம்புரிக்துறைஞ் செலவுகீ கயக்கணயாயிற்......இன்னே பெறுதிகீ...... விழுமியபெறல ரும் பரிசினல்கும் என்று வரும் அடிகளால் ஆற்றுப்படுத்தல் காண்க. திருமுருகாற்றுப்படையும் இங்கு தக்தனம்.

#### சிவமயம்

## நக்கிரதேவர் அருளிச்செய்த

# தி நமுருகாற் றுப்படை.

## திருப்பரங்குன்றம்

உலகம் உவப்ப வலன் ஏர்பு திரிகளு பலர்புகழ் ஞாயிறு கடற்கண் டாஅங்(கு) ஒவ்ற இமைக்குஞ் சேண்விளங் களிரொளி உறுகர்த் தாங்கிய மதன்உடை கோன்தாள் செ**றுகர்த்** தேய்த்த செல்உறழ் தடக்கை 5 மறுவில் கற்பின் வாள் நுதல் கணவன் கார்கோள் முகந்த கமஞ்சூல் மாமழை வாள்போழ் வீசும்பின் வள்உறை தெறித் தவேப்பெயல் தலே இய தண்ண அங் கானத்(து) இருள்படப் பொதுளிய பராரை மராஅத்(து) 10 உருள்பூக் தண் தார் புரளுமார்பினன் மால்வரை நிவந்த சேணுயர் வெற்பில் கிண்கிணி கவை இயஒண்செஞ் சேறடிக் கணேக்கால் வாங்கிய துசுப்பிற் பணேத்தோள் கோபத் தன்ன தோயாப் பூக்துகில் பல்காசு நிரைத்த சில்காழ் அல்குல் கைபுளேர் தியற்றுக் கவின்பெறு வனப்பின் நாவலொடு பெயரிய பொலம்புனே யவிரிழைச் சேணிகந்து விளங்குஞ் செயிர்தீர்மேனித் துணேயோர் ஆய்ந்த இணைஈர் ஒதிச்

செங்கால் வெட்சிச் சீறிதழ் இடையிடுபு பைந்தாட் குவிளத் தா இதழ் கிள்ளித் தெய்வ உத்தியொடு வலம்புரி வயின்வைத்துத் திலகர் தை இய தேங்கமழ் திருதுதல் மகரப்பகுவாய் தாழமண் ணுறுத்துத் துவர முடித்த துகள் அறு முச்சிப் பெருந்தண் சண்பகம் செரீஇக் கருந்தகட்[டு] உளப்பூ மருதின் ஒள்ளிணர் அட்டிக் கிளக்கவின் றெழுதரு கீழ்கீர்ச் செவ்வரும்(பு) இணப்புறு பிணேயல் வின இத் துணே த்தக வண்காது நிறைந்த பிண்டியொண்தவிர் நண்பூண் ஆகக் திளப்பத் திண்காழ் ந*று*ங்குறடுரிஞ்சிய பூங்கேழ்த் தேய்வை கேங்கமழ் மருதிணர் கடுப்பக் கோங்கின் குவிமுகி நிளமுலேக் கொட்டி விரிமலர் வேங்கை நுண்தா தப்பிக் காண்வர வெள்ளிற் குறுமூறி கிள்ளுபு தெறியாக் கோழி யோங்கிய வென்றடு விறற்கொடி வாழியபெரிதென் றேத்திப் பலருடன் சீர்திகழ் கிலம்பகஞ் கிலம்பப் பாடிச் சூரர மகளிர் ஆடுஞ் சோலே, மந்தியும் அறியா மரன்பயில் அடுக்கத்துச் சுரும்பு மூசாச் சுடர்ப்பூங் காக்தள் பெருந்தண் கண்ணி மிலேந்த சென்னியன் பார்முதிர் பனிக்கடல் கலங்கஉள் புக்குச் சூர்முதல் தடிக்த சுடர் இவே கெடுவேல் உலறிய கதுப்பின் பிறழ்பல் பேழ்வாய்ச் சுழல்விழிப் பசுங்கண் சூர்த்த கோக்கின் கழல்கண் கூகையொடு கடும்பாம்பு தூங்கப் பெருமு**லே அலே**க்கும் காதின் பிணர்மோட்டு உருகெழு செலவின் அஞ்சுவரு பேய்மகள்

குருதி ஆடிய கூர்உ கிர்க் கொடுவிரல் கண்தொட்டு உண்ட கழிமுடைக் கருக்கலே ஒண்தொடித் தடக்கையின் ஏர்தி வெருவர வென் றுஅடு விறற்களம் பாடித் தோள்பெயரா நிணம்தின் வாயள் துணங்கை தாங்க இருபேர் உருவின் ஒருபேர் யாக்கை அறுவேறு வகையின் அஞ்சுவர மண்டி அவுணர் மல்வலம் அடக்கக் கவிழ்இணர் மாமுதல் தடிக்க மறுஇல் கொற்றத்து எய்யா கல்இசைச் செவ்வேல் சேஎய் சேவடி படரும் செம்மல் உள்ளமொடு நலம்புரி கொள்**கை**ப் புலம்பிரிக்கு உறையும் செலவுக் நயக்கணே ஆயின் பலவுடன் நன்னர் கெஞ்ச**த்து** இன் கசை வாய்ப்ப இன்னே பெறுதிகீ முன்னிய விணேயே செருப்புகன்று எடுத்த சேண்உயர் கெடுங்கொடி வரிப்புணே பக்தொடு பாவை தூங்கப் பொருகர்த் தேய்த்த போர் அரு வாயில் திருவீற் நிருந்த தீதுதீர் நியமத்து மாடம் மலிமறுகில் கூடற் குடவயின் இரும்சேற்று அகல்வயல் விரிக்குவாய் அவிழ்க்க முள்தாள் தாமரைத் துஞ்சி வைகறைக் கள்கமழ் கெய்தல் ஊதி எல்படக் கண்போல் மலர்க்த காமர் சுணமலர் அம்சிறை வண்டின் அரிக்கணம் ஒவிக்கும் குன்று அமர்ந்து உறைதலும் உரியன்; அதா அன்று

2 திருச்சீரணவாய்

வைக்குதி பொருத வடு ஆழ் வரிதுதல் வாடாமாஸே ஓடையொடு துயல்வரப் படுமணி இரட்டும் மருங்கின் கடுகடைக் கூற்றத்து அன்ன மாற்றரும் மொய்ம்பின் கர்ல்கிளர்க்கு அன்ன வேழம் மேல்கொண்டு ஐவேறு உருவின் செய்வினே முற்றிய முடியொடு விளங்கிய முரண்மிகு திருமணி மீன்உறழ் இமைப்பின் சென்னிப் பொற்ப நகைதாழ்பு *து*யல்வரூஉம்வகை அமைபொலம்குழை சேண்விளங்கு இயற்கை வாண்மதி கவைஇ அகலா மீனின் அவிர்வன இமைப்பத் தாவு இல் கொள்கைத் தம்தொழில் முடிமார் மனன்கேர்பு எழுகரு வாள்கிற முகனே, மா இருள் ஞாலம் மறு இன் றி விளங்கப் பல்கதிர் விரிக்கன் அ ஒருமுகம், ஒருமுகம் ஆர்வலர் ஏத்த அமர்க்து இனிது ஒழுகிக் காதவின் உவர்து வரங்கொடுத்தன்றே, ஒருமுகம் மக்திரவிதியின் மரபுளி வழாஅ அந்தணர் வேள்வி ஓர்க்குப்மே, ஒருமுகம் எஞ்சிய பொருள்களே ஏம்உற நாடித் திங்கள் போலத் திசைவிளக்கும்மே, ஒருமுகம் செ.றுகர்த் தேய்த்துச் செல்சமம் முருக்கிக் கறுவுகொள் செஞ்சமொடு களம்வேட்டன்றே, ஒருமுகம் குறவர் மடமகள் கொடிபோல் நுசுப்பின் மட்வரல் வள்ளியொடு ககை அமர்க்கன்றே, ஆங்குஅம் மூவிரு முகனும் முறை சவின்று ஒழுகலின் ஆரம் தாழ்ந்த அம்பகட்டு மார்பில் செம்பொறி வாங்கிய மொய்ம்பில் சுடர்விடுபு வண்புகழ் நிறைந்து வசிந்துவாங்கு நிமிர்தோள் விண்செலல் மரபின் ஐயர்க்கு ஏந்தியது ஒருகை, உக்கம் சேர்த்தியது ஒருகை நலம்பெறு கலிங்கத்துக் குறங்கின்மிசைஅசை இயது அங்குசம் கடாவ ஒருகை, இருகை ब्रिक्जिक क ஐயிரு வட்டமொடு எஃகுவலம் திரிப்ப ஒருகை மார்பொடு விளங்க, ஒருக்க தாரொடு பொலிய ஒருகை

கீழ்வீழ் தொடியொடு மீமிசைக் கொட்ப; ஒருகை பாடு இன் படுமணி இரட்ட; ஒருகை கீல்கிற விசும்பின் மலி துளி பொழிய, ஒருகை வான் அர மகளிர்க்கு வதுவை சூட்ட; ஆங்கு அப் பன்னிரு கையும் பாற்பட இயற்றி அந்தரப் பல்லியம் கறங்கத் திண்காழ் வயிர்எழுக்து இசைப்ப வால்வின ஞரல உரக்தலேக் கொண்ட உரும் இடி முரசமொடு பல்பொறி மஞ்ஞை வெல்கொடி அகவ விசும்பு ஆறுக விரைசெலன் முன்னி உலகம் புகழ்க்த ஒங்கு உயர் விழுச்சீர் அலேவாய்ச் சேறுவும் கிலே இய பண்பே: அதா அன் று

### 3. திருவாவினன்குடி,/

சீரை தைஇய உடுக்கையர் சிரொடு வலம்புரி புரையும் வால்கரை முடியினர் மாசு அற இமைக்கும் உருவினர் மானின் உரிவை தை இய ஊன்கெடு மார்பின் என்புஎழுக்கு இயங்கும் யாக்கையர் கன்பகல் பலவுடன் கழிந்த உண்டியர் இகலொடு செற்றம் கீங்கிய மனத்தினர் யாவதுங் கற்றோர் அறியா அறிவினர் கற்றோர்க்குத் தாம்வரம்பு ஆகிய தமேமையர் காமமொடு கடுஞ்சினங் கடிக்க காட்சியர் இநம்பை யாவதும் அறியா இயல்பினர் மேவரத் துனியில் காட்சி முனிவர் முன்புகப் புகைமுகந்து அன்ன மாசுஇல் தூஉடை முகைவாய் அவிழ்ந்த தகைசூழ் ஆகத்துச் செவிகேர்பு வைத்த செய்வுஉறு திவவின் கல்லியாழ் கவின்ற கயன்உடை கெஞ்சின் மென்மொழி மேவலர் இன் நரப்பு உளர 20

கோய் இன் று இயன் ற யாக்கையர் மாவின் அவிர்,தளிர் புரையும் மேனியர் அவிர்தொறும் பொன்உரை கடுக்குர் திதலேயர் இன்னகைப் பருமம் தாங்கிய பணிர்துஏர்த அல்குல் மாசு இல் மகளிரொடு மறுவின் றி விளங்கக் கடுவொடு ஒடுக்கிய தாம்புஉடை வால்எயிற்று அழல்என உயிர்க்கும் அஞ்சுவரு கடுக்கிறற் பாம்புபடப் புடைக்கும் பல்வரிக் கொடுஞ்சிறைப் புள் அணி கீள்கொடிச் செல்வனும் வெள்ஏறு வலவயின் உயரிய பலர்புகழ் திணிதோள் உமை அமர்க்து விளங்கும் இமையா முக்கண் மூஎயில் முருக்கிய முரண்மிகு செல்வனும் நாற்றுப்பத்து அடுக்கிய நாட்டத்து நாறுபல் வேள்ளி முற்றிய வென்று அடு கொற்றத்து ஈர்இரண்டு ஏக்திய மருப்பின் எழில்கடைத் தாழ்பெரு<del>க் தடக்கை உயர்த்த</del> யாண எருத்தம் ஏறிய திருக்கிளர் செல்வனும் நாற்பெருர் தெய்வத்து கல்ககர் கி**லே** இய உலகங் காக்கும் ஒன் அபுரி கொள்கைப் பலர்புகழ் மூவருக் தஃவர் ஆக ஏமுறு ஞாலக் தன்னில் தோன்றித் தாமரை பயக்க தாவு இல்ஊழி **நான்முக ஒரு**வற் சுட்டிக் காண்வரப் பகலிற் தோன்றம இகலில் காட்சி நால்வேறு இயற்கைப் பதினெரு மூவரோடு ஒன்பதிற்று இரட்டி உயர்கிலே பெறி இயர் மீன்பூத்த அன்ன தோன்றலர் மீன்சேர்பு வளிகிளர்ந்து அன்ன செலவினர் வளி இடைத் தீஎழுந்து அன்ன திறலினர் நீப்பட உரும்இடித்த அன்ன குரலினர் விழுமிய உ அகுறை மருங்கில் தம் பெறமுறை கொண்டார் அந்தரக் கொட்பினர் வந்துஉடன் காணத் தாவுஇல் கொள்கை மடந்தையொடு சி<mark>ன்ளை்</mark> ஆவினன்குடி அசைதலும் உரியன், அதாஅன்று

## 4. திருவேரகம்

இருமூன் று எய்திய இயல்பினின் வழா அதி இருவர்ச் சுட்டிய பல்வேறு கொல்குடி அறுமான்கு இரட்டி இளமை மல்லியாண்டு ஆறினிற் கழிப்பிய அறன்மவில் கொள்கை மூன் முவகைக் குறித்த முத்தீச் செல்வத்து இருபிறப் பாளர் பொழுது அறிந்து நூவல ஒன்பது கொண்ட மூன் றுபுரி நுண்ஞாண் புலராக் காழகம் புலரஉடிஇ உச்சிக் கூப்பிய கையினர் தற்புகழ்ந்து ஆறெழுத்து அடக்கிய அருமறைக் கேள்வி மாஇயல் மருங்கின் மவிலப்பாடி விரைஉறு கறுமலர் ஏந்திப் பெரிது உவந்து ஏரகத்து உறைதலும் உரியன், அதா அன்று;

## 5. குன்றுதோருடல்

பைங்கொடி நறைக்காய் இடை இடுபு வேலன் அம்பொதிப் புட்டில் விரை இக் குளவியொடு வெண்கூ தாளக் தொடுத்த கண்ணியன் கறுஞ்சாக்து அணிக்த கேழ்கிளர் மார்பிற் கொடுக்தொழில் வல்விற்கொலே இய கானவர் கீடு அமை விளேக்த தேக்கள் தேறல் குன்றகச் சிறுகுடிக் கிளையுடன் மகிழ்க்து தொண்டகச் சிறுபறைக் குரவை அயர விரல் உளர்ப்ப அவிழ்க்த வேறுபடு கறுங்காற் குண்டுசுளே பூத்த வண்டுபடு கண்ணி இணேத்த கோதை அணேத்த கூக்தல் முடித்த குல்லே இலேஉடை கறும்பூச்

செங்கால் மராஅத்த வால்இணர் இடைஇநிபு சுரும்புஉணத் கொடுத்த பெருந்தண் மாத்தழை திருந்துகாழ் அல்குல் தினப்ப உடி இ மயில்கண்டு அன்ன மடகடை மகளிரொடு செய்யன், சிவந்த ஆடையன், செவ்வரைச் செய**லே**த் தண் தளிர் துயல்வருங் காதினன், கச்சினன், கழவினன், செச்சைக் கண்ணியன், குழலன், கோட்டன், குறம்பல் இயத்தன் ,ககரன் மஞ்ஞையன், புகர்இல் சேவலங் கொடியன், செடியன் தொடியணி கோளன் நரம்பு ஆர்த்து அன்ன இன்குரல் தொகுதியொடு குறும்பொறிக் கொண்ட கறுக்கண் சாயல் மருங்கிற் கட்டிய நிலன்கேர்பு துகிலினன், முழவுஉறழ் கடக்கையின் இயல ஏக்கி மென்கோள் பலபிணே கழிஇத் த**ஃ**த்தந்து குன் ஹதோ ருடலும் கின் றகன் பண்பே; அதா அன் று

## 6. பழமுதிர்சோல

சிறு நினே மலரொடு விரை இமறி அறுத்து வாரணக் கொடியொடு வயின்பட நிறீஇ ஊர்ஊர் கொண்டி சீர்கெழு விழவி ஆம் ஆர்வலர் ஏத்த மேவரு நிலேயி னும் வேலன் தை இய வெறி அயர் களனும் காடுங் காவும் கவின்பேறு தாருத்தியும் யாறுங் குளனும் வேறுபல் வைப்பும் சதுக்கமுஞ் சந்தியும் புதுப்பூங் கடம்பும் மன்றமும் பொதியினும் கந்துஉடை நிலேயினு மாண் தலேக் கொடியொடும் மண்ணி அமைவர கெய்யோடு ஐயவி அப்பி ஐதுஉரைத்துக் குடந்தம் பட்டுக் கொழுமலர் சிதறி முரண்கொள் உருவின் இரண்டு உடன் உடி இச்

செக்தூல் யாத்து வெண்பொரி சிதறி மதவலி நிலேஇய மாத்தாள் கொழுவிடைக் குருதியொடு விரை இய தாவெள் அரிசி சில்பலிச் செய்து பல்பிரப்பு இரீஇச் சிறுபசு மஞ்சளோடு கறுவிரை தெளித்துப் பெருந்தண் கணவீர நறுந்தண் மாலே துணே அற அறுத்துத் தூங்க நாற்றி களிமாச் சிலம்பின் கல்ககர் வாழ்த்தி கறும்புகை பெடுத்துக் குறிஞ்சிபாடி இமிழ்இசை அருவியொடு இன் இயங் கறங்க உருவப் பல்பூத் தூஉய் வெருவரக் குருதிச் செக்கினே பரப்பிக் குறமகள் முருகியம் கிறுத்து முரணினர் உட்க முருகு ஆற்றுப் படுத்த உருகெழு வியன் ககர் ஆடுகளஞ்சிலம்பப் பாடிப் பலவுடன் கோடுவாய் வைத்தக் கொடுமணி இயக்கி ஓடாப் பூட்கைப் பிணிமுகம் வாழ்த்தி வேண்டுகர் வேண்டியாங்கு எய்தினர் வழிபட ஆண்டு ஆண்டு உறைகலும் அறிக்க ஆறே ஆன் டாண்டு ஆயினும் ஆகக் காண்கக முக் தி கண்டுழி முகன் அமர்க்கு ஏத்திக் கைதொழுஉப் பரவிக் கால்உற வணங்கி கெடும்பெருஞ்சிமையத்து நீலப்பைஞ்சுண ஐவருள் ஒருவன் அங்கை ஏற்ப அறுவர் பயந்த ஆறு அமர் செல்வ ஆல்கெழு கடவுட் புதல்வ! மால்வரை மலேமகள் மகனே! மாற்றோர் கூற்றே! வெற்றி வேள்போர்க் கொற்றவை சுறுவ! இழையணி சிறப்பிற் பழையோள் குழவி! வானேர் வணங்குவில் தானே த் கலேவ! மாவே மார்ப! நாலறி புலவ!

செருவில் ஒருவ! பொருளி றல் மள்ள! அந்தணர் வெறுக்கை! அறிக்தோர்சொன்மலே! மங்கையர் கணவ மைக்கர் ஏறே! வேஸ்கெழு தடக்கைச் சால்பெருஞ் செல்வ! குன் றங் கொன்ற குன்றுக் கொற்றத்து விண்பொரு கெடுவரைக் குறிஞ்சிக் கிழவ! பலர்புகழ் கன்மொழிப் புலவர் ஏறே! அரும்பெறல் மரபிற் பெருப்பெயர் முருக! நசையுகர்க்கு ஆர்த்தம் இசைபேர் ஆள! அலக்கோர்க்கு அளிக்கும் பொலம்பூண் சேஎய்; மண்டு அமர் கடந்தநின் வென் று ஆடு அகலத்தப் பரிகிலர் தாங்கும் உருகெழு கெடுவேஎள்! பெரியோர் ஏத்தம் பெரும்பெயர் இயவுள்! சூர்மருங்கு அறுத்த மொய்ம்பின் மதவலி! போர்மிகு பொருக; குரிசில் எனப்பல யான்அறி அளவையின் ஏத்தி ஆதை நின் அளந்து அறிதல் மன்உயிர்க்கு அருமையின் நின் அடி உள்ளி வந்தனன் நின்றெடு புரையுகர் இல்லாப் புலமையோய் எனக் குறித்தது மொழியா அளவையில் குறித்து உடன் வேறுபல் உருவிற் குறும்பல் கூளியர் சாறு அயர் களத்து வீறுபெறத் தோன்றி அளியன் தானே முதுவாய் இரவலன் வர்தோன் பெருமஙின் வண்புகழ் கயக்துஎ**ன** இனியவும் நல்லவும் நனிபல ஏத்தித் தெய்வஞ்சான் ற திறல்விளங்கு உருவின் வான்தோய் கிவப்பிற் தான்வக்து எய்தி அணங்குசால் உயர்ஙிலே தழி இப் பண்டைத்தன் மணங்கமழ் தெய்வத்து இள கலங் காட்டி அஞ்சல் ஓம்புமதி அறிவல்கின் வரவுஎன அன்புஉடை ஈன்மொழி அளே இ விளிவின் று

இருள்கிற முக்கீர் வின இய உலகத்து ஒரு சீ ஆக த் தோன் ற விழுமிய பெறல்அரும் பரிசில் நல்குமதி பலவுடன் வேறுபல் தகிலின் நடங்கி அகில் சுமர்து ஆரம் முழுமுதல் உருட்டி வேரற் பூஉடை அற குசின் புலம்பவேர் கிண்டு விண்பொரு செடுவரைப் பரிதியிற் தொடுத்த தண்கமழ் அலர் இருல் சிதைய மன்பல ஆசினி முதுசுள் கலாவ மீமிரை நாகந்துமலர் உதிர ஊகமொடு **மாமுக முசுக்கலே ப**னிப்பப் பூதுதல் இரும்பிடி குளிர்ப்ப வீசிப் பெருங்களிற்று முத்துஉடை வான்கோடு தழிஇத் தத்துற்று நன்பொன் மணிகிறங் கிளரப் பொன்கொழியா வாழை முழுமுதல் துமியத் தாழை இள கீர் விழுக்குலே உதிரக் தாக்கி கறிக்கொடிக் கருக்குணர் சாயப் பொறிப்புற மட்டை மஞ்னை பலவுடன் வெரீஇக் கோழி வயப்பெடை இரியக் கேழலொடு இரும்பணே வெளிற்றின் புன்சாய் அன்ன குரூஉமயிர் யாக்கைக் குடாஅடி உளியம் பெருங்கல் விடர் அளேச் செறியக கருங்கோட்டு ஆமா நல்ஏறு கிலேப்பச் சேண்கின்று இழுமென இழிதரும் அருவிப் பழமுதிர்சோலே மலே கிழவோகோ. கேரிரை வெண்பா

குன்ற மெறிந்தாய் குரைகடலிற் சூர்தடிந்தாய் புன்றஃபே பூதப் பொருபடையாய்—என்.றும் இளயாய் அழகியாம் ஏறூர்ந்தான் ஏறே உளயாயென் அள்ளத் துறை.

குன்ற மெறிர்த்துவுங்.குன்றப்போர் செய்ததுவும் ஆன்றுங் கமரரிடர் திர்த்ததுவும்—இன்றென்னேக் கைவிடா நின் றதுவுங் கற்பொதும்பிற் காத்ததுவும் மெய்விடா ஃரன் கைவேல்.

வீரவேல் தாரைவேல் விண்ணேர் சிறைமீட்ட தீரவேல் செவ்வேள் திருக்கைவேல் – வாரி குளித்தவேல் கொற்றவேல் சூர்மார்புங் குன்றுக் தொளேத்தவே இண்டே திண

இன்னம் ஒருகால் என திடும்பைக் குன் றுக்குங் கொன்னவில்வேற் சூர்தடிக்க கொற்றவா –முன்னம் பணிவேய் கெடுங்குன்றம் பட்டுருவத் தொட்ட தனிவேலே வாங்கத் தகும்.

உன்னே யொழிய ஒருவரையும் நம்புகிலேன் பின்ணே யொருவரையான் பின்செல்லேன் – பன்னிருகை கோலப்பா வானேர் கொடியவிண் தீர்த்தருளும் வேலப்பா செந்தி வாழ்வே.

அஞ்சு முகம்தோன் நில் ஆறமுகம் தோன் றும் வெஞ்சமரில் அஞ்சலென வேல்தோன் றும்—கெஞ்சில் ஒருகால் கிணக்கில் இருகாலும் தோன் றும் முருகாவென் ரே துவார் முன்.

முருகனே செக்கி முதல்வனே மாயோன் மருகனே யீசன் மகனே—ஒருகைமுகன் தமபியே கின் இடைய தண்டைக்கால் எப்பொழுதும் கம்பியே கைதொழுவேன் கான்

காக்கக் கடவியக் காவா திருந்தக்கால் ஆர்க்கும் பரமாம் அறுமுகவா – பூக்குங் கடம்பா முருகா கதிர்வேலா கல்ல இடங்காண் இரங்காய் இனி.

பரங்குன் நிற் பன்னிருகைக் கோமான் றன் பாதங் கரங்கூப்பிக் கண்குளிரக் கண்டு— சுருங்காமல் ஆசையால் கெஞ்சேயணிமுரு காற்றுப்படையைப் பூசையாய்க் கொண்டே புகல்.

நக்கீரர் தாமுரைத்த நன்முருகாற்றுப் படையைத் தற்கோல நாள்தோறுஞ் சாற்றினல்—முற்கோல மாமுருகன் வந்து மனக்கவலே கீர்த்தருளித் தாணின் த்த வெல்லார் தரும்.

## 35 பல்லாண்டு:—

அச்சமு முவகையு மெச்ச மின்றி நாளும் புள்ளும் பிறவற்றி னிமித்தமுங் காலங் கண்ணிய வோம்படை யுளப்பட ஞாலத்து வரூஉ நடக்கையது குறிப்பிற் கால மூன்றெடு கண்ணிய வருமே.

(தொ. சூ. 91

நாள்கியித்தத்தானும் புள்கியித்தத்தானும் பிறவற்றி னிமித்தத்தானும் பாடாண்டவேற்குத் தோன்றிய தீங்கு கண்டு அஞ்சிய அச்சமும் அது பிறத்தற்குக் காரணமாகிய (உவகை) அன்பும் இக்கியித்தங்கள் பிறக்துழி அன்பு கிகழ்த் திணை ஒருவன் ஒரு பாடாண்டவேவனது வாழ்க்கை நாளிற்கு ஏதம் வருங்கொல் என்றஞ்சி அவற்குத் தீங்கின்றுக என்று ஒம்படை கூறுதலின் காலங்கண்ணிய ஒம்படை என்றுர்.

இது உலகத்துத் தோன்றும் வழக்கினது கருத்தினுனே மூன்று காலத்தோடும் பொருந்தக் கருது மாற்றுன் வரும், மேற்கூறி வருகின்ற பாடாண்டிணே என்றவாறு.

எனவே இவ்வழக்கியல் காலவேற்றுமை பற்றி வேறுபடு மாயின் இப்பொருள்களில் வேறுபடா வெண்பர். வேறுபட வருவனவையும் இதன்கண்ணமைக்க.

பாடாண்டி ஃல வற்கு ஏ தம்வரு ந்கொல் எ**ன்று அஞ்சிய** அச்சம். அவன் பன்னுள் வாழப்பெறின் இன்பத்திற்கு ஊறு வராதெனக் கருதுமாற்றுன் ஒரு தலே வேட்கையுடைய கைக் கிளேக் குறிப்போ டொத்தவின் பாடாண் பகுதியாயிற்று. எனவே அவன்பல்யாண்டு வாழ்க்வென வாழ்த்து தலின் அவற்றை யாண்டு கிலேயென்பர்.

வையக மன்னவன் மன்னுக பல்யாண் டெய்துக என்ப தியாண்டுகிலே யாகும். என்னும் பன்னிருபாட்டியல் சூத்திரம் கோக்குக. இறைவன்பால் அன்பு கொண்டோர் இறைவனே வாழ்த்திப் பல்லாண்டு கூறுவர்.

#### அன்புமலர் உ

திருச்சிற்றம்பலம்.

சேந்தஞர் அருளிச் செய்த திருப்பல்லாண்டு, மன்னுக நில்லேவளர்க நம்பத்தர்கள் வஞ்சகர் போயகலப் பொன்னின்செய் மண்டபத்துள்ளேபுகுந்து புவனியெல்லாம். விளங்க

அன்ன நடை மடவாளுமைகோன டியோமுக் கருள்புரிக்கு பின்னேப்பி றவிய றுக்க கெறி தந்த பித்தற்குப்பலலாண்டு கூறுதுமே.

மிண்டுமன் த்தவர் போமின்கள் மெய்யடியார்கள் விரைக்துவம் கொண்டுங்கொடுத்துங் குடிகுடியி சற்காட்செய்மின் [மின் குழாம்புகுக்

தண்டங் கடந்தபொருளளவிலாதோ ரானந்த வெள்ளப் பொருள்

<mark>பண்ட</mark>ுமின் று மென் று முள்ள பொருளென்றே பல்லாண்டு கூறுதுமே.

நிட்டையிலாவுடனீ த்தென்னேயாண்ட நிகரிலாவண்ணங்களுஞ் கிட்டன் சிவனடியாரைச் சிராட்டுக் திறங்களுமேசிக்தித் தட்டமூர்த்திக்கென்னக கெக்ஆறும்மமிர் நினுக் காலகிழற் பட்டருக் கென்னேத் தன்பாற்படுத்தானுக்கே பல்லாண்டு கூறுதுமே.

புரந்தரன் மாலயன் பூசலிட்டோலமிட் டின்னம்புகலரிதா யிரந்திரந்தழைப்ப வென்னுயிராண்ட கோவினுக்கென்செய வல்லாமென்றுங்

கரந்துங் கரவாதகற்பகளுகிக் கரையில்கருணேக்கடல் பரந்து நிரந்தும்வரம்பிலாப்பாங்கற்கேபல்லாண்டுகூறு துமே.

சேவிக்கவந்தயனிர்திரன் செங்கண் மாலெங்குர்திசைதிசையன கூவிக்கவர்ந்து நெருங்கிக் குழாங்குழாமாய் நின் றுகூத்தாடு மாவிக்கமுதை யென்ஞர்வத்தனத் தினேயப்பணேயொப்பமரர் பாவிக்கும் பாவகத்தப்புறத்தானுக்கே பல்லாண்டுகூறுதுமே ஒழிபியல் முற்றும்.

the start of the start of

#### சிவமயம்

# பாராயணத் திரட்டு.

திருச்சிற்றம்பலம்.

திருஞானசம்பந்த மூர்த்திநாயனர் தேவாரம்.

**திருப்பி** ரமபுரம்

பண் - கட்டபாடை

இருமுறை 1

தோடுடைய செவியன் விடையேறியோர் தாவெண்மதிசூடிக் காடுடைய சுடலேப்பொடிபூசியென் இள்ளங் கவர்கள்வன் ஏடுடையமலரான்முனோட்பணிக் தேத்த வருள்செய்த பீடுடையபிர மாபுரமேவிய பெம்மா னிவ னன்றே.

கீர்பரக்குகிமிர் புண்சடைமேலோர் கிலாவெண் மதிசூடி ஏர்பரக்தவின வெள்வீளசோரவென் ஆள்ளங்கவர்கள்வ<mark>ன்</mark> ஊர்பரக்தவுல கின்முதலாகிய வோரூரிது வெ<mark>ன்னப்</mark> பேர்பரக்த**ி**ர மாபுரமேவிய பெம்மானிவனன்றே.

**திருச்சிராப்பள்ளி** 

பண்-குறிஞ்சி

இருமுறை

நன் அடையானே த் திபதிலானே நரைவெள்ளே ரென் அடையானே யுமையொருபாக முடையானே ச் சென் றடையாத திருவுடையானே ச் சிராப்பள்ளிக் குன் அடையானே க் கூறவென் அள்ளங் குளிரும்மே.

துறைமல்குசாரற் சுணமல்கு ீலத் திடைவை கிச் சிறைமல்குவண்டுக் தும்பியும்பாடுஞ் சிராப்பள்ளிக் கரைமல்குகண்டன் கனலெரியாடுங் கடவுள்ளெம் பிறைமல்குசென்னி யுடையவனெங்கள் பெருமானே.

**திருவண்**ணமவை

பண் – நட்டபாடை

திருமுறை !

உண்ணமு**ஃ** யுமையாளொடு முடனுகிய வொருவன் பெண்ணுகிய பெருமான்ம**ஃ** திருமாமணி திகழ மண்ணர்ந்தன அருவித்திரண்மழஃலம்முழ வதிரும் அண்ணம**ஃ** தொழுவார்வி**ண வழுவாவண்ண ம***று***ழே,**  தேமாங்கனி கடுவன்கொள விடுகொம்பொடு தீண்டித் தாமாமழை தூறவன்மிசை சிறுதுண்டுளி சிதற ஆமாம்பிணே யணேயும்பொழி லண்ணுமலே யண்ணல் பூமாங்கழல் புணேசேவடி கிணேவார் வினேயிலரே.

**திருத்தோணிபுரம்** 

பண்-பழந்தக்கராகம்

திருமுறை 1

வண்டரங்கப் புனற்கமல மதுமார்திப் பெடையினெடும் ஒண்டரங்க விசைபாடு மளியரசே யொளிமதியத் துண்டரங்கப் பூண்மார்பர் திருத்தோணி புரத்துறையும் பண்டரங்கர்க் கென்னிலேமைபரிக்கொருகாற் பகராயே.

சிறையாரு மடக்கிளியே பிங்கேவா தேடுஞெபால் முறையாலே யுணத்தருவன் மொய்பவளத் தொடுதாளர் துறையாருங் கடற்ரேணி புரத்தீசன் ஹளங்குமிளம் பிறையாளன் நிருநாம மெனக்கொருகாற் பேசாயே.

திருப்புள்ளிருக்குவேளூர்

பண் — சீகாமரம்

திருமுறை 2

கள்ளார்ந்த பூங்கொன்றை மதமத்தங் கதிர்மதியம் உள்ளார்ந்த சடைமுடியெம் பெருமான ருறையுமிடந் தள்ளாய சம்பாதி சடாயென்பார் தாமிருவர் புள்ளாஞர்க் கரையனிடம் புள்ளிருக்கு வேளுரே.

கீதத்தை மிகப்பாடு மடியார்கள் குடியாகப் பாதத்தைத் தொழஙின்ற பரஞ்சோதி பயிலுமிடம் வேதத்தின் மந்திரத்தால் வெண்மணலே சிவமாகப் போதத்தால் வழிபட்டான் புள்ளிருக்கு வேளுரே.

**திருவாலவாய்** 

பண் — காந்தாரம்

திருமுறை 2

மக்திரமாவது கீறு வானவர் மேலது கீறு சுக்தரமாவது கீறு துதிக்கப்படுவது கீறு தக்திரமாவது கீறு சைமயத்தி அள்ளது கீறு செக்துவர் வாயுமைபங்கன் றிருவாலவாயான் நிருகீறே. வேதத்தி ஆள்ளது ஃறு வெக்துயர் தீர்ப்பது ஃறு போதக் தருவது ஃறு புன்மை தவிர்ப்பது ஃறு ஒதத் தகுவது ஃறுஉண்மையி ஆள்ளது ஃறு சீதப் புனல்வயல் சூழ்க்த திருவாலவாயான் நிருஃறே.

**கிருக்கே**தாரம்

பண்—செவ்வழி

திருமுறை 2

தொண்டரஞ்சு களிறும் மடக்கிச் சுரும்பார்மலர் இண்டைகட்டி வழிபாடு செய்யுமிட மென்பரால் வண்டுபாட மயிலால மான்கன்று துள்ளவரிக் கெண்டைபாயச் சுணேடீல மொட்டலருங் கேதாரமே.

ஆழ்க்துகாணருயர்க்கெய்த கில்லா ரலமக்தவர் தாழ்க்து தக்தம் முடிசாய கின்றூர்க் கிடமென்பரால் வீழ்க்து செற்று கிழற்கிறங்கும் வேழத்தின் வெண்மருப் கீழ்க்து செல்கங்குருகுண்ணமுத்து திருங்கே தாரமே (பிணேக்

**கி**ருவாலவாய்

பண்-கொல்லி

திருமுறை 3

மானினோர்விழி மாதராய்வழு திக்குமாபெருக்கேவிகேள் பானல்வாயொரு பாலனீங்கிவ னென்றுகீபரிவெய்திடேல் ஆணமாமூல யாதியாய விடங்களிற்பல வல்லல்சேர் ஈனர்கட்கெளி யேனலேன்றிரு வாலவாயர னிற்கவே.

**தி**ருச்செங்காட்டங்குடி

பண்– பஞ்சமம்

திருமுறை 3

பைங்கோட்டு மலர்ப்புன் ஊப் பறவைகாள் பயப்பூரச் சங்காட்டக் தவிர்த்தென் ஊத் தவிராகோய் தக்தானே செங்காட்டங் குடிமேய சிறுத்தொண்டன் பணிசெய்ய வெங்காட்டு ளனலேக்தி விளேயாடும் பெருமானே.

பொன்னம்பூங்கழிக்கானற் புணர் துணேயோடுடன்வாழும் அன்னங்கா என்றில்கா எகன்றும்போய் வருவீர்காள் கன்னவிரேட் சிறுத்தொண்டன் கணபதீச் சரமேய இன்னமுத னீணயடிக்கி முனதல்ல அரையிரே.

## திருநாவுக்கரசுநாயனர் தேவாரம்.

திருச்சிற்றம்பலம்

## நமச்சிவாயத் திருப்பதிகம்.

போதா

பண்-காக்தாரபஞ்சமம்

திருமுறை 4

சொற்றுணே வேதியன் சோதி வானவன் பொற்றுணே த் திருந்தடி பொருந்தக் கை தொழக் கற்றுணேப் பூட்டியோர் கடவிற் பாய்ச்சினும் நற்றுணே யாவது நமச்சி வாயவே.

பூவினுக் கருங்கலம் பொங்கு தாமரை ஆவினுக் கருங்கலம் அரன் அஞ் சாடுதல் கோவினுக் கருங்கலங் கோட்ட மில்லது நாவினுக் கருங்கலம் நமச்சிவாயவே.

திருக்கச்சியேகம் **ய**ம்

பண்-காக்காரம்

திருமுறை 4

கரவாடும் வன்னெஞ்சர்க் கரியாணக் கரவார்பால் விரவாடும் பெருமாண விடையேறும் வித்தகணே அரவாடச் சடைதாழ வங்கையினி லனலேர்தி இரவாடும் பெருமாண யென்மனத்தே வைத்தேனே.

அடுத்தாணயுரித்தானே யருச்சுனற்குப் பாசுபதம் கொடுத்தாணக் குலவரையே சிலேயர்கக் கூரம்பு தொடுத்தாணப் புரமெரியச் சுணேமல்கு கயிலாயம் எடுத்தாணத் தடுத்தாண யென்மனத்தே வைத்தேனே.

திருவையாறு

பண்-காக்காரம்

திருமுறை 4

மாதர்ப்பிறைக் கண்ணியானே மஃலயான்மக ளொடும்பாடி போதொடு நீர்சுமக்தேத்திப் புகுவாரவர்பின் புகுவேன் யாதுஞ் சுவடுபடாம ஸேயாறடைகின்ற போது காதன் மடப்பிடியோடுங் களிறுவருவன கண்டேன் கண்டே னவர்திருப்பாதங் கண்டறியாதன கண்டேன்.

கோயில்

பண்– கோல்லி

திருமுறை 4

குனித்த புருவமுங் கொவ்வைச் செவ்வாயிற்குமிண்சிரிப்பும் பனித்த சடையும் பவளம்போன் மேனியிற் பால்வெண்ணீ இனித்தமுடைய வெடுத்த பொற்பாதமுங்காணப்பெற்[அம் மனித்தப் பிறவியும் வேண்டுவதேயிர்த மாஙிலத்தே. [முல் கோயில்

திருக்குறுக்கொகை

திருமுறை 5

அல்ல லென்செயு மருவிண யென்செயுக் தொல்**லே** வல்விணே**த்** தொண்டன்ரு வென்செயுக் தில்**லே**மாககர்ச் சிற்றம் பலவஞர்க் கெல்லே யில்லதோ ரடிமையூண் டேணுக்கே.

போது

**திருக்குறுக்கொகை** 

திருமுறை 5

மாசில் வீணயு மா**ஸ** மதியமும் வீசு தென்றலும் வீங்கிள வேனிலும் மூசு வண்டறை பொய்கையும் போன்றதே ஈச னெக்தை யிணேயடி கீழலே.

நட**ு வா**ழ்வுகொண் டென்செய்திர் நாணிலீர் சுட**லே** சேர்வது சொற்பிர மாணமே கடலி னஞ்சமு துண்டவர் கைவிட்டால் உடலி ஞர்கிடக் தூர்முனி பண்டமே.

ம**ஃபை** வர்து விழினு மணிதர்காள் நி**ஃ**பி னின்று கலங்கப் பெறு நிரேல் த**ஃப**வ தையை வீசன் றமர்களோக் கொஃபுசெய் யாணு தான் கொன்றிடு கிற்குமே.

கற்றுக் கொள்வன வாயுள நாவுள இட்டுக் கொள்வன பூவுள கீருள கற்றைச் செஞ்சடை யானுள ஒமுளோம் எற்றுக் கோநம ஒன்முனி வுண்பதே.

கோயில்

**கி**ருத்தாண்டகம்

திருமுறை 6

அரியான யந்தணர்தன் சிந்தை யாண யருமறையி னுகத்தானே யணுவை யார்க்குந் தெரியாத தத்துவனத் தேவுப் பாலத் திகழொளியைத் தேவர்கடங் கோளே மற்றைக் கேரியான நான்முகளேக் கனலேக் காற்றைக் கணேகடலேக் குலவரையைக் கலந்து நின்ற பெரியாணப் பெரும்பற்றப் புலியூ ராணப் பேசாத காளெல்லாம் பிறவர் காளே.

கற்ருணக் கங்கைவார் சடையான் றன்ணக் காவிரிசூழ் வலஞ் சுழியுங் கருதி குண அற்ரூர்க்கு மலக்தார்க்கு மருள்செய் வாண யாரூரும் புகுவாண யறிங்தோ மன்றே மற்ருருக் தன்னெப்பா ரில்லா தாண வானவர்க ளெப்பொழுதும் வணங்கி யேத்தப் பெற்ருணப் பெரும்பற்றப் புலியூ ராணப் பேசாத காளெல்லாம் பிறவா காளே.

## திருக்க எத்தி.

மனத்தகத்தான் நூலமேலான் வாக்கி அள்ளான் வாயாரத் தன்னடியே பாடுக் தொண்டர் இனத்தகத்தா னிமையவர்தஞ் சிரத்தின் மேலா னேழண்டத் தப்பாலா னிப்பாற் செம்போன் புனத்தகத்தார் கறுங்கொன்றைப் போதி அள்ளான் பொருப்பிடையா னெருப்பிடையான் காற்றினுள் கனத்தகத்தான் கமிலாயத் துச்சியுள்ளான் (ளான் காளத்தி யானவனென் கண்ணு ளானே.

## திருவாருர்.

உயிரா வணமிருக் துற்று கோக்கி
யுள்ளக் கிழியி ஹரு வெழுதி
உயிரா வணஞ்செய்திட் டின்கைத் தக்தா
துணரப் படுவாரோ டொட்டி வாழ்தி
அயிரா வணமேரு தானே றேறி
யமரர்கா டாளாதே யாரூ ராண்ட
அயிரா வணமேயென் னம்மா னேகின்
னருட்கண்ண தேக்காதா ரல்லாதாரே.
கருவாகிக் குழம்பிருக்கு கலித்து மூன்
கருகாழ்பும் வெள்ளெ அம்புஞ் சேர்க்கொன்றூகி

உருவாகிப் புறப்பட்டிங் கொருத்தி தன்னல் வளர்க்கப்பட் டுபிராருங் கடைபோ காரால் மருவாகி கின்னடியே மறவே னம்மான் மறித்தொருகாற் பிறப்புண்டேன் மறவா வண்ணம் திருவாரூர் மணவாளா திருத்தெங் கூராய் செம்பொனே கம்பனே திகைத்திட் டேனே.

### திருநெய்தானம்.

திணத்தணேயோர் பொறையிலா வுமிர்போங் கூட்டைப் பொருளென்று மிகவுன்னி மதியா லிர்த அனத்துலகு மாளலா மென்றுபேசு மாங்காரர் தவிர்கெஞ்சே யமரர்க் காக மூணத்துவரு மதின்மூன்றும் பொன்ற வன்று முந்கியவெஞ் சிலேவளேத்துச் செர்தி மூழ்க கி!னத்தபெருங் கருணயனெய்த் தானமென்று நினேயுமா கி!ணர்தக்கா அய்ய லாமே.

பேசப் பொருளலாப் பிறவி தன்ணப் பெரிதென்றுன் சிறுமனத்தால் வேண்டி யீண்டு வாசக்குழன் மடவார் போக மென்னும் வீலப்பட்டு வீழாதே வருக கெஞ்சே தூசக் கரியுரித்தான் றூநீமுடித் துதைந்திலங்கு நூன்மார்பன் ருடா கில்லா நீசர்க் கரியவனெய்த் தானமென்று நீனேயுமா நீணேர்தக்கா அய்யலாமே.

### திருவ வடுதுறை.

திருவேயென் செல்வமே தேனே வானேர் செழுஞ்சுடரே செழுஞ்சுடர்கற் சோதீமிக்க உருவேயென் ஹறவேயென் ஹனேயூனி ஹுள்ளமே யுள்ளத்தி ஹோள்ளே கின்ற 22 கருவே**யென் கற்பக**மே கண்ணே கண்ணிற் கருமணியே மணியாடு பாவாய் காவாய் அருவாய வல்விணோோ யடையா வண்ண மாவடுகண் டுறையுறையு மமரரேறே.

மாற்றே னெழுத்தஞ்சு மென்ற ஞவின் மறவேன் றிருவருள்கள் வஞ்ச கெஞ்சின் ஏற்றேன் பிறதெய்வ மெண்ணு நாயே னெம்பெருமான் றிருவடியே யெண்ணி னல்லால் மேற்றுனி செய்வனகள் செய்யக் கண்டு வேதனேக்கே பிடங்கொடுத்து நாளு நாளும் ஆற்றே னடியேனே யஞ்சே லென்னை யாவடுதண் டுறையுறையு மமர ரேறே.

## **தி**ருவாகுர்.

திருமணியைத் தித்திக்குச் தேவேப் பா**லே**த் தீங்கரும்பி னின்சுவையைத் தெளிச்த தேறற் குருமணியைக் குழன்மொக்கை தாளம் வீணே கொக்கரையின் சச்சரியின் பாணி யாணப் பருமணியைப் பவளத்தைப் பசும்பொன் முத்தைப் பருப்பதத்தி லருங்கலத்தைப் பாவச் தீர்க்கும் அருமணியை யாரூரி லம்மான் றன்னே யறியா தடிகாயே னயர்த்த வாறே.

#### போது.

அப்பகீ யம்மைகீ பைய இந்கீ யன்புடைய மாமனு மாமியுகீ ஒப்புடைய மாதரு மொண்பொரு ஞகீ யொருகுலமுஞ் சுற்றமு மோரூ ருகீ துய்ப்பனவு முய்ப்பனவுக் தோற்று வாய்கீ துணேயா பென்னெஞ்சக் தூறப்பிப் பாய்கீ இப்பொன்னீ யிம்மணிகீ யிம்முத்துகீ மிறைவனீ யேறூர்க்த செல்வ னீயே.

essis.

## திருப்புள்ளிருக்கு வேளுர்.

பேரா பிரம்பரவி வானே ரேத்தும் பெம்மாணப் பிரிவிலா வடியார்க் கென்றும் வாராத செல்வம் வருவிப் பாண மந்திரமூக் தந்திரமு மருத்து மாகித் தோரோய் தீர்த்தருள வல்லான் றன் ஊத் திரிபுரங்க டீயெழத்திண் சிலேகைக் கொண்ட போரானப் புள்ளிருக்கு வேளூ ராணப் போற்றுதே யாற்றகாள் போக்கி னேனே.

### திருப்புகலூர்.

எண்ணுகே னென்செர்ல்லி யெண்ணு கேறே வெம்பெருமான் நிருவடியே யெண்ணி னல்லால் கண்ணிலேன் மற்ரேர் சீளக ணில்லேன் கழலடியே கைதொழுது காணி னல்லால் ஒண்ணுளே யொன்பது வாசல் வைத்தா யொக்க வடைக்கும்போ துணர மாட்டேன் புண்ணியா வுன்னடிக்கே போது கின்றேன் பூம்புகலூர் மேவிய புண்ணியனே.

சுந்தரமூர்த்திநாயனர் தேவாரம்.

திருவேண்ணெய் நல்லூர் பண்—இக்களம் திருமுறை 7 நாயேன்பல நாளுகிணப் பின் றிமனத் துன்னேப் பேயாய்த்திரிக் தெய்த்தேண்பெறலாகா வருள்பெற்றேண் வேயார்பெண்ணேத் தென்பால்வெண்ணெய் நல்லூரருட் குறையுள் ஆயாவுனக் காளாயினி யல்லேனென லாமே.

ஊனுபுபி ரானுபுட லானுபுல கானுப் வானுப்கில ணனுப்கட லானுப்பலே யானுப் (பிறை**புள்** தேனூர்பெண்ணேத் தென்பால்வெண்ணெய் நல்லாரருட் ஆனுபுனக் காளாயினி யல்லேனெனலாமே. **திருக்கோண்டுக்கோகை** பண்—கொள்ளிக்கௌ**வாணம்** 

திருமுறை 7

தில்**ஃவா** ழக்**தண**ர்தம் மடியார்க்கு மடியேன் றிருகீல கண்டத்துக் குயவரைக் கடியேன்

இல்**ஃ**யே யென்னுக வியற்பகைக்கு மடியே எளிளயான்றன் குடிமாற னடியார்க்கு மடியேன்

வெல்லுமா மிகவல்ல மெய்ப்பொருளுக் கடியேன் (யேன் விரிபொழில்சூழ் குன்றையார் விறன்மிண் டற்கடி

அல்லிமென் முல்**லே**யக்தா ரமர்கீதிக் கடியே ஞூர ஞூரி லம்மானுக் காளே.

இலேமலிக்க வேனம்பி பெறிபத்தர்க் கடியே னேஞ்சி நாதன்ற னடியார்க்கு மடியேன் கூலமலிக்க சீர்கம்பி கண்ணப்பற் கடியேன் கடவூரிற் கலயன்ற னடியார்க்கு மடியேன் மலேமலிக்க தோள்வள்ளன் மானக்கஞ் சாற னெஞ்சாத வாட்டாய னடியார்க்கு மடியேன் அலேமலிக்த புனன்மங்கையானுயர்க் கடியே ஒருர ஒருரி லம்மானுக் காளே.

ஆமும்பாடி

பண்- நட்டராகம்

கிருமுறை 7

பொன்ஞர்மேனியனே புலி த்தோலே யரைக்கசை த் து மின்ஞர் செஞ்சடைமேல் மிளிர்கொன்றையணிக்கவே மன்னே மாமணியே மழபாடியுண் மாணிக்கமே அன்னே யுன்ணயல்லா லினியாரை நிணக்கேணே.

பண்டே கின்னடியேனடியாரடியார்கட்கெல்லாம் [தேன் தொண்டே பூண்டொழிக்கேன் இருடராமைத் துரிசறுத் வண்டார் பூம்பொழில்சூழ் மழபாடியுண் மாணிக்கமே அண்டா கின்னேயல்லா வினியாரை கிணக்கேனே.

திருக்கேதீச்சாம் பண் - நட்டபாடை திருமுறை 7 நத்தார்புடை ஞானன்பசு வேறிக்கீன கவிழ்வாய் மத்தம்மத யாஃனயுரி போர்த்தமழு வாளன் பத்தாகிய தொண்டர்தொழு பாலாவியின் கரைமேல் செத்தாரெலும் பணிவான்றிருக் கேதீச்சரத் தாணே. அங்கத்துறு கோய்கள்ளடி யார்மேலொழித் தருளி வங்கம்மலி கின்றகடன் மாதோட்ட மன் னகரில் பங்கஞ்செய்த மடவாளொடு பாலாவியின் கரைமேல் தெங்கம்பொழில் சூழ்ந்ததிருக் கேதீச்சரத் தானே.

கோயில்

பண்—குறிஞ்சி

திருமுறை 7

மடித்தாடு மடிமைக்கணன் றியே மனனே கீ வாழு காளு க்

தடுத்தாட்டித் தருமனர் தமர்செக்கி லிடும்போது தடுத்தாட்கொள்வான்

சுடுத்தாடு காதலத்திற் றமருகமு மெரியகலுங்கரியபாம்பும் பிடித்தாடிப் புலியூர்ச்சிற் றம்பலத்தெம் பெருமாணேப் பெற்றுமன்றே.

நாடுடைய நாதன்பா னன்றென் அஞ் செய்மனமே நம்மைநாளுர் தாடுடைய தருமஞர் தமர்செக்கி லிடும்போது தடுத்தாட் கொள்வான் மோடுடைய சமணர்க்கு முடையுடைய சாக்கியர்க்கு மூடம் வைத்த பீடுடைய புலியூர்ச்சிற் றம்பலத்தெம் பெருமானப் பெற்றுமன்றே.

**தி**ருப்புன்கூர்

பண்-தக்கேசி

திருமுறை 7

அந்தணுள் தொடைக்கலம் புகுக வவளக் காப்பது காரண மாக வேந்த கேலன்றே இருபி ரகிண

வவ்வி னய்க்குன் றன் வண்மைகண் டடியேன்

எக்கை நீயெண கமன் றமர் கலியி விவன்மற் றென்னடி யானென விலக்கும் செக்கையால் வக்துன் நிருவடி யடைக்கேன் செழும்பொ ழிற்றிருப் புன்கூ ருளானே.

வையக முற்று மாமழை மறக்து வயலி னீரிலே மாகிலக் தருகோம் உய்யக் கொள்கமற் றெங்களே யென்ன வொளிகொள் வெண்முகி லாய்ப்பரக் தெங்கும் பெய்யு மாமழைப் பெருவெள்ளர் தவிர்த்துப் பெயர்த்தும் பன்னிரு வேலிகொண் டருளும் செய்கை கண்டுரின் றிருவடியடைர்தேன் செழும்பொ ழிற்றிருப் புன்கூ ருளானே.

> உ **தி**ருச்சிற்ற**ம்பலம்.** மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் அருளிய தி*ருவாசக***ம்.**

திருப்பெருந்துறை திருச்சதகம் நிருமுறை 8 மெய்தான் அரும்பி விதிர் விதிர்த்து (உ)ன் விரையார் கழற்கென் கை,தான் தலேவைத்துக்கண்ணீர்ததும்பி வேதும்பி உள்ளம் பொய்தான் தவிர்ந்து(உ)ன்கோப்போற்றி சயசய போற்றி யென்னுங்

கைதான் கெகிழேவிடேன் உடையாய் என்னேக் கண்டு கொள்ளே.

கொள்ளேன் புரந்தரன் மால் அயன் வாழ்வு குடிகெடி இம் நள்ளேன் கினதடி யாரொடல் லால்நீ கம்புகி இம் எள்ளேன் திருவரு ளாலே பிருக்கப் பெறின் இறைவா உள்ளேன்பி pதெய்வம் உன்னேயல்லாதெங்கள் உத்தமனே

ஆடுகின் றிலே கூத்துடையான் கழற் கன்பிலே என்புருகிப் பாடுகின் றிலே பதைப்பதுஞ் செய்கிலே பணிகிலே பாதமலர் சூடுகின் றிலே சூட்டுகின் றதுமிலே துணேயிலி பிணகெஞ்சே தேடுகின் றிலேதெருவுதோறலறிலேசெய்வ தொன் றறியேனே.

யானே தும் பிறப்பஞ்சே னிறப்பதனுக் கெ**ன்கடவேன்** வானேயும் பெறில்வேண்டேன் மண்ணுள்வான் மதி**த்து** மிரே**ன்** 

றேனேயு மலர்க்கொன்றைச் சிவனேயெம் பெருமா**னெம்** மா**னே**யு**ன்னருள்பெ***று***நா ளென்றென்றே வருக்<b>து**வனே• பூசுவதும் வெண்ணீறு பூண்பதுவும் பொங்கரவம் பேசுவதும் திருவாயால் மறைபோலுங் காணேடி பூசுவதும் பேசுவதும் பூண்பதுவும் கொண்டென்ன ஈசனவன் எவ்வுயிர்க்கும் இயல்பாணை சாழலோ. என்னப்பன் எம்பிரான் எல்லார்க்குச் தான்ஈசன் துன்னம்பெய் கோவணமாக் கொள்ளுமது என்னேடி மன்னுகலே துன்னுபொருள் மறைசான்கே வான்சரடாத் தன்வேயே கோவணமாச் சாத்தினன்காண் சாழலோ.

அம்மையே அப்பா ஒப்பிலா மணியே அன்பினில் விளேக்க ஆரமுதே

பொய்ம்மையே பெருக்கிப் பொழுதிணச்சுருக்கும் புழு**த்த‰ப்** பு**‰**யனேன் தனக்குச்

செம்மையே ஆயசிவபதம் அளித்த செல்வமே சிவபெருமானே

இம்மையே உன்னேச் சிக்கெனப் பிடித்தேன் எங்கெழுக் தருளுவதினியே.

**அருளுடை**ச்சுடரே அளிந்ததோர்கனியே பெ**ரு**ந்திறல் அருந்தவக்கரசே

பொருளுடைக்கஃயே புகழ்ச்சியைக்கடந்த போகமே யோகத்தின் பொலிவே

தெருளிடத் தடியார் சிக்கையுட் புகுக்த செல்வமே சிவபெருமானே

இருளிடத்தான் கூச் சிக்கெனப் பிடித்தேன் எங்கெழுந்தருளுவதினியே.

**பால்நினே**க் *தாட்*டுக் தாயிணுஞ்சாலப் பரிக்துகீ பாவியேணுடைய

ஊனினேயுருக்கி உள்ளொளிபெருக்கி உலப்பிலா ஆனந்தமாய

தேனின் ச்சொரிக்து புறம்புறக்திரிக்க செல்வமே சிவபெருமானே

யா இன் த்தொடர்க்கு சிக்கெனப்பிடித்தேன் எங்கெழுக்கருளுவதினியே.

# <del>திருவ</del>ண்ணமஃயில் அருளிச்செய்த திருவெம்பாவை.

திருச்சிற்றம்**பலம்** 

ஆதியுமக்கமு மில்லா அரும்பெருஞ் சேர்தியை யாம்பாடக் கேட்டேயும் வாட்டடங்கண் மாதே வளரு தியோ வன் செவியோ கின் செவி தான் மாதேவன் வார்கழல்கள்வாழ்த்தியவாழ்த்தொலிபோய் வீ திவாய்க் கேட்டலுமே விம்மிவிம்மி மெய்ம்மறக்து போதாரமளியின்மே நின்றும் புரண்டிங்ஙன் ஏகேனும்மாகாள் கிடந்தா யென்னே யென்னே ஈதே யென்தோழி பரிசேலோ ரெம்பாவாய் 1 பாசம்பரஞ்சோதிக் கென்பா யிராப்பகல்காம் பேசும்போ தெப்போதிப் போதா ரமனிக்கே கேசமும் வைத்தணயோ சேரிழையாய் சேரிழையீர் சீசி மிவையுள் சிலவோ விளயாடி ஏ சுமிடமீகோ விண்ணேர்க ளே த்து தற்குக் கூசு மலர்ப்பாதர் தர்தருள வர்தருளுக் தேசன் சிவலோகன் நில்லேச் சிற்றம்பலத்துள் ஈசஞர்க் கன்பார்யாம் ஆரேலோ ரெம்பாவாய் முத்தன்ன வெண்ணகையாப் முன்வந்தெதி ரெழுந்தென் அத்தனு னந்த னமுதனென் றள்ளுறித் தித்திக்கப் பேசுவாய் வர்துன் கடைதிறவாய் பத்துடையீ ரீசன் பழவடியீர் பாங்குடையீர் புத்தடியோம் புன்மைதீர்த் தாட்கொண்டாற் பொல்லர் எத்தோநின் னன்புடைமை யெல்லோ மறியோ [தோ இத்த மழகியார் பாடாரோ கஞ்சிவண இத்த‰யும் வேண்டு மெமக்கேலோ ரெம்பாவாய்.\* ஒண்ணித் திலககையா பின்னம் புலர்ந்தின்றே வண்ணக் கிளிமொழியா ரெல்லாரும் வக்தாரோ ுண்ணிக்கொடுள்ளவா சொல்லுகோ மவ்வளவுங் தண்ணே த் *துயின்* றவமே காலத்தைப் போக்காதே

விண்ணுக் கொருமருக்கை வேதவிழுப் பொருளக் கண்ணுக்கினியானேப் பாடிக் கசிக்துள்ளம் உண்ணெக்கு நீன் அருக யாமாட்டோம் நீபேவக் தெண்ணி ககுறையிற் அயிலேலோ ரெம்பாவாய்.

4

மாலறியா நான்மு தனுங் காண மலே பிண நாம் போலறிவோ மென்றுள்ள பொக்கங்க ளேபேசும் பாலூறு தேன்வாய்ப் படிறீ கடை நிறவாய் ஞானமே விண்ணே பிறவே யறிவரியான் கோலமு நம்மையாட் கொண்டருளிக் கோதாட்டுள் சிலமும் பாடிச் சிவனே சிவனேயென் ரேலமிடினு முணராய் உணராய்காண் ஏலக்குழலி பரிசேலோ ரெம்பாவாய்.

5

மானே கீ கென்னலே நாளவந் துங்களே நானே பெழுப்புவனென்றலு நாணுமே போனதிசை பகரா யின்னம் புலர்ந்தின்ரே வானே நிலனே பிறவே யறிவரியான் தர்னேவர் தெற்மைத் தலேயளித்தாட் கொண்டருளும் வான்வார் கழல்பாடி வந்தோர்க்குன் வாய்திறவாய் ஊனே யுருகா யுனககே யுறுமெமக்கும் ஏனேர்க்குர் தங்கோனேப் பாடேலோ ரெம்பாவாய். 6

அன்னே மிகையுஞ் சிலவோ பலவமரர் உன்னற் சுரியா இருவ னிருஞ்சீரான்

சின்னங்கள் கேட்பச் சி...னென்றே வாய்திறப்பாய் தென்னைவன் ஒமுன்னக் தீசேர் மெழுகொப்பாய் என்றுணே பென்னரைய னின்ன முதென் றெல்லோமுஞ் சொன்னேங்கேள் வெவ்வேரு யின்னக் துயிலுதியோ வன்னெஞ்சப் பேதையர்போல வாளாகிடத்தியால் என்னே துயிலின் பரிசேலோ ரெம்பாவாய்.

கோழி கிலம்பச் கிலம்புங் குருகெங்கு மேழி லியம்ப இயம்பும் வெண்சங் கெங்குங் கேழில் பரஞ்சோதி கேழில் பரங்கருண கேழில் விழுப்பொருள்கள் பாடி@ேங் கேட்டி‰யோ 23

வாழியி தென்ன வுறக்கமோ வாய்திறவாய் யாழியா னன்புடைமை யாமாறு மிவ்வாளே ஊழி முதல்வனுப் கின்ற வொருவண ஏழைபங் காளணயே பாடேலோ ரெம்பாவாய். முன் கூப் பழம்பொருட்கு முன் கூப் பழம்பொருளே பின்ணேப் புதுமைக்கும் பேர்த்துமப் பெற்றியனே உன்னேப் பிரானுகப் பெற்றவுன் சிரடியோம் இவரம் உன்னடியார் தாள்பணிவோ மாங்கவர்க்கே பாங்கா அன்னவரே யெங்கணவ ராவா ரவருகங்து சொன்ன பரிசே தொழும்பாய்ப் பணிசெய்வோம் இன்ன வகையே யெமக்கெங்கோ னவ்குதியேல் என்னகுறையு மிலோமேலோ ரெம்பாவாய். 9 பாதாள மேழினுங்கீழ் சொற்கழிவு பாதமலர் போதார் புணமுடியு மெல்லாப் பொருண்முடிவே பேதை யொருபாற் றிருமேனி யொன் றல்லன்

வேதமுதல் விண்ணேரு மண்ணுக் துதித்தாலும் ஓதவுலவா வொருதோமுன் தொண்டருளன் கோதில் குலத்தரன்றன் கோயிற்பிணுப் பிள்ளேகாள் ஏதவனூ ரேதவன்பே ராருற்று ராரயலார்

10

11

ஏதவனூ சேதவனபே ராருறரு ராரயலார ஏதவணப் பாடும் பரிசேலோ ரெம்பாவாய். மொய்யார் தடம்பொய்கை புக்கு முகேரென்னக்

கையாற் குடைந்து குடைந்துன் கழல்பாடி ஐயா வழியடியோம் வாழ்ந்தோங் காணூழல்போற் செய்யா வெண்ணீருடி செல்வர் சிறுமருங்குன் மையார் தடங்கண் மடந்தை மணவாளா

ஐயா நீயாட்கொண் டருஞம் விளயாட்டின் உய்வார்களுப்யும்வகை யெல்லா மூய்க்கொழிக்கோ**ம்** எய்யாமற் காப்பா யெமையேலோ ரெம்<mark>பாவாய்.</mark>

ஆர்த்த பிறவித் துயர்கெடார மார்த்தாடுக் தீர்த்தகற் றில்2லச் சிற்றம்பலத்தே தீயாடுங் கூத்தனிவ் வா துக் குவலயமு பெல்லோமுங் தாத்தும் படைத்தங் கரக்தும் விளேயாடி. வார்த்தையும்பேசி வணிசிலம்ப வார்க**ஃகள்** ஆர்ப்பரவஞ் செய்ய வணிகுழன்மேல் வண்டார்ப்பப் பூக்கிகழும் பொய்கை குடைந்துடையான் பொற்பாதம் ஏத்தியிருஞ் சுணேரீ ராடேலோ ரெம்பாவாய். 12

பைங்குவளேக் கார்மலராற் செங்கமலப் பைம்போதால் அங்கங் குருகினத்தாற் பின்னு மரவத்தால் தங்கண் மலங்கழுவு வார்வர்து சார்தலினுல் எங்கள் பிராட்டியும் எங்கோனும் போன்றிசைர்த பொங்குமடுவிற் புகப்பாய்ர்து பாய்ர்துகஞ் சங்கஞ் சிலம்பச் சிலம்பு கலர்தார்ப்பக் கொங்கைகள் பொங்கக் குடையும் புனல்பொங்கப் பங்கயப்பூம் புனல்பாய்ர் தாடேலோ ரெம்பாவாய். 13

காதார் குழையாடப் பைப்பூண் கலஞடக் கோதை குழலாட வண்டின் குழாமாடச் சீதப்புனலாடிச் சிற்றம் பலம்பாடி. வேதப் பொருள்பாடி யப்பொருளா மாபாடிச் சோதி திறம்பாடிச் சூழ்கொண்றைத் தார்பாடி. ஆதி திறம்பாடி யந்தமா மாபாடிப் பேதித்து நம்மை வளர்த்தெடுத்த பெய்வளேதன் பாதத் திறம்பாடி யாடேலோ ரெம்பாவாய்.

14

ஓரோருகா லெம்பெருமா னென்றென்றே மம்பெருமான் சீரொருகால் வாயோவாள் சித்தங்களிகூர நீரொருகா லோவா கெடுந்தாரை கண்பணிப்பப் பாரொருகால் வந்தெணயாள்விண்ணேரைத் தான்ப பேரரையற் கிங்ஙனே பித்தொருவ ராமாறும் [ணியாள் ஆரொருவ ரிவ்வண்ணம் ஆட்கொள்ளும் வித்தகர்தாள் வாருருவப் பூண்மூலேயீர் வாயார நாமபாடி ஏருருவப் பூம்புனல்பாய்க் தாடேலோ ரெம்பாவாய். 15

**முன்**னிக் கட**்**லச் சுருக்கி யெழுக்துடையாள் எ**ன்னத்** திகழ்க்தெம்மை யாளுடையா ளிட்டிடை**யின்**  மின்னிப் பொலிக்கெம் பிராட்டி திருவடிமேற் பொன்னஞ் சிலம்பிற் சிலம்பித் திருப்புருவம் என்னச் சிஃகுலவி நக்தம்மை யாளுடையாள் தன்னிற் பிரிவிலா வெங்கோமா னன்பர்க்கு மூன்னியவ ணமக்கு மூன் சுரக்கு மின்னருளே என்னப் பொழியாய் மழையேலோ ரெம்பாவாய்.

16

செங்க ணன்பால் திசைமுகன்பால் தேவர்கள்பால் எங்கு மிலாகதோ ரின்பகம் பாலதாக் கொங்குண் கருங்குழலி கக்கம்மைக் கோதாட்டி இங்குகம் இல்லங்கள் தோறும் எழுக்கருளிச் செங்கமலப் பொற்பாதக் தக்தருளுஞ் சேவகணே அங்கணரசையடி யோங்கட் காரமுதை கங்கள் பெருமாணப் பாடிகலக் திகழப் பங்கயப் பூம்புனல்பாய்க் தாடேலோ ரெம்பாவாய். 17

அண்ணம் ஃயா னடிக்கமலஞ் சென் நிறைஞ்சம் விண்ணேர் முடியின் மணித்கொகைவீ றற்று ற்போற் கண்ணரிரவி கதிர்வக்கு கார்சுரப்பத் தண்ண ரொளிமழுங்கித் தாரகைகள் தாமகலப் பெண்ணு யாண யவியாய்ப் பிறங்கொளிசேர் விண்ணு மண்ணு யித்தணயும் வேறுகிக் கண்ண ரமுகமுமாய் கின்றுன் கழல்படிப் பெண்ணேயிப்பூப் புனல்பாய்க் தாடேலோரெம்பாவாய்

உங்கையிற் பிள்ள யுனக்கே யடைக்கலமென் றங்கப்பழஞ்சொற் புதுக்குமெம் அச்சத்தால் எங்கள் பெருமா ணுனக்கொன் றுரைப்போங்கேள் எங்கொங்கை நின்னம்ப ரல்லார்கோள் சேரற்க எங்கை யுனக்கல்லா தெப்பணியுஞ் செய்யற்க கங்குல் பகலெங்கண் மற்றென்றுங் காணற்க இங்கிப் பரிசே யெமக்கெங்கோ னல்கு தியேல் எங்கெழிலென் ஞாயி றெமக்கேலோ ரெடிபாவாய். 19 போற்றி யருளு சுகின் தையாம் பாதமலர் போற்றி யருளு சுகின் ன ந்தமாஞ் செக்களிர்கள் போற்றியெல் லாவு பிர்க்கு ந் கோற்ற நாம் பொற்பா தம் போற்றியெல் லாவு பிர்க்கும் போகமாம் பூ ந் சுழல்கள் போற்றியெல் லாவு பிர்க்கும் மீரு மீண யடிகள் போற்றிமா தன் மு தனு ந் காணு த புண்டரிகம் போற்றியாமுய்யவாட் கொண்டருளும் பொன் மலர்கள் போற்றியா மார்கழி நீ ராடேலோ ரெம்பாவாய்.

**தி**ருச்சிற்றம்பலம்

### தில்லேயில் அருளிய திருப்பெடற்கண்ணம்.

திருச்சிற்றப் பலம்.

முத்து நற் ருமப்பூ மாலே தூக்கி மூன் சுகுடக் தூபகற் றீபம் வைய்மின் சத்தியுஞ் சோமியும் பார்மசளும் காமக ளோடுபல் லாண்டிசைமின் சித்தியுங் கௌரியு பார்ப்பதியுங் கங்கையும் வக்து கவரிகொண்மின் அத்தின யாறனம் மானேப்பாடி. யாடப்பொற் சுண்ண மிடித்து காமே.

பூளியல் வார்சடை பெம்பிரார்குப் போற்றிருச் சுண்ணமிடிக்க வேண்டும் மாவின் வடுவகி ரன்ன சுண்ணீர் வம்மின்கள் வந்துடன் பாடுமின்கள் கூவுமின் தொண்டர் புறநிலாமே குனிமின் ரெழுமினெங் கே னெங்கூத்தன் சேனியுத் தாணும்வந் கெம்மையாளச் செய்பொன்செய் சுண்ண மிடித்துநாமே. 1

குந்தர நீறணிக் தம்மெழுதித் தாயபோன் செந்த நிதபரப்பி இ நிரன் கற்பக நாட்டி யெங்கும் எழிற்சுடர் வைத்துக் கொடியெடுமின் அந்தரர் கோனயன் றன்பெருமான் ஆழியான் நாதன் நல் வேலன் தாதை எக்கா மாளுமை யாள்கொழுகற் கேய்ந்தபொற்சுண்ண மிடித்துநாமே. காசணி மின்க ளுலக்கை யெல்லாங் காம்பணி மின்கள் கறையுரலே கேச முடைய அடியவர்கள் நின் அ நிலாவுக என்று வாழ்த்தித் தேசமெல் லாப்பு முக் தாடுங்கச்சித் தருவேகம் பன்செம்பொற் கோயில்பாடிப் பாச வினேயைப் பறித்து நின்று பாடிப்பொற் சுண்ண மிடித்துகாமே. அ.றுகெடுப் பாரய னுமமரியும் அன் நிமற் நிக்திர டேமரர் க அமுறு தேவர் கணங்க ளெல்லாம் கர்மிற்பின் பல்ல தெடுக்க வொட்டோஞ் செறிவுடை மும்பதி வெய்தவில்லி திருவேகர் பன்செரபெரற் கோயில்பாடி முறுவற்செவ் வாயினீர் முக்கணப்பற் காடப்பொற் சுண்ண மிடித்துநாமே. உலக்கை பலவோச்சு வார்பெரிய

உலக்கை பலவோச்சு வார்பெரிய ருலகமெ லாமுரல் போதா தென்றே கலக்க வடிய<sup>ு</sup>ர் வந்து நின்றுர் காண வுலகங்கள் போதா தென்றே நலக்க அடியோமை யாண்டு கொண்டு நாண்மலர்ப் பாதங்கள் சூடத்தந்த ம<sup>2</sup>ுக்கு மருகணேப் பாடிப்பாடி. மகிழ்ந்துபொற் சுண்ண மிடித்துநாமே. 3

4

5

6

குடகம் தோள்வனே யார்ப்ப வார்ப்பத் தொண்டர் குழாமெழுக் தார்ப்ப வார்ப்ப நாடவர் கக்கம்மை யார்ப்ப வார்ப்ப காமுமவர் தமமை யார்ப்பவார்ப்ப பாடக மெல்லடி யார்க்கு மங்கை பங்கின னெங்கள் பராபரனுக் காடக மாமலே யன்ன கோவுக காடப்பொற் சுண்ண மிடித்துகாமே.

வாட்டடங் கண்மட மங்கை நல்லீர் வரிவளே யார்ப்பவண் கொங்கை பொங்கத் தோட்டிரு முண்டர் துதைந் நிலங்கச் சோத் தெம்பிரா னென்று சொல்லிச் சொல்லி நாட்கொண்ட நாண்மலர்ப் பாதங் காட்டி நாயிற் கடைப்பட்ட நம்மை யிம்மை ஆட்கொண்ட வண்ணங்கள் பாடிப்பாடி ஆடப்பொற் சுண்ண மிடித்துநாமே.

8

வையக மெல்லா முரலதாக மாமேரு வென்னு மூல ககை நாட்டி மெய்பெனு மஞ்சள் நிறைய அட்டி மேதகு தெனனன் பெருக்குறையான் செய்ய திருவடி பாடிப் பாடிச் செம்பொ னுலக்கை வலக்கை பற்றி ஐய னணிதில்லே வாணனுககே ஆடப்பொற் சுண்ண மிடித்துநாமே.

•

முத்தணி கொங்கைக னாடவாட மொய்குழல் வண்டின மாடவாடச் சித்தஞ் சிவணும் மாடவாடச் செங்கயற் கண்பணி யாடவாடப் பித்தெம் பிராணு மாடவாடப் பிறவி பிறரொடு மாடவாட அத்தன் கருணேயொ டாடவாட ஆடப்பொற் சுண்ண மிடித்துநாமே.

10

மாடு ககைவா ணிவாவெறிப்ப வாய்திறக் தம்பவளக் தடிப்பப் பாடுமி ன ந்தம்மை யாண்டவாறும் பணிகொண்ட வண்ண மும் பாடிப்பாடித் தேடுமி னெய்பெரு மானே த் நேடிச் செத்தங் களிப்பத் திகைத்துத்தேறி அடுமி னம்பலத் தாடின்னுக் காடப்பொற் சுண்ண மிடித்து காமே. 11 மையமர் கண்டனே வான காடர் மரு ந்தின மாணிக்கக் கூத்தன் றன் வே ஐயனே ஐபர்பி ரானே கம்மை அகப்படுத் தாட்கொண் டருமை காட்டும் பொய்யர் தம் பொய்யணே மெய்யர் மெய்யைப் போதரி கண்ணிணப் பொற்ருடித்தோட் பையர வன்குல் படக்கை கல்லீர் பாடிப்பொற் சுண்ண மிடித்து நாமே. 12 மின் னிடைச் செக்குவர் வாய்க் கருங்கண் வெண் கடைப் பண்ணமா மென்மொழியீர் என் துடை யாரமு தெங்களப்பன் எம்பெரு மானிம வான்மகட்குத் தன் னுடைக் கேள்வன் மகன் தகப்பன் தமைய னெம்மையன் தாள்கள்பாடிப் பொன் ணூடைப் பூண்முலே மங்கைகல்லீர் பொற்றிருச் சுண்ண மிடித்து காமே. 13 சங்க மரற்றச் சிலம்பொலிப்பத் தாழ்குழல் சூழ்சரு மாலேயாடச் செங்கணி வாயித ழுக்குடிப்பச் சேயிழையீர்ச் சிவலோகம் பாடிக் கங்கை யிரைப்ப அராவிரைக்குங் கற்றைச் சடைமுடி யான்கழற்கே பொங்கிய காதலிற கொங்கை பொங்கப் பொற்றிருச் சுண்ண மிடித்துமாமே.

நோணக் கரும்பின் நேளிவைப்பாகை நாடற் கரிய நலத்தை நந்தாத் தேணப் பழச்சுவை யாயினுணச் சித்தம் புகுந்துதித் திக்கவல்ல கோணப் பிறப்பறுத் தாண்டுகொண்ட கூத்தனே நாத்தழும் பேற வாழ்த்திப் பானற் றடங்கண் மடந்தை நல்லீர் பாடிப்பொற் சுண்ண மிடித்துநாமே.

15

ஆவகை நாமும்வக் தன்பர்தம்மோ டாட்செய்யும் வண்ணங்கள் பாடிவிண்மேல் தேவர் கணுிலுங் கண்டறியாச் செம்மலர்ப் பாதங்கள் காட்டுஞ் செவ்வச் சேவக மேக்திய வெல்கொடியான் சிவபெரு மான்புரஞ் செற்ற கொற்றச் சேவக மைங்கள் பாடிப் பாடிச் செம்பொன்செய் சுண்ண மிடித்துகாமே.

16

தேனக மாமலர்க் கொண்டைற பாடிச் சிவபுரம் பாடித் திருச்சடைமேல் வானக மாமதிப் பிள்ளபாடி மால்விடை பாடி வலக்கை யேர்தும் ஊனக மாமழுச் சூலம் பாடி உம்பரு மிம்பரு முய்யவன் து போனக மாககஞ் சுண்டல் பாடிப் பொற்றிருச் சுண்ண மிடித்துகாமே,

17

அயன் ற‰ கொண்டுசெண் டாடல்பாடி அருக்க னெயிறு பறித்தல் பாடிக் கயந்தணக் கொன்றுரி போர்த்தல் பாடிக் காலணேக் காலா இதைத்தல் பாடி இயைக்கன முப்புர மெய்கல்பாடி. யேழை யடியோமை யாண்டு கொண்ட நயக்கணப் பாடிகின் ருடியாடி நாதற்குச் சுண்ண மிடித்துநாமே.

18

வட்ட மலர்க்கொன்றை மாலேபாடி மத்தமும் பாடி மதியும் பாடிச் சிட்டர்கள் வாழுக்கென் நில்ஃபொடிச் சிற்றம்பலத் தெங்கள் செல்வம் பாடிக் கட்டிய மாசுணக் கச்சை பாடிக் கங்கணம் பாடிக் கவித்த கைம்மேல் இட்டுகின் முடு மரவம் பாடி மீசற்குச் சுண்ண மிடித்துகாமே.

19

வேதமும் வேள்வியு மாயினர்க்கு மெய்ம்மையும் பொய்ம்மையு மாயிருர்க்குச் சோதியு மாயிரு ளாயினர்க்குத் துண்பமு மாயின்ப மாயினர்க்குப் பாதியு மாய்முற்று மாயினர்க்குப் பக்கமு மாய்விடு மாயினருக் காதியு மக்கமு மர்யினருக் காடிப்பொற் சுண்ண மிடித்துகாமே.

20

### திருவிசைப்பா.

திருச்சிற்றம்பலம்.

திருமுறை

ஒளிவளர் விளக்கே யுலப்பிலா வொன்றே உணர்வு சூழ் கடந்த தோருணர்வே தெளிவளர் பளிங்கின் நிரண்மணிக்குன்றே சித்தத்துட்டித்திக்குர் தேனே அளிவள ருள்ளத்தா னந்தக்கணியே அம்பல மாடரங்காக வெளிவளர் தெய்வக் கூத்து கர்தாயைத் தொண்டனேன் விளம்புமா விளம்பே. ஏகராயகனே டிமையவர்க் கரசை எண் ஜோயிர்க் காரமுதினே பெதிரில் போகராயகணேப் புயல்வண்ணர்க் கருளிப் பொன்னெடுஞ் சிவிகையா ஆர்ந்த மேகராயகனே மிசூதிரு வீழி மிழூலேவிண்ணிழி செழுங்கோயில்

யோகாாயகணே யன்றி மற்றென்றும் உண்டென வுணர்கிலேன் யானே.

கற்றவர் விழுங்குங் கற்பகக் கனியைக் கரையிலாக் கருணேமா கட**ல** 

மற்றவரறியா மாணிக்க ம**ஃ**பை மதிப்பவர் மனமணி விளக்கைச்

செற்றவர் புரங்கள் செற்ற வெஞ்சிவ**ண த்** திருவீழி மிழ<sup>2</sup>ல வீற்றிருந்த

கொற்றவன் றன்னேக் கண்டு கண்டுள்ளங் குளிரவென்கண் குளிர்ந்தனவே.

மாலுலா மனந்தக் தென்கையிற் சங்கம் வவ்விண் மஃலமகள் மத**ே**ல

மேலுலாக் தேவர் குலமுழுதாழுங் குமரவேள் வள்ளிதன் மணைன் சேலலாத் தடிவிர் தெலியை தமிழிம

சேலுலாங் கழனித் திருவிடை கழியிற் றிருக்குரா மீழற் கீழ்ஙின் ற வேலுலாம் தடக்கை வேம்தனென்

கேற்த **னென்**னுமென் மெல்லிய லிவளே.

இடர்கெடுத் தென்னே யாண்டுகொண் டென்னுள் இருட் பிழம்பற வெறிக்தெழுக்த

சுடர்மணி விளக்கிலுள் கொளி விளங்கும் தாயமற் சோதியுட் சோதி

அடல்விடைப் பாகா வம்பலக் கூத்தா அயணு மாலறியாமைப்

படரொளி பரப்பிப் பரந்து நின்றுயைத் தொண்டனேன் பணியுமா பணியே, நீறணி பவளக்குன் றமே நின் ற நெற்றிக் கண்ணுடையதோர் நெருப்பே வேறணி புவன போகமே யோக வெள்ளமே மேருவில் வீரா ஆறணி சடையெம் மற்புகக் கூத்தா அம்பொன் செயம்பலத் தரசே ஏறணி கொடியெம் மீசனே யுன்னேத் தொண்டனே னிசையுமா நிசையே.

புவன நாயகனே யகவுயிர்க் கமுதே பூரணு வாரணம் பொழியும் பவளவாய் மணியே பணிசெய்வார்க் கிரங்கும் பசுபதீபன்ன காபரண அவனி ஞாயிஹபோன் றருள்புரிக் கடியே னகத்திலு முகத்தலே மூதார்த் தவளமாமணிப்பூங் கோயிலு மமர்க்தாய் தனியனேன் றனிமை கீங்குதற்கே,

> திருப்பல்லாண்டு. <sup>இருச்சிற்றம்பலம்</sup>.

> > திருமுறை 9

பாறுக்குப் பாலகன் வேண்டியழு நிடப் பாற்கடலீக்கபிரான் மாலுக்குச் சக்கர மன்றருள் செய்தவன் மன்னிய நிள்**லே** தன்னுள் ஆவிக்கு மக்தணர் வாழ்கின்ற சிற்றம்பலமே பிடமாகப் பாவித்து நட்டம் பயிலவல்லானுக்கே பல்லாண்டு கூறுதுமே.

கொண்டருள்ளிர் சொல்லாண்ட சருநிப்பொருள் சோநித்த தூய்மனத் சில்லாண்டிற் கிதையுஞ் கிலகேவர் சிறுகெறி சோமே வில்லாண்ட கனகத்திரண் மேருவிடங்கன் விடைப்பாகண் பல்லாண்டென் இம் பதங்கடந்தானுக்கே பல்லாண்டு கூறுதுமே. திருச்சிற்ற i பலம்

## இருப்புராணம்.

வினுயகர்.

திருமுறை 12

மண்ணுலகத்தினிற் பிறவி மாசற எண்ணிய பொருளெலா மெளிதின் மூற்றுறக் கண்ணுக அடையதோர் களிற்று மாமுகப் பண்ணவன் மலரடி பணிந்து போற்றுவாம்.

#### சிவன்.

உலகெலா முணர்க் கோதற் கரியவன் கிலவுலாவிய கீர்மலி வேணியன் அலகில் சோதிய னம்பலத் தாடுவன் மலர் சிலம்படி. வாழ்த்தி வணங்கு வரம்.

ஆதியாய் கடுவுமாகி யளவிலா வளவுமாகிச் சோதியா யுணர்வுமாகித் தோன்றிய பொருளுமாகிப் பேதியா வேகமாகிப் பெண்ணுமா யாணுமாகிப் போதியா கிற்குக் தில்ஃப்பொதுகடம் போற்றிபோற்றி

கற்பண கடந்தசோதி கருணயே யுருவமாகி அற்பு தக் கோலகீடி யருமறைச் சிரத்தின் மேலாஞ் சிற்பர வியோமமாகும் திருச்சிற்றம் பலத் குடின் று பொற்புடனடனஞ்செய்கின் றபூங்கழல் போற் சிபோற்றி

வேதாராயகனே போற்றி விண்ணவர் தலே சா போற்றி மாதொரு பரசு போற்றி மறுசமயங் கண்மாளப் [செய் பேதகஞ் செய்வரய் போற்றி பிஞ்ஞகா போற்றி யான் பாதக மணேத்துந்திர்க்கும் பராபரா போற்றி போற்றி.

#### euresal.

செறிதரு முயிர்தொதுக் திகழ்க்து மன்னிய மறுவறு மானிட மரபின் மேவியே அறுவகை கெறிகளும் பிறவுமாக்கிய இறைவிதன் மலரடி யிறைஞ்சி யேத்துவாம். பரக்கெழுக்த சமண் முதலாம் பரசமய விருணீங்கச் சிரக்கழுவு சைவகெறித் திருகீற்றி வெளிவிளங்க வரக்கைகெடப்புகலியர்கோனமு தசெயத்திருமூலேப்பால் சுரக்களித்த சிவகாமசுக்தரி பூங்கழல் போற்றி.

முருகன்.

மூனிருமுகங்கள் போற்றி முகம்பொழி கருணேபோற்றி ஏவருக் துதிக்ககின்ற வீராறுதோள் போற்றி காஞ்சி மாவடி வைகுஞ்செவ்வேண் மலரடி போற்றி ய**ன்னன்** சேவலும் மயிலும் போற்றி திருக்கைவேல் போற்றி போற்றி

அளவமு முருவமாகி யதையாய்ப் பலவா யொன்றுய்ப் பிரமமாய் கின்றசோதி பிழம்பதோர் மேனியாகக் [டே கருணகூர்முகங்களாறுங் கரங்கள்பன்னிரண்டுங்கொண் ஒருதிரு முருகன் வர்தாங் குதித்தன அலகமுய்ய.

டின்னெறி யதனிற்செல்லும் போக்கிண விலக்**சி மேலாம்** கன்னெறி யொழுகச்செய்து கலையறு காட்சி கல்கி என்**ணயு** மடியஞக்கி யிருவிண நீக்கியாண்ட பன்னிரு தடர்தோள் வள்ளல் பாதபங்கயங்கள் போற்றி

ஆறிரு கடந்தோள் வாழ்க அறுமுகம் வாழ்க **வெற்பைக்** கூறுசெய் தனிவேல் வாழ்கக் குக்குடம் வாழ்கச் **செவ்வே** ளேறிய மஞ்ஞை வாழ்க யாண தன்னணங்குவாழ்**க** மாறிலா வெள்ளி வாழ்க வாழ்கசீரடியா **ரெல்லாம்**.

போது.

வான்முகில் வழாதுபெய்க வலிவளஞ் சுரக்க மன்னன் கோன்முறை யரசுசெய்க குறைவிலா துயிர்கள் வாழ்க நான்மறை யறங்க ளோங்க நற்றவம் வேள்வி மல்க மேன்மைகொள் சைவநீதி விளங்குக உலகமெல்லாம்.

#### திருப்புகழ். வினுபகர் து தி.

தந்தன் தன் தன் தந்தன் தனதன் தந்தன தனதன தனதான

கைத்தல நிறைதனி அப்பமொடவல் பொரி கப்பிய கரிமுக ன டிபேணிக்

கற்றிடு மடியவர் புத்தியி அறைபவர் கற்பக மெனவின் கடிதேகும்

மத்தமும் மதியமும் வைத்திடு மரன்மகன் மற்பொரு தொள்புய மதயான

மத்தள வயிறனே உத்தமி புதல்வனே மட்டவிழ் மலர்கொடு பணிவேணே

முத்தமி முடைவினே முற்படு கிரிதனில் முற்பட எழுதிய முதல்வோனே

முப்புர மெரிசெய்த அச்சிவ ணறைரதம் அச்சது பொடிசெய்த அதித்நா

அத்தய ரதுகொடு சுப்பிர மணிபடும் அப்புன மதனிடை இபமாக

அக்குற மகளுடன் அச்சிறு முருகண அக்கண மணமருள் பெருமாளே.

### சுபடுரமணியர் துதி.

தத்தத்தன தத்தத்தன தன அத்தத்தன் தத்தத்தன் தன் தத்தத்தன் தக்கர் தத்தத்தன தன தனதான

முத்தைத்தரு பத்தித் திருககை அத்திக்கிறை சத்திச் சரவண

முத்திக்கொரு வித்துக்குருபர—னெனவோதும்

முக்கட்பர மற்குச் சுருதியின் முற்பட்டது கற்பித் திருவரு

முப்பத்தமூ வர்க்கத் தமரரு—மடிபேணப்

பத்துத்தலே தத்தக்கணேதொடு

மொற்றைக்கிரி மற்றைப்பொழுதொரு பட்டப்பகள் வட்டத்திகிரியி — விரவாக

பத்தற்கிர தததைக் கடவிய

பச்சைப் புயன் மெச்சித்தருபொருள் பட்சத்துடன் ரட்சித்தருளுவ—தொருகாளே

தத்தத்திசை யொக்கப் பரிபுர

கிரத்தப்பதம் வைத்துப்பயிரவி தக்கொக்கக டிக்கக்கழுகொடு—கமுகாடற்

Digitized by Noolaham Foundat noolaham.org | aavanaham.org

திக்குப்பரி வட்டகலேகொடு சித்திரப்பவு ரிக்குத் திகுதிகு திக்குத்திகு திக்குத் திரிகட மெணவோ தும் கொத்துப்பறை கொட்டக் களமிசை குக்குக்குகு குக்குச் குகுகுகு குத்திப்புகை புக்குப் பிடியென—மதுகூகை கொட்புற்றெழு நட்புற்றவுணரை வெட்டிப்பலி பிட்டுச்குலகிரி குத்துப்பட்ட வெற்றிப்பொரவல—பெருமாளே.

தனத்த தானர் தனதன தாதன தனதான இசைந்த ஏறுங் கரியுரிபோர்வையும் எழில்கீறும் இலங்குநாலும் புலியத ளாடையு மழுமானும் அசைந்த தேடுஞ் சிரமணிமாலேயு முடிமீதே அணிந்த ஈசன் பரிவுடன் மேவிய குருநாதா உசந்த சூரன் குளையுடன் வேரற முணவோனே உகந்த போசங் கயிரெடு தாதுவர் நவியாதே அசுந்த போதென் துயர்கெட மாமயில் வரவேணும் அமைந்த வேலும் புயமிசைமேவிய பெருமாளே.

தன தன்னதான தனத்னன் தான் தன் தன்ன தான் தனத் தனதான் திருமகள் லாவு மிருபுயமு ராரி

திருமருக மைப் பெருமாள்காண் செகதல்மும் வானு மிகுதிபெறு பாடில்

தெரிதருகு மாரப் பெருமாள்காண் மருவுமடி யார்கள் மனதில் விளயாடு மரகதம யூரப் பெருமாள்காண்

மணிதாளம் வீசி யணிபருவிசூழ மருவுகதிர்காமப் பெருமாள்காண்

அருவரைகள் ஃறு பட அசுரர் மாள அமரர் பொருக வீரப்பெருமாள்காண்

அரவுபிறை வாரி விரவுசடை வேணி அமலர்குரு நாதப் பெருமாள்காண்

இருவினேயிலாக கருவினேவி டாக இமையவர்கு லேசப் பெருமாள்காண்

இலகுகிலே வேடர் கொடியின் திபார இருகனவி தேப் பெருமாளே.

அன்புமலர் முற்றும்.

