பகவத் கிதா தமிழ் மொழிபெயர்ப்பும் விருத்தியுண்யும்.

> ் கேளரவ அந் பெரு, நாமதாதன்.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

RA



கேளரவ ஸ்ரீ. போ. ராமநாதன்.

அவதார புருஷனுகிய ஸ்ரீ க்ருஷ்ண பகவான் பாண்டு புத்ரணுகிய அர்ஜு கறுக்குத் துக்க பய சோர்வுகளேத் தீர்க்கும்பொருட்டு உபதேசித்த திருவாக்காகிய

# பகவத் கதா.

ஸம்ஸ்க்ரு தத்தி அள்ள இந்த அரிய ஞான ஶாஸ்த்ரத்தைத் தமிழ்நாட்டார் எளி தில் அறியும்படி, மிவா த்பூதிமானும்

இலங்கை ராஜாங்க சட்ட நிருபண ஸபையில் அங்கத்தவருமாகிய கௌர**வ ஸ்ரீமான்** 

பொ. ராமநாததுரை, к. с., с. м. б.,

தமிழில் இயற்றப்பட்ட மொழிபெயர்ப்பும் விருத்தியுரையும்,

> யாழ்ப்பாணம் நாவலர்கோட்டம் ஆ. முத்துத்தம்பிப்பிள்ளோயால் நாவ்லர் அச்சுக்கூடத்தில் பதிப்பிக்கப்பட்டன.

> > Copyright Reserved. விவ ருபா உ. 1914.

### அக்ஷாப் ப்ரயோக விக்ஞாபரம்.

ஆங்க்லேய பாலையிலுள்ள நாமங்களேயாவது வேறு பதங்களேயாவது நாம் எடுத்துத் தமிழில் வழங்கும்பொழுது, அவற்றை அப்பாஷைக்குரிய உச்சாரண ரீதியாகவே வழங்கு தல் வேண்டும். அப்படி உச்சாரணம் செய்யாதவிடத்து, லக்ஷ ணக்கேடாகும். அவற்றைக் கேட்கும் அப்பாஷையாளர் தங் கள் பாஷா பதங்கள் என்று எளிதில் அறியமாட்டார்கள். அறிந்தாலும் விபரீத அர்த்தங்கொள்ளவும் இடமுண்டாகும். அதுவுமன்றி க்ரமமாக உச்சரிக்கத் தெரியாமையின்பொருட் டுக் கற்றோது அவமதிப்பும் பெறப்படும். இதுபற்றி ஸம்ஸ்கி ருத பதங்களே மறுபாஷையாளர் வழங்கும் பொழுது ஸம்ஸ் கிருத ரீதியாகவே உச்சாரணம் செய்தல் அவல்யமாயிற்று.

இக்தால் ஸம்ஸ்கிரு தத்திலிருக்து மொழிபெயர்க்கப்பட் டமையால், அகேக ஸம்ஸ்க்ரு த காமங்களும் வேறு பதங்களும் தமிழில் ப்ரயோகிக்கப்பட்டன. இவற்றை ஸம்ஸ்கிரு த ரீதியா கவே வழங்கு தற்குப் போதிய அக்ஷாங்கள் தமிழில் இல்லா மையால், ஸம்ஸ்க்ரு தத்திலிருக்து ம ஷ ஸ ஜ ஹ என்னும் எழுத்துக்கள் எடுத்துக்கொள்ளப்பட்டன. "சம்பவித்தல்", "சண்முகம்", "சிவன்", "சங்கான்", "சங்கிரகம்", என்பன "ஸம்பவித்தல்", "ஷண்முகம்", "மிவன்", "மங்கான்", ஸங் காகம்", என் இக்தாலில் வழங்கு தல் காண்க.

தமிழில் மொழிக்கு முதலில் ஒற்றெழுத்துக்கள் வாராவா மினும், ஸம்ஸ்க்ருத உச்சாரண நீதிக்காக அவைகள் உபயோ கிக்கப்பட்டன. தமிழில் "பேரமம்" எனப்படுவது இந்நூலகத் தில் "ப்ரஹ்மம்" என்றம், "திரிதராட்டிரன்" எனப்படுவது "த்ருதராஷ்ட்ரன்" என்றும், "துருபதன்" எனப்படுவது "த்ரு பதன்" என்றும், "துரோபதி" எனப்படுவது "த்ரௌபதி" என் றும், இவ்வாறு வருதல் அறிக. ஸம்ஸ்க்ரு தத்திலுள்ள க ச ட த ப என்னும் வர்க்கங்க ளின் பல பேதங்களேத் தமிழில் காட்டும்பொருட்டு எம்மால் தமிழ் அக்ஷாங்களுக்குக் குறியீடுகள் அமைக்கப்பட்டன. இந்நூலே அச்சுடத் தொடங்கியபோது, அக்குறியீடுகளே பிட்டு அச்சிடின், ஸம்ஸ்க்ரு தமறிபாத கம்மவர்கள் மயங்குவார்க ளெனத் தமிழ்ப்பண்டி தர் சிலர் அபிப்பாயப்பட்டமையால்; அவற்றை விலக்கினும். விலக்கினமையால் க ச ட த ப வர்க்க ங்களின் பேதங்கள் காட்டப்படாமல் நின்றன. எனவே, பரம் (param), பலன் (phalan), பலம் (balam), பயம் (bhayam), தபஸ் (tapas), தானம் (danam), தர்மம் (dharmam) முதலிய வற்றிற்குக் குறியீடின்றி அவ்வவ்வர்க்கத்து முதல் எழுத்துக் களே வருதல் காண்க.

சண்டு எடுத்துக் காட்டப்படாத அக்ஷரப் ப்ரயோ கங்கள் உளவாதலின், அவற்றையும் ஏற்றவாறு அமைத்துக் கொள்க. ப்ரபல ஸம்ஸ்க்ருத பண்டிதரும் மஹோமஹோபாத்யாயராகக் கொழும்பு நகரில் விளங்குபவருமாகிய

ஸ்ரீமத் மு. வச்வேவ்லவர வர்மா அவர்கள் இச் நூற்குச் செய்த அணிக்குரை.

## अखण्ड सिच्चदानन्द

- पदवाक्य प्रमाणादौ सर्वासूपनिषत्सुच
   दर्शनेषुच पट्सुल मकार्षौ निपुणं हिमाम ॥
- तथापि विद्यामदमत्ततातः कीर्ति भ्रमेणीरित ईश नित्यम् विद्वः विवादोपजयस्य दानं होतद्वरं कर्म हृदीति मत्वा ॥
- 3. कालंच सर्व विफलं दयालो विद्वद्विवादेन सदाहि कुर्वन् मदांध मत्तोम समानएव संचार माशास्त्रहमध्यकार्षम्॥
- 4. इत्यं स्थिते, श्रीलङ्कायां विद्याविभवपुष्कलः ज्ञानवान रामनाथाख्यो वर्तते कश्चिदीश्वरः॥
- 5. महादाता महाकोर्ति रितिश्रुला मुदान्वितः

  तत्प्रीतिलब्धये लला के िनिमो तदा ॥ ১

- 6. गतं मां समहान् धोमान् प्रीत्याहूयात्मजस्यवे पितेव विद्यासामध्ये ज्ञाला तृष्टो भवेदाथा ॥
- तथाकार्षोर्दयासिंघो, ततो हस्तगतंच में दक्षाप्रनथं कएवैष इत्यप्राक्षीन्महाप्रमुः ॥
- प्रस्ववीचं गुणातीत भगवद्गीतिक्रेसहम् अपिजानासिसूक्ष्मार्थान् इस्प्रप्राक्षीत् तवेच्छ्या ॥
- 9. शङ्कराचार्यरचितं श्रीरामानुजनिर्मितम् द्वैत बोधक मध्यत्र सर्वभाष्यं प्रमूत्तम ॥
- पठिला दशधा सम्यक् ज्ञातवान समपुष्कलम्
   इतिग्मभीरमेवाहं प्रस्यवीचमहंत्या ॥
- 11. परयादयया नित्य निर्श्वितः समुखंयथा तत्समोपे वसेयंच तथाकार्षीरनुप्रहूम ॥
- 12. गोताविचारेसंप्राप्ते समोपे तस्य धीमतः गीतांतरंगलेशंच नाज्ञासिषमितीहमें॥
- सारिष्कारमेवलं बुद्धितामुद्यादयः
   स्क्मार्थो भगवद्गीताया व्याकरणशास्त्रतः ॥
- 14. तर्कशास्त्रिणच खामिन नज्ञायेत दयानिधे कोशादिनाचेति बद्धि मत्याद्य परिपूर्णक ॥

- 15. खानुभूतियुतस्तस्य गुणातोतस्य होपर ज्ञानपूर्वविचारेण ज्ञायेतेतिच मे धतिम् ॥
- 16. प्रतिमासं प्रतिदिनं तद्विचारेषु ताद्दाम् उत्पाद्य परमानन्द त्वमकार्षीरनुप्रहम् ॥
- 17. विद्यामदोऽगमद्दे विद्या फेलमनुग्रहम् प्रापं ते जगदाधार लमासेचनकेश्वर ॥
- 18. गतेमोहे नास्ति शक्तिः वेदांतस्योपदेशने परेषां में कदा भूया दात्म दर्शन मिल्यही ॥
- 19. प्रतीक्षे ते सदानःद प्रीत्यानुग्रह मीप्सत प्राप्तातम दर्शनं सर्ववन्दां सद्गुरमीळित ॥
- 20. तवानुप्रहशक्तिंचाभिन्नंमला सुजीव्यहम् सर्वत करणा देव कारणंते जम्ह्रो ॥
- 21. बहुनाकिं जगनाथ लमन्यान् सकलान्विभी इत्थं सुखेन दयया विनाक्षत्या सुजीवय ॥

॥ म् सर्वेश्वर शर्माः ॥

HIGGINBOTHAMS LD., MADRAS AND BANGALORE.

ஸ்டீமத் மஹோமஹோபாத்யாய மு. ஸர்வேர்வர ஸர்மா அவர்கள் இந்தூற்கு ஸம்ஸ்க்ரு தத்தில் செய்த் அணிந்துரை ம்லோகங்களின் மொழிபெயர்ப்பு.

#### அகண்டாகார ஸச்சிதாகந்தமே,

- 1. நீ என்னே வ்யாகரணம், மீமாம்ஸா, தர்க்கம் முதலிய பத வாக்ய ப்ரமாணந்களிலும், ஸகல உபநிஷதங்களிலும் ஷட் தர்ரு நங்களிலும் ப்ரவித்தி வல்லபஞகச் செய்தரு ளினும்.
- 2,3. ஈரா, அவ்விதம் செய்தருளியும், வித்யாமதம் மேலிட்டி தன்மையால், எப்பொழுதும் கீர்த்தி மோஹத்தால் ஏவப்பட்டு, வித்வான்களுடன் விவாதம் பண்ண அம், அவர்களே அபஐயஞ் செய்தஅமே சிறந்த கர்மம் என்று எண்ணி மதயானபோற் பலதிக்கிலும் சென்று விபல மாய்த் திரிக்தேன்.
- 4,5. விபு, இவ்விதம் ஸஞ்சரிக்கும்பொழுது, கல்வியும், செல்வ மும், ஞானமும் பெற்ற ராமகாதன் என்ற நாமமுள்ள ஒர் மஹாக்மா ஸ்ரீ லங்காவில் வாழ்கின்மூர் என்றும், அவர் ஈதலிலும் புகழிலும் பெரியவர் என்றும் கேள்வி யுற்று, அங்கு சென்றேன்.
- 6,7. தயாவிக்து, ஞானவாணுகிய அக்த மஹான் என்னே வரவ ழைத்து, என் வீத்வஸாமர்த்யத்தை அறிக்து, என்மேல் ப்ரீதிகொள்ளும்படி அதுக்ரஹஞ் செய்தாய். பின்னர் அக்த மஹாப்ரபு என்கையிலிருக்கும் ஒரு க்ரக்தத்தைக் கண்டு, ஈதென்னவென்று வீணைவிரைர்.
- 8. குணைத்த, நான் பகவத்கீதாவென்று சொன்னேன். உனது இச்சாயக்தியால் அவர் அதன் ரஹஸ்யார்த்தங்களே அறிவீராவென்று என்ணக் கேட்டார்.
- 9,10. ஸ்ரீ ஸங்கராசார்யரால் இயற்றப்பட்டதும் ஸ்ரீ ராமதுஜ ரால் இயற்றப்பட்டதும் த்வைதத்தை விளக்குவதுமா கிய ஸர்வபாஷ்யங்களேயும் பத்துமுறை கீதாவிஷய மாக ஆராய்க்தேன் என்று அஹக்தையால் கம்பீரமாகச் சொன்னேன்.

11. கித்ய, உனது மேலான தயையால் அந்த மஹான் அருகே கவஃயற்று ஸுகமாக நான் வவித்துவரும்படி அருளி ைய்.

12-16. ஸ்வாயி, அவர் ஸக்கி தியில் கிதாவிசாரம் கடைபெற்று வருங்காலத்தில் கிஞ்சித்தேனும் கிதாவின் அக்தரங்கம் அறிக்திலன் என்று எனக்கு நீ மேலானபுத்தியை பரிஷ் காரமாக ஊட்டினுய். தயாகிதியே, பரிபூர்ண வஸ்துவே, வ்யாகரண மாஸ்த்ரத்தாலும் தர்க்க மாஸ்த்ரத்தாலும் அமாகோமமுதலியவற்று அம் பகவத்கீ தாவின் ஸூக்ஷ் மார்த்தம் அறியமுடியாதென்ற கிம்சயத்தை ஏற்படுத் தி, குணுதே தனும் ஸ்வா தபூதிமானுமாகிய அக்த ப்ரபு வினுடைய ஞானபலத்தினை கேர்ன்றம் விளக்கமொன் முலேயே கீதாவின் லக்ஷ்யப்பொருள் அறியக்கூடும் என்ற புத்தியையும் உதயமாக்கி, காள்தோறும் மாஸக் தோறும் கீதா விசாரணைகாலங்களில் அக்தப் புத்தியை வற்புறுக்கி, நீ என்னே சடித்தாய், பரமாகக் தவஸ் துவே.

17. ஜகத்துக்கெல்லாம் ஆதாரப்பொருளே, தெவிட்டாத பர மேஸ்வரா, எனது கல்விச்செருக்கு வெகுதூரம் அக ன்றுவிட்டது. கல்வியின் பலகைய உனதருளேப் பெற் றேன். கீ என்ணேக் காப்பாயாக.

18-20. உன் அருளால், மூடஞானம் அகன்ற பொழுது மற்ற வர்களுக்கு வேதாந்தத்தைக் கீர்த்திக்காக உபதே மிப்பதில் மக்தியற்றவனென்றும், ஆம்சர்ய கர மான ஆத்மதர்மாம் இனி எப்போது எனக்குண்டா குமென்றும் எண்ணி, யாவராலும் போற்றப்பட்ட நித் யாநந்தமே, உன் அதுக்ரஹத்தை அன்போடு அபேகூகி க்கிறேன். ஆத்ம தர்மாம் பெற்றவரும் மர்வஜனங்களா ல் வணங்கப்படுபவருமாகிய ஸத்குருவையும் உனது அதுக்ரஹமக்கியையும் அபின்னமாகவே சிந்தித்து நான் ஸுகஜீனியாயிருக்கின்றேன். ஐகத்குருதேவ, ஸர் வவ்யாபி, உன் கருணேயே காரணம்.

21. ஐகர்ராத, மிகப்பேசுவதால் பயன் என்ன. விபு, நீ ஏண் யோர் யாவரையும், என்ணப்போலவே, கருணேயால் குறைவின்றி ஸுகமாக வாழ்விப்பாயாக.

# விஷய அடக்கம்.

|                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         | பக்கம்.   |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-----------|
|                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         | 1- 8      |
| முகவு <b>ை</b>  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         | 9- 20     |
| முதல் அத்பாட    | ம் அர்ஐுக்கிஷா தயோகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         | 01 #1     |
| இரண்டாம் "      | ஸாங்க்யயோகம் · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         | 72-128    |
| மூன்றும் "      | கர்மயோகம் …                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         | 129-168   |
| நான்காம் "      | ஞானயோகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         | 169-192   |
| ஐந்தாம் "       | காம ஸங்க்யாணயோகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         | 193-223   |
| ஆளும் "         | ஆத்ம ஸம்யமயோகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         | 224-246   |
| ஏழாம் "         | விஜ்ஞானயோகம் · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |           |
| எட்டாம் "       | அக்ஷா பாப்ரஹ்மயோகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | • • •   | 247-265   |
|                 | சாஜவித்யாரா ஐகு ஹ்யயோகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         | 200-290   |
|                 | வி. இயோகம் · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         | 200 000   |
| பத்தாம் "       | கிற்வுகுப் தர்மனமோகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         | 334-354   |
| பதினோம் "       | Coursin'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         | 999-901   |
| பன்னிரண்டாம் "  | O-0 = CES = TOOK MUTSOU                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ரகப     | 0 000-400 |
| பதின்முன்றும் " | ் பாகியாகயோகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         | 991-401   |
| பதினைகாம் "     | புருஷேரத்தமப் ப்ராப் தியோக                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | io      | 402-421   |
| பதிணந்தாம் "    | தைவாஸுர ஸம்பத்விபாகயே                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ாகப     | 6 422-426 |
| பதிறைம் "       | ஸ்ரத்தா த்ரய விபாகயோகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         | 437-448   |
| பதினேழாம் "     | ஸ்ரத்தா தாய் பை பெகம்<br>, மோக்ஷ்ஸ்க்க்யாஸ்யோகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         | 449-490   |
| பதினெட்டாம்,    | , மோக்ஷ்ஸ்க்கபாஸ்போக்ட                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - Davie | 491-510   |
| நூலுக்கும் உரை  | க்குமுரிய சொல் அகராதி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         | 511-517   |
| புழைகிருத்தமும் | கூட்டவேண்டியனவும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | **      |           |
|                 | The second secon |         |           |

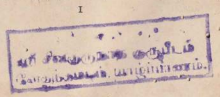
### முகவுரை.,

பிரண்டவர்களும் தார்த்தராஷ்ட்ரர்களும் யுத்தகளத் தில் எதிர்த்த நிற்கும் ஸமயத்தில், தர்மமாஸ்த்ரார் த்த விமுடத்தால் (பகவத்தோ, உ. எ; அதுகீதா, கசு,கூ) அர்ஜு னனுக்கு நேரிட்ட அதைர்யத்தையும் துக்கத்தையும் நிவிர்த்தி செய்யும்பொருட்டு, ஸ்ரீ க்ருஷ்ணபகவான் உபதேமித்த விஷய ங்கீள ஸ்ரீ வ்யாஸபகவான் மஹாபாரதத்தில், பீஷ்மபர்வத்தில் அடங்கிய பகவத்தோ பர்வத்தில், பதினெட்டு அத்யாயங்களால் விரித்தார்.

இந்தப் பதினெட்டு அத்யாயங்கள் அர்ஜுன் விஷா தயோ கம், ஸாங்க்யயோகம், கர்மயோகம், ஞானயோகம், கர்ம ஸக்க்யா ஸயோகம், ஆத்ம ஸம்யமயோகம், விஜ்ஞானயோகம், அக்ஷாப்பா ப்ரஹ்மயோகம், ராஜ்வித்யா ராஜகுஹ்யயோகம், விபூ தியோகம், விஸ்வரூப ஸம்தர்ஸனயோக்ம், பக்தியோகம், க்ஷேத்ர க்ஷேத்ரஜ்ஞ விபாகயோகம், குணத்த்ரய விபாகயோகம், புருஷோத்தமப் ப்ரா ப் தியோகம், தைவாஸுர ஸம்பத் விபாகயோகம், ஸ்ரத்தாத்ரய விபாகயோகம், மோக்ஷ ஸக்க்யாஸயோகம், என்று மஹாபாரதத் திலேயே வகுக்கப்பட்டன. இவையெல்லாம் சேர்க்தபர்வம் ஸ்ரீ "பகவத்தோ" என்று ஸம்ஸ்க்ருதத் திறும், "பகவற்கேறை" என்று தமிழி அம், வழங்கிவருகின்றது.

"பகவத்தோ" என்ற பதம் "பகவத் உக்தா" என்ற அம்வ மேதபர்வத் தில் அடங்கிய அநக தாளில் விளக்கப்பட்டது. அல் தாவது, பகவான் மொழிக்தவை, பகவானது திருவாக்யங்கள், என்று பொருள்படும். ஆதலால், பகவற்கீதை "பகவற்கீதை கள்" என்றும் அழைக்கப்படும்.

"பகவான்" என்ற பதத்தின் விரேஷ அர்த்தம் பூர்ண ஐஸ் வர்யம், வீர்யம், யருஸ், ஸ்ரீ, ஞானம், வைராக்யம், என்ற "பகத்"



தை உடைய பரமாத்மா என்றம்,—பொது அர்த்தம் பூதங்களின் உற்பத்தி ஸ்திதி விகாஸத்தையும், ஞானம் அஞ்ஞானம் என்ற வற்றின் கிலேகளேயும், உள்ளபடி அறிக்த ஜீவன்முக்தன் என் றம்,—விஷ்ணு புராணத்தில் (சு. டு. இல்.) பராஸாருஷி விளக்கியி ருக்கின்ருர். எனவே, "பரமாத்மாவும், மாயையில் உட்பு தூத் பரமாத்மாவாகிய மஹேஸ்வானும், அவர் அவதாரங்களும், ஜீவண் முக்தர்களும் "பகவான்கள்" என்பது பெறப்பட்டது.

அகே பகவான்கள் அகே புண்யா த்மாக்களுக்கு ஞானே பகேஸம் செய்திருப்பதாலும், அந்தஞானேபதேஸங்கள் எல்லாம் பகவற்கீதைகள் என்று அழைக்கத்தக்கவையாதலாலும், இதி லடங்கிய பகவற்கீதைகளே ஸ்ரீ க்ருஷ்ணர்ஜுன ஸம்வாதத்திற் பிறந்த (அஃதாவது, க்ருஷ்ணபகவாலும் அர்ஜுனலும் ஸம்வாதித்த ஸமயத்திற் பிறந்த) பகவற்கீதைகள் என்று விரேஷிக்கப்படும். (அத். யஅ. எயி, எயிக). இதுபற்றியே, ஒவ்வொரு அத்யாய முடிவிலும் "உபநிஷத்கள் என்றும், பரஹ்ம வித்தை என்றும், யேருகிலும் "உபநிஷத்கள் என்றும், பரஹ்ம வித்தை என்றும், யோகராஸ்தாம் என்றும், பகவற்கீதைகள் என்றும், ஸ்ரீ க்ருஷ்ணர்ஜுன ஸம்வாதத்தில் ப்ரவித்திபெற்ற [இந்த இந்த] அத்யாயம் முற்றிற்று" என்று எல்லா அத்யாயங்களும் விளக்கப்பட்டன.

இந்த ஸ்ரீ க்ருஷ்ணர் ஜுன ஸம்வா த பகவற்கிதையில் காம க்ரோ த பய துக்க நிளிர்த்திகள் எவ்வி தம் வித்திக்குமென்பது பூரணமாக உணர்த்தியிருக்கின்றது. ஆத்ம உத்தாரணத்தைக் கருதி வாழும் உலோகத்தாருக்கு இதனிலும் மேலான நூல் இல்லே. இந்நூல் ஆதிதொட்டு அந்தம்வரையில் அதுபவ முறை யாகவே திருவாய் மலர்ந்தருளப்பட்டது.

"அத்யாயம்" என்றது அத்யயன எல்ஃ; ஓர் பாடத்திக்கு உட்பட்ட விஷயங்கள் என்ற பொருள்படும்.

ஒவ்வொரு அத்யாயத்தையும் இன்ன இன்ன "யோகம்" என்றது என்னே? அர்ஜுன விஷாதயோகம், ஸாங்க்யயோகம், கர்மயோகம் முத்லான பெயர்கள் ஏதுகாரணத்தால் ஏற்பட்டன எனிற், கூறப்படும். "யோகம்" என்ற பதம் "யுஜ்" (கூடுதல், பொருந்தல்) என்ற தா துகில் ஜனித்து, கூடுதல், பொருந்துதல் என்று அர்த்தமாகும். ஈண்டு எது எக்றேடு கூடிற்று என்றுல், அத்யாயநாமத்தால் குறி க்கப்பட்டது எதுவோ அதனேடு அர்ஜுன னுடைய அறிவு கூடி ற்று என்று கொள்ளவேண்டும். எனவே, "அர்ஜுன்னிஷாதயோ கம்" என்ற முதலாம் அத்யாயம் அர்ஜுன்னுடைய அறிவு, விஷா தத்தோடு (சோர்ந்தகுணம் அல்லது தளர்ச்சுயோடு) பொருந்திற் று என்பதைக் கூறும் முதற்பாடம் என்று அர்த்தமாகும்.

"ஸாங்க்பயோகம்" என்ற இரண்டாம் அத்பாயம் அர்ஜுன னுடைய அறிவு ஸாங்க்யம் என்ற மெய்யறிவோடு கூடிற்று என வும், "கர்மயோகம்" என்ற மூன்ரும் அத்யாயம் அர்ஜுனனுடை ய அறிவு கர்மத்தின் ஸூக்ஷீமக தியோடு கூடிற்று எணுவூர், பொ ருள்படும் இவ்வாறு எஞ்சின பதினர்து அத்யாய நாமங்களேயும் பொருள்பண்ணவேண்டியது. காதால் முரவணம்செய்து, மன ஸர்ல் மனனம்செய்து, பகவானது திருவாக்யங்களின் அர்த்தங் களே அறிவு பொருந்து தலே ஈண்டு "யோகம்".

ஆண் அர்ஜுன்னுடைய அறிவுக்கு மாத்ரமோ குறித்த விஷயங்கள் யோகம் ஆகும் எனின், அப்படியன்று. அவனுக்கு உபகேயித்த வாக்யங்களே' எந்த ஞாணுகிகாரி கேட்டு, அல்லது வாசுத்துச், சுந்தித்தானே அவனுக்கும் அவை யோகமாகும். அங் ஙனமாயின், முதலாம் அத்யாயத்தைச் சுந்தித்தவனுடையஅறிவு விஷா தத்தைப் பொருந்துமோ என்று வினைலாம். பொருந்தும் என்பதற்கு ஐயமில்லே. எவ்வாறெனின், மாணத்துக்கஞ்சாத அர்ஜுனன் "நான் எவ்விதம் என்னுடைய குருமாயையும் பந்து க்களேயும் கொல்லலாம், கொன்றுல் தர்மத்துக்கு விரோதமே" என்று எண்ணிச் சோர்ந்து துக்கித்ததுபோல, வாசிக்கும் ஞான திகாரியும் அர்ஜுன்ன கூறியது சரியே, இவன் எப்படி அவர்க வேக் கொல்லலாம், என்று எண்ணிச் சோர்ந்து துக்கிப்பான். ஆத லால், இந்தத் துக்கநிலே இருவருக்கும் விஷாதபோகமே. பகவற் கீதை மிஅ. எமி இல், ஸ்ரீ க்ருஷ்ணபகவானே தமக்கும் அர்ஜுன னுக்கும் நடந்த ஸம்வாதத்தை எவன் அத்யயனம் செய்வானே, அவனுல் நான் ஞானயஜ்ஞத்தால் பூஜிக்கப்பட்டவணுவன் என் று உறுதி கூறினுர்.

பகவற்கீதை அதுஷ்டுப் ஸ்லோக ரூபமாக இயற்றப்பட்டது. ஓர் அடிக்கு எட்டு அக்ஷாவீ கம் முப்பத் தொண்டு அக்ஷாம் பெற்ற பா, அதுஷ்டுப் ஸ்லோகம். சுக்க ஸ்லோகங்கள் பகவற்கீதை யில் உள்ளன.

பகவற்கிதையிற் கூறப்பட்ட விஷயங்களில் அகேகம் மஹா பாரத சரித்ரத்தை அறிந்தாலன்றி விளங்காமலிருக்குமாதலால், அதணேச் சுருக்கமாகச் சொல்வது நன்று.

சந்தா வம்ஸத்திற் பிறந்து, க்ருதயுகத்தில் வாழ்ந்த, யயாதி சாத்துச் புரு என்றம், யது என்றம், இரண்டு புத்ரர்கள்.

புரு வந்தைக்கில் தோன்றின துஷ்யக்கன் விருவாமித்ரனு டைய மகளாகிய முகுக்கிலைய விவாகம்பண்ணி, பாதன் என்ற புத்ரீணப் பெற்றுன். இவனுடைய வம்முத்தில் ஹஸ்கி என்ற பாஜன் பிறக்தான். இவன் இக்காலத்தில் உள்ள டில்லிக்கு ஸமீ பத்தில் ஹஸ்கிரைரம் என்ற பட்டணத்தைக்கட்டினுன். இவன் வம்முத்தில் குரு என்ற ராஜன் தோன்றினுன். இவன் ப்ரஹ்மா வின் ஸனதன உத்தரவேதி என்ற ப்ரவித்திபெற்ற ஸமக்தபஞ் சகத்தை உழுது அதில் யோக வ்ரதத்தாலாவது யுத்தஞ்செய்தா வது இறக்கவர் யாவரும் ஸ்வர்க்கலோகப் ப்ராப்தி பெறவேண்டு மென்று தபஸ்செப்து, பெருங் கீர்த்தியைப் பெற்றுன்.

இந்த ஸமந்தபஞ்சகம் "குருக்ஷேத்ரம்" என்றும் அழைக்க ப்படும். இது அரந்துகம் தாந்துகம் ராமா மசக்கரம் என்ற நாலு எல்லேகளுக்குள் அடங்கெனதென்று மஹாபார்தத்தில் மல்யபர்வ த்தில் கூறப்பட்டது. இந்தத்தேமம் வடகிழக்கில் ஹரித்வாரம் வரையில், தென்கிழக்கில் வருந்தாவனம் வரையில், மேற்கில் புவ னம் வரையில், வடமேற்கில் பட்டியாலம் வரையில், உள்ளதெ ன்று கில பண்டிதர்கள் உத்தேவலிக்கின்றுர்கள்.

குரு வம்மத்தில் பிறந்தவர்களேக் கௌரவர் என்பர். த்வர பரயுசு முடிவில் மந்தது என்ற கௌரவராஜன், நாரூபங் கொண்ட கங்காதேவியை விவாகம்பண்ணித் தேவவாசணேயும், ஸத்தியவதியை விவாகம்பண்ணி விசித்சவீர்யணேயும், பெற்றுன்.

, தேவவ்ரதன் தனக்குரிய பட்டத்தை வேண்டாமென்று விசித்ரவீர்யனுக்கே கொடுத்துப் ப்ரஹ்டிச்சர்ய வரதம் ஸாதித் தபடியால் "பீஷ்மன்" (தபோவலிமையால் பயத்தைச்செய்வோ ன்) என்ற அழைக்கப்பட்டான்.

விசித்ரவீர்யனுடைய மூத்த பத்னி த்ருதராஷ்ட்ரணயும், இளய பத்னி பாண்டுவையும் பெற்றுர்கள்.

த்ருதார் வகித்தான். குருடனுப்ப் பிறந்த கால் பாண்டு பட்டா பிஷேகம் வகித்தான்.

வகுகாள் ராஜ்பம் பண்ணித் தன் பத்னிகளாகிய குந்தி மாத்ரி என்பவர்களோடு பாண்டுராஜன் வரனப்ப்ரஸ்தார்மாமத் திற் சென்றுன். அங்கு குந்தியால் யுதிஷ்டிரன் பீமன் அர் ஜுனன் என்ற மைந்தர்களேயும், மாத்ரியால் ககுலன் ஸகதே வன் என்றவர்களேயும், பெற்றுன். அவனும் மாத்ரியும் இறந் தபின், வனத்தில் வாஸம் செய்யும் ருஷிகள் குந்தியையும் பஞ் சபாண்டவர்களேயும் ஹஸ்திரைபுத்துக்கு அழைக்துக்கொண்டு போய் த்ருதராஷ்ட்ரன் கையில் ஒப்புவித்தார்கள்.

பாண்டவர்களின் விரேஷ குணங்களேக் கண்டு த்ருதார வடிட்ரனுடைய புத்ரர்களில் தூர்யோதனன் முதலியவர்கள் அ திகப் பொறுமைகொண்டு அகேகவிதத்தால் அவர்களேக் கொல்ல எத்தனித்தார்கள். ஈதெல்லாம் த்ருதராஷ்ட்ரன் கேள்வியுற்றுத் தன் ராஜ்யத்தைப் பாகம்பண்ணிக் காண்டவப்ரஸ்தம் என்ற தேருத்தைப் பாண்டவர்களுக்குக் கொடுத்தான். இதில் பாண் டவர்கள் இந்தரப்ரஸ்தம் என்ற அத்தியலங்கார பட்டணத்தை உண்டுபடுத்திரைகள். இவர்களுடைய செல்வத்தையும் பராக்ர மத்தையும் ஸகிக்கக்கூடாத தூர்யோதனன் சூதால் ராஜ்யத்தை அபசுரிக்கலாம் என்றெண்ணி, தர்மகீதியில் வழுவாத யுதிஷ்டிர ராஜனைய மூத்த பாண்டவணக் கபடுகிறைக்கு தன் மாமனைய இதில் தோல்வியடைக்கு ராஜ்யத்தை இழக்கு பஞ்சபரண்ட

வர்கள் கட வருவகாலம் வனவாவிகளாய்க் திரிக்கார்கள்.

அதன்பின் அவர்கள் துர்போதனனிடம் வக்து தங்கள் ராஜ்யக்தைத் தங்களுக்கு ஒப்பர்தப்படி கொடுக்கவேண்டும் என்று கேட்க, அவன் கொடுக்கமாட்டேன் என்று சொன் ணன். பாண்டவர்களுக்கும் தார்த்தராஷ்டார்களுக்கும் ஆகிமூ தாதையாகிய யயாதிராஜனுடைய புத்ரனுமை யது ராஜன் வம் ருத்தில் தோன்றி, யாதவர்களே அரசாளும் ஸ்ரீ க்ருஷ்ணபகவா ன் மத்யஸ்தராக வக்தும், அவர் திருவாக்கையும் மறுத்துத் துர்யோதனன் சொடிய அகம்பாவ கிலையச் சாதித்தபடியால், பாண்டவர்கள் தார்த்தராஷ்ட்ரர்களோடு போர்பண்ணவேண்டி யதாயிற்கு.

இருபக்ஷ த்தாரும் தங்கள் தங்கள் இஷ்டமுள்ளவர்களின் உதவியைப் பெற்றுர்கள். துர்யோதனன் ஸ்ரீ க்ருஷ்ணனுடைய சேணயை மதித்து அதுவே தனக்குப் போதுமென்றுன். பாண் டவர்கள் ஸ்ரீ க்ருஷ்ணன் மாத்ரம் தங்களுக்குப் போதுமென் முர்கள். அவ்வாறே அருளி, பகவான் அர்ஜுனனுக்கு ஸாரதி யரக அமைக்து, வெற்றிக்கு வேண்டிய உபாயங்களே எல்லாம் அவனுக்குத் தக்கதக்க மையங்களிற் போதித்தார்.

யுத்த ஆரம்பத்தில் மாணபயமற்ற அர்ஜுனன் தன்றே விரோதம் பாராட்டும் ஸஹோதரரையும் மற்றும் அகேக பக்துக் களேயும் குருமாரையும் எப்படிக்கொல்லுவேன், மண்ணுசைக் காக அவர்கள் உயிரை வதைத்து மாளச்செய்தபின் எனக்கு ராஜ்ய போகத்தால் என்னபலன், ஸதாகாலமும் துக்கமே, என்றெண்ணிச் சோர்வுபெற்றுத் தன் கர்மம் யாதென்று அறியாமல் தடுமாறித், தன் அபுத்தியையும் பயத்தையும் துக்கத்தையும் தீர்க்கவேண்டுமென்று பகவானேப் ப்ரார்த்தித்தான்.

இது கேட்ட ஸ்ரீ க்ருஷ்ணபகவான் சுர்மத்தின் ஸ்வரூபத் தைப்பற்றியும், பயம் ஸோகம் துக்கம் என்றவைகளின் கிவிர்த் தியைப்பற்றியும், விரிவாக உபதேமித்தார். அவர் திருவாக் யக்களே உணர்க்து அர்ஜுனன் தெளிக்த புத்திமாணுப் போர் புரித்தான். கண்ணில்லாத த்ரு தரால் ட்டான் தன் மக்களும் பாண்ட வர்களும் பண்ணும் யுத்தத்தின் வருத்தார்தத்தை அறிய விரு ம்பினபடியால், ஸ்ரீ வியாஸருஷி த்ருதராஷ்ட் ரனுடைய ஸாரதி யும், கல்வி சித்தரு சத்தி பொறமை தயவு முதலிய நற்கு ணங்களால் கிறப்புப்பெற்றவனுமாகிய ஸஞ்ஜயனுக்கு யுத்தகா லத்தில் நடக்கின்ற ஸம்பவங்கள் எல்லாம் அறியத்தக்க ஓர் ஞான மக்தியை அருளினுர்.

பகவற்கிதையின் முதல் அதியாய ஆரம்பத்தில் த்ருதராவ் ட்ரன் யுத்தத்தைப்பற்றிக் கேட்ட விவைக்கு வஞ்ஜயன் உத் தரம் அளித்தான்.

ஸ்ரீ க்ருவ்ணபகவானுக்கும் அர்ஜுனனுக்கும் கூடந்த ஸம் வாதம் முழுவதையும், மற்றம் ஸகல செய்திகளேயும், தான் அதுக்ரஹித்த ஞான சக்ஷுவாலும் ஞான ஸ்ரோத்ரத்தாலும் ஸஞ்ஜயன் அறிந்து த்ருதராஷ்ட்ரனுக்கு விளக்கினுள் என்று ஸ்ரீ வ்யாஸருஷியே தான் பாடின மஹாபாரதத்தில் கூறியிருக் கின்றுர்.

# முதல் அத்யாயம் அர்ஜுன விஷாதயோகம்.

[அஃதாவது, அர்ஜுனன் தர்மமாஸ்த்ர விதிகளேக் கற்றும் அவற்றின் லக்ஷயார்த்தத்தை அறியாதபடியால் (பகவத்தோ, உ எ; இஅ. எய்உ, எமிக. அநுகீதா, கசு. கூ.), அதைர்யுத்தையும் துக்கத்தையும் அடைந்தான் என்றதைவினக்கும் முதற்பாடம்.]

த்நதராஷ்ட்ரன் கூறினுள்:

க. ஒஸஞ்ஜய, யுத்தஞ்செய்ய விருப்பங்கொண்டவர்களான என்'னச்சார்ந்தவர்களும் பாண்டுவைச்சார்ந்தவர்களும் தர்மக்ஷேத் சமாகிய (¹) தருக்ஷேத்ரத்திற் (²) கூடி என்னசெய்தனர். (³)

(1) அன்பு நிலேயை 'ஏற்படுத்தும் தேசமாகிய.

அகேக ஸாதுக்கள் அங்கு எப்பொழுதும் வலிப்பதால், அவர்களேச் சார்ந்தவர்கள் எல்லோரும் புண்யகர்மங்களே அது ஸரித்தே வாழ்வர்.

தெய்வத் திலம் ஜீவாத்மாக்களிலும் மிகப் ப்ரீ திபெற்றவர்கள் வாழுமிடம் தர்மகேஷத்சம்.

(2) குருபூமியில்.

மது ஸ்ம்ரு தியில் (உ. கசு.) குருக்ஷேத்ரத்தை ப்ரஹ்ம ருஷிகளின் வாஸஸ்தானமென்று கூறியிருப்பதால், பரதாரஜ னுடைய வம்ஸத்தில் பிறந்த குருராஜனுடைய தேமம் என்று அர்த்தம் செய்தல் சரியன்று. குருராஜன் பிறக்க வேகுகால த்திற்குமுன் குருக்ஷேத்ரம் ப்ரவித்திபெற்றது. "குரு" என்ற பதம் கு (=ப்ருதினி) ரு (=தடுத்தல்) என்ற சொற்களில் கின்று [2, A.

ஜனித்து, ப்ருதிலி முதலிய ப்ரக்ருதி தத்வங்கள் யாவையும் தகைந்த ஜீவன்முக்கள் என்ற பொருள்படும்.

முற்கராசார்ய ஸ்வாமிகளும், பாஷ்ய ஹரு தயத்தில், குரு கேஷத்ரத்தை ஜீவன்முக்தர்கள் வவிக்குமிடமென்று விளக்கினர்.

இது ஸமக்தபஞ்சகம் என்றம், ப்ரஹமகேஷக்ரம் என் றம் அழைக்கப்படும். ஸாஸ்வதிரதிமைத் தெற்குப்பக்கத்தி அம் த்ருஷத்வதி ஈதியை வடக்குப்பக்கத்திஅமுடையதென்றா மஹாபாரதத்திஅம் மதுஸ்ம்ருதியிஅம் கூறியிருக்கின்றது.

(3) தர்ம கேஷத்ரத்தில் என்னசெய்தனர் என்ற வினைவின் கருத்து, யுத்தகளத்தைச் சேர்ந்தபின் துர்போதனன் பாண்ட வர்களுக்கு ராஜயத்தில் தாயபாகம் கொடுக்கச் சம்மதித்தானு, அல்லது அவன் துர்ப்புத்தியுடையவனுனும், பாண்டவர்களு க்குத் தர்மபுத்தி வந்து ஸகோதரர்களுக்குள் போர் வேண்டா மென்று களத்தைவிட்டு நீங்கினர்களா, அல்லது போர் புரிந் தார்களா, என்பது.

ஸத்ஜயன் கூறினுள்:

- அந்த ஸமயத்தில் (¹) துர்போதனராஜன், வதுக்கப்பட்ட(²) பாண்டவஸேணயைக் கண்டு, ஆசார்யனிடத் (³) சென்று, இந்தவார் தீதையை உரைத்தான்.
  - (1) படைகள் சணகளத்தைச் சேர்ந்த காலத்தில்.
- (2) பத்ம வ்யூஹம், ருங்க வ்யூஹம் முதலிய வ்யூஹங்களா கப் (பிரிவுகளாகப்) பாண்டவர்களால் வகுக்கப்பட்ட.
- (3) பாண்டவர்களுக்கும் தார்த்தராஷ்ட்ரர்களுக்கும் யுத்த வித்தையின் வினேத தர்மங்களேக் கற்றுக்கொடுத்த குருமாரில் ஒருவராகிய த்ரோணரை ஆசார்யன் என்ற பதம் குறித்தது. இவர் ப்ராஹ்மண குலத்தில் பிறந்தவர், பரத்வாஐ ருஷியின் புத்ரன்.

துர்யோதனன் கூறினூன்:

க. ஆசார்யனே (¹), புத்திமானும் உமது மிஷ்யனுமாகிய (²) த்ருபதன் மகனுல் வதக்கப்பட்ட பாண்டுபுத்ரர்களின் இந்தப்பேரிய ஸேனேயைப்பாரும். (1) ஆசார்யன் (தாது, சின்\_கூட்டுதல், ஆ+சுறேக்\_சுற் றிலும் + கூட்டிக்கொடுக்கிறவன்) மாஸ்த்ரத்தின் பொருளேச் சேர்த்து அறிவிக்கின்றவன்.

அத்யாயம், க.

(2) இது விபரீத லக்ஷணம், பரிகா சவார்த்தை. நன்றியறி வில்லாத உம்முடைய மூட ரிஷ்யன் உமக்கு விரோதமாக நின்ற வகுத்த சேண்பைப்பாரும், என்பது கருத்து.

சு. ரு. சு. இதில் (¹) யுயுதானனும் (²), விராடனும் (³) மஹாரத னுகிய (⁴) த்ருபதனும் (⁵), த்ருஷ்டகேதுவும் (⁶), வீர்யம்பெற்ற காணி ராஜனும், சேகிதானனும் (७), புருஜித்தும், தந்திபோஜனும் (௧), மானு டர்களில் மிகச்சிறந்த ஸைப்யனும் (⁶), யுதாமன்யுவும் (¹௦), தைர்ய ப்பேற்ற உத்தமௌஜாவும், பராக்ரமம் பேற்ற ஸென்பத்ரனும் (¹¹), த்ரௌபதேயர்களும் (¹²) இருக்கின்றனர். இவர்கள் எல்லோர ம் ஸூரர்(¹³), பேரிய வில்லாளிகள், மஹாரதர்; யுத்தத்தில் பீமன் அர்ஜுனன் என்பவர்களுக்கு ஸமமானவர்கள்.

(1) இந்தப் பாண்டவ கட்சியில்.

(2) மிகப் போர் புரிகின்றவன் என்றது பெயரின் பொருள்.

(3) சத்துருக்களேக் கதறும்படி செய்கிறவன்.

(4) மஹாரதன் பெரியதேர் உடையவன். தான் பதியைிரம் குதிரைவீரார் சூழப்பட்டுத் தன்ணயும் தன் ஸாரதியையும் தா ன். ஒருவனே காத்துப் போரில் வெற்றிபெறும் திறமுடையவீரன்.

(5) வருக்ஷத்தை அடையாளமாகக் கொண்டவன்; மாக் கொடியோன்.

(6) உறதியான கொடி ("கேது") உள்ளவன்.

(7) சிகிதானன் மகன்.

(8) குந்தியைக் காத்தவன்.

(9) மிபியுடைய மகன்.

(10) யுத்தகளத்தில் கோபரூபமாயிருப்பவன், அல்லது யுத் தத்தை யஜ்குமாகக் கொண்டவன்.

(11) ைபத்ராவின் மகன்.

(12) த்ரௌபதியின் புத்ரர்கள்.

(13) அதிஸமர்த்தர், படைவீரர்.

II

எ. ஓ உத்தம த்விஜனே(1), நமக்குள் எவர்கள் [போரில்] மிகச்

சிறந்தவர்கடோ(²), அவர்களே நீர் அறிவீர்(³). அனல், என்ணேணத்த எவர்கள் நாயகர்களோ, அவர்களேக் குறிப்பாக உழுந்த [பாண்டவ

67.

மூவர்ணத்தாரையும் த்விஜர் என்று உபசாரமாக அழைக்க

அத்யாயம், க.

(2) "விரிவ்தடா"=விசேவுமுடையவர்கள், யுத்தகர்மத்தில் மிகச்சிறந்தவர்கள்.

(3) "கிபோக" - அறிவீர், அறிவீராக், அறியும். இம்மூன்ற பொருளில் "அறிவீர்" என்றதே சண்டு இணங்கும். "உமக் குச் சொல்லுகின்றேன் கீர் அறியும்", அல்லது "கீர் அறிவீ ராக", என்று பொருள் பண்ணுத்ல எல்லாம் அறிர்த துரோ ணருக்கு அறிவின்மையைச் சாட்டும்.

அ. கூ. யுத்தத்தில் ஜயம் பெறுகின்ற நீரும், பீஷ்மனும், கர்ண னும், க்ருபனும், அய்வத்தாமாவும், விகர்ணனும், ஸோமதத்தன் மக னும், யுத்தத்தில் ஸமர்த்தர்களும் பற்பல அயுதங்களே ஸாதனமாகக் கொண்டவர்களுமாகிய இன்னும்பல வேற மூரர்களும், எனக்காக ஜீவ<sup>2</sup>னத் த்யாகத்செய்யத்தக்கவர்களாயிருக்கின்றீர்கள்.

்ல. [யுத்தஸாதனே] டோதாத நமது [பேருஞ்] சேண் [யுஹி யான] பீஷ்மரால் காக்கப்பட்டிருக்கின்றது.

லக. எல்லாவழிகளிலும் வதப்பை மீறமலிருந்து நீங்கள் யாவ ரும் பீஷ்மரைக் காக்கவேண்டும்.

லிஉ. துநவம்முத்தில் முத்தவரான பராக்ரமம் பேற்ற பாட்ட னர் (பீஷ்மர்) அவனுக்கு (துர்யோதனனுக்கு) ஸந்தோஷத்தைப் பிற ப்பிக்கின்றவராய் உள்ளதயாக ஸிம்ஹநாதஜ் செய்து (1) மங்கை ஊதினர்.

(1) செங்கம்போல வீரம் கூறி. அஃதாவது "ரானேவீரன், உன்னே யமபட்டணத்துக்கு விருந்தாளியாக்குவேன், உயிரை யும் பொருள்யும் 'இழக்காமற் சாணம் செய்," என்ற பல வாறு வாயால் கூறி, புஜாஸ்பாலனமும் (புஜத்தைக் கையால் தட்டுதலும்) கரதலஸம்மர்த்தனமும் (உள்ளங்கைகளேப் பிசை தலும்) செய்து.

லக. பிறத முங்தகளும், பேரிகளும், பணவங்களும், அனகங் களும், கோழகங்களும் மீக்ரமாகவே ழழக்கப்பட்டன. அந்த மப் தம் ஒன்றசேர்ந்தது. 13

ஸேனத்தலேவரைச் சொன்னவாறே] சொல்லுகின்றேன். (1) த்விஜர்களில் உத்தமனுகிய த்ரோணன்.

ப்ராஹ்மணர், க்ஷத்ரியர், வைம்யர் என்ற மூன்று வர்ண த்தாரும் த்விஜர்கள், இரண்டுபிறவி உடையவர்கள். மாதாவின் கர்ப்பத்தில் கின்று அவித்யா ஸம்பந்தமாக வெளிவர்த்து முதற் பிறவி. அதன்பின் குருவினிடம ப்ரஹ்மோபதேயம் பெற்று வேதுராஸ் த்ரங்களேயும் அதுஷ்டானங்களேயும்கற்று, வித்யா ஸம் பர்தமாக வெளிவருதல் இரண்டாம்பிறவி. இவ்விதம் இப்பிறவி யிலேயே இருபிறவியுள்ளவன் என்றது த்விஜபதத்தின் ஸ்தூ லார்க்கம்.

அதன் ஸூக்ஃமார்த்தம் வேறு. ஜீவாக்மா பிறவிக்குக் காரணமாரோமாகிய அவித்தையில் அழுந்தி அறிவற்றிருந்த கால த்தில், பகவான் அருளிய ஸூக்ஷம் முரீரத்தைப் பெற்றுச் சிற்ற றிவுடன் வெளிவர்த்து முதற்பிறவி. அதன்பிறகு ஈர்வரனிடம் அரேகரேக ஸ்தூலரூரேங்கினப் பெற்று, அந்த ஸ்தூலீரிரங்க ளால் காமவிஷயங்களும் விஷயஸுகங்களும் அநித்யமென்றும், துக்கமே என்றும், அதுபவத்தில் நிர்சபித்து, கர்மபலன்களே இச்சுக்காமல் கர்மானுஷ்டானங்களேச் செய்து, சுத்தரு த்தியும் ஸமத்வ புத்தியும் பெற்று, ஞானகுருவை அடுத்து, அவர் உ பதேயித்த ஞானபோகத்தை அல்லது அஷ்டாங்கயோகத்தை அப்யவலித்து, ஞானுக்னியை வளர்த்து, அதனுல் மலபர்தங்க ோத் தஹித்து, ஜீவாத்மா பரிரு த்தப்பட்டு ஹ்ருதய குகையில் நின்று வெளிவருதல் இரண்டாம்பிறவி. இதுவே ஆக்மதர்ம னம். ஆக்மதர்மனம்பெற்றவன் ஆக்மஞானி.

ஸூக்ஷ்மார்த்தப்படி ஆக்மஞானியே த்விஜன்.

ஆத்மஞானத்தைப் பெறுதற்கு ப்ரவ்ருத்தி நிவ்ருத்தி மார் க்கங்களின் வக்ஷணத்தை அறிந்த குருவிடம் சென்று, தீகைஷ (ர்யமம்) பெற்று, அர்தத் தீகைய அதுவரித்து வருகின்ற

B

Digitized by Noolaham Foundation

ல்சு. பிறது வெண்துதிரைகள் கட்டப்பட்ட பெரிய தேரில் நிற்கின்ற மாதவனும் (¹), பாண்டவனும் நிவ்ய (²) பாங்குகளே முழக் கினர்கள்.

(1) மாதவன் (மாவுடைய கவன்), லக்ஷ்யீபத், ஸ்ரீ க்ருஷ் ணன். ஸ்ரீ மஹா விவ்தனுவின் என்கி மஹாலச்ஷமி. அவரு டைய அவதாரம் ஸ்ரீ க்ருஷ்ணன். இந்த அவதாரத்தில் மஹா லக்ஷ்மி ருக்மினியாய்ப் பிறக்கு, ஸ்ரீ க்ருஷ்ணனே விவாகம் செய்கார்.

(2) தேவாம்மம்பெற்ற. அடுத்த ம்லோகத்துக்குரிய உரை

யைப்பார்க்க.

லரு. "ஹ்ருஷீகேஶன் (¹) பாஞ்சஜன்யத்தையும் (²), தனஞ்ஜ யன் (³) தேவதத்தத்தையும் (⁴), பீமகர்மாவாகிய (⁵) விருகோத சன் (6) பௌண்ட்சத்தையும், முழக்கினர்கள்.

(1) அத். உ, மர். கூக்குரிய இரண்டாம் குறிப்பைப் பார்த்

தறிக.

- (2) பஞ்சஜன் என்பவன் ஒரு வலிய அஸுரன். மஹா விஷ்ணு அவனேக்கொன்று, அவனது மரீரத்தின் அஸ்திகளே எடுத்து உண்டாக்கின மங்கின் பெயர் பாஞ்சஜன்யம்.
- (3) தனத்தை ஐயித்தவன். அஃதாவது, த்ரவ்ய ஸம்பாத் யத்தில் உதயமாகும் மோகங்களே வென்றவன். தர்மத்தில் வழுவாமல்கின்று பொன் பூமி முதலியவற்றைத் தேடுகிறவன்.
  - (4) தேவதத்தம்=தேவர்களாற் கொடுக்கப்பட்டது.
  - (5) பீமகர்மா=பயம் உண்டாக்கும், தொழில் உள்ளவன்.
  - (6) சென்னுய் வயிறன், ஐடராக்னியிக்கவன்.

லகு. தந்திபுத்ரனுகிய யுதிஷ்டிர ராஜன் (1) அநந்தவிஐயத்தை யும் (²), நதலன் ஸுகோஷத்தையும் (³), ஸஹதேவன் மணிபுஷ்ப கத்தையும் (4), ஊத்னூர்கள்.

- ஸ் தொபுத்தி பெற்றவன், (1) யுதிவ்வு என் = யுத்தத்தில் சண்டையில் பின்வாங்காதவன்.
  - (2) அகர்தவிஜயம்=அளவிறர்த வெற்றிகளேத்தரும் எங்கு.
  - (3) ைகோஷம்= இனிய காதமுடையமுற்கு.

DOT-2.072.

அத்யாயம், க.

(4) மணிபுஷ்பகம்=ரத்னங்கள் பதிக்க, அல்லது ரக்னம் போற் ப்ரகாமிக்கின்ற, மங்கு.

லஎ. பெரிய வில்லாளியான காரிராஜனும், மஹாரதனுகிய மிகண்டியும், த்நஷ்டத்யும்னனும், விராடனும், அன்யரால் ஐயிக்கப் படாக ஸாத்யகியும்,

லஅ. த்நுபதனும், (¹) த்ரௌபதியின் புத்ரர்களும், (²) ஸுப த்திரையின் மஹா வல்லபு புத்ரனும் (³), ஒ ராஜனே, தனித்தனியாக முங்குகளே ஊதினர்கள்.

(1) பாண்டவர்களுக்குப் பெண் கொடுத்த மாமன், பாஞ் சால கேச ராஜன்.

(2) த்ருபதனுடைய புத்ரி த்ரௌபதி, பஞ்சபாண்டவர்களே விவாகம்பண்ணி, ப்ரதிவிர்திய, சுதசோம, ம்ருதகர்மன், மதா கிக, ஸ்ருகஸேன என்ற ஐவரைப் பெற்றுள். இவர்கள் யுக் தத்தில் மஹாவீரர்.

(3) யாதவர்களுக்கு ராஜனுகிய வாஸுகேவனுடைய புத்ரி யும், ஸ்ரீ க்ருஷ்ணபகவானுடைய தங்கையுமாகிய, ைபத்ரை, அர்ஜுனனே விவாகம்பண்ணி, அபிமன்யு என்ற வீரவாணப் பெற்றுள்.

லகு. அந்த ஓசைகள் எல்லாம் சேர்ந்து ஆகாருத்தையும் பூமி யையும் தோனிக்கச்செய்து, த்ருதராஷ்ட்ரன் புத்ரர்களின் ஹ்ருதயங் களேப் பிளந்கன.

உல்.—உலக. பிறத [க்குதராஷ்ட்ர] புபதியே, பாண்டுவின் மகனையே கபித்வஜன் (¹) [யுத்த] நியமம் பெற்ற நிற்கும் தார்த்த ராஷ்டீரர்குகுக்கண்டு, வில்ல உயர எடுத்து, அம்பை எயியும் ஸம யத்தில், ஹ்ருஷீகேயனிடம் இந்த வார்த்தையைக் கூறினுள். அச் யுத (²), இந்த யுத்தத்தில் ஆருடன் நான் போர் புரியவேண்டுமென்று அறிவதற்காக, யுக்குஞ்செய்ய விரும்பி நிற்கின்றவர்களே நான் பார்கி கத்தக்க இடத்தில், இரன்டு ஸேீனகளின் மத்தியில், ரதத்தைச் [செலுத்தி] நிறத்து. துர்ப்புத்தியுள்ள தூர்த்தசாஷ்ட்சறுக்கு (துர் யோதனனுக்கு) யுத்தத்தால் அவன் இஷ்டத்தைச் செய்ய விருப்பங் கொண்டு வந்து போர்புரியப்போகின்றவர்களே நான் பாரிக்கவேண் Gů.

Гед#— л. D.

- (1) குரங்குக்கொடியோன், ஹனுமானேக் கன் ரகக்கின் த்வஜத்தில் தரித்துக்கொண்ட அர்ஜுனன். க. க.மி (1)
  - (2) அழிவற்றவனே. புரீ க்ருஷ்ணன்.

உயிசு. ஓ பாரத, தடாகேமூறுல் (¹) இவ்விதம் வேண்டப்பட்ட ஹ்ருஷீகேயன் (²) இரண்டு ஸூனகளின் நடுவில் உத்தம ரதத்தை நிறக்கி,

- (1) "குடாகா" உரித்ரை, "ஈஸ" அடக்கி ஆளுகின்றவன். நித்ரையை ஐயித்தவன். அதி ஜாக்ரதையான அர்ஜுனன்.
  - (2) ஸ்ரீ க்ருஷ்ணன். அக். உ, மர். கூ.

உலிரு. பீஷ்மன் த்சோணன் முதலிய(¹) எல்லா அரசர்களுடைய [ஸ்ழகத்தில்] கூடிநிற்கின்ற இந்தக் தருவம்மூத்தாரைப் பார், 'ஒ பார்த்த (²), என்ற கூறிஞர்.

- (1) இவர்கள் ப்ராஹ்மண குலத்தில் பிறந்தும், கூதரியகர்மங் களே அதுஸரித்து கூதத்திரியர்களுக்குத் தலேவராய் இருந்தபடியா ல் அரஸர்களோடு சேர்க்கப்பட்டார்கள். "மஹீ கூடித்"=அரஸன்.
  - (2) ப்ருகை என்ற குந்தியின் மகன் அர்ஜுனன்.

உலகா, உல் எ. அவ்விடத்தில் இரு ஸே?ணகளிலும் நிற்கின்ற பிதாக்களேயும், பாட்டனூக்களையும், ஆசார்யர்களேயும், அம்மான்மா சையும், ஸஹோதசர்களேயும், புத்சர்களையும், பேசன்மாசையும், ஸ்நேஹிதர்களேயும், மாமன்மாசையும், (இருபக்ஷத்தாரின்) நன்மையை விரும்பின [மற்ற] வரையும், பார்த்தன் கண்டான். பந்துக்களாய் நிற்கும் அன்வரையும் தந்திமகன் (அர்ஜுனன்) செவ்வையாகப் பார்த்து, மிதந்த தயவினுல் நிரம்பப்பட்டு, துக்கிக்கின்றவனும் இதீனக் கூறினுள்.

உய்அ. ஓக்ருஷ்ண, யுத்தஞ்செய்ய விருப்பேத்தினுல் வந்திருக் கின்ற இந்த ஸ்வஜனத்தைக் கண்டு,

உலகை எனது அங்கங்கள் தளருகின்றன, வாய் வரட்சியைப் பேறுகின்றது, எனது ஶாரீரத்தில் நடுக்கழம் ரோமக்கூச்சமும் உண் டாகின்றன.

கல். காண்டீவம் (¹) கையில் நின்ற நடிவுகின்றது, ஶாரீரம் எரி கின்றது, நிற்கழடியாது. என்மனம் சுழல்கின்றதுடோலிருக்கின்றது. (1) காண்டீவம் அல்லது காண்டிவம். வருணபகவானிடம் அக்னிதேவன் பெற்று அர்ஜுனனுக்குக் கொடுத்த தேவாம்ஸ வில்லு. இத்துடன் எப்போழுதும் அம்புகள் கிறைந்த இரணடு தூணீரங்களேயும் கபித்வஐ ரதத்தையும் வருணபகவான் அளித் தார். (மஹாபாரதம், ஆதிபர்வம்).

கலிக. ஓ கேஸவ (¹), விபரீதங்களான தறிகளேயும் பார்க்கின் றேன். யுத்தத்தில் ஸ்வஜனத்தைக் கொன்ற (அதனுல்) மேன்மை யைப் [பெறலாமென்று] எண்ணவிலில்

(1) "கேஸ" = சிகை, "வ" = உடையவன். ஸூர்ய சந்த்ர ரேகைகளேத் தன்சிகையாக உடைய மஹேஸ்வரன் என்று மஹா பாரதத்தில் ஸாந்தி பர்வத்தில் விளக்கப்பட்டது. மஹேஸ்வர ஹடைய ஒர் அவதாரம் ஸ்ரீ க்ருஷ்ணபகவான்.

நம் உ. ஓ க்ருஷ்ண, வெற்றியையும் நான் கோரவில் ஃல. ராஜ் யத்தையும் [அதன்] ஸுகங்களேயுப் நான் அபேக்ஷிக்கவில் ஃல. ஓ கோவிந்த (¹), எங்களுக்கு ராஜ்யத்தினுல் என்ன (பயன்), போகங்களினுல் என்ன [பயன்], ஜீவனுல் (²) என்ன [பயன்].

- (1) 到意: 2. 以前. 西 (2).
- (2) உடிரோடிருப்பதால். "

கல்க. கல்ச. எவர்களுக்காக ராஜ்யமும் போக்ய வல்துக்க ளும் ஸு-கங்களும் எங்களால் விரும்பப்பட்டனவோ, அந்த ஆசார் யர்கள் பிதாக்கள் புத்ரர்கள் பாட்டனர் அம்மான்மார் பேரன்மார் மைத்துனர் ஸிப்பந்திகள் இவர்கள் எல்லோரும் ப்ராணன்களையும் போருள்களேயும் வெறுத்து யுத்த [கள] த்தில் நிற்கின்றனர்.

கூலிரு. ஓ மதுஸூதன (¹), ஹிம்ஸிக்கின்றவர்களாப் இருந்தா லும், இவர்களேக் கோல்ல விரும்பேன். ழவுலகங்களுக்கும் அரசத் தன்மை ஏற்படுகின்றதாயிருந்தாலும் இவர்கஊ நான் கோல்ல விரும் பேன். பூமிக்காகக் கொல்ல விரும்புவேனே.

(1) "மது"+"ஸூதன:"≘மதுவைக் கொல்றுபவன். மது என்ற அஸுர்ணக் கொன்ற ஸ்ரீ க்ருஷ்ணன்; அல்லது மாயை பை ஜயித்தவன்.

#W-#W2.]

கல்கு. ஓ ஐனர்தன (¹), த்ருத்ராஷ்ட்சன் புத்சர்கணக்கொன்று எங்களுக்கு என்னஸந்தோஷம் வரும். ஆததாயி (²) கனாயிருத்தும், [இனமாயிருப்பதால்] இவர்களேக் கொன்றல் பாபபலமே வந்து அண்டும்.

(1) "ஜன" + "அர்துன" = ஜனங்களால் வேண்டப்படுபவர். , ஸ்ரீ க்ருஷ்ணபகவான்.

(2) "ஆத" = தீங்கு, "தாயி" = வளர்க்கின் றவன். விட்டில் தீவைக்கின் றவன், விஷக்கைக் கொடுக்கின் றவன், ஆயுதத்தை எப்பொழுதும் கையிற்கொண்டவன், கள்ளன், ஒருவன் மணி வியை அபஹரிக்கின் றவன், இவர்கள் ஐவரும் ஆததாயிகள்.

துர்யோதனன், துஷ்ணாலனன், மகுனி முதலியவர்கள் பாண்டவர்களின் வீட்டை எரிக்க முயன்றபடியாலும், பீமனு க்கு நஞ்சைக் கலக்கிக் கொடுத்தபடியாலும், யுகிஷ்டிரனுடைய ராஜ்யத்தையும் த்ரவ்யத்தையும் கள்ளச் சூதாட்டத்தால் அப ஹரித்தபடியாலும், த்ரௌபதியைச் சிறையாக்கித் தகிலுரிக்கு ஆனர்தங்கொண்டபடியாலும் ஆததாயிகள் என்ற நிக்திக்கப் பட்டார்கள்

டியின. ஆதலால், ஓ மாதவ, எங்கள் பந்துக்களான த்ருதசா ஷ்டீசன் புத்சர்களேக் கோல்வதற்கு நாய் உரியவசல்லோய். ஸ்வ ஜனத்தைக் கொன்ற எவ்விதப் ஸுகம் பெறவோப்.

ஈலிஅ, ஈலகூ. லோபத்தால் கெடுக்கப்பட்ட மனலையு டைய இவர்கள் தலநாசத்தால் விளேயும் தம்றத்தையும் (¹), மித்ர த்ரோகத்தால் (²) உண்டாதும் பாதகத்தையும் பார்க்கவில்லயாற லும், ஒ ஜனர்தன, தலநாமத்தால் ஏம்படும் தம்றத்தைச் செவ்வை யாக அறிகின்ற நாம் இப்பாபத்தில் நின்ற நீங்குவதம்து ஏன் அறி யோம்.

(1) குலநாரத்தால் (குலத்தைப் பாதுகாக்கும் புருஷர்க ளின் மாணத்தால்) விளையுங் குற்றங்களாவன: குலதர்மக்கேடு, அதர்மவ்ருத்தி, குலஸ்த்ரீ வயபிசாரம், வர்ணஸங்கரம் என்றவை.

(2) மித்ர தீரோகம்=உறவினர் ஸ்கே ஹிதர்களுக்குள் பகை உண்டாக்கு தல். சூல. தலப் கேட்டால், புராண தலதர்மங்கள் கெடுகின்றன. தர் மம் கேட்டால், அதர்மம் தலம் முழுவதையும்,வியாபித்து நிற்கும். அத ர்மம் வியாபித்தால், க்ருஷ்ண, தலஸ்த்ரீகள் துற்றம் அடைவார்கள்.

சூல்க, சூல்உ. ஒ வார்ஷ்ணேய (¹), ஸ்தீரீகள் துற்றம் அடைந் தூல், வர்ண ஸங்கரம் உண்டாகின்றது (²). ஸ்ங்கரம் தலத்தைக் கேடு த்தவர்களுக்கும் கேடுதிபெற்ற தலத்தாருக்கும் நாகத்துக்கு ஹேதுவா கின்றது (³). இவர்களின் பிதாக்கள்(⁴) பிண்ட கீரியை <sup>5</sup>) உதக கீரி யை (⁶) இல்லாமல் [துக்க ஸாகரத்தில்] வீழ்கின்றனர். (७)

(1) வர்ஷ்ணி வம்ஸத் திற் பிறக் தவனே. வர்ஷ்ணிகள் கோபா லர் என்றும், யாகவர் என்றும் அழைக்கப்படுவர்.

் (2) குணமும் குணத்துக்குத்தக்க கர்மமும் சேர்ந்து வர்ணம் ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்டதென்று மேல்வரும் சமிக இல் பகவான் விள க்கினர்.

நற்குணமும் நற்கர்மமும் பொருந்திய சதுர்வர்ணங்கள் க்ரம மாத நடைபெறுவதற்குப் பிதாக்களும் பதிகளும் வளர்ந்த புத் ரர்களும் பெண்களேப் பாதுகாக்கவேண்டும். புருஷர் இறந்து போனுல் ஸ்த்ரீகள் கூடாதவர்களோடு கூடிக் கலப்புள்ள மனே தர்மங்களேயுடைய பின்?ளகளேப் பெறுவார்கள். இப்படி ஸங் கர (கலப்புப்பெற்ற) ஜாதிதளாகிய அதுலோம ப்பதிலோம அந் தராள பாஹ்ய ஜாதிகளும் வ்ராத்ய ஜாதியும் தோன்றி, யம ந்ய மாதி அதுஷ்டானங்கள் கெட்டு, தேயும் நாருத்தை அடையும்.

(3) குண கர்ம கலப்பாகிய வர்ண ஸங்காம் குல பர்த்தாக் கீள அழித்தவர்களுக்கும், யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் என்ற பரி ஸுத்த கர்மங்களே விட்ட குலத்தாருக்கும் நாகவேதனேகளே உண்டுபண்ணும்.

(4) குலதர்மங்களே விட்டவர்களின் பிதாக்கள் இறக்கபின் ப்ரேத ரூபத்தைத் தரித்து.

(5) ஸ்ராத்த க்ருத்யத்துக்குரிய அன்ன உருண்டை இடுகல்.

(6) எள்ளும் தண்ணீரும் இறைத்தல். (உதகம்=தண்ணீர்.)

(7) தங்கள் புத்ரர்கள் ஸ்ராத்த கர்மங்களேச், செய்யாதபடி யால், பித்ரு ரூபத்தைப் பெற்றுப் பித்ரு லோகத்தை அடையா மல், ப்ரேதமாகவே திரிக்து துக்கத்தில் தோய்க்கிருக்கின்றர்.

T

சுலிரு. வரீண ஸிங்கரத்தைச் செய்யும் குலபாதகக் துற்றங்களி னுல் வேதுகாலமாக ஏற்பட்ட ஜாதி தர்மங்களும் குலதர்மங்களும் கேடுகின்றன.

சயிச. ஒ ஜனர்தன, தலதர்மத்தைக் கெடுத்த மானுடர்களுக்கு உறுதியாக நரகத்தில் (¹) °வாஸ்ப் ஏற்படும் என்ற கேட்டிருக்கின்றேப்.

(1) நர + அ + கம்=மானுடன் + இல்லே + சுகம். ஹிம்ஸைப்படும் இடம். (அ+கம்=அகம்=துன்பம்).

"நர" என்ற பதத்தின் ஈற்றிலுள்ள அகாரத்தினிடத்தில் அடுத்திருந்த "அக" என்ற பதத்தின் தவேயிலுள்ள அகாரம் வர்து, முன்னிருக்கும் அகாரத்தை விலக்கி, தான் ஆட்சி பெற்று நிற்கும் என்று வாருசி வார்த்திக க்ரந்தத்தில் கூறினர்.

கர்மபூமியாகிய இவ்வுலகத்தில் ஐனித்த மானுடர்கள் செய் யும் பாபங்களின் பலன் நாகலோகத்தில் அநபவிக்கப்படும்.

சுயிரு. சாஜ்ய ஸ்ுகத்தின் பேசாசையினுல் ஸ்வஜனத்தை ஒரிம் ஸிப்பதற்கு முயன்றபடியால் நாம் மஹாபாபத்தைச் செய்வதற்கு ழயன்றவர்களானும். கஷ்டம், கஷ்டம்.

சயின். த்ருதராஷ்ட்சன் புத்சர்கள் யுக்கத்தில் ஆயுதத்தைக் கையீத்கோண்டவர்களாய் ப்பதீகாரமற்ற வடும் (1) ஆயுதமற்றவனும் ஆகிய என்னே ஹியீஸிப்பார்களாகில், அது எனக்கு மிக நலமாக இந்க்கும்.

(1) ப்ரதீகாரமற்றவன் = தனக்குப் பிறர் செய்தவாறு தான் அவர்க்குச் செய்யாதவன்.

ஸித்ஜயன் கூறினுள்:

சுயிஎ. அர்ஜுனன் இவ்விதம் கூறித் துக்கித்தால் மனங்கலங்கி அம்பையும் வில்ஃவயும் யுத்தகளத்தில் எறிந்து தேரிலிருந்தான்.

உபநிஷத்கள் என்றும் ப்ரஹ்மவித்தை என்றும், யோகஶாஸ்த்ரம் என்றும், பகவத்கீதைகள் என்றும் கூறப்பட்ட ஞீ க்ரூஷணூர்ஜுன ஸிம்வாதத்தில் பிரஸித்திபெற்ற அர்ஜுனவிஷாதயோகம் என்றபிரதம அத்யாயம் முற்றிற்று.

# இரண்டாவது அத்யாயம் லாங்க்ய யோகம்.

அஃதாவது, ஸாங்க்யம் என்ற மெய்யறிவை அர்ஜுனன் கேட் டுச் சிர்தித்தான் என்பதை விளக்கும் இரண்டாவது பாடம்.

முதலாவது அத்யாயத்துக்கும் இந்த அத்யாயத்துக்கும் என்ன ஸம்பர்தமெனின், முதலாவதில் தர்மராஸ்த்ரார்த்த விமு டத்தால் (பகவத்கிதா, உ. எ; அநுகிதா, மிசு, கூ.) அர்ஜுனன் பயத்தையும் துக்கத்தையும் அடைந்தான் என்று விளக்கப்பட் டது; இரண்டாவதில் பய துக்க நிவிர்த்தி மெய்யறிவாற் பெற லாம் என்பதுபற்றி, ஸாங்க்யம் என்றழைக்கப்பட்ட மெய்யறி வின் நிர்ணயங்கள் விரிக்கப்பட்டன. இதறை ஸம்பந்தமுண்மை யறிக.

"மெய்யறிவு", "ஸாங்க்யம்", "லேதாக்கம்", என்ற பதங் கள் பர்யாய காமங்கள் (ஏகார்த்த வாசகங்கள்) என்ற பின் வரும் உ. கம்அக்கரிய உரையில் விளங்கும்.

பொய்யறிவுக்கும் மெய்யறிவுக்கும் பேதம் உண்டு. தேகமே நான் என்ற அகந்தையும், தேகஸுகத்துக்கு வேண்டிய பொன், மாதர், பூமி, வீடு, வாஹனுதிகள் எனது பொருள் என்ற மமதை யும். இந்த அகர்தை மமதைகளால் உண்டான கர்த்ருத்வ போக்த்ருத்வ எண்ணங்களும் பொய்யறிவு.

கேகத்தில் வாழும் ஜீவாத்மாவே நான், ஜீவாத்மா தேடிப் பெறவேண்டிய வஸ்துவாகிய பரமாத்மாவே எனக்குச் சொர்தம், ஆதலால் அதணேயே நான் பரம்பொருளாகப் பாராட்டி லோக கர்மங்களே ஈர்வரப் ப்ரீதியாகச் செய்யவேண்டும் என்ற உசித நிர்சயங்கள் மெய்யறிவு.

முதலாவது அத்யாயத்தில் தொடங்கின ஸ்ரீ க்ருவ்வூர் ஜுன ஸம்வாதத்தை இரண்டாவது அத்யாயத்திலும் ஸஞ்ச பன் த்ருதராஷ்ட்ர ராஜனுக்கு உரைக்கின்றுன்.

T&-#.

ஸித்சயன் கூறினுள்:

க. அவ்வித தயவுள்ளவறும், நீர்நிறைந்து கலங்கின கண்கின யுடையவனும், துக்கிக்கின்றவறுமாகிய அவனிடம் (அர்ஜுனனிடம்) மதுஸூதனன் (க்ருஷ்ணன்) இந்த வாகியத்தைச் சொன்னர்.

முரீ பகவான் கூறினர்:

- உ. ஓ அர்ஜுன், கேட்டவர்களால் அநுசரிக்கப்பட்டதும். ஸ்வர்க்கத்துக்கு உரியதாகாததும், இழிவைச் செய்கின்றதுமாகிய இந் தக் கு்மலப் (¹) எவ்விடமிருந்து உள்ள அடைந்தது.
- (1) கஸ்மலம் \_கெட்டமலம் = மிகக்கேடு. அஃதாவது, புத் தியைக்கெடுக்கும் அஞ்ஞானம், ஈண்டு மாஸ்த்ரார்த்த விமூடம் (பகவத்தோ, உ. எ; அநுகதா, மிகு. கூ.)

ந. அலித்வத்தை (¹) அடையாதே. பரந்தபனை (²) பார் த்த (³). இது உனக்குத்தகாது. அப்பநெஞ்சின் துர்ப்பலத்தன்மையை விட்டு எழந்திரு.

(1) தர்ம மாஸ்த்ரத்தைக்கற்றும் அதன் ஸ்வய அர்த்க த்தை அறியாதபடியால் யுத்தமுனேயில் வந்த விஷாதத்தை (மனத்தளர்ச்சியை) தாமஸதைர்ய வருத்தி என்ற இஅ டியிடு வ கிளக்கினர். சண்டு (உ. க ல்) அதனேக் "க்ஃப்யம்" என்றுர் க்கீபன் (அலி) உடைய தன்மை க்ஃப்யம். ஆண்களுக் கும் பெண்களுக்கும் தைர்யம் உண்டு. அவிக்குத் தைர்யம் இல்லே. ஆதலால், க்டூப்பம்=அதைர்பம்.

(2) "பரான்"=சத்துருக்கின, "தப:"=வாட்டுகின்றவன்.

(3) அத். க. உறிரு.

அர்ஜுனன் கூறினுள்:

- சு. ஓ மதுஸூதன (¹), அரிஸூதன (²), எவ்விதம் நாள் யுக் தத்தில் பூஜைக்குரியவர்களான பீஷ்மூனயும் துரோணினயும் அம் புகளினுல் எதிர்த்து யுத்தம் செய்வேன்.
  - (1) அத். க. நுலிரு.
  - (2) "அரீன்"=யத்ருக்கின, "ஸூதன:":=கொல்லுபவன்.

ரு. இவ்வுலகத்தில் மஹா பெருந்தன்மை பெற்றவர்களான ததமாரை ஹிம்ஸிக்காமல் பிர்சையன்னம் உண்பது நலம் (1). நிவி ர்த்திமார்க்கத்தை விரும்புகின்ற (²) தருமானர்க் கொன்றல், இவ்வி டத்திலேயே இரத்தம் புரண்ட போகங்களே நான் புசிக்கவேண்டும்.

அத்யாயம், உ.

(1) துர்போதனன் தங்கள் ஜீவனர்த்தத்துக்காக ஒரு க்ரா மமாவது கொடுக்கக்கூடாதென்றபடியால், பிச்சைவாங்கிக் காலத் தைப்போக்குவது கலம்போலக் தோற்றுகின்றது.

(2) "அர்த்த காமான்"="அர்த்தார்த்தி" (எ. மிசு.)=நிவிர்த்தி மார்க்கத்தை விரும்புகின்ற.

சு. எங்களுக்கு (பாண்டவர்களுக்கு) இரண்டில் (¹) எது மிகச் சிறந்தது என்பது நாம் அறியோம். நாம் ஒடிவேனே ஐயிப்போம், அல்லது அவர்கள் நம்மை ஐயிப்பார்கள் (2). [நாம் அவர்களே ஐயிக்க வல்லமை பெற்றிருந்தாலும்] எவர்களேக்கோன்ற நமக்கு ஜீவிக்க விருப்பமில்ஃபோ, அந்த தார்த்தராஷ்ட்சர்கள் (8) யுக்கழுணயில் Bidanniach.

- (1) பிச்சையன்னம் உண்ணுகல், கொன்று ராஜ்யத்தை அதுபவித்தல், என்ற இரண்டில்,
- (2) நாம் ஐயித்தால், ராஜ்யம் கிடைக்கும். ஐயிக்கப்பட்டு ரணகளத்தில் மாண்டால், வுவர்க்கலோக ப்ராப்தியாகும். ஆனுல், இந்த ராஜ்ய ஸ்வர்க்க ஸுகங்கள் எனக்,குவேண்டாம். மாரையும் பந்தக்களேயும் கொல்வது கொடிய பாதகம்.

(3) யுத்தமுனேயில் கிற்கின்ற தார்த்தாரவ் உரர்களேக் கொல் ல விருப்படில்லா தபடியால், எனக்கு ஒரு நல்லவழியைக் காண் பிப்பது உன் கடமையே.

எ. கார்ப்பண்ய் (¹) தோஷத்தால் கெடுக்கப்பட்ட சுபாவழ டையவனும், தர்ம [ராஸ்த்ரார்த்த] த்தில் மிக ழடபுத்தி உடைய வனும் (²) ஆகிய நான் உள்ளிடம் கேட்சின்றேன். எது எங்களுக்கு நல்லதென்று உள்ளுல் நிர்சயிக்கப்பட்டதோ, அதன எனக்குத் தெரிவி. நான் உனது மிஷ்யன். உன்னே அண்டின என்னேக் காக்க.

(1) கார்ப்பண்யம் \_க்ருபணனுடைய தன்மை (காது "க்ரு ப்"=ஸாமர்த்யம்). க்ருபணன்=விஷயஸுகத்தில் விருப்பங்கொ

61.

ண்டு பொருளே ஸாமர்த்தியமாகத் தேடுகின்றவன். எனவே, கார்ப்பண்யம்=போக்ய வஸ்துவில் பெரும்பற்றுள்ள தன்மை. (உ. சுயகூ.)

கார்ப்பண்யகோ ஷம்=கார்ப்பண்யம் என்ற குற்றம்; தன் தேகஸுகத்துக்குரிய அநித்ய வஸ்துக்களில் மோஹம் பெற்ற

தோவும்.

தன்பங்கை ஸஹோதார்களாகிய தார்த்தாரஷ்ட்ரர்கள் அப ஹரிக்கக் கூடாதென்ற பொருளாசைபற்றின நிலேயை யுத்தமு போயில் அர்ஜுனன் உணர்ந்தான். உணர்ந்து, கார்ப்பண்ய கோஷத்தால் கெட்டேன் என்ற நிலைத்து, அரியும் பொருளுக் கர்கச் சண்டையிட்டுப் பந்துக்களேக் கொல்வது அதர்மமே, தன்பமே, என்று நிருசயித்தான். " ஆணுல், நான் க்ஷத்ரியனை யிருப்பதால் துஷ்ட நிக்ரஹத்துக்கும் மிஷ்ட பரிபாலனத்துக் குமாக ஏற்பட்ட போரைக் கைவிடுதல் தர்மமா அதர்மமா என்று போசுத்து, அதில் தெளிவு பெருமல், ஐயோ, தர்மஸா ஸ்த்ரங்களேக் கற்றும் என் புத்தி நிருசயமற்றுக் தடுமாறுகின்ற கே, இந்த நிருசயமற்ற தன்மை தர்மத்தின் ஸ்வரூபத்தை விளங் காமலே வந்திருக்கின்றது என்று அறிந்து, என் தர்மமாஸ்த் சார்த்த விமுடத்தை நீக்கும் என்ற ப்ரார்த்தித்தான்.

இதனே நீக்கும்பொருட்டு இந்த அத்யாயத்திலும் பின்வ ரும் அத்யாயங்களிலும் சுர்மத்தின் ஸ்வரூபத்தையும் மெய்யறி வாகிய ஸாங்க்யத்தின் லக்குணத்தையும் பகவான் விளக்கத்

தொடங்கினர்.

ம்லோகங்கள் கூ, எ, அ, ல் குறிக்கப்பட்ட அர்ஜுனனு டைய விணைக்களே பகவத்தேறை நடைபெறுவதற்கு முக்ய ஆதா ரங்களாயிருக்கின்றன.

(2) "தர்ம ஸம்மூட சேதா:"=தர்மத்தில் ஸம்மூடபுத்தியு டையவன்; தர்ம ராஸ்த்ரத்தைக் கற்றும், தர்மார்த்தத்தை அறி

யாக மூடன்.

0 0 ....

தர்மம் என்றது ஜீவா ந்மாக்களே அறியாமையிலும் துக்கத் திலும் நின்று உத்தாணம் (உயாத்தூக்கி விடுதலேச்) செய்யும்படி ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்ட மன்ஸுக்கு நல்ல வழியைக் காட்டும் ஓர் அதிவியேஷ ஆக்மயக்கி. இந்தச் சிச்டிபாருளும் சுகப்பொரு ளுமாகிய தர்மத்தின் ஸமாஸத்தையும் விஸ்தரத்தையும் (ஈருச் கத்தையும் விரிவையும்) ஸூச்ஷம் கதியையும் போதன மக்கி பெற்ற ஜிவன்முக்கண அடைக்கு கற்றுலன்றி அதன் அந்த ரங்க ஸ்வரூபத்தை/ உள்ளபடி அறியக்கூடாதென்ற அர்ஜுன இக்கு வேறெருரு ஸமயத்தில் பகவான் கூறிஞர். (மஹாபார் தம், கர்ணபர்வம், அத். ககூ.)

அ. இந்திரியங்களே மிக வாட்டுகின்ற எனது துக்கத்தை எது தூன் தீர்க்குமோ என்ற நான் அறியேன் (¹). பூமியில் முத்துருவற்ற தும், [ஐம்வர்யம்] நிறைந்ததும் ஆகிய சாஜ்யத்தை அடைந்தாலும். தேவர்களுக்கு அதிபதியான தன்மையைப் பெற்றலும் [எனக்குத் துக் கம் தீசாது.]

(1) இஹலோக பாலோக ஸுகங்களினுல் என் துக்கம் தீராது. என் மனவில் கின்ற இந்த்ரியங்களே எல்லாம் வாட் மே துக்கத்தைத் தீர்க்க ஒருவழியிருந்தால் அதனேச் சொல் அம் என்முன்.

துக்கம் என்றது யாதெனின், காரண மூரேமென்ற அவித் தையில் (அஞ்ஞானத்தில்) சிக்குண்டு ஸச்சிதானர்க லக்ஷண க்களே இழந்த ஆக்மா அந்த மூரேக்கின் குணமாகிய ஆசை யால் ஸஞ்சலப்படுதலே பதறப்படுகலே. இந்த வாதனே அறி வின் பார்வையைச் சிறிதாக்குவதால் பந்தனம் என்றம், ஆமா பாமம் (ஆசையென்ற கமிறு) என்றம், பெரியோரால் அழைக் கப்படும்.

அவித்தை என்ற காரண தேஹத்தின் பரிக்காஹத்தை எப் பொழுது ஆத்மா பெற்றதோ, அப்பொழுகே அந்தத் தேகமய மாகி, தேகத்தை நான் என்றெண்ணி, அதன் குணமாகிய கொடி யஆசையில் மூழ்கி, அதன் த்வந்த்வ அஃகளாகிய விருப்பு வெ றப்பால் மோதப்பட்டு, துன்பப்படும்.

இந்தக் காரணஸரீர ஆஶாபாமுத்தைக் தீர்க்கும்பொருட்டு ஈஶ்வரன் ஜீவாத்மாவுக்கு ஸூக்ஷ்ம ஶரீரத்தையும் ஸ்தூல ஶரீ ரத்தையும் தர்ம ஸாஸ் த்ரத்தையும் அருளி, ஆசைகவர்க்க விஷ யங்களேத் தர்மனிதிப்படியே அதுபவிக்கச்செய்து, அவ்விஷயா நுபவம் அழிவுள்ளதென்றும் அசுத்தமென்றும் அமிவித்து, மெய் யறிவுக்கு அதிகாரியாக்கி, மனேலயத்தாலம் வடயோகத்தா அம் ஞானத்தாலும் துக்ககிவிர்த்தி பெறலாமென்ற ரஹஸ் யத்தை ஞானகுருமூலமாகப் பரிபாககாலத்தில் விளக்குவார்.

ஸித்ஜயன் கூறினுள்:

கூ. பரந்தபனுன தடாதேயன் (¹) (அர்ஜுனன்) ஹ்ருஷீகேய னுகிய (²) கோவீந்தனிடம் (³) யுக்தஞ்செய்யமாட்டேன் என்ற இவ் விதம் கூறிச் சும்மாவிருந்தான்.

(1) அத். க. மக். உலச க்குரிய குறிப்பைப் பார்க்க.

- (2) ஹருஷீகேயன். ஹருஷீக்+சய=ஸக்தோஷக்கை ஏற் படுத்தும் கருவிக்கு சயன். (ஹர்ஷ=ஸக்தோஷம். தாது ஹருஷ்=ஸக்தோஷம்). சக்த்ர சூர்யர் லோகத்தாருக்கு ஸக் தோஷத்தைக் கொடுப்பதால், இவர்களுக்கு காயகளுகிய மஹே ம்வசன் ஹ்ருஷீகேயன் என்று பகவானே விளக்கினர். மஹா பாரதம், யாக்திபர்வம், மோக்ஷதர்மபர்வம் அக். காசுமிக. சுடு.
- (3) கோவிர்த. கோ+விர்த=பூமி+பெற்றவன் (விர்த பதத் தக்குத் தாது விதில்=லாபம், பேற) ஒருகாலத்தில் பூமி ஸமுத் ரத்தில் தாழ்ர்து போனபொழுது அதைத்தான் பெற்று உயர எடுத்தபடியால், தேவர்கள் தன்ணக் கோவிர்தா என்று போற் றினர்கள் என்ற பகவான் கூறினர். (மஹாபாரதம், முன் குறித்த கட்டம்).

கோ என்ற பதம் பசுவையும் குறிப்பதால், கோவிர்தா என்ற பதத்துக்குப் பசுபாலகன் என்ற அர்த்தமும் அமையும்.

- ல. ஓ பாரத (¹), இரண்டு ஸே?ணகளின் மத்தியில் துக்கித்துக் கோண்டிருக்கிறவனிடம் ஹ்ருஷீகேயன், இகழ்ந்து சிரிக்கின்றவர் போல (²), இந்த வசனத்தை உரைத்தார்.
  - (1) பாத வம்மத்திற் பிறந்த த்ருதராஷ்ட்ரனே.
- (2) "ப்ரஹஸன் இவ"=இகழ்ச்சியைக் காட்டும் சிரிப்புடை யவர்போல. இவ்வளவுதானு உன் புத்தி என்று அர்ஜுனன்

அறியும்படி உதயமான புன்னகைக்குக் காரணம் அன்பே, இகழ்ச்சியன்று. ஆதலால் "சிரிக்கின்றவர்போல" என்றுன் ஸஞ்ஜயன்.

அடுத்த ஸ்லோகத்தில் பய துக்க கிவிர்த்திகள் வித்திக் குப்பொருட்டருளிய உபதேரும் தெரீடங்குகின்றது.

ஸ்ரீ பகவான் கூறினூர்:

மக—ம்உ.]

யிக. துக்கிக்கத் தகாதவைகளைப்பற்றி நீ துக்கித்தாய் (¹), அறி வாளிகளின் மேலான வார்த்தைகஊேயும் பேசுகின்றய். ஆனூல், பண் டிதர்கள் (²) இறந்தவர்கணப்பற்றியும், இறக்காதவர்கணப்பற்றியும் துக்கிக்கின்றவர் அல்லர் (³).

' (1) அநித்ய தேகங்களேப்பற்றித் துக்கிப்பது அறிவாளிக ளுக்குத் தக்கதல்ல.

பீஷ்மர் முதலியவர்களேக் கருதித் துக்கிக்கக்கூடாதென்று பதவான் அர்ஜுனனுக்குப் போதிக்கின்றுர். பீஷ்மன் முதலிய பதங்கள் வாச்யார்த்தமாகிய ஸரீரங்களேப் பற்றியிருந்தால், அச் சரீரங்களுக்குப் பிறப்பும். இறப்பும் இயல்பாயிருப்பதாலும், லக்ஷ்யார்த்த, ஆத்மாவைப்பற்றியிருந்தால், அவ்வாத்மாவுக்குப் பிறப்பு இறப்பு இல்லாததாலும், துக்கிப்பது ந்யாயமில்லே என் பது கருத்து.

- (2) பண்டா (மேலான அறிவு) உள்ளவன், பண்டி தன்.
- (3) இறக்கவர்களேக் கருதியும், உயிரோடிருக்கின்றவர்களேக் கருதியும், துக்கிக்கக்கூடாது என்பது ஸாங்க்யம் என்ற மெய் யறிவின் தீர்மானம். இதன் க்யாயம் அடுத்த மக்த்ரத்திலும் உரையிலும் விளங்கும்.
- ம்உ. நான் (¹) இருக்கவில்ஃயைன்பதே ஒருபொழுதும் இல்ல்ல நீ (²) [இருக்கவில்ஃயைன்பதும் ஒருபொழுதும்] இல்லே. இந்த ஜனத் தலவர்கள் (²) [இருக்கவில்ஃயென்பதும் ஒருபொழுதும்] இல்லை நாமேல்லாம் இனிமேல் இருக்கமாட்டோம் என்பதும் இல்லே.
  - (1) ஸ்தூல தேகத்தைத் தரித்து நிற்கின்றீ நான் (ஆக்மா).
  - (2) ஸ்தூல தேகத்தைத் தரித்து நிற்கின்ற நீ (ஆக்மா).

D#.]

(3) ஜனத்தலேவராகத் தோன்றும் தேகங்களுக்குள் இருக் கின்ற ஆக்மாக்கள்.

இறந்தவர்களுடைய இல்லாமையைக் கரு கிற் துக்கிக்கின் றவன் மூடன். எனெனில், தேகத்தில்கின்று பிரிந்த ஆக்மா. ஒருபோதும் இல்லாமற் போகளில்லே. அது அழிவற்ற வஸ்து.

இறக்கா தவர்களுடைய ஸம்பா த்யக்குறைவு, வறமை, வ்யா தி, முதலிய துன்பங்களேக் கரு தித் துக்கிக்கின் நவனும் மூடன். ஏனெனில், டிறப்பு, இறப்பு என்றது தேகத்துக்கே, ஆக்மாவுக்கு இல்லே. நீ இப்பொழுது காணும் தேகங்கள் பிறந் தபடி இறக்கும் என்பது நிர்சயம். ஆனுல், அவைகளுக்குள் விளங்கும் ஆக்மா எக்காலமும் உள்ளவஸ்து. மேலும், வறமை செல்வம் ஐயம் அபஐயம் முதலியவைகள் கர்மபலன்களே. ஒவ்வோருவன் சென்ற பிறவிகளில் செய்த புண்ய பாப கர்மங் களுக்குத் தக்கபடி ஈர்வான் ஸுகதுக்க பலன்களே இப்பிற வியிற் கொடுப்பார். ஆகலால், மெய்யறிவாளி உயிரோடிருக் கின்றவர்களின் இழுவு பிணி வறமை முதலியவற்றைப்பற்றியும் துக்கிக்கமாட்டான்.

ஸ்டி. தேகிக்கு (¹) இந்த (ப்பிறவியிற்றேன்றின) தேகத்தில் எவ் வீதம் கௌமாரமோ (²) யெராவனமோ (³) ஜரையோ (⁴), அவ் விதமே மறுதேகப் ப்ராப்தி (வேறுதேகத்தைப் பெறுதல்). தீரன் (அறிவாளி) அதனிடத்து (⁵) மோகம் (ீ) பெறன்.

(1) ஆக்மாவுக்கு.

(2) குமாரபர்வம், பால்யம், கூடிஉ. வயசு வரையில்.

(3) நம் தொட்டு கூலச வரையில் பௌவனம்.

(4) கூடுச க்குமேல் ஜரை (தளர்ச்சி, வயேர்திகம்).

(5) தோன்றி அழியும் தேகத்தில்.

(6) அழிவற்ற தேஹி என்ற ஒருவனுக்கே இப்பிறவியில் குமாரருரேம் தோன்றி, அது அழிய, யௌவன ரூரேம் தோன்றி, அது அழிய, ஜரா ரூரீரம் தோன்றுவதுபோல, அரேக வேறு தேகங்களும் அவனுக்கு உண்டாகும். இப்படித்தோன்றி அழி யும் தேகத்தை நான் என்று அறிவாளி எண்ணமாட்டான். அதற்கு வரும் அவஸ்தைகளேத் தனக்கு வக்ததாகப் பாவிக் கமாட்டான். இது ஸாங்க்ய ஞானம் (மெய்யறிவு).

அடுத்த ஸ்லோகத்தில் ஸுகதுக்கம் முதலிய த்வர்த்வ மனேதர்மங்கள் ஆக்மாவுக்கு உரியனவல்ல என்றம், அவை காரண தேகமாகிய அளித்தைக்கும் வூக்ஃமதேக மனஸுக் கும் உரியவை என்றும், இர்த மனேதர்மங்கள் அநித்யங்க ளென்றும், அவைகீளப் பொறுமையோடு அதுபளிக்கவேண்டு மென்றும், உபதேயிக்கின்றுர்.

லச. ஆனல், (¹) ஓ கௌந்தேய, மாத்சா ஸ்பர்யங்கள் (²) மீதோ.ஷணம் (தளிர் தடு) (³) ஸுகதுக்கம் என்றவைகளேக் கொடு கீகின்றன. அநித்யங்கள், வரவுபோக்கு உடையன (⁴), அவைக&ா ஓ பார்த்த (⁵), பொறுத்துக்கோள் (⁶).

(1) தோன்றி அழியும் தேகத்தை நான் என்ற சிர்திக் காது போனுவம் (அதில் உதயமாகும் ைகதுக்க ஸீதோஷ்ண த்வர்த்வங்களே அதுபனிக்கவேண்டும்.)

அதுபவிக்கும் முறை ஸாக்விரூபமாகப் பொறுத்தலே

என்ற உ. எய் இல் விளக்கினர்.

(2) தன்மரத்ரைகளின் பற்றல். தன்மாத்ரைகள் மன வில் ப்ரவேருப்பதால், இந்த தன்மாத்ரா ப்ரவேருங்களே மாத்ரா ஸ்பர்ருங்கள் என்றுர்.

தன்மாத்ரைகள் அதி நட்ப அணுக்களாகிய பஞ்ச ஸூ க்ஷம பூதங்கள். இவற்றின் பெயர்கள் மப்த தன்மாத்ரை, அல் லது ஸூக்ஷம ஆகாமும்; ஸ்பர்ம தன்மாத்ரை, அல்லது ஸூக்ஷம வாயு; ரூப தன்மாத்ரை, அல்லது ஸூக்ஷம தேயு (அக்னி); ரஸ தன்மாத்ரை, அல்லது ஸூக்ஷம அப்பு (ஐலம்); கந்த தன்மா த்ரை, அல்லது ஸூக்ஷம ப்ருதிவி (மண்).

இந்தப் பஞ்ச தன்மாத்ரைகளால் வெளியிலுள்ள ஸகல தோற்றங்களும் உள்ளேயுள்ள ஞானேந்த்ரியங்களும் அந்தஹ் காணங்களும் ப்ராண வாயுக்களும் கர்மேந்த்ரியங்களும் இயற் றப்பட்டனவென்ற தத்வ ஸாஸ்த்ரங்களில் அறியலாம். (உ. உஅ)

கணக்கற்ற தன்மாத்ரா கார்யங்களில், ஸீதம் உவ்ணம் ஸுகம் துக்கம் என்றவைகளேப் பற்றியும், அவை புலப்படும ஸ் தானங்களாகிய அந்த ஹ்காணங்களேப்பற்றியும் மாத்ரமே இந்த மசம் மந்தாத்தில் விளக்கினர்.

(3) எஸ தன்பாத்ரை (ஸூக்ஷ்ம ஜலம்) முனவில் ப்ரவே மித்தால், மிதம் என்ற ஒர் குணம் ஜீவாத்மாவுக்கு (மனவில்) ப்ரத்தியக்ஷமாகும். இவ்வாறே, ரூபதன்மாத்ரை (ஸூக்ஷ்ம அக் னி) மனவில் ப்ரவேமித்தால், உஷ்ண்டி என்ற குணம் ஜீவ னுக்குத் தோன்றும்.

(4) விருப்பு வெறுப்பு என்ற அளித்யாவின் அம்முங்கள் மனவில் ஏறித் தங்கினல், விருப்பங்கொண்ட மனஸ் விரும்பி னவிஷயத்தைப் பெற்றவுடனே, விருப்பத்தின் பூர்த்தி மன வீலில் படர்க்து ஸுக வடிவமாகிப் ப்ரகாமிக்கும். அஃதாவுது, விருப்பம் மனவில் உதயமாகி, தன்மாத்ரைகளால் இயற்றப் பட்ட ஒர் விஷயத்தில் விறைவேறினுல் (பலன்பட்டால்), அக்த கிறைவே (பலனே) மானஸ ஸுகமாகும்.

ஆத்ம ஸுகத்துக்கு அழிவில்லே. மானஸ ஸுகம் தோன்றி

அழியும், அநித்யம்.

விருப்பங்கொண்ட மனம் விரும்பின வஸ்துவைப் பெருது போஞல் பதறும், சலனப்படும். அவ்ளிதமே, வெறுப்புக்கொண்ட மனம் வெறுத்த வஸ்துவை ஸ்பர்ஷித்தால் சலனப்படும். எவ்வா றெனின், விருப்பு வெறுப்பிஞல் ஏவப்பட்ட மனம், அவற்றேடு ஒன்றுகூடி, அவற்றின் பதட்டத்தைப் பெறும். இவ்விதம் ஆசைக்குரிய பதறுதலே (வாதணேயை) மனஸ் என்ற கருவியால் ஜீவாத்மா விளங்காமையால் துக்கமென்ற அறியும்.

இந்த ஸுகதுக்க உணர்ச்சியை சைவவித்தாந்த மாஸ்த் ரங்கள் ஸ்வஸம்வேதளுப் ப்ரத்யகூடிம் (தன் வேதீனக் காட்சி) என்ற கூறம்.

(5) மனவில் ப்ரவேமிக்கும் தன்மாத்ரைகள் ஒரேகியோக கில்லா. பற்றும், விடும்.

(6) ஆதலால், ஸீதோஷ்ண ஸுக்குக்க த்வந்த்வங்கள் பொ றுக்கத்தக்கவை. தோன்றி அழியும்வரையில் ஜீவாத்மா ஸாகூடி ரூபமாய்நின்றி ஸமாதானமாக அநுபகிக்கவேண்டும். அவைக ளிற் சுக்குண்டு அவதிப்படக்கூடாது. "திதிக்ஷஸ்வ" =பொறுத்துக்கொள்.

திதீகைஷ≔ஸுகதுக்கங்களே மைமாக விசாரித்து, எல்லாம் சரியே என்ற பொறுத்தல்.

் ஸீதோஷ்ண ஸுகதுக்க த்வந்த்வங்கள் மாத்ரா ஸ்பர்ஸ் கார்யங்கள் என்றும், அநித்யங்கள் என்றும், அவற்றைத் திட புத்தியோடு ஆத்மா சூரிக்கவேண்டியது என்றும் அறிவது ஸா ங்க்யஞானம் (மெய்யறிவு).

லரு. ஓ புருஷரிஷப் (¹), துக்கததையும் ஸுகத்தையும் ஸம மாகக்கோண்ட எந்தத் தீரபுருஷின (²) இவைகள் (மாத்ரா ஸ்பர் மங்கள்) வதைக்கவில்‰யோ, அவன் அமிர்தத்துக்கு வல்லவனுகின் றன் (³).

(1) ரிஷப, விம்ஹ, ஸார்தூல (வேங்கை), வ்யாக்ர (புலி), கஜ (யாணி), முதலிய பதங்கள் புருஷ என்ற பதத்தோடு கூடி ஞல் புருஷணச் சிறப்பிக்கும். ஆதலால், புருஷரிஷப=சிறந்த புருஷனே.

(2) தோ-புத்தியுள்ள. ஸமத்வ புத்தி பெற்ற ஜீவாத்மாவுக்

குச் சஞ்சலமில்லே.

மிரு \_\_\_ மிசு.]

(3) அவன் இறப்புப் பிறப்பற்ற ஸ்திதியாகிய மோக்ஷத் துக்கு அதிகாரி. அமிர்தம்=அழிவற்றபதம். மாத்ரா ஸ்பர்ஸங்க ளால் சலனப்படாத புத்தி ஸாங்க்ய புத்தி (மெய்யறிவைச்சார்ந்த புத்தி) என்று உ. டிகல் குறிக்கப்பட்டது.

ய்சு. அஸித்துக்கு இருத்தல் இல்லே (¹). ஸித்துக்கு இன்மை இல்லே (²). இவ்விரண்டின் உண்மைகள் தத்வ ஞானிகளால் அறி யப்பட்டன (³).

(1) அஸக்=பொய்ப்பொருள். ஒருகிமிஷமாவது ஒரேகில் யில் கிற்காமல் தன் ரூபம் மாறிமாறிக்கொண்டே தோன்றும் வஸ்துவைப் பொய்ப்பொருள் (அஸக்) என்பார் பெரியோர். கிஃவற்ற பொருள் கிஃபெற்றதுபோலத் தோற்றும், அஃதாவது, இல்லாதது உள்ளதுபோல விளங்கல். மாறிமாறிக்கொண்டே செல்றும் மேகம்போலப், பிறந்து வளர்ந்து தேய்ந்துகொண்டே கோற்றும் தேகங்கள் அஸத்பொருள்.

- (2) ஸத்=மெய்ப்பொருள். எக்காலமும் உள்ளவண்து. இது மாருது, இல்லாமற்போகாது. ஆணுல், ஸூக்ஃம ஸ்தூல தேக க்களால் (உபாதிகளால்) மறைபட்டு நிற்கும். பஞ்சப்பொறிக ஞக்குத் கோற்று துபோனைம், ஆக்மா ஸத்பொருளே.
- (3) இந்த ஸத், அஸத், என்ற இரண்டைப்பற்றிய உண் மைகளுக்கு ஸாகூறி ஜீவன்முக்கர்களே. அவர்கள் தத்வங்களேப் பிரித்து உள்ளதையும் இல்லாகதையும் ஸ்வாநுபவமாக அறிக் தவர்கள். (டு. மஅ.)

ஸத்பொருளாகிய ஆத்மா ஒருபொழுதும் இல்லாமையைப் பெருது என்றும், அலத்பொருளாகிய தேகங்கள் பஞ்சப்பொறி சீளுக்குத் தோன்றினும் பொய்ப்பொருளே என்றும், அறிதல் லாங்க்ய ஞானம். (மெய்யறிவு). "

லஎ. எதனுல்(¹) இவையெல்லாம்(²)வியாபிக்கப்பட்டனவோ, அதண நாரமற்றதென்ற (³) அறி அவியயமான (⁴ இதற்த (இந்த ஆத்மாவுக்த) நாருத்தைச் செய்தற்த ஒருவனும் ஸிமர்த்தனல்லன்.

- (1) எந்த ஸத்பொருளாகிய ஆத்மாவால்.
- (2) நானுவித அலைத்பொருள் எல்லாம்.
- (3) அழிவற்றதென்று. (காமம்=இல்லாமற்போகல்.)
- (4) மாறு தலற்ற ஆக்மப்பொருள்.

அஞக்மப்பொருள் யாவற்றையும் ஆக்மா வ்யாபித்திருக் கின்றதென்றும், அஞக்மப்பொருளின் கன்மை தோன்றலும் அழிதலுமென்றும், ஆக்மா மாறுகல் இல்லாத வஸ்துவென்றும், இப்படிப்பட்ட வஸ்துவை ஒருவரும் கொல்லக்கூடாதென்றும், கிற்சமித்தல் ஸாங்க்ய ஞானம். (மெய்யறிவு.)

யிஅ. நாஶமற்றவனும் நித்யனும் (¹) இந்த்ரியங்களால் அறிய முடியாதவனும் (²) ஆகிய ஶார்ரியின் (³) இந்தத் தேகங்கள் அந்தம் பேற்றவைகளாகக் கூறப்பட்டன. ஆதலால், ஒ பார்த்த, யுத்தத் செய்:

(1) ஸதர்காலமும் அழிவற்றவன் என்பதை "அழிவற்றவ னும் நித்யனும்" என்றுர். (2) ஆத்மாவை ஆத்மாவே அறியும். அதன் இர்த்ரியங் களாகிய மனம், புத்தி, வாக்கு, கண் முதலியவை அதனே அறியா. இந்த உண்மையையும் ஜீவன்முக்தர்களே அறிவார்கள்

(3) சரீரத்தைத் தரித்தவன் சரீரி, தேகத்தைத் தரித்த

வன் தேகி.

D#.]

தோன்றி அழியும் சரீரத்தைத் தரித்து நிற்பவன் சரீரி என்ற ஆத்மா. அவன் இந்த்ரியங்களுக்குப் ப்ரத்யக்ஷதைகான். அவைகளேயும் மற்றப் ப்ரக்ருதி தத்வங்களேயும் யோகத்தில் கழற்றினுல், ஆத்மா கைவல்யமாகிப் ப்ரஸன்னமாவான். இது ஸாங்க்யஞான அதபவம்.

்ககூ. எவன் இவின (இந்தத் தேகியை)க் கோல்லுகின்றவறக(1) நினக்கின்றஞே, எவன் இவினக் கோல்லப்பட்டவனென்ற (2) நினக் கின்றஞே, அவி**வி**ருவரும் நல்லறிவாளிகள் அல்லர். இவன் கொல்லுகின் றவனும் அல்லன், கோல்லப்படுகின்றவனும் அல்லன்.

(1) கொல்றுகின் றவளுக=கொல்றும் தொழிறுக்குக் கர்த் தாவாக.

(2) கொல்அம் தொழி அக்கு விஷயம் என்று.

தேகி என்ற ஆத்மா ஸாகூடிசொருபமாதலால், அதண அகர்த்தா என்று அறிதல் ஸாங்க்யஞானம் (மெய்யறிவு).

ஜீவாத்மாவின் வக்ஷணம் அத். மிடு இல், மக். எ—மிக இல், பகவான் கூறியிருக்கிருர். மூலத்தையும் உரையையும் பார்த்

கறிக.

பரமாத்மாவின் அம்மங்களாகிய ஜீவாத்மாக்கள் ஒவ்வொ ருவருக்கும் அளித்யா என்ற கம்மல (உ. உ) இருளில் பக்திக்கப் பட்ட காலக்தொட்டு அக்த மலம் கீங்கும் வரையில், பரமாத்மா அறிவுக்கறிவாய், தஃவன் என்றம், குடஸ்த புருஷன் ("கூட" =தஃ, முடி; "ஸ்த"=கிற்றல்; "புருஷ"=உள்ளிருப்பவன்), என் றம் அழைக்கப்பட்டு, கிற்கின்றது.

மலத்தில்கின்று விடுபட்டவுடனே ஜீவாத்மா கூடஸ்தன கின்றுன் என்று பகவான் அத். சு, மக்தாம் அஇல் கூறினர். இந்தப் பரம ரஹஸ்யமான உண்மையை ஸ்வாதுபவமாக

33

20-202.7

ஜீவாத்மா என்றவன் கூடஸ்த புருஷனின்முன் (பசுவாத் மா ஶிவமாகின்முன்) என்பதே "தத் த்வம் அவலி" (நீ அதுவாகி முய்) என்ற வேத மஹாவாக்யத்தின் பொருள் (௰அ. நிக, டுக)

அதுவாகும் நீ கொல்லப்படவும் மாட்டாய், கொல்லவும் மாட்டாய் என்ற இந்த "மிகூம் மந்தரத்தில் உபதேணிக்கப் பட்டது.

கொல்லுதல் ஒரு கர்மம். கர்மங்கள் கர்மேக்த்ரியங்களால் செய்யப்படுமென்றும்,--இக்க இக்த்ரியங்கள் ஆக்ம அம்மங் களல்ல, ப்ரக்ருதி ஜன்யங்களேயென்றும்,—ஜீவாத்மாவைப் பக் தித்து நிற்கும் காமம் க்ரோதம் லோபம் அஹர்தை மமதை முத லிய கஸ்மலங்கள் கர்மேர்த்ரியங்களில் ஏறித் துவ்ட கர்மங்க ளேச் செய்விக்குமென்றும்.— துஷ்டகர்மங்களால் வந்த திங்கு களே ஜீவாத்மா அறியுமென்றும்,—அறிர்தபின் தனது ருக்தியை அம்மலங்களுக்கு அதுகூலப்படவிடாமல் ஒடுக்குமென்றும்,— இர்த நல்லறிவு தயத்தில் அந்தர்யாமியாகிய மஹேஸ்வரன் புண் யகர்மங்களில் புத்தியையும் கர்மேக்த்ரியங்களேயும் ஏவுவாரென் றும்,—புண்ய கர்மங்களுக்கு விதிக்கப்பட்ட ஸுகபலன்களே ஜீவாத்மா அறியுமென்றும்,—அறிர்தபின் விஷயஸுகங்களே அநித்யமென்றும் வீண்வேதணேயென்றும் நிர்சயிக்குமென் றம்,—அப்பால் விஷயஸுகங்களில் மோஹங்கொள்ளாமல் அவற் றக்கு மேற்பட்ட ஸுகங்கள் உள்ளனவோவென்று விசா ரிக்குமென்றும், - இர்தப் பரிபக்குவ காலத்தில் மஹேஸ்வர னது அதுக்ரஹத்தால் ஞான குரு கோன்றி ஞானேபதேயம் செய்வாரென்றம்,— அதனுல் மலகீக்கம் என்ற மோக்ஷம் வித் திக்குமென்றும்,—மேல்வரும் மக்த்ரங்களில் விளக்கப்படும்

ஆகவே, கூடஸ்த ப்ரஹ்மமாகும் ஜீவாக்மா கர்மேக்க்ரியங் களால் செய்யப்படும் கர்மங்களுக்கு ஸாகூலி மாத்ரமே, கர்த்தா வன்று, என்று அறிதல் ஸாங்க்ய ஞானம் (மெய்யறிவு). 20. இவன் (இந்தச் சரீரி) ஒருக்காலும் பிறக்கின்றன் இல்லே. ஒருக்காலும் இறக்கின்றன் இல்லே. ஒருக்காலும் பிறந்து இரக்கின்றன் இல்லே. ஒருக்காலும் பிறந்து இரக்கின்றன் இல்லே (1). பிறப்பற்றவனுயும் நித்யனையும் துறைவில்லா தவனுயும் இருக்கின்றன். சரீரம் ஹிம்ஸிக்கப்பட்டாலும் இவன் ஹிம்ஸிக்கப்படு கின்றன் இல்லே.

(1) பிறப்பு, வளர்தல், தேய்தல், நாமம்(காணுமற்போதல்) என்ற விகாரங்கள் அற்ற பொருள் மெய்ப்பொருளாகிய ஆத்மா என்றும், விகாரங்கள் பெற்றவையெல்லாம் பொய்ப்பொருளா கிய ஐடம் என்றும், ஐடமாகிய தேகம் ஹிம்ஸை அடைந்தா லும், தேகி (தேகத்தில் வசிக்கும் ஆத்மா) ஹிம்ஸை அடை யான் என்றும் அறிவது ஸாங்க்யஞானம்.

உலக. எவன் அஜனும் (¹) அவ்யயனும் (²) நித்யனும் (³) அவி நாயியும் (⁴) ஆகிய ஆத்மாவை (⁵) [நான் என்று] அறிகின்றஞே, அந் தப்புருஷன், ஒ பார்த்த, ஆரை ஹிம்ஸிக்கின்றன், ஆரை ஹிம்ஸிப் பிக்கின்றன்.

(1) அஜன்=பிறப்பற்றவன்.

(2) அவ்யயன்=வ்யயம் அற்றவன், குறைவில்லா தவன், ஒரு வி தத்திலும் சூன்ரு தவன், மாறு தலற்றவன்.

(3) நித்யன்=எப்பொழுதும் ஒரேவிதமாய் நிற்பவன்.

(4) அவிநாரி =விநாருமில்லா தவன், அழிவற்றவன்.

(5) கூடஸ்த ஆத்மாவாகும் தன்ண. உ, மிக இன் உரை யைப் பார்த்தறிக.

மலாஹி த (மலமற்ற) ஸ்ரக்ஷாத்கார ஆத்மாவே நான் என் றி இருப்பவன் அகர்த்தாவாதலால், அவன் ஹிம்ஸிக்கின்றவ னும் அல்லன், வேறெருவரை ஏவிவிட்டு ஹிம்ஸை செய்கின் றவனும் அல்லன், என்று அறிதல் ஸாங்க்ய ஞானம்.

2.02. மானுடன் எவ்விதம் பஞ்சுபட்ட வஸ்திரங்க**ண வி**ட்டு வேறு புதிய வஸ்திரங்களேத் தரிக்கின்றனே, அவ்விதமே தேஹி பல ஹீன சரீரங்க**ளவி**ட்டு வேறு புதிய சரீரங்களேப் பெறுகின்றன் (1).

(1) ஆத்மா ஜீர்ண காயத்தைவிட்டுப் புதியகாயத்தைத் தரிக்கும் என்று அறிதல் ஸாங்க்ய ஞானம்.

உற்க. ஆயுதங்கள் இவனே முறிக்கா. அக்ஸி இவன் எரிக்காது. ஜலம் இவ<sup>2</sup>ன ந<sup>2</sup>னக்காது. காற்ற இவனே உலர்த்தாது (1)-

(1) வாயு அக்ணி ஐலம் என்ற பூதங்கள் ஆகமாவை வரட்டா. அயுகங்களும் வாதிக்கா.

உல்ச. இவன் முறிக்கப்படாதவன். அவன் எரிக்கப்படாதவன். இவன் ந $^{2}$ னக்கப்படாதவன். இவன் உலர்த்தப்படாதவன் $(^{1})$ . இவன் ஸநாதநன்  $(^2)$ . ஆதலால், இவன் நித்யன், இவன் ஸிர்வகதன்  $(^3)$ , இவன் (4) நிலேபெற்றவன், அசைவற்றவள்.

(1) பூதங்களுக்கு மேற்பட்ட சிதாகாம சொருபியாகிய ஆத்மாவை பூதங்கள் தீண்டா என்ற மீளவும் கூறுகின்றுர்.

(2) "ஸ் தா" + "பவ:" (எக்காலங்களி லும் இருக்கின் றவன்) "ஸாரதா" என்று மாறிற்று. இக்த ஸாரதா புருஷணே உண் டாக்கினவன் ஒருவனுமில்லே.

(3) யாவற்றையும் வியாபித்தவன், பூதங்கள்தோறும் கிற்

கின் மவன்.

(4) இவன், இவன் என்று பலமுறை சொன்னது அவதார புருஷனைய் ஸ்ரீ க்ருஷ்ணனுக்குப் ஆத்மா ப்ரீத்யக்ஷமாயிருப் பதால்.

ஆயுதங்களாலாவது பஞ்சபூதஸ்பர்மங்களாலாவது ஆத் மா வருத்தப்படான் என்றும், அவன் ஆகாமம் போன்ற அசை யாவஸ்து என்றும் அறிதல் ஸாங்க்ய ஞானம்.

உயிடு. இவன் அவ்யக்தனுகவும் (1) அசிந்த்யனுகவும் (2) அவி காரியாகவும் (<sup>8</sup>) [வேதங்களில்] கூறப்படுகின்றன். ஆதலால். இவ?ன இவ்வி தம் அறித்தால், நீ துக்கிப்பதற்த உரியவனுகமாட்டாய் (4).

(1) ஞானேர்த்ரியங்களுக்குப் புலப்படாதவனைவும்.

(2) மனஸால் கிணக்கப்படாதவரைகவும். சுத்தப்பட்ட அறிவு என்ற ஆக்மாவால் அறியப்பட்டவன்.

(3) விகாரமற்றவளுகவும். எக்காலமும் ஸாகியாப் கிற் பதால் காணப்பட்ட விஷயங்களின் வேற்றுமைகளே அடை யாதவன.

204-204.7

அத்யாயம், உ.

(4) துக்கத்துக்கு ஆளாகமாட்டாய். அது பந்தியாது. மனஸுக்கும் வாக்குக்கும் எட்டாத நிர்விகார வஸ்தா என்று ஆக்மாவை அறிகல் ஸாங்க்ய ஞானம்.

இதுவரையில் ஆத்மாவுக்கு இறப்பும் பிறப்பும் இல்லாத படியாலும், அந்த அவஸ்த்தைகள் தேகத்துக்கே உரியவையா தலாலும், இறக்கும் தேகத்தைப்பற்றித் துக்கிப்பது ந்யாய மில்லே என்று உறுதி கூறினுர்.

உய்கு. இவின நீத்யம் பிறந்தவனைகவும், நீத்யம் இறந்தவனுக வும், நீவிசாரிப்பாயானுலும், ஒமஹாபாத, இப்படி நீ துக்கம் பேறுவதற்த ஆள் அல்லே (1).

் (1) எவ்வெப்போது தேகம் ஆத்மாவைப் பற்றிற்றே, ஆவ் வப்போதெல்லாம் ஆத்மா பிறக்கிறதென்றும், எவ்வெப்போது ஆத்மாவை விட்டதோ, அவ்வப்போதெல்லாம் ஆத்மா இறக்கிற தென்றம், கீ எண்ணலாம். இந்த எண்ணப்படியும் துக்கிப்பது சரியன்று. ந்யாயம் அடுத்த மந்த்ரத்தில் வெளிப்படும்.

உல்எ. பிறந்தவனுக்கு இறப்பு நிர்சயமாதலாலும், இறந்தவ னுக்குப் பிறப்பு நிர்சயமாதலாலும், நீக்க முடியாத கார்யத்தில் நீ துக்கிப்பது ந்யாயமன்று.

உய்அ. பார்க்க, [கேகங்களுக்க ஸூக்ஷம] பூதங்கள் (1) அப் ரத்யக்ஷ ஆதிகள் (²), ப்ரத்யக்ஷ மத்யங்கள் (³), அப்ரத்யக்ஷ அந் தங்கள் (\*). [இப்படி ஸூக்ஷ்ம பூதங்கள் தேகங்களுக்கு ஆதி மத்யம் அந்தமாய் இருப்பது இயல்பாதலால்] அவைகளேப்பற்றி என்ன துக்கம் (5).

(1) ஸ்ூக்ஃம பூதங்கள் என்ற தன்மாத்ரைகள். உ, மிடு.

(2) கண்ணுக்கெட்டாத காரணங்கள். பிதாவின் முக லத்திலும் மாதாவின் ஸ்ரோணிதத்திலும் அப்ரத்யக்ஷமாக இருந்து, இந்த ஸூச்ஷ்ம பூதங்கள் ஸ்தூல தேகத்தை ஆரம் பிக்கும்.

(3) கர்ப்பத்தில் நின்று வெளியில் வந்த நாள்தொட்டு மாண பர்யர்தம் அர்த ஸூக்ஷ்மபூதங்களே தடித்து ப்ரத்யக்ஷ

மான ஸ்தூலதேகமாய்த் தோற்றும்.

ரட்ல — நடல்க.]

(4) ஸ் தூல தேகத்தில்ஙின்று ஜீவனும் ஸூக்ஃம ஶரோமும் சென்றபின், ஸ் தூலதேகம், அணுவணுவாய்த் தேய்க்து தேய் க்து, அத்ருஶ்ய ஸூக்ஃம பூதங்களில் ஒடுங்கும்.

(5) ஏன் துக்கிக்கவேண்டும். துக்கிப்பது ர்யாயமன்று.

உலக. [ஆகி மத்யம் அந்தமற்ற] இவனே ஒருவன் ஆஸ்சர்யத் தோடு (¹) அறிகின்றன். வேறுேருவன் அவ்விதமே ஆஸ்சர்யத்தோடு [இவணப்பற்றிக்] கூறுகின்றன் (²). இன்னெருவன் இதனே ஆஸ்சர்யத் தோடு கேட்கின்றன்(³). ஆனல், ஒருவன் ஸ்ரவணம் [மாத்ரம்] செய்து, இவணே [ஸ்வாநுபவமாக] அறியவேமாட்டான் (⁴).

(1) "ஆஸ்சர்யவத்" ஆஸ்சர்யத்தோடு. ஆத்மா பாமர்ஸ் சர்ய வஸ் துவாதலால் "ஆஸ்சர்யவத்" என்ற பதத்திற்கு ஆஸ் சர்யப்பொருள்போல என்ற அர்த்தம் ஒவ்வாது.

ஸரீரத்துக்குள் இருக்கும் அவ்வியக்த அகிக்கிய ஸரீரியை யோகாப்யாஸத்தால் மெல்லமெல்லப் பிரித்து ஸ்வா துபவத்தில் அறிக்த ஜீவன்முக்தனுக்கு ஆஸ்சர்யம் இல்லே. தன்னேத் தான் கண்டால், ஆஸ்சர்யம் என்ன. அப்படித் தனக்கு ஆஸ்சர்யம் இல்லாவிட்டால், ஆஸ்சர்யம் பெற்றவன் யார். தன் புத்தியே.

ஸைகல விஷயங்களேயும் விசாரித்து ஜீவாத்மாவுக்கு அறி விக்கும் புத்தி, ஞானகுரு வரும்வரையில், தனிப்பொருளாகிய ஆத்மா உண்டென்பதை க்ரஹிக்காது. ஞானேபதேயைப்படி, த்ரிகாண அடக்கம் என்ற மௌனத்திலேயே ஆத்மா விளங் கும். ப்ரக்ருதி சொரூபமான புத்தி ஆத்மாவை அறியாது. "நான் என்னக் கண்டேன்" என்ற ஆத்மாவின் நிர்சய வசனத் தைக்கேட்டு, புத்தி ஆஸ்சர்யப்படும்.

(2) ஜீவன்முக்தர்களில் ஒருவன் ஶரீரியின் லக்ஷணத்தைக் கூறும்பொழுது, அவன் புத்திக்கே ஆஶ்சர்யம் புலப்படும். ஏனெனில், புத்தி முன்னறியாத அரேக விஷயங்கள் ஜீவன்முக் தனுடைய வாக்கில்ரின்று மளமளவென்று வெளிவருதலால்.

(3) ஸ்ரவணம் செய்த மிஷ்யனும் உபதேமித்ததெல்லாம் மிக்க ஆஸ்சர்யத்தோடு கேட்பான். (4) ஸ்ரவணமானபின், மனனமும் நிதித்யாஸனமும் செய் து மூலையம் பெற்முலன்றி ஆத்ம தர்மனம் கிட்டாது ஆத லால், ஸ்ரவணத்தால் மாத்ரம் அறியமாட்டான் என்முர். இது அதுபவ லக்ஷணமாதலால், ஸாங்க்ய ஞானம்.

நூல். ஓ பாரது, யாவநடைய தேகத்திலும் இந்தத் தேகி ஒருகா லத்திலும் கொல்லப்படாதவனுதலால், எல்லாத் தேகங்களேப்பற்றி யும் (¹) நீ துக்கிப்பதற்த ஆள் அல்லே.

(1) ஒரு தேகத்தைப்பற்றியாவது.

ஙல்க. மேலும், தர்மத்திலீநின்ற நீங்காத (¹) யுத்தத்திலும் சிற ந்த வேற கர்மம் கூத்ரியனுக்கு இல்லே (²). தனது [ஜாதி] தர்மத்தை அறிந்தும் சுலிப்பது சரியன்று (ஃ).

(1) தர்மத்தில் ப்ரதிஷ்டை பெற்றிருக்கும்.

(2) தர்மனிதிகளே அதுவரித்துவரும் கூடித்ரியனுக்கு யுத் தம் கேரிட்டால், அர்த யுத்தத்திலும் சிறர்த கர்மம் அவ னுக்கு இல்லே.

(3) தனக்கு ஏற்பட்ட யுத்தகர்மத்தை அறிர்தும், அத ஊத் தைர்யத்தோடு அதுஸிரிக்காமல் நிற்பது பாபமே.

ங.ஸ்உ. ஓ பார்த்தனே, ழயற்சியில்லாமல் கிடைத்ததும்(¹), திற க்கப்பட்ட ஸ்வர்க்க துவாரமும் (²), ஆகிற இவ்வித யுத்தத்தைச் சுக பலனுக்குரிய க்ஷத்ரியர்கள் பெறுகின்றனர் (³).

(1) வருந்தி அழைக்காமல் வந்ததும்.

(2) ஸ்வர்க்கலோகத்துக்குத் திறந்த வாசலும்.

(3) பூர்வீ கத்தில் புண்ய கர்மங்களேச் செய்தவர்களுக்கே கூதத்ரிய வர்ணமும் தர்ம ஸம்பர்த யுத்தமும் வர்து அமையும். அமைர்த யுத்தம் ஸ்வர்க்களேக ஸுகங்களேக் கொடுக்கும்.

நூலிநு. நீ இந்தத் தர்ம ஸிட்பந்த யுத்தத்தைச் செய்யமாட்டாயா கில், அதனுல் உனது தர்மத்தையும் புகழையும் இழந்து பாபத்தைப் பேறுவாய் (¹). கூல்சு. ஜீவர்கள் உனக்கு அழிவற்ற அகீர்த்தியையும் கூறவார் கள். வேதுமானிக்கப்பட்டவனுக்கு அகீர்த்தி மாணத்திலும் பெரிது.

நூலிடு. எவர்களால் நீ வேதுமானிக்கப்பட்டவளுயிருந்து [வினங் கினுயோ], அந்த மஹா ரதர்கள் உள்ளேப் பயத்தினுல் யுத்தத்தில் நின் அம் நீங்கினவனுக எண்ணுவார்கள். தறைவை அடைவாய்.

நூக. உனது சத்துருக்கள் உள் சாமர்த்தியத்தைப் பழிக்கின்ற வர்களாய், சொல்லக்கூடாத அநேக வார்த்தைகளேப் பேசுவார்கள். அதனிலும் மிதுந்த துக்கம் என்ன.

நூல் ஒ கௌந்தேய, கொல்லப்பட்டால் ஸ்வர்க்கத்தைப் பேறுவாய், ஜயித்தால் பூமியைப் அநுபவிப்பாய். இதலால், யுத்த நிர்சயத்துடன் எழுந்திரு (¹).

(1) இனி அடுத்த நம்அவது ஸ்லோகத்தில் இகபர பலன் களுக்கு மேற்பட்ட நித்ய ஸுகத்துக்கு ஹேதுவான மைத்வ புத்தியோடு எழுர்திரு என்றும், நம்க இல் ஸமத்வபுத்தி மெய்யறிவென்ற ஸாங்க்யத்துக்கு மிகச்சாதனமான புத்தி என்றும் விளக்குவார்.

கம் இல் கிறுத்தப்பட்ட ஸாங்க்ய (மெய்ஞ்ஞான) உபதே மம் கம்அல் மீளவும் ஆரம்பிக்கப்பட்டது.

நூ)அ. ஸுக துக்கங்களேயும், லாப அலாபங்களையும், ஐய அபஜயங்களையும் ஸமப்படுத்தி (¹) யுத்தத்துக்கு ஆயத்ததைக இரு. இவ்விதமிருந்தால், பாபத்தைப் பெறமாட்டாய் (²).

(1) துல்யமாக்கி, அஃதாவது, துலாம் (தராசு) போலச் செய்து.

தட்டில் இடப்பட்ட பதார்த்தங்களே தராசு ஒரே நிறை யாக்குதல்போல, த்வர்த்வ பதார்த்தங்களே ஒரேவிதமாக மதிக் கின்ற புத்தி மைத்வபுத்தி. அத். ௰உ, மர். ௰அ, ௰கு.

அஞ்ஞான சொருபங்களாகிய ராக த்வேஷம் (விருப்ப வெறுப்பு) என்ற த்வர்த்வம் (விரோத இரட்டைகள்) புக்கி யில் ஏறியிருந்தால், அந்தப் புத்தி த்வந்த்வப்படும். த்வந்த்வ புத்தி ஏகார்தலிலயில் நின்று விசாரிக்கக்கூடாமல், விருப்புக் கும் வெறப்புக்கும் மாறிமாறி அடிமைப்பட்டே விசாரிக்கும். மாப்த ஸ்பர்மு ரூப ரஸ் கக்தம் என்ற விஷயங்களே, விருப்பு வெறுப்புக்கேற்றபடி, நல்லது கெட்டது என்று ஸங்கல்பிக்கும். ஒருகேரம் ஸுகசொருபியாயும், இன்னெருகேரம் துக்க சொரு பியாயும் இருக்கும். தன்றேடு ஒத்திருந்தவர்களே மித்ரரென் றும், ஒவ்வா தவர்களேப் பகைவரென்றும் பாராட்டும். மேலும் ஒரு கர்மத்தில் ப்ரவேணிக்கும் பொழுது, தர்ம ராஸ்த்ரம் தனக்கு விதித்ததை சேரே அதுஷ்டிக்காமல், "இது எனக்கு லாபமா அலாபமா"—"இதில் எனக்கு ஐயம் உண்டா அல்லது அபஐயம் உண்டா"—"இதனை் எனக்கு ஸுகமா துக்கமா"— என்ற பேத நின்வுகளே விளவித்துச் செய்யவேண்டியவைக ளேச் செய்யவிடாமற் பண்ணும் தர்மவிதிகளே அதுஷ்டிக்கா அம், அவைகளுக்குரிய ஸ்வர்க்கலோக பூலோக இன்பங்களுக் காகவே அதுஷ்டிக்கம்.

இவ்வாறு விருப்பு வெறப்புடன் கர்மங்களேச் செய்யும் ஜீவாத்மா பிறப்பு இறப்பு என்ற ஸம்ஸார துக்கங்களால் பர் திக்கப்படும். இந்த ஸம்ஸார துக்கம் எவ்விதம் தீருமென்ற ஞானுதிகாரி தாகமாய்த் தேடித்திரிவான். துக்க நிவிர்த்திக்கு முதல் உபாயம் ஸமத்வ புத்திப் பழக்கமே என்று பகவான் திருவாய்மலர்க்தருளினர்.

(2) தவர் தவங்களே ஸமப்படுத்தும் புத்தியால் உன் கூதத் ரிய தர்மத்தை நிறைவேற்று. அப்படி விருப்பு வெறுப்பற்றும் அகர்தை மமதையற்றும் நிறைவேற்றும்பொழுது, கொலே முத லிய ஹிம்ஸைகள் நடந்தால், அர்தப் பாபங்களில் நின்று ஜனிக் கும் துக்க பலன்கள் உன்னே அண்டா. இது மஹேஸ்வரனது கர்ம சக்ரத்தின் ஆஞ்ஞை.

நாரத ருஷிக்கும் அவிததேவல ருஷிக்கும், நடந்த ஸம்

[III. W. ..

வாதத்தில் இந்த மிக ரஹஸ்யமான கர்மபல நிவிர்த்தி நன்றுப் விளக்கப்பட்டது. த்வந்த்வங்களே ஸமப்படுத்திப் பழகப் பழக, புத்தி, விருப்பு வெறுப்பென்ற த்வர்த்வங்களால் சலனப்ப டாமல், அசையாக நீபம்போல கின்ற, ஆந்ம விஷயங்களே விசாரிக்கும். அவ்விசாசணயால், ஜீவாக்மா மெய்யறிவென்ற ஸாங்க்யத்தைப் பெற்று ப்ரஹ்ம மயமாகும். அதுபற்றியே அவிததேவல ருஷி "புண்ய பாப பலன்கள் கசிப்பகற்காக [மெய்யறிவென்ற] ஸாங்க்ய ஞானம் விதிக்கப்படுகின்றது; அவை ஈசெபட்டால் இவனுக்கு பரப்ரஹ்ம பாவ (பரசுவ சொகுப) சுதியைப் பெரியோர் பார்க்கின்றுர்கள் (பெறுவான் என்று நிர்சயிக்கின்றனர்)" என்று கூறினர். மஹாபாரதம், மாக்திபர்வம், மோக்ஷ தர்மபர்வம், அத். உளஎயிடு. ஸமத்வ புத் தியை அதுஸரித்தாலன்றி ஸாங்க்ய ஞானம் வராது. மெய்யறி வுக்கு இன்றியமையாத படித்தரம் ஸமத்வ புத்தியே.

நூல்கு. ஓ பார்த்த, உனக்தக்கூறப்பட்ட இது (இந்தத் த்வந்த்வ ஸிமத்வடி) ஸாங்க்யத்தைப்பற்றிய புத்தி (1). மேலும், [எந்த] ஸ்மத்வ புத்தியோடு கூடிக் கர்ப[பல] பந்தத்தை விவோயோ (²), அத‱ (அந்த ஸிமத்வ் புத்தியை) யோகத்திலும் (யோகம் என்ற பதத் தின் பொருளிலும் அடங்கினதாக) அறி (3).

(1) "ஸாங்க்யே புத்தி" என்ற மூல க்ரர்தம் ஸாங்க்யத்தில் புத்தி என்ற பொருள்படும். அஃதாவது, ஸாங்க்யம் என்ற மெய்யறிவைச் சார்க்க புத்தி என விரியும்.

விருப்பு வெறுப்பு என்ற த்வர்த்வங்களேச் சார்ந்த புத் தியை அளித்யாவில் புத்தி என்று சொல்லலாம். இந்த த்வந்த் வங்களே விட்டு, மெய்யறிவைப்பற்றின புத்தி ஸாங்க்யத்தில் புத்தி என்ற கூறப்படும்.

த்வர்த்வங்களே எப்பொழுது புத்தி மைப்படுத்துமோ, அப்பொழுதே ஸாங்க்யம் என்ற மெய்யறிவில் நிஷ்டை பெறும்.

ஸ்வர்க்காதி போக இச்சைகளே அநுஸரிக்கு, அவற்றிற்கு மேற்பட்டவை ஒன் றமில்லே என்ற பொய்யறிவாளிக்கு ஸமத்வ புத்தி அமையாது. அவனுக்கு உரியது த்வர்த்வ புத்தியே.

ஸ்வர்க்காதி போகங்கள் அகித்யங்கள் என்றும், விசாரிக்கு மளவில் துன்பங்கள் என்றம், கிஸ்சயிக்கும் தீசர்களுக்கே த்வ ந்த்வம் அழிக்கு, மைத்வம் ப்ரகாஸிக்கும். இக்கு மைத்வ புத்தி யில்லாமல் ஜீவாத்மா மெய்யறிவைப்பெருது. தவர்த்வங்களே மைப்படுத்தும் மக்தி எப்பொழுது புத்திக்கு ஏற்பட்டதோ, அப்பொழுது அது பெய்ப்பொருளாகிய ஆக்மாவுக்கு வரைப் பட்டு நிற்கும் என்பதுபற்றி, "இது ஸாங்க்யத்தைப்பற்றிய புத்தி" என்று பகவான் கூறினர். ",

ஸாங்க்யம், மெஞ்ஞானம், பரஞானம், வேதாக்தம் என்ற பதங்கள் மெய்யறிவுக்குப் பர்யாயங்கள் என்று ஐந்தாம் வேத மாகிய மஹாபாரதத்தில், ராக்திபர்வத்தில், ஸ்தாவிக்கப்பட் டது. நானு வேதங்களின் தாத்பர்யமும் அப்படியே.

யஜுர் வேதத்தைச் சார்க்த ஸ்வேதாஸ்வதர உபகிஷக் ச. மி, இல் "எவன் கிர்க்குண ப்ரஹ்மத்தை ஸாங்க்யத்தாலும் போகத்தா அம் அறிகின்றுறே, அவன் மோகூத்தைப் பெற கின்றுன்" என்று உபதேணிக்கப்பட்டது.

பகவத்கீதையை மஹாபாரதத்தில் வெளியிட்ட ஸ்ரீ வ்யாஸ பகவான் பரஞானத்தைப்பற்றி நிற்பவனே ஸாங்க்யன் என்ற விளக்கினர். விஷயங்களில் அசையற்றவனும், வக்கவைகளே மைநானமாகப் பெறுகின்றவனும், ஜீவனுக்கு ஆவம்யமா னதை மட்டும் கவனிக்கின்றவனும், துக்கத்தை நிவிர்த்தி செய் கின்றவ்னும், ஜம்பொறி அடக்கமுள்ளவனும், தன் கர்மங்களே த் கவருமற் செய்கின்றவனும், முயன்ற காரியங்களே கிறைவேற்று கின்றவனும், மண் பொன், மித்ரன் மைத்ரு, புகழ்ச்சி இகழ்ச்சி என்றவைகளே ஸம்மாக மதிக்கின்றவனும், குருவினிடத்திலும் மாஸ்த்ரங்களிலும் மாத்தை பெற்றவனுமே மோக்ஷத்தை அடைகின்றுன், இவனே ஸாங்க்யன், என்ற வ்யாஸ ருஷி மஹாபாரதத்தில் மார்திபர்வத்தில் (அத். உருநுரிசு இல்) கூறியிருக்கின்றுர்.

மேனும், யாஜ்ஞவல்க்ய ருஷி ஜனக மஹாராஜனுக்கு உரைத்ததையும் அறியவேண்டியது. அஃதாவது "ஸாங்க்புத்

கம்க.

துக்கு ஸமானமான ஞானம் இல்லே, யோகத்துக்கு ஸமானமான பலம் இல்லே, இவ்விரண்டும் ஒன்றே என்ற அறியத்தக்கது; அவிவேகிகள் ஸாங்க்யமும் யோகமும் வெவ்வேறென்று நினேக்கின்றேன; கோன் நிருசயமாக ஒன்றென்றே நினேக்கின்றேன; யோகிகள் எதனே அறிகின்றுர்களோ, அது ஸாங்க்யர்களாறும் அறியப்படுகின்றது; எவன் ஸாங்க்யத்தையும் யோகத்தையும் ஒன்றுக அறிக்ன்றுறை, அவன் தத்வவித் (ஆதமாவை அறிக்த ஜீவன்முக்தன்); வேதங்களில் மனீவிகள் (மனேலயம் பெற்ற மஹான்கள்) யோகத்தை எட்டுக்குணமுள்ளதென்று கூறுகின்றனர்; ஸூக்ஷீமமான ஸாங்க்யத்தை எட்டுக்குணம் பெற்றதாகக் கூறுகின்றுர்கள் இல்லே."(மஹாபாரதம், ரைக்கிபர்வம், அத் நாயின்). எனவே,ஸாங்க்யம் என்றது பாஞானம், யோகம் என்றது அஷ்டாங்கயோகம்.

வேதங்களின் ஞானகாண்டமாகிய உபகிஷத்களில் குறிக் கப்பட்ட லக்ஷ்யார்த்தங்களேப் பராமரிக்கும்பொருட்டு, ப்ர ஹ்மா கிணத்தவுடனே அவர் மனலில்கின்ற தோன்றின ஏழு மானஸ் புத்ரர்களாகிய ஸ்க, ஸ்கர்ஸு ஜாத, ஸ்கக, ஸ்கக்தக, ஸ்கற்குமார, க்பில, ஸ்காதன முனிவர்கள் அக்த மேலான உத் யோகத்தைப் பெற்று, கிவிர்த்தி மார்க்க பரிபாலகர் என்று அழைக்கப்பட்டார்கள்.

இவர்களில் கபிலமுனிவர் வேதாக்தப்பொருட்டு விளக்கும் "காபிலம்" என்ற நூலேச் செய்தார். இக்காலத்தில் இது கண்டவர்களே காம் அறியோம். ஆலை, கபிலர் கிவிர்த்தி மார்க்க பரிபாலகராதலால், உபகிஷத் பொருளுக்கு விரோதமாகப் போதிக்கவேமாட்டார். மஹாபாரதத்தில் யாக்கிபர்வத்தில் அவருடைய போதணேகள் அகேகம் விரிக்கப்பட்டிருக்கின்றன. அவையெல்லாம் வேதாக்குமே. கிவிர்த்தி மார்க்கமாகிய "வேதாக்கத்தை கான் செய்தேன்" (அத். மிடு, மக். மிடு.) என்ற பகவான், "அத்தர் (மெய்யறிவாளி) களுக்குள் கபில முனியும் கானே" என்றுர். (அத். மி, மக். உமசு.)

ஞானஸத்தர், மெய்ஞ்ஞானியர், ஸாங்க்யர் என்றழைக்

கப்பட்டவர்கள் பிறவியிலேயே விருப்பு வெறப்பை ஸமத்வப், படுத்தும் ஸக்தியுடையவர்களாய், மஞேலயத்தைப் பெற்று ஆத்ம தர்ஸனத்தை விரைவில் அடையத்தக்கவர்களாதலால், நிராசை என்ற பூமியில் வாழ்பவரென்று போற்றப்படுவார்கள். இந்த அதிபக்குவ குணத்தை இயல்பில் அடையாதவர்களாயும், மஞேலயத்தில் தருஷ்டி பெற்றவர்களாயும், உள்ள புண்ய புரு ஷர்கள் ப்ராணுயாமப் பழக்கத்தில் ப்ரவேணிப்பதால், அஷ் டாங்க யோகிகள் என்று கூறப்படுவார்கள். இதற்குப் ப்ர மாணம் தாபுமானஸ்வாமி, சுகவாரி, சு,—

"பற்றுவன அற்றிடும் நிராசை என்றெரு பூடி, பற்றிப் பிடிக்கும் யோகப் பாங்சுற் ப்ரர்ணலயம் எனனுமொரு பூடி, இவை பற்றின் மனம் அறும் என்னவே கற்றையஞ் சடைமுனி, தானே கனிந்த கனி, கனிவிக்க வந்த கணிபோற், கண்டது."

அஃதாவது, கற்றையஞ்சடைமுனியாகிய தக்கிணுமூர்த்தி உபதேஸித்தவாறு, நிவிர்த்தி மார்க்கத்தைப்பற்றி நிற்கின்றவர் கள் இருவகையார்: நிராசை பெற்றவராகிய ஸாங்க்யர்களும், நாடி (நரம்பு) வலிமைபெற்ற ப்ராணுயாமிகளுமே. இந்த ந்யா யத்தால் மேற்குறித்த ஸ்வேதாஸ்வதர உபநிஷத்தில் ஸாங்க் யத்தாலும் யோகத்தாலும் மோக்ஷத்தைப் பெறலாம் என்று கூறப்பட்டது.

ப்ரவருத்தி மார்க்கத்தில் ஸக்தோஷிக்கின்ற மனுஷர்கள் காமகாமிகள் (உ, எலி.) அல்லது க்ருபணர்கள் (சிற்றின்ப ஸுசி கள்). கிவருத்தியில் ஸக்தோஷங்கொண்டவர்கள் ஸாங்க்யரும் அஷ்டாங்க யோகியரும்.

(2) கர்ம [பல] பக்தம்=கர்மங்களே விருப்பு வெறுப்புடன் செய்தலால் ஜனிக்கும் ஸுக துக்க பலன்கள் என்ற பக் தனங்கள்.

இவை ஆத்மாவின ஸாக்கித்வத்தை (கயிற்றுல் கட்டினது போல) சுருக்கும், குறைக்கும். ஆதலால், கர்மபலன்கள் பக்த

ால்க.]

ஸமத்வ புத்தியால் கர்மபல பர்தனம் கீங்கும்.

(3) இக்த அத்யாயத்தில், சஅம் ஸ்லோகத்தில் "யோகம்" என்றது ஸமத்வபுத்தியே என்று விளக்கியிருப்பதால், "யோகே து இமாம் ஸ்ருணு" என்ற சொற்கள் "யோகம் என்ற பதத்தி அம் இதணக் (இக்த ஸமத்வபுத்தியைக்) காண்க," என்ற பொருள்பண்ணவேண்டியது. இதன் தாத்பர்யம், ஸமத்வபுத்தி ஸாங்க்யர்களுக்கும் (மெய்யறிவாளிகளுக்கும்) அஷ்டாங்க யோகிகளுக்கும் பொது லக்ஷேணம் என்று அறி, என்பது.

ஸாங்க்யர்களும் அடிடாங்கயோகிகளும் தரிக்கின்ற முடி வஸ்த்ரம் முதலிய ஸ்தூல தர்மங்களே அரேகர் தரித்துக் கோண்டு; நான் ஸாங்க்யன், நான் யோகி, என்ற நாடகம் நடிப்பார்கள். உலகமும் இந்த வேஷதாரிகளேக் கண்டு மயங் கும். ஆனல், உபநிஷத்களில் அதிவிமேஷமாகக் கூறப்பட்ட ஸாங்க்யர்களுக்கும் யோகிகளுக்கும் ஸ்வய லக்ஷணம் ஸமத்வ புத்தியே என்றது நிஸ்சயம்.

"யோகம்" என்ற பதம் ஸமத்வ புத்தி என்ற அர்த்தத்தை எப்படிப்பெறமெனில், பொருந்தல் பொருத்தல், என்ற பொருள்களில், யோகம் இவ்விடத்தில் பொருத்தல், பொருந்தச்செய்தல், என்ற பொருள்க் கொண்டு, ஸீதம் உஷ்ணம், ஐயம் அப ஐயம், ஸுகம் துக்கம், ஸத்ரு மித்ரன் முதலிய த்வந்தவங்களே ஒன்றபடச்செய்தலால், புத்தியூர்வமாகப் பர்யாலோசணேசெய்து, தனக்குள் இந்த த்வந்தவங்கள் யாவும் ஸமம் என்ற அறி யவேண்டியது. இவ்வாற்றுல் யோகம் ஸமத்வ புத்தியாகும் என்க.

- சூல். இதனிடத்து (இந்த ஸமத்வபுத்தி அநு்ஷ்டானத்தில்) ஆரம் பத்துக்த நாருமில்லே, கேடில்லே (1). இந்தத் தர்மத்தின் (2) ஸ்வல்ப [அந்ஷ்டான] ழம் பெரும் பயத்தில் நின்ற காக்கின்றது (3).
- (1) விருப்பு வெறுப்பு என்ற ஆஶாபாஶத்தை நீக்கும் பொருட்டு, அவை பற்றும் விஷயங்களேப் புத்தியால் விசா ரித்து, அவ்விஷயங்களில் ஸுகதுக்கம் லாப அலாபம் முதலிய

ந்வந்த்வங்கள் இல்ஃ என்ற அறிந்து, அவற்றை ஒரே மாதிரி மதிக்கப்பழகினுல், புத்தி விருப்பு வெறுப்பின் வலிமைக்கு அடி மைப்படாமல் துல்யமாய் நிற்கும்.

(2) இர்த த்வர்த்வ ஸமத்வப் பழக்சத்தை ஆரம்பித்தால், அர்த ஆரம்பத்துக்கு அழிவில்லே, வளரும். வளர்ர்து, தனக் காவது பிறருக்காவது கேட்டைச் செய்யாது.

(3) இந்த த்வந்த்வ ஸமத்வ அப்யாஸம் சிறுக நடை பெற்று வந்தாலும், பெரும் பயங்களேக் குறைக்கும்.

கர்மபல நிவிர்த்திக்கு உபாயம் தவர்த்வ மைத்வப் பழக் கமே. தனக்கு, அல்லது களத்ரபுத்ர மித்ராதிகளுக்கு, ரோகம் (வ்யாதி) பொருள் நஷ்டம் அபகீர்த்தி முதலிய தின்பங்கள் ரேரிட்டால், ரோகம் அரோகம், லாபம் அலாபம், கீர்த்தி அப கீர்த்தி முதலிய த்வர்த்வங்களே பக்வகாலத்திலேயே மைசுமைப் படுத்தப் பழகினவன் பயப்படான்.

அப்பழக்கம் சொற்பமாயின், அதற்குத் தக்கபடி பயம் குறையும். உ, டூலிரு (உ) இல் த்வர்த்வ மைத்வப் பழக்கத்தின் முடிவு கூறப்பட்டது. ஆண்டுக் காண்க.

சுலக. துருநந்தன (¹), இதனிடத்து (இந்த ஸமத்வ அநுஷ்டா னத்தில்) நிர்சலன சோநப ஏக புத்தி [உண்டு] (²). நிர்சலனமில்லா தவர்களின் நிணவுகள் அநேக கவர்கள் பெற்றவைகளாகியும், முடி வில்லாதவையாகியும் (இருக்கின்றன) (³).

(1) குருவம்ஸத்தாரை ஸக்தோஷிப்பிக்கின் pவனே.

(2) விருப்பு வெறப்புகளேத் தன்மேல் ஏறவிடாத புத்திக் குச் சலனமில்லே. அசைவற்ற தீபம்போல் ஏகமாய்கின்ற ப்ர காணிக்கும்.

(3) இந்த அசைவற்ற தன்மையைப் பெருத த்வந்த்வபுத்தி ஸங்கல்ப விகல்ப ரூபமாயிருக்கும். ஒருநிணவில் நின்று அநேக விபரீத நிணவுகள் தோன்றி, அவைகளுக்கேற்றபடி துக்கம் பயம் ஸோகம் என்ற துன்பங்களும், இடையிடையே அல்ப ஸந்தோஷங்களும், தோன்றும். இதற்கோர் உதாரணம்: விருப்பு வெறப்பு என்ற த்வர்த் வங்களில் அகப்பட்ட ஒருவனுடைய மணே விக்கு வயா திவர்தால் அவன் பரிகார முயற்சியோடு மாத்ரம் நில்லாமல், "ஐயோ, எனக்கேன் இர்தக் கஷ்டம் வர்தது. இவள் இறர்துபோணுல், நான் என்ன செய்கேன், என் பிள்ளேகளே ஆர் காப்பார், இவீனப்போன்ற பெண் எங்கே கிடைக்கும், இன்னெரு விவாகம் செய்தால் எவ்வளவு பணம் அழியும், அழித்தும் புதுப்பெண் சரியாக இணங்கி நடப்பாளா" என்ற முடிவில்லா த நினேவுகளே நினேத்துச் சலனப்படுவான். நோயாளிகள் அகே கர் சுகப்பட்டு வாழ்வதைக் கண்டும், தன்மணே விடமாண்டேபோ வாள் என்று ஸங்கல்பித்துப் பல விகல்பங்களே அதில்நின்ற விரிப்பான்.

இனி, அடுத்த மூன்று ஸ்லோகங்களில் விஷயபோகத் திறும் இஷ்டகாம்ய விித்திகளிறும் பற்றவைத்து யாகாதி கர் மங்களேச் செய்கின்றவர்களுக்கு மைத்வபுத்தி அமையாது என்று கூறப்படும்.

சயி2, சலிக. பார்த்த, [கர்மகாண்ட] வேத வாக்யத்தில் பற்று வைத்தவர்களும், [கர்மத்தைவிட] வேற [கதி] இல்லேயென்ற கூறு கின்றவர்களும், [விஷய] போகத்தையும் 1 இர்வர்யத்தையும் (2) பேற விருப்பங் கொண்டவர்களும், ஸ்வர்க்கத்தையே மேலான தென்ற மதிக்கின்றவர்களும், ஆகிய அறிவினர்கள் (8) [உயர்ந்த] ஜன்ம கர்மபல‰க் கொடுக்கின்றவையும் (4) அதிக கிரியா விரேஷங்களே யுடையவையும் (5), [அர்த்தவாத] புஷ்பங்கள் (6) உள்ளவையும், ஆகிய பல [வேத] வாக்கைக் கூறகின்றனர்.

- (1) விஷய ஸுகங்களேயும்.
- (2) சாஜாங்க ஸக்திகளேயும், மற்றும் பல வித்திகளேயும்.
- (3) ஸ்வர்க்க கதிக்கு மேற்பட்ட ப்ரஹ்மலோகப் ப்ராப்தி யையும், அதற்குமேற்பட்ட மோக்ஷ ஸ்திதியையும் அறியாத மூடர்கள்.
- (4) யாகர் தி கர்மங்கள் உயர்ந்த தேவ ரூபங்களேக் கொடுக் கும் [என்ற வாக்கைக் கூறுகின்றனர்.]

(5) கண்ணுக்கு அலங்காசமாயும், காதுக்கு இனிமையா யும், மணஸுக்கு ஸுகமாயும், இருக்கும் க்ரியைகளே உடைய தாகிய [வேதலாக்கைக் கூறுகின்றனர்.]

் (6) புஷ்பங்கள் மனலை மலரச்செய்வதுபோல, விஷய புருஷர்களுக்கு ஆகர்தமாயிருக்கும் கர்மங்களின் போக ஐஸ் வர்ய பலன்களே விரிக்கின்ற அர்த்தவாதங்களே உடையதாகிய [வேதத்தைக் கூறுகின்றனர்].

அர்த்தவாதங்கள் உப்ரயோஜனத்தை விளக்கும் வார்த்தை

கள்.

கூறுகின்றனர்=எடுத்து உரைப்பர்.

இந்த மந்த்ரத்தின் தாத்பர்யம் என்னவெனில், வேத கர்ம காண்டத்தில் பூர்வபக்ஷுமாகக் கூறப்பட்ட காம்யார்த்த வாதங் கீள (இச்சித்த யாகாதி கர்மங்களின் பலன்களேச் சிறப்பித்துப் பேசும் வசனங்களே) அறியாமையால் வித்தார்தமாகக்கொண்டு ஸ்வர்க்காதி போகங்களுக்கும் பலரை அடக்கியாளும் வித்திக ளுக்கும் மேலான வாழ்வு இல்லே என்று வீண் நிர்சயத்தைப் பெற்று, அந்த வேதவாக்யங்களுக் கூறிக்கொண்டே திரிவார் கள் விஷய ஸுகிகள் (சிற்றின்ப ஸுகங்களில் மையல் கொண் டவர்கள்) என்க.

சுல்சு. அவ்வாக்கால் மனம் அபஹிக்கப்பட்டு, போகத்திலும் ஐஶ்வர்யத்திலும் பற்றண்டவர்களின் ஸமாதிப் பழக்கத்தில் நிஶ்சலன சோநபபுத்தி அமைகின்றதில்‰ (¹).

(1) "விதீயதே" என்ற பதம் "த்ருஞ்" என்ற தாதுவில் ஜனித்ததாக எண்ணி, "அமைகின்றது" என்று பொருள் பண் ணுக. "க விதீயதே"=அமைகின்றதில்லே.

காம்ய அர்த்தவாதங்களால் எடுபட்ட மனம் ராந்தப் படாது. அவ்வித மனணோடு ஸம்பந்தப்பட்ட புத்தி ஸமாதிக் குரிய ப்ரத்யாஹார த்யானப் பழக்கங்களில் ப்ரவேரித்தலால், மனவிலுள்ள ஆசைகள் புத்தியிற்சென்று அப்பழக்கங்களேக் கெடுக்கும். உ, நிலக.

# W#. ]

புத்தி சலனமின்மையைப் பெற்றுலன்றி ஸமா நிக்கு ஹே து வாயிராது.

சயீடு. ஓ அர்ஜுன, வேத [கர்ம காண்டங்க்ட்] தீர்குணங்க ளால் ஏற்பட்ட பொருள்க‰ விஷயமாகக் கொண்டவைகளாத லால் (¹), தீ த்சைதுண்யங்களில்நின்று நீங்கினவனுகவும் (²), தீவந் தீவத்தில்நின்று நீங்கினவனுகவும் (³), நித்ய ஸிதீவத்தில் நிறகின்றவனு கவும், யோகம் (⁵) க்ஷேமம் (ீ) என்றவைகளில்நின்ற நீங்கினவனு கவும், இரு. ஆத்மவானும் (ȝ) இரு.

- (1) ப்ரக்ரு தியின் குணங்களாகிய ஸத்வ ரஜஸ் தமலில் கின்று ஸகல ஸூக்ஃம ஸ்தால ஸீரங்களும், போக்யப்பொரு ள்களும், புவனங்களும், விஷயஸுகங்களும், காகா வித்திக ளும், தோன்றின இவையெல்லாம் ப்ரக்ருதி ஜன்யங்களாத லால், தோன்றினவாறு அழியும். வேதகர்ம காண்டத்தில் கூறப் பட்ட யாகாதி கர்மங்கள் இந்த அநித்ய போகங்களேப்பற்றியும் ஐர்வர்யங்களேப்பற்றியும் இருப்பதால், நீ அக்கர்மபலன்களில் மோகமற்றிருக்கவேண்டும்.
- (2) த்ரைகுண்யங்கள் = த்ரிகுணங்களேக் கொண்டு ஸ்ருஷ் டிக்கப்பட்டவை.

ப்ரக்ரு தி ஜன்ப விஷயஸுகங்களில் நின்று ஆத்மா விலக வேண்டும் என்பது கருத்து.

- (3) அஞ்ஞான அம்லங்களாகிய விருப்பும் வெறுப்பும் த்வ ந்த்வ மூலபதார்த்தங்கள். அவற்ருல் மனவில் தோன்றின ஸுக துக்க, லாப அலாப, ஐய அபஐய, நிணவுகள் த்வந்த்வ கார்யங் கள். இவ்வித த்வந்த்வங்கள் புத்தியில் நின்று விலகினவஞைகவும்.
  - (4) அழிவற்ற பரமாத்மாவில் பாதிஷ்டை பெற்றவனுகவும்.
- (5) யோகம்=இதுவரையில் பெருததைப் பெறவேண்டும் என்ற நிணவு,
  - (6) கேஷமம்=பெற்றதைக் காக்கவேண்டும் என்ற கிணவு.
- (7) தேகமே நான் என்றவன் தேகவான். ஆந்மாவே நான் என்ற புத்திமான் ஆத்மவான். இதனே உள்ளபடி அநுபவமு றையாக அறிந்தவன் ஜீவன்முக்தன்.

சுண்டு "ஆத்மவானும் இரு" என்பது ப்ரக்ருதி ஜன்யமா கிய ஸ்வர்க்காதி போகங்களில் ஆத்மாவை அழுர்தவிடாமல் இரு என்று போருள்படும்.

இனி, சயிசு ம் ஸ்லோகத்தில் வேதகர்மாறுஷ்டானங்க ளால் பெறக்கூடிய ப்ரயோஜனம் ப்ரஹ்ம தர்ஸனமும், ஆத்மா யாது, ப்ரக்ருதி யாது, என்றறிக்த அறிவாகிய விஞ்ஞானமும் என்று குறித்து, அக்த ஸ்வாதுபவங்கள் பெற்றபின், வேதகர் மங்கள் மிவாதுபூதிமானுக்கு ப்ரயோஜனமில்ல என்று உபதே மிக்கப்படும்.

சயிசு. எங்கும் ஜலம் நிறைந்த ஸ்தானங்களில் கிணற்றின் பலன் (¹) எவ்வளவு ஸித்திக்கிற்றதோ, அவ்வளவு பலன் விஜ்னா எம்பேற்ற (²) ப்ராஹ்மணனுக்கு (³) ஸிவ் வேதங்களில் (⁴) ஸித் திக்கின்றது.

- , (1) "உதபாகே அர்த:"= தண்ணீர் குடிக்கும் இடத்தில் ப்ரயோஜனம்=கிணற்றைப்பற்றிய ப்சயோஜனம் = கிணற்றின் பலன்.
  - (2) "விஜாகத:"=விஞ்ஞானம் பெற்ற.

விஞ்ஞானம் என்றது. விரேஷ் ஞானம். அஃதாவது, அனுத்மாவாகிய ப்ரக்ருதியின் வக்ஷணத்தையும் ஆத்மாவின் லக்ஷணத்தையும் பிரித்தறியும் அறிவு. கூ. அ; எ. உ.

(3) ப்ராஹ்மணன்=ப்ரஹ்மத்தை தர்யித்தவன். சச்சுதா கர்தசொருபியானவன். இவனே ஜீவன்முக்கன்.

இவனுடைய புத்ரர்களும், ப்ரஹ்மத்தைத் தர்ணிக்க முய ன்று, அர்தத் தர்ஸினக்கு விதித்த வ்ரதங்களேப் பத்தியோடு ஸாதித்துவர்தால், உபசாரமாக ப்ராஹ்மணர் என்று அழைக் கப்படுவர்.

ப்ரஹ்மத்தை ஸ்வாநபவமாகத் தர்ஸித்து, ஆத்மா யாது, ப்ரக்ருதியாது என்றறிக்த ஜீவன்முக்தனே விஞ்ஞானம் பெற்ற ப்ராஹ்மணன்.

(4) ஸர்வ வேதவாக்யங்களில், அஃதாவது, சதுர்வேதங்க ளில் கூறினபடியே.

"கிணற்றின் பலன்" என்ற உவமை காம்ய கர்மா நுஷ்டா னியின் பலீனக் குறித்தது. "எங்கும் ஜலம் கிறைக்க ஸ்தா னம்" என்ற உவமை ஜீவன் முக்கி பகவியைக் குறித்தது.

சச்சிதானந்த ப்ரஹ்மத்தை தா்ஸித்து ஜீவன் முக்தி (துக் கரிவிர்த்தி) பதத்தைப் பெற்றவனுக்குக் கர்மங்களால் பல னில்லே என்று இந்த மந்த்ரத்தில் விளக்கி, அடுத்த மந்த்ரத்தில் கிஷ்பல கர்மாதுஷ்டானமே அர்ஜுனனுக்கு உரியது என்றுர்.

சுயிஎ. உனக்குக் கர்மத்திலேயே அதிகாரம், ஒருநாளும் [கர்ம] பலன்களில் [அதிகாரம்] இல்லே (¹). கர்மபலத்துக்குக் காரணனுக இராதே (²). அகர்மத்தில் (³) உனக்கு ஸங்கம் (⁴) வேண்டாம்.

(1) உனக்குரிய கர்மங்களில் கீ மனலைச் செறுத்தவே வேண்டும், ஆனுல் உன் மனம் அவற்றுல் வரும் ஸுக துக்க பலன்களேக் கருதக்கூடாது.

தன் தேகமும் மனஸும் நான் என்று வாழும் ஹீன கர் மாதிகாரி தேக மானஸ ஸுகங்களுக்காகவே கர்மங்களேச் செய்வான். அந்த ஸுகங்கள் இல்லாவிடில் தான் செய்ய வேண்டிய கர்மங்களேச் செய்யமாட்டான். இந்த அல்ப புத்தி மானுக்கு மேற்பட்ட புத்திமானுகிய கீ, ப்ரியம் அப்ரியங்களே நீக்கி, உனக்குரிய கூத்ரிய கர்மங்களேச் செய்யவேண்டும்.

(2) இப்படி ப்ரியம் அப்ரியங்களே விலக்கி, உனக்குரிய கர் மங்களேச் செய்தால், தோன்றியழியும் ஸுக துக்கங்களுக்கு ஹேதுவாகிய கர்மபிஜங்கள் உண்டுபடமாட்டா.

விருப்பு வெறுப்பு என்ற ஆசையோடு கர்மங்களேச் செய் தால் அந்த ஆசையே ஸுக துக்க பலன்களே உண்டாக்குவதற் கு பீஜம் (விதை, காரணம்) ஆகும். கர்மபீஜங்களாகிய ப்ரியம் அப்ரியம் கர்ம பழங்களாகிய ஜனன மாணங்களேயும், மற்றத்

அத்யாயம், உ. சம்அ—சம்க.7

துன்பங்களேயும் விளேவிப்பதால் "கர்மபலத்துக்குக் காரணஞக இராதே" என்றுர்.

(3) அகர்மம்=கர்ம அரைம்பம் (ஈ. ச, அ.)

இது அவிவேக ஸக்கியாஸம் என்று மிஅ. எ இல் விளக் கப்பட்டது.

(4) பற்று. ஓர் விஷயத்தோடு மனம் சேர்தல் ஸங்கம் எனப்படும்.

சூல்அ. தனத்ஜய, [அகர்மத்தில்] ஸிங்கத்தை ஒழித்து, ஸித்தி அஸித்தி என்றவைகளில் ஸமனுகி (1), [த்வந்த்வ ஸமத்வம் என்ற] யோகத்தில் நின்று, கர்மங்களேச் செய். ஸிமத்வம் (2) யோகம் (3) என்ற கூறப்படுக்ன்றது.

(1) த்வர்த்வ கார்யங்களே ஏக பாவணே செய்து, அஃதா வது, ஒரே விதமாக மதித்து.

(2) ஸமத்வம்=ஸமனுடைய தன்மை, ஏக பாவணேசெய்ப

வனடைய நிலே.

(3) த்வந்த்வ புத்திகள் ஒன்றபட்டால் (ஐக்யமானுல்), யோகமாகும்.

த்வந்த்வங்களே ஸமத்வபுத்தியால் ஒன்முக்கின ஸ்திதியே போகம்.

சலக. அவர கர்மம் (1) [ஸமத்வ] புத்தி யோகத்திலும் தூரம் அல்லவா ( $^2$ ). தனத்ஜய, [ஸ்மத்வ] புத்தியில் மரணத்தை விரும்பு( $^3$ ). பலனுக்குக் காரணமானவர்கள் கீருபணர்கள் (4).

(1) தாழ்ந்த கர்மம். இக பர விஷய பலன்களில் விருப் பங்கொண்டு செய்யப்பட்ட கர்மம் காம ஸங்கல்ப கர்மம். (ச. யக்), அல்லது மக்த கர்மம் (ந. உயிடு). இது தாழ்ந்த கர்மம் (அவர கர்மம்) ஏனெனில், சிற்றின்ப ஸுகத்திலும் ஆதி வியா தி என்ற துக்கத்திலும் ஜீவாத்மாவை அமுத்துவதால்.

விஷயபலன்களில் பற்றில்லாமல் மைத்வபுக்கியோடு செய் யப்பட்ட கர்மம் கிவ்காம கர்மம், அல்லது அரைக்க கர்மம்

அவர கர்மா நுஷ்டானி, பாவருத்தி மார்க்கத்திற் சென்றி, ஸ்வர்க்க நாக பூலோக போகங்களே அதுபவிப்பான்.

உத்க்ருஷ்ட கர்மா துஷ்டானி, நிவிர்த்தி மார்க்கத்திற் சென்று மென்மேலும் சித்த ஸுக்தியைப் பெற்று, ஞானுதிகா ரியாகி, க்ரமமாக மோக்ஷத்தைப் பெறுவான்.

(2) ஸமத்வ புத்தியால் செய்யப்பட்ட கர்மம் உயர்ந்த கர் மமாதலால், அதற்கும் த்வந்த்வ புத்தியால் செய்யப்பட்ட கர் மத்துக்கும் வெகு தூரம்.

காம் ஸங்கல்ப கர்மத்தைப் பல ஜன்மங்கள் தோறம் அது ஸரித்து, விஷய ஸுகத்தில் மோஹம் குன்றின காலத்தில் நிஷ் காம்ய புத்தி தோன்றவதால், காம்ய கர்மத்துக்கும் நிஷ்காம்ய கர்மத்துக்கும் (ஸமத்வ புத்தி யோகத்திற்கும்) வெகு தூர்ம் என்முர்.

- (3) யாணத்தை விரும்பு=வாஸத்தை (ஆம்ரயத்தை)ப் பெற. ஸமத்வபுத்தியோடு வாழ விரும்பு.
- (4) ப்ரக்ரு தி கார்யமான மண் 'பொன் பெண் முதலிய அநித்ய பொருட்களேப் பற்றிப்பிடித் திருக்கிறவர்கள் "க்ருபணர் கள்" என்று வேதம் ஞான காண்டத்தில் கூறுகின்றது: "எவன் அழிவற்ற பொருளே விசாரிக்காமல், இவ்வுலகத்தில் நின்று இறக்கின்றுறே, அவன் க்ருபணன்." க்ருபண துடைய தன்மை கார்ப்பண்யம். உ. எ.

"பலனுக்குக் காரணமானவர்கள் க்ருபணர்கள்" என்ற வாக்யம் ஸுக துக்க பலன்களேப் பெறுவதற்கு உரியவர்கள், விஷயகாமிகள், என்று பொருள்படும் ("குடத்தைச் செய்வதற் கு உரியவன்" என்ற வாக்யம் "குடத்துக்குக் காரணனை குய வன்" என்ற பொருள் படுவதுபோல). அநித்ய ஸ்வர்க்காதி போகங்களில் இச்சை வைத்துக் கர்மங்களே அதுஷ்டிக்கின்ற வர்களுக்கு அந்த அநித்ய பலன்களே கொடுபடும். டு**ல்**. புத்திமான் இஹத்தில் (¹) புண்ய கர்மபலன் பாப கர்ம பலன் என்ற இரண்டையும் விடுகின்றன். ஆதலால் [த்வந்த்வ ஸமத் வம் என்ற] யோகத்திற்காக முயலுதி. கர்ம [அதுஷ்டான]ங்களில்

அத்யாயம். உ.

(1) இர்தக் கர்ம பூமியில்.

[ஸமத்வம் என்ற] யோகம் கௌரலம் (²).

(2) கௌயலம்=குயலனுடைய தன்மை. குய=தர்ப் பைப்புல்லு, ல=வெட்டுகிறவன். தன் கையைப் பாதுகாத்துத் தர்ப்பையைக் கொய்கின்றவன். குயலன் ஸமர்த்தன் என்று பொருள்படும்.

கர்மங்களேச் செய்கின்றவனுக்கு நிஷ்காம்ய புத்தியே மோக்ஷத்தைப் பெறுதற்கு முக்ய ஸாமர்த்யம் என்பது பற்றி, "யோகம் கௌலலம்" என்*ள*ர்.

- டூல்க. விருப்பு வேறப்புக்களே அடக்கின அறிவாளிகள் (¹) கர்ம ஜன்ய பலஊ விட்டு (²), ஜன்மபந்த ழக்தர்களாய் (³), அனுமய (⁴) பதத்தைப் பெறுகின்றனர்.
- (1) ஸம்ஸ்க்ரு தத்தில், "மகீஷிண:"=மகீணையுள்ளவர்கள். (தாது, "மன்"=்கின த்தல், "இஷ்"=அடக்கு தல்), அஃதாவது மனமடக்கமுள்ளவர்கள், மனவில் தோன்றம் விருப்பு வெறுப் புக்களே அடக்கின அறிவாளிகள்.
  - (2) கர்மங்களில்கின்று பிறக்த பலன்களே அடையாமல்.
- (3) ஜனன மரணம் என்ற பர்தங்களால் விடப்பட்டவர்க ளாய்.
- (4) "ஆமயம்"=துக்கம்,+"க"=இல்ல. அமைய பதம்= துக்கமற்ற பதம்=ப்ரஹ்ம பதம். உ, எல்உ.
- டுய் உ. எக்காலத்தில் உனது புத்தி மோஹம் (¹) என்ற கலிலத் தை (கேடுதிப் பொருஊ)க் கடக்குமோ (²), அக்காலத்தில் (³) கேடீ டதிலும் கேட்கப்போகிறதிலும் (⁴) நிரீவேத வஸ்துவை (⁵) அறிவாய்.
- (1) மோஹம் என்றது அஞ்ஞானத்கின் (அறியாமையின்) ஓர் வருத்தி. ஒன்றனிடத்தில் இல்லாத பிறிதொரு தன்மையை

mage. ]

TOW2:

அதனிடத்து உள்ளதாக அறிவது மோமைம். பாம்புக் தன் மையற்ற பழுதையை (கயிற்றை) பாம்புத்தன்மை பெற்றதாக அறிதலும், ஆத்ம லக்ஷணமற்ற தேகத்தை ஆக்ம லக்ஷணம் பெற்றதாக அறிதனும், சுத்தியற்ற விஷயபோகத்தைச் சுத்தி பெற்றதாக அறிதலும், மோஹகிலேகளே. இவைகளால் அர்ஜு னன் வாதிக்கப்பட்டான. (மஅ. எம்க.)

இந்த மோஹம் புத்தியில் ஏறினை, பமுதையில் பாம்பை யும், அதைமாவில் ஆத்மாவையும், அநித்யத்தில் நித்யத்தை யும், அசுகத்தில் சுகத்தையும், தோன்றவித்து, புத்தியை மயக்கி, முடவழியிற் செறுத்தி, ஜீவாத்மாவுக்கு உதவியற்று, துக்கத்தை மென்மேலும் தக்து, கேடு செய்யும். ஆதலால், மோஹக்தைக் கெடுதிப்பொருள் (கலிலம்) என்றுர்.

(2) இத்தன்மைகளேப் பெற்ற மோஹத்தை எக்காலம் புத்தி தாண்டுமோ, விலக்கி நிற்குமோ.

(3) ராக த்வேஷம் (விருப்பு வெறப்பு) என்ற த்வர்த்வங் களே புத்தி மைப்படுத்தின காலத்தில்.

பகவான் எ. உயின இல் "இச்சா க்வேஷங்களில் கின்று பிறந்த த்வந்த்வ மோஹம்" என்றுர். மோஹத்துக்கு த்வந்த்வ ரூபம் வந்தது ராக த்வேஷங்களால்.' ராக த்வேஷங்கள் புத்தி யில் ஏறினவுடனே, புத்தி ஜாக்ரதையாக அவற்றை ஸமப்ப முத்தினுல், அவைகள் அழிந்துவிடும்.

இர்த ஸமத்வப் பழக்கம் முதிர முதிர, புத்தி சுத்தப் பட்டு ஆத்ம விஷயங்களே லகுவாய் அறியும்.

(4) இதுவரையில் ம்ரவணம் பண்ணின உபகேமுமொழிக ளிலும், இனிமேல் ஸ்ரவணம் பண்ணப்போகின்ற உபித்கமிமா ழிகளிலும், (வஸ் துவை அறிவாய்).

மைத்வ புத்திப் பழக்கத்தால் மோஹத்தை ஜயிக்காது போனுல், ஞானேபதேயத்தின் அர்த்தங்கள் விளங்கா.

(5) நிர்வேத வஸ்து=ஸ்ருதிக்கு எட்டாத பொருள்.

"கிர் கத: வேதாத்" (வேதத்திற்கு அப்பாற் சென்ற) என்ற வாக்யம் "கிர்வேத" என்றுயிற்று.

வழக்கத் தில் "நிர்வே தம்"வைசாக்யம் எனப் பொருள்படும். ாப்படியென்றுல் "கிர்வேதம்" என்ற பதம் அறிய விருப்பமில் லாத தன்மை என்று பொருள்பட்டு, வைராக்யமாகு தலால். இந்த அர்த்தம் சணடு ஒவ்வாது. பரமாத்மா வாக்குக்கும் மன ைக்கும் எட்டாத பொருளாதலாலும், வேதம் வாக்கு ஒடிபமா கலாலும், "கிர்வேதம்" இந்த மந்த்ரத்தில் வேதவாக்யங்களுக்கு எட்டாத வஸ் துவென்றே அர்த்தப்படும்.

வேதங்களின் ஞானகாண்டமாகிய உபநிஷத்களில் பச மாத்மா "அவாங்மனஸ் கோசரம்" (வாக்குக்கும் மன்ஸுக்கும் விஷயமாகாத பொருள்) என்று வினக்கப்பட்டது.

டும்க. ம்ந்திகளினுல் ஸம்ம்யம் பேற்ற உள் புத்தி (1) சலன மற்று ஸ்மாதிப் பழக்கத்தில் (²) எப்போழது அசலமாக ப்ரதிஷ்டை பெறமோ, அப்போழது [ராக த்வேஷ ஸமத்வம்] என்ற யோகத் தைப் பேறவாய் (3).

(1) வேத வாக்குகளின் அர்த்தங்களேப்பற்றி கிஸ்சயம் இல் லாத உனது புந்தி.

த்வர்த்வ மோஹங்கொண்டவனுக்கு ஸ்ருதியின் கர்ம, உபாஸன, ஞான காண்டங்களிலுள்ள வசனங்கள் அர்த்தப் படாமலும், ஒற்றுமையில்லாதவைபோலத் தோன்றியும், மைம்ம யத்தை உண்டுபண்ணும். வேத தர்ம மாஸ்த்ரார்த்த அறியா மைக்குக் காரணம் தவர்த்வமோஹமே.

(2) சம் இல் கூறினதை இங்ரு முடித்தார். அங்கு த்வர் த்வ விஷய மைத்வம் கூறப்பட்டது. இங்கு அதற்குக் கார ணமான சாக த்வேஷ் (விருப்பு, வெறுப்பு) ஸமத்வம் கூறப்பட்

ஸமத்வம் என்ற யோகத்தில் வெளியி அள்ள விஷய ஸமத் வமும், உள்ளிறுள்ள சாக த்வேஷ மைத்வமும், அடங்கியிருக் கின் மன.

விஷய ஸமத்வப் பழக்கத்தால் விருப்பு வெறுப்புக்களின் வலிமை குறையுமென்பதும், அது குறைய, தேகாதிகளின் நன்

மை தீமை என்றவைகளேப்பற்றி வரும் பயங்களும் குறையு மென்பதும், சலி (க) இல் விளக்கப்பட்டன.

இந்த (நிலக ம்)ஸ்லோகத்தில் உபதேணிக்கப்பட்டது என் னவென்ருல், விஷய ஸமத்வப்பழக்கத்தால் விருப்பு வெறிப் பின் வலிமை குறைந்தாலும், அவற்றின் சலனப்படுத்தும் திறம் (உ. எல்) முற்றும் ஒழியாதென்றும், அப்படி ஒழிவதற்குப் புத்தி ஸமாதிப் பழக்கத்தில் ப்ரவேணிக்க வேண்டுமென்றும் அறிக.

விருப்பு வெறப்புக்கள் மனவில் தோன்றிக் கர்மேக்த்ரி யங்களேத் தங்கள் ஏவலாளாகச் செய்வதால் (உ. சுமின), மனம் போனபடி புத்தி செல்லாமல், ஜீவாத்மாவின் கன்மையைக்கருதி யமம், கியமம், ஆஸனம், ப்ராணயாமம், ப்ரத்யாகாரம், தாரண, தயானம், ஸவிகல்ப ஸமாதி, என்ற அஷ்டாங்கயோக அப்யா ஸங்களில் ("ஸமாதிப் பழக்கத்தில்") ப்ரதிஷ்டை பெற்றுல், விருப்பு வெறப்பின் மலருக்தி ஜீவாத்மாவையும் வாதிக்காது, புத்தியையும் சலனப்படுத்தாது.

(3) எனவே, ஸமத்வயோகம் விஷய ஸமத்வம் தொட்டு ஸ்விகல்ப ஸமாதி வரையில் ப்ரவேயித்து நிற்கும். இதற்கு மேல் உள்ளது முடிவான நிர்விகல்ப<sup>்</sup> ஸமாதி. இது நிராசை என்றம், மோக்ஷம் என்றம், ப்ராஹ்மீஸ்திதி (உ. எயிஉ) என் றம் அழைக்கப்படும்.

அர்ஜுனன் கூறினுள்:

டுயிச. கேயவ, ஸமாதியில் ஸ்திதிபெற்ற (¹) ஸ்திதப் ப்ரஜ்ஜ றுக்கு (²) என்ன லக்ஷணம். ஸ்திததீ (ീ) என்ன பேசுவான், எவ்வி தம் இருப்பான், எவ்வி தம் நடப்பான் (⁴).

- (1) ஸமாதிப் பழக்கத்தில் ப்ரதிஷ்டைபெற்ற.
- (2) ஆத்மாவைப் பற்றியே நிற்கின்ற புத்திமானுக்கு. ப்ரஜ்னை = புத்தி. ப்ரஜ்ஞன் = புத்தியுடையவன்.

எவனுடைய புத்தி ஆத்மாவில் பாநிஷ்டை பெற்று நிற் கின்றதோ, அவன் (அந்த ஆத்மா) ஸ்நிதப் பாஜ்ஞன். (3) "து"=புத்தி. ஸ்திததி=ஸ்திதப் பரஜ்ஞன்.

(4) அனுத்ம விஷயங்களே விட்ட புத்திமானுகிய ஜீவன் முக்தன் எதைப்பற்றிப் பேசுவான், எவ்விதம் இந்த லோகத் தில் இருப்பான், எவ்விதம் ஸஞ்சரிப்பான்.

இக்த விைக்களுக்கு விடை நிலிரு இல் அனுத்ம விஷயங் களே நீக்கி, ஆத்ம கார்யங்களேப் பற்றியே பேசுவான் என்றம், நிலிசு இல் த்ரிகரண அடக்கம் என்ற மௌனத்தில் இருப் பான் என்றம், அருளப்பட்டது.

பகவான் கூறினூர்:

ருலிடு. ஓ பார்த்த, மன்ஸையடைந்த ஸிர்வ காமங்களேயும் எப் போழுது எவன் விடுகின்றனே,, அப்போழுது [அவனுடைய புத்தி] ஆத்மா, ஆத்மாவிலேயே ஸிந்தோஷங்கோண்டு (1), ஸிதிதப் ப்ரஜ் ஒன் என்ற கூறப்படுகின்றன்.

'(1) நிராசையைப் பெற்ற ஜீவன்முக்தனுடைய புத்தி ருப்த ஸ்பர்ஸ் ரூபாஸ் கந்த விஷயங்களில் ஸக்தோஷங்கொள் ளாமல், தன்னுடைய எஜமாஞைய ஆத்மாவிலேயே ஸக்தோ ஷங்கொண்டு.

வேதாக்த தத்வ ராஸ்'த்ரங்களில் புத்தி முதலிய ப்ரக்ருதி தத்வங்களே "புத்தியாத்மா" "மனஆத்மா" என்ற கூறவது வழக்கம், ப்ரக்ருதி ரூபங்கள்தோறம் ஆத்மா ப்ரவேசித்தி ருப்பதால்.

- (2) ஸ் திதப்பாஜ்ஞன் என்று அழைக்கப்பட்ட ஜீவன்முக் தன் எப்படியிருப்பான் என்றுல், தன் மனலையடைக்க ஸர்வ ஆசைகளிலும் சிக்காமலிருப்பான். மேலும், அவனடைய புத்தி அனுக்ம விஷயங்களில் த்ருப்தி பெருமல், ஸதாகாலமும் ஆத்ம நிஷ்டை பெற்று, ஆதமானக்தத்தில் ஸக்தோஷங்கொள் ஞம்.
- டுபிசு. துக்கங்களில் (¹) உத்வேகம் பெறது மனழடையவ றும் (²), [விஷய] சுகங்களில் ஸிங்கமில்லா தவனும்(³), காமம் பயம் கோபமற்றவனும், ஆகிய ஸ்திததீ (⁴) ழனி(⁵) என்ற கூறப்படுகின்றன்.

- (I) ஈண்டு துக்கம் என்றது வியாதியாலாவது, பகையின் பிரிவுபாடுகளாலாவது, பொருள் பக்து ஜனம் கீர்த்தி கஷ்டத் தாலாவது மனைவில் ஜனித்த துன்பங்கள்.
- (2) இவ்வித துன்பங்கள் ஸம்பவித்தால், அவற்றில் அழுக் தா மனமுடையவனும்.

தன் பூர்வ கர்மத்துக்கேற்றபடி வந்த துன்பங்களேத் தணி யவிடாமல், நிணத்து நிணத்து ஏங்கும் மனம், துக்கத்தில் உத் வேகம் (உன்னதம்) கொண்ட மனம்.

- (3) செற்றின்ப போகம் துன்பமே, என்ற தீர்மானித்து, அதில் சேர்க்கை (ஸங்கம்) இல்லாதவனும்.
- (4) ஆத்மாவில் ஸ் திதி (ப்ரதிஷ்டை) பெற்ற புத்தியுள்ள வன் ஸ் திததி. உ. டுயசு. (ந.).
- (5) முனி=மனம் வாக்குக் காயம் என்ற த்ரிகாணங்களே யும் அடக்கி ஆளுக்ன்றவன். இந்தத் த்ரிகாண அடக்கமுள் ளவன் மௌனி, அல்லது முனி.

ஸ்திதப் ப்ரஜ்ஞன் என்ன பேசுவான் என்முல், விஷய சுகங்களில் பற்றில்லாதபடியாலும், ஆதி வியாதி என்ற துன் பங்களே அலக்ஷ்யம் பண்ணியிருப்பதாலும், 'பயம் கோபம் மோகம் முதலிய கலிலங்கள் அற்றிருப்பதாலும், அவன் லோக விஷயங்களேப்பற்றி மிகபடப்பேசான். வந்தவைகளே ஸமா தானமாகப் பெற்று, ஜீவிப்பதற்கு ஆவஸ்யமானதை மட்டும் கவனித்து ஐம்பொறிகளேயும் மன்னையும் வாக்கையும் அடக்கி வாழ்வதால், அவன் வார்த்தைகள் மிகக் குறைந்திருக்கும்.

நுயிரு. எவன் யாவற்றிலும் ஸ்நேஹமற்றவனும் (¹), அந்தந்தச் சுபாசுபத்தை அடைந்து (²) ஸிந்தோஷிக்கவில்லேயோ, வெறுக்க வில்ஃயோ (³) அவனுடைய (⁴) ப்ரஜ்னை (புத்தி) பாதிஷ்டை பேற்றிருக்கின்றுது (⁵).

- (1) ப்ரக்ருதி கார்யங்களொன்றிலும் பற்றில்லா தவனும்.
- (2) இர்த்ரியங்கள் தத்தம் விஷயங்களேச் சேரும்பொழுது மனவில் ஏறின விருப்பு வெறப்புக் கேற்றபடி ஜன்யமான சுக துக்கங்களே ஸாக்கி ரூபமாக அறிர்து.

- (3) அந்தச் சுகத்தில் விருப்பும், அசுகத்தில் வெறப்பும், கொள்ளவில்ஃயோ.
  - (4) அந்த ஜீவன்முக்தனடைய.
- ' (5) ஆத்மாவைப் பற்றியே நிற்கின்றது, அனுத்ம விஷயங்க னிற் சிக்கி இழுபடாமல்.

டுய்அ. எவன் இந்த்ரியார்த்தங்களில் நின்று, ஆமை [தன்] அங் கங்களே[ஒடுக்குகின்றது] போல, எல்லா இந்த்ரியங்களேயும் எப்போ முது ஒடுக்குகின்றனே, அப்பொழுது அவிறுடைய ப்ரஜ்னை ப்ரதிஷ் டையுள்ளது (¹).

(1) ஆத்மாவில் கிஷ்டை பெற்ற புத்தி இக்த்ரிய நிக்ரஹம் (அடக்கம்) செய்துகொண்டேயிருக்கும்.

தத்தம் விஷயங்களேப் பற்றப்போகும் இந்த்ரியங்களேச் சித்தத்தால் அடக்குதலே இந்த்ரிய நிக்ரஹம்.

, சித்தம் இர்த்ரியங்களே அடக்கும் முறை எப்படியெனில், சித்தம் நாபி ஸ்தானத்தில் நின்றகொண்டு, கண்ட ஸ்தானத்தி லுள்ள மனவின் மூலமாக இர்த்ரியங்களே உள்வாங்கும், ஆமை தன் அங்கங்களே உள்வாங்குவது போல.

இந்த்ரிய கிக்ரஹம் பெற்றவனுடைய புத்தி ஆத்மாவில் ப்ரதிஷ்டை பெற்ற புத்தி. இந்தரிய கிக்ரஹமாவது தத்தம் விஷயங்களேப் பற்றப்போகும் இந்த்ரியங்களே அடக்கு தல்.

டுயிகூ. ஆஹாரமற்ற தேஷிக்கு ரஸிமோன்ற தவிர மற்றைய விஷயங்கள் நீங்குகின்றன (1). பரத்தைக் கண்ட இவறுக்கு (2) ரஸ மும் நீங்குகின்றது (3).

(1) அன்னத்தைப் பலராள் உண்ணுத ஜீவனடைய மெய் கண் மூக்குச் செவி என்ற ஸூக்ஃம இந்த்ரியங்கள் தத்தம் விஷயங்களாகிய ஸ்பர்மம் ரூபம் கந்தம் மப்தம் என்றவைக கோப் பற்றுமல் உட்சென்ற மனவில் ஒடுங்கும்.

ஆணுல், வாய் (ஜிஹ்வா) என்ற ஸூக்ஃம இந்த்ரியம் உட் செல்லாமல், ஸ்தால வாயில்ரின்ற, ரஸ பதார்த்தத்தை நாடி பேரிற்கும். (2) இந்த ஜீவாத்மாவுக்குப் பரமாத்ம தர்ஸனம் பக்குவகா லக்தில் கிடைத்தால்.

(3) வாய் என்ற ஸூக்ஷம் இந்த்ரியம் ரஸ்புதார்த்தங்களில்

பற்றில்லாமல், உள் வாங்கி கிற்கும்.

இதன் தாத்பர்யம் எண் மூக்குச் செவி மெய் என்ற நாறு பொறிகளே ஆஹாரமின்மையால் ஒடுக்கலாம். ஆஞல், ஆக்ம தர்ஸனமே வாய் என்ற பொறியை ருசிபதார்த்தங்களில் செல் லாமல் ஒடுக்கும். எனவே, ஜீவன்முக்தனுக்கே ஐம்பொறி அடக்கம் முற்றுக வலித்திக்கும் என்பது பெறப்பட்டது. சு. சு.

கூம், கூம்க. ஓ கௌந்தேய, கடையும் இந்த்ரியங்கள் (1) [அத்ம ஸமாத்ப்பழக்கத்தில்] ழயல்கின்ற புத்தியுள்ள புருஷனுடைய மன ஸையும் பலாத்காரமாக எடுத்துர் செல்கின்றன (2). [ஆதலால்] அவை யாவற்றையும் அடக்கி, [ஸமத்வம் என்ற] யோகத்தைப் பேற்று (3), மத்பரனுக (4) இருக்கவேண்டும். எவனுடைய இந்த்ரி யங்கள் தன் வரைத்திலேயோ (5), அவனுடைய புத்தி ப்ரதிஷ்டை பேற்றது (6).

(1) தயிரை மத்து கடைவது போல, மனவை இர்த்ரியங்

கள் மாறிமாறி சுதறச் செய்யும்.

(2) ஜீவாத்மாவைப் பர்திக்கின்ற ஆசை, மோஹம், அபிமானம், முதலிய மலங்களேத் தீர்க்கும்பொருட்டு, ஈல்வான் ஜீவாத் மாவுக்கு ஸூக்ஷ்ம ஸரீரத்தையும் ஸ்தூல ஸரீரத்தையும் கொடுத்தார். இருபது தத்வங்கள் கூடி ஸூக்ஆம் ஸரீரமாயிற்று. இவற்றில், மனம் ஒன்று, புத்தி ஒன்று, இர்த்ரியங்கள் என்ற மெய் வாய் கண் மூக்குச் செனி ஐர்து. இர்தப் பஞ்ச ஸூக்ஷ் மப் பொறிகள் தத்தம் விஷயங்களாகிய ஸ்பர்ஸம் ரஸம் ரூபம் கர்தம் ஸப்தம் என்றவைகளேக் கவர்ந்து, அவற்றின் பாதிமேயங்களே மனவலில் ஏற்றும். அப் பரதிமெயங்களேப் பெற்ற மனம் உத்வேகமாக அர்த இர்த்ரியங்களோடு கூடி ஒடித்திரிர்தால், புத்திக்கடங்காமல், மீறின குதிரைகள் தாங்கள் சென்ற வழியில் ஸாரதியை இழுப்பதுபோல, புத்தியையும் இழுத்துச் செல்லும்.

62

(3) ஆகையால், ஆராய்வு இல்லாமல் இக்த்ரியங்கள் சென் மவழியில் மனம் செல்லக்கூடாது. மனம் சென்ற வழியில் புத்தி செல்லக்கூடாது. விசாரிக்கும் சக்தியுள்ள புத்தி, விருப்பு வெறுப்புகளே ஸமப்படுத்தி, மனலையும் இக்த்ரியங்களேயும் அடக்கி, தான் நிதானித்த வழியில் அவற்றைச் செலுத்த வேண்டும்.

(4) இப்படி ஆராய்க்து இக்த்ரியங்களேயும் மனலையும் அடக்கின புத்தி, பரமாத்மாவே மேலான வஸ்து என்று கிருச் யித்து, அதில் ப்ரதிஷ்டைபெற்றே இருக்கும்.

மத் பரன் = என்னே (பரமாத்மாவை) பரகை (மேலானவ தை) க் கொண்டவன். கூ. நூல் சூ.

(5) எவனுடைய இக்த்ரியங்கள் வெளிமுகமாக கிற்காமல், உள்முகமாக ஆத்மாவுக்கு அடிமைப்பட்டு கிற்குமோ.

மப்த ஸ்பர்ம ரூப ரஸ கந்த மயமான லோக விஷயங்களே ஜீவாத்மா அறிவதற்காக இந்த்ரியங்கள் இயற்றப்பட்ட தால், அவ்விர்த்ரியங்கள் ஜீவாத்மாவின் நல்ல கதிக்குரிய விஷயங்களே மாத்ரம் க்ரஹிக்கவேண்டும்.' எதைக் கண்ணுல் பார்க்கக்கூடா து, எதைக் காத்ரல் கேட்கக்கூடாது, எதை வாயால் உண்ண க்கூடாது, எதை மூக்கால் மணக்கக்கூடாது, எதை மெய்யால் தொடக்கூடாது, என்று புத்தி விசாரித்தபடி இந்த்ரியங்கள் ஜீவாத்மாவுக்குச் சேவை செய்யவேண்டும்.

(6) இவ்வாறு ஆத்மாவின் முக்தியைக் கருதி, இர்த்ரியங் களே அடக்கியாளும் புத்தி, ஆத்ம கிஷ்டை பெற்ற புத்தி.

அடுத்த மக்த்ரத்தில் எவ்விதம் ஆத்மாவில் புத்தியைப் ப்ரதிஷ்டை பண்ணலாமென்றம், அப்படிப் ப்ரதிஷ்டை பண் ணுதுபோஞல் ஜீவாத்மாவை மலங்களில்கின்று விடுவிக்கக்கூடா தென்றும், உபதேஸிக்கின்முர்.

கூ02, கூ**0**க. விஷயங்களே த்யானிக்கின்ற புமானுக்கு (புருஷனுக்கு) அவற்றில் ஸிங்கம் உண்டாகின்றது (¹). ஸிங்கத்தில் நின்ற மாமம் (ஆசை) பிறக்கின்றது (²). காமத்தில் நின்ற கோபம் பிறக்கின்றது (³). கோபத்தில் நின்ற பேரு மோஹம் பிறக்கின்றது (⁴).

பேரு மோஹத்தில் நின்ற ஸ்மீருதி சேதம் உண்டாகின்றது (5). ஸ்மீருதி சேதத்தால் புத்திநாயம் உண்டாகின்றது (6). புத்தி நாயத்தால் [ஜீவாத்மா] கேடுகின்றன் (7).

- (1) இந்த்ரியங்கள் சுவர்ந்த விஷயத்தை ஜீவாத்மா (புமான்) ஜாக்சதையாகக் கவனித்தால் (த்யானித்தால்), அவ்விஷயத்துக் கும் தனக்கும் ஒர் ஸங்கம் (சேர்க்கை, புணர்ச்சி) உண்டாகின் ஒது.
- (2) தனக்கும் விஷயத்துக்கும் ஸங்கமான ஸமயத்தில் ஆசை ஐனிக்கின்றது. ஞாதாவாகிய ஜீவனும், சூயம் என்ற விஷயமும், ஐக்யப்பட்ட அவஸ்தை ஞானம் (அறிதல்). விஷயத்தை அறிந்த அவஸ்தையிலன்றி, வேறு ஸமயத்தில் (அப் சத்யக்ஷமாக இருக்கின்ற) ஆசை (காமம்) ஜீவாத்மாவுக்கு ப்ரத் யக்ஷுமாகாது. ஜீவாத்மாவுக்குள் மறைந்து நின்றிலகும் ஆசை எந்த ஸமயத்தில் வெளிப்படுமென்றுலோ, இந்த்ரியம் பற்றின விஷயத்துக்கு வெளிப்படுமென்றுலோ, இந்த்ரியம் பற்றின விஷயத்துக்கு மனம் ஸஹாயமாய் நின்று, மனைக்கு ஜீவாத்மா ஸஹாயமாய் நின்ற, மனைக்கு ஜீவாத்மா ஸஹாயமாய் நின்ற ஸமயத்திலேயே வெளிப்படும். இச்சை உதயமாகு தனுக்குக் காரணம் அறிகலே.

(3) இவ்வாறு தனக்குப் ப்ரத்யக்கமான ஆசையை வேறெருவன் தடுத்தால், உடனே கோபம் பிறக்கின்றது. தடைபெற்ற ஆசையே கோபரூபமாகின்றது, ஒடுகின்ற தண்ணீர் தடைபெற்றவுடனே துரைத்துப் பாய்வதுபோல.

(4) கோபம் ப்ராணவாயுவைச் சீறச்செய்யும், புக்கியைத் தட்டழியப்பண்ணும். ப்ராண அம் புத்தியும் சலனப்பட, புத் தியை மயக்கும்பொருளாகிய மோஹம் அதிகரிக்கும், மிகப் பெரியதாகும்.

(5) மோஹம் அதிகரிக்க, புத்தி கற்ற தர்மவிதிகள் எல் லாம் மோஹ இருளில் மறையும்.

"ஸ்ம்ரு கி விப்ரம" = ஸ்ம்ரு கி சிர்கேடு, கலக்கம், சேதம்.

(6) தர்ம விதிகளின் ப்ரகாயம் மோஹத்தால் மறைபட, புத்தியின் பார்வையும், விசாரிக்கும் வல்லபமும், இல்லாமற் போகும். (7) ஜீவாத்மாவுக்கு ஈல்ல வழியைக் காட்டும்படி புத்திக்கு யக்கியில்லாதுபோனுல், ஜீவாத்மா மேன்மேஅம் மலத்தில் அழுக்தி அளவிறக்த துன்பங்களே அதுபவிப்பான்.

கூல்சு. ராகத்வேஷங்களில்நின்ற பிரித்தவைகளும், தனக்கு வருப்பட்டவைகளும், ஆகிய இந்த்ரியங்களால் விஷயங்களே அநுப விக்கின்றவனும், [தனக்கு] அடிமைப்பட்ட புத்தியையுடையவனும், ஆகிய [புமான்] ப்ரஸாதத்தைப் (1) பேறுகின்றன்.

(1) ப்ரஸாதம் = தெளிவு, மலமற்ற (அல்லது மலம் குறை

ந்த) தன்மை; ஆக்மஸுகம். மிஅ. க.கு, கஎ.

இந்த்ரியங்கள் விருப்பு வெறுப்பு என்ற மலங்களுக்கு அடிமைப்படாமலும், ஆத்ம ஸுகத்துக்கே அடிமைப்பட்டும், இருந்தால், ஜீவாத்மா, ஸாக்ஷிரூபமாய் நின்று புத்தியின் விளக்கத்தை அறிந்து, தெளிவு பெற்று, மோக்ஷ வாழ்வை அடைவான்.

சுலடு. ப்சலாதத்தில் இவ்னடைய (இந்த புமானடைய) துக் கங்களின் அழிவு ஸித்திக்கின்றது (<sup>1</sup>). மேலும், தெளிவுபெற்ற புமா னுடைய புத்தி(<sup>2</sup>) சூழ்ந்த பார்வையை மீக்ரமாகப் பெறகின்றது(<sup>3</sup>).

(1) ப்ரணாதம் பெற்ற புமானுக்கே (ஜீவாத்மாவுக்கே) தூக்க கிவிர்த்தி.

ப்ரஸாதத்தில்=தெளிவு நிகழுங்காலத்தில்.

(2) "ப்ரஸன்ன சேதஸ்:" = தெளிவு பெற்ற புமானுடைய புத்தி.

"சேதஸ்"=புருஷன் (உ. சுமி), சேதனன், புமான்(உ.சுஉ), ஸாகூடி, ஜீவாத்மா.

லக. சு இல் சேதலை "சேதனு" என்றுர்.

பரமாத்மாவும் ஜீவாத்மாவும் சித்பொருளாதலால் சைத ன்ய வஸ்துக்கள் என்றும், சேதனு வஸ்துக்கள் என்றும், சேத ஸ் என்றும், அழைக்கப்படும். ஆனல், பரமாத்மாவுக்கும் ஜீவாத்மாவுக்கும் பேதமுண்டு. பரமாத்மா மலாஹி ததைலால்,

ஆதா காலமும் ஆனந்த ஸ்வரூபி. ஜீவாக்மா மலைவுறிததை லால் துக்க ஸ்வரூபி. காரணமூரேமாகிய ஆவிக்யாவின் அம் மைங்களாகிய காம க்ரோக மோஹாகி மலங்களில் சிக்குண்டு துக்கியானுன்.

(3) இந்த மலங்களில்கின்று தெளிவு (ப்ரணாதம்) பெற்ற காலத்தில், இவனுடைய கருவியாகிய புக்கி அம்மலங்களால் தடைபெருமல், இவனேச் சூழ்க்கிரும்கும் விஷயங்களே முற் ருக விசாரித்து, இவனுக்கு உற்ற துணேயாய்கின்ற, ப்ரக்ருதி காரியங்களேப் பிரித்துப் பிரித்து உள்ளபடி அறிவிக்க, ஜீவா த்மா இஃதொன்றம் கானல்ல என்றம், இவற்றுக்கெல்லாம் நான் ஸாகவி என்றம், அறிந்து, ஆனந்த சொருபியாவான்.

"புத்தி: பர்யவதிஷ்டதே"=புத்தி சூழ்ந்த நிலேயை (அவஸ் தானத்தை) அடைகின்றது; புத்தி சூழ்ந்த பார்வையைப் பெறகின்றது.

காசண ஸூக்ஷம ஸ்தூல சயரீசங்கள் ஒன்றும் நானல்ல, இவற்றுக்கெல்லாம் நான் ஸாகூடி, என்ற ஞானேதயத்துக்கு பர்யவஸ்தித (சூழ்ந்த பார்வையுடைய) புத்தி அத்யாவல்யம்.

இப்படிப்பட்ட அகண்ட புத்தி உனக்கு அவம்யம், அர் ஜுன; உனக்குச் சூழ்ந்த பார்வையில்லா தபடியால், தர்மத்தின் லக்ஷணம் விளங்கவில்லே. தர்ம மாஸ்த்ரார்த்த அறியாமையால் நீ துக்கிக்கின்றுப், என்ற பகவான் சுட்டினுர்.

கூறிகு. [தீவந்தீவ ஸமதீவம் என்ற] யோகம் பேறதனுக்கு [ப்ர தீஷ்டித] புத்தியில்லே. [அந்த] யோசமற்றவனுக்கு [மக்பர] பாவ ணயுமில் கே (<sup>1</sup>). [மத்பர] பாவளேயற்றவனுக்கு மாந்தியுமில் கே (²). அமாந்தனுக்கு (3) [பாம] ஸுகம் (4) ஏது.

(1) உ. சுமிக இல் கூறின மத்பரத்வம். மத்பரத்வம் அல் லது மத்பரபாவின = அஹம் என்ற பரமாத்மா ஸகல ப்ரா க்ருதம் பொருட்களுக்கும் மேலான பொருள் என்ற உணர்ச்சி.

(2) காம் க்ரோத மோஹாதிகளால் ஏற்பட்ட துக்கத்தின் ஒழிவே யாக்தி. பசமாத்மாவை மேலான வஸ்து என்று கிம்ச யித்து அத்தோடு ஐக்பமானவனுக்கே துக்க நிவிர்த்தி என்ற மோக்கும் வித்திக்கும்.

(3) துக்க கிவிர்த்தியில்லா தவனுக்கு. (4) மேலான அழிவற்ற மோக்ஷ ஸுகம் எப்படி வரும்.

சுலிஎ. எந்த மனம் [அங்கிங்த] பாயும் இந்த்ரியங்களுக்கு அநு கூலமாய் நிற்கின்றகோ, அது (1) இவனுடைய புத்தியைத் [தன் வழி யில்] கொண்டுபோகின்றது (²), காற்ற ஜலக்கில் தோணியைத் [தன் வழியில் கொண்டுபோவது] போல.

(1) அந்த மனம்.

(2) உ. டும்க இல் இரண்டாம் குறிப்பைப் பார்க்க.

சுற்அ. அதலால், மஹாபாஹு (1), எவனுடைய எல்லா இந்த் சியங்களும் இந்த்ரியார்த்தங்களில்நின்று நிக்ரழிக்க (ஒடுக்க)ப் பட்டன வோ, அவனுடைய ப்ரஜ்தை (புத்தி) ப்ரதிஷ்டை பெற்றது.

(1) பெரிய புஜங்களேயுடையவன், மஹா வல்லபசாலி.

சுல்கு. எல்லா ப்ராணிகளுக்கும் யாது இருவோ (1), அதனில் மனமடக்கழன்னவன் (2) ஜாக்ரதையாக இருக்கின்றன் (3). எதனி டக்து ஜீவர்கள் ஜாக்சதையர்க இருக்கின்றர்களோ, அஃது அறியும் முனிக்கு இரவு (4).

(1) விளங்கவில்ஃயோ. "கிரா"=இரவு; இருளினுல் மூடப் பட்ட பொருள்; புலப்படாத பொருள்.

(2) "ஸம்யமீ" = அடக்கம் ("யமம்") செவ்வையாக ("ஸம்") உள்ளவன்; இந்த்ரியங்களில்கின்று பிரிக்க மனம் உடையவன்; மனமடக்கமுள்ளவன்; ஜிகேர்க்ரியன்.

(3) இக்க்ரிய விஷயங்களில் பற்றுள்ள காமகாமிகளுக்கு எந்தப்பொருள் ப்ரத்யக்ஷம் இல்ஃயோ, அந்த ஆத்மப் பொரு வேயே ஜிதேந்த்ரியன் கவனித்துக்கொண்டிருக்கின்றுன்.

(4) எக்த அநித்யப் பொருளேக் காமகாமிகள் விழிப்பாகக் கவனிக்கிருர்களோ, அதனிடத்து ஸம்பமிக்கு (ஜிதேர்த்ரிய னுக்கு) க் கவனமில்லே.

எம்க.]

காமகாமி அறியத்தக்க விஷயங்கள் எல்லாம் பொய்ப்பொ ருள்; ஸம்யமி (மனமடக்கமுள்ளவன்) அறியத்தக்க விஷயங் கள் எல்லாம் மெய்ப்பொருள்.

எம். பூர்ணத்வம் உடையதும் (¹), தன் நிக்ல துலயாததும் ஆகிய (²) ஸிழத்ரத்தில் ஜலங்கள் எவ்விதம் [அதுணமீறமல்] ப்ரவே மிக்கின்றனவோ, அதுபோல எவனிடத்து (எந்தப் புருஷனிடத்து) ஸர்வ காமங்களும் (³) [அவனுக்த அடிமைப்பட்டுப்] ப்ரவேமிக்கின் றனவோ (⁴), அவன் மாந்தியைப் பெற்றே நிற்கின்றன் (⁵). காம காமி (⁶) [மாந்தியைப் பெறகின்றன்] இல்லே.

(1) எப்பொழுதும் நிறைந்தேயிருக்கின்றதும்.

- (2) எதிகளும் மழைகளும் எாள்தோறும் தனக்குள் ப்சவே மித்தாலும், ஒருபோதும் தன் சொக்த குணத்தையாவது இரு ப்பிடத்தையாவது விடாததுமாகிய.
  - (3) எக்கெக்க ஆசைகளும்.
- (4) தனக்குள் உதயமாகின்றனவோ. அப்ரத்யக்ஷமான அசை தனக்கு ப்ரத்யக்ஷமாகு தலே காமப் ப்ரவேலம் என்றுர். உ. சுயிஉ இல் இரண்டாம் குறிப்பைப் பார்க்க.

(5) "மாக்கிம் ஆப்கோகி"=மாக்கியை அடைகிறுன்=மாக் தியைப் பெற்றே கிற்கின்றுன்.

ஜீவன்முக்தனுடைய மனவில் ஆசை தோன்றினதால் அவனுடைய ஆத்ம ரார்தி (கைவல்ய ஆத்மஙில்) மாருது. ஆத லால், "ரார்திம் ஆப்ரோதி" என்ற வாக்யம் "ரார்தியைப் பெற்றே நிற்கின்றுன்" என்ற பொருள்படும்.

(6) காம விஷய ஸுகத்தில் விருப்பங்கொண்டவன்; காம விஷய அபேகூடி.

ஆத்மாவுக்குள் காமங்கள் உதயமாகித் தத்தம் விஷயங்க ளேப்பற்றி, அவ்விஷய அதுபவத்தால் அவைகள் அஸ்தமனமா குதல் (அழிதல்) "ஆசை தீர்த்தல்" என்றம், "ஆசை பயன்படு தல்" என்றம், "விருப்பம் நிறைவேறுதல்" என்றம் கூறப்படும். காமோதயக்தொட்டு காமாஸ்தமனம் வரையில் அல்பஜ் ஞத்வமுடைய ஜீவாத்மாக்கள் அகேக துக்கங்களே அநைபனிப் பார்கள். பூசணத்வம்பெற்ற மஹாத்மாவுக்குக் காமத்தால் வாதனேயில்லே.

் ஜீவாத்மா இந்த்ரிய விஷயங்களே விரும்பிக்கொண்டே யிருப்பதால், காமகாமி என்றபெயர் அவனுக்கு ஏற்பட்டது. காமகாமத்தால் (விஷயவிருப்பத்தால்) மனம் சலனப்பட்டு, விருப்பம் நிறைவேறு தமட்டும் துக்கசொரூபியாயிருப்பான். நிறைவேறினுவம், இன்னும் வேறு, விருப்பங்கள் உதயமாகி, மென்மேனும் அவணே வாதிக்கும்.

விஷய ஸுகம், தோன்றி அழிவதால், மிக அல்பம் என் றும், ப்ரக்ரு திரூப விஷயங்களே ப்ரக்ரு திரூப ஆசைகள் விருப்பு தலும் வெறுத்தலும் இயல்பே என்றும், அறிக்த ஜீவன் முக்தன் தன் தேகத்தில் ஆசை உதயமாலை, தன் பூர்ண நிலேயில் அசை வற்றுநின்று, ஆசையால் வாதிக்கப்படாமல், மாக்தி என்ற ஒழி வைப் பெற்றே வாழ்வான்.

இவ்வி தம் ஸாக்கி சொரூபமாய் ஆசை கவர்க்த விஷயங் களே அநபவிக்கும் மஹாத்மாவின் பூர்ண அசைவற்ற ஆகக்த கில எப்படியிருக்குமோவென்றுல், நதிகளேயும் மழைகளேயும் பெற்ற ஸமுத்ரம் தனக்குரிய ஸ்தானத்தையும் ஸ்திதியை யும் விடாததுபோலிருக்கும், என்று பகவான உபதேஸித்தார்.

எயிக. எந்தப் புமான் எல்லாக் காம [விஷய] ங்களேயும் விட்டு, (¹) [காமங்களில்] ஸங்கமற்றவனுகவும் (²) மமதையற்றவனு கவும் (³) அஹந்தையற்றவனுகவும் (⁴) ஸ்ஞ்சரிக்கின்றனே (⁵) அவன் ஶாந்தியைப் பெறுகின்றன் (⁶).

(1) காம விஷய்ங்களில் மனலைச் சிக்கவிடாமல்.

காம விஷயங்களாவன மப்த ஸ்பர்ம ரூப ரஸ கர்தங்கள். இவற்றுள் வீடு வயல் தோட்டம் பெண் பிள்ள பணம் ககை முதலியவை அடங்கும். இவற்றைச் சிர்திக்குங்காலத்தில் பற் மற்றுச் சிர்திக்கவேண்டியது.

(2) ஆசைகள் தனக்குள் உதயமானல், அவ்வாசைகளில் மனம் சிக்காமலும்.

69

எம்ட.]

(3) எனது விஷயங்கள், எனது ஆசைகள், என்ற புத்தி அற்றவகைவும்.

(4) நான் இதை அதைச் செய்கின்றேன் என்ற புத்தியில்

லா தவனுகவும்.

(5) உலகத்தில் வாழ்கின்றுன்.

(6) விறகில்லா தபோனல் நெருப்பு அணைவதுபோல, காம க்துக்கு விஷயங்களாயிருக்கும் பெண் பொன் பூமி முதலிய வற்றை மனம் சிக்திக்கா திருக்தால், காமம் தணியும். காமம் தணிக்தால், ஸ்தூல தேகத்தைப்பற்றி வக்த புறப்பொருட்க ளில் "எனது" என்ற மோஹம் குறையும். இக்க மமதை குறை ய, ஸூக்ஷம தேகத்தைப் பற்றிவக்க அஹப்பொருளில் "கான்" என்ற மோஹம் குறையும். இக்கப் பொய் அஹக்தை குறைய, ஸூக்ஷம தேகத்தில் வாழும் ஆத்மா, ப்ரக்ருதி தத்வங்களே மெல்லமெல்ல யோகாப்யாஸத்தால் கழற்றி, தன்னே ஒருகான் தர்மிக்கும். இக்த ஆத்ம தர்முனத்தைப் பெற்ற மாத்ரத்தில் துக்க வியோகம் என்ற மாக்கி தன்னுள் ப்ரகாயிக்கும்.

எல்உ. ஓ பார்த்த, இதுவே (¹) ப்ராஹ்மீஸ்திதி (²). இதுணய டைந்து, மோஹத்தை அடைகின்றனில்லே (³). இதனிடத்து (⁴) கடை சிகாலத்திலும் (⁵) நிலேபெற்று (⁰), ப்ரஹ்ம நிர்வாணத்தைப் பேறுகின்றன்.

(1) இக்த மாக்கியே, துக்கம் ஒழி தலே.

(2) பரப்ரஹ்மத்துக்குரிய நிலே. ஸச்சிதானந்தம் என்ற

ஆத்ம பூர்ண ஸ்திதி.

(3) அலைத்ய ஐட துக்க சொரூப ப்ரக்ரு கியில் சிக்குண்ட ஜீவாத்மா ஸச்சிதாகர்த சொரூபத்தைப் பெற்றபின், ஒருபொ முதும் மோஹத்தைப் பெறுன். உ. நியிஉ. (க)

(4) இக்த மாக்தியில், ப்ராஹ்மீஸ் திதியில்.

(5) "அந்த காலே" = கடைகிகாலத் திலும், அந்தய காலத் தி லும். அஃ தாவது, ப்சார்ப்த தர்ம் முடிவில் தேகம் நழுவுகின்ற மையத் திலும். மாக்கி அல்லது துக்க விமோசனம் ஜீவன்முக்கனுக்கு ஸதேஹ தமையிலும் விதேஹ தமையிலும் உண்டு: ஆதலால், "கடைசிகாலத்திலும்" என்ற வாக்யம் ஸ்தூல ஸூக்ஷம் மரீரங் கள் ரழுவும் கோத்திலும் என்ற பொருள்படும்.

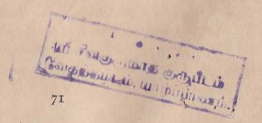
ஜீவன்பத்தன (அஃதாவது, காமாதி மலங்களால் பக்திக்க ப்பட்ட ஜீவன்) மாணகாலத்தில் ஸ்தூல தேஹத்தை மாத்ரம் இழக்து, தன் ஸூக்ஷம ஸரீரத்தோடு சென்று, காக ஸ்வர்க்க லோகங்களுக்குரிய ஸரீரங்களேப் டெற்று, அக்த அதுபவங்கள் முடிக்தபின் மறபடியும் பூலோகத்துக்கு ஸூக்ஷம தேகத் தோடு வக்து, வேறெரு ஸ்தூல தேஹத்தைப் பெறுவான்.

(6) ஜீவன்முக்தனுக்கு (அஃதாவது, மலங்களில்கின்று விடு பட்ட ஜீவனுக்கு) ப்ராரப்த கர்ம முடிவில் ஸ்தூல் தேஹமும் ஸூக்ஷம தேஹமும் ஒன்றகூடி விழும். அதுவரையிலும் ராக் திலருபோதும் கீங்காமல்கின்று.

·(7) ஸ் தால ஸூக்ஷம் தேஹங்கள் ஈழுவினபின், ஜீவன்முக் தன் பரப்ரஹ்மத்துக்குரிய போக்குவரவற்ற (பிறப்பு இறப் பற்ற) நிலையப் பெறகின்றுன்.

நிர்வாணம்=செல்லாமல் நிற்கும் நிடை அஃதாவது, பிறப்பு இறப்பு அற்ற ஸ்திதி.

ப்ரஹ்ம நிர்வாணம்=ப்ரப்ரஹமத்துக்குரிய போக்குவர வற்ற பூர்ண நிலே.



## மூன்றும் அத்யாயம் கர்மயோகம்.

[அஃதாவது, கர்மத்தின் ஸ்வருபத்தையும் ஸூக்ஷ்ம கதி யையும் அர்ஜுனன் கேட்டுச் சிர்தித்தான் என்று கூறும் மூன் ரும் பாடம்.

அவித்யாவில் அகப்பட்டு அளுக்மஸுகம் என்ற துன்பத் தில் அழுத்தப்பட்ட ஜீவாத்மாவை உத்தாணம் செய்வதற்கா கவே கர்மங்களும், ஸூக்ஷ்ம ஸ்தூல ஶரீரங்களும், புவனங்க ளும் போகங்களும் ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்டனவென்றம்; அந்த அவித்யாவையும் அதலை வரும் துக்கத்தையும் நிவிர்த்தி செய் யும்பொருட்டு ஸ்வதர்மங்களே அன்போடு அதுஷ்டிக்கவேண்டு மென்றும்; நற்கர்மங்களின் பலன்களேப் பற்றுமல் தனக்குரிய கர்மங்களே ஸமத்வபுத்தியோடு செய்துவந்தால் நிஷ்கர்மாவின் தன்மையாகிய சைஷ்கர்மயம் ஒங்கி வளரும் என்றும்; நைஷ் கர்ம்யத்தால் ஞானமும், ஞானத்தால் பயதுக்க நிவிர்த்திகளும், வித்திக்குமென்றும், இந்த அத்யாயத்தில் விளக்கப்பட்டது.

நிஷ்காம கர்மா நுஷ்டான த்தைப் பெரியோர் கர்மயோகம் என்று சொல்வார்கள். கர்மங்களின் விஷய பலன்களேக் கரு திச் செய்யப்பட்ட ஸகாம கர்மா நுஷ்டானம், பிறப்பு இறப்பு என்ற துன்பங்களேத் தருவதால், யோகம் என்று அழைக்கப் படாது.] அர்ஜுனன் கூறினுள்:

க. ஜனர்த்தன, கேயவ, கர்மத்திலும் புத்தி மிகப்பெரிதேன்ற உளக்கு எண்ணமானுல், அகோர [யுத்து கர்மத்தில் ஏன் என்ன எவு கின்றம் (¹).

(1) உ. சய்எ இல் உனக்குக் கர்மத்திலேயே அதிகாரம் (அஃதாவது, உனக்குரிய கூதர்ரிய கர்மங்களே கீ செய்யவே வேண்டும்) என்றும்; உ. சலிகூ இல் பலணே நாடிய கர்மா நுஷ்டா னத்துக்கும் புத்தியோகத்துக்கும் வெகுதூரம் (அஃதாவது, மைக்வ புக்தியோடு செய்யப்பட்ட கர்மாதுஷ்டானமே உசித கர்மா நஷ்டானம்) என்றம்; [மைத்வ] புத்தியில் யாணத்தை விரும்பவேண்டும் (அஃதாவது, கர்மத்தில் ப்ரவேயிக்கும்டென முதெல்லாம் முுபாமுுப் பலன்களில் மன்ணைச் செல்லவிடா மல், புத்தி மைத்வ நிலேயில் நின்றே கர்மங்களே நடத்தவேண் டும்) என்றம்; திருவாய் மலர்க்கருளிய வாக்யங்களின் அர்த் தத்தை விளங்காமல், அர்ஜுனன கர்மத்துக்கும் புத்திக்கும் ரை ஸம்பர்கமில்லாத நபோலெண்ணி, கர்மத்தில் ஏனெ ன்னே ஏவுகின்றுப் என்றுன். அடுத்த ம்லோகத்தில், கர்மத் தைப் பற்றியும் புத்தியைப் பற்றியும் கூறின வாக்யங்கள் எல் வாம், தன் மனவில் கலப்புப் பெற்று, அர்த்தம் புரியாமல் கிற் கின்றன என்றுன்.

2. கலப்புள்ளது போலிருக்கின்ற வாக்யத்தால் எனது புத் தியை மயக்துகின்றவன்போலிருக்கின்றய் (¹). [கர்மம் புத்தி என்ற இரண்டனுள்] எதனுல் நான் ஶ்ரேயஸை அடைவேறே, அவ் வோன்றை நிஶ்சயம் செய்து கூறுவாயாக (²).

(1) கர்மத்தைப்பற்றியும் புத்தியைப்பற்றியும் உபதேணித்த வாக்யங்கள் அர்ஜுனன் மனவில் குழம்பிப் பொருள்படாத க்யாயம் க. உக இல் விளக்கப்பட்டது. பரமாத்மாவை அறிக் தவர்கள் புத்தி பேதம் செய்யமாட்டார்களென்றும், போதித்த விஷயங்களில் மயக்கம் இருக்தால், அது மிஷ்யதுடைய அபக் வத்தால் வக்ததென்றும், அங்கு பகவான் குறித்தார்.

73

**#0**,

2.]

(2) கான் பெற்றிருக்கும் துக்க நிலையத் நீர்த்து (உ. அ), மேலான ஸுகத்தைக் கொடுக்கக்கூடியது சர்மமா புத்தியா என்று ஒன்றைச் சொல்லும்.

கர்மா நுஷ்டான த்தில், கர்மமும் புத்தியும் ஸம்பக்தப் பட்டே நிற்பதால், கர்மத்தால் கான் ஸ்ரேயணை அடைவேனே, அல்லது புத்தியால் கான் ஸ்ரேயணை அடைவேனே, என்று அர்ஜுனன் கேட்டது பொருக்தாக் கேள்ளி (அளங்கத ப்சஸ் னம்). இவனுடைய ஸாஸ்த்ரார்த்த விமூடத்தை அறிக்க பக வான கர்மத்துக்கும் புத்திக்கும் உள்ள ஸம்பக்தத்தையும், கர் மங்களுக்கும் கர்மபலன்களுக்கும் உள்ள ஸம்பக்தத்தையும், தர்மா நடிக்டானத்துக்கும் கர்ம ஸக்க்யாஸத்துக்கும் உள்ள ஸம்பக்தத்தையும், தர்மா நடிக்டானத்துக்கும் கர்ம ஸக்க்யாஸத்துக்கும் உள்ள ஸம்பக்தத்தையும், தர்மா நடிக்டானத்துக்கும் உள்ள ஸம்பக்தத்தையும் இக்க மூன்மும் அத்யாயக்தொட்டு பதி கெட்டாம் அத்யாயம் வரையில் அளவற்ற தயவோடு விளக்கிறைர்.

விமூடம் என்ற அவித்யாவில் சிக்குண்ட ஜீவாத்மாவை கிவிர்த்தி செய்யும்பொருட்டு ஸூக்ஷ்ம ஸ்தால ஸரீரங்களேயும், பதிகான்கு லோகங்களேயும், உபாஸை தேவதைகளேயும், குரு மாரையும், கர்மங்களேயும் ஸ்ருஷ்டித்து, எந்த புத்தியோடு ஜீவாத்மாக்கள் கர்மங்களேச் செய்வார்களோ, அந்த புத்திக்கு ஏற்றபடி கர்மபலன்களேயும் பகவான் வகுத்தார்.

விருப்பு வெறப்பால் ஏவப்பட்டு விஷய போகங்களேக் கருதிநிற்கும் மனஸுக்கு அதாக லமான புத்தி, ஸகாம புத்தி யாதலால், தாழ்ந்த புத்தி (அவர புத்தி) என்று கூறப்படும். இந்த ஹீன புத்தியுடன் ஜீவாத்மா ஶுப கர்மங்களேச் செய் தால், விஷய ஸுகங்களேப் பூலோகத்திலும் ஸ்வர்க்கவோகத்தி லும் பெறும். அஶுப கர்மங்களேச் செய்தால், அஸுகங்க ளேப் பூலோகத்திலும் நாகலோகத்திலும் பெறும்.

தாழ்ந்த புத்தியோடு செய்யப்பட்ட நற்கர்மங்களின் பலன்கள் ஸுகபோகங்கள் என்ற கூறப்பட்டாலும், அவை துன்பமென்பது கிஸ்சயம். ஒருநாள் தோன்றினவாற இன் ஞெருநாள் அழிவதாலும், தோன்றிக் கொண்டிருக்கும்பொ ழுதே விருப்பு வெறுப்பாலும் கோப லோப தாபங்களாலும் பலவித விகாரங்களேப் பெற்றிருப்பதாலும், அழியும் மையத் தில் பெருந்துயாத்தை விளேவிப்பதாலும், விருப்பு வெறுப்பு கீள ஒழித்த ஞானவானுடைய ஆத்ம ஷுகத்திற்கு அன்னிய மாயிருப்பதாலும், விஷய ஸுகம் துன்பசொரூபமே.

ஸகாம புத்தியோடு கர்மா நுஷ்டான த்தை கடத்திவரும் மானுடர்களுக்கு இகபச லோகங்களில் விதிக்கப்பட்ட பல னெல்லாம் சோர்வு பய துக்க ஸம்பக்தமாயிருக்கும். இது பற்றி, ஸகாம புத்திமான்களுக்குரிய மார்க்கம் துக்கப் ப்ரவ் ருத்தி மார்க்கம் என்று பெரியோர் கூறுவார்கள்.

நிஷ்காம புத்தியோடு , அதுரைக்கப்பட்ட கர்மங்கள் கோப லோப மோஹங்களை நீக்கிச் சித்தரை த்தியையும், ஞான ராஸ்த்ரங்களின் அர்த்தத்தை க்ரஹிக்கத்தக்க அறிவையும், நிர்சலன ஸுகத்தையும் கொடுக்கும். இதுபற்றி, நிஷ்காம புத்திமான்களுக்குரிய மார்க்கம் துக்கநினிர்த்தி மார்க்கம் என் றும், மெஞ்ஞான ஸுகமார்க்கம் என்றும், பெரியோர் கூறுவார் கள்.

ஆகவே, புத்தியின் நிஷ்டை (நிலே) க்கு ஏற்றபடி, கர்மக் கள் துக்கப் ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கத்திலும் துக்க நிவிர்த்தி மார்க் கத்திலும் ஆத்மாக்களேச் செலுத்தும். இது பகவானுடைய கர்ம சக்ரத்தின் இயல்பு.

இந்த கர்ம சக்ரத்தின் உற்பத்தியை அத்பாயம் டி, மந்த ரங்கள் ப—பிடுஇல் உபதேணித்து, எவன் கர்ம பூமியாகிய இந்த லோகத்தில் காரண கார்ய ஸம்பந்தமாக நடைபெற்று வரும் கர்ம—கர்ம்பல சக்கரத்தை அதுஸரிக்களில்ஃயோ, அவன் துன்பத்தையே ஜீவனமாகக்கொண்டு பயனின்றிக் காலத்தைக் கழிப்பான் என்ற டி. பிசு இல் உறுதிசெய்தார்.

அடுத்த ஸ்லோகத்தில், புத்தியின் நிஷ்காமநிஷ்டை ஜீவாத் மாவை மோக்ஷும் என்ற துக்கநிவிர்த்தியில், இரண்டு வழியால் எற்றும் என்ற போதிக்கின்றுர்.

விஷய ஸுகம் துக்கமே என்று நிஸ்சயித்து, அதில்நின்ற முக்தி (விடுத%) பெறவேண்டுமென்ற மானுடர்கள் இருவகை

m.]

யாராகிய ஸாங்க்யரும் யோகிகளும் என்ற குறித்தபின், ஸாங்க்யர்களுக்குரிய மோக்ஷமார்க்கம் மெஞ்ஞானம் என்றம், வழமைப் பாகாரம் உபதேரிக்காமல், இந்த மோகுமார்க்கங்கள் புத்தியின் கிலேகளே என்றம், ஸாங்க்யர்களின் புத்திகில மெஞ்ஞான கிஷ்டை என்றம், யோகிகளின் புத்திகில கர்மயோக கிஷ்டை என்றம், யோகிகளின் புத்திகில கர்மயோக கிஷ்டை என்றம் அதினிமேஷமாக மூன்றுவது மர்த்ரத்தில் உபதேரிக்கின்றுர்.
ஸ்றீ பகவான் கூறினி:

் க. பாபமற்றவனே (¹), இந்த லோகத்தில் (²) ஸாங்க்யர்களு டைய (³) ஞான யோகத்தாலும் (⁴), யோகிகளுடைய (⁵) கர்மயோ கத்தாலும் (⁶), நிஷ்டை (ˀ) இருவிதமாக (ஃ) முன் என்னும் கூறப் பட்டது (⁶).

(1) நான் தர்மத்துக்கு விரோதமாக நடக்கின்றேன் என்று எண்ணி, பயத்தையும் துக்கத்தையும் அடைந்ததால் அர்ஜு னீன உபசாரமாகப் "பாபமற்றவனே" என்முர். பாபத்துக்கு அஞ்சினவனே என்று பொருள் பண்ணுக.

(2) இந்தக் கர்மபூமி என்ற மானட லோகத்தில்.

அரேக லோகங்களில் ஜீவாக்மாக்கள் பஜ்கும் தானம் தபஸ் என்ற கர்மங்களேச் செய்தாலும், இந்தப் பூலோகத்தில் மாத்ரம் செய்யப்பட்ட கர்மங்களுக்குப் பலன்கள் உண்டு. அப்பலன்களுக்கேற்றபடி தனு கரண புவன போகங்கள் அமையும். ஸ்வர்க்க நாக புவனங்கள் போக லோகங்கள் எனப்படும். பூலோகமும் ஒரு போக லோகமாயிருந்தும், இதில் செய்யப்பட்ட கர்மங்களில்கின்று பலண்கள் ஐனிக்குமாதலால், பூலோகத்தைக் கர்மபூமி என்று கூறுவார்கள். அஃதாவது, கர்மாதுஷ்டானத்துக்குத் தக்கபடி ப்ரயோஜனங்களே மீக்ரமா கக் கொடுக்கக்கூடிய பூமி என்பது கருத்து.

(3) பிறவியில் அமைக்க குணத்தால் விஷய ைகங்களே யும் தோன்றியழியும் த்ரும்யப் பொருள்களேயும் அபேசுடிக்கா தவர்களும், நாமக் க்ரோத லோபங்களால் வாதிக்கப்படாதவர் களும், ஆக்ம விசாரத்தில் ப்ரீ திகொண்டவர்களும், ஆகிய ஜீவர் கள் ஸாங்க்யர். இவர்களின் விஸேஷ லக்ஷணங்கள் நிராசை மெ ய்யறிவு த்யானம். அகேக பூர்வ ஜன்மங்களில் ருுப கர்மங்க ளேச் செய்து, அவைக்கேற்றபடி விஷய ருகங்களே அகேக முறை அதுபவித்து, அவற்றின் அநித்யத்தையும் ஹீனத்தை யும் உணர்க்து, அவற்றில் ப்ரீ திகொள்ளாமல், தங்களுக்குரிய கர்மங்களே ராக த்வேஷமின்றிப் பூர்த்தியாகவும் அன்போடும் செய்துவர்தவர்களுக்கு மாதாவின் கர்ப்பத்திலேயே ஸத்வகு ணம் என்ற ஸாங்க்யத்தன்மை அருளப்படும். காய் கனிவது போல, மானுடர்களிற் பக்குவப்பட்டவாகள் ஸாங்க்யர், ஸத்வ குணவான்கள். நிராசையிலும் மெய்யறிவிலும் முதிர்க்க ஆத் மாக்கள்.

(4) இவர்களுடைய புத்தி, வெவ்வேருகத் தோற்றும் பொய்ப்பொருட்களே உபேக்ஷத்து, அகண்டாகார மெய்ப்பொ ருளயே விசாரிக்கும். இந்த எல்லயற்ற சச்சிதானத்த முழுப் பொருளே (க்ருத்ஸ்க வஸ்துவை, டி. உயகூ)ப் பற்றி நிற்றல் ஞானயோகம். நிராசையில் வாழும் ஸாங்க்யர்களுக்குரிய யோகம் ஞானயோகம். இவர்களுக்கு இயல்பில் மஹேஸ்வர (அந்தர்யாமி ஈஸ்வர) உபாஸ்ண வித்திக்கும்.

(5) எண்டு யோகிகள் என்றது அஷ்டாங்க யோகத்தில் ஒர் அங்கத்தையாவது அண்டிகிற்கின்றவர்களே. இவர்கள் ஆசை யின் ராக த்வேஷ் த்வந்த்வங்களே ஸமப்படுத்துவதற்கு (சு. உயிஅ) ப்சயத்னம் செய்கின்றவர்கள். இவர்களுக்கு வகுக்கப் பட்ட மனேதர்மங்கள் அல்லது அப்யாஸங்கள் எட்டுவகையா தலால் அஷ்டாங்க யோகம் எனப்படும். அவையாவன:—

யமம் = அஹிம்ஸை (இன்னைசெய்யாமை), ஸைத்த்யம் (வாய்மை), அஸ்தேயம் (களவுசெய்யாமை), அன்ய ஸ்த்ரீ கமன வெறுப்பு, அபரிக்சஹம் (ஏர்ப்பது இகழ்ச்சி என்ற புத்தியால் வந்த வாங்காமை) என்ற அடக்கங்கள்.

க்யமம் என்றது மௌசம், ஸக்தோஷம், தபஸ், வேதபா ாயணம், சுஸ்வரனில் ஸ்ரத்தை என்ற உறுதியான பழக்கங்கள்.

m.]

ஆஸனம் என்றது கைகால் முதலியவையின் அமைப்புக்க ளான பத்மம் ஸ்வஸ்திகம் முதலிய அங்க பக்தங்கள்.

ப்ராணுயாமம்=பேசகம் பூரகம் கும்பகம் என்ற ப்ராண வாயு கிக்ரஹ உபாயங்கள்.

ப்ரத்யாகாரம் என்றது பாஹ்ய இந்த்ரியங்களே தத்தம் விஷயங்களில்கின்று திருப்புதல்.

தாரணே என்றது அதினிநீய வஸ்துவில் மனம் புத்தி சித் தம் என்ற அந்தர் இந்த்ரியங்களே நிறுத்துதல்.

. த்யானம் என்றது அத்விதிய வஸ்துவில் புத்தி நிற்கும்பொ ழுது இடையிடையே மனம் அவ்வஸ்துவை நிணத்து நிணத் துப் ப்ரவாகித்தல் (பெருகுதல்).

ஸவிகல்ப ஸமாதி என்றது ஞாதா ஞானம் ஞேயம் என்ற விகல்பங்களோடு அத்விதீய வஸ்துவில் ப்ரகாமம் பெற்ற ஜீவ தத்வத்தின் நிஃ. இந்த நிஃயை மைவ வித்தாந்தத்தில் ஆத்ம தர்மனம் என்பார்கள்.

இவ்வித அஷ்ட நிண்களே ஜீவாத்மா உறுதியாகப் படிப்படி அதுஷ்டித்தால், முடிவான நிர்விகல்ப ஸமாதி என்ற ப்ரஹ்ம தர்மனம் (மிவ தர்மனம்) வித்திக்கும்.

- (6) கர்மயோகம் என்றது கிஷ்காம கர்மாதுஷ்டானம். அஃதாவது, கர்மங்களுக்குரிய பலன்களேக் கருதாமல், சுஸ்வரப் ப்ரீதியாகச் செய்யப்பட்ட கர்மாதுஷ்டானம். இதுவே கௌலல கர்மாதுஷ்டானம் (க்ருத க்ருத்யம்) ஆதலால், கர்ம யோகம் என்ற பெயரைப் பெற்றது.
- (7) கிஷ்டை உறதியானகிலே. எண்டு, புத்தியின் ஸுக கிஷ்டை என்ற அர்த்தமாகும்.

விஷய ைகங்களேயும் காம க்ரோத குணங்களேயும் அண் டிக் கர்மங்களே நடத்தும் புத்தி ஜீவாக்மாவை சிற்றின்ப வழி என்ற துக்கம் ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கத்தில் ரேர்ப்பிக்குமாதலால், அப்புத்தியின் நிலேயை "நிஷ்டை" என்ற பெரியோர் கூருர். நிஷ்டை ஏன்ற சிறந்த பதம் துக்க நிவிர்த்தி மார்க்கத்தில் (மோக்ஷ நெறியில்) ப்ரதிஷ்டைபெற்ற புத்திக்கே உரியது. (8) செற்றின்பத்தை வெறத் இப் பேரின்பத்தை நாடும் புத் திகள் தாங்கள் சேவிக்கின்ற ஜீவாத்மாக்களே அந்தப் பேரின் பத்தில் இரண்டு வழியால் ஏற்றும். ஸாங்க்ய ஜீவர்களே ஞான யோக அதஷ்டானத்தாலும், அஷ்டாங்க யோக ஜீவர்களேக் கர்மயோக அதஷ்டானத்தாலும் கரையேற்றும்.

(9)முற்காலத்தில் தகூறிணமூர்த்தியாக நான்தோன்றி இந்த உண்மையை ஸநக முதலிய ருஷிகளுக்கு உபதேணித்தேன். செயிடு ம் பக்கத்தில் உள்ள உரையைப் பார்த்தறிக.

ஒன்றையும் பற்றுத நிராசை என்ற நிஃயிலும், அஷ்டாங் கயோகத்தில் வாயுவைப் பற்றிப்பிடிக்கும் பழக்கத்தால் வித்தி க்கின்ற ப்ராண லயத்திலும், மனம் அடங்கும்என்ற ஐடாம குடம் தரித்த தக்ஷிணுமர்த்தி விளக்கிரை.

மனம் அடங்க, அறிவு என்ற ஆன்மா ப்ரகாணிக்கும். நிணப்பும் மறப்பும் (அஞ்ஞான ஸுஷுப்தியும்) அற்ற கைவல் யதணையில் ஆத்மா துக்கநிவிர்த்தியைப் பெறும். இதுவே உயர்வு தாழ்வற்ற நித்ய ஸுகம், பாமுக்தி.

கர்மா நட்டானியின் புத்திக்கேற்றபடியே கர்மங்களில் கின்ற கர்மபலன்கள் ஜனிக்கும் என்றம், ஸகாமபுத்தியோடு செய்யப்பட்ட கர்மங்கள் ஜீவாத்மாவை துக்கப் ப்ரவருத்தி மார்க்கத்தில் செலுத்திப் பிறப்பு இறப்பு என்ற துன்பங்களில் மேன்மேலும் ஆழ்த்தும் என்றம், கிஷ்காம புத்தியோடு செய் யப்பட்ட கர்மங்கள் ஜீவண துக்க கிவிர்த்தி மார்க்கத்தில் ஏற் றும் என்றும், மூன்றுவது மக்த்ரத்தில் குறித்து, காலாவதில் கர்மங்களேச் செய்தாலன்றி புத்திமான் கிஷ்காம தன்மையைப் பெறுன் என்றும், இக்த கைஷ்கர்ம்யம் கர்மாதுஷ்டானத்தா லேயே ஜனிப்பதால், கர்மங்களே ஆரம்பிக்காமலிருப்பதும், ஆரம்பித்த கர்மங்களே விட்டு விடுதலும், தான் ஸ்ருஷ்டித்த கர்ம சக்ரத்துக்கு கேர் விரோதம் என்றும், விளக்கப்படும்.

சு. கர்மங்களின் அனுரம்பத்தால் (¹) புருஷன் (²) நைஷ்கர்ம் யத்தை (³) அடைகிறனில்‰ (⁴). [கர்ம] ஸந்ந்யாஸித்தாலேயே (⁵) [அந்த நைஷ்கர்ம்ய] ஸித்தியையும் அடைகிறனில்‰.

(1) செய்யவேண்டிய ஸ்வதர்மங்களேத் தொடங்கிச் சரியா கச் செய்யாதிருந்தால்.

(2) ஜீவாக்மா.

(3) நிஷ்கர்மாவின் கன்மை கைஷ்கர்ம்யம்.

"கிர்" = இன்மை, "கர்ம" = செயல், "ஆ" = உடையவன், என்ற ஸம்ஸ்க்ருத பதங்கள் சேர்க் து "கிஷ்கர்மா" என்ற ஒரு பதமாயிற்று. இது கர்மத் தின் இன்மையை உடையவன், கர்ம மற்றவன், என்று வாச்யார்த் தப்படும். ஆணல், டி. டு இல் "ஒரு வனும் ஒரு ஸமயத்திலும் ஒரு கூடியைமும் கர்மத்தைச் செய்யா தவகை இருக்கின்றுனில்லே" என்று பகவான் உறுதியாகக் கூறி னபடியால், கர்மமற்றவன் என்ற வாச்யார்த்தம் ஒவ்வாது. ஒவ் வாதெஷில், கிஷ்கர்மா, என்ற பதத்தின் லக்ஷ்யார்த்தம் யாது? கிஷ்காம கர்மா, என்றதே.

நிஷ்காம கர்மா=[பலனில்] விருப்பமில்லாமல் கர்மத்தைச் செய்கின்றவன்.

கர்மத்தைச் செய்கின்றவன் யார் ஜீவனு, கர்மேக்கியமா, அல்லது த்ரிகுணங்களா. டி. உயின இல், ப்ரக்ருதி குணங்க னால் செய்யப்பட்ட கர்மத்தை ஜீவாத்மா, அஹங்கார விமூ டத்தால், "நான் செய்கிறேன்" ("நான் கர்த்தா") என்று நிணக் கின்றுன் என்று சொன்னுர்.

ஆதலால், "நிஷ்கர்மா" என்ற பதத்தின் லக்ஷ்யார்த்தம், த்ரிகுண சேஷ்டையால் கர்மேர்த்ரியங்கள் கர்மங்களேச் செய் யும்பொழுது அவற்றின்பலணப் பற்று திருக்கும் ஜீவாக்மா என்று வித்திக்கின்றது. கர்மேர்த்ரியங்களால் செய்யப்படும் கர்மங்களின் பலன்களே விரும்பாமல், அக்கர்மங்களுக்கு ஸாக்ஷி யாக நிற்கின்ற ஜீவாத்மா "நிஷ்கர்மர். இவீன "அகர்த்தா" என்றும் கூறுவார்கள்.

கைத்கர்ம்யம்=அகர்த்ருத்வம். அஃதாவது, கர்மேக்த்ரி யங்கள் செய்யும் கர்மங்களே கான் செய்யவில்ஃ என்றும், அக் கர்ம பலன்களில் எனக்கு விருப்பமில்ஃயைன்றும், ஸாக்ஷிரூப மாய் ஆத்மாவிருக்கும் தன்மை. (அ+கர்த்ருத்வம் = கர்த்தா வின் தன்மை இல்லாமை) (4) கர்மா நுஷ்டானத்தின் முக்ய ப்ரயோஜனம் அகர் த்ருக்வமாதலால், கர்மங்களே ஆரம்பித்து நடத்திவரவேண்டும். கர்மாரம்பமற்றிருத்தல் அகர்த்ருத்வத்தை ஏற்படுத்தாது.

அகர்த்ருத்வம் அமையாதுபோனுல், ஞானமுமில்ல மோ

க்ஷமுமில்லே.

B2.7

(5) "ஸம்" (செவ்வையாக), "கி" (மிகவும்), "ஆ" (சுற்றி லும்), "அஸ்" (எறிதல்) என்ற அகேக பதங்கள் கூடி "ஸக்க்யா ஸம்" என்ற ஏகபதமாயிற்று. இதனர்த்தம் முற்றுக விடுதல் என்று விசாரித்தால், கர்மங்களே விடுதல் என்று மூடர்கள் சொல்வார்கள். அது சரியன்று, கர்ம பலன்களே விடுதல் என்று அறிவாளிகள் சொல்வார்கள். சு. க இல் "எவன், கர்மபலத்தை காடாமல், செய்யவேண்டிய கர்மத்தைச் செய்கிறுறே, அவன் ஸக்க்யாவி. அக்னி [ஹோத்ரம் முதலிய யாகங்கள்] அற்றவனும், [தானம் தபஸ் என்ற] க்ரியையற்ற வனும் ஸக்க்யாவியன்று" என்று பகவான் ஸ்பஷ்டமாகக் கூறி யிருக்கிறுர்.

எனவே, ஸைர்ர்யாஸம் என்ற பதம் (மூடர்களின் உத்தே மைப்படி) கர்மங்களே முற்றுக விடுதல் என்றும், (அறிவாளிகள் அறிர்தபடி) பலனில் பற்றற்ற கர்மாதுஷ்டானம் என்றும்

விளங்கும்.

டை ச இல் "ஸக்க்யாஸத்தாலேயே [கைஷ்கர்ம்ய] வலித் தியை அடைகிருனில்ஃ" என்றது கர்மங்களே முற்றுக விடுத லால் (கர்ம ஸக்க்யாஸத்தால்) ஜீவாத்மா அகர்த்ருத்வத்தைப் பெறமாட்டான் என்று பொருள்படும்.

யிஅ. சயிகூஇல் "ஸக்க்யாஸத்தால் கைஷ்கர்ம்ய வித்தியைப் பெறுகிறுன்" என்றுர். இதில் ஸக்க்யாஸம் என்றது கர்மபல ஸக்க்யாஸம்.

ரைஷ்கர்ம்யம் என்ற அகர்த்ருவத்தைப் பெறுதற்கு, பல னில் பற்றில்லாத கர்மாதுஷ்டானம் அவஸ்யம் என்று விளக்கி, அடுத்த ஸ்லோகத்தில் ஜீவர்கள், ப்ரக்ருதி குணங்களால் ஏவப் படுகின்றதாலும் தேகங்களேத் தரித்து கிற்பதாலும், கர்மங்க ளேச் செய்யாதிருத்தல் அஸாத்யமென்று உபதேஸிக்கின்றுர்.

m.]

- டு. ஸிகலரும், தன்வமமற்று (¹), ப்ரக்ருதி ஜன்ய குணங்களி னுல் (²) கர்மத்தைச் செய்விக்கப்படுகின்றனராதலால் (³), ஒருவனும் ஒரு ஸமயத்திலும் ஒருக்ஷணமும் கர்மத்தைச் செய்யாதவனை இருக் கின்றனில்குல (⁴).
- (1) ஸ்வதர்த்ரமற்ற. ஆதமாக்கள் தங்கள் சொர்தக் கைவல்ய நிலேயில் நிற்காமல்.
- (2) ப்ரக்ரு தியின் குணங்களாகிய ஸத்வம் ரஜஸ் தமஸால். ஸத்வகுணம், ஸுகத்திலும் கற்றலிலும் புத்தியை ஏவி, ஸுக ஸங்கத்தாலும் கல்வி ஸங்கத்தாலும் ஜீவாத்மாவைப் பர்திக்கின்றது. (மிசு. சு); ரஜஸ்குணம், விருப்பு வெறப்பு ரூபமாய்த் தோன்றி, மனலை விஷயங்களில் ஏவி, வாக்கு பாணி பாதம் பாயு உபஸதம் என்ற கர்மேர்த்ரியங்களால் கர்மங்களேச் செய்வித்து, கர்மஸங்கத்தால் ஜீவாத்மாவைப் பர்திக்கும். (மிச. எ); தமஸ்குணம், அறிவை மறைத்து, மறுதி கித்ரை சோம்பலால் ஜீவாத்மாவைப் பர்திக்கும் (மிஅ. அ, கூ).

ஆத்மகோடிகள் குணங்களால் ஏவப்பட்டும் பக்திக்கப் பட்டும் ஜீவிக்கின்றனர்.

- (3) பாக்ருகி குணங்களால் ஏவப்பட்ட ஜீவாத்மாக்களின் கர்மேர்த்ரியங்கள் கர்மங்களேச் செய்யும் பொழுது, அக்கு ணங்களோடு அதிஸம்பர்தப்பட்ட ஜீவாத்மா அறியாமையால் கான் கர்மங்களேச் செய்கின்றேன் என்ற புத்தியோடிருக்கி ருன் (க. உமிஎ). உள்ளபடி அவன் கர்மங்களுக்கு ஸாகூலியே யன்றி கர்த்தாவன்று. இதுபற்றி, ஜீவர்கள் "கர்மத்தைச் செய்விக்கப்படுகின்றனர்" என்றுர்.
- (4) ப்ராண அபான ஸமான வ்யான உதான பஞ்சவாயுக் களும், மெய் வாய் கண் மூக்குச் செவி என்ற பஞ்ச புத்தி யிர்த்ரியங்களும், உள்ளம் மனம் புத்தி சித்தம் அவங்காரம் என்ற பஞ்ச அர்தஃகரணங்களும், வாக்கு பாணி பாதம் பாயு உபஸ்தம் என்ற பஞ்ச கர்மேர்த்ரியங்களும் ப்ரக்ருதி சொரு பங்கள். இவற்றிலுள்ள தாமஸ ராஜஸ ஸாத்வீக குணங்கள் இவற்றை ஒயாமல் ஏவி, ஜாக்ர் ஸ்வப்ன ஸுஷுப்தி அவஸ்

தைகளுக்குரிய கர்மங்களே (தொழில்களே) ச் செய்வித்துக் கொண்டே யிருப்பதால், கர்ம ஸக்க்யாஸம் ஒருபொழுதும் வித்திக்காது., கர்மங்களே முற்றுக விட்டேன் என்றெண்ணி யிருக்கின்றவன் மூடன். (அறிவாளிக்குக் கர்மபல ஸக்க்யாஸம் வித்திக்கும்).

அஸாத்ய கர்ம ஸக்க்யாஸத்தில் ப்ரவேணித்தவனுடைய மூட கிலேகளே வரும் மக்த்ரத்தில் விளக்குகின்றுர்.

கு. எவன் கர்மேந்திரியங்களே ஒடுக்கி (¹), மனலால் இந்திரி யார்த்தங்களே நிளக்கின்றனே (²), அந்த விழட புத்தியுள்ளவன் மித்யாசாரன் என்று கூறப்படுகின்றன் (³).

(1) எவன் கர்மேக்திரியங்களின் தொழில்களே அடக்கி. வாக்கு சொற்களே வெளிவிடாமலும், கைகள் கொடுக் கல் வாங்கல் முதலிய கர்மங்களேச் செய்யவிடாமலும், பாதங் கள் நடையைச் செய்யவிடாமலும், பாயு மலவிஸர்க்கத்தை யும், உபஸ்தம் ஜல ஸுக்ல விஸர்க்கங்களேயும் செய்யவிடா மலும், ஓரிடத்தில் கண்ணே மூடிக்கொண்டு நான்யோகி என் றிருப்பவர்களே இதில் கண்டித்தார்.

(2) எவன் முன் கண்ட கேட்ட மணத்த ருவித்த ஸ்பர் யித்த விஷயங்களே மனலால் நிணத்துக்கொண்டிருக்கின் மு**ே.** 

தேகத்தை அடக்கி மனலை ராஜ்யம் செய்யும்படி விட் மக்கொண்டிருப்பது மூடயோகியின் கிஃ.

(3) இந்த வலுமூடன், மாயையில் அழுந்தி வாழ்நாளே வீழ்நாளாக்குவதால், மித்யாசார ஸைந்ந்யாவலி என்ற அறிவாளி களால் அழைக்கப்படுவான்.

மித்யாசாரன்=பொய் கடையைப் பெற்றவன். (மித்தை= பொய்.)

இ்ந்த மித்யாசார ஸைர்க்யாஸம் (போலித் தூறவு) அறியா மையால் அல்லது டம்பத்தால், அல்லது கோபத்தால், அல் லது கடன்காரர் பயத்தால், அல்லது பொருள் பக்து கீர்த்தி முதலியவற்றை இழந்த துக்கத்தால், அல்லது காயக்லேலத் தால் (இஅ. அ.) தரிக்கப்படும்.

இனி, ஸதாசார ஸக்க்யாவியின் (டெய் கடையுள்ள துற வியின்) வகூணக்கைக் கூறுவார்.

எ. அர்ஜுன, மனஸால் இந்திரியங்களே ஒடுக்கி (¹) கர்மயோ கத்தை (²) கர்மேந்திரியங்களால் எவன் ஸங்கமற்ற (³) ஆரம்பத் செய்கின்றனே (4), அவன் [இவனிலும்] வேற (5).

(1) மெய் வாய் கண் மூக்கு செவி என்ற ஞானேந்திரியங் கினா, தத்தம் விஷையங்களாகிய ஸ்பர்ஸ ரஸ ரூப கர்த யூப்தங் கினப் ப்ற்றவிடாமல், மன்னால் உள்ளே இழுக்து (உ. டூலிஅ).

(2) கர்மயோகம் என்ற கிஷ்காம கர்மா நஷ்டானத்தை, கர்மபல ஸக்க்யாஸத்தை.

(3)கர்மேர் திரியங்களோடு நெருங்கின ஸம்பர் தமில்லாமல்.

(4) எவன் தொடங்கிச் சாதிக்கின் அனே.

(5) அவன் மித்யாசார ஸக்க்யாவி அன்று. ஸதாசார ஸக்க்யாவியே, அவனே கர்மயோகி (டு. மக; சு. க.)

கர்மயோகத்தில் வலித்திபெற்றுத் தன்னே அறிந்தவன் யுக்தன், ஜீவன்முக்தன். (டு. அ, கூ).

அ. அகர்மத்திலும் (1) கர்மம் (2) மிகச் சிறந்ததானதால், உனக்கு நியமிக்கப்பட்ட கர்மத்தை /³) நீ செய். அ**க**ர்மத்தால் ஶ்ரீ ரத்தின் யாத்ரையும் (<sup>4</sup>) நடைபெறது.

- (1) அகர்மம்=கர்மம் இன்மை, கர்ம அரைம்பம்.
- (2) கர்மா நுஷ்டானம்.

(3) உனது ஸ்வதர்மத்தை.

(4) சரீரத்தின் கதி; போகுதல் வருதல் என்ற தொழில்; கேகஸஞ்சாரம்.

ஐர்தாம் மர்த்ரத்தில் கூறினவாறு, இர்த மர்த்ரத்தில் அகர்மத்தின் அஸாத்யத்தை உறுதியாக விளக்கினர்.

அடுத்த ஸ்லோகத்தில் நிஷ்காம கர்மா நுஷ்டானமாகிய கர்

மயோகத்தை யஜ்ஞார்த்த கர்மாதுஷ்டானம் என்றும், ததர்த்த கர்மா நுஷ்டானம் என்றும் பெருமைப்படுத்தி, மூடனோகம் துன்பத்தைத் தரும் ஸகாம கர்மாதுஷ்டானத்தைப்பற்றியே நிற்கும் என்று கூறுகின்றுர்.

கூ. கௌந்தேய, யஜ்தூர்த்த கர்மத்திலும் (¹) வேறன கர்மத் தில் இந்த (²) லோகம் கர்மபந்தனம். ததர்த்த கர்மத்தை (<sup>8</sup>) ஸங் கமற்றவகை நீ செய்.

(1) யஜ்ஞார்த்த கர்மம் (யஜ்ஞ அர்த்த கர்மம்)=ப்ரஹ் மத்தை உத்தேயித்துச் செய்யப்பட்ட கர்மம்.

இக பர சிற்றின்ப ஸுகங்களேக் கருதாமற் செய்யப்பட்ட கர்மம் பேரின்பம் என்ற ப்ரஹ்மானந்தத்துக்கு ஹேதுவாயி ருப்பதால், அக்கர்மம் ப்ரஹ்மத்தைப் பற்றிய கர்மம் (யஜ் ஞார்த்த கர்மம்).

"யஜ்" என்ற தாதுவின் பொருள் பூஜை என்றிருப்பதால், யஜ்னும் என்ற பதம் பூஜிக்கப்படும் பரமாக்மாவையும், தேவ பூஜைக்கு ஸாதனமான யாக கர்மங்களேயும், குறிக்கும். எண்டு

யஜ்ஞார்த்தம்=ப்ரஹ்மார்த்தம்.

Ja. 7

யஜ்ஞார்த்த கர்மத்தை மதர்ப்பண (மத்+ அர்ப்பண) கர்ம மென்றும் (கூ. உலிஎ), ததர்த்த (தத்+அர்த்த) கர்மமென்றும் (ந. கூ.) கூறுவார்கள். இவையெல்லாம் ஈஸ்வரனில் ப்ரீதி வைத்துச் செய்யப்பட்ட கர்மம், அல்லது ஈர்வரனுடைய ப்ரீ தியைப் பெறத்தக்க கர்மம், என்ற பொருள்படும்.

கர்மசக்ரத்தை உண்டுபண்ணி ஸதாகாவமும் ஜீவாத்மாக் களே ரக்ஷிக்கின்ற தயாள மஹேஸ்வசனே யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் என்ற கர்மங்களால் நிஷ்காமமாகப் பூறிக்கின்றவர்கள் ஈம்வ ரார்ப்பண, அல்லது ப்ரஹ்மாதான, கர்மாதுஷ்டானிகள்(டு.ம்).

(2) இர்தப் பூலோகத்தில் வவிக்கும் மானடர்கள், விஷய ஸுகங்களால் பர்திக்கப்பட்டு, கர்மபலன்களுக்காகவே கர்மங் களே அநுவ்ஷப்பார்கள். இவர்கள் க்ருபணர்கள் (உ. சயிகூ).

(3) தத்பொருளக் கருதின கர்மம். (இஅ. உலஎ). பலணே

w.]

Tw.

நாடாமல், தத் பரம் என்ற மஹேஸ்வரணக் கருதிச் செய்யப் பட்ட கர்மம் ததர்த்த கர்மம் (டு. லகு).

இனி, யஜ்ஞாதி கர்மங்களின் உற்பத்தியையும் ப்ரயோஜ னத்தையும் கீழ்வரும் எழு மக்தாத்தில் (D—Dசு இல்) உப்தே ஶிக்கின்மூர்.

யி. ழற்காலத்தில் (¹) பாஜாபதி (²) ப்ரஜைக‰ (⁵) யஜ்ஐங் களோடு கூடி ஸ்ருஷ்டித்து (⁴), இதனுல்(⁵) [அவித்யாவில் கட்டுண்ட] ஜீவாத்மாவை வெளிவிடுங்கள் (ீ); இது (இந்த யஜ்ஐகர்மம்) உங்க ரூடைய இஷ்டங்களுக்தக் காமதேனுவாதம் (▽) என்ற கூறிஞர்.

(1) ஸ்ருஷ்டி ஆரம்பகாலத்தில்.

(2) ப்ரதைகளே ஸ்ருஷ்டிக்கும் பதியாகிய ப்ரஹ்மா.

(3) "ப்ரஜா" என்ற ஸம்ஸ்க்ரு த பதம் "ப்ர" என்ற உப ஸர்க்கத்தோடு கூடின "ஜன்" (ஜனித்தல், வெளிவருதல்) என்ற தாதுவில் கின்று பிறக்து, ஜனம் என்று பொருள்படும்.

ப்ரஜைகள், ஜனங்கள், என்ற பதங்களின் கேர் அர்த்தம் ஜனித்தவர்கள், ஜனனத்தைப் பெற்றவர்கள் என்பதாம்.

ப்ரஹ்மா ஆருக்கு ஜனனத்தைக் கொடுத்தார்?

ஜீவாத்மாக்கள், அநாதி நித்யமாதலால், ப்ரஹ்மாவினிடம் ஜனனத்தைப் பெறவில்லே.

ஆன், அவர்கள் அளித்தைகள் என்ற காரண சரீரங்க ளில் சிக்குண்டதாறும், அவர்களுக்கு அங்கம் ஸவதர்த்ரம் கருவி முதலிய பொருட்கள் இல்லாமையால் அவித்தைகளில் கின்ற நீக்கம்பெறக்கூடாததாலும், ப்ரஹ்மா அவர்களுக்கு மஹா வினேத கர்மநிஷ்டர்களாகிய ஞானேர்த்ரியங்களேயும் அந்தஃகரணங்களேயும் கர்மேச்திரியங்களேயும் ப்ராணவாயுக்க ளேயும், ஜீவாத்மாவை அவித்யாவில்நின்று உத்தரணம் செய்யும் பொருட்டு, உண்டாக்கினர். இப்படி ஜனித்த கர்மநிஷ்டர்கள் பரஸ்பர ஸம்பர்தமாக ஒன்றகூடி ஜீவாத்மாவுக்கு பர்துவாயும் (கு. சு), அவனுக்கு வேண்டிய பக்குவங்களேயும் போதணேகளே யும் முக்திபர்யர்தம் செய்யும் தத்த்வங்களாயும், இருப்பதால், அவைகளேப் ப்ரஜைகள் என்றுர்.

இந்த அத்ருஸ்ய தத்த்வக்கூட்டத்துக்குள் ஜீவாத்மா வீற் நிருப்பதாலும் (எ. டு), அவற்றின் உதவியால் இகபா விஷயங் கீன அதிவிஞேதமாக அறிவதாலும், அக்கூட்டம் ஸூக்ஃம சரீரம் என்ற அழைக்கப்பட்டது.

ஸூக்ஷம் சரீரம், ஸ்தூல் சரீரத்தைப்போல், அறிவில்லாத வஸ்து அன்று. ஸ்தூல் சரீரத்தை ஆங்குமிங்கும் ஏவி, தீன் பண்டங்களேச் சுமர்துகொண்டு வரப்பண்ணி, பாகஞ்செய் வித்து, ஆஹாரத்தை உள்ளே செலுத்தி, அன்னத்தை ஜீர ணிப்பித்துச் சக்கையை வெளியே தள்ளி, ஸாரத்தைப் பலவித் மாக்கி, ஸ்தூல் நரம்பு இரத்தம் தசை எலும்பு தோல் முதலிய தாதுக்கள் ஒவ்வொன்றுக்குமுரிய ஸாரத்தைப் பிரித்துக் கொ மத்து, தங்களுக்குமுரியதை வஹித்து, அஞ்ஞானம் என்ற இருளில் மூழ்கியிருக்கும் ஜீவாத்மாவுக்கு லோக விஷயங்களேக் காட்டி, ஞானம் என்ற ஒளியில் விடுவதற்கு ஆன்ற தூணை யாக ஒன்றுகூடி நிற்கும் ஸூக்ஃம் கர்மாக்கள், "ஸத்" என்ற தேவாத்ம மக்கியின் அம்மத்தையும் "அஸத்" என்ற ப்ரக்குதி யின் அம்மத்தையும் பெற்று ஜீவிப்பதால், "ஸதஸத்" என்ற அழைக்கப்பட்டது. (மது ஸ்ம்ருதி, க. மிச; பகவத்கேதா, கு. மிகூ). இந்த ஸதஸத் புருஷர்களே "ப்ரஜைகள்" என்றுர்.

(4) ஸூக்ஷ்ம சரீர தத்த்வங்களாகிய ஸதஸத் புருஷர்க போயும், அவர்கள் ஆத்ம உத்தரணத்துக்காகச் செய்யவேண்டிய யஜ்கும் தானம் தபஸ் என்ற கர்மங்களேயும், உண்டாக்கி.

கர்மேக்திரியங்கள் கர்மங்களேச் செய்வதற்கு மற்ற மூன்று இக்திரிய க்ராமங்களின் (கூட்டங்களின்) ப்ரவ்ருத்தி அவழ்யம். அதாவது, ப்ராணவாயுக்களும், அக்கஃகாணங்களும் ஞானேக் திரியங்களும் கர்மேக்திரியங்களோடு சேர்க்தால் கர்மாதுஷ்டா எம் வித்திக்கும்.

ப்பதைகள் என்று குறிக்கப்பட்ட ஸூக்ஃம சிீர தத்வங் களில் ஸ்ரோத்ரம் (செவி) ப்ரஹ்மா கூறினதைக் கேட்டவுடன், மனஸ் அதணே க்ரஹித்து, புத்தி அதன் அர்த்தத்தை அறிக்து, சித்தம் அஹங்காரம் என்ற தத்வங்கள் கர்மேர்திரியங்களே உபதே**யி**த்தவாறு செய்விக்கும்.

(5) இக்த யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் என்ற கர்மங்களால்., தானமும் தபஸும் யஜ்ஞத்துக்குரியவையாதலால், ஒரு மையாக "இதனுல்" என்றுர்.

யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் என்ற கர்மங்களின் லக்ஷணம் இஅ ஆம் அத்யாயத்தில், மர்த்ரங்கள் இக தொட்டு உஉ வரையில், கூறிஞர். யஜ்ஞத்தில் ஞானயஜ்ஞமும் அடங்கிற்ற (ச. உஇடு.) மூன்ரும் அத்யாயத்தில் பதிஞோரம் மரத்ரத்துக்குரிய ச-வது

(6) "ப்ரஸவிஷ்யத்வம்" என்ற ஸம்ஸ்க்ருத பதம் "ப்ரஸவ த்தைச் செய்யுங்கள்" என்ற பொருள்படும்.

"ப்ரஸவம்" என்ற பதத்தின் அர்த்தம் "ப்ராணி கர்ப்பு விமோசனம்" (ப்ராணியைக் கர்ப்பத்தில் நின்று வெளிவிடுதல்) என்ற பாணிநி (வ்யாகரணத்தில், தாதுபாடத்தில்) விளக்கினர்.

ஆதலால், "ப்ரஸவிஷ்யத்வம்" = ஜீவாத்மாவை வெளிவி மங்கள். எதில்லின்ற வெளிவிடுவது எனின், அனித்யாவில் மின்ற என்றமிக.

ஸூச்ஷ்ம சரீர தத்த்வங்களேப் ப்ரஸவிக்கச் சொன்னதா லும், ப்ரஸவத்தின் அர்த்தம் கர்ப்பத்தில் நின்று வெளிவிடுதல் என்றதாலும், ப்ரஹ்மா ஜீவாத்மாவை மிரு ஆகவும், ஸூச்ஷ்ம சரீரத்தைக் கர்ப்பம் ஆகவும், எண்ணிப் பேசிஞர் என்பதற்கு ஐயமில்லே.

ஜீவாத்மாவுக்கு கர்ப்பம் அந்தஃகாணுதி ஸூக்ஃம தத்த் வங்கள் என்று பகவான் அநகீதாவிலும் அர்ஜுனனுக்கு உப தேரித்திருக்கின்றுர். இதன் உண்மை ஜீவன்முக்கர்கள் அறி வார்கள். ஸூக்ஃம சரீர தத்த்வங்களில் ப்ரதான தத்த்வமா கிய புத்தியிலிருக்தே முுத்தப்பட்டு ஜீவாத்மா யோகாதுபவத் தில் வெளிப்படுகின்றது. இந்த ஆத்ம தர்மனத்தைப் பெற்ற வர்கள் புத்தி தத்த்வத்தை ஹ்ருதய குகை என்றும் கூறுவார் கள்.

88

இந்த ஹ்ருகயகுகை என்ற புத்திதத்த்வம் ஜீவாக்மா வுக்கு கர்ப்பமாயிருப்பதற்கு ஓர் த்ருஷ்டார்கம் உண்டு. பய றின் அத்ருர்ய வித் (பிஜம்), பருப்புக்குள் அகப்பட்டு, கோ லால் மூடப்பட்டிருக்கும். அதை பூமி என்ற கர்ப்பத்தில் விதைத்தால், தோஅம் பருப்பும் பூமியின் உஷ்ணத்தால் பிளக் கப்பட்டு, வித் மூள்யாக வெளிவரும். அதுபோல, அவித்யா வில் அகப்பட்ட ஜீவாத்மா, ஸூக்ஷ்டு சரீரம் என்ற கர்ப்பத் கில் தரிபட்டு, பக்குவகாலத்தில் அவித்யாவை அவமதித்து வெளிப்படும். ஆதலால், "அநேக ப்சஸவிஷ்யத்வம்" என்ற வாக்யம் "இந்த யஜ்ஞாதி கர்மங்களால் அவித்யாவில், கட் டுண்ட ஜீவாத்மாவை வெளிவிடுங்கள்" என்றே பொருள்படும்.

யஜ்கும் தானம் தபஸ் என்ற கர்மங்களே ஸ்ரத்தையோடு செய்துவரும் ஸூக்ஃம கர்மிஷ்டர்களின் தேஜஸ் ஜீவாத்மாவு க்குள், இருக்கும்(மி.மிக)ஞானுக்னியை ஏற்ற, அந்த ஞானுக்னி, க்சமமாக வளர்ந்து, ஜீவாத்மாவின் மலபந்தங்களே நாளுக்கு நாள் எரித்து, அதனப் பூர்த்தியாகச் சுத்தப்படுத்தின முுப தினத்தில் அவ்வாத்மா புத்தி தத்வ கர்ப்பத்தில்கின்று தேஜோ மய ஸச்சிதானர்தருபமாய் "வெளிப்பட்டு", ஜீவன்முக்தன் என்று அழைக்கப்படும்.

"வெளிப்படுதல்" என்றது காரண ஸூசு்ஃம ஸ்தூல தேகங்களில் சுக்காமல் கைவல்யமாகித் தனக்கே ப்ரத்யக்ஷமா குதல். இப்படி ஜீவன்முக்தன் தன்னே அறிர்து, ப்ரக்ரு தியால் இயற்றப்பட்ட தத்த்வங்கள் யாவும் தனக்கு அன்யம் என்ற றிர்து, அவற்றின் வயாபாரங்களில் ஸங்கமற்று, ஸாகூஃயாயும் அருர்த சொருபியாயும் வாழ்வான்.

(7) இக்த யஜ்ஞாதி கர்மங்களே விதித்தபடி கீங்கள் அன் புடன் செய்தால், உங்கள் இஷ்ட காம்யங்கள் எல்லாம் வித் கிக்கும்.

உங்களுடைய இஷ்டங்களுக்கு காமதேனுவாகும்=எந்த இக பர ஸுகங்களே உங்கள் மனம் விரும்பிற்றே, அவற்றை ஸாத்தையோடு செய்யப்பட்ட கர்மங்கள் தவருமற்கொடுக்கும். காமதேது (அல்லது காமதுக்) ஸ்வர்க்கலோகத்தில் வலிக்கும்

மிஉ.7

ஒர் வினுத பசு. இச்சித்ததெல்லாம் கொடுக்க**த்தக்க வல்ல ↓** பம் பெற்றிருப்பதால், "தேதுக்களில் காமதுக்கும் கானே" என்று பகவான் விபூதியோக அத்யாய**த்தில்** கூறிஞர் (௰.உஅ).

லக. இதனுல் தேவர்க**ள [ம**னே] பாவண செய்யுங்கள் (¹). அந்த தேவர்கள் உங்கன் [மனே] பாவண செய்வார்கள் (²). ஒ**ருவ** ருக்கோருவர் பாவண செய்கின்றவர்களாய் (³) பசம ம்சேயலைப் பிறது பெறவீர்கள் (⁴).

(1) இக்த யஜ்ஞாதி கர்மாதுஷ்டானத்தால் தேவர்கின உபாவியுங்கள்.

தேவர்களுக்கும் மானுடர்களுக்கும் யஜ்கும் தானம் தபஸ் எனற கர்மங்களால் ஸம்பந்தம் உண்டாக்கியிருப்பதால், அவர் கீன த்யானித்து இக்கர்மங்களீச் செய்யவேண்டும்.

(2) உபாவிக்கப்பட்ட தேவர்கள் உபாஸகர்களேத் தழு வியே நிர்பார்கள்.

(3) கர்மோபாஸினயால் உறவு கலந்தவர்களாய்.

(4) தேவர்களில் ஸ்ரத்தை வைத்துச் செய்யப்பட்ட கர்மா நுஷ்டானத்தின் முக்ய பெயோஜீனமாகிய சித்த ஸுத்தியைப் பெற்று (லஅ. டு), அதன்பின் ("பிறகு") நிஷ்காமபுத்தி உண் டாகி, ஞான யோகத்தை அண்டி, அதன் பரம வித்தியாகிய மோக்ஷுத்தைப் பெறவீர்கள்.

ைக்ஃம ப்ரஜைகள் ஞானயோகத்துக்கு உரியவர்களா ஒல், ஜீவாக்மாவுக்கு ஞானமும் முக்கியும் வித்திக்கும்.

கர்மா நுஷ்டானத் தின் நிலே இப்படி இருக்கின் மதென்று கூறி, தேவ பூஜைக்கு ரிய த்ரவ்யங்களே த் தேவர்களுக்கு நிவேத னஞ்செய்தே ப்ரஜைகள் தங்களுடைய போகங்களில் ப்ரவே மிக்க வேண்டுமென்று ப்ரஹ்மா அடுத்த ஸ்லோகத்தில் உபதே மிக்கின்றுர்.

ல் தேவர்கள் (¹), யஜ்னுத்தாற் பாவண செய்யப்பட்டு, உங் களுக்கு இஷ்ட போகங்களேக் கொடுப்பார்கள் (²). அவர்களாற் கோடுக்கப்பட்டவைகளை, அவர்களுக்குக் கோடாமல், எவன் அநுப விக்கின்றேனு, அவன் கள்ளன்(³). ் (7) "தேவ" என்ற பதம், "திவ்" என்ற தாதுவில் ஜனித்து, ப்ரகாணிக்கின்றவன் என்று பொருள்படும். தேவர்கள் மேனி யி அம் புத்தியிலும் வித்தியிலும் ப்ரகாமம் பெற்ற ஆத்மாக்கள்.

தேவர்களின் உற்பத்தியும் பிரிவுகளும் வாரண்தானமும் கூறுதும்.

பரப்ரஹ்மத்தில் அடங்கிலின்ற பராலக்தி தனக்குள் உத யமாகித் தன்ண விஜ்ரிம்பித்தபின், இர்த்ரியங்களுக்கு புலப்ப டாத பிர்துவாகி (வட்டமாகி),அதிஸூக்ஷ்ம நாதமாயிற்று. இர் தப் பரப்ரஹ்மமும் பராலக்தியும் பிர்துவும் நாதமும் அருபங் கள்.

நாதம் என்ற மப்த ப்ரஹ்மத்தினிடம் நாநா மக்திகள் உதித்து, ஒன்றுக்கொன்று ப்ரபலமாகாமல் நின்ற நிஃயில் விள ங்கும் ஸச்மிதானந்த வஸ்து ஸ்தாமிவம் என்று போற்றப்படும்.

.இதிலிருக்கும் க்ரியாலிக்கி, மற்ற இச்சா ஞான மக்கிக ஞுக்கு மேம்பட்ட அவசரத்தில், மூலப் பாக்ருதியை விசர்க்கம் செய்து அதன் தன்மையை தமஸ் ரஜஸ் ஸத்வம் என்ற முக் குணங்களாய்ப் பிரிக்கும். அகண்ட ஸாத்விக குணமாகிய மாயையில் இந்த ஸச்சிதானர்த வஸ்துவும் தன் அபின்ன முக் கிகளும் வமித்து, அதிற் சுக்காமல், அதனேயும் அதிற் தோன் றின கார்யங்கள் யாவற்றையும் ஆண்டுவருங்காலமெல்லாம் மஹேம்வரன் என்றும், அந்தர்யாமி ஈம்வரன் என்றும்,தேவாதி தேவன் என்றும், அழைக்கப்படும்.

மஹேஸ்வரனுடைய பஞ்ச க்ருதய ஸக்திகள் ஸ்ருஷ்டி ஸ்திதி ஸம்ஹார திரோபவ அதுக்ரஹ தத்வங்களென அண் டாண்ட கோடிகள் தோறும் விளங்கும்.

ஒவ்வொரு ப்ரஹ்மாண்ட ஸம்ரக்ஷணக்காக ப்ரஹ்மா விஷ்ணு ருத்ரன் என்ற த்ரிமூர்த்திகளே மஹேஸ்வரன ஈல்வர தத்வங்களோடு வெளிவிட்டு, ப்ரஹ்மாவில் தன் ஸ்ருஷ்டி தத் வமும், விஷ்ணுவில் ஸ்திதி தத்வமும், ருத்ரனில் ஸம்ஹாரதத் வமும், ப்ரபல்யமாகும்படி செய்தார்.

இன்னம் அரேக மூர்த்திகளேயும் அவதார புருஷர்களே

02.7

யும் ஒரோர் அவஸாத்தைப்பற்றிப் பற்பல யுகங்களில் ஸ்ருஷ் டித்தார். இவ்விதம் க்ருத்த மூர்த்தி (கடராஜன்), ஸோமாஸ் கர்த மூர்த்தி, சர்த்ரமேகா மூர்த்தி, பிகூதாடனமூர்த்தி முத லிய திருக்கோலங்களும், காவிம்மைம், ராமசக்கான், ஸ்ரீ க்ருவ் ணன் முதலிய அவதார புருஷர்களும் தோன்றிரைகள்.

கைவாமுபதியாகிய ருத்ரனில்கின்று கணேமர் ைப்ரஹ் மண்பர் முதலிய மூர்த்திகள் ஈர்வா தக்வங்களோடு கோன்றி ரைகள்.

ப்ரஹ்மாவில்நின்று ஈர்வரதத்வங்களோடு ஸ்வயம்பு மது கோன்றினர்.

🥟 ஸ்வயம்பு மது ப்ரணைகளேப் பரிபாலிக்கத்தக்க ருக்திகளே யுடைய மரீசி, அத்ரி, ப்ருகு, அங்கிரஸ், புலஸ்த்ய, புலக, க்சது, தக்ஷ, வவிஷ்ட, நாசத ப்ரஜாபதிகளே உண்டாக்கினர்.

இவர்களில் மரீசியின் புத்ரராகிய கார்யப முதலிய அக் னிஷ்வாத்தர்கள் தேவர்களின் பித்ருக்கள் (பிதாமார்) ஆனர் கள் என்றும், அத்ரியின புத்ரராகிய ஸோமன் முதலிய பர்ஹீ ஷத்துக்கள் தைத்யர் தானவர் யக்ஷர் கந்தர்வர் உரகர் ராக்ஷ ஸர் கின்னரர் கிம்புருடர்களுக்கு பித்ருக்களானர்கள் என்றம், ப்ருகுவின் புத்ரராகிய ஸோமபாள் ப்ராவ்றமண வர்ணத்தா ருக்கு பித்ருக்களானர்கள் என்றம், அங்கொவின் புத்ரரா கிய ஹவிர்புக்குகள் கூத்த்ரிய வர்ணத் காருக்கு பிக்ருக்களா ரைகள் என்றம், புவல்த்யரின் புத்ரராகிய அஜ்ஜ்யபர் வைல்ய வர்ணத்தாருக்கு பித்ருக்களானர்கள் என்றம், வவிஷ்டரின் புத்ரராகிய ஸுகாலிகள் மூத்ர வர்ணத்தாருக்கு பித்ருக் களானர்கள் எனறும், இர்தப் பித்ருகணங்கள் கோபமற்ற வர்களாயும் பரி**ுத்**தர்களாயும் எப்பொழுதும் ப்ரஹ்ம விசா ரணே செய்பவர்களாயும் மஹாதுபாவர்களாயும் வாழ்கின்றனர் என்றம், இவர்களின் புத்ர பௌத்ராதிகளே லோகங்கள் தோ றும் கணக்கற்றிருக்கிறுர்கள் என்றும், எவ்வாறெனில் பித்ருக்க ளில்கின்று தேவாஸு ுரர்களும், தேவர்களில்கின்று ஸகல சராச ரங்களும், க்ரமமாகத் தோன்றின என்றும், இந்தப் பித்ரு

கணங்கள் மிகுந்த தயையுள்ளவர்களாயும் ப்சாசினர்களாயும் லோககேஷமத்கைக் கோருகிறவர்களாயும் இருப்பதால், அவர்க ளின் அன்பைப் பெறம்படி ருசாத்த கர்மங்களேப் பரிரு நக அரண்பங்களி அம் நதிதோங்களி அம் ஜனமங்கமில்லாத இடங்க ளிலும் செய்யவேண்டும் என்றம், இப்படிச் செய்தால் ஶ்ராத்த கர்த்தாவின் ஸக்ததியும் அயுளும் நற்குணமும் வேதப்பொரு ளில் அன்பும் ஒங்கிவளரும் என்றம், இர்த தேவப் பித்ருக்க ளின் க்ருபையினுல் அவனுடைய லேபபாகி (பிண்டப்பாகமு டைய) பித்ருக்களாகிய பிதாவும் மாதாவும், பிதாமஹவும் பிதாமஹியும் (பாட்டனம் பாட்டியும்), ப்ரபிதாமஹவும் ப்ரபி தாமஹியும் (இசண்டாம் பாட்டனும் பாட்டியும்) பித்ரு லோ கத்துக்கு அழைக்கப்பட்டு, பித்ரு ரூபம்பெற்று, பக்குவகாலத் தில், ஸ்வர்க்கனோகத்துக்கு முறையாகச் செல்லுவார்கள் என் றும், தன் பித்ருக்களே வஸுதேவதைகளாகவும், பிதாமஹர் களே ருத்சதேவதைகளாகவும், ப்ரபிதாமஹர்களே ஆதித்ய தேவதைகளாகவும் த்யானிக்கவேண்டியது என்றம், இந்தப் பித்ருக்களுக்கு அரசன் யமராஜன் என்றம், வேத, புராண, தர்மராஸ் த்ரங்கள் போதிக்கின்றன.

மரீசியின் புத்ரதைய காம்யப தேவபித்ரு, தக்ஷ ப்ரஜாப தியின் பதின்முன்று புக்ரிகளே விவாகஞ்செய்து, அதிதியால் யிஉ ஆதித்யர்களேப் பெற்றுர். இவர்களில் விவஸ்வத் என்ற வர் ஒருவர். பன்னிரண்டு ஆதித்யர்களுக்கும் பொதுவானது ஸூர்ய லோகம். அதிதியின் ஸகோதரியாகிய திதியால் கான் யபர் தைத்யர்களேயும், ததுவால் தானவர்களேயும், ப்ரா தாவால் அகேக அப்பை ஸ்த்ரீகளேயும் கக்தர்வர்களேயும், கத்ருவால் வேஷ வாஸுகி, முதலிய ஸர்ப்பங்களேயும், வினதாவால் கரு டபகவானேயும் பெற்றுர்.

அத்ரி என்ற மஹருஷி சர்த்ர பகவானப் பெற்றுர். இவ ருக்கு உரியது சர்த்ரனோகம். சர்த்ரன் புதனேப் பெற்றுர். அங்கிரஸ் மஹருஷி தேவர்களுக்கு குருவாகிய,ப்ருஹஸ்பதி பைப் பெற்றுர். புலஸ்த்ய மஹருஷி யகூர் ராக்ஷஸர் கின்ன

w2.]

ரர் (பாதி மனுஷ்ய பாதி அஸ்வ ரூபங்கள்) வானார் என்பவர் களே உண்டாக்கினர். புலமை மஹருஷி கிம்புருஷர் (பாதி மனுஷ்ய பாதி ஸிம்ம ரூபங்கள்) விம்மம் புலி காடி கோநாய் என்றவற்றைப் பெற்குர். ப்ருகு அமுுககுருவாகிய முக்கீனப் பெற்குர். விவஸ்வத் பகவான் யமராஜீனப் பெற்குர். இந்த யமன் தென்திசையி அள்ள பித்ருலோகத்துக்கு அரசுவையும், பாதாளங்களுக்குக் கீழுள்ள நாகலோகங்களுக்கு .அதிபதியா யும் இருப்பர்.

பூலோகத்தில் செய்த புண்ய கர்மத்தால் ஜீவாத்மாக்கள் தேவப் பிறப்பை தேவலோகத்தில் பெறுகின்றனர். இந்தக் கர்ம தேவர்களில் ப்ரதானி இந்த்ரன். இவர் ஸ்வர்க்க லோகத்துக்கு அரசஞ்தலால், மீசி முதலிய மஹருஷிகளில்நின்று தோன் நின புராண தேவர்கள் தாமும் அவருடைய கொலுவுக்குப் போவார்கள்.

ஸ்வர்க்கலோகம் எங்கள் ப்ரஹ்மாண்டத்துக்குரிய பதி ூறு பிரிவுகளில் ஓர் லோகம். எழு பாதாளங்கள் கீழ்லோக மென்றும், இவைக்கு மேற்பட்ட பூ புவர் ஸ்வர் மஹ ஜன தப ஸைத்ய லோகங்கள் மேல் லோகம் என்றும் கூறப்படும்.

தேவர்கள் தத்தம் யோக்யதைக்கேற்றபடி புவர்லோகக் தொட்டு ஸத்ய லோகம் வரையில் வாஸஞ்செய்வதால், இக்த மேலாறு லோகங்களேத் தேவ லோகம் என்பார்கள்.

புவர்லோகத்தினுள்ள ஸூர்யமண்டலத்துக்கப்பால் த்ருவ மண்டலம் வரையிலிருக்கும் ஸ்வர்க்க லோகத்தையும் தேவ லோகம் என்பார்கள். இதனுள் மூப்த ருஷிகள் வாழும் மண் டலங்களும், சந்த்ச பகவானுடைய பத்னிகள் வாழும் உயின நக்ஷத்தரங்களும், இன்னும் அரேக தேவ வித்த ஸாத்ய லோ கங்களும் உண்டு.

பூ புவர் ஸ்வர்க்க லோகங்களின் மத்தியில் ஸாதாரண த்ருஷ்டிக்கு எட்டாதபடி கிற்கும் மஹமேரு என்ற கனகமய பர்வதத்தையும் தேவலோகம் என்பார்கள். இதன் கொடுமுடி யில் த்ருவ முண்டலமும், மத்ய தளத்தில் ப்ரஹமாவின் பட்ட ணமும், அதன் கிழக்கே இந்த்ரதுடைய பட்டணமாகிய அம ராவதியும், தென்கிழக்கில் அக்னிதேவதுடைய பட்டணமாகிய தேஜோவதியும், தெற்கில் யமனுடைய பட்டணமாகிய ஸம்யம னியும், தென்மேற்கில் நிருதி தேவனுடைய பட்டணமாகிய க்ரு ஷ்ண அஹங்காரவதியும், மேற்கில் வருணுதேவனுடைய பட்ட ணமாகிய ஸுதாவதியும், வடமேற்கில் வாயுதேவனுடைய பட்ட டணமாகிய கந்தவதியும், வடக்கில் குபேரனுடைய பட்டண மாகிய அளகாபுரியும், வடக்டில் குபேரனுடைய பட்டண மாகிய அளகாபுரியும், வடகிழக்கில் மிவபுரம் என்ற கைலாம மும் உண்டு. மஹமேருவில் தேவாதிதேவனுகிய மிவபெரு மான் ஸகளருபியாய் ப்ரதான தேவர்களோடு வீற்றிருப்பதால், அதீன முராலயம் என்பார்கள். ஆதித்யர்களும் நவக்ரஹங் களும் அம்வினி முதலிய நக்துத்ரங்களும் இந்தமுராலயத்தை ப்ரதக்ஷிணம் செய்து வருவார்கள்.

பூலோகத்தில்கின்று ஸ்வர்க்க லோகத்தைப்பெற்ற புண்ய புருஷர்கள் தத்தம் கர்ம பலனுக்கேற்றபடி திவ்ய வஸ்த்ரங்க ளேயும் கர்தங்களேயும் புஷ்பங்களேயும் கிரீடகுண்டலங்களேயும் அஸ்தாபரணங்களேயும் கண்டசரங்களேயும் அம்ருத பானங்க ளேயும், கிர்த்தம் வாத்யம் ஸங்கீதத்தோடு அதிஸுந்தர அக்ஷர ஸ்த்ரீகளால் உபஸரிக்கப்பட்டு, அதுபவிப்பார்கள். இப்படித் திவ்ய போக்யங்களே ஸக்தோஷமாகப் புவலிக்கும் பொழுது புண்ய கூலயம் வரும். உடனே தரிக்கப்பட்ட புஷ்பமாலேகள் வாடும். இந்த ஸ்வர்க்க வியோகக் குறியைக் கண்டு துக்கிக் கும் தேவனுடைய ஸ்தால ஸரீரம் தனக்குள்ளிருக்கும் அக்னி தக்வத்தால் தஹிக்கப்படும். அப்பால், ஸுக்ஷம் ஸரீரத்தோடு புவர்லோக வழியால் மேகமண்டலத்தை அணருபமாய் அடைந்து, மழைத்தாரையில் அகப்பட்டு பூமியில் வீழ்ந்து ஒர் ஐன்மத்தைப் பெறுவான்.

பாததேமை நகிய இக்தியாவில் தொன்றதொட்டு மஹேஸ் வானும் திரிமுர்த்திகளில் விஷ்ணு ருத்ரனும், கணேமர் ஸுப்ர மண்யர் முதலிய சும்வசர்களும், ஸூர்ய சக்த்ர அக்னி வருண பகவான்களும், பித்ருக்களும், ஸன்மார்க்கத்தை விரும்பின

D#.]

மானுடரால் போற்றப்படுகின்றனர்.

(2) யஜ்ஞாதி கர்மங்களால் உபாஸிக்கப்பட்ட தேவர்கள் உபாஸகர் விரும்பின சுகங்களே அருள்வார்கள்.

(3) அவர்களிடம் பெற்ற பொருளில் ஒரு சிற பாகத்தை அவர்களுக்கு நிவேதனம் செய்து உபாஸகர் அதுபவம் பண்ண வேண்டும். அப்படித் தங்கள் நன்றியறிவை வளர்க்காதுபோ ஞல், வோபம் மிகுந்து, மற்றவர்களின் பொருளே அபஹரிக்கும் கள்ளத்தன்மையைப் பெற்றுத் தண்டிக்கப்படுவார்கள்.

வேத விதிப்படி பஞ்ச மஹா யஜ்ஞங்கள் செய்தால், ஜீவ காருண்யம் ஹருதயத்தில் விளயும்.

பஞ்ச மஹா யஜ்குமாவது, தேவர்களுக்கு ஹோமம் என்ற யஜ்குத்தால் ஹவிஸ் (மக்த்ர பூர்வமாக இடப்பட்ட த்ர வ்யங்கள்) கொடுத்தலும், பிதிர்களுக்கு தர்ப்பணம் என்ற யஜ் குத்தால் திலபிண்டோதகம் (எள்ளு பிண்டம் தண்ணீர்) கொ டுத்தலும், அதிதி (ஸத்பாச்ர விருக்தாளி) களுக்கு ஸத்காரம் என்ற யஜ்குத்தால் அன்ன தாணுக்கள் கொடுத்தலும், மஹேம் வரனுக்கும் ஜீவன்முக்தர்களுக்கும் பாடம் என்ற யஜ்குத்தால் ஆகர்தத்தைப் பெருக்குதலும், பூத ப்சேத பிரைச கணங்க ளுக்கு பலி என்ற யஜ்குத்தால் அவைக்கேற்ற உணவைக் கொ டுத்தலுமாம்.

லக. [தேவ] யஜ்ஓசிஷ்டத்தை (¹) உண்ணுகின்ற ஸித்துக்கள் எல்லாப் பாபங்களில் நின்ற விடப்படுகின்றனர் (²). எந்தப் பாபி கள் தம் தேகத்துக்காகப் பாகம் செயிகின்றர்களோ, அவர்கள் துக் கத்தை அதுபவிக்கின்றர்கள் (³).

(1) யஜ்ஞ ரிஷ்டமாவது உபாவிக்கப்பட்ட தேவதைக்கு கிவேதனம் செய்தபின் எஞ்சின அன்னம் பழம் முதலிய த்ரவ் யங்கள்.

(2) தன்னேப் பரிபாலிக்கும் தேவதைக்குப் படைத்த அன் னத்தை அதன் ப்ரஸாதமென்று அன்புடன் உண்டுவருகின்ற வர்கள் நல்லவர்கள். ஏனெனில், அன்ன பானுதியைப் பாகஞ் செய்யக் குட்டனீ (உலக்கை), பேஷணீ (அம்மி, ஆட்டுக்கல்), சல்லீ (அடுப்பு), உதகும்பி (தண்ணீர்க்குடம்), மார்ஜனி (விளக் குமாறு) என்ற கருவிகள் அவம்பமாதலால், அக்கருவி பூர்வக மாகப் பஞ்ச ை இன் தக்கோஷங்கள்) பாகம் பண்ணுகின்ற வீணப் பற்றும். இந்தத்தோஷங்களே நிவிர்த்திக்கும்பொருட்டு, தேவ பூஜைக்காகவே பாகம் செய்கிறேன் என்றெண்ணி, பா கம்பண்ணினதைத் தேவதைக்கு நிவேதித்தபின் அவன் உண் டால், பஞ்ச சைனங்கள் ஒழியும் என்பது பற்றி "எல்லாப் பாபங்களில்நின்று விடப்படுகின்றனர்" என்முர்.

ஸ்ரத்தாமய (அன்பு சொரூப) மாகிய ஜீவாத்மா (மிஎ. க.) அளித்யாவில் வீழ்ந்து, அதன் வடிவமாகி, சரீரமே நான் என் றெண்ணி, சரீரத்தின் காமங்களேயும் மோகங்களேயும் சுகீங் கள் என்ற பாபிக்குத் தேவ ஆராதனே விதிக்கப்பட்டது.

(3) தன் தேவதையை மறக்து, தன் தேகசுகத்துக்கு மாத் சம் பாகம் செய்கின்றவன், மேன்மேலும் தேகவாளுகிக் காம க்ரோத லோபங்களால் வாதிக்கப்பட்டு, ராக்கியில்லாதவளும்த் கிரிவான்.

லசு. அன்னத்தில்நின்று (¹) [ஸ்தூல] பூதங்கள் (²) பிறக்கின் றன. மேகத்தில்நின்று அன்னம் பிறக்கின்றது (³). யஜ்ஞத்தில்நின்ற மேகம் பிறக்கின்றது (⁴). யஜ்ஞம் கர்மத்தில்நின்ற பிறக்கின்றது (⁵).

(1) அன்னத்தின் ஸாரம் ஆண்களில் முுக்லமாயும், பெண் களில் ஸ்ரோணிதமாயும், பரிணமித்து, அந்த முுக்ல ஸ்ரோ ணிதயோகத்தில் நின்று.

(2) ஸ் தூல சிரங்கள்.

(3) கெல்லு கோதுமை முதலிய தான்யங்கள் அன்னமா கின்றன. இவற்றுள்ளே இருக்கின்ற அத்ரும்ய பீஜங்கள் ஸூக்ஷ்ம சரீரங்களோடு கூடிய ஜீவாத்மாக்களே. இவர்கள் ஸம்ஸார சக்ரத்திலுள்ள உத்தர மத்யம தகூறிண மார்க்கங்க ளொன்றில்கின்று மேகமண்டலத்தில் ப்ரவேயித்து, மழைத் துளிகளில் அகப்பட்டு, தான்ய வயல்களில் வீழ்ந்து, தான்ய வேரிலை தண்டுக்குள் இழுபட்டு, கதிரிற்சென்று, கெல்லு

65 M

D. 7

கோதுமை முதலிய ஸ்தூலரூபங்களேப் பெறகின்றன. இது பற்றி, "மேசுத்தில்கின்று அன்னம் (தான்யம்) பிறக்கின்றது" என்றுர்.

(4) யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் என்ற கர்மங்களே மனஷ்யர் இந்த லோகத்தில் செய்வதால், மேகங்களுக்கு ராஜனைய இந்த்ரன் மழையை, ஜனங்களின் தர்மத்துக்கேற்றபடி, வர் ஷிக்கச் செய்வான்.

புண்ய கர்மங்களே அன்புடன் செய்யாத ஜனங்கள் வலிக்கும் தேசங்கள் கோடையாலும் மண்மாரியாலும் அழியும் என்பது ஸைத்யம். வளம் தளம் தங்கிய தேசம் எங்குண்டோ, அங்கு தேவப் ப்ரீதியும் மனுஷ்யப் ப்ரீதியும் ப்ரபலமென்ற வில்வாவிக்கலாம்.

(5) பத்தாம் மர்த்ரத்தில் ப்ரஹ்மா யஜ்ஞத்தை ஸ்ருஷ்டித் தார் என்று கூறி, இர்த மர்த்ரத்தில் யஜ்ஞம் கர்மத்தில்கின்று பிறக்கின்றதென்ருர். கர்மத்தை ஸ்ருஷ்டித்தபின் அநைக் காரணமாகக்கொண்டு யஜ்ஞத்தை ஸ்ருஷ்டித்தார் என்பது கருத்து.

மண்ணே உண்டாக்கி அதனைல் குடம் பாண முதலிய வற்றை உண்டாக்கினதுபோலும், தங்கத்தை உண்டாக்கி அத னுல் கனகாபரணங்களே உண்டாக்கினதுபோலும், "கர்மம்" என்ற வஸ்துவைக்கொண்டு யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் என்ற கார் யங்களே உண்டாக்கினுர்.

"கர்மம்" என்றது ஸ்தூல சரீரங்களின் பிறப்பைச் செய் யும் விஸர்க்கம் என்று அ. ஈ. இல் விளக்கிஞர். ஒன்றுக்குள் இருக்கும் பொருளே வெளியே தள்ளும் முக்திபெற்ற வஸ்து விஸர்க்கம். கர்மம் எப்படிப்பட்ட விஸர்க்கம் என்றுல், கணக் கற்ற ஸ்தூல சரீரங்களே ஆறு ஸ்தூல சரீர தத்வங்களில்நின்று வெளிவிடும் விஸர்க்கமாம்.

இந்த ஸ்தூல சரீர விஸர்க்க வஸ்துவாகிய கர்மத்தைக் கொண்டே ப்ரஹ்மா யஜ்ஞாதி கர்மங்களே ஸ்ருஷ்டித்தார் என்றறிக. கர்மம் ஸாமான்ய வஸ்து, யஜ்ஞாதி கர்மங்கள் விஶேஷ வஸ்த்துக்கள், பொன்னும் ஈகையும்போல. லிடு. கர்மத்தை [ப்ரக்ருதி] ப்ரஹ்மத்தில்நின்ற பிறந்ததாக வும் [¹), [ப்ரக்ருதி] ப்ரஹ்மத்தை அழிவற்ற [பரப்ரஹ்மத்] தில் நின்ற பிறந்ததாகவும் (²), நீ அறி. ஆதலால் (³), ஸர்வ வ்யாபக மும் தித்யமுமாகிய [பர] ப்ரஹ்மம் யஜ்ஞத்தில் ப்ரதிஷ்டை பெற்ற நிற்கின்றது (⁴).

(1) ஸ் தூல சரீச விஸர்க்க வஸ் துவாகிய கர்மத்தை ப்சஹ் மா ஸ்ருஷ்டிக்கவில்லே. அந்த வஸ் து ப்சக்ரு நியில் நின்று தோன்றிற்று.

ப்ரக்ரு தி மிகவும் விரியத்தக்க பொருளாதலாலும், ஜீவே ஸ்வாஜகத் என்ற ப்ரபஞ்சம் ப்ரக்ரு தியைக்கொண்டு பரப்ரஹ் மத்தால் விரிக்கப்பட்டதாலும், அந்த ப்ரக்ரு தி "மஹீத்தாண ப்ரஹ்மம்" என்று உபசரிக்கப்பட்டது (இச. டி).

இக்க ப்ரக்ரு கியாலேயே ஸர்வ கர்மங்களும் செய்யப்படு கின்றன என்றம் மிக. கூமி இல் பகவான் விளக்கிரை. ஆக லால், ஸ்தூல சரீர விஸர்க்கவஸ் துவாகிய கர்மம் ப்ரக்ரு திஜன் யமே.

ையவ வித்தார்திகள் கர்மவஸ் துவை கர்மமலம் என்றும், அது ஜீவாத்மாவைப் பர்திக்கும் பொருளாகிய ஒரு பாமம் என்றும், சொல்வார்கள்.

பகவானும், ௰அ. நட இலும் ச௰அ இலும், கர்மங்கள் தோஷமுள்ள கர்மவஸ் துவைக்கொண்டு இயற்றப்பட்டமை யால் அவையெல்லாம் தோஷத்தால் வ்யாபிக்கப்பட்டன என்று கூறியிருப்பதால், கர்மவஸ்து கர்மமலமே.

மேலும், பகவான் லச. டு இல் ப்ரக்கு தியில்கின்று மூன்று குணங்கள் பிறந்தன என்றம், அவற்றிலொன்று ரஜஸ் என்றும் கூறி, லச. எ இல் ரஜஸ்குணம் ஜீவாத்மாவைக் க்ரி யைகளில் பற்று வைக்கச் செய்யும் என்று விளக்கினர்.

மேலும், வௌகிக வைதிக கர்மங்களின் காரணங்களே விசாரிக்குமிடத்தில், சேஷ்டை ருபமாயிருக்கும் ரஜஸ் குணம் அக்காரணங்களில் ஒன்று என்று கூறிஞர் (Dஅ. Dr., Dச).

ஆதலால், இர்த மிடு ம் மர்த்ரத்தில் குறிக்கப்பட்ட கர்ம

w.

வஸ்து ரஜஸ்குணம் என்றம், ரஜஸ்குணம் ப்ரக்ரு கியில் கின்றா பிறந்ததென்றம் அறிக.

இனி, ப்ரக்ருதி எதில்கின்று வந்ததென்று சொல்லு கின்றுர்.

(2) ஒருபொழுதும் ஒரேகிஸேயில் கிற்காமல், மாறிமாறித் தோன்றியும் மறைக்தும், அத்ருஸ்யமாக மிக விரிவுபெற்றும், இருப்பதால், கூடிர (அழிவுள்ள) ப்ரஹ்மம் என்ற அழைக்கப் பட்ட ப்ரக்ருதி, அக்ஷச (அழிவற்ற) ப்ரஹ்மம் என்ற, பரமாத் மாவில்கின்ற பிறக்தது என்றுர்.

ஸச்சுதானந்த ஸ்வரூபமாகிய அக்ஷா பரமாத்மாவில் கின்று அந்ருத ஐட துக்க ஸ்வரூபமாகிய கூடிரப் ப்ரக்ரு தி பிறந் தது என்றுல், அர்த்தம் என்ன? ப்ரக்ரு தியில் கின்று கர்மவஸ் துவும், கர்மவஸ் துவில்கின்று யஜ்ஞமும், யஜ்ஞத்தில்கின்று மே கமும், மேகத்தில்கின்று அன்னமும், அன்னத்தில்கின்று ஸ்தூல சரீரமும் பிறந்தவாறு, பரிசுத்த பரமாத்மாவில்கின்று அசுத்த ப்ரக்ருதி பிறந்ததா என்ற விசாரணேக்கு, "ஒன்றில் கின்று ஒன்று பிறக்கின்றது" என்ற வரக்யத்தின் லக்ஷணம் அறிகல் அவர்யம்.

"பிறப்பு" என்றது தோற்றம். "பிறக்கின்றது" என்றது "தோன்றுகின்றது". "ஒன்றில்கின்ற ஒன்ற பிறக்கின்றது" என்ற வாக்யத்தில், "ஒன்றில்கின்று" என்ற பதம் ஐந்தாம்வேற் ஹமை உருபு.

ஐந்தாம் வேற்றுமை அபாதானத்தையும் ஹேதுவையும் (காரணத்தையும்) குறிக்கும்.

எக்த இடத்தில்கின்ற ஒருவஸ்து விழுக்கதோ, வக்ததோ, தோற்றினதோ, அக்த இடம் விழுக்த வக்த அல்லது தோன் றின வஸ்துவுக்கு அபாதானமாகும். அக்த அபாதானத்துக்கு விழுக்த வக்த அல்லது தோன்றின வஸ்து அபாதேயமாகும். எனவே, "ப்ரக்ருதி பாப்ரஹ்மத்தில்கின்று பிறக்தது" என்ற வாக்யத்தில், பரப்ரஹ்மத்தை அபாதானமாகவும், ப்ரக்ருதி யை அபாதேயமாகவும் அறியவேண்டியது. அஃதோவது, ப்ரக் ரு தி என்ற வஸ் து பரப்ரஹ்மம் என்ற ஸ் தானத் தில் ின்றி தோன்றிற்று என்று அர்த்தமாகும், எவ்வாறெனில், ஒரு வீட் டிலிருக்து ஒரு பெண் புறப்பட்டதுபோல. அவள் வீடுமன்று, வீட்டின் அம்மைமுமன்று. அப்படியே ப்ரக்ரு தி ஸைச்சிதானக்த முமன்று. ஸச்சிதானக்தத் தின் அம்மைமுமன்று.

இனி, ஹேதுவைக் குறிக்கும் ஐந்தாம் வேற்றுமைக்கு உதாஹாணம் "மண்ணில்கின்று குடம் பிறந்தது" என்ற வாக் யம். அவ்வாக்யத்தின் அர்த்தம் மண் என்ற காரணத்திலி ருந்து குடம் என்ற கார்யம் தோன்றிற்று என்பது. அஃதா வது, மண்ணின் அம்மமே குடம், மண்ணே குயவன் மக்தியால் குடமாயிற்று, என்று பொருள்படும். எனவே, "ப்ரக்ருதியில் கின்று கர்மவஸ்துவும் கர்மவஸ்துவில்கின்று யஜ்ஞமும், யஜ் குதில்கின்று மேகமும், மேகத்தில்கின்று அன்னமும், அன் னத்தில்கின்று ஸ்தூலசரேமும் பிறந்தன" என்ற வாக்யத்தில், ப்ரக்ருதியே (பரமேஸ்வரனுடைய மக்தியால்) கர்மவஸ்துவென்றும், யஜ்குமென்றும், டேகமென்றும், அன்னமென்றம், ஸ்தூல சரீரமென்றும், டேகமென்றும், அன்னமென்றம், ஸ்தூல சரீரமென்றும் மாறிற்றென்று அறியவேண்டியது.

கை. அஇல் ப்ரக்ரு தியை முக்ய காரணமாகக்கொண்டு ஸூக்ஷ்மஸ் தால சரீரங்களே பகவான் இயற்றிஞர் என்றம், கூ. நுஇல் இவற்றையெல்லாம் அவர் தோற்றுவித்துச் சுமர்து கொண்டிருந்தாலும், அவர் இவற்றில் ஸங்கமற்று (பற்றற்று) நிற்கின்முர் என்றும் உபதேணித்திருப்பதால், "பா ப்ரஹமத் தில்நின்று ப்ரக்ருதி பிறந்தது" என்ற வாக்யம் பா ப்ரஹமம் என்ற சிதாகாஸத்தில் ஒடுங்கின ப்ரக்ருதி வெளிவந்தது, தோன்றிற்று, என்று பொருள்படும். பரப்ரஹமந்தான் ப்ரக் ருதியாயிற்று என்று நிணக்கவேகூடாது.

(3) ஜீவாத்மாவை அவித்யாவிலிருந்து விடுவிப்பதற்காக, கர்ம சக்ரத்தை உண்டுபண்ண நிணத்து குயவன் மண்ணுல் கடாதிகளேச் செய்கின்றதுபோல, ப்ரக்ருதியை முதற்காரண மாகக் கொண்டு, ஜீவர்களுக்கு ஸூக்ஷ்ம ஸ் தூல சரீரங்களேயும் புவனங்களேயும் போகவிஷயங்களேயும் உண்டுபண்ணி, சமையல் TWATE.

உண்ணல் உடுத்தல் முதலிய அனுத்ம கர்மங்களேயும், யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் என்ற ஆத்ம கர்மங்களேயும் வகுத்து, ஆத்ம கர் மங்களால் தன்னேப் பூஜித்து மேலான பதவிகளேப் பெறும்படி பரமேஸ்வரன் செய்திருப்பதால்.

(4) யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் என்ற ஆத்ம கர்மங்களே க்ரம மாக ஸ்ரத்தையோடு செய்பவர்களில் பரமாத்மா கிஃயாககின்று ப்ரகாஸிக்கும்.

கர்மா துஷ்டானிகளின் "உருவேற, திருவேறம்" என்பது கருத்து. அஃதாவது, யஜ்ஞாதி கர்மங்களால் திருவருளே காளுக்குகாள் ரூபீகரிக்க (சிர்திக்க, த்யானம் செய்ய), அது ஜீவாத்மாவின் மலபர்தங்களேத் தஹித்து, தன்னே அறியத் தக்க ஞான மக்தி அதற்கு அதுக்சஹித்து, தன்னேப்போல ஸச்சிதானர்தமாக்கும்.

லசு. பார்த்த, எவன் இவ்விதம் நடத்தப்பட்ட [கர்ம] சக்ரத் தை (¹) இவ்விடத்தில் (²) அநுசரிக்கவில்ஃயொ, அவன் துன்பத் தையே ஜீவனமாகக்கொண்டும் (³), \* இந்திரியக்ரீடையைப் பேற் நம் (⁴) பயனின்றி ஜீவிக்கிறன் (⁵).

(1) பாப்ரஹ்மத்தினிடம் ஒடுங்கின ப்ரக்கு பராரைக்தி யால் ஏவப்பட்டு, மீளவும் தோன்றி, அந்த ப்ரக்கு தியில்நின்று கர்மவஸ்துவாகிய ரஜஸ்குணம் தோன்றி, ரஜஸ்குணத்தில் கின்று யஜ்ஞமும், யஜ்ஞத்தில்நின்று மேகமும், மேகத்தில் நின்று அன்னமும், அன்னத்தில்நின்று ஸ்தூல சரீரமும் ப்ரலய கால பர்யந்தம் ஓயாமல் பரமேஸ்வரனது ஆஞ்ஞைப்படி தோன்றி வருதல் "கர்ம சக்ரம்" என்று அழைக்கப்படும். ஏனெனில் காரண கார்ய ஸம்பந்தமாகநிற்கும் யஜ்ஞமும் மேக மும் அன்னமும் ஸ்தூல சரீரமும் கர்மவஸ்துவைக்கொண்டு இயற்றப்பட்டதாலும், இவையெல்லாம், சக்ரம் ஓயாமல் உருளுவதுபோல, நடைபெற்று வருதலாலும் என்க.

ஜீவேஸ்வாஜகத் என்ற ப்ரபஞ்சம் (விரிவு) எவ்வளவோ, அவ்வளவும் பரமாத்மாவின் கர்ம சக்ரம். இதனுள் அடங்கின அகேக காம ரூபங்களில் சுண்டு அதிவிஸேஷ வஸ்துக்களாகிய பரப்ரஹ்மம், ப்ரக்ருதி, ரஜஸ்குணம், யஜ்ஞம், மேகம், அன் னம், ஸ்தூல சரீரம் என்றவை குறிக்கப்பட்டன. இவற்றேடு வர்ணுஸ்ரம தர்மத்தையும் கர்மபலீனயும் (இஅ. இஉ) ப்ரவ் ருத்தி கிவருத்தி மார்க்கங்களேயும் (அ. உலசு, உலிஎ) கூட்டிக் கர்ம சக்ரமென அறிக.

- (2) இந்தக் கர்மபூமி என்ற மனுஷ்ய லோகத்தில்.
- (3) எப்பொழுதும் துக்கத்தையே ஸம்பாதித்துக்கொண் மே்.

கர்ம சக்ரத்தின் தன்மையை அறியாதவன் விருப்பு வெ றப்பில் அழுந்தி, ஒன்றிலும் தருப்தி பெருமல், துக்க சொரு பியாய்த் திரிவான்.

- (4) மெய் வாய் கண் மூக்குச் செவி என்ற இந்திரியங்க ளின் விளேயாட்டுக்கு அடிமைப்பட்டும்.
- 'இந்திரியக்ரீடை இந்திரியங்கள் தத்தம் விஷயங்களே நாடிக்கொண்டேயிருத்தல்.
- (5) மானுட தேகத்தைப் பெற்றம், அதனை் பெறவேண் டிய சித்த ஶுத்தியையும் ஞானத்தையும் கவனிக்காமல், அனுத்ம விஷயங்களேப்பற்றி வீணுக ஆயுளேப் போக்குவான்.

கர்ம சக்ரத்தின் இயல்பை அறியாத ஜீவன்பத்தன் துக்க சொரூபியாகத் திரிவான் என்று இந்த மந்த்ரத்தில் கூறி, அடுத்த மந்த்ரத்தில் கர்ம சக்ரத்தின் பயீன முற்றுகப் பெற்று ஆனந்த சொரூபியான ஜீவன்முக்தன் அந்தச் சக்ரத்தில்நின்று விடுபட்டவன் என்று உபதேணிக்கின்றுர்.

ஜீவன்பத்தன்=கர்ம சக்ரத்தில் பர்திக்கப்பட்ட (கட்டுப் பட்ட) ஜீவன்.

ஜீவன்முக்தன்=கர்ம சக்ரத்தில்நின்று விடுபட்ட ஜீவன்.

யி. எந்த மானவன் (¹) ஆத்மாவில் அவ்புபெற்றவனே, ஆத் மாவினுல் த்ருப்தி அடைந்தவனே, ஆத்மாவில் ஸந்தேரஷம் பெற்ற வனே (²) அவனுக்குக் (³) [கர்ம சக்ரம்] கார்யமில்ஃல (⁴.)

(1) எந்த மனுஷ்யன்.

(2) பரமாத்மாவில் ப்ரீதிகொண்டு, அந்தப் பரம்பொரு ளே எனக்குப் போதமென்றம், அதனிலேயே ஆநந்தமடைந் தும் இருப்பானே.

கர்ம சக்ரத்தின் வித்தார்தத்தை அறிர்து, அவரகர்ம (உ. சயிகூ) பலன்களர்கிய ஸ்வர்க்காதி சிற்றின்பங்களே அவம தித்து, உத்க்ருஷ்ட கர்ம பலன்களாகிய சித்த முுத்தியையும் ஸமத்வபுத்தியையும் பெற்ற ஞானுதிகாரியே ஆத்மானர்தத் தைப் பெறத்தக்கவன்.

(3) இவ்வாறு சித்த ருுத்தியையும் ஸமத்வபுத்தியையும் ஆத்மானர்தத்தையும் பெற்று வாழும் ஜீவன்முக்தனுக்கு (ஆத் மஞானிக்கு).

(4) கர்ம சக்ரம் இனி வேண்டியதில்லே.

பெறவேண்டிய ப்ரயோஜனத்தைப் பெற்றதினமே, அவன் கர்ம சக்ரத்திலிருந்து விடுபட்டு ஸச்சுதானந்த பரமாத்மா வோடு கூடி நிற்பான். ஆதலால், இவனுக்குக் கர்மசக்ரம் சவம் சுடு தடி போலாகும்.

வ அ. இவ்விடத்தில் (¹) அவனுக்கு [யஜ்ஞாதி கர்மங்களேச்) செய்த லாலும் ஒருபலனில்ஃ, செய்யாமையாலும் பலனில்ஃ (²). ஸகல பூதங்களில் [தன்] பலனுக்காக அண்டவேண்டிய பூதமோன்றும் இவ னுக்கில்ஃ (³).

- (1) இந்த லோகத்தில் (ப்ராரப்த கர்மம் முடிந்து, விதேக முக்தி பெறம் வரையில்). உ. எமிஉ க்குரிய டு ம் குறிப்பைப் பார்க்க.
- (2) ஜீவன்முக்தன் யஜ்ஞாதி கர்மங்களேச் செய்தாலும் செய்யாவிடினும், அவனுக்கு அக்கர்மங்களால் ஒரு பலனு மில்லே.

கர்டி சக்ரத்துக்கு அப்பாற்பட்டதால் அவனுடைய கர் மேக்திரியங்கள் செய்யும் கர்மங்களின் பலன்கள் அவணேச் சாரா. அட்பலன்களேக் கர்மசக்ரம் அவன் நண்பர் பகைஞருக் ருப் பிரித்தூட்டும், நண்பருக்குப் புண்யபலினயும், பகைஞருக் குப் பாபபலினயும் ஊட்டும்.

104

(3) தேவர் மானுடர் முதலிய ஜீவர்களில்,ஒருவரையும் ன் த நன்மைக்காக இவன் பின்தொடரவேண்டியதில்லே. ஸர்வ வயர பக பரமேம்வரண அண்டியிருப்பதால், ஜீவன்மூக்தனுடைய இல்லட காம்யங்களேச் சராசரங்களால் அது நிறைவேற்றும்.

லிகூ. ஆதலால் (¹), செய்யவேண்டிய கர்மத்தை எக்காலமும் ஸங்கமற்றச் செய். கர்மத்தை ஸங்கமற்றச் செய்யும் புருஷன் பசத்தைப் பேறுகின்றன் (²).

(1) கர்ம சக்சத்தின் கிலே இப்படியிருப்பதால்.

(2) உணக்குரிய வச்ண தர்மங்களேயும் ஆஸ்ரம தர்மங்களே யும் பற்றில்லாமற் செய்.

கூதத்த்ரியனுக்குரிய யுத்த கர்மத்தை நீகைவிட்டால், கர்ம சக்ரத்துக்கு விரோதமாக நடந்து பெருந்துக்கத்துக்கு ஆளாவாய். ஆலை அந்தச் சக்ரத்துக்கு இசைந்து நடந்தால், மேலர்ன பதவிகளே அடைவாய் என்பது கருத்து. மிசு. உமிடி.

- உல. ஜனகள் முதலானவர்கள் கர்மத்தினுலேயே ஸம்ஸித்தியைப் பெற்றர்கள் (¹). நீயும் லோக ஸிம்க்ரஹத்தையே கவனிக்கின்றவனும் (²), கர்மத்தைச் செய்வதற்குத் தக்கவன்.
- (1) க்ஷீத்த்ரியர்களில் மஹா கீர்த்தி பெற்ற ஜனகன் முத லிய அரசர்கள், தங்கள் ராஜ்யத்தைச் செவ்வையாக கடத்திக் கொண்டே, கைஷ்கர்ம்ய வித்தியைப் பெற்றுர்கள்.
- (2) லோக ஸங்க்ரஹத்துக்காகவே, பரோபகாரத்துக்கா கவே.

பரமேஸ்வரன் தன் பஞ்ச க்ருத்யங்களே த் தன் நன்மைக்கா கச் செய்யாமல் ஜீவாத்மாக்கள் உய்யும்பொருட்டே செய்வது போல (ஈ. உயிரு.), நீ உன் ப்ரக்ரு தியின் சுகங்களேக் கருதாமல் லோகத்தாரின் நன்மைக்காகவே உன் யுத்த கர்மத்தைச் செய் வதற்குரியவன்.

ஸம்க்ரஹம் (ஸம் = செவ்வையாக, க்ரஹம் = பிடித்தல், நிறுத்துதல்) = கெட்டவழியிற் செல்லவிடாமல் நிறுத்துதல், கணையேற்றல், பரிபாலனஞ்செய்தல்.

உ**லக**. ஶ்ரேஷ்டன் (¹) எதுண எதுணச் செய்சின்றனே, அதுண அதுண மற்றவர் செய்சின்றர்கள். அவன் எதுண ப்பமாணமாகக் (²) கோள்ளுகின்றனே, அதுண லோகம் அநுஷ்டிக்கின்றது.

(1) தலேவன்.

(2) ஸாதனமாக; வித்தியை ஏற்படுத்தும் கருளியாக.

உல்உ. பார்த்த, ழவுலகங்களிலும் எனக்குச் (¹) செய்யவேண் டியது ஒன்றமில்லே [இதுவரையில்] என்னுல் பேறப்படாததாய் [இனிப்] பேறவேண்டிய போருள் இல்லே (²). [அனுல் நான் பஞ்ச கருத்யப் (³) என்ற] கர்மத்திலேயே இருக்கின்றேன்.

(1) என் நன்மையைக் கருதி ஒரு கர்மமும் செய்யவேண் டியகில்லே.

(2) ப்ரயாஸப்பட்டு ஒருபொருள்யும் நான் ஸம்பாதிக்க

வேண்டியதில்லே.

(3) பஞ்ச க்ருத்யமாவன: ஸ்ருஷ்டி, ஸ்திதி, மம்ஹாரம், திரோகானம், அதுக்ரஹம்.

உலிரு. மனுஷர் எல்லாம் என் வழியை (¹) அதுஸ்ரிக்கின்றனர். நான் ஒரு மையத்திலாவது [எனது பஞ்ச] க்ருத்யத்தில் சோம்பலற்ற இருக்கவில்லயாகில் (²), [அவர்கள் தங்கள் கர்மத்தைச் செய்யமாட் டார்கள்].

(1) கல்லவர்கள் ஸகல தேலங்களிலும் கான் வகுத்த கர் மாதுஷ்டான மார்க்கத்தை.

(2) ஜாக்ரதையாக எனது பஞ்ச கருத்யங்களே அர்தர்த வேளேயில் செய்யாதுபோனுல்.

உயிசு. தான் [பஞ்ச] க்ருத்யத்தைச் செய்யாதிருந்தால், இந்த லோக ஜனங்கள் சிதறவார்கள்(¹). ஸிங்க்ரத்தையும் (²) செயிகின்ற வனுவேன். இந்த ப்ரஜைகளே ஹிம்ஸை செயிகின்றவனுவேன் (³).

106

(1) ப்ரவ்ருத்தி நிவருத்தி மார்க்கங்களே அதுவரிக்காமல், ஆசைகளால் அடிபட்டுத் திரிவார்கள்.

(2) ஸங்கரம்= கலப்பு, மிஞ்சம் "ஸம்" என்ற உபலர்க்கத் தேர்டு கூடின "க்ரு" தாது, கலப்பு என்ற பொருள்படும்.

ஸங்கரத்தையும் செய்கின்றவனுவேன்=கான் ஸ்ருஷ்டித்த குண கர்ம கியதிகளேயும் குழப்பின கர்த்தாவாவேன்.

(3) "உபஹன்யாம்" = ஹிம்வலிப்பேன், ஹிம்ஸை செய் கின்றவனுவேன், ப்ரயோஜனமற்ற து'ன்பங்களே உண்டுபண்ணு கிறவனுவேன்.

உலரு. பார்த்த, எவ்விதம் கர்ம [பல] த்தில் பற்அவைத்து அவித்வான்கள் கர்மங்களேச் செய்கின்றர்களோ, அவ்விதம் வித் வான், லோக ஸிங்காஹத்தைச் செய்யக் கருதி, [கர்மபலத்தில்] பற் றற்றவனும் [கர்மங்களேச் செய்வான்] (¹).

(1) வித்வான்களுக்கும் அவித்வான்களுக்கும் (அறிவாளிக ளுக்கும் மூடர்களுக்கும்) உள்ள வித்யாசம் அவர்கள் கர்மா துஷ்டானத்தால் விளங்கும் என்றும்; அவித்வான் கர்மபல காமி, வித்வான் கர்மபல த்யாகி, என்றும், அர்ஜுனன் கர்ம பல த்யாகம் செய்யவேண்டும் என்றும், இர்த மர்த்ரத்தில் கூறப்பட்டது.

உ**ல**சு. கர்ம [பல] த்தில் பற்றவைத்த அஞ்ஞானிகளுக்கு வித் வான் [அக்கர்மாங்ஷ்டானங்களேப் பழித்து] புத்தி பேதத்தைப் பேறப் பிக்கக்கூடாது (¹). [தானும் ஸமத்வ புத்தி] யுக்தனும் (²), [தனக்கு ரிய கர்மத்தைச்] செய்துகொண்டு, [பிறருக்குரிய] ஸகல கர்மங்களே யும் செய்விக்கவேண்டும்.

(1) அறிவாளி ஒருவருக்கும் புத்திபேதத்தைச் செய்ய மாட்டான் என்றும், அர்ஜுனன் தன் யுத்த கர்மத்தைவிட் டால் லோகவாவிகளின் புத்தி மாறும் என்றும், பகவான் உப தேமித்த வாக்குகள் அர்ஜுனனுடைய ஸம்மைய, புத்தியைத் தீர்க்கவே உதயமானவை என்றம், எண்டுக் குறிக்கப்பட்டது.

மூன்ரும் அத்யாயத்தில் இரண்டாம் மக்தாத்தில் கலப்

உயிஎ.]

[2 WoT.

புள்ள துபோலிருக்கின்ற வாக்யத்தால் என து புத்தியை மயக்குகின்றவன் போலிருக்கின்றுய், என்று கூறின அர்ஜுனனுக்கு உயிக இல் ஸமாதானம் சொன்னர். அறிவாளிகள் அறிவீனர் களுடைய புத்தியைக் கலக்கமாட்டார்கள் என்றம், நீ அறி வாளியாயிருப்பதால் பாமா (ப்ரமாணமற்ற) ஜனங்களின் புத்தியைப் பினவுபடுத்திக் கெட்ட வழியில் விடக்கூடாது என்றம், உரைத்தார்.

புத்திபேதம் என்றது புத்தி இரண்டுபட்டு, அதுவோ இதுவோ என்ற ஸம்மைங்கொண்ட புத்திகள்.

"புத்திபேதத்தைப் பிறப்பிக்கக்கூடாது" என்ற வாக்யத் தின் பொருள் நல்லபுத்தியோடு இருக்கின்றவர்களில் விபரீத நிலேகளே உண்டுபடுத்தக் கூடாதென்றதே. நல்ல மார்க்கத்தில் சரியாக நடக்கின்றவர்களின் புத்தியில் மாருட்டம் செய்வது பாபம். கெட்ட மார்க்கத்தில் நில்சயத்தோடு செல்லுகின்றவர் களில் ஸம்மயம் உண்டுபடுத்துகிறது புத்திபேதமன்று. இது, புத்தியோக ஸாதனமாதலால், புண்ய கர்மம் என்றறிக.

(2) உ. சுயிஅ இல் யோகம் மைத்வம் என்று கூறப்படுகின் றது என்றதால், யுக்துைப் ("யுக்த") என்ற பதம் மைத்வம் பெற்றவளுப் ("மை:") என்ற பொருள்படும். விருப்பு வெறுப்பு முதலிய த்வக்த்வங்களே மைப்படுத்தினவன் யுக்தன்.

இனி, கர்மா நுஷ்டானத் தின் கௌயலமாகிய கைஷ்கர்ம் யத்தைப் பெறுவதற்கு கர்த்ருத்வ புத் நி தடையாயிருப்பதால், அந்தக் கர்த்ருத்வத் தின் உற்பத் தியை அடுத்த மக்தாத் தில் விளக்கு கின்ருர்.

2.லி கர்மங்கள் எல்லாம் ப்ரக்ரு தியின் குணங்களினுல் சேய் யப்படுகின்றன (1). அஹங்காச விழட ஆக்மா (2) நான் கர்க்தா (3) என்ற எண்ணுகின்றன்.

(1) கர்மங்களேச் செய்பவன் ஜீவாத்மா அன்ற. ப்ரக்ரு தியில் ச்யதியற்ற மிக மிஸ்ரமாயும் இருள்ரூபமாயும் இருந்த தன்மைகளேப் பகவான் தனது மக்தியால் வெளியிட்டுத் தமஸ் ரஜஸ் ஸத்வம் என்ற குணங்களாகப் பிரித்தார். இந்தக் குணங்களில் ரஜஸ் குணம் கர்மேந்த்ரியங்களில் நின்ற அவற்றைக் கர் மங்களில் ஏவும். ஆதலால், கர்ம கர்த்தா ரஜஸ் குணமே, ஜீவனன்ற.

(2) தமோகுணம் என்ற இருளினை மயக்கப்பட்ட ஜீவாத்மா, அஹங்கார அவஸ்த்தையில், ரஜோ குண வ்ருத்தி யால் கர்மேர்திரியங்கள் செய்யும் கர்மங்களே ரான் தான் செய் கின்றேன் என்ற அறிகிறுன்.

அஹங்காரம் என்றது ஸூக்ஃம ஸரீரத்தின் ஒரு தத்வம். இதனேடு உள்ளம் மனம் புத்தி சித்தம் என்ற தத்வங்கள் கூடி அந்தஃகரணங்கள் எனப்படும். அந்தஃகரணங்களும் புறக்கீர ணங்களுமாகிய மெய் வாய் கண் முக்குச் செவியோடுகூடி ஞான ஸாதனங்கள் (அறியும் கருவிகள்) எனப்படும். இந்தப் பத்து ஞான ஸாதனங்களும், வாக்கு பாணி பாதம் பாயு உப ஸ்தம் என்ற ஐந்து கர்மேந்திரியங்களும், ப்ராணன் அபானன் ஸமானன் வயானன் உதானன் என்ற ஐந்து வாயுக்களும், ஆக உலி தத்வங்களும் ஒன்றுகூடி' ஜீவாத்மாவின் ஸூக்ஃம ஸரீரம் எனப்படும்.

இக்த உல தத்வங்களில் மனம் கிணக்கும், புத்தி விசாரிக்கும், சித்தம் தீர்மானிக்கும், அஹங்காரம் தீர்மானித்ததை "கான் செய்யவேண்டும்" என்ற ஆடும். உள்ளம் ஞான ஸாத னங்களால் அறியப்பட்டவைகளே வாஸணேகளாக வைத்திருக்கும். அறியாமை என்ற தமவலில் அழுக்தப்பட்ட ஜீவாத்மா, அஹங்கார அவஸ்த்தையைப் பெற்ற ஸமயத்தில், கர்மேக்திரி யங்கள் செய்யும் தத்தம் கர்மத்தை கான் செய்கின்றேன் என்ற அறியும்.

(3) நான் கர்த்தா=நான் செய்கின்றவன்.

நான் கர்மங்களேச் செய்கின்றேன் என்று எண்ணுகின்ற வன் கர்த்ருத்வம் உடையவன்.

கர்த்ருத்வம் (கர்த்ரு=கர்த்தா, செய்கின்**றவன்;** த்வம்= தன்மை) =கர்த்தாவி**ன்** தன்மை.

2000.7

இந்தக் கர்த்ருத்வம் ஜீவாத்மாவுக்கு ப்ரக்ரு இணங்கத் தால் வந்தது. ப்ரக்ருதியில் பற்றிப் பிடிக்கும் தன்மையிருப்ப தாலும், ஜீவாத்மா தன்ணப் பற்றினவர்களில் அன்பு கொள்ளு வதாலும், ப்ரக்ருதியின் தொழிலேத் தன் தொழில் என்ற எண்ணி, அத்தொழில்களால் மனவில் தோன்றும் சுக துக்கங் கீளத் தனதென்று மயங்கித் தட்டழியும்.

உ**ய்அ. மஹா**பாத, தண கர்ம விபாகத்தின் உண்மையை அறிந் தவன் (¹) தணங்கள் தணங்களில் இருக்கின்றன என்ற நிர்ச்சமித்து (²), [தணங்களில்] ஸிங்கத்தைப் பெறகிறனில்ஃல (³).

(1) குணகர்மவிபாகம்= குணங்களின் ப்ரவாகப்படி ஏற் பட்ட கர்மங்களின் பிரிவுபாடு.

அத்ருஸ்ய குணங்களே அவற்றின் கார்யங்களால் அறிய லாம்.

தமோகுணத்தின் கார்யம் அஞ்ஞானம் மோஹம் மறதி; ரஜஸ் குணத்தின் கார்யம் விருப்பு வெறப்பு செயல்; ஸத்வ குணத்தின் கார்யம் விசாரம், கற்றல், சுகம்.

இம்மூன்று குணங்களின் வருத்திகள் இப்படிப் பிரிக்கப் பட்டாறும், ஒன்ரேடொன்று கலர்தே கிற்கும். ஆகலால், தமோகுணம் தமஸில் தமஸும், தமவில் ரஜஸும், தமவில் ஸத்வமுமாகும்; ரஜோகுணம் ரஜவில் தமஸும், ரஜவில் ரஜஸும், ரஜவில் ஸத்வமுமாகும்; ஸக்வகுணம் ஸத்வத்தில் தமஸும், ஸத்வத்தில் ரஜஸும், ஸத்வத்தில் ஸத்வமுமாகும்.

இந்த நவ விபாகங்களில் (பிரிவுகளில்) எந்தக் குணம் ப்ர பலமாயிற்றே, அது மனம் வாக்கு பாணி பாகம் பாயு உபஸ் தம் என்ற இந்திரியங்களில் ப்ரவேவலித்து, அதற்கேற்ற கர் மங்களேச் செய்விக்கும். இப்படி குணங்களில்கின்று கர்மங் கள் பலவிதமாக ஜனிக்கின்றன என்ற உண்மையை அறிந்த ஜீவாத்மா கர்மேந்த்ரியங்களால் செய்யப்பட்ட கர்மங்களே நான் செய்கிறேன் என்று மயங்கமாட்டான்.

(2) அலேகளும் சாரலும் தரையும் மைழந்ரத்தில் தோன்று

வதுபோல, குணங்களின் காரியங்களாகிய ஸூக்ஷ்ம ஸ்தால சரீரங்களும், தேசம் வீடு விஷயம் முதலிய போக்ய வஸ்துக்க ளும், புண்ய பாவ மிஸ்ர கர்மங்களும், குணங்களிலேயே தோன றுகின்றன என்றும் நிஸ்சயித்து.

(3) ஆகாயம் எப்படி ஸமுத்ரத்தையும் அதன் கார்யங்க ளாகிய அலே சாரல் துரையையும் பற்குமல் இருக்கின்றதோ, அப்படியே அறிவுள்ள ஜீவாத்மா குணங்களேயாவது குணங்க ளின் கார்யங்களேயாவது பற்குமல் வரழ்வான்.

"குணங்கள் குணங்களில் இருக்கின்றன" என்ற வாக்யம் குணங்கள் குணி என்ற ஆத்மாவில் இல்ல என்ற குறிக்கின் மகா.

மரீ சத்தைத் தரித்தவன் மரீரி (ஆத்மா) என்றதுபோல, குணங்களேத் தரித்தவன் குணி. குணியாகிய ஜீவாத்மா வேறு, அதன்மேல் எறிக் க்ரீடிக்கும் குணங்கள் வேறு.

உலக. ப்சக்ருகியின் தணங்களினுல் மிக மோகம் பெற்றவர் கள் (¹) தணங்களுடைய கர்மங்களில் பற்றைப் பேறுகின்றனர் (²). அகண்ட வஸ்துவை அறியாத மந்தர்களே அகண்ட வஸ்துவை அறிந் தவன் [புத்தி பேத்ம் செய்து] சலனப்படுத்தமாட்டான் (³).

(1) ப்ரக்ரு தியின் குணங்கள் மனம் வாக்கு முதலிய இர்த் ரியங்களில் ப்ரவேஸித்துக் கர்மங்களேச் செய்விக்கும் தன்மை பைப்பற்றி அறியாத மிகுமூடர்கள்.

(2) குணங்கள் செய்யும் கர்மங்களே நான் செய்கிறேன் என்று எண்ணி, அதில் சிக்குண்டு, பயம் சோர்வு துக்கங்களே அதுபவிக்கின்றனர்.

(3) கர்த்ருத்வ புத்தியின் உற்பத்தியையும், அதனுல் வரும் துன்பங்களேயும் அறிக்க மஹான் அபக்குவிகளுக்கு அவற்றை விளக்கமாட்டான். ஏனெனில், ஞானுதிகாரமின்மை யால் அவர்களுடைய புத்தி பேதித்துத் தங்கள் கர்மாதுஷ்டா னத்தை அவமதிக்குமாதலால்.

"அக்ருத்ஸ்கவித:"=அகண்டவஸ்துவை அறியாத. ("க்ரு நீஸ்கம்"=முழுப்பொருள், பிரிக்கப்படாத வஸ்து, அகண்ட

கம்க.]

ஸச்சிதானர்தம்; "அ"+"வித:"=அறியாத).

மக்தர்=மக்த புத்தியுடையவர்கள், மூடர்.

"க்ருத்ஸ்கவித்" = அகண்ட வஸ்துவை அறிக்கவன், ஆத்ம ஞானி, ஜீவன்முக்தன்.

கர்மபல காமிக்கு கைஷ்கர்ம்யத்தைப்பற்றி உபதேணித் தால், அவன் புத்தி சலனப்பட்டு, அவனுக்குரிய அவர் கர்மா துஷ்டானத்தில் ஸ்ரத்தையற்று, உத்க்ருஷ்ட கர்மாகுஷ்டா னத்தில் ப்ரவேணிக்க ஸக்தியில்லாதவனுய்க் கெடுவான்.

- கூலி. அத்யாத்ம புத்தியால் (¹) எல்லாக் கர்மங்களேயும் என் னீடம் ந்யாஸம் செய்து (²), தன் ப்சக்ருதியின் ஒரிதத்தை அபேகூடிக் காதவனும் (³) மமதையற்றவனும் (⁴) துக்கமற்றவனும் ஆகி, யுத்தம் செய்.
- (1) "அத்யாத்ம சேதஸா" = ஆத்மாவைப் பற்றின புத்தி யால்.

"அத்பாத்ம" (அதி+ஆக்ம = இல்+ஆத்மா = ஆக்மாவி அள்ள) = ஆத்மாவை ஆதாரமாகக்கொண்ட.

ஆத்மாவை ஆதாரமாகக் கொண்ட புத்தி ஆக்மாவில் ப்ர திஷ்டைபெற்ற புத்தி. இது லோகவிஷயங்கீளப் பற்றித் திரி யாமல் ஆத்ம விஷயங்கீளயே விசாரிக்கும்.

(2) ப்ரக்ரு தியின் குணங்களால் செய்யப்பட்ட கர்மங்களே பரமேஸ்வரனிடம் ஒப்புவிக்கு.

ஈஸ்வரனிடம் ந்யாவிக்கப்பட்ட கர்மம் ஈஸ்வரார்ப்பண கர்மம். நான் (என்ற ஜீவாத்மா) கர்மங்களேச் செய்யவில்ல, அவற்றைப் ப்ரக்ருதி செய்கினறது, ப்ரக்ருதியும் ப்ரக்ருதியின் கர்மமும் ஈஸ்வரனன்றி நடவாதபடியால், ஈஸ்வரனே ஸர்வ கார ணன் என்று நிஸ்சயித்து, அவரிடம் உடல் பொருள் ஆவி மூன் றையும் அர்ப்பணம் செய்தல் (ஒப்புவித்தல்) ஈஸ்வார்ப்பணம்.

(3) "கிசாஸீ:" – ஆஸீஸ் அற்றவன். மானஸ தேக விருப்பு வெறுப்புக்களில் ஸங்கமில்லா தவன், அஹந்தையற்றவன்.

(4) "கிர்மம:"=தன் தேகத்தைச் சூழ்ர் திருக்கும் ஐடப்

பொருள்களே எனது என்றெண்ணுமல் வாழ்கின்றவன், மமதை யற்றவன்.

. (5) கூத்ரிய புத்தியுள்ளவனுகிய சீ லோக ஸம்க்ரஹத்துச் காகப் (க. உல்) போர் செய்.

அடுத்த மக்த்ரத்தில், இக்த சுர்வரார்ப்பண புத்தியோடு கர்மங்களேச் செய்கின்றவன் அகர்த்தாவாகிறுன் எனப்படும்.

உலக. எந்த மனுஃர்கள் எனது இந்த [நைஷ்கர்ம்ய] மதத் தை (¹) அஸூயையற்றவர்களாகவும் (²) ஸ்ரத்தையுள்ளவர்களாக வும் (³) நித்யம் அநுஷ்டிக்கின்றர்களோ, அவர்கள் கர்மங்களால் விடப்படுகின்றனர் (⁴).

- (1) என்னுல் கூறப்பட்ட கைஷ்கர்ம்யம் என்ற கொள் கையை (புத்தியின் நிலேயை).
- .(2) அஸூயை = திருப்தியீனம், ஸம்மதம் இல்லாமை, பொருமை.

அஸூயையற்றவர்கள் ≕ பொறுக்கும் மனமுடையவர்கள். "இது கடினமாபிருந்தும் இதைக் கவனமாய்க் கேட்போம், சிந் திப்போம்", என்ற புத்தியுள்ளவர்கள்.

கான் என்ற அழைக்கப்பட்ட ஆத்மா கர்மங்கிளச் செய் கிறதில்லே; கர்மேக்திரியங்களே ரஜஸ் குணத்தால் ஏவப் பட்டுக் கர்மங்கிளச் செய்கின்றன; அக்கர்மங்கள் ஈர்வர ஸக்கி தானத்தில் அவரது ஸக்தியை அண்டியும் அவரது ஆஞ்ஞைப்ப டியும் கடைபெறுவதால், அவரே கர்த்தா, கான் கர்த்தாவன்று; அவர் கர்த்தாவாகினும், பற்றில்லாமல் ஸர்வத்தையும் கடத்தி வருவதால், அவர் அகர்த்தா; கர்த்திருத்வமற்ற பாமேஸ்வர னிடம் எனக்கருளிய கர்மேக்திரியங்கள் செய்யுங் கர்மங்கிள ஒப்புவிக்கவேண்டும்: என்பது முதலிய கிருசயங்கின க்ரஹிக்க வருத்தப்படும் அபக்கிகள் கைஷ்கர்ம்ய மதத்தில் அஸூயை பெற்றவர்கள் என்றறிக. அஹக்தை மமதை என்ற மலங்கள் கிறைக்த மனுஷர்கள் கிஷ்கர்மாவின் தன்மைகளேப் பொய் மதம் என்றும், அஸாத்ய கில என்றும் இகழுவார்கள்.

- (3) கைஷ்கர்ம்ய மதத்தில் அலையையற்றிருப்பது போ தாது, அதில் மிக அன்பு (ஸ்ரத்தை) பெற்றுக் கினக்தோ றம் கர்மங்களே சுர்வரனிடம் க்யாஸம் செய்து வரவேண்டும்.
- (4) ஈஸ்வரார்ப்பண கர்மா துஷ்டானிகள் அகர் த்ருத்வத் தைப் பெறுவார்கள்.

நூ2. எவர்கள் அஸூயையுள்ளவர்களாய் எனது இந்த [நைஷ்கர்ப்ப] மதத்தை அநுசரிக்கவில்ஃயோ (¹), அவர்களே ஸர்வ ஞானத்தில் விழடர்களாகவும் (²) விவேகமற்றவர்களாகவும் (³) நாமத்தை அடைந்தவர்களாகவும் (⁴) அறி.

- (1) கைஷ்கர்ம்ய தர்மத்தின் லக்ஷணத்தைப் பொறுதி யோடு மனமடங்கிக் கேட்டும் சிக்தித்தும் அறியாது போனல்.
- (2) ப்ரக்ருதிக்கு அப்பாற்பட்ட அகண்டாகார ஆத்மா வைப் பற்றிய ஞானத்தில் மிக மூடர்களாயும்.

ஸர்வஞானம் = அகண்ட வஸ்துவாகிய பரமாத்மாவைப் பற்றிய ஞானம்.

"ஸர்வம் கல்கிதம் ப்ரஹ்ம" (இதெல்லாம் ப்ரஹ்மம்) என்ற மஹா வாக்யம் உபக்ஷத்தில் இருப்பதாலும், அகண்ட பரமாத்மா கண்டித பாக்ருதியை வ்யாபித்ததால் காளுப ஐகத் தோன்றிற்று என்று ஜீவன்முக்தர் தங்கள் அதுபவத்தில் கண்டதாலும், "மர்வஞானம்" என்றது அகண்ட பரமாத்மா வைப் பற்றிய ஞானமென்றே பொருள்படும். இதை "க்ருத்ஸ்க ஞானம்" என்றும் கூறுவார் பெரியோர்.

- (3) ஆத்மா எது, அனுக்மா எது, என்ற அறியத்தக்க விவேகம் இல்லாதவர்களாயும்.
- (4) பிறக்தும் பிறப்பின் ப்ரபோஜனமாகிய கைஷ்கர்ம்ய தர்மத்தை அறியாதவர்களுக்கு இப்பிறவி காயமாய்ப் போயி ற்று என்பது பற்றி, இவர்கள் காயத்தை அடைக்தவர்கள் என்றுர்.

நாமம் = இல்லாமை; பிறந்தும் பிறவி பெருதவனுடைய தன்மை; இருளில் மூழ்கின நிலே. ருமிரு. ஓானவானும் தனது ப்ரக்ருதிக்கு இசைவாக முயல்கின் றன் (¹). பூதங்கள் (²) [தத்தம்] ப்ரக்ருதியை அடைகின்றன (³). [ப்ரக்ருதியை] நிக்ரஹம் என்ன செய்யும் (⁴).

- (1) ப்ரக்ரு தியாகிய காரண ஸூக்ஃம் ஸ்தூல சரீரங்கள் வேறு, நான் வேறு, என்று உள்ளபடி அறிந்த ஜீவன்முக்தன ருனும், அந்தச் சரீரங்களின் குணங்களுக்கு ஏற்றபடி பரோப கார முயற்கிகளில் ப்ரவேயிக்கின் ருன்.
  - (2) பூதங்கள் = ஜீவர்கள், பந்தப்பட்ட ஜீவாத்மாக்கள்.
- (3) தத்தம் சரீசங்களின் குணங்களுக்கு அடிமைப்பட்டே இருக்கின்றனர்.
- (4) ப்ரக்ரு தி ராக த்வேஷ் ரூபமாயும், தாமஸ ராஜஸ ஸத்வ குண ரூபமாயும், மாறிமாறிச் சேடித்துக்கொண்டிருப்ப தால், ப்ரக்ரு தியில் அகப்பட்ட ஜீவன் அதை எப்படி அடக்கு வான்?

கிக்சமைம் = அடக்கம்.

ப்ரக்ரு தி அடங்காத வஸ் துவானபடியால், ஜீவாத்மா, ப்ர க்ருதியில் ஸங்கமில்லாமல், தனித்து நிற்கவேண்டும் என்று அடுத்த மந்த்ரத்தில் உபதேஸிக்கின்றுர்.

நூற்கு. ஒவ்வோரு இந்த்ரியத்தின் விஷயத்தில் (¹) ராக த்வே ஷங்கள் நிஃபெற்றவைகள் (²). அவ்விரண்டுக்கும் [தேஹி] வரு மாகக் கூடாது (³). அவை இவனுக்குப் பரிபந்திகள் (⁴).

- (1) "இர்த்ரியஸ்ய இர்த்ரியஸ்ய அர்த்தே" (இர்த்ரியத் தின் இர்த்ரியத்தின் அர்த்தத்தில்) என்ற வாக்யம் ஸ்லோக அக்ஷாக் கணக்குக்காக ஏற்பட்டது. "இர்திரியங்களின் அர் த்தங்களில்" என்ற பன்மையாகக் கூறவேண்டிய இடத்தில் "இர்த்ரியத்தின் இர்த்ரியத்தின் அர்த்தத்தில்" என்ற இரட் டித்த ஒருமையாகக் கூறப்பட்டது. "ஒவ்வொழு இர்த்ரியத் தின் விஷயத்தில்" என்ற பொருள்படும்.
  - (2) ஒருவதுடைய மனஸுக்குள் இருக்கும் ராக த்வேஷ

(B. W.)

ங்கள் எவ்வி தம் வெளியி லுள்ள விஷயங்களில் நிலேபெற்றிருக் கின்றன எனில்: மெய் வாய் கண் மூக்குச் செவி என்ற இந்த் ரியங்கள் தத்தம் விஷயங்களாகிய ஸ்பர்ரும் ரஸம் ரூபம் கந் தம் ருப்தம் என்றவைகளேப் பற்றினவுடனே, அவ்விஷயங்க ளின் ப்ரதிபிம்பங்கள் மனவில் தோன்றும். தோன்ற, மனஸ் அப்பாதிபிம்பங்களேப் பற்றும். பற்றின ஸமயத்தில் மனவி லுள்ள ராகமாவது, த்வேஷமாவது, உதயமாகிப் பாதிபிம்பத் தோடு நிற்கும். இந்த ரஹ்ஸ்யத்தை அறியாத ஜீவாத்மா ராக ஸம்பந்தமான விஷயத்தை நன்றென்றும், த்வேஷ ஸம்பந்த மான விஷயத்தைத் தீதென்றும், நிணேக்கும். ராக த்வேஷங்க ளற்ற ஞானி விஷயங்களே நல்லவை கெட்டவை என்று கூற மாட்டான்.

எனவே, "இந்த்ரியத்தின் விஷயத்தில் ராகத்வேஷங்கள் நிஃபெற்றவைகள்" என்ற வாக்யம் அஞ்ஞானியின் மனையில் தோனறின விஷயப் ப்ரதிபிம்பங்களில் விருப்பும் வெறுப்பும் ப்ரதிஷ்டை பெற்றிருக்கின்றன, என்று பொருள்படும்.

- (3) விருப்பு வெறுப்புகள் மனவில் தோன்றினுறும், ஜீவா த்மா அவைகளுக்கு அடிமைப்படக்கூடாது. அவற்றை ஐயிக் கவேண்டும், அல்லது அவற்றைவிட்டுத் தான் எட்டிகிற்க வேண்டும்.
- (4) ஏனெனில், அவைகள் ஜீவாத்மாவுக்கு மாறுன வழி யுள்ளவைகளானபடியால்.

பரிபக்திகள் உமாருன வழியுள்ளவைகள், கேர் விரோதிகள். ராக த்வேஷங்களே அண்டின ஜீவன் துக்க சொருபியாகு வதாலும், அவற்றை விட்டவன் ஆருக்த சொருபியாகுவதாலும், அவை ஜீவனுக்கு கேர் விரோதிகள் என்று இந்த மக்த்ரத்தில் விளக்கி, அடுத்த மக்த்ரத்தில் விஷய ஸுகங்களே நாடும் விருப் பங்கள் மனம் வாக்கு காயங்களேத் தன் நிலேக்கு மாறுன பரதர் மங்களில் ஏவும் என்றும், அதனைல் ஸ்வதர்ம அதுஷ்டானத் தின் ப்ரயோஜனமாகிய இக்திரிய ஸுத்தியும் ஸாக்தியும் வித் திக்கமாட்டா என்றும், உபதேஸிக்கின்றுர். நூடு, சாதுர்யமாக அநுஷ்டிக்கப்பட்ட (¹) பரதர்மத்திலும்(²) ஸ்வதர்மம் (⁵), தணத்தில் தாழ்வாயிருந்தாலும், [தேஹிக்த] ஸ்ரே யஸைச் செய்யும் (⁴). ஸ்வதர்மத்தில் மரணம் ஸ்ரேயஸைச் செய் யும்., பரதர்மம் பயத்தைச் செய்யும் (⁵).

(1) இந்த மந்த்ரத்தில் கூறப்பட்டது மேல்வரும் மிஅ. சயின இலும் கூறியிருக்கின்றது: "சாதுர்யமாக அதுஷ்டிக்கப் பட்ட பரதர்மத்திலும் ஸ்வதர்மம் தாழ்ந்ததாயினும் சிறந்தது. ஸ்வபாவத்தால் ந்யமிக்கப்பட்ட கர்முத்தைச் செய்கின்றவன் கில்பிஷத்தை (அமுுத்தியை)ப் பெறமாட்டான்".

"ஸ்வதுஷ்டித:" (ஸு+அதுஷ்டித:)= நன்ருய் அதுஷ்டிக் கப்பட்ட; செவ்வையாகச் செய்து வரும்.

(2) பரதர்மம் = அன்ய கர்மம், அஃதாவது, ஒருவனு டைய ஜன்ய குணத்துக்கு மாளுன கர்மம். ஜன்யகுணம் = மாதாவின் கர்ப்பத்தில் அருளப்பட்ட மஞெஙிலேகள்.

கர்மேக் திரியங்களுக்கு அருளப்பட்ட வல்பைத்தைக் கொண்டு பரதர் மங்களே ஒருவன் மனேவலிமையால் செய்ய லாம் என்பது பற்றி, சாதுர்யமாகச் செய்யப்பட்ட பரதர்மம் என்றுர்.

(3) ஸ்வதர்மம் = சொர்தக் கர்மம், அஃதாவது, ஒருவனு டைய ஜன்ய குணத்துக்கு அநகூலமான கர்மம்.

பிறவியிலேயே பகவானல் மனுஷர்களுக்கு அமைக்கப் பட்ட நற்குணங்கள், நான்குவகையாகப் பிரிக்கப்பட்டுச், சதுர் வர்ணம் என்று அழைக்கப்பட்டன.

இந்தச் சதார் வர்ணத்தின் உண்மையை அறிந்தாலன்றி ஸ்வதர்மம் எது, பரதர்மம் எது, என்று அறியக்கூடாது. ஆத லால், சதார் வர்ணம் என்ற நான்கு வித ஜன்ய குணங்களின் உற்பத்தியையும் ஸூக்ஃமகதியையும் சண்டு விசாரிப்பது அவ ம்யம். ச. மிக க்குரிய உரையைப் பார்க்க.

வ்யபிசாரம் பெற்ற (கியமமற்ற போங்குகளேயுடைய) ப்ரக் ருதியின் மிஸ்ர குணங்களே பகவான் தன் தர்ம கியதி ஸக்தியால் நன்று தீது எனப் பிரித்து, நற்குணங்களுக்குத் தக்கபடி கர்

压06.7

மங்களேயும் பிரித்து, இந்த குண விபாகத்தாறும் கர்மவிபாக த்தாலும் சதுர் வர்ணத்தை நான் உண்டாக்கினேன் என்று ச. மக இல் உறதியாகக் கூறினர்.

எனவே, நற்குண, நற்கர்ம சேர்க்கையால் சதுர் வர்ணங் கள் பிறந்தன.

தர்மாதர்ம விவேகமுள்ள ஜீவர்களுக்காகவே சதுர்வர்ணம் இயற்றப்பட்டது. இது தர்மம் இது அதர்மம் என்ற அறிவி ல்லா தவர்களேயும், சொற்கேளாமலும் என்முயற்சியைப் பற்று மலும் வீண் அசைகளால் ஏவப்பட்டு ஐம்பொறி வழிகளில் மிருகங்களேப்போல காடோடுகின்ற மூர்க்கர்களேயும், பகவான் துன்பம் என்ற அக்னியால் வாட்டி, அவர்களின் புத்தியில் தர்ம கிர்தணகளே ஊட்டிச், சதுர்வர்ணம் என்ற படித்தாத்தில் (ஏணியில், ஸோபான த்தில்) ஏற்றுவார்.

மாதாவின் கர்ப்பத்திலேயே ஜீவாத்மாவின் பக்குவத்துக் குத் தக்கபடி ஓர் ந்யமகுணம் அருளப்படும். இது கிதருமல் மாணபர்புக்தம் நின்று ஜீவாத்மாவை அலேயவிடாமற் காக்கும்.

இர்க உறுதியான ஸ்வகுணத்தால் தன்க்கு கேரிட்ட நானுவிக அதுபவங்களே அர்த்தம் செய்து, அங்கிங்கு திரியா மல், ஜீவாத்மா கிதானமாய் வாழும். இப்படி கியதிபெற்ற ஸ்வ குணங்கள் நான்குவகைப்படும். அவை மூத்ரத்வம் வைம்யத் வம் க்ஷத்ரியத்வம் ப்ராஹ்மணத்வமாம். இந்த நற்குணங்களேப் பெற்ற ஜீவர்கள், மேலான கிலேயை அடைக்க ஜாக்களாதலால், போற்றத்தக்கவர்கள்—"வர்ணத் தார்" ( தா.து, "வரண்" = ஸ்.து திக்கல், போற்றுகல்)—என்ற வேக விக்குக்களால் அழைக் கப்பட்டார்கள்.

ப்ராஹ்மணத்வம் என்றது தெய்வ கிஸ்சயம், சித்த ுத்தி, கேர்மை, பொறுமை, விஷய வெறப்பு, அத்ம அனுத்ம விவேகம் முதலிய ஜன்யகுணம் (௰அ. சமிஉ). க்ஷத்ரி யத்வம் என்றீது ஆபத்தில் கலங்காமை, ஸக்ருவுக்கு அஞ்சா மை, ஸமயத்துக்கேற்ற ஸாமர்த்யம், க்ராம தேரை அதிகாரத் தில் விருப்பம், ஜனங்களேக் காப்பதில் முயற்சி முதலிய ஜன்ய குணம் (மிஅ. சமிக). வைஸ்யத்வம் என்றது த்ரவ்ய வினிமயத் தில் (கைமாறு தலில்) விருப்பம். அஃதாவது, நிலம் பொன் தான்யம் முதலிய பொருட்களே வாங்கிச் செய்கைபண்ணிக் கைமாறு தலில் ஸ்வபாவ விருப்பம் (இஅ. சலிச). மூத்ரத்வம் என்றது பணிசெய்தலில் ஸ்வபாவ விருப்பம் (மிஅ. சமிடு). அஃதாவது, தனக்கு மேற்பட்ட அறிவாளியை நாடி, அவன் சொன்னதை ஸ்ரத்தையோடு செய்யக் காத்திருப்பதில் ஸ்வ பாவ விருப்பம்.

இவ்வகையான ஜன்ய குணங்களே உடையவர்கள் ஸ்தூல கேகத்தைப் பெற்று இவ்வுலகத்தில் எங்கும் வாழ்கின்றனர். ப்ராஹ்ம குணவான்கள் லௌகிக விஷயங்களில் அபிமர்ன மற்று, வைதிக கர்மங்களிலும் ஆக்ம விசாரங்களிலும் புத்தி யைச் செலுத்தி, தங்களேப் பற்றிய மலங்களே முற்றுக நீக்கி, ப்ரஹ்ம சொருபியானர்கள். இப்படி ப்ரஹ்மமயமான ஜீவாத் மாக்களே ஸுு ப்ராவ்றமணர்கள். இந்த ரஹஸ்யத்தை அறி யாத பாமர ஜனங்கள் ப்ராஹ்மணனுடைய ஸ்தூலகேகத்தை ப்ராஹமணன் என்றெண்ணி, அந்தத் தேகத்தில்நின்று தோன் றின பிள்ளேகள் யாவரையும் ப்ராஹ்மணர்கள் என்று போற்று வார்கள். நடை உடை பாவனேயில் இவர்கள் ப்ராஹ்மணத் திருமேனியைப்போல இருந்தாலும், இயல்பில் முற்கூறிய ப்ரா ஹ்ம குணமின்றி வேறு ஸ்வபாவ குணத்தோடு பிறக்திருக்கக் கண்டது நிருசயம். மஹாபாரதத்தில் ப்ரஙித்திபெற்ற த்ரோ ணரும் க்ருபரும் ப்சாஹ்மண வழியிற் பிறக்தும் தங்கள் ஜன்ய குணமாகிய கூத்ரியத்வத்தையே அதுஸரித்து ரணகளத்தில் சென்றுர்கள். அப்படியே, கூறாத்ர குணவான்களுடைய ஸ்தூல தேகத்தில்கின்று பிறந்த ஜீவர்கள் சிலர் ப்ராஹ்மண குணவான் களாயும், சிலர் வைய்ய குணவான்களாயும், சிலர் மூத்ர குண வான்களாயும், இருக்கக் கண்டது நிர்சயம். வைம்ப குணவான்களுடைய ஸ்தூல தேகத்தில்ஙின்று சில ஜீவாக்மாக்கள் வைஸ்ய குணத்தோடும், சிலர் ப்ராஹ்மண குணத்தோடும், சிலர் க்ஷத்ரிய குணத்தோடும், சிலர் மூத்ர குணத்தோடும் பிறக்திருக்கிறுர்கள். இதுபோல, மூத்ச குண

TEDE.

வான்களுடைய ஸ் தால கேகத்தில்நின்று சிலர் மூூக்ச கணக் கோடும், சிலர் வைய்ய குணத்தோடும், சிலர் கூத்ரிய குணத் தோடும், சிலர் ப்ராஹ்மண குணத்கோடும் பிறக்கிருக்கின்றுர் கள்.

ஸ்வபாவ குணங்கள் மிக அந்தரங்கமாயிருப்பதாலும், அக்குணங்களே உள்ளபடி கிற்சயிக்க வருக்கமாயிருப்பதாலும், வோகத்தார் ஸ்தூல தேதத்தில் வர்ணம் ப்ரதிஷ்டை பெற்றி ருக்கின்றது என்று நிணப்பதாலும், மஹான்கள் ப்ராஹ்மண சென்று உபசாரமாக அழைக்கப்பட்ட ஸ்தூல தேகங்களில் ப்ராஹ்மண க்ஷத்ரிய வைம்ய மூத்ர குணவான்கள் இருக்கின் ருர்கள் என்றம், கூதர்ரியர் வைரம்யர் மூத்ரர் என்று வழக்கப் ப்ரகாரம் அழைக்கப்பட்ட ஒவ்வொரு ஸ்தூல ஜாதியாரிலும் நான்கு ஸூக்ஃம வர்ணங்களும் உண்டென்றும் ஸமாதான உப தேமம் செய்தார்கள்.

எனவே, பாமா (ப்ரமாணமற்ற) ஜனங்கள் அறியும் ஸ்தூ லதேக வர்ணம் அவித்யாவின் ருங்கல்பம் என்றம், பகவானுல் ஸ்ருஷ்டிக்கப்படவில்லே என்றம், அறிக.

ஜீவாக்மாக்கள் அவிக்யாவின் தன்மையை அறிந்து அத ணே விட்டு ஸச்சிதானக்க சொருபிகளாகும் பொருட்டுப் பக வான் அருளின வர்ணங்கள்—போற்றக்கக்க ஜன்ய குணங் கள்—ஸூக்ஃம ஸ்ரீரக்துக்கே உரியன. இந்த நற்குணங்களே யும் அவற்றுல் வரும் ஸுகங்களேயும் ஜீவாக்மா மெல்ல மெல்ல அறிந்து அவித்யாவிலுள்ள பற்றை ஒழிக்கும்படி பகவான் ஸ்வபாவ குணங்களுக்கேற்ற கர்மங்களே ஸ்ருஷ்டிக்கார்.

இந்த வர்ண கர்மங்கள் தர்ம வருத்திக்கும் ஜீவனர்த்தத் துக்கும், உண்டாக்கப்பட்டன:

ப்ராஹ்மண குணத்துக்குரிய நர்மோபாய கர்மங்கள் வேதம் ஒதுதல், யஜ்கும் தானம் தபஸ் செய்தல்; ஜீவனேபா யத்துக்கு வேதம் ஒதிவைத்தல், யற்கும் செய்வித்தல், தானம் வாங்குதல்.

கூதர்ரிய குணத்துக்குரிய தர்மோபாய கர்மங்கள் வேதம் ஓதுதல், யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் செய்தல்; ஜீவனேபாய கர்மங்

கள் க்ராம தேரை அதிகாரம், ஜனுபத்த்ராணம் (ஜனங்களே அபத்தில்கின்று காத்தல்).

வைர்ப குணத்துக்குரிய தர்மோபாய கர்மங்கள் வேக மோது தல், யஜ்னம் தானம் தபஸ் செய்தல்; ஜீவனேபாய கர் மங்கள் வர்த்தகஞ்செய்தல், உழுதல், பசுவைக் காத்தல்.

ஸூத்ர குணத்துக்குரிய தர்மோபாய கர்மங்கள் யஜ்னும் தானம் தபஸ் செய்தல்; ஜீவனேபாய கர்மங்கள் ப்ராஹ்மண வர்ணத்தாரில் ஓர் யஜமானனேப் பூற்றிய பரிசாசகம். அவர் கிடையாகபோது, மற்ற இருவர்ணத்தாரில் ஓர் பஜமானணப் பற்றியும் ஜீவிக்கலாம்.

ஜீவாத்மாவின் ஜன்ய குணத்துக்கேற்ற கர்மம் ஸ்வதர்மம். அதன் ஜன்ய குணத்தைப் பழுதாக்கும் காமம் பரதாமம். ஜீவ னேபாய ஸ்வகர்டங்களேச் செய்து பிழைக்கக்கூடாத காலங்க ளில் பரதர்மங்களே அதுவ்கடிக்க விதியுண்டு. ஸ்ம்ரு திகளில் இந்த ஆபத்தர்மம் வர்ணத்தார் ஒவ்வொருவருக்கும் கூறியிருக் கின்றது. கஷ்டகாலம் நீங்கினவுடனே ஜீவனேபாய ஸ்வதர் மத்தை முன்போலச் செய்யவேண்டியது. தர்மோபாய கர் மங்களாகிய யஜ்சூம் தானம் தபலை, எவ்வளவு கஷ்டமிருந் தாலும், கைவிடக்கூடாது.

ஸ்வகுணங்களுக்கு இருப்பிடம் ஸூக்ஷ்ம மரீரத்தின் ஒரு பாகமாகிய அர்தஃகாணம் (உள்ளம்). இதனிலிருர்து, மனம் புத்தி சித்தம் அஹங்கார தத்வ வழிகளால், கர்மேர்திரியங்களே யும் ஞானேர்திரியங்களேயும் ஆட்டிவைக்கும்.

(4) தன் ஜன்மகுணத்துக்கேற்ற கர்மங்களே அநுஷ்டிக் தால், ஜீவாத்மா ம்ரேயலை (இருந்ததிலும் மேலான நிலேயை) அடையும்.

அத். சு மக்த்ரம் டு இல் மனனே ஜீவாக்மாவுக்குப் பக் துவும் ஸத்ருவுமாயிருப்பதால் மனலைக் கெடுக்கக் கூடா கென்றும், மனஸாலேயே ஜீவாத்மாவை உத்தாரணம் (உயரத் தூக்கு தல்) செய்யவேண்டுமென்றும் உபகேணிக்கப்பட்டது. கர்மேந்த்ரியங்களுக்கு உத்தம ஸஹாயமான மனம் புத்தி சுத்

தம் அஹங்காரம் என்ற தத்வங்களே பாதாமத்தில் ஏனினை, அந்தத் தத்வங்கள், பேதித்து, வலிமை பெருமல், நாளுக்குநாள் விஷாத பய துக்கங்களில் அழுந்திக், கெடும். பாதாமத்தில் எவப்பட்ட தத்வங்கள் ஆத்ம உத்தாரண வேலேக்கு உபயோகப்படா. அஃதாவது, பகவான் வகுத்த குண படித்தரங்க கொரன்றில் கிற்கும் ஜீவாத்மாவை அதற்கு மேற்பட்ட படித்த ரத்தில் தூக்கி விடமாட்டா. பரிசாரக ஜீவன் வினிமய ஜீவனு காது. வினிமய ஜீவன் கூதர்ய ஜீவனைகாது. கூதரிய ஜீவன் பராஹ்மண ஜீவனைகாது. ஜன்ய குணத்துக்கேற்ற கர்மாதுஷ் டானத்தாலேயே ஜீவாத்மா முரேயணை (இருந்ததிலும் மேலான கிலையப்) பெறலாம் என்பது பகவானுடைய கர்மசக்ர விதி.

பரதர்மத்தால் பிழைக்கிறவன் அந்த ஜாதியிலும் பதிதனை வான் என்று மது ஸ்ம்ருதியில் (மி. கூஎ) கூறியிருக்கின்றது.

(5) பிறவியில் அமைக்த வர்ணத்துக்கு ஏற்றபடி மனலை யும் கர்மேக்க்ரியங்களேயும் வேஃசெய்பவிட்டு, அக்த வேஃயில் மாணம் ஸம்பவித்தால், மனம் பேதலிக்காமல் த்ருப்திபெற் முத், தான் உபாவித்து வக்த தெய்வத்தை அண்டி, ஸ்வர்க்க லோகப் ப்ராப்தியையும், மறு ஜனனத்தில் மேலான வர்ணத்தையும், பெறும்.

இந்த வர்ண கர்மத்தின் ஸூக்ஷம கதியைக் கேட்ட அர் ஜுனன் தான் பிறவியில் பெற்ற குணம் ஜைபத்த்ராணம் என் றம், அதுவே தனக்கு ஸ்வதர்மம் என்றம், அதை அதுஷ்டித் தால் மறு ஜன்மத்தில் ப்ராஹ்மணத்வம் தனக்கு அமையும் என்றம் அறிந்தான். அறிந்தபின், பாதர்மமாகிய போர்பண்ண மையை நான் ஏன் பற்றினேன் என்று யோகித்து, அடுத்த ம்லோகத்தில் ஓர் விணைவ பகவானிடம் கேட்டான்.

## அர்ஜுனன் கூறினுள்:

நூற்கு. வார்ஷ்ணேய (¹), இந்தப் புருஷன் இச்சையற்றவனு யிருந்தாலும் (²), பலாத்காரமாக ஏவப்பட்டவன்போல, எதனைல் ப்ர யோகிக்கப்பட்டுப் பாபத்தைச் செய்கின்றன்? (⁵) (1) s. +Ds.

(2) பாதர்மத்தில் விருப்பமில்லா தவனும் ஒருவன் இருக் தாலும்.

(3) அவன் ஸ்வதர்மத்தை மறந்து பாதர்மத்தில் பலாத் காரமாக எதனுல் சேர்க்கப்படுகின்றுன். சேர்க்கப்பட்டு, எத னுல் துன்பத்தை வீளேவிக்கும் கர்மங்களேச் செய்கின்றுன்?

இதற்கு உத்தரம் வரும் ஸ்லோகத்தில் பகவான் அளித் தார். அது என்னவென்றுல்: ஸ்வதர்பி பரதர்மத்தில் விருப்ப மில்லா தவனுயிருர்தானும், பரதர்பியா தனுக்குக் காரணம் வே ருரு விருப்பம் என்றதே.

அர்ஜுனன் பரதர்மமாகிய போர்பண்ணுமையில் விருப் பங்கொண்டு ஸ்வதர்மமாகிய போர்பண்ணுதஃ விடவில்ஃ என்றம், போர்புரிதஃ விடுதலுக்குக் காரணம் ஸ்வஜனப் பற்று (தேக ஸம்பர்தமாய் வர்த பர்துக்களில் ஆசை) என்றம், மேல்வரும் நமிஎ—சமிக மர்த்ரங்களில் குறிக்கப்படும்.

## பகவான் கூறினர்:—

கூயின. இது (¹) ரஜோ தணத்தில்நின்ற தோன்றினதும், பேரு வயிற பேற்றதும் (²), மஹா பாபத்தைச் செய்விக்கின்றதுமாகிய காமம் (³). இதுவே கோபம் (⁴). இதனே (⁵) இதனிடத்து (⁶) ஶரத்ர என்ற அறிக (⁷).

(1) பாதர்மத்தில் ப்ரயோகிக்கும் வஸ்து.

(2) "மஹாஶா" = பெரும் உணவு உடையது = பெருவ யிறு பெற்றது.

(3) இச்சை, விருப்பு, ஆசை. இது ரஜஸ் குணத்தின் கார் யம், அளவற்று விஷயங்களேப் புலிக்கும், விதி விலக்கு ரூப மான தர்மத்தைக் கவனிக்கர்மல் தான் பற்றினதைப் போகிக் கும்.

(4) இச்சையைத் தடுத்தால் அது கோபமாகும். ஒடுக் தண்ணீரைத் தடுத்தால் அது நரைத்துச் சிறிப் பாய்வது போல, ஒருவனுடைய ஆசையைத் தடுத்தால், அது அவனில் (5) இந்த ஆசையை.

(6) ஜீவாத்மாவுத்கு.

(7) ஆசை ஜீவாத்மாவின் அறிவையும் மாக்கியையும் கெடுப்பகால், மத்ரு என்றுர்.

நெருப்பில் விறகைப் போடப்போட ஒங்கி வளருவது போல, ஆசை விஷயாதுபவங்களால் வளருமேயன்றி தணி யாது. இந்த்ரியங்களில் ஏறி, அவற்முல் பெரும் பாபகர்மங்க கோச் செய்விக்கும். இதைத் தடுப்பது புத்தியிலுள்ள நற்கு ணமே.

கூறஅ. எவ்விதம் புகையால் நெருப்பு மறைக்கப்படுகின் றதோ, எவ்விதம் அழுக்கால் முகக்கண்ணுடி மறைக்கப்படுகின்றதோ, எவ்விதம் கர்ப்பப்பையால் மிமு⊸ மறைக்கப்படுகின்றதோ, அவ்வி தம் அதனுல் இது மறைக்கப்பட்டது (¹).

(1) ஆசையால் ஜீவாத்மா மறைக்கப்பட்டுத், தன்னேத் தான் அறியாமல், ஆசையே கான் என்ற அறிவோடு இருக் கின்றது.

சேறு தண்ணீரிலிருக்கு தண்ணீரின் லக்ஷணத்தை மாற் நித் தன் லக்ஷணத்தையே காட்டுவதுபோல, ஆசை என்ற மலம் ஜீவாத்மாகிலிருக்கு அதன் ஸ்வரூபமாகிய அறிவையும் யாக்தியையும் கெடுத்துத் தன்மயமாக்கிக் காட்டும்.

கூலகு. கௌந்தேய, புத்திமானுக்கு நித்ய விரோதியும், (¹), தான் பற்றின விஷயத்தை மனஸில் ஆரோபிக்கின்றதும் (²), அக்னி போலத் தன் ஆண்சயத்தை எரிக்கின்றதும் (³), த்ருப்தி செய்ய முடியாததும் (⁴), ஆகிய இதனுல் [அவனது] ஞானம் மறைக்கப்பட்டிருக் கின்றது (⁵).

- (1) சுற்குணம் பெற்ற புத்தியோடு தினமும் போர்பண் ணிக்கொண்டிருக்கின் றதும்.
  - (2) "காமரூபேண" = காமரூபம் பெற்றிருக்கின்றதும் = 124

தான் பற்றின ஹீன விஷயத்தை மனவலில் ஏற்றிக்கொறுடையிருக்கின்றதும்.

(3) "அனலேக" = கெருப்பாய் = தான் அண்டின பொரு ளேக் கெடுக்கும் தன்மை பெற்றதும்.

தான் பற்றிநிற்கும் ஜீவாக்மாவையும் அதன் இந்த்ரியங்க ளேயும் வாட்டிச் சீர்கெடுப்பதால், "அனலேக" என்றுர்.

ஆசையின் கொடுமையைத் தீர்ப்பதற்காகவே ஸர்வ உப காரரூபமான தர்மம் உண்டாக்கப்பட்டது. அறிவிலும் அன் பிலும் தோய்க்து ஶுத்தப்படாத ஆசைகள் ஸூக்ஷ்ம ஸ்தூல தேகங்களேக் கெடுக்கும், ஜீவாத்மாவையும் மேன்மேலும் அளி த்யாவில் அழுத்தும்.

- (4) "துஷ்பூரேண" = கிறைக்க வருத்தமானதும் = போ தும் என்ற தன்மையைப் பெருததும்.
- (5) ஜீவாத்மாவின் ஸாகூதித்வத்தை மங்கப்பண்ணிச் சரி யாக ஒன்றையும் அறியவிடாது.
- சுல். இதற்கு (¹) இந்த்ரியங்களும் மனஸும் புத்தியும் அதிஷ் டானம் என்ற கூறப்படுகின்றது (²). இது இவைகளால் (³) ஞானத் தை மறைத்து (⁴) தேஷியைப் பலவிது மோகத்தில் ஆழ்த்து கின்றது (⁵).

(1) ஆசைக்கு.

F. W. 3

(2) சேற்றில் விழுக்கிருக்கும் ஐலம்போல, ஆசை என்ற மலத்தில் விழுக்கிருக்கும் ஜீவாத்மா. இப்படி ஆசையில் அமிழ்க்கின ஜீவாத்மா, தன்னே அறியாமல் ஆசையே கான் என்ற ஆதியில் இருக்கது. இக்த விமூட ஜீவாத்மாவுக்கு பர மேஸ்வரன் மதை இக்த்ரியங்களே அருளினர். அருளினபின், ஜீவாத்மாவை வ்யாபித்து நிற்கும் ஆசை அவ்விக்த்ரியங்களிற் சென்று, தன் விஷயத்தைப் பற்றும்படி யத்தனித்த அவஸ ரத்தில் ஜீவாத்மா தனக்கு ஆசையுண்டென்று அறியும். இக்த்ரியங்கள் இல்லாதுபோனைல், ஆசையை ஆத்மா அறியாது. தான் வேறு ஆசை வேறு என்று அறியும்படியும், ஆசையில் நின்று முக்தி பெறம்படியும், இக்த்ரியங்கள் அருளப்பட்டின.

அதிஷ்டானம் = சென்ற ஆடு தற்கும் ஆட்டுவிப்பதற்கும் உரிய இடம்; ப்ரவ்ருத்திக்கும் ப்ரவர்த்தனத்துக்கும் உரிய ஸ்தானம்.

ஆசைக்கு ஆஸ்ரயம் (இருப்பிடம், வாஸஸ்தானம்) ஜீவாத்மா. ஜீவாத்மாவில் ஆஸ்ரயித்த ஆசை, இந்த்ரியங்க ளில் ஏறி, அவற்றை ஆட்டுவதால், ஆசைக்கு அதிஷ்டானம் இந்த்ரியங்கள் என்றுர்.

(3) அந்தஃகாணதிகளால்.

தீவாத்மா விஷயங்களே உள்ளபடி அறிதற்கு ஸாதனமா கிய மெய் வாய் கண் மூக்குச் செவி என்ற ஞானேர்திரியக்களி அம், உள்ளம் மனம் புத்தி சித்தம் அஹங்காரம் என்ற அந்தஃ காணங்களிலும், ஆசை ஏறி அவற்றின் கிஃகௌக் கலக்கி, அவ்விர்திரியங்களின் வழியால் ஆத்ம அறிவை மறைக்கும்.

- (4) ஜீவாத்மாவின் அறிவை மயக்கி.
- (5) ஜீவாத்மாவைப் பலவித விமூடங்களிற் செலுத்துகின் றது.
- உ. டூமிஉக்குரிய உரையில் கூறப்பட்ட மோஹத்தின் லக்ஷணத்தைப் பார்த்தறிக.

சு**ய்**க. ஆதலால், பாதரிஷப, நீ முதலில் இந்த்ரியங்கண ஒடுக்கிப் (¹), பாபத்தைச் செய்விக்கின்றதும், ஜானம் விஞ்ஞானங்க ஊக் (²) கெடுக்கின்றதுமாகிய இத‰க் கொல்லு (³).

- (1) தத்தம் விஷயங்களிற் செல்லவிடாமல் அடக்கி.
- இந்த ரணகளத்தில் கண்ணுக்கும் காதுக்கும் விஷயமா கிய ஸ்வ ஜன தேகங்களே நீ கவனித்தால், ஸ்வ ஜன ஆசைக்கு அடிமைப்பட்டுப் போர்பண்ணுமை என்ற பாதர்மத்தை நீ அது ஸரிப்பாய். ஆதலால், முதலில் இந்த்ரியங்களே ஒடுக்கு என்று பகவான் கூறிஞர்.
- (2) விஞ்ஞானம் என்றது விவிதஞானம்; வெவ்வேருயிருக் கும் வஸ்துக்குவப் பற்றிய அறிவு. ஞானம் என்றது நாணுவித கண்டித வஸ்துக்களுக்கு ஆதாரமாயிருக்கின்ற அகண்டித சிதாகாம வஸ்துவைப்பற்றிய அறிவு. இந்த இருவித ஞானத்

ையும் அசை கெடுக்கும்.

(3) அசையைக் கட்டி அடக்கு, நிக்ரஹம் செய்.

இந்த்ரியங்களில் ஏறும் மையத்தில், ஜாக்ரதையாக இருந்து ஆசையை ஜீவிக்கவிடாதே.

அடுத்த இரண்டு ஸ்லோகங்களில் ஜீவாத்மாவுக்கு மேற் பட்டவஸ்து லோகத்தில் இல்ல என்றும், புத்தியை அந்த வஸ்துவில் ப்ரதிஷ்டை செய்தால் ஆசையின் சேஷ்டை தீரும் என்றும், உபதேஸிக்கப்படும்.

- சும் உடு விஷயங்களுக்கு] மேலானவைகளாக இந்தீரியங்களேக் கூறுகின்றனர் (¹). இந்தீரியங்களிலும் மேலாக மனலைக் கூறுகின் றனர் (²). மனஸிலும் புத்தி மேலானதாயிருக்கின்றது (³). எவன் புத்திக்கும் மேலானவேறே அவன் [ஆத்மா] (⁴).
- (1) ருப்த ஸ்பரரு ரூப ரஸ கந்தம் என்ற விஷயங்களே அறியும் ஞானேத்திரியங்கள் அவ்விஷயங்களிலும் மேலானவை.
- (2) மெய் வாய் கண் மூக்குச் செவி என்ற ஞானேக்க்ரியங் கள் மனலை அண்டியே தத்தம் தொழில்களேச் செய்வதால், மனஸ் அவைக்கு மேலானது.
- (3) புத்திக்கு அடிமைப்பட்டாலன்றி மனஸ் ஜீவாத்மா வுக்கு மத்ருவாயிருப்பதால், புத்தி மனஸுக்கு மேலானது.
- (4) ஜீவாத்மாவுக்குப் பணி செய்யும்படி புத்தி ஸ்ருஷ்டிக் கப்பட்டதால், ஜீவாத்மா புத்திக்கு மேலானது.

ஆதலால், ஆசையோடு இந்த்ரியங்களேயும் மனஸையும் செல்லவிடாமல், அவற்றை புத்திமார்க்கத்தில் நிறுத்தி, ஆத் மாவுக்கு நன்மையைத் தரும் ஸ்வதர்மத்தை நீ அதுஷ்டிக்க வேண்டும், என்பது பகவானுடைய கருத்து.

- ச**ஸ்** ட மஹாபாஹு, இவ்விதம் புத்திக்கும் மேலானவனுக [ஆத்மாவை] அறிந்து (¹), புத்தியை ஆத்மாவில் நிறுத்தி (²), அறியக் கூடாததும் காம சொநபமுமாகிய மூத்ருவைக் கொல்லு (³).
- (1) ஸ்தூல தேகத்தில் வடிக்கும் தத்வங்களில் ஜீவாத் மாவே ப்ரபு என்றறிக்து.

இந்த உண்மையை அறிந்தால் உன்னுடைய ஸ்வதர்மமா கிய யுத்தத்தைக் கைவிடமாட்டாய்.

(2) புத்தியை ஆத்ம உத்தாரண முயற்கெளில் ப்ரதிஷ்டை செய்து.

(3) கேரே அறிய்க்கூடாது போனுஅம், அதன் காரியங்க ளால் ஆத்மாவுக்கு மத்ரு என்று அறியத்தக்க ஆசையை ஜீவிக் கவிடாதே.

# நாலாவது அத்யாயம் ஞானயோகம்.

[அஃதாவது, மூன்ரும் அத்யாயத்திற் கூறப்பட்ட உத் க்ருஷ்ட கர்மாதுஷ்டானமாகிய கைஷ்கர்ம்யம் ஞானம் (அகண் டாகார அறிவு) என்ற முடிவான பலணேத் தருதற்கு முக்ய ஹேது என்ற உபதேயூத்தை அர்ஜுனன் கேட்டுச் சிர்தித்தான் என்று விளக்கும் நாலாம் பாடம்.]

#### ஸ்ரீ பகவான் கூறினூர்:

- க. இந்த அழிவற்ற [நைஷ்கர்ம்ய] யோகத்தை (¹) நான் விவஸ் வானுக்குச் சொன்னேன் (²). விவஸ்வான் மநுவுக்குச் (³) சொன்னர். மநு இக்ஷுவாதவுக்குச் (⁴) சொன்னர்.
- (1) நிஷ்காம கர்மானுஷ்டானம் என்ற யஜ்ஞார்த்த (ஈஸ் வரார்ப்பண) கர்மயோகத்தை. கூ. கூ.
- இதுவே நடம் அத்யாயத்தில் மிகூ, உமிடு, நடி, நடிக-ம் மந்த்ரங்களிற் குறிக்கப்பட்ட நைஷ்கர்ம்யயோகம். பிறவித் துன்பங்களேத் தீர்ப்பதற்கு அதியவர்யமான நிஷ்டை.
- (2) இந்தப் புத்தியின் நிஷ்டையைப்பற்றி பரமேஸ்வரன் யுகங்கள்தோறம் பக்குவப்பட்ட ஆத்மாக்களுக்கு ஜீவன்முக் தர்கள் மூலமாக உபதேணித்து வருகின்ருர். ஈண்டு, க்ஷத்ரிய வர்ணத்திற் பிறந்த அர்ஜுனன் அபிமானிக்கும்படி பகவான் க்ஷத்ரிய ஞானேபதேஸ் பரம்பரையின் சரித்ரத்தைச் சொல்லத் தொடங்கினர். ச. உ இல் முற்கால அரசர்கள் ஞானத்தை உண்டாக்கும் நைஷ்கர்ம்ய மதத்தை அதுஸரித்தே ராஜருஷிகளானுர்கள் என்றுர்.

ராஜருஷி=க்ஷத்ரிய வம்ரத்தில் பிறந்து முமூக்ஷு வத்தை யாவது ஆத்டி தர்ருனத்தையாவது பெற்றவன்.

க்குத்ரியபுத்திபெற்ற ஜீவாத்மாக்களுக்குத் தஃவைனையிய விவஸ்வத் என்ற ஸூர்ய தேவனுக்கு இந்த நைஷ்கர்ம்ய மதத்தை ஸ்ருஷ்டி ஆரம்பத்தில் மஹேஸ்வரன் ஓர் திருக்கோ லங்கொண்டு உபதேஸித்து, சித்தஶுத்தியை ஏற்படுத்திஞர். பூ புவர் ஸ்வர் லோகங்களுக்கு ஸூர்யபருவாணப் பாதுகாவல ஞயிருக்கும்படி கியமித்தவரும் மஹேஸ்வரனே.

- (3) தற்கால மன்வந்தரத்துக்குரிய மது வைவஸ்வதமது அஃதாவது, விவஸ்வத் என்ற ஸூர்ய பகவானுடைய புத்ரன். இவருக்கு நைஷ்கர்ம்யத்தை ஸூர்யன் உபதேஸித்தார்.
- , (4) வைவஸ்வதமது தன் புத்ரதைய இக்ஷு வாகுவுக்கு அதை உபதேணித்தார். இந்த இக்ஷு வாகு க்ஷத்ரிய தர்மத்தை அதுஷ்டித்து அபோத்யாவில் 'ஆதி அரசனுப் வாழ்ந்தார் என்று மஹா பாரதத்தில் கூறியிருக்கின்றது. (ஆதிபர்வம், ஸம்பவபர்வம், எலிடு.)
- 2. இவ்விதம் பரம்பரையாக (¹) வந்த இத‰ (²), ஓ பரந் தப (³), ராஐருஷிகள் (⁴) அறிகின்றனர். அந்த யோகம் வேதகால மாக இந்த லோகத்தில் நாமுத்தை அடைந்தது.(₅)
- (1) ஒரு குரு தன் மிஷ்யனுக்கு உபதேமித்து, அந்த மிஷ் யன் குருத்வம் பெற்றபின் தன்னுடைய மிஷ்யனுக்கு உபதே மித்து, இவ்வாறு ஒருவருக்குப் பின் ஒருவர் வந்து உபதேமிப் பது பரம்பரை உபதேமம்.
  - (2) இந்த நைவ்தகர்ம்ய அதுவ்தடான த்தை.
  - (3) 2. 15.
- (4) கூடித்ரிய தர்மவழியில்கின் றுரைவ்கார்ம்ய யோகம் செய் து ஆக்ம தர்ஸனம் பெற்ற ஜீவன்முக்தர்களான ஸ்ரீ ராமர், ஜனகர், விஸ்வாமித்ரர் முதலிய கூடித்திரியர்கள் ராஜருஷிகள். இவர்களும் விஷயஸுகத்தை வெறுத்த பீஷ்மரும் கூடித்ரிய வர்ணியான அர்ஜுனனுக்கு ஆன்ற ஸாகூடி. இவர்களின் மேன் மையை உணர்ந்து, இவர்கள் அதுஸரித்த நைஷ்கர்ம்யத்தை அர்ஜுனனும் அதுஸரிக்கவேண்டும் என்பது பற்றி "இதணே

130

சாஜ'ருஷிகள் அறிகின்றனர்" (அதுஸரித்து வாழ்கின்றனர்) என்றுர்.

(5) தற்காலத்தில் கல்லா தவரும் கற்றேரும் கைஷ்கர்ம்யத் தின் லக்ஷணத்தையும், காம க்ரோத பய துக்க கிவிர்த்திக்கு அவ்வதுஷ்டானம் அவஸ்யமான உபாயம் என்ற உண்மையை யும், அறியாமலிருப்பதுபோல, இற்றைக்கு ஐயாயிரத்திரு தூறு வருஷத்துக்கு முன்னும் அர்ஜுன்னப்போன்ற ராஜ குமாரர்களும் ஏணயோரும் காமகாமிகளாய் புத்தியின் உத்க ருஷ்ட கிலகளே அறியாமற்றிரிக்கபடியால், லோகத்தில் அதர் மம் மிகுக்கு, அவதார புருஷனுகிய ஸ்ரீ கருஷ்ண பகவான் பூமி யிற் பிறக்கு, கர்மாதுஷ்டானத்தின் ஸூக்ஷ்ம கதியையும் மெய் ஞ்ஞானத்தின் மகிமையையும் இன்னெருமுறை ப்ரஸ்தாபிக்க

வேண்டியதாயிற்று. எல்லாம் அறிந்த பரமேஸ்வரன் தான் பூலோகத்தில் ஸ்ரீக்ரு ஷ்ணுவதாரம் பெற வெகுகாலத்துக்குமுன் நிஷ்காம புத்தியோ

டு செய்யப்பட்ட கர்மா நுஷ்டானம் வழங்கிவாவில்லே என்றுர். தற்காலம் கிகழும் ஸா தாரண வருஷம் (1910—1911) கலியுகத் தில் டுதூம் வது வருஷமாகும். கலியுகம் பிறக்குமுன், த்வா

பாயுகம் ஈடைபெற்று வர்தது. அர்த யுகத்தில் க்ஷத்ரியர்கள் ரைஷ்கர்ம்ய அதுஷ்டானத்தை மறர்து, அஹர்தை மமதை யோடு ஜனங்களே ஹிம்ஸித்தபடியால், ஜமதக்னி ருஷியின்

மஹாவல்லப புத்சனுகிய பசரு சாமர் சுஷத்ரியர்களே அகேக முறை ஸம்ஹாசம் செய்தார். ஆதலால், "வெகுகாலம்" என்ற பதம் த்வாபச யுகம் முடியப் பல்லாயிசம் வருஷங்களுக்கு முன்

என்ற பொருள்படும்.

ரு. இப்பொழுது உனக்கு என்னுற் கூறப்பட்ட இந்த [நைஷ் கர்ம்ய] யோகம் புராதனமான அதுவே (¹). இது ரஹஸ்யம் (²), உத்தமம் (³), எனக்கு பக்தனுகவும் மித்ரனுகவும் இருக்கின்றய் என்று [கூறப்பட்டது].

(1) உனக்கு இப்பொழுது உபதேஸிக்கப்பட்ட கைவ்கர் ம்ய அதுஷ்டானம் கவீனமன்ற. த்ரிலோகங்களேயும் இடை 131

# -- 4. ]

விடாமல் பரிபாலிக்கின்ற கூதரிய புத்திமாளைய ஸூர்ய தேவ ஹக்கு நான் ஆதிகாலத்தில் உபதேயித்ததும் இதுவே.

- (2) பக்வப்பட்ட ஆக்மாக்களன்றி வேறெருவரும் இதை அறியத்தகாது. அபக்கிகளுக்குச் சொன்னையம் இது விளங் காது.
- (3) உயர்க்க கிலேயாகிய ஞானத்தைக் தாக்கக்கது. ஆத லால், இது பரம வித்கை.

### அர்ஜுனன் கூறினுள்:

சு. உனது பிறப்பு (¹) இக்காலத்தில் தோன்றினது. ஸூர்ய னது பிறப்பு முற்காலத்தில் (²) தோன்றினது. நீ ஆதியில் உபதேமித் தாய் என்றதை நான் எவ்விதம் க்ரஹிப்பேன் (³).

- (1) உன்னுடைய தேகம்.
- (2) ஸ்ருஷ்டி ஆரம்பத்தில்.
- (3) கால விரோத வார்த்தைக்கு ஸமாதானம் அருளவே ண்டும் என்பது கருத்து.

#### ஸ்ரீ பகவான் கூறினர்:

- ரு. அர்ஜுன, எனக்கும் உனக்கும் வேகு ஜன்மங்கள் சென் றன. (¹) அவையெல்லாம் நான் அறிக்றேன் (²). பரந்தப, நீ அறிக்ற யில்லே. (³)
- (1) மஹேஸ்வானைய நான் அநேகநேகமுறை அவஸாத் துக்கேற்றபடி யுகங்கள்தோறம் தேகங்களே என் இச்சைப் படி தரித்தும் வ்யோகித்தும் இருக்கின்றேன். ஜீவாத்மாவாகிய நீயும், உன் கர்மபலனுக்கேற்றபடி, அநேகமுறை பிறப்பிறப் புக்கீளப் பெற்றிருக்கின்றும்.
- (2) நான் கொண்ட திருக்கோலங்கள் எல்லாம் நான் அறி வேன். ஆதலால், ஸூர்ய தேவனுக்குக் குருநாதனுய்த் தோன் நினதும் உபதேஸித்ததும் எனக்குத் தெரியும்.
- (3) இதற்குமுன் கீ தரித்த தேகங்கள் ஒன்றையும் கீ அறி யமாட்டாய்.

அடுத்த முன்ற ஸ்லோகத்தில் திருக்கோலங்கள் ("திவ்ய ஜன்மங்கள்") தோன்றம் முறையும், எதற்காகத் தோன்றம் என்றம், கூறகின்றுர்.

- சு. பிறப்பற்றவனுகவும், அழிவில்லாத ஆத்மாவாகவும், ப்ராணிகளுக்கு ஈஸ்வரனுகவும் இருந்துகொண்டு (¹), எனது ப்ரக்ருதியின் மேல் ஏறி (²), தேகாத்மாக்களேச் செய்யும் மாயையினுல் தோன்று கிறேன். (³)
- (1) எங்கும் கிறைக்துள்ள அக்ரும்யப் பொருளாகிய பர மேம்வரன் க்ரியாமக்கியால் ஒரு தேகத்தைத் தோற்றுவித்து, அதைப் பற்றறத் தரித்ததால் தனக்குரிய பிறவாத இறவாத தன்மைகளாவது, ஸர்வ ஜீவர்களே அடக்கியாளும் தன்மையா வது குறைவுபடாதென்பது பற்றி "பிறப்பற்றவகைவும்....... இருக்துகொண்டு" என்முர்.
- (2) எனக்கு அடிமைப்பட்ட ப்ரக்ருதியை உபாதானமா கக் கொண்டு.
- (3) தோற்றங்களுக்குக் காரணமான மாயா மக்தியால் த்ரும்யப் பொருளாகின்றேன்.

மாயை=ப்ரக்ரு தியின் ஸத்வகுணம்.

தேகாத்மாக்கள் — தேகங்கள். இவை ஆத்மாவன்றித் தோ ற்ற ஶக்தியில்லாதபடியால், மஹான்கள் தேகங்களே தேகாத் மக்கள் என்ற கூறுவது வழகிம.

- எ. பாரத, எப்போழது தர்மத்துக்குத்  $(^1)$  தேயிவும் அதர் மத்துக்கு  $(^2)$  வளர்ச்சியும் உண்டாகின்றனவோ, அப்போழது நான் [தேக] ஆத்மாவை ஸ்ருஷ்டி [த்துத் தர] கிகின்றேன்  $(^3)$ .
  - (1) புண்ய கர்மங்களுக்கு.

(2) பாப கர்மங்களுக்கு.

- (3) மஹேஸ்வரன் திருக்கோலங்கள் தரிப்பது தன் இச் சைப்படிக்கேயன்றி, கர்மவிதிப்படிக்கன்று என்பது கருத்து.
- அ. ஸாதுக்கணக் காப்பதற்காகவும், துஷ்டர்களே அழிப்ப தற்காகவும், தர்மத்தைச் செவ்வையாக ஸ்தாபனம் செய்வதற்கா கவும் யுகந்தோறும் [ஶரீரங்கஊத்தரித்துத்] தோன்றுகின்றேன் (¹).

ம்-ம்க.]

(1) அவதார வடிவம் கொள்ளவேண்டும் என்ற இச்சைக் குக் காரணம் ஜீவகாருண்யமே. கொடிய பாவிகளே இவ்வுல கத்தில் இல்லாமையாக்குவதற்கும், கல்லவர்களேக் காப்பதற் கும், தர்மம் வழங்கச் செய்வதற்கும் அவதார புருஷர்கள் கோன்றுவார்கள்.

கூ. அர்ஜுன, இவ்வி தமான (¹) எனது திவ்ய ஜன்மத்தையும்(²) கர்மத்தையும் (³) எவன் உள்ளபடி (⁴) அறிகின்றஞே, அவன் மாரீரத் தைவிட்டு மறுபடி பிறப்பை அடைகிறன் இல்லே. என்னே அடைகிற்றன் (⁵).

(1) ஜீவகாருண்யத்துக்காகத் தரித்த.

(2) பஞ்ச க்ருத்ய ஸக்திகளால் ப்ரகாஸம் பெற்ற திருமே னியையும். திவ்ய=ப்ரகாஸம்பெற்ற.

(3) ஸ்ருஷ்டி திதி லய ஸம்ஹார திரோபவ அதுக்ரஹ

கர்மங்களேயும்.

- (4) யதார்த்தமாக. அஃதாவது, எவர்கள் விசாரித்துத் தெளிந்து, பற்றில்லாமல் தங்கள் கர்மங்களே மஹேஸ்வரணப் போல நைஷ்கர்ம்ய புத்தியுடன் செய்வார்களோ, அவர்களில் சிலர் பூலோகத்தில் ஆக்மதர்ஸனம்பெற்று ப்ரஹ்ம நிர்வாணம் என்ற விதேக முக்கியை அடைவார்கள்; மற்றவர்கள் பூலோக வாழ்வு தீர்ந்தவுடனே, தேவயான வழியால் ஸூர்ய லோகத் துக்குச் சென்று அதற்கப்பால் பாஹ்மலோகத்தை அடைந்து, அங்கு ஆத்ம தர்ஸனம் பெற்று ப்ரஹம நிர்வாணத்தைப் பெறு வார்கள்.
- (5) ஸதேகமுக்திபெற்ற ஞானவான்களுக்குப் புனராவ்ருத்தி (மறபடியும் திரும்பி வருதல்) இல்லே. பூலோகத்தில் வஸித்தா அம் ப்ரஹமலோகத்தில் வஸித்தா அம், தேகம் ஈழுவினவுடனே (அஃதாவது, விதேகமுக்தியில்) ஞானவான் பரமாத்மா வில் ஐக்யுமாதலால், என்னே அடைகின்றுன் என்றுர்.

கா-ம் மக்த்ரம் தொட்டு கூ-ம் மக்த்ரம் வரையில் தான் மஹேஸ்வரனில் கின்று அவதாரபுருஷனும் வக்தது துர்யோத னன், துஷ்ஶாஸனன், யிஶுபாலன், ஜராஸக்தன், முதலிய குத்ரியர்களேயும், அவர்களுடைய அதர்மங்களுக்குத் துணே யாக நின்றவர்களேயும், ஸம்ஹாரம் செய்வதற்கும், புண்யவான் களே ரக்ஷிப்பதற்கும் என்ற குறித்து, மக்த்ரங்கள் ம தொட்டு மே வரையில் எல்லா உபாஸணேகளும் பரமேஸ்வர உபாஸண யில் முடிவுபெறும் என்ற போதிக்கின்றும்.

- ல, ராகம் பயம் க்ரோதம் அற்றவர்களும் (¹), என்ணே ஆர்ரய மாகக் கொண்டவர்களும் (²), ஞானதபஸால் பரியு⊸த்த பெற்றவர் களும் (³) ஆகிய பலர், என்மயமாய் (⁴), என் பாவ‱பெற்றிருக் கின்றர்கள்.(⁵)
  - (1) ஸமத்வ புத்தியுள்ள ஸத்வ குணவான்களும்.
- (2) மஹேஸ்வரனே பரம்பொருள் என்றெண்ணி ஜீவிக்கின் றவர்களும்.
- (3) ஆத்ம ஞானம் என்ற அக்கினியால் பரி**ஶ**ுத்த நிலேயை அடைந்தவர்களும்.
  - (4) அகண்டாகாரமாய்.
- (5) என்ணேப்போலப் பற்றற்று, லோக ஸம்க்ரஹத்துக்கா கக், கர்மங்களேச் செய்கின்றுர்கள்.

லக. பார்த்த, எவர்கள் எவ்விதம் என்னே அடைகின்றர்களோ, அவர்களே அவ்விதமே நான் அநுக்க்ரஹிக்கின்றேன் (¹). எல்லாவிதத் தூலும் என் வழியை மனுஷர்கள் பேறுகின்றர்கள்.(²)

- (1) எந்த ஸமயத்தில்கின்ற அதற்குரிய நாம ரூபங்களேக் கருதிப் ப்ரார்த்திக்கின்றுர்களோ, அந்த ஸமயத்தில் மஹேஸ் வரதைய நானே கின்று அருளுகின்றேன்.
- (2) தேஸங்கள் தோறும் எந்தத் தேவ மார்க்கத்தைப் பற் றிப் பக்தர்கள் இருந்தாலும், அவர்களுடைய சித்தத்தை நானே தெளிவுசெய்து, எனது பற்றற்ற நிலேயாகிய நைஷ்கர்ம் யத்தை அதுக்க்ரஹிக்கின்றேன்.

அடுத்த மர்த்திரத்தில் தேவ ஆரா தணேயால் இஷ்ட காம்ய வித்தியும் சித்த ஸுத்தியும் வருமென்றம், சித்த ஸுத்தியால் ரைஷ்கர்ம்ய வித்தி வருமென்றம், குறிக்கின்றுர்.

ம்உ. மனுஷ்யலோகத்தில் கர்மத்தால் பிறக்கின்ற ஸித்தி மீக் சம் உண்டாகின்றபடியால் (¹), இவ்விடத்தில் கர்மங்களுடைய ஸித்தியை ப்ரார்த்திக்கின்றவர்கள் தேவதைகளேக் தரித்து யல்கும் சேய் கின்றவர்களாய் [என் வழியைப் பெறகின்றர்கள்.](²)

(1) யஜ்கும் தானம் தபஸ் என்ற புண்ய கர்மங்கள் பூ புவர் ஸ்வர் மஹ ஜன தப ஸத்ய கோகங்களில் செய்யப்பட்டா அம், பூலோகத்தில் செய்யப்பட்ட கர்மங்களுக்கு மாத்ரம் அத்ருய்ய பீஜம் உண்டென்றம், அந்தக் கர்ம பீஜங்கள் பக் வகாலத்தில் பலன்களாய்ப் பழுக்குமென்றும், சைஸ்த்ர கர்த் தரக்கள் கூறுகின்றனர்.

ஈஸ்வரனது ஆக்ஞை இப்படியிருப்பதால் பூலோகம் கர்ம பூமி என்று பெரியோரால் அழைக்கப்பட்டு, ப்ரஹ்மா முதலிய தேவர்கள் தானும் இவ்வுலகத்துக்கு வந்து யாகாதி கர்மங்களே யுகங்கள் தோறும் செய்கின்றனர் என்ற புராண இதிகாமங் கள் நிஸ்சயிக்கின்றன.

(2) புண்ய கர்மத்தில்கின்ற ஜனிக்கின்ற அத்ரும்ய புண்ய பீஜங்களேக் "கர்மத்தால் பிறக்கின்ற விித்தி" என்றுர்.

இந்த வித்தி பூலோகத்தில் மீக்ரம் பிறக்கும் என்றம், தேவர்களே உத்தேயித்துச் செய்யப்பட்ட புண்ய கர்மங்கள் மெல்ல மெல்லச் சித்தமுுத்தியையும் கைஷ்கர்ம்யத்தையும் ஏற்படுத்தும் என்றும், இந்த மந்த்ரத்தால் விளக்கப்பட்டது

இனி, தேவ நிம்சயம் பெற்ற, தேவ ஆராதணேகளே ம்ரத் தையோடு செய்யத்தக்க, சதுர் வர்ணிகளின் உற்பத்தியை அடுத்த ம்லோகத்தில் கூறுகின்முர்.

லிங். தணவிபாகத்தாலும் ( $^1$ ), கர்மவிபாகத்தாலும் ( $^2$ ) சதுர் வர்ணம் என்னல் ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்டன ( $^3$ ). அவற்றக்குக் கர்த்தாவாக இருத்தாலும்,( $^4$ ) என்ன அகர்த்தாவாகவும் ( $^5$ ) அவ்யயனுகவும் ( $^8$ ) அறி.

(1) ப்ரக்ரு தியின் குணங்களேக்கொண்டும், ப்ரக்ரு தியின் கர்மங்களேக் கொண்டும், சதர்வர்ணமாகிய ப்ராஹ்மணத்வம், கூத்ரியத்வம், வைஸ்யத்வம் ஸூத்ரத்வம் பரமேஸ்வரைல் வகுக் கப்பட்டன. டி. டி. இடு க்குரிய பாவ்வத்தை மீளவும் காண்க.

ஒய்வில்லாத சேஷ்டையுள்ளதாயும், இஷ்டம் (attraction, like) அகிஷ்டம் (repulsion, dislike), இருள் ஒளி, முதலிய த்வந்த்வங்களே (இரண்டக வேதணேகளே)ப் பெற்றதும், தன்னுடைய கலங்கின நிலேயையும் துன்பசொரூபத்தையும் அறியக்கட்டாததும், ஆகிய ப்சக்ரு கியில் பசமேஸ்வரனது சித் ஸக்தி சென்று, ப்சக்ரு கியின் மிக மிஸ்ச (கலப்புள்ள) குணத்தை மூடிதை குணங்களாகத் தென்னி வடியிட்டதுபோலப் பிரித்து, ஸ்ருஷ்டிக்க்சமங்களே நடத்திற்று.

தெளிக்த தன்மையையும் ப்சகாணிப்பிக்கும் தன்மையையும் பொருக்கிய (மிசு. ச) ஸத்வகுணத்தைப் ப்ராபல்யமர்கப்பெற்ற ஜீவாத்மாவுக்கு தேகஸுத்தி, கேர்கடத்தை, பொறுதி, மனம டக்கம், ஆக்மஅனுக்ம விசாசண, குரு ஸ்ருதி தெய்வம் என்ற வற்றில் ஸ்சத்தை என்ற ப்ராஹ்ம (பசஹ்மத்தைச் சார்க்க) தர்மங்களேப் பிறவியிலேயே, பசமேஸ்வரன் அருளினர் (அத். மஅ. சமிஉ). இந்த ஸத்வகுணமும் ப்ராஹ்ம தர்மங்களும் சேர்க்து ப்ராஹ்மணத்வம் ஆயிற்று.

ராக த்வேஷ சொருப (௰ச. எ) ரஜஸ்குணத்துக்குரிய ஸத்வாம்முத்தை ப்ராபல்யமாகப் பெற்ற ஜீவாத்மாவுக்கு அஞ்சாமை, பொலிவு, தைர்யம், ஸாமர்த்யம், போரில் ஒடாமல் கிற்றல், சுகை, கல்லவர்களுக்கு ஸுகபாவணேயும் கெட்டவர்களுக்கு ப் பீம பாவணேயும் காட்டுதல் என்ற கூதாத்ர (ஆபத்தில் கின்று காப்பவன் தன்மையைச் சார்க்த) தர்மங்களே ஈர்வரன் பிறவியிலேயே அருளிரை (௰அ. சும்கட்ட). இந்த ரஜவின் ஸத்வ குணமும் கூதாத்ர தர்மங்களும் சேர்க்து கூதத்திரியத்வம் ஆயிற்று.

ராக த்வேஷ் சொருபு ரஜஸ்குணத்தின் தமாம்முத்தை ப்ராபல்யமாகப் பெற்ற ஜீவாத்மாவுக்கு உழுதுண்டாக்கப் பட்ட தான்யத்தையும் பூஜா த்ரவ்யத்தைக் கொடுக்கும் பசுக் களேயும் காத்தல், வாணிஜ்யப்பொருட்களேக் கொள்ளல் விற்

# 24

面面:

DE.

றல் என்ற பாலன தர்மங்களே ஈர்வான் பிறவியிலேயே அரு ளிஞர் (௰அ. சுலசு). இந்த ரஜவலின் தமோகுணமும் பாலன தர்மங்களும்சேர்ந்து வைர்யத்வம் ஆயிற்று.

அஞ்ஞான சொருப தமோகுணத்தின் (மச. அ) ரஜாம்ஸத் தை ப்ராபல்யமாகப் பெற்ற ஜீவாத்மாவுக்குப் ப்ராஹ்மண மிஷ்ரூஷை (மது, கூ. காகச) அல்லது வேறு புண்ப புருஷ சேவை என்ற உசுத பரிசாரக தர்மங்களே ஈர்வான் பிறவியி வேயே அருளிஞர்(மிஅ.சமிச). இந்தத் தமோகுணத்தின் ரஜாம் மமும் புண்ய புருஷ பரிசாரக தர்மங்களும் சேர்ந்து மூூத்ரத் வம் ஆயிற்று.

இவ்விதம் குணத்தையும் கர்மத்தையும் கூட்டி ப்ராஹ்ற மணத்வம் க்ஷுத்ரியத்வம் வையையத்வம் மூத்ரத்வம் என்ற சதர் வர்ணங்களேப் (போற்றத்தக்க நான்குவித புத்திகிலே களே) பகவான் உண்டுபண்ணினர். இவை ஸ்வபாவ ஜன்யங் கள் (இஅ. சுஇஉ—ச), பிறவியிலேயே புத்திக்கு அமைக்கப் பட்ட கிஷ்டைகள். மாதாவின் கர்ப்பத்திலேயே புத்தி தரித்த இந்த தாரணேகள் உறுதியாக கின்று, ஜீவாத்மாவைக் காம க்ரோத பய துக்கங்களால் மிகவும் சலனப்பட விடாமற் காக் கும்.

"வர்ணம்" என்ற பதம், "வரண்" (போற்று தல், புகழ் தல்) என்ற ஸம்ஸ்க்ருத தாது வில்கின்ற ஜனித்து, "போற்றத் தக் கது" என்று அர்த்தமாகும். ஆதலால், சதுர் வர்ணம் என்ற பதங்கள் போற்றத் தக்க ரான்கு வித மஞேதர்மங்கள், புத்தி தாரணேகள், என்று யித்திக்கின்றன.

சதுர் வர்ணத்தார் என் யாவராலும் போற்றத் தக்கவர் எனில், தேவ ஸ்ரத்தையிலும் ஸத் கர்மத்திலும் ப்ரதிஷ்டை பெற்ற புத்தியுடையவராதலால் என்றறிக

ஆரம்பwக்தியும் கூட்டிமுடிக்கின்ற wக்தியும் தனக்கு மிகக் குறைவாயிருக்கின்றன என்று தாழ்மையுடன் ஒப்புக் கொண்ட wூத்ர ஜீவன் ஒரு புண்ய புருஷணப்பற்றி ஏவல் வேலே செய்து, அவர்வழிபடும் தெய்வத்தையும் அவரு டைய அன்பையும் நல்லொழுக்கங்களேயும் பெறவேண்டும் என்ற உறுதியான புத்தியோடு வாழ்வான். அங்கிங்கு ஒடா மல், தன் யஜமானணே எதிர்பார்த்தே ஓரிடத்தில் அடங்கி நிற் பான். இப்படி யஜமானனிலும் நல்லொழுக்கத்திலும் ப்ரதிஷ் டைபெற்றவன் புகழுக்குரிய ஸூத்ரன்.

இவனுக்கு மேற்பட்ட புத்தியுடைய வைர்யன் பசு தான் யம் முதலிய பொருட்களேப் புண்ய வழியால் வருத்திசெய்து ஜனங்களுடைய ஈன்மையையும் தன் என்மையையும் கருதி, வ்யாபாரங்களேத் தர்மமுறையாக நடத்தி, ரார்த தேவதை களே வழிபட்டு வருவதால், இவனும் பெரியோரால் புகழப்படு வான்.

கூதத்ரியனும் ப்ராஹ்மணனும் வைய்யனுக்கு மேற்பட்ட புத்தியையும் கர்மங்களேயும் உடையவர்களாதலால், அவர்கள் அதிக புகழுக்குரியவர்கள்.

இது ப்ரவருத்தி மார்க்கத்தில் என்றிக. அஃதாவது, ப்ரக்ருதி மார்க்கம் ஸுகமென்று வாழ்பவரில் சதுர்வர்ணிகள் போற்றத்தக்க நிலேயைப் பெற்றவர்கள். அந்த மார்க்கத்தைப் பற்றியிருக்கின்ற ஏணயோர் எல்லாம் இகழப்பட்ட நிரீஸ்வர நிராத்ம வீஷயகாமிகளாதலால் மது ஸ்ம்ருதியில் "ஐந்தாவது வர்ணம் இல்ல" என்று உபதேணிக்கப்பட்டது (இ. ச). இதனர்த்தம் பாதெனில், ப்ரவருத்தி மார்க்கத்தில் ஜீவிக்கின்றவர் களில் நான்கு வர்ணத்தைத் தவிர ஐந்தாவது "வர்ணம்" (போற்றத்தக்க புத்திநிலே) ஈஸ்வரன் ஸ்ருஷ்டிக்கவில்லே என் பதே

ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கத்தாரில் ஆக்ம உத்தாரணத்துக்கு அதுகூலமான குணகர்மங்களேத் தரித்த சதுர் வர்ணிசளுக்கும் மேலான உத்தம புருஷர் இருக்கின்றனர். இவர்கள் ப்ரவ் ருத்தி வாழ்வில் ஸுகபுத்தியில்லா தவர்கள். அத். எ, மசு இல் பகவான் இவர்களே ஆர்த்தாக்கள், ஜிஜ்ஞாஸுக்கள், அர்த் தார்த்திகள், ஞானிகள் என்று வகுத்தார். ஆர்த்தாக்களாவார் ஸம்ஸாரம் தக்கம் ("ஆர்த்தி") என்று நிச்சயித்தவர்கள். ஜிஜ்ஞாஸுக்களாவார் ஸம்ஸார துக்ககிவ்ருத்தி மார்க்கத்தை அறி மனேண்டுமென்ற ஆவலோடிருக்கின்றவர்கள். அர்த்தார்த்திக

WE ]

ளாவார் நிவ்ருத்தி மார்க்கத்தை மிக முயற்கியோடு அதலை ரித்து வருகின்றவர்கள். ஞானிகளாவார் துக்கநிவ்ருத்திபெற்ற ஜீவன்முக்தர்கள்.

ப்ராஹ்மண த்வம் கூத்ரியத்வம் வைஸ்யத்வம் ஸூத்ரத்வம் என்ற வர்ணங்கள் (போற்றத்தக்க ப்ரவருத்திமார்க்க புக்கிகி லேகள்) ஈஸ்வரணை அருளப்பட்ட ஸ்வபாவ ஜன்யகுணகர்மங் களாதலால், ஸர்வ தேலங்களிலும் அவை ப்ரகாலிக்கின்றன. எங்களது பாத தேலத்தில் மாத்ரம் சதுர்வர்ணம் காணப்படு கின்றதென்று கூறுவோர், ஸ்தூலபுத்திமான்களாவதுமன்றி, அன்யதேலங்களிற் சென்று அங்குள்ள ஜனங்களின் மணே தர்மங்களே விசாரித்தறியாதவர்களுமாவர்.

புற தேருங்களில் சதுர்வர்ணிகள் வாழ்கின்றனரானுறும், தாங்களாவது தங்கள் தேருத்தாராவது சதுர்வர்ண ஸ்ருஷ்டி யின் மான்மியத்தை அறியமாட்டார்கள். மேறும், ஆங்க்லேய முதலிய அன்யதேரை பாஷைகளில் ப்ராஹ்மணத்வம் கூத்கி யத்வம் வைம்யத்வம் மூத்ரத்வம் என்ற புத்திலிக்களுக்கு ஏக பதங்கள் இல்ல. ஆங்க்லேய பாஷையில், spiritual-mindedness, public spirit, honest commercialism, faithful attendance upon a spiritually-minded person என்ற பலபதங்கள் இருக் தும், அவை சதுர்வர்ணங்களேக் குறிக்கமாட்டா. எனெனில், தெய்வம் குரு மாஸ்க்ரம் என்றவற்றில் மாத்தையும், யஜ்கும் தானம் தபஸ் என்ற ஆக்மோபாய கர்மங்களும் அப்பதங்க ளில் சுட்டப்படாமல் இருப்பதால்.

இதா தேலங்களில் ப்ராஹ்மணத்வம் முதலிய புத்திகில கள் காணப்பட்டாலும், ப்ராஹ்மண குலம், கூதர்ரிய குலம், வைய்ய குலம், ஸுத்ர குலம் என்ற அங்கு ஏற்படவில்லே. பர ததேலத்தில் மாத்ரம் குல வர்ணங்கள்(ஸ் தால ஸைர்ததி வர்ணங் கள்) ஏற்பட்டிருக்கின்றன. ஒரு குடும்பத்தில் தந்தை தாய் தான் தாரம் மக்கள் தமர் என்பவர்களில், ப்ராஹ்மணத்வம் ஒருவனுக்கு அமைந்தும், கூஷ்த்ரியத்வம் இன்றெருவனுக்கு அமைந்தும், வைய்யத்வம் வேருருவனுக்கு அமைந்தும், மூத்ரத்வம் இன்றெருவனுக்கு அமைந்தும், வேறு கிரீஸ்வர 140 கிராத்ம அமாக்த குணங்கள் எஞ்சினவர்களுக்கு அமைக் துமி ருக்க, அவர்களுடைய காகாவித புத்தி கிலேகளேக் கவனிக் காமல், மூல புருஷனுடைய புத்தி கிலே எதுவோ, அக்தத் தர்மமே அவனுடைய புத்த்ர பௌத்த்ரடிதிகள் யாவர்க்கும் சாட்டப்பட்டு, ஸ்தாலகுல வர்ணங்கள் தோன்றின. இவை முழு மாயா ஸங்கல்பம். இவற்றை ஈஸ்வரன் ஸ்ருஷ்டிக்க வில்லே, இவை ப்ரக்ருதியின் அஞ்ஞானத் திரிபுகள் என்றறிக.

ஸைத்வகுணத்தோடு ப்ராஹ்ம கர்மத்தைச் சேர்த்து ஈஸ்வ ரன் ஸ்ருஷ்டித்த ப்ராஹ்மண வர்ணத்தானுடைய ஸ்தூல ஸர் ததியார் ப்ராஹ்மணர்கள் என்றும், சஜோகுணத்தின் ஸத் வாம்ஸக்கோடு க்ஷாத்ர கர்மம் சேர்ந்து உற்பத்தியான க்ஷத் ரிய வர்ணத்தானுடைய ஸ்தூல சந்ததியார் க்ஷுத்ரியர்கள் என்றும், ரஜோ குணத்தின் தமாம்மத்தோடு பசு தான்ய கன பரிபாலன கர்மம் சேர்ர்து உற்பத்தியான வைல்ய வர்ணத் தானடைய ஸ்தூல ஸந்ததியார் வைஸ்யர் என்றும், தமோகு ணத்தின் ரஜாம்ஸத்தோடு ப்ராஹ்மண மிஷமூஷை (மது, கூ. நந்த தேர்ந்து உற்பத்தியான மூத்ர வர்ணத்தானுடைய ஸ்தூல ஸக்ததியார் ஸூத்ரர் என்றும் பரத தேருத்தில் யாது காரணத்தால் வெவ்வேறு குலத்தாரானர் என்று விசாரிக்கில், அந்தத் தேரைத்தார் ஸ்ரத்தையோடு ஒப்புக்கொள்ளும் வேதாக மங்களின் ஸூக்ஃமார்த்தத்தை அறியாத தன்மையே என்று ஞானிகள் கூறுவார்கள். ஜீவாத்மாக்கீனப்பற்றியும் ஈர்வானு டைய பஞ்ச க்ருத்யத்தைப்பற்றியும் வேதாகமங்களும், அவற் றின் வாக்யங்களே அதுபவமுறையாக அறிக்த ஞானவான்க ளும், பலவாறு கூறினதை உள்ளபடி க்ரஹிக்க மக்கியற்ற ஜனங்கள் ஸ் தூலகுல வர்ணங்களே த் தாங்களே ஸங்கல்பித்துக் கொண்டு, அவையெல்லாம் ஈர்வானுல் ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்டன என்ற வீண் கிஸ்சயத்தோடு வாழ்கின்றனர்.

இவர்களுடைய விமூட ஸங்கல்பம் எவ்வாற தோன்றின வென்றுல், அவ்வாற்றைக் கூறுதும். ஒருவனடைய பிதாவா வைன் ப்ரஹ்மத்தை தர்ஶித்து யதார்த்த ப்ராஹ்மணனைல், 141

DF-W#.]

அவனுடைய ஸ்திதியைப் பெறுத புத்த்ர பௌத்த்ராதிகளே அவன் விலக்கமாட்டான். அவர்களும் அவனே விட்டுப் பிரி யார்கள். அவீனயே அண்டி அவன் விட்டி லிருந்து அவர்கள் வாழ்வது இயல்பே (ப்ரக்ருதிக்குரிய தன்மையே). அவர்கள் யாசெனில், அவனடைய தேகக்கில்ரின்ற கோன்றின ஸக்த தியார் (வரியில் வக்கவர்கள்) என்று சொல்லவேண்டும். ஸக் கதி, வர்க்கம், வம்மும், என்ற பதங்கள் ஸ்தூலதேக வரலாற் றைக் குறிக்குமேயன்றி மடுதைர்மங்களேக் குறிக்கமாட்டா. மினைகர்மங்கள் ஸூக்ஃம தேகத்துக்கு உரியன என்றும், ஸூக்கமகேகம் ஒவ்வொரு ஜீவாக்மாவுக்கு ஈர்வானுல் அரு எப்பட்டது என்றும், இப்படி அருளப்பட்ட ஸூக்ஷ்ம தேகம் ஆதிதொட்டு அந்தந்த ஜீவாத்மாவுக்கே சொந்தம் என்றும், அது பிதாமாதாக்களின் அம்மமன்று என்றம், அறியாத ஜனங்கள் ஸ்தூலகேக வரலாற்றையும் ஸ்தூலகேக ஸம்பந்தத் தையும் மாத்ரம் குறிக்கின்ற "ஸர்ததி", "வர்க்கம்", "வம் மம்", "குலம்", முதலிய பதங்களில் ப்ராஹ்மணத்வம் முத கிய புத்தி அம்மங்களே அடக்கி, ஸூக்ஃம வர்ணங்களே ஸ் தூல குலங்கள் என்றெண்ணினர்கள். இப்படிக் கலக்க முற்ற ஸ்தூலகுல வர்ணங்கள் யுகங்கள் தோறம் கானல் ஜலம் போலத் தோன்றிக்கொண்டிருக்கின்றன இதுபற்றி, மாஸ்த்ர கர்த்தாக்கள் ஸ்தூலகுல வர்ணங்களே ஒப்புக் கொண்டு, அவையெல்லாம் ஒருவித ப்ரக்கு நி பாவீன என் றும், தொன்றுதொட்டுப் பாத தேரைக்கில் அதுஸரிக்கப்பட் டதால், ஒருவித தர்மம் என்றும், கூறி, ஸ்தூல ஸந்ததி வர்ணத் தாரும் ஸூக்ஷ்ம குண கர்ம வர்ணத் தாரும் அறியும் படி யதார்த்தத்தைப் பலவாறு விளக்கினர்கள். குணத்தா அம் தொழிலாலும் இவன் ப்சாஹ்மணன், இவன் க்ஷத்ரியன், இவன் வைற்யன், இவன் ஸூத்ரன் என்பது யதார்க்கம் (மெப்). பிறருடைய ஸ்தூல தேகங்களப்பற்றிச் சதுர்வர்ணம் உண்டென்பது பொய்.

(2) நான் சதுர் வர்ணத்தை ஸ்ருஷ்டிக்து, ஜனங்களே நாள் தோறும் ப்ரவ்ருத்தி நிவ்ருத்தி மார்க்கம் என்ற கர்மசக்ரத்தில் 142 செலுத்தி வக்தாலும், என் பஞ்ச க்ருத்யங்களேப் பற்றில்லா தா செய்கின்றேன். ஆதலால், என்னே அழிவற்ற நிஷ்கர்மாவாக அறி. அவ்யயன், உ. மிஎ, உமி.

யிசு. கர்மங்கள் என்னேப் பற்ற என்றும்  $(^1)$ , எனக்குக் கர்ப பலத்தில் ஸிங்கம் இல்லே என்றும்  $(^2)$ , என்னே எவன் அறிகின்ற $(^3)$ , அவன் கர்மங்களால் வாதிக்கப்படான்  $(^3)$ .

- (1) கம்மல ரஜஸ் குணத்தில்வின்றி விரிக்கப்பட்ட கர்மங் கள் பரமேஸ்வரனது சச்சுதானந்த சொரூபத்தைத் தீண்டிக் கெடுக்கா என்றம்.
- (3) பஞ்ச க்ருத்யங்களேச் செய்யும் பரமேஸ்வரனுக்குப் புண்ய பாப பலன்களான ஸ்வர்க்க நரகாதி போகங்களே ஊட் டமாட்டா என்றும்.
- (3) பரமேஸ்வரன் நிஷ்காம் கர்மா நுஷ்டானி என்றம், ஸ்வர்க்க நரகாதி போக ரஹிதன் என்றம் அறிந்த ஒருவன், கைஷ்கர்ம்ய புத்தியோடு தன் கர்மங்களே லோகோபகாரத்துக் காகச் செய்தால், அவணே அக்கர்மங்கள் தீண்டவும்மர்ட்டா, அவனுக்குக் கர்மப்ல துக்கங்களே விளவிக்கவுமாட்டா.
- லிடு. முழக்ஷுகளாகிய (¹) [உன்] ழன்னேர்களாலும் (²) இவ் விதம் அறிந்து கர்மம் செய்யப்பட்டது. ஆதலால், [உன்] ழன்னேர் களால் செய்யப்பட்ட அனுதி [அகர்த்த்ருத்வ] கர்மத்தையே நீ செய்.
- (1) முமூக்ஷு = மோக்ஷத்தில் மிக விருப்பங்கொண்ட வன்; ஸ்வர்க்காதி போகங்கள் எல்லாம் துன்பமென்ற நிர்ச யித்து, துக்க நிவ்ருத்தி மார்க்கத்தில் ஆவலுற்றவன்.
  - (2) உன் கூத்ரிய மூதாக்களாலும்.

லகு. எது கர்மம் எது அகர்மம் என்றதில் கவிகளும் மோ கத்தை அடைந்திருக்கிறர்கள் (¹). எத2ன அறிந்து அமுுபத்தில்நின்ற விடப்படுவாயோ, அந்தக் கர்மத்தை உனக்கு உபதேமிக்கப் போ கின்றேன் (²).

(1) ராஸ்த்ரத்தில் கூறப்பட்ட "கர்மம்" (செய்தல், செ 143 களி = புத்திமான். கவிக்கு லக்ஷணம் பாநிபை (நாதன சிக்தனே), கோரைதி ஞானம் (கோரும், வியாகாணம், காடகம், அலங்காரம், என்றிவையிற் சிறக்த வித்வம்), தேவ அநுக்க்ர ஹம்.

(2) அந்தக் கர்ம அருர்ம விவேகம், துக்க நிவ்ருத்தியைக் கொடுப்பதால், அதை உனக்கு இன்னும் விரித்து உபதேயிப் பேண்

லஎ. கர்மத்தின் [லக்ஷணத்தை] அறிதல் வருத்தமாதலால், கர் மத்தின் [லக்ஷணழம்] (¹), விகர்மத்தின் [லக்ஷணழம்] (²), அகர்மத் தின் [லக்ஷணழம்) (³) அறியவேண்டியது.

(1) கர்மம் என்றது மனம் வாக்கு காயம் என்ற கரணங்க வால் ஒருவன் வேதனிதிப்படி தன் ஆக்ம உத்தாரணத்துக்கா கச் செய்யவேண்டிய செயல்கள் (தொழில்கள்). இந்த லக்ஷி ணத்தில் அகேக அரிய பொருட்கள் அடங்கி நிற்கின்றன. தொழில் யாது தொழிலுக்குக் காரணம் (கர்மகாரணம்) யாது, தொழிலாளி யார், ஆத்மா யாது, கரணங்களின் உற்பத்தி என்ன, காணக்களால் செய்யப்பட்ட தொழிலின் பலன் என்ன, அப்பலன்களாகிய இன்ப துன்பம் எவ்வாறு உதித் தன, அவற்றைப் புகித்துப் பெற்ற ப்ரயோஜனம் என்ன, கர்ம பலன் யாரைப்பற்றும், யாரைப் பற்று து என்ற துர்லப விசார கணகள் இந்த அத்யாயத்தில் பின் வரும் மகத்ரங்களிலும், வேறு அத்யாயங்களிலும், கடக்கும். டு. அ, கூ; மக. கம்; மஅ. மக., மஅ.

(2) விகர்மம் என்றது ஆத்ம உத்தாரணத்துக்கு விபரீத கர்மம் (யிஅ. யிரு); வேதங்களால் விலக்கப்பட்ட கர்மம்.

(3) அகர்மம் என்றது அகர்த்ருத்வ கர்மம். அஹர்தை மமதையற்றுச் செய்யப்பட்ட கர்மம்; செய்யாமற் செய்தல்; கிஷ்காமியின் கர்மம்; கைஷ்கர்ம்யம். க. ச.

அர்ஐுனனேப் போன்றவர்கள் அகர்மத்தைக் கர்மா நுஷ்

டானம் இல்லாமை என்று கிணப்பார்கள்.

D.34-0#.7

லிஅ. எவன் [இந்த்ரியங்களாற்] செய்யப்பட்ட கர்மத்தில் [தன்] அகர்மத்தைப் பார்ப்பாறே (¹), எவன் [தன்] அகர்மத்தில் [இந்த்ரியங்களாற்] செய்யப்பட்ட கர்மத்தைப் பார்ப்பாறே (²), அவன் மானூடரில் புத்திமான் (³). அவன் யுக்தன் (⁴), ஸர்வ கர்ம க்ருத் (⁵).

(1) கர்பங்களேச் செய்கின்றவன் "நானன்று, அவை கர்ம காரணங்களால் மூடிவுபடுகின்றன, என்று எவன் நிருசமிக்கின் ரூதே.

யிஅ. மிக, மிசஇல் கர்மத்தை உண்டுபடுத்தும் எஸ்துக் களே (கர்ம ஜனன காரணங்களே)ப் பிரித்துக் காட்டினர். அவை தெய்வம், கர்மேக்கிரியம், ஸ்தூல ஸ்ரீரம், ஸ்ரீரத்தினுள் சேஷ்டிக்கும் ரஜஸ்குணம், கர்த்த்ருத்வ மோஹம் என்றமிக.

(2) எவன் நிஷ்கர்மாவாகிய தன்னேப்பர்றி நின்று கர்மகாச ணங்கள் கர்மங்களேச் செய்விக்கின்றன என்று அறிகின்முடு.

(3) அவன் ஆக்ம அனுத்ம் விவேகமுள்ளவன்.

(4) அவன் தன் புத்தியைத் தன்வமமாக்கி வாழும் யோகி. புத்தியை ஐம்பொறி வழியிற் செல்லவிடாமல், ஆக்மாவில் ப்ச திஷ்டை பண்ணின ஜீவன்முக்கன்

(5) செய்யவேண்டிய ஸர்வ கர்மங்களேயும் கௌலலமாகச் செய்கின்றவன்.

கர்ம க்ருத் = கர்மங்களேச் செவ்வையாகச் செய்தவன். அஃதாவது, ஆத்ம உத்தாசணம் வித்திக்கும்படி கைஷ்கர்ம்ப புத்தியோடு தன் கர்மங்களே கிறைவேற்றுகின்றவன்.

லக. செவ்வையாக ஆசம்பிக்கப்பட்ட எவளது தொழில்கள் எல்லாம் காம ஸங்கல்பங்களால் (¹) விடப்பட்டவைகபோ, ஓாஞக் னியால் (²) கர்மத்தை எரித்த (³) அவின அற்வாளிகள் பண்டி தன் (⁴) என்று கூறுகின்றனர்.

(1) இஷ்ட காம்யங்கனால்; இச்சித்த ஸ்வர்க்காதி போக பலன்களால்.

145

Twa.

(2) அகண்டாகார அறிவின் தீபத்தால். கானுக்னி ஞானம் என்ற கெருப்பு.

ஞானம் என்றது மெய் உணருதல்; மெய்ப்பொருளாகிய

ஆக்மாலைப்பற்றிய அறிவு; மெய்யறிவு.

தோன்றி அழியும் பொய்ப்பொருட்களே மெய் என்று நிணத்து, ஆசைகளால் ஏவப்பட்டு, பொய் விஷயங்களில் அழுந்தின அறிவு (ஸாகூடி என்ற ஜீவாத்மா), சேற்றில் விழுந்த ஜலம்போல, தன் ஸ்வரூபமாகிய ஸாகூடித்வமும் மாந்தமும் மாறபட்டு, மோஹமயமாயிருக்கும் இந்த ஸ்திதியில் "கிஞ் சிஜ்ஞு" அல்லது சிற்றறிவு என்று அழைக்கப்படும்.

கண்ணில்லா தவன் தன் கை கால்களால் ஸ்பர்ஸித்து அறி வதுபோல, ஸாக்ஷித்வத்தையும் ஸார்தத்தையும் மிகவும் இழர்த சிற்றநிவு தன் அர்தஃகோணங்களாலும் புறக்காணங்களாலும் ப்ரக்ருதி விஷயங்களே அறியும். காணங்களிற் சிறர்த புத்தி தத்வத்தின் விசாரணே விராலமாயிருர்தால் விராலமாயும், சருக்கமாயிருர்தால் சுருக்கமாயும், அறியும். ப்சக்ருதி விஷ யங்களே தீவாத்மா அறிதர்கு புத்தி ஒரு தீபமே.

இக்கத் தீபத்தால் அனுக்ம கார்யங்களேப் பார்த்து வி சாரித்து அதுபவித்து, இவையெல்லாம் கிலேயற்றவை என்றும் துக்க கோலங்கள் என்றும் மெல்ல மெல்ல அறிகின்ற பக்வத் தில் ஸாகூயாகிய ஜீவாத்மாவுக்கு முன்னுள்ள ஸாகூயித்வத் துக்கு மேலான ஆத்ம அனுத்ம விவேகம் என்ற திவ்ய ஸாகூழி த்வம் பரமேஸ்வாலுல் அதுக்க்ரஹிக்கப்படும்.

இந்த விவேகத்தைப் பெற்று துக்க கிவ்ருத்தி மார்க்கத் திற் செல்ல மிக ஆவலோடிருக்கும் ஞானுகிகாரிக்கு ஞானகுரு தோன்றி, மெய்ப்பொருளுக்கும் பொய்ப்பொருளுக்குமுள்ள லக்ஷுணங்களே விளக்குவார். அந்த விளக்கத்தை அன்போடு ஆதரிக்கும் மிஷ்யனுடைய அறிவில் தொன்றதொட்டுச் சார்ந்த வீண் மாயா ஸங்கல்பங்கள், ஒளிக்குமுன் இருள் கெ டுவது போலக், காணுமற்போகும்.

ஞானம் (மெய் அறிவு) ஜ்யோதி சொரூப (ஸூக்ஃம 146 அக்னி அம்மை) மாதலாலும், அவித்யா (அறியாமை) என்ற இருளேயும் அவ்விருளால் உண்டான நிணவுகளேயும், நாம ரூபங்களேயும், அவற்ருல் வக்த பக்தங்களேயும் நாமைரக்குவ தாலும், ஞாளுக்னி எரிக்கும் என்றுர்.

(3) கர்மத்துக்குத் தக்கபடி ஏற்பட்ட இசுபர பலன்களி

அள்ள விருப்பத்தை தஹித்த.

(4) பண்டை (ஞானம்,மெய்ய நிவு)பெற்றவன், பண்டி தன்.

2. லி. எக்காலமும் தீருப்திபெற்றவனும் (1) ஓர் இருப்பிடம் (2) இல்லாதவனுமாகிய ஒருவன் கர்மபலனில் பற்றதலே நீக்கிக், கர்பத் தில் ப்ரவ்குத்தி பெற்றவனுமிருந்தாலும் (3), ஒன்றையுஞ் செய்கின்ற னிலில் (4).

- (1) விருப்பு வெறுப்புக்களே க் தன் மனவில் ஏறிச் சலனப் படுத்த விடாமல், எது வக்தாலும் சரியென்ற, லைமத்வ புத்தி பேர்டிருக்கின்றவனும்.
- (2) இது தான் எனக்கு வீடு, இகைப்போல வேடுமுரு ஸ்தானம் எனக்கு ஸுகமிலீல், என்ற க்ருஹப்பற்று.

(3) நித்ய கர்மா நுஷ்டானியாயிருந்தாலும்.

(4) "கிஞ்சித் ஈகரோதி" = ஒன்றையும் செய்கின்முனில்ஃ, அஃதாவது, அவன் அகர்மியே, கிஷ்கர்மாவே.

உ**லக.** தன் ப்ரக்குகியின் ஹி தக்தை **வி**ருப்பாதவனும் (¹), அக்கஃ கரணத்தை (²) ஒடுக்கினவனும் (³), எல்லாப் பரிக்ரஹங்களே நீக்கின வனுமாகிய (⁴) ஒருவன் கர்மத்தை (⁵) மாத்ரம் செய்கின்றவனும், கிலிபீஷத்தைப் (⁶) பேறுகின்றனில்லே.

- (1) "கிராயி" தன் ஸ்தால தேகத்தின் ஸுகங்கிளக் கரு தாத மனமுடையவன், தன் ப்ரக்ரு தியின் ஹிகத்தை விரும்பா தவன், தேக அபிமானமற்றவன், அஹக்கையற்றவன்.க. கூ.
  - (2) இந்த்ரிய விஷயங்களிற் செல்லும் மனலை.
  - (3) ஆத்மாவைப்பற்றியே கிற்கும்படி செய்வின்றவனும்.
  - (4) தான்பெற்ற பேறுகள் யாவும் தனதல்ல என்ற மம

கு தெயற்றவனுமாகிய.

(5) கனக்குரிய ஆக்மோபாய ஜீவனேபாய கர்மங்களே.

(6) கில்பிஷம் அல்லது கில்விணமாவது அத்மப் ப்ரகாருத் தையும் ஆத்ம ஸுகத்தையும் கெடுக்கின்ற மலம் (அமுத்தம், அழுக்கு, திமை).

இந்தக் கில்பிஷமானது அளித்யா (அளிக்கை), சேஷ்டை, மாயா (மாயை) என மூவகைப்படும்.

ஜீவாத்மாவின் துக்கத்துக்குக் காசணம் அணுருபத்தை யும், மயக்கி மறைக்கும் இயல்பையும், உடைத்தாகிய அவித் யாவே (அறியாமை என்ற இருவே). ஆகலால், இது ஆணவ மலம் என்ற பெயரைப் பெற்றது. சிலர் அறிவின் மஹத்வத்தை அனுப்போலச் சருக்குவதால் ஆணவம் என்றழைக்கப்பட்ட தென்பார்கள். இந்த ஆணவமலத்திற் சிக்குண்ட ஆத்மா, தன் வ்வருபத்தை அறியாமல், ஆணவகோயத்தை "நான்" (அஹம், ஆக்மா) என்ற அபிமானித்துக்கொண்டிருக்குங் காலத்தில் பாமேஸ்வரன், அந்த ஆணவகோரை அறைங்காரக்கை நீக்கும் பொருட்டு, தோன்றி விரிக்து அழியும் தன்மையுள்ள மாயா மலத்தைக்கொண்டு சைக்கம ஸ்தூல தேகங்களேயும் புவன போகங்கள் யும் ஸ்ருஷ்டிக்கு அருளினர்.

சேவ்டையாவது துடித்துக்கொண்டும் தூண்டிக்கொண் டும் தொழில்மயமாயிருக்கும் கர்ம மலம். இதற்கு பர்யாய நாமம் ரஜஸ்குணம். இந்த மலத்தைக்கொண்டு ஆத்மோபாய ஜீவனோய கர்மங்கள் ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்டன.

விருப்பு வெறப்பு என்ற ஆசைகளும் ஸ்வர்க்காதி போக வஸ்துக்களும் தனக்கு வேண்டியதில்ஃபென்று நிருசயித்து கிஷ்காம புத்தியோடு தன் கர்மங்களேச் செய்கின்றவன் அகர்மி யாகிருன் என்றும், சேஷ்டை என்ற மல வஸ் குவால் இயற்றப் பட்ட ஆக்மோபாய ஜீவனேபாய கர்மங்களே அதுஷ்டிக்கின்ற அகர்மிக்கு ஒரு தோஷமும் இல்ல என்றும், இர்த மந்த்ரத் திற் கூறி, அடுத்தீதில் கர்ம தோஷம் "பர்தனம்" என்றம், அகர் மிக்குக் கர்மத்தால் பக்தனமில்லே என்றும் உபதேணிக்கின்றுர்.

உய்உ. எகிர்பார்க்காமற் கிடைத்துகில் ஸந்தோஷம் பெற்றவ றுட், த்வந்த்வத்தைத் தாண்டினவனும்(1), மத்ஸரமில்லா தவனும்(2), ஸிக்கியிலும் அஸிக்கியிலும் ஸிமனனவனமாகிய ஒருவன் (கர்மங்க 2ளச்) செய்தாலுப் பந்திக்கப்படுகின்றன் இல்லே (3).

(1) விருப்பு வெறுப்புகளில் நின்று ஜனித்த த்வக்தவமோ ஹுத்தால் வாதிக்கப்படாத புத்தியை உடையவனும். உ. மிச, உ. நியிஉ, எ. உயிஎ, க்குரிய உரைகினப் பார்க்க.

(2) மக்ஸாம்=என்னிலும் ("மத்") இவன் மேலானவனு

கப் போகவா ("ஸ்ர") என்ற பொறுமை, எரிச்சல்.

(3) பர்தம்=கட்டு,பானம்; பர்திக்கப்படு தல்=கட்டுப்படு தல். கர்மபர்தம் என்றுல் என்ன? கர்மம் எவ்விதம் பர்திக்கும்? அளித்யா என்ற ப்ரக்ருதி மலகோமத்தில் வீழ்ந்து கிடக் கும் ஜீவாத்மாவைத் தூக்கிவிடும்பொருட்டு, பரமேஸ்வரன் ஸூக்கம் ஸ்தால தேறைங்களே அருளினர். இந்த தேறைங்க ளில் வவித்து, ஜீவனேபாய ஆத்மோபாய கர்மங்கள் கடை பெற்று வருவதை அறியும்பொழுது, ப்ரக்ருதியின் குணங்கள் தேஹியை (ஸூக்ஷ்மஸ்தால தேஹங்களேத் தரித்த ஜீவாத் மாவை) அத்தேஹங்களில் பந்திக்கின்றன (மிச. டு). எப்படி பென்றுல், அந்தத்தேஹங்களே "நான்" (ஆத்மா) என்றும், அவை செய்யும் கர்மங்களே "கான் செய்கின்றேன்" என்றும், அறியப்பண்ணும். இப்படி அனுத்ம கார்யங்களே ஆத்ம லக்ஷு ணங்களாகக் கொண்டு, அவற்றைப் பற்றியிருக்கலே பக்கமாம். இந்த ஸங்கல்பங்கள் ஆத்மாவை தேஹத்திற் கட்டுக்ன்ற அத் ரும்ப மானஸ ஸூத்ரங்கள் (கயிறுகள்) என்றறிக.

அகர்த்ருத்வ புத்தியோடு செய்யப்பட்ட கர்மங்கள் அக ர்த்தாவை அவனுடைய தேஹத்தில் பர்திக்கா.

2யுக. [தேஹத்தில்] ஸங்கமில்லாதவனும் (1), ஜானத்தில் (2) நீற்கின்ற மனம் பெற்றவனும், யஜ்னூர்க்கமாகக் (a) கர்மத்தைச் செய்கின்றவனுமாகிய ழக்தனுடைய (<sup>4</sup>) கர்மம் எல்லாம் அழி கீன்றது (5).

2007.7

(1) தேஹமே நான் என்ற மோஹத்தால் ஜனித்த தேஹப் பற்று இல்லாதவனும்.

ஸங்கம்=சேர்க்கை, ஒன்றிப்பு, பற்று.

(2) ஆக்ம ஞானத்தில், ஆக்மாவைப்பற்றிய ஞான மாஸ் த்ர விசாரணேகளில்.

(3) "யஜ்ஞாய" = "யஜ்ஞார்த்தாத்" (க. கு), யஜ்ஞார்த்த

மாக, ப்ரஹ்மார்ப்பணமாக.

ப்ரஹ்ம அர்ப்பணம் பரமேஸ்வானுக்கு ஒப்புக்கொடுத் தல். "எல்லாக் கர்மங்களேயும் என்னிடம் க்யாவி (ஒப்புக் கொடு)" என்று டி. டி. இலும், "எதைச் செய்கின்று யோ அதையெல்லாம் மதர்ப்பணமாகச் செய்" என்று கூ. உயிஎ இலும் கூறியிருப்பதால், "யஜ்ஞார்த்தமாகக் கர்மத்தைச் செய் கின்றவன்" என்ற பதங்கள் ப்ரஹ்மத்தினிடம் கர்மத்தை அர்ப் பணம் செய்கின்றவன்" என்ற பொருள்படும்.

(4) ப்ரக்ருதி பக்தங்களில்லின்று விடுபட்டவனுடைய. முக்தனுடைய கர்மம்—ஜீவன்முக்தனுடைய கர்மேக்த்ரி

யங்கள் செய்யுங் கர்மம்.

(5) ஸகல கர்மங்களும் இல்லாமற்போகின்றன, எனெனில்,

அவனுடைய கர்மம் அகர்மம் ஆகலால்.

தன் தேஹத்தில் பர்தமற்ற ஞானியுடைய இர்த்ரியங்கள் செய்யும் கர்மமொன்றும் அவனுடைய கர்மமன்று. அக்கர்மம் அவனுக்கு அகர்மமென்பது பற்றியும், ஸுக துக்க பலன்க ளேக் கொடாதென்பது பற்றியும், "முக்கனுடைய கர்மம் எல்

லாம் அழிகின்றது" என்றுர்.

அடுத்த மக்தாத்தில், அகர்ம அதுஷ்டானம் செய்து மோக்ஷ வித்தியைப் பெற்ற பேரறிவாளிக்கு கர்மகாண்டத்திற் கூறப்பட்ட யஜ்ஞாதி கர்மங்களும், அவற்றிற்குரிய காகானித பாவீணகளும், வயஷ்டியாக (வெவ்வேருக) க் தோற்று என் றம், அவையெல்லாம் ஸகுண ப்ரஹ்ம சொரூபங்கள் என்றம், ஸகுண ப்ரஹ்மத்துக்கு அப்பாற்பட்ட ஜீவன்முக்தன் கிர்குண ப்ரஹ்மத்தோடு ஐக்யமாவான் என்றம், உபதேயிக்கின்றுர். உல்ச. அர்ப்பணமும் ப்ரஹ்மம் (¹), அக்னி என்ற ப்ரஹ்மத்தில் [ஹோதா என்ற] ப்ரஹ்மத்தால் ஹோமிக்கப்பட்ட ஹவிஸும் ப்ரஹ்மம். கர்மம் என்ற ப்ரஹ்மத்தில் ஸமாதிபேற்றவனுல் அடைய வேண்டியதும் ப்ரஹ்மமே.

(1) அர்ப்பணம்=கொடுத்தல், ஈகை, தானம் (தாது, அர்ப்=கொடுத்தல்).

கர்மாதிகாரிக்கும் ஞாணுக்காரிக்கும் பொதுவான தர்மம் அர்ப்பணம் என்ற கர்மம். அறம் (தர்மம்) என்றது ஈகை ("ஈதல் அறம்") என்ற ஔவையார் ஒதிரை. அஃதெப்படியெ னிற், கூறதும்.

ஆசையால் பக்திக்கப்பட்ட ஜீவாத்மா, தன்ணே அறியாமல் தான் ஆசையென்று நிணத்து, ஆசையின் விஷயம் கிடைத் தால், அதைத் தானே புசிக்கும், வேருருவருக்குக் கொடாது. ஆனல், தன் மணவிக்கும் பிள்ளக்கும் கொடுக்கின்றதே யென்று ஆக்ஷேபித்தால், தன்னடைய மணவி தன்னுடைய பிள்ளே என்று அஹக்தை மம்தை பற்றியே கொடுக்கும். ஆத லால், அவர்களுக்குக் கொடுத்தல் தன் கையில் இருத்தல்போ ல நிணேத்துத், தானே அதுபவிக்கின்றதாய் முடியும்.

ஆசையால் ஜனித்த தேஹப்பற்றையும் புறப்பொருட்பற்றையும் தீர்க்கும்படி, பாமேஸ்வரன் தக்க கருவிகளேயும் குரு மாரையும் தர்மஸாஸ்த்ரங்களேயும் ஸ்ருஷ்டித்து, தேவாதி தேவகைய தமக்கும் தேவர்களுக்கும் பித்ருகளுக்கும் அதிதிக ளுக்கும் பூதங் (வேறப்பொணி)களுக்கும் இதித்தபடி அன் போடு கொடுக்கவேண்டுமென்று ஆஜ்ஞாபித்தார்.

இந்தப் பஞ்ச அர்ப்பணங்கள் பஞ்ச யஜ்ஞங்கள் என்றும் கூறப்படும்.

இவற்றுள், ப்ரஹ்ம யஜ்ஞம் (அல்லது அஹுதம்) என் றது ஸாங்க்யயோக அஷ்டாங்கயோக ஸாதணேகள், ஞான ஶாஸ்ச்ர படனம், வேத பாராயணம், தேவாரம், திருவாசகம் முதலிய திருமுறைகளோதுதல். இவற்றுல் ஞானுதிகாரி அன் பைப் பெருக்கி, ஏகபாவீணசெய்து, தனது உடல் என்ற இர்

E.W.T

த்ரியங்களேயும், பொருள் என்ற நல்வினே திவிணப் பயன்களே யும், ஆவி என்ற ஜீவபோதத்தையும் பரமேஸ்வரனிடம் ஒப்புவி ப்பான் (அர்ப்பணம் செய்வான்). எனவே கர்மாதிகாரிக்குரிய ப்ரஹ்ம யஜ்**ஞமாவது** வேதபாராயணமும் தேவாரம் திருவாச கம் முதலிய திருமுறைகளோது தலும், இவற்றுல் சுஸ்வரனுக்கும் ஜீவன்முக்தர்களுக்கும் த்ருப்தி செய்த அமாம்.

தேவ யஜ்ஞம் (அல்லது ஹுதம்) என்றது தேவர்களுக்கு அக்னியில் ஹோமஞ் செய்தல். ஹோமஞ்செய்தல் (அல்லது ஹோமித்தல்) என்பது மக்த்ரத்தைச் சொல்லி அக்னியில் ஹோ மிக்கப்பட்ட பொருளே இடுதலாம்.

பித்ரு யஜ்ஞம் என்றது பித்ருக்கீனத் த்யானித்துத் தர்ப் பணம் செய்தல், மர்த்ர ஸஹித்மாக எள்ளும் தண்ணீருமிட் டுத் த்ருப்தி செய்தல்.

அதிதி யஜ்ஞம் என்றது தன் ஊரில் வவிக்காதவனும் நாள்தோறும் வராமல் ஏகதேசத்தில் ஒருவன் வீட்டை நாடி வருகின்றவனுமாகிய ஸாதுவை உபசரித்து அன்னம் படுக்கை முதலியவை கொடுத்தல்.

பூத யஜ்ஞம் என்றது பதிதன் சண்டாளன் தீராப்பிணி யாளி, நாய் காகம் கிருமிகள் என்ற ப்ராணிகளுக்கு பலி (உண வு) கொடுத்தல் (மது, ந. கூஉ).

இவ்வி தம் எவன் தினர்தோறம் ஸகல ப்ராணிகளுக்கும் கொடுக்கவேண்டியதைக் கொடுத்துத் த்ருப்திசெய்கின்று இரு, அவன் தேஜோரூபளும் மேலான பதவிகளே அடைகிறுன் என்று மாஸ்த்ரமிருப்பதால், (மது, க. கூயிக), ஆக்மதேஜ ஸுக்குக் காரணமான கொடை (அர்ப்பணம்) என்ற கர்மம் ப்ரஹ்மமையமே என்று கூறவேண்டியது.

சண்டு ப்ரஹ்மமையம் என்றது ஸகுண ப்ரஹ்மமையமெனக் கொள்க. அஃதாவது, ப்ரக்ரு தியி அம் ப்ரக்ரு திகார் பங்களி அம் வீற்றிருந்து பஞ்ச க்ருத்யங்கீன நடத் திவரும் அந்தர்யாமி சுஸ்வரனது மக்தியே "அர்ப்பணம்" என்ற திவ்ப கர்மமாகி, கர் மாதிகாரியி அம் ஞானு திகாரியி அம் பாகாயிக்கின்றது. (2) அக்னிக்கு மூன்று ரூபங்கள் உண்டு. அப்பாக்யக்குமாக எங்கும் வ்யாபித்திருக்கும் ரூபம் ஒன்று. ப்ரத்யக்கு சுடர் ரூப மூம் தேவரூபமும் இரண்டு. இந்த மூனித ரூபங்களுக்குரிய தத்த்வங்கள் அந்தர்யாமி ஈல்வரனது மக்தியே.

தேவர்களுக்கும் மனிதர்களுக்கும் ஐகத்துக்கும் ஹிதனை யும் (அதுகூலையும்), மந்த்ரங்களுக்கு ஹவனமாயும் (ஹோ மித்தலுக்குரிய இடமாயும்), அக்னி கியமிக்கப்பட்டது. (மஹா பாரதம், நார்திபர்வம், அத். நகசஉ, ய). மந்த்ரஸம்பர்த மாக இடப்பட்ட ஹவிஸை ஏற்று, உத்தேமித்த தேவர்களுக் குச் செலுக்தும். ஈதெல்லாம் ப்ரஹம நக்கியின் அம்முங்கள் என்பதுபற்றி, "அக்னி என்ற ப்ரஹமத்தில்" என்றுர்.

(3) யாகத்தைச் செய்விக்கின்ற யஜமானன்;ஹோமத்தைச் செய்விக்கின்ற கர்த்தா.

வேத க்ருத்யங்களில் ஸ்ரத்தையும், தேவ பஜ்குங்களேச் செய்யவேண்டுமென்ற புத்தியும் அந்தர்யாமியின் மக்தியாத லால், அக்குணங்களேப்பெற்ற ஹோதாவை ப்ரஹ்மம் என்னுர்.

(4) மக்த்ச ஸஹி தமாப் அக்னியில் இடப்பட்ட அன்னம் பால் கெய் முதலியவை.

இர்தப் பூஜாத்ரவ்யங்கள் அந்தர்யாமியின் முக்கியாதலால் ''ஹவிஸும் ப்ரஹ்மம்'' என்னுர்.

- (5) வேதங்களில் விதிக்கப்பட்ட கர்மங்களும் அந்தர்யா மியின் மக்தி வடிவங்கனாதலால், ''கர்மம் என்ற ப்ரஹ்மத்தில்" என்றுர்.
- (6) சண்டு, "ப்சஹ்மமே" என்றது நிர்க்குண ப்ரஹ்மத்தை. ஏனெனில், ஸத்கர்ம அநுஷ்டானத்துக்குரிய ஸ்வர்க்காதி போகபலன்களில் ஸமத்வபுத்தி பெற்று, கைஷ்கர்ம்யம் என்ற வித்தியை அடைக்தவஞல் பெறவேண்டிய துக்க கிவ்ருத்தியும் காமரூப வியோகமும் நிர்க்குண ப்ராஹ்மீ ஸ்திதியாதலால்.

"ப்ரஹ்ம கர்மஸமா திகா" (கர்மம் என்ற ப்ரஹ்மத் தில் ஸமா திபெற்றவனுல்) = பஞ்சமஹா யஜ்ஞங்கள் என்ற ப்ரஹ்ம ரூக்தி யில் ஸமத்வபுத் தியோடு கூடின ஸ்ரத்தை பெற்றவனுல்,

152

1:

ஸமாதி - த்வந்த்வங்களே ஸமப்படுத்து தல்; விருப்பு வெ றுப்புக்களில் ஸமாஸத்வம்.

த்வைதமாயிருக்கும் மனஸும் ப்ராணவாயுவும் ஒடுக்கி ஐக்யமாகு தஃப் ப்ராபல்யமாக ஸ்மாதி என்பார்கள்.

ஆனுல் சுண்டு, ஸமாதி பெற்றவன்=ஸமத்வ புத்திமான.

இர்த மர்த்ரத்தில் அர்ப்பணம் முதலிய வேதகர்மங்களும், அக்னியும், ஹோதாவும், ஹகிஸும், ஸமத்வ புத்தியில் கின்று தோன்றும் துக்க கிவருத்தியும், ஸர்வகாம ரூபத் த்யாகமும், மீப்ரஹ்மமே" என்ற உபகேணித்த பகவான், அத்யாயங்கள் ஒன் பதிலும் பத்திலும் அரேக மான்மிய வஸ்துக்களே "ரானே" என்றுர். அஃதோவது "பாக்ருதியுட்புகுந்த எனது ஸக்தி வடிவங்களே" என்று பொருள்படும்.

இனி, மக்த்ரங்கள் உலிடு தொட்டு ஈல வரையில், யஜ்ஞ வித்களின் (ச. ஈல்) [ம்ரத்தையுள்ள யஜ்ஞகர்மாறுஷ்டானிக ளின்] ஹோமங்களும் (அர்ப்பணங்களும்) ஹவிஸ்களும் (அர்ப்

பிக்கப்பட்ட த்ரவ்பங்களும்) தொகுக்கப்படும்.

இந்த ஹோமங்கள்,—தேவயஜ்ஞம் (உலிடு), சுஞ்வரார் ப்பணயஜ்ஞம் (உலிடு), இந்த்ரிய நிக்ரஹம் (உலிசு), விஷயா துபவ நியமம் (உலிசு), ஆத்ம ஸம்யம யஜ்ஞம் (உலிஎ), த்ரவ் ப யஜ்ஞம் (உலிஅ), தபோயஜ்ஞம் (உலிஅ), த்வந்த்வ மைத்வ யஜ்ஞம் (உலிஅ), ஆக்ம விசாரம் (உலிஅ), பாணுயாமம்(உலிகூ), நியதாஹார யஜ்ஞம் (உலிகூ), என்றவையாம்.

உ**ல**ிநீ, சில கர்மாதுஷ்டானிகள் தேவயஜ்துத்தையே செயிகின் றனர். (¹). சிலர் (அந்த) யஜ்துத்தோடு (கூடின் கர்த்த்நுத்வத்தை) ப்ரஹ்மாக்னியில் ஹோமிக்கின்றனர். (²)

(1) கர்த்த்ருத்வ புத்தியோடு சிலர் தேவர்களே ஆராதித்து, அவ்வாராதனேக்குரிய ஸ்வர்க்காதி பலன்களேப் பெறகின்றுர் கள்.

யஜ்ஞ i= பஜித்தல், பூஜித்தல்.

க்ருஹஸ்தனுக்குத் தன் பஞ்ச ஸூனை நிவ்ருத்திக்காக பஞ்சமஹா யஜ்ஞங்கள் ஏற்பட்டன (மது, நு. கூஅ-எநு). வறு மையால் மா நடயஜ்கும் செய்யக் கூடா துபோனை, பாற்றம் பஜ்குமும் தேவயஜ்குமும் இடைவிடாமற் செய்யவேண்டும் (மது. கூ. எடு.). இவற்றைக் க்ரமமாகச் செய்கின்றவனுக்கு சித்த முுத்தி மெல்லமெல்ல அமையுமென்றம்,ஹோமங்கீனப் பெற்ற ஸ்வாமி அகேக விஷய ஸுகங்கீனக் கொடுப்பாரென்றம், அக்னிய ஸூர்யபகவான் மழையை அதுக்ரஹிப்பாரென்றம், அக்னியய ஸூர்யபகவான் மழையை அதுக்ரஹிப்பாரென்றம், இதனுல் ஸ்தாவர ஜங்கமங்களுக்கு வக்க வருக்கியின் பயன் யஜமானனுக்குக் கிடைக்குமென்றம், தர்ம மாஸ்த்ரங்கள் கூறு கின்றன.

(2) ஹோமிக்கின்றனர்-அர்ப்பணம் செய்கின்றனர், ஒப்

புக்கொடுக்கின்றனர்.

F. #6.5

தேவ ஆராதணேயைச் செய்யும்பொழுது நான் ஆராதிக் கென்றேன் என்ற அஹம்பாவ சிக்தணேயை நீக்கிச், செய்யப்பட்ட க்ருத்யத்தையும் அதன் பலணேயும் பரமேற்வரனிடம் ஒப்புக் கொடுத்தலே ஈற்வரார்ப்பண பூஜை. இந்த நைஷ்கர்ம்ய யஜ் கும் ஞானத்துக்கு (அகண்டாகார பரிமுத்த அறிவுக்கு) அவ ரையமான ஸாதனம்.

உலக. சிலர் சேவி ழதலான இந்திரியங்களே ஸிப்படிப் (ஒடுக்கர்) என்ற அக்னிகளில் ஹோமிக்கின்றனர் (1). சிலர் இந்திரியங்கள் என்ற அக்னியில் மாப்தம் ழதலான விஷயங்களே ஹோமிக்கின்றனர். (2)

(1) மெப் வாய் கண் மூக்குச் செவி என்ற கருவிகளே மெய்யொடுக்கம், வாயொடுக்கம், கண்ணெடுக்கம், மூக்கொ டுக்கம்,செவியொடுக்கம், என்ற அக்னிகள் வாயிலாக மகேஸ்வச ஹக்கு அர்ப்பணம் செய்கின்றனர்.

ஞானேந்திரியங்களேத் தத்தம் விஷயங்களாகிய ஊறு, ச வை, ஒளி, நாற்றம், ஓசை என்றவற்றிற் செல்லவிடாமல் நிறுத் தூதல் (அடக்குதல்) "ஸம்யமம்" என்ற ஒடுக்கம். இது இந்த் ரிய நிக்ரஹம் என்றும் கூறப்படும். இந்த்ரிய நிக்ரஹங்கள் ஆத்ம தர்ஸனத்திற்கு நேர்வழியாதலானும், தேவர்களுக்கு ஹகிஸைச் செனுத்தும் அக்ணி என்ற ப்ரஹ்மஸக்தி இந்த்ரிய நிக்ரஹ மக்

2001

ஹோமாக்னியில் ஹோமிக்கப்பட்ட வஸ்துக்கள் வேதத் தில் கியமிக்கப்பட்டவையாதலால், இங்கு கூறப்பட்ட இர்த் ரிய விஷயபோகங்கள் விஷயாதபவ கியமம் எனப் பொருள் படும்.

இந்த்ரியங்களே அடக்க வலிமையுள்ள யஜ்ஞுவித்(ச.கூ.மி.), என்னென்ன ஸத்விகூயந்களே எந்தெந்தக் காலத்தில் எவ்வள வுக்குப் போகிக்க வேண்டும் என்று நியமித்து, அந்த நியமப்படி தெய்வத்தை மறவாது வரழ்வான். இவ்விதமான புண்ய நியமங் களுக்குட்பட்ட இந்த்ரியங்களே "அக்னி" என்றும், அவை ஒப்புக்கொள்ளும் ஸத்விஷயங்களே "ஹவிஸ்" என்றும், உபதே மிக்கின்றுர்.

2 வி. சிலர் ஸகல இந்த்ரிய கர்மங்களேயும் (1) ப்ராணுதிகர்மங் களேயும் (2) ஞானத்தால் ப்ரகாயிப்பிக்கப்பட்ட (3) இத்ம ஸிம்யம யோகம் (4) என்ற அக்னியில் (5) ஹோமிக்கின்றனர். (6)

(1) ஞானேக் திரியங்களின் தொழில்களாகிய பார்த்தல், கேட்டல், மணத்தல், ருசித்தல், ஸ்பர்ஸித்தல் என்றவற்றையும், கர்மேக்த்ரியங்களின் தொழில்களாகிய பேசுதல் பாடுதல், கொ டுக்கல் வாங்கல், நடத்தல் ஒடுதல் முதலியவற்றையும்.

(2) ப்ராணவ யுவின் தொழிலாகிய உச்ச்வாஸ கதியையும், அபானவாயுவின் தொழிலாகிய கிருவாஸ கதியையும்.

ம்வாஸம்=மூச்சு. உச்ச்வாஸ கதி=வெளியே செல்லும் மூச்சு. கிம்வாஸ கதி=உள்ளே செல்லும் மூச்சு.

(3) அகண்ட புத்தியால் வயாபிக்கப்பட்ட. அஃதாவது, தெளிவான விரைல புத்தி தோன்றி விளக்கம் செய்கின்ற.

(4) மன ஆத்ம அடக்க அப்பாஸம், மனேடிக்ரஹப் பழக்

ஆமும் அத்யாயத்தில் இர்த மனுத்ம ஸம்யம யோகத் தின் லக்ஷணத்தையும் ப்ரயோஜனத்தையும் பகவான் உபதே சிக்கின்முர். (5) ஆசைகளால் ஏவப்பட்டு இந்த்ரியாதி ப்ராணுதி கர் மங்களே மிகைபடனிடாமல் சுருக்கவேண்டுமென்று ப்ரயாஸப்ப டுகின்றவனுடைய மனே நிக்ரஹ அதுஷ்டானம் ப்ரக்ருதி பந் தங்களேத் தஹித்து, மலமுத்தி செய்வதால்"அக்னி"என்றுர்.

(6) கண் செவி முதலிய ஞானேர் த்ரியங்களும், வாக்குக்கை முதலிய கர்மேர் த்ரியங்களும் பரிரு த்திக்குத் தடையானவிஷையங்களேப் பற்று திருக்கவேண்டும் என்றும், வெளி மூச்சையும் உள் மூச்சையும் நிதானமாகவும் மருதுவாகவும் செலுத்தவேண்டும் என்றும், எண்ணி, இர் த்ரியங்களுக்கு ஆதாரமான மனலை வீண்முயற்குகளிற் செல்லவிடாமல் அடக்கிவைத்துக் கொண்டேயிருப்பார்கள். இப்படி அடக்கம் பெற்ற மனவலில் அராகம் கர்மங்கள் ராஸமாகும் என்பதுபற்றி, "இர் த்ரிய…ப்பாணுக்கர் மங்கவே...ஆத்ம ஸம்யம...அக்னியில் ஹோமிக்கின்றனர்" என்றுர்.

உபிஅ. உறுதியான விரதமுடைய யிதிகள் (¹) சிலர் தீரவியத்தை யும் (²), சிலர் தபலையும் (³), சிலர் [ஸிமத்வபுத்தி] யோகத்தையும் (⁴), சிலர் வேதாத்தியயனத்தையும் (⁵), சிலர் ஆதீம விசாரத்தையும் (⁶), யஜ்னுமாகக் கோண்டவர்கள் (¬).

(1) கியமங்களே அதுஸைரிக்கும் அடக்கமுள்ளோர். வ்ரதம் (தாது"வ்ரஞ்," கொள்ளுதல்)—கியமம் யதி (தாது, "யம்," ஒடுங்குதல்)—மனம் வாக்கு காயம்

என்ற த்ரிகாணங்களே அடக்கி வாழ்கின்றவன்.

(2) "த்ரவ்யத்தை யஜ்னுமாகக் கொண்டவர்கள்"=பூமி, தனம், தான்யம் முதலிய ஸம்பத்தை தர்மவழியில்கின்ற தேடி, தேவர்கள், பித்ருக்கள், ஸாதுக்கள், சுற்றத்தார் என்பவர்களு க்கு அன்புடன் படைத்து, எஞ்சினதைத் தாம் அதுபவிக்கவே ண்டும் என்ற வரதத்தை ஸாதிக்கின்றவர்களும் பாஹ்மயஜ்னுத் தைக் கைக்கொண்டவர்கள்.

(3) ஸாத்விக தபலை. அத். லஎ, மர். லச தொட்டு லஎ வரையில் தபவலின் விரே [202.

ஷ வக்ஷணங்கள் விரிக்கப்பட்டன.

தபஸ் ஸரீரத்தாலும், வாக்காலும்,மனஸாலும் செய்யப்படு வதால், ஶாரோ தபஸ் என்றும், வாங்மய தபஸ் என்றும், மானஸ தபஸ் என்றும் கூறப்படும்.

ரீர தபஸாவது கை கால்களால் ஹிம்ஸை செய்யாமை, தேகமுுத்தி, கோக விபிர்க்து இருத்தல் விற்றல் ("ஆர்ஜவம்"), தேவர்களேயும் குருமாரையும் த்விஜர்களேயும் புத்திமான்களே

யும் வழிபடுதல். வாங்மய தபஸாவது ஆத்முராஸ்த்ர படனம், கோபம் பொருமை முதலிய உத்வேகங்களே உண்டுபடுத்தாத சொற்க ளேப் பேசுதல், ஸத்ய வாக்கு, இனிய வசனம்.

மானஸ தபஸாவது மன அடக்கம், மனத் தெளிவு, சித்த

முுத்தி, ஸௌம்யகுணம். இவ்வித தபஸ்கள் எந்த எண்ணத்தோடு செய்யப்படுமோ, அந்த எண்ணப்படி மூன்று வகையாகும்.

தபவின் பலணே விரும்பாமல் சும்வர ம்ரத்தையோடு செய் தால், ஸாத்விக தபஸாகும். மிஎ, மிஎ.

பலண விரும்பி டம்பத்துக்காகச் செய்தால், ராஜஸ தப ஸாகும். மிஎ, மிஅ.

தன்னே வருத்தி, அல்லது பிறரை வருத்து தற்காகச், செய் தால், தாமஸ் தபஸாகும். மிஎ, மிகு.

இவற்றில், ஸாத்விக தபலை அதுஸரிக்கின்றவர்கள் மாத் ரம் ப்ரஹ்ம யஜ்ஞத்தைக் கைக்கொண்டவர்கள் என்பது பகவா னது கருத்து.

(4) புத்தியால் விருப்பு வெறுப்பு என்ற த்வந்த்வங்களே மைத்வம் செய்துகொண்டு வாழ்கின் றவர்களும் ப்ரஹ்மயஜ்சுத் தைக் கைக்கொண்டவர்கள்.

(5) "ஸ்வாத்யாய" (ஸ்வ + அத்யாய, தான் என்ற ஆத்மா வுக்குரிய அத்பயனம்) வேதம் ஒது தல்.

(6) "ஞாக"=ஆத்ம அனுத்ம விசாரின; ஆத்மா எது, ஆத் மாவுக்கு அன்யமான வஸ்துவாகிய ப்ரக்ரு தி எது, என்ற ஆராய்ச்சி.

225.7

(7) ப்ரஹ்மார்ப்பணம் என்ற யஜ்ஞத்தை அதுஸரிக்கின் றனர்.

உலகூ. சிலர் அபானனில் ப்ராண2ணயும், அவ்வீதமே பிராண னில் அபான<sup>2</sup>னயும், ஹோமிக்கின்றனர் (1). சிலர் பிராணகதியையும் அபானகதியையும் தடுத்துப் ப்ராணயாமத்தையே மேலாகக் கோள் வர்கள்.

(1)நடராஜப் ப்ரபு என்ற மஹேஸ்வரனுடைய ருக்தியாகிய சாஜசாஜேஸ்வரியின் ப்ரவாகத்தை கடனம் என்று பெரியோர் கூறுவார்கள். இந்த நடன மக்தியில்நின்று ப்பாணன் பயி என்ற மிதுன ஸக்திகள் தோன்றின. ப்ராணன் ஸூர்யனுகவும்,ரயி சக் த்ரனுகவும் பிறந்து, இவற்றின் சேகைகளால் ஸகல ஸூக்ஃம ஸ்தால ஸரீரங்கள் ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்டன என்று ப்ரங்வேபகி ஷத்தில் விளக்கப்பட்டது.

ஒவ்வொரு ஸூக்ஷ்ம மரீரத்தின் இருபது தத்வங்களில் பிராண அபான வாயுக்கள் இரண்டு. இவற்றுள், ப்ராணன் க்ர ஹம் என்றம், அபானன் அதிக்ரஹம் என்றம், அதிக்ரஹமாகிய அபானனுல் ப்ராணன் பிடிக்கப்பட்டு, அபானனுல் க்ராணேர் த்ரியம் கர்தங்களே மணக்கும் என்றம், ப்ருஹத் ஆரண்யக உபகிஷத் ந. உ, க. இல் உபதேயிக்கப்பட்டது. இதன் தாற் பர்யம், ப்ராண கதியும் அபான கதியும் க்ராஹ்ய க்ராஹ ஸம்ப ந்தத்தால் நடைபெற்றுவரும் உச்ச்வாஸ (மேல்மூச்சு) நி<mark>ற்வாஸ</mark> (கிழ்மூச்சு)க்க்ரியைகளால் தோன்றுகின்றன என்றும், அபானக தியற்முல் க்ராணேக்த்ரியம் கக்தங்களே மணக்கா என்றும் அறிக.

ப்சாண அபான ஸம்பர்தத்தை இவ்விதம் அறிர்தால், உலகு-ம் மக்த்ரத்திலுள்ள பதங்களின் அர்த்தம் விளங்கும்.

ப்சாணவாயு ஹரு தய ஸ் தான த் துக்குக் கீழ்ப்பட்ட அங்கங் கள்தோறும் அதோமுகமாக ஒடுவதை நிர்வாஸம் என்றும்,மறு படி ஊர்த்வ முகமாகச் சென்று நாவிவழியால் ஒடுவதை உச்ச் வாஸம் என்றாம், கூறப்படும். இந்த இரண்டு சதிகளும் (ஓட்ட

rews,

ங்களும்) தேகஸம்ரக்ஷணேக்காகவே இயல்பில் நடைபெற்று

வருகின்றன.

இந்தக்கதிகளே ப்ரயத்தன விஸேஷத்தால் தடுத்து,ப்ராண கோயும் அபானணேயும், வித்தி முத்திகளுக்காக, ஐக்யப்படுத்து தல் (ஒன்ருக்கு தல்) ப்ராணுயாமம் என்றம், ஹடயோகம் என்

றும், அழைக்கப்படும்.

"ப்ராண ஆயாமம்" என்பது ப்ராணணத் தடுத்தல் என் றும்,"ஹ" என்பது ஸூர்யன் அல்லது ப்ராணன் என்றும்,"ட" என்பது சந்த்ரன் அல்லது அபானன் என்றும், "ஹடயோகம்" என்பது ப்ராண அபான ஐக்யம் என்றும், ஹடயோக ப்ரதிபிகை

மில் கூறப்பட்டது.

உள்ளிருக்கும் வாயுவை ப்ராணைல் வெளியில் மெல்ல மெல்ல விடுதல் சேசக ப்ராணயாமமாகும். வெளியிலுள்ள வாயுவைப் ப்ராணன் (அபானைற் பிடிக்கப்பட்டு) உள்ளே மெல்ல மெல்ல நாவித்துவாரத்தால் இழுத்து, நாடிகள்தோறும் பூரித்தல் (நிரம்பச் செய்தல்) பூரக ப்ராணயாமமாகும். பூரித்த வாயுவை விதிப்படி ஜாலந்தரமுதலிய பந்த பூர்வகமாக ப்ராணணே (கும்பத்தில் நிறைத்த ஐலம் போலத்) தரித்தல் (நிறுத்தல்) கும் பக ப்ராணயாமமாகும். கும்பித்த வாயுவைத் திரும்பவும் மெல்ல மெல்ல வெளிவிடவேண்டியது. இவ்வித அப்ப்யாஸங்களே சேசகம், பூரகம், கும்பகம் என்றும் சுருக்கிச் சொல்வார்கள்.

ப்ராணுயாமங்களேச் செவ்வையாகத் தினமும் செய்து வந் தால், படிப்படியாக அன்னஜீரணமும், தேகவலிமையும், மனே தைர்யமும், சித்தஶுத்தியும் அடக்கமும், தளராமுயற்சியும், நரை திரையின்மையும், நீண்ட ஆயுளும், வேறு அரேகவித்தி

களும், உண்டாகும்.

ப்ரவித்திபெற்ற ப்ராணயாமத்தின் வக்ஷணத்தை அறிக்த ஹடயோக்கள் சித்பர நிலேயாகிய ஜீவன்முத்தியைக் கருதி வாழ் வதால், அவர்களுடைய அப்ப்யாஸங்களே ஞானயோகத்தில் பக வான் அடக்கிச், சிலர் ப்ராணணே அதன் அதிக்ரஹமாகிய அபானனில் ஹோமித்து (ஒப்புக்கொடுத்து), அபானணே அதன் காஹமாகிய ப்ராணனில் ஹோமிக்கின்றனர் என்றுர். அஃதா வது, ஹடயோகம் வித்திக்கும் பொருட்டு, சிலர் பூரக சேசக ப்ராணுபாமங்களே அதுஸரிக்கின்றனர் என்பதே.

(2) வேறு சிலர் பூரக ரேசக ப்ராணுயாமங்களுக்கு மேற் பட்ட கும்பகப்பழக்கத்தை அப்யாஸம் செய்து வருகின்ற னர். இர்தப் பழக்கத்தால் ப்ராணன் என்ற க்ரஹமும் அபா னன் என்ற அதிக்சஹமும் ஐக்யமாகின்றன.

நூ.-கூல்க. சிலர் நியமம்பேற்ற ஆஹாரழடையவர்களாய், (¹) பூராணுத்களே(²)ப்ராணுத்களில் ஹோமிக்கின்றனர்.(³) ஒதுநஸந்தம,(⁴) யஜ்ஞவித்களாகிய (⁵) [ழன்கூறப்பட்ட] இவர்கள் எல்லாம் (⁶) யஜ்ஞத்தால் [மனஸிலுள்ள] கல்டிஷத்தைப் போக்கினவர்களாய்;(⁻) ஸநாதன ப்ரஹ்மத்தைப் பெறுகின்றனர்.

யஜ்தம் செய்யாதவனுக்கு இந்த லோகம் [ப்ரயோஜனப்பட] இல்ல. (³) வேற எங்கிருந்து [புண்யகர்மபலன்களேப் பெறலாம்.]

(1) தங்கள் ஜடராக்னி லெகுவில் ஜீரணிக்கத்தக்க ஆஹா ரத்தை மாத்சம் சிறுக உண்டு.

(2) ப்ராணுதிகளாவன: ப்ராண அபான ஸமான வயான உதான வாயுக்கள்.

ப்ராணன், தனக்குரிய ஸ்தானமாகிய ஹ்ரு தயத்தைப் பற்றி, நாவிவழியால் வெளியிலுள்ள ஸ்தூலவாயுவை நாடிகள் தோறும் இழுத்துக்கொண்டுபோய், அங்கங்களேச் சுத்திசெய் து, மீளவும் நாவிவழியால் வெளியில் விடும்.

அபானன், குதத்தைப் பற்றிகின்று, குடலிலும் இரைப் பையிலும் சென்று ஐடராக்னியை வளர்த்து அன்னபானுதி களே ஜீரணிக்கச் செய்யும்.

ஸமானன், நாபிஸ்தானத்தில் நின்று, அன்னரஸமாகிய ரக்தத்தை ஸகலநாடிகள் தோறும் செலுத்தியைக்கும்.

வ்யானன், ஸர்வாங்கமும் வ்யாபித்திருப்பதால், ஒவ்வொரு அங்கத்துக்குரிய நாடிகளிற் செல்அம் பஞ்சபூதீங்களே மற்ற அங்கங்களுக்குரிய நாடிகளிற் செல்அம் பஞ்சபூதங்களேரு

உதானன், கண்டஸ் தானத்தைப்பற்றி, மனஸுக்கு வலி மையைக் கொடுத்தும், தூக்கத்திற் சென்ற இந்த்ரியங்களே எழுந்திருக்கச் செய்தும், தடுமாறி விழுந்தேகத்தை நிமிர்ந்த நிலேயில் நிறுத்தியும், மரணுவாதனேயில் ஸூக்ஃம தத்வங்களே இழுத்துக் கொண்டு வெளியே சென்று பாலோகங்களிற் ப்ர வேணிக்கும்.

- (3) இவ்விதம் ஸம்பர்தப்பட்ட ப்ராணு வாயுக்களில், ஒன்றை அதற்கு ஸகாயமாயிருக்கும் வேறுன்றில் ஏகாக்ர சித்தத்தால் காய வித்திகளுக்காக ஒப்புவிக்கின்றுர்கள்.
  - (4) குரு வம்மக்தாரில் மிகச் சிறக்கவனே.
- (5) ஸ்வாமியை யஜிக்கும் வகைகளே அறிந்த மஹான்க ளாகிய.
- (6) ஸ்வாமிக்கு ஹோமித்து (படைத்து), ஸ்ரத்தையால் அவருக்குத் த்ருப்தி செய்தபின், அவர் பார்வையிட்டு எஞ்சின ("மிஷ்ட") ப்ரஸாதத்தை.

ப்ரணாதம் என்றது பூஜிக்கப்பட்ட தெய்வத்தின் தெளிவு, ரைக்தி, தேஜஸ், அநக்ரஹம். அவர் மனமகழ்க்து அருளினது எதுவோ, அது ப்ரஸாதம். இதை "அம்ருகம்" என்ருர், ஏனெ னில் ஞானயோகங்கள் சாவாகிஃயாகிய ப்ராஹ்மீ ஸ்திதிக்கு ஹேதுவாயிருப்பதால்.

- (7) கூறப்பட்ட ஞான யஜ்ஞங்கள் எவ்விதம் ப்ராஹமீ ஸ்தித்பை உண்டாக்கும் என்றுல், சித்தத்திலுள்ள கல்மஷங் கள் (மலங்கள்) முற்றுக விட்ட பின்பே உண்டாகும் என்று உபதேலிக்கின்றுர். "சித்த மலமறுவித்துச் சிவமாக்கி எனே யாண்ட அத்தன்" என்று மாணிக்கவாசக ஸ்வாமி சொன்ன தும் அவ்வாறே.
- (8) பூலோகத்தில் மாத்ரம் கர்மானுஷ்டானத்தின் பலன் சிக்ரம் வித்திக்கின்றபடியால், இங்கு செய்யவேண்டிய யஜ்கும்

തെല— നർത.]

தானம் தபஸ் என்ற கர்மங்களே ஸ்ரத்தையோடு செய்யாதுபோ ஞல், மானுடப் பிறவியின் ப்ரயோஜனங்களாகிய ஸ்வர்க்காதி போகங்களும் கல்மஷ்கீக்கமும் மோக்குமும் உண்டாகா.

கூல் உ. இப்படிப்பட்ட பலவித யஜ் தங்கள் ப்ரஹ்ம முகத்தில் விரிந்தன. (¹) அவை எல்லாம் [புண்ய] கர்மங்களில்நின்ற பிறந்தவை யாக அறி. (²) இவ்விதம் அறிந்து, [உன்னே வாதிக்கின்ற துக்க பய , கல்மஷங்களில்நின்று] நீ விலக்கப்படுவாய் (³)

(1) குறிக்கப்பட்ட ஞான யஜ்ஞங்கள் தேவாத்மலக்கியின் காகாவித ரூபங்கள்.

(2) இந்த ஞான யஜ்ஞங்கள் புண்ணிய கர்மங்களேப்பற்றி ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்டன. அவை ஆரால் அநுசரிக்கத்தக்கவை? பூர்வீகத்தில் புண்யகர்மங்களேச் செய்து அவற்றின் பலன்களுக் கேற்றபடி பெற்ற சரீரங்களேயுடையவர்களால் என்றறிக.

ஞான யஜ்ஞங்களுக்கு அதிகாரிகள் புண்யாத்மாக்கள் என் பது கருத்து.

(3) இந்த உண்மையை நன்ருப் உணர்ந்து, ஞான பஜ்ஞங் களில் ஒன்றைக் க்ரமமாகவும் ஸ்ரத்தையோடும் நீ ஸாதித்துவந் தால், உன்னுடைய ஶாஸ்த்ரார்த்த அறியாமை நீங்கி, துக்க பய ஶோகங்களில்நின்று முக்திபெறுவாய்.

நூக. பரன்தப, த்ரவிய யஜ்ஞத்தைப்பார்க்கிலும் ஞான யஜ் ஓம் மிகச்சிறந்தது (¹) ஓ பார்த்த, ஸிகல [புண்ய] கர்மங்களும் (²) ஓரானத்தில் ஸிமாப்தியை அடைகின்றன. (³)

(1) தற்காலத்தில் அரசர்களும் ஏணயோரும் இக பர லோக ஸுகங்களேக் கருதி அன்னம் வஸ்த்ரம் ஸ்வர்ணம் (பொ ன்) முதலிய த்ரவ்யங்களாற் செய்யப்பட்ட தான பூஜைகளி அம், சுத்தரைத்தியைக் கொடுக்கும் ஈர்வரார்ப்பண தானங்கள், ஞானத்துக்கு சேர்வழியாயிருப்பதால், மிகவும் மேலானவை.

ச. உயிஅ இல் கூறினபடி த்ரவ்ய யஜ்ஞம் ப்ரஹ்ம யஜ்ஞங் களில் ஒன்ருயிருந்தும், அது ஞானத்தைப் பயப்பதற்கு ஒரு வன் ஈர்வரார்ப்பண புத்தியோடு த்ரவ்யதானத்தைச் செய்ய வேண்டும். ஆதலால் ஈஸ்வரார்ப்பண புத்தியற்ற த்ரவ்யதானத் திலும் ஞானேபாய ஈல்வாார்ப்பண தானம் மிகச்சிறந்தது என்று இந்த மந்த்ரத்தில் விளக்கினர்.

- (2) ஹிம்லையற்ற ஸுகல ஜீவனேபாய ஆத்மோபாய கர்மங் களும்.
  - (3) அகண்டாகார அறிவில் முடிவுபெறுகின்றன.

கர்மா துஷ்டானம் என்ற பாதை நானம் என்ற அந்தத்து க்கே பரமேஸ்வரலை ஸருஷ்டிக்கப்பட்டது.

பாப கர்மங்களே நீக்கி யஞ்ஞம் தானம் தபஸ் என்ற புண்ய கர்மங்களே ஒவ்வொரு காளும் அன்புடன் செய்துவரு கின் றவனுக்குச் சித்கமுுத்தி அமையும். அதனுல் ஆக்ம அனு த்ம விவேகம் உண்டாகி அகண்டாகார அறிவை முறையாகப் பெறுவரன்.

நும் சு, நும் சி. எதன் (1) அறிந்து நீ இப்போழது கொண்டாற் போல மறுபடியும் மோன்றத்தை (°) அடையமாட்டாயோ, எதனுல் (°) எல்லாப் ப்ராணிகளே என்னில் (⁴) தோன்றிப் பின் என்னிடத்து [ஒடு ங்தகின்றனவென்று] அறிவாயோ, அத‰ (5) நமஸ்காரத்தாலும் (6) வினுவினுலும் (7) கேஸ்வையாலும் (8) அறி. தத்வதர்மிகளான (9) ஓர னிகள் உனக்கு ஞானத்தை (10) உபதேமிப்பார்கள்.

- (1) எந்த ப்ரஹமத்தை.
- (2) பய துக்க ஸோகங்களே.
- (3) எக்த அகண்டாகார அறிவால்.
- (4) "பூதாகி ஆத்மகி"=ப்ராணிகளே ஆத்மாவில், அஃதா வது, மஹேஸ்வரனைகிய என்னில். அக். கூ. மர். கா., கடு.
  - (5) அந்தப் பரப்ரஹ்மத்தை.
  - (6) வாக்காலும் மனஸாலும் து தித்தும்.
  - (7) அதன்லக்ஷணத்தை விசாரித்தும்.
  - (8) ஞான யஜ்ஞங்களால் பூஜித்தும்.

(9) தத்பொருளாகிய நிர்க்குண பர்ஹ்மத்தையும் ஸகுண ப்ரஹ்மத்தையும் அதுபவ முறையாக அறிக்க.

(10) அத்ருர்யமாய் தன்னந்தனியாய் எக்காலமுழுள்ள சித்பொருளின் லக்ஷணத்தைப்பற்றியும், அதை யதார்த்தமாக

அறியக்கூடிய உபாயங்களேப் பற்றியும்.

压的每一压的到了

இந்த ம்லோகத்தில் ஜீவன்முக்தனே தக்க ஞானதேயிகள் என்றம், ஞானமயமான வஸ்துவை தர்ஸித்தால், பயதுக்க மோகங்கள் திருமென்றம், விளக்கப்பட்டது.

கூறிசு. எல்லாப் பாபிகளிலும் நீ மிதந்த பாபம் செய்தவனுக இருந்தாலும், னூனத் தெப்பத்தாலேயே எல்லாப் பாபத்கையும் கடப்பாய். (1)

(1) பிறவிகள்தோறம் காணப்பட்ட பய துக்க சுராக அலே களால் அடிபட்ட ஸமுத்ரத்தைத் தாண்டி, ஸ்திரமான மோக்ஷ த்தை, அடைவதற்குத் தக்க மிதப்பு ("ப்லவ") கூரனமே (மெய் யறிவே).

நூலா அர்ஜுன, ஜ்வலிக்கின்ற நெருப்பு எவ்விதம் விறதகளேச் சாப்பலாகச் செய்கின்றதோ, அவ்விதம் னூனுக்னி (¹) எல்லாக் கர் மங்களேயும் சாம்பலாகச் செய்கின்றது. (2)

(1) ஞானம் என்ற அக்னி. ச. கக (2).

(2) கர்ம பர்தங்களேயும், அஃதாவது, கர்த்ருத்வ போக்க் ருத்வ ஸங்கல்பங்களேயும், அவற்றின் ஸுகதுக்க பலன்களேயும்.

நான் கர்த்தா, நான் போக்தா என்ற சிந்தீனயற்றுச் செய் யப்பட்ட கர்மங்கள் அகர்மங்களாகும்.

நூ. இவ்விடத்தில்(1) நானத்துக்த ஸமானமான பவித்ரம்(2) இல்ல. [கர்ம] யோகத்தின் ஸம்ஸித்தி (\*) [ஆகிய அகண்ட ஞானத் தைப் பக்வ] காலத்திற் பெற்று, (4) ஸ்வயமான தத்பொருஊத் (5) தனக்குள் அடைகின்றன். (6)

(1) இந்த ப்ரஹ்மாண்டத்தில்.

(2) பரிரு த்திசெய்யும் வஸ்து; ஜீவாத்மாவிலுள்ள மலங் களேத் தீர்க்கும் பொருள்.

சுலக—சல்உ]

- (3) சிறந்த பலன், பேறு
- (4) அகண்ட ஞானத்தை வியாவ அறிவை.
- (5) "ஸ்வயம் தத்"=ஸ்வயமான தத்பொருள்; ஒருவரா லும் ஸ்ருஷ்டிக்கப்படாததும் ஒருபொழுதும் அழிவற்றதுமா கிய சித்சொருபம்.
- (6) "ஆத்படு விர்ததி"=ஜீவாத்**மா**வுக்குள் [விற்றிருக்கும் பாமாத்மாவை] அறிகின்*ரு*ன்.

**கூலக.** ஸ்ரத்தை (¹) பெற்றவனும், தத்பரனைவறும் (²), இந்த் ரியங்களே மிக நிக்ரஹம் செய்தவனும், ஆகியவள் நானத்தை (³) பெறகிறன். நூனத்தைப்பேற்ற, பரம ஶாந்தியை(⁴) ஶீக்ரம் அடை. கின்றன்.

- (1) ராஸ்த்ரங்களி அம் குருவி அம் உள்ள அன்பு ரைத்தை எனக் கூறப்படும்.
- (2) தத்பான்=தத்பொருளாகிய ப்ரஹமத்தை மேலாக (பரமாக)க் கொண்டவன்.
- (3) நாநாவித நாமரூபங்களே அறியும் புத்திக்கு மேற்பட்ட அகண்டாகார அறிவை.
- (4) யாவற்றிற்கும் உயர்க்க (பரம) கைவல்ய கிலேயாகிய மோக்ஷத்தை.

சம். ம்ரத்தையற்றவனும் ஸம்மய (¹) மனலுுள் வனுமாகிய அவிவேகி (²) நாமத்தை (³) அடைகின்றன். ஸம்மயத்தை மனஸிற் கோண்டவனுக்த இந்த லோகமுமில்ல (⁴), வேற லோகமுமில்ல (⁵), சுகமுமில்லே. (⁶)

- (1) ஆத்மாவில் ப்ரதிஷ்டை பெறுத.
- (2) ஆத்ம அனுத்ம விவேகமற்றவன்.
- (3) பிறக்கும் பிறவியின் ப்ரயோஜனமில்லாமையை. (கா மம்=இல்லாமை)
- (4) முற்பிறவியின் பலன் இப்பிறவியில் மானுடதேகத்தைக் கொடுத்தும், அந்தத்தேகத்தாற் செய்யவேண்டிய கர்மா நுஷ்டா

னங்களே ஞ்சத்தையோடு செய்யாதுபோனுல், இர்த லோகம் ப்ரயோஜனப்படாது என்பது பற்றி, இர்தலோகமில்லே என்றுர்.

- (1) இர்தப் பூலோகத்தில் விதிக்கப்பட்ட ஆத்மோபாய கர் மாதுஷ்டானங்களேச் செய்யாதுபோனுல், அதன் ப்ரயோஜன மாகிய வேறு புண்ய லோகங்கள் இல்லே.
  - (6) சுக அதுபவங்கள் இல்லாமல், துக்கம் பெருகும்.

சூக். தனஞ்ஜய, யோக ஸிநீந்யஸ்த கர்மாவும், (1) நானத்தால் ஸம்மாயத்தை முறித்தவனும், ஆகிய ஆத்மவாளேக் (2) கர்மங்கள் பந்தப்படுத்தா (3).

- (1) யோக ஸக்க்யஸ்த கர்மா=கர்ம ஸக்க்யாஸ யோகத்தை அதுஷ்டிக்கின் றவன் தனக்குரிய கர்மங்களே ஈஸ்வானுடைய கர் மங்கள் என்றெண்ணிப் பற்றில்லாமல் அவற்றைச் செய்கின்ற வன்.
- இவ்வி தம் சுஸ்வரனிடம் ஒப்புக்கொடுத்துச் செய்யப்பட்ட கர்டம் சுஸ்வரார்ப்பண கர்மம் என்றம் ஸக்க்யாஸம் என்றம் கூறப்படும். ஐக்தாவது அத்தியாயத்தைப் பார்த்தறிக.
  - (2) ஆத்மாவே நான், தேகமன்று நான், என்று வாழ்பவணே.
- (3) கர்மா நுஷ்டான தோஷங்களாகிய கர்த்ருத்வ போக் த்ருத்வங்கள் அவனுடைய அறிவை (ஆத்மாவை)ச் சுருக்க மாட்டா.

சுல்உ. ஆதலால், பார்த்த, அஞ்ஞானத்தில்நின்ற பிறந்ததும் புத்தியிலிருக்கின்றதும் ஆகிய இந்த ஸம்மயத்தை (¹) [உன்] சொந்த ஞானவாளால் வெட்டி (²) [கர்மஸந்ந்யாஸ] யோகத்தைஅநுசரி. (³) [யுத்தத்துக்து] எழுந்திரு (⁴)

- (1) இதுவோ அதுவோ, இதுசரியோ அதுசரியோ, என்று புத்தியைச் சலனப்படுத்தும் அஞ்ஞானசொரூபத்தை.
- (2) தர்மலாஸ்த்ரார்த்த அறியாமையால் (க்ருதராஷ்ட்ர மைந்தர்களோடு யுத்தம் செய்வது தர்மமோ அல்லது அதர்ம மோ என்று) புத்தியில் தோன்றின் ஸம்மையங்களே மெய்யறிவு என்ற வாளால் வெட்டி கீக்கி.

(3) யுத்தத்தை ஈஸ்வரார்ப்பண புத்தியோடு செய்.

(4) பய தாக்க ஸோகங்களே விட்டு மெய்ஞ்ஞான தீரத்தோடு எழுந்திருந்து பாணங்களே ஏவு.

உபநிஷத்கள் என்றும் ப்ரஹ்மவித்தை என்றும் போக ராஸ்த்ரம் என்றும் கூறப்பட்ட ஸ்ரீக்கிருஷ்ணூருன ஸம் வாதத்தில் ப்ரவித்திபெற்ற ஞானபோகம் என்ற நான்காம் அத்யாயம் முற்றிற்று.

# ஐந்தாம் அத்யாயம். கர்ம வைத்த்யாவை யோகம்.

அஃதாவது மஹேஸ்வசனே ஸாவ லோகங்களுக்குங் கர் த்தா என்றும், அவரே ஸர்வ ஜீவீர்களுக்கும் ஸுஹ்ருதன் என்றும், அவரே ஸ்ருஷ்டி ஸ்திதி ஸம்ஹார திரோபவ அநுக் எக காம்மங்களே கடத்தி வருகிருர் என்றும் கிஸ்சமித்து, ஒருவன் தனக்கு ஏற்பட்ட கர்மங்களே அவரிடம் ஸர்க்யவித்து (ஒப்பு வித்து), லோகோபகாரத்துக்காகச் செய்தால், அக் கர்மங்கள் சுஸ்வரார்ப்பண கர்மங்கள் எனப்படும் என்ற உபதேசத்தை அர் ஜுனன் கேட்டுச் திர்தித்தான் என்று விளக்கும் ஐந்தாம் பாடம்.

முகல் அக்யாயக்கில், அர்ஜுனன் பய துக்க ஸோகங்க கோப் பெற்றுன் என்றம், இரண்டாவதில், காம க்ரோத பய துக்கங்களே நீக்கத் தக்கது மெய்யறிவு என்ற ஸாங்க்யம் மாத் சமே என்றும், மூன்றுவதில், மெய்யறிவை அடைவதற்கு த்வர் த்வ ஸமத்வ புத்தி அவஸ்யம் என்றும், அர்த ஸமத்வ புத்தி யால் கர்த்ருத்வ போக்த்ருத்வ தோஷங்களற்ற நைஷ்கர்ம்யம் என்ற கர்மயோசம் வித்திக்கும் என்றம், நான்காவதில், யஜ்கும் தானம் தபஸ் என்ற ஆத்மோபாய கர்மங்கள் ஸகுண சொருப அர்ப்பணங்கள் (அல்லது ஹோமங்கள்) என்றும், அவர்ருற் அக ண்டாகார அறிவென்னும் ஞானத்தையும் பரம ஸாந்கியையும் பெறலாம் என்றும், விளக்கி, ஐந்தாவதில், கர்த்ருத்வ போக்த்ரு த்வதோஷங்களற்டி கர்மானுஷ்டானமாகிய கர்மயோகத்தைக்குப் பரமேஸ்வர நில்சயத்தாலும் அவர்மேலுள்ள பக்கியாலும் செய் யப்பட்ட ஈர்வரார்ப்பண கர்மம் என்னும் கர்ம ஸந்கீயாஸம் மிக அதுகூலமாயிருக்கும் என்று போதிக்கப்பட்டது.

மூன்ரும் அத்யாயத்தில் முப்பதாவது மர்த்ரத்தில், "எல் லாக் கர்மங்களேயும் என்னிடம் ந்யாஸம் செய்து," அவற்றை அஹந்தை மமதையற்றுச் செய்ய வேண்டும் என்று கூறி, நாலாம் அத்யாயத்தில் நாற்பத்தோராம் மர்த்ரத்தில் "யோக ஸர்ந்யஸ்த கர்மாவாகிய ஆத்மவாணக் கர்மங்கள் பர்தப்படுத் தா" என்ற உண்மையை ஸ்திரப்படுத்தி, இர்த ஐந்தாம் அத் யாயத்தில் அர்ஜுனனுடைய ஸம்முயத்தைத் தீர்க்கும்பொருட்டு, கர்மயோகத்துக்கும் கர்மஸந்ந்யாஸத்துக்கும் உள்ள ஸம்பர்தத்தை உபதேசிக்கின்றுர்.

அர்ஜுன்ன் கூறினுள்,—

க. க்ருஷ்ண, கர்மங்களின் ஸந்நியாஸித்தையும், மறுபடி (கர்மங் களின்) யோகத்தையும் கூறுகின்றய் (¹). இவைகளில், எது மேலான் தோ, அந்த ஒன்றை உறுதியாகச் சொல்லு (²).

- (1) கர்ம ஸக்க்யாஸத்தைப் பகவான் டி-டிய இலும், அத ற்குப்பின் கூறப்பட்ட மக்த்ரங்களிலும், குறித்தார். கர்மயோ கத்தைப்பற்றி மூன்ரும் அத்யாயத்திலும் கான்காம் அத்யாயத் திலும் விஸ்தாரமாக விளக்கினர்.
- (2) அத். க மர். உ இல், ஸம்மைய வினுக்களேக் கேட்டவாற, இங்கும் பகவானுடைய லசுஷ்யார்த்தத்தை ச்ரஹிக்காமல், கர்மயோகமும் கர்மஸக்க்யாஸமும் விரோதம்பெற்றவை என்றெண்ணி மயங்கி "ஒன்றை உறுதியாகச் சொல்லு" என்றுன் அர்ஜுன்ன்.

ஸ்ரீ பகவான் கூறினர்,—

ங. மஹாபாஹு, எவன் வெறக்கிறனில்ஃலயோ, எவன் விரும்பு கிறனில்ஃலயோ (¹), எவன் த்வந்தவமற்றவனே (⁴), அவன் நித்ய ஸ்ந் ந்யாஸ் என்ற அறியத்தக்கவன் (³), பந்தத்தில்நின்ற ஸுகமாக விடு படுகின்றபடியால் (⁴).

(1) கர்ம ஸக்கியாஸம் என்றது கர்மத்தை வெறுத்த கிஃயு மன்று விரும்பின நிஃயுமன்று, என்பது கருத்து. விருப்பு வெ 170 றப்புள்ள ஸக்கியாஸத்தை மித்யாசார ஸக்க்யாசம் என்று கூ சு இல் கண்டித்தார்.

(2) ஸதாசார கர்ம ஸக்க்யாஸத்துக்கு தவக்த்வ ஸமத்வம்

அவெण்யம் என்பது கருத்து. ட.எ.

(3) இப்படி ராக த்வேஷமற்று ஸமத்வ புத்தியோடு தனக் கேற்பட்ட கர்மங்களே நித்யம் அதுஷ்டிக்கின்றவன் ஸதாகால மும் கர்மங்களே மஹேஸ்வரனிடம் தயாகம் (க்யாஸம், அர்ப்ப ணம், கொடை) செய்துகொண்டே இருப்பான்.

(4) இந்த நித்ய ஸக்க்யாவிக்கு (ஈர்வரார்ப்பண கர்மாது ஷ்டானிக்கு) ஓயாத ஸுகமுண்டு; ஏனெனில், கர்த்ருத்வ போக்

த்ருத்வ பந்தங்கள் அவனுக்கு இல்லாதபடியால்.

அஹர்தை மமதையற்ற கர்மாதுஷ்டானியே நித்ய ஸக்க்யாவி என்ற போதிக்து, அடுத்த ஸ்லோகத்தில் இவணே ஸாங்க்யன் (மெய்யறிவாளி) என்று சுட்டிஞர். இயல்பிலே கிராசை என்ற ஸத்வகுணம் உள்ளவனுக்கு உரியது ஸாங்க்யம் (டி. டி.) என்னும் மெய்ஞ்ஞானம். (இஅ. கூ.) ஆதலால், ஸாங்க்யம ஸாத்விக ஸக்க்யாஸம் என்று பெரியோரால் கூறப்படும்.

சு. ஸாங்க்யத்தையும் (¹) யோகத்தையும் (²) வெவ்வேறென்று சிற்றறிவாளிகள் (³) கூறுகின்றனர். பண்டிதர் (⁴) கூறர் (⁵). அவற்றுள் ஒன்றைச் செவ்வையாகப் பற்றினவன் (⁶) இரண்டின் பலீனயும் பெ றுகின்றன் (௭).

(1) உ. கூறகு க்குரிய உணையப் பார்த்தறிக.

(2) அஷ்டாங்க யோகிகளுக்கு உரியது கர்மயோகம் (க. க.)

(3) "பாலா:" = (அறிவில்) பாலர்=முதிர்ந்த அறிவில்லாத வர்கள், சுற்றறிவாளிகள்.

(4) பேர நிவாளிகள், ஞானவான்கள்.

(5) ஸாங்க்யர்களும் கர்மயோகிகளும் ஸமத்வபுத்தியில் ப்ர திஷ்டைபெற்று மோக்ஷமே பரமஸுகம் என்று ஸாதிப்பதால், ஸாங்க்யத்தையும் கர்மயோகத்தையும் வெவ்வேறு மதம் என்று [6 -- Fir.

சொல்லார். எங்ஙனம் புறம்புபோலத் தோற்றமெனில், கிசா சையை ஐன்பகுணமாகப்பெற்ற ஸாங்க்யர், "நிணப்பு மறப் பற்று நில்" என்ற உபதேரைப்படி, நிணேவுகளே நேதிகளேந்து அஞ்ஞான ஸுஷு ப்தியை விலக்கி, கிஷ்டை கூடுவார்கள்; யோ கிகள், தங்கள் இயல்புக்குத் தக்கபடி வகுக்கப்பட்ட யமம் கியமம் ஆஸனம், ப்சாளுயாமம் ப்சத்யாகாசம், தாசணே, ஸவி கல்ப ஸமாதி என்ற அஷ்டாப்ப்பாஸங்களே வலிர்து அறசரிப் பார்கள்.

(6) ஸாங்க்யருக்கு உரிய கேதிகளே தலேயாவது யோகிக ளுக்கு உரிய அஷ்டாங்க அதுஷ்டானங்களேயாவது ஒருவன் தன் மக்திக்கேற்றபடி ஒழுங்காகப் பொருக்தினுல்.

(7) இரண்டுக்கும் பொதுவான பலனுகிய மோக்ஷத்தை அடைவான்.

டு. ஸாங்க்யர்களால்(¹) எந்த ஸ்தானம்(²) பேறப்படுகின்றதோ, அது யோக்களாலும் (<sup>8</sup>) அடையப்படுகின்றது. ஸாங்க்யத்தையும் யோகத்தையும் ஒன்றக எவன் அறிகின்றனே, அவன் அறிகின்றன் (\*).

(1) வாத்விக ஸக்க்பாவலிகளால்.

(2) எக்தப் பரம மாக்கி, மோக்ஷம்

(3) அஷ்டாங்க போகத்தை அநாஸரிக்கின் றவர்களா அம்.

(4) வெவ்வேறல்ல என்று எவன் நிற்சமிக்கின்றுறே, அவ ன் அந்தப் பரம ஸாந்தியை அதுபோகிக்கின்றுன்.

சு. மஹாபாஹு, யோசமில்லாமல் ஸித்ந்யாஸிம் பெறவது வருக்கும் (1). யோகயுக்கு (2) முனி (3) ப்சலிமத்தை மீக்சம் அடை கின்றன்.

(1) கேதி களேதலால் மாத்ரம் ஸாங்கியர் ஸர்வத் த்யாகமா கிய ஸக்க்யாஸத்தைப் பெறுதல் வருத்தம். யோகத்துக்குரிய அஷ்டாங்கங்களே முறையாக அப்ப்யவித்துவக்தால், கேதி களே தல் வகுவாய் வித்திக்கும்.

"நேது" = "ந" + "இதி" (இது அல்ல), சேதி களே தல்=

இது ("இதி") அல்ல ("ந") என்று விட்டுவிடுதல்.

an. ]

அத்யாயம், ந.

கிணயாமற் சும்மாவிருர்து ஸுக்கிஷ்டையைப்பொருர்தும் படி யத்தனித்தவனுடைய மனவில் ஒருநினேவு தோன்றினுல் அவன் "நான் அறிய வேண்டிய நிர்க்குண வஸ்து இந்த ஸகுண வஸ்து அல்ல" என்ற தோன்றின நிணேவைப் பற்ருமற் சும்மா விருப்பான், த்யாசஞ் செப்திருப்பான். ஸுக்கிஷ்டை கூடுவத ுற்கு இவ்விதம் த்பாகித்த நினேவுகளே நேதி கிளதல் என்றும், ஸக்க்யாஸம் செய்தல், என்றம் ஞானவான்கள் கூறவார்கள்.

இந்த ஸாங்க்ய ஸுககிஷ்டையைப் பெறவதற்கு முய அங் காலத்தில் தாயுமானஸ்வாமி வெரு கஷ்டப்பட்டார் என் று பலமுறை தன்பாடலில் குறித்தார்.

பரிபூரணைக்த்ப், ச-வதில்

"கண்டனவெல்லாம் அல்லவென்று கண்டணேசெய்து, கருவி கரணங்கள் ஒயக் கண்மூடி ஒருகணம் இருக்கவென்ருள், பாழ்த்த கர்டங்கள் போரடுதே,—"

என்றம், பாயப்புலி, நடுசு வதில்

"சும்மாவிருக்கச் சுகம் சுகம் என்று சருதி எல்லாம், அம்மா, கிரக்தரம் சொல்லவுங் கேட்டு, அறிவின் றியே பெம்மான் மவுனி மொழியையுக் தப்பி, என்பேதைமையால் வெம் மாயைக் காட்டில் அலேக்கேன், அக்தோ, என்விதிவசமே,—"

என்றும் ஒலமிட்டு, உபராக்க கிலேக்கு கேர்விரோதமான "வெம் மாயை" என்ற லோக விஷயங்களேப் பற்றிய நினேவுகளே ஒடுக் கும் பொருட்டு "வறிய செங்காயேனும், உதிர் சருகு கக்தமூல ங்களேனும்" புசித்தார் என்றம், ப்சாணுயாமப் பழக்கங்களே அதசரித்தார் என்றும் பலபாக்களிற் கூறினர்.

மோக்ஷத்தை மேலாகக் கருதினவர்களுக்கு அகே தடை கள் இருப்பதால், ஸ்ரீ க்ருஷ்ண பகவான் இந்த சும் ஸ்லோகத் தில், ஸாங்க்யர்க்குரிய ஸக்க்யாஸம் கிணவு கீனதல் என்றம், அந்த மூலைய அப்போஸத்துக்கு ப்ராணலயத்தை விமேஷ மாகக்கொண்ட அஷ்டாங்க யோகம் அதுகூலமாகவிருக்கும் என்றும், உபதேமித்தார்.

(2) அஷ்டாங்க யோகத்தைப் பொருந்தின. (இந்த யோகம்

கர்மயோகம் என்றும் கூறப்படும்.)

(3) நிராயி ஆசைகளால் தோன்றும் நீணவுகளே அகற்றின வன். டி. டி. (3)

- எ. யோகயுக்தனும் (¹), சுத்தமான அந்தஃகரணம் பெற்றவ னும் (²), இந்த்ரியங்களே ஐயித்தவனும் (³), சரீரத்தில் விருப்பமில்லா தவனும் (⁴), எல்லா ஜீவர்களுக்கும் ஆக்துமாவாயிருக்கின்ற ஆத்மாவை யுடையவனும் (⁵), ஆகியவன் [கர்மங்களேச்] செய்கின்றவனுலும், பந்திக்கப்படுகின்றனில்லே (⁶).
- (1) அஷ்டாங்க யோகத்தைங் செவ்வையாகப் பொருக் தினவனும்.

(2) சித்த முுத்திபெற்றவனும்.

(3) மெய் வாய் கண் மூக்குச் செவி என்ற இந்த்ரியங்க**ோத்** தத்தம் விஷயங்களில் விதியற்றுச் செல்லவிடாமல் அடக்கிவை த்திருக்கின்றவனும்.

(4) ஸ்தால தேகம் நிலேயற்றதென்றம், துன்பங்களுக்கு அது இருப்புடமென்றம் அறிர்து, அதில் மனலை ஸங்கம்

கொள்ளவிடா தவனும் தேகபற்றில்லா தவனும்.

(5) "ஸர்வபூத ஆத்மபூத ஆத்மா"=ஸகல ப்ராணிகளுக் கும் ஆத்மாவாயிருக்கின்ற ஆத்மாவையுடையவன். அறிவுக்கறி வாக ப்ரகாஶிக்கும் அகண்ட ஸச்சிதானக்த ஆத்மசொருபத் தைப் பெற்றவன், அஃதாவது, ஜீவன்முக்தன்.

(6) தனக்குரிய ஸகல கர்மங்களே அதுஷ்டித்துவக்தாலும், அவன் அகர்த்தாவாதலால், அக்கர்மங்கள் அவனே வாதிக்கமா

ட்டா. இப்படிப்பட்டவனே கர்ம ஸர்க்யாவி.

அ, கூ. பார்க்கின்றவனு மிருந்தாலும் கேட்கின்றவனு மிருந்தாலும் தோடுகிறவனு மிருந்தாலும் மணக்கிறவனு மிருந்தாலும் உண்ணு கிறவனு மிருந்தாலும் பேசுகிறவனு மிருந்தாலும் பேசுகிறவனு மிருந்தாலும் பேசுகிறவனு மிருந்தாலும் விஸிர்க்கம் செய்கிறவனு மிருந்தாலும் [கையால்] ஏற்கின்றவனு மிருந்தாலும் (²), ஸ்வாஸிக்கிறவனு மிருந்தாலும் (³) [கண் இமையை சி] சிமிட்டு கிறவனு மிருந்தாலும் (⁴), உறங்கு கிறவனு மிருந்தாலும் (⁴), உறங்கு கிறவனு மிருந்தாலும் (⁵) யுக்குன் என்ற குத்வலித் (°), இந்த ரியங்கள் இந்த ரியார் தீ தங்களில் இருக்கின்றன என்று எண்ணி (7), ஒன்றையும் நான் செய்ய வே இல்லே (8) என்று நினைப்பான்.

(1) கண் செவி மெய் மூக்கு வாய் என்ற ஞானேர்க்ரியங் கள் தத்தம் கர்மங்களாகிய பார்த்தல் கேட்டல் தொடுதல் மணத்தல் ருசித்தல் என்பனவற்றைச் செய்யும்பொழுது, தாம் ஸாகூலியாககின்ற அவற்றை எல்லாம் அறிர்தாலும்.

(2) பாதம் வாக்கு பாயு பாணி முதலிய கர்மேக்த்ரியங்கள் தத்தம் கர்மங்களாகிய கடத்தல் பேசுதல் மலங்கழித்தல் கொ டுத்தல்வாங்கல் என்றவற்றைச் செய்யும்பொழுது, தாம் ஸாகூலி யாக அவற்றை எல்லாம் அறிக்தாலும்.

(3) ப்ராணன் அபானன் என்ற வாயுக்கள் உச்சுவாஸ நில்

வாஸ கர்மங்களேச் செய்தாலும்.

(4) கூர்மன் என்ற வாயு கண்ணிமையை ஒருபொழு**து** சிமி ட்டியும் இன்னெருபொழுது சிமிட்டாமலும் இருந்தாலும்.

(5) ஞானேக்த்ரியங்களும் கர்மேக்த்ரியங்களும் ஸுஷு ப்தி (நித்திரை) அவஸ்தையில் ஒடுக்கத்தைப் பெற்றிருக்தாலும்.

(6) கர்ம போகம என்ற கைஷ்கர்ம்யத்தில் வித்திபெற்று மெய்ப்பொருளாகிய தத் சொருபத்தை அறிர்த ஜீவன்முக்தன்.

"தத்வவித்"=தத் என்ற பரப்ரஹ்மத்தை உள்ளபடி அறிக்

தவன்.

86.7

(7) ஞானேந்த்ரியங்களும் கர்மேந்த்ரியங்களும் ை ூக்ஃம வாயுக்களும் தத்தம் கர்மங்களேப்பற்றியே ஜீவிக்கின்றன என்று கிஸ்சயித்து.

இந்த்ரியார்த்தம்-இந்த்ரியங்களுடைய அர்த்தம் (பொரு ள்), அஃதாவது, தொழில் செய்தல், கர்மத்தில் செல்லுதல். (8) நாணுகிய ஆக்மா அகர்த்கா.

ஜீவன்முக்தன் தன்னுடைய இர்த்ரியங்களாகிய அந்தலி காணங்கள் ஞானேந்த்ரியங்கள் கர்மேந்த்ரியங்கள் டஞ்சவாயுக் கள் என்றவை எல்லாம் ப்ரக்ரு இ சொருபங்களாகலால், தன க்கு அன்யங்கள் என்றம், அவற்றின் தொழில்கள் தனதல்ல என்றும் அறிக்து அழிவற்ற ஸுகத்தோடு வாழ்வான்.

- ல. எவன் ஸிங்கத் த்யிகம் செய்து (1), பிசஹ்மத்தினிடம் கர்டங் களே வைத்துர் (²) செய்கின்றனே, அவன் ஐலத்தால் [தாமரை] இதழ் [பற்றப்படாதது] போலப் (3), பாபத்தால் தீண்டப்படுகிறனில்லே 4).
  - (1) எவன் தன் இந்த்ரியங்களோடுள்ள ஒற்றுமையை விட்டு ஸங்கம்=சேர்க்கை, ஸம்பர்தம், ஒற்றமை.

ஸங்கத் த்யாகம்=இந்த்ரியங்களின் ஸய்பந்தம் தன் முக் திக்காகவே மஹேஸ்வரன் இயற்றினர் என்றறிக்து, முக்திதரை யில் அந்த ஸம்பந்தத்தில்நின்று விலகி, அவரால் அருளப்பட்ட இந்த்ரியங்களே அவரிடம் கொடுத்தல்.

(2) இந்த்ரியங்கள் செய்யும் கர்மங்களேப் பரமேர்வரனது

ஸைக்கி தியில் கைவேத்யமாக வைத்து.

"ப்ரஹ்மணி ஆகாய கர்மணி" =ப்ரஹமத்தினிடம் கர்மங் களே வைத்து.

ப்ரஹ்ம ஆதானம்=ப்ரஹ்மாதானம், ப்ரஹ்மார்ப்பணம், மதர்ப்பணம் (மக-உமிஎ).

- (3) தாமரை இஃயில் ஏறின தண்ணீர்த் திவலே அந்த இஃபைத் தீண்டாதது போல.
- (4) மனம் வாக்கு காயங்களின் தவறு தலால் வரும் பாப பலன்களால் தீண்டப்படான்.
- லக. யோக்கள் [இந்த்ரிய] ஸிங்கத்தை நீக்கி, சிந்துமுத்திக் காக (¹), கேவல (²) மனஸாலும் புத்தியாலும் இந்த்ரியங்களாலும்(³) கர்மத்தைச் செய்கின்றர்கள்.
- (1) புண்ய கர்மங்களின் அவர் (கிழான) பலன்களாகிய ஸ்வர்க்க பூலோக சிற்றின்பங்களேக் கருதாமல், கர்மாதுஷ்டா

அத்யாயம், டு. De-WE.]

னத்தின் உத்க்ருஷ்ட (மேலான) பலனைய சித்தமுுக்கிக்காக.

சுத்த ஸுத்தி=சுத்தத்திலிருக்கும் காம க்போத லோப மோஹங்கள் என்ற மலங்களே ஒழித்திருத்தல்.

- (2) கைவல்யம் (தனிமை) பெற்ற. ஆஃதாவது, விருப்பு வெறுப்பு என்ற துக்கத்தில்கின்றும், க்சோதம் லோபம் என்ப வைகளில்கின்றும், விலக்கப்பட்ட.
- (3) முுத்தமனலால் கர்மங்களேக்களித்து, துல்ய புத்தி யால் கர்மா நுஷ்டானம் எவ்விதம் கசடறச் செய்யவேண்டு மெ ன்று விசாரித்து, தர்மவழியில் கிறுத்தப்பட்ட கர்மேர்த்ரியங்க களால் கர்மங்களே நடத்திவருவார்கள்.
- ல் 2. [கர்மயோக] யுக்தன் (¹) கர்மபலத்தைவிட்டு, நிஷ்டை யில் (²) பிறந்துராந்தியைப் (³) பெறுகின்றன். [கர்மயோக] அயுக் தன் (<sup>4</sup>) காமத்தின் (<sup>5</sup>) வல்லமையால் [கர்ம] பலத்தில் ஸங்கம் பெற்ற பந்திக்கப்படுகிறன் (6).
- (1) உத்த்ருஷ்ட கர்மர் இஷ்டானம் என்ற கர்மயோகத் தைப்பொருக்கினவன்.
  - (2) இந்த நிஷ்காம புத்திலின் நிவேயில், ந. உ, பக்கம் எறிடு.
  - (3) உ. காமக, எம், எம்க, எம்உ.
- (4) கர்மயோகம் என்ற விஷ்காம கர்மானுஷ்டானத்தைப் பொருந்தாதவன். அஃதாவது ஸகாம புத்தியோடு கர்மங்களேச் செய்கின்றவன்.
  - (5) விருப்பு வெறுப்பின்.
- (6) ஜனனமாண துன்பங்களேக் கொடுக்கும் ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கத்தில் வைக்கப்படுவான்.
- லக. [இத்த்ரியங்க2ள] தன்வயம் ஆக்கினவன் (¹). ஸகல கர்மங் களேயும் மனஸால் ஸந்ந்யஸித்து [அவற்றை] ச்செய்யாமலும் (²) செய்விக்காமலும் (³) ஒள்பதுவாயிலுள்ள ஶார்ரம் என்ற பட்டணத் தில் (⁴) ஸுகமாயிருக்கிறன் (⁵).
  - (1) "வரி"=வரும். (அடிமை) உடையவன். ஈண்டு இந்த்ரி 177

D.P.T

யங்களே அடிமைகொண்டவன், இந்த்ரியங்களே ஐயித்தவன், ஜிகேந்த்ரியன்.

(2) "கான்" ஆகிய ஆத்மா கர்மங்களேச் செய்கி**ன்**றே**ன்** என்று எண்ணுமலும்.

(3) "நான்" ஆகிய ஆத்மா கர்மங்களேக் கர்மேர்த்ரியங்க ளால் செய்விக்கின்றேன் என்ற எண்ணுமலும்.

நான் கர்மங்களேச் செய்கிறேனென்றதும் செய்விக்கிறே னென்றதும் கர்த்ருத்தவ தோஷங்கள். இவ<mark>ற்றை</mark> நீக்கவேண்டி. யது.

(4) கவ த்வாரக்கோட்டை என்ற ஸ் தூலதேகத்தில்.

(5) சலனமற்ற ஆனர்தசொருபியா யிருக்கிறுன்.

ஜீவன்முக்தன் இந்த்ரியங்களே அடிமைகொண்டதுபோலப் பாமேஸ்வரன், ப்ரக்ருதியையும் ப்ரக்ருதி ஜன்யங்களேயும் அடி மைகொண்டு, அவற்றின் ஸ்வபாவ குணங்களே முதற்காரணமாக வைத்துத் தன் சச்சிதானந்த மக்திகளே நிமித்தகாரணமாக்கி, ப்ர வருத்தி நிவ்ருத்தி மார்க்கங்களால் சிறப்புப்பெற்ற கர்மசக்ரத் தை ப்ரதிஷ்டித்து, ஜீவன் பத்தனே ஜீவன் முக்தனைகச் செய்தா சென்பது மேல்வரும் ம்லோகங்களில் உபதேமிக்கப்படும்.

கசு. ப்ரபு (¹) லோகத்துக்கு (²) கர்த்ருத்வத்தை ஸ்ருஷ்டிக்கவி ல்ஃ (³) [அதற்குக்] கர்பங்களாயும் கர்மபலச் சேர்க்கையையும் [ஸ்ரு ஷ்டிக்கவில்ஃ ] (⁴) ஆனுல் ஸ்வபாவம் ப்ரவர்த்திக்கின்றது (⁵).

(1) ப்ரபு (ப்ர+பு)=உயர்வு பெற்றவன். ப்ரக்ருதிக்கு மே லான சச்சிதானந்த (சத்+சித்+ஆனந்த) ப்ரஹ்மம்.

(2) ப்ரக்ரு தி ஜன்யங்களுக்கு. ப்ரக்**ரு** தியில் கின்று தோன் நின தத்துவங்களுக்கு.

லக. சுல் ப்ரக்ரு திபையும் ப்ரக்ரு தியில் உற்பத் தியானவை பையும் கேஷத் திரங்கள் (விகாரம்பெற்ற தேகசொரூபங்கள்) என்றும், நிர்விகாரவஸ் துவை கேஷத் ரஜ்ஞன் அல்லது புருஷன் என்றும், எ, ச, டு ல் கேஷத் ரங்களே பர ப்ரக்ரு தியாகவும் அபர ப்ரக்ரு தியாகவும் வகு த்து பர ப்ரக்ரு திகள் ஜீவசொரூபங்கள்

என்றும், அபர ப்ரக்ரு திகள் அஹங்காரம் புத்தி ஸூக்ஃம பூத ங்களென்றும், அநாகீதையில் கேஷத்ரஜ்ஞன் நிர்க்குமைப் பரமா ந்மா என்றும் உபதேயித்திருக்கின்றது.

இவ்விளக்கப்படி "லோகத் தக்கு" என்ற பதம், ஜீவசொரு பங்களுக்கும் அவற்றின் அடைங்காசம் புதீகி முதலிய அர்தலி கசணங்களுக்கும், புறக்கசணங்களாகிய ஞானேர்த்ரியங்களுக் கும், கர்மேர்த்ரியங்களுக்கும் என்ற அர்த்தமாகும்.

- (3) ப்ரக்கு தி சொருப ஜீவர்களுக்கும், அவர்களுக்கு ' ஏற் பட்ட இந்த்ரியங்களுக்கும் "நான் செய்கிறேன்" என்ற தன்மை யைப் பரமேஸ்வரன் ஸ்ருஷ்டிக்கவேயில்லே. ஏனெனில் இந்துப் ப்ரக்கு தி சொருபங்களுக்கு அஹங்கரித்துக்கொண்டிருக்குந் தன்மை இயல்பிலேயே உள்ளதால் என்க.
- (4) இர்தப் ப்ரக்ரு தி சொருபங்கள், ரஜஸ் குணஜன் யங்க ளாதலால், அவை தொழில் மயமே. அஃதாவது எப்பொழு தும் சலன் துடின கோலங்களோடிருக்கும். தொழில் செய்வதும் அத்தொழிலில் நின்று பிறர்த கார்யத்தைப் பற்றுவதும் அவை கட்கு இயல்பு. ப்ரக்ரு தி சொருபங்களின் கர்மங்களேயும் கர்ம பல ஸங்கத்தையும் பரமேஸ்வரன் நூதனமாகப் படைக்கவில்லே.
- (5) நான் செய்கிறேனென்ற தன்மையும் (கர்த்ருத்வமும்) செயலும் (கர்மமும்) செயலின் பலனேடு பொருந்தலும் ப்ரக் ருதியின் ஸ்வபாவ நடை என அறிக.

ஸ்வபாவம் = தன்னேயே மேன்மேலும் பாவணசெய்தால் முதற்பாவனே காரணமாய்த்தோன்றிக் கார்யமான இரண்டாம் பாவணையப்பற்றி யழியும். இப்படிக் காரணம் கார்யமாவது ப்ரக்ருதி லக்ஷணம்.

இப் ப்ரக்ரு தி குணங்களின் லக்ஷணத்தை அறிந்த ப்ரபு ஜீவ சொருபமடைந்த ஆக்மாக்களின் சேஷ்டைகளேயும் ஆறதலில் லாக் கோலங்களேயும் மாற்றி, உபரைந்த கிலேயாகிய மோக்ஷத் தை அருளும்பொருட்டு ப்ரக்ரு திகுணங்களே வியாபகஞ்செய்து, அவற்றை முதற்காரணமாகவும், தன்ரைக்கிகளே கிமித்தகாரண மாகவும் கொண்டு, ஸ்ருஷ்டி ஸ்திதி ஸம்ஹார திரோபாவ அது

w.]

க்ரஹ க்ருத்தியங்களே அகர்த்தாவாக கடைபெறச் செய்தார்.

ஸ்ருஷ்டிமுதலிய கர்மங்களே உபகிஷத்களும் வேதாகமங் களும் மதஸ்ம்ருகியும் புராணங்களும் இதிகாலங்களும் ஞான சாரியர்களால் கூறப்பட்ட தத்வ ப்சகரணங்களும் விளக்கும்.

பகவக்கிறையில் டு-யச இல் கூறப்பட்ட பதங்களின் அர் த்தத்தை யறியாதவர்கள் பாமேஸ்வரன் விதிவிலக்கான புண்ய பாப கர்மங்களே ஏற்படுத்தவில்ஃயென்றும், புண்ய பாபகர்மங் களுக்குரிய ஸுகதுக்க பலன்களே ஜீவாத்மாக்களுக்கு அதன தன் கர்மத்திற் கேற்றபடி (அவர்) கூட்டிவைக்கவில்ஃ யென் றும்,ஜீவர்கள் பரமேஸ்வரண வழிபடவேண்டியதில்ஃ யென்றும், "கானே கற்கர்மங்களேச் செய்கிறேன்" "கானே கர்த்தா" என்ற புத்தியோடு வாழ்க்து மோக்ஷத்தைப் பெறவேண்டு மென்றும் இருப்பார்கள்.

பகவான் கூ. கூ இல் நான் ஸ்ருஷ்டிக்கின்றேன் என்றும், மி. மி இல் எல்லாம் என்னிடமிருந்து ப்ரவ்ருத்திக்கின்றன என் றும், கூ. மி இல் எல்லாஜகத்துக்கும் நானே ப்ரபவன் (தோற்று விக்கின்றவன்) நானே ப்ரலயன் (ஒடுக்குகின்றவன்) என்றும், அ. அ. மி இல் யாவற்றுக்கும் தாதாவும் தண்டணேசெய்கின்ற வனம் பரம புருஷனேயென்றம், ம-க இல் லோகங்களுக்கு நான் மஹேஸ்வரன் என்றம், ந. உயிஉ. இல் பஞ்சக்ருத்யம் என் நிகர்மக்கிலேயே நான் இருக்கிறேனென்றம், நடலிடு இல் ஆத்மோபாய கர்மங்கள் ப்ரஹ்மத்தில் கின்று பிறந்தன என் றும், கூ. மி இல் சராசரத்துக்குக் காரணன் நான் என்றும், மி. கூல இல் நானன்றி சாம் அசரம் என்றபூதம் இல்ஃயென்றும், ம் ச, இல் ஜீவர்களுக்குப் புக்கி, பிறத்தல், இறத்தல், இன்பதுன் பம், த்ருப்தி, கீர்த்தி, ஸத்யம், தபஸ், இந்த்ரிய கிக்கிரஹம், ஞா னம் முதலியவை என்னிடம் இருக்கே பிறக்கின்றன என்றம், ம். மக இல் நான் அந்தல்காணத்துக்குள் இருந்துகொண்டு அதிலுள்ள தமலை அழிக்கின்றேன் என்றும், க. மி. கசு இல் ஸ்ருஷ்டிக்கு ந்யாயம் என்னவென்றும், கூ. அஇல் ஸ்ருஷ்டிக்கு முகற்காரணம் ப்ரக்ருதி என்றம், கூ. டு. இல் தனது தேவாத்ம

மக்கியால் ஸ்ருஷ்டி ஸ்திதிகர்மங்கள் நடத்தப்பட்டன என் அம் உறுதியாக உபிதேமித்திருக்கின்றுர்.

பாமேஸ்வரன் சராசரங்களோடுக டி உயிர்க்குயிராகவும் அறிவுக்கறிவாகவும் நின்று ஸதாகாலமும் ஜீவாத்மாக்களேக் காத்தாலும் அவர் பரிஸுத்தன் என்றம், ஆக்மாக்கள் தங்களே ப்பற்றிய அஜ்ஞானத்தால் மோக் சொருபிகளாஞர்கள் என்றம் அடுத்த ஸ்லோகத்தில் விளக்கப்பட்டது.

றடு. [மஹேர்வானென்றுப்] விபு (1) ஒருவனுடைய பாபத்தை யும் புண்யத்தையும் பெறுகிறவில்லே. அஜ்தானத்தால் ஞானம் மறைக் கப்பட்டிருக்கின்றது (2), அதனுல் ஐந்துக்கள் மோஹத்தை அடைகின் மன (3).

(1) "விபு"=வி+பு=பலவி தமாக இருக்கின் றவன்.

விய்வருபன் (விய்வ=எல்லாம்) ஸகலஸூக்ஃம ஸ்தூலரூப ங்கள்தோறும் அப்ரத்யக்ஷமாக உள்ளே இருக்து அவற்றை அ டக்கி ஆளும் மக்கிமான். அந்தர்யாமி=ஈய்வரன்.

ஸுத்தமெய்ப்பொருளாகிய நிர்க்குணப்ரஹ்மக்கில் அடங் கின்ற பராயக்தி உதயமாகி அதனே வ்பாபித்தபொழுது நிர்க் குணப்ரஹ்மம் சுச்சிதானந்த ப்ரஹ்மம் என்றம், ஸதாயிவம் என்றம் அழைக்கப்படும்.

இது ஞானமும் க்ரியையும் ஸமப்பட்ட அவஸாம். இதற்கு மூலமர்த்ரம் சுஶானம். க்ருத்யம் அதுக்ரஹம்.

ஞானத்துக்குமேல் க்ரியை அதிகரித்த அவரைம் மஹேஸ் வரன் என்றும், அந்தர்யாமி ஈஸ்வரன் என்றும் கூறப்படும். இத ந்கு மந்தரம் தத்புருஷம். க்ருத்யம் திரோபாவம்.

திரோபாவம் யாதெனில், மஹேஸ்வரன் ஒருவனுக்கு அளி த்யாவைத் தீர்க்கும்பொருட்டு அவன் செய்த புண்ய பாவ கர் மங்களின் பலன்களாகிய ஸ்வர்க்காதி ராகாதி போக்யப் பொ ருள்களே, போதகர்கள் மூலமாக அறிவித்து, அறிர்ததை இச் சிக்கவும், இச்சித்ததை வலிர்து தேடவும் ஸக்தியை அருளி, ஸகாமபுத்தியோடு அதுஷ்டிக்கப்பட்ட கர்மங்கள் பாவருத்தி மார்க்கத்தில் கர்மாதுஷ்டானியைச் செலுத்தி ஜனன மாண

W6T.]

தன்பங்களேக் கொடுப்பதால் அந்த மார்க்கத்தை விட்டுத் தப் பவேண்டும் என்றெண்ணிய பரிபக்வத்தை மெல்ல மறைவாக விளேவிப்பதே அவரது திரோபவக்ருத்யம் என்று அறிக.

பரிபக்வகாலம் வந்தபின் "நானே கர்த்தா" "நானே போக் தா" என்ற புத்தியின் ரஜோகுணப்ப்ரவ்ருத்தி குரைந்து ஸத்வ குணங்கள் ப்ரபலப்படும். இப்படிப் பாமேஸ்வரன் மஹேஸ்வர ஞய் நின்று ஜீவாத்மாவை, அடக்கி அடிமைகொண்டு ஞானமு ம் க்ரியையும் மைப்பட்ட அவஸாத்தில் ஸதாஸிவமாய் நின்று நிஷ்காமபுத்தியையும் முமுக்ஷு த்வத்தையும் பெர்ற ஜீவாத்மா ஷக்கு நிவ்ருத்தி மார்க்கத்தில் அழிவற்ற உபரைந்தம் என்ற மோக்ஷத்தை அதுக்ரஹம் செய்வார்.

தனக்குளிருக்கும் பராஸக்தி \*விஜ்ரும்பித்தபின் நிர்க்கு ணப் ப்ரஹ்மம் ஸதாரிவ அவஸாத்தில் அதுக்ரஹ க்ருத்யத்தையும், மஹேஸ்வர அவஸாத்தில் த்ரோபாவ க்ருத்யத்தையும் செய்வதுபோல ருத்ரனைய் நின்று ஸம்ஹார க்ருத்யத்தைச் செய்வார் (தோன்றியவைகளே ஒடுக்குவார்). விஷ்ணுவாய் நின்று ஸ்திதிக் க்ருத்யத்தைச் செய்வார் (தோன்றினவைகளேத் தத்தம் நிலேகளில் நிறுத்துவார்). ப்ரஹ்மாவாய் நின்றி ஸ்ருஷ்டிப்பார் (ஒடுங்கினவைகளேப் பிறக்கச்செய்வார்).

பாமேஸ்வானது பஞ்ச க்ருத்யங்களாகிய ஸ்ருஷ்டி ஸ் திதி ஸம்ஹார திரோபாவ அதுக்ரஹங்கள் ஒரேபராஸத்தியின் விவி தநிலேகளால் நடைபெறுகின்றன.

(2) ஜீவாத்மாக்கள் அவித்யா என்ற காரணமூரேத்திற் கிக் குண்டு அந்தச்சரீரத்தின் தன்மையாகிய இருளில் மூழ்கியிருப் பதால் தங்களுடைய நிஜசொருபத்தை அறியமாட்டார்கள்.

(3) இப்படி இருளில் ஐனித்தவர்கள் "ஸரீரமே நான்" என் ந மூடத்தைப் பெற்றிருக்கின்றவர்கள்.

ல்கு. எவர்களுடைய அந்த அஜ்ஞானம்( $^1$ ) ஆக்மஞானத்தால் ( $^2$ ) அழிக்கப்பட்டிதோ, அவர்களது ஞானம் ( $^3$ ) தத்பரத்தை ( $^4$ ) ஆதித் யன்போலப் ப்ரகாசிப்பிக்கின்றது ( $^5$ ).

\* விஜ்ரும்பித்தல் விரிதல்.

(1) தேகமே நான் என்ற பொய்யறிவு.

(2) ஆக்மாவே நான் என்ற மெய்யறிவால்.

(3) அவர்களுடைய தெளிந்த அறிவு (விவேகம்).

(4) ப்ரக்ருதிக்கு மேற்பட்ட தத்பொருளாகிய நிர்க்குண**ப்** ப்ரஹ்மத்தை.

(5) ஒருவனக்கு எப்படி ஸூர்யன் லோகத்திலுள்ள வஸ் துக்களே ப்ரத்யக்குமாக்குவானே அதபோல மோஹத்தில் நின் று விடுபட்ட அறிவு ஆத்மவானுக்கு நிர்க்குணப் ப்ரஹ்மத்தை ஸ்வாதுபவமாகத் தர்ஸிக்கும்பொருட்டு உற்ற கருவியாயிருக் கும்.

லஎ. தத் புத்திமான்களாய் ( $^{i}$ ) ததாதீமாக்களாய் ( $^{3}$ ) தத்திஷ் டர்களாய் ( $^{3}$ ) தத் பராயணர்களாய் ( $^{4}$ ) மலங்க $^{2}$ ள ஞானத்தால் க $^{2}$ ள ந்தவர்கள் ( $^{5}$ ) புதராவ்டுத்தி ( $^{6}$ ) யைப் பெறமாட்டார்கள்.

(1) தத்பொருளே (நிர்க்குணவஸ் துவை) ப்பற்றின புத்தி உடையவர்களாய்

(2) தத்பொருளில் சித்தத்தைவைத்து அன்புபெற்றவர்க ளாய். ததாத்மாக்கள் – தத்தில் சித்தம்வைத்தவர்கள்.

(3) அந்த அழிவற்றவஸ் துவில் ஸதூகாலமும் ப்**ரதி**ஷ்டை பெற்றவர்களாய்.

(4) அதில் ப்ரதிஷ்டைபெற்று அதுவே மேலானவழி ("பர அயா") என்று நிஞ்சயங்கொண்டவர்களாய். "தத் பராயணர்"⇒ தத்பொருளே மேலான கதியாக (பிரமாணமாக)க் கொண்டவர் கள்.

இவ்வாறு தத்பொருளப்பற்றி அதன்மேல் அன்புகொ ண்டு அன்புப்பெருக்கால் அதில் ப்ரதிஷ்டைபெற்ற அதுவே மேலானவழி ("பர-அயக") என்ற கிஸ்சயங்கொண்டவர்கள்.

(5) அறிவைக்கெடுக்கும் அஹர்தை மமதை முதலிய கஸ் மலங்களே மெஞ்ஞானத்தால் நீக்கினவர்கள்.

(6) புகாரவ்ருத்தி=மீண்டும் ("புகர்"), திரும்புதல் ("ஆவ் ருத்தி".)

183

கர்ம பூமியாகிய பூலோகத்தில் ஸகாம புத்தியோடு செய் யப்பட்ட கர்மங்களின் பலன்கள், பூலோகத்திலும் ஸ்வர்க்கலோ கத்திலும் நாகலோதத்திலும் பரமேஸ்வரனது ஆக்ஞைப்படி ஆதுபவிக்கப்படுமாதலால், ஸகாம புத்திமான்களுக்கு இந்தத் த்ரிலோக ஸஞ்சாரம் உண்டு. விருப்பு வெறுப்புடன் கர்மங்களே யதுஷ்டிக்கின்ற ஜீவாத்மாக்கள் பூலோகத்தில் தரித்த ஸ்தூல தேகத்தை இழந்து வேரெருதேகத்தைப் பெறுவார்கள். நிஷ் காமபுத்தியோடு கர்மங்களேச் செய்கின்றவர்கள் பூலோகத்திலே யே ஜீவன் முக்தர்களாகி, பிறப்பும் இரப்பும் அற்ற ப்ரஹ் மகிர் வாணத்தைப் பெறுவார்கள். இந்த மோக்ஷத்தை இங்கேபெ முத நிஷ்காம கர்மாதுஷ்டானிகள், ஸ்வர்க்கலோகத்திற்கு மேற் பட்ட மஹ ஜன தப ஸைக்யலோகங்களுள் ஒன்றிற்சென்று மறு படி பூலோகத்திற்குத் திரும்பமாட்டார்கள்.

எனவே "புராவ்ருத்தி" பூலோகத்துக்குத் திரும்பிவருதல் என்றும் "அபுராவ்ருத்தி" பூலோகத்திற்குத் திரும்பிவராமை யென்றும் வலித்திக்கின்றது.

மிஅ. பண்டிதர் (¹) நாயினிடத்திலும் நாயை உண்பவனிடத்தி ஒயும் யா?ணயினிடத்திலும் பசுவினிடத்திலும் (²) வித்யாவினுல் வணக் கம் என்ற ஸிம்பத்தைப்பேற்ற ப்சாஹமணனிடத்திலும் (³) ஸமதர்யி கள் (⁴). [என்ற அறி.]

(1) ஆத்மஞானமுள்ளவர்கள்.

(2) மானுடரால் வெறுக்கப்பட்ட நாயிலும் நாயிறைச்சி தின்பவனிடத்திலும், விரும்பப்பட்ட யாணயிலும் பசுவிலும்.

(3) வித்யாவிண்ப ஸம்பன்னே ப்ராஹ்மணே — ராஸ்த்ரங் களேக் கற்றதால் ஜனங்களின் வணக்கத்தைப்பெற்ற ப்ராஹ் மணனிலும். அஃதாவது கல்வியால் சேத்திபெற்ற ப்ராஹ்மண னிலும்.

(4) ஸ்மத்வபார்வை உள்ளவர்காளாயிருப்பார்கள். ஆத்ம ஞானமுள்ளவனுக்கு ஆத்ம ஞானமில்லாத தேஹி கள் எல்லாம் ஸமமாய்த் தோன்றம் என்பது கருத்து. அத்யாயம், டு.

தேகமே நான் என்றிருக்கின்ற தேஹவான்சள் தேஹங் களேத் தங்கள் விருப்பு வெறுப்புக் கேற்றபடி பலவாறு மதிப் பார்கள். கிலர் நாய்த்தேஹத்தையும் நாயிறைச்சிதின்னுர் தே ஹத்தையும் இகழுவார்கள். சிலர் யாணத்தேஹத்தையும் பசுத் தேஹத்தையும் புகழுவார்கள். கிலர் கல்வியாலாவது செல்வத் தாலாவது சிறப்புப்பெற்ற தேஹத்தை வணங்குவார்கள்.

ஆத்மவான் ஸ்தால தேஹங்களில் அபேகையு உபோக்க இல்லா தவனுப் அத்மலக்ஷணங்களேயே கவனிப்பன. கல்வி அந் தஃகாண ஜன்யமாதலாலும், "கற்றதனைலாயபயனென் கொல் வாலறிவன் கற்றுள் தொழாரெனின்" என்று தத்கிஷ்டைபெறு த கல்விமான்களேக் கண்டணே செய்திருப்பதாலும், ஸ்ரீக்ருஷ்ணப கவானே எ-வது அத்யாயத்தில் மிசு. மிஎ. மிஅ-வது மக்த்ரங்க ளில் சிற்றின்பங்களேத் துக்கமென்று வெறுத்தவர்களும், கிவிர்த் திமார்க்கத்தை விரும்பினவர்களும், அதில் முயன்றவர்களும், அதிற்கித்திபெற்ற ஞானவான்களும், ஆக்மகோடிகளில் மஹான் கள் ("உதாரா:") என்றம், இந்தநான்கு வகுப்பினருள் ஞான வான் தன்னில் ப்ரியமுள்ளவனென்றம், தான் ஞானவானில் ப்ரி யபுள்ளவனென்றம், ஞானியுக் தானும் ஒன்றேயென்றம் உப தே செத்திருப்பதாலும், கற்றும் மெய்ப்பொருளே அறியாத தே ஹவான்களே ப்ராஹ்மணராயிருந்தாலும் நாய் பசு யானே முத லிய தேறைங்களுக்கு மைம் என்றம், மெய்ப்பொருளில் ப்ரீதி கொண்ட துறவிகளேயும், மெய்ப்பொருளே உள்ளபடி அறிர்க ஞானிகளேயும் மற்றும் சகல ஆத்மாக்களுக்கு மேற்பட்டவர்க வேயென்றும் ஆத்மவான்கள் கிருசயிப்பார்கள்.

ஞாபகரைக்தி வலிமையால் ஸாஹித்யம் (இலக்கியம்) வ்யா காணம் (இலக்கணம்) அலங்காரம் தர்க்கம் என்றவர்ரையும் வேதார்த விித்தார்த ரைஸ்த்ரங்களேயும் கர்ற அவற்றின் பரம் பொருளே அறியாதவர்கள் மதயாணபோல அவர்தை மமதை பற்றித் திரிவார்களென்று தாயுமானஸ்வாமி தம்முன்னி ஃயாக வைத்து வர்ணித்திருக்கின்றுர்.

எவ்வி தமெனில்:--

"கல்லா தபேர்களே நல்லவர்கள் நல்லவர்கள் கற்றுமறிவில்லா தவெண்

கர்மத்தையென் சொல்வேன், மதியையெ**ன்** சொல்வேன் கைவல்யஞான கீதி

கல்லோருரைக்கிலோ கர்மமுக்கியமென்று காட்டுவேன் கர்மமொருவன்

நாட்டி.ஞ.வோபழைய ஞானமுக்கியமென்று நகி அவேன் வடமொழியிலே

வல்லானு நக்கன் வரவுக் த்ராவிடத்திலே வக்கதா விவகரிப்பேன்

வல்லதமி முறிஞர்வரி னங்ஙனே வடமொழியின் வசனங்கள் சிறிதுபுகல்வேன்

வெல்லாம லெவரையு மருட்டிவிடவகைவர் த வித்தையென் முத்திதருமோ

வேதாக்த சித்தாக்தசமர கன்னிஃபெற்ற வித்தகச் சித்தர்கணமே.",

வெல்லாமல் எவரையும் மருட்டிவிடும் வித்தையால் தத் கிஷ்டையில்லாத கல்விமான்கள் பாமா (ப்ரமாணமற்ற) ஜனங் களின் வணக்கத்தைப் பெற்று அம், ஞானவான்களுடைய மதிப் பைப் பெருர்கள் என்பதுபற்றிப் பகலான் "நாயினிடத்தி அம் யாண்யினிடத்தி அம் பசுவினிடத்தி அம் வித்யாவினைல் வணக் கம் என்ற சம்பத்தைப் பெற்ற ப்ராஹ்மணனிடத்தி அம் பண்டி தர் மைமதர்யிகள்" என்று கூறிஞர்.

ஆகவே ''வித்யாவிலை' வணக்கம் என்ற ஸம்பத்தைப் பெ ற்ற ப்ரடிற்மணன்'' என்ற வாக்யத்தின் அர்த்தம் மெய்யறிவ ந்ற கல்விமான்களின் ஸாமர்த்யத்தில் மோஹங்கொண்டவர்க எது வணக்கத்தைப் பெற்ற ப்ராஹ்மணன் என்பதே.

லக எவர்களுடைய மனம் சாம்யத்தில் (¹) நிற்கின்றதோ, அவர்களால் இவ்வடத்தலேயே ஸர்க்கம் (ஜனனம்) ஐயிக்கப்பட்டது (²). ப்சுற்ப தோஷபற்றதுப் சமழமாதலால் (³) அவர்கள் ப்ரஹ்மத்தினி டம் நிற்கின்றனர் (⁴). (1) ஸமதர்மனத்தில்.

நாளுளி தமாய்த் தோற்றும் தேஹங்கள் யாவும் பாக்ரு தி சொரூபங்களாதலால் உயர்வு தாழ்வு, பெருமை சிறமை, முத லிய த்வர்த்வ தோஷங்களேப் பெற்றிருப்பது இவற்றிற்கு இயல் பென்றறிக்து, அவ்வித தோஷங்களேச் சமப்படுத்தி அறிவைக் காப்பாற்றுதல் ஆத்மவானுடைய லக்ஷணம் என்பதுபற்றி, மனம் லாம்யத்தில் நிற்கவேண்டுமென்று குறித்தார்.

(2) இப்படிப்பட்ட ஸாம்ய புத்திமான்களால் பூலோகத்தி லே ஜனனமாண துன்பங்கள் ஒழிக்கப்படும். எப்படியெனில் முமு க்ஷுக்களாகிய சிலர் இந்த ஜனனத் திலேயே ஜீவன் முக்தர்களர் வார்கள். சிலர் ஸ்வர்க்கலோகத் திற்கு அப்பாற்பட்ட மேல் லோ கங்கள் ஒன்றிற் சென்று அங்கேயே ஜீவன்முக்தர்களாவார்கள்.

(3) கிர்க்குணப் ப்ரஹ்மம் த்வந்த்வ தோஷங்களற்ற ஏகாக் க பரிபூர்ண வஸ் அவாகலால்.

(4) ஸமதர்ஸன க்தைக் தரித்த புத்திமான்கள் டிர்க்குணப் ப்ரஹ்மத்தில் ப்ரதிஷ்டைபெற்று வாழ்கின்றனர்.

2.0. ஸ்திர புத்தியுள்ளவனும் (¹) மோகமற்றவனும் (²) ப்ரஹ் மத்தினிடம் ப்ரதிஷடைபெற்றவனும் ஆகிய ப்ரஹ்மவித் ³) ப்ரியத் தையடைந்து ஸந்தோஷிக்கான் (⁴) அப்ரியத்தைப் பெற்றுத் துக்கம டையான் (⁵).

(1) நின்சலனபுத்திமானும்; மாறிநின்று மயக்கிடும் வஞ்சப் புலன்களால் இழுபடாத புத்திமானும்.

(2) த்வர் த்வங்களால் வாதிக்கப்படாதவனும்.

(3) கிர்க்குண ப்ரஹ்மத்தை அறிக்தவன். சிவதர்மனம் பெற்றவன்.

(4) தன் ப்ரக்ரு திக்கு ஹி தமானவைகளேப் பெற்றுப் பாரா ட்டிச் சர்தோஷிக்கமாட்டான்.

(5) தன் ப்ரக்ருதிக்கு அஹி தமானவைகளேப் பெற்றப் பெருக்கித் துக்கமடையான்.

2ல்க. எவன் பாஹ்ய [இந்த்ரிய] ஸ்பர்மங்களில் சேசாதவ ் .187 னுய் (¹) ஆத்மாவில் ஸுகத்தைப்பெறகின்றனே (²) ப்ரஹ்மயோக த்தை(³) ப்பெற்ற அவன் அழிவற்ற ஸுகத்தை (⁴) அடைகின்றன்.

- (1) எவன் புறக்காண இந்த்ரியங்களேத் த**ன்**மனம்பற்று மற் காக்கின்றவனுப்,
- (2) இவ்வாறு கிக்ரஹிக்க (அடக்க) ப்பட்ட மனலை ஆத் மாவோடு சேர்த்து ஸாக்கமாயிருக்கின்றுணே.
  - (3) கிரக்குணப் ப்ரஹ்ம ஐக்யத்தை.

(4) துக்கவியோகம் என்ற மோக்ஷ த்தை.

இனி ஸுகதுக்க போகங்களின் உற்பத்தியையும் தன்மை பையும் குறித்து அவையெல்லாம் துக்கசொருபங்களேயென்று கூறி, அவைகளில் புத்திமான்கள் விருப்பு வெறுப்பு அற்று இரு ப்பார்களென்று அடுத்த மக்த்சத்தில் உபதேணிக்கின்றுர்.

2.) உ. ஒ கொந்தேய [மாத்ரா] ஸ்பர்மங்களினின்ற பிறந்த வைகளும் (¹) ஆதிஅந்தம் பெற்றவைகளும் (²) ஆகிய போகங்கள் (³) துக்கயோனிகளாகவே இருப்பதால் (⁴) அவைகளில் புத்திமான் மன் லைச் செலுத்தான்.

- (1) உ. மிச. க்குரிய. உ. வது உரையைப் பார்த்தறிக.
- (2) தோன்றி அழியுக் தன்மையைப் பெற்றவைகளும்; அஙி த்யமானவைகளும்.
  - (3) சுக தாக்க அநாபவங்கள்.

(4) தக்கத்திற்குப் பிறப்பிடமாயிருப்பதால்.

ஆக்மா ஸாகியாதலால், தன்மனவில் தோன்றின ஸுக துக்க கோலங்களே அறியும். தான்வேறு தன் மனம்வேறு, தன் மனவில் ஏறின தன் மாதாாக்களும் விருப்பு வெறுப்புக்களும் வெவ்வேறு, என்று அறியாத ஆத்மா, தன்மாதாாஸ்பர்மங்க ளோடு விருப்பு வெறுப்புக்கள்கூடி மனதில் ஜனித்த ஸுகதுக் கங்களேத் தன் சொக்தச் சுகதுக்கங்கள் என்று பாராட்டிச் சலனப்பட்டு நிற்கும். இந்த மூடபுத்தி இல்லாத ஆத்மா தன் மனவில் ஜனித்த சுகதுக்கங்களேத் தனதல்லவென்று அவை களால் வாட்டப்படாமல் கைவல்யமாய் (தனிமையாய்) நிற்கும். இப்படிப்பட்ட ஆத்மவானுக்குப் பாமரஜனங்கள் கொண்டாடும் ஸாங்கள் எல்லாம் அநித்ய வஸ்துக்களேப் பற்றியிருப்பதால் அக்கசொருபங்களே யென்றம் நன்முப் விளங்கும்.

அநித்ய வஸ் துக்களே மனம் பற்றி நித்யவஸ் துக்கள் என்று மோஹித்து இவற்முல் வரும் ஸுகத்திற்கு மேலானஸுகம் இல்லபென்ற தேகவான்களுடைய ஸுகம் தாங்கள் பற்றின அநித்யவஸ்துக்கள் அழிந்தவுடனே துக்கமாய் மாறும். ஆத லால் சிற்றின் பங்கள் யாவும் துக்கங்களென்பதற்கு ஐயமில்லே.

மனையை ஆத்மாவுக்கு அடிமைப்படுத்தி நித்யவஸ் துக்களில் ப்ரதிஷ்டைசெய்தால் ஆத்மாவுக்குரிய நித்யஸுகம் மனவில் ப்ரதிபலித்து மனையை ஸதாகாலமும் ஸக்தோஷிப்பிக்கும்.

2.௰௩. இவ்**வி**டத்திலேயே எவன் சரீரத்தை விடுவதற்குழன் னே (¹) காமப் க்ரோதம் என்றவைகளில் நின்றுபிறந்தவேகத்தை (²) ப்பொறுக்க வல்லவனே அந்த மனுஷன் யோகி (³) அவன் ஸுகி (⁴).

(1) பூரோகத்திற் பிறந்து மரணகாலம் வருமுன்.

- (2) மண்ணுசை பொன்னுசை பெண்ணுசை என்ற ஈஷணு த்ரயங்களில் உன்ன த மக்தியையும், அவற்றைத் தடுத்தவர்கள் மேல் உண்டாகும் கோபமக்தியையும்.
  - (3) வமத்வபுத்தியோடு பொருர்தப் பெற்றவன்.
  - (4) மோக்ஷத் திற்கு ரியவன்.

உயிச. எவன் உட்சுகம் (¹) பெற்றவனே, உட்க்ரீடை யுடையவ னேம்), அவ்வழியாக எவன் அந்தர்ஜ்யோதி (³) யைப் பெற்றவனே அந்தபோகி (⁴) ப்ரஹ்மமயமாகி (⁵) ப்ரஹ்ம நிர்வாணத்தை(⁶) யடை கின்றன்.

- (1) ஸடைக்வபுக்கியில் பிறர்க ஸுகம். இது வெளியிலுள்ள விஷபங்களேப்பற்றுமல் ஹ்ருதயத் திலுள்ள ஆக்மாவைப் பற்றியி ருப்பதால் உட்சுகம் ("அர்தஸ் ஸுகம்") என்றுர்.
- (2) மனம் ஐம்பொறிகளோடும் ஐம்புலன்களோடும் சேரா மல் ஆக்மாவைப்பற்றியே நின்ற அதில் த்யானம் ("அந்தர் ஆ ராம:"=உட்க்ரீடை உள்துயானம்) பெற்றவனே.

- (3) உள்ளே ப்ரகாயிக்கும் ஞான திபம்.
- (4) ஸமத்வபுத் கிமூலமாக அந்தஸ்ஸு கத்தையும் அந்தர் ஆராமத்தையும் அந்தர்ஜ் யோதியையும் பொருந்தினவன்.
  - (5) நிர்க்குணவானுகி.
  - (6) டிர்க்குண ஸ் திதிக்குரிய பிறவா இறவா கிணேய.

உலிடு. கல்மஷமற்றவச்சுளும் (¹) தீவந்தீவத்தை முறித்தவர்க ளும் (²) மனலை ஒடுக்கினவர்களும் (³) ஸிகல ப்ராணிகளுக்கும் ஹித தீதைச் செய்வதில் விருப்பழள்ளவர்களு (⁴) மாகிய இருஷிகள் (⁵) ப்ரஹ்ம நீர்வாணத்தை அடைகின்றர்கள்.

- (1) சித்தலு த்தி பெற்றவர்களும்.
- (2) த்வர்த்வ ஸடத்வத்தை யடைந்தவர்களும்.
- (3) மனலை ஐம்பொறிகளோடு சேர்ந்து ப்ரக்ரு திவிஷயங் களிற் செல்லவிடாமல் அடக்கி ஆத்மவிஷயங்களிற் செலுத் திக்கொண்டிருக்கிறவர்களும்.
  - (4) ஜீவகாருண்பத்தைப் பெற்றவர்களும்.
- (5) இருஷி என்றபதம் இர் (அறிதல்) என்ற தாதுவில் ஜனித்து மோக்ஷபாதையை அறிக்தவர்களென்றம் அகண்ட அறிவைப் பெற்றவர்களென்றம் பொருள்படும்.

சண்டு ப்ரஹ்ம நிர்வாணம் என்னும் பிறவா இறவா நிலேயைப் பெறக்தக்க இருஷிகள் சித்தருுத்தியோடும் த்வந்த்வஸ மத்வத்தோடும் மஞேநிக்சஹத்தோடும் ஜீவகாருண்யத்தோடும் கூடி இருப்பார்களென்று குறித்தார்.

இந்த மந்த் திக்கில் சாங்கியர்களுக்குரிய மனேலய யோகம் விரேஷிக்கப்பட்டது. உலி ச. உலி அஇல் அஷ்டாங்க யோகிக ளுக்குரிய ஹடயோகம் விரேஷிக்கப்படும்.

உலகு. காமம் க்ரோதம் என்றவைகளினின்ற நீக்கப்பட்டவர் களும் அந்தஃகாணத்தை அடக்கினவர்களும் (¹) ஆத்மாவைத் தர்மித் தவர்களும் (²) ஆகிய யதிகளுக்கு (³) ப்ரஹ்மநிர்வாணம் இரண்டு இட ங்களிலும் (⁴) இருக்கின்றது. (1) மனம் புத்தி சித்தம் அஹங்காரம் என்ற உட்கருளிக ளின் தொழில்களே முற்றுக ஒடுக்கினவர்களும்.

(2) அந்தஃகோண ஒடுக்கத்தில் துர்யம் என்னும் மெய்ஞ்ஞர ன அவஸ்தையில் உதையமாகும் ஸச்சிதானந்த ஆக்மாவை அறி ந்தவர்களும்.

கைவல்ய தரையில் தன்ணே த்தானே தர்ஸித்தல் ஆத்மதர் மனம் எனப்படும்.

- (3) அடக்கம்பெற்றவர்களுக்கு. தாது "யம்"=அடக்கம்.
- (4) ஸதேஹ விதேஹ நிலேகளிலும்.

உறின்.]

தன்னேயறிய விடாமற்றடுத்த டியக்கும் மலங்களாகிய அவித்யாவில் நின்று விலகுதல் மோக்கும் எனப்படும். இது பரி பக்வகாலத்தில் இந்த லோகத்தில் இப்பிறவியிலேயே பெறலாம். இப்பிறவியிலே பெற்றமுக்தியை ஸதேஹமுக்கியென்ற கூறு வார்கள். ப்ராரத்வகன்மங்கள் ஒழிந்தவுடன் தேஹம் நழுவும். நழுவ ஸதேஹ முக்தனையிருந்த ஜீவன்முக்தன் விதேஹமுக்கியிலிருப்பான். எனவே முக்கி ஸதேஹதலையிலும் விதேஹதமையிலும் விதேஹதலையிலும் உண்டு. இதுபற்றியே இரண்டு இடத்திலும் என்றுர்.

பூலோகத்திலும் ஸ்வர்க்கலோகத்திற் கப்பாற்பட்ட மேல் லோகங்களிலும் முமுக்ஷுக்களுக்கு ஸதேஹமுக்கியுண்டு• விதேஹமுக்தி இடங்களேப்பற்றி நில்லாது.

உயின. உயிஅ. பாஹ்ய [இந்த்ரிய] ஸ்பர்மங்களே [மனஸுக்த] புறப்பாக்கி (¹) புருவமத்தியில் நேத்ரத்தைவைத்து (²) இரண்டு நாசி களின்வழியாகச் ஸஞ்சரிக்கும் பிராணணயும் அபான்னயும் ஸமமா கர் செய்து (³) எவன் இந்த்ரியங்களேயும் மனஸையும் புத்தியையும் ஒடுக்கி இச்சை பயம் கோபம் என்றவைகளே நீக்கி மோக்ஷக்தையே மேலானவழியாகக் கொண்டமுனியோ (⁴) அவனே ஸிதாமுக்தன் (⁵).

- (1) ஐம்பொறிகளுக்கு விஷயமான புலன்களே மனம் தீண் டளிடாமல் அப்பாற்படுத்தி.
- (2) சக்ஷு என்ற ஓரேஸூக்ஃமக்கண் (ரேக்ரம்) இரண்டு ஸ் தூல விழிகளில் கின்று பார்க்கும். போகசா தண்டில் இரண்டு

ஸ் தானங்களில் நின்று பார்க்கும் கண்ணேப் புருவமத்தியில் நிறுத்து தல் அவம்யமாதலால் "புருவமத்தியில் நேத்ரத்தைவை த்து" என்றுர்.

- (3) ப்ராணவாயு வலகாஸியாலும் அபானவாயு இடகாவி யாலும் உச்ச்வாஸ் கிஸ்வாஸ் க்ரியைகளேச் செய்துகொண்டுக்ரி யும். இக்க இரண்டு வாயுக்களேயும் கும்பகம் செய்து ஸுஷும் காகாடியில் ஒன்றுக்கி ஏற்றுவது ஹடயோக வித்திக்கு அவஸ் யம என்பதுபற்றி "ப்ராணணேயும் அபாணையும் ஸமமாகச்செ ய்து" என்றுர்.
- ் (4) விருப்பு வெறுப்பு என்ற த்வந்த்வங்களேயும் வெளிவிஷ யங்களேயும் அவற்ருல்வரும் ஸுஹதுக்க கிந்தனேகளேயும் நீக் கெனவஞே.
  - (5) ஸதாகாலமும் துக்கத்தில்நின்று விடுபட்டவன்.

க-**ந**ல் இதற்குக் கீழ்நிலேயில் நிற்கின்றவளுகிய யோகாரூ கூடு வையும் யோகருடணேயும் முனியென்றுர்.

உலகை யஜ்ளும் தபல் [என்றகர்மங்] களுக்குப் போக்தாவா யும் (¹) ஸிர்வலோசங்களுக்கு மஹேஸ்வரனுயுப் (²); ஸர்வ ப்ராணி களுக்கும் ப்ரதி உபகாரத்தை அபேக்ஷிக்காமல் உபகாரஞ் செய்கின்ற வனுடும், என்னேயறிந்து ஶாந்தியை (³) அடைகின்றன்

(1) ஜீவர்கள் செய்யும் லைத்கர்மங்களே கானேயறிக்து ஒப் புக்கொள்ளுகிறவனென்றம்.

(2) அண்டாண்டகோடிகள்தோறம் இருக்கின்ற ப்சக்ரு தி ஆத்மசொரூபங்கள் யாவற்றையும் நானே அடக்கி ஆளுகிறவ னென்றும்.

(3) ஒழிவை, ஏகார் தகிலேயை, கையல்யத்தை, இப்பதங்கள் ப்ரக்ரு திக்குரிய சலன துக்க கோலங்களே மறுத்து அழிவற்ற ஸைச்சிதானர்த ஆத்மபூரணத்தைக் குறிக்கின்றன.

உபகிஷத்கள் என்றம் ப்ரஹ்மவித்தை என்றம், யோகரை ஸ்த்ரம் என்றம், பகவத்கீதைகள் என்றம் கூரப்பட்ட ஸ்ரீக்ருஷ் ணுர்ஜுன ஸம்வாதத்தில் ப்ரவித்திபெற்ற கர்மஸக்க்டாஸ்போ கம் என்ற பஞ்சம அத்யாயம் முற்றிற்று.

### ஆருவ*து அ*த்யாயம். ஆத்மலம்மம் போகம்.

அஃதோவது, மன்ஸ் என்ற ஆத்மாவை முற்றுக் அடக்கத் செய்வதைப்பேற்றிய உபிநெலக்கை அர்ஜுனன் கேட்டுச் கிக் கிக்கான் என்று விளக்கும் அனம்பாடும்.

சென்ற அத்யாயங்களில் துக்க பய விஷா தங்களே டிவ்ரு த்தி செய்வதற்கு யஜ்கும் தானம் தபஸ் என்ற ஆத்மோபாய கர்மா துஷ்டானமும் அவற்றிற்குரிய பலன்களேக்கருதாத கைவீத கர்ம்யம் என்ற கர்மயோகமும், ப்ராணயாமமும், (டு.உயின), மனேலையோகமும் (ச. உயின. டு. உயிதி) அவல்யம் என்றகூறி, இர்தப்பாடத்தில் மனேலையியாகத்தை "ஆத்பலைய்யமம்" என்ற விரிக்கின்றுர்.

ஆக்மலம்யமம் எவ்சிகம் மன ஆக்மலம்யமம் எனப் பொ ருள்புகம் எனில், ஆக்மா சீன்றபுகம் லம்யமம் என்ற பதத் தோடு குகும் கிஃயாகிய லமானத்தில் அர்த்தப்படாததால், வா ச்பார்த்தத்தைவிலக்கி அதனும் லம்புக்கப்பட்ட லைகியார்த் தத்தையே ச்ரஹிக்கவேண்டியிருப்பகால்.

ஆத்மாவை வெட்டவும் முறிக்கவும் கிளக்கவும் எரிக்கவும் கடாதென்றும், ஸ்டூரமானதும் விகாரமற்றதும் இந்தியங்க ரூக்கும் மனஸுக்கும் அதேமானதென்றும் பகவான் (உ. உயிக., உயிசு, உயிடு இல்) உபரேயிக்கிருக்கின்றுர். இவ்வாத்மாவை ஸம்யமம் (அடக்கம்) செய்யலாமென்பது ஒவ்வாது. ஒவ்வாது வில், ஆத்மஸம்யமம் என்ற ஸமாயைது தின் வையார்த்தம் பாக்குதிதத்துவங்களில் ஒன்றென்று விற்கின்றது. ச. உயிர அம், டு. உயிடு அந்த பாக்கு திரைவம் மன்ஸ் என் மே விளங்கும். சு. மே இல் மனவை ய ஸம்பமம் செய்யவே வள்கொள்களிற் சுட்டியபடி அந்த பாக்கு திருவம் மன்ஸ் என் மே விளங்கும். சு. மே இல் மனவைய ஸம்பமம் செய்யவே வள்கொள்கும், சு. மே இல் மனவைய ஸம்பமம் செய்யவே வள்கியென்றும், சு. உடிகு இல் மனவைய ஸம்பமம் செய்யவே னிடம் பாதிஷ்டை செய்து ஒன்றையும் நின க்கக்கடாது" என்றாம் ஸ்பஷ்டமாகப் பக்கான் கூறியிருப்பதால், "ஆத்ம ஸம்யயம்" என்ற ஸமான பதத்தின் லகியார்த்தம் "மன்ஸ் ஸம்யமம்" என்றே ஆறியிகண்டிய ந.

ப்ரக்கு தத்வங்கள் தோறம் ஆகமா வழ்றகுப்பதால் பெரியோரிற்கிலர் அர்தத் தத்வங்கலில் காமங்கள் ஆக்மானன் ஐ பதற்தோடு கட்டிச் நெற்பிப்பார்கள். சலர் ப்சக்கு தெக்வங் களின் காமக்கிளச் சொக்காமல் ஆகமா என்றபதத்தையே ப்ச போதித்து, பக்காரலாக ச அளவாத்துக்குத்தக்க கையோர்த் கங்கிள அறியப் செய்வார்கள். கூ. தி. கு.

மத்தையும் ஆல்லது மன்லு மைட்யமும் என்பது மன்னை லயிக்க (ஒடுங்கச்) செய்தலாம். இதனே மைவவித்தாக்க தால் கள் கினேப்புமதப்பு அற்துகிற்றல் என்றகூறம். கினேவுகளே மனம் இயற்கும்தும் தூக்கம் என்ற மறப்பில் அகப்படாமலும் ஓப்ர்துகின்முல் "ஆடாமல் ஒய்ந்திட்ட பம்பசம்போல" அறிவா கிய ஆத்மாவின்கண் வீழ்க்கு ஒடுங்கும். இந்த மானஸ் அவஸ் கையை ஒழினிலொடுக்கம் என்பார்கள்.

மர் கிருந்தையக்கான கூற்றுர்.

க. எவள்கர்மாலத்தை விரும்பாமல் செய்யவேண்டிய கர்மத் தைச் செங்கின்றனே அவனே லிக்யாஸ்யும் யோக்யும் (¹) [ஆகிறன்-] அக்னி அற்றவறுமல்ல கர்யை அற்றவறுமல்ல (゚゚).

(1) கோசுத்தில் முடர்சலம் சபடர்சுரும் ஸக்யாவியின் தம் போகியின் தம் கோலம் சாசிய சாசியஸ் த்ரம் ஜடை ருத் சாசுஒம் விபூகிமுதலியவர்றைத் தரிற்துக்கொண்டு இவனேபாய கர்மங்களேயும் ஆத்மோபாய சர்மங்களேயும் கிட்டுத் திரிவார் கள். இதைக் கண்டிக்கும்பொருட்டு ஒவ்வொருவனுக்கும் உரிய தீவனேபாய் ஆத்மோபாய சர்மங்களே கொகுகையுத்தியோடு அதுவ்வதக்கின்றவின் வைக்யாவி அல்லது போகிஎன்றுர்.

(2) ஒருவன் செய்யவேண்டிய தீவனேபாய கர்மங்களேயும் மத்தும் தானம் தபஸ் என்ற ஆத்மோபாய கர்மங்களேயும் இஷ் மாப்புத்தியோக் செய்கின் நவனுக்கே ஸக்பாஸம் வித்திக்கும். இந்த கிஷ்களம் சர்மாதுவ்டானத்தை விட்டவன் ஸக்பாவியு மல்லன் யோசெயமல்லன்.

2. பாண்டவ (¹) ஸிங்கல்பத்தை (²) ஸிந்யாலம் (⁵) செய் யாத ஒருவன் யோகி ஆகாதபடியால் எத?ன (⁴) ஸிந்யாஸம் என்ற கூறுகின்றர்களோ அத?ன யோகம் என்ற அறி (⁵).

(1) பாண்டுவின் புத்துகைய அர்ஜுன.

(2) கான் செய்கிறேனென்ற கர்க்குக்வ சிர்கணேயை.

(3) த்யாகம்.

2 - 7 . 7

(4) எந்த ஸங்கல்பத்தை எந்த கர்த்ருக்வ புத்தியை.

(5) கர்மபோகமாகிய கைத்தேர்ம்யம் அல்லது கர்மபலத்யா கமும் சுர்த்ருத்வம் அற்ற கர்மாதுஷ்டாகுமாகிய ஸக்யாஸமும் ஒன்றேயென்பது இந்த மக்காத்கில் சுருத்து,

க. யோகாருந்த $q^{-1}(^1)$  ஆகிய முலிக்கு ( $^2$ ) க் கர்மங் காசணமா கக் கூறப்படுகின்றது( $^3$ ). யோகாருடனு $\pi(^4)$  அவனுக்கே( $^5$ ) மைம்( $^6$ ), காசணமென்ற கூறப்படுகின்றது.

(1) கர்மயோகத்தில் ப்ரவேசித்து அதன்படிகளில் ஏற விருப்பங்கொண்டவன் "யோக்" + "ஆருருக்கு" = "யோகாருரு கூ - " = யோகத்தை ஏற விரும்புகின்றவன்.

"போக்கும்" + "கூடி" (சாப்பிட இச்செக்கிறவன்) "புபு கூடி" என்று திரிபு பெற்றதுபோலவும், "மோக்கும்" + "கூடி" (விடவிரும்புகின்றவன்) "முமுகூடி" என்ற திரிபுபெற்றதுபோ வவும், "ஆரோடும்" + "கூடி" (எற விரும்புகின்றவன்) "ஆருரு கூடி" என்ற திரிபுபெற்றது.

(2) க. உல்எ, உலஅ-ற்குரிய சு வநு உரையைப்பார்த்தடுக்.

(3) தர்மவழியில் கின்று சாகிக்கப்பட்ட ஆக்மோபாய கர் மா மஷ்டானமே ஒருவனுக்கு கைஷ்கர்மாம் என்று கர்மயோகத் கில் விருப்பத்தை புண்டுபடுத்து மாதலால் அந்த யோகத்தில் எற விருப்பக்கொண்ட முனிக்கு கர்மம் காரணம் என்றுர்.

æ.]

அழிவுள்ள லோகவிலையங்களில் விருப்பங்கொண்ட மனம் ஆத்மவிஷயங்களில் எவ்வி தம் விருப்பங்கொள்ளுமெனில் தெய் வத்தைப்பற்றிய மற்கு நிகர்மங்களேற் தினமும் அன்போடு அதுசரித்துவர, சித்தமுகத்தி விளையும். அதுவிளேய, தோன்றி யழியுஞ் சுகங்களாகிய சிறின்பங்களிற் பற்றிர்க்கி மனம் கர் மபலன்கின இரிக்காமல் தளக்குரிய சர்மங்களேத் தெய்வப் ப்ரீதிக்காகக்கு செய்யும். இப்படி அனுதம் விஷயங்களே சீக்கி ஆத்மவிஷயங்கினப் பெறுதல் கர்மாதுக்கடானத்தின் முக்ய ப்ர யோறுவம் என்றிக.

, (4) "போளருடன்" = "போக" + "ஆரூடன்" = கர்மயோக த்தில் ஏறினவன். அஃதாவது, கர்மயோகத்தில் 'விருப்பங்கொ ண்டபின் அகணே க்ரமமாகச் சீர் திக்கின்றவன்.

(a) அந்த முனிக்கே.

(6) மின் கொறம், உட்காண அடக்கம்.

(7) சர்ம போசுத் தில் ப்சவேயித் தவனுக்கு சைவ்கார்ப்பவி த்தி மைம் முதலிய ஷட்கஸம்பத் (ஆறு பேறு)கள் அன்றிக் கிட் டாதபடியால் மோக ஆருடனுக்கு மூடம் சாசணமென்றுர்.

கர் மா இகாரி கர் மா துஷ்டான த் தீர் ல் பெறக்கூடிய பலன் சித்து சுத்தி. இது மெல்ல மெல்ல அமைய ஞாஞ்திகாரியாவா ன். இக்க ஞாஞ்திகாரி வாகன சு குஷ்டயமைப்பன்னன்.

ஸாதன சதாஷ்டய (தானத்றைக்கு ஸாதனமொடிய **நான்கு)** ஸெம்புக்கள் அவன:—

1. இத்ப அடிக்யவல் நா க வேகம்—ா தா அழிவற்ற வஸ்து என்றும், எது அழிவுள்ளவல் நா என்றும் அறியத்தக்க மேலா எபுக்கி.

2. விஷயபோகவிசாகம்—இக்கிரைகத்திலும் ஸ்வர்க்கலோ கத்திலும் அதுபகிக்கக்கூடிய அகித்த கைக்களில் வெறுப்பு. "வி" 4 "நாகம்" – இச்சையின்மை.

4 முழுக்கு நலம்.

இவற்றுள், "மமாதி ஷட்கஸம்பத்திகள்" ஆவன:—

1. சுமம் (உட்காண அடக்கம்) அஃதாவது, மனலை மெய் வாய் கண் மூக்குச் செவி என்ற புறக்காணங்களால் இழு பட்டுத் திரியவிடாமல் அடக்கிவைத்தல்.

2. தமம்=(புறக்காண அடக்கம்) அஃதாவது, ஐம்பொறி களேத் தத்தம் விஷயங்களில் விதி விலக்கற்றுச் செல்லவிடாமல் அடக்கிவைத்தல்.

3. உபாதி=ஞ்சவண மனன கர்மங்களால் அறிக்க விஷயங் களுக்கு விரோதமான விஷயங்களே மனம்பற்றுமல் ஆறிகிற்றல்.

4. திதீக்ஷா = ஸீதோஷ்ணம், ஐயம் அபஐயம், செல்வம் வறு மை, சுகம் துக்கம் முதலிய த்வக்த்வங்களே ஸஹிக்கும் (பொ றுக்கும்) தன்மை.

5. ஸமாதானம்—அனுத்ம விஷயங்களில்கின்ற கீக்கப்பட் டமனலை ஆத்மவிஷயங்களில் ஸக்தோஷங்கொள்ளும்படி கிறு த்துதல்.

6. ஸ்ரத்தை=தெய்வத் திலும் குருவிலும் வேதாகமங்களி அம் அன்புவைத்தல், விஸ்வலித்தல்.

ஞானுக்காரி கைஷ்கர்ம்யம் என்ற கர்மயோகத்தில் ப்ரீதி பெற்று அதில் ப்ரவேசித்திருப்பதால் அவணே யோகாரூடன் என்குர். இந்த போகாரூடநிலே மமாதிஷட்க ஸம்பத்தி இல் லாமல் உண்டாகாதபடியால் யோகாரூட அக்கு மமம் காரண மென்குர்.

இனி அடுத்தமக்**த்**ரத்தில் ஒருவனுக்கு யோகாரூடத**ை** வித்திக்கும் காலத்தைக் கூறுவரர்.

சு. எக்காலம் எவன் இந்த்ரியார்த்தங்களிலும் (¹) கர்மங்களி லும் (²) அநுஸங்கத்தைப் (³) பேறவில்ஃயோ (⁴) அவள் அக்காலம் ஸர்வ ஸங்கல்பஸத்த்யாஸியாய் (⁵) யோகாருடன் என்று கூறப்படு சின்றன்.

(1) இந்த்ரியங்களின விஷயங்களாகிய மப்த ஸ்பர்ம சூப சஸ கந்தங்களிலும்.

(2) இவனேபாய சர்மங்களிலும் யஜ்கும் தானம் தபஸ்

197

sta.

என்ற ஆக்மோபாய சர்மங்களிலும்.

(3) கெருங்கிய சேர்க்கையை, மிகப் பற்றவைத்த கிலைய.

(4) மப்த ஸ்பர்மு ரூப சஸ கர் தம் என்ற விஷயங்களே தத் தம் ஞானேர்த்ரியங்கள் பற்றும்போழு தா மனையை அவற்றுடு சேசனிடாமலும் வாக் பாணிபாகப் பாயு உபஸ்தம் என்ற கர்மே ச்த்ரியங்களின் சாமங்களே ஆதமகர்மங்கள் (தன்கர்மங்கள்) என்று எண்ணும்லும் கழ்த்துக்கம் அற்று எவன் இருப்பானே.

(5) ாகன் பார்ச்சின்றேன் கான் செய்கின்றேணென்ற பல

கர்த்ருத்வ சிக்தின கிவ த் க்யாகம் செய்கின்றவனும்

போகாருமுகூட் எப்பொழு அயோகாருட்டுவானெனில் அளுக்மவிஷயங்களிலும் கான்செய்யுங் கர்மானுஷ்டானங்களி அம் தன்மனம் போஹப்பெருமல் ஈர்வாப்ரீதியாகச் செய்யவே ண்டியவைகள் செய்யப்படுகின்றன என்ற புத்திரேற்குகாலக் தில் சுன்ற அறிக.

- டு. [மனல் எந்ற] ஆத்மாவே [ஜீவன் என்ற] அத்மாவுக்குப் பத்து (') வாயிருப்பதாலும் [மனஸ் என்ற] ஆத்மாவே [ஜீவன் என்ற] அத்மாவுக்கு மூத்டு (2) வாயிருப்பதாலும் [மனஸ்,என்ற] ஆத்மாவைக் கேடுக்கக்கூடாது (3) [மனஸ் என்ற] ஆத்மாவிலுல் [ஜீவன் என்ற] அத்மாவை உத்தார வஞ் செய்யவேண்டும் (4).
- (1) அளிக்பாளிக் விழ்க்கு குக்கலாகாக்கில் அளகிப்படும் தீவாக்பாவைக்கும் விக்யா என்னம் ஸ்டிரையூமியில் வைக்கும் பொருட்டுப் பாமேஸ்வான் அமுளின ஸூக்ஷ்ம தத்வங்களில் அக்கலகாணங்கின நீவாக்பாவுக்கு உற்றதுணேயாக இருப்ப தால் மண்ணைப் பக்கு (மிக்கன) என்னுர். கண்டு அக்கலகாணங் களில் மண்ணையாத்திரங் குறித்தது பாதுகாரணம் எனில், அக் கலைகாணம் மண்ம் புத்தி கித்தம் அளம்சாரம் என்ற பஞ்சதுத் வங்கள் ஏகுதாதியாகலால்.
- (2) மனம் தீவாக்மாவின் என்பையைப்பற்றிகில்லாமல் காம தன்பங்களூலை விருப்பு வெறப்புக்களுக்கு அடிமைப்பட்டிரு க்தால் "கல்லாதகல்வியும் கேனாககேள் வியுங் கருணேசிறிதேது மில்லாக் காட்சியும் பொல்லாத பொய்ம்மொழியும்" புருஷார்த்

தங்கள் என்ற எண்ணி, மென்மேனும் கிருமலங்களில் அமுக் குமாதலால் அதற்கு மத்துருவாகவும் வரும்.

- (3) மன்னை ஆத்மவழியில்விட்டுப் பழுதுபடுத்தக்கூடா அ. விறிவிலக்குகளோயறிற்கு விதிகளே அன்போடும் செல்லை யாகவும் பற்றி த்யானிக்கும்படி மன்னைச் செய்யவேண்டும். இவ்விதம் தர்மத்தையே அதுசரிக்கின்றமனம் ஆத்மாவுக்கு எக்காவமும் பத்துவாயிருக்கும்.
  - (4) மலங்களில் நின்று உயர்த்தவேண்டுப்.

தீன்னோய் கர்மங்களேச் செய்யும்பொழுது ஒருவருக்கும் தீமை துன்பப்படிக்கிய தோலங்களேச் செய்யாயனும் யற்கும் தானம் தபஸ் என்ற ஆத்மோபாயகர்மங்களே ச்சமமாகச்செய் தும் முுத்திபெற்ற அந்தல்காணங்கள் ஜீவாத்மாவை அவித்யா வில் கின்றுக்கி ஆக்ம அனுக்மவிஷயங்களேப் பிரித்துக்காட் கிம். காட்டினைத லாரையான ஜீவாத்மா அறிந்து தன்னேப்பற் தின் மலங்களில்கின்ற கைகைல்யம் (தனிமை) பெறும்.

- கு. எந்த [மனல் என்ற] அத்மான்றல் [இந்தரியம் என்ற] ஆத் யா ஐயிக்கப்பட்டதோ (¹) அந்த [யனஸ் என்ற] ஆத்மாவுக்கு [இந்த ரியமேன்ற] அத்மா பந்து (²) மூத்டுத்வத்தல் (³) [இந்தீரியம் என்ற] அத்மா (⁴) அதைமாவுக்கு (°) மூத்டிபோல (°) இநுக்கும்.
- (1) எவ்றுடையமனன் இந்திரியங்களோடு இழுபட்டுப் பாரமூகமாகத் திரிபாமல்(உ. நிலஅ.) இந்திரியங்களே உள்ளாங்கி யடக்குமோ.
- (2) இப்படிப்பட்ட ஜிதேந்த்ரியதுக்கு (இந்த்ரியங்கள் இயித்தேவனுக்கு) இந்த்ரியங்கள் ஆத்மஙிசாசணேக்கு உற்ற நாணு.
- (3) இர்த்ரியங்கள் தத்தம்விஷயங்களே விதிரிஷேதமற்றுப் பர்முத அவல்தையில்

பஞ்சேக்த்ரியங்கள் லூக்கமாரோக்கின் ஓர் கொத்து. அல்லதுக்ராமம் (கூட்டம்) ஆதலால் பன்மையாகக்கூறுமல் ஒரு மையாகப் பாவித்தார். ௰உ. ச இல் இருந்ரியங்களே இந்த்ரியக்ரா மம் என்றுர், பூங்கொத்துப்போலிருக்கும்.

21.7

(4) இக்க்ரியக்கட்டம் என்ற ஆக்மா.

(5) ப்ரக்ரு கிளிவையங்களாகிய மப்த ஸ்பர்ம குப சல கக் கங்களுக்கு.

(6) வெறப்புப்பெற்ற துபோல்.

இக்க்ரியங்களுக்கும் இக்த்ரியவிஷயங்களுக்கும் கடும்கிகே கம் இயல்பிலிருப்பகாலும், முக்கப்பட்ட மணவின் வலிமை யால் விஷயங்களில் நின்று இந்த்ரியங்கள் பிரிக்கப்பட்டதாலும் இக்க்ரியங்கள் கக்கம்விஷயங்களிற் பாயாமல் அடிமைகொண் டமனைலின் எவிலப்பார்த்து இருப்பதாலும், இந்த்ரியங்கள் விஷயங்களுக்கு ஸக்துருபோல இருக்கும்.

எ. [ஜயிக்கப்பட்ட இந்திரியம் என்ற] ஆத்மாவுக்கும் போரைந் கீ (¹) பெற்ற [மன] ஸுக்கும் பரமான (²) [புத்தி என்ற] ஆத்மா மீ கோவ்வணம் ஸ<sup>்</sup>-கதுக்கம் மானுபமானம் (3) என்றவைகளில் ஸம மாக வைக்கப்பட்டிருக்கின்றது (<sup>4</sup>).

(1) மிருக்கமாக்கி இக்க்ரியச்சேஷ்டையால் சலனப்படா மல் ஒய்க் துகிற்கும் கிலே.

(2) மேற்பட்ட உயர்வான இக்க்ரியத்திற்கு மேற்பட்டதா மனஸ். மனவிற்கு மேற்பட்டது புத்தி என்ற க. சமிஉ. சமா இல் கூறப்பட்டது.

(3) தன்னமகிக்கப் பிறர்கடத்தல் மானமாகும். தன்னே மதியாது இருத்தல் அபமானமாகும்.

(4) இப்படிப்பட்ட கவங்களங்கள் ப்ரக்கு கியின் இயல்பா ன கோஷங்கள் என்று சொரிந்து, இவற்றுல் இழுபடாமல், கன்புத்தி துல்யமாக (துலாம், கராகபோல) நிற்கும்.

அ. ஜிதேந்த்ரியனும் (+) ஒடு கல் தங்கம் என்றவைகளில் ஸம பார்வைபெற்றவனும் (²) நானம் வித்தானம் என்றவைகளால் த்நப் க்கிபேற்ற ஆத்மாவையுடையவனும் (°) கூடஸ்தனுமாகிய யோகி (4) யுக்குள் (\*) என்ற கூறப்படுகின்றன்.

(1) இந்த்ரியங்களே ஐயித்த பனமுடையவனும்.

(2) மண்ணும் செம்புமுதலிய லோகங்களாலும் செய்

யப்பட்ட பதார்த்தங்களின் உடைபட்ட ஒட்டையும் கல்ஃயும் கல்லி அற்பத்தியான ரத்னங்களேயும் தங்கத்தையும் ப்ரக்ருகி சொருபங்களேயென்று எகபாவணசெய்யும் புத்தியுடையவ contro.

(3) அகண்டமாயிருக்கும் ஆக்மாவைப்பற்றிய வித்யாவி அம், கண்டிகமாயும் கானவிதமாயும் உள்ள ப்ரக்ரு தியைப்பற் றிய வித்பாவிலும், பூரணப்ரீதிபெற்ற•விவேகமுடையவனும்.

(4) ப்ரக்ருதிதத்வங்களுக்கு மேற்பட்டுத் தன்னக்தனியே நிற்கும் ஆத்மவான் யோகி.

"கடஸ்த" என்ற ஸமாஸபதம் "கட" (பர்வத**ி**கரம்) "ஸ்த" (அசையாத) என்ற விக்ரஹபதங்கள்சேர்ந்து தோன் நிற்று. இந்த ஸமாஸபதம் மஃயின் ரூகரம்போல் மேலான நிலேயையும் கனிக்கநிலேயையும் பெற்ற ஆக்மா என்ற பொருள் படும்: மிஉ. ச. மக்த்ரங்களில் எவர்கள் இந்த்ரியக் க்ராமத்தை முற்றுக அடக்கி பாவற்றிலும் மைத்வபுத்தி பெற்றவர்களாய், அழிவற்றவனும் காலகேஸதிக்கற்றவனும் அவ்யக்கனும் ஸர்வ வ்பாபகளும் மன்ஸுக்கு எட்டாதவனும் அசைவற்றவனும் கெய்றுமாகிய கூடஸ்தனே உபாவலிக்கின்றுர்களோ, அவர்கள் பாமாத்மாவாகிய என்னேயே அடைகின்றுர்கள் என்று போகிக் ிருப்பதாலும், எ-வது அத். நி-வது மந்த்ரத்தில் ஜீவாத்மாவை பாக்ருதி சொருபங்களில் பரப்ரக்ருதி என்று போதித்திருப்ப நாறும், மலங்களால் பந்தப்பட்டவளே ஜீவன்பத்தன் என்றாம். பாலங்களில் நின்று விடுபட்டவனே ஜீவன்முக்கனென்றும் வேகா ் இகள் கூறுவதாலும், தன்னந்தனியனுப் நிற்கும் கூடஸ்தனே நான்முக்தன் என்று அறியவேண்டியது. மேலும், தீவன்முக்கி யான கூடஸ் தகிலேயில் த்ருஷ்டிவைத்து வாழும் உபாஸகர்கள் பாமாத்மாவை அடைவார்களென்றாம் அறியவேண்டியது.

இந்தக்கருத்து அமைத்தே மாணிக்கவாசகஸ்வாமி சைவ வித்தார்த்தினத்தப்படி "மூர்க்கிராகி முயல்வேணச் (முயல் ான்ற என்னே) சித்தமமைறுளித்துச் சிவமாக்கி" என்றுபாடினர். மலத்தில் வீழ்ந்த ஆக்மா மூர்க்கனுமிருக்கின் ஒன் என்பது • 201

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

இப்படியே ஸ்ரீக்ருஷ்ணபகவான் கு-வது அத். அ-வது <u>மந்த்ரத்தில் மலஸ்ஹி தன் மலாஸி தனுன</u>ள் கூடஸ் தனுவானெ ன்றாம் யிஉ-வது அத். க. ச- மந்த்ரங்களில் கூடஸ்ததலையில் பசமாத்மாவோடு ஐக்யப்படுவானென்றம் உபதேலித்தார்.

(5) பரமாத்மாவோடு முற்றுக ஐக்யப்பட்டவன்.

கர்மயோகத்தில் விருப்பங்கொண்ட யோகாருருக்ஷு அந் த யோகத்தில் முயன்று அதற்குரிய ஸாதணேகளாகிய இர்த்ரிய கிக்ரஹத்தையும் மனேகிக்ரஹத்தையும் ஸமத்வபுத்தியையும் கித்ய அகித்ய விவேகத்தையும் ப்சாணுபாமத்தையும் மாதித்து யோகாருடன் என்று பெரியோரால் அழைக்கப்பட்டு இந்த கிவ்ருத்திமார்க்கம் அல்லது முக்திகெறி முடிவில் விளங்கும் கூட ஸ்த நிலேயைப்பெற்றவன் பரமாத்மாவை (பரரிவத்தை) அடை தலால் யுக்தன் என்று போற்றப்படுவன்.

யோகிஎன்றபதம் யோகாருருக்ஷு அக்கும் யோகாருட னுக்கும் பொருக்கி யுக்கனில் முடிவுபெறும்.

கூ. ஸு-ஹிர் (¹) மித்ரன் யத்த உதாஸூனன் (²) மத்யஸ்தன் (³) த்வேஷ்யன் (⁴) பந்து (³) ஸாதுக்கள் (゚) பாபிகள் (▽) என்ற இவர் களிடத்தில் ஸ்மபுத்தியுள்ளவள் மேள்மையை (®) ப் பெறுகின்றன்.

- (1) ப்சதியுபகாசத்தைக் கோராமல் உபகாரன், செய்கின்ற வன்.
- (2) வாதி ப்ரதிவாதி என்றவர்களில் கட்சியைப் பெறுக வன்; ஒருவிதமான பாரபசு மும் இல்லா தவன்.
- (3) விரோதம்பெற்ற இருவர்களின் ஹி தக்கைக் கோருகி ன் றவன்.
  - (4) தவேஷத்தை (வெறுப்பை) அது ஸரிக்கின் நவன்.
  - (5) ஜனன விவாகவழியால்வக்கு உறவினர்.

D-De.7

அத்யாயம், கூ.

- (6) சல்லவர்கள்; புண்யகர்மங்களேச் செய்கின்றவர்கள்.
- (7) பாபகர்மங்களேச் செய்கின்றவர்கள்.
- (8) உத்தாஷ்ட நிலேயாகிய கடஸ்த்வத்தை.
- ல். தனிக்கவறும் (1) சிக்கவந்தியை ஒடுக்கினவனும் (2) தன் ப்ரக்நகியின் ஹிதத்தை அநுஸரிக்காதவனும் (3) பரிக்ரமூமற்றவனு ம் (<sup>4</sup>) ஆகியயோகி ரஹஸ்யத்திலிருந்து (<sup>5</sup>) ஸிதாகாலழம் (<sup>6</sup>) [மனஸ் என்ற] ஆத்மாவை [பசமாத்மாவோடு] சேர்க்கவேண்டும் (7).

(1) ஜனஸங்கத்தில் விருப்பமில்லா தவனும்.

(2) மனவில் வீண்ஸங்கல்ப்பங்களே யொழிக்கவனும்.

(3) தன் காரணதேறைமாகிய அவித்யாவின் காமங்களேயும் அவை ப்ரியப்பட்ட விஷயங்களேயும் வெறுக்த புத்தியுள்ளவ

(4) ஒருவனிடம் கைகீட்டிவாங்கு தல் என்ற தன்மை அற்ற வனம். வாங்கு தலேவிட்டு கொடுத்தலே (தானமே) நன்றென்று வாழுகின்றவன். பரிக்சஹம் அற்றவன்.

(5) பிறர் ஸஞ்சரிக்காத இடத்திலிருந்து.

(6) ஒவ்வொருநாளும் கியமிக்ககாலங்களில்.

(7) நிண்வுகளேயொடுக்கி நிணக்கும் கருவியாகிய மனலை ஆக்மாவில் லயிக்கச்செய்யவேண்டும்.

மனேலயயோகக்கை ப்ரஹ்மஙிஷ்டை கூடுதல் என்றும் சொல்வார்கள்; ஏனெனில் நினே வுகளே மெல்லமெல்ல விலக்கி ப்ர ்றமுக்கில் மனலை நிறுக்கி ஒடுக்குவதால்.

யிக, ௰உ. பரிருுத்தஸ்தலத்தில் அதிக உயர்வில்லாகதும் அதிச தாரிவில்லாததும் தர்ப்பை மான்கோல் வஸ்த்ரம் என்றவை**களே** மேற்கொண்டதும் ஆகிய தனது அஸ்னத்தை ஸ்திரமாகஸ்தாபித்து அவ்வாஸளத்தி லுட்கார்ந்து மனஸ் இந்த்ரியங்கள் என்றவைகளின் கோழில்களே ஒடுக்கினவனும் மனலை ஏகாக்சத்செய்து (1) அத்மசுத் கிக்காக (\*) [மனேலய] யோகத்தைச் செய்யவேண்டும்.

"எகாக்சமன்ஸ்" ஒரு ("எக") அனி ("அக்ச") பெற்ற LD SOI ON.

அஃதாவது, மனேலய யோகஸா தனேயில் பஞ்சேக்த்ரியச் சேல்நடைகளேயெருக்கி மனலை வெளகிகளிரையங்களினின்று பிரித்து ஆக்மிகவிஷயங்களில் செனுத்தி அதன்மேல் பரஞ்சோ தியாகிய பரமிவம் என்ற நிணவுமாத்திரத்தோடு நிற்றலே.

இந்த ஏகாக்சநிலேயை மாணிக்கவாசகஸ்வாமி திருவாசகத் தில் கோயிற்றிருப்பதிகத்தில் எ-வது மந்த்ரத்தில் "ஒன்றும்" அல்லது ஒர்முனேபெற்ற மனலாம் என்ற விளக்கினுர்:-

"உள்ளத்து எழுகின்ற ஞாயிறேபோன்று கின்றகின்தன் மை, கிரைப்பற, கினேக்தேன், கீயலால் பிறிது மற்றின்மை நிணப்பற (நிணந்தேன்) ஒன்றுப்" என்ற எகாக்ச (ஒர்முண) மனரைல் கிணத்தேனென்று கூறி, அந்த எசாக்சகிணவும் ஒழி ந்த அவசாக்கில் அநுக்கஹமக்கியோடு எல்லேயற்ற சிதாகா சத்தில் ப்ரஸன்னமாகும்வஸ்துவைத் "திருப்பெருக்துறையுறை கெவனே" யென்ற துதித்து, "ஒன்றம் நியல்ஃல" உன்னேயன்றி ஒன்றும் இல்ஃபென்று அதன் கிர்க்குண ஆதார லக்ஷணத்தை ஸ்வா நுபவப்படி உபதேயித்து, "ஆருன்னே மடுயகிற்பார்" என் றவினுவால் கூடஸ்தன் அகிய ஜீவன்முக்கனே அறிவானென்று கேறிக்கார்.

அடுத்தமர்த்ரத்தில் யுக்தனுடைய கில்பை மீளவுங் கூறு Alon mir:

லிக. லிசு. அச்சமற்றவனும் (1) பாண்மசர்யவரகத்தைச் சாதி க்கீன்றவனும் (2) உடல் தூல் கழுத்து என்றவைகளே நேராக அசைவ றத் தரிக்கின்றவனும் (³) இந்த்ரியநிலயில் ஸ்திரனும் (⁴) திக்தகளேக் கவனிக்காதவனுய் (5) நாஸிநுனியை நோக்கி (6) மனலை ஸிம்யஸி க்து (<sup>7</sup>) மாந்திபெற்ற புத்தியுடையவனும் (<sup>9</sup>) மத்சித்தனும் (<sup>9</sup>) மத் பரனும் (10) இருப்பவன் யுக்கள்.

அத்பாயம், கூ. Dor.

(1) மனேலய அப்பாசங்களேப்பற்றிப் பயமில்லா தவனுய்.

(2) ப்ரஹ்மத்தை நான் அடையவேண்டுமென்ற கியமத் ைநப்புத் தியில் ஸதாகாலமும் கொண்டவனுப்.

பாலப்பர்வக்தொட்டு வயோதிகம் வுசையில் ப்ரஹ்மசர்ய வாகம் புண்யாத்மாக்களுக்கு உரியதென்றும், இக்க வாகத் ரைச் சாகிக்கும் புத்திக்கு நான்கு ஆம்படங்கள் உள்ளன என் றம், இவற்றுள் எ. வயஸுகொட்டுகூல்உ. வயஸுவரைக்கும் ஒருவன் வேதாகமங்களேயும் தர்மராஸ்த்ரங்களேயும் புராண இதிகாஸங்களேயும் குருகுவை சிபாயிருந்து வாழும் ஆர்பமத் துக்கு ப்ரஹ்மசர்யம் என்ற வினேஷராமம் அமைக்கப்பட்டது என்றும் நமிட வயஸுக்கப்பால் ப்ரஹ்மத்தை யடையவே ண்டுமென்ற புத்தியால் ஒருகன்னிகையை விவாகம்பண்ணி கார் ஹைஸ்க்யம் (காஹஸ்க்கனுடைய நிலே) இல்வாழ்வு **என்**ற ஆ<del>ம்</del>ச மத்தில் வாழ்க்கு அதிலேயே கைய்கர்ப்ப வழியால் மோக்ஷத் தைப் பெறவரமென்றம், அப்படிப் பெறுதபக்ஷத்தில் தன் பத் னிஸ்கிதமாக வனத்திற்கென்ற ப்ரஹ்மத்தைப் பெறலாமென் மார், இதிலும் பெறுதபகரத்தில் அவன் ஸக்யாவி ஆர்ச்சமத் கில்சென்று பாஹ்மத்தைப் பெறலாமென்றம் பெரியோர் கூறு கின்றுர்கள். ஆகவே, ப்ரஹமசர்யவரதம் சதுர் ஆஸ்ரமங்களுக் ்கும் ஸாதாசணகர்மம் (பொதுவிதி) என்ற அறிக.

(3) பத்மாஸனம் முதலிய ஆஸனங்களிலொன்றுவஹித்து, முறுகெலும்பும் கழுத்தெலும்பும் பொருக்கிய வீணுதண்டத் ை, கேராக்கி அதனேடு ஸிரஸையும் நிமிர்த் திவைக்கின் றவனுப்.

(4) கிமிர்த்திவைத்தபின் மிரசையும் விரைகண்டத்தையும் பாமலும் கூனுமலும் இருக்கும்படி செய்கின்றவனும்.

(5) கண்ணுவாவது காதாலாவது மன்ஸாலாவது அவ்டதிக் புராளில் கடைபெற்றுவரும் விஷயங்களே காஹிக்கா தவனுப்.

(6) கண்களே நேரேபார்க்கவிடாமல் பெல்மடல்களேத் தாழ் ் அவற்றிற்கும் கீழ்மடல்களுக்கும் இடையில் உள்ள சிறு ுடைவெளியால் மூக்கின் துனியைப் பார்த்துக்கொண்டு.

(7) மனவலின் நினேவுகளே மெல்ல மெல்ல ஒழிக்கு. 205

(9) என்னில் சித்தம்வைக்கின்றவனும்.

"மத்தித்த" என்ற மையாயைதம் "மயி"(என்னில்) "சிக்கம்" (சித்தமுடையவன்) என்ற பதங்கள் கூடினதால் தோன்றிற்று.

டியி என்றது "அஹம்" (கான்) என்ற பதத்தின் எழாம் வேற்றமை.

"மயி" (என்னில்) என்றது மஹேர்வானில் என்ற பொரு எப்பிம்.

(10) நான் ஸகல வஸ் துக்களுக்கும் மேலான மஹேஸ்வரன் என்று எண்ணமுள்ளவனுப்.

"மத்பர:" என்ற ஸமாஸபதம் "அஹம்" (கான்) "பர:" (மேலானவன்) என்றபதங்கள் கூடினதால் தோன்றிற்று.

அடுத்த மக்த்சத்தில் மனேலயயோகத்தின் ப்ரயோஜனத் தைக் கூறுகின்றுர்.

**ல்**டு. இவ்வாற மன்ஸை ஓடுக்கி எக்காலழம் சித்தத்தை [என் னிடம்] சேர்க்கும்யோகி நிர்வாணத்தை (¹) பரமபலனுகக்கோண்ட தும் என் சொநுபத்தை (²) ஏற்படுத்துகின்றதும் ஆகிய யாந்தியைப் பேறகின்றன்.

(1) போக்கு வாவு அற்ற பூரணத்வத்தை.

கிஞ்சித்ஞத்வம் என்ற சிற்றலிவோக இருக்கு ஆக்மா பிற ப்பு இறப்புக்களேப் பெற்ற ப்ரவருத்திமார்க்கத்தில் அலேக்கு அதன் அதுபவங்கள்யாவும் துன்பகுமன்று நிதானித்து தைக்க விமோசனத்தைத்தரும் நிவருத்திமார்க்கத்திற் சென்று அகண் டஞானம் (பேரறிவு) என்ற பூரணத்வத்தையடைக்கு பிறப்பு இறப்பு என்ற அவஸ்தைகளேப் பெருதிருத்தலே நிர்வாணம்.

(2) சச்சிதானந்தமாகிய ஸுந்தப்பாஹ்மசொருபத்தை.

இனி மனேலயயோக அப்பாஸிக்குரிய ஆஹாசமும் கித் சையும் கியமத்தோடு இருக்கவேண்டுமென்று போதிக்கப்படும்.

ற்கூ. அர்ஜுன், அதிகம் உண்பவனுக்கு (¹) [மனேலய] யோ 206 கம் இல்லே. ஒருவேளேயாவது உண்ணுதவனுக்கும் (\*) இல்லே. அதிகம் நித்ராயீலனுக்கும் (\*) இல்லே. அதிக ஜாக்ரதையாயிருப்பவனுக்கும் (\*) இல்லே.

(1) தாமஸாராஜஸ் ஸாக்விக குணவர்ன்களுக்கு வெவ்வேறு உணவுகள் உரியன என்ற பகவான் யிஎ. அத். அ, கூ, மி மந்த் ரங்களில் கூறியிருக்கின்றுர். எண்டு ஸைக்வகுணம் மேலிட்டயோ கிகளுக்கு ஆகாரம் கியமமாக இருக்கவேண்டுமென்றுர். அஃதா வது, இரைப்பையில் இரண்டுபங்கு அன்னமும் ஒருபங்கு ஜல மும் செலுத்தி நாலாம்பங்கை வரயுஸஞ்சாரத்துக்காக ஷிட வேண்டியது.

(2) ஜடாக்னிவேதணேயை ஒவ்வொருகாளும் ஒவ்வொரு வேளேயாவது அன்னபானுகிகளால் மாக்தப்படுத்தாதவனுக்கு.

இப்படிச்செய்யாதவணே ஜடராக்னி பசியினுல் கொல்லும். செய்தவனுக்கு அன்னத்தை ஜீசணிக்கப்பண்ணி அதன் ஸாச மாகிய ரத்தத்தை மைரனவரயுமுலமாக தேஹத்துக்குக் கொ சுத்து சணிக்கும்.

(3) அதிகதாக்கத்தில் முுகங்கொண்டாடினவனுக்கும்.

றிடு நாழிகைக்கு மேற்பட்ட நித்ரை யோகிக்குத் தடையா கவிருக்கும் பகலில் தூங்கவேகூடாது. இரவில் 10 மணிக்குப் படுக்கையறையிற்சென்று 4 மணிக்கு எழுந்திருக்கவேண்டும்.

(4) ஜாக்ரத அவஸ்தையில் கெடுகேரமிருந்தவனுக்கும்.

ஸ்வப்க ஸுடிது பக்கி அவஸ்தைகளில் இடு நாழிகை (சு மணி கோம்) கூறினபடிசென்முல் சயிடு நாழிகை ஜாக்ரத அவஸ்தைக் குரியதாகும். இதில் கவனத்தைக் கார்யங்களில் எப்பொழுதும் செறுத்தாமல் இடையிடையே ஒப்ந்திருப்பது நன்று. ஓயாமல் சயிடு நாழிகைதோறும் கர்மங்களில் ப்ரவேசிப்பது அதிஜாக்ர தையாகி யோகிக்கு ஸுகத்தைக் குறைக்கும்.

லி எ. ஒழுங்கான ஆஹாரவிறாரங்களே (¹) யுடையவனும் கர்மங் களிலே ஒழுங்கான ப்ரவிருத்தி (²) யுடையவனும் உறக்கத்தையும் விழி ப்பையும் ஒழுங்காகக்கொண்டவனுமாகிய அவனது [மனேலய] யோ கம் துக்கத்தைத் தொலக்கின்றது. (1) ஆஹாரம் அன்னபானுக். கிஹாரம் கால்கடை, உள வுதல்.

(2) தனக்குரியு ஜீவனேபாய ஆக்மோபாய சுர்மங்களே க்ச மமாகச் செய் துவருகல்.

ல்அ. எப்போழது ஒடுக்கப்பட்டவனுடைய சித்தம் ஆதீமாவி லேயே நிற்கின்றதோ அப்போழது அவன் சுகலகர்மங்களிலும் பற் றற்ற யுக்தன் (¹) என்ற கூறப்படுகின்றன்.

(1) விருப்பு வெறப்புகளுக்கேற்றபடி விரியும் கித்தத்தை ஒடுக்கி அதை ஆத்மாவில் ப்ரதிஷ்டைசெய்தால் ஸகலகர்மங்க ளும் நிஷ்கர்மங்களாகும். இக்க மலாஹி தசித்தத்தை யுடைய வன் யுக்தன். இதுபற்றியே "சித்தமலமறுவித்துச் சிவமாக்கி" என்று திருவாசகத்தில் கூறப்பட்டது.

அடுத்த ஸ்லோகத்தில் மனேலய யோகவலித்தியைப் பெறு கின்றவனுடைய புத்திக்கும் அசைவற்ற தீபத்துக்கும் உவமை கூறுகின்றுர்.

லகு. எவ்விதம் காற்றில்லாத இடத்திலிருக்கின்ற தீபம் அசைகி ன்றதில்லேயோ இந்தஉளமை (¹) சித்தத்தை அடக்கின்வறம் (³) மனே லயபோகத்தைப் பொருந்துகின்றவறுமா (³) கிய யோகியின் (⁴) ஆத் மாவுக்கு (⁵) கூறப்பட்டது.

(1) இந்த அசலத்பத்ருஷ்டாந்தம்.

(2) சலையைக்கிஉள்ள காற்றைப்போல ஆடிக்கொண்டிருக் சூம் மனலை ஓயப்பண்ணினவனும்.

(3) கிணவுகள் ஓயும் ஸமயத்தில் மனேலயயோகத்தில் வித்திபெறுகின்றவனும்.

் (4) ஆக்மாவில் பாதிஷ்டைபெற்ற புத்திமானுடைய.

(5) சத்திதானக்த ஸ்வரூபமான ஆக்மாவுக்கு.

இணி அடுத்தகாறு ஸ்கோகங்களில் புக்தன் என்ற ஜீவன் முக்தன் போகமார்க்கத்தால் பெற்றது பாமபலைகிய துக்க திவ்ருத்தி என்று உபதேஸிக்கின்றுர். 2.0-2.0m.]

உல். யோதுஸேவையால்(¹) சித்தம் தடுக்கப்பட்டு (³) எதில் ஒடுங்குகின்றதோ (³), ஆத்மாவால் ஆத்மாவை எப்போழுது அறிகின் மவனம் (³) ஆத்மாவில் ஸிந்தோஷிக்கின்றனே (⁵),

உலக. புத்தியால் சிரஹிக்கத்தக்கதும், (°) இந்திரியல்களுக்கு அத்தமானதும் (°) அழிவற்றதும் அகிய அந்தஸுகத்தை எதில் அறிகின்றனே (°) எதில் பிரதிஷ்டைபெற்றவனும் தத்பொருளில்நின்ற (°) விலகவில்ஃயோ,

2.02. எத2னப் (10) பெற்ற வேற லாபத்தை (11) அதனி லும் அதிசுமாக எண்ணுகின்றன் இல்லேயோ, எதனிடத்து நிற்கின்றவ னும், பெருத்துக்கத்தாலும் அசைக்கப்படுகிறன் இல்லேயோ,

உலக. அந்த [துக்க ஸம்யோக] வியோகம் (12) யோகம் (13) என்ற பெயர் பேற்றதாக அறியவேண்டியது. நீர்வேதத்தில் ப்சதிஷ் கூடபேற்ற (14) சேதஸை (15) உடையவனல் அந்தயோகம் (16) நில் சயமர்கப் போருந்தக்கூடும்.

(1) ப்பாணலய மத்தைய அப்பாணங்களாக்.

(2) மனவின் தன்மையாகிய நினே த்தல் நிக்ச விக்கப்பட்டு.

(3) எக்க ஆக்மாவில் ஒப்க்கு நிற்கின்றதோ.

(4) ஆக்மாவுக்குக் கருவிகளாபிருக்கும் அர்தலிகாணங்க ளேயும் புறக்காணங்களேயும் சீக்கின அவலாத்தில் தன்னர்தனி யாய் கிற்கின்ற தன்னுல் தன்னே எக்காலத்தில் அறிகின்றவனுப்

"ஆத்மார ஆத்மாகம் பஸ்யக்" = தன்ணே த் தன்ஞல் அறிகின் நவன்.

(5) ப்ரக்ரு தியிலும் ப்ரக்கு தி கார்யங்களிலும் ஸக்கோஷங் கொள்ளாமல் தனி முதலாகிய தன்னிலும் தன்னேப்பற்றிய பர யாத்மாவிலும் பராயக்கியிலும் ஆருக்கும் கொள்ளுகின்றுடு.

(6) விசாரணயால் புத்தி நிதானிக்கக்கு மதும்.

ஆத்மா "அவாங் மன்னை கோசாம்" (வாக்குக்கும் மன்னு -க்கும் விஷயமாகாத பொருள்) ஆதலா அம், மன்னைப்போல புத்தி பாக்ருதிஐக்யமாதலாலும், புத்தி ஆக்மாவை ரேரே அறிய மாட்டாது. புத்திக்கு ஆக்மா ப்ரத்யக்ஷமாகாது போனுவம் உஎ 209 அதுமானப்படும் என்பதுபற்றி "புத்தியால் காறுமிக்கத்தக்கது" என்முர். காறுமிக்கத்தக்கதும்—அதுமானிக்கத்தக்கதும்.

- (7) மெய் வாய் கண் மூக்குச் செனி என்ற புறக்சருவிகளு க்கு எட்டாகதார்.
  - (8) LITER OUT & Brancis.
  - (9) எக்க கிர்க்குண எஸ்குனில்.
  - (10) எந்த நிர்க்கு வி வஸ்துவை.
  - (11) Gumg.
- (12) துக்க ஸம்போக விபோகப்—துக்க ஸம்பந்த விமோச கோம். அஃதாவது, துக்கத்தோடுகடி ஜீவிக்கும் அவஸ்த்தை யில் நின்று விடுபடுதல்.
- (13) உ. கூலிக இல் த்வர்த்வ மைத்வக்கை மோகம் என்று கூறி, சண்டு, துக்க நிவ்ருத்தியை யோகம் என்றுர். எனெனில், துக்க நிவ்ருத்திக்குக் காரணமாக த்வர்த்வ மைத்வம் இருப்ப தால்.

புத்தி பூர்வகமாக மீதம் உஷ்ணம், வெற்றி தோல்லி, உயர்வு தாழ்வு, இன்பம் துன்பம், முதலிய த்வக்த்வங்கள் ஒன்று பட்ட நிலேயை ஆக்மா பொருந்தல், "யோகம்" எனப்படும். இந்த த்வந்த்வ மைத்வத்தில்நின்று அரேக வேற்றமை உள்ள ப்சக்ரு திஸ்வருபங்கள் யாவும் ஒன்றே என்ற அடிந்து ஆத்மா மைதர்மன நிலையப் பொருந்த அம் போகம் எனப்படும். ஸம தர்மனநிலேயில்நின்று துக்கத்தையிட்டு ஆக்மா பாமமாக்கியைப் பொருந்த அம் யோகம் எனப்படும்.

- (14) "நிர்விண்ண" உநிர் வேதத்தைப்பெற்ற. உ. டும்உ. (டு); வேதவாக்யங்கள் வர்ணிக்கக்க டாத வஸ்துவில் ப்சதிஷ்டை பெற்ற.
  - (15) was som.
  - (16) மேற்குறித்த துக்க ஸர் போக வியோகம்.

உ**ல்**ச. "ஸ்ங்கல்ப்பம் வெளிவீட்ட (¹) ஸாவ காயங்களே மேஷ மில்லாமல் (²) த்யாகம்செய்து (³) மனஸோடுகூடவே, இந்திரியக் சாமத்தை ழற்றுக ஒடுக்கி (⁴). உய்டு. மேல்ல மேல்ல உபாதியைப் (்) பெறவேண்டும். தைர் யத்தால் க்ரஹிக்கப்பட்ட (்) புத்தியால் மனஸை ஆதீமாவினிடம் பிர திஷ்டைசெய்து (்) ஒன்றையும் நிணக்கக்கூடாது (்).

(1) "ஸங்கல்ப ப்சபவ" – ஸங்கல்பம் ,ப்சத்யக்ஷமாக்கின. அதோவது, நிணத்த மையத்தில் தோன்றின.

ஸங்கல்பம் என்றது மானஸ கர்மம்; மனவின் தொழிலா

பெடிக்கு ந்தல்.

2 000.

அப்சத்யக்குமான காமம் (ஆசை) மனஸ் கிண த்தபொழுதே மனவில் எறி ஜீவாத்மாவுக்கு ப்ரத்யக்குமாகும், என்பதுபற்றி, "ஸங்கல்ப ப்ரபவ காமம்" (ஸங்கல்பம் வெளிவிட்ட காமம்) என்றுர்.

"ப்பபவ"=வெளியிட்ட, பிறக்கச்செய்த, தோற்றுவித்த.

ஆரையில் வீழ்க் து தன் ஸச்சி தாகக் க ஸ்வரூபத்தையாவது ஆரையின் மல ஸ்வரூபத்தையாவது அதியமாட்டாத ஜீவாத்மா வுக் குப் பாமேஸ்வான் மனஸ் முதலிய அதிஸூக்ஃம் காணங்களே ஆருளினுர். மனம் கினக்க அக்த மின் வுவாயிலாக ஆஸை வெளி வக்கு ஜீவாத்மாவுக்கு ப்ரத்யக்குமாகின்றது. அப்பொழுது வனக்கு ஓர் ஆசை உண்டு" என்று அவன் சொல்லுவான். மனலற்றவன் ஆரையை அறியான்.

- (2) எச்சமின்றி; சொச்சமில்லாமல், முற்றுக.
- (3) எனதல்ல என்று கிட்டு.
- (4) மனலையும் இந்த்ரியக் கூட்டத்தையும் தத்தம் தொ மில்களேச் செய்யவிடாமல் மெல்ல மெல்ல ஸம்பூர்ணமாக அட க்கி.

(5) மார் திபை; ஒழிவை.

- (6) தைர்யத்தால் கிறைக்கு. தைர்யம் என்றது தீரனுடைய தன்மை, திரன் என்றது திட புத்திமான். எனவே, தைர்யத் தால் க்ரஹிக்கப்பட்ட புத்தியால் என்ற வரக்யம் ஸ்திரபுத் தியால் என்று பொருள்படும்.
- (7) மனம் கிணக்கும். கிணக்கப்பட்ட கிணவு**கள் யாவற்** றையும் புத்தி விசாரிக்கும். விசாரிக்கும்பொழு**த** புத்தி சலன

211

210 .

ப்பட்டிருக்தால், காற்முல் அடிபட்ட தீபம்போல, அதன் ப்ர காமம் குன்றி விசாரிக்கும் மக்தியும் குன்றம். த்வக்த்வங்க வால் இழுபடாமல் ஸ்திரமாக கிற்கும் புத்தி மனையை மூன் கூட்டே, இத்த்ரியங்களோடு சென்ற, ப்ரக்குதி விஷயங்களேப் பற்றவிடாமல், உள்முகமாகத்திருப்பி, ஆத்மாவைப்பற்றி கிற் கச்செய்ய வண்டும் என்பதுபற்றி, ஸ்திரப்பட்ட "மனையை ஆத்மாவினிடம் ப்ரதின்கூடசெய்து" என்முர்.

(8) "கிஞ்சிதமி சிறித்தேல்"=ஒன்றையும் சிறிதிக்கக்கடா தா; மனஸ் ஒன்றையும் சின்யசமல் சிற்சுவேண்டும்.

் நினேயாமல் நிற்றலே மனேலயம். இது "மன ஆக்ம ஸம்ய மம்" என்று (ஆரும் அத்யாயத்தின் பெயர் ஆயிற்ற.) இதனே யே இராஜயோகம் என்பார்கள்,

உல்சு. சஞ்சலழடையதும் ஸ்திரமில்லாததும் ஆகிய மனஸ் எதேதால் (¹) வெளியில் செல்லுகின்றதோ (²) அதிலதில் நின்று (³) இத‰ ஒடுக்கி (⁴) ஆதீமாவிலேயே வரைத்தைப் (⁵) பேறச்செய்ய வேண்டும்.

- (1) எக்க எக்க விடிய வழியால்.
- (2) பராமுகமாகக் கிரிக்கு.
- (3) அந்த அந்த விஷயத் தில்நின் அ.
- (4) மனனைத் தடுத்துத் திருப்பி. அஃதாவது, ப்ரத்யா ஹாரம் செய்து.
  - (5) அடிமைத்தன் மையைப்.

இந்த மந்த்ரத்தில் கூறினபடி, மனலை உள்முகமாகத் திருப்பி, ஆத்மாவில் ப்ரதிஷ்டை செய்தவனுக்கு உத்தம ைக மாகிய மோக்ஷம் வித்திக்குமென்ற அடுத்த மந்த்ரத்தில் உப தேணிக்கின்றுர்.

2 லி எ. ப்ரசாந்த (¹) மன்ஸைப்பேற்றவனும் சாந்தமான ரஜஸை (²) புடையவனும் கல்படிம் (³) அற்றவனும் ப்சஹ்மமயமான வறும் (⁴) ஆகிய இந்த யோகியை உத்தம் (⁵) ஸுகம் அடைகின் றது.

- (1) விஷயங்களில் கின்று மிகவுடிவுபெற்ற. கு. எ.
- (2) ஸத்வகுணம் மேலிட்ட ரஜஸ் குணத்தை.
- \* (3) விருப்பு வெறுப்பு என்ற த்வர்த்வ மலம்.
- (4) ப்சக்ரு இஸ்வபாவத்தைத் திர்த்ததால், ரூவமயம் ஆன வனும்.
  - (5) ஸ்வர்க்காதி ஸுகங்களுக்கு மிகமேலான.

உற்**அ**. கல்மஷம் அற்ற யோகி எக்காலங்களிலும் இவ்விதம் ஆத்மயுஞ்சனும் (¹) ப்ரண்டி ஸ்பர்மூள்ளதாயும் (²) அத்யந்தமா யும் (³) ஆகிய ஸ்ுகத்தை, ஸுுகமாக (⁴) அடைகிள்றன்.

(1) ஆத்மாவைப் பொருக்துகின் றவனும்.

சு. யிஅ இல் ஆத்மாவைப் பொருக்கினவணே "யுக்க:" என் முர். ஈண்டு, ஆத்மாவைப் பொருக்குகின்றவனுக்கு கிகழ்காலத் தைக் குறிக்கும் "யுஞ்சன்" என்ற பதக்கை அமைக்கார்.

- (2) ப்ரஹ்மத்தைப் பற்றினதாயும்.
- (3) முடிவை அதிச்சமித் ததும், முடிவற்றதும்
- (4) way an a:

20,4-205.]

உலக. யோகயுக்தாத்மாவாயும் (¹) யாவற்றிலும் (º) ஸிமதர் மனம் (³) பெற்றவனும் ஆகிய அவள் ஆத்மாவை ஸிகல பூதங்களில் இருத்தின்றதாகவும், (⁴) ஸிகலபூதங்களே ஆத்மாவில் [இருக்கின்றவை களாகவும்] (⁵) அறிகின்றன்.

- (1) சு. ந இல் கைக்கர்ப்பப் என்ற போகத்தில் ஏறவிரும் புகின்றவன் "போகாருருக்கு உ" என்றம், சு. ந. ச இல் அதில் எறினவன் "போகாருடன்" என்றம், சு. அஇல் அதில் எறிக் கடஸ்தகிலேயை அடைக்தவன் "புக்தன்" என்றம் கூறி, இக்த மக்த்ரத்தில் யுக்தணே போசயுக்தாத்மா என்று ஸ்பஷ்டமாக அழைத்தார்.
- (2) கு. எ இல் கூறப்பட்ட, நிரோல்களம் கு கதுக்கம் மானுபமானம் என்ற த்வர்த்வங்களிலும், கு. அஇல் கூறப்பட்ட ஒடு கல் தங்கம் முதலிய பதார்த்தங்களிலும், கு. கூ இல் கூறப்

பட்ட ஸு-ஹ்ருத், மித்ரன், முக்கு, மத்யஸ் தன், பக்து என்று ஸங்கல்பித்த யாவர்களிலும்.

(3) மைபார்வை, ஒப்புகவு.

(4) தானடைந்த பரமாத்மானை சைல தீவர்களிலும் இரு க்கின்றதாகவும்.

(5) ஸகல தீவர்களேயும். பரமாக்மாவில் இருக்கின்றதாக

லகல ஜீவர்களிலும் பரமாகமா இரண்டறக் கலக்கு இரு ப்பதாலும், மலத்கில்கின்று கீக்கப்பட்ட ஜீவர்கள் பரமாக்ம ஸ்வரூபத்தைப் பெறுவதாலும், ஒர்ஜீவனுக்கும் மற்றும் ஸைகல ஜீவர்களுக்கும் ஆத்மத்வத்தால் உவமை ஏற்பட்டது. இதி பற்றி, சு. கமிஉ இல் "ஆத்ம உபமை" என்றவாக்யம் பிறக்தது.

கல். எவள் என்ன யாவற்றிலும் பார்க்கின்றனே (1), [எவன்] என்னடம் யாவற்றையும் பார்க்கின்றனே (2) அவனுக்கு (3) நான் (4), நாயத்தை அடையேன் (5) அவனும் எனக்கு நாயத்தை அடையான் (6).

(1) உ. உலக இல் கூறின்படி.

(2) உ. உடிக இல் கூறினபடி, பரமாத்மாவும் ஜீவாத்மா வும் சித்பொருள்களாதலால், ஆதார ஆதோ பாவ மைப்பத்தம் உண்டு. அத்த மைப்பக்தம் இருந்தும், மலதோதைமுள்ள ஜீவாத் மாக்கள் பரமாத்மாவை அறியமாட்டார்கள். மலவிமோசன மானவுடனே, அறிவார்கள்.

(3) இக்க ஆதார ஆதேய பாவ ஸம்பக்**த**த்தை கிஸ்சமித் தவனுக்கு.

(4) பசமேம்வசனுக்ப கான்.

(5) இல்லாமற்போகேன். அஃநாவது, ப்ரத்யக்ஷமாகு வேன்.

(6) ஜீவாத்மாவும் எனக்கில்லாமற் போகான். அஃதாவது, யோகாருருகூடுவையும், யோகாருடணேயும் என் க்ருபை பற்றி அவர்களுக்கு என் தர்ஸனத்தை அருளுவேன்.

யோகயுக்குணையே தத்வஞானியை எ. மஅ இல் நானே

என்றர்.

கூலிக. எவன் ஏகத்வத்தில் (¹) இநுந்துகொண்டு எவ்ளே எல் லாப் பூதங்களிலும் நிற்கின்றவனுகர் சேவித்கின்றனே அந்தயோகி எவ்விதமிருந்தாலும் (²) என்னிடம் (³) இருக்கின்றன்.

(1) தானும் மற்றதீவர்களும் காணித தேஹங்களேயும் மனஸ்களேயும் பெற்றிருக்தாலும் ஆதீமத்வத்தில் ஒன்றே என் றபுத்தி நிலேயில்.

இக்க எகக்பைத்திகிலேயே மைகர்மணிலே.

(2) எத்த ஜீவனேபாய கர்மாதுஷ்டானியா பிருந்தாலும் எத்தவர்ணத்திலாவது, எத்த ஆஸ்ரமத்திலாவது வாழ்ந்தாலும்.

(3) плин вы филиванта.

நூலிஉ அர்ஜுன், எவவ் இத்ம உபமையால் (1) ஸ்ர்வஜீவர்களி லும் ஸ்மமாக ஸுகத்தை அல்லது துக்கத்தை அறிகின்றனே (2) அவள் பரமயோகி (3) என்ற மதிக்கப்பட்டவன்.

(1) "ஆக்ம ்ளைபம்பேன"= ஆக்ம ஒற்றமையான்; **கன்** க்ருஷ்டாக்கத்தால்.

தானும், மற்றும் ஸகலஜீவர்களும் சித்பொருட்கள் என் றாம், தன்னிலும் பிறரிலும் பாமாகமா வீற்றிருப்பதால், தா னும் அவர்களும் ஒன்று என்றும் நில்சேயித்தாலன்றி ஜீவர்களு ச்கு ஏகத்வபுத்தி எற்படாது.

விற்றமம், யான, காடி, பாம்பு, மனுஷ்யன் என்ற ஸ்தால கேறைங்களேப்பற்றியாவது அவற்றை ஆட்டுளிக்கும் ஸூஷ்ம கேறைங்களேப்பற்றியாவது ஜீவர்களுக்கு உவமைகூறல் ஆகாது. மனுஷ்ய தேறைங்களேயும் அத்தேறைங்களில் உள்ள மனஸ்களே யும் ஒத்துப்பார்க்கில், மிகவேற்றுமை பெற்றவைகளாகத் கோ ன்றம். ஆதலால், ப்ரச்ரு நியில்கின்று ஜனித்த தேறைத்தாலும் மண்ணாலும் ஜீவர்களுக்கு ஒற்றுமை கூறனே கூடர்து. ஒற்று மை ஆதம்த்வத்தாலேயே வலித்திக்கும் என்பதுபற்றி, "ஆச்ம உபமையால்" என்றுர். (2) ஸகலதீவர்களின் மனவலில் ஜன்யமான ஸுகத்தையும் தாக்கத்தையும் தன் மனவலில் ஜனிக்கும் ைகத்துக்கும் தாக் கத்துக்கும் ஸமம் என்ற அறிகின்று.

ஸுகமும் துக்கமும் ப்ரக்கு திஜன்யங்கள் இவை ப்ரக்கு தி ஜன்யமான மனலில் ஏறம். எடின்மையத்தில் ஜீவாக்மா ஸாகூயாகமிருக்கு அடியும். இவ்வாற அடிகலே அதபவம் அல்லது அநபோகம் என்பார்கள். ஸுகதுக்கபோகங்கள் ஆக்மத்வத்தையே பற்றியிருப்பதால், பிறகுக்கு ஸம்பனித்த ஸுக துக்கங்களேத் தன் தடைய ஸுக துக்கங்கள்போல அடி யலாம் என்பதுபற்றி, "ஸர்வஜீவர்களிலும் ஸமமாக ஸுகத்தை அல்லது துக்கத்தை அடிகின்முறே" என்முர்.

(3) உத்தமயோகி, பாமேஸ்வானேடும் ஸர்வ ஆத்மாக்க ளோடும் ஒன்றபட்டவன்.

அர்ஜுனள் கூறினுள்.

நூலிநு. மதுஸ்ூதன (¹), எந்தயோகம் (²) உன்னுல் லாம்யத் தால் (³) கூறப்பட்டதோ, அதின் ஸ்திரமான ஸ்திதியை [மனல்] சஞ் சலமாதலால் (⁴) நான் அறிகின்றேன் இல்≳ல.

- (1) மதுஎன்ற அஸு ஆணக்கொன்ற பகவானே.
- (2) எக்க எகத்வபோகம். அஃதாவது, ஸர்வ ஜீவர்களோ மே பாமேஸ்வாஞேகம் ஒன்றபட்ட நிலே.
- (3) ஸமதிருஷ்டி உபாயத்தால்; ஆக்மாவைப்பற்றிய உவ மையால்.
- (4) என் மனஸ் ஒர் நிலேடில் நிற்காமல் பல அர்த்தங்களேப் பற்றிப் பிடிப்பதால்.

அடுத்த ஸ்லோகத்தில் அர்ஜுனன் தன் மனஸின் கோல த்தை இன்னும் விரிவாகக் குறிக்கின்முன்.

நூய்ச<sub>ு,</sub> கீருஷ்ண, சத்சலப்பட்டும், கடைப்பட்டும் (<sup>1</sup>), பல முள்ளதும் (<sup>2</sup>), கடினமாயும் (<sup>3</sup>) மனல் இருப்பதால், அதன் நீக்ரஹத் தை அதிக துஷ்கரமான (<sup>4</sup>) வாயுவின் நிக்ரஹத்தைப்போல எண்ணு கின்றேன். (1) மத்து தயிசைக் கடைவதுபோல, ஐம்பொறிகள் மன ஸைச் சிதறச்செய்யும். என்பதுபற்றி, "கடைபட்டும்" என முன்.

(2) ஆணையால் ஏவப்பட்ட மனஸ் செர்தித்துத் தளராமல் கர்மேந்த்ரியங்களேக்கொண்டு வேண்டிய வேலேகளே முயற்சி யோடு செய்யும் என்பதுபற்றி, "பலமுள்ளது" என்றுன்.

(3) புத்திமான்கள் சொன்னதைக்கேட்டும் அதற்குக்கக்க படி நிற்காமலும், தான் ஸங்கல்பித்த வழியில்நின்று பற்றினதை விடாமலும், பாதொன்றுலும் அடக்கப்படாமலும் ஒரு நிண் வுக்குமேல் இன்னெருநிண்வை ஏற்றி ரூபித்துக்கொண்டே இருக்கும் என்பதுபற்றி, "கடினமாயும்" என்றுன்.

(4) செய்தற்கு அரிதான.

#### ஞ் பகவாள் கூற்னர்.

A OR.

கூறிரு. மஹாபாஹு, மன்னி சலனமுள்ளதும் நிக்ரஹிக்க 'வருத் தமானதும் [என்றதில்] ஸிம்மயம் இல்லே (¹) ஊலல், (²) கௌந்தேய [அது] அப்யாலத்தாலும் (³) வைசாக்யந்தாலும் (⁴) க்ரஹிக்கப்படு கின்றது (⁴),

- (1) அஞ்ஞானிகளின் மனஸ் ஒன்றைவிட்டு வேரென்றைப் பற்றியே திரியுக் தன்மையோடிருப்பதால், அது, ஒரே வஸ் துவை கெடுகோம் த்யானிக்கவுமாட்டாது என்பதற்கும், ஒர் வஸ்துவையும் பற்றுமற் ரெழிலற்று நில்லாது என்பதற்கும் ஆகேஃபணேயில்லே. க. கலக.
- (2) இந்தச் சவனகிலே ஆணையால் எவப்பட்ட மணை உக்கே என்று அறி. எனெனில்,
- (3) ப்சாணுயாம், ப்ரத்யாஹார், க்யான, காரண அப்யா ஸங்களாலும்.
- (4) கிசாசை [விசாகம்] என்ற ஸாம்க்ய அதுஞ்டானத்தா அம்.
  - (5) பிடித்து நிறுத்தலாம்.

தேஜோமயாருக்கமென்ற பதிகத்தில், "தாயுமான ள்வாமி உஅ 217

அகேக வித்திகளேப்பொக் குடுமானூம் மனலை அடக்கிச் சும்மாகிருத்தல் அகிகுர்லபம்" என்றகூறி, பரிபூரணுக்தம் என்ற பதிசத்தில் "லரு ஸாகனம் மனேவாயு நிற்கும்வண்ணம் வாலாயமாகவும் பழகியறியேன்" என்றுர். ஸ்ரீ க்ருஷ்ணபகவான் மனேலயக்குக்கு உபாயங்கள் ப்ராணுயாமாகி கர்மங்களும் கிராலை அதுஷ்டானமும் என்ற இக்க மக்காக்கில் கிருவாய் மலர்க்கருளினர்.

நூகு. அலம்ய [மன] அக்மாவையுடையவனல் யோகம் துர் லபம் என்பது என்றுடைய மதிப்பு. (1) ஆனல், யத்தனித்து உபாயத் தால் வரப்பட்ட மன அத்மாவை உடையவனுல் [அதைப்] பேறுவ கற்குக்கூடும்.

(1) அடங்காத மனலையுடையவன், ஏசத்வயோகத்தைப் பெறுகள் மிக வருக்கம் என்பது நில்சயம்.

[அஸம்ப] அடக்கமில்லாத. விருப்பு வெறப்புகளாலும் கோயம் பயம் முதலிய தோஷங்களாலும் ஏவப்பட்ட மண்ஸ் அடங்காத மனல்.

அர்ஜுனன் கூறினுன்.

கூலிரு. க்ருஷ்ண, யோகத்தில்நின்று சலித்த மனலையுடையவ னும் யத்தனமில்லாதவனும், ஸ்ரத்தையுள்ளவனும், ஆகிய [ஒரு] வன் யோகத்தின் ஸம்ஸிக்தியைப் பெறமல் என்ன கதியை அடைகின் må (1).

(1) யோகத்தில் அன்பிருந்தும் முயற்கியில்லாதபடியால் யோகஸா தண்டுவ்கின் றா வழுவினவன் யோகத்தின் ப்ரயோசன மாகிய துக்கவிமோசனத்தைப் பெறு துபோனுல் அவன் என்ன கதியைப் பெறவான்.

கூல்அ. மஹாபாஹு, ப்பதிஷ்டையற்றவனும் (1) ப்பஹ்மமார் க்கத்தில் விழட்றும் (2), இரண்டிலும் (3) நின்ற நடிவினவனும் அகிய இவள், சிதறப்பட்ட மேகம்போல (4), நாமத்தை அடைகின்றன இல் லேயா (5).

ாம்க-சம்க.]

அத்யாயம், கா.

- (1) பாமாத்மாவில் ஸ்திரமாக நிறுத்தப்படாக புத்தியை யுடையவனும்.
- (2) ப்ரஹ்ம மார்க்கமே ஜீவாக்மாவுக்குத் தக்கமார்க்கம் என்ற உண்மையை மறந்தவனும்.
  - (3) வைசாக்யத் திலும், யோகாப்யாஸங்களிலும்.
  - (4) கார் நிலை அடிபட்டு அழிக்க மேகம்போல.
  - (5) இல்லாமற் போகின்றுனு, அல்லது இருக்கின்றுன.

கூலகூ் உள்ளிலும் அன்யன் (¹) இந்த ஸம்முயத்தைத் தீர்க்கமா ட்டான் [ஆதலால்] இந்த எனது ஸ்மீயயத்தை முற்றிலும் தீர்க்க உரியவ னகின்றய்.

(1) உன்னே விட வேறுகுரு

மர பகவான் கூறினர்.

- க்கி. தூத (¹), கல்யாணக்குத்யன் (²) ஒருவனும் துர்க்கதியை அடையமாட்டாள் அதலால், பார்க்க, இரைக்கிலும், பாத்கிலும் (°) -அவனுக்கு நாயம் இல்லே (4).
- (1) அப்பனே. தகப்பனுடைய அம்மைமே மகனுயிருப்ப கால் அப்பா என்ற பதம் தகப்பனுக்கும் மகனுக்கும் பொருக் Mib.

கமிழில் வரும் வாறே மைஸ்க்ருதத்தில் தகப்பன் தன் புத்ரீணப்பார்த்து "தாத", என்று கூறுவது வழமை.

- (2) மங்களகர்மங்களேச் செய்கின்றவன்.
- (3) இந்த லோகத்திலாவது மேல் லோகங்களிலாவது.
- (4) அழிவும் இல்லே. இழிவும் இல்லே.

சுலக. யோகப்ரன் (¹) புண்யகர்மாக்களுடைய லோகங் களேப்பெற்று (²) [அவற்றில்] அநேக வருஷங்கள் வணித்து மெனச முள்ள (3) ஸ்ரீமான்களுடைய வீட்டில் (4) பிறக்கின்றன்.

- (1) யோகத்தில்கின்று வழுவினவன்.
- (2) புண்யவான்களுக்குரிய பிதிர்லோகத்தையும் ம்வர்க்க

லோசத்தையும் பெற்று.

(3) தேகஸு ந்தி இத்தஸு த்தி உள்ள.

(4) இக்கப் பூரோகத்கில் எக்கமினிலாசம்பெற்ற குலத் தில்.

சமிஉ. அல்லது புத்திமான்களான யோகிகளின் தலத்திலேயே பிறக்கின்றன். அனுல், அனவித ஐன்மம் (¹) லோகத்தில் மிக அரிது.

(1) போக்களின் குறுத்தில் பிறத்தல்.

சுலிக. முன் தேஹத்தில் ஏற்பட்ட அந்தப் புத்திலிடியோகத் தை (¹) இதில் அடைகின்றன் (ஃ) தருநந்தன, மறுபடியும் (ஃ) ஸம்ஸித் திக்காக யத்தனிக்கின்றன் (⁴).

- (1) முத்பிரவியில் ஈர்வாளுல் அருளப்பட்ட போகஸம் பக்க புத்தியை.
  - (2) இந்தப் புறவியில் அடைகின்றுன்.
- (3) இக்கப் பிறவியில் யோகஸம்பர்தமான புக்கியைப் பெற்று
  - (4) மோக்ஷபலனுக்கே ப்ரயத்தனம் செய்கின்றுன்.

சய்ச. அவள் வருமாகாதவனுமிருந்தாலும் (¹) அந்தப்பூர்வ அப் யாஸத்தாலேயே (²) கொண்டுபேரகப்படுகிறள் (³). [நைஷ்கர்ம்ய] யோசுஜ்ஜ்தாஸ் அம் (⁴) ரூப்தப்ரஹ்மத்தை அநிக்ரமிக்கின்றள் (௧).

- (1) அவனுடைய பனலும் புத்தியும் பரமாத்மாவுக்கு முச்ருக அடிமைப்படாமல் இருக்காலும்.
- (2) முற்பிறவியில் உண்டான முரத்தையாலும் வைராக்யுத் தாலும் ப்ராணுயாம முதலிய அப்பாஸங்களாலுமேயே.
- (3) பெருக் துறையாகிய மோக ஆக்குக்குக் காற்றினுல் எவ ப்பட்ட தோணிபோலக் கொண்டுபோகப்படுவான்.
- (4) யோசத்தை அறிய விருப்பமுள்ளவனும். அஃதாவது, யோகாருருக்கு உவும்.
- (5) ஸத்ண ப்ரஹ்மத்துக்கு அப்பாற்பட்டு கிர்க்குண ப்ர ஹ்மத்தை அடைகின்றுன்:

ச**ல்**டு. ஆனுல், (¹) ப்ரயத்தனத்தால் யத்தனிக்கின்றவனும், கப டில்லாதவனும் ஆகிய [ஜிஜ்ஞாஸு என்ற] யோகி அநேக ஜன்மங்க ளில் ஸிம்ஸித்தியைப் பேற்ற மேலானகதியைப் பேறகின்றன் (²).

(1) இந்த நிர்க்குண ஸ்திதியாகிய ப்ரஹ்மநிர்வாணத்தை யோகஜிஜ்ஞுரஸு ஒரே பிறசியில் பெறமாட்டான்.

(2) சித்தஸுக்தி அதிகரித்தவனுக்கு யோகத்தில் ஏற விருப்பம் வரும். அவனுக்குப் பரமேஸ்வரன் வைராக்யத்தை யும் யோகளை தணக்குரிய ப்ரயத்தனத்தையும் அருளுவார். இந்த மக்கிகளேக்கொண்டு யோகாருருக்ஷு யோகாரூடனுகி வாழும் காலத்தில், தடைகள் வந்து மைப்பவிக்கும். அப்பொ முது அவன் யோகத்தில்கின்று வழுவக்கு டும் இப்படித் தளர் நதவினப் பரமேஸ்வரன் கைவிடாமல் இன்னெரு பிறவியைக் கொடுத்துத் தாங்குவார். இவ்வாறே, இன்னும் அரேக பிறவி களேக்கொடுத்து, முக்கிரையில் வளர்த்து, இனிப்பிறவாத பிறவியில் ப்ரஹ்மகிர்வாணத்தைக் கொடுப்பார்.

சு**ல்சு.** யோக் (¹) கர்மிக்ளிலும் அதிகள் (²) யோகி தபஸ்வீகளி லும் அதிகள் (³) [ஶாஸ்த்ர] நூனிகளிலும் அதிகள் (⁴). என்ற மதிக் கப்பட்டாள். ஆதலால், நீ யோகியாய் இரு (⁵).

- (1) ஸமதிருஷ்டி உபாயத்தால் எசத்வம் என்ற உத்தம நிலையப்பெற்ற யோகயுக்தன். அஃதாவது, ஜீவன்முக்தன்.
- (2) யஜ்கு கர்மங்களேயும் தான கர்மங்களேயும் விதிக்கப் பட்ட அவஸரங்களில் செய்கின் றவனுக்கும் மேலானவன்.
- (3) இர்த ஜீவன்முக்தன் காயத்தாலும் வாக்காலும் மன ஸாலும் செய்யப்பட்ட தபஸ் கர்மங்களே அதுஷ்டிக்கின்றவனு சுகும் மேலானவன்.
- (4) வேதாக்கம் முதலிய மாஸ்த்ரங்கின நன்முகக் கற்றும் அவற்றின் உட்பொருளாகிய பரமாத்மாவை ஸ்வாதுபவமாக அறியாத வித்வான்களுக்கும் மேற்பட்டவன்.
- (5) யோகயுக்தனை ஜீவன்முக்கன் துக்ககிவருத்தியாகிய யோசடிக்தை ஏசுபாவணேசெய்தே பெற்றிருப்புகால், கீ அந்த

220

உபாபத்தை அநாஸரிக்கவேண்டும்.

யுத்தகளத்தில் நெகின்ற தேஹங்களேக்கருதி, துக்கத்தை யம் சோர்வையும் அடைக்க அர்ஜுனனுக்கு உபதேயித்தது என்னவென்றுல், கங்கபலக்கை விரும்பாமல் செய்யவேண்டிய கர்மங்களேச் செய்கின்றவனே பரமாத்மாவோடு ஐக்பத்தைப் பெறுகற்குக் தக்கபோகி என்றம், இக்கயோக ஸாதணக்கு ஆக்மலக்ஷணக்கை அறிகல் அவம்யம் என்றம், கேஹங்கள் ஜீவர்களுக்கு ஸ்வல்பகாலம் கங்குமிடமென்றாம், தேஹங்களே யாவது மனஸ்களேயாவது ஜீவர்களாக அறிவது மூடமென்றம், வெவ்வேறு தேஹங்களேப்பற்றியாவது, மனஸ்களேப்பற்றியா வது, ஜீவர்கள் ஏகபாவனே செய்யக்கூடாதென்றும், அவர்க ளின் ஆக்மத் தன்மையாலன் றி ஏகத்வம் வித்திக்காதென்றம், ஏகத்வவித் தியில்லாமல், போகாருருக்ஷு போகயுக் தனுகமாட் டானென்றம், பகவானது கர்மசக்ரம் இயற்றியிருப்பதால், அர்ஜுனன் ஏகத்வபோகத்தை விரும்புகின்ற யோகாருருக்குு வாகி மெல்ல, மெல்ல ஆக்மஉபக்மயால் போகயுக்களுகவேண் டும் என்பகே.

சுமிஎ. எவன் ஸ்ரத்தையுடையவனும் (1), என்னே அடைந்த அந் குஃகரணக்கால் (<sup>9</sup>) என்னே ஸேவிக்கின்றனே (<sup>3</sup>) அவன் ஸர்வயோகி களுக்குள் (4) மேலான யுக்குள் (5) என்ற என்னுல் மதிக்கப்பட்டவன்.

- (1) என்மேல் அன்புகொண்டவனும்.
- (2) என்னில் ப்ரதிஷ்டைபெற்ற மனஸ் புத்தி சித்தம் என்ற அகக்கருவிகளால்.
- (3) என்னே யாவற்றிலும் மேலானபொருள் என்றெண் ணிப் பூறிக்கின்றுறே,
- (4) எக்தெக்த தேவர்களே உத்தேணித்துச் செய்யப்பட்ட உபாஸ்ன தர்மா நுஷ்டானிகளுக்குள்ளும் பரமேற்வசனேடு ஐக் யம்பெற விரும்புகின்ற போகாருருக்கு களுக்குள்ளும் அர்த போகத்தை ஸாதிக்கின்ற யோகாரடிடர்களுக்குள்ளும்.

F. D. 67. 1

அத்பாயம், கா.

(5) "யுக்ததம:"=மேலானயுக்தன்; யோகயுக்களுகிய ஜீவ ன் முக்கன்.

உபங்குத்கள் என்றும், ப்ரஹ்மவிக்கை என்றும், யோக யாஸ்த்சம் என்றும், பகவத்கீதைகள் என்றும், கூறப்பட்ட ஸ்ரீக்ருஷ்ணர் ஜுன ஸம்வாதத்தில் ப்சவித்திபெற்ற' ஆக்மஸம் யம யோகம் என்ற ஸஷ்ட அத்யாயம் முற்றிற்று.

### ஏழாவது அத்யாயம். விஞ்ஞான யோகம்.

அஃதாவது, ப்ரக்கு கியட் புகுக்க அகண்டாகார வண்து வின் விஸேஷ நிஃகளே அர்ஜுனன் கேட்டுச் சிக்தித்தான் என்று கூறும் ஏழாவதுபாடம்.

க. அ. இல், ஞானம் விஞ்ஞானம் என்றவைகளால் த்ருப் திபெற்ற ஆத்மவான் என்ற திருவாக்கை விளக்கும்பொருட்டு, எழாம் அத்யாயம் விரிக்கப்பட்டது.

ஞானம் என்றது போறிவு; குணம் குறி அற்ற அகண்ட பரிபூர்ண வஸ்துவை ஸ்வா நபவமாக அறிதல். விஞ்ஞானம் என்றது, அப்படி அறியப்படும் சச்சிதாகந்த வஸ்து எவ்விதம் குணம் குறியோடுள்ள ப்ரக்ரு தியில் ப்ரவேரித்து நாகாவி தரூப மாய்த் தோன்றும் என்று அறிதல். இந்த விஜ்ஞானத்தை எ. உஇல் "ஞான ஸைவிஜ்ஞானம்" [விஞ்ஞான ஸஹித, ஞானம் கூ. க.] என்றுர்.

#### ஸ்ரீபகவான் கூறினர்:

- க. பார்த்த, என்னிடம் மிகஸங்கம்பெற்ற (¹) மனம் உடைய வனும் [நைஷ்கர்ம்ய] யோகத்தைப் பொருந்துகின்றவனும் (²), என்னே ஆண்ரயமாகக் (³) கொண்டவனும் ஆகிய நீ ஸ்ரேஷ்டமாகிய (⁴) என்னே எவ்விதம் ஸம்மையமில்லாமல் அறிவாயோ (゚) அதைக் கேள் (゚).
  - (1) அதிக அன்புபெற்ற.
- (2) "யோக யுஞ்ஐன்" (சு. அத். மிஉ, மிரு.)=யோகத்தைப் பொருந்துகின்றவனும். அஃதாவது, நிஷ்காம புத்தியோடு செய் யப்பட்ட கர்மாதுஷ்டானமென்னும் கைஷ்கர்ம்ய மோகத்தைப் பொருந்துகின்றவனும்.
  - (3) நானே உணக்கு யாணம் என்ற கிய்சயத்தைக்.

- (4) "மைக்சம்+மாம்"=யாவற்றிற்கும் நுனி, ("அக்சம்") அல்லது தலேயாகிய என்னே; பரமேஸ்வேசணே.
- (5) கிற்றநிவாளியாயிருந்தும் எவ்விதம் பேரநிவாகிய பர மேஸ்வாணே ஸ்ரவணத்தாலும், மனனத்தாலும் அறியக்கடுமோ.
  - (6) அந்த உபதேமத்தை ம்ரவணம்செய்து மனனி.
- உ. எதை அறிந்து (¹), பின் அறியவேண்டிய வேற [போருள்] இங்கு மேஷமாக (²) வில்லேயோ இந்த விஜ்தூனத்தோடு கூடின நூனத்தை (⁵) உனக்கு மேஷமற்ற (⁴) கூறப்போகின்றேன்.
- (1) குணம் குறி அற்ற எக்க அகண்டாஹார வஸ்துவை அறிக்து.
  - (2) எஞ்சி நிற்க.

ஸ்ருவ்தடிக்கப்பட்டவைபெல்லாம் ஸம்ஹாரகாலத் தில் அ முய, பரமாத்மாவே (பரமிவமே) சேடித்து நிற்கும். இந்த நிர்க் குண மேஷப்பொருளே மனேலயபோகம் என்றம் ஸம்ஹார தமையில் தர்மிக்கலாம். இவ்வாற ஸ்வா துபவமாக அறிந்தபின் வேருடுபொருள். இல்லா தபடியால் அறிவு ஆறுதலேப்பெற்று ஸதாகாலமும் ஆருந்தமயமாய் இருக்கும். என்பதுபற்றி, "எதை அறிந்து பின் அறியவேண்டிய வேறு பொருள் இங்கு மேஷமாக வில்ஃபோ" என்முர்.

இக்க மக்த்ரத்தில் எல்லாம் அழிக்கும் பரமாத்மா அழி யாக ஸேஷம் என்றுகூறி, வரும் மக்த்ரங்களில் இக்க மக்த்ரத் நின் விஸேஷ லக்ஷணங்களே (விஞ்ஞான ஞானங்களே விளக்கு வார்.)

(3) ("ஸ்விஞ்ஞானம்")= விஞ்ஞான ஸஹிதஞானம், (க. க) விஞ்ஞானத்தோடு கூடின ஞானம்.

அகண்டவஸ் துவில் நின்றகொண்டு புத்தி சகண்டவஸ் து வாயெ ப்ரக்ருதியை அறிதல் விஞ்ஞான ஞானம் எனப்படும். இதை ஈண்டு "ஸ்விஞ்ஞானம்" என்றுர்.

- (4) ஒன்றம் மிஞ்சாமல்; ஸம்பூர்பை மாக.
- க. அனேக ஆயிரம் மனுஷ்யர்களில் ஒருவள் [வீஜ்ஞான ஸிஹித உக

(1).7

ஞான] ஸித்திக்காக யந்தனிக்கின்றன் (¹). யந்தனிக்கின்ற ஸித்தர்களி லும் ஒருவன் என்னேத் தத்வமாக அறிகின்றன் (²).

- (1) இந்தலோகத்தில் அனுக்பவிஷயங்களே மெய்யென்றெ ண்ணி உண்பதும், உடுப்பதும், சிரித்து விளயாடுவதுமே போ துமானரெறு என்று கோடிக்கணக்கில் மானுடர்கள் அறிவின் றித் திரிவார்கள். வேறுசிலர் பூர்விசு புண்யத்தால் ஆக்ம அனு த்ம விவேசும் என்ற ஸம்பத்தைப் பெற்று தத்வ விசாரணேயில் ஸ்சத்தையோடு ப்ரவேருப்பார்கள், என்பதுபற்றி, "அகேக ஆயிசம் மனுஷ்யர்களில் ஒருவன் விஜ்ஞானஸஹிக ஞான வித் திக்காக மத்தனிக்கின்றுன்" என்றுர்.
- (2) ஆத்ம ஆனத்ம விவேகவித்திபெற்ற அபூர்வ ஆத்மாக் களில் ஒருவன் தத்வ தர்ஸி (ஜீவன்முக்கன்) அகினருன்.

இந்த மக்த்ரத்தில் விஞ்ஞான ஞானத்துக்கு அதிகாரியின் அருமையைக்கூறி, அதன் பலன் கோடிஐனங்களில் ஒருவன் பெரத்தக்கது பாமாத்ம தர்மனமே என்று சுட்டினர்.

- ச. ஆகாயம், வாயு, அனல், ஜலம், பூமி, மனஸ், புத்தி, அஹங் காரம் என்ற எனது ப்ரக்டுதி (¹) எட்டுவித வேற்றுமைகள் பெற்றிருக் கின்றது (²).
- (1) பரமேஸ்வான து பஞ்சக்ருத்யங்களுக்கு பாக்ரு இ முத ற்காரணமாகக் கொள்ளப்பட்டு உற்ற தூணேயாயிருப்பதால் "எனது ப்ரக்ரு தி" என்று அன்போடு அழைக்கப்பட்டது.
- (2) ப்சக்கு கி அதிர்லியப்பொருள் அல் தாவது, அதன் கார்யங்களால் அறியலாமன்றிக் காரணரூபமாய் அறியக்கூடா து. வேதாக்க, ஸைவஸித்தாக்க, ஸாங்க்யதர்ம, ராஸ்த்சங் கள் ப்சக்கு தியின் கார்யங்களேப் பலவிதமாகக் கூறும். எண்டு, பகவான் இவற்றை ஞாபகத்தில் ஸ்திரமாகயிருக்கும்படி எண் வகை என்றுர். அவையாவன, பஞ்சதன்மாத்சைகள் (ஸூக்ஃம பூதங்கள்) ஆகிய ஆகாலம் வாயு அக்கி அபஸ் ப்குதிவியும், அக்தல்காணங்களாகிய மனஸ் புத்தி அஹங்காரமும், என்றுர்.

ஐப்பொறிகளால் அறியக்கூடிய எண்ணிறக்க ஸ்தூல ஶாரீ சங்கள் ஸ்தூல பூதங்களில்கின்று தோன்றின என்றும், மனஸா அம் புத்தியாலும் நிதானிக்கக்கடிய ஸூக்ஃம ஸரோங்கள் தன் மாதரைகளில் கின்ற தோன்றின என்றம், தத்வமாஸ்த்ரங் கள் கூறும். பகவான் தன்மாத்ரைகள் ஐக்தோடு ஸூக்ஃம ஸரீ ரங்களுக்கு ப்ரதான ஞான ஸாதன தத்வங்களாகிய மனஸ், புத்தி அறைங்காரத்தையும் சேர்த்து எட்டுவிதமாகும் பாக்ருகி என்றுர்.

இந்த மந்தாத்தில் கூறப்பட்ட வீஞ்ஞானஞானம் யாநெனில், பரமாத்மா வேறு அவரது ப்ரக்ருதி வேறு என்பதும் இந்த ப்ரக்ருதி அஷ்டாம்ஸங்கீளப் பெற்று இருக்கும் என்பதுமே.

. அடுத்த ஸ்லோகத்தில் இவை எட்டும் தனது கீழான (அபா) பாக்ருதியென்றும் இவைக்கு மேற்பட்டது தனது ஜீவ னை பாக்ருதியென்றும் உபதேஸிக்கின்றுர்.

- டு. மஹாபாஹூ, இது அபரம் (¹). இதில் வேறனதும் (²) ஐகத் தைத் (³) தரிக்கின்றதும் ஆகிய• எனது ப்ரக்குதியை ஜீவனை (⁴) பரம் (⁵) என்ற அறி.
- (1) இந்த, விண், கால், அனல், நீர், மண் என்ற தன்மாத் ரைகளும் (ஸூக்ஷ்ம பூதங்களும்) மனஸ், புத்தி அஹங்காரம் என்ற அந்தஃகாணங்களும் ஜீவாத்மாவுக்குக் கருவிகளாயிருப் பதால் ஜீவாத்மாவுக்குக் கீழானவையே. இவை எவ்விதம் ஜீவா தமாவுக்குக் கருவியெனில், அவனுக்கு இவை ஸூக்ஷம ஸரீர மாயும் ஸ்தால ஸரீரமாயும் இருப்பதால் என்றநிக.

வேதார்த தத்வ ஸாஸ்க்ரப்படி உள்ளம், மனஸ், புத்கி, கித்தம், அஹங்காரம் என்ற ஐந்து அந்தஃகாணங்களும் மெய்வாய் எண் மூக்குச் செவி என்ற புறக்காணங்களும் ப்ராண, அபான, வயான, ஸமான, உதான வாயுக்களும் வாக்கு பாணிபாயு பாதம் உபஸ்த்தம் என்ற ஐந்து கர்மேந்தியங்களும் கூடி ஜீவாத்மாவுக்கு ஓர் ஸூக்ஃம ஸரீரம் ஆயிற்று. இணி பஞ்ச தன் மாத்னைகளில்கின்று ஸ்தூல யூதங்கள் தோன்றின. ஸ்தூல யூதங்களில்கின்று ஸ்தூல ஸரீர தத்வங்கள் தோன்றின. அவற்

றில்கின்று ஸ் தூலமரேங்கள் தோன்றின.

(2) இக்தக் கருவிகளுக்கு அன்யம் உள்ள த்தில் நினேவுகள் ஒடுங்கி வாணைருபங்களாய் இருக்கும். மனஸ் நிணேக்கும். புத்தி விசாரிக்கும். சித்தம் நீர்மானிக்கும். அமைங்காரம் நான் என்று எழுக்து அந்தந்த அவரைத்துக்குத் தக்கபடி அகம்பாவம் செய்யும். ஆணைல், இவை தத்தம் கருக்யங்களேச் செய்துவந்தா அம் தங்களே அறியமாட்டார்கள். ஆதலால், இக்கருவிகளேப் பெரியோர் "ணதஸத்" என்பார்கள். அஃதாவது, அலைத் ஆயுள் எ ப்சக்ருதியில் ஸத் ஆகிய தேவாத்ம ஸக்தி ப்சவேணித்து மணே தர்மங்களேச் செய்விப்பதால் அச்கருவிகள் ஸத்துமல்ல அலைத் துமல்ல ஸத்தையரம்.

எனவே, "இதில் வேருனது" என்ற பதம் இர்த ைதலைத் தில் வேருன ஸத்பொருள் என்ற அர்த்தமாகும்.

- (3) "ஐகத்" என்ற பதத்தின் காது அர்த்தம் பிறந்து. இற க்கும் பொருள் என்பதே. ஈண்டு, ஸூச்ஷம் ஸ்தூல ரூரேங்கள் என்று அர்த்தம் பண்ணுக.
- (4) "ஜீவபூத" = ஜீவனை; பய மயமான. அஃ தாவது, பா மம் என்ற மலபக்குத்தால் கட்டுப்பட்டவனுன.

"மாத்ரு பூதேம்வர" (மாத்ரு + பூத + ஈம்வர = மாதா ஆன ஈம்வரன்) "மாத்ரு பூதேம்வர" என்றது மாதாவான ஈம்வரன் என்று பொருள் பட்டதுபோல, "ஜீவபூத" என்ற பதம் ஜீவ னை ஆத்மா என்று பொருள்பண்ணவேண்டியது.

"சித்தமலமறுவித்துச் சிவமாக்கி எணேயாண்ட அத்தன்" என்ற மக்த்ரப்படி பகவான் "ஜீவபூத" என்ற பதத்தால் சச்சி தாகந்தப் பொருளாகிய ஆக்மா அவிக்யோபாதியால் தன்ளே மறக்து ஜீவப்சக்ருதியானுன் என்று விளக்கினுர். இவன் அபரப் சக்ருதியைப்போன்ற ஸதஸத் அல்லன் ஸக்பொருளானவன் அவித்யோபாதியில் வீழ்க்து ஜீவனுனை என்று தெளிவாகக் கூறினர் மிடு, அ. இல் ஜீவனே சம்வரன் என்ற அழைத்தார்.

(5) இவன் ப்ரக்ரு திசொருப அளித்யோபா தியில் இருக் கும்வரையில் பரப்ரக்ரு தி என்ற அழைக்கப்படுவான். அக்த அளித்யோபா தியியில்நின்றா விலக்கப்பட்ட ஸமயத் நில் சச்சி தாகக் த**ிஸா**ரூபமாய் விளங்குவான்.

சு. எல்லாப்பூ தங்களும் (¹) இவைகளே (²) யோனிகளாகக் கொண்டவைகள் என்று அறி. (³) நான் ஸர்வஜகத்துக்கும் (⁴) ப்ர வன் (⁵) அவ்வி நமே ப்ரலயன் (ீ).

(1) ஸ் தால மரீரங்களும்.

.50 --- GT.

(2) ஜீவர்களான பரப்ரக்ரு திகளேயும் இவைக்குவேருளை அவ்ட அபரப்ரக்ரு கிகளேயும்.

(3) "யோனி" என்ற பதம் "யூ" (கலத்தல்) மிஸ்ரம்செய் தல். என்ற தாதுவில் ஜனித்து ஸுக்லமும் ஸ்ரோணிதமும் கல க்கப்படுமிடம் என்று பொருள்படும். எனவே, "யோனி"=ஜனன ஸ்தானம்; பிறப்பிடம்.

ஐம்பொறிகளால் அறியப்படும் ஸ் தூலகேஹங்கள் யாவும் எங்கிருந்து பிறந்தன எனில், ஜீவர்களும், ஆகாமம், வாயு, அன ல், இலம், மண் என்ற தன்மாத்ரைகளும் (ஸூக்ஃமபூதங்களும்), மனஸ் புத்திஅஹீங்காரம் என்ற அந்தஃகேரணங்களும் சேர்ந்த அவஸ்த்தையில் தோன்றின என்ற அறியவேண்டியது.

- (4) ஸூக்ஃய ஸ் தால மார்சங்களுக்கும் (எ. அத். நி-யக்).
- (5) ஸ்ருஷ்டி கர்த்தா; பிறப்புக்குக் காரணன்.
- (6) ஸம்ஹார கர்த்தா; இறப்புக்குக் காரணன்.

இக்க மக்காத்தில் உபகேணிக்கப்பட்ட விஞ்ஞான ஞானம் ஆவது, ஜீவர்கள் அஷ்டாம்ஸ ப்ரக்ரு தியோடுகூடி. ஸ் தூலதே ஹங்களேப் பெற்றுர்களென்பதும், இவர்களுடைய ஸூக்ஷ்ம ஸ் தூலதேஹங்களுக்குப் பரபேஸ்வரனே "ப்ரபவனும் ப்ரலய னும்" என்பதுமே.

எ. தனத்ஜய, என்னிலும் (¹) மேலான வேறேன்றும் இல்லே, நாலில் சத்னக்கூட்டங்களேப்போல என்னிடம் (²) ஈதெல்லாம் (³) கோக்கப்பட்டது (⁴).

(1) பாமேஸ்வசனிலும்.

Mir.

(2) அக்தர்யாமியான பசமேல்வசனிடம்.

"அக்கர்யாமி" ப்ரக்ரு இ அணுக்கள் ஒவ்வொ**ன்**றக்குள் ளும் இருக்கு, அடக்கி ஆளுகின்றவன்.

(3) கீ இப்பொழுது காணும் ரூபங்கள் எல்லாம்.

(4) நவரத்கையணிகள் எவ்விதம் மாலே மாலேயாக நூல்க னில் கோக்கப்பட்டு முறை பிரளாமல் கிற்குமோ, அவ்விதம் ஸகலப்ரக்கு இன்யங்கள் பாமேஸ்வரனது நாநாவித மக்கிக ளால் ஊடுருவப்பட்டு ஒழுங்கு தவருமல் கிற்கின்றன.

இக்க பக்காத்தில் விளக்கப்பட்ட விஞ்ஞானஞானமாவது, பாமேஸ்வானுக்கு மேற்பட்ட ஸக்திமான் இல்லேயென்பதும், பாக்ருதியில்கின்று விரிக்கப்பட்ட ஸகல ஸூக்ஃமஸ் தூலரூபங் களின் ஸ்திதிகள் தேவாத்மஸக்திகளால் கிறுத்தப்பட்டன என் பதுமே.

இனி அ. வது மக்த்ரம் தொட்டு, லக-வது மக்த்ரம்வரை யில் பரமேஸ்வரனது ஆக்மஸக்கி ப்ரக்ருகியில் புகுக்து காகாவி தமாய் ப்ரகாணிக்குமென்றம், அக்த ஆத்ம ஸக்திகள் அனுக்ம ப்ரக்ருதிகுணங்களுக்கு அன்யமென்றம் வினக்கும்பொருட்டு, கில விஸேஷ ஆத்மஸக்திகளே விவரிக்கின்றுர். ல-வது அத்யாயத் கில் இவற்றை இன்னும் விரிக்து தனது "விபூதிகள்" என்றுர்.

"என்னிடம் ஈதெல்லாம் கோக்கப்பட்டது" என்று எ-வது மந்த்ரத்தில் கூறின திருவாக்குக்கு அவது மந்த்ரம் தொட்டு லி.வது வரையில் கூறப்பட்ட, ஜலம், சந்த்ரன், ஸூர்யன், வேதம், ஆகாலம், முதலிய ப்ரக்குதி கார்யங்களே உதாரணமா கக் காட்டி அவையெல்லாம் தனது ஸக்திகளால் ப்ரவேணிக்கப் பட்டு சிறப்புப் பெற்றன என்று உபதேனிக்கின்றுர்.

- அ. கௌந்தேய, ஜலத்தில் ரஸிய்நாள் (¹). சந்த்ர ஸூர்யர்க ளில் ப்ரகாரும்நாள் (²) எல்லா வேதங்களிலும் ப்ரணவம்நாள் (³). ஆகாருத்தில் ரூப்தம்நாள் (⁴). மானுடர்களில் புருஷத்வம் நாள் (⁵).
- (1) கு-வது மக்த்ரத்தில் தன்ணே "ப்ரபவன்" (பிறவிக்குக் காரணன்) என்று கூறியிருப்பதால், ஜலத்திலேயே ஸ்தாலதே

ஹங்கள் உத்பவிக்கின்றபடியாலும் இந்த மக்க்ரத்தில் இலத்தை முதல் எடுத்தார்.

இலத்தவத்தில் அடங்கிய மப்த, ஸ்பர்ம, ருப, ாஸ தன் மாத்ரைகளில் ாஸமே ப்ரபல்யமாகி ஜீவர்களுக்கு உள்ளும் புற ம்பும் உபயோகமாகின்றது. எவ்வாறெனில், அன்னபாகுதி மோக்யப் பொருள்களில் ரஸம் போகத்துக்கு ஸாதனமாக இருக்கின்றது. வாயிலுள்ள ஐலதத்வ அமிர்தத்தில்கின்று இல கும் ரஸ தன்மாத்ரையால் அன்னபாகுதிகளின் ருசி அறியப்படு கின்றது. இந்த ரஸம் அறிதலுக்கு (அதுபவத்துக்கு) ஸாதன மாகத் தன்லை அருளப்பட்டது என்றும், இந்த ஸாதனம் தீன் நடைய மித்மக்தி என்றும் அர்த்தமாகும்படி, "ஐலத்தில் ரஸம் கான்" என்றுர்.

- (2) சக்த்ரன் ஸூர்யன் என்ற தேவர்களுடைய லோகங் கள் ப்ரக்குதி தத்வங்களால் இயற்றப்பட்டானும் சக்த்ர லோக த்துக்குரிய ஜலஜோதியும், ஸூர்யலோகத்துக்குரிய அக்கிஜோ தியும் எனது திவ்ய ஸக்திகளே.
- (3) வேத மந்த்ரங்களுக்குப் பிஜமாயிருக்கின்ற ப்சணவம் எனது திவய மக்கி.

(4) ஆகாஶ தத்வத்துக்குரிய விரிவுரூபம் ப்ரக்கு திகுணம். ஆனல், அதற்கு அருளப்பட்ட மப்தம் எனது திவ்யயக்தியே.

குணம் குறியற்ற ப்ரஹ்மம் ப்ரணவமாகி, ஆகாரத்வத் தில் சென்று வேதமக்த்ரங்களும் மற்றும் ஸைகல ஸுககொனி களும் ஆயின என்பதுபற்றி, "ஆகாரத்தில் ரைப்தம் கான்" என் முர்.

(5) மானுடர்களின் ஸூக்ஃம ஸ் தூல ரூரீரங்கள் ப்ரக்ரு நி ஐவ்யங்கள். ஆணல், தர்ம, அர்த்த, காம. மோக்ஃ என்ற காலு புருஷார்த்தங்களேக் கரு திகிற்கும் புருஷத்வம் எனது திவ்ய ருஷ்கி.

கூ. பூமியில் புண்யகந்தம் நாள் (¹). அக்நியில் தேஜஸும் நாள் (²), எல்லா ப்ராணிகளிலும் ஜீவனம் நாள் (³). தபஸ்விகளில் தபஸும் நாள் (⁴).

Γω.

(1) ப்ருதிவி தக்வக்கின் கடினக்குணமும் துர்வாஸ்டுயும் ப்ருத்வியின் இயல்பு. ஆனுல், ப்ருதிவியினுல் இயற்றப்பட்ட வில்வம், சர்தனம், சற்பூரம், மல்லிகை முதலிய வஸ்துக்களில் விளங்கும் ஸுகவாஸ்ன எனது திவ்பமக்கி.

(2) அக்கி சுக்வக்கின் உஷ்ணம், ப்சக்ரு கிருணம். ஆனுல்,

அதன் ஜபோகி எனது கிவ்பலக்கி.

(3) ஜீவர்களின் தேஹங்கள் ப்சக்குதி ணொருபங்கள். ஆனல், அவர்களது தேஹ ஸம்ரக்ஷணுபுத்தி எனது திவ்ய மக்கி.

"தேஹைம்ரக்ஷணுபுத்தி"=தேஹத்துக்கு ஆபத்வராமல் காப்பாற்றிக்கொள்ளவேண்டும் என்ற அறிவு; நான் ஜீவித்துக் கொண்டிருக்கவேணும் என்ற புக்கி.

- (4) தபவில் ப்ரீதிபெற்றவர்களில் காயிக, வாங்மய, மா னஸ், தபோ கர்பங்கள் எனது திவ்பலக்கி. அத். மிஎ, மக். மிச, WB, War.
- ல். பார்த்த, எக்காலங்களிலும் இருக்கின்ற என்னே எல்லாப் பூதங்களுக்கும் பீஜமாக அறி (1) புத்தியுள்ளவர்களின் புத்தி நான் (2) தேஜஸ் உள்ளவர்களின் தேஜஸ் நான் (8).
- (1) அழிவற்ற கானே ஸகல ஸூக்கும ஸ் தால ஸரேங்களுக் குத் காரணன்.

குடாதிகளுக்குக் குயவன் கிமித்தகாரணன், குயவனு டைய தண்டு துணேச்காரணம். மண் உபாதானகாரணம். அது போல, பரமேஸ்வரன் ஸரீரங்களுக்கு கிமித்தகாரணன். பரா ருக்கி துணக்காரணம். ப்ரக்ருகி உபாதான காரணம்.

"பிஜம்" = விதை; வித், தோன்றமிடம், காரணம்.

- (2) விசாரிக்கும்புத்தி ப்ரக்ரு கிகுணம். ஆனல், நன்முயற்கி களில் ப்ரவேயித்துப் புண்யவழியில் கிற்கும் புத்திமான்களின் விசாரணேகள் எனது திவ்பருக்கி.
- (3) புத்திமான்களின் புத்தி ப்பகாமமும் கீர்த்தியும் எனது கிவ்யமக்கி.

லிக. பலவான்களின் காமராகம் அற்ற பலம் நான் (¹) பாத ரிஷப, ப்ராணிகளில் தர்மத்துக்கு விரோதமில்லாத காமம் நான் (\*).

(1) பாபகர்மங்களில் செல்லுகின்ற வல்லபம் ப்சக்ரு கியின் ருணம். ஆனுல், புண்யகர்மங்களில் ப்ரீதிகொண்ட பலவான்க ளின் வல்லபம் எனது திவ்பமக்கி.

"காமாகம்" – அமையின் உக்வேகம்.

- (2) அதர்மவழியில்கிற்கும் ஆலை பாக்ரு திகுணம். ஆலை, தர்மவழியை நாடியே செல்லும் ஆரை எனது திவ்யருக்கி.
- **02**. எந்த ஸ்வபாவங்கள் ஸாத்விகங்களோ, எவை ராஜஸங்க ளோ, எவை தாமஸ்ங்களோ, அவை என்னிடமிருந்தே [வந்தன] என்று அறி (1). அவற்றினிடம் நான் இல்லே (2). என்னிடம் அவை (3).
- (1) மிகக் கலப்புற்று மோஹரூபமாய் இருக்கின்ற ப்சக் ருதி, எனது ஸக்தியால் த்ரிவி த குணவிபாகத்தைப்பெற்று, ஸத் வகுணங்களாகவும் சஜஸ் குணங்களாகவும் தாமஸ் குணங்களர கவும் தோன்றிற்று என்று அறிவாயாக.

"பாவா:"=ஸ்வபாவங்கள் (டு. மச.); தன்ணேயே மேன்மே அம் பாவணேசெய்துவரும் ப்ரக்ரு தி தத்வங்கள்.

- (2) இவ்வாறு பிரிக்கப்பட்ட குணங்களுக்கு கான் அடி மைப்படாமல் தனித்து நிற்கின்றேன்.
  - (3) ஆனல், அக்குணங்கள் என்வமப்பட்டே நிற்கின்றன.

லிரு. இந்த ழவித்தணம்ய ஸ்வபாவங்களால் ஐகத் (¹) எல் லாம் மோஹத்தையடைவிக்கப்பட்டு (²) இவைகளுக்கு (³) மேலான வுறைம் அழிவில்லாதவனும் ஆகிய என்னே அறிகின்றர்கள் இல்லே (4).

- (1) ஸ்ூச்ஷம் ஸ்தூல தேஹங்களில் ப்ரதானமான மன ைம் புத்தியும்.
  - (2) மணஸும் புத்தியும் த்ரிகுணங்களால் மயக்கப்பட்டு.

(3) த்ரிகுணங்களுக்கு.

(4) முக்குணங்களுக்கு அடிமைப்பட்டவர்கள் குணைத்த தைய என்ண அறியமாட்டார்கள்.

233

232

DB.7

நான் நல்லவன் அல்லது கெட்டவன், நான் ஸமர்த்தன் அல்லது சோம்பேறி, நான் ஸுகி அல்லது துக்கி என்ற குண ங்களேப் பாராட்டி வரும் ப்ராக்ருதன் (ப்ரக்ருதிஸொரூபி) தேஹவான் ஆக்மதர்மனத்துக்கு அதிகாரியல்லன் என்றது இந்த மக்த்ரத்தின் விஞ்ஞான ஞானம்.

ல்ச. திவ்ய துணமயமான (¹) எனது (²) மாயையைக் (³) கடக்க வருத்தமாயிருப்பதால் (⁴), என்™யே எவர்கள் அடைகின்றர்க னோ (⁵), அவர்கள் இந்த மாயையைத் தாண்டுகின்றனர் (⁶).

(1) ஒளியுள்ள (பாகாயிக்கின்ற); ஸுத்வாம்யமான.

ப்ரக்ரு தியின் ஸத்வகுணம் ஸுகவடிவமாயும், வித்யாவடி வமாயும், இருப்பதால் "திவ்யம்", என்றுர்.

(2) ச. வது மந்த்ரத்தில் ப்ரக்ருதியை எனது என்றபடி ஈண்டு, அதன் ஸத்வகுணத்தை அன்பாகப் பாராட்டுகின்றுர்.

(3) தமோகுணத் துக்கும் ரஜோகுணத் துக்கும் மேற்பட்ட ஸத்வகுணம் மகைரமாய் அண்டத்திலும் பிண்டத்திலும் கின்று ஜீவாத்மாக்களுக்கு ஸுகத்திலும் கல்வியிலும் விருப்பத் தை உண்டுபண்ணும்.

் (4) விஷயஸுக ஸங்கத்திலும் வித்யாபிமானத்**திலும்** வெறப்பு உதயமாகும்வரைக்கும் மாயையைக் கடக்க முடி**யா** கிருப்பதால்.

(5) விஷயஸுகப் பற்றையும் லோசபதார்த்தக் கல்விப்பற் றையும் அறுக்கின்ற மெய்ப்பொருளாகிய என்ணயே சைகைமை ன்று ஏகாக்ச சித்தத்கோடு இருக்கின்முர்களோ.

(6) அவர்கள் இந்தப் பொய்ப்பொருளாகிய மாயைக்கு அப்பாற்பட்டு என்னேடு வாழ்வார்கள்•

தாமஸகுணத்தைத் தாண்டுவதற்குத் தெப்பம் பாஜஸ குணமென்பதும், பாஜஸகுணத்தைத் தாண்டுவதற்குத் தெப்பம் ஸாத்விககுளமாகிய மாயை என்பதும், மாயையைத் தாண்டு வதற்குத் தெப்பம் பரமாத்மாவே என்பதும் இந்த மந்த்ரத்தின் விஞ்ஞான ஞானம். லரு. மாயையால் அபஹரிக்கப்பட்ட புத்தியுடையவர்களும் (¹) அஸுசுத்தன்மையை அண்டினவர்களும் (²) துஷ்டகர்மங்களே யுடை யவர்களும் (³) மோஹமடைத்தவர்களும் (⁴) ஆகிய [நான்தவித] அதம மானுடர்கள் (⁵) என்னே அடைகின்றர்கள் இல்லே (⁶).

(1) விஷயஸு கமும் கல்வியும் போதுமென்ற புத்தியுடை யவர்களும்.

கல்வியின் முக்ய ப்ரயோஜனம் வேண்டும் வேண்டாமை என்ற த்வந்த்வபுத்தி அற்ற மோக்ஷகிஃயாதலால் பகவான் திரு வள்ளுவர் "கற்றதனையை பயன் என்கொல் வாலறிவன் நற்முள் தொழார் எனின்" என்முர். மோக்ஷத்தைத் தரும் நல்லதிரு வடியைக் கருதிக் கல்வியைக் கற்றவர்கள் கடையேறுவார்கள் என்பதுபற்றி, "மாயையால் அபஹரிக்கப்பட்ட புத்தியுடைய வர்கள்......என்னே அடைகின்முர்கள் இல்ஃ" என்முர்.

(2) அன்பு என்ற அமிர்தத்தை (ஸுசாவை) தினக்கோறும் பானிக்காதவர்களும்.

இந்த அன்பற்ற (அமுுர்) ஜீவர்களுடைய புத்தியில் தங்க ளோடிணங்காதவர்களே அடிக்கவேண்டும், உதைக்கவேண்டும், கொல்லவேண்டும் என்ற எண்ணங்கள் தோன்றிக்கொண்டே யிருக்கும் என்ற உபதேணிக்கப்பட்டது.

இவ்வஸு குணவான்களுக்கு ஆத்மதர்மனம் இல்லே.

(3) துஷ்டபுத்திகளுக்கு ஏற்றபடி துஷ்டச்செய்கைகளேச் செய்கின் றவர்களும்.

(4) ஆத்ம அனுத்ம விவேகம் இல்லாமையால் விஷயஸுக மே பெரிய ஸுகமென்றும், தோன்றியழியும் பொருள்களே மெய்ப்பொருள்கள் என்றும், அஹக்தை மமதையே லோகவா ழ்வின் ஶிரோமணிகள் என்றும் மூடபுத்தியோடு திரிகின்றவர் களும்.

(5) அறிவிற்கிழானவர்கள், அளிவேகிகள்.

(6) பரமாத்மாவோடு ஐக்யப்படமாட்டார்கள்.

இர்த மர்த்ரத்தில் கூறப்பட்ட விஞ்ஞான ஞானமாவது, பரமேஸ்வரனில் ஸ்ரத்தையற்ற தாமஸ, ராஜஸ, ஸாத்விக 235 குணங்களேப் பொருக்கிய மானுடர்கள் எளியபிறவிகள். (அத மஜாதிகள்) என்பதும், இந்த அரு பகர்மஜனங்கள் நான்கு வகையினர் என்பதும், இவர்களால் ஆத்மதர்ருனம் பெறப்படா ததும் என்பதே டு. இஅம் அதன் உரையும் பார்த்தறிக.

யிசு. அர்ஜுன, [விஷயஸுகத்திலும் கல்வித்திறத்திலும்] ஆர் திபேற்றவன் (¹) ஜிஜ்ஞாஸு (²) [மெய்] அர்த்தத்தை அர்த்திக்கின் றவன் (³) ஞானி (⁴) என்ற நான்குவித ஸுகர்மஜனங்கள் (⁵) [ப்சக் நுதிக்கு] மேற்பட்ட என்2னப் பஜிக்கின்றனர் (ீ). பசதரிஷப.

(1) ("ஆர்க்.") ஆர்தி (துக்கம்) பெற்றவன்.

ஸத்வகுணபர் தங்களாகிய விஷ்யஸுக விருப்பங்களேயும் அனுக்மகல்லி அபிமானத்தையும் துக்கஸ்வரூபங்கள் என்று கிஸ்சமித்தவன். இவையெல்லாம் துக்கத்துக்கு ஹேதுவென்று அறிர்து வெறுத்தவண் அர்திபெற்றவன் என்றுர்.

(2) அறியவிரும்புகின் றவன்.

சு. சமிச இல் இவணே "யோகஜிஜ்ஞாஸு என்முர். லோகத் தாரால் மதிக்கப்பட்ட சிற்றின்பங்களும் கிற்றறிவுகளும் துக் கத்துக்கு ஹேதுவென்று நிதானித்தவன், அவற்றிற்கு மேற் பட்ட ஸுகங்களும் அறிவுகளும் உண்டோ இல்லயோ என்று அறிய விரும்புவான். இப்படிப்பட்ட பக்வசாலிக்குப் பேரின்ப மும் பேரறிவும் உண்டென்றம், இவற்றை ஞானமாஸ்த்ச விசா சணயாலும் ப்ராணலய மலேலைய அப்யாஸங்களாலும் பெற லாம் என்று உபதேமமாகும். இக்க உபதேமைத்துக்கு உரியவன் "யோகஜிஜ்ஞாஸு", அல்லது "யோகாருருக்குு" என்றிக.

(3) அர் தார் தி (அர் த் த + அர் த் தி) மெய் அர் த் த த்தை (மெய்ப்பொருள்) அர் திக்கின் றவன் (அறிய ப்சயாஸப்படுகின் றவன்.) அஃ தாவது, ஞான ஸாஸ் த் ச விசாரணேயி அம் ப்ராண பை மனேயை அப்யாஸங்களி அம் ப்ரவேயி த் தவன்.

(4) மெய்ப்பொருளாகிய பாமாக்மாவை அறிக்குவன், மெய் ஞானி; ஸிவந்துபூதிமான், தத்வதர்ஸி; ஜீவன்முக்கன்.

(5) மோக்ஃமென்ற பேரின்பத் துக்குரிய கர்மங்களே அதுஷ் டிக்கின்றவர்கள். (6) அண்டுகின்றுர்கள், அணேகின்றுர்கள்.

พิศ-พิส.ไ

இந்த மந்தாத்தில் உபகே மிக்கப்பட்ட விஞ்ஞான ஞானம் ஆவது, மானுடர்களில் உத்தமஜாதிகள் ஞானவான்களும், ஆக் மவிசாரத்தையும் ப்ராணலய, மனேலய யோகாப்யாஸங்களே யும் அதுஷ்டிக்கின் றவர்களும், இந்த அப்பாஸங்களில் விருப்பங் கொண்டவர்களும், சிற்றின்பத்தையும், அனுத்ம கல்வியபிமான த்தையும் கல்மஷங்களென்று நிர்சையித்தவர்களும், என்பதுமே. என் இவர்கள் உத்தமஜாதிமான்கள் எனில், ப்ரக்ருதிக்கு அப் பாற்பட்ட பரமாத்மாவைப் பற்றியிருப்பதால் என்று அறிக.

இந்த மந்த்ரத்தோடு டு. உலரு. ம் மந்த்ரத்தில் கூறப்பட்ட ருஷிகளே ஒத்துப்பார்க்க.

ல் எ. நானிக்கு நான் மிகப்பிரியனுனதாலும் (¹) அவனும் என க்கு மிகபிரியனுனதாலும் (²) நித்ய யுக்தனும் (³) ஏகபத்தியுள்ளவனு மான (⁴,) நானி [மேற்கூறிய] அவர்களுக்குள் (⁵) விரேஷேம் பெறு கிறன்.

(1) ஞானவான் என்னே மிக அரிய பொருனென்று அறிக்கு என்ஞேடு கூடியிருப்பதாலும்.

(2) ஞானவானே நானும் மிக அரியபொருளென்று அறிந்து அவனுக்கு ஸதாகாலமும் பிரத்யக்ஷமாக விருப்பதாலும்.

- (3) இப்படி ஸதாகாலமும் என்னேடு கூடியே கிற்கின்றவ னும். அஃதாவது, ஞானவானடைய ஆத்மா பரிஸுத்தப்பட்ட தால் பாமாத்மாவோடு ஐக்யப்பட்டு கிற்கும். அவனடைய மன மும் புத்தியும் பரமாத்மாவைப்பற்றியே கின்று ஜீவகாருண்ய கர்மங்களே நடத்திவரும்.
- (4) பரமாத்மாவே மேலானவஸ் துவென்று அனன்ய பக்தி யோடு இருக்கின்றவனுமாவன். (அ. உலக).
  - (5) கான்கு உத்தமஜா தி ஜனங்களுக்குள்.

ம்அ. [என்றேடு] சேர்க்கப்பட்ட மனழடையவன் உத்தம கதியான (¹) எவ்ளேயே அண்டினவனுதலால் [ஸுகர்ம ஜனங்களாகிய] இவர்கள் எல்லாம் மேலோசாயினும் ஞானி நானே (²) என்ற எனது தீர்மானம்.

உற்க.7

(1) முடிவான; அர்தப்பொருளான.

(2) என்ணே அறிக்**த ஞானி** என்**ண**ப்போலச் சச்சிதாகக்த ஸ்வரூபமே.

யின.வது மக்காக்கிலும் இக்க மக்க்ரத்திலும் உபகேணிக் கப்பட்ட விஞ்ஞான ஞானமாவது மோக்ஷத்துக்குரிய கர்மங் களே அதுஷ்டிக்கின்ற உத்தமஜாதிமான்களான ஞானி ஸ்ரேஷ் டன் என்பதும், பரமாதீமாவைப்போலச் சச்சிதாகக்த ஸ்வரூபி என்பதுமே.

, லகூ. வேத ஜன்மங்களின் முடிவில் (¹) எல்லாம் வாஸு-தே வன் (²) என்ற ஞானம் பெற்றவன் (³) என்ண அடைகின்றன். அந்த மஹாத்மா (⁴) மிக அரிது.

(1) இனிப் பிறவாத பிறவியில்.

(2) ஸகல வஸ்துக்களிலும் வலித்து, ப்ரகாணிக்கின் றவன். விஷ்ணுபுராணம் சு. டு.

"எல்லாம் வாஸு-தேவன்"=தொற்றப்பட்ட ப்ரக்ரு தி ஸொ ரூபங்கள் 'யாவும் சச்சிதாரர்த மகேஸ்வரனுக்கு இருப்பிடமே.

"ஞானம்பெற்றவன்" ⇒புத்திபெற்றவன். அஃதாவது, ப்ரக் ருதியால் இயற்றப்பட்டுத் தனித்தனியாய்த் தோன்றம் ஸகல ஸ்தூலஶரீரங்கள் அந்தர்யாமி ஈஸ்வானது ஸமஷ்டி ஸ்தூல ஶரீ ரம் என்றம், ஸகல ஸூக்ஃமஶரீரங்கள் அந்தர்யாமி ஈஶ்வரனது ஸமஷ்டி ஸூக்ஃம ஶரீரமென்றம் புத்தியால் நிதானித்தவன்.

(4) இப்படிப்பட்ட போறிவாளி, விசால புத்திமான்.

இந்த மந்த்ரத்தில் உபகேணிக்கப்பட்ட விஞ்ஞான ஞான மாவது, உத்தமஜா திமான்கள் ஆகிய ஆர்திபெற்றவர்களும், யோகஜிஜ்ஞாஸுக்களும், மெய் அர்த்தத்தை அர்த்திக்கின்ற வர்களும் மைத்வ புத்தியால் நாநாவித நாமரூபங்களே ஏகபாவ ஊசெய்து ஜீவன்முக்கர்களாவார்கள் என்பதே.

் உல். அந்தந்தக் காமங்களால் புத்தி கொண்டுபோகப்பட் டூத் (¹) தங்களேச் சார்ந்த ப்ரக்டுதியால் செலுத்தப்பட்டவர்களாய், அந்தந்த ந்யமத்தை அண்டி (²) வேற தேவதைகளே அடைகின்ற னர் (³). (1) எக்கெக்கக் காமங்கள் மணவில் உதயமாயினவோ, அக்கக்கக் காமங்களால் புத்தி அபஹரிக்கப்பட்டு.

(2) எக்கெக்க ப்சக்ரு திகுணங்கள் ஆத்மாவில் ப்ரபலப்ப ட்டுப் புத்தியை ஏவுமோ அக்தக்க க்யமங்களேப் புத்தி வகுத்து.

(3) ப்ரக்ரு தி குணங்களுக்கு அப்பாற்பட்ட என்னே அறி யாமல் அதமஜனங்கள் வேறு தேவதைகளே உபாவிக்கின்றனர்.

உத்தம புருஷர்கள் உபாஸிக்கும் பரமேஸ்வரண யாது காரணத்தால் அதம புருஷர்கள் உபாஸிக்கின்றுர்கள் இல்ல எனில், அவர்களது புத்தி த்வந்தவ மோஹங்களுக்கு அடிமைப் பட்டிருப்பதால் என்று விளக்கப்பட்டது.

இந்த மந்தாத்தின் விஞ்ஞான ஞானமாவது, தோன்றியழி யும் விஷயங்களேப்பற்றிய விருப்பு வெறுப்புக்களில் புத்திசென் ருல் அது த்வந்த்வப்பட்டு அவ்வாணைகள் நிறைவேறும்பொரு ட்டு, பாமேஸ்வானுக்குக் கீழ்ப்பட்ட மூர்த்திகளே வழிபடும் என்பதே.

உலக. எந்தெந்த பக்தன் எந்தெந்த நுபத்தை ஸ்ரத்தையால் அர்ச்சிக்க விரும்புகின்றனே, அவனவனது ஸ்ரத்தையையே நான் ஸ்திரப்படுத்துகின்றேன் (¹).

(1) எவன் தனது ப்ரக்ரு தியால் ஏவப்பட்டு, எந்த மூர் த்தியில் பக்கி விஸ்வாருத்தை வைக்கின்று இரு, அந்தப் பக்கி விஸ்வாருத்துக்கு அந்தர்யாமி ஈர்வானே வலிமையைக் கொடுக் கின்றுர் என்பது இந்த மந்த்ரத்தின் விஞ்ஞான ஞானம்.

தேவர்களில் வைக்கப்பட்ட பக்தி விஸ்வாரைத்தின் முக்ய பலன் சித்தரு தி என்றம், சித்தத்தில் கின்றிலகும் மலங் கள் மெல்ல மெல்ல கீங்க ஆத்ம அனுக்ம விவேகம் உண்டுபடு மென்றம், இர்த விவேகத்தால் விஷயஸுகத்தில் வெறப்புண் டாகுமென்றம் முன் அத்யாயங்களில் உபதேரித்து, இர்த அத்யாயத்தில் இவ்வித வைராகிகள் (விராகம்பெற்றவர்கள்) படிப்படியாக ஆர்திபெற்றவர்களாயும், யோகஜிஜ்ஞாஸுக்களா யும், அர்த்தத்தை அர்த்திக்கின்றவர்களாயும், ஞானிகளாயும் வருவார்களென்று விளக்கிரை. இக்க உக்கமஜா திமான்களுக் குக் காரணமாகத் தேவ உபாஸின்யைப் பாமேற்வரன் தன் கர்மசக்ரத்தில் ஸ்ருஷ்டிக்கிருப்பதால், அவரே தேவர்களில் வைக்கப்பட்ட பக்கி விஸ்வாஸக்கைச் சிக்கமுுக்கிக்காக ஸ்தி ரப்படுத்துவார்.

202. அவன் அந்த ம்ரத்தையோடுகூடி, அதன் ஜாரதணேயைச் இஷ்டகாம்யார்த்தங்களேப் பேறகின்றன் (°).

(1) அக்தர்யாமி ஈஸ்வரன் ஸ் திரப்படுக்கின பக்கி விஸ்வா மத்தோடு கருதப்பட்ட மூர்த்தியை ஆராதிக்க யத்தனிக்கின் moor.

(2) அந்த மூர்த்தியை அராதித்து அதன் வழியால் அந்தர் யாமி ஈஸ்வரனே ந்யமித்த பலன்களேப் பெறுகின்றுன்.

"ஹிதான் காமாம்ஸ்ச"=இஷ்டகாம்யார்த்தங்களே; ஸுக மென்று விரும்பப்பட்ட பொருளே.

இந்த மர்த்ரத்தின் விஞ்ஞான ஞானமாவது, எந்தத் தேவ தையை எந்தத் தேஸத்தில் எவன் இஷ்டகாம்யங்களே உத்தே மித்து, உபாஸித்தாலும் அந்தந்த தேவகைகளின் ஆக்மாவிலி ருத்து தன்னுல் வருக்கப்பட்ட பலன்களே அருள்கின்றுர் என பகே.

இவ்வாறே, சிவஞானபோகத்தின் உ. வது சூத்ரத்தை விரிகின்ற சிவஞான சிக்கியாரி அம் (உ. உலரு.) காண்க.

"யாதொருதெய்வங் கொண்டர் அக்கெய்வமாகி ஆங்கே மாதொரு பாகஞர்தாம் வருவர் மற்றத் தெய்வங்கள் வே தணப்படும் இறக்கும் பிறக்கும் மேல்விணயுக் செய்யும் அதலால் இவை இலாதான் அறிக்கு அருள் செய்வன் அன்றே.

உலிரு. அற்ப அறிவாளிக்கு (1) அழிவுள்ள பயன் (2) உண்டாகின் றது (³). தேவர்களே யஜித்தவர்கள் தேவர்களே அடைகின்றனர் (⁴). எனது பக்தர்கள் என்னே (5) அடைகின்றனர் (6).

அத்யாயம், எ. 200-206.

- (1) தோன்றியழியும் விஷயங்களே மதித்துக் கர்மங்களேச் செப்பும் செற்றறிவாளிக்கு.
- (2) ஸ்வர்க்கக்கிலும் பூலோகத்திலும் தோன்றியழியும் பலன்.
  - (3) காம்யகர்மத் துக்கேற்றபடி கொடுக்கப்படுகின்றது.
- (4) எக்கெக்கத் தேவதையை ஒருவன் பூஜிக்கின்றுறே, அந்தந்தத் தேவதையின் அன்பைப் பேறகின்றுன்.
- (5) தேவா திதேவளுகிய பரமேஸ்வரண; அழிவற்ற ப்ரஹ்ம கிர்வாண த்தை.

உயிசு. அழிவற்றதும் நகரில்லாததும் ஆகிய மேலான எனது நில்யை அறியாமல் அறிவினர்கள் (1) என்னேப் (2) பிறந்தவனுக வும் (3) பிரகாயமற்றவனுகவும் (4) நிரேக்கின்றனர்.

- (1) தர்யோதனனேப் போன்றவர்கள்.
- (2) அவதார புருஷனுகிய ஸ்ரீ க்ருஷ்ணபகவானப்.
- (3) பிறப்பு இறப்பு என்ற த்வர்த்வங்களுக்கு அடிமைப் பட்டவணுகவும்.
- (4) மண்ணுசை, பொன்னுசை, பெண்ணுசைகளால் அறிவு கெட்டவளுகவும்.
- உலிடு. யான் யாவர்க்கும் ப்சகாசன் அல்லன் (்). மாயா யோகத் கால் மறைக்கப்பட்டு (²) இந்த ழடலோகம் (³) என்னேப் பிறப்பற்ற வனைகவும் அழிவற்றவனுகவும் அறிகின்றதில்லே (1).
- (1) செற்றறிவாளிகள் என்னுடைய ஸ்வரூபத்தை அறியமா ட்டார்கள். விஷயஸுகம் துன்பமென்று கிஸ்சயித்த புத்திமான் களுக்கு எனது சச்சிதாகக்கு ஸ்வருபம் விளங்கும்.
- (2) பொய்ப்பொருளே மெய் என்ற கிளக்கும் மனமா கிய மாயையின் ஸம்பக்தத்தால் அறிவின் பாகாமம் கெட்டு.
- (3) இர்த யுத்தகளத்தில் கூடிச் சக்காருக்களாய் கிற்கும் முடர்கள்.
  - (4) பிறப்பும், இறப்பும் அற்ற ஞானியென்றும் அறியமாட்

20,4-205.]

டார்கள், அவதாசபுருஷனென்றும் அறியமாட்டார்கள்.

உலகு. அர்ஜுன, சென்ற பூதங்க‰யும், நகற் பூதங்கணயும், வரும் பூதங்கணயும் நான் அறிகின்றேன் (¹). என்னயோ ஒருவனும் அறிகிறுள் இல்லே (²). ்

- (1) த்ரிகாலத் இறும் ஜீவாத்மாக்கள் எடுக்குக் தேகங்களே யும் அவற்றின் சரித்ரங்களேயும் நான் அறிவேன்.
- (2) கூதர்பியர்களின் அதர்மங்களே அடக்கும்பொருட்டு, அந்தர்யாமி ஈல்வரனே அவதாரபுருஷகை ஸ்ரீ கருஷ்ணன் என் நழைக்கப்பட்ட இந்த ரூபத்தில் ப்ரகாணிக்கின்றுர் என்ற சரித் ரத்தை, ஒரு மூடனும் அறியமாட்டான். அடுத்த மந்த்ரத்தில் மூடர்கள் ஞானவான்களே அறியாமல் இருப்பதற்குக் காரணம் யாதென்று கூறப்படும்.

உலின. பாரத, இச்சை த்வேஷம் என்றவைகளிலிநின்ற பிறந்த த்வந்த்வ மோஹத்தால் (¹), பரந்தப, எல்லாப் பூதங்களும் (²) உற் பத்திகாலத்தில் (³) ஸிம்மோஹத்தை (⁴) அடைகின்றன.

- (1) உ. டும்உ. க்குரிய க. ம் உரையைப் பார்த்தறிக.
- (2) ஸ் தால தேஹக்தைக் தரிக்குப்படிவக்க ஸூக்கமுமிச ஸகிக தீவர்களும்.
  - (3) மாதாவின் சர்ப்பத்தில் தோன்றின சாலத்தில்.
  - (4) 50 to 101\_5 00 5 (n. 2000.)

இர்த மர்த்ரத்தில் அடங்கிய விஞ்ஞான ஞானமாவது, ஒரு தேஹத்தில் உள்ள ஆக்மாவை அர்த ஆக்மாவாவது வே ஞெரு தேஹத்தில் உள்ள ஆக்மாவாவது அறியாமலிருப்பதற் குக் காரணம் மலம் (உ.உ.) அல்லது கலிலம் (உ.டும்உ.) என்ற, அதிஸூக் காரணம் மலம் (உ.உ.) அல்லது கலிலம் (உ.டும்உ.) என்ற, அதிஸூக் மகைடுதிப்பொருள் என்பதும், அதன் அதிர்ஸிய ரூபம் ஆணை என்பதும், அவ்வாணை மனவலில் எறினவுடனே விருப்பாகவும், வேறுப்பாகவும் கோன்றமென்பதும், இர்த விருப்பு வெறுப்பு த்வர்த்வகாரணம் அல்லது த்வர்த்வமோஹம் அல்லது அறிவைப்பேதிக்கின்ற மூடம் என்றழைக்கப்படும் என்

பதாம், இந்தக் காரண மூடத்தால் ஸ்தாலதேஹக்கைத் தரிக்க வந்த ஜீவர்கள் ஸம்மோஹமென்று கூறப்பட்ட கார்யமூடத் தைப் பொருந்துகின்றுர்களென்பதும், பிறந்தபின், இந்த ஸ்தா லதேஹ ஸம்பந்த மோஹத்தால் மனம் பற்றின விஷயங்களெ ல்லாம் இஷ்டம் அதுஷ்டமாயும், ஸுகதுக்கமாயும், நன்ற தீதா யும் தோற்றுமென்பதுமே.

உலஅ. புண்யகர்மம்பெற்ற எந்த ஜனங்களின் பாபம் நாயம டைந்ததோ (¹) அவர்கள் த்வந்த்வமோஹத்தால் விடப்பட்டு (²) உற தியான விரதங்கொண்டவர்களாய் (³) என்னே அடைகின்றனர் (⁴).

- (1) நிஷ்காமபுத் தியோடு செய்யப்பட்ட உத்க்ருஷ்டகர்மங் களால் எவர்கள் பாப்பலன்களில் நின் று விலகுவார்களோ.
- (2) அவர்கள் விருப்பு வெறப்பு என்ற த்வக்த்வங்களுக்கு ரிய ஸுகதுக்கம், ஸீதோல்ஹம் முதலிய மூடபக்தனங்களில் கின்ற கப்பி.
  - (3) சலனமற்ற புத்திமான்களாய் ப்ரதிஷ்டைபெற்று.
  - (4) க்சமமாகக் சச்சிதாகக்த ஸ்வரூபிகளாகிறுர்கள்.

2 லிக. ஜரை மாணம் என்றவைகளின் நிவிநத்திக்காக (1) எவர் கள் என்னே அண்டி முயல்கின்றர்களோ, அவர்கள் எல்லா அத்யாத் மத்தையும் (2) எல்லாக் கர்மத்தையும் (3) தத் ப்ரஹ்மமாக (4) அறி கின்ற எர்.

(1) ஸரீரத்தின் தளர்ச்சியையும் அவித்யாவையும் விடுவ தற்காக.

' ஜனா''=ஜீரணத்தன்மை; ஸரீரத்தளர்ச்சி; ஸரீரக்தோறு மேன்ன காடி கரம்புகளின்கட்டு அளிழ்க்க கிட்டை

"மாணம்" மாணத்தின் ஸாதாரண அர்த்தம் தேஹவியோ சும்; ஸூக்ஃமரூரே ஸம்பக்தமாக இருக்கின்ற தீவாத்மா ஸ்தூல ரூரீரத்தில்கின்று பிரிதல். ஆனுல், இங்கு அந்த அர்த்தம் பொ ருக்காது. ஏனெனில், தேஹத்கோடு வாழும் ஜீவன்முக்தன் தானும் ப்ராத்வ கர்மமுடிவில் ஸ்தூலதேஹத்தையும் ஸூக்ஷ் மதேஹத்தையும் விட்டு விதேகமுக்தியை அடைவதால், ஈண்டு, மரணம் என்றது அளிக்யாவே; தன்னேயறியாக அவஸ்தையே.

ஆத்மதர்மனம்பெறு தற்கு ப்சாணவயயோகமும் மனேவய யோகமும் பழகி வருகின்றவர்களுக்கு ஜரையுமுமில்லே அறியா மை என்ற மூடமுமில்லே.

(2) ப்ரக்ரு திசொரூபம் முழுவதையும். அஃ தாவது, ஐம் பொறிகளால் அறியப்படும் எண்ணிறக்க சுப்க பைர்சு ரூப ரஸ கக்க கோலங்கள் அணத்தும்.

"அத்யாத்ம" (அதி=இல் + ஆத்ம=ஆக்மா.) என்ற பதம் ஆத்மாவில்உள்ளது என்ற பொருள்பட்டு ப்ரக்ரு தியைக்கு றிக் கும். ஏனெனில் ப்ரகிருதி ஆத்மாவுக்கு அப்பாற்படாத பொ ருள் ஆதலால்.

"அத்யாத்ம க்ருத்ஸ்கம்"=ப்ரக்ருதி முழுவதையும்.

(3) ப்ரக்ரு திகுணங்களில் நின்ற பிறக் ததொழில்கள் யாவற் றையும். அஃதாவது, தோன்றல், அசைதல், இருத்தல், நிற் றல், விழுதல், மறைதல், வீசுதல், உண்ணுதல், உறங்குதல் முதலிய தொழில்களேயும் புண்யகர்மங்களேயும் என்றறிக. எ. மக-இல் "பலவான்களின் காமராகம் அற்ற' பலம்கான்" என் றும், "ப்ராணிகளில் தர்மத்துக்கு வரோகமில்லாத காமம் நான்" என்றும் உபதே சூரித்திருப்பதால் சண்டு, பாபகர்மங்களே ப்ரஹ் மமாக அறியக்கு டாது.

(4) "தத்ப்தன்மம்" = தத்பொருளாகிய ப்ரஹ்மம்.

அஞைக்டாவாகிய பாக்ரு நியும் மிக விரிவுபெற்றிருப்பதால் அதனேயும் பெரியோர் பாஹ்மமென்று கூறியிருக்கின்றனர். (இச-கூ.) ஈண்டு, ப்ரயோகிக்கப்பட்ட அதத்ப்ரஹ்மத்தை தத் ப்ரஹ்மவாக்யம் நிஷேதிக்கின்றது.

எல்லா அத்யாத்மமும் எல்லாக் கர்மமும் "தத் ப்ரஹ்மம்" என்று கிஸ்சயிப்பர், என்ற பதங்கள் அனுக்ம ப்ரக்ரு தியும் பரமாத்மாவும் ஒன்றே என்ற பொருளேப் பெரு. மலரூபமாகிய ப்ரக்ரு தியின் கர்மங்களும் அந்தர்யாமி ஈஸ்வரனது அமலரூப பஞ்சக்ருத்யங்களும் அபேதமே என்ற பொருளேயும் பெரு. யதார்த்தம் எவ்வாறெனில், அந்தர்யாமி ஈஸ்வசனே கூறப்பட்ட ப்ரக்ருதியையும் அதன் தொழில்களேயும் விரித்து நடத்திவைக்

கின்றுர் என்பதே. இந்த மந்த்ரத்தில் உபதேணிக்கப்பட்டது உபநிஷத்தில் உபதேணிக்கப்பட்ட மஹாவாச்கியமாகிய "ஸர்

வம் கல்வி தம் ப்ரஹ்ம" என்றகே.

15. (D. ]

"ஸர்வம் கல்விதம் ப்ரஹ்மு"=இது எல்லாம் ப்ரஹ்மம் அல்லவா.

மனலால் கிணக்கப்பட்டவையும் ஐம்பொறிகளால் காஹி க்கப்பட்டவையும் ப்ரஹ்மமல்லவா என்ற கூறினல், கள், சாரா யம், தேஹத்துக்குரிய மலருக்திகள் நாற்றம்பெற்ற விஸர்க்க வஸ்துக்கள் முதலியவையெல்லாம் ப்ரஹ்மமென்ற முடியும். இதற்கு ஞானரைஸ்த்ரங்கள் இடங்கொடா. எனெனில், "ரேதி, ரேதி, (இதல்ல, இதல்ல) என்ற வேதவாக்யம் இருப்பதால். இதுபற்றியே, பக்வான் "தர்மத்துக்கு விரோதமில்லாத காமம் கான்" என்ற முதலிய உபதேருங்களே அருளினர்.

கூல. அதிபூதஸவூதனுகவும் (1), அதிதைவஸ்கிதனுகவும் (2) அதியஜ்தஸவூதனுக்வும் (3) என்னே எவர்கள் அறிகிறர்களோ (4), அந்த ப்ரதிஷ்டைபெற்ற புத்திமான்கள் (5) என்னே ப்ரயாணகாலத்திலும் (6) அறிகின்றர்கள்.

(1) ஸகல ஸூக்ஃம ஸ்தூலரிரங்களோடு கூடினவ**ு**க வம்.

"அதிபூதனவிதன்" - அதிபூதத்தோடு கூடினவன்.

"அதி" (இல்) என்ற பதமும், "பூத" (தன்மாத்ரை அல் லது ஸூக்ஃம்பூதம்) என்ற பதமும் சேர்க்து "அதிபூதம்" ஆயி ற்று. தன்மாத்ரைகளில் உள்ளது என்று பொருள்பட்டு, தன் மாத்திரைகளில் உற்பத்தியான ஸூக்ஃம்ஸரோ, ஸ்தூலஸரோங்க ளேக் குறிக்கும். (அ. சு).

(2) ஸகல ஜீவாத்மாக்களோடு கூடிவவஞ்கவும்.

"அகில்" (இல்) என்ற பதமும் "கைவம்" (சுல்வசணேச் சார்க்கது) என்ற பதமும் கூடி "அகிகைவம்" ஆயிற்று. இது 245 சும்வரீணச் சார்க்க ஜீவன் என்று பொருள்படும். (டு. அ. இல்) ஜீவீண சும்வரன் என்றுர். அ. ச. இல் அதிதைவம் என்றதை கேஹக்கிலுள்ள "புருஷன்" என்றுர்.

(3) மகேய்வானேடு கூடினவதைகவும்.

"அதி" (இல்) என்ற பதமும் "யஜ்ஞம்" (யாகம், பூஜை) என்ற பதமும் சேர்க்து "அதியஜ்ஞம்" ஆயிற்று. இது யாகத் தில் உள்ளது என்று பொருள்பட்டு, ஸகல யஜ்ஞங்களேயும் அதுஸிரிக்கின்ற மகேஸ்வரணக் குறிக்கும். (அ. ச).

உலகும் மக்தாத்தில் வரும் அத்பாத்ம என்ற பதம் எவ் விதம் அதி என்ற பதத்தோடும் ஆக்மா என்ற பதத்தோடும் கூடிப் பிறக்ததோ, அவ்விதமே அதியூதம், அதிதைவம், அதியஜ் கும் என்ற பதங்கள் அதி என்ற பதத்தோடு யூதம், தைவம், யஜ்கும் என்ற பதங்கள் கூடிப் பிறக்தன.

(4) பரமாத்மாவாகிய என்னே ஸ்வா நுபவமாக அறிகின்றுர் களோ.

(5) "தேயுக்க சேதஸ." = அங்கப்புத்தியோடு வாழ்கின்ற யுக்தர்கள் (க. மஅ, உலகு).

(6) விதேகமுக்கி கணையிலும்

மகேகமுக்கி தலையில் ஞானிகள் பரமாக்மாவை தர்மித் துக்கொண்டிருப்பதுபோல, விகேகமுக்கியிலும் தர்மித்துக் கொண்டிருப்பார்கள் என்பதுபற்றி, "ப்ரயாணகாலத்திலும் என்ண அறிகிருர்கள்" என்றுர்

உபநிஷத்கள் என்றும், ப்ரஹ்மளித்தை என்றும், யோக சாஸ்திரம் என்றும், பகவத்கீதைகள் என்றும் கூறப்பட்ட ஸ்ரீ கிருஷ்ணூர்ஜுன ஸம்வாதத்தில் பிரசித்திபெற்ற விஞ்ஞானபோ கம் என்ற சப்தாத்யாயம் முற்றிற்று.

# எட்டாவது அத்யாயம்.

அக்ஷர பரப்ரஹ்ம யேரகம்.

அஃதாவது, ப்ரக்ருதிக்கும் ப்ரக்ருதிஜன்யங்களுக்கும் மே ற்பட்ட வஸ்து அழிவற்ற பரப்ரஹ்மம் அல்லது பரமாத்மா என்ற உபதேரைத்தை அர்ஜுனன் கேட்டுச் சிர்தித்தான் என்று விளக்கும் எட்டாவது பாடம்.

அர்ஐுவன் கூறினுள்.

க. புநடுஷாத்தம் (¹) தத்ப்ரஹ்மம் யாது (²) அத்யாத்மம் யா து (³) கர்மம் யாது (⁴) அதிபூதம் யாது (⁵) அதிதைவம் யாது (⁶) என்று கூறப்படுகின்றது.

(1) உத்தமபுருஷனே, அறிவாளிகளில் மிகமேன்மை பெற் றவனே.

(2) எ. உறகு (3).

(3) எ. உல்அ (2); அ. க.

(4) எ. உலக (4); அ. க.

(5) or. The (1); A. F.

(6) எ. கம் (2); அ. ச.

உ. இந்தத் தேஹத்தில் அதியஜ்ஞன் யார் (¹). இதில் எப்படி [இருக்கின்றன்]. மதுஸூதன, மனலை ஒடுக்கினவர்களால் (²) ப்சயா ணகாலத்திலும் எவ்விதம் நீ அறியப்படுகின்றய் (³).

(1) எ. கம் (3); அ. ச.

(2) "கியதாத்மா" = கியத ஆக்மாவை உடையவர்களால், ஒடுக்கப்பட்ட மனலை உடையவர்களால், மனலை ஒடுக்கின வர்களால்.

05.

(3) எ. க.ம் இல் "ப்ரயாணகாலத் திலும் என்னே அறிகிறுர் கள்," என்று பகவான் கூறினதால், ஈண்டு, எப்படி உன்னே அறிவார்கள் என்று அர்ஜுனன் விணுவினுன்.

அர்ஜுனன் கேட்ட வினுக்களுக்கு வரும் மக்த்ரங்களில் பகவான் உத்தரங்களே அருளுவார்.

ு பகவான் கூறினர்.

கை. ப்ரஹ்மம் அக்ஷாமாயும் பாமழமாயும் [உள்ளது] (¹). ஸ்வ பாவம் அத்யாத்மம் (²) என்ற கூறப்படுகின்றது. பூதபாவங்களின் உத்பவத்தைச் செய்யும் விஸர்க்கம் கர்மம் (³) என்ற பேயர்பேற் றது.

(1) எது அழிவற்ற வஸ்துவோ, எது அழிவுள்ள வஸ்துக் களுக்கு மேலானதுவோ, அதணே ப்ரஹ்மம் என்று அறி.

"ப்ரஹ்ம", என்ற பதம் "ப்ருஹ்" (வருத்தி) என்ற தாது வில் ஜனித்து மிக விரிவுபெற்ற வஸ்து என்று பொருள்படும். எ. உலக க்குரிய ச. ம் உரையைப் பார்த்தறிக.

மெய்ப்பொருளாகிய "தத்ப்ரஹ்மம்" எக்காலமும் உள்ள வஸ் துவாதலால் "ஸத்" என்றும், பேரறிவு சொருபமாதலால் "சித்" என்றும், துக்க கிவருத்திபெற்றிருப்பதால் ஆகந்தம் என்றும் சுறப்படும். இம் மூன்று தன்மைகளும் அந்த ஒரே பொருளில் விளங்குவதால், சச்சுதானந்தமென்ற ஸமாஸ பதத் தால் குறிக்கப்படும். இந்த அகண்ட பரிபூரணவஸ்துவில் கோ டாகோடி மலாஹித மூக்திகள் உண்டு. ஆதலால், இந்தப் பர மாத்மாவை முக்திமான் என்று அறிவாளிகள் போற்றுவார்கள்.

"அக்ஷாம்", என்ற பதம் "அ" (இல்ஃ), "க்ஷா" (அழியும் பொருள்) என்ற பதங்கள் கடித் தோன்றிற்று. அழிவற்ற வஸ்து என்று பொருள்படும்.

"பாமம்" (மேலானவஸ் து). எதற்கு மேலானதெனில், ப்ரக்ரு திக்கும் ப்ரக்ரு தி கார்யங்களுக்கும் மேலானது என்று அறியவேண்டியது.

(2) அத்யாத்ம (எ. உலகு) உஇல் ப்ரக்ரு இ என்று விளக் 248 கப்பட்டது. இது தன்ணயே பாவணே செய்துகொண்டிருப்ப தால் "ஸ்வபாவம்" என்ற அழைக்கப்படும்

"ஸ்வபாவம்", என்ற ஸமாயை தம் "ஸவ" (தன்னே) "பாவ" (பாவீன்) என்ற பதமும் கூடித் தோன்றிற்று.

ப்ரக்கு தன்னேயே பாவண்செய்யும் என்பதற்கு தேஹ மே உதாகாணம். ப்ரக்கு இயால் இயற்றப்பட்ட ஐய்பொறிகள் தத்தம் விஷயங்களே க்ரஹி த்துக்கொண்டேயிருக்கும். மணைு ம் கிண த்துக்கொண்டேயிருக்கும். கர்மேகத்ரியங்களும் தத்தம் கர்மங்களேச் செய்துகொண்டேயிருக்கும். செய்யப்பட்ட கர்ம ங்களேயும் மனவில் தோன்றின கிண வுகளேயும் ஐம்பொறிகளால் கண்ட விஷயங்களேயும் வாக்குப் பேசிக்கொண்டேயிருக்கும். கல்லாடைகளேத் தரித்த மையத்தில் மற்றவர்கள் பார்க்கும்படி. சேறம் கெளித்து கிற்கும். இவை முதலிய பாவணகள் யாவும் ஸ்வபாவங்கள்.

ப்ரஹ்மம் என்ற ஆக்மா மெய்ப்பொருள். அனுக்மாவாகிய ப்ரக்ரு கி போய்ப்பொருள். இந்த ப்ரக்ரு கிக்குக் தோற்றமும் ஒடுக்கமும் உண்டு. தோற்றத்தைப் பெற்றகாலத்தில் மெய்போல நிற்றலே "இருத்தல்" என்ற கூறுவார்கள் ஆண், இந்தப் பதம் அதற்குப் பொருந்தாது. ஏனெனில், காணப்படும் அவஸ் தையில் அது வளர்தல், தேய்தல், மாறுதல், என்ற விஹாரங் களேப் பெற்றே நிற்குமாதலால். ஒடுக்கத்தில் காணுமற்போகும், எனவே, ப்ரக்ரு தி ஷட்பாகங்களாகிய பொய்யான இருத்தலேயும், மாறுதலையும், அழி தலேயும், வளர் தலேயும், தேய் தலேயும், மாறுதலையும், அழி தலேயும் உடையது. இவையெல்லாம் கூடிரகோலங்கள்; (அழிவுள்ள பாவணேகள்). இவற்றைப் பெருத வஸ்து அக்கும் (அழிவுற்ற) ஆத்மா. இந்த ஆக்மா பரக்ருகிக்கு அன்யமான சுத்பொருள். இதனே நட சம் இல் "ஞானேக்க்ரியங்களுக்கும் மனஸுக்கும் புத்திக்கும் பரமமான வஸ்து" என்றுர்.

(3) "கர்மம்" என்றது பூதபாவங்களின் உத்பவத்தைச் செய்யும் விஸர்க்கம்.

"கர்மம்" என்ற பதம் "க்ரு" (செய்தல்) என்ற தாதுவில் ஈஉ : 249

m.]

ஜனித்து அவித்யாவில் கட்டுண்ட ஜீவாத்மாவுக்கு ஸ்தூல தேஹங்களேக் கொடுத்து புவனங்களில் வெளிவிடும் செயலாகிய விஸர்க்கம் என்ற விலேஷ அர்த்தத்தைப் பெற்ற நிற்கும்.

"கர்மம்" என்ற பதம் அனுத்ம சேஷ்டைகளாகிய கண் இமைத்தல், தஃயயசைதல், கைதட்டுதல், உலாவுதல், சிரித்தல் முதலியவற்றைக் குறிக்காது. ஜீவாத்மாக்களின் மலிக்கத்துக் காகப் பாமேஸ்வரன் வகுத்த யஞ்ஞம், தானம், தபஸ் என்ற செயல்களே கர்மமாகும்.

கர்மங்களுக்கு (மாறுனவை, விபரீதமானவை, விரோதமா னவை) ச. ௰எ இல் "விகர்மங்கள்" என்று கூறப்பட்டன.

இந்த மந்த்ரத்தில் ஸகாமபுத்தியோடு செய்யப்பட்ட யஞ் ஞம், தானம் தபஸ் என்ற தொழில்கள் ஸ்தூலதேஹ ப்ரவிருத் திகளேத் தருவதால், அவற்றைக் கர்மங்களென்றம், (ஸ்தூல தேஹ்) விஸர்க்கங்களென்றம் கூறிஞர். நிஷ்காமபுத்தியோடு செய்யப்பட்ட யஜ்ஞம், தானம், தபஸ் என்ற தொழில்கள் நிவ் ருத்திகளேத் தருவதால் அவற்றை "அகர்மம்" என்ற ச. மி இல் குறித்தார்.

"விஸர்க்கம்" (வெளிவிடுதல்) என்ற பதம் "ஸ்ருஜ்" (வெளி விடுதல், வெளியேதள்ளுத்ல்) என்ற தாதுவில் நின்று ஜனித் தது. பாணிகி தன் தாதுபாடத்தில் "ஸருஜவிஸர்க்கே" என்ற கூறினதால், விஸர்க்கமும், ஸ்ருஷ்டியும், வெளியே விடுதலும் அபேதமென்று அறிக

டை, ம இல் கர்மகர்த் தாக்களாகிய கர்மேக்க்ரியங்களேப் பார்த்து ப்ரஹ்மதேவன் கீங்கள் விடுக்கப்பட்ட கர்மங்களேச் செய்து அவித்யாவில் கட்டுண்ட ஜீவாத்மாவை வெளிவிடுங்கள் என்று கூறிஞைசன்று பகவான் உபதேஸித்திருக்கின்முர். அக்த மையத்தில் உபயோகிக்கப்பட்ட வார்த்தை "அகேக ப்ரஸ்விஷ் யத்வம்"—இதனுல் ப்ரஸ்வியுங்கள் என்பதே.

"ப்ரவைம்" (வெளிவிடு தல்) "ஷு" என்ற தாது வில்கின்று ஜனித்தது. "ஷு ப்ராணிகர்ப விமோசனே"=உலு என்ற தாது பாரணியைக் கர்ப்பத்தில்கின்று வெளிவிடு தல் என்ற பொருளேக் 250 குறிக்கும் என்று விளக்கிஞர். க. இக்குரிய கு. ம் உரையைப் பார்த்துத் தெளிக.

இனி விஸர்க்கம் என்றபதம் மேற்கூறிய அர்த்தத்தைப் பொருந்தும்படி "பூதபாவங்களின் உத்பலுத்தைச் செய்யும் விஸர்க்கம்" என்று பகவான் அருளினர்.

கர்மம் எப்படிப்பட்ட விஸர்க்கம் எனில், "பூதபாவ உத் பவகா விஸர்க்கமே" (ஸ் தூல தத்வ ஐன்ய ஸ் தூல்ஸரேப் பிறப் பைச் செய்யும் விஸர்க்கமே) என்ற பகவான் ஸ்பஷ்டமாக விவக்கினர்.

மலமூத்திராதி கழிதலுக்கும் விஸர்க்கம் என்ற பதம் அமையுமாதலால், ஸ்தூலயரோ உத்பவத்தைச் செய்யும் விஸர் க்கம் மாத்ரம் கர்மம் என்றுர். "பூதபாவ உத்பவகர"=ஸ தூல தக்வங்களில்நின்ற ஜனித்த ஸ்தூலயரேங்களின் பிறப்பைச் செய்யும், என்பதே.

ஈண்டு, கர்மம் என்றது ஸாதாரணசெயல் அன்ற என் றம், ஸ்தாலமரோ உத்பவத்தைச் செய்யும் ("உத்பவகா") செயல் என்றம் விமேஷிக்கப்பட்டது.

ஸ்தால தத்வங்களாவன:— "மஜ்ஜா" (மூனே) "ஹஸ்தி" (எலும்பு) "மாம்ஸம்" (இறைச்சி) "ருதிரம்" (இரத்தம்) "மே தஸ்" (கொழுப்பு) "சர்ம" (தோல்). இவற்றில்நின்ற உற்பத்தி யானது ஸ்தூலதேஹம்.

- ச. தேஹத்தைத் தரித்தவர்களில் சிறந்தவனே (¹) க்ஷாபாவம் என்றது அதிபூதம் (²) புருஷன் என்றது அதிதைவம் (³). இந்தத் தேஹ த்தில் (⁴) அதியஜ் ஒன் (⁵) நானே.
- (1) பூர்விக புண்ய கர்மத்தால் மிக்க பலத்தையும், கர்தா ரூபத்தையும் பெற்ற தேஹவானே.
- (2) அதிபூதம் என்றது அழியும் வஸ் துக்களாகிய ஸூக்ஃம ஸ்தால ஶரீரங்கள் எ. டி. (1).
- (3) அதிதைவம் என்றது ஆத்மா. எ. கூலிக்குரிய உவது இரையில் அதிதைவம் விளக்கப்பட்டது. தேறைத்தில் மையனம்

(4) இர்தத் தேறைத்தில் என்ற பதம் ஸ்ரீ க்ருஷ்ணபகவா துடைய தேறைத்தில் என்று பொருள் பண்ணவேண்டியது. அதில் ஜீவபுருஷன் இல்லே. அவதாரபுருஷனுகிய மகேஸ்வரன் உண்டு என்பதுபற்றி, இர்தக் தேறைத்தில் நானே "அதி யஜ் குன்" என்றுர்.

(5) எ:நம் (ச) க்குரிய உரையைப்பார்க்க.

ரு. அந்த்ய காலத்திலும் (¹) என்னேயே நி⁄னத்துச் (²) சிருத் தைக் க∕னந்து எவன் செல்லுகின்றனே, அவன் மத்பாவத்தைப் (³) பேறுகின்றன். இதில் ஸம்சயமில்லே.

(1) ஜீவனசாலத்தில் பழகின பழக்கப்படி தேஹம் கழுவு கிறகாலத்தினும்.

(2) பரமேன்வரனில் மனலை ஒடுக்கி.

(3) எனது சச்சிதாரந்த ஸ்வருபத்தைப்.

சு. கௌந்தேய, எந்த வஸ்துவை (்) ஸ்தாகாலமும் பாவணே செய்து ழடிவுகாலத்திலும் அதையே நினத்துக்கோண்டு சுரீசத்தை விடுகின்றவன் [மறஜன்மத்தில்] அதையே பெறுகின்றன் (²).

(1) மஹேஸ்வர உபாஸீணக்குக் கிழ்ப்பட்ட எந்த மூர்த் தியை.

் (2) அந்த மூர்த்தியின் உபாஸீனபையே அதுஷ்டித்து வாழ்வான்.

எ. ஆதலால் (¹) எல்லாக் காலங்களிலும் மனஸையும் புக்கியையும் என்னடம் அர்ப்பணம் (²) செய்து என்னே ஸ்மரி (³) யுத்தத்தையும் செய் (⁴). என்னயே நீ அடைவாய் ஸம்மைமே இல்லே.

(1) உபாஸ்ணக்ரமம் இவ்வாறு வகுத்திருப்பதால்.

(2) *தயாகம்*.

(3) என்ண டீ பாமகுருவென்று நிர்சையித்திருப்பதால் என்

ணமே த்யானி ("ஸ்மரி") த்யானித்து, உன் உடல், பொருள், ஆனி மூன்றையும் என்னிடம் ஒப்புக்கொடுப்பாயாக.

(4) சுல்வரார்ப்பண த்யானம் செய்வதுமன்றி யுத்தற்கை

யும் சுர்வசார்ப்பணமாகவே செய்

21-10.7

அ, கூ, ல். பார்த்த, [ப்ராணுயாம] அப்யாஸம் [கர்ம] யோகம் என்றவைகளேச் சேர்ந்ததும் வேறுவறில் செல்லாததுமாகிய மன்னால் திவ்ய பரமபுருஷன்ச் சிந்தித்துக்கொண்டு எவன் [தேறைத்தில்நின்ற] புறப்படுகின்றனே, எவன் ஸிர்வஜ்துறும் (¹), புராணனும் (²) தண்டிக் கின்றவனும் (³) அண்விலும் அணியானும் (⁴) யாவற்றிற்கும் தாதாவும் (⁵) நீனேவுக்கு எட்டாதவனும் (°) ஆதிதியவர்ணனும் (⁻) தம்ஷிக்கு மேலானவனும் (⁵) ஆகியவளேதி தொடர்ந்து சிந்திப்பானே, அவன் யோகபலத்தாலேயே (°) ப்ரயாணகாலத்திலுப் அசல மன்ன் (அசல) பக்தி (¹°) என்றவைகளோடு கூடிப், புருவமத்தியில் ப்ராணவேசி செவ்வையாக ப்ரவேஸிக்கர் செய்து (¹¹) திவ்ய பரமபுருஷவேப் பேறுகின்றில் (¹²).

(1) எல்லாம் அறிகின்றவனம், ஸர்வசாணியும்

(2) பழையவனும், அனுகிவஸ் அவும்.

(3) யாவற்றையும் அடக்கி ஆளுகின்றவனம்.

(4) ஒடுக்கத்தில் அணுவிலும் சிறியவனும், விரிவில் மஹத் திலும் பெரியவனும்.

(5) சக்ஷகனும், போவிக்கின் றவனும், வளர்க்கின் நவனும்.

(6) மனலால் அறியக்கடாதவனும்.

(7) பரஞ்சோ தியானவனும்.

(8) இருளாகிய அவித்பாவின் உபாதிக்கும், ஒளியாகிய மாபையின் உபாதிக்கும் அதிதன் ஆனவனும்.

(9) தனது ப்ராணலய, மனேலய, யோசுஸ்ச் ரியாலேயே.

(10) அசைவற்ற மனஸோடும், ப்ரதிஷ்டைபெற்ற அன்போ மும்.

(11) புருவங்களின் மத்தியிலுள்ள லலாடஸ்தான வழியால் ப்சாணவாயுவை ப்ரஹ்மார்தாத்தில் செலுத்தி.

(12) தேவாதி தேவனுகிய பரமாத்மாவை அடைகின்றுன்.

லக எதை வேதவித்துக்கள் (¹) அக்ஷாமென்ற (²) கூறகின்ற னரோ, எதை ராகமற்ற (¹) யதிகள் (⁴) போய்ச் சேர்கின்றனரோ, எதைவிரும்பி பிரஹ்மாரியத்தை (⁵) அநுஷ்டிக்கின்றனரோ அந்தப் பதத்தை (⁶) உனக்குச் சுருக்கமாகக் கூறப்போகின்றேன்.

- (1) வேதத்தின் பொருளே அறிக்கவர்கள்.
- (2) அழிவற்ற வஸ் துவென்று.
- (3) விருப்பு வெறப்பு அற்ற.
- (4) இந்த்ரிய நிக்சவரிகள்.
- (5) கிவ்ருத்தி மார்க்கத்தை.
- . (6) அந்த அக்ஷா பாற்றம் நிர்வாணத்தை.

02, லிரு. எல்லா த்வாரங்களேயும் அடைத்து (1) ஹ்ருதயத்தில் மனலைத்தடுத்து (2), தனது ப்ராணின் உச்சியில்வைத்து (3), யோக தாரணேபெற்று (4) ஓம் என்ற ஏகாக்ஷர ப்ரஹ்மத்தை ஐபித்து (5) [அதன் பொருளாகிய] என்னே நினத்துக்கொண்டு (6), எவன் சுரீரத் தைவிட்டுச் செல்லுகின்றனே, அவன் ப்ரஹ்மகதியைப் (7) பெறகின்றன்.

(1) பஞ்சப்புலன்கள் வழிகளாகிய பொறிகளே அடைத்து. பஞ்ச விஷயங்களேப்பற்றம், மெய், வாய், கண், மூக்குச் செலி என்ற இர்த்ரியங்களே "த்வாரங்கள்" என்றுர். இவற்றை மாணிக்கவாசகஸ்வாமி "புலன்வழி" என்றுர். "மாறிகின்றென் கோ மயக்கிடும் வஞ்சப்புலகோர்தின் வழியடைத்த அமுதே" என்ற மர்த்ரத்தில் காண்க.

ஐம்பொறிகள் தத்தம் த்வாரங்களில் நின்று தத்தம் விஷய் ங்களேப் பற்றிவிடாமல் உள்ளேயிழுத்து மனஸோடு கண்ட ஸ்தானத்தில் வைப்பதே ஐம்பொறியடக்கம்; ஞானேர்த்ரிய நிக்ரஹம்.

(2) கண்டஸ்தானத்தில் வீற்றிருக்கும் மனலை ஹ்ருதய ஸ்தானத்திலுள்ள புத்தியோடு ஸம்பக்தப்படுத்தி, அதன் சொ ற்படியே நிறுத்தி.

(3) ப்ராணவாயுவை இடை, பிங்கலே நாடிகளில் சஞ்சரிக் கவிடாமல், லலாடஸ்தானவழியால் உச்சியில் உள்ள ப்ரஹ்ம 254 • சம் ந்சத்தில் செறுத்தி.

D.F. - D.G.]

"முர்த்த"=உத்கி.

- (4) அஷ்டாங்க யோகத்தில் ஓர் அங்கமாகிய தாரணே என்ற அவஸ்தையில் மனஸையும் புத்தியையும் ப்ரதிஷ்டை செய்து.
- (5) ஒர் சொல்லாகிய ப்ரணவ மக்த்ரத்தைத் தன் காதுகே ளாமல் ஐபித்து:

"எகாகூசர் ப்ரஹ்மம்"=ஒரு அகூசா (ஒலி) ("ஒம்") வடிவ மாகித் தொனிக்கும் ஸகுண ப்ரஹ்மம்.

- (6) வாக்கென்ற கருவி ஓம் என்ற ப்ரணவத்தை ஐபிக்கும் பொழுது மனஸ் என்ற கருவி அங்கிங்கு ஓடாமல், ஓம் என்ற பதத்தின் பொருளாகிய சச்சிதாகக்தத்தை த்யானித்து.
  - (7) முடிவான ப்ரஹ்மகிர்வாணத்தைப்.

யிச. வேறுள்றில் மனலை வைக்காமல் எக்காலங்களிலும் நித்யனுகிய என்ன எவன் நினக்கின்றஞ், அந்த நித்ய யுக்தனை யோ கியால் நாள் லதவாகப் பெறக்கூடியவன் (¹),

(1) அகூதாவஸ் துவாகிய நிர்க்குண ப்ரஹ்மத்தைப் பெற**க்** தக்கவனுடைய லக்ஷணம் இந்த மநத்ரத்தில் கூறப்பட்டது.

எவன் அழிவுள்ள வஸ் துக்களேப் பற்றிப்பிடிக்காமல் அழி வற்ற வஸ் துவாகிய சச்சிதாருக்க பாமேஸ்வானே பாம்பொரு ளென்று பற்றிப்பிடித்து, அதனேயே எவ்விதமுயற்கியிலும் தர் மித்து அதனேடே எக்காலமும் ஸம்பக்தப்பட்டு வாழ்வானே, அவன் பாஹ்ம நிர்வாணத்துக்கு உரியவன். இவனுக்கு நிர்க் குண ப்ரஹ்மம் ஸமீபம், ஏனேயோர்க்குத் தூரம்.

**ல்**ரு. பரம ஸம்ஸ் த்தி (¹) பெற்ற மஹாக்மாக்கள் (²) என்ணே அடைத்து, அரார்வதமான (³) துக்க ஆலயமாயிருக்கின்ற (⁴) புனர் ஜன்மத்தை (⁵) அடைகின்றர்கள் இல்லே.

(1) ஸகல வித்திகளினும் மேலான வித்தியாகிய நித்ய யுக்தத்வம், ஸகஐநிஷ்டை.

@ 10 m.

(2) பேரறிவாளிகள். அழிவுள்ள கிஞ்சிக் கார்யங்களேப் பற்றுமல் பரமாத்மானைபே பற்றிகிற்கின்ற ஞானவான்கள்.

(3) எக்காலமும் உள்ள.

(4) துக்கத்துக்கு இருப்பிடமாயிருக்கின்ற.

அழிவுள்ள கார்யுக்களேப் பற்றியிருக்கும் மனைுக்கு உரி யது செற்றின்பமும் அக்கமும். செற்றின்பம் கோன்றியழிவதா அம், அழியுங்காலத்தில் துன்பருபமாய் ப்ரத்யகூப்படுவதா அம், அவ்வின்பம் துன்பமே என்று கிம்சமிக்கவேண்டியது. தேஹக்கோடு கூடியிருக்கும் காலமெல்லாம் துக்கம் சிற்றின் பமாயும், கேர்துக்கமாயும் அதுபவிக்கப்படும் என்பதுபற்றி, ஜன்மத்தை (எடுத்த தேஹத்தை) த் "துக்காலயம்" என்றுர்.

(5) வேறு தேஹத்தை, இன்னுரு பிறவியை.

லகா, கள. தந்திபுத்சனுகிய அர்ஜுந, இரவு பகல் அறிகின்ற ஜனங்கள் (¹) ப்ரஹ்மாவுடைய பகல் (²) சகஸ்ரயுக பர்யந்தமாக வும் (³) இரவை (⁴) சகஸ்ரயுக அந்தமாகவும் (⁵) அறிகின்றபடியால் ப்ரஹ்மலோகந்தோட்டு உள்ள லோகங்கள் (⁶) [எல்லாம்] புதராவர் த்தனம் (¬) பெற்றவைகள். ஆனுல், உன்னேப்பெற்றல் புனர்ஜன் மம் (¬) இல்லை.

(1) இரவு பகல் வடி வமான காலத்தின் கிர்ணயத்தை அறி க்த பெரியோர்கள்.

(2) ஸ்ருஷ்டி கர்த்தாவாகிய ப்ரும்மதேவனுடைய பக்ஃ.

"பக்கே"=ஜாக்சதமையை.

(3) ஆயிரம் தேவயுகங்களே எல்லயாகக் கொண்டதென் றம்.

(4) ஸுஷுப்தி தரையை; வருஷ்டி சர்மங்களே ஒழித்து, தூக்கத்தில்செல்லும் காலத்தை.

(5) ஆயிரம் தேவயுகங்களே எல்லேயாகக் கொண்டதென் றம்.

"அந்தம்"=பர்பந்தம்; எல்லே.

(6) இவை மிச, லோகங்கள் ஆகிய ப்சஹ்ம் அல்லது, 250 (ஸத்ய) தப, ஜன, மஹ, ஸ்வர், புவர், பூலோகங்களும், சிழ்லோ கங்களாகிய எழு பாதாளங்களும் ஆகிய இக்கப் பநினை லோகங்களும் ஒர் ப்ரஹ்மாண்டத்தில் உள்ளன.

அக்யாயம், அ.

(7) இறக்கபின் பிறத்தலேயும், பிறக்கபின் இறக்கலேயும்.

(8) மறுபிறப்பு.

இறப்புப் பிறப்பற்ற கிலேயாகிய **கிர்வாணத்தைப் பெறு** வார்கள்.

**ய்**அ. பகலின் வ**ாவி**ல் (¹) எல்லா வ்யக்திகளும் (²) அவ்யக் தத்தில் நின்ற (³) பிறக்கின்றன. சாத்திரியின் வாவில் (⁴) அந்த அவ் யக்தம் என்ற பெயர்பெற்றதிலேயே ஒடுங்குகின்றன (⁵).

(1) ப்ரஹ்மதேவன் ஜாக்சதமையில் கின்ற ஸ்ருஷ்டி கர் மங்களே கடத்திவரும் ஒர் பகற்காலத்தில்.

ப்ரஹ்மதேவனுடைய ஓர்பகல் மனுஷ்யருடைய சதுர்யுக மாகும். அத்யாயம் கூ மக்திரம் எ-க்கு உரிய க-வது உரையைப் பார்க்க.

- (2) ஸர்வ தோற்றங்களும்; எல்லா ஸூசுஷ்ம ஸ்தூலப்பிற விகளும்.
- (3) தோன்று த மூலப்ரக்ரு தியில்கின்று; ஒடுக்கப்பட்ட கிலேயில்கின்று.
- (4) அவருடைய ஸ்ருஷ்டி கர்மங்களே ஒழித்து உறங்கும் காலத்தில்.

ப்ரஹ்மாவின் ஒர் ராத்திரியும் மனுஷ்யருடைய சதுர்யுக மாகும். (கூ-எ-க பார்க்க.)

(5) தோன்முமை என்ற தமையில் அடங்குகின்றன. அஃ தாவது, மூலப்சக்ருதியில் என்றறிக.

லிக. பார்த்த, பூதக்ராமம் அதுவே (¹). அவமமான (²) இது (³) தோன்றித் தோன்றி மறைகின்றது (⁴). பகலின் வசவில் (⁵) பூறக்கின்றது. இசவின் வசவில் (゚) ஒடுங்குகின்றது.

(1) வ்யக்தங்கள் என்று கூறப்பட்ட தொற்றும் வஸ்துக்க ளெல்லாம், அவ்யக்தம் என்று கூறப்பட்ட வஸ்துவின் அம்முமே. கூக 257

எ. சு இல் ஜீவனேயும் தன்மாத்ரைகளாகிய ஆகாமம், வாயு, அக்கி, ஜனம், ப்ருதிவியையும், மனம் புக்கி அஹங்காரம் என்ற அக்கலகாணங்களேயும் சார்க்கே "பூகங்கள்" (தோற்றங் கள்) கோன்றின என்று கூறி, இந்த மந்தாக்கில் வயக்கங்கள் (ப்ரத்யக்ஷமானவைகள்) என்றம் பூகக்ராமங்கள் என்றம், இந் கப் பூகக்ராமம் அவ்யக்க மூலப்ரக்கு கியின் கார்யமே என்றும் விளக்கிரை.

- (2) ஸ்வா சேன மற்ற, ஒருகியேடில் கிற்காக, தடினக் கோலங் களே இயல்பாக உடைய.
  - (3) இர்தப் பூதக்கூட்டம்.
- (4) இறப்பையும் பிறப்பையும் அரேகமுறை பெற்றே வரு கின்றது.
  - (5) ப்ரஹ்மாவின் பகளாகிய சதுர்யுக அரம்பத்தில்.
  - (6) ப்ரஹ்மாவின் ராத்திரியாகிய சதுர்யுக அரம்பத்தில்.
- பிறவி அல்லது ஸ்ருஷ்டிக்குக் காரணகர்த்தா ப்ரஹ்மா. இறப்பு அல்லது லயக்துக்குக் காரணகர்த்தா ருத்ரன். ப்ரஹ் மா ஸ்ருஷ்டிக்க, ருத்ரன் பூதங்களே ஸம்ஹரிப்பார்.
- உல். அந்த [அவரமான] அவியக்கத்தில் நின்று (¹) வேறயும், அவ்யக்தமாயும், ஸ்நாதனமாயும், பசீமமாயும் எந்த வல்து உள்ள தோ, அது, பூதங்கள் எல்லாம் நாமத்தை அடையும்போதும், நாமத் தை அடைகின்றகில்லே (2).
  - (1) 4. 24, (3).
- (2) ப்ரக்ரு கி கார்யங்கள் மூலப்ரக்ரு கியில் அடங்குமென் றும், அந்த மூலப்ரக்ருகிக்கு வேறுன வஸ்து பரமாத்மாவென் றும், ஸர்வ ஸம்ஹார காலத்துக்கு அப்பால் இந்தப் பரமாத்மா ஸேஷமாயும் ஸகாதனமாயும் நிற்குமென்றும் இந்த மக்த்ரத்தில் உபதேயித்தார்.
- உலக. அவியக்தம் அக்ஷாம் என்ற கூறப்பட்ட அதை பரமக்கி என்ற கூறகின்றனர். (1) எதைப் பெற்ற [ஜீவர்கள்] நிவர்த்தனத் தை (²) அடைகின்றர்கள் இல்லேயோ, அது எனது மேலான ஸ்கா னம் (3).

(1) பாமாத்மாவே பரமக்கி. அஃதாவது, ஸக்ல வஸ்துக்க

அத்யாயம், அ.

ளுக்கும் மேலான பதம். (2) திரும்புகலே; இறந்த அவஸ்த்தையில் நின்று பிறந்த

அவஸ்க்கையை.

2.DM.]

(3) இனிப்பிறவா இறவாகிஃபே ஸகல கிலேகளிலும் உயர் is a 6 200.

உல்உ. பூதங்கள் எவனுள் நிற்கின்றனவோ (1), எவனுல் ஈடுதல் லாம் வ்யாடுக்கப்பட்டதோ (²), அந்தப் பரமபுருஷன் அனன்ய பக் தியால் பெறத்தக்கவன் (8).

(1) ப்ரக்ருதி கார்யங்கள் யாவும் பரமாத்மாவைத் திண்டா மல் அதனிடத்து இருக்கின்றன என்று குறித்தார்.

(2) அவற்றை (ப்ரக்ருதி கார்யங்களே) பரமாத்மா பற்றுது

வ்பாபித்து கிற்கின்றது என்று குறித்தார்.

(3) ஒவ்வொன்றிலும் ப்ரவேயித்திருக்கும் பரமாத்மாவை எவ்விகம் ஒருவன் தர்மிப்பானே (அறிவானே) வென்றுல், பச மாகமாவுக்கு அன்யமாயிருக்கும் ப்ரக்ரு திகார்யங்களில் பக்தி (ம்ரத்தை) வைக்காமல் பரமாத்மாவிலேயே பக்தியைச் செறுத் து தலால் என்றறிக.

"அனன்யபக்தி"=அன்யபக்தி இல்லாமை; மற்றுப் பற்று இன்மை. அஃதாவது, தோன்றியழியும் வஸ்துக்களேப் பற்ற விடாமல், மனலைத் திருப்பியும், அழிவற்ற வஸ்துவாகிய பர மாத்மாவைப் பற்றி நிற்கவும் செய்கின்ற பெரும் ஸ்ரத்தை அல் லது பேரன்பு.

> "மற்றுப்பற்று எனக்கின்றி நின்திருப்பா தமே மனம் பாவித்தேன்

...... இனிப்பிறவாக கன்மை வர்தெய்தினேன்."

என்ற ஸ்ரீ சுக்தாமூர்த்தி ஸ்வாமிகள் கமச்சிவாயப் பீதிகத்தில் பாடினது அனன்ய பக்கியையே.

இதைப் பக்தியோகமென்று வேதார்டுகள் கூறுவார்கள்.

20元.

இதை ஸ்ரீ மாணிக்கவாசகஸ்வாமிகள் "பத்திரெறி" என்றம், இதுவே முக்திக்கு அத்யாவம்யமென்றம் அச்சோப்பதிகத்தில் மேல்வருமாற உபிதேஸித்திருக்கின்றுர்:

இர்தப் பக்கிமார்க்கம் ஞானயோகத்துக்கும் அஷ்டாங்க யோகத்துக்கும் வேறன்று. சிலர் இம்மூன்றும் வெவ்வேறென்று ஸங்கிப்பார்கள்,

இந்தப் பக்தியை ஸ்ரீ க்ருவ்ணபகவான் ச. கூலக இல் "ஸ்ரத்தை", என்றம், ஸ்ரத்தையால் ஒருவன் ஆத்மாவை மேலான வஸ்து என்று அறிகின்றபடியால், "தத்பான்" என்று அழைக்கப்படுவானென்றம், ஸ்ரத்தையோடு இந்த்ரிய நிக்ரஹ முங் கூடினுல் ஞானம் (அகண்டஅறிவு) உதயமாகும் என்றும், இந்த அகண்ட அறிவால் பரமரைந்தியாகிய மோக்ஷத் தைப் பெறுவானென்றம் விளக்கியிருக்கின்றுர். மேலும், ச. சுமி இல் ஆத்மா உண்டோ இல்ஃபோ என்ற ஸம்ரையம் பெற்ற வனுக்கு ஸ்ரத்தை (பக்கி) வருதென்றம், ஸம்ரையம் அஞ்ஞான த்தில்நின்று பிறந்தது என்றம், ஸ்ரத்தையற்ற அவிவேகி நாரு த்தில்நின்று பிறந்தது என்றம், ஸம்ரையற்ற அவிவேகி நாரு த்தை அடைகின்றுள் என்றம், ஸம்ரைய மன்னைக் கொண்டவ னுக்கு இந்த லோகத்திலும் மேல்லோகத்திலும் ஸுக்கிறும் ஸுக்கி

எனவே, "பரமபுருஷன் அனன்ய பக்தியால் பெறத்தக் கவன்" என்ற வாக்யம் வேறெரு பற்றில்லாத ஸ்ரத்தையுள்ள வன் ஞானமயமாகிப் ப்ரமாக்மாவைப் பெறுவான் என்று பொருள்படும்.

மேலும், க. க இல் ப்ரஹ்மமிஷ்டை இருவிதப்படும் என் றம், ஸாங்க்யர்களுக்குரிய ஞானயோகம் ஆகவும் கர்மா துஷ்டா னிகளுக்குரிய அஷ்டாங்கயோகம் ஆகவும் இருக்குமென்றம், ச. டு இல் ஞானயோகமும் அஷ்டாங்கயோகமும் ஸமத்வபுத்தி யை ஆதாரமாகக் கொண்டும், ஒரே பலகைய மோக்ஷத்தைக் கருதியும் இருப்பதால் வேறல்ல என்றும், கூறியிருக்கின்றுர். ஞானமாஸ்த்ர விசாரணேயும் ஞானயோக அப்யாஸங்களும் கர் மாதுஷ்டானங்களும் அஷ்டாங்கயோக அப்யாஸங்களும் பக்தி யில் வேரூன்றி நின்றுல் மாத்ரம் வளர்க்து, ப்ரயோஜனத்தை மீக்ரமாகக் கொடுக்கும். ஆதலால், பக்தியோகத்தையும் அஷ் டாங்கயோகத்தையும் ஞானயோகத்தையும் பேதித்துப் பேசுல தற்கு ந்யாயமில்லே.

துக்க கிவருத்தி என்ற மோக்கம், ஞானயோகத்துக்கு ஸா கூருத்பலகைவும், பக்தியோகத்துக்கும் அஷ்டாங்கயோகத் துக்கும் பாம்பராபலன் ஆகவும் இருக்கின்றது.

இவ்வாறு அகண்டாஹார ஸாயுஜ்ய மோக்ஷபத்கியைக் கூறி, அடுத்த மக்த்ரத்தில் இதற்கு அதகூலமான அனுவ்ருத்தி யையும் ப்ரதிகூலமான ஆவ்ருத்தியையும் விளக்கி, அதன்மேல் அனுவ்ருத்தி மார்க்கத்தை ஸுக்லகதி என்றும் ஆவ்ருத்திமார்க் சுத்தை க்ருஷ்ணகதி என்றுப், இக்த இரண்டு கதிகளும் பூலோ கத்திலுள்ளவர்களுக்கு மாய்வதமாக க்யமிக்கப்பட்டன என் றும், இவற்றின் லக்ஷணங்களே அறியாத கர்மாதுஷ்டானி ஸகல பதவிகளுக்கும் பரமமான மோக்ஷத்தைப் பெறமாட்டாணெ ன்றும் பகவான் உயகு, உயின, உயிஅம் மக்த்ரங்களில் அருளினர்.

உ**ல** க. யோகிகள் (¹) எந்தக்காலத்தில் (²) புறப்பட்டு (³) அன வருத்தியையும் (¹) ஆவருத்தியையும் (⁵) பெறுகின்றர்களோ, அந்தக் காலத்தைக் (ஃ) கூறப்போகின்றேன்.

- (1) ஸகாமபுத்தியான்களும் நின்காமபுத்தியான்களும் ஆ கிய இருபக்ஷ கர்மானுஷ்டானிகள்.
  - (2) கதியில், மார்க்கத்தில்.
  - (3) தன்னுடைய ஸ்தாலதேஹம் கழுகினபின் சென்று.
- (4) இக்க லோகத்துக்குத் திரும்பாமல் மகர்லோகம், ஜன லோகம், தபலோகம், ஸத்யலோகம் என்ற மேல் லோகங்களுக் குச் செல் அதஃவும்.

· D@.]

"அனுவ்ருத்தி"= கிரும்பிவருதல் இல்லாமை.

(5) பித்ரு லோகத்தையும் ஸ்வர்க்க லோகத்தையும் பெற் றபின் இர்தப் பூலோகத்துக்குத் திரும்பிவரு தலேயும்.

"ஆவ்ருத்தி" = கிரும்பிவருதல்.

(6) அந்த முுக்ல சதியையும், க்ருஷ்ண கதியையும்.

உல்ச. ப்ரஹ்மவித் ஜனங்கள் (¹) புறப்பட்டு, அக்நி, ஜ்யோ திஸ், அஹஸ், ஶுக்லம், ஆறமாத உத்தராயணம் என்றவைகளில் ப்ரஹ்மத்தைப் பெறகின்றனர் (²).

் (1) ப்ரஹ்மத்தை அறியவிரும்புகின்ற ஜீவாத்மாக்கள். அல் தாவது, நிஷ்காம கர்மானுஷ்டானிகள்.

(2) இதில் கூறிய விஷயம் சார்தோக்ய உபஙிஷத்தில், ருவது அத்யாயம் மிவது கண்டம் முதல், இரண்டு மர்த்ரங் களில் மேல் வருமாறு விரித்து உரைக்கப்பட்டது:

"எவர்கள் ஸ்ரத்தையே தபஸ் என்று வனத்தில் உபாவிக் கின்றனரோ, அவர்கள் அர்ச்சிஸை அடைகின்றனர். அர்ச்சி வில் (அக்கியில்) கின்று அஹஸை, அஹவில் (புகலில்) கின்று பூர்ணபக்ஷத்தை, பூர்ணபக்ஷத்தில் (முக்லபக்ஷத்தில்) கின்று உத்தராயணத்தை, உத்தராயணத்தில் (வடபயணத்தில்) கின்று ஸம்வத்ரைத்தை, ஸம்வத்ரைத்தில் (மெடமாசகதியில்) கின்று ஆதித்யண, ஆதித்யனில் கின்று சம்த்ரண, சம்த்ரனில் கின்று வித்யுத்தை, வித்யுத்தில் (மின்னலில்) கின்று இந்தத் தேவயர னம் (திவ்யமார்க்கம்) பெறச்செய்கின்றது."

உ**லி**டு. நாமம் ராத்ரி அவ்விதமே க்ருஷ்ணம் ஆறமாத தக்ஷிண யனம் என்றவைகளில் புறப்பட்ட யோகி சந்த்ர2னச் சார்ந்த ஜ்யோ தீஸைப் பெற்றத் திரும்புகின்றன் (¹).

(1) இதிற்கு நித்த விஷயம் சார்தோக்ய உபநிஷத்தில் நி வது அத்யாயம் மி வது கண்டம் க., சு மர்த்ரங்களில் மேல் வருமாறு விளீக்கப்பட்டது:—

"எவர்கள் தங்கள் காரமத்தில் இஷ்டம் (யாகம்), பூர்த்தம் (வாபி, கூப தடாகாதிகள்) தானங்களேயும் தபஸ் என்று உபா 262 விக்கின்றனரோ, அவர்கள் தாமத்தை (புகையை) அடைகின்ற னர். தாமத்தில் கின்று ராத்ரியை, ராத்ரியில் கின்று அபரபக்கு கதை (அஃதாவது க்ருஷ்ணபக்ஷத்தை), அதில் கின்று தக்கிணை யனத்தை (தென்பயணத்தை)ப் பெறுகின்றனர். இவர்கள் ஸம் வத்லைரத்தை அடையமாட்டார்கள்.

"தக்ஷிணுயனத்தில் கின்ற பித்ருலோகம், பித்ருலோகத்தில் கின்று ஆகாயம், ஆகாயத்தில்கின்றி சக்க்சணப் [பெறகின்ற னர்.]"

"இக்க ஸோமராஜா தேவர்களுக்கு அன்னம். அவனேத் தேவர்கள் பகூடிக்கின்றனர். அதில் [கர்மபலன்] அழியும்வரை யில் வணித்து இக்த வழியே மறபடியும் திரும்புகின்றனர். எப் படியெனில், ஆகாணத்தைப் பெறுகின்முன். ஆகாணத்தில்கின்று வாயுவைப் பெறுகின்முன். வாயுவாகி, தாமமாகின்முன். தாமமாகி, மேஹமாகின்முன். மேஹமாகி, வருஷிக்கின்றுன். இவ் விடத்தில் இவர்கள் செல்லு, யவை, ஒஷகி (புல்லு, பூண்டு) விருகூடம், எள்ளு, உழுக்து என்றெல்லாமாகப் பிறக்கின்றனர். எவன் அன்னத்தைப் பக்கிக்கின்றுனே, எவன் ரேதலை (விர்யத்தை)த் தெளிக்கின்றுனே, அது மறுபடியும் உண்டாகின்றது."

"ஸம்வத்ஸாமே ப்ரஜாபதி. அதனடைய அயனங்கள் தக்கிணம், உத்தாம். எவர்கள் இதில் இஷ்டாபூர்த்தங்களே உபாவிக்கின்றனரோ, அவர்கள் சர்த்ரனுடைய லோகத்தை ஐயிக்கின்றனர். ஆகலால், இர்த ருஷிகள் (பலணக் கருதி இஷ்டாபூர்த்தங்களேச் செய்யும் க்ருஹஸ்தர்கள்) ப்ரஜா காமர்களாய்த் தக்கிணத்தைப் பெறு கின்றனர். இது பித்ருயானம். உத்தரமாக தபவினுலம், ப்ர ஹ்மசர்யத்தாலும், ஸ்ரத்தையாலும், வித்தையாலும், ஆத்மாவைத் தேடி ஆதித்யின் ஐயிக்கின்றனர். இது தான் புராணங்களின் இருப்பிடம். இது அம்ருதம். இதுவே அபயம். இதுவே பராயணம். இதில் நின்று புரர் ஆவர்த்தியைப் பெறமாட்டார்கள். இது, புராவருத்தி நிரோதம்."

உலகு. இந்த முுக்ல க்குஷண என்ற கதிகள் (¹) லோகத்தா ருக்கு (²) மாம்வதம் (³) என்ற ஒப்புக்கொள்ளப்பட்டன (⁴). ஒன் றினுல் (⁵) அனுவ்ருத்தியைப் பெறுகின்றன் (゚), மற்றேன்றினுல் (▽) ஆவ்ருத்திக்கின்றன் (゚),

- (1) இந்த தேவயாணமும், பித்ருயானமும்.
- (2) பூலோகத்தில் வாழ்கின்றவர்களுக்கு.
- (3) எக்காலமும் உள்ளன; ஸகா தனவி கிகள்.
- (4) க்ரிகான உணர்ச்சியுள்ள மஹான்கள் அறிவார்கள்.
- (5) தேவயானத்தால்.
- (6) மகர்லோக முதலிய மேல் லோகங்களிற் சென்று, பூலோகத்துக்குத் திரும்பாமல் ஜீவன்முக்கன் ஆகின்றுன்.
  - (7) பித்ருயானத்தால்.
- (8) பித்ரு லோகத்துக்கும் ஸ்வர்க்க லோகத்துக்கும் செ ன்று, விஷயஸுகங்களே அதுபவித்து மீளவும் பூலோசத்தில் வக்து பிறக்கின்முன்.

தேவயானம், பித்ருயானம் என்ற ஶுக்ல, க்ருஷ்ணகதிக ளேப்பற்றி ப்ரகதாரண்யக உபகிஷத்தும் சு. உ இஅம், ப்ரஶ்டூ பகிஷத்தும் க. கூ இஅம் பேசும்.

உலி பார்த்த, இந்த இரண்டு வழிகளேயும் அறிகின்றவன் யோகி (¹). எவனும் மோஹத்தை அடைகின்றன் இல்லே. ஆதலால், அர்ஜுன, எல்லாக் காலங்களிலும் யோகம் பெற்றவனும் இந (²).

(1) ஸகாம புத்தியோடு கர்மா துஷ்டானங்களேச் சாதிக்கின் றவன் க்ருஷ்ணகதியால் த்ரிலோக ஸம்ஸாரத்தில் உழன்று, துக்கத்தையே அதுபனிப்பானென்றம், நிஷ்காம புத்தியோடு கர்மா துஷ்டானங்களே நடத்துகின்றவன் முுக்லகதியால் மகர் முதலிய மேல் லோகங்களிற்சென்று, துக்கநில்ருத்தி பெறுவானென்றம், இந்தப் பூலோகத்திலும் நிஷ்காம புத்திமானுக்கு துக்கநில்ருத்தி உண்டென்றம் அறிர்து தனக்குரிய கர்மங்களே நிஷ்காம புத்தியோலி கெய்யவேண்டுமென்று ஜாக்ரதையாக ஜீவிக்கின்றவன் "யோகி" என்ற அழைக்கத்தக்கவன். மற்ற

வர்களெல்லாம் தங்களுடைய சுன்மைகளே அறியாமல் கட்டழி க்து போகிகளாயும் சோகிகளாயும் கிரிவார்கள்.

- (2) நின்தகாம் கர்மானுஷ்டானியாய் உணக்குரிய வடிக்ரிய தர்மங்களே விருப்பு வெறப்பு அற்றும், பயழ் ஸக்கோஷம் அற் றும், செய்.
- உ**ல்அ**. யஜ்ஞங்களிலும் தபஸ்களிலும் தானங்களிலும் எந்தப் புண்ய பலன் (¹) வேதங்களில் காண்பிக்கப்பட்டதோ, அத‰யெல் லாம் யோகியானவன் (²), இதணே அறிந்து (³), கடக்கின்றன் (¹). ஆத்ய மம் (⁵) பசமுமாகிய (⁶) ஸ்தானத்தையும் (²) பேறகின்றன்.
  - (1) அழிவுள்ள இக பர ைகங்கள்.
  - (2) விஷ்காம கர்மா நுஷ்டானி.

2.0.01.7

- (3) முுக்ல கதியின் நன்மையையும், க்ருஷ்ணகதியின் திமையையும், அறிந்து.
  - (4) ஸம்ஸார ஸமுத்ரத்தைத் தாண்டுகின்றுன்.
  - (5) அசாதியும்; இறப்புப் பிறப்பு அற்றதும்.
  - (6) ப்ரக்ருதி கார்யங்கள் யாவுக்கும் மேலானதும் ஆகிய.
  - (7) ப்ரஹ்ம கிர்வாணத்தை; மோக்ஷத்தை.

உபநிஷத்கள் என்றம், ப்ரஹ்மவித்தை என்றம், யோகமாஸ்த் ரம் என்றம், பகவத்சீதைகள் என்றம் கூறப்பட்ட ஞீ க்குஷ்ணூஜுன ஸம்வாதத்தில் ப்ரளித்திபேற்ற அக்ஷரபரப்ரஹ்மயோகம் என்ற எட் டாம் அத்யாயம் முற்றிற்று.

## ஒன்பதாவ து அத்யாயம். ராஜவித்யா ராஜகுஹ்ய யோகம்.

[அஃதாவது, ஸகல கல்விக்ளிலும் மிக மேலான கல்வி யையும், ஸகல சஹஸ்யங்களிலும் அதிதுட்ப சஹஸ்யத்தை யும், அர்ஜுனன் கேட்டுச் சிக்தித்தான் என்று விளக்கும் ஒன் புதாம் பாடம்.

ப்ரக்ரு தி மல ஸ்வருபமாயிருப்பதால், ப்ரக்ரு திகார்யங்க ளேப்பற்றிய கல்வி மலகீக்கத்துக்கு ஹேதுவாயிருக்காது. ஆத் மாவைப்பற்றிய கல்வியே மலகீக்கத்தைத் தருவதா அம், ஸகல வித்தைகளுக்கும் ப்ரஹ்மவித்தை மகுடமாயிருப்பதா அம், ஆத் மனித்தையை "ராஜவித்தை" என்றுர்.

ப்ரக்ரு தியில்கின்று ஜனித்த ஸூக்ஷ்ம ஸ்தூல தேஹங்கள் ஆத்மாவை மறைத்து கிற்பதால், அந்தப் போர்வைகளேக் கிழி த்து அவற்றிற்கப்பால் விளங்கும் ஆத்மாவைக் காண்பிக்கும் வித்தை மிகக் காம்போமாய் (ஆமமாய்) இருப்பதாலும், அபக் விகளுக்கு எட்டாத தூரத்தில் இருப்பதாலும், அந்த மறை வான வித்தையை "ராஜகுஹ்யம்" என்முர்.

"குஹ்யம்" என்பது உள்ளறை, மறைவான இடம். அவ் விடத்தில் மறைவாக இருக்கும் பொருஃளயும் இந்தப்பதம் குறிக்கும்.

"சாஜகுஹ்யம்" என்பது மறைவான பொருள்களில் அதி துட்ப அறிவால் ப்சயாஸப்பட்டு அறியத்தக்கபொருள்.]

### **ஞீ** பகவான் கூறினூர்:

க. எந்த விஞ்ஞான ஸ்ஹித ஞானத்தை (¹) அறிந்து அஶுபத் தில் (²) நின்ற விடுபடுவாயோ, அந்த மிக்க ரஹஸ்யத்தைப் போற மையற்ற (³) உனக்குக் கூறப்போகின்றேன். (1) எ. உ, (க.). மெய்ப்பொருளாகிய சச்சிதாகக்கமே கைல ப்சக்கு தி ஸ்வரூபங்களுக்கு ஆதாசமாய் இருக்கின்றது என்ற அறிவுடன் அறியும் அறிவு "விஞ்ஞானஸவித ஞானம்" ஆகும்.

பரமாத்மாவுக்கும் ப்ரக்ரு திக்கும் ஆதார ஆதேய ஸம்பர் தம் உண்டென்பதை அறியாதவர்கள், ப்ரக்ரு தியை மெய்ப் பொருளென்று பாராட்டி, தேஹைத்தையும் தேஹைகங்களே யுமன்றி வேற ஸுகங்கள் இல்ஃயென்று நில்சயித்து, வாழ் நாளே வீழ்நாளாக்கித் துன்பப்படுவார்கள்.

- (2) தன்பத்தில்; துக்க பய ஶோகங்களில்.
- (3) பொறுமையால் சிறப்புப்பெற்ற; வரும் துக்க பய யோகங்களின் காரணங்களே விசாரித்துத் தெளியத்தக்க புத்தி யுடைய.
- 2. இது (¹) ராஜ் வித்தை(²), ராஜ ரஹ்லியம் (³), பவித்ரம்(⁴), உத்தமம், (⁶) இது அநுபவழறையாக அறியத்தக்கது (⁶), கர்மகௌஶ லத்துக்குரியது (ˀ), ஶுலபம், (ঙ) மாறதது (ঙ).
- (1) இந்த விஞ்ஞானஸவரித ஞானமாகிய மெய்ப்பொரு வேப் பற்றிய ப்ராக்ருத வித்தை.
- (2) அடிமைகளுக்கு ஆண்டவன் எவ்வளவு ஸ்ரேஷ்டனே, அவ்வளவு ப்ரக்ருதி வித்தைகளுக்கு பரமாத்மாவில் ப்ரதிஷ் டைபெற்ற ஜீவப் பரக்ருதி பூதப் ப்ரக்ருதி கல்வி ஸ்ரேஷ்டம்.
- (3) பசமாத்மாவைப்பற்றிய அறிவில் விளங்கும் உண்மை கள்; அதிமேலான, மிக அக்தாங்கமான, ஹ்ருதயகுஹையில் அறியத்தக்க பொருள்கள்; பரமார்த்தங்கள்.
- (4) பரியு த்தப்படுத்தும் வஸ்த; அந்தஃகோணங்களிலும் ஜீவாத்மாக்களிலும் உள்ள மலங்களே நீக்கத்தக்க வஸ்து.
  - (5) ஸர்வ வித்தைகளிலும் உசிகம்; மிக்க உயர்வுபெற்றது.
- (6) காதாற் கேட்டு மாத்ரமாவது, மனலால் உருபிகாம் செய்துமாத்ரமாவது, அறியத்தக்கதல்ல ஸாகூருத்தாரமாகவே அறியவேண்டியது.

TE.

ம்ரவணமும் மனைமும் ஆனபின், ஆக்மா வேறு ப்ரக் ருகி வேறு என்று நிம்சயித்து, ஆக்மா பாக்ருகி தத்வங்க னில் நின்று நீங்கிக் தனித்த அவரைத்தில் தன்னே தர்மிக்க வேண்டும் என்று முயன்று, அந்த ஆக்மகர்மனத்துக்குரிய ப்ராணலய மனேலய அப்பாஸங்களே ம்ரக்கையோடு அத ஸரித்தால், கைவல்யதமையில் ஸாகியாக ஆக்மா விளங்கும்.

இந்த ஸ்வா நப்விக்கே விஞ்ஞானஸ் ஹித ஞானத்தின் உண்மைகள் பூர்த்தியாகத் தெரியும் என்பதுபற்றி "இது அத பவமுறையாக அறியத்தக்கது" என்*மு*ர்.

(7) பஜ்கும் தானம் தபஸ் என்ற கர்மா நஷ்டானங்களேப்

பூர்த்திசெய்யத்தக்கது.

கௌயலம்=குயலனுடைய தன்மை, ஸாமர்த்யம், வித்தி.

2. (2).

"கர்பகௌலலம்" = கர்மா நட்டானவித்தி; ஆத்மலக்ஷண ங்களே விரித்து, ஆத்மாவுக்கும் ப்ரக்ரு கிக்கும் உள்ள ஆதார ஆதேய நிலேகளே விளக்கும் ஞான மாஸ் த்ரங்களேக் கற்றுல், யஜ் கும் தானம் தபஸ் என்ற கர்மங்களேச் சா துர்யமாக நிறைவேற் றலாம் என்பதுபற்றியும், அவற்றின் ஸ்வர்க்காதி பலன்களிற் சிக்காமல் லகுவில் நிஷ்கர்மாவாகலாம் என்பதுபற்றியும், ப்ர ஹ்மவித்தையை "கர்ம கௌயலத்துக்குரியது" என்றுர்.

(8) பக்விக்கு வகுவாயிருக்கும், அபக்விக்குப் பாரமாயி

ருக்கும்.

(9) ப்ரக்ரு இ ஸ்வரூபங்களாகிய தேஹங்கள் கால தேச கிக்குகளுக்கு ஏற்றபடி மாறிமாறியே வரும். ஆனல், ப்ரஹ்ம வித்தை மாருதவஸ்துவாகிய ஆக்மாவைப் பற்றியிருப்பதால், ஸதாகாலமும் வேறபாடின்றி இருக்கும். இதுபற்றி, கல்வி பூர் வபக்ஷும் என்றும், வித்தாக்தபக்ஷும் என்றும் இருவகைப்படும். பூர்வபக்ஷுக் கல்வி ப்ரக்ரு தியைச் சார்க்த கல்வி, அழிவுள்ள வஸ் துக்களேப்பற்றிய வித்தை. வித்தாக்தபக்ஷுக் கல்வி கிஃயுள்ள ஆத்மாவைப்பற்றிய ஸகாதனவித்தை.

க. பரந்தப, இந்த தர்மத்தில்  $(^1)$  ம்ரத்தையில்லாத புருஷர் 26 %

கள் என்னேப் பெறமல் மீருத்யுவோடு (²) கூடின ஸமீஸாரவழியில் (க) இருக்கின்றனர்.

(1) விஞ்ஞான ஞான அநுஷ்டானத்தில்; பரமாத்மாவை ஆதாரமாகக்கொண்ட ஸூச்ஃம ஸ்தூலதேஹங்களேப் பற்றிய விசாரணேயில்.

(2) மாணத்தோடு.

少—(6).

(3) புனர் ஆவருத்தி மார்க்கத்தில்; பூ, புவர், ஸ்வர் என்ற த்ரிலோக ஸஞ்சாரவாழ்வில்.

ச. அவ்யக்த (¹) ழர்த்தியான (²) என்னுல் இந்தலோகம் எல் லாம் வியாபிக்கப்பட்டிருக்கின்றன. எல்லாப் பூதங்களும் (³) என்னி டம் ப்ரதிஷ்டை பெற்றிருக்கின்றன (⁴). நான் அவற்றில் ப்ரதிஷ்டை பேறவில்ஃல (⁵).

(1) ஐம்பொறிகளுக்கும் அர்தலிகாணங்களுக்கும் எட் டாத.

(2) ஸ் வளுபியான.

மூர்த்தி = ரூபத்தை உடையவன்.

அவ்யக்கமூர்த் தி=கண் மனஸ் முதலிய கருவிகளால் அறி யக்கூடாத அமூர்த்தியாகிய மஹேஸ்வசன்; ஆத்ம ஸ்வரூபி.

(3) ஸுச்சும் ஸ் தூல தேஹங்களும்.

(4) என்ணயே ஆதாரமாகக் கொண்டும், என து பராயக்தி யாலேயே நாரா வ்ருத்திகளேப் பெற்றும், நிற்கின்றன.

(5) பரமாத்மாவாகிய நான் ப்ரக்ரு தியால் இயற்றப்பட்ட சரோங்களே ஆதாரமாகக்கொண்டு இருக்களில்லே.

டு. பூதங்கள் என்னிடத்து நிற்கின்றன்வ அல்ல(¹). ஐஸ்வா யோ கத்தைப் பார் (²). எனது ஆக்மா (³) பூதங்கஊச் சுமக்கின்றதாயிருந் தாலும், பூதங்கஊத் தோற்றவிக்கின்றதாயிருந்தாலும், பூதங்களில் ஸிங்கம் (⁴) பெற்ற இருக்கவில் ில.

(1) ப்ரக்ரு இ சொரூபங்கள் ப்ரக்ரு இ வஸ்துவாகிய மாயா விரிவில் தோன்றி அழிகின்றன. இவை எனக்கு அன்யம். என் னில் இருக்கின்றவையல்ல. மாயா ஆகாமத்தில் உள்ளன,

67.]

(2) ஐஸ்வரயோகம்=ஈஸ்வரனும் ப்ரக்ரு தியும் கூடி நிற் கின்ற நி‰.

"ஐஸ்வரயோகத்தைப் பார்"=பரமேஸ்வரன் எவ்விதம் ஜீவர் களோடும் ஐகத்தோடும் கூடியிருக்கின்முர் என்று யோசித்து அறி.

ஜீவாத்மாக்களேப் பரிஸு ந்தப்படுத்தும் பொருட்டு, ஸ்ரு ஷ்டி ஸ்திதி ஸம்ஹாரம் திரோபவம் அநுக்ரஹம் என்ற பஞ்ச க்ருத்யங்களே நடத்தும் பரமாத்மா எவ்விதம் ப்ரக்ரு தியுட் புகுர்து மஹேஸ்வானுஞர் என்ற விரோத அவஸ்த்தையை உன க்கு அறிவிக்கின்றேக்; அதை உற்றுக் கேட்பாயாக.

இர்த ஐஸ்வரயோகத்தில் பரமேஸ்வரன் ப்ரக்ருதியைப் பற்றியும் பற்றுமனும் இருப்பார்.

(3) எனது தேவரக்ம மக்தி.

ஸக்திமானுகிய பாமாத்மாவுள் அடங்கியிருக்கும் பராஸக் தியைத் தனது "ஆத்மா" (தேவாத்மஸக்தி) என்றுர்.

(4) பிரிக்கக்கூடாத சேர்க்கை; கடும்பற்று.

கூ எங்கும் ஸஞ்சரிக்கின்ற வலிய வாயு நித்யம் எவ்விதம் ஆகா ஶத்தில் [அத‰ ஸ்பர்ஶிக்காமல் இருக்கின்றதோ], அவ்விதம் எல்லாப் பூதங்களும் என்னிடம் இருக்கின்றன (ா) என்ற அறி.

- (1) பாமாத்மாவாகிய என்னே பாக்கு இடமாயாவஸ் தக்கள் ஒன்றும் தீண்டவுமாட்டாது, வாதனேசெய்யவுமாட்டாது.
- எ. கௌந்தேய, கல்பகால (¹) ழடிவில் எல்லாப் பூதங்களும் என்னுடைய பாக்குதியை அடைகின்றன (²). அவைகளே மறபடியும் கல்ப்பத்தின் ஆதியில் நான் விஸர்க்கம் செய்கின்றேன் (³).
- (1) ஆக்மகோடிகளே மலத்தினின்று உத்தாரணம் செய்வ தற்காக மஹேஸ்வரன் பரமானுவாகிய மூலப்ரக்ரு தியில்கின்று விகாரசொருபமான ப்ரக்ரு தியை விரித்து, கால தேச திக் என்ற பரிஸ்சின்னங்களே வகுத்து, பரஹ்மாவை உண்டுபடுத்தி ஸ்ருஷ்டிகர்த்தாவாக க்யமித்தார். இவருக்கு விதிக்கப்பட்ட

ஒரு பகற்காலம் "கல்பம்" எனப்படும். இவருடைய நூற வயசும் ஏகதேரைத்தில் "கல்பம்" எனப்படும்.

இந்தக் கல்பத்தின் எல்லே அதிக விஸ்தாரமாயிருப்பதால், அதைப் படிப்படியாக ப்ரயாஸப்பட்டே க்ரஹிக்கவேண்டும்.

பூலோகத்தில் வசிக்கும் மானுடர்களுக்குரிய வருஷங்களே ஆதாரமாகக்கொண்டு, புவர் ஸ்வர் மகர் ஜன தப லோகங்களில் வசிக்கும் தேவர்களுக்குரிய வருஷங்களே நிதானித்து, அவ்வுல கங்கட்கு மேற்பட்ட ஸத்யலோகத்தில் விற்றிருக்கும் ஈஸ்வர குகிய ப்ரஹ்மாவுக்குரிய ப்ராஹ்ம காலமாகிய கல்பத்தைக் கணக்கிடவேண்டும்.

மானுடருக்கு நூறவயது விதிக்கப்பட்டதுபோல, தேவர் களுக்கும், அவர்களே ஸ்ருஷ்டித்த ப்ரஹ்மாவுக்கும், தூறுவயது விதிக்கப்பட்டது. ஆஞல், மானுடரின் காலாக்தாமும் தேவர் களின் காலாக்தாமும் ப்ரஹ்மாவின் காலாக்தாமும் வெவ்வேறு அளவை பெற்றிருக்கும். (அக்தாம்—இரண்டு எல்லேகட்கு உட் பட்ட விஸ்தாரம்.)

ஆங்கிலேய பாஷையில் 'எர்த்' (Earth) என்று கூறப்பட்ட ஜம்பு த்வீ பத்தில் வாழும் மானுடர்களுக்கு ஸூர்யனது உதயத் தாலும் அஸ்தமனத்தாலும் அறுபது நாழிகைகொண்ட ஒரு தினம் ஏற்படுகின்றது. இப்படி 360 நாள்கொண்டது ஒருவரு ஷமாகும். ஜம்பு த்வீ பத்திற்கு அதிகதாரத்திலிருக்கும் ஸ்வர்க் காதி லோகங்களில் வசிக்கும் தேவர்களுக்கு ஸூர்யனது உத்த ராயனம் ஓர் பகலாகியும் தக்ஷிணையனம் ஓர் இரவாகியும் இருப் பதால், மானுடர்களின் வருஷம் ஒன்று தேவர்களின் நாள் ஒன்றுகும்.

அரேகரேக வருஷங்கள் கொண்டது ஒரு யுகமாகும். ஸூர்ய சர்த்ராதி ரவக்ரஹங்களின் விமேஷ சேர்க்கைளால் யுகங்கள் பிரிக்கப்பட்டன. இந்த ரக்ஷத்ரங்கள், சக்ரம் செல் வதுபோல, க்ரமமாகக் காலத்திற்குக்காலம் விமேஷ ஸம்பர்தங் களேப் பெற்று நிற்கும். இவ்வித விமேஷ ஸம்பர்தங்களேப் பற்றி யுகங்களின் காலார்தரங்கள் கணக்கிடப்பட்டன.

67.7

கலியுகத்தின் காலார்தாம் 432,000 மானுட வருஷங்கள். த்வாப்ரயுக காலார்தாம் 864,000 மானுட வருஷங்கள். த்ரேதாயுக காலார்தாம் 1,296,000 மானுட வருஷங்கள். க்ருதயுக காலார்தாம் 1,728,000 மானுட வருஷங்கள். இந்த சதாயுக சக்ரத்தை "மஹாயுகம்" என்பர் பெரியோர். இதற்குத் தொகுதி, மனுஷ்யகாலக் கணக்கின்படி, 4,320,000 வருஷங்கள்; தேவகாலக் கணக்கின்படி 12,000 வருஷங்கள்.

இப்படி ஆயிரக் சதுர்யுகங்கள் கொண்ட 4,320,000,000 மானுடவருஷங்கள் ப்ரஹ்மாவுக்கு ஒரு பகலாம். இப்படியே அவருக்கு 4,320,000,000 மானுடவருஷங்கள் ஒர் இரவாம். ஆகவே, இவருக்கு ஒருகாள் 8,640,000,000 மானுட வருஷங்கள் கொண்டதாகும்.

இவருடைய 360 நாளாகிய ஒருவருஷம் 3,110,400,000,000 மானுட வருஷங்கள் கொள்ளும்.

இவருடைய ஜீனிய காலமாகிய நூற ப்ராஹ்ம வருஷங் கள் 311,040,000,000,000 மானுட வருஷங்களாம். இப்படி இருப்பதால் ப்ரஹ்மாகினடைய ஒரு (second) கொடிப் பொழுது 100,000 மானுட வருஷத்திற்கு ஸமமாகும்.

எழு கிழ்லோகங்களேயும் எழு மேல்லோகங்களேயும் உள் வடக்கிகிற்கும் ப்ரஹ்மாண்டத்தில் வாழும் ஸ்ருஷ்டிகர்த்தாவா கிய ப்ரஹ்மாவுக்கு மஹேஸ்வான் கல்பித்த பகலே ப்ரஹ் மாண்டத்தில் மிக கீடிய பகலாயிருப்பதால், அக்காலத்தைக் "கல்பம்" என்று பெரியோர் கூறுவர்.

எனவே, கல்பம் என்ற பதம் ப்ரஹ்மாவுக்குக் கற்பித்த ஒரு பகல் என்ற ஸாதாரண பொருள்படும். எகதேரைத்தில் அவருடைய நூறு வயசையும் குறிக்கும்.

(2) மஹேஸ்வரன் ப்ரஹ்மாவுக்கு ஆஞ்ஞாபித்த ஒரு பக லாகிய 4,320,000,000 மானுட வருடங்கள் முடியுங்காலத் தில், நைமித்திக ப்ரலயம் உண்டுபடும்.

ப்ரலயம் என்றது தோன்றினவை அழிதல், ஒடுங்குதல். இது நித்யம் கையித்திகம் ப்ராக்ருதம் என மூவகைப்படும். தோன்றிய வஸ் துக்களின் அணுக்கள் வளர் தல் குன்று தல் அழி தல் என்ற வேற்றுமைகளே இடையின்றிப் பெற்றிருப்ப தால், இந்த நிமிஷாந்தர மாறு தஃல "நித்யப் ப்ரலயம்" என்பார் கள்.

ப்ரஹ்மாவின் பகலாகிய கல்பகால முடிவில் ஸம்பவிக்கும் அழிவு "கைமித்திக ப்ரலயம்" எனப்படும். இவருடைய ஜீவ கால முடிவில் ஸம்பவிக்கும் அழிவு "ப்ராக்ருத்திக ப்ரலயம்" எனப்படும்.

விஷ்ணுபுராணம் சு. ந. இல், பராஸ்ரமுனிவர் ப்ரலயங்க ளேப்பற்றிக் கூறும்பொழுது, ப்ரஹ்மாவுடைய ஒரு பகற்கால மாகிய கல்பமுடிவில் பூமியின் ப்ரஸவருக்கிக் குறைவினுல் ஜனங் கள் பலகினப்பட்டு இறப்பார்கள் என்றும், அதன்பின், ருத் ரன் ஸூர்ய ரேகைகளிற் சென்று, எங்கு கீர் உண்டோ அதை பெல்லாம் உறஞ்சி, கேழேமு லோகங்களேயும் பூ புவர் ஸ்வர் கோகங்களேயும் அக்கினியால் தவூத்து, மேகங்களே ஓயாமல் இடி முழக்கத்தோடு அகேக வருஷகாலம் வர்ஷிக்கச்செய்து, அந்த தமுலோகங்கள் தோறும் எரிந்துகொண்டிருந்த அக்னி பை அணேத்து, எல்லேயற்ற ஸமுத்ரத்தைப் பாதாலக்தொட்டு ஸவர்க்கலோக. முடிவிலுள்ள ஸப்தருஷி லோகங்கள் வரையில் விரிப்பார் என்றும், அதன்பின், ப்ரஹ்மா வாயுக்களால் மேகங் களேச் சிதறச்செய்து, ஆதிமேஷ ஸர்பமீது மயனம் செய்வார் என்றும், அவர் மயனம் செய்கின்ற காலத்திலே தம லோகங் கள் இருந்த இடமெல்லாம் இருளால் முடப்பட்டிருக்கும் என் றும், அவரது ராத்ரி முடிக்தபின் அவர் விஜயமாகி தணவோகங் களே மீளவும் ஸ்ருஷ்டிப்பார் என்றும், தயலோகங்களுக்கு மேற்பட்ட மஹர் ஜன தப ஸத்ய லோகங்கள் இவரது ஸுஷு ப்தி காலத்தில் அழியாமல் தனது நூறு வருஷமுடிவு காலத்தி லே அழியும் என்றம், விளக்கினர்.

ப்ரஹ்மாவின் அந்தியகாலத்தில்— அஃ நாவது, தான் பிற ந்து 311,040,000,000,000 வருஷங்கள் சென்றபின்—"ப்ராக் ருத்திக் ப்ரலயம்" ஸம்பவிக்கும். இதில் மஹர் ஜன தப ஸத்ய கடு 273

D-Da.

கோகங்களும், அவற்றி அள்ள ஸகல ஸூக்ஃம ஸ்தாலகேஹங் களும் ஸம்ஹாரகர் த்தாவாகிய ருத்ரணை தவிக்கப்படும். அத ன்மேல், பஞ்ச தன்மாத்ரைகள் என்னும் ஸூக்ஃமப்ரு திவியும், ஸூக்ஃமஅப்ஸும், ஸூக்ஃமஅக்கியும், ஸூக்ஃமவாயுவும் க்ரமமாய் ஒன்றுக்குள் ஒன்று அடக்கப்பட்டு, கடையில் நின்ற ஸூக்ஃம ஆகாயமும் பரம அணவாகிய மூலப்ரக்ரு தியில் செனுத்தப்பட்டு ஒடுக்கும்.

"என்னடைய ப்ரக்ரு இ" = என்னடைய பஞ்சக்ரு த்யத் தி ற்கு உபயோகிக்கப்பட்ட ப்ரக்ரு தி.

, ஈண்டு "ப்ரக்ருதி" என்றது அதன் முக்குண ஸாம்ய அவ ஸ்தையை.

- (3) "விஸர்க்கம்"=வெளியே விடுதல், ஸ்ருஷ்டித்தல்.
- அ. எனது ப்ரக்ருதியை முக்ய காரணமாகக்கோண்டு (¹) அந்த ப்ரக்ருதிக்கு அடிமைப்பட்டதால் ஸ்வதந்தரத்தன்மையற்ற (²) இந்தப் பூதக்ராமம் (³) யாவற்றையும் மேலுமேலும் நான் விஸிர்க் கம் செய்கின்றேன்.
- (1) "ப்ரக்ரு திம் அவஷ்டப்ய:"=ப்ரக்ரு தியை அவஷ்டம்ப மாக ஏற்படுத்தி=ப்ரக்கு தியை முக்ய காரணமாகக் கொண்டு.

ஸ்ருஷ்டிக்கு முக்ய காரணம் (முதற்காரணம்) ப்ரக்ருதி; உபாதான காரணம் (துணேக்காரணம்) தேவாத்ம ஸக்தி; கிமித்த காரணம் மஹேஸ்வான்.

- (2) ஸகல ஸூக்கம் ஸ் தூல ஸீரங்கள் ப்ரக்ரு தியின் தா மஸ ராஜஸ் ஸாத்விக குணங்களால் ஏவப்பட்டும் பர்திக்கப் பட்டும் இருப்பதால், அச்சரீரங்களுக்கு ஸ்வதர்த்ரம் (தாமா கவே இயங்கும் வலிமை) இல்லாத.
- (3) ஸூக்ஃம ஸ் தூல ஸரீரக்கூட்டம்; சர அசர ரூபமாயி ருக்கும் ஜகத்; ஸ் தாவர ஜங்கமங்கள்.

க்ராமம்=கூட்டம்.

கூ. தனந்செய, அந்தக் கர்மங்களில் (1) உதாஸினன்போல (2) ஸிங்கமற்ற இருக்கின்றவனுகிய என்னே அந்தக் கர்மங்கள் பந்திக்கின்ற வையல்ல (3).

- (1) அந்த விஸர்க்க ஸம்ஹார க்ருத்யங்களில்.
- (2) விலகி நிற்கின்றவன்போல, அன்யன்போல.
- "உத்"+"ஆஸ்" (விலகி இருத்தல்) என்ற தாதுக்களி னின்று ஜனித்த பதம் "உதாவலீனன்".
- (3) என்னுடைய பஞ்சக்ருத்யங்களால் எனக்கு ஸுக துக்க வேதனேகளில்லே.
- **ய** நாயகனுகிய (¹) என்னுல் ப்ரக்**ரு**தி [என்றவஸ்து] சரம் (²) அசரம் (³) என்றவைகளோடு கூடிய [ஜகத்] தை ப்ரஸ**வி**க்கின் றது (⁴). கௌந்தேய, இந்தக் காரணத்தால் (⁵) ஜகத் மேலுமேலும் தோன்றகின்றது (⁶).
  - (1) அந்தர்யாமி ஈர்வாளுகிய; ஐகர்ரா தனுகிய.
  - (2) ஜங்கமங்கள்; ஊர்வன நடப்பன பறப்பன முதலியவை.
  - (3) ஸ் தாவரங்கள்; இயக்கமற்ற பர்வத வருக்ஷா திகள்.
  - (4) வெளிப்படுத்துகின்றது, பிறக்கச் செய்கின்றது.
- (5) கான் காயகளுக கின்று என் ஸக்தியை ப்ரக்ரு தியிற் செலுத்தி, அதனே, ப்ரஸவஞ் செய்யும்படி ஆஞ்ஞாபித்தலால்.
- (6) எவ்வெப்போது நான் ப்ரக்கு தியோடு கூடினே**ே**, அவ்வப்போது ப்ரக்கு இதத்தைப் பெற்றுவிட்டாள்.

லக—கஉ, பயனற்ற (¹) ஆசை யுடையவர்களும், பயனற்ற கர் மத்தைப் போருந்தினவர்களும் (²), பயனற்ற கல்வி பெற்றவர்க ளும் (³), விபரீதபுத்தி யுள்ளவர்களு ம்(⁴) ஆகிய அஸுுர ராக்ஷஸ மோகினி ப்ரக்ருதியை அநுசரித்த முடர்கள் (⁵) ப்ராணிகளுக்கேல் லாம் மஹேஸ்வரனை எனது மேலான நி‰ைய(゚) அறியாமல், என்ஊ மானுட சுரீரத்தைப் பெற்றவனுக எண்ணி (¬), இகழ்கின்றனர் (ஃ).

- (1) மோக்ஷ பலினக் கருதாத.
- (2) ஸகாம புத்தியோடு கர்மங்களே அதுஷ்டிக்கின் pairக ளும்.
- (3) தோன்றி அழியும் வஸ்துக்களே நெக்ய வஸ்துக்களென் றெண்ணி, அவற்றைப் பெறும்பொருட்டு அவற்றைப்பற்றிய வித்தைகளேக் கற்றுக்கொள்ளுகின்றவர்களும்.

27!

[wir.

(4) இதுதான் ஸரியோ அதுதான் ஸரியோ என்று ஸம் மைப்பட்டு ஒரு நல்லவழியி அம் ப்ரதிஷ்டைபெருத புத்தியோடு காலத்தைப் போக்குகின் றவர்களும்.

(5) முன்கூறிய நான்கு வகையாரையும் மூடத்தைப் பொ ருந்தினவர் என்ற குறித்து, அந்த மூடத்திற்குக் காரணம் அஸு சரக்ஷஸ் ப்ரக்ரு தியும் மோஹினி ப்ரக்ரு கியும் என்று

உபகேயிக்கின்றார்.

ஈண்டு "அஸுர ராக்ஷஸ் ப்ரக்ரு தி" என்ற கூறினதை பதிரைவது அத்பாயத்தில் "அஸுரஸம்பத்" என்று கூறி, அதன் வக்ஷணங்கள் டம்பம், செருக்கு, அதியபமானம், கோபம், அகோரவசனம், அவிவேகம், விஷயபோகம், அசைர ரம், அலைத்யம், என்று விளங்கினர்.

"மோஹினி ப்ரக்ருதி" என்றது மோஹத்தை உண்டுபடுத்

துங் குணம்.

(6) மேலான அவதாரபுருஷ நிலேயை.

(7) தங்களேப் போலவே மானுடயரீசம் தரித்ததால் கான் அவதார புருஷன் அல்லன் என்று நிணத்து.

(8) அவதாரபுருஷணப்பற்றி மூடர்களுடைய எண்ணம் எவ்வி தமிருக்காலும், அறிவாளிகளுக்கு அய்புருஷனுடைய உண்மை வக்ஷணம் விளங்கும். தாஷ்ட நிக்கிரவாக் திற்கும் வலிஷ் டபரிபானைத் திற்குமே மஹேஸ்வான் லோகங்கள்தோறும் அவ் வவ் அவஸாத்திற்கேற்றபடி இருக்கோலங் கொள்ளுவார். தேவ தைவும், காவிம்றைமாகவும், காரைகவும், விலங்குரூபமாகவும் வர் திருக்கின்றுர். ஸத்வகுணம் பொருக்கின ஜனங்கள் அவரு டைய திருக்கோலத்தின் குணுகியயங்களேக் கண்டு, அவரை வழியட்டே நிற்பார்கள்.

லிரு. பார்த்த, தேவ பாக்ருதியை (¹) அண்டின மஹாத்மாக் கள் (°) என்னேப் பூதங்களுக்குக் காரணன் (³) ஆகவும் அழிவற்றவ னுகவும் அறிந்து, அநன்ய சித்தர்களாய் (<sup>4</sup>), [என்**ஃ**யே] உபாஸிக் கின்றர்கள் (5).

(1) பதிரைம் அத்யாயத்தில் தேவப்ரக்குதியை "தைவ

ஸம்பத்" என்றுர். இதன் லக்ஷணங்கள் சித்தஶுத்தி, ரேர்ஈடத் தை, ஸத்யவாக்கு, அந்தஃகரண அடக்கம், ம்ருதுவான தன்மை, பொறுமை, தைர்யம், வேதாத்யயனம் முதலிய குணங்களென் று ஆங்கு விளக்கப்பட்டன.

(2) விமாவபுத்தி பெற்றவர்கள்.

(3) நிமித்தகாரணன்.

D. .

குடத்துக்கு மண் முக்யகாரண'மும், குயவ்னது தண்ட சக்கரங்கள் துணேக்கராணமும், குயவன் நிமித்தகாரணனும் அவதுபோல, ஜகத்துக்கு ப்ரக்ருதி முக்கியகாரணம், ஈம்வர னது மக்தி துணேச்காரணம், ஈம்வரன் நிமித்தகாரணன் என்று அறியவேண்டியது.

(4) பரமாத்மாவுக்கு அன்யமான ப்ரக்ருதி கார்யங்களில் மனலை வீணுகச் செல்லவிடாமல், ஆத்மவிசாரணேயிலும் கைஷ்கர்ம்ப அதுஷ்டானத்திலும் ஸமாதிபழக்கங்களிலும் வி

மேஷ கோக்கமுள்ளவர்களாய்.

(5) குணதோஷங்களேப் பெற்ற தேவதைகளே அண்டாமல், கிதாகாஸ சொருபியான என்னிலேயே ப்ரதிஷ்டை பெற்றிருக் கின்றுர்கள்.

''சென்று காம் சிறுதெய்வம் சேர்வோமல்லோம், சிவனடியே செக்திக்கப் பெற்றேம்" என்ற திருநாவுக்கரசு ஸ்வாமிகளும் கிருவாய்மலர்க் தருளினர்.

யீச. எக்காலமும் என்?னத் துதித்தும் (¹) நமஸ்கரித்தும் (º) என்?னப் பக்தியால் உபாஸிகின்றனர் (5).

(1) வாக்கால் ஸ்தோத்ரம் செய்தும்.

(2) மனரை அம் புத்தியா அம் ஸேவைசெய் தும், பணிக் தும்.

(3) என்ணேயே சாரவேண்டும் என்ற உறநியான சிக்கக் தைப் பெற்றும். (க், உடிடு).

(4) ஒயாது என்ணப் பொருந்தினவர்கள்; வைறை கிஷ்டர் கள்.

5 277

TOG.

(5) இர்த மர்த்ரத்தில் பக்திமார்க்கத்தின் வகுணம் கூறப் பட்டது. எவன் ஓயாமுயற்சியுடன் பகவாண வாயால் போற் றியும் மன்ரை அம் புத்தியாலும் "அவரே பரம்பொருள், அவ ருக்கே நான் அடியை' என்று பணிக்கும், "அவர் கிருவடியை யே நான் சாரவேண்டும்" என்ற தீர்மானத்தோடு உபதேயிக்கப் பட்ட அப்பாஸங்களேச் சாதித்து வருகின்றுறே, அவன் பக்தி செறியில் நிற்பவன்.

யிடு. விம்வதோழகனை (1) என்னே ஜான யஜ்துத்தால் (2) பஜீக்கும் சிலர் (³) ஏகத்ததால் (⁴) உபாஸிக்கின்றனர். [சிலர்] ப்ப தக்த்வத்தால் (5) [உபாஸிக்கின்றனர்], [சிலர்] பஹுத்வத்தால் (6) [உபாஸிக்கின்றனர்].

(1) விஸ்வகோமுகன்=எங்கும் ("விஸ்வதோ") முகமுற்ற வன், ஸகல ருபங்களிலும் ப்ரவேயித்து நிற்பதால். ("விம்"= ப்ரவேஸித்தல்; "விம்வதஸ்"=எல்லாவிடங்களிலும்.)

மஹேய்வான் ப்ரக்ருதியுட் புகுர்து, அதைக்கொண்டு நாநாவித ஸூக்ஷ்ம ஸ்தூல சூபங்களே உண்டுபடுத்தித், தான் அவற்றுள் வீற்றிருப்பகால், அந்த ரூபங்கள் யாவும் அவரது "முகங்கள்" எனக் கூறப்படும்.

மஹேஸ்வரன் தரித்திருக்கின்ற கோடாகோடி ரூபங்களே அவரது "முகங்கள்" என்று கூறினும், அக்தர்யாமியாகிய அவ ரை அந்த முகங்களுக்கு அன்பமென்றே அறியவேண்டியது.

(2) ச. உயச-கூயிஉ இல், பத்ரும் பலவிதம் என்று விளக்கி, ச. கம்ச-கமெரு இல், ஞானயுத்து ங்களே முறேஸ்வாசேவை என் mi.

(3) "ஞானயஜ்ஞத்தால் பஜிக்கும் சிலர்" என்ற பதங்களே ஞானயற்குத்தால் மஹேம்வான பஜிக்கின்றவர்களில் கிலர், என்று பொருள்பண்ணுக. எனவே, இந்த மந்த்ரம், ஞானயஜ் ஞத்தால் என்னே பஜிக்கின் றவர்களில் கிலர் ஏகத்வத்தாறும், சிலர் ப்ரதக்த்வத்தானும், சிலர் பஹுத்வத்தானும் என்னே உபாவிக்கின்றனர், என்று வரும்.

(4) ஏகத்வம் - ஒன்று என்ற புத்தி.

அந்தர்யாமி ஈஸ்வரனம் ப்ரக்ருதி சொருபங்களும் பிரிக் கப்படாவென்று எண்ணி மஹேஸ்வரண சில பக்கிமான்கள் உபாவிக்கின்றனர்.

அக்யாயம், கூ.

(5) ப்ரதக்த்வம்=வெள்வேறு என்ற புத்தி.

அமலவஸ் துவாகிய பாமாத்மா மலவஸ் துவாகிய ப்ரக்ரு தி பட் புகுந்து, அதைச் சுத்தப்படுக்கித் தன் பஞ்சக்ருத்யங்களே நடத்துவதால், அந்தர்யாமி ஈஸ்வான் வேறு, ப்ரக்ருதி வேறு என்றெண்ணி, மகேஸ்வாளேச் சில பக்கிமான்கள் உபாவலிக்கின் றனர்.

(6) பறு ுக்வம் வெருவிதமானது என்ற புத்தி.

ஒன்றுயிருக்கும் பரமாத்மா ப்ரக்கு தியுட் புகுக்த அவஸ ரத்தில் பலருபங்களோடு தோற்றுவதால், அவற்றில் ஒன்றைத் த்யானிக்கலாம் என்றெண்ணி, சில பக்கிமான்கள் அவரை வழி படுவார்கள்.

மஹேஸ்வர பூஜைக்காரரின் மதம் இப்படி மூவகைப்பட் டிருக்கும். பரமாத்மாவைப்பற்றி வேதம் "க்ருத்ஸ்கம் ப்ரஹ்ம" (முழுப்பொருளாம் ப்ரஹ்மம்) என்றும், "ஸர்வம் கல்விகம் ப்ரஹ்மு" (இதெல்லாம் ப்ரஹ்மம்) என்றும் கூறியிருக்கிறைது. இக்த வாக்யங்களுக்கு மஹேஸ்வர உபாஸகர் மூவித அர்த்தம் பண்ணுகின்றுர்கள் என்றம், அவ்வர்த்தங்களும் அவற்றில் ப்ர திஷ்டை பெற்ற அநுஷ்டானங்களும் தன்ணயே பற்றி கிற்ப தால், அவையெல்லாம் ஞானயஜ்ஞங்கள் என்றும், அவையா வும் மஹேஸ்வசனுக்குச் ஸம்மதமென்றும் இர்த மர்த்ரத்தால் விளக்கப்பட்டது.

அடுத்த மக்த்ரத்தில் ஞானயஜ்கும் வித்திக்கும் பொரு ட்டு பலவாய்த் தோன்றும் வஸ்துக்களில் சிலவற்றை ஆத்ம பாவனே செய்கின்றுர்.

ய்கு. க்ரதுவும் நானே (1), யஜ்னும் நானே (2); ஸ்வதாவும் நானே (<sup>3</sup>), ஒளஷதழம் நானே (<sup>4</sup>), மந்தாழம் நானே (<sup>5</sup>), பசுவின் நேய்யும் நானே (6), அக்நியும் நானே (7), ஒல நமும் நானே (8).

Two.

(1) ஸ்சௌத கர்மங்களும் (அஃதாவது, ம்ரு இயில் கூறப் பட்ட யாகாதி காமங்களும்) எனது ஶக்தியே.

(2) ஸ்மார்த்த கர்மங்களும் (அஃதாவது, வேத விதிவிலக் குக்களே விளக்கும் நால்களாகிய ஸ்ம்ருதிகளில் கூறப்பட்ட ஜாதக ஒளபாஸன முதலிய கர்மங்களும்) எனது ஸக்கியே.

(3) பிதுர்களுக்கு எள்ளும் தண்ணிரும் விட்டுத் தர்ப் பணம் (திருப்தி) செய்யும்பொழுது "ஸ்வதா" என்ற பதக்தை உச்சரிப்பார்கள். பிதுர்க்ருத்யத்திற்கு ஜீவனுயுள்ள இந்த மக்த்ரம் எனது மக்கியே.

(4) கெல் முதலிய தான்யாதி ரூபங்களிலும், புல் பூடு வ்ருக்கும் முதலிய ரூபங்களிலும் உள்ள ஸுக்க்மபலம் எனது

முக்கியே.

ஒஷ்தி (கொடி செடி) யில் பிறர்த்து ஒள்ஷதம் (மருந்து) "ஓஷம்" (தாது "உஷ்"=எரிதல்) என்பது சூடு; "தி" என்பது குடித்தல். எனவே, "ஒஷ்கி" என்ற பதம் உஷ்ணத்தை வாங் கும் வஸ்து என்று பொருள்படும். ஒஷ்தி=கொடி செடி மரம்.

(5) மர்த்ரங்களின் தொகுதியாகிய வேதமும் நானே; வேதவாக்கிய ரூபங்களாய்த் தோன்றினவையெல்லாம் எனது முத்தியே.

(6) யாகாதி கர்மங்களுக்குரிய பசுவின் கெய்யில் உள்ள

ஸூக்ஷம்பலம் என து மக்கியே.

(7) இப ரூபமாய் ப்ரகாவிக்கின்ற வஸ்துவில் உள்ள ஸூக்ஷம்பலமும் எனது மக்கியே.

(8) மக்த்ரபூர்வமாக அக்கியில் ஸமித் கெய் முதலிய பதார் த்தங்களே இடுதல், "ஹுதம்" அல்லது "ஹோமம்." இந்தத் தான கர்மத்திலுள்ள ஸூக்ஷமபலம் எனது மக்தியே.

லின. இவ்வுலகத்திற்குக் தந்தையும் நானே(¹) தாயும் நானே(²), தாதாவும் நானே (³), பாட்டனும் நானே (⁴), அறியத் தக்கதும் நானே (°), பவித்ரமும் நானே (°), ஓங்காரமும் நானே (°), ருக்கும் நானே (<sup>8</sup>), ஸாமழம் நானே (<sup>9</sup>), யஜுரம் நானே (<sup>10</sup>).

(1) ஜகத்துக்கும் அநில் உள்ள ஸகல ஸூர்லம் ஸ்தூல ரூபங்களுக்கும் கிமித்தகாரணன் கானே.

அக்யாயம், கு.

(2) கோன்றினவைகளே அன்போடு வளர்க்கின்றவனும்

15 IT G 601.

(3) லோகத்தாருக்கு ஸகல கன்மைகளேயும் கொடுக்கின்ற வனும் நானே.

(4) ஸ்ருஷ்டி கர்த்தாவாகிய ப்ரஹ்மாவைப் படைக்கவ னும் நானே.

ஆதலால், ஜனங்களுக்குத் தான் பாட்டனுகின்றுர்.

(5) ஸகலஸாஸ்த்ரங்களுக்கும் மேலான வேதங்களின் ஞானகாண்டமாகிய வேதாக்தத்தின் பொருளும் கானே; ப்ச ஹ்ம வித்தைக்குரிய ஸ்ரேஷ்டப் பொருளும் நானே.

"வேத்யம்" = அறியத்தக்க பொருள்; அவஸ்யமாக அறிய

வேண்டிய பொருள்.

(6) மலாஹி த வஸ் துவும் நானே; பரிஸு - த்தமும் நானே.

(7) ப்சணவ நாகமும் நானே.

(8) வேதத்தின் ருக் கடையும் எனது மக்கியே.

(9) வேதத்தின் ஸாம கடையும் எனது ரக்தியே.

(10) வேதத்தின் யஜுர் நடையும் எனது ருக்தியே.

லஅ. கதியும் நானே (1), பர்த்தாவும் நானே (2), ப்ரபுவும் நானே (<sup>3</sup>), ஸாக்ஷியும் நானே (<sup>4</sup>), நிவாஸ்ழம் நானே (<sup>5</sup>), யாணழம் நானே (ீ), ஸு-ஹிர்த்தும் நானே (ோ), ப்ர்பவனும் நானே (®), ப்ரலய னும் நானே (°), ஸ்தானழம் நானே (10), நிதானழம் நானே (11), அவ் யயமான பிஜழம் (12) நானே.

(1) விஷய ஸுகத்தை விரும்பினவர்கள் அதுஸரிக்கின்ற ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கமும், விஷய ைகத்தை வெறுத்து மோக்ஷ ஸுகத்தை விரும்பினவர்கள் அநுஸரிக்கின்ற கிவருக்கி மார்க் கமும், எனது மக்கியே.

"கம்" (செல்லுதல்) என்ற தாதுவினின்ற பிறந்த "கதி" என்ற பதம், வழி, மார்க்கம், என்ற பொருள்படும்.

- (2) சராசரங்களேத் தாங்கிக்கொண்டிருக்கின்றவனும் கா னே, ஸர்வ ஜீவாத்மாக்களேயும் உத்தாரணஞ் செய்கின்றவனும் கானே.
- (3) ஸகல வஸ்துக்களேயும் அடக்கி ஆளுகின்றவனும் நா னே.
- (4) ஸங்கமற்று ஸர்வத்தையும் அறிகின்றவனும் கானே. தன்ணேவிட வேளுருவனுக்கு ஸர்வ ஸாகூத்வம் இல்லே, என்பது கருத்து.
  - (5) சராசரங்களுக்கு இருப்பிடம் நானே.
  - (6) துன்பங்களே நீக்குகின்றவனும் சானே.
- (7) ப்ரத்யுபகாரத்தை விரும்பாமல் உபகாரஞ் செய்கின்ற வனும் நானே.
  - (8) ஸ்ருஷ்டிக்குக் காரணனும் நானே.
  - (9) லயத்துக்குக் காரணனும் நானே.
  - (10) ஜீவாத்மாக்களுக்குத் தக்க ஸ்தானமும் நானே.
- (11) சராசரப்பொருள்களில் புதையல்போல மறைவாக இருக்கும் நிதி நானே.
- (12) வித்தான து நிலத்தில் வீழ்க்து வருக்ஷமாவது போல என்னுடைய திவ்யமக்கியே ப்ரக்ருதியுட்புகுக்து காகாவித ஸுக தோற்றங்களுக்குக் காரணமாயிருக்கின்றது.

அவ்யய பிஜம் பாறு தலற்ற வித்து. அஃதாவது, போறிவி அம் போன்பி அம் நின்று ஒருபொழுதும் விலகாத தனது மக்தி.

**ல்**கூ. அர்ஜுத, நான் தபிக்கின்றேன் (¹), நான் மழையை விட வும் நிறுத்தவும் செய்கின்றேன். நானே அம்ருதழம் ம்ருத்யுவும் (²) ஸிதஸித்தும் (³).

- (1) என்னுடைய ஸக்தியே, ஜனங்களின் கர்மத்திற்கு ஏற் றபடி, உஷ்ணத்தால் வாட்டுகின்றது.

(3) அகண்ட மனுகாஸமாகிய மாயையும் கண்டிக மனுகி அக்கல்காணங்களும் எனது ஸக்கிகளே.

ஸதஸத்=ஸத் (உள்ளது) + அஸத் (இல்லது). எந்த இல் லாத வஸ்து உள்ள வஸ்துப்போல் கோன்றிரிற்குமோ, அது ஸதஸத். மானவதர்ம யாஸ்த்ரத்தில் (2-14) 'ஸதஸத்' மனஸ் என்று விளக்கப்பட்டது. மஞகாமை என்ற மாயையும் ஸதஸத்.

- உல். ஸோமபருகரும் (¹) பாபம் நீங்கினவரும் (²) ஆகிய த்ரிவே தங்களின் [கர்ம காண்டங்களேக்] கற்றவர்கள் (³) என்னேக் கர்ம யஜ்ருங்களால் பூஜித்து ஸ்வர்க்க கமனத்தைப் பிரார்த்திக்கின்ற னர் (⁴). அவர்கள் புண்யருப ஸ்-ரேந்த்ர (゚) லோகத்தை அடைந்து ஸ்வர்க்கத்தில் சிறந்த தேவபோகங்களே அநுபவிக்கின்றனர்.
- (1) யாச க்ருத்யங்களேச்செய்து ஸோமக்கொடி **ரஸத்தைப்** பானம் செய்கின்றவர்களும்.
- (2) பாபகர்மங்களே அஞ்சிப் புண்யவழியில் நிற்கின்றவர்க ளும்.
- (3) ருக் ஸாம் யஜுர் வேதங்களேக்கற்று அவற்றில் கூறிய யாகாதி புண்யகர்மங்களே ஸ்ரத்தையோடு செய்து வரு கின்றவர்கள்.
- (4) மஹேஸ்வர உபாஸகர் ஞானயஜ்ஞத்தால் பூஜித்து ஞானசொரூபிகளாவதுபோல, கர்மயஜ்ஞத்தால் என்ன உபா வலிக்கின்றவர்கள் போகசொரூபிகளாய் ஸ்வர்க்காதி லோக ப்ராப்கியைப் பெறகின்றனர்.
  - (5) தேவேக்க்ச.

20-205]

- உ**லக**் அவர்கள் விராலமான ஸ்வர்க்கலோகத்தை அனுப**வீத்** துப் புண்யம் நரித்தபின் மானுடலோகத்தைப் பெறகின்றர்கள். இவ் வரும் த்ரயிதர்மத்தை (¹) அடைந்த காமகர்மர்கள் (°) பிறப்பேறப் பைப் பெறகின்றனர்.
- (1) ருக் **ஸா**ம யாஜுர் வேதங்களில் **விதிக்கப்பட்ட** யாகாதி கர்மங்களே.

(2) விஷயஸுக சாமிகள், புண்யகர்மபலனே இச்சுக்கின் றவர்கள்.

உலிஉ. எந்த ஐனங்கள் அநன்யர்களாக (1) என்னேச் சிந்தித்து உபாஸிக்கின்றனரோ; நித்யம் மயற்சிபெற்ற (°) அவர்களின் யோகத் தையும் (3) கேஷமத்தையும் (4) நான் வடிரிக்கின்றேன் (5).

(1) வேறென்றி அர் பற்றில்லா தவர்களாக.

(2) அகன்யபக்கியில் ஓயாமுயற்கிகொண்ட.

(3) யோகம்=இதுவரையிலும் பெருததைப் பெறுதல்.

(4) சேஷமம்=பெற்றதைக் காத்தல்.

(5) பொறுப்பெடுக்கின்றேன்.

மஹேஸ்வரனே பரம்பொருளேன் றும், அவரே லோகக்ருத் யங்களே நடத்திவைக்கின்றுர் என்றும், "எனக்கேது மக்தி, அவரே மக்திமான், கிக்திக்கும் மனமும், விசாரிக்கும் புத்தி யும், தீர்மானிக்கும் சித்தமும், கர்மங்களேச் செய்யும் இந்த்ரி யங்களும் அவருடையவையே" யென்றும், "கான் அவர் ஸமீப மாயிருந்தால் போதும், அவர் பார்த்துக் கொடுத்ததே எனக் குப் பெரும்பாக்யம்" என்றும் வாழ்கின்றவனுடைய யோககேஷ மத்தை அவரே கூட்டிவைப்பார் என்பது இந்த மந்த்ரத்தின் களுக்கு

உலிரு. கௌந்தேய, எவர்கள் இதரதேவர்களிடம் பக்திபேற்ற வர்களாய் [அவர்களே] ஸ்ரத்தையுடன் பூஜிக்கின்றனரோ அவர்களும் நேர்வழியை ழன்னிடாமல் என்ணேயே பூஜிக்கின்றர்கள்.

இர்த மர்த்ரத்தில் குறிக்கப்பட்டன எவன் எர்த பூஜை செய்தா அம் அன்போடு செய்யவேண்டுமென்பதும், எக்தெக்த த் தேவதையை எந்தெர்தத் தேசத்தில் எந்தெர்தப் பாஷையில் உபாஸித்தாலும் மஹேம்வசனே அந்தத் தேவதைக்குள்ளிருக் து அருளத்தக்க பலினக் கொடுப்பார் என்பதுமாம்.

உல்சு. நானே ஸிர்வ யஜ்னங்களுக்கும் போக்தா (¹), ப்ரபு, என்று என்னே உள்ளவாறு அறியாதபடியால். அவர்கள் இதனில் (2) நீன்றம் நடிவுகீன்றனர்.

அக்யாயம், கூ. 2.00周.7

(1) ஸகல உபாஸின் களுக்கும் நானே ஸாக்கி.

'போக்தா' என்ற பதம் 'புஜ்' (உண்ணுதல், அறிதல்) என்ற தாதுவினின்றம் ஜனிக்கு, அறிகின்றவர், ஸாக்கி, என்று பொருள்படும். ஆனல், மனேஸ்வான் ஸா,கூடிமாத்ரமோ? அன் று. "ஸுஹிர்த்தும் நானே" என்று 18 வது மர்த்ரத்தில் உப கேவிக்கப்பட்டது. கிறைக்க அறிவாளியானவன், ஒருவனு டைய இஷ்டகாம்யங்களே அறிர்த மாத்ரத்தில், அவனுடைய குணுகுணங்களுக்குத் தக்கபடியும் தன்னுடைய வல்லபத்திற்கு எற்றபடியும் உபகரிப்பான். கல்ல மானுடர்களுடைய ஸாகூழித் வம் நற்க்ரியையோடு ஸம்பர்தப்பட்டே இருக்கும். இயல்பு ஈர்வரனது அதுக்ரஹத்தால் பெறப்பட்டது. அறித லும் அருட்டொழிலும் பிரிவற்றிருப்பது ஈல்வர ஸ்வபாவம்.

(2) சேர்வழியான மஹேஸ்வர அநன்ய உபாஸ்ணயில்.

உல்டு. தேவவ்ரதம் (¹) பெற்றவர்கள் தேவர்களே அடைகின்ற னர் (°). பித்ந விரதம் பெற்றவர்கள் பித்நக்களே அடைகின்றனர் (°) பூதங்களேப் பூஜிக்கின்றவர்கள் பூதங்களே அடைகின்றனர் (4). என் கோப் பூஜிக்கின்றவர்கள் என்னே அடைகின்றனர் (5).

(1) 'வ்ரதம்' என்ற பதம் "வ்ர்ஞ்" (வரித்தல், கட்டுதல்) என்ற தாதுவில் ஜனித்து, கட்டுப்பாடு, ந்யமம் என்று பொருள் unio.

கேவவ்ரதம்=கேவபர்கனம். ஒருதேவதையை ஒருவன் நிணேர்து வழிபட்டால் அதனேடு அவன் பர்தப்படுகிறுன். இந்த உபாஸ்னு மம்பந்தமே வாதம்.

- (2) எந்தெர்தத்தேவன் உபாவிக்கப்பட்டானே அந்தத் தேவஞேடு ஸம்பக்தப்பட்டு அவனிருக்கும் ஸ்தானத்தை அடை வார்கள். இப்படிக் கூடிவரிக்கணேச் 'சாலோகபதனி' என்பர்.
- (3) ந்ராத்தம் முதலிய கர்மங்களே ந்ரத்தையோடு செய் கின்றவர்கள் பிதுர்த்தேவதைகளின் லோகங்களே, அடைந்து அவற்றிற்குரிய போகங்களே அதுபவிப்பார்கள்.
  - (4) பூதப்ரேத பிஸாச டாகிளி மோகினி முதலியவைக . 285

[20s.

ளில் யாதொன்றை, எவன் உபாவிக்கின்று இரு அவன் அதற் குரிய லோகத்தைச் சார்வான்.

பதினேழாம் அத்பாயம் கான்காவது மக்காக்கில் ஸத்வகு ணம் பெற்றவர்கள் தெவர்களே உபாவிப்பார்களென்றம், ரஜ ஸ்குணம் பெற்றவர்கள் யக்ஷர்களேயும் ராக்ஷலர்களேயும் உபா விப்பார்களென்றம், தமஸ்குணம் பெற்றவர்கள் பூதங்களேயும் ப்சேதங்களேயும் உபாவிப்பார்களென்றும் விளக்கப்பட்டுள் ளது.

(5) எங்கும் நிறைக்துள்ள பரமேஸ்வரகைய என்னே உபா வித்கின்றவர்கள் அக்கிட்கெளுதபடி அகண்டாகாரமாயுள்ள ஸாயுஜ்யபதவி யென்னும் மோக்ஷத்தை அடைவார்கள்.

உலகூ. எவன் எனக்கு இல்யையாவது புஷ்பத்தையாவது பழத்தையாவது ஜலத்தையாவது அன்புடன் கோடுக்கின்றனே, மாந் திபேற்ற மனழடைய அவனது பக்தியால் கொடுக்கப்பட்ட அதை நான் பெறகின்றேன் (1).

(1) புஷ்பம், பத்ரம், பழம், தீர்த்தம் முதலியவை மஹே ஸ்வர ஸ்தூல பூஜைக்குரியன. மானஸ்பூஜையில் ஒருவனது அன்பு அபிஷேகநீராகவும், உயிர் கைவேத்யமாகவும், ப்ராண வாயு தூபமாகவும், மனஸும் புத்தியும் தீபமாகவும் ஒப்பு விக்கப்படும்.

மஹேஸ்வா ஸ்தூலபூஜை ஸ்கார்த்தம் பரார்த்தம் என் இருவகைப்படும். ஸ்வார்த்த பூஜையாவது தன் நன்மைக் காகவே செய்யப்படுகிற தினபூஜை. பரார்த்த பூஜையாவது பூறர் நன்மைக்காக மிவாலயங்கள்தோறும் பூஜகர்களால் செய் யப்படுவது. இந்த ஸ்வார்த்த பரார்த்த பூஜைகட்குரிய மூர்த்தி மஹாலிங்கம், ஸோமாஸ்கந்த சந்த்ரமேகா நடராஜா முதலிய மஹேஸ்வர வடிவங்கள்.

'விங்கம்' என்ற பதம் 'விம்' (ஸ்ருஷ்டி) 'க' (லயம்) என்ற தாதுக்களினின்ற ஜனித்து, ஸ்ருஷ்டி ஸ்திதி ஸம்ஹார திரோ பவ அதுக்ரஹ க்ருத்யங்களே உடைய மஹேஸ்வரன் என்று அர்த்தப்படும். அவர் எல்லேயற்ற மூர்த்தியாதலால் அந்த விங்கம், மஹாவிங்கம் எனச் சிறப்பிக்கப்பட்டது.

ஜீவாத்மாக்கள் உய்யும்பொருட்டு மஹேஸ்வரன் ஒவ்வொரு பாஹ்மாண்டத்திலும் ருக்ச விஷ்ணு பரஹ்மாவாக அமைக் தார். ப்ரஹ்மா படைத்ததை (விரித்ததை) விஷ்ணு காப்பார், ருத்சன் அழிப்பார் (ஒடுக்குவார்)

ப்ரஹ்மாண்டம் என்றது மிக விரிவுபெற்ற அண்டம். 'ப்ரஹ்ம' என்ற பேர் பரமாத்மாவுக்கும் ப்ரக்ருதிக்கும் பொருக்தும், ஏனெனில் இரண்டுவஸ்துவும் மிக விரிவுபெற்றிருப் பதால்.

ப்ரஹ்மாண்டத்தின் ஒவ்வோரணுளிலும் ருத்ரன் விஷ்ணு ப்ரஹ்மா ஸூக்ஃமமாக இருப்பினும், ஸ்தூலரூபமாகக் கை லாஸத்தில் ருத்ரன் இருப்பார், வைகுண்டத்தில் விஷ்ணு இருப் பார், ஸ்த்யலோகத்தில் ப்ரஹ்மா இருப்பார்.

ஒரு மாங்கனியானது வருக்ஷத்திலிருந்து காம்பு வழி யால் வருவதுபோல, மஹேஸ்வானது ஒரு சேகையிலிருந்து ருத்ராதி த்ரிமூர்த்திகள் ஸூக்ஃமமாகத் தோன்றினபின், ப்ர ஹ்மாண்டங்கள் உண்டாயின.

ஆகவே, மஹேஸ்வரன் த்ரிமூர்த்திகளேத் தன்னில் நின்று தோற்றுவித்த அவஸாமே "மஹாலிங்கம்" எனப்படும். இக்த எல்லேயற்ற ஸூச்ஷ்ம மாஹாலிங்கம் ஸ்ருஷ்டி ஸ்திதி ஸம் ஹார திரோபவ அநுக்ரஹங்களே ஜீவாத்மாக்களுக்கு ஜெகத் தில் செய்து வருவதால், அதைச் சிறிய ஸ்தூலவடிவமாகப் பாவணேசெய்து வேதாகம மக்த்ரயுக்தமாக மிவாலயங்களில் ப்ரதிஷ்டைசெய்து பூஜிப்பார்கள்.

இந்த அகண்டாகார அவ்யக்க மஹாலிங்கத்தின் நின்றும் புராணகாலத்தில் ஜனித்த உமாபதி ஸோமாஸ்கந்த முதலிய வ்யக்த மூர்த்திகளேயும் பாவணேசெய்து பக்தர்கள் பூஜிப்பார் கள்.

ஸ்தூலபூஜையில் அபிஷேகம் கைவேத்யம் திபாராதணே என்ற உபசாரகர்மங்களே அன்புடன் கிறைவேற்றிப் பிரார்த்திப் ்987 மானஸ்பூஜையில் இக்கர்மங்களெல்லாம் அந்தர் த்ரவ்யத் தால் முடிக்கப்படும்.

ஸ் தூல மானஸ் பூஜைகளுக்கு மேற்பட்ட த்ரிகாண அடக்கப் பூஜையாகிய மௌனத்தில் ஆக்மதர்ஸைம் வித்தித்து பாஹ்மகிர்வாணத்தில் ஸதாகாலமும் வாமுலாம்.

இந்த மூளித பூஜைகளுக்கும் தான் போக்தா, தான் ஸுஹிர்த் என்பதுபற்றி, அவற்றை "நான் பெறுகின்றேன்" என்முர்.

் உலிஎ. கௌந்தேய, எதைச் செய்கின்றயோ, எதை உண்ணு கின்றயோ, எதை ஹோமிக்கின்றயோ, எதைக் கொடுக்கின்றயோ, எதைக்குறித்துத் தவம்புரிகின்றயோ, அதை மதர்ப்பணமாகச் (¹) செய்.

(1) கீ செய்யவேண்டிய கர்மங்களெல்லாம் மஹேஸ்வரனு டைய க்ருத்யங்களென்று எண்ணி அவற்றைச் செய்வதே, அர் ஜுன, உத்கிருஷ்ட (அதிமேன்மைப்பட்ட) கர்மா துஷ்டானம் என்றமி.

ஒருவன் தனது கர்மத்தை ஈல்வரகர்மமாக்கினல், சித்த ைத்தியையும் ஈல்வரபக்கியையும் ஆத்மஞானத்தையும் பெறு வான்; அதுவுமன்றி, பாபபுண்ய கர்மபலங்களினின்றும் விடு படுவான். இதுபற்றி, "மதர்ப்பணமாகச் செய்" என்முர்.

'மதர்ப்பணம்' (மத்+அர்ப்பணம்) =என்னிடத்தில் அர்ப் பணம், எனக்குக் கொடுத்தல், மஹேஸ்வரனுக்கு ஒப்புவித்தல்.

உல்அ. ஶுபம் அஶுபம் என்றவைகளேப் (¹) பலனுகக்கோண்ட கர்மபந்தங்களினின்றம் (²) இவ்விதம் (³) நீ விடப்படுவாய்; விடப்பட்டு ஸன்யாஸியோகத்தோடு கூடின புத்தி பெற்றவனுகி (⁴) நீ என்ணேயே அடைவாய் (⁵).

• (1) விஷயஸுகத்தையும் துக்கத்தையும்.

(2) வித்து விருக்ஃமாகிப் பழங்களேக் கொடுப்பதுபோல, பாபபுண்ணியங்கள் பாபபிஐத்தையும் புண்யபிஐத்தையும் உண் 288 டாக்கி, அவற்றினின்றம் ஈஸ்வராஞ்ஞையால் ஸுகதுக்க பலங் களேக் கொடுக்கும். இந்த இன்பமும் துன்பமும் அறிவைப் பர் தித்து அற்பமாக்கும்.

எனவே, கர்மபர்தனம் கர்மத் தினின்று ஜனித்து அறி வைச் சுருக்கி மயக்கும் ஸுகதாக்க அநப்வங்கள்.

(3) ஈய்வசார்ப்பண வழியால்.

(4) கான் செய்யவேண்டிய கர்மம் எனதல்ல, மஹேஸ்வசன தே என்று எண்ணி, அதைச் செய்து வருகின்றவனுடைய புத் தியில் மேலான ஸ்திதியாகிய ஸையாஸத்வம் விளேயும்.

ஸக்யாஸம்=அகக்கை மமதை என்ற மலதோஷங்களேத் தியாக**ஞ்** செய்தல், விடுதல்.

(5) அகக்தை மமதையை நீ முற்றும் விட்டகாலத்தில் பச மாத்மதர்ஸனம் வித்திக்கும்.

உலக. நாள் எல்லாப் பூதங்களிடமும் ஸமனுமிருக்கின்றேன் (¹). எனக்த [ஒருவனும்] அப்பிரியனுமில்லே ப்ரியனுமில்ல (²). ஆனுல், எவர்கள் என்னே பக்தியால் பஜிக்கின்றர்களோ, அவர்கள் என்னில், நாள் அவர்களில் (ஃ).

- (1) ஸகல ப்ராணிகளிலும் பாரபக்ஷுமின்றி அவர்களுக் குரிய ஸக்திகளேயும் அதுபோகங்களேயும் அருளிக்கொண்டே இருக்கின்றேன்.
  - (2) எனக்கு ஒருவனும் மத்ருவுமல்லன் மித்ரனுமல்லன்.
- (3) ஆனல், பக்கிமார்க்கத்தை அறிக்து எவர்கள் என்ண வழிபடுகின்முர்களோ, அவர்களுக்கு நான் ஸமீபமாகிப் பரிபக் வகாலத்தில் அவர்களும் நானும் ஒன்றுவோம்.

இனிப் பின்வரும் இரண்டு மக்த்ரங்களில் தேஹணௌச மே முக்கியமென்றம், அதை அவமதிக்கின்றவர்களுக்கு ஸ்வ ர்க்கலோக ப்ராப்தியும் மோக்ஷஸுகமும் இல்ல என்றம் ஸங் கல்பிக்கும் மூடத்தைக் கண்டிக்கின்றுர்.

க**ல்**. அதிதுராசாரம் பெற்றவனுயிருந்தாலும் (¹) [எனக்த] அந் யமான பொருளேப் பஜிக்காமல் (²) என்னே எவன் பஜிக்கின்றனே (³) ஙஎ . 289

TIDE.

(1) ஒருவன் எந்த ஹீனஜா தியிற் பிறக்து அந்த ஜா **தி**யின் சுறப்பற்ற நடையுடைபாவனே களே அதுஸரித்தா அம்.

(2) எனக்குப் புறம்பான அநாத்ம விஷயங்களில் மனலை

ச்செலுத்தாமல்.

(3) நானே பரம்பொருள், நானே அறியத்தக்க வஸ்து, என்ற ஸ்திர புத்தியோடு வாழ்கின்றவன் எவனே.

(4) அவனே ஸதாசாரன் என்றே மதிக்க வேண்டும்.

பெரியபுராணத்தில் கண்ணப்பகாயஞர் திருகாளப்போ வார் முதலியோரது சரித்திரங்களேப் பார்த்தறிக.

ஸத்புருஷனுடைய (மெய்ப்பொருளே லச்ஃயமாகக் கொண் டவனுடைய) ஆசாரம் பெற்றவன், ஸதாசாரன்.

நூல்க. கௌந்தேய, [துராசாரனுயிருந்தாலும்] மூக்ரமாகத் தர் மாத்மாவாகின்றன் (¹); எக்காலங்களிலும் மாந்தியைப் பெறுகின் றன் (²). எனது பக்தன் கேடான் (³) என்று உறுதியரக நம்பு.

(1) அன்பி அம் அறிவி அம் பூர்ணத்வம் பெறகின்றுன்.

(2) ப்சக்ரு தியின் சலனகுணத் தினின் ஐம் ஒழிவுபெற்று நிற்பான்; அதாவது, கைவல்யதலையில் வாழ்வான்.

(3) லோகத்தாருக்கு அஞசாரனென்ற தோன்றினும், அவ ன் கெட்டவனல்லன். அநாக்ம விஷயத்தை வெறுத்து, ஸச்சி தாருக்த சொரூபியாகிய என்னேப் பற்றிப் பிடித்திருக்கின்ற தால், அவன் மலத்தில் மாளான்; மோக்ஷுஸுகத்தைப் பெறு வான்.

நூல் பார்த்த, பாபயோனிகளான ஸ்த்ரீகளும் வைம்யர்களும் அவ்விதமே மூூத்ரர்களும் என்ணே அண்டி மேலான கதியைப் பேறு கின்றனர் (¹).

(1) பாபகர்மகாரணத்தால் ஸ்த்ரீதேஹம் பெற்ற ஜீவாக்மா க்களும், வைஸ்யகுலத்திஅம் மூத்ரகுலத்திஅம் பிறந்த ஜீவாத் மாக்களும், மஹேஸ்வர உபாஸணயால் மோக்ஷஸுகத்தைப் பெறுகின்றனர்.

ப்சான்மணகுலத்தில் பிறந்தவர்களிலும் குஷக்ரியகுலத்தில் பிறந்தவர்களிலும் அநேகர் தேறைமே நானென்றும் தேறை சௌசமே முக்ய ஆசாரமென்றும் எண்ணி, ஸ்க்ரீகளேயும் வைஸ்ய ஸூத்ர குலங்களிற் பிறந்தவர்களேயும், இக்காலத் திற்போலவே, தம்காலத்திலும் அவமதித்து அவம்பாவமாக நடந்ததைக் கண்ட பகவான், அவர்களது அறியாமையை நீக் கும்பொருட்டு, நூலக வது மந்தாத்தையும் இந்தமந்தார்க்கையும் உபதேலித்தார். எப்படியெனில் தேஹசௌசம் மாத்ரம் ஸ்வர்க்கலோக ப்ராப்டுக்காவது மோக்ஷவித்திக்காவது போ தாதென்றும், சித்தசௌசமும் அன்பும் முக்யமென்றும், அத னுடன் ஈஸ்வரபக்தி கூடினுல், தேஹணௌசம் எப்படிக் குறை வுபட்டிருந்தாலும், மோக்ஷிஸுகம் அருளப்படும் என்றும் விள க்கினர்.

அடவர்களுக்குப் போலப் பெண்களுக்குச் சில ப்ரதான மக் செளும் அதுபோகங்களும் அமையாத தற்குக் காரணம் பூர் வீகத்தில் செய்யப்பட்ட பாபகர்மம் என்பதுபற்றிப் பெண்க ளேப் "பாபயோனிகள்" என்றுர். ஒருபெண் தனக்குரிய வீட் டை விட்டுத் தனியே சென்றுல், அவளே அபகரிக்கத் துஷ்டர் கள் முயஅவார்கள். புருஷர் அல்லது வளர்ந்த புத்சர் இல்லாவி டத்து, தன்வீட்டில் வேலேக்காரர்களே அடக்கியாளுதலும், பக்துமித்ரர்களால் தனக்கு ஒரு தாழ்வும் வராதபடி காத்துக் கொள்ளு தலும் அவளுக்குத் துர்லபம். வேளாண்மை வர்த்தகம் ராஜஸேவை முகலிய உத்யோகங்கள் அவளுக்கு ஒவ்வா. செல் வம் கீர்த்தி முதலிய ஸம்பத்துக்களே ப்ரயாஸப்பட்டுக் கேடுவ கற்கும் இடமில்லே. பூப்பு, ப்ரவைம் முதலிய காலங்களில் விலக் கப்பட்டிருப்பாள். தன் மானத்தையும் ஸுகத்தையும் காப் பாற்றிக்கொள்ளும்படி தனக்கு கெருங்கிய ஆண்பக்துக்களில் ஒருவன் பின்னே கிற்பாள். இப்படிச் கில பாதான மக்திகளி அம் அதபவங்களி அம் பெண்கள் மிகக் குறைவு பெற்றவர்கள். இக்தத் தாழ்வான கில பாபகர்மங்களால் அமைக்கப்பட்டது.

பாபகர்ம காரணத்தால் பெண்தேஹம் அமையப்பெற்று அம், அவர்களில் சிலர்க்குப் புத்தியும் அன்பும் விசாலமாயும் ஈஸ்வானிடத்தில் ஸ்ரத்தை அதிகமாயும் இருக்கும். இவற்றுல் ஞானுதிகாரிகளாகி மோக்ஷத்தைப் பெறுவார்கள்.

இனி, ச்ருஷி வர்த்தகம் கோரக்ஷண என்ற தொழில் களே ஜீவனேபாயமாக கடத்திவருகின்ற பூவைய்ய கோவை ஸ்ய தன வைஸ்ய குலத்திற் பிறக்கவர்களுக்கும் பாபகர்மங்கள் பலவழியாலும் ஸம்பவிக்கும். கலப்பையால் உழும்பொழுது அகேக ஜெக்துக்கள் கெரிபட்டிறக்கும் கலப்பையிற் கட்டப் பட்ட மாடுகளே அடித்துத் துன்பப்படுத்தவும் கேரிடும். தான் யாதி பீஜங்களேக் குத்துவதாலும் அரைப்பதாலும் அவற்றி அள்ள ஜீவர்கள் நாமப்படுவார்கள். மற்றும் வர்த்தக வருத்திக் காகத் தர்மத்துக்கு விரோதமான நினேவுகளேயும் வார்த்தைகளே யும் செயல்களேயும் அதுஷ்டிக்கும்படி வரும். மேனும் ஆடு மாடுகளே விற்றுப் பொருள் தேடாமலிருப்பதும் கஷ்டம். இவ் வாறு வைம்பகுலத்தினர்க்குரிய ஜீவனேபாயங்கள் பாபத்தை விளேவிப்பதால், அவர்களும் "பாபயோனிகள்."

இப்படி ஜீவனேபாய விசுஷயத் தில் பாபகர்மங்களே த் தெரி க்துக் தெரியாமனும் செய்தாலும், அவர்களில் கிலர்க்குப் புத் தியும் அன்பும் வியாலமாயும் ஈய்வானிடத்தில் ப்பாத்தை அதிக மாயும் இருக்கும். இவற்றுல் முமுக்ஷுக்களாகி, முக்கி பெறு வார்கள

வேவகஞ் செய்து பிழைக்கும் மூத்ர குலத்திற்பிறக்க வன் வறுமையால் ஸ்வதர்த்ரஹீனனுப், தன் எஜமானன் எ விய வேஃகளே, எப்படியிருக்கினும், செய்வான். செய்யா திரு ந்தால் ஏஜமானனுக்கஞ்செப் பொய் சொல்லுவான். இந்த நிலே யைப் பொருக்கின மூத்ரர்கள் பாபயோனிகளே எனினும், மூ த்ரகுலத் திற் பிறக்தவர்களி அஞ் சிலர் விமால புத்தியையும் அன்பையும் ஈர்வர ர்ரத்தை பையும் பெற்றிருப்பதால் மோக்ஷ த்தைப் பெறுவார்கள்.

பெண்களேயும் வைய்ய மூத்ர குலங்களிற் பிறக்தவர்களே யும் தாழ்வான நிலேமையை உடையவர்களென்று சிலர் எண்ணி னூயம், மேற்கு நிக்க முவகையாரில் வியால அறிவையும் அன் பையும் ஈஸ்வர ஸ்ரத்தையையும் பெற்றவர் அரேகர் உண்டு. இ வர்கட்கு மஹேய்வரபூஜை விக்கிக்கு மோக்ஷப்ரஸாகம் அரு millianin.

நூற்க புண்ய கர்மத்தைச் செய்கின்றவர்களும் [என்னில்] பக்கி பெற்றவர்களும் ஆகிய ப்ராஹ்மணர்களும் (1) க்ஷத்ரிய நஷிகளும் (2) அவ்விதமே [மோக்ஷத்தைப் பெறவார்களேன்ற] மீளவும் [விரித் துரைப்பதால் பயன்] என்ன (³). அநித்யழம் அஸுகழமான இந்த லோகத்தைப் பெற்று, [அதில் பற்றவைக்காமல்] என்னே அடை வார்கள்.

(1) ப்ராஹ்மண குலத்திற் பிறந்தவர்களில், அகம்பாவ . மற்ற அதுஷ்டானத்தாலும் ஈஸ்வரபக்கியாலும் சிறப்புப்பெற்ற ப்சாஹ்மண புத்திமான்களும்.

(2) அப்படியே கூத்ரிய குலத்திற் பிறந்தவர்களில், சிறப்

புப்பெற்ற கூத்திய புத்திமான்களும்.

压则压一压的。]

(3) அன்பாலும் ஈஸ்வர பக்தியாலும் பெண்களும் வைம்ய மூத்ர குலக்தாரும் போக்ஷ ஸுகத்தைப்பெறுவார்கள் எனில், அக்குணங்களேப் பொருந்தின ப்ராஹ்மணர்களும் கூத்ரியர்க ளும் அந்த மேலான ஸுகத்தைப் பெறுவார்கள் என்பதற்கு ஐயம் என்ன?

நூழ்சு. என்னில் மன்றடையவனுகவும், எனது பக்தனுகவும், என்னேப் பூஜிக்கின்றவனுகவும் இரு. என்னேயே நமஸ்கரி. இவ்வி தம் எள்ளேயே மேலான வழியாகக்கொண்டு, உள் சிக்கத்தை [என்னேடு] சேர்க்து என்னேயே அடைவாயாக (1).

(1) உனது அக்தஃகரணத்தாலும் கர்மேக்க்ரியங்களாலும் பரமாத்மாவாகிய என்னேத் தழுவி அகன்யபக்கியோடிரு என் பது கருத்து.

இந்த ஒன்பதாம் அத்யாயத்தில் உந்தமக்கல்வி ` ["சாஜவி த்யா"] என்றும், பரமாஹஸ்யம் ["ராஜகும்யம்"] என்றுங், கூறப்பட்ட வித்தையில் அடங்கிய உண்மைகளேத் தெளிவாக

1. பய தாக்க விஷாத நிவ்ருத்திக்கு விஞ்ஞானஸு ஹி தஞா னம் அவஸ்யம்.

2. விஞ்ஞானஸ்ஹி தஞானத்தைக் கற்றுலன் நிக் கர்பகௌ ஸலம் வித்திக்காது. இது உத்தம புருஷர்களுக்கே விளங்கும். ஏணேயோர்க்கு மிக ரஹ்ஸ்யமாய் இருக்கும்.

3. இர்த ரஹஸ்யத்தை அறியத்தகாதவர்கள் ஜனன மாண ஸம்ஸாரதிற்கே அளாவார்கள்.

• 4 கோகங்கள் படுற்றிலும் பரமேஸ்வரன் வயாபித்திருப் பார். ஆலை, ஐம்பொறிகள் அவரைக்காணு.

5. பாமேஸ்வரன் ப்ரக்கு தியைப் பற்றியும் பற்றுமனும் இருக்கின்ற நிலே "ஐஸ்வரயோகம்" என்ற கூறப்படும்.

6. ஆகாசத்தில் ஸஞ்சரித்துக்கொண்டிருக்கும் வாயு எவ் விதம் ஆகாசத்தைப் பற்றுதோ, அவ்விதமே பரமேஸ்வரணேத் தீண்டாமல் ப்ரக்ருதி தேஹங்கள் அவரில் இருக்கும்.

7. ப்ரக்ரு திரூபங்களே ப்ரக்ரு தியில் நின்று விரிக்கின்ற வரும் ஒடுக்குகின்றவரும் பரமேஸ்வரனே.

8. ஸ்ருஷ்டிக்கு முக்யகாரணம் ப்ரக்ரு இ. ஒடுங்கினதை மீனவும் தோற்றுவிப்பார். தோற்றுவிக்கதை மீனவும் ஒடுக்கு வார்.

9. பஞ்ச க்ருத்யங்களே நடத்தும்பொழுது பரமேஸ்வர னுக்கு அவற்றுல் ஸுகதுக்க வாதனேகள் வாரா.

10. ஜகத்தின் தோற்றத்திற்குக் காரணம் பரமேஸ்வரன் காயகதை கின்று ப்ரக்ருதியோடு சேருதலே.

11—12. பரமேஸ்வான் அவதாரபுருஷனுகி, ப்ரக்ருதியா கியற்றப்பட்டதும் ஸ்ரீ க்ருஷ்ணன் என்ற அழைக்கப்பட்டது மான மானுட தேஹத்தைத் தரித்தார். மூடர்கள் அக்த மானு டதேஹம் திருமேனி என்ற அறியாது, அதை அவமதிக்கின்ற னர்.

13. பரமாத்மாவுக்கு ப்ரக்ருதி அக்யமென்ற நிதானித்து, அறிவாளிகள் பரமாத்வையே பற்றி நிற்பர். ந\_வ*ு* .]

14. பரமாத்மாவில் அகக்யபக்கிக்கு லக்ஷணம் அதனில் த்ருடன்சதமும், அதற்கு அளவில்லாத வேவையும், அதனே ஸ் கோத்ரஞ் செய்தலும்.

15. மஹேஸ்வர உபாஸணேயை பக்தர்கள் ஏகத்வ புத்தி யோடாவது, ப்ரதக்த்வ புத்தியோடாவது, பஹுத்வ புத்தி யோடாவது செய்வார்கள். இவையெல்லாம் ஞான யஜ்ஞமா கும். இவற்றிற்கு ஆதாரம் அகக்யபக்தியாதலால், மஹேஸ்வ ரன் இவற்றை ஸமமாக ஏற்றக்கொள்ளுவார்.

16—19 ம் ம்லோகங்களில் வேக்ய (அவஸ்யமாக அறியத் தக்க)ப் பொருளாகிய பரமாக்மாளின் லக்ஷ்ணங்களும், அதனே அடைவதற்குக் கதிகளான ப்ரவருக்கி கிவருத்தி மார்க்கங் களின் லசுஷ்ணங்களும் குறிக்கப்பட்டன.

பரமாத்மாவைப்பற்றிக் குறிக்கப்பட்ட வக்ஷணங்கள் பின் வருமாறு:—

a. பவித்ரம் (மிஎ) — மலரஹி தப்பொருள்.

b. ஓங்காரம் (லஎ)—ப்சணவநாத சொரூபமாகி வெளிப் படும் பொருள்.

c. தாதா (Da) — போகங்களேக் கொடுக்கின் றவர்.

d. பிதாமஹன் (லிஎ) — தமது ஸ்ருஷ்டி கர்மத்தை நடத்திவரும் ப்ரஹ்மாவைத் தாம் ஸ்ருஷ்டித்ததால், அவர்க்குப் பிதாவாகவும், அவர் படைத்த தேவர் மானுடர் முதலி யோருக்குப் பாட்டரைக்கும் இருப்பார்.

e. பிதா (மிஎ) — ப்ரபஞ்சத்திற்கு கியித்தகாரணன்.

f. மாதா (ல் எ) — தோன்றியவைகளே அன்போடு வளர்க் கின்றவன்.

் ஓ. நிதானம் (௰அ)—சராசரப் பொருள்களில் புதையல் ("நிதி") போல மறைந்து நிற்கும் அரிய பொருள்

h. அவ்யயதேம் (இஅ) — ஒருக்காலும் மாருத மூலப்பொருள். வித்தில் நின்றும் வருக்கும் வர்த்துபோல, இதனில் நின்று ப்ரபஞ்சம் விரிர்த்து.

i. ஸாகூறி (இஅ)— ஸர்வத்தையும் ஒரேமுறையில் அறி யும் பொருள். j. ப்ரபு (Dஅ)— கைல வஸ் துக்களேயும் அடக்கியாளுகின் p பரமேஸ்வான்.

k. ஸுவறிர்த் (இஅ) — ப்ரதியுபகாரத்தை விரும்பாமல் ஜீவாத்மர்க்களுக்கு இன்பங்களேக் கொடுக்கின் நவன்.

l. மாணம் (யிஅ)— ஜீவாத்மாக்களுடைய துன்பங்களே கீக்குகின்றவன்.

m. ஸ்தானம் (லிஅ)—பேரறிவாலும் போன்பாலும் சிற ப்பிக்கப்பட்ட அதிமேலான பதம்.

n. நிவாஸம் (யிஅ)—சராசரங்களுக்கு நல்ல இருப்பிடம். o. பர்த்தா (யிஅ) — சராசரங்களேத் தாங்கிக்கொண்டி ருப்பவர்.

p. ப்ரபவன் (Dஅ) — ஸ்ருஷ்டி கர்த்தா.

q. ப்ரலயன் (இஅ) —தோன்றியவைகளே ஒடுக்குகின்ற வன்; ஸம்ஹாரகர்த்தா.

ரு. அம்ருதம் (மிக) - அழியா தபொருள்.

த. உஷ்ணத்தால் வாட்டுகின்றவன் (இகூ) — ஜீவாக்மாக் களின் கர்மத்திற் கேற்றபடி உஷ்ணத்தால் பஞ்சம் முதலிய வாதணேகளே உண்டுபடுத்துகின்றவன்.

t. மழையை விடவும் கிறுத்தவும் செய்கின்றவன் (இகூ)
— ஜீவர்களின் கர்மத்திற்கேற்றபடி அதிவ்ருவ்ஷ் அகாவ்ருஷ்டி
களேக் கொடுத்தும் தடுத்தும் வருகின்றவர்.

இனிப் பரமாத்மாலை அடைதற்குக் கதி (வழி) களான ப்ரவ்ருத்தி நிவ்ருத்தி மார்க்கங்களேப் பற்றி மிசு-மிசு மந்த்ரங் களிலும் குறிக்கப்பட்ட தேவாத்ம ஸக்திகள் பின்வருமாறு:—

(1) மக்த்ரம் (இசு) — ஈஸ்வராதி தேவர்களின் க்ருபையைப் பெறும்படி வேதங்களில் இயற்றப்பட்ட உபாஸ்ளுவாக் யங்கள்.

(2—4) ருக், ஸாம, யஜுர் (மிசு) — வேதங்களின் ருக், ஸாம யஜுர் நடைகள்.

(5) அக்கி (கசு) — கர்மாநுஷ்டானத்துக்குரிய அக்கி.

(6) ஹுதம் (மிசு) — அக்னியால் ஹோமித்தல்.

7. க்ரது (இசு) — ஸ்ரௌக கர்மம்.

8. யஜ்கும் (மகூ) — ஸ்மார்க்க கர்மம்.

9. ஸ்வதா (மிகு) — பித்ரு கர்ம மக்காம்.

10. ஆஜ்யம் (மசு) — அக்கிகார்யத்திற்குரிய பசுகெய்.

11. ஜளஷதம் (மிசு) — தான்யாகிகள்.

12. ம்ருத்யு (இகூ)— ஐம்புல வெறப்புக்குக் காரணமாகிய வியாதி.

13. ஸதஸத் (மிகூ) — மாயையும் மனஸும்.

20. ஸ்வர்க்க லோக ப்ராப்திக்கு வேதங்களின் கர்ம காண் டங்களிற் கூறப்பட்ட க்ரியைகள் அவஸ்யம்.

21. தேவலோக அதுபவங்கள் தீர்க்தால் ஸகாம புத்தி மான்கள் பூலோகத்தில் பிறப்பார்கள்.

22. அகன்யபக்குயோடு விஷய ஸுகங்களே மறுத்துப் பசமேஸ்வரண ஸகல லௌகிக வைதிக கர்மானுஷ்டானங்களி அம் த்யானிக்கின்றவர்களுடைய யோகசேஷமங்களேப் பசமேஸ் வரனே கடத்திவைப்பார்.

23. யாதொரு தெய்வத்தைப் பூஜித்தா அம் பரமேஸ்வரனே அதனுள்டுன்ற அதுக்ரஹிப்பார்.

24. இக்த உண்மையை அறியாதபடியால், தேவாதிதேவணேக்ரஹியாது அவருக்கடிமைப்பட்ட தேவர்களேப் பலர் உபா விக்கின்றனர்.

25. தேவ பித்ரு பூத உபாஸணேகளாற் பெறப்பட்ட போ கங்கள் வெவ்வேறு. பரமேஸ்வர உபாஸணேயாற் பெறப்பட் டது அகண்டாகார மோக்ஷம்.

26. பக்குயோடு செய்யப்பட்ட பூஜையையே மஹேஸ்வர ன் அங்கேரிப்பார். ஸ்ரத்தையற்ற பூஜைக்குப் பலனில்லே.

27. லௌகிக கர்மங்களே ஈஸ்வார்ப்பணமாகச் செய்தலே மஹேஸ்வர உபாஸீன.

28. சு<del>ல்வசார்ப்பண</del> பூஜைக்குப் பலன் கர்*ய*பந்த கிவாச ஊயும் ப்ரஹ்ம கிர்வாணமும்.

29. யாவர்க்கும் பொதுவானதெய்வமாய் பரமேம்வரன் கூற இருந்தாலும், பக்தியால் மாத்ரம் அவரை ஸமீபித்து அவரோடு ஐக்யப்படலாம்.

- 30—31. தேஹாசாரம் இருக்காலும் இஸ்லாவிட்டாலும் அனுத்ம விஷயத்தை மறுத்த அகன்யபக்கியால் பரமேஸ்வர கோப் பெறலாம்.
- 32. மஹேஸ்வரபூஜையும் அதன் பலகைய மோக்குமும் கிஷ்காமபுத்தியுள்ள ஸ்திரீகளுக்கும் வைஸ்ய ஸ் உத்ர குலங்களிற் பிறந்தவர்களுக்கும் உரியன.
- 33. அப்படியே அந்த ஸ்திதி புண்யகர்மங்களேயும் ஈஸ்வர பக்தியையும் ஸாதிக்கின்றப்சாஹ்மண குலத்தாருக்கும் க்ஷத்ரிய குலத்தாருக்கும் உண்டு.
- 34. ஒருவன் அந்தஃகரணங்களாலும் கர்மேந்த்ரியங்களா லும் தனக்குத் தோன்றிய ஞானகுருவைத் தழுவி அநன்ய பக் தியோடிருக்கவேண்டும்.

உபநிஷத்கள் என்றும் ப்ரஹ்மவித்தை என்றும் யோக மாஸ்த் ரம் என்றும் பகவத்சீதைகள் என்றும் கூறப்பட்ட ஸ்ரீ க்ருஷ்ணூர்ஜுன ஸம்வாதத்தில் ப்ரஸித்திபேற்ற ராஜவித்யா ராஜதஹ்யயோகம் என்ற ஒன்பதாம் அத்யாயம் முற்றிற்று.

# பத்தாவ*து அ*த்யாயம். விபூதியோகம்.

அஃ தாவது, பரமாத்மா ப்ரக்ரு தியுட் புகுந்து மஹேஸ்வாகுக், தனது தேவாத்ம ஸக்தியால் ப்ரக்ரு தியை விரித்துக், கோடாகோடி ரூபங்களே உண்டாக்கிரைகள் றம், அவற்றில் விஸேஷம்பெற்ற ரூபங்கள் "விபூதிகள்" எனப்படுமென்றம், அவ்விபூதிகளில் பகவான் கூறின சிலவற்றை அர்ஜுகன் கேட்டுச் சிந்தித்தான் என்றம், விளக்கும் பத்தாம் பாடம்.

பரமேஸ்வரனுடைய விலேஷ ஸக்தி ரூபங்களாகிய விபூதி களே மேறும் விரிக்கவேண்டுமென்ற அர்ஜுகன் (மிசு, மிஅம் ஸ்லோகங்களில்) ப்ரார்த்தித்ததால், இந்த அத்யாயம் விஸ்தரிக் கப்பட்டது. தமது விபூதிகளில் சிலவற்றை பகவான் கருணே யோமி கூறி, சமிஉம் மந்த்ரத்தில் இந்த விபூதிகளெல்லாம் தம் முடைய ஒரு ஷச்சிதாகந்த சேகையில் உள்ளன என்றும், அவற்றை முற்றும் ஸ்ரவணஞ் செய்தாலும் அர்ஜுகனுடைய பய துக்க விஷாதங்கள் தீராவென்றும் விளக்கினர்.]

### ஸ்ரீ பகவான் கூறினூ்:

- க. மஹாபாஹு, அன்புள்ள உனக்கு ஹிதத்தை (¹) விரும்பி எதணக் கூறப்போகின்றேஞே, அந்தப் பரம வசனத்தை (²) மறு படியும் (³) கேள்.
  - (1) உனது பய துக்க விஷாத நீக்கத்தை.
  - (2) பரம வஸ் துவைப் பற்றிய வசனம் "பரம வசனம்."
- (3) முன்கூறிய அத்யாயங்கள் ஒவ்வொன்றிலும் பரமவச னங்கள் நிறைந்திருக்கின்றபடியால், "மறுபடியும்" என்று இந்த அத்யாயத்தைத் தொடங்கினர்.
  - 2. நாள் எல்லாத் தேவர்களுக்கும் எல்லா மஹர்ஷிகளுக்கும் 299

(F\_...)

ஆதியானதால் (¹), தேவக்கூட்டங்களும் மஹர்ஷிகளும் எனது ப்ரப வத்தை (²) அறிகிறர்களில்லே.

(1) ப்ரஹ்மாவின் ஓர்பகலாகிய கல்பகாலம் கூ. எக் குரிய உரையில் விளக்கப்பட்டது. இந்தக் கல்ப்பகாலமாகிய 4,320, 000,000 மானுடவருஷங்களில் பதினைக்கு மனுச்சக்ரவர்த்திகள் பிறந்து இறப்பார்கள்.ஒவ்வொரு மனு அரசுசெய்யுங் காலமாகிய 308,571,4284 மானுட வருஷங்கள் ஒரு மன்வந்தரம் எனப்படும். ஒவ்வொரு மன்வந்தரத்துக்கு ஒரு ராஜேந்த்ரனும் ஒரு ஸப்தரிஷிக்கூட்டமும் அநேககோடி தேவர்களும் உளர். ஸப்தரிஷகனே ("மஹர்ஷிகள்" "மஹாருஷிகள்") என்றம் சொல் அவார்கள். இப்போது நடைபெற்றுவரும் ஏழாவது மன்வந்தரமாகிய வைவஸ்வத மன்வந்தரத்திற்குரிய ஸப்தருஷிகள் வவிஷ்டர் கர்யபர் அத்ரி ஜமதாக்கி கௌதமர் விர்வாமித்ரர் பரத்வரஜர் என்பவர்களாம்.

"தேவர்கள்" என்றது ப்ரஹ்மா இந்த்ரன் முதலான தேவர் களே

ப்ரஹ்மாதி தேவர்களாவது மஹர்ஷிகனாவது மஹேஸ் வானடைய ப்ரபவத்தை கேள்ளியாலன்றி கேரே அறியார்கள். ஏனெனில், இவர்கள் தோன்றவதற்கு முன்னரே அவர் இருத் தலால்.

ப்ரஹ்மானின் புத்ார்களில் ஒருவாரகிய ப்ருகு மஹர்ஷி யால் உரைக்கப்பட்ட பார்க்கவ புராணத்தில் ப்ரஹ்மாவுக்கும் விஷ்ணுவுக்கும் தங்கள் உற்பத்தியின் காரணம் தெரியாமை யால் அவர்கள் த்யானத்தில் இருந்தார்களென்றம், பாமாத்மா விக்னேஸ்வர ரூபந்தரித்து அவர்களுக்கு மாயா விஸ்வரூப தர் மனம் அருளி மைம்மையங்களேத் தீர்த்தார் எறைம், கூறியிருக் கின்றது.

"அதியான தால்"=காரண மா தலால்.

"ப்ரபவுத்தை"=ப்ரபுத்தன்மைகளில் உற்பத்தி காரணத்வ த்தை. அஃதாவது, மஹேஸ்வரனே ஸகல ஜீவாத்மாக்களின் பிற ப்புக்கு (தேகமெடுத்தலுக்கு) காரணனுபிருக்குர் ∮தன்மையை. நு. எவன் என்னேப் (¹), பிறப்பற்றவனுகவும் (²) அநாதியாக வும் (³), லோகங்களுக்கு மஹேஸ்வானுகவும் (⁴) அறிகின்றனே, மானு டர்களுக்குள் அவன் மோகமற்றவனும் (⁴) எல்லாப் பாபங்களினுவும் விடப்படுகின்றன் (⁶).

(1) பரமாத்மாவாகிய என்னே.

(2) தேவர்கள் மஹர்ஷிகள் முதலியவைகளேப்போல, ஒரு காலத்திலும் பிறப்பில்லா தவஞகவும்; 'ப்ரக்ருதிக்கு அப்பாற் பட்டவஞகவும்.

(3) என்னே ஒர் காரணம் இல்லாதவளுகவும்; என்ன வேருரு ஸ்க்திமான் உண்டுபடுத்தாதவளுகவும்.

(4) ஜீவகாருண்யத்தால் எனது மக்கியின் ஒரு ரேகை பைப் ப்ரக்ரு தியிற் செறுத்தி, அதணே விரித்துச் சிதறவிடாமல் அடக்கி, லோகங்களேக் க்ரமமாக ஸ்ருஷ்டித்து, ஜீவர்களுக்கு ஸுகதுக்க போகங்களே ஊட்டி, அறிவை வருக்கிசெய்து, மோகுத ஸ்திதியை அருளும் அக்தர்யாமி ஈம்வாதைகவும்.

இக்க மக்க்ரத்தில் பரமாத்மாவுக்கும் அக்தர்யாமியாகிய மஹேஸ்வரனுக்கும் உள்ள விலேஷ கிலேகள் விளக்கப்பட்டன. ஸ்ருஷ்டிக்கு முன் பரமாத்மா ப்ரக்ருதியை உபயோகிக்காமலே கின்றது. அக்க அவஸாத்தில் பிறப்பு இறப்பு என்ற சொற்கள் பரமாத்மாவுக்கு ஒவ்வா. அதன் மக்கியின் ஓர் அம்ஸத்தை எப்பொழுது ப்ரக்ருகியிற் புகுவித்துச் சராசர ப்ரபஞ்சத்தை (விரிவை) இயற்றிற்றே, அப்பொழுது அக்கர்யாமிக்கு (உள் கின்று அடக்குகின்றவனுக்கு) காகாவித ரூபங்கொண்ட ஐகக் மைட்ஷ்டி தேஹமாயிற்று.

ஜீவகோடிகளுக்குத் தனித்தனி வயஷ்டி தேஹங்களுண்டு. ஸகல ஜீவர்களுடைய வயஷ்டி தேஹங்களும் மற்று முள்ள ரூபங்களும் மஹேஸ்வரனுக்கு மைஷ்டி தேஹமாகும்.

ஜீவர்கள் பிறக்தார்கள் என்ற வசனம் அவர்கள் தத்தம் வயஷ்டி தேஹத்தைத் தரித்தார்கள் என்ற பொருள்படும்; அவர்கள் இறக்தார்கள் என்ற வசனம் வயஷ்டி தேஹத்தை விட்டார்களென்ற பொருள்படும்.

இப்படியே, மனேஸ்வான் ஸமல்டி கேறைக்கைத் தரிப் பது அவருக்குப் பிறப்பெனலாம்; ஸமல்ஷ கேறைக்கை விடுவது அவருக்கு இறப்பெனலாம். ஆணல், பரமாகமாவுக்குப் பிறப் பும் இறப்பும் இல்லவே இல்லே.

- (5) ஆக்மா எது, அனுக்மா எது, ஸகஸக் எது, என்ற விசாரணேகளேப்பற்றி ஸம்முயமில்லா தவளுகிக் கனது கர்மங் களே ஈர்ப்பாரர்ப்பண புத்தியோடு செய்கின்றவனுப்.
- (6) துக்க காரணமான அதர்மவழியினின்ற நீங்குகின் mair.

இனி, ஜீவர்களுக்கு பஹேம்வசனுல் அருளப்பட்ட சில வியேஷ மனுதர்மங்களும் தேஹகிலேகளும் சவது நிவது மக்த்ரங்களில் கூறப்படும்.

ச. ஜீவபூதங்களுக்க புத்தி (¹), தானம் (²), அஸம்மோஹம் (ঙ), க்ஷமா (4), ஸித்யம் (5), தமம் (6), மமம் (7), ஸுகம், துக்கம், பவம் (8), அபாவம் (9), பயம், அபயம்.

ரு. அறிம்ஸை (10), ஸமதா (11), துஷ்டி (12), தபஸ் (13), தானம்  $(^{14})$ , யஶஸ்  $(^{15})$ , அயஶஸ்  $(^{16})$ , என்ற பற்பலவித பாவங் கள் (1 ) என்னிடம் இருக்கே பிறக்கின்றன (18).

(1) கோகவிவேகம், அல் தாவது, கோக விஷயங்களேப் பகுத்தறியும் அறிவு.

(2) ஆக்ம அனுக்ம விவேகம்.

(3) மோறையில்லாமை (ஸம்போஹம்=மோஹம், அ=இல் லாடை).

ஒன்றனிடத்தில் இல்லாத பிறிதொரு தன்மையை அத னிடத்து உள்ளதாக அறிதல் மோகம். பாம்புத்தன்மையற்ற பழுதை (கயிறு) பாம்புத்தன்மை பெற்றது என்றறிகல் மோ amio.

"அமோஹம்" அல்லது "அஸம்மோஹம்"=எத்தன்மை பை ஒருவஸ்து பெற்று கிற்கின்றதோ, அது அத்தன்மையைப் பெற்றகென்ற புத்தி. 302

(4) வைறித்திருத்தல். இழுக்கப்பட்டாலும் அழுக்கப்பட் டாலும் விகாரமற்ற மனஸுடன் இருத்தல்.

(5) கண்டதைக் கண்டபடியும், கேட்டதைக் கேட்டபடி யும், கிணத்ததை கிணத்தபடியும், கூறுதல், இது ஸத்யவாக்கு,

(6) பான்டுபேக்த்ரிய கிக்ரஹம், புறக்காண ஒடுக்கம்.

(7) அந்தர் இந்த்ரிய நிக்ரவும்.

(8) பிறப்பு, தோற்றம்.

(9) மறைகல்.

gir.

(10) ப்ராணிகளே உபத்ரஞ் செய்யா திருத்தல்.

(11) ைக துக்கங்களில் ஸமமான மனம் பெற்றிருக்கல்.

(12) த்ருப்தி, போதும் என்ற புத்தி.

(13) இர்த்ரியங்களே ஒடுக்கி ஸரீரத்தை வாட்டுகல்.

(14) தனது வல்லபத்துக்கேற்றபடி பிறருக்குக் கொடுக் **50.** 

(15) தர்மத்தினை பிறந்த கீர்க்கி.

கேர்த்தி=சொல்றுதலக், கூறுதலேச், செய்விக்குங் குணம்.

(16) அதர்மத்தினுல் வக்த அபகீர்த்தி.

(17) பாவனேகள், நற்குணங்கள்.

(18) அவனவன் கர்மத்துக்குத் தக்கபடி கான் கொடுக்கி றேன்.

சு. லோகத்கிலுள்ள ப்ரஜைகள் எவர்களுடையனவோ (1), [அந்த] என் சோநபம் (²) பெற்றவர்களாகிய ஏழ மஹர்ஷிகளும் (³), அப்படியே பூர்வ நான்த மனுக்களும் (4), மானஸர்களாகப் பிறந்த வர்கள் (5).

(1) லோகங்கள்தோறும் வாழ்கின்ற ஜீவர்களுடைய தே ஹங்கள் எந்தப் ப்ரஜாபதிகளுடைய பொருட்களோ.

(2) என் ஸச்சிதானந்தசொளுபம்.

(3) D. 2. (1).

ப்ரஜாபதி=ப்ரஜைகளுக்குப் பதி.

ப்பதை=ஜனனம் பெற்றவர்கள், தேகத்தைத் தரித்தவர்

61.

கள். பதி = கர்த்தர்.

ஜ்கத்திலுள்ள தேகங்கள் எல்லாம் ப்ரஜாபநிகளால் ஸ்ரு ஷ்டிக்கப்பட்டன.

ப்ரஜாபதிகள் ப்ரஹ்மாவின் த்யானத்தால் அவரது சொ ரூபங்கொண்டு தோன்றி, ப்ரஹ்மாக்கள் என்றம், ப்ரஹ்ம மானஸ புத்ரர்கள் என்றம், ப்ரஹ்மருஷிகள் என்றம், மஹர் ஷிகள் என்றம் அழைக்கப்பட்டார்கள்.

இவர்களுடைய நாமங்கள் மரீசி, புலஸ்த்பர், புலஹர், க்ரது, அங்கிரஸ், அத்ரி, வஸிஷ்டர் என்பனவாம்.

தேவ அரு மானுட தேகங்களுக்கு இவர்கள் ப்ரஜாபதி யானதால் இவர்களுடைய பிதாவாகிய ப்ரஹ்மா ப்ரஜைக ளுக்கு பிதாமஹன் (பாட்டா) ஆனர்.

- (4) இப்பொழுது கடைபெற்று வரும் மன்வக்தரத் திற்கு ரிய வைவஸ்வதமனு ஏழாவது மனு. இக்த ஏழு மனுக்களில் முதல் கால்வருமாகிய ஸ்வயம்புவ, ஸ்வாரோகிஸ், ஒளத்தமி, தாமஸ் மனுக்கள் சண்டுக் குறிக்கப்பட்டார்கள்.
- (5) ஸப்த ப்ரஜாபதிகளும் முதல் நான்கு மனுக்களும் ஸூக்ஷ் மருபிகள். தங்களிஷ்டப்படி ஸ் தூலதேஹத்தை ஸ்ரு ஷ்டித்துத் தரித்துக்கொள்ளவும் எனேயோர்க்கு அருளவும் வல்லபமுண்டு.
- எ. இந்த எனது விபூதியையும் (¹) [ஐஶ்வா] யோகத்தை யும் (²) உள்ளபடி எவன் அறிகின்றனே, அவன் (³) அசைவற்ற [ஞான] யோகத்தோடு சேர்கின்றன் (⁴). இதில் ஸம்ஶயம் இல்லே (⁵).
- (1) ஒன்*ருன து* பலவாகிய தன்மையையும், பலவாய்த் தோன்றினவற்றில் மஹாவிஸேஷ் குணங்களோடு ப்ரகாவிக் கின்ற வைகளேயும்.
- (2) இர்த விபூதிகளும் வேறு ராராவித தோற்றங்களும் பாமேஸ்வீரன் ப்ரக்ருதியோடு சேர்ர்ததால் வர்தனவென்ற உண்மையையும், அர்தச் சேர்க்கை பற்றுமற்பற்றிரிற்கும் சேர்க்கை என்ற உண்மையையும்.

(3) அந்த ஞானவான்.

(4) அர்தச் சலனமற்றிருக்கும் பற்றற்ற ஙிஃபைப் பெற கின்றுன்.

(5) இப்படிப் பாமேஸ்வானது மோக்ஷ ஸ்திதியை இவன் பெறுவான் என்பது நிஸ்சயம்.

அ. நான் ஸர்வத்தின் பிறப்புக்குக் கூராணமென்றம், ஸர்வழம் என்னுல் ப்ரவ்ருத்திக்கிறதென்றம், எண்ணி அறிவாளிகள் தங்கள் மனேபாவ²னகளால் என்னேயே பின்பற்றி அண்டுவார்கள் (ப).

(1) பாமேஸ்வானே பஞ்சக்ருத்யன் என்றறிக்த ஞானி அவணேயே பற்றிகிற்பான். மனுஷர்களில் சக்ரவர்த்தியையும் பற்றிகில்லான்.

கூ. என்னிடம் சித்தத்தை வைத்தவர்களும் (¹), என்னிடம் ப்ரா ணன்களே வைத்தவர்களும் (²), [மெய்ப்பொருளாகிய என்னே] அறி விக்கின்றவர்ளும் (³), ஒருவரோடோருவர் என்னேப்பற்றி நித்யம் ஸிம் வாதிக்கின்றவர்களும் (⁴), ஸிந்தோஷத்தைப் பெறுகின்றனர் (⁵). [பேற்று, மேன்மேலும் என்னில்] சமிக்கின்றனர் (⁵).

(1) என்ணேப் பெறுதற்குரிய ஸாதணேகளாகிய ஈர்வ்பார்ப் பணத்தையும் மஞேலய யோகத்தையும் அப்யாவிக்கின்றவர் களும்.

(2) அப்படியே ப்ராணுயாம யோகத்தை அதுஷ்டிக்கின் றவர்களும்.

இந்த யோகம் வித்திக்கும்பொருட்டு ப்சாண அபானவா யுக்கள் தடுக்கப்படுவதால், "ப்சாணன்கள்" என்றுர்.

(3) ஆத்ம அநாத்ம விஷயங்களேப் பிரித்துக்காட்டி மெய்ப் பொருளப்பற்றிப் போதண செய்கின்றவர்களும்.

(4) ஸ்ரவணஞ் செய்த ஞானபாடங்களே ஒருவரோடொரு வர் தினமும் ஸம்பாஷித்து, அவற்ரைப்பற்றி உதயமாகும் ஸம்ஸயங்களே வெளிப்படுத்தி, ஸமாதானம்பெற மூயனுகின்ற மாணுக்கர்களும்.

(5) சலனமற்ற மனலைப்பெற்று ராக்கமாயிருக்கின்றனர். நக

304

- (6) அந்த யார்தத்திலேயே நின்று மேன்மேலும் ஆனக் திப்பார்கள்.
- ல. ஸதாகாலழம் என்னேப் பொருந்தினவர்களும் (¹), ப்ரீதி யோடு என்னேச் சேவிக்கின்றவர்களும் (²), அகிய அவர்களுக்கு எத ஒல் (³) அவர்கள் என்னேப் பெறகின்றனரோ, அந்தப் புத்தி யோகத் தைக் (⁴)கொடுக்கின்றேன்.
- (1) கானே பரம்பொருள் என்று கிஸ்சுயித்து, எக்காலமும் மனசை என்னில் வைத்திருக்கின்றவர்களும்.
- (2) ஸ்ரத்தையோடு தங்கள் கர்மங்களே எனது கர்மங் கள் என்று செய்கின்றவர்களும்.
  - (3) எந்த மைத்வத்தால்.
- (4) அந்த ஸமத்வபுத்தி யோகமென்னும் விருப்புவெறுப்பு ஸமாஸ சேர்க்கையை.

ஈஸ்வரார்ப்பணத்திற்கும் ப்ராணுயாமத்திற்கும் மனேலயத் திற்கும் ஆதாரமும் உற்றதுணேயுமானது ஸமத்வபுத்தி. இது பெருகப்பெருக, அவை லகுவாய் ஸித்திக்கும்.

- யிக. அவர்க2ன சகை\ப்பதற்காகவே அஞ்ஞானத்தால் பிறந்த தமலை (¹), ப்சகாஸிக்கின்ற ஞானதீபத்தால், நான் அந்தஃகசணத் தில் இருந்துகொண்டு (³) கெடுக்கின்றேன்.
- (1) அறியாமையில்லின்று தோன்றின துக்கம் பயம் மோ ஹம் முதலிய தாமஸ குணங்களே.
  - (2) நான் உள்ளம் என்ற அந்தஃகரணத் தில் விஜயமாகி.

ப்ரக்ரு தி சொருபங்கள் தோறம் பரமேஸ்வரன் இருந்தா இம், அவருடைய அதுக்ரஹ ஸக்தி தேவ மானுட தேகங் களேப் பெற்ற ஜீவாத்மாக்களுக்கு உதவும் இடம் உள்ளம் என்ற அந்தஃக்ரணமே.

பரமேஸ்வரனது அன்பைப் பெருத ஜீவாத்மாவின் மலம் உள்ளத்தில் ஏறி, மனலைக் க்ரஹித்து, கர்மேர்த்ரியங்களால் பாபகர்மங்களேச் செய்யும். ஆளுல், அவர் தமது அன்பைப் பெற்ற ஜீவாத்மாவின் மலம் உள்ளத்தில் ஏறின மாத்ரத்தில் அதை, மனவிற் சென்று வாதணேசெய்ய விடாமல், உள்ளத் திலேயே சா**ஶ**மாக்குவார்.

### அர்ஜுநன் கூறினுள்:

De\_\_\_00.7

02—லக. [என்னில்] ப்ரகாஸிக்கின்ற நீ பரம ஒளியும் பரம பவித்ரமுமாகிய (¹) பரப்ரஹ்மம் [என்றது நிர்சயம்]. எல்லா [மாறுட] நுஷிகளும் தேவநுஷியான நாரதரும் அவ்விதமே அணிததே வலரும் (²) வ்யாஸிரும் உன்னே மாஸ்வத புருஷனுகவும் திவ்விய ளுகவும் ஆதிதேவனுகவும் அஜனுகவும் (³) விபுவாகவும் (⁴) கூற கின்றனர். [ப்ரத்யக்ஷமாகவே] நீயுங் கூறுகின்றும்.

- (1) பரிசுத்தமுமாகிய.
- (2) அவலி ததேவலன் நாரதரோடு ஸம்வா**தஞ்செய்தவன்.** கருமை கிறம்பொருக்கிய ஓர் வித்வ ப்ராஹ்மணன். அவணேப் பற்றி மஹாபாரத ஸாக்கிபர்வத்கிற் காண்க.
  - (3) Фріцірат.
  - (4) வயாபகன்.
- ல்ச. ஓ பகவன், தேவர்களும் தானவர்களும் (¹) உனது [மஹே ஸ்வர] ஸ்வநபத்தை அறியார்கள். என்னிடம் எதைக் கூறுகின்றயோ அதையெல்லாம் உண்மையாக எண்ணுகின்றேன், ஒ கேஶவ.
- (1) "தேவர்கள்" ப்ரஹ்மாவின் புத்ரர்களிலொருவராகிய மரீச்யின் புத்ரணுகிய காஸ்யபருக்குத் தக்ஷன்மகள் அதிதி வயிற்றிற் பிறக்தோர். "தானவர்" காஸ்யபருக்குத் ததுவினி டத்துப் பிறக்த புத்ரர்.
- லிடு. பூதபாவனு (¹), பூதேயா (²), தேவதேவா (³), ஜகத் பதே (⁴), புருஷோத்தமா (⁵), நீ ஸ்வதந்த்ரத்தாலேயே உள்ளே உள் ஐல் அறிகின்றய் ( ⁶).
  - (1) ஜீவாத்மாக்களேப் பிறப்பிக்கின்றவனே.
  - (2) அவைகளே அடக்கி ஆளுகின் நவனே.
  - (3) தேவர்களால் போற்றப்படும் தேவா.
  - (4) ஸர்வலோகங்களேயும் சகூடிக்கும் பதியே.

307

「ம்<del>சு</del>—ம்எ.

(5) உத்தம புருஷனே.

(6) "ஸ்வயமேவ ஆத்மரா ஆத்மானம் வேத:"=ஸ்வதர்த் ரத்தாலேயே ஆத்மாவைக் கொண்டு ஆத்மாவை அறிகின்றுய்= வேறெருவர் உனக்குச் சொல்லாமல், கீயே உன்னே உன்னுல் கர்மிக்கின்றுப்.

ு த்தாத்மாவை அறிவதற்கு ப்ரக்கு கி கக்வங்கள் யாவற் றையும் நீக்கி, ஆத்மா வகவல்யமாக (தன்னர்களியாக) நின்றே, தன்னே அறியவேண்டும் என்பதுபற்றி, "நீயே உன்னே உன்னுல் அறிகின்றுய்" என்றுன் அர்ஜுகன்.

லகு. இவ்வுலகங்களே நீ வ்யாபித்து எந்த விபூத்களால் நிற்கின் றயோ, உனது அந்த விபூதிகள் சிறந்தவைகள் ஆனதால், அவைகளே நீ முற்றுங் கூறவேண்டும் (1).

(1) சிறந்த விபூதிகளே ம்ரவணம் செய்தால், அவைகளே மனம் த்யானித்து வேறு விஷயங்களேப் பற்றுது கிற்கும். இவ் வித மனேபாவணே ஈஸ்வரோபாஸினயாகும். "கிணப்பு மறப் பற்று கில்" என்ற உபதேயத்தை அநுவரிக்கத் தகாதவர்களு க்கு இந்த மனேபாவனே விருப்பு வெறுப்புக்களே ஒடுக்கும், அந் தஃகாணங்களே முுத்திசெய்யும், அறிவைப் கியாலமாக்கும்.

ல்எ. யோக்யே, எக்காலங்களிலும் எவ்விகம் உன்னே நினந்து அறிவேன் (¹)? பகவன், எந்தேந்த வஸ்துக்களில் என்னல் நீ நிரைக் கத் தக்கவனுயிருக்கின்றம்?

(1) விருப்பு வெறப்புக்களால் வாதிக்கப்படாத மூலைய யோகிகளாகிய ஸாங்க்யர்கள் நிணேயாமனும் நித்திரையிற் சிக் காமனும் அறிவு (ஆக்ம) மயமாய் நின்ற, பரமாக்மாவை அறி வார்கள் என்றும், லோகப்பற்றுக்கள் உள்ள தனக்குக் கர்ம யோகமே உரியது என்றும், கர்மதேக வித்திக்கு ஈர்வரனப் பற்றி மணுஸ் ஏசாளமாக நிணக்கவேண்டும் என்றும், நிஸ்சயத் தைப் பெற்ற அர்ஜுகன் "எவ்விதம் உன்னே கிணக்து அறி வேன்" என்றுன்,

அக்யாயம், மி.

லஅ. உனது அம்நதம் போன்ற வாக்கைக் கேட்சின்ற எனக்கு, போதும் என்ற புத்தியில்லாததால், ஐநார்த்தன, ஆத்மயோகத்தை யும் (1) ஆத்ம விபூதியையும் (2) மறபடியும் விரிவாகக் கூற.

(1) பரமாத்மா ப்ரக்ருதியோடு சேர்ந்து கிற்கும் கிணைய ulti.

(2) இந்த ஐஸ்வர யோகத்தில் தோன்றிநிற்கும் நாநாவித விமேஷ கோலங்களேயும்.

#### ஸ்ரீ பகவான் கூறுகின்றர்:

யிக. ஸந்தோஷம், தந ஸ்ரேஷ்ட (1). ஆத்ம விபூதிகள் திவ்யங் களாய் இருப்பதால் (²), [அவைகளுள்] ப்ரதானங்க2ளக் கூறப்போ கின்றேன். எனது [விபூத்களின்] விஸ்தாரத்திற்கு முடிவில்லே.

(1) உனது ஸ்தோத்ரத்தைக் கேட்டு மகிட்சி பெற்றேன். குரு வம்ஸக்கில் மேன்மை அடைக்க அர்ஜுகா.

(2) மிக ப்ரவித்தி பெற்றவைகளா யிருப்பதால்.

உல். தடாகேஸ், எல்லாப் பூதங்களின் அமையமாய் (¹) இநக் கின்ற ஆத்மாவும் நானே. பூதங்களின் அதியும் மத்யழம் அந்தழம் БП G (2).

(1) ஆமைம்=மயனிக்குமிடம், நித்ரையில் ஒடுங்குமிடம்.

(2) ஜீவர்களின் ம்தூல மரீரங்களின் அத்ரிம்ப ஆரம்ப மும், த்ரிய்ய ஸ்திதியும், அத்ரிய்ய அழிவும் எனது மக்கி Свимыв Ст.

உலக. ஆகித்யர்களுக்குள் விஷ்ணு [என்ற ஆகிக்யன்] நானே(1). ஜ்யோ≨ப் பொருள்களுக்குள் கீரணங்கள் பெற்ற ஸூர்யனும் நர னே (²). மருத் [தேவதை] களுக்தன் மரீசி [என்ற மருத்தும்] நா னே (³). நக்ஷத்ரங்களுக்குள் அவர்கள் நாயகனுகிய] சந்த்**ரனும்** நா Gar (4).

(1) "அதிதி" என்ற தேவியின் புதார்கள் "ஆதித்யர்". இவ ர்களின் பேர் விஷ்ணு, மக்சன் (இந்தான்), ஆர்யமன், தாத்ரி,

ewe.

த்வஷ்த்ரி, பூஷன், விவஸ்வத் (ஸூர்யன்), வைிக்ரி, மித்ரன். வருணன், அம்மன், பகன், என்பனவாம்.

இவர்களில் விஷ்ணு என்பவர் ஆக இளேயவராயினம் மற்ற வர்களிலும் குணைத்தன் என்ற மகாபாரதத்திலும் புராணங்களி அம் கூறி இருக்கின்றது.

அதிதி என்றதேவி, ப்ரஹ்மாவின் புத்ரகுகிய மிசியின் புத்ரணுகிய க்்யப்பை விவாகம்செய்து, ஆதித் கியர்களப் பெற் mair.

(2) வெளிச்சத்தைக் கொடுக்கும் சோதிசொருபங்களில் ஸ்ட்தகிரணந்களேயுடைய ஸூர்யலோகமும் எனது மக்கியே.

"ஸூர்ய" என்ற பதம் ஸூர்ய பகவாணயும் ஸூர்ய லோ கத்தையும் குறிக்கும்.

ஸூர்யபகவானுக்குப் பர்யாய நாமம் விவஸ்வத். இவர் அதித்தியர்களில் ஒருவர். இவருக்கு எழுவித கொணங்கள் உண்டு. அவை ளுஷும்நா, ஹரிகேஸ், விஸ்வகர்மன், விஸ்வகா ர்பன், ஸம்பத்வஸு, அர்வவஸு, ஸ்வராஜன் என்பனவாம். ப்ரலயகாலத்தில் இந்தக் கிரணங்கள் ஏழு ஸூர்யர்களாகி வோகங்களே வாட்டி எரிக்கும்.

ஸூர்ய பகவானுடைய குணவிஸேஷங்கள் ஸூரியலோகக் திற்கும் அமைக்கன. ஸூர்ய பகவான மானுடர் காணுகிருக் தாலும், அவருடைய லோகத்தைக் கினமும் கண்டு அகேக நன் மைகளேப் பெறுகின்றனர்.

இக்தனோகம் அவரது "ரதம்" என்றம், இந்த ரதம் காய த்ரி ப்ருஹதி உஷ்ணீ ஜகதீ த்ருஷ்டுப் அதுஷ்டுப் பங்தி என்ற வேதமாத்ரா அல்வங்களால் இழுக்கப்பட்டு உத்தராயண தக்ஷி ணுபன மார்க்கங்களில் செல்லுகின்றது என்றம், இந்த ரதக் தில் ஒருவருஷத்துக்குரிய ஒல்வொருமாசமும் வெவ்வேறு ஆதித்யர்களும் ருஷிகளும் கர்தர்வர்களும் க்ராமணிகளும் நாக ர்களும் ராக்ஃஸர்களும் உத்போகம் செய்வார்கள் என்றம். மாஸ்த்ரங்கள் கூறுகின்றன.

ஸூர்ய லோகம் கவக் க்ரஹங்களில் முக்கியமானது. இத 310 /

ன் கேஜஸ் ஸகல கேஜஸ்களுக்குள்ளும் விசேஷமாகலால், "ஸூர்யனும் நானே" என்றுர்.

மிவாலயங்களில் ஆகமனி திப்படி ஸூர்ய பகவான "கமோ ல்காய மிவேஸூர்ய மூர்த்தி" என்ற அறைழத்து, "மிவயாகம் வித்திக்கும்பொருட்டு அந்தகாரத்தை (அஞ்ஞான இருடே) கிரோதிப்பாயாக" என்று வேண்டி, கித்ய உத்வைக் க்ரமத்தில் முதற் பூறை செய்வார்கள்.

- (3) மருத் தேவதைகளே, கம்யபர், திதி என்ற தேவியோடு சேர்ந்து, புத்ரர்களாகப் பெற்றுர். இவர்கள் நாற்பத்தொன்பது பேரும் தேவர்களுக்கு அரசனுகிய இந்திரனுக்கு அடிமைப் பட்டு, அவருடைய மின்னல் இடி மழை மேகங்கள் என்ற கணங்களோடு சேர்ந்து, வாயுரூபங்களாய்ச் சஞ்சரிப்பார்கள். மருத்களில் ப்ரதான மக்திபெற்றவர் மரீசி.
- (4) சந்த்ரனுக்குப் பர்யாயநாமம் ஸோமன். இவர் ப்ரஹ் மாவின் புத்ரதைய அத்ரி என்பவரின் புத்ரன். இவருக்கு உரிய இடம் சக்கிர லோகம். அல்வினி பரணி கார்த்திகை முதலிய உள கதைத்ரங்களோடு கூடி ஒவ்வொருமாஸமும் அகேக சுகங் களேக் கொடுப்பார். இவர் அவ்ட லோசுபாலர்களில் ஒருவர். மற்ற லோகபாலர்கள் இந்த்ரன் யமன் வருணன் குபேரன் விவ ஸ்வத் (ஸூர்யன்) அக்கி வாயு என்பவர்களாம்.
- உலஉ. வேதங்களுக்கள் ஸாமவேதும் நானே (1). தேவர்களுக் தள் வாஸ்வனும்(²) நானே. இந்தீரியங்களுக்குள் மனஸும் நானே(<sup>8</sup>). ப்பாணிகளின் சேதுவேயும் (4) நானே.
- (1) ஆதியில் ஒன்றுப் இருந்த வேதத்தை த்வாபா யுக அந் தத்தில் வ்யாஸ பகவான் கான்கு பாகமாகப் பிரிக்கார்.

அத்வர்யு ஒதுவார் ஒதும் ப்ரார்த்தணேகளே "யஜுஸ்" என் றும், ஹோத்ரி ஒதுவார் ஒதும் ப்ரார்த் கணேகளே "ரிசஸ்" என் றும், உத்காத்ரி ஒதும் ஸ்தோத்ரங்களே "ஸாமன்" என்றும், ப்சாஹ்மணம் ஓதுவார் ஒதும் மந்த்ரங்களே "அதர்வண" என் றம், வேதம் பிரிக்கப்பட்டது.

p. Dan.

வியாஸருடைய மிஷ்யன் பைலமுனிவர் ருக்வேதத்தை யும், வைஸம்பாயனர் யஜுர் வேதத்தையும், ஜைமினி ஸாம வேதத்தையும், ஸுமந்து அதர்வண வேதத்தையும், தங்கள் தங்கள் மிஷ்யர்களுக்கு ஒதுவித்தார்கள்.

ஸாமவேதம் மிக இனிமையான நடையைப் பெற்று தேவ பக்தியை உண்டுபடுத்துவதால், "ஸாமவேசமும் நானே" என் மூர்.

- (2) வேதங்கள் போற்றம் தேவர்களில், தேவராஜனுகிய இந்த்ரனுக்குப் பர்யாய நாமம் வாஸவன்.
- (3) தேவர்களேப் பற்றிப்பிடித்து த்யானிக்கும் கருவி மனஸ் ஆதலாஅம், அது பசமேஸ்வாணல் ஜீவர்களே உத்தார ணம் செய்யும்பொருட்டு ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்ட தாஅம், அது அவ ரது ஸக்தியே என்று விஸேஷிக்கப்பட்டது.
  - (4) ஜீவாத்மாக்களின் புத்தியும் எனது மக்தியே.

உலிக. ருத்ரர்களுக்குள் மங்கானம் நானே (¹). யக்ஷர் ராக்ஷ ஸர்களுக்குள் வித்தேமனும் (²) நானே. வஸுக்களுக்குள் பாவகனும் நானே (³). மலேகளுக்குள் மேருவும் (⁴) நானே.

(1) தனது ஸ்ருஷ்டி கர்மத்தை கிறைவேற்றுவதற்காக ப்ர ஹ்மா பாமேஸ்வரணே த்யானித்தபோது, ப்ரஹ்மாவின் கெற்றி யிலிருந்து ஏகாதம (மக) ருத்ரர்கள் கோன்றினர்கள். இவர் களே மகாதேவன் ஹான் ருத்ரன் மங்கரன் நீலலோதிதன் சுமானன் விஜயன் பேன் தேவதேவன் பவோத்பவன் கபா லீமன் என்று மிவாகமங்கள் கூறும்.

மிவாலயங்களில் மூத்துரு ஐயத்துக்கும் ரோக கிவாரணேக் கும் மற்றும் இஷ்ட காம்ய வித்திகளுக்கும் ஏகாதம ருத்ரர் களேப் பக்தர் அபிஷேகாதி உபஸாணேகளால் வழிபடுவார்கள். இவர்களில் விமேஷ மக்தி பெற்றவர் முங்கரன்.

(2) ப்ரஹ்மாவின் தமோகுண ப்ரவிருத்தியில் கின்று தோ ன்றினவர்கள் யக்ஷுரும் சாக்ஷலரும். பகியினுல் மெலிவுபெற் றம் பயங்கரரூபிகளாயும் இருப்பர். பாஹ்மாவின் புத்ரனுபை புலஸ்த்யரில் கின்றம் யகூர்க ளும் ராகு**லா**ர்களும் பிறந்தார்கள்.

இவருடைய புத்சனைய் விஸ்ரவஸ் பரத்வாஜ ருஷியின் மாளாகிய தேவவர்ணினியை மணந்து அநேக ளத்வகுணம் பொருந்திய வைஸ்ரவணணப் பெற்றுர். வைஸ்ரவணன் ஜன பரிபாலனத்தை விரும்பித் தபஸ்செய்து அஷ்டபாலகர்களில் ஒருவராக கியமிக்கப்பட்டு, கிகரற்ற • தனவாகுகி, அங்க பங் கத்தைக் குறிக்கும் "குபேரன்" என்ற காரணப்பெயருடன், யக்ஷுர்களுக்கும் ராக்ஷுஸர்களுக்கும் அரசதை லங்காபுரியில் வெகுகாலம் வாழ்ந்தார்.

இவருடைய பிதாவாகிய விஸ்ரவஸ், கேஸிநியை மணர்து, ராவணணேயும் விபீஷணணேயும் பெற்றுர். ராவணன் லங்காபுரி தனக்குரியதென்று பாராட்டித் தனக்கு அதைக் கொடுக்க வேண்டும் என்று கேட்டபடியால், குபேரன் திருக்கைலாஸ கிரியில் அளகாபுரி என்ற பட்டணத்தை அடைந்து தமது திக்பாலக உத்போகத்தை வடதிக்கில் நடத்திவருகின்றுர்.

கஸ்யபர், கஸா என்ற பெண்ணே மணந்து, வேறு யக்ஷ ரையும் ராக்ஷஸ்ரையும் பெற்குர்.

"வித்தேரன்"=நிதிக்கு ஈமன். இவரே குபேரன்.

(3) ப்ரஹ்மாவின் புத்ரணுகிய தருமர், தக்ஷணுடைய மக ளாகிய வஸு தேவியை மணந்து, அஷ்ட வஸுக்களேப் பெற் மூர். இவர்களின் நாமங்கள் தரன் த்ருவன் ஸோமன் ஆபன் அனலன் அனிலன் ப்ரத்யூஷ் ப்ரபாஸன் என்பனவாம்.

மிவாலயுங்களில் இவர்களுக்கு நித்ய உத்ஸைவத்தில் இரு வேளே பலி கொடுக்கப்படும்.

வ**ஸ**ுக்களில் வியேஷ் குணவான் அனலன். இவரைப் "பாவகன்" என்றும் சொல்வார்கள்.

- (4) பொன்மயமாகிய மேரு ஸுமேரு மஹாமேரு ஸுரா லயம் ரத்னஸாது ஹைமாத்ரி என்றும் கூறப்படும்.
- இதன் சிகாங்களில் த்ரிமூர்த்திகளும் இந்த்ராதி லோக பாலர் முதலிய தேவர்களும் இருக்கின்றனர். ஆகாரை கமனம் சு. 313

2.01.

செய்கின்ற வித்த புருஷர்களும் ருஷிகளும் வேதாகம ராஸ் த்ர விசாரணேகளேப்பற்றி அங்கு வைபகூடி மம்வாதனே செய் வார்கள்.

ஸா தா ரண மனுஷர்களுக்கு இந்தமில் புலப்படாது. ஸவர் க்க லோகத்தைப்போல வாயு தத்வ ப்ரபலத்தால் இயற்றப்பட் டது. ஆதலால், ப்ருதுவி தத்வம் மிகுந்த ஐனங்கள், அதைக் காணவும் தொடவும் மாட்டார்கள்.

புராணங்களி அம் இதிகானங்களி அம் மஹாமேரு பாதா எந்தொட்டு புவர் ஸ்வர் லோகங்கள் வரையிற் செல்லுகின்றதெ ன்றம், பூலோகத்தில் "ஏர்த்" (earth) என்ற அங்க்லேயரால் கூறப்பட்ட ஐம்பு த்வீபத்தில் இலாவ்ரு ததேச மத்தியில் உள்ள தென்றம், அந்த இலாவ்ருத தேசம் ஹிமாலயமலேக்கு அப் பாற்பட்ட கிம்புருஷ தேசத்துக்கும் ஹரிவர்ஷத்துக்கும் வடக் கே உள்ளதென்றம், உத்தாகுரு தேசத்துக்கும் ரம்யக தேசத் துக்கும் தெற்கே உள்ளதென்றம், கூறியிருக்கின்றது. மேஅம், இந்த மஹாமேரு கீல மலேயை வடக்கிஅம், கந்தமாதன மலே யைக் கிழக்கிஅம், மால்யவத் மலேயை மேற்கிஅம் எல்லேயாகக் கொண்டதென்று கூறியிருக்கின்றது.

இப்படிக் கூறப்பட்ட தேசங்களின் இருப்பிடமும் மஃல களின் இருப்பிடமும் தொனித்தாலன்றி, மஹாமேருவின் இரு ப்பிடம் அறிதல் அஸாத்யம்.

இப்பொழுது நடைபெறும் மன்வந்த்ர ஆரம்பத்திலுள்ள குலபர்வதங்களேப் புராணங்கள் குறிப்பிட்டிருக்கின்றன. எந்த மலேக்குமுன் எந்த மலே என்றும், எந்த மலேக்குப் பின் எந்த மலே என்றும், எந்த மலே வரிசைகளின் இடையில் எந்தத் தேசம் என்றும், விளக்கியிருக்கின்றது. இக்காலத்தில் ஜூதி பாஷை வேற்றுமைகள் எப்படியிருப்பினும், குல மலேகளும் இவற்றைப்பற்றிய நிலங்களும் ஆகியில் இருந்தவாறே இன்றும் ஏறக்குறைய உள்ளன என்று தோற்றுகின்றது.

ஆஷியா (Asia) க் காண்டத்தில் உள்ள இந்தியா (India) வுக்கும் ஸையீர்யா (Siberia) வுக்கும் இடையிலுள்ள பர்வதங் களே ஆராயின், இந்தியாவின் வடபாக எல்லேயிலுள்ள விமாலய பர்வதத்துக்கு வடக்கே சினபாஷையில் "குவான் லுன்" என்று கூறப்பட்ட ஒரு நெடிய பர்வதம் உண்டு. இதுவேஸம்ஸ்க்ருத பாஷைபில் ஹேமகூடம் என்று கூறப்படும்.

ஹிமாலயத்துக்கும் ஹேமகூடத்துக்கும் இடையிலுள்ள தேசத்தை இக்காலத்தில் டிபெற் (Tibet) என்பார்கள். ஆகிகா லத்தில் அது கிம்புருஷவர்ஷம் எனப்படும். மேற்குக் கிழக்காகச் சென்று நிற்கும் ஹேமகூட பர்வதத்துக்கு வடக்கே நிஷதம் என்ற பர்வதமும் மேற்குக் கிழக்காக ஓடி நிற்கின்றது. இதைச் சீனர்கள் "தியான் ஷன்" மீல என்பார்கள்.

ஹேமகூட பர்வதத்துக்கும் கிஷத பர்வதத்துக்கும் இடையிலுள்ள தேசம் ஹரிவர்ஷம் எனப்படும். இக்தத் தேசம், பாபகர்ம மிகுதியால் வெகுகாலம் மணற்காடாகி, கோபி (Desert of Gobi) எனப்படும்.

தியான்ஷன் என்ற நிஷத பர்வதத்துக்கு வடக்கே, மேற் குக் கிழக்காசச் சென்ற, நீல பர்வதம் நிற்கின்றது. இதை இக்காலத்தில் "ஆல்ற்றே" (Altai) மீல என்பார்கள்.

கிஷத பர்வதத்துக்கும் டீல பர்வதத்துக்கும் இடையி அள்ள தேசம்•இலாவ்ருதம் எனப்படும்.

இந்த இலாவிருதத்தின் மத்தியில் மஹாமேரு, பூமியைப் பிறி, ஸூர்ய சந்த்ர நட்சத்திராதிகளுக்கு உரிய புவர்லோகத் தையும் பிறி, ஸ்வர்க்கலோகப் பரப்பி ஆள்ள த்ருவ லோகம் வரையில் நிற்கின்றதென்று யாஸ்திரங்கள் கூறும். த்ருவ லோகம் ஆங்க்லேய பாஷையில் "போல் ஸ்டார்" (Pole Star) எனப்படும்.

மஹாமேரு பாதாளம் தொட்டு த்ருவலோகம்வரைக்கும் நிற்பதால், அதன் உயர்வை கணக்கிடுதல் அரிது. புராணங் களில் கூறப்பட்ட யோஜீனக்கணக்கு உள்ளபடியான கணக் கன்று. உள்ளபடி கணக்கை விரிக்கின், மனசுக்கு எட்டாமற் போகும். அங்குக் கூறப்பட்ட யோஜீனதாரக் கணக்குக்கள் ஸாம்ய ஸம்பக்தக் கணக்கென்றே அறியவேண்டும்.

2009.7

இந்த அதிவினேத மஃயின் மேகஃகளில் அநேக சேஷத் ரங்கள் உள்ளன. மத்ய மேகஃயில் சிவபெருமான் எழுந்தரு ளிய திருக்கைலாஸமும் திக்பாலகர் வலிக்கும் நகரங்களும் இருக்கின்றன.

த்ராவிடதேசங்களில் ஆகமப்படி ஈடத்தப்பட்ட சிவாலய ங்களில் நீத்ய உத்ஸவம் கைலாஸ பாவணயே.

மஹாமேரு புவர்லோகத்திற்கு மேலுள்ள ஸ்வர்க்க லோ கம்வரையிற் சென்று நிற்கும். ஸ்வர்க்கரோகத்தைச் சார்ந்த ஸப்தருஷி மண்டலமும், த்ருவன் வலிக்கும் த்ருவலோகமும், மேருவின் உச்சி மேகஃப் பாங்கில் இருக்கும்.

அண்டத்தில் எவ்விதம் மேரு த்ரிலோகங்களி அள்ள சரா சரங்களின் பரிபாலனத்துக்கு இயற்றப்பட்டதோ, அவ்விதமே பிண்டத்தி அம் மேரு விணுதண்ட (vertebra) ரூபமாக இருக் கின்றது. அண்டத்தில் மஹாமேருவைக் கண்ட பெரியோர் பிண்டத்தி அள்ள விணுதண்டத்தையும் மஹாமேரு என்று கூறிஞர்கள்.

ஸ்தால தேகத்திலுள்ள விரைகண்டமும் தாமரைக்காய் போன்ற எலும்புகளால் இயற்றப்பட்டு, ஆற மேகலேகளால் கிறப்புப்பெற்றது. அவற்றில் மூலா தாரம் ஸ்வாதிஷ்டானம் மணிபூரகம் அகாகதம் விருந்தி ஆக்ணை என்ற சக்ரங்கள், ககரங்கள்போல, விரிக்தன. மூலா தாரத்தில் விக்னேஸ்வரனும், ஸ்வாதிஷ்டானத்தில் ப்ரஹ்மாவும், மணிபூரகத்தில் விஷ்ணு வும், அகாகதத்தில் ருத்ரனும், விருந்தியில் மஹேஸ்வரனும், ஆக்ணையில் சதாசிவனும் வீற்றிருப்பர். பிண்டத்திலுள்ள மேருவை ஸாதாரண ஜனங்கள் அறியார்கள். பிண்ட மேருவிலுள்ள ஆருதாரங்களேயும், அவற்றில் வவிக்கும் தேவர்களேயும், கல்விமான்கள் தாமும் அறியார்கள். ஞானுதிகாரியே இவற்றைப் பிண்டத்தில் அறிவதுபோல, பான் மாண்டத்திலுள்ள மஹாமேருவைக் தக்க வித்திபெற்றவர் களே அறிவார்கள்.

உ**ல்** ச. பார்த்த, புபோஹிதர்களுக்குள் (¹) ழக்கியனை ப<u>ீருஹ</u>ஸ் பதி (²) என்று என்னே அறி (³). மேல்னுபதிகளுக்குள் ஸ்கந்தனும் நா னே (⁴). ஜலழள்ளவைகளுக்குள் ஸ்ழத்சமும் நானே.

(1) "புரஹ்" (முன்), "ஹித:" (வைக்கப்பட்டவன்) என்ற பதங்கள் கூடி "புரோஹித:" (முன்வைக்கப்பட்டவன்) என்று கி, வழிகாட்டுவோன் என்ற பொருள்படும். விதி விலக்குக்களே அறிக்து, செல்லவேண்டிய மார்க்கம் இதுவே என்ற உறுதி யாகக் கூறுகின்றவன் "புரோஹிதன்".

இவனே "ஆசார்யன்". "ஆ" (சுற்றிலும்), "சார்ய:" (செல் லக்கூடியவன்) என்ற பதங்கள் கூடி, "ஆசார்ய" என்ற ஸமாஸம் சூழ்ந்த பார்வைபெற்ற புத்திமான் என்ற அர்த்தப் படும். எனவே, புரோஹிதனும் ஆசார்யனும் ஏகார்த்த பதங் களாம்.

(2) தேவ குருவாகிய வ்யாழ பகவான். இவர் ப்ரஹ்மா வின் புத்ரதைய அங்கிரஸ் மஹர்ஷியின் புத்ரன்.

(3) என்றவரும் நானே.

(4) அரசைக் காக்கும் ஸேனுதிபதிகளில், தேவ ஸேனுதி பதியாகிய ஸ்கக்தனும் எனது ப்ரதான ஸக்தியே.

ஸ்கர்த ஸ்வாமியை மாவணபவன் என்றம், கார்த்திகே யன் என்றம், ஸுப்ரஹ்மண்யம் என்றம் கூறுவார்கள்.

அகேக கல்ப காலங்களுக்கு முன் அஸுரர்களின் வாதணே பைப் பொறுச்சுக்கூடாத தேவர்களே ரகூடிக்கும் பொருட்டு, மிவபெருமான் தமது ப்ரஹ்ம மக்கிகளாகிய ப்ரணவம் சுமா னம் தத்புருஷம் அகோரம் வாமதேவம் ஸைத்யோஜாதம் என்ற வற்றில் நின்று நிகாற்ற வெப்பமுடைய அக்கிப் பொறிகளேப் ப்ரயோகித்து, அந்த ஆற பொறிகளேயும் கைலாஸ கிரிப் பாங் கில நாணற் புல்லாற் சூழப்பட்ட வாளியாகிய மாவணத்திற் செனுத்திரை ("மா" = நாணற் புல், "வன" = நீர்).

விணாக நக்தத்தில் சுரவணப் பொய்கையில் வைக்கப் பட்ட ஷட் ஜபோதிகள், ஸுப்ரஹ்ம லக்ஷணத்தோடு, ஆற சுற குழக்கைகளாகிச் செக்தாமரை மலின்மீது விற்றிருக்தார் கள். இவர்களேக் கண்ட கார்த்திகை நக்ஷத்ர மகளிர் அறவ ரும்மிக மகிழ்க்கு, ஒவ்வொருவரும் ஒவ்வொரு புதல்வஞக எடுத்துத் தங்கள் முலேப்பாலே ஊட்டி வளர்த்தனர். அக்காலத் தில் கைலாஸபதியும் உடாதேவியும் அங்குச் செல்ல, பேரன் போடு உமாதேவி தமது ஷட் குமாரர்களேயும் இரு கரங்களா அம் சேர்த்தெடுத்துத் தழுவினர். உடனே ஷண் (ஆறு) முகங்க ளும் பன்னிரு கரங்களும் உடைய ஒரு திருமேனியாயிற்று. இப் படிக் கட்டி எடுக்கப்பட்ட குமா (முருக)க் கடவுள் "ஸ்கக் தன்" ("ஸ்கக்த"=சேர்க்கப்பட்டவன்) எனவும், "ஷண்முகன்" எனவும் அழைக்கப்பட்டார்.

பாமேஸ்வான் பெருங் கருணேயோடு தடிது இடப்பக்கத் தில் ஸ்கந்தணயும் உமாதேவியையும் இருத்தி யருளினர். இம் மூவரும் ஒன்றுகூடி அமர்ந்த மூர்த்தம் "ஸோமாஸ்கந்த மூர் த்தி" எனப்பட்டது. ("ஸஹ"=கூட, "உமா"=பார்வதி, "ஸ்க ந்த"=குமாரஸ்வாமி). உமையாளோடும் ஸ்கந்தனேடும் கூடித் தர்மணே கொடுக்கின்ற மூர்த்தி எவரோ, அவர் ஸோமாஸ்கந்த மூர்த்தியாகிய மஹாதேவர்.

கார்த்திகைப் பெண்களின் விசேஷ புண்ய கர்மத்தை லோ கத்தார் பாராட்டும்பொருட்டு, மிவபெருமான் ஸ்கர்தனுக்குக் "கார்த்திகேயன்" என்ற பெயரிட்டார். மேலும், கார்த்திகை நக்ஷத்திரத்தில் ஸ்கர்தஸ்வாமியை ஸ்ரத்தையோடு உபாவிக் கின்றவர்கள் போகத்தையும் ஞானத்தையும் பெறவார்கள் என்று விதித்தருளப்பட்டது.

வலித்தி முத்திகள் என்ற சன்மைகளே அருளும் ப்ரஹ்மாம் ருங்களோடு பிறக்ததால், ஷண்முகன் "ஸுப்ரஹ்மண்யன்" 318. என்ற திருநாமத்தைப் பெற்றுர். "ஸுு" (நல்ல) + "ப்ரஹ்மன்" =விரிவுள்ள வஸ்து.

உலிடு. மஹர்ஷிகளுக்குள் பீருகுவும்(¹) நானே, ஶப் தங்களுக்குள் [ஒம் என்ற] ஏகாக்ஷாழம் நானே (²), யஜ்குங்களுக்குள் ஐப யஜ்கு ழம் (³) நானே, அசைவற்றவைகளுக்குள் ஹிமாலயழம் (⁴) நானே,

(1) ப்ருகு என்பவர் ப்ரஹ்மாவின் மானஸ் புத்ரர்களில் அதிவைராக்கியம் பெற்றவர். பார்க்கவ புராணம் இவராற் சொல்லப்பட்டது.

(2) ஸம்ஸ்க்ரு தத்தில் ஒரெழுத்தாற் குறிக்கப்பட்ட ப்ர

ணவ நாதமும் எனது விமேஷ மக்தியே.

நிர்க்குண ப்ரஹ்மத்தில் நின்ற தோன்றினது பராயக்தி. அதனில்நின்று ஸ்ருஷ்டி ஸ்திதி ஸம்ஹாரயக்திகளாகிய அகார உகார மகாரங்கள் தோன்றி "ஒம்" என்ற ப்ரணவ நாதமாயிற்று. (அஉம்—ஒம்.) இதில்நின்று மற்றைய ஸகல அக்ஷாங்களும் உப தேயங்களும் மாஸ்த்ரங்களும் தோன்றின. எனவே, ஏகாக்ஷ ரம் பகவானது வியேஷ யக்தியே.

(3) ஜப மர்த்ர உபாஸீனயும் பிஜாகூதாங்களோடு கூடிய

ஜபமர்த்ர உச்சாரணயும் பரஹ்ம கத்தியே.

எண்டு "யஜ்ஞ்ங்களுக்குள்" என்றது கர்ம யோகிகளுக்கு ரிய அதுஷ்டானங்களில் என்று பொருள்பண்ணவேண்டியது. ஏனெனில், ஸாங்க்யர்கள் (கிராசை மிகுந்தவர்கள்) ஆகிய ஞான நிஷ்டர்களுக்கு நிணப்பற நிற்றல் உரியதாதலாலும், ஜபக்ருத்யம் உரியதன்முதலாலும் ஜபம் அவர்களால் அதலை ரிக்கப்பட்டாலும், அவர்களது வாக்கில் நின்று தானே நழுவும்.

ஐபமர்த்ரங்களேக் காஃயிலும் மாஃயிலும் க்ரமமாக உச் சரித்து வருகின்ற அதிகாரியில் உபாலிக்கப்பட்ட மூர்த்தி யின் அதுக்ரஹம் (அருள்) உதயமாகும். இர்த உண்மையை "உருவேறத் திருவேறும்" என்ற மணி வாக்குக் குதிக்கின்றது. ("உரு"=ரூபிகரம்; "திரு"=அருள்.)

(4) இந்த மலே மஹா உன்ன த திர்க்க விரைலத் த்வங்களேப்

319

a war.]

பெற்றும், தேவ கங்கா நடுக்குப் பூலோகத்தில் அவதார ஸ்தா னமாயிருந்தும், விஸேஷ புண்ய பூமியாயை பாத தேசத்தை வடபாகத்திற் காத்தும், அதன் பாரிஸங்களில் அநேக யோகி ஸ்வார்களும் வித்த புருஷர்களும் வித்தி முத்திக்குரிய மூலி களும் வவிக்கத் தக்க இடங்களே உடையதாயும் இருப்பதால், ஐகத்தில் பர்வத ராஜன் என்ற அழைக்கப்பட்டது. அதன் பாரிஸங்களில் புண்ய பலன்களேப் பெறுகற்காக ப்ரஹ்மா தக்ஷப் பாஜாபதி இந்தான் முதலிய தேவர்கள் முற்காலத் தில் யாகாதி கர்மங்களேச் செய்தனர்.

- இவ்வாறு ப்ரவித்திபெற்ற மஃயை உடையவர் அறிமய ராஜன். இவரையும் பர்வத ராஜன் என்பார்கள். இவர் தவத் தாற்பெற்ற புத்ரி பார்வதி.

தக்ஷனுடைய யாகத்தில் உமாதேவியாகத் தோன்றின பராஸக்தியே பின்னெருகாலத்தில் பார்வதியாக, இமய பர்வ தத்தினுள்ள ஒர் தடாகத்தில் தாமரைப் புஷ்பத்தில், துலங்கி ஹிமய ராஜனுல் எடுக்கப்பட்டார்.

உலகு. எல்லா விருக்ஷங்களுக்குள்ளும் அஸ்வத்தழம் (¹) நானே. தேவ ருஷிகளுக்குள் நாரதரும் (²) நானே. கந்தர்வர்களுக்குள்(ѣ) சித்ர ரதனும் நானே. சித்தர்களுக்குள் கபிலழனியும் நானே (⁴).

(1) MOLLETIE. Ficus indica (Indian fig.)

ஆலமாத்தின் பால் விழுது பட்டை இலே புஷ்பம் பழம் விதை அரேக ரோகங்களேத் தீர்க்கும். இதன் நிழல் போகிகட் கும் யோகிகட்கும் தக்க சுகத்தைக் கொடுக்கும். இதனில் ஸிவபெருமானும் திருமானும் அபிமானம். அத். மிரு, மர். க இல் ஸகுண ப்ரஹ்மம் அஸ்வத்த வருக்ஷம்போல விரிர்து நிற்கின் றது என்று கூறப்பட்டது.

(2) இவர் ப்ரஹ்மாவின் புத்ரரில் ஒருவர். தர்ம ராஸ்த்ரத் திலும், வீணே வாவித்தலிலும், வாக்கு வல்லபத்திலும், தூது போவதிலும் மிகச் சிறக்தவர். ராமாயண சரித்ரத்தை இவர் வால்மீசி ருஷிக்கு உரைத்தார். (8) காணியபர், தக்கப் பாதாபதிலின் மகளாகிய பாரதையை மணக்கு, கக்தருவரைப் பெற்றுர். கேச சஞ்சராத்திலும் சிக்ரமான நடை உடை பாவணேகளிலும் ஆடல் பாடலிலும் கக்கருவர் மிகப் ப்ரீதிபெற்றவர்கள். இவர்களுக்குரிய விவரகம் எதிர்ப்பட்டு ஒருவரை ஒருவர் அவரனிக் கடுதலே. இது கக்கர்வனிவாகம் எனப்படும். இவர்களுக்கு அரசன் சித்ராதன்.

(4) ப்ரஹ்மாவின் புத்ரைகிய கர்த்தம ப்ரஜாபதி, மதுவின் புத்ரியாகிய தேவஹூ தியை விவாகஞ்செய்து, கபிலமுனியைப் பெற்ருர். இவர் ஸாங்க்யம் என்ற வேதார்தக் கட்டளேகளேத் தமது மாதாவுக்கும் தம்மை அண்டின ஏணேயோர்க்கும் உபதே மித்தருளினர்.

ஆகாஸ தத்வ ப்ரபலத்தால் உண்டான வித்த லோகத் தில் நவகோடி வித்த புருஷர்கள் வீற்றிருக்கின்றனர். வேறு லோகங்களிலும் விஸேஷ வித்திகளேப் பெற்றவர்கள் வாழ்கின் றனர். ஞானம் பெற்ற வித்தர்கள் ஞானவித்தர் எனப்படுவார் கள்.

வித்த கணங்களேத் தாயுமான சுவாமி தமது வித்தகணப் பதிகத்தில் பாடியிருக்கின்றுர்.

தமிழ் நாட்டில் பதினெண் வித்தர்கள் திருவாய் மலர்ந் தருளிய நாடி முதலிய ஸாஸ்த்ரங்கள் வழங்கி வருகின்றன. இவர்கள் பெயர்,—அகஸ்த்யர், தன்வந்தரி, வ்யாஸர், திருமூலர், மிவவாக்யர், யூகமுனி, தேரையர், புண்ணுக்கீரை, ஸூத முனி, வால்மீகர், மத்ஸ்யமுனி, புலிப்பாணி, சட்டமுனி, போகருஷி, வாருஷி, ராமதேவர், இடைக்காடர், கொங் கணர்,—எனவாம்.

உயிர. குதிரைகளுக்குள் அம்நுதத்தோடு பிறந்த (¹) உச்சைய் நு வஸ் (²) ஆக என்னே அறி- யானகளுக்குள் ஐராவதமாக (³) அறி. மனுஷ்யர்களுக்குள் அரசுகை (⁴) அறி.

(1) தைத்யராலும் தானவராலும் வாடுக்கப்பட்ட இந்த் ராதி தேவர்கள் விஷ்ணுபகவானிடம் தங்கள் வலிமைக் குறை

320-

[2 WaT.

வை கிறைவாக்கி யத்ரு ஐயத்தைத் தக்தருள வேண்டுமென்று ப்ரார்த்தித்தனர். தேவர்களின் யக்தியை வருக்கிசெய்யும்பொ ருட்டு, மக்தா கிரியை மத்தாகவும், வாஸுகி காகத்தைக் கயிழு கவுங்கொண்டு, தடிது திருப்பாற்கடலேக் கடைவது அவஸ்யம் என்றும், திருப்பாற்கடலேக் கடைக்து அதனில் தோன்றும் அம்ருதத்தைத் தேவர்கள் பானஞ்செய்தால் அவர்கட்கு திட புத்தியும் தேக வலிமையும் சாவாமையும் வித்திக்கும் என்றும், தைத்யர்களேயும் தானவர்களேயும் எவ்விதமும் தேவர்கள் வயப் படுத்தித் திருப்பாற்கடலேக் கடைதற்குக் கொண்டுவர வேண் டும் என்றும், திருப்பாற் கடலேக் கடையும்பொழுது வாயுுகி யின் தலேப்பக்கத்தைத் தைத்யரும் தானவரும், வாற்பக்கத் தைத் தேவர்களும், பிடிக்க வேண்டும் என்றும், ஆக்ஞாபித்தார்.

அவ்வாறே திருப்பாற் கடலக் கடைய, வாஸுகியின் வாயிலை வந்த விஷ வாயு தைத்யர்களேயும் தானவர்களேயும் வாட்டி அவர்களுடைய ரைக்கிகளேக் குன்றப் பண்ணினது. அந்தச் சமயத்தில் கைல இட்டகாம்யங்களேக் கொடுக்கத் தக்க ஸுரபி என்ற பசுவும் (காமதேனுவும்), பாரிஜாதம் என்ற வருக்குமும், ஸ்ரீ என்ற லக்கிமியும், ஐராவதம் என்ற வெள்ளே யாண்யும், உச்சைஸ்ரவஸ் என்ற அதிவேகமுடைய குதிரை யும், வைத்யேஸ்வராம்மமான தன்வந்தரியும், அவரால் ஏந்தப் பட்ட கமண்டலத்தில் அமருதமும் திருப்பாற்கடலின்மீது கோன்றின.

அம்ரு தத்தைக் கண்டவுடனே தைத்யர்கள் அதைத் தன் வர்தரியின் கையில்கின்ற அபகரித்தார்கள். ஆஞல் திருமாலின் திருவிளேயாடலால் அதை இர்த்ராதி தேவர்களே பாணஞ்செ ய்து, மிக்க வலிமையைப் பெற்று, தங்களோடு போர்புரியும் தைத்யர்களேயும் தானவர்களேயும் ஐயித்துத் துரத்திவிட்டார் கள்.

"ஶுரா" என்ற அம்ருதத்தை உண்ட தேவர்கள் "ஶுர்" என்றும், அதை உண்ணுத தைத்யர்களும் தானவர்களும் "அஶுர்" என்றும், அழைக்கப்பட்டனர்.

- (2) விமிர்க்த காதையுடைய குதிரை "உச்சையாவஸ்". கதியிலும் தைர்யத்திலும் கொற்றது. இது இக்க்ரனுக்குக் கொடுக்கப்பட்டது.
- (3) பாற்கடலில் தோற்றின வெள்ளேயாணே. "இரா" (இன் பம்), "வத்" (உடையது, கொடுக்கத்தக்கது) என்ற பதங்கள் கூடி "ஐராவதம்" என்றுயிற்று. இது இந்த்ரனது பட்டத்து யாணே.
- (4) மனுஷர்களுக்குள் எவன் ஸர்வ ஆளுகையை ஒரு தேசத்தில் பெற்று வாழ்கின்றுளே, அவனது ஸக்தி எனது ஸக்கியே.
- உல்அ. ஆயுதங்களுக்குள் வஜ்ரமும் (1) நானே. தேனுகளுக்குள் காமதேனுவும் நானே (2). [ஸ்த்ரீபுருஷர்களில் அன்பைப்] பிறப்பிக்கும் கந்தர்ப்பனும் (3) நானே. ஸிர்ப்பங்களுக்குள் வாஸுகியும் (4) நானே.
- (1) ஒரு கிருதயுகத்தில் தானவர்களால் வாதிக்கப்பட்ட தேவர்கள் பேரமாவினிடம் சென்று முறையிட, அவர் மஹா தபஸ்வியாகிய ததிகியின் பராக்கிரமங்களேயும் பரோபகாரத் தையுங் கூறி, அந்தத் தர்மவானுடைய எலும்புகளாற் செய் யப்படும் வஜராயுதமே தானவர்களேயும் அவர்கள் தஃவைகைய வருத்ரணயும் சம்ஹாரஞ் செய்யத்தக்கதென்று சூழ்ச்சுசொன் ஞர். இதைக்கேட்ட இந்த்ராதிதேவர்கள் நாராயணமூர்த்தி யோடு சரஸ்வதிநதிதீரத்திலுள்ள வஞந்தாரஸ்ரமத்தில் வாழும் ததிகியோகீஸ்வரனிடம் போய் ப்ரஹமாவின் உத்தேரைக்கைச் சொன்னவுடனே அப்படியே யாகட்டுமென்று தம்தேகத்தைத் த்ரிலோக சம்ரசுஷ்ணேக்காகத் தானம்செய்து முத்தியடைந்தார்.

அவருடைய எலும்புகளே எடுத்துத் தேவதச்சுகைய துவ ஷ்ட்ரியிடம் இக்த்ரன் கொடுக்க, அவற்ருல் ஆறபாரிசம்பெற்ற வஜ்ராயுதத்தை அவன் இயற்றிக்கொடுத்தான். இதன்ல் வருத் சாஸு சனும் அக்காலத்துத் தானவர்களும் அழிக்கப்பட்டார் கள். இந்த ஒப்பற்ற பரோபகார விஷையம் திருக்குறளில் "அன்பிலார் எல்லாம் தமக்குஉரியர் அன்புஉடையார் என்பும்உரியர்பிறர்க்கு"

என்று குறிக்கப்பட்,டது.

(2) பசுக்களுக்குள் இஷ்ட காம்யங்களேக் கொடுக்கின்ற பசுவும் (காமதேனுவும்) நானே.

(3) மன்மத்தும்.

(4) கம்யப் ப்ரஜாபதி தக்ஷ ப்ரஜாபதியின் புத்ரியாகிய கத்ருவை விவாகஞ்செய்து பல சிரசுள்ள சர்ப்பங்களாகிய மேஷன், வாஸுகி, தக்ஷகன், மங்கன், ஸ்வேதன், மஹாபத் மன், கற்கோடகன் முதலிய நாகங்களேப் பெற்றுர்.

ரஸாதல பாதாளத்தில் போகவதி என்ற நகரத்தில் வாஸுகி வாழ்கின்முன் என்ற புராணங்கள் கூறும்.

உலகூ. நாகங்களுக்குள் அனந்தனும் (¹) நானே. ஜலதேவதை களுக்குள் வநணனும் நானே (²). பித்நகளுக்குள் அர்யமாவும் நா னே (³). தண்டிக்கிறவர்களுக்குள் யமனும் நானே (⁴).

(1) அதிமேஷனம்.

பாதாளங்கள் ஏழுக்கும் அப்பால் இருக்கி பூலோகத்தை யும் மற்றைய மேல் லோகங்களேயும் சுமக்துகொண்டிருக்கின் ருர் என்றம், அவர் ஸ்வஸ் திகா முத்ரையையுடைய ஆயிரம் தலேகளும் உழுபடையாகிய எரும் உலக்கையும் தரித்த இரண்டு திருக்கரங்களும் பெற்றப் பிறிதொரு கைலாஸ் கிரியையும் அதிலிருக்கு விழுகின்ற கங்கா கதியையும் போன்ற திருமேனியுடையவர் என்றம், ஐயோதிஷ மாஸ்த்ரங்களில் அதிபாண்டித்யம் பெற்றவர் என்றம், தேவர்களாலும் சித்தர் களாலும் கர்தர்வர்களாலும் போற்றப்பட்டவர் என்றம், கல்ப கால முடிவில் அவருடைய வரய்களினின்ற தோன்றும், கிஷ்ணு புராணத்தில் கூறப்பட்டது.

(2) வருணன் திக்பாலகர்களில் ஒருவர். இவருக்கு உரிய

திசை மேற்கு. ஸமுத்ரங்களுக்கும் நதிகளுக்கும் அரசன். புண் யாகமுதலிய கைமித்திக கர்மாறுஷ்டானங்களில் விக்கேஸ்வா ருக்குப் பூஜையாகி இவருக்குப் பூஜையாகும்.

(3) பித்ருக்கள் என்றது பிதாக்கள்.

IEW.]

ஸூக்ஷ்ம ஸரீரத்தோடு வாழ்கின்ற ஸாத்ய தேவர்களுக்கு ஸோமஸத்துக்கள் என்றவைராஜர்கள் பித்ருக்கள்.

போத்ன ஸரீரத்தோடு வாழ்கின் ந தேவர்களுக்கு அக்கிஷ் வாத்தர்கள் பித்ருக்கள். தைத்யர் தானவர்யக்ஷர் ராக்ஷஸர் கர்தர்வர் முதலியவர்களுக்குப் பர்ஹிஷதிகள் பித்ருக்கள்.

மா தடர்களில் ப்ராஹ்மணர்களுக்கு ஸோமபர் என்ற உஷ்மபர் பித்ருக்கள். கூதத்ரியர்களுக்கு ஹவிர்புஜ் என்ற ஹவிஷ்மத்துக்கள் பித்ருக்கள். வைஸ்யர்களுக்கு அஜ்யபர்பித் துருக்கள். ஸூத்ரர்களுக்கு ஸுகாலிகர் பித்ருக்கள்.

இர்த ஆதி பித்ரு கணங்களின் குணங்களேப் பற்றியும், இவர்களது க்ருபையினைல் ஒருவன் தன் பிதா மாதா முதலிய லேபபாகி பித்துருகளுக்கு உபகரிக்கத்தக்க பலன்களேப் பற்றி யும் அத் ந., மர். யிஉக்குரிய உரையிற் காண்க.

அர்யமாவை நானே என்று விமேஷித்தார். ஏனெனில், பரோபகார புத்தி மிகுதியால் பித்ருக்களே இவர் எப்பொழு தம் ஸர்தோஷிப்பிக்கின்ற படியால்.

(4) விவஸ்வத் என்ற ஸூர்யபகவான், ஸஞ்ஞாவை விவர கம் பண்ணி, யமணப் பெற்றுர். இவர் பித்ருக்களுக்கும் நரக கோகங்களுக்கும் தலேவர். லோக பாலகர்களில் இவர் தென் திக்கைப் பரிபாலிக்கின்றவர். ப்பதைகளின் புண்யபாபங்களே அறிர்து நீதி வழுவாது தண்டஞ் செய்கின்றபடியால், இவருக் குப் பெயர் தர்ம ராஜன்.

நூல். தைத்யர்களுக்குள் ப்ரஹ்லா தஜாம்(¹) நானே. காலத்தைக் கணக்கிடுவோர்களின் காலவதப்பும் நானே (⁴). மீருகங்களுக்குள் மீரு கேந்தோனும் (³) நானே. பக்ஷிகளுக்குள் வைந்தேயனும் (⁴) நானே.

(1) தைத்யர் என்பவர் கால்யபருக்கும் கிகிக்கும் பிறக்க 325

B.Da.

பிள்ளேகளாகிய ஹிரண்யாக்ஷுன் ஹிரண்யகமிபு என்பவரின் சந்ததியார். இவர்களுள் ஹிரண்யகமிபன் மகன் ப்ரஹ்லாதன். இவன் மிக ப்ரவித்திபெற்ற விஷ்ணுபக்தன். இவனே ஹிம் வித்த ஹிரண்யகமிபன் நாவிம்ஹ அவதாரத்தால் நாமமடை ந்தான்.

- (2) சண்டு ஜனங்கள் உபயோகித்துவரும் காலப்பிரிவுபாடு கள் தனது ஸக்திரூபங்கீளே என்று கூறி, கூயிக வது மக்த்ரத் தில் பிரிவுபாடில்லாத அகண்டகாலமும் தனது ஸக்திரூபமே என்றுர்.
  - (3) விம்ஹமும்.
- (4) தக்ஷப் ப்ரஜாபதியின் மகள் வினதா கல்யப ப்ரஜாபதியை விவாகம் செய்து பக்ஷிகளுக்கு அரசதைய கருடனேப் பெற்றுள். இவருடைய அருளுடைமையும் அன்புடைமையும் ஒழுக்கமுடைமையும் வலியுடைமையும் கண்ட ஸ்ரீ விஷ்ணமூர் த்தி இவரைத் தனக்கு வாஹனமாகவும் த்வஜமிகரமாகவும் கொண்டார்.

நூ**ல்க.** லுத்தப்படுத்துகின்றவைகளுக்குள் 'பவனனும் (¹) நா னே. ஆயுததாரிகளுக்குள் சாமனும் (²) நானே. மத்ஸியங்களுக்குள் மகாழம் (³) நானே. நதிகளுக்குள் ஜாஹ்நவியும் (⁴) நானே.

(1) வாயுவும்.

சண்டு ப்ராண அபான வாயுக்களேயும் ஸ் தூலபூத வாயுவை யும் ஒன்று கூட்டி நானே என்று விஸேஷித்தார். ஏனெனில், ஸரீரங்கள்தோறும் நின்று ஸஞ்சரிக்கின்ற ப்ராண அபான வாயுக்கள் வெளியில் நின்ற பூதவாயுவை உச்சுவாஸ் நிஸ்வாஸ் க்ரியைகளால் உள்வரங்கியும் வெளிவிடுத்தும் அந்த ஸரீரங் களேச் ஸுத்தப்படுத்துவதால்.

- (2) ராவணண ஸம்ஹரித்த அவதார புருஷனைய ஸ்ரீ ராம மூர்த்தியும்.
- (3) மிகாம் ஓர் விஞேதமான மீன். இக்காலத்தில் உள்ள தன்று. ஸில்ப ராஸ்த்ரங்களில் இதைப்பற்றிச் சொல்லப்பட்டி ருக்கின்றது.

(4) ஜஹ்து ராஜனிடம் பிறப்புப்பெற்ற கங்காகியும்.

சக்தாபகவானுடைய புத்ரதைய புதன் புரூரவஸ் என்ற பிள்ளேயைப் பெற்றுர். இவனுடைய ஐர்தாம் தஃமுறையில் பிறக்த ஜஹ்து என்ற மஹா தபஸ்வீ யாகஞ் செய்துகொண்டி ருக்கும் பொழுது கைலாஸமார்க்கமாகப் பகேரதுலை கொண்டு வரப்பட்ட கங்காகதி தனது யாகபூமியில் ப்ரவேணித்து யாகத் தை அழித்தவுடனே, அவளுடைய அஹர்தையை அடக்கும் பொருட்டு அவளுடைய ஐலதேஹம் முழுவதையும் உட்கொ ண்டு காரைமாக்கிரை. மஹருஷிகளும் தேவர்களும் அவரிடம் வர்து கங்காதேவியை மன்னிக்கவேண்டுமென்று ப்ரார்த்தித்த தால், அவனத் தன்காது வழியால் மீளவும் பிறக்கச் செய் தார். இதுபற்றி அவளுக்கு "ஜாஹ்கவி" என்ற பெயர் வந்தது.

த்ருவ சக்காத்திற்கு அப்பாற்பட்ட ஸக்ய லோகக்கிலிரு ந்து த்ருவனுவ் மப்தருவிகளாலும் உபசரிக்கப்பட்டுச், சந் த்ரமண்டலத்தைச் சிறப்பித்து, மஹாமேரு வழியால் இறங்கி, ஜம்புத்விபத்தில் அஷ்டதிக்குகளி அமுள்ள நதிகளுக்கும் ஆகா ரமாகி, இமயபர்வு தத்தைச் சார்க்து, ஹரித்வார மார்க்கமாக அரேக புண்யக்ஷேத்ரங்களின் அருகிற் சென்று, ஸமுத்ரத்தில் வீழ்ந்து, பாதாளங்கள் தோறும் சென்று, ப்ரஜைகளுக்கு நற் பலன்களே ஸதாகாலமும் கொடுத்தே நிற்பாளென்றும், அவள் பெருமையைக் கேட்டவர்களுக்கும் சிக்தித்தவர்களுக்கும் போ ற்றினவர்களுக்கும், அவீனக் கண்டவர்களுக்கும் ஸ்பர்யித்தவர் களுக்கும், அவளிடத்தில் நீராடினவர்களுக்குங் பாபநிவாரணே யும் ரார்தியும் உண்டாகுமென்றும், வேதாகம புராண இதிகா மங்கள் கூறுகின்றன. பாததேமத்தில் புதன் வம்மத்தில் மஹா புண்யாத்மாவாகிய ஜஹ்துவின் ஸ்ரோத்ர்வழியாற் பிறக்கு, ஸ்ரௌதகர்மங்கள் தனது இருபாரிசங்களிலும் செய்யப்பெ ற்று, ஸ்வர்க்காதி போகங்களுக்கும் முத்திகளுக்கும் ஹேதுவா யிருப்பதால், "ஜாஹ்கவி கானே" என்றுர்.

கூய் உ. அர்ஜுந, ஸ்ருஷ்டிகளின் (¹) ஆதியும் மத்யழம் அந்தழம் நானே. வித்தைகளுக்குள் அத்யாத்ம வித்தையும் (⁴) நானே. நன்ன 327 டைபெற்ற வா தழம் நானே (<sup>8</sup>).

(1) ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்ட சராசரங்களின்.

(2) ஆத்மாவைப்பற்றிய வித்தையும்; விஞ்ஞான ஸஹித ஞானமும்.

(3) விகல்பமின்றி மைத்வபுத்தியோடு பேசப்பட்ட வார்த் தைகளும் எனது மக்தி ரூபங்களே.

கூலிக. அக்ஷாங்களுக்குள் அகாரமும் நானே (¹). ஸிமாஸக்கூட் டத்துள் த்வந்தவழம் நானே (²). அழிவில்லாத காலமும் நானே. விம் வதோழகனை (³) தாதாவும் நானே.

(1) உயிர்மெய் யெழுத்துக்களுக்கு ஆதாரமான அகார மும் எனது ஸக்திருபமே.

(2) பலபதங்களே ஓர்பதமாக்கும் உபாயங்களில் த்வக்த்வ ஸமாஸம் எனது ஸக்கிரூபமே.

ஸமாஸமாவது அரேக பதங்களே ஒருபதமாக்கு தல். உதா சணம், ராஜ்ஞ: +புருஷ: "ராஜபுருஷு": என்று வரும். இது தத்புருஷு ஸமாஸக்கூட்டத்தில் ஒர் பிரிவு. இப்படியே இன்னும் ஐந்துவித ஸமாஸங்கள் உண்டு. இவற்றுள் த்வந்த்வ ஸமாஸம் விரேஷம். உதாரணம், ராமஸ்ச +க்ருஷ்ணஸ்ச என்ற சொற் கள் "ராமகிருஷ்ணெள" என்றுகும்.

ஒவ்வொருவித ஸமாஸத்திற்கும் அரேக உட்பிரிவுகளி ருப்பதால், "ஸமாஸக்கூட்டத்தினா்" என்றுர்.

(3) ஸகல ரூபங்களிலும் ப்ரஸன்னமாயிருக்கின்ற.

நூ. ஸிர்வ ஹானன மீருத்யுவும் (¹) நானே. ஏற்படப்போ கின்றவைகளுக்குள் உதயமாகின்றதும் நானே (²). மானுட ஸ்திரீகளின் கீர்த்தியும், ஸ்ரீயும் (³), [மதுர] வாக்கும், ஸ்மீருதியும், (⁴), தைர்யழம், போறமையும் நானே.

(1) ப்ரஹ்மாவால் ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்ட ம்ருத்யு தேவி ப்ரா ரத்வ முடிவுகாலத்தில் வியாதியாய்த் தோன்றி ஐந்துக்களேக் கொல்லுவாள் என்று மஹாபாரதம் ரைந்திபர்வம் மோக்ஷதர் மத்தில் விளக்கியிருக்கின்றது. "ஸர்வஹாளுன"=ஸர்வ ஐக்துக்களேயும் ஒடுக்குகின்ற.

(2) இனிவரப்போகின் ற கர்மபலன்களுக்குள் உதயமாகும் பலன் எதுவோ, அதுவும் எனது ஸக்திரூபமே.

(3) லக்ஷமிகரமும்.

கம்கு.]

(4) தர்ம சிக்தணயும்.

(5) ப்ரதிஷ்டை பெற்ற புத்தியும்.

கூலிடு. ஸாமவேதங்களுக்குள் ப்ருஹதீ ஸாமமும் நானே. சந்தஸ் களுக்குள் காயத்ரியும் நானே (¹). மாஸங்களுக்குள் மார்கழியும் நா னே (²). **ரது**க்களுக்குள் வஸந்த ருதுவும் (³) நானே.

(1) "சந்தஸ்" என்பது ருக்வேத பாராயணத்துக்குரிய அக்ஷச ஸங்க்யையும் (ஒலிவடிவக்கூட்டமும்), அரேக விதமாயி ருக்கும் வேத ஒலிவடிவங்களேப் போதிக்கும் ராஸ்த்ரமுமாம். வேதத்தைப்பற்றிய ஆற அங்கங்களில் இந்த சந்தஸ் ஒன்று.

"சர்தஸ்களுக்குள்"=சர்தஸ்களே உடைய (அக்ஷர ஸங்க்

யையைப்பெற்ற) வேத ருக்குகளுக்குள்.

"காயத்ரி" என்ற மக்தாம் ரிக்வேதத்தில் 62.10 இல் உள்ள ஒர் ப்ரார்த்தீன. அதன் அர்த்தமாவது: எவன் கமக்கு புத்தி தத்வத்தை அருள்கின்முறே, அக்தக் காரணதேவனுடைய சிற க்த தேஜஸை த்யானஞ் செய்கின்றேம், என்பதே.

இக்க ப்ரார்த் தணியில் அடக்கப்பட்ட பரம ரஹஸ்யங்க ளாவன: பரமேஸ்வரனே ஜீவாத்மாக்களுக்குப் புத்தி முதலிய அக்கஃகாணங்களேக் கொடுத்தாரென்பதும், புத்தியின் மைத்வ ப்ரகாஸத்தாலேயே எது ஆக்மா எது அஞைக்மா என்ற விசார ணேயில் வித்திபெறலாமென்பதும், இக்க ஆக்மஞைக்ம விவேக மம்பத்தை உபகரித்த மூர்த்தியை நன்றியறிவோடு உபாவித் து அக்கயபக்தியோடு வாழக்கடவோம், என்பனவாம்.

எந்தத் தேவர்களே உபாவிக்கின்றவளுபிருந்தாலும், ஒரு வன் இந்தப்ரஹ்ம காயத்ரி மந்த்ரத்தைப் பலமுறையும் ஜெடித் துப் பரமேஸ்வாண ஸந்திகாலங்களில் வந்தனஞ் செய்யவேண் கும்.

நமின - நமிஅ.]

(2) ஸூர்ய பகவான் தை மாஸக்கொட்டு ஆனி மாஸம் வரையில் வடமுகமாகச் செல்வகை உத்தராயணம் என்றும், அடி மாஸம் தொட்டு மார்கழி மாஸம் வரையில் தென்முகமா கச் செல்வதை தக்கிணுயனம் என்றும் கூறுப. இவற்றுள், முதல் ஆறு மாஸங்கள் தேவர்களுக்கு ஒருபகலாகும். மற்ற **ஆறமா** ஸங்கள் ஒர் இரவாகும். மார்கழிமாஸம் கேவர்களுக்கு விடியுங் காலம் அல்லது ப்ராதஃகாலம் ஆகலால், அவர்கள் எழுக் திருந்து ஸ்நானஞ்செய்து ப்ரன்ம மற்குங்களே முடிப்பார்கள்.

கேவர்களே வழிபட்டு வாழும் மானுடர் தேவர்களோடு சேர்ந்து ஸ்வாமியைப் பூஜித்தல் உத்தமம் என்று நிர்சையித்து, மார்கழி மாஸத்து ப்ராதக்காலங்களில் தங்கள் பூஜைகளேச் செய்வார்கள்.

(3) "ருது" என்றது ஆடி மாஸமுதலாக இவ்விரண்டு மாஸங்களாக வரும் பருவகாலம். இது கார் கூதிர் முன்பனி பின்பனி இளவேனில் முதுவேனில் என ஆரும்.

இவற்றுள் வஸர்க ருது என்பது சித்திரை வைகாகி பாஸங்கள்.

கல்சு. மாயாவித்தைக்காரர்களின் லிலேயும் ஆகின்றேன் (1). கேஜஸ் (2) பெற்றவர்களின் கேஜஸும் நான். [வெற்றி பெற்றவர்க ளின்] வெற்றியுமாகமேன். [ழயற்சிபெற்றவர்களின்] ழயற்சியுமாகி றேன்- ஸ்க்வதனம் பெற்றவர்களின் ஸக்வழம் நான்.

(1) "க்யுகம் சலயகாம்" = மாயா வித்தைக்காரர்களின் 69 2m.

"த்யு தம்" = விளையாட்டு, ஆட்டம், லிலே.

"த்யூ தம் சலயதாம்" என்றதை "கபடர்களின் குதாட் டம்" என்ற சிலர் பொருள் பண்ணுவார்கள். இது பரமேல் வானது பரியுக்க பரோபகார லக்ஷணக்குக்கு ஒவ்வாது.

ப்ரக்ருதி எக்காலமும் மாறிமாறிக்கொண்டே தோற்றுவ தால் நிலேயற்ற வஸ்து, அல்லது மித்யா வஸ்து, எனப்படும். மெய்போலத் தோன்றிக்கொண்டிருக்கும். இந்த பொய்ப்பொ

ருளாகிய மாயை பரமேஸ்வரனுல் தனது பஞ்ச க்ருத்யங்களு க்கு உபயோகிக்கப்பட்டு வருதலால் அவரை மஹா மாயாளி (மாயா வித்தைக்காரன்) என்று மஹான்கள் போற்றுவார்கள்.

கேவ உபாஸ்னேயால் இர்த்ரஜால வித்தைகளில் வித்தி பெற்று ஜனங்களே ஆஸ்சர்யப்படுத்துவோரும் மாயாவித்தைக் காரர் எனப்படுவர்.

"ஃ" என்றது அபாரமாக (லகுவாக)ச் செய்யப்பட்ட அரிய விகோத வேலே.

(2) கேஹஸுந்தரம் மனேஸுந்தரம் கீர்த்தி முதலியவற் ருல் வரும் ப்ரகாசம்.

கூயிஎ. விருஷ்ணிகளுக்கள் வாஸுதேவனுயிருக்கின்றேன் (1), பாண்டவர்களுக்கள் தனஜ்ஐயனயிருக்கிறேன் (2). முனிகளுக்குள் வியாஸ்னும் நான். கவிகளுக்குள் உயனஸ் (3) கவியும் நான்.

(1) வருஷ்ணி வம்சுத்திற் பிறந்தவர்களுக்குள் வாஸுதேவ னென்னும் அரசனுடைய புத்ரனும் எனது ஸக்தி ரூபமே.

யாதவர்களும், அந்தகர்களும் வருஷ்ணிகளும் போஜர் களும் யகராஜனுடைய பரம்பரையினின்று பிறக்கவர்கள். யது ராஜன "வ்ருஷ்ணி" என்றுங் கூறுவார்கள்.

. ஈண்டு, வாஸு தேவன் என்றது, வசுதேவனுடைய புத்திர கைய ஸ்ரீ க்ருஷ்ணனே.

ஸமஷ்டி (எல்லாம் ஒன்றுகூடின) ஸ்தூல ஸூக்ஷ்ம தேக வடிவத்தோடு கின்று விஸ்வருபதர்ஸீணயைக் கொடுக்கின்ற மஹேம்வரன், வியவ்ஷ் (வெவ்வேறு) ரூபமாகிய ஸ்ரீ க்ருவ்ண கோத் தனது விபூதிகளில் ஒன்றுகப் பாராட்டி, "வருஷ்ணிகளு க்குள் வாஸு தேவனுப் இருக்கின்றேன்" என்றுர்.

- (2) அர்ஜுகன் நான்.
- (3) ஸுக்ரன். இவர் அஸுரர்களுக்கு குரு; ஸப்த ருஷிக ளில் ஒருவராகிய ப்ருகுவின் பௌத்ரன்.

நூஅ. தண்டிக்கின்றவர்களின் தண்டமாயிநர்கின்றேன்(1). வேற் றிபெற விருப்பம் பெற்றவர்களின் நீதியாயிருக்கிள்றேன் (2). துண்யங் களுக்குள் மௌனழமாயிருக்கின்றேன் (³). ஜானம் பெற்றவர்களின் ஓானம் நான்.

(1) தண்டமக்கியும் நானே.

(2) விதி விலக்குகளே ஒருபொழுதும் மறவாது ஜயத்தைப் பெறுகின்றவர்களின் தர்ம நிலேயும் நான்.

அதர்ம நிலேயாற் பெற்ற விஜயம் தனக்கு அன்**ய**ம் என் பது கருத்து.

(3) சஹஸ்யங்களுக்குள் க்கிகாண அடக்கமுமாயிருக்கின் றேன்.

த்ரி காணம் காயம் வாக்கு மனம்.

நூலிகூ. அர்ஜுந, சரம் அச்ரம் என்ற பூதம் நானன்றி இல்லாத தால், ஸிர்வ பூதங்களுடைய பீஜம் எதுவோ, அந்த பீஜம் நான் (¹).

(1) சராசாங்களாகிய தேஹக்கூட்டங்களேத் தோற்றுளிக் கும் காரணமாகிய ஸக்தி கான்.

சய். பாந்தப, திவ்யங்களான எனது விபூதிகளுக்கு முடிவில்ல. இந்த விபூதியின் விஸ்தாம் என்னல் சுருக்கமாகக் கூறப்பட்டது.

சயிக. எந்தேந்த ஸித்வம் (¹) விபூதி, ஸ்ரீ, உத்ஸாகம் என்ற இவைகளேப் பெற்றிருக்கின்றதோ, அதை எனது தேஜாம்ஸித்தில் (²) நின்ற பிறந்ததாகவே அறி.

(1) ப்ராணி, ஜீவாத்மா.

(2) ப்ரகாவிக்கின்ற தேவாத்ம மக்கியில்.

சும்உ. ஆனுல், அர்ஜுந, இந்த அனேக [விபூதிகளேப்பற்றிய] நூனத்தால் உனக்கு என்ன [பலன்] (¹)? இந்த ஐகத்தை யெல்லாம் ஓர் அம்மத்தில் நிறத்தி நான் நிற்கின்றேன்.

(1) நீ கேட்டபடி கில விபூதிகளே உனக்குச் சொன்னேன். இதை ஸ்ரவணஞ்செய்தால் உன்னுடைய துக்க பய விரைதங் கள் தீருமா? ஸைகல விபூதிகளும் மற்றுமுள்ள சராசரங்களுமா கிய ஐகத் எல்லாம் என்னுடைய ஒரு சைசிதாருக்த சேகையில் தோன்றி அழிகின்றன

\*mg--

இந்த மந்த்ரத்தின் லால்பார்த்தம் என்னவெனில், துக்க பய விஷாதங்களேத் நீர்ப்பது ஈல்வார்ப்பண சர்மானுஷ்டா னத்தால் பெறப்பட்ட கைவல்யமே என்பதாம்.

உபநிஷத்கள் என்றம் பாஹ்மவித்னத் என்றம் யோக**ஶாஸ்த்ரம்** என்றம், பகவத்கீதைகள் என்றம் கூறப்பட்ட ஸ்ரீ க்ருஷ்ணூர்ஜு ந ஸம்வாதத்தில் ப்ரஸித்திபேற்ற **வி**பூதி யோகம் எ**ன்**ற பத்தா**ம்** அத் யாயம் முற்றிற்ற. [அஃதாவது, பஹேம்வானது ஸர்வ வ்பாபகமாயிருக்கும் மாக்த அகோர ரூபங்களே அர்ஜுகன் கண்டான் என்பதை விளக்கும் பதினோரம் பாடம்.

பத்தாம் அத்யாயர் நில் விளக்கப்பட்ட மஹேஸ்வா விபூதி களேயும் அவரது ஐஸ்வாயோகமாகிய ப்ரக்கு கி முழுவதிலும் வ்யாபித்திருத்தலேயும் கேட்ட அர்ஜுகன் தனக்கு அந்த விஸ்வ ரூபத்தைக் காட்டியருளவேண்டுமென்று மிக, நூல் ப்ரார்த் தித்தான். ஐம்பொறிகளில் ஒன்றுகிய ஊனக் கண்ணுல் இந்த ஸ்வரூபத்தை அறியக்கூடாதாதலால், பகவான் அர்ஜுகனுக்கு ஒரு திவ்யக்கண் என்ற விமேஷ மக்தியை அருளி அக்காட்கி யைப் பெறச்செய்தார்.

ஆரம்பத்தில் குறிக்கப்பட்ட தமது மாங்த விம்வரூபத் தைக் காட்டின மாத்திரத்தில், அர்ஜுகன் பரமானந்தத்தோடு பகவாணப் போற்றினுன். அந்த மையத்திலேயே குறிக்கப் பட்ட தமது அகோர விம்வரூபர் தோன்ற, அவன் மிகப் பயந்து ரகூடிக்கவேண்டுமென்ற ஒலமிட்டான். உடனே தமக் குரிய தேவ மாரீரத்தைக் காட்டினர். அதனேயுங் கண்டு பயப் பட, மானுட மாரீரத்தில் ப்ரஸன்னமானர். (மக, சலக-நில்.)

தமது மாயா சொரூபங்களே அவன் தர்மித்தபின், அக்த மாயாரூப தர்ஸின்களால் அவனுக்குப் பய துக்க விஷாதங்கள் தோதென்றும், மாயைக்கு அப்பாற்பட்ட நிர்க்குண ப்ரஹ்ம தர்ஸின்யாலேயே திருமென்றும், உபதேமித்தார்.

ஆனுல், அர்ஜு நனுக்கு அருளப்பட்ட மாயா விம்வரூப தர்மனம் அவன் மனவில் யுத்தத்தைப் பற்றி உதயமான ஸம் மயங்கள் யாவற்றையும் ஒழித்தது. இனி நடக்கப்போகின்ற யுத்தத்தின் முடிவையும் துர்போதனுகிகள் ஸம்ஹாரத்தையும் 334 #\_\_\_go.]

அதயாயம், லக.

பசுவானே ஈடத்தி வைக்கின்றுர் என்றும், தான் இந்த யுத்தத் தில் ஒர் கிமித்தகாரணன் என்றும் ப்ரத்யக்ஷுமாகக் கண்டபடி யால், அவன் செய்யவேண்டிய யுத்த கர்மங்களே ஈஸ்வரார்ப் பணமாகச் செய்யத் துணிந்தான்.]

அர்ஜுநன் கூறினுள்:—

க. என்ணே அந்பக்ரணிக்கிறதற்காக பாமழம் தஹ்யழம் அத்யா ந்ம வித்யா (¹) என்ற பெயநடையதும் ஆகிய எந்த வசனம் உன்னல் கூறப்பட்டதோ, அதனுல் எனது மோஹம் சென்றவிட்டது.

- (1) D, F.De
- உ. கமலபத்ராக்ஷ், (¹) பூதங்களின் தோற்றமும் ஒடுக்கமும் [உன்னுடைய] மாறுதலில்லாத மஹாத்மியமும் (²) உன்னிடமிருந்து என்னுல் விரிவாகக் கேட்கப்பட்டன.
  - (2) தாமரைமலர்போன்ற கண்ணே உடையவனே.
- (2) மஹாத்மாவின் தன்மையையும்; போறிவின் அகண்ட மக்தியையும்.

ஙை பரமேஸ்வர, எவ்விதம் நீ உஃ‰ேப்பற்றிக் கூறுகின்றயோ, இவ்விதம் இது (¹). புருஷோத்தம, உனது ஐஸ்வர (²) யோகத்தைப் பார்க்க (³) விரும்புகின்றேன்.

- (1) கூறப்பட்டபடியே இது இருக்கின்றது. எல்லாம் உண்மையே என்றது கருத்து.
- (2) நீ ப்ரக்ரு தியில் வ்யாபித்து அதனேடு கூடியிருக்கும் கிலேயை.
  - (8) கண்ணுல் காண.
- ய. ப்பபு, என்னுல் அதைப் பார்க்கக்கூடும் என்று எண்ணுகின் றயாகில், யோகீம்வர, அழிவற்ற ஆத்மாவை (¹) எனக்குக் காண்பி.
  - (1) மஹேஸ்வர ஸ்வருபத்தை.

335

- ரு. பார்த்த, நாற்றக்கணக்காயும் ஆயிரக்கணக்காயும் **நா**னு வர் **ணழம் அங்**க அமைப்பும் பெற்றவைகளும் (¹) [ஒன்றும்] **நானு வி**த ்**ங்களுமா**கிய எனது சிறத்த நபங்களேப் பார்.
- (1) "காகாவர்ணுக்கு தீகி"=பலவர்ண த்தையும் அவயவ மை ஸ் தானங்களேயும் பெற்றவைகள்.
- கு. பார்த்த, ஆதித்யர்களேயும் (¹) வஸுக்களேயும் (²) ருத்சர்க ளேயும் (¹) அஸ்வினிகளேயும் (¹) மருத்துக்களேயும் (⁶) பார். அவ் விதமே ழன் காணப்படாத அநேக ஆஸ்சர்யங்களேயும் பார்.
  - (1) D, 2Ds (1).
  - (2) D, 2DE (3).
  - (3) D, 2 DE (1).
- (4) ஓர் அவரைத்தில் ஸூர்யபகவான் ஆண் அம்வரூபர் தரித்து, பெண் அர்வரூபர்தரித்துக் கொண்டிருந்த தனது பத்னியாகிய ஸம்ஞாவை மணந்த ஸமையத்தில், அவரது நாவி யில் நின்று புறப்பட்ட உச்சுவாஸங்கள் அதிஸு ந்தரமான இரு தேவ குமாரர்களாகத் தோன்றின. இவர்களுக்கு அமைக்கப் பட்ட காரணப்பெயர் அர்வினிகள். இவர்களுடைய மூத்த ஸகோதரர்கள் வைவஸ்த மனுவும் யம தர்மராஜனும்.

தேவர்களேப் பிதாமா தாக்களாகக் கொண்டு, தேவ சரீரங் களோடு பிறந்தும் தேவர்களுக்கு வைத்யர்களாக ஸூர்ய பக வாரைல் கியமிக்கப்பட்டும், அவர்களுடைய கர்மங்களால், மற்ற முக்ய தேவர்களேப்போல, யஜ்ஞ தானங்களேப் பெறத் தகாத வர்கள் என்று வெகுகாலம் நீக்கப்பட்டனர். மருத்வத் தொழில் களே நடத்தும்பொருட்டு வரையறையற்றுத் தேமை ஸஞ்சாரம் பண்ணுவதாலும், பலபண்டங்களேயுக் தேஹங்களேயும் ஸ்பர் மிப்பதாலும், தங்களுக்குரிய கர்மமாகிய யஜ்ஞ தானங்களே வாங்க யோக்யதையற்றவர்கள் என்று தேவராஜைகிய இந்த் ரன் ஆக்ஞாபித்தான்.

ஆணுல், இக்த அவமானம் ப்ருகுமஹ ருஷியின் புத்திர தைய ச்யவக ருஷியால் விலக்கப்பட்டது. இவருடைய வயோ 336 திகத்தையும் அவலக்ஷண ரூபத்தையும் அஸ்வினி தேவர்கள் கீக்கினபடியால், அந்த ச்பவளருஷி ஓர் யாகஞ்செய்து அஸ் வினிகளுக்குத் தானம் கொடுர்கும்பொழுது இந்த்ரன் கோ பித்து வஜ்ராயுதத்தை ப்ரயோகஞ் செய்ய யத்தனித்த மை யத்தில் அந்த ருஷியின் வல்லமையினுல் இந்த்ரனுடைய கை பாவனேயற்றுச் சோர்ந்தது. இதனை இந்த்ரன் நடுங்கி, ச்யவன ருஷியிடம் மாந்த வார்த்தைகளேக் கூறி, அம்வினிகளது மருத்வத்தால் ஸ்பர்மு தோஷம் விலக்கப்பட்ட நாள்முதல் அம்வினிகளே மற்றும் முக்யதேவர்களேக் மைமாகும்படி செய்தான்.

. (5) D, 2Ds (3).

9-31

- எ. தடாகேஸ், சராசரங்களோடு கூடின ஐகந்தை எல்லாம் இந்த எனது [மாயா] தேகத்தில் ஓர் பாகத்தில் நிற்கின்றதாக இப் பொழுது பார். வேறு எதைப் (¹) பார்க்க விரும்புகிறயோ, [அதை யும் பார்.]
  - (1) யுத்தத்தில் வெற்றியடைவாயோ தோல்வியடைவர் யோ என்பதை.
  - அ. இந்த உனது கண்ணினுல் என்னேப் பார்ப்பதற்த வல்லவ னுகாய், உனக்குத் திவியக் கண்ணேக் (¹) கொடுக்கின்றேன். எனது ஐஸ்வரயோகத்தைப் பார்.
  - (1) "திவ்யக்கண்" =ப்ரகாஸம் பெற்ற கண். அஃதாவது, ஸூக்ஷ்ம காட்சிகளே அறியத்தக்க விஸேஷ மக்தி.

ஸாக்ஷித்வமுடைய ஆக்மாவுக்கு, ப்சக்கு கொர்யங்களே அறியும்பொருட்டு பரமேஸ்வான் அந்தஃகாணங்களேயும் ஞா னேந்திரியங்களேயும் அருளினர். ஞானேந்த்ரியங்களில் ஒன்று அத்ருஸ்யமான கண் என்ற பொறி, "சக்ஷு". இது மிரஸுக் குள் இருக்கும் ஒரு நாடியில் நின்று, இருளிழிகள் (ஊனைக்க ண்கள்) வழிகளால் புறத்திலுள்ள பிம்பங்களே எதிர் நோக்கின மாத்ரத்தில், அந்த பிம்பங்கள் தனக்குள் ப்ரதிபிம்பங்களா சாழு \*337 கும். இப் ப்ரதிபிப்பங்களே மனஸ் கவனித்தால், அவை மானஸ் விக்ரஹங்களாக (நினேவு ரூபங்களாக) மாறம். கண் முதலிய பொறிகளாலும் மனஸ் முதலிப அந்தஃகானங்களாலும் சே விக்கப்பட்ட நீவாத்றா வெளியிலுள்ள விஷயங்களேயும் அவற் றின் ப்ரதிபிம்ப மானஸ் ரூபங்களேயும் அறியும், "பார்க்கும்" "கர்மிக்கும்".

இவ்வி தம் அறிகன் ம ஆக்மாவைப் பெரியோர்கள் "ஸாகூல்" (காண்பவன்) என்பார்கள். சுண்ணுள்ளவனே ஸாகூலியாகலாம் என்பது போல, அறியும் ஸக்கிபெற்ற ஆக்மாவுக்கு "கண்" ("ச்சுஷ்-ு") உண்டு என்பார்கள்.

எனவே, "சக்ஷு" ("கண்") என்ற பதத்துக்கு ஸாதா எண (பொது) அர்த்தம் ஐம்பொறிகளில் ஒன்றுகிய சக்ஷு என்றும், விஸேஷ (சிறப்பு) அர்த்தம் அறியும் ஸக்கி என்றும் வித்திக்கின்றது.

பலருக்கும் அறியும் ஸக்தி உண்டு. இர்த ஸக்தியால் புறத் திலுள்ள விஷயங்களேயும் அவற்றின் மானை ரூபங்களேயும் அறிவார்கள்.

ஆனல், அர்ஜு எனுக்கு இந்த அவஸாத்தில் அருளப்பட் டது ஒரு விலேஷ மக்கி. இதை "திவ்ப சக்ஷு" (ப்ரகாமம் பெற்ற கண்) என்றுர் பகவான். இந்தக் கண் ஐம்பொறிகளால் காஹிக்கப்பட்ட விஷயங்களேயாவது மனலால் ஸங்கல்பிக்கப் பட்ட அவற்றின் மானஸ ரூபங்களேயாவது அறியுட்படி கொ டுக்கப்படவில்லே. பகவானது மஹா அற்புத விம்வரூபத்தை அறியும்படியே கொடுக்கப்பட்டது.

இந்த மாயா (அதாவது, மானஸ்) விஸ்வரூபத்தை அர்ஜு நன் புறத்தில் காணவில்லே. கண்டிருந்தால், யுத்தகளத்திலிருந்த மற்றவர்களும் தங்கள் கண்ணல் அதைக் கண்டிருப்பார்கள். அப்படி ஒருவரும் காணுதபடியால், அவன் மணவிலும் புத்தி மிலும் பகளான் ஆரோபித்ததை (தோற்றுவித்ததை) அவனு டைய ஜீவாத்மா கண்டதென்று நிஸ்சமிக்கவே வேண்டும்.

"என் துடைய ஐஸ்வாயோ**சுத்தைப்பார்" என்** அம், **"ஆதித்** 338 ் யர்களேயும் வை க்களேயும் ருத்சர்களேயும் அஸ்னினிகளேயும் மருத்துக்களேயும் பார்" என்றம் பகவான் கூறி, அர்ஜு எனுக்கு அக்கேசத்தில் அவனுடைய மனலிலும் புத்தியிலும் அகேகளித விசோதக் காட்சிகளே ஆரோபித்து விரித்தமாத்சத்தில், அவன் தனக்கருளிய விணேஷ ஸக்தியால் அவற்றையெல்லாங் கண் டான்.

ஸத்ஜயன் கூறிஞன்(1),—

கூ, **ய்**, லக. ராஜனே (²), இவ்விதம் சொல்லி, பிறது, மஹா யோகேஸ்வானன (³) ஹரி, அநேக வாய்களேயும் நேத்ரங்களேயும் பெற்றதும், அநேக அற்புத தர்ஸனங்களே உடையதும், அநேக திவ்ய ஆபாணங்களேப் பெற்றதும், உயர ஏந்தப்பட்ட அநேக திவ்ய ஆயுத ங்களேயுடையதும், சிறந்த மாலேகளேயும் வஸ்த்ரங்களேயும் தரித்துக் கொண்டிருக்கின்றதும், திவிய கந்தங்களேப் பூசிக்கொண்டிருக்கின்ற தும், யாவர்க்கும் ஆஸ்சர்யத்தைச் செய்கின்றதும், ப்ரகாஸிக்கின்ற தும், முடிவில்லாததும், விஸ்வதோ முகங்களேயுடையதும் ஆகிய மே வான ஐஸ்வர நபத்தைக் காண்பித்தார்.

- (1) அர்ஜுகன் தனக்குள் கண்ட மாயா தர்மனத்தை ஸ ஞ்ஜயன் எவ்விகமறிக்கான் என்பதை வயாஸ ருஷி தாம் பாடி ன மஹாபாரதத்தில் விளக்கியிருக்கின்முர். முகவுரை எ-ம் பக் கத்தைப் பார்த்தறிக.
  - (2) த்ருதாரஷ்ட்ரனே.
  - (3) அளவிடப்படாத யோகரைக்கிகளே உடையவனுன.
- (4) ஈம்வரத்வம் பெற்ற; ஸகல வஸ்துக்களேயும் தனக்குள் அடக்கி ஆளுகின்ற.

லிஉ. ஆகாமுத்தில் ஆயிரம் ஸூர்யனுடைய காந்தி ஏக காலத் தில் உண்டாதமாகில் அக்காத்தி மஹாத்மாவாகிய அவனது (¹) காந் திக்த ஸமானமாதம். (²).

- (1) 🥳 க்ருஷ்ணபகவானுடைய.
- (2) ஆயிரம் ஸூர்யர் ஒரேகாலத்தில் உதயழாகாதபடியா ல், நிகர் ஒன்றும் இல்லே என்பது சுருத்து.

லிரு தேவதேவனுடைய (¹) அந்த [மாயா] ஶரீரத்தில் அநேக • 339

Da - 20.7

ப்ரகாரமாக வதக்கப்பட்டதும், ஒர் பாகத்தில் (\*) இருக்கின்றதும், ஆகிய எல்லா ஜகத்தையும் பாண்டவன் (3) அந்த வேளேயில் பார்த் கான்.

- (1) தேவர் அலு ஈர் மானுடர் முதலியவர்களுக்குத் தலே வகைய மஹாதேவனுடைய, அதாவது, மஹேஸ்வரனுடைய.
  - (2) ஒருபக்கத்தில் (மி, சமிஉ இல் சொன்னபடி)
  - (3) அர்ஜுக்ன்.

லச. பிறத ஆஸ்சர்யத்தால் வ்யாபிக்கப்பட்டவனும் ஸிந்தோ ஆம்பெற்ற ரோமங்களோடு கூடியவனும் ஆகிய அந்த தனஞ்ஐயன் யிரஸினுல் வணங்க அஞ்சலிசேய்து தேவனிடங் கூறினுள்.

அர்ஜுநன் கூறினுன்,—

- லடு. தேவ, உனது மர்ரத்தில் எல்லாத்தேவர்களேயும், அவ்வி தமே பூதவிமேஷக் கூட்டங்களேயும், ஈமனும் கமலாசனத்தில் வீற் நிருக்கின்றவனும் ஆகிய ப்ரஹ்மாவையும், எல்லா ருஷிகளேயும், திவிய ஸிர்ப்பங்களேயும் பார்க்கின்றேன் (1).
- (1) ஸ்வர்க்கலோகத்திலுள்ள தேவர்களேயும், கைலாஸத்தி லுள்ள பூதகணங்களேயும், ஸத்யலோகத்திலுள்ள ப்ரஹமாவை யும், தபோலோகத்திலுள்ள முனிகளேயும், பாதாளலோகத்தி லுள்ள ஆதிஸேஷன் வாஸுகி முதலிய காகங்களேயும் காண்கி ன்றேன்.

லசு. விஸ்வேஸ்வர, (1) விஸ்வநப, (2) பற்பல கைகள் உதா ங்கள் ழகங்கள் நேத்ரங்களோடு கூடியவனும், ழடிவில்லாத நபங்கள் பேற்றவனும் ஆகிய உன்ன எல்லாவிடத்திலும் பார்க்கின்றேன். உன து ஆதியையும் மத்யத்தையும் அந்தத்தையும் காணவில்லே (3).

- (1) ஐகதியா. ("விம்வம்"=வோகம், எல்லாம்.)
- (2) எல்லா ரூபங்களேயுக் கரித்தவனே.
- (3) அடி முடிகளேக் காணவில்லே, ஆகலால் நிவையும் நிதானிக்க முடியவில்லே. ஒருபாகத்தை மாத்திரம் காண்கின் நேன் என்பது கருத்து.

லஎ. க்ரீடம் பெற்றவனும், கதாயுதம் பெற்றவனும், சக்கரம் பேற்றவனும் (¹), எல்லாவீடத்திலும் விளங்தகின்ற தேஜஸ்மயமான வனும், [கண்கொண்டு] பார்க்க முடியாதவனும், சுற்றிலும் ப்ரகாஸிக் கின்ற அக்நி ஸூர்யன் என்பவர்களுடைய ஒளிபோன்ற ஒளியை உடை யவனும், நிர்ணயிக்க முடியாதவனும் ஆகிய உன்னேப் பார்க்கின்றேன்.

- (1) மஹேஸ்வர அகோரருபத்திலும் விஷ்ணுவின் ஆயுதங் களாகிய கதாயுதமும் சக்ரமுக் கோன்றின.
- **ய்அ**. அழிவற்றதும், மேலானதும், அறிதற்குரியதும் நீ; இந்த லோகத்திற்கு மேலான இருப்பிடமும் நீ; மாய்வத தர்மத்தைக் காக் கும் அவ்யயனும் கீ, (¹) ஸதாகால புருஷனும் கீ, [என்று] என்னுல் ஸம் மதிக்கப்பட்டவன்.
- (1) ஜீவர்களே ஸன்மார்க்கத்தில் செனுத்தும்படி அடிக்கடி உண்டாகின்ற விதிவிலக்கு ரூபமான ஸ்ம்ருதியை, அவர்கள் ம றக்க மறக்க, அதை மீண்டு மீண்டும் ஸ்தாபிக்கின்ற மாறுதலற் ற புருஷனும் நீ.

அவ்யயன் நீ தர்மம் மறைக்தா அம் தோன்றினும், நீ மா அதலற்ற நிற்கின்றுய்.

லிகு. ஆதி மத்யம் அந்தம் அற்றவனும், முடிவில்லா வீர்யம் பே ற்றவனும், (¹) கணக்கில்லாத காங்களே யுடையவனும், சந்த்ர ஸூர் யரை நேத்ரங்களாகக் கொண்டவனும், ப்ரகாசிக்கின்ற அக்நியை வாயிற்கொண்டவனும், தனது தேஜஸினுல் இவ்வுலகத்தைத் தாபிக் கின்றவனுமாகிய உள்ளேப் பார்க்கின்றேன்.

## (1) மத்ருபயமில்லா தவனும். மிக, சமி (2).

- உலி. மஹாத்மன், ஸூர்யமண்டலத்துக்கும் மேகமண்டலத்துக் கும் உடைய (¹) இந்த அந்தரமும் (²) எல்லாத்திக்குகளும் ஒருவனுகிய உன்னல் வயாபுக்கப்பட்டிருக்கின்றது. உக்ரமும் அத்புதமுமாகிய உ னது இந்த நுபத்தைப் பார்த்து ழவுலகமும் நடுங்குகின்றன.
- (1) "த்யாவாப்ரு திவியோ" = த்யோவுடையதும், ப்ரு திவியு டையதும். "த்யோ" அல்லது "திவ்" = ஸூர்யமண்டலம். "ப்ரு 341

தினி"=பூமி. (2) அக்தாம்=இடை. ஸூர்யமண்டலக்குக்கும் பூலோக மேகமண்டலத்துக்கும் இடையிலே உள்ள ஆகாரைத்துக்குப் பெயர் "அக்கரிக்கு" என்ற மங்கராசார்ப ஸ்வாமி பாஷ்ய

ஹ்ரு தயத்தில் வினக்கியிருக்கிறுர்.

ப்ரஹ்மா ப்ரஹ்மாண்டத்தை இரண்டு பாகமாகப் பிரித்து மேற்பாகத்துக்கு "திவ்" என்றம் கீழ்பாகத்துக்கு "பூமி" என் றம் பெயரிட்டு, இவ்விரண்டுக்குமிடையிலே வ்போமத்தை வைத்தார் என்று மது ஸ்ம்ருதியில் கூறப்பட்டது. இக்த இடையிலுள்ள வ்போடம் (ஆகாமம்) "அக்தரிக்ஷு".

உறக. இந்த (¹) ஸுர ஸங்கங்கள் (²) உன்னே ப்ரவேசிக்கின் றன (³). [அவைகளிஃ] சிலர் பயத்துடன் கை கூட்பித் துதிக்கின்ற னர் (⁴). மஹர்ஷி ஸித்த ஸங்கங்கள் 'ஸ்வஸ்தி' (⁵) என்ற கூறி, புஷ் கல ஸ்துதிகளிறுஃ (ீ) உன்னத் துதிக்கின்றனர்.

(1) இதோ முன் கிற்கின்ற.

- (2) தேவக்கூட்டங்கள். "ைர" அம்கு தத்தை உண்ட.
- (3) உள்ளில் சென்று மறைகின்றன.
- (4) சில தேவர்கள் அஹோர ரூபத்தைக், கண்டு பயக்து போற்றி நிற்கின்றனர்.
- (5) "ஸு"+"அஸ்தீ"=கல்ல நிலே, அதுக்சஹ நிலே, வாழ் வைத்தரும்நிலே.
  - (6) (அன்பும் அர்த்தமும்) நிறைக்த ஸ்தோத்ரங்களினுல்.

உல்உ. ருத்ரர்கள், ஆதித்யர்கள், வஸுக்கள், ஸாத்யர்கள், விஸ் வதேவர்கள், அஸ்விநிதேவர்கள், மருத்துக்கள், பித்ருக்கள், கந்தர்வர்க ள், யக்ஷர்கள், அஸுரர்கள், ஸித்தர்கள் என்பவர்களின் ஸங்கமேல் லாம் ஆஸ்சர்யத்துடன் உள்ளேப் பார்க்கின்றன.

உலிங் மஹாபாஹு, அநேக முகங்கள் அநேக நேத்ரங்கள் உடையதும், அநேக கைகள் தொடைகள் பாதங்கள் உடையதும், அநேக வெயிறுக≳ள உடையதும், அநேக கோரப்பற்களால் பயத்தை உண்டுபடுத்துவதுமாகிய உனது மஹுத்நபத்தைக் (¹) கண்டு ப்ரா

உல்க-உல்எ.]

அத்யாயம், மிக.

ணிகள் நடுங்துகின்றன. அவ்விதம் நானும் [நடுங்துகின்றேன்].

### (1) விரிவுபெற்ற மஹேஸ்வசரூபம்

உல்ச. விஷ்ணு, (¹) ஆகாயம் எங்குந் தொடுகின்றவனும், ப்ர காஸிக்கின்றவனும், அநேக நிறங்களோப் பெற்றவனும், திறந்த வாய்க ளே உடையவனும், ஜொலிக்கின்ற வியாலமான கண்கின உடையவ னும், ஆகிய உன்வோப் பார்த்து உள்ளம் நடிங்கித் தைர்யத்தையும் யாந்தியையும் பொருந்துகின்றேன் இல்லே.

- (1) "விஷ்ணு" என்ற பதத்துக்கு ஸாதாரண அர்த்தம் வயாபக ஸ்திதி கர்த்தா. ஈண்டு, வயாபக ஸம்கார கர்த்தாவா கிய ருத்ரண "விஷ்ணு" என்றுர். ப்ரஹ்மா விஷ்ணு ருத்ரன் என்ற மும்மூர்த்திகள் மஹேஸ்வரனில் அடங்கியிருத்தலால்.
- 2.லரு. ஜகந்நிவாஸ் (¹), தேவேய (²), கோரப்பற்களினுல் பயத் தைச்செய்கின்றவைகளும், காலாக்நிக்கு ஸ்மமானவைகளும் ஆகிய உ னது முகங்களேக் கண்டு திக்குகளே அறியேன்; ஸுகித்தையும் அடை யவில்லே, ப்ரஸாகத்தைச் செய்யும் (³).
  - (1) ஜகத்துக்கு இருப்பிடமானவனே.
  - (2) தேவர்களுக்கு ஈயனுயுள்ளவனே.
- (3) என் அறிவைத் தெளியச் செய்யும். அல்லது, கீர் ரா ந்தலக்ஷணத்தைப் பொருந்தும்.

உலிசு, உலின. ராஜக்கூட்டங்களோடு த்ருதராஷ்டிரன் புத்ரர்களா கிய இவர்களெல்லாம் நம்மைச் சார்ந்த ப்ரதான யுத்த வீரர்களுடன், பீஷ்மரும் த்ரோணரும் ஸூதபுத்ரனும் (¹), வீரப்பற்களினுல் க்ராளங் கள் உள்ளனவும் (²) பயத்தைச் செய்கின்றவைகளுமாகிய உனது வா ய்களில் ப்ரவேசிக்கின்றனர். சிலர் பற்களின் இடைகளில் சிக்கித் த≳ல போடிபட்டவர்களாயிக் காணப்படுகின்றனர்.

(1) கர்ணனும்.

343

உ**ய்அ**. எவ்விதம் நதிகளின் அநேக ஜலவேசங்கள் ஸிழத்ரத்தி லே நேர்ழகமாக ப்ரவேசிக்கின்றனவோ, அவ்விதம் இந்த நரலோக(¹) வீரர்கள் ஜோலிக்கின்ற உனது வாய்களில் ப்ரவேசிக்கின்றனர்.

### (1) மானட கோக.

2லகு. எவ்விதம் பதங்கங்கள் (¹) ஜொலிக்கின்ற நேருப்பை அதிவேகத்துடன் அழிவதற்காகப் ப்ரவேசிக்கின்றனவோ, அவ்வித மே லோகங்கள் அதிவேகத்துடன் உனது வாய்களில் அழிவதற்காக ப்ரவேசிக்கின்றன.

## (1) விட்டில் பூச்சிகள்.

நையி. விஷ்ணு (¹), லோகங்களே எல்லாம் ப்ரகாஸிக்கீன்ற வாய் களினுல் முற்றம் விழங்கும்பொழுதே நக்குகின்றும். உனது உச்ரகாந்தி கள் [தங்கள்] தேஜஸ்களினுல் ஸமஸ்த லோகங்களேயும் நிரப்பித் தபி க்கின்றன.

#### (1) வ்யாபகா.

ஙூக. தேவர்களிற் சிறந்தவனே, உக்ர நபனை நீ யார் (¹), என க்குச் சொல்வாயாக. உனக்கு நமஸ்காரம். ப்ரஸாதத்தை அருள்க ஆத்யனுகிய (²) உன்னே அறிய விரும்புகின்றேன். உனது ப்ரவ்ருத்தியை யும் நான் அறியேன் (³).

(1) முன்னிஃயாக நிற்கும் ஸ்ரீ க்ருஷ்ணபகவாண அர்ஜு னன் தனது ஊனக்கண்களாற் காணவில்ஃ. திவ்யக் கண்ணு ற்கண்ட விஸ்வருபம் தனது இச்சைப்படியே அதுக்ரஹிக்கப்ப ட்டதென்ற ஞாபகமும் இல்லாமற் போயிற்று. பயம் மேலிட் டபடியால் காணப்பட்ட சொருபம் யாரோ எவரோ என்று தெரியாமல் மயங்கினுன். பயத்துக்குக் காரணம், "உனது ப்ர வருத்தியையும் நான் அறியேன்" என்ற வாக்யத்திற்காண்க. 344°  $m \otimes n - m \otimes m$ .

அத்யாயம், லக.

(2) ஆத்பன்-ஆகியில் உள்ளவன்.

(3) என்னேயும் கீ விழுங்கிவிடுவாயோ என்பது கருத்து. பாவருத்தியையும்=பாயத் தனத்தையும்.

#### ஸ்ரீ பகவான் கூறினர்:

நூலி உ. லோகத்தும்கு நாமத் செய்கின்றதும், அதிகவளர்ச்சி பேற்றதுமாகிய காலம் அகின்றேன். இவிவிடத்தில் [கூடிநீற்கும்] லோகத்தாரை [எனக்குள்] மைாஹரிப்பதற்கு (¹) ப்ரவர்த்தித்தேன். (²) ப்ரதிபக்ஷ (³) ஸேண்களில் நிற்கின்ற யுத்த வீரர்களெல்லாம் நீ இல்லாதுபோனுலும் இறந்தேபோவார்க்ன்.

(1) கட்டி எனக்குள் ஒடுக்கு தற்கு.

(2) முயன்றேன். இதலை தன் அவதார க்ருத்யமாகிய துஷ்ட நிக்ரஹத்தைக் குறித்தார்.

(3) எதிரியான; ஒன்றுக்கொன்று விரோதமான

கூறிக ஆதலால், ஸிவ்யலாசி (1), நீ எழுந்திரு. மூத்ருக்களே வேன்ற சீர்த்தியைப் பேறு. எல்லாம் நிறைந்த ராஜ்யத்தை அநுபவி. இவர்கள் முள்ளமே [ஈஸ்வானுகிய] என்னலேயே கொல்லப்பட்டார் கள். நீ நிமித்தமாய் மாத்ரம் இரு (2).

- (1) இடதுகையால் ப்ரயோகிப்பதற்குரிய வல்லபத்தை உடையவன். ("ஸவ்யம்"=இடதுகை.) வலதுகையால் பாணங் களேச் சாதர்யமாக ஏவுவது போல இடதுகையாலும் ஏவும் மக்தி உடையவன்; இருகைவல்லபி.
- (2) யுத்தத்திற்கும் ஸம்ஹாரத்திற்கும் கானே காரணன். இந்தக் காரணத்வத்தில் நீ செய்யவேண்டியது பாணத்தை எவு தல் மாத்திரமே. இஃதொன்றில்தான் நீ நிமித்தம். (நிமித்தம்= காரணம்.)

њல்ச. என்னல் கோல்லப்பட்ட த்ரோணனயும் பீஷ்மண யும், ஐயத்ரதஊயும், கர்ணணயும், அவ்விதமே மற்றப் போர்வீரர் கஊயும் தீ கொல்லு. துக்கத்தை அடையாதே. போர்புரி. போரில் மத்ருக்கள் வெல்லுவாய்.

345

ஸித்ஜயன் கூறினுள்:

நூடு. கேயவனையை இந்த வசனத்தைக் கேட்டு, கிரீடி (¹) நடுங்கிக் கைகூப்பி வணங்கி மறபடியும் பயந்து பயத்து நமஸ்கரி த்து, [உரை] தடுமாறிக்குஷ்ணனிடம் கூறகின்றன்:

(1) இந்த்சனிடம் கிரீடம் பெற்ற அர்ஜுகன்.

ஙூசு. ஹீருஷ்கோர் (¹), உனது புகழால் ஜகத் ஸந்தோஷிக் கின்றது (²). அநுராகத்தையும் (³) பெறுகின்றது. [இது] ஸ்ரியே. துர்தேவதைகள் (⁴) பயந்து திக்குக்களில் செல்லுகின்றன. எல்லா ஸித்த ஸிங்கங்களும் வணங்குகின்றன.

- (1) இந்த்ரியங்களே நடத்துவோனே.
- (2) உனது புகழ்ச்சியைக் கேட்ட லோகத்தார் ஆன**ர்**தம் கொள்ளுகின்*மு*ர்கள்.
  - (3) உள்ளன்பையும்.
  - (4) பூத, ப்ரேத, அலுர, ராக்ஷஸர்கள்.

நூலி மஹாத்மன், ப்ரஹ்மாவுக்கும் ஆகி கர்த்தாவும், மிகப் பெரியவனும் ஆகிய உன்னே ஏன் வணங்கார்கள்? அனந்த  $\binom{1}{2}$ , தேவே $\mathbf{v}$   $\binom{2}{2}$ , ஐகந்நிவாஸ்  $\binom{3}{2}$ , எது ஸதலத்தோ  $\binom{4}{2}$ , அதற்கு மேலா எதும் அழிவற்றதும் தீ  $\binom{5}{2}$ .

- (1) முடிவில்லா தவனே.
- (2) தேவர்களுக்கு ஈயனே.
- (3) தோன்றி அழியும் லோகங்கள்தோறும் இருக்கின்ற வனே.
- (4) ஸதஸத்=மனஸ், அல்லது மாயை. மது ஸ்ம்ருதி, க. யிசு; உமாபதி ரிவாசார்யார், திருவருட்பயன், உ. எ.
- (5) "த்வம் அக்ஷாம் ஸதஸத் தத்பரம் யத்" என்றதை "யத் ஸதஸத் தத்பரம் அக்ஷாம் த்வம்" என்ற மாறக.

நூ**ய்அ**. ஆதிதேவனை (1) புராண புருஷன் (2) நீ. இந்த விஸ் வத்துக்கு (3) மேலான இருப்பிடம் நீ. அறிகின்றவன் (4) நீ. அறிவதற் தரியதும் (5) நீ. பரமதேஜஸும் நீ. கம்க—சம்.]

அத்யாயம், மிக.

- (1) காரண தேவனை.
- (2) தொன்றதொட்டு இருக்கின்றவன்.
- (3) ப்ரபஞ்சத்துக்கு.
- (4) "வேத்தா"=அறிகின் றவன், ஞாதா, ஞாத்ரு.
- (5) "வேத்யம்" = அறிவுக்கு லகியப்பொருள்; கேயம்.

கூ**லிக**. வாயுவும் யமனும் அக்நியும் வூர்ணனும் மூராங்கனும் (¹) பீரஜாபதியும் பீரபிதானுமனும் (²) நீ. உனக்கு ஆயிரந்தரம் நமஸ்காரம், நமஸ்காரம் ஆகட்டும். இன்னும் மேன்மேலும் உனக்கு நமஸ்காரம், நமஸ்காரம்.

- (1) முயல் அடையாளமாகக் கொண்டவனும், அஃதா வது, சுந்த்ரனும்.
  - (2) "பிதா"=தக்தை, ப்ரஜாபதிகள்.

"பிதாமஹன்" = தக்தையின் தக்தை; ப்ரஜாபதிகளுக்குத் தக்தையாகிய ப்ரஹ்மதேவன்.

எனவே, "ப்ரபிதாமஹ" = தக்தையின் தக்தையின் தக்தை; ப்ரஹ்மதோணக் கற்பித்த மஹேஸ்வரன்.

- சுல். ஸிர்வ (1), உனக்கு முன்னுக்கும் நமஸ்காரம், பின்னுக்கும் நமஸ்காரம், எலிலாவிடத்தும் நமஸ்காரம். அளவிறந்த வீர்யனும் (2), அளவிடக்கூடாத பராக்ரமழடையவனும் (3) ஆகிய நீ யாவற்றையும் பூரணமாக வியாபித்திருக்கிறய். ஆதலால், ஸிர்வழமாயிருக்கிறய்.
  - (1) யாவற்றிலும் பூரணமாக வ்பாபித்திருக்கின்றவனே.
  - (2) "வீர்ய"=வீரத்தன்மை பெற்றவன்.

"வீர", "ஶூர" என்ற இரண்டு தாதுக்கள் ஸம்வித்தி என்ற பொருளேக் குறிக்கும் என்ற பாணிஙி கூறியுள்ளார்.

"வீர்யம்" அவ்வது "வீரம்"=கிறக்த வித்தி.

எனவே, "அந்த வீர்யன்"=எவ்வளவு ப்ரயத்னமோ, அவ் வளவிலும் பூர்ணவித்தி பெற்றவன்.

(3) "விக்ரம:" = (வி + க்ரம=விவித பாத விசேஃபம்=பல விதகால் வைத்தல்)=ஸமயத்துக்குத் தக்கபடி தன் வலிமையை 347 ப்ரயோகித்தல்.

"அமித விக்ரம:"—ஸமையத்தாக்குத் தக்கபடி தன் ஶக்தியை அளவிடைக்கூடாத புத்தியோடு உபயோகிக்கின்றவன்.

சுலிக, சுயிஉ. தோழன் என்றெண்ணி "ஹே கீருஷ்ணு, ஹே யாத வா, ஹேதோழா" (1) என்ற வணக்கமின்றி உனது இந்த மஹத்வத்தை அறியாத என்னுல், மறதியினுலேயோ அல்லது ஸ்ரேஷிதத்தினுல் ஏற் பட்ட விய்வாஸித்தினுலேயோ (\*), எது கூறப்பட்டதோ, அதையும் விஹாரம் (\*) படுக்கை ஆஸ்னம் போஜனம் [என்ற ஸமயங்] களில், பரிஹாஸித்திற்காக, அழிவற்றவனே, நீ [என்னேடு] தனித்தவனும் [இரு க்கும்பொழுது] அல்லது மற்றவர்கள் முன்னிலேயாக [இருக்கும்போ முது] ஸித்கரிக்கப்(4) படாதவனுகின்றும் என்றது எதுவோ, அதை யும் (5) அளவிடமுடியாத என்னே மன்னிக்கும்படி கேடிகின்றேன் (6).

- (1) "ஹே க்ருஷ்ணு" முதலிய விளிகளெல்லாம் உச்சரிப்பு வேற்றுமைகளால் உயர்வு தாழ்வைக்கு நிக்கும். ஆதலால், "ப்ரஸ பம்" (உரமாக, வணக்கமற்று) என்றுர்.
- (2) "ப்சாயோ"=ஸ்ரேகிதத்திலை எற்பட்ட விஸ்வாஸத் தால்.
  - (3) விளேயாட்டு.
  - (4) உபஸரிக்க.
  - (5) அந்த ஸத்காரமின்மையால் பிறந்த குற்றத்தையும்.
- (6) (நான் தகாத வார்த்தைகளேப் பேசியிருந்தாலும், அப சார செய்கைகளேச் செய்திருந்தாலும்), உனது அளவற்ற கரு ணேயால் என்னே நீ மன்னிக்கவேண்டும் என்பது வேண்டுகோள்.

ச**யி**ங் நிகரில்லாத வல்லமை பெற்றவனே, சராசசமாகிய இவ் வுலகத்துக்குப் பிதாவாகவும் (¹), பூஜிக்கத் தக்கவனுகவும் மிகப் பேரிய தருவாகவும்(²) இருக்கின்றய், முவுலகத்திலும் உனக்கு ஒப்பான வன் இல்லே. மேற்பட்ட வேறுநவன் எவ்விடமிருந்து [வருவன்]?

- (1) பாலனஞ் செய்கின் நவனுகவும்.
- (2) "க்ரீயாக்"=ஒப்பற்ற ஆசார்யன்.

சுலிசு. ஆதலால், நான் ஶார்ரத்தைச் செவ்வையாக வைத்து 348. வணங்கி, ஈமனும் ஸ்துதிக்கத்தக்கவனும் ஆகிய உள்ளே ப்ரஸாதத் தைப் பெறம்படி செய்வேன் (¹). ஒ தேவ, புத்ரனடைய குற்றக் தைப்] பிதா போலும், மித்ரனடைய [தற்றத்தை] மித்ரன் போலும், ப்ரியையின் (²) [தற்றத்தை] ப்ரியன் போலும், [என் தற்றத்தைப்] போறுக்க [நீ] உரியவனுகின்றம் (³).

- (1) மாந்த ரூபத்தை படைந்து என்னே சக்கிப்பாயாக.
- (2) ஆன்புள்ள ஸ்த்ரீயின்.
- (3) கடமைப்பட்டிருக்கின்றும்.

சு**யி**டு. தேவ, தேவேரு, ஜெகந்நிவாஸ், ழன்காணுத மாயா [விஸ்வ] நபத்தைக் கண்டு ஸிந்துஷ்டனுகின்றேன் (¹), எனது மனஸ் பயத்தினுல் நடுங்குகின்றது. [இந்த அகோர நபத்தை நீக்கி] அந்த [ராந்த] தேவ நபத்தையே (²) காண்பிப்பாயாக. ப்ரஸாதத்தை அரளுக.

- (1) பயத்தைக் கொடுக்கின்ற ரூபமாயிருந்தாலும் ஆவ வோடு காணவேண்டுமென்ற (லக-கூ, ச)காட்சியைக் காண்பித்த படியால், என் மனஸ் த்ருப்தி பெற்றிருக்கின்றது.
- (2) விஷ்ணுவினுடைய சதுர்பு ஐமும் வில் வாள் லங்கு சக்ர கதாயுகங்களுங் கூடிய தேவ ஸரீரத்தை.

ச**ல்**கை கிரீடம் பெற்றவனும், கதை (¹) பெற்றவனும் சக்ரத் தைக் கையில் தரித்தவனும் ஆகிய உன்?ன அவ்**வி**தமே பார்க்க **வி**ரும் புகின்றேன். ஸ்ஹஸ்ரபாஹூ, விஶ்வழர்த்தி, சதுர்புஐழன்ன அந்த [தேவ] நபத்துடனே (²) இருக்க.

- (1) தடி. அவரது தண்டாயுதத்தின் பெயர் 'கௌமோ தகி".
  - (2) மார்தி தேவரூபத்துடனே

ஸ்ரீ பகவாள் கூறினர்:

சமிஎ. அர்ஜுந, தேஜோமயமும், எல்லேயற்றதும், ஆத்யமும் (¹), எல்லாமும் (²) ஆகிய எனது எந்தநபம் உள்ளிலும் வேறுளவனுல் (³) முன் காணப்படவில்ஃயயோ, இந்த மேலான நபம் ப்ரஸிள்னனுன் (⁴) என்னுல் உளக்கு ஆத்மயோகத்தால் (⁵) காண்பிக்கப்பட்டது.

- (1) ஸகலத்துக்கும் காரணப் பொருளும்.
- (2) "விம்வ"=ஸர்வம்.
- (3) வேறெரு மனிதனை. தேவர்களில் நாரதருஷிக்கு விஸ்வரூபதர்ஸனம் நிடைத்ததென்று மஹாபாரதத்தில் கூறப் பட்டிருக்கின்றது. அவ்விதமே பார்க்கவபுராணத்தில் ப்ரஹ் மாவுக்கும் விஷ்ணவுக்கும் அருளப்பட்டதென்ற கூறியிருக் கின்றது.
- (4) ப்ரஸாதத்தை அருளினவன் ப்ரஸன்னன். "ப்ரஸா தம்" = தெளிவு. ப்ரார்க்கானடைய விருப்பத்தை நிறைவேற்று தலே அருளப்பட்ட தெளிவு, ஶாக்கெ. ச. கூ.மக (6).
- (5) ஆத்மமக்தி யோகத்தால். நீ திவ்யசக்ஷு என்ற எனது வியேஷ மக்தியைப் பொருக்தினதால்.
- சூல் தருவம்முத்திற் சிறந்த வீரனே, மனுஷ்யலோகத்தில் இவ் வித [மாயா விம்வ] நபம் பேற்ற நான் உள்ளிலும் வேறனவனுல் பார்க்கக் கூடாதவன். வேதாத்யயன (¹) யஜ்ஞாத்யயன (²) மார்க் கங்களாலும், தானங்களாலும், க்ரியைகளாலும், உக்ர தபஸ்களாலும் பார்க்கக்கூடாதவன் (³).
  - (1) வேதாத்யயனம்=வேதங்களே ஒதுதல். ,
  - (2) யாகத்தை விதிவழுவாமற் செய்தல்.
- (3) மாயா விஸ்வரூபத்தையாவது, விர்க்குண ஸ்வரூபத்தை யாவது வேதங்களே ஓதி அல்லது யஜ்கும் தானம் தபஸ் முத லிய கர்மங்களே அதுஷ்டித்து கேரே அறியக்கூடாது. விஸ்வ ரூப தர்ஸனம் பகவானுல் அருளப்படும் ஆத்ம ஸக்தியாலே பெறலாகும்.
- சுலிகூ. இந்த எனது கோச நபத்தைக் (¹) கண்டு உனக்கு மன ஸருத்தம் வேண்டாம்; விழட பாவழம்(²) வேண்டாம். பயமற்ற பிரீதி பேற்ற மனஸோடுகூடி, தீ எனது அந்த [யாந்த] நபத்தையே எதிரே பார்.
  - (1) பயங்கரமான வடிவத்தை. 350

மஹேஸ்வரனுடைய பஞ்ச க்ரு**த்ய** ரூபங்களில் இச்சமயத் தில் வெளிப்பட்டு நின்றது ஸம்மைரர சூபம்.

(3) விமூடத்தன்மை பொஹம். புத்தி தடுமாறி வாய் குள றிற்று (யிக. கூயிடு). "கீ யார், உன் ப்ரயத்தனம் என்ன" என்று (யிக. கூயிக) கேட்டான். மேலும், என் மனஸ் பயத்தினுல் கடுங் குகின்றது, ரார்த தேவரூபத்தைக்காட்டி அருளுக (யிக. சயிடு) என்று குறையிரக்தான். இவ்வாறு மனம் சலனப்பட்டதால், இக்தப் பயத்தையும் வெறுப்பையும் "விமூட பாவம்" என்றுர்.

#### ஸத்ஐயள் கூறினுள்:

(B)D.]

டும். மஹாத்மாவாகிய வாஸுதேவன் (1) அவ்விதங் கூறின அர்ஜுதனிடம் இவ்விதம் சொல்லித் தன்னுடைய [அவதாரதேவ] நபத்தைத்(2) காண்பித்தார். [அதைக்கண்டு] மறபடியும் பயந்தவ‰, ஸௌம்ய (3) [மானுட] ஶரீரம் பெற்றவராகி, மறபடியும் ஸமாதானத் செய்தார்.

- (1) ஸர்வத் திலும் வவலிக்கும் தேவன், அக்தர்யாமி ஈஸ் வான்.
- (2) அவதாரதேவ சொருபத்துக்குச் சின்னங்கள் சதுர் புஜம், ஸ்ரீவத்ஸம் (மார்பில் ஒர்விதக்குறி), கௌஸ்துபம் (துள சிமாலே), பாஞ்சஜன்ய மங்கம், கௌமோதகி (கதாயுதம்), கர்தகம் (வாள்), மார்ங்கம் (வில்) என்பவையாம்.

இவ்வித சென்னங்களோடு மதுராபுரியில் வஸுதேவரா ஜன் பத்னியாகிய தேவகியின் பிள்ளேயாய் ஸ்ரீ க்ருஷ்ண பகவா ன் பிறர்தார். பிறர்த மையத்தில் இர்த தேவரைரீரத்தைக் கண் டவர்கள் பயர்தனர். தன் பிதாவின் ப்ரார்த்தணப்படி, தேவ ரீரம் மறைந்து மானுட ரூரீரம் தோன்றிற்று.

இந்த அவஸாத்தில் அர்ஜுநனுக்குக் காட்டியது மறைத் துவைத்த அவதார சொரூபத்தையே.

(3) ஸோமனேப் போன்ற.

"ஸௌம்ய ஶரீசம்"=சக்த்சனுடைய தன்மையாகிய ஸக் தோஷத்தை விளேவிக்கும் ஶரீசம்.

டும்ச-கும்க.]

அர்ஜுநன் கூறினுள்:

- டூலிக. ஐநார்த்தந(¹), ஸௌமியமான உளது இந்த மானுட நபத் தைப் பார்த்து ப்ரச்ஞை பெற்றவனுகவும், ஸ்வபாவத்தைப் பேற்ற வனுகவும் இப்போழுது ஆகின்றேன்.
- (1) ஜனங்களேக் கண்டித்து கல்ல பதவியைக் கொடுக்கின் றவர். அல்லது, ஜனங்களால் ப்சார்த்திக்கப்படுகின்றவர்.

#### ஞீ பகவான் கூறினூ:

- ருய்உ. அதிக அகோர தோற்றத்தோடு கூடிய (¹) இந்த எனது நுபத்தைப் பார்த்தவனுகின்றய். இந்த நபத்தின் தர்மனத்தை தேவர் களும் பார்க்க விரும்புகின்றர்கள்.
- (1) "ை தர் தர்மம்"=அதிக கலக்கத்தை விளவிக்கும் பார்வையுடைய.
- டுயிக.. என்னே எவ்விதம் நீ பார்த்தாயோ (¹), இவ்**விதப்பட்ட** நான் வேதங்களாலும் பார்ப்பதற்துரியவனில்லே; தபரைலும் [பார்ப் பதற்துரியவன்] இலில; தானத்தாலும் யஜ்ஐத்தாலும் இலில் (²).
  - (1) மாயா விஸ்வருபனுகக் கண்டாயோ.
- (2) ஒருவன் வேதங்களேப் படித்தாலும் வஜ்ஞம் தானம் தபஸ் என்ற கர்மங்களே அநுஷ்டித்தாலும் இந்த மாயா விஸ்வ ரூபத்தைக் காணமாட்டான்.
- இர்த மக்தாத்தின் லக்ஃயார்த்தமென்ன வெனில், மஹே ஸ்வானது மாயாசொருபத்தைக் காண விரும்புகின்றவன் கிவ் ருத்தி மார்க்கத்தைப் பற்றியிருக்கும் முமுக்குுவல்ல என்பதும், ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கத்தையே பற்றியிருக்கும் பக்தன் என் பதும், ஆத்ம அனுத்ம விவேகம் பெற்றவனுக்கு ஐஸ்வரயோகம் லோகவாழ்விலேயே விளங்குவதால் அவன் ப்ரபஞ்ச சொருபி யாகிய மஹேஸ்வானுக்கு அப்பாற்பட்ட பரமாத்மாவிலேயே த்ருஷ்டி வைத்திருப்பான் என்பதுமே.
- டுல்சு. ஆனுல் (¹) பரந்தபனுன அர்ஜுந, இவ்விதப்பட்ட [மா யா நபங்களேத்தரித்த நான் அனந்யபக்தியால் [ஸதாகால] தத்போந

ளாக (²) விசாரிப்பதற்கும் (³), [நேரே] தர்ஸிப்பதற்கும் (⁴) என் னுள் ப்ரவேஸிப்பதற்கும் (⁵) உரிய ஸக்கீக்கு விஷயமாகுவேன் (゚).

- (1) ஆணைல் ("து") என்ற பதம் முன் சொல்லப்பட்ட தற்கு வேறுபாடான பொருளேக் குறிக்கின்றது. "டூலிஉ டூலிகம் மக் த்ரங்களில் தேவர்களும் வேசபாராயணர்களும் தபவலிகளும் தானம் யாகம் செய்கின்றவர்களும் தர்ஸிக்காத காட்கியை நீ கண்டாய் என்றுர். டூலிசு வது மக்த்ரத்தில் அக்த மாயா விஸ்வ ரூபத்திற்கு மேலான தத்பொருளே, நிர்க்குண ப்ரஹ்மத்தை, "அஹம்" (கான்) என்று சுட்டி, இதன் தர்ஸனத்தை அநைய பக்தியால் எக்தப் பதவியும் பெறலாம் என்று உபதேஸிக்கின் ருர்.
- (2) தத்பொருள்=காம ரூபங்களால் குறிக்கப்படாத அந்த ("தத்") நிர்க்குணப்பொருள்.
  - (3) "ஞாதம்" தேடிப் பிடிப்பதற்கும்.
  - (4) "த்ரஷ்டும்" கைவல்ய தலையில் அறிவதற்கும்.
  - (5) ''ப்சவேஷ்டும்''—என்னேடு இரண்டறக் கலப்பதற்கும்.
- (6) "அஹம் ஸக்ய:"=ான் ஸக்திக்கு விஷயன், அதாவது, அந்பபக்தி என்ற மேலான ஸக்தியுடையவர்களுக்கு நான் ஸாத்யன்.
- டுலிடு. எவன் அஹம் என்ற ப்ரஹ்மத்தின் கர்மம் என்றெண்ணித் தன் கர்மத்தைச் செய்கின்றனே (¹), [எவன்] அஹம் என்ற ப்ரஹ்மீத்தை ஸர்வத்திற்கும் மேலானதென்ற எண்ணுகின்றனே (²), [எவன்] அஹம் என்ற ப்ரஹ்மத்தில் பக்தியுள்ளவனே (³), [எவன்] தன் மனலை இந்த்ரிய ஸிங்கத்தினின்ற நீங்கச்செய்தானே(⁴), [எவன்] ஸிர்வ ப்ராணிகளிலும் வீரோதமற்றவனே (⁵), அவன் என்ஃனப் (௧), பேறகின்றன், பாண்டவ.
- (1) "மத்கர்ம க்ருத்"=அஹம் என்ற பாஹ்மத்தின் கர்மம் என்று தன் கர்மத்தைச் செய்பவன்
- யக. உயின இல் "தத்க்ருஷ்ய மதர்ப்பணம்" என்றுர். அதா வது, அதை என்னிடம் (ப்ரஹ்மத்தினிடம்) ஒப்புவித்ததாகச் சடு\* 353

செய், என்பகே.

(2) "மத்பரம:" = ப்ரஹ்மமே ஸர்வத்திற்கும் மேலான வஸ்து என்ற நிணக்கின்றவன்.

(3) "மத்பக்கு?" அஹம் என்ற ப்ரஹமத்தில் பக்தி உள்ள வன்.

(4) "ஸங்கவர்றித:" = ஸங்கத்தினின்றா டீக்கப்பட்டவன். அகர்தை மமதை என்ற நீவ பந்தங்களே கிட்டவன்.

("வர்ஜ்"=கீக்கு தல்.)

(5) "ஸர்வ பூரேக்கு கிர்வைர:" = ஸர்வ பூதங்களிலும் விரோதமற்றவன்; ஜீவகாருண்பமுள்ளவன்.

"கிர்வைர:"=விராகமற்றவன், வெறுப்பற்றவன், பகையற்ற வன்.

இந்த ஸ்லோகத்தில் நிர்க்குண ப்ரஹ்மத்தைப் பெறுவதற்கு உபாயங்கள் கூறப்பட்டன. அவையாவன: மத்பக்கத்வம், மத் கர்மத்வம், மத்பரமத்வம், ஸங்கவர்ஜி தத்வம், ஸர்வ பூத நிர்வை ரத்வம் என்பவையரம். இவையெல்லாம் புத்தியின் நிலேகளாத லால், ஒன்ரேடொன்று ஸம்பந்தப்பட்டே இருக்கும். வெவ் வேறு நிஷ்டைகள் என்று எண்ணலாகாது. அநந்யபக்தியாகிய மத்பக்தத்வத்தில் மற்றைய நான்கு நிஷ்டைகளும் உண்டு.

உபந்ஷத்கள் என்றம், ப்ரண்மவித்தை என்றம், யோகமாம்த் ரம் என்றம், பகவத்கதைகள் என்றங், கூறப்பட்ட ஸ்ரீ க்குஷ்ணூர்ஐுந ஸம்வாதத்தில் ப்ரஸ்டித்திபெற்ற விம்வருப தர்மனயோகம் என்ற பதி ஞேராம் அத்யாயம் மற்றிற்று.

# பன்னிரண்டாம் அத்யாயம். பக்தி யோகம்.

[அஃதாவது, பசமேஸ்வானில் அருந்ய பக்தியைச் செறு த்தி, அதனுல் பெறப்படும் பலணே அர்ஜீ நன் கேட்டுச் கிந்தித் தான் என்று விளக்கும் பன்னிரண்டாவது பாடம்.

அத். மக. மிடு இல் பரமாத்மாவை அறியத் தக்கவர்கள் "மத் கர்ம க்ருத்" தும் (அதாவது, அஹம் என்ற ப்ரஹ்மத்தின் கர்மம் என்றெண்ணித் தன் கர்மத்தைச் செய்கின்றவனும்), "மத் பரமல்" உம் (அதாவது, அஹம் என்ற ப்ரஹ்மத்தை ஸர் வத்துக்கும் மேலானதென்று எண்ணுகின்றவனும்), "மத் பக் தல்" உம் (அதாவது, அஹம் என்ற ப்ரஹமத்தில் பக்தியுள்ள வனும்), "ஸங்கவர்ஜிதல்" உம் (அதாவது, தன் மனலை இந்தரிய ஸங்கத்தில்கின்று கீங்கச் செய்தவனும்), "ஸர்வ பூதேஷுக்கிர்வைரல்" உம் (அதாவது, ஸர்வ ப்ராணிகளிலும் விரோதமற்றவனும்), பரமாத்ம தர்முனத்தைப் பெறத்தக்கவர்கள் என்ற உபதேசத்தைக் கேட்ட அர்ஜுகன், அத். மிட மக இல் இந்த ஐவகை "யோகவித் தமால்" களில் (அதாவது, யோகத்தை அறியும் உத்தமர்களில்) எந்த யோகவித் மிகச்சிறந்தவன் என்று விணைக்கைன்.

இந்த ப்ரர்னத்துக்கு உத்தரம் அத். ௰உ. ௰ச இல் பகவா ூல் அளிக்கப்பட்டது. மத்பக்தர்களோடு கூறப்பட்ட மற்ற நான்குவித போகவித் தமாஃக்களும் மத்பக்தர்களே என்றம், இவர்களில் எவனுடைய பக்தி ஒங்கி வளர்ந்து பூரணப்படுமோ அவனே "யுக்த தமாஃ" (அல்லது ஜீவன்முக்குன்) என்றம், ௰உ. ௰நடஉம் இல் விளக்கிரைர்.

இந்த அத்யாயத்தில் "பக்தி" என்ற விரிக்கப்பட்டது எ. ௰எ இல் "ஏக பக்தி" என்றம், அ. உ௰உ இலும் ௰க. நெய்சு இலும் "அநர்ய பக்தி" என்றம் கூறப்பட்டிருக்கின்றது.

ம்உ. க., ச இல் இந்தப் பக்தி த்வந்தவ ஸமத்வத்தாலும் ஐம்பொறி அடக்கக்காலும் ஸர்வ ஜீவர்களின் நன்மையை விரும்புதலா அம் ப்ரஹ்ம கடஸ்த உபாஸீன யாலும் பூரணப் படுமென்றும்; ௰உ. டு இல் தேகமே நான் என்றிருக்கின் நவனு க்கு இர்க பான்ம கடஸ்க உபாஸீன விக்கிக்காதென்றும், ஆதலால் இவனுக்கு துக்க விமோசனம் பெறலாகாதென்றும், மிஉ. க-அ இல் ப்ரவ்றமார்ப்பண கர்மா தஷ்டான த்தால் மண**லை** ப்ரஹ்மத்கோடு சேர்த்து ஜீவாத்மாவைத் துக்க பய ஸோகங் களில்கின்று உத்தாரணஞ் செய்யலாமென்றும்; மிஉ. கூ இல் மனேலயப் பழக்கத்தால் ப்ரஹ்ம கூடஸ்க உபாஸண வித்தி க்காதுபோனல், ப்ராணுயாம அப்யாஸம் செய்யவேண்டுமென் றும்; மிஉ. மி, மிக இல் ப்ராணலயம் ஒத்தக்கொள்ளாதுபோ னல், மத் கர்மயோகத்தை அல்லது கர்மபல த்பாகத்தை அத ட்டிக்க வேண்டுமென்றம்; மிஉ. மிஉ இல் கர்மபல த்பாகத் தாலேயே ஸார்தி (துக்க பய ஸோக நிவாரணே) பெறலாமென் றம் உபதேமித்து, மிட. மிட-உமி இல் மத்பக்தர்களில் உத்தமன் ஜீவன்முக்கனே என்ற பாடத்தை முடிக்தார்.]

அர்ஜுநன் கூறினுள்:

க. இவ்விதம் ஸதாகால யோகம்பெற்ற (¹) எந்த பக்தர்கள் (²) உன்னே உபாஸிக்கின்றனரோ, எவர்கள் [உன்னே] அக்ஷசமாகவும் அவ் யக்தமாகவும் [உபாஸிக்கின்றனரோ], அவர்களில் உத்தம யோக வித் துக்கள் (³) யார்.

(1) எப்பொழுதும் பசமேம்வசனில் ப்சதிஷ்டைபெற்ற.

(2) அத். லக. டூலரு இல் கூறியபடி, மத்கர்ம யோகி, மத பரம யோகி, மத்பக்த யோகி, ஸங்கவர்ஜித யோகி, ஸர்வ பூதே ஆு நிர்வைரஃ என்ற அன்பர்கள்.

(3) பாமேஸ்வர்ஞேடு ஐக்யமாகும் வழிகளே அறிக்கவர்கள்.

ஸ்ரீ பகவான் கூறினூர்:

2-5.

உ எவர்கள் என்னிடம் மனலை ப்ரவேமிக்கச் செய்து நித்ய யுக்தர்களாய் (¹) என்ன உபாஸிக்கின்றனரோ, பரம ம்ரத்தையோடு கூடின அவர்கள் உத்தம யுக்தர்கள் என்று என்னல் ஒப்புக்கொள்ளப் பட்டனர் (²).

(1) ஸதாகாலமும் என்னேடு கூடினவர்களாய்.

(2) இந்த மந்த்ரத்தின் ஸாரமாவ து, — தன் கர்மத்தை பர மேஸ்வரனது கர்மமென்றெண்ணிச் செவ்வையாகச் செய்கின்ற வனுக்கும், பரமேஸ்ரனே ஸகல வஸ்துக்களிலும் மேலான வஸ்து என்ற சிந்தணேயோடு இருக்கின்றவனுக்கும், பரமேஸ்ர னில் அன்பு பாராட்டிக்கொண்டு வாழ்கின்றவனுக்கும், மனலை இந்த்ரியங்களோடு கூடி வெளிமுகமாகச் செல்லவிடாமற் பிரி த்து உள்முகமாக அறிவில் கிறுத்துகின்றவனுக்கும், ஸர்வ ப்ரா ணிகளிலும் விரோதமற்றவனுக்கும் பொது லக்ஷணம் அன்பு என்பதும், இவர்களில் அன்பு எவனிடம் பூரணப்படுமோ (போன்பாகுமோ), அவனே உத்தம போகவித் என்பதுமே.

ந, ச. எவர்கள் இந்த்ரிய க்சாமத்தைச் (1) செவ்வையாக அடக்கி, ஸிர்வத்திலும் ஸிமபுத்திகளாய் (2), அக்ஷானும் அநிர்த்தேஸ்ய னும் (3) அவியக்தனும் ஸிர்வத்திலும் சென்றிருப்பவனும் மனஸுக்கு எட்டாதவனும் (4) அசைவற்றவனும் நித்யனும் ஆகிய கூடஸ்தனே (5) உபாஸிக்கின்றர்களோ (6), எல்லாப் பூதங்களுடைய ஹிதத்தில் (7) அன்பு பேற்ற அவர்கள் ப்சஹ்மத்தையே பேறுகின்றனர் (8).

(1) மெய் வாய் கண் மூக்குச் செவி என்ற ஐம்பொறிக் கூட்டத்தை.

(2) ஸீதோஷ்ணம், ஸுகதுச்சும், ஐயம் அபஐயம், பெரியது சிறியது, மானம் அவமானம் முதலிய த்வச்த்வ புத்திகளற்று.

(3) அது இது என்று சுட்டிக் காட்டுவதற்கு உரித்தாகாத வனும்.

"கிர்த்தேஸ்ய"=சுட்டிக்காட்டுவதற்கு உரிய.

"அரிர்த்தேம்ய ஸர்வத்ரகம்" என்ற வேதவாக்குகளே தாயு மானஸ்வாமிகள் "அங்கிங்களுதபடி எங்கும் ப்ரகாமமாய்" 357

Ji - 61.]

என்று "திருவருள் விலாசப் பரசுவ வணக்கம்" என்ற பதிகத் தில் அர்த்தம் செய்தார்கள்.

(4) ஆத்மாவால் மாத்திரம் அறியத்தக்கவனும்.

(5) on. A, (4).

(6) கிணப்பு மறப்பு அற்று அறிகின்றுர்களோ.

மைத்திராயண்ய உபகிஷத்தில் இந்தக்கூடஸ்த உபாஸீண என்ற ராஜபோகம் மேல்வருமாறு விளக்கப்பட்டது. "நித்ரை நிணப்பு என்றவைகள் இல்லாமல், மனலைச் சலனமற்றதாகச் செய்து எப்பொழுது மனவலில்லாமையை அடைகின்றுறே, அப்பொழுது அதே பரமபதம்; இதுவே மோக்ஷம்"

(7) நன்மையில்.

(8) "மாம் ஏவ ப்ராப் நவர் தி"=என்னேயே (ப்ரஹ்மத்தை யே) அடைகின்றனர்.

டு. தேகவான்கனால் (¹) அவ்யக்த கதி (²) துக்கமாகப் (³) பெ றப்படுகின்றபடியால், அவ்யக்தத்தில் பற்றில்லாத மனஸை(⁴) உடை யவர்களுக்துத் துக்கம் மிக அதிகம்.

(1) தேஹமே நான் என்றும், தேஹத்துக்குரிய ஸுகங் களுக்கு மேற்பட்ட ஸுகம் இல்ல என்றும் இருக்கின்ற மூட, புத்தி பெற்றவர்களால்.

(2) மனஸுக்கு எட்டாக நிர்க்குண உபாஸன மார்க்கம்.

(3) வருத்தப்பட்டு.

தேஹவான்கள் மோக்கு ஸுகத்தின் பெருமையைக்கேட்டு, அதைப்பெற வேண்டுமென்ற முயன்ருல், பஞ்சப் பொறிகள் தத்தம் விஷயங்களேப் பற்றுமல் நில்லா; மனஸ், பஞ்சப்பொறிக ளோடு இழுபட்டுக் திரிக்து, ஆத்ம விசாரணேயை மேலாக எண்ணது; புத்தியும் அகண்ட வஸ்துவாகிய தத்பொருளுக் குரிய மாஸனங்களே லகுவில் அறியாது. ஆதலால், மனஸுக் கும் ஐம்பொறிகளுக்கும் அப்பாற்பட்ட மெய்ப் பொருளுக்கு இயற்றப்பட்ட அதிஸூச்ஷ்ம பாதை என்னும் "அவ்யக்த கதி" பைத் தேகவான் இச்சித்தா அம், அதில் ப்சவேமித்து நிற்றல் அவனுக்கு மிகத் துன்பமாயிருக்கும் என்பது பற்றி, "தேஹவா ன்களால் அவ்யக்த கதி துக்கமாகப் பெறப்படுகின்றது" என்றுர்.

தேஹவானுக்கு அவ்யக்தத்தில் துக்கபுத்தியும், வியக்த ஸம்ஸாரத்தில் ககபுத்தியும் உண்டு. ஆத்மவானுக்கு வியக்தமா கிய ஸம்ஸாரத்தில் துக்கபுத்தியும், அவ்யக்த ப்ரஹ்மத்தில் ஸுக புத்தியும் உண்டு.

(4) "அமக்த சேகஸ்" = ஸங்கமற்ற மனஸ்.

அவ்யக்த பரமாத்மாவில் அபக்தியும் தேஹ போகங்க ளில் பற்றங் கூடியிருந்தால், மோக்ஷப் ப்ராப்தி வித்திக்கி றது அஸாத்யம்.

சு, எ. ஆலை, பார்த்த, எவர்கள் எல்லாக் கர்மங்களயும் என் னிடம் ஸந்ந்யஸித்து (¹), மத்பரராய் (²), அநந்ய [பக்தி] யோகத் தாலேயே என்னே த்யானித்து(³) உபாஸிக்கின்றனரோ(⁴), [இவ்வரறு] என்னிடம் மனம் வைத்தவர்களே மருத்யுவோடு கூடின லம்ஸார ஸழ த்ரத்திலீநின்று (⁵) நான் உயரத்தூக்குகின்றவகை மீக்சமாவேன்(்°).

(1) முற்றுக ஒப்புவித்து, அர்ப்பணம் செய்து.

(2) பரமாத்மா யாவற்றிலும் மேலான பொருள் என்று எண்ணி.

இப்படி எண்ணிஞல் போதுமோ? இப்படிச் சிந்தித்தால் மோக்ஷம் வித்திக்குமோ? வித்திக்காது என்பதுபற்றி, அடு த்தவரியில் அநந்ய பக்தியால் பரமேஸ்வரணே த்யானித்து உபா விக்க வேண்டும் என்றுர்.

(3) மேன்மே அம் அளவிறந்த அன்போடும் விஸ்வாஸத் தோடும் அதைப் பாவணே செய்து.

(4) ஏகாக்ர சித்த**ை**கி (அத். சு. மக, மிஉ), அதன்மேல் நிணப்பு மறப்பற்றுப் பேரறிவு சொருமமாகின்றனரோ.

(5) மசண ஸம்பந்தமான த்ரிலோக ஸஞ்சார வாழ்வில் நின்று.

(6) நான் ஸீக்சமாகத் தூக்கி அந்த வாழ்வின் துக்கங்களே முற்றுகப் போக்குவேன்.

.. 359

"உத்தர் தா"=மேலெடுக்கின் றவன்; மலத் தில்கின் று உத்தா சணம் செய்கின் றவன் (அத். சு. டூ.)

அ. என்னிடமே மனலை வை, என்னிடம் புத்தியை ப்ரவேமிக் கச்செய் (¹). இதன்மேல் என்னிடமே வஸிப்பாய் (³). ஸிம்மைய மில்லே (³).

(1) ப்ரஹ்ம கிஷ்டைபெற்ற மனஸும் புத்தியும் ப்ரஹ்மப் ப்ராப்திச்கு இன்றியமையாத ஆருவிகள், என்பது கருத்து.

(2) இப்படி மனஸையும் புத்தியையும் என்னிடம் வைத்த பின், ஆக்மா என்ணேவிட்டுப் ப்சக்ருதியைச் சாராது.

(3) இந்த உண்மையை ஸகல ஜீவன்முக்தர்களும் ஸ்வா து பவமுறையாக அறிந்திருக்கின்றுர்கள்.

கூ. ஆனுல், தநஞ்ஜய, என்னிடம் சித்தத்தை ஸ்திசமாக வைப் பதற்கு  $[\mathfrak{k}]$  வல்லமையற்றவனுகில்  $(^1)$ , அப்யாஸ் யோகத்தால்  $(^2)$  என்னேப் பேற விரும்பு  $(^2)$ .

(1) உன்னுடைய மனஸ் பரமாத்மாவைப்பற்றி உறுதியாக கிற்காதுபோனுல்.

(2) அஷ்டாங்கயோகத்துக்குரிய ப்ராணுயாம ப்ரத்யா காரப் பழக்கங்களால்.

நிராஸையைப் பற்றி வாழும் ஸாங்கியர்கள் அதுஸரித்து வரும் புத்திநிலேகள் அங்கங்கள் என்று கூறப்படவில்லே.

பல ஆரைகளாலும் விஷய ஸுகங்களாலும் வாதிக்கப் பட்டு, இவற்றை எல்லாம் கர்மானுட்டோனங்களால் ஐயிக்க வேண்டுமென்று யத்தனிக்கின்ற தைர்யவான்களுக்குக் அஷ்டா ங்கங்களால் சுறப்பிக்கப்பட்ட கர்மயோகம் கூறப்பட்டது.

இவற்றின் லக்ஷணங்கள் எஎ, எஅம் பக்கங்களில் காணப் பெடும்.

அங்கு கூறப்பட்ட அஷ்டாங்கங்களில், யமம் தொட்டு ப்ரத்யாகாசம் ஈருக உள்ளவை தேஹத்தையும், ப்ராண அபான வாயுக்களேயும், ஐம்பொறிகளேயும் அடக்கும் பழக்கங்கள் ("அப்பாஸங்கள்") ஆகும். அத்பாயம், மிஉ.

தாரணேயாவது, மனலின் ஒர் அம்மமாகிய சித்தத்தை த்யேயத்தில் (த்யானிக்கப்பட்ட பொருளில்) ஸ்திரமாக கிறுத் துதல்.

த்யானமாவது, வேருரு வருத்தியால் தடைப்படாத த்யேயாகாரவ்ருத்திப் ப்ரவாகம். (அதாவது, த்யானிக்கப்பட்ட பொருளுக்கு வேறுன நிணேவுகளே வரவிடாமல், அப்பொருளேப் பற்றிய நிணேவுகளே பெருகுதல்.)

ஸமாதியாவது, த்யானம் த்பேய த்யாத்ரு என்ற த்ரிபுடி கள் அற்றுத் த்யானிக்கப்பட்ட ஆத்மாவாகவே நிற்றல்.

- (3) பரமாத்ம் சொருபமாகிய கிர்குண வஸ்துவாய் வர விரும்புவாயாக.
- **ல்.** அப்யாஸித்தாலும் நீ ஸமர்த்தனுகாத பக்ஷத்தில், மத்கர் மத்தை (¹) மேலாகக்கொண்டவனும் இரு. [இப்படிக்] கர்மங்களே மதர்த்தமாகவும் செய்கின்ற நீ ஸித்தியைப் (²) பெறவாய்.
  - (1) அத். மக. நரு.
  - (2) துக்க விமோசனம் என்ற ப்ரஹ்ம பதத்தை.

**ல்**க. மத் [கர்ம] யோகத்தை ஆஸ்ரயித்து அத‰யும்(¹) செய்ய அரைக்தனுயிருப்பூரயாகில், ஆத்மாவை (²) யமம் செய்பவனுய் ஸிர்வ கர்மபல த்யாகத்தைச் செய்.

- (1) அக்த மத்கர்மத்தையும்.
- (2) மனுத்மாவை.

. லிஉ. அப்யாஸத்திலும் [விஜ்ஞான] ஞானம் சிறந்தது [என்பது] ப்சஸித்தம் (¹) - [விஜ்ஞான] ஞானத்திலும் த்யானம் சிறந்தது (²). த்யானத்திலும் கர்மபலத் த்யாகம் சிறந்தது (³) - த்யாகத்தின்பின் மாந்தி [சித்திக்கும்] (⁴).

(1) "ஸ்ரேயஸ் ஹி"=மேலானது அல்லவா? மேலான நிலே என்றதை ஜீவன்முக்தர் அறிவார்கள், என்பது கருத்து.

ப்ராணுயாமம் ப்ரத்யாகாரம் என்ற கர்மாதுஷ்டானம் சித்துருத்திக்கு ஹேதுவாயிருப்பதாலும், சித்துருத்தி உள்ள சசு. 361 வர்கள் ஞான மாஸ்த்ரங்களே லெகுவாப் அறியத்தக்கவர்களா தலாலும், "அப்பாஸங்களிலும் [விஜ்ஞான] ஞானம் மேலா னது" என்றுர்.

- (2) ஞான மாஸ்த்ரங்களில் கூறப்பட்ட ஆக்ம அதைக்மப் பொருள்களேக் குரு முன்னிலேயாக ம்ரவணம் மனனம் சேய்தால் பரோக்ஷ (பிறர்கண்ணல், குரு ஸகாயத்தால் அறியப்பட்ட) ஞா னம் (hear say knowledge regarding the soul) உண்டாகும். இக் தப் பரோக்ஷ ஞானம் தன்னத் தன்னல் அறியும் கேர் ஞா...ம் (direct knowledge of the soul) ஆகிய ஸ்வானுபூதி அன்ற. ஸ்வா நபூதிக்கு மிகத் தாழ்வாயிருக்தும், விஜ்ஞான ஞானமாகிய பரோக்ஷுஞானம் ஈம்வர பக்தியை விளேவித்து, த்யானத்துக்கு மோபானமாய் (படியாய்) இருப்பதால், விஜ்ஞான ஞானத்தி அம் த்யானம் மேலானது என்றுர்.
- (3) த்யானிக்கப்பட்ட வஸ் துவாகிய பரமேஸ்வரனுடைய லக்ஷுணங்கள் வெள்ளம்போல த்யான தலையில் மனவில் கின் று பெருகும். இந்த த்யாயேயப் பெருக்கால் பக்கி வீளேர்து நற் கர்மங்களுக்குரிய விஷயபோக பலன்களில் வெறப்பை உண் டாக்கிப், "பரமேஸ்வரனே எனக்கு வேண்டும்" என்றும், "என து கரணங்களும் அவருடைய ருக்கிகளே" என்றும், "அவற் ருல் செய்யப்பட்ட கர்மங்களும் அக்கர்மங்களில் கின்று ஜன்ய மாகும் ருபாரைப பலன்களும் எனதல்ல" என்றும், வாழச் செய்யும். இப்படி ஆத்மானிலுள்ள கர்மபல விருப்பு த்யானத் தால் கீங்குவதால், த்யானத்திலும் கர்மபலத் த்யாகம் சிறந்தது என்றுர்.
- (4) கர்மபலத்தில் ஆசை நீர்க்த பக்விக்குத் துக்கபய ஸோ கங்கள் கெடும்.
- இர்த மர்த்ரத்தில், ரைங்க்யம் என்ற ஞானயோகத்துக் கும், கர்மயோகம் என்ற அட்டாங்க யோகத்துக்கும் உள்ள ஸூகூஃம ஸம்பர்தம் விளக்கப்பட்டது.

தேல மானுட ஜீவர்கள் விஷயபோகிகள் என்றும், போகி கன் என்றும், ஸாங்க்யர் (அல்லது, மெய்யறிவாளிகள்) என்றும் மூவகைப்படுவார்கள்.

We.

விஷையபோகிகள் தோன்றி அழியும் சிற்றின்பத்தைத் துன் பம் என்று அறியாமல் ஜீவிப்பதால், அவர்களுடைய மோஹத் தைத் தீர்க்கும்பொருட்டு துக்கப் ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கமாகிய த்ரிலோக ஸஞ்சாரம் என்னும் பூலோக கரகலோக ம்வர்க்கலோ கப் ப்ராப்திகளே அருளி, மெல்ல மெல்ல விஷையஸுகங்களேப் பரமேம்வரன் வெறுக்கச் செய்வார்.

விஷைய ஸுகங்களேத் துன்பம் என்று நிதானித்தவர்களில் அகேசர் கர்மயோகிகள் (அல்லது, "போகிகள்") ஆகவும், சிலர் ஞானயோகிகள் (அல்லது, "ஸாங்க்யர்") ஆகவும், அவரவர்கள் இயல்பின்படி, பிரிந்தனர்.

கர்மயோகிகளுக்கும் ஞானயோகிகளுக்கும் இயற்றப்பட் டது துக்க கிவ்ருத்தி மார்க்கம். இது யமம் ரயமம் என்ற ஈல் லொழுக்கங்களாயும் (ஸதாசாரங்களாயும்), ஆஸன்ம் என்ற தேக அடக்கமாயும், ப்ராணுயாமம் என்ற உச்ச்வாஸ கிஸ்வாஸ வாயு அடக்கமாயும், தாரண என்ற எகாக்ச சித்தமாயும், ஸமத்வபுக்கியாயும், ஞான மாஸ்த்ர விசாரணயாயும், த்யா னம் என்ற தயாயேய சித்த வருத்தியாயும், கர்மபலத் த்யாகமா யும், ஸமாதி என்ற கிணப்பு மறப்பற்ற கைவல்யம் (மார்தி) ஆயும் இருக்கும்.

இவற்றுள், கர்மயோகிகளுக்கு யமம் ந்யமம் ஆணைம் ப்ராணுயாமம் ப்ரத்யாகாரம் தாரணே த்யானம் கர்மபலத் த்யாகம் ஸமாதி என்ற நிலேகள் உரியன. ஞானயோகிகளுக்கு ஸமத்வ புத்தி ஞானமாஸ்க்ர விசாரணே கர்மபலத்யாகம் ஸமாதி உரியன. பரிபக்வத்தில் ஞானயோகிகள் கர்மயோகிகளிலும் முதிர்ந்த வர்களாதலால், அவர்கட்கு யமம் ந்யமம் ஆணைம் ப்ராணுயாமம் ப்ரத்யாகாரம் தாரண என்றவை வலிய வித்திக்கும். ஏனெனில், முற்பிறவியில் அவற்றை நன்றுய் அதுஷ்டித்து ஒழித்த தால்.

எனவே, கிவ்ருத்தி மார்க்கத்தில் கர்மயோகம் கீழ்ப்பாக மககவும், ஞானயோகம் மேற்பாகமாகவும், இருக்கின் ஓன. லக, லசு. எனது பக்தனுகிய எந்த யோகி ஸிகல ப்ராணிகளி லும் தீவேஷமற்றவனுயும் மித்ரனுயும், கரு2ணபேற்றவனுயும், மமதை யற்றவனுயும், அஹந்தையற்றவனுயும், ஸுகத்தையும் துக்கத்தையும் ஒன்றபோற் பார்க்கின்றவனுயும், போறுதியுள்ளவனுயும், எக்காலங்க விலும் த்ருப்திபேற்றவனுயும், மனஸை ஒடுக்கினவனுயும், உறுதியான நிர்சய புத்தியுடையவனுயும், என்னிடம் அரீப்பணம் செயியப்பட்ட மனழம் புத்தியும் உடையவனுயும் இருக்கின்றனே, அவன் எனக்கு ப்ரியன் (1).

(1) இந்த இரண்டு மந்த்ரங்கள் தொட்டு மிகூம் மந்த்ரம் வரையில் ஜீவன்முக்தனுடைய லக்ஷணங்கள் கூறப்பட்டன.

பாமேஸ்வானும் ஜீவன் முக்தனும் சச்சிதானக்க சொருப மாதலால், இவர்கட்கு ஐக்ய பாவீனயாகிய பரஸ்பர ப்ரீதி உண்டு.

ஸத் சித் ஆனர்த வக்ஷணங்களில் இவர்கள் ஒன்முனைய், ஸ்க்தி விஷயத்தில் பரமேஸ்வரனுக்கு ஜீவன்முக்தர் நிகரல்லர். பரமேஸ்வரன் அளவிறந்த ஸக்திமாமானுயும், ஜீவன்முக்தர் ஸுதந்தர ஸக்தியற்றவர்களாயும் இருப்பார்கள்.

யீடு. எவனிடமிருந்து லோகத்தார் நடுக்கத்தை (¹) அடைகிறர் கள் இல்லேயோ, எவன் லோகத்தாரிடமிருந்து நடுக்கத்தை அடைகிற னில்ஃலயோ, எவன் ஸந்தோஷம் கோபம் பயம் துக்கம் என்றவைக ளால் விடப்பட்டவஞே, அவன் (²) எனக்கு ப்ரியன்.

(1) "உத்விஐதே"=உத்வேகத்தைப் (பெறவில்ஃபோ.) உத்வேகம் = "ஸம்ப்ரம" = ஒருவனடைய அமைம்பாவணே

D#-0217

கண்க் கண்டு ஜன்யமான கடுக்கம்.

(2) அந்த ஜீவன்முக்தன்.

**ல்சு.** என் பக்தனும் எவன் அபேகைஷயற்றவனுயும்  $(^1)$ , ெருள சழுள்ளவனுயும்  $(^2)$ , ஸமர்த்தனுயும்  $(^3)$ , உதாலீனனுயும்  $(^4)$ , மனவே தூனயற்றவனுயும்  $(^5)$ , ஸிர்வ கர்மாரம்பங்களே பரித்யாகம் செய்தவ னுயும்  $(^6)$  இருக்கின்றனே, அவன்  $(^7)$  எனக்குப் பிரியன்.

- (1) அபேகைஷு இஃது எனக்குவேண்டும், இப்படி இது முடிய வேண்டும் என்ற முதலிய விருப்பங்களால் பந்திக்கப் பட்ட புத்தி. உபேகைஷ =வெறப்பால் பந்திக்கப்பட்ட புத்தி.
  - (2) மௌசம்=முக்கி, சித்த முத்தி, கபடில்லாமை.
  - (3) ஆத்ம கார்பங்கனில் கௌமவனும்.
- (4) "உத்" (அப்பாற்பட்டு), "ஆஸன்" (இருப்பவன்) என்ற பதங்கள் கூடி "உதாலீனன்" ஆகி, த்வர்த்வங்களில் சிக்கா மல் விலகி நிற்கின்றவன் என்ற பொருள்படும்.
  - (5) அசல மனலை உடையவகுகியும்.
- (6) எல்லாக் கர்ம அதுஷ்டானங்களும் பரமேஸ்வரனுடை ய பஞ்ச க்ருத்யங்கள் என்று ஸாகூஜோபமாயிருக்கின்றவனும்.
  - (7) அந்த ஜீவன்முக்கன்.

யிஎ. பக்திமானுகிய எவன் [ஸ்டீபவித்ததில்] ஸந்தோஷம் அடைகிறனில்≥லயோ, எவன் த்வேஷத்தைப் பெறுகிறனில்≥லயோ எவன் துக்கத்தைப் பெறுகிறனில்≥லயோ, எவன் விரும்புகிறனில்≥ல யோ, எவன் ஶுபத்தையும் அஶுபத்தையும் பரித்யாகம் செய்த வஞே, அவன் (¹) எனக்த ப்ரியன்.

#### (1) அந்த ஜீவன்முக்தன்.

லஅ, லக. பக்திமானுகிய எவன் முத்ருவினிடமும் (¹) மித்ரனிட மும் ஸிமனுயும், அவ்விதமே மானத்திலும் அபமானத்திலும் (²) ஸிமனு யும், தளிர் சூடு ஸு-கம் துக்கம் என்றவைகளில் ஸிமனுயும், விஷய ஸிங்கத்தில் நின்று இந்திரியங்கினா முற்றக நீக்கினவனுயும் (³), நிந்தை ஸ்துதி என்றவைகளேத் துலியங்களாக்கிக்(⁴) கொண்டவனுயும், மெள ்கிடு

20.7

னியாயும் (<sup>5</sup>), ஏதானுலும் அதில் த்ருப்திபெற்றவனுயும் (<sup>6</sup>) நியதமான விடுதியீல்லாதவனுயும் (<sup>7</sup>), ஸ்திர மதியுடையவனுயும் இருக்கின்றனே. அந்த மனுஷ்யன் (<sup>8</sup>) எனக்கு ப்ரயன்.

(1) தன்னேடு எதிரி பாராட்டுகின்றவனிடமும்.

(2) அன்பால் ஏற்படுத்தப்பட்ட மானத்திலும், பகையால்

எற்படுத்தப்பட்ட அபமானத்திலும்.

மானமும் அபமானமும் அமைக்கை மமகையுள்ளவர்களி ன் சுல்பிதம். "கான் யார், இப்பெயர்ப்பட்டவருடைய ஸக்ததி யில் உதித்தவனல்லவா ரான், எனக்கு இடம் பொருள் எவல் உண்டு" என்னும் முதலிய ஞாபகங்கள் உதயமாக, அஹங்காரம் தடித்து, தர்மவிஷயங்களிற் சென்றுல், புண்ணியகர்மங்களுக் குக் காரணமாகும்; அதர்ம விஷயங்களிற் சென்றுல், பாபகர் மங்களுக்குக் காரணமாகும்.

சல்ல அஹங்காரம் பெற்றவணே "மானி" என்றும், பொல லாத அஹங்காரம் பெற்றவணே "அபமானி" என்றும் கூறுவர்.

மானிகளால் மானம் வக்தாலும், அபமானிகளால் அபமா னம் வக்தாலும், மைபுத்தியோடு சலனமற்ற இருக்கவேண்டும்.

- (3) "ஸங்களிவர்ஜித:"=இந்த்ரியங்களே த் தத்தம் விஷயங்க ளில்நின்று முற்றுக விலக்கினவன். உ. சுமிஉ; மக, நுமிடு (4).
  - (4) தராசு (துலாம்) போல ஸமனுக்கி.
- (5) மனஸ் வாக் காயம் என்ற த்ரிகாணங்களே அதர்ம வி ஷயங்களிற் செல்லவிடாமல் அடக்கிவைத்திருக்கின்றவனும்.
- (6) எது ஸம்பலித்தாலும் அது போதும், எனது பூர்வ கர்மத்துக்குத் தக்கபடி பரமேஸ்வாஞல் அது அருளப்பட்ட தால், அது சரியே என்ற புத்தியுடையவளையும்.
- (7) பிறந்த வீட்டி அம் வளர்ந்த வீட்டி அம் நெடுநாள் உப ஸைரிக்கப்பட்ட வீட்டி அம் மோஹுங் கொள்ளாமல், தங்கின இடம் எதுவோ அதுவே தனக்கு வீடு என்றவ**ை**யும்.
  - (8) அந்த ஜீவன்முக்தன்

உ**ய்**. ஆனல் (¹), தர்மத்தால் பெறக்கூடியதும் அமிர்தமுமாகிய இதை (²) க் கூறினபடி எந்த பக்தர்கள் உபாஸிக்கின்றனரோ, ஸ்ரத் 366 தை பெற்றவர்களும் மத்பாமர்களும் ஆகிய அவர்கள் (4) எனக்கு மிக ப்ரியர்கள்,

- (1) எனக்குப் ப்ரியனுகிய ஜீவன்முக்**தனு**டைய லக்ஷணத் தை மிகவிரிவாகக் கூறவேண்டியதில்லே. இப்பொழுது சுருக்க மாக நீ அறியவேண்டியது யாதெனில்.
- (2) நில்ருத்தி மார்க்க விதிகளே அதுஷ்டித்துப் பெறக்கடி ய இறப்புப்பிறப்பற்ற இந்த யுக்த தமஃத்வம் (இஉ. க.) ஆகிய ஜீவன்முக்தியை.
- (3) மத்கர்ம க்ருத், மத்பரமன், மத்பக்தன், ஸங்கவர்ஜி தன், ஸர்வ ஜீவகாருண்யன் என்ற மிஉ.டுமிடு இல் கூறப்பட்ட அன்பர்கள்.
- (4) இந்த ஐவித புருஷர்களுக்கும் பொது லக்ஷணம் பர மேஸ்வரனே யாவற்றினும் மேலான பொருள் என்ற நிஸ்சயமும் அவரிலே அநக்ய அன்புமே.

உபநிஷத்கள் என்றம், ப்ரஹ்மவித்தை என்றம், யோகஶாஸ்த்ரம் என்றம், பகவத்சுதைகள் என்றம், கூறப்பட்ட ஸ்ரீ க்ருஷ்ணூ்ஜுந ஸிம்வாதத்தில் ப்ரஸித்திபேற்ற பக்தியோகம் என்ற பன்னிரண்டாம் அத்யாயம் முற்றிற்ற.

# பதின்முன்மும் அத்யாயம். கேஷத்ர கேஷத்ரஜ்ஞ விபாக யோகம்.

அல்தாவது, ஒரு முதலே எடுத்து விபாகம் (பிரித்தல்) செய்வது போல, "ஜீவேஸ்வரஜகத்" என்ற ப்ரபஞ்சத்தை ஒரு முகளாகக் கொண்டு, அது "கேஷக்ரஜ்சுன்" "சேஷக்ரம்" என்று இருவகையாகப் பிரிக்கப்படும் என்றம்; இவற்றன், மலக்குக் கு அடிமைப்பட்டுத் தான் யார் மலம் யாது என்று அறியாமல் ஜீவிக்கும் கிஞ்ஜிஜ்ஞன் (சிற்றறிவு) என்ற ஜீவாத்மாவும் அறிவ. ற்ற ஜகத்தும் "கேஷக்ரம்" என்றும்; ஜீவர்களிலும், ஜகத்திலும் ப்ரவேணித்துப் பேரறிவும் பேரன்புமாயிருந்து பஞ்சக்ருத்யங் களே நடத்திவருகின்ற பரமாத்மா "சேஷத்ரஜ்குன்" என்றும்; கேஷத்ரஜ்னுடைய லக்ஷணத்தையும் கேஷத்ரஜ்னுக்கும் கேஷத்ரத்துக்கும் உள்ள ஸம்பர்தங்களேயும் அறிதலே ஸத்ய ஞானம் (மெய்யறிவு) என்றம்; கேஷத்ரஜ்ஞின் விடுத்து கேஷ த்ர லக்ஷணங்களே மாத்ரம் விசாரித்தல் துன்பங்களுக்கு ஹே துவாயிருப்பதால், அந்தவிசாரணே மித்யாஞானம் (பொய்யறிவு) என்றும்; தனது உத்தாரணத்தை விரும்புகின்ற ஜீவாத்மா அவஸ்யமாக அறியவேண்டிய பொருள் ("ஞேயம்", "வேத்யம்") பரமாத்மாவே என்றம், உபதேயித்ததை அர்ஜுகன் கேட் டுச் சிந்தித்தான் என்று விளக்கும் பதின்மூன்றும் பாடம்.

#### அர்ஜுநன் கூறினுள்:

- க. ஓ கேஸவ, கேஷத்சம் (¹) என்ற ப்ரக்ருதியையும், கேஷத்ச ஜ்ஞன் (²) என்ற புருஷணயும், ஞானத்தையும், ஞேயத்தையும் அறிய விரும்புகிறேன்.
- (1) "க்ஷேத்ரம்" என்ற பதம் "கூஃ" (கெடுதல்) அல்லது "க்ஷே" (அருர்த்தம்) என்ற தாதுவினின்ற ஐனித்து அழியும்

வஸ்துவாகிய ஸரீரங்கள், ரூபங்கள் என்று பொருள்படும். ப்ர க்குதியும் ப்ரக்குதி கார்யங்களும் க்ஷேத்ரம். இது பாப்ரக்குதி க்ஷேத்ரம் என்றும் அபரபாக்குதிக்ஷேத்ரம் என்றும் இருவகை ப்படும். பர ப்ரக்குதிக்ஷேத்ரமானது அடைங்கார மமகாரங்க ஞக்கு அடிமைப்பட்டு எல்லறிவு கெட்டு அலேக்து நிரியும் ஆத்மா. அபர ப்ரக்குதியாவது மஹத் என்ற ப்ரக்குதியும், அஹங்காரம் புத்தி, பஞ்சதன்மாத்கைகள் (ஸூக்ஷ்ம பூதங்கள்) என்ற தத்வங்களும், இவற்குல் இயற்றப்பட்ட ஸகல ஸூக்ஷம ஸதால சூபங்களுமே.

(2) "க்ஷேத்சஜ்ஞன்" என்றது க்ஷேத்சமாகிய ப்சக்ரு இ யையும் ப்சக்ரு தி கார்யங்களேயும் அறிகின்ற ஆக்மா.

மேல்வரும் உ, கடம் மக்தாங்களில் "சேஷத்ரஜ்ஞன்" என்ற பதம் பரமாத்மாவுக்கும் ஜீவன்முக்தனுக்கும் உரியது என்று விளக்கப்பட்டது.

இந்த ஸ்லோகம் சில ப்ரதிகளில் காணப்படவில்லே.

- 2. கொந்தேய, இந்த ஸ்ரீரம் க்ஷேத்ரம் என்ற கூறப்படுகின் றது. இதை எவன் [தான் அன்ற என்ற] அறிகின்றனே, அவின க்ஷேத் ரஜ்தீன் என்ற தத்வித்துக்கில் (¹) கூறகின்றனர்.
- (1) தத்போருளே அறிக்கவர்கள், தத்வஞானிகள். ஸரீசம்வேற நானென்ற ஆத்மா வேற என்ற உள்ளபடி. அதுபவமுறையாக அறிக்த ஜீவன்முக்தர்கள்.

ந். பாரத, என்னே எல்லாகேஷ்த்ரங்களிலும் இருக்கின்ற கேஷத் ரஜ்தனுகவும் அறி (¹). கேஷ்த்ரன் கேஷ்த்ரஜ்ஜன் என்றவைகளேப் பற்றிய ஞானம் எதுவோ, அது ஞானம் (²) என்ற எனக்கு ஸம்மதம்.

(1) எவ்விதம் பூத ஆகாமம் அகண்டமாய் ஸ்தூல வடிவங் கள்தோறம் ப்ரவேயித்து நிற்குமோ, எவ்விதம் மஞகாமம் ஸூக்ஷ்ம வடிவங்கள்தோறம் அகண்டமாப் ப்ரவேயித்து நிற் குமோ, அவ்விதமே சிதாகாமமாகிய கேஷத்ரஜ்ஞன் அகண்ட மாய் மர்வ ஸ்தூல ஸூக்ஷ்ம வடிவங்களிலும் ப்ரவேயித்து நிற் கின்றுன்.

,369

6.7

(2) கேஷத்ர ஜ்குளைய பரமாத்மாவைப்பற்றிஙின்றே கேஷ த்ரங்கள் தோன்றுகின்றன என்பதும், கேஷத்ரங்கள் நாநாரூப மாயிருந்தும் அவற்றுள் கேஷத்ரஜ்ஞன் ஊடுருளிப் பஞ்சக்ருத் யங்களேயும் நடத்தி வருகின்றுன் என்பதும், கேஷத்ரம் தாமஸ ராஜஸ ஸாத்விக குணங்களால் எவப்பட்டுத் தோன்றியும் அழி ந்தும் வருகின்றது என்பது முதலிய உண்மைகளே அறிதலே ஸத்யஞானம் எனப்படும். இதணேயே கூ. க இல் விஞ்ஞான ஸஹிதஞானமென்றுர்.

பரமாத்மா இருக்கின்றுரோ இல்ஃபோ என்ற ஸம்யைத் தால் அவரைப் புத்தியினின்ற நீக்கி, ப்ரக்குதி சொருபங்கள் தங்கள் மக்திகளாலேயே தோன்றியும் அழிந்தும் வருகின்றன என்றம், அவற்றைக் தேஹ ஜீவனத்திற்கும் ஐம்பொறி விஷய ஸுகத்திற்கும் உபயோகிக்க வேண்டும் என்றம், எண்ணி அவற் றின் தன்மைகளேயும் மக்திகளேயும் அறியும்படி முயல்கின்றவர் களின் கல்ளி அஜ்ஞானமேயென்ற மதிக்கவேண்டியது.

ஆக்மாவை மறக்து அனுக்மாவை விஷயஸுகத்துக்காக விசாரிக்கின்றவர்கள் அவித்யாவில் மூழ்கியிருப்பவர்கள். ஆக் மா மெய்ப்பொருள், ப்ரக்ரு தியும் ப்ரக்ரு திகார்யங்களும் பொய் ப்பொருள், ஜீவாத்மகோடிகள் பொய்ப்பொருளில் அமிழ்ந்து இருப்பதால் எது ஆத்மா எது அனுத்மா என்று விசாரித்து பொய்ப்பொருளின் பந்தனங்களேக் தஹிக்கும் முறையையும் அறிந்து ஆனந்தசொரூபிகளாக இருக்கவேண்டும் என்ற கிர் சயித்த புத்திமான்கள் அவித்யாவினின்ற தப்பி மோக்ஷம் பெறத்தக்கவர்கள்.

- ஓ. அந்த கேஷத்ரம் எது, எவ்விதம் (¹), என்ன விகாரங்களே உடையது (²), எதில்நின்ற எது (³), மேலும் எவன் எந்த ப்ரபாவத் தைப் பெற்றவள் (⁴), அதை [எல்லாம்] சுருக்கமாய் எனது [வாக் யத்தால்] கேள்.
- (1) கேஷத்ரத்தின் பிரிவுபாடுகள் என்ன? அவ்யக்த ப்ர க்ருதி ஒன்றும் விகார ப்ரக்ருதி நூலகும், ஆக நூலச, ப்ரக்ருதி

- தத்வங்களே "கேஷ்த்ரம்" என்ற பதம் குறிக்கும். இரு. சு, எ, மந்த்ரங்களேப் பார்த்தறிக. ஸாங்க்ய விதிப்படி பாக்ருநி க, ப்ர க்ருதி விக்ருதி எ, விக்ருதி இச, ஆக ப்ரக்ருதி தத்வங்கள் உறிச ஆகும்.
- (2) ப்ரக்ரு தி என்னவிகாரங்களேப் பெற்றது என்ற விஞ வுக்கு உத்தாம் மிக. சு, எ, இல் அளிக்கப்பட்டது
  - (3) விகாரங்கள் தோன்றின வரிசைக் க்ரமம் என்ன.

"ப்ரபாவம்"=ப்ரபு மக்கி. மிக, கூ, எ.

- (4) கேஷத்ரஜ்ஞன் என்றவன் எந்த அடக்கியாளும் மேலா ன ஶக்திகளே உடையவன்? மிக. அ-மச இல் இதற்கு உத்தரம் அருளப்பட்டது.
- டு. [க்ஷேத்ரம் க்ஷேத்ரஜ்ஏன் என்றவற்றின் உண்மை] பல சந் தஸ்கனாலும் (¹), ப்ரமாணம் பெற்றவர்களும் (²) தத்வநில்சயம் பெ ற்றவைகளும் (³) ஆகிய ப்ரஹ்ம ஸூத்ர பத்ங்களாலும் (⁴), ருஷிகளா ல் (⁵) பலவிதமாகக் கூறப்பட்டது (ீ).
- (1) வேதங்களின் ஞானகாண்டமாகிய பல உபகிஷத்களா இரம்.

"சந்தஸ்" உஅகூரம், மாத்ரா, ஸ்வரம் என்றவைகளேப் பற் றிய கியமம்.

- (2) ஸ்ருதி, யுக்தி, அதுபவம் என்ற ஹேதுக்களே ஆதார மாகக் கொண்டவைகளும்.
- (3) பரமாத்மாவைப்பற்றி உறுதியாகப் போதிக்கின்றவை களும்.
- (4) ப்ரஹ்மத்தை ஸூகிப்பிக்கின்ற(தெரிவிக்கின்ற) சொற் களினுலும்.

அயாஸருஷியால் அருளப்பட்டப்ரஹ்மஸூக்ரங்கள், ஸ்ரூ தி யுக்தி அதுபவங்களால் ப்ரஹ்மத்தை ஸாதிக்கின்றபடியால் "ப்ரமாணம் பெற்ற ....... ஸூக்ரபதங்கள்" எனப்பட்டன.

- (5) பரமாத்ம தர்ஸனம் பெற்றவர்களால்.
- (6) மாணுக்கர்களுடைய க்ரஹனை மக்திக்கேற்றபடியும் 871

தேயிகனுடைய வடைகிக்கேற்றபடியும் வெவ்வேறு விதமாகத் தத்வங்கள் கணக்கிடப்பட்டது.

கூணர்கோறம் அழியாமல், யுகபர்யர்தம் இருக்கும் தத் வங்கள் தனித்தனியாக நில்லா. ஸ்ம்பர்தப்பட்டே நிற்கும். ஆதலால், முன்பின்கைவும், சுருக்கியும் விரித்தும் கூறத்தக்க வை. இதுபற்றியே தத்வக் கணக்குகள் வேறுபட்டன.

சு, எ. அவ்யக்தம் (¹), புத்தி, அஹங்காரம், மஹா பூதங்கள் (²), பத்னேரு இந்த்ரியங்கள் (³), ஐந்து இந்த்ரிய கோசரங்கள் (⁴), இச்சை (⁵), த்வேஷம், ஸுகம், துக்கம், ஸங்காதம் (⁶), சேதஊ (⁷) தைரீயம் (⁶), இது [எல்லாம்] கேஷத்ரம் (⁶): விகாரத்தோடு கூடி சீ (¹௦) சுருக்கமாக உரைக்கப்பட்டது.

(1) அக்ரும்ப மூல ப்ரக்ரு இ.

(2) தன் மாத்ரைகளாகிய மப்த, ஸ்பர்ம, ரூப, ரஸ, கக்தங் கள். இவற்றின் ரூபங்கள் அதி ஸூக்கமங்களாக இருக்கும்.

- (3) இவை மெய் வாய் கண் முக்கு செவி என்ற ஐந்து புத்தி இந்த்ரியங்களும்; வாக்கு பாணி பாதம் பாயுர் உபஸ்தம் என்ற ஐந்து கர்மேந்த்ரியங்களும், மனஸும், ஆசுப் பதிறை ன்று.
- (4)மெய் வாய் கண் மூக்குச் செலி என்ற புத்தியிக்த்ரியங் களுக்கு விஷயங்களாகிய ஸ்பர்ஸ ரஸ ரூப கந்த மூப்தீங்கள். கோசரம்=லிஷயம்.
  - (5) சாகம், விருப்பு.
- (6) ருதிசம் (சக்தம்), மாம்ஸம், மேதஸ், அஸ்தி, மஜ்ஜா, முக்லம், சர்மம் என்ற ஸப்த ஸ்தூல தத்வங்களின் கூட்டம். இக் கூட்டத்தால் (ஸங்காதத்தால், ஸமுகத்தால்) தோன்றி னது மூரேம்.
- (7) சைதன்ய ஆபாமமாகிய ஜீவன். அஃதாவது அஹர் தை மமதை பெற்ற அறிவு. இந்த அறிவில் நின்ற அஹந்தை மமதை நீங்கினவுடனே இது போறிவாகும். எனவே, செற்றறிவு தான் ஜீவன், சேதனே. இது அறியாதவளுயிருந்தும் அறிந் தவன்போன்று திரிதலால், சைதன்ய ஆபாமன் என்ற அழைக் 372 \*

கப்படுகிறுன்.

21-102.]

(8) தீரனுடைய தன்மை, ஸ்திரபுத்தித்வம்.

(9) முற்கூறிய ஈலகம் முுத்த ஆத்மாவாகிய கேஷத்ரஜ் ஞன் அல்லாததால், க்ஷேத்ரஜ்ஞீனப்பற்றிய கேஷத்ரம் என்றுர். அஃதாவது, ஒருகாலத்தில் அழியும் ஸரோமேயாம்.

யூர்ப் மூனிதமாகும். அவையாவன,—காரண யூர்பாகிய மலமும் (ஸூக்ஷ்ம அஞைக்மாவும்); ஸூக்ஷ்ம யூர்பாகிய மனம் புத்தி முதலிய தத்வங்களும் (ஆத்ம ஆஞைக்ம மிஸ்ரமும், கலப் பும்); ஸ்தால யீர்பாகிய ஐடமும் (ஸ்தால அஞைத்மாவும்) ஆம்.

(10) அவ்யக்தமான மூல ப்ரக்ரு இ கூல உ விகாரங்களேப் பெற்று நிற்பதால் "விகாரத்தோடு கூடி" என்றுர். எனவே, கேஷத்ரஜ்ஞன் (ஆத்மா) நிர்விகாரி என்று வித்திக்கின்றது.

அ—ப2. அமானித்வம் (¹), அதம்பித்வம் (²), அஹிம்ஸா (³), கூஷாந்தி (⁴), ஆர்ஜவம் (⁵), ஆசார்ய உபாஸின (⁶), மெருகம் (७), ஸ்தைர்யம் (ஃ), மஞேநிக்ரஹம் (ஃ), இந்த்ரியார்த்தங்களில் வைராக் யம் (¹⁰), அஹங்காரமின்மை (¹¹), ஜன்மத்தில் துக்கம் (¹²), வ்யாதி ஐரை மரணம் என்ற தோஷங்களேச் சிந்தித்தல் (¹³), ஸங்கமற்றிருத் தல்(¹⁴), புத்ரன் தாரம் க்ருஹம் முதலியவைகளில் பற்றில்லாமை(¹⁵), இஷ்டங்கள் அல்லது அந்ஷ்டங்கள் வந்தால் எப்போழுதும் ஸம சித்தனமிருத்தல் (¹⁶); அநந்ய யோகத்தால் (¹⁶) என்னிடம் வியபிசார மற்ற பக்தி (¹⁶); அநந்ய யோகத்தால் (¹⁷) என்னிடம் வியபிசார மற்ற பக்தி (¹⁶), தனித்த இடத்தை அண்டுதல், [அவிவேக] ஜனங்க வின் ஸைபயில் வேறப்பு, அத்யாத்ம ஞானத்தில் நித்யவிசாரணே(¹ஈ), தத்வஞானத்தின் அர்த்தத்தை அறிதல் (²⁰), இஃதெல்லாம் ஞானம் (²¹) என்ற கூறப்பட்டது. இதிலும் எது வேறே, [அது] அஞ்ஞானம் (²²) என்ற கூறப்பட்டது.

(1) Da. Da, (2).

(2) தன் தர்மங்களே டம்பமாய்ப் பேசாத தன்மை.

(3) ப்ராணிகளே வதைக்காதிருத்தல், இன்னு செய்யாமை.

(4) பொறுமை, ஒருவன் தனக்கு ஹிம்ஸை செய்தால் விகாசமற்றிருத்தல்.

(5) ஆர்ஐவம்=கேர்மை; கபடமற்ற சிக்கணேயும் வார்த் 373 Tal-we.

(6) குரு வேவையும் குரு ம்சவணமும்.

(7) தேஹமும் மனமும் குுசியாய் (குுத்தமாய்) இருத் கல்.

(8) ஸ்திரபுக்கி, ஈல்விஷயங்களில் ப்ரதிஷ்டை பெற்ற

புத்தி.

் (9) மன அடக்கம். இர்த்ரியங்களோடு செல்லவிடாமலும் காம க்ரோத லோபங்களேப் பற்றவிடாலும் நிறுத்தப்பட்ட மனம்.

- (10) ஐம்பொறி விஷயங்களில் விருப்பில்லாத தன்மை. தத்தம் விஷயங்களேச் சேரவிடாமல் ஐம்பொறிகள் (அவற்றிற்கு ரைத்ருக்கள்போல) புத்தியோடு நிற்றலே இர்த்ரியார்த்த வைராக் கியம்.
- (11) நான் இதைச் செய்கின்றேன், என்னேயன்றி இது முடியாது, இவன் என்னே இப்படித் தூஷிக்கவா, என்றின் ஞோன்ன அஹர்தைகள் இல்லாதிருத்தல்.

(12) திருவருளே அறியாத பிறவிகளிடத்தில் துக்கம்.

அவித்யா என்ற துக்க ஸாகரத்தில் விழ்ந்தவர்களேக் கரை ஏற்றும் பொருட்டே ஸூசு் ம் ஸ்தூல ஸ்ரேங்களேப் பகவான் இயற்றியிருப்பதால், அந்த ஸ்ரீரங்கள் எனக்கு அமைந்து நிற்கின்றனவே என்று துக்கித்தல் மூடம். அந்தல் காணங்கள் ஐம் பொறிகள் செல்லும் வழிகளில் சென்றுல் துக்கத்தை அடையும். அவ்வழிகளே அடைத்து மனலைப் புத்தியில் ப்சதிஷ்டை செய்து, புத்தியை ஆத்மாவில் நிறுத்தினுல், அது இன்ப ஸ்வரூ பமாயும் அன்பு ஸ்வரூபமாயும் அறிவு ஸ்வரூபமாயும் வெளிப்படும் என்பதற்கு ஐயமில்லே. இந்த ஆத்ம தர்மனத்திற்குப்பேரு தவி ஞானகுருவின் கடாக்ஷமே. அந்தத் திருவருளேப் பெற்று, அதுவே பரம்பொருள் என்று கிஸ்சயித்தவனுக்குப் பிறவி, துன்பமாகத்தோன்றுது. மா நட தேஹமென்ற பிறவியைப் பெற்று அதன் பயனைய திருவருளேத் தேடிப் பெறுதவனுக்கு இப் பிறவியிலும், வரும்பிறவியிலும் துக்கபுத்தி யிருப்பது ந்யாய மே. சிற்றின்ப ஸுகங்களெல்லாம் துன்பங்களென்றம், திற்றி

374

ன்பங்களுக்கு மேலான அழிவற்ற ஸுகங்களாகிய பேரின்பம் உண்டென்றம், அதனேப் பெறவதற்கு ஸூக்ஷ்ம யரீரமும் ஸ்தால யரீரமும் அவம்பமென்ற குனுபதேயத்தைக் கேட்ட முமூக்ஷு தற்கொலேசெய்யாது தனக்கருளப்பட்ட தேறைக் தை யாத்சைக்குரிய தோணியென்றெண்ணி அதை ஸம்ரக்ஷித் தை, அதன் ஸஹாயத்தால் முக்கியென்ற பெருக்துறையை அடையப்பார்ப்பான். "இப்பிறவி தப்பினுல் எப்பிறவி வாய்க்கு மோ" என்ற எங்குவான். அறிவாளிகளுக்கு இனிவரும் தே ஹத்தில் துக்கபுத்தி உண்டு. மேலும் இப்பிறவியில் ஐம்புல அதுபவங்களிலும் துக்கபுத்தி உண்டு:

(13) அறிவினர்கள் விஷயா தபவங்களில் இழுபடும் பொ முது வ்பாதி ஜீரணம் மரணம் என்ற துன்பங்களேச் சிக்திக்க மாட்டார்கள். புத்திமான்கள் இத்துன்பங்கள் யாவும் பாபகர் மத்தின் பலன்களென்று விசாரித்தறிக்து பாபகர்மங்கள் ஒன் றையும் செய்யாது புண்ய கர்மங்களே ஈஸ்வரார்ப்பணமாகவே செய்வார்கள். இக்த அதுஷ்டானத்தால் அவர்களுக்குக் க்ர மமாகப் பேரறிவும் பேரின்பமும் விக்திக்கும்.

(14) பற்றியும் பற்று திருத்தல். அக்தஃகாணங்களும் கர் மேக்த்ரியங்களும் தத்தம் கர்மங்களேச் செய்யும்போது, அக்கர் மங்களில் அழுக்தாமல் ஆசைகளே அடக்கி ஆத்மாவுக்கு ஆபத் வராமல் காத்தல்.

(15) ஈஷ்ணு த்ரயங்களில் (தாரம், புத்ரன், வித்தம் என்ற மூன்று இச்சைகளில்) மனஸ் பக்தனமில்லா திருத்தல். வித்தம் —பொருள்.

(16) எனது பூர்விக கர்மத்துக் கேற்றபடி பரமேஸ்வரன் பலன்களேக் கொடுப்பாரென்று அறிர்து, எந்தெர்த ஸுகதுக்க பலன்கள் வர்தாறும் அவற்றை ஸமத்வ புத்தியோடு அதுபவித் கல்.

(17) பரமேஸ்வானே பாம்பொருளென்றம், அவரே எனக்கு உற்றதாணே என்றம், அவரைப் பிரிக்திருக்தால் எனக்குத் தான் பழுண்டாகும் என்றம். கிஸ்சமித்த ஐக்யபுத்தியால் பிறக்த.

- (18) வேரெரு பொருளிலும் செல்லாக ம்சக்கை.
- (19) ஆக்மாவைப்பற்றிய ஞானத்தைக் கினமும் ஸ்சவணம் செய்தல்.
- (20) ஞான யாஸ்த்ரங்கள் கூறிய பொருளே மனனம்செய்து தெளிகள்.
  - (21) Quinday.
  - (22) பொய்யறிவு, பித்யாஞானம்.

ஒருபொழுதும் ஒரேகிஃயில் கில்லாது, மாறி மாறிக் கொ ண்டே கிற்கும் வஸ்துவாகிய ப்சக்குதியும், அதன் கார்யங்க ளும், அதணப்பற்றிய கல்வியும், பொய்ப்பொருளென்றறிக.

லிரு. எது தேயமோ(¹) அதைக் கூறப்போகின்றேன். எதை(²) அறிந்து அம்ருதத்தைப் (³) பெறுகிறனே [அந்த] அனுதியும் (⁴) பரமு மாகிய (⁵) [நிர்க்குண] ப்ரஹ்மம், ஸத் என்றுங் கூறப்படுகிறதில்லே அஸைத் என்றுங் கூறப்படுகிறதில்லே (⁶).

- (1) தேயம்=அறியத்தக்க பொருள்; ஞாதைகாரிகள் அவ ஸ்யமாக அறியவேண்டிய பொருள். இதை மிக. மிஎ ல் "வேத் யம்" என்றுர்.
  - (2) எந்த பரமாத்வை.
- (3) சாவாமையை. அதாவது, இறப்புப் பிறப்பற்ற ப்ரஹ்ம கிர்வாணத்தை.
  - (4) ஆகியற்றதும். அஃதாவது, காரணமற்றதும்.
- (5) மேலான தும்; பொய்ப்பொருளர்கிய ப்ரக்ரு திக்கு மே லான தும்.
- (6) கிர்க்குண ப்ரஹ்மம் எல்ஃயேற்றக், குணங் குறி ரூபம் முதலிய வரம்புகளுக்கு அப்பாற்பட்டிருத்தலால், அதற்கு உள் ளது ("ஸத்") இல்லது ("அஸத்") என்ற பதங்களும் பொருக் தா.
- லிசு. [நிர்க்குண பிரஹீமமென்ற] தத் (1) [விதுணமாகி] எல்லா ருடைய கைக்கிளயும் காஃகினையும் உடையது. எல்லாருடைய கண் கினையும் <sup>மி</sup>ரஸ்கினையும் முகங்கினையும் உடையது. எல்லாருடைய செவி கினையும் உடையது. உலகத்தில் யாவற்றையும் பரவிநிறிகின்றது (2).

(1) இ. மிஎ.

D(15) - D#. ]

(2) மெய்ப்பொருளாகிய பரமாத்ம ப்ரக்ரு தியுட் புகுக்கு, அதை விரித்து, நாகாவித ரூபங்களே ஸ்ருஷ்டித்து, அந்த ரூபங்கள் தோறும் ஊடுருவி இருப்பதால், அந்த ரூபங்கள் எல்லாம் அவருடையவை எனலாம். அவரே வீனலாகாது. என்னுடைய தேகம் கான் ஆகுமா? அநாத்மாவை ஆத்மா என்ற அறிதல் மூடம்.

"ஆவ்ருத்ய"=ஆவரணத்தைச் செய்து, அஃதாவது யாவ ந்றையும் நீக்கமறப்பரனி.

- லடு. [அது]  $(^1)$  ஸிர்வ இந்திரியங்களத்றதாயும்  $(^2)$ ,[ஆனூல்] இந்தியங்களின் தணங்களே ப்றகாமிப்பிக்கின்றதாயும்  $(^3)$ , ஸங்கமற்றதாயும்  $(^4)$ , [ஆனுல்] யாவற்றையுஞ் சுமக்கின்றதாயும்  $(^5)$ , தணபோக் தாவாயும்  $(^6)$  [அறியவேண்டியது]  $(^7)$ .
  - (1) மா.. மச இல் நின்றுவருவித்தது.
- (2) அதற்கு ஐம்பொறிகளில்ல, அக்கல்கரணங்களில்ல, ப்ராணவாயுக்களில்ல, கர்மேக்க்ரியங்களில்லேயாயினும்.
- (3) அந்த இந்த்ரியங்களேத் தன் மக்கியாலேயே நடத்தி வைக்கின்றதாயும்.
- (4) பூதாகோஸத்தை க்ரும்பப்பொருள்கள் பற்றியிருந்தா தாலும் அது அவற்றைப் பற்றுத்துபோலச், சிதாகாமமாகிய பரமேம்வாண பூதாகாமம் முதலியவைகள் பற்றியிருந்தாலும் அது அவற்றைப் பற்றுத்தாயும்.
  - (5) பற்றிகின்று ஸகல பொருள்களுக்கும் ஆதாரமாகியும்.
- (6) ப்ரக்ரு தியின் தாமஸ ராஜஸ ஸாக்கிக குணங்களேயும் அவற்றின் காரியங்களேயும் அறிக்து, சலனப்படாமல்(தன்னிலே குலேயாமல்), பஞ்ச க்ருத்யங்களே நடத்துவதாயும்
- (7) லிக. லிஎ இல் வரும் (ீரையம், அறியவேண்டியது) என்பது ஈண்டுக் கூட்டப்பட்டது.

**லிசு. அது பூதங்**களின் உள்ளும் புறம்புமாயும் அசாமாயும் ஸூக்ஷ்மமாதலால், அறிதற்கு அரிதாயும். [அபக்விக்கு] தாசத்தில் நிற் சுஅ 377 கின்றதாகவும், [பக்விக்கு] ஸமீபத்தில் [நிற்கின்றதாகவும் அறியவே ண்டியது] (¹).

(1) மிக. மிஎ இல் வரும் தேயம் (அமியவேண்டியது) என் பது ஈண்டுக் கூட்டப்பட்டது.

லஎ. கண்டிதத் செய்யக்கூடாததாயும் (¹) [ஆனுல்] பூதங்களில் கண்டிக்கப்பட்டதுபோல நிற்கின்றதாயும் (²), பூதங்களேப் பிறப்பிக் கின்ற ஸ்வபாவம் பெற்றதாயும் (³) சுமக்கின்றதாயும் (⁴), விழங்குகின் ற ஸ்வபாவம் பெற்றதாயும் (⁵) அறியவேண்டியது.

· (1) வெவ்வேற துண்டுகளாகப் பிரிக்கக்கூடாததாயும். அஃதாவது, ஏகமான முழுப்பொருளானதும்.

(2) ஆலை ஸ்ரீரங்கள் (நாமரூபங்கள்) வெவ்வேருயிருப்ப தால், அதுவும் வெவ்வேருயிருப்பதுபோலத் தோன்றுகின்றதா யும்.

(3) ஜீவர்களுக்குத் தேஹங்களேக் கொடுத்தருளும் ஈயன

щю.

(4) ஆதேயங்களுக்கு ஆதாரமாயிருக்கின் றதாயும்.

(5) தனக்குள் ஸகலத்தையும் ஒடுக்கிக்கொள்ளும் மக்தி உடையதாயும்.

**ல்அ**. அது ஜ்யோதிகளுக்கு ஜ்யோதியாயும் (¹), தமஸுக்கு மே லானதாயும் (²) கூறப்படுகின்றது. ஞான சொரபமாயும் (³), ஞானத் தால் அறியக்கூடியதாயும் (⁴), ஸிர்வத்தின் ஹீருதயத்தில் இருக்கின்ற காயும் (⁵) அறியவேண்டியது (⁶).

(1) சக்த்ச ஸூர்ய அக்கி முதலியப்சகாலங்களுக்கு ப்சகா

கைதரும் ஜயோதியாயும்.

(2) ப்ரக்ரு தியின் குணங்களாகிய ஸத்வமும் ரஜஸும் தினப்ரளயத்திலும் மஹா ப்ரளயத்திலும் ஒடுங்கும் ஸ்தானமா கிய, தமஸுக்கு அப்பாற்பட்டதாயும்.

(3) போறிவு ரூபமாயும்.

(4) மலத்தினின்ற முுத்தப்பட்ட அறிவென்ற ஆத்மாவா ஸ்மாத்சம் அறியக்கூடியதாயும். ௰௬—உ௰௧.]

அத்யாயம், மிக.

(5) ஐட சித் பொருள்கள் யாவற்றிலும் வீற்றிருப்பதாயும்.

(6) "தேயம்".

**ல்கு.** க்ஷேத்ரமும், அவ்விதமே ஞானமும் ஞேயமும், சுருக்கமாக இவ்வாறு கூறப்பட்டது. எனது பக்தன் இதை அறிந்து, மத்பாவத் துக்து (¹) உரியவனுகிறன்.

(1) "ப்ரஹ்மாஸ்மி" என்ற நிலேக்கு.

கேஷத்ர கேஷத்ரஜ்ஞ ஞானம் "மத்பாவீன" க்குத் தக்க

உபாயமாகும்.

"மத்பாவம்" என்பது "அஹம்" (நான்) என்ற ஆக்மாவே பரம்பொருளென்றம், அதன்மீ திலேயே பக்தி செலுத்த வேண் குமென்றும், அதனிடமே எனக்குரிய கர்மங்களே ஒப்புவிக்கவே ண்குமென்றும், புத்தியோடிருந்து பரமேஸ்வசனேகி ஐக்யப்படு தல்.

எனவே, மத்பாவ யோகத்தில் மத்பரமயோகமும் மத்பக்த

யோகமும் மத்கர்ம யோகமும் அடக்கப்பட்டன.

உ**ய்**. ப்ரக்குதி, புருஷன், என்ற இரண்டையும் அநாகிகளாக அறி (¹). தணங்களேயும் விகாரங்களேயும் ப்ரக்குகியினின்ற பிறந்தவை களாக அறி (²).

- (1) கேஷத்ரனும் கேஷத்ரஜ்குனும் யாதொரு காலத்தில் உண்டானவைகளென்று எண்ணதே.
  - (2) அவை அகாரண வஸ்துக்கள்.

த்ரிகுணங்களுக்கும் த்ரிகுணகார்யங்களுக்கும் மூலம் ப்ச க்**ருதி என்**ற அறி.

உ**ல்**க. கார்ய காரண [ஸ்ம்பந்தம் பெற்ற] கர்த்ருத்வ புத்தியில்(¹) ப்ரக்குதி காரணம் என்ற கூறப்படுகின்றது (²). ஸுகதுக்கங்களேப் பற்றிய போக்த்ருத்வ புத்தியில் (³) புருஷன் காரணம் (²) என்ற கூற ப்படுகிறன்.

(1) நான் கர்த்தா என்ற புத்தி தோன்றின இடங்களில் (மையங்களில்).

(3) நான் அனுபவிச்கின்றேன் என்ற புத்தி தோன்றின இடங்களில் (மையங்களில்).

(4) கான் கன்றுய்ச் சாப்பிட்டேன், கான் ஸு கமாய்ப் படுத்தேன், எனக்குத் தலேவலி அதிகம், எனக்குத் துக்கமாயி ருக்கின்றது, என்ற வசனங்களில் அடங்கிய ஸுகதுக்க அந பவமாகிய போக்த்ருத்வம் எதனுல் வக்கதென்ற விசாரிக்கின். ப்ரக்ரு திக்கு வேறுன ஆத்ம ஸாக்ஷாத்காரத் தால் வக்கதென்று அறியவேண்டியது. எனவே, போக்க்ருக்வத்திற்கு ஹேது புரு ஷன்; "நான் அதுபவிக்கின்றேன்" என்ற புத்திக்குப் ப்ரதான காரணம் அறிவாகிய ஆத்மா.

மஹேஸ்வாணுய பரமாத்மா அறிவித்தாவன்றி ஜீவாத்மா அறியாதபடியால் (மி. உமிக), போக்க்ருக்வம் என்று கூறப்பட் ட அநுபவங்களுக்கு, (அறி த அக்கு, ஸா கூடித்த்வத்துக்கு) பர மாத்மாவே காரணன். அதாவது, கிமித்தகாரணன். அத். கூ, மக். அ.

202. ப்ரக்குதியில் பிறந்த தணங்களே (1) புருஷன் (2) ப்ரக்ருதி யில் நின்று (3) அநுபவிக்கின்றபடியால் (4), இவனுக்கு (5) ஸத்யோனி ஜன்மத்திலும் (6) அஸித்யோனி ஜன்மத்திலும் (7) தணலங்கம் (8) கா முகைம்.

- (1) ப்ரக்குதி கார்யங்களான ஸுகதுக்கங்களே.
- (2) ஆத்மா.

அத்யாயம், மிக.

(3) மனஸோடு ஸம்பர்தப்பட்டு.

(4) அந்த ஸுகதுக்கங்களேத் தன் விருப்பு வெறப்புக்கே ற்றபடி நன்றென்றும் திதென்றும் அறிதலால்.

(5) இக்த போக்த்ருத்வம் பெற்றவனுக்கு. அதாவது, இது எனக்கு ஸுகம் இது எனக்கு துக்கம் என்ற விபரீக அறிவோ டு திரிகின் றவனுக்கு.

(6) மேலான தேவ மானுட தேகங்களேப் பெறு தலுக்கும். "ஸக்யோனி ஜன்மம்"=கல்ல கர்ப்பப்பையில் தரித்துப் பிறத்தல்.

(7) கீழான மிருகம் தாவர தேகங்களேப் பெறுதலுக்கும். "அஸத்யோனி ஜன்மம்"=கெட்ட கர்ப்பையில் அகப்பட் டுப் அறத்தல்.

(8) ப்ரக்ரு இ குணங்களோடு ஸம்பர் தப்பட்டு, அவைவேறு நான் வேறு என்று தெரியாமல் இருப்பதே.

உலக. இந்த தேகத்தில் பரம புருஷன் உபத்ரஷ்டா (1) என்றம், அனுமந்தா (²) என்றம், பர்த்தா (³) என்றம், போக்தா (⁴) என்றம், மஹேன்வரன் என்றம், பரமாத்மா என்றம், கூறப்பட்டான்.

- (1) "உப" (ஸஹாயம் செய்யும்) "த்ரஷ்டா" (ஸாக்கி) என்ற ஸமாஸ பதம் ஜீவர்களுக்கு அறிவிக்கும் அறிவு என்ற போருள்படும்.
- (2) "அது" (அதுகூலமாய்) "மக்தா" (விசாரிக்கின்றவன்) என்ற ஸமாஸபதம் புத்திக்குப் புத்தியாய் நின்று விசாரணே களே நடத்துகின்றவன் என்று பொருள்படும்.
- (3) "பர்த்தா"=பரணத்தை (சுமத்தலே)ச் செய்கின்றவன், யாவற்றையுள் சுமக்கின்றவன்.
- (4) போக்கா"=புஜிக்கின் றவன், அதுபவிக்கின் றவன். அறி கின் மவன்.
- உல்ச. புருஷன்யும் தணங்களோடு கூடப் ப்ரக்குகியையும் எவ ன் இவ்வாற அறிகின்றனே (1), அவன் எவ்விதம் மிருந்தாலும் (2) மறு படி பூறக்கின்றனில்லே (3).

(1) இது பரமாக்ம தர்ஸனம் பெற்ற ஞானியைக் குறிக்கி ன்றது. பரமாத்மாவை உள்ளபடி அறிர்தவன் அதனே ஸச்சிதா னர்தப் பொருள் என்றும் அதற்கு அக்யமான ப்ரக்ரு தியின் லக்ஷு ணங்களே அக்கு குஜடதுக்கம் என்றும் அறிவான்.

(2) ஜீவோபா நியினின்று விலகி ஸச்சிதாகர்த சொரூபமா னவனில் ஜீவகாருண்யம் கிறைவு பெற்றிருப்பதால், அவன் ஜீவ ர்களுக்கு ஒருபோதும் ஒருஹிம்ஸையுஞ் செய்யான். ஆதலால், "எவ்வி கம் இருந்தாலும்" என்ற பதங்கள் "ஹிம்ஸைகளே அல் தை பாபகர்மங்களேச் செய்தாலும்" என்று பொருன் படா. அந்தப் பதங்கள், "கர்மாதிகாரிக்கு அன்பையும் அறிவையும் பெருக்கும்படி அருளப்பட்ட யஜ்கும் தானம் தபஸ்களே அது ஸரித்தாலும் அதஸரிக்காதுபோனுவும்" என்றே பொருள் LIBIO.

(3) அந்த ஜீவன்முக்தனுக்குப் புநர்ஜன்மமில்லே. ப்ராரத்வ கர்ம முடிவில் தேஹம் நழுவின உடனே, விதேஹமுக்தி என் னும் ஸாயுஜ்ய பதவியை அடைவான்.

உற்டு. சிலர் ஆத்மாவை த்யானத்தால் அந்தல்கரணத்தில் தர் மிக்கின்றனர் (¹), [சிலர்] ஸாங்க்ய யோகத்தால் ஆத்மாவால் [தர்மிக் கின்றனர்] (²). சிலர் கர்மயோகத்தாலும் [தர்மிக்கின்றனர்] (³).

(1) இதில் ஸகுணப்ரஹ்ம தர்ஸனம் மனஸாலேயே த்யா ன அப்பாஸத்தில் வித்திக்கும் என்ற உபதேவிக்கப்பட்டது.

மஹேஸ்வானே த்யானஞ் செய்யும்பொழுது, அவரைப்பற் றிய லக்ஷணங்களே, வேறெரு ப்ரவருத்தியில்லாமல், ஒன்றக்கு மேல் ஒன்றை இடைவிடாது வருவித்துப் பாவீன செய்யவே ண்டும். அப்போது மனஸும் புத்தியும் அந்த த்யேயாகாரமா கப் பெருகும். இவ்விதம் அத்விதீய வஸ்துவில் புத்தியை மே ன்மேஅம் பெருகச் செய்தல் ஈர்வர த்யானம். ௰உ. ௰உ. இந்த த்பானத்தை ஸகுணுத்ம தர்மனம் என்றுர்.

(2) இதில் மெய்ஞ்ஞான நிஷ்டர்களாகிய ஸாங்க்ய புத்தி மான்கள், நினேவையும் நித்ரையையும் ஒழித்த மையத்தில் பூரி த்துத் தோன்றும் தமது ஆத்மாவால் நிர்க்குண ப்ரஹ்மத்தை

தர்ணிப்பார்கள் என்று விளக்கிருர்.

(3) வேறுகிலர் கைஷ்கர்ப்ப அதுஷ்டானத்தால் தங்கள் கர்டங்களே சுழ்வானுக்கு ஒப்புளிக்கு அவரோடு ஸம்புக்கப் பட்டு நிற்கின்றனர். இக்க ஈல்வரார்ப்பண கர்மாறுஷ்டானத் தையும் ஆத்ம தர்மனம் என்றுர்.

உலக. இவ்விதம் தெயானம், ஸாந்க்யயோகம், கர்மயோகம் என்றவைகளேப்] படிகி வராக வேறுசிலர் [ னூன யாஸ்த்ர வாக்யங் களே] ஸ்ரவணத்செய்து [அந்த ஸ்ரவணப்பொருளே] உபாஸிக்கின்ற னர். இந்த ஶ்ரவணத்தை மேலான வழியாகக் கொண்ட அவர்களும் ம்நத்யுவை நீர்சயமாய்க் கடக்கின்றனர் (¹).

(1) இதில், ஞானயாஸ்த்ர விசாரணே ப்ரஹ்ம உபாஸ்ண என்றம், இவ்வித யஜ்ஞத்தை அதுஸரிக்கின்ற புண்யவான் கள் ஸ்வர்க்கலோகத்திற்கு அப்பாற்பட்ட லோகங்களிற் சென் று, (அத். அ, உலச.) இறவாமை என்ற நிலேயை நிருசயமாகப் பெறுகின்றனர் என்றும், விளக்கப்பட்டது.

உயிரு. பரதுவேடிப், ஸ்தாவர ஜங்கமமான யாதோரு ப்ராணி பிறக்கின்றதோ, அதை கேஷத்ர கேஷத்ரஜ் ஸம்யோகத்தால் [பிறந் தது] என்றறி (1).

(1) இதில், பரமாத்மாவும் ப்ரக்ருதியுங் கூடினதால் ஜீவா த்மாக்களுக்குச் சர ஸரீரங்களும் அசர ஸரீரங்களும் கிடைக் தன என்று கூறப்பட்டது.

உல்அ. எவன் பரமேஸ்வரன ஸர்வபூ தங்களில் ஸமமாக இருக் கிறவனுகவும், அவைகள் அழியும்போழது அழியாதவனுகவும், அறிகின் றதே, அவன் [ப்ரமேஸ்வரீன] தர்மிக்கின்றன் (1).

(1) மானுட மருக வருக்ஷாதி தேகங்கள் ஒவ்வொன்றிலும் பசமேஸ்வரன் ஸமனுக இருக்கிருர் என்றும், அந்த தேஹங்க ள் இறந்த பின்னும் அவர் இறவாமல் இருக்கிருர் என்றும் கிஸ் சயித்த புத்திமானுக்கு பரமாத்ம தர்மனம் வித்திக்கும், என் பது துருத்து.

உயிக. ஈஸ்வரின யாவற்றிலும் ஸிமமாயிருக்கிறவனுக அறிபவ னுதலால், அவன் ஆக்மாவால் (¹) ஆக்மாவை (₂) வாதிக்கமாட்டான். அதன்மேல் பாமகதி [யாகிய மோக்ஷித்தைபி] பெறுகின்றன். (³).

(1) கர்மேக்க்ரியங்களால்.

(2) ஜீவாத்மாக்களின் மனலையும் தேஹத்தையும்.

(3) ஸர்வ வ்பாபகத்தன்மை பாமேஸ்வரனுக்கு உள்ளதென்று அறிந்த காலத்தில் ஜீவர்களில் அன்பு வளரும், அஹிம் ஸை என்ற வ்ரதம் திடமாகி, நிவ்ருத்திமார்க்கத்தின் பலனுகிய மோக்ஷம் வித்திக்கும்.

நூ. எவன் ஸர்வ கர்மங்களும் ப்ரக்குதியினுலேயே செய்யப்ப டுகிறவைகளாக அறிகிறஞே, அவிவிதமே ஆத்மாவையும் அகர்த்தா வாக [எவன் அறிகிறஞே], அவன் [பரமேஸ்வரஊ] தர்ஶிக்கின்றன் (¹).

(1) கர்மேர்த்ரியங்களே கர்மங்களேச் செய்கின்றன என் றும், ஆத்மா அவற்றிற்கு ஸாக்கிமாத்ரமே (கர்த்தா அன்று) என்றும், நில்சயிக்கின்ற புத்திமானுக்கும் பரமாத்ம தர்ஸனம் படிப்படியாக வித்திக்கும், என்பது கருத்து.

கூறக. பூதங்களின் ப்ரதக்பாவத்தை (¹) ஏகவஸ்துவில் (²) நிற் கின்றதாக எப்போழது அறிகிறனே, அதினின்றே, [பூத] விஸ்தாரத் தையும் அறிகிறனே (³), அப்பொழது (⁴) ப்ரஹ்ம ஸ்ம்பத்தைப் பேற கின்றன்.

(1) ஸ்ரீரங்கள் வெவ்வேறு பிருத்தலே.

(2) பிரிக்கப்படாத முழுப்பொருளாகிய பரமாத்மாவைப் பற்றியே.

(3) அந்தப் பரமாத்மாவைப் பற்றிநின்றே ஸரீரங்களெல்

லாம் தோன்றி விரிந்தன என்று நிஸ்சயிக்கின்றுடு.

(4) அந்தப் பக்வ காலத்தில்.

கண் மேகக் கூட்டங்களேப் பார்க்கும்பொழுது, அறிவாளி யின் புத்தி மேகங்களுக்கு பிறப்பிறப்பிடமாகிய ஆகாருத்திலி ருக்கும். அதுபோல, விஷயங்களே இக்த்ரியங்கள் வெவ்வேறுகப் 384 கம்உ—கம்டு.]

அத்யாயம், மிக.

பார்க்கும்பொழுதா அறிவாளியின் புத்தி அவைபெல்லாம் பா மாத்மாவில் ஜனித்து ஒடுங்கும் என்று கிஸ்சயிக்கும்.

நூட்ட அநாதித்தன்மையாலும் நிர்சிதணத்தன்மையாலும் இந்த பரமாத்மா அவ்யயம் (¹). ஶரீரத்தில் நின்றலும், [கரீமத்தைசி] செ யிகிறதுமில்லே, [கரீமத்தால்] பந்திக்கப்படுகிறதுமில்லே, கொந்தேய

(1) பரமாத்மா மாறுதலற்ற வஸ்து, ஏனெனில் அது த்ரி காலத்துக்கும் த்ரிகுணங்களுக்கும் அப்பாற்பட்டதால்.

ஈலிக. எவ்விதம் ஸர்வகதமான(¹) ஆகாமம், ஸூக்ஷ்மமாயிர்ப் பதால், [ஒன்றலும்] தோடப்படுகிறதில்ஃலயோ, அவ்விதம் ஸிகல தே ஹங்களிலும் நிற்கின்ற ஆத்மா [ஒன்றலும்] தொடப்படுகிறதில்லே (²).

(1) எங்கும் சென்றிருக்கின்ற.

(2) ஆகாமம் மற்றைய பூதங்களாகிய வாயு அக்கி ஐலம் ப்ருதுவிகளில் வ்பாபித்து கின்று அம் அதனே இவை பைர்ஸிக்க மாட்டா. அதுபோல, பரமாத்மா ஸகல் தேகங்களிலும் வ்யா பித்து கின்று அம், அதனே இவை பந்திக்கா.

நூ∂ச. பராத, ஓசே ஸ்ூர்யன் லோகழழவதையும் எவ்விதம் ப்ரகாஸிக்கும்படி செய்கின்றனே, அவ்விதம் [ஒரே] க்ஷேத்ரீ (¹) எல் லா க்ஷேத்ரங்க≳ளயும் ப்ரகாஸிப்பிக்கின்றன் (²),

- (1) சேஷத்ரத்தைத் தரித்தவன்; கேஷத்ரஜ்ஞன்; தேஹி.
- (2) தோற்றுவிக்கின்றுன்.

கூறிரு. இவ்விதம் நூனக்கண்ணினுல் (¹) கேஷத்ரன் கேஷத்ரஜ் ஓன் என்றவைகளின் பேதத்தையும், பூத ப்சக்ருதியின் மோக்ஷத்தை யும் (²) எவர்கள் அறிகின்றர்களோ, அவர்கள் பசத்தைப் (³) பேற கின்றனர்.

(1) அகண்ட அறிவால்.

(2) ஆத்மாவினின்ற மரீரம் கழுவும் தன்மையும்.

"மோக்ஷம்" என்ற பதம் வழக்கத்தில் ஆத்மாவைப் பற்றி சக் யே நிற்கும். ஈண்டு, அனுக்மாவைப் பற்றி நிற்கின்றது. ஆத்மா ப்ரக்ருதியினின்று விடைபெறும் என்று குறுமல், தேஹம் ஆக் மாவினின்று விடைபெறும் என்றுர்.

(3) ப்ரக்ரு திக்கு மேற்பட்ட பரமா த்மாவைப்

உபநிஷத்கள் என்றம், ப்ரஹ்ம வித்தை என்றம், யோகஶாஸ்த் ரம் என்றம், பகவத்கீதைகள் என்றம், கூறப்பட்ட ஸ்ரீ க்ருஷ்ணூர்ஜு நஸிம்வாதத்தில் ப்ரஸித்திபெற்ற க்ஷேத்ர கேஷத்ரஜ்ஞ வீபாகயோ கம் என்ற பதின்ழன்றம் அத்தியாயம் முற்றிற்று.

# பதினு்காம் அத்யாயம். குண தீரய விபாக யோகம்.

[அஃதாவது, ப்ரக்ரு தியில் நின்று தோன்றின மிகக் கலப் புள்ள குணங்களே மூன்று பிரிவாகப் பகவான் வகுத்து, அவற் றையும் அவற்றின் கார்யங்களேயும் ஜீவாத்மாக்களின் மலநீக்கத் துக்காக உபயோகித்தார் என்ற உபதேஸத்தை அர்ஜ்ுகன் கேட்டுச் சிர்தித்தான் என்று விளக்கும் பதினைக்காம் பாடம்.]

"குணம்" என்ற பதம், "குண்" (ஆவ்ருத்தி, திருப்புதல், முறுக்குதல், பின்னுதல்) என்ற தாதுவில் ஜனித்து, கமிறபோ ல ஆவ்ருத்தி பெற்று பந்தனத்தைச் செய்யும் வஸ்து என்று பொருள்படும்.

"குணத்சயம்"=மூன்றுகுணம். ப்ரக்ரு தியில்கின்று பிறக்க வை. லிசு. அத். டு; லிஅ. சுலி.

"குண த்ரய விபாகம்"=முக்குண வகுப்பு, பிரிவு.

#### பக்வான் கூறினர்:—

க. இதிலீநின்ற (¹) எதை (²) அறிந்து எல்லா முனிகளும் (⁵) மேலான ஸித்தியைப் (⁴) பெற்றர்களோ, ஞானங்களுக்குள் (⁵) உத் தமமும் பரமுமாகிய அந்த ஞானத்தை (்ீ) இன்னும் கூறப்போகின் றேன்.

- (1) மக. கமிரு இல் உபகேணித்தவாறு, இந்த கேஷத்ர சேஷத்ரஜ்ஞ ஞானத்தில் நின்று; இந்த விஞ்ஞான ஸகித ஞான த்தால்.
  - (2) எந்தப் பரமாத்மாவை.
  - (3) த்ரிகாண அடக்க முள்ளவர்களும்.
  - (4) மோக்ஷப் ப்ரஸாதத்தை.
  - . (5) கவ்விகளுக்குள், வித்தைகளுக்குள்.

387

m.]

(6) அந்த ராஜ வித்தையை; ப்ரக்ரு தி புருஷ ஞானத்தை. ஞானம் பரோக்கும் என்றம், அபரோக்கும் என்றம் இரு வகைப்படும்.

"பரோக்ஷம்"=புசருடைய அக்ஷத்தால் (அறிவால்) அறியப் பட்டது; ஸ்சவண ஞானம் (hearsay knowledge).

"அபரோக்ஷம்"=ஸ்ரவண ஞானத்துக்கு மேற்பட்ட ஸ்வர துபவ ஞானம்.

பரோக் ஞானத்தை பாஹ்யம் என்றம், ஆப்யக்தாம் என் றம் கௌடபாதர் ஸ்ரங்க்ய காரிகா பாஷ்யத்தில் (உலக வது காரிகைக்குரிய உரையில்) விளக்கிஞர்.

பாஹ்ய ஞானமாவது மிக்ஷா, கல்பம், வியாகரணம், கிரு த்தம், சக்தஸ், ஐயோதிஷம், என்ற சு அங்கங்களோடு கூடின கான்கு வேதங்களும், புராணங்களும், கியாயமும், பூர்வ மீமாம் ஸாவும், தர்ம மாஸ்த்ரங்களும்.

ஆப்யர்தா ஞானமாவது ப்ரக்ருதி புருஷஞானம்.

- 2. இந்த னூனத்தை ஆஸ்ரயமாகக்கொண்டு (¹) எனது ஸாத ர்மியத்தைப் பெற்றவர்கள் (²) ஸ்ருஷ்டி காலத்தீலும் பிறக்கின்றர் களில்லே, ப்ரலயத்திலும் அழிவு பெறகின்றர்களில்லே.
- (1) இக்த ப்ரக்ரு தி புருஷ வித்தையை ஜீவாக்மாவும் புத் தியும் இருப்பிடமாக ("ஆஸ்ரயமாக")க் கொண்டு. அஃதாவது, அதன் லக்ஷிணங்களேக் கசடக்கற்று.

இன்ப துன்பங்களில் ஸமத்வம் பெற்ற புத்தியோடு ஸம் பந்தப்பட்ட ஜீவாத்மா ஞான ஶாஸ்த்ரங்களில் மிகப் ப்ரீதி கொள்வதும், அவற்றை ஶ்ரவணம் மனனஞ் செய்வதும் இய ல்பு. இப்படி ஞான ஶாஸ்த்ரங்களேக் கற்று ப்ரக்ருதி எது புரு ஷன் எது என்று அறியாத ஜீவாத்மாவை மலத்தில் நின்று உத் தாரணஞ் செய்யவே கூடாதென்பது பற்றி, "இந்த ஞானத்தை ஆஶ்ரயமாகக் கொண்டு" என்றுர்.

(2) ஸச்சிதானந்த ஸ்வரூபத்தைப் பெற்ற ஜீவன்முக்கர்

"எனது ஸாதர்ம்யம்" = [எனது தர்மத்தோடு] ஸமான 388 மான தர்மத்தைப் பெற்றுகிற்கின்ற தன்மை.

"ஸாதர்ம்யம்"=ஸதர்மனடைய தன்மை.

"ஸதர்மன்"=இன்னெருவனுடைய தர்மத்தோடு ஸமான மான தர்மத்தைப் பொருந்தினவன்.

பரமாத்மாவும் ஜீவன்முக்கனும் ஸச்சிதானர்தத்திலும் அகர்த்ருத்வத்திலும் ஸதர்மர். ஸக்தியில் ஜீவன்முக்தனுக்கு ஸாதர்ம்யம் இல்லே; ஏனெனில், பரமாத்மா மாத்திரமே ஸக்தி மானுதலால் ஜீவன்முக்தனுக்கும் பர்தப்பட்ட ஜீவனுக்கும் பாமேஸ்வானே ஸக்திகளே அருள்கின்றுர்.

இந்த மந்தாத்தில் பாமாத்மாவும் ஜீவன்முக்தனும் ஸ்ருஷ் டியிலும் லயத்திலும் ஸதர்மர் என்று கூறப்பட்ட திருவாய்மொ மி வேதாகமங்களின் ஞானகாண்டமாகிய மைவலித்தாந்தத் தில் கூறப்பட்ட உபதேமமே.

ந. பாரத, மஹத்வம்பேற்ற ப்ரஹ்மம் (¹) [என்ற முலப்ரக் ருதி] எனது யோனி (²). அதில் நான் [எனது] கர்ப்பத்தை வைக்கி றேன்(³). அதில்நின்று ஸகல பூதங்களின் ஸிம்பவம் உண்டாகின்றது(⁴).

(1) மிகப் பெருமை பெற்றதும். மிக விரிவுபெற்றதால், "ப்ரஹ்ம" என்றழைக்கப் பட்டதும்.

ஸ்ருஷ்டிக்கு முக்ய காரணமாக ப்ரக்ரு தி எடுக்கப்பட்ட தாலும், அதனைலயே ஞான ஸாதனங்களாகிய அந்தஃகரண ங்களும் ஐம்பெறிகளும், கர்ம ஸாதனங்களாகிய ப்ராணு தி வாயுக்களும் கர்மேக்த்ரியங்களும், புவனங்களுமாகிய பதினைவ லோகங்களும், அதுபவங்களாகிய ஸுகதுக்கங்களும் இயற் றப்பட்டதாலும், கஷ்மலரூப ப்ரக்ரு தி பகவானது அதுக்ர ஹ்த்தால் மிகப்பெருமை பெற்று "மஹத்" என்ற ஜீவன்முக்த ரால் அழைக்கப்பட்டது.

(2) போனி=கர்ப்பப்பை.

"யோனி" என்ற பதம் "யு" (சேர்தல்) என்ற தாதுவினின் அ ஜனித்து, விதைசேருமிடம் என்று பொருள்பிடும். எதில் வித் சேர்ந்ததோ, அது யோனி.

ப்ரக்ரு தியின் தன்மை ப்ரஸவித்தல். அஃதாவது, ஒன்றுயி 389

g - g .

ருக்தது இரண்டு மூன்ற பலவாய்ப் பெருகு தல். இப்படி ப்ரஸ விக்கப்பட்ட கார்யங்களெல்லாம் அதன் அம்மமாகவே இருக் கும். ப்ரக்ரு தியின் அம்மங்களாவன: ஐடத்வம் (corporeality), தோன்று தல், மாறு தல், விரிதல், ஒடுங்கு தல், தனக்கு அன்ய மான ஆத்மப் பொருளாப் பற்றிக் தன்மலசொருபமாக்கு தல், தன்தொழில்களேயாவது பிறர் நிலேகளேயாவது அறியா திருத் தல், என்பனவாம்.

(3) இந்த அப்ஸங்களேப்பெற்ற கர்ப்பப்பையில் எனது கரு வாகிய ஸக்தியை தங்கச்செய்கின்றேன்.

அதைக்ம அம்ஸங்களோடு இருக்கும் ப்ரக்ரு தியை பாமேஸ் வரன் தனது பஞ்ச க்ருத்யங்களுக்கு ஸாதனமாகக்கொண்டு, தன் ஸக்தியை அதனுள் ப்ரயோகித்து, அதை மூவகையாக வரும்படி செய்தார். குணமூலமாகிய ப்ரக்ரு தியை விபாகஞ் செய்தால், ஒவ்வொரு பாகத்திலும் மூலத்திலுள்ள அம்ஸங்களெல்லாம் இருக்கும். ஆதைல், தேவாத்ம ஸக்தியால் ஒருபாகத்தில் லாம் இருக்கும். ஆதைல், தேவாத்ம ஸக்தியால் ஒருபாகத்தில் இருள், அல்லது அறியாமை, அல்லது ஐடத்வம், ப்ரபல்யமாகி அப்பாகம் தாமஸகுணம் என்ற பெயரைப் பெற்றது. இரண்டாம் பாகத்தில் வேகம், வலிமை, விரும்புதல், செய்தல் என்றவை ப்ரபலமாகி, அந்தப் பாகம் ராஜஸ குணம் என்ற பெயரைப் பெற்றது. மூன்மும் பாகத்தில் கல்வியிலும் ஸுகத்திலும் விருப்பம் ப்ரபலமாகி, அந்தப் பாகம் ஸத்வகுணம் என்ற பெயரைப் பெற்றது.

இக்த குணத்த்ரய விபாகத்தோடு கர்ம விபாபகத்தையும் பரமேஸ்வரன் செய்து, இப்படி விரிக்கப்பட்ட குணங்களேயும் கர்மங்களேயும் கலக்து சதுர்வர்ணத்தை உண்டுபடுத்தி, புண்ய ஜீவாத்மாக்களே அவற்றில் அமைத்தார் என்று ஸ்ரீ க்ருஷ்ண பகவான் உபதேமித்திருக்கின்றுர்.

(4) இந்தக் கர்பப்பையில் எனது ஸக்கிசேர்ந்த மாத்ரத் தில், குணங்கள் விபாகப்பட்டு, அவற்றின் கார்யங்களாகிய ஸகல ஸூக்ஃம ஸ்தூல ஸரீரங்களின் பிறப்பு உண்டாகின்றது.

மஹாபாரதத்தின் அஸ்வமேத பர்வத்தில் (அத். கூலிசு, மக். 3—7) ப்ரக்ருதியின் ஸ்ரோதஸ்களே (ப்ரவாகங்களே) 'காடி கள்" என்றும், குண சொரூப ப்ரவ்ருத்திகள் என்றும் கூறி, இவைகளுக்கு இயல்பான அவஸ்தைகளே "பஞ்ச தாதுக்கள்" என்றும், இவற்றின் பெயர்கள் "அன்யோன்ய மிதுனத்வம்" (ஒன்ரேடொன்று சேர்ந்து பிரியாது இரட்டித்திருத்தல்), "அன்யோன்ய அதுஜீவித்வம்" (ஒன்ரேடொன்று கலந்து துணையாக ஜீவித்தல்), "அன்யோன்ய அபார்சயத்வம்" (ஒன்ரேடொன்று அண்டியும் தன் ஸ்வபாவத்தில் நிற்றல்), "அன்யோன்ய அதுவர்த்தித்வம்" (பிரிவுபாடில்லாது ஒன்றின் பக்கத்தில் ஒன்று இருத்தல்), "அன்யோன்ய வயதிஷக்தத்வம்" (ஒன்ரேடொன்று இருத்தல்), "அன்யோன்ய வயதிஷக்தத்வம்" (ஒன்ரேடொன்று மிகக் கூடி இருத்தல்) என்றும்; அன்யோன்ய மிதுனத்வத்தில், தமஸுக்கு மிதுனம் ஸத்வம் என்றும், ஸத்வத்துக்கு மிதுனம் என்றும், விளக்கப்பட்டது.

- ச. கௌந்தேய, எல்லா யோனிகளிலும் எந்த ழரித்திகள் பிற க்கின்றனவோ, அவைகட்கு மஹந்தான ப்ரஹ்மம் யோனி. நான் பி ஐத்தைக் கொடுக்கின்ற பிதா (¹).
- (1) எக்கெக்க வ்யஷ்டி (தனித்தனியாகத் தோன்றம்) கர்ப்பப்பையில்லின்ற எக்கெக்கரைரேங்கள் பிறக்கின்றனவோ, அக்த வயஷ்டி ருரேங்கள் யாவற்றிற்கும் மாதா மூலப்ரக்கு தி; ஸச்சிதானந்தமாகிய நான்பிதா.
- ரு. மஹாபாஹு-ு, ப்ரக்ருதியினின்று பிறந்த ஸத்வம் ரஜஸ் தம ஸ் என்ற தணங்கள் மாறுதலற்ற தேஹியை தேஹத்தில் பந்திக்கின் றன (¹).
- (1) "கிபத்ரக்தி"=பக்தனம்பெறச் செய்கின்றன. "தேகத்தில் பக்திக்கின்றன"=தேகமே நான் என்று **எண்** ணச் செய்து ஆத்மாவை மயக்கும்.
- க. அனக (¹), அவைகளில் ஸித்வம், நிர்மலமாதலால் (²), ப்ச காஸிப்பிக்கின்றதாயும் (³) அனுமயமாயும் (⁴) [நின்றகொண்டு] ஸு⊸க ஸிங்தத்தாலும்(⁵) ஞானஸிங்கத்தாலும் பந்தனஞ் (⁶) செய்கின்றது .

391

A- #.1

(1) பாபபுத்தியற்றவனே.

(2) முக்குணங்களில் ஸத்வம் குறைவான மலத்தோடிருப் பதால்.

(3) இருள்பற்றிய ஆத்மாவுக்கு நல்லறிவை ஊட்டுகின்ற தாயும்.

(4) துக்க சவிகமாயும்.

(5) ஸுக ஸங்கம்=ஸுகத்திலும் அஸுகத்திலும் ஸங்கம். இது ஸுகம், இது அஸுகம், என்ற புத்தி ஸத்வகுண ஸம்பர் தத்தால் வரும்.

. (6) ஞான ஸங்கம்=கல்வியில் ஸங்கம். கான் இதைப்பற்றி அறியவேண்டும் என்ற புத்தி எழுச்சிக்குக் காரணம் ஸத்வகு ணப் ப்ரவாகம்.

தேஹ மானஸ ஸுகங்களிலும் கல்வியிலும் பலவித விசாசணேகளிலும் விருப்பத்தை உண்டுபண்ணி, ஆத்மாவின் ஸாகூத்வத்தை (அறிவை) யும் மாக்தியையும் ஸத்வகுணம் சுருக்கும்.

எனவே, ஸத்வ குணத்தின் லக்ஷணங்கள்; மலத்தில் அல்ப த்வம், துக்கத்தில் அல்பத்வம், ஆத்மாவுக்கு மேலான போதணே செய்தல், கல்விமுதலிய விசாரணேகளில் விருப்பத்தை ஊட்ட ஸ், தேஹ மானஸ் ஸுகங்களில் மோகஞ் செய்தல், என்பன வாம்.

எ. கௌந்தேய, ராகசோநப (¹) ரஜஸை த்ருஷ்ணு (²) ஸிங்கத் துக்குக் காரணம் (³) என்ற அறி. அது தேஹியை கர்மஸிங்கத்தால் பந்திக்கின்றது (⁴).

(1) சாக த்வேஷ ரூபம்பெற்ற.

(2) ஆசை, காமம் (க. க.மின), இச்சை (டு. உமிஅ).

(3) த்ருஷ்ணு ஸங்கம் ஆசைகளில் ஸங்கம்.

மண்ணசை பொன்னைச பெண்ணுசை என்ற மூவித அசைகளே மனம் பற்று தலுக்கு ரஜஸ் காரணம்.

(4) இப்படி த்ருஷ்ணுக்களில் ரஜஸ்குணம் மனலை ஏவி,

செயல்களில் ப்ரவேவிக்கர் செய்து, மனவின் சலனத்தால் ஆத்மாவின் ஸாகூறித்வத்தையும் ஸாக்டுயையும் குறைக்கும்.

எனவே, ரஜஸ் குணத் கின் வக்குணங்கள்: இந்த்ரியங்களே விஷயங்களில் எவுதலும், அவற்றைப் பெறுதற்குத் தொழில் களோடு கூட்டுவித்தலும், இவற்றுல் ஆக்மாவின் ஸாகூதித்வத் தையும் ரார்தியையும் குன்றச்செய்தலுமாம்.

அ. பாரத, தமலை அத்தான சோநபமாகப் பிறந்ததாகவும் (1) ஸிகல ப்ராணிகளுக்கு மோஹத்தைச் செயிகின்றதாகவும் (2) அறி. அது ப்ரமாதம் (3), சோம்பல், நித்ரை என்றவைகளினுல் [தேஹியைப்] பந்திக்கின்றது (4).

(1) தமஸ் குணத்தின் சொருபம் அறியாமையே.

(2) ஆகலால், ஆக்மாவுக்கு மைம்மயத்தையும் கிபரீதத்தை யும் உண்டுபண்ணி அதை மயக்கும்.

(3) ப்ரமாதம் = தவறு தல்; மனவில் கிற்கவேண்டிய கிணவு கள் நழுவுதல்; அவதானமில்லாமை.

(4) மறதி சோம்பல் தூக்கங்களால் தமஸ்குணம் ஆத்மா வின் ஸாகுத்வத்தையும் சூர்தியையும் கெடுக்கும்.

எனவே, தமோகுணத்தின் வக்ஷணங்கள்: அறிவின்மை, மயங்கச் செயீதல், மறதி சோம்பல் தூக்கங்களால் ஆத்மாவின் ஸாக்ஷித்வத்தையும் மார்தியையும் கெடுத்தல் என்பனவாம்.

க. பாரத, ஸித்வம் [தேஹிக்த] ஸுகத்தில் ஸங்கத்தைச் செய் கின்றது (¹). ரஜஸ் கர்மத்தில் ஸங்கத்தைச் செய்சின்றது (²). தமஸ் ஞானத்தை மறைத்து பிரமாதத்திலும் (³) ஸங்கத்தைச் செய்கின்ற து(⁴).

(1) தேஹ ஸுகமும் ஐம்புல விஷயத்தைப்பற்றிய மானஸ ஸுகமும் நன்று, அவற்றை நான் தேடவேண்டும் அதுபளிக்க வேண்டும், என்ற புத்திகளுக்குக் காரணம் ஸுத்வகுணம். இந்த அநித்ய ஸூகங்களில் புத்தி அழுக்தினுல், ஆத்மா அவற்றில் ஸங்கமாகித் தனது நித்ய ஸுகமாகிய பேரின்பத்தை மறக் கும்,

- (2) தொழில்களில் கொண்ட விருப்பத்திற்குக் காரணம் ரஜஸ் குணம்.
- (3) ம் என்ற விகு நி நித்திரையையும் சோப்பஃயும் ப்ரமா தத்தோடு (மறதியோடு) கூட்டுகின்றது.
- (4) மேகம் ஸூர்யண மறைக்கின்றதுபோல, தமஸ்குணம் ஆத்மாவை மறதியாலும் சோம்பலாலும் தூக்கத்தாலும் மறைத் துக் கெடுக்கும்.
- ல. பாரத, ஸித்வதணம் ரஐஸையும் தமஸையும் அவமதி த்து  $\binom{1}{2}$  நிற்கின்றது $\binom{2}{2}$ . அவ்வி தமே, தமஸ் ஸித்வத்தையும் ரஜஸையும் அவமதி த்து நிற்கின்றது  $\binom{3}{2}$ .
  - (1) "பரிபூய" = அவமதித்து, கிழாக்கி, தாழ்த்தி.
- (2) முக்குணங்கள் ஒன்றேடொன்று இணங்காமல் இருப் பது அவற்றின் இயல்பு என்றம், மாஸ்த்ர ஆராய்ச்சியை மேலாகக்கொண்டு ஜனஸங்கம் இல்லாவிடத்து ஸுகாஸனத் தைப் பொருந்தி மார்தியைப் பெறவேண்டுமென்ற ஸத்வ குண வான் விளேயாட்டையும் த்ரவ்யர் தேடு தஃயும் வேறு ஜீவனே பாய கர்மங்ளேயும் அவமதித்திருப்பான் என்றம், இதில் விளக் கப்பட்டது.
- (3) தமஸ் குணப் ப்ரவ்ருத்தியால் மறதியிலும் சோம்பலி லும் தூக்கத்திலும் இருக்கின்ற ஆத்மாவுக்கு முயற்கியிலும் கர்மாதுஷ்டானங்களிலும் கல்வியிலும் விருப்பொது என்பதுப ற்றி ஸத்வ குணத்தையும் ரஜஸ் குணத்தையும் தமஸ் "அவ மதிக்கும்" என்றுர்.

எனவே, விபாகப்பட்ட குணங்கள் தத்தம் ப்ரபல்யத் தால் அடங்காமல், தாம் பற்றிப்பிடித்த ஆத்மாவைத் தமக்கு அடிமைப்படுத்தியே வைக்கும். இதை அறிக்த பரமேஸ்வரன் குண விபாக தக்த்ரத்தால் ஜீவாத்மாக்களே குண பக்தனங்களி னின்று விடுவிக்கின்முர்.

தாம்ஸுகுணத்தை தமவில் தமஸ் என்றம், தமவில் ரஜஸ் என்றம், தமவில் ஸைத்வம் என்றம்; ராஜஸ குணத்தை ரஜவில் தமஸ் என்றம், ரஜவில் ரஜஸ் என்றம், ரஜவில் 394 ஸைத்வம் என்றும்; ஸைத்வகுணுக்கை ஸைத்வத்தில் தமஸ் என்று ம், ஸைத்வத்தில் ரஜஸ் என்றும், ஸைத்வத்தில் ஸைத்வம் என்றும், குணங்களே ஒன்பதுவகையாகப் பிரித்து, ஜீவாக்மாக்களே ஜனனத்தில் அவரவர் கர்மத்துக்கேற்றபடி அவ்வொன்றில் அ மைத்து, ஜீவிய காலங்களில் மெல்ல மெல்ல அதற்கு உயர்வா னதில் ஏற்றி, குணரகித ஞானத்தைப் பெறச் செய்வார்.

- **யிக**. இந்த தேஹத்தில் எல்லா த்வாரங்களிலும் ஞானம் என்ற பீரகாயம் எப்போழுது பிறக்கின்றதோ, அப்பொழுது ஸ்த்வம் வ எர்ச்சிபேற்றதேன்ற அறியவேண்டும் (¹).
- (1) ஸத்வகுண வளர்ச்சிக்குச் சின்னங்கள், ஞானஸாத னங்களாகிய ஐம்பொறிகளும் அந்தஃகாணங்களும் அனுத்ம விஷயங்களே வெறுத்தலும், ஆத்ம மாஸ்தாங்களே மிக மாத் தையுடன் மாவணம் மனனம் செய்தலுமாம்.
- $\mathbf{w}$ 2. பரதரிஷப, ரஜஸ் வளர்ச்சிபெற்றல் விருப்பம், ப்ரவ் ருத்தி, கர்மாரம்பம், லோபம், மனமடங்காமை எ $^{8}$ றவை பிறக்கின் றன  $(^{1})$ .
- (1) ரஜஸ்குண வளர்ச்சிக்குச் சின்னங்கள்: ஒன்றில் விருப் பங்கொள்ளு தலும் அதைப்பற்றி நிணத்தலும், விசாரித்தலும், அதனைல் பெற்ற ப்ரயோஜனங்களேப் பிறருக்குக் கொடாமல் தானே அதாபவித்தலும், போதும் என்ற புத்தி இல்லாமையும் ஆம்.
- லக. தருநந்தன (¹), தமஸ் வளர்ச்சிபெற்றல் அப்ரகாமம், அப் ரவிருத்தி, ப்ரமாதம், மோஹம் என்றவைகள் பிறக்கின்றன (²).
- (1) குருவம்மாத்தாரைச் சக்தோஷம் பெறச்செய்கின்றவ னே.
- (2) தமஸ்குண வளர்ச்சிக்குச் சின்னங்கள்: யுத்தியின் தெ ளிவுக்குறைவும், கர்மேக்த்ரியங்கள் தத்தங் கர்மங்களேச் செய்வ தில் சோம்பல்படுத்தும், செய்யவேண்டியவைகளே மறத்த

லிசு. தேஹந்தைச் சுமக்கின்றவன் (¹) முத்வ தணம் வளர்ச்சி பேற்ற யாதோரு காலத்தில் ப்ரலயத்தை அடைகிறஞே, அப்பொழுது உத்தம வித்துக்களுடைய அமலலோகங்கின அடைகிறன் (²).

(1) தேஹி, ஜீவாத்மா.

(2) ஸக்வகுண வருத்தியில் ஒருவன் இறக்தால், அவன் மேலான அறிவாளிக்குரிய ஸுக லோகங்களேப் பெறுகிருன்.

் அமல லோகம்≖மமதை என்ற மலங்களே கிஷேதித்தவர்கள் வாழும் ஶுகலோகங்கள்.

அத். எ. மிடு, மிசு மந்த்ரங்களேயும், அத். அ. உயிச மந்த் ரத்தையும் சேர்த்தறிக.

- **யி**டு. ரஜஸில் ப்ரலயத்தைப் பெற்றுக் கர்ம ஸிங்கழள்ளவர்க ளில் பிறக்கின்றுள் (¹). அவ்விதமே, தமஸில் ப்ரலயம் அடைந்தவன் மடயோனிகளில் பிறக்கின்றுள் (²).
- (1) ரஜஸ் குணவ்ருத்யில் ஒருவன் இறக்தால், அவன் மறு பிறவியில் கர்மா துஷ்டானங்களே ப்ரதான மென்று வாழ்கின்ற வர்களின் ஸுகதுக்கமிர்ச (இன்பமும் துன்பமும் கலக்த) லோகமாகிய பூமியில் பிறக்கின்முன்.
- (2) தாமஸகுணவ்ருத்தியில் இறக்கின்றவன் மூடகுணத் தைப் பெற்று கர்மாறஷ்டானங்களே அவமதிக்கின்ற அதமஜா தி மானுடகைவும், அவனுடைய அறினிலும் கீழான பசமுத லிய ம்ருகங்களாகவும், அரசுமுதலிய வருக்ஷங்களாகவும் கர் மத்துக்கேற்றபடி பிறக்கின்றுன்.
- ல்கு, நீர்மலமாகிய $(^1)$  லாத்விகத்தை லுக்குத கர்மத்தின் பல குகக் கூறுகின்றர்கள்  $(^2)$ . துக்கத்தை ரஜஸின் பலனுகக் கூறுகின்றர்கள்  $(^3)$ . அதீதானத்தை தமஸின் பலனுகக் கூறுகின்றர்கள்  $(^4)$ .
  - (1) மலதோஷம் குரைக்க. **ஸ**த்வகுண கார்யங்களான ஜீவ 396

அத்யாயம், மிச.

காருண்யம் பொறுமை முதலிய மனேதர்மங்கள் தவேஷம் (பகை) அற்றதால், "கிர்மலம்" என்று சிறப்பிக்கப்பட்டன.

(2) பகவாஞல் விதிக்கப்பட்ட புண்யகர்மங்களேச் செய்தவ னுக்கு ஸத்வகுணம் கர்ப்பப்பையில் அமைக்கப்படும்.

"ஸுக்ருத கர்மம்"= நற்கர்மம், ஹிதம் செய்தல்.

(2) ரஜோகுணத்துக் கடிமைப்பட்டுப் புண்யகர்மங்களே யும் பாபகர்மங்களேயும் கலக்து செய்கின்றவனுக்கு சிற்றின்ப ங்களும் ஆதி வியாதி என்ற துன்பங்களும் அமையும்.

ரதோ குணத்தை யார் பெறுவார்கள் என்ற விணையிற்கு இந்தமந்த்ரத்தின் கருத்தைத் தழுவிய விடையாவது, புண்ய கர்மங்களேயும் பாபகர்மங்களேயும் கலந்து செய்பவர்களே என் பதாம். ஜீவனேபாய கர்மங்களேயாவது ஆத்மோபாய கர்மங்களேயாவது ஆக்மோபாய கர்மங்களேயாவது செய்யும்பொழுது நன்றுந் தீதும் கலந்து செய்து வருகின்றவர்களுக்கு ரஜோகுணம் அமைக்கப்பட்டு இந்த மின்ரலோகம் உரியதாகும்.

(3) தாமஸ்குணத்துக்கு அடிமைப்பட்டு மறதி சோம்பல் நித்ரைகளால் செய்யவேண்டிய கர்மங்களேச் செய்யாதவனுக்கு மேண்மேலும் அறியாமை விளேயும். இந்த நல்விஷயத்தை அறி யவேண்டும், அதற்குரிய கர்மங்களே முயற்சியாகச் செய்யவே ண்டும் என்ற விருப்பம் இல்லாதவனுக்கு முன்னுள்ள தாமஸ குணம் (அவித்யா) நிலேபெற்றே வரும்.

அஞ்ஞானம்=அஞ்ஞானக்கூட்டம். லிச. அ, லிஎ. தமலின் பலன்=தமலின் கார்யம்.

லிஎ. ஸ்த்வத்தினின்ற ஞானம் (¹) பிறக்கின்றது, ரஜஸினின்ற லோபம் (²) பிறக்கின்றது, தமஸினின்ற ப்ரமாதம், மோஹம், அஞ் ஞானம் என்றவைகள் பிறக்கின்றன.

- (1) அனுத்ம விஷயங்களில் வெறப்பும், ஆத்ம விஷயங்க ளே அறியத்தக்க ஶக்தியும்.
  - (2) WF. W2.
  - **லஅ**. ஸித்வத்தில் நிற்கின்றவர்கள் உயரப் போகின்றர்கள் (¹). •397

ரஜோதணத்தைச் சார்ந்தவர்கள் நடுவில் நிற்கின்றர்கள் (²). தாழ்ந்த தணத்தின் வருத்தியில் நிற்கின்ற தமலைச் சார்ந்தவர்கள் கீழே போ கின்றர்கள் (³).

- (1) கிவ்ருத்தி மார்க்கத்தை அடைந்து அதற்குரிய உயர்ந்த வாழ்வைப் பூலோகத்திலும் மேல் லோகங்களாகிய மஹ ஜன தப ஸத்ய லோகங்களிலும் பெறுகின்றனர்.
- (2) மத்யம வாழ்வாகிய ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கத்தை அடைந் து த்ரிலோக (பூ, ஸ்வர், நரக) ஸஞ்சாரிகளாக இருக்கின்றனர்.
  - (3) மிருக விருக்ஷப் பிறவிகளேப் பெறுகின்றனர்.

லகு. எப்போது தாஷ்டா (¹) தணங்களேத்தவிர வேற போர ளேக் கர்த்தாவாக அறிகிறனில்‰யோ (²), தணங்களிலும் [தன்ண] வே றக அறிகிறனே (³), அவன் மத்பாவத்தைப் (⁴) பெறகின்றன்.

- (1) mr # , G p ml.
- (2) குணங்களே கர்மேர்த்ரியங்களே எவிக் கர்மங்களேச் செய்விக்கின்றதால் குணங்களே கர்மகர்த்தாக்கள் என்ற அறி கிறுனே.
- (3) தான் என்ற ஆத்மா குணங்களுக்கு அன்யம் என்று அறிகின்றுடு.

ஸச்சிதானக்த சொருபத்தை.

- உ**ல்**. தேஹி, தேஹந்துக்குத் காரணங்களான இந்த ழன்ற தண ங்க?ளக் கடந்து, ஜன்மம் நரை மரணம் என்றவைகளால் ஏற்பட்ட துக்கங்களால் விடப்பட்டு அம்ருதத்தைப் பெறுகின்றன் (¹).
- (1) தேகத்தைத் தரித்த ஆக்மா, தான் குணத்ரயங்களுக்கு அடிமைப்பட்டதால் தனக்கு தேஹம் வக்ததென்று எண்ணி, குணத்ரயங்களின் பக்தங்களாகிய கர்த்ருத்வத்தை எப்பொழு விடுகின்றுறே, அப்பொழுதே "நான் பிறக்து அரேக ஹிம்ஸை களே அடைகின்றேன்" என்ற கிணவைப்பற்றியும், "எனக்கு வயோதிகம் வக்து வருத்தப்படுகின்றேன்" என்ற கிணவைப் பற்றியும், "நான் மாணத்துக்கு ஆளாகின்றேன்" என்ற கிணவைப் பற்றியும் தோன்றின துக்கங்களே விட்டு, ப்ரஹ்ம கிர்வா

ணத்தைப் பெறகின்முன்.

அர்ஜுநன் கூறினுள்:

2 லிக. ப்ரபு, இந்த த்ரிதணுதிதன்(1) எந்த லக்ஷணங்களினுல் (2) அறியப்படுகின்றன் [அவன்] என்ன ஆசாரம் பெற்றவன்? இந்த ழன்ற தணங்க2ளயும் எவ்விதம் கடக்கின்றன்?

அத்யாயம். லச.

- (1) முக்குணங்களேயுங் கடந்தவன்; முக்குணங்களுக்கு அடிமைப் படாத ஆத்மா.
- (2) அறிகுறிகளால் "லக்ஷணம்" என்ற பதம், "லிக்" (அறி விக்கும் போருள்) என்ற தாதுவில்ஙின்ற ஜனித்து, அறிகுறி என்று பொருள்படும்.

மேல்வரும் டூ ஶ்லோகங்களில் ஜீவன்முக்தனுடைய லக்ஷ ணங்கள் விரிக்கப்பட்டன.

- உலிஉ. பாண்டவ, வந்தவைகளாகிய  $(^1)$  பீரகாமம், பீரவிருத்தி, மோனும் என்பவைகளேயும் வெறுக்கமாட்டான்  $(^2)$  போனவைகளே விரும்பான்  $(^3)$ .
  - (1) "ப்ரவ்ருத்தாகி"=கடைபெற்றுவருகின்ற கார்யங்கள்.
- (2) ஸத்வகுண ப்ரபலத்தைப் பெற்ற புத்திமான்களேயா வது, ரஜஸ்குண ப்ரபலத்தைப் பெற்ற ஸமர்த்தர்களேயாவது, தமஸ்குண ப்ரபலத்தைப்பெற்ற துஷ்டர்களேயாவது, யாண ரிஷபம் குதிரை முதலிய ஐந்துக்களேயாவது (அவை தண் முன்வந்தால்), வெறுக்காமல் ஸமமாகப் பாவிப்பான்.
  - (3) "கிவருத்தாகி"=சென்ற கார்யங்கள்.
- இறக் துபோன ஜீவர்களேப்பற்றியாவது, பிரிக்துவிட்ட பொருள்களேப்பற்றியாவது கிணத்துச் சலனப்படமாட்டான்.
- உ**ல**ிக. எவள் உதாஸினன் (¹) போலிருந்துகொண்டு குணங்களி ஒல் அசைக்கப்படுகிறனில் ஃலயோ, எவன் குணங்கள் [குணங்களில்] இருக்கின்றன (²) என்றே [எண்ணி] இருக்கின்றனே, [ஆதலால் எவன்] அசையவில் ஃலயோ;
  - 2,**யிசு.** எவள் ஸுகதுக்க ஸமனுயும் (³), தன்னில் நிற்பவனுயு

ம் (4), ஓட்டையும் (5) கல்லேயும் (6) தங்கத்தையும் (7) மைமாகக் கோண்டவனுயும், ப்ரிய அப்ரியங்களே துல்யங்களாகக் (8) கொண் டவனுயும், தீரனும் (9), தன்னேப்பற்றிய பழிப்பையும் புகழையும் துலியங்களாகக் கொண்டவனுயும்;

உ**லி**டு. மான அபமானங்களில் துல்யனுடிம், மித்ர மூத்ர பக்ஷங் களில் துல்யனுடிம், ஸிர்வாரம்பங்களேயும் [ஈம்வரனுக்குப்] பரித்யாக ம் செய்தவனுமாயு மிருக்கின்றனே, அவன் ததைத்தன் என்ற கூறப்படு கின்றன்

(1) உத் + ஆஸீன = அப்பால் இருக்கின்றவன், விலகி இரு

க்கின்றவன், அன்பன்.

(2) குணங்கள் ஆத்மாவுக்கு அன்யமாகில், குணங்களின் காரியங்களாகிய ஸூ க்ஷ்ம ஸ் தூல பூதங்களும் அவற்றின் நாநா வித தோற்றங்களும் எங்கிருக்கும் என்ற கேள்விக்கு இதில் பகவான் உத்தாமளித்தார். "குணங்கள் [குணங்களில்] இருக் கின்றன" என்ற வாக்கியம் குணங்களிலேயே குணகாரியங்கள் இருக்கின்றன என்று விரிக்கப்படும். எப்படி அலே திரை நுரை ஸமுத்ரநீரிலேயே இருக்கின்றனவோ, அப்படி குணகாரியங்கள் குணங்களிலேயே உள்ளன. ஸமுத்ரத்திற்கு ஆதாரமான பூமி க்கு நீரும் அதின் அலே நுரைகளும் அன்யமானது போல, ப்ரக்ருதிக்கு ஆதாரமாயிருக்கும் ஆத்மாவுக்கு ப்ரக்ருதியும் குணங்களும் குணகாரியங்களும் அன்யம்.

குணகாரியங்கள் குணங்களிலேயே தோன்றுமன்றி குணி யாகிய ஆத்மாவில் தோன்மு. இந்த உண்மை கைவல்யத்தில் வாழும் ஜீவன்முக்குனுக்கு ப்ரத்யக்கும்.

(3) ஸுகத்தையும் துக்கத்தையும் ஸமமாகக்கொண்டவ னயும்.

(4) குணங்களிற் கிக்காமல் ஆக்மசொருபமாய் கிற்பவனும்.

- (5) "லோஷ்டம்"=மட்பாத்ரத்தின் துண்டு, ஓடு.
- (6) "அம்ம" = கற்றுண்டு.
- (7) "காஞ்சகம்"=பொன்.
- (8) "துல்யம்"=துலாமுக்கு (தராஸுக்கு) உரியது, மைட் 400\*

உல்க-உல்ன.]

அத்யாயம், லீச.

(9) தீரன்=ஆத்மாளில் புத்**தி** ("தீ")யை நிறுத்துகின்றவன். இவனே புத்திமான்.

உ**ல்**சு—உ**ல்**எ. அம்ரு தழம் (¹) அவ்யயழம் (²) ஆகிய ப்ரஹ்மத் துக்கும் (³), மாம்வதமான தர்மத்துக்கும் (⁴), ஐகாந்திக ஸுகத்துக் கும் (⁵) நான் ப்ரதிஷ்டாஸ்தானமாதலால் (⁶), எவன் என்னே வயபிசா சமற்ற (ˀ) பக்தி யோகத்தால் ஸேவிக்கிற®ே, அவன் இந்தக் தணங் களேக் கடந்து ப்ரஹ்மபூயத்துக்கு (९) ஸமர்த்தனுகின்றன்.

- (1) வயித்தபின் மீளவும் ஸ்ருஷ்டிக்கு வருவதால், முற்றுக அழியாததும்.
  - (2) அத்ரும்யமான தம்.
  - (3) ப்ரக்ரு திக்கும்.
  - (4) எக்காலத்து முள்ள தர்மத்துக்கும்.
- (5) ஏகாக்ர சித்தம் என்ற நிஃவில் உதயமாகும் ஸுகத் தோக்கும்.
  - (6) பரமாத்மாவாகிய நான் ஆதாரவஸ் துவாதலால்.
- (7) அந்தய. \*(கி+அபி + சாரம் = வேறு விஷயங்கள்மீ தா செல்லாமை.)
  - (8) ப்ரஹ்ஸ்கிர்வாண பதத்துக்கு.

உபநிஷத்கள் என்றம், ப்ரஹ்மவித்தை என்றம், யோகஶால்த்ர ம் என்றம் பகவத்ச்தைகள் என்றம் கூறப்பட்ட க்ருஷ்ணர்ஜுந ஸம் வாதத்தில் ப்ரஸித்திபேற்ற குணத்ரயவிபாகயோகம் என்ற பதினுன் காம் அத்யாயம் முற்றிற்று.

நுகு "

# பதிணீ ந்தாம் அத்யாயம். புருஷோத்தமப் ப்ராப்தி யோகம்.

அஃதாவது, பதினைகாம் அத்யாயத்திற் கூறப்பட்ட குணத் த்ரயத்தை தனக்கு வேறுகக் கண்டு, அவற்றில் நின்று ஒழிவுபெற்ற "த்ரிகுணுதீதன்" (யச. உயக—உயிடு.) உத்தம புருஷன் என்னும் பரமாத்மாவாகின்றுன் என்றும், அப்படிச் சச்சிதானர்த மயமாகு தல் "புருஷோத்தமப் ப்ராப்தி" என்றும், இந்தப் புருஷோத்தமப் ப்ராப்தியை ஸ்வாதுபவமாகப் பெற்ற வனே வேதங்கள் ப்ரயாஸப்பட்டு வர்ணிக்கின்ற நிர்குணப் பொருளே அறிந்தவனுகிய "வேதனித்" என்றும், ஒருவன் மூப் தரூப சதுர்வேத க்கிவேதி த்ரிவேதி சதுர்வேதி என்று நினேக் கின்றவன் "வேதனித்" அல்லன் என்றும், கர்மாதுஷ்டானிகளில் வேதங்களின் லக்ஷியார்த்தப் பொருளே உள்ளபடி அறிந்து வேதனித்தானவனே "கருத கருத்யன்" என்றும், உபதேமித்த தை அர்ஜுகன் கேட்டுச் செந்தித்தான் என்று விளக்கும் பதி கூர்தாம் பாடம்.]

இந்தப் பாடத்தின் முதல் நான்கு மந்திரங்களில் (கடோ ப நிஷத்தில் போதிக்கப்பட்டவாறே) நிர்குண வஸ்துவை ஸகல ஸகுண வஸ்துக்களுக்கும் மேலானது ("ஊர்த்வம்") என்றும், யாவற்றிற்கும் அது ஆதாரம் ("மூலம்") என்றும், அதனில் ப்ர திஷ்டை பெற்றே ஸகுண ப்ரஹ்மம் நின்ருங்கி ஆல் ("அம்வ த்தம்") போல விரிந்தது என்றும், இந்த ஸகுண ப்ரஹ்மம் அழிவற்றது என்றும், இதனிலிருந்து வேதங்களும் வேதபாரா யணத்துக்குரிய அக்ஷா மாத்ரா ஸ்வர க்யமங்களாகிய சக்தஸ் களும் பிறக்தன என்றும், எதற்காகப் பிறக்தனவெனில் கிர்கு ண ப்ரஹ்மத்தையே பெறுதற்கு என்றும், ஆதலால் இவற்றை மூலஸ்தானப் பொருளென்று எண்ணும்ல் மூலஸ்தானமாகிய கிர்குண ப்ரஹ்மத்துக்கு வழிகள் என்றே எண்ண வேண்டும் என்றும், ஞானகாண்டத்தில் கூறியபடி திருஷ்டி யெல்லாம் கிர்குண ப்ரஹ்மத்தில் வைத்து கர்மகாண்டத்தில் கூறப்பட்ட ஸ்வர்க்காதி விஷய போகங்களேயும் காகாவித வித்திகளேயும் வெறுத்து (உ, சம்உ—சமிரு), அந்தப் புருஷோத்தம் சொருபமானவனே கௌலை கர்மாதுஷ்டானியும் வேதவித்தும் என்றும், போதிக்கப்பட்டது.

### **ஞீ பக்வான் கூறினர்:**—

- க. ஊர்த்வத்தை (¹) முலமாகக்கொண்டதும் (²) கீழானவை கஊ (³) யாகைகளாகக் கொண்டதும் (⁴) ஆகிய அய்வத்தத்தை (⁵) அவ்யயமாகக் (⁶) கூறுகின்றனர். எதற்குப் (⁷) பத்ரங்கள் (௧) சந்தஸ் களோ (⁶) அதை (¹௦) எவன் அறிகின்றனே (¹¹) அவன் வேதவித் (¹²).
  - (1) மேலான வஸ்துவாகிய நிர்க்குண வஸ்துவை.
- "ஊர்த்வம்"=உயர்ந்த பொருள்; ஸகல வஸ்துக்களுக்கும் மேலான புருஷோத்தமன் (உத்தம புருஷன்); பரமாத்மா.
  - (2) காரணமாக உடையதும்.
- அத். இசு, மர். ச, உஇசு, உஇஎ இல் மஹத் அல்லது ப்ர ஹ்மம் என்ற அழைக்கப்பட்ட ப்ரக்ரு திக்கும் **மாஸ்வத** தர்ம த்துக்கும் ஐகார்திக ஸுகத்துக்கும் ப்ரதிஷ்டா ஸ்தானம் ப்ரமாத்மா என்ற கூறினபடி, ஈண்டு ஸகுண ப்ரஹ்மம் பாமாத் மாவை மூலமாகக்கொண்டது என்றுர்.
- (3) நிர்க்குண வஸ்துவுக்குக் கீழான அருுத்த மாயா கார் யங்களே.

பரமாத்மாவில்கின்று பராருக்தி தோன்றி, பராருக்தியில் கின்று பிக்து காதம் ஸதாஸிவம் மஹேஸ்வரன் ருத்ர**ன் விஷ்**ணு 403 ப்ரஹ்மா என்ற நவவடிவங்கள் தோன்றின.

பிக்துவை முுத்தமாயை என்பார்கள். இதன் அதோபா கம்(கீழ்ப்பக்கம்)அமுுத்தமாயை எனப்பட்டு, காலம் கியதி கஃல வித்தை ராகம் மஹத் (ப்ரக்ருதி) என்ற அகித்ய கார்யங்களுக் கு தாயாகி கிற்பதால், இவையெல்லாம் கிர்க்குணத்துக்குக் கீழானவை ("அத:") என்றுர்.

- (4) கொம்புகளாக, கவர்களாக.
- (5) ஆல வருக்ஷத்தை.

"அஸ்வத்தம்" என்ற பதம் "அஸ்" (வ்யாபித்தல்), "த்த" (நிற்றல்) என்ற தாதுக்களில் ஜனித்து, வியாபித்து நிற்கின்ற மாம் என்ற பொருள்படும்.

இந்த ஸகுணப்சஹ்ம வருக்ஷம் "ஜீவேர்வரஐகத்" என் றும், "ப்ரபஞ்சம்" என்றும் அழைக்கப்படும்.

"ஜீவேஸ்வாஜகத்"—ஜீவகோடிகளும், அண்டபெண்டப் பாப் பாகிய ஜகத்தும், இவற்றுள் வீற்றிருக்து இவற்றை அடக்கி ஆளும் மஹேஸ்வரனும்.

"ப்ரபஞ்சம்" = ஜீவர்கள் என்றும் ஐகத் என்றும் ஈஸ்வரன் என்றும் விரிந்து நிற்கின்ற பொருள். "பச்" அல்லது "பஞ்ச்" (விரிதல்) என்ற தாதுவில்நின்ற ஜனித்த பதம்.

இந்த அய்வத்த வருக்ஷத்துக்கு ஆதாரம் ("மூலம்") பர மாத்மா என்றும், இதன் வளர்ச்சிக்குக் காரணம் ப்ரக்ருதி குணங்கள் (மிடு. டி) என்றும், இதன் கொம்புகள் மேலும் கீழும் பரவப்பட்ட ப்ரக்ருதி தத்வ சொரூபங்கள் என்றும், இவற்றில் தோன்றும் தளிர்கள் ("ப்ரவாளா:) மூப்த ஸ்பர்மு ரூப ரஸ கந்தங்களாகிய விஷயங்கள் என்றும், இதன் விழுது கள் ("மூலாகி") அஹந்தை மமதைகளாகி, மதுஷ்ய லோகத் தில் ப்ரஸ்தாபம்பெற்ற காரண கார்ய ஸம்பந்தமுடைய கர்ம ங்களும் கர்மபலன்களும் என்றும், முதல் இரண்டு மூலோகங் களில் வர்ணித்து, இப்படி ஒங்கிவளர்ந்து நிற்கும் வருக்ஷத்தை மெய் என்று அதனில் பற்றுவைத்து வாழ்கின்றவர்களுக்கு கிர் க்குண ப்ரஹ்மப் ப்ராப்தி வித்திக்காதபடியால், பற்றில்லாமை ("அஸங்கம்") என்ற ஆயுதத்தால் அந்த அம்வத்தம் மீதுள்ள ஆசையை அறுக்கவேண்டும் என்று மூன்மும் நாலாம் ஸ்லோ கங்களில் உபதேமிக்கப்பட்டது.

(6) அழிவற்றதாக.

46.7

மஹா ப்ரலயகாலத்தில் ப்ரக்ருதி கார்யங்கள் எல்லாம் ப்ரக்ருதியில் ஒடுங்கி, ப்ரக்ருதியும் ஜீவர்களும் மஹேஸ்வரனும் கிர்குண பரஹ்மத்தில் ஒடுங்கி, மீளவும் ஸ்ருஷ்டிக்கு வருவதால், ஸகுண ப்ரஹ்ம அஸ்வத்தம் அழிவற்றதாம்.

- (7) எந்த நிர்ச்குன ப்ரஹ்மத்துக்கு.
- (8) இ & sair.
- (9) மொ. ரு (1). ஈண்டு "சந்தஸ்" என்ற பதம் வேதங்களே க் குறிக்கின்றது.
  - (10) அந்த நிர்க்குண வஸ்துவை.
  - (11) ஸ்வா நபவமுறையாகத் தர்மிக்கின்றுறே.
- (12) வேத வாக்குகளின் வக்கியப்பொருளாகிய நிர்க்குண பாஹ்மத்தை அறிக்குவன்.

இந்த ஸ்லோகத்தின் பதங்கள் கடோபகிஷத்தில் உ. சு. க இலும் மேல்வருமாற உபயோகிக்கப்பட்டன:—

"ஊர்த்வ மூல: அவாக் மாக: எஷ: அம்வத்த: ஸாரகா: ததேவ முுக்ரம், தத் ப்ரஹ்ம, ததேவ அம்ருதம் உச்யதே. தஸ்மின் லோகா: ஸ்ரிதா: ஸாவே ததுநாத்யேதி கம்சா எதத் வைதத்."

இந்த ருக்கின் பதப்பொருளாவது:—

"இர்த அம்வத்தம் ஊர்த்வ மூலத்தைப் பெற்றது. குறுக் கே விரிர்த யாகைகளே உடையது. ஸாரதாம். அர்த [ஊர்த்வ] வஸ்துவே [இதற்கு] பீஜம் (யுக்சம்"). அது [மஹத் என்ற யகுண] ப்ரஹ்மம் என்றம், அழிவற்றது என்றம், சொல் லப்பட்டது. அதை ஸர்வ லோகங்களும் அண்டியிருக்கின்றன. [அதனில் பற்றுவைத்தவன்] ஒருவனும் அதைக் கடீக்கின்றுன் இல்லே. இதுவே (இர்த மகுண ப்ரஹ்மமே) அது (அர்த கிர்க் குண ப்ரஹ்மம்)"

- 2. அதன் மாகைகள் (¹) கீழம் மேலுமாய்ப் பாவியிருக்கின்ற ன (²), தணங்களினுல் வளர்ச்சிபேற்றவைகள் (³), விஷயங்களேத் த ளிராகக் கொண்டவைகள் (⁴). கீழே விழுதுகள் அநுஸந்ததியைப் பே ற்றவைகளாகவும் (⁵), மனுஷ்ய லோகத்தில் கர்மத்தை அநுஸரித் துப் பிறந்தவைகளாகவும் [இருக்கின்றன.] (⁶)
- (1) அந்த ஸகுண ப்ரஹ்ம அஸ்வத்தத்தின் கொம்புகளா கெய ப்ரக்ருதி தத்வங்கள்.

(2) த்வர்த லக்ஷணங்களேப் பொருர்தி, அண்ட பிண்ட ரூபங்களாகப் பரவப்பட்டிருக்கும்.

ஒவ்வொரு ஸூக்ஷ்மபூத ப்ராபல்யத்தால் ஆகாம அண்ட ங்களென்றம், வாயு அண்டங்களென்றம், அக்கி அண்டங்களெ ன்றம், ஐல அண்டங்களென்றம், ப்ருதினி அண்டங்களென்ற ம், அகேக கோடிகள் உண்டு. இவற்றுள் ப்ருதுவி அண்டம் பூ புவர் ஸ்வர் மஹர் ஜன தபஸ் ஸைத்ய லோகங்கள் ஏழாயும், அதல விதல கிதல ரஸாதல மஹாதல ஸுதல பாதால லோக ங்கள் ஏழாயும், தட்டுக்குமேல் தட்டாய் விரிக்து, கிற்கின்றது.

பிண்டமும் இவ்வாறு மேலுங் கிழுமாக விரிக்து நிற்கும். வித்தை நட்டால், அது மண்ணுக்கு மேல் முளேயாகவும் மண் ணுக்குக்கிழ் வேராகவும் விரியும். புருஷர்களுடைய பிந்து கர் ப்பத்தில் தரித்துவளர்ந்தால், அந்த தேகத்தின் நாபிஸ்தானம் தொட்டு மிரஸ் வரையில் மேற்பாகம் என்றம், பாதம் வரை யில் கீழ்ப்பாகம் என்றம், கூறப்படும்

அண்டத்திலும் பிண்டத்திலும் ப்ரக்ருதியின் ஸ்வபாவம் மேல் சீழாகவும் பக்கமாகவும் வ்யாபித்தலே.

ஆணல், மேல் கீழ் முகலிய த்வர்த லக்ஷணங்கள் கிர்க்குண வஸ்துவுக்கு இல்லே; ஸகுணத்துக்கே இவை இயல்பு.

(3) மேல் கேழ் முதலிய வருக்திகள் எல்லாம் குணஸங்கத் தால் உண்டானவை.

"குணவங்கம்"=குணக்கூட்டம், முக்குணங்களின் சேர்க் கை.

(4) மப்த ஸ்பர்ம ரூப ரஸ கந்தம் என்ற விஷயங்களும்,

அவைகளேப் பற்றிவர்த ஸுக துக்கங்களும், அஸ்வத்த ஶாகை களில் தனிர்போலப் ப்சகாவிக்கின்றன.

இவைகளேத் தளிர் என்றது எனெனில், பற்றின ஸமயத் தில் கொறங்கி அழிவதால் என்க. விஷயங்களும் ஸுகதுக்கங்

களும் அநித்யம் என்பது கருத்து.

m-#.]

(5) ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கத்துக்கு உரிய ஸ்வர் புவர் பூ லோக ங்களிலும் பாதாலங்களிலும் ஜீவ அஹங்காரமும் அதனேச் சா ர்ந்த காமம் க்ரோதம் லோபம் முதலிய மோகங்களும், விழுது கள் போல் இறங்கி, பாரம்பரையாகத் துன்பங்களேக் கொடுக் கின்றவைகளாயும்.

"அதுஸ்ர்தத:" ["அது", தொட்டு, + "ஸம்", செவ்வை யாக, + "தத", விரிர்தது] = தன்னேத் தொட்டு விரிவைப்பெ ற்றவைகள்.

அஃதாவது, க்ரமமாக வருகின்ற ஜனன மாண துன்பங் கள்.

- (6) பூலோகத்தில் ஜீவாத்மாக்களின் கர்மபலத்துக்கு எற் றபடி பல வர்ண மனுஷர்களாய்ப் பிறந்து, பலவித கர்மாதுஷ் டானிகளாய், இருப்பார்கள்.
- க. இதன் நபம் இவ்விடத்தில் அப்படி அறியப்படுகின்றதில் லே (¹). [இந்த வருக்ஷத்தித்திற்த] ஆதியுமில்லே, மத்யழமில்லே, அந்தமு மில்லே (²). ஓங்கி வளர்ந்த விழுதுகளோடுகூடிய இந்த அம்வத்தத் தை அமங்கம் (³) என்ற த்ருடமான ஆயுதத்தால் பிளந்து (⁴),
- ச. அதன்பின், எதில் (<sup>5</sup>) சென்றவர்கள் மறபடியுந் திரும்பார் களோ (<sup>6</sup>), எதனிடமிருந்தும் (<sup>7</sup>) புராணப் ப்ரவிருத்தி [மார்க்கம்] ஏற்பட்டதோ (<sup>8</sup>), அந்த ஆத்ய புருஷனேயே (<sup>9</sup>) பெறுகிறேன் [என்றே ண்ணி] அந்தப் பதம் (<sup>10</sup>) தேடத்தக்கது.
- (1) இந்த ஸகுணப்ரஹம வருக்ஷத்தின் லக்ஷணங்களே இ ப்பொழுது கூறினவாறு மனுஷ்ய லோகத்தில் ஜீவிக்கும் பா மர ஜனங்கள் அறியார்கள்.

, அஃதாவது, நிர்க்குண ப்ரஹ்மம் ஜீவகாருண்யத்தால் 407

(B).

தன் ப்ரஹ்ம ஸக்திகளே விஜ்ரிம்பிக்கச் செய்து, மோஹ ரூபமா ன ப்ரக்ருதியுட்சென்று அதன் குணங்களே த் தன் கியதி ஸக்தி களால் விபாகஞ்செய்து, அண்டபிண்டங்களே விரித்து, ஜீவா த்மாக்களேத் தனுகாணங்களோடு அகேக புவனங்களில் வைத் தை, ப்ரவ்ருத்தி ந்வருத்தி மார்க்கங்கள் என்றும், புண்ய மிஸ்ர பாப கர்மங்கள் என்றம், அவைக்குரிய ஸுகதுக்க பலன்கள் என்றும் விதித்து, ப்ரக்ருதிப் பொருள் ஒவ்வொன்றேடும் ப்ரக் ருதி மயமாகவே (ஸகுணவடிவமாகவே) பரமாத்மா கிற்கின்ற தென்று மூடர்கள் அறியமாட்டார்கள்.

(2) ஸகுண ப்ரஹ்ம விரிவுக்குக் கால தேரை திக் என்ற கியமங்கள் கணக்குக்கு எட்டாதபடியால், ஆதி மத்யம் அர்தம் என்ற பதங்கள் அதைப் பொருந்தா.

ப்ரஹ்மாவின் காலவகுப்பையே மனஸ் பற்றுவது தூர்லப மாயிருக்கின்றது. ஸகுண மஹேஸ்வரனுடைய காலம் அளவி டவேகூடாது.

இனி, பாக்ரு தி வடிவமாய் நிற்கின்ற பாமா த்மாவை எவ்ளி தம் பாக்ரு தியில்நின்ற கழற்றி உள்ளபடி அறியலாம் என்ற விறைவுக்கு, "அமங்கம்" (பற்றில்லாமை) என்ற வாளிஞல் பாக் ருதி குணங்களே த் தன்னில்நின்ற பிரித்துத் தன்னே அறியவே ண்டும் என்று உத்தாம் அளிக்கப்படும்.

(3) பற்றில்லாமை, நிராசை.

விருப்பு வெறுப்பு ரூபமான ஆசை மனவலிலும் புத்தியிலு ம் ஏறி, அவ்ளிக்த்ரியங்களேயும் ஜீவாத்மாவையும் விஷயங்களில் அழுத்திப் பற்று அல்லது பிடிமானம் செய்ய விடாதிருத்தலே "அஸைங்கம்" என்றுர்.

(4) ஆதி மத்யம் அந்தம் இல்லாத அஸ்வத்தத்தை அஸங் கம் பிளக்கும் என்முல் அர்த்தம் பொருந்தாது. அந்தப் பதங்க ளின் வாச்சியார்த்தத்தை நீக்கி, லக்ஷியார்த்தத்தை க்ரஹிக்க வேண்டும். ,

பரமாத்மாவை தர்மிக்க முயல்கின்ற கர்மாறுஷ்டானி பற்றில்லாமை ("அமங்கம்") என்ற பழக்கத்தை இடைவிடாது 408 அதுஸ்ரித்தால், அவன் அஹக்தை மமதை முதலிய மல தோ ஷங்களால் உண்டான பக்தனங்களே அறப்பான் என்பதே லச்ஷ்யார்த்தம்.

கிர்க்குண வஸ் துவாகிய பாமாக்மா 'ஒவ்வொரு பொருளி அம் இருந்தாலும், அங்கிங்கு போய் அதனே அறியக்க டாது. ஒருவன் தனக்குள் மாத்ரம் அதனே அறியலாமாதலால், தனது தேகத்திலுள்ள ஆக்மாவை ஐம்பொறிகளிலும் அந்தஃகரணங் களிலும் சோம்பல் நித்ரை பொருமை விஷயஸுகம் முதலிய அனித்யா கார்யங்களிலும்நின்று மெல்லக் கமுற்றி, ஸ்தூல ஸூக்ஷ்ம காரண தேஹங்களின் பந்தனங்களே முற்றுக அறு க்கவேண்டும். இந்தக் கைவல்ய தணையில் ஆக்ம தர்மனம் வித் திக்கும்.

"த்ருடமான ஆயுதம்" = வலிமைபொருக்கிய பாணம், கருவி.

(4) எந்த நிவ்ருத்தி மார்க்கத்தில்.

- (5) யோனி வாய்ப்பட்டு இன்னேரு பிறவிக்கு வராதவர்க ளோ.
  - (6) எந்த நிர்க்குண வஸ்துவில்நின்று.
  - (7) பழைய ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கம் உண்டானதோ.
- (8) ஸர்வத்திற்கும் காரணமான அந்தப் புருஷோத்தமண யே.
  - (9) நிர்க்குண ப்ரஹ்ம புதம்.

ரு. மானம் மோஹம் அற்றவர்களும், ஸங்க தோஷத்தை ஐயித் தவர்களும்(¹), அத்யாத்மத்தில் நித்யர்களும் (²), ழற்றகக் காமங்களினி ன்ற நீங்கினவர்களும், ஸுகதுக்கம் என்ற பெயர்பெற்ற த்வந்த்வங்க ளால் விடப்பட்டவர்களும் அகிய அழடர்கள் (³) அவ்யயமான அந்த [ப்ரஹ்மபூய] பதத்தைப் பெறுகின்றனர் (⁴).

(1) கர்மா நுஷ்டானங்களின் பலாபலன்களில் சிக்கா திருப் பவர்களும்.

"ஸங்க தோஷம்"=ஸகாம புத்தி தோஷம். விருப்பு வெறுப்பு, ஸுகம் கஷ்டம், வித்தி அவித்தி நூட 409

எ.]

முதலிய ப்ரக்ரு தி த்வக் தவங்களேக் கரு திச் செய்யப்பட்ட அல் லது விடப்பட்ட கர்மங்கள் ஸகாம புத்திதோஷத்தைப் பெற்ற வை. தனக்குரிய கர்மங்களே ஸுக துக்க ஐய அபஐய காமங்க ளுக்கு அடிமைப்படாமல் செய்கின்றவனே கிஷ்காம கர்மா துஷ் டானி.

- (2) ஆத்மாவைப்பற்றிய கல்வியி அம் கர்மங்களி அம் இடை விடாது உறுதியாக நிற்கின்றவர்களும்.
  - (3) விவேகிகள்.
- (4) மோக்ஷ ஸம்பத்துக்கே ஜீவாத்மா லோகத்தில் வாழ வேண்டும் என்று இந்த ஸ்லோகத்தில் விளக்கி, அடுத்த ஸ்லோ கத்தில் மோக்ஷும் ஸ்வயம் ஜ்யோதி ஸ்தானம் என்றும், ஸூர்ய சந்தா அக்கி ஜ்யோதிகள் பந்த தலையில் நிற்கின்ற ஜீவாத்மா வை விமோசனம் செய்வதற்கு ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்டன என்றும் போதிக்கின்றுர்.
- கு. எதையடைந்து திரும்பார்களோ (¹), அந்த எனது மேலான ஸ்தானத்தை (²) ஸூர்ய சந்த்ராக்நிகள் ப்ரகாயிப்பிக்கின்றர்களி லீலே (³).
- (1) எக்த லோகத்தைப் பெற்றுத் திரும்ப வரமாட்டார்க ளோ.

கிஷ்காம புத்தியோடு கர்மங்களேச் செய்கின்றவர்களுக்கு விஷய ஸுகங்களிற் பற்று இராது. இவர்களில் அகேகர் மேல் கோகங்களில் ஒன்றுகிய பூலோகத்தில் வாழ்க்து, இறந்தபின் ஸ்வர்க்க லோகத்துக்கு அப்பாற்பட்ட மஹர் முதலிய மேல் லோகங்களிற் சென்று, கௌமார திவ்ய சூரேத்தைப் பெற்று, அங்கிருக்கே வேறெரு பிறவியைப் பெறுமல் ஸத்கர்ம அதுஷ் டானங்களால் ஜீவன்முக்தியைப் பெறுவார்கள்.

சில நிஷ்காமபுத்திமான்கள், தாங்கள் பூர்வத்தில் ஸகாம புத்தியோடு செய்த புண்யகர்மங்களின் பலன்களேப் புசிக்கும் பொருட்டு, ஸ்வர்க்கலோகஞ் சென்று, அதன்பின் பூலோகத் துக்குவந்து, புண்ய யோனிவாய்ப்பட்டு மாதுட தேஹமெடு

410

த்து வாழும்பொழுது பூலோகத்திலேயே ஜீவன்முக்தியை அ டைவார்கள்.

- (2) என்னுடைய ப்ரஹ்ம கிர்வாண பதத்தை.
- (3) ஜீவன்முக்தர்கள் வலிக்கின்ற, ப்ரஹ்ம கிர்வாணம் ஸ்வயம் ஜயோதிப் ப்ரகாஸக்கைப் பெற்றிருப்பதால், அதற்கு ஸூர்ய சந்த்ர அக்கிப் ப்ரகாஸங்கள் வேண்டியதில்லே. சந்த்ரன் ஸ்தால தேஹ வருத்திக்கு முக்ய காரணன். ஸூர்யனும் அக்கியும் ப்ராணன் புத்தி முதலிய ஸூச்ஃம தேஹ தத்வங்க ளின் வருத்திக்குக் காரணங்கள். ஜீவன்முக்கி தலையில், ஆத் மா, காரண ஸூக்ஃம ஸ்தால் தேகங்களேப் பற்றுமல், தனக்கு ரிய ப்ரகாஸத்தோடு வாழ்வதால், அந்த ப்ரஹ்ம கிர்வாண கிலே யில் "ஸூர்ய சந்த்ராக்கிகள் ப்ரகாமிக்கின்றுர்களில்லே" என்றுர்.
- எ. எனது ஸ்நாதன அம்முமே (¹) ஜீவலோகத்தில் (²) ஜீவனு கி (³), ப்ரக்ருதியில் நிற்கின்றவைகளும் (⁴) மனஸை ஆறவதாகக் கோ ண்டவைகளும் (⁵) ஆகிய இந்திரியங்களே இழுக்கின்றது (˚).
- (1) ஸதாகாலமுமுள்ள எனது அன்பும் அறிவுமயமான ஒரு சேகையே.

"அம்மம்"=கூற, பகுதி, பங்கு, சேகை, கதிர், கிரணம்.

- (2) ஜீவர்கள் வஸிக்கும் ஒவ்வொரு லோகத்திலும்.
- (3) "ஜீவபூத:" = ஜீவைகி; ஜீவாக்மாக்களாகி. அத். எ.டு. (ச.) எண்ணரிய சேகைகளில் ஒரு சேகை அசைய, அதனில் ஒடுங்கி நின்ற ஜீவகோடிகள் அக்நிப் பொறிகள் போலத் தோ ன்றின என்று உபநிஷத்தில் கூறியிருக்கின்றது.
  - (4) ப்ரக்ருதி குணங்களில்கின்று பிறக்கவைகளும்.
- (5) ஆரும் இர்த்ரியமாகிய மனலைப்பற்றியே ஜீவிக்கின்ற வையாயும்.
- (6) மெய் வாய் கண் மூக்கு செவி என்ற ஞானேர்த்ரியங் கீன என்வமம் இழுக்கின்றது.

"இந்த்ரியாகி கர்ஷதி"=இந்த்ரியங்களே இழுக்கின்றது.

, "கர்ஷதி"=கர்ஷணத்தை (இழுத்த%ச்) செய்கின்றது.

লি.

ஞானேர்த்ரியங்களே உள்முகமாக இழுத்து, நிவ்டுத்தி மார் க்கத்தை மேலாகக்கொண்ட புத்தியோடு பாமாத்மாவின் திரு வருள் (அதுக்ரஹ ஸக்தி) சேர்க்கும் என்பது பற்றி "எனது . அம்ஸமே...இர்த்ரியங்களே இழுக்கின்றது" என்முர்.

தத்தம் விஷயங்களே ஐம்பொறிகள் க்ரஹிக்கும்பொழுது மனஸ் அவ்விர்த்ரியங்களோடு கூடி நில்லாதுபோஞல், அவற் றின் க்ரஹணம் ப்ரயோஜீனப்படாது. ஐம்பொறிகளே மனஸ் அடுத்து, ஒவ்வொன்றின் தன்மையைப் பெற்று, ஒவ்வொன் றுக்கும் ஸஹாயமாக நிற்பதால், "மனஸை ஆமுவதாகக் கொ ண்ட" இர்த்ரியங்கள் என்முர்.

ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கத்தைப் பற்றிகிற்கும் கரட்களில் மனஸ் ஐம்பொறிகளால் இழுபட்டு, பஹிர் முகமாகவே அளுத்ம கார் யங்களேப் பாராட்டி வரும்.

அனுத்ம கார்பங்கள் அழிவுள்ளவை என்றும், அவற்றுல் வரும் இன்பங்கள் தோன்றினவாறு அழிகின்றபடியால் துன் பத்துக்கு ஹேது என்றும், நிஸ்சமித்த புத்திமான் நிவ்ருத்தி மார்க்கத்தை காடுவான். அந்த பக்வகாலத்தில் பரமேஸ்வரன் பஞ்ச இர்த்ரியங்களே அந்தர்முகமாகத் திருப்பி, ஆதமாவைத் தேடும் புத்தியில் ப்ரதிஷ்டை செய்வார்.

ஜீவாத்மா தனக்கு ஸுகங்களே ஏற்படுத்தும் நிகர்மங்க ளேயும் தனக்குத் துக்கங்களே ஏற்படுத்தும் தீக்கர்மங்களேயும், தானே செய்து வருகிருன் என்ற நிணப்பான். ஆணுல், உள்ள ஸங்கதி அப்படியன்று. மஅ. மசு-மசு இல் கர்மத்துக்குக் கார ணங்கள் ஸ்தூல ஸிரமும், ஸூக்ஃம ஸிரமும், கர்த்ருத்வபுத்தி தோஷமும், ரஜஸ் குணத்தின் ஏவலும், மஹேஸ்வரலும் என் று விளக்கப்பட்டது. தீக்கர்மங்களுக்கு முக்ய காரணம் ரஜஸ் குண உத்வேகங்களாகிய துராசைகளே. துராசைகளில் சிக்கு ண்டவனுக்கு விதிவிலக்கு ரூபமான தர்மத்தால் நல்ல வழியைக் காட்டி, அவனுக்குள்ளிருந்து புண்ய கர்மங்களே அதுஸரிக்கும் படி செய்கின்றவன் அதக்ரஹ கர்த்தாவாகிய மஹேஸ்வரன் என்பதுபற்றி, தனது ஸநாதன அம்மமே ஞானேந்தியங்களே உள்ளிழுத்தும், கர்மேக்த்ரியங்களே சுற்கர்மங்களிற் ப்ரவேணிக் கச் செய்தும், வருகின்றது என்ற போதித்தார்.

வரும் ஸ்லோகத்தில் ஜீவாத்மாளின் இறப்பைப்பற்றி உப தேரைமாகும். இறப்பென்றது ஸ்தூல தேஹைத்தை விடுதல்.

- அ. ஈஸ்வான் (¹) எப்போழது உத்கிரமிக்கின்றனே (²), எப் போழது [வேறெரு] ஶரீரத்தைப் பெறகின்றனே (³), அப்போழது (⁴) இவைகளே க்ரகித்துக்கொண்டு செல்கின்றன் (⁵), வாயு [ஒரு] ஸ்தா னத்தினின்ற கந்தங்களே [க்ரஹித்துக்கொண்டு செல்வது] போல (˚).
- (1) மஹேஸ்வரன் அங்கு மாத்ரம் இங்கு மாத்ரம் இருக் கின்றுர் எனுதபடி ப்ரக்ருதிப் பரப்பெங்கும் நாயககை (கூ. மி) இருப்பார். அதுபோல, ஜீவாத்மா தனக்குரிய தேகமெங்கும் நாயகை இருப்பதாலும், அந்த ஜீவாத்மா பரமாத்ம அம்மமா தலாலும், சுண்டு "சுஸ்வரன்" என்ற பதம் ஜீவாத்மாவைக் குறி க்கின்றது. இது அன்பிரைல் வந்த உபசார வர்த்தை.

(2) தீவாத்மா ஸ்தூல ஶரீரத்தினின்று எப்பொழுது புறப் படுகின்று.

உத்க்சமித்த்ல்= [ஸ்தூல தேஹத்தை விட்டு] வெளியே செல்லுதல், புறப்படுதல்.

(3) மாண்காலத்தில் தன் ஸ்தூல தேஹத்தைவிட்டு ஸூ சுஷ்ம தேஹத்தோடு ஜீவாத்மா புறப்படும் ஸமயத்தில், நாகத்து க்கு உரியவணுகில் நாகவேதணேயைப் பொறுக்கத்தக்க யாதன ரூரீரத்தைப் பெறுவான்; ஸ்வர்க்கத்துக்கு உரியவணுகில் ஸ்வர் க்க ஸுகங்களே அதுபவிக்கத்தக்க போதனு ருரேத்தைப் பெறு வான்.

நாக ஸ்வர்க்க அநுபவங்களேப் புசித்து மறுபடி பூலோகத் திற்குத் திரும்பும் பொழுது, வேருரு ஸ்தால தேஹத்தைத் தரிக்கின்றுன்.

- (4) நாகலோகத்துக்குரிய யாதனை ஸரீரத்தையாவது, ஸ்வ ர்க்க லோகத்துக்குரிய போதனை ஸரீரத்தையாவது, பூலோகத் துக்குரிய ஸ்தூலதேஹத்தையாவது பெறம்பொழுது.
  - (5) "இவைகளே"=முன் ஸ்லோகத்தில் கூறப்பட்ட ஞானே

[ 50 - W

ந்த்ரியங்களேயும் அவற்றேடு ஸம்பந்தப்பட்ட அந்தஃகாணங் களேயும், கர்மேந்த்ரியங்களேயும், ப்சணுதிவாயுக்களேயும்.

இந்த தத்வங்கள் எல்லாங்கூடி ஜீவாத்மாவுக்கு ஒரு ஸூ க்ஷ்ம ஸரீசமாகும்.

(6) இப்படி ஒரு ஸ்தால ஶரீரத்திலிருக்து ஜீவாத்மாவும் ஸூக்ஷ்ம ஶரீரமும் வேருரு ஸ்தால ஶரீரத்துக்குச் செல்லும் பொழுது, பழைய ஶரீரத்தில் சேகரித்த வாஸீனகளே அது புதிய ஶரீரத்துக்குக் கொண்டுபோகும். எப்படியெனில், வாயு பரிமளங்களே ஒரு ஸ்தானத்திலிருக்து இன்றெரு ஸ்தானத்து க்குக் கொண்டு போவதுபோல.

கக்தங்கள் = வாஸின கள்.

ஜீவாத்மாவுக்குரிய உள்ளம் மனம் புத்தி சித்தம் அஹங் காரம் என்ற அந்தஃகரணங்களில், உள்ளம் என்ற அந்தஃகர ணத்திலேயே ஸகல விஷயாதுபவங்களும் பீஐ ரூபமாக ஒடுங்கி வலிக்கும். இவற்றை "வாஸீன" (residues of experiences) என்பார்கள் பெரியோர். இந்த வாஸீன களேக் கொண்டே ஜீவா த்மாவின் உத்தாரணம், பிறவிக்குப் பிறவி, நடைபெற்று வரும். கர்மபலப் புவிப்பாலேயே அதன் அறிவும் அன்பும் பிறவிகள் கோறும் வருத்திப்படும்.

அடுத்த ஸ்லோகத்தில் ஜீவாத்மா லோக விஷயங்களே கே ரே அறியமாட்டான் என்றும், ஸூக்ஷ்ம ஸரீரத்தின் ஒரு பாக மாகிய ஞான ஸாதனங்களால் அவற்றை அறிவான் என்றும், விளக்கப்படும்.

கூ. இவன் (¹), மெய் வாய் கண் ழக்கு செவிக2ாயும் மனலையு ம் அதிஷ்டானமாகக் (²) கொண்டு, விஷயங்க2ள அநுபவிக்கின்றன் (³).

- (1) ஜீவாத்மா.
- (2) இருப்பிடமாகக்.
- (3) மப்த ஸ்பர்ம ரூப சல கர்தங்களே அறிகின்முன்.

**ல்.** உத்க்சமிக்கின்றவனுக, வஶிக்கின்றவனுக, அநுப**வி**க்கின்றவ னுக, தணங்களோடு கூடியவனுக, அவிவேவிகள் [ஜிவாத்மாவைத்] 414 தொடர்ந்து அறிகிறர்களில்லே (¹). ஞானக்கண் பெற்றவர்கள் [அப்ப டி] அறிகிறர்கள் (²).

அத்யாயம், மிடு.

(1) பாமாஜனங்கள் (பாமாணமற்றவர்கள்) தேஹமே நா கென்றெண்ணி, அதற்கு வேருக ஜீவாத்மா என்ற வஸ்து இரு க்கின்றதென்றும், அந்த ஜீவாத்மாவே மசணகாலத்தில் வெளிப் படுகிறதென்றும், வேருரு தேஹத்தில்போய் வாழுகின்ற தென்றும், ஐப்பொறிகளாலும் அந்தஃகரணங்களாலும் விஷ யங்களே அறிகின்றதென்றும், ஸத்வ ரஜஸ்/ தமஸ் குணங்க ளேத் தரித்து நிற்கின்றதென்றும் அறியார்கள்.

அவிவேக்கள்-மூடர்கள், தேஹவான்கள்.

(2) பாமேஸ்வான் அதுக்ரஹத்தால் பெற்ற போறிவா லேயே இந்த உண்மைகளே அறிகின்முர்கள்.

"ஞான சக்ஷு" = ஞானக் கண்; ஆத்ம கார்யங்களே அஞ த்ம கார்யங்களில்கின்று பிரித்தறியும் ஸக்தி; பேரறிவு.

லோக விஷயங்களில் ஸங்க தோஷம் புத்திக்கு விருப்பு வெறுப்புக்களால் வந்தது. விருப்பு வெறுப்புக்கள் ஆரையின் த்வந்த்வ மலங்கள் என்று நிஸ்சயித்த புத்தி அவர்றைத் தன் மேஸ் ஏறித் தன் விசாரணு மக்தியைக் கெடுக்கவிடாது. இந்த ஜாக்ர தணையில் விருப்பையும் வெறுப்பையும் ஒன்று போல மதித்து, தன் விசாரணேகளில் சலனமற்றுப் ப்ரவேமித்து ஜீவா த்மாவுக்கு உற்ற திணையாக நிற்கும்.

த்வந்த் ஸமத்வம் பெற்ற புத்தியின் பார்வையும் விசாரண த்வமும் அதிக விராலமாயும் ஆழமாயும் இருக்கும். ஐம்பொறி களால் அறியப்பட்ட லோக விஷயங்களுக்கு மேலான ஆக்ம கார்யங்களேயும் அறியும்.

பக்வகாலத்தில் பகவாஞல் அருளப்பட்ட இந்த மேலான அறிவு "ஞான சக்ஷ----" (ஞானக் கண்) எனப்படும்.

இது மெல்ல மெல்லத் திறக்கப்படும். ஆரம்பத்தில் ஆக்ம அஞைக்ம விஷயங்களே இருள் கலந்த ஒளியில் கண்டது போலச் சுறுக அறியும். முற்றுகத் திறந்த பின், விவரமாகவும் நிஸ்சய மாகவும் அக்கார்யங்களே அறியும். ஸாதாரண புத்திக்கு மேற் பட்ட விவேகத்தால் ஜீவாத்மா தன்னேப் பர்டுக்கின்ற மலபக்த ங்களே உபாயமாக அறிக்து, அவற்றையெல்லாம் அறப்பதற்கு முயனும். இவை முற்றுக அறவே, சுற்றறிவு பேரறிவாகும்.

ஜீவன் முக்கனடைய பேரறிவே (அகண்டாகார அறிவே) சரியான "ஞானசக்குு". இந்த ஞானக்கண் பெற்ற ஜீவன்முக் தர்களே ஜீவாத்மா தேறைத்துக்கு வேறுனவன் என்று ப்ரத் யக்ஷமாக அறிவார்கள்.

யிக. (அத்ம ப்ராப்திக்த] ழயற்சி செய்கின்ற(1) யோகிகள் இவ ீன (°) ஶரீரத்தில் [வேறுப்] நிற்கின்றவனுக அறிகின்றர்கள். சித்தஸுத் தியற்ற (³) அறிவீனர்கள் மயன்றலும் (⁴) இவனே அறிகீன்றர்களில் 200 (⁵).

- (1) ஆத்ம தர்ஸனத்தைப் பெறம்படி முயல்கின்ற.
- (2) இந்த ஜீவாத்மாவை.
- (3) விருப்பு வெறுப்பு கோபம் லோபம் முதலிய மலங்க ளால் வா திக்கப்பட்ட.
  - (4) ப்ரயாஸப்பட்டு அறிய யத்தனித்தாலும்.
- (5) இவன் ஸ்தூல ஶரீரத்துக்கும் ஸூக்ஷம் ஶரீரத்துக்கு ம் வேறுனவன் என்று அறியார்கள்.

மைத்வ புத்தியை ஆதாரமாகக்கொண்ட அஷ்டாங்க யோ கத்துக்குரிய ஸவிகல்ப ஸமா கியிற் சென்றவர்களே இந்த உண் மையை அறிவார்கள்.

மைவ வித்தாக்த மாஸ்த்ரங்களில் ஸவிகல்ப ஸமாதி ஜீவா த்ம தர்மனம் எனப்படும். இந்த தர்மணேபெற்றவனே ஜீவாத் மா ஸூக்ஷம் ஸ்தால தேஹங்களுக்கு அந்யன் என்று உறுதி யாக அறிவான்.

எ — மக, மக்த்ரங்களில் ஜீவ புருஷ லக்ஷணங்கள் விளக்க ப்பட்டன. இனி, மேல் வரும் மிஉ — மிக மர்த்ரங்களில் உத்தம புருஷனுகிய பரமாத்மாவின் லக்ஷணங்கள் உபதேமிக்கப்படும்.

De\_ DF.7

அதயாயம், லிடு.

w2. ஆதித்ய‰ர் சார்ந்த எந்த தேஜஸ் லோகத்தை எல்லாம் ப்ரகு மிப்பிக்கின்றதோ, சந்த்ரனிடம் எந்த தேஜலோ, அக்கிநியினி டம் எந்த தேஜஸோ, அந்த தேஜஸை எனதாக அறி (1).

(1) பரமேஸ்வரனுடைய ப்ரகாருமே ஸூப்பனிலும் சக்த்ர னிலும் அக்கியிலும் உள்ளது. ஞான சக்ஷுவின் தேஜஸும் அவருடைய அம்மம் என்ற இதில் ஈட்டிரை.

லிங். எனது ஒஜஸால் (¹) பூமியுட் புதந்து நான் பூதங்களேச் சுமக்கின்றேன் (²). ஜலவடிவச் சந்த்ரனுகத் தோன்றி, ஓஷ் திகளையு ம் (3) வளர்க்கின்றேன்.

- (1) வல்பைத்தாள்; தேவாத்ம மக்தியால்.
- (2) சராசரங்களுக்கு ஆதாரமாயிருக்கின்றேன்.
- (3) புல் பூண்டு செடி கொடி விருக்ஷங்களேயும்.

லச. நான் வைய்வாநரகுகத் தோன்றி (¹), ப்ராணிகளின் தே ஹத்தை அண்டி, ப்ராணன் அபானன்களேடு கூடி, நான்தவித அன்ன த்தைப் (2) பக்தீவப்படுத்துகின்றேன் (8).

(1) ஐடாக்கியாக வயிற்றில் நின்று; அன்னபானுதிகளே ஜீர்ணிக்கச் செய்யும் அக்கியாகத் தோன்றி.

"வைஞ்வாகர" = ஸர்வ ("விஞ்") கரர்களிலும் (ப்ராணிகளி அம்) உள்ளது. அதாவது, ஐடராக்கி. "ஐடர" + "அக்கி" = வமி ற்றினின்று ஜீர்ணிக்கும் அக்கி.

அர்ஜுகனுக்கு இன்னெருமுறை உபதேசிக்கப்பட்ட அ ந்கதா, டு. உலக-உலச இல், பகவான் பஞ்சவாயுக்களின் மத் தியில் வைஸ்வாகர அக்கி எரிகின்றதென்றாம், பஞ்ச ஞானேக்த் ரியங்களும் மனஸும் புத்தியும் அதன் ஸப்த ஜிஹ்வாக்கள் (எழு நாக்குகள்) என்றாய், இவைகட்கு விறகு பஞ்ச விஷையங் களும் கிணவுகளும் நேயங்களும் என்றும், கூறினர்.

(2) அன்னம் என்றது பகூலியம், தீன்பண்டம். இது ப்ருதி வி அப்பு தேயு வாயுவின் ப்ராபல்யத்தால் நான்குவகைப்பட்டு, பார்த்திவ அன்னமென்றம், ஆப்ய அன்னமென்றும், தைஜஸ

அன்னமென்றம், வாயவ்ய அன்னமென்றம் அழைக்கப்படும். மானுடர்க்குரியது பார்த்திவ அன்னம். சாதக படிக்கும் ஸ கோர பகூகிக்கும் உரியது ஆப்பான்னம். வாலகிக்கு உரியது தைஜஸ் அன்னம். ஸர்ப்பத்துக்கு உரியது வாயவ்ய அன்னம்.

(3) எக்கெர்கப் ப்ராணிகளுக்கு எக்கெர்க அன்னமோ, அக்க அன்னக்கை அவர்களில் ஜீர்ணிக்கப்பண் வைகின்றேன்.

**ல**டு. நாள் எல்லாநடைய ஹீருதயத்திலும்(¹) விற்றிருக்கின்றேன். என்னிடமிருந்து விதிருபமாயும் விலக்கு நபமாயும் உள்ள ஸ்ம்ருதி (²) [தோன்றிற்று]. ஸிர்வ வேதங்களாலும் வேத்யன் (³) நானே. வேதாந் தத்தைச் செய்தவனும் நானே (⁴). வேதவித்தும் நானே (⁵).

(1) புத்தி தத்வத்தில்.

(2) அக்ஷா மாத்ரா ஸ்வர ரூப வேதங்களே ஸ்ரவணஞ் செ ய்தே (காதால் கேட்டே) அறியவேண்டியதால், வேதங்கள் "ஸ்ருதி" என்ற பெயரைப் பெற்றன.

ஸ்ரு தியைக் கற்றறிக்கு மஹான்களின் மனலிற் படிக்கு வேதார்த்தங்கள் "ஸ்மரணங்கள்", அல்லது "ஸ்ம்ரு திகள்", எனப்படும். இவையே தர்ம மாஸ்த்ரங்களாயின.

"மத்த: ஸ்ம்ருதி ஞானம் அபோஹாஞ்ச" என்ற பதங் கள், "என்னிடமிருக்து ஞாபகமும் மெய்யறிவும் [இவை] இல் லாமையும் [தோன்றின]" என்றம், பொருள் பண்ணலாம்.

(3) அறியத்தக்கவன்.

(4) வேதங்களின் ஞானகாண்டமாகிய வேதாக்கத்தை (உபகிஷத்களே) ருஷிகள் வாயால் பொழிக்தவனும் கானே.

(5) வேதவாக்கியங்கள் விளக்கும் மெய்ப்பொருளும் நா னே; என்ன உள்ளபடி அறிகின்ற ஜீவன்முக்தனும் நானே.

லிசு. லோதத்தில்(¹) கூதான்(²) என்றம், அக்ஷான்(³) என்றம், இரண்டு வகையான புருஷர்கள்(⁴) [உண்டு]. ஸர்வ பூதங்கள்(ѣ) கூதர [புருஷர்] என்றம், கூடஸ்தர் (்்) அக்ஷர் [புருஷர்] என்றம், கூறப்படு கீன்றன. **ல** எ. அழிவற்ற எந்த ஈய்வரன் (<sup>7</sup>) ழவுலகத்தையும் உட்புதந்து சுமக்கின்றனே (<sup>8</sup>), அத்த வேறன (<sup>9</sup>) உத்தம புருஷன் (<sup>10</sup>) பசமாத் மா (<sup>11</sup>) என்ற [வேதங்களில்] கூறப்பட்டான்.

(1) ப்ரக்கு இைப்பக்கமாக.

(2) கூர புருவதர் அழிகின்ற புருவதர்.

(3) அக்ஷ்ச புருஷர் அழினற்ற புருஷர்.

(4) "புருஷன்"=[தேஹத்தில்] உள்ளிருப்பவன்.

"த்வெள புருஷெள"=இரண்டு புருஷர்கள்=இருவகையா

ன புருவதர்கள்.

மின.]

ப்ரக்ரு திக்குள் விற்றிருக்கும் புருஷர்களில், ஒருவகையார் ப்ரக்ரு தி வேறு தாங்கள் வேறு என்ற உண்மையை அறியாத மூடர்கள். இவர்கள் "க்ஷச புருஷர்கள்" (அழியும் புருஷர்கள்), எனெனில், அக்ரு த ஐட துக்கிகளாக இருக்கின் றவர்கள் ஒருகாலத் தில் காமமடைக்கு ஸச்சிதானக்க யிவ சொருபிகளாதலால்.

இன்னெரு வகைப் புருஷர்கள், ப்ரக்ரு இவேற தாங்கள் வேறு என்ற அறிவோடு, ப்ரக்ரு தியிலிருக்கும் அதனேப்பற்று மல், வாழும் ஞானிகள். இவர்கள் அக்தர்யாமியாகிய மஹே ஸ்வரனும் ஜீவன்முக்கரும். இவர்கள் "அக்ஷர புருஷர்கள்" (அழியாத புருஷர்கள்), ஏனெனில், இவர்கள் ப்ரக்ரு தியோடி ருக்கும் காலமெல்லாம் ஸச்சிதானக்க ஸ்வரூபிகளாயிருப்ப கால்.

(5) ஸகல ப்பாணிகள், நிவர்கள்.

(6) "கட" (மிகாம்), "ஸ்த" (அசையாதுகிற்றல்) என்ற தாதுக்கள் குடி ஜனித்த பதமாகிய "குடஸ்த", மஃயின் முடி போல மேலான தனித்த கிஃயை உடைய வஸ்து என்று பொருள்படும். கு. அ, (ச).

இந்த அக்ஷர புருஷர்களே பசுவான் அத். கு. அஇஅம் ௰உ. ச இஅம், கூடஸ்தர் என்று தெளிவாகச் சொன்றைர்.

(7) ஸக்திமானுகிய கிர்க்குண ப்சஹ்மம், பசமாத்மா.

(8) பரமாத்மாவின் அனந்தகோடி சேகைகளில் ஒரு சே கை மஹேஸ்வானுகி, பஞ்ச க்ருத்யங்களேப் பூ புவர் ஸ்வர் முதலிய லோகங்கள் தோறம் நடத்தி வருகின்றது என்பதி பற்றி, "மூவுலகத்தையும் உட்புகுக்து சுமக்கின்ற" பசமாத்மா என்றுர்.

- (9) மஹேஸ்வானுக்கு அப்பாற்பட்ட.
- (10) மிக மேலான புருஷன்.
- (11) "பரம"=யாவற்றிற்கும் உயர்க்க. "ஆக்மா"=மெய்ப் பொருள்.
- **யிஅ.** நான் [ப்ரக்ருதி புருஷர்களாகிய] க்ஷாத்துக்கும் அக்ஷாத் துக்கும் அப்பாற்பட்டவன். ஆதலால், லோகத்திலும் வேதத்திலும் புருஷோத்தமன் என்ற ப்ரஸித்திபெற்றிருக்கிறேன். (<sup>1</sup>)
- (1) இக்க மூன்று (லிசு, லிசு, லிஅ) மக்த்ரங்களில் ஆண் பெண் அலி ரூபமாய்த் தோன்றும் ப்ரக்ருதிக்குள் இருக்கும் புருஷர்கள் இருவகையார் என்றும், இவர்கட்கு அப்பாற் பட்ட வேரெரு புருஷன் இருக்கின்றுன் என்றும், விளக்க ப்பட்டது.

ப்ரக்ரு இ ஸம்பக்கமான புருஷர்களில், பலர், ப்ரக்ரு இக்கு அடிமைப்பட்டு ப்ரக்ரு தி சொருபமாகவே இருப்பதா அம், ப்ரக்ரு இ அழிவதுபோலக் தங்கள் மூடக்வம் அழிவதா அம், ஜீவப்ரக்ரு திகள் (அத். எ. ச. டு.) எனவும், க்ஷர புரு ஷர்கள் எனவும், அழைக்கப்படுவார்கள்.

வேறு சிலர், ப்ரக்ரு திக்கு அடிமைப்படாமல், ஸ்தேஹ் தரையிலும் விதேஹ் தலையிலும் அலங்கமாக, அந்தர்யாமி சுஸ்வான் என்றும் ஜீவன்முக்தர் என்றும் போற்றப்பட்டு ஸச் சிதானந்த ஸ்வரூபிகளாக எக்காலமும் வாழ்வதால், அக்ஷர புருஷர்கள் என்றும்,கடஸ்தர் என்றும், அழைக்கப்படுவார்கள்.

ஜீவகோடிகளுக்கும், ஜீவன்முக்தர்களுக்கும், அந்தர்யாமி ஈஸ்வரனுக்கும் மேற்பட்ட புருஷன் புருஷோத்தமன், அல் அது பரமாத்மா.

ல்கை. பாரத, எவன் மோஹமற்ற என்னே இவ்விதம் புருஷோத்தமனுக அறிகின்றனே, அவன் ஸர்வ வித்தாகி (1), என்னே ஸர்வ பாவணயால் (2) ஸேவிக்கின்றன் (3).

(1) குணங்குறியற்றதும், பிரிக்கக்கூடாததும், ஸகல வஸ் தாக்களிலும் ப்ரவேஸித்து நிற்கின்றதும், ஆகிய மெய்ப்பொரு ளே அறிகின்றவகை.

"வித்"=அறிகின் pவன். "ஸர்வ வித்"=எல்லாமானதை அறி கின் pவன்.

(2) விபாகஞ்செய்யாத அகண்ட பாவணயால்.

வெவ்வேருக இருக்கும் ரூபங்களேக் கவனித்தல் வ்பஷ்டி பாவணே.

ணகல ரூபங்களும் சிதாகாருமாய் கிற்கும் பரமாத்மாவில் தோன்றி மறைவதால், அவற்றை எல்லாம் பொய்ப்பொருள் என்று விட்டு, சிதாகாருத்தையே கவனித்தல் ஸர்வ பாவீன.

- (3) வணங்குகின்றுன்; அதுவே பரம்பொருள் என்றம் அதஃனயே வழிபடவேண்டும் என்றும் நிருசயித்து, ஆனந்த சொருபியாய் வாழ்கிறுன்.
- உல். பாபமற்ற (¹) பாரத, மிக ரஹஸ்யமான இந்த [புருஷோ த்தமப் ப்**ரா**ப்தி] ஶாஸ்த்ரம் என்னல் கூறப்பட்டது. இதை புத்தி மான் அறிந்து சிருத சிருத்யனவான் (³).
  - (1) பழிக்கு அஞ்சின.

200.

(2) "க்ருத க்ருத்யன்"=செய்யவேண்டிய கர்மங்களே கௌ மலமாகச் செய்கின்றவன்; க்ருதார்த்தன்.

உபநிஷத்களென்றம் ப்ரஹ்மவித்தைகள் என்றம் யோகஶாஸ் த்ரம் என்றம் பகவத்கீதைகள் என்றம் கூறப்பட்ட க்ருஷ்ணூர்ஜுந ஸம்வாதத்தில் ப்ரஸித்திபேற்ற புருஷோத்தமப் ப்ராப்தியோகம் என்ற பதி‱ந்தாம் அத்யாயம் முற்றிற்று.

# பதிரைம் அத்யாயம்.

தைவாஸ ்ர ஸம்பத் விபாக யோகம்.

[அஃ தாவது, ஜீவாத்மாக்களில் சிலருக்கு தைவ குணப் பேறம், பலருக்கு ஆஸு எ குணப்பேறம், அவர்களின் பக்வத் துக்குத் தக்கபடி, உற்பத்திகாலத்திலேயே பரமேற்வரன் அரு ள்வார் என்றும்; இந்த இரண்டு பேற்றில், தைவ ஸட்பத்தே பதினக்காம் அக்பாயக்கில் கூறப்பட்ட புருஷேரத்தம ப்ராப் திக்கு அதுகூலப்படும் என்றம்; ஆஸுு ஸம்பத்தைப் பெற்ற வர்கள் ஞான மாஸ்த்ரத்தையும் தர்ம மாஸ்த்ரத்தையும் ப்ர மாணமாகக் கொள்ளாமனும், அவற்றில் போதிக்கப்பட்ட ப்ர வருத்தி நிவருத்தி மார்க்கங்களின் வக்கணங்களேயும் அறிய விரும்பாமலும், காமகாரத்தால் விஷய போதங்களேக் கருதி **மாஸ்த்ர விதிகளே விட்டு**, அக்பாயமாகப் பணம் வீடு தோட் டம் ககை முதலிய பொருட்களேப் பெற முயல்வார்கள் என் றும்; இவர்களுடைய காம க்ரோத லோபங்கள் மனலைக் கெ சுத்து இவர்களே நரகத்தில் தன்னும் என்றும், உபதேயித்த வாக்குக்களே அர்ஜுகன் கேட்டுச் சிக்கிக்கான் என்ற விளக் கும் பகினைம் பாடம்.

அறிவிலும் ஸுகத்திலும் மேன்மை பெற்ற ஸத்வகுணத் தைச் சார்ந்த ஜீவர்கள் மூடத்தை விட்டுப் ப்ரகாமத்தைப் பொருந்துவார்கள். இந்த ஸத்வ குணப் ப்ரகாமம் "தைவ குணம்" எனப்படும். ("தைவ" என்றது "தேவ" என்னும் பெயர்ச்சொல்லடியாக வந்த சொல்.)

"தைவ ஸம்பத்" - ஸத்வ குண ப்ரகாமப்பேற("ஸம்பத்"). இந்தத் தைவ ஸம்பத் பூலோசுத்தில் ஸ்வல்பமாகவும் ஸ்வ ர்க்கலோகத்தில் அதிகமாகவும் இருப்பதால், ஸ்வர்க்கலோக வாவலிகள் "தேவர்கள்" என்று ப்ரவலித்தி பெற்றுர்கள்.

"தேவ" (தேவன்) என்ற பதம், "திவ்" (ப்ரகாணிக்கல்) என்ற தா துவில்லின்ற ஜனித்து, ப்ரகாயும் பெற்றவன் என்று பொருள்படும்.

இந்த ப்ரகாயக்கையுடைய ஸத்வகுணத்துக்குப் பர்யாய நாமம் "ஸுச ஸம்பத்" ("ஸு"=ஸுகம், "ர"=ஈதல்), ஸுகத் தைக் கொடுக்கும் பேறு.

எனவே, "அஸு ச ஸம்பத்" என்ற பதங்கள் ஸுகத்தைக் கொடாத பேற என்று அர்த்தப்படும். இதுவே "ஆஸு சம்" எனப்படும். ("அஸு சு" என்ற பெயர்ச்சொல்லடியாக வந்த சொல் "ஆஸு சு".) ரஜஸ்குணத்துக்கும் தமஸ்குணத்துக்கும் உரியவை சலனமும் துக்கமும்.

ஜபோதிஷ மாஸ்த்ரத்தில், பூலோகத்தில் பிறந்து வாழும் மானுடர்களில் கிலர் "தேவ கணம்" என்றும், கிலர் "மனுஷ்ய கணம்" (அதாவது, அலுுர) கணம்" என்றும், கிலர் "மனுஷ்ய கணம்" என்றும் மூவகையாகப் பிரிக்கப்பட்டார்கள். ஆஞல், விருப் பங்களுக்கு அதுகூலமான மையங்களில் ஆனந்தமும் அன் பும், ப்ரதிகூலமான மையங்களில் பொருமையும் கோபமும், தமக்குள் ஜனிப்பதைக் கண்டவர்கள் ஆஸுர மைபத் தைப் பெற்றவர்களாதலால், பகவான் மகு. அஇல் உபதேமி த்தவாறு, மானுடருக்கு ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்ட மைப்பத்கள் தைவ மும் ஆஸுரமும் என்ற இரண்டே என்று அதியவேண்டியது.

#### ஸ்ரீ பக்வான் கூறினர்:---

க—ங. பாரத, தைவ ஸம்பத்தைப் (¹) பேற்றப் பிறந்தவ லுக்கு (²) அபயம் (³), ஸித்வஸ்ுத்தி (⁴), ஜானம் யோகம் என்றவை களில் நிற்றல் (⁵), தானம் (ீ), தமம் (Շ), யஜ்கும்(ஃ), வேதாத்யயனம், தபஸ் (˚), ஆர்ஜவம் (¹°), அறிம்ஸை (¹¹), ஸித்யம் (¹²), அக்ரோ தம் (¹³), த்யாகம் (¹⁴), மாந்தி (¹⁵), அபையுநம் (¹⁶), ப்ராணி களில் தயவு (¹Շ), அலோலுத்வம் (¹ஃ), மீநுதுத்வம் (¹ஃ), க்ராம்ய தர் மத்தில் உபேகைஷ் (²்), அசாபல்யம் (²¹), தேஜஸ் (²்), போறு

கீ (<sup>23</sup>), தைர்யம் (<sup>24</sup>), செயாசம் (<sup>25</sup>), த்ரோகமின்மை (<sup>26</sup>) அதி மானமின்மை (<sup>27</sup>) [என்ற தணங்கள்] அமைகின்றன.

(1) திவ்யகுணப்பேற்றை; பாகாமிக்கின்ற ஸக்வகுணப் பேற்றை.

(2) பிறந்தவனுக்கு = கர்ப்பத் தில்கின்று தோன்றினவனுக்கு. "பிறத்தல்" (birth) என்பது மாதாவின் தேஹத்தினின்று

ஒரு கேஹக்கோடு வெளிவருகல்.

ஸத்வகுணமானது பிறந்தபின் அருளப்படவில்லே என் பதுபற்றியும், கர்ப்பப்பையில் கரு தரித்தபின் அமைக்கப்பட் டது என்பதுபற்றியும், "தைவ ஸம்பத்தைப் பெற்றுப் பிறந்த வனக்கு" என்றுர்.

(3) பயப்படாத தன்மை; ஆபத்தில் அஞ்சாமை.

தைவ ஸம்பக்கைப் பெற்றவன் கன் தேஹக்கைப்பற்றி வரும் ஆபத்களுக்குப் பயப்படான். மற்றவர்களுக்கு ஆபத் வக்து, அவர்கள் பயப்படும் பொழுது, பயப்படாதே என்று தைர்பம் கூறுவான்.

(4) சிக்தத்தில் கபடின்மை.

- (5) ஆத்ம விசாரணேயிலும் ப்ராணுபாம மூலைய யோக ங்களிலும் புத்தி ப்ரதிஷ்டை பெற்றிருத்தல்.
  - (6) ஈகை, பரோபகாரம்.
  - (7) பாஹ்ய இந்த்ரிய நிக்ரஹம்; ஐம்பொறி அடக்கம்.
  - (8) தேவ உபாஸின.
- (9) உற்றகோயை ஸமாதானமாகப் பொருந்தி, மன்ஸ் வா க்கு காயங்களால் ஹி தம் செய்தல்.

(10) கேர்மை; தர்மத்தை அநுஸரித்தே கடத்தல்.

- (11) இன்னுசெய்யாமை; மற்றவர்களுக்கு துன்பம் செ ய்யா திருத்தல்.
  - (12) வாய்மை; உள்ளதைப் பேசுதல்.
  - (13) சினமின்மை.
  - (14) துறவு; அஹர்தை மமதையை விடுதல்.
- (15) எது ஸம்பவித்தாலும் நல்லது என்று ஒழிவாக இரு ததல்.

&-- IT.

அத்யாயம், லிகு.

(16) பிறருக்கு எப்பொழுது கேடு வருமென்று எதிர்பார் த்திராத தன்மை.

பிரு ு நனுடைய சூணம் "பைரு ு நம்."

பியு கன் அர் குற்றங் குறைகளே ஆராய்க்கும் பேசியும் திரிகின்றவன். இவன் பொருமையினை பிறர்நாரைத்தை விரும் புவான். இவனுடைய தன்மைகள் "பையு கம்" ஆகும்.

(17) ஜீவகாருண்யம்.

- (18) வீண் சிக்கணேகளே உண்டுபண்ணி, அவற்றைப் பெரு க்கி, உழல்கின்ற மனவின் தன்மை இல்லாமை.
- (19) பார்வையிலும் பேச்சிலும் செய்கையிலும் மென்மை, ம்ருதுவான தன்மை.
- (20) "ஹ்ரீஹ்"=ப்ராக்ருத (காகரீகமற்ற) கடையுடை பா வணேகளில் வெறுப்பு; அல்பக்ராம வாவலிகளின் பழக்கத்தில் अंगे की.
  - (21) ஸ்திர சித்தம்.

"அசாபல்யம்"=சித்த சபலம் இல்லாமை. "சபலம்**"=ஸ**ஞ் சலம், தீர்மானமற்ற தன்மை.

(22) புக்கிப்சகாயம், முகக்களே.

- (23) தனக்கு கேரிடும் தடைகளேயும் துன்பங்களேயும் பொறுத்துக்கொள்ளல்.
  - (24) 第二以或第.
  - (25) தேறை மானஸ் முுத்தி.
  - (26) மாறுபாடின்மை, பகையின்மை.
  - (27) மிக அபிமானம் இல்லாமை.

மேற்கூறிய உலக ஸத்வ குணங்களும் ஜீவர்களின் "கைவ ஸம்பத்கள்". அதாவது, ஜீவர்களின் இருளே நீக்கிப் பாகாமக் தைக் கொடுக்கும் திவ்ப குணங்கள்.

அடுத்த மக்த்ரத்தில் ஆஸுர ஸம்புத்கள் எவ்வித குணங் கன் எனக் கூறப்படும். இவை முடத்கோடு மிகக் கலப்புப் பெற்றவை.

பிறவிகள் தோறும் ஜீவனேபாய கர்மங்களே அதுஷ்டிக் கும்பொழுது ஜீவர்கள், பலவகையால் தண்டிக்கப்பட்டு, தங் களுடைய தீய குணங்களே (அதாவது, தங்களுக்கு வகுத்துவி ட்ட ஆஸுர ஸம்பத்தை) அவமதிப்பார்கள். அந்தப் பக்வ காலத்தில் இறந்து, மறுபிறவிகளில் தைவ ஸம்பத்களேப் பெறு வார்கள்.

சு. பார்த்த, ஆஸ**ுர ஸ**ம்பத்தைப் பெற்றப் பிறந்தவனுக்கு தம்பம் (¹), தர்பம் (²), அடுமானம் (³), கோபம், கோரோவசனம், அறியாமை (⁴) [என்ற தணங்கள் ஏற்படுகின்றன].

(1) தான் செய்யும் கர்மங்களே வெளியிடுதல்.

(2) கல்வி தனம் ஸ்வஜனம் முதலியவைகளால் வரும் செருக்கு.

(3) பிறர்மதிப்பில் அதிக விருப்பும் அவமதிப்பில் கோப மும்.

(4) புத்தித்தெளிவு இல்லாமை.

ரு. பாண்டவ, தைவ ஸ்ம்பத் மோக்ஷத்துக்கும், ஆஸ்ுச ஸ்ம் பத் பந்தனத்துக்கும் [உரியது] என்ற எண்ணப்பட்டது (¹). தைவ ஸம்பத்தைப் பற்றி [நீ] பிறந்திருக்கிறய். துக்கப்படாதே (²).

(1) மேற்கூறிய தைவ ஸம்பத்தை (திவ்பகுணங்களே) உடையவன் துக்ககிவ்ருத்தியாகிய மோக்ஷத்தை வருத்தமில்லா மல் பெறுவான்.

ஆஸுர ஸம்பத்தை பெற்றவன் ஈரகாதி துன்பங்களே அதுபவிப்பான்.

(2) உனக்கு அமைக்கப்பட்டது தைவ ஸம்பத்தே ஆணைல் இப்பொழுது உன்னேத் துக்க பய விஷாதங்கள் வாதிக்கின்றன. அவற்றில் நின்று விலகு.

இனி சு தொட்டு வரும் Dஅ-ம் ஸ்லோகம் வரையில் ஆஸுர குணங்களே விரிப்பார்.

கு. இவ்வுலகத்தில் (¹) தைவம் என்றம், ஆஸு-ரம் என்றம், இரண்டு பூத ஸிர்க்கங்கள் (²) [உண்டு] தைவம் விரிவாகக் கூறப்பட் டது. பார்த்த, ஆஸு-ரத்தை என்னிடம் கேள். (1) இந்த பூலோகத்தில்.

(2) ஜீவ குண ஸ்ருவ்தடிகள்.

"ஸர்க்கங்கள்" = விஸர்க்கங்கள், ஸ்ருஷ்டிகள். அத்.அ.க.(3). பூலோகத்தில் தைவ ஸம்பத்தைப் பெற்ற புண்யவான்கள் ஸாமான்ய மனுஷ்யர்களுக்கு மேற்பட்டவர்கள். இவர்களில் எகதேயம் காமம் க்ரோதம் மோஹம் என்ற மலதோஷங்கள் ப்ரபலப்பட்டால், ஸீக்ரத்தில் அடங்கி ஒழியும். ஆதலால், "இவ் வுலகத்தில் தைவம் என்றும் ஆயுுரம் என்றும் இரண்டு பூத ஸர்க்கங்கள் உண்டு" என்றுர்.

எ. ஆஸுர ஜனங்கள் ப்ரவ்ருத்தியையும் நிவ்ருத்தியையும் அ றியார்கள் (¹). அவர்களிடம் ஶொசமும் இல்லே (²), ஆசாரமும் இல் லே (³). ஸித்யமும் இல்லே (⁴).

(1) ஆஸுர குணத்தைப் பெற்றவர்கள் உண்ணு தலும் உடுத்தலும் சிற்றின்ப ஸுகங்களே துகர்தலும் உறங்கு தலுமே போர்த செறி என்றிருப்பதால், அவர்கள் பகவானது கர்ம சக்ரத்தில் அமைக்கப்பட்ட பரவருத்தி நிவருத்தி மார்க்கங் களின் லக்ஷணங்களே அறியத்தக்கவர்களல்லர்.

இம்மார்க்கங்களின் லக்ஷணம் மஹாபாரதத்தில் அந யாஸன பர்வீத்தில் (அத். ாசமிக, எமிரு, அமிக) கீழ்வருமாறு கூறப்பட்டன:—

"ப்ரவ்ருத்தி லக்ஷண தர்மம் க்ருஹஸ் தனுக்கு விதிக்கப்ப டுகின்றது. ஸைகல ப்ராணிகளுக்கும் இது ஹிதத்தையும் ஸு பத்தையுஞ் செய்யும். தன் ஸக்திக்கேற்றபடி க்ருஹஸ் தன் தானமும் யாகமும் அடிக்கடி செய்யவேண்டும். பூதியை (ஐஸ் வர்யத்தை) விரும்புகின்றவன், புஷ்டி கர்மத்தை (போஷண கர் மத்தை) ச் செய்யவேண்டும். தர்ம வழியில் நின்று பொருள் ஸம்பாதிக்கவேண்டும். தர்மத்தால் பெற்ற தனத்தை மூன்று பங்காகப் பிரித்து, ஒருபங்கை தர்மார்த்தமாகச் செலவிட வேண்டும், ஒருபங்கை இஷ்டகாம்யங்களில் செலவிடவேண் டும், மற்றப் பங்கை வளர்க்கவேண்டும்.

. "கிவ்ருத்தி லக்ஷண தர்மம் மோக்ஷ வலித்துக்காக இருக் . 427 கின்றது. மோக்ஷத்தை விரும்புகிறவர்களுக்கு தர்மம் ஸர்வ ஜீவர்களில் தயவு, வானப்பாஸ்த ஸக்க்யாஸ் ஆஸ்ரமங்களில் சென்றிருக்தால் ஒரு க்ராமத்தில் ஒருகாளேக்கு மேற்பட்டு வாஸஞ்செய்யாமை, ஆணாபாஸத்தின் கீக்கம், யோகத்திலும் ஸாங்க்யத்திலும் புத்தி".

நிவருத்தி மார்க்கத்தின் ஸூக்ஷம கதி அத். மிஉ, மர். மிஉ க்குரிய நான்காம் உரையில் கூறப்பட்டது. ஆங்கு காண்க.

- (2) தேஹ முுத்தியும் க்குஹ (வீடு) முுத்தியும் இல்லே.
- (3) ஆத்மாவை லக்ஷ்யப்பொருளாகக்கொண்டு அதை அடையும் பொருட்டு அதுஷ்டிக்க வேண்டிய கல்லொழுக்கங் களும் இல்லே.
- (4) கண்டதைக் கேட்டதை மனவில் தோன்றியதை உள்ளபடி உரைப்பதும் இல்ஃ.
- அ. அவர்கள் (¹) ஐகத்தை அலத்யமாகவும் (²), பாதிஷ்டை இல்லாததாகவும் (³), ஈஸ்வரனற்றதாகவும் (⁴), ஒன்றேடோன்று கூடிப் பிறந்ததாகவும் (³), காமத்தைக் காரணமாகக் கோண்டதாக வும் (ீ) கூறுகின்றனர். வேறென்ன [காரணம் ஐகத்துக்கு என்பர்.]
- கூ. இந்த தீருஷ்டியைக்கொண்டு (7) மனலைக் கேடுத்தவர் களும் (8), அல்ப புத்தியுள்ளவர்களும் (9), உக்ர கர்மத்தைக் கொண் டவர்களும் (10) ஆகிய அஹிதர்கள் (11) லோகத்தாரின் அழிவுக்கு வல் லவர்களாகின்றனர் (12).
  - (1) ஆஸு உ ஐனங்கள்.
- (2) ஐம்பொறிகளுக்குத் தோற்றும் சொருபங்களெல்லாம் மாறு தஃப் (மாறிமாறிக்கொண்டே இருக்கும் தன்மையைப்) பெற்றவை என்றும்.
- (3) அவற்றிற்கு மேலான பொருள் ஒன்றி*லு*ம் கிஃபெற்ற வை**ய**ல்ல என்றும்.
- (4) ஒருவனும் தோற்ு ஃயும் காத்தஃயும் அடக்குதஃ யும் பெறவில்ஃ என்றும்.
  - (5) ஸூக்ஃப பூதங்கள், ஒன்றேடொன்று கூடி, ஸ்தால 428

ரேபங்களேத் தோற்றுவித்தன என்றும்.

D.7

(6) ஆரை இல்லாது போனுல் ஐகத்தோற்றங்களும் இ ரா என்று யோசித்து, ஐகத் என்ற ப்ரபஞ்சத்துக்கு (பெரும் விரிவுக்கு) க் காரணம் ஆசையே என்றும்.

(7) இக்க கிரீஸ்வா நாஸ்திக மதத்தை அதுஷ்டித்து.

- (8) ஆத்மாவைப் பற்றவேண்டிய மனலை அஞைக்ம விஷய ங்களில் செலுத்தி, அதன் பலத்தையும் முுத்தத்தையும் பாழாக்கினவர்களும்.
- (9) மோஹத்தால் மிகச் சுருக்கப்பட்ட அறிவை உடை யவர்களும்.
  - (10) அன்பற்ற தொழில்களில் ப்ரவேயிக்கின்றவர்களும்.
  - (11) துன்பத்தை விளேவிக்கின் றவர்கள்.
- (12) லோகத்தாரைத் தங்கள் நடத்தையாலும் போதண யாலும் கெட்ட வழியிலிழுத்து நாருமாக்குதலுக்கு ஸமர்த்தர்.

இந்த இரண்டு மக்க்ரங்களில் லோகாயத மதம் கண்டிக் கப்பட்டது.

"லோகாயத" என்ற பதம், "லோக" + "ஆயத்" என்றவை கூடி, லோகத்தைப் பற்றி நிற்பவர்கள் என்று பொருள் படும். இவர்கள் "சார்வாகர்" என்றும், "பாஷண்டர்" என்றும், "நாஸ் திகர்" என்றும், "நிரீஸ்வரர்" என்றும் அழைக்கப்படுவார்கள்.

"சார்வாக" என்ற பதம், "சாரு" + "வாக" என்றவை கூடி, அழகான வாக்கு உடையவன் என்று பொருள் படும். சார்வா கன் விஷயஸுகமே புருஷார்த்தம் என்றவன். இவன் மதம் பாமாஜனங்களுக்கு அழகாயிருக்கும்.

"பாஷண்டன்", அல்லது "பாகண்டன்", என்றது வேத ப்ரமாணத்தால் கண்டிக்கப்பட்டவன் என்று பொருள்படும். ("பா"=ப்ரமாணத்தால், "கண்ட"=கண்டிக்கப்பட்டவன்.)

ல். த்நப்தி பண்ணக்கூடாத காமத்தை அண்டி (¹), தம்பம் அபிமானம் மதம் என்றவைகளோடு கூடி, மோஹத்தால் அஸ்த் க்சா ஹ்யங்களேக் (²) கற்று, அஶுசியான வ்சதங்களே (³) உடையவர்களாய்ப் பாவர்த்திக்கின்றனர் (⁴).

- (1) போதும் என்ற புத்திக்கு இடங்கொடாத ஆணையை பெரும்பொருள் என்றெண்ணி.
  - (2) பொய்க் கொள்கைகளே.
  - (3) கெட்ட ந்யமங்களே.
  - (4) பாடுபடுகின்றனர்.

யிக—யி⊇் கணக்கிட ழடியாததும், மாணத்தை எல்ஃலயாககி கோண்டதுமாகிய நிணவுகளேப் பெற்றவர்களும் (¹), காமபோகத் தை மேலாகக் கொண்டவர்களும் (²), இவ்வளவுதான் [வாழீவு] என்ற நிம்சயம் பெற்றவர்களும் (3), அநேக நூறு ஆமாபாமங்களி ஒல் கட்டப்பட்டவர்களும் (⁴), காமம் கோபம் என்றவைக2ளப் பரம அயனமாகக் கொண்டவர்களும் (<sup>5</sup>), விஷய போகத்திற்காக அந்யாயமாக அர்த்த ஸஞ்சயங்களேக் கருதி, முயற்சிக்கின்றனர் (6).

(1) நித்ரையிலிருக்து விழித்த காலக்தொட்டு மீண்டும் நித்ரையில் ப்ரவேயிக்கும் வரைக்கும் ஓயாமல் ஜீவபர்யக்தம் லோகவிஷயங்களேப் பற்றி நிணவுகளே உண்டுபண்ணிக்கொ ண்டேயிருக்கும் மனலைப் பெற்றவர்களும்.

(2) மனவில் உதித்த ஆமைகளே எல்லாம் வருத்திசெ ய்து நிறைவேற்றுவதே தக்க வாழ்வு என்றிருப்பவர்களும்.

(3) இதற்கு மேலான கெறி இல்லே என்ற தீர்மானத்தோடு திரிவன் றவர்களும்.

(4) ஆயிரக்கணக்குப்பெற்ற அகேககேக ஆணைகளின் பக் தனத்தால் தங்கள் அறிவும் அன்பும் சுருக்கப்பட்டவர்களும். "ஆமாபாஸம்"=ஆமை என்ற கமிறா.

ஆரைகளால் சுருக்கப்பட்ட அறிவே "சிற்றறிவு" எனப்ப டும். அறிவும் அன்பும் விமாலமாகிப் பூர்ணத்தைப் பெறவே ண்டுமெனில், அமுுத்த (அனுத்ம) விஷயங்களேப் பற்றும் ஆணைகளினின்று மனலை ஒழித்து, அதைப் பரோபகரா முயற்குகளினும், கர்மபலத்யாகத்தினும், ஆத்ம விசாரணேயி அம், யோகீரப்பாஸத்திலும் செலுத்தவேண்டும்.

(5) விகாயங்களில் ஆமை கொள்வதும், ஆமையை மறுத் தவர்களில் கோபங் கொள்வதுமே மேலான வாழ்வு என்ற நிஸ் 430

அத்யாயம். இசு.

சயம் பெற்றவர்களும்.

(6) தோன்றி அழியும் விஷய ஸுகங்களுக்காக தர்மவிதி விலக்குக்களேக் கவனியாமல், தாங்கள் இச்சுத்தபடி ஸமயம் வாய்த்தால் தர்த்ரமாக நிலம், வீடு, பணம், நகை, வீட்டுக்கு ரிய சோடினேகள் முதலிய பொருள் வகைகளே வலிர்து தே டுகின்றுர்கள்.

"அர்த்த ஸஞ்சயங்கள்"=பொருட்கட்டங்கள்.

**ல**க.—யிச. இப்போது இது என்னுல் பெறப்பட்டது (¹), இந்த மனோதத்தைப் பெறப்போகின்றேன் (²), இந்தத் தனம் இருக்கின் றது, இனி இந்தத் தனழம் வரப்போகின்றது (3), இந்த மூத்நு என் நைல் அழிக்கப்பட்டான். மற்றவர்கூனாயும் அழிப்பேன் (4). நான் ஈர் வரன் (<sup>5</sup>), நான் போகி (<sup>6</sup>), நான் ஸித்தன் (<sup>7</sup>), நான் பலம்பெற்ற வன் (8), நான் ஸுகி (9).

 $\mathbf{\mathfrak{d}}_{\mathbb{F}}$ . நான் பணக்காரன் ( $^{10}$ ), நான் சிறந்த வம்முத்தான் ( $^{11}$ ), எனக்த ஸமானன் வேற யார், யாகஞ் செய்வேன் (15), கொடுப் பேன் (¹³), ஸந்தோஷீப்பேன் (¹⁴) என்ற மோஹத்தை அத்தானத் தால் பெற்றவர்களும் (16),

**ய**சு. [இவ்**வி**த] அனேக நினவுகளால் ப்ராந்தி பெற்றவர்களும், மோனு வலேயினுல் முற்றுக்ச் சூழப்பட்டவர்களும் (17), காமபோகங் களில் மிக்க ஸங்கம் பெற்றவர்களும் (18), அமுுசியான நாகத்தில் வீழ்கின்றனர் (19).

- (1) நான் இச்சித்த காரியம் இன்றைக்குப் பெற்றேன்.
- (2) நாளேக்கு, ரதம்போன்ற உயர்வையுஞ் செறப்பையும் பெற்ற, ஆரை கிறைவேறும்.

"மனோதம்"–மானஸ ரதம், மனஸால் இயற்றப்பட்ட ரதம். ஒரு அல்ப ஆமை மனவில் ஏற, மனஸ் அக்க ஆமை யைப் பெருப்பித்தும் சிறப்பித்தும் காட்டும். இப்படி மன ஸால் அலங்கரிக்கப்பட்ட ஆணைய "ரதம்" என்றுர்.

(3) எனக்கு இதுவரையில் இவ்வளவு பொருள் இருக்கிற து, அடுத்த மாஸத்தில், அல்லது அடுத்த வருஷத்தில், இன் அம் பொருள் வரும், நான் அதிக பணக்காரகைவேண்டும், பணமிருக்தால் யாவரையும் அடக்கி ஆளலாம்.

(4) ஒரு மத்ருவை ஐயித்து, அவன் குடியைக் கெடுத்து விட்டேன். மற்ற விரோதிகளேயும் பாழாக்குவேன்.

(5) எல்லாரையும் அடக்க எனக்குத் தெரியும்.

(6) ஸகல அநாபவங்களும் எனக்கு உண்டு.

(7) நான் வேண்டியதெல்லாம் முடித்துக்கொள்வேன்.

(8) நான் வல்வடு.

(9) எனக்குள்ள ஸுகங்கள் ஆருக்குண்டு.

(10) என்னிலும் பெரிய பணக்காரன் யார்.

(11) என்னுடைய வம்லம் மற்றவர்கள் வம்லத் இதும் உய ர்க்தது.

(12) இன்னும் ஜனங்கள் என்ணேப்பற்றிப் பேசும்படி யாக

த்தைச் செய்விப்பேன்.

(13) அன்னதானம் ஸ்வர்ணதானம் முதலியவற்றைச் செ ய்வேன்.

(14) எனது கீர்த்தியை நிணத்து ஆகர்தம் கொள்வேன்.

(15) விமூட புத்திகளே அகர்தை மமதையால் பெற்றவர்க ளும்.

(16) லோககாரியங்களேயே பற்றி மிக நிணேக்கதால், மண

வில் மயக்கத்தைப் பெற்றவர்களும்.

(17) ஆனுத்மாவை ஆத்மா என்றம், துக்கத்தை ஸுகமென்றும், அடித்யங்களே டித்யங்கள் என்றம், தகாதவைகளேத் தகுந்தவை என்றம், கூறுகின்ற மோஹ வீலக்குள் அகப்பட்டவர்களும்.

(18) விஷய ஸுகங்களில் மிக்கப்பற்றிருக்கின்றவர்களும்.

(19) அைுத்த செத்தங்களுக்கு அடிமைப்பட்டுத் துன்ப ங்களே அதுபளிக்கின்றனர்.

"அமுுகியான நாகம்" = அமுுகி என்ற நாகம். இது கித்த முுத்தி இல்லாதவர்களுக்குரிய நாகம்.

"நரகம்" = துன்பம் நிறைந்த லோகம்.

மா நட லோகம் இன்ப துன்ப லோகம் எனப்படும், மிஸ்ச கர்ம பூமியாதலால் (அதாவது, புண்யகர்மமும் பாபகர்மீமும் 432 கலந்து செய்பவர்களுக்கு உரிய ஸ்தானமாதலால்).

யிள−யிஅ. தங்களால் புகழப்பட்டவர்களும் (¹), ஸ்தப்தர்க ளும் (²), தனத்தாலுண்டான அபிமானழம் சேருக்தும் கொண்டவர்க ளும் (³), அஹங்காரத்தையும் பலத்தையும்\* இறமாப்பையும் காம த்தையும் கிரோதத்தையும் அண்டினவர்களும் (⁴), தன் தேஹத்தி லும் பிறர் தேஹத்திலும் [உள்ள] என்ஔப் பகைக்கின்றவர்களும்(⁵) அமூயை கொண்டவர்களும் (⁶) ஆகியவர்கள், விதியை ழன்னிடா மல், தம்பமாக நாம யஜ்லுங்களால் [என்ஃனப்] பூஜிக்கின்றனர் (ஈ).

அத்யாயம், மகு.

(1) தங்கள் பெருமையைத் தாங்களே பேசிக்கொள்ளு கிறவர்களும்.

(2) ஸ்தால அறிவைப் பெற்ற தடியர்களும்.

இவர்கள் உரல்போன்ற தேஹக்தைப் பெற்று, தங்கள் ஸுகத்தையும் பெருமையையும் விரும்பி, பிறரை உபஸரிக் காமலும், சொன்னதை க்ரஹிக்காமலும், தங்கள் அபிப்ராயங் கீளயே கூறிக்கொண்டும், பெரும் போஜனத்திலும் தூக்கத் திலும் மிகப்ரீதி வைத்தும் இருப்பார்கள்.

(3) நான் பணக்காரன் ஆகலால் என்ண யாவரும் மதிக்க வேண்டும் என்ற புத்தியையும், நான் ஒருவணயும் மதிக்கவே ண்டியதில்ல என்ற செருக்கையும் உடையவர்களும்.

(4) அகர்தை மமதையையும், கடினத்தையும், கர்வத்தை யும், வாஞ்சையையும், கொடுங் கோபத்தையும் பெற்றவர் களும்.

(5) சேஹத்துக்கு ரிய விருப்பு வெறப்புக்களே அதுஸரித் தும், ஆத்மாவின் என்மையை அதஸரிக்காமலும், ஈடக்கின்ற வர்கள் பரமேஸ்வானில் ஸ்ரத்தை இல்லாதவர்கள் என்பது பற்றி, "என்னேப் பகைக்கின்றவர்" என்முர்.

(6) பிறர் **ம**ுகத்திலும் பெருமையிலும் புகழ்ச்**சியிலும்** பொ*ரு*மை பெற்றவர்களும்.

(7) கர்மா நாஷ்டானங்களுக்குரிய விதிகளே ம்றுத்து, பா மா ஜனங்களின் (ப்ரமாணமற்றவர்களின்) புகழ்ச்சியைப் பெறு வதுற்காகப், போலி யாகங்களால் என்னே வழிபடப் பார்க்கிறு குடு. • 433 "நாம யஜ்ஞம்"=பேரில் மாத்ரம் யாகம், அர்த்தத்தில் யா சமல்ல.

லக. மத்ருக்களாயும் (¹) க்நூர்களாயும் (²) அமுுபர்களாயு ம் (³) உள்ள அந்த அதம நாரை (⁴) ஸம்ஸாரங்களில் (⁵) ஆஸுர யோனிகளிலேயே எப்போழுதும் நாள் போடுகின்றேன் (°).

- (1) கோபத்தை கெடுகாள் சாதித்து, தங்கள் சித்தப்படி இசையாதவர்களுக்குத் தீம்கு செய்கின்றவர்களாயும்.
  - (2) துன்பஞ் செய்வதிலேயே ஸமர்த்தர்களாயும்.
- (3) மற்றவர்கள் ஸுகத்தில் பொருமை கொண்டவர்களா யும்.
  - (4) கீழான (மல ஸம்பர்த) புத்தியுடைய மானுடர்களே.
- (5) அவரவர்கள் மரணகாலத்தின் பின், நரக ஸ்வர்க்க அநுபோகங்களே அதுபவித்தபின், பூலோகத்தில் பிறவியைப் பெற வந்த காலங்களில்.
- (6) ஆஸுரம் என்ற போனிகளில் (பிறவிப் பைகளில்) அவர்களே எக்காலமும் தரிக்கச் செய்கின்றேன்.

அதமர்களுக்குத் தைவ ஸம்பத் கர்ப்பப் பையில் அமை யாது, ஆஸு எஸ்பத்தே அமையும், என்பது பற்றி, "ஆஸு சயோனிகளிலேயே நான் போடுகின்றேன" என்றுர்.

அதம நரர் ஆஸுர யோனியைப் பெறுவார்கள் என்ற தால், உத்தம நரர் தைவ யோனியையும், மத்ய நரர் தைவா ஸுர மிஸ்ர யோனியையும், பெறுவார்கள் என அறியவேண் டியது.

- உ**ய்**. கௌந்தேய, ஆஸ**ு**மயானியைப் பெற்ற ழடர்கள் என் ளேப் பெறமல் (¹), அதிலும் அதமமான கதியைப் பிறக்கப் பிறக்க அடைகீன்றர்கள் (²).
- (1) ப்பமேஸ்வரண்யாவது ராந்த தேவதைகளேயாவது வழிபடாமல்.
  - (2) மானுடப் பிறவியை இழக்கு, ம்ருகம் வருக்ஷம் முத 434

• லிய தேஹைங்களேப் பெறுகின்*ரு*ர்கள்.

உலக. மனலைக் கேடுக்கின்ற (¹) நரகத்தின் த்வாரம் காமம் என்றம் க்ரோதம் என்றம் லோபம் என்றம் ழன்ற விதம் (²). ஆக லால் இம்ழன்றையும் விடவேண்டும் (³). •

(1) "காயகம் ஆத்மக:" = மனலைக் கெடுக்கின்ற. ரு. கு.

அத்யாயம். இகா.

- (2) காமமும் க்ரோதமும் லோபமும் மூன்ற துன்ப த்வா ரங்களாகி, அத்துவார வழிகளால் வக்த துன்பங்கள் மனவின் ரைக்திகளே அழிக்கும்.
- (3) ஆக்ம உத்தாரணத்திற்கு மனஸ் உற்ற தூணையாய் இருக்கவேண்டுமெனில், இம்மூன்றையும் ஐயிக்கவே வேண்டும்.
- உல்உ. கௌந்தேய, தமோ த்வாரங்களான இம்ழன்றல் விடப் பட்ட நரன் மனஸின் ஶ்ரேயஸை அநுஸிரீக்கின்றன் (¹). ஆதலால், மேலான கதியைப் பெறுகின்றன் (²).
- (1) தமோகுண கார்யங்களாகிய காம க்ரோத லோபங் கள் என்ற வழிகளில்நின்று விடுபட்ட மதுஷ்யன் மனவலின் உத்தாரண மக்திகளேக் காக்கின்றுன்.
- (2) மனஸ் பரமேஸ்வரனது உத்தாரண மக்திகளேப் பெற் று, ஜீவாத்மாவை மோக்ஷத்துக்கு உரியவஞக்குகின்றது.

உ**லி**ரு. எவன் காமகாரத்தால் (¹) மாஸ்த்ர விதியை விட்டு நட க்கின்றஞே (²), அவன் ஸித்தியைப் பேறுகிறனில்லே (³), ஸுகத்தை யும் பேறுகிறனில்லே (⁴) மேலான கதியையும் பேறன் (⁵).

- (1) ஆசைகளின் சேஷ்டைகளால், வேகத்தால்.
- (2) விஷயஸுக ஆணைகளால் ஏவப்பட்டு, எவன் விதி விலக்கு ரூபமான தர்மத்தை அதாஸரிக்காமல் திரிகின்று.
- (3) அவன் முுத்த மனஸால் பெறக்கூடிய கைஷ்கர்ம்ய வித்திகளேப் பெறுகின்றுனில்லே;
  - (4) தெளிக்**த** மனவலினின்ற தோன்றம் **ஸாத்விக ஸ**ுக**ம்** 435

களேயும் அறியான். (அத். மிஅ, ஈ.மின இல் ஸாத்சிக ஸுகம் விளக்கப்பட்டது.)

(5) பரம ராக்தியாகிய மோக்ஷு த்தையும் பெருன்.

- (1) கைத்கர்ம்ய வித்தியும், ஸாத்விக ைகமும், முக்தி யும் யாஸ்த்ரார்த்த விமூடனுக்கு இல்லாததால்.
- (2) அந்தத்தர்ம நாஸ்த்ரமே எது செய்யத்தக்கது எது செய்யத்தகாதது என்று நீ கேட்ட கேள்ளிகளுக்குப் ப்ரமாண மாயிருக்கின்றது.

"ப்ரமாணம்"=உண்மையான அறிவை ஏற்படுத்தும் கருவி.

இது ப்ரத்யக்ஷம், அதமானம், உபமானம், ருப்தம் (ஆப் தர் வாக்யம், உண்மை பேசுவோரின் சொல்) என கால்வகைப் படும்.

இந்த நான்கு கருவிகளாலும் தர்ம**ராஸ்த்**ரம் ஸ்திரப்படு த்தப்பட்டதால், "மாஸ்த்ரம் உனக்கு ப்ரமானம் எல்*ரூ*ர்."

- (3) தர்ம மாஸ்த்ர மாஸனங்களின் அர்த்தங்களே உள்ள படி அறிக்து.
  - (4) இந்த யுத்த களத்தில்.

உபநிஷத்களென்றும் ப்ரஹ்மவித்தை என்றும் யோகமாஸ்த்ரம் என்றும் பகவத்கீதைகள் என்றும் கூறப்பட்ட க்ருஷ்ணூஜுந ஸம் வாதத்தில் ப்ரஸித்திபேற்ற தைவாஸுர ஸம்பத் விபாகயோகம் என்ற பதிறைம் அத்யாயம் முற்றிற்று.

# பதினேழாம் அத்யாயம்.

ஸ்ரத்தா த்ரய விபாக யோகம்.

அஃதாவது, யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் என்ற ஆத்ம உத்தா ரண கர்மங்களிலும், ஆஹாரம் என்ற தேஹ ஸம்ரச்ஷண கர்ம த்திலும், உள்ள கிஸ்சயம் (மிஎ. டு, சு), ப்ரியம் (மிஎ. அ, மி), இஷ்டம் (மிஎ. கூ), மனம் வைத்து யஜித்தல் (மிஎ. மிக), "ஸ்ர த்தை" எனப்படும் என்றம், அது பரமேஸ்வரனடைய அதக் க்ரஹ ஸக்திகளில் ஒன்றென்றம், யஜ்ஞம் தானம் தபவிலும் ஆஹாரத்திலும் உள்ள ஸ்ரத்தை ஒருவனுடைய ஸத்வ ரஜஸ் தமஸ் குணங்களுக்கு ஒத்தபடியே அருளப்படுவதால், அது ஸாத்விகீ ராஜவி தாமவி என மூவகைப்படும் என்றம், யஜ் ஞம் தானம் தபஸ்களில் ஸ்ரத்தையற்றவன் அவற்றைச் செய் தால், அவன் அடிஷ்ட வித்தி சித்த முத்தி முதலிய பலன்க கோப் பெறமாட்டான் என்றும், கூறப்பட்ட உபதேஸங்களே அர்ஜுகன் கேட்டுச் சிக்தித்தான் என்று விளக்கும் பதினே முரம் பாடம்.]

அர்ஜுந வ கூறினுன்.

- க. ஆனுல், ஒ க்ருஷ்ண, எவர்கள் மாஸ்த்ர விதியை விடிடு ம்ர த்தையுடன் கூடினவர்களாய் யஜிக்கின்றர்களோ, அவர்களின் நிஷ் டை என்ன? ஸிதீவமா, அல்லது ரஜஸா, அல்லது, தமஸா? (1).
- (1) ஸ்சொத்த ஸ்மார்த்த மாஸ்த்ரங்களின் விதிகளே வழு வவிட்டு (கூறினபடி ஒழுங்காக அதுஸரிக்காமல்) ஒருவன் உள் என்போடு தேவ உபாஸீன செய்து வருகின்றுகில், அவ னது மஞேகிலே ஸத்வமா, ரஜஸா, தமஸா?
  - . பகவான் பலமுறையும் அர்ஜு கனுக்கு, தர்ம மாஸ்த்ரார் 437

12.

2.]

த்த விமூடம் இருப்பதால், அவன் துத்க பய விரைதங்களுக்கு ஆளானுன் என்று சொன்னதை மனவலில் வைத்து, தனக்கு உதயமான ஒரு ஸங்கையைத் தீர்க்கும்படி இந்த ம்லோகத்தி இள்ள வினைவக் கேட்டான்.

இவ்விளைல் அடங்கிய அர்த்தம் மேல்வருமாறு விரியும்:-"எனக்குத் தர்ம மிரஸ்த்ரத்தின் ஸூக்ஃம கதி தெரியாதென் பது வாஸ்தவமே. ஆரை," எனக்குக் குரு ஸ்ருதி தெய்வம் என்றவற்றில் மாத்தை உண்டே, இந்த ம்ரத்தையைக்கொண்டு கர்மாதாஷ்டானங்களே நடத்தி வருகின்றேன். எனது ம்ரத்தை ச்கும் த்ரிகுணங்களுக்கும் என்ன ஸம்பர்தம்? குணங்கள் மூவித விபாகத்தைப் பெற்றனபோல, ம்ரத்தையும் மூவிதமா யிருக்குமோ?" என்பது கருத்து.

### ு பகவான் கூறினூர்:—

உ. ஸாத்விகீ என்றம், ராஜஸ் என்றம், தாமஸ் என்றம் (¹) ழன்றவிதமான ஶ்ரத்தை ப்ராணிகளுக்கு இருக்கின்றது, அது ஸ்வபா வத்தால் பிறந்தது (²). அதைக் கேள்.

(1) "ஸாத்விக்"=ஸத்வ குணமயம். "ராஜவி"=ரஜஸ்குண மயம். "தாமஸி"= தமஸ் குணமயம்.

ஸம்ஸ்க்ரு தத்தில் "ஸ்ரத்தா" என்ற பதம் பெண்பாலாயி ருப்பதால், "ஸாத்விக்" "ராஜலி" "தாமவி" என்ற பெண் பால்ரூப சார்புச்சொற்கள் அதனேடு சேர்க்கப்பட்டன.

"குண" என்ற பதம் ஆண்பாலாயிருப்பதால், "ஸாத்கிக" "ராஜஸ" "தாமஸ" என்ற ஆண்பால் ரூப சார்புச்சொற்க ளோடு சேர்க்கப்பட்டது.

(2) இர்த ஸ்ரத்தை "ஸ்வபாவம்" என்ற ப்ரக்ரு திவழியால் (அ. டி.) ஜீவாத்மாவுக்கு வர்தது.

தனது அம்ஸங்களாகிய அறிவும் அன்புமே ஜீவாத்மா என்று யிரு. எ இல் பகவான் உபதேஸித்து, இந்த அத்யாயத் தின் நடவது மந்த்ரத்தில் ஜீவாத்மா "ஸ்ரத்தாமயம்" என்று கூறி, ஸ்ரத்தை ப்ரக்ருதி குணங்களேப் பற்றியே ஜீவனுக்கு அமைக்கப்பட்டது என்று விளக்கினர்.

மல ஸம்பக் தமாயிருக்கின்ற ஜீவாக்மாவுக்கு அறிவும் அன் பும் மிகக் குன்றி இருப்பதைப் பாமேஸ்வான் கண்டு, அவனு க்கு ஸ்ருதியையும் குருவையும் தெய்வத்தையும் அருளி, அவ னூடைய அன்பை இம்மூன்று வஸ்துக்கீளப் பற்றச் செய்து, மெல்ல மெல்ல மலங்கீளப் போக்கடிக்கு, குறுகின (சிற்) அன் பைப் பேரன்பாகச் செய்துவருகின்றுர்.

ம்ரு தி குரு தெய்வங்கள் ப்ரக்ரு தி ஸைம்பர்தப்பட்டே தோன்றுவதா அம், ஜீவாத்மாவின் அன்பிற்கு இவை விஷயமா க்கப்பட்டதா அம், ஜீவாத்மாவுக்கும் ம்ரு தி குரு தெய்வங்க ளுக்கும் உள்ள ம்ரத்தை ப்ரக்ரு தி வழியாலேயே, புண்ய கர்ம ங்களுக்குத் தக்கபடி, அருளப்பட்டது.

ஸ்ரத்தைக்கும் அன்புக்கும் ஆணைக்கும் பேதம் யாதெ னில், முதல் அன்பின் லக்ஷணம் கூறுவோம்.

அன்பானது ஆத்ம அம்மம். இது ப்ரக்ருகிக்குரியதன்று. பரமாத்மா அகண்டாகார ஸச்சு தானர் தமெனப் ப்ரவித்தி பெ ற்றது. ஸதரதாலமும் தன் மெய்கிலே குலேயாது கிற்பதால், "ஸத்" எனவும், ஞான மய (அறிவு சொரூப) மாதலால். "சித்" எனவும், சலனமற்ற மார்த வஸ்துவாதலால் "ஆனர் தம்" எனவும் போற்றப்பட்டது. இர்த ஸச்சு தானர் தப் பொ ருள் பேரறிவுமன்புமாயுள்ள மிவம். அன்பே மிவம் என்றுர் திருமூலர்.

அன்பு பிறர் ஸுகத்தை அறிக்து காக்கத்**த**க்க ஜீவகாரு ண்யம். எப்பொழுதும் இனியதாயும் உருகியும் இசைக்தும் கொடுத்தும் வாழ்த்தியும் கிற்கும்.

ஆணை கடினம். பிறர் நன்மையை அறியாது, ஸஹிக்காது, இரங்காது. தணல் போல நின்று விஷயங்களே விறகுபோலப் பற்றி எரியும். வேண்டிய விஷயத்தைப் பெற்றவுடனே, வே ரென்றை நாடும். போதும் என்ற தன்மை இதற்கில்ஃ. ஒரு வேளே விரும்பும், இன்றெரு வேளே வெறுக்கும். வேண்டும் வே ண்டாம் என்ற அவரக்களாய்த்திரியும்.

• விரும்பின பொருளில் மனலை ஏவும். வெறுத்த பொரு 439

Th. ]

ளில் அருவருப்பு உண்டாக்கும். விருப்பு வெறப்பை மறுத்த வர்கள்மேல் கோபரூபமாய் பாயும். எக்காலமும் ஸஹிக்கா மையையும் சலனக்கையும் நிரம்பாததன்மையையும் உடைய தால், ஆணை துக்கம் எனப்படும்.

ஆமையிற் செக்குண்ட ஜீவனுக்கு அறிவும் அன்பும் குன் றின. இவை செறுக, ஜீவாக்மா ஆமையே கான் என்றும், ஆமையின் க்வக்க்வங்களாகிய விருப்பும் வெறுப்பும் தன் அம்மங்கள் என்றும், எண்ணி, தன் சச்சிதானக்த ணொரூப த்தை முற்றுக மறக்தான்.

இந்த அறியாமையை நீக்கும்பொருட்டு பாமேஸ்வரன் தது காண புவன போகங்களேயும் தர்மத்தையும் ஸ்ரத்தை பையும் ஜீவாத்மாக்களுக்குத் தத்தம் பக்வகாலத்தில் அருள் கின்றுர்.

ம் எத்தை "விம்வாஸ" ரூபமாய் மனவில் நின்று, மனஸ் நிணக்கும் பொழுது நிணத்த பொருளில் மனஸையும் புத்தி பையும் சித்தத்தையும் வவிக்க (தங்கிநிற்க) ச் செய்யும். இத ஞெல் கர்மா நுஷ்டானம் வித்திக்கும்.

எனவே, யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் என்ற உபாலை தைர்மங் களுக்கும், உணவு உடுப்பு ஒழுக்கம் என்ற ஸ்தூல அநடிகடா னங்களுக்கும், ஸ்ரத்தை விஸேஷ ஸாதனம் என்றறிக.

ரு. பாரத, ஸர்வத்திற்கும் (¹) ம்ரத்தை [அவரவர்] நிலேக்கு அநுகூலமாயிருக்கின்றது (²). இந்த [ஜீவ] புருஷன் ம்ரத்தாமயம்(³). எவன் எதில் ம்ரத்தையுள்ளவஞே, அவன் அதுவே (⁴).

(1) தத்தம் பக்வகாலத்தில் ஸ்ரத்தையைப் பெறகின்ற ஸர்வ ஜீவர்களுக்கும்.

(2) அவரவர்களுடைய ஸத்வ ரஜஸ் தமஸ் குணங்களு க்கு ஏற்றபடியே ஸ்ரத்தை அமைக்கப்படும்.

"ஸத்வாதாரூபா பவதி"="ஸத்வ" (இருக்தலின் தன்மை, நிஃ)+"அதரூப" (அதாகலமாய்)+"பவதி" (இருக்கின்றது)= அவரவர்களின் நிஃக்கு ஒத்திருக்கின்றது. (3) தமஸ் ரஜஸ ைதவ குணங்களுக்கு அநுகூலமாகவே ஸ்ரத்தை அருளப்படுவதாலும், அந்த ஸ்ரத்தை மனம் புத்தி சித்தம் அஹங்காரம் என்ற அந்தஃகரணங்களிலும், வாக்கு பாதம் பாணி என்ற கர்மேந்த்ரியங்களிலும் விஸ்வாஸரூபமா ய்ச் சென்று கார்யப்படுவதாலும், ஜீவாத்மா ஸ்ரத்தையைப் பற்றியே வாழத்தக்கவன்.

இவன் ஸாக்கிரூபன். வேளியிலுள்ள லொகவிஷயங்கின ஐம்பொறிகளாலும், மறைவாக இருக்கும் கார்யங்கின புத்தி யாலும், விசாரித்து அறிவான். அறிந்த அறிவுக்குத் தக்க படியே முுத்தப்படுவான். இருளுக்கு மாற்று ஒளி என்றது போல, அறிவிலிருக்கும் மலங்களுக்கு மாற்று மெய்ஞானம். லோகத்தைப்பற்றிய கல்வி சுற்றலுக்கும் ஆத்மாவைப்பற்றிய கல்வி கற்றலுக்கும் ஸ்ரத்தை அத்யாவஸ்யம். எதில் ஸ்ரத்தை செல்லுமோ அதில் ஜீவாத்மாவும் சென்று, அதைப் பார்த்து க்கொண்டேயிருக்து, அதன் தன்மையைப் பெறுவான், என் பதுபற்றி, "இந்த [ஜீவ] புருஷன் ஸ்ரத்தாமயம்" என்றுர்.

மிவாகமுங்களில் அதபவமுறையாகக் கூறப்பட்ட உண் மையைத் தாயுமான ஸ்வாமி சிதம்பா ரஹஸ்யத்தில் "யாதொ ன்று பற்றின் அதன் இயல்பாய் நின்று பந்தமறும் பளிங்களேய சித்து நீ" என்று உபதேமித்தார். ஜீவாத்மா பளிங்கைப்போ ன்றது. எதற்கு ஸமீபமாய்ப் பளிங்கு நிற்குமோ, அதன் வர் ணத்தைப் பெறும். அவ்வாறே ஸ்ரத்தையோடு கூடி, ம்ரத்தை யின் இயல்பை ஜீவாத்மா தரிக்கும். எதை ம்ரத்தை பற்றிற் ரே, அதை ஜீவாத்மா பற்றி அதுபவிப்பதால், ஜீவாத்மா ம்ர த்தாமயமே.

ஸ்ரத்தை இல்லா துபோனுல் மா துடதேகம் பெற்ற ஜீவா த்மாவுக்கு ஈல்லறிவு விித்திக்காது. சிற்றறிவு பேரறிவாகாது. சின்றன்பு பேரன்பாகாது. இப்படியாவதற்கு ஸ்ரத்தை என்ற உத்தாரண ஸக்தி முக்ய ஸாதனம்.

ஸ்ரத்தைக்கு இருப்பிடம் தெளிவுள்ள மன்ஸும் புத்தி யும். அவற்றில் நின்றே ஸ்ரத்தைப்ரத்யக்குமாவதால், "ஸ்வபாவ த்தால் பிறந்தது"என்ற இரண்டாம் மந்த்ரத்தில் போதித்தார்.

440

இனி, ஸ்ரத்தை பூர்வகமாக ஜீவாத்மா உபாவிக்கின்ற தெய்வம் அவன் குணங்களுக்கு ஏற்றபடியே தெரிக்கெடிக்க ப்படும் என்று போதிப்பார்.

ச. ஸாத்விகர் தேவர்களேயும், ராஜஸர் யக்ஷர்களேயும் ராக்ஷ ஸர்களேயும், மற்றத் தாமஸ் ஜனங்கள் ப்ரேதங்களேயும் பூதங்களே யும் பூஜிக்கின்றனர் (¹).

(1) மூவிதமாகப் பிரிக்கப்பட்ட ஸ்ரத்தையில், ஸாத்விக ஸ்ரத்தையைப் பெற்றவர்கள் ஸாக்த தேவதைகளேயும், ராஜஸ ஸ்ரத்தையைப் பெற்றவர்கள் அகோரமான யக்ஷ ராக்ஷஸர்க ளேயும், தாமஸ் ஸ்ரத்தையைப் பெற்றவர்கள் பூதப்ரேத பிரை சர்களேயும் வழிபடுவார்கள்.

அடுத்த டு-சு ம் மக்த்ரங்களில் ராஜஸ ஸ்ரத்தையைப் பெ ppவர்கள், தோன்றி அழியும் விஷய ஸுகங்களேப் பெறுவத ற்குத், தேஹத்தையும் மனஸையும் வாட்டித், தர்ம விதிகளில் காணுத பயங்கரமான தபஸ்களேச் செய்வார்கள் என்றும், இவ ர்கள் ஆஸுர புத்திமான்கள் என்றும் போதிப்பார்.

டு—சு. எந்த ஜனங்கள் தம்பம் அஹங்காரம் என்றவைக ளோடு கூடி (¹), போகிய வஸ்துவில் மிக விருப்பங்கெரிண்டு, விவே கமற்றவர்களாய், [ஸ்தூல] ஶரீரத்தில் வஸிக்கின்ற ஸூக்ஷம ஶரீரக் கூட்டத்தை வாடச்செய்து (¹), அந்த ஶரீரத்தில் உள்ள என்னேயும் வாடச்செய்து (²), ஶாஸ்த்ரத்தில் விதிக்கப்படாததும் (³) கோரமுமா கிய தபஸைச் செய்கின்றனரோ, அவர்களே ஆஸுர நிஶ்சயர்களாக(³) அறி.

- (1) அவர்களுடைய ஸூச்ஷ்ம ஸரீச தத்வங்களாகிய ப்ரா ணுதிகளேயும், வாக்காதி கர்மேர்த்ரியங்களேயும், மனுதி அர்த ஃகரணங்களேயும், ஸ்ரோத்சாதி ஞானேர்த்ரியங்களேயும் துன் பப்படுத்தி.
- (2) ஜீவப்ரக்ரு தியில் வஸிக்கின்ற என்ணே அதுக்ரஹஞ் செய்ய விடாமல்.
  - (3) மூட ஆஸானிடம் கற்றதும். அத். லிஎ. லிகு. (1) 442

(3) வருத்தத்தை உண்டுபடுத்தும் ஆஸுர ஸ்ரத்தையே தக்க ஸ்ரத்தை என்ற நீர்மானம் பெற்றவர்கள் என்று.

இனி, உபாஸ்ணக் காரர்களுக்கும் எணயோர்க்கும் ஆ ஹாரம் அத்யாவம்யமாயிருந்தும் பல வேற்றுமைகளே உடைய தாலும், அவற்றின் காரணங்கள் குணமும் ம்ரத்தையுமாதலா அம், ஆஹாரத்தை யஜ்ஞம் தானம் தபஸ்களோடு சேர்த்து, அததற்குரிய பேதங்களே எ-உய்உ மீர்த்ரங்களில் கூறுவார்.

- எ. யாவருக்கும் ப்ரியமான ஆஹாரமும் யஜ்குமும் தபஸும் தானமும் ழன்றவிதமாயிருக்கின்றன. அவைகளின் பேதத்தைக் கேள்.
- அ. ஆயுள், ஸித்வம், பலம், ஆரோக்யம், ஸுகம் என்றவைக ளே வளர்க்கின்றவைகளும் ரஸம் பேற்றவைகளும், பசை உள்ள வைகளும், ஸிதிரப்படுத்தக்கூடியதும், ஹருதயத்தை மலரச் செய் வதும் ஆகிய ஆஹாரங்கள் ஸாத்விகருக்கு ப்ரியமானவைகள் (<sup>1</sup>).
- (1) ஸாத்விகீ ஸ்ரத்தை பெற்றவர்களுக்கு இயல்பிலே ப்ரி யமான ஆஹாரம் ஆயுளேச் சேதம் பண்ணுததும், புத்தியின் தெளிவையும், பலத்தையும், வ்யாதி இல்லாமையையும், த்ரு ப்தியையும், இனிய குணத்தையும் வருத்தி செய்கின்றவைக ளும், மதாமானவைகளும், குழைவு பெற்றவைகளும், தாதுக் கீள ஈல்ல ஸ்திதியில் வைப்பதும் ஸக்தோஷத்தைத் தருவது மாம்.

கூ. கசப்பு உள்ளவைகளும், புளி உள்ளவைகளும், உப்பு உள் ளவைகளும். மிகச் குடு உள்ளவைகளும், உறைப்பு உள்ளவைக ளும், துவர்ப்பு உள்ளவைகளும், உள் எரிவை உண்டாக்குகின்றவை களும், துக்கத்தையும் மோகத்தையும் வியாதியையும் கொடுக்கின் றவைகளுமாகிய துஹாரங்கள் ராஜஸனுக்கு இஷ்டங்களானவை(1).

- (1) ராஜஸீ ஸ்ரத்தை பெற்றவர்களுக்கு ப்ரியமான ஆஹா ரம் இதில் கூறப்பட்டது.
- ல். எந்தப்போஜனம் [பாகமானபின்] யாமஞ் சென்றதும் (¹), ரஸ்ம் போனதும், நாற்றம் பேற்றதும், பழையதும், உச்சிஷ்டமான தும் (²), பரி√ுத்தமில்லாததுமோ, [அது] தாமஸிர்களுக்கு ப்ரியம். 443

(1) சமையலாகி வெகுரோம் வைக்கப்பட்டதும்.

(2) எச்சிலாக்கப்பட்டதும்.

உச்சிஷ்ட போஜனம்—சாப்பிட்டபின் மிஷ்டமாகி (எஞ்சி னதாய்) விலக்கத்தக்க உணவு.

தாமவலீ ஸ்ரத்தை பெற்றவர்களுக்கு ப்ரியமான ஆஹாரம் இதில் கூறப்பட்டது.

அடுத்த மூன்று மர்த்சங்களில் பஜ்**ஞ கர்**மாதுஷ்டானிக ளின் பேதங்கள் கூறப்பட்டன.

- **ல**க. பலத்தில் **வி**ருப்பமற்றவர்களால் **வி**தியில் காணப்பட்ட எந்த யஜ்னும் செய்யவே வேண்டும் என்ற மனம் வைத்துச் செய்ய ப்படுகின்றதோ, அது ஸாத்வீகம்.
- **ல்**க. விதியில்லாததும், அன்னங் கொடுக்கப்படாததும் (¹), மத்தாமற்றதும், தகை≩ணேயற்றதும், ஶ்ரத்தையற்றதும் ஆகிய யஜ்ஏ த்தைத் தாமஸ்ம் என்ற கூறகின்றனர்.
  - (1) அன்ன நிவேதனம் இல்லாததும். இனி தபஸ்விகளே விபாகஞ் செய்வார்.
- ல்சு. தேவர்கள், த்விஜர்கள் (1), தருமார், அறிவாளிகள் என்ற வர்களேப் பூஜித்தலும், ஶௌசமும், ஆர்ஜவமும், ப்ரஹ்மசர்யமும் (2), அஹிம்லையும் ஶார்ர தபஸ் என்ற கூறப்படுகின்றது.
- (1) **இர**ண்டாம் பிறவியாகிய கைவல்ய த**ையை உ**ள்ள படி பெற்ற ப்ரஹ்மஞானிகள்.

ப்ராஹ்மண கூடித்ரிய வைஸ்ய குலங்கள் என்று கூறப்ப ட்ட ஸ்தூல தேஹ வர்ணத்தில் பிறந்தவர்கள் இந்த கைவல்ய த்தைப் பெறுவதற்காக உபரயன க்ருத்யத்தைச் செய்து ஸந்த் யாவந்தனம் முதலிய பஞ்ஞங்களேச் செய்து வருவோம் என்ற வாதத்தைக் கொண்டமையால், இவர்களேயும் உபசாரமாகப் பெரியோர்கள் "த்விஐர்" என்று கூறுவார்கள். ஆனல், அந்த வ்ரதங்களே முறித்தவர்கள் சண்டாளர் எனப்படுவார்கள்.

- .(2) விவாஹத்திற்கு முன் உபகயனக் தொட்டு ஸைத்குரு வாஸஞ் செய்து, வேதாத்யயனம் தர்மரைஸ்த்ரம் முதலிய பா டங்களேக் கற்று, குருஸேவை செய்து வருகின்ற மிஷ்யர்கள் ப்ரஹ்மசாரிகள்.
- **மி**டு. உத்வேகங்களேச் செய்யாததும் (¹), ஸத்யழம் ப்ரிய மும் ஹிதழமாகிய வாக்யழம், ஶாஸ்த்ர படனழம், வாங்மய தபஸ் என்ற கூறப்படுகின்றது.
- (1) கோபம் பொ*ரு*மை முதலிய தோஷங்களே உண்டுபடு த்தாததும்.

லசு. மனப்போஸாதம் (¹), ஸௌம்யத்வம் (²), மௌனம் (³), மனுநிக்சஹம் (⁴), சித்தஶுத்தி (⁵) என்றவைகள் மானல தபஸ் என்ற கூறப்படுகின்றன.

(1) மணத்தெளிவு, மாக்கி.

ம்டு — ம்எ. ]

- (2) ஸோமணப்போல ஸக்தோஷத்தை விளேவிக்கும் களே. (ஸோமன்=சுக்த்ரன்).
- (3) மனம் வாக்குக் காயம் என்ற த்ரிகாண அடக்கம். இவ ற்றுள் மன அடக்கம் என்றது நிணயாமலிருத்தல். நிணயாம அம் நித்ரை கொள்ளாமலும் இருத்தலுக்கு கேர் ப்ரயோஜனம் ஆத்மதர்ருனம்.
- (4) ஐம்புலன்களே நாடியோடும் ஐம்பொறிகளோடு மன ஸைச் செல்லவிடாமல் புத்தியில் ப்ரதிஷ்டை செய்தல். இப் படிப் பிடித்து வைத்தலுக்கு நேர் ப்ரயோஜனம் புத்திப்ரகா மம், விசாரணேயில் வித்தி.
  - (5) தீர்மானங்களில் கபடின்மை.
- **ல**எ. பலத்தில் **வி**ருப்பமற்றவர்களும் [ஞானம் யோகம் என்ற வைகளோடு] சேர்ந்தவர்களுமாகிய நாரால் மேலான ஶ்ரத்தையுடன் செய்யப்பட்ட ழன்றவித தபுஸை ஸாத்விகம் என்ற கூறகின்றனர்,

2015-206.7

ற**அ.** ஸத்காாம் (¹), மானம், பூஜை (²) என்றவைகளுக்காக தம்பத்தினுல் எந்தத் தபஸ் செய்யப்படுகின்றதோ, அது இவ்விடத் தில் (³) ராஜஸம் என்ற கூறப்படுகின்றது. அநித்யமாயும் (⁴) சல னம் பெற்றதுமாயும் (⁵) [இருக்கின்றது].

- (1) (பிறர் தன்ணே) நல்லவனென்று மதித்தல்; பிறர் உப சரணே.
  - (2) (பிறர் தன்னேப்) போற்றதல்.
  - (3) இர்தப் பூலோகத்தில்.
  - (4) பொய்யாயும் ப்ரயோஜனமற்றதாயும்.
  - (5) துக்கத்திற்கு இடமாயும்.

யீகூ. ழடஞானத்தால் (¹) தன்ஊே வருத்தி (²) எந்தத் தபஸ் செ ய்யப்படுகின்றதோ, அல்லது அன்யனுடைய கெடுதலேக் கருதி,[எந்தத் தபஸ் செய்யப்படுகின்றதோ], அது தாமஸம் என்று கூறப்பட்டது.

- (1) அறியாதவர்களோடு பழகின பழக்கத்தால்.
- (2) தன் மன்ஸையும் தேஹத்தையும் வருத்தி.
- இனி தானம் மூவகைப்படும் என்று கூறப்படும்.

உல். [தக்க] தேமுத்தில் (¹), காலத்தில் (²) பாத்ரத்தில், ப்ரதி யுபகாரத்தைச் செய்ய இடமில்லாதவனுக்குக், கொடுக்கவேண்டும் என்ற [மனம் வைத்து], எந்தத் தானம் கொடுக்கப்படுகின்றதோ, அது லாத்விக தானம் என்ற நினக்கப்பட்டது.

உலக. ப்பதியுபகாபத்துக்கோ, பய‱க்கூருகியோ, எது ஸம்ம தமில்லாமல் கொடுக்கப்படுகின்றதோ, அது பாஜஸம் என்ற கூறப் பட்டது.

உல்உ. அதேருத்தில், அகாலத்தில், அபாத்ரத்தில் (¹) ஸித்கா சம் இல்லாமலும் (²), அபமானம் செய்தும் எது கொடுக்கப்படுகின் றதோ, அது தாமஸம் என்ற கூறப்பட்டது.

- (1) தானத்துக்குத் தகாதவனுக்கு.
- (2) உபசரணே இல்லாமலும்.

ஆஹாரம் யஜ்ஞம் தானம் தபஸ்களின் விபாகங்களேக் கூறி முடித்து, அடுத்த மக்த்ரங்களில் உபாஸணக்குரிய மக் த்ரங்களின் பீஜாகுதரங்களால் பெறப்பட்ட ப்ரயோஜனங் களேக் கூறுகின்முர்.

உலிரு. ப்ரஹ்மத்திற்கு ஒம் தத் ஸத் என ழன்றவித நிர்த்தே மும் (¹) அமைக்கப்பட்டன (²). ப்ராஹ்மணர்களும் வேதங்களும் யஜ்ஓங்களும் அதனுல் (³) பூர்வகாலத்தில் விதிக்கப்பட்டன.

(1) அறிதற்கு எற்பட்ட குறி.

இக்த நிர்தேஸத்தால் வக்தவை, ஒம் பாவ கர்மம், தத் பாவ கர்மம், ஸத் பாவகர்மம். ஒம் பாவ கர்மம் ஸ்வர்க்காதி பலன்களேப் பற்றி நிற்கும் (மிஎ. உமி). தத் பாவ கர்மம் மோ க்ஷைத்தைப் பற்றி நிற்கும் (மின. உமிடு). ஸத் பாவ கர்மம் பந்த த்துக்கும் மோக்ஷத்துக்கும் பொது (மிஎ. உமிசு).

(2) "ஒம்" "தத்" "ஸத்" என்ற பதங்கள் பரமேஸ்வர னது ஆக்ஞையால் அவரை, அல்லது அவருடைய பூர்ண ஐஸ் வர்யங்களேப் பெற்ற வேறு தேவர்களே, குறிக்கும்.

(3) ப்ரஹ்மத்தால், பரமேஸ்வரனுல்.

உய்சு. வீதியில் (¹) கூறப்பட்ட யஜ்ளும் தானம் தபஸ் என்ற ப்ரஹீம வாதிகளின் (²) க்ரியைகள் "ஒம்" என்ற கூறி ப்ரவர்த்திக் கின்றன (³).

- (1) வேத கர்ம காண்டத்தில்.
- (2) கர்ம காண்டமே முக்யமென்று நின்சயித்**தவர்களின்**; கர்மாதிகாரிகளின்.
  - (3) நடைபெற்று வருகின்றன.

உலிடு. பலத்தைக் கருதாமல், மோக்ஷத்தை விரம்புகின்றவர்க ளால் யஜ்ளும் தபஸ் பலவித தானங்கள் ''தத்'' என்ற கூறிச் செய் யப்படுகின்றன (்).

(1) நிஷ்காம புத்தியோடு யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் என்ற கர்டிங்களேச் செய்கின்ற ஞானுகிகாரி (மோக்ஷாதிகாரி) "தத்" 447 என்ற ஜோக்ஷாத்தை மக்த்ரங்களோடு சேர்த்து ப்ர**யோகஞ்** செய்வான்.

உலகு. பார்த்த, ஸித் பாவத்திலும் ஸாது பாவத்திலும் "ஸித்" என்றது உபயோகிக்கப்படுகின்றது (¹). அவ்விதமே சிறந்த கர்மத் தில் "ஸித்" மப்தம் சேர்க்கப்படுகின்றது (²).

- (1) "ஸத்" என்ற பீஜாகூரம் எக்காலமுமுள்ள பொரு ளேப்பற்றியும், இடையிலே உண்டான பொருளேப்பற்றியும், கல்லபொருளேப்பற்றியும் கல்ல ஆசாரங்களேப்பற்றியும் ப்ர யோகமாகும்
  - (2) மங்கள கார்யங்களிலும் "ஸத்" பதம் ப்ரயோகமாகும்.

உற்க. யஜ்துத்திலும் தபஸிலும் தானத்திலும் ஸ்திதி "ஸித்" என்ற கூறப்படுகின்றது (¹). தத் பொருளேக் கருதின கர்மழம் "ஸித்" என்றே கூறப்படுகின்றது (²).

- (1) காத்தலுக்கு (ஸ்திதிக்கு) உரிய மக்த்ரங்களோடு "ஸக்" பதம் ப்ரயோகமாகும்.
- (2) மஹேஸ்வர உபாஸை மந்த்ரங்களும் "ஸத்" பத ஸம் பந்தமாயிருக்கும்.

உல்அ. பார்த்த, ஸ்ரத்தையற்ற ஹோமிக்கப்பட்டதும், கொடுக்கப்பட்டதும், செய்யப்பட்ட தபலும் அலத் (¹) என்ற கூறப்படுகின்றன. இறந்தபின் அது இல்லே. இவ்விடத்திலும் இல்லே (²).

- (1) ப்ரயோஜன மற்றது.
- (2) ஸ்ரத்தையற்றுக் கர்மங்களேச் செய்கின்றவனுக்கு இறக்தபின் ஸ்வர்க்காதி ஸுகமுமில்லே. இவ்வுலகத்தில் பிறக் தபின் அவற்முல் இங்கும் ஒரு ஸுகமுமில்லே.

உபத்ஷத்தள் என்றம், பாஹ்மவித்தை என்றம், யோகஶாஸ்த் ரம் என்றம், பகவத்சீதைகள் என்றம் கூறப்பட்ட க்ருஷ்ணூர் ஸம்வாதத்தில் ப்ரஸித்திபேற்ற ஶ்ரத்தாத்ரய விபாகயோகம் என்ற பதினேழாம் அத்யாயம் முற்றிற்று.

# பதினெட்டாம் அத்யாயம்.

மோக்ஷ ஸந்ந்யாஸ் யோகம்.

அல்தாவது, ஜீவாக்மா மோக்ஷக்கைப் பெறுவதற்கு ஸர்க்யாஸம் அவம்யமென்றம், ஸக்க்யாஸக்கின் நிஜ வக்ஷண மாவது, கிஷய ஸங்கக்கையும் கர்மபலினயும் நீக்கிக கர்மா துஷ்டானங்களேச் செய்கலே என்றும், இந்த ஸக்க்யாஸப் பழக்கத்தைப் ப்ரயாஸப்பட்டு ஆரம்பித்து வளர்த்தால், அது முதிர்க்து கைஷ்கர்ம்ய வித்தியைக் கொடுக்கும் என்றும், உயர்திணே ஜீவர்களின் பக்வங்களுக்கேற்றபடி ஒவ்வொருவகையாரும் அதுவ்டிச்கவேண்டிய ஸ்வதர்மங்கள் ப்ராஹ்ம கர்மம் க்ஷாத்ர கர்மம் வையைய கர்மம் மூற்கர் கர்மம் என "சதுர் வர்ண" கர்மங்களாகும் என்றும், ஒருவனது ஸ்வகர்மப் பிதியாலும் ஸ்வகர்ம அதுஷ்டானத்தாலும் கைஷ்கர்ம்யம் மீக்ரத் தில் பழுக்கும் என்றும், கைஷ்கர்ம்யத்தைப் பெற்றவன் ஞான, நிஷ்டையைப் பெற்று ப்ரஹ்ம பூயத்கை அடைகிறுன் என்றும் உபகேணித்தகை அர்ஜுகன் கேட்டுச் கிர்தித்தான் என்று விள க்கும் பதினெட்டாம்பாடம்.

இந்தப் பாடத்திலுள்ள ஆழிய உண்மைகள் கீழ்வருமாறு விரிக்கப்பட்டன.

மந்த்ரம் க தொட்டு ௰உ வரையில் ஸர்ர்யாஸத்தின் லக்ஷ ணம் கூறப்பட்டது.

ஸக்க்யாஸத்தின் பொதுலக்ஃணமாவது புத்தி விஷயங்க கோப்பற்றி விசாரிக்கும்பொழுது, ஆசைகளால் எவப்பட்டு விஷ யங்களிற் சிக்காமல் அஸங்கமாயிருக்து விசாரித்தும், சித்தம் அஸங்கமாயிருக்து தீர்மானித்தும், அஹங்காரம் அஸங்கமா யிருக்து தீர்மானித்த சர்மங்களில் ப்ரவேயித்தும், கர்மங்க னால் வரப்பட்ட ஸுகபலன்களே மனம் கருதாமலும், கர்மங் களே லோகோபதாரமாகச் செய்தலாம்.

ন্ত্ৰন , • 44

## அதயாயம், இஅ.

ஸக்க்பாஸத்தின் விமேஷ லக்ஷணமாவது ஸாத்விக ஸக் க்பாஸம், ராஜஸ் ஸக்க்பாஸம், தாமஸ் ஸக்க்பாஸம் என்றவை யாம்.

மர். இந தொட்டு உஇஉ வரையில் கர்மத்துக்குக் கார ணம் ஸ்தூல ஸரீரமும், ஸூக்ஃம ஸரீரமும், கர்த்ருத்வ மோஹ மும், ரஜஸ் குணத்தின் சேஷ்டையும், மஹேஸ்வரனும் கடிய பஞ்சகம் என்றும், இந்தக் கர்ம ஜனன வஸ்துக்களே அறிந்தா லன்றி ஸர்ந்யாஸம் குதவில் வித்திக்காது என்றும், விளக்கப் பட்டது.

மர். மிஅ தொட்டு உயிஉ வரையில் கர்மப் ப்ரவ்ருத்தி வண் துக்கள் ஞாதா (அறிகின்ற ஆத்மா), ஞேயம் (அறியப்பட்ட பொருள்), ஞானம் (ஞேயத்தைப்பற்றி ஞாதா அறிர்த அறிவு) என்றம், இந்த த்ரிபுடிகள் கூடிநின்றதால் கர்மம் நடைபெறு கின்றது என்றம், இவற்றிற்குப் பெயர் "கர்ம சோதை" வஸ்து (கர்மத்தை நடத்திவைத்தலுக்குரிய பொருள்)என்றம், கூறப்பட்டது.

மக் உலக தொட்டு சலக வரையில் கர்த்தா காணம் கர் மம் என்ற வேறு த்ரிபுடிகள் ஒன்றுக்குக் "கர்ம, ஸங்க்ரஹம்" (மக். லஅ) எனப்படும் என்றம், இவற்றுள் கர்த்தா ஸாத்விக ராஜஸ தாமஸங்கள் என மூவகைப்படும் என்றும், அவ்வாறே புத்தி தைர்யம் ஸுகம் என்ற கரணம் ஒவ்வொன்றும் தனித் தனி மூவகைப்படும் என்றும், அவ்வாறே கர்மமும் மூவகைப்படும் என்றும், மேலும் உயர்திணே ஜீவர்களின் ஜன்ய குணங்களுக்கு ஏற்றபடி கர்மம் ப்ராஹம் குஷத்ர வைய்ய மூத்ர கர்மங்கள் என கால்வகையாக ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்டன என்றும், இவை சதுர்வர்ண கர்மங்கள் எனப்படும் என்றும், இவற்றுள் ஜன்ய குணத்துக்கு ஒத்த கர்மம் ஸ்வதர்மம் எனப்படும் என்றும், ஜன்ய குணத்துக்கு ஒவ்வாத கர்மம் பரதர்மம் எனப்படும் என்றும், ஜன்ய குணத்துக்கு ஒவ்வாத கர்மம் பரதர்மம் எனப்படும் என்றும், யரதர்ம் அதுஷ்டானத்தால் மனம் கெட்டு ஆத்ம உத்தாரணத்துக்கு உபயோகப்படாது என்றும், உபதேயிக்கப்பட்டது.

## அத்யாயம், மஅ.

மர். டூல் தொட்டு டூலிகு வரையில் ஸர்ர்யாஸத்தின் ப்ர யோஜனம் ஞானநிஷ்டை என்றம், இதனைல் ப்ரஹ்மபூயம் வரும் என்றம் விளக்கப்பட்டது.

மக். நிற்எ தொட்டு சுறிஎ வரையில் அர்ஜுகனுக்கு யுத் தஞ் செய்தஃப்பற்றி விஸேஷ உபிதேரம் கூறப்பட்டது.

மர். சுமிஅ தொட்டு எமிக வரையில் பகவத்கி**தா** பாரா யண பலன் சொல்லப்பட்டது.

மக். எம்உ தொட்டு எம்ட வரையில் அர்ஜு கனுடைய ஸம்ஸயத் தீர்வும், மக். எம்சு தொட்டு எம்அ வரையுல் ஸஞ்ஜ யனுடைய மகிழ்ச்சியும், கூறப்பட்டன.

| எனவே, இர                                  | ்த அத்பாயத்         | தின் ட் | ப் தான       | பிரிவுகள       | ாவன:—            |  |
|-------------------------------------------|---------------------|---------|--------------|----------------|------------------|--|
| I. ஸக்க்யாஸம்,                            |                     |         | 11735        |                | 5—12.            |  |
| II. கர்மகாரணம்,                           |                     |         | LD/5.        | and the second | 13—17            |  |
| III. கர்மசோதணயாகிய ஞாதா ஞேயம் ஞானம்,      |                     |         |              |                |                  |  |
|                                           |                     |         |              |                | 19-22.           |  |
| IV. கர்ம ஸங்க்ரஹமாகிய கர்த்தா, கரணம், கர் |                     |         |              |                |                  |  |
|                                           | Loio,               | 0.00    |              |                | 23-49.           |  |
| கர்ம •                                    | கர்த்தா,<br>கரணம்,— |         |              |                |                  |  |
|                                           | புத்தி,<br>தைர்யம், |         | மக்.<br>மக். |                | 30—32.<br>33—35. |  |
|                                           | ைகம்,               |         | மக்.         |                | 36-39.           |  |
|                                           | கர்மம்,             |         | மக்.         | 23—25,         | 41—49.           |  |

| V. ஸக்க்யாஸத்தின் ப்ரயோஜனமாகிய   | ப ஞாந்நிஷ்டையு | i  |
|----------------------------------|----------------|----|
| ப்ரஹ்மபூயமும்,                   | மர். 50—5      | 6. |
| VI. அர்ஐு நனுக்கு விமேஷ உபதேம    | ம், மக். 57—6  | 7. |
| VII. பகவத்கீதா பாராயண பலன்,      | மக். 68—7      | 1. |
| VIII. அர்ஜுகனுடைய ஸம்மையத் தீர்வ | ч, шт. 72—7    | 3  |
| IX. ஸஞ்ஜயன் மகிழ்ச்சி,           | மந். 747       | 8  |

F-6.7

அர்ஜு ந ம் கூறினுள்:—

க. ஹீருஷிகேஶ, கேஶிநிஷூதன (¹), மஹாபாஹு, ஸந்ந்யா ஸிம் தீயாகம் ஏன்றவைகளின் தத்வத்தை (²) வெவ்வேறக அறிய விரும்புகிறேன்.

(1) "கேவி" என்ற அஸுசுணக் கொன்றவனே ("கிஷூ தன").

(2) உண்மையை; உள்ள விமேஷங்களே.

### ஸ்ரீ பகவான் கூறினர்:--

2. [சில] கவிகள் காமீய கர்ம நீயாலித்தை ஸந்நீயாலிம் என்று அறிகின்றனர் (¹). [சில] அறிவாளிகள் ஸிர்வ சுர்மபல தீயாகத்தை தீயாகம் என்று கூறுகின்றனர் (²).

(1) சில வித்வான்கள் ஸக்க்யாஸம் என்பது ஆத்மோபாய கர்மங்களே விடாமற் செய்தலும், இஷ்டகாம்ய வித்திக்காக ஏற்பட்ட கர்மங்களே முற்றுக விடுதலும், என்ற கூறுவார் கள்.

(2) சிலர் கர்மங்களால் பெறத்தக்க பலன்களேக் கருதா மல், செய்யவேண்டிய கர்மங்களேச் செய்தலே ஸக்க்யாஸம், அல்லது த்யாகம், என்பார்கள்.

"க்யாஸம்" என்ற பதம், "ஙி" என்ற உபசர்க்கமும், "அஸ்" (இருத்தல்) என்ற தாதுவுங் கூடி, வைத்தல், ஒப்புக் கொடுத்தல், நீக்கல் என்று பொருள்படும்.

"ஸக்க்**யாஸ**ம்"=முற்றுக ஈ**ஸ்**வரனுக்கு ஒப்புக்கொடுத் தல்=ஈ**ஸ்**வரார்ப்பண கர்மாதுஷ்டானம்.

ரு. சில விவேக்கள் (¹) தோஷம்பெற்ற கர்மத்தை விடவேண் டூம் என்று கூறுகின்ற∞ர் (²). சிலர் யஜ்கும் தானம் தபஸ் என்ற கர் மங்களே விடக்கூடாதென்ற [கூறுகின்றனர்.]

(1) "மகீஷிண:"=மகீணை (மனலைச் செலுத்தும் கரு வியாகிய புத்தியை) பெற்றவர்கள். (2) யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் என்ற கர்மங்களே விக்கமற்றுச் செய்தல் அஸைரத்யம் என்றும், ஆதலால் கர்மாதுஷ்டானம் அதுஷ்டானியை தோஷங்களிலேயே அழுத்தும் என்றும் (அத். மிஅ, மக். சுஅ), அவற்றை எல்லாம் விட்டுச் சும்மா இரு த்தலே கன்று என்றும், கூறுவார்கள்.

அதாவது, சிலர் கர்ம அனுரம்பத்தை ஸக்க்யாஸம் என் பர் (மக். டி.).

சிலர் காம்ய கர்ம அரைம்பத்தை ஸர்க்யாஸம் என் பர் (மக். உ).

சிலர் கர்மபலத் த்யாகத்தை ஸக்ர்யாஸம் என்பர் (மர்.உ). இனி, பகவானுடைய திருவுள்ளம் ச தொட்டு கஉ வரை யில் கூறப்படும்.

ச. பரதலித்தம (¹), புருஷவ்யாக்ச (²), அந்த த்யாகத்தில் (³) எனது நிர்சயத்தைக் கேள். த்யாகம் முன்றவிதமாகக் கூறப்பட்டது.

(1) பாத வப்பைத்தில் மிகச் சிறந்தவனே.

(2) புருஷ்ப் புலி, புலிபோன்ற புருஷன், துஷ்டர்களே நிக் ரஹஞ் செய்கின்ற புருஷன்.

(3) த்யாகத்தைப்பற்றி, ஸக்க்யாஸத்தைப்பற்றி.

ரு. யஜ்கும் தானம் தபஸ் என்ற கர்மம் விடத்தக்கதன்று. அது வே செய்யத்தக்கது. விவேகிகளின் யஜ்கும் தானம் தபஸ் பரிஶுத் தியைச் செய்கின்றவைகள் (¹).

(1) யஜ்ஞும் தானம் தபஸ் என்ற கர்மங்களே ஸ்ரத்தை யோடு செய்தால், பரிஸுத்தி அமையும். ஆகலால், அவற்றைத் தினமும் தவளுது செய்தல் வேண்டும்.

காம்ய புத்தியோடு கர்மங்களேச் செய்தால், ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கத்துக்குரிய த்ரிலோக ஸஞ்சாரம் கிடைக்கும். கிஷ்காம புத்தியோடு செய்தால், கிவ்ருத்தி மார்க்கத்துக்குரிய ஞான மும் மோக்ஷமும் கிடைக்கும்.

- சு. ஆனுல் (¹), பார்த்த, [விஷய] ஸங்கத்தையும் [கர்ம] பலன் களேயும் நீக்கி இந்த கர்மங்கள் செய்யத்தக்கவை (²) என்றது எனது உத்தம நில்சய மதம் (³).
- (1) தெய்வத்தில் ஸ்ரத்தைவைத்துச் செய்யப்பட்ட யஜ் ஞம் தானம் தபஸ்கள் அரேக ஸுகபலன்களேத் தரும் என் பது உண்மையாயினும், சுத்தஸுத்தி பெறுவதற்கு.
- (2) கர்மா நுஷ்டானி கர்மத்தால் பெறத்தக்க பலன்களே விரும்பாமல், "தயாள பரமேஸ்வரன் என்னுளிருக்கும் விஷய ப்பற்றுக்களேத் தீர்த்து என்னப் பரியு த்தனைக்க வேண்டுமென்று கர்மங்களே ஸ்ருஷ்டித்தபடியால், நான் விஷயஸு கங்களேப் பற்றேன், ஸச்சுதாந்த ப்ரபுவையே அண்டி எனக்குரிய கர்மங்களே அவரது ஆக்ஞைகளாகக் கொண்டு அவரையே நிணைத்து நிறைவேற்றுவேன்" என்ற புத்தியோடு கர்மங்களேச் செய்யவேண்டும்.
- (3) இர்த ஈர்வரார்ப்பண கர்மா துஷ்டானமே ஸக்க்யாஸங் களில் உத்தம ஸக்க்யாஸம். இதுவே பரம உபதேரும்.

இதற்குக் கிழான ஸைக்க்யாஸங்கள் ராஜஸ தாமஸ ஸக் க்யாஸங்கள் என்று மக். எ—அ இல் விளக்கி, உத்**தம ஸ**க்க்யா ஸைமாகிய ஸாத்விக த்யாகம் மக். கை—௰௨ இல் விரிவரகக் கூறப் பட்டது.

- எ. நியத கர்மத்தை (¹) வீடுவது சரியன்று. அதை மோஹத் தால் (²) வீடுதல் தாமஸ் ஸிந்ந்யாஸிம் என்று கூறப்பட்டது. (ஓ)
- (1) ஸர்த்யாவர் தனுதி நித்ய யஜ்கும் தானம் **தபஸ்** என்ற கர்மங்களே.
  - (2) மூட புத்தியால்.
- (3) தாமஸ் ஸக்க்யாஸமாவது எக்த உத்தம கியாயத்திற் காக யஜ்ஞாதி கர்மங்கள் ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்டன என்று விசா ரித்தறியாமல் அதுஸரிக்கப்பட்ட மூடத் த்யாகம்.
- அ. காய க்லேஶ பயத்தால் (¹) எந்தக் கர்மத்தைத் துன்பமெ ன்**ற வி**டுவானே, அவன் ராஜஸ த்யாகத்தைச் (²) செய்து, த்யாகு பல‰ப் பெறவேமாட்டான்.

- (1) தேஹத்திற்காவது மனஸுக்காவது துன்பம் ("க்லே ரும்") வருமென்ற பயத்தால்.
- (2) விட்டதால் பெறவேண்டிய துக்க நிவாரணேயை, மோ கூஷ்த்தை.

ராஜஸ் ஸர்ர்யாஸமாவது யஜ்ஞம் தானம் தப**ஸ் என்** றவை எல்லாம் மனஸுக்கும் தேஹத்துக்கும் வேத**ணேகளே**க் கொடுக்கும் என்ற பயத்தால் விடப்பட்ட கர்மாதுஷ்டானம்.

துன்ப பயத்தால் அதுரைக்கப்பட்ட ராஜஸ ஸைக்க்யாஸ த்திற்கு கிர்மல புத்தியுமில்ஃ, மோக்ஷ வித்தியுமில்ஃ என் பது கருத்து.

மோக்ஷம் என்றது துக்க பய விஷாதங்களினின்று நீங்கு தல். காயக்லேஸத்தை அதுஸரித்த ராஜஸ ஸக்க்யாவிக்கு மோக்ஷம் வெகு தூரமாகும்.

கூ. ஸிங்கத்தையும் (¹) பலணேயும் (²) நீக்கி, செய்யவேண்டிய (³) எந்தக் கர்மம் உறுதியாகச் (⁴) செய்யப்படுகின்றதோ, அந்த தீயாகம் (⁵) லாத்விகம் என்ற ஒப்புக்கோள்ளப்பட்டது (்).

- (1) தோன்றி அழியும் பொருள்களேப்பற்றிய ஆசையோடு புத்தி கூடுதஃயும்.
  - (2) நற்கர்மங்களால் வரும் விஷய ஸுகங்களேயும்.
  - (3) ஒருவனுக்குரிய.

€-w.]

- (4) ஸ்ரத்தையோடும் ஸ்திரமாகவும்.
- (5) அந்த விஷயஸங்கத் த்யாகமும் கர்மபலத் த்யாகமும்.
- (6) ஸாத்விக த்யாகம், அல்லது, ஸாத்விக ஸைர்க்யாஸம் = காம ஸங்கமும் கர்மபலனும் எனக்கு வேண்டாம் என்ற புத்தி யோடு செய்யப்பட்ட யஜரும் தானம் தபஸ் என்ற கர்மாதுஷ் டானங்கள்.
- ல. மேதாவியும் (¹), ஸம்ஶயமற்றவனும் (²), ஸித்வழன்னவ னும் (³) ஆகிய த்யாகி (⁴) அதஶல கர்மத்தை த்வேஷிக்க மாட்டா ன் (⁵). தஶலத்தில் ஸ்ங்கம் பெறமாட்டான் (ீ).

- (1) சல்லறிவு பெற்றவனும்.
- (2) விபரீத நிணவுகள் அற்றவனும்.
- (3) உண்மையான நிஃயில் நிற்கின்றவனும்.
- . (4) ஸாத்விக ஸக்க்யாவலி.
- (5) கர்மங்களேச் செவ்வையாக அறுஷ்டியாகவணே அவ மதிக்கமாட்டான்.
- "அகுமை கர்மம்"=ஸகாமபுக்கியோடு செய்யப்பட்ட கர் மம்.
- (6) செவ்வையாகக் கர்மங்கண அதுவ்ஷக்கிறதைப்பற்றி யும் அபிமானம் கொள்ளான்.
- "குரை கர்மம்"=நிஷ்காம புத்தியோடு செய்யப்பட்ட கர் மம்.

எனவே, ஸாத்விக ஸக்க்யாவி அபிமானமற்றுத் தனக்கு ரிய கர்மங்களே சுஸ்வரார்ப்பண புத்தியோடு லோகோபகாரத் துக்காக நிறைவேற்றுவான் என்பது கருத்து.

- **ய்**க. கர்மங்களே ழற்றக விடுவதற்கு தேஹியால் நடியாது. **ஆ**த லால், எவன் கர்மபலத்தை விடுவானே, அவன் த்யாகி என்ற கூறப் படுகின்றன் (¹).
- (1) ஜீவாத்மாவோடு ஸம்பந்தப்பட்ட ஐம்பொறிகளும் அ ந்தஃகாணங்களும் கர்மேந்த்ரியங்களும் தத்தர் தொழில்க ளேச் செய்துகொண்டேயிருக்குமாதலால், கர்மங்களே "நான் விட்டேன்" என்ற வார்த்தை ஒவ்வாது. "ஸந்ந்யாஸம்" என்ற பதத்தின் மெய் அர்த்தம் கர்மாதுஷ்டானத்தில் கர்மபல த்யா கம் என்றே கொள்ளவேண்டியது.
- **ல்**உ. அத்யாகிகளுக்கு (¹) அதிஷ்ட, இஷ்ட, மிஸ்ரம் என்ற ழன்று வித கர்மபலன் இறந்தபின் ஸம்பவிக்கின்றது (²). த்யாகிகளுக்கு ஒரி டத்திலும் ஸிம்பவிக்கின்றதில்லே (³).
  - (1) கர்மபலத் த்யாகம் செய்யாதவர்களுக்கு.
- (2) பலணே விரும்பிக் கர்மங்களே அதுஷ்டிக்கின்றவர்களா கிய அஸைக்க்யாஸிகளுக்கு மூனித கர்முபல**ன்**கள் இறக்தபின்

புசிப்பிக்கு வருகின்றன. அக்கர்மபலன்கள் முுபபலன்கள் என்றும், அமுுப பலன்கள் என்றும், முுபமும் அமுுபமும் கலக்க (மி**ம்**சு) பலன்கள் என்றும், கூறப்படும்.

w2..]

இந்த பிறவியில் செய்யப்பட்ட கர்மங்களின் பலன்கள் இப்பிறவியிலேயே புகிப்புக்கு வரா. வேருரு பிறவியிலே வரும் என்பாது பற்றி, "இறந்தபின் ஸம்பவிக்கின்றது" என் மூர்.

"பலம்" (தமிழில் பலன்) என்ற பதம், "பல" (நிஷ்பத்தி, உற்பத்தி, பிறப்பு) என்ற தாதுவில்நின்று ஜனித்து, பிறக்கின்ற வஸ்து என்று பொருள்படும்.

கர்மம் செய்தால் அச்செயலில்நின்ற ஓர் பீஜம் (வித், விதை) உண்டாகும். இந்த பீஜம் அத்ருஸ்யமாயிருப்பதால் "அத்ருஷ்டம்" எனப்படும். பீஜத்தில்நின்று வருக்ஷம் வரு வதுபோல, புண்ய பீஜத்தில்நின்று ஸுகமும், பாபபீஜத்தில் நின்று துக்கமும், புண்யமும் பாபமும் கலக்கப்பட்ட பீஜத்தி ல்நின்று ஸுகதுக்கங்கள் கூடிய அதுபவங்களும் தோன்றும்.

நரக ஸ்வர்க்க அநுபவங்களுக்குப்பின், பூலோகத்தில் இந்த பிஜங்கள் புருஷகாரத்தை (புருஷனுடைய ப்ரயத்தனத் தை) அடைந்து, ஸுக துக்கங்களே வீளேவிக்கும். உழப்பட்ட கேஷத்ரம் பீஜமில்லாமல் நிஷ்பலமாவதுபோல, பூர்வ புண்ய பீஜமில்லாமல் புருஷகாரம் (முயற்கு) சித்திக்காது. (மஹாபார தம், அநருராலை பர்வம், அத். சு, டு—சமிஎ).

ஜனனங்கள் தோறும் அகாதிகாலக் தொட்டு ஆத்மாக்கள் யான் எனது என்ற புத்தியோடு செய்த கர்மங்களின் பீஜங் கள் கணக்கற்றுக் கால தேஶா கியதி தத்வங்களில் கட்டுப்பட்டு இருக்கும். இக்தக் கர்ம பீஜங்களின் பெயர் ஸஞ்சிதமாம். (குமிக்கப்பட்டதாம்).

ஸஞ்சித கர்மபீ ஐங்களில் கில, பக்வப்பட்ட காலத்தில், இ ப்பிறளிக்குரிய தது கரண புவன போகங்களே ஆரம்பிக்கும். இப்படி இந்த ஜனனத்தில் புகிப்புக்கு வருகின்ற கர்மங்கள் ப்ராரப்த கர்மம் எனப்படும். ஸ்தூல தேஹம் என்ற பேறு முதல் மரண எல்ஃ என்ற சாக்காடு வரையில் அதுபவிக்கப்

மாட்டம்ச.]

பட்டவை எல்லாம் ப்ராரப்தங்கள்.

501

501 L

S OT I

5 LOT

到,

LITTL

61 601

西島

Q 550

Bull

6T 60T

LOTT

LG:

Sin

விரை

四面

Coor (b

LD 61

24(4)

000

TILD

off on

Calo

ujon

"ப்ர", "அ", என்ற உபஸர்க்கங்களோடு "ரப்" (ஆரம்பித் தல்) என்ற தாது கூடி "ப்ராரப்தம்" ஆயிற்று. இந்தப் பதம் ஓர் பிறவியை ஆரம்பிக்கும் வஸ்துவாகிய கர்மபிஐத்தையும், அப்பிறப்புத் தொட்டு இறப்பு வரைக்கும் தொடர்பாக ஸம் பந்தப்பட்ட கர்மபிஐங்களேயும், குறிக்கும்.

ப்ராரப்த கர்மபலன்களேப் புசிச்கும் பொழுது, விருப்பு வெறுப்பால் ஏவப்பட்டு யான் எனது என்ற புத்தியோடு கர்ம ங்களேச் செய்தால், அவற்றில் நின்று புது பீஜங்கள் உண்டாகி, பழைய ஸஞ்சித பீஜங்களோடு குமிக்கப்பட்டு, பின் ஒரு கால த்திற் பக்வமடைந்து, புசிப்புக்கு வருமாதலால், இவை ஆகா ம்ய (வரப்போகின்ற) கர்மம் எனப்படும்.

கர்மங்களின் பலன்கள் ஆறவகைப்படும். அவையாவன: பேறு (பெற்ற தேஹம், பிதா, மாதா, பிறக்த ஸ்தானம், அதை அடக்கிய தேஸம், அரசாட்சு, பாஷை, கல்வித்திறம், உத்யோ கம், தனம், பத்னி, பிள்ளேகள், ஸ்ரேஹிதர் முதலியவைகள்); இழவு (தன்ண விட்டு போகின்றவையெல்லாம்); இன்பம் (ஸுக அதுபவங்கள்); பிணி (துன்ப அதுபவங்கள்); மூப்பு (தேஹத்தோடு தேஹி ஸம்பக்தப்பட்டிருக்கும் காலம்); சாக் காடு (மாணம்), என்பவையாம்.

இப்பிறவியில் புகிக்கப்பட்ட இந்த ஆறு பலன்களுக்கும் காரணம் முற்பிறுவிகளில் செய்யப்பட்ட கர்மங்கள் என்றதற்கு ஆன்ற ஸாகூதிகள் பரமேஸ்வரனடைய அவதார புருஷணிய ஸ்ரீ க்ருஷ்ணபகவானும், அவர் உபதேஸத்தைப் ப்ரஸ்தாபித்த வ்யாஸ பகவானுமே.

(3) நிஷ்காம கர்மா நுஷ்டானிகளாகிய ஸாத்விக ஸக்க்யு வலிகளேத் தாம் செய்யும் கர்மங்களில்நின்று ஜனிக்கும் பல ன்கள் பற்று.

நிஷ்காம கர்மாவைப் பற்று த பலன்கள் இவனுடைய மித் சர்களேயும் ரைத்ருக்களேயும் பற்றும். மித்சன் ஸுகபலணேப் பெறுவான், ரூத்ரு அஸுக பலணேப் பெறுவான். இப்படி நிஜ ஸக்க்யாஸத் தின் பொது லக்ஷணத்தைக்கூறி, அடுத்த ச மக்த்ரங்களில் கர்மகாரணங்களே விசாரித்து, இவ ற்றை அறிக்தவன் "அகர்மா" ஆவான் என்ற மிஎ ம் மக்த்ரத் தில் விளக்குவார்.

லங் மஹாபாஹு, க்ருதாந்த ஸாங்க்யத்தில் (¹) ஸர்வ கர்ம ஸித்திக்காக (²) கூறப்பட்ட இந்த பஞ்சகாரணங்களே (³) என்னு டைய [வாக்கினின்று] அறி.

(1) "க்ரு தார் தம்"="க்ரு த" (முற்றுகிய, பூர் த்தியான)+ "அர் த" (முடிவு)=கர்மத்தின் பூர்ணமுடிவு.

"க்ரு தார் த ஸாங்க்யம்" = கர்மா நுஷ்டானங்களெல்லாம் முடிவு பெறுகின்ற மெய்யறிவு.

இந்த மெய்யறிவை "ஸாங்க்யம்" என்றும், "வேதாந்தம்" என்றும், பல ருஷிகள் கூறியிருக்கின்றனர். அத். உ. நூலிகூ.

"க்ரு தாக்த ஸாங்க்யத்தில்" – கர்மங்கள் பூர்ணப்படுகின்ற உபகிஷத்களில்.

- (2) எல்லா யஜ்ஞங்களாலும் தானங்களாலும் தபஸ்களா லும் மாதுடர் முடிவான மோக்ஷ பலணப் பெறும் பொருட்டு.
  - (3) கீழ்வரும் ஐந்து கர்ம காரணங்களே.

மிச. அதிஷ்டானமும் (¹), கர்த்தாவும் (²), வெவ்வேறன காண மும் (³), பலவித வெவ்வேற சேஷ்டையும் (⁴), இவைகளில் (⁵) ஐந் தாவது (") தைவமே ( $^{7}$ ).

(1) ஸ் தூல தேஹமும்.

"அதி" என்ற பதமும், "ஸ்தானம்" (இடம்) என்ற பத முங்கூடி, "அதிஷ்டானம்" என்ற திரிபு பெற்ற வக்தது. இது இக்த்ரியங்களின் இருப்பிடமாகிய ஸ்தூல ஸ்ரீரம் என்று பொருள்படும்.

- (2) கர்த்ருத்வ மோஹம் பெற்ற ஜீவாத்மாவும்.
- (3) ஐவித பிரிவுகளேயுடைய ஸூக்ஷ்ம ஸரீசமும்.
- (4) துடின கோலங்களேக் கொண்ட ரஜஸ் குணமும்.
- (5) இவைகளேப் பற்றிய.

459

458

மின-மிஅ.]

(6) ஐக்தாம் காரணம்.

(7) மஹேஸ்வர ஸம்பக்தமே ("தைவம்"=தேவ ஸம்பக் தம்). ஐஸ்வரயோகமே. அத். கூ. டு. (உ).

கர்ம ஜனனத்துக்கு பஞ்சகாரணங்கள் ததுவும், கரண மும், கர்த்ருத்வமோஹம் பெற்ற ஆத்மாவும், சேஷ்டைரூப ரஜஸ் குணமும், கர்ம சக்ரத்தை கடத்திவைக்கின்ற பரமே ஸ்வரனும், என்று கூறி, அடுத்த மக்தரத்தில் மாதுடர் கர்மேக் த்ரியங்களால் எவ்வித கர்மங்களேச் செய்தாலும், அவைக்கு அதிஷ்டாதை பஞ்சகமே காரணம் என்று சாதிக்கின்றுர்.

- லிடு. ந்யாயமான அல்லது விபரீதமான (¹) எந்தக் கர்மத்தை மனம் வாக்கு காயங்களால் மனுஷன் ஆரம்பிக்கின்றனே, அதற்கு (²) இவ்வைந்துகளே காரணங்கள் (³).
  - (1) விதிக்கப்பட்ட அல்லது விலக்கப்பட்ட.
  - (2) ஆரம்பிக்கும் கர்மத்குக்கு.
- (3) மனம் வாக்குக் காயங்களால் எந்தப் புண்ய கர்மம் அல்லது பாப கர்மம் செய்யப்படுமோ, அந்தக் கீர்மத்துக்கு காரணங்கள் அதிஷ்டானுகி பஞ்சகமே.

ல்சு. இவ்விதம் இருக்க (¹), எவன் அக்ருத (²) புத்தியோடு கூடியிருப்பதால் ஆத்மாவை மாத்ரம் (³) அதில் (⁴) கர்த்தாவாக அறி கிறஞே, அத்த துர்மதி (⁵) அறிகின்றனிஃ்ல (ீ).

- (1) அதிஷ்டாணுதி பஞ்சகம் கர்**ம**த்துக்குக் காரணமாக இவ்விதமிருக்க.
  - (2) ம்ரவண மனை அப்பியாசங்களால் முுத்தப்படாத.
- (3) "ஆத்மாகம் கேவலம்" = ஜீவாத்மாவை, அல்லது தேஹ த்தை, மாத்சம்.
  - (4) ஆரம்பிக்கப்பட்ட கர்மத்தில்.
  - (5) அந்த முடன்.
- (6) கர்ம காரணத்தைப் பற்றிய உண்மையை அறியமாட் டான்.

யீஎ. எவனுக்கு பாவஊ(¹) அஹங்காரம் பேறவில்ஃலயோ, எவ னுக்கு புத்தி மறைக்கப்படவில்ஃலயோ, அவன் இவ்வுலகத்தாரை ஹிம்ஸித்தாலும் ஹிம்ஸிக்கின்றவனுமில்ஃல, பந்திக்கப்படுகின்றவனு மில்ஃல (²).

- (1) மனுபாவனே; மனவில் தோன்றும் நினேவுகள்.
- (2) அஹர்தை மமதையற்று, மஹேஸ்வரனே ஸகல க்ருக் யங்களேயும் நடத்தி வருகின்றுர் என்ற உண்மையை உள்ளபடி அறிர்த ஜீவன்முக்தனுடைய மனம் வாக்குக் காயங்களால் பிறர் கண்டிக்கப்பட்டால், அக் கண்டனே அவனுடைய கண்ட போயன்று என்றும், மஹேஸ்வரனது கண்டணேயே என்றும், அறியவேண்டியது. ஜீவன்முக்தனுடைய கர்மங்கள் ஸுக துக்க பர்தனங்களே அவனுக்குக் கொடா.

இதுவரையில் கர்மத்துக்குக் காரணம் அதிஷ்டாஞதி பஞ் சகம் என்று கூறி, வரும் மர்த்ரத்தில் கர்மங்களே நடத்திவை த்தலுக்குரிய எல்ஃகள் "கர்மசோதணே" எனப்படும் என்றும், இது ஞாதா ஞேயம் ஞானம் என்ற ஞானத் த்ரிபுடிகள் என் றும், கர்மத் த்ரிபுடிகளாகிய கர்மமும் கரணமும் கர்த்தாவும் கர்முலங்க்ரமும் எனப்படும் என்றும், கூறப்பட்டது.

**ல்அ**. கர்மசோதனு  $(^1)$  நாதா  $(^2)$ , தேயம்  $(^3)$ , நானம்  $(^4)$ , என்ற ழன்றுவிதம்.

கர்மஸங்கீரஹம் ( $^5$ ) கர்மம் ( $^6$ ), கரணம் ( $^7$ ), கர்த்தா ( $^3$ ) என்ற ழன்றவிதம்.

(1) கர்மங்கள் ப்ரவேஸித்து ஜீவிக்கின்ற எல்ஃகளாகிய ஞானத்ரிபுடிகள்.

"சோதகா" என்ற பதம் "சுத்" (ஜீவிக்கச் செய்தல்) என்ற தாதுவினின்ற ஜனித்து, நின்முடும் இடம் என்ற பொருள் படும்.

"கர்மசோதரா"=கர்மங்கள் பற்றிப் ப்ரவ்ருத்திக்கும் எல் கேன்.

அஃதாவது, கர்மங்கள் ஞாதா என்னும் ஜீவாத்மாவையும் அவனுடைய ஞேயத்தையும் ஞானத்தையும் பற்றிஙின்றே இல 461 [w21.

கும். வேறெரு பொருளில் கர்மப் ப்ரவேயம் இல்லே.

- (2) அறிகின்ற ஸாகூறி; ஜீவாத்மா.
- (3) அறியப்பட்ட விஷயம்.
- (4) அறிகின்ற ஸாகூகியும் அறியப்பட்ட விஷயமும் எக்த கிஃவில் ஸம்பக்தப்பட்டதோ, அக்த ஸம்பக்த கிஃ ஞானம், அல்லது அறிக்துகொண்ட கிஃ, எனப்படும்.

கர்மம் என்ற பொருள் இந்த ஞானத்ரிபுடிகளேத் தாவியே நிற்கின்றது. இவை இல்லே எனில், கர்மத்துக்கு ப்ரவ்ருத்தி இல்லே. ஞாதாக்களாகிய ஜீவர்களேப் பற்றியும், ஞேயங்சளா கிய நாநாவித ஆத்ம அஞக்ம போக்யப் பொருள்களேப் பற்றி யும், ஞானங்களாகிய அறிவுகளேப் பற்றியுமே கர்மம் ப்ரவ்ருத் திக்கும், நடைபெற்றுவரும். ஞாதா, ஞானம் ஞேயம் அன்றிக் கர்மத்திற்கு விலாஸம் இல்லே, நின்றுடும் இடமில்லே.

(5) கர்மக் கூட்டங்கள்; கர்மக் கொத்துக்கள்; ஒன்றை ஒன்று கவர்ந்துகொண்டு நிற்கின்ற கர்மசொருபங்கள்.

"ஸங்க்சஹம்" என்ற பதம் "ஸம்" (செவ்வையாக) என்ற பகுதியும், "க்சஹம்" (பிடித்தல், கவர்தல்) என்ற பதமுங் கூடி "ஸங்க்சஹம்" என்றுகி, ஒன்றைஒன்ற தாவி நிற்கும் ஏகஜாதி வஸ்துக்கள், என்ற பொருள்படும். இவை ரஜஸ், குணப் ப்ர க்ருதி அம்மங்களாகிய கர்மம், கரணம், கர்த்தாவாம்.

- (6) ஒருவனுடைய மனம் வாக்குக் காயங்களால் செய்யப் பட்ட செயல்கள்.
- (7) உள்ளம் மனம் புத்தி சித்தம் அஹங்காரம் என்ற உட் காணங்களும், மெய் வாய் கண் மூக்குச் செவி என்ற புற க்கரணங்களும், ஸாதாரண வழக்கத்தில் காணங்களென்று கூறப்படி.னும், ஈண்டு புத்தியும், புத்தியின் ஒரு நிர்சய நிலேயா கிய தைர்யமும், மனலில் ப்ரதிபலிக்கின்ற இஷ்ட காம்ய பூர் த்தியாகிய ஸுகமும் "காணங்கள்" என்று கூறப்பட்டன.
  - (8) கர்மத்தைச் செய்கின் றவன்.

ரஜோகுணத்தால் ஏவப்பட்டுக் கர்மேக்த்ரியங்கள் கர்மங் களேச் செய்கின்றபடியால், சர்மேக்த்ரியங்களே கர்த்தாக்கள் எனலாம். ஆண், மூடபுக்கிமான்கள் "கான்" என்ற தேஹமே அல்லது ஜீவாத்மாவே "கர்த்தா" என்று கிணக்கின்றனர். இந்த ப்ரபல்ய விமூடார்த்தப்படி சாஜஸ கர்த்தா என்றும், தாமஸ கர்த்தா என்றும் இருவகைக் கர்த்தாக்கள் உளர். வே ருரு வகையான புத்தியோடு, அதாவது, நான் என்று கிண யாமனும் பேசாமனும், தனக்கு வகுக்கப்பட்ட கர்மங்களேச் சரி யாக நடத்திக்கொண்டிருப்பவன் ஸாத்னிக கர்த்தா எனப்படு வான். வரும் உலக—உலஅ மந்த்ரங்களில் இந்த மூவகைக் கர் த்தாக்கள் கூறப்பட்டார்கள்.

இனி, கர்மசோதனேயில் ஞானமும், கர்மஸங்க்ரஹத்தில் கர்மமும் கர்த்தாவும், பரமேஸ்வரலை செய்யப்பட்ட குண விபாகத்தால், மூவகையாகும் என அடுத்த மக்த்ரத்தில் விள க்கிரை.

**லி**கூ. தணபேதத்தால் (¹) ஞானழம் கர்மழம் கர்த்தாவும் ழன்று விதமாகவே தண ஸம்க்யானத்தில் (²) உரைத்திருக்கின்றது. அவ் வண்ணமே அவைகளேயும் கேள் (³).

(1) பகவான் அருளிய குண விபாகத்தால்.

(2) குண்+ஸம்+க்யானம்=குணங்களே சரியாகக் கணக் கிட்டுக் கூறும் **மாஸ்த்ர**ம். ("க்யா" என்ற தாதுவின் அர்த்தம் கணக்கிடுதல்).

"குண ஸம்க்யானம்" என்ற தூல் கபிலமுனிவரால் இய ற்றப்பட்டதால், அது "காபிலம்" என்றும்`கூறப்படும். இக்கா லத்தில் இதைக் காணும். ஸாங்க்யமும் வேதாக்தமும் வெவ் வேறன்று. உ. டிமகை க்குரிய உரையைப் பார்த்தறிக.

(3) அர்**த ஞான யாஸ்**க்ரத்தில் கூறினவாறு நான் உனக் குக் கூறுவேன், கேட்பாயாக.

வரும் மூன்று மக்த்ரங்களில் (உய— உயிஉ இல்) மூவகை ஞானம் கூறப்பட்டன. இவற்றில், முதன்மை பெற்ற ஏக பாவ ணே செய்யத்தக்க அறிவாகிய ஸாத்விக ஞானம் உயி ம் மக்த் ரத்தில் விளங்கும். 2.0. வீபாகத் செய்யப்பட்ட பூதங்களில் (¹), வீபாகத் செய்யப்படாததும் மாறதலில்லாததுமாகிய (²) ஏகபாவத்தை (³) எத ஞல் (⁴) அறிகின்றஞே, அந்த தூனத்தை ஸாத்விகம் என்றறி.

(1) ப்ரக்ரு தி வஸ் துவைக் கொண்டு இயற்றப்பட்ட வெவ் வேறு தேஹங்களில் [வலிக்கும் எகபாவத்தை].

(2) பிரிக்கத்தக்க ப்ரத்ரு தியைப்போல பிரிக்கக்கூடாத தும், பிறப்பு வளர்ச்சி இறப்பு என்ற விகாரங்கள் இல்லாதது மாகிய.

(3) எகமாயிருக்கின்ற வஸ்துவை, அதாவது, பரமேம் வரண.

(4) எவ்வகை ஞானத்தால். அதாவது, ஏக பாவணே செய் யக்க டிய அறிவால்.

இந்த மந்த்ரத்தின் அர்த்தம், கண்டி த பதார்த்தங்கள் யாவும் அகண்ட பதார்த்தத்தில் உள்ளன என்றும், கண்டன வெல்லாம் கண்ணுல் காணக்கூடாத வஸ்துவினின்று தோன் மின என்றும், எந்த அறிவு அறியத்தக்கதோ, அது ஸாத்விக ஞானம் எனப்படும் என்பதே.

மேகம் மின்னல் இடி முதலிய தோற்றங்களும், நிலம் மலே நுதி கடல் கப்பல் வீடு ஜனங்கள் முதலிய தோற்றங்களும் பூத ஆகாஸத்தில் உள்ளன போல, பூத ஆகாமம் மாயை என்ற மன ஆகாமத்தில் உள்ளது என்றம், மன ஆகாமம் நிர்க்குண வஸ்துவாகிச் சிதாகாமத்தில் (சித் அகாமத்தில், அகண்டாகார சித்தில், பரமாத்மாவில்) உள்ளது என்றம், புத்தியால் நிதானி த்து அறியும் அறிவு ஸாத்விக ஞானம் எனப்படும்.

வியால புத்தியை முன்னிட்டு அறியாமல், எந்த அறிவு பரமாத்மாவை நேரே அதாபவ முறையாக அறியுமோ, அந்தப் பேரறிவு (அகண்டாகார அறிவு) ஸாத்விக ஞானத்துக்கு மிக மேற்பட்டது.

த்வந்த்வங்களில்நின்ற விலகின ஸமத்வபுத்தியோடு கூடி பிருக்கும் ஜீவாத்மா ஸம தர்மனியாகி, விகல்ப நாம ரூபங்கள் யாவற்றையும் ஏக பாவீன செய்த மாத்ரத்தில், அவற்றுள் இ ருக்கின்ற அகண்டாகார வஸ்துவை அநுமானிப்பான் என்று விளக்கி, அடுத்த மந்த்ரத்தில் நாநாவித பேதங்களே வெவ்வே ருக அறியும் அறிவு ராஜஸ் ஞானமாகும் என்றுர்.

உ**ல்**க. ஸிர்வபூதங்களில்  $(^1)$  வெவ்வேற நாநாவித பாவங்க ளேப்  $(^2)$  பற்றின எந்த ப்ரதக் ஞானமோ  $(^8)$ , அந்த ஞானத்தை ராஜ ஸிமாக அறி  $(^4)$ .

(1) ஸகல தேஹங்களில்.

(2) தோற்றங்களே.

(3) வெவ்வேருகப் பிரித்து அறியும் அறிவோ.

(4) தனக்கு முன்னிருக்கின்றவைகளே, த்வர்த்வ மோஹம் பெற்ற புத்தி வெவ்வேறுகப் பிரித்தும், அவைகளின் பேதங்க வேப் பாராட்டியும் நிற்கும். த்வர்த்வ புத்தியோடு கூடினஞாதா ராராவித ரூபங்களேயும் அவற்றின் வேற்றுமைகளேயும் அறி யுமேயன்றி, அவற்றிற்கும் அகண்ட வஸ்துவுக்கும் உள்ள ஆதார ஆதேய ஸம்பர்தத்தை அறியாது. இவ்வித ஞானம் ரஜஸ்மய ஞானம்.

இனி, உயிஉ இல் தாமஸ் ஞானம் கூறப்படும்.

உலிஉ. •[தனக்கு இதுதான்] எல்லாம் போல (¹) [நிணத்து] ஒரு கார்யத்தில் அழுந்தினதும் (²), காரண கார்ய விசாரணே அற்றதும்(³), தத்வார்த்தத்தை அறியாததும் (⁴), அல்பழம் (⁵) ஆகிய எந்த ஞான மோ, அது தாமஸம் என்ற கூறப்பட்டது (்°).

(1) "க்ருத்ஸ்கவத்"=எல்லாம் போல.

(2) ஒரு பொருள் போக அல்லது வர இருக்தால், அக்த ஒன்றைத் தனக்குடைய ஸகல பொருள்களும் போகின்றன போலவும் அல்லது வரவேண்டியவை போலவும் கிணத்து, அத னில் மிகப் பற்றுள்ளதாயும்.

(3) ப்ரக்ரு தி விஷயங்கள் காரண கார்ய ஸம்பர்தமாகவே, கால தேஸ திக் என்ற பரிஸ்சின்னங்களேப் பற்றித்,தோன்றியும் வளர்ந்தும் அழிர்தும் வருமென்ற உண்மையை அறியாததும்.

(4) ஆத்ம லக்ஷணங்களே அறியமாட்டாததும்.

4

(6) தாமஸ் ஞானியின்புத்தி,விருப்பு வெறப்புகளால் ஏவ ப்பட்டு,சலனத்தை அடைந்து அல்ப ஸக்கியோடிருக்கும்,ஆத்ம விஷயங்களே அறியமாட்டாது, காரண கார்ய ஸம்பந்தங்களே விசாரிக்காது, சிறிய சங்கதிகளே மஃபோலப் பாராட்டி மிக வருத்தப்படும்.

இனி, கர்ம பேதங்களே அடுத்த முன்ற மந்தாங்களில் கூறுவார்.

உற்க. [விஷயங்களில்] ஸங்கமில்லாமல், ராக நீவேஷமில்லா மல், எந்த நியதகர்மம் பலத்தைப் பேற விருப்பமற்றவனுல் செய்ய ப்படீடதோ, அது ஸாத்விகம் என்று கூறப்பட்டது (¹).

(1) ஸாத்விக கர்மமாவது, விருப்பு வெறப்பால் ஏவப் படாததும், விஷய ஸுகங்களில் கின்று ஜனிக்காததும், யு பாயு பலன்களே நாடாததும், ஆகிய சிந்தனேகளும் வாக் குக்களும் செய்கைகளுமாம்.

உ**ல்**ச. கர்மத்தை நிறைவேற்ற விருப்பழடையவன்ல், அல்லது அஹங்காரம் பேற்றவனல், வேகு ழயற்சியுடன் எது செய்யப்படு கின்றதோ, அது (¹) ராஜஸமென்ற கூறப்படுகின்றது (³).

(1) அந்தக் கர்மம்.

(2) ராஜஸ கர்மமாவது, எடுத்த கர்மத்தை கிறைவேற்றவே வேண்டும் என்ற ஆவலோடும், அல்லது நானே இந்தக் கர் மத்தை முடிக்க வேண்டும் என்ற எண்ணத்தோடும், வெகு முயற்கியோடு செய்யப்பட்ட கர்மம்.

உ**ல்**ரு. அநுபந்தத்தையும் (¹), கேடுதியையும் (²), ஹிம்ஸை யையும் (³), புருஷகாரத்தையும் (⁴) கவனிக்காமல், மோஹத்தால் எந்தக் கர்மம் தொடங்கப்படுகின்றதோ, அது தாமஸம் என்ற கூறப் படுகின்றது (⁵),

(1) தன்ணேச் சூழ்ந்திருக்கும் பந்தனங்களாகிய தடைகளே

(2) தனக்கு வரும் நஷ்டத்தையும்.

(3) பிறருக்கு உண்டாகும் துன்பத்தையும்.

(4) "பௌருஷம்"=புருஷகாரம், தனது வல்லபம், (ஊக் கம், இடம், பொருள், ஏவல்).

(5) தாமஸ் கர்மமாவது தனக்குள்ள மக்தியையும் தடைக ளேயுங் வரும் நஷ்டங்களேயும் ஆராயாமல் செய்யப்பட்ட கர் மங்கள்.

இனி, கர்த்தாவின் பேதங்களே அடுத்த மூன்று மர்த்ரங் களிற் கூறுகின்றுர்.

உ**ய்**சு. ஸிங்கத்தை வீட்டவனும் (¹), நான் என்ற பேசாதவ னும் (²), தைர்யம் உத்ஸாஹங்களோடு கூடியவனும் (³), ஸித்தி அஸித்திகளில் விகாரமற்றவனும் (⁴), ஆகிய கர்த்தா ஸாத்விகன் என்ற கூறப்படுகிறன் (˚).

(1) விஷயங்களில் அழுக்தாத மனமுடையவனும்.

(2) கர்மங்களேச் செய்யும் பொழுது "கான், கான்" என்ற அஹர்தை கிறைக்கு வார்த்தைகளே உச்சரிக்காதவனும்.

(3) ஸ்திர புத்தியையும் ஊக்கத்தையும் பெற்றவனும்.

(4) வெற்றி தோல்விகளில் ஸமத்வம் பெற்றவனும்.

(5)ஸாத்விக கர்த்தா விஷய ஸுகத்தை மதிக்காமல், த்வ க்த்வங்களே ஸமப்படுத்தி, கான் என்ற கிணவும் பேச்சுமற்று, தனக்குரிய கர்மங்களே தைர்யத்தோடும் உத்ஸாஹத்தோடும் கிறைவேற்றுவான்.

அடுத்த ஸ்லோகத்தில் ராஜஸ கர்த்தாவின் லக்ஷணம் கூற ப்படும்.

உ**ல**எ. ராகம் பெற்றவனும், கர்ம பலத்தைப் பேற விருப்ப முடையவனும், லோபழடையவனும், ஷிம்ஸையைச் செய்கின்ற ஸ்வபாவம் பேற்றவனும், ஶௌசமற்றவனும், ஸந்தோஷத்தையும் துக்கத்தையும் [மாறி மாறிப்] பேற்றவனுமாகிய கர்த்தா, ராஜஸின் என்ற கூறப்பட்டான் (¹).

(1) ராஜஸ் கர்த்தா ஆசையால் எவப்பட்டு விஷய ஸுகங் 467

12. W.7

களே நாடி, தனக்குத் தடையானவர்களேத் துன்பப்படுத்தியும், கொடுக்கவேண்டியதைக் கொடாமலும், ஒருவேளே ஸக்தோஷ த்தையும் இன்னெருவேளே துக்கத்தையும் அதுபவித்துக்கொ ண்டும், பரிருுத்தமற்றும், கர்மங்களேச் செய்வான்.

உற்அ. [மனலை புத்தியோடு] சேர்க்காதவனும் (¹), பிறந்த படி தேர்க்சியற்ற இருப்பவனும் (²), ஸ்தப்தனும் (³), கபடனும், அன் பற்றவனும் (⁴), சோர்வுபெற்றவனும் (⁵), வேலேகளே நெடுநேரம் இழுத்துச் செய்கின்றவனும் (⁵), ஆகிய கர்த்தா தாமஸ்ன் என்ற கூற ப்படுகின்றன் (⁻).

- (1) "அயுக்த:=சேர்க்காதவன். அதாவது, இந்க்ரியங்களே யும் மனஸையும் புத்தியோடு சேர்த்து அடக்கிவைக்காதவன். ஸைமத்வ புத்தி இல்லாதவன். அத் உ, சுலஅ.
- (2) "ப்ராக்ரு த:" = ப்ரகரு தியில் (தாய் வயிற்றில்) நின்று பிறந்தபடி திருத்தமற்ற இருப்பவன்.
  - (3) ஸ் தம்பம்போல இருக்கின் றவன்; தடியன்.
- (4) "கைஷ் க்ருத்திக:"=(கி+க்ருத்திக) கற்கர்மம் அற்ற வன்.
  - (5) "விஷாதி" = தளர்ச்சியடைந்தவன்.
  - (6) "தீர்க ஸூத்ரீ"=கெடு நூலன்.
- (7) தாமஸ கர்த்தா ஐம்பொறி அடக்கமற்றுப் பஹிர் முக மாகத் திரிவான், கல்வி நற்குணம் உத்ஸாஹம் கீர்த்தி முதலிய ஸ்ரேயஸான ஸம்பத்களே மதிக்கமாட்டான். (ஆதலால், இவன் ஸ்ரேயோபிமானம் அற்றவன்), புண்ய கர்மங்களேச் செய்யான், தீமைகளேச் செய்வான், சோர்வுக்கு ஆளாயிருப்பான், தான் செய்யவேண்டிய வேலேகளே நெடுகோஞ் சென்றே செய்வான், என்று இந்த மக்த்ரத்தில் கூறி, அடுத்த ஆறு மக்த்ரங்களில் கரணம் என்ற பதத்தில் அடங்கிய புத்தியையும் தைர்யத்தை யும் விரிக்கின்றுர்.

உ**யிக**. தன்ஞ்ஐய, தணவேற்றமையால் ழன்ற விதமாகக் கூற ப்படுகிற புத்தி பேதத்தையும் தைர்ய பேதத்தையும் தனித்தனியாக வும் ழற்றகவும் கேள். நூல். பார்த்த, ப்ரவ்டுத்தி மார்க்கத்தை(¹) பந்தமாகவும் (²) அகார்யமாகவும் (³) பயமாகவும் (⁴), நிவ்டுத்தி மார்க்கத்தை (⁵) மோக்ஷமாகவும் (°) கார்யமாகவும்(¬) அபயமாகவும்(¬), எந்த புத்தி அறிகின்றதோ, அது ஸாத்விக் புத்தி (ෳ).

(1) விஷய ஸுகங்களே வருத்தி செய்தலுக்குரிய கர்மாது ஷ்டானங்களே.

"ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கம்" உளிஷய ஸுக வருத்தியைச் செய் யும்வழி. தோன்றி மறையும் ஸ்வர்க்காதி விஷய ஸுகங்களில் இச்சைகொண்டு, அவற்றைப் பெறுதற்காக ஒருவன் அதுஷ் டிக்கும் யஜ்கும் தானம் தபஸ் என்ற கர்மங்கள்.

(2) அறிவைச் சுருக்கு கின்றதாகவும். விஷய ஸுக விரு ப்பங்களால் மனஸும் புத்தியும் கட்டுப்பட்டால், அவற்றின் ப்ரகாயமும் உத்தாரண யக்திகளும் குன்றம். ஜீவாத்மாவின் ஸாகூதித்வமும் வியாலமற்றிருக்கும்.

விஷய ஸுக விருப்பங்களில் ஜீவாத்மா அழுக்தினைல், சிற் றறிவு இன்னுஞ் சிறியதாகும். இதுவே ஜீவாக்மாவுக்கு பக்த மாகும்.

பற்றப்பட்ட விஷயங்கள் வராதாயின், அல்லது வக்து அழியுமாயின், துக்கத்தைக் கொடுக்குமாதலால், ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கத்தை "துக்கப் ப்ரவ்ருத்தி மார்க்கம்" என்றும் பெரி யோர் சொல்வார்கள்.

(3) தனக்கு அப்ரயோஜனமானதாகவும்; துன்பங்களே விளேவிக்கின்றதாகவும்.

- (4) இறப்புப் பிறப்பைத் தருவதால், அஞ்சத்தக்கதாக வும்.
- (5) விஷய ஸுக வருத்தியைக் கருதாமல் செய்யப்பட்ட கர்மா நுஷ்டானங்களே.

"நிவ்ருத்தி மார்க்கம்" = விஷைய ஸுக வ்ருத்தியை விட்டவழி கிற்றின்பம் என்ற தாக்கத்தை ஒழித்த மார்க்கம்; முத்திரெறி. • 469 (6) துக்க விமோசனமாகவும்.

(7) ஆத்மாவுக்கு ப்ரயோஜனமானதாகவும்; துக்க நிவ்ருத் தியைக் கொடுப்பதாகவும்.

(8) பிறப்பிறப்பைக் கொடாதபடியால் அச்சத்துக்கிடமி ல்லாததாகவும்.

(9) ஸாத்விக புத்தி (ஸம்ஸ்க்ரு தத்தில், ஸாத்விகி புத்தி) யத்தும் தானம் தபஸ்களே ஸ்வர்க்கா தி ஸுகங்களேப் பெறு த ற்கு முயலாது என்றும், அக்கர்மங்களே ஈஸ்வரார்ப்பணமா கச் செய்வித்து, ஆத்மாவைத் துக்க பய விஷா தங்களில்கின்று ஒழிவிக்கும் என்றும், இந்த மர்த்ரத்தில் கூறி, அடுத்த மர்த்ர த்தில் ராஜஸ புத்தியின் லக்ஷுணத்தைப் போதிக்கின்றுர்.

நெ**யி**க. பர்ர்த்த, எதனுல் (¹) தர்மத்தையும் [அதன்] கார்யத் தையும் (²), அதர்மத்தையும் [அதன்] அகார்யத்தையும் (³), உள்ள படியல்லாமல் (⁴) ஒருவன் அறிகின்றனே, அந்தப் புத்தி ராஜஸ் (⁵).

(1) எவ்வித புத்தியால்.

(2) ப்ரயோஜனத்தையும்; அதன் நற்பலணேயும்.

(3) அப்சயோஜனத்தையும்; அதன் தீய பலணேயும்.

(4) "அயதாவத்" = விபரீ தமாக, மாருக, உண்மைக்கு வி ரோதமாக.

(5) ராஜஸ் புத்தி (ஸம்ஸ்க்ரு தத்தில்,ராஜிஸ் புத்தி) விரு ப்பு வெறப்புக்களுக்கு அடியைப்பட்டிருப்பதால், லோகத்தில் ஸூக்ஷமமாக இயங்கும் தர்மத்தின் ஸ்வரூப லக்ஷணங்களே உள்ளபடி அறியாது, ராஜ பயத்தையும் ஜன பயத்தையும் தவி ர்த்தால்,விதிகளே அதுஸ்ரிப்பதற்கும் விலக்குகளே விடுவதற்கும் நியாயம் உண்டோ என்று மயங்கும்; தர்மங்களும் புத்திநிலே களும் குணங்களும் இகபா ஸுகங்களும் அஸுகங்களும் பர மேஸ்வரனல் காரண கார்ய ஸ்ம்பந்தமாகவே இயற்றப்பட்டன என்ற உண்மைகளே உபதேஸித்தாலும்,விபரீதமாகவே அர்த்தம் செய்யும்; அதர்மங்களின் கார்யங்களேயும் உள்ளபடி அறியாது என்று இந்த மந்த்ரத்தில் விளக்கி, அடுத்ததில் தாமஸ் புத்தியின் தன்மையை விரிப்பார். ஙூடை பார்த்த, எது (¹) தமஸினல் மறைக்கப்படீட்(²) அதர்ம த்தைத் தர்மமென்றம் (³), [அவ்விதமே] ஒவ்வொரு பொரு‱யும் விபரிதமாகவும் எண்ணுகின்றதோ (⁴), அந்த புத்திப் தாமஸி (⁵).

(1) எந்த புத்தி.

(2) அறியாமை என்ற இருளினை மூடப்பட்டு.

(3) பாப புண்ய கர்மங்களின் • வித்பாஸங்களே அறியாம அம்.

(4) அப்படியே குணங்களுக்கும், புத்திகளுக்கும், கர்த் தாக்களுக்கும், ஸுகங்களுக்கும், ஸைர்ப்பாஸங்களுக்கும், தெ ய்வங்களுக்கும், பிஸாசுகளுக்கும், ஆசாரங்களுக்கும், அசைரர ங்களுக்கும் இன்னும் அரேக பொருள்களுக்கும் உள்ள பேதங் களே மிஸ்ரமாக்கி அறிகின்றதோ.

அடுத்த மூன்று மந்த்ரங்களில் தைர்யம் விபாகப்படுத்தப் பட்டது.

தைர்யம் என்றது தோனுடைய தன்மை, திடபுத்தி பெற்ற வனுடைய உறுதிகிலே.

க.லிகை பார்த்த, யோகத்தினின்ற விலகர்த (1) எந்த தைரியத் தால் மனஸ், ப்ராணன், ஞானேந்த்ரியங்கள் என்றவைகளின் க்ரியை கூனத் தரிக்கின்றனே (2), அந்த தைரியம் ஸாத்விகம்.

(1) த்வர்த்வ மைத்வத்தில் ப்ரதிஷ்டை பெற்ற. (உசயிஅ).

(2) மனவின் ச்ரியையாகிய கிணத்தஃயும், ப்ராணன் அபானன்களின் ச்ரியைகளாகிய உள்மூச்சையும் வெளிமூச்சை யும், ஞானேக்த்ரியங்களின் ச்ரியைகளாகிய பார்த்தல் கேட் டல் முதலியவற்றையும், சிதறவிடாமல் காக்கின்றுனே.

தைர்யத்தின் ஜன்னமும் ஸ்வபாவமும் இதில் விளக்கப் பட்டது. புத்தியின் ஸ்திரமிலே அமைதற்கு மனலும் ப்ராண அம் ஞானேர்த்ரியங்களும் தத்தங் க்ரியைகளேச் சலனமேற்றுச் செய்தே பழகவேண்டும். ஓர் ஆபத் வேளேயில் நிணவுகளும் மூச்சுக்களும், பார்த்தல் கேட்டல் முதலிய ஐம்பொறித் தொ நில்களும் சிதறினைல், புத்தியும் சிதறி, தன் ஸ்திரத்தன்மையை

க்லக.7

இழக்கும். பயத்தை உண்டுபடுத்துங் காட்கியாவது மைப்தமா வது ஸம்பவித்த உடனே ஸாதாரண மனுஷர்கள் பெருமூச்சு விட்டு, மனம் பதறிக், கண்ணேயும் காதையும்பொத்துவார்கள், அல்லது ஒடித் தட்டழிக்து விழுவார்கள். இதெல்லாம் அதை ர்யஸாலிகளின் கோலங்கள்.

ஸாத்விக தைர்யவானுக்கு த்வக்த்வ ஸமத்வம் உண்டு. அதாவது, உயிரோடிருத்தீலும் உயிரை இழத்தலும், வெற்றி யும் தோல்வியும், புகழ்ச்சியும் இகழ்ச்சியும், ஸுகமும் அஸுக மும், ஒன்றுய்த் தேர்ன்றுவதால், கண் எதைக் கண்டாலும், காது எதைக் கேட்டாலும், தேகம் எதை ஸ்பர்யித்தாலும், அவன் மயங்கான். மனஸும் கடுங்காது. எனவே, ஸாத்விக தைர்யமானது த்வக்த்வ ஸமத்வத்தைப் பற்றியும், மனஸ் ப்ரா ணன் ஞானேக்த்ரியங்கள் என்ற கரணங்களின் அமைதியான தொழில்களேப் பற்றியும் ஜீவிக்கின்றது.

அடுத்த டிர்த்ரத்தில் ராஜஸ தைர்யம் விளக்கப்படும்.

கூலிசு. ஆினைஃ பார்த்த, அர்ஜுந, ஒருவன் ஒரு கர்மம் செய்யுங் காலத்தில், எந்தத் தைர்யத்தால் பலின விரும்பித் தர்மார்த்த காமங் களேத் (¹) தரிக்கின்றஞே, அந்தத் தைர்யம் ராஜஸம்.

(1) தர்மம் அர்த்தம் காமம்= அறம் பொருள் இன்பம்.

புருஷன் என்ற ஜீவாத்மா, தன் மலங்களே கீக்கும் பொரு ட்டு, பகவாணல் வகுக்கப்பட்ட நான்கு அர்த்தங்களே (பொகு ள்களே) ப்ரயாஸப்பட்டு அறிய வேண்டும். அவ்வறிவால் மல கீக்கம் உண்டாகி ப்ரஹ்மபூயம் அமையும். அப்பொருள்கள் "புருஷார்த்தம்" (புருஷன் தேடத்தக்க பொருள்) எனப்படும், அவையாவன, தர்மம் (அறம்), அர்த்தம் (பொருள்), காமம் (இன்பம்), மோக்ஷும் (துக்ககிவ்ருத்தி) ஆம்.

"தட்டும்" அல்லது அறம் என்றது ஆத்மோபாய கர்மங்க ளாகிய யஜ்ஞம் தானம் தபஸும், தத்தம் வர்ணத்துக்குரிய ஜீவனேபாய கீர்மங்களும்.

"அர்த்தம்" அல்லது பொருள் என்றது ஆத்மோபாய கர்ம ங்களுக்கும் ஜீவ**ேபா**ய கர்மங்களுக்கும் ஸஹாயமான பொ 472 ருள்கள் இவற்றில் முக்யப்பொருள் அரசு அல்லது ராஜாங் கம். இஃதில்லாவிடத்து இல்லறமாவது துறவறமாவது செவ் வையாக நடைபெருது, ராஜாங்க வலிமையைக்கொண்டு த்ரவ் யக் தேடல் முதலிய கர்மங்களேப் பயமற்றுச் செய்யலாம்.

காமம் அல்லது இன்பம் என்றது காதலனும் காதலியும் கருத்துறவுபடுதல்.

இந்த மந்த்ரத்தில் ராஜஸ தீர்யம் நிவ்ருத்தி மார்க்கத் தால் பெறத்தக்க மோக்ஷம் என்ற புருஷார்த்தத்தில் ப்ரதிஷ் டை பெருதென்றம், ப்ரவருத்தி மார்க்கமாய்ச் சென்று இல் லம் பொருள் பெண் என்ற அல்ப புருஷார்த்தங்களே மிகப்பற் அடன் தேடும் மனஸுக்கு ஸ்திரத்தன்மையைக் கொடுக்கு மென்றும், விளக்கி அடுத்த மந்த்ரத்தில் தாமஸ தைர்யத் தின் தன்மையைக் கூறுகின்றுர்.

நூலிடு. துர்மேதை (¹) பெற்றவன் எதனுல் நீத்ரையையும் பயத்தையும் துக்கத்தையும் விஷாதத்தையும் மதத்தையும் விடு கின்றனில்ஃலயோ, அத்த தைர்யம் தாமலம் (²), ஒ பார்த்த.

- (1) கெட்ட புத்தி; கேட்டைத்தரும் வஸ்துக்களே நல்ல வை என்று அறியும் புத்தி.
- (2) தாம்ஸ புத்தியானது பயம் துக்கம் சோர்வு தூக்கம் என்றவற்றை அதுஸரித்துக்கொண்டே இருக்கும்.

இனி, மனவில் உதயமாகின்ற ஸுகத்தைப் புத்தி அறிவ தால், ஸுகத்தின் வகைகளே வரும் மூன்று ம்லோகங்களால் விரிக்கின்றுர்.

ை சுத்தோடு ஸம்பந்தப்பட்டது துக்கம். துக்கத்தின் லக்ஷணம் உ. அக்குரிய (1) ம் உரையில் விளக்கப்பட்டது.

ஒரே விஷயம் மனஸுக்கு ஒருவேளேயில் ஸுகமாகவும் மற்ருருவேளேயில் துக்கமாவும் இருக்கக்காண்டலால், விஷ யங்களில் ஸுகதுக்கத் தன்மைகள் இல்லே என்பது நிர்ச யம். விஷயங்களில் ஸுக துக்கங்கள் இல்லே எனின், அந்தத் தன்மைகள் எங்கிருக்கும், எங்கு தோன்றம், என்றவிவைுக்கு முறையே விருப்பிதும் வெறுப்பிதும் இருக்கும் என்றும்,

压见到一压见無.]

மனவில் தோன்றும் என்றும், விடை அளிக்கப்படும்.

விருப்பு ஒரு விஷயத்தைப் பற்றி மனலில் ஏற, மனஸ் அந்த விருப்பை உடனே உதருமல், அதற்கு அதுகலமாயிரு ந்து விருப்பங்கொண்ட விஷயத்தை நிணத்துக்கொண்டிருக் குங் காலமெல்லாம், அத்ரும்ய விருப்பின் ஆபாமம் மனவில் ஸுகவடிவமாய் விளங்கும். இடங்கொடா துபோஞல், அந்த விருப்பம் மறைந்துவிடும், நாமப்படும். மனஸ் வெறுப்புக்கு அதுகலமாயிருந்தால், வெறுப்பின் ஆபாமம் மனலில் அஸு கமாய்த் தோற்றும்.

வைவே, ஸுகதுக்கங்களுக்கு மூலம் விருப்பும் வெறப் புமே. அவை விளங்கும் இடம் அவைக்கு அதுகூலமான மனலே.

புத்தியும் ஜீவாத்மாவும் விருப்பு வெறுப்புக்களில் அடங் கிய ஸுக துக்கங்களே விருப்பு வெறுப்புக்களிலேயே காணுமல், அவை மனவில் ஏறின ஸமயத்தில் மாத்ரம் கார்யப்படுவ தால் அக்கார்யப்பொருள்களே ஸுக துக்கங்களாகக் காண் கின்றன.

கூடுகு—கூடுக் மக்த்ரங்களில் ஸாத்விக ராஜஸ தாமஸ ஸுகம் கூறப்படும்.

நூகு—நூல். பாதிஷப, இப்பொழுது எீனிடம் முன்றவித ஸுகத்தைக் கேன். அப்யாஸித்தால் (¹) எதில் (³) [ஒருவன்] சமிக் கின்றனே (³), துக்கத்தின் முடிவையும் (⁴) பெறுகின்றனே, எது (⁵) முதல் விஷம்போலவும் முதிர்ச்சியில் அம்ருதம் போலவும் [இருக்கின்ற தோ] (⁵), அந்த ஸுகம் ஸாத்விகம் என்ற கூறப்பட்டது. அது ஆத் மபுத்திப் ப்சாஸாதத்தால் (⁵) பிறந்தது.

- (1) ஸத்குரு ஸேவை, ஞானமாஸ்த்ச விசாசண, யோக ஸாதனே என்ற பழக்கங்களால் பெற்ற.
  - (2) எவ்வித ஸுகத்தில்.
  - (3) மேன்மேலும் ஆகர்தங் கொள்ளுகின்றுனே.
  - (4) "த:காந்தம்" = தக்கத்தின் முடிவு; மோக்ஷம்.
  - (5) எவ்வித ைகம்.

(6) ஆரம்பத்தில் வருத்தமாயும் துன்பம்போலவும், பழக ப்பழக தேவாம்ருகம் போலவும்.

(7) ஆக்மாவில் ப்ரதிஷ்டை பெற்ற புத்தியின் தெளிவால் ஸாத்விக ஸுகம் ஆத்மாவில் ப்ரதிஷ்டைபெற்ற புத்தி மில்மாத்ரம் ஜனிக்கும். லோக ஸுகங்களேயும் தேஹ ஸம்பர் தமாக வர்த இனம் ஜனம் முதலியவற்றிலுள்ள அபிமானத் தையும் விட்டு, யோகாப்யாஸத்திலும் ஆத்ம விசாரணேயிலும் ப்ரவேஸிக்கும் பொழுது, மனஸும் புத்தியும் கஷ்டப்படும். இர்த அரிய பழக்கங்களால் ஆணவாதி மலங்களில்டின்று மனஸும் புத்தியும் மேன்மேலும் தெளிவுபெற்று, ஆத்மாவை அண்டியே ஜீவிக்கும் காலத்தில், தேவாத்ம சக்தியின் அழிவற்ற ஸுகமும் ப்ரகாமமும் அவற்றில் கேரே ப்ரதிபலிக்கும். இது "ஸாத்விக ஸுகம்" எனப்படும்.

நூல் அ. விஷயேந்திரிய ஸம்யோகத்தால் (¹) எது (²) ழதல் அம்ரு தம்போலவும் முதிர்ச்சியில் விஷம் போலவும் [இருக்கின்றதோ], அத்த ஸுகம் சாஜஸம் என்ற கூறப்பட்டது (³).

- (1) இந்த்ரியங்கள் தத்தம் விஷயங்க**ோ நாடிப் புணர்வ** திலை.
  - (2) எந்த ஸுகம்.
- (3) ராஜஸ ஸுகம் இந்த்ரிய விஷய போகத்தில் நின்றே உதயமாகும். இந்த்ரியம் தன் விஷயத்தை ஸ்பர்ஸித்தவுட னே ஜன்யமாகின்ற ராஜஸ ஸுகம் மிக மதாமாயிருக்கும். ஆனுல், அந்த விஷயத்தை மீளவும் அதுபோகஞ்செய்ய, அதில் விருப்பங் குன்றி முடிவில் வெறப்புண்டாகும்.

நூலை நித்ரை, ஆலஸ்யம் (¹) ப்ரமாதம் (²) என்றவைகளில் நின்ற பிறந்த எந்த ஸுகம் முன்றும் (³) பின்றும் (⁴) ஆத்மாவை மோகிப்பிக்கின்றதோ (⁵), அது தாமஸம் என்ற கூறப்பட்டது (˚).

- (1) சோம்பல்.
- (2) 四月第.
- (3) ஆரம்பத்திலும்.

(4) முடிவிலும்.

(5) அறிவை இருளில் அழுத்துகின்றதோ.

(6) தாமஸ ஸுகம் கித்ரை சோம்பல் மறதி என்ற மூட. ங்களில் கின்று ஜனிக்கும். ஆரம்பத்திலும் முடிவிலும் அறிவை ஒரேவிதமான அறியாமையில் ஆழ்த்திக் கெடுக்கும்.

சுல். எந்த ஸித்வம் (¹) ப்ரக்ரு தியில் நின்ற பிறந்த முன்ற தண ங்களினுல் விடப்பட்டதோ (²), அது பூமியில் [நார்க்குள்] ஆவது, ஸ்வர்க்கத்தில் தேவர்களுக்குள்ளாவது, இல்லே (²).

(1) எந்த அழிவற்ற வஸ்து, எந்த முுத்தப்பட்ட ஆத்மா.

(2) ப்ரக்ரு தி விகாரங்களாகிய தாமஸ ராஜஸ ஸாத்விக குணங்களில்நின்று கைவல்யமானதோ.

(3) அந்த அழிவற்ற வஸ்து ("ஸத்வம்"), பூலோகத்தில் மாதுடதேகத்தில் இருந்தால், மதுஷ்யன் என்று கூறலாகாது; ஸ்வர்க்கலோகத்தில் தேவதேகத்தில் இருந்தால், தேவன் என் று கூறலாகாது. அது பரமாத்மாவே, ஸதாயிவமே.

சுலிக. பாந்தப, ப்ராஹீமண க்ஷைத்ரிய வைய்ய மூூத்ரர்களின் கர்மங்கள் (¹) ஸ்வபாவ ஜன்ய தணங்களினுல் வதக்கூப்பட்டன (²).

(1) சதுர் வர்ணிகள் அதுஸரிக்கவேண்டிய கர்மங்கள்.

ப்ராஹ்மண புத்தி உடையவனுக்குரிய ஆத்மோபாய கர்மங்கள் வேதம் ஒது தலும், யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் செய்த அம், ஜீவனேபாய கர்மங்கள் வேதம் ஒதுவித்தலும், யஜ்ஞம் செய்வித்தலும், தானம் வாங்கு தலுமும்.

க்ஷத் ரிய புத்தி உடையவனுக்கு ரிய ஆத்மோபாய கர்ம ங்கள் வேதம் ஒது தலும், யஜ்கும் தானம் தபஸ் செய்தலும், ஜீவஞேபாய கர்மங்கள் க்ராம தேரை அதிகாரமும் ஜூபத் த்ராணமும் (ஜனங்களே ஆபத்தில்கின்று காத்தலும்) ஆம்.

வைஸ்ய புத்தி உடையவனுக்குரிய ஆத்மோபாய கர்மங் கள் வேதம் ஒது தலும், யஜரும் தானம் தபஸ் செய்தலும், ஜீவனேபாய கர்மங்கள் பசு காத்தலும் உழுதலும் வர்த்தகம் செய்தலுமாம்.

சம்க.7

• ஸூத்ர புத்தி உடையவனுக்குரிய ஆத்மோபாய கர்மங் கள், வேத பாராயணத்தை நீக்கி, யஜ்ஞம் தானம் தபஸ் செய் தலும், ஜீவனேபாய கர்மம் மேல்வர்ணத்தாரில் ஒரு கல்ல எஜமானீனப் பற்றிய பரிசாரகமுமாம்.

(2) சதுர்வர்ணிகளுடைய கர்மங்கள் அவர்கள் பிறவியிலே அமைக்கப்பட்ட குணங்களுக்கு ஏற்றபடியே விபாகப்பட்டன. "ஸ்வபாவ ப்ரபவை: குண்:"=ஸ்வபாவ ஜன்ய குணங்க ளினுல்.

குணங்களுக்குத் தக்கபடி கர்மங்கள் வகுக்கப்படினும், கற்குணங்கள் பூர்விக புண்ப கர்மங்களுக்குத் தக்கபடியே அருளப்படும்.

விதி விலக்கு ரூபமான தர்மத்தை அறியக்கூடிய ஜீவர்க ளின் புண்ய கர்மங்களுக்குத் தக்கபடி பாமேஸ்வான் அந்தல் காணத்தில் (உள்ளத்தில்) அவனவனுக்குரிய குணங்களே மா தாவின் கர்ப்பப் பையிலேயே அருள்வார். கர்ப்பத்தில்நின்று வெளியே வந்த ஜீவாத்மாவின் குணங்கள் மேன்மேலும் முுத் தப்பட்டு வருமாறு, அவைக்கு அதகூலமான கர்மங்களேயும் அருள்வார்.

பிறவியிலே அமைக்கப்பட்ட குணங்கள் "ஸ்வபாவஜன்ய குணங்கள்" எனப்படும்.

அத்யாயம் க. க. இரு க்கும், ச. இகக்கும் உரிய உரைகளே மீளவும் பரிசோதித்து எவ்ளிதம் பரமேஸ்வரன் குணத்தையும் கர்மத்தையுஞ் சேர்த்து ப்ராஹ்மணத்வம் கூதத்ரியத்வம் வை ஸ்யத்வம் ஸூத்ரத்வம் என்ற சதுர்வர்ணங்களே ஸ்ருஷ்டித்தார் என்று அறிக.

வர்ணகுணங்கள் அந்தஃகாணத்தை இருப்பிடமாகக்கொண்டு புத்தியில் ப்ரகாணிக்கும். எந்த மாதுடயோனியில்நின்று ஆண்தேஹம் அல்லது பெண்தேஹம் பிறந்தாலும், எந்த தே முத்தில் அது வலித்தாலும், அதனுளிருக்கும் புத்தி சமிஉ இல் கூறப்பட்ட ப்ராஹ்ம குணத்தைப் பெற்றிருந்தால், அது "ப்ராஹ்மணபுத்தி" என்றம், சமிக இல் கூறப்பட்ட கூதத்

[சமக.

ரிய குணத்தைப் பெற்றிருந்தால், அது "கூத்ரியபுக்கி" என் றும், சயிச இல் கூறப்பட்ட வைம்ய குணத்தை அல்லது மூத்ர குணத்தைப் பெற்றிருக்தால் "வைம்ய புத்தி" அல் லது "மூத்ரபுத்தி" என்றம், மஹான்கள் நிதானிப்பார்கள்.

ப்சாஹ்மண புத்தி உடையவனே "மர்ம" (ஸுகசொகுடு) என்றும், க்ஷத்ரிய புத்தி உடையவணே "வர்ம" (ஆயுததாரணி) என்றும், வைம்ப புத்தி உடையவனே "பாலிக" (பசு தான் யம் தனம் என்றவற்றை வருத்திசெய்து ரகூடிக்கின்றவன்) என் றம், மூத்ர புத்தி உடையவணே "தாஸ்" (எவல் வேலே செய் கின்றவன்) என்றும் பெரியோர் அழைப்பார்கள்.

"ப்ராஹ்மணன்" என்ற பதம் ப்ரஹ்மத்தை ஸ்வாநபவ முறையாக தரியித்தவன் என்று பொருள்படும். அதாவது, ப்ரஹ்ம ஞானியே ஸ்வய ப்ராஹ்மணைடும். இவனே ஸுக சொளுபி.

ஏணயோர் யாவரும் துக்க சொருபிகள். "ஸூத்ர" என்ற பதம், "முச்" (துக்கம், மோகம்) என்ற தாதுவில்கின்று ஜனி த்து, "த்ர" என்ற ப்ரத்யயத்தோடு கூடி, மோகம் அல்லது துக்கம் பெற்றவன் என்று பொருள்படும்.

பிறந்த நாள் தொட்டு ஏழாவது வயசுவரைக்கும் ஆசை கோபம் துக்கம் முதலிய சும்மலங்களால் மனைும் புத்தியும் வாதிக்கப்படும் என்றும், அவற்றில்நின்று கப்புவதற்கு ப்ரஹ் மசர்யத்தை அதுஸரிக்கவேண்டும் என்றம், அந்த ஆஸ்ரமத் தை அதுஸரிக்கின்ற புத்தி "த்விஜன்" (இரண்டாம் பிறவியா கிய ஆத்ம தர்ஸனத்துக்கு அதிகாரி) என்றும், வேதாத்யய னத்தை விதிர்ப்புடன் செய்கின்றவன் "விப்ரன்" என்றும், ஞானமாஸ்த்ச விசாசணேயில் ம்சத்தையோடு ப்சவேமிக்கின்ற வன் "உத்தம விப்ரன்" என்றும். பெரியோரால் கூறப்படுவர். இதற்கு ஆப்தர் வாக்கு,—

"ஐந்மநா ஜாயதே மூத்ர: ப்ரஹ்மசர்யோணவரி த்விஜ: விப்ரஸ்சாத்த்யயரேகைவ வஸ்து ஞாகாத்ததுத்தம:"

இதன் அர்த்தம்:-

பிறப்பினுல் மூத்ரணுகிறுன்; ப்ரஹ்மசர்யத்தால் த்விஜ

தைகிறுன்; அத்த்யயனத்தால் விப்பதைகிறுன்; வஸ்து ஞான த்தால் உத்தம விப்படைகிறுன்.

"விப்ர" = விதிர்ப்புப் பெற்றவன்.

#W2.]

மனம் வெதும்பி, உடல் புளகித்து நடுநடுங்கி, வேதமோ துகின் மவன் "விப்ரன்".

பத்திவைராக்ய விசித்ரத்தைப் பற்றித் திருச்சதகத்தில் ஸ்ரீ மாணிக்கவாசக ஸ்வாமி "மெய்தானரும்பி விதிர்விதிர்த் து.....உன்னேப்போற்றி என்று திருவாய்லலர்ந்து அருளினர்.

முற்பிறவிகளில் செய்யப்பட்ட தராதரப்படி வர்ண குண ங்கள் மாதாவின் கர்ப்பத்திலேயே அமைக்கப்பட்டன என் றும், அந்த வர்ண குணங்களேக்கொண்டே வர்ண கர்மங்கள் வகுக்கப்பட்டன என்றம் உபதேமித்திருப்பதால், வர்ணகுண மும் வர்ணகர்மமும் காரண கார்ய ஸம்பர் தம்பெற்ற வஸ்துக் கள் என்று அறியவேண்டியது. இவை பொன்னும் பொன் ஆபரணங்கள் போலவும் இருப்பதால், வர்ண குணங்களுக் கும் வர்ணகர்மங்களுக்கும் பேதமில்லே. இந்த அபேத தன்மை பற்றி, அடுத்த சயிஉ, சயிக, சயிச ம் ஸ்லோகங்களில் ப்ராஹ்ம கூராத்ர வைய்ய மூூத்ர குணங்கள் "கர்மங்கள்" என்ற பே FULL LOT

சம்2. முமம் (¹), தமம் (²), தபஸ் (³), மௌசம் (⁴), க்ஷாந்  $\mathcal{S}$  (5), அர்ஜவம் (6), நானம் (7), விஜ்நானம் (8), ஆஸ்திக்யம் (9), என்ற ப்ராஹ்ம கர்மம் (10), ஸ்வபாவ ஜன்யம் (11).

- (1) ஐம்பொறியடக்கம்.
- (2) மனேநிக்சமம்.
- (3) ஈண்டு, "தபஸ்" விருப்பு வெறுப்புக்களால் வரும் துன் பத்தை அடக்குதல் என்று பொருள்படும்
  - (4) G a a m w = \$ 3.
  - (5) பொறுமை.
  - (6) கேர்மை.
  - (7) ஆத்மாவைப் பற்றிய கல்வி.
- (8) ப்ரக்ருதியும் ப்ரக்ருதி கார்யங்களும் எவ்விதம் ஆத் 479

மாவோடு ஸம்பந்தப்பட்டு இருக்கின்றனவென்ற கல்வி.

- (9) ஆத்மா உண்டு ("அஸ்தி") என்ற புக்கி, விஸ்வாஸம். ஆஸ்திக்யம்—அஸ்திபுத்தி. ஆத்மா இல்ல என்றவன் "நா ஸ்திகன்".
- (10) ப்ரஹ்மத்தைப் பற்றிய குணங்கள்; ப்ரஹ்மத்தை அடைவதற்காகப் பகவானுல் அருளப்பட்ட குணங்கள்.
- (11) "ஸ்வபாவஜம்" = ப்ரக்ரு கியில்கின் நா பிறக்க ("ஜம்") ஸத்வ குணங்கள்.

இவை ஆக்ம அம்ஸங்களாயிருந்தால் ஸந்ந்யாஸம் (த்யாகம்) செய்தலுக்கு உரியவை ஆகா. ஆத்மா எது, ப்ரக்ருதி கார் யங்கள் எவை, என்று அறிந்தால்தான், ஆத்மா ப்ரக்ருதி குணங்கள் யாவற்றையும் விட்டுக் கைவல்யத்தை (நிர்குணத்தை) அடையும்.

- (1) மத்ருவை ஹிம்விக்கும் மக்கி.
- (2) தனக்குள்ள த்ரவ்யம் பரோபகாரம் தண்ட ரைக்கி முதலியவற்றுல் பெற்ற ப்ரகாரம்.
  - (3) புத்தியின் ஸ்திரகியேய்ல் பிறந்த கிண்சயம்.
- (4) ஸமர்த்தனது தன்மை; பலவிஷயங்களேயும் யோகி த்துக் கூட்டிமுடிக்கும் ஸக்தி.
- (5) பரோபகார முயற்சியில் தன் த்ரவ்யத்தையும், வேண் மொயின் தன் உயிரையும், கொடுத்தல்.
- (6) அடக்கியாளும் ஸக்தி; துஷ்டஙிக்ரஹ மிஷ்டபரிபா லனம்.
  - (7) கூத்ரிய புத்திமானுக்கு அருளப்பட்ட குணங்கள்.

சுயீசு. க்ருஷி கோரக்ஷணே வாணிஜ்யம் என்ற வைய்ய கர் மம் (¹) ஸ்வபாவ ஜன்யம். பரிசர்யாத்மக கர்மம் (²) மூத்ரனுக்கு ஸ்வபாவ ஜன்யம். (1) உழுதலி அம் மாடுகாத்தலி அம் வாணிகத்தொழில்க ளாகிய கொள்ளல் விற்றலி அம் ப்ரீதிகொண்ட வைஸ்ய குணம்.

(2) பரிசாரக ரூப கர்மம்.

மாற்டு அற்கா.]

"பரிசாரக" (பரி + சாரக=சுற்றிலும் செல்பவன்)=ஏவின படி சொன்னவேஃக்கோச் செய்யக் காத்துநிற்பவன்.

மூத்ரபுத்தியுடையவன் ஈல்ல எஜமானணேத் தாவி நிற் பான். அவன், துஷ்ட புத்தியுடைய எஜமானன், எவ்வளவு செல்வந்தளுயிருப்பினும், அவனிடஞ் சேவகஞ்செய்யான்.

சமிரு. ஸ்வகர்மத்தில் (¹) ப்ரீதிபெற்ற மனுஷன் ஸம்ஸித் தியைப் (²) பெறகின்றன். ஸ்வகர்மத்தில் ப்ரீதி பெற்றவன் எவ் விதம் [இந்த] ஸித்தியைப் பெறகின்றனே, அதைக்கேள்.

(1) தனது ஜன்ய குணத்துக்கேற்றபடி விதிக்கப்பட்டகர் மங்களில்

க. கல்டு க்குரிய உரையைப் பார்த்தறிக.

(2) "ஸம்வித்தி"=தான் இருக்கின்ற கிஃக்கு மேம்பட்ட வாழ்வு.

சய்சு. எதில்நின்றம் பூதங்களின் ப்ரவ்நுத்தியோ (¹), எதனுல் இதேல்லாம் வ்யாபிக்கப்பட்டதோ, அதை (²) ஸ்வகர்மத்தால் அர்ச் சித்து (³) மனுஷன் ஸித்தியைப் பேறுகின்றன் (⁴).

- (1) எந்தப் பரமபுருஷனில்கின்று ஜீவாத்மாக்கள் லோகங் களில் ப்ரவேயிக்கின்றுர்களோ.
  - (2) அக்கப் பரமேஸ்வரண.
- (3) தன் குணத்துக்கேற்றபடி வகுத்த கர்மங்களாலேயே பூஜித்து. அதாவது, தனக்குரிய கர்மங்கள் எல்லாம் பர மேஸ்வானதே என்ற புத்தியோடு கிறைவேற்றி.

முற்றுகவும் அன்போடும் செய்**ய**ப்பட்ட ஸ்வகர்மா துஷ் டானம் பாமேஸ்வசனுக்கு வில்வார்ச்சணேபே**ஃலா**கும்.

(4) கிஷ்காம புத்திமானகி, க்ரமமாக மோக்ஷவித்தியை அடைகின்றுன். டு. டூ. இ. (3).

##, 48

சயிஎ. நன்றய் அநுஷ்டிக்கப்பட்ட (1) பாதர்மத்திலும், ஸ்வதர் மம் வீதணமாயினும் (²) சிறந்தது. ஸ்வபாவத்தால் நியமிக்கப்பட்ட கர்மத்தைச் செய்கின்றவன் கில்பிஷத்தைப் (<sup>8</sup>) பேறமாட்டான்.

- (1) "ஸ்வதுஷ்டி தாத்"=பலர் புகழும்படி செய்யப்பட்ட.
- (2) பலர் வியந்து பேசுவதற்கு இடமில்லாத தாயினும்.
- (3) மலதோஷத்தை.

இங்கு கூறப்பட்ட மக்த்ரம் க. கமிடு இல் உள்ளது. அத னுரையைப் பார்க்கறிக.

தமிஅ. <u>தூமத்தால்</u> அக்நி வ்யாபிக்கப்பட்டது போல, கர்ம ங்கள் எல்லாம் தோஷத்தால் வ்யாபிக்கப்பட்டிருப்பதால், கௌந் தேய, ஸ்ஹஐ கர்மத்தைத், தோஷம் பெற்றதாயிருந்தாலும், விடக் கூடாது (1).

(1) கொருப்பு எங்குண்டோ அங்கு புகையிருந்து அதன் ப்ரகாஸத்தை மறைப்பதுபோல, ப்ரக்ரு திமலத்தில்லின்று விரி க்கப்பட்ட கர்மங்கள் அம்மலத்தால் வயாபிக்கப்பட்டு, மறதி மோஹம் சோம்பல் இடம்பம் முதலிய தோஷங்களப் பெற் று நிற்கும். இவ்வித தோஷங்கள் ஸம்பவிக்கும் என்று பயர்து ஸ்வதர்மங்களே விடக்கூடாது.

"ஸ்ஹஜ" = தன்றேடு பிறந்த.

ஸ்ஹஜ கர்மங்கள்=ஒருவனுடைய ஜன்யகுணத்திற்கேற்ற படி விதிக்கப்பட்ட கர்மங்கள்.

சுலக. ஸ்ர்வத்தில் ஸங்கமற்ற புக்கி உடையவனும், ஆத்மா வை வருப்படுத்தினவனும் (1), அசையற்றவனும், ஆகியவன் ஸிந் ந்யாஸ்த்தால்(²) மேலான நைஷ்கர்ம்ய ஸித்தியைப்பேறகின்றன்(³).

- (1) மனே நிக்ரஹஞ், செய்தவனும். மக். டூலக, (1).
- (2) கர்மபல த்யாக அப்பாஸத்தால்.
- (3) பரம்பேருகிய நிஷ்கர்மாவின் தன்மையை ஸ்திரமாக அடை கின்றுன்.

இனி கைஷ்கர்ம்ய புத்தி பெற்றவனுக்கு ஞானகிஷ்டை அமையும் என்றும், ஞானகிஷ்டையால் ப்ரஹ்ம கிர்வானத் டும்-டும்ச.]

அத்யாயம், இஅ.

தைப் பெறுவான் என்றும், அடுத்த ஆறு மக்த்ரங்களிற் கூறு கின்றுர்.

ரும். கௌந்தேய, ஸிந்தியைப் (1) பெற்றவன் எவ்விதம் ப்ச வற்பத்தைப் பெறுகின்றனே, எந்த தூனகிஷ்டை மேலானதோ, அகைச் சுடிக்கமாக என்னிடம் அறி.

(1) கைவ்கர்ம்ய விக்கியை.

டுல்க. மிக்க முுத்தியுள்ள புத்தியோடு கூடினவன் தைர்யத் கால் அத்மாவை வயப்படுத்தி (1), யப்தம் முதலிய விஷயங்களே நீக்கி (2), ராக த்வேஷங்களே உதறி (8),

டும். ஜனமற்ற ஸ்தலத்தை அடைந்து, சிறுக உண்டு, மனம் வாக்குக் கரயம் என்றவைகளே ஒடுக்கி (4), நித்யம் த்யானயோகபர னுய் (\*) வைராக்யத்தைப் (°) பெற்று,

ருலக. அஹங்காரம், பலம் (7) தர்ப்பம் (8), காமம், க்ரோதம், பரிக்ரஹம் (°) என்றவைகளே விட்டு, மமதையற்ற, மாந்திபெற்று, ப்ரஹ்மபூயத்தை அடைய வல்லவனுகின்றன்.

- (1) ஐம்பொறிகளோடு ஓடாமல் மனலைத் தன்வமமா 蓝冠.
  - (2) ஐம்புவன்களே அபிமானிக்காமல்.
  - (3) விருப்பு வெறப்புக்களே நீக்கி.
- (4) த்ரிசாண அடக்கம் என்ற மௌனநிலேயில் ப்ரவே மிக்கு.
- (5) பாமேர்வசனப் பரம்பொருள் என்று ஸதாகாலமும் எண்ணி.
  - (6) விராகத்தை, நிராணைய.
  - (7) கர்ம்பல அபேனக்ஷ.
  - (8) மதம், ஆணவம்.
  - (9) ஒருவனிடமிருந்து ஒன்றை வாங்குதல்.

டுல்கு. தெளிவு பெற்ற புத்தியை உடைய ப்ரஹ்மபூதன் (¹) [ஓன்றையும்பற்றி] துக்கப்படமாட்டான், விரும்பவுமாட்டான். எல் 483

லாப் பூதங்களிலும் (²) ஸமனுயிருந்து மேலான மத்பக்தியைப் பேறுகின்றன்.

- (1) ப்ரஹ்ம மயமானவன், ப்ரஹ்ம ணொசூடி.
- (2) ப்ராணிகளிலும்.

டுயிரு, [நான்] எவ்வளவாயும் (¹) எவனயும் (²) இருக்கின்றே ஞே, அந்த என்னே பக்தியால் (³) தத்போருள் என்ற அறிகின்றன். அதனுல் அதன்பின் (⁴) என்ணத் தத்போருள் என்ற அறிந்து (⁵) ப்ரவேணிக்கின்றன் (˚).

- (1) எவ்விதம் அணுவில் அணுவாயும் மஹத்தில் மஹத் தாயும்.
- (2) எவ்வாறு அவன் அவள் அது என்ற ரூபங்களுக்கு ஆதாரமாகவும், அடக்கி ஆளுகின்றவனுகவும். மக். சுமிக.
  - (3) குருவிலும் மார்த்ரத்திலும் உள்ள ர்பாத்தையால்.
  - (4) அப்படி ம்ரவணம் மனனம் செய்த பின்.
  - (5) ஸ்வாநுபவமாக அறிக்து.
- (6) எனக்குள் ப்ரவேஸிக்கின்றுன்; என்னேம் கலக்கின் மூன்; ஸாயுஜ்ய பதவியை அடைகின்றுன்.

டு**ம்**சு. என்ணே ஆஶ்ரயமாகக் கொண்டவன் (¹), எக்காலங்க ளிலும் எல்லாக் கர்மங்களேயும் செய்கிறவனுலும், எனது அநுக்ர ஹத்தால் (²) ஶாஸ்வதமாயும், மாறததாயும் உள்ள பதத்தைப் பெ நகின்றன் (³).

- (1) நானே அவனுக்குத் தக்க இருப்பிடம் என்று நிர்சை மித்திருப்பவன்.
  - (2) எக்காலமும் உள்ள தாயும்.
- (3) அவனுக்குரிய கர்மாதுஷ்டானங்கள் யாவற்றையும் அவன் செய்கின்றவன் போலக் காணப்படினும், எனது க்ருபை யால் பரமாத்ம தர்ஸனத்தைப் பெறுவான்.

அகர்த்ருத்வ புத்தியின் மகிமையைப்பற்றி அறியாதவர் கள் "இவன் கர்மங்களேச் செய்கின்றுன், இவன் ஸக்க்யாவி, அல்லன்", என்று கூறுவார்கள். அறிவாளிகள் இவனது கர்மங் கள் கடைபெற்றுவாக் கண்டாலும், இவன் அகர்த்தா என்றே மதிப்பார்கள்.

பகவான் பாமாஜனங்களின் எண்ணத்தை அதலரித்து "கர்மங்களேச் செய்கின்றவனுறையம்" என்றுர்.

இனி, வரும் பதிஞெரு மர்த்ரங்களில் அர்ஜு நனுடைய சொர்தக் கர்மங்களேப்பற்றி உபதேமமாகும்.

டுயிஎ. சேதலால் (¹) எல்லாக் கர்மங்களேயும் என்னிடம் வை த்து, என்னயே மேலானவனுகக் கொண்டு, புத்தியோகத்தை (²) அடைந்து, எக்காலங்களிலும், என்னேயே சிந்திக்கின்றவனுயிரு.

- (1) விவேகத்தால்.
- (2) த்வர்த்வ ஸமத்வத்தை.

டு**ல்அ.** என்னேயே சிந்திக்கின்ற நீ கடக்க முடியாத யாவற்றை யும் எனது அநுக்ரஹத்தால் கடப்பாய். ஆனுல், நீ அஹங்காரத்தால் கேளாதிருந்தால் கெட்டுப்போவாய்.

இலக. அஹங்காரத்தைப் பெற்ற யுத்தஞ் செய்யேன் என்ற நீ எண்ணினல், இந்த எண்ணம் பயனற்றது, உன்ஊப் ப்ரக்ருதி [எனது ஆக்ணீஏயால்] நீயோஹிக்கும் (¹).

(1) எவும்.

சு**ய்**. கௌந்தேய, ஸ்வபரவத்தால் பிறந்த ஸ்வகர்மத்தால் கட்டப்பட்டிருக்கவேண்டிய நீ, மோஹத்தால், [உனது க்ஷத்ரிய கர் மத்தைச்] செய்ய விரும்பவில்லேயாகில், [அதற்கு] வருப்படாதவ னூலும் அதைச் செய்வாய்.

சு**ல்க**. அர்ஜுந, ய்ந்த்ரத்தில் ஏறின [பா] வைக**ு**ப்போல எல் லாப் பூதங்களேயும் மாயையால் நடாத்திக்கொண்டு, எல்லாப் பூத ங்களுடைய ஹீருதயத்திலும் ஈஶ்வரன் நிற்கின்றர்.

சுலிஉ. பாரத, எல்லா வழிகளாலும் அவினயே மரணமாக அடை. அவனது அநுக்ரஹத்தால் மேலான மாந்தியையும் அழி எழுற் ஸ்தானத்தையும் பேறுவாய்.

சுமிஅ--எமிக.]

கூ**யி**கு. ரஹஸ்யத்திலும் மிகாஹஸ்யமான ஓானம் இவ்விதம் என்னல் கூறப்பட்டது. இதை ழற்றக ஆராய்ந்து எவ்விதம் விரும் புகீன்றயோ அவ்விதமே கேய் (¹).

(1) நிலக—சும் இல் செய்யவேண்டிய கர்மத்தை நீ செய்ய விரும்பவில்ஃவாகில், எனது வல்லபத்தால் அக்கர்மம் உன் கையாலேயே நிறைவேற்றப்படும் என்ற திருவாக்கைக் கேட்ட அர்ஜு நன், அதனில் விருப்பங்கொண்டு, தன் கர்மத் தைப் ப்ரீதியோடு செய்வான் என்பதுபற்றி, "எவ்விதம் விரும்புகின்றுயோ அவ்விதமே செய்" என்றுர்.

சூலிசு. எல்லா ரஹ்ஸ்யங்களிலும் மிக ரஹ்ஸ்யமான எனது பரம வாக்யத்தை மறபடியும் கேள். எனக்கு நீ உறுதியான அன் பன் என்றதால் உனக்கு நன்மையை உபதேமிக்கப்போகிறேன்.

சூலிடு. என்னிடம் மனம் வைத்தவனுகவும், என்னிடம் பக்தி வைத்தவனுகவும், என்னேயே பூஜிக்கின்றவனுகவும், இரு. என்னே யே நமஸ்காரஞ் செய். என்னேயே பெறுவாய், ஸத்யமாக ஸாதிக் கின்றேன். எனக்கு நீ ப்ரியன்.

சூலிசு. ஸிகல தர்மங்களேயும் நீக்கி (¹) என்னே ஒருவணயே மாணமாக அடை. உன்னே எல்லாப் பாபங்களில்நின்று நான் விடுவிப் பேன். துக்கப்படாதே.

(1) உனக்குரிய கர்மங்கள் உன்னுடையவை அல்ல என்று கிஸ்சுயித்து.

சூலிஎ. இது உனக்கு (¹). தபஸ் அற்றவனுக்கும் பக்தி அற்ற வனுக்கும் ஒருபொழுதும் கூறலாகாது. தக்க ஶ்ரவணம் அற்றவனு க்கும் கூறக்கூடாது (²). எவன் என்னே மதிக்கமாட்டானே (³) [அவ னுக்கும்] கூறக்கூடாது.

(1) இக்க உபதேமம் உனக்கு உரியது.

(2) "முுஷ்ருஷா" என்ற பதம் "ஸ்ரு" (ஸ்ரவணம் செய் தல், கேட்டல்) என்ற தாதுவில் நின்று ஜனித்து, ஸ்ரவண த்தில் அதிகப் ப்ரீதி என்ற பொருள்படும். தக்க குருவில் ஸ்ரத்தையுடையவனுப், அவருக்குத் தொ ண்டு செய்து, அவர் தெய்வத்தையும் ஆத்மாவையும்பற்றி ஓதின பாடங்களே மேன்மேலும் கேட்க விரும்புகின்றவன் "ஶுஷ்சூஷ்ு" எனப்படுவான்.

(3) ஈர்வர நிர்சயமில்லா தவனே.

இனி பகவத்கீதா பாராயணத்தின் பலன் அடுத்த நான்கு மக்த்ரங்களிற் கூறப்படும்.

கூல்அ. எவன் இந்த பரம ரஹஸ்யத்தை எனது பக்தர்களி டம் கூறுவாஞே, [அவன்] என்னிடம் மேலான பக்தியைச் செய்து என்?னயே பெறுவான், ஸம்ஶயமில்&ல.

சுலிக. அவளிலும் எனக்கு மிக ப்ரியத்தைச் செயிகின்ற வே றேருவன் மானுடர்களுக்குள் இல்லே பூலோசுத்தில் அவளிலும் அதிக ப்ரியனை வேறேருவன் உண்டாகமாட்டாள்.

எல். தர்மத்திலீநின்ற விலநாத (¹) இந்த எங்கள் ஸிம்வாதத் தை (²) எவன் அத்யயனம் செய்வானே (³), அவனுல் நான் ஞான யஜ்னுத்தால் பூஜிக்கப்பட்டவனுதவேன் என்பது எனது சித்தம்.

- (1) "தர்ம்யம்" = தர்மத்தையே ஆதாரமாகக்கொண்ட.
- (2) கருஷ்ணூர்ஜுக ஸம்வாதத்தை.
- (3) படிப்பானே, ஓதுவானே.

இந்த மந்தாத்த்ல பாராயணபலன் கூறி, அடுத்ததில் ம்ருவணபலன் கூறுகின்றுர்.

எய்க ம்ரத்தை பெற்றவனும் (¹), அஸ்ூயை அற்றவனும் (²) ஆகிய எந்த மனுஷன் கேட்பானே, அவனும் முக்தனக் (³), புண்ய கர்மத் செய்தவர்களின் சிறந்த லோகங்களே அடைவான் (⁴).

- (1) யஜ்ஞம் தானம் தபஸ்களில் ப்ரீ **தி**பெற்றவனும். அத். லஎ. கூ.
- (2) ஞான ஶாஸ்த்ர விசாரணேயில் பொறு தியீனம் அற்ற வனும், அதாவது, அதில் ப்ரீதிபெற்றவனும்.
- ; (3) முக்திக்கு அதிகாரியாகி.

487

முக்தி என்றது விடுதலே பெறுதல்; அதாவது, துக்கத் தில்நின்று விமோசனம் அடைதல்.

துக்க நிவாரணே பலவகையாயிருக்கும். நிலம் வீடு பெண் பிள்ளே பணம் முதலியவை தனக்கில்ல என்று துக்கித்தவன், புண்யகர்மங்களேச் செய்தால், விரும்பினவற்றைப் பெறுவான். பெற்ற மையத்தில் துக்கக் தீரும். ஆண், பெற்ற பேறுகள் அழிவுள்ள வைவாதலால், அவற்றைப்பற்றி வேறு துக்கங்கள் உண்டுபடும். ஸ்வர்க்கபோகங்களும் இப்படியே. இதுபற்றி பூலோகத்திலாவது ஸ்வர்க்கலோகத்திலாவது அதுபவிக்கப்ப ட்ட விஷயஸுகங்களே "முக்தி" என்று பெரியோர் கூருர். அழிவுள்ள விஷயங்களுக்கும் விஷயஸுகங்களுக்கும் அப்பா ற்பட்ட நிலேயில் அதுபவிக்கப்பட்ட முத்த ஆத்மஸுகமே "முக்தி" எனப்படும்.

இர்த அழிவற்ற துக்களிமோசனத்துக்குக் கீழ்ப்பட்ட துக்க விமோசனங்களாகிய மேல் லோகப்ப்ராப்திகள் "பத மூக்திகள்" எனப்படும்.

(4) இந்த க்ருஷ்ணூர்ஜு க மைப்வா தத்தை ஸ்ரவணம் செய் கின்றவன் கைலாமம் வைகுண்டம் முதலிய லோகங்களுக் சூச் சென்று, அங்குள்ள பதவிகளில் ஒன்றைப் பெற்று கெடு காள் ஸுகமாக வாழ்வான்.

கைலாம வைகுண்ட ஸக்யலோக ப்ராப்திகளேப் பெற் றவர்களில், கிலர் ஸாலோக பதவியைப் பெற்றம், கிலர் ஸா மீப பதவியைப் பெற்றம், கிலர் ஸாரூப பதவியைப் பெற் றம் வாழ்வார்கள்.

ஸாலோகபதவி என்றது உபாவலிக்கப்பட்ட மூர்த்திக ளின் லோகப்பேறு. ஸாமீப பதவி என்றது ஒர் அரசன் வா ழும் பட்டணத்தில் வயிக்கின்றவன் அவரது அன்பால் தனது அரண்மணக்கு அழைக்கப்பட்டு அங்கு வாழ்வது போல, மூர் த்திகளின் ஸக்கிதியில் வயித்தல். ஸாரூப பதவியாவது பக் தனுடைய அதிய்ரத்தையால் அந்த மூர்த்திகளின் ஸகள ரூபத்தைப் பெறுதல். இந்தப் பதமுக்திகள் மூன்றும் "ஸகள முக்திகள்." இவற்றிற்கு மேற்பட்ட ஸாயுஜ்ய "முத்தி கிஷ் ்களம். இந்த நிஷ்கள முக்கியில் தாக்க நிவ்ருக்கி முற்றுப் பெறும். இதுவே அழிவற்ற ஸ்வய முக்தி.

எய்உ. பார்த்த, இது உன்னல் ஏகாக்ச சித்தத்தால் (1) கேட்க ப்பட்டதா? தனஞ்ஐய, உனது அஞ்ஞான ஸம்மோஹம் (2) நாமத் தை அடைந்ததா?

- (1) ஒரு தனிபெற்ற அறிவால், அதாவது, பலவிஷயங்க ளில் மணைும் புத்தியும் செல்லாது, ஒரே நிலேயில் நிற்கின்ற சித்தத்தால்.
- (2) அறியாமையில்கின்ற பிறக்க பெரிய மயக்கம்; தர்ம த்தின் ஸூக்ஷ்ம கதியைப் பற்றிய மயக்கம்.

## அர்ஜுதன் கூறினுள்:—

எல்க. அச்யுத, உளது அநுக்ரஹ்க்தால் மோஹம் நீங்கிற்ற; ஸ்மரணே என்றல் பெறப்பட்டது. ஸந்தேஹமற்ற நிற்கின்றேன். உனது வாக்கை அநுஷ்டிப்பேன்.

இனி அடுத்த ஐந்து மந்த்ரங்களில், வேத வ்யாஸ பகவானது அறக்ரஹந்தால் க்ருஷ்ணூர்ஜு ஸம்வாதமானது ப்ர ஹமாண்டத்திலுள்ள புண்யாத்மாக்கள் அறியும் பொருட்டு, ஸாத்விக குணம் நிறைந்த ஸஞ்ஜயன் மூலமாகப் ப்ரஸ்தாப மானதென்றம், ஸஞ்ஜயன் அளவற்ற ஆஸ்சர்யத்தையும் மகி ழ்ச்சியையும் பெற்றுன் என்றம் கூறப்பட்டது.

### ஸித்ஐயன் கூறினுள்:--

எய்ச. மஹாத்மாவாகிய வாஸுநேவனுடையதும் பார்த்தனு டையதும், ஆஶ்சர்யத்தைச் செய்கின்றதும், ரோமங்கின மலரும்படி செய்கின்றதும், ஆகிய இந்த ஸிம்வாதத்தை நான் இவ்விதம் கேட் டேன்.

எ**ய்**ரு. மிக சஹஸ்யழம் பரழமாகிய இந்த யோகத்தைத், தானே தோகக் கூ*ற*கின்ற யோகேஸ்வசனுகிய க்ருஷ்ணனிடமிர ந்து, வ்யாஸ்சது அநுக்சஹத்தால், கேட்டேன். எலிசு. ராஜனே (¹), கேஸவன் அர்ஜுநன் என்றவர்களின் புண் யழம் (゚) அத்புதழம் ஆகிய இந்த ஸிம்வாதத்தை அடிக்கடி நிரைந்து நினேந்து ஸிந்தோஷிக்கின்றேன்.

- (1) த்ருதராஷ்ட்ர பூபதியே.
- (2) நற்பலணக் கொடுக்கத்தக்கதும்.

எயிஎ. ராஜனே, ஹரியின் அத்யத்புதமான அந்த [விஸ்வ] நப த்தை நினந்து நினத்து எனக்கு மிக ஆஸ்சர்யழண்டாகின்றது. மேன் மேலும் ஸந்தோஷத்தை அடைகின்றேன்.

எல்அ. எதில் (¹) யோகேஸ்வானன க்ருஷ்ணனே, எதில் வில் லேத் தரித்துக்கொண்டிருக்கின்ற பார்த்தனே, அதில் லக்ஷ்மியும் விஜ யழம் அழிவற்ற நிலேயும் நீதியும் என்றே எனது எண்ணம்.

(1) எந்த ஹ்ரு தயத்தில்.

உபநிஷத்கள் என்றும் ப்ரஹ்மவித்தை என்றும் யோகமாஸ்த் ரம் என்றும் கூறப்பட்ட க்ருஷ்ணூர்ஜுந ஸிம்வாதத்தில் ப்ரஸித்தி பேற்ற மோக்ஷ ஸிந்ந்யாஸ் யோகம் என்ற பதினெட்டாம் அத்யா யம் முற்றிற்று.

> பகவத் கீதா தமிழ் மோழிபெயர்ப்பும் விருத்தியுரையும் முற்றப்பேற்றன.

நூலுக்கும் உரைக்குமுரிய சொல் அகராதி.

21. அகண்டஞானம், கசுசு. அகண்டபுத்தி. சுசு. அகர்த்தா. குநுகு. அகர்த்ருத்வம், அ௦. அகர்மம், டுக., அச. கசச, கசுடு, க்குடு. உடுO. அகாரம். நடி அ. அகார்யம், சங்கு. அகுரல் கர்மம், சடுடு. அகோரளுபம், நந்த நாதக. அக்கி, உகசு. அக்ருத்ஸ்கவித, ககக. அக்போதம், சஉரு. அக்னியில் ஹோமித்தல், கடுஎ. அக்னிஷ்வாக்கர்கள் கஉ. அக்ஷாபுருஷன், சக்அ. அக்ஷாம். உசஅ. அக்ஷரப்ரஹ்மம். க00. அது பபரப்ரஹ்மயோகம், உசஎ— 250 அங்கிரஸ். கூட அசாபல்யம், சஉநு. அசிந்தயன், நகு. அச்யுதன், கடு. அஜன், நந், நம்எ. அஞ்ஞானம். கஅக, கஅஉ, நஎந. அलंजिलाकी, कान. அணுவிலும் அணியான், உடுரு. அதம்பித்வம், நடிகை. அதர்மம், கக.க. அதர்வணவேதம், நடக்க.

到局局, 未压, 压口击. அதிதியஜ்கும், கடுஉ. அதிதைவம், உசடு, உடுக. அதிவ்தடானம், கஉசு, சடுகு. அதிபுகம், உசடு, உடுக. அதிமானம், சஉச. அதியஜ்கம், உசடு, உடுக. அத்யாத்மபுத்தி, ககஉ. அத்யாத்மம், உசச, உசஅ, ச0 கூ. அத்யாத்ம வித்தை, நடிக, நாநி. அத்யாயம், உ. 到意用, 痴色. அதருவடிடம், சடுஎ. அத்வர்யு ஒதுவார், நக்க. அசுச்தவிஜயம், கசு. அநந்தன், நடச. அசலன். நகரு. அநாவருத்தி, உசுச. அகிவ்படம். கங்கா. அகிர்தேர்பயன், நடுஎ. அநுடிக்குப் ஶ்லோகம். ச. அநாக்ரஹ க்ருத்யம், கஅக. அதமாகா. ந.அக. அந்தல்க நணரம், கடக், நடக். அந்தாம், நசஉ. அந்தர்ஜ்யோதி, கஅக. அக்கர்யாமி, கஅக, உடி0, உச0, EOS. அபயம். ஈ.02, சஉகு.

| அபாதானம், க௦௦. 491

அபரப்ரக்ருதி, கஎஅ. அபரோக்கு ஞானம், உஅஅ.

அபாதேயம். க00. அபாவம். ந.02. அபானன். கசுக. கடுகை. அபிமன்யு. கடு. அபுகராவ்ளுத்தி, கஅசு. அபையு ு நம், சஉர். அப்ரக்யகூஷதிகள், நா.எ. அப்ரத்யகு அந்தங்கள், நாஎ. அப்ஸ்ரஸ்க்ரீகள், காட அப்யாஸம், உகஎ. உடுகை, ககுக. அப்யாஸ் யோகம். உசுO. அமராவதி, கடு. அமலலோகம். நக்கு. அமானித்வம், நடிகு. அடிபடர்கள், ச0கு. அம்ருதம், நக, ககுஉ, உகுடு, நடஉ, 压恶到。

அயாஸ். நட்டை. அவர கர்மம். டுகு. அவரகர்மா நுஷ்டானி. நுசு. அவதாரபுருஷன், கக. அவாங்மனஸகோசரம், டுஎ. அவிகாரி, நகு. அவித்யா, உடு, அசு, கசஅ, கஅஉ. அவித்வான், க0எ. அவிநாகி, நட்டு. MalCala, same. அவ்யக்குன். நகு. அவ்யக்கக்கி, நடித் அவ்யக்குமுர்க்கி, உகுக. அவ்யயதீறம். உஅஉ. உக்டு. அவ்யயன், உடு, கடைசு, ச0க. அரசன். நடக. அரியமா, நடந. அரிஸூதனன், உஉ. அளுபங்கள். குக. அர்ஜு விஷாகமேரகம், க-20.

அர்த்தவாதங்கள். சக. அர்த்தகாமான். உட அர்க்க ஸுஞ்சயம். சுந\_0. அர்த்தார்த்தே. கங்கூ. உங்கு. அர்ப்பணம், கடுக, உடுஉ, நகு. அர்ஜுகவிஷாகம், க.க. க.20 அவிக்வம், உஉ. அலோலுக்வம். சஉடை. அழிவற்றலு கம். கஅஅ. அளகாபரி. கடு. அன்லன், கஉரு. நகங். அனன்யபக்கி, உடுக. உகு. அனன்யயோகம். நுஎநு. அஞரம்பம். எக. அஞ்தமகர்மம். க02. அனுமயபதம், நிடு, நகக. அறைவருத்தி, உசுஉ உசுச. அன்பு, சங்க. அன்னத்தில் ஸ்தாலபூத உற்பத்தி. £67-£02.

அன்னம். சகஎ. அமக்ககர்மம். டுருட அமக்க சேகஸ். நடிக. அமாந்தன். சு.கு. அமு இ நரகம், சநக. அமு சி வரதம், சஉக. அமுரர். டி22. அமூூமை, சநந அம்வத்தம். ஈஉ௦. ச௦௩. அம்விக்கள், நந்க. அஸுங்க்க ப்புமாகாம். எசு. அஸத். நக். நஎகு. அஸைத் க்ராவ்றயங்கள். சஉகு. அஸ்க்யோனி, நூஅல. அஸம்மோவமம், நட்டை. அவிதகோவலன், சக, ஈட்டுன். அஸுர ஸம்பத், சஉந்.

் அஸூயை, கக்ங். அவ்டபாலகர், நகக. அவ்பு வசுக்கள். நகந [#az. அவ்டாங்கயோசம், டூஅ, எஎ—எஅ, ஆதமாவை அறிதல், உர, உஅஅ. அடைகாரம், கடக, சகக. அஹாக்கை, குகு, நகுசு, அவிம்லை. ஈ.02. ஈ.எஈ., சஉரு. அவிகர், சஉஅ.

2h.

அகாம்ய கர்மம், சடுஅ. ஆசாரம், சுடிஎ. ஆசார்யன், கக. நகஎ. ஆசார்ய உபாஸ்னே, ந.எ௦. 兴丽年, 新尹, 西卫于, 罗压岳。 அற்யம், உகுகு. ஆஜ்ஜ்யபர், கூஉ. அக்காயிகள். கஅ. ஆதிதேவன், நடசசு. அதித்யர், குந. ந. ந. ந. ந. ந. ந. ந. அதியேஷன், நடிச. அத்மகர்மம், க0உ. ஆக்மஞானி, கஉ. ஆக்மதா்யாம். கஉ. கக்க. ஆத்மகிஷ்டைபெற்ற புத்தி, சுங. ஆத்மயோகம், ந. க., ந.டு. ஆக்மவான். இ௦. ககுஎ. ஆக்மவிசாரம், கடு ச, கடுஎ—கடுஅ. ஆத்ம ஸம்யமயஜ்கும், கடுச. அத்மஸம்யமயோகம், கடுசு, ககூட 9 P. T.

ஆக்மஸம்யமயோகர்க்கி, கடுகு. ஆக்மஸுகம், ஈ.О. ஆத்மா (மஹேஸ்வரசொருபம்) நடந அத்மா (மனஸ்), ககுந், ககூஅ, ங்குக். ஆத்மா (ஸாக்கி, தேஹி), உஎ, உஅ, நடகு, நக்க-நக்அ, நத்த இம்ய பர்வதம், நக்கூ, நட்ட. ஆத்மா (ஜீவாத்மா), ககஅ.

ஆத்மா (ஞானேர்த்ரயும்), ககூஅ. ஆத்மா (ஸூக்ஷம் ஸ்தூலதேசம்). 西瓜瓜、瓜母子。 'அத்மகா அத்மாகம் வேத:'', ஈ.்.எ. அத்மோபாயகர்மங்கள், ககுகு. அக்யபாதைன், ச0எ.

ஆப்ய அன்னம், சகஎ. அரத்தாக்கள், காடகு. அர்ஜவம், நஎந், சஉந், ஆலமாம், நடி0. அவருத்தி, உசுஉ, உசுச. ஆருதாரம், டக்க. அண்கம், கங ஆம்யம், நட்டுக். ஆமாபாமம். உடு, சாட் ஆராபாராம். உடு. ஆய்சர்யம், நடஅ. ஆப்பசர்யவத், நஅ. ஆன்ரயம், கஉகு. ஆஸ்னம், எஅ.

அஸும்போனி, சங்ச.

ஆஹாரம், சசாட

அஸ்ுரஜனம், சஉஅ, சசஉ.

அஸுரம், சஉரு, சஉசு, சஉஎ.

இச்சை, உசஉ. இந்த்ரன், கூச, நக்உ. இந்த்ரியகோச்சம், நடிகை. இந்த்ரியக்ராமம், நடுஎ. இர்த்ரியக்கிரீடை, கலாட. இந்த்ரியங்கள், சகக, சகச. இந்த்ரியார்த்தம், அடி, களி. இந்த்ரியநிக்ரஹம், ககை, கடு சு. இந்த்ரியலங்கம், கஎசு. இரவு (ப்ரஹ்மாவுக்கு), உடுகு.

இராஜயோகம், உகஉ. இலாவ்ருத தேசம், நக்கு. இஹம், நிடு. இவ்டம், கருஎ. இக்ஷுவாகு, கட்ட.

ஈஸ்வான் (மக்திமான்) கஅக ஈைய்வான் (ஜீவாக்மா), சகாட. ஈஸ்வரார்ப்பணம், ககஉ. ஈெயுவாராப்பண காமம், ககுஎ. கககு.

ஈஸ்வரார்ப்பணபூஜை, கடுதி. ஈஸ்ரார்ப்பணயஜ்கும், கடு ச.

உச்சவாஸக்கி, கடுகு. உச்ச்வாஸம், கடுகூ. உச்சைப்புவன், ஈடக, ஈடஉ,ஈடக. உட்க்ரீடை, கஅக. உட்சுகம் (அந்தஸ்ஸுகம்) கஅகூ. உதக்கும்பீ, க்எ. உதகக்ரியைப், ககூ. உதாமீனன், உ௦௨, ௩௬௫, ௩௬௬. உதானன், ககுஉ. உத்த்ரமணம், சகரு. உத்காத்ரி ஒதுவார், டகைக. உத்க்ருவ் உகர்மபலன், க ்ச. உத்களுவ்டி கர்மாதுவ்டிடாணி, நேச. உத்தம புருவுகன், சககு. உத்தமயோகம், கங்க. உத்தம விப்ரன். சஎஅ. உத்தராயணம், உகுஉ, நாநு. உத்தாரணமக்தி, சசக. உத்வேகம், சு0, சசடு. உபத்தவ்தடா, நூக். உபகிஷத், உ.

உமாதேவி. நடி 0. உரகர். கூட உருக்கர். நகஉ. உயாக்ஸ், நந்தக்.

Dor. ஊர்த்வம், சடி, சடி section is a soon . The sec.

எல்லாம்வாஸு சேவண். உடதை.

எகத்வம், உகடு, உஎகு. எகபக்தி, உடுக், நடுடு. ஏகபாவம், சகச. எகவஸ்து. நஅச. ஏகாக்ர சித்தம், சஅஅ. எகாக்ரமனஸ், உ0ச. ஏகாசூரப்ரவாமம், உடுடு, உககு. ஏகாதமு ருத்தர், நகஉ.

ஐகாந்திகம். ச0க ஐம்பொறியடக்கம். சுஉ. ஐபாவதம், நடிக, நடிக, நடிக. ஐஸ்வாயோகம், உஎ௦, நநடு,நநஎ.

ஒஜஸ், சகஎ. ஒங்காரம், உக்டு. ஓம், உடுசை, சசஎ. क्रका महा.

னை.

ஒளுவ\$தம். உகுகு.

**.** கங்காதேவி, கி. நட்டு. கணேயர். கூட.

500T, TETE 21. உபயார்த்தில், கனங், கனக், கஅட கத்ரு, கூங்.

கந்தசாமி, நகஎ. கர்தவதி, கூடு. கர்தாப்பன், நடிந கர்தர்வர், கூட, நட்ட, நட்ட, கபித்வஜன், கடு. கபிலமுனி, நடிக. கமலபத்ராகு, நந்தி. கரணம். சகுக — சஎந் காகல்ஸைப்மாத்தனம். குட கருடபகவான், கூட, நடிக. காக்கா. சகாட சகுஎ. கர்த்ருத்வம், கலக், ககக், உஎக். கர்ப்பம். ந. அக். காமகாரணம். சநகை, சசுக. கர்மகௌயலம், உசு அ. காமக்ருக், கசிடு. காமசக்ரம், சக. எடு, அடு, காட்ட காமபோகம், சந. ். 50E, 50 F, 522, 5F2, 567 A. 5TUO, FE, 52E, F25, F62. கர்மசோதின, சகுட சகுடு. கர்மஜன்யபலன். இது. சநசு.சந்அ. காயத்ரீ, நடகு. கர்மபக்தம், கசக், உஅக். காமத்தால்பரியு த்தி, சடு ச. கர்மபீஜம், சடுக. கா்மம், எஎ, கஅ—கக, கசுடு, கூசு, 西尹爾, 三尹恭, 三属〇, 三角田,尹并乐, #G#, #20, F22. கர்மயோக அயுக்கன், கஎஎ. கர்ம யோகம். எஉ—கஉஅ, கஉக, ಕಕ್ಕ, ಕದ೦, ಕದಕ್ಕ ಸಕ್ಲ, ಸಕ್ಸ. 15.22. கா்மயோகயுக்தன். கஎஎ. கர்மேக்க்ரியம், கஎடு. கர்மலிபாகம், கங்கு. காம்ஸங்கம், நடக்நட காம்ஸங்க்ரஹம், சகக, சகக— F 2/2. தாம் ஸைக்க்யாவி, கஎச. # Th\_

கர்மஸ்க்க்யானன், ககுக், கஎ். கர்மஸக்க்யாணியாகம், கசுக— கர்மா நுவ்தடானம், எந். கவிலம். நிசு. கல்பம், உஎ 0 — உஎஉ, ஈ.00. கல்மவதம், கக0. கெர்தமலம், உஉ. Eal, 599.

AS IT

காண்குவம், கஎ. காமகாரம், சங்கு. காமகாமி, சுக. காம க்ரோத பய துக்க கிவ்ருத்தி கள், உ. காமதேனு, நூ22. காமளுபம், கஉச. காரணம் மூன்று, உநாஉ, உஎச, காரணமாரேம், கஅஉ, ங்கங். கார்த்திகேயன், நகஅ. கார்ப்பண்யம், உந\_உச. கார்யகாரணங்கள், ஙஎக. கார்யம், சிந்தா காலம், நடி டு. நடி அ. கார்மைபர். கூஉ.

கிஞ்சிஜ்னன், கசசு, உசுஅ. கிஞ்சித்ககபோதி, கசுஎ. கம்பருடர், கூஉ, கச. இவ்பிஷம், கசஅ. கின்னபர், கூஉ, கங்.

கேழ்லோகம் எழு, கூசு.

(F).

குடாகேயன், கசு, உசு. குட்டனீ, கசு.

குணகர்மவிபாகம். கக்

குணத்த்ரய விபாகயோகம் நூகு—

குணபோக்தா, நுள்ள.

குணவிபாகம், கடிகு.

குணைஸங்கம், நஅ0.

குணைத்தன், ச00.

குமாசஸ்வாமி, க.க.அ.

குபேசன், நகந்.

கும்பகப்ராணயாமம், ககு 0.

**⑤**⑤, 乎, 焉.

குருந்தன, சஎ.

குருஸத்தமன், கசுக—கசுஉ.

**க**ருகே≱த்ரம், ச, க, க⊙.

குலநாசம், கஅ.

குலாாசத்தால்விளேயுங்குற்றம், கஅ. குரால கர்மம். சுடுகு.

In\_ .

கூடஸ்தன், உட, உ0க, சகக.

Cs.

கேமவன், கஎ.

கை.

கைலாஸம், கூடு, டகைகு. கைவல்யம், களள, டகைட

கொ.

கொல்லுதல், ஈ.ச.

கோ.

496

கோபம், சுசு, கஉடை. கோமுகம், கடை. கோரரூபம், டுடுO. கோரகூடீனை, சஅO. கோவிக்கன், உசு. கௌ.

கௌமாரம், உஅ. கௌரவர், சு. கௌரலம், நிநி, க**்அ**.

ъ.

க்ரது, கூட, உககு. க்ருக்குத்யன், சடக. க்குக்குத்யன், சடக. க்குத்ஸ்கதோனம், ககசு. க்குத்ஸ்கதித், ககட. க்குத்ஸ்கவித், ககட. க்குவ்கணை அடைங்காராவதி, கடு. க்குவ்தணை அடைங்காராவதி, கடு. க்குவ்தணைகதி, உசு சு. க்குவ்தணன், கசு, கக, கஎ. க்குவ்தணைத், உசு கக, கஎ. க்குவ்தணைத், உசு கக, கஎ. க்குவ்தணைத், உசு கக, கஎ.

F.

சங்காபுரி, நகந. சச்சிதானந்தப்ரஹ்மம், கஅக. # 5# B. TLOQ. சதார்வார்ணம், ககஎ—க22. கங்கு— சதாவதங்கள், நகக சந்த்பபகவான், கங். சுந்த்தவம்யும், ச. சந்த்ரன், நகக. சந்த்ரமேகரமூர்த்தி, கூட ಕ್ಕಾಮ್, ಸ೭ಹ, ಸವಹ. சரவணப்பொய்கை, நகஅ. சர்ப்பங்கள். நடு சு. சம்வாதனே, நட்டு. சமம், உஎடு. சநாசநம், நநஉ, நநஎ. சரீரம், நனந.

年两一 元元 刘。

母帮用, 压压.

FIT.

சாம்யம், கஅக சார்வாகமதம், சஉக

9.

சித்தா ுத்தி, கஉ, கஎஎ, சகண. சித்ராதன், நடக. சித்தபுருஷேன், நடக. சிரத்தை, சநடி—சசட. சிவதர்முனம்பெற்றவன், கிஅஎ. சிற்றிவாளிகள், கனக. சிற்றின்பங்கள், கஅக.

Tr.

சுப்பிரமணியம். நடக்கூ.

· **5** 

சூர்யன், ஈக௦. சூர்யதிரணம் எழு, ஈக௦. சூர்ய பூஜை, ஃகக. சூக்கும் சரீரம், ஈஎஈ. சோத்கா, சகக.

GF.

சேத**ு**, ஈஎட. சேதஸ் (புருஷென்), சுடு, சூஅடு. சேதஸ் (மனஸ்), ஈடுகை. சேஷ்டை, கசூஅ, சூடிகை.

Сеп.

சோமன், நக்க

**ஜ**•

ஜங்கம ப்ராணி, ந.அந. ஜப யஜ்ஞம், நகக. ஜனர, உஅ, உசந. ஜஞர்த்தன, கஅ. ஜன்யகுணம், ககஎ. ஜன்யகுணம், ககஎ. ஜாஹ்கவி, ஈடக.

201.

திஞ்ஞாஸுக்கள், காக.

mg.

ணையிகி ருஷ், ஈகஉ.

FFO. FFS.

g.

்க உக்காமணம், சகஉ. சீவகாருண்யம், கூகு. சீவலோகம், சகக. சீவன் (ப்ருண்ம அம்மும்) சகக. சீவன் புக்தன், கலக. ஜீவன் மூக்தன், கல. இல, இக, இக, எக, அச, அகு, கலங.,ககஉ,கசுடு, கேகுடு, களசு, கனகு, கனகு, கனஅ, உஉங், ஙகுசு—ஙகுக. ஜீவனம், உங்க.

ஜீவேஸ்வரஜகத், க0உ,ஙசுஅ,ச0ச, ஞா.

ஞானேதயம், சகடு. தானேப்போக்ரம். எ. கோன ஸங்கம். ஈகுஉ. கோயம். நாஎக-நாவு, சக்க.

5.

3540T 502 கக்கிணைமர்த்தி, சடு, எக. கக்கிரையனம், உருஉ. தண்டமக்கி, நடக்க. ததர்த்தகர்மம். அடு. ததாத்மாக்கள், கஅங். 589. Ren. 55. FFG. தத்கிஷ்டர்கள். கஅந். தத்பரன், ககுகு. தத்புத்திமான்கள், கஅட கத்பொருள், கசுடு—கசுசு, நடு ட தத்ப்ரவ்மைம், உசச, உசஅ. தத்வதர்புகள், கசுசு, கசுடு. தத்வவித், கஎடு. 五面, 无元. தபஸ், கநிஅ, உஙக, நிலஉ, சுஎகூ, திவ்யஜன்மங்கள், கா.ந. கா.ச. 72 K, FFB, FFG. தபோயற்கும், கடு ச. 510io, №02, ₽2₺. கமஸ்குணம், அஉ.க ்க, கக் ், உக் நட 压垢伤。压垢缸。 தம்பம், சஉசு. தாமகேஷத்ரம், கு. தாமம், உச. காடா.. தர்முராஸ்திரம். கு. தாம் மாள்க்கார்த்த விஷடம், க.உக, தா்மாளுக்சார்த்தம், குகு-தர்மஸம்முடசேதா, உச.

தர்ப்பம், சஉக.

கன குஜயன். கச

தன்மாத்ரைகள், உகு. தன்வர்க்ரி, நடிட

BIT.

தாதா, உக்டு, நடஅ. காரிண். எஅ. காருணுகள், கங்அ. காமலைம், உங்க. தாமஸ் தபஸ், கடுஅ. தாமஸ் ப்பரத்தை, சங்அ. தாயபாகம், க0. தானம், ந.02, சஉந. சசசு. தானவர், கூஉ, நு. வ. நூ.

திக்பாலகர். நகந. நடு ச. 厨厨, 无压.

திதீணைக், ஈக. தியாகம், நக்க, சஉந், சடுஉ. தியானம், எஅ, நகக.

திருப்பாற்கடல், நூஉ திரோபாவம், கஅக—கஅஉ.

கிவ்யக்கண், நந்ச, நந்அ.

தீகை, கஉ. தோன், உஅ. ஈ.க. சேர்க்க ஸூத்ரீ, சகுஅ.

498

**51.** 

துக்ககிலே, ஈட. துக்கிவருத்தி, கூடு, சஅஅ. தாக்கலிவ்ருத்திமார்க்கம், எடு. துக்கப்ரவ்ருத்திமார்க்கம், எடு. துக்கம், உடு, கூட, ஈட்ட. துக்கஸம்யோகவியோகம், உக௦. தல்யம், ச00. துவக்ட்ரி, நூடி துவடிடர்கள். கங்க

குர்தமு, கூடுவ. துஷ்பூரேண, கஉடு. தாக்காலயம், உடுடு.

G5.

கோக்மா, கங்க. C50, 24, EE, EA, EAS. தேவகணம், அஉங். தேவத்ச்சன், நடிந். கேவதத்தம், கச. கேவப்சகிருகி, உஎகு. கேவலோகம், கச. கேவயற்கும். கடுஉ, கடு ச. கேவர்கள், கூட, நட்டன. தேவர்களின் உற்பத்தி, பிரிவு, வாய ஸ்கானம். கக—குடு. ஈடுஎ. கேவவ்ரதம், உஅடு. கேவவ்ரதன், டு. தேஜஸ், உகக, உகஉ, கக0, சகஎ, நரகம், உ0. சகஉ. FOR. தேஜோவதி, கூடு. கேவயானம். உசு ச.

.ன த.

தைஜஸ் அன்னம். சகஅ. தைத்யர், கூஉ, நடஉட. தைர்யம், கக, சஉச, டிஎக—சஎங. கைவம், சந்க. கைவ ஸம்பத், சஉநு. தைவாசுரஸம்பத்விபாகயோகம், க. F22-F15-

த்யாகம், சஉங், சடுஉ, சடுங். த்யானம், எஅ, நக்க. த்ரவ்யயஜ்கும், கடு ச. த்ரவ்டிடா. நக்கி. த்ரிகால உணர்ச்சி, உசஉ. த்ரிகுணுத்தன், நடக்க.

Ja # .

த்ரிமுர்த்திகள், குக. க்குவமண்டலம், கு.சு. த்ருவ்தனை ஸங்கம், நடக்வ. க்ரோகமின்மை, சஉச. க்கொடகேயர். கக. த்தைகுண்யங்கள், டுO. க்ரௌபதிபுத்ரர் ஜவர், கடு. க்வர்த்வம், சக. சஉ, சா. சஎ, டு0, க்வர்க்வமோஹம், இஎ,உசஉ, உசங். க்வார்க்வ ஸமக்வப்பழக்கம், சஎ. த்வர்த்வ மைத்வ யஜ்கும், கடுச. க்வர்க்கு ஸமாஸம், நட்ட அ. த்விஜன், கடி, சஎஅ. ¿Carasio, e. Fe.

நகுலன், நி. கசு. நரக த்வாரம், சுநடு. ந்தவிம்ஹம், கூட. ந்தன். சந்த

BIT.

நாழ்கள், நடக்0, நடக்க. நாகம். கூக். நாரதருவி, சக, கூஉ, நுறை, நூடு. நாமயற்குங்கள், சுடுந நாஸ்திகமதம், சஉகூ. நாயும். கக்சு, க்கூசு. நாமுமற்றது, நடி நான் செய்கிறேன், கஎகூ.

15 .

கிக்ரஹித்தல், சுஎ, ககடு. தொனம், உகுடு. 8 A. M. 15. 5. கித்ய யுக்கன், உடுடு, நடுஎ. கித்யன், நடு, ந.கு.

நீத்யஸர்ர்யாவி கஎக. கித்யாகித்யவஸ்து விவேகம், ககுசு. கிபோக, கங். கியுத கர்மம், சடுச. கியதாஹாரயஜ்ஞம், கடுச. ഭിധഥാം, எஎ. கோமு, ககஉ, கசுஎ, கஎசு. சிரீஸ்வர மதம், சஉகு. கிர்க்குணப்ரஹ்மம். ககுடு, கஅஎ. கிர்த்தமூர்த்தி (நடராஜன்), கூட. கர்மம். ககஉ. கிர்வாணம், எக, உடகு. கிர்விகல்ப ஸமா தி. டுஅ. கிர்விகாரவஸ்து, கஎஅ. கிர்வேதவஸ்து, நிசு. கிவர்த்தகம். உடுகு. கிவாஸம், உகரு. கிவிர்த்திமார்க்கம். உஉ. ககுட கிவ்ருத்தி, கஉ, எக, கஎஅ, நகந F26, F46. கிஸ்வாஸகதி. கடுகு. கிய்வாஸம், கடுகு. கிஷ்கர்மா. அ0. கிஷ்காமகர்மம், டுச, சடுஅ. கிஷ்டை, எடு, எஅ. கிஷ்காம புத்தி, எடு.

GIF.

சேதிகளே தல், கஎஉ.

ரை.

கைஷ்காம்யம், அ௦, ககாட, ககசு. ಕ2ಕ್ಕು ಕ್ಷಾಂ, ಕ್ಷಕ, ಕ್ಷಾಡಿ, ಕಿಕ್ಕ 西周雨, 三西压, 厨厨 兴.

LI.

பகல் (தேவர்களுக்கு), நடி. பகல் (ப்ரஹ்மாவுக்கு), உடுசு, க௦௦ பராக்ரமம், கக, கக. பகவத் உக்தா. க.

பகவத்தோ, க. கூ. பகவைத்தீதோ பாராயண பலன். சூஅஎ. பகவத் கீதைகள், க, உ. பக்வான், க. கஉ. பகவாண்கள். உ. பக்தர், நட இசு. 山庙园, 压圆圆, 压圆品. பக்தியோகம், க, நடுடு—ந. சுஏ. பஞ்ச க்ருத்யம், கடு, கடு, கஅஉ. பஞ்சக்ருத்ய மக்திகள், கூக. பஞ்சஜன். கச. பஞ்சமஹாயஜ்ஞம், கூசு, கடுக. பஞ்சஸூனங்கள், கூஎ. பணவம், கக பண்டிதன், உஎ. கசுஏ, கஎக. பதமுக்தி, சஅஅ. பத்ம வயூறம். க0. பந்தப்படுத்தல், கசுஎ. புக்தம். கசக். பந்தனம், உடு. பயம், நடை. பாததேயம். கூடு. பாதாமம். ககஎ. பரதஸத்தம், சடுங். பாக்கபன். உஉ. பரப்ரக்ரு தி. கஎஅ. பாமகதி, உடுஅ, ஈஅச. பாமவசனம், உகக. பரமாத்மா, நக்க-ந்தி, நகிறி, F55. பரமஸம்வித்தி, உடுடு. பரம்மாக்தி, கசுசு. பரமும்சேயஸ், கு . பாமேப்வான், நஅந். பரமுக்தி, எகு.

பரார்த்த பூஜை, ந.ந.

500

புராமக்கி, குக. பரிசாரகம், சஅ0, சஅக. பரிபம் இகள், கக்கு. பரியுமுக்கன், கஅக. பரோக் கோனம், நக், நஅஅ. பர்த்தா, உக்டு, நூதக. பர்யவதிவ்டக, குகு, பர்யாயகாமம், உக. பர்விவுத்துக்கள், கூட. பலன். நக்க. சடுஎ. பவம். 1202. பவனன், நஉசு. பவிக்ரம். உக்கி. பன்னி நஆதிக்யர், கா... பஹுக்வம், உஎகு.

பாள்சஜக்யம், கச பாட்டரை, கசு. பாகாளங்கள், நஉசு. பாபயோனிகள், உக0--உகஉ. பாபமற்றவான். எகு. பாமரஜாங்கள், க0அ. பாரதன், உசு., பாரிஜாகம், நடிடி. பார்க்கவ புராணம், ந.00. பார்த்தன், ககு. பார்த்திவ அன்னம், சகஎ. பார்வதி. நடி 0. பாவகன், நகஉ. பாஷைண்ட மதம், சஉகு. பாஹ்ய (இந்த்ரிய) ஸ்பர்ருங்கள்.

பிக்ஷாடனமூர்த்தி, கூஉ. பிண்டக்ரியை, ககூ. பிதா. உக்டு, நசஎ. பிதாக்கள், ககு. பிதாமஹ், கூட, உக்கி, நூர். பிதாமவரி, கூரு. பித்ருக்கள், கூஉ, நடிடு. பித்ருயற்கும், கடுஉ. பித்ருயானம், உசுச. பிக்ருவிரதம், உஅடு. பிர்து கக.

19.

Smi. 252, 552. பேகர்மா. கச. Saxuer, B.

பணாஸ்பாலகம், காட புணராவர்க்கணம், உடுகு. புண்யக்கம், உகக. புண்யகர்மங்கள், ககூட கசு. பகன். அந். 山东南、赤赤、石井、石原、土下之、压〇之、 F##--- F615, 1266. புத்திபேதம், க அ. புத்தியோகம், நட் சு. புத்தர், கது. புகராவருத்தி, கா.ச, கஅரு, உடுக. புமான், சு கூ. 405, 8. பருறித்து, கக. புருவமத்தி, உடுகு. புருவு வ்யாக்ச, சடு உ. புருவுத்தும், உரும். பருவுகரிவுகபன், நக. புருவுகன், நுனகு, நூத்த, சத்தி, புருஷார்த்தம், சஎஉ. புருவேதாத்தமன், சஉ 0. புருஷோத்தம ப்ராப் இயோகம், க. புரோவிகன், நகஎ. பலக, கூட. புலஸ்தியர், கஉ, ஙகங். பக்தபங்கள், சஅ.

4.

பூஜிக்கப்பட்டவண், ச. பூஜித்தல், சசஉ. பூதங்கள், ககடு, டாஎஉ, சகஎ. பூதயஜ்ஞம், கடுஉ. பூதஸர்க்கங்கள், சஉசு. பூரகப்ராணுயாமம், கசு ்.

Gu.

பேரறிவு, சகடு. பேரன்மார், கசு. பேரி, கடி. பேஷ்ணீ, கசு.

ഞப.

തവയഗ്രങ്ങി, നുക്കും.

போ.

பொய்யறிவு, உக. பொறுதி, சஉச.

போ.

போகம், சஅ. போகங்கள், கஅஅ. போகி, சுங்க. போக்தா, ககூட, ஙஅக. போக்ய வஸ்து, சசட. போஜேனம், சசங்.

பௌ.

பௌண்டரம், கச.

ப்.

ப்ரகாசம், உடை . ப்ரகிருதி, கலல—கலக, உடிக, உடக ப்ரக்ருதி, எட்டு, உடக—உடன. ப்ரக்ருதி தொரூபம், அடி. ப்ரக்ருதி ஜன்யகுணங்கள் (மூக்குண ங்கள்), அடி, கூக. ப்ரசாதம், குடு, கக, ககுடை ப்ரஜாபதி, அகு. ப்ரணைகள், அகு, அஎ.

502

ப்ரஜ்ஞன், டூஅ. ப்ரஜ்னை. கு ். ப்பணவம், உநு 0, நக்எ. நக்கூ. ப்ரத்த்தவம் உஎகு. ப்ரத்த்பாவம். நட அசு. ப்ரதிவிர்கிய, கடு. ப்ரதீகாரமற்றவண். உО. ப்ரத்யகூதுமத்யங்கள். நன. ப்ரத்யாகாரம். எஅ. ப்படஞ்சம். ச0 ச. ப்ரபவம், உகுடு, நட்டை. ப்ரபவன், கஅ௦. ப்ரபாவம். நாஎக. ப்ரபிதாமன், கூட். ப்படிகாமவரி, குக. ப்படு. கஎஅ. உகநெ. ப்பமாணம், க ்க. ப்ரமாதம். ந.கு.ந. ப்ரலயம், உஎஉ—உஎச, உகுடு. ப்ரலயன், கஅО. ப்ரவ்ருத்தி, கஉ, எகு, கஎஅ, சுுஎ, F2.67. F5.5m. ப்ரஹான், உசு. ப்ரவாலாகன், நஉடு. ப்ரஹ்ம அர்ப்பணம், கடு 0, கடுகு. ப்ரஹ்ம ஆதானும், கஎகு. ப்ரன்மக்கி. உருசு. ப்நஹம் கர்மம். சஎக. ப்ரவ்றமசர்யம். உரசை. ப்ரஹ்மகிர்வாணம், எக, ககை ப்ரஹ்மபூயம், க0க், சஅநு. ப்ரஹ்ம வாதி, சசஎ. ப்ரஹ்மம்யம், கடுஉ. ப்ருஹ்மம் (பரமாத்மா) உசஅ, உசக, 五别石。 ப்ரஹ்மம் (ப்ரக்ளு தி), நகக. ப்ரஹ்ம யஜ்ஞம், கடுக—கடுஉ. ப்ரஹ்மயோகம், கஅஅ.

ப்ரவும் ருஷிகள், கூ. ப்ரவ்றம் ஸக்கிகள், நகள். ப்ரவ்மை ஸம்பக் நதேச. ப்ரஹ்மவித் கஅஎ, உசுஉ. ப்ரன்மவிக்கை, உ. ப்ரஸவம், உடு 0. ப்ரஸவிகையக்கம். அஅ. ப்பலைன்சேதஸ், சுடு. ப்ரஸாகம். குடு. குகு, ககு2. ப்ரஹ்ம ஸூத்ரம், நஎக. ப்ரன்ம கேக்ரம், க0. ப்ரன்மோபகேசம், கஉ. ப்நாண அபாகஸமம், ககை. ப்ராண அபாக ஸம்பக்கம், கடுகு. ப்ராணவாயவின் தொழில், கடுகு. ப்ராணன், கசுக, கடுகூ. ப்ராணு திகள். கசுக. ப்ராணுயாமம், எஅ, கடுசு, ககு 0. ப்ராணுயாமப்பலன், ககு 0. ப்ராதா. கூடு. ப்ராக்தி, சங்க ப்ராரப்த கர்மம், சநிஎ, சநிஅ. ப்ராஹ்ம கர்மம். சஎக. ப்ராஹ்மண்கர்மங்கள், கஉO. ப்ராஹ்மணர், கஉ, டுக. ப்ராஹ்மணவர்ணத்தார். கூட. ப்ராஹ்மணத்வம், ககஅ, கங்கு,கங்க ப்ராஹ்மணம் ஒதுவார், நகக. ப்ராஹ்மீஸ்திதி, எ0, ககுஉ. ப்ருகு, கஉ, ஈ00, ஈகக். ப்ருதுவி, க௦. ப்ருதை, கசு, ப்ருஹஸ்பதி, கூரு, நகஏ. ப்ருஹத் ஸாமவேதம், நடிக.

LD.

மகரம், நஉசு. மணிபுஷ்பகம், கடு. மதர்த்தம், ரடக்க. மகர்ப்பணம், உஅஅ. முத்தலைத்தனன், கஎ. மத்கர்மக்குத், கடுக. மக்கிக்கன், உடகு. மக்பக்க: ஈடுசெ. மக்பரத்வம், குகு. மக்பர. நட்டு ச. மத்பான், சுங், உசு. மத்பாவம், உடுஉ, நஎக, நகஅ. மக்ஸாம். கசகு. மத்திண, கிடு. மது, காட். மதுஷ்யகணம், சஉந. மக்காகிரி, நடஉட. முக்க்கம். உக்கு. மாறைத், குகூ, நடகுசு. மாணம். உசங். 四年月, 赤之. மருத்தேவதைகள், நடக்க. மறுதேகப்ராப்தி, உஅ. மனஸ், சகக. மனேசிக்ரஹம், நாஎநு. மனேரதம், சாக. மனேலயயோகம், கக0, ககந்,20ந் 20#, 20#, 200, 20%. மன்மதன். நடிச. மன்வந்தரம், நட்டு. மஹக், ந.க.க. மஹமேரு, கு. மஹாத்மியம், ந. ந. டு. மஹாபதங்கள், ஈஎஉ. மஹாபாஹு, சுஎ. மஹாவாக்யம், நச. முகாரதன், கக். , மஹான்கள் (உதாரா:), கஅடு. மஹாயாக, கஉக.

மஹேய்வான், ந. ்க, ந.ந.ச. மவிக்கித், கசு.

LDIT.

மாதவன், கசு. மாதா, உகநி. மாத்ராஸ்பார்கும், உக். கஅஅ. மாயா சொளுபம், நாத்ச. மாயை, காடா. சஅநி. மார்கழிமாஸம். நஉக. மார்ஜனீ. குஎ. மானஸ்தபஸ், கடுஅ. மானாஸ்பூறை, உஅகு. மானவைுகம், ந\_0.

10.

மித்யாசாரன். அந். மித்யாசார ஸக்க்யாஸம், கஎக. மித்ரத்ரோகம். கஅ. மிருதுத்வம், சஉநட மிருத்யு, நடிஅ.

முக்குணங்கள், கக் முக்தனுடைய கர்மம், கடு ். முக்கி, சஅஅ. (494450, கசங. முமுக்கு இவம், கக்க. முருகக்கடவுள் நடக்அ. முனி, கூ், கஎட —கஎச, டஅஎ.

முடயோனி, நக்க. மூர்த்தி, நடகு.

Que.

மெய்யறிவு, உக. மெய்யறிவு, (ஸாங்க்யம், வேகார்கம்)

GIB.

மேகத்தில் அன்னம் உற்பத்தி, குஎ— 502.

மேதாவி, அடுடு. மேருவின்வரலாறு, நகந.—நகஎ. மேல்லோகம் எமு. கூச.

GLET.

மோகசொளுபி, கஅக. மோக்ஷம், உசுக், நூலி. மோகூ ஸக்க்யாஸயோகம், சகக— மோனம், உஅ, இஇ, சுச, கஉடு, குகு. கஅக. கஅஎ. மோஹவில், உதக. மோஹிகீ ப்ரக்குதி, உஎசு. மெள.

மௌனம். நந்த

ம்ருகேர்த்ரன், கஉடு. ம்ருதுத்வம். சஉங். ம்ருத்யு, உக்க, நட்அ.

UI.

In.

யஜுஸ் வேதம், நகக. யற்ஞத்தில் மேகஉற்பத்தி, கூஅ— 502. யற்கும் கர்மத்தில் உற்பத்தி, கூஅ, யற்குவித்துக்கள், கசுக—கசுஉ. யற்கும், அநி. கடுச, உக்கா, சஉரு. PPP. PPA. யஜ்ஞம் தானம் தபஸ், அஎ—அஅ. யற்குங்கள் ப்ரஹ்ம முகத்தில் விரிக் தன, கசுரு. யஜ்ருமிஷ்டம், குசு யஜ்ஞார்த்தகர்மம், அடு. யஜ்ஞாய, கடு். யதி, கடுஎ, கக0. உடு அ.

യഥന്, ഒഒ. யயாகிராஜன். ச. யவ்வனம், உஅ. யமாஸ், நட்டை. யக்ரர், கூஉ, குர், டகர்.

1110

யுகம். உடுக. வுக்ததமா: உடுடு. யுக்தன், க0அ, கசடு, உ02, உ0அ, 255. 222. யு இவ்படி மன், கச யுத்தவித்தை, க0.

CHIT.

யோகம், ந., சசு, டு0, டுந, கஎக, யோகத்தின் வம்வித்தி, கசுநி,கசுசு. யோகறிற்ஞாஸு, உங்கு. யோகவித், நடுகு. யோகயக்கண். கஎச. யோகமாள் இரம், உ யோகஸ்க்க்யஸ்ககர்மா, கசுஎ. யோகாளுடன், உகாட யோகாருருக்கு , கக்கு, உகங், CUTS. 525, 205, 25F. யோகிகள் கிஷ்டை, கஎஉ.

ாஜஸ் குணம், அஉ, க0அ, க0க, கக0 压垢圆, 压垢痂。 பஸ்கன்மாக்கை, உட. ாஸம். உ ா.О. நஹஸ்யம், கங்க.

TIT.

மாகத்வேஷங்கள், ககுடு. பாஜகுவையம், உகுகு. ராஜாஹஸ்யம். உசுஎ.

Curoff, 225, 1285.

மாறுருவு, கஉக், கரு. ராஜஸ் தபஸ், கடுஅ. ராஜவித்யா நாஜகுஹ்ய யோகம், க, 255-253. ராஜவித்தை, உசுசு, உசுஎ. ராஜஸம். உந்த. மாறுஸ் ம்முத்தை, சுந்அ. ராமசங்க்ரன். கூட பாமன். நடிகு. பாவணன், ககுக. மாகுலைக்காம், சஉந் *நாகு≱ஸர். கூடி, கூக்*, கூக்2.

ருக்வேகம், நகக. (万部, 五色五. ருத்ததேவதைகள், கூட ருத்தன், கூட

ரூப தன்மாத்ரை, ந.О.

GT.

சேகப்ராணுபாமம், ககுகு, சேகம் பூரகம் கும்பகம், கக.ு.

லக்ஷயார்த்தம், கூ.

லிங்கம், உஅக-உஅஎ. லீ.

8 200, 15 15.O.

Cav.

லேபபாகி. காட.

Cour. லோகாயதமதம், சஉகு.

லோபம், நக்க.

ഖം

வஜ்ரம், நடிக்.

505

யமராஜன், கச.

வருணன். உஉச. வர்ணகுணங்கள். சஎஎ. வர்ணத்தார். ககஅ. வர்ணம். கடிஅ. சஎகு. வர்ணலங்காம். ககு. வர்வுகணி, ககு. വധി. കണം வாம். ககஎ. alaslasLit Te. வஸு தேவதைகள், கா. நகஉ, நகந்.

#### auT.

வாங்மயதபஸ். கடுஅ. வாணிஜ்யம், சஅ0. வாகம். நஉஎ. வார்வ்\$ேணய், ககூ, கூட்ட. வானப்சஸ்தார்ப்பேம். இ. வானார். கச வாஸவன், நகஉ. வாஸின. சக்ச. வாஸுக், கூரு, நத்து, நத்த. வாஸு தேவன், கடு, டிடிக்.

## 28-

விகர்மம், கசுச, உடுO. விக்கேர்வான். நூல. விக்சம், நுசஎ. விஜ்ஞானஞானம், உடா. உடா. 2元月, 2元年, 2年2, 2年67. விஞ்ஞானம், டுக, கஉசு, உடச. 15\_5 5. விஜ்ஞானயோகம், க. உஉச—உசக விதேஹமுக்கி, கங்ச, கக்க. வித்தேயன், நகஉ, நகந. வித்வான், காஎ. விபரீதலக்ஷணம். கக. விபு, கஅக, நு. இ.

விபு தியோகம், உகக- நந்த. விப்ரன் சஎநி. விஷடர்கள், கக்ச. வில்லாளிகள், கக. வியாஸமூனி, நடக்க. விவஸ்வக், கூரு, நுக0. விவஸ்வான், கடி0. வின்னது. கா. விருர்க்கம், கூஅ, உடு, உடுக,உஎசு. விரிவ்தடா, காட விய்வகோமுகன், உஎஅ. நடஅ. விய்வருப் தர்மன யோகம், நாந்ச-市 伊泰。 മിന്റേഷുണ്ടവര്. പ്രൂക. விய்வளுபன். கஅக. நட்சுட். விஷயபோகவிராகம், ககுகு. விஷயா நபவம், சகச. விஷயாதபவகியமம், கடுசு. விஷையேர்த்ரிய ஸம்போகம், சஎடு. விவ்தனு, நசங். விஹாரம், நச்அ.

வீர்யம். கக, டசஎ.

Cal.

ബ്.

வேகங்கள். நகக. வேகவிக். உடுச, சகஅ. வேதயாஸ்த்ரம், கஉ. வேத்தா, நூஎ. வேத்யம், நூசஎ. வேத்யன், சகஅ. வேதாத்த்யயனம், கடுஎ, கடு அ, சஉங். வேதார்கம். சகஅ.

வைக்கேயன், நடந். வைவஸ்வத மன்வர் தரம், ந.00. வைய்யகர்மங்கள், கஉக. வியூதி, உக்க, ஈ௦ச. ஈ௦அ. ஈ௦க். வைய்யத்வம், கக்க, காஎ, காஅ. வைய்யார். கஅ. வைய்யவர்ணத்தார், கஉ. வையாவாகான், சக்எ. തെവസഥാന് ആവി, തക്കം. a1.

வய்வதும் தேகம். நட்டுக். வையானன். ககுக. வ்யானர், ந.்க வயுறைம், க0. வ்ரகம், கடுஎ. வாகோசான், கச. வருக்ராஸு மன். வருவ்தணிகள், நாக.

முங்கவ்யூறம், க0. முற்கான். டிக்உ. மாற்காபரி, நகரு. முப்தம், உங்க. முமம். ந02. மாரணத்தைவிரும்பு, இக். யாவாம், உ ™ கி. முரவணப்பொய்கை, ஙக்அ. மாரீரகப்ஸ், கந்அ. vof Tio, கஅஉ, நனக.

மார்தி, சுசு, எ0, எசு, கக்உ, உசுக்,

மாக்கிரைபம், நாக்ச, நுக்க. மாக் திம்அப்கோதி, சு அ. மாஸ்த்ரவிதி, சாநி, சாரு. மாஸ்த்ரார்த்தவிமூடம், எச, ககுந

யிம்ஹநாதம், கந. மிஷ்யன், க0.

UO-0.

முக்கன். கச.

முுக்லக்கி. உசுசு. WOTOTT, TELL. vooji, mee. முுநாலயம், குடு.

ஶூக்ரகாமங்கள். கஉக. யு ூத்ரத்வம், ககக, கங்க, கங்கு. முூரர். கக. கங.. யு ூக்ருவார்ணுக்கார். கைஉ.

பாத்.

டாத் க்ருஷ்ணன், கூட LITE, BZZ.

Ciru.

Coursin, Ther.

Quar.

Ovografio, #2.F.

ம்ரக்காக்ரய விபாகயோகம், க. 伊压可一甲甲利. ர்முக்காமயம். சச0. முறுக்கை, கேசுசு. சுடிஎ. சு. ம்புவணம். நடி. ப்போயஸ். எடி. ககஎ. கஉக். கஉஉ.

வுகண்முகன், நக்அ.

ஸகாமபத்தி, எசு, எடு. ஸகுணசொருபஅர்ப்பணங்கள்.கசுகூ ஸகுண ப்ரஹ்மம், ககுடு, சடு. ஸுங்கத் தயாகம், கஎகு. வுங்கதோவுகம், ச0க், சக்டு. ஸங்கம், நிட, சுச, கநி0, களசு, 2 AT To. ஸங்கமற்றவன், சுது, கலு. ஸங்கமற்றிருக்கல், நுகுநு,

507

ஸங்கரஜாதி, ககூ.

ஸுந்தரம், க0எ. ஸுக்ரதம், நஎந். ஸைச்சிதானந்தவஸ்து, கக. ஸஞ்சித கர்மம், சநிஎ. ಉತಮತ್ತೆ, ೨೯, ೭೭೨, ೭೨೯, ೭೩೫, 压00. 压伊斯. ஸ்தாபவன். நக ஸதாமுக்தன். கக்க ஸதாயிவம், கஅக, கஅஉ. ஸேதேகமுக்தி, கடைச, ககக. ஸக், நக், நட, நஎகு. ஸத்யம், ந02, சஉரு. லைத்யவதி, டு. லைத்யோனி. நடஅ௦. ஸத்வகுணம், அஉ, கக்ட. ஸத்வம் (அழிவற்றகிலே), நடை0. ஸத்வம் (ப்ராணி) ந.நு. ஸைத்வம் (மார்தகுணம்) நக்க, நக்க ஸத்வயு ுத்தி. சஉங். ஸாநா அம்யும், சகக. ஸுநாது நை.கு. ஸுக்க்யாஸம். அக. ககுஎ, உஅஅ. 乎乎恭, 乎质乎——尹质乐. ஸைக்யாவி, ககச. ஸப்தருவ∮கள், ஈட்டை, ஈட்டை. மைதா. ந02... ஸமத்வயோகம். இஅ. ஸம்சித்தன், நடிகு மைத்வபுத்தி, கஉ, ச0, சக, சஉ, சாட, சஎ, நக. மைத்வம், டு டி, டுஎ. ஸமர் தபஞ்சகம், ச. க0. மைவ்தடி தேகம், நடக. ஸமம், ச0. ஸமாதி, கநிச. ஸமாதிப்பழக்கம். டுஅ. ஸமாதிவூட்கஸம்பத்தி, கக்க, கக்க. ஸாங்க்யர்கிஷ்டை, கஎஉ.

ஸுமானன். ககுக. ஸமாஸு த்வாக்கவம். நடஅ. ஸம்க்ரஹம், கலடு, ககங. ஸம்யமணி, கூடு. ஸம்படி. சுஎ. ஸம்வா தின். ஈ.் டு. ஸம்மோஹம், உசஉ. ஸம்மாயம், ககுகு, ககுஎ. ஸம்ஹாரக்ருத்யம். கஅஉ. ஸம்ஸாரதுக்கம். சக. ஸம்ஸாரம். சக. நகுந். ஸம்வித்தி. கடு. ஸாக்கம் (ஜனனம்), கஅசு. ஸாவக்கண். நகு. ஸாவ்காமக்ருக். கசி. ஸா்வஞானம். ககசு. ஸர்வஜ்ஞன். உடுக. ஸர்வபாவின. #20. ஸர்வவித். சஉ௦. ஸர்வமான். நடக். ஸாவ்பூத ஆத்மபூத ஆத்மா, கஎசு. ஸவிகல்பஸமாதி, எஅ. ஸவிஜ்ஞானம், உஉடு. ஸவ்யஸாகி, நசடு. ஸ்ஹாதர்மம். சஅஉ. ஸ்ஹைய்ப்படிகம், உருகு. ஸஹோகரர், ககு.

#### ant.

ஸாங்க்யஞான அனுபவம், ந. ந. ஸாங்க்யஞானம், உகு, நக, நஉ, 压压, 压力, 压局, 压击, 压石, 压击, FO, F2, FE, FF. ஸாங்க்யத்தின் பர்யாயாரமங்கள், சுட ஸாங்க்யம், உக, சஉ, சநி, கஎக, 压断〇、压断巴、压利己。 ஸாங்க்யா். எகு—ௌஎ.

508

வாங்க்யஸுக்கிஷ்டை, களங். ஸாங்க்யயோகம். க. ந. உர. சஉ, ச.ச. THE. ஸா தர்ம்யம். நூக். ஸா தாக்கள். கூ, காடங். ஸாத்விகம். உநா. ஸாத்விக்கபஸ். கடுஅ. ஸாக்விகஸக்க்யாஸம். கஎக. வாக்விக் ம்பக்கை. சடிஅ. லாமவேகம். நகக, நடக். ஸாமீபபகவி. சஅஅ. மையுஜ்யபதவி, சஅஅ. ബൗല്യുപ്പുക്കി, சஅ.அ. ஸாலோகபதவி. சஅஅ. ஸாஹித்யம், கஅடு.

ans.

வித்தபருவுர், நடிக. வித்தன். சந்க. விழ்வாகாகம், காட விழ்வும், நடக்க.

ஸாக்ஷி, உக்டு, நந்அ.

an-0.

ஸுகதுக்க உணர்ச்சி. நட்ட. സൗടർക്കാം, கണ്. ஸுகம், கஎஎ—கஎஅ, நால், சுஎச், ஸ்தூலார்த்தம். கஉ. Fala. ஸுகஸங்கம், ந. குக. ஸுகாலிகள், கூட. ஸுகி, கஅக், சங்க். ஸு கோவுகம், கச. ஸுக்ரன். நந்த. ஸுதாவதி, குடு. ஸுப்ரஹ்மண்யம், நகக. ஸும்ந்துருவி, நகஉ. avors. Tee. ஸுஹிர், 202, 256.

ஸுஹ்ருத கர்மம், நடக்கு. an O. ஸூச்பமாரீசம், உடு, க0க. ஸூக்டிமார்த்தம். கஉ. ஸூர்யன், நக்0, நக்க.

Can.

Compson, Son. Canonal, & FF.

CONT.

வோமபாள், கூட. ஸோமன், கூஉ, ஈகக். ஸோமாஸ்கர் தமூர்த்தி, கூஉ. an.

ஸ்க்க்கன் வரலாறு, நக்க-நக்அ. ஸ்கப்கண். சுடிங். ஸ்காவர ப்ராணி, நட்அந். ஸ்கானம். உக்டு. 如周五年、明和、年〇。 ஸ்திதப்ரஜ்ஞன், டூஅ, டுகு. ஸ்கிதி. நிஅ, கஅஉ. ஸ்திரபுத்தியுள்ளவன், கஅஎ. ஸ்தாலபூறை, உஅசு. ஸ்தாலதத்வங்கள். உநிகை. ஸ் தாலாரீரம், உடு, நஎந். ஸ்கேமற்றவன், குo. ஸ்வதர்மம். ககஎ. ஸ்வஜரப்பற்று, கஉங். ஸ்வதா. 2.40. உக்கு. ஸ்வநுவ்படிக், கக்எ. ஸ்வயம்புமுது, கூடி. ஸ்வாக்கலோகம். கூசு. ஸ்வர்க்கலோக அநபவம், கூடு. ஸ்வபாவம், சுக, உசக. ஸ்வபாவஜன்யகுணங்கள், சஎசு, F210.

| The same of the sa |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ஸ்வஸ்தி, ஈ.சஉ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ஸ்வாத்யாய, கடூஅ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ஸ்வா நபூதி, டக்ட.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ஸ்வார்த்தம், உஅகு.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ஸ்வாஸம். கநகை.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ஸ்வாவிக்கின் றவன், கஎடு.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ஸ்ம்ருதி, சகஅ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ஸ்ம்ரு இசேதம், சுசு.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ஸ்ம்ரு திவிப்ரம், சுச.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ஸ்ருவ்ஷடிக்ருக்யம், கஅஉ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ஸ்ரோதஸ், டிக0.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

ஹ. ஹடயோகம், கள. ஹவிர்புக்குகள், கூஉ. ஹவிஸ், கடூக, கடுங். ஹஸ்தி, ச. ஹஸ்திஞபுரம், ச.

ஹி. ஹிகான்காமாம்ஸ்ச, உச௦. ஹிமயராஜன். ஹிமாலயம், உகக—— உ௨௦. ஹிம்ஸை, ௧௦ௗ.

ஹு. ஹுகம், உஅ், உக்க. ஹோ. ஹோகா, கடுக், கடுக். ஹோத்ரி ஒதுவார், ககக. ஹோமங்களின் பிரிவுகள், கடுசை. ஹோமிக்கின் மனர், கடுடு.

oin.

ஹ்ரீஹ், சஉடு. ஹ்ருகயகுகை, அஅ. ஹ்ருஷீகேயன், உசு, உசசு.

Jos

கூ,த்ரியகர்மங்கள், கஉ O — கஉக. கூ,த்ரியத்வம், கக அ, க உ எ. கூ,த்ரிய வர்ணத்தார், கூ உ. கூ,மா, ட O உ. கூ,போவம். உடுக. கூ,பைருஷன், ச அ. கூ,பைர்ஹம்ம், க O O. கூ,ரத்ர கர்மம், ச அ O .

# சேஷ.

கேஷைக்சங்கள். கஎஅ. கேஷைக்சம், நக்அ, நக்கூ, நஎஉ. கேஷைக்சஜ்ஞுன், கஎஅ, நக்அ, நக்கூ, நஎந். கேஷைக்சகேஷக்சஜ்ஞு விபாகயோகம், க, நக்அ—நஅக. கேஷைக்சீ நஅடு. கேஷைம், இ௦.

Digitized by Noolaham Fort, noolaham.org | aavahaham.

| பக் |                 | unfl.     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----|-----------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| சம் |                 |           | "ஹவிஸும்" என்றதற்குப்பின் "(4)" என்ற இலக்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 15  | 1               | 2         | anano di                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     |                 | 0         | கத்தை எழுதாக.<br>"கர்மம்" என்றதற்குப்பின் "(5)" என்ற இலக்கத்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 15  | 1               | 3         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     |                 |           | தை எழுதுக.<br>"ப்ரஹ்மமே" என்றதற்குப்பின் "(6)" என்ற இலக்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 15  | 51              | 4         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | 77              | 183       | கத்தை எழுதுக. '<br>"கேவர்களே" என்ற சொல்லின்பின் "மாத்ரம்"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1   | 45              | 26        | "தேவர்களே" என்ற சொல்லின்பன் மாதாம்<br>"கேவர்களே" என்ற சொல்லின்பன்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 135 |                 |           | என்ற சொல்லக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1   | 56              | 3         | என்ற சொல்லக் கூட்டும்.<br>"ஹோமாக்கியில்" என்ற சொல்லின்முன் "(2)"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     |                 |           | என்ற இலக்கத்தை எழுதுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1   | 61              | 14        | "(3)" க்குப் பதிலாக "(8)" எழுதுக்க                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1   | 62              | 20        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| -   | 67              | 16        | "கேகமன்று நான்" என்ற பசாறகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1   |                 |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1   | 168             |           | அன்று" என்று மாறுக்<br>அத்பாயமுடிவில் "உபநிஷத்கள் என்றும், ப்ரஹ்ம<br>பாலிக்கிபெற்ற நா                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     |                 |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     |                 |           | ் ன்காம் அக்யாயம் முற்றது என்ற படி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     |                 |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | 169             | 20        | கோக் கூட்டுக். "ற்" என்றதை "ல்" என்று "அவற்றுற்" என்றதில் "ற்" என்றதை "ல்" என்று                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1   | 109             | 20        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | and the same of |           | (டோவக்க்வ") என்றதுல் "த" என்றதை த                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | 171             | 3         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1   | Carlos as I     | 1         | முறைக்காம், வடியம், வட |
|     | 171             | 17        | 0: ==                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     |                 |           | " " விட்டார்" என்றதை விலக்கி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | 173             | (         | ் - வரை க்டுக்கா" என்றி வபுதாக்க                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | 700 Web         | A Charles | ्राप्त का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | 173             |           | மு. பொறைக்கப்பி என்றதுல் த என்ற                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | 178             | 3 1       | TIM INT MISS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     |                 | 18        | " என்றகில் "ல்" என்றகில் "ல்" என்றம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | 178             | 3 1       | 2 5001 2001 000000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 116 |                 | 6         | விலக்குக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| -          |          |                                                 |
|------------|----------|-------------------------------------------------|
| கம்.       | ചുറി.    | *                                               |
| 173        | 18       | "சருதி" என்றதை "ம்ருதி" என்ற திருத்துக          |
| 173        | 19       | "கேட்டு" என்றதை "கேட்டும்" என்று திருத்துக.     |
| 173        | 28       | "புசித்தார்" என்றதை "புசித்தேன்" என வாகி        |
|            |          | äs.                                             |
| 173        | 29       | "அதுசரித்தார்" என்றதை "அதுசரித்தேன்"            |
|            |          | ரேன்க்.                                         |
| 174        | 9        | "கொணி" க்குப்பின் ";" என்ற குறிப்பை எழுதுக.     |
| 174        | 16       | "யோகத்தைங்" என்றதில் "ங்" க்குப் பதிலாக         |
|            | 0.4      | "ச்" என்ற எழுதுக.                               |
| 175        | 24       | "போகம்" என்றதை "யோகம்" என்று மாற்றுக.           |
| 176        | 7        | "கர்பங்கள்" "கர்மங்கள்" என்று திருத்துக்.       |
| 176        | 26       | "செந்த" என்றதை "சித்த" என்று கிருத்துக.         |
| 176        | 29       | "அவர்" என்றதை "அவர" என்ற மாற்றுக.               |
| 185        | 8        | "கவனிப்பன" என்றதை "கவனிப்பன்" என்று<br>மாற்றுக。 |
| 100        | 00       | "தம்" என்றதை"தம்மை" என்க.                       |
| 185<br>186 | 29       | "சமா" என்பதை "சமாச" என வாசிக்க.                 |
| 191        | 15<br>26 | "கொண்ட முனியோ" என்றதைக் "கொண்டா                 |
| 191        | 20       | தே அவனே முனி" என்ற திருத்தாக.                   |
| 192        | 11       | "ஸுஹ" என்பதை "ஸுக" எனவாகிக்க.                   |
| 200        | 20       | "தன்னே மதித்துப் பிறர்" என்றதை "தன்னேப்         |
| 200        | 20       | பிறர் மதித்து" என்ற மாறாக.                      |
| 208        | 18       | "லயபோகத்தை" "லயயோகத்தை" என்று திரு              |
| -00        |          | த் துக.                                         |
| 210        | 8        | "பேறை" என்பதை "பேற்றை" எனவாகிக்க.               |
| 218        | 6        | "கிராஸை" " "கிராஸை" "                           |
| 220        | 2        | "ஸுத்தி" ,, "முக்தி" ,,                         |
| 223        | 6        | "mase" " "" ",                                  |
| 225        | 14       | "என்றும்" " "என்னும்" "                         |
| 228        | 7        | "மாட்டார்கள்" " "மாட்டா" "                      |
| 228        | 19       | "மாத்ரு பூதேஸ்வா" என்ற <b>ைத</b> விலக்குக.      |
|            |          | 516                                             |

| Marie |     |       | The state of the s |
|-------|-----|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 田田    | . 2 | antl. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | 29  | 4     | "ப்ரவன்" என்றதை "ப்ரபவன்" என்று திருத்துக்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | 29  | 1     | "உபா தியியில்" என்பதை "உபாதியில்" எனக்.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | 38  | 6     | "புறமாமல் ற                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | 30  | 9     | "(ஆர்த்)" என்றதை "ஆர்தி:=" என்று திருத்துக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | 40  | 17    | "தேஸத்தில்" என்றதை "தேஸத்தில்" என்று                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| -     |     | 77.4  | 最次 · 新西。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 2     | 40  | 22    | "இஇது கூறு என்றனர் "விரிக்கின்ற" எனமா நாக்.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1     | 50  | 20    | முறைக்கு விழுத்தும்.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1 3   | 56  | 17    | ம் இது சன்ற சின்ன விறி திருக்கும்.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1     | 256 | 22    | THE PARTY OF THE P |
|       |     |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1     |     |       | : - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1 5   | 257 | 13    | "மனுஷ்யருடைய" என றதற்குப் பண் ஆய்க                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       |     |       | - (1) -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | 258 | 13    | "பகலாயெ" என்றதற்குப்பின் "ஆயிரம்" என்று                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1     |     | 1     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | 258 | 14    | "ராத்திரியாகிய" என்றதற்குப்பின் "ஆயிரம்" எ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1     |     |       | · (A) ~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | 268 | 20    | னறு கூடமுக.<br>"வித்தையை" என்றதில் "யை" என்றதைவிலக்குக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | 274 | 22    | "ஸ்ரீரங்கள்" என்றதுல் ஸ் என்றனத்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       |     |       | னத் திருத்துக்.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | 292 | 18    | னத் தாடுத்தில். "கூஃ" என்றதை "ஷ்" எனமாறுக்.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | 293 | 28    | "உந்தமக்கல்வியில்" ந் என்றதை த் என்றுமாறுக்<br>"உந்தமக்கல்வியில்" ந் என்றதை த் என்றுமாறுக்<br>" உண்வக்கமும்" என்றதில் ஸ் என்றதை ம் எ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       | 320 | 17    | 34 010 01 37 05 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       |     |       | ன்று திருத்துக்.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | 320 | 25    | ன று திருத்துக்.<br>"அஸ்வத்த" என்றதில் ஸ் என்றதை ஸ் எனமாறுக்.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       | 321 |       | ் அலைவத்த என்றதில் மி என்றதை ம் எனமாறுக.<br>1 "காமியபர்" என்றதில் மி என்றதை ம் எனமாறுக.<br>5 "எனவாம" என்றதை "என்பனவாம்" என்று                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1     | 321 | 1 2   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 4     |     |       | திருத்துக்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| i k   | 329 | 2 2   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       |     |       | எனத் திருத்துக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1     |     | 1     | 517                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

|              | 27.1         | ,                                                                                         |
|--------------|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 11.55<br>510 | anfl.        |                                                                                           |
| 323          | 1            | "உச்சையாவஸ்" என்றதில் ம என்றதை ம்.என                                                      |
|              |              | த்திருத்துக.                                                                              |
| 334          | 8            | "கஸ்யப" என்றதை "காஸ்யப" என்ற திருத்துக.                                                   |
| 326          | 11           | " " " " "                                                                                 |
| 329          | 3            | பேலன் எதுவோ அதவும்" என்றதை விலக்கி,                                                       |
|              |              | "ப்ரார்ப்த°கர்மபலனும்" என்று எழுதுக.                                                      |
| 346          | 10           | ('இந்த்ரியங்களே நடத்துவோனே'' என்றதை நீ                                                    |
|              |              | க்கி, 'அக். உ. மர். கூ." என்று எழுதாக.                                                    |
| 370          | 19           | "பொருள்" என்றதின் பின் ''என்று ஸ்ரவணம் செ                                                 |
|              |              | ய்து" என்ற சொற்கிளக் கூட்டுக                                                              |
| 387          | 2            | "தணங்களே" என்றதின்பின் "ப்ராபல்ய உபாய                                                     |
| 1            |              | த்தால்" என்று கூட்டுக.                                                                    |
| 387          | 10           | "மூன்ற" என்றதை நீக்கி, "ஒன்ற கூடிய முக்"                                                  |
|              | 0.00         | என்ற சொற்களேக் கூட்டுக.                                                                   |
| 387          | 11           | முத்" என்றதை விலக்குக.                                                                    |
| 387          | 11           | ்குண த்ரய விபாகம்" என்று தொடங்கும் வரிக்                                                  |
|              |              | குக் கீழே புது வரியாக மேல் வரும் சொற்க                                                    |
|              |              | கோக் கூட்டுக.                                                                             |
|              | 114          | ப்பாக்ரு இ ஐடப்பொருளாதலால் தன்னே த் தானே                                                  |
| -            |              | விபாகஞ் செய்யாது".                                                                        |
| To and       | -            | பேரமேஸ்வரன் ப்ரக்ரு தியுட் புகுந்து மிக மிஸ்ரமா<br>யிருந்த குணங்களேத் தமது ஸக்தியால் ப்ரா |
| Cont.        | The state of | பல்ய அவஸ்தைகளில் நிறுத்தி, ஸத்வ ரஜஸ்                                                      |
|              |              | தமஸ் என்ற குணத்தாயத்தை வகுத்தார்".                                                        |
| 390          | 32           | தம்ஸ் என்ற குண் த்து பத்தை மேற்ற கள்களே"                                                  |
| 290          | 02           | என்று திருத்தாக.                                                                          |
| 470          | 1            | "வார்த்தை" என்றதற்குப்பின் "ஏனெனில், ஈஶ்<br>                                              |
| 413          | 14           | வர ஸக்திகள் ஜீவனுக்கு இல்லாதபடியால்"                                                      |
|              | 1            | என்ற கட்டுக.                                                                              |
| 1            |              | "பேற்றதும்" என்றதை "பெற்றதும்" என்ற கி                                                    |
| 443          | 29           |                                                                                           |
| 1            | 1            | ருக்துக                                                                                   |

பிழை திருத்தமும் கூட்டவேண்டியனவும்.

| 1            | -          |        |                                                                                                      |
|--------------|------------|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| The state of | பக்<br>கம் | ചനി .  |                                                                                                      |
| Name and     | 7          | 14     | தான் என்பதைத் தாம் எனவாகிக்க                                                                         |
| State        | 7          | 17     | தான் , தாம் ,,                                                                                       |
| -            | 11         | 19     | $ u \dot{\sqsubseteq} G \dot{\mathfrak{s}}  ,, \qquad u \dot{\sqsubseteq} G \dot{\mathfrak{u}}  ,, $ |
| H            | 12         | 18     | அகேக்கே ,, அகேகாகேக் ,,                                                                              |
| -            | 13         | 16     | "காக்கப்பட்டிருக்கின்றது" என்ற பதங்களுக்குப்                                                         |
| 1            |            |        | பின் "ஆலை [யுத்த ஸாதணே] போதுமளவு                                                                     |
| SHORE        |            |        | டைய பாண்டவ ஸேணே [ஊக்கமில்லாத] பீம                                                                    |
| 1            |            |        | னுல் காக்கப்பட்டிருக்கின்றது" என்ற பதங்                                                              |
|              |            |        | களேக் கூட்டுக                                                                                        |
| 1            | 14         | 16     | "மஹா விஷ்ணு" என்ற பதங்களே விலக்கி, "ஸ்ரீ                                                             |
| 1            |            |        | ச்ருஷ்ணனுக்குத் தநாவேதத்தை ஒதுவித்து                                                                 |
| -            |            |        | யுத்தப் ப்ரயோகல்களேப் போதித்த ரைந்திப்                                                               |
| 1            |            |        | படு என்பவருடைய புத்ரணே அவன் தமிங்கில                                                                 |
|              |            |        | வடிவங்கொண்டு ஸுழுத்ரத்திக்குள் இழுத்திச்<br>சென்று விழுங்கிவிட்டபடியால், தமதி ஆசார்                  |
|              |            |        | யர் வேண்டுகோள்ளபடி, ஸ்ரீ க்ருவ்சணன்" என்                                                             |
|              |            |        | றபதங்களேக் கட்டுகை.                                                                                  |
| ١            | "          | 24     | சென்னுய் என்பதைச் செக்காய் எனவாசிக்க                                                                 |
| ı            | 19         | 2,3    | "அதர்மம் வ்பாபித்தால் குல ஸ்த்ரீகள் குற்றம்                                                          |
| ı            |            |        | அடைவார்கள்" என்ற பதங்களே சு-ம் வரியி                                                                 |
| ı            |            |        | அள்ள "ஓவார்ஷ்ணேய" என்ற பதங்களுக்கு                                                                   |
| i            |            |        | முன் சேர்க்க.                                                                                        |
|              | 21         | 15     | "டிம்சு" என்றதை"டிம்சு" ஆகத் திருத்துக.                                                              |
|              | 22         | 3      | "எவ்விடமிருந்து" என்ற பதங்களுக்குப் பின் "இ                                                          |
|              | WAY!       |        | ந்தத் தருணத்தில்" என்ற பதங்களேக் கூட்டுக.                                                            |
| 1            | 24         | 15     | ஸாஸ்த்ரம் என்பதை மாஸ்த்ரம் எனவாகிக்க                                                                 |
| 1            |            | Con To | 511                                                                                                  |

| Water States | The    |                                                                                |
|--------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------|
| பக்          | வரி.   |                                                                                |
| 25           | 1      | "ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்டகாட்டும்" என்ற பதங்களே                                       |
| 20           |        | ஸ்ருஷ்டிக்கப்பட்டதாயும் காட்டுவதாயும்"                                         |
|              |        | என்ற கிருக்குக்.                                                               |
| 35           | 3      | "குறைவில்லா தவனுயும்" என்ற பதத்துக்குப்பின                                     |
|              |        | "பழையவரையும்" என்று கூடும்க்.                                                  |
| 36           | 7      | " வகலால்" என்ற பகத்தை விலக்குகே.                                               |
| 72           | 17     | ்கு அதை வக்குப் என்பகை கருவுண்னுக்கு என்.                                      |
| 37           | 19     | "பார்க்கு" என்றதை "பாரக" என்று மாற்றுக்                                        |
| 40           | 12     | ் இது இத்த படுக்கு விருக்க                                                     |
| 42           | 14     | "படித்தரம்" என்றதை கூறிபினம் சின்ற நட                                          |
|              |        | த்துக.<br>"பெயப்பொருளாகிய" என்றதை "மெய்ப்பொரு                                  |
| 43           | 6      | ளாகிய" என்று திருத்துக.                                                        |
|              |        | மெஞ்ஞானம் என்பதை மெய்ஞ்ஞானம் எனவாகிக்க                                         |
| 77           | 9      | "தாபுமானஸ்வாமி" என்றதை "தாயுமானஸ்வாமி"                                         |
| 45           | 9      | என்ற திருக்குக.                                                                |
|              | 10     | ப்புர்ணலயம் என்பதை பராணலயம் எனவாக்கக                                           |
| ,            | 12 24  | ு இது விறுக்கி விறுக்கிக்கி                                                    |
| 22           | 117000 | ் இது என்பதை அகமாவின் என்வாக்க்க                                               |
| 22           | 30     | "பாங்சிற்—எனனு" என்றவறறை பாங்கிற—என                                            |
| 45           | 12     | ு? என்று கிருக்குக.                                                            |
| 50           | 7      | "கவும்" என்றதற்குப்பின் "(4)" என்ற குறிப்பு இ                                  |
|              |        | லக்கத்தைக் கூட்டுக.                                                            |
| 51           | 3      | போருள் என்பதை பொருள் எனவாசிக்க<br>"ஸமத்வம்" என்ற பதத்துக்குப் பின்னிருக்கும் அ |
| 57           | 13     | உணக்கு நியை "என்ற" என்ற பதத்த <del>ுக்கு</del> அரு                             |
|              |        | கே சோக்க.                                                                      |
| 66           | 28     | "::" என்றகில் "ம்" என்றதை விலக்குக.                                            |
| 70           |        | "கிர்வாணத்தைப்" என்றதின்பின் "(1)" என்ற இல                                     |
|              |        | )                                                                              |
| 71           | 21     | அத்பாய முடிவில் "உபங்ஷத்கள் எனறும், பரவும்                                     |
|              |        | 512                                                                            |

| பக்கம்  பணிக்கை என்றம் ப்ரவிக்கிபெற்ற ஞான யோகம் ஏன்ற இரண்டாம் அக்யாயம் முற்றி ந்று" என்ற சொற்கினக் கூட்டுக.  18 எர்த , அர்தப் ,, அர்தப் ,, அர்தத் ,, வெய்ஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, வெறுக்குப்" ,, "வெறுக்குப்" ,, "வெறுக்குப்" ,, "வெறுக்குப்" ,, "வெறுக்குப்" ,, அல்லன் ,, பயற்ன் ,, பயற்ன் ,, வம்கக் ,, அர்கக் ,, வர்க்கு தயும் , ஸக்கி ,, வர்க்கு ,, வர்க்கும் ,, வர்க்கியிக்க ,, வர்க்கியிக்க ,, வர்க்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியின் ,, வர்க்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியின் ,, வர்க்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கியிக்கிய     | man .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--------------------------------------------|
| பணித்தை என்றம் ப்ரவித்திபெற்ற ஞான யோகம் தன்ற இரண்டாம் அத்யாயம் முற்றி ந்று" என்ற சொற்களேக் கூட்டுக.  74 17 பதிகான்கு என்பதை பதினைகு எனவாகிக்க எர்த , எர்தப் ,, அர்த , அர்தப் ,, அர்த , அர்தம் ,, வெய்ஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மெஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மெஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மெஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மெஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மென்றத்துப்" ,, மாப்பத ,, ஏற்பது ,, மாப்பத ,, எற்பது ,, வெறுத்துப்" ,, வெறுத்துப்" ,, வெறுத்துப்" ,, வெறுத்துப்" ,, வெறுத்துப்" ,, அல்லன் ,, அல்லன் ,, பயற்ன் ,, அல்லன் ,, வர்க்க ,, அர்தத் ,, அர்தத் ,, அர்தத் ,, வர்க்க ,, வர்க்கம்" ,, வர்க்கையும்" என்றதை மோறுக.  100 21 "ஒன்றில் நின்று" என்ற பதத்தில் "ஒன்றில்" என்றதை விடுக.  100 21 "ஒன்றில் நின்று" என்ற மாறுக. இரைக்கு என்பதை இரைக்கு எனவாகிக்க "ஸ்க்சர்த்தையும்" என்றதை "ஸங்கரத்தையும்" என்ற தெருத்துக.  112 12 மேசம்" என்ற பதத்துக்குப் பின் "(த்)" என்ற தைக் கூட்டுக.  113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. மிக.)" என்ற இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1000000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | aufl.   |                                            |
| போகம் தன்ற இரண்டாம் அத்யாயம் முற்றி ந்று" என்ற சொற்களேக் கட்டுக.  74 17 பதிகான்கு என்பதை பதினைகு எனவாகிக்க எர்த , வர்த , அர்தப் ,, அர்த , அர்தப் ,, அர்தம் ,, அர்தம் ,, மெஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ணம் ,, வெய்ஞ்ணம் ,, வெய்ஸ்ற்றும், விய்ணம் ,, விய்ணம், விய்ணம் | æ ro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -       | முனிக்கை என்றும் ப்ரவித்திபெற்ற ஞான        |
| ்றறு" என்ற சொற்களேக் கட்டுக.  74 17 பதிகான்கு என்பதை பதினைக்கு எனவாகிக்க  75 16 எர்த ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | MAN                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         | யோகம் என்ற இரண்டாம் அக்யாயம் முற்றி        |
| 日 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         | ம்று" என்ற சொற்களேக் கூட்டுக.              |
| 75 16 மஞ்ஞான , மெய்ஞ்ஞான , மெய்ர்ஞ்ஞ்ம் , விரும் விரும் , விரும் , விரும் விரும | 71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 17      | பதிகான் கு என்பகை பதினைகு எனவாகிக்க        |
| 75 16 வெஞ்ஞான , மெய்ஞ்ஞான , மைய்ஞ்ஞான , மாம் மைய்ஞ்ஞான , மைய்ஞ்ஞா | Barrier I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Brane ! |                                            |
| 75 16 மெஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மென்ஞான ,, மென்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மைய்ஞ்ஞான ,, மைய்ஞ்ண் ,, மைய்ஞ்ஞான ,, மைய்ஞ்ஞான ,, மைய்ஞ்ஞான ,, மைய்ஞ்ஞான ,, மைய்ஞ்ஸ் ,, மைய்ஞ்ஞான ,, மைய்ஞ்ஞான ,, மைய்ஞ்ஸ் ,, | 33 :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 19      |                                            |
| 75 10 இடைஞ்ஞான ,, மெய்ஞ்ஞான ,, மாம்ஸ் தன்பிய்ன ,, மாம்ஸ் தன்பியிய்ன ,, மாம்ஸ் தன்பியியியியியியியியியியியியியியியியியியிய                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | la de la constante de la const |         |                                            |
| 76 2 பெஞ்ஞான , பெய்ஞ்ஞான , 77 14 உபேக்ஷத்து , உபேக்ஷத்து , உபேக்ஷத்து , 79 1 "வெறுத்துப்" , "வெறுத்துப்" , "வெறுத்துப்" , "வெறுத்துப்" , "வெறுத்துப்" , "வெறுத்துப்" , அவ்வன் , 90 5 அக்த , அந்தத் , 91 1 "(7)" , "(1)" , "(1)" , "வூர்த்துப்" , என்று திருத்துக. 105 1 இரைச்சு என்பதை இசைக்து எனவாகிக்க "வங்க்சத்தையும்" என்று திருத்துக. 106 26 "வக்ட்டிக்க" என்று தன் பின் "(ச. மூக்ட)" என்ற தைக்கட்டுக். 113 24 "அகர்த்து" என்றதின் பின் "(ச. மூக்ட)" என்ற இலக்கீங்களேக் கூட்டுக்.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 927A    |                                            |
| 77 14 உபேசுதத்து ,, உபேசுத்து ,,  79 1 எர்ப்பது ,, எற்பது ,,  79 1 "வெறுத்துப்" ,, "வெறுத்துப்" ,,  81 29 அவஸ்யம் ,, அவம்யம் ,,  84 15 அன்று ,, அல்லன் ,,  89 2 பயறின் ,, பயர்றின் ,,  90 5 அந்த ,, அந்தத் ,,  91 1 "(7)" ,, "(1)" ,,  13 ஸச்யி ,, ஸச்சி ,,  91 24 "ஸுக்கப்" ,, "கருத்ய" ,,  91 24 "ஸுக்கப்" ,, "ஸூக்கப்" ,,  91 24 "ஸுக்கப்" ,, "ஸூக்கப்" ,,  100 21 "ஒன்றில் நின்று" என்ற பதத்தில் "ஒன்றில்" என் நகை விடுக.  105 1 இரைந்து என்பதை இசைந்து எனவரிக்க  "ஸ்க்ரத்ன என்பதை இசைந்து எனவரிக்க "ஸ்க்ரத்தையும்" என்றதை "ஸங்கரத்தையும்" என்ற திருத்துக.  112 12 "செய்" என்ற பதத்துக்குப் பின் "(5)" என்ற கைக் கூட்டுக.  113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. மாட்)" என்ற இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |                                            |
| 79 1 வேறுத்துப்" , "வெறுத்துப்" , "வெறுத்துப்" , "வெறுத்துப்" , "வெறுத்துப்" , 181 29 அவஸ்யம் , அவஸ்யம் , அல்லன் , அல்லன் , பயற்ன் , பயற்ன் , பயற்ன் , பயற்ன் , பயற்ன் , அர்தத் , அர்தத் , அர்தத் , அர்தத் , அர்தத் , அர்தத் , 181 24 "ஸுக்கும்" , "ஸூக்கும்" என்ற மாறுக. இரைக்கு என்று கிருத்துக்க. "ஸூக்கும்" என்ற கிருத்துக்குப் பின் "(த்)" என்ற தைக் கூட்டுக. 113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. மூக.)" என்ற இலக்கங்களேக்காக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -       |                                            |
| 79 1 "வெறுத்துப்" , "வெறுத்துப்" , , அவம்யம் , , அவம்யம் , , அல்லன் , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         | et mit et                                  |
| 81 29 அவஸ்யம் ,, அவம்யம் ,,<br>84 15 அன்ற ,, அல்லன் ,,<br>89 2 பயறின் ,, பயர்றின் ,,<br>90 5 அர்த ,, அர்தத் ,,<br>91 1 "(7)" , "(1)" ,,<br>13 ஸச்மி ,, ஸச்சி ,,<br>"க்ருதய" , "கருத்ய" ,,<br>91 24 "ஸுக்ஷும்" ,, "வூச்ஷ்ம" ,,<br>95 24 "ஸுக்ஷும்" என்ற பதத்தில் "ஒன்றில்" என்<br>றதை விடுக.<br>100 21 "ஒன்றில் கின்று" என்ற பதத்தில் "ஒன்றில்" என்<br>றதை விடுக.<br>105 1 இரைசர்து என்பதை இசைர்து எனவாகிக்க<br>"ஸ்க்ரத்து என்பதை இசைர்து எனவாகிக்க<br>"ஸ்க்ரத்தையும்" என்றதை "ஸங்கரத்தையும்"<br>என்று திருத்துக.<br>112 12 "செய்" என்ற பதத்துக்குப் பின் "(5)" என்ற<br>தைக் கூட்டுக.<br>113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. மா.)" என்ற<br>இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | III THE |                                            |
| 81 29 அன்று ,, அல்லன் ,, 100 21 "ஒன்றில் கின்று" என்ற பதத்தில் "ஒன்றில்" என்ற கர்த்தா.  100 21 "இன்றில் கின்று" என்றதை "வன்ற மாறுக. இதைர்து என்பதை இசைர்து எனவாகிக்க "ஸங்க்ரத்தையும்" என்றதை "வன்றதை "வைக்கத்தையும்" என்ற கருத்துக.  112 12 "செய்" என்ற பதத்தில் "முன்றில்" என்ற கருத்துக.  113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. மாட்)" என்ற இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 79,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1       |                                            |
| 81 29 அன்ற                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 01                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 20      | அவஸ்யம் ,, அவம்யம் ,,                      |
| 89 2 பயறின் ,, பயர்றின் ,, 90 5 அந்த ,, அந்தத் ,, 91 1 "(7)" ,, "(1)" ,, 13 ஸச்மி ,, ஸச்சி ,, 91 24 "ஸுக்கும்" ,, "கருத்ய" ,, 95 24 "ஸுக்கும்" ,, "ஸூக்கும்" ,, 100 21 "ஒன்றில் நின்று" என்ற பதத்தில் "ஒன்றில்" என்றதை விடுக. 105 1 "ன்த" என்றதை "தன்" என்ற மாறுக. 106 26 "ஸங்க்ரத்தையும்" என்றதை "ஸங்கரத்தையும்" என்ற கிருத்துக. 112 12 "செய்" என்ற பதத்துக்குப் பின் "(5)" என்ற தைக் கூட்டுக. 113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. மோ.)" என்ற இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | STATE OF THE PARTY |         | அன்று 3, அல்லன் 39                         |
| 90 5 அக்க , அக்தத் , அத்தத் , அத்தத்தத் , அத்தத் , அத்தத்த் , அத்தத்த் , அத்தத் , அத்தத்தத் , அத்தத்தத் , அத்தத்த் , அத்தத் , அத | 1 2000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         | பயறின் ,, பயழ்றின் ,,                      |
| 91 1 "(7)" " "(1)" "  " 13 ஸச்ரி " ஸச்சி "  91 24 "க்ருதய" " "க்ருத்ய" "  95 24 "ஸுக்ஃம" " "ஸூச்ஃம" "  100 21 "ஒன்றில் கின்று" என்ற பதத்தில் "ஒன்றில்" என்ற நைக விடுக.  1 "ன்த" என்றதை "தன்" என்ற மாறுக.  இரைந்து என்பதை இசைந்து எனவாகிக்க  "ஸங்க்ரத்தையும்" என்றதை "ஸங்கரத்தையும்" என்ற திருத்துக.  112 12 "செய்" என்ற பதத்துக்குப் பின் "(5)" என்ற தைக் கூட்டுக.  113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. மோ.)" என்ற இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | A CONTRACTOR                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         | அந்த ,, அந்தத் ,,                          |
| ரு 13 வச்சி ருக்கும்" நின் முக்கி ரின் "(ச. மோட்ற" என்ற இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 7800                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |                                            |
| 91 24 க்ருதய" "க்ருத்ய" " 95 24 "ஸுக்ஷம" " "ஸூக்ஷ்ம" " 100 21 "ஒன்றில் நின்று" என்ற பதத்தில் "ஒன்றில்" என் நதை விடுக. 105 1 இரைந்து என்பதை இசைந்து எனவாகிக்க "ஸங்க்ரத்தையும்" என்றதை "ஸங்கரத்தையும்" என்ற கிருத்துக. 112 12 "செய்" என்ற பதத்துக்குப் பின் "(5)" என்ற தைக் கூட்டுக. 113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. மிக.)" என்ற இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | N SEE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 13      | 11                                         |
| 95 24 "ஸுக்கும்" , "ஸூக்கும்" , "ஸூக்கும்" , "ஸூக்கும்" , "ஸூக்கும்" , "ஒன்றில் நின்று" என்ற பதத்தில் "ஒன்றில்" என்ற நைக விடுக.  105 1 "ன்த" என்றதை "தன்" என்று மாறுக. இசைர்து என்பதை இசைர்து எனவாசிக்க "ஸங்க்ரத்தையும்" என்றதை "ஸங்கரத்தையும்" என்ற திருத்துக.  112 12 "செய்" என்ற பதத்துக்குப் பின் "(5)" என்ற தைக் கூட்டுக.  113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. இரு.)" என்ற இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 100     |                                            |
| 100 21 "ஒன்றில் நின்று" என்ற பதத்தில் "ஒன்றில்" என்றதை விடுக. 105 1 "ன்த" என்றதை "தன்" என்று மாறுக. இதைர்து என்பதை இசைர்து எனவாகிக்க "ஸங்க்ரத்தையும்" என்றதை "ஸங்கரத்தையும்" என்ற கிருத்துக. 112 12 "செய்" என்ற பதத்துக்குப் பின் "(5)" என்ற தைக் கூட்டுக. 113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. இடை)" என்ற இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         | "ஸுக்கும்" ,, "ஸூக்கம்" ,,                 |
| றதை விடுக.  1 "ன்த" என்றதை "தன்" என்று மாறுக.  26 "ஸங்க்ரத்தையும்" என்றதை "ஸங்கரத்தையும்" என்றதை "ஸங்கரத்தையும்" என்ற கிருத்தாக.  112 12 "செய்" என்ற பதத்துக்குப் பின் "(5)" என்ற தைக் கூட்டுக.  113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. இடை)" என்ற இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         | " · 0 · 0 · 1 ·                            |
| 105 1 "ன்த" என்றதை "தன்" என்ற மாறுக. 13 இசைந்து என்பதை இசைந்து எனவாகிக்க "ஸங்க்ரத்தையும்" என்றதை "ஸங்கரத்தையும்" என்ற கிருத்தாக. 112 12 "செய்" என்ற பதத்துக்குப் பின் "(5)" என்ற தைக் கூட்டுக. 113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. மிடை)" என்ற இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 21      | "ஒன்றில் நின்ற" என்ற பதுத்தில் ஒன்றல் கின் |
| 105 13 இரைந்து என்பதை இசைந்து எனவாகிக்க<br>"ஸங்க்ரத்தையும்" என்றதை "ஸங்கரத்தையும்"<br>என்று திருத்துக.<br>112 12 "செய்" என்ற பதத்துக்குப் பின் "(5)" என்ற<br>தைக் கூட்டுக.<br>113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. இடை)" என்ற<br>இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         | றதை விடுக்.                                |
| 106 26 "ஸங்க்ரத்தையும்" என்றதை "ஸங்காத்தையும்" என்ற திருத்தாக. 112 12 "செய்" என்ற பதத்துக்குப் பின் "(5)" என்ற தைக் கூட்டுக. 113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. மிடை)" என்ற இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 105                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 100     | ுன்து என்றதை தன் வன்று மாறுக்க             |
| என்று திருத்தாக.<br>112 12 "செய்" என்ற பதத்துக்குப் பின் "(5)" என்ற<br>தைக் கூட்டுக.<br>113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. மிரு.)" என்ற<br>இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 13      | இரைந்து என்பதை இன்சுத்து என்பாட்டி         |
| 112 12 "செய்" என்ற பதத்துக்குப் பின் "(5)" என்ற<br>தைக் கூட்டுக.<br>113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. மிடை)" என்ற<br>இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 106                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 26      | வைக்கு திரும் வன்றனத் விலக்கு திரும்       |
| தைக் கூட்டுக.<br>113 24 "அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. மொட்)" என்ற<br>இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         | "்" என்ற பாக்குக்கப் பின் "(5)" என்ற       |
| 113 24 ("அகர்த்தா" என்றதின் பின் "(ச. மொட்)" என்ற<br>இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 12      | சைய் கட்டுக                                |
| l · ·   இலக்கங்களேக் கூடமுக.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 04      | ("லகர்க்கா" என்றகின் பின் "(ச. மிந.)" என்ற |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 24      | இலக்கங்களேக் கூட்டுக.                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         | 513                                        |

| Section 200 |           |                                              |
|-------------|-----------|----------------------------------------------|
| பக்         | வரி.      |                                              |
| கம்.        | (a)/11/1• |                                              |
| 114         | 20        | "மர்வஞானம்" என்றதை வர்வஞானம் என்று           |
|             |           | வாகிக்க.                                     |
| 118         | 12        | "படித்தாத்தில்" என்றதை "படிகளில்" என்று,     |
|             | 8         | திருத்துக.                                   |
| 122         | 5         | "படித்தரங்களொன்றில்" என்றதை "படிகளில்        |
|             |           | ஒன்றில்" என்று திருத்துக                     |
| 122         | 6         | "படித்தாத்தில்" என்றதை "படியில்" என்று திரு  |
|             |           | த்துக்.                                      |
| 125         | 1         | கொண்ட என்பதை கொண்டே எனவாசிக்க                |
| >>          | 10        | கெடுக்கும் ,, கொடுக்கும் ,,                  |
| 126         | 25        | "பண்ணும்" ,, பண்ணுமை ,, .                    |
| 127         | 13        | "ຄ່ານປຽບບ" , ຄ່ານປ່າຫ                        |
| 128         |           | அத்யாய முடிவில் "உபகிஷத்கள் என்றம், ப்ரஹ்ம   |
| 170         |           | வித்தை என்றும், யோக மாஸ்த்ரம் என்றும்,       |
|             |           | பகவத்கிதைகள் என்றம் கூறப்பட்ட ஸ்ரீ க்ரு      |
| 1           |           | ஷ்ணர்ஜுக ஸம்வாதத்தில் ப்ரவித்தி பெற்ற        |
|             |           | கர்மயோகம் என்ற மூன்ரும் அத்யாயும் முற்றி     |
|             |           | ற்று" என்ற சொற்களேக் கூட்டுக.                |
| 132         | 20        | அரேகரேக என்பதை அரேகாரேக எனவாகிக்க            |
| 133         | 13        | "லய" என்ற பதத்தை விலக்குக.                   |
| 136         | 25        | "(1)" "(2)" என்ற இலக்கங்களே விலக்குக.        |
| 136         | 27        | "(3)" என்றதை "(1)" ஆக மாற்றாக.               |
| 136         | 27        | "(4)" "(5)" "(6)" என்றவற்றை விலக்குக.        |
| 136         | 23        | "அறி" என்ற தின் பின் "(2)" என்ற இலக்கத்தை    |
| 1975        | 2         | எழுதுக.                                      |
| 143         | 10        | "(3)" என்றதை "(2)" ஆக மாற்றுக். [திருத்துக். |
| 150         | 25        | "மர்த்ரத்தில்" என்றதை "மர்த்ரங்களில்" என்று  |
| 151         | 1         | "அக்ணி" க்குப்பின் "(2)" என்ற இலக்கத்தை      |
| 1           |           | எழுதுக்                                      |
| 151         | 2         | "ஹோதா"வுக்குப்பின் "(3)" என்ற இலக்கத்தை      |
|             |           | எழுதுக்.                                     |
|             |           | 514                                          |

