

இந்து மாணவர் சங்கம் 19–20 பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

> e de la Maria d Na Maria de la M





# HINDU DHARMAM filmin Student's Union - 2013 / 2019 University Ci Peradentya



பேராதனை உறைந்து பேணி நம்மைக் காப்பதற்கு கூரான வேல் தாங்கும் குறிஞ்சிக் குமரனுக்கு.





# நூன் முகம்

| நூல்           | : இந்து தருமம்: 2019           |  |
|----------------|--------------------------------|--|
| இதழாசிரியர்கள் | : செல்வன் பி.பிரசாந்           |  |
|                | செல்வி சூ.தர்ச்சனி             |  |
|                | செல்வி செ. சாகித்தியா          |  |
| வெளியீடு       | : இந்து மாணவர்சங்கம் 2019/2020 |  |
|                | பேராதனைப்பல்கலைக்கழகம்         |  |
|                | பேராதனை.                       |  |
| பிரதிகள்       | : 150                          |  |
| பக்கங்கள்      | : xxii+ 114                    |  |
| தாள்           | : 70g/m <sup>2</sup>           |  |
| அளவு           | : В5 (ЛS)                      |  |
| Title          | : Hindu Darma 2019             |  |
| Editors        | : Mas.P.Pirasanth              |  |
|                | Mrs.S.Tharchini                |  |
|                | Mrs.S.Sakithiya                |  |
| Published By   | : Hindu Students Union         |  |
|                | University Of Peradeniya       |  |
|                | Peradeniya.                    |  |
| Copies         | : 150 .                        |  |
| Pages          | : xxi+ 114                     |  |
| Size           | : B5 (JIS)                     |  |
| Paper          | : 70g/m <sup>2</sup>           |  |
|                |                                |  |

இந்து தருமம் 2019/20

പ്രുന്നുക്കങ്ങൾ പல്കങ്ങൾക്കുകൾ

Π

# வாருளடக்கம்

| 01.          | ஆலய பிரதம குருவின் ஆசிச்செய்தி                           | v    |
|--------------|----------------------------------------------------------|------|
| 02.          | ஆசிச் செய்தி                                             | VI   |
| 03.          | பெருந் தலைவரின் வாழ்த்துச் செய்தி                        | VII  |
| 04.          | பெரும் பொருளாளரின் வாழ்த்துச் செய்தி                     | VIII |
| 05.          | குறிஞ்சிக் குமரன் கோயில் பொறுப்பாண்மைக் குழுத் தலைவரின்  | IX   |
| 06.          | பொறுப்பாண்மைக்குழு செயலாளரினதும்                         | XI   |
|              | இந்துப்பட்டதாரிகள் சங்க தலைவரினதும் வாழ்த்து செய்தி      |      |
| 07.          | இந்து மாணவர் சங்கத் தலைவரின் உள்ளத்திலிருந்து            | XI   |
| 08.          | மலராசிரியர்களின் உள்ளத்திலிருந்து                        | XII  |
| 09.          | இந்து மாணவர் சங்கம்63 ஆவது செயற்குழு 2019/2020           | XIV  |
| 10.          | இந்து மாணவர் சங்கம்64 ஆவது செயற்குழு 2020/2021           | XV   |
|              | குறிஞ்சிக்குமரன் ஆலய பொறுப்பாண்மைக் குழு 2019/2020       | XVI  |
| 11.          | சங்ககால இலக்கியத்தில் தமிழர் திருநாள்                    | 01   |
| 12.          | கதிர்காமத் திருப்புகழ் பாடல்களில் முருகனது புராணக்கதைகள் | 05   |
| 1 <i>3</i> . | இந்து தர்மம்                                             | 08   |
| 14.          | இந்து தர்மம் கூறும் ஈர்ப்பு விதி                         | 11   |
| 15.          | விஞ்ஞானமே வியக்கும் சோழனின் அறிவியல்                     | 13   |
| 16.          | விஞ்ஞானமும் மெஞ்ஞானமும்                                  | 19   |
| 17.          | காப்பியங்கள் கூறும் வாழ்வியல் அறங்கள்                    | 22   |
| 18.          | இந்து மதம்                                               | 32   |
| 19.          | மனிதம் போற்றும் வாழ்வியல் நெறிகள்                        | 35   |
| 20.          | அறிவியல் சமயம் - சைவம்                                   | 38   |
| 21.          | கலைவாணி                                                  | 41   |
| 22.          | புராணக்கதைகளில் நெம்புகோல் தத்துவம்                      | 42   |
| 23.          | தொன்மை கொண்ட தமிழன் வானியல்                              | 45   |
| 24.          | ஏய் தண்ணீரே                                              | 50   |
| 25.          | சைவநெறி இலக்கியங்கள்                                     | 53   |
| 26.          | அன்றாட வாழ்வில் சைவசமயம்                                 | 55   |
| 27.          | அன்புடமை                                                 | 60   |
|              |                                                          |      |

| 28. | எண்ணங்கள் நிறைவேற                                                | 62  |
|-----|------------------------------------------------------------------|-----|
| 29. | கந்தனே காதலன்                                                    | 65  |
| 30. | சிவனது தெய்வ வரலாற்றில்                                          | 66  |
| 31. | மங்கலப் பொருட்களும் தத்துவங்களும்                                | 69  |
| 32. | தமிழர் பண்பாட்டின் பின்னணியிலுள்ள ஆன்மீகமமும் அறிவியலும்         | 73  |
| 33. | அருணகிரிநாத சுவாமி அருளிய ஈழத்துத் திருப்புகழ் பாடற்சிறப்புக்கள் | 76  |
| 34. | ஆலய வழிபாடு ஓர் உளவியல் பார்வை                                   | 80  |
| 35. | சைவசமய கோட்பாடுகளில் நவீன அறிவியல் கூற்று                        | 84  |
| 36. | மாமாங்கப் பிள்ளையார் அலயம்                                       | 86  |
| 37. | கொட்டுக்கிணற்று விநாயகர் பெருமான் வரலாற்றின் சில பதிவுகள்        | 88  |
| 38. | சிதம்பர நடராசர் கோவில்                                           | 90  |
| 39. | மட்டக்களப்பு ஆரயம்பதி கண்ணகி அம்மன் ஆலயம்                        | 92  |
| 40  | புத்தூர் ஸ்ரீ நாகதம்பிரான் ஆலயத்தின் தோற்றமும் வளர்ச்சியும்      | 94  |
| 41. | சொர்க்க வாழ்வை தரும் வைகுண்ட ஏகாதசி                              | 99  |
| 42. | கோயிலில் கடைப்பிடிக்க வேண்டிய                                    | 101 |
| 43. | ஆலயங்களின் அமைப்பு                                               | 102 |
| 44. | பயத்தை நீக்கும் பைரவர்                                           | 103 |
| 45. | பரம்பொருள்                                                       | 105 |
| 46. | பிட்டுக்குப் பெயர்போன பெருமான்                                   | 108 |
| 47. | ஆண்டறிக்கை - 2019/20                                             | 109 |
| 48. |                                                                  | 112 |
| 49. | நன்றியுரை                                                        | 114 |

#### ஆலய பிரதம குருவின் ஆசிச்செய்தி

சைவ மெய்யன்பர்களே!

ஈழத்து உயர் கல்வி நிறுவனங்களின் தாய் போல்வது பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம். இப்பல்கலைக்கழகத்தின் தலைமையாசான் நம் குறிஞ்சிக்குமரப் பெருமான் தானே!

சகல பீடங்களுக்கும் மேலே மிக உயரத்திலிருந்து கொண்டு எல்லோரையும் கண்காணித்து,அவரவர்க்கும் வேண்டிய வேண்டியாங்கு ஈந்து உவந்து நின்று நிலவுகின்றார் குமரப்பெருமான்!

வள்ளியோனாகிய குமரனை முப்பொழுதும் தீண்டி பூசிக்கும் பேறுடையனாகிய யான், இப்பல்கலைக்கழத்துப் பயிலும் இந்து மாணவர்களின் முயற்சியாலே வெளிவரும் "இந்துதர்மம்" எனும் பேருடைய ஞானநூல் நல்ல முறையில் அமையவும் யாவரும் அதனை வாங்கிப் பயின்று ஒழுகி இன்பமுறவும், அருள் கூறுமாறு பிரார்த்தித்து ஆசிர்வதிக்கின்றேன்.

சுபமஸ்து நித்தியம்

#### சிவஸ்ரீ க. வரதறாககுருக்கள்

ஆலய பிரதம குரு, குறிச்சிக்குமரன் ஆலயம், பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்.

പ്രോട്ടത്തെന്നു പരുകതരംകുന്നത്.

இந்து தருமும் 2019/20

V

## ஆசிச் செய்தி

சமய, சமூக வளர்ச்சிக்கு அந்தந்த கிராம மட்டத்தில் கட்டியெழுப்பட்ட ஆலயங்கள் மூல காரணமாக அமைகின்றது. ஆலயம் அடக்கமான முறையில் அமைக்கப்பட்டிருந்தால் அந்த ஆலயத்தில் எழுந்தருளி அருள் பாலிக்கு இறை முகூர்த்தம் மூர்த்தி காரமாக விளங்கி ஆலய வழிபாட்டிற்கு வரும் அடியார்களுக்கு அருளை வாரி வழங்கும்.

இவ்வகைத்தன்மை கொண்டதாக பேராதனை வளாகத்தில் அமைந்த குறிஞ்சிக்குமரன் ஆலயம் விளங்குகிறது. இவ்வாலய வளர்ச்சிக்காக அர்ப்பணிப்புடன் செயலாற்றும் இளைஞர் அணி இந்துகருமம் எனும் மலரை வெளிவிடுவது பற்றி நாம் மிகவும் பேருவகை அடைகின்றோம்.

இம்மலர் வெளியீட்டில் முன்னின்று உழைக்கும் அன்பர்கள் அனைவரையும் வாழ்த்துவதோடு, இம்மலர் வெளியீடு சிறக்க சந்நிதி வேற்பெருமானை வேண்டி ஆசிகூறி அமைகின்றேன்.

#### மோகனதாஸ் சுவாமிகள்

சந்நிதியான் ஆச்சிரமம்

# பெருந் தலைவரின் வாழ்த்துச் செய்தி

மகாவலி ஆற்றங்கரையின் பேராதனை பள்ளத்தாக்கில் எழில் கொஞ்சும் அழகுடன் உயர் கல்வியை வழங்கும் பேராதனை பல்கலைக்கழகத்தில் இந்துக்களின் வழிபாட்டிற்கென அமைந்துள்ள குறிஞ்சிக்குமரன் ஆலயத்தின் சகல செயற்பாடுகளிலும் முக்கியத்துவம் பெறும் பல்கலைக்கழக மாணவ அமைப்பான இந்து மாணவர் சங்கத்துடன் இணைந்து குறிஞ்சிக் குமரன் ஆலயத்துக்காக பணியாற்றுவதில் நான் பெருமகிழ்ச்சியடைகிறேன். இலங்கையின் சகல பிராந்தியங்களிலும் இருந்து பல்கலைக்கழகத்தின் ஒன்பது பீடங்களுக்கும் தெரிவுசெய்யப்பட்ட இந்து மாணவர்களில், சமயத் தொண்டில் ஆர்வமும் ஆலயப் பணிகளில் அர்ப்பணிப்பும் கொண்ட மாணவர்களின் செயற்பாடுகளின் மூலம் ஆலயம் சிறப்புடன் விளங்குகின்றது.

எதிர்வரும் வருடங்கள் இந்து மாணவ சங்கத்திற்கு முக்கியமான காலகட்டமாகும். ஏனெனில் 2022ஆம் ஆண்டில் ஆலயத்தின் மஹா கும்பாபிஷேகம் நடைபெற வேண்டியுள்ளது. எனவே இந்து மாணவ சங்கத்தினர் தற்போதிருந்தே அதற்காக ஆலயத்தின் தொடர்புடைய ஏனைய அமைப்புக்களான பொறுப்பாண்மைக் குழு மற்றும் இந்து பட்டதாரிகள் சங்கம் போன்றவற்றுடன் இணைந்து எதிர்வரும் கும்பாபிஷேகத்திற்காக பணியாற்ற வேண்டியுள்ளது என்பதனை ஞாபகப்படுத்த விரும்புகின்றேன்.

இந்த வருடமும் வழக்கம்போல "இந்து தருமம்" வெளிவருகின்றது. இந்து மாணவ சங்கத்தின் செயற்பாடுகளையும் இருப்பையும் வெளிப்படுத்தும் இம்மலர் வெளிவருவதையிட்டு பெருமகிழ்ச்சி அடைவதுடன் வாழ்த்துக்களையும் தெரிவித்துக் கொள்கிறேன்.

நன்றி

#### வடிவேல்முருகன் தர்மதாசன்

பெருந் தலைவர் இந்து மாணவர் சங்கம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

ദ്ധ്യാത്തത് പഞ്ക്താം കുറ്റവും പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന് പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്നും പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്നെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്നെ പ്രത്തിന്നും പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്നും പ്രത്തിന്നെ പ്രത്തിന്നും പ്രത്തിന്നെ പ്രത്തിന്നെ പ്രത

இந்து தருமம் 2019/20

# பெரும் பொருளாளநின் வாழ்த்துச் செய்தி

தன்னை தஞ்சமனையும் பக்தர்கனை காக்கும் பொருட்டு வேலினை கையில் தாங்கிய வண்ணம் நீல மயிலுடன் குறிஞ்சி மண்ணிலே வீற்றிருக்கும் கந்தப் பெருமானை வணங்கி வாழ்த்துரையை தொடங்குகின்றேன். கடந்த வருடங்களைப் போலவே இவ்வருடம் இந்து மாணவர் சங்கம் தமது பணிகளை செவ்வனவே நிறைவெற்றி இருப்பதை முன்னிட்டு பேருவகை அடைகின்றேன்.

இந்து தருமம் நூலானது கடந்த 63 வருடங்களாக வெளியிடப்படுகின்றது. சகல பீட மாணவர்களும் தமது கல்விச் சுமைக்கு மத்தியிலும் ஆண்மீகச் செயற்பாடகளில் ஈடுபட்டு இருப்பதை இம் மடலின் மூலம் நோக்கக் கூடியதாவுள்ளது.

மேலும் ஆலயத்தின் வருடாந்த மகோற்சவ தினம் மற்றும் நித்திய பூஜைகருமங்களில் தம்மை ஈடுபடுத்தி சைவம் தழைத்தோக்க பக்தியுடனும், பணிவுடனும் சிவத்தொண்டு புரிந்து வரும் சகல இந்து மாணவர்களுக்கும் எனது மனமார்ந்த நன்றிகளைத் தெரிவித்துக் கொள்கின்றேன். இவர்களது பணி எதிர்வரும் காலங்களிலும் சிறப்பாகத் தொடரவேண்டும் என நல்லாசிகள் கூறுவதோடு இந்து தர்மம் கடல் கடந்த வளர்ச்சியுடன் பாரெங்கும் புகழ் பரப்ப எல்லாம் வல்ல குறிஞ்சிக் குமரனை அருளபாலிக்க பிரார்த்திப்பதோடு ஆசிகூறி விடைபெறுகின்றேன்.

> பேறாசிறியற் த. சிவானந்தவேள் பெரும் பொருளாளர், இந்து மாணவர் சங்கம், பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்.

> > පොராதனைய பல்கலைக்கழகம்

VIII

இந்து தருமம் 2019/20

# குறிஞ்சிக் குமரன் கோயில் பொறுப்பாண்மைக் குழுத் தலைவரின் வாழ்த்துச்செய்தி

பேராதனைப் பல்கலைக்கழகப் பட்டதாரி மாணவர்கள் பலதரப்பட்ட கற்கை நெறிகளுக்கு மத்தியிலும், ஆன்மீக வழிபாட்டில் மிகுந்த ஆர்வத்துடன் ஈடுபடுவது சிறப்புக்குரிய தொன்றாகும். இவர்கள் பலதரப்பட்ட நெருக்கடிகளுக்கு மத்தியிலும்

இந்து தர்மம் சஞ்சிகையை வருடாவருடம் வெளியிடுவது மட்டற்ற மகிழ்ச்சியைத் தருகிறது.

இன்றைய காலகட்டத்தில் இந்து மதத்தை மேலும் வலுவடையச்செய்து, பாதுகாப்பது இளந்தலைமுறையினரான மாணவர்களின் தலையாய கடமையாகும். இக்கடமையை இம்மாணவர்கள் திறம்படச் செய்து வருகிறார்கள் என்பதை நினைத்துப் பார்க்கும் போது நான் பெரிதும் மனம் மகிழ்வதுடன், இச்சேவையை சமூகத்தின் மத்தியில் எடுத்துச்செல்வதற்கு இந்து மக்கள் தமது ஆதரவையும் ஒத்துழைப்பையும் நல்க வேண்டுமென்று கேட்டுக் கொள்கிறேன்.

இம்மாணவர்களின் பணி மேலும் மேலும் தொடர்ந்து, அவர்கள் வாழ்க்கையில் எல்லா நிலைகளிலும் முன்னேறக் குறிஞ்சிக்குமரனின் நல்லாசிகளை வேண்டி நிற்கின்றேன்.

> பேராசிரியர் வை.நந்தகுமார். <sub>தலைவர்</sub> <sub>பொறுப்பாண்மைக்குழு</sub>

IX

# பொறுப்பாண்மைக்குழு செயலாளநினதும் இந்துப்பட்டதாநிகள் சங்க தலைவநினதும் வாழ்த்து செய்தி

பேராதனைப் பல்கலைக்கழக இந்து மாணவர்சங்கம் இப்பல்கலைக்கழகத்தின் முக்கிமான, பழைமையான ஓர் சங்கமாகும். இச்சங்கத்தின் இவ்வாண்டு செயற்குழவினரும் சிறப்பாக செயலாற்றி வருவதை நாம் கண்ணுற்றோம். இச்சங்க செயற்குழு உறுப்பினர்களை மனமாற பாராட்டுகிறேன்.

பொருப்பாண்மைக்குழுவினரும், இந்து பட்டதாரிகள் சங்கத்தினரும் இந்து மாணவர்களின் சகல செயற்பாடுகளுக்கும், கோயில் நிர்வாகத்திற்கும் உறுதுணையாக இருக்கின்றோம். எம்மாலான அனைத்தையும் செய்து வருகிறோம். எமது உறுப்பினர்களும் இதற்காக முழுமையாக ஒத்துழைக்கின்றனர். இவ்வாண்டும் இச்செயற்குழுவினரால் இச்சஞ்சிகை "இந்துதருமம்" வெளிவர இருப்பது பாராட்டக்குறியது. இளைய தலைமுறையினரது ஆன்மீக சிந்தனையை வெளிக்காட்ட பொருத்தமான தளமாகைமைந்துள்ளது.

பல்கலைக்கழக மாணவர்களுக்கு இந்து மாணவர் சங்கம் மூலம் ஆன்மீகத்தொண்டு செய்யவும், இவர்களது உள்ளக்கருத்துக்களை, தர்மத்தினை, சிந்தனை போக்கினை இந்து மத கோட்பாட்டினை, இந்துமத மகிமையினை, மனிதநேய ஒருமைப்பாட்டினை வெளிப்படுத்தும் வெளிகாட்டும் ஆக்கங்களை "இந்து தர்மம்" சஞ்சிகையில் வெளியிடவும், தேவையான சகல வளங்களையும், சுதந்திரத்தினையும் பல்கலைக்கழகம் வழங்கியுள்ளது. மாணவர்களும் காலத்தின் தேவையறிந்து செயற்படுகின்றனர். கல்விசார் பேராசிரியர்கள், விரிவரையாளர்கள் நல்ல வழிகாட்டிகளாக அமைந்துள்ளனர். தம்மை பின்பற்றி பின்னால் வரும் மாணவர்களுக்கு இது நல்ல வழிகாட்டியாகவும் அமைந்துள்ளது.இச்செயற்பாட்டிலுள்ள இந்து தருமம் சஞ்சிகை ஆசிரியரையும், குழுவினரையும் மனமார பாராட்டுகிறேன்.

"இந்து தருமம்" சஞ்சிகை மேலும் வளர்ச்சி பெறவும், வாசிப்போருக்கும், இளைய தலைமுறையினருக்கும், பிறருக்கும், பெறும் பயன் பெற வேண்டுமென வாழ்த்தி கூறி எல்லோருக்கும் எல்லாம் வல்ல குறிஞ்சிக்குமரன் திருவருள்பாளிக்க வேண்டுமெனப் பிராத்திக்கிறேன்.

> ஆர். மகேஸ்வரன் தலைவர் இந்துப்பட்டதாரிகள் சங்கம் செயலாளர் பொறுப்பாண்மைக்குழு குறிஞ்சிக்குமரன் கோயில் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம் பேராதனை.

> > போதனைப் பல்கலைக்கமகம்

இந்து தருமம் 2019/20

# இந்து மாணவர் சங்கத் தலைவரின் உள்ளத்திலிருந்து

குறிஞ்சி வளமிகு கண்டி மாநகரின் ஹந்தானை மலைச்சாரலில் குன்றினிலமர்ந்து அடியார்களின் குறைதீர்த்து அருள்பாலித்துக் கொண்டிருக்கும் குறிஞ்சிகுமரனை மனதார நினைந்து கொண்டு, பேராதனைப் பல்கலைக்கழக இந்து மாணவர்களின் வழிபாட்டு தலமாக விளங்கும் இவ்வாலயத்தை பேராதனைக் பல்கலைக்கழக இந்து மாணவர் சங்கம் ஆண்டாண்டு காலமாக சிறப்பாக வழிநடாத்தி வருகிறது. இச் சங்கமானது ஆலயத்தின் பெரும்பாலான தொண்டுகளை ஆற்றிவருவது யாமறிந்ததே. எமது 63 ஆவது இந்து மாணவர் சங்கத்தலைவராக நான் தெரிவு செய்யப்பட்டமையானது குறிஞ்சிகுமரனின் பேரருளாகவே கருதுகிறேன். நான் எனது வாழ்வில் இந்து மாணவர் சங்கதலைவராக இருந்து ஆலயத்திற்கு சேவை செய்தமை பெரும் பேறாகும். வழமை போல இம்முறையும் ஆலய வளர்ச்சிக்காக முன்னேற்றகரமான செயற்பாடுகளில் ஈடுபட்டமை குறிப்பிடத்தக்கது.

தற்காலச் சூழலில் மாறிவரும் சமூக கலாசார விழுமியங்கள் காரணமாக ஆலயத்திற்கு செல்லும் பண்பு அருகிவருகிறது. இது எமது பல்கலைக்கழக மாணவர்களிடையே காணப்படுவதும் மிக கவலைக்குரிய விடயமாகும். பல்கலைக்கழக மாணவராகிய நாம் வெள்ளிக் கிழமைகள் மற்றும் விஷேட நாட்களிலாவது குறிஞ்சிக்குமரன் ஆலயத்திற்கு வருகைதந்து கூட்டுப் பிரார்த்தனை மற்றும் ஆலய செயற்பாடுகளில் கலந்து கொள்வது முக்கியத்துவமான ஒன்றாகும்.

எமது 63 ஆவது செயற்குழு செயற்பாடுகளை சிறப்பாக செய்வதற்கு எமக்கு பெரிதும் உதவிய ஆலய பிரதமகுரு, பொறுப்பாண்மை குழு, இந்து பட்டதாரிகள் சங்க உறுப்பினர்கள், மற்றும் பழைய மாணவர்களுக்கும் மனமாரந்த நன்றிகளை தெரிவித்துக்கொள்கிறேன். இதனை விட ஆலய செயற்பாடுகள் சிறப்பாக நடாத்துவதற்கு உறுதுணையாக இருந்த எனது செயற்குழு உறுப்பினர்கள், மாணவர்களுக்கும் நன்றியை தெரிவிப்பதில் எனதுள்ளம் பெரு மகிழ்ச்சியடைகிறது.

இனி வரும் காலங்களிலும் இந்து மாணவர் சங்கமானது மென்மேலும் சிறப்பாக செயற்பட எனது வாழ்த்துகளை தெரிவிப்பதோடு. இச்சங்கத்தினால் செய்யப்படும் பணிகளில் முக்கியமான ஒன்றாக வருடாந்தம் இந்து மாணவர்களின் ஆக்கங்களை தாங்கிவரும் இந்துதருமம் நூல்வெளியீடு குறிப்பிடத்தக்கது. இம்முறையும் இந்நூல் வெளியிடுவதற்கு குமரனருள் கைகூடியுள்ளது. எனவே இந்து மாணவர் சங்கத்தலைவராக இந்நூல் சிறப்பாக வெளிவர வாழ்த்துகளை தெரிவிப்பதோடு. ஆண்டுதோறும் இடைவிடாது மலர குறிஞ்சிக் குமரனின் திருவருளை வேண்டிநிற்கிறேன்.

"சரணம் சரணம் சண்முகா சரணம்"

**கெ. கபிலானந்த்** தலைவர், இந்துமாணவர் சங்கம் பொறியியற்பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்.

പ്രുണ്ട്രത്തെന്ന് പര്ക്തതാർക്കുകൾ

இநீது தருமும் 2019/20

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

XI

### மலராசிரியர்களின் உள்ளத்திலிருந்து....

#### "கருங்கால் வேங்கை மரத்தகட்டு ஒவ்வி

இருங்கல் வியலறை வரிப்ப" பொன் மயமான பூக்கள் அழகு

ஒளிர வீழும் அகன்ற மலைகளின் அற்புத அழகு அனைத்தையும் அள்ளித் தன்னகத்தே கொண்ட கண்டி மாநகரின் குறிஞ்சித் திணைக் கடவுளாம் "குறிஞ்சிக்குமரனின்" பாதார விந்தங்களை ஒருகணம் வணங்கி,

"எண்ணிய எண்ணியாங்கு எய்துவர் – எண்ணியர்

#### திண்ணயராகப் பெறின்".

எனும் அமுத வாக்கின் ஆழமான கருத்தை நாளும் பொழுதும் எண்ணிக் கருமமாற்ற எனைத் தூண்டிய வள்ளுவன் பாதங்களையும் போற்றித் தொடர்கின்றேன்.

சித்திரை மாதத்து ஓடையைப் போல நம்பிக்கை வற்றி வாழ்க்கைக்கு வெளியே வாழ்க்கையை வாழ்ற்து கொண்டிருக்கும் தற்கால இளைஞர்களின், கண்களை போலித்தனமான கலைகளும், காதுகளையும் பொய்மையில் முளைத்த பிரச்சாரங்களும், வெற்றிக்கேளிக்கைகளும் விலைக்கு வாங்கி விட்ட இன்றைய காலக்கட்டத்தில் : ஓழுக்கமும், ஆன்மீகச்சிந்தனையும், தமிழனுக்கான தனிக்கர்வமும் கொண்ட ஒரு கல்விச் சமூகத்தையே இந்த சமூகம் வரவேற்று நிற்கிறது. அவ்வகையில் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகத்தின் குறிஞ்சிக்குமரன் ஆலயமும் அதுசார் பணிகளும் பல்கலைக்கழகத்தில் கல்வி பயிலும் ஒவ்வொரு இந்து மாணவர்களும் பெருமை கொள்ளும் பெரும் பேறாகம் என்பது எனது எண்ணம்.

இவ்வகையில் இந்து இந்து மாணவர் சங்கத்தினால் பலரது அதீத வரவேற்பிலும், ஆதரவின் மத்திலும் வருடம் தோறும் வெளியிடப்படும் "இந்து தருமம்" எனும் இந்நூலானது இம்முறை அறுபத்து மூன்று மலராக வெளியிடுவதை எண்ணி என் மனம் புளங்காகிதம் கொள்கிறது. பேராதனைப் பல்கலைக்கழகத்தின் பேராசிரியா்கள், விரிவுரையாளா்கள் மற்றும் துறைசார மாணவா்களின் ஒருங்கிணைந்த முயற்சியும், தமிழ் மீது கொண்ட தீராக் காதலுமே இந்நூலின் பல்லாண்டு காலத் தொடர் வெற்றிக்கு காரணமாகி நிற்கின்றமை குறிப்பிடத்தக்கது. இம்மலரானது கண்நுகர் கனிமங்களாக கண்டு களிப்புற்று மாந்தும் மனநிறைவைத் தரும் நல்லறிஞர் ஆக்கங்களோடு, பெருமளவான மாணவா்களின் ஆக்கங்களையும் கொண்டிருக்கிறது. – இது

இந்து தருமம் 2019/20

மட்டுமல்லாது காலந்தோறும் போற்றிப் பாதுகாக்க வேண்டிய வரலாற்றுக்குறிப்புக்களையும், ஆலயச் செயற்பாடுகளின் சில நீங்கா நினைவுகளையும் இது தாங்கி வருகின்றது குறிப்பிடத்தக்கது.

இறுதியாக இம்மலரை சிறந்த முறையில் ஒழுங்கமைத்து வெளியிடுவதற்கு ஆசிவழங்கி, வாழ்த்துக்கூறி, ஆக்கங்கள் தந்துதவிய ஆன்றறிந்த கொள்ளைச் சான்றோர் அனைவருக்கும், எனது பனிச்சிறப்புற உதவிய மரர்க்குமு, மற்றும் பொறியியல்பீடத்திற்கும், மலருருவாகி முழமை பெற தனது முழமையான பங்களிப்பை நல்கிய "குரு அச்சகத்திற்கும்", மலரானது ஒவ்வொரு இதழாக விரிந்து இன்று மணம் வீசும் மலராக ஒளி வீச உன்னை ஊக்குவித்த அத்தனை நல்ல உள்ளங்களிற்கும் மலராசியர் என்ற வகையில் எனது நன்றிகளைத் தெரிவித்துக் கொள்கின்றேன்.

"இன்பமே சூழ்க எல்லோரும் வாழ்க"

மலராசிரியா் பி.பிரசாந் சூ.தர்ச்சனி செ. சாகிக்தியா

இநீது தருமம் 2019/20

# டூந்து மாணவர் சங்கம்63 ஆவது செயற்குமு 2019/2020

| 6                       |   | 00                         |
|-------------------------|---|----------------------------|
| பெருந்தலைவர்            | : | திரு.வ.தருமதாசன்           |
| பெரும் பொருளாளர்        | : | பேராசிரியர்.த.சிவானந்தவேள் |
| கௌரவக்கணக்காய்வாளர்     | : | திரு. ந. அகிலன்            |
| தலைவர்                  | ÷ | செல்வன்.ஜெ.கபிலானந்        |
| உபதலைவர்                | • | செல்வன்.கா.கௌசிகன்         |
| இணைசெயலாளர்கள்          | • | செல்வன்.லெ.கோபிநாத்        |
|                         |   | செல்வன்.சி.சிவசங்கர்       |
| இளம் பொருளாளர்          | : | செல்வன். செ. கிருஷிகன்     |
| இதழாசிரியர்கள்          | : | செல்வன்.பி.பிரசாந்         |
|                         |   | செல்வி.சூ.தர்ச்சனி         |
|                         |   | செல்வி. செ. சாகித்தியா     |
| நூலகர்                  | : | செல்வன்.பா.பிருந்தாவன்     |
| பண்டக முகாமையாளர்கள்    | : | செல்வன்.பு.பிரசாந்தன்      |
|                         |   | செல்வன்.க.பானுகோபிகன்      |
| நிர்வாக அலுவலர்கள்      | ÷ | செல்வன். ச. கஜன்           |
|                         | ÷ | செல்வன்.த.நிசாந்தன்        |
|                         |   | செல்வன்.நா.கேசவராஜ்        |
| இணைப்பாளர்              | : | செல்வன்.ம.பானுசன்          |
| செயற்குழு உறுப்பினர்கள் | : | செல்வன்.சி.தேவதர்சன்       |
|                         |   | செல்வன்.தா.வித்தியாசாகரன்  |
|                         |   | செல்வன். இ. டி.லக்ஷியன்    |
|                         |   | செல்வன்.பூ.சிவரூபன்        |
|                         |   | செல்வன்.சி.தாரங்கன்        |
|                         |   | செல்வன். பி. ஹேம்குமார்    |
|                         |   | செல்வன்.கா.பிரசாந்         |
|                         |   | செல்வன்.செ.பிரகாஸ்         |
|                         |   | செல்வன்.யோ.ரவிதர்சன்       |
|                         |   |                            |

இநீது தருமம் 2019/20

XIV

# இந்து மாணவர் சங்கம்64 ஆவது செயற்குமு 2020/2021

| 6                       | THEFT | 100                      |  |
|-------------------------|-------|--------------------------|--|
| $\bigcirc$              |       | $\bigcirc$               |  |
| பெருந்தலைவர்            | :     | திரு. வ. தருமதாசன்       |  |
| பெரும் பொருளாளர்        | 2     | கலாநிதி S.விநாயகதாஸ்     |  |
| தலைவர்                  | ;     | செல்வன். ம. மணிவண்ணன்    |  |
| உபதலைவர்                | :     | செல்வன்.பா. நிரஞ்சன்     |  |
| இணைசெயலாளர்கள்          | :     | செல்வன்.மா. அமலன்        |  |
|                         |       | செல்வன்.ர. சோபன்         |  |
| பொருளாளர்               | :     | செல்வன்.ச. தனுசிகன்      |  |
| இதழாசிரியர்கள்          | ;     | செல்வன். இ. கிருஸ்ணலோஜன் |  |
|                         |       | செல்வன். நி. கேதீஸ்ராம்  |  |
|                         |       | செல்வி. ம. பிரியந்தி     |  |
| நூலகர்                  |       | செல்வன்.வே. பாவோதயன்     |  |
| பண்டக முகாமையாளர்கள்    | •     | செல்வன். இ. கேமரூபன்     |  |
|                         |       | செல்வன். நி. நிகேதன்     |  |
| நிர்வாக உறுப்பினர்கள்   | :     | செல்வன்.த. தனுஜன்        |  |
|                         | :     | செல்வன்.சி. உதர்சன்      |  |
|                         |       | செல்வன்.ச. சோபிதன்       |  |
| இணைப்பாளர்              | ;     | செல்வன்.தி. திஜிதரன்     |  |
| செயற்குழு உறுப்பினர்கள் | :     | செல்வன். ந. வரண்ராஜ்     |  |
|                         |       | செல்வன்.த. கிரிசாந்      |  |
|                         |       | செல்வன். இ. பானு         |  |
|                         |       | செல்வன்.க. டிலுஜன்       |  |
|                         |       | செல்வி.ர. விதுர்சனி      |  |
|                         |       | செல்வன்.ர. சதர்சன்       |  |
|                         |       | செல்வன். சா. அனுஸ்ரன்    |  |
|                         |       | செல்வன்.த. ததீஸன்        |  |
|                         |       |                          |  |

# குறிஞ்சிக்குமரன் ஆலய பொறுப்பாண்மைக் குழ 2019/2020

| 6                       | 00                                                                                                                                                                                                             |
|-------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| தலைவர்                  | : பேராசிரியர் வை.நந்தகுமார்                                                                                                                                                                                    |
| பொதுச் செயலாளர்         | : இரா.மகேஸ்வரன்                                                                                                                                                                                                |
| நிர்வாகச் செயலாளர்      | : பேராசிரியர் த.சிவானந்தவேள்                                                                                                                                                                                   |
| பொருளாளர்               | : திரு.வ.தருமதாசன்                                                                                                                                                                                             |
| செயற்குழு உறுப்பினர்கள் | : பேராசிரியர்.வ.மகேஸ்வரன்<br>கலாநிதி. ளு. விநாயகதாஸ்<br>திரு. எஸ். மயூரன்<br>திரு. து.சிவசுப்பிரமணியம்<br>திரு. எஸ். சிவராஜசிங்கம்<br>செல்வன். ஜெ. கபிலானந்<br>செல்வன். லெ. கோபிநாத்<br>செல்வன். செ. கிருசிகன் |

# 8/2019 <del>ரங்கம் 62 ஆவது</del> செய



இருப்பவர்கள் இ – வ : ச. தினேஷ் வி.கஜகரன், திரு. வ. தர்மதாசன். பேராசிரியர் உபுல் B. திரைநாயக்க, திரு. சிவானந்தவேள், வீ. ராஜ்குமார், சு. அனோஜன் நிற்பவர்கள் இ–வ : சி. தனுஜன்,கி. சதுர்ஷன், ந. இசைப்பிரியன், அ. இளங்கீரன், கை. கம்ஷன், சு. ஹரிவர்த்தன், சி. சாரங்கன், லோ. சதுர்ஷி, அ. சஹானா, சி. கவிதாஸ், ஜெ. கபிலானந்

படத்தில் இல்லாதோர் : ம.பேச்சுமாசேய்துங்கா, க.வசீகரன், இ.கபில்ராஜ், சி.நிரோசன், வி.நிகேஷ், க.வைகுந்தன், ர.மயுரதன<mark>்,</mark> பு.சுமாளிராஜ், வி.சுதர்சன்

# O BEU <u>Ohol H</u> H

போதனைப் பல்கலைக்கழகம்

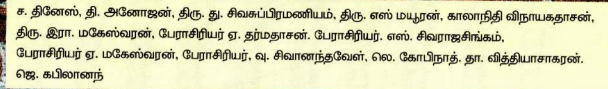


இருப்பவர்கள் இ – வ : கா. கௌசிகன், செ. கிருசிகன், திரு. வ. தர்மதாசன். பேராசிரியர் <mark>உ</mark>புல் B. திளாநாயக்க, திரு. சிவானந்தவேள் <del>ດສູ.</del> ສປາຍາເສາຼ<sub>ີ</sub>ກູ່. ດຄາ. ຜິສາເປງເ<sub>ມ</sub>າສູ່ நிற்வர்கள் இ – வ : கு. தர்சினி, பா. பிருந்தாபன். ஸீ. தாரங்கன். பு. பிரசாந்தன், பி. பிரசாந், ப. அமிர்தேஷசர்மா, ச. கஜன், ம. பானுசன்<mark>.</mark> கை. பானுகோபிகன், நா. கேசவராஜ், ம. மணிவண்ணன், செ. சாகித்தியா, அ. அஜித்

படத்தில் இல்லாதோர்: கா. பிரசாந்த். பூ. சிவரூபன்



பொறுப்பாண்மைக்குழு குறிஞ்சிக்குமரன் ஆலயம் - 2019/2020



# இந்து பட்டதாரிகள் சங்கம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்



திருமதி. சாந்தி சிவானந்தவேள். திரு. எஸ் மயூரன், டு. தசாந்தன், காலாநிதி வு. விநாயகதாசன், திரு. இரா. மகேஸ்வரன், பேராசிரியர் ஏ. நந்தகுமார், பேராசிரியர். எஸ். சிவராஜசிங்கம், பேராசிரியர் ஏ. மகேஸ்வரன், பேராசிரியர், வு. சிவானந்தவேள், பேராசிரியர் ஏ. தர்மதாசன். திருமதி. கோமதி மகேஸ்வரன்

> Digitized by Noolaham Hou noolaham.org Naavanahata

# சங்க இலக்கியத்தில் தமிழர் திருநாள் தைப்பொங்கல்

ஆர். மகேஸ்வரன்

பதில் நூலகர் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

எல்லா இந்துக்களும், தமிழர்களும் கொண்டாடும் ஒரு பண்டிகையே. பொங்கல் / மஹரசங்கராந்தி / சூரிய நாராயண விழா / இந்திர விழா ஆகிய பெயர்களில் எல்லா இடங்களிலும் கொண்டாடப்படுகிறது. இன்றைய காலத்தில் தமிழர் கொண்டாடி வருகின்ற தைப்பொங்கல் பல நூற்றாண்டுகளாகத் தமிழர் வாழ்வோடு நிலைத்து நிற்கின்றது. கதிரவனுக்கு நன்றியறிவித்து, உழவுத்தொழிலைச் சிறப்பிக்கும் விழாவாக மட்டுமன்றி, ஓரினத்தின் பண்பாட்டுக் கூறுகளையும் மரபுகளையும் மானுட விழுமியங்களையும் கொண்டுள்ள விமாதைப்பொங்கல் விழாவாகும்.

பொங்கல் பற்றி தமிழ் இலக்கியத்தில் பல சான்றுக் உள்ளன. பொங்கல் என்ற சொல்லிற்கு எங்க இலக்கியங்களைப் பொறுத்தவரை "கொதித்து மேலெழல்" அல்லது "செழித்தல் என்ற பொருள் உண்டு . அது உணவுப்பொருளின் பெயராக முதன் முதலாக ஒன்பதாம் நூற்றாண்டில் வந்த சீவக சிந்தாமணியில் குறிப்பிட்டுள்ளது. பண்டைக் காலத்தில் நெற்பயிர்ச்செய்கை செழித்துச் சிறந்திருந்ததைப் பல இலக்கியங்கள் அழகாக எடுத்துக் கூறுகின்றன. உழவுத் தொழிலின் அனைத்துப் படிநிலைகளையும் சங்கப் பாடல்களில் காணலாம்.

சேற்றில் நாற்றை அழுத்தி நடுவதை நற்றிணையில்

"நீர்உறு செறுவின் நாறுமுடி அழுத்த நடுநரொடு சேறி ஆயின்..." என குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது.

"**பைது அற விளைந்த பெருஞ்செந் நெல்லின்** தூம்புடைத் திரள்தான் துமிந்த வினைஞர்" என அறுவடை செய்யும் உழவரைப் பற்றி பெரும் பாணாற்றுப்படை கூறுகின்றது.

புறநானூறு என்ற சங்க இலக்கியத்தின் 22வது பாடலில், குறுங்கோழியூர்க் கிழார் என்ற புலவர்,

"அலங்கு செந்நெல் கதிர் வேய்ந்த பாய் கரும்பின் கொழக்கீரை சாறு கொண்ட களம் போல.."

இநீது தருலம் 2019/20

01

போதனைய் பல்தலைக்கழகம்

எனக் குறிப்பிடுகின்றார். அதாவது நெல்லோடு வேயப்பட்ட வைக்கோல் கூரை வீடும், கருப்பஞ்சருகு வேய்ந்த கூரை வீடுகளும் தனித்தனியே விழாக் கொண்டாடப்பட்ட களம் போலப் பொலிவுடன் காட்சி தருகின்றன; என்று கூறுகின்றார். அறுவடைக் களங்களில் விழாக்கள் கொண்டாப்பட்டிருக்கின்றன என்ற செய்தி இதன் வாயிலாகப் சொல்லப்படுகிறது.

தை – என்னும் சொல் சங்க நூல்களில் பல இடங்களிலும் வருகிறது. சங்ககாலத்தில் பொங்கல் நாளை அறுவடை விழாவாகவே தமிழர்கள் கொண்டாடியிருக்கின்றனர்.

\*ణశా చివే శ్రీసుకించా ఇనారే కెటల్ ఆధి ఆరు ( గ్రాగ్ శానారా) \*ణశా చివే శ్రీసుకించా ఇనారే ఇచ్చా ఇస్ట్రారు ( ( ఆగ్రాగ్ ని ఇగా శానా) \*ణశా చివే శ్రీసుకించా ఇనారే కెటరి ఆరుగిపా ( ఆగాగ్ గానాగానా) \*ణశా చివే శ్రీసుకించా ఇనారే కెటరి ఆరుగిపా ( అగా ఆరు ఇనాగానా) \*ణశా చిన శ్రీసిగధ ఇచులే ఇనాని చిరుడుగా ( ఆన్ శర్ ని ఇగా శాని)

எனப் பலவாறாக தைத் திருநாளின் சிறப்பியல்புகளை பழந்தமிழர் இலக்கியங்கள் தெளிவுபடுத்திக் காட்டுகின்றனர். இது தமிழர் திருநாளை பழந்தமிழன் எவ்வாறு சிறப்பாகக் கொண்டாடினான் என்பதனை எடுத்துக்காட்டுகின்றன. கி.பி ஒன்பதாம் ஆம் நூற்றாண்டுகளில் எழுந்த சீவக சிந்தாமணி என்னும் காப்பியத்திலும் பொங்கல் பற்றி

#### 'மதுக்குலாம் அலங்கல் மாலை மங்கையர் வளர்த்த செந்தீப் புதுக்கலத்து எழுந்த தீம்பால பொங்கல்'

என கூறுவதன் வாயிலாக பொங்கல் என்ற சொல்லை முதல் தடவையாக இலக்கியத்தில் பதிவு செய்கின்றது.

தை முதலாம் திகதி அன்று தமிழர்களால் சிறப்பாக கொண்டாடப்படும் ஒரு தனிப்பெரும் விழாவாக இத் தைப்பொங்கல் விழா கொண்டாடப் படுகிறது. தமிழர் திருநாளாக இலங்கை, தமிழ்நாடு,மலேசியா, சிங்கப்பூர், ஐரோப்பிய நாடுகள், வட அமெரிக்கா, தென் ஆபிரிக்கா, மொழிசியசு, கனடா, ஐக்கிய ராஜ்யம், அவுஸ்தீரேலியா என தமிழர் வாழும் அனைத்து நாடுகளிலும் கொண்டாடப்படுகிறது. இவ்விழா சமயங்கள் கடந்து அனேக தமிழர்களால் கொண்டாடப்படுகிறது. பொங்கல், உழைக்கும் மக்கள் இயற்கைக்கும், மற்ற உயிர்களுக்கும் சொல்லும் ஒரு நன்றியறிதலாகவே கொண்டாடப் படுகிறது.

சங்ககாலத்தில் அறுவடை காலத்தில் நல்ல மழை பொழியவும், நாடு செழிக்கவும் பெண்கள் இவ்விரதத்தினைக் கடைப்பிடித்தார்கள். தை முதல் நாளில் இந்த விரதத்தை முடிப்பார்கள். நல்ல விளைச்சல் கொடுத்தமைக்காக பூமி, பகலவன், உகவிய கால்நடை, போன்றவற்றிற்கு நன்றி தெரிவிக்கும் விதமாக சர்க்கரைப் பொங்கல் படைத்து வழிபட்டனர். இதுவே நாளடைவில் மூன்று தினங்கள் கொண்டாடும் பொங்கல் கொண்டாட்டமாக மாறி வந்தது.பொங்கல் பண்டிகையைப் பொறுக்க வரையில் எக்காலத்திலும் விவசாயம் சம்பந்தபட்ட தாகவே இருந்துள்ளது என்பது யாரும் மறுக்க முடியாத உண்மையாக இருந்து வருகிறது. மணிமேகலையின் ஆரம்பமான "விழாவரை காதையில்" இந்திரவிழா என்ற பெயரில் பொங்கல் கொண்டாடப்பட்டது. இப்போது, பொங்கல், தைப்பொங்கல், மாட்டு பொங்கல்,காணும் பொங்கல் என்ற மூன்று நாட்கள் மட்டுமே கொண்டாடப் படுகிறது. ஆனால்,அந்த காலத்தில் இருபத்தி எட்டு நாட்கள் நடந்துள்ளதற்கான சான்றுகள் இருக்கிறது.

சங்க காலம் நிலப்பரப்பை குறிஞ்சி (மலை மற்றும் மலை சார்ந்த), முல்லை ,மருதம் , நெய்தல் மற்றும் பாலை எனப் பிரிகிறது இங்கே. இதில் தொல்காப்பியம் இந்நிலப்பரப்பிற்கு அதிபதியான கடவுளர்களாகக் குறிப்பவை: முல்லை– மாயோன்– திருமால் (விஷ்ணு), குறிஞ்சி – முருகன், (கார்த்திகேயன்), மருதம் – இந்திரன் , நெய்தல் – வருணன், பாலை – கொற்றவை (சக்தி) என தான் வழிப்பட்டனர். இந்த மருதநிலம் வேளாண்மையும் வேளாண்மை சார்ந்த இடமுமாகும்.

இந்து தருமம் 2019/20

தை பிறக்கும் போது, தண்ணீர் நன்றாகவே கெளிந்து விடும். இயற்கையையும், நீர் நிலைகளையும் தெய்வமாக நினைக்க அந்நாள் மக்கள். 'கவக்கை நீராடுதல்' என்பதை ஒரு தவமாகவே செய்தனர். சங்க காலம் நிலப்பரப்பை குறிஞ்சி (மலை மற்றும் மலை சார்ந்த), முல்லை .மருதம் . நெய்தல் மற்றும் பாலை எனப் பிரிகிறது இங்கே. இகில் தொல்காப்பியம் இந்நிலப்பரப்பிற்கு அதிபதியான கடவுளர்களாகக் குறிப்பவை: முல்லை – மாயோன் – திருமால் (விஷ்ணு), குறிஞ்சி –முருகன், (கார்த்திகேயன்), மருதம் – இந்திரன் , நெய்தல் – வருணன், பாலை – கொற்றவை (சக்கி) என தான் வழிப்பட்டனர். இந்த மருதநிலம் வேளாண்மையும் வேளாண்மை சார்ந்த இடமுமாகும். விவசாயத்திற்கு தேவை மழை. அந்த மழையை கொடுப்பது மேகம். அந்த மேகங்களை இயக்கும் கடவுள் இந்திரன்! ஆகவே காலமாற்றத்தில் இந்திரவிமா பொங்கல் விழாவாக உருமாற்றம் அடைந்துள்ளது!

முதன் முதலாக இந்திர விழா நடத்திய போது அதை நாட்டு மக்களுக்கு முரசறைந்து பொது அறிவிப்பாக அறிவித்தனர்.இப்போது பொங்கல் ஊரையும்,நாட்டையும் சுத்தம் செய்வது போல அப்போதும் நடந்துள்ளது. நகர வீதிகளில் பமைய மணலை மாற்றி புது மணல் பரப்பினர். காவல் தெய்வங்கள் முதல் சிவன் கோயில்கள் வரை சிறப்ப பூசை வழிபாடுகள் நடைப்பெற்றது. இவ்விழா நாளில் பகைமை,பசி,நோய் நீங்க இறைவன் பிரார்த்தனை செய்யப்பட்டது. மழைக்குரிய தெய்வம் இந்கிரன்,அவனை வழிபட்டால்,மாதம் மும்மாரி பெய்து பயிர்செழிக்கும் என மக்களின் நம்பிக்கை. பிற்காலத்தில்,சூரியன் பற்றிய அறிவு மக்கள் வந்தவுடன் சூரியன் சந்தோஷத்தை நிர்ணயிப்பவர் என்ற நம்பிக்கை வந்து, தங்கள் கண் முன் காட்சி தரும் அந்த கடவுள் பொங்கல் படைத்து வழிபட்டனர். பூமி இருக்கும் நீர் ஆவியாக்கி மேலே கொண்டு சென்று,ஒன்றுக்கு பத்தாக மழை பெய்விப்பார் என்ற ரீதியில் இந்த நன்றியறிதல் தெரிவிக்கப்பட்டது. தாங்கள் அறுவடை செய்த புதுநெல் தை

முதல்நாளில் சமையல் இந்திர விழா என்ற பெயர் பொங்கல் என மாறியது.

மறுபுறம் உழவர்கள் மழையின் உதவியால் ஆடி மாதம் முதல் உழைத்துச் சேர்த்த நெல்லை மார்கழியில் வீட்டிற்குக் கொண்டு வந்து தமது உழைப்பின் பயனை நுகரத் தொடங்கும் நாளே தைப்பொங்கல் என உழவர்கள் கொண்டாடு கின்றார்கள்

னதயல் மகளிர் ஈர் அணி புலர்த்தர, லவலய! நினக்கு மடை வாய்த்தன்று. மையாடல் ஆடல் மழ புலவர் மாறு எழுந்து, பொய் ஆடல் ஆடும் புணர்ப்பின் அவர், அவர் தீ எரிப் பாலும் செறி தவம் முன் பற்றியோ, 90 தாய் அருகா நின்று தவத் தைந் நீராடுதல்? நீ உரைத்தி, வையை நதி! – பரிபாடல் 11

தாயும் மகளுமாக பனி நீரில் மூழ்கி எழுந்து, ஆங்கே நதிக்கரையில் ஆதிரை யோனுக்குச் செய்யும் ஹோமத்தீயை வலம்வந்து, முன்பிறவியில் செய்த தவப்பயனோ இன்று நாம் இருப்பதும் இந்த வைகையில் குளிப்பதும் என்று வியந்து, கண்ணாடி போலத் தெளிவாகத் தெரியும் நீரே, எம் வேண்டுதல்களையும் விருப்பங்களையும் நீ தைத்துக் கொள்ளும் வண்ணம் தெளிவாக இருக்கிறாய், தை நீரே, நீ தான் எங்கள் வேண்டுதல்களை வாங்கிக்கொள்ளத் தக்கவள் என்று கூறுவர்

"நீ தக்காய், தைந் நீர்! நிறம் தெளிந்தாய்' என்மாரும்" – பரிபாடல் 11.

மார்கழி முடிந்து வரும் தை தெள்ளிய நீர் ஓடும் காலம். அன்ன நடை, அழகு நடையுடன் வரும் ஆற்றுக் கன்னி, மக்கள் எண்ணங்களை தைத்துக் கொள்கிறாள்.

உழவுத் தொழிலுக்கு உறுதுணையாக விளங்கும் ஆவினத்திற்கு நன்றி கூறும் நாளே

இநீது தரும் 2019/20

மாட்டுப் பொங்கல் நாளாகும். பொங்கலிட்ட பிறகு எச்சில் தண்ணீர் தெளித்தல் என்றொரு மரபும் உண்டு. 'பொங்கலோ பொங்கல் மாட்டு பொங்கல் பட்டி பொங்கல் பட்டி பொங்கல்

நோவும் பிணியும் தெருவோடு போக'

என்று கூறி மாடு, பொங்கல் உண்ட எச்சில் தண்ணீரை தொழுவத்தில் தெளித்து மாட்டுப் பொங்களை கொண்டாடுவார்கள். பழந்தமிழர்கள் சிறப்பாகக் கொண்டாடிய பொங்கலைப் பற்றி வரலாற்றுக் காலங்கள் தொட்டு சான்றாதாரங்கள் உண்டு.

மேலும் இலங்கை, இந்தியா ஆகிய நாடுகளை ஆட்சி செய்த ஐரோப்பியர் குறிப்பாக போத்துக்கீசர் பொங்கலின் சிறப்பினை தெளிவு படுத்தியிருக்கின்றனர். கி.பி. 16 நூற்றாண்டில் தென்னிந்தியாவுக்கு வந்த அப்போடூபாய் எனும் போத்துக்கீச அறிஞர் தான் எழுதிய 'இந்துக்களின் பழக்க வழக்கங்களும், வாழ்க்கை முறைகளும் எனும் நூலிலே பொங்கல் உழவர்களின் அறுவடை நாளாக சிறப்பாக கொண்டாடப்பட்டதாக குறிப்பிட் டிருக்கின்றார். இவ்வாறாக தமிழர் திருநாளான பொங்கல் வரலாற் றுக்காலம் முதல் சிறப்பாகக் கொண்டாடப்பட்டு வருவதனைக் காணலாம்.

தை மாதம் உத்தராயண புண்ணிய காலம் என்பர். அதாவது சூரியன் தை மாதம் முதல் ஆனி மாதம் வரை வடதிசையில் சஞ்சரிக்கும் காலம் உத்தராயண காலம் எனவும், ஆவணி முதல் மார்கழி வரை தென் திசையில் சஞ்சரிக்கும் காலம் தெட்சிணாயணம் எனவும் சொல்லப்படும்.

பொங்கலன்று சூரியன் தென் திசையி லிருந்து வடதிசைக்குத் திரும்புவதாக ஒரு ஐதீகம். வான சாஸ்திரத்தின் படியும், சோதிட சாத்திரத்தின் படியும் சூரியன் இம்மாதத்தில் கும்ப லக்கணத்தில் இருந்து மகர லக்கணத்திற்கு வருவதாக்க கூறப்படுகின்றது. இதை மகர சங்கிராந்தி என்பர். இதுவே பொங்கல் தினமாகும். உத்தராயணத்தின் ஆரம்பம் என்கின்ற இந்த வேளையில் சூரியனுக்கு அர்ப்பணம் செய்து வணங்கும் மரபும் இணைந் திருப்புதனால் இத்தமிழர் பண்டிகை சைவ சமய ரீதியிலும் முக்கியம் பெறுகின்றது.



പ്രേന്നുതത്വ് പരിക്തങ്ങ്കുമധ്

நீதி

தாமதப்படுத்தப்படும் நீதி மறுக்கப்பட்ட நீதிக்கு ஒப்பானது.

அவசரத்தில் செய்யப்படும் நீதி சில வேளைகளில் தவறாகச் சென்று விடுகிறது.

நீதியைச் சரியாகச் செய்வது மட்டுமல்ல, முக்கியமாகச் சரியாகச் செய்ததாக அது தோன்றவும் வேண்டும்.

இந்து தருமம் 2019/20

04

# கதிர்காமத் திருப்புகழ் பாடல்களில் முருகனது புராணக்கதைகள்

குமாரசாமி தயாளினி, தமிழ்த்துறை, உதவி விரிவுரையாளர், கலைப்பீடம், பேராதனைப்பல்கலைக்கழகம்

திருப்புகழ் பொதுவாக முருகனது புகழ் பேசுவதாகவுள்ளது திருப்புகழின் ஒவ்வொரு பாடல்களும் வெவ்வேறுபட்ட காலக்கில் பாடப்பட்டவையாகும். இந்தியாவிலுள்ள திருத்தங்கள் மீதே அதிகமான திருப்புகம் பாடப்பட்டுள்ளன. அதேபோன்று ஈழத்திலும் திருப்புகழ் பாடப்பட்டுள்ளன. ஈழத்தில் கதிர்காமம், திருகோணமலை, நல் வூர், கந்தவமை ஆகிய பகுதிகளில் அமைந்துள்ள ஆலயங்கள் மீது திருப்புகம்கள் பாடப் பட்டுள்ளன. ஈழத்தில் பாடிய திருப்புகழ் அதிகள வானவை கதிர்காமத்தின் மீது பாடப்பட்ட வையாகும். கதிர்காமத்தினை மையப்படுத்தி முப்பத்தொரு திருப்புகழ் பாடப்பெற்றுள்ளன. கதிர்காமக் கடவுளை முன்வைத்துப் பாடப்பட்ட திருப்புகழ்களில் முருகனது சிறப்புக்கள், பெருமைகள், புராணக் கதைகள் என்பன பக்திச் சுவையோடு பேசப்பட்டுள்ளன. இங்கு கதிர்காம் திருப்புகழ் பாடல்களில் காணப்படும் முருகனது புராணக் கதைகள் பற்றி நோக்குவோம்.

பக்தி இலக்கியப் பரப்பில் நாயக்கர் காலத்தில் வாழ்ந்த அருணகிரிநாதருக்கு முக்கிய இடமுண்டு. அருணகிரிநாதர் முருகப் பெருமானால் ஆட்கொள்ளப்பட்டவர். "முத்தைத்தரு" எனும் அடியெடுத்துக் கொடுக் கப்பட்டமையினால் திருப்புகழை முருகன் மீது பாடியுள்ளார். இவை சந்த நடையும், ஏற்ற இறக்கமும் கொண்டு முருகன் மீது பாடப்பட்ட வையாகும். அருணகிரிநாதர் திருப்புகம் மட்டுமன்றி கந்தலரங்காரம், கந்தரனுபூதி, வேல்விருத்தம், மயில்விருத்தம் போன்ற பல பாடல்கள் பாடியுள்ளார். ஆயினும் அருணகிரி நாதருக்குரிய அடையாளத்தைக் கொடுத் துள்ளமை திருப்புகழ் ஆகும். திரு என்பது தெய்வத்தன்மை. புகழ் என்பது சிறப்பு ஆகவே திருப்புகழ் இறைவனுடைய புகழைப்பேசும் இலக்கியமாகவுள்ளது. திருப்புகழின் சிறப்பினாலேயே இன்று வரை பஞ்ச புராணத்தை ஓதிய பின் திருப்புகழுடன் நிறைவு செய்யும் வழமையுண்டு.

இநீது தருமம் 2019/20

முருகப் பெருமானனுடைய புராணக் கதைகள் பற்றியக் கூறும் போது கிரவுஞ்ச மலையைப் பிளந்தமை குறிப்பிடத்தக்கதாகும். அதாவது அசுரரான கிரவுஞ்சாசுரன் கிரவுஞ்ச மலையில் குடிகொண்டிருந்தான். இவன் அணுவை மலையாக்குவான், மலையை அணுவாக்குவான். கொடுமைகள் பலவற்றைச் செய்து வந்தான். கிரவுஞ்ச மன்னை அழிப்பதற்காக முருகன் தன் வேலால் கிரவுஞ்ச மலையைப் பிளந்து அவனை அழித்தான். இதனை,

#### "அருவரைகள் நீறுபட அசுரர் மான அமர் பொருத வீர..."

எனும் பாடல் விளக்கியுள்ளது. இதனூடாக கிரவுஞ்ச மலையை முருகன் பொடிபட அழித்தான் என புராணக்கதை கூறுகிறது. முருகனுடைய வீரத்தினை இக் கதையூடாகவும், பாடலூடாகவும் அறிந்து கொள்ள முடிகிறது. முருகன் வள்ளி மீது காதல் கொண்டு திருணம் செய்த வரலாறு உண்டு. அதாவது குறவர் குடிப்பெண்ணான வள்ளி தினைப்புளம் காக்கும் பணியில் ஈடுபட்டிருந் தாள். அங்கு முருகன் வேடர் போல் தன்னை வேடம் மாற்றி வள்ளியோடு நட்பாளார். அவளைப் பற்றிய விபரங்களைக் கேட்டு அறிந்து கொண்டார்.

கிழவனாக வேடமிட்டு அவள் முன் வந்து தன்னைத் திருமணம் செய்து கொள்ளும் படி வள்ளியிடம் கேட்டார். அவள் மறுத்த போது முருகன் அண்ணனை நினைத்தார். விநாயகர் அங்கு யானை உருவில் வந்தார். அவள் கிழவனாக நின்ற முருகனைக் கட்டியணைத்துத் திருமணம் செய்வதாகக் கூறினார்.

பின்னர் முருகன் தன்னுடைய உண்மை வடிவத்தை வள்ளிக்கு காட்டியதாக வரலாறு கூறும். முருகப்பெருமான் தெய்வானை ையப் பேச்சுத்திருமணம் செய்ததாகவும், வள்ளியைக் காதல் மணம் செய்ததாகவும் கூறப்படுன்றது. கதிர்காமத் திருப்புகழில் அதிகமானவை வள்ளி முருகன் காதல், திருமணம் பற்றியே கூறுகின்றன. இதில் வள்ளி முன் நின்ற விதம், வள்ளிக்கும் முருகனுக்கம் காதல் திருமணம் நடந்த தன்மை எனப்பல தாளங்களில் வள்ளி, முருகன் கதை பேசப்படுகின்றது.

#### "எயினர் மடமானுக்கு மடலெழுதி மோகித்து இதணருகு சேவிக்கும்"

எனும் பாடல் வள்ளியினுடைய மண வாளன் முருகன் எனும் கருத்தை உணர்த்து கின்றது. தினைப்புனத்து வள்ளியைத் திருமணம்செய்தமையை,

> "புனமிசை மேவிக் குறமடமானைப் புனைகதிர் காமப் பெருமானே"

எனும் வரி உணர்த்துகின்றது. இதன் மூலமாக முருகனுடைய காகலுணர்வு, திருமண நிலை என்பன பேசப்படுகின்றன. சூரபத்மன், தாரகாசூரன், சிங்கமுகசூரன் போன்ற அசுரர் களை அழித்தமையைப் பற்றிய செய்தியும் இங்கு பதிவு செய்யப்பட்டுள்ளது. அதாவது சிங்கமுகாசூரன், தாரகாசூரன், கூரபக்மன் போன்ற ஆகிய மூவரும் குலகுருவான சுக்கிராசிசாரியரிடம் உபதேசம் பெற்று சிவனை நோக்கி 1008 அண்டங்களை அழிக்கும் வரம் பெற்றிருந்தனர். இவர்கள் தேவர்களைத் துன்புறுத்தினர். சூரபத்தனை அழிக்க சிவனால் முடியும் என பிரம்மா கூறியதால் சிவனிடம் சென்றார். சிவன் கண்ணிலிருந்து இவர்களை அமிக்க மருகனை உருவாக்கினார். முருகப்பெருமான் ஆறு நாட்கள் போர் செய்து சூரபத்மன் உட்பட அவனது சகோதரர்களை அழித்ததாகக் கந்தபுராணம் கூறுகின்றது. இங்கு சுரன் மரமாக நிற்கும் போது

இநீது தருமம் 2O19/2O

ෂාගානකතා අභ්යක්ෂාවයේ අභ්ය

இருகூறாக்கி சேவலும் மயிலுமானதாகக் கூறப்படுகின்றது. ஆணவம் அழியாது வலிகெட்டு நிற்கும் எனும் தத்துவத்தை இக்கதை கூறுவதாயுள்ளது.

"அமரர் சிறை மீள்விக்க அமர்செய்து பரதாபிக்கு" எனும் பாடலும்

#### "ஆடல் கெடாத சூர் கோடி மடிய வாகை வேலே வியமர் செய் வீர வீராறு"

எனும் பாடலும் சுரபத்மனை அழித்த செய்கியைக் குறிப்பிடுகின்றது. இகிலே முருகனுடைய பிறப்பு, வீரம், என்பன பேசப்பட்டுள்ளன. சிவபெருமானுக்கு முருகப்பெருமான் குழந்தையாக இருந்து பிரணவ பொருளின் தத்துவத்தை கூறியதாக புராணக்கதையுண்டு. இக்கதை நிகம்ந்த இடமாக சுவாமி மலையைக் கூறுவர். முருகப்பெருமானை வணாங்காகு ஆணவத்துடன் நின்ற பிரம்மாவைப் பார்த்து பிரணவப் பொருளினைக் கேட்டார். பிரம்மா கூறாமையால் முருகன் அவரைச் சிறையிலடைத்தார். இதன் பொருளைப் பரம் பொருளார் முருகனை உரைக்குமாறு கேட்க தந்தையின் மடியிலிருந்து செவிக்குள் பொருளுரைத்தாகக் கூறப்படுகின்றது. இதனை,

"அதிர வீசி யாடும் வெற்றி விடையிலுேறு மீசர் கற்க,

#### வரிய ஞான வாசகத்தை யருள்வானே"

எனும் பாடல் வரி எடுத்துக் காட்டுகின்றது. இதனூடாக பிரணவப் பொருளினை தந்தைக்கு முருகன் உரைத்த புராணக்கதை கதிர்காமத் திருப்புகழில் அமைந்துள்ளமை குறிப்பிடத்தக்கதாகும். உலகமெங்கும் சுற்றி அசுரர்களை அழித்து, தேவர்களைக் காத்தவர் முருகன் என்ற செய்தியும் கதிர்காமத்தின் மீது பாடிய திருப்புகழ்களில் உள்ளது. இதை,

" அகில லோக மீது சுற்றி அசுரா் லோக மீடழித்து அமரா் லோகம் வாழ வைத்த பெருமாளே"

எனும் பாடலடி உணர்த்துகிறது. இதன் மலமாகஅசுராகளை அமித்தமை, தேவர்களைக் காத்தமை என்ற இரு தளத்தில் செய்கி பகிவ செய்யப்படுகின்றது. இவ்வாறாக கதிர்காமத்தின் மீதெழுந்த திருப்புகழில் கிரவுஞச் மலையைப் பிளந்தமை, வள்ளியை கிருமணம் செய்தமை, சுரபத்மனை அமிக்கமை. அசுார்களை வதம்செய்தமை, தந்தைக்குபிரணவப் பொருளை உயர்த்தியமை, தேவர்களைக் காத்தமை போன்ற பாரணக கதைகள் பதிவு செய்யப்பட்டுள்ளன. இயற்கை ഖിடயங்களை பதிவு செய்து புராணக்கதைகளை விளக்கியுள்ளார். ஒவ்வொரு திருப்புகழின் ஈற்றடியிலும் கதிர்காம கடவள்மீது திருப்புகம் பாடப்பட்டதை புலப்படத்துகின்றது. கதிர்காமம் மீது பாடப்பட்ட திருப்புகழில் இறைவனின் பெருமைகள், மருகனின் மறுபெயர்கள், கதிர்காம வளர்ச்சிறப்பு என்பன பேசப்பட் டுள்ளன. விஷ்னு, சிவன், உமை, பிள்ளையார் போன்ற பிற தெய்வங்களினுடைய பெருமை களும் ஆங்காங்கே கூறப்பட்டுள்ளன. ஆயினும் முருகப் பெருமாளின் புராணக் கதைகள் அதிகளவாகப் பேசப்பட்டுள்ளது. ஆகவே தொகுத்து நோக்கின் ஈழத்துத் திருப்புகழ்கள் வேறுபட்டாலும் அதிகமான திருப்புகழ் பாடப்பட்ட தலம் கதிர்காமம் என அடையாளப் படுத்தப்படலாம். புராணச் செய்திகளை அதிகம் பதிவு செய்துள்ளதால் கதிர்காமத்தின் மீது பாடப்பட்ட திருப்புகழ்கள் ஏனைய ஈழத்து திருப்புகழிலிருந்து தனித்துவமுடையனவாக காணப்படுகின்றன.

இநீது தருமம் 2019/20

# இந்து தர்மம்

#### திருமதி. அ. சிவானந்தம் ஆசிரியை

வருபவருக்குப் பிடி உணவு தருவது, இறந்த வர்களுக்குச் செய்யும் நீத்தார் கடன், விலங்கு களை மதித்து அவற்றைப் போஷித்துப் பாதுகாப்பளிப்பது எனப் பொருள் கொள்ளலாம்.

வள்ளுவப் பெருந்தகை தமது குறளில் இந்த ஐந்து கடமைகளுக்கும் தனித்தனியே மிக வி ரி வாக அதி காரங் களை இயற் றித் தந்திருக்கிறார். திருவள்ளுவர் யாருக்கு சொந்தம் என்பதை விட அவர் கூறிய அறம் பின்பற்றப்படுவதில் தான் மதிப்பு இருக்கிறது. திருவள்ளுவர் சனாதனம் குறிப்பிடும் இந்த ஐவகைக் கடமைகளையும் தனித் தனி அதிகாரங்களாக வகுத்து நமக்கு அறிவுறுத் தியிருக்கிறார். இக்கடமைகளை எளிதாக திருமூலர்.

"யாவர்க்குமாம் இறைவர்க்கு ஒரு பச்சிளை யாவர்க்குமாம் பசுவுக்கு ஒரு வாயுறை யாவர்க்குமாம் உண்ணும் போது ஒரு கைப்பிடி யாவர்க்கும் இன்னுரை தானே என்கிறார்.

சனா ஒன தர்மம் (இந்து தர்மம்) என்னும்

சொல் பல்லாயிரம் ஆண்டுகளாக இந்தத் தேசத்தில் பயன்பாட்டின் இருந்து வருகிறது. தே நேரத்தில் சமீபகாலமாக மிகப் பெரும் சர்ச்சைக்குரிய சொல்லாகவும் இருக்கிறது. சனாதன தர்மம் என்பது நிலையான தத்துவஞானம் அல்லது நம்பிக்கை மனிதனால் உருவாக்கப்பட்டவற்றைக் கடந்து தனி மனித விருப்பு, வெறுப்புகளுக்கு அப்பாற்பட்டு எப்போதும் நிலைத்திருக்கும் வாழ்வியல் கோட்பாடுகளை குறிக்கும் சொல் என்றும் கொள்ளலாம். தர்மம் என்ற சொல் கடமை, பொறுப்பு இரண்டின் கூட்டுச் சேர்க்கை அல்லது இரண்டும் இணையும் இடம் சனாதனம். மனிதனாகப் பிறந்த ஒவ்வொருவருக்கும் ஐந்து கடமைகளை வகுத்துத் தந்திருக்கிறது. தேவயக்ஞம், ரிஷியக்ஞம், மனுஷ்ய யக்ஞம், பித்ரு யக்ஞம், பூதயக்ஞம் இந்த வடமொழிச் சொற்களுக்கு தமிழில் இறைவனுக்கு செய்வது துறவிகளின் சொற்களை கேட்பது, பசியால் வாடி

പ്രേന്ന്വത്താല് പരുമത്തര്ക്കുമെ

08

இந்து தருமம் 2019/20

தமிமர் வாம்வியல் என்பது சனாதனத்தை அடியொற்றியது என்பதற்கு மிகச்சிறந்த சான்று களாக இவை அமைகின்றன. திருக்குறள் உலகப் பொது மறையாக ஒருபுறம் இருக்க, திருக்குறள் குறித்து திருவள்ளுவமாலை தந்த சங்கப்பலவர்கள் என்ன சொல்கிறார்கள்? "செய்யாமொழிக்கும், திருவள்ளவர் மொழிந்த பொய்ய மொமிக்கும் பொருள் ஒன்றே செய்யா அதற்குரிய ரந்தணரே யாராயினேனை இதற்குரியால்லாகாரில்" என்கிறார் வெள்ளி லீதியார். எவராலும் செய்யப்படாதது என்பதால் வேகம் செய்யாமொமி, பொய்யா மொமி திருக்குறள் இரண்டுமே ஒரே பொருள் குறித்துத்தான் பேசுதின்றன. ஒரேயொரு வேறுபாடு தான். அது பொய்யாமொமியாகிய வேதம் அந்தர்களால் ஓதப்படுகிறது. திருக்குறள் உலக மாந்தர் அனைவராலும் ஒதப்படுகிறது. உக்கிரப் பெருவழுதி என்னும் புலவர் நான் முகனே வள்ளுவராக வந்துதித்தார் என்று போற்றுகிறார். "நான் மறையின் மெய்ப் பொருளை முப்பொருளாக நான் முகத்தோன் தான் மறைந்து" வள்ளுவனயாய்த் தந்துரைத்த என்கிறார்.

திருக்குறள், தொல்காப்பியம், சிலப்பதி காரம், புறநானூறு போன்ற பழந்தமிழ் நூல்கள் இங்கிருந்த வாழ் வியல் முறை குறித்து தெளிவான கருத்துக்களை முன்வைக்கின்றன. இந்நூல்களை ஆக்கியோர் சமயம் சார்ந்து எழுதினார்கள் என்பதைக் காட்டிலும் வாழ்வியல் முறையை செம்மைப்படுத்தி வந்த அறத்தை வலியுறுத்தும் நூல்களாக இருந்தன. அதிவீர ராமபாண்டியன், ஒளவையார் எனப்பலரும் இயற்றித் தந்திருக்கும் நூல்கள் அவர்கள் பின் பற்றிய வாழ்வியல் என்பதில் மாற்றுக்கருத்து இருக்க முடியாது. இதனால் இந்தத் தேசம் முழுவதும் ஒரே விதமான அறம் பின்பற்றப் படுகிறது என்று கொள்வது தான் அறிவுடைமை. இந்த உயரிய அறத்துக்கு அல்லது தர்மத்துக்கு நாமும் உரிமையானவர்கள் என்று கொண்டு அதன் மேன்மைகளைப் புரிந்து கொள்ளலாம்.

சனாதன தர்மத்தை பொறுத்தரை அது தீபத்தின் உளி போன்றது. தீபத்தின் சுடர் இந்தத் திசையில் தான் பிரகாசிக்க வேண்டும். இன்னொ ருக்குத்தான் தனது ஒளியை வழங்க வேண்டும். என்று எந்தப் பாகுபாடும் இல்லை. எண் திசைகளிலும் எல்லாவற்றையும் வெளிச் சமிட்டுக் காட்டும் ஒளியைப் போன்றதே இந்த தர்மமும் இதனை நமக்கு எடுத்துரைக்க வேதங்கள், புராணங்கள், இதிகாசங்கள், இன்னோரன்ன மகான்கள் அருளிச் செய்த பாசுரங்கள் வழிகாட்டும் நூல்களாக அமைந் துள்ளன.

தமிழில் திருக்குறள், சமய இலக்கியங் கள் என்று போற்றப்படும் தேவாரம், திருவாசகம், திருமந்திரம், திவ்வியப்பிரபந்தம் முதலான நூல்கள் இந்துத் தர்மத்தை நாம் புரிந்து கொள்வதற்கு வழிகாட்டகின்றன.

தனிமனித உணர்வுகளை நியாயங் களை மதித்து நடத்தல் தனி மனித ஒழுக்கம் முதலானவை இந்து தர்மத்தின் தனிச்சிறப்பு இதை அறம், பொருள், இன்பம் எனும் மூன்று பிரிவுகளிலும் திருக்குறள் வலுயுறுத்துகிறது.

இல்லறம், துறவறம் இரண்டுமே மேன்மையானவையாகப் போற்றப்படுகின்றன. இல்லறத்துக்கு நிகரான தர்மம் இல்லை என்று திருக்குறளும் சொல்லுகிறது. அதே போல துறவறம் கொண்டவரைப் பேண வேண்டும். துறவறத்தார் எல்லா சபைகளிலும் போற்றப்பட வேண் டியவர் என்றும் கூறப் படுகிறது.

<u>මාර්ත</u> සලාගාරි 2019/20

எல்லாமும் இறைவன் கருணை என்று சாணாககி அடைந்து விடும் எளிய பக்தி மார்க்கத்தையும் ஏற்கிறது. செய்யும் தொழிலே கெய்வம் எனும் காம யோகத்தையும் வலியுறுத் துகிறது. எல்லாவற்றுக்கும் மேலாக உலகம் என்பது என்ன? நான் யார்? என்று மிக நட்பமான ஞான ஆாாய்ச்சியையம் ஞானயோகம் என்று போற்றுகிறது. "இன்றைய செயல்களால் நாளைய விதியை நீயே நிர்மாணிக்குக் கொள்கிறாய்" என்கிறார் சுவாமி விவேகானந்தர் அதாவது உனது செயலுக்கான விளைவை நீயே அனுபவிக்கிறாய் என்பகே நம்பிக்கை. உன் செயல்கள் நன்மை பயப்பனவாக இருக்கவேண்டும். என்பகை வலியுறுத்துவதே இந்தக் கோட்பாடு அன்பை போகிக்கும் அதே வேளையில் "அறத்தை நிலை நிறுத்த நம்பும் நியாயத்தைக் காக்கப் போரிடவும் தயங்காதே" விருப்பு வெறுப்பற்று அறம் காக்கச் செய்யப்படும் செயல்களின் பலாபலன்கள் செய்தவனைப் பாதிப்பதில்லை என்றும் அழுத்திச் சொல்கிறது.

சனாதனம் என்றவுடன் வர்ணம் ஒற்றைச் சொல்லாமல் அதனைப் புறக்கணிக் கின்றனர். வர்ணம் என்பது பிரிவு என்று அகராதிகள் பொருள் சொல்கின்றன. நால்வகை வர்ணம் என்பது பிறப்பால் வருவது அல்ல. ஒருவர் தன் முயற்சியால், செயலால் தன்னை எகே நிலைநிறுத்திக் கொள்கிறார் என்பதற் கேற்ப மறுபட்டுக் கொண்டே இருக்கும்.

தன் தீய பழக்கங்களால். அஸ்வக்கமான் தாழ்ந்தவன் ஆகிறான். செயல்களால் விஸ்வாமிக்கிரர் அரச குலக்கில் பிறங்கவர். அவர் பிராமணனாகக் கன்னை மாற்றிக் கொள்கிறார். வர்ணக் கலப்பில் பிறந்த எக்கனையோ பேர் மகான்களாக வணங்கப்படு கிறார்கள், வியாசரும் நீதி நால் தந்த விதாரும் வாணக் கலப்பில் பிறந்தவர்கள் "பிறப்பொக்கும் எல்லா உயிர்க்கும் சிறப்பொவ்வர் செய்கொழில் வேற்றுமை யான்" என்கிறார் கிருவள்ளுவர். இதையே சாந்தோக்கிய உபநிடதம் வர்ணம் என்பது குணங்களால் ஏற்படுவதே தவிர பிறப்பால் ஏற்படுவது அல்ல என்று தெளிவாய் எடுத்துரைக்கிறது.

சத்திய கர்மா பற்றிய கதையில் பூமியில்

ளங்கு எப்படிப் பிறந்தான் என்பதை விட என்ன செயலாற்றி எதை அடைய விரும்பி நீ ஏதவாக நினைக்கிறாய் என்பதே முக்கியம். அதிலேயே உன் வர்ணம் அடையாளப்படுத்துகிறது என்கிறார். ரிஷி கௌதமர் திருவள்ளவரும், ஒளவையாரும் எடுத்தியம்பும் வாழ்வியல் நெறிகொண்ட பார்வையோடும் புரிந்து கொள்ளும் ஆவலோடும் உற்று நோக்கினால் சனாதன தர்மம் சொல்வதும் நமது பழந்தமிழ் இலக்கியங்கள் காட்டுவதும்ஒரே வாழ்வியல் முறை தான். என்பதை தெளிவாக உணர முடியும். மிகச் சிறந்த நாகரிகத்திற்குத் தேவையான அத்தனை அம்சங்களும் அதனுள் அடங்கி இருப்பதைக் காணமுடியும்.

<u>குந்து</u> தருமம் 2019/20

# இந்து தர்மம் கூறும் ஈர்ப்பு விதி (law of attraction)

#### பா. ரேணுகாதேவி

attraction) வெகுவாக மக்களின் கவனத்தை ஈர்த்துள்ளது. இவ் விதி கூறும் அடிப்படையான எண்ணக்கரு என்னவெனில், "உங்களின் தேவையை இந்த பிரபஞ்சத்திடம் கேளுங்கள், அது நீங்கள் வேண்டியதை உங்களிடம் கொண்டு வந்து சேர்க்கும்" என்பதாகும். மிக எளிய வடிவில் இருக்கும் இவ் எண்ணக்கருத்தை தொன்மை வாய்ந்த நம் இந்து தர்மம் ஆழ்ந்த உட்ப்பொருளை கொண்டதாக விளங்கியுள்ளது.

வெறுமனே நாம் வேண்டியதை இந்த பிரபஞ்சத்திடம் இருந்து பெறுதல் என்ற கருத்தையும் தாண்டி, நாம் செய்யும் வினை களுக்கு பொறுப்பு கோரினால் மாத்திரமே அதனை அடைய முடியும் என்ற உள்ளார்ந்த சிந்தனையை பறை சாற்றுகின்றது. நாம் செய்யும் வினைகளுக்கு பொறுப்பு கோறல் என்பதை "கர்மா" என்ற எண்ணக்கருவின் கீழ் இந்து தர்மம் விரிவாக விளக்கி செல்கிறது.

நான் யார் என்ற கேள்விக்கான உள் ளாரந்த தேடலே ஞானம் பிறப்பதற்கான வழி என்று ஞான மார்க்கத்துக்கு அடிகோலிட்ட்து நம் இந்து தர்மம். ஆயினும் இன்றைய நவீனயுகத் தில், இதுவே சமூக வலைத்தளங்களின் முக்கிய தேடற்பொருளாக மாறி வருகின்றது. இதற்கு தீனி போடும் வகையில் மேற்கத்தேய எழுத்தாளர் களின் படைப்புக்களும் அணி வகுத்து வருகின் றன. அண்மைக் காலங்களில் மிகப் பரபரப்பாக பேசப்பட்ட, மக்களின் கவனத்தை ஈர்த்த 'The Secre' என்ற படைப்பு சமூக வலைத்தளங்களில் அதிக வரவேற்ப்பைப் பெற்றுள்ளது. எனினும் பழைய தேனை சட்டியில் ஊற்றி வைத்தது போல, தொன்று தொட்டு நம் சான்றோர் கூறி வைத்த நல் வாழ்வுக்கான சிந்தனைகளை இந் நூல் தனக்கே உரிய பாணி யில் சுவைபட விளக்கி இருக்கிறது என்பதே நிதர்சனம்.

இந்த நூலில் கூறப்பட்டுள்ள பல எண்ணக்கருக்களில், ஈர்ப்பு விதியானது (low of

இந்து தர்மம் கூறும் ஈர்ப்பு விதியினை ஒரு எளிமையான ஆனால் ஆழ்ந்த தத்துவங் களைக் கொண்ட உதாரணம் மூலம் ஆராயலாம். நாம் இறைவனைப் போற்றி பாடும் கோக்கிரங்கள், உச்சரிக்கும் மந்திரங்கள் ஆம்ந்த கருத்துக்களை தன்னகத்தே என்பன கொண்டுள்ளன. இறைவனைப் போற்றிப் பாடுவ கோடு கமது கோரிக்கைகளை இறைவனிடம் மிகத் தூய்மையான, அர்ப்பணிப்புடனான மனநிலையுடன் சமர்ப்பிக்க இவை வழி செய்கின்றன. இவற்றை பொருளுணர்ந்து கினம் ஒதுவோர், இதிலுள்ள நேர்மறை சிந்தனைகளையும், நம்பிக்கைகளையும் தொடர்ச்சியாக தங்களின் ஆழ்மனத்திற்குள் செவக்குகின்றனர். "நாம் வேண்டியதை பெற்றுவிட்ட்தாக ஆழ்மனதில் ஏற்றபடும் நம்பிக்கையின் பிரகிபலிப்பே பிரார்த்தனையின் பலனாக நம்மை அடைகிறது" என்கிறது இந்து மதம்.

இப் பணியை செவ்வனே செய்யவே ஆலயங்கள் வடிவமைக்கப்பட்டுள்ளன. நேர்மறை அதிர்வுகளின் (Positive vibrations) பரிபூரண இருப்பிடமாக திகழும் ஆலயங்கள் பூரண மன ஒருமைப்பாட்டினை அடைய துணை புரிகின்றன. இவ்வாறு இந்து தர்ம வாழ்வியலில் ஈர்ப்பு விதியினை ஆழ்ந்து கூறி வைத்த நம் முன்னோர் இறுதியில் "நானே பிரபஞ்சம் " என்ற சக்தி வாய்ந்த நிலையினை அடையும் வழியையும் ஞான மார்க்கத்தில் சொல்லி வைத்தார்கள். இதுவே இந்து தர்மம் கூறும் ஈர்ப்பு விதியின் சாரமாகும்.

## சிந்தனைத் துளிகள்

- 🔄 உழைப்பின் வேர்கள் கசப்பானவை ஆனால் அதன் கனி இனிப்பானது
- படித்தவன் போடும் கணக்கு தப்பாகலாம் ஆனால் படைத்தவன் போடும் கணக்கு தப்பாகாது.

## விஞ்ஞானமே வியக்கும் சோழனின் அறிவியல்

#### நவநீதா சிவநேசநாதன்

மருத்துவ பீடம்

போர்வை அணிந்து "நாம் யார்" என்ற உண்மையை அறியாமலே வாழ்க்கையைத் தொலைத்துக் கொண்டிருக்கின்றோம் என்பது தான் இங்கே வருத்தத்திற்குரியது. இளைப்பாற நிழலின்றி தவிக்கும் வழிப்போக்கன் கண்ணில் படும் பெரும் ஆலமரம் போல 21ஆம் நூற்றாண்டில் தமிழன் என்ற தனித்துவத்தை தொலைத்துக் கொண்டிருக்கும் நம்மவர்க்கு "நாம் யார்" என்பதை தலைநிமிர்ந்து சொல்லும் திரும்பும் திசையெங்கும் விஞ்ஞானம் கொண்டு திறக்கமுடியா மர்மங்களையும், அதிசயங் களையும் கொண்ட தஞ்சை பெரிய கோவிலு டனும் இராஜராஜசோழனுடனும் கரம் கோர்த்து சற்று நேரம் நடப்போம் வாருங்கள்.

புலிக்கொடி கொண்ட சோழப்பரம் பரையின் பொற்காலமான கி.பி10ம் நூற்றாண் டில் பரந்து விரிந்த சமவெளிப் பகுதியான காவிரிக்கரையில் ஒரு கற்றுளி ஆலயம்ஆயிரம் ஆண்டு கடந்தும் வானுயர்ந்து நிற்கின்றதென்ற

"வரலாறு எனது வழிகாட்டி வாழ்க்கை எனது தத்துவாசிரியன் இயற்கை எனது நண்பன்"

என்றான் ஒரு

அற்புதத் தலைவன். ஆம் வரலாறு என்பது ஒரு இனத்தின் அடையாளம், அவ்வினத்தின் தன்மானம் கூறும் தனிப்பெரும் கர்வம் என்றால் அது மிகையல்ல. இலக்கியங்களும் இதிகாசங் களும் தமிழன் தன் வரலாற்றை பறைசாற்றிக் கொண்டிருக்கும் வேளைதனில் அத்தனை பெருமைகளையும் ஒன்றாக்கி இன்று வரை வானளாவி நிற்கும் ஒரு அதிசயம் தஞ்சைப் பெருவடையார் கோவிலில் என்றுரைப்பதில் என்னுள்ளும் ஒரு இனமறியாக்கர்வம். ஆம் "தொன்மை மறவேல்" என்கிறது ஆத்திசூடி. நம்முடைய பழமைகளை நாம் மறந்து விடாது அதனை சந்நதி கடத்துவது என்பது மிக மிக அத்தியாவசியமான ஒன்றாகும். இருப்பினும் நம்மவர்கள் யாவரும் பொய்மைகளிலும் போலி விளம்பரங்களிலும் தொலைந்து நாகரீகம் எனும்

**போதனைப் பல்க**லைக்கழகம்

13

இந்து தருமம் 2019/20

പെന്തയക്ക്രനില ഒറേ കെഖൽ ന്നജന്നജന്വേക്ക് என்றால் அது மிகையில்லை. விஞ்ஞானத்தை யம் தொழில்நுட்பங்களையும் நம் சுண்டு விரலில் கொண்டுள்ளோம். என்று மார்கட்டிக் கொள்ளும் எம்மால் அவ்வாலயக்கின் மர்மங்களிற்கு இற்றை வரை முடிச்சவிழ்க்க மடியவில்லை என்பது குறிப்பிடத்தக்கது. எப்பொமுதும் நாம் மெஞ்ஞானம் என்று வரும் வேளைகளில் அதுபற்றி அதிகமாக ஆராய ഗ്രന്പറ്റഖകിல്തെ. அഖ്ഖതക്വിல് இதுவும் ஒரு தொன்மையான சிவன் ஆலயம் என்ற வரையிலேயே பலரால் அறியப்பட்டிருக்கிறது. அதன் உண்மைகளும், அதனை அமைத்தவர் களின் பெருமைகளும் அதிசயங்களும் பொது வெளி சென்றடையாமல் இருப்பதென்பதில் ഖിധപ്പേട്ട്വഥിல്തെ.

" தஞ்சை மாரகர்தனிலே தரணியெல்லாம் போர்நவே தக்கின மாமேருவின வெருங்கொயில் படைத்தனையே பெருங்கோயில் அதுதன்னையும் கருங்கல்லால்எடுத்தனையே"

என்கிறது ஒரு அழகிய பாடல், ஆம் குஞ்சரமல்லன் ராஜ ராஜ ராம பெருந்தச்சன் மற்றும் காவிரிக்கரை கருவூத்ததேவர் ஆகிய இருவரின் எண்ணத்தின் வெளிப்பாடே இப்பிரமாண்டம் என்று சான்று பகிர்கின்றன. அவ்வகையில் பைசா கோபுரம் சாய்ந்த கோபுரம் என்று பிறநாட்டு கட்டடக் கலையை வியக்கும் நாம் நம் முன்னோர்களின் மிகப் பெரும் அறிவியலை வியக்காதிருப்பதே வருத்தத்திற் குரியது. ஆதலால் தஞ்சை தனை மெஞ்ஞானக் கண்கொண்டு நோக்காது அதன் பெருமைகளை விஞ் ஞானம் கொண்டு இக் கட்டுரையில் நோக்கிடுவோம். அந்த வகையில் யுனஸ்கோ நிறுவனத்தால் தொன்மை வாய்ந்த பழம் பெரும் பாதுகாக்கப்பட வேண்டிய அருஞ்சொத்தாக

பிாகடனப்படுக்கப்பட்டிருக்கும் இவ்வாலயத்தின் கட்டக்கலை நட்பங்கள் பற்றி விரிவாய் ஆராய் வோம். மிகச்சாகாண அளவுகளில் மட்டுமே ஆலயங்கள் எமுப்பப்பட்ட அக்காலக்கில் 216 அடி (60m) பகினைந்து களங்கள் கொண்ட கோபரம் ஏனைய ஆலயங்களைப் போலல்லாகு கர்ப்பகிரகத்திற்கு மேல் முற்றிலும் கருங்கற் களால் அமைக்கப்பட்டதென்பதே பெருவியப்ப ஆகும். ஆம் கட்டட அமைப்புக்கள் பற்றி உரைப்பகற்கு முன்பாக அங்க பயன்படுக் தப்பட்ட அளவு முறைகளை தெளிவுபடுத்துவது அவசியமாகின்றது. தற்கால முறைப்படி அளவீடுகள் மேற்கொள்ளப்பட்ட வேளையில் அவ்வளவீடுகளிற்கிடையில் எந்தவொரு கொடர்பரிமையம் கண்டறிய முடியவில்லை.

பின்பு ஒரு குறிப்பின் வாயிலாகவே வியத்தகு உண்மை வெளிப்பட்டது.ஆம் எட்டு நெற்ககிர்களை அகலவாட்டில் ஒன்றோ டொன்று நெருக்கமாக அமைத்து அந்த நீளத்தை "விரல்" என்றமைத்தனர். "இருபத்தினான்கு விரல்" தஞ்சை முமும் எனப்பட்டது. ஒரு முழமே இரு விரல் அகலக்து அறுவிரல் உசரத்து பீடம் ஒரு விரலோடு ஒரு தோரை உசரத்து பதுமம்" என்ற திரு மேனி பற்றிய குறிப்பு இதனை எடுத்தியம்புகின்றது. இவ்விரல் அளவீடுகளின் மடங்குகளாகவே ஆலயத்தின் ஒவ்வொரு கட்டமைப்பின் அளவீடுகளும் அமைந்திருந்தன. என்பது ஆய்வாளர்களை வியப்பின் உச்சத்திற்கு கொண்டு சென்றது. என்பது குறிப்பிடத்தக்கது. இதுமட்டுமல்லாது இவ்வளவீடுகளின் மற்றொரு சிறப்பையும் நோக்கின் இராஜ ராஜன் தமிழ் மீது கொண்ட தீராக்காதல் புலப்படும். இருநூற்றுப பதினாறு அடி கோபுரம் தமிழின் உயிர்மெய் எமுத்துக்களையும் பகினெட்டு அடி சிவலிங்கபீடம் மெய் எமுத்துக்களையும்

இநீது தருமம் 2019/20

பன்னிரண்டு அடி நந்தி உயிர் எழத்துக்களையும் இருநூற்று நாற்பத்து ஏமு அடி சிவலிங்கக் திற்கும் நந்திக்குமான தாரம் தமிமின் மொக்க எமுக்துக்களையும் பிரதி பலித்து நிற்தின்றது என்ற உண்மை ராஜராஜரின் அற்பக சிந்கையின் வெளிப்பாடு என்றுரைப்பகே சாலச்சிறந்தது. அடுத்தாக மேலும் சில உண்மைகளை நோக்கின் ஒரு லட்சம் தொன்எடை கொண்ட இக் கோவில் ஆயிரம் ஆண்டுகளிற்கு மேலாக எந்தவொரு இயற்கை சீற்றத்தாலும் பாதிப்புறாது. இற்றை வரை அதன் மகிமை குன்றாது இருக்கின்றது என்பகு எதனால் சாத்தியம்? என்ற வினாவிற்கான விடை பல ஆண்டுகளாக விஞ்ஞானிகளுக்கு பலப்படாக சவாலாக இருந்துள்ளது.

சில ஆண்டுகளிற்கு முன்பாக கோவில் சுற்று வட்டத்தில் ஆழ்துளைக் கிணாய ஒன்று ஏற்படுத்தப்பட்ட போது அங்கு யாரும் எதிர்பார்க் காத வண்ணம் தோண்ட தோண்ட காட்டாற்று மணல் வெளிவரத்தொடங்கிய வேளையில் விஞ்ஞானிகளின் மாபெரும் சந்தேகத்திற்கான திறவு கோலும் கிட்டியது. ஆம் அப்பகுதியில் இயற்கையாகவே காணப்பட்ட அங்கான பாறைகள் குடைந்து 350 அடிக்கு தொட்டி போன்று அமைத்து அதில் மேற்கு தொடர் மலை காட்டாற்றில் இருந்து மணல் கொண்டு வந்து 1 கோடி கன அளவு மணலை நிரப்பி அதன் மேல் மரக்கால் வடிவில் அடித்தளம் அமைத்து தரைக்கு மேல் ஒற்றைச்சுவரை இருசுவராக்கி இரு கை கால் படைத் தத்துவம்) பெரிய கோவி லின் விமானத்தை உயர் கொழிநுட்ப அறிவியலால் அமைந்துள்ளனர். இது "டைனமிக் ஆக்கிரெக்சர்" என அழைக்கப் படுகின்றது. இவ்வாலயத்தின் காலப்பகுதியில் ஐந்து மாபெரும் நில அதிர்வுகள் பதிவு செய்யப்பட்ட போதிலும், எதுவித பாதிப்பும்

நிலவாகிருக்க காரணம் சோமனின் நாண்ணறிவ என்றால் மிகையில்லை ஆம் நண்பாகளே, இக் காட்டாற்று மணலின் தன்மையினால் புவியின் அசைவுகளிற் கேற்ப அது அசைந்து ஒரு நிலையை அடையுமே தவிர, பவி அசைவுகளால் அவை பாதிப்புறாது. அதாவது தஞ்சைப் பககியின் அடையாளமாக கொள்ளப்படும் கஞ்சாவர் பொம்மையின் ஒருவடிவமாவே கஞ்சைப் பெரிய கோவிலை உவமை கொள்கின்றனர். அறிவியலாளர்கள். இத்தனை பெரிய அறிவாற்றலால் எதுவித தொழில் நட்பமும் இல்லை என்று கூறும் ஆயிரம் ஆண்டுகளிற்கு முன் சாத்தியமாகியிருப்பதைக் கண்டு வியக்காமல் இருக்க முடியவில்லை. அடுத்து இங்கு பலரையும் வியப்பில் ஆம்த்தும் மிகப்பெரிய விடயமாக கொள்ளப்படும்.

"கோபுர நிழல் கீழே விழாத ஆலயம்" என்ற பொதுவான கருத்து காணப்படுகின்றது. இது முற்றிலும் தவறான ஒரு விடயமாகும். அதன் உண்மை யாதெனில் புவி அச்சுக்களின் சாய்வுகள் மிக துல்லியமாக கணிக்கப்பட்டு அதன் வழியே புவி அச்சிற்கு நேர (ОО) கோபுரத்தின் உச்சி அமைக்கப்பட்டிருப்பதால் உச்சிப் பொழுதில் கோபுர உச்சியின் நிழல் தென்படுவதில்லை என்பதே நிதர்சனம் சாந்தகோபுரம் புவிக்கு 50 சாய்வானது.) இவ்வாறான நுண்மையான கட்டடக்கலை தமிழனால் மட்டுமே சாத்தியமாகி இருக்கின்றது என்பதை எண்ணுகையில் உள்ளம் பளங் காகிதம கொள்கின்றது. இது தவிர இவ்வால யத்தின் முன்வாயில் "கேரளாந்தகன்" வாயில் என்று அழைக்கப்படுகின்றது. இதன் முதல் தவிர ஏனைய யாவும் செங்கற்களால் களம் அமைக்கப்பட்டது. அதனை அடம்பன், கடுக்காய், திரிபாலா, தாணிக்காய் போன்ற எண்ணற்ற சாறுகளை பயன்படுத்தி ஊறவிட்டு

இநீது தருமல் 2019/20

15

பிசைந்து சுட்டு செய்தமையினால், இற்றை வரை அதன் மகிமை குன்றாது நிலைத்திருக் கின்றது. என்பது இங்கு உற்று நோக்கவேண்டிய விடயம், இதிலிருந்து சித்தர்களின் மகிமையை யும் நாம் கண்டு கொள்ள முடியும் என்பதும் குறிப்பிடத்தக்கது.

தஞ்சையின் மேலும் இதுவரை കட்டக்கலையின் நாண்மைகளின் சிறப்புப் பற்றி ஆராய்ந்தோம் இப்போது இவை அனைத்தும் எவ்வாறு சாக்கியமாகின என்பதற்கான அண்மைய ஆராய்ச்சி முடிவுகளையும் சில ஊகங்கள் பற்றியும் சற்று விரிவாய் நோக்கு வோம். முதலில் ஏமு ஆண்டுகளில் கட்ட முடிக்கப்பட்டதாக கூறப்படும் அறுநூறுபெயர் விபரமும் இவ்வாயலய நிர்மாணக்கிற்கு பங்களித்த நபர் விபரமும் கூறப்படும். மேலும் இவ்வாலயத்தின் கட்டடப்பணிக்கு உதவியதாக நபாகளின் விபரங்களும் ஆலய கல்வெட்டில் காணப்படுகின்றது. இருப்பினும் வெறும் அறுநூறு பேரைக் கொண்டு ஏழு பிரமாண்ட சாதனை நிகழ்த்துவதென்பது சாத்தியமற்றது. ഗ്രதலில் கொள்ள என்பதை நாம் ஒத்துக் வேண்டும் அவ்வாறிருக்க இது எவ்வாறு சாத்தியம் என்ற வினா தற்போது நம்முள் எமும். மாபெரும் யானைப் படைகள் கொண்டு சாத்திய மானது. என்று ஏராளமான எடுகோள்கள் காணப்பட்டாலும் சமீபத்திய ஆராய்ச்சி முடிவுகள் படி இக் கோவில் கட்டுமானத்தில் 30 அடி உயரமான மனிதர்கள் பயன்படுத்தப்பட்டார்கள் என்று கூறப்படுகின்றது அதாவது சாதாரணமாக ஒரு மனிதன் ஆறு அடி உயரத்தை கொண்டிருக் கின்றான். முப்பது அடி என்பது அசாத்தியம் என்று மனம் ஏற்க மறுத்தாலும் அதுவே நிதர்சனம் என்பதற்கு ஏராதாளமான சான்றுகள் காணப்படுகின்றமை குறிப்பிடத்தக்கது. அதா வது இன்றைய விஞ்ஞானம் கூறும் மூலக்கூற்று உயிரியல் விஞ்ஞான தொழில் நுட்ப அடிப்படை யில் மரபணு மாற்றகைக்கு (Genetic Mutation) மூலம் இவை சாத்தியம் என்கின்றது. கருவாார் என்ற சித்தர் எண்ணற்ற அதிசயங்களை நிகம்த்தியதாக குறிப்புக்கள் கூறுகின்றன. இது மட்டுமல்லாது கோவிலின் வாயிலில் காணப் படும் துவாரபாலகர்களின் உருவமும் இவ் அசாதாண மனிதர்களை எடுக்கியம்புவ தாகவே அமைந்துள்ளதென்பதும் உற்றுநோக்கப்பட வேண்டிய விடயமாகும். இவை அனைக்கையும் நம் மனம் ஏற்க மறத்தாலும், இவ்வாறான அசாகாாண மனிதர்கள் இன்றும் ஆப்கானிஸ் கான் போன்ற காடுகளில் பகுதிகளில் இருக்கின்றார் என்று கூறுகின்றது. Dr. கபிலன் அவர்களின் ஆய்வறிக்கைகள். சாணக்கியா அடுத்து இங்கு பலரையும் வியப்பில் ஆழ்த்தும் மிகப் பெரும் ஒரு விடயம் கோயிலின் உச்சியில் காணப்படும் எண்பது தொன் நிறையுள்ள கல் எவ்வாறு இந்தச் சோழவல்லுனர்களால் செய்ய முடிந்தி ருக்கும் என்ற ஆச்சாரியத்திற்கான விடை திட்டமாக இற்றை வரை கிடைக்காத போதும், எண்ணற்ற சாத்தியமான விளக்கங்கள் இன்று வரை விளக்கப்பட்டுக் பலரால் கொண்டிருக்கிறது. ராஜராஜசோழன் யானைப் படையின் வலிமை பற்றி வரலாறு பேசாத இடங்கள் இல்லை. ஆதலால் கோபுரத்தில் மணல்கொண்டு சாரம் அமைத்து யானைகள் கொண்டு மேற்படி கல்லானது கோபுர வளர்ச் சிக்கு கொண்டு செல்லப்பட்டன என்றே வரலாறு கூறுகின்றது. இருப்பினும் இது கற்பனையான ஒன்று என்கின்றனர். அறிவியலாளர் எனில் இது எவ்வாறு சாத்தியமாயிற்று என்ற வினாவிற்கான விடையை அண்மைய ஆய்வுகள் தெளிவு படுத்துகின்றன.

அதாவது இக்கல்லானது "Sound Energy" ஐ பயன்படுத்தியே மேலே உயர்த்தப்

இந்து தருமம் 2019/20

**போதனைய் பல்கலைக்கழகம்** 

பட்டிருக்க வேண்டும். அதாவது குறிப்பிட்ட மீடிறன் கொண்ட ஒலி அகிர்வுகளை என்று பரிசோகனைகள் பல நிரூபணம் கூறுகின்றன. இது மட்டுமல்லாது திபெக் லாமாக்கள் இவ் அதிசயத்தை நிதம்த்திக் காட்டியதாகவும் சாட்சிகள் சான்று பகர்கின்றன. ஒலி எமுக்குக்கள் மற்றும் மந்திரங்கள் PLDEDID சிக்கர்களால் அன்று சாக்கியமாகி இருக்கலாம் என்கிறது. ஆய்வகள் மேலும் அண்ட சாாசாக்கின் பெருவெடிப்புக் கொள்கையின்படி அகிலக்கின் வெடிப்பின்போது உருவான அதிர்வ இன்றும் காணப்படுவதாகவும் அதனை மனித செவியின் உணர்க்கிறன் வீச்சுவடிவிற்கு மாற்றகையில் "ஒம்"என்ற ஒலியை கருகின்றது என்ற இருவிஞ்ஞானிகளின் கண்டுபிடிப்பக்கு நோபல் பரிசும் கிட்டியது.

"ஒம்" என்ற மந்திரம் நம் சைவ சிக்காந்கம் கூறும் பிாணவ மந்திரம் என்பது யாவரும் அறிந்ததே எனவே நம் மந்திரங்கள் மூலம் மேற்படி கல் உயர்த்தப்பட்டிருப்பதற்கான வாய்ப்புக்கள் உள்ளது. என்பது தெளிவா கின்றது மேற்படி இவ் எடுகொள்கள் உண்மை என்பதை கருவூராரின் வம்சா வழியினரின் உறுதிப்படுத்தியுள்ளனர் என்பதும் ஆய்வுகள் கூறும் நம்பத்தகுந்த உண்மை என்பதும குறிப்பிடத்தக்கது. அடுத்து, நாம் சித்தர்கள் சிலர் மதயமாக சிலகாலம் மறைந்து விட்டகனர். சிலர் வேறு உலகம் சென்று திரும்பியுள்ளனர் என்ற எண்ணற்ற செய்திகளை கேள்வியுற்றிருப் போம், இதனையே இன்று வேற்றுக்கிரக வாசிகள் வருகை வேற்றுக்கிரகம் என்று விஞ்ஞாம் எணர்ணற்ற விளக்கங்கள் கூறுகின்றுது. இவ்வாறான வேறு கிரகம் /வேறோரு காலம் செல்வதற்கான கண்ணுக்கு பலப்படாத துளைகள் வார்ம் கோல்ஸ் எனப்படுகின்றன. இவ்வாறான துளைகள் காணப்படும் ஒரு முக்கிய இடமாகவும் இது விளங்குகின்றதாக தெரிவிக்கப்படுகின்றது. இவ்வாறான வேற்றுக்கிரகவாசிகளின் தொடர்புகள் கூட கருவூரார் போன்ற சிக்கர் களால் முடியமாயிருக்கின்றதென்றால், அவர் தம் பெருமைகளை உரைப்பதற்கு வார்ககை களே இல்லை எனலாம். எண்ணிலடங்கா வியப்பக்களை எம்முள் எமுப்பம் இவ்வால யக்கிற்கு மற்றமொரு மர்மப்பக்கமும் உண்டு. தெரிந்தோ தெரியாமலோ இப்பக்கங்கள் தெளிவபடுத்தப்படாமலே காணப்படுகின்றது. ஆம் நண்பர்களே! இவ்வாலயத்தின் முன் வாயில் (கோளந்ககன்) வமியாக நுமையும் பல பிாபலங்களின் வாம்க்கையில் நடந்த சம்பவங்களே இவ்வாலயக்கின் மீகு ஒரு அகீக பயக்கையும் மர்மக்கையும் ஏற்படுத்தி நிற்கின்றது.இவ்வாலயத்தின் மீது ஒரு அகீத மர்மத்தையும் ஏற்புடுத்தி பயக்கையும் <u> நிற்கின்றது.</u> இவ்வாலயத்திற்கு சென்ற எம்.ஜீ.ஆர், இந்திராகாந்தி போன்றவர்களின் உயிர் பறிக்கப்பட்டதும், ராஜாஜி, கருணாநிதி போன்றோரின் பதவிகள் பறிபோய் பாரிய இன்னல்களை சந்தித்ததும் இதன் சக்தி தன்மைக்கு சில உதாரணங்கள் இவ்வாறு வியப்பிலும் மர்மத்திலும் ஆழ்த்தும் சம்பவங்கள் ஏராளம் அவ்வகையில் சிறிய ஒரு ஆலயம் அமைத்தலே மாபெரும் புண்ணியமாகும் வேளையில், தஞ்சை யின் ஒவ்வொரு சொங்கல்லும் கலை சொட்டும் படி மாபெரும் ஆலயத்தை கட்டிமுடித்த ராஜராஜ சோமன் கட்டி மூன்று வருடங்களிலேயே பித்துப் பிடித்து தற்கொலை செய்தான் என்று செலவழிக் கதைகள் கூறுகின்றது.

இவை எதனால் ஏற்பட்ட துர்ப்பாக்கியம் என்று தெளிவாக யாரும் கூறிவிடாத நிலையில், ஆன்மீக சமூகம் இவ்வாலயம் சித்தர்களின்

இந்து தருமம் 2019/20

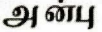
17

சாபம் பெற்றதெனவும் மேலும் ஆலயப்பணியில் ஈடுபட்ட ஆன்மாக்கள் மேல் தான் வராகி அம் மன் சந்ததி அமைக்கப் பட்டதாலும் அச்சந்ததி முன் குற்றங்களின் தண்டனை நிச்சயம் கிட்டிவிடும் என்கின்றது. எந்த ஒரு தாக்கத்திற்கு சமனும் எதருமான மறுதாக்கம் எண்ட. என்பது நியூட்டனின் விதி ஆம், அதுபோலவே மாபெரும் இப்பணியில் குற்றங்களும் பாவங்களும் நிச்சயம் இருந்திருக்கும் அதன் விளைவுகளே மேற்படி கூறிய பிரச்சினைகளிற்கு காரணமாகி நிற்கலாம் என்பது எனதெண்ணம்.

> "நாடா கொன்றீறா காடா கொன்றோ அலவா கொன்றீறா மிசையா கொன்றோ எவ்வழி நல்லவர் ஆடவர் அவ்வழி நல்லை வாழிய நிலானே"

எவ்விடமானாலும் நல்ல ஆடவர்கள் மூலமே அவ்விடமானது சிறப்பு பெறுகிறது. கட்டக்கலை, ஒவியக்கலை, இலக்கியம், வீாம், ஆன்மீகம் என்று சோமனின் சாகனை பேசாக இடமே இல்லை. இருந்தும் அந்த பொற்காலச் சோமனின் பேராவா யாதெனில் இந்த அற்பத ஆலயும் காலச்சக்காம் உள்ளவரை நிலைபொ வேண்டும் என்பகேயாகும். இந்தக் கோவிலை மக்கள் பாதுகாக்க வேண்டும் எனக்குப் பின்னால் இந்தக் கோவிலை காப்பவர்களின் காலில் இப்பொழுதே விழுந்து தொழுகின்றேன்" அவன் அவா கூறிநிற்கின்றது. ஆம் ഞ്ന நண்பர்களே ஒவ்வொருவரின் கடமையா கின்றது. அந்த அற்பத சோமன் வாம்ந்த தஞ்சை ഥഞ്ഞலിல் ഖாழ்வில் ஒரு முறையாவது நடந்து. அந்த பெருமை மிக மனிதர்களுடன் ஒருமுறையாவது வாழ்ந்தோம் என்ற திருப்தி கொள்லோம்.

இன்பமே சூழ்க எல்லோரும் வாழ்க.



மலிவானது விலைமதிப்பற்றது. தருவதுதான் பெறுவதற்குத் தகுதி. தந்தவருக்கும் பெற்றவருக்கும் லாபம்.

இநீது தருமமீ 2019/20

පොராதனனப் பல்கலைக்கழகம்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# விஞ்ஞானமும் மெஞ்ஞானமும்

## ദെ. ന്ന്വിതി ഗ്രടന്തെട്ടുഖ പ്പര്

வரையறைகளிலிருந்து பெரிதும் வேறுபட்ட பின்னணியினை கொண்ட இந்து மதம் பற்றி விளக்குவது அவசியம் என்று தெரிகின்றது.

கல்தோன்றி மண்தோன்றாக் காலத்தில் முன்தோன்றிய மூத்தகுடி என ஸ்லோகம் வைத்து பெரும் தமிழ் இன மைந்தர்களால் பின்பற்றப்பட்ட மதம் இந்து மதம் தற்கால மனிதனின் காலத்திலேயே பண்பாடும் பாரம்பரியமும் காத்த இனத்தால் பின்பற்றப் படுவது என்றால் மிகையாகாது. அப்படி என்ன பெரும் சிறப்பு இந்து மதத்தில் இருக்கிறது. எனபலர் மனதிலும் கேள்வி எழலாம் அதன் பயன் இக்கட்டுரையில் கிடைக்கும் என்பதில் ஐயமில்லை. இன்றைய விஞ்ஞானம் எவ்வளவோ புதிய புதிய கண்டுபிப்புக்களை செய்திருக்கின்றது. அதன் பயன்பாடுகளை வட பக்க விளைவுகளே மிக பிரமாண்டமானதாக உள்ளன. இன்றைய காலத்தில் நாம் அறியும் விஞ்ஞானத்தை நம் வாழ்வியல் முறைக்கேற்ப

மதம், இன்றைய காலகட்டத்தில் பலரும் வெறித்து பார்க்கும் ஒரு அம்சம் என்பது நம்மில் பலரும் அறிவது மதத்தின் வாழ்க்கையின் பாகமாக கருதுவதை தவிர்த்து அதையே உணருகின்றனர் ஒருசாரார். இதன் பாவமாக காரணம் மதம் குறித்து நடைபெறும் அரசியல் சூழ்ச்சிகளும் மதத்தின் பேரால் மக்களை சுரண்டும் போலி சாமியார்களும் தான் இவற்றிற்கு அப்பால் எண்ணம் கொள்ள வேண்டியது. மதம் என்பது என்ன, அப்படி இருக்க வேண்டிய காரணம் என்ன? என்பதுமே. நாகரீகம் தோன்றிய பண்டைக்காலம், இயற்கைக்கு பயந்த மனிதன் அவ்வியற்கையே வணங்க ஆரம்பித்தான். வாழும் இடங்களின் வேறுபாடு களால் ஒவ்வொரு குழுக்களும் வணங்கிய இயற்கையின் அம்சங்களும் வேறுபட்டன. அன்றிலிருந்து இன்றுவரை தொடர்வதே அந்த பயசக்தியாம் மனித சக்திக்கு அப்பாற் பட்ட சக்திகளை வணங்குவதே என சிலர் கருதலாம். இத்தருணம் இந்த

இநீது கருமும் 2019/20

പ്രോട്ടത്തെന്നു സ്ക്രാക്കുന്നത്.

மாற்றியமைத்து இன்றைக்கு எத்தனையோ ஆயிரம் ஆண்டு களிற்கு முன் கற்றோர் போதித்தமார்க்கம்தான் இந்து மதம்.

இந்து மதத்தின் சடங்குகளில் விஞ்ஞானமும் வாழ்வியல் கலையையும் அடங்கியிருக்கின்றது என்பதே மெஞ்ஞான விளக்கம் காலத்தால் திரிபடைந்ததும் பல ஆட்சி படையெடுப்புக் களினாலும் நம் மதத்தின் தனித்துவத்தை உணராத மக்களாகவே நாம் வாழ்கின்றோம். நம்வருடத்தில் தை பிறக்கும் தைப்பொங்கல் திருவிழாவை கருதுவோம். ஏன் அத்திருவிமாவை இந்துமகத் கோடு இணைகின்றீர்கள் என்பது சிலரது ஐயமாக பண்டையகாலத்தில் தமிழர்கள் இருக்கலாம். இந்துமதத்தினை மட்டுமே பின்பற்றினர். பின் வந்த படையெடுப்புக்களினால் வந்தேறிய மாற்று மதங்களையும் தமிம் பின்பற்ற தொடங்கினவர் என்பதே ஜதார்த்தம். இதனா லேயே இக்காலத்தில் இந்து மதத்தினரின் உழவர்திருவிழா தன் தொன்மையை முதழிலந்தது. இத்தைப்பொங்கலில் பண்டிகை யில் சாணம் கொண்டு மெமுகுதலை யாவரும் காணக்கூடும். சிலர் அதற்கு எளிதாக ஒரு விளக்கம் தரக்கூடும் ஒரு கிருமிநீக்கியாக இதைப் பாவிக்கின்றார்கள் என்று. அப்படி யென்றால் மஞ்சளை பயன்படுத்தியிருக்கலாமே என்ற ஐயம் தோன்றவில்லையா!? அதன் காரணம் கிருமிகளை நீக்குவது மட்டுமல்ல நம் விளைச்சலை தந்த மண்தழல் பட்டால் வளம் கெடும் என்பது கல்வியியாளர்கள் அறிந்திருப்பர் அதன் காரணமாகவே அப்படியொன்றை முன்னோர் வகுத்ததை அறியமுடிகின்றது.

அதுமட்டுமல்லாது இட்டு உண்டு வாழ், நன்றி மறவாமை என்ற கோட்பாடுகளையும் இப் பண்டிகை நினைவூட்டுகின்றது. இது

இந்துமத பண்டிகையின் ஒரு விமாதான். இப்படி பலவிக பண்டிகைகளில் காலநோக்கிற்கேற்ற மருத்துவத் தையும் வாம்வியல் நெறிகளையம் சடங்காக வைத்திருப்பது பாமார்களிலிருந்து படிக்கவர்கள் வரை கடைப்பிடிக்கவே என்பகு வெளிப்படை உண்மையாகவே அமைகின்றது. சடங்குகளிற்கு அப்பால் கட்டக்கலைகளிலும் விஞ்ஞானத்தையம் வாம்வியலையம் ஒன்றித்திருப்பது விஞ்ஞானத் தினது உச்ச கட்ட அற்புதம். இயற்கையின் சீற்றங் களிலிருந்து மக்களைக் காப்பாற்ற கட்டமைப்ப பெற்றகே பனிக கலம், இடி இக்கோவில் என்ற தாங்கிகளில் இருந்து காப்பாற்ற கோபுரத்தை உயாமாக அமைக்கின்றனர் என்பது ஒரு புறம் இருக்க அக்கோபுர உச்சத்தில் இருக்கும் கலசங்கள், உள்ளிருக்கும் நெல்மணிகள் நவதானியங்கள் கோபா அமைப்ப கோபாம் ஆக்கப்றெம் கல்வகை எல்லாவற்றிலும் பொதிந்து இருக்கும் விஞ்ஞான சூட்சுமம் என்னவெனில் தாங்கம் மின்னலின் சக்தியை சேமித்து பரப்புவதே மதத்தினரின் எண்ணம் அது மட்டுமன்றி அக்காலங்களில் அளவு கடந்து பெருக்கெடுக்கும் வெள்ளத்தினால் பின்வரும் பஞ்சத்தில் இருந்து மக்களைக் காப்பாற்ற கோபரஅடுக்குகளில் விளைச்சலின் பகுதியை யும் படையெடுப்பு கொள்ளையிலிருந்து செல்வத்தை பாதுகாக்க மூல விக்கிரகத்தின் ஆழத்தில் பொன்னை சேமித்தும் ஏடுகளில் பதியப்பட்டிருக் கின்றது.

மேலும் விக்கிரகங்களை ஆக்குவதற்கு

பயன்படும் கல்லின் திரவியத்தன்மையும் நற்சக்தியை சேமித்து வெளிப்படுத்துவதாகவே அமைகின்றது. அதுமட்டுமல்ல இந்து மதத்திற்கு என்று உரிய கடவுள்களின் சித்திக்கப்பட்ட குணமும் வடிவமைப்பும் ஒரே சக்தி அலைகளை யுடையது என விஞ்ஞானிகள் ஆய்வுகள் மூலம்

வெயளிப்படுத்து கின்றனர். இன்றைய விஞ்ஞானம் அகிர்வலைகளின் சக்கியை பயன்படுத்தம் விதங்களிலும் பார்க்க പരാപരാ மன்னேற்றப் படிகளை பல்லாயிரம் ஆண்டு களிற்கு முன்னரே நம் மெஞ்ஞானம் கண்டு கொண்டது என்றால் மிகையாகாது. ஆக்ம சக்கி என்ற பதம் சிலர் அறியாமல் இருக்கலாம் இச்சக்தியை அதிகரிப்பதற்கும் அதை நாம் கட்டுப்பாட்டிற்குள் வைத்திருப்பதற்குமே கியானம். கேகப்பியாசம் என்பன வகுக்கப்பட்டன. என்பதை நம்மில் எத்தனை போ அறிவோம் (Aura) அவரா என மேலைத் கேசக்கவர் அமைக்கும் அச்சக்கியால் ரஷ்யாவை சேர்ந்த பெண்மணி ஒருவர் எந்த தொடுகையும் இன்றி ஒரு பெட்டியை அசைத்தார் என்பது யாவரும் அறியவேண்டிய உண்மை. அப்படிப்பட்ட சக்தியையே இந்து மதத்தின் நாயன்மார்கள்/சைவ குருமார்கள் என போற்றப்படுவோர் தாங்கள் செய்த அற்புதங் களில் பயன்படுத்தினார் என்பது இன்றைய கால சிந்தை இப்படி ஒரு மதம் தனிச்சிறப்புடையது. என்பதை அறியும் போது அம்மதத்தை சாடுவது பலாது தொழிலாக இருக்கும், இயற்கைமீது கொண்ட பயபக்கியை வாம்வின் நன்மைக் காகவும் மேம்பாட்டிற்காகவும் இந்துமதும் என்ற போர்வையில் பயன் படுத்தியிருக்கின்றார். என்பது வெளிப்படையாக தெரிகின்றது. நல்ல விடயங்களை மேற்கொள்ள இந்த மார்க்கம் சிறப்பானதாக அமைந்திருக்கின்றது. மகக்கின் மீது நாட்டம் இருப்பது தவால்ல ஆனால் இம் மார்க்கத்தை தன் சுய நலத்திற்காக மாற்றுதல் கண்டிக்கத்தக்கது. இந்து மதத்தினை போற்றி இக்கட்டுரை அமைவகால் பலர் சினம் கொள்ள கூடும். ஒருபிள்ளை தன் அன்னையை எப்போதும் போற்றும் அதற்தாத பிற அன்னை களை அப்பிள்ளைகள் தூற்றுகின்றது. என சாடுவது நியாயமன்று 'ஒரே கலம் ஒருவனே தேவன்' என சமத்துவத்தை உலகிற்கெ பல்லாண்டுகளிற்கு முன் போதித்த திருவள்ளு வரும் இதே மார்க்கதினை பின்பற்றியவர் என்பது சிந்தையுள்வையுங்கள். பிரிவினை இன்று மதியங்கள் மதத்தினை மாண்பினை பேணுங்கள்.

தன்னம்பிக்கை, விடாமுயற்சி, பொறுமை, உழைப்பு, நேர்மை இவை எல்லாம் யாரிடம் இருக்கின்றனவோ, அவர்களை நான் தேடி செல்வேன்.. அவர்களின் அனுமதி இன்றி! - 'வெற்றி'

இநீது கருமம் 2019/20

21

പ്രുന്നതത്തെ പൺക്തോർക്കുകൾ

# காப்பியங்கள் கூறும் வாழ்வியல் அறங்கள்

#### ை **டிலக்சிகன்** பொறியியற் பீடம்

செலவிடுகின்றான். நாம் முன்னோர்கள் தமது வாழ்க்கையில் எதனைச் சாதித்தார்கள், எவ்வாறு இன்பமாக கவலையை மறந்து வாழ்ந்தார்கள் என்பதை ஆராய்ந்து பார்ப்பதையே இக்கட்டுரை நோக்கமாகக் கொண்டுள்ளது. நாம் அக்கால மக்களின் வாழ்க்கை நெறியினை (நெறி பிறழாத) அறிந்து கொள்வதற்கு காப்பியங்கள் துணை புரிகின்றன. காப்பியத்தினூடாக முற்கால மனிதர்களின் வாழ்க்கை, வீரம், வெற்றி, காதல் என்பவற்றை அறிந்து கொள்ள முடியும். அவற்றிக்கு முதலில் காப்பியம் என்றால் என்ன என்பதை அறிந்து கொள்ள வேண்டும்.

காப்பியம் என்பது இலக்கிய வடிவங் களில் ஒன்று. வட மொழியில் "காவ்யா" என்றால் பாட்டு என்று பொருள். கவியால் படைக்கப் படுவன அனைத்தும் காவியமே. எனவே – காவியம் – காப்பியம் என ஆகியது. என்பர். தமிழில் தொல்காப்பியம், காப்பியக்குடி,

இன்று மனிதன் தன்வாழ்க்கையில் எகனைச் சாதிக்கின்றான்? எதைச் சாதிக்கப் போகின்றான்.? என வினா எமுப்பினால் அது கேள்விக் குறியாகவே காணப்படும். ஏனெனில் மனிதன் தனது வாழ்க்கை நெறியில் இருந்து தவறி, நெறி பிறழ்வான வாழ்வை வாழ்ந்து கொண்டிருக்கிறான். தற்கால மனிதன் இல்லற வாழ்க்கையிலும் சரி, பொது வாழ்க்கையிலும் சரி இன்பத்தை தேடுகின்றான் என எண்ணிக் கொண்டு இன்பத்தை தொலைத்து விடுகின் றான். முற்காலத்தில் எதனை எல்லாம் தேவையில்லை என கருதினார்களோ அவற்றை நோக்கிய பயணத்தையே இக்கால மனிதன் நாடி ஓடுகின்றான். தவறான பாதையில் செல்லும் தன் பிள்ளையைக் கூட பொறுமையாக நின்று,விசாரணை செய்து திருத்துவதற்கு அவனுக்கு நேரம் போதாமல் உள்ளது. இவன் நேரத்தின் பெரும் பகுதியை துயிலுக்குக் கூடப் பயன்படுத்தாமல் பணத்தை, பதவியை பொருளைத் தேடுவதிலே அதிக காலத்தைச்

வெள்ளூர்க் கொல்காப்பியர், காப்பியாற்றுக் காப்பியனார் முதலான பெயர்கள் ATOMI படுகிறன. இவை காப்ப + இயம் என்ற சொற்களின் சேர்க்கையாகக் கருதப்படுகின்றன. பமமரபுகளைக் காப்பது காப்பியம் எனக் கருத இடமுண்டு. காப்பியம் என்ற இலக்கியமே வரலாற்றுக்கு முற்பட்ட காலச் சமூக – சமய – அரசியல் வாலாற்றையோ அல்லது வரலாறாக நம்பப்படுவகையேகான் பாடுபொருளாக கொண்டுள்ளது. இவை வாய்மொழி மாபாக சொல்லப்பட்டு வந்த கதைகளாக அமைந்தன. இவ்வாறு வரலாற்றுக்கு முன்னைய கால மனிகனின் வாம்வியல் சிந்தனை மற்றும் சமய நம்பிக்கை பற்றிச் சொல்லப்பட்டு வந்த கதைகளே "ஹோமர்" போன்ற கவிநயர்களால் காப்பியமாகத் தொகுக்கப்பட்டது. பெருங்காப்பி யம் என்றும் சிறுகாப்பியம் என்றும் பகுத்துக் காட்டினர். அறம், பொருள், இன்பம், வீடு என்பவற்றோடு ஒரு ஒப்பில்லாத் தலை வனையும், தலைவியையும், கொண்டு இயற்றப் படுவது. பெருங்காப்பியமாகும். வாய்மொழி இலக்கியம் தன்னுணர்ச்சிப்பாடல்கள், கதைப் பொகிப்பாடல்கள் என்று இது விரிந்து வளருகின்றது. நான்கு பொருள்களையும் பயக்காமல் சில பொருள்கள் பயக்கும் கதை நூல் சிறுகாப்பியம். தமிழின் பழைய இலக்கியங்கள் தனிபாடற்றிரட்டுக்காகவே உள்ளன. 3அடி முதல் 782 அடியுள்ள நீண்ட பாட்டு வரையிலுள்ள தனிப்பாட்டுக்களே சங்க இலக்கியமாக உள்ளது.

சங்ககால தமிழ் மக்களின் வாழக்கை முறைபற்றி நோக்கும் போது, தமிழகத்து வரலாற்றுக்கு உட்பட்டகாலம் சங்ககாலம். இக்காலத்தில் தமிழரின் நாகரீகம் முழு மலர்ச்சியுற்றது. பாண்டியன்,சோழன்,சேரன் என்ற முப்பொருள் மன்னர் அரசாண்டு

வாக்கனர். பாண்டியரின் தலைநகரம் காவிரிப்பும்பட்டினம். பகார் அல்லது பூம்பகார் என்றும் அந்நகரத்திற்குப் பெயர் உண்டு. சேரனின் தலைநகரம் வஞ்சி தமிழ்மொழி வந்ததால் நாட்டுக்குக் கமிழகம் என்றும் மக்களுக்கு தமிழர்கள் என்றும் பெயர்கள் உருவாக்கப்பட்டன. ஆணும் பெண்ணும் ஒருவரை ஒருவர் கண்டு காதலிக்து மணந்து இல்லறம்நடத்தி வருவதை "அகம்" என்றும் மக்கள் அாசியல் வாம்விலம் போரிலும் ஈடுபடுவதை "புறம்" என்றும் பொருள் இலக்கணம் கூறுகின்றுது. உலக அமைப்பை முதல் கரு உரி என்று மூன்றாக வகுக்கு உலகில் வாமும் மக்களின் வாம்க்ககையை அகம் என்றும் புறம் என்றும் பாகுபடுத்தி அதை இயற்கையுடன் இயைவுபடுத்தியது பண்டைக் தமிழில் சிறந்ததொரு பண்பாகும். பழந்தமிழ கத்தில் மக்கள் இல்லற வாழ்க்கையையே பெரிதும் பாராட்டி வந்தனர்.

ஒருவனும் ஒருத்தியும் இணைந்து வாம்வாங்கு வாம்பவராயின் அவர்களுக்கு வீடுபேறு தானாக வந்தமையும் என்பது தமிழரின் கொள்கையாக இருந்தது. இக் காரணத்தினாலேயே திருவள்ளுவரும் அறம், பொருள், என்னும் முப்பாலை மட்டும் பாடினார் வீட்டைப்பற்றி பாடனாரில்லை. இவருடைய காலத்திலேயே ஆசிரியரின் பழக்கவழக் கங்களும், புராணங்களும், தத்துவங்களும், தமிழகத்தில் வந்து குடி புகுந்து விட்டன. தருமம், அருத்தம், காமம், மோட்சம் என்னும் ஆசிரியரின் பருடார்த்தங்களை திருவள்ளுவர் அறிந்திருப்பார். இருப்பினும் அறம், பொருள், இன்பம் ஆகிய முப்பாலையே தமிழரின் பண்பாட்டுக்கு உடன் பாடாகக் கொண்டு மரபு வழுவாது அவர் திருக்குறள் என்னும் அறநூலை இயற்றினார் "இல்லற மல்லது

කිරීස් නැ**ග**ාගේ 2019/20

நல்லற மன்று" என்பது பிற்காலத்து எழுந்த கொன்றை வேந்தன் மொழியாகும் ஒருவனு டைய உலக வாழ்க்கைக்கு இன்றியமையாத துணை அவன் மனைவியே ஆவாள் அவளுக்கு வாழ்க் கைத் துணை என்னும் சிறப் பைக் கொடுக்கின்றார் திருவள்ளுவர்.

சங்க இலக்கியங்களுள் பெரும்பாலா னவை அகப்பொருளையே பேசுகின்றன. எட்டுக்கொகையள் நற்றிணைகுறுந்தொகை. ஐங்குறுநாறு, கலிக்தொகை, அகநானாறு ஆகியவை அகப்பொருள் சாரபடையவை. பலவகையிலும் ஒத்த நலன்களையுடைய ஒருத்தனும் ஒருத்தியும் கூடுங் காலத்தப் பிறப்பது இன்பம் அதனை இன்னதென்று சொல்லாமல் விளக்க முடியாது அவர்கள் அகத்தால் அதாவது உள்ளத்தால் தான் உணர அத்தகையை இன்பம், அகம் முடியும் எனப்பட்டது. ஏனைய இன்பங்கள் யாவும் புறமாகும்" அகத்தில் காதல் மலர்கின்றது பாக்கில வீாம் சிறக்கின்றது. ஆண் பெண் விருப்பத்தினால் அகத்திணை உண்டாக்கு கின்றது. மண்ணாசையாலும், பொன்னா சையாலும், பசியாலும், புறத்தினை உண்டாக் குகின்றது. மணப்பருவம் எய்திய காதலர்கள் தாமாகவோ கூடியோ அன்றிப் பிறரால் கூட்டப் பெற்றோ கணவன் மனைவயாவர். காதலர்கள் தாமாக கூடும் கூடத்திற்கு "களவு" என்று பெயர் பிறருக்கு உரித்தான ஒரு பொருளை அவரறியா தவாறு அவரிடமிருந்து கவர்ந்து கொள்வது "களவு" எனப்படும். பழந்தமிழ் ஊழின் பெருவலியில் நம்பிக்கை கொண்டவர்கள். ஆகவே காதலர்கள் ஒன்று கூடுவதற்கே அவர்களை ஊழ் கட்டுவிக்க வேண்டும் என்று அவர்கள் கருதினார் காதலர் இருவர் ஒருவரை கண்டு உள்ளத்தைப் ஒருவர் ஒருமுறைக்கு பறிகொடுத்து விடுவாராயின் மீண்டும் அவர்கள்

வோ யாரையும் காதலிப்பதில்லை. அவர்க எதபைய கிருமணம் எவ்விகமான இடையும ഥിன്നി நடைபெறுவகற்கு காகலின் கோமனும் காதலியின் தோழியும் துணை நிற்பர் அகப்பொருள் இலக்கணகில் காகலனைக் தலைவன் என்றும் காதயைத் தலைவி என்றும் அழைப்பது மரபாகும். தம் காதல் முற்றுப் பெறுவதற்கு இடைய றுகள் நேருமாயின் கலைவனும் கலைவியும் சேர்ந்து ஊரைவிட்டு வெளியேறி விடுவதுமுண்டு. அவர்களின் காகலின் உறுகியையும் நேர்மையையும் பாராட்டி அவர்களது பெற்றோர்கள் அவர்கட்கு திருமணம் முடித்து வைப்பர். களவு ஒழுக்க மானது இாண்டு மாச, காலத்துக்கு மேல் நீடிக்கக் கூடாது என்பது மரபு இந்த உலகத்தையே நான் ஈடாக பெற்றாலும் நான் உன்னைக் கை விடேன் என்று தலைவன் தலைவிக்கு உறுதி கூறுவான் அவன் வேப்பங்காயைக் கொடுத்தாலும் அதை வெல்லக்கட்டியென மகிழ்ந்துண்பாள். அவன் தலைவன் உன் கூந்தலைப் போல் நறுமண முள்ள மலர் ஒன்றை உலகிலையே நான் கண்டதில்லை என்று தன் காதலியின் கூந்தலை பாராட்டி இன்புறுவான்.

அகத்தினையுள் திருமண வாழ்க்கை "கற்பு" என அழைக்கப்படுகின்றது. தலைவன் தலைவியரின் இருவரின் பெற்றோரும் அவர்களின் திருமணத்திற்கு உடன்படுவர் திருமணம் ஒரு நல்ல நாளில் நடைபெறும் தீய கோள்கள் இடம் விட்டு விலகவும் நிலா உரோகி னியுடன் கூடவும் வேண்டும். விடியற்காலையில் தான் திருமணம் நடைபெறும். திருமணப் பந்தலில் புது மணல் பரப்பப்படும். மாலைகள் தொங்கவிடப்படும். அழகிய விளக்குகளை ஏற்றிவைப்பார்கள். வயது முதிர்ந்த மங்கல மகளிர் தண்ணீர்களை குடங்களில் முகர்ந்து தம் தலையின் மேல் தூக்கி கொண்டு வந்து

இந்து தருமம் 2019/20

"சிறுமண்டை" என்னும் அகன்ற வாயுடைய கலத்தில் செய்து கொடுப்பர் குழந்தைகளை பெற்றெடுத்த மங்கல மகளிர் நால்வர் கூடி அத்தண்ணீரில் வாங்கி அதில் பூவிதழ் களையும், நெல் மணிகளையும் சொரிந்து அத்தண்ணீரினால் மணமகளை நீராட்டுவார் கள். இச்சடங்கு "வதுவை நன்மணம்" என்று பெயர் அப்போது அப்பெண்டிர் "இவள் கற்பு நெறியினின்றும் வழுவாமல், தன்னைக் கொண்ட கணவனை விரும்பிப் பேணும் விருப்பமுள்ள துணைவியாவாளக" எனஅம்மணமகளுக்கு வாழ்த்துக்கூறுவர்.

மணமகளின் பெற்றோருக்கு "பெரிய ஓர்

இல்லத்துக் கிழத்தியாக ஆவாய்" என்று வாழ்த்தி அவளை மணமகனுக்குக் கொடுப்பார். உழுத்தம் பருப்புடன் கலந்த அரிசிப்பொங்கல் மணவிழா விற்கு வந்தவர்களுக்கு இடையறாது வழங்கப் படும். இவ்வாற உணவளிக்கலின் சிறப்ப எடுத்துக்காட்டப்பட்டுள்ளது. பெண்ணின் கர்ப்பை போற்றி வந்தனர். சங்கதால இலக்கியங்களில் கணவனும் மனைவியும் இல்லற வாழ்வில் சிறந்து விளங்கியமையையும் அறக்கினை மாபில் அாசன் செம்மையான ஆட்சி செய்வ கோடு மட்டுமல்லாமல் கொடையையும் போற்றி ഖந்தான் என்பதை குறிப்பிட மறுப்பதற்கில்லை. அடுத்து, காப்பியங்கள் கூறும் நற்கருத்துக் களை நோக்குகையில் தமிழில் பெருங் காப்பியங்களை ஐம்பெருங்காப்பியம் என்ற வகையினுள் அடக்குகின்றார்கள். ஐம்பெரும் காப்பியம் எனப்படுவன, சிலப்பதிகாரம், ഥത്തിഥേക്കരെ, சீഖക്കിന്ന് ക്വാത്തി, ഖണെഡ്രപ്പെട്ടി, குண்டலகேசி ஆகியன இவற்றை விட ஐஞ்சிறுகாப்பியங்களும் காணப்படுகின்றன. அவை சுளாமணி, நீலகேசி, யசோதரகாவியம், நாககுமாரகாவியம், உதயகுமாணகாவிம் ஆகியவை ஆகும் . இதனை மேலும் விளக்கு கையில் காப்பியங்களில் முக்கிய இடம் ஐம்பொம் காப்பியக்கிற்கு வமங்கப்படுகின்றது. இவற்றுள் ஐம்பெரும் காப்பியத்தினுள்ளும் சிலப்பதிகாரம், மணிமேகலை இரண்டையும் இாட்டைக்காப்பியங்கள் என்பர் ஆனால் இந்தப்பாகபாடுகள் எதனடிப்படையில் செய்யப்பட்டன? அப்பாகுபாடு சரிகானா? என்ற சிந்தனை அறிஞரிடையே இன்னும் கேள்விக் குறியாகவேயுள்ளது. இங்கே குறிக்கப்பட்டுள்ள ஜம்பெருங்காப்பியங்களுள் வரிசையில் குண்டலகேசியும் வளையாபதியும் கிடைக்கப் படவில்லை. அவை எப்படி இருந்தன? அவை പെന്ദங്ക്പപ്പിധ ഥൃവിல് പ്രപ്പപ്പക്ക ക്നങ്ങ? என்பது யாருக்கும் தெரியாது. நன்றைல் மயிலைநாகர் உரையில் "ஐம்பெரும் காப்பியம்" என்ற பெயர் காணப்படுகின்றது. பின்னர் தோன்றிய தமிழ் விடுதூது கற்றார் வழங்கு பஞ்சபாப்பியம் என்று குறிப்பிடப்படுகின்றது. இந்த இரு நால்களிலும் எவை பஞ்சகாப்பியம் என்பது குறிக்கப்படவில்லை. கி.பி 19ம் நாற்றாண்டில் வாழ்ந்த கந்தப்பதேசிகர்.

"சிந்தாமணியாம் சிலப்பதிகாரம் படைத்தான். நந்தா மணமே கலைப்புனைந்தான் – நந்தா வளையாபதி தருவான் வாசகனுக்கு ஈந்தான் திளையாத குண்டலகேசிக்கும்"

என்றும் ஐம்பெருங்காப்பியங்களை எண்ணிச் சொல்கிறார். இவற்றுள் சிலப்பதி காரம், சீவகசந்தாமணி, வளையாபதி என்ற மூன்றும் சமணக் காப்பியங்கள் என்றும் மணிமேகலை, குண்டலகேசி என்ற இரண்டும் பௌத்த காப்பியங்களாகவும் கருதப்படுகின் றன. ஐஞ்சிறுகாப்பியங்கள் அனைத்தும் சமணக்காப்பியங்கள் ஆகும். குண்டலகேசிக்கு எதிராகச் செய்யப்பட்டது நீலகேசி ஆகும். இந்நீலகேசி ஐஞ்சிநு காப்பிய வகையினுள்

காணப்படுகின்றகொன்றாகும். நாம் சிலப்ப திகாரக்கில் கூறும் மனித வாம்வியல் பற்றி ஆராய்ந்து செல்கையில் தமிழ் செவ்வியல் இலக்கியங்கள் வரிசையில் சிலப்பதிகாரத்துக்கு எற்றமுண்டு இாண்டாம் நாற்றாண்டுக் மிக காப்பியமான அதில் இதில் இளங்கோவடிகள் அதன் பாக்கிரங்கள் வமியாக பல்வேற வாம்க்கை நெறிகளை மிக விரிவாக எடுக்குக் காட்டியள்ளார். அவ்வகையில் சிலம்பில் காணப் படும். வாழ்க்கை நெறிகளில் முக்கியமான அம்சங்களை தொடர்ந்து நோக்குகையில் "நெஞ்சை அள்ளும் சிலப்பதிகாரம் என்றோர் மணியாரம் படைத்த தமிழ் நாடு" என்று டாக்டர் சாமிநாதையர் கூறியது. போல் சிலப்பதிகாா மானது தமிழினத்தின் வாலாற்றுக் களஞ்சிய மாகவும் பண்பாட்டுக் பெட்டகமாகவும் விளங்கு கின்றது. தமிழர்களின்பண்பாடுகளைக் தெளிவாக காட்டும் பெருங்காப்பியம் இதுவரை தோன்றவில்லை எனலாம். சிலப்பதிகாரத்தில் கோவலன், கண்ணகி, பாண்டியமன்னன், நெஞ்செரியன், துறவி கவுந்தியடிகள் போன்றோர் வாயிலாக பல்வேறு வாம்க்கைக் கூறுகளை நயம்பட உரைக்கின்றார். இளங் கோவடிகள் இவர் பெருமை மிக்க பத்தினியைப் பெரியோர் தொழுவர் என்பதை கண்ணகியின் கற்புத்திறத்தை கற்படைய மகளிர் என இாண்டு சொற்களில் கூறாமல்

ல் காகல் லண்டிருமுன்று கால் வண்டிருமுன்று கால் கொண்ட வருகுரு உதுகுகு தாங்குது உற் வைன்டிருமுன்று கொல் வண்டிருமுண்றுகால் ஹார் சூழ் 51–53)

அதாவது கணவன் செய்யும் துன்பங் களைத் தாங்குபவரே கற்புடைய பெண்டிர் கணவன் துன்பங்களுக்குள் பெண்களுக்கு கொடியதாய் இருப்பது அவனது போற்றா

வைக்கமான பாத்தமையே,என்றாலும் கோவலலின் செய்கைகள் அனைத்தையும் பொறுக்குக் கொண்டு ஆறியக்கற்பு, அறக்கற்பு மற்றும் சீறிய கற்ப, மறக்கற்பு எனக் கண்ணகி உயர்ந்திருந்தாள். கண்ணகி பகார் நகா வாம்க்கையில் கணவன் கனக்குச் செய்யம் கான்பங்களைப் பொறுத்துக்கொண்டு ஆறியிருந்தாள் இதுவே ஆறிய கற்பொமுக்கம். நகரில் மன்னனிடம் நீதி கேட்கச் மகுரை செல்லும் போது தனது சிறிய கற்பொமுக்கமான மறக்கற்பை வெளிப்படுத்தினாள். மதுரை செல்லும் வமியில் கண்ணகியிடம் கோவலன் கமிவிரக்கமாக தனது ஆற்றாமையையே வெளிப்படுத்துகின்றான். வறுமொமியாளு டனும், புதிய பரத்தையுடனும் திரிந்து கெட்டேன். அறிஞர் பெருமக்கள அறிவுரை மறந்னே. எனக்கு நன்நெறியே அமையாது . நன்மையே வாய்க்காது என் பெற்றோர்கள் இருவருக்கும் அவர்கள் முகிய பருவத்தில் பணிவிடை செய்ய வேண்டும். அதை மாந்து விட்டேன். போறிவ படைத்த உனக்குத் தீமை செய்து விட்டேன். எமுக என்றேன். மறுப்பு கூறாமல் என்னுடன் வந்துவிட்டாய் எனப் பலம்பினான். ஆனால் கண்ணகி கோவலன் தன்னை விட்டுப்பிரிந்த துயரை எடுத்துக் கூறவில்லை மாறாக

"அநசவார்க்கு அளித்தாஷம் அந்தணர் ஓம்புஷம் துநகவார்க்கு எதிர்த்தஷம் தொல்சலார் சிநப்பின் வருந்தைதீர் சகாடஷம் இழந்த என்னை" கொலைக்களக்கதை(71–73)

என்று அறம் செய்வோருக்கு உதவுதல், அந்தணர் மரபினரைப் போற்றுதல், துறவிகளை எதிர்கொண்டு அவர்களுக்கு வேண்டுவன செய்தல் விருந்தினரைப் பாதுகாத்தல் என்ற நான்கு அறங்களை நான் தனித்திருந்ததால் செய்ய இயலவில்லை என்றாள். மேலும்

கோவலனின் பெற்றோர்கள் அடைந்த வருத்தக்தையும் உடன் பெற்றோர்கள் வந்து விசாரிக்க போகு விசனக்கை காட்டாமல் வியர்த்தமாகச் சிரித்தேன் என்றும் நீர் போற்றா ஒழுக்கம் விரும்பினீர். அது உங்கள் உரிமை அதனை மறுத்து உரைப்பது உகந்தது அன்று மேலும் பெண்களுக்கு அழகு எதிர் பேசாதிருந் தல் என்பதையும் கூறுகிறாள். தவிர கண்ணகியின் பார்பனத்தோழியான தேவந்தி, காவிரியின் சங்க முகத்துறையை அடுத்த கனவிலுள்ள சோமகுண்டம், சுரியகுண்டம் என்னும் பொய்கைகளில் நீராடிக் காமவேன் கோட்டத்தை தொழுத மகளிர் இம்மையிர் கணவனைக் கூடி இன்பற்று, மறுமையிலும் போக பூமியில் பிறந்து கணவரை பிரியா திருப்பர். எனவே நாமும் ஒரு நாள் நீராடு வோமா? எனக் கேட்க அதற்குக் கண்ணகி அது பெருமை தருவதன்று என மறுக்கின்றாள். இதுவும் கண்ணகியின் கற்புக்கு நல்ல உதாரணமாகும். அடுத்து அரசியல் பிழைசெய்க வர்களுக்கு அறமேயமன் என்பதனை கொலை செய்யப்பட்ட கோவலனின் செய்தி கேட்ட கண்ணகி, வீறுகொண்டு நீதி கேட்டு அரச சபைக்குச் சென்றாள். பாண்டிய மன்னனின் மனைவி கோப்பெருந்தேவியினுடைய சிலம்பு, என்சிலம்போடு ஒத்திருப்பினும் அரசியின் காற்சிலம்பு முத்துக்கள் எனக் கூறுவதை விட தன்னுடையது மாணிக்கப்பரல்கள் கொண்டது. என வாதித்தன் மூலம் நிருபித்தாள். அரசன் உடைத்து ஒப்பிட்டுப்பார்க்கும் பொழுது தனது அவரசமான முந்தைய தீர்ப்பு தவறு என்பதை அறநெறி தவறியது தன்மானத்திற்கு ஊறு என உணர்ந்து உடனே தனது உயிர் துறந்து அறத்தை நிலைநிறுத்தினான்.

இதில் இரண்டு செய்திகள், சிலம்பு என்ற தடயத்தோடு ஒப்பிட்டு முடிவெடுத்ததால் இன்றைய தடய அறிவியல் நுட்பத்திற்கு அன்றே அச்சாரமிடப்பட்டவள் கண்ணகியே எனலாம்... தவிரவும் வழக்கு மேல் முறையீடு என்ற இன்றைய நீதிபரிபாலனத்திற்கு காரணமும் கண்ணகியே என்பதை உணரலாம்.

அழுத்து ஊழ்வினை தொடர்ந்து வந்து பந்நிலே தீரும் என்பதனை

கோவலனைப் பார்த்து மாடவன் என்பவன் கூகுநின்நான். "இம்மை செய்தன யானநி டில்வினை உம்மைப்பயன் கொல்" (அடைக்ககாதை 90–94)

அதாவது நான் பார்த்தவரையில் இப்பிறப்பில் நானறிந்தவரை நீ நன்மையைக் தான் செய்திருக்கிறாய் பின்னர் ஏன் உனக்கு இந்நிலை ஒருவேளை முற்பிறவியின் பயனாக இருக்குமோ? என்று கேட்கிறான். அதாவது ஊழ்வினைக்கான பயன் அனுபவித்தே தீர என்பது நியதி கோவலன் வேண் டும் முற்பிறவியில் ஒருவன் கொலை செய்யப்படக் காரணமாக இருந்திருக்கிறான். அப்பயனே அவன் இப்பிறவியில் கொலை செய்யப்படக் என்பதே இதன் தார்ப்பர்யம் ஆகும். காரணம் இவ்வாறு ஊழ்வினைப்பயனால் கோவலன் மாதவி பிரிவு கோவலன் மதுரை செல்லல் அங்கு அவன் கொலை கொலை செய்யப்படுதல் அதன் காரணமாக கண்ணகி நீதி கேட்டலின் விளைவாக மதுரை எரிதல் என்பன ஊழ் வினைப்பயனால் நிகழ்ந்தது என்று இக்கதை யினூடாக கற்புடைய மாதர்களின் வாழ்க்கை யையும், இல்லச்சிறப்பு, அரசனின் தீர்ப்பு அதனூடாக வெளிப்படும் நீதி என்பன வெளிக் கொணப்பட்டதுடன் இதனை வாசிப்பதனூடாக தற்காலத்தில் உள்ளவர்களிடம் ஏற்பட வேண்டிய மாற்றங்களும் எடுத்துக கூறப்பட்டுள்ன. முடிமன்னர் வாழக்கை மேலோங்கியிருந்த காலத்தில் வணிகரின் வாழக்கையைச் சிலப்பதிகாரம படம் பிடிக்க மணிமேகலைக்

காப்பியம் கலைவல்லுனரின் மடந்தையரின் வாழ்வியலைப் படம் பிடிக்கின்றது. எனவே இரட்டைக் காப்பியங்களில் ஒன்றான மணிமேகலைக் காப்பியத்தில் இடம் பெறும் வாழ் வியல் நெறிமுறை நிகழ்வுகளை நோக்குகையில் தமிழரின் பெருமை, புத்தசமயக் கருத்துக்கள் பல கூறப்பட்டுகின்றன. அறம் என்றால் என்ன என்பது பற்றி இந்நூல் யாது கூறப்படுகின்றதென்றால்

"அநவதன்ப்படுவது மாகதனக் கேட்பின் ம்ரலக்கு ரிமிழ் நிலை நிலை நிலை கைக்கு இரை ஜன்கும் உடையல் உளையனை அல்லை குக்கில் "ல்கேபன்கை குலல்லை கல்லல் கல்லல் கல்லல் க

ஆபுத்திரனோடு மணிபல்லவம் அடைந்த கதை (228–230)

அறமென்று சொல்லப் அதாவது இம் மண்ணுலகிலே படுவது யாதென்றால், பிறந்து கொண்டே உயிர்களுக்கு உணவு, உடை, இடம் என்பன வழங்குதலேயே அறும் கங்க எனப்படுகின்றது. பசிப்பிணி போக்கும் அறத்தின் சிறப்பை இந்திர விழா புகார் நகரில் நடைபெறப்போவதை வள்ளுவன் முரசறைந்து தெரிவிக்கின்றான். ஒருநாட்டில் முதலில் களையப்படவேண்டியது. பசி என்பதனை உணர்த்துகின்றார் பசியின் கொடுமையை உணர்த்தும் போது பசி வந்தால் பத்தும் பறக்கும் என்பர் இதனை

குடிப்பிநப்படிக்கும் விழுப்பக் கொல்லும் பிடித்த கல்விப் வரும் புணை வீடு உம் நாண் அணிந்துகளையும் மாண் எழில் சிதைக்கும் பசிப்பிணி என்றும் பாவி

பாத்திரம் பெற்ற கதை (76–79)

மழைகாலத்து நள்ளிரவில் வமி நடையில் வருத்தும் வாட்டமும் பெரும் பசியம் கொண்ட சிலர் வந்து ஆபத்திரனிடம் பசியின் மயக்கத்தினைக் கூறுகின்றனர் மமை பெய்யம் நள்ளிாவில் அவர்களின் பசியைப்போக்க வமியில்லையே என்று வருக்கம் கொள்கின் றான். தெய்வமாகிய சிந்தாதேவி, இத்தகைய அருள் உள்ளம் கொண்ட வருக்குத்தான் அமுக்காபியைக் கொடுப்பது பொருந்தம் ஆபுத் திரனிடம் என் மெண் ணிக் அமக சாபியைக் கொடுக்கின்றாள், அறம் செய்தே ஆக வேண்டும், அறம் செய்வதே உயிர் வாம்வதன் நோக்கம் என்ற கொள்கை உடைய வனுக்கு ஆதரவாகத் தெய்வமும் துணைநிற்கும் என்புகனை இந்நால் எடுத்துக் கூறுகின்றது. மணிமேகலையில் வரும் ஆபுத்திரன் செய்யும் அறச்செயல்கள் இந்திரனையே அச்சம் கொள்ளச் செய்யும் அளவிற்கு அமைந்து உள்ளது. தனக்கென்று தனித்தேவை எதுவுமில் லாத ஆபுத்திரனிடம் இந்திரனின் ஆசை வார்த்தைகள் கூட பயனற்றுப் போகின்றன. இந்திரனை ஆபுத்திரன் அறஞ்செய்வோர், எமைகளைக் காப்போர், தவம் செய்வோர், பற்றின்றி நெற்போர் எல்லோரும் இவ்வுலகில் தான் வாழ்கின்றார்கள். இவர்களில் யாருமே அல்லாத உலகம் தான் தாங்கள் தலைவராக இருக்கும் தேவர்நாடு என்கின்றான். அந்நாட்டை விட அறம் செய்யும் இந்நிலவுலகமே சிறந்தது அறம் செய்யும் என்கிறான். இதன் மூலம் நிலவுலகமே பெறிது என்பதை மணிமோலைக் காப்பியம் தெளிவுபடுத்துகின்றது.

பசியாற்றியவர்களின் முகத்தைப் பார்க்கும் போது தேவர் உலகில் இருப்பதை விட சிறப்பானது. இவ்வுலகில் இருப்பது சிறப்பானது. என்று ஆபுத்திரன் கூறுகின்றான். பிறர் பசியைப் போக்குவதை விட வேறு இன்பம் ஒன்றுமில்லை

பேராதனைய் பல்கலைக்கழகம்

என்பதை ஆபத்திரன் வாயிலாக இக்காப்பி யக்கின் ஆசிரியர் சிறப்பாக இயம்புகின்றார். அமுத சாபியை பயன்படுக்கி மக்களின் பசியைப் போக்கியதால இந்திரன் சினம் கொண்டு 12 ஆண்டுகள் மமையில்லாமல் இருந்த பாண்டிய நாட்டில் மமைபொச் செய்தான் இதனால் பாண்டிய நாடு செமிக்ககு. இகற்கு அடிப்படைக் காரணமாக அமைந்தது ஆபத்திரன் செய்த நல்லாம் தான் என ஆசிரியர் கூறுகின்றார். அமுத சுரபியை பயன்படுத்தா விட்டாலும் மக்களின் துன்பத்தைப் போக்கி அவர்கள் இன்பமாக வாம வமி செய்கான். இவ்வாறு மக்களின் பசிப்பிணியைப் போக்கிய அறக்கினை மணிமேகலை கூறுகிறது. பாண்டிய நாட்டில் அமகசாப்பியால் பயன் இல்லை என்று நினைத்த ஆபுத்திரன், வறண்டு போயுள்ள சாவக நாட்டிலாவது அமுகசாபி யினால் பயன் செய்யலாம். என்று எண்ணி புறப்படுகின்றான். செல்லும் வழியில் மணிபல்லவத்தீவில் தனது அறத்தைச் செய்ய முடியவில்லையே என்று அறம் செய்யாமல் உயிர் வாம்வது வீண் என்று எண்ணிய ஆபுத்திரன் உண்ணா நோன்பிருந்து உயிர் விட்டதாக இக்காப்பியம் கூறுகின்றது. அமுத சுரப்பி பொருத்தமான ஒருவரிடம் ஒன்று சேரவேணர்டும் என்று இறைவனிடம் வேண்டிபொய்கையில் விட்டுச் சென்றான்.

பொய் கையில் விட்டுச் சென்ற அமுதசுரபி மணிமேகலை கையில் கிடைக் கின்றது. ஆபுத்திரனின் அறம் அறிந்த மணிமேகலை பசிப்பிணிதீர்க்கும் பேரறத்தை மேற்கொள்ளத்துறவுக் கோலம் கொள்கின்றாள் துறவுக் கோலம் கொண்டு காயசண்டிகை கூறியபடி ஆதிரையை பிச்சையேற்றுப் பசிப் பிணி தீர்க்கின்றாள். காயச்சண்டிகையின் மூலம் யானைத் தீ என்னும் அங்காப்பசி நீங்க பசி நோய் போக்கத் தன்னுடைய நாட்டிற்கு மணிமே கலை புறப்பட்டுச் செல்கின்றாள். மணிமேகலை துறவு வாழ்க்கையை விரும்பாத சித்ராபதி உதயகுமாரனைத் தூண்டிவிடுகிறாள்.

இகனால் அாசன் மலம் சிறை செல்லும் நிலைமைக்கு கூட ഥഞ്ഞിഥേക്കരം தள்ளப்படுகின்றாள். தேவி அவளைத் துன்புறுத் துகின்றாள் அத்துன்பத்திலிருந்து தன் மந்திரத் கால் விடுபடுகின்றாள். சிறையிலும் அறக் கினைச் செய்கின்றாள் அஞ்சிய தேவி மணிமே கலையை வணங்குகின்றாள். காமம், உயிர் கொலை, பொய் ധ്രട്ടുണ്ടെ പ്രാപ്രത്തിന് പ്രത്തിന് പ്രത പ്രത്തിന് പാന് പ്രത്തിന് പരവത്തിന് പരവത്തിന് പാനതത്തന് പരവത്തിന് പാനത്തിന് പാനത്തന് പാനത്തിന് പാനത്തന് പാനത് களை தேவிக்கு எடுத்துரைக்கின்றாள். மணிமே கலை காப்பியத் தலைவியாக உயர்வு பெற்றது, அவள் பசிப்பிணி போக்கும் அறத்தினை மேற்கொண்டதால் தான் என இக்காப்பியத்தின் வாயிலாக எடுத்துரைக்கினறார்.மேலும் கள்ளுண்ணாமை,கொல்லாமை முதலான அறங்களை வலியுறுத்தி செயலுக் கேற்ப நமக்கு சுவர்க்கமோ நகரமோ கிடைக்கும் என்ற உணர்த்தும் பகுதி இது. மயக்கும் கள்ளும் மன்னுயிர் கோறலும் கயக்காது. மாக்கள் கடிந்தனர் கேளாய் பிறந்தவர் சாதலும் இறந்தவர் பிறத்தலும் உறங்கலும் விழித்தலும் போன்ற துண்மையின் நல்லறஞ் செய்தோர் நல்லுகடைதலும் அல்லாக் செய்கோர் அருநா கடைதலும் உண்டென உணர்தலின் உரவோர் களைந்தனர்.

(ஆதியை பிச்சை இட்ட கதை 84–89)

இளமையும் உடம்பும் நிலையானவை அல்ல, செல்வமும் நிலையானது அல்ல அறமே நிலைத்தது. என்றும் துணையாக இருப்பது என்பது இளமையும் நில்லாயாக் கையும் நில்லாவளவிய வான்பொருளும் செல்வமும்" என்பதனூடாகவும் பிறவி, துன்பம்

இநீது தருமம் 2019/20

29

என்பதையும் அத்துன்பத்தை அடையாம லிருக்கப் பிறவாமை எய்க வேண்டும். என்பதையும் மணிமேகலை கூறுகின்றாள். உதயகுமாானின் சாவில் வருந்தும் அவள் தாயிடம் மணிமேகலை ஆறுதல் கூறுவதாக வரும் பககியில் உயிர் என்பது வேற உருவெடுக்கும் அதனால் எல்லா உயிர்களை யம் நேசிக்க வேண்டும் என்று சொல்லுகின்றாள் இவ்வாறு மணிமேகலை வாழ்வு நெறிபற்றி தெளிவாக கூறுகின்றுது. அத்துடன் உலகில் மரண தண்டனையே கூடாது. என்று சொல்லி வரும் இன்றைய நிலையில் தமிழ் பெருங் ക്പപ്പി<u>പ</u>ുട്ടിல് ഉത്നான ഥത്നിഥേക്കരെ சിനെ ஒமிப்ப பற்றி கூறுகின்றது. சிறையை இருக்கக் கூடாது என்றும் கூறுகின்றது. அடுத்து சீவக சிந்தமணி தமிழ் மரபைச் சாராத காவியம் என்று பலர் ஒதுக்குகின்றனர். அதற்கு கதை அமைப்பும் கதைக் களமும் காரணமாகின்றது.

சிந்தாமணியில் கதைப் பின்னணியில்

அரசியல் நீதி முறைகள் அரசனது இயல் பினைக் அரசனுக்கு பிழை செயவோரையும் அவர்களது. அடையும் கதியினைப் பின்வரு மாறு கூறுகின்றது. தன்னை ஆக்கிய அரசனைக் கொல்வான் குலமும் திருவும கெடும் மன்னன் உறங்கினாலும் அவன் ஒளி உலகைக் காக்கும், தேவர்கள் விழித்திருந்தாலும் அவர்களைப் போற்றும் உலகத்தாரைக் காக்க இயலார் எனவே தேவரில் உயர்ந்தவர் மன்னர், நண்பர்களை வஞ்சித்தவர், பிறன் மனை நாடியவன் உயிர்கொலை செய்து ஊன் உண்பவர் ஆகியோர் இப்பிறப்பில் குட்ட நோயும் மறு பிறப்பில் நகரமும் அடைவர். கணவனை விட்டு வேறு ஒருவனை நாடியவள், மனைவயை நேசிககாதவன். பெற்றோரைப் பேணிப் பாதுகாக் கத்தவறியவர், கொடுநோய்க்குத் ஆளாவர், நிலவிலுள்ள மறுநிலவு தேயத் தேயும், அது வளர வளரும் அதுபோல அரசனோடு பொருந்தி, அவனோடு தேய்ந்து ஒமுகும் ஒமுக்கம் இருளை ஒட்டும் மகிபோல பமியை **நீக்கு**ம் பகமை ஆக்கும் அரசன் தன் செங்கோன்மை. பிறம்வானாயின் கோள்கள் நிலை கலையும் இாவ நோம் குறைந்து பதல் அதிகரிகரிக்கும். மமை சுருங்கும் நிலத்தில் விளைச்சல் குறையும் பசிமிகும் மகளிர் கற்ப அழியும் என்கின்றான். அறச்சாலைகள் அமியம் என்கிறான். இவ்வாறு சீவகசிந்தா மணியில் வாம்வியல் அறக்கருத்துக்கள் எடுக்குக் கூறப்படுகின்றன. அடுக்கு வளை யாபதி என்னும் காப்பியத்தினூடாக அறக்கருத் துக்கள் பின்வருமமாறு கூறப்படுகின்றது. மனிதப்பிறவி மிக உயர்ந்தது. அதுவும் செல்வாாக. உயர் குடிப்பிறப்பாளாாக, ஊன மில்லாதயாக்கை உடையவராக, கல்வி கேள்விகளில் சிறந்தவராக பிறப்பது அரிது.

எல்லா நீதி நால்களும் சொல்வது போல கொலை, களவு, காமம், பொய், கள் நீங்குக, பிறரை ஏசாதே, புறங்கூறாதே, வன்சொல்சொல்லாதே, பிறரை எளியவர் என்றும் எள்ளி நகையாதே, ஏதில் பெண் தமுவாதே, உயிர்கள் மாட்டு அன்பு கொள், மானம் போற்றுக, புலால் உண்ணற்க, உலகில் குற்றம் செய்யாதாவர் ஒருவர் இலர், பொரு ளாசை கொள்ளற்கு அருளோடு அறம் செய்க. சீற்றம் நீங்குக, தவம் செய்க, தேர்ந்து தெளிக, இளமையும், இன்பமும், செல்வமும், நில்லாது நீங்கும் நாளும் துன்பமே நல்லதை யாரும் மதிக்கமாட்டர், கல்வியும் கைப் பொருளும் இல்லாதார் சொல் புல்லாய் மதிக்கப்பெறும் என்று முழுக்க முழுக்க அறம் சொல்வதாகவே நமக்குக் கிடைத்துள்ள வளையாபதிப் பாடல்கள் அமைகின்றன. இவ்வாறு ஒவ்வொரு காப்பியங்களின் வாயிலாகவும் மனித வாழ்வின்

சீரிய நற்சிந்தனைகள் எடுத்துக்காட்டப் படுகின்றன. இலக்கியம் என்பது வாழ்க்கையின் கண்ணாடி நமது வாழ்க்கையே இலக்கியம் அவ்வகையில் உலக மொழியில் அறிஞர்கள் அனைவரும் சங்ககால இலக்கியங்களை செவ்வியல் இலக்கியங்களாக ஏற்று அங்கிகரித்துள்ளனர் தமிழ் மொழியானது நீடித்து நிலைத்திருப்பதற்கு அதுவே காரணம். அது காலத்திற்கு ஏற்றவாறு தன்னை மாற்றித் தகவமைத்துக் கொண்டே வருவதால் வழக்கிலும் வாழ்க்கையிலும் பின்னிப் பிணைந்து செம்மொழியாக மிளிர்ந்து நன்னடை போட்டு வருகின்றது. இவ்வாறு இன்றுள்ள ஒவ்வொரு மனிதனும் தன்னுடைய வாழ்க்கையை ஒழுங் கமைத்துக் கொள்ள வேண்டுமானால் காப்பியங்களை வாசித்தல் வேண்டும். அவை கூறும் நற்சிந்தனைக் கருத்துக்களை வாசித்தல் வேண்டும் பின்பற்றி நடக்கப்பழகுதல் மட்டுமில் லாது ஏனையவர்களுக்கும் இதனை எடுத் துரைத்தல் மிகப் பொருத்தமானதாகும்.

#### உசாத்துணைநூல்கள்

மணிமேகலையின் சமுதாயச் சிந்தனைகள் – முனைவர் போ.சத்தியமூர்த்தி

சிலப்பதிகாரம் காட்டும் வாழ்வியல் அறங்கள் – முனைவர் .மு பழனியப்பன்

சங்ககாலத்தமிழரின் வாழ்க்கை முறை சிந்தாமணி ஆராய்ச்சி – தமிழ்த் தாத்தா. உ. வே. சாமிநாதைய்யர்

மணிமேகலை சித்தரிக்கும் அறம்– முனைவர் எம். தேவகி

சிலப்பதிகாரம் உரை நூல் – மணிமேகலை உரை நூல்– சீவக சிந்தாமணி உரை நூல்–

சந்தோசம் வரும் போது அதைப் பற்றி சிந்தனை செய்யாதே:

அது போகின்ற போது

அதைப் பற்றிய

சிந்தனை செய்.



- அரிஸ்டாட்டில்

இநீது தருமம் 2019/20

പ്രേന്നത്താണ് പങ്ക്തോക്കുക്ക്

# இந்து மதம்

## சரூபினி ஆனந்தவேல் முகாமைத்துவபீடம்

தொழுவது சாலவும் சன்று" என்பதால் வெளியில் திரியும்மனதை, பண்படுத்தி தனக்குள் இருத்தும் முதற்படியாக ஆலயம் அமைகின்றது. "ஆலய வழிபாடு, விக்கிரக வழிபாடு ஒருமனிதனுக்கு அவசியமா? என்று கேள்வி எழுகின்றது. மனித வாழ்வில் அன்பு, அறிவு என்பதனூடாக எழுந்த வாழ்வியல் அனுபவம் பண்பாடாக மிளிர்ந்தது.

"பண்பாடு, ஒழுக்கம் ஒரு மனிதனுக்கு அவசியமா?, அவசியம் என்றால் ஏன்?" என்ற கேள்விக்கு மனிதன்என்ன பதில் வைத்துள் ளான்? வாழ்வதற்கு மனிதனுக்கு சுதந்திரம என்பதாக ஒன்று இருக்கும் போது இந்தப் பண்பாடு,ஒழுக்கம் என்பதெல்லாம் அவனைக் கட்டுப்படுத்துவதாகத் தானே அமையும்? தன்னைக்கட்டுப்படுத்தும் இந்தக் கட்டுப்பாடு களை, மனிதன் ஏன் தன்னுள் புகுத்தியுள் ளான்? எந்த நாட்டிலும், எந்த தேசத்திலும் ஏதோ ஒரு வகையில் நாகரீகம், பழக்கவழக்கங்கள், ஒழுக்கம் என்பதாக சிலவரையறைக்குள

உலகம் தோன்றிய பின்பாய் உயிர் தோன்றி, அதன் பரிணாமமாய் மனிகன் தோன்றினான். இயற்கையை இரசித்த மனிதன், இயற்கைக்குப் பயந்த மனிதன், இந்த இயற்கையை இயக்க ஏதோ ஒரு சக்தி இருப்பதாய் உணர்ந்தான். அதுவே இறை யெனக் கண்டான். இயற்கையில் இறைவனைக் கண்ட மனிதன், அந்த இறைவனை தனது ஒவ்வொரு உணர்விலும் இணைத்துக் கொண்டான். அப்படி அவனோடு இணைந்து அவனது உணர்வுகளில் பகுந்து, உணர்வும் அசலும் ஒன்றாய் அந்த ஒன்றிலிருந்து இறையென்னும் அந்த ஒன்றை உணர உணர்த்துவதே இந்துமதம் தன்னுள் இறையைக்கண்ட இந்துமதம் வெளியிலும் இறை வடிவமாக யாவற்றையும் கண்டது. "உள்ளம் ஒரு கோயில் ஊனுடம்பு ஆலயம்" என்று கண்டவன், வெளியே அதை உருவகப்படுத்தி ஆலயம் அமைத்தான். அங்கே சக்தி கொடுத்து இறையை வைத்தான். "ஆலயம்

പ്രുന്നുതത്ത് പര്ക്തരങ്കുകൾ

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

32

தன்னைப் புகுத்தியுள்ளானே? இது அவனுக்கு அன்பும், அறிவும், அனுபவமும் கற்றுத்தந்த பாடங்கள். அனுபவப் பாடங்களே அவனின் வாழ்வின் வேலியாகின்றன. அந்த வேலிக்குள் வாழவே மனிதம் விரும்புகின்றது. அதற்கு "இறைவன்" எனும் வடிவம் உதவுகின்றது. அந்த இறையை ஆலயத் தில் ஆரம் பத் தில் காணுகின்றான். அந்த இறையை எப்படி வழிபடல் வேண்டும் என்பதற்கு அதற்குரிய முறைகளை அவன் ஏற்படுத்தினான்.

இறையைக் காண வழி பக்தி. பக்தியின் மூலமே இறைவனை அடைய முடியும். கலியகத்தில் இறைவனை அடைய பக்தியே சிறந்த வழி. ஜெபம், நாமசங்கீர்த்தனம் என்பன பக்தியின் அங்கமகின்றன. "எவர் எல்லாக் கருமங்களையும் என்னிடத்தில் சமர்ப்பித்து, என்னையே உயிர்ப்பொருளாக கொண்டு, என்னை எவன் வழிபடுகிறானே அவனை சம்காரக் கடலிருந்து காப்பாற்றுகினறேன். என்கிறார் கீதையில் கண்ணன். நம்தேவார அடியார்கள் யாவரும் இறைவனைப் பக்கியின் மூலமே அடைந்திருக்கிறார்கள். "தோடுடைய செவியன்" இறைவனாகிய சிவனைத் தாயார் உமாதேவியரோடு சேர்த்து ஞான சம்பந்தப் பெருமான் காண்கின்றார். பக்தி, இறைவனைத் தாயாகவும் தந்தையாகவும் உணர வைக்கின் றது. ஒருகுழந்தைக்கு, அதன் தன்மைக்கேற்ப இறைவன் காட்சியளிக்கிறார். மனிதன் தனது உணர்வுகளை இறைவனிடம் அர்ப்பணிக்கும் போது இறைவன் மெல்ல மெல்ல அவனுக்கு தெரிய ஆரம்பிக்கின்றார். அப்பர் பெருமான் இறைவனாக தனது சறீரத்தை அர்ப்பணிக்கிறார். திருத்தலங்களில் உழவாரத் தொண்டு புரிகிறார். இறைவனது ஆலயம் பெரும் புனிக புரியாக அவருக்குத் தெரிகின்றது. தன்னை இறைவ னின் அடிமையாக அவர் காண்கின்றார். அவரது

உளப்பாங்கும் பக்கியின் பாற்படாது. இறைவன் தன்னோடு இருக்கும் போது உலகக்கில் ஒன்றையும் பெரிதாக அவர் காணவில்லை "யாமார்க்கும் கடியல்லோம், யமனை அன்றோம்" என்கின்றார். "மன்னவர் மன்னன் இறைவன் இருக்க மண்ணாளும் மன்னர் பெரிதோ?" என்கின்றார். அப்பரின் பக்கி ഥண്ഞ്ഞിலகில் சிறுமையை പെக்கி பொமை யைத் தேடுகிறது. பக்திக்கு பிராக்கனை அவசியம், நம்பிக்கை அவசியம், நம்பிக்கை இலாது பக்தி இயற்றுதல் வெளிக்குடத்துள் வார்க்கும் நீர் போன்றது. அன்னையின் பக்கன் அபிராமிப் பட்டர், அமாவாசையன்று நிலவ வரும் என்று மன்னரிடம் சொல்கின்றார். அன்னையவள் தனது தோட்டினைக் கமற்றி வானில் எறிகிறாள். அது நிலவாக ஒளிர்கிறது ஆற்றில்விட்ட பொன்னை குளத்தில் தேடுகிறார் சுந்தரர் நம்பிக்கை. நம்பிக்கை என்பது சரியானதா? கேள்வி வருகின்றது.

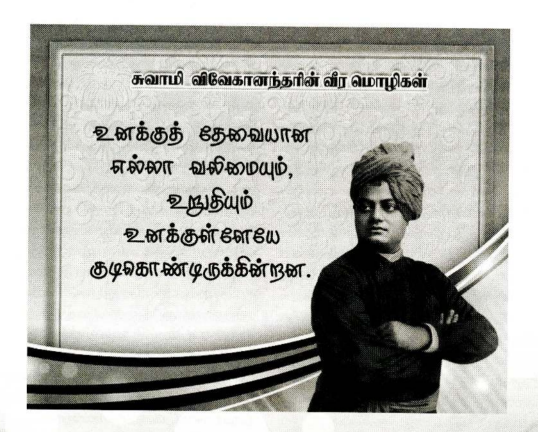
இவள் என் அன்னை – நம்பிக்கை இவர் என் தந்தை – நம்பிக்கை இவர்கள் என் உடன் பிறப்புக்கள் – நம்பிக்கை

நம்பிக்கை கொள்ளாவிடில் வாழ்வு தொலைந்து போகும் இறைவன் என்ற சொல்லை உணர நம்பிக்கை அவசியம். நாம் நாளையும் இருப்போம் என்ற நம்பிக்கையில் தானே வாழ்கினறோம். நம்பிக்கை நம்மிடம் வர நம் புபவனைப் பிரார்த்திக்க வேண்டும். பிராத்தனை பக்திக்கு அவசியம் இறைவனிடம் எதுவும் கேட்கலாமா? எமக்கு என்ன வேண்டும் என்பதை அவன் தருவான். ஆனால் அவனிடம் கேட்பதிலே அவனோடு பேசுவதில்,அவனைப் பார்ப்பதில் எமக்குத் திருப்தி. எம்முடைய திருப்திக்காகப் பிரார்த்திக்கின்றோம்.

இநீது தருமம் 2019/20

பட்டினத்தார் கேட்கிறார், தில்லை நாதா!சிதப்பரச் செல்வா!

வீணுக்கு உழைக்காதிருக்க வேண்டும். பட்சபாதம் பேசுவோர் கூட்டத்தில் கலவாதிருக்க வேண்டும், சத் சங்கத்திலிருந்து நீங்காதிருக்க வேண்டும், கொடிய கோபம் வராதிருக்க வேண்டும், இவ்வாறெல்லாம் இறைவனை வேண்டிப் பிரார்த்திக்கின்றார். விபுலானந்த அடிகளார் சொல்கிறார் இறைவன் வேண்டுவது "வெள்ளை மலருமல்ல, வேறெந்தப் பொருளு மல்ல உள்ளக்கமலமடி உத்தமனார் வேண்டு வது" என்கின்றார். உள்ளத்தை இறைவனிடம் கொடுங்கள். எமது உள்ளத்தை அவன் எடுக்கும்படி பிராத்தியுங்கள். "என்னிடத்தில் மனதை நிறுத்து, என்னிடத்தில் புத்தியை வைத்திடு, அதன் பின் என்னிடத்திலேயே உறைவாய்." என்கிறார் கீதையில் பக்தியோ கத்தில் கண்ணன். அவனிடம் எம்மனது நிலைக்க நம்பிக்கை வைத்து அவனை பிராத்திப்போம். ஓம் ஸ்ரீராம ஜெயம்.



இநீது தருமம் 2019/20

<sup>(21)</sup>ගත්ක අත්සින් සේක්ෂය ස සේක්ෂය ස

# மனிதம் போற்றும் வாழ்வியல் நெறிகள்

## கணேசமு<u>ர்த்த</u>ி க<u>ீர்த்த</u>னா விஞ்ஞானபீடம்

அவசியமாகும். அக்குறிக்கோளை அடைய வேண்டுமானால் வாழ்வில் பல்வேறு நெறிகளைக் கடைப்பிடித்தல் இன்றியமையாத தாகும்.

மானிடப்பண்பு இயல்புகளுக்கு ஓர் உறைவிடமாய் வாழ்க்கை வழி நெறிமுறை களுக்கான வழிகாட்டியாய் அமைந்துள்ள விழுமியங்களாக "அன்பு, உண்மை, சாந்தம், அறிவு, காருண்யம், சமாதானம், ஒழுக்கம், நேர்மை, இன்சொல்" இவ்வாறு பல வாறாக கூறிக் கொண்டே செல்லாம். இவற்றை சறிவர கடைப்பிடித்து ஒழுகுவதன் மூலம். உயிரினக் தின் உச்சியில் வாழும் நம்மை அறம், பொருள், இன்பம் ஆகிய முதன்மைப் பயனைப் பெற்று முத்தி நெறியை அடைய வழிவகுக்கும். அந்தவகையில் எக்காலத்திற்கும் அனைவருக் கும் அத்தியவசியமாக வேண்டப்பட்டது அன்பாகும். "அன்பு ஈனும் உடைமை அது ஈனும் நண்பு என்னும் நாடாச் சிறப்பு" அதாவது அன்பு பிறரிடம் விருப்பம் உடையவராக வாழும்

நில்லாமை நிலைபெற்றிருக்கின்ற இவ்வுலகில் நிலைபெற வாழ வேண்டும் என்று எண்ணியவர்கள் தம் புகழ் நிலைக்கக்கூடிய வகையில் சிறந்த செயல்களைச் செய்து விட்டு மாண்டு போனார்கள் அது போவே "அரிதரிது மானிடராய்ப் பிறத்தல் அரிது" என்பார் அறிவிற் சிறந்த ஒளவைப்பாட்டியார். பெறுதற்கரிய மானிடப்பிறவியைப் பெற்ற மக்கள் மண்ணில் நல்ல வண்ணம் வாழ்வதற்குச் சில நெறிமுறை களைப் பின்னற்றுதல் அத்தியா வசியமான தாகும். "எப்படியாவது வாழலாம்" என்றிலாவது 'இப்படித்தான் வாழ வேண்டும்' என்று மனதில் உறுதி கொண்டு அதனை செயலில் செய்து காட்டுதல் வேண்டும். "குறிக்கோளிலாது கெட்டேன்" என்பர் திருநாவுக்கரசு நாயனார். பல ஆண்டு காலங்களாக உயரிய குறிக்கோளுடன் தொண்டு செய்து வாழ்ந்த அப்பரே இவ்வாறு கூறுகையில் நாமெல்லாம் எவ்வாறு வாழ்க் கையை வகுத்துக்கொள்ளப் போகின்றோம் என்பதில் ஆச்சரியமே. ஆறறிவு கொண்ட நம்மவர்களுக்கு குறிக்கோள் என்பது மிக

പ്രേണ്ട്രത്തെന്ന് പരാക്തരാർക്യാകര്

Digitized by Noolaham Poundation noolaham.org Laaran ended org

35

නි**ජ්න අ**ග්රා 2019/20

தன்மையைத் தரும். அது எல்லாரிடத்திலும் நட்ப என்று சொல்லப்படும் அளவற்ற சிறப்பைத் தரும் என்கின்றார் வள்ளுவர். கட்பலனுக்கு கெரியாக உயிருக்கும் உடவுக்கும் எவ்வாறு அன்ப உள்ளதோ அதுபோலவே அனைத்து உயிர களிடத்திலும் அன்பாக இருத்தல் அவசிய மாகும். இன்றைய காலகட்டத்தைப் பொறுக்க வரையில் பணம், பொருள், வசதி வாய்ப்பக் களில் மனிதர்களுக்கு காணப்படுகின்ற ஈடுபாட்டி னால் அன்பு என்பது அருகிச் செல்கின்றது என்றே கூறலாம். "அன்பின் வழிய துயிர்நிலை அஃதிலார்க்கு என்பதோல்போர்த்த உடம்பு" வமியில் இயங்கம் உடம்பே அன்பின் உயிருள்ள உடம்பாகும். அன்பு இல்லாதவர் களுக்கு உள்ள உடம்பு எலும்பைத்தோல் போர்த்த வெற்றுடம்பேயாகும் எனவே மனிதராகப் பிறந்த நாம் அன்பின் வழி நின்று ஒழுகுதல் இன்றியமையாததாகும்.

"உள்ளத்தால் பொய்யாது ஒழுகின் உலகத்தார் உள்ளத்துள் எல்லாம் உளன்" பொய் சொல்லக் கூடாது மனமறிய ஒருவர் அப்படிச்சொன்னால் அந்தப் பொய்யே அவனைத்துன்புறுத்தும் என்று கூறுகையிலே உண்மை பேசுவதன் முக்கியத்துவம் புலப்படு கின்றது. எவனொருவன் உண்மை பேசுபவனாக வாழ்கின்றானோ அவனது வாழ்க்கை அறத்தை நோக்கி நேரிய வழியிலேயே செல்வும் உண்மை ஒரு காலமும் பொய்க்காது நம் முன்னோர் அக்கருத்து ஒரு காலமும் பொய்க் காது என்பர் நம் முன்னோர்கள் அக்கருத்து ஒருகாலமும் பொய்ப்பது இல்லை "உண்மை பேசி உத்தமனாக வாழக்கற்றுக் கொள்ள வேண்டும். எம்மை சிறந்த வழியில் இட்டுச் உறுதுணையாக செல்வதற்கு உண்மை அமையும் என்பது எனது கருத்தாகும். வாழ்க்கையை துன்பத்திலிருந்து பாதுகாக்கும் கருவி அறிவாகும். இதனையே "அறிவு அற்றம் காக்கும் கருவி" என்றார் திருவள்ளுவர் அறிவு பெறுதற்கரிய ஒன்றாகும். இவ்வறிவை நாம் பல்வேறு வழிகளில் பெற்றுக்கொள்ளலாம் இருப்பினும் கல்வியால் கிடைக்கின்ற அறிவே தலையாயது. இதுவே எக்காலத்திற்கும் இயைந்து நிற்கும் என்பது கிண்ணம். "குஞ்சி அழகும் கொடுந்தனைக் கோட்டமகும் மஞ்சள் அழகும் அழகல்ல – நெஞ்சத்து நல்லம்யாம் என்னும் நடுவு நிலைமையால் கல்வி அழகே அமகு" என்ற பாராட்டுகிறது. நாலடியார் அறியாமையை நோயாக்கி அதனைத் தீர்க்கும் மருந்தாக கல்வியை உருவகப்படுத்தியிருப்பது கல்வியால் கிடைக்கும் அறிவின் சிறப்பை பலப்படுத்துகின்றது.ஏட்டுக்கல் விமட்டும் கற்றுவிட்டால் போதுமா? கற்றதனால் மட்டும் அறிவு வந்துவிடுமா? கல்லாதவர்களிடமும் அறிவு உளதே அவ்வறிவ அவர்களை வாம வழிகாட்டுமா? என பல்வேறு கேள்விகள் எம்மில் எழலாம். இருப்பினும் கல்வியும் வேண்டும்.

அத்தோடு நல்லது எது தீயது எது என்று எந்த ஒரு பொருளைப்பற்றியும் துணிந்தறிந்து உண்மை காணும் திறனும் வேண்டும். ஞானம் இருந்தால் மட்டும் அத்துடன் கல்வி போதாது கூடவே கேள்வி ஞானமும் கைவரப் எமக்கு மாத்திரம் கிடைத்த பொ வேண்டும். தனித்துவமான அறிவை பிரயோசனமாக பயன்படுத்திக் கொள்ள வேண்டும் ஒவ்வொரு வரும் சிந்தித்து செயற்பட்டால் நாட்டில் நிலவும் பல்வேறு அசம்பாவிதங்களைத் தவிர்க்க முடியும். ஒழுக்கத்தை எடுத்துக் கொண்டால் வாழ்வின்பிறப்பு முதல் இறப்பு வரை நம்கூடவே நம்மை நெறிப்படுக்திக் கொண்டிருக்கின்றது கூறலாம். ஒருவரை அவரின் என் றே ஒழுக்கத்தை வைத்தே பிறர் எடைபோட்டுக் கொள்கின்றனர். என்றால் அது மிகையாகாது. சமயம் காட்டும் நல்லெறியில் ஒழுக்கம்

இந்து தருமம் 2019/20

தலையாயதாகும். மனிதனை வளர்ப்பது ஒழுக்கம் மனிதனை உயர்த்துவதும் ஒழுக்கம் 'உலகம் வேண்டுவது ஒழுக்கமே! சுயநலம் தீய ஒழுக்கம்! சுயநலம் அற்றதே நல்லொழுக்கம்!' என்றார் விவேகானந்தர். சுயநலம் தீய ஒழுக்கமாகும் பொதுவாழ்வைச் சிதைக்க வழிவகுக்கும். ஒழுக்கமே மானுடத்தின் விழுப்பம், சிறப்பு. ஒவ்வொருவரும் ஒழுக்கத்தில் சிறந்து விளங்க வேண்டும். ஒழுக்கமானது ஒருசெயலால் குறிக்கப்படும் மனித நடத்தை யல்ல. ஒரு சமூகத்தால் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்ட பலநற்பண்புகளின் சேர்க்கையாகும்.

ஐந்தில் வளையாதது ஐம்பதில் வளையுமா? என்பார்கள். நாம் சிறுவயதி லிருந்தே ஒழுக்கத்தை கடைப்பிடிக்க வேண்டும். ஒமுக்கம் பேணும் போது எம்மை உயர்ந்த நிலைக்கு இட்டுச் செல்லும் அத்துடன் எங்கு சென்றாலும் நற்பெயருடன் வாழவழி யமைக்கும். மற்றும் மனித விமுமியப்பண் புகளில் அதிகம் பேசப்படுவது செய்நன்றி மறவாமையாகும். 'காலத்தினால் செய்த நன்றி சிறிது எனினும் ஞாலத்தின் மாணப் பெரிது.' செய்ய வேண்டிய காலத்தில் நாம் செய்கின்ற உதவியானது. மிகச்சிறிய அளவாக இருந் தாலும் அது இந்த உலகை விட பெரிகாக எண்ணி மதிக்கப்படும் அவ்வாறான உகவியை பிறர் கேட்காமலே செய்தல் வேண்டும். அதே போல் அவ்வாறு செய்த உதவியை என்றும் மறக்காமல் இருப்பது என்பது மிகச்சிறந்த பண்பாகும். அப்பேர்பட்ட பண்பினை ஒவ்வொரு வரும் வளர்த்துக்கொள்ள வேண்டும். 'நன்றி மறப்பது நன்றல்லது.

அன்றே மறப்பது நன்று நம்மால் இயன்றளவு மற்றவர்களுக்கு என்ன செய்ய மடியம் என்று சிந்தித்து உதவி செய்வது நம் வாழ்வை மேன்மையடையச் செய்யம் ப்றுகு செய்யும் ஒவ்வொரு செயலும் 'கீதும் நன்றும் பிறர் தர வாரா' என்பது போல எம்மாலே கிடைக்கின்றது. இவ்வாறு மனித வாழ்க்கையை எடுக்துக் கொண்டால் ஆதி தொட்டு அந்தம் வரை எம்மை சீர்ப்படுத்தி மனிதனை மனிதனாக்கி இப்பு.மியிலே வாம்வாங்க வாமவைப்பன வாழ்வியல் நெறிகளாக விமுமியப் பண்புகளேயாகும். நம்மில் பலபேர் இன்றைய காலகட்டங்களில் வழிதவறிப்போயினும் அநேகமானவர்களால் இன்று தொட்டும் நம் மன்னோர்கள் அமைத்துத் தந்த நேரிய வழியிலேயே பயணித்துக் கொண்டிருக்கின் றோம் என்பதை நினைவுபடுக்குகையில். நம்மை நாமே பெருமை கொள்ளச் செய்கின் றது. நமக்கு முன்னோர் காட்டிய பாதை என்றும் பிழைத்ததில்லை. அதுபோலவே எமது எதிர்கால சந்ததியினரும் நேரிய பாதையில் பயணிப்ப தற்கு நாம் உறுதுணையாக இருக்க வேண்டும். நல்லொமுக்கம், மனித நேயப்பண்ப அனைக் தையும் நம் சந்ததியினருக்கு கற்றுக்கொடுத்து நல்லதொரு சமூகத்தை உருவாக்கி வாம்வில் முத்தி இன்பத்தை அடைவோமாக.

"மேன் மைகொள் சைவநீதி விளங்குக உலகமெல்லாம்"

# அறிவியல் சமயம் - சைவம்

**வே. பாவோயதன்** பொறியியற் பீடம்

உள்ளம்தான் கோவில், ஊனுடம்ப தான் ஆலயம் என்பது சமயம் கண்ட உண்மை. உலகையே மூன்று நிலைகளில் அடக்கி பதி, பசு, பாசம் என்று கண்டது சைவ சித்தார்த்த நெறி. மேலே முதன்மையாக இருப்பது பதி. இாண்டாவது பசு. மூன்றாவது பாசம். பதி நிரந்தரமானது, சுதந்திரமானது, கட்டுக்டுக்கள் இல்லாதது இடையில் உள்ள பசு மும்மலங் களில் கட்டப்பட்டு உள்ளது. மூன்றாவது பாசம் பகுதியை அணையாத, பசுக்களைக் கட்டுப்படுத் தும் ஆற்றல் மிக்கது. படலான ஆன்மா பதிலாகிய இறைவனை நோக்கி சென்றால் பசுபதியாகும். பாசத்தை நோக்கி பசுவந்தால் கட்டுக்கள் மடங்கிவிடும் என்ற குறிப்பான எச்சரிக்கை வலிமையானது.

உலகப் பொருட்களை மூன்றில் அடக்கிய சைவ சமயத்திறம் வியக்கத்தக்கது. இந்நிலை கண்ட அமெரிக்கர் தம் நாட்டில் சைவ சித்தார்த சர்ச் என்ற அமைப்பை உருவாக்கி இருப்பது கவனிக்கத்தக்கது. சைவ நெறி மனிதர்களாகப் பிறந்த அனைவருக்கும் உரியது. அன்புத் பண்பு உடையவர்கள் அனைவருக்கும் சைவர்கள் என்ற மரபுத்தொடர் நினைக்கத்தக்கது. சைவ சமயம் என்பது வழிபடுவதற்காக மட்டும் ஏற்பட்டதல்ல வாழும் வழியைக் கூற வந்த சமயம் என்பதை விளக்கும் முகமாக இக்கட்டுரை அமைந்துள்ளது.

சமயம் என்ற சொல் பக்குவம் என்ற பொருளில் அமைந்துள்ளது. அதனால் தான் தெள்ளத் தெளிந்தார்க்குச் சீவன் சிவலிங்கம் என்ற திருமூலர் மொழி புகன்றார். "தெளிர் தார்க்கு" என்ற சொல் ஆழம் பொதித்து கோயிலுக்குச் சென்ற தேங்காய் உடைத்து, கூடம் காட்டி, தட்சணையைத் தட்டில் போடுவது பக்தி இல்லை; ஆன்மீகமும் அல்ல இவையனைத் தும் குளிப்பால் உணர்த்து குளிப்பால் உணர்த்தும் ஆன்மீகம் சிந்தனைகள். "ஊனுடம்பு ஆலயம் என்பது திருமூலர்

இந்து தருமம் 2019/20

நல்வாக்கு தூய்மை செய்து, உணவு படைத்து, துணி கட்டுதல் சடங்கை இறைவனுக்கு செய்கின்றோம். மனிதனே தெய்வம் என்ற இந்நாளைய வெளிப்பாடு ஆகும்.

> "தன்மை போல பிறரை எண்ணும் தன்மை வேண்டுமே–அந்தத் தனிமை வர உள்ளத்திலே கருனை வேண்டுமே பொன்னைப் போல மனம் படைத்தால் செல்வம் வேறில்லை – இதைப் புரிந்து கொண்ட மனிதனைப் போல் தெய்வம் வேறில்லை"

என்ற கவிஞன் வாவியின் சொல்வெட்டு, சைவசமயத்தின் உள்ளடக்கத்தை வெளிப் படுத்தி உள்ளது. மனிதனுக்குள் இருக்கும் ஆற்றலைச்சைவசமயம் வெளிப்படுத்தி யுள்ளது. இருமூக்கில் இடது பக்கம் வாரி காற்று உள்ளே போகும் போது வெப்பத்தையும் வலப்பக்கம் வாரி காற்று உள்ளே போகும் குளிர்ச்சியையும் தருகின்றது. வெப்பத்தை சிவன் என்றும் குளிா்ச்சியையும் திருவாதிரை திருமாலுக்குரிய நட்சத்திரம் திருவாதிரை நட்சத்திரத்தில் பிறந்தவர்கள் வெப்ப சம்பந்தப்பட்டவனையோடு வாழ்வர். திருவோண நட்சத்திரம் குளிர்ச்சி உடையது. இந் நட்சத்திரத் தில் பிறந்தவாகள் குளிாச்சி சம்பந்தப்பட்ட நோயோடு வாழ்வதை இன்னும் காணலாம். மனித வாழ்விற்கும் தாழ்விற்கும் மூச்சுக்காற்று மையமாகி உள்ளது. உயிர் கௌவும் காலனவனைக் காலன் என்<u>று</u> முன்னோா் பெயரிட்டனர். கால் என்ற சொல்லிற்குத் தமிழில் காற்று என்று பொருள் உடலையும் உயிரையும் கூறுபடுத்துவதால் கூற்றுவன் என்று பெயரிட்டனர். முன்னோர்களின் கூற்றை கடைப்பிடித்தால், காலனை வெல்லலாம்.

மாணமிலாப் பெருவாழ்வு வாழலாம் எனபதை திருமூலா்,

> "விட்ட எழுத்தை விடாத எழுத்தால் கட்டவல்லார் காலனைக் கட்ட வல்லார்"

என்று இரண்டே தொடர்களில் பெரிய ஆன்மீக அறிவியலைச் சுட்டியுள்ளார். உள்ளே மூச்சை இழுக்கும் போது எட்டு அங்குலம் காற்று செல்கிறது. மூச்சை விடும் போது 12 அங்குலம் காற்று உள்ளே செல்கிறது. விட்ட எழுத்து எட்டு விடாத எழுத்து 12 இருபத்து நாலு மணி நேரத்தில் ஒரு மனிதன் 216OO தடவை மூச்சை உள் இழுக்கின்றான். சாதாரண நிலையிலே இதில் ஆசை, கோபம், காமம், பொறாமை, ஆகியவை சேரும் போது இன்னும் நட்டமாகும். இதை எல்லாம் உள்ளடக்கி,

## "வாயடக்க வாழ்வு மூச்சடக்க மூக்கு"

என்ற பழமொழி ஆன்மிக அறிவியல் சிந்தனையாழும் மரங்களின் நான் அரசாக (அரசமரம்) இருக்கின்றேன் என்பதை கண்ணபெருமான் வாக்காக கூறுவர். அரச மரத்தை இன்னும் மக்கள் தெய்வமாக வழிபடுவதைக் காணமுடியும். மனிதனுக்குத் தேவையில்லா காா்பன்டை ஆச்சைட் என்னும் காற்றை அரசமரம் எடுத்துக் கொண்டு மனிதனுக்கு தேவையான ஆக்சிசனைப் பெருவாரியாக விடுகின்றது. கோயிலர்களில் அரசமரத்தை வைத்திருப்பதை நோக்கம் இதுவேயாகும். மனித வாழ்வில் செரிமானம் மிகவும் அவசியம் செரிமானத்தை செம்மையாக செய்யும் ஆற்றல் சுக்கிற்கு உண்டு.( இஞ்சி காய்ந்தால் சுக்காகும்)

இநீது தரும்ம் 2019/20

"சுக்கிற்கு மிஞ்சிய மருந்தில்லை சுப்பிரமணியனுக்கு மிஞ்சிய கடவுள் இல்லை"

என்ற கிராமிய பழமொழி சைவ சமய மருந்தினைச் சுட்டியுள்ளது. சுக்கு பல விதமான நோய்களுக்குரிய அருமருந்தாகும். முருகனுக் குரியது பஞ்சாமிர்தம்,நெய்யும் தேனும் சேரும் போது விசமாகின்றது. அதில் வாழைப்பழம் சேர் ந் தால் விடமுறிவு ஏற் படுகின் றது. இப்பிரசாதம் நோய் எதிர்ப்பு சக்தி நல்கும். இன்றைய நாகரிக உலகில் வயிற்றுப் புண் என்பது பரவலாகக் காணப்படும் நோயாகும். ஒரு வலிக்கு மருந்து சாப்பிட்டு, பல வலிகளை விலை கொடுத் து வாங்குகின் றனர். வயிற்றுப் புண்ணிற்கு உரிய சிறப்பு மருந்து சைவ காவல் தெய்வமான மாரியம்மனுக்கு படைக்கப்படும் உண வில் உள்ளது. மாரியம் மனுக்கு போடப்படும் படையலில் தயிர் சோறும் வெங்காயமும் இடம் பெற்று இருக்கும். உப்பை மட்டும் தவிர்த்து விடுவர். உப்பு பல நோய்களை உள்ளடக்கி சுரங்கம் என்பதை சைவப் பெரியார் உணர்ந்து உள்ளனர். சைவக்கோயில்கள் அனைத்தும் அறிவியல் கூடங்கள். தல மரங்கள் ஆரோக்கிய புதையல்கள் படைக்கும் உணவுகள் அருமருந்துகள். அடியார்களை நடமாகும் கோயில்களாகச் சைவ சமயம் குறிப்பிட்டுள்ளது. சைவம் உணர்ந்து பக்குவம் பெறுவோம். என்ற சமய நம்பிக்கைக்குள் செல்லுங்கள்.

பசுமைப் புரட்சி என்று கேள்விப்பட்டிருப்போம்.

அது என்ன இளஞ்சிவப்புப் புரட்சி.

அதாவது மருந்து வகைகள் உற்பத்தியை பெருக்குவது ஆகும்.

நீலப் புரட்சி என்பது மீன் உற்பத்தியை பெருக்குவதும்,

வெண்மைப் புரட்சி என்பது பால் உற்பத்தியைப் குறிப்பதும் ஆகும்.

## கலைவாணி

கு.ஹிதுர்ஷா விஞ்ஞானபீடம்

வெள்ளைத் தாமரையில் நீயொரு வெள்ளி நிலா... கொள்ளை மனத்திரையில் தினமொரு வீதி உலா...

அறியாமை இருள் அகற்றும் அறிவொளிக்கு ஆதாரமாய் ஏடுகள் ஏந்தியவளே...

ஆன்மீகம் உணர்த்தும் ஐம்பத்தொன்று மணிகள் கோர்த்து அட்சமாலை கொண்டவளே...

இருகரம் எடுத்து வீணை மீட்டும் கலைவாணியே... ஆலயம் துறந்த இராணியே... வெள்ளைத் தாமரையில் நீயொரு வெள்ளை நிலா

கல்வி ஞானமே இல்லாது திருவருள் பெற்றதாலே காவியம் படைத்தானே காளிதாசன்...

உன் அருள் இல்லாமலே கவிஞரோ?...முனிவரோ?... ஆற்றும் செயலும் அரிதாகுமே...

அள்ள அள்ள குறையாத அமுதசுரபியை

ஆபுத்தினுக்கு கொடுத்தாய்... அரசனுக்கு இணையான ஆசனமொன்றை காளமேகனுக்கு பரிசளித்தாய்...

நாவினில் குடியிருக்கும் நாமகள் கலைத்தேவியே வெள்ளைத் தாமரையில் நீயொரு வெள்ளி நிலா...

பாலையும் நீரையும் பிரித்துப் பருகிடும் அன்னப் பறவையை வாகனமாய் கொண்ட அன்னையே...

பவித்ர தன்மையோடு பாய்ந்து செல்லும் நதியும் நீயே... ஆயகலையின் வடிவானவளே... அந்தக் கலையின் மகளுமானாயே...

இசை என்னும் இன்பக் கடலில் மூழ்க வைத்த இதய வீணையே... இனிமை தரும் இன்னிசையும் நீயே...

நான்மறை வேதம் உச்சரிக்கும் நான் முகனின் பதி விரதையே... வெள்ளைத் தாமரையில் நீயொரு வெள்ளி நிலா...

இநீது தருமம் 2019/20

පීටා කොතාර විද්ය කොටස් සහ කොටස

# புராணக்கதைகளில் நெம்புகோல் தத்துவம்

#### பா. சத்திதாசன்

மானைப்பணிந்து தன்னை அழைத்த காரணம் என்னவோ? என வினவினார். அகத்தியரே! நீர் உடனேயே தென்பகுதிக்குச் செல்லவேண்டும்" என ஆணையிட்டார். "ஐயனே! இது என்ன சோதனை? தங்கள் திருமணத்தைக் கண் குளிரப் பார்த்து ஆனந்திக்க வேண்டுமென்றல் லவா இத்தனை காலம் தவமிருந்தேன்? திருமணம் நிறைவேறப்போகும் இச்சமயத்திலா என்னை தென்பகுதிக்குச் செல்லவேண்டு மென்று உத்தரவிடுகிறீர்கள்? எனக்குறையிரந் தார் அகத்தியர். சிவபெருமான் அகத்தியரை அன்போடு நோக்கி " அகத்தியரே! நீர் தென் பகுதிக்குச் சென்று சேர்ந்தபின்புதான் எனக்கும் பார்வதிக்கும் திருமணம் நடக்கும். அகே வேளை, எனது திருமணக்கோலத்தை அங்கிருந்தே தரிசிக்க உனக்கு வரமளிக்கேன். கவலையை விடுக" என்றார். அகத்தியரும் உடனேயே தென்பகுதி நோக்கிப் பயணத்தை ஆரம்பித்தார். அவர் அப்பகுதியை நோக்கிச் சென்றுகொண்டிருக்கும் போதிலேயே

எல்லாம் வல்ல சிவபெருமானுக்கும் ,மாலய பர்வத ராஜகுமாரியாகிய பார்வதி தேவிக்கும் திருமணம் நடைபெற மும்முரமான ஏற்பாடுகள் நடைபெறுகின்றன. ஈரேழு பதினான்கு லோகங்களிலு மிருந்து தேவர்களும், அசுரர்களும், மனிதர்களும் வந்துசேர்ந்தவண்ணமாயிருக்கின்றனர். பூமியானது தட்டையாக ,ருப்பதாகக் கருதப்பட்ட காலமது.

திருமணம் நடைபெற ஆயத்தமான வேளையில் ,மாலய பிரதேசத்தில் வந்துசேர்ந்த கூட்டத்தினரின் பாரம் காரணமாக வடபகுதி தாழ்ந்துகொண்டேபோக தென்பிரதேசம் உயர்ந்தது. ,து கண்டு அச்சமுற்ற கூட்டத்தினர் என்ன செய்வதெனப்புரியாமல் சிவபெருமானை அணுகினர். சிவபெருமானோ புன்சிரிப்புதிர்த்து விட்டு அகத்திய மாமுனிவரை அழைத்துக் கொண்டுவருமாறு அவர்களைக்கேட்டுக் கொண்டார். அகத்தியரும் வந்து சிவபெரு

இநீது கருமம் 2019/20

ദ്ധ്വന്തത്തൻ പல്ക്തങ്ങ്കുകൾ

கொஞ்சங்கொஞ்சமாக வடபகுதி மேல்நோக்கி அசைந்து கொண்டுவந்து பழைய சமநிலையை அடைந்துவிட்டது. அகத்தியர் தென்பகுதியை அடைந்துவிட்டார் என்பதற்கு அடையாளமாக இது இருந்தது. சிவபெருமானுக்கும் பார்வதி தேவியாருக்கும் நடைபெற்ற கோலாகலமான திருமணத்தை இமாலயபிரதேசத்தை வந் தடைந்த அனைவரும் கண்டுகளித்து மகிழ்ந் திருந்தவேளை, தென்பகுதியை வந்தடைந்த அகத்தியருக்கும் சிவபெருமானின் திருமணக் கோல தரிசனம் கிடைத்துவிட்டது. இதுதான் புராணக்கதை. இக்கதையில் நெம்புகோல் தத் துவம் எவ் வாறு விளக்கப் பட்டுள்ளது என்பதை நோக்குவோம்.

தட்டையான பூமியை ஒரு நெம்புகோலா கக் கொள்ளலாம். அதன் வடமுனையில் கூடியிருந்த சனக்கூட்டத்தினரின் நிறையை று எனக்கொள்வோம். குறுமுனிவர் அகத்தியரின் நிறை சிறியதாகையால் அதனை W எனக் கொள்வோம். பூமியை நாராயணர் ஆமை வடிவத்தில் இருந்து முதுகில் தாங்குவதாக ஐதீகம். அவ்விடமானது பூமியின் வட அந்தத் திலிருந்து X துரரத்திலும், தென் அந்தத்தி லிருந்து Y துரரத்திலும் உள்ளதெனக்கொள்க. இதனை வரைபட மொன்றில் பின்வருமாறு குறிப்பிடலாம்.

இது இரண்டாவதுவகை நெம்புகோல் ஆகும். இதற்குரிய விதியாவது

அதாவது w என்பது சிறிதானபோதிலும் y என்பது x இனைவிட மிக அதிகமாக இருந்தால் மிகப்பெரிய நிறையாகிய று ஐயும் தாங்கமுடியும் என அறிந்து கொள்ளலாம். புராணக்கதையில் கூறப்பட்டுள்ளவாறு நாராயணரால் ஆமை வடிவத்தில் முதுகில் பூமி தாங்கப்பட்ட இடம் வட அந்தத்திற்கு அண்மையிலேயே இருந்தது. அகத்தியர் அவ்விடத்திலிருந்து வெகு துரரத்தில் உள்ள தென் பகுதிக்குச்சென்றமை காரணமா கவே அவரால் பூமியைச்சமப்படுத்த முடிந் துள்ளது என்பது இங்கு தெளிவாகிறது.

எனவே இது நெம்புகோல் தத்துவத்தின் அடிப்படை என்பதை அறியாமலேயே புராணக் கதை வெகுநேர்த்தியாகப் புனையப்பட்டுள் ளமை கண்டு ஆச்சரியப்படாமல் இருக்க முடியாது. பிற்காலத்து மிதப்புவிதியைக் கண்டுபிடித்த விஞ்ஞானியாகிய ஆக்கிமிடீஸ் என்பவர் நெம்புகோலின் பயன்பாடு பற்றிக் குறிப்பிடும்போது. தனக்கு விண்வெளியில் நிற்க ஒரு இடமும் வலிமைமிக்க ஒரு நெம்புகோலும். ஒரு பொருத்தமான சுழலிடமும் வழங்கப் படுமானால் இந்த உலகத்தையே புரட்டிவிட முடியும் என உரைத்தார்.

# தஞ்சாவூர்க்கோயிலும் சாய்தளத்தின் பயன்பாடும்.

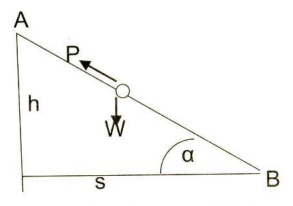
தமிழகத்தின் தஞ்சைமாவட்டத்தில் உள்ள பெரிய நகரங்களில் எட்டாவதாக விளங்கு வது தஞ்சாவூர் ஆகும். இது தமிழகத் தின் தலைநகர் சென்னையிலிருந்து தெற்காக 228 மைல் தொலை விலுள்ளது. இங்கு தான் தஞ்சைப்பெருங்கோயில் அமைந்துள்ளது. இராஜராஜசோழனின் ஆட்சிகாலத்திலே கி.பி 1003 இலிருந்து 1009 வரையில் கட்டி முடிக்கப்பட்ட முற்றிலும் கருங்கற்களாலான கோயில் இதுவாகும். இக்கோயிலின் கோபுரம் பதினான்கு மாடிகளுடன் சுமார் 216 அடிகள் உயர்ந்து விளங்குகிறது. இக்கோபுரத்தின்

මාර්ත් සැභාවාරි 2019/20

&ല്വന്തത്തബ് ലംഗത്തോക്കുകൾ

உச்சியில் 80கொன் எடைகொண்ட உருண்டை வமவக்கல்லானது 96 அடி சதுரமான அடித்தளத்தில் ஏற்றப்பட்டுள்ளது. இதனை இந்த உயரத்திற்கு ஏற்றுவதற்குத் தஞ்சைக்குச்சற்று வடக்காக கும்பகோணத்திற்குச் செல்லும் பாதையில் நான்கு மைல் தூரத்திலுள்ள வயலுாரில் இருந்து சாரமிட்டு கல்லைச் சிகரத்தில் ஏற்றியதாக அறியக்கிடக்கிறது. உண்மையில் வயலுாரிலிருந்து சாய்தளம் அமைத்தே கல்லைக் கொண்டு சென்றிருக் கிறார்கள் என்பகை நாம் இப்போது அறிகிறோம். சாய்தளத்தை உபயோகிக்கு பாரமான பொருட் களை அதிக சிரமமின்றி உயரமான இடங் களுக்கு ஏற்றமுடியும் என்பதை விஞ்ஞானம் கற்ற எவரும் இலகுவில் விளங்கிக்கொள்ள (LDIQUILID.

இதை சாய்தளத்தின் பயன்பாடுபற்றிய சூத்திரம் மூலம் தெளிவாக விளங்கிக்கொள்ளலாம்.



h/s என்னும் விகிதம் திரிகோண கணிதத்தின்படி தான் α ஆகும். α றுஎன்னும் நிறையை சாய்தளம் AB இன் வழியே இழுக்கும்போது இழுவிசை P=Wசைன்α ஆகும். சைன்α எப்பொழுதும் <1 ஆகுமாதலால் P என் பது எப் போதும் W ஐ விடக் குறைவாகவேயிருக்கும் என்பது வெளிப்படை. இப்போது தஞ்சாவூர்க்கோயிலின் கோபுர உயரம் மற்றும் வயலுாரிலிருந்து அதன் தூரம் என்பவற்றின் பெறுமானங்களைப் பிரயோகிக் கும்போது கான்α=216/4x5280=.01 ஆகும்.

$$\alpha = 43^{\circ}18^{\circ}$$

#### சைன்α=0.6858

ஆகவே P = 80 x 2240 x 0.6858 =1242 இறாத்தல் நிறையாகும். இந்த அளவான இழு விசையைப்பிரயோகிக்க பலபேர் அவசிய மில்லை. மூன்று பேர் சேர்ந்தாலே 80தொன் எடைகொண்ட கல்லினை மேலே கொண்டு செல்வதில் சிரமமிருந்திருக்காது. கல்லினை ஒரு இழுவை வண்டியில் ஏற்றி அதை மூன்றுபேர் கோபுரம் வரை இழுத்துச்சென்று வைத்துள்ளார்கள் என்பதை நாம் கணக்கீட்டின் மூலம் அறிந்து கொள்ளலாம்.

சாய்தளத்தின் பயன்பாடானது தற்கால விஞ்ஞான வளர்ச்சிபெற்ற காலத்தில் மட்டு மல்ல, ஆயிரத்துக்குமேற்பட்ட வருடங் களுக்கு முந்திய அந்தக்காலத்திலும் அப் போதைய பொறியியலாளர்களுக்குத் தெரிந் திருந்தது என்பதனை நாம் அறிந்து கொள்ள வேண்டும்.

இந்து கருமம் 2019/20

44

# தொன்மை கொண்ட தமிழன் வானியல்

### பிரபுடதேவன் பிரசாந் பொறியியற் பீடம்

மாயின் இனத்தின் வரலாறு, மொழி மற்றும் இலக்கியம் இரண்டின் அரிச்சுவடிகளில் இருந்தே ஆராயப்படல் வேண்டும். நேற்றைகளை நாளைகளிற்கு பாதுகையாக்கல் வேண்டும். ஆனால் தொழில்நுட்ப முன்னேற்றம் என்று மார்தட்டிக்கொண்டு நாம் யார்? நமக்கான உயரம் என்ன? என்பதை அறியா மலே நாம் வாழ்ந்து வருவதே இன்று மிகப் பெரும் துர்ப்பாக்கிய நிலை. ஆம் அவ்வகையில் தமிழன் கட்டடம், சிற்பம், ஓவியம், யுத்தம், விஞ்ஞானம், வானியல், சோதிடம் என்று பல்துறைசார் அறிவின் உச்சத்தில் இருந்தான் என்பது ஐயமற்ற உண்மை, இவை பற்றி முறையான ஆராய்தல் இன்றைய நூற்றா ண்டின் மாயத்தோற்றத்தை தகர்த்தெறியும் என்பது எனது எண்ணம் அவ்வகையில் வான்வெளி ஆய்வில் உச்சம் தொட்ட இன்றைய நூற்றாண்டில் பல்லாயிரம் ஆண்டுக்கு முன் தமிழன் கொண்ட வானியல் அறிவு தற்கால அறிவை மிஞ்சியது என்ற உண்மையை

"யாமறிந்த மொழிகளிலே கமிம் மொழிபோல் இனிதாவதொங்கும் காணோம்" என்று தமிழால் தமிழை அழகு செய்தான் எட்டயபுரத்து எழுச்சிக் கவிஞன். ஆம் மொழி மற்றும் மதம் என்பது ஒரு சமூகத்தின் அடையாளம்; அந்த இனத்தின் வரலாறுகளை சுமக்கும் பொக்கிஷம் என்றால் அது மிகையல்ல. அவ்வகையில் சில மொழிகள் அதுசார் இலக்கியங்களின் உண்மைகளும் பண்பாட்டு படையெடுப்புக்களினாலும், அதிகார ஆக்கிரமிப்புக்களாலும் காயங்களின் கட்டிலில் உயிரின் இறுதி இழையில், யுகங்களின் சந்திப்பில் ஏறும் வழி தெரியாமல் தத்தளித்துக் கொண்டிருக்கின்ற துர்ப்பாக்கிய நிலை இன்றைய நவநாகரீக சமுகத்தில் காணப்படுவது குறிப்பிடத்தக்கது. இதன் வழியே சுழிகொண்ட நிகழ்கால நீரோட்டங்களில் அற்புதத் தமிழ் கரைந்து கொண்டிருக்கிறது. என்ற நிலை இருதய ஓரம் இனமறியா வேதனையைத் தருகிறது. ஒரு சமூகம் முழுமை பெற வேண்டு

போதனைப் பல்கலைக்கழகம்

45

உணர்த்த இக்கட்டுரையில் இலக்கியங்களோடு கரம் கோர்த்து சற்று நேரம் நடப்போம் வாருங்கள்.

காற்ற பழையது என்றாலும் உள்ளிழுக் கும் போது உயிர் ஊறுமாறு போல தமிழின் தொன்மையும் புதுயுகப்படைப்பிற்கு வித்திடும் என்ற பேரவாவோடு தமிழர் வானியல் பற்றி சற்று விரிவாய் ஆராய்வோம். முதலில் இவ் அகில மானது ஐம்பூதங்களின் ஒருமைப்பாட்டால் உருவான ஒரு சடப் பொருள் என் கிறது விஞ்ஞானம். இதனை பல்லாயிரம் நூற்றாண் டிற்கு முன் "நிலம், நீர், தீ, வளி, விசும்பொடு ஐந்தும் கலந்த மயக்கம் ஆதலின் "என்று தொல்காப்பியமும்,

> "மண் திணிந்த நிலனும் நிலன் ஏந்திய விசும்பும் விசும்பு தைவரு வளியும் வளித்தலை இய தீயும் தீ **முரணிய** நீரும் என்றாங்கு ஜம்பெரும் புதத்து இயற்கை போல் …"

என்று புறநானூற்றுப்பாடலும் எடுத்துக் காட்டிநிற்கிறது. இது மட்டுமல்லாது "புனற் மேற் புவியும், புவி மேற் படைப்பும் அனன் மேல் வகுத்த வருட்பெருஞ்சோதி" ஆம் நீரின் மேல் பவியம், பவியின் மேல் மலைகளும் நிலனும் இவ்விரண்டும் தீயின் மேல் நிலைத்திருப்பதே இயற்கை என்ற அற்புத விளக்கத்தையும் அண்டப் பெருவெளியில் இருந்து ஒளி அண்டங்களைப் பார்க்கையில் அவை அணுக்களாக காட்சி அளித்தன என்று அற்புத பௌதிகவியலை (quantum physics) எந்த வித விஞ்ஞான முன்னேற்றமும் இல்லாத காலகட்டத்தில் வள்ளளாரால் கூற முடிந்தது அறிவச் என்றால், அது தமிழனின்

சிந்தனையின் அற்புத வெளிப்பாடன்றி வேறில்லை. "திருமழைத் தலை இய இருள் நிற விசும்பின்" என்கிறது மலைபடுகடாம் என்ற இலக்கியம், அதாவது நிலம் நின்று நோக்கின் விண்ணாணது நீலம் கொண்டு தென்படினும் விசும்பு இருள் மயமானது என்ற நவீன வானியல் விஞ்ஞானம் கூறும் பேரண்டக் கொள்கைகளின் அடிப்படைகளை நம்மவர்கள் அன்றேகூறினார்கள் என்பது தமிழர் அறிவின் பெருமையை பறைசாற்றி நிற்கின்றது. இது தவிர பூமியின் தோற்றம் பற்றிய பல்லறிஞர் ஏற்ற கருத்தை தமிழ் அணிசெய்யும் இலக்கியமாம் பின்வருமாறு கூறி நிற்கிகிறது.

"விசும்பில் ஊமூழ் செல்லக் கருவளர் வானத்திசையில் தோன்றி உருவறி வாரா ஒன்றன் ஊழியும் செந்தீச் சுடரிய ஊழியும் பனியொடு தண்பெயல் தலை இய ஊழியும் அவையிற் நுண்முறை வெள்ள மூழ்கி ஆர் தருபு"

அதாவது வானம்,காற்று, தீ, நிலம், என்பன முறையே முதலாம், இரண்டாம், மூன்றாம்,நான்காம், ஐந்தாம் யுகங்களில் (ஊழி) உருவாகின என்பது விஞ்ஞானம் ஏற்றுக் கொண்ட நிதர்சனங்கள் என்பது குறிப்பிடத் தக்கது.

அடுத்ததாக நாம் ஞாயிற்றையும் அது சார் தமிழ் அறிவியல் பற்றியும் நோக்கிடுவோம். சூரியனைப் பற்றிய ஆய் வுகளின் இறுதி முடிவுகள் கதிரவன் ஒரு திடப்பொருள அல்ல; கதிரவன் வாயுக்களின் கலவை இவை மூலமே வெப் பமும் ஒளியும் உற் பத்தியாகின் றது என்கிறது இதனையே "பகல் செய் மண்டிலம்" என்கிறது. பெரும்பாணற்றுப்படை. மற்றும் கதிரவன் மத்தியில் வெப் பம் கனன்று

இநீது தருமற் 2019/20

கொண்டிருப்பதை "அகங்கனலி" என்று அதிலிருந்து வெளியேறும் தீநாக்குகளை "நெடுஞ்சுடர்க்கதிர்" என்கிறது நற்றிணை. மேலும் சூரியனில் இருந்து பறப்படும் வெண்மை ஒளி பல்வண்ணணக் கலவை என்றும் அதில் ஏழு முக்கியம் என்ற நிறப்பிரிப்பை கூறுகிறது பௌதிகம். இதனை சங்கப்பலவர் கபிலர் குறிஞ்சிப்பாட்டில் "எல்லை செல்ல ஏமுர்ப இறைஞ்சிப் பல்ககிர் மண்டிலம் கல்சோவ மறைய என்று கதிரவன் ஏழுவணம் பூட்டிய தேறிலே உலாவருகின்றான் என்ற விஞ்ஞான உண்மையை உவமையாக்கியள்ளார். என்பது கறிப்பிடத்தக்கது. இற்றைக்கு பல்லாண்டு களிற்கு முன்பு திசையறிதல் என்பது மிக அக்கியாவசியங்களில் ஒன்றாக இருந்தது. அதனை எதுவித உபகரணப் பயன்பாடும் இல்லாத காலத்தில் நம் நவீன விஞ்ஞானத்தின் அடிப்படையாக கூறப்படும் "அவதானிப்பு" என்பதை அன்றே நம்மவர்கள் சிந்தனை செய்து துருவ நட்சத்திரத்தின் தனிச்சிறப்பை கண் டாய்ந்து இரவில் திசையறிவதற்கு தீர்வு கண்ட னர். பகலில் திசைகளை கண்டறிந்து கொள்ள சூரியனின் இயக்கத்தை நன்காராய்ந்தனர் எனலாம் சித்திரைத்திங்கள் 10ம் நாளிற்கு பின் கதிரவன் தமிழக உச்சிக்கு இருப்பதை அறிந்து அன்றைய நாளில் இரு கோல்களை நட்டு அதன் நிழல் விழும் தன்மை கொண்டு திசைகண்டான் தமிழன் என்கிறது. நெடுநெல்வாடை .

"விரிகதிர் பரப்பிய வியன்வாய் மண்டிலம் இரு கோல் குறிநிலை வழுக்காது குடக்கு ஏர்பு ஒரு திறம் சாரா அரைநாள் அமையத்து நூலறி புலவர் நுண்ணிதன் கயிறிட்டு"

அண்டமானது சூரியனை மையமாக கொண்டு இயங்கு கிறது. பூமியானது தட்டையானது அல்ல உருண்டை வடிவமானது

என்ற உண்மைகள் கி.பி 1343ல் நிக்கலஸ் கொப்பனிகல்ஸ் என்பவரால் கெரிவிக்கப்பட்ட போதும் பின்னர் அது மறைக்கப்பட்டு பின்பு கொலைநோக்கி கொண்டு கலிலியோ அதனை நிருபிக்கு சூரியமையக் கொள்கைக்கு விக்கிட்டார் என்கிறது வரலாறு. இவையாவும் கூறப்படுவதற்கு இரண்டாயிரம் வருடங்களிற்கு மன்பே "என்றாம் உறவரு மிருசுடர் நேமி ஒன்றிய சுடர் நிலையுள் படுவோரும்" என்று கூரியன் மற்றும் கோள்களின் இயக்கத்தை தெளிவுபடுத்துகிறது பறிபாடல். "செஞ்ஞாயிற்றுச் செலவும் அஞ்ஞாயிற்றுப் பரிப்பும் பரிப்புச் சுழ்ந்த மண்டிலமும்" என்று ஞாயிற்றுவட்டம் மற்றும் இயக்க வானியலுக்கு மேலும் வலுச் சேர்க்கிறது பறநானூறு. இதுமட்டுமல்லாது,

"சுழன்று ஏர்ப்பின்னது உலகம் அதனால் உழந்தும் உழவேதலை"

என்று உருண்டையான உலகமே சூழல முடியும் என்ற அறிவினை இருவரிகளில் கூறக்கூடிய திண்மையான அறிவு நம்மவர்கே உண்டு என்பது பெருமை கொள்ளச் செய்கிறது. வான்வெளியில் சுயமாய் ஒளி காலுபவற்றை நாண்மீன் என்றும் கதிரவன் கதிர் கொண்டு ஒளி கொள் பவற்றை கோள் மீன் கள் என்றும் அழைத்த மரபு அக்காலத்தில் காணப்பட்டது. இதனை

> "நீநிற விசும்பிள் வலனேற்பு திரிதரு நாண்மீன் விராய கேணமீன் போல"

என்றபட்டினப்பாயையும் "வாள் நிற விசும்பிற்கோள்மீன் சூழ்ந்த இளங்கதிர் ஞாயிறு" என்று சிறுபாணற்றுபடையும் சான்று பகர்ந்து நிற்கிறது. "தீ வளி விசும்பு நீர் ஐந்தும் ஞாயிறும் திங்களும் மறனும் ஐவரும்" என்று

ஐம்பூதத்தோடு ஞாயிறு திங்களோடு, செவ்வாய், புதன் வியாழன், வெள்ளி, சனி என்ற ஐந்து கோள்களும் காணப்படுகின்றது என்பதை கூறுகிறது சங்கப்பாடல். அத்தோடு வான்வெளி யானது கோள்மீன், துணைக்கோளகள், குறுங்கோள்கள், வால்மீன்கள், என்பவற்றை உள்ளடக்கியது என்கிறது வானவியல் அதில் ஞாயிற்றுக்கு அடுத்ததாக அதிகளவில் பேசப்பட்டது திங்கள். திங்களானது கதிரவன் ஒளியிலே மிளிரும் பொருள் என்பதை

"மாதர் முகம் போல் ஒளிவிட வல்லையேல் காகலை வாழி மதி"

என்று உவமைகளால் தெளிவாக் குகிறது திருக்குறள். மேலும் கதிரவன், பூமி, திங்கள், என்பனஒரே நேர்கோட்டில் வரும் போது கிரகணங்கள் ஏற்படுகின்றன என்பதை மாதங்கீரனார் நற்றிணையில்

"அகல் இரு விசும்பின் அரவும் குறைபடுத்த பசங்கத்தில் மதியத்து நிலாப்போல"

என்றுநன்றமிழால் நன்குரைத்தார். "உவவுத்தலை வந்த பெருநாள் அமையத்து இருசுடர் தம்முள் நோக்கி புண்கண் மாலை மறைந்தாங்கு "என்ற சங்கப்பாடல் சந்திர கிரகணம் பற்றியும் தெளிவு படுத்தியுள்ளமை குறிப்பிடத்தக்கது. இதுமட்டுல்லாது சந்திரனின் வளர்பிறை, தேய்பிறை பற்றி "மாசு விசும்பின் வெண்டிங்கள் மூலைந்தான் முறை முற்ற" என்ற புறநானூற்று அடிகள் கூறி நிற்பதும் குறிப் பிடத்தக்கது.

திங்களின் நிலையை மட்டுமல்லாது சூரியனை மையமாகக் கொண்டியங்கும் கோள்களின் ஆய்ந்தறிதலிலும் நம்மவர்கள் நன்கு புலமை பெற்றிருந்தனர் என்பக குறிப்பிடத்தக்கது. செந்நிறமாய் இருப்புகனால் செவ்வாய் என்றும் கடல் மேல் கோன்றுகின்ற சிறிய திடலின் மேல் ஏற்றப்பட்ட சிறிய விளக்கு போல் செவ்வாய் என்பதை "முந்நீர் நாப்பன் கிறிற்சுடர் போல் செம்பீன் இமைக்கும் மாவிசும்பின்" என்கின்றார். பலவர் காமோ தரனார். அடுத்ததாக வெண்மை நிறப்பண்பால் வைள்ளி எனப்பட்ட கோள். குற்கால ஆய்வில் வெள்ளிக் கனிமம் உள்ளது என்பது உறுகிப்படுத்தப்பட்டுள்ளது.) தென்திசை நோக்கி நகர்ந்தால் மழை பொழியும் காலம் என்பதை கணிப்புற்றிருந்தனர். முன்னோர்கள் "வெள்ளி தென் புலத்துறைய விளைவயல் பள்ளம் வாடிய பயனில் காலை" என்ற அடிகள் அதனை மேலும் உறுதி செய்கின்றது. அடுத்து கோள்களில் கொலைவில் காணப்படுவதும் கரிய நிறமாக விளங்குவதும் சனி ஆகும்.

"மைம்மீன் புகையினும் தூமம் தோன்றினும் தென்திசை மருங்கின் வெள்ளி ஓடினும் வயல் அகம் நிறையப், புதற்பூ மலர மனைத்தலை மகவை ஈன்ற அமரக்கண்" என்ற

கபிலரின் பாடல் சனி சில (இடபம், சிம்மம், மீனம்) இராசிகளில் நுழையும் போதும் வால் வெள்ளி தோன்றினாலும், வெள்ளி தெற்கு நோக்கி சென்றாலும் உலகில் வறட்சியும், வறுமையும் மிகுந்து தீச்செயல் உச்சம் பெறும் என்கிறது. பாரியின் பறம்பு வீழ்ச்சிக்கும், சேரமன்னன் இரும் பொறையின் இறப்பின் வருகையை உணர்த்திய தீய அறிகுறி பற்றிய கூடலூர் கிழாரின் கருத்தும் மனித வாழ்க்கைக் கும் கோள்களின் இயக்கங்களிற்கும் இடையே மிக நெருங்கிய தொடர்புள்ளமையை எடுத்தியம் புகிறது. இதுமட்டுமல்லாது தமிழர்களின் சோதிடக் கலையானது வானியலோடு மிக

நெருங்கிய தொடர்புரிமை தொண்டது. இதற்கடிப்படையாய் இராசிகள். அதுசார் அறிவியலும் பின்பலமாகி நிற்கிறது. அவ்வகையில் இருபத்தேமு நட்சத்திரக் கூட்டம், பன்னிரு இராசிகளாக பிரிக்கப்பட்டு, மேலும் நான்கு இராசிகள் அடங்கிய மூவகை வீகிகளாக பிரிக்கப்பட்டுள்ளன. (இடப. மிதுன. மேட வீதிகள்) வெள்ளியாகிய சுக்கிரன் இடபத்திலும், செவ்வாய் மேடக்கிலும், புகன் மிகுனக்கிலும், ஆதித்தன் சிம்மத்திலும் வியாமனாகிய கரு மீனத்திலும் திங்களும் சனியும் இராகவும் மகரத்திலும் கேது கடகத்திலும் செல்லக்கூடிய ஆவணிக்கிங்கள் அவிட்ட நாளில் கிங்களை இராகு தீண்டுகின்ற சந்திர கிரகணம் நிகமுமாயின் மமைபொமியம் என்ற வானியல் விகியை. செயற்கைக் கோள் துணைகொண்டு அறியப்படும் வானியல் அறிக்கைகளே பொய்யாகும் தற்காலத்தில், வெறுமனே கோள்களின் நிலை கொண்டு மமைவரும் நாளை கண்டறியக் கூடிய ஆழ்ந்த ஞானம் நம்மவரிடம் இருந்தது என்பதை எண்ணு கையில் இருதயம் இனமறியா கர்வம் கொள்கின்றது. "விரிகதிர் மதியமொடு வியல் விசும்பு, புணர்ப்ப ...." என்ற மேற்படி நிகம்வுகளைக் கூறும் பாடல் கூறும் நாள் கி.மு 161ம் ஆண்டு ஆவணித்திங்கள் பன்னிரண்டாம் நாள் வியாழக்கிழமை என்கிறது. ஆய்வுகள்; இதுவே வைகை ஆற்றில் வெள்ளம் பாய்ந் தோடிய நாள் என்பதனை அறிகையில் வியப் பின் உச்சத்தை எட்டாமல் இருக்க முடியவில்லை.

ஆரிய வருகை தமிழனில் தாகத்தை ஏற்படுத்துவதற்கு முன்னரே பழந்தமிழின் வானியலில் இமயம் தொட்டிருந்தான் என்பதற்கு எண்ணற்ற பல சான்றுகள் சாட்சியாகின்றன.

அறுபது ஆண்டுக்கணிப்பும். சூரிய சந்திரனைக் கொண்டு கணிக்கப்பட்ட பருவகாலங்களும், பன்னிரு ஆண்டுகளாக ஒரு மாமாங்கம் என கணிக்கும் வமமையும் ஆரியத் தொடர்பில்லாத தமிழ்ச்சிந்தனை என்பது குறிப்பிடத்தக்கது. இது மட்டுமல்லாது வான் பயணங்கள், வானார்தி பற்றி விளக்கங்களும் நம் சங்க இலக்கியம் கூறி நிற்கும் உற்று நோக்கற்குரிய விடயமாகும். "வலவன் ஏவா வாரைாகி" எனும் பறநாரைறுப் பாடல் ஒட்டுநர் இல்லா வானூர்தியையும், சிலப்பதிகாரம். மணிமேகலை போன்ற இலக்கியங்கள் வான் வழிப் பயணங்களையும், சீவுக சிந்தாமணியில் மயிற்பொறி விமானக்கின் செயற்றிறனையும். கம்பாரமாயணக்கில் படபக விமானத்தையும் கூறி நிற்றலானது. பழந்தமிழ் வானியலின் இமயச் சிந்தனை அன்றி ഖേനിல്തെ.

ஆம் நண்பர்களே, வானியல் மட்டு மன்றி காண்கின்றதுறை அனைக்கிலும் மேன்மையான அறிவினால் ஆழமான தடங் களை நமக்களித்துள்ளனர் நம்முன்னோர்கள். இருந்தும் நாம் போலிகளிலும், பொய்மை களிலும் தொலைந்து நமக்கான அடையா ளத்தை நாமே தொலைத்துக் கொண்டிருக் கின்றோம். தமிழனாய் பிறந்தோம் என்ற கர்வம் அமர்ந்திருக்க வேண்டிய ஆசங்களில் இப்போது வருத்தத்தில் வளர்ந்த கோபமே குடியிருக் கின்றது. இந்நிலை மாறி நன்நிலை பெற முன்னோர்களின் வழித்தடங்களை பின்பற்றிடு வோம். வான் துறை மட்டுமன்றி அனைத்துத் துறைகளும் தமிழனின் சாதனைப் பெயர் கூறும். நம் கரங்கள் நட்சத்திரங்களில் முட்டிப் பூப்பூக்கட்டும்.

# ஏய் தண்ணீரே!

#### குறிஞ்சிச் செந்தமிழி

ஏய் தண்ணீரே! தமிழனுக்கும் உனக்கும் அப்படியென்ன தொடர்பு

பஃகுறுளி ஆறென பெருகிய சரித்திரம் போத்தல் தண்ணீராய் சுருங்கிய சோகம்..

#### சங்ககாலம்

சங்கம் என்றொரு தமிழரின் கழகம் மூன்று இருந்ததாய் சொல்லுது சரிதம்

வங்க கடலில் வந்த பேரலை

இந்து தருமம் 2019/20

எம்மவர் கனவை அழித்தது எவ்விதம்?

கோவலன் என்ற காவிய நாயகன் கடலினில் சென்று பொருளினை சேர்த்தவன்

நதியினை பற்றி உவமை கூறினன் மாதவி பிரிந்தாள் மன்னன் இறந்தான்

சோழர் காலம் காடரம் வரைக்கும் கப்பலில் சென்று. கப்பம் வென்ற தமிழனின் காலம் மிச்சம் இருந்த தீவுகள் எல்லாம் மண்டியிட்டன மன்னவன் வாளினால்

### அந்நியர் காலம்

மனைவிக்கு மிளகுவாங்க மலபார் வந்த பயல்களெல்லாம் மண் மீதூ ஆவல்கொண்டு மரணித்த பெருங்காலம்

தோல்விகளும் துரோகங்களும் தமிழனுங்கு புதிதா? வாள் கொண்டு பேசுகிற கட்டபொம்மன் பெரிதா?

சேறு என்றும் சந்தனமாய் ஜொலிப்பதில்லை புல்லை யாரும் தர்ப்பை என்று மொழிவதில்லை..

கள்ளத்தனத்தாலே வீழ்ந்து விட்ட தமிழினம் மெல்லத்தலைதூக்கும் மீண்டும் அலைபேசும்

அலைகடலின் நடுவினிலே அமர்ந்திருக்கும் தாயவளே ஆசையுடன் கேட்கின்றேன் அறிவு கொஞ்சம் தாரும்மமா!

செம்பரத்த பூவெடுத்து செவ்வாழ நாரெடுத்து செவ்விளனி நீர் தெளிச்சு செய்திருக்கன் பூ மாலை

இநீது தருமம் 2019/20

அறிவெனும் படைக்கலம். எனக்கு நீ அருள்வாய் அதற்கான காரணம் என்னவென்று உணர்வாய்

என்னோடு படித்தவன் ஏழொடு நிறுத்தி"விட்டு மண்ணோடு போராடும் மரணித்த துயர்வாழ்வை மண்ணோடு மண்ணாக்க மகராசி அருள் வேண்டும்

எப்போது கேட்டாலும் என்னவென்று கேட்டாலும் தப்பாமல் வாங்கிதரும் அப்பாக்காய் படிக்க வேண்டும்

இரவிரவாய் கண்முழிச்சு எப்படித்தான் படிச்சாலும். எறும்பளவும் விளங்காத இங்கிலிசு ஏறவேண்டும்

### இனி

சுட்டிக்குழந்தையும் சுட்டியைதொடட்டும் பெட்டிக்கடையிலும் ஜப்பாட் வரட்டும்

அதற்குமுன் அறிவரசி அவசியம் காப்பாற்று

புத்தகம் எடுக்கும் ஒவ்வரு வேளையிலும் நித்திரைக்கு அழைக்கும் சோம்பலிருந்து

படிக்கும் நேரம் அரட்டை அடிக்க துடிப்புடன் திரியும் தோழியிடமிருந்து

வாணி என்றும் ராணி என்றும் வாய்கிழிய வம்பளக்கும் சின்னத்திரை சித்தியிடமிருந்து

நான்" கேட்டவையெல்லாம் கிடைக்குமென்றால்

வவுனியாவில் ஒரு வள்ளுவன்பிறப்பான் ஒற்றை வரியில் புது குறளினை தருவான்

ஈழத்தில் இருந்தொரு இளங்கோ துளிர்ப்பான் இரட்டைக்காவியமும் அவனே செய்வான்

கற்றவர் தலைமையில் மற்றொரு எழுச்சி மறுபடி இங்கு உருவாகும் சுற்றங்கள் எல்லாம் சுகத்துடன் வாழ சரஸ்வதி அருள்தர வேணும்

நாம் கடந்து செல்லும் ஒவ்வொரு மனிதனுக்கும் நம்மைப் போலவே ஒராயிரம் பிரச்சினைகள் இருக்கும்.. முடிந்தவரை புன்னகையாவது பரிமாறிக் கொள்வோம்...!!!



## சைவநெறி இலக்கியங்கள்

#### கார்த்திகாயினி ரவீந்திரன்

இணைந்த விஞ்ஞான சுகாதார கற்கைகள் பீடம்

சிவபெருமானை முழுமுதற் கடவுளாக வழிபடும் சைவ சமயத்தினைப் பற்றிய இலக்கி யங்கள் சைவ நெறி இலக்கியங் களாகும். இவை சைவ நெறி பற்றியும் சிவபெருமான் பற்றியும் புகழ்ந்து பாடவும் சைவ நெறியைப்பரப்பவும் இயற்றப் பட்டன. கி.பி. 7ம் நூற்றாண்டு முதல் 12ம் நூற் றாண்டு வரையான காலங்களில் சிற்றிலக்கியம், பெருங்காப்பியம், சைவப்பனு வல்கள் என பல சைவ இலக்கியங் கள் இயற்றப்பட்டன.

ஒளவையார், குமரகுருபரா், சிவப்பிரகாசா், உலகநாதா், நாயன்மார்கள், நால்வர் போன றோர் சைவ சமயத்தின் பெரும் நூல் இயற்றிய வர்கள். பல்லவா் காலத்திலும் அதன் பிறகும் இயற்றப்பட்ட சைவ இலக்கியங்களின் தொகுப்பு பன்னிரு திருமுறைகள் எனப்படும். இத் திருமுறையை அடிப்படையாக கொண்டு இயற்றப்பட்டஇலக்கிய நூல திருமுறை சார்ந்த நூர்களாக அறியப்படுகின்றன. பன்னிரு திருமுறைகள், திருப்பதிகக்கோவை , திருமுறை கண் ட பு ராணம் , சேக் கி ழார் பு ராணம் , திருத்தொண்டர் திருநாமக் கோவை போன் றவை திருமுறை சார்ந்த நூல்களாக நூல்களாக கொள்ளப்படும்.

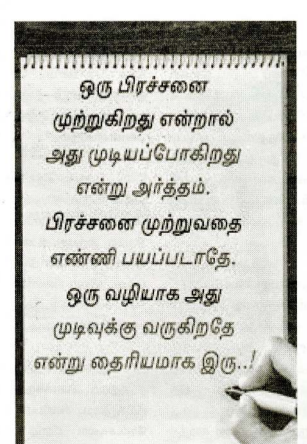
சைவ சித்தாந்த நூல்கள் பதினான்கு வகைப்படும் திருவுந்தியார், திருக்களிற்று ப்படியார், சிவஞானபேதம், சிவஞான சித்தியார், இருபா இருபது, உண்மை விளக்கம், சிவப்பிர காசம், உண்மை நெறி விளக்கம், திருவருட் பயன், வினா வெண்பா, போற்றிப் பஃறொடை, கொடிக்கவி, நெஞ்சுவிடுதூது, சங்கற்ப நிரா கரணம் என்பனவாகும்.

பிற சைவ சித்தாந்த நூல்களாக சித்தாந்த தரித்திரம் ,சொக்கநாத வெண்பா,சொக்கநாத கலத்துறை, சிவபோக சாரம், முத்தி நிச்சயம், சோடசகலாப் பிராத சட்கம் போன்றவற்றைக் கூறலாம். மொழி பெயர்ப்பு சைவ நூல்களாக

சிவார்ச்சனா சந்திறிகை, அறிகரதாரதம்மியம், பஞ்சரத்ன ஸ்லோகங்கள், சுருதி ஸீக்தி மாலை சிவதத்துவ விவேகம், சிவபரஸ்லோகங்கள், பரப்ரம்மதச சுலோகீ, ஈஸ்வர குருதியானங்கள், போன்றவற்றைக் கூறலாம்.

தலபுராணங்களாக திருவிளையாடற்புராணம், மதுரைக்கலம்பகம், மதுரைக்கோவை, மதுரை மாலை, காஞ்சிபுராணம், கச்சி ஆனந்தருத்ரேசா பதிகம்,கச்சி திருவேகம்பர் ஆனந்தககளிப்பு, சிதம்பரமும்மணிக்கோவை, திருவாரூர் நான் மணிமாலை சிதம்பரசெய்யுட் கோவை, காசிக் கலம்பகம், திருக்குற்றாலக்குறவஞ்சி, பிரபந்தத் திரட்டு, இரட்டைமணிமாலை போன்றவை யாகும். வீர சைவ நூல்களாக சித்தாந்த சிகாமணிபிரபு லிங்கலலை, ஏசுமதநிராகரணம், இஷ்டலிங்க அபிடேகமாலை, கைத்தலமாலை, குறுங்கழிநெடில், நெடுங்கழி நெடில், நிரஞ்சன மாலை, பழமலை அந்தாதி, சிவநாம மகிமை, வேதாந்த சூடாமணி, திருத்தொண்டர் மாலை போன்றனவாகும்.

பொது சைவநூல்களாக கந்தபுராணம், முத்துத் தாண்டவ பாடல்கள், நீலகண்டசிவன் பாடல்கள், நடராசபத்து போன்றவற்றைக் கூறலாம்.



இந்து கருமம் 2019/20

# அன்றாட வாழ்வில் சைவ சமயம்

மிருக வைத்திய பீடம், 16ஆம் பிரிவு

நாம் விரும்பியபடி ஒன்றைப் பெறும் போது நம் மனதில் இன்பம் உண்டாகிறது. அன்றியும் நாம் விரும்ப மாட்டாத ஒன்று நம்மை சேராவிட்டாலும் நாம் இன்புறுகின்றோம். இப் படியின் றி நாம் விரும் பிய ஒன் று கிடைக் காவிட்டாலும் விரும் பாதது வந்து சேர்ந்தாலும் துன்பம் உண்டாகிறது. எனக் காயினும் என்னைச் சேர்ந்த வரக்காயினும், என் னுடைய பொருள் களா யினும் இடர் சேர்ந்தால் துக்கம் உண்டாகின்றது. யாராயினும் இடர் செய்தால் அவரிடத்தில் கோபம் உண்டா கின்றது. ஏதாயினும் இடர் வரப்போகின்ற தென்று கண்டால் அச்சம் உண்டாகின்றது.

சைவ வாழ்க்கையிலே துன்பத்துக் காயினும, துக்கத்துக்காயினும், கோபத்துக் காயினும் அச்சத்துக்காயினும், இடம் வராது, நாம் மற்றவரை பார்க்கும் பார்வையிலே எமது எண்ணத்திலுமே அனைத்தம் அடங்கியுள்ளது. சைவமாகிய கண்ணாபியாற் பார்த்தல் ,யாவும் உவப்பானவையாகவே தோன்றும். நான் விரும்பிய பொரு கிடையாது விட்டால் துன்பமில்லை. யார் நமக்கு துன்பம் இழைத் தாலும் கோபமில்லை ஏனெனில் சைவமாகிய கொண்ட நம்மை வந்தடையும் போது யாவும் நமக்கு நம்மையாகவேதோன்றும்.

சைவசமயத்தின் படி நாம் ஆணவ மென்னும் வியாதியினாலே பீடிக்கப் பட்டிருக்கின்றோம். இந்த வியாதியை தீர்க்கும் வைத்தியர் சிவபெருமான் : ஆதலால் அவருக்கு "வைத்திய நாதன்" என்றும் பெயர் இந்த ஆவணம் எனும் மாயையில் இருந்து விடுபட்டு முத்தி வழியை நோக்கி செல்ல கடவள் நம்மை வழிகாட்டுகின்றார் . நாம் இடர்களை எதிர்நோக்கும் போது கடவுளை நிந்திப்பதுண்டு ஆனால் வாழ்வின் துன்பங்களை எதிர்நோக்கும் போது தான் நாம் வாழ்வில் சிறந்த மனிதர்களாக திகழ்கின்றோம். நமக்கு நடைபெறும் அனைத்து விடயங் களும் ஏதாவது ஒரு காரணம்

கொண்டதாகவே இருக்கும் தொடக்கத்தில் இறைவன் நமக்கு சோதனைகளைக் கொடுத் தாலும் முடிவில் நாம் பட்ட கஷ்டங்களிற்கு விடை கொடுப்பார். ஆதலால் நம் முயற்சிகளை கடந்து, நாம் வெறுப்பவைகள் நம்மை அடைந்தாலும், நாம் வேதனைகளில் அகப்பட்டாலும், அவைகள் நமது நன்மைக்காக கடவுளால் அருள்பட்டவை என் பதை உணர் ந்து அவைகளைப் பற்றி இன்பறுகலே தக்கதாகும்.

"நாமார்க்குங் குடிவெல்லோம் நமனை அஞ்சோம் நரகத்தில் விடர்ப்படோம் நடலை யில்லோம் ஏமார்ப்போம் பிணியறியோம் பிணிவோமல்லோம் இன்பமே எந்நாளும் துன்பமில்லை தாமார்க்கும் குடியல்லாத் தன்மையான சங்கரனற் சங்கவென் குழையோர் காதிற் கோமாற்கே யாம் என்றும் மீளாவாளாய்க் கொய்ம் மலர்ச்சே வடியினையேகுறுகினோமே"

"கண்ணவென் சந்தனச் சாந்தும் சுடர்திங்கட் சூடாமணியும் வண்ண உரிவை உடையும் வளரும் பருவ நிறமும் அண்ண வரமுரண் ஏறம் அகலம் வளாய அரவும் திண்ணன் கெடிலப் புனலும் உடையாரொடுவர் தமர்நாம் அஞ்சுவ தியாதொன்று மில்லை அஞ்ச வடுவது மில்லை"

(தேவாரம்) என்றும் எப்போதும் ஆனந்தமாய் வாழலாம்.

துக்கம், கோபம், அச்சம் மூன்றும் உடலுக்குத் தீமையானவை என்னுடைய கப்பல் ஆழ்ந்து போனால் பெரும் முயற்சி செய்து பொருளைத் தேடி நாட்டத்தைத் தீர்த்தாலும் எனக்கு யாராவது இடர் செய்ய வரும் போது

கோபம் கொள்ளுதலின்றி அவனைத்தடுத்தலும் குழந்தையானது. கொடிய நோயின் வாயில் அகப்பட்டால் அஞ்சுதலின்றி நல்ல வைத்தியம் செய்தலும் ,அது இறந்து போனால் பிறந்தவர் இறப் பது திண்ணம் என் பதைக் கண்டு மனங்கலங்காதிருத்தலும் சைவர்களல் லா தாரும் செய்யத் தக்கவைகளாம்.

கடவுளை திருவடிகளை அடையவே பிறவி எடுத்தோம். ஆதலால் அத்திருவடிகளைச் சிந்தித்தலும் துதித்தலும் வணங்குதலுமே நம் முக்கிய கடமையாகும். உடம்பு நயப்படுவதற்கு உணவும் மனம் தயக்க கல்வியும் வேண்டப் படுதல் போல ஆன்மா நயப்பட கடவுள் வழிபாடு வேண்டப்படும். உடம்பும் மனமும் ஆன்மாவின் கருவிகள் உடம்பு தொழில் செய்ய மனம் ஆராய கருவியாயுள்ளன. கருவிகளும் பார்க்க கருவி களையுடையவன் மேலானவன். ஆதலால் உடம்பின் மனத்திலும் மேலானதே ஆன்மா ஆகவே உடம்பை நயப்படுத்த வேண்டிய உணவினும் மனத்தை நயப்படுத்த வேண்டிய கல்வியினும் மேலானது ஆன்மாவை நயப்படுத் துவதற்காக கடவுள் வழிபாடு

சைவா்களாகிய நாம் கடைப்பிடிக்கும் அன்றாட சைவ ஒழுக்கங்கள் ஆவன திருநீறு அணிதல் திருவைந்தெழுத்து ஒதுதல் ,தியானம் ,திருநாட்கள், கோயில் வழிபாடு, சைவசமய முறைப்படி நடத்தல், சிவனடியாரை வணங்குதல் போன்றவையாகும். இவையாவும் நாளாந்தம் நாம் தவறாது கடைப் பிடிக்க வேண் டிய ஒழுக்கவிழுமியங்கள் ஆகும்.

ஒவ்வொன்று பற்றியும் தனித்தனியே நோக்குவமானால் வாழ்வியல் மேம்பெற சைவ ஒழுக்கங்கள் எவ்வாறு எம்மை வழிநடத்து கின்றன. என்பதை அறிந்து கொள்ளலாம்.

இநீது தருமம் 2019/20

போதனைய் பல்கலைக்கழகம்

சைவ ஒழுக்கங்கள் இன்றியமையாது திருநீறு அணிதல் அதை அணியும் போது சிவபிரானை நினைத் தாலும் திருவைந் தெழுத் தை உச்சரித்தலும் அவசியமாவை.

"கருவாய்க் கிடந்துன் கழலே நினையுங் கருத்துடையேன் உருவாய்த் தெரிந்துன்ற னாமம் பயின்றே னுதைருயால் திருவாய் பொலியச் சிவாய நமவென்று நீளணிந்தேன் தருவாய் சிலகதி நீபா கிரிப்பலி யூரானே"

மேலுள்ள தேவாரத்தில் என் திருவாய் மலர் ந்து சிவாயநமவென்று சொல் லி திருநீறணிந்தேன் . திருப்புலியூரரனே சிவகதி அருள்வாய் என நமச்சிவாய மந்திரத்தின் மகிமையும் ,திருநீற்றின் சிறப்பையும் திருப்பாதிரிப்புலியூர் ஈசனை நோக்கி பாடிய தேவராத்தில் குறிப்பிட்டுள்ளார்.

சைவர்களாகிய நாம் திருவைந் தெழுத்தை ஆறுதலாகவும், அமைதியாகவும், அன்போடும் ஒவ்வொரு நாளும் ஓதுதல் வேண்டும். எந்தவொரு மனத்துன்பமும், சோர்வும், நோயும், "நாதன் நாமம் நமசிவாயவே எனக் கூறும் போது" துஷ்ட சக்தியை எம்மைவிட்டு அகலச் செய்து விடும்.

தற்காலத்தில் மிகப்பிரபலமாக வெளி நாட்டவர்களாலும் மனஅமைதியை பெறுவ தற்காக யோகா "மெடிட்டேசன்" என கடைபிடிக் கப்படும் பழக்கம் எம் விழுமியங்களில் ஒன்றான தியானம் ஆகும்.தியானத் தினை கடைப் பிடிப்பதன் மூலம்,மனச்சாந்தி ,மனவலிமை என்பவற்றை அடையமுடியும். சிவபெருமான், உமாதேவியார்,விநாயகர்,வைரவர், வீரபத்திரர், சுப்பிரமணியர் ஆகிய மூர்த்திகளில் ஒன்றிலே விசேஷபற்று வைத்து நாள் தோறும் தியானித்துத் தோத்திரம் சொல்லி வணங்குதல் வேண்டும். சிவதியானத்தில் மனக் கண்களில் நடராச வடிவம் பொருத்தி வழிபடுதல் சிறப்பானது.

"தோற்றம் துடியதனில் கோயும் திதி அமைப்பில் சாற்றியிடும் அங்கியிலே சங்காரம்–ஊற்றமாம் ஊன்று மலா்ப்பதற்கே உள்ளத்திரோத மூத்தி நான்ற மலா்ப்பதற்கே நாடு"

மேற்கூறிய உண்மை விளக்கம் கூறும் பாடலானது அரிய உண்மைகளை விளக்கி நல்வழியில் செவுத்தத்தக்கது. ஒரு திருக்கரத திலே உள்ள துடியானது படைத்தலாகிய கொமிலைக் குறிக்கின்றது. கடவுள் நம்மை படைத்து நாம் மெய்பபொரு ளாகிய அவரை அடைந்து பேரானந்தத்தை பெறுவதற்காக என்பதை அது காட்டத்தக்கது. இவ்வாறு தியானத்தின் போது நடராசர் வடிவத்தை கண்முன் நிறுத்தும் போது பேரின்ப நிலையை அடையலாம். நடராசரின் திருவடி களுள் ஒன்று முயலகனை மிதித்து ஆணவத்தை நசித்தவை குறிக்கம். அதை நாம் காணும் போது அவருடைய திருவடித் துணையைக் கொண்டு ஆணவத்தைத் தூண்டும் ஆசைகளை அடைக்க வேண்டும். என்னும் விருப்பம் உண்டாகும். மற்றத் திருவடி அவர் நம்மைத் தம்மோடு சேர்த்து தம்மைப்போல் ஆக்குவார் என்பதைக் குறிக்கும்.

### "தில்லை வாழ்ந்தணர்தம' அடியார்க்கும் மடியேன்

திருநீலகண்டத்துக் குயவனார்க் கடியேன் இல்லையே யென்னாத இயற்பகைக்கு மடியேன் இளையான்றன் குடிமாறனடியார்க்கு மடியேன் வெல்லுமா மிகவல்ல

மெய்ப்பொருளுக்கடியேன்

விரிபொழில் சூழ் குன்றையார் விரன் மிண்மற்

#### கடியேன்

அல்லிமென் முல்லையந்தார் அமர் நீதிக் கடியேன்

ஆருரன் ஆரூரில் அம்மானுக்காளே"

இது சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் திருவா ரூர்ப்பரவை நாச்சியார் திருமாளிகையில் இருந்து வீதிவிடங்ப் பெருமானைத் தரிசிக்கும் பொருட்டு ஆலயத்துக்குள் எமுந்தருளும் போது தேவாசரிய மண்டபத்தில் வீற்றிருக்கும் சிவனடி யார்களை உள்ளக்கில் வணங்கி "இவர்களுக்கு நானடியே" ஆகும்படி பாமசிவம் எகிரில் கரிசனம் கொடுத்தருளிச் "தில்லை வாம் பாமசிவம் எந்நாள் கிருபை செய்யமென்று செல்லுகையில் அந்தணாதம் அடியார்க்கும் அடியேன்" என்று முகலடி கொடுக்கப்பாடித் துதி செய்த பதிகம் இவ்வாறு சிவனடியார்களது திருநாட்களைக் கொண்டாடி அவர்களுடைய கிருச்சரிக்கிரங் களைச் சொல்லி அல்லது கேட்டு அவர்களை வழிபடல் சிறந்தது. சிவனடியார் ஒருவரைக் காணும் போது அவர் சிவுபிரானது திருவடி களைச் சோவதற்கு யாத்திரை செய்பவர் என்ற எண்ணமே நமது மனதில் முதல் உண்டதால் வேண்டும் முடிந்தவரை நாள் தோறும் அல்லது வருடந்தோறும் கோயிலுக்குப் போதல் வேண்டும். சைவசமய முறைப்படி எப்போதும் நடக்க மாட்டார்கள் வாரத்திற்கொரு முறை யேனும் பட்சத்திற்கு ஒரு முறையேனும், மாசத்திற்கொரு முறையேனும் முறைப்படி தவறாது நடத்தல் வேண்டும். இப்படி நடத்தல் விரத நாட்களுக்கும் பொருந்தும்

ஆதியும், அந்தமும் இல்லாத அரும் பெரும் ஜோதி வடிவான இறைவன் ஆன்மாக் களின் அருளுக்காக உருவம் கொண்டு இருக்கும் இடமே திருக்கோயிலாகும். சைவசம யிகள் சிவபெருமானை முழுமுதற் கடவுளாகக் கொண்டு வழிபடுபவர்கள் சிவபெருமான் எமுந்த ருளி அருள் புறியும் இடம் கோயில் எனப்படும். சைவ சமயிகளுக்கு ஆயலய வழிபாடு மிகவும் இன்றியமையாதது. இத்தகைய கோயில்களுக்கு நாள்தோறும் சென்று முறைப் படி வழிபாடு செய் தல் நன்று நாள்தோறும் செல்ல முடியாவின் வெள்ளிக்கிழமைகளிலும், வேறு விரதநாட் களிலும் செல்வுதல் வேண்டும்.

கோயில் பரிசுத்தமான இடம் ஆதலால் அங்கு செல்வோர் தம் உடலையும், உள்ளத்தை யும் தூய்மையாக வைத்திருத்தல் ஆசௌசம் உடையோர், அசுத் தமான பொருளை தீண்டியோர், நீராடாதோர் போன்றோர் ஆசார மில் லாதவர் கள் ஆகையால் இவர் கள் கோயிலுக்குள்ளே செல்லலாகாது.

திருக்கோயிலைச் சமீபித்ததும் கை, கால் கழுவி ஆசமனம் செய்து தூலலிங்கமாகிய கோபுரத்தை தரிசித்து வணங்கி சிவநாமங்களை உச் சரித் துக் கொண்டு உள்ளே செல் ல வேண்டும். அங்கு கொடித்தம் பத்தையும், பலிபீடத்தையும், நந்திதேவரையும் வணங்கி கொடித் தம் பத் திற்கு இப் பால் ஆண் கள் அட்டாங்க நமஸ்காரமும்,பெண்கள் பஞ்சாங்க நமஸ்காரமும் செய்தல் வேண்டும். இவை தவிர தியாக வணங்கமும் செய்யப் படுவதுண்டு கொடித்தம் பத்திற்கு இப் பால் வணங்கியபின் இருகரங்களையும் கு வித் து, திருவைந் தெழுத்தை உச்சரித்துக் கொண்டு வீதி வலம் வருதல் வேண்டும்.

ஆலயத்தினுள்ள மூர்த்திகளை வணங் குதல் முன்பு துவாரபாலகரை வணங்கியப் பின்பு திருநந் தி தேவரை வணங்கி "பக வானே உம்முடைய திருவடிகளை அடைந்து அடியேன் உள்ளே நுழைந்து சிவபெருமானைத் தரிசித்து பயன் பெறும் பொருட்டு அனுமதி தந்தளும்" என்று பிராத்திக் கொண்டு உள்ளே சென்று

முதலில் விக்னேஸ்வரனைத் தரிசிக்கவேண்டும். அப்போது மூன்று முறைய நெற்றயில் குட்டி தோப் புக் கரணமிடுதல் அவசியம் பின் சிவலிங்கம் மற்றும் பார்வதிதேவி சந்நிதியை தரிசித்தல் வேண்டும். பின் முறையே நடராஜர், தட்சணாமூர்த்தி, சோமாஸ்கந்தர், சந்திரசேகரர், சுப்பிரமணியர் முதலியோரையும் சமயக்குரவர் நால் வரையும் வணங்கி இறு தியாக சண்டேஸ் வரரை தரிசித்து மூன்று முறை கைதட்டி சிவதரிசன பலனைத் தருமாறு பிராத்தித்து நிறைவு செய்ய வேண்டும்.

நாம் சைவ சமயத்தவர்கள் எங்க முழுமுதற்கடவுள் சிவபெருமான், விநாயகர், சுப் பிரமணியர், வைரவர், வீரபத் திரர், உமையம்மை ஆகியோர் சிவமூர்த்தங்கள் சிவனையும், சிவமூர்த்தங்களையுமே நம் வழிபாடு தெய்வங்களாகக் கொள்ள முடியும்.

## சைவனுக்கென்றொரு வாழ்வியலுண்டு

சைவனுக்கென்றொரு பண்பாடு உண்டு. சைவனுக்கென்றொரு கோலம் உண்டு. பார்வையிலே ஒருவன் சைவனா? சைவன் அல்லனவா? என்று கண்டு கொள்ள முடியும். அந்த அளவிற்கு சைவம் அவன் வாழ்வியலுடன் பின்னிப் பிணைந்து கிடக்கின்றது. சைவ சமயத்தவனின் வாழ்வியலுடன் சம்மந்தப்பட்ட எல்லாக்கருமங்களும் சைவசமய வாம்வுடன் தொடா்புடையவை தான் காலைக் கடன்களை நிறைவுசெய்தல், வீட்டினையும் வீட்டுச் சூழலையும் துப்பரவுசெய்தல், புனிதப்படுத்தல், அலங்காரங்கள் செய்தல், தன்னைப் புனித மாக்கல், வழிபாட்டு முயற்சிகளில் ஈடுபடுதல், உணவுப்பொருட்களைப் பெறுதல், பக்குவஞ் செய்தல், உண்ணுதல், வருவாய்க்கரிய முயற்சிகளைச் செய்தல் என்பன எல்லாம் சைவ

சமய வாழ்வியவின் அடித்தளத்திலிருந்து எழுவது தெரிகிறது. பெரிய புராணத்தினுள் நாயன்மார்களது வரலாறுகள் இந்த கருமங் களை மிக இலகுவாக்கி விளங்க வைக்கின்றன. சைவ வாழ்வு என்பது இது தான் என்று நாயன்மார் வாழ்வு முறை எமக்குச் சொல்லி நிற்கின்றன.

நாங்கள் காலையில் எழுகின்ற போதே அல்லது எழுந்த பின் இருக்கின்ற போதோ "சிவ சிவ"என்று சொல்லிக் கொள்ளுவோம். அல்லது "முருகா" என்று சொல் லுவோம். இந்த உபயோகங்கள் எல்லாம் எம்மை அறியமலலே நிகழ் பவை ஆனால் அவையெல் லாம் இறைவனுடனானவை.

வழிபாடு என்பது இறைவனை ஆராதித் தல் நாளாந்த வழிபாடு என்பது ஒவ்வொரு நாளும் இறைவனை வணங்குதல் இந்த நாளாந்த வழிபாடு என்னும் உபயோகம் ஆலயங்களுக்குச் சென்று வழிபடும் முறை மையை உணர்த்துவதாக எம்மனதிற்பட்டு விட்டது. எங்குமுள்ளவனாகிய இறைவனை ஆலயத்திற்குச் சென்று வழிபட்டாற்றான் நாளாந்த வழிபாடாகுமா? நாங்கள் செய்யும் எந்த காரியத்தையும் இறைவழிபாட்டுடன் தானே ஆரம்பிக்கின்றோம். எனவே ஆலயத்தில் செய்வது மாத்திரம் நாளாந்த வழிபாடல்ல? ஆலயம், வீடு, வேலைத்தளங்கள் போன்ற இடங்களில் நடைபெறுகின்ற யாவும் நாளாந்த வழிபாட்டுச் செயன்முறைகளே எனவே சைவசமயத்தவர்களாகிய நாம் இறைவனைத் தினமும் வழிபாடு செய்து பூரண பலனைப் பெற்று வெற்றிக் கரமாகவும், மகிழ்ச்சிக்கர மாகவும் வாழ்வோமாக!

# அன்புடமை

## சத்தியதரண்யா ஜெயசேகரம்

மருத்துவப்பீடம்

"அன்பும் சிவமும் இரண்டென்பார் அறிவிலார் அன்பே சிவமாவது ஆரும் அறிகிலார் அன்பே சிவமாவ தாரும் அறிந்த பின் அன்பே சிவமாய் அமர்ந்திருந்தாரே ......."

எனும் திருமந்திரத்தினை மைய மாகக் கொண்டு அன்பே சிவம், அன்பு வழி நின்று இறைவனைக் காணலாம். என்பதை திருமூலர் அழகாக எடுத்தியம்பியுள்ளார். அன்பு எனும் சொல் மூன்று எழுத்துக்களே ஆயினும் அதன் பொருளை ஆராயும் பொழுது அதற்கு ஒரு விடை கிடைப்ப தில்லை. ஏனெனில் அன்பு என்பது வார்த்தை களால் வர்ணித்து விட முடியுமா ஓர் உணர்வு உனர்ச்சிகளால் ஆக்கப்பட்ட அற்புதக் கருவி உலகை வெல்வதற்கு பலமானதொரு ஆயதம் எனவே அன்பு என்பதற்கு ஒரு வரைவிலக் கணம் கொடுத்து வரையறுத்து விட முடியாது உலகத்தின் மிகத் தொன்மையான வேதங்கள் தொட்டு இன்றைய நவீன நூல்கள் வரையில் அன்பின் முக்கியத்துவத்தை ஆன்றோர்களும் அறிஞர்களும் விளக்கி வருகின்றனர். ஏனெனில் அன்பு அத்துணை மகத்துவமுடையது.

நன்னெறிகளை நற்சான்றுகளையும் அழகாக இருவரிக்கவியாக எடுத்தியம் பினார். திருவள்ளுவர் பெருந்தகை இவற்றில் "அன் புடைமை" என்ற அதிகாரமும் விதிவிலக்கானதல்ல இவ் அதிகாரத்தை ஈரைந்து குறப்பாட்களின் மூலம் அன்பிற்கே உரிய அற்புதப்பண்புகளை எடுத்துரைத் துள்ளார் வள்ளுவரடிகள்.

"அன்பிற்கும் உண்டோ அடைக்குந்தாழ் ஆர்வலர்" "புன்கணீர் புசல் தரும்"

இக்குறட்பா அன்பின் மகத்துவத்தை தெள்ளத்தெளிவாக எடுத்துரைக்கின்றது. யாதெனில் உள்ளத்தில் உறைந்திருக் கும் அன்பினை எவரும் தாழ்ப்பாள் போட்டு அடைத்து வைத்துட முடியாது. அன்புக் குரியவரின் துன்பத்தை காணுமிடத்து அவ அன்பு தம்மையறியாமலே கண்ணீர்

போதனைப் பல்கலைக்கழகம்

60

இந்து தருமம் 2019/20

1 0010 (00

துளிகளாக கசிந்துவிடும் என்கிறார் வள்ளுவர்.

அன்பு, சாதி, மதம், இனம், மொழி வேறுபாடுகள் எதுவும் அழியாது. அனைத் தையும் கடந்த அற்புதப் பொருளே இது தாய், தந்தை தன் மகவிடம் கொண்டது. ஒர் அன்பு கணவன் மனைவரிடையே துளிர்ப்பது ஒருவகை அன்பு காதலர்களிடையே மலர் வது ஒர் அன்பு, சகோதரர்களிடையே உள்ள பிணைப்பு ஒர் அன்பு ஏனைய உயிர் களிடத்தே கொண்ட கருணை ஒர் அன்பு இவ்வாறு உலகமே அன்பின் காலடியில் உழல்கின்றது.

எமது இந்து மதம் எமக்கு பலவாறான தத்துவங்களையும் தார்ப்பரியங்களையும் சொல்லித் தருகின்றது. அவற்றில் ஒன்று தான் அன்பு நெறி இப்பூவுலகில் பிறந்த மானிடர் ஒவ்வொரும் அன்பு வழி நின்று ஒமுகு வோமேயானால் அவ் அன்பின் வழியில் இறைவனைக்காண முடியும். எனினும் இன்றைய நவீன உலகம் மிகவும் விசித்திர மாக மாறிக் கொண்டு வருகின்றது. இவ் யுகத்தில் இறை நம்பிக்கை மெல்ல மெல்ல சிதைவடைந்து செல்கின்றது. ஆதலால் அன்பு வழி நின்றொழுகிய மானிட குலம் சுயரலவாதிகளாகவும், பொறாமை, சந்தேகம், பழிதீர்த்தல், பிறரைஏமாற்றுதல் என பலவாறான தகாத பண்புகளில் வழியில் பயணித்துக் கொண்டுள்ளது. இத்தகைய மாற்றமே இவ்வுலக தற்கொலைகளும், கொலைகளும், களவு, பொய் ஏற்கத்தகாத நடவடிக்கைகளும் ஏற்பட காரணகர்க் தாவாக அமைகின்றது.

இயற்கையினிடத்தும், ஏனைய ஜிவராசிகளினிடத்தும் கொண்டிருந்த மாற்றம் கருணையும் கூட இன்று முகவரி யன்று தொலைந்து போகும் நிலையில் தத்தளிக்கின்றது. இந்நிலை தொடரு மேயானால் இப்பூவுக்கு நிம்மதியுற்று சின்னாபின்னமாகிப்போவது உறுதி.

எனவே இந்நிலையை மாற்றி மீண்டும் அன்பும் அஹிம்சையும் நிறைந்த உலகை கட்டியெழுப்ப தனி மனிதர் ஒவ்வொருவரும் சிந்தித்தல் அவசியமாகும். ஒவ்வொருவரும் பிறரை குறை கூறுவதற்கு முன்னர் தாம் செய்த குற்றங்களையும் தவறுகளையும் ஒரு கணம் சிந்தித்துப் பார்த்தல் வேண்டும். இளைஞர் சக்தி மாபெரும் சக்தி என்பது உலகறிந்த உண்மையே எனவே இளைய தலைமுறையினராகிய நாம் இவ்வுலகில் இவ் வித மாற்றத்தையும் கொண்டு வரமுடியும். ஆகையால் இளைஞர் கள் திரண்டு இப்பூவுலகில் மீண்டும் அன்பு எனும் மெட்டை மலர்ந்திடச்செய்வோம்.

அன்பு இல்லாத பூமி எத்தகையது என்பதை திருவள்ளுவரடிகள்.

### "அன்பகத் தில்லா உயிர்வாழ்க்கை வற்பாற்கள் விற்றல் மரந்தளிர்த் தற்று"என்கின்றார்"

ஏதாவது மனதில் அன்பு இல்லாதருடைய வாழ்க்கை பாலை வனத்தில் பட்டம் மரம் தளிர்த்தாற் போன்றது. என்கின்றார். எனவே முடிந்த வரை பிறர் மீதும் உயிர்களிடத்தில் எம் அன்பைக் காட்டி இவ் உலகத்தை அன்பின் வழியின் நிலை நிறுத்தி இப்பூவுலகு பாலைவனமாக மாறுவதை தடுத்து பூங்காவனமாகமாற்றுவோம்.

"அன்பே சிவம்"

# எண்ணங்கள் நிறைவேற....

#### அபிராமி சிவகுமார்

இணைந்த விஞ்ஞான சுகாதார கற்கைகள் பீடம்

நீரில் விளக்கேற்றிய நின்மலத் தொண்டர், கூலை நோயை குணமாக்கிய திருநாவுக்கரசர் செங்கட்டிகளை பொன்கட்டி களாக்கிய சுந்தரர் என அன்றாடம் அதிசயங்கள் நிகழ்த்திய நாயன்மார்களை பற்றி படித்திருக் கின்றோம். நோய் குணமாக வேண்டி செய்யும் கூட்டுப் பிரார் த் தனைகள் நிறைவேற அவற்றினுள் இறைவன் மீதான அளவற்ற நம்பிக்கையும், பிரார்த்தனையும் அறிவியலும் ஒளித் திருக் கின்றது என்றால் சற்று வியப்பாகத்தானிருக்கும்.

பிரார்த்தனையால் எல்லாம் முடியும் (All things are possible through prayer) என்ற நூல் பிரார்த் தனையின் மகிமையை சொல்கிறது. பிரார்த்தனை என்பது ஓர் அறநெறி. ஒரு முறை மட்டுமல்ல அது ஓர் உந்துசக்தி, வைராக்கியம் தரும் விட்டமின் மாத்திரை பெரும்பாலான மக்கள் ஒரு மனிதனின் வெற்றிக்கு பின்னால் ஓர் பெண் இருக்கிறாள் என்கிறார்கள். ஆனால் ஒவ்வொரு வெற்றிக்கும் பின் னாலும் தெய் வம் இருக் கிறது என கருதுகோள் என்கிறார் பூஜய ஸ்ரீ ஸ்ரீ ரவிசங்கர் இறைவனை நம்புவது தான் பிரார்த்தனையின் முதற்படி.

பிரார்த்தனை செய்வதற்கு சிறப்பு திறன்களோ தகுதிகளோ தேவையில்லை. அறிவாளியாக இருந்தாலும் இல்லை என்றாலும் செல்வந்தரானாலும் ஏழையா னாலும் பிரார்த்தனை செய்யலாம். நாம் யாவரும் எண்ணங்களால் பாதிப்படைகின்றன. "கடலுக்கு மட்டும்தான் அலைகளா? மனதிற்கும் அலைகள் உண்டு. அவை எண்ணங்கள்" மனிதன் ஒரு மின்கருவி மனமென்பது சப்த அலைகளை இசைக்கும் மின்கருவி போன்றது மூளை அந்த சப்த அலைகளுக்கு தகுந்த மின்காந்த அலைகளை உண்டாக்கும் கருவி போன்றது மன அலைகள் மின்காந்த சக்தித்தன்மை கொண்டவை. எனவே தான் விஞ்ஞானம் அந்த மின்காந்த அலைகளை பயன்படுத்தி கருவிகளை இயக்க முயற்சி செய்கின்றது. மெஞ்ஞானம் பிரார்த்தனை மூலம் அந்த மின்காந்த அலைகளை நல்ல எண்ணங்களாக மாற்றி இறைவனிடமிருந்து நம் விருப்பங்களை நிறைவேற்ற கற்பவிருட்சமாக பயன்படுத்துகிறது.

"வினை விதைத்தவன் வினைய றுப்பான் தினை விதைத்தவன் தினையறுப் பான்" என்கிறது பழமொழி இது நம் எண்ணங்களின் தன்மையை விளக்குவதாக உள்ளது. நேர்கோட்டு கலனமென்பது எதுவுமில்லை. எல்லாம் வட்டமாகவே முடிவுறும். ஆகவே நாம் வெளியிடும் எண்ணங்கள் ஒரு நாள் நம்மை வந்தடையும். இவ் எண்ணங்களை எவ்வாறு சரியாக பயன்படுத்துவது எனக் கற்பிப்பது நம் மெஞ்ஞானம்.

பிரார்த்தனை செய்வது எப்படி என்பதே பெரும் பாலனவர் களுக்கு தெரிவதில்லை. தங்களது முரட்டுத்தனமான மனநிலையை சாதவீகமான மன நிலையாக மாற்றிக் கொள்ளத் தெரியவில்லை. இறைவன், பிரார்த்தனை மூலம் மனமிரங்கு நம்மை தேடி வரும் போது அவரை வரவேற்கும் பக்குவம் நமக்கு இருக்க வேண்டும் அல்லவா?

வியாபாரம் செய்வது போல பண்ட மாற்று முறைபோல பிரார்த்தனையால் "இதுதான் எனக்குத்தேவை இவ்வளவு தான் என்னால் செய்யமுடியும்" என்று பிரார்த்தனை அமையக்கூடாது பிரார்த்தனை என்பது ஒரு மந்திரக்கோல் நம்முயற்சிக்கு கண்ணுக்குத் தெரியாத ஓர் அளவுகோல். பிரார்த்தனை என்பது அமர்ந்து சொற்களை ஜெபம் செய்வதல்ல சாந்தமான தியான நிலையில் இருப்பதே ஆகும். மனம் தியானத் தின் போது கூர்மையாகன இருக்கும். இதனால் பிரார்த் தனை மேலும் அதிகசக்தி உள்ளதாகிறது. நீங்கள் பிரார்த்தனை செய்யும் போது முழு ஈடுபாட்டுடன் செய்ய வேண்டும். நம்மனதினை நல்ல எண்ணங்களால் நிரப்ப வேண்டும்.

பிரார்த்தனை என்பது நீங்கா நன்றியறி தலுடன் இருக்கும் போது, முற்றிலும் உதவி யின்றி இருக்கும் போது நிகழ்கிறது. இரு நிலைகளிலும் பிரார்த்தனைக்கு பதிலளிக்கப் படுகிறது. பிரார்த்தனையென்பது யாருக்காக செய்கிறீர்கள் என்பது முக்கியமல்ல. பிரார்த் தனை சொற்களுக்கும், சமயங்களுக்கும் அப்பாற்பட்ட ஒரு நிலை தியானம். பிரார்த்தனை எனும் செயலே, மாற்றத்தை ஏற்படுத்தும் சக்தியுள்ளது.

உங்கள் பிரார்த்தனையில் உண்மை யாக இருங்கள். தரமான நேரத்தை இறைவனுக் களித்து பிரார்த்தனை செய்யுங்கள். பிரார்க் தனையின் போது நம் கஷ்டங்களை, குறை களை கூறிக்கொண்டே இறைவனை மீது ஒன்றுபடட்டும் இன்றையான அவசர உலகத்தில் நாம் பயத்தினாலோ பேராசையாலோ பிரார்த தனை செய்கிறோம். மாறாக, நாம் நன்மைக் காக பிறருக்காக பிரார்த்தனை செய்யும் போது அவை இலகுவில் நிறைவேற்றப்படுகின்றன. அதே போல பலர் ஒன்றுகூடி ஒரு நன்மையான விடயத்துக்காக பிரார்த்தனை செய்யும் போது அப்பிரார்த்தனை இன்னும் வலிமையுடைய தாகும். மாறி இலகுவில் நிறைவேற்றப்படுகிறது. இவ்வாறான பிரார்த்தனை மூலம் நாம் நல்ல பயன்களை அடைகின்றோம். நம்மை சூழ நல்ல எண்ண அலைகள் உருவாகின்றது.

உண்மையான பிரார்த்தனையென்பது, கடவுளைக் கௌரவித்து, அனைத்தையும் அவருக்கு அளித்தலாகும். அதன் மைய

කිාර්තු <u>න</u>ලාගාරි 2019/20

உள்ள கமாக பக்தியும் நம்பிக்கையும் அமைந்திருக்கும். இவ்வாநான தூய்மையான பிரார்த்தனை மூலம் மனித சிந்தனைகள் அந்த சிந்தனையின் வடிவமான செயல், அந்த செயலின் பலன்களால் ஏற்படும் உணர்வுகள் பெரும்பாலும் நன்மையாகவே அமையும். இவ் வகையான பிரார்த் தனைகள் எம் வாழ்க்கையில் ஏற்பட்ட தீமையான நிகழ்வுகள், சம்பவங்களிலிருந்து நம் மனதை விடுவிக்க உதவுவதுடன் சரியான பாதையை நாம் அடைய உதவுகின்றன. பிரார்த்தனை மூலம் கிடைக்கும் மனோபலம், பல நோய்களை குணமாக்குவதில் அளப்பெரிய பங்கு வகிக்கின்றது. இதனை விஞ்ஙானமே ஏற்கத்தான் செய்கின்றது. எனவே எண்ணம் போல் தான் வாழ்க்கை என்பதை நினைவில் கொண்டது. பிரார்த்தனையின் மூலம் நல்ல எண்ணங்களை வளர்த்துக்கொண்டு அதன் சக்தியினால் நம் வாழ்வை வளமாக்கிக் கொள்வோம்.

#### உசாத்துணை :--

All things are possible through prayer By :- charles . L.Allen https : www.art of living . com



இநீது கருமம் 2019/20

# காந்தனே காதலன்

**ஸ்ரீ. சரத்பவன்** பொறியியற் பீடம்

இன்பத்திலே வரும் துன்பத்திலே என் உள்ளத்திலே தெளிவெண்ணத்திலே சிந்தித்தனே நிதம் – குறிஞ்சியில் உன்பதம் சொல்லிலேல் என் செய்வனோ– என் அப்பனே

மனதில் உறைந்து நின் – நினைவினை அறுத்தினம் எண்ணித்திளைத்திடவே வேண்டி நிற்பேன் – வேலோன் எண்ணம் நிலைத்திடவே கை கூப்பி நிற்பேன்

கால நீர் கடந்திடவே– வாழ்வின் திடம் வந்திடவே வாழ்த்தியே போற்றிடுவோம் எம் காந்தனை எம் வாழ்வு தனை தேற்றிடுவோம் – அவன் சொல்லிடும் வண்ணமே

முருகனே முத்துக் குமரனே என் கனவினை கனிவுடன் கேட்ட இறைவனே திருவருள் செய்திடும் முருகனே உன் திருநாமம் தினம் செப்பிட அருளாயோ– அழகனே

தித்தித்த திருநாமம் தினம் சிந்தித்து வந்தனை – நின் பாதம் பணிந்து நின்றனென் பார்வை நிமிர்ந்திட வைத்தனன் குமரன் குறிஞ்சிக் குமரன்

சஷ்டியில் நாமும் சிஷ்டித் திருத்தனில் கஷ்டங்கள் தவிர்த்தவன் – காலடி சேர்கையில் கண்ணென காத்தவன் குமாரன் என் குறிஞ்சிக்குமரன்

## சிவனது தெய்வ வரலாற்றில்

#### செல்வி பிரகாசினி பிரதீபன்

மருத்துவப்பீடம்

சி வனுக் கு ரி ய வை யெனக் கொள் வது கவனத்திற்கு ரியது. இவ் வகையிற் சிவன் பிரபஞ்ச கடமைகளுக்கு ரிய முதல் வன் ஆகின்றான். இம் மூன்று தொழில்களாகிய படைத்தல், காத்தல், அழித்தல் ஆகியவற்றுடன் மறைத்தல், அருளல் ஆகிய இரு தொழில் களையும் சேர்த்து சிவன் ஐந்து தொழில்களை இயற்றுபவனாகப் போற்றப் படுகின்றார்

சிவனது பல்வேறு வடிவங்களும் இவ் ஐந்து செயல்களில் ஒன்றுடனோ அன்றி பலவற்று டனோ தொடர் புடையனவாக அமை வன சிவனக்குரிய வடிவங்கள் அறுபத்து நான்கு இவை சிவனது மூர்த்தி வேதங்கள் சிம்மர் இவைத் தொடர்பாகக் கூறும் கருத்து இங்கு கவனத்திற்குரியது. சிவனக்குரிய இருபத்தைந்து அம் சங்கள் "லீலா மூர்த்தங்கள்" எனக் குறிப் பிடுகின்றன. இந்திய சமயங்களில் சிறப் பாக இந்து சமயத்தின் தெய் வீகச் சிந்தனைகளைப் பேணி வந்துள்ளன. இலக்கிய

சிவனது பல்வேறு வடிவங்கள் பற்றிய விரிவான விளக்கத்திற்கும் சிவனது வரலாற்றி யல் கருத்துக்கள் (Mythology) இன்றியமை யாதது. சிந்துவெளி காலத்துச் சமயச் சின்னங் கள் தொடர்பாக அறிஞர் களால் தெரிவிக்கப் பட்ட கருத்துக்களுடன் தொன்மை மிக்க இலக்கியங் களான வேதம், பிராமணம், உபநிடதம் மற்றும் இதிகாச புராணங்கள் போன்றவை ஆதாரங் களாக எமக்கு துணை புரிவன.

இந்து சமயத்தின் மும்மூர்த்தி கோட் பாட்டில் இடம் பெறும் பிரம்மா, விஷ்னு, உருத்திரன் ஆகிய கடவுளர் முறையே படைத்தல், காத்தல், அழித்தல் ஆகிய மூன்று தொழில்களுக்கும் உரியவராவர். கடவுளர் வரிசையில் முக்கியத்துவம் பெறும் சிவன் சம்ஹாரம் எனக் குறிப்பிடப்படும் அழித் தலுக்கு உரியவனாக விளங்கிய விடத்தும் சைவ சமயிகள் பிரம்மருக்கும், விஷ்ணுவிற்கும் உரியதான ஏனைய இரு தொழில்களையும்

போதனைப் பல்கலைக்கழகம்

66

ஆதாரங்களாக முதநூல்களாகிய வேதம், ஆகமம் போன்ற வற்றையும் வழிநூல்களாகிய இதிகாசம், புராணம் மற்றும் தோத்திர நூல்களையும் குறிப்பிடலாம்.

சிவனது வடிவங்கள் தொடர்பான தெய்வீக வரலாற்றின் ஆய் வுக்கு சிந்து வெளி நாகரிகத்தின் சமயம் சான்றாதாரங்களையும் நாம் கருதிற் கொள்வது அவசியமாகும். இந் நாகரிக காலத்தில் பரவலாக காணப்பட்ட சமய நம்பிக்கைகுரிய சின்னங்கள் பற்றிய ஜோன் மார்ஷ்ல் முன்னோடியாகத் தெரி வித்த பல கருத்துக்களும் முக்கியத்துவம் பெறுகின்றன. இற்றைக்கு ஜயாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்ட காலத்திலிருந்தே சிவ,லிங்க வழிபாடுகள் சிந்து வெளிநா கரிகத்தில் இடம் பெற்றிருந்தன. என்பதை அங்கு கண்டெடுக்கப்பட்ட சிவனது சின்னங்கள் உறுதிப்படுத்தும் என்பது அறிஞர் பலரின் கொள்கையாகும்.

சைவம், சாக்தம் என இரு வேறுபட்ட வழிபாட்டு நெறிகளாகத் தனித்தனியே வளாச்சியடைந்த போதும் தாய் வழிபாடு சிவ வழிபாட்டின் உள்ளுறுப்பாகவே இணைந்து விடுவதையும் அவதானிக்கலாம். தாய் வழிபாட்டின் நெறியின் முழுமுதலாகிய சக்தி சிவனின் துணைவியாக இருந்து விளங்கும் பண்பினை ஆகமங்களும் புராணங்களும் சித்தரிக்கும் விக்கிரவியலில் நாம் காணலாம். சிந்து வெளியில் காணப்பட்ட இலிங்கக் கற்கள் இலிங்க வழிபாட்டைக் குறிப்பதாகக் கருதப்படு கின்றது. சிந்துவெளி இலிங்க வழிபாடு பற்றி அறிஞர்களிடையே பல்வேறு கருத்து வேறுபாடு களும் நிலவுகின்றன. சிந்து வெளி இலிங்க கற்கள், பசுபதி வடிவம் பிற்பட்ட காலத்தில் சிவனோடு தொடர் புடைய வடிவங்களுக்கு முன்னோடியாக விளங்கியிருக்கலாமென்பதே

பெரும் பாலான அறிஞரின் கருத்தாகும். தாய்வழி பாடு சிவபசுபதி வழிபாடு ஆகியவை காணப் பட்டுள்ளவிடத்தும் அவை இரண்டும் இணைந்து சிவ சக்தி ஐக்கிய நிலைக்கும் வழிவகுத்திருக்கலாம்.

இருக்கு வேதம் சித்தரிக்கும் சமயம் இயற்கை வழிபாட்டோடு தொடர்புடையது. உலகில் இயல்பாகக் காணப்படும் நீர், நிலம், விண், தீ, காற்று, வெய்யோன், விடியற்பொழுது ஆகிய இயற்கைக் கூறுகளை வேதாகம மக்கள் வழிபாடு செய்து வந்தனர். இச் சமய மரபுக்கும் சான்றாக விளங்குபவை இருக்கு வேதம் பாடல் களே இயற்கை அம்சங்களை உள்ளடக்கிய நிலையில் சிவனுக்கு அஷ்டமூர்த்தி என்ற சிறப்புப் பெயர் காணப்படுகின்றது. சிவனுக்குரிய இந்த அம்சத்தில் நிலம் ,தீ ,காற்று ,ஆகாயம், குரியன், சந்திரன், யஐமானன் என்ற எட்டு அம்சங்கள் இடம் பொகின்றன.

சிவனது தெய்வ வரலாற்றினை அறிந்து கொள்வதற்கும் அவனது வடிவங்கள் பற்றிய ஆரம் பகால சிந் தனைகளை அறியவும் சுவேதாஸ் கர உபநிடதம் முக்கியத் துவம் பெறுகின்றது. இவ்வுபநிடதம் முழுவதுமே உருத்திரனை சிவனோடு இனங்கானக்கூடிய பல்வேறு பெயர்களை நாம் காணலாம். இதிகாச புராணங்கள் பிரம்மா, விஷ்ணு, உருத்திரன், சிவன் ஆகிய கடவுளர் முன்னணியில் இடம் பெறுவதைக் காட்டுகின்றன.

இராமாயணத்தில் சிவன் முக்கிய கடவுளாக இடம் பெறுவன. எனினும் இவனைப் பற்றிய சில குறிப்புக்களே காணப்படுவன. மகாபாரதம் சிவனைப் பெருங்கடவுளாகவே குறிப்பிடப்படுகிறது. சிவனது பல்வேறு வீர செயல்கள் பற்றி இதில் கூறப்படுகின்றன.

இநீது தருமும் 2019/20

சிவனைப்பற்றிய இதிகாசங் கூறும் தெய்வீக வாலாற்றுக் கருத்துக்களின் வளர்ச்சி நிலையையே புராணங்களில் **Ж П 600Т** முடிகின்றது. புராணங்கள் பதினெட்டும் எறக்குறைய நான்கு அல்லது ஐந்து லட்சம் சுலோகங்களைக் கொண்டுள்ளன. இவற் றோடு பல உப பராணங்களும் உண்டு சில வடிவங்களின் தெய்வீக மாபுகளை விளக் கமாக அறிவதற்கு புராணங்களே பெரிதும் துணைபுரிவன. தென்னாட்டு சிவாலயங் களில் சிவனை பிஹாடனராகவும், கிராத மூர்த்தியாகவும் அர்க்க நாரீசுவரராகவும், திரிபா மூர்த்தியாகவும், உருவங்களை பிரதிஷ்டை செய்து வழிபட்டு வருவது கண்கூடு இக் காரணம் பற்றியே மாணிக்கவாசகர் "தென்னானுடைய சிவனே போற்றி" எனப் போற்றியுள்ளமை இங்கு கவனித்துக்குரியது.

இறைவனின் திருவிளையாடல்களைக் கூறுவது திருவிளையாடற் புராணம், ஸ்தல புராணம் எனப்படுவது. தென்னிந்தியாவில் உள்ள ஒவ்வொரு திருத்தலத்தைப் பற்றி வரலாறு ஆகும்.மூர்த்தி, தலம், தீர்த்தம் ஆகிய மூன்றிலும் விசேடம் இதில் கூறப்படும் இவை கூட சிவனது தெய்வீக மரபுகளை உருவாக்கு வதற்கு பெருந்துணைபுரிவன. சிவனுக்குரிய ஊர்தி இடபமாகும். பக்தர்களுக்கு அருள் புரியும் வேளை இவன் இடப ஊர்தியில் தோற்றம் பெறுவான் சிவனுக்குரிய இருப்பிடம் கைலாசமாகும். இங்கு இவன் கணங்கள் சூழ விளங்குவான். உமையுடன் வீற்றிருப்பான் இத் தகையை விபரங்களை புராணங்கள் விளக்கி நிற்கின்றன. திக்குகள் பக்தினுள் இவனுக்குரியது வடகிழக்கு மூயைளாகிய ஈசான திசையாகும். சிவனுக்குரிய கொடி இடபம் ஆகும்.

சிவனது தெய்வீக வாலாற்றில் அசுார்களை அளிக்கு தெய்வங்களைப் பாதுகாப்பனாகவே சிவன் சித்தரிக்கப் படுவான் . மகாதேவனாக விளங்கும் சிவன் அரக்கருக்கு வரம் அழித்த நிலையில் அவர்களிடையே காணும் குறைகளைக்களை யும் முகமாக அவர்களை அழிப்பனவாகவும் விளங்குபவன். சிவனுக்கு உருக்கிான், பவன், சங்கா், ஈசானன், பசுபதி, பீமன், சம்பு, கிருத்திவாபன், சந்திரசேகரன், என பல பெயர்கள் குறிப்பிடத்தக்கன. இத்தகைய தெய்வ வரலாற்றுப் பெயர்கள் சிவனின் பெருமைகளைக் கூறுவன. சிவன் பாம் பொருளாக முழுமுதற் கடவுளாக விளங்கிய நிலையையே புராணம் கூறும் தெய்வீக மரபு எமக்குத் தெளிவுறுத்துகின்றது.

# மங்கலப் வாருட்களும் தத்துவங்களும்

**செல்வி. திலோகினி,** கலைப்பீடம்.

இப்புவுலகில் வாழும் ஓரறிவு உயிர்களா கிய புல் பூண்டு தொடக்கம் ஆறறிவு உயிர்களா கிய மனிதர் வரை உள்ளவற்றுள் மனிதரே மேலானவர்கள் மற்ற எந்த உயிரினத்துக்கும் இல்லாத சிரிப்பு எனும் பண்பு மனிதருக்கு மட்டுமே உண்டு. நமது முன்னோர் கள் மனித வாழ்வின் ஒவ்வொரு மலர்ச்சிப் பருவங் களையும் மங்களமாக தரிசித்தார்கள். அந்த மங்கலமும் மகிழ்வும் நிலை பெறுவதற்கான சடங்குகளைச் (கிரியைகளை) செய்வதில் ஆர்வம் காட்டினார்கள். வழக்கப்படுத்திக் கொண்டார்கள். அதனால் வாழ்வின் இடையிடை யே தோன்றும் துன்ப துயரங்களையும் மறந்து மகிழ்ந்து மங்கலமாய் வாமும் பேறு கிடைத்தது.

தாயின் வயிற்றில் கருவாதல் முதல் மனிதன் இறக்கும் வரை சடங்குகள் எவ்வாறு நடாத்தப்பட வேண்டும்.ஏன் அவை செய்யப்பட வேண்டும், அவற்றின் முக்கியத்துவம் என்ன என்பது பற்றி விதிமுறைகளையும் விளக்கங் களையும் எமக்குத் தந்தது. சனாதன தர்மம். அறவழியில் நடந்து பேரின்ப பெறுவாழ்வைப் பெற எண்ணற்ற வழிகளைக் காட்டும் இந்து தர்மம் தன்னுடைய ஒவ்வொரு கருத்திலும் தத்துவத்திலும் எண்ணக் கருக்களிலும் பற்பல இரகசியத்தையும் உண்மையையும் மறைத்து வைத்துள்ளது.

சமய சடங்குகளும் சரி, மங்கல சடங்கு களிலும் சரி அவற்றிக்கு பயன்படுத்தப் படும் (பூஜைகளில், மங்கல கிரியைகளில்) பொருட் களிலும் பல்வேறு மெய்களும், தத்துவங் களிலும் உள்ளடங்கி காணப்படு கின்றன. இத்தகைய விளக்கங்கள் வேறெந்த வொரு மதத்திலும் இல்லை எனலாம். இந்து சமயத்தில் செய்யப்படும் ஒவ்வொரு விடயமும் ஒவ்வொரு தத்துவத்தையும் உலக நன்மை கருதி செய்யப் படுபனவாகவும் உள்ளன. மங்கல கிரியை களுக்கு பயன்படுத்தும் பொருட்களையும் அவை வெளிக்காட்டும் விளக்கங்களையும் பார்ப்போம்.

இந்து தருமும் 2019/20

69

രവസ്തത്തന് പരുഴയാകുന്നു.

#### தேங்காய்

பூஜை நேரங்களில் இறைவன் சன்னிதி யிலே தேங்காயை உடைத்தல் என்பது ஆதி காலம் தொட்டு இருந்து வரும் வழிபாட்டு முறையாகும். தோங்காயை உரிக்காமல் அப்படியே நிவேதனம் செய்வதில்லை மட்டைகளையும் நாரைகளையும் நீக்கி விட்டு இறைவனுக்குப் படைக்கின்றோம். இதையே "நாரிக்கோளம்" என்பார்கள் தேங்காயை உடைத்து உள்ளே உள்ள நீரை இறைவனுக்கு அர்ப்பணிக்கிறோம். தேங்காயில் இருந்து நீரை வெளியேற்றுவது அசமஸ்காரம் எனப்படும். அது நம்மை தூய்மைப்படுத்துவதை உணர்த்துகிறது. நம் இதயத்தினுள் ஆசாபாசங்களை நீக்கி விட்டு , மனதிலுள்ள எல்லாச் சிந்தனைகளை வடித்து விட்டு இறைவனுக்க அர்ப்பணிக்க வேண்டும்.

உள்ளே நீா் இருக்கும் வரை தேங்காய் மீண்டும் தென்னையாக வளர வாய்ப்புள்ளது. தேங்காய் நீரின்றி முற்றிவிட்டால் அதன் பிறகு நட்டாலும் வளராது நாம் மீண்டும் பிறவி எடுக்காத நிலையை அமைய முற்பட வேண்டும் என்பதை தேங்காய் நமக்கு தத்துவ ரீதியாக விளக்குகிறது.

அது போலவே, தேங்காய் என்பது நமது மனித உடலை பிரதிபலிகிறது வெளியே பள பளப்பான மேல் தோல், உள்ளே பிசிறு பிடித்த நார்ப்பகுதி தேங்காய் நாரை உரித்த பிறகே தேங்காயை கோவிலுக்கு எடுத்துச் செல்கிறோம். அது போல மனதில் உள்ள அழுக்குகளை வெளியே விட்டுவிட்டுச் கோயிலுக்குச் செல்லவேண்டும்.

மேலும், தோங்காயின் மேல் கடினமான ஓடும் உள்ளே இனிய இளநீரும் இருக்கிறது. உருண்டையான புறஓடு பிரபஞ்சத்தை ஒத்து இருக்கிறது. இரண்டும் கோள வடிவம் உடையன. இது உலக மாயையைக் குறிக்கிறது. உள்ளே உள்ள வெண்ணிறமான பகுதி பரமாத் மாவை குறிக்கிறது. இளநீர் பரமாத்மாவால் விளையும் பரமானந்தத்தை போன்றது. ஜீவாத் மா மாயையினால் பரமாத் மாவை உணராமல் பரமானந்தத்தையும் பெறாமல் நிற் கிறது. இவ் வளவு உட்கருத் துக் கள் இருப்பதால் தேங்காயை இறை வழிபாட்டில் முக்கியமாக வைத்திருக்கிறார்கள்.

#### திருவிளக்கு

ஆலயங்களிலும்,வீடுகளிலும்,குத்துவி ளக்கேற்றி வைத்து அதன் பின்னரே பூஜை முதலான காரியங்களை செய்யத் தொடங்கு வார்கள். திருவிளக்கை ஏற்றிவிட்டால் தெய்வீகத் தன்மை மிளிர்வதை நாம் அனுபவத்தில் பார்த்து வருகிறோம். குத்துவிளக்கின் அமைப்பே கலைக்கூடமாக உள்ளது.

குத்துவிளக்கின் அடிப்பாகம் தாமரை மலரை ஒத்த சிறப்புடையது. அது பிரம்ம பாகம் எனப்படும். "ஓங்கி உலகளந்த உத்தமனின் பேர்" பாடுகிறது. சிவனின் ஐந்து முகங்களையும் தீபத்தின் ஐந்து முகங்கள் குறிப்பிடுகின்றன. உச் சிப் பாகம் கோயிலின் கலசமாகும். எண்ணெய் அல்லது நெய்பரவும் பாகம் எங்கும் நிரம்பியுள்ள பரம்பொருளாகும்.

ஆண்டவன் எங்கே இருந்தாலும் எந்த வடிவத்தில் இருந்தாலும் ஜோதி வடிவத்திலே உறைகின்றான் "ஞான தீபென பாஸ்வரா" என்கிறார் கண்ணபிரான் அறிவு ஜோதி வடிவமாக உள்ளது. என்கிறார் ஜோதி என்பது தெரிவிக்கிறது. என பொருள்படும். தீபத்தில் இரண்டு விஷயங்கள் உள்ளன. ஒளி மற்றும் சூடு என் பனவாகும். ஒளியின் மூலம் இருள்

அகல் கிறது. சூட்டின் மூலம் அறியாமை பொசுக்கப்படுகிறது. பாவங்களும் தவறுகளும் பொசுங்கி நன்மை ஏற்படுகிறது.

ஐம்புலன்களை நன்றாக கட்டுப்படுத்தி விட்டால் அங்கே அழியாத ஜோதி அதாவது ஞானம் ஒளி விட்டு பிரகாசிக்கிறது. பூஜைகள் எல்லாம் பூர்த்தியான பிறகு யாரும் விளக்கைப் பட்டென்று அணைப்பதோ, வாயால் ஊதி அணைப்பதோ கூடாது இவ்வாறு தீபத்தை அணைத்தால் அது பாவமாகும் . மெல்ல அந்த திரியைப் பின்னால் இழுத்து எண்ணெய்க்குள் அமிழ்ந்து விடுமாறு செய்ய வேண்டும்.

#### மஞ்சள்

மங்கல பொருள்களில் மஞ்சள் முக்கிய இடம் பெற்றுள்ளது. மஞ்சளும், குங்குமமும் மங்களப் பொருள்களாக கருதப்படுகின்றன. பெண்கள் மஞ்சளை அதிகம் பயன்படுத்து கின்றனர். மஞ்சள் கிருமிகளை அழிக்கும் தன்மை கொண்டது. உடலுக்கு மென்மை தன்மை கொண்டது. உடலுக்கு மென்மை தன்மையை வழங்கு வதுடன் உடலை தூய்மையாக வைத்திருக்கவும் உதவுகின்றது.

கோயில்களிலும், வீடுகளிலும், விசேஷ காலங்களில் மஞ்சள் நீரால் ஆராத்தி எடுப்பது வழக்கத்தில் உள்ளது. எல்லா புனித காரியங் களிலும் மஞ்சள் முக்கிய இடம் பெற்றுள்ள தற்கான காரணம் அது ஒரு கிருமிநாசினி என்பதேயாகும்.

#### கங்கமம்

அம்பாளுக்கு குங்குமம் விஷேசமான பூஜைகளுக்குரிய பொருளாக உள்ளது. குங்கும அர்ச்சனை செய்து அம்மனைத் துதித்தால் மங்கலம் உண்டாகும். கட்டை விரலை ஆள்காட்டி விரலையும் சேர்த்து குங்குமத்தை இட்டுக்கொள்வதால் சக்தி பெருகும்.

நெற்றியில் குங்குமத்தை இட்டுக் கொள்வதால் "மெஸ்மரிசம்" எனப்படும் வசியப்படுத்தும் செயலைப் பெண்களிடம் செய்யமுடியாது.

#### சந்தனம்

மரங்களில் அதிக மணமுள்ளதும் அதிக விலையுள்ளதும் இதுவேயாகும். விருந்தினர் களை வரவேற்பதிலும், வீட்டில் நடைபெறும் சுப நிகழ்ச்சிகளிலும் சந்தனம் முக்கியம் இடம் பெறுகிறது. இறைவனுக்கு மரியாதை செய்யும் பொருட்டு சந்தன அபிஷேகம் செய்யப் படுகின்றது. சந்தன அபிஷேகம் செய்யும் பொழுது மின்கடத்தும் திறன் சிலையில் அதிகரிக்கிறது.

சந்தனம் உறவை வலுப்படுத்துகிறது. இறைவனது கருணையை எமக்கு அளிக்கிறது. சந்தனம் இலட்சுமி கடாட்சத்தை கொடுக்கும் தன்மையுள்ளது.

### ഥന്ദ്രിതര

மாமரத்தின் இலை முதல்அடிவேர் வரை நமக்குவரும் நோய்களைத் தீர்க்கப் பயன்படு கின்றன. ஆலயங்களிலும், பூஜை நிகழ்ச்சி களிலும், மங்கல நிகழ்ச்சிகளிலும், மாவிலை முக்கிய இடம் பெறுகிறது. கும்பாபிஷேகங் களிலும் புதுமனை புகுவிழாக்களிலும் கலசங் களில் உள்ள நீரை மாவிலையால் தூய்மை யடையச் செய்து மக்கள் மீதும், வீடுகளிலும் தெளிக்கின்றனர். விஷேச நாட்களில் எல்லா வீடுகளிலும் மாவிலை தோரணம் கட்டுவர். இதனால் காற்றிலுள்ள விஷக்கிருமிகள்

வீடுகளில் புகவிடாமல் அழித்து தூய்மையான காற்றை வீடுகளில் புகச்செய்து சுவாசிப்பதற்கு உதவியாக மாவிலை பயன்படுத்துகிறது.

கும் பாபிஷேகத் தன்று கும் பத்தை முதலில் கோயிலுள்ள பிம்பத்தின் அருகில் வைத்துத் தர்ப்பை, மாவிலை முதலியவற்றை கொண்டு மந்திரங்களைச் சொல்லி பிம்பத்தில விளங்கும் இறைவனைக் கும் பத் தில் எழுந்தருளுமாறு வேண்டிக்கொள்ள வேண்டும். கும்பத்தின் மேல் வைக்கப்படும். "தோங்காய்" இறைவனின் 'சிரம்' என்றும் 'மாவிலை' 'சிகை' என்றும், கூறப்படுகின்றன.

மாவிலையை நீரில் எல்லா விஷேசங்களிலும் தெளிப்பார்கள். இதனால் நீர் சுத்தமாகிறது. தெளிக்கும் இடங்களிலும் விஷக்கிருமிகள் அழிந்து இடங்கள் தூப்மை அடைகின்றன.

### வாழைப்பழம்

பூஜைக்குரிய பழங்களில் வாழைப்பழம் முதலிடம் பெறுகிறது. வாழைப்பழத்தின் தோலை சிறிது உரித்து (நுனி வெட்டுவது) பூஜைக்கு வைத்திருப்பதைப் பார்க்கின்றோம். 'என் மனம் நன்றாக பக்குவப்பட்டு இருக்கிறது' என்பதை காட்டவே பழங்கள் நிவேதனப் பொருட்களாக வைக்கப்படுகின்றன. வாழையடி வாழையாக குலம் தழைக்க வேண்டும் என்பதற்காக வாழைப்பழம் நிவேதனம் செய்யப்படுகிறது.

#### தாம்பூலம்

வெற்றிலை, பாக்கு, சுண்ணாம்பு மூன்றும் சேர்ந்தது தாம்பூலமாகும். அதனை "திரிபுடி" என்பர் அவை காட்சி காண்பவன், காண்பிப்பவன் என்பனவாகும். இவை மூன்றும் கலந்து தெரிவது பேதத் தோற்றம் என்பதாகும். இதுவே தமிழில் செம்மை என்று குறிக்கப் படுகிறது. பச்சை நிறத்தில் அமைந்த வெற்றிலை புதன் கிரகத்திற்கு உரியது. நல்ல புத்தியைத் தருவார் அரக்கு நிறமுடைய பாக்கு செவ்வாய் கிரகத்தை குறிக்கிறது. கடன் வாங்காமல் வாழவைப்பார்.

#### கோலம்

சாதாரணமாக வீட்டு வாசலில் கோலம் போடுவது வழக்கமாக உள்ளது. அரிசி மாவினால் கோலம் போடுவது பழக்கம் ஆரம்பகாலத்தில் இருந்தது. எறும்புகளுக்கு அரிசி மாவு உணவாக வேண்டும் என்ற அடிப்படையில் கோலங்கள் போடப்பட்டன. கோலம் போடுவதில் தத்துவ விளக்கம் உள்ளது. கோலத்தில் நடுப்புள்ளி சிவனையும் சுற்றுக்கோடுகள் சக்தியையும் குறிக்கும் முதுகு வளைந்து கொடுத்தால் தான் கோலம் போட முடியும் வளைந்து குனியும் போது அகம் பாவம் இல்லாமல் குனிந்து வளைந்து செய்தால் தான் சிவனை அடையமுடியும். என்பதே கோல<u>த்</u>தின் கக்குவமாகும். இத்தகைய கோலங்களில் நமது அடையாளச் சின்னம் மட்டுமல்ல மங்கல சின்னங்களும் ஆகும்.

### தர்ப்பைப்புல்

இந்து மதத்தின் வைதீக சடங்குகள் அனைத்திற்கும் தா்ப்பை புல்லை பயன்படுத்தி வருகிறோம். அதற்கு காரணம் மனிதனின் ஆத்மா என்பது வித்து இல்லாமல் ஏற்பட்டது என் பது இந்து மதத்தின் கருத்து விதை போடாமல் வளா்ப்பது தா்ப்பைப்புல் சடங்கு களில் போது தா்பையை மோதிரவிரலில் மோதிரம் போல் அணிவார்கள். அந்த இடத்தில் சுபநாடி ஓடுவதால் அங்கு சுபசுத்தி ஏற்படுகிறது.

72

පොලානකත්ව පහිනකානස්සලසර්

### தமிழர் பண்பாட்டின் பிண்ணனியிலுள்ள ஆன்மீகமும் அறிவியலும்

#### செல்வி. தர்சிஷா கந்தசாமி

இணைந்த சுகாதார பீடம்

நான வழிபடப்படும். ஒவ்வொரு கடவுளும் இயற்கை வாரு யின் வெவ்வேறு வடிவங்களாகக் கருதப்படு னிப் கின்றனர். அன்றாட வாழ்வில் கடைப் பிடிக்கப் னம் படும் ஒவ்வொரு பழக்கத்திற்கும் பின்னாலும் க்கப் அறிவியல் எட்டி பார்க்கிறது என்பது உண்மை ப்ந்த தான். னது.

> இந்துமத வழிபாட்டில் வேம்பு ஆல மரத்தை வழிபடுவது தொன்று தொட்டு உள்ள மரபாகும் ஏனெனில் அவ்விரு மரங்களும் கடவுள் குடி கொண்ட மரங்களாக கருதப்படுகின்றன. காலையில் எழுந்தவுடன் குளித்து இம் மரங் களை சுற்றி வந்து வழிபடச் சொல்வதில் காரணம் என்னவென்றால் இம்மரங்கள் தூய ஒட்சிசன் வாயுவை வெளியேற்றும் இத்தூய வளியை அதிகாலையில் சுவாசிப்பது உடல் நலத்திற்கு நன்மை தரும்.

> இந்துக் கோவில்கள் விஞ்ஞானத்தை அடிப்படையாக கொண்டே கட்டடப்பட்டவை

இன்றைய உலகின் அதிவேக விஞ்ஞான வளாச்சியால் நாளாந்த வாழ்வின் ஒவ்வொரு மணித்துளியும் அறிவியலுடன் பின்னிப் பிணைந் துள்ளது. இத்தகைய விஞ்ஞானம் மேற்கத்தைய நாடுகளிலிலுந்து பிரசவிக்கப் பட்டாலும் பல்லா யிரம் ஆண்டு பழமை வாய்ந்த எம் தமிழர் பண்பாட்டுடன் இணைந்துள்ளது. என்பது எம்மில் எத்தனை போ் அறிவிலாா்? இன்றைக்கு இரண்டாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முன்பே வானிடவியல், இயற்பியல், கணித வியல், மருத்துவம் என சகல துறைகளிலும் கரை கண்டிருந்த எம் கலாச்சாரத்தில் பண்பாடு, பழக்கவழக்கங்கள் எனும் பெயரில் கடைப்பிடிக் கப்பட்டு வந்த சில அறிவியல் உண்மைகளை இக்கட்டுரை கூறும்.

இந்து மதம் ஒரு மதம் மட்டுமல்ல அது வாழ் விற்கான வழி என முன்னோர்கள் கூறினார்கள். இங்கு இயற்கை வழிபாடு மிக முக்கியத்துவம் பெற்ற ஒன்றாகும். அதோடு

யாகும். மூலஸ்தானம் எனப்படும் கோவிலுள்ள பிரதான சிலைகள் வைக்கப்படும் இடமானது புவியின் காந்த அலைகள் குறிப்பிட்ட பிரதேசத்தில் உயர்வாகக் காணப்படும் புள்ளியாகும். மேலும் அப்பிரதான சிலைக்கு கீழே வேதங்கள் எழுதப்பட்ட செப்புத்தகடுகள் புதைக்கப்பட்டிருக்கும். இச்செப்புத்தகடுகள் காந்த அலைகளை அகத்துறிஞ்சி சுற்றுப்புறத் திற்கு கதிர்க்கும் கோவிலை வலஞ்சுழியாகச் சுற்றி வழிபடும் ஒருவருக்கு இந்த அலைகள் உடம்பினுள் அகத்துறிஞ்சப்படும் இது மிக மெதவான செயன்முறையாகும். எனும் தினமும் கோவிலுக்குச் சென்று வழிபடும் ஒருவருக்கு இந் நேர் சக்தி உடலில் அதிகளவில் அகத்துறிஞ்சப் பட்டு உடல் நலம் பேணப்படும்.

இந்துக்களின் வீட்டில் துளசிச் செடியா னது வளர்க்கப்பட்டு பூஜிக்கப்படுகிறது. துளசி இலைகள் உட்கொள்வதால் உணை நோய்க்கு எதிராக நீர்ப்பீடனத் தொகுதியின் செயற்பாடு அதிகரிக்கப்படும். குளித்து முடித்தவுடன் இந்துக்கள் நெற்றியில் வீபூதி தரிப்பார். விபூதியா னது சிரசிலுள்ள லேதிக நீரை அகற்றும் ஆற்றல் பெற்றது.

தோப்புக்கரணம் போடுதல் பிள்ளையார் வழிபாட்டில் மிக முக்கியமானதொன்றாகும் விஞ்ஞானிகள் தோப்புக்கரணம் போடுவதன் பின்னால் உள்ள அறிவியலைக் கண்டு வியக்கு கின்றன. தோப்புக்கரணம் போடுவதனால் நினைவாற்றல் அதிகரிக் கப் படுவதுடன் யரவளைஅஇயுளிநசபநச"ள ளலனெசழஅநஇ கேட்டல் குறைபாடுகள் போன்றன குணப் படுத்துகின்றன.

"ஓம்" எனும் மந்திரத்தை ஓதுவதன் மூலம் இதயத் துடியின் அளவு குறைக்கப்பட்டு சீராக்கப் படுவதுடன் மன அமைதியும் கிடைக்கின்றன. இரு கைகளையும் கூப்பி ஒருவரை வரவேற்கும் கலாச்சாரம் நம்மிடையே காணப்படுகின்றது. நாம் இரு கரங்களையும் கூப்பும் போது எமது விரல்களில் முடிவிடங்களில் உள்ள கண், காது, மூளை போன்றவற்றின் அமுக்கப் புள்ளிகளால் உருவாக்கப்படும் அமுக்கம் புள்ளிகளால் உருவாக்கப்படும் அமுக்கம் காரணமாக நாம் வரவேற்றும் நபரை நீண்ட காலத்திற்கு நம்மால் நினைவில் வைத்துக்கொள்ள முடியும்.

மேலும் உணவு உண்ணும் போது நிலத்தில் கால்களைக் குறுக்காக மடித்து அமர்ந்தே உணவினை உண்பார். இவ்வாறு அமர்வதனால் ஒரு வித அமைதி ஏற்படுவதுடன் உணவு சமிபாடு இலகுவாக்கப்படுகின்றது. மேலும் வாழையிலையில் உணவு பரிமாறப் படுவதற்காக காரணமும் உண்டு. வாழை இலையில் இயற்கையாகவோ ஒட்சியேற்ற எதிரிகள் (antr oxidants) காணப் படுகின்றன. கூடான உணவை வாழை யிலையில் வைத்து உண்ணும் போது எமது உடலிற்கு தேவையான Antioxidants கிடைக்கப்பெறுகின்றன.

பண்டைய காலங்களில் எமது முன்னோர்கள் நீர் நிலைகளினுள் செப்புக்காசுக் களை எறிவதை வழக்கமாகக் கொண்டிருந் தனர். இதற்கு அறிவியல் பிண்ணனி உள்ளது. செப்பானது (Cu<sup>2</sup> +) மனித உடலிற்குத் தேவை யான ஒரு மூலகமாகும். செப்புக்காசு களை நீர் நிலைகளில் எறிவதன் மூலம் குடிநீராக ஆற்று/நதி நீரை பயன்படுத்தும் போது இயல்பாகவேசெப்பானது உடலில் சேரும்.

கோவிலுக்குச் செல்லும் போது வாசலில் தொங்கும் மணியை ஒலித்து விட்டு செல்வது

<u> இநீது</u> தருமம் 2019/20

மரபு. அம்மணி எழுப்பும் ஒலியானது எதிர்மறை அலைகளை அழிப்பதுடன்மனதினை ஒரு நிலைப்படுத்தும் உதவுகின்றது. மணியினை ஒலிக்கச் செய்யும் போது எழுகின்ற துல்லிய மான ஆழமான கணீர் என்ற ஒலி ஏறத்தாள 7 நொடிகளுக்கு எமது காதுகளில் எதிரொலிப்ப துடன் இந்த 7 விநாடிகள் எமது உடலினுள்ள 7 குணமாக்கும் மையங்களைத் தூண்டுகினறது.

கூரிய நமஸ்காரம் எனப்படும் கூரிய வழிபாடு எமது முன்னோர்களால் காலம் காலமாக பழக்கப்படுத்தப்பட்டு வரும் முறையா கும். அதிகாலை எழுந்து சூரிய நமஸ்காரம் செய்வதற்கான காரணம் சூரிய கதிர்களை அதிகாலையில் பார்ப்புதனால் கண் பார்வை கூர்மை அடைவதோடு மட்டுமல்லாது உடலிற் குத் தேவையான விற்றமின்களும் தொகுக் கப்படுகின்றன.

எமது முன்னோா்கள் சாப்பிடுவதைக் காரத்துடன் ஆரம்பித்து இனிப்புடன் முடிக்க வேண்டும் என்பாா்கள் கார உணவானது சமிபாட்டுச் சாறுகள் மற்றும் இரப்பை அமில சுரப்பினை தூண்டுவதுடன் உணவு சமிபாட்டை வினைத்திறனாக செயற்படுத்துகிறது. இனிப் பானது உணவு சமிபாட்டை மந்தமடையச் செய்வதால் அதனை இறுதியாக உண்ண சொல்லப்படுகிறது.

திருமணமான பெண்கள் இரண்டாம் பாத விரலில் மெட்டி அனிவதைவழக்கமாகக் கொண்டுள்ளனர். பெண்களின் கருப்பை மற்றும் இதயத்தை இணைக்கும் நரம்பானது இரண்டாம் பாத விரலில் காணப்படுகின்றது. மெட்டி அணிவதால் கருப்பையானது வலுவாக் கப்படுவதுடன் இரத்த ஓட்ம் சீராக்கப்பட்டு மாதவிடாய் வட்டம் ஒழுங்காக்கப்படுகிறது. பெண்கள் திலகமிட்டு கெபள்ளும் புருவங்களிற்கு இடைப்பட்ட நெற்றிப் பகுதியில் ஓர் நரம்புத் திரட்சி உள்ளது. இப்பகுதியின் அழுத்தி திலகமிடுவதால் உடலில் இருந்தான சக்தி இழப்புக் குறைக்கப் வபடுவதுடன் முகத்தசைகளுக்குத் தேவையான குருதி சுற்றோட்டம் சீராக்கப்படுகிறது.

கிருமணமான பெண்கள் குங்குமம் வைக்தல் மிக முக்கியமானது. குங்குமத் திலுள்ள பாதரசமானது குருதியமுக்கத்தை கட்டுப்படுத்துவதுடன் பாலுணர்வுகளையும் தூண்டுகிறது. இதனால் தான் விதவைகள் குங்குமம் அணிதல் கூடாது. என முன்னோர்கள் கூறுவாா். மருதாணி பூசுதல் அலங்காரம் மட்டுமல்ல அறிவியலும் கூட மருதாணியானது மனவழுத்தத்தை குறைப்பதுடன் உடலை குளிர்ச்சியாக பேணும் கையில் வளையல்களும் காலில் கொலுசு அணிதலும் விஞ்ஞானத்தை பிண்ணனியாக கொண்ட செயன்முறையாகும். மணிக்கட்டுப் பகுதியில் காணப்படும் வளையல் கள் ஒரு தொடர்ச்சியான உராய்வை கோலிற்கு வழங்குவதால் குருதிச் சுற்றோட்ட அளவு அதிகரிக்கப்படுகிறது. கொலுசு அணிவதும் இதே காரணத்தால் தான் .

நம் தமிழர் பண்பாட்டு அறிவியலை தன்னுள்ளே பொதிந்து வைத்துள்ளது. தற்கால இளைஞர், யுவதிகள் நாகரிகம் எனும் பெயரில் எமது பண்பாட்டை விட்டு விலகி செல்வதை தடுத்து பண்பாட்டிலும் விஞ்ஞானம் உள்ளது. என்பதை உணரச் செய்து உலகிற்கு எமது கலாச்சாரத்தை வெளிப்படுத்த நாம் அனை வரும் ஒன்றினைய வேண்டும்.

# அருணகிரிநாத சுவாமி அருளிய ஈழத்துத் திருப்புகழ் பாடற்சிறப்புக்கள்

# ஆரபி சிவசிதம்பரம்

பொருளியற் பீடம்

தமிழிநாட்டுப்பல்லவ – பாண்டியா் மன்னா் காலத்தில் வாழ்ந்த ஞானசம்பந்தப் பெருமானும் சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகளும் ஈழக்கு சிவத்தலங்கள் ஆன திருக்கேதீஸ்வரம், திருக்கோணஸ்வரம் என்பவற்றின் மீது பதிகம் பாடி "பாடல் பெற்ற சிவதலங்கள்" என்ற மகிமை யினை இத்தலங்களுக்கு ஏற்படுத்திக் கொடுத்தமை போன்று கி.பி பதினைந்தாம் நாற்றாண்டினராகக்கருதப்படும் அருணகிரிநாத சுவாமிகள் கதிர்காமம், கந்தவனம் முதலான முருகத்தலங்கள் மீது சந்தத்திருப்புகழ் பாடி இவற்றையும் பாடல் பெற்ற தலங்கள் என்ற சிறப்புக்கு உரித்தாக் கினாா். அருணகிாிநாதா் இற்கு பின்பு இலங்கையைச் சோ்ந்த பல சைவப் பெரியார்கள் கதிர்காமத்தலத்தின் மீது பல்வேறு வகையான பிரபந்தங்களைப்பாடி இருந்தாலும் திருப்புகழுக்குரிய இடத்தை அவற்றால் பெற முடியவில்லை இத்தகைய ஆற்றல் மிக்க ஈழத்துத திருப்புகழ் பாடற்சிறப்பினை அது பாடற்பெற்ற காலப்பகைப்புலம், அதன்

முருக வழிபாடு இலங்கைத்தமிழ்ச் சைவர்களின் மிகத்தொன்மை வாய்ந்த வழிபாடாகும். தன் மிகச்சிறந்த அடையாள இடமாக விளங்குவது கதிர்காமத்தலமாகும். மாகப பெருமானின் சக்திகளாகிய வள்ளி, தெய்வானை எனும் இருவரில் இச்சா சக்தியான இலங்கையைச் சோந்த வேட்டுவப் வள்ளி குலப்பெண் என வரலாற்று ஆய்வாளா் கள் கூறுகின்றனர். இவளின் வாழ்விடமாகிய கதிா்காமத்தில் முருகப் பெருமான் விரும்பி உறைகின்ற காரணத் தினால் அவரை தரிசிப்பதற்கு இலங்கையைச் சேர்ந்தவர்களும் ஏனையவாகளும் கதிா் காமம் வந்து பலவாறு பாவவார்கள். ககிர் காம முரகனைத் தனது புலமையாற்றலால் பாடிப்பரவியவர்களின் அருணகிரிநாத சுவாமிகளும் ஒருவர். இவர் முரகன் அருள் பெற்ற மகான் ஆவார். அக்கட்டான ஒரு காலக்கட்டத்தில் இத்தலத்தின் மீது திருப்புகழ் பாடியமையால் இவ்வாலயம் பல சிறப்புக்களைப் பெற்றது.

පොராதனைய் பல்கலைக்கழகம்

உள்ளடக்கச்சிறப்பு என்ற வகையிற் பகுத்து நோக்கலாம்.

"வீரவேல் ,தாரைவேல்,விண்ணோர் சிறைமீட்ட தீரவேல்,செவ்வேள்,திருக்கைவேல் வாரி குளித்தவேல்,கொற்றவேல்,சூரமார்பும் குன்றும் துளைத்தவேல் உண்டே துணை"

எனும் அச்சம் நீக்கி அபயமளிக்கும் பாடல் திருமுருகாற்றுப்படையின் வேறாக, அந்த தனிப்பாடல் பகுதியில் வருவது இப்பாடலைத் தமிழகத்திலும் சரி, இலங்கையிலும் சரி வாம்கின்ற சைவக் தமிழர்கள் தமக்கு விரோதிகளால் இடர் ஏற்படும் காலங்களில் எல்லாம் பாடிப்பாவி பயன்பெறுவது வழக்கம் அருணகிரிநாதரின் திருப்புகழிலே அவரின் தனிப்பட்ட வாழ்வின் பாதிப்பும் பாவிக்காணப் பட்டாலும் அப்பாடல்களுக்கு சமயம் சார்ந்த பங்களிப்பு உண்டு.சோழராட்சியின் பின்னா தமிழ்நாட்டு வலிமை குன்றி, நிலை தளாந்த நிலையில் அந்நியப்படை யெடுப்பக்கள் எற்பட்டு கோயில்கள் இடிப்படும், ஆலயச்சொத்துக்கள் சூறையாடப்பட்டும் பேரச்சத்தை எமது மக்களுக்கு ஏற்படுத்திய ஒரு சுமலில் அந்த அச்சத்தை போக்க முருக வழிபாடு தலை யெடுத்து இந்த அடிப்படையில் தான் அருண கிரிநாதரின் வரவைப் பார்க்க வேண்டியிருந்தது. தாயுமானவர் முதல் தொடர்ந்து பல்வேறு காலங்களிலும் வாழ்ந்த சித்தர்கள் வரை அருணகிரியாரின் பாடலில் செல்வாக்கிற்கு உட்பட்டமை தெரிகின்றது. இவர் பாடிய திருப்புகழின் மொத்த எண்ணிக்கை 16,000 என்பர். ஆயினும் 1,307 பாடல்களே கிடைக்கக் கூடியதாய் உள்ளன.

இவற்றில் ஈழத்து திருப்புகழ் முப்பத்து நான்கு வரையிலாகும அருணகிரிநாதர்

தமிழ்நாட்டிலே வாழ்ந்த காலத்திலே இலங்கையில் போர்த்துக்கேயர் ஆட்சி நிலவியிருந்திருக்கிறது. இலங்கைத் தமிழ் சைவர்கள் வரலாற்றில் அது ஒரு இருண்ட காலம் என்று கூறலாம். இலங்கைச் சைவப்பிரகாச முனிவராகிய ஞானப்பிரகாச முனிவர் இங்கு சைவப்பணி ஆற்றமுடியாமல் தமிழகம் சென்று பணியாற்றிய காலம் ஆகு இலங்கைச் சைவர்கள் வெளிப்படையாக தமது சமய அனுட்டானங்களை, வழிபாடுகளை மேற் கொள்ள முடியாது அச்சத்துடன் வாழ்ந்த காலம் எனவே இந்த அச்சத்தை போக்கி சைவத்தை வாழ வைப்பதற்கான பணிகளின் ஒன்றாக அருணகிரிநாதர் ஈழத்தில் முருகத் தலங்கள் மீது திருப்புகழ் பாடியிருக்கிறார்.

ஈமத்தில் கதிர்காமம், நல்லார், கந்தவனம்,திருகோணமலை எனும் நான்கு தலங்கள் மீது திருப்புகம் பாடப்பட்டுள்ளது. 34 பாடல்கள் கதிர்காமத்தலத்தின் மீக பாடப்பெற்றதிலிருந்த அத்தலத்தின் பெருமையினை உணர்ந்து கொள்ளலாம். இத்தலம் தொடர்பாக "திருமகளுலாவு தனை மே வி " இறவாமல் பிறவாமல்......" என்று தொடங்கும் திருப்புகழ் பாடல்களைத் தெரியாத ஈழத்துச் சைவா்கள் இரார் ஏனைய பாடல்களும் சந்தச்சிறப்பும் கருத்துச்செறிவும் உடையவை. எமது சமயக்குரவாகள் இராமேஸ்வரத்தில் நின்று ஈழத்துச்சிவாலயங்களைப் பாடியருளியது. போன்று அருணகிரியாரும் கதிர் காமம் பெற்று கேள்வியுற்று தாம் அவதரித்த திருவண்ணா மலையில் நின்று பாடினார். அல்லது நேரில் வந்து தரிசனம் பெற்று பாடினாரா என்று அறியமுடியாதுள்ளது. எனினும் சைவப் பெரியார்களின் கருத்துப் படி "அருணகிரிநாதர்

இந்து தருமம் 2019/20

ෂී් පොලකකාරී ප්රේකකාණයි සහ සංස්කර්ත සහ සංස්කර්ත සහ සංස්කර්ත සහ සංස්කර්ත සහ සංස්කර්ත සහ සහ සහ සහ සහ සහ සහ සහ සංස

கதிர்காமத்தை தலததைப் பற்றி கூறியிருக்கும் கரிக்கிர உண்மைகளை நோக்கினால் அவர் கரிர்காமக்கை கரிசிக்தால் கூடும்" என்று நம்பப்படுகிறது. அருணகிரிநாதருக்கு முன்னர் வாம்ந்தவரான புகமேந்திப்புலவர் (130 நாற்றாண்டு) கதிர்காமத்தலத்தை பாடியிருக் கின்றார். இவர் வாம்ந்த காலத்திலே யாழ்ப்பாணத்தை தமிழரசன் ஆண்டனா். இவா் இக்கலக்கை நேரில் வந்து தரிசிக்து தான் பாடினார். என்பதற்கு இவரால் பாடப்பெற்றதாக கூறப்படும் பாடல் வலுவான சான்றாக காணப்படுகின்றது. கதிர்காமத்தின் முருகப் பெருமானின் வாகனமாகக் காணப்படும் மயில் "பாம்பொன்றைக்கவ்வி வருத்தியமை யினைக் கண்ட பலவர்பிரான் அந்தப்பாம்பை விட்டுவிட செய்யமாறு கதிர்காமப் பெருமானை வேண்டும் வகையிலான குறிப்பிட்ட பாடல் தக்க சான்றாகும். இப்படிப்பட்டதல்ல அருணகிரிநாதரின் ஈழத்தலத் திருப்புகழ்பாடல்கள் போர்த்துக்கேயப் படையினர் 1640ம் ஆண்டளவில் பெரும் படையுடன் கதிர்காமக் கோயிலை கொள்ளை யடிக்கச் சென்று அது முடியாமல் சிலரைக் கொலையம் செய்து விட்டு வந்ததை தக்க சான்றடன் நிரூபிக்கலாம். எனவே போர்த்துக கேயரால் ஏற்படக்கூடிய விவை ஐயும் எதிா பார்த்து தான் அருணகிரிநாதரும் கதிர்காமம் வந்திருக்கலாம். இப்படியாகப் போர்க்துக் கேயரின் கொடுங்கோன்மைக்கு மத்தியிலும் அருணகிரிநாதர் கதிர்காமம் வந்து பாடினார் என்று கொண்டாலும் ஏனைய மூன்று கலங் களுக்கு சென்று பாடியிருப்பார் என்று கொள்வ தற்கில்லை ஏனெனில் அத்தலங்கள் தொடர்பாக அருணகிரியார் கூறும் தகவல்கள் அத்தலங்கள் மீது பக்திகொள்ள போதுமானதாக இல்லை

முருகப்பெருமானின் புகழை இன்னிசையாக பாடுவதும் சிற்றின்ப வாழ்வை தாழ்த்தி பாடுவதும் இவரது படைப்புக்களின் பொதுவாக நாம் காணும் பண்பாகும், மனித உறவுமுறைகளில் தாய்மாான் மருமகன் உறவு தான் மிகவும் உணர்வுபூர்வமானது என்பது இவரின் பாடல்கள் சொல்லும் மறைமுக கருத்து கிருமால் என்பவர் மருகனுக்கு தாய்வழி மாமன் ஆவார் . திருப்புகமின் வரும் பெருமாள் என்பது கிருமாலைக்குறிக்கும் இங்கு முருகப்பெருமான் என்று கூறாமல் நொமாள்' என்று கூறுவதன் மனோவியல் தத்துவம் மாமனை நினைப்பித்து நினைத்ததை சாதிக்கச்செய்வதற்கே எனலாம். "கிருமகளுலாவு ......." என்று தொடங்கும் முதற்பாடலிலேயே ஏமு இடங்களிலும் பெருமாள்கண்" என்று குறிப்பிட்டு நிறைவில் 'பெருமாளே!' என்று நிறைவு செய்து இங்கு நோக்குதற்குரியது. கம்பனை 'அபாபிாமன்' உன்று பண்டித மணியார் கூறுவது போன்று ஞானசம்பந்தரை 'அபரசுப்பிரமணியா்' என்று சொல்லும் வழக்கமுண்டு இவ்வாறான வழக்கு அருணுகிரியாரால் தான் ஏற்பட்டதொன்று கெரிகிறது. தமிம்நாட்டின் எண்ணாயிரம் சமணரை கமுவோச்செய்து சைவசமயத்தை ஞானசம்பந்தர் வெளியீட்டச் செய்தமை ஆல் பறச்சமயிகளுக்கு அவர்மீது மிகுந்த அச்சம் இயல் பானது. சம்பங்கப் இருப்பது பெருமானுக்குரிய பேராற்றல் அவர் முருகப் பெருமானின் அவதாரம் என்பதலாயே என்பது அருணகிரியாரின் சிருஷ்டிப்பு இதனால் தான்,

"வழுதி கூனிமிர்த்த பெருமாளே" அலுதுலகை வாழ்வித்த கவுணியகு லாதித்த வரிய கதிர்காமத்தி லுரியாபி ராமனே"

என்று குறிப்பிட்டுப்பாடியுள்ளார். இதன் உள்ளர்த்தம் எதிரிகளுக்கு அச்சமூட்டுவதாக இருக்க வேண்டும். கதிர்காமத்தின் மீதும் அந்நியரை அச்சம் கொள்ள செய்வதற்காக முருகப்பெருமானின் இச்சா சக்தியான வள்ளியை "இலகு சிலைவேடர் கொடி" என்றும் முருகப்பெருமானை "கொடிய சூர் கெட்டு முறிய வேல் தொட்ட பெருமாளே" என்றவாறும் பாடியிருப்பதும் உளவியல் தொடர்பான தாக்குதல்களே எனலாம்.

இரங்கைத் தமிழ்ச் சைவர்களை முருகவழிபாட்டின் வழிவந்த சைவர்கள் என்று குறிப்பிடுவது பொருத்தமானது. இதற்கு காரணம் கந்தபுராணத் தின் செல் வாக்கு என்று தெரிகின்றது. இந்த கந்தபுராணம் இன் செல்வாக்கு தமிழகத்தை விட இலங்கையில் தான் அதிகம் ஆகம். இக்கந்தபுராணத்தை அருணகிரியார் நன்கு கற்றிருந்தார் என்பதை அவரின் திருப்புகழ் எடுத்துக் காட்டுகின்றது. இது மாத் திரம் அன்றி பிற்காலத் தில் கதிர்காமத்திருத்தலம் பற்றி ஈழத்தில் எழுந்த கதிர்காமக்கலம்பகம் (1897), கதிர்காமவந்தாதி (1915), கதிர்காமவேலர் பதிகம (1921), கதிரையாத்திரை விளக்கம் (1925),கதிர்காம ஸ் வாமி தோத் திரம் (1932) முதலான பிரபந்தங்களுக்கும் முன்னோடி யாக அருணகிரிநாத சுவாமிகளின் ஈழத்துத் திருப்புகழ்பாடல்கள் அமைகின்றன எனலாம்.

નુર્ધાગ્રહ વૃદ્ભના 2 તે કર્તુ ઉન્નક્ર વેજવ ઉત્તુઉગ્ર ઉરુને ત્રેમુ કેર્તૃપા ઉરુતાવવેજવ 2 હિનાગઢંહાહ નુમુનાતરું પર્વતરું કેલ્લ્વું સું રેહિહ, નુમુનાતરું 2 તે કર્તુ ઉત્તુક્ર વ્યુતિ ઉદ્વદંચર તાહતું 2 તેજુ તે ભનાવેમુ હલ્લ હિરહતાં ઉદ્વતાલનાં સ્તાયો પહવંત્ર તે ઉત્તુ ત્રેમુ 2 નાર્ટ્સ ઉતિરંભરુપાને મુનોવેલુ સુત્ર સુતે સુર્વાહ છે...

# ஆலய வழிபாடு - ஒர் உளவியல் பார்வை

#### ப. அமிர்தேஷசர்மா

மருத்துவப்பீடம்,

ஆலயம் தொழுவதும் சாலவும் நன்று என்பது ஒளவைப்பிராட்டியாரின் முது மொழி யாகும். இறைவன் எழுந்தருளி ஆன்மாக் களுக்கு அருள் பாலிக்கும் இடம் ஆலயம் ஆகும். 'ஆ' என்பது ஆன்மா 'லயம்' என்பது ஒடுக்கம் எனப் பொருள்படும். ஆன்மாக்கள் மனதை ஒரு நிலைப்படுத்தி இறைவனை வழிபடுவதற்கு ஏற்ற இடம் ஆலயமாகும்.

நாம் ஏன் ஆலயத்திற்குச் செல்ல வேண்டும் என்ற வினா எமக்குள் எழலாம். இறைவனை வழங்குவதற்கு ஏற்ற இடம் ஆலயமே பசுவின் உடலெங்கும் பரந் திருக்கும் பாலை அதன் மடியிலிருந்து கறந்து கொள்வதற்கு ஒப்பானதே ஆலய வழிபாடு ஆகும்.

ஆன்மாவைப் பீடித்திருக்கும் மலங்கள் நீங்கி ஆன்மா இறைவனை அடைய ஆலய வழிபாடு அவசியம் என ஆகமங்கள் கூறுகின்றன. 'நமக்கு இந்தச்சரீரம் கிடைத்தது தாம் இறைவனை வணங்கி முத்தியின்பம் பெறுதற் பொருட்டேயாம்' என்பது நாவலர் பெருமானின் வாக்காகும். ஆலயங்கள் இறை வனின் திருவருள் சுரக்கும் இடங்களாகும். ஆலயங் களைத் தேடித்திரிந்து வணங்குபவரின் உள்ளத்தை இறைவன் கோயிலாகக் கொள் வான் என்று திருமந்திரப் பாடல்களில் தெளிவாக கூறப்பட்டுள்ளது.

ஆலயம் தொழுவதும் சாலவும் நன்று என் பது ஒளவைப் பிராட்டியாரின் முது மொழியாகும். இறைவன் எழுந்தருளி ஆன் மாக்களுக்கு அருள் பாலிக்கும் இடம் ஆலயம் ஆகும். 'ஆ' என்பது ஆன்மா 'லயம்' என்பது ஒடுக்கம் எனப் பொருள்படும். ஆன்மாக்கள் மனதை ஒரு நிலைப்படுத்தி இறைவனை வழிபடுவதற்கு ஏற்ற இடம் ஆலயமாகும்.

நாம் ஏன் ஆலயத்திற்குச் செல்ல வேண்டும் என்ற வினா எமக்குள் எழலாம். இறைவனை

<u>இநீது</u> தருமம் 2019/20

வழங்குவதற்கு ஏற்ற இடம் ஆலயமே பசுவின் உடலெங்கும் பரந் திருக்கும் பாலை அதன் மடியிலிருந்து கறந்து கொள்வதற்கு ஒப்பானதே ஆலய வழிபாடு ஆகும்.

ஆன்மாவைப் பீடித்திருக்கும் மலங்கள் நீங்கி ஆன்மா இறைவனை அடைய ஆலய வழிபாடு அவசியம் என ஆகமங்கள் கூறுகின் றன. 'நமக்கு இந்தச்சரீரம் கிடைத் தது தாம் இறைவனை வணங்கி முத்தியின்பம் பெறுதற் பொருட்டேயாம்' என்பது நாவலர் பெருமானின் வாக்காகும். ஆலயங்கள் இறைவனின் திருவருள் சுரக்கும் இடங்களாகும். ஆலயங் களைத் தேடித்திரிந்து வணங்குபவரின் உள்ளத் தை இறைவன் கோயிலாகக் கொள்வான் என்று திருமந்திரப் பாடல்களில் தெளிவாக கூறப்பட்டுள்ளது.

### கோபுர தரிசனம்

கோயில் மூலஸ்தானத்திற்கு நேரே பிரதான வாயிலுக்கு மேல் உயர்ந்த கோபுரம் ஒன்று காணப்படும். இதனை தூல லிங்கம் எனவும் அழைப்பர். "கோபுர தரிசனம் கோடி புண்ணியம்" என ஆன்றோர் குறிப்பிடுவர். மனதை ஒரு நிலைப்படுத்தி பரம்பொருளாகிய இறைவ னிடத்தே நம் பணயம் அமைய வேண்டும். எனும் கோட்பாட்டை இராஐகோபுரத்தின் வாயினுள்ளே பிர வேசித்தல் விளக்குகின்றது.

### பலிபீடம்

ஆலயத்தின் வாயிலின் மேல் அமைக்கப் படும் இராஐகோபுரத்தை கடந்து ஆலயத் திற்குள் நுழைந்தவுடன் எமது கண்ணுக்குப் புலப்படுவது கொடித்தம்பம், பலிபீடம், நந்தி மூன்றுமாகும். இவற்றில் பலிபீடத்தின் அருகில் சென்று வீழ்ந்து வணங்குகின்ற போது எமது மனதில் எழும் தீய எண்ணங்கள் அனைத்தும் பலிபீடத்தில் பலி கொடுக்கப் பட்டு தூய சிந்தனை, மேலான எண்ணம், மனித நேயம் வாய்ந்த மனிதனாக எழுந்திருக்கின்றான்.

### நந்தி

ஆகம முறைப் படி அமைக்கப் பட்ட ஆலயங்களில் சிவலிங்கம், நந்தி, பலிபீடம், கொடிமரம் என்பன ஒரே வரிசையில் அமைந் திருப்பதனைக் காணலாம். கர்ப்பக் கிரகத்தில் உள் ளே நந்தி சிவனைப் பார்த் தவாறு அமைந்திருக்கும் நந்தி ஜீவான் மாவைக் குறிக்கிறது. ஒவ் வொரு ஜீவான் மாவும் இறைவனைச் சென்றடைய வேண்டும். என்பதே குறிக்கோள் ஆகும்.

### மூலவர்

மூலவர் ஆலயத் தின் மூலமாகிய கா்ப்பக்கிரகத்தில் உள்ள சிவலிங்கம் ஆகும். இவரைத் தரிசிக்க ஆலய வாயிலில் எழுந் தருளியிருக்கும் துவாரபாலகா்களிடம் அனுமதி பெற்று செல்ல வேண்டும்.

இறைவனின் திருவருளைப் பெற்று இறைவனிடம் உறவாடிய நால்வர்களும் ,ஆழ்வார்களும் திருத்தலங்கள் தோறும் நடந்து சென்று ஆலய வழிபாட்டினை மேற்கொண் டிருந்தனர் என்றால் அதன் பெருமையையும் அளவிடத்தரிய தன்றோ.

மனிதனை புனிதனாகச் செய்வது ஆலயம் தெய்வ அருளாற்றல் நிலவிக் கொண்டிருக் கின்றது. அங்கு சென்று வழிபடுபவர்களின் தீய வினைகள் அழிந்து போகின்றன.

නිාර්තා නැතාගර් 2019/20

81

ദ്ധ്യന്ത്രത്തബ് പങ്കതാസർക്യുകൾ

அருவமான இறைவனை ஞானிகளால் மட்டுமே உணர முடியும் ஆனால் எளியவர் களான எமக்கு உருவ வழிபாடே சிறந்தது.

ஆலய வமிபாட்டுக் தொடர்பாக உளவி யல் ரீகியாக நோக்கும் போகு மனிகன் கனகு வாழ்க்கை வட்டத்தில் ஏற்படுகின்ற இன்ப துன்பம், கோபம், விரக்தி போன்ற பல உணர் வுகளையும் தனக்குள்ளேயே வைத்துக் கொண்டு அலைந்து திரிகின்றான். இவற்றை ஒரு நிலைப்படுத்தி மனதிற்கு அமைதியை கொடுப்பகில் ஆலய வமிபாடும் முக்கிய இடத் தினை வகிக்கின்றது. என்றம் குறிப்பிடலாம்.

ஆலய வழிபாட்டில் காட்டப்படுகின்ற தூப தீபங்களின் தன்மை பஜனை வழிபாடு கள் போன்ற விடயங்கள் ஐம்புலானூடாகச் சென்று இறைவனைச் சிந்திக்க வைக்கும் தன்மையை ஏற்படுத்துகின்றது.

இதனால் நமக்குள் நிம்மதி ஏற்படுகின்றது என்று கூறுகின்றோம். மேலும் நெற்றியிலே நரம்பு மண்டலங்கள் எல்லாம் குவிவதனால் வீபூதி,சந்தனம் என்பவற்றினை நெற்றில் பூசுகின்ற போது அவ்விடம் குளிர்வடைய ஏனைய உடம்பின் எல்லாப் பகுதிகளும் குளிர்வடைவதனால் எமது உள்ளத்தில் தெய்வீகம் குடிகொள்கிறது.

ஆலய வழிபாட்டின் போது ஆண்டவன் மீது கொண்டுள்ள அளவற்ற நம்பிக்கை யினால் மக்கள் தமது உடலை வருத்தி பல நேர்த்திக் கடன்களை செய்கின்றார்கள் இறைவன் அருள் புரிவாள் அருள் கிடைக்கும் என்ற எண்ணம் அடியவர்களின் மனதில் படிந்துள்ளது எனலாம்.

இறைவனின் உறைவிடமான ஆலயம் சென்று தினமும் திருவடிகளை தரிசிப்பதன் மூலம் எமக்கு தனு, கரண, புவன போகங் களும்

இந்து தருமம் 2019/20

வந்து சேரும் என்பது சமயப் பெரியார் களின் கருத்தாகும். விநாயகப் பெருமானின் தாமரை போன்ற திருவடிகளைத் தினமும் வணங்கி துதிப் போர் க்கு "வாக்குண்டாம் நல் ல மனமுண்டாம் மாமலராள் நோக்குண் டாம்" என்று ஒளவைப் பிராட்டியார் கூறியுள்ளார்.

ஆலயங்களின் நடைபெறும் ஆன்மீகச் சொற்பொழிவுகள் ,பிரசங்கங்கள் ஊடாகவும் ஆன்மீக உணர்வு எமக்கு ஏற்படுகின்றது.

தியானம் பற்றிக் கூறும் போதும் மக்கள் மனதில் மனச் சஞ்சலம் ஏற்படும் போது மனங்களின் அச்சநிலையைப் போக்கி தன்னம்பிக்கையை வளர்ப்பதோடு நினை வாற்றலையும் வளர்த்துச் செல்கின்றது. தியானம் மக்கள் தமது தியானத்திற்கு உகந்த அமைதியான இடமாக ஆலயங்களையே தேர்ந்தெடுக்கின்றனர்.

உருவச் சிலைகள் அமைத்து வழிபடு கின்ற தன்மை மக்கள் மனதை ஒரு நிலைப் படுத்தவும் மக்கள் ஆலய வழிபாட்டில் ஈடுபடவும் பெரிதும் உதவுகின்றன. சிறந்த முறையில் மனதை ஒரு நிலைப் படுத் தி வழிபடுவதற்கு விக்கிரக அமைப்பு முறை உதவுகின்றது.

எனவே எங்களுடைய உள்ளங்களின் நம்பிக்கையே ஆலய வழிபாடுக்கு முக்கிய காரணம் எனலாம்.

விஞ்ஞான ரீதியாகவும் நோக்கும் போது நாம் இரு கரங்களையும் கூப்பி வணக்கம் தெரிவிக்கும் போது விரல்களினதும் நுனிகள் ஒன்றோடொன்று கோக்கப்படுகின்றது. அவ்விரல் நுனிகள் கண், காது, மூளை என்பவற்றின் Pressure Points ஆகும். Pressure Points அழுத்தப்பட்டு அவை செயற்படுத்து

Cumgතතාů uல්යතහස්සලසර්

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org வதால் நீண்ட காலம் எம்மால் ஞாபகப்படுத் தலாம். இறைவனையும் எந்த நேரமும் சிந்திக்கலாம்

ஆலயம் தூய்மை நிறைந்த இடமாகும் எனவே அங்கு செல்வோர் உடலையும் உள்ளத்தினையும் தூய்மையாக வைத்துக் கொள்ள வேண்டும். பூஜை தொடங்கி முடியும் வரை அவ்வவ் தெய்வங்களை உரிய அனுஷ்டான முறையில் வணங்குதல் அவசிய மாகும். "கோயில் இல்லா ஊரில் குடியிருக்க வேண்டாம்" என்ற முதுமொழியும் ஆலய வழிபாட்டின் அவசியத்தை எமக்கு வலிறுத் துகிறது. சமுதாய நோக்கிலும் ஆலய வழி பாட்டின் மூலம் ஒற்றுமை மற்றோருக்கு உதவுதல் பெரியோரை மதித்தல் ,எல்லோரை யும் அன்புடன் நேசித்தல், போன்ற நற்பண்பு களும் மக்களிடையே ஏற்படுகின்றது.

எனவே சுருக்கமாக நோக்கும் போது ஒவ்வொரு மனிதப்பிறவியின் நோக்கமும் முத்தியின்பம் பெறுவதே ஆகும். ஆலய வழிபாட்டினை சிறப்பாக சரிவரச் செய்வதன் மூலமும் முத்தியின் பத்தினை பெற்றுக் கொள்ள முடியும் என் பதற்கு நாயன் மார் களே வழிகாட்டியாக இருந்துள்ளனர்.



கண்ணாடிதான் என் மிகச்சிறந்த நண்பன். ஏனெனில் நான் அழும் போது அது ஒருபோதும் என்னைப் பார்த்து சிரித்ததில்லை

இநீது தருமு 2019/20

83

പ്രോഗ്നുക്കുന്നു പര്ഷതരാക്കുകൾ

## சைவ சமய கோட்பாடுகளில் நவீன அறிவியல் கூற்று

### மதுசா சிவயோசன்

இணைந்த விஞ்ஞான சுகாதார கற்கைகள் பீடம்

சேர்த்தே உச்சரிப்பது அவசியமாகும். உதாரணமாக ஓம் நமசிவாய, ஓம் நாராயணாய என்பவற்றைக் குறிப்பிடலாம். மேலும் இந்து ஆலயங்களின் தோற்றத்தினை முழமையாக கூர்ந்து நோக்கினால் "ஓம்" என்ற வடிவிலேயே அமைந்துள்ளதை அறிஞர் பலரும் விளக்கியுள் ளனர். விநாயகர் வடிவினையும் அவர் திருமுகத்தினையும் 3ம் என்னும் பிரவணப் பொருளாக ஞானநூல்களை விளக்கியுள்ளனர். இவ் ஒங்காரத் தத்துவப் பொருளையும் பிரவணப் பொருளையும் குறிப்பதனால் உடலில் இயக்கத்திற்கு காரணமான பிராணனும் பிரணவம் போன்றதாகும். ஆகையால் அலையும் மனிதனை இழுத்துப் பிடித்துத் தன்வசப்படுத்தி நிலைநிறுத்தற் சக்தியும் ,ஞானசக்தியும் "ஓம்" என்னும் மூலமந்திர சக்தியும் "3ம்" என்னும் மூலமந்திரத்தின் பயிற்சியினால் அதிகரிக் கின்றன.இது உளவியற் சிகிச்சையையும் வழங்குகின்றது.

இப்பூவுலகில் தோன்றிய உயிரினங்கள் யாவும் துன்பம் நீங்கி இன்பமாக வாழ்த்தலையே விரும்புகின்றன. மானிட சக்திக்கு அடங்காத இயற்கையின் ஆற்றலை அனைவரும் அறிவர் ஆனால் அப்பேராற்றலைத் தமக்கு உற்ற துணையாகக் கருதுபவா் மிகச் சிலரே என்பது நிதர்சனமான உண்மையாகும். இன்றைய மனிதர்களின் நவீன வாழ்வியல் நடைமுறைகள் மனிதனது ஆயுட்காலத்தை குறுகச் செய்துள் ளன. என்பதுடன் வாழ்ந்து கொண்டிருக்கும் மனிதனை உடல் உள ரீதியாகவும் பலமிழக்கு செய்துள்ளன. இந்நிலையில் தான் சைவ சமயத்தின் கோட்பாடுகளில் நாம் நம்பிக்கை கொள்ள வேண்டிய தருணம் ஏற்பட்டு விட்டது. என்பதை நாம் ஒவ்வொருவரும் உணர்ந்து கொள்ள வேண்டியுள்ளது.

"ஓம்" என்ற மந்திரம் இந்துக்களின் புனிதமான மூலமந்திரமாகும். எந்த மந்திரமாயினும் அதற்கு ஓம் என்பதனை அடுத்து சைவ சித்தாந்த மெய்யியலில் யோக நெறியும் இன்றைய நவீன யுகத்திலே பெரும் செல் வாக்கு செலுத் துகின் றது. தியானத்திலே ஆழ்நிலைத் தியானம் இன்று உயர்நிலைக் கல்வியாளர்களிடம் வரவேற்பைப் பெற்றுள்ளது.

"புறப்பொருள் மேல் அலைகின்ற மேல்நிலை மனதில் ஒர் ஒலியின் வாயிலாக சூழ்நிலைக்கு கொண்ட சென்று மெய்யுணர்வு பெற வைப்பது தான் ஆழ்நிலைத் தியானம்"

தற்காலத்தில் தான் நவீன சிகிச்சை முறைகள் நோய்களிலிருந்து பாதுகாத்தார் பொருட்டு அளிக்கப்படுகின்றது. இந்திய மருத்து வாகளும் மேலைநாட்டு மருத்துவாகளும் தாம் சிகிச்சை செய்வதற்கு முன்னா் நோயாளிகளைக் தியானப்பயிற்சி வழங்குவதாக சென்னை ஆழ்நிலைத் தியான மையம் ളെൽ നി குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. களைப்பு என்பது மனிதனுக்கு இரு வகையில் நீங்குவதுண்டு ஒன்று மேல் நிலையில் தோன்றும் களைப்பு (Tiredess) மற்றது ஏற்படும் சூழ்நிலையில் ஏற்படும் களைப்பு (Stress) இவ்விரண்டும் சூழ்நிலைத்தியானத்தின் போது நீங்கி ഖിடுகின்றது. உறக்கமின்மை, மனக்கவலைகள், இதயநோய்,இரத்த அழுத்தம் குறைதல், நோய் எதிர்ப்புச் சக்தி அதிசமாதல், ஆஸ்த்மா குறைதல்

என்னும் பல்வேறு உடல் நலன்கள் ,மனநலன்கள் விருத்தியாகி வாழ்விலே படபடப்பு ,பதட்டநிலை குறைத்து அமைதியும் ஆறதலும் சாந்தமும் உண்டாகின்றன. இவை சைவ சித்தாந்தம் கூறும் சிறப்பான உளவியல் சீாமியங்களாகும்.

நவீன விஞ்ஞானம் ஆறாம் அறிவினைச் சார்ந்த சக்தி உணர்வ ஒன்ற கான் குறிப்பிடப்படுகின்றது. நெற்றிபகுதியில் மூச்சின் உச்சியில் மிகவும் சக்தி வாய்ந்த சாந்தலோகம் சிறிதளவு இருப்பதாகவும் அந்த இடத்தினை "ஆக்ஙாசச்சரம்" என யோசியா் சிறப்பிக்குள் ளனர். நமது சாரீரதத்தில் ஆறு ஆதாரங்களும் கோயிலில் காணுகின்ற யாகமண்டபம், மகாமண்டபம், அர்த்த மண்டபம் என்னும் ஆறு மண்டபங்களைத் தெரிவிக்கின்றன. இதனை அறிவியலாளர்கள் விளக்கும் கருத்துக்களுடன் ஒப்பிட்டால் அணுவுக்குள்ளே இருக்கும் தூளின் அமைப்பும் இயக்கமும் அண்டத்திலிருக்கும் கோள்களின் அமைப்பு சிவலிங்க மூர்த்தத்தின் அமைப்பையும் ஒத்திருக்கும் கண்டு அறிவிய லாய்வாளர்கள் வியப்படைகின்றனர். எனவே சைவ சமயக் கோட்பாடுகள் நவீன அறிவியல் வளர்ச்சிக்கு அடித்தளமிட்டுள்ளது. என்பதை எல்லோரும் ஏற்றுக் கொள்ள வேண்டும் என்பது மறுக்க முடியாத உண்மையாகும்.

<u>මිநீது</u> தருமம் 2019/20

85

## மாமாங்கப் பிள்ளையார் அலயம்

ஒன்றான

### விக்கிவேஸ்வான் கேவசுகர்சனா

### இணைந்த விஞ்ஞான சுகாதார கற்கைகள் பீடம்

மண்டபம், கொடித்தம்பம், வசந்த மண்டபம், முன்மண்டபம் என்பவற்றோடு நவக்கிரகங் களுக்கு தனியான கோயிலுடன் கம்பீரமாக இவ்வாலயம் காட்சி தருகின்றது. இவ்வாலயக் திற்கும் அதன் வடபுறத்தே அமைந்துள்ள அமிர்தகழி எனும் ஊர் மனைக்கும் இடையில் தாமரைப்புக்கள் நிறைந்த மாமாங்கத் தடாகம் இவ்வாலயத்தின சிறப்பு மிக்க தீர்த்தக் களமாகும். கொக்கட்டிச்சோலை தான்றோன் றீஸ்வரா் ஆலயமும் அமிர்தகழி மாமாங் கேஸ்வரர் ஆலயமும் கர்ப்பக்கிரகத்தில் சிவலிங்கத்தை கொண்டிருந்தாலும் அமிர்தகழி மாமாங்கேஸ்வரர் ஆலயம் முதற்கடவுள் பிள்ளையார் ஆலயமாகவே காணப்படுகின்றது. நாவற்குடாவைச் சோந்த தங்கராசா என்பவரால் எமுதப்பட்ட "மட்டக்களப்பு மாமாங்கேஸ்வரப் பிள்ளையார் மான்மியம்" என்னும் நூலில் இராமா், அனுமான், காசி முனிவா், ஆடக சவுந்தரி ஆகியோருடன் இந்த ஆலயத்திற்கு வரலாற்றுத் தொடர்பு உள்ளதாக குறிப்பிடப் படுகின்றது.

ஆசிய நாடுகளில் இலங்கையின் கிழக்கு மாகாணத்தில் சைவமும் மீன்பாடும் தமிழும் தழைத்தோங்கும் தேனாடாம் மட்டக்களப்பில் பல்லாயிரக் கணக் கான ஆலயங்களுக்கு மத்தியில் மட்டு நகரின் வடக்கே இரண்டு மைல் தூரத்தில் மாநகர சபை எல்லையிலுள்ள அமிர்தகழி எனும் திருத்தலத தில் அமைந்துள்ள ஆலயமே மாமாங்கப் பிள்யையார் ஆலயமாகும். இவ் ஆலயம் மட்டக் களப்பு மாவட்டத்தின் பெருமையை வெளிப் படுத்தும் விதத்தில் அமைந்துள்ளமை குறிப் பிடத் தக்கது. இவ் ஆலயம் தன்னகத்தே பல மகிமைகளையும் சிறப்பம்சங்களையும் கொண் டிருப்பதுடன் தனக்கென ஓர் வரலாற்றையும்

மூர்த்தி, தலம், தீர்த்தம் என்பன ஒருங்கே அமையப்பெற்ற இவ் ஆலயத்தில் சிவலிங்கம் காப்பக்கிரகத்தில் காணப்படு கின்றது. காப்பக்கிரகத்தோடு அந்தராளம், அர்த்த மண்டபம், மகா மண்டபம், தம்ப

noolahai

கொண்டது.

இநீது தருமும் 2019/20

පිහැඳුනකාරී පරාසකානස් සැපසර්

haham.org

86

### மாமாங்கேஸ்வரா் ஆலயத்தின் தீா்த்தக்

குளத் திலேயே ஆண்டு தோறும் ஆடி அமாவாசைத் தினத்தன்று தீர்த்தத் திருவிழா பல்லாயிரக்கணக்கான பக்தர்களுடன் அவர்களுடைய அரோகரா கோசங்களுடனும் வெகு விமர்சையாக வருடம் தோறும் இடம் பெற்று வருகின்றது. அத்தோடு தீர்த்த திருவிழா அன்று இறந்தவர்களுக்கு பிதிர்க்கடன் நிறைவேற்றும் சிறப்பம்சமும் உள்ளது. இவ் ஆலயத்தில் நித்திய கிரியை நாளுக்கு மூன்று தடவைகள் நடைபெறும் அதே வேளை மகோற்சவம் எட்டுநாட்களும் ஆடி அமாவசை அன்று தீர்த்த உற்சவத்துடன் இனிதே மகோற்சவமும் இடம் பெற்று வருகின்றது. இவ் வாறே கிழக்கிலங்கையில் உள்ள ஒவ் வொரு ஆலயமும் தனித் தனிச சிறப்பம்சங்களுடன் கம்பீரமாக தோற்ற மளித்து தேடி வரும் பக்த அடியவர்களின் நோய் பிணிகளை நீக்கி அவர்கள் கேட்கும் வரங்களை அளித்து பக்தர் மனக்குறைகளை நீக்கும் இடங்களாக அமையப் பெற்றிருப் பது சிறப்பம்சமாகும்.



கோபமாய்ப் பேசினால் குணத்தை குழப்பாய் ! வேகமாய் பேசினால் அர்த்தத்தை குழப்பாய் ! வெடீழயாய் பேசினால் வேலையை குழப்பாய் ! அதிகமாய்ப் பேசினால் அமைதியை குழப்பாய் ! தினவமாய் பேசினால் அன்பை குழப்பாய் ! சிந்தித்து பேசினால் சிறப்போகு வாழ்வாய் ! ! !

මාර්ත් අග්රාග් 2019/20

87

പ്രുള്ളതാനു പരുക്കാരായുന്നുകയും

## கொட்டுகிணற்று விநாயகர் பெருமான் வரலாற்றின் சில பதிவுகள்

### செல்வி. சரண்கா

அமைவிடம்:- முல்லை மாநகரின் தென்பால் அமைந்த வற்றாவளம் சுரக்கும் நல் ஊர் குமுழமுனை குறிஞ்சி, முல்லை, மருதம், நெய்தல்ஆகிய நால்வகை நிலங்களையும் தன்னகத்தே கொண்டு தனித்துவமான அழகுடன் பசுமை நிறைந்த ஒரு சிறிய கிராமமாக விளங்குகிறது.

இங்கு கிராமத்தின் மத்தியிலே அழகாய் அழைந்துள்ள குன்றில் எழில் கொஞ்சும் அழகுடன் வேண்டுதலை தம் அடியவர்களுக்கு அள்ளி வழங்கும் குன்றின் மேற் குமரன் ஆலயமும் பசுமை நிறைந்த வயல்களோடு கடலையும் காவல் செய்யும் ஹனுமனும் குன்றின் அடிவாடத்தின் இரு புறங்களிலும் கேட்டவரம் அளிக்கும் கொட்டு கிணற்று பிள்யைளாரும் நாகதம்பிரானும் வற்றா ஏரியையும் தன்னகத்தே கொண்டு குறைவுபட நெல்வளமும், பால் நிறை பசுக்களும், செல்வமும் நிறைந்ததோராய் இணைந்த விஞ்ஞான சுகாதார கற்கைகள் பீடம் மக்கள் மகிழ்வோடு வாழும் தனித்துவச்சிறப்பு கொண்ட கிரமமாய் விளங்குகிறது.

ூலைய சிறப்பு :- கையேந்தி வருபவர்களை காத்து நிற்கும் கொட்டு கிணற்று விநாயகரின் தனிச்சிறப்பாக விளங்குவது ஆலய மூலவிக் கிரகம் கழுத்து இன்றி தனியே தும்பிக்கையைக் கொண்ட கருங்கல்லால் செதுக்கப்பட்ட அழகிய சிலையாகும். விநாயகருக்கு படையல் வைத்து செய்யும் எந்த காரியமும் துலங்குவதோடு சிறப்பும் பெறும்.

ூரலய வரலாறு :- முன்னொரு காலத்தில் இந்தியாவிலிருந்து ஒரு பட்டாணி கருவாட்டு மூட்டைகளுடனே மூன்று விநாயகர் விக்கிரகங்களையும் கப்பல்தனில் ஏற்றி இலங்கைக்கு வியாபாரம் செய்யும் முகமாக கொண்டு வந்தான். இவ்விதம் வருகின்ற கப்பலானது செம்மலைக் கரையை அண்மிக்கும் போது இந்த விநாயக

88

இந்து தருமம் 2019/20

விக்கிரகங்கள் கருவாட்டின் நாற்றம் சகிக்காமல் செம்மலைக் கரையினிலே குதிக்து ஒட்டம் எடுத்தன. பட்டாணியே திகைத்து செய்வதறியாது நின்றான். இந்த விக்கிர கங்களில் இாண்டு விக்கிரகங்கள் கொடுக்கத் தொடுவாயில் கோட்டகக் கேணியிலும் மற்றொன்று அமர்வயல் என்னும் இடத்திலும் ஓடி ஓழித்துக் கொண்டன. மற்றொண்டு ஓடிவந்து கொட்டுகிணற்று வயல் என்று குறிப்பிடும் எமது குமுழமுனை வயல் நெல்பொலியிலும் ஒழித் திருந் தது. நெல்லுப்பொலியோ துாற்ற துாற்ற பொலியாக இருந்தது. எல்லோரும் வியப்புற்றனர். இன்று இரவே விநாயகா் கனவில் தோன்றி தான் வந்த விதத்தையும் தன்னை தேடி பட்டாணி வருவான் என்பதையும் அவன் வரும் போது உங்களை பல கேள்வி கேட்பான் அதற்கு நீங்கள் நெல்லுக்குள் உள்ள கல்லை தவிர வேறு கல் இல்லை என்றும் கூறிவிடுங்கள். அவன் சென்றுவிடுவான் என்றும் கனவில் கூறி மறைந்ததாக வரலாற்றுக் கதை ஒன்று உள்ளது.

மக்கள் எல்லாம் விநாயகா் மீது நீங்காப்பற்றுடையவராய் இருக்கும் போது

பட்டாணியம் வாலானார். பட்டாணி கேட்ட கேள்விகளுக்கெல்லாம் அனைவரும் கனவில் விநாயகர் கூறியது போலவே நெல்லினுள் உள்ள கல்லைத் தவிர வேறுகல் இல்லையென பதிலளித்தனர். பட்டாணி சென்று விட்டான் விநாயக பெருமான் மீண்டும் ஒடி இப்போது ஆலயம் அமைந்திருக்கின்ற ஆலய வளவினுள் மறைந்து கொண்டார். மீண்டும் கேடி வந்த பட்டாணி விநாயகர் மறைந்திருப்பதைக் கண்டு மிகுந்த கோபத்துடன் தனது உடைவாளை எடுத்து விநாயகரின் சிரசை ஒரே வெட்டாக வெட்ட வீம்க்கி விட்டு குகிரையில் ஏறி விரைந்தான் . பட்டாணி செல்லும் வமியில் வாய்க்கால் திமிரெடுத்து பட்டாணிக்கு திரையும் பெருக்கெடுத்த வாய்காலினுள்ள விமுந்து இறந்து போயின. இன்று திமிரெடுத்த வாய்க்கால் என்றும் இடம் எமது கிராமத்தில் அடைய சின்னமாக விளங்குகின்றன. இதன் பின்னா் எம்பொருமானின் அருளும் புகழும் மேலோங்கியது. எமது கிராம மக்கள் சகல வளமும் பெற்று வாழ்கின்றனர்.



இந்து தருமம் 2019/20

பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

## சிதம்பரம் நடராசர் கோவில்

#### டசிந்தா லோகேந்திரன்

இணைந்த விஞ்ஞான சுகாதார கற்கைகள் பீடம்

நடராசர் கோவில் அப்பர், சுந்தர், சம்பந்தர், மாணிக்கவாசகர் ஆகிய சமயக்குரவர் நால்வராலும் தேவராப் பாடல் பெற்ற தலங்களில் ஒன்றாகும். இத்தலம் சிதம்பரம் தில்லை நடராசர் கோவில் என்றும் சிதம்பர தில்லைக் கூத்தன் கோயில் என்றும் சிதம்பர கோயில் என்றும் அழைக்கப் படுகிறது. இலக்கியங்களில் கோயில் என்ற பெயராலேயே அழைக்கப் பெறுகிறது. அத் துடன் பூலோக கைலாசம் என்றும் கைலாயம் என்றும் அறியப்பெறுகிறது. அத்தலம் தமிழ் நாட்டில் கடலூர் மாவட்டத திலுள்ள சிதம்பரம் எனும் ஊரில் அமைந் துள்ளது. இத்தலம் இரண்டாயிரம் ஆண்டு களுக்கு முன்பதாகவே தோற்றம் பெற்றதாக நம்பப்படுகிறது.

இத்தலத்தின் மூலவர், திருமூலநாதர், உற்சவர், நடராஜா், தாயாா் உமையாம்பிகை, இத்தலத்தின் விருட்சமாக தில்லைமாடும் தீா்த்தமாக சிவகங்கை ,பரமானந்த கூபம், வியாக்கிரதபாத தீா்த்தம்,ஆனந்தத் தீா்த்தம், நாகச்சேரி, பிரமதீர்த்தம், சிவப்பிரியை, புலிமேடு, குய்யதீர்த்தம், திரும்பாற்கடல் தீர்த்தங்களும் உள்ளன. இத்தலமானது பஞ்ச பூதத் தலங்களில் ஒன்றான ஆயத்தலமாகும்.

நாற்பது ஏக்கா் பரப்பளவில் நான்கு திசைக்கென கோபுரமாக நான்கு கோபுரங் களும் ஐந்து சபைகளும் உடையது. இந்த ஆலயம் இவ்வாலயத்திலுள்ள கிழக்கு கோபுரத்தில் நூற்றியெட்டு பரத நாட்டிய நிலை களிலுள்ள சிற்பங்கள் காணமுடியும். மேலும் இங்கு மூலவா் சிலை இருக்கும் இடம் கனகசபை என்று அழைக்கப்படுகிறது. இந்த சபை பராந்தக சோழ மன்னனால் பொற்கூரை வேயப்பட்டது இதனால் இந்த சபை பொன்னம்பலம் என அழைக்கப்படுகிறது.

### ஆனந்தத் தாண்டவம்

ஆடல் கடவுள் என்றும் அழைக்கப் படும் நடராஐர் ஒரே இடத்தில் இல்லாமல் ஆடிக்

இந்து தருமம் 2019/20

கொண்டே இருக்கின்றார் 1வது புறமேல் கையில் உடுக்கையை கொண்டிருப்பது இந்த உலகம் ஒலியின் மூலம் துவக்கியது. என்பதைக் கறிப்பதாக நம்பப்படுறது. இன்றைய அறிவியல் அறிஞர்கள் இதை தான் பெருவெடிப்புக் கொள்கை (Big bang theory) என்றும் அழைக்கின்றனர். 2வது இடது பற மேல் கையில் உள்ள நெருப்பு எந்க நோமும் அமிக்கு விடுவேன் என்ற எச்சரிக்கையை கொடுக்கிறது. 3வது வலது புறம் கீழ்க்கையில் காப்பாற்றுவதை கறிப்பதைப் போன்று பயப்படாதே நான் இருக்கிறேன் என்று கூறுகிறது 4வது இடது புற கீழ்கையின் உயர்த்தி இருக்கும் காலைக் காட்டி தன்னிடம் அடைக்கலம் புகுவோருக் கும் தன்னை வணங்கும் பக்தாகளுக்கான இடம் என்பதை உணர்த்துகின்றது. இந்த நடனத்தில ஆக்கல் அழித்தல், காத்தல்என்ற அனுவின் இயற்பியல் விதியின் அனைத்து செயல்க ளோடும் ஒத்துப்போகிறது. உலகில் பெரிய அணு ஆராய்ச்சி அமைப்பான Genava வில் உள்ள CERN (Europpan Organization For nudear Research, 1 the biggest Particle physics laboratory in the world) என்ற இடத்தில் இந்த நடராஜர் சிலை வைக்கப்பட்டுள்ளது.

### கோயில் வழவமைப்பு

மனிதரின் உடம்பம் கோயில் என்பதை விளக்கும் வகையில் சிதம்பரம் நடராஜர் கோவில் அமைந்துள்ளது. மனித உடலானது அன்ன மயம், பிராணமயம், மனோமயம், விஞ்ஞான மயம், ஆனந்தமயம் என்னும் ஐந்து சுற்றுக் களைக் (கோசங்கள் என்னம் layers) கொண்டது. அதற்கு ஈடாக சிதம்பரம் நடராஜர் கோவில் ஐந்து திருச்சுற்றுக்கள் உன்னும் பிரகாசங்கள் உள்ளன. மனிதருக்கு இதயம் இடப்புறம் அமைந்திருக்கிறது. அதே போல இக்கோயிலின் மூலவர் இருக்கும் கருவறை கோயிலின் நடுப்புள்ளி இல்லை இடது புறமாக சற்று நகர்ந்து இருக்கிறது. ஒரு மனிதா் ஒரு நாளைக்கு 21,600 முறை மூச்சுவிடுகிறாா். கோயிலில் இதயும் போல அமைந்திருக்கும் கருவறையின் மீதுள்ள கூரை 21600 ஒடுகளால் வேயப்பட்டு இருக்கிறது. மனிகருக்குள் 7200 நாடிகள் ஓடுகின்றது. அதேபோல அக்கூரையில் 72000 ஆணிகள் அறையப்பட்டு உள்ளன. இதயத்தின் குடிப்பே நடராசரின் நடனமான உருவாகிக்கப் பட்டு இருக்கிறது.

## மட்டக்களப்பு ஆரையம்பதி கண்ணகி அம்மன் ஆலயம்

### பாக்கியமாதன் தர்மினி

இணைந்த விஞ்ஞான சுகாதார கற்கைகள் பீடம்

தகவல்களால் கண்டி அரசன் ஒத்தக்குடா கந்தனைக் கொன்று விட்டு ஏழு கண்ணகி சிலைகளை ஏழு கிராமங்களுக்கு அனுப்பி வழிபட உத்தர விட்டதாகவும் அறிய முடிகின்றது. இதனை சிராம் பியடி வழிபாடு எனக் கூறுவதுமுண்டு.

மேலும் கண்டி மன்னனின் கட்டளைக்கமைய கண்ணகி சிலைகள் பல ஊர்களுக்கு அனுப்பப்பட்ட ஒத்துக்குடா கந்தனின் வழித்தோன்றல் ஒருவர் ஏழு சிலைகளில் ஒன்றை மண்முனையில் வைத்து சிறாம்பி கட்டி வழிபட்டு வந்தனர். இக்கால கட்டத்தில் அம்மனின் உக்கிரம் அதிகரித்து இருந்ததாகவும் பராமிப்பதில் பெரும் இடர் ஏற்பட்டதாகவும் இதனால் இங்கு வழிபட்டு வந்தவர். ஆரையம்பதி கந்தசுவாமி ஆலய கணக்குப்பிள்ளையாக இருந்த சின்னத்தம்பி அவர்களை அணுகி கந்தசுவாமி ஆலயத் துடன் தெற்கு வீதியில் காணப்பட்டிருந்த கண்ணகி

மட்டக்களப்புக்கும் கண்டிக்கும் இடையே பண்டைய காலத்தில் வாணிபத் தொடர்பு இருந்து வந்ததாக நம்பப்படுகிறது. இதற்கு சான்றாக இரு இடங்களையும் இணைக்கும் பழைய வீதி ஒன்று காணப் படுகிறது. எனவே இக்காலக் கட்டத்தில் இங்கிருந்தே கண்ணகி அம்மன் வழிபாடு ஆரம்பிக்கப்பட்டதாக ஒரு ஐதீகம் எனினும் ஆரையம்பதி கண்ணகை அம்மன் ஆலய வரலாறு தொடர்பாக பல கதைகள் கூறப்பட் டிருந்தாலும் தற்போது நம்பபட்டு வரும் ககையாக:

ஒத்தக்குடா கந்தன் என்பவர் தனது புத்திரி மற்றும் சகோதரிகளோடு யாழ்ப்பாணம் ஒத்துக்கடாவில் இருந்து மட்டக்களப்பு வாவி ஊடாக புதுக் குடியிருப்பு சிராம்பியடி என்ற இடத்தில் ஏழு கண்ணகி சிலைகளுடன் இறங்கியதாகவும் சிராம்பியடியின் கண்ணகை சிலைகளை வைத்து வழிபாடு ஆரம்பித்த வேளை, ஒத்தக்குடா கந்தனை பற்றிய தவறான

ඔහු අනෙකාරී ග්රියකානයි සහසර්

92

அம்மன் வழிபாட்டுடன் இணைந்து வழிபட வேண்டி கேட்டிருந்தார் எனவே பின் இச்சிலையும் அவ்வாலயத்தில் வைத்து வழிபடப்பட்டு வருகிறது. மேலும் இன்று வரை அச்சிலையானது பேழையுடன் இணைந்து உற்சவ காலங்களை தவிர ஏனைய எல்லா நாட்களிலும் அருகில் உள்ள கந்தசுவாமி ஆலயத்தில் வைத்தே பராமரிக்கப்படுகிறது.

### பூசகர்

ஆகமம் சாராத பூசாரியே பூஜை களை நடாத்தும் கடமையுடையவராவர். "பொன்னாச்சி குடி" மரபினர் மாமன் அவரின் பின் மருமகன் என்ற அடிப்படையில் பூஜை மேற்கொள்ளும் உரித்துடையவர்கள் ஆவார். பூஜை மேற் கொள்ளும் பூசாரியை "கட்டாடியார்" என அழைப்பார்கள்

### தெய்வமாடும் முறைமை

பக்தா்களுக்கு உருவந்து ஆடுதல் ,கட்டுச் சொல்லல் என்ற கிராமிய வழிபாடு இடம் பெறும்.

### வைகாசிச் சடங்கு

வருடத்தில் வைகாசி மாத பூரணைக்கு முந்திய எட்டு நாட்கள் அதிகாலை, மாலை நேரங்களில் சடங்கு நடைபெற்று முடிவில் அம்மனின் கருவறைக்கதவுகள் அடுத்த வருட வைகாசிமாத சடங்குகள் வரைக்கும் பூட்டப்படும்.

### திருக்கதவு திறத்தல்

வைகாசி மாதத்தின் பூரணைக்கு 8 நாட்களுக்கு முன்பு ஆலயத்தின் கருவறை கதவுகள் திறத்தலுடன் சடங்குகள் ஆரம்ப மாகும்.

### அம்மனை அழைத்து வருதல்

திருக்கதவு திறந்தவுடன் கந்தசுவாமி கோயிலில் தினப்பூசையில் இருக்கும் அம்மனை அழைத்து வந்து கருவறையில் எழுந்தருளப் பண்ணல் இடம் பெறும்.

### திருக்கல்யாணச் சடங்கு

நான்காம் நாள் பிற்பகல் கல்யாணக் கால் வெட்டும் உற்சவம் நடைபெறும் பின்னிரவு கல் யாணக் கால் நாட்டி திருக் கல் யான சடங்குகள் இடம் பெறும்.

### கப்பல்காரர் சடங்கு

ஆறாம் நாள் அதிகாலையில் கப்பல்காரர் சடங்குகள் இடம்பெறும்

### பச்சைகட்ழச் சடங்கு

ஏழாம் அதிகாலை பச்சைக்கட்டி சடங்குகள் நடைபெறும்

### திருக்குளிர்த்தி

எட்டாம் நாள் அதிகாலை திருக் குளிர்த்தி சடங்குகள் நடைபெறும்

### திருக்கதவடைத்தல்

எட்டாம் நாள் இரவு அம்மன் மீண்டும் கந் நசுவாமி ஆலயத் திற்கு அழைத் து செல்லப்பட்டவுடன் கருவறைக் கதவு மூடப்படும்

### கோவலன் கதை படித்தல்

சடங்கு காலங்களில் கண்ணகியின் கதை கூறும் "கோவலன் கதை" படித்தல் இடம் பெறும். மேலும் சடங்கு காலங்களின் போது அயற்கிராமங்களில் இருந்து நேர்த்திக்காக காவடி எடுத்தல் போன்ற நிகழ்வும் நடைபெறும்.

இந்து தருமம் 2019/20

## புத்தூர் ஸ்ரீ நாகதம்பிரான் ஆலயத்தின் தோற்றமும் வளர்ச்சியும்

### யதுற்சனா தவப்பிரகாசம்

இணைந்த விஞ்ஞான சுகாதார கற்கைகள் பீடம்

மூத்த இரு சகோதரர்கள் உள்ளனர். நீதி நாயக முதலியார் முதிர்ச்சி அடைய தனது சொத்துக களை மூன்றாகப் பகிர்ந்தது கண்டு தம்பிரான் கோபம் கொண்டு பிரிக்கப்பட்ட சொத்துக்களின் பொருட்களை தனது உடலால் கிளறியதை தந்தை நீதி நாயக முதலியார் சொத்துக்களைப் பின் நன்றாகப் பிரிந்தனர். தம்பிரான் தனது பங்கை தனதுடன் கூடப்பிறந்த பெண் வள்ளி நாகாச்சிக்கு சேர்ந்து விட்டார்.

தம் பிரானும் வள்ளி நாகாச் சியும் வளர்ந்து வரும் சேர்ந்து வீடு வருவது தம்பிரான் ,தாய் , தந்தை , சகோதர்களின் உடலில் ஏறி வளர்ந்து விளையாடி வருவதுமாக நடந்து வந்த காலத்தில் ஒரு நாள் நீதி நாயக முதலியார் கமத்திற்கு செல்ல , கமலம் அம்மையார் முற்றம் கூட்டிய வண்ணம் நிற்ககையில் தம்பிரான், கூட்டிய குப்பையை கிளறி தாயின் உடலில் ஏறிய போது தாய் கோபமடைந்து "சீ வீட்டை விட்டு போ" எனக் கூறி கூட்டிய து டைப் பதால்

சிவபூமி என்றும், சக்தி பீடங்களில் ஒன்றொன்றும் பண்டைய காலம் முகல் போற்றப்பட்டு வரும் இலங்கைத் தீவின் வட மாகாணத்தின் வவுனியா மாவட்டத்தில் உள்ள புத்தூர் கிராமத்தில் எழுந்தருளியிருக்கும் நாகதம்பிரான் பல நாற்றாண்டுகள் பமமை வாய்ந்ததாக கொள்ளப்படுகிறது. இவ்வாலயம் தோற்றம் பெற்றதற்கான வரலாறுகள் பல உள்ளன. நாகதம்பிரானும் ஓர் பெண் பிள்ளையும் பங்குனி மாத உத்தர நட்சத்திரமும் பூரணையும் கூடிய சுப தினத்தில் திளிநொச்சி மாவட்டத்தில் உள்ள புளியம்பொக்கனை என்னும் ஊரில் நீதி நாயக முதலியார், கமலம் அம்மையார் தம்பதிக்கு பிறந்ததாக எம் முன்னோர்களால் அறியத்தரப்பட்ட வரலாறு மேலும் தொடர்கிறது.

பாம்புக்கு தம்பிரான் என்றும் பெண்ணுக்கு வள்ளிநாகாச்சி என்றும் பெயர் சூட்டி அன்புடன் வளர்த்து வந்தனர். அவளுக்கு (விளக்குமாறால்) தட்டியதால் தம்பிரான் பெரும் கோபம் கொண்டு மற்றைய பாம்புகளுடன் புதூர் காட்டை நோக்கி சென்று விட்டார். சென்ற பாதைகள் புல் பூண்டு ளிந்து நீண்ட காலமாக அவை முளைக்காமல் இருந்தது. அவர்கள் சென்ற காட்டு பகுதியை "நாகம் செரிந்த சோலை" யென அப்போதே கூறப்பட்டது. ஆனால் இன்னும் புதூருக்கும் வடமேற்கே உள்ள காட்டுப்பகுதியை நாகம் சொரிந்த சோணையென கூறுவது நோக்கத்தக்கது.

தகப்பன் நீதி நாயக முதலியார் கமத்தில் இருந்து வீடு வந்து தம்பிரானை நீண்ட நேரமாக காணாததால் மனைவி கமலம் அம்மையாரிடம் வினவிய போது மனைவி நடத்தவற்றை கூறினார். அவற்றை கேட்டு பெரும் துன்பம் அடைந்த நீதி நாயக முதலியாரும் அவர் உறவினரும் தம்பிரான் சென்ற வழிகண்டு புதூர் காடு சென்று அக் காட்டிலே அற்புதமான புளியமரப்பொந்தில் தம்பிரானும் தம்பிரானுடன் சென்ற மற்றைய பாம்புகளும் இருப்பதைக் கண்டு தகப்பனார் பெரும் மகிழ்ச்சி கொண்டு தம்பிரானை தன்னுடன் வரும்படி அழைக்க தம்பிரான் மறுத்து தன்னுடன் வந்த மற்றைய பாம்புளில் ஒன்றை தகப்பானருடன் அனுப்பி வைத்தார்.

தம்பிரான் தான் புதூர் காட்டில் புளிய மரப்பொந்தில் இருப்பதை, புதூருக்கு கிழக்கே புதூர் வீதியில் சுமார் மூன்று மைல் தொலைவில் உள்ள குருக்கள் குளம் என்றும் கிராமத்தில் வசித்து வந்த சைவ வேளாளர் குலத்தில் உதித்த சிதம்பரநாதர் என்பவருக்கு சொற்பணத்தில் தோன்றி நான் (நாகதம்பிரான்) இருக்கும் இடத்தையும் அங்கு வந்து தன்னை ஆதரிக்கும் படியும் தான் நல்லருள் பாவிப்பதாகவும் உணர்ந்த சிதம்பரநாதர் புதூர் காட்டை நோக்கி

சென்று நாகதம்பிரான் அங்கே புளியமாப் பொந்தில் இருக்கும் காட்சி கண்டு அவ் பளிய மரப்பொந்கில் பால், பமம் வைத்து வழிபட்டு வந்தார். நாகதம்பிரான் சொப்பனத்தில் உணர்க்கிய படி அவ்விடம் அன்றிலிருந்து புதார் என்னும் பெயர் பெற்றது. சிதம்பாநாகர் நாகதம்பிரானை மிகுந்த பக்தியுடன் வமிபட்டு வந்தார். விஷம் கீண்டியோர் , பக்கிர பாக்கியம் இல்லாதோர் , நாகதேசம் , செவ்வாய் தோசம், குரு முதலான தோசம் உள்ளோருக்கு புளிய மாப்பொந்கின் வாசம் மண்ணை எடுத்து கோவில் கீர்த்த நீரில் கரைந்து தெளித்த நீரை பருக கொடுத்து, வெள்ளை த்துணி வேளைகளாக பிரிக்கப்பட்டு அவற்றில் மஞ்சள். வீபூதி , சந்தனம் பூசி பொந்தின் வாசலில் வைத்து எடுத்து நாகதம்பிரானை ന്നിത്രങ്ങഖ கூர்ந்து கையில் கட்டி விட்டால் சகல துன்பங்களும் தோஷங்களும் நீங்கி வந்தது. நாகதம்பிரான் அருளே.

அச் செய்கை அவர் வழிவந்த பிற சந்ததியினரால் இப்போதும் செய்யப்பட்டு வருகிறது. சிதம்பரநாதர் காலமாகி விட அவரின் மகன் குமாராத்தைப்பிள்ளை தகப்பனார் செய்தது. போல் நாகதம்பிரான் பணியை செய்து வந்து வயது முதிர சட்ட பூர்வமாக தாமாசனம் எழுதி அவர் மகன் நாகமணிக்கு கொடுக் துள்ளார். அவருக்கு பின் அவரின் மகன் தெய்வானைக்கு நாகதம்பிரான் பணி சோந்தது. நாகதம்பிரான் பணிகளை தெய்வானையின் கணவன் ஆறுமுகம் செய்து வந்தார். ஆறுமுகம் அவர் மனைவி தெய்வானையின் பின் அவர்களின் பிள்ளைகள் இராமுப்பிள்ளை ,கார்திகேசு, தம்பு, நாகமுத்து, வல்லிபுரம் ஆகியோர் நாகதம்பிரான் பணிகளை செய்து வருகையில் நாகதம்பிரான் அருள்வாக்கால் குறித்த புளியமரம் எடுக்கப்பட்டு, அவ்விடத்தில்

இந்து தருமும் 2019/20

மூலஸ்தானமும் அதைத் தொடர்ந்து கட்டத்தில் பிள்ளையார், அம்மன், முருகன், வைரவர் ஆகிய திருவருவங்கள் வைக்கப்பட்டு 1965ம் ஆண்டு திருவோண நட்சத்திரத்தில் குடமுழுக்கு விழா நடைபெற்று பூசை செய்து வருவதுடன் மூலஸ்தானத்திற்கு அருகாமையில் உள்ள பாலை மரப்பொந்தில் நாககம்பிரான் உத்தாவப்படி பால் , பழம் வைத்து பூஜை செய்து வருகிறார்கள் பாலை மரப்பொந்து வழியாக மூலஸ்தானத்திற்கு நாகதம்பிரான் வருகிறது. குறித்த புளியமாம் எடுக்கப்பட்டு மூலஸ்தானம் அமைக்கப்பட்ட பின் மூலஸ்தானத்தில் இருக்கும் தம்பிரான் திருவருவக்கிற்கு அபிஷேகம் செய்யும் நீர் வெளிவரும் இடத்தில் இருந்து மருந்து என்னும் மண் எடுக்கப்படுகிறது. குறித்த ஐவருக்குப் பின் அவர்களின் பிள்ளைகள் , வழிவழியாக பூசை முறை வைத்து பூசையாற்றி வந்தனர்.

நாகமுத்துவின் மகள் நாகம்மா பிற்சந்ததியின்றி காலம் செல்ல ஏனைய நால்வரின் பிள்ளைகளும் நாகதம்பிரான் வளா்ச்சியில் அக்கறையுள்ள பலரை ஒன்று கூட்டி ஏற்கனவே அமைந்திருந்த பரிபாலன சபையின் மேலும் விரிவுபடுத்தி அதன் விதி முறைகளுக்கு இணங்க நாகதம்பிரான் பணிகளை செய்து வந்தார்கள் அவர்களிலும் பெரும்பாலானோர் காலம் சென்று விட்டதாலும் எங்சியோர் வயது முதிர்ந்ததாலும் இப்போது .பொங்கல் அவர்களின் பிள்ளைகள் பூசை மற்றும் நாகதம்பிரானுக்கு வேண்டிய பணிகளையும் பரிபாலன சபையுடன் சேர்ந்து செய்து வருகின்றனர்.

புதூர் ஸ்ரீ நாகதம்பிரான் ஆலயம் யாழ் ஏ–9 வீதியில், 2O7 கிலோமீற்றர் கல்லில் இருந்து மேற்கு பக்கமாக 5 கிலோமீற்றர் கொலைவில் அமைந்துள்ளது. நாகதம் பிரானுக்குப் பூசை தினமும் நடைபெறுகிறது. பெரும் பொங்கல் வைகாசி மாதத்தில் வரும் விசாகம் பூரனை பின் வரும் அமாவாசைக்கு அண்மித்த கிங்கள் அன்று நடைபொறுகிறது. இவ் பெரும் பொங்கலன்று பல இடங் களிலிருந்து பல ஆயிரங்கணக்கான மக்கள் வந்து தரிசிக்கு கொள்வார். அன்றைய தினம் பகல் இரவு என கொடர்ந்து அன்னதானம் வழங்கப்படுகிறது. இவ் அன்னதானத்திற்கு ஒரு வரலாறு உண்டு. வவுனியாவிற்கு வடக்கே 7 கிலோ மீற்றர் தொலைவில் உள்ள நொச்சி மோட்டை எனும் கிராமக்தில் வசிக்க அ.வன்னியசிங்கம் (கணபதிப்பிள்ளை) தம்பாப் பிள்ளை ஆகிய இருவரும் அன்னதானத்தை ஆரம்பிப்பதற்கு நாகதம்பிரான் பணிகளை செய்து வந்தவர்களிடம் அனுமதி பெறுவதற்காக கடந்த பல வருடங்களாக முன் நொச்சி மோட்டையில் இருந்து புதூரை நோக்கி கடந்து சென்று அவர்களிடம் அனுமதி கேட்ட போது அவர்கள் அனுமதி வழங்கி அன்று நடைபெற்ற நாகதம்பிரான் பூசை கண்டு சாப்பிட்டு போகும் படி கூற அதற்கு தாங்கள் இருவரும் நீண்ட தூரம் நடந்து செல்ல வேண்யுள்ளதால் அதை தவிர்த்துச் சென்றனர். அப்போது நாகதம் பிரானிடம் செல்லும் புதூர் பாதை சிறு பாதையாக இருந்ததால் அவர்கள் இருவரும் திரும்பி செல்கையில் புதூர் பாதையில் பாம்பு இருவரையும் வழி மறுத்து விட்டது. பின் அவர்கள் இருவரும் உடன் திரும்பி நாகதம்பிரானிடம் சென்று புசை கண்டு அவர்களிடத்தில் சாப்பிட்டு விட்டு மீண்டும் தங்கள் ஊருக்கு திரும்பினார். அவர்கள் இருவராலும் இந்த வரலாறு கூறப்பட்டது. இருவரும் நாகதம்பிரான் இடத்தில் சில வருடங்களுக்கு மக்களுக்கு அன்னதானம் வழங்கி வரும் போது அவர்களுடன் இணைந்து

<u>இந்து</u> தருமம் 2019/20

പ്രുന്നുതങ്ങൻ പൺക്തേരാക്കുമ്പാ

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

குறிக்த நொச்சி மோட்டை கிராம மக்கள் அனைவரும் அன்னதானம் வமங்கி வருகையில் வன்னியசிங்கம் (கணபகிப் பிள்ளை) , தம்பாப்பிள்ளை ஆகிய இருவருக்கும் நண்பர்களாக இருந்த நீர்வேலி என்னும் ஊரில் வசித்து வந்தவ. செல்லத்துரை என்பவர் திருமணம் செய்து பிள்ளைகள் இல்லையே என்று கவலை அடைந்திருந்தார். அதற்கு இவர்கள் நாகதம்பிரானுக்கு நோக்கி வைக்கும் படி கூற அவர் பிள்ளை கிடைக்க நேர்த்திக்குரிய தொட்டிலும் பிள்ளையும் வாங்கி நாககம் பிரானுக்கு கொடுத்து பூசை செய்வித்து நேர்த்தி வைத்தார். அதன் பலனாக ஆண்பிள்ளை பிறந்ததால் நாகேஸ் வரன் என்றும் பெண்பிள்ளை பிறந்ததால் நாகேஸ்வரி என்றும் பெயர் கூட்டும் படி பூசகர் கூறியுள்ளார். நாககம பிரான் கருணையால் அவருக்கு 1959ம் ஆண்டு பங்குனி மாதம் 24ம் திகதி உத்தர நட்சத்திரமும் பூரனையும் கூடிய சுப தினத்தில் ஓர் பெண் பிள்ளை பிறந்தது. அப்பிள்ளைக்கு நாகேஸ்வரி எனும் பெயர் சூடினார். செல்லத்துரை தனக்கு பிள்ளை கிடைக்க வைத்த நேர்த்தி பயனளித்த கால் அவரும் நாகதம்பிரான் இடத்தில் அன்னதானம் வழங்குவோருடன் இணைந்து அனைவரும் அன்னதானத்தை முன்னின்று வழி நடத்தி வந்த போது மேலும் பல கிராம மக்கள் , வாத்தகர்கள் , ஊழியாகள் என பலரும் பல பாகங்களில் இருக்கும் பண உதவி பொருள் உதவியென வழங்கி ஒத்தாசை நல்கி வந்தனர். வன்னியச்சிங்கம் (கணபதிப்பிள்ளை) தி. தம்பாப்பிள்ளை, வ. செல்லத்துரை ஆகியோரின் பின் வ. கணபதிப்பிள்ளையின் மகள் சிவனேஸ்வரி, அவர்கள் சகோதர்களும், வ. செல்லத்துரை மகள் நாகேஸ்வரி எனும் மற்றும் இராசரத்தினம் (ரவி) நொச்சி மோட்டை எனும் கிராம மக்கள் ஆகியோரும் அன்னதானத்தை முன்னின்று வழிநடத்தி வருகின்றார்கள்.

மேலும் மடம்சுற்றுமகில் , நீர் வசகி போன்ற வசதிகளை நாககம்பிரான் பரிபாலன சபை செய்கள்ளது. நம் மன்னோர்கள் பெரும் பொங்கலுக்குரிய பொங்கல் பொருட்களையும் பெற்று கொள்வதற்காக பொங்கலுக்கு இரு வராங்களும் முன் புதாரில் இருந்து மாட்டுவண்டி பட்டி கொடிகாமம், சாவச்சேரி, நீர்வேலி, மீசாலை, ஆகிய இடங்களுக்கு சென்ற இவ்விடங்களில் மேளம் கட்டுபவர்கள் சுறலம் பறைசாற்றி (மேளம் தட்டி ) நாகதம்பிரான் பொங்கல் தினக்தை தெரிவிக்து அவ்விடங்களில் மக்களால் நன்கொடையாக வழங்கப்படும் பொருட்களுடன் மேலும் தேவையான பொங்கலுக்குரிய பொருட்களை பணம் கொடுக்காலும் பெற்று அவற்றை மாட்டுவ ண்டியில் ஏற்றிக் கொண்டு பொங்கலுக்கு இந்நாட்களுக்கு முன் நாகதம்பிரான் இடத்திற்கு வந்ததாக ஆலய வரலாறு கூறுகிறது.

நம் முன்னோாகளின் பின் அவாகளின் வழிவந்தோர் ஒரு வாரத்திற்கு முன் குறித்த இடங்களுக்கு சென்று நம்முன்னோர்களின் வழி மறையில் பொங்கல் பொருட்களை எடுத்து வாகனத்தில் ஏற்றி பொங்கலுக்கு முதல் நாள் நாகதம்பிரானுக்கு இடம் வருவார்கள் இவை கடந்த பல ஆண்டுகளாக நாட்டில் ஏற்பட்ட சீர்கோட்டால் அவ்வழி முறைப்பின்பற்ற முடியவில்லை மீண்டும் இப்போது அவ்வழி முறைகள் தொடர்கின்றன. கொண்டு வரும் பொங்கல் பொருட்களை நம் முன்னோர்கள் செய்தது போல் நாகதம்பிரான் ஆலயத்திற்கு எதிரே சுமார் 150M தொலைவில் உள்ள "பண்டவெட்டை" எனும் இடத்தில் வெள்ளைத் துணியால் மூடிவைப்பார்கள். பொங்கல் தினத்தன்று "பண்டவெட்டை" எனும் இடத்தில் இருந்து தான் நேரத்திற்கு காவடி, பால் செம்பு எடுப்பவர்களுக்கு பாலிட்டும் கற்பூரச்சட்டி

இநீது தரும்மீ 2019/20

எடுப்பவர்களுக்கு கற்பூரத்தீபம் ஏற்றியும் ஆாம்பிக்கு வைக்கு வீகி வலம் வந்து நாககம்பிரானுக்கு அர்ச்சனை செய்வதும் நாக .செய்வாய் தோஷமும், குரு கோலையும் முதலான தோஷம் உள்ளோர் தாம்பாளக்கில் வெற்றிலை , பாக்க , பமம், பாம்புப்படம் வைத்து பாலிட்டு எடுத்து நாகதம்பிரானை வலம் வந்து கோஷம் நீக்குவதும், அங்கப்பிரதட்சணம் ஆகிய பல நோத்திகளும் பொங்கல் அன்றைய கினம் அகிகாலை தொடக்கம் நடைபெறும் நாகதம்பிரான் நேர்த்திக்காக பணம் கோமி. முட்டை அதிகளவில் வருகின்றன. அந்நிகழ்வு கள் யாவம் நாகதம்பிரான் வீதி வலம் வந்து பொங்கல் பொருட்களை எடுத்து வருவதற்காக அன்றைய தினம் இரவு சுமார் 12.00 மணியள வில் இடை நிறுத்தப்பட்டு பிள்ளையார், நாகதம்பிரான், அம்மன் ஆலய சுவாமிகள் சகடையில் முத்துச் சப்பறத்தில் வைத்து ப, மாலைகளாலும் மின் விளக்குகளாலும் அலங்கரிக்கப்பட்டு நம் முன்னோர்கள் செய்து வந்த வமி முறையில் நாகதம்பிரான் ஆலய உரிமையில் வழி வந்த பூசகர்கள் மூவர் குறித்த சுவாமிகள் ஒவ்வொன்றினதும் அணிகலன களை எடுத்த வண்ணம் வீதிவலம் செல்லும் சுவாமி முன் குறித்த 'பண்டவெட்டை' எனும் இடத்தில் வைக்கப்பட்ட பொங்கல் பொருட்களை எடுப்பதற்கு செல்வார்கள் .

அவ்விடம் சென்றதும் நாகதம்பிரான் அணிகலன்களுடன் சென்ற பூசகர் அவ்விடத் கில் வைக்கப்பட்ட பொங்கல் செய்வகற்குரிய வளந்துக்கும் (மண்பானை) பொங்கல் பொருட்களுக்கு புசை செய்து ஒவ்வொரு பொருட்களையும் ஒவ்வொருவரிடமும் வெள்ளைத் துணியால் மூடி கொடுப்பார். இப் பொருட்களை எடுத்துக் கொண்டு வீதி வலம் வரும் சுவாமி மன் வருவார்கள். சுவாமி கோவில் . இருப்பிடத்தை அடைந்ததும் மீண்டும் குறித்த நேர்க்கிக்கான நிகம்வுகள் யாவம் நடைபெறும். அத்துடன் பூசகரால் நாகதம்பிரானுக்கு பால், பழம் , வைக்கும் பாலை மரத்திற்கு முன் மூன்று அடுப்பு வைத்து வளந்துகளில் (மண்பானை) பிள்ளையார் , நாகதம்பிரான் , அம்மன் ஆகிய சுவாமிகளுக்கு வளர்ந்து நேரும் பூசை செய்து பொங்கல் செய்ததும், படையல் செய்து புசை நடைபெற்றதும் பொங்கல் நிறைவு பெறும் மறுநாள் வெவ்வாய்க்கிமமை வைாவர் புசை நடைபெறும்.

## சொர்க்க வாழ்வைத் தரும் வைகுண்ட ஏகாதசி

ப.டிலக்ஷனா பொறியியற்பாடம்

மார்கழி மாதம் வந்த உடனே மனதைக் குளிர வைக்க வரும் விரதம் வைகுண்ட ஏகாதசி விரதம் ஆகும். உலகை காத் தருளும் பரந்தாமன் வீற்றிருக்கும் வைகுண்டத்தின் கதவுகள் திறந்து வைகுண்டத்தின் நாதரின் தரிசனம் கிடைப்பது இன்று தான்.

## வைகுண்டத்தின் ஏகாதசி பிறந்தகதை:

தேவர்களையும், முனிவர்களையும் முரன் என்ற அசுரன் துன்புறுத்தி வந்தான். அவர்கள் மாகா விஷ்னுவிடம் முறையிட்டனர். முரனுடன் விஷ்ணு போரிட்டு வெற்ற பெற்றார். பிறகு ஒரு ககைக்கு சென்று ஓய்வெடுத்துக் கொண்டிருந்தார்.அப்பொழுது அவரைக்கண்ட முரன், பெருமாளைக் கொல்ல வாளை ஓங்கிய போது, விஷ்ணு தன் உடலிலுள்ள சக்தியை ஒரு பெண் வடிவத்தில் தோற்றுவித்தார். அவள் முரனுடன் போரிட்டு வென்றாள். அசுரனை வென்ற பெண்ணிற்கு "ஏகாதசி" என்று அரக்கன் பெயர் சூட்டினான். அசுரனை வென்ற நாள் ஏகாதசி என அழைக்கப்படும். என்றும், அன்று தன்னை வழிபடுவோருக்கு வைகுண்டப் பதவி அளிப்பதாகவும் வரமளித்தார். அந்த தினமே வைகுண்ட ஏகாதசி என்று சிறப்பாக கொண்டாடப்படுகின்றது.

### சொர்க்கவாசல் பிறந்தகதை:

ஆழ்ந்த உறக்கத்தில் விஷ்ணுபகவான் இருந்தபோது, அவருடைய இரு காதிலிருந்து மது, கைடபர் என்ற இரு அசுரா்கள் தோன்றி னார்கள். அந்த இருவரும் தேவர்களை மிகவும் துன் புறுத்தி வந்தார்கள். இந்த அசுர சகோதரர்களை அடக்க வஷ்ணுபகவான் ஒருவரே என்ற முடிவில் தேவர்கள் முறையிட, பெருமாள் அசுர சகோதரர்களுடன் போர் புரிந்தார். விஷ்ணுவிடம் அசுர சகோதரர்கள் சரண் அடைந்தார்கள். "பகவானே தங்களின் சக்தியால் உருவான எங்களுக்கு நீங்கள் தான் கருணை காட்ட வேண்டும்." என்று கேட்டு வைகுண்டத்தில் பெருமாளுடன் இருக்கும்

இநீது தருமம் 2019/20

പ്രോഗ്നമ്യാക്കുന്നു പ്രത്തേക്കുന്നു. പ്രത്തേഷം പ്രത്തേക്കുന്നു. പ്രത്തേഷം പ്രത്തേഷം പ്രത്തേഷം പ്രത്തേഷം പ്രത്തേ

பாக்கியக்கை பெற்றார்கள். இந்த அசுர சகோகார்கள், கங்களை போல் பலரும் இந்தப்பாக்கியம் பொ வேண்டும் என்று எண்ணி பொமாளிடம் வேண்டினார்கள். "எம் பெருமானே ... காங்கள் வைகண் ட எகாகசிநாளில் கிருவரங்க வடக்கு வாசல் வமியாக, அர்ச்சாவதாரத்தில் வெளிவரும் போது, தங்களை தரிசிப்பவர்களுக்கும். அவர்கள் செய்த பாவங்கள் யாவும் நீங்கி அவர்களுக்கு முத்தி அளிக்க வேண்டும் என்று கேட்டுக் கொண்டனர் அசுர சகோகார்கள். அவர்களின் வேண்டுகோளை எற்றுக்கொண்டு ஏகாதசியன்ற சொர்க்க வாசல் வைகுண்ட கிறக்கப்பட்டு, பெருமாள் பவனி வரும் நிகம்ச்சி நடைபெறுகின்றது. வைகண்ட எகாகசியை "மோட்ச எகாகசி" என்றும் அமைப்பர்.

### விரத முறை:

பூஜைக்கான துளசியை முதல்நாளே பறித்து விட வேண்டும். ஏகாதசி விரதத்தின் போது எக்காரணம் கொண்டும் துளசி பறிக்கக் கூடாது.

ஏகாதசி விரதம் இருப்பவர்கள் அதற்கு முன்தினமான தசமி நாளில் ஒருவேளை மட்டும் சாப்பிட்டு விரதத்தை தொடங்க வேண்டும்.

மறுநாள் ஏகாதசியன்று முழுமையாக சாப்பிடாமல் விரதம் இருக்க வேண்டும் .

இரவில் கண்விழித்து பெருமாளின் பெருமையைப் பேசுவதும், பெருமாளின் பாடல்களை ஒதுவதுமாக பொழுது போக்க வேண்டும்.

மறுநாள் துவாதசி அன்று காலையில் 21 வகைக் காய்கறிகள் உணவில் இடம்பெற வேண்டும். இதில் அகத்திக்கீரை, நெல்லிக்காய், சுண்டைக்காய் அவசியம் இடம்பெற வேண்டும்.

துவாதசியில் அதிகாலையில் உணவு சாப்பிட்ட பிறகு, அன்று பகலிலும் உறங்கக் கூடாது.

### ஏகாதசி விரத மகிமை

ஒருமுறை பார்வதிதேவி, மிகச்சிறந்த விரதம் எது என பரமேஸ்வரனிடம் கேட்டாள் தேவி ஏகாதசி விரதமே விரதங்களில் சிறந்தது. இவ் விரதம் பாவங்களைப் போக்கும் விரதமாகும். இவ்விரதத்தை அனுஷ்டிப்பவர்கள் அஸ் வ மேத யாகம் செய்த பலனை அடைவார்கள். முப்பத்து முக்கோடி தேவர்களும் இவ் விரதத்தை அனுசரித்து, விஷ்ணுவின் அருளைப் பெறுவதால் இவ் விரதத்திற்கு "வைகுண்ட முக்கோடி ஏகாதசி" என்ற சிறப்புப் பெயருண்டு ஏகாதசி நாளில் உணவு இல்லாமல் உபவாசம் இருப் பவர் எல்லாப் பாவங் களிலிருந்தும் முக்தி பெற்று மோடசம் கதியை பெறுவார் என்றார்.

### சிறப்பு

ை வகுண் ட – ஏ காதசி அன்று, அனைத் து விஷ்ணு ஆலயாங் களிலும் சொர்க்கவாசல் திறப்பு விழா நடத்தப்படும். இந்த விழா அதிகாலை வேளையில் நடைபெறும். இந்த வழிபாட்டை மேற்கொள்வதன் மூலமாக தீராத நோய்கள் அகலும், சகல செல்வங்களும் உண்டாகும் பகைவர்கள் நீங்குவார்கள். மேலும் முக்திக்கான வழியை அடைவீர்கள். ஏகாதசி விரதமிருப் பவர்கள் சகல சௌபாக்கியாங் களையும் அடைவர். எல்லையற்ற பலன்களை வைகுண்ட ஏகாதசி விரதம் தருவதால், இவ்விரதம் மிகச்சிறப்பாக மதிக்கப்படுகின்றது.

இநீது தருமம் 2019/20

## கோயிலில் கடைப்பிழக்கப்படும் பழக்கவழக்கங்களும் அவற்றிற்கான விஞ்ஞான விளக்கங்களும்

### ரம்யா சுபாஸ்கரன்

1. ஆலயத்திற்குச் செல்லுதல்

ஆரோக் கியமான வாழ் விற்குத் தேவையான நேர் மறை சக் தி உள்ள இடங்களிலேயே ஆலயங்கள் அமைக்கப்படும். ஆலயத்தின் பிரதான இடமான மூலஸ்தானம் காந்த அலைகள் அதிகமுள்ள இடம் ஆகவே ஆலயத் திற்குச் செல் வது ஆரோக் கிய மேம்பாட்டிற்கு உதவும்.

## 2. சிலைகளைச் சுற்றி வந்து பரிகாரம் செய்தல்

சி லை க ளின் அடிப் பாகத் தில் காணப்படும் செப்புத் தகடானது. பூமியின் காந்த அலைகளை உறிஞ்சி சூழலுக்கு வெளியேற்றும். இது உடலினால் அகத்துறிஞ்சப்படும் போது அது உடல் ஆரோக்கியத்தை மேம்படுத்தும்.

### 3. பஞ்சாமிர்தத்தின் முக்கியத்துவம்

அனைத்து ஆலயங்களிலும் மிக முக்கியமான பிரசாதங்களில் ஒன்று. அதில் அடங்கியுள்ள பால், தயிர், நெய் போன்றவை ஆரோக்கியமான தலைமுடிக்கும் தோல் சுத்தமடைவதற்கும் உதவும்.

இணைந்த விஞ்ஞான சுகாதார கற்கைகள் பீடம்

### 4. விரதம் அனுஷ்டித்தல்

உடலிலிருந்து நச்சுக்கள் அகற்றப்படு வதற்கும் சமிபாட்டுத் தொகுதி மேம்படுவதற்கும் உதவும்.

### 5. அரச மரங்கள் வணங்கப்படல்

மிக புனிதமான மரங்களில் ஒன்று. இரவு வேளையில் அதிகளவு ஒட்சிசனை சூழலுக்கு வெளியேற்றும் ஒரே ஒரு மரம்.

### 6. கிரகண வேளையில் ஆலயங்கள் மூழயிருத்தல்

கிரகணங்களின் போது அதிகளவு எதிர் மறை சக்தி வெளிவிடப்படும். அது பக்தர்களை தாக்குவதை தவிர்ப்ததற்காக கோயில்கள் மூடப்பட்டிருக்கும்.

இந்து தரும்மீ 2019/20

## ரூலயங்களின் அமைப்பு

கோயில் என்னும் போது, இறைவன் உறையும் இடம் கோயிலாகின்றது. ஆலயம் என்னும் போது ஆன்மா லயப்படும் இடம் ஆலயம் ஆகிறது. தேவகிருகம், தேவாகாரம், தேவாயதனம், தேவாலயம், தேவகுலம், தேவமந்திரம், தேபவனம், தேவஸ்தாபனம், சைத்யம், சேத்திரம், பிரசாதம், என்பன கோயிலைச் சுட்டும் சொற்கள் ஆகும். கோயில்களில் அர்ச்சனைகள் இடம் பெறுவதால் அர்ச்சாகிருகம் எனவும் கோயிலைப் போற்று கின்றாா்கள். சைத்யம் என்பது அடுக்கடுக்காக கட்டப்படும் கோயில் ஆகும் தம் அழகினால் தேவர்களதும் மக்களதும் உள்ளங்கவர்ந்து அகமகிழ்வினை எய்துவதால் கோயில்கள் பிரசாதம் என அழைக்கப் படுகின்றது. கோயில் கோவில் எனவும் என்னும் சொல் ഖഥங்கப்படுகின்றது.

கோயில் அரசனது வீடு, இங்கே அரசனது வீட்டையும் தெய்வத்தினது வீட்டையும் ஒரே நிலையில் வைத்தே மதிக்கப்படுகின்றது. ஒரு காலத்தில் கண்கண்ட தெய்வமாக அரசன் மதிக்கப்பட்டான் என பழைய நூல்கள் சான்று பகர்கின்றன. அக்காலத்தரசர்கள் தங்களது அரச மாளிகையில் அதிகம் கவனம்

### சயந்தினி

இணைந்த விஞ்ஞான சுகாதார கற்கைகள் பீடம்

செலுத்தாமல் இறைவனுக்கு கோயில்களில் எழுப்புவதிலே மிகவும் ஈடுபாடாகவிருந்தனர். உயர் தத்துவங்களைக் கோயில் கட்டிடங்களே கொண்டுள்ளன. அவைகளில் படிமங்களும் சித்திரங்களும் விளங்குகின்றன. நுண்கலை யிற் தலை சிறந்த கட்டிடங்களையும், சிற்பங் களையும், ஓவியங்களையும் கோயில்களில் நடந்தேறிய தொண்டுகளையும், ஆலயதூண் களிலும், கோபுரங்களிலும், விமானங்களிலும் காணலாம்.

கோயில்களின் அமைப்பை உற்று நோக்கும் போது அவைகளில் பல உறுப்புக்கள் இருக்கக் காணலாம் கர்ப்பக்கிரகம், அந்தரளம், அர்த்தமண்டம், மகாமண்டபம், அந்தரளம், அர்த்தமண்டம், மகாமண்டபம், திருத்த மண்டபம், வசந்தமண்டபம், வியானம், கோபுரம் ஆகியன ஆலய உறுப்புக்கள் ஆகும். அனாதியில் கோயில்கள் திறந்த வெளிக் கோயில்களாகவே இருந்து வந்துள்ளன. பல்லவர் காலத்திற்குப் பின்பு (கி.பி8ம் நூற்றாண்டுக்குப் பின்) கோயில்கள் நிர்கல்லால் கட்டும் வழக்கம் தோன்றியது. மலைகளை குடைந்தும் கோயில்கள் நிர்மாணிக்கப் பட்டுள்ளன. இவ்வாறான கோயில்களை தென்னாட்டிலே அதிகம்காணலாம்.

## பயத்தை நீக்கும் பைரவர்

### சூ த**ற்**ச்சனி பொறியியல் பீடம்

களாகிய படைத்தல், காத்தல், அழித்தல் என்பவற்றை உடுக்கை, கபாலம், உடலில் பூசிய விபூதி என்பன முறையே குறிக்கின்றன. ஆனந்த பைரவராக அவதாரமெடுத்து உலகைப் படைக்கும் இவரே காலபைரவராக உருவெடுத்து உலகிலுள்ள அனைத்து ஜீவராசிகளையும் காக்கின்றார். அதன் பின் பிரளய காலங்களில் காலாக்கினி பைரவராக தோற்றம் பெற்று ஒடுக்கல் தொழிலை செய்கின்றார்.

பிற தெய்வங்களைப் போல் தகுந்த பூஜைகள் செய்து வணங்குதலால் மட்டுமே திருப்தியடைந்து நம்மை ஆபத்துக்களிலிருந்து காப்பார் என்றில்லை எந்தவித பூஜைகள் செய்யா விடினும் இக்கட்டான சூழ்நிலைகளில் முழுமனதுடன் வேண்டி வழிபட்டாலே அருள் புரிவார். ஆடை ஆபரணங்கள, பூஜைபுனஷ் காரங்கள் என்பவற்றில் பிரியமில்லாத மூர்த்த ியாக விளங்குகின்றார். ஸ்ரீபைரவ வழிபாடு மேற்கொள்ளும் அன்பர்கள் சைவ உணவுப்

சிவனின் அறு பத்து நான்கு திருமேனிகளுள் ஒருவராக கருதப்படும் பைரவ அவதாரத்தில் ருத்திர ரூபமாககாட்சியளிப்பவர் காலபைரவர் ஆவார் சிவன் ஆலயங்களில் வடகிழக்குப் பகுதியில் நிர்வாணக் கோலத்துடன் காட்சியளிக்கும் இவர், பன்னிரு கரங்களை கொண்டதுடன் நாகத்தைப் பூணூலாகவும், சந்திரனைத் தலையில் வைத்தும் சூலாயுதம், பாசக்கயிறு, அங்குசம், ஆகிய ஆயுதங்களை தாங்கியும் காட்சியளிக்கின்றார். கால பைரவர் சனியின் குருவாகவும், பன்னிரண்டு ராசிகள், எட்டுத்திசைகள், பஞ்ச பூதங்கள், நவக்கிரகங் களையும் காலத்தையம் கட்டுப்படுத்துபவராக இதிகாசங்களில் சித்தரிக்கப்படுகிறார். பைரவர் என்றால் அடியார்களின் பயத்தை நீக்குபவர் என்று பொருள்படும். படைத்தல், காத்தல், அழித்தல், எனும் முக்கிய இறையருள் தொழில்களை செய்து பலகோடி உயிர்களை காப்பதனால் அவருக்கு திரிசூலம் அதிகார ஆயதமாக அளிக்கப்பட்டது. முத்தொழில்

இநீது தருமம் 2019/20

பமக்கங்கங்களை உடையவர்களாக இருத்தல் வேண்டும். ஒவ்வொரு மனிதர்களின் மனதுக்குள்ளும் தைரிய உணர்ச்சியாக இருப்பவர் பைரவர். பைரவ மூர்க்கி பிரம்மசிரேச்சிகர், உக்ர பைரவர்.க்ஷேக்ர பாலகர், வடுகர், ஆபத்துதாரணர், சட்டைநாதர், கஞ்சுகன், கரிமுத்தன், நிர்வாணி, சித்தன், வாதுகன், வயிரவன் என்று பல பெயர்களால் புராணங்களில் சித்தரிக்கப்படுகிறார். பைரவ அவதாரங்கள் பல இருக்கின்ற போதிலும் வீட்டில் வைத்து வழிபடத்தக்கவர் சொர்ணபைரவர் மட்டுமே. தேய்பிறை அஷ்டமியானது சொர்ண ஆகர்ஷண பைரவரை வழிபடச் சிறந்க தினமாகும். குறைந்தது எட்டு தேய்பிறை அஷ்டமிகளுக்கு தொடர்ந்து வமிபட்டு வர நம் செய்தொழில் அபார வளர்ச்சியடையும்.

முன்னொரு காலத்தில் சனீஸ் வர பகவான் தன் தமையனான எமன், பைரவனிடம் அதீத சக்த்திக்கு வரம் பெற்றதைக் கண்டு, பைரவரை நோக்கி கடுமையான தவமிருந்தான். த வ வ லி மை யை க் கண்டு அவர் முன் காட்சியளித்த பைரவர், மும்முர்த்திகள் உட்பட அனைவரையும் கால வர்த்தமான நிர்ணயப்படி (ஜோதிட ரீதியாக சனிப்பெயர்ச்சிப்படி) நல்லது, தீயது செய்யும் சக்தியை அருளினார். அவ்வாறு அருள் வழங்கும் வேளையில் சனிஸ்வரனிடம் சத்தியப் பிரமாணமொன்றைப் பெற்றுக் கொண்டார். அச்சத்தியப் பிரமாணத்தின் படி, சனீஸ்வரன் தன் சஞ்சாரத்தில் எவர் ஒருவருக்கு கஷ்டம் கொடுக்க வேண்டியிருந்தாலும், அவர்கள் பைரவரை வழிபட்டால் அவர்களுக்கு நன்மையே செய்ய வேண்டும். அதனால் தான் ஏழரை நாட்டுச்சனி, அஷ்டமச்சனி, ஜனமச் சனியால் அவதிப்படுவர்கள் பைரவ வழிபாடு செய்தால், அத்தொல்லைகளிலிருந்து விடுபட முடியும்.

### பைரவ காயத்திரி 1

"ஓம் சூல ஹஸ்தாய வித்மஹே ஸ்வாத வாஹாய தீமஹி தந்தோ பைரவ :ப்ரசோதயாத்"

### பைரவ காயத்திரி 2

"ஓம் திகமபராய வித்மஹே தீர்கதிஷணாய தீமஹி தந்தோ பைரவ: ப்ரசோதயாத்"

## பரம்பொருள்

#### 16ம் அணியினர்

சிவன் ஆதியும் அந்தமும் இல்லாதவர் பிறப்பு இறப்பு அற்றவர் இயற்கையாகவே முற்றறிவுடையவர். இயல்பாகவே பாசங்களில் நின்று நீங்குபவர், விருப்பு வெறுப்பு இல்லா தாவர், எமது மனதிற்கு எட்டாதவர், அவர் செய்யும் செயல்களினால் மாத்திரம் அறியத்தக் கவர் தலைவன் (பதி) உயிர்களுக்கு அருளும் பொருட்டு இச்சாசக்தி, கிரியாசக்தி, ஞானசக்தி என்ற மூன்று ஆற்றல்களோடு கூடி நிற்பவன். திருவருளே திருமேனியாகக் கொள்வான் அப்பொழுது அருவும், உருவும், அருவுருவும் என்னும் மூன்று திருமேனிகளைக் கொள்வான்.

அருவம் – கண்ணிற்கு புலனாகாது சக்தி வடிவமாகவே இருந்து காரியங்களைச் செய்வது (சதாசிவன் (நிஷ்கள சிவன், சத்தர் ) என்று அழைக்கப்படுவர்.

அருவுருவம் – ஞான சக்தியையும், கிரியாசக்தியையும் சம அளவில் கொள்வதின் மூலம் பு,ணுகின்ற வடிவம் ஒரு முறை

நெறிக்கூடாக மனிதனைச் சிறந்த வாழ்க்கைக்கு வழிப்படுத்துதலே சமயம் எனப்படும். சமய வாழ்வு அர்த்தமுள்ளதாக அமைவதற்கு அவை கூறும் நல்ல விடயங் களைப் பின்பற்றுகல் வேண்டும். சமயம் என்பது இறைவன் உள்நின்று உணர்த்தும் நெறி எனப்படும். சைவத்தை உள்நின்று உணர்த்தும் பரம்பொருள்சிவன் "சிவம்" என்ற சொல்லுக்கு சிறப்பாகக் கொள்ளப்படும் கருத்து சைவத்திற்கு மூலமான மெய்ப்பொருள் என்பதாகும் செம்மை யைக் கொடுப்பது, மங்களத்தைத் தருவது, பேரின்ப நிலையைக் கொடுப்பது, இயற்கையை எல்லாமாகவும் இருந்து ஆள்வது மாகும் இதுவே பரம் என்றால் மேலானது பரம்பொருள் என்றால் எல்லாவற்றையும் விட மேலானது மேன்மை யானது எனப்பொருள் படும். இதனையே "ஒசை ஒலியெல்லாம் ஆனாய் நீயே" " உலகிற்கு ஒருவனாய் நின்றாய் நீயே" ... என அப்பர் சுவாமிகளும் "பாரிடை ஐந்தாய் பாந்தாய் போற்றி" என மணிவாசகங்களும் குறிப்பி

പ്രോഗ്നമും പ്രത്തേക്കും പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്നെ പ്രത്തിന്നെ പ്രത്തിന്നെ പ്രത്തിന്നെ പ്രത്തിന്നെ പ്ര

105

இந்து தருமம் 2019/20

கின்றார்.

புலனாகியும் , புலனாகாமலும் இருப்பது இவ்வடிவமாகும். ஒளி, இலிங்கம் ஆகியன அருவுருவத்திருமேனிகளாகும்

உருவம் – ஞான சக்கியை விட கிரியாசக்கியை மிகவிக்கு அகன் மூலம் கண்களுக்கு பலனாகும் வகையில் தெளிவாகத் கோன்றும் உருவத் திருவடிவமாகும். தென் முகக்கடவுள், நடராசர், அர்க்கநாரீஸ்வரர் போன்ற மூர்த்தங்கள் இவற்றுள் அடங்கும். பதிப்பொருள் உயிர்களுக்கு அருள் செய்யும் பொருட்டு அருவாகியும், உருவாகியும் அருவருவாகியும் தான் நினைக்க வண்ணம் தோற்றம் கொள்ளும் வல்லமையடையவன் இறைவன். கடவுள் அகர உயிர்போல்...உலகில் எல்லாவற்றிலும் கரையில்லாத கருணைக்கடல் அவரைக் "கற்றவர் விமுங்கும் கற்பகக் கனி" என்று சேர்ந்தனர் திருவிசைப்பாவில் குறிப்பிடு கின்றார். சைவ சமயத்தில் கடவுள் பதி, இறைவன், பரம்பொருள், நிர்மலன், ஈஸ்வரன், மெய்ப்பொருள் என்பதெல்லாம் ஒரு பொருளை யே குறிக்கின்றன. சிவன்– சிவம் என்பதே அதன் உயர்ந்த பொருளாகும். "சிவன் என்னும் நாமம் தனக்கேயுடைய செம்மேனி யெம்மான்" என அப்பர் சுவாமி குறிப்பிடுகின்றார். இறைவனின் வடிவம் தடத்த நிலை, சொரூபநிலை என இரண்டு நிலை குறிப்பிடப்படுகின்றது.

சொரூப நிலை – கடவுளின் உண்மைத் தன்மையைக் காண்பிப்பது இந்நிலையிலுள்ள கடவுளுக்குப் பெயர், குணம், குறி முதலிய ஒன்றும் இல்லை மனம், வாக்கு, காயம் முன்றாலும் அறியப்படாத அனாதி முத்த சித் தாயிருக்கும். இந்த நிலையிலுள்ள கடவுளைச் சித்தாந்திகள் 'பரம சிவம்' என்றும், சிவம் என்றும் குறிப்பிடுவர். இக்கடவுளையே வேதாந்த நூல்களில் "பிரமம் (நிர்க்குணப் பிரம்மம்) என கூறப்படுகின்றது. தடத்த நிலை – கடவுளுக்கு பெயர், குணம், குறி முதலியன குறிக்கப்பட்டு ஆன்மாக்களுக்கு அருள் பாலிக்கும் பொருட்டும், உயிர்களின் துன்பங்களைப் போக்கி, அவைகளுக்கு பல படிகள் இறங்கி வந்து, பல நிலைகளிலுள்ள கடவுளரை அதிட்டித்து நின்று அவர்கள் மூலமாக ஆணை செலுத்திப் படைத்தல் முதலிய தொழில்களைச் செய்கின்ற நிலையாகும்.சொரூப நிலையில் உணர்வுகளைக் கடந்து மேலான உள்ளொளி யாய் விளங்கும் இறைவன் தடத்த நிலையில் உயிர்கள் மீது கொண்ட கருணையினால் ஐந்தொழில்களைச் செய்கின்றான்.

படைத் தல் – வலக் கையிலுள் ள உடுக்கை படைத்தல் தொழிலைக் குறிக்கின்றது. அதா வது தனு, கரண, புவன போகம் அனைத்தையும் ஆன்மாக்களின் நன்மை கருதி படைத்தலாகும். இத்தொழிலைச் செய்வதற்காக பிரம்மா என்னும் மூர்த்தத்தை இறைவன் எடுக்கின்றான்.

காத்தல் – தூக்கிய திருவடி தன் அடியின் கீழ் உள்ள அனைத்து உயிர்களையும் காத்தருள் செய்கின்றார். விஷ்ணு என்னும் மூர்த்தத்தின் மூலம் இத் தொழிலை நிகழ்த்துகின்றார்.

அழித்தல் – இடது கை தீச்சுடர் ஏந்திய திருக்கரமாகும். படைக்கப்பட்ட ஆன்மாக்களின் முடிவுக்காலம் வந்தவுடன் அதனை அழித்தல் ஆகம். இத்தொழிலை உருத்திர மூர்த்தம் கொண்டு நிறைவேற்றுகிறான்.

அருளல் – ஆன்மாக்களில் பீடிக்கப்பட்ட மலபந்தங்களில் இருந்து வீரியம் அடையச் செய்தல் வலது கையின் அருளும் நிலை (அபயகரம்) இதனை குறிப்பிட்டு மகேஸ்வர மூர்த் தங் கொண்டு இத் தொழிலை நிறை வேற்றுகின்றான்.

இந்து தருமம் 2019/20

மறைத்தல் – ஆன்மாக்களை முற்றாக மலபந்தங்களில் இருந்து விடுதலையடையச் செய்து பேரின்ப நிலை எனப்படும். முத்தி நெறியினை வழங்குதலாகும். இடதுதுதிக்கை என்னும் திருக்கரத்தால் சதாசிவன் என்னும் மூர்த்தங்கொண்டு இத்தொழிலை ஆற்று கின்றான் இறைவன்.

அடுக்கு குணங்குறி ஒன்றும் இல்லாத கடவுளுக்கு தடத்த நிலையில் மெய்யன்பாகள் பலர் பற்பல குணங்களையும் குறிகளையும் கூறுகின்றார். இறைவனுக்கு கூறப்படும் இக் குணங்களையெல்லாம் சைவ நால்கள் எண் கணங்களிலே அடக்கி ഖിடுகின்றன. அவை யாவன முற்றுணர்தல், தன்வயத் தானாதல், காயவடம் பினராதல், இயற்கை உணர் வினராதல் பேரருள் உடைமை, வரம்பிலாற்ற வரம்பிலின்பமுடமை, இயல்பாகவே வுடமை. பாசங்களில் இருந்து நீங்குதல், என்பனவை எண்குணங்களாகும். "எண்ணென் குணமுறை களுக்கு இசைந்த வண்ணமே என்றும் "எண்ணுவார் குணதீசன்" என்றும் கடவுளின் எண்குணம் பற்றி தேவார நூல்கள் குறிப்பிடு கின்றன. இத்தகைய பரம்பொருளை மெய்யன்போடு வழிபட்டு முத்தியின்பம் பெறுவதற்கு 'சைவநாற்பாதங்கள்' மிகவும் முக்கியமானவை சமயகுரவர்கள் நால்வரும் அவ்வழியே நின்று முத்திக்கு வழிகாட்டினர்.

எந்த உளவுநிலை கொண்டும் இறைவனை வழிபடலாம் என்ற தனித்தன்மை சைவசமயத்திற்குண்டு. அத்தகைய பரம் பொருளை தந்தை என்ற நிலையில் திருஞான சம்பந்தரும் ஆண்டான் என்ற நிலையில் அப்பர் சுவாமிகளும் தோழனாக சுந்தரமூர்த்தி

சுவாமிகளும் கருவாக மணிவாசகரும் வமிபட்டனர்.காயினும் நல்ல தலைவர்... என்று சம்பந்தரும் "அப்பன் நீ அம்மை நீ ஐயனும் நீ அன்புடைய மாமனும் மாமியம் நீ... என்று திருநாவுக்கரசரும் பாடுகின்றார். கடவுள் அன்பே வடிவானவர் தம்மை வழிபடுவர்களுக்கும் அருள் செய்யும் கருணாமூர்த்தி, வேண்டுவோருக்கு வேண்டும் வரங்களை வழங்கும் வள்ளல் உயிர்களுக்கு துன்பம் வரும் போது வேண்டிய வடிவில் வந்து உதவுவார். சுந்தரமூர்த்தி நாயனாரின் திருமணத்தின் போகு கிழப்பிராமணராக வந்து தடுத்தாட் கொண்ட மையும் செம்மனச் செல்வியின் அணைகட்டு வதற்கு கூலியாகவும் வந்தமை குறிப்பிடத் குக்கது.

ைசவ சமய தத்துவ அடிப்படையில் கடவுள் "தலைவன்" என்று குறிப்பிடப்படு கின்றார். தலைவன் என்றால் தாங்குபவன் என்பது பொருள் எல்லா உலகமும் ஆனாய் நீயே" என்று அப்பர் சுவாமிகள் பாடுகின்றனர். பரம்ஒன்றே முழுமைத்துவமானது அதனால் அதற்கு ஈடானது மேலானது என்ற மற்றொன்று மில்லை 'தன்னை ஒப்பாய் ஒன்றுமில்லாத் தலை ம கன் ் என த் திரு ம ந்திர ம குறிப்பிடுகின்றது.

இவ்வுலகில் வாழுகின்ற மனிதர்கள் அனைவரும் ஒரே இறைவனின் பிள்ளைகள். இவ் வுண் மையை அறிந்து தெளிந்து கொண்டால் இவ்வுலகில் சமத்துவம், சகோதரத் துவம் ,சமரசம், ஆன்மீக ஒருமைப்பாடு, சாந்தி, சமாதானம் என்பன ஓங்கி வளரும்.

இநீது தருமம் 2019/20

## பிட்டுக்கு பெயர்போன பெருமான்

N.P சாந்தன்

குறிஞ்சிப் பதியிலே குடிகொண்ட குமரா! குன்றம் ஏறி வந்து குடி கொண்டேன் நின் பதியில்

குமரனின் சாகசத்தை காண வந்தேன் சஷ்டி தினம் – அன்றுதான் கந்த சஷ்டி

சாகசம் காண வந்த யாசகன் நானோ? நான் என்றால் யாரோ? யானும் நின் அடிமை ஐயா!

என்னதான் சாகசமென்று எண்ணி வந்தேன் – இதுவரை காணாத சம்ஹாரமா என செப்பி நின்றேன்

சம்ஹாரம் செய்து நின்றாய் சரித்திரம் படைத்து வந்தாய் –என் நெஞ்சாரச் சொல்கிறேன் –திருச் <sub>இந்து தரும</sub>் 2019/20 செந்தூரிலும் கண்டதில்லை இதுபோல்......

புதியதொரு சம்ஹாரம் – யாம் கண்டதில்லை ஒருபோதும் சொல்வதற்கும் வார்த்தையில்லை சொல்லியும் தீர்வதில்லை

அலங்கார கந்தன் நல்லூரிலாம் அன்னதான கந்தன் சன்னதியாம் பிட்டு தானம் என்றால் பேராதனை நீர் தான் ஐயா குறிஞ்சிக் குமரா!

ஐயம் ஏதுமில்லை ஐயா அழகு மயிலேறி ஆனந்தமாகவே வதம் செய்தீர் சூரனை

சூரன் உடல் கிழித்து சேவற் கொடி பிடித்து மயிலை உடன் எடுத்து –எம் மனம் நின்றாய் குமரா குறிஞ்சிப் பதி வாழ் முருகா.

பேராதனைய் பல்கனைக்கழகம்

## 2019/2020 ஆம் ஆண்டு இந்து மாணவர் சங்கம்

63 வது செயற்குழுவின் ஆண்டறிக்கை



- 04.01.2019 வெள்ளிக்கிழமை அன்று எமது செயற்குழு பொறுப்பேற்றுக்கொண்டது.
- 15.01.2019 தைப்பொங்கல் அனைத்துப்பீட மாணவர்களாலும் சிறப்பாக கொண்டா டப்பட்டதோடு தைப்பொங்கல் தின விஷேட பூசையும் இனிதே இடம் பெற்றது.
- 10.01.2019 அலங்கார உற்சவத்தை முன்னிட்டு பொறியியல் பீட தமிழ்மாணவர்களால் சிரமதானம் செய்யப்பட்டது.
- 12.01.2019 21.01.2019 அலங்கார உற்சவம் தினமும் அபிஷேக விஷேட பூசைமற்றும் வசந்தமண்டப பூசையுடன் திருவீதியுலா வருதலும் இடம்பெற்றது.
- 25.01.2019 வைரவர் விஷேட அபிஷேக பூஐஜ இடம்பெற்றது.
- 03.03.2019 மகாசிவராத்திரியை முன்னிட்டு ஆலய அடியார்களினால் சிரமதானம் செய்யப்பட்டது.
- 04.03.2019 சிவராத்திரி தினத்தன்று வழமை போல இம்முறையும் நான்கு ஜாமப் பூசைகளோடு இடையிடையே சமய கலை நிகழ்ச்சிகளும் நடைபெற்றன. அத்துடன் "இந்துதரும்" இதழ்வெளியீடும் சிறப்பாகவே நடைபெற்றது.
- 14.04.2019 விகாரி வருட பிறப்பானது திருவிழா அபிஷேக பூசைகளுடன் சிறப்பாக கொண்டாடப்பட்டது
- 17.08.2019 காலை 8.00 மணி முதல் பிற்பகல் 2.00 மணி வரை சகல பீடங்களையும் அந்த தமிழ் மாணவர் களால் ஆலய சுற்று புற சூழலில் சிரமதானம் மேற்கொள்ளப்பட்டு அதன் பின்னர் ஆலய பொதுக்கூட்டம் கூட்டப்பட்டு புதியவர்கள் அனைவரும் மதிய போசனமும் வழங்கி வரவேற்கப்பட்டனர்.
- 19.08.2019 மணவாளக் கோலத்தின் சங்காபிஷேகம் குறிஞ்சிக்குமரன் கும்பாபிஷேக தினமான இத் தினத்தில் காலை 1009 சங்குகளுடன் நவோத்திரபூசையும் மதியம் மகேஸ்வர பூசையும் இடம்பெற்றன. மாலை திருஊஞ்சலும் தொடர்ந்து வள்ளி தெய்வானை சமேத முருகப்பெருமான்

இந்து தருமம் 2019/20

පොලානකතා ප්රේස්ක්ෂය සංකානයි සහ සංකානයේ සහ සංකානයේ සහ සංකානයේ සහ සංකානයේ සහ සංකානයේ සහ සහ සහ සහ සහ සහ සහ සහ සහ ස

திருவீதியுலாஇடம்பெற்றது. அதே வேளை தவில் நாதஸ்வர கச்சேரியும் இடம்பெற்றது.

- 29.09.2019
  08.10.2019 பிரதமை முதல் நவமி ஈறாக ஒன்பது நாட்கள் கொலுவைக்கப்பட்டு விஷேட பூசைகள் இடம்பெற்றது. இறுதி நாள் விஜயதசமி அன்று ஏடு தொடக்கும் வைபவம், மானம்பூ உற்சவம், இராப்போசனம் முதலியன நடைபெற்றன.
- 27.10.2019 தீபாவளி விஷேட அபிஷேகம் மற்றும் விஷேட பூஜை இனிதே இடம்பெற்றது.

28.10.2019

- 02.11.2019 கந்தசஷ்டி தினமும் எம்பெருமானுக்கு விஷேட பூசை இடம் பெற்று கந்த சஷ்டி கவசம், பஞ்ச புராணம், பாராயணம் செய்யப்பட்டது. இறுதி நாளன்று சூரசம்ஹாரமும் சிறப்பாக இடம்பெற்று அடியார்களுக்கு இராப் போசனம் நடைபெற்றது.
- 03.11.2019 முருகப்பெருமானது திருக்கல்யாணமானது கோலாகலமாக நடைபெற்றது. 01.01.2020-
- 10.01.2020 திருவெம்பாவைதினமும் அதிகாலையில் சிலம் அதிகாலையில் சிவகாமசுந்தரி சமேத நடராஜ பெருமானுக்கு விஷேட ஆராதனைகளுடன் திருப்பள்ளியெழுச்சி, திருவெம்பாவை என்பனவும் ஓதப்பட்டன. இறுதி நாள் ஆருத்ரா அபிஷேக தரிசனத்துடன் திருவீதியுலாவும் இடம்பெற்றது.

மேற்குறிப்பிட்ட விடயங்களுடன் விளம்பிவருட மற்றும் விகாரிவருட விஞ்ஞாபனத்தில் உள்ளவாறாக கார்த்திகை உற்சவங்கள், நடேசர் தரிசனங்கள், மாசிமகம், குமாராலய தீபம், விஸ்ணுவாலய தீபம், கிருஷ்ண ஜெயந்தி, சுவர்க்கவாயில் ஏகாதசி போன்றனவும் பிரத்தியேக அபிஷேகங்கள், பூசைகள் என்பனவும் இனிதே நடைபெற்றன. மேலும் நாள் தோறும் நித்திய பூஜைகள் காலம் தவறாது காலை 7.00 மணிக்கு திருவனந்தல், காலை 10.30 மணிக்கு பகல் பூஜை, 5.30 மணிக்கு மாலை பூஜை, இரவு 7.00 மணிக்கு அர்த்தஜாம பூஜை ஆகியவை இடம்பெற்றன. வெள்ளிக்கிழமைகளில் மாலை பூஜையானது 5.45 மணிக்கும் அதனை தொடர்ந்து முருகனடியார்களால் புராணபடனமும் இடம்பெற்றது.

சில பல தடங்கல்கள் காரணமாக எமது மாணவர் சங்க மாதாந்த

இந்து தருமம் 2019/20

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org கூட்டம்கத்தின் சில மாதங்களே கூட்டப்பட்டதோடு சில தடங்கல்கள் காரணமாக வருடாந்த தலயாத்திரையானது செல்லமுடியாமல் போனதற்கு மனம் வருந் துகின் றோம். அத் துடன் இக்குறைகளை அடுத் த செயற்குழுவினர் இனிதே செயற்படுத்துவார்கள் என எதிர்பார்க்கிறேன்.

10.01.2020 - ஆம் ஆண்டு வருடந்த செய்குழு கூட்டமானது அனைத்து பீடமாணவர், பொறுப்பாண்மைக்குழு மற்றும் பேராசிரியர்கள் முன்னிலையில் கோவில் மண்டபத்திலே கூட்டப்பட்டு 64 ஆவது செயற்குழு ஆனது ஏகமனதாக தேர்வு செய்யப்பட்டது.

<sup>-</sup>மேன்மை கொள் சைவநீதி விளங்குக உலகமெல்லாம்"

## இணைச் செயலாளர்கள் செல்வன் லெ. கோபிநாத் செல்வன் சி. சிவசங்கர்

இநீது தரும் 2019/20

# 1952ம் ஆண்டு முதல் இன்று வரை இந்து மாணவர் சங்கப் பெருந்தலைவர்கள் மற்றும் தலைவர்கள்

| ஆண்டு   | பெருந்தலைவர்                     | தலைவர்     |
|---------|----------------------------------|------------|
| 1952-57 | பேராசிரியர் ரி. ஆர்.வீ. மூர்த்தி |            |
| 1957-58 | பேராசிரியர் த. நடராஜா            | திரு. ஏ.மு |
| 1959-62 | பேராசிரியர் த. நடராஜா            | திரு. க.சி |
| 1962-63 | பேராசிரியர் த. நடராஜா            |            |
| 1963-64 | பேராசிரியர் த. நடராஜா            | திரு. எஸ். |
| 1964-65 | பேராசிரியர் த.நடராஜா             | திரு. மு.க |
| 1965-66 | பேராசிரியர் பே.கனகசபாபதி         | திரு. து.அ |
| 1966-67 | பேராசிரியர் பே. கனகசபாபதி        | திரு. கு.ச |
| 1967-68 | பேராசிரியர் பே.கனகசபாபதி         | திரு. க,கி |
| 1968-69 | பேராசிரியர் பே.கனகசபாபதி         | திரு. ந.சு |
| 1969-70 | பேராசிரியர் பே.கனகசபாபதி         | திரு. க. ெ |
| 1970-71 | பேராசிரியர் பே.கனகசபாபதி         | திரு. என்  |
| 1971-72 | பேராசிரியர் பே.கனகசபாபதி         | திரு. என்  |
| 1972-73 | பேராசிரியர் பே. கனகசபாபதி        | திரு. பா.  |
| 1974-75 | பேராசிரியர் பே.கனகசபாபதி         | திரு. க.கு |
| 1975-76 | பேராசிரியர் சி. தில்லைநாதன்      | திரு. கு.ச |
| 1976-77 | பேராசிரியர் சி.தில்லைநாதன்       | திரு. கு.ச |
| 1977-78 | பேராசிரியர் சி.தில்லைநாதன்       | திரு. இ.   |
| 1978-79 | பேராசிரியர் சி.பாலசுப்பிரமணியம்  | திரு. எள்  |
| 1979-80 | பேராசிரியர் சி.பாலசுப்பிரமணியம்  | திரு. கு.ச |
| 1980-81 | பேராசிரியர் சி.பாலசுப்பிரமணியம்  | திரு. பே   |
| 1981-82 | பேராசிரியர் சி.பாலசுப்பிரமணியம்  |            |
| 1982-83 | பேராசிரியர் சி.பாலசுப்பிரமணியம்  | திரு. சி.ட |
| 1983-84 | பேராசிரியர் சி.பாலசுப்பிரமணியம்  | திரு. சி.ப |
| 1985-85 | பேராசிரியர் த, யோகரட்ணம்         | திரு. ஏ.   |
| 1985-86 | பேராசிரியர் த. யோகரட்ணம்         | திரு. ஏ.   |
| 1986-87 | பேராசிரியர் சி.சிவயோகநாதன்       | திரு. பீ.த |
| 1987-88 | பேராசிரியர் சி.சிவயோகநாதன்       | திரு. பீ.த |
| 1988-89 | பேராசிரியர் சி. சிவயோகநாதன்      | திரு. எவ   |
|         |                                  |            |

<u></u> றக் குக்கிருஷ்ணன் வஜோதி

. நவரட்ணராஜா கனகாட்ண ம் அப்பலிங்கம் rண்(மகநாதன் ிருஷ்ணானந்தசிவம் குமாரன் ஜெயபாலன் ர.சந்திரகாந்தன் ர்.சந்திரகாந்தன் பத்மநாதன் தமரேசன் கந்தசாமி கந்தசாமி கைலாசநாதன் ல்.சிவனந்தன் சிவகணேசன் பா.யுசீலாந்தன்

பாலகிருஷ்ணன் பாலகிருஷ்ணன் விஜயரஞ்சன் விஜயரஞ்சன் தயாபரன் தயாபரன் ஸ். குகநேசன்

இந்து தருமம் 2019/20

පොලානකතා අභ්යක්ෂය සිටුස්

| 1989-90   | பேராசிரியர் து. விநாயகலிங்கம்     | திரு. இ.சந்திரகுமார்      |  |
|-----------|-----------------------------------|---------------------------|--|
| 1990-91   | பேராசிரியர் து. விநாயகலிங்கம்     | திரு. செ. இரவீந்திரநாதன்  |  |
| 1991-92   | பேராசிரியர் து. விநாயகலிங்கம்     | திரு. க. வல்லபவானாந்தன்   |  |
| 1992-93   | பேராசிரியர் இ.சிவகணேசன்           | திரு. தி.நவநீதன்          |  |
| 1993-94   | கலாநிதி செ.திருச்செல்வம்          | திரு. க.கணேசநாதன்         |  |
| 1994-95   | கலாநிதி செ திருச்செல்வம்          | திரு. க. நந்தகுமார்       |  |
| 1995-96   | கலாநிதி செ திருச்செல்வம்          | திரு. பா.சஞ்சயன்          |  |
| 1996-97   | கலாநிதி செ. திருச்செல்வம்         | P.O. L ON LW              |  |
| 1997-98   | கலாநிதி செ.திருச்செல்வம்          | திரு. உதயசீலன்            |  |
| 1998-99   | கலாநிதி செ. திருச்செல்வம்         | திரு. க. இராகவன்          |  |
| 1999-00   | கலாநிதி செ. திருச்செல்வம்         | திரு. நே. ராஜரூபன்        |  |
| 2000-01   | கலாநிதி செ.திருச்செல்வம்          | திரு. க.கருணாநிதி         |  |
| 2001-02   | கலாநிதி செ.திருச்செல்வம்          | திரு. இ.மயூரன்            |  |
| 2002-03   | கலாநிதி செ.திருச்செல்வம்          | திரு. ச. சிவஜோதி          |  |
| 2003-04   | கலாநிதி செ.திருச்செல்வம்          | திரு. து.அரவிந்தன்        |  |
| 2004-05   | கலாநிதி செ.திருச்செல்வம்          | திரு. ப.தயாபரன்           |  |
| 2005-06   | கலாநிதி செ.திருச்செல்வம்          | திரு. நெ.நந்தகுமார்       |  |
| 2006-07   | வைத்திய கலாநிதி தி. ஆனந்தமூர்த்தி | திரு. சா.மோகனஜீவ்         |  |
| 2007-08   | வைத்திய கலாநிதி தி. ஆனந்தமூர்த்தி | திரு. சி.திவாகரன்         |  |
| 2008-09   | வைத்திய கலாநிதி தி. ஆனந்தமூர்த்தி | திரு. செ.ஜெயசுதன்         |  |
| 2009-10   | திரு. வ.தர்மதாசன்                 | திரு. ந.சிந்துஜன்         |  |
| 2010-11   | திரு. வ.தர்மதாசன்                 | திரு. த.கோபிராம்          |  |
| 2011-12   | திரு. சிவயோகலிங்கம்               | திரு. ச.சசிக்குமார்       |  |
| 2012-13   | திரு. சிவயோகலிங்கம்               | திரு. கு.ஜெயமோகன்         |  |
| 2013-14   | திரு. சிவயோகலிங்கம்               | திரு. சி.வினோஜ்           |  |
| 2014-15   | திரு. வ.தர்மதாசன்                 | திரு. கு <b>.அ</b> பிராம் |  |
| 2015-16   | திரு. வ.தர்மதாசன்                 | திரு. தி.தர்ஷன்           |  |
| 2016-17   | திரு. வ.தர்மதாசன்                 | திரு.த.வெங்கடேஸ்வரன்      |  |
| 2017-18   | திரு. வ.தர்மதாசன்                 | திரு. சி.சுஜேந்திரன்      |  |
| 2018-19   | திரு. வ.தர்மதாசன்                 | திரு. வீ. ராஜ்குமார்      |  |
| 2019 - 20 | திரு. வ.தரம்தாசன்                 | திரு. ஜெ. கபிலானந்        |  |
|           |                                   | P. W. WHY. GLIWINGIN      |  |

113

പ്രസ്തക്കുന്നു സ്ക്കോസ്കര്യകൾ

## நன்றியுரை

ஆண்டு தோறும் இந்து மாணவர் சங்கத்தினால் வெளியிடப்படும் இந்துதருமம் நூல் இம்முறையும் சிறப்பான முறையிலே வெளிவர எல்லாம் வல்ல குறிஞ்சிக்குமரனின் திருவருள் கூடியுள்ளது.

இவ்வகையில் எமது இந்துதருமம் இதழுக்கு ஆக்கங்களை தந்துதவிய மாணவர்களுக்கு முதற்கண் நன்றிகளை கூற கடமைப்பட்டுள்ளோம். மேலும் நூலுக்கு அழகு சேர்த்த பேராசிரியர்கள், போதனாசிரியர்கள் மற்றும் விரிவுரையாளர்களுக்கும் மனம் கனிந்த நன்றிகளை தெரிவித்துக்கொள்கிறோம்.

ஆலய நித்திய, நைமித்திய கிரியைகளை சிறப்பாக ஆற்றிவரும் ஆலய பிரதம குரு க.வரதராஜாசர்மா அவர்களுக்கும் ஆலய உற்சவங்கள் மற்றும் விஷேட பூஜை வழிபாடுகள் சிறப்பாக நடந்தேற உதவிய அனைவருக்கும் மற்றும் ஆலய சிரமதானங்களை முன்னின்று நடாத்த உதவிய அனைத்து பீட மாணவர்கள் மற்றும் பல்கலைக்கழக போதனாசிரியர்களுக்கு இதயம் கனிந்த நன்றிகள் உரித்தாகட்டும்.

அத்துடன் நூல்வடிவமைப்பிற்கு ஆலோசனை வழங்கி உதவிய நல்லுள்ளங்களுக்கும், விளம்பரங்களை தந்து இதழை சிறப்பித்த அனைத்து வரத்தக பெருமக்களுக்கும் நன்றிகள் உரித்தாகுக. மேலும் இந்நூலை சிறப்புறு அச்சிட்டு வெளியிட உதவிய யாழ்ப்பாணம் குரு அச்சகத்தினருக்கும் உள்ளங்கனிந்த நன்றிகள்.

ஏனைய நன்றி கூற தவறிய அனைத்து உள்ளங்களுக்கும் மனமார்ந்த நன்றிகளை தெரிவித்து கொள்கிறோம்.

"மேன்மைகொள் சைவ நீதி விளங்குக உலகமெல்லாம்"

லெ.கோபிநாத் செயலாளர்

இந்து தருமம் 2019/20

114



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



256, Point Pedro Road, Nallur, Jaffna

0212 216 185

www.nallurcitytex.com













#### **Bird's Eye View Solutions**

AgXspot is seeking revival in agriculture through making drones accessible to anyone to provide innovative solutions in agriculture. The Health analysis techniques are used for various types of crop using multispectral imaging and artificial intelligence improves the yeild quality quantity and efficiency of farming business

## What We Do



#### **Spraying and Fertilization**



**Crop Scout** 

#### AgXspot Office No:27/1 Melbourne Avenue Colombo 4



**Field Scout** 



AgXspot Research Center "Enterprise" Product Accelerator University Business Linkage Cell University of Moratuwa



Transportation



**Fertilizer Estimation** 

Contact Us +94114248299 agxspot.com



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



රිග්ගුංග බහැකි ඇතන රියු හර පුත්ත්තන

> காலத்தை வெல்லும் கலை நுட்பத்துடன் மின்னும் பொன் நகையால் மேலும் ஒளிரும் உங்கள் புன்னகை

அனைவரையும் அன்புடன் அழைக்கின்றோம்

இல. 81, கஸ்தூரியார் வீதி, 021 222 6916 யாழ்ப்பாணம்

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org \*







வாழ்க்கையின் வெற்றியினை தீர்மானிப்பது பரீட்சை முடிவுகள் மாத்திரம் அல்ல. உரிய நேரத்தில் எடுக்கும் சரியான தீர்மானங்களும் தான்..!

## ENGINEERING **CIVIL | ELECTRICAL | ELECTRONICS**

After A/L's

## **COMPUTING &** SYSTEM DEVELOPMENT

#### MANAGEMENT **BUSINESS MANAGEMENT | MARKETING** HUMAN RESOURCE MANAGEMENT

# **BIOMEDICAL SCIENCE** BIOTECHNOLOGY

LAW





RITISH COLLEGE OF APPLIED STUDIES

No.1 BTEC Centre

in Sri Lanka 2017





1A



**Jaffna Campus** 16, Point Pedro Road, Jaffna. Tel: 021 221 9910



noolaham.org | aavanaham.org

info@bcas.lk | www.bcas.lk

"முழுமதி அன்ன ஆறு முகங்களும் முந்நான் காகும் விழிகளின் அருளும் வேலும் வேறுள படையின் சீரும் அழகிய கரம் ஈராறும் அணிமணித் தண்டை ஆர்க்கும் செழுமலர் அடியுங் கண்டான் அவன் தவம் செப்பற்பாற்றோ"

Guru Printers - Jaffna, 021 222 8266 Digitized by Neolaham Foundation neolaham org | aavanaham org -