# சாங்கோபாங்கசுவாமிகள்

# LIFE OF FATHER JACOME GONCALVES

கல்லூர், சுவாமி. ஞானப்பிரகாசர்

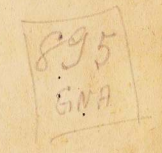


L.A. Smigarager

# யாக்கோமே கொன்சால்வெஸ்

எனும்

## சாங்கோபாங்கசுவாமிகள்



நல்லூர், சுவாமி நானப்பிரகாசர் அதி வண. எஸ். ஜீ. பேறேமு சுவாமியார் ஆங்கிலத்திற் செய்த *நூ*லிலிருர்து இசைத்தெழுதியது



யாழ்ப்பாணம் அர்ச். சூசைமாமுனிவர் அச்சியர் தொசரலே 1942

### Imprimatur:

J. EMILIANUSPILLAI, O. M. I. Vicar General

Jaffna, 26-5-1942.

### முன் ஹரை

இலங்கையிலும், தென்னிர் தியாவிலும் உள்ள கத்தோலிக்கு கிறீஸ் தவர்கள், காஃ மாஃயிலும் திவ்விய பூசை வேணகளிலும் திருநாட் காலங்களிலும் சொல்லிவரும் அழகான செபங்களேத் தமிழில் எழுதித் தர்தவர் யார்? ஞாயிறு கடன் திருநாட்களில் வாசிக்கும் சுவிசேஷ விருத்தியுரையை இயற்றினவர் யார்? கல்லம் கரைந்துருகப் பண் ணும் என்று சொல்லத்தக்க பசாம் என்னும் வியாகுல பிரசங்கங்களே யும், எந்தப்பாஷையிலேயாவது இல்லாத இரக்கமும் உருக்கமும் செறிந்த பிழை தீர்க்கிற மக்திரத்தையும் உண்டாக்கினவர் யார்? ஆல யங்களிலே பாடப்படுக்ற சிக்துப்பிரார்த்தனேயைத் தக்தவர் யார்? பழங்காலக் கிறீஸ் தவர்கள் வைத்தப்பாடிவர் த கீர்த்தனங்களேக் கோத் தவர் யார்? தற்கால ஞான உபதேசத்துக்கு அடிப்படையான சின்ன உத்தரம் பெரிய உத்தரங்களே எழுதியவர் யார்? கம்முடைய வண. இப்போலித்து சுவாமியார் காலம்வரையும் இருநூறு வருஷைங்களாய் வழங்கிவர்த கத்தோலிக்குத் தமிழ் உரைநூல்களுள் ஏறக்குறைய எல்லாவற்றையும் ஆக்கினவர் யார்? இலங்கையின் அப்போஸ் தலரா கிய யோசேவாஸ் முனிவருக்குப்பின் இந்தத்தீவின் தேவதாழ்ச்சி உத் தியானத்தைச் சீர்ப்படுத்தி, அதிலே வேதப்பயிர் நன்றுகச் செழித் தோங்க வைத்துப்போனவர் யார்? அவரே சாங்கோபாங்க சுவாயி பு கள் என்றும், இலங்கையின் நூதன நட்சத்திரம் என்றும் அக்காலத் தார் புகழ்ந்து ஏத்திய யாக்கோமே கொன்சால்வெஸ் எனும் மாதவ முனிவர்.

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் இலங்கையில் முப்பத்தேழு வருஷங் களாய் வாழ்க்கிருக்கு வேதபோதகஞ்செய்து, கிருச்சபையை கில காட்டி, 1742-ம் வருஷம் ஆடி மாசம் 17-க் திகதி அமலபதம் அடைக் தார். அவருடைய கல்லறை சிலாபமேற்றிராசனத்தைச் சேர்க்த போளவத்தையில் இன்றைக்கும் இருக்கிறது. அவருடைய திருமா ணத்தின் இரண்டாம் நூற்முண்டு கிறைவைக் கொண்டாடும்படியாகச் சிலாப மேற்றிராணியாரான மகாவக். எட்மன் பீரிஸ் ஆண்டவர் வேண் டிய ஆயத்தங்களேயெல்லாம் செய்துவருகின்ற இத்தருணத்தில், சாங் கோபாங்க சுவாமிகளுடைய திருஆழியத்தினுல் கன்மை அடைக்கிருக் கேற இலங்கைக் கத்தோலிக்கர் அனேவரும் அவரது சீவியசரித்திரத்தை யும் அவர் செய்த திருத்தொண்டின் விசேஷத்தையும் அறிக்துகொள் ளும்பொருட்டு வரையப்படுகிற இக் நூல், காலி மேற்றிராசனத்து விக் கார் ஜெனறலாகிய அதிவண. எஸ். ஜீ. பெறேமு சுவாமியார் ஆங்கிலத் தில் இயற்றிய சரித்திரத்தைத் தமிழில் இசைத்தெழு இயதாகும்.

சாங்கோபாங்க சுவாமிகளின் காலமே இலங்கைத் திருச்சபை அதிகபாடுகளப்பட்டு அதிக வெற்றிகளேயும் அடைந்தகாலம். அந்த நாட்களின் வரலாறு கத்தோலிக்கரும் அல்லாதோருமாகிய சகலருக்கும் மிகச் சுவைதரத்தக்கது.

### உள்ளுறை

| அதிகாரம் |    |                                                               |          |         |
|----------|----|---------------------------------------------------------------|----------|---------|
|          | 1. | இளம்பிராயமும் தியானசம்பிரதாய மடத்திற்<br>சேருதனும்            |          | 1       |
|          | 0  |                                                               | •••      | 9       |
|          | 2. | இலங்கைக்குப் போகத் தேவ அழைத்தல்                               | •••      | 3       |
| /        | 3. | வேதகல்வி நூல்களே இயற்றதும் ஒல்லாக்க<br>கெருக்கிடையுள் வேஃயும் | •••      | 20      |
|          | 4. | வேதப்பரப்பு தல் வேஃயிற் சித்தி                                | •••      | 28      |
|          | 5. | ஓர் பெரித்த தர்க்கம்                                          | •••      | 40      |
|          | 6. | இராச சமுகத்திற் தர்க்கம்                                      | •••      | 46      |
|          | 7. | ஒல்லாக் தரால் வக் த கெருக்கிடை                                | •••      | 55      |
| -        | 8. | கொஃக்குத் தப்பியமையும் குருமார் தஃவரான                        | 20 TO IT | 66 مناب |
|          | 9. | தென்பாகங்களில் இ <b>ரட்</b> டித்த வேஃகளும்<br>எதிரிடைகளும்    |          | 72      |
| 1        | 0. | மறுபடியும் தஃமை வகித்தலும் மனந்திரும்பு த<br>மிகுத்தலும்      | ல்கள்    | 85      |
| 1        | 1. | சாங்கோபாங்க சுவாமிகளின் சமாதான முயற்கிக                       | ள்       | 99      |
| 1        | 2. | கடைசி நோயும் திரு மாணமும்                                     | •••      | 107     |
| 1        | 3. | அபைர்கம்                                                      | He He    | 122     |



# ADRE JACOME GONSALVES DA CONCREGAÇÃO O CRAFICAÇÃO DE GOLNATIVAL DE PIEDADE OVE COMASM

சாங்கோபாங்கசுவாமிகள் (கோவையிலுள்ள ஒரு படத்தின்படி)

### யாக்கோமே கொன்சால்வெஸ்

எனும்

### சாங்கோபாங்கசுவாமிகள்



முதலாம் அதிகாரம் இளம்பிராயமும் தியானசம்பிரதாய மடத்திற் சேருதலும்

அரு ந்கோபாங்க சுவாமிகள் என்று இலங்கையில் புகழ்நாமம் புணயப்பெற்ற பேர்போன வேதபோதகரின் இயற் பெயர் யாக்கோமே கொன்சால்வெஸ். இவர் ஒரு கொங்க ணப் பொமணர்; போர்த்துக்கேயர் கோவைமாககாததைக் கலேப் பட்டணமாகக்கொண்டு ஆண்டுவந்த இந்தியாவின் மேற்குப்பகு தியிலே உள்ள திவாரி எனும் பிரிவில் உதித்கவர். இவர் தந்தை யார் பெயர் தோமாஸ் கொன்சால்வெஸ், தாயார் பெயர் மரியான அபிரு. கொன்சால்வெஸ், அபிரு எனும் பட்டப்பெயர்கள் இரு வேறு குடும்பத்தைச் சேர்ந்தவைகள் என்ற இதை வாசிப்போர் அறியத்தகும். போர்த்துக்கேயர் கோவைநாட்டை வெற்றி கொண்ட ஆதிநாட்களிலேயே திவாரியிலிருந்த பிராமணர் எல் லாரும் திருச்சபையில் சேர்க்து, 1543-ம் ஆண்டு தேவமாதா வின் ஆரோபணத் திருநாளன்று, கூட்டமாய் ஞானஸ்நானம் பெற்றுக்கொண்டார்கள். அவர்கள் அவ்வேளே சூடிய கிறிஸ்க பெயரோடு, ஒவ்வொரு குடும்பத்தாரும், தங்கள் தங்களுக்குத் தஃதொட்ட ஒவ்வொரு போர்த்துக்கேயருடைய பட்டப் பெயரையும், ஐரோப்பிய முறைப்படி, தரித்துக்கொள்வோரா ரைகள். இப்படியே கோவையைச் சேர்க்க பிறகாடுகளில்மட்டு மல்ல, நம் இலங்கையிலும், அந்நாட்களில், நடந்தது. அத தைவேதான், இன்றைக்கும் தென் இலங்கையிலே பெறேறு, சில்வா முதலிய குடும்பப் பெயருள்ளவர்களேயும், வடஇலங் கையில் மாதோட்ட மன்னர் பகுதிகளிலே, குருஸ், கூஞ முத லிய குலநாமமுள்ளவர்களேயும் காண்கின்றேம். இரு குடும்பங் கள் விவாகத்தாற் கலக் துகொள்ளும்போது, தகப்பனின் குடும் பப்பெயரே தனயர்களுக்கு வழங்குவதாகும். இப்படியே, சாங் கோபாங்கசுவாமிகள் திவாரியிலுள்ள வரப்பிரசாதமாதா ஆல யத்தில் 1676-ம் ஆண்டு ஆடிமாதம் 8-க் திகதி பிரசாத ஸ்கா னம்பெற்றபோது, அவருக்கு யாக்கோமே எனும் அர்ச். யாகப் பரின் திருகாமத்தோடு கொன்சால்வெஸ் எனும் தக்தையாரின் உபகாமமும் சூட்டப்படுவதாயிற்று.

யார்கோமே கொன்சால்வெஸ் கத்தோலிக்கு வேதபத்தி யிற் பழுத்த பெற்றேரிடம், ஒருசத்தியவேத நாட்டிலே தோன்றியவராகவே, அவர் திருச்சபையின் சற்போ தகங்கள் திருச்சடங்காசாரங்களில் நிரம்பிய பற்றுதல் உள்ளவராய் வளர்க்கு வந்தமை அதிசயமல்ல. திருச்சபைப் பத்தியோடு சங்கேப்பிரியமும் அவருக்குப் பெற்றேரிடமிருந்து பிதிரார்ச் தி தமாய்க் கிடைப்பதாயிற்று. வாலவயதில் அவரைப் பார்ப்பது கண்ணேயும் கருத்தையும் கவரும் ஓர் காட்சியாகும். உயர்க்த, ஓசட்டையான ஒருவாலிபன்; கொங்கணப் பிராமணருக்கு இயல்பான நல்ல முகரேகை உள்ளவர்; விரும்பத்தக்க வெண் ணிற மேனியர்; முகத்தின் அமுகுக்குத்தக்க புண்ணியசிலமா கிய அகத்தினழகும் கொண்டவர். இளமையில், அவர் கமது சென்னவூராகிய திவாரியிலேயுள்ள ஆரம்ப பாடசாஃயில் படித்துவந்தபோதே கல்வியில் விசேஷ திறமைகாட்டுகிறவரா னர். சங்கிதத்தில் அவருக்கு இயல்பாய் அமைக்கிருக்க சுவை யினை பிட்டில் ஆர்மோனியம் முதலான இசைக்கருவிகளே வாசிப்பதில் எளிதிலே சாமர்த்தியம் அடைந்துகொண்டார். பெற்ளேர், இவற்றைக்கண்டு, அவரை ஆரம்பபாடசாவேயால் எடுத்து ஐரோப்பிய இலக்கியங்களேப் படிக்கவைத்தார்கள். அக்காலம் திவாரியிலேயே கட்டினக் குருவானவருக்குத் தூண யாயிருந்த பெறும் எனும் சுவாமிகள், அதிக புத்திதீட்சணிய முள்ள வாலிபர் கிலரைத் தேர்க்தெடுத்து வைத்து, அன்றே ருக்கு இல்த்தின் செய்யுட்பாடமும் அணியிலக்கணமும் ஒது வித்துக்கொண்டுவர்தார். இவர் போர்த்துக்கேய இந்தியாவுக்கே சேர்ந்த மார்காம் எனும் ஊரவர்; இலத்தின் பாஷையில் மிக வல்லவர்; ஆத்துமாக்களே வழிநடத்துவதிற் தேர்ந்தவர். இலங் கையின் அப்போஸ்தலரான யோசேவாஸ் முனிவருக்கு ஆதி யிலே துணேயாய்ப் போகவிருந்தவர்களுள் ஒருவர்; வேதாபி மானத்திற் சிறர்தவர். இவருக்குக் கீழேதான் யாக்கோமே இலக்கியம் கற்கச்சென்றுர்.

இளக்தாரிப் புத்தியால் எழுக்த ஒரு யோசண

பெரும் சுவாமிகளின் பாதத்தடியிற் படித்தமாணவர்கள் விரைவிலே அதிக வேதபத்தியும் அபிமானமும் பூண்டு, திருச் சபைக்கு ஊழியஞ் செய்வதிலே கருத்துக்கொள்வோரானர்கள். அவர்களுட் கிலரும் யாக்கோமேயும் சேர்ந்து ஒருநாள் ஒரு யோசண பண்ணுவார்கள்: நம்முடைய திவாரியிலிருந்து சில வாலிபர்கள் உரோமாபுரிக்குப்போய்த் திருச்சபையின் பேர் போன ஊழியர்களாய் வந்தது உண்டே. அவர்களுள் மத்தி யாஸ் தொஸ்திற என்பவர், உரோமாபுரியிலே பெர்பெரீனி எனும் கருதினைாண்டவரின் உதவியால் யேசுசபையாரின் உரோமைக் கல் லூரியில் வேதசாஸ் திரங்கற்றுக் குருப்பட்டம் பெற்று, பதின்மூன்று ஆண்டுகளின்பின் திருச்சபையிலிருந்து ரேரே அதிகாமம் அடைந்துள்ள அப்போஸ்கொலிக்கு மிஷனரி யாக இந்தியாவுக்கு மீண்டனப்பப்பட்டாரே. பின், அவர் உரோமாபுரிக்கு மீளும்போது, தம்முடைய மருகர்கள் சிலரை யும் அழைத்துப்போய் அங்கு திருச்சபை ஊழியர்கள் ஆக்கி ஞரே. பின்னும், அவர் விசயாகா அப்போஸ்தொலிக்கு விக்காரி யுவாக இந்தியாவுக்குத் திரும்பிவந்து மேலும் ஒருகால் உரோமா புரிக்குச் சென்றவிடத்தில் அங்கு 1677-ம் ஆண்டு மரித்துப் போக, அவரிடத்துக்கு அவர் மருகரான குஸ்தோடியு பீனு விக்காரியு அப்போஸ்தொலிக்குவாக கியமனம்பெற்று இந்தியா வுக்கு அனுப்பப்பட்டாரே. அவருடைய வேறெரு மருகரான தோமஸ் தெ காஸ் திறுவும் கன்னட தேசத்தின் விக்காரியு அப் போஸ்தொலிக்குவாக வந்தாரே. ஆதலால், நாங்களும் ஒளித் தோடிப்போய், கன்னட நாட்டிலுள்ள ஒரு பிறகேசத் துறை முகத்தில் கப்பலேறி, உரோமாபுரிக்குப் போனை, அங்கே பெரியோருடைய தயவால் கல்வி சாஸ் திரங்களிற் தேறி கர்த்த ருக்கு கல்லூழியன் செய்யலாம் என்று மனக்துணிக்து, ஒரு நல்ல நாட்காவேயில் யாக்கோமேயும் கூட்டாளிகளும் இரக்கி யமாய்த் தத்தம் இல்லங்களேவிட்டுப் புறப்பட்டுக் கன்னட தேசத்துக்குப் பயணமானர்கள்.

ஒளித்தோடிகிட்ட மாணவர்களின் பெற்றோர் இந்தச் சூழ்ச்சியிற் பெரும் சுவாமிகளும் சேர்ந்திருக்கவேணும் என்று கிணத்து, அவரிடம்போய் அழுதுபுலம்பி முறைப்பட்டார்கள். அந்தச் சுத்தமான மணுஷணக்கோ நடந்தசம்பவத்தைப்பற்றி ஒன்றும் தெரியாது. அவர் பெற்றேருக்கு ஆறுதல்சொல்லி, இளந்தாரிப்புத்தியினுல் ஒடிப்போன அவ்வாலிபர்கள் சுறுக்கு வீடுவக்து சேருவார்கள் என்ற கூறி அனப்பிவிட்டார். சொன்னபடியே நடப்பதுமாயிற்று. கன்னடத் துறையொன்றுக்குக்காக்குசென்றிருக்க வாலிபர்கள், உரோமாபுரிக்கு ஏகும் கப்பு வில் இடம்பிடிக்கமாட்டாமற் போனதால், மனக்குன்றினவர் களாய் மீண்டுவக்தார்கள். வக்கவர்கள் வாயாலேதானே பெரும் சுவாமிகளிற் பிழையொன்றுமில்லே என்றதைப் பெற்ருரும் அறிக்துகொள்ளத்தக்கதாயிற்று. இச்சம்பவம் நடந்து கில நாட்செல்ல பெரும்சுவாமிகளும் யோசேவாஸ் முனிவருக்குத் துணையாய் நம் திவுக்கு வக்துவிட்டார்.

### அற்புதச் சிலுவைத் தியானசம்பிரதாயத்தில் ஓர் அங்கமாகுதல்

தேவ இராச்சியத்தில் திருவூழியம் செய்யவேணுமென்ற யாக்கோமே கொண்டிருந்த போவாவைத் திருத்தியாக்கும் பொருட்டு, அவர் அன்ன தக்தையர் அவரைக் கோவைமா நக ரின் சர்வகலாசாஃயிற் படிக்க வைத்தார்கள். அங்கு அவர் தமது பதினேழாம் பிராயத்திலே சர்வகலாசாஃப் பிரவேச பரீட்சையில் அரங்கேறி, மூன்றுவருஷம் கலேக்கியானங்களேப் பயின்று, தம்முடைய சகபாடிகளுக்கெல்லாம் தல்மைவகித் திருந்து, கலேக்கியானப் பாலபண்டி தர் எனும் பட்டம் பெற்றுர். அப்பால், அக்குயினு கோமையாரின் கழகத்திலே நாலு ஆண் டுத் தேவசாத்திரம் கற்கப்போனபோது, ஆராகணவேளேகளில் ஆர்மோனியம் வாகிக்கும் பொறுப்பு அவருக்குக் கொடுக்கப்பட் டதிரை அங்குதானே வசிக்கும் உரிமையும் கிடைத்தது. அதி டைல், தமது படிப்பில் அதிக ஊக்கஞ்செலுக்கக் கக்கவரானர். அவர் தேவசாத்திரத்தில் அடைந்துகொண்டுவந்த தேர்ச்சி பெற்றோருக்கு விசேஷ பிரீதியை அளித்தது. ஏனெனில், தங் 🎍 கள் குமாரன் தமது சிறந்த படிப்பின் ரிமித்தம் வேதஅதிகாரிக ளது சனுவைப்பெற்று கல்ல வரும்படியுள்ள ஒருகோயில் மானியத்தை அடைவார் என்ற காத்திருந்தார்கள். மானியம் என்பது ஆலயங்களுக்குச் சேர்ந்த நிலம் புலங்களின் பெயோ சனத்தை அனுபவிக்கும் உரித்து. சக்கியாசசபைகளிற் சோத குருமார் பொருள்பண்டம் வைத்திருந்து புழங்கத் திருச்சபை யில் உத்தாவு உண்டு என்றதை வாசிப்போர் அறியவேண்டியது. யாக்கோமேயோ பொருளோடு ஊடாடும் சிவியத்தைவிட்டு முற்றத்துறந்த துறவியாய்ப் பெரும் சுவாமிகள் போனவழியே போக விரும்பிக்கொண்டார். பெரும்சுவாமிகள் அவ்வேளே

இலங்கையிலே ஒல்லாக்க வேககலாபணேயின்கீழ் வருக்கிக் கொண்டிருக்க கிறீஸ் தவர்களேக் கை தூக்கப்போன காருண்ணிய வள்ளலாகிய யோசேவாஸ் முனிவருக்கு உதவிசெய்துகொண் டிருக்கவர். அங்கு போகப்புறப்படுமுன், யோசேவாஸ் முனிவராலே தானே தாபிக்கப்பட்ட அற்புகச் சிலுவைச் சம்பிரதாயத் கில் உட்பட்டு, விசேஷ திருச்சபை உக்காவோடு இலங்கையி விருக்குகொண்டு தமது நவசுக்கியாசத்தை 1700-ம் ஆண்டு நிறைவேற்றினவர். இவரைப்போலத் தாமும் அக்கக் தியான சம்பிரதாயத்திலே ஒரு துறவியாக இலங்கைக்குப்போய் ஆத் துமாக்களே ஈடேற்றும் பணிவிடையில் ஈடுபடவேண்டும் என்ற விருப்பு அவர் மனதைக்கொள்ளேகொண்டிருக்கது. யாக்கோமே அப்போது தியாக்கோன் எனும் ஆரும்பட்டம் உள்ளவராய், விரைவிலே குருப்பட்டமும் பெறவிருக்கவர்.

அவருடைய தாய்தக்தையர்கள் இதை அறிக்கபோதோ கெருப்பெடுக்கத் துவங்கினர்கள். இதற்காகவோ நாங்கள் இத் தனே செலவுசெய்து உன்னேச் சருவகலாசாலேயில்விட்டுப் படிப் பித்தோம்? எங்கள் தஃப்பிள்ளேயாகிய நீ—கல்வியிலும் ஒழுக் கத்திலும் சிறந்து விளங்குகிற நீ -- நல்ல மானிபமொன்றைப் பெற்று எங்களேத் தள்ளாப்பிராயத்திலே ஆதரிப்பாய், இளேய பிள்ளேகளேப் படிப்பிக்க உதவிசெய்வாய் என்று நாங்கள் காத் திருக்க இப்படிச் செய்யலாமோ? கண்ணுக்கெட்டாத தேசத் திற்போய்க் காடுகாம்பைகளில் உழன்று சிவனுக்கும் மோசத் தைத் தேடலாமோ? என்ற பல நியாயங்களேச் சொல்லிப் பல வழியாலும் அவருடைய எண்ணத்தை மாற்றிப்போடப் பார்த் தார்கள். அவருடைய மனதோ எம்பெருமாண அறை குறையாயல்ல முழுமையாய்ப் பின்பற்றி அவருடைய ஞான மக் தைக்காக எவ்வித பிரயாசையும் படுவதிலே படிந்திருந்தது. பெற்றோரின் கண்ணீர்களால் என்ன, பயமுறுத்து தல்களால் என்ன அவர் சற்றேனும் அசையாமல், தேவ ஏவுதல் ஒன் றையே கடைப்பிடித்து 1700-ம் ஆண்டு கார்த்திகைமாகம் 2-ந் திக்கி தியான சம்பிரதாயத்தில் நவசீவியாகப் பெயர் கொடுக்க லானர்.

### தியான சம்பிரதாயம்

தியான சம்பிரதாயம் என்ற இந்தத் துறவிகள்கட்டம் இலங்கைக் கிறீஸ்தவர்களே இரட்சிக்கும்படியாகவே எம்பிரா ஹடைய தேவஆதீனத்தால் உண்டானது என்ற தோன்று

கிறது. சருவேசானுல் உண்டாகிற தேவமுயற்சிகள் எல்லா வற்றுக்கும்போலவே இதற்கும் தொடக்கத்திலே பலஎதிரிடை கள் ஏற்பட்டிருந்தன. கோவைமாநகரில் கிலேகொண்ட சக்கியாச சபைகள் இந்தியருக்கல்ல, ஐரோப்பியருக்குமட்டும் என்றே இருந்தமையால், சக்கியாச சிவியத்திலே மனம்வைத்த பஸ்கு வால் தா கோஸ்த பெறேமியாஸ் எனும் ஒரு வயோதிக குரு வானவர் தாமாகவே ஒரு சிறுசபையைத் தாபிக்க எண்ணினர். தம்மோடு இன்னும் நாலு குருமாரைச் சேர்த்துக்கொண்டு கோவை மேற்றிபாணியாருடைய அங்கீகாரத்தோடு எழுதிய சில ஒழுங்குகளின்படி ஒரு கூட்டமாய்ச் சீவிக்கத்தொடங்கினர். இப்பு தக்கூட்டம் 1682-ம் ஆண்டு அரம்பமாயிற்று. முதல், கூட் டத்தார்கள் பத்திம் எனும் இடத்தில் தேடுவார் இன்றிக் கிடந்த வனத்துயுவானியார் அலயத்தில் வசித்தார்கள். ஆயினும் அவர் களுடைய எடுப்பு வாய்க்காமற்போய்விட்டது. சில நாட்களின் பின் பெறேயியாஸ் ஒருவரே தனித்து வனத்தில்யுவானியா சோடு இருப்பவரானர். பின்பு வேறு இருவர் அவரோடு சேருவ தற்கு நல்லேவுதல் பெற்றுர்கள். இதற்கிடையில் இருந்தவீடும் அழிர்து விழுர்துபோனதால் மூவரும், அப்பால், 1684-ம் ஆண் டில் கோவையிலேயே நற்தரிசனேமலே என்ற குன்றிலே கைவிட் டுக்கிடந்த அற்புதச் சிறுவைக்கோயிலின் அறைவீட்டிலே போய்த்தங்கிரைகள். இக்குன்றின்மேல் 1619-ம் ஆண்டு மாசி மாதம் 23-ர் திகதி வெள்ளிக்கிழமை எங்கள் நாயக யேசுக் கிறீஸ்து திரளான சனங்களுக்கு மூன்றுமுறை காட்சிகொடுத் தருளினதிலை இவ்விடத்திற் கட்டியகோயில் அற்புதச் சிலு வைக்கோயில் என்று பெயர் அடைந்திருந்தது.

யெறேமியாசுடைய கூட்டம் வறமையிகு தியா அம் ஆகரிப் போர் இல்லாமையினைய் மீண்டும் ஒருகால் அழிர்துபோகும் நிஃயில் இருக்கையில், தேவா தீனமாய் ஒரு மகா புண்ணியவான் அவர்கள் குடிசையின் கதவில் வந்து தட்டுகிறவராளுர். அவர் தான் யோசேவாஸ் முனிவர். இந்தத் தேவபத்திரிறைந்த குரு வானவர் இலங்கையிலே கத்தோலிக்கர்படும் நெருக்கிடைகளேக் கேள்வியுற்று, காம் அங்குபோய் அவர்களுக்கு உதவிசெய்ய வேண்டும் என்ற தேவ ஏவுகஃ அடைந்தவராய், தியான சம்பிர தாயக் கூட்டத்தின்மூலமாய் உதவிக்குருமானரச் சேர்க்கும் பொருட்டு, தாம் கைக்கொண்டிருந்த கன்னட நாட்டிலே மேற் றிராணியாரின் பதிலாளி எனும் உத்தியோகத்தையும் கைகெ கிழ்ந்துவிட்டு வந்தவர். கூட்டத்துக் குருமார் விரைவிலே இவ ரையே தங்கள் தலேவராகத் தெரிக்து ஏற்படுத்தினுர்கள். யோசேவாஸ் முனிவர் அறமாதகாலமாக புதுச்சபையிற் தல மைவகித்து அதைச் சிர்ப்படுத்தி, அர்ச். பிலிப்புகேரியோரு டைய தியான சம்பி சதாயத்திலே அதை ஒருகின யாக அமை த்து, அதற்குத் திருச்சபை அதிகாரிகளின் அங்கோரத்தையும் பெற் *று*க்கொடுத்தபின் இலங்கைக்குப் பயணமாஞர். இத்திவிலே அவர் வேறுகுருமாரும் வர்து ஊழியஞ்செய்ய வழிதிறர்து வைத்த நாளில், கோவைத் தியானசம்பிரதாயமே அவருக்குஉத வியாக உத்தமமான குருமாரை அனுப்பத்தக்கதாயிற்று. இவ் வாறே இலங்கைத் தீவுதான் தியான சம்பிரதாயிகளின் வேலேத் தலமாயும் அவர்களது மகிமையும் கிரீடமுமாயும் வருவதாயிற்று. கோவையிலே போதிய அனுதாபம் அடையாதிருந்த இக்கூட் டம், இலங்கைத் திருச்சபைக்குத் தான்செய்த பேருதவியினுல், அர்ச். பாப்புமாராலும் போர்த்துக்கால் இராசாக்களாலும் விசேஷ ஆதரவும் மதிப்பும் பெறவதாயிற்று. இந்தத் திருக் கூட்டத்திலேயே யாக்கோமே கொன்சால்வெஸ் எனும் சாங் கோபாங்கசுவாமிகள் 1700-ம் வருஷம் தமது இருபத்துகாலாம் வயதிலே தந்தை தாயையும் இனபந்துக்களேயும் சகல உலக சிலாக்கியங்களேயும் துஞ்சறத்துறந்து உட்படலானர்.

### தியான சம்பிரதாய மடத்துச் சீவியம்

சாக்கோபாக்கசுவாமிகள் தியான சம்பிரதாயத்திலே குருப் பட்டம்பெற்று, தமது கெஞ்சில் இருந்த நல்லாசைகளெல்லாம் சுடர்விட்டெரியப் பண்ணிக்கொண்டிருந்தார். அவருடைய அக் காலத்துச் சீனியத்தைப்பற்றி அவரோடு நன்றுய்ப்பழகிய ஒரு உடன் சம்பிரதாயி பின்வருமாற வரைக்கிருக்கிறுர். "யாக் கோமே கொன்சால்வெஸ் அர்ச்சியசிட்டர்களின் ஞானத்தைக் கற்றுக்கொள்ளத் தொடங்கினர். தமது பிற்சீவியகாலமெல்லாம் மனுக்குலத்தின் சத்தாருவோடு உலகம் எனும் போர்க்களத் திலே சமராடிக் கிறீஸ்துநாதருக்கு ஆத்துமாக்களேச் சம்பா திப்பதற்கும் அவருடைய இராச்சியத்தை விசாலமாக்குவதற் கும் அவசியமான ஞானப் படைக்கலங்களேப் பயில ஆரம்பித் தார். தமது காலக் கடன்செபத்தின்முன் செபத்திலும், திவ விய பூசைக்கு ஆயத்தஞ் செய்வதிலும் கெடுகேகஞ் செலவழிப் பார். கடன்செபம் முடிய, பாவசங்கீர்த்தனஞ் செய்துகொண்டு பூசைவைப்பார். தமது பூசையின்பின் வேறெரு பூசைக்குப் பரிசாரகளுக நின்ற உதவிசெய்து நன்றியறிந்ததோத்திரம்

செறுத்துவார், சம்பிரதாயத்தின் சட்டங்களின்படி வெள்ளியும் சனியும் ஒருசந்தி காப்பதோடு, திங்கள் புதன்களிலும் விரதம் அனட்டிப்பார். ஞாயிறதோறம், சகல பிற அலுவல்களேயும் ஒழித்துவிட்டு, நாள்முழுதையும் ஞானமுயற்கிகளிலே செபத் திலே பத்தியுள்ள வாசிப்பிலே போக்கி, சருவேசானேடே ஐக்கியப்பட்டிருப்பார். வாரத்தின் மற்ற நாட்களில் மடத்தாரு டைய ஞான முயற்சிகளுக்குச் செல்லும் கோம் போக, எஞ்சி யதை வேதாகமங்களேயும் தேவ சாத்திரத்தின் போதககாண் டம் ஒழுக்ககாண்டமென்னும் இரண்டையும் படிப்பதிற் செல வழிப்பார். இவ்வி தமான சீவியத்தில் அவர் கோவைத் திருச் சிறுவைத் தியான சம்பிரதாயமடத்திலே நாறுவருஷம் போக்கி, அறிவிலும், புண்ணியத்திலும் மிகத்தேர்ந்தவரானுர். அவர் வெகுவாய்ச் செபப்பண்ணி, குறைவாய்ச் சம்பாஷித்து. தமது சரீரத்தைக் கசையடிகளாலும் உபவாசங்களாலும் அடக்கி, தேவ திருச்சித்தத்துக்கும் முதலாளிமாரின் கட்டளேகளுக்கும் பூரண அமைச்சல் காட்டுவதினுல் தமது சொந்த அபிப்பிராயத் தையும் மனதையும் கிழ்ப்படுத்தி ஆளப் பழகிக்கொண்டுவந்தார். நல்ல நூல்களே வாசிப்பதில் அவர் எவ்வளவு கருத்துன்றியவரா யிருந்தார் என்றுல், மடத்தாருக்கு உரிய முயற்கிகளில் பங்கு பற்றியிராத சேரங்களில் எல்லாம் அவரை அவரது அறையிலோ புத்தகசாஃயிலோதான் காணலாம்". இதுவரையும் கண்கண்ட சாட்சி எழுதியது.



### இரண்டாம் அதிகாரம்

### இலங்கைக்குப் போகத் தேவ அழைத்தல்

தொரன்சால்வெஸ் தியான சம்பிரதாயத்தில் நாலுவருஷம் இருந்தபின், கோவைமாநகரின் சருவகலாசாலேயில் உபர்ரியாசம் செய்யும் உத்தியோகம் அவருக்குக் கிடைத்தது. அவரே புதுக் கூட்டத்திலிருந்து முதன்முதல் இப்படிப்பட்ட ஒரு உயர்க்க உத்தியோகம் பெற்றவர். இது, ஒருபுறத்தில் அவ ருடைய கல்வித் திறமைக்குப் புகழ்மா ஃயான தோடு, மறுபுறத் தில் அவருடைய கூட்டத்துக்கும் கவுரவம் அளிப்பகாயிற்று. அவ்வி த சிவியமே அவருடைய போக்குக்கும் உடல்கிலேக்கும் ஏற்றது போல தோற்றிற்று. தேவகித்தமோ வேறு வகையா யிருர்தது. எப்படியெனில், இலங்கைத்தீவுக்கு ஞான அதிகாரி யான கொச்சுமேற்றிராணியார் தியான சம்பிரதாயத்திலிருந்து ஒரு குருவானவரை அவ்வருஷம் இலங்கைக்கு அனுப்ப ஒழுங்கு செய்துகொண்டிருந்தார். அதற்கிடையில், யோசேவாஸ் முனி வர் ஒருவரையல்ல நாறு குருமாரைக் கேட்டு மேற்றிராணியா ருக்கு எழுதலானர். மேற்றிராணியார் அக்காகி தக்கைக் தியான சம்பிரதாயத்தின் முதல்வருக்கு அனுப்பிவைக்க, அது மடத் தார் சகலருக்கும் முன்னிஃயில் வாகிக்கப்பட்டது. யோசே வாள் முனிவருடைய காகி தத்தின் ஒருபாகமாவது:—

"இலங்கை மிஷனுக்குத் தேவையான காரியங்கள் இன் றைக்கு முன்னிலும் அதிகப்பட்டிருக்கின்றன. கேவகிருபை யினுல் நாள்தோறும் வெகுபேர் நம்முடைய திருவேதத்திற் சேர்ந்துவருகிருர்கள். கிறீஸ் தவர்களுள் அதிக விசுவாசமும், அடிக்கடி சக்கிறமேர்துகளேப் பெறவேணும் எனும் அசையும் மேவிட்டுவருகின்றது. இதைவிட, கில கிறீஸ் தவர்கள் இருந்த இடத்தைவீட்டுத் தங்கள் சீவாதாரத்துக்காகத் தூரமான கிரா மங்களில்போய் வகிக்கவேண்டி வந்திருக்கிறது. இப்படிப்பட்ட இடங்களிலிருப்பவர்கள் பலர், முன்னே இரட்சணிய காரியங்க ளேப்பற்றிக் கவஃயற்றிருக்கவர்கள், இப்போது அதிலே ஆவ அள்ளோராகிருர்கள். ஆகவே, நாங்கள் அவர்களுக்கு உதவி செய்யப்போவது அவசியம். அவர்களுடைய முன்மாதிரிகை யாலும் போதகத்தாலும் அவர்களேச் சூழ இருக்கிறவர்களும் மனர்திரும்ப வழியாகின்றது. ஆண்பிள்ளேகள் எங்களே த்தேடி நாங்களிருக்கும் இடத்துக்கு வரக்கூடுமானுவம், பெண்பிள்ளே களும் சிறுவர்களுமோ அப்படிவரமுடியாது. அவர்கள் இருக்

கிற இடங்களுக்கெல்லாம் நாங்கள் போகக்கூடாமலிருப்பதினுல், நாங்கள் தங்குகிற அந்தந்த இடத்திலேயாவது கொஞ்சக்கா லம் தரித்திருந்தால் வரக்கூடியவர்கள் வர வசதிப்படும். இப் படியே குருமார் மற்ற இடங்களிலும்பார்க்க அதிக காலம் தங்க வேண்டிய இடங்களும் உண்டு; ஒருமடிக்கு இருமடி கரிக்கிருக்க வேண்டிய இடங்களும் உண்டு. குருமார் எல்லா இடங்களிலே யும் முன்னிலும் அதிக காலம் வசித்திருந்தால்மட்டும் கிறீஸ்த வர்கள் வருஷத்துக்கு ஒருமுறையாவது சக்கிறமேர்துகளேப் பெறக்கூடும். இப்போது எங்கள் தொகை இதற்குப்போதாது. இருக்கிற நாங்களுமோ எல்லோரும் வருத்தவாளிகளாய்ப் போனும்; பெலக்கேடு உள்ளவர்களானும். கானும் கோய் வாய்ப்பட்டுக் கிடந்து இப்போது தான் சுகமாகிவருகிறேன். இங்கே "வேளாண்மை மிகுதி, வேலேயாட்களோ கொஞ்சம் பேர்". அந்தக் கொஞ்சம்பேரும் முன்னிலும் வலிகுறைந்தவர் கள் என்றதை நேரத்தோடு ஆண்டவரவர்களுக்கு அறிவிக்கும் படியாக இதை எழுது கிறேன்."

இந்தக் சடிதத்தை வாசிக்கக்கேட்டிருந்த தியான சம்பிர தாயத்தாருள் ஏறக்குறைய எல்லோருமே இலங்கை மிஷனுக் குப்போக மனங்கொண்டு நின்றுர்கள். இந்த மிஷன் மேலும் மேலும் முன்னேறிக்கொண்டுவந்தது. இதில் யோசேவாஸ் முனிவருடைய உதவியாளர்களோ யோசேப் தெமெனேசெஸ், பேதாரு பெரும், பேதாரு த சல்தாஞ்ஞ, பொஞ்சிஸ்கு தெ பேசு எனும் நால்வருந்தான். இலங்கை மிஷனுக்கு ஒருபுது மலர்ச்சி உண்டாகிய காலம் அது. ஆதலால் தியான சம்பிர தாயத்தார் போசேவாஸ் முனிவருடைய வேண்டு தலுக்கு முழு தும் திருப்திசெய்யும்படியாக இன்னும் நாறுகுருமாரை அவ ருக்குத் துணேயாய் அனுப்பத் தீர்மானித்தார்கள். அனுப்பு முன், திருச்சபை ஒழுங்குகளின்படி, தாங்கள் தெரிர்தெடுத்த பேர்வழிகளின் குறைத்சயங்களேக் குறிப்பிட்டு கோவையி விருந்த ''யுந்தா'' எனும் மிஷன் ஆலோசணேச் சங்கத்துக்குத் தெரிவிக்கவேண்டியிருந்தது. குறிக்கப்பட்ட நால்வருள்ளே கொன்சால்வேசும் ஒருவர். முதலாளிமாரோ அவருடைய சுகத் தாழ்வையிட்டு யோசிப்போரானர்கள். இலங்கை மிஷனின் கஷ்டங்களுக்கு அவர் ஈடுசொல்லத்தக்கவரா? அங்கே 1696-ம் ஆண்டு போயிருக்க யோசெவ் கர்வாலியு எனும் யோசேவாஸ் முனிவரின் மருகரான சுவாமியார் ஆறுவருஷத்தினுள் மரித் துப்போனுரே. ஆனுஅம் கொன்சால்வேசிடத்தில் உடற்தைரி

யத்துக்குப் பதிலாக மனத்தைரியமும் வேதஅபிமானமும் நிரம்ப இருந்தன. இவைகள் தான் மிஷன்வேலே செய்வோருக்கு சரீர சுகத்தைக்காட்டிறும் அதிகம் அவசியமான நிபந்தினகள் என்று யோசேவாஸ் முனிவர் தாமும் வேறெரு கடிதத்தில் விளக்கியிருந்தார். இவைகளோடு, கொன்சால்வேசுடைய நட படிக்கு மேலான கல்வித்திறமையும் ஒரு விசேஷம். அவருமோ இலங்கைக்குப் போகவேணும் என்ற தணியாத அவல்கொண் டிருந்தார். ஆதலால், அவருடைய பெரியோர்கள் இலங்கைக் குச் செல்லும் நால்வருள் அவரையும் ஒருவராக கியமித்தார்கள். "கொன்சால்வேஸ் சருவகலாசாலேயில் உபந்நியாசஞ் செய்யும் சிலாக்கியத்தையும், மாணுக்கரால்வரும் புகழ்ச்சிகளேயும், கல் விச்சாலேகளின் பெருமதிப்பையும்விட்டு, தமக்கு அருமையா யிருந்த சந்நியாச ஆச்சிரமத்தின் ஒதுக்கத்தையும் வாகிப்பின் இன்பத்தையுமே துறந்து, தமது உடல்நலத்தின் நிலேயையும் ஒரு மிஷன்றிக்குரிய சீவியத்தில் தாம் படப்போகிற கஷ்டங்களே யும் பாராமல், மடத்திலேயே தமது தவக்கிருத்தியங்களால் பலமுறை அறிவுகெட்டுவிழ சேர்ந்திருந்ததையும் எண்ணுமல் இலங்கை மிஷனறிமாருள் ஒருவரானர்." சருவேசானின் எவுத லாலேயே அவர் இந்தத் தீர்மானத்தை எடுத்துக்கொண்டார் என்றது பின் வெளிப்படலாயிற்று. எப்படியெனில், 'அவர் உடவிலே பெலவினமும் கொய்மையும் உள்ளவராயிருந்த போதிலும், உயிரிலும் உள்ளத்திலுமோ திடகாத்திரமுள்ளவ ராகி, பல நெடும் வருஷங்களாய் தியான சம்பிரதாயிகளுக்குள் எல்லாம் அதிக வேலே செய்தவர் ஆனர் அன்றே".

### இலங்கைப் பிரயாணம்

கொன்சால்வெஸ் சுவாமியாரோடு எமது தீவுக்குவா கிய மிக்கப்பட்ட மற்ற மூன்று குருமாரும் யாரெனில், யோசேப் தெயேசுமரியா, மனுவேல தெயிரார்த், மிக்கேல் தெமேலு என்பவர்களாம். மூவருள்ளும்முந்தீனவர், வயசிலும் சன்னியாச வார்த்தைப்பாட்டிலும் மூத்தவராயிருந்தபடியால், மற்றவர்க ளுக்குத் தலேவராக வைக்கப்பட்டார். யோசேப் தெயேசுமரியா எனும் இவருடைய முற்சீனியம் விரோதமானது. சன்னியா சத்துக்குமுன் இவர் யோசேவாஸ் என்று அழைக்கப்பட்டவர். நல்ல லாபகரமான வியாபாரஞ் செய்து பெரும் பொருள் ஈட்டி யிருந்தவர். இவரும் இவர் மண்வியாகிய அப்பொலோனியா வெறெயிருவும் பிள்ளேயில்லாதிருந்தமையால், தங்கள் பிற்சீனி

யத்தைத் தேவஊழியத்துக்கு நேர்ந்துவைக்க விரும்பி, மணவி, முன்னொருகாலம் கம்முடைய யாழ்ப்பாணத்துப் பரராசசேக ான் மகளான இளவாகியொருத்தி தலேவியாயிருந்து ஆண்ட சாந்த மொனிக்கா அரசமடத்திலே தன் இரு ஒன்றைவிட்ட சகோ தரிகளேயுங் கூட்டிக்கொண்டு போய்ச் சேர்ந் துகொண் டாள். அவள்கணவனர், மூவருக்கும்வேண்டிய ஸ்திரீ தனத்தை அந்த இராசமடத்துக்குக்கட்டி, தமது வரவு செலவுக் கணக்கு களேயும் முடித்து, ஊழியர்களுக்கும் உபகாரச்சம்பளம் கியமித்த பின், தம் அசைவுள்ள அசைவில்லா ஆதனங்களேயெல்லாம் தியானசம்பிரதாயத்துக்குத் தாம் கொண்டுபோகும் முதுசொம் மாகக் கையளித்து 1698-ம் ஆண்டு ஆடிமாகம் 2-க் திகதி அக்லே நவசன்னியாசம் தொடங்கினர். அவ்வேளே அரா திஷ்ட திருக்குடும்பத்தின் திருநாமங்கள் மூன்றையும் ஒருங்கே தரித்துக்கொள்ள விரும்பி, யோசேப் தெ யேசுமரியா என்னம் பெயரை எடுத்துக்கொண்டார். பின் குருத்துவத்துக்குரிய சகல சாஸ் திரங்களேயும் கற்று பட்டம்பெற்றிருக்கையில், தமக்கு முதலாழியமாக, இலங்கையிற் பணிவிடைசெய்ய உக்காவபெற் றுக்கொண்டார். டிறகிட்டு இவர் 1712-ம் ஆண்டில் கோவைக்கு மீண்டுபோகக் கட்டளேபெற்று, அங்கு 1729-ம் ஆண்டு தைமா சம் 10-ர் திகதி பாலோகத்துக்குப் பழுத்தபழமாகிப் பாமனடி சேர்ந்தார். அடுத்தவரான மனுவேல் தெ மிராந்த இலங்கை யிலே மிகக் கைவந்த அதி ஊக்கமுள்ள மிஷன்றியாகக் காணப் பட்டமையால், உடனேதானே இத் திராட்சத்தோட்டத்திலே அரும்பாடுபடவேண்டிய அபாயகரமான ஒருபகுதியிலே, அதா வது, கீர்கொழும்புமுதல் மாத்தறை ஈருக ஒல்லாக்களுக்குக்கிழி ருந்த பிரதேசத்துக்கு நியமிக்கப்பட்டார். இவர் வெகு சாக் கொதையோடும் சித்தியோடும் வேஃபார்த்ததைத் தியான சம் பிரதாயத்தார் அறியவந்தபோது, இவரை 1712-ம் ஆண்டு கோவைக்கு அழைத்து, தங்கள் கூட்டம்முழுதுக்கும் பெரிய தலேவர் ஆக்கிருர்கள். மூன்றுமவரான மிக்கேல் தெ மேலு சுவாமியார் இலங்கை மிஷனிலே ஏழுமாதத்துக்குமேல் சீவந்த ராய் இருப்பது திருவுளமாகவில்2ல. இவர் இத்தீவின் கிழக் குப்பாகத்திலே திருவூழியம் நடத்தப்போயிருந்த காஃயில், திடீரென்று நோயுற்று கொட்டியாரத்திலே 1706-ம் அண்டு பங்குனி 25-ர் திகதி பாமபதம் அடைந்தார். புறப்பட்டவர்கள் எல்லாருள்ளும் இளேயவரான யாக்கோமே கொன்சால்வெசோ இலங்கைத் தேவதாழ்ச்சி உத்தியானத்தில் முப்பத்தேமுவரு ஷம் உயிர்வாழ்க்து, இங்கு இதுவரையில் எவரும் எப்போ

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள்

தாவது செய்திராத அளவு திருவூழியம் நடத்தி, நெடுநாள் கொச்சி மேற்றிராணியாரின் பொதுப்பதிலாளியும் குருமாரு டைய முதல்வருமாயிருந்து இலங்கையிலே செங்களத்திலும் தமிழிலும் வேதகல்வி நூல்களுக்கு வழிகாட்டிவிட்டவராக விளங்குவகைக் காண்போம்.

இலங்கைக்குவர் த திருக்கட்டத்திலே வயதிற்குறைர் தவர் என்றது பற்றியே பயண வரலாறுகளே நாட்குறிப்புப் புத்தகத் தில் எழுதிக்கொண்டுவரும் கடமையும் யாக்கோமே கொன் சால்வேசுடையதாயிற்று. பயணக்காரர் 1705-ம் ஆண்டு வை காசிமாதம் 9-ர் திகதி கோவைரகரை விட்டுப் புறப்பட்டார்கள். புறப்படும்போது நமது தீவிலிருந்த குருமாருக்கும்' விசுவாசி களுக்கும் உபகரிப்பதற்கென்ற கிலகில வேதச்சாமான்களும், கண்டி அரசனை இரண்டாம் விமலசூரியனுக்குச் சக்திப்பாக "வாசணக்கட்டிகள் நிறைக்க ஒருபெட்டியும், வேறுவிகோத மான சுகந்தபொருட்களும்" கொண்டுவந்தார்கள். ஏனெனில், அவ்வாசன் இவ்விக பொருட்களிலே தாம் பிரீதிகொள்வதாகக் கண்டியிலிருந்த பேதாரு தெ சல்தாஞ்ஞ சுவாமியாருக்குத் தெரிவித்திருந்தார். (பேதுரு தெ சல்தாஞ்சு முன் கன்டை சேசத்தில் திருவுழியஞ்செய்தவர், 1700-ம் ஆண்டு தியான சம்பிரதாயத்திற்சேர்ந்து 1703-ம் ஆண்டு இலங்கைக்குவந்தார். பின் 1717-ம் ஆண்டு கோவைக்குமீண்டு அங்கே தியானசம்பிர தாயிகளின் கூட்டப் பெரிய தவேவாயிருந்து மீண்டும் ஒருகால் 1725 ம் ஆண்டு இலங்கைக்குவர்து இங்குள்ள குருமாருக்கு முதலாளியாய் விளங்கிப் புத்தளத்திலே 1730-ம் ஆண்டு சித் திரை 28-க் திகதி மரித்தவர்.) ஆது கிற்க, கோவையிலிருக்கு புறப்பட்ட குருமார் மஃயாளக் கப்பலொன்றில் ஏறி கொச் செக்கு வக்தார்கள். அங்கிருக்து அப்பால் செல்வதற்குக் காற்று வளமில்லா திருந்ததினுல், மேற்றிராணியார், அவர்களே இரணடு மாதத்துக்குமேல் மறித்துவைத்திருக்கலானர். குருமாரோ. இலங்கைக்கு வாவேண்டுமென்ற அசையினுல் வெர்தவர்கள், தரைப்பாதையாயாவது புறப்படவேணும் என்று துணிந்து ஆடிமாசம் 14-க் திகதி கொச்சியைவிட்டு வெளிப்பட்டு 'கால் நடையாகப்போய்த் திருவாங்கூர்க் கரைகளிலே அங்கங்கு கோயில்கட்டியிருந்த யேசுசபைக் குருமார் தங்கள் வழக்கப் படியே காட்டிய தயவையும் உதவியையும்பெற்ற அந்தமாதந் தானே 26-ர் திகதி தூத்துக்குடியை அடைந்தார்கள். அங்கே கட‰த்தாண்ட மரக்கலத்தையும் கரைமார்க்கமாய் வழிகாட்

டத்தக்கவர்களேயும் எதிர்ரோக்கிக்கொண்டு இருபதுகாட் தங் கிஞர்கள்." ஆவணி 13-க் திகதி தூத்துக்குடியிலிருக்து பாய் விரித்த ஒரு தோணியிலேறி, பெரியபட்டணத்திலும் இராமே சுரத்திலும் தங்கிப்போய், ஈற்றில், 1705-ம் ஆண்டு ஆவணி மாதம் 31-க் திகதி தஃமன்னைரச் சேர்க்தார்கள்.

### மன்னூல் வக்திறங்குதல்

மன்னுரிலே ஒல்லாக்கருடைய கோட்டை ஒன்றிருக்கிற தை அறிந்து, பிரயாணிகள் வெகுசாக்கிரதையோடும், அரவமின் றியும் இரவின் அமைதிவேளேயிலே இறங்கி நடந்தார்கள். புதுக்குருமார் வந்திறங்கிய செய்தி ஏதோஒருவிதமாய் அங் குள்ள கத்தோலிக்கருக்குள் சத்தப்படவே இவர்களுட் சிலர் கூட்டமாய்ப் போய் குருமாரை எதிர்கொண்டார்கள். ''கிறீஸ் தவர்கள் தங்களுக்குக் காட்டிய அன்பையும் வணக்கத் தையும்பற்றி அக்குருமார் அதிசயப்பட்டார்கள். வந்த ஒவ் வொருவரும் அவர்கள்முன்பாக முழந்தாளிட்டு அசிர்வாகங் கேட்பார்கள். சிலர் சாஷ்டாங்கமாக விழுந்தும் வணங்குவார் கள். இவர்கள் குருமாருடைய சாமான்களேச் சுமந்துசெல்ல நானே நீயோவென்று போரிகட்டியதைக் கண்டபோ அவர் கள்கொண்ட அதிசயம் இம்மிரட்டியாயிற்று. ஒவ்வொரு கிறீஸ் தவனும் சுவாமிமாருடைய பொருட்களில் ஏதாவது ஒன் றைக் கொண்டுபோவதினுல் தனக்கு அவர்கள்பேரிலிருந்த ஆர்வத்தைக்காட்ட முற்பட்டான். புதிதாய் வர்தவர்களே 🦤 அந் தக் கிறீஸ் தவர்கள் தங்கள் குருவானவர் அந்நாட்களில் தங்கி யிருந்த மறைவிடத்துக்கு அழைத்துக்கொண்டுபோய் விட் டார்கள். அக்குருவானவரோ கொன்சால்வேசுடைய பழைய உவாத்தியாரான பேது அபெரும் சுவாமிகள் தாம். அவரையே இலங்கையில் முதன்முதல் கண்டது கொன்சால்வேசுக்கு இண யில்லா மகிழ்ச்சியாயிற்று என்றதைச் சொல்லவும் வேண்டுமா? . இப்பரிசுத்தவான் வந்தவர்களே ஒல்லாந்தருடைய ஆட்சிக்கப் பால் தாம் வழக்கமாய் வசிக்கிற இடத்துக்குக் கூட்டிக்கொண்டு போய் வைத்துக்கொண்டு, யோசேவாஸ் முனிவருக்குச் செய்தி அனுப்பிரை. அவ்வேளே அந்தமுனிவர் மன்னிலிருந்து இரண்டுநாட் பயணத்திலே, வன்னியிலே திருவூழியம் செய்து கொண்டு கின்றுர். வன்னிப்பற்று ஒவ்லாந்தரின்கிழ் இராதபடி யால், குருமார் அங்கு இட்டம்போல் போய்வரலாம்; பிரசித் தமாய்த் தேவ இரகசியங்களேயும் கொண்டாடலாம். அதினை

கிறீஸ் தவர்களும் அங்கே கிருநாட்காலங்களில், விசேஷமாய் பரிசுத்த வாரத்தில், பிறவூர்களிலிருந்து வந்து திரளாய்க் கூடு வார்கள். இப்படி, யோசேவாஸ் முனிவர் இடத்துக்கே பெரும் சுவாமிகள் புதுக்குருமார் நால்வரையும் அழைத்துப் போஞர். அந்த இடம் நாஞட்டான் என்ற தோன்றுகிறது. அங்கு போய்ச் சேரும்வேளே, முனிவர் திவ்வியபூசையின்பின் நன்றிய றிந்ததோத்திரம் செய்துகொண்டிருந்தார். அவர் அத்தணேகுரு மார்கூடிவந்ததைக்கண்டபோது, ஆனந்தம்மேலிட்டவராய், உடனே தானே கோயிலின் பீடத்தண்டை அவர்களே இட்டுக்கொண்டு போய், தம்மோடு அவர்களும் கையில்மெழுகு திரி கொளுத் திப் பிடிக்கச்செய்து, தெதேயும் எனும் தோத்திரப்பாடலே அவர்களோடு மாறிமாறிப்பாடிச் சருவேசுரன் இலங்கை உத்தியானத்திலே புதுவேலேயாட்களே அனுப்பியருளியதற்காக நன்றியறி தலே ஒப்புக்கொடுத்தார்.

சிலநாட்களுக்குப்பின் யோசேப் தெ மெனேசெஸ் எனும் குருவானவரும் தேவமாதா பிறந்த திருநாட்கொண்டாட்டத் திலே போசேவாஸ் முனிவருக்கு உதவி செய்யும்படியாகக் கொழும்பிலிருந்து வந்துசேர்ந்தார். இவர் முனிவருடைய ஊரா கிய சங்குவாலேயிற் பிறக்து குருப்பட்டம் பெற்றபின் 1687-ம் வருஷம் தியானசம்பிரதாயத்தில் உட்பட்டவர்; முன் கன்னட தேசத்தில் கட்டளேக்குருவாயிருந்து, யோசேவாஸ் முனிவர் இலங்கைக்கு வர்ததையும் இங்கு வேதம்போ திக்க ஆட்டுகவை யாயிருப்பதையும் அறிக்கபோது, 1696-ம் ஆண்டு கார்த்திகை மாதம் வேஷம்மாறி யாழ்ப்பாணத்துக்கு வந்தவர். இவரே முனி வருடைய முந்தியதோழன். அவருக்குப்பின் மேற்றிராணி யாரின் பொதுப்பதிலாளியும் இலங்கைக் குருமாருக்குக் கீலயு மாயிருந்தவர், பிற்காலம் இவரைக் கோவையிலே தியானசம் பிரதாயம் முழு துக்கும் தவேசாயிருக்க அழைத்தபோது, இவர் இலங்கை மிஷனிலே தாம்கொண்ட போன்பினுல் தம்மை இங்கு தானே சாகவிடவேணும் என்று மன்றுடிக் கேட்டுக்கொண்ட வர். 1724-ம் ஆண்டு தைமாதம் 13-ர் திகதி புத்தளத்தில் மரித் தவர். இவரும்வரவே, வன்னியின் பிரதான கோயிற்பாதுகா வலரான தேவதாயாரின் பிறந்ததிருநாட் கொண்டாட்டத்திலே, நானுகிசைகளிலுமிருந்து கிறீஸ்தவர்கள் வந்து குழுமும் அத் தருணத்திலே, எழுகுருமார் பங்குபற்றுவோர் அனர்கள். ஒல் லாந்தர் 1658-ம் ஆண்டு இலங்கையைப் பிடித்தபின் இத்தனே குருமார் எப்போதாவது ஒருங்கு கூடியதில்லே. இலங்கையில் இருந்த குருமாருள் ஒருவர்மாத்திரம் அன்று இல்லே. பேதுறு தசல்தாஞ்ஞ என்ற அவர் வரக்கூடாததற்கு கியாயம் என்ன வெனில், அந்நாட்களில் கண்டிதான் இலங்கைத் திருச்சபைக் குத் தலேத்தானமானபடியால், அங்கு குருமாரைத் தேடிப் பேரு நிறவர்களுக்கு வேண்டியவைகளேச் செய்ய ஒருவர் இருப் பது அவசியமாயிற்று. அல்லாமலும், கண்டியரசன் ஒரு குரு வானவர் மற்றவர்களுக்கு ஆட்பிணயாகத் தன்னருகிற் கிரியிருக்கவேணும் என்று கட்டபோபண்ணியிருந்தான். இதனை தான் சல்தாஞ்ஞ சுவாமியார் அந்தப் பெரிய திருநாளுக்கு வராமற் கண்டியில் தங்கவேண்டியவரானர்.

### யாழ்ப்பாணத்தில் சுவிசேஷவேல

வன்னியிலே 1705-ம் ஆண்டு பாட்டாகிமாகம் 9-ந் திகதி, யோசேவாஸ் முனிவர், மாதாவின்கோவில் பெரிய பீடத்தின் முன்னுல் இஸ்பிரீத்துசாந்து சருவேசுரனின் அருடேவேண்டிக் கொண்டு, இலங்கையை நன்றுயறிந்த யோசேப் மெனேசெஸ் பேதாரு பெரும் எனும் இரு சுருமாருடையவும் ஆலோசன யோடு, ஈமது தீவை எட்டுக் குருமாருக்கும் எட்டாகப்பிரித் தாக்கொடுத்து, தாம் எல்லாருக்கும் மேற்பொறுப்பை ஏற்றுக் கொண்டார். அவரவருடைய திறமையையும் அனுபவத்தையும் உடல் கலத்தையும் கோக்கியே அவரவருக்கு ஒவ்வொரு மீசாம் கொடுக்கப்பட்டது. கொன்சால்வேஸ் சுவாமியார் மன்னர்த் தீவையும், அரிப்பு முசலி எனும் இடங்களேயும், அற்றுக்கு அப்பால் உள்ள ஊர்களேயும் பார்க்க நியமிக்கப்பட்டார். இவைகளெல்லாம் தமிழ் பேசுகிற இடங்கள். கொன்சால்வேஸ் இலங்கைக்குப் புறப்பட்ட நாட்தொட்டே தமிழை மிக ஊக் கத்தோடு கற்றுவர்தபடியால், அது தமது வீட்டுப்பாஷையா கிய கொங்கணத்துக்கு முழுதும் வேறுபட்ட ஒரு மொழியா யிருந்தபோ திலும், அதைத் தெளிவாய்ப் பேசவும் வாசிக்கவும் பழகிக்கொண்டார்.

குருமார் ஒருவரொருவரை நன்றும் அறிந்துகொள்ளும் பொருட்டு வன்னியிலே இன்னஞ்சில நாட்போக்கிஞர்கள். ஏனெனில், பிரிந்துபோனபின், இனி ஒருவரை ஒருவர்காண அருமையாகவே சந்தர்ப்பம் கிடைக்கும். கொன்சால்வேஸ் அந்நாட்களிலே யோசேவாஸ் முனிவரைப்பற்றித் தமக்கு உண் டான முதற்பதிவையும், சனங்களிடத்தில் அவருடைய பரி சுத்த சீவியத்தைப்பற்றிக் கேள்விப்பட்ட வரலாறகளேயும் தமது நாட்குறிப்புப் புத்தகத்தில் வரைக்குவைத்தது அக்கு முனிவரின் சரித்திரத்தை எழுதுவோருக்கு வெகு உபகாரமா யுள்ளது. அது நிற்க, அக்கமாதம் 14-க் திகதி குருமார் பிரிக்து அங்கங்கே போஞர்கள். யோசேவாஸ் முனிவர், முதல், புதி தாய் வக்தவர்களுள் ஒருவரான மிக்கேல் தெ மேலு சுவாமி யார் அங்கே தம்மோடு ஊழியஞ்செய்வதற்கு உத்தரவு கேட்கக் கண்டி நகருக்குப்போஞர். சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் மன்னுரில் வேஃசெய்யத் தொடங்குமுன் சுவிசேஷஆழியத்தில் பழகிக் கொள்ளும்பொருட்டும், ஒல்லாக்கருடைய கட்டுக்காவலுக்குத் தப்பும் சூழ்ச்சிகளே அறிக்துகொள்ளும் பொருட்டும் யோசேப் தெ மெனேசெஸ் சுவாமியாரே யாழ்ப்பாணத்துக்கு வக்தார். ஏனெனில், யாழ்ப்பாணத்தைப்போலவே மன்னரும் ஒல்லாக்த அரசாட்சியின் கீழிருக்தது என்றதை வாசிப்போர் அறிவர்.

யாழ்ப்பாணத்திலிருந்த சில நாட்களுக்குள் சுவாமிகள், அக்கால வேதபோதகர்களுக்கு வரக்கூடிய ஒரே ஆறு தலே ஒரு பக்கத்திலும், ஆபத்தை மறுபக்கத்திலும் சுவைபார்க்கலானர். அதெப்படியெனில், அவருடைய பிரயாசையால் இங்கு எழு நூறுபேர் பிராயப்பட்டவர்கள் வேத அறிவிற் தேறி அவர் கையால் ஞானஸ்நானம் பெற்றுர்கள். புதை மிஷனறியான வருக்கு இது எவ்வளவு ஆறுக்ஃயும் மனத்தென்பையும் கொடுத்திருக்கும் என்ற நாம் ஊகித்துக்கொள்ளலாம். விரை விலே இந்த உத்தமவுழியத்துக்கு ஒரு பெருந்தடை நேரிடுவதா யிற்று. ஊரில் ஏதோ ஒருகாரணத்தால் ஒரு குழப்பம் உண்டா யிற்று. இப்படிப்பட்ட தருணங்களில் ஒல்லாந்தர் குற்றவாளி களே வீடுவீடாய்த் தேடித்திரிவார்களானதிலுல் குருமாரின் ஒளிப்பிடங்களேயும் கண்டுபிடிக்கவரும். கண்டுபிடித்தாலோ. கோவையிலிருக் துவரும் குருமார் தான் அரசியற்கலகங்களுக்குக் காரணம் என்று ஒல்லாந்தர் சொல்லும் அபாண்டமும் மெய் போல வர்து விடும்; கத்தோலிக்கரைக் கொடுமையாய் கடத்து வதற்கு அவர்கள் வழக்கமாய்ச் சொல்லிக்கொள்ளும் சாக்குப் போக்கும் பொருர்திவிடும். ஆகலால், இரு குருமாரும் நமது குடாநாட்டை வீட்டுத் துரிதமாய்ப் புறப்படவேண்டியதா யிற்று. ஆகவே சாங்கோபாங்க சுவாயிகள் தமக்குக் குறிக் கப்பட்ட இடத்துக்குச் சென்றுர்.

அடுத்தவருஷம் மாகிமாதத்தில் சுவாமிகள் புத்தளத் துக்குப்போனவிடத்தில், அங்கே, யோசேவாஸ் முனிவரையும் மேலு சுவாமியாரையும் கண்டார். முனி வர் கண்டி அரசரு சா. சு.—2

டைய அங்கீகாரத்தைப் பெற்றுக்கொண்டு, அளம்பில் கொட் டியாரம் திருக்கோணமலே மட்டுக்களப்பு எனும் கிழக்கு ஊர் களேத் தரிசிக்க இருந்தவர், கண்டியில் தாம் பார்க்கப்போன அலுவஃப் பார்க்க முடியாமல் திரும்பி, மேற்சொல்லிய கிழக் குப் பாகங்களுக்குப்போகும்கோக்கமாய் தெமேலு சுவாமியா போடு புத்தளத்துக்கு வந்திருந்தார். ஏனெனில், கண்டி அரண் மணேயில் ஒரு கலாதி உண்டுபட்டிருந்தது. அதெப்படியென் ருல், அரசனுடைய மாளிகையாருட் சிலர், ஏலவே மனந்திரும்பி முனிவர் கையால் ஞானஸ்ரானம் பெற்றிருந்ததை அறியவந்த சில உத்தயோகஸ்தர்கள், அன்னேருடைய பொருள்களேப் பறி முதலாக்கியும் அவர்களே வேலேயால் விலக்கியும் குருமாருக்கு மாருகக் கதைகட்டியும் கலவரம் விளேத்ததோடு, அரசணயும் கோபம்மூட்ட எத்தனித்தார்கள். விமலதர்மராசாவோ யோசே வாஸ் முனிவரை நன்றுய் அறிந்திருந்தபடியால், யாதொரு விசாரணயும் பண்ணுமலே, மனந்திரும்பிய அரண்மணயாரு டைய பொருள் பண்டங்களேயும் உத்தியோகங்களேயும் திரும் பக் கொடுத்துவிடும்படி கட்டளே பண்ணியிருந்கார். இந்தத் தறுவாயில் யோசேவாஸ் முனிவர் அரசரிடம் தாம் கேட்கப் போன உத்தாவைப்பற்றிப் பேசாது விட்டிடுதல் நன்று என்று எண்ணிரை. மற்றம் குருமாரும் அதற்குச் சம்மதித்து, தங் கள் தலேவர், முன் தாம் நிணத்திருந்த கிழக்கு நடட்டுப் பய ணத்தை முடித்துக்கொண்டே பிறகு உத்தரவுபெற வரவேண்டு மென்று ஆலோசணேகூறினூர்கள்.

### தே மேலு சுவாமியாரின் மரணம்

போசேவாஸ் முனிவர் தெ மேலு சுவாமியாரோடு சாங் கோபாங்க சுவாமிகளேயும் அழைத்துக்கொண்டு கீழ்மாகாணத் துக்குப் புறப்பட்டார். ஒருநாள் வழிநடந்தபின், தம்முடைய ஓய்வற்ற பயணங்களினுல் இளே த்துப்போயிருந்த அவருக்கு, வரவர அதிகமாய் அடிக்கடி காணும் நோயொன்று வந்து விட்டது. கொட்டியாரத்திலிருந்து அவரை எதிர்கொள்ள வந்த கிறீஸ்தவர்கள் தாங்கள் கொண்டுவந்திருந்த ஒருதட தடத்த வண்டியில் அவரை ஏற்றினர்கள். கோயுற்ற வயோதி கரான முனிவருக்குச் சடார்பிடாரென்று குறுக்கியடிக்கிற வண்டியில் இருப்பதைக்காட்டிலும் இறங்கி நடப்பதே சுக மாகக் காணப்பட்டது. இனி, அப்பால் போகமாட்டாமல், ஒரு இடத்தில் தரித்துவிட்டார். தலேவருக்கு நோய் தணிந்தாலல் லாமல் புத்தளத்துக்கு மீளுவதே நலமென்று கூட்டாளிகள் தீர்மானித்தார்கள். தேவாதீனமாய் நோயும் தணிந்தது. பின்பு பயணத்தை நடத்துவது புத்தியோ என்ற சந்தேகம் யோசே வாஸ் முனிவருக்குப் பிறந்தது. அவர், இப்படிப்பட்ட தரு ணங்களில் தாமாக ஒரு தீர்மானமுஞ் செய்யாதவர் ஆகையால், சாங்கோபாங்க சுவாமிகளே ஒரு முடிவு சொல்லவேணுமென்று கேட்டார். இவர், மற்றவரோடு யோசணபண்ணியபின், முனி வர் தேவாதீனத்திலே நம்பிக்கை வைத்துக்கொண்டு பய ணத்தை நடத்துவதே நல்லது என்றும், தாங்களிருவரும் ஊரை அறியாததினைழம், விசேஷமாய் கீழ்மாகாணக் கரையில் செடுநாள் குருமார் போகாதிருந்தமையினையும், மூவரும் கூடிப் போவது அவசியம் என்றும் சொன்னர்.

தல்வர் சந்தோஷத்தோடு சம்மதித்ததிரைல், மூவரும் வழிகடக்து பங்குனிமாதக் கடைசெயில் கொட்டியாரத்தைச் சேர்ந்தார்கள். ஆலை, என்சொல்அவோம்! மாதா மங்களங் கேட்ட திருநாளின் விழிப்பிராவில், நடுச்சாமமுண்டு, தெமேறு சுவாமியார் திடீரென்று நோய்வாய்ப்பட்டு பதினெட்டு மணித் தியாலங்களுக்குள்ளே, திருந்தாதிமணிவேளே, மாண நித்திரை யாளுர். கூடிப்போன இரு குருமாரும் அடைந்த துயரத்துக்கு ஒரு அளவில்லே. அவர்கள் சொல்லொணு வியாகுலத்தோடு இறந்தவரை அடக்கம்பண்ணினர்கள். தெமேறு சுவாமியாரின் கல்லறை ஒன்று தான் அக்காலத்துக் குருமாருடைய சமாதி களிலெல்லாம் நிச்சயமாய் அறியப்பட்டதொன்று. அது இன் நைக்கும் விசுவாசிகளாறும் பிறராலும் அதி பூச்சியத்தோடு தரிசிக்கப்பட்டுவருகிறது. 1922-ம் ஆண்டு கொட்டியாரக் கட்டளேக் குருவாயிருந்த லாசறு சுவாமியார் அதற்கு ஒர் ஞாபகக் கல்வெட்டை வைப்பித்தார்.

அதுநிற்க, இதன்பின் யோசேவாஸ் முனிவரும் சாங்கோ பாங்க சுவாமிகளும் திருக்கோணமஃயிலும் மட்டக்களப்பிலும் திருவூழியம் நடத்திமுடித்தபின், முனிவர் கண்டிக்கு மீள, சுவாமிகள் மன்னருக்குத் திரும்பினர்.



### மூன்ரும் அதிகாரம்

### வேத கல்வி நூல்க2ன இயற்றலும் ஒல்லாந்த நெருக்கிடையுள் வேலேயும்

போசவாஸ் முனிவர் சாங்கோபாங்க சுவாமிகளே அறிய அறிய, தாம் கெடுகாளாய் மனதில் வைத்திருக்க ஒருபணினிடையை முடிப்பதற்கு இவரே தக்கவர் என்று கண்டு கொள்ளலானர். இலங்கைத்தீவின் சுயபாஷைகளான சிங்களத் தேலேயும் தமிழிலேயும், விசேஷமாய்ச் சிங்களத்திலே, வேதகல் விக்கும் பத்திக்கும் உரிய நூல்கள் அந்நாளில் வெகுபூச்சியம். மிஷன்றிமார் ஒரு இடத்திலே கனநாள் தங்கியிருந்து கிறீஸ்த வர்களுக்கும், முக்கியமாய் இளேயோர் சிறியோருக்கும், வேத அறிவை ஊட்டிக் கொடுப்பதிலோ ஆபத்து மறைந்திருந்தது. புத்தகங்கள் மூலமாய் ஞானகாரியங்களேப் படிப்பிக்கலாம் என் ருல், அதற்கும் போதிய நூல்கள் இல்லே. நன்ருய் மொழி பெயர்த்த செபப்புத்தகங்களும் இல்லே. ஞானேபதேசக் குறிப் புடமும் இல்லே. ஒல்லாக்தருடைய பள்ளிக்கூடங்களிலே சத் தியவே தத்துக்கு மாறுன பொய்க்கொள்கைகளெல்லாம் போதிக் கப்பட்டுவர்தன. அப் பள்ளிக்கூடங்களுக்கே சுத்தோலிக்கு பிள்ளேகளேயும் அனுப்பும்படி அரசாட்சியார் நெருக்கிடை பண்ணிக்கொண்டு வந்தார்கள். அவைகளால் விளேயும் திமையை நீக்க சத்தியவேத தர்க்க நூல்களும் அவசியம். ஆனபடியால், யோசேவாஸ் முனிவர் தம்முடைய உதவி ஆட்களுள் ஒருவரை இதற்கென்று புறம்பாக்கி வைத்து, அவர் கிங்களத்தையும் தமிழையும் கசடறக் கற்கவும், வேண்டப்பட்ட நூல்களே திருக் தமான முறையில் எழுதவும்பண்ண ஆசித்தார். சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் தமிழை நன்றுய்ப் பேசுகிறூர் என்று யோசேவாஸ் முனிவர் கேள்விப்பட்டிருக்கார் ; கேள்விப்பட்டது உண்மையே 1 பென்று இப்போது கண்கூடாகக் கண்டுகொண்டார். அகவே, கிலகாட்களுள் முனிவர் இவரைக் கண்டிக்கு அழைக்கு, அங்கே இவர் செங்களத்தையும் துறைபோகக் கற்றுக்கொள்ளுதற்கு வேண்டிய வழிவகைகளே இவருக்கு அமைத்து வைத்தார்.

சுங்களமோ தமிழோடு ஒத்த வசனக்கட்டு உள்ள ஒரு பாஷை. அதில் அமோகமாய்ச் சேர்ந்திருக்கிற வடசொற் களோ கொங்கணப் பாஷைக்கு இனமானவைகள். ஆகவே, கோங்கணத்தைத் தமது வீட்டுப்பேச்சாகக்கொண்டிருந்த சாங் கோபாங்க சுவாமிகளுக்குக் தமிழறிவும் இருக்கபோதே, சிங் களத்தை எளிதாகக் கற்றுக்கொள்ளக் கூடியவரானர். அயினும், பேச்சுச் சிங்களத்திலும் எழுத்துச் சிங்களம் கடினமானதாத லால், சிங்களத்தை எழுதக் கற்பதிலே சற்றுக் கஷ்டம் கோன் றும். இதிலே இவருக்கு புத்த உன்னுன்சைமார் உதவிசெய் தார்கள் என்ற பரம்பரையாக உறுத்திச் சொல்லுகிறுர்கள். சுவாமிகள் எழுதிய நூல்களேப் பார்க்கும்போது அவர் புத்த நூல்களே நன்றுப் அறிந்திருந்தார் என்ற உண்மை துலங்கு கிறபடியால், இந்தப் பாரம்பரியம் உண்மையாகவும் கடும். யோ சேவாஸ் முனிவரும் தமது ஆதிநாட்களிலே கில செபங்கள் முகலியவற்றைச் சிங்களப்படுத்துவதற்கு புத்தகுருமாருடைய உதவியை நாடியிருந்தார் என்றதை அறிவோமே.' ஆயினும், எழுத்திலுள்ள வரலாறுகளேப் பார்த்தால், சுவாமிகள் செங்களம் படிப்பதில் பேதுறு கஸ்கோன் என்பவரிடத்திலேயே அதிக மாய் உதவி தேடியதாகத் தோன் றகின்றது. கஸ்கோன் ஒரு பொஞ்சியனுக்கும், கண்டியிலிருந்த போர்த்துக்கேய கலப் புள்ள ஒரு பெண்ணுக்கும் பிறந்தவர். சிறுவயதிலே யோசே வாஸ் முனிவரிடம் போர்த்துக்கேய பாலைகற்றக்கொண்ட தினை, இவர் பிறதேசத்தாரோடு அப்பாஷையிலே கடிகப் போக்குவரவு செய்வதிலே அரசருக்கும் பிறருக்கும் பேருதவி செய்கிறவரானர். போர்த்துக்கேயம் தான் அக்காட்களில் பிற நாட்டாரோடு புழங்கிய பொதுப்பாவை. கஸ்கோன், கல்வீன் மதத்தவரானுஅம், சிறுவயதில் தமக்கு உதவியாயிருந்த கத் தோவிக்கு குருமாரை ஒருபோதும் மறக்கவில்லே. இவர், பிற் காலம், சிங்களப்பாஷை அறிவில் மிகத்தேர்ந்தவரான துமன்றி. கண்டி இராச்சியத்திலே அரசனுக்கு அடுத்தபடியில் உள்ள தாகிய தலேமை அதிகாரி என்னும் பதவிபையும் அடைகிறவ ரானர். இவர்தாம் சாங்கோபாங்க சுவாமிகளுக்கு செங்கள உவாத்தியாரானர். சுவாமிகள் விரைவிலே சிங்களப்பாணையில் பாண்டித்தியம் அடைந்து, சிங்கள வேத நூலாசிரியர்களுக்கு மட்டுமல்ல இலங்கையின் தமிழ் வேத நூலா சிரியர்களுக்கும் பிதாவாக விளங்குகிறவரானர்.

### தமிழ்ச் செயங்கள்

அக்காலத்தில் குருமார் பாஷைபடிப்பதில்மாத்திரம் நாட் போக்கிக்கொண்டிருக்கக் கிடைக்கவில்லே, சாங்கோபாங்க சுவர மிகள் தமது படிப்போடு மீசாம்வேஃயும் பார்க்கவேண்டியவ ரானர். அந்தத் திருத்தொழிலும் தாம் படித்தவைகளே அனுமு வக்துக்குக் கொண்டுவருவதற்கே உபகாரமாயிற்று. யோசே வாஸ்முனிவர் தள்ளாப்பிராயமாய், மேலும் மேலும் நோய் கொண்டவராய்வர, அவருக்குத் துணயாக இவரே கண்டியில் அவர் பக்கலில் இருந்து, அவருக்கு ஒரே தடவையில் சிடரும் ஆத்தும் குருவுமாகவேண்டிவந்தது. கண்டி மீசாமுக்குச்சேர்ந்த மற்றக் குருவாகிய பேதுரு தெ சல்தாஞ்ஞ என்பவர் தூரக் கிராமங்களில் திருஆழியம் நடத்திக்கொண்டுவந்தார். இந்நாட் களிலேதான் சுவாமிகள் யோசேவாஸ் முனிவர் முன்னே தமி ழில் ஒருபடியாக எழுதிவைத்த செபங்களேயும், சின்ன உத்தரம் பெரிய உத்தரம் எனும் ஞானேபதேசக் குறிப்பிடங்களேயும், பிரார்த்தவேகளேயும், சிலுவைப்பாதையையும், செபமாவக்கார ணிக்கங்களேயும் நல்ல தமிழிற் திருப்பியும் அவைகளேச் சிங்க னத்தில் மொழிபெயர்த்தும் உதவினர்.

இவற்றோடு விசுவாசிகளுக்கு உபயோகமான வேறுகில நூல்களேயும் இரு மொழியிலும் எழுதினர். அக் காட்களில் ஒல்லார்தர் கொழும்பிலே ஒரு அச்சுக்கூடம்வைத்து நடத்தி வர்தபோதி அம், கத்தோலிக்கருக்கோ அச்சியர்திரம் இல்லே. ஆதலால் சுவாமிகள் எழுதிவரும் நூல்களே ஒவேயில் எழுத் தாணி பிடித்தப் படிபெடுப்போரின் கையாலேயே பாசித்த மாக்க நேர்ந்தது. ஏடெழுதுவது எவ்வளவு கைபிடித்தவேலே பென்பதையும், எழுத்தாணியா லெழுதிப் பழக்கமுள்ளோர் மாத்திரம் அப்படிப்பட்ட வேலேயைத் திருத்தமாய்ச் செய்யக் கூடும் என்பதையும் பழைய மனுஷர் அறிவார்கள். அவ்வருஷம் பாஸ்குத் திருநாளோடு, ஏடெழுதுவோருக்குப் போதியவேல கொடுக்கத்தக்க நூல்கள் சுவாமிகளால் ஆயத்தஞ்செய்திருந்தன. யோசேவாஸ்முனிவர் வருஷத்துக்கொருமுறை குருமார் ஒன்று கூடி ஆலோசணபண்ணவேணும் என்ற ஒரு ஒழுங்கை அக் நாட்களில் செய்யலானர். அவ்வருஷம் ஆலோசணக்கூட்டம் புத்தளத்திலே நடக்கவிருந்தது. அதற்குச் சுவாமிகளும் தாமெழுதிய நூல்களோடு பயணமானர்.

ஆலோசணக்கூட்டம் 1707-ம் ஆண்டு கண்டியிலல்லாமல் புத்தளத்திலே நடக்கவர்தது எப்படியென்ருல், கண்டி நகரிலும் பார்க்க அங்கு குருமார் இலேசாய்ப்போய், உலகப்பி ரசித்தியில் லாமல் கூடலாம் என்றதிறைந்தான். மிஷனறிமார் மீசாங்களின் அலுவல்களே ப்பற்றியும் ஒழுக்க சம்பர்தமான விஷயங்களேப் பற்றியும் அராய்ச்சி நடத்துவதும், தங்களுடைய வருஷார்தா

ஞான ஒடுக்கத்தைச் செய்வதும், குருமாருள் ஆண்டுதோறும் கிகழும் மாற்றங்களேப் பண்ணுவதும், சிலநாள் ஒன்றுகச் சீவித்து ஒருவரையொருவர் அறிந்து ஒருவர் ஒருவருக்கு ஊக் கங்கொடுப்பதும் தான் இவ்வித கூட்டங்களின் கோக்கம். ஆங் காங்கு சிதறுண்டிருந்த மிஷனறிமார் எல்லோருக்கும் ஏலவே அறிவித்தல் அனுப்பப்படும். சகலருக்கும் தலேவரான மூப்புச் சுவாமியாரே கூட்டத்தில் தலேமை வகிப்பார். ஆயினும், அவ் வருஷம் போசேவாஸ் முனிவர் சுகத்தாழ்வினுல் கெடுந்தூரப் பயணம்பண்ண முடியாதவராயிருந்ததினுல், தமக்குப்பதிலாக மிஷன்றிமாருள் மூத்தவரான யோசேப் தெ மெனெசேசை கூட்டத்துத் தலேவராக ஏற்படுத்திவிட்டார். எல்லா மிஷனறி மாரும், எழுக்கேற்றத் திருகாளே அடுத்த காலாம் ஞாயிற்றுக் கிழமை புத்தளத்தில் வந்து சேர்ந்தார்கள். ஆலேர்சணேக் கூட் டத்தின்பின் சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் மனுவேல் தெமிராந்தா சுவாயியாரோடு கம்மலுக்குச் சென்றுர். அங்கே, அவர் பன்னி ரண்டு எழுத்தாளர்களே வேலேக்கு அமர்த்தி தமது நூல்களேயும், அவற்றுள் பிரதானமாய்த் தாம் செங்களத்தில் எழுதிய ஞானே பதேசக் குறிப்பிடத்தையும் படிசெய்வித்தார். இந்தக் குறிப் பிடத்தைப்பற்றி மிராந்தா சுவாமியார் பின்வருமாறு கோவைக்கு எழுதினர் : ''இந்த நூல் இலங்கை மிஷனுக்கு அவ சியம் வேண்டப்பட்டதொன்று. போர்த்துக்கேயர் காலத்துக் குருமாரும் இப்படிப்பட்ட ஒன்றை எழுதியிருக்கவில்லே. கிங் களத்தி அமோ நமது பரிசுத்த வேதத்தைப்பற்றிய நூல் ஒன்று மில்லே. ஆதலால், இது ஆத்துமாக்களுக்கு வெகு உபயோகமா யிருக்கும் என்றதிற் சக்கேகமில்லே. தங்கள் சுயபாஷையிலே இவ்வி தமான ஆக்கும் உணவு தங்களுக்கு வேண்டும் வேண்டும் என்ற எத்தணேயோ பேர் கேட்டுக்கொண்டு வருகிறுர்கள்'' என்றார்.

### ஒல்லாந்த நாடுகளில் திரு ஊழியம்

கம்மல் எனும் ஊரில் இவர்கள் இரு குருமாரும் போயி ருந்தபடியால், அவ்வருஷம், இஸ்பிரீ த்துசாந்து திருகாள் அங்கே வழமையிலும்பார்க்க அதிக கிறப்பாய்க் கொண்டாடப்படலா யிற்று. அந்த ஊரே ஒல்லாந்தருடைய அரசாட்சிக்குட்படாத கரைதுறை ஊர்களிற்பெரியது. அவர்களுடைய வடக்கு எல்லே நீர்கொழும்பு. அதற்கும் வடக்கிலுள்ளதாகிய இக் கம்மல் ஊரில் விசுவாகிகள் தங்கள் வேதக்கொண்டாட்டங்களே மனம் போலச்செய்யலாம் என்றதினுல், இலங்கையின் பலவிடங்களி அம், விசேஷமாய் கொழும்பிலும் கீர்கொழும்பிலும் கின்ற, அகேக கிறீஸ்கவர்கள் தங்கள் மெய்விவாகச் சடங்குகளே கிறை வேற்றவும் ஞானஸ்கானத்தையும் மற்றச் சக்கிறமேக்துகளேயும் பெற்றுக்கொள்ளவும் அத்தோடு திருகாட் கொண்டாட்டத்திற் பங்குபற்றவும் என்று வக்து கூடினுர்கள். சாங்கோபாங்க சுவா மிகள் தமிழிற் பிரசங்கம்செய்தார்.

திருநாள் முடிந்த சிலநாட்களுள் ஒரு துக்கசெய்திவந்தது. கண்டி அரசரான இரண்டாம் விமலதர்மசூரியர் ஆனி மாதம் 14-ந்திகதி இறந்து 16-ந்திகதி தகனிக்கப்பட்டார். இந்த அரசர் கிறீஸ் தவர்களுக்கும், அதிகமாய்க் குருமாருக்கும், மிகவும் சனு வாய் இருந்து வந்ததின் நிமித்தம், இலங்கைக் கிறீஸ்தவர்கள் எல்லோரும், இவர் பிரிவால் மனம் வாடுவோராளுர்கள். இவர் மரித்தது, எல்லாரினும் பார்க்க, யோசேவாஸ் முனிவருக்குப் பேரிடி விழுந்ததுபோல் ஆயிற்ற. தமக்கு எவ்வளவோ நன்றி களேச்செய்துவந்த இந்த அரசரின் தேகவியோகத்தைப்பற்றித் துக்கங்கொண்டாடி இவருக்குப்பின் அரசராய் வந்த பதி னெட்டு வயசு வாலரான நரேந்திரசிங்களுக்குச் சந்தோஷங் கூறும்படியாக சாங்கோபாங்கசுவாமிகளும் மற்றும் குருமா ரும் தாமதமில்லாமல் கண்டி. நகரு்க்கு வரவேணுமென்று முனிவர் செட்டு அனுப்பியிருந்தார். அவர் கண்டியில் தனித் திருந்தபடியால், சாங்கோபாங்கசுவாடிகள் உடனே அவருக்குத் துணே பாய்ப் போகவேண்டியிருந்தது. மற்றக் குருமாரும் புதிய அரசருடைய சனுவைப் பெற்றுக்கொள்ளும்படியாக, தங்கள் திருவூழியத்திற்குச் சிறிதுவேளே கோக்கூடிய குறையையும் பாராமல், புறப்பட்டுப்போப் அவருக்கு வேண்டிய மரியாதை செய்வது அவசியமாயிற்ற. போசேவாஸ் முனிவருடைய கடி தம் புத்தளத்தில், மாதோட்டத்தில், யாழ்ப்பாணத்தில் இருந்த குருமாருக்கும், அக்காட்களிற்தானே கீழ்மாகாணத்துக்குப் பயணமான சல்தாஞ்ஞ சுவாமியாருக்கும் அனுப்பப்பட்டது. சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் உடனேதானே, அதாவது ஆடி 14-க் திகதி, புறப்பட்டு, நம்பிக்கையுள்ள கில வழிகாட்டிகளின் உதவியால், ஒல்லார்தருடைய நாடுகளுக்கூடாகச் சேமமாய் ஒளித்தொளித்துச் சீத்தாவக்கைக்குப் போய், அங்கிருந்து கண்டிக்கர் சேர்ந்தார்.

அங்கே, கண்டியில் மீசாம்வேலே முழுதம் அவர் பேரி லேயே சுமந்தது. அதுமட்டுமல்ல, புத்தளத்தின் ஆலோசணேக் கூட்டத் தீர்மானத்தின்படி, அவரே சீர்கொழும்பு கொழும்பு என்னும் நகரிகளோடு மாத்தறைவரைக்கும் உள்ள கரையூர் களின் கிறீஸ்தவர்களேயும் பார்க்கவேண்டும் என்றிருந்தது. இர்தப் பாகமெல்லாம் ஒல்லார்தருடைய ஆணேயின்கீழ் அடங் கியபடியால், கத்தோளிக்கு மிஷனறியானவர் இவைகளில் ஊடாடுவது பெரும் அபாயத்துக்கிடமாயும், வேஃசெய்வது வேகு கஷ்டமாயும் இருந்தது. இந்தப்பாகத்தைப் புத்தளத்தி விருந்து தரிசிப்பதிலும் கண்டியிலிருந்து பார்ப்பதே இலேசு என்றும் தோன்றிற்று. சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் தாமே இவ் வி தவேலேக்குத் தகுந்தவர் என்றதும் அவர் கட்டாளிகளுக்குத் தெரிந்திருந்தது. ஏனெனில், அவரே தமிழ் சிங்களம் போர்த் துக்கேயம் எனும் மூன்று பாஷைகளேயும், ஒன்றுக்கு மற்றது தாழ்வில்லாமல், நன்றுய்ப் பேசத்தக்கவர். யாழ்ப்பாணம் மன் ஞர் வன்னி கம்மல் கீர்கொழும்பு எனும் இடங்களிலெல்லாம் தமிழே நாடோடிப் பானை. ஒல்லாந்த நகரிகளிலோ போர்த்துக் கேயத்தை அதிகமாய்ப் பேசுவார்கள். அது தான் போர்த்துக் கேயரின் சந்ததியாரான பறங்கிமாருள் மட்டுமல்ல, ஒல்லாந்தர் வீடுகளிலும் வழங்கிவந்தது. கற்றவர்கள் பலர் கூடுமிடத்தில் பேசப்படுவதும், பிறசா தியாரோடு புழங்குவதற்கு உதவுவதும் அந்தப்பாஷைதான். இதனைல் தான், தியானசம்பிரதாயக் குரு மார் இலங்கைக்கு வந்தவுடனேயே ஒல்லாந்த நகரிகளில் வேலே செய்ய விடப்படுவார்கள். கொஞ்சம் தமிழும் அறிந்துவிட்டால், இலங்கையின் வடபாகத்துக்கு அனுப்பப்படுவார்கள். தென் பாகத்திலே, அதாவது கொழும்பு நின்ற மாத்தறைவரையுமோ சிங்களமும் நன்றுப்ப்பேசத் தெரிந்திருப்பது அவசியம். இதன் கிமித்தம் சாங்கோபாங்க சுவாமிகளுக்கு இந்த ஆபத்து கிறைந்த மீசாம் வருவதாயிற்று.

### கோழும்பில் அருமையானவேலே

அவர் தமக்குக் குறிக்கப்பட்ட புதுமீசாமுக்குப்போக 1708-ம் ஆண்டுத் தபசுகாலத்தின் முதல் நாளிலே புறப்பட்டு, முன்பு ஒல்லாந்த அரசாட்சியின் தீலத்தானமான கொழும்பு நகரில் மூன் றுமாதம் இடையீடில்லாமல் வேலேசெய்தார். அங்கே வேதச் சடங்கெல்லாம் இரவிலேமட்டும் வெகு அந்தாங்கமாய் நடத்தவேண்டியிருந்தது. குருமார் தெருக்களிலே போவதா குல், மறுவேஷம் போட்டுக்கொண்டு அல்லாமற் போகமுடி யாது; ஒரு இடத்திலே செடுநாள் தங்கவும் கூடாது. திருச் சடங்குகள் நிறைவேற்றுகிற வீட்டை பிற கத்தோலிக்கருங்குட

அறியப்படாது. இன்னநாளேக்கு இன்ன வீட்டுக்கு வரவேண்டும் என்று இரக்கியமாய் அழைக்கப்பட்டவர்கள் மாத்திரம் அந்த மறைவிடத்தை அறிவார்கள். பொழுதுபட்டபின், குருவானவர் வேஷம் மாறினவராய் அந்த வீட்டுக்கு வருவார். அதில், ஒரு சாரிலே, திவ்விய பூசைக்கு வேண்டிய அயக்கங்களேச் செய்து வைத்து, விடியுமுன், அங்கே பூசைகடக்ததென்ற அடையாளம் ஒன்றும் இல்லாமற் பண்ணிப்போடுவார்கள். பூசைக்கு வருகிற அயற் கிறீஸ் தவர்கள் எல்லோரும், மற்றும் வீட்டார்கள் கித் திரைக்குப்போன பின்பே, சத்தப்படாமல் குறித்த வீட்டுக்குப் போகப் புறப்படவேண்டியது, எல்லோரும் வந்து சேர்ந்தபின், வீட்டின் வெளிக் கதவுகளேப் பூட்டிக் காவலும் வைத்துக் கொண்டு தான், குருவானவர், பாவசங்கீர் த்தனங்களே க் கேட்டும், ஞானஸ்நானம் பெறவேண்டியவர்கள் இருந்தால் அவர்களுக்கு அந்தத் தேவதிரனிய அனுமானத்தைப் பரிமாறியும், ஒருபாஷை யிலோ பலமுறையும் இரண்டு பாஷைகளிலோ புத்திபோதகங் களேச் சொல்லியும், அதன்பின் பூசைதொடங்கி அதிலேயும் பிரசங்கம் வைத்துச் சகலமும் முடித்துக்கொண்டு பலார்பற்றி விடியுமுன் தாரத்திலுள்ள வேறெரு ஒளிப்பிடந்தேடிப் போய் விடுவார். அந்தவிடமும் நம்பிக்கையுள்ள கில கிறீஸ்தவர்களுக்கு மாத்திரம் தெரிக்ததாயிருக்கும். அங்கேயும், இப்போது சொல் லியபடியே எல்லாம் கடைபெறம். முழுதும் கத்தோலிக்கர் வசித்திருந்த சில தெருக்களில் ஒவ்வோர் சிறுக்கோயில் இருந் ததும் உண்டு. இவைகள், கோயிற் சாங்கம் கொஞ்சமுமில்லா மல், கிட்டங்கிகள் போலிருக்கும். இவைகளிலேயே கிறீஸ் த வர்கள் தேவதிரவிய அநமானங்களேப் பெற்றுக்கொள்வதற்கு மறைவாகக் கூடுவார்கள். இப்படிப்பட்ட போவிக் கோயில்களி லென்ன, கிறீஸ் தவர்கள் வீடுகளிலென்ன, குருமார் ஒரே இடத் தில் இரண்டு நாட் தங்காமல், அடுத்தடுத்து இரவிலேமட்டும் வேடுசெய்து நாட்கழிப்பது எவ்வளவுகஷ்டம் என்பதை எடுத் துச் சொல்லவேண்டியதில் இ. சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் இந்த மூன் அமா தத்திலும் " ஒரு இரவாவது பாவசங்கீர்த் தனங்கள் கேளாமலும் ஞானஸ்நானங்கள் கொடாமலும் இருந்ததில்லே" இக்காட்களிலே 1,300 பிராயப்பட்டோர் ஞானஸ்கானம் பெற் ருர்கள். ஞானஸ்நானங்கள் ஒருநாளேக்கு ஜம்பது வரையிலும் கொடுக்கப்பட்டன. "சுவாமியார் கையால் மனந்திரும்பியோருள் பலர் ஒல்லார்தருக்குக்கீழ் சட்டம்பிமாராயிருந்தவர்கள்; பலர் இந்துசமயத்தினும் புத்தசமயத்திலும்கின்று வந்தவர்கள்; மக மதியருள்ளும் சிலர் மனந்திரும்பினர்கள்".

1708-ம் ஆண்டிலேதான், இர்தப் பயணத்தின்போதோ வேறென்றின்போதோ தெரியாது, சாங்கோபாங்கசுவாமிகள் கண்டிக்கு மீளும்வேளேயில் ஒரு கள்ளயானே குறக்கிட்ட கென்ற அக்காலத்து வரலாறுகள் சொல்லுகின்றன. கள்ள யாண என்பது கூட்டத்திலிருந்து பிரிந்து ஓடித்திரியும் யாண். அப்படிப்பட்டது ஆவேசங்கொண்டு மனிதரை விட்டுத்துர்த் தியும் பயிர்முதலியவைகளேத் தாறுமாளுய் அழித்தும் அனர்த் தம் செய்யும். கூட்டத்தி அள்ளவைகளோ, கோபம்மூட்டப்பட் டாலன்றி, மனிகரைச் சருவுவதில்லே, இந்தக் கள்ளன் கில நாளாய் குழப்பிக்கொண்டு அங்குமிங்கும் திரிந்து அநேகரைக் கொன்றும்போட்டதினுல், சனமெல்லாம் இதற்குப் பயர்து கொண்டிருந்தது. சாங்கோபாங்கசுவாமிகளும் அவரோடுகூடக் காட்டுப்பாதையாய்ச் சென்ற மூன்று ஆட்களும் ஒரு நாள் ஒரு மூட்டாற் திரும்பும்போது, திடீரென்று, இந்தக் கள்ளயாண அவர்களே எதிர்ப்பட்டது. கூடப் போனவர்கள் கெடிக்கலங்கி இனித் தங்கள்பாடு முடிந்தது என்று ஏங்கிரிற்க, சுவர்மிகள் அச்சமில்லாமல் முன்நடந்து போஞர். இதுவரையும் எதிர்ப் பட்ட எவரையும் கொன்றுவிட்ட அந்தயாணயோ சத்தங்காட் டாமல் அப்படியே போய்விட்டது. இது ஒரு தேவ அற்பு தம் என்று அந்நாட்களின் கடிதங்களிலே எழுதியிருக்கிறது.



### நாலாம் அதிகர்ரம்

### வேதப்பரப்புதல் வேலேயிற் சித்தி

1710-ட்ட ஆண்டளவில் சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் முன் தமக்குக் கோவையில் அடிக்கடிவந்த நோய் கள் இல்லாதவராய், பூரண சுகதேகியாய்க் காணப்பட்டார். வெளியில் உலாவி வேலேசெய்தது அவர் உடம்புக்கு கலமா பிருந்ததுபோலும். அவர் நமது நாட்டின் மூன்று பாஷைகளி அம் அடைந்திருந்த தேர்ச்சுமினுல் எல்லாவகுப்பாரோடும் அளவளாளி நடக்கத்தக்கவராகவே, வேதப்பரப்புதல் வேலேபை முன்னேற்றுவதில் அதிக ஊக்கமாய் உழைக்கலானர். அவ ருக்கு முன் வக்கிருக்க கோவைக் குருமார், தாங்கள் பட்ட கஷ் டங்களுக்குள்ளே, முன் வேதமாயிருக்கு கெட்டுப்போனவர்க ளேயே திருத்தியெடுப்பதில் அதிகமாய் முயற்சுசெய்யத் தக்க தாயிற்று. இதுவரையில் மனக்கிரும்பியவர்களுள் அகேகர் தவறிப்போன வேதக்காரரின் பிள்ளேகுட்டிகளே. இவர்கள், பெற்றேரின் வேத அறிவுக்குறைவினுலும், ஒல்லாக் தரின் கெருக் கிடையினுலும் ஒன்றில் வேத அசமர்தத்தில் அமிழ்ர்திக் கிடர் தவர்கள், ஒன்றில் தங்கள் அயலாருடைய சமயத்தைப் பின் பற்றிக்கொண்டிருந்தவர்கள், குருமார் மீண்டும் தங்கள் மத்தி யில் கெட்டுப்போன ஆடுகளே த் தேடிவரக்கண்டு என்மனதோடு தங்கள் முன்னேரின் வேத வழிபாடுகளேக் கைக்கொள்ளத் தொடங்குவோர் ஆனர்கள். சாங்கோபாங்க சுவாமிகளோ தவ றிப்போன ஆடுகளேப் பட்டியில் சேர்ப்பது போதுமென்றிரா மல், புறத்தியாரையும் திருச்சபையின் அடுகளாக்க முயன்றுர். விசேஷமாய்க் கத்தோவிக்கர் மத்தியிலே இருந்த பிறமதத் தவர்களோடு அந்தக் கத்தோவிக்கர் மூலமாய் வேலேசெய்வது அவருக்கு எளிதாயிற்று. அவர்களோடு புழங்கிவர்க பிறசம யிகள், அவர்களுக்குள் உலாவிவர்க குருமாருடைய தன்னயங் கருதாத முயற்சிகளேக்கண்டு சத்தியவேதத்தில் வெகு அபி மானம் கொண்டிருந்ததும் ஒரு துணேக்காரணமாயிற்று. யோசே வாஸ் முனிவருடைய கீர்த்தி இலங்கையெங்கும் பாவியிருந்தது அல்லவா? அவரைப் பின்தொடர்ந்து இலங்கைக்கு வந்த பிரா மணக் குருமார், ஒல்லார்கருடைய தன்புறுத்து தல்களேயும் கவனியாமல், எத்தணேயோ ஆபத்துக்களின் கடுவே, தங்கள் ஞானச் சகோ தரராகிய கிறீஸ் தவர்களுக்குச் செய்துவர்க உத

விகளேக் காண்போருடைய கல்லான மனமும் இளகாமல் இருக்குமா? இக் குருமாருள் இதோ! ஒருவர், தமது கல்வித் திறமையினுஅம் சனங்களுடைய பழக்க வழக்கங்களே ஆதியோ டர்தமாய் அறிர்ததினுஅம் அவர்களுக்கு எல்லாவி தத்திஅம் என்மைசெய்து வருகிறுர். சாங்கோபாங்க சுவாமிகளேப்பற்றிய இர்தக் கீர்த்தி காட்டுத்தீ போல் எங்கும் பாந்திருந்தது. அவர் இதைத் தமது தற்புகழ்ச்சிக்கல்ல, தேவதோத்திரத்துக்கு ஏது வாகக்கொண்டு, பிறசமயத்தவர்களேச் சத்தியவேதத்திற் சேர்ப் பதில் அதிக மும்முரமாக முயற்சுசெய்கிறவராளுர். ஆயினும், தமக்குக் கற்பிக்கப்பட்டிருந்த வேதநூல்களே இயற்றும் வேலே யையும் கைவிட்டவரல்ல.

ஆகவே, கண்டிகளில் இருந்துகொண்டு தானே நீர்கொழும் பு முதல் காலி ஈருகவுள்ள ஒல்லாக்த கரை அறைப் பட்டணங் களேயும், கண்டிக்கும் கொழும்புக்கும் இடைப்பட்ட ஊர்களே யும் கொமமாய் அடிக்கடி தரிசித்து, எவ்வித இடையூறையும் பொருட்பண்ணுமல், தமது சுவிசேஷத்தொண்டை நடப்பித் துக்கொண்டுவர் தார். அவர் ஆபத்துக்கு அஞ்சாமல் ஒல்லார் த பட்டணங்களில் உட்பட்டமை கத்தோலிக்கருக்குப் பயங்கரமா யிருந்தது. ஒல்லாந்தருடைய துன்புறுத்து தல்களின் மத்தி யிலே கஷ்டப்பட்டுக்கொண்டிருந்தவர்களுள்ளே உத்தம கிறீஸ் தவர்களுங்குட அவர் தங்களே த் தேடி வரவேண்டாமென்றும், அவர் தங்கள் வீடுகளில் நுழைவதால் தங்களுக்கு அரசினரால் மோசம் கேரிடும் என்றும் சொல்லிவிடுவார்கள். போர்த்துக் கேய பாஷையில் அவருடைய சரித்திரத்தை எழுதியவரான செவள் தியாம் டோ றேகு என்பவர் எழுதிவை த்தபடி, ''சிலர் அவர் இரவில் வீட்டுக்கு வந்தபோது அவரை வெளியே நிறுத்திக் கதவைச் சாத்தியும் விடலானூர்கள். அவர் எங்குபோ வது என்று அறியாமல் திரிந்து, பொழுதுவிடியுமுன், காடு களுக்குள் போய் மறைந்துகொள்ள வேண்டியிருந்தது. பகலில் பட்டணத் தெருக்களில் காணப்பட்டாலோ ஒல்லாந்தர் கைப் படுவது ரிச்சயம். மறபடி இரவாகும்போது, மாறிமாறி வேஷம் எடுத்துக்கொண்டு, வேறு விசுவாகிகளேத் தேடிப் போவார். அவர்களுட் சிலர் இவருடைய அஞ்சாரெஞ்சையும் ஆத்துமாக்களின் ஈடேற்றத்துக்காக இவர்கொண்ட ஆவஃயும் கண்டு, தங்கள் கோழைகெஞ்சுத்தனத்தைப்பற்றி வெட்கப்பட் டுத் தங்கள் வீடுகளில் இவசை வசவிடுவார்கள். ஒரு வீட்டார் செய்ததைக்கண்டு மறுவீட்டாரும் அப்படிச் செய்யவே சுவா

மியார் இரண்டுமூன்று மாதக்தானும் ஒல்லாக்க பட்டணங் களிலே தங்கித் தேவதொண்டு செய்துபோடுவார். கத்தோலிக் கர் மூலமாய்ப் பதிதரையும் அறிமுகப்படுத்திச் சத்திய திருச் சபையிற் சேர்ப்பார். விசேஷமாய்க் கத்தோலிக்கு பெண்களே விவாகம் முடித்த பதிதர் பலரை, கீர்கொழும்பு கொழும்பு காலி ககர்களினும் பிறவிடங்களினும், இப்படியே மனக்திருப் பிஞர். பல தருணங்களில் இவர் பதித ககரிகளுக்குப் போயிருக் கையில், எத்தணயோ நாள், ஒடுங்கிய இருட்டான கொட்டில் களிலே மறியற்கடத்திலே போல அடைபட்டிருக்கவேண்டி கேர்க்தது. கிலதடவை இவர் கிலத்தின்கீழ் கிடங்குகளிலே பலநாள் மறைந்திருக்க, மேலேயுள்ள ஓட்டையின்வழியாக இவருக்கு உணவு இறக்கிவிடப்படும். கிலதடவைகளில் முழு காளும் உணவில்லாமல் தங்கியிருப்பார்.

'' தேவரேசத்தினுல் இவர் தம்மை உதாரமனதோடு இவ் வித நெருக்கிடைகளுக்கு உள்ளாக்கிக்கொண்டுவர, சருவேசுர னும் தம் அடியவரைச் சிலதடவை அற்புதமான விதமாகத் தானும் ஆபத்துகளில் நின்று மீட்டுக்கொண்டு வந்தார். சில முறை இவருடைய சத்துருக்களே இவரைப் பாதுகாக்கிற வர்களாய் வரவுஞ்செய்தார். ஒருமுறை இவர் களுத்துறையி விருந்தபோது, ஒரு பதித உபதேசி இவரை ஒவ்லாந்தரிடம் பிடித்துக்கொடுக்கத் திரிந்தான். சுவாமியார் ஒளித்துக்கொள்ள, அங்குள்ள கத்தோலிக்கர்கள், இவர் ஊரைவிட்டுப் போய்விட. வேண்டும் என்றம் அங்கு தங்கியிருந்து பிடிபட்டால் இவ ருக்கு இல்லிடங்கொடுத்ததற்காக தங்களுக்கு ஆக்கிண கிடைக் கும் என்றும் விண்ணப்பஞ்செய்தார்கள். சுவாமியார் ஏது செய்வதென்றறியாமல் கின்றுர். அங்கே அவ்வருஷம் சக்கிற மேந்துகளேப் பெறு தவர்கள் அநேகர் இருந்தார்கள் என்று வர்தவர், அவர்களுக்குச் செய்யவேண்டிய திருத்தொழிஃச் செய்யாமல் விட்டுப்போகலாமா என்று கவன்றுகொண்டிருந் தார். இருக்கையில், என்ன அதிசயம்! இவரைப் பிடித்துக் கொடுக்கத் திரிந்த பதித உபதேசிதானேவந்து இவர் பாதத்தடி யில் தண்டனிட்டிருந்துகொண்டு: தேவரீரை ஒல்லாந்தருக்குக் கையளிக்க ஒருநாட் பதிவிருந்த நான் இன்றைக்கு என்னேத் தானே தேவரீருக்குக் கையளிக்கிறேன். எனக்காகப் பிதாவை மன்றுடி நான்செய்த பாவத்துக்குப் பொறுதி அடைந்து தாவே ணும் என்ற விழுந்துவிழுந்து கும்பிட்டான். இதைக் கண்ட வர்கள் எல்லாரும் ஆச்சரியவசத்தரானர்கள். அவனே சத்திய

திருச்சபைக்குப் பெரிய சத்துராதியாயினும், தேவ அற்பு தத் தால் அவன் தன் பதித தப்பறைகள் எல்லாவற்றையும் சபித் துத்தள்ளி திருச்சபையிற்சேர்ந்து, பின், அணவருக்கும் முன் மாதிரிகையாக நடந்துவந்தான். அவன் மனந்திரும்பியதைக் கண்ட கத்தோலிக்கர் ஒரு புசம் இருபுசமாகி, சாங்கோ பரங்க சுவாமிகள் தமது திருவூழியத்தை முடித்துக்கொண்டு போக எல்லாவித ஒத்தாசையையும் செய்தார்கள்.

''வேறெருமுறை, குறபவில்ல எனுமிடத்திலே இருந்த ஒரு முதலியின் வீட்டுக்குப் போனர். அவன் நாறுபேரும் அறிந்த ஒரு கத்தோலிக்கன். அந்நாட்களில் அப்பகுதிகளின் திசாவை எனும் உத்தியோகஸ்தன் இவரைச் சிறைப்பிடிக்கச் சமயம்பார்த்துக்கொண்டிருந்தபடியால், அந்த முதலி, பதிதருக் குப் பயர்து, சுவாமியார் தன் இல்லத்தில் உட்படவிடாமற் தடுத்ததோடு, இவரை வேறேரிடத்துக்குக் கூட்டிப்போக ஒரு ஆளென்று அம் பிடித்துக்கொடாமல் விட்டுவிட்டான். சுவாமி யாருக்கு நேர்ந்ததுக்கம் கொஞ்சமல்ல. இதோ விடியப்போ கிறது! வேறேரிடத்துக்குப் போகவும் வழியில்லே. இவர் இக் தக் கவலக்குட்பட்டிருக்கும் கேரம், முன்னெருநாள் கண்டிக் கும் இந்த ஊருக்கும் இடையில் இவர் சந்தித்த ஒரு பிற சமயத்தவன் இவரிடம் வந்து ஞானஸ்நானம்பெறக் கேட்டான். பாலோகத்திலிருந்து அனுப்பப்பட்ட ஒரு தேவதூதணேப் போல் அந்தப் பிறசமபிதானே சுவாமியாரை அன்று அபத்தி விருந்து காக்கிறவனுகி, இவரைத் தன்வீட்டுக்கு இட்டுக்கொண் டுபோய் விடுதி கொடுத்து வைத்திருந்து, பின்னும் இவருக்குத் துணேயாய்க் கொழும்புக்கும் போனன். பின்னும் மிகவும் உறு தியாய் நடந்து வேதத்தைப் பரப்புவதில் வெகு அபிமானங் காட்டிக்கொண்டுவந்தான் ''.

### வெற்றிகளின் கடுவே விதனங்கள்

1710-ம் ஆண்டில் சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் தமது அரிய போ தகங்களி ஒல் மனக் திரும்பியவர்களுள் ஒருமுறை மாத்திரம் அறுநூறு பிராயப்பட்டோருக்கு ஞானஸ்கானங் கொடுத்தார். இவர்கள் பெரும்பாலும் படிப்புள்ள ஆட்கள். இவர்கள் சுவாமியார் தங்களுடைய பாஷையில் அடைக்கிருக்க புலமையை அறிக்து, அவரோடு ஊடாடிக் கல்விவிஷயங்களேப் பற்றிப் பேசத்தொடங்கி, கம்முடைய திருமறையின் உண்மை யையும் உணர்க்துகொள்ளுவோராளர்கள். வேத அபிமானங் கொண்ட இர்தப் புதுக்கிறீஸ் தவர்களின் மூலமாய் அவர் குறு பனில்ல ஊர்முழுவை தயும் சத்தியவே தத்திற் சேர்த்துப்போட்டார். அந்தக் குறிச்சியை அவர் பலமுறையும் தரிசித்து, பிற சமயிகளே வேதசத்தியங்களில் நன்முய் உணர்த்தியபின் தான் ஆயத்தப்பட்டோருக்கெல்லாம் புதுப் பிறப்புக்குரிய தேவதிர விய அனுமான த்தை வழங்கினர். குறுபனில்லனிலிருந்துகொண்டே அயற் கிராமங்களுக்கும் பலமுறை போய் ஏழு கிராமங்களேத் திருச்சபையின் மடியிற் சேர்த்ததோடு, மற்றவைகளில் கின்றும் நூறு குடும்பங்களே வேதமாக்கினர். தமது திருவூழியம் சித்தியடைய அடைய, ஆத்துமாக்களே ஆண்டவருடைய பட்டிக்கு இட்டுக்கொண்டு வருவதிலே அவருக்கிருந்த ஆவ அம் ஊக்கமும் பெருகுவதாகி ''ஒரேயொரு ஆத்துமத்தைத் தானும் சத்தியவே தத்திற்குக் கொண்டுவருவதற்காக ஆயாசத் தையோ தொந்தபைகளேயோ எவ்வித தடைகளேயோ பாராம லிருப்பார்".

கொழும்புக்கும் கண்டிக்குமிடையில் இப்படியே அவர் மேலும்மேலும் வெற்றிகளே அடைந்துகொண்டுவர, கொழும் பிலே அவர் கையால் திரளான பதிதர்கள் மனந்திரும்புவதைப் பற்றி ஒல்லாக்க அரசினர் கேள்விப்பட்டு, அவரைத் தூக்கு வேட்டையாடிப்போட எல்லாவி தமான சூழ்ச்சிகளேயும் கையா ளத் தொடங்கிஞர்கள். இந்தக் குருவேட்டையைப்பற்றிய விப ரங்கள் கமக்குக் கிடையாதிருக்கிறது துக்கம். அக்காலம் இலங்கையில் சுவிசேஷத்தொண்டு நடத்திய வேறெரு குரு வானவராகிய மனுவேல் தெ மிரார்தா என்பவர் மாத்திரம் கோவைக்கெழுதிய ஒரு கடிதத்திலே 1710-ம் ஆண்டு புரட் டாதி மாதத்தில் "பதிதர்கள் கிளப்பிய கலாபணேயிலேயும் குரு மாரைப்பிடிக்கும் வேட்டையிலேயும் கொன்சால்வெஸ் சுவா மிகள் பிடிபடாமற் தப்பியது ஒரு அற்புதம்" என்று எழுதி யது காணப்படுகிறது. அவ்வருஷம் திடீரென்று உண்டான துன்புறுத்தல் மிகக்கடோமானது என்றதையோ வேறுவழிக ளால் அறிவோம். முதன்மையான பல கத்தோலிக்கர்கள் பிடித்து வடகரைக்கு ஏற்றப்பட்டார்கள். அக் காட்களில் ஒல் லாந்தர் கத்தோவிக்கர்மேற் கொண்ட கோப ஆவேசத்தைக் கண்டு யோசேவாஸ் முனிவரும் கொஞ்சகானக்கு கொழும்புக் கும் நீர்கொழும்புக்கும் குருமாரை அனுப்பாமல்விடுவது புத்தி யென்று எண்ணிஞர். பதிதர் பொட்டம்செய்தவர்களுள் நீர்கொ ழுப்பின் முதலியாரான அல்போன்சு பெறெயிருவும் அவர் சகோ

தாரான டொன் லூறெஞ்சு பெறெயிருவும் ஒரு கிலராம். இவர் களே மண்டுமக்களோடும் பிடித்து தூத்துக்குடிக்கு ஏற்றிவிட்டு, இவர்கள் சொத்துக்களே எல்லாம் அரசினர் கவர்க்துகொண் டார்கள். பிறகு, இவர்களேக் காலிக்குக் கொண்டுவந்து அங்கி ருந்து ஆபிரிக்காவிலுள்ள நன்னம்பிக்கை முணக்குக் கடத்தி விட்டார்கள். கத்தோலிக்கு வேதத்தை ஆகரித்தவர்கள் என் றதும் கத்தோலிக்கு குருமாருக்கு இல்லிடங்கொடுத்தார்கள் என்றதுமே இவர்கள் மேல் பாரிக்கப்பட்ட குற்றச்சாட்டு. ஒல்லாக்கர் தாங்கள் 1658-ம் ஆண்டு புரட்டாதி 19-க் திகதி பாசித்தம்பண்ணி, மீண்டும் பதினர்து வருஷங்களுள் மூன்று தாம் புதுப்பித்திருந்த சட்டத்தின்படி இக்குற்றச்சாட்டுக்கு மாண தண்டனேயும் விதித்திருந்தது. மேற்சொல்லிய உத்தம கத்தோலிக்கரைப்போலவே அக்தோனியு தெ கொஸ்தா எனும் ஒரு உபதேகியும் தியேசூ தெ அபிரேயு என்பவரும் பிடிபட்டுத் தேசப்பிரட்டம் அடைந்து அந்நிய தேசத்தில் மாண்டார்கள். ஒல்லார் தருக்குக்கேழே ஆராய்ச் சி உத்தியோகத்திலிருந்த சீடோன் க சூறாஸ் என்பவரை, எழுபதுவயது வரையிலுள்ள வயோதிகரென்றும் பாராமல், நாட்டைவிட்டோட்டிவிட்டார் கள். இவர் வெரு தைரியமும் அஞ்சாகெஞ்சும் படைத்த ஒரு கத்தோலிக்கர். பலமுறை, சூருமாருக்குக் கொழும்பில் அபத்து கோக்கூடிய வேளேகளில், அவர்களே வெளியேகொண்டுபோய்ச் சேமமான இடங்களில் விட்டவர். அவ்வேளேகளில் குருவா னவர் ஆராய்ச்சியாருடைய சேவகருள் ஒருவர்போல வேஷம் போட்டுக்கொண்டு தப்பிவிடுவார். 1707-ம் ஆண்டு இவரை ஒல்லாந்தர் விட்டு விளங்கியபோது இவர் சொல்லிய தடதடப் பில்லாத உறுதியான விடைகளே அவர்கள் எழுத்தில் வைத் திருந்தார்கள். இம்முறை, இவர் நாடுகடத்தப்பட்டபோது, தம்மைக்கொண்டுபோய் விட்டிருந்த இடத்திவிருந்து ஒளித் தோடிவர்து கண்டி பாச்சியத்தில் உட்பட்டு, அங்கு தமது இறு தி நாட்களே அமரிக்கையாய்க் கழிக்கலானர்.

இர்தத் துன்புறுத்தல்கள் ஒருபுறத்தில் சாங்கோபாங்க சுவாமிகளுடைய மனதை வருத்திக்கொண்டிருக்க, மறுபுறத் தில், யோசேவாஸ் முனிவரின் சுகத்தாழ்வு கூடிக்கூடிக்கொண்டு வர்தமையும் அவருக்கு ஒரு பெருங்கவஃயாயிற்று. முனிவர், ஒன்பது வருஷகாலமாய்த் தனித்து இலங்கை முழுதும் சுற் றித்திரிந்து, மேய்ப்பனில்லாமற்கடந்த ஆடுகளே மேய்த்துவந்த கஷ்டங்களினுல் மிகப் பெலவீனப்பட்டிருந்தவர், அடிக்கடி சா.சு.—3

கோயுற்றுக்கிடப்பார். 1706-ம் ஆண்டு கொட்டியாரத்துக்குப் போகும் வழியில் ஆபத்தான வியாதியாய் விழுந்ததைக்கண் டோம். அடுத்தவருஷமும் கண்டியில் கோயுற்று வருக்கிரை. 1710-ம் ஆண்டு கொட்டியாரத்தில் மறுபடியும் வியாதியாய் கிடர்து கண்டிக்குக் கொண்டுவரப்பட்டார். இதையறிர்து, கோவையிலுள்ள முதலாளிமார் அவரை அங்கு அழைத்துச் சுகப்படுத்த விரும்பியபோதினும், இலங்கைக் குருமார் அதற் சூக் கடையாய் நின்றுர்கள். ஏனெனில், யோசேவாஸ் முனி வரே அவரது பரிசுத்ததனத்தின் கீர்த்தியினுல் தங்களுக்குக் கண்டியரசனின் நாடுகளிலும் ஒல்லாந்தருடைய பிரிவுகளிற் ருனம் ஒரு பாதுகாவலும் அரணுமாயிருந்தார் என்ற அந பவத்திலே கண்டிருந்தார்கள். அவர் இலங்கையில் நில்லாவிட் டால், இந்தத்தீவின் திருச்சபை சமாதானமாய் நடைபெறமாட். டாது என்று இவர்கள் எடுத்துக் காட்டியபடியால், கோவை அதிகாரிகள் அவரை அங்கு அழையாமல்விட ஒருப்படலானர் கள். சாங்கோபாங்க சுவாமிகளும் சுத்தமான யோசேவா சைக் கூடியளவிலே உயிர்பிழைக்கச் செய்துகொள்ளுவதிலே முழுக்கருத்தாயிருந்தார். அவரே முனிவருக்கு வலக்கைபோ விருந்து, ஒரே தடவையில் முனிவருடைய சீஷனும் ஆத்தும குருவும் கோயாளியூழியனுமானர். ஆயினும், சுவாமிகள் மீசாம்வேலேகளுக்குப்போகும்வேளேகளில், அவருக்குப்பதிலாய் கண்டியில் முனிவரோடு இருப்பதற்கு, புதிதாய் இலங்கைக்கு வர்திருந்தவரான இஞ்ஞாசியு தெ அல்மெயிதா சுவாமி பார் கண்டியின் இரண்டாம் உதவிக் குருவானவராக கியமிக்கப்பட் முளுக்கார்.

இடையில், யோசேவாஸ் முனிவர் சற்றே உடல் கலம் பெற்று, ஊன்று கோல் பிடித்து கடந்து கண்டிக்கியிலேயுள்ள வருத்தக்காரனர்த் தரிசிக்கத்தக்கவரான தின்பின், அவர் தம் முடைய உதவிக்கார் இருவரும் இனித் தம்மை ககரியின் அலுவல்களேப் பார்க்க விட்டிட்டுக் தங்கள் மீசாங்களுக்குப் போகவேண்டுமென்று நின்றதிலை, இருவரும் போய்விட்டார்கள். விட்டபின், முனிவர் கண்டியிலிருந்து ஒருநாட் பயணத் தூரத்திலே ஒரு அவஸ்தைக்குப் போய்ச் சேமமாய்த் திரும்பி வந்து, பின்றைமொரு முறைஒரு தூரமான இடத்துக்கு அவஸ்தைத் தேவதிரவிய அனுமானங்களேக் கொடுக்கச் சென்றுர். ஆயின், திரும்பி வரும் வழியில் அவர் தோளாவிலிருந்து தவறிவிழுந்து, அறிவு நினேவில்லாமல் கண்டிக்குக் கொண்டு

வரப்பட்டார். இதன்பின், அவர் ஒருபோதும் கோயிலுக்கப் பால் போகக்கூடியதாகளில்லே. இது சாங்கோபாங்க சுவாமி களுக்கு இணிமேலில்லேயென்ற கவலேக்குக் காரணமாயிற்று. அப்பால், காதில் உண்டுபட்ட ஒரு இரணத்தோடு வந்த காய்ச் சவிலை கில நாள் பாயும் படுக்கையுமாயிருந்து, இலங்கை அப் போஸ்தலர், 1711-ம் ஆண்டு தைமாசம் 16-ந் திகதி தமது சுத்தமான ஆத்துமத்தைப் படைத்தோனிடம் கையளித்தார்.

தேவச்செயலாய், முனிவருடைய உதவியாளரான குருமா ரிருவரும் அவர் மாணப்படுக்கையண்டையில் வர்துவிட்டார்கள். அல்மெயிதா சுவாமியார், மீசாம் பார்க்கப் போயிருந்தவர், ஏதோ ஒரு அறியப்படாத கவர்ச்சியினுல் ஏவப்பட்டு அன்று தானே கண்டிக்கு வந்திருந்தார். சுவாயிமாரெல்லாரும் நிணேத்த வுடனே கண்டிக்கு வருவது கூடியகாரியமல்ல. ஆதலால், இரு குருமாரும் தங்களால் இயன்ற ஆசார உபசாரத்தோடு சரமச் சடங்குகளே கிறைவேற்றினர்கள். திரளான விசுவாசிகள் முனி வர் பாலோகஞ்சென்றதையறிந்து வந்துகொண்டிருந்தமையால். திருப்பிரேத் சேமம் இரண்டுநாளேக்குப் பின்போட்டு வைக்கப் பட்டது. கண்டியரசரும் மாளிகையாரும் முனிவரின் திரு மரணத்தைப்பற்றி வெகு அனுதாபங்காட்டினர்கள். அரசரான நபேந்திரசிங்கர் திருமேனியை ஆலயத்துள்ளே தானே அடக்கம் பண்ண உத்தாவுகொடுக்கச் சுத்தமான தினுல், அது பேடத்தின் முன்னே பவுத்திரமாய்ச் சேமஞ்செய்யப்பட்டது. அக்கேரம் சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் அருட்சிக்குரிய ஒரு பிரேதசேமப் பிரசங்கள்செய்கார்.

### ஓர் இயலாமையால் கேர்க்த இடையூறு

யோசேவாஸ் முனிவர் கொச்சி மேற்றிராணியாரின் பதி லாளியும் இலங்கைக் குருமாரின் முதலாளியுமாயிருந்தவர் என் றதை வாசிப்போர் அறிவார்கள். அவர் இந்த உத்தியோகங் களேக் கைவிட்டுவிட எவ்வளவு ஆசித்தபோதிலும், மேற்றிராணி யாரும் இடங்கொடுக்கவில்லே; தியானசம்பிரதாயத்தின் தலே வரும் சம்மதிக்கவில்லே. அவர் மரிக்குந் தண்யுமே இத் திருப் பொறுப்புகளே நடப்பித்து வரவேண்டும் என்றும், கடைசிநாட் களிலே மாத்திரம் இவ்விரண்டு உத்தியோகங்களுக்கும் தமக்குப் பிரியமான ஒரு குருவானவரை நியமித்து வைக்கலாம் என்றும் சொல்லியிருந்தார்கள். அப்படியே, முனிவர் தேகவியோகமா வதற்குப் பத்துநாட்களின்முன் தம்முடைய கூட்டாளிகளுள் அக முதியவரான யோசேப்பு தெ மெனேசெஸ் என்பவரை மேற்றிராணியாரின் பதிலாளியாகிய விக்காரியு ஜெனறலாகவும் முப்புச் சுவாமியாராகவும் தெரிந்துவைத்தார். மெனேசெஸ் சுவாமியாரோ கண்டி அரசருக்கு நல்அறிமுகமில்லா தவரா தலால், தாம் புத்தளத்திலே இருந்துகொள்ள, அரசருக்கு உவப்பான ஒருவர் இலங்கை மீசாம் முழுதினும் கருமங்களேப் பார்க்கும் பொருட்டு கண்டியில் வசிக்கவேண்டும் என்று விரும்பி, சாங் கோபாங்க சுவாமிகளே விக்காரியு தவாரு, அதாவது, மேற்றிரா ணியாரின் உப்பதிலாளி எனும் உத்தியோகத்தில்வைத்து அதற் குரிய தத்துவங்களேயும் கொடுத்தார். இந்த நியமனத்தினுல், இலங்கைத்தீவின் திருச்சபை, இருபிரிவுகளாக வகுக்கப்பட்டது. வடபகுதிகளும் கிழ்மாகாணமும் புத்தள மீசாமாகவும், நீர் கொழும்புமுதல் தென்பாகமெல்லாம் கண்டி மீசாமாகவும் வக் தன. இத் தென்பாகம் ஏறக்குறையச் சிங்களம் வழங்கும் நாடு களே அடக்கியது. இப்படியே, சுவாமிகள் இலங்கையின் அதி முக்கியமான பாகத்துக்குத் திருச்சபைத் தஃவரும் தம்மனங் கொண்ட அளவில் அந்தப் பகுதிக்காக உழைக்கத்தக்கவரும் அனர்.

யோசேவாஸ் முனிவர் இறக்க அயல்காட்களில், அவர் கண் டியிலிருக்கபோது, அவருக்கு ஒரு ஊறபாடு கேர்ந்தது. எப் படியெனில், ஒரு குளிர்மிகுத்த காட் காஃ கொட்டாவி விடும் போது அவருடைய அலகு மூட்டுவிலகிப்போய்விட்டது. விட் டிலிருக்கவர்கள், சூடு காட்டிச் சுகப்படுத்தலாமென்று வகை மோசமாய் எண்ணி, பலவகையான ஒத்தணங்களேயும் பிடித்ததி குல், கண்ணங்கள் பொக்குளித்து தசைகார்கள் திமிர்த்துப்போய், கீழலகு ஒருபுறம் திரும்பியும், வாய் அரைவாகி திறக்தபடியும் வர்துவிட்டது. இக்தத் துண்பத்தையும் அவலட்சணத்தையும் சுவாமிகள் பாராமல், பிரசங்கம்பண்ண முடியாகிருக்கபோதி லும், சிங்கள நூல்களே எழுதுவதில் காலம் போக்கிவக்தார்.

புது மூப்புச்சுவாமியாசாகிய யோசேப்பு தெ மெனேசெஸ் அந்நாட்களில் கண்டிக்கு வந்து சிலநாட் தங்கியிருந்தபோது, சுவாமிகளுடைய நிலேபாத்தைக்கண்டு, அவரைப் புத்தளத்துக் குக் கொண்டுபோஞல் அங்குள்ள வைத்தியர்களுக்குக் காட்டிச் சுகப்படுத்தலாம் என்ற எண்ணி, அவரை அவ்வருஷம் பெர் திக்கோஸ்துத் திருநாள் அட்டகத்தினுள்ளே நடக்கப்போகிற குருமாரின் கூட்டத்திற் சமுகமாயிருக்க அழைத்தார். புத்த னத்து வைத்தியர்களால் ஒன்றும் செய்யமுடியாமற் போனதி ஞல், சுவாமிகள், நோயைக் கவனியாமல், தமது மீசாம் அலுவ ஃப்பார்க்கத் தீர்மானித்துக்கொண்டு, கட்டுக்கம்பளேக் கோறின யினாடாகச் சீத்தாவக்கைக்குப் பயணமாஞர். ஆயினும், வாய் சரியாய்த் திறக்கவும் மூடவும் கூடாமலிருந்தமை அவருடைய திருவூழியத்துக்கு, விசேஷமாய்ப் பிசங்கஞ்செய்வதற்குப் பெருந்தடையாயிற்று. கொழும்பிலுள்ள ஒல்லாந்த சத்திர வைத்தியர்களுக்குக் காட்டலாம் என்றுல், முதல் அவர்களிடம் போவதும், அப்பால், தாம் ஒரு கத்தோலிக்கு குருவானவர் என்றது வெளிப்படாதபடிக்கு நடந்துகொள்ளுவதும் கூடாத காரியம். அவர்களோ எல்லாரும் அரசாங்க உத்தியோகஸ் தர்கள்.

சுவாமிகள் இப்படி எண்ணமிட்டுக்கொண் டிருக்குப்போது, தேவச்செயலாய், மக்காமிலிருந்து இரேப்பாறிக் கோவைக்குப் போய்க்கொண்டிருந்த போர் த் துக்கேய தேசாதிபதியாகிய தியேரு தெ பீனு தைக்சேரா என்பவர் கொழும்பிலிறங்கிக் கோவைக்கப்பல எதிர்பார் த்திருக்க நேர்ந்தது. அவர், குடும்பத் தோடும் ஒரு அரண்மணக் குருவானவரோடும் வந்திருந்தபடி யால், கொழும்பு ஒல்லாக்க கவர்ணரிடம் உத்தரவுபெற்ற ஒரு வீடு பிடித்துத் தங்கியிருக்கையில், கோவைத் தியானசம்பிரதா யக் குருமாரோடு கொண்டாட்டஞ் செய்யவும் அவர்களுக்குத் தம்மாலியன்ற உதவிகளேப் பண்ணவும் ஆவல்கொண்டார். சுவா மிகளுக்கு கேரிட்ட விபத்தைப்பற்றி அவர் அறிந்தவுடனே, தாம் அவரைத் தமது வீட்டிலே வைத்திருந்து அவர் யார்என்ற குறிப் புத்தெரியா தபடிக்கு ஒல்லார் த சத்திரவைத்தியர்களேக்கொண்டு பார்ப்பிப்பதற்கு விரும்பினர். ஆகவே, சுவாமிகள் வேஷம் மாறிக் கொழும்புக்கு வா, பினு என்பவர் தாமே அவரை எதிர் கொண்டுபோய் அழைத்துவர்து, தமது இல்லத்திலே வைத்தி யர்களேக் கூப்பிட்டுச் சோதிப்பித்தார். அவர்கள் கில மருந்து கள் கொடுத்தும் சுகப்படாமையால், வேருரு கல்லமருந்து உண்டென்றும், அதினுல் ஒர்வேளே சிவமோசமும் வரக்கடு மென்றம் சொன்னர்கள். முதலாளிமார் அதற்குச் சம்மதியா மற் போகவே, சுவாமிகள் கொழும்பில் இனிரிற்பது ஆபத்துக் கிடமாகுமென்ற அஞ்சி, கண்டியாசனின் நாடுகளிலே மீசாம் வேல பார்க்கப் புறப்பட்டுப்போனர்.

நரேந்திரசெங்கர் சுவாமிகளுடைய இயலாமையைப்பற்றிக் கேள்ளிப்பட்டபோது, அவரை அழைப்பித்து, தமது இராச்சி யத்திறுள்ள பேர்போன சில வைத்தியர்களேக்கொண்டு மருந்து செய்விக்க அவருக்கு விருப்பமோ என்ற கேட்டார். சுவாமி கள் அதற்குச் சொன்ன மறுமொழியையும் பின்நடந்ததையும் அவரே கோவைக்கு எழுதிய ஒருகாகி தத்தின்படி காட்டுவோம்: '' இராசா கேட்டதற்கு மறுமொழியாக நான்: தங்கள் இராச மகத்துவம் கட்டளேயிட்டபடி செய்ய எப்போதும் அயத்தம் என்றேன். சிலநாட்பொறுத்து, அரசர், மூன்றுநாட் பயணத் தைக்கு அப்பால் இருந்த கைகண்ட சில சத்திர வைத்தியர்க ஞேக்கு, என்னே அறியாமலே, ஆள்கிட்டு அழைப்பித்தார். அவர் கள் வந்தவுட்டேன, அரண்மணேக்குச் சேர்ந்த கில அப்புகாமி எனும் பிரபுக்களோடு கோயிலிலே என்னேக்காண அனுப்பி, என் ளேச் சுகப்படுத்தக்க இமோ என்று பார்த்துச் சொல்ல விட்டார். தமது மாளிகையில் வைத்துத் தமக்கு முன்பாகவே எனக்கு அவர்கள் வைத்தியம் செய்யவேணும் என்றது அரசருடைய விருப்பம். இது, எந்த அரசராவது தமதுபட்சத்தைப் பெற்றுக் கொண்ட ஒருவனுக்குக் காட்டியிராத ஒரு தாட்சணியம் ஆகை யால், எல்லாருக்கும் வியப்பை உண்டாக்கிற்று. அபினும், அர சர் என்ண மாளிகைக்கு அழைக்கிறதற்கிடையில், கிறீஸ்தவர் கள் கோயிலிலே தானே புதுமருந்தைக் கொடுக்கத் தொடங்கி விட்டபடியால், நான் அரண்மணேக்குப் போகமுடியாமலிருந்தது. இதை அரசர் அறிந்தபோது, கோயிலிலேயே மருந்து நடந்து கொண்டு வரலாமென்று உத்தரவுசெய்து, அந்தச் சத்திரவைத் தியர்கள் என்னேக் குணமாக்கிப்போட்டால் அவர்களுக்குப் பெரியபெரிய வெகுமதிகள் கொடுப்பதாகவும் வாக்குப்பண்ணி ஞர். அவர்கள் ஒரு மாதத்துக்குச் தங்களாலான வித்தையெல் லாம் பண்ணிக்கொண்டுவந்தார்கள். அரசரும் ஒன்றைவிட் டொருநாள் என் சுகத்தை விசாரிக்க ஆளனுப்பிக்கொண்டிருந் தார். ஆனும், என்னுடைய இடர் தீராமல் நிலக்கவேணும் என்றது தேவசித்தமாயிற்று. பின்பு, இராசமகத்துவர் என்னேத் தமது முன்னிஃக்கு வாக்கட்டீனயனுப்பி; என்ணப் பரிசோ தித்து, அலகு முன்னி லும் சற்றே நிமிர்ந்திருக்கிறதென்று கண் டபோ திலும், எனது அந்தக்கேடு திருந்து தற்கு வழியில்லா த படியால், இனி மருந்து செய்வதிற் பிரயோசனமில்லே என்றுர்."

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் தேவதிருவுளத்துக்கு முழுமன தோடும் அமைந்து, இனி யாதொரு மருந்துஞ் செய்வதில்லே என்ற தீர்மானித்துக்கொண்டு, வேததூல்களே இயற்றுவதி லேயே தமது நாட்களேச் செலவழிக்கத் தொடங்கினர். ஆயி னும், சற்றுச் சறருக அவர் மீசாம் வேலேகளேயும் பார்த்துவந்து, அலகிலுள்ள ஊறபாட்டைப் பழக்கத்தினுல் வெல்லுகிறவராகி, கிறிது காலத்துக்குள்ளே முண்போல் பிரசங்கம் பண்ணவும் பிர சித்த தர்க்கங்கள் நடத்தவும் தமது பாடல்களே அரங்கத்திலே படித்துக்காட்டத்தானும் வல்லவராகுர். உள்ளபடி, அவருக்கு வந்த இடையூற அவர் இலங்கைத் திருச்சபைக்கு இணையில்லா நன்மை பயக்கும் வேத நூல்களே இயற்றித் தருவதற்கென்றே தேவாதீனமாய்ச் சம்பவித்தது போல் இருந்தது.



### ஐந்தாம் அதிகாரம்

### ஓர் பிரசித்த தர்க்கம்

அரு ந்கோபாங்க சுவாமிகள் இலங்கைத் திருச்சபைக்கு இயற் றித்தந்த அருமையான நூல்களேப்பற்றிப் பின்னேரிடத் தில் பேசுவோம். இப்போது, அவர் கண்டியிலே பதிதரோடு அரங்கத்திற் செய்த ஒரு பிரசங்கத்தை விபரிக்குக் காட்டுவது வாசிப்போருக்கு மனுகாமாகும். பதிதமதம் ஒல்லாந்த அட் கிக்குக் கீழ்ப்பட்ட காடுகளில் மட்டுமல்ல, கண்டி நகரிலும் உட் பட்டிருந்தது. கண்டியரசர்கள் அவ்வக்காலம் பிடித்து மறி யற்படுத்தியிருந்த ஐரோப்பியருட் சிலர் பதி தராயிருந்தும், அவர் களாற் பதி தமதம் பரவவில்லே. தெலா கெறேல் எனும் ஒரு பதி தனே அதைப் பரப்ப முயன்றுன். எப்படியெனில், 1672-ம் ஆண்டு தெலா ஹேய் எனும் பிராஞ்சிய அட்மிறல் சில கப்பல்க ளோடு திருக்கோணம்ஃயில் வந்திறங்கி, கண்டியாசருடன் வியா பாரப் பொருத்தணே செய்துகொண்டு, திருக்கோணம்ஃயில் ஒரு அரண் செய்த பண்டசாஃயும் அமைத்திருந்தான். பின்பு, தன் கப்பல்களுக்கும் அரணுக்கும் வேண்டிய போசன பதார்த்தங் கள், பொருத்தீனப்படி, கண்டியிலிருந்து வராததைக்கண்டு, அவற்றை விரைவாய் அனுப்பச் செய்வதற்கு தெலா கெறேல் எனும் பொஞ்சியண்யும் சிலகூட்டாளிகளேயும் அரசரிடம் தூது போக்கிவிட்டு, தான் இந்தியாவை நோக்கிப் பாய்விரித்துச் சென்றுன். அக்காட்களில் கண்டியரசராயிருக்கவர் கரேக்கிர செங்கரின் பாட்டனை இராசசிங்கர். இவர் சமுகத்தில் தெலா கெறேல் காட்டிய கர்வத்தின் கிமித்தம், அவனும் கூடிவந்தவர் களும் மறியவில் அடைபட்டார்கள். காலகதியில் அவர்கள் விடு தலேயடைந்து, நாட்டில் மீந்திருந்த போர்த்துக்கேய சந்ததியா போடு விவாகள் செய்துகொண்டு தங்கிவிட்டார்கள். பிற்காலம் தெலா செருவ் ஈரேக்கிரசிங்கரால் விரும்பப்பட்டவனு மானுன். ஆனபோதிலும், அவனே உன்மத்தம் தீலக்கேறிய ஒரு பதிகன். தன்னேடும் கூட்டாளிகளோடும் விவாகத்தினுல் ஒரு பக்தியாகி விட்ட போர்த்துக்கேய சந்ததியாரையுமே தனது கல்வீனிய மதத்திற் சேர்க்கவும், கத்தோவிக்கு திருமறையைத் தூஷிக் கவும் வாய்மூத்து நின்றுன். இவன்தான், பலவருஷங்களின் முன், யோசேவாஸ் முனிவர் ஆகியிற்கண்டிக்கு வக்கபோது, அவர்பேரில் பொய்க் குற்றஞ்சாட்டி அவரை மறியலில் அடைப் பித்தவன்.

தெலா நெழேல் தன்வசப்படுத்தியவர்களுள் ஒருவர் பேதுறு கஸ்கோன் எனும் கலமையதிகாரி. இவர் குருமாருக்கு நண்பராகி, சாக்கோபாக்க சுவாமிகளுக்கும் கிங்களம் படிப்ப திலே வெகு உதவி செய்தவர் என்று முன்னமே கண்டோம். 1712-ம் ஆண்டில், சுவாமிகள் தம்மோடுகூடக் கண்டியில் வசித்த இஞ்ஞாசியுதெ அல்மெயிதா சுவாமியார் அரசருடைய அனுவலின் பேரில் சித்தாவக்கைக்குப் போய்விட, கோயாளியாயிருக்த தம் மைப் பார்ப்பதற்கு அளில்லாமையால் அங்குறுங்கெட்டையிலே யிருந்த கஸ்கோன் அதிகாரியின் சகோதரிவீட்டிலே ஒரு புறம் பான அறையிற்போய் ஒரு மாதத்துக்குமேற் தங்கியிருந்தார். அரசரும் அந்நாட்சளில் அந்த நகரியிலேயே வகித்திருந்தார். சுவாமிகள் அதிகாரியும் அவர் தாயும் சகோதரியும் தமக்கு காட் டிய ஆசார உபசாரங்களே ஒருபோதும் மறவாதிருக்கார். ஒரு நாள் அவர் அதிகாரியின் சகோதரிவீட்டிற்குப் போனபோது வீட்டாரை கோக்கிச் சொல்லுவார்: கீங்கள் எனக்குக் காட்டி வந்த சங்கை மரியாதைகளுக்கும் அன்னபானம் அளித்துச் செய்துவந்த உதவிகளுக்கும் கைம்மாருக உங்கள் ஆத்தும ஈடேற்றத்துக்குரிய மெய்யான வழியைக் காட்டித்தருவதைத் தவிர வேறென்றையும் செய்ய அறியேன் என்றுர். அதற்கு அவர்கள்: நாங்கள் என்ன சொல்லுவதென்று தெரியாமற் திகைக் கிறேம். இப்போது நாங்கள் கைக்கொள்ளுகிற மார்க்கத்தை அந்தப் பொஞ்சுக்காரனே எங்களுக்குப் போதித்தார். அவரும் தம்முடைய மார்க்கத்தை நன்றுய்க் கற்றிருக்கிற ஒருவர். அவ போடு நீங்கள் இந்த விஷயத்தைக்குறித்துத் தக்க நியாயங்களே எடுத்துக்காட்டித் தர்க்கம் பண்ணினல், உங்கள் மார்க்கமோ அவருடைய மார்க்கமோ எது சரி என்று கண்டு சரியானதைக் கைக்கொள்ள மனம் ஏவப்படுவோம் என்றுர்கள். அதற்குச் சுவாமிகள் அந்த ஆன் த் தம்மிடம் கூட்டிக்கொண்டுவரச் சொன் ரை. அவர்கள் தெலா கெழேலே ஒரு இரவு அழைத்துக்கொண் டுபோய் விட்டார்கள். பதிதனேடு சுவாமிகள் செய்த தர்க்கத் தை இவருடைய சொர்த வார்த்தைகளிலேயே இங்கு தரு வோம்.

### சுவாமிகள் தாமே தந்த விபரம்

அவர் 1712-ம் ஆண்டு புரட்டாதிமாதம் 8-க் திகதி கோவைக்கெழுதிய கடிதத்திற் சொல்லுவத:- " முதன்முதல்: நீ அனுசரிக்கிற மார்க்கம் என்ன என்ற நான் அந்தப் பதிதணேக் கேட்க, அவன்: இறப்பிறமாது மார்க்கம் என்*ருன்.* இறப்பிற மாது என்ற சொல்றுக்குக் கருக்கு தன்ன என்ற கேட்க, புதுப் பித்தது அல்லது பிழைபார்த்தது என்றுன். ஒரு மார்க்கம் பிழையாய்ப்போய்கிட்டது என்று காணுமுன் அதைப் புதுப் பிக்க அல்லது பிழைபார்க்க முடியுமா? என்றேன். அதற்கு அவன்: முன்னிருந்ததாகிய ருமானு திருச்சபை தவறிப்போய் விட்டது என்ற தன்னுல் அத்தாட்கி பண்ண முடியாவிட்டால் இறப்பிறமாது திருச்சபையென ஒன்று இருக்க நியாயம்வராது என்றுன். அப்படியானுல், ருமானு திருச்சபையிலே இருந்த தவ றகளே வேதவாக்கியங்களேக்கொண்டு எடுத்துக்காட்டு; காட்டாவிட்டால் நீ கைக்கொள்ளுகிற சபை பொய்யென்று முடிந்துவிடும் என்றேன்.

'' அப்போது பதிதன் முதற்சொல்றுவான்: வேதாகமத் திலே ச்ருவேசான் எவ்வி தமான சுருபுங்களேயும் வணங்கப்படா தென்ற கட்டளே பண்ணியிருக்க, உங்கள் திருச்சபையிலே அது கடக்கிறகே என்றுன். அதற்கு நான்: சருவேசுரன் சுருபங் களே த் தெய்வங்களாக வணங்கவேண்டாம் என்றுர் ஒழிய, தம் முடைய சுத்தவாளர்களின் உருவங்களே அடையாளமாகவைக்கு வணங்கவேண்டாமென்று சொல்லவில்லே; இது வெளிப்படை யான ஒரு உண்மை; ஏனெனில் எடுத்துக்காட்டிய வேதவாக் கியத்திலேதானே: ' நீ எனக்கு முன்பாக அன்னிய தெய்வங்க ளேக் கொண்டிருக்கவேண்டாம்' என்றும், அதின்பின் : 'நீ அவைகளே ஆராதிக்கவும் வேண்டாம் அவைகளுக்கு ஊழியம் பண்ணவும் வேண்டாம்; உன் தேவனுகிய கர்த்தர் நாமே' என்றம் எழுதியிருக்கிறது (புறப்பாட்டாகமம் 20: 3.5). இதி னுல் வேறுதெய்வங்களே ஆரா தியாமுவிருக்கும்பொருட்டே உரு வங்கள் விலக்கப்பட்டன என்றது தெளிவாயிருக்கிறது என்று காட்டியபின், இதை மேலும் வெளிப்படையாக்கும்பொருட்டு அவணோக்கி: இந்த வாக்கியங்களாலே விலக்கப்பட்ட பாவம் என்ன? என்ற கேட்டேன். அவன் விக்கிரகாரா தணதான் விலக்கப்பட்டது என்றுன். அப்போது, நான், விக்கிரகாரா தண என்றசொல்லின் கருத்தை விபரித்து, விக்கிரகங்களுக்குத் தேவ ஆராதனே செலுத்துவதுதான் வேதாகமத்திலே விலக்கியிருக் கிறது அல்லாமல், மெய்யான சருவேசுரனுடையவும் அவரு டைய அர்ச்சியசிட்டர்களுடையவும் சாயல்களே அடையாளமாக வைத்து வணங்குவது விலக்கப்படவில்லே என்று தெளிவித் தேன்.

" இதற்குமாறுகப் பதிதன் வேதாகமத்திலிருந்து ஒன்றும் கொண்டுவர மாட்டாமற்போனன். இப்படியே கியாயத்திருல் அவினக கண்டித்தபின், நான் சொல்லியதை மேலும் வலியுறுத் தும்பொருட்டு, சருவேசான் சுருபங்களே விலக்காமல்விட்டது மாத்திரமல்ல, அவைகளே வைக்கும்படி கட்டளேயிட்டும் இருக் கிரார்; அவைகளே அவமதித்தவர்களேத் தண்டித்தும் சங்கை பண்ணினவர்களுக்குப் பலனளித்தும் இருக்கிறுர் என்று ஒப் பிக்க 'எனது பாதபடியை ஆராதிப்பாயாக' என்று சங்கீதாக மத்தில் எழுதப்பட்டிருக்கிற வாக்கியத்தை எடுத்துச்சொன் னேன். பாதபடி என்றது மாத்திறைசெய்த உடன்படிக்கைப் பேழை. ஆயினும், மனுஷனுப் அவதரிக்கப்போதிற தேவ வாக்கு அனவருக்கு ஒரு அமிகுறியாக அதை அவர்கள் அரா திக்க வேணுமென்ற சருவேசுரன் கற்பித்தார். தாவி துராசா அகை ஆரா தித்து, சுற்றப்பிரகாரமாய் எழுந்தருள்ளித்து அதின் முன்பாகப் பாடி நடனஞ்செய்தார். அதைச் சங்கைபண் தை பிலிஸ் தியர்கள் கொள்ள கோய்களினுற் பீடிக்கப்பட்டுத் தண்டணேயடைந்தார்கள். ஒபேடெடொன் அதைத் தனது வீட் டிலே வெகு உபசாரத்தோடு காப்பாற்றியதற்கு உபகாரமாக அரேக அசிர்வாகங்களே அடைந்தார். இந்த உண்மைக்கு அத் தாட்கியாக வேதபுத்தகத்திலிருந்தே வேறு உதாரணங்களேயும் எடுத்துக் காட்டினேன்.

" இரண்டாவதாக, பதிதன், நாங்கள் பத்துக்கற்பணேயின் இரண்டாவதை நீக்கிப்போட்டோம் என்றம், பத்தாவதை இரண்டு கூறுக்கி வைத்திருக்கிறேம் என்றம் சொன்னன். ஏனெனில், பதிதர்கள் 'நீ உருவங்களே ஆராதியாதிருப்பாயாக'. என்றதை இரண்டாம் கற்பணேயாக்கியிருக்கிருர்கள். அதற்கு நான்: வேதவசனங்களிலே இது முதலாங்கற்பண, இது இரண் டாவது, இது மூன்றுவது என்ற பிரித்துவைத்திருப்பதைக் காட்டு என்று சேட்க, அவன் அப்படிக் காட்டமாட்டாமற் போனுன். ஏனெனில், வேதாகமத்திலே கற்பணேகள் இலக்க மிடப்பட்டில் இ. கீ விரும்பிய விரும்பியபடி அவைகளுக்கு இலக்கமிடுவதை நான் ஏற்றுக்கொள்ளக் கடனில்லே என்றேன். இதை அவனுக்கு இன்னும் நன்றுய் உணர்த்தும்படியாக நான் கேட்டதாவது: ஒருவன் ஒரு விக்கிரகத்தைச்செய்து அதைக் கும்பிட்டால் அவனுக்கு ஒரு பாவமோ இரண்டு பாவமோ என் அம், அப்படிப்பட்டவன் ஒரு கற்பணேயையோ இரண்டு கற் பணேயையோ மீறுகிறுன் என்றும் கேட்டேன்.

"இப்படியே தன்னடைய கொள்கை தவறென்று காட்டப்படவே, அவன் வேறு துறைகளிற் தத்தித்தத்திப்போய் ஒன்றையும் ஒப்பினபண்ண மாட்டாமல் பெரிய இடம்பமான சொற்களே மாத்திரம் எடு த்து வசனித்துக்கொண்டிருந்தான். இது தான் பதிதருடைய வழக்கம். ஆகையால், நான் அவணப் பார்த்து: இது நியாயம் பேசுவதல்ல உதாசனம் சொல்லு வதேயாம் என்ற சொல்லினிட்டு, சூழ நின்றுரை நோக்கி: உங்களுடைய குரு கண்டிக்கப்பட்டார்; ஆதலால் அவருடைய மார்க்கம் பிழையென்று கண்டித்து ஒதுக்கப்பட்டது; ஏனெனில், அவர் தொடக்கத்திலே பொருந்திக் கொண்டதின்படி உரோமைத் திருச்சபையிலே ஒரு தவறையும் காட்டமாடா மற்போரை என்றேன்.

் திருத்தினது என்ற இறப்பிறமாது இப்படியே ஒரு பெரும்பிழை என்ற காண்பித்தபின்பு, உரோமானு சபையே உண்மையானது என்றதை அதிக தெளிவாய்க் காண்பிக்கத் தெண்டித்தேன். இதற்காக நான் அவீனப்பார்த்து: கிறீஸ்து வேதத்தைத் திருத்தினதுயார்? சருவேசாலு மனிதனை என்று கேட்டேன். சருவேசான்தானே முதல் கிறீஸ்துவேதத்தை உண்டாக்கினபடியால், அவர் அது பிழையாய்ப்போகப் பின்பு திருத்திரை என்று வராது அல்லவா? பதிதன் எனது கேள் விக்கு விடையாக மனிதரே திருத்திருர்கள் என்று சொல்ல வேண்டியிருந்தபடியால், பதிதர் சருவேசாறுடைய மார்க்கத் தையல்ல, மனிதருடைய மார்க்கத்தையே பின்பற்றுகிருர்கள் என்று நான் நன்றுக ஒப்பிக்கத்தக்கதாயிருந்தது.

"அப்பால், இரண்டாமிடத்தில், கிறீஸ்துவேதத்தைத் திருத்தின மனிதர் யார்? என்று கேட்டேன். அவன் மறு மொழிசொல்ல வெட்கப்பட்டுத் தடுமாறிக்கொண்டு நின்முன். நான் நிறுத்திப்பிடித்து, சூழநிற்போர் அறியும்படியாக மீண்டும் கேட்க, அவன்: அத்தரும் கல்வீனுமே என்முன். பின்பு: அத்தர் தேவநற்கருணேயைப்பற்றி என்ன போதித்தார்? என் றேன். அதற்கு அவன்: அத்தர் தேவநற்கருணயிலே கிறீஸ்து நாதருடைய சரீரம் மெய்யாகவே உண்டு என்று போதித்தார் என்றுகேட்க: அவர் தேவநற்கருணையிலே கிறீஸ்துநாதரு கைய சரீரம் இல்லே, அதின் அடையாளமும் பொதிமையும் மாத் திரமே காணப்படும் என்று சாதித்தார் என்றுன். அப்படியா இல்: எது உண்மையான திருத்தம், கல்வீனுடையதோ அத்த ருடையதோ? என்று கேட்டேன். நீ இரண்டையும் கைப் பற்றிஞல் ஒன்றுக்கொன்று மாருன இரு போதகங்களே ஏற்றுக் கொள்ளுவாய்; கல்வீறுடைய எண்ணத்தின்படி அத்தருடைய போதகம் பொய், அத்தருடைய எண்ணத்தின்படி கல்வீனு டைய போதகம் பொய். இரண்டு திருத்தமென்றது ஒரு திருத் தமுமல்ல என்று நான் எடுத்துக்காட்ட, அவன் ஒருவிடையும் சொல்ல மாட்டாமற் திகைத்தான். கேட்டு நின்றவர்கள் எல் லாரும் சிரிக்கத்தொடங்கிஞர்கள்.

"'பா தாள ங்களில் இறங்கினர்' என்ற விசுவாச மக் திரப் பிரிவைப்பற்றியும் இவ்வி தமாகவே கேள்வி கேட்டேன். ஏனெ னில், கிறீஸ் துகா தருடைய ஆத் துமம் பா தாளங்களில் இறங்கிச் சென்றது என்று அத்தர் போ திக்க, கல்வினே கர்த்தருடைய சரீரம் கல்லறையில் அடக்கப்பட அவருடைய ஆத்துமம் கிறு வையிலே காகவே தணப்பட்டது என்று பிதற்றினுன். அத்த ரும் கல்வி னுமே மார்க்கத் திருத்தக்காரர் என்று பதி தன் முன் னே சொல்லிவிட்டபடியால், திருத்தக்காரர் இருவரும் இதிலே ஒருவருக்கொருவர் மாறுபாடாய்ப் பேசினுர்கள் என்றதைக் கொண்டு, அவண, இதிலேயும் அவ்வி த மாறுபாடுள்ள வேறு துறைகளிலேயும், வெட்கும்படி கண்டிப்பது இலகுவாயிருக்கது.

" அந்த மனிதன் வெகுவாய்க் கலங்கித் தடுமாறிப் போ ஞன். அதிகாரியுடைய வீட்டிலும் தாய்வீட்டிலும் உள்ளவர் களோ, அவனிலே தாங்கள்கொண்டிருந்த நம்பிக்கையை இழந்து போகத் தொடங்கியதோடு, எங்கள் சத்திய மார்க்கத்திலே மிகவும் சார்புள்ளவர்களுமாளுர்கள். இன்னும் அவர்கள் இதில் சோமலிருக்கிறது உலக நியாயங்களிஞலேதான். ஆகலால், அவர்களுடைய பாதையிலே பிசாசு போட்டிருக்கிற தடைகளே அவர்கள் வெல்லத்தக்கதாகவும், எல்லாம் சருவேசுரனுடைய மேலான மகிமைக்குக் காரணமாய்ப் போகத்தக்கதாகவும் அவ ருடைய வரப்பிரசாத உதவியைக்கேட்டுப் பயபக்தியோடு மன் முடுவோமாக". (இம்மட்டும் சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் எழு திய காகிதத்திலிருந்து எடுத்தது.)

### ஆரும் அதிகாரம்

### இராச சமுகத்திற் தர்க்கம்

தற்குப்பின் கில நாட்களாய் அங்குருங்கெட்டை அரண் மணயிலே கத்தோலிக்கருக்கும் பதிதருக்கும் இடையில் அடிக்கடி சமய தர்க்கம் நடந்துவந்தது. அதெப்படியெனில், கத்தோலிக்கரும் பதிதருமான பல அப்புகாமிகள் அரசசேவகத் தில் அமர்ந்திருந்தார்கள். அரசர் கத்தோலிக்கரின் பக்கமாகவே எப்போதும் பேசி பதிதரை நிந்தித்துவந்தபடியால், சத்தோலிக் கர் தர்க்கத்தில் இலேசாய் வெற்றிகொள்ளத்தக்கதாயிருந்தது. ஆயினும், பதிதர் தாங்கள் தோற்றுப்போனதை ஒப்புக்கொள் ளாதிருந்தார்கள். அவர்கள், தாங்கள் செய்வதெல்லாம் வேதாக மத்தில் இருக்கிறதென்றும், கத்தோலிக்கர் அதற்கு மாருய் நடக்கிறுர்களென்றும் சொல்லிக்கொள்ளுவார்கள். அரசர் இது மெய்தானே என்று அறிவதற்கு குருமாரை தமது சமுகத் திற்கு அழைக்க விரும்பினபோதிலும், இவ்விஷயம் திவெங்கும் பாந்துவிடும் என்று சொல்லி, பிரதானிகள் அவரைத் தடுத்துக் கொண்டு வந்தார்கள்.

ஈற்றில், 1714-ம் ஆண்டின் எழுந்தேற்றத் திருநாள் அட்ட கத்துள் ஒருநாள், இருபகுதியாருக்குமிடையில் மும்முரமான வாக்குவா தம் உண்டானபோது, அரசர் சாங்கோபாங்க சுவாடி கள் அங்கிருந்தால் பதிதருடைய வாயை அடக்கி விடுவாரே என்றும், அவர்களுடைய கியாயங்களெல்லாம் பரிதிமுன் பனி போல் பறந்துவிடுமே என்றும் சொல்லுகிறவரானர். கத்தோ கிக்கரே வெல்லவேண்டும் என்று அவர் விரும்பியிருந்தபடியால், அரண்மனேயார் இருவரைச் சுவாமிகள் இருந்த கோவிலுக்கு அனுப்பி, அவர் பொஞ்சிய பதிதனேடு தர்க்கமாடவிரும்பினல் தமது சமுகத்துக்கு வரலாம் என்று உத்தரவு செய்விக்கார். சுவாமிகள் இதைக்கேட்டு, விவிலியம் எனும் வேதாகம நூஃயும் வேறு சில புத்தகங்களேயும் எடுத்துக்கொண்டு, அரண்மனேக்குச் ் சென்றுர். அங்கு அவரை அரசருடைய அறைக்கு அழைக்குக் கொண்டுபோய் விட்டார்கள். சுவாமிகள் அரச சமுகத்தை அடைந்தபோது, அரசர் தம்மைச் சமய விஷயமாய்ப் பேச அழைத்ததற்காக நன்றிகூறி, தாம் கைக்கொண்டும் போதித்தும் வந்த உண்மை மார்க்கத்தைப்பற்றிப் பேசுவது தமக்கு மகா அனர் தமென்று சிறர் தசிங்களத் தில் வசனித்தார். அவருடைய

பாஷையின் சிறப்பை அரசரும் கேட்டிருந்தோர் எல்லோரும் மெச்சிக்கொண்டார்கள். சுவாமிகளே அரசர் தமது அருகில் இருக்கப்பண்ணி பதிதன் அவரிடத்தில் தனது தடைகளேச் சொல்லச்செய்தார்.

### சுவாமிகள் பதிதன்வாயை அடைத்தது

'' அப்போது பதிதன் தனது பொஞ்சுப் பாஷை விவிலியத் தைத் திறந்து, புறப்பாட்டாகமத்தின் இருபதாம் அதிகாரத் திலே பத்துக்கற்பணபிருக்கிற இடத்தை வாசித்துச் செங்களப் படுத்திக்கொண்டு, பின்வரும் வசனங்களே எடுத்தான். அதா வது: 'எகித்து தேசத்திலிருந்து உன்னே அழைத்துக்கொண்டு வந்த உன் தேவனுகிய கர்த்தர் நானே; எனக்கு முன்பாக கீ அன்னிய தேவர்களே வைத்திருக்கவேண்டாம். உனக்கு எந்த உருவத்தையாவது, மேலே வானத்திலும் கீழே பூமியிலும் பூமி யின்கீழ் தண்ணீரிலும் உள்ள பாதினும் சாயீலயாவது உண்டாக் கிக்கொள்ளவேண்டாம். அவைகளே ஆரா திக்கவும் வேண்டாம், அவைகளுக்கு ஊழியஞ் செய்யவும் வேண்டாம் என்ற வாசித் தான். சுவாமிகள் பதி சணே கோக்கி: மேலே வானத்தி அம் கீழே பூமியி அம் பூமியின்கீழ் தண்ணீரி அம் என்ற வாக்கியங்க ளின் பொருளென்ன? சருவேசான் அவ்வார்த்தைகளால் விலக்கியிருப்பதென்ன? என்று கேட்க, அவன்: அந்த வாக் கியங்கள் உரோமானு கத்தோலிக்கர் வணங்கும் எல்லாச் சுரு பங்களேயும் விலக்குகின்றன என்று பதில் சொன்னுன். அதற்கு சுவாமிகள் அவன் சொல்லிய கருத்து பிழை என்றகூறி, அந்த வேதவாக்கியங்களால் விலக்கப்பட்டது சத்தியவேதச் சுருபங் களல்ல என்று காண்பிப்பதற்குச் சருவேசுரன் தாமே மோசே சின் வாயால் அவ்வாக்கியங்களுக்குக் கொடுத்திருக்கிற வெளிப் படையை உபாகமத்தின் நாலாம் அதிகாரத்தில் 15-ம் வசனம் முதலாக எடுத்துப்பார்க்கச் சொன்னர். அவன் அந்த வசனங் களே வாசித்து இவ்விதம் மொழிபெயர்த்தான்: 'கர்த்தராகிய தேவன் உன்னுடு ஒறேப்பிலே அக்கினியின் நடுவிலே பேசிய அன்று, நீ ஒரு உருவத்தையும் கண்டதில்லே. கண்டிருந்தால், ஓர்வேளே நீ ஏமாந்துபோய், உனக்கு ஒரு உருவத்தை, அல்லது ஆண் அல்லது பெண் சாயலேயோ பூமியில் உள்ள மிருகங்க ளின் அல்லது வானத்தின்கீழ்ப் பறக்கிற பட்சிகளின் அல்லது கிலத்தின்மேல் நடமாடுகிற ஊரும் செந்துக்களின் சாயலேயோ உண்டாக்கியிருப்பாய். இராவேளே வானத்தை கோக்கி உன்

கண்களே ஏறெடுத்து சூரியணயும் சந்திரணயும் ஆகாசத்தின் சகல நட்சத்திரங்களேயும் கண்டு ஏமாந்து போய், கர்த்தராகிய உன் தேவன் சிருட்டித்த அந்தப் பொருட்களே ஆராதித்து அவைகளுக்கு ஊழியம்பண்ணத் தூண்டப்படுவாய்' என்று வாசித்தான். சுவாமிகள் சொல்லுவார்: சருவேசுரன் ஆரா திக்கவேண்டாமென்று கற்பித்தவைகளே இதோகண்டோம். பூமியின் மிருகங்களேயும் சமுத்திரத்தின் மச்சங்களேயும் ஆகாயத் தின் பறவைகளேயும் வானத்தின் வெள்ளிகளேயும் ஆராகிக்கப் படாது. அவைகளேயும் அவைகளேப்போன்ற வேறு படைப்புக் களேயும் வணங்கும்படியாக உருவங்களேச் செய்யப்படாது. ஏனெனில், அவைகள் மனுஷனடைய ஊழியத்துக்காகப் படைக்கப்பட்டவைகளே அன்றி, மனுஷன் அவைகளே வழி பட்டு ஆராதிப்பதற்காக உண்டாக்கப்பட்டவனல்ல. சருவே சுரண்யும் அவருடைய அச்சியசிஷ்டர்களேயும் குறிக்கிற உருவங் களோ அந்த வாக்கியத்தினையது வேறெந்த வாக்கியத்தின லாவது விலக்கப்பட்டில்லே என்றுர்.

" பதிதன் அதற்குச் சொல்லுவான்: சருவேசுரன் சுத்த அரேபியாயிருப்பதினுல், அவருக்குச் சரீரமும் உருவமுமில்லே. அவரை உருவமாய்க் காண்பிப்பது எப்படி? அவருக்கு உருவஞ் செய்வது பாப்பியருடைய ஒரு வைப்புக்கட்டு. அவர் இப்படி உருவம் வைக்கக் கட்டளேயிடவுமில்ல, அவைகளேப்பற்றி யாகொரு வாக்குப்பண்ணவுமில்லே. செய்யமுடியாத காரியங் களே அவர் கட்டளேபண்ணுவாரா? என்றுன். சுவாமிகள் மாறுத்தாரமாக: சருவேசுரனுக்கு சரீரமும் உருவமும் இல் லாதபடியால் அவருக்கு ஒரு சாயில உண்டாக்கக்கூடாது என் பது மெய்கான்; ஆயினும், அவருடைய இலட்சணங்களேக் குறிப்பதற்கு நாம் மனுஷ அறிவுக்கு ஏற்ற அடையாளங்களே வழங்கலாம். இவ்வி தமான குறிப்புகள் அவருடைய உண்மை யான சாயல் அல்லாவிட்டாலும், அவைகளே ஒப்பணகள் என்று சொல்லலாம். அவைகள் உரோமானு திருச்சபை எடுத் துக்கட்டியவைகளல்ல, சருவேசுரன் தாமே ஏற்படுத்தியவைகள் என்று வேதாகமத்தில் காண்கிறேம். தானியேல் ஆகமத்தின் ஏழாம் அதிகாரம் ஒன்பதாம் வசனத்தை எடுத்துப்பார். அதிலே தானியேல் தீர்க்கதரிகி பரிசுத்த பரமதிரித்துவத்தின் முதலாம் ஆளான பிதாவாகிய சருவேசானே மூடுபணி போல வெண்மையான உடை தரித்த ஒரு ஆசாரத்துக்குரிய வயோதிக ராகக் கண்டார் என்று எழுதியிருக்கிறது. புறச்சாதிகளின் அப் போஸ் தலராகிய பாவுலு ஆனவர் கொலோசியருக்குத் தாம் எழுதிய நிருபத்தின் முதலாம் அதிகாரம் பதிண்ந்தாம் வச னத்திலே, தேவவார்த்தை எனும் இரண்டாமாளாகிய சருவே சுரண " காணப்படாத சருவேசுரனின் சுருபம்" என்கிறுர். இந்தத் தேவவார்த்தையானவர் மனுஷரூபமாய் அவதரித்தபடி யால் அவருக்கு ஒரு சரீரமும் உருவமும் உண்டென்பதிலே எவ் வித தர்க்கத்துக்கும் இடமில்லே. ஆகையால், அவருடைய உரு வக்கை வெட்ட அல்லது படக்கிலே எழுகக்கூடும் என்பதை மறுக்கலாமா? அர்ச்சியசிஷ்ட திரித்துவத்தின் மூன்றும் அளான இஸ்பிரீத்து சாந்துவும், கிறீஸ்துநாதர் யோர்தான் நதி யில் ஸ்நாபிக்கப்பட்ட வேளேயிலே, ஒரு புருவின் வடிவமாய் அவர்மேல் எழுந்தருளிவந்தார் என்று சுவிசேஷக மூற்கு முத லாம் அதிகாரத்திலும், லூக்கா மூன்றும் அதிகாரத்திலும், யுவா னியார் முதலாம் அதிகாரத்தின் முப்பத்திரண்டாம் வசனத்தி அம் சாட்சியிடுகிருர் என்றுர். பதிதன் விடைசொல்லமாட்டா மல் விழிக்கவே, பக்கத்தில் நின்றவர்களெல்லாரும் அவணே கையாண்டிபண்ணிப் பேசத் தலேப்பட்டார்கள். அரசரும் அவனே, தான்படித்த புத்தகங்களின் கருத்தை அறியமாட்டாத புத்தி யற்ற மூடன் என்றும், தன் தப்பறைகளேக் கைவிடாமலிருந்த மூர்க்கன் என்றும் அழைத்தார்.

'' புதிதன் வெட்கிப்போய், விளிலியப் புத்தகத்தை விட் டிட்டு, ஞானேபதேசத்தை எடுத்து அதிலிருந்து: 'ஒரே சருவே சுரணயல்லாமல் வேரெருவரையும் ஆரா தியாதே ' என்ற வார் த் தைகளே வாசித்துப் பின்வருமாறு நியாயம் பேசினுன் : சருவே சுரனுடைய உருவங்கள் சருவேசுரனல்ல; சருவேசுரண் ஆரா தித்து வணங்கவேணுமேயொழிய அவருடைய உருவங்களே அல்லவே என்றுன். அதற்குச் சுவாமிகள் சொல்லுவார்: திருச்சபையானது சருவேசுரனுடைய உருவங்கள் தேவத்தன் மையுள்ளவைகள் என்றுவது, அவைகள் தாம் சருவேசான் என் ருவது ஏற்றக்கொள்ளுவதில்லே. இதற்குமாருக, ஒரே சரு வேசான்மாத்திரம் உண்டு என்று அது போதிக்கின்றது. ஆயி னம், அவருடைய சாயல் சருபங்களுக்கும் குறிப்புகளுக்கும் அவருக்கு உரிய வணக்கத்தைச் செலுத்தும்போது, அவருக்குச் செல்லவேண்டிய தேவ உபசாரத்தை எவ்வி தத்திலும் குறைப்ப தாயிராது, கூட்டுவதாயும் அவரை மேலும் மகிமைப்படுத்துவ தாயுமே இருக்கும். இப்படியே, \ ஒரு அரசனுடைய கொடி குடை முதலிய இலாஞ்சண்களுக்கு அல்லது படங்களுக்குப் #IT. # .-- 4

பண்ணும் சங்கை அந்த அரசீணயே அல்லாமல், அந்தந்த இலாஞ்சீண அல்லது படம் செய்திருக்கிற மாத்தை கல்லே மங் மைப்படுத்திப் போற்றமாட்டாது; அவ்வி தமாகத்தானே, சரு வேசானுடைய சாயல் சரூபங்களுக்குக் கத்தோலிக்கர் பண்ணு கிற சங்கை வணக்கங்கள், அவைகளேச் செய்த மாத்துக்கும் கல் அக்கும் படத்தின் பூச்சுக்கும் அல்ல, அவைகளாற் குறிக்கப் படும் சருவேசுரனுக்கே செய்யப்படுகின்றன. இவைகளால் அவருக்கே துதியும் மகிமையும் உண்டாகிறது என்றுர்.

'' இந்த உதாரணம் அங்குள்ளோருக்கெல்லாம் நன்றுகப் பிடிபட்டதினுல், அவர்கள் அஞ்ஞானிகளாயிருந்தபோதிலும். சுவாமிகள் எடுத்துச்சொன்ன கியாயமே சரி என்று காட்ட அவ ரவர் இன்னும் வேறு உதாரணங்களே எடுத்துவைத்துத் தங்க ளுக்குள்.ளே கியாயம் பேசிக்கொண்டார்கள். அரசரும் பதித ணப் பார்த்து: 'ஒல்லாக்த தாஞபதிகள் எனது கொலுமண்ட பத்துக்கு வரும்வேளே, நான் அங்கு இல்லாவிட்டாலும், வழக் கத்தின்படியே, எனது செங்காசனத்துக்கு ஆசாரம் செய்கிறுர் கள். அவர்கள் சங்கைபண்ணுவது கெங்கர்சனத்தின் மாத்தை யும் கல்ஃயும் கம்பளத்தையுமா?' என்ற கேட்க, பதிதன்: ' இல்லே, ஐயனே, சகல சங்கை மரியாதைக்கும் உரிய தேவரீ ரது இராச மகத்துவத்தைத்தான் சங்கைபண்ணுகிருர்கள் என் ருன். அப்போது அரசர்: ' இவ்வி தமாகவே கடவுளுடைய உரு வத்துக்குச் செய்யும் சங்கையும், அந்த உருவங்கள்பண்ணியிருக் கிற மரத்துக்கோ கல்றுக்கோ வேறென்றுக்கோ அல்ல, கடவு ளுக்குமாத்திரம் செய்யப்படுகிறது ' என்றுர்.

" பதிதனே இன்னும் தனது சொற்போரைக் கைவிடமன மில்லாமல், வேருரு நியாயம் கொண்டுவந்தான். அதாவது: சருவேசுரன் கட்டபோபண்ணுத ஒன்றையும் நாங்கள் செய்யப் படாது. அவரோ தமக்கு உருவங்கபேச்செய்ய ஒருபோதும் கட்டபோபண்ணியிருக்கவில்லே என்றுன். சுவாமிகள் அவவேப் பார்த்து: உனது விளிலியப் புத்தகத்தைத் திறந்து, புறப் பாட்டாகமம் 25-ம் அதிகாரத்திலே 18-ம் வசனத்தை வாசி. அதிலே, கர்த்தர், கெருபின்களின் உருவங்கபோ உண்டாக்கிவைக் கச்சொல்லியிருக்கிறுர். எண்களின் ஆகமத்திலே 21-ம் அதிகா ரம் 8-ம் வசனத்திலே, ஒரு சர்ப்பத்தின் உருவத்தை வெண்கலத் தாற்செய்து தம்முடைய குமாரதைய கிறீஸ்து எனும் உலகரட் சகருக்குக் குறிப்பாக வைக்கக் கற்பித்தார். இது ஞான ஆகமத் தின் 16-ம் அதிகாரம் 7-ம் வசனத்தில் நன்றுக விளக்கியிருக் கிறது. அந்த வெண்கலச் சர்ப்பத்தை நோக்கிப் பார்த்தவன், ்தான் கண்ட அதினுலல்ல, சகலருடையவும் மீட்பராகிய உம் மாலேயே குணமாக்கப்பட்டான்' என்ற எழுதியிருக்கிறது. இன்னும் விபாமாய், கிறீஸ்துநாதர்தாமே அர்ச். யுவானியார் சுவிசேஷத்தின் மூன்றும் அதிகாரம் 14-ம் வசனத்திலே, அந்த வெண்கலச் சர்ப்பம் தமக்கு உருவமும் குறிப்புமாயிருந்தது என்று திருவுளம்பற்றியிருக்கிறுர். 'மோசேஸ் கானகத்திலே சர்ப்பத்தை உயர்த்தியது போலவே மனித குமாரனும் உயர்த் தப்படுவார்' என்றது அவருடைய திருவசனம். இதற்குப் பதி தன் சொல்லப்போகிற மறுமொழி என்ன? என்றுர். அவன் முழுதும் மதியிழந்துபோய் உரக்கப்பேசிக் கலகலத்தானே யன்றி, கேட்டதற்கு விடைசொல்லமாட்டாமல் நின்றுன். பின் னும் பல சொற்களே யடுக்கி வெறும் சத்தம் போட்டபின், மூடத் தனமாய், சருவேசுரன் உருவங்களேச் செய்யக் கட்டளேயிட வில்ஃபென்று தான் முதல் சாதித்ததை மாற்றிப்பேசி, அவர் உருவங்களேச் செய்யக்கட்டளேயிட்டாலும் நாங்கள் அவைகளே வணங்கக் கட்டளேயிட்ட தற்கு வேதவாக்கியம் இல்லே என்றுன்.

" அப்பால் பதிதனும் வாதாடுவதினை பிரயோசனமில்ல யென்று சுவாமிகள் கண்டு, அரசர் பக்கமாய்த் திரும்பிச் சொல் அவார்: தங்களுடைய அரசமகத்துவத்தின் முன்னேயும் அரண்மணயின் பெரியோர் முன்னேயும், பதிதன் எடுத்து வாதித்த எல்லாத் துறைகளும் உதாரணங்களும் தவறென்று காட்டி விட்டேன். முதல், சருவேசுரன் சகலவி தமான உருவங்க ளேயும் விலக்கியிருக்கிறுர் என்ற அவன் சாதிக்க, நான், சருவே சான் விலக்கிய உருவங்கள் எவை, விலக்காதவை எவை என்று வே தவாக்கியங்களாற் தாபித்தேன். இரண்டாவதாக, சருவே சுரணக் குறிக்கும் உருவங்கள் செய்யப்படமுடியாது என்றுன். நான், அவருடைய சாயலேக் காண்பிக்கிற உருவங்களே அமைக் கத் தேவ உத்தாவு உண்டென்று வேத வசனங்களால் நிலேநாட் டினேன். மூன்றுவதாக, சருவேசுரனுடைய உருவங்களே ஆரா திக்கப்படாதென்றும், அப்படிச் செய்வதால், சருவேசுரனுக்கு உரிய சங்கை மரியாதையை அந்த உருவங்களுக்குக் கொடுப்ப தாகும் என்றம் நியாயம் வாதித்தான். நாலாவதாக, அவர் உரு வங்களேச் செய்யக் கற்பித்தார் என்றதை முற்றும் மறுத்துப் பேசினுன். நான் எடுத்துக்காட்டிய வேதவசனங்களிலே சரு

Nallur Swami Gnanapragasar Library

OBLATE FATHERS

"THOD ARBAHAM"
657/1, HOSPITAL ROAD, JAFFNA

வேசுரன் தம்முடைய பரிசுத்த தூதர்களாகிய கெருபின் உருவங் களேயும் மெய்யான தேவ மனிதனுகிய கிறீஸ்துநாதருக்குக் குறிப்பான வெண்கலச் சர்ப்பத்தையும் உண்டாக்கக் கற்பித்தா பென்ற கெளிவாய்ச் சொல்லியிருக்கிறது. முழுதும் துலாம்பர மாயிருக்கிற அந்த வே தவசனங்களே மறுத்துப்பேசமாட்டாமல், தான் முன் மறுத்ததைப் பின் ஒப்பினுன். இப்போதோ, சரு வேசுரன் உருவங்களேச் செய்யக் கற்பித்திருந்தபோதிலும், அவைகளே வணங்கவேண்டும் என்பதாக அவர் கேட்களில்ல பென்று சொல்றுகிறுன். இனி, இந்த மனுஷனின் வாயை அடைப்பதற்குச் செய்யவேண்டியது என்னவாஞல், சருவே சுரன் உருவங்களேயும் பிரதிமைகளேயும் செய்வதை விலக்காமல் விட்டதுமாதீதிரம் அல்ல, அவைகளே உண்டாக்க அவர் கற் பித்தது "போலவே அவைகளே வணங்கவும் கற்பித்தார் என்று காட்டுவது தான். சருவேசுரன் உருவங்களேச் சங்கித்து வணங்கக் கற்பித்தது மாத்திரமோ, அப்படி வணங்கினவர்களுக் குச் சம்பாவணேகொடுத்தும் வணங்கிச் சங்கியாதவர்களுக்குத் தண்டண்யிட்டுமிருக்கிருர் என்கிறேன். பதிதன் தனது விவிலி யத்தைத் திறந்து 98-ம் சங்கிதத்தை வாசிக்கட்டும். அதிலே அவர்: 'வாக்குத்தத்தப் பேழை பரிசுத்தமானது, அகையால் அகை வணங்கக்கடவீர்கள் ' என்று கற்பித்திருக்கிறதைக் காண் பான். இராசாக்களுடைய முதலாம் ஆகமத்தை வாசுக்கட்டும். அதின் பத்தாம் அதிகாரத்திலே, கர்த்தருடைய ப்ரிசுத்த பேழைக்கு மரியாதை செய்யாததற்காகப் பிலிஸ் தியர் அடைந்த கடுந் தண்டனே வரைந்திருக்கிறது. இராசாக்களின் இரண்டாம் ஆகமத்திலே, அந்தத் திருப்பேழையின் நிமித்தம் ஒபேடெ டொன் வீட்டாருக்கு அவர் அளித்த ஆசிர்வாதத்தைப்பற்றி வாகிக்கிரும். அந்த வாக்குத்தத்தப் பேழை மாத்தாற் செய்த ஒரு பெட்டியேயானு அம், அது கிறீஸ் துகா தருடைய மகா பரி சுத்தமான மனுஷீகத்துக்குக் குறிப்பாயிருந்தபடியாலேதான். அதை ஆராதிக்கும்படி சருவேசுரன் கட்டளேயிட்டார் அல்லவா? அதை அராதிக்கக் கட்டளேயிருந்தபடியாலேதான், அந்தக் கட் டளேயை மீறிய பிலிஸ்தியர் தண்டிக்கப்பட்டார்கள் அல்லவா? அதைச் சங்கித்து வணங்குவது சருவேசுரனுக்குப் பிரியமாயிரா விட்டால், ஒபேடெடொன் அவரிடம் விசேஷ தயவுகளே அடை யப் பாக்கிரமானது எப்படி?

'' இவைகளேக்கேட்டு, அரசரும் அரண்மண்யாரும் சுவாமி களுடைய பேரறிவையும் வாய்ச்சாலத்தையும்பற்றி அதிசயப் பட்டு, அவர் தம்முடைய மேற்கோள்கள் இன்ன அதிகாரத்திலே இன்ன வசனம் என்று தடக்கில்லாமல் எடுத்துச் சொல்லியதி னல் விவிலியநூல் முழுதையும் கரைத்துக் குடித்திருக்கிறுர் என்று நினத்து அவரை மெச்சுனர்கள். மற்றெல்லோரிலும் பார்க்க அரசரே சுவாமிகள் எடுத்த வெற்றியைப்பற்றி அவரைப் பாராட்டிஞர். பதிதன், முழுதும் தோல்வியடைந்து வெட்கி யிருந்தபோதிலும், ஏதோ வாய்க்குள் முணுமுணுத்துக்கொண் டேயிருந்தான். கடைசெயில் இன்னும் ஒருகை பார்க்கும்படி யாக அவன்: 'அவருடைய பாதபடி பரிசுத்தமுள்ள தாகையால் அதை ஆரா தியுங்கள் ' என்ற 98-ம் சங்கே தத்தின் வசன த்துக்கு ஒரு சிரிப்புக்கிடமான கருத்தெடுத்தான். அதாவது: சருவே சுரன் வாக்குத்தத்தப் பேழையை ஆராதிக்கச்சொன்னபோது, அதின்முன் இருந்துகொண்டு தம்மையே ஆராதிக்கக்கற்பித்தார் என்றம், கிரேக்க பாஷையிறுள்ள விவிலியத்தில் அப்படியே வரைந்திருக்கிறதென்றும் சொன்னுன். சுவாமிகள் அவணேப் பார்த்து: உனக்குக் கிரேக்கபாஷை வாசித்து விளங்கிக்கொள் ளத்தெரியுமா? உனது பொஞ்சிய விவிலியத்திறும் அப்படி வரைந்திருக்கிறதா? என்றுகேட்க, அவன் மவுனஞ்சா தித்தான். அரசரும் அவனே இனிமேல் கத்தோலிக்கு மார்க்கத்துக்கு எதி ராகப் பேசப்படாது என்று ஆக்கியாபித்து, அவன் ஒரு மடை பன் என்றம், பிடிவாதக்காரனை ஒரு கள்ள ஞானி என்றம், தான் அறிந்த உண்மையைப் பேசாமல் தனது பொய்க்கட்டான தப்பறைக்குட் சனங்களே விழுத்துகிறவன் என்றும் சொல்லி முடித்தார். இனி எப்போதாவது அவன் கத்தோலிக்கு மார்க் கத்தை இகழ்ந்து பேசினுல், தாம் அவணப்பிடிப்பித்து கத்தோ விக்கர் கையில் ஒப்பித்து, அவனுக்கு ஏற்ற ஆக்கிணயைச் செய்ய வட்டுவடுவாசென்றம் பயமுறத்திவிட்டார்."

இவ்வளவும் சுவாமிகளது சரித்திரத்திற்கண்டது. அவர் தாமே இத்தர்க்கத்தைப்பற்றி எழுதியதாவது: "இத்தருணத் திலே அரசர் விவிலியம் பூசைப்புத்தகம் கடமைச் செபச்சுவடி எனும் சில புத்தகங்களோடு, நான் சில நாட்களின் முன் சிங்க ளத்தில் எழுதிய [பேதகாறயங்கே தர்க்கய = பிரிவிணக்கார ரோடு தர்க்கம் எனும்] தூலேயும் என்னிடமிருந்து ஏற்றுக்

கொண்டார். இந்தத் தர்க்க நூலில் லுத்தரும் கல்வினும் கட்டி வைத்த தவறுகளும், அவர்கள் தங்கள் மதத்தைத் தாபிப்பதற்கு எடுத்துச் சொல்லிய பொய்ப்புதுமைகளும், அதை அவர்கள் இங்கிலார் திறும் ஒல்லார் த தேசத் திறும் நழைவித்த விதமும், அவர்கள் தாங்களே எப்படிச் சீவித்து மரித்தார்கள் என்றதும் விளக்கப்பட்டிருக்கிறது. அரசர் அதை வாகித்து அதில் மிரு பிரீதிகொண்டார். பதிதருள்ளும் சிலர் அந்தப் புத்தகத்தைத் தாச்சொல்லிக் கேட்டு வாங்கி வாசித்து, அதி அள்ள மறுமொழி களேயும் கண்டு, அதில் எடுத்துக்காட்டிய வசனங்களேயும் தங்கள் விவிலியத்தோடு ஒத்துப்பார்த்து இப்போது தங்கள் மனதிலே உண்மையை ஏறக்குறைய நன்றுகத் தெளிந்துகொண்டிருக்கி ருர்கள். ஆயினும், முகத்தாட்சணியத்தால், தங்கள் மதத்தையும் முரட்டுத்தனத்தையும் கைவிட்டுச் சருவேசுரன் பக்கமாய்த் திரும்பாமலிருக்கிறுர்கள். கிலர் தாங்கள் மனந்திரும்புவதாக வாக்குப்பண்ணி, தங்கள் பெண்மக்களேக் கத்தோலிக்கர் விவா கஞ்செய்யக் கேட்கிறுர்கள். "



### ஏழாம் அதிகாரம் ஒல்லாந்தரால் வந்த நெருக்கிடை

குண்டி அரசரின் நாடுகளில் சாங்கோபாங்க சுவாமிகளுக்கு உண்டான செல்வாக்கினுல் இராச்சியம் முழுதி அம் அதி கரித்த வேஃயும் வேதப்பரப்புதனும் நடப்பதாயிற்று. அந்த இராச்சியத்தி அள்ள கிறீஸ் தவர்களேக் குருமார் ஒழுங்காய்ச் சந் தித்து வாவே, பலமனந்திரும்பு தல்களும் விளேந்தன. சுவாமிமார் தங்கள் மீசாம் வேஃயை ஒளிப்புமறைப்பில்லாமற் செய்துவர் ததிலை, விசுவாகிகள் சுற்றுப்பிரகாரங்கள் பாசுக் காட்சிகளால் பத்தியில் அதிகரிக்கவும் அவிசுவாகிகள் வேதத்தைப் பாராட் டவும் தொடங்கினர்கள். ஒல்லாந்தருடைய நாடுகளிலோ அப் படியல்ல. முன்பு, இந்நாட்களில் அங்குநடந்த பெரும் அரசியற் குழப்பங்களினல் குருமார் கரைதுறை ஊர்களில் வசித்த கத் தோலிக்கரிடம் போவதைப்பற்றி வெகு சாக்கிரதையாய் இருக்க வேண்டியதாயிற்று. இது ஒன்றைத்தவிர, சாங்கோபாங்க சுவா மிகள் 1714-ம் ஆண்டுக்கும் 1724-ம் ஆண்டுக்கும் இடைப்பட்ட தாகிய அக்காலத்தில் செய்தவைகளேப்பற்றிய வரலாறு சிறிது மாத்திரம் கிடைத்திருக்கிறது.

கண்டியில் விக்காரியு தெ வாரு, அதாவது, மேற்றிராணி யாருக்கு உபபதிலாளியாபிருந்த சுவாமிகள் நடப்பிக்க வேண் டியதான ஒரு கடமையைமட்டும் அறிவோம். அதாவது, யோ சேவாஸ் முனிவர் கெடுங்காலம் செய்து வந்தது போலவே, இவ ரும், கோவையிலிருந்து புதிதாய் வரும் குருமாரை அரசர் சமு கத்தில் கொண்டுபோய் விட்டு, அன்னேர் கண்டி இராச்சியத் தில் வேலே செய்ய உத்தரவு பெற்றுக்கொண்டு வருவார். நரேந் திர செங்கராசா தாராள மனதோடு அந்த உத்தரவைக் கொடுத் ததும் அல்லாமல், குருமாருடன் முன்னிலும் அதிகமாய் அள வளாவி நடக்கவும் தொடங்கினர். இவர்களுள் இஞ்ஞாகியு தெ அல்மெயி தாவும் கிறிசோஸ்தொம் பெர்ணண்டுவும் எனும் இரு குருமாரும் ஒருவர் மாறி ஒருவராய் தாம் வசித்திருந்த அங்கு ருங்கேட்டையிலேயே இருக்கக் கேட்டுக் கொண்டார். அங்கு கொஞ்சம் கத்தோலிக்கர் மட்டுமே இருந்தனர். குருமார் அங் கிருந்து சமீபமான வேறிடங்களுக்குப் போனுலும், நெடுநாள் தங்காமலும் அரண்மணக்குத் தூரத்திலிராமலும் பார்த்துக் கொள்ளுவார். இதற்குச் சம்மதிப்பது உத்தமம் என்று சாங் கோபாங்க சுவாமிகள் கண்டார். ஏனெனில், குருமார் இலங்

கைத்தீவில் நின்ற மிஷன் வேலையை நடத்துவதற்கு அரசரின் ஆதாவு முக்கியமாய் வேண்டப்பட்ட தாயிற்று. அவர்கள் கண்டியரசரின் பிரசைகளாயிருந்தமை அவர்களுக்கு ஒல்லாந்தருடைய நாடுகளிலேயும் வெகு கிலாக்கியம் தருவதாயிற்று. அன்றியும், அரண்மணயில் ஒரு குருவானவர் ஊடாடுவது குருமாருக்கு எதிராப் வேத விரோதிகள் பரப்பிக்கொண்டுவந்த அப்வாதங் களேக் கண்டித்து ஒதுக்குவதற்கு ஒரு உத்தம் வழிபாடு அல்லவா? அரசர் குருமாருக்குத் தமது மாளிகைக்கருகில் ஒரு கிறக்கோவிலும் அறை வீடும் கட்ட நிலங் கொடுத்திருந்தார். அது மட்டுமல்ல, போர்த்துக்கேயர் காலந்தொட்டு அரண்மண்யில் கிடந்த பூசை உடுப்புகளேயும் திருப்பாடுகளின் படங்களேயும் அவர்களுக்கு உபகரித்தார். மாளிகையிலே, அரச். அந்தோனியார் சுரூபம் ஒன்ற சங்கையான ஒரு இடத்தில் ஆசாரமாய் வைத்திருந்தது.

அரசர் இவ்வி தம் குருமாருக்குத் தயவு காட்டியதை அறிந்த வேத விரோதிகள் அவர்களில் எரிச்சல் கொள்ளத் தொடங்கிய தும் இயல்பே. இவர்களால் சாங்கோபாங்க சுவாமிகளுக்குப் பெருங் கவலேகள் உண்டாகவிருந்தன. ஆயினும், இவர்கள் தங் களுக்கு ஒரு கண்டாள் அகப்படுமட்டும் பொறுக்கிருந்தார்கள். அந்நாட்களில் ஒல்லாந்த நாடுகளில் நடந்தவைகளேப்பற்றி, சுவா மிகளே 1714-ம் ஆண்டு ஜப்பசி மாதம் 18-க் திகதி கோவைக்கு எழுதியனுப்பிய ஒரு கடிதத்தில் கில குறிப்புகளேக் காண்கின் ரும். அவர் சொல்வது: "சென்றுபோன இந்த நாட்களில் கொழும்பிலே பெருங் கல்பிலி உண்டாகியிருக்கிறது. ஒல்லாக் தர் புதுவரிகளே நியமித்ததின் நிமித்தம் சனங்கள் அவர்களுக்கு எதிராய் எழுந்து இரு பக்கத்தாரும் அடிபட்டுக்கொண்டார்கள். ஒல்லாந்தர் முப்பது பேரைப் பிடித்து, கிலருக்குக் காதுகளே வார்ந்து விடவே, சனங்கள் மிகவும் கொர்தளித்து அவர்களுட் சிலர் இப் பகுதிகளுக்கு ஓடி வந்திருக்கிறுர்கள். ஒருமுறை கேவகம்கோறளேயின் தலேவனுடு நூற பேர் வந்தார்கள். வேறெருமுறை தொளாயிரம் பேரும், இப்போது இன்னும் கானாறபெரும் வந்திருக்கிறுர்கள். அரசர் அவர்களே த் திருப்பி அனுப்பப்பார்க்க, அவர்களோ: ஊருக்கு மீளுகிறதைக் காட்டி அம் இங்கேயே இறந்துவிட மனமாயிருக்கிறேம்; ஏனெனில், பதிதர்களுடைய அடியாயங்களே எங்களால் தாங்க முடியாது; அவர்கள் எளிய சனங்களின் இரத்தத்தை உறிஞ்சுவதிலேயே கண்ணுயிருக்கிருர்கள் என்றுர்கள்" என்றெழுகினர். ஆயினும்

சனங்கள் தங்கள் நாடுகளே விட்டு ஓடிப்போவதைக் கண்ட ஒல் லாக்த கொம்பனிக்காரர் கத்தோவிக்கரும் அப்படியே ஒடிவிடு வார்களென் றபயர்து செய்தது என்ன என்றம் சுவாமிகள் எடுத் தூச் சொல்றுகிறுர். அதெப்படியெனில்: '' எங்கள் கொழும்பு நீர்கொழும்புக் கிறீஸ் தவர்கள் எங்களுக்கு இல்லிடம் தந்தும் கத்தோலிக்கு வேதத்தின் நன்மையை ஊக்கப் படுத்திக்கொண் டும் வந்ததற்காக நாட்டைவிட்டு ஒட்டப்படவிருந்தவர்களே இப்போது மீண்டும் தங்கள் வீடுகளிலே இருந்துகொள்ளவும் தங்கள் வேஃகளேப் பார்க்கவும் விட்டிருக்கிறுர்கள். தேசப் பிரட்டம் செய்யப்பட்டவர்களுள் உயிரோடிருக்கிறவர்கள் எல் லாரும் வந்துவிட்டார்கள். முதலியார் டொம் அப்போன்சு பெறெயிருவும் அவருடைய சகோதாரான டொம் லூறென் சுவும் மாத்திரம் இன்னும் வத்தாவியில் சிறையிருக்கிருர்கள். கத்தோலிக்கருக்கு மாறுகக் கடுமை பண்ண வேண்டாமென்று அங்கிருந்து தானே கட்டளே வந்திருந்தும், அவர்கள் கிறை மீளவில்லே. இப்படியிருப்பதால் எங்கள் சுவாமிமார் ஒல்லாந்த பாகங்களில் நழைந்து மீசாம் வேலே பார்ப்பது இன்னமும் ஆபத்துக்குரியதாகவே இருக்கின்றது. எங்கள் மிஷனுக்கு எவ்வளவோ அபாயகரமான இந்த நிலேபரம் நீங்கிப் போகும் படியாகச் சருவேசுரன் இரக்கம் பண்ணுவாராக!"

### அல்மெயிதா சுவாமியார் சிறைப்படல்

ஒரு வருஷத்துக்கு மேலே சுவாமிமார் கொழும்புக்குப் போகாமலிருந்தபடியால், சாங்கோபாங்க சுவாமிகள், கண்டியில் தமக்குத் தஃமை உதவியாளராயிருந்த இஞ்ஞாசியு தெ அல் மெயிதா சுவாமியாரை இராசா கொடுத்த மெய்க்காவலோடு கூட்டி அங்கு அனப்பினர். அந்தச் சுவாமியார் முதல் அர சருக்கு வேண்டிய கில பொருட்களேக் கொழும்பில் வாங்கி அனப்ப நியமித்திருந்தது. அவர்கொழும்பைச் சேர்ந்து, வாங்க வேண்டிய பொருட்களே வாங்கிக் கொடுத்து, தமக்கு மெய்க் காவலாய் வந்த அரண்மண உத்தியோகத்தணயும் அவனுடு சேர்ந்த மூவரையும் கண்டிக்கு அனுப்பிவிட்டு தாம் கொழும் பிலே சக்கிறமேர்துகளேக் கொடுப்பதற்காகத் தங்கிரைர். அந்கே தேவ திரவிய அனுமானந்களேப் பெற ஆவலாயிருந்த கத்தோலிக்கர் தொகை அதிகமானபடியால், ஒரு மாதத்துக்கு மேல் தமது திரு ஊழியத்தை அவர்கள் மத்தியில் நடத்திக் கொண்டிருக்க வேண்டி நேரிட்டது. இதற்கிடையில் நகரியிலே ஒரு குருவானவர் வந்திருக்கிறுர் என்ற செய்தி ஒல்லாந்த

அதிகாரிகளின் செவிக்கு ஏறிவிட்டது. உடனே அவரைப் பிடிக்க அடுக்குப் பண்ணினர்கள். கண்டியாசனுடைய சனுவைப் பெற்றிருந்த ஒரு குருவானவரை அகப்படுத்திப் போடு வதில் அவர்களுக்கு ஒரு துட்டாட்டரான உருசி பிறந்தது. அவரைக் கைப்பற்ற உளவு சொல்லிக்கொடுப்போருக்கு ஒரு வெகுமதியும் வாக்குப்பண்ணி பிரசுத்தம் செய்யப்பட்டது. ஒருநாள், கத்தோலிச்கர் என்ற எண்ணப்பட்ட மூன்று பெண்டுகள் இரவில் தங்கள் வீடுகளே விட்டுப் புறப்பட்டு எங்கேயோ போனர்கள் என்ற அறிவிக்கப்பட்டபோது, அவர்களே, பூசைக்குப் போனர்கள் என்ற சந்தேகத்தின் பேரிற் பிடித்து, கண்டிப்பான விசாரணேக்கு உட்படுத்தினர்கள். அவர்களோ தரங்கள் வேறு அலுவலாய்ப் போயிருந்ததாக நிறுத்திச் சொலீலிக்கொண்டிருந்ததிரைல் காரியம் வாய்க்கவில்லே.

இந்த அருட்கியின் கிமித்தமாக சுவாமியார் தமது ஊழி யத்தை நடத்த முடியாமல், கத்தோலிக்கருக்கு மோசம் வரா வண்ணம், புறப்பட்டுப்போய், ஆட்களில்லாத ஒரு வீட்டிற் தங் கிரை. அந்த வீட்டுக்காரன் நகரியை விட்டுப் போயிருக்க, அவருடைய வேலேக்காரனே, அரசினர் தருவோமென்ற வெகு மதிக்கு ஆசைப்பட்டு, சுவாமியார் இருக்கும் மறைவிடத்தை காவற் சேணேத் தல்வேறுக்கு அறிவித்து விட்டான். விடவே, அல்மெயிதா சுலாமியாரை ஒல்லாந்தர் அப்பிக்கொண்டார்கள். இதுதான் தியான சம்பிரதாயக் குருவானவர் ஒருவரை அவர் கள் அகப்படுத்திய முதன் முறை.

சுவாமியாரை ஒன்றரை நாள் அடைத்து வைத்திருந்து பின், கப்பித்தான் மையோர் சமூகத்துக்குக் கொண்டுபோ ஞர்கள். அங்கு, பிசுக்காலும் கவண்மெந்து சக்கிடுத்தாரும் மூன்று கல்வீனுமதப் போதகர்களும் இரு நகரப் பெரிய மனு ஷரும் நியாய சபையாகக் கூடியிருக்க விசாரணே நடந்தது. ''அவரை நீ ஒரு குருவோ என்று கேட்டார்கள். அவர் ஆம் என்றுர். எங்கிருந்து வந்தாய்? கண்டியிலிருந்து அரசருக்குச் சில பொருட்களே வாங்க வந்தேன். யாருக்காவது ஞானஸ் நானங் கொடுத்தாயா? அநேகருக்கு, ஆயிரத்துக்கு மேற்பட்ட வர்களுக்குக் கொடுத்தேன். உனது சுய தேசம் எது? கோவை நகர். இத் தீவில் எப்படி நழைந்தாய்? என்று இப்படிப் பல கேள்விகள் போட அவர் எல்லாவற்றுக்கும் தாராளமாய் ஒன்றையும் ஒளியா மல் விடைகொடுத்தார். கொழும்பிலே தமது கையால் சக்கிறமேந்துகீயப் பெற்றுக்கொண்ட கத்

தோலிக்கர்களின் நாமங்களே மட்டும் வெளிப்படுத்தவில்லே. அதற்காகத் தம்மைத் தண்டிக்க விரும்பிஞல் என்ன ஆக்கிண் யும்பட ஆயத்தம் என்ற உறுதியாய்க் கூறிஞர். அப்பால், அவர்கள் மார்க்க விஷயமாய் அவரிடத்தில் கில கேள்ளிகளே த் தொடுக்க, அவர் அவைகளுக்குப் பூரணமாய் விடைகொடுத்து அவர்களே வெட்கப்பண்ணியும் விட்டார். உடனே, அவர்கள், ஒல்லாந்து தேசத்தில் கின்று வந்திருந்த ஒரு கப்பலில் அவரை ஏற்றிவிட்டார்கள்."

கப்பல் தூத்துக்குடிக்குப் பாய் விரித்தது. அங்கே இருந்த கொச்சி மேற்றிராசனத்துக்குச் சேர்ந்த ஒரு குருவானவர் இலங்கைக் குருவானவர் ஒருவர் கப்பலிலே மறியலாய் அடை பட்டு கரையைக் காணக் கூடாமலிருக்கிறுர் என்று கேள்விப் பட்டு, அவருக்குச் சில உடுப்புகளும் உணவுப் பொருட்களும் சூழ்ச்சமாய்க் கொடுத்தனுப்பி வைத்தார். ஏனெனில், அவ ருக்கு, தாம் அணிக்கிருக்க உலோவு மாத்திரமன்றி வேறு உடுப்பில் கூ. சாப்பாட்டுக்கும் மிகத் தட்டுப்பட்டார். தூத்துக் குடியிலிருந்து கப்பல் காலிக்குத் திரும்பி வந்து, பின், ஒல் லாந்துக்குப் போயிற்று. இடை வழியில், நன்னம்பிக்கை முனே யிலே அவரைக் கடலுள் எறிந்துவிடப் போகிருர்கள் என்ற வதர்தி பிறர்தபோதிலும், கப்பற்காரர் அப்படிச் செய்யாமல் அவரை ஒல்லாந்திலே கொண்டுபோய்ச் சேர்த்தார்கள். அங்கே இருந்த போர்த்துக்கேய ஸ்தாபைதியிடம் அவர் ஏதோவித மாய்ப் போய்ச் சேர்க்து, இவரால் போர்த்துக்காலின் தலே நகராகிய விஸ்போனுக்கு **அனு**ப்ப<mark>ப்</mark>பட்டு, சில காலம் வி<mark>ஸ்</mark> போனின் தியான சம்பிரதாயக் குருமாரோடு தங்கி, பின் 1718-ம் ஆண்டு புறப்படச் சமயம் வாய்த்தபோது கோவைக்கு வந்தார்.

இதற்கிடையில், ஒல்லார்தர், கொழும்பிலே கத்தோலிக்க ருக்கு எதிராகக் கடினமான சட்டங்களேப் பிறப்பித்திருந்தார் கள். ஒரு சட்டத்தினுல், கத்தோலிக்கர் பிரசித்தமாய் அல் லது இரகசியத்தில் ஒருங்குகூடுதல் விலக்கப்பட்டது. அதை மீறுவோருக்கு முதன்முறை 100 இறைசாலும், இரண்டாம் முறைக்கு 200 இறைசாலும், மூன்மும் முறைக்குச் சரீர தண் டண்யும் விதித்திருந்தது. வேறுரு சட்டம் " கத்தோலிக்கு குருமார்கையால் குழந்தைகளுக்கு ஞானஸ்நானம் கொடுப்பித் தல் விலக்கப்பட்டது." (ஒல்லாந்த அரசசட்டங்கள் 2-ம் காண் டம், 185-ம் பக்கம்.)

## புது மனந்திரும்புதல்கள்

அல்மெயிதா சுவாமியாரைப் பிடித்து அப்புறப்படுத்தி விட்டமையால், சாங்கோபாங்க சுவாமிகளே கொழும்புக்கும் நீர்கொழும்புக்கும் போகவேண்டியதாயிற்று. கொழும் பில அவர் "சமாதானமும் அமரிக்கையுமாய்ச் சித்தியோடு வேலே செய்ய" ஒரு நல்ல சந்தர்ப்பம் தேவாதீனமாய் வாய்த்தது. அங்கே, அந்நாட்களில் வேர்ஜில் மான்சி எனும் யேசு சபைக் குருவானவர் ஒல்லாந்த கவணரான ஈசாக்கு அகுஸ்துஸ் றம்ப் என்பவனுடைய விருந்தாளியாய் வந்திருந்தார். இவன் கத் தோலிக்கருக்கு அன்பனல்லாவிடிலும், அந்தக் குருவானவ ருடைய சிரேநிதனும் இருந்தபடியால், அவர் நிமித்தமாய், சாங் கோபாங்க சுவாமிகள் செய்த வேலேயை அறியாதவன் போல இருந்துவிட்டான்.

அந்த நாட்களிலே, கண்டியிராச்சியத்திலே சாங்கோபாங்க சுவாமிகளும் அவருடைய துண்வரான யோசேப் கோமெசு எனும் குருவானவரும் இரண்டு கிராமங்களே முழுதாக வேதத் திற் திருப்புவேரராஞர்கள். இக் கிராமவாசிகளின் முன்னேர், முந்திய நூற்முண்டிலே நீர்கொழும்பு ஒல்லாந்தர் கைப்பட்ட போது, அங்கிருந்து கண்டியிராச்சியத்திற்கு வலசைவாங்கி யிருந்தார்கள். அவர்களுடைய சந்ததியாரான இவர்கள், ரெடுங் காலம் கிறீஸ்தவர்களல்லா தவர்கள் மத்தியிற் சீவித்ததிஞல், அஞ்ஞானிகளேப் போலவே நடந்து வருவார்கள். இவர்களுடைய பெயர்கள் மாத்திரம் இவர்களேக் கத்தோலிக்கபேன்று காட்டிக் கொண்டிருந்தனவல்லாமல், நடையில், வேதத்துக்கு உரியது ஒன்றும் இவர்களிடம் காணப்படவில்லே. குருமார் இருவரும் பலனிதமான கியாயங்களேயும் சொல்லி இவர்களே உடன்படுத்தி மீண்டும் வேதத்திற் சேர்த்தார்கள்.

இக்காலத்திலே தான், சாங்கோபாங்க சுவாமிகள், அலங் காரமான சிங்களத்தில் ஒரு தர்க்க நூல் எழுதி நரேந்திரகிங்க அரசரை உவப்பித்தார். இந்த அரசர் சமய தர்க்கங்களேக் கேட்பதில் விருப்புற்று, பல மார்க்கத்தவர்களேயும் தமது சமு கத்தில் தர்க்கம்போட அழைப்பார். யோசேப் கோமெஸ் சுவாமியார் அரண்மணக்கு அடிக்கடி போகத்தக்கதாக, அவரை அரசர் தமது செலவிலே ஒரு பிரதானியின் வீட்டில் தாப ரித்துவந்தார். சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் அக்கியானத்தை யும், விசேஷமாய், புத்த சமயத்தையும் கண்டித்துச் சொல் வதையெல்லாம் கோமெஸ் சுவாமியார் எழுத்தில் வைத்துக் கொடுக்க, அவுற்றை அரசர் மிகு விருப்போடு வாசித்து அவைகள் "பொழுது போக்குக்கு மிக ஏற்றவை" என்று சொல்லி வருவார். ஆயின், கண்டியிலே கிறீஸ்தவர்களுக்கு எதிரான கட்சுயார் பிற்காலம் பெலங்கொண்ட நாளில், இது சாங்கோ பாங்க சுவாமிகளுக்கு மாளுகப் பெரியவொரு முறைப்பாட்டுக்குக் காரணமாயிற்று என்றும், அரசர் சுவாமிகளேக் காப்பாற்ற அரும் பாடு படவேண்டி வந்தது என்றும் பின்னைல் காண்போம்.

### யாழ்ப்பாணத்தில் ஒரு வேதவிரோதப் புயல்

1717-ம் ஆண்டில் ''ஒரு பூசையுடுப்புப் பெட்டி பதிதருக் சுச் சேர்ந்த நாடுகளிலுள்ள ஒரு கத்தோவிக்கு வீட்டில் மறைத்து வைத்திருந்ததை கொம்பனியின் சேவகர் கண் டெடுத்து, அதைக் கைப்பற்றிக்கொண்டு யாழ்ப்பாணப் பட் டண நீதிச்சபைக்குச் சென்றுர்கள். நீதிச்சபையார் அதைப் பெரித்தமாய் எரித்துவிடக் கற்பித்தார்கள். உடுப்பு முதலிய வைகள் எல்லாம் எரிக்தபோதிலும், பூசைப் புத்தகத்தையோ கெருப்புத் தீண்டவில்லே. இந்தச் சம்பவம் பதி தருடைய கண் களேத் திறந்து அவர்கள் மெய்யான வேதத்தை அறியப் பண்ணுவதற்குப் போதிய ஞான வெளிச்சத்தைக் கொடுக்கத் தக்கதாயிருந்தபோதிலும், அவர்களோ தங்கள் குருட்டாட் டத்தினுல் உணர்ச்சியற்றுப்போய், அப்புத்தகத்தை எடுத்துத் துண்டு துண்டாய்க் கிழித்துவிட்டார்கள். இதன்பின் கத்தோ கிக்கரைக் கொடோமாய்த் துன்புறுத்தத் துவங்கி, யாழ்ப்பா ணப் பட்டணக் கத்தோலிக்கரின் தஃயான வித்தோரியானு கெ பருஸ் என்பவர்பேரிலும் வேறு சங்கைபோர்த கத்தோ லிக்கர் சிலர்பேரிலும் தங்கள் கோபச் சண்ட வேகத்தைச் செலுத்தத் தொடங்கினர்கள். தெபரேஸ் என்பவர் குரு மாருக்கு இல்விடம் கொடுத்து, அவர்களேப் பாதுகாத்து எல்லா விதத்தினும் அவர்களுக்கு உதவிசெய்து வந்தவர்; நல்ல தனவர்தன். அதின் கிமித்தம் கொம்பனியாராலும் மிக மதிக்கப்பட்டு, இலங்கைக் கொம்பனியின் வியாபாரங்களுள் முதன்மை பெற்றதாகிய யாண வர்த்தகத்திலே ஒரு விதாண யாக ரியமிக்கப்பட்டிருந்தவர். இவரையும் மற்றவர்களேயும் நீதிச் சபையின் முன் நிறுத்தி வாயில் வந்தபடி வைததோடு, இவர்களே குருமாரைக்கொண்டுவந்து உதவிகொடுத்து தங்க ளுடைய ஒல்லார்த மதத்தின் வெள்ளேக்காரரிலும் சறுத்த வர்களிலும் கிலரைக் கத்தோலிக்கு வேதத்திற் சேரப்பண்

ணினவர்கள் என்று குற்றஞ் சாட்டினர்கள். இவர்களோ தாங் கள் இறப்பிறமாதுக்காரரைத் திருப்புவதில் உலனில்லே என் றும், தாங்கள் குருமாரைக் கொண்டு வந்ததானுல் அப்படிக் கொண்டு வந்தபோது கண்டுபிடித்தாற்தான் தங்களேத் தண்டிக்க கியாயம் உண்டு என்றும் விடைகொடுத்தார்கள். அப்போது, கொம்மாண்டோர், வித்தோறியானு தெ பறேஸ் லெயித் தாமுடைய வீட்டைச் சோதிக்கும்படி சப்பித்தானுக்குக் கட் டளேயிட்டான். இப்படி அவர்கள் முன்னெருபோதன் செய் யத் துணியாததினுல், அவருடைய வீடு, இதுவரையில், குரு மாருக்குச் சேமமான அடைக்கலமாயிருந்துவந்தது. அன்றி யும் கத்தோலிக்கராயிருந்த சில கோர்ப்பொறஸ் உத்தியோ கத்தர்களேயும் சேர்ஜன் உத்தியோகத்தர்களேயும் அவ்விதமே நீதிச் சடையின் முன்பாக வரித்து, முன்னவைபோன்ற குற்றச் சாட்டுக்களேயும் பிறவற்றையும் அவர்களிற் சுமத்தி ரைகள். அவர்கள் மாறுத்தாமாக: தாங்கள் போர்த்துக்கேய குருமாரால் (தியான சம்பிரதாயத்தாரை இப்படியே அங்கு சொல்லி வருவார்கள்) அல்ல, தங்கள் சுய நாட்டிலேயே ஞானஸ்நானம் பெற்றுக் கொண்டார்கள் என்றும், தாங்கள் தங்கள் விசுவாசத்தை வித்தோறியானு தெபரேஸ் லெயித் தாம் வி தாணயாரிடத்திலிருந்து அல்ல ஞானஸ்நானத்திற் பெற் றுக்கொண்டார்கள் என்றும், அது தங்கள் இருதயத்தில் ஆழ மாய்ப் பதிர்திருக்கிறது என்றம், என்ன சங்கைக்காகவாவது வேறு கிலாக்கியத்துக்காகவாவது தாங்கள் அதை எப்போ தாவது விடப்போவதில்லே என்றம் மொழிர்தார்கள். விளக் கம் முழுதையும் நீதிச் சபைக்குத் தீலயாயிருந்த கொம்மாண் டோர் எழுதி கொழும்புக் கவணருக்கு அனுப்பினுன். கவ ணரோ காரியத்தை அவ்வளவில் நிறுத்தி வைக்கவும், கத்தோ லிக்கரை உத்தியோகத்திலிருந்து நீக்காதிருக்கவும் கட்டளே பண்ணினை. இவ்வி தமே வி த்தோறியானு தெ பறேசும் மற் றவர்களும் இம்முறை தப்பிக்கொண்டார்கள். '' (1717-ம் ஆண் டின் அறிக்கை)

### பதிதனுய் வந்த ஒரு பரதவன்

இரண்டு வருஷம் பொறுத்து, மீண்டும் ஒரு கொடிய வேத கலாபண உண்டுபட்டது. அதெப்படியெனில், மன் ஞரிலே அந்தோனியு <mark>லோப்பெஸ்</mark> எனும் ஒரு பரவ சாதி யான் " ஏதோ உலக நன்மை அடைந்துகொள்ளும் அவாவினுல் தன்ணேயும் ஒரு பதிதன் என்று விளம்பரப் படுத்திக்கொண்டு"

சுவாமிமாரை ஒல்லார்தரிடம் பிடித்துக்கொடுக்க முற்பட்டான். " பதிதருடைய நாடுகளுக்கு ஊடாக வந்து போய்க் கொண்டி ருந்த குருமாரையும், அவர்கள் போடும் மறுவேஷங்களின் மாதிரியையும், அவர்களேக் கூட்டிக்கொண்டு போவோர் அவர் களுக்கு விடுதி கொடுப்போர் உதவி செய்வோரையும், இரக சியத்திலே கொம்பனியின் உத்தியோகத்தராய் இருந்துவரும் கத்தோலிக்கரையும் அவன் சொல்லிக் கொடுத்ததோடு, இது வரையும் குருமார் பதிதருடைய பகுதிகளில் உட்படுவதற்குக் கையாண்டிருந்த சூழ்ச்சங்களே பெல்லாம் வெளிப்படுத்தி தான் சொல்லியவைகளே உண்மைப்படுத்தும் படியாக, அவன், தான் கத்தோலிக்கனும் இருந்தபடியால், தூத்துக்குடியிலே, தன்னிடம் சுவாமிமாருக்குக் கொடுக்கும் படியாக ஒப்புவிக்கப்பட்ட ஒரு பெட்டியையும் அந்தப் பதித ருக்குக் கையளித்தான். அதினுள்ளே கோவையிலிருக்கு குரு மாருக்கு அனுப்பியிருந்த கில உபகாரங்களும் வேறு பொருட்களும் இருந்தன. உடனே அவர்கள் பாப்பரசருக்கும் கத்தோலிக்கு திருச்சபைக்கும் எதிரான தூஷணங்கள் நிறைந் தனவும், கத்தோலிக்குக் குருமாரை எவ்வி தமாயாவது கூட்டிச் செல்வோருடைய ஆகனங்களேப் பறிமுதலாக்கி அன்னேரை மறியலிடுவோம் நாட்டைவிட்டோட்டுவோம் என்ற பெயமுறுத் துவனவும், ஒரு குருவானவரை அல்லது அவருக்குச் சேர்ந்த யாதொன்றைப் பிடித்துக்கொடுப்போருக்கு அல்லது தங்கள் மதத்தில் உட்படுவோருக்கு உத்தியோகங்களே உயர்வுகளே வாக்குப்பண்ணுவனவுமான சட்டங்களேயும் விளம்பரங்களேயும் பெரித்தப்படுத்தத் தொடங்கினர்கள். பின்னும் விடங்களிலே கூடுதலான காவல் வைத்து, குருமார் அடிக் கடி வருகிற பாதைகளும் கடவைகளும் என்று அக்கோனியு லோப்பெஸ் எனும் துரோகி குறிப்பிட்ட இடங்களேயெல் லாம் அதிக சாக்கிரதையாய்த் தேடச் செய்தார்கள். முன்னே கத்தோலிக்கருக்குச் சனுவாய் நின்ற உத்தியோகத்தர்களேயும் கீக்கி, வேறு பேரை கியமித்தார்கள். யாழ்ப்பாணப் பட்ட ணத்தின் முக்கியமான கத்தோலிக்கரும் சகலராலும் நன்கு அறியப்பட்டவருமான விக்கோறியானு பருேஸ் லெயிக்காம் என்பவரை யாணப் பகுதியின் விதாண அல்லது பரிபாலகர் எனும் அவருடைய உத்தியோகத்திலிருந்து நீக்கி, அவருக்கு சேர்ஜன் எனும் உத்தியோகத்தைக் கொடுத்தார்கள். அதி னுல் அவரை உயர்க்தோராலும் இழிக்தோராலும் சங்கிக்கப்

பட்ட ஒரு பெபுப் பதவியிலிருந்து இறக்கி, முன்னே தமக்குக் கீழ்ப்பட்டோராயிருந்தோருக்கு இனி மரியாதைபண்ண வேண்டிய ஒரு நிலக்கு வரச்செய்து அவரை அவமானப் படுத்த நிண்த்தார்கள் போலும். லெயித்தாம், இப்படியே, தாம் அடைந்த நெருக்கிடையையும் பொருள் முடையையும் தம்முடைய உண்மைப் பத்தியினுலும் பொறுமையினுலும் மேற்கொண்டு, தமது நிலபாத்தைத் தேவ திருவுளத்துக்கு மிகப் பணிந்து கைக்கொண்டாரே அன்றி, தமது விசுவாசத் தின் எந்தத் துறையிலேயாவது முந்திய பயபத்தியிலாவது எள்ளளவேனும் குறைந்தவராய்க் காணப்பட்டார் அல்ல."

அப்பால், ஒல்லாந்தர், தங்கள் ஆட்சிக்கு உட்பட்ட இடங் களில் இருந்த பல சிறுக் கோவில்களேயும் பிடுங்கி, அவை களேப் பார்த்துவர்தோரைப் பிடித்து, அரேகருக்குக் குற் றம் அடித்தும் பலரை மறிய வில் அடைத்தும் கலாபனே செய்தார்கள். அவர்களுள் "போசேப் டியஸ் எனும் ஒரு உபதேசியார் வேதத்துக்காகக் கொடும் பாடுகளே அனுப வித்து மரித்தார்." இந்த நெருக்கிடைகளின் நிமித்தம் சாங் கோபாங்க சுவாமிகள் சிலகாலம் ஒல்லாக்க பிரதேசங்களுக் குச் செல்லமுடியாமல் இருந்தது. வேத கலாபணப் புயல் ஒரு வாறு தணிந்தவுடனே, "அவர் கொழும்பினும் யாழ்ப்பாணத் தினும் மீசாங்களே அதிக எதிரிடையின்றித் தரிசித்து, விசு வாசிகளுக்குச் சக்கிறமேர்துகளேப் பரிமாறியதோடு, அகேக ரைத் திருச்சபையின் மடியில் சேர்க்கலுமானர். அக்கியானி களும் பதிதருமான பலர் திருச்சபையில் உட்பட்டார்கள். அவர்களுட் சிலர் பிரதானமான மனிதர். கொழும்பிலே, அவர், ஆத்துமாக்களே இரட்சுப்பதிலே முயன்ற வேலே செய்து கொண்டு மூன்றமாகம் தங்கினர். அவர் அங்கு கிற்பதைப் பலரும் அறிர்திருந்த போதிலும், பதிதர் கொர்தளியாமல் விட்டது பெரும் ஆச்சரியம். அவர் மூன்றமாதம் நின்று தமது வேலேயை முடித்துக்கொண்டு திரும்பினபின்புதான், சட்ட திட்டங்களும் அவரை அகப்படுத்தக் காவல்களும் தொடங்கின. இதிலே ஒரு புதுமையும் இல்லே. ஏனெனில், தேவா தீனமானது அடியவர்களுக்குத் துன்புறுத்து தல்கள் கடக்க இடங் கொடுக்கும்போது அவர்கள் தங்கள் ஆத்துமத் துக்கு வேண்டிய ஞானப் போசனத்தை அடைந்துகொள்ளு வதற்கு உரிய வழிவகைகளேயும் திறந்து வையாமற் போகாது." இர்தத் துன்புறத்த‰த் தூண்டி நடப்பித்தவர் களோ தண்டனேக்குத் தப்பிக்கொள்ளவில்லே. கவணரான ஈசாக் அகுஸ்துஸ் றும்ப் என்பவன் 1723-ம் ஆண்டு ஆனி 11-க் திகதி சடுதியாகச் செத்தான். பிசுக்காலாகிய படுறன்ற் வன்டெர் ஸ்வானும் அவன் மணவியும் அக்த ஆண்டிலே அக்த மாதத்திலேதானே 9-க் திகதி ஒரு அடிமையின் கையாற் கொலேயுண்டார்கள். மிஷனறிமாருக்கு எதிராய் உக்கிரங் கொண்டு திரிக்த பேத்றுஸ் ஸின்ஜெயு எனும் பதித போத கனும் அக்காட்களிலேயே இறக்தான்.

## தூத்துக்குடியில் திருவூழியம்

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் மாதோட்டத்தில் கிற்கும் போது, முத்துக்குளிக் கரைக்கு நேர்க் கரையிலுள்ளதாகிய தூத்துக்குடியில் நின்று சிலர் ஒரு தோணியில் வந்து, தங்க ஊரிலிருந்த யேசுசபைக் குருமாரைப் பதிதரும் சோனகரும் துன்புறுத்தித் தூத்திப் போட்டபடியால் தங்களுடையவர் கள் குருமாரின்றித் தவிக்கிறுர்களென்றும், சுவாமிகள் அக் கரைக்கு எழுந்தருளி அவர்களுக்குச் சக்கிறமேந்துகளேக் கொடுக்கத் தயவுபண்ண வேணுமென்றும் மன்றுடிஞர்கள். சுவாமிகள் தூத்துக்குடிக்குப் போய், தேவ திரனிய அனுமா னங்களே கிறைவேற்றியபின், அது தபசுகாலமாய் இருந்தபடி. யால், பரிசுத்தவாரத்துக்கு அங்கேயே தங்கி, எழுக்தேற்றத் திருநாள்மட்டும் நின்று, சனங்கள் ஆபத்தையும் பாராமல் விரும்பிக் கேட்டுக்கொண்டபடியே திருநாட்களே மேளங்கள் வாத்தியங்கள் வெடிகளோடு வெகு ஆடம்பரமாய் கொண் டாடினர். அங்குதானே கோவைத் தியானசம்பி தாயத்தார் இலங்கை மிஷனறிமாருக்கு முந்திய வருஷம் அனுப்பியிருந்த ஒரு சாமான் பெட்டியும் புகையிலேச் சாடியும் தேடாக் கூறுய்க் கிடக்கக் கண்டு, இலங்கையிலே குருமார் வேறெங் கிருந்தாவது தங்களுக்குத் தேவையானவைகளேப் பெற்றுக் கொள்ளக் கூடாதென்றபடியால், இனிமேல் அவர்களுக்கு என்று வருகிற சாமான்களேக் கவனமாய் இலங்கைக்கு அனுப்பி வைக்கும்படி கிலரோடு ஒழுங்குபண்ணிக்கொண்டு திரும்பினர்.



சா. சு.—5

## எட்டாம் அதிகாரம்

## கொலக்குத் தப்பியமையும் குருமார் தலேவரானமையும்

ந்தநாட்களிலேயே சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் கண்டியில் ஓர் அநியாயக் கொணக்கு உள்ளாகப் பட்டார். அதெப் படியெனில், தலேமை அதிகாரியாயிருந்த பேதுரு கஸ்கோன் பிரலாபத்துக்குரிய விதமாய் மரிக்க கேர்க்தது. இவர் அரச சேவகத்தில் முதலிடத்தைத் தாங்கி, அரசரால் மிக மதிக்கப் பட்டிருந்தபோதிலும், அரண்மணயில் அகேக எதிரிகள் உள்ள வரானர். அவர்களே இவரை ஈற்றில் விழுத்தாட்டுகிறவர்க ளுமாகி, இவர் அரசாணியோடு கொண்டாட்டமுள்ளவரென்ற குற்றச்சாட்டின்போல் இவரைச் சிறையிருத்தி வன்கொலே செய்வித்துப்போட்டார்கள். கஸ்கோன் பெரும் பொருள் ஈட்டி வைத்திருந்தாசென்று நம்பி, எதிரிகள் வீட்டைச் சோதித்தவிடத்து, அங்கே ஒன்றும் காணப்படவில்லே. ஆகவே, சாங்கோபாங்க சுவாமிகளே அரசன் முன்னுற் குற்றப்படுத்து வதற்கு இதுவே தருணமென்ற அந்த வேதவிரோதிகள் உன்னி, அவரைப் பிடிக்க ஒரு சூழ்ச்சியைக் கண்டுபிடித் தார்கள். அதெப்படியெனில், சுவாமிகள் பல பொய் வேதங் களேயும் கண்டித்து சத்தியவேத உண்மையை கிலேநாட்டுகிற ஒரு நூலே இயற்றியுள்ளவர் அல்லவா? அந்த நூல் பளபளப் பான செங்களத்தில், மனதைக் கவருகிற வகையில் எழுதப் பட்டமையால், கற்றோர் பலர்மட்டுமல்ல கரேந்தேரசிங்க ராசா தாமேயும் அதைப் பிரீதியோடு வாசித்திருந்தார். அந்த நூலிலே சுவாமிகள் புத்தசமயத்துக்கு மாருக எழுதியிருக் கிறுர் என்ற முறைப்பாடு பலமுறை அர்சர் செவிக்கு எட் டிய போதிலும், அவர் அதைக் கவனியாமல், எப்போதும் போலவே சுவாமிகளோடு அளவளாவி நடந்துகொண்டுவந் திருந்தார். இப்போதோ, அவருடைய விரோதிகள் கஸ்கோ னின் சொத்தெல்லாம் சுவாமிகளிடத்திலேயே உண்டு என் றும், அவர் தேச சட்டத்தின்படியே அவைகளே அரச உத் தியோகத்தர்களுக்குக் கையளியாமல் மறைத்து வைத்துக் கொண்டிருக்கிறுபென்றும் முறைப்பட்டார்கள்.

அந்நாட்களிலே சுவாமிகள் கண்டியிலேயே நின்றபோதி லும், தமக்கு எதிராய் நடந்த சதியாலோசணேகளே அறிய வில்லே. ஒருநாள், பின்னேரம், திடீரென்று அரசருடைய படைகள் கோயில் வளேக்துகொள்ள, மறுநாட் கால அவர் மறியலாகி அரண் மணேக்குக் கொண்டு போகப்பட்டார். அங்கே, அவரை, அரசன் சமுகத்திலல்ல, அவரைக் குற்றஞ் சாட்டியவர்கள் சேர் ந்த ஒரு நீதாசனத்தின்முன் கிறுத்தி, கஸ்கோனுடைய தொளியங்களேப் பற்றியல்ல, அவர் எழுதிய நூலேப்பற்றியே கேள்வி கேட்கத் தொடங்கினர்கள். அவர், தாம் வேதசத்தியங்களேப் போதிப்பதற்காகத் தமது நூலிச் கிங்களத்திலே எழுதினது மெய்யென்றும், அவ்விதமே பல பாகைகளிலும் எழுதப்பட்டிருக்கிறதென்றும், உண்மை வழி யைப் போதிப்பது தமது கடமை என்றும், அந்தக் கடமை மையை கிறைவேற்றும் பொருட்டே அது எழுதப் பட்டதென்றும், யுத்திக்கு மாறுன ஒன்றும் அதில் இல்ஃபென்றம், யுத்திக்கு ஒத்தவைகளே ஏற்றுக்கொள்ளச் சகல மனுஷருக்கும் கடனுண்டென்றும் விடையளித்தார். அன்றியும், மெய்யான ஈடேற்ற வழியைக் காண்பிப்பதிலே அரசருக்கு மாழுன துரோகம் ஒன்றும் வராது என்றும், அரசருக்குத்தானும் உண்மையை எடுத்துச் சொல்லுவதே நல்ல பிரசைகள்மேற் சுமந்த கடமை என்றும் உறுதியாக வாதாடினர். மக்திரிமார் இக்த மறுமொழியை அரண்மனே யின் வேறெரு பாகத்திலிருந்த அரசருக்குச் சொல்லிவருகி ரேம் என்ற பாசாங்கு பண்ணிக்கொண்டு போய்விட, சூழ கின்றோர் அவருக்குச் சித்திர வேதணே செய்வதாகப் பய முறத்தி அவரை ஏசி வைதுகொண்டு நின்றுர்கள். "சுவாமியார் அமரிக்கையாயும் மனங்குழம்பாமனுமிருக்க; மந்திரிமார் திரும்பி வர்து, பயமுறத்துகிற பாவணேயாய், அரசன் கேட்பதுபோல இன்னுஞ் சில கேட்டார்கள். சுவாமியார் தடையின்றி விடை சொன்னர். கடைசியாய், பேதுறு கஸ்கோன் உன்னிடத்தில் அடைக்கலமாய் விட்டிட்டுப்போன பொருள் முழுவதையும் என்ன செய்தாய் என்றுர்கள். இது தான் தமக்கு மாறுக அவர்கள் கொண்டுவர இருந்த ஒரே குற்றச்சாட்டு என்று சுவா மியார் அறிக்கிருக்கபடியால், அதற்கு ஆயத்தமாய் வக்கிருக் தார். ஆகவே, அரசர் கியமிக்கிற யாராவது போய் கோவிஃத் திறந்து அங்கே இறந்துபோன அதிகாரியினுடைய பொருள் ஏதும் உண்டோ என்று சோதனே பண்ணுவதற்கென்று கோயிற் திறவுகோல்களேக் கொடுத்துவிடக் கொண்டுவர்திருக் கிறேன் என்றுர்.

" மக்திரிமார் இக்க மறுமொழியை அரசருக்கு அறிவிக் கப் போகிறேம் என்று சொல்லிப்போய், உடனே எவருங் காத்திராத ஒரு கட்டளேயோடு வந்தார்கள். அதாவது, அவரை வெறும் மேலில் கசைகளால் அடித்து, பின் சங்கிலி மாட்டித் தல்பைக் கொய்துவிடக் கட்டளேயாயிற்று என்றுர்கள்." இது சுவாமிகளுக்குக் கருதமுடியாத அதிசயமாய்த் தோன் றிற்று. எத்தணயோ வருஷக்காலமாக தம்மோடு அதிபழக்க மானவரும், தம்முடைய அந்த நூஃபே விருப்போடு வாசித் திருந்தவரும், தாம் கஸ்கோஹேடு எவ்வித கொண்டாட்டம் உடையவராயிருந்தார் என்றதை நன்று ப் அறிந்தவருமான நரேந்திர கிங்கர் இப்படிப்பட்ட ஒரு கட்டளேயை அனுப்பு வாரா என்று போசிக்கலாஞர். ஆயினும், மாணம் வர்தாறும், அது தேவசித்தமானுல், வாட்டும் என்று மனர்துணிர்து சுவாமிகள் பதற்றமின்றி யிருக்க, மர்திரிமாரோ பயமுதுத்திக் கொண்டு கின்றுர்கள். மக்திரிமாருடைய தக்திரம் எல்லாம் இனித்தான் வெளியாக இருந்தது. அவர்கள் மீண்டும் ஒருக் கால் அரசரிடம் போய்வருவதுபோலக் காட்டி, இனி அவர் தமது கோவிலுக்குப் போகலாமென்று அரசர் கட்டளேபண் ணியதாகச் சொன்னுர்கள். இவ்வாறே, சுவாமிகளே அரசர் முன்னே அபராதியாக்க அவர்கள் எடுத்துக்கொண்ட சூழ்ச் கொள் ப் வியாமற் போயின. ஈரேக் திரகிங்க ராசா இக்தக் கபட நாடகத்திலே எதுவிதத்திலும் பங்கு பற்றியவராகத் தோன்றவில்லே. சுவாமிகளுக்கு எதிராக மந்திரிகள் கொண்டு வர்த குற்றச்சாட்டு முழுதும் அபாண்டமானது என்ற அவர் அறிர் திருந்தபோதிலும், அவர்கள் சுவாமிகளேப் பிடித்து கேள்வி கேட்கத் தங்களுக்கு இடங்கொடுக்கவேணுமென்ற அவரைப் பலவர்தப் படுத்தியிருந்தார்கள் என்றும், சுவாமிகளுக்கு அதி ருல் ஒரு கேடும் வரமாட்டாதென்ற நிச்சய உணர்வு அர சருக்கிருந்தபடியால் அப்படியே இடம்கொடுத்தார் என்றும் நிணக்கத்தக்கதாயிருக்கிறது. இத்தருணத்திலே அரசர் சுவா மிகளுக்குத் தம்மைக் காண்பியா தபடியால், இச்சம்பவத்தைப் பற்றி பின் எப்போதாவது பேசியவரல்ல. எப்போதும் போ லவே அவருக்குச் சங்கை மரியாதை பண்ணியும், பலமுறை அவரைத் தமது சமுகத்துக்கு அழைத்து அரசியல் விஷய மாய் அவருடைய ஆலோசணேயைக் கேட்டுக்கொண்டும் வக் தார்.

## இலங்கையில் சகல குருமாருக்கும் தஜேவராகிருர்

1724-ம் ஆண்டு தைமாதம் 13-க் திகதி யோசெப்தெ மெனேசெஸ் சுவாமியார், இலங்கையில் இருபத்தேழு வருஷம் உத்தமமான திருவூழியம் நடத்தியபின், மரித்தார். அவர் கெடுங்கால கஷ்டங்களால் கோயாளியாகி வயது முதிர்ந்திருந்த கடைகி நாட்களில் கோவைத் தியானசம்பிரதாய முதலாளி மார் அவரை அங்கு திரும்பிப்போய் இளப்பாறும்படி அழைக்க, அவரோ "கர்த்தருடைய திராட்சத் தோட்டத் தில் வேஃசெய்யாமல்விட மனங்கொள்ளாமல், இலங்கையிலே தானே தமது சீவியராட்கள் முடியும் வரையும் ஊழியம் பண்ணி மற்றக் குருமாருக்குப் புத்திமதி சொல்லி ஏவி நன்மாதிரிகை காட்டி அவர்களே ஊக்கி த் துக்கொண்டி ருக்க ஆசைப்பட்டார். '' அவரே யோசேவாஸ் முனிவருடைய ஆதித் துணேவரும் கூட் டாளியுமாகி, அவருக்குப்பின் இலங்கைக் குருமார் தவேவரும் கொச்சி மேற்றிராணியாரின் பதிலாளியுமாய் விளங்கினர். அவ ருக்குப் பின் சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் இரு உத்தியோகத் தையும் வகிக்கிறவரானர்.

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் தியானசம்பிரதாயிகளுக்குத் தலேவரும் விக்காரியு ஜென றலுமானபோது, இலங்கையில், குரு மாருடைய கொகை மிகக் குறைந்திருந்தது. மூன்று வருஷத் துள் ஐந்து குருமார் இறந்துபோனர்கள். அவர்களுள் யோ செப் தெ மெனேசெஸ் பேதுறு பெரும் எனும் இருவரும் போசேவாஸ் முனிவர் நாட்தொட்டு நமது தீவில் உழைத்து, அவரது போக்கை முழுதாகப் பின்பற்றி இலங்கைத் திருச் சபைக்கு இணேயில்லா நன்மைகள் செய்து, காலங்கண்டவர் களாய் இறக்தார்கள். பிராஞ்சிஸ்கு தெ யேசு, பசிலியு வ றேத்து, முனிவருடைய சகோதாரின் மகளுகிய சின்ன யோ சேவாஸ் எனும் மற்ற மூவரும் தங்கள் திருவூழியத்தின் பிர யாசத்தால் கோயுற்று இளம் வயதிலேயே இறைவனடி சேர்க் தார்கள். பேதுறு சல்தாஞ்ஞாவும் யேசெப் கோமெசும் அகிய இரு மிஷனமிமாரும், அடுத்தடுத்து வந்த வருத்தத்தைச் சுக மாக்கிக்கொள்ளும் பொருட்டு, கோவைக்கு அனுப்பப்பட்டி ருந்தார்கள். அகவே, இலங்கையில் சுவாமிகளே த் தவிர ஐந்து குருமாசே இருந்தார்கள். இங்கு நாளுக்குநாள் வளர்ந்து கொண்டிருந்த வேலேக்கோ இவர்கள் ஈடுசொல்ல மாட்டாத வர்களானர்கள்.

ஆகலால், புது மூப்புச் சுவாமியார் முதன்முதற் செய்தது என்னவெனில், குருமார் போதாதென்ற கோவைக்கு அபய மிட்டதேயாம். இலங்கையிலே இன்னும் பல குருமார் வேலே செய்வது அவசியம் என்று அவர் முதலாளிமாருக்குத் தெளி வாய்க் காட்டியதோடு, தம்முடைய சகோகரராகிய சம்பிரகா யிகளது மனதையும் கவரத்தக்கதாக எழுதி: "அன்னேர் கர்த் தருக்கு ஊழியம் பண்ணுவதற்காக உலகத்தைக் கைநெகிழ்ந்து தங்களே முழுதும் பரித்தியாகஞ் செய்துகொண்டிருந்தமையால், அவர்கள் கர்த்தருடைய அன்பினுலேயே தூண்டப்பட்டு அவ சது திராட்சத் தோட்டத்தில் வே**ஃசெய்ய மனமொ**ருப்பட வேண்டும் என்றம், இலங்கைத் தேவதாழ்ச்சி உத்தியானமோ வெகு செழிப்புள்ள தாயிருந்தும் அதிலே வேலேசெய்வோரோ கொஞ்சம்பேர் என்றும், அங்கே ஞான உணவை வாஞ்சிக்கிற ஆத்துமாக்கள் படுகிற ஞானப் பஞ்சமோ அதிகம் என்றும், அங்கே இன்னும் மீக்திருக்கிற குருமார் வேலேக் கஷ்டத்தா அம் கோயாஅம் மெலிந்து மீசாங்களுக்குப் போய்வரமாட் டாமல் இருக்கிறுர்கள் என்றும்" எடுத்து விபரித்தார். உட னே நாலு குருமாராவது வரவேண்டும் என்றம், அவர்கள் இர்தத் தீவில் வெகு சாக்கிரதையாய் நுழைய வேண்டும் என் றும், வரு,வோர் யார் என்று சத்துருக்கள் அறிந்து கிறைப் படுத்தாதபடிக்கு அவர்கள் ஒருமிக்க அல்ல இருவரிருவராய் வாவேண்டும் என்றும் மன்றுடினர். கோவையிலே இளப் பாறப் போயிருர்த இரு குருமாரும் உட்பட, ஆறபேர், சுவா மிகளின் மன்றுட்டுக்குச்செவிசாய்த்து, உடனே நால்வர் உதவி யாட்கள் இலங்கைக்குப் புறப்படலானர்கள். இவர்களுள் பேதுறு தெ சல்தாஞ்ஞா எனும் முக்திய இலங்கைச் சுவாயி யாரே மற்றவர்களே இட்டுக்கொண்டுவர முயன்றுர். அயினும், அறபது வயதுள்ளவராயிருக்க அவர் புறப்பட கியமித்திருக்க 1725-ம் ஆண்டு மாசிமாதத்தின் 12-க் திகதிக்கு முன்றுகா ளின்முன் நோயுற்று வருந்தியமையால், பயணக்காரரோடு சேர மாட்டாமற்போக, இனப்பாறப்போயிருக்த மற்றவரான யோ செப் கோமெஸ் என்பவர், தமியான் வலறியானு யோசேப் தெ வறியா எனும் மற்ற இருவருக்கும் தஃயாய்ப் புறப்பட்டார். மூவரும் இங்கு சேமமாய் வந்து சேர்ந்தார்கள். ஆயினும், ஒன்பது வருஷம் மாத்திரம் தியானசம்பிரதாயியாயிருந்துள்ள வறியா எனும் மிக ஊக்கமுள்ள இளஞ்சுவாமியார், இலங்கைக்கு வர்து நாலுமாதமும் ஆகுமுன், புத்தளத்திலே சுவாதநோய்

கண்டு, சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் கையால் ஈறுந்த தேவதிர விய அனுமானங்களேப் பெற்று ஆவணிமா தம் 31-க் திகதி மரித் தார். துணேயாட்களின் இரண்டாம் கூட்டம் அந்த ஆண்டு மார்கழிமாதம் கோவையில் கின்று புறப்பட்டது. அக்கூட்டத் தில் வந்த குருமார் யாரெனில், யோவாம் தெ சா இஞ்ஞாகியு கெ மெஸ்குயித்தா எனும் இருவரும், அவர்களேக் கூட்டிக் கொண்டு வந்த சல்தாஞ்ஞா சுவாமியாருமாம். இவர் சற்றுச் சுகமானவுடனே, தமது தள்ளாப்பிராயத்தையும் பெலவினத் தையும் பாராமல், இலங்கையில் மறுபடியும் திருவூழியம் நடத்த விரும்புகிறவரானர்.

## சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் தூமையைக் கைகேகிழ்ந்து விடுகிருர்

சல் காஞ்ஞா சுவாமியார் வய திலும் துறவறச் சீவியத்திலும் இலங்கை மிஷன் அனுபவத்திலும் தமக்கு மூத்தவர் என்ற படியால், சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் தமது தீலமைக் குருப்பத வியையும் மேற்றிராணியாரின் பதிலாளி உத்தியோகத்தையும் அவர் கையிலே விட்டிட்டு, தாமோ வேதவிருத்தி வேஃயில் அதிகமாய் உழைக்க விரும்பினர். இதற்கு வேண்டிய ஒழுங்கு செய்து முடிந்தவுடன், அவர் கண்டிக்கு மீண்டும்போய், பழைய படியே தெற்குப்பாகங்களே, அதாவது கண்டிராச்சியத்தின் மீசாங்களேயும் மகா ஓயாவுக்குத் தெற்கேயுள்ள ஒல்லாந்த நாடு சுளேயும், பண்படுத்தத் தொடங்கினர். புது மூப்புச்சுவாமியா சான சல்தாஞ்ஞா ஏறக்குறைய முழுதும் கத்தோலிக்குப் பட் டணமாயிருந்த மாதோட்டத்தைத் தமது தீலத்தானம் ஆக் கினர். அது ஒல்லாக்க காடுகளுக்குக் கீழ்ப்பட்டதேயானுறும் அவர்களது மன்னர்க் கோட்டைக்குச் சிறிது தூரத்திலிருந் தது. அன்றியும், ''அந்தப் பட்டணம் எவ்வளவு பெரிதும் விசாலமுமானதெனில், அங்கே பதினையிரம் ஆட்கள் வசித் தார்கள் எனலாம்." அதுவே இலங்கையிலே தமிழ் வழங்கிய வடபாகம் முழுதையும் விசாபணே பண்ணுவதற்கு நடுவிடமா கவும் ஆசனமாகவும் வந்தது.

—:(d):-

## ஒன்பதாம் அதிகாரம்

## தென்பாகங்களில் இரட்டித்த வேலேகளும் எதிரிடைகளும்

ைப்போது, சாங்கோபாங்க சுவாமிகள், தலேமைக் குருவா 🔰 னவர் தாங்கவேண்டிய சுமைப் பொறுப்பு இல்லாதவராய் மிஷன் வேலேயில் முழுதம் ஈடுபட்டு கின்றர். 1725-ம் ஆண்டு ஐப்பசு 19-ந் திகதி இலங்கையின் ஒல்லார் த கவணராகிய பொவானெஸ் ஏட்டென்பேர்க்கு சடுதியாய்த் தென்புலம் சேர, காலியின் கொம்மாண்டோரான யொவான் பாவுலு ஷகென் என்பவனும் கொழும்பு அரசியற் சங்கத்தினரும் அர சைப் பரிபானிப்போராஞர்கள். இதனுல் வேதகலா பணேயிலே சிறிதா தூக்கம் உண்டானதின் நிமித்தம், மிஷனறி மார் மணம்போல அங்கிங்கு போகத்தக்கவர்களாளுர்கள். சுவா மிகள் உடனே கொழும்புக்குச் சென்று, ககரியிலும் சுற்றுடல் களிலும் வெகு செத்தியோடு திருவூழியம் நடத்திக்கொண்டு வர்தார். அங்கு வேளாணமை அதிகப்பட்டிருந்ததினுல், தமக் குக் கீழ் வேஃசெய்துகொண்டு வந்த கிறிசோஸ்தொம் பெர் ணுண்டெஸ் தமியான் வலெலியானு எனும் இரு குருமாரை யும் தமக்கு உதனியாக வாச்செய்து, முந்தியவரை கத்தோ லிக்கர் அரேகர் வசித்த இடங்களாகிய கழுத்துறை பய்யாகலே பேருவலே எனும்ஊர்களுக்கும், குருமாரின் அருந்தலாலும் தலேத் தானத்திலிருந்து வெரு தூரத்தில் ஒல்லாந்தருடைய அரசாட் கிக்கு முற்றுகக் கீழ்ப்பட்டிருந்தமையாலும் வெகுநாட் குரு மார் போகாமல் இருந்தவிடங்களாகிய வெந்தோட்டை காலி மாத்தறை எனும் ஊர்களுக்கும் அனுப்பினர். பேர்ணுண் டெஸ் சுவாமியார் அவ்வூர்களே விசாரணேபண்ணிக் கொழும் புக்கு மீண்டபோது, சாங்கோபாங்க சுவாமிகளுக்கும் அவ சோடுகின்ற வலேறியானு சுவாமியாருக்கும் வெகு பிரயாசை யான வேலேகள் இன்னும் இருந்தமையால், இவர்களோடு கூடித் திருவூழியம் செய்ய கியமிக்கப்பட்டார். மூன்ற குருமா ரும் முன்னெருபோதும் கிடையாத சுயாதீனத்தோடு ஆறு மாதம் வரையில் வேஃசெய்து அரேகரை மனந்திருப்பினர்கள். இவர்களுள் அதிகப்பற்றுனேர் தற்காலம் நாம் பேர்கர் என்று சொல்றுகிறவர்களே. பேர்கர்மாருட் பலர் கத்தோலிக்கரா பிருந்தார்கள். அரசினருக்காக கல்வீன்மதத்தில் நின்ற வர்களுங்குட சத்திய வேதத்தின்மட்டில் வெகு கவுரவமான எண்ணங்கொண்டிருந்ததினுலம், அவர்கள் குடும்பங்களில் புரு

் அடிக்கு பெண்சாதியோ கத்தோலிக்கராயிருந்த மற்றப் பகுதி பையும் அவ்விதம் ஆக்கிப்போடப் பிரயாசப்பட்டு வந்ததின அம் பல மனந்திரும்புதல்கள் உண்டாயின. சுவாமிமார் நீடித்து நின்றதிலை, திவ்விய பூசைகாண்பதிறும் சக்கிறமேந் தைகளேப் பெறுவதிலும் அசட்டையாயிருந்த பழங் கத்தோலிக் கர்கள் அதிக பயபத்தி உள்ளோராய் வரவும், ஒழுங்கேனமாய்ச் சீவித்தவர்கள் தங்கள் பிசகுகளேத் திருத்தித் தேவதிரவிய அனுமானங்களேப் பெறத் தகுதியுள்ளோர்கள் ஆகவும் தரு ணம் கிடைப்பதாயிற்று.

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள், எதிரிடையில்லாமல் வேலே செய்ய இடம்வாய்த்திருந்த இந்த நாட்களில், கொழும்பிலும் சுற்றுடல்களினும் பல பத்திச்சபைகளேயும் தாபிக்கலானர். ஒல்லார்தர் காலத்திலே கொழும்பின் பற்பல சாதி மனுஷரும் நகரி என்று சொல்லப்பட்ட நடுவிடத்துக்கு வெளியே வெவ் வேறு கோட்டங்களில் வசிக்கவிடப்படுவார்கள். இவ்விக சாதிப் பிரிவும் தொழிற் பிரிவும் இருந்த அடையாளங்களே இன்றைக்கும், சோனகத்தெரு செட்டித்தெரு தட்டாதெரு கன்ஞரத்தெரு கொம்பனித்தெரு ஆகிய இடப்பெயர்களிற் காண்கிறேம். சுவாமிகளும் ஒவ்வொரு பிரிவார் அல்லது சா தியார்மத் தியில் இருந்த சிறுக் கோவில்களில் பூசைகாண்போ ருக்கு, அந்தந்த பிரிவினரின் சாதியாரின் பெயரையே சபை களுக்கு வைத்தார். இந்தச் சபைகள் சனிக்கிழமை மால தோறம் தங்கள் தங்கள் செற்றுவேயத்திலே கூடி, அந்தந்த இடத்திலுள்ளவர்களுக்கிணங்க போத்துக்கேய பாஷையிலோ செங்களத்திலோ தமிழிலோ செபமாலே ஓதிப் பிரார்த்தனேயும் சொல்றுவார்கள். ஞாயிற்றுக்கிழமைகளில், குருவானவர் இல் லாவிடில், விசுவாசிகள் எல்லோரும் அந்த ஆலேயங்களில் சேர்க் திருந்து பூசைத்தியானம் முதலிய செபங்களேச் செய்து, சாங் கோபாங்க சுவாமிகள் தாமே மூன்று பாஷையிலும் இயற்றி வைத்த சுவிசேஷ விரித்துரையையும் வாசிப்பார்கள். சுவி சேஷ விரித்துரை முதலிய புத்தகங்கள் ஆஃயத்தின் மூப்பு அல்லது மொடுதாமிடம் இருக்கும். ஞாயிற கடன் திருநாட்க ளிலே, உலகத்தின் எத்திசையிலாவது அவ்வேளே நடக்கும் பூசைப்பலியை உத்தேசித்துக்கொண்டு, அதைத் தியானித்துச் செபிக்கும் வழக்கத்தை சுவாமிகளே இலங்கையில் உண்டாக் கினர். மனேபாவணப் பூசைத்தியானம் என்று அவர் எழு தித்தந்ததை இன்றைக்கும் பூசையில்லாத இடங்களிலே கிறீஸ் தவர்கள் வாசித்துப் பலனடைந்து வருகிறுர்கள்.

#### விமர்சைக் குறைவால் நேர்ந்த விபத்து

குருமார் கொழும்பு ககரில் கிற்பதைப்பற்றியும் கத்தோ விக்கர் தங்கள் வேத அனுசரிப்புகளேக் கண்டும் காணுமனும் நடத்திக்கொண்டு வருவதைப்பற்றியும் ஒல்லாக்தர் கவனியாமல் விட்ட துபோற் தோற்றியதினுல், விசுவாசிகள் அதிகரித்த பத்தி போடு நடந்ததும் அன்றி, கில தடவை விமரிசைக் குறைவும் காட்டி விட்டார்கள். எப்படியெனில் சிலர் சாங்கோபாங்க சுவா மிகளுடைய துணேக் குருமாரைப் பகல் கோங்களிலும் வேதச் சடங்குகள் கிறைவேற்ற அழைப்பார்கள். மூப்புச் சுவாமியார் அப்படிச் செய்யப்படாது என்று கண்டிப்பாய் விலக்கியிருந்த தையும் பொருட் பண்ணினர்களில்லே. இவ்வாறே, சில விசுவா சிகளும் தமியான் வலேறியானு சுவாமியாரும் கட்டிக்கொண்ட ஒரு பிழையினுல் மிஷன்வேலே திடீரென்று தடைப்படுவதா யிற்று. இந்தக் குருவானவர் புதிதாய் நம் தீவுக்கு வந்திருந் தவர்; ஒல்லாந்த நெருக்கிடையின் கடூரத்தைப்பற்றிய அனு பவம் இல்லாதவர். ஒருநாள் இரவு, புறக்கோட்டையிலிருந்த ஒரு பேர்கர் வீட்டில் இவர் பூசை வைக்கும்கோம், திரளான அயற் கிறீஸ்தவர்கள் வந்து விட்டுவீ தியில்லாத அந்த இல் லத்திலே நெருங்குயிருக்க, வீட்டு எசமான ஒருபுசம் இரு புசமாகி நின்று, சுவாமியார் பிரசங்கம் செய்யவேண்டும் என் றும் தூண்டினுன். ஈடு நிசியிலே, எங்கும் அமரிக்கையாயி ருக்க, சுவாமியார் தமது குரலே அடக்கிப் பேச கிணயாமல், உரத்தசத்தமாய்ப் போர்த்துக்கேய பாஷையிலே பொழிர்து விட்டார். அடுத்த வீட்டுக்காரப் பதிதன் ஒருவன், சத்தங் கேட்டு நித்திரை விழித்தெழுந்து, தனது நித்திரையைக் குழப் பின கோபர் தூண்டிவிட, இன்னும் இரு பதிதரோடு புறப் பட்டு, பிரசங்கம் நடக்கும் வீட்டுக் கதவில் வர்து தட்டினுன். கபடம் அறியாக யாரோ அதைத் திறக்துவிட, அவன் உள்ளே நழைந்து, ஒரு குருவானவரே பிரசங்கஞ் செய்கிறுர் என் றதை நிச்சயித்துக்கொண்டு, தன் கூட்டாளிகள் இருவரையும் காவலாயிருக்க விட்டிட்டு, ஓடிப்போய் சொனுதாதுமாசை அழைத்துக்கொண்டு வர்தான். கிறீஸ் தவர்கள், ஏதோ ஆபத்து வரப்போகிறது என்று தேவச் செயலாய் மணம் பிடித்துக்கொண்டு, உடனே குருவானவரைப் பின் கதவால் ஓடி ஒளிக்கச்செய்து, பீடத்தையும் கழற்றிப்போட்டு துரித மாய்க் கலேந்து போய்விட்டார்கள். சேவகர்கள் நித்திரைத் தூக்கத்தோடு வர்து சேர்ந்தபோதோ, பூசை வைத்த அடை

யாளத்தையாவது சட்டத்துக்கெதிராய் கத்தோலிக்கர் கூடியிருந்ததற்குச் சாட்கியையாவது காணமாட்டாமற் போஞர்கள். ஆயினும், இந்தச் சம்பவத்தால் கிலகாலம் தூங்கிக்கொண்டிருந்த வேதகலாபணேச் செந்நாய்கள் விழித்துக்கொண்டன. "சேவகர்கள் இராவேளேகளில் தெருக்களெல்லாம் சுற்றி குருமாரைப் பிடிக்க எத்தனம் பண்ணவேண்டும்" என்று உடனே கட்டனே பிறப்பிக்கப்பட்டது. படவே, சுவாமிமார் மூவரும்வெவ்வேறு வழிகளால் சீத்தாவக்கைக்கு விலகிப்போய் அங்கிருந்து கண்டிநகரை அடைந்தார்கள்.

### ஒல்லாக்த கவணரின் துர்ஒழுக்கம்

கொழும்புக்கு புதிய கவணராய் வர்த வுயிஸ்ற்று என் பவன் மிருகத்தன்மையுள்ள ஒரு படுபாவி; ஒல்லாந்த கவ ணர்மார்களுள் எல்லாம் அதி துட்டன். தான் வரும்வரையில் கொழும்புக்கு கவணராய் வேஃபார்த்தை வந்த காலிக் கொம் மாண்டோரை உத்தியோகத்தால் நீக்கியதே அவன் முதற் செய்த அலுவல்களுள் ஒன்ற. தொடக்கத்திலே அவன் கத் தோவிக்கர் மட்டில் நல்லகுணங் காட்டிவந்தான். ஏனெனில், புத்தளத்திலே இருந்த குருமார் கண்டி இராசாவுடைய நாடு களுக்கு ஊடாக யாண கொண்டுபோன அவனுடைய ஆட்க ளுக்கு ஒரு சனுவுபண்ணியிருந்தார்கள். அதெப்படியெனில், ஒல்லாந்தருடைய யாணேகளேக் கொண்டுபோனவர்களேக் கண்டி அரசருடைய உத்தியோகத்தர்கள் புத்தளத்திலே தடுத்து: '' அவ்வாறு செய்யத் தங்களுக்கு அரசருடைய உத்தரவு உண் டென்றம் அரசர் சுறுக்கிலே அவர்களுடைய தலேகளேயும் கழற்றிப்போடுவார் என்றும்" சொல்ல, யாணகொண்டு போனவர்கள் பயந்து நடுங்கிக்கொண்டிருந்தார்கள். அத் தோடு அவர்கள் உணவுப் பொருட்களுமில்லாமல் வாடியதை அறிந்த குருமார், அவர்களுக்குப் போசன பதார்த்தங்கள் அனுப்பி ஆறுதல் சொல்றுவித்தார்கள். ஈற்றில், அன்னேர் விடு த‰ அடைந்தபோது, எல்லோரும் சுவாயிமாருக்கு நன்றி கூற வர்ததும் அன்றி, இவர்கள் செய்த என்றியைப்பற்றிக் கவணருக்கும் அறிவித்ததினுல், கவணரும் குருமாருக்கு ஏதோ ஒரு விதத்தில் தனது கடப்பாட்டைக் காட்டிவைக்க விரும்பு கிறவனுனன். அதற்கு விரைவில் ஒரு நல்ல தருணம் வாய்த் தது. கில நாட்களுள், கிறிசோஸ்தொம் பெர்ணண்டெஸ் சுவா மியார் இரகசியமாய் கொழும்பிற் போயிருந்தபோது, கல்வீன்

மதப் போதகர்கள் அவரை வேட்டையாடக் கட்டளே பண்ண வேணும் என்று கவணரிடம் கேட்க, அவன் சொல்லியதா வது: நீங்களும் கத்தோலிக்கு குருமாரைக் கண்டுபாவித்து நாட்டுக்குள்ளே அங்கங்குபோய் அவர்களேப்போல ஏழை எளிய வர்களுக்கு போதகம் பண்ணுமலிருப்பதென்ன? நீங்கள் பெண் சாதிமாரோடும் சகலவித சுகசுகிப்புகளோடும் சும்மா திரிவ தென்ன? என்று நன்றுய் ஏசிவிட்டான்.

ஆயினும், கொஞ்சநாட் கழித்து, அந்தக் கவணர் தன்னேக் காக்கும் பொருட்டாக, கத்தோலிக்கரிலே பகை சாதிக்கத் தொடங்கினுன். அதெப்படியெனில், இராணுவத்தாரை அவன் மிகக் கொடுமையாய் நடத்தியதின் கிமித்தம் தேசம் முழுதும் அவனுக்கு மாருய்க் கொடுக்குக் கட்டிக்கொண்டு நின்றது. நிற்கவே, அவன் '' தன்ணேத்தான் நீதிபதியும் வழக்கெடுப்போ னும் தண்டண இடுவோனுமாக" ஏற்படுத்திக்கொண்டு, சகல ரையும் விரோதித்து ஒடுக்கத் தொடங்கி, கத்தோவிக்கரிலேயே அதிகமாய்க் கைவைத்தான். பிரதான கத்தோலிக்கருள் ஏழெட்டுப்பேரைக் கொம்பனிக்கு எதிராய் ஏதோ துரோகஞ் செய்தார்கள் என்ற குற்றச்சாட்டின் பேரிற் பிடித்துத் தூத் துக்குடிக்கு ஏற்றிவிட்டான். இதினை கொழும்புக் கத்தோ விக்கர் கெடிக்கலங்கியிருந்தார்கள். ஆகவே, அவர்கள் மத்தி யிற் சென்ற பேர்ணண்டெஸ் சுவாமியாருக்கும் இல்லிடங் கொடுக்க மறுத்துவிட்டார்கள். ஆகலால், இவரை சாங்கோ பாங்க சுவாமிகள் காலிக்கு அனுப்பிவிட்டு, கண்டி அரசருக்கும் நியாயஞ் சொல்லிவைத்தார். ஏனெனில், சிறிது வைத்தியத் திலும் தேர்ந்திருந்த இச்சுவாமியாரை அரசர் தம்முடைய குடும்பத்துக்கு வரும் கோய்களுக்கு மருந்து செய்யும்படியாக அரண்டினேயை விட்டு கெடுங்காலம் நீங்கியிருக்கப்படாது என்று கேட்டிருந்தார். இச் சுவாமியார் காலியிலே அலுவஃமுடித்து அங்குருங்கெட்டைக்குத் திரும்பியபின், சுவாமிகளே அரசர் கொடுத்த மெய்க்காவலரோடு கொழும்புக்குச் சென்று, அரசர் தம்மிலேமட்டும் நம்பிக்கை வைத்துப் பார்த்தனுப்பச் சொல்லி அனுப்பிய அலுவல்களே முடித்துவிட்டுத் தமது தேவ ஊழி யத்கை கடப்பித்தார்.

"கொழும்பிலே, எல்லாரும் காத்திருந்ததற்கு மாறுக, அவர், யாதொரு தடையும் இன்றி, இலகுவாய் ஊழியம் செய் யத்தக்கதாயிற்று. அரசரின் அனுவல் முடிந்தவுடன் தாம் இன்னும் சிலகாலம் கின்றுவர விரும்புவதாக அரசருக்கு அறி வித்துவிட்டு, அப்பால் நீர்கொழும்புக்குப் போய், அங்கே வெகு சித்தியோடு வேஃசெய்கிறவராஞர். இம்முறை நூற குடும் பம் வரையிற் கொண்ட ஒரு கிராமம் முழுவதற்கும் வேத சத்தியங்களே நன்முய்ப் பயிற்றி ஞானஸ்நானம் கொடுத்தார். இன்னும் சிலரைத் திருச்சபையின் மடியிற் சேர்க்கக்கூடியதா யிருந்தும், அவ்வேஃயை வேருரு தக்ககாலத்தில் செய்யப் பின்போட்டுவிட்டு, அரசருடைய நாடுகளுக்குட் சென்முர். அங்கு பித்திக்கல் கோறீனயிலே தாம் கட்டுவித்த இரண்டு கோவில்களேயும் ஒழுங்குபடுத்தினர். ஒன்று நீர்கொழும்புக்கு அணிமையில் ஆற்றுக்கப்பால் இருந்தது. மற்றது கள்ளச் சிலாவம் (கச்சிறுவ) எனும் இடத்திலாம். அங்கே நீர்கொழும்பின் கிறபகுதிகளிலும் இருந்து வந்த தொகையான சனங்கள் குடியேறி பெரிய கிராமமாய் வசித்திருந்தார்கள்."

### புத்த உன்னன்சை சத்தியவேதத்தில் சேருதல்

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் கொழும்பில் நின்ற நாட்களில் கண்டியிலிருக்கு வெகு ஆடம்பாக்கோடு வக்க ஒரு புக்க உன் னுன்சை, கவணரின் உத்தாவோடு மாத்தறைக்குச் சென்று கொழும்புக்கு மீண்டபோது, செங்களக் கிறீஸ்தவர்களோடு புழங்கத் தொடங்கி, சுவாமிகளேப் பற்றியும் கேள்விப்பட லாஞர். சுவாமிகள் செங்களத்திலே புலமையுள்ளவரும் தர்க் கத்திலே நிபுணரும் என்று உன்னுன்சை அறிர்து, அவரைக் கண்டு பேச அசைப்பட்டார். ஆகவே, சுவாமிகள் வேஷம் மாறிக்கொண்டு போய் அவரைக் கண்டு சம்பாஷித்தபோது, அவருடைய புத்தசமயம் மனுஷாது இருதயத்தைத் திருத் திப்படுத்தமாட்டாது என்று காட்டவே, உன்னுன்சைக்கு, சத் தியவேதத்தை அறியவேண்டும் எனும் விருப்பம் கிளருவ தாயிற்று. சுவாமிகள் ககரியை விட்டுப் புறப்பட்டபோது உன்னுன்சையும் அவரோடு கூடிப்போய், மெல்ல மெல்ல மனந் தெளிந்து, வேதத்தில்சேர ஆசைகொண்டிருந்தபடியால், சுவா மிகள் அவரை வேதசத்தியங்களில் நன்றுய் தெளிவித்து மரி சவின் எனும் நாமதேயத்தோடு அவருக்கு ஞானஸ்நானமும் கொடுத்தார். ஆயினும், இதையிட்டுக் கண்டியிராச்சியத்திலே பெரும் கொர்தளிப்பு உண்டாகும் என்றும் அரசர் வெறுப் படைவார் என்றும் சுவாமிகள் பயப்படவேண்டியிருந்தது. முக்கியமான சில கண்டிக் கிராமங்களில் சில பிரபலமான ஊரதிகாரிகளும் அவர்களுக்குக் கீழ்ப்பட்டோரும் மனந்திரும்

பியதின் நிமித்தம், சுவாமிகள் கண்டியிலிருந்து புறப்பட்ட வுடனே, ஏலவே கலவரம் ஏற்பட்டிருந்தமை அவருக்குத் தெரிந் திருந்தது. ஆகவே, மரிசலின் இலங்கையில் நிற்பது ஆபத்துக்கு ஏதுவாகும் என்ற அவர் நிணந்தது போலவே மரிசலினும் நிணத்தார். இவர் இலங்கையை விட்டுப்போய் ஒரு கத்தோ லிக்கு நாட்டில் வசிக்க விரும்பியபடியால், சுவாமிகள் இவரைக் கோவைக்கு அனுப்பி, மேற்றிராணியாருக்கும் தியான சம்பிர தாய முதலாளிக்கும் இவரைச் சிபாரிசு செய்துவிட்டார். மரி சலினுக்கு இடைவழியில் அம்மை கண்டும் குணமாக்கப்பட்டு, அற்புதச் சினுவைச் சம்பிரதாய மடத்திற்போய்ச் சேர்ந்தார். அங்கு இவர் ''எவரும் விரும்பத்தக்க விதமாய் நல்ல கத்தோ , லிக்கராகச் சிவித்து வந்தார்'' என்று செய்தி வந்தது.

#### புது எதிர்டைகள் முஊகட்டுதல்

1727-ம் ஆண்டில் குஸ்தோடியு தெ அண்டிராடேயும் யோசேப் பெறெயிருவும் எனும் இரு குருமார் இலங்கைக்கு வந்தார்கள். பிந்தியவர் சாங்கோபாங்க சுவாமிகளோடு கண்டி. யில் வேடேசெய்ய நியமிக்கப்பட்டார். இரு சுவாமிமார் புதி தாய் வந்தபோதிலும், இத்திவில், குருமார் தொகை அதிகப் படவில்2ல. ஏனெனில், அவ்வருஷமே அக்தோனியு தெ தவோரு சுவாமியார் மாதோட்டத்திலும், தமியான் வலேறி யானு சுவாமியார் கண்டியிலும் பரமபதம் அடைந்துவிட்டார் கள். சாங்கோபாங்க சுவாமிகள், புதிதாய்த் தம்மோடு அமர்த் திக்கொண்ட சுவாமியார் ஒருவர் இருக்கும்போது, தமது ஓயாத பயணங்களும் அலேக்கழிவுகளும் குறைந்து தாம் ஆறி யிருந்து எழுத்து வேஃயில் அதிக நேரம் போக்கலாம் என் றிருந்தது வாய்க்காமற்போயிற்று. ஆயினும், கிறிசோஸ்தொம் பெர்ணண்டெஸ் சுவாமியார் தம்முடைய மூப்பரின் அடிச் சுவட்டிலே கொஞ்சமாகிலும் பின்பற்றி நடக்கத் தக்கவரா ஞர். அவர் நாட்டின் பாஷைகளே போ தியளவு கற்றுக் கொண்டு, மிஷன் வேலேகளில் அதிக உற்சாகமும் சுறுசுறுப் பும் காட்டியதோடு, நரேந்திரசிங்க ராசாவுக்குப் பிரியமுள்ள வராகவும் சிங்கள நூல்களில் விசேஷ விருப்புடையவராகவும் விளங்கினர். சாங்கோபாங்க சுவாமிகளுடைய நூல்களே அவர் திருப்பித்திருப்பிப் படித்து, அவைகளேக் கையிறை பாதிபண்ண கியமிக்கப்பட்ட எழுத்தாளர்களே மேற்பார்த்து அவர்கள் விடும் பிழைகளேயும் திருத்தத்தக்கவரானர். சுவாமி

களுடைய நூல்களே ப்பற்றிய மதிப்பு நாளொருவண்ணம் பொழு கொரு மேனியாய் வளர்ந்து கொண்டுவரவே, அச்சியந்திர உதவியில்லாதபடியால், வெகு செலவுபண்ணிக் கையெழுத் தாகவே பிரதிகளேப் பலுகச்செய்ய வேண்டியதாயிருந்தது என் றதை இங்கு நாம் அறியத்தகும். அக் நாட்களில் நரேக்திர சுங்கராசா அங்கிறுங்கெட்டையை விட்டு கண்டிக்குத் திரும்பி வர் துவிடவே, கிறிசோஸ்தொம் சுவாமியாருக்கு அரண்மணயா ரோடு வசிக்கும் அலுப்பு இல்லாமற்போய், சாங்கோபாங்க சுவாமிகளோடு கோயிலில் தங்கும் கிலாக்கியம் கிடைப்பதா யிற்று. இரு குருமாருக்கும், அரசர், முன்போலவே அன்பின் அடையாளங்களேக் காட்டிக்கொண்டு வருவார். நத்தாலுக்கும் உத்தானத் திருநாளுக்கும், அரசர், அரண்மண்யிலிருந்து போதிய மெழுகுதிரி அனப்புவார். ஆயினும் மிஷன்றிமாரை எதிர்த்து வேஃசெய்த கட்சுயோ வரவரப் பெலத்துக்கொண்டு வர்தமை சாங்கோபாங்க சுவாமிகளுக்குப் பயங்கரமாயிருந்தது. ஒல்லார்தரும் அர்த எதிர்க்கட்சியைத் துணேயாகக்கொண்டு, அரசர் குருமாருக்குப் பாதுகாவலாய் இராமற் பண்ணிப்போட முயன்று நின்றுர்கள். அவர்கள் கண்டிக்குத் தூது அனுப்பும் போதெல்லாம் "அரசருடைய நாடுகளில் நிற்கும் குருமார் அவருடைய இராச்சியத்துக்கு ஆபத்து விளேவிப்பவர்கள் என் அம், அவர்கள் போத்துக்கேயருடைய வேவுகாரர் என்றம், ஆதலால் அவர்களே அரசர் தூத்திப்போட வேண்டும் என் றம் எடுத்துக்காட்டுவார்கள். அரசரோ ஒரு அஞ்ஞானி. அவர் ஆலோசண செய்துகொண்டு ஏதாவது தீர்மானம் செய் கிறவரல்ல. அத்தீர்மானங்களுக்கு மேலே அபயமிடவும் வழி யில் க. எதிர்பேசி நியாயங்காட்டவும் இடமில் க. ஆதலால் இவ்விஷயத்திலே பயப்படக் காரணமாகிறது."

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் ஒல்லாக் தருடைய வஞ்சகச் சூழ்ச் சிகளேப்பற்றி அரசரைத் தெளிவிக்கப் பலகாறும் முயன்று அவர் மனதை உண்மைக்குச் சார்பாக மாற்றிவிடுகிறவராஞர். "கிறீஸ் தவர்களுக்கும் மிஷனறிமாருக்கும் மாருக அஞ்ஞானக் குருக்களும் பிறரும் எழுப்பிய எத்தணேயோ கார்மேகங்களே அவர் கலயச் செய்துவிட்டார். அரசாது தீர்ப்புக்கள் எப் போதும் கிறீஸ் தவர்களேச் செய பேரிகை முழக்கச் செய்ததி ஞல், சத்துருக்கள் காணமடைவோரும் பதிதர்கள் தங்கள் ஒட் டங்களேக் கைவிடுவோருமாஞர்கள். அரசருடைய அரண்மண யில் வசிக்கும் குருமார் துரோகிகளும் போத்துக்கேயரின் வேவு காரமும் என்றும் இராச்சியத்தின் நிலைய அப்போத்துக்கே பருக்கு வெளியாக்கி அன்னேர் இத்தீவில் மறுபடியும் நழைய வழி திறந்துவிடுவோர் என்றும் பதிகர் அரசருக்குத் தங்கள் அறிக்கைகளாலும் தூதுக்களாலும் மீண்டும் மீண்டும் சொல்லிக் கொண்டுவந்த அபாண் டத்தை அழித்துவிடுவதிலே கொன்சால்வெஸ் சுவாமியார் விசேஷ தித்தியடைந்துகொண்டு வந்தார். அரசர் அந்த விரோதிகளுக்கு மறுமொழியாக: சுவாமிமாரையும் அவர்களுடைய இராச விசுவாசத்தையும் தாம் நன்றுய் அறிவோம் என்றும், அவர்கள் கிறீஸ்துவேதக்கை பரப்புவதையே தங்கள் ஏகரேர்க்கமாய்க் கொண்டவர்கள் என்றும், ஆதலால் அவர்களால் தமக்கு எவ்வித தீங்காவது விளேயும் என்றல்ல, சமாதானமும் நல்வாழ்வும் உண்டாகும் என்றே நம்ப இடமுண்டு என்றும் எப்போதும் சொல்லி வருவார்."

#### ஒரு கோயில் இடிபடல்

மிஷனறிமார் பயர்திருர்த தீங்கோ விரைவில் நேரிடுவ தாயிற்ற : சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் ஒல்லாக்க காடுகளிலே சோதணேக்கு கத்தோவிக்கு கொமங்களே ஏற்படுத்திப் பார்த் தார். அதெப்படியெனில், சத்தியவேதத்திலே சார்புள்ள சனங்கள் ஓரிடத்திலே இருந்தால் அவர்கள் மத்தியிலே சில கத்தோவிக்கு குடும்பங்களேக் குடியேற்றிவைத்து, அவர்களே அடிக்கடி போய்ப்பார்த்து, அவர்களுட் தம்முடைய நூல்களேப் பரப்பியும் அவர்களோடு வே தத்தைப்பற்றிப் பேசியும் கொண்டுவர முழுக்கிராமமும் மனந்திரும்பிவிடும். வேறிடங் களில், அவர், ஒல்லாக்த அசசாட்சியுள் இருக்க கத்தோலிக்கர் களேக் கண்டியாசரின் ஆட்சிக்குள் போய் வசித்து தங்கள் வேதக்கடமைகளே நடப்பித்துக் கொண்டுவரப் பண்ணுவார். இவ்வி தமான சில கிராமங்கள் மகா ஓயாவுக்கு வடக்கே உண் டாக்கப்பட்டன. பிற்றிகல் கோறீனயிலுள்ள கச்சிருவா எனும் கொமம் அவைகளுள் ஒன்று. இது விரைவிலே விருத்தியாகி ஒரு கத்தோலிக்கு நடுவிடமாய் வந்ததினுல், இங்கே ஒரு விசாலமான ஆஃயம் நன்றுகக் கட்டியிருந்தது. இந்தக் குடி யேற்றத்தை அயல்வாக்களான புத்தர் கண்டு, இது சவி கொண்டு எழும்பாமற் தடுக்கத் தங்களால் ஆனபிரபாசமெல் லாம் பட்டார்கள். ஈற்றில், ஒல்லாக்கருடைய கடபடிகளேப் பின்பற்றியும், ஓர்வேளே கண்டியிலுள்ள விரே திகளாற் தாண் டப்பட்டும் போலும், அவர்கள், திசாவை எனும் மேலுத்தி

யோகத்தனுக்கு மனுப்பண்ணி: "கத்தோலிக்கர் கட்டியிருப் பது கடற்கரையில் எழுப்பிய ஒரு கோட்டைபோல் இருக் கிறது என்று முறைப்பட்டார்கள். திசாவை இதையும் வேற அபவா தங்களேயும் கேட்டு, கோயி ஃப் பார்த்துவரத் தன் சேவகர்களே அனுப்பினன். இது கத்தோலிக்கருக்கு திகிறும் ஆச்சரியமும் விளேப்பதாயிற்று."

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் இதைக் கேள்விப்பட்டவுடனே கண்டிக்குப் போய், நடக்கப்போகிற சம்பவத்தைப்பற்றி அர சருக்கு அறிவித்து, காரியத்தை உள்ளபடி எடுத்துக்காட்டி ஞர். ஆயினும், எதிரிக் கட்சியார் அரசரை முக்கிக் கண்டு கொண்டபடியால், சுவாமிகளுக்கு வழக்கமான சித்தி கிடையா மற் போயிற்று. சத்துருக்கள் சொல்லியதை அரசர் நம்பா விட்டாலும், புத்த உன்னுன்சைமாரின் செல்வாக்கு அந்நாட் களில் அதிகப்பட்டிருந்ததினும் இது திசாவைகளின் அதி காரத்தில் விடப்பட்ட ஒரு விஷயமாயிருந்தபடியாலும் சுவாமி களுக்கு அணேவாகப் பேசமாட்டாமலிருந்தார். ஆயினும், கச் சிறுவாக் கோயில் இடிபடாமற்காப்பாற்றுவ தற்கு ஒரு வழியை அரசர் மறைபொருளாகக் காட்டினர். அதாவது, அரசருடைய நாயக்க வமிச இனத்தவர்களுள் ஒருவர் அவ ருக்குப் பின் செங்காசனம் வகிக்க இருந்தபடியால், அந்த அர சுரிமைக்காரனுக்கு ஒரு நல்ல சந்தோஷம் கொடுத்தால் காரி யம் ஆகும் என்று விளங்கவைத்தார். சுவாமிகளிடத்திலோ பொருளில்லே ஆதலால், எதிரிகள் தங்கள் எண்ணப்படியெல் லாம் செய்ய இடங்கிடைத்தது. திசாவையின் கட்டளேப் படியே கோயில் இடிக்கப்பட்டது. அதிரைல் கிறீஸ்தவர்க ளுக்கு உண்டான துக்கம் சொல்லுர்தாமல்ல. சுவாமிகளோ அரசருடைய சொர்தக் கருத்து எப்படிப்பட்டது என்று அறிந்தவராகையால், வெள்ளவத்தை எனும் போளவத்தை யிலே சில நாட்களுக்கெல்லாம் ஒரு புதுக் கத்தோலிக்கு குடி யேற்றம் உண்டாக்கத் துணிந்தார். நாளடைவில் அது செழித் தோங்கி ஒரு முக்கியமான தலேத்தானமாயிற்று.

### அசையாத குருசுப்பிக்காசு

அக்காட்களிலே கொழும்பு ககரிக்கு வெளியேயிருக்க ஒரு சிறக் கோயிலில் ஒரு அதிசயம் கடக்கது. கொழும்புக்கு அணிமையில் வில்லிவீ திய (வெலிவிற்ற அல்லது வெலிவேரிய?) எனும் கிராமத்தில் சாங்கோபாங்க சுவாமிகளால் மனக்திரும் சா. சு.—6 பிய செல கிறீஸ்தவர்கள் வசித்தார்கள். குருவேட்டையாடிக் கொண்டிருந்த ஒல்லார்த சொலுதாதுகள் அந்தக் கிராமத் திலே ஒரு குருவானவர் ஒளித்திருக்கிறதாகக் கேள்ளிப்பட்டு அவரைத்தாத்த வருகிறுர்கள் என்ற அறிக்க கிறீஸ் தவர்கள், பீடத்தைக் கழற்றி அதன்மேலிருந்த குருசுப்பிக்காசையும் எடுத்து மறைத்துவைக்கத் துரிகப்பட்டார்கள். ஆயின், அவர் கள் எவ்வளவு பிசயாசப்பட்டபோ திலும், அறையுண்ட சுரூ பத்தை எடுக்க முடியாமற் போய்விட்டது. அது அடுத்தா சோடு ஒரே பலகைபோலச் சேர்க் திருக் தது. அதன்மேல் வைத்திருந்த மேலாப்பும் அப்படியே ஒட்டிக்கொண்டிருந்தது. ஆகலால், அடுத்தாரை குருசுப்பிக்காசோடும் மேலாப்போடும் ஒருமிக்க மூடி மறைக்கவேண்டி நேர்ந்தது. இந்த அதிச யத்தைக் கண்டு, அக்கிறீஸ் தவர்கள், அந்நாட்களில் சித்தாவக் கையில் நின்ற சுவாமிகளுக்கு இதை அறிவிக்க ஆள் அனுப் பிரைகள். சுவாமிகள் நம்பிக்கையுள்ள சிலரை அங்குபோய்ப் பார்க்க விட்டபோது, இவர்கள் குருசுப்பிக்காசும் பலகையும் ஒன்றிப்போய் ஒரு பலகைபோலிருக்கக் கண்டார்கள் என்று அந்நாட்களில் எழுதப்பட்ட வரலாறுகளிற் காண்கிறேம்.

## கவணர் செய்த அட்டுழியமும் கெட்டகேடும்

வுயிஸ்ற்று எனும் ஒல்லாந்த கவணர் இதற்கிடையில் தனது கொடுமையான ஒழுக்கத்தில் வரவர வேசூன்றிக் கொள்ளவே, சொலுதாதுமார் தன் உயிருக்குத் தீங்குசெய்ய ஆயத்தப்படுத்துகிறதை அறிர்து, தனது வீட்டுக்கு ஆயுத பாணிகளான சேவகரையும் துப்பாக்கிக்காரரையும் காவல் வைத்துக்கொண்டு, நகரியிலிருந்த ஐந்து கூட்டம் காவற் சொலுதாதுகளேயும் வேறு இடங்களுக்குப் போக்கிவிட்டான். பின்பு, தனக்கு மாருகச் சதியாலோசனே பண்ணினர்களென்று தான் சக்தேகப்பட்டவர்களே ஒவ்வொருவராய் ககரிக்கு வரச் செய்து, அன்னேரை மிருகத்தனமாய்க் கொல்லுளித்தான். அவர்கள் தொகை இருபத்தைர்துக்கு மேற்படும். அவர்களுள், சற்றேனும் குற்றமற்ற கில கத்தோலிக்கர்களும் இருந்தார்கள். கிரபாரத்களான இந்தக் கத்தோலிக்க**ை**க் கொன்ற செய்தி ஓர்வேளே வத்தாவியிலுள்ள மேலதிகாரிகளுக்கு அறிவிக்கப்பட் டால் தன்னில் பிழைவரும் என்ற அஞ்சி, கொழும்பில் முக் கியஸ் தரான கத்தோலிக்கர்கள் "குருமாருடைய தூண்டுகவி ை'' போத்துக்கேயருக்கு கோட்டையைப் பிடித்துக் கொடுக் கச் சதியாலோசனே செய்கிறுர்கள் என்ற குற்றச்சாட்டை ஏற் படுத்தினுன். அந்த முக்கிய மனுஷரில் ஒருவர் பெஞ்சமின் பெகுளொற்றி என்பவர். "இவர் சாதியில் பிராஞ்சியரும் கொழும்பு நகர வாசிகளுள் அதிக பிரபலியமுள்ள ஒரு மேன் மகனுமாவர். இவருக்கு வெகு அஸ்திபாஸ்திகளும் குடும்ப மும் இனசனமும் உண்டு. இவர் ஒரு கத்தோவிக்கர்மட்டு மல்ல, திருச்சபைக்கு ஒரு தம்பமாயும் விளங்கியவர். எப்படி பெனில். இவர் கத்தோலிக்கருக்கு விரித்த கைகளோடு பல வி தமான உதவிகளேயும் செய்வார். குருமாருக்கு இடக்கை வலக்கையாய் நின்று அவர்களேத் தமது இல்லத்தில் வைத் துப் பாதுகாப்பார். அவர்கள் கொழும்பில் மிஷன்வேலே செய் வதற்கு வேண்டிய தருமமும் கொடுத்து வழிவகைகளேயும் காட்டிவிடுவார்." ஈனம் இரக்கம் அற்ற கவணர் இவரைப் பிடித்து, '' இவருடைய எலும்புகளே முறித்து 'தசையைக் கிழித்து, தவேயைக் கோடரியால் தறித்து, உடலேப் படலிற் போட்டு இழுத்துக்கொண்டு போகவும் சிரசை ஓர் கம்பத்திற் குற்றி நாட்டிவிடவும்" கட்டீருபண்ணினன். அந்தந்தோ! இந்த நிஷ்டுரமெல்லாம் போதாதென்றுற்போல, இவருடைய வீட்டையும் இடித்துத் தரைமட்டமாக்கி அது நின்ற இடத் திலே தன்னுல் எழுதப்பட்ட ஒரு கல்வெட்டையும் ஒரு தூணிற் பொறித்து நாட்டிவைத்தான். அப்பால், யாழ்ப்பாணப் பட்டினத்தின் முதன்மையான கத்தோலிக்கரான வித்தோரி யானு தெபரேஸ் லெயித்தாமையும் பிடித்து அடைத்துக் கொண்டு, கண்டியாசனுக்கும் பிரதானிகளுக்கும் தூது அனுப்பி, '' தான் கொழும்பிலே சதியாலோசணேயின் கொப்புகளே த் தறித்துப் போட்டதாகவும், அடிமரமாகிய கத்தோலிக்கு குரு மார் கண்டியிலே வெளிகொண்டு நிற்கிருர்கள் என்றும், அர சரும் பிரதானிகளும் வேரிலேதானே கோடரி போடவேணும் என்றம்" எழுதியிருந்தான்.

இது கண்டியிலே பெரும் அதிர்ச்சியை உண்டுபண் ணிற்று. சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் அவ்வேளே சீத்தாவக்கை யில் மிஷன் வேல செய்துகொண்டு நின்றபடியால், கண்டியில் தனித்திருந்த யோசெப் பெறெயிரு சுவாமியார் பயப்படலா ஞர். சுவாமிகள், இதை அறிந்து, உடனே கண்டியரசருக்கு காகிதம் எழுதி வுயிஸ்ற்றுவுடைய அந்தரங்க முகாந்திரங்களே யும் செயல்களேயும்பற்றி சகல விபரமும் கொடுத்து, தாம் விரைவிலே அரசர் சமுகம் போய் எல்லாம் விளங்கப்படுத்து வோம் என்றும் வாக்களித்தார். சுவாமிகளின் காகிதத்தினை அரசர் மனம்மாறி, நகரியிலே செய்யப்பட்ட ஆயத்தங்களே எல்லாம் நிறுத்திவைத்தார். கடற்கரையின் கில பாகங்களில் வைத்த காவல் மட்டும் கிறிது காலம் நிறுத்தப்படாமலிருந்தது. ஆயினும், குருமாருக்கு அரண்மணேயிலேதானே விரோதிகள் இருந்தபடியால், ''சுவாமிமார் தங்களுக்கு எப்போதும் உண்டான ஆபத்தை நன்முய் அறிந்துகொண்டு, தாங்கள் இன்னும் சாவுக்குத் தப்பிக்கொண்டதில்லே என்று நிணேத்தார்கள்.''

வுயிஸ்ற்று தண்டணயடையாமற் போனதில்லே. வத்தா வியின் மேலாசினர் கொழும்புக்கு ஒரு புதுக் கவணைரை அனுப்பி, முக்தின கொடுங்கோலணே விளங்கித் தீர்ப்பிடுவதற் குக் தங்களிடம் அழைத்தார்கள். விசாரணேபண்ணியபோது அவனிற் குற்றங்கண்டு, அவன் கொலேத் தண்டணக்கு உட்பட வும் அவனது உடலேத் துண்டாடி எரித்து சாம்பலேக் கடலில் வீசவும் கட்டளேயாயிற்று. அகியாயமாய்க் கொலேயுண்ட பெகுளொற்றியின் வீட்டை அரசினர் புதிதாய்க் கட்டிவைத் தார்கள் அதிலே

> " அடாத்தால் எடுத்தது நீதியால் கொடுத்தது"

என்ற பொருளுள்ள ஒரு கல்வெட்டும் அமைக்கப்பட்டது.

இந்தச் சண்டமாருதத்தை எல்லாம் தாங்கிக்கொண்டு திருவூழியம் நடத்திவந்த சாங்கோபாங்க சுவாமிகளேப்பற்றி அவ சோடு மீசாம்பார்த்த ஒருவர் 1729-ம் ஆண்டில் பின்வருமாறு கோவைக்கு எழுதினர்:— "கொன்சால்வெஸ் சுவாமியாரு டைய மகா வேதஅபிமானம் எவ்வளவிற் போகிறது என் ருல், அவருக்கு இத் தீவு அடங்க லும் சத்தியவேதத்தைப் பாப்பிப்போடுவதற்கு வழிவகைகளே த் தேடுவதிலேயன்றி வேறென்றிலும் கருத்தில் கே. அவர் பிரசங்கிப்பதினுல் மாத்திரம் அல்ல, தமது எழுத்துக்களினுறும் மிஷன் ஊழி யத்தை நடத்தி வருகிறுர். ஓயாமல் புத்தகங்களே வாசுத்துக் கொண்டிருக்கிறுர். இதிலே அவர் இரவில் நித்திரையில்லா மல் வெகுகேரம் போக்கி, நாட்டின் பாஷைகளிலே நூல்களே உண்டாக்கி, அவைகள் மூலமாய் கிறீஸ்துவேத சத்தியங்க பேயும் பரமாகசியங்களேயும் விளங்கப்படுத்தியும் பதிதருடைய தப்பறைகளேயோ அஞ்ஞானிகளுடைய குருட்டுப் பத்தி களேயோ இவை முதலானவைகளேக் கண்டித்தும் வருகிறுர். இதனுல் ஆத்துமாக்களுக்கு வெகு பலனேச் சம்பாதித்துக் கொள்ளுகிருர்."

~@000

## பத்தாம் அதிகாரம்

## மறு படியும் த 2லமை வகித்தலும் மனந்திரும்புதல்கள் மிகுத்தலும்

🚰 🏿 துறு தெ சல்தாஞ்ஞா சுவாமியார் 1730-ம் ஆண்டு சித் திரை 28-ம் திகதி இறைவனடி சேர்ந்துவிட, சாங்கோ பாங்க சுவாமிகள் மீண்டும் ஒருகால் இலங்கைத் தியானசம் பிரதாயத்தின் தலேவரும் கொச்சி மேற்றிராணியாரின் பதிலாளி யுமானர். இந்த இரு உத்தியோகங்களேயும் அவர் இனிச் சாகுந்தண்யுமே தாங்கவிருந்தார். அப்போது' அவருக்கு வயது ஐம்பத்துநாலு. சுவாமிகள் இரண்டாம் முறை தலேவ ராகத் தெரியப்பட்டதைப்பற்றி கொச்சி மேற்றிராணியாராகிய யேசுசபை டொம் பிராஞ்சிஸ்கு தெ வஸ்கொன்செலொஸ் ஆண் டவர் கோவைத் தலேவருக்கு எழுதியதாவது: " யாக்கோமே கொன்சால்வெஸ் சுவாமியாரை மிஷன் தஃவராக நியமித்த திலே வெரு புத்தியாய் நடந்துகொண்டர்கள் என்று எண்ணு கிறேன். ஏனெனில், அவருடைய வயதும் அனபவமும் அவ ரைச் சகலரும் நன்கு மதிக்கச் செய்திருக்கின்றன. விசேஷ மாய், அவருடைய சொர்த நற்குணங்களும் அவர் தேவ மகிமைக்காகக் காட்டிவரும் தளராத அபிமானமும் போற்றப் படத்தக்கன. சமீபகாலத்தில் அவர் எழுதிய ஒரு கடிதத்தில் அவருடைய பிரயாசைகளேப்பற்றி வாசித்து மிகவும் சர்தோ ஷம் அடைந்தேன். அந்த அன்புக்குரிய கத்தோலிக்கு சமூ கத்தின் அறிவு வளர்ச்சிக்காகவும் முன்மாதிரிக்காகவும் அவர் எழுதியிருக்கிற பல நூல்களேப்பற்றியும், கர்த்தருடைய அந்தத் திராட்சத்தோட்டத்தில் நடைபெற்றுவரும் அரிய பெரிய காரி யங்களேப்பற்றியும் அறிக்கிருக்கிறேன்" என்ற எழுதினர்.

உள்ளபடி, சாங்கோபாங்க சுவாமிகளே இலங்கை மிஷின் கடப்பிக்க எல்லாவி தத்திலும் தக்கவர் என்றதற்கும், அவர் மற்றக் குருமாருக்கு வழிகாட்டி ஆண்டவருடைய- சுவிசே ஷக்தை ஏற்றவிதமாய் இத் தீவில் பரப்புவதிலே ஆவர்களேச் சித்திகரமாய் உழைக்கப்பண்ணக் கூடியவர் என்றதற்கும் எள் ளளவேனும் சந்தேகம் இருக்கவில்லே. யோசே வாஸ் முனி வருடைய கூட்டாளிகளுள் அவரே இன்னும் சீவந்தராய் இருந்தவர் அல்லவா? முனிவர் தொடங்கிவிட்ட கத்தோ விக்கு புதுமலர்ச்சி சவிகொண்டு நடைபெறச் செய்வதில் அவரே அதிகமாய் இருபத்தைக்து வருஷகாலம் உழைத்தவர் அல்லவா? இலங்கை முழுவதும் அவர் அறியாத பாகம் இல்லே. இங்குள்ள சகல சாதி சனங்களின் பழக்கவழக்கங்கள் தப்பெண்ணங்களெல்லாம் அவருக்குப் பழம்பாடம். பத்தியிற் போலக் கல்வியிலும் சிறந்தவராகையால், இத் தீவின் பாஷை களாகிய சுங்களம் தமிழ் போத்துக்கேயம் எனும் மூன்றிலும் வேததர்க்கத்துக்காக நூல்கள் எழுதியிருந்தார். அவைகளால் விளேந்த நற்பலின் அவர்கண்டு, கல்வீனிய பதிதருக்கும் அறி வுறுத்தும்படியாக அவர்களுடைய ஒல்லாந்த பாஷையை அதி பிரயாசையோடு கற்றுக்கொண்டு, அதிலும் தர்க்க நூல்களெழு திப் பாப்பிரை. அத்தோடு மிஷனறிமாருக்கு உதவியாக, ஒழுக்ககாண்டத்திலே நிகழும் சக்தேகங்களுக்கு வெளிப்படை காட்டு தின்ற ஒரு நூலேயும், போத்துக்கேய பாஷைச் சொற் களுக்கு தமிழும் சிங்களமும் கொண்ட ஒரு அகராதியையும் இயற்றியிருந்தார். இந்த அகராதியை ஒவ்வொரு குருவான வரும் படியெடுத்து வைத்துக்கொண்டார்கள். பதினெட்டாம் தூற்முண்டில் இலங்கையிலே வழங்கிவர்து பின்பு வழக்கு ஒழிர் துபோன 'சில தமிழ், சிங்களச் சொற்களுக்கு இந்த அக ராதி ஒரு நல்ல சாட்சியாயிருப்பது பாஷை ஆராய்ச்சியாள ருக்குச் சுவை தருவதாயிருப்பதை நாம் இங்கு குறிக்கத்தகும்.

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் இலங்கை மிஷிண முன்கின்று நடத்துவதிலே நற்பயன் அடையச்செய்த துணக்காரணங்க ளுக்குள்ளே அவர் நரேந்திரசுங்க ராசாவுடைய விசேஷ மதிப் பைப் பெற்றிருந்தமையும் ஒன்று. அரசர் சுவாமிகளோடு தமது திறுவயதிலேயே அறிமுகப் பட்டுவிட்டார். வளரவளர அவர் இவர்பேரிற் கொண்ட விருப்பும் வளர்க்துகொண்டு வக் தது. அவர் சுவாமிகள்மட்டிற் கொண்டிருந்த கண்ணியத்தைப் பற்றி கோவைக்கு ஒரு சுவாமியார் எழுதியனுப்பிய அறிக்கை யொன்றிலே பின்வருமாறு சொல்லியிருக்கிறது : "கண்டியா சர் கர்வம் மிகுந்த ஒரு மன்னர். அவரது கர்வம் எவ்வள வுக்குச் செல்லுகிறது என்றுல், தம்முடைய பிரசைகளோடு கலர்து பேசுவது தமது இராசமகத்துவத்துக்கு ஈனம் என்று எண்ணிக்கொள்ளுகிறுர். குடிகளும் அவரை எவ்வளவு கனம் பண்ணுகின்றன எனில், அவர்களுக்கு அவர் பிரசித்தமாய்ப் பேட்டி கொடுக்கும் வேளேகளில் அவர் ஓர் திரைக்குப் பின் னைலேயே கிங்காசனத்தில் விற்றிருப்பார். யாக்கோமே கொன் சால்வெஸ் சுவாமியாருக்கோ, இந்த இடம்ப ஆசாரம் ஒன்றும்

இல்லாமல் தனிப்பேட்டி கொடுத்து, உற்ற கிரேகிதனேடு போலச் சம்பாஷிப்பார். இன்னும் இவருக்கு அதிக சங்கை யும் மதிப்பும் காட்டும்பொருட்டு, தமது கைபொழுத்தும் இராச முத்திரையும் இட்ட கடிதங்களேத்தானும் இவருக்கு எழுது வார். இராசவரியில் உள்ளவர்களுக்கே அல்லாமல் வேறு ஒரு வருக்கும் அவர் இதுவரையில் இப்படி எழுதியதில் இல லார்தக் கொம்பனியார் தமக்கு இராச தூது அனுப்பும் வேளே களில், அரசர் அவர்களுக்கு எழுதும்போதும், தாமாக ஒரு போதும் கையெழுத்துப் போடுவதில்லே, தமது முத்திரையிடு வதுமில்லே. லிகிதர் மூலமாகவே அவைகள் எழுதி கையெ ழுத்திட்டு அனுப்பப்படும். இர்தச் சுவாமியாருக்கு மாத்திரம் தமது மதிப்பைக் காட்டி அவ்வி த தயவைப்பண்ணுவார். இது ஒரு அபூருவமான தயவு என்றபடியால், அரசருடைய காகி தத்தைச் சுமந்துபோகும் அஞ்சற்காரன் அதை ஒரு பரி சுத்த பண்டம்போல ஆடம்பரமாய் ஊருக்கூராய்க் கொண்டு சென்று சுவாமியார் வசிக்கும் இடமாகிய புத்தளத்திற்சேர்ப் பான். இதெல்லாம் இலங்கையின் கர்வம்படைத்த எம்பிற தோர் சுவாமியாருக்குச் செய்கிற ஒப்பற்ற ஒரு சங்கை."

### புத்தளத்திற் குருமார் கூட்டம்

புது மூப்புச்சுவாமியார் புத்தளத்தில் வருஷாவருஷம் குரு மார் கூடுகிற கூட்டத்திலே முதன்முதற் தமது உத்தியோக கடமைகளேப் பார்க்கலானர். இவரோடுகூட எட்டுக் குருமார் அங்கு போயிருந்தார்கள். அவர்கள் பெயர்கள் எவையெனில், கிறிசோஸ்தொம் வேர்னுன்டெஸ் (இலங்கைக்கு வர்க ஆண்டு 1720) இஞ்ஞாசியு கெ மெஸ்குயித்தாவும் யோவாம் தெசா வும் (1725); குஸ்தோடியு தெ அந்திராதேயும் யோசேப் பெறெயிருவும் (1727); விருஸ் பெறெயிருவும் அக்கோனி தெ பொன்சேக்காவும் யோசெப் பிக்கார் துவும் (1729) என்பவர் களாம். சாங்கோபாங்க சுவாமிகளின்கீழ் இந்த எட்டுக் குரு மாரும் அந்நாட்களிலே இலங்கையின் மிஷனறிமாராய் உழைக் தவர்கள். சுவாமிகள் அவர்கள் முன்னிலேயில் மிக முக்கிய மான ஓர் ஆலோசனேயைக் கொண்டுவக்கார். அது என்ன வெனில், போசே வாஸ் முனிவர், தமது குருத்துவ ஊழியங் களுக்காக கிறீஸ் தவர்களிடத்திலே ஒன்றும் வாங்காமல் விட்ட தோடு, தம்முடைய கூட்டாளிகளும் அப்படியே செய்யவேண் டும் என்ற விருப்பத்தைக் காட்டியிருந்தார். குருமார், ஞானஸ்

கானம் விவாகச் சடங்கு பிரேதசேமச் சடங்கு இவைகளிலே கிறீஸ் தவர்களிடத்தில் தங்கள் சீவியத்துக்காக ஒவ்வொரு வேதனம் வாங்குவது முழுதும் நீதியான ஒரு முறை. "சுவி சேஷத்தைப் போதிக்கிறவர்கள் அதனுலே சிவிக்கவேண்டும்" என்பது கர்த்தருடைய திருப்போதகமுமேயாம். இப்படியே திருச்சபையில் எங்கும் எப்போதும் நடந்துவந்திருக்கிறது. இலங்கையிலோ, வேதகலாபணயினுல், கிறீஸ் தவர்கள் மிக வறி யவர்களாய்ப் போய்விட்டார்கள். கிறீஸ் தவர்கள் அல்லா தவர் களோ குருமாருடைய சீவியம் விசுவாகிகளிலே தங்கியிருப் பது எப்படியென்றதை விளங்கிக்கொள்ள மாட்டார்கள். இவர் களுக்குச் சரியான குருமாரில்ல; இவர்களுடைய சமய ஆசா ரங்களே நடப்பிப்பவர்கள் பொதுவாய்ப் பிச்சையினுற் சீவிக் கிற துறவிகள் மாத்திரமே. இவர்களும், கத்தோலிக்கு கிருச் சபையிலேயும் உள்ள வெறும் துறவிகளேப்போல, தேவதிர விய அனுமானங்களேக் கொடுக்கும் தத்துவம் இல்லாதவர் களே. பிச்சை வாங்கிச் சிவிக்கிற குருமார் என்றதை இலங் கைப் பிறசமயிகள் மனதினுற் கருதவும் மாட்டார்கள். அத் தோடு, ஒல்லாக்கர் கத்தோலிக்கு குருமார் சிவனத்துக்காக மாரடிக்கிறவர்கள் என்று வம்பு அளந்துகொண்டிருந்தார்கள். ஆன திணுலே தான், முனிவர், இலங்கைக் குருமார் நீதியான திருச்சபை வருப்படிகளே த்தானும் பெற்றுக்கொள்ளாமல் தன் னயங் கரு தா த ஊழியத்துக்கு முன்மாதிரி காட்டவேணும் என்று விரும்பினர். அவர்நாட்களில் சகல திருப் பணி விடைகளும் முழுதும் இனுமாக நடத்தப்பட்டன. அயினும் இயல்புள்ள கிறீஸ் தவர்கள் தாங்களாய் மனங்கொண்டு கோயி அக்கு அல்லது குருமாருக்கு ஏதாவது கொடுத்தால், முனி வர், கோயிற் தருமத்தைச் சேர்த்துவைத்துக் கோயிலுக்காகச் செலவுபண்ண அந்தந்தக் கோவிலுக்குச் சேர்ந்தவர்களில் ஒரு ஆன ரியமித்துவிடுவார். குருசம்ரட்சணக்காகக் கொடுக்கும் தருமத்தையெல்லாம் மூப்புச் சுவாமியாரிடம் ஒப்படைத்து விட, அவர் அதை மிஷன்றிமாருடைய தேவைக்குத் தக்கபடி அவரவருக்குப் பகிருவார். மிஷனறிமாரையும் கோயில்களே யும் தாபரிப்பதற்கு அதிகமான உதவியைக் கோவைப் பழங் கிறீஸ் தவர்களிடத்திலிருக்தே பெற்றவருவார். பூசைத் தரு மமோ வேறு ஒரு கிரையில் உள்ளது. திருச்சபைச் சட்டத் தின்படி, பூசைசொல் அம் குருவானவருக்கே அதற்காகக் கொடுத்த தருமம் உரியது. தியான சம்பிரதாயக் குருமார்

யாதொரு சன்னியாசச் சபையில் உட்பட்டவர்களல்ல; ஒரு த‰மைக் குருவானவருக்குக் கிழ்ப்படிக்கு கடக்கப் பொருக் திக்கொண்டவர்கள். அனபோதிலும், திருச்சபை முறைப்படி அமைச்சல் வார்த்தைப்பாடு கொடுத்திராத மேற்றிராசனக் குரு மாசேயாம். ஆதலால், எல்லா மேற்றிராசனக் குருமாரையும் போல அவர்களும் பூசைத் தருமத்தைப் பெற்றுத் தங்கள் இஷ்டப்படி உபயோகிக்கத் தக்கவர்கள். இனி, கொழும்பு கீர்கொழும்பு மாதோட்டம் யாழ்ப்பாணம் முதலான பெரிய நகரிகளில், கத்தோலிக்கர் மிகுந்த இடங்களில், பூசைத் தரு மம் போதியளவு அடிக்கடி கிடைத்தபோதி லும், வறியவர்கள் குடியிருந்த தூர உள்நாடுகளில் அவ்வித தருமம் திடைப்பது அருமையில் அருமை. அப்படிப்பட்ட இடங்களிலுள்ளோர், குருமாரைத் தாபரிப்பதற்கு மாருக, தாங்களே இவர்களிடம் பலமுறை தருமத்துக்கு வருவார்கள். இவ்வி தமே, பூசைத் கருமம் சொற்பமாய்ப் பெற்ற சூருமாருக்கே தங்கள் மக் தைக்கு உதவிசெய்யவோ கோயில்களேக் கட்டவோ பயணச் செலவுகள் செய்யவோ வேலேகாரருடைய சம்பளங்கள் கொடுக் கவோ அதிக தேவை ஏற்பட்டிருந்தது என்று தம்முடைய சொர்த அனுபவத்திலேயே சுவாமிகள் அறிக்கிருந்தார். குரு மாருக்குள் பொருள் விஷயமாய் இருந்த இந்த ஏற்றத் தாழ்ச் சியை நீக்குவதற்காக ஆதிநாட்களிலே முனிவர் நடப்பித்த முறையை பூசைத் தரும் விஷயமாயும் நடப்பிக்கவேண்டும் என்ற அலோசணேயைச் சுவாமிகள் துணிவோடு தம்முடைய கூட்டாளிகளுக்கு எடுத்து ஓதிரை. அவர்கள் யாவரும் இவ் விதம் செய்வார்களேயானுல், ஆதித் திருச்சபையிலே யெரு சலேம் கிறீஸ்தவர்களுள் நடந்தபடி இன்றும் நடப்பதாகும்; அதாவது அந்த விசுவாசிகளுள் "ஒருவனும் தனக்கு உள்ள எதையும் தன்னுடையது என்று சொல்லவில்லே, சகலமும் அவர்களுக்குப் பொதுவாய் இருந்தது. அவனவனடைய அவ சியத்துக்குத்தக்கது ஒவ்வொருவனுக்கும் பகிர்ந்து கொடுக்கப் படும்'' (அப். நடபடி 4: 32—35) என்று இப்படிச் சுவாமி கள் அலோசண கூறினர்.

இந்த ஆலோசணேயைக் குருமாரெல்லாம் ஏகமனதாய் ஏற்றுக்கொண்டதிஞல், இனிமேல் இலங்கையில் ஊழியஞ் செய்யும் தியான சம்பிரதாயிகள் சகலரும் "மிஷனமிமாருள் எவருக்காவது கிடைக்கும் எல்லாக் காணிக்கைகளேயும் உத விப் பொருள்களேயும் பூசைத் தருமத்தையும்கூட'' மிஷன் முழுதுக்கும் தலேவராயுள்ளவரிடம் ஒப்பித்துவிட வேண்டும் என்றும், "அவர் ஒவ்வொருவருடையவும் தேவைக்கு ஏற்ற படி அவைகளே அவரவருக்குப் பகிர்ந்து கொடுப்பார் '' என் அம் ஒரு தீர்மானம் செய்யப்பட்டது. இந்த ஒழுங்கினுல் இலங்கைக் குருமார் எல்லோரும் ஒரே நிரையில் வைக்கப் பட்டு, முன்னே மூப்புச் சுவாமியாருக்கு மிஷன் செலவுகளேப் பற்றி இருக்த பெருங்கவஃயும் தீர்க்தது. எளிய கிறீஸ்தவ பகுதிகளுக்கும், காலகதியிலே, சுறுச்சுறு கோவில்களேக் கட் டிக் கொடுப்பதற்கு ஏற்ற வழி திறந்துவிடப்பட்டது. இலங் கைத் தியானசம்பிரதாயிகளுள் ஒருவர் எழுதியபடி "இந்த அப்போஸ்தொலிக்கு முறைமை கர்த்தருக்கு எவ்வளவு பிரீதி யாயிருந்ததென்றுல், அவர் விரைவிலே இன்னும் மூன்று சம் பிரதாயிகள் இலங்கைக்குவர நல் ஏவுதல் அருளி இங்கு உள் ளோரின் கணக்கைப் பன்னிரண்டு ஆக்கியருளினர்." புதிதாய் வந்தவர்கள் யார் எனில், அந்தோனியு கோமெஸ், பிராஞ்சிஸ்கு கொன்சால்வெஸ் எனும் குருமாரும், கயித்தானு தெ கொஸ்தா எனும் துணேச் சோதாருமாம்.

## " யேசுக்கிறீஸ்துவைத் துதிக்க "

மேலும், இந்நாட்களிலே மிஷன நிமார் "அஞ்ஞானி களின் கேழ் இருந்த நாடுகளிலும் ஒல்லாந்தருக்குக் கிழ்ப்பட்ட பிரதேசங்களிலும் சமாதானத்தைச் சுகிப்பது தேவசித்தமா யிற்று. கத்தோலிக்கர் தேசப்பிரட்டமும் பட்டினியும் மற்றம் உண்டான பல துன்பங்களும் படவேண்டியிருந்த மாரிகாலம் போய்விட்டது." (1730—31-ம் ஆண்டின் அறிக்கை.) ஆகை யால், சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் ''யேசக்கிறீஸ் துவைத் துதிக்க, ஆமேன்" என்று சொல்லி கிறீஸ்தவர்கள் ஒருவரை ஒருவர் வாழ்த்தும் பத்தியுள்ள வழக்கத்தை இலங்கையில் ஏற்படுத்த லானர். தென் இந்தியாவில் ஜெபேட் டி நொபிலி எனும் தத்து வபோதக சுவாமியார் காலக்தொட்டே இருக்த இவ்வழக் கம் முதன்முதல் கொழும்பிலே பதிதர்கள் மத்தியிலே கொண்டு வரப்பட்டது. அங்கே, ஒல்லாந்தம் போத்துக்கேயம் கிங்க ளம் தமிழ் எனும் பாஷைகளேப் பேசும் கத்தோலிக்கர் எல் லாம் ஒருவரை ஒருவர் கிறீஸ்தவ முறைப்படி தத்தம் பாஷை யிலே வாழ்த்தக் காண்பது உத்தம முன்மாதிரிகையாக விளங் கியது. '' சகல சா திசனங்களும் சருவேசு 12ண மகிமைப்படுத்து வார்கள்" என்ற வாக்கியம் இப்படியே இலங்கையிலும் நிறை வேறவதாயிற்று. இன்றைக்கும் இத்தீவிலே தற்கால நாகரீ கத்திறை பழுதடையாத சனங்கள் குருமாரைக் காணும்போது: ''சுவாமீ, யேசுக்கிறீஸ்துவைத் துதிக்க'' என் ற சொல்லி வாழ்த்துகிருர்கள். மாதோட்டத்திலே கோயில் ஆராதனே முடிந்தவுடன் எல்லோரும் இந்த வாழ்த்தைச் சொல்லும் வழக்கம் அங்கங்கே இன்னமும் உண்டு. குடும்பங்களிலும் விசேஷ தருணங்களிலே ''யேசுக்கிறீஸ்துவைத் துதிக்க'' என்று சொல்லி இளேயோர் முதியோரை வணங்குகிறதைக் கண்டிருக்கிறேம்.

இலங்கையில் அக்காலத்துக் கிறீஸ்தவர்கள் குருமாருக் குக் காட்டிவந்த வணக்கத்தை ஒரு பிறதேச குருவானவர் பாராட்டி எழுதி வைத்திருக்கிறுர். அவர் கொழும்புத் துறை முகத்தில் வர்து கரைபிடித்த ஒரு கப்பலில் நின்று, இறங் கிய ஒரு அர்ச். தோமினிக்கு சபைச் சுவாமியார். அவர் கட படியான உடையோடு நகரிக்கு வந்து தாம் ஒரு சூருவானவர் என்றதைச் கில கத்தோலிக்கருக்கு வெளிப்படுத்தியபோது கொழும்பிலே ஒரு தியானசம்பிரதாயக் குருவானவரும் சக்கிற மேந்துகளேக் கொடுத்துக்கொண்டு நிற்கிருர் என்றும், அவ ரை அன்றைக்கு ஒரு ஒல்லாந்தக் கத்தோலிக்கர் வீட்டிலே காணலாம் என்றம் அறிக்தார். தோமினிக்குசபைச் சுவாமி யார் அந்த வீட்டுக்குச் சென்றவிடத்தில், வீட்டெசமான், அவ ரையும் சாப்பாட்டுக்கு நின்றுபோக அழைத்தார். அசனவேளே மேசையிலே இரண்டு பேருக்கு மாத்திரம் ஆயத்தம் பண்ணி யிருக்கக் கண்டு அவர் ஆச்சரியப்பட்டார். அதுமட்டுமல்ல, வீட்டெசமானுன துரையும் அம்மாளும் சப்பாத்தில்லா மல் குருமாரிருவருக்கும் மேசையூழியக்காரராய் கின்றுர்கள். வீட்டிவிருந்த வேற விருந்தாளர்களும் இவர்களுமோ நாட் டின் அதிமுக்கியமான மனுஷரோடுகூடச் சமனுக்குப் பந்தி யில் உட்காரும் வழக்கமுள்ளவர்கள். மிஷனறிச் சுவாமியார் வீட்டைவிட்டுப் புறப்பட்டபோது, அங்கிருந்தவர்கள் எல்லோ ரும் முழந்தாளிட்டு அவரிடம் ஆசீர்வாதம் கேட்டார்கள். இவ்வி தமான ஒழுக்கத்தைப்பற்றி தோமினிச் சபைக் குருவா னவர் மிஷனறிச் சுவாமியாரைக் கேட்டபோது, அவர், அன்று கடந்தது ஒரு புது முறைமையல்ல என்றம், அப்படியே இலங் கை மிஷன் முழுதிலும் நடக்கிறது என்றும், அந்த வழக்கத்தை கிறீஸ் தவர்கள் தாங்களே, தங்களுக்கு வேதப் பணிவிடை செய்யும் பொருட்டாக எத்தணயோ ஆபத்துக்குள்ளாகி வரு

கிற குருமார்பேரில் உள்ள அன்பு மரியாதையினுல், ஏற் படுத்தி வைத்தார்கள் என்றும் விடையளித்தார். உள்ளபடி புத்த தாயகக்காரன் எவனுவது ஒரு உன்னுன்சையோடு சரிவர உட்கார்ந்து சாப்பிட நினேயான் என்றும், இலங்கை மகா முதலியார் தாமும் கவணர் சமுகத்தில் சப்பாத்தோடு போகா பென்றும், அவர் கவணரைத் தமது வீட்டுக்கு அழைக்கும் போது அவரோடு மேசையெடுக்க உட்காராமல் அவரது கதி ரைக்குப்பின்னுல் நின்று மேசையூழியம் செய்வார் என்றம் எடுத்துச் சொன்னர். பின்னும் தியானசம்பிரதாயச் சுவாமி யார் தோமினிக்குச் சபைக் குருவானவருக்குச் சொல்லுவார்: '' அம்மட்டல்ல, வீடுகளி லும் கோயில்களி லும், வரும்போ தும் போகும்போதும் மாத்திரமல்ல, எல்லா இடங்களிலும், வெளியே சந்திக்கும்போதும், கிறீஸ்தவர்கள் தங்கள் பாதங் களே முத்தஞ்செய்கிறதாகிய ஒறுத்தலே மிஷனறிமார் சகிக்க வேண்டியிருக்கிறது'' என்றுர். எங்கள் மீட்பராகிய சருவே சுரனில் வைத்த விசுவாசம் பொருந்திய அன்புதான் அவர் களுடைய பதிலாளிகளாய் வருவோருக்கு இவ்வித ஆசார மரியாதையைக் காண்பிக்க அந்த ஆதிக் கிறீஸ் தவர்களே த் தூண்டியது என்றதை நாம் இங்கு குறிக்கத்தகும்.

### சாங்கோபாங்க சுவாமிகளுடைய வேதநூல்கள்

இந்நாட்களிலே சுவாமியாருடைய நூல்களே வாசிப்போ ாது தொகை அதிகப்பட்டிருந்ததினுல் தேவையான பிரதிகளே எழுதிக்கொடுக்க முடியாமலிருந்தது. 1742-ம் ஆண்டில் இலங்கை மிஷனுக்குச் சுற்றுவிசாரணயாளராய் வந்த மடுத் தீனு சவியேர் சுவாமியார் சொல்லியபடி: "இலங்கையில் அந் நாளில் அதிகப்பற்றுனவர்கள்—சிங்களவரும் தமிழரும்—எழுத் தறிர்திருர்தார்கள்" என்று தோற்றுகிறது. "பெரும்பாலான ஆடவர்களும் பெண்களும், குலத்திலே பிறந்த உயர்க்கோர் மட்டுமல்ல நடபடியான ஆட்கள் தாமேயும் எழுத வாசிக்கக் கூடியவர்கள். இதினைவதான் அரேக அவிசுவாசுகள் கொன் சால்வெஸ் சுவாமியாருடைய நூல்களிலே தங்கள் மனந்திரும் புதலுக்கு ஏற்ற பலகாரியங்களேப் படித்துக்கொள்ளுகிறுர்கள்." ஆதலால் "சுவாமியார் தமது நூல்களேத் தமிழிற் திருப்பித் தாவேணும் என்று தமிழ்பேசும் கத்தோலிக்கர் ஆவலோடு கேட்டுக்கொண்டார்கள். அவரும் அப்படிச் செய்துகொடுக் கச் சந்தோஷமாய்ச் சம்மதித்தார். சுவாமியார் ஒரு பாஷை

யிற் செய்த ஏறக்குறைய ஒவ்வொருநூலும் அவராலேதானே மற்றப்பாஷையில் திருப்பப்பட்டது. சரியாய்ச் சொல்லுகில், இவைகள் வெறும் மொழிபெயர்ப்புக்கள் அல்ல, ஒருபாஷை யில் எழுதிய நூலின் விஷயத்தை மற்றதில் அந்த மொழியின் சுய தன்மைக்கு ஏற்கவே அவகையாய் எழுதுவார். அதினுல் அவைகள் மொழிபெயர்ப்புக்கள் போலக் காணப்படா," 1720-ம் ஆண்டில் ''யாழ்ப்பாணத்தாருடைய உபயோகத்துக் காக மாத்திரம் இருநூற பிரதிகள் வெகு செலவுசெய்து எழுதிக் கொடுக்கப்பட்டன." பிரதிபண்ணுவதற்கு பழகிய எழுத்தாளர் வேண்டும் ஆனதினுல், செலவு அதிகமாயிற்று. சுவாமிகளுக்குக் கீழே பல சுழுத்தாளர் '' ஓயாமல் எழுதிக் கொண்டிருப்பார்கள்." "சுவாமியார், தாம் போகும் இட மெல்லாம், இரண்டு அல்லத் ஒரு எழுத்தாள்ணயாவது கூட்டிக்கொண்டு போகாமல் விடார். பிரசங்கம் செய்வதிலும் சக்கிறமேர்துகளேக் கொடுப்பதிலும் செல்லும் ரேரம்போக, மீதியான நேரத்தை வாகிப்பதிலோ எழுதுவதிலோ போக்கு வார். சாப்பிட உட்காக்கிருக்கும்போதும், அருகிலே ஒரு எழுத்தாளனே வைத்துக்கொண்டு, தாம் உண்ணுகிறதிற் செலுத் துகிற கவனத்திலும் அதிகமான அவதானத்தோடு சொல்லி எழுதுவிப்பார். தமது கடைகி நாட்களாகிய வயோதிகப் பாயத்தில், கொஞ்சமாய் நித்திரை செய்கிறவராகவே, இர வும் பகலும் ஓயாமல் வாசித்து எழுதிக்கொண்டோ எழுத்தா ளர்களுக்குச் சொல்லி எழுதுவித்துக்கொண்டோ இருப்பார்." (டொறேகு எழுதிய சரித்திரம்)

"கொழும்பிலும் யாழ்ப்பாணத்திலும் கத்தோலிக்கர்கள் கிறீஸ்து நாதருடைய திருப்பாடுகளேப்பற்றி ஏதாவது எழுதித் தாக் கேட்க, அவர் எவ்வித தொர்தாவையும் பாராமல் வசன நடையில் மாத்திரமல்ல, செய்யுள் நடையிலும் ஒன்று எழு திக் கொடுத்தார்." சிங்களத்தில் வசனநூல் 1728-ம் ஆண்டு வரையில் இயற்றியது தமிழில் வியாகுல பிரசங்கம் அல்லது "பசாம்" என்று சொல்லப்படுவது 1730-ம் ஆண்டில் சுழு தியது. அது பரிசுத்த வாரத்திலும், விசேஷமாய், பெரிய வெள்ளிக்கிழமையும் படிக்கப்படும். செய்யுள்தூல் சிங்களத் தில் "பசாம் பொத்த" (திருப்பாடுகளின் புத்தகம்) எனப் படுவது. இதைத் தமிழிலும் பாடிஞரோ அறியோம். இதற்கு முன் வேதகாவ்ய என்று ஒரு சரித்திர காவியம் பாடியிருந் தார். "பாட்டுநடையை எல்லோரும் சரியாக விளங்கிக்கொள் ளக்கூடாது. ஆகையால், வெகு தூர இடங்களிலுமிருந்து பலரை மாதோட்டத்திலே கூடிவரச் செய்து, அங்கே அவர் களுக்கு அதைக் தமக்கு இயல்பான உற்சாகத்தோடும் தெளி வாகவும் விளங்கப்படுத்தினர். எல்லோரும் மிகத் திருத்தி யடைந்தார்கள்." அவர்களுட் சிலர் "சுவாமியார் அஞ்ஞானச் செய்யுள்களிற் தேர்ந்த பிறசமயிகளும் பிராமணரும் உள்ள இடங்களுக்கும் போய், அவர்களுக்குத் தமது புராணத்தைப் படித்துக் காட்டினுல், அவர்களும் வேதத்திற் சேருவார்கள் என்றும், இப்படியே பலவிடங்களிலே அவருடைய முந்திய நூல்களே வாசித்துள்ளவர்கள் அவைகளிலடங்கிய நியாயமுறையின் பெலத்தால் மனந்திரும்பியிருக்கிறுர்களென்றும் சொல் லிச் சுவாமியாரை மன்றுகவோருமானர்கள். அந்த நூல்களேப் பற்றி கோடிக்கரையில் செய்தி பரம்பினபோது, அவைகளேப் பிரதிசெய்துகொண்டுபோக, அங்கிருந்து அநேக கிறீஸ்தவர்கள் இலங்கைக்கு வந்தார்கள்."

#### மாத்தறையில் மனந்திரும்புதல்கள்

1732-ம் ஆண்டு சுவாமிகளுடைய கெடுங்கால ஆசை யொன்று நிறைவேறத் தேவசித்தமாயிற்று. அவர் எழுதிய தாவது: "கிங்களச் சாதியாரோடு நான் அறிமுகப்பட்ட நாட்தொட்டு, மாத்தறையிலுள்ளவர்களுக்கு சுவிசேஷத்தைப் போதிக்கவேணும் என்ற தணியாத ஆசை எனக்கு இருந்து வந்தது. ஏனெனில், இவர்கள் கல்வியிற் சிறந்தவர்கள் என் அம் புத்தவழிபாட்டிலே முதன்மையானவர்கள் என்றும் தங் களேப் பாராட்டிக் கொள்ளுகிறவர்கள். இவர்களே மனந்திருப் பிப்போட்டால் கண்டிவரையும் உள்ள ஏணேயோரைத் திருப் புவது இலேசாகிவிடும். இதற்காக இவர்களுடைய 'பண' புத்தகங்களேப்போல உயர்ந்த நடையிலே பலநூல்களே எழுதி னேன். அந்த நூல்களே இவர்களுக்கு வாசிக்கக்கொடுக்கவோ இதுவரையில் சர்தர்ப்பம் வாய்க்கவில்20, இர்த வருஷர்தான் சருவேசான் இவர்களுக்கு ஞானவெளிச்சத்தைக் கட்டளே யிடச் சித்தமானர்" என்கிறுர். அதெப்படியெனில், அந்த ஆண்டு மார்கழி 2-ர் திகதி யாக்கோப் கிறீஸ்தியன் பியேலாத் எனும் ஒரு விசேஷ ஒல்லாந்த உத்தியோகத்தன் தங்களு டைய நகரிகள் கோட்டைகளேப் பார்வையிட இலங்கைக்கு வந்திருந்தான். அவனுக்கு நல்வரவு கூறக் கொழும்பிற் கூடி வர்த செங்களத் தஃயாரிமாருள் மாத்தறை முதலிமாரும் இருந்

தார்கள், '' இந்த முதனி மார் கொன்சால்வெஸ் சுவாமியார் குரு சிஷ சம்வாத அல்லது தர்க்க உருவமாய் எழுதிய சில நூல்கள் கக்கோலிக்கர்கள் கையில் இருக்கக்கண்டு, அவைகள் தங்களுக்கு விறேதமாய்த் தோன்றியபடியால் வாங்கி வாசித் தார்கள். கிறிதுநேரம் வாகிக்கவே, தாங்கள் கொழும்பிலே பார்க்க என்று வந்த பல அறுவல்களிலே அவர்கள் மனம் செல்லவில்லே. அந்த நூல்களில் உயர்ந்த செவ்விய நடை யிலே பேசப்பட்ட மேலானகாரியங்களும், அவைகளின் அலங் காரமும், அவைகள் எடுத்து நிரைத்த நியாயங்களின் உறதி யும் முதலிமாரின் மனத்தைக் கொள்ளே கொண்டுவிட்டன. எங்கள் திருவேதத்தின் உண்மைகளேப்பற்றி மேலான மதிப் பும் தங்கள் மதத்தின் தப்பறைகளிலே வெறுப்பும் கொண் டார்கள். விசுவாசத்தின் விடியற்காலம் அவர்களுக்கு உதிக் கத் தொடங்கியது. தாங்கள் வாகித்த நூல்களிலே அடங் கிய திவ்விய வசனங்களே உருசிபார்த்துக் கொண்டவுடனே, அந்தத் திவ்வியமான சலங்களின் ஊற்றுமட்டும் போகவிரும்பி, அவ்வி தமான உத்தம நூல்களே எழுதியவரைக்காண ஆசைப் பட்டார்கள். அவைகள் ஒரு கத்தோலிக்கு குருவானவரால் இயற்றப்பட்டவை என்று அறியவர்தபோது அவரைக் கண்டு போக வேண்டுமென்ற ஆவலோடு கேட்டுக்கொண்டார்கள்.

" கொழும்புக் கத்தோலிக்கர்களால் உடனே சுவாமியா ருக்குச் செய்தி அனுப்பப்பட்டது. அவ்வேளே அவர் சித் தாவக்கையிலே கர்த்தருடைய திராட்சத் தோட்டத்தைப் பயி ரேற்றுவதிலே முயன்றுகொண்டிருந்தார். தமக்கு அனப்பப் பட்ட செய்தி தமது சீவியகாலத்தில் சம்பவித்தவைகளுள் எல்லாம் அதிக பாக்கியமானதும் தமது செபங்களுக்குக் கிடைத்த ஒரு மறுமொழியும் என்று அவர் எண்ணிக்கொண்டு தாமதமில்லாமலும் யோசணபண்ணுமலும் கொழும்புக்குப் புறப் பட்டு, முதலிமார் மாத்தறைக்கு மீள ஆயத்தம்செய்துகொண்டு நிற்கும் அதே தருணத்**தி**ல் வர்து சேர்ர்தார். அவர்களோ, தங்கள் அலுவல் முடிந்தபின் கொழும்பிலே சுவாமியாரோடு பேசுவதற்கென்றமட்டும் தங்குவது ஆபத்துக்கிடமாகும் என்று நிணத்து, சுவாமியார் தங்களோடு மாத்தறைக்குப் போனுல் அங்கே அவருடைய வார்த்தைகளுக்கு ஆறு தலாய்ச் செவிகொடுத்து தங்கள் மனத்தையும் அவருக்குத் தாராள மாய்த் திறக்கலாம் என்று சொல்லி அவரை அங்குபோக வேணுமென்று மன்றுடினர்கள். கொன்சால்வெஸ் சுவாமியார்

97

தாம் கெடுநாட் காத்திருந்த நற்தருணம் இதுவே என்று கண்டு, அவர்களுடைய அழைப்புக்குச் சம்மதித்து மாத்தறைக் குச் செல்லும் கெடும் பயணத்திற் கையிட்டார்."

அங்கே அவர் கிறீஸ் துரா தருடைய சுவிசேஷத்தை எவ் வளவு துலாம்பரமாக விபரித்தார் என்றுல், அவர் விதைத்த தேவவாக்கியமானது நல்ல நிலத்தில் விழுந்து ஒன்றுக்கு நூறமடங்கு பலன் கொடுப்பதாயிற்று. மாத்தறை நகரியி அம் வெளியேயுமாக, அந்த மாகாணத்தில் அவர் வெகு தொகையானேரை மனந்திருப்பினர். மனந்திரும்பியோரை உணர்த்தும்படியாக "மாத்தற பிரத்யக்ஷய" அதாவது, மாத் தறைக்கு ஞான உணர்ச்சி எனும் ஒரு நூல இயற்றிக் கொடுத்தார். அது பென்னம் பெரும் பயணே வீளேத்தது.

" புதிதாய் மனக் திரும்பியோரின் பயபத்தியும் வேத காரியங்களே அதிக நன்றுப் அறிந்துகொள்ள வேணும் என்ற ஆசையும் பெரிதாயிருந்தபடியால் தங்களுக்கு சுவாமியாரு டைய நூல்களின் பிரதிகள் வேண்டும் என்று கேட்டார்கள். அவைகளேப் படியெடுப்பதற்கு தொகையான எழுத்தாளர்களேப் பிடிக்கவேண்டி நேர்ந்தது. இவர்களுக்குச் சம்பளங் கொடுக்க அவரிடம் வழியில்லா தபோதி லும், சருவேசு எனிடத்தில் மட் டுக்கடங்காத நம்பிக்கை வைத்திருந்தார். ஏனெனில், சருவே சுரன் தம்முடைய சுவிசேஷ போதகர்களுக்கு எப்போதும் ஒத்தாசையாகிறுர் என்றதை அனுபவத்தில் அறிர்திருர்தார்.'' அப்பகுதியில் மனர்திரும்பியோரின் கிராமங்கள் பலவாயிருர் ததினுலும், அவர்கள் எல்லோரும் வேதகாரியங்களில் நன்றுப்ப் பயிற்றப்பட்டிருந்ததினையம், சுவாமிகள் அவர்களுக்கு அங் கங்கே ஏழு சிறுக்கோயில்களே உண்டாக்கிக்கொடுத்தார். இப்படியே மாத்தறையானது குருமாருக்கு நல்ல வேலேக்கு இடங்கொடுத்த ஒரு முக்கியமான மீசாமாயிற்று.

### ஒரு குருவானவர் ஒல்லாந்தரால் பிடிபடல்

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் மாத்தறையிலிருந்து கொழும் புக்கு மீளும் வழியில் கத்தோலிக்குக் கிராமங்களேத் தரிசித்து சக்கிறமேந்துகளேப் பரிமாறிக்கொண்டு வந்தார். பலவிடங் களில், ஒல்லாந்தருக்குக் கீழ் வேஃயாயிருந்த அநேக சட்டம்பி மாரையும் தஃமைக்காரரையும் மனந்திருப்புகிறவரும் ஆனர். ஆனல், அந்நாட்களில் மிஷனறிமாருக்கு ஒரு விபத்து நேரிடு வதாயிற்று. சொற்பகாலத்துக்கு முன் மாத்திரம் இலங்கைக்கு வக்கிருந்தவரான பிராஞ்சீஸ்கு கொன்சால்வெஸ் எனும் சுவாமி யார் சக்கிறமேந்துகளேக் கொடுத்துவரும்படி தென்பாகங் களுக்கு அனுப்பப்பட்டிருக்கையில், ஒல் லா ந்த போதகனை யோகன் உவில்லெல்மு மறீனுவும் பள்ளிக்குட முதலாளியான ஊபேட் ஒகெர்வாட்டும் அவரை 1734-ம் ஆண்டு பங்குனி 9-ந் திகதி பிடித்துப்போட்டார்கள். மாத்தறையிலே கத்தோ லிக்கு குருமார் அடைந்துகொண்டுவந்த சித்தியைப்பற்றி ஒல்லாந்தர் கேள்விப்படாமலிரார்கள் ஆதலால், ஒரு குருவான வரையாவது கைப்பற்றிப்போடக் காத்துக்கொண்டிருந்தார்கள் என்று தோற்றுகிறது. ஆகவே, பிராஞ்சீஸ்கு கொண்சால் வெஸ் சுவாமியாரைக் கைதியாக்கி காலிக்குக் கொண்டுபோய்ச் சிறையில் அடைத்துவைத்தார்கள்.

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் இதைப்பற்றி நரேந்திர செங்க சாசருக்கு அறிவித்ததாகத் தோன்றுகிறது. ஏனெனில், அர சரும் மாளிகையாரும் மறியற்பட்ட சுவாமியாரை மீட்க வெகு பாடு பட்டதாக ஒல்லார்த சாதனங்களால் அறிகிறேம். பியெலாற்று என்பவன் "கண்டிக்கு அனுப்பியிருந்த அரச தூதர்களான தானியேல் அகிறீன் கப்பித்தானிடமும் மாட் டின் வேயியெர் எனும் டிஸ்பென்சர் இடமும் கண்டி அரண் மனேயின் முக்கியஸ்தர்கள் அதற்காக மிகவும் நெருக்கிக் கேட் டார்கள்" என்றும், "இக் காட்களில் இக்த (ஆனி) மாதத் தொடக்கத்தில் பாப்பிய சூருவுக்காகப் பரிந்து பேசிய ஓஃ பொன்று கண்டி அரண்மணயின் தலேயாரியிடத்திலும் முக் கிய மனிதரிடத்தினும் நின்று வந்தது" என்றும் அவைக ளில் வாசுக்கிறேம். இந்த வேண்டுகோள்களே ஒல்லாந்தர் கவனியாமல் விட்டபடியால், ஆனி 11-க் திகதி கண்டி அரச **ரது தூத**ர்களான " செய<mark>ம்பலக</mark>முவே கபட மொகத்தலாவும் தொறெனேகம் முகாக்கொழும்" கொழும்புக்கு வக்து "தாங் கள் கவணரிடத்திலே பொஞ்சீஸ்கு கொன்சால்வெஸ் எனும் குருவை விடுதஃயாக்கிவிடக் கேட்கும்படி, எம்பரதோராகிய இராச மகத்துவமும் விசேஷவி தமாய் அறியத்தக்கதாக, அரண் மீனயார் தங்களே த் தூண்டியிருக்கிறுர்கள் " என்றுர்கள்,

கவணர் அந்த வேண்டுகோளுக்கு இணங்களில்ஃ. ஆயினும் தன் மேலதிகாரிகள் அரசரைக் கனம் பண்ணவேணும் என்று கட்டளே பண்ணியிருந்ததிஞல், அதுளிஷயத்தை தனது ஆலோ சணேச் சங்கத்துக்கு முன்னுற் கொண்டுவருவதே உத்தமம் என்று எண்ணிஞன். ஆகவே, 1734-ம் ஆண்டு ஆனி 23-ந் சா.சு.—7

திகதி கூடிய ''சங்கத்தில் சர்வ அங்கோரமாய்த் தீர்மானிக்கப் பட்டது என்னவானுல், முன் சொல்லிய பாப்பியணேயும் அவன் இரு வேஃக்காரரையும் இந்த ஒரு முறைக்கு விடுதஃயாக்கி அவனே இப்போதிருக்கிறபடியே காவலோடு காலியிலிருந்து களுத்துறைக்குக் கொண்டுவர்து, தலேககரிக்குச் சில மணித்தி யாலப் பயணத்துக்கப்பால் விட்டிருக்து, குச்சு வழிகளால் அன்வெல்லாவுக்கு நேரே கொண்டுபோய், அங்கிருந்து சீத்தா வக்கைக்கு ஊடாக மலேநாட்டுக்குக் கூட்டிப் போய் இராசாவு டைய உத்தியோகர்களுக்குக் கையளிக்க வேண்டும். அளிக்கும் போது, கண்டியில் சர்வ பௌமிய மகத்துவருடைய நாமத்தால், அரண்மனேயார் பல முறைகேட்டுக் கொண்டதின் பேரில் இம் முறைக்கு அவணே தண்டணயில்லாமல் விடுதஃயாக்கினது என் றும், இனி எப்போதாகிலும், அவனுவது அல்லது அவன் கூட் டாளிகளாவது கொம்பனியாருடைய ஆதீனமான நாடுகளில் தங்கள் துர்ப் போதகத்தைப் பரப்புகிறவர்களாய்க் காணப்பட் டால், அவர்கள் பிடிபடும்போது நாட்டின் சட்டங்களின்படி யும் அறிவிப்புகளின்படியும் கடினமான தண்டணே தப்பாமல் இடப்படும் என்றும் வெளிப்படையாய் அச்சுறுத்தினிடவேண் டும்" என்பதாம் (ஒல்லாந்தசாசனங்கள்).

சுவாமியாரை அவ்வி தமே கொண்டுபோய், கண் டியி விருந்து வந்திருந்த இரு இராசது தர்களிடமும் ஒப்பித்தார்கள். இவர்கள் அவரை "ஆர்ப்பரிக்கிற தருப்புகள் பின் கொடர சங்கைவெகுமானங்களோடு கண்டிக்கு அழைத்துச் சென்மூர்கள்." இவ்வாறே, கொழும்பு அரசியல் ஆலோசனேச் சங்கத்தின் கர்வம் மிகுத்த ஒல்லாந்தர் காத்திருந்ததற்கு மாமுக அவர்கள் சிறைவைத்த ஒரு கத்தோலிக்கு குருவானவர் கண்டியரசுரின் கேள்விப்படி விடுதல்வானமை "ஒல்லாந்த போதகர் களே வெட்கப்பண்ணி, சனங்கள் குருமார்பேரில் அதிக கண்ணியமான எண்ணங் கொள்ளவும் குருமார் தாங்களே பதிகருடைய ஆட்சுக்குள் கூடுதலான துணிவோடு உட்படச்செய்ய வும் பண்ணிற்று."



# பதினேராம் அதிகாரம்

#### சாங்கோபாங்க சுவாமிகளின் சமாதான முயற்சிகள்

ைந்தக் காலத்தில் சுவாமிகள் கத்தோலிக்கர் தங்களுடைய மனச் சாட்சிச் சுதந்திரத்தை ஒருவாறு உரித்தாடி வெற்றிகொள்ளப் பண்ணப் பிரயாசப்பட்டுவந்தார். கத்தோ விக்கர் தங்கள் குழந்தைகளே ஒல்லாந்த பள்ளிகளிலே ஞானஸ் நானம் கொடுப்பிக்கப் பண்ணுவதற்காக, அந்தப்பள்ளிகளில் ஞானஸ்கானம் பெற்ற அத்தாட்சிச் சிட்டுக் கொண்டுவருவோர் மாத்திரமே கோடுகளிலே ஆதன பாதன உரிமை வழக்கு ஆட லாம் என்ற சட்டம் பிறப்பித்திருந்தார்கள். 1704-ம் ஆண் டில் யோசெவாஸ் முனிவர் இந்தக் கொடிய சட்டத்தை எதிர்க் கக் கத்தோலிக்கரைத் தூண்டியிருந்தார். 1707-ம் ஆண்டில் கத்தோலிக்கர் தங்களுடைய கோவிலில் கொடுத்த ஞானஸ்நா னங்களே அரசினர் அங்கோரிக்க வேண்டும் என்று, மனுவல் தெ மிறுந்தா சுவாமியாரின் ஏவுதலால், மனுப்பேசத் துவங்கி ஞர்கள். கொழும்பில் மீன் தொழிலாளர் அந்த இளக்காரத்துக் காகப் போராடிஞர்கள். அறரும் அவர்களுடைய முன்மாதிரி பைப் பின்பற்றியதுண்டு. இது முன்னிலும் அதிக துன்புறுத் தலே எழுப்பினிட்டபோதிலும், ஒல்லாந்த அரசினர் தங்கள் கட்டளேயை மீறுவோரைக் கண்டும் காணுதோர்போல் இருக்க கேர்ந்தது. விவாகத்துக்குக் கவண்டேந்து உத்தரவுச் சிட்டு எடுப்பதற்கும் ஞானஸ்நான அத்தாட்சுச் சீட்டு வேண்டியிருந் தது. இதைக் குருமார் தங்கள் ஞானஸ்நானப் புத்தகங்களி விருந்து எழுதிக்கொடுக்கும் வழக்கத்தை சாங்கோபாங்க சுவா மிகள் சற்றுச் சற்றுகக் கொண்டுவர, அரசினரும் இச்சிட்டுகளே விவாக உத்தரவுச் செட்டுகளுக்கு ஆதாரமாக ஏற்றுக்கொள்ளத் தொடங்கிரைகள். ஆயின், 1732-ம் ஆண்டிலே குருமார் கையால்வந்த அவ்விதமான அறுநூறு ஞானஸ்நானச் சிட்டு களே அரசுனர் ஏற்றக்கொண்டார்கள் என்று பியெலாற்று எனும் தத்துவகாரன் கண்டபோது திகிலடிபட்டான். அவன் இதைப்பற்றி மேறும் விசாரணே செய்தபோது, கொழும்பில் மாத்திரம் அதற்கு முர்திய மூன்று வருஷங்களுக்குள்ளே மூவாயிரத்துக்கு மேற்பட்ட கத்தோலிக்கு ஞானஸ்கான அத் தாட்சிச் சிட்டுகளே ஒல்லார்த அரசு ஏற்றுக்கொண்டது என்று அறிர்து, இன்னும் அதிகமாய்க் கெடிக்கலங்கினுன். இதினுல், வெளியாங்கமாய்க் கத்தோலிக்கு சமயத்தை அனுசரிப்போர்

Nallur Swami Gnanapragasar Library

OBLATE FATHERS

"THODARBAHAN"

தொகை மிகவும் அதிகப்படும் என்று அவன் அஞ்சி, இனிமேல், உத்தியோகத்தர், கத்தோலிக்கு குருமார் கொடுக்கும் அத்தாட் சுச் சீட்டுக்களே ஏற்றுக்கொள்ளப்படாதென்று கண்டிப்பான இரக்கமற்ற ஒரு கட்டளேயைப் பண்ணினதோடு, குருமானர கொம்பனிக்குக் காட்டிக் கொடுப்போருக்கு ஐம்பது இறைசா லும் நல்ல உத்தியோகங்களும் தருகிறேம் என்றம் வாக்குப் பண்ணினுன். அன்றியும், "உரோமானு கத்தோலிக்கு மார்க் கத்திலே மறைவாய் கிற்போருக்கும் உரோமானு கத்தோவிக்கு குருமாரைக் கொண்டு குழந்தைகளுக்கு ஞானஸ்நானம் கொடுப் பிப்போருக்கும்" மாறுக ஒரு அறிக்கையையும் வெளிப்படுத் தினன் (பியெலாற்றுவின் ஞாபகக்குறிப்புகள்). இதனல் உண் டான ஆகப் பெரிய தீங்கு என்னவெனில், கத்தோலிக்கராய்வர விரும்பியோருக்கு இது ஒரு தடையாயிற்றே அல்லாமல் ஏல வே கத்தோலிக்கராய் இருந்தவர்களே இது அசைக்கவில்லே. குருமாரும் முன்போல ஞானஸ்நானச் சிட்டுகளே எழுதிக் கொடுத்து வந்தார்கள்.

### கம்மலச்சூழ கன ஞானஸ்கானங்கள்

1733-ம் ஆண்டில், சாங்கோபாங்க சுவாமிகளுடைய மனங் குளிர, கம்மலேச்சூழ்ந்த இடங்களில் திரளான சனங்கள் திருச் சபையிற் சேர்ந்தார்கள். அவர்கள் "கத்தோலிக்கரான தங்கள் ஊரவர்களின் முன்மாதிரியினுல் தூண்டப்பட்டு" தாங்கள் கெடுங்காலமாய்ச் சத்திய திருச்சபையிலே கவர்ச்சியுள்ளவர்க ளாய் இருக்தோம் என்றும், இவ்வருஷம் கம்மலிலே தாங்கள் கண்ட பரிசுத்தவாரத் திருச்சடங்குகளால் மிகவும் மனர் தேர்ந்து ஈற்றில் திருச்சபையில் சேர்ந்துகொள்ளத் தீர்மானித் தோம் என்றும் சொன்னர்கள். சுவாமிகள் அவர்களுடைய உத்தமமான மனப் பக்குவத்தைக் கண்டு எங்கள் திருவேதத் தின் பரம ரகசியங்களே அவர்களுக்கு நன்றுய் உணர்த்தியபின் ஞானஸ்நானம் கொடுத்தார். ஞானஸ்நான ஆயத்தக்காரருட் சிலர் அத்திருச்சடங்குக்கு முன் பிசாசு ஆவேசம் ஏறினவர்க ளாகக் காணப்பட்டபோதிலும், " அன்னேர் மேல் புதுப்பிறப் பை அருளும் தண்ணீர் வார்க்கப்பட்டவுடனே பிசாசு அவர் களே விட்டு முற்றுகப் போய்விட்டது. இந்தச் செய்தி எங்கும் பார்து, இதுதானே ஒரு மகாபலிப்புள்ள பிரசங்கமாயிற்று. எப்படியெனில், இதினுல் வேறு அகேகர் விசுவாச வெளிச்சத் தைப் பெற்றுக்கொள்ளுவோர் ஆஞர்கள்". ஆகவே, மறுபடி யும் உபதேசங்களும் ஞானஸ்நானங்களும் நடக்கலாயின.

### அரசியல் சடுத்தங்களேச் சமன்பண்ணுகிருர்

பியெலாற்று கொழும்பைவிட்டுப் போய்விட்டபின், கணடி அரண்மணக்கும் ஒல்லாந்தருக்கும் இடையிற் கில சச்சரவுகள் உண்டாயின. எப்படியெனில், ஒல்லாந்தருக்குக் கீழ் கறுவா உரிப்போர் கூலிக் குழப்பஞ் செய்துகொண்டு, கண்டிராச்சியத் துக்கு உட்பட்ட ஏழு கோறளேயில் போய் நின்று வாதாடினர் கள். அப்படியே மூன்று கோறீனயில், காலியில், மாத்தறையில் இருந்தோரும் செய்தார்கள். அப்பால் சல்பிட்டி, ஏவகம், ஈன, பஸ்டும் கோறனகளின் சனங்களும் குழப்பஞ்செய்யவே கொழும்பு நகர அலோசணச் சங்கம் இவர்களுடைய முறைப் பாடுகளுக்குச் செவி சாய்க்கவேண்டி கேர்ந்தது. சிறிது காலத் துக்குள் ஈன, சல்பிட்டி கோறீனகளிலுள்ளோர் இதில் எவ் வளவு தூரம் போனர்களென்றுல் அவர்கள் " தங்கள் நாடுகளேக் கண்டியாசர் தமது பாதுகாப்பின்கீழ் வைத்துக்கொண்டார்; ஆதலால் தாங்கள் இனி ஒல்லாந்தர் கொம்பனிக்குச் சேர்மா னம் உள்ளவர்களல்ல'' என்று ஒரு அறிக்கை ஒஃயும் வெளி யிட்டார்கள். இந்த இயக்கம், தென்பக்கத்திலே காலியிலும், கங்கபொட கர்தெபொட் வெலிக்கம் கோறளேகளிலும் கூடப் பாந்தது. ஒல்லாந்தர் ஊர்க்கலகத்தைப் போர்மூலமாய் அடக்க எத்தனித்தபோது, கண்டியரசருடைய திசாவை ஒருவன் மல் வானவிலும் அட்டனகலவிலும் இருந்த ஒல்லாந்த கோட்டை களேப் பெரும்படையோடு தாக்கினுன். ஆதலால், ஒல்லாக்தர் அரசரைச் சார்தி பண்ணுவதற்காக அரண்மணேயாருக்கு உபகா ரங்களும் கொடுத்துக் கண்டிக்கு அரச தூது அனுப்பினர்கள்.

அரசருடைய இனத்தவர்களான நாயக்கர்கள் அவரைப் பிரித்தானிய கிழக்கிர்திய கொம்பனியாரை உதவிக்கு அழைப் பதற்கு உடன்படச் செய்யப்பார்த்தார்கள். வேறு சிலர் ஒல் லார்தரை இலங்கையை விட்டோட்டுவதற்கு உபபலமாக பிராஞ்சியரை அல்லது தேனியரை அல்லது போத்துக்கேய ரைத் தானும் கப்பிடச் சொன்னர்கள். அரசர் தம்முடைய ஆலோசணேக்கார் சொன்னவைகளில் திருத்திப்படாமல், சாங் கோபாங்க சுவாமிகளே அழைப்பித்து, அவரிடம் ஆலோசண கேட்டார். சுவாமிகள் அவர் ஒல்லாந்தருடைய கேள்விக்குச் சம்மதிப்பதே நன்று என்றும், பிற இராச்சியங்கள் வாக்குப் பண்ணுகிற வியாபாரச் சுகங்களேக் கவனியாமல் விடுவதற்குப் போதிய நியாயம் உண்டு என்றும் காட்டினர். அப்பால், போத் துக்கேயருடைய உதவியை நம்பியிருக்கலாமோ என்று அரசர்

கேட்க, சுவாமிகள் அவர்களுடைய வல்லமை மிகக் குன்றிப் போயிருந்தபடியால் அவர்களிடம் இந்த உதவியை நம்பியிருக் கப்படாது என்று வெளிதிறந்து உரைத்தார். கத்தோலிக்கு மிஷன்றிமாருக்குச் சார்பாயிருக்கக்கூடிய ஒரு தேசத்தோடு உறவுகொள்ளுவதற்கு அவர் சனுவாய் இராததைப்பற்றி அரசர் அதிசயப்பட்டபோது, சுவாமிகள் மறுமொழியாக: "ஐயனே, மிஷனழிமாருக்கு எது கல்லது என்றல்ல, தங்கள் மகத்து வத்துக்கும் நாட்டுக்கும் எது அதிகம் நல்லது என்றே கேட்டீர் கள்" என்றுர் எனச் சொல்லியிருக்கிறது. கள்ளமாய் வாச ணேச் சரக்கில் வியாபாரஞ் செய்ததற்காக விதிக்கப்பட்ட கொ வேத்தண்டனேக்கு ஒளித்து கண்டியில் ஓடி. அடைக்கலம் புகுந்த யான் பெல்லோ என்னும் பேர்கரைத் தங்களுக்குக் கையளிக் கும்படி, ஒல்லாந்தர் கேட்டிருந்ததைப்பற்றி இராச மகத்துவர் சுவாமிகளுடைய அபிப்பிராயத்தை வினுவ, அவர் ஒரு சிறு குற்றத்துக்காக இட்ட பெருர் தண்டணக்கு அஞ்சித் தஞ்ச மென்று ஒடிவர்த ஒரு ஏழையைக் கைவிடுவது ஒரு மன்னவ ருக்கு அழகல்ல என்றுர். "அரசர் இந்த ஆலோசணேயைக் கேட்டு மனமகிழ்ந்து, வரக்கூடிய எவ்வி த ஆபத்தையும் பாரா மல், அதின்படியே செய்தார். தம்மிடம் வர்த ஒல்லார்த அரச தூதர்களேயும் வழக்கமான நட்பின் அடையாளங்களோ டே வசவேற்றுர்."

## துன்புறுத்தலிலே சற்றுத் தூக்கம்

பரேன் குஸ்தாவ் வில்லெம் வான் இம்மோவ் என்பவன் 1736-ம் ஆண்டில் கவணராய் வந்தபோது, சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் தங்களுக்கும் அரசருக்கும் கடுப்போக்கியதைப் பற்றி கேள்விப்பட்டு, அவரோடு உரையாடவிரும்பு, அவருக்கு மூன்று தரம் எழுதி: "அவர் கொழும்புககரிக்கும் கோட்டைக்கும் வருவதற்குத் தான் மெய்க்காப்பு அனுப்பிவைப்பதாக வும், அவர் கொடுத்த கல்லாலோசணேக்காக கன்றிபாராட்டி அரசரோடு பார்க்கவேண்டிய வேறு கில அலுவலகளேப்பற்றியும் அவருடன் ஆலோசிப்பதற்காக கோட்டையிலே அவரை எதிர்பார் த்தக் கொண்டு அவரை வரவேற்க விரித்தகைகளுடன் இருப்பதாகவும்" சொல்லியிருந்தான். சுவாமிகள் தம து வழக்கமான சிங்கள் மறு வேஷுத்தோடு கொழும்புக்கு வந்து கவணரோடு கெடுகேரம் பேசியதோடு, பின்னும் பலமுறை அவனிடம் போய்க் கொண்டிருந்தார். இதன் பயனைக "வருஷ்முடிவிலே எல்லாம் அமரிக்கையாய்த் தோன்றிற்று. கண்டிமுடிவிலே எல்லாம் அமரிக்கையாய்த் தோன்றிற்று. கண்டி

அரண்மண நட்பான மனப்பாங்கு காட்டுவதாயிற்று. 1738-இல் ஒரு ஒல்லாந்த அரசதூதன் விலேயேறப்பெற்ற உபகாரங்க ளோடு கண்டிக்கு அனப்பப்பட்டபோது அவனுக்கு மனமார்ந்த வாவேற்பு நடந்ததும் அன்றி, அரசர் நோயுற்றிருந்தும், அவனுக்கு பேட்டி கொடுத்தார்", வேதகலாபணயும் சிறிதுவேளே நிறுத்தப்பட்டது. "அதினுல் கத்தோலிக்கர் சுவாமிமாரு டன் நடமாடவும் குருமார் எள்ளளவேனும் சங்கட்டமில்லாமல் பதிதருடைய நாடுகளில் உட்படவும் கூடியதாயிற்று."

#### நடுந்திரசிங்க அரசரின் மரணம்

கண்டியாசருடைய இறு திகாலம் முடுகிக் கொண்டுவந்தது. மிஷன றிமார் தங்களுக்கு எவ்வளவோ கர்க்ணகாட்டிக் கொண்டுவந்தவர் மனந்திரும்பும்படியாக மன்றுடிவந்தார்கள். அவர் மனக்திரும்புவார் என்று சிலர் கம்புவோருமானுர்கள். நரேக்திர சிங்கரும் தம்முடைய ஆபத்துவேளேகளில் தியான சம்பிரதாயிகளேயே நாடுவார். ''கற்பிட்டியிலே ஆகாயத்திற் சில உற்பாதங்கள் காணப்பட்டதை அரசர் கேள்விப்பட்ட போது, சாங்கோபாங்க சுவாமிகளேத் தம்மண்டையில் அழைத்து, அந்த அடையாளங்களால் என்ன குறிக்கப்பட்டுள் ளது என்று கேட்க, சுவாமிகள் தாம் சருவேசுரனுடைய இரக செயங்களேக் கண்டு பிடிக்கத்தக்கவால்ல என்று உள்ளதைச் சொன்னர். அரசர், பின்பு, கிறீஸ் துவேதத்தைப் பற்றிச் சில கேட்டார். சுவாமிகளுடைய நூல்களில் ஒன்றுகிய '' தேவகீதி விசர்ஜனய" விலே சொல்லப்பட்ட விஷயங்களாகிய உலகமுடி வையும் கிறீஸ்து நாதர் நடுக்கேட்க எழுந்தருளுவதையும் பற்றி விசேஷமாய் அறிய விரும்பினர். இத்தருணத்திலும் வேறு பல தருணங்களிலும், அரசர், தமது நாட்டிலுள்ள சமயத்தில் தமக்கு உள்ள வெறப்பையும் சத்திய வேதத்தில் கொண்ட சார்பையும் தெளிவாக வெளிப்படுத்தினர். கண்டி இராசாத்தி யான டோனு கத்தநீனுவடைய பிள்ளேகளுக்கு உவாத்தியா ராய் ஒன்பது வருஷம் கண்டி அரண்மணேயில் வசித்திருந்த பிரா யர் பிறஞ்சீஸ்கு கெகிரும் எனும் பிராஞ்சீஸ்கு சபை விசாரணே யாளர் எழு திவைத்த ஒரு ஓவேயை அரசர் சுவாமிகளுக்குக் கை யளித்தார். அதிலே திவ்விய ஸ்கானம் பெற்றுக்கொண்ட இலங்கை அரசருடையவும் இராசகுமாரருடையவும் நாமங்கள் குறித்திருந்தது. நரேந்திரசிங்கருடைய வேண்டுகோளின்படி சுவாமிகள் அதற்கு ஒரு செங்கள மொழிபெயர்ப்புச் செய்து கொடுக்க அதை அவர் தமது இராச பொக்கிஷச் சாஃயில் சேமமாக வைப்பித்தார். அரசர் பலமுறையும் " ஏங்கள் முன் ஞோது சமயத்தில் நிலேத்தோ மில்ஃயே என்று தனித்தும் பிரசுத்தமாயும் சொல்லிவருவார்" (1733—1740-இன் அறிக்கை.)

அவர் வியாதியாய்க்கிடந்த போது, ஆகிர் கொண்டுவரும் படி செய்தது மாத்திரமன்றி, தமது சுகத்துக்காகக் கண்டியி லுள்ள மாதா கோவிலில் மெழுகுதிரி கொளுத்தும்படியும் கேட்டார். 1739-ம் ஆண்டு வைகாசி 13-ந் திகதி அவர் மரித்த வேணயிலோ சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் கண்டியில் இல்லாமற் போனது தர் அதிஷ்டம். அவ்வேளே கண்டியிலிருந்த ஒரே குருவானவநான குஸ்தோடியு தெ அந்திராதே சுவாமியார் அரசருக்காக ஒன்றம் செய்ய முடியாமலிருந்தது. "ஏனெனில், அதற் கென்று. அழைக்கப்பட்டு இராசசமுகத்தில் விடப்பட்டால் ஒழிய, எவரும் கண்டி மன்னர் முன் போய்ப் பேச ஒண்ணது. இந்தச் சிலாக்கியம் அரண்மணயாருக்கும் அருமையாய்த் தான் கிடைக்கும். எங்கள் குருமாருக்குள் ஆசாரத்துக்குரிய யோசே வாசுக்கும், இஞ்ஞாசியு தெ அல்மெயிதா சுவாமியாருக்கும் அவ்வேண் கொழும்பில் கின்ற கொன்சால்வெஸ் சுவாமியாருக்கும் அவ்வேண் கொழும்பில் கின்ற கொன்சால்வெஸ் சுவாமியாருக்கும் குமே கொடுக்கப்பட்டது." (மேற்படி அறிக்கை)

நரேந்திரகிங்க அரசருக்குப் பின், இராணியாருடைய சகோ தாரான ஒரு மதுரை நாயக்கர் அரசராஞர். அவர் அதற்கு முன்னம் அரசுரிமைக்காரராய் மதித்து குமார அஸ்தான என்ற அழைக்கப்பட்டு வர்தவர், முடிசூடியபின் சிறீ விஜய ராஜகிங்க எனும் பெய**ை**த் தரித்தார். அவர் பிறப்பினுலும் வளர்ப்பினுவம் இந்து சமயத்தவராய் இருந்தபோதிலும், சிங் காசுனம் ஏறியபின், தம்முடைய பிரசைகளின் சமயத்தையே கைக்கொள்ளவேண்டியது என்று அறிந்திருந்தார். சாங்கோ பாங்க சுவாமிகளோடு அவர் நல்ல பழக்கமானவர். அவருக்கே சுஷாமிகள் "புத்துமூல" எனும் தமது நூலொன்றை அர்ப் பணஞ்செய்ய அதை அவர் சக்தோஷத்தோடும் பிரீதியோடும் வாடுத்திருந்தவர். கத்தோலிக்கர் பேரில் அவருக்கு மிகு பற் அதல் இருந்தபோதினும், அரசுயல் நியாயங்களுக்காக அன் னேரோடு சாவதானமாய் நடந்து கொள்ள வேண்டியவரானுர். ஏனெனில், கிறீஸ் தவர்களுக்கு எதிர்க்கட்சியானது சாங்கோ பாங்காது மாணத்தின் பின் விரைவிலே பெலங்கொண்டு திருச் சபையைத் துன்பப்படுத்தப் போகிறதை அவர் ஊகித்துக் கொள்ளத்தக்கதாயிருந்தது. உள்ளபடி, நடேர் திரசிங்கர்

அரண்மணயிலிருந்து தூத்திவிட்ட வெலிவிற்ற சமங்கற எனும் சமயத் தலேவன், அவர் மாணத்தின்பின் சமீபகாலத் திலே, அரண்மணேயிலும் புகுந்து கொண்டு அதிகாரத்திலும் மிகுந்து வந்தான். தொடக்கத்தில் புது அரசர் அவனே அடக்கி ாடக்கத்தக்கதாயிருந்தது. அவனே எப்போதும் '' எங்கள் மிஷனறிமாருக்கும் கிறீஸ்துவேதத்துக்கும் சத்துரு. வேதத் துக்கு எதிராய் அவன் பலமுறை சூழ்ச்சிகள் பண்ணியும், இறந்துபோன மன்னவர் எங்கள் மிஷனறிமாரில் வைத்த மதிப் பின் கிமித்தம், ஒன்றம் செய்யமாட்டாமற் போனுன். இப் போது, அவன், புது அரசரோடு ஒரு கை பார்க்கத் தருணம் வாய்த்தது என்று எண்ணி, அவர் முன்னிலேயில் மிஷனுக்கு மாருகப் பல அபவாதங்களே எடுத்து வைத்துக்கட்ட், அவரோ, பலர் சொல்று கிறபடி, விமரிசையும் உதாரமுமுள்ள ஒரு சமர்த்த ராயும் அரசியலுக்குத்தக்கவராயும் விளங்குகிறபடியால், அவ னடைய பொய்களேயும் ஆவலாதிகளேயும் தாம் நம்பாததை வெளியே காட்டாமலே அவணேப் பேசிக்கொண்டிருக்க விடுவார்."

கொழும்பில் நின்ற சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் புது அரச ருக்குப் "பலவி தமான நூதன பொருட்களும் கொழுப்பிலே வெகு கவனத்தோடு பெருஞ்செலவு செய்து பக்குவமாய் அடுக் குப்பண்ணிய பலகாரங்களும் சந்திப்பாக அனுப்பினர். இவ் வித கொடைகள் காலஞ்சென்ற அரசருக்கும் இப்போது அரச ராய் வந்த இராசகுமாரருக்குத் தானும் முன்னர் முன்னர் கொ டுத்த வேளேகளில் உவர்து ஏற்கப்பட்டிருந்தபடியால், இம்முறை யும் போசணயின்றி சந்திப்பு அனுப்பலானர். அதற்குப்பதிலாக அரசர், ஒவ்வொன்றம் 195 றெயிஸ் விஃயுள்ள பெருர் தொ கையான பகொடி என்னும் பொன் நாணேயங்களே அவருக்கு அனுப்புவித்தார். சுவாமிகள் அப்பணத்தை ஏற்றுக்கொள்ள வெகு விகயமாய் மறுத்து, மிஷனறிமார் இலங்கையிலே சரு வேசுரனுக்கும் அரசருக்கும் ஐம்பது வருஷம் வரையில் ஊழி யஞ்செய்து அரசருடைய பிரசைகளின் நன்மைக்காகப் பாடு பட்டார்களே அன்றி, எப்போதாவது கொஞ்சமேனும் பணத் தின் மேல் அசைகொண்டதில்லே என்றுர். அரசர் அதற்கு மாறுத்தாமாய்: அப்பணம் மாதொரு சம்பளம்போல் அல்ல, சுவாமியார் கையால் ஏழைகளுக்குப் பகிர்க்கு கொடுப்பதற்கா கக் கொடுக்கப்பட்டது என்று சொல்லியனுப்பினர். ஆதலால், மூப்புச் சுவாமியார் அப்பெருக் தொகையை மிஷனறிமார் கை

யில் பிரித்துக் கொடுத்து, அதை இராசா அனுப்பிரை என்று சொல்லி அவர் பேரால் ஏழைகளுக்குப் பங்கிட்டுக் கொடுக்கச் செய்தார்" (1733—1740-இன் அறிக்கை.)

" அரசர் முடிசூடியபின்பு கொன்சால்வெஸ் சுவாமியார் தமது உபசாரங்களே ஒப்புக்கொடுக்க மாளிகைக்குப் போன போது, அரசர் மட்டுமல்ல அவர் சகோதரியான இராணியும் கூட அவரை, மாளிகையிலே, அரண்மணயின் பிரதானிகளு டையவும் சங்கத்தார் அல்லது கனேஸ் என்றழைக்கப்படும் அரசனுடைய சமயகுரவர்களுடையவும் முன்னிஃயில், வெகு சங்கை மரியாதையோடு வரவேற்றுர்கள். அவ்வேளே சுவாமி யார் கட ஆக்கப்பாலிருந்து வந்த சில நூதனசாமான்களேக் கை யுறையாய்க் கொடுக்க அவைகளேச் சந்தோஷத்தோடு பெற்றுக் கொண்டு, அவரை இனிமேலில்ஃயென்ற நம்பிக்கைக்குரிய ஒரு வராக நடப்பித்தார்கள். சுவாமியார் செலவு பெற்றுக்கொண்டு போகையில், அரசர் முழு இராச்சியத்துக்கும் மகா பிரதி காவல னை தம்முடைய முதலதிகாரியை அனுப்பி சுவாமியார் ஏதா வது சனுவு பெற்றக்கொள்ள மனதாயிருக்கிறுரோ, என்று கேட்பித்தார். அதற்கு இவர், தாம் அரசருடைய தயவின்கீழே வாழுவது ஒன்றே போதும் என்றும், தமக்கு யாதொரு உலக நன்மைகளும் வேண்டாம் என்றம் விடை பகர்ந்தார். அதிகாரி இதை அரசருக்குத் தெரிவித்து, தானும் ஒன்றைக்கட்டி, சுவா மிமார் தங்கள் சுயாலத்தைத் தேடுவதில்லே என்றுன். அரச சோ இந்த மறுமொழியைக் கேட்டு மனமகிழ்ந்து, சுவாமியார் வெள்ளியைப் பொன்னே விரும்பா தபடியால், தாம் அவருக்கு அவர் வேறெதிலும் மேலாக மதித்த ஒன்றை, அதாவது அந்த இராச்சியத்திலே அவர் விரும்பிய இடங்களிலே எல்லாம் கோ யில்களேக் கட்டி ஓட்டால் வேயும் உத்தாவை அளிக்கிறேம் என்று சொல்றுவித்தார். ஒட்டால் வேய்தலானது அந்த இராச்சியத்தில் வழக்கமான ஒன்றல்ல. அவ்வாறு செய்ய எப் படிப்பட்ட பெரியவனுக்கும் உத்தாவு கிடையாது. எங்கள் கோயில்களுக்கே கிடைத்தது." (1741-ம் ஆண்டின் அறிக்கை).



# பன்னிரண்டாம் அதிகாரம் கடைச் கோயும் திரு மரணமும்

**சு நு**ங்கோபாங்க சுவாமிகள் அறுபத்தாறு வயதிலே மரிக்கக் காரணமாய் வந்த கடும் காய்ச்சலானது அவருக்கு 1741-ம் ஆண்டுக் கடைசெயிலே கண்டது. பலமாதங்களாய், அவர், பெலவீனத்திலை மீசாங்களே வழக்கம் போலத் தரிசிக் கவும் பிரசங்கஞ் செய்யவும் மனக்திரும்புவோருக்கு அறிவு சொல்லவும் இயலாதவராய் வக்துவிட்டார். தமது கோய் ஆபத்துக்குரியதென்று உணர்ந்து, தாம் உண்டாக்கிய போள வத்தை (வெள்ளவத்தை) எனும் கிராமத்திலே ஒதுங்கினர். இது தான் அவர் திருமேனி புதைக்கப்பட்ட இடம்; இரு நாறு வருஷக்காலமாய் இலங்கைக் கத்தோலிக்கர் அவருடைய் ஞாப கத்தைக் காப்பாற்றுவதற்கு ஏதுவாய் வந்த தலம். கோயுற்றிருக்கிறுர் என்ற கோவைத் தியானசம்பிரதாயத்தார் கேள்விப்பட்டபோது, ஆலோசணேச் சங்கங் கூட்டி, அவரு டைய அளுகையின்கீழே திருச்சபை அடைந்துகொண்ட முன் னேற்றத்தைப்பற்றி ஒரு அறிக்கை எழுதுவதற்கும், அவர் அத்தனே சித்தியோடு கையாண்ட முறைகளேப் பிற்காலத்தி அம் நடப்பிப்பதற்குச் செய்யவேண்டியவைகளேப் பார்த்த அறிவிப் பதற்குமாக ஒரு சுற்று விசாரீணக் குருவானவரை அனுப்பத் தீர்மானித்தார்கள். இந்த உத்தியோகத்துக்கு நியமிக்கப்பட்ட வரான மடுத்தினு சவியேர் சுவாமியார் சாங்கோபாங்க சுவாமி கள் கண்முடுவதற்குச் கில தினங்களின் முன் மாத்திரம் போள வத்தையில் வந்து சேர்ந்தார். ஆகவே, சுவாமிகள் மரணத் துக்கு முந்தியநாள் வரையுந்தானும் தமது உத்தியோகத்தோ டிருந்தார். மிஷன் முயற்சிகளிலே பங்குபற்ற முடியாதவர், அதை இருந்தவிடத்தில்கின்றே பரிபாலிக்கும் வேஃயொன்று போக, மிஞ்சிய கோமெல்லாம் தம்முடைய பரம குருவானவர் சமுகத்துக்கு ஏகுவதற்குச் செய்யவேண்டிய ஆயத்தத்தைச் செய்வதிற் போக்கினர். வருத்தமாய்க் கிடந்து கொண்டும் தமது எழுத்தாளர்களுக்குச் சொல்லி எழுதுவிக்கும் வழக்கத் தை அவர் விடாதிருந்தது அவரது போக்கைக் காட்டுகின்றது.

#### போளவத்தைக் கோயில்

சுவாமிகளிடம் இருந்த பிற்கால நோக்கினைலே தான், போளவத்தைக் குடியிருப்பு உண்டாவதாயிற்று. ஒல் லாந்தருடைய ஆளுகைக்கு அப்பாலும், அவ்வாளுகைக்குள் வசிக்கிற கத்தோலிக்கர்கள் இலேசாய் வர்துபோகக்கூடியது மான ஒரு இடத்தில், கத்தோலிக்கு தமேத்தானம் ஒன்றை உண் டாக்க வேண்டுமென்று அவர் கெடுகாள் தேடிக்கொண்டிருக் தார். ஒல்லாந்த நகரிகளில், இரவிலே, மிகு இரகசியமாய், ஒவ்வொரு தடவையில் ஒவ்வொரு சிறு கூட்டத்துக்காக மாத் தொம் திவ்விய பூசை வைக்கக் கூடியதாயிருந்தது. சக்கிறமேந் துகளேயும் இரவிலே சுறக்குச் சுறக்காய் நிறைவேற்றவேண்டி இருந்தமை குருமாருக்கும் விசுவாசிகளுக்கும் பெரும் வசதியீ னத்தை உண்டுபண்ணுவதாயிற்று. ஒரு குருவானவர் தமது ஞான உதவிகளேத் தேடி வருவோருக்கு வேண்டியவை களேபெல்லாம் செய்துகொண்டு ஒரே இடத்தில் கெடுகாள் தங்க முடியாது. ஆகையாலே தான் கிறீஸ் தவர்கள் பெரிய திருநாட்களி லேயாவது அச்சமில்லாமல் கூடித் தங்கள் வேதக் கடமைகளே ஆறியமர்ந்து நிறைவேற்றுவதற்கும், திருச்சபையின் சடங்காசா ரங்களே, பாடற்பூசை பாடகர் கூட்டம் சுற்றுப்பிரகாரங்கள் பாசங்கங்கள் பாசுக்காட்சிகளோடு சட்டவட்டமாய் நடப்பிப் பதற்கும் ஒரு பொதுவான இடம் இருக்கவேண்டுமென்று சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் அசித்துக்கொண்டு வந்தார். இதற்கு முன் இப்படிப்பட்ட இடங்களே கண்டிராச்சியத்திலே, புத்தளத் திலே, வன்னியிலே, இன்னும் இடைக்கிடை மாதோட்டத் திலே மட்டும் தேடிக்கொள்ளத் தக்கதாயிருந்தது. இந்தப் பொதுத் தலங்களோ கீர்கொழும்பில், கொழும்பில், தெற்கி லுள்ள நகரிகளில் வசிப்போருக்கு வெகு தூரத்திலிருந்தன. ஆகலால், சுவாமிகள் அரசருடைய நாட்டிலேயுள்ளதும் முன் பழுதாய்ப் போன கச்சிறுவாவுக்கு அதிகதூரப்படாததுமான போளவத்தையையே ஒரு கத்தோலிக்கு குடியேற்றத்துக்கு ஏற்ற தலமாகத் தெரிந்தெடுக்கலானர்.

கச்சிறுவா அழிந்தது அரசராலல்ல அவருடைய குறும் புத்தியுள்ள ஊழியர்களாலே தான் என்று சுவாமிகள் அறிந்து கொண்டவராகவே, போளவத்தையில் தமது எடுப்பைப் பய மின்றி கொண்டுநடத்தினர். கோயிலேப் பெருப்பித்து, அங்கு நத்தால் தினத்திலும் விசேஷமாய் உத்தானத் திருநாளிலும் குடிவரத் தொடங்கிய ஆண் பெண்களுக்கெல்லாம் இடந்தரத் தக்க விசாலமுள்ள தாக்கினர். அறை வீட்டையும் அதில் இனிப்பாறவோ ஞான ஒடுக்கஞ் செய்யவோ வருஷாந்தக் கூட் டம் வைக்கவோ வருகிற மிஷன்றிமாருக்குப் போதிய வசதி

அளிக்கத்தக்கதாக அகட்டிக்கட்டினுர். விசுவாசிகள் பரிசுத்த வாரத்துக்கு நீர்கொழும்பு கொழும்பில் நின்று மாத்திரமல்ல, களுத் அறையிலிருந்தும் அப்பால் காலியிலிருந்தும் மாத்தறையி விருந்து தானும் வந்து, பொதுவாய், குருத்தோல ஞாயிறு தொடக்கம் உத்தானத் திருநாள் மட்டும் நின்றுபோக மனதா யிருந்தமையால், அவர்கள் தங்குவதற்கு கிடுகால் வேய்ந்த வேளேக்குத்தக்க கொட்டில்களும் புழங்குவதற்கு சட்டி பானே முதலியவைகளும் ஆயத்தமாக்கப்பட்டன. உத்தானத்திருநா ளன்று போளவத்தை ஒரு பெரிய யாத்திரை நகரியாகி, கத் தோவிக்கு பயபத்தி விளங்குகிற காட்கிகளே அளிப்பதாகும். அன்று திருச்சபைச் சடங்குகள் எல்லா ஆடம்பரங்களேடும் நடக்கும். நாள்முழுதும் வீடுகளெல்லாம் சுவாமிகள∤லே இயற் றப்பட்ட அழகிய கீர்த்தனங்களின் இராகங்களால் ஒலித்துக் கொண்டிருக்கும். "சனங்களேயும் பாட்டுக்களே உண்டாக்கி மாறிமாறிப்பாடுவார்கள்". கொழும்பினும் வேறிடங்களிலு மிருந்து சீமாட்டிகள் பிடில்களும் மண்டொலின்களும் கொண்டு வர்து வைத்திருர்து, பாடுவோருக்குத் துணேச்செய்வதோடு '' போத்துக் கேயத்திலே இரக்கமுள்ள பல்லவிகளேயும் இசைப் பார்கள்."

மிஷன் தஃத்தானத்தை போளவத்தையில் மாற்றிவைத் தது சாங்கோபாங்க சுவாமிகளின்கீழ் திருச்சபை அடைந்து கொண்ட வளர்ச்சிக்கு ஒரு அடையாளமாயிற்று. ஆசாரத்துக் குரிய யோசே வாஸ் முனிவர், தமது காலத்திற் சிங்கள அரசரு டைய தலேககரிதான் துன்பு அத்தப்பட்ட குருமார் சேமமாய்த் தங்கத்தக்க இடமென்று உணர்ந்தபடியால், கண்டியைத் தலேத் தானமாக்கினர். அவருக்குப் பின் வந்த யோசெப் தெமெனே செஸ் சுவாமியார் புத்தனத்தைத் தமது உத்தியோக இருப்பிட மாக்க நேர்ந்தது எப்படியெனில், மிஷனறிமார் தொகை அதி கரித்ததோடு அதுதான் குருமாரும் விசுவாசிகளும் இலேசாய்ப் போய் ஒன்று கூடுவதற்கு ஏற்றதாகத் தோன்றிற்று. மூன் ரும் மூப்புச்சுவாமியாரான பேதுறு தெ சல்தாஞ்ஞா தமது வயதையும் பெலவீனத்தையும் பற்றித் தூர இடங்களுக்கு அப் போஸ்தொலிக்குப் பயணங்கள் பண்ண இயலாமலிருந்தவர், மாதோட்டத்திலுள்ள பெருக் தொகையான கிறீஸ் தவர்களே த் தமது பொறப்பில் வைத்துக்கொண்டு அதையே தமது தஃத் தானமாக்கினர். சாங்கோபாங்க சுவாமிகளோ, முதல் கண்டியி அம் பிறகு புத்தளத்திலும் வசித்தவர், கடைசியிலே சகல மிஷ

னறிமாரோடும் புழங்கத்தக்கவராய் இருப்பதற்காக போளவத் தையைத் தமது வாசஸ்தானமாக்கினர்.

#### தந்தத்தூற் செய்த தேவதாயார் சுருபம்

போளவத்தையில் உண்டான புதிய குடியிருப்பை கண்டி யாசர் அறியாதிருந்தவர் அல்ல. சிறீ விசய ராசசிங்கர் அதைத் தாம் அங்கேளித்துக் கொண்ட தற்கு ஓர் பக்ஷம் கிறைந்த அடை யாளமாக, அதற்கு "திவ்விய குழந்தையைக் காத்தேந்திய செப மாஃமாதாவின் தந்தச் சுருபம்" ஒன்றை அனுப்பிவைத்தார். அது கண்டியிலே பண்ணிய சித்திரவேலே என்று வெளிப்படத் தோன்றியது. அது வர்துசேரும் தினம் நாடெங்கும் அறிவிக் கப்படவே. அவ்வேளே நடக்கப்போகிற மகா சுற்றுப்பிரகாரத் தைத் தரிகிக்கும்படியாக எல்லாத் திசைகளிலிருந்தும் கத்தோ விக்கரும் அல்லாதோருமான சனங்கள் கும்பல் கும்பலாய் வர்து கூடினர்கள். கண்டி ககரியிலிருந்து போள்வத்தைக்குத் திருச் சுருபத்தைக் கொண்டு போவதற்கு மோத்தே பாஸ்குவால் எனும் அரண்மண உத்தியோகத்தர் கியமிக்கப்பட்டிருந்தார். இவர் போத்துக்கேயர் மாபிலுள்ளவர்; அரசரின் கிழ் ஒரு கண்ணியமான பதவியில் இருந்தவர். கண்டியதிகாரிகளின் அலங்காரமான உடைபை அணிந்து இவர்வர, இவருக்குப் பின்னே கண்டிப் பொசொக்களிற் போல அடல் பாடற்கார ரும் வந்தார்கள். போளவத்தைக் கத்தோலிக்கு கிறீஸ் தவர்கள் அரைக் கா தவழிதூரம் போய் திருச்சுருபத்தை எதிர்கொள்ளும் படியாக விசுத்திரமாய் அலங்கரித்த ஒரு சரோலக் கூட்டோடு வரிசையாய்ப் பவனி சென்றுர்கள். சுற்றுப்பிரகாரம் மீண்ட பொழுது சுப்பிளிசும் காப்பையும் அணிந்த ஒரு குருவானவர் கோயில் வாசலிலே நின்று திருச்சுருபத்தை வாங்கி ஏந்திக் கொண்டு, கத்தோலிக்கருள் முக்கியரான சிலர் பிடித்துக் கொண்டு நின்ற மேலாப்பின் கீழ் அதைக் கொண்டுசென்று, பீடத்துக்கு மேலே பின்புறத்தில் அதற்கென்று ஆயத்தப் படுத்தியிருந்த மாடத்தில் எழுந்தருளுவித்தார். தேவ தாயார் பத்தியை அதிகமாக்கும்படிக்கு ஒரு பத்திச்சபை உடனே தாபிக்கப் பட்டது. இது விரைவிலே அகேக அங்கத்தவர்க ளேக் கொண்டதாகி வேறிடங்களுக்கும் பாந்தது. இலங்கையின் பிரதான கத்தோவிக்கர்கள் எல்லாம் இதற்கு பேர்கொடுத்துச் சேர்ந்து இதற்குரிய விசேஷ உடையை அணிந்துகொள்வதிலே மகிமை பாராட்டலாஞர்கள் "கொழும்பின் சிமாட்டிகள் அந்த உடையை அணிந்து கொண்டு ஆலயத் திருச் சடங்குகளுக்குப்

போவது பெரிய சிலாக்கியம் என்று மதிக்கிருர்கள். ஊர்ச் சனங்கள் மட்டுமல்ல ஐரோப்பியர்களும் முக்கியமான பிரபுக்க 'ளும் கோயிறுக்குள் வரும்போது சப்பாத்துகளேக் கழற்றி வெளியே விட்டு விடுகிருர்கள்'' (1741-ம் அண்டு அறிக்கை)

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் மூப்புக்குருவாகக் கடைசியாய்ச் செய்தவைகளுள் ஒன்று எட்டாம் சாந்தப்ப பாப்பாண்டவர் 1734-ம் ஆண்டு ஆவணி 24 இலும் 1739 வைகாகி 30 இலும் தமிழ் நாட்டுக் கிரியைகளேப் பற்றி விடுத்த முத்திரை நிருபங் களே இலங்கையிற் பெரித்தப்படுத்தியதாம். தமிழ் நாட்டுக் கிரியைகள் என்றவை என்னவென்றுல், தென் இந்தியாவிலே மனந்திரும்பியவர்கள் சாவீட்டின் பின் ஸ்நானம் பண்ணு, தஃப் போன்ற வேதத்தைச் சாராத சில நாட்டு வழக்கங்களேப் பழை யபடி கைக்கொள்ளக் குருமார் விட்டிருந்தார்கள்; அவைகள் எல் லாம் உள்ளபடி ஆட்சேபத்துக்கு உரியவைகளல்லாவிடினும் சிலர் ஒரு தவறுன விளக்கத்தினுல் அவைகளே முற்றுகக் கண் டித்து எழுதியதின் பேரால் உரோமாபுரியும் அவைகளே அக்கா லம் விலக்கியிருந்தது. இலங்கையில் இந்த " தமிழ்நாட்டுக் கிரியைகள் '' நடைபெரு தபோ திலும், கிழக்குச் சிமைகளின் திருச்சபையில் எல்லாம் ஒருவி தமாய் நடைபெறும்படிக்கு இங் கும் அந்த முத்திரை கிருபங்கள் பிரசித்தஞ் செய்யப்பட்டு குரு மார் எல்லாரும் அதிற் சொல்லப்பட்ட சத்தியத்தைச் செய்தார் கள். அவர்கள் சத்தியஞ்செய்து கைச்சாத்திட்ட பத்திரம் யேசு சபையைச் சேர்ந்த அந்தோனி தெஸ்தொறி சுவாமியாரால் உரோமாபுரிக்கு அனுப்பப்பட்டது. அனுப்பியவர் இலங்கைத் தியானசம்பிரதாயிகள் "பரிசுத்த ஸ்தானத்திலும் வேதப்பரப்பு தற் சபையிலும் மிக அன்பு பூண்டவர்கள்" என்று குறிப்பிட் டிருக்கிருர்.

#### சுவாமிகளின் பாக்கியமான மரணம்

இலங்கை மிஷனச் சுற்றி விசாரணசெய்ய மடுத்தீனு சவி யேர் சுவாமியார் வந்தார் என்றேம். அவர் கொழும்பில் வந்து இறங்கியது 1742 செத்திரை மாதத்தில். அவரோடு கூட பெர்ண டீனு மொன்றேய் என்னும் குருவானவர் விகிதாரய் வந்தார். இவர் முன் இலங்கை மிஷனறிமாருள் ஒருவராயிருந்து சுகத் தாழ்வின் நிமித்தம் கோவைக்குச் சென்றிருந்தவர். சுற்று விசாரணச் சுவரமியார், முதல் கொழும்பி அள்ள சிறுக் கோயில் கீளப் பார்த்துக் கொண்டு சிலகாலம் கழித்தபின், ஆடித் தொ டக்கத்தில் போளவத்தையிற் சேர்ந்தார். அவ்வேளே சாங்கோ பாங்க சுவாமிகள் பாயும் படுக்கையுமாயிருந்தவர், விசாரணேச் சுவாமியாருக்கு ஆசார்ஞ் செய்யும்படிக்கு படுக்கையை விட்டெ முந்து, தம்மாலியன்றளவில் அடக்க ஒடுக்கமாய் நின்று, அவரை வரவேற்றுக் கொண்டு கோயிலுக்குச் சென்று தேடேயும் எனும் தோத்திரப்பாடி‰த் துவக்கிவிட்டார். அங்கே தமது இரு உத்தியோகங்களேயும் கைவிட்டிட்டுப் படுக்கைக்கு மீண் டார். அதுதான் அவர் பிரசுத்தமாய் வெளியே காணப்பட்ட கடைசித் தருணம். அதன்பின் வருத்தம் மிஞ்சிவிட்டது. கடைசித் தேருணம். அதன்பின் வருத்தம் மிஞ்சிவிட்டது. கடைசித் தேருணம். அதன்பின் வருத்தம் மிஞ்சிவிட்டது. கடைசித் தேவதிரவிய அனுமானங்களேத் தமக்குத் தரும்படிகேட்டு அவைகளே அத்தியந்த பத்தியோடு பெற்றுக்கொண்டு, மிஷன் வேஃயைப் பற்றிய சகல கவஃகளேயும் ஒதுக்கி விட்டு, தம்மைப்படைத்தவரோடு உருக்கமான சம்பாஷேணகள் செய்து கொண்டு முடிவு கேரத்துக்கு ஆயத்தஞ் செய்யலானர்.

சுவாமிகள் அடி 17-ர் திகதி இரவு பதினுருமணிக்கு, கடைசு மட்டும் அறிவோடிருந்து, மாணரி த்திரையாஞர். சுற்று விசாரணேயாளரும் இன்னும் ஐந்து குருமாரும் மாணப்படுக்கை யடியிலிருக்க, தங்கள் "பெரிய சுவாமி" உயிர் பிரியப் போகி ருர் என்று அறிந்த சனங்களும் திரளாய் வந்து கூடியிருந்தார் கள். இறக்கவருடைய திரு உடல் குருப்பிரசாதிகளுடைய திரு உடுப்புகள் அணிவித்து, முன்னரே ஆயத்தப்படுத்தியிருந்த சவப்பெட்டியில் அடக்கி, கோயிலிலே கொண்டு போய்க் கணக் கில்லா மெழுகு திரி வெளிச்சங்களின் நடுவே ஓர் அழகிய பாடை யிலே ஏற்றி, வந்திருந்தோரெல்லாம் "பெரியசுவாமியாரை" வர்திக்கும்படியாக வைக்கப்பட்டது. அவர் மரித்த செய்தி கேட்டுப் பலவிடங்களிலும் நின்று வந்து குவிந்து கொண்டி. ருந்த எண்ணில்லாத விசுவாகிகளின் பொருட்டு 19-ந் திகதி வரைக்கும் திருத்தேகம் பூச்சியமாய் எழுந்தருளுவித்து வைத்து, பின் கோயிலி ஹள்ளேயே அடக்கஞ்செய்யப்பட்டது. சுவாமி களோடு உதவியாளரும் கூட்டாளியுமாயிருந்தவரான குஸ்தோ டியு தெ அந்திராதே சுவாமியார் மனதையருட்டும் வண்ணமாய் பிரேதசேமப் பிரசங்கஞ் செய்தார். ''நான் பயிரை நாட்டினேன், அப்பொல்லோ நீர்ப்பாய்ச்சினர், சருவேசுரனே பலன்ளித்தார்'" என்று அர்ச், சின்னப்பர் வசனித்த வேதவாக்கியத்தை பீடி கையாய்க் கொண்டு சாங்கோபாங்க சுவாமிகளின் பிரிவால் இலங்கைத் திருச்சபையடைந்த பெரும் நஷ்டத்தை அவர் எவ் வளவு உருக்கமாய் விபரித்தார் என்றுல், கேட்டிருந்த சனசமூ

கம் முழுதும் விம்மி விம்மி அழத் தொடங்கவே பிரசங்கி யாரும் பேசமுடியாமல் திக்குமுக்காடுகிறவராஞர். அவர் சொல் லியவைகளுள் ஒன்று என்னவாஞல், ''சுவாமிகளுடைய நூல் களே வாசுத்ததிஞல் மாத்திரம் பதிஞயிரம் பேருக்குமேல் சத் தியவேதத்திற் சேர்ந்தார்கள். இவர்களுள் பலர் படிப்பிலும் உலக மகிமைதளிலும் மேற்பட்டவர்கள்'' என்றுர்.

பிரேத சேமத்துக்குப்பின், அகேக மாதங்களாய், இலங்கை யின் பல பல கிராமங்களி அமிருந்து ஒவ்வொரு தொகை ஆட்கள் மற்றவர்களுக்குத் தானபதிகளாக அவர் கல்லறையைத் தரிசிக்க வருவார்கள். வந்து, தானதருமங்களேச் செய்தும், அவர் ஆத்தும் இளப்பாற்றிக்காகப் பூசை வைப்பித்தும் போவார்கள். கொழும்பில் அவர் இளப்பாற்றிக்காகப் பெருந் தொகையான வறியவர்களுக்கு உணவு வழங்கப்பட்டது. அநேக கத்தோலிக்கு கிராமங்கள் யோசேவாஸ் முணிவருக்குப் பின் இலங்கைக் திருச்சபையிலே விசேஷம் பெற்ற திருவுரு வாய் விளங்கிய "பெரிய சுவாமியா" ரின் பிரிவால் நொந்து புலம்பி அழுதன.

## சுவாமிகளின் தோற்றமும் பொலிவும்

தோற்றத்திலேதானும் சுவாமிகள் ஒரு விசேஷமான ஆளாய்க் காணப்பட்டார். உயரத்தில் நெடுவனும் அவயவங் களில் செவ்வையான அமைப்பு உள்ளவரும் இறுகி ஓசட்டை யான தேகம்படைத் தவருமாகவே, அவர் அரும்பாடுகளேயும் படத்தக்க திடகாத்திரங் கொண்டவராஞர். அவருடைய வெண்மை பொருந்திய மேனியும், விரும்பத்தக்கதாய் மகத்து வம் சொலிப்பதாய் விளங்கிய முகமும் அவரை ஒரு விசேஷ மனிதாரய்க் காட்டிக்கொண்டிருந்தன. முன்னே, தியான சம் பிரதாயிகளின் மடத்திலே வெளிப்படாமலிருந்து மௌனத்தி அம் புத்தகங்களோடும் பொழுது போக்கி வர்த மிருதுவான ஒரு வாலிபரை, இலங்கையின் மிஷனறிவேஃயானது ஓயாமல் பயணம் பண்ணிக்கொண்டு எவ்வித ஆபத்துகளுக்கும் அஞ்சா மல் எவ்வித எதிரிடையானும் தடைப்படாமல் வீர ஆவேசத் தோடு உழைக்கும் சுவிசேஷப்போர்வீரன் அக்கிவிட்டது. இவர் தங்களோடு இருக்கிறுர் என்ற ஒன்று தானும் துன்புறுத்தப் பட்ட இலங்கைக் கிறீஸ் தவர்களுக்கெல்லாம் தைரியத்தை ஊட்டி விடப் போதியதாயிற்று. இலங்கையிலே திருச்சபை அடைந்திருந்த தாழ்வான நிலே அவருக்குத் துணிவை உண் #IT. #.-8

டாக்கி, பேச்சிலும் கிரியையிலும் அவர் அஞ்சா கெஞ்சராய் நிற் கப்பண்ணிவிட்டது. அவர் தேவாதீனத்தில் முழு நம்பிக்கை வைத்துக் கொண்டு, எடுத்தது கைவிடாமல் முயன்று, வேதத் தின் நன்மைக்கு இது அவசியம் என்று கண்டு எதைத் தொடங் கிஞரோ அதை முடியுமட்டும் நடைபெறச் செய்கிறவராஞர். கத்தோவிக்கருக்கு ஆபத்து நேர்ந்தபோது, அவர், வேத கலா பணயின் ஆகப்பெரிய நெருக்கிடைக்குள்ளே தானும், ஒல்லாந்த நகரிகளில் உட்படவும் கண்டி இராச்சியத்தின் வேத விரோதத் தஃயாரிகளின் கோப ஆவேசத்துக்கு எதிர்கிற்கவும் பின்வாங் காதிருந்தார்.

இலங்கையில் வழங்கிய பாஷைகளில் அவர் அடைந்து கொண்ட பூரண புலமையினுல் கண்டியரசரோடு பேசப் போ னுல் என்ன, ஒல்லார்த கவணரோடு உரையாட நேரிட்டால் என்ன, படிப்பில்லாத ஒரு பட்டிக்காட்டானேடோ கல்வியறி விற்கிறந்த ஒரு முதலியாரோடோ கலந்துபேசினுலென்ன—அவ ரவருக்குரியபடி சம்பாஷிக்கத் தக்கவராயிருந்ததோடு, ஆடிய தர்க்கங்களிலெல்லாம் வெற்றியுடன் வெளிப்படக் கூடியவருமா ஞர். வேதத்தைத் துன்புறுத்திய மனுஷரைப்பற்றி அவர் கவனியாதது போலவே, உயிருக்குத் தீங்குசெய்ய வந்த காட்டு மிருகங்களேப்பற்றியும் பறுவாய் பண்ணு திருந்தார். டைய வேத அபிமானத்துக்கு ஒரு அளவில்லே. ஆட்களேப் பற்றியும் சம்பவங்களேப்பற்றியும் அவர் தவறில்லாமல் தீர்மா னஞ் செய்துகொள்ளுவார். கிறீஸ்து நாதருடைய திருச் சுவி சேஷத்தை நமது தீவில் பரப்புவதற்கு வாய்க்கும் தருணம் ஒன்றையும் விடாமல் பயன்படுத்திக் கொள்ளுவார். யோசே வாஸ் முனிவர் தமது பரிசுத்ததனத்தினுவம் தாழ்ச்சியினுவம் அணேவரின் மனத்தையும் கவர்ந்து கொண்ட துபோல, சாங்கோ பாங்க சுவாமிகள் தமது கல்வியினுஅம் அஞ்சாகெஞ்சினுஅம் அனேவரின் மதிப்பையும் கவர்க்குகொண்டார். முக்கியவர் நமது தீவில் கிறீஸ்தவ பிறர் சினேகத்துக்கு இணயில்லா முன் மாதிரியைக் காண்பித்தார். பிர்தியவர் கிறீஸ்தவ போதகத்தின் உண்மையை சகலருக்கும் முன்பாக நிலே நாட்டினர். இவ்வா றே, கிறீஸ்துநாதரின் சுவிசேஷத்தை ஒவ்வோர் விதத்தில் நடந்து காட்டிய இருவருடையவும் சிவியகாலத்திற் போல கத்தோலிக்கு திருவேதமானது எக்காலத்திலாவது பிறசமயிக ளால் மதிக்கப்பட்டுதில்லே.

## நேரத்தை வீண்போக்காத கிபுணர்

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் சகலத்திற்கும் மேலாக வீண் கோம்போக்க அறியா த ஒரு முயற்கியாளராய் விளங்கினர். தமது அறையில் அவர் ஓயாமல் வாசித்தும் எழுதியுங்கொண்டோ, உபதேசித்துக்கொண்டோ, தம்முடைய எழுத்தாளர்களுக்குச் சொல்லி எழுதுவித்துக்கொண்டோ அன்றிச் சும்மா இரார். இவ் வாறு கிரமமாய்ச் சொல்லி எழுதுவித்துக் கொண்டிருந்த பழக்க மானது அவரிடத்தில் நன்றுக வேரூன்றி, வேண்டிய சொற் களே உடனே தெரிந்தெடுப்பதிலும் அவைகளே வசனங்களில் அமைப்பதிலும் அவருக்கு நற்பயிற்சியைக் கொடுத்திருந்ததாக வே, அவர் பேசும்போதும், யாதோர் ஆயத்தமுமின்றி ஒரு விஷ யத்தைப்பற்றித் தர்க்கமிடவேண்டிய வேளேகளிற்தானும் ஒரு புத்தகத்திலிருந்து வாகிப்பது போல நல்ல வசனக்கட்டோடு பேசுவார். ஆயினும், ஆட்களுக்குத் தக்கபடி பாஷையை வேறு படுத்தும் வன்மையினுல், இடம்பமான பேச்சை எப்போதும் தவிர்த்துக்கொள்ளுவார். தமது ஞாபகம் என்னும் பண்டக சாஃயிவிருந்து வேதவாக்கியங்களேயும் சுத்தவாளர்களுடைய சரித்திர வரலா அகளேயும் தருணத்துக்குத் தக்கபடி மேற்கோள் எடுத்துக்காட்டுவார். இலங்கைத் தீவின் சுயபாஷைகளி அள்ள நூல்களேயெல்லாம் வாசுத்து அறிந்தவராகவே, தம்முடைய எண்ணங்களே யாவரும் தெளிக்துகொள்ளத்தக்க விதமாய் பழ மொழிகளோடும் உவமைகளோடும் அழகாக வெளிப்படுத்து வார். அவர் எழுதிய நாற்பத்திரண்டு நூல்களேயும் அவருடைய சகோதாரான தியான சம்பிரதாயிகள் '' அவர் தங்கள் கூட்டத் திலே இருந்த நாற்பத்திரண்டு வருஷங்களிலும் விளங்கச்செய்த புண்ணிய சீவியத்துக்கும் கல்வித்திறமைக்கும் ஒரு அழியாத ஞாபகம்" என்று சொல்லிப்போற்றுவார்கள். அவர் தம்மு டைய ஓயாத பிரயாணங்களுக்குள்ளேயும் மிஷன் வேஃகளின் கடுவேயும் எவ்வளவு கிக்கனமாய்த் தமது கோத்தை உபயோ கித்தார் என்றதை இவைகள் நமக்கு அத்தாட்சிப்படுத்துகின் றன. பயணம் பண்ணும்போதும் தமது கோத்தை எள்ளள வேனும் வீண்போக்கார். வழியில் யாரையாவது சந்தித்தால், அந்த வழிப்போக்கனேடு மிக மரியாதையாய்ச் சம்பாஷியாமல் விடார். அவனும் இவரைத் தற்செயலாய்தான் சந்தித்த அதிட் டத்தை ஒருபோதும் மறந்துவிடக்கூடாமவிருக்கும். எப்படி யெனில், ஆத்துமாக்களின் நன்மையிலேயே அவர் எப்போதும் கண்ணுயிருந்தபடியால், செகமீட்பராகிய எங்கள் கர்த்தரையும்

117

அவருடைய திருவேதத்தையும் பற்றியே அதிகமாய் எவரோ டும் பேசுவார். வழிப்போக்கன் கத்தோலிக்கனுல், அவனுடு வே ககாரியங்களேக் கதையோடு கதையாய்க் கொண்டுவக்கு, அவன் மனந்திரும்பி மனஸ்தாபப்படச் செய்து போடுவார். பலமுறையும் அன்னவன் தம்மைவிட்டுப் பிரியுமுன் அவனுடைய பாவசங்கீர்த்தனத்தையும் கேட்டு விடுவார். வழிப்போக்கன் பிறசமயியானல், சற்றச் சற்றுகக் கதையை வேதகாரியங்களி லே திருப்பி அவனுக்குத் தம்மாலியன்ற நன்மைசெய்யத் தேடு வார். அவன் சத்தியவே தத்தின் உண்மையை முற்றுகக் கண்டு பிடியாவிட்டாலும், அதன் பிரதானமான உண்மைகள் அவன் மனதிலே புட்டு, பிற்காலம் முனேக்கத்தக்க விதைபோல் விழுந் திருக்கும். ] சுவாமிகள் பொதுவாய், பயணநோமெல்லாம், தம் முடைய புதுக்கிறீஸ் தவர்களே வேதத்தில் உறுதியாக்குவதிலே யே செலவழிப்பார். இதற்காகச் சிலரைத் தம்மோடு கூட்டி வைத்து வழிநடக்கும்போது அவர்களுக்கு வேதகாரியங்களேச் சொல்லிக் கொடுத்துக்கொண்டு போவார்.

## அற்புதமான தேவபாதுகாப்பு

ஒருமுறை அவர், அளம்பிறுக்குப் போம்வழியில், ஒரு ஞானஸ்கான ஆயக்ககாரனுக்கு உபகேசிக்குக் கொண்டு செல் அகையில் பயணக்கூட்டம், இருண்டபின் காட்டுக்குள் அகப் படாதபடிக்கு, கரையோரமாய் வழிகடக்கது. இடையில் சருகு கள் கிறைக்கு கண்ணீர் அதிகம் தெரியாமற் கிடக்க ஒரு சிற் மூறு குறுக்கிட்டது. முன்கடக்குபோன சுவாமிகள், ஆயக்கக் காரன் சற்றப்பின்னேவர், தண்ணீருள் இறங்கினர். கொஞ் சத்துக்குள்ளே சருகுகள் என்று தாம் மிதிக்கது ஒரு முதலே என்று கண்டுகொண்டு, தாம் அப்படியே கிறக், ஆகப்பின்னே வக்க மற்றவர்கள் ஆற்றைக்கடக்து வழிபோகச்செய்தார். எல் லோரும் போனபின் அவர் காலேயெடுக்கவே, முதலே வாலேச் சமுற்றிக்கொண்டு அப்பால் ககர்க்து போயிற்று. பின்னே கின்ற ஆயத்தக்காரன் இதைக்கண்டு திடுக்கிட்டதுமல்லாமல், அன்று தன்னேத்தப்பவைத்த சருவேசுரனுக்கு ஓயாமல் தோத் திரம் பண்ணிக்கொண்டிருக்தான்.

இவ்வி தமான செய்திகள் சுவாமிகளுடைய சிவியகாலத் திலே அகேகமுறை நடந்தன. காட்டுமிருகங்களினின்று அவர் தப்பிக்கொண்டதைப்பற்றி பல அதிசயமான சங்கதிகள் சொல் லப்பட்டு வர்தன. பயணக்காரர் கூட்டத்தின் தஃப்பிலே அவர் நடந்துகொண்டு, வேதபோதகஞ் செய்வதிலே முழுதும் மெய் மறர் திருக்கும்போது, அருகில் அண்டையில் நடப்பதொன்றை யும் கவனியாமலிருந்த திலை, துஷ்டமிருகங்கள் எதிர்ப்படுவதை யும் கோக்காமலிருப்பார். ஒரு முறை, அவர் பள்ளங்கண்டலி விருந்து புத்தளத்துக்குப் போகும் வழியில், நடுக்காட்டிலே, குழுப்பற்றிய ஒரு காட்டெருமை அதிவேகமாய் வழிப்போக்க ரைத் தாக்கிற்று. அது வருவதைத் தூரத்திற் கண்ட அவர் கூட்டாளிகளெல்லாம் அவரை எச்சரித்துக் குளறிக்கொண்டு பின்வாங்கி ஓடினுர்கள். சுவாமிகள், தமது செபப்புத்தகத்தை ஆறதலாய் வாசித்துக்கொண்டு போனவர், ஏறெடுத்துப் பார்க் கையில், வனமிருகம் தம்மை முடுகி வர்துவிட்டதைக் கண்டார். ஆணுல் என்ன அதிசயம்! தாக்கவந்த துஷ்டவிலங்கு உடனே அவருக்கு முன்னலே விழுந்து செத்துப்போயிற்று. இந்தப் பெரிய ஆச்சரியத்தைக் கண்டவர்களும் கேட்டவர்களும் மிரு கத்தின் பிணத்துக்குக் கிட்டப்போகவும் பயர்து நின்முர்கள். அதின் எலும்புகள் அவ்விடத்திலேயே கிடந்து சருவேசுரன் தம்முடைய அடியவருக்காகச் செய்தருளிய புதுமைக்குப் பல வருஷங்களாய் அத்தாட்சி காட்டிக்கொண்டிருந்தன. வேறொரு நாள், குட்டியீன்ற ஒரு காட்டுப்பன்றி சுவாமிகளுக்குக் குறுக் கே போய் மீண்டும் குட்டியைத் தூக்கிக்கொண்டு முன்னுலே சென்றது. ஈன்ற காட்டுப் பன்றிகளுடைய மூர்க்கத்தை நன் ருய் அறிந்தவர்களான அவருடைய கூட்டாளிகள் இதைக்கண்டு போமித்து நின்றுர்கள்.

அந்நாட்களிலே கத்தோலிக்குக் குருமார் தாட்ட செந்துக் களின் மேலே கொண்டிருந்த வல்லமையைக் கிறீஸ் தவர்கள் மாத்திரம் அறிந்திருந்தவர்கள் அல்ல. வன்னியிலே ஒரு அஞ்ஞானிக்கு நாகபாம்பு கடித்து, அவன் ஊரிலே வழக்கமான குருட்டுப்பத்தியோடு கடிய மருந்தெல்லாம் செய்வித்தும், தப்ப மாட்டாமற் கிடந்தான். அந்தப்பக்கங்களிலுள்ள கத்தோலிக் கர் இவ்விதமான ஆபத்து வேளேகளில் தங்கள் குருமாரிடம் போவதை அறிந்திருந்த அவனுடைய இனத்தவர்கள், அவணே ஒரு பழம் வண்டிற்கட்டையில் ஏற்றி, சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் அவ்வேளே இருந்த ஒரு கோவிலுக்குக் கொண்டு வந்தார்கள். அது ஒரு பின்னேரம். சுவாமிகள் கிறீஸ்தவர்களோடு கடப் போர்த்தணே சொல்லிக்கொண்டிருந்தார். ரோயாளியைக் கொண்டுவந்தவர்கள் அவணே அவருடைய பாதத்தடியில் கொண்டுவந்தவர்கள் அவணே அவருடைய பாதத்தடியில்

வளர் த்திவிட்டு, சுவாமிகள் அவீனப் பிழைக்கச்செய்தால் அவ னும் அவன் குடும்பம் முழுதும் சத்தியவேதத்தில் சோ ஆயத்த மாயிருப்பதாக வாக்குக்கொடுத்தார்கள். அவர் அவனுக்காக வெகு ஊக்கத்தோடு செபம்பண்ணி ஆசிரீர் தெளிக்கவே, இறந்த வன்போலக் கிடந்தவன் முழுதும் குணப்பட்டு எழும்பினன். பின்பு அவனும் பெண்சாதியும் பிள்ளேகளும் அவனுடைய ஒரு சகோதானும் பெற்றேருரும் ஞானஸ்நானத்துக்கு நன்முய் ஆயத் தம் செய்து சத்தியமறையிற் சேர்ந்துகொண்டார்கள்.

சாங்கோபாங்க சுவாமிகளுக்கு ஆகிகீரே எல்லா கோய்க ளுக்கும் கைகண்ட மருந்தாயிருந்தது. இதைச் சகலரும் அறிந் திருந்தபடியாலேதான், நபேந்திரசிங்கராசா தமது மரணப்படுக் கையிலிருக்கும்போதும் தம்மை வருத்திய ஒரு கடும் குத்துக் காக கண்டிக்கோயிலுக்கு அளனுப்பி அகிகீர் கேட்டுவாங்கினர் என்று கண்டோம். ஒரு முறை, காலிக்கோவிலின் பெலிசேக்தி மூப்புவடைய மண்வியும் உயர்குலத் தவளுமாகிய சீமாட்டி சுவா மிகளிடம் வர்து, தனக்கிருந்த நோயொன்று நாட்டு வைத்தியர் கள் எவராலும் குணப்படாதபடியால் தனக்காக அவர்வேண்டிக் கொள்ளவேணு மென்று விண்ணப்பம் செய்தாள். சுவாமிகள் அவளே ஆசிர்வதித்து அசிகீரைக் குடிக்கக் கொடுக்க, அவள் உடனே பூரண சுகமடைந்து தன் வீட்டுக்குத் திரும்பினுள். பதிதமதப் பெண்ணெருத்திக்கு ஒரு கண்ணிலே பூப்போட்டு வளர்ந்து கண்கெட்டுப்போயிருந்தது. இவள் திருச்சபையிற் சோ ஆயத்தம்பண்ணி, சுவாமிகள் கையால் சர்தேக ஞானஸ்நா னம் பெற்றுக்கொண்டாள். திருச்சடங்கு முடிக்கவுடனே அவர் அவளது குருட்டுக் கண்ணிலே ஆகிகீரை விட, அது உட னே ஒளிபெற்ற முழுப்பார்வையையும் அடைந்துகொண்டது. சுவாமிகள் தாமே எழுதிய கடி தமொன்றில் வேறு ஒரு ஆச்சரி யமான சுகப்பாட்டை அறிவித்தார். அதாவது, அவர் ஒரு ஊருக்குப்போயிருந்தபோது அவ்வூர்க்கோயிலின் அண்ணுவி (மன்றுடி) வயிற்றுளே வால் வருந்திக்கொண்டிருந்தபடியால் அவ ருக்கு அவசியமான உதவியொன்றும் செய்யமுடியாமவிருந் தான். அவர் அவனுக்கு ஆசிரீர் குடிக்கக் கொடுக்க, அவன் உடனே முழுதும் சுகப்பட்டு அவரோடு கூட ஆட்களே த்தேடிப் பார்க்கப் புறப்பட்டான். அவனுக்கு இது பெரிய ஆனந்தமும் சுவாமிகளுடைய முயற்சிக்குப் பேருதவியுமாயிற்று.

### சுவாமிகளுடைய சுத்தமான சீவியத்தின் நிணவு

சாங்கோபாங்க சுவாமிகளின் திருமாணத்தையடுத்து செபஸ்தியாம் டொ றேகு என்னும் குருவானவர் கோவையி விருந்துகொண்டு எழுதிய அவரது சரித்திரச் சுருக்கத்திலே பின்வருமாறு வரைகிருர்: " அந்த விஸ் தீரணமான (இலங்கைக்) தீவின் பல பாகங்களிலும் அவரால் நடந்த மனந்திரும்பு தல் களேயும், அவர் கத்தோலிக்கு வேதத்திற் சேர்த்த வெகு தொ கையான பல சாதிப்பட்ட பதிதர்கள் அஞ்ஞானிகள் மகமதிய ரையும், அவர் ஓட்டித்தூரத்திய பிசாசுகளேயும், அவர் அளித்த அற்பு த ஆரோக்கியங்களேயும், அவர் தேவ உதவியால் காட்டு மிருகங்களுக்குத் தப்பி யாதொரு மோசமுமின்றி அடைந்த மீட்சிகளேயும், வேதவிசுவாசத்தின் நிமித்தமாய் அவருக்கு உண் டான ஆபத்துக்களேயும், பதித அரசாட்சியாருடைய கொடிய தண்டனேகளுக்கும் கலாபினக்கும் அஞ்சாமல் அவர் கிறீஸ் தவர் களே ஊக்கப்படுத்துவதற்காக ஒல்லாந்த பட்டணங்களிற் செய்த போக்கு வரவுகளேயும், அவர் கட்டியெழுப்பிய கோவில்கள் கிற் மூலயங்களேயும், தாபித்த பத்திச்சபைகளேயும், மிஷனறிமாருள் அவர் நாட்டிவைத்த பொது அனுசரிப்புகளேயும், பல பாஷை களிலும் அவர் இயற்றிய நூல்களேயும், எழுக்காளர்களேக் கொண்டு தமது நூல்களேப் பிரதிபண்ணுவிப்பதில் அவர் செய்த செலவையும் விரித்து எழுதவேண்டுமானுல் இந்தச் சுருக்கமான வரலாற்றிலும் பார்க்க எத்தணேயோ பெரிய ஒரு சரித்திரம் எழு தவேண்டிவரும்" என்கிருர். டொறேகு அப்படிப்பட்ட ஒரு விரிவான சரித்திரத்தை எழுதிவையாமற்போனது நமது தார் அதிட்டமே.

அந்தக்காலத்துக் கத்தோலிக்கரோ சுவாமிகளுடைய சுத்த மான சீவியத்தைப் பற்றியும் அரும்பாடுகளேப்பற்றியும், குறிப் பாய், அவர் எழுதித்தந்த நூல்களேப்பற்றியும் நன்றுய் அறிந்து அவர் புகழைப் பாராட்டிக் கொண்டு வந்தார்கள். அவருடைய ஞாபகம் தஃமுறை தஃமுறையாய் செடுங்காலம் நிலத்துவந் தது. அவர் மாணித்து இருபத்தைந்து வருஷம் சென்றபின் னும், அதாவது அறபது வருஷம் வரையில் சமாதானமாய்க் கண்டியரசர்களின் பாதுகாவலில் வாழ்ந்து வந்த கத்தோலிக்கு குருமார் அங்கிருந்து தூரத்தப்பட்டு போளவத்தைக் கோவிலும் 1746-ம் ஆண்டில் இடிபட்ட பின்னும், கத்தோலிக்கர் சுவாமிக ளது கல்லறையைத் தரிசித்து மெழுகுதிரி கொளுத்தி அதிலிருந் து கோயில் மருந்தாக மண் கிள்ளிக்கொண்டு போகும் வழக்கம் இருந்ததென்று வாகிக்கிறேம். குருமார் கண்டிராச்சியத்தில் கின்று தாத்தப்பட்டது எப்படியெனில், அங்கு புத்தருடைய கட்சு பெலமடையவே இந்திய நாயக்க வமிசத்தவரான சிறீ விஜயராசசிங்க எனும் புதிய அரசர், தாம் புத்த உன்னுன்சை களுக்கு இசைவாக நடவாவிடில் சிங்கள அரசைக் கொண்டு நடத்தமுடியாது என்ற பயத்தினுல் அவர்களுடைய எண்ணப் படி, தமது கருத்துக்கு மாறுகவே, குருமாரைத் து ரத்த வேண்டியவராஞர். அப்பால், வேகவிரோ திகள் போளவத்தைக் கோயிஃயும் இடித்து ஒடுகளே எடுத்துக்கொண்டு, பீடங்களேத் தகர்த்து, சுருபங்களே உடைத்தோ எரித்தோ பாழாக்கிவிட் டார்கள். சிறீவிஜயர் தாமே அனுப்பியிருந்த செபமாஃமாதா வின் தந்தச் சுரூபம் மாத்திரம் அனுசாரப்படுத்தாமல் சுவாமிகளு டைய சில ஏடுகளோடு கண்டிக்குக் கொண்டுபோகப்பட்டது. அடுத்த வருஷம் ஆவணி 11 இல் சிறீவிஜயர் காத்திராப்பிரகாரம் நடுவபதில் மாணித்ததும் வேறு அகேக விபத்துகள் கண்டிராச் சியத்துக்கு நேர்ந்ததும் கத்தோலிக்கருக்குச் செய்த அகியாயத் துக்காக வர்த தேவ பழி என்று பலர் எண்ணினர்கள். புது அரசரான கீர்த்தி திறீயும் அப்படியே எண்ணிப் போளவத்தை யிலிருந்து எடுத்த திருச்சுருபத்தையும் ஏடுகளேயும் திரும்பக் கொடுத்துப் போடவேணும் என்று கட்டீரபண்ணியதும் அன்றி, சுருபத்தை தமது நாடுகளினூடாக ஆசாரத்தோடு "பொகரை" யாகக் கொண்டுபோவதற்கு உத்தரவும் அளித்தார்.

### போளவத்தைக் கோயில் புதிதாய் எழும்புதல்

1762 முதல் 1765 வரையும் ஒல்லார்தருக்கும் கண்டிராச் சியத்துக்கும் இடையில் போர்மூண்டிருந்தது. ஒல்லாந்தர் கண்டி அரசருக்கெதிராக கத்தோவிக்கருடைய உதவியைப் பெற் றுக்கொள்ளும்பொருட்டு இவர்களுக்கு சிறிதளவு மார்க்க சுயா தீனம் கொடுப்போரானர்கள். அதினுல் கத்தோவிக்கு குரு மார் ஒல்லாக்த காடுகளில் வசிக்கவும் கோயில் கட்டவும் உத் தாவு கிடைத்தது. அக்காட்பிடித்துத் தான் கம்முடைய கோயில்களிற் பலவும் கோயிற் பதிவுப்புத்தகங்களும் வர் திருக் கின்றன. 1766-ம் ஆண்டு மாகி மாகம் 14-ர் திக்கி இரு அர சுக்குமிடையில் சமாதான உடன்படிக்கை செய்யப்பட்டபோது போளவத்தையிருந்த கரை துறைப்பகுதி ஒல்லாந்தருக்குக் கை யளிக்கப்பட்ட தினுல், அப்போது ஒல்லாந்தருடைய சனுவைப் பெற்றிருந்த குருமார் அங்கு அழிந்துகிடந்த கோயிஃப் புதி



போளவத்தைக் கோயில்





சாங்கோபாங்கசுவாமிகளின் குருச சாங்கோபாங்கசுவாமிகளின் கல்வெட்டு

தாய்க் கட்டக்கூடியதாயிற்று. அக்காட்களில், கயித்தானு கேரி எனும் தியான சம்பிரதாயக் குருவானவர் அங்குபோனபோது, பழைய கோவிலின் தூண்கள் கில நிற்கிறதையும் சாங்கோபாங்க சுவாமிகளின் கல்லறை என்றும் போலச் சங்கிக்கப்பட்டு வரு கிறதையும் கண்டு, கோயில மீண்டும் கட்டியெழுப்பும்படி சனங் களே த் தூண்டிகிட்டார். தம்பறவில்லே எனும் இடத்தில் வசித்த ஒல்லார்த அரச உத்தியோகத்தன், அதற்கு உத்தாவு கொடுத் ததுமல்லாமல், கோயில் வேலேக்கு உதவிசெய்யத் தன் வேலேகா **ாரையும் அனுப்பினை்.** போளவத்தைக் கிறீஸ்தவர்கள் கு**ள** *ரா த* ஊக்கத்தோடு வேஃசெய்**து** புதுக்கோயி‰ 1767-ம் ஆண் டில் முடித்தார்கள். கோயிலினுள்ளேயே இருந்த கல்லறையை இன்றைக்கும் ஒரு கல்வெட்டு குறித்துக்காட்டிக்கொண்டிருக் கிறது. அக்கல்லறை இற்றைக்குச் கில வருஷங்களின் முன் திறக்கப்பட்டபோது சாங்கோபாங்க சுவாமிகளுடைய திரு என் புகளோடு அவர் அணிர் திருர்த ஒரு குருசும் காணப்பட்டது. இக்குருசு இப்போது வெளியே எடுத்துப் பூச்சியமாய் வைக்கப் பட்டிருக்கிறது.

இலங்கைத் திருச்சபையின் முக்கியமான மூஃக்கற்களுள் ஒன்றுன யாக்கோமே கொன்சால்வெஸ் எனும் சாங்கோபாங்க சுவாமிகளின் கல்லறை மேலிருக்கும் கல்வெட்டையும் அவர் தரித்த குருசையும் படத்திற்காண்க.



# அனுபந்தம்

சாங்கோபாங்க சுவாமிகள் இயற்றிய நூல்கள்

### I தமிழிலும் சிங்களத்திலும் எழுதியவை

- 1. கிறீஸ்தியானி ஆலயம்— தற்காலத்துச் செபப்புத்த கங்களெல்லாவற்றுக்கும் தோற்றுவாயாயுள்ள பல செபங்கள் பிரார்த்தண்களின் களஞ்சியம். சின்ன உத்தரம் பெரிய உத் தரம் முதலிய அறிவுறுத்தும் பாகங்களும் பூசைத்தியானங்க ளும் சேர்ந்தது. அச்சிடப்படவில்லே, சிங்களத்தில் இது கிறீஸ் தியானி பள்ளிய என்ற பெயர்கொண்டு அச்சிடப்பட்டது.
- 2. தேவ அநள்வேத புராணம், அல்லது புராக்கிம பச்சிம காண்டம்—இது பழைய புகிய ஏற்பாட்டுச் சரித்திரம். இக்தியாவில் 1880-ம் ஆண்டிலும் 1914-ம் ஆண்டிலும் அச்சி டப்பட்டது. செங்களத்தில் தேவ வேத புராணய.
- 3. சத்திய வேதாகம் சங்க்ஷேபம்—கேள்ளி மறமொழி ரூபமான பழைய புதிய ஏற்பாட்டுச் சரித்திரம். சென்னேயில் 1875-ம் ஆண்டு வெளிப்பட்டது. நல்லூர், சுவாமி. ஞானப்பிர காசரின் பரிபூரணவஸ்து உலக உற்பத்தி எனும் துண்டுப் புத்த கங்களுக்கு அத்திவாரமானது. செங்களத்தில் தேவ வேத ஸங்கேஷேபய.
- 4. சுவீசேஷ வீரித்துரை— இன்றைக்கும் ஞாயிறு கடன்திருநாட்களிலே கோயிலில் வாசிக்கப்படுவது. முதற் பதிப்பு கொழும்பில் 1848; இந்திய பதிப்பு 1871; யாழ்ப்பா ணப் பதிப்புக்கள் 1891, 1902, 1931. சிங்களத்தில் இதற்கு சுவிசேஷ வீஸாதனய என்று பெயர்.
- 5. வியாகுல பிரசங்கம்—இது பசாம் என்றம் சொல் லப்படும். முதற்பதிப்பு கொழும்பில் 1844; சென்னேப் பதிப்பு 1871; யாழ்ப்பாணப் பதிப்புகள் 1895, 1911, 1916, 1931; அச்சுவேலிப் பதிப்பு 1901; மறுபதிப்பு 1940. சிங்களத்தில் துக்ப்றுப்தி ப்றஸங்கய.
- 6. தர்ம உத்தியானம்—பல அர்ச்சியசிட்டர்களுடைய சரித்திரம். கையெழுத்தில் மாத்திரம் உள்ளது. சிங்களத்தில் தர்மோத்யானய்.
- 7. அற்புதவரலாறு—சத்தியவேத உண்மைகளே அத் தாட்சிப்படுத்திய பல ஆச்சரியமான சம்பவங்கள். கையெழுத் தில் உள்ளது. சிங்களம் பறதிஹார்யவல்ய.

- 8. ஞான உணர்ச்சி—மனி தனுடைய கதி, பாவத்தின் அவலட்சணம் முதலிய ஞான விஷயங்களேப் பல உவமைகளி ஞல் வற்புறுத்திக்காட்டுவது. கொழும்பில் 1844-ம் ஆண்டு பதித்தது. இதை வீரமாமுனிவருடைய நூல் என்று தவருக எண்ணி ஞான உணர்த்துதல் எனும் பெயரோடு இந்தியாவில் பலபதிப்புகள் வெளியிட்டார்கள். தெலுங்கு பாஷையிலும் மொழிபெயர்க்கப்பட்டது. சிங்களத்தில் இது ஞானுஞ்ஜனயு.
- 9. சுகிர்த தர்ப்பணம்—புண்ணியங்களின் உத்தம சாய லேக் காட்டும் நூல். முதற்பதிப்பு யாழ்ப்பாணம் 1914, சிங் களத்தில் ஸுக்றுத தர்ப்பணய.
- 10. சுகீர்த குறள்—பாலோக சம்பக்க மொழி ஐம்பதும் பூலோக சம்பக்கமொழி ஐம்பதுமாக கிறச் கிறச் சுலோகம் போல வசனகடையில் உள்ளது. முதற் பதிப்பு கொழும்பில் (வியாகுல பிரசங்கம் ஞான உணர்ச்சி என்பவைகளோடு கூட) 1844. இரண்டாம் பதிப்பு யாழ்ப்பாணம். சிங்களத்தில் தர்ம ஸஞ்ஞாவ.

## II தமிழில் மாத்திரம் எழுதியவை

- 1. வாத்தியாரும் குடியானவனும் தர்க்கித்துக்கொண்ட தர்க்கம்—இது கல்வீன் மதப் புளுட்டெஸ்தார்தருடைய தவ அகளேக் கண்டிப்பது. முதற் பதிப்பு அச்சுவேலி 1923.
- 2. நவதர்க்கம்—3. முசல்மன் வேதம்—4. கடவுள் நீர்ணயம்—5. நாலு வேதம்—இவைகள் பிரதி கைக்கெட்ட வில்ஃ.
- 6. சிந்துப் பிரார்த்தணே முதலிய கீர்த்தனங்கள். சிந் துப் பிரார்த்தணே செபப்புத்தகங்களில் அச்சுட்டிருந்த போதி தும் கீர்த்தனங்களேத் தேடி அச்சுடுவது அரிதாய்ப் போய் விட்டது.

# III சிங்களத்தில் மாத்திரம் எழுதியவை

- 1. தேவநீதிவிஸர்ஜனய— தனித்தீர்வையைப் பற்றி நா டக உருவமாய் வசனத்திலெழுதியது.
- 2. அஞ்ஞான அவுஷு தய—பிற சமயிகளுடைய தவறு களேக் காட்டும் நூல். இதை செபஸ் தியாம் பெறேயிறு எனும் தியானசம்பிரதாயச் சுவாமியார் தமிழில் அஞ்ஞான அவுஷதம்

எனும் பெயரோடு மொழிபெயர்த்தார். இதன் ஓர் பாகம் ''சத்தியவேதபாதுகாவலனில்'' வெளிவர்தது.

- 3. புத்த பண ப்ரத்யக்ஷய—இதுதான் மாத்தறப்ரத்ய கூடிய என்றம் அழைக்கப்பட்டதுபோலும் (96-ம் பக். காண்க.)
- 4. புத்துழல—இது கண்டியாசுரிமையாளனுக்காக எழு தப்பட்டது. (66-ம் பக். காண்க.)
  - 5. பேதகாறயங்கே தர்க்கய—(53-ம் பக். காண்க.)
- 6. வேதகாவ்ய இது தேவ வேத புராணய எனும் பெரும் சரித்திரத்தை கீர்த்தனருபமாக்கியது என்ப (93-ம் பக். காண்க.)
- 7. மங்கல் கீத்திய—இது தமிழில் சுவாமிகள் செய்த 16-ம் இலக்கக் கீர்த்தனங்களேப் போன்றது.
- 8. ஆனந்தக் களிப்புவ—இது தர்மஸஞ்ஞாவ (மேலே 10-ம் இலக்கம்) வோடு சேர்த்து அச்சிடப்பட்டது.

#### IV அகராதிகள்

தேவ அருள்வேத புராணம் சுவிசேஷ விரித்துரை முதலிய தமிழும் சிங்களமுமான நூல்களுக்கு ஒவ்வொரு அரும்பத அக ராதி சேர்த்ததோடு மிஷனறிமார் தமிழும் சிங்களமும் படித்துக் கொள்வதற்கு உதவியாக போர்த்துக்கேய— தமிழ்-சிங்கள அக ராதியொன்றை இயற்றினர். இதன் இருபிரதிகள் கையெழுத் தில் இன்று கைக்கெட்டியிருக்கின்றன. இதைவிட ஒரு சிங் கள—போர்த்துக்கேய அகராதியும் போர்த்துக்கேய—சிங்கள அகராதியும் தமிழ்ச் சொற்றுடர்கள் அகராதியும் செய்தார் என்று சொல்லப்படுகிறது.

## V போர்த்துக்கேயத்தில் எழுதியவை

- 1. கத்தோவிக்கு உரோமான் திருச்சபையின் உண்மை.
- 2. சுவிசேஷக் குறிப்புகள்.
- 3. மீசாமில் மனச்சாட்சுச் சக்தேகங்களுக்கு விடை.
- 4. கல்வீனின் தப்பறைகளேக் கண்டிக்கும் சுருக்கமான தர்க்கம்.

# VI ஒல்லாந்த பாஷையில் எழுதியது

1. கல்வீன் மதத்தவர்களின் கண்டனே.

St. Joseph's Catholic Press, Jaffna 140-42

