



## A COMPLETE COURSE OF CATHOLIC DOCTRINE

# சத்தியவேத தர்ப்பணம்

Adapted from the French of

L. P. MAROTTE,

BY

THE REVD. J. HIPPOLYTE, O. M. F. UMBUTHURA

SECOND EDITION

Revised by

Rev. Fr. S. Gnana Prakasar, O. N

Thodarbaham B Thodar

6. M. I.

JAFFNA
St. Joseph's Catholic Press.
1944

## LETTER

OF HIS LORDSHIP

## THE BISHOP OF JAFFNA

L. J. C.

et M. I. Bishop's House, Jaffna, October 17th, 1905.

Very Dear Father Hippolyte,

I am truly proud of the beautiful volume which was put into my hands yesterday evening, and which is due to your fertile and able pen. I thank you most warmly for this work which reflects so much credit on our dear Diocese of Jaffna.

This book appears at the right time, after the recommendations of our Holy Father Pope Pious X concerning Christian Doctrine. But this first part makes us impatiently look for the other three parts which are promised in the preface. Therefore do I ask you to continue and finish the work you have so happily begun.

Thanking you once more, I bestow on you and on your work my most affectionate blessing.



Yours very devotedly in Xt.

H. JOULAIN, O. M. I.

Bishop of Jaffna.

Re-Imprimatur:

J. EMILIANUS PILLAI, O. M. I.O. M

Vicar General

Jaffna 30-6-1944.

பக்கம்

## பொருள்

| பொருள்                                                                                                                                                                                                                                                | பக்கம் |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ழகவுரை                                                                                                                                                                                                                                                | vi     |
| ஆயத்த சிந்தணகள்                                                                                                                                                                                                                                       | 25-1   |
| 1-ம் அதிகாரம்-வேதமொன்றிநத்தல் அவசியம்                                                                                                                                                                                                                 | 4      |
| 1. சருவேசைரன் ஒருவர் உண்டு. 2. சருவேசேரணடைய<br>இலக்ஷணங்கள். 3. சருவேசேரணக்கு அகத்தாரா தினையும்<br>புறத்தாரா தினேயுஞ் செய்யவேண்டுமென்றுங் கடமை.                                                                                                        | (No.)  |
| 2-ம் அதிகாரம்–வெளிப்படுத்திய வேதத்தைப்பற்றிப் போது<br>வாய்ச் சொல்லியது<br>1. தேவவெளிப்படுத்தலின் அவசியம். 2. தேவவெளிப்                                                                                                                                | 22,    |
| படுத்தலின் அறிகுறிகளாகிய அற்புதங்களும் தீர்க்கதிரி<br>பார்களங்களும்                                                                                                                                                                                   |        |
| 3-ம் அதிகாரம்-வெளிப்படுத்திய வேதத்தைப்பற்றி விசேஷ<br>மாய்ச் சொல்லியது                                                                                                                                                                                 | 32     |
| 1. யூதவேதம். 2. கிறீஸ்தாவேதம்.                                                                                                                                                                                                                        |        |
| 4-ம் அதிகாரம்-யேசுநாதருடைய மெய்யான திருச்சபை  1. மெய்யான திருச்சபையின் அறிகுறிகள். 2. திருச் சபையின் அதிகாரம். 3. திருச்சபைத் தஃவைர். 4. திருச் சபையின் அவயவங்கள்.                                                                                    | 65     |
| 5-ம் அதிகாரம்-விசுவாசம்                                                                                                                                                                                                                               | 103    |
| 1. விசுவாசத்தின் தன்மை. 2. விசுவாசத்தின் விஷ<br>யம். 3. விசுவாசத்தின் முகாந்திரம். 4. விசுவாசத்<br>இற்கு அதிகாரியாய் உள்ளவர்கள்.                                                                                                                      |        |
| 6-ம் அதிகாரம்-அர்ச்.தம திரித்துவ பரம இரகசியம்                                                                                                                                                                                                         | 117    |
| 7-ம் அதிகாரம் சிருட்டிப்பு                                                                                                                                                                                                                            | 125    |
| <ol> <li>உலகத்துக்கு ஓர் ஆரம்பம் உண்டா?</li> <li>உலகத் தைச் சிருட்டித்தவர் யார்?</li> <li>சருவேசுரன் அதை எப்படிச் சிருட்டித்தார்?</li> <li>எவ்வளவு காலத்துக்குள் சிருட்டித்தார்?</li> <li>எதி சிருட்டித்தார்?</li> <li>எதி சிருட்டித்தார்?</li> </ol> |        |
| 8-ம் அதிகாரம்-தேவதூதரும் மனிதரும்                                                                                                                                                                                                                     | 132    |

பொருள் அடக்கம்

| 9-ம் அதிகாரம்-மனிதனுடைய கேடும், சென்மபாவழம் இர<br>க்ஷகரைப்பற்றிய வாக்குத்தத்தழம்<br>1. அக்கேட்டின் வரலாறு. 2. அக்கேட்டிஞல் விளே<br>ர்த பயன்கள்.                                                                                                | 146 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 10-ம் அதிகாரம்–மனு <mark>ஷாவதாரப் ப</mark> ாம இரகசியம்<br>1. மணுஷாவ <mark>தாரம் உ</mark> ண்டென்பது. 2. மணுஷாவதா<br>துப் பரம இரகசியத்தின் இயல்பு. 3. யேசுக்கிறீஸ்திவின்<br>மாதாவாகிய அர்ச். கன்னிமரியம்மாள்.                                    | 167 |
| 11-ம் அதிகாரம்-யேசுக்கிறீஸ்துநாதரின் பேரில்<br>1. யேசுக்கிறீஸ் தாரு தரின் பிறப்பும் சீவியமும். 2. அவ<br>ரது மரணம். 3. இரக்ஷணியப் பரம இரகசியம். 4. உத்<br>தானமும் ஆரோகணமும்.                                                                    | 181 |
| ,<br>12-ம் அதிகாரம்-இஸ்பிரீத்துசாந்துவின் ஆகமனழம் திருச்<br>சபையின் ஸ்தாபகமும்                                                                                                                                                                 | 209 |
| 13-ம் அத்காரம்- அர்ச்சியசிஷ்டர்களுடைய ஐக்கியப் பிரயோ<br>சனம்<br>1. ஐக்கியப் பிரயோசனமாவது என்ன? 2. அதற்கு<br>விஷயமாயுள்ள நன்மைகள் எவை? 3. அதற்குப் பங்கா<br>ளிகளாய் இருப்பவர்கள் யார்? 4. பங்காளிகளாய் இருப்<br>பதற்குச் செய்யவேண்டியவைகள் எவை? | 218 |
| 14-ம் அதிகாரம்-வரப்பிரசாதம்<br>1. வரப்பிரசாதத்தின் அவசியம். 2. பலவித வரப்பிர<br>சாதங்களின் பேரில். 3. வரப்பிரசாதத்தால் விளேயும்<br>பயன்.                                                                                                       | 217 |
| 15-ம் அதிகாரம்-மனிதனுடைய கடைசி ழடிவுகளின் பேரில்                                                                                                                                                                                               | 238 |
| 16-ம் அதிகாரம்-போது உத்தானழம் போதுத்தீர்வையும்                                                                                                                                                                                                 | 255 |
| 17-ம் அத்காரம்- கிறீஸ்தவனின் அடையாளங்களின் பேரில்                                                                                                                                                                                              | 261 |

U

எல்லா மனிதருக்கும் முதன்மையான கடமை யாதெனில் தங்களே உண்டாக்கினவர் யார், தாங்கள் உண்டாக்கப்பட்ட முகாக்கிரம் யாது, தங்கள் சிருஷ்டிகர் மட்டில் தங்களுக்குள்ள கடமைகள் யாவை, மோகூ கதிபெற்று உய்யுமாறு செய்ய வேண்டியதுயாது, தவிர்க்கவேண்டியது யாது என்னும் இவை களேப் பூரணமாய்க் தெனிக்துகொள்வதேயாம். இவ்விஷயங் களேபெல்லாம் சத்தியவேதமே மனிதருக்கு நிச்சயமானவி தமாய் உணர்த்த வல்லதாகையால், அது ஒன்றே மனிதரைச் சிருட்டித்தவர் எல்லாத்திற்கும் ஆதிகாரணராகிய கடவுளே என்றும், மனிதர் தம்மை அறிக்து சிகேகித்துச் சேவித்து பேரின்ப வீடாகிய மோக்ஷத்தைச் சதக்தரித்து நீடீழிகாலம் வாழும்படியாகவே அவர் அவர்களே உண்டாக்கி இவ்வுலகத்தில் வைத்தருளிறைரென்றும் தெளிவாய் விளக்குகின்றது.

வேதம் என்னும் சொல்லானது, மனிதர் சருவேசு பனுக் குச் செய்யும் வழிபாட்டையாவது, இம்மையிற் கடவுளேச் சேவித்து மறமையிற் கதிபெற்று உய்யும்பொருட்டு விசுவகிக்க வேண்டிய சத்தியங்களும் அனுசரிக்கவேண்டிய கற்பணகளுமா கியவைகளின் சேர்க்கையையாவது குறித்துக் காண்பிக்கும். யேசுக்கிறீஸ் துநாதரால் போதிக்கப்பட்ட சத்தியங்களும், அவ ரால் கற்பிக்கப்பட்ட பிரமாணங்களும் அடங்கிய வேதத்திற் குக் கிறீஸ் துவே தம் என்றம், இதை அனுசரிப்பவர்களுக்குக் கிறீஸ் தவர்கள் என்றும் பெயர். கிறீஸ் துவேத சத்தியங்களே யும் கற்பணகளேயும் நன்றுய்க் கற்று அறிர்துகொள்ள எல்லா மனி தருக்குங் குன்று த கடமையுண்டு. வேத அறிவின்றிக் கடவுளுக்குத் தக்க வணக்கமும் துதியுஞ் செறுத்துதறுங் கூடாது: ஆத்தம ஈடேற்றத்துக்கு அவசியமான காரியங்களே கிறைவேற்றி மோக்ஷத்தை அடைந்துகொள்ளுதலுங் கூடாது. ஆதலால், இந்த உச்சித அறிவைப் பயப்பதாகிய வேதகல்வி யைக் கற்றுக்கொள்வதைக்காட்டிலும் அவசியமும் முக்கியமு மான வேரேர் கடமை மனிதருக்கு இருத்தல் கூடாது. நித் திய சீவியத்துக்கு ஏக வழியாய் உள்ளது வேதகல்வியே என்று காண்பிக்கும்பொருட்டு நம்முடைய இரக்ஷகராகிய யேசுநாத ரும் திருவாய்மலர்ந்து: சருவேசுரனுகிய பிதாவானவரையும் (மனிதரை இரக்ஷிக்க) அவரால் அனுப்பப்பட்ட அவருடைய குமாரளுகிய யேசுக்கிறீஸ் துவையும் அறிக்துகொள்வதே கித் திய சீவியம் என்று அருளிச் செய்தார்.

் ஆகலால், வேதத்தைப் படியாத அசட்டைத்தனத்தால் விளேயும் அறியாமை என்னுங் குற்றமானது, 1-வது, அக்கிரமங்களுள் அக்கிரமமெனப்படும். ஏனெனில், அது தேவகற்பணக்கும் மணிதருடைய ஆத்தும் ஈடேற்றத்துக்கும் விரோதமான தாகின்றது. 2-வது, மகா இடிலத்தனம் என்னப்படும். ஏனெனில், புத்தியுள்ள வஸ்துவாகிய மணிதன் தான் வந்தவழிஎன்ன, போகுங்கதி என்னவென்று அறியாமலிருப்பதும், சருவேசானு மில்லே வேதமுமில்லே மறுமையிற் சம்பாவண்யுயில்லே ஆக்கிணயு மில்லே என்றுற்போலச் சீவிப்பதும் மிஞ்சின துணிகாமேயன்றி வேறுன்றல்ல. 3-வது, பரிதாபத்துக்குரிய அருகாருகை கேடுகளுக்கு ஒர் ஊற்றென்னப்படும். ஏனெனில், வேத அறியாமையால் கோடாகோடி அக்கிரமங்கள் பிறப்பதும் இறு தியில் நித்திய ஆத்துமகேடு பலிப்பதும் நிச்சயமேயாம்.

வேத அறியாமையாற் பிறக்குங் கேடுகள் எண்ணிறந்தவை கள் எனில் வேத அறிவாற் பிறக்கும் நன்மைகளும் எண்ணிறந் தவைகளேயாம். வேத அறிவானது மனிதரிடத்திற் சற்குணங் களே உண்டாக்கும். அவர்களுடைய ஒழுக்கத்தைக் கிரமப்ப டுத்துகின்ற நல்லெண்ணங்களேப் பிறப்பிக்கும். சருவேசுரன் மட்டில் பத்தியையும் கிருகத்தையும் புறத்தியார்மட்டில் அன் பையும் தயையையும் உதிப்பிக்கும், துர்க்குணங்களேயும் துரா சைகளேயும் நிர்மூலமாக்கும். நீதி பரிசுத்தம் சமாதானம் மனப் பாக்கியம் ஆகியவைகளோடுகூடிய சீவியமானது வேத அறி வால் மாத்திரமே பெறப்படும்.

ஆதலால், மனி தர் எப்படிப்பட்ட நிலையில் உள்ளவர்களா யிருந்தாலும் எந்தெந்த வயது உடையவர்களாயிருந்தாலும், அவர்கள் எல்லாருக்கும் சத்தியவேதத்தையும் அதின் திவ்விய போதணேகளேயும் இயன்றமட்டும் நன்முய்க் கற்றுக்கொள்ளக் கடமை உண்டென்பது தானுய் விளங்கு நின்றது. பரும்படி யான வேத அறிவும் வெளியாசார அனுட்டிப்பும் போதாதோ வெனிற் போதாது. வேதத்திலுள்ள சத்தியங்களேயும் பரம இரக்கியங்களேயும் பிரமாணங்களேயும் பற்பல அனுசரிப்புக்களே யும் இயன்றமட்டும் அறிந்திருக்கவும்வேண்டும். கிறீஸ்த சிவி யத்துக்கு மூலகாரணமும் சிவனுமாய் விளங்கும் விசுவாசத்தை விளக்கவும் உறுதிப்படுத்தவும் தாங்கவுங்கூடிய நிச்சயமான ஆழ்ர்க எண்ணங்களே, சாக்கிரதையோடு பொருர்திய இடை யருத படிப்பினல் பெற்றுக்கொள்ள முயலவும் வேண்டும்.

எல்லாருக்கும் மிகவும் அவசியமான வேதசாஸ்திரத்தை வாலிபர் விசேஷமாய்க்கற்றுக்கொள்ளவேண்டும் என்னும் கருத் தாற் தூண்டப்பட்டே நாம் இந்த மொழிபெயர்ப்பு நூலேச் செய்யப் புகுக்தோம். காம் இதில் விசுவாசசத்தியங்களேயும், கல் லொழுக்கத்துக்கடுத்த விதிகளேயும் பிரமாணங்களேயும், தேவ திரவிய அனுமானங்களேயும் இவைகளேடு சேர்ந்தவைகளேயும் இயன்றமட்டும் தெளிவாகவும் கிட்டமாகவும் எளிய பாஷை கடையில் விளக்கிக்காண்பித்தோம். கிறீஸ் தவர்களில் ஒவ்வொ ருவரும் கித்திய சிவியத்தைப்பெற்று உய்யும்பொருட்டு விசுவ சிக்கவேண்டியது என்ன அனுசரிக்கவேண்டியது என்ன என் பவைகளே த் தெளிவாய், சுருக்கமாய் உணர் த் துவதே நமக்குள்ள கருத்தாம். இக்கருத்து நன்கு முடியுமாறு வேதத்தின் உற் பத்தி, அதின்விருத்தி, அதில் அடங்கிய சத்தியங்கள் முதலிய வைகளின் விருத்தாந்தத்தை சங்கேஷபமாய்ச் சொல்லிக் காண் பித்தும், கிறீஸ்த போதணக்கடுத்த விஷயங்களேக் கிரமமாய் விளக்கியும், இப்போதணேயின் உண்மையானது எல்லாருக்கும் எளிதிற் புலப்படும்பொருட்டு கில உறுதியான அத்தாட்கிக ளால் உருசுப்படுத்தியுர் தர்திருக்கிறேம்.

கிறீஸ் துவேதமான து ஒருவன் விசுவகிக்கவேண்டிய சத்தி யங்களும், அனுசரிக்கவேண்டிய ஒழுக்கப் பிரமாணங்களும், ஆக்குமத்தைப் பரிசுத்தப்படுத்தும் வரப்பிரசாதங்களேக் கொடுக்கும் தேவதிரவிய அனுமானங்களும், சருவேசுரனுக்குச் செய்யத்தகும் தேவ வழிபாடும் என நானுபகுதிகளே அடக்கி இருப்பதால், இந்நூலும் நாலு காண்டங்களாக முடியும். முதலாங் காண்டத்தில் போதகமும் இரண்டாங்காண்டத்தில் ஒழுக்கமும் மூன்றுங்காண்டத்தில் தேவராரதனேயும் விளக்கப்படும் என்றறிக.

# சத்தியவே த த<mark>ர்ப்</mark>பணம்

T

## போதக காண்டம்

### ஆயத்த சிந்தீனகள்

1. போதகமாவதா (Dogma), நாம் விசுவசித்து ஈடே றும் பொருட்டு நம்முடைய திருவேதமானது படிப்பிக்கின்ற சத்தி யங்களின் தொகுதியாம்.

சத்தியம் என்று அம் உண்மை என்று அம் பொருந்தும். வேத சத்தியங்களுட் சில, நமது யுத்தியாற் கண்டு பிடிக்கக் கூடியவைக ளாய் இருக்கின்றன. உதாரணம்: சருவேசுரன் உண்டு, ஆத்து மம் அழியாது எனும் சத்தியங்கள். வேறுகில, நமது யுத்திக்கு, எட்டா தனவாயும், சருவேசுரன் ந மக்கு வெளிப்படுத்தப்பட வேண்டியனவாயும் இருக்கின்றன. உதாரணம்: சருவேசுரன் ஏக ராயும் திரீத்துவராயும் இருக்கிருர், சருவேசுரன் மனிதனும் அவதா ரஞ்செய்தருளினுர் எனும் உண்மைகள்.

ஆதலால்; வேதத்தோடு பொருந்திய சத்தியங்களே எல்லாம் நாம் அறிந்துகொள்ளக்கூடிய வழிகள் இரண்டு. அவை:—யுத்தி யும் (Reason) தேவவெளிப்படுத்தலும் (Revelation) என்னப் படும்.

தேவ வெளிப்படுத்தலின் உதவி இன்றி நாம் கண்டுபிடிக்கக் கூடிய சத்தியங்களும் உண்டு என்றேம். இச்சத்தியங்கள் சுபாவ முறைச் சத்தியங்கள் எனப் பெயர்பெறும். தேவ வெளிப்படுத்த லாவது: சருவேசுரன் சுபாவமுறையில் உள்ளவைகளும் சுபாவத் திற்கு மேலானவைகளுமான சத்தியங்களே த் தமது திருவுளத்தின் படி நமக்குத் தெரிவித்து, நாம் தமது தவமுத திருவாக்கையே நம்பி அவைகளே விசுவசித்துக் கைக்கொள்ள வேண்டும் என்*று* கற்பிப்பதேயா**ம்.** 

2. சுபாவழறை ஆவது (Order of Nature) என்னவெ. னில், சருவேசான் மனி தணே ஒரு புத்தியுள்ள சிருட்டியாக உண் டாக்கத் திருவுளங்கொண்டபோகே, அந்தப் புத்தியுள்ள சிருட் டிக்கு அவசியமாய் வேண்டப்பட்ட அந்தஸ்தும் நியமமுமாம்.

சுபாவத் நிற்கு மேலான முறை ஆவத (Order of Grace) என்னவெனில், சருவேசான் ஆதியிற்றுனே மனி தணத் தமது திருக்கருண்யால் மோகூ பேரின்ப பாக்கியத்துக்கு உரியவனும் இருக்கும்படி அமைத்த அர்தன்தாம். ஆதலால், சுபாவத்திற்கு மேலான அர்தள்தானது சருவேசுரன் தமது சுயாதீன மரன திருச்சித்தத்திலை மனி தனடைய சுபாவமுறையோடு சேர்த்தருளிய மேலான அர்தள் தாம் என்று அறிர் துகொள்ளவேண்டும். இத் தேவ திருச்சித்தத்திலை மனிதன், ஒர் சுத்த சிருட்டியாகிய அளவில், அடை தற்கு உரிமையில்லா தவனுயிருந்த மேலான அர்தள் துக்கு உயர்த்தப்பெற்றுன். அன்றியும், புத்தியுள்ள சிருட்டியாகிய அளவில் தனக்கு அகத்தியமாய்க் கிடைக்கவேண்டிய கொடைகளிலும் மேலான கொடைகளேயும் அடைகிறவனுன்.

சபாவமுறையும் சுபாவத்திற்குமேலான முறையும் ஆகிய இரண்டையும் கோக்கி, வேதத்தையும், இயல்வேதம் என்றும் அருள்வே தம் என்றும் இரண்டாய் வகுக்கலாம். இயல்வேதமா வது, மனிதன் உள்ளபடியே தேவ வெளிப்படு தல்காரணமாக அறிர் துகொண்டவைகளாயினும், தன் சொர்தப் புத்தியாலும் அறிர் துகொண்டவைகளாயினும், தன் சொர்தப் புத்தியாலும் அறிர் துகொன்டகையும் வகளாகிய சத்தியங்களேயும் கடமைகளே யும் அடக்கிய வேதமாம். அருள்வேதமோ வெனில், சருவேசுரன் மணிதனே ஞானகதிக்குச் செலுத்தும் உபாயங்களாக அவனுக்கு வெளிப்படுத்திப் போதித்தருனிய சத்தியங்களும் கற்பண்களும் அடங்கிய வேதமாம்.

3. வேதமான து முற்றும் இயல்வேதமாய் ஒருபோதும் இருக்கவே இல்லே. ஏனெனில், சருவேசுரன் ஆகியிற்றுனே தம் மை மனி தனுக்கு வெளிப்படுத்தி, அவன் தம்மை எவ்வாறு வழி பட வேண்டும் என்று போதித்தருளிஞர். அவர், ஆகாமுக்கும் அவருடைய சுந்ததியாருக்கும், அவர்கள் அனுசரிக்கவேண்டிய ஒரு வேதத்தைக் கற்பித்தருளிஞர். இவ் இயல்வேதமானது (Primitive Religion) சுபாவமுறையான சத்தியங்களேயும் கற்பின களேயும் அடக்கியதாயினும், உள்ளபடியே தேவவெளிப்படுத்தலான வே தமேயாம். மனி தருக்குள்ளே பெரும்பாலார் கெடுங்காலமாக இயல்வே தத்தைச் சுத்தமாய் அநசரித்துவந்தார்கள். பின்போ வெனில், அகணேடு அநைக தப்பறைகளேயும் வீண் அநசாரங்களே யுங்கட்டிக்கொண்ட நிறைல், ஆதாமுக்குப் பின் பல ஆயிரம் வரு ஷங்கள் சென்றளவில், இயல்வே தமானது உலகத்தில் முழுதும் அற் அப்போன துபோலிருந்தது. அப்போது சருவேசுமன் ஒரு புதி தான வெளிப்படுத்தலேச் செய்து, தாம் தெரிக்துகொண்ட இசிற வேல் சா தியாருக்கு, மோசேசு என்பவர் மூலமாக, ஒரு புதிதான பிரமாணத்தைத் தந்தருளினர். இப்பிரமாணத்துக்கு யோசே சீன் பிரமாணம் (The Mosaic Law) அல்லது வரிவேதும் என்ற பெயர்.

அபினம், உலகத்தி லுள்ள மற்றச்சா தியார் எல்லாரும் தங்கள் சிருட்டிகர்க்காவையும் அவருக்குச் செய்யவேண்டிய வழிபாடுகளே யும் முழுதும் மறந்துவிட்டதினுல், கானுன்தேசமொன்றுமே கீங்க, உலகம்முழு தம் அஞ்ஞான அந்தகாரத்தில் அமிழ்ந்திப்போயிற்று. அப்போது, சருவேசுரன் தம்முடைய திருக்குமாரனும் மெய்யான நாதேவனுமாகிய யேசுக்கிறீஸ்துவை உலக இசகூகராகவும் தேவ போ தகராகவும் அனுப்பியாளினர். யேசுக்கிறீஸ் துவானவர், சகல சாதியாருக்கும் மெய்யான கடவுளேயும் அவருக்குச்செய்யவேண் டிய வழிபாடுகளேயும் தெரிவிக்கும்பொருட்டு, மிகப்பரிசுத்தமும் மிகப்பூரணமுமான ஒருவேதத்தைப் பிரசித்தப்படுத்தி, அது உலகம் அடங்கலும் தம்முடைய அப்போள்தலர்களாற் போதிக்கப்படச் செப்தருளினர். இந்தவேதம் கிறீஸ் துவினின்று உண்டான தான படியால் கிறீஸ்துவேதமென்று அழைக்கப்படும். இக் கிறீஸ்து வே தமான து, மனி தர் விசுவசிக்கவேண்டிய சத்தியங்களே யும் அநு சரிக்கவேண்டிய ஒழுக்கங்களேயும் படிப்பித்து, உலகார்த மட்டும் கிலேகிற்கும். கிறீஸ் துவே தம் வரிவே தத்திற்கு விரோ தமான தல்ல. இயல்வே தமான து விரிவும் நிறைவும்பெற்று வரிவே தமான துபோல, வரிவேதம் விரிவும் கிறைவும் பெற்றுக் கிறீஸ்துவேகமாயிற்று.

ஒரு வித்தானது முன்பு முன்பாகி, பின்பு கன்றுகி, ஈற்றில் மாமாகிச் செழித்தோங்குவதுபோல, வேதமும் முன்பு இயல்வேத மாகவும், பின்பு வரிவேதமாகவும், ஈற்றில் சிறீஸ்துவேதமாகவும் விளங்கும்படி கடவுளே திருவுளங்கொணடார்.

இனி வேதசத்தியங்களேப் பற்றிக் கூறுவோம்.

## 1-ம் அதிகாரம்

## வேதமொன்ற இருத்தல் அவசியம்

1.வது. சருவேசுரன் ஒருவர் உண்டு. 2-வது. சருவேசுரனுடைய இலக்ஷணங்கள். 3-வது. சருவேசுரனுக்கு அகத்தாரா தணயும் புறத்தா ரா தணயும் செய்யவேண்டும் என்னுங்கடமை.

## 1-ம் பிரிவு

#### சருவேசுரன் ஒருவர் உண்டென்பதின்பேரில்

4. வேதபோதகம் அனேத்துக்கும் மூலமாக உள்ள சத்திய மாவது சருவேசு என் ஒருவர் உண்டென்பதேயாம். சருவேசு என்பவர் யார் எனில், எல்லாவற்றையும் படைத்துக் காப்பாற்று சென்ற எல்லா கல் இலட்சணங்களும் பொருர்திய சுத்த அருபியேயாம்.

சருவேசான் இல்லியென்ற மறுக்கிறவர்கள் நாஸ்திகர் அல்லது நிரீச்சுரவாதிகள் (Atheists) என்னப்படுவர். அவர்க ளுடைய துர்ப்போதகத்துக்கு நாஸ்திகம் அல்லது நிரீச்சுர வாதம் என்றபெயர். நாஸ்திகர் நியாயத்திற்கு முழு தும் விரோத மான தப்பிதங்களேக் கைக்கொண்டு, தங்களேயும் அணுப்பிப் பிறரை யும் அணுப்பிக் கெடுக்கும் ஞானக்குருடாயிருக்கிருர்கள். சகலத் திற்கும் அதிகாரணமாகிய கடவுள் ஒருவர் உண்டு எனுஞ் சத்தியத் தை நாஸ்திகர் தெளிக்துகொள்ளாமல் இல்ல. தெளிக்துகொண்டா லும், தேவபயமின்றித் தங்கள் ஆசாபாசங்களேப் பின்சென்று, உலக சுகபோகங்களேத் தடையின்றி அதுபனிக்கும்பொருட்டே சருவே சுரன் இல்லே என்று சாதிக்கப் பிரயாசப்படுவரர்கள். சருவேசுரன் இல்லேயென்று உண்மையாய் நம்பும் மதிகேடர் உண்டோ என்பது சந்தேகமான காரியமாயினும், தங்கள் தப்பெண்ணங்களாலுக் தார் ஒழுக்கங்களாலுமே நாஸ்திகராயிருப்பவர்கள் சிலர் உண்டென்பது சீச்சயம்.

சருவேசான் உண்டு என்பதற்கு அகேக பலத்த அத்தாட் சிகள் இருக்கின்றன. முக்கியமானவைகள் எவையெனில், உள்ள எல்லாவற்றிற்கும் ஓர் ஆதிகாரணம் வேண்டும் என்பதும், உல கடங்கலும் காணப்படும் ஆச்சரியமான கிரமமும், மணிதரிடத் தில் விளங்கும் உள்ளுணர்ச்சியும், எல்லாச் சாதிசனங்களும் ஒரு, வாய்ப்படக் கூறும் சாட்சியுமாம்.

### க-வது, எல்லாவற்றிற்கும் ஓர் ஆதிகாரணம்வேண்டும்

5. 1-வது, உலகத்திலே ஏதோ ஒரு பொருளாவது இல்ல எனச் சொல்ல முடியாது. இது பட்டப் பகலினுக் தெளிவான சத் தியும். ஆதலால் இதை ஒப்பிக்க அத்தாட்சு வேண்டுவதில்லே. இதை எவனுவ து புக்கிக் குருட்டாட்டத்தால் மறுக்கத் தணிவர னேயானல், அவனே இச்சத்தியத்திற்குப் போதிய அத்தாட்சி ஆவான். எவ்வாறெனில், ஒரு பொருளும் இல்லே என்று சொல் லத் துணிபவன், கன்னிடத்தில் ஒரு நினேவு உண்டாகிறதென்றுவது அறிக் துகொள்ளுகிறுன். அகவே, தான் உண்டென்று தெளிக்து கொள்ளுகிறுன். தான் இல்லேபென் அம் தன்னிடம் நினவு இல்ல என்றுஞ் சொல்ல அவனுல் எவ்வாற்றுலுங் கூடாது. 2-வது. யாதேனும் ஒருபொருள் உண்டென்று ஒத்துக்கொள்ளுகிறவன், தானுயும் தன்னியல்பாயும் அவசியமாயும், ஆகவே, அகாதியா யுள்ள ஒரு வண்து இருப்பதையும் ஒத்துக்கொள்ள வேண்டும். தானுபிருத்தஃயுனடய அவசியமான ஒரு வன்து இல்ல என்று சொன்னுல், எல்லாப் பொருட்களும் துவக்கமுடை பனவென்று சொல்லவேண்டும். அவ்வாறு சொல்லுதல் கியாயத்திற்கு முழு தும் விரோ தமாம். எவ்வாறெனில், எல்லாப்பொருட்களும், அவற் றுள் ஒன்றுவது நீங்காமல், துவக்கமுடையனவென்றுல் அவைக ளுக்கு இருத்தலுடைமை வர்த வழி என்ன ? தங்கள் இருத்த வடைமையைச் சூனியத்திலிருந்து பெற்றுக்கொண்டனவா? சூனியமாவது இன்மையாகையால், இன்மை உண்மையைப் பிறப் பிக்கல் கூடாது. தங்களிலிருந்து தானே பெற்றுக்கொண் டனவா? தாங்கள் உண்டாகுமுன் இல்லாப்பொருட்களாகையால், தாங்களே தங்களுக்கு இருத்தவேக் கொடுத்தல் கூடாது. இனி, மற்றப்பொருட்களேப்போலத் தானுர் துவக்கமுடையதாகிய ஒரு மூலவஸ் துவிலிருந்து அவையெல்லாம் இருத்தஃப்பெற்றுக்கொண் டனவென்றுல், அதவும் பொருக்காது. ஏனெனில், அக்க முலவஸ் துவும் துவக்கமுடையதென்னுமிடத்து, அதன் இருக்கலுடைமை சூனியத்தில் இருந்தாவது தன்னிடத்தில் இருந்தாவது உண்டா யிருத்தல் வேண்டும். ஆயினும், மேலேகண்டவாறு எந்த வஸ்து வும் சூனியத்திலிருந்து தன் இருத்தவேப் பெற்றுக்கொள்ளுதலா வது, தானே தனக்கு அதைக்கொடுத்தலாவது கூடாது. ஆத லால், கானுப் அநா தியாய் எப்பொருட்கும் மூலகாசணமாயுள்ள அவசியமான ஒரு வஸ்து உண்டென்றே நீர்மானித்துக்கொள்ள வேண்டும். 3-வது. இத்தன்மையான அவசிய வஸ்து யாது? பிர பஞ்சமா? அல்ல. ஏனெனில், அவசிய வஸ் தயான து ஏகமாயுள் ளது. அது ஒன்றே ஏகமாபிருப்பதால் அது இல்லாமற்போவதை மன திலை உத்தேசித்துக்கொள்ளுகல் தானும் பொருக்காது. பிரபஞ்சமோ வெவ்வேறுன அகே பொருட்களால் ஆக்கப்பட்டு உள்ளது. அன்றியும், அதன் உறுப்புகளாகிய இன்னின்ன வஸ்து இல்லே என்று, கியாயவிரோதக் தோன்றுமல், உத்தேசித்துக் கொள்ளுகல் கூடும். ஆதலால், பிரபஞ்சமானது அதன் ஒவ்வொருபங்கின் மட்டி அம் அகாவசியகமாய் உள்ளது. அதன் உறுப்பு களாகிய வண்துக்களில் ஒவ்வொன்றும் இல்லாமற் போகலாம் என்று, கியாயவிரோகர் தோன்றுமல், உத்தேசிக்கப்படத்தக்கதாயிருக் கென்றது. ஆகவே, பிரபஞ்சத்திலும் அதன் அகாவசியக வண்துக்களிலும் கின்று வேறுனதும், அவசியமானதும், எப்பொருள்க குரிலும் மலானதும், எல்லாவற்றுக்கும் ஆசிகாரணமானதுமாயுள்ள ஒரு வண்துவுண்டென்றும், அந்த வண்துவே சருவத்துக்கும் சிருட்டி கர்த்தாவாயிருக்கின்றது என்றும் தீர்மானி த்தக்கொள்ள வேண்டும்.

#### உ-வது, உலகமுழுதிலுங்காணப்படும் ஆச்சரியமானகிரமம்

6. உலகத்திலுள்ள எல்லாச் சராசரங்களுள்ளும் அச்சரியத் துக்குரிய ஒற்றுமை உண்டு என்பதும், அவ்வொற்றுமையான து ஒவ்வொரு பொரு நெம் மற்றவைகளுக்காக உண்டாக்கப்பட்டு உள்ளதென்பதைத் தெரிவிக்கின்றது என்பதும் பிரத்தியக்ஷம். வானம் பூமி கடல் காற்று காலபருவங்கள் ஆகியவெல்லாம் ஒன்றேடொன்று சம்புக்கப்பட்டு, மற்றவஸ் துக்கள் எல்லாம் தம் முள் இணங்கி கடக்கும்படி செய்கின்றன. வான த்தை கோக்கிறைல், அங்கே சூரியனும் சந்தேரனும் நட்சத்திரங்களும் தங்கள் தங்கள் கீஃயிலே நின்று தங்களுக்கு உரிய கிரமமான கதியில் ஒருகாலும் பிசகாமல் நடைபெற்றுவருவதைக்காணலாம். உலகஅரம்புமுதல் கடர்துபோன இலட்சாதி லட்சம் வருஷங்களாக, இரவும் பக அஞ் சற்றேனும் தவரும் அம் மாறுபடாமலும் ஒன்றையொன்று தொடர்க் துகொண்டே வருகின்றன. பூமியைகோக்கினுல், இங்கே எத்தனேயோ நூதனங்களேக்காணலாம். யான முதல் எறும்பு ஈருக எத்தணேயோ கோடாகோடி உயிர்கள் அவ்வவற்றின் கதிக்கேற்ற இந்திரியங்களேப்பெற்று நடமாடக்காண்கிறேம். இந்த மிருகசிவன் கள் எல்லாம் உண்டும் இயங்கியும் தங்கள் தங்கள் இனத்துக்கேற்ப வேறு உயிர்களேக் கிரமமாப்ப் பிறப்பித் துக்கொண்டும் வருகின்றன. உலகத்திலுள்ள விருக்க சாதிகள் எத்தனே! பலவர்ணப் பூச்செடிகள் எத்தனே! புல்பூண்டுகள் எத்தனே! இவைகளேயெல்லாம் உண்டு பண்ண எவ்வளவு கூரனம் வேண்டும்! எவ்வளவு வல்லமை வேண்

டும்! மானிடகேகக்கிலுள்ள கட்டுமுறையையும் இந்திரியப் பகுப் பையும் பார்த்தால், அது சருவஞான மும் எல்லேயில்லா வல்லமையும் சேர்ந்து செய்த அரியதொழிலுக்கு ஓர் அத்தாட்சியல்லவா? தே கத்திலுள்ள ஒவ்வொரு அவ்பவமும், ஒவ்வொரு இக்கிரியமும், ஒவ் வொரு தசை நாம்பும் திறமையாய் அமைத்த சித்திரவேஃப்பாடு அல்லவா? மனிதனுக்குக் கண் பார்க்கவும், காது கேட்கவும், வாப் பேசவும், கால் கடக்கவுங் கொடுக்கப்பட்ட து என்ப த பிரத்தி யகூம். இந்தச் சாங்கோபாங்கமான கிரமத்தைப்பார்த்தால், இதை 'அமைத்த அரிப தொழிலாளியின் அனந்த ஞானமும் அளவற்ற வல்லமையும் தோன்றமே. அந்த அரிய தொழிலாளி கடவுளன்றி வேறல்ல. அப்படியல்ல என்று ஆசேஷபிக்கு, அவை எல்லாக் தாமாயுண்டாயின என்றுவது, தற்செயலின் காரியம் என்றுவது கூறு தல் நிபாயத் துக்கு ஒவ்வாத மதியினமாம். ஒழுங்கும் இசை வும் ஒருசெறிதேனும் பிசகாமல் சூத்திரமமைத்த ஒருகடிகாரத்தை யாவது, குறைபடாமல் முடிக்க ஒரு சித்திரத்தையாவது, செற்ப அலங்காரம்பெறச் சமைத்த ஒரு மாளிகையையாவது கண்டவன், இவை தாமாய் அமைந்தன என்பானு? அன்றித் தற்செயலின் காரியம் என்பானு? விவேகமுர் திறமையும்பொருர்திய ஒரு தொழி லாளியாலே இவை உண்டாக்கப்பட்டன என்று கிச்சபித்துக் கொள்ளுவான் அல்லவா? காணப்பட்ட பிரபஞ்சமாகிய பிரமாண் டத்தின் எல்லாக் கூறுகளேயும் என்றுப்க் கிரகித்துக் கிரமமாய் அமைத்து, ஒவ்வொருபொருளுக்கும் அதனதன் உருவத்தையும் இடத்தையும் இயக்கத்தையும் நிருபித்து, வெவ்வேருயுள்ள எல் லாப் பொருட்களும் வேறபாடு இன்றித் தம்முளொத்து நடக்கும் படி அமைத்த ஞானம் எவ்வளவு வியப்புக்குரியது! இவ்வாறிருக்க, அகிலலோக சிருட்டிப்பு தற்செயலால் அமைக்ததென்று சாதிப் பது பேதமையிற்பேதமைதானே. அன்றியும், தற்செயல் என்பது ஒருபொருளா? அல்ல. அகவே, அதிலிருந்து யாதொன்றம் பிறத்தல் கூடாது. யாதொரு சம்பவத்தின் காரணம் புலப்படாத விடத்து, அச்சம்பவத்துக்குக் காரணம் சொல்லும்படி மனி தர் பிரயோக்க்கும் ஓர் கருத்தில்லாத சொல்லே தற்செயல் என்பதாம். அகிலலோகமும் அதிலுள்ள சாரசரங்களின் ஒற்றுமை கயமும் கற் செயலின் காரியம் எனில், இப்போதும், சுண்ணும்பு கல்லு மரம் இரும்பு இவை முதலியன தாமாய் இயங்கி, ஒன்ருய்க் கூடி, வீடுக ளாகாவோ? பட்டினங்களாகாவோ? இதைக்கண்டவருண்டோ? Callagram GLT?

## க-வது, ஒவ்வொருவரிலும் விளங்கும் உள்ளுணர்ச்சி

7. ஒருவன் தனக்கு யாதேனுங் கஸ்தியாவது வருத்தமா வது சடுதியான ஆபத்தாவது நேரிட்டிருக்கையில், அதிலே பிற ால் எவ்வித சகாயுமில்லே என்று கண்டவுடனே, தான் அது வரையும் விசுவாசமும் வேதஒழுக்கமுமின்றிச் சீனித்திருக்தாலும், அக்கேரத்தில் ஒரு பாம உபகாரி உண்டென்று சிக்தித்து அவரிடத் தில் அடைக்கலம்புகத் தேடி: கடவுளே, டீயே துணேயென்று அழைப்பானல்லவா ? இன்னுமொருவன், பிறர் காணுமல் அந்தாங் கத்தில் யாதொரு தூர்ச்செயலேச் செய்து முடித்தவுடனே, மனித ரால் தனக்குயாதோர் தண்டணயும் வராதென்று தெளிக்குகொண் டாலும், கனக்கு வரவேண்டிய தேவ ஆக்கிணமை நிண த் துநிண த் து மனச்சாட்சிக் கண்டனமும் விதனமும் அனுபவிப்பானல்லவா? இந்தச் சுதாவான உணர்ச்சிகள் எங்கேயிருந்து உண்டாகின்றன? சருவலோக சிருட்டிகராசிய கடவுளிடத்தில் நின்றல்லவா? ஆம். இவ்வுணர்ச்சிகள், அனேத்தையும் ஆண்டு கடத்தும் கடவுளானவர், தாம் உண்டென் அதையும் தமக்கு மறைந்ததொன்றும் இல்லே என் பதையும் எல்லா மனிதருடைய இருதயங்களிலும் அழியாத அக்ஷுங்களால் வரைந்திருக்கிறுர் என்பதைத் தெளிவாய்க் காண் பிக்கின்றன.

## ச-வது, எல்லாச்சாதிசனங்களும் ஒருவாய்ப்படச் சொல்லுஞ்

8. உலகத்தில், கல்வி நாகரீகங்களால் விளங்கும் சனங்க ளன்றி, மிக்க கொடுமையுங் காட்டு த்தனமுமுள்ள சாதிசனங்களுமே கிருட்டி கர்த்தாவாகிய கடவுள் ஒருவர் உண்டென் அம், எல்லா மனிதரும் அவருக்குக் கீழ்ப்படிக்து அவரை ஆராதிக்கவேண்டும் என்றும் ஒப்புக்கொண்டிருக்கிறுர்கள். சகல சாதிசனங்களுக் குள்ளும் இவ் விசுவாசம் உண்டென்பதற்கு, உலகசரித்திரங்களும் எல்லாக் காலங்களிலும் எல்லாத் தேசங்களிலுமுள்ள ஞாபக சின் னங்களும் அத்தாட்சி பகருகின்றன. அட்ட திக்கிலும் காணப் படும் சாதியாசெல்லாம், ஒழுக்கங்களாலும் பிரமாணங்களாலும் வழக்கங்களா அம் கோட்பாடுகளா அம் தம்முள் எவ்வளவு வேற்று மைப்பட்டவர்களாயிருப்பினும், சருவேசுரன் ஒருவர் உண்டென் பதைப்பற்றியோ எல்லாரும் பேதமின்றி ஒத்து ஒருமொழியாய்க் கூறுகின்றுர்கள். பலவாற்று லும் தம்முள் மிகுதியும் வேறுபட்ட சனம் எல்லாம் இச்சத்தியமொன்றில் பேதமின்றி ஒத்திருப்பதற் குக் காரணமென்ன ? உலக ஆரம்பத்திற்றுனே தம்மை மனித ருக்கு வெளிப்படுத்தி, தமது இருத்தல் வல்லமை ஞானம் அதிய உண்மைகளே அவர்கள் இருதயங்களில் ஆழமாய்ப் பதித் தருளிய சருவேசுமனே காரணமாம். இந்த விசுவாசமும் உணர்ச் சியும் எவ்வி த தப்பெண்ணங்களாலும் அபத்தங்களாலும் தூர் அசாபாசங்களாலும் தூர்மார்க்கங்களாலும் ஒருபோதுங் கெட் டழிந்துபோகாமல் எப்போதும் நிலேத்தே வருகின்றது.

ஆகலால், உலகமும் அதில் விளங்குஞ் சராசரங்கள் அணத் , தும் சருவேசுரன் ஒருவர் உண்டென்பதற்கு திறம்பா த அத்தாட்சி யாபிருக்கின்றனவென் அம், கடவுள் உண்டென்பது எல்லா மனித ருடைய இரு தயங்களிலும் பதிர்திருக்கும் சத்தியமாம் என்றும், இச்சத்தியத்தைப் பூமி அடங்க அமுள்ள சகலசனங்களும் எப்போ தும் ஒப்புக்கொண்டிருந்தார்கள் என்றும், ஆகவே, சருவேசான் இருப்பது மெய்யேபென்றும் தீர்மானித்துக்கொள்ளக்கடவோம்.

## 2-ம் பிரிவு

#### தேவ இலக்கணங்களின்பேரில்

9. சருவேசுரன் தாமாயிருக்கின்றவராகையால், அளவில் லாத சகல இலக்கண சுரூபியாய் விளங்குகிறுர். அளவில்லாச் சம்பூரணமுள்ளதாகிய தேவசுபாவமே அவருக்கு உள்ள ஒரே இலக்ஷணம் என்றுலும் பொருந்தும். சருவேசுரனிடத்தில் அருள் நீதி பரிசுத்தம் முதலான சகல இலக்ஷணங்களும் உண்டு என்று நாம் சொல்லும்போது, தேவ இலக்ஷணங்கள் உள்ளபடியே தம்முள் வெவ்வேறுனவைகள் என்று கருதவேண்டாம். ஏனெ னில், தேவ இலக்ஷணங்கள் எல்லாம் தம்முள் வேற்றுமைப்படாத ஒரே இலக்கணமாகவே இருக்கின்றன. அருளுடைமை என்னுர் ேதவ இலக்ஷணம் சருவேசுரனிடத்தில் உண்டென்று சொல்லும் போது, கிருபையைச்செய்கின்ற கடவுள் அல்லது கிருபையைச் செய்கின்ற தெய்வீகம் என்பதே அர்த்தமாம். தேவஇலக்கணங் கள் எல்லாம் தம்முள் வேற்றுமையின்றி ஒன்றுய், ஒரு சூபமாய், தேவசுபாவமாய், சருவேசுரனுப் விளங்கினுறம், மிகவும் சுருங் கிய மானிடபுத்தியானது அவ்விலக்ஷணங்களே ஒருங்கு கிசித்துக் கொள்ள வலிமையற்றதாயிருப்பதால், அவைகள் உள்ளபடியே வெவ்வேருப் இருந்தாற்போல பிரிவுபடுத்தித் தெளிந்துகொள்ளு வது வழக்கம்.

11

சருவேசுரன் சுத்த அருபியாயும், நித்தியராயும், ஏகராயும், தம்வபத்தாரயும், கிர்விகாரியாயும், எல்லாம் வல்லவராயும், சருவ ஞானியாயும், எங்கும் விபாபியாயும், தமது தேவா தீனத்தால் யா வற்றையும் ஆண்டு கடத்துபவராயுமிருக்கிறுர்.

போதக காண்டம்

10. சருவேசுரன் சுத்த அநபியாயிருக்கிறர் (Pure Spirit) — அருபியாவது அறிவுள்ள, அதாவது, நினேக்கவும் யூகிக்கவும் நிதானிக்கவும் நியாயம் விசாரிக்கவும் விரும்பவும் கூடிய வல்லமை உள்ள ஒரு வள்துவாம். அருபிக்கு உடலுமில்லே, உருவமுமில்லே, கிறமுமில்லே; அளுவெயக் கண்ணுற் காணுதனும் காதாற் கேட்ட லும் பைரிசத்தால் உணருதலும் கூடாது. ஆதலால், அது பஞ்ச புலன்களுக்கும் எட்டாத வஸ்து எனப்டடும். சகல வள்துக்களும் ஒன்றில் அருப வள்தைக்கள். அல்லது உருபவஸ்துக்கள். ஆன் த நுக்கும் காசணான சருவேசுமனே அளபு வள்து. அவருக்கு அளவில்லாத ஞானமுண்டு. பஞ்சேர்திரியங்களுக்கு எட்டியதும் கண்டிப்புள்ள தமான யாதொன்றும் அவரிடத்தில் காணப்படாது. அவர் பஞ்சேக்திரியங்களுக்கும் எட்டா தவரெனவே, அவரைக் கண் ணுற் காணவும் காதாற் கேட்கவும் சரீரத்தால் உணரவும் ஸ்பரிசிக் கவும் கூடாது. அருபியாயிருத்தலாகிய குணமானது சருவேசுர னுடைய உர்ந்த சம்பூரண் இலக்ஷணத்தோடு இன்றியமையாத விதமாய்ச் சேர்ந்திருக்கிறது என்று தெளிந்துகொள்ளவேண்டும். ஏனெனில், அவர் சரீரவஸ்துவாயிருந்தால் மற்றைய உடலுள்ள வஸ்துக்களேப்போல் ஒரேயிடத்தில் மாத்திரம் இருப்பான்றி எங்கும் வியாபகாரகமாட்டார். அவரிடத்தில் ஞானமில்லாவிடில், கமகு சிருட்டிகளாகிய சம்மன சுகளிலும் மனி தர்களிலும் குறைந்த இல கூணராயிருப்பரான்றி அகந்த சம்பூரணராகமாட்டார்.

சருவேசுரனுக்கு கண்கள் காதுகள் கால்கைகள் இருப்பது போல வேத புள்தகங்களிற் சொல்லியிருக்கக் காண்கின்றேம். அவைகளில் அவ்வாறு சொல்லப்பட்டிருப்பது எதன் பொருட்டோ வெனில், மனிதருடைய சுபாவமுறைக்கும் பேச்சுமுறைக்கும் இணங்கிய பாஷையா லும் உவமையா லும் சருவேசுரனுடைய செய் கைகளேயும் இ, வக்ஷணங்களேயும் மனிதருக்குத் தெரிவிக்கும் பொருட்டேயாம். சருவேசானுடைய கண்கள் காதுகள் கைகள் என்றும், எல்லாப் படைப்புகளும் அவருடைய பாதங்களின்கேழ் இருக்கின்றன என்றம் வேதவாக்கியம் கூறம்போது, அவர் எல்லாவற்றையுங் காண் கிருர் என்றும், கேட்கிருர் என்றும், எல்லாவற்றையும் செய்கிருர் என்றும், எல்லா வஸ்துக்களுக்கும் அவரே அதிபதியாயிருக்கிருர் என்றும் அது கமக்குப் போதிக்கின்

றது. அல்லாமல், சருவேசுரன் முழுதும் அசரீரிபாயிருப்பதால், அவருக்கு உள்ளபடியே அவயவங்களாவது பொறிகளாவது இருப் பதாய் வேதம் கூறமாட்டாது.

- 11. சருவேசுரன் நித்தியராயிருக்கிறர் (Eternal)— அவருக்கு ஒருகால் துவக்கம் இருக்கதுமில்லே. இனி ஒருபோது முடிவு இருப்பதுமில்லே. அவர் ஆதியும் அர்தமும் அற்றவர். அவர் தானுபிருக்கின்ற நம், இல்லாதிருக்கக்கூடாத தும், தன்னைன்றி யாகொன்றும் உண்டாகக்கூடா தபடி உள்ள துமான ஒரு அவசிய வ்ள் துவாகின் நமையால், அவர் யாதோ ஒரு காலத்தில் உண்டாக வும் இல்லே; இனி எப்போ தாவ து இல்லாமல் போவ துமில்லே. சரு வேசுரனுக்கு எப்போதாவது துவக்கமிருந்தால் வேருருவராலே யே அவருக்கு இருக்கு அடைமை வர்திருக்கவேண்டும். அப்படி யாயின், அந்த வேறெருவரே அவசியமும் நித்தியமுமான வள்து வாகி, அவசே சருவேசுரன் எனப்படுவார். அவருக்கு முடிவு இருக் தலுங் கூடாது. ஏனெனில், இருத்தலே உடைமையாய்க்கொண்டி ருக்கிறதே சருவேசுரனுடைய இயல்பு. அவர், வேறென்றின் வல்லமையால் தமது இருத்தலேப் பெற்றுக்கொள்ளாமல், எப்போ தும் முழுதும் தம் வயமாயிருக்கு, மற்றெல்லாப்பொருட்களுக்குக் தாம் ஒருவரே இருத்தலேக் கொடுக்குக் காப்பாற்றிக்கொண்டு வரு கின் ரார்.
- 12. சநவேசுரன் ஏகராய் இநக்கிறர் (One)—சருவே சான் ஒரே ஒருவர். பல சருவேசுரர் இருத்தல் கூடாது. மற்றச் சகல வஸ்துக்களும் உண்டாயிருப்பதற்குக் காரணம் பெறப்படும் பொருட்டு, ஒரே சருவேசுரன் மாத்திரம் அவசியமாம். ஆகவே, ஒருவர் அன்றி பலர் அநாவசியகம் என்றும், சருவேசுரனுப் இருப்பவர் ஒருவரே என்றுக் தெளிந்துகொள்ளத்தகும். அன்றி யும், சருவேசானே எல்லாவற்றிற்கும் ஆதி கர்த்தர். இருவர் சரு வாதி கர்த்தர்களாய் இருத்தல் கூடாது. ஏனெனில், இருவர் சரு வாதிகர்த்தர்களாயிருந்தால், ஒன்றில், இருவரும் ஒருவருக்கொரு வர் கீழ்ப்படியாமல் தம்வயத்தாரய் இருக்கவேண்டும்; அவ்வாறு இருவரும் தம்வயத்தராய் இருக்தால் இருவரில் ஒருவருன் சரு வாதி கர்த்தர் ஆகார். அல்லது, ஒருவர் மற்றவருக்குக் கீழ்ப்படிக்து இருத்தல்வேண்டும். அப்படியாயின், எவருக்கு மற்றவர் கீழ்ப்பட் டவரோ அவரே சருவா தி கர்த்தர். ஆகவே, ஒருவரே சருவேசுரன் அன்றி அநேக சருவேசுரர் இல்ஃயென்பது நிச்சயம்.
- 13. சநவேசுரன் தம் வயத்தராயிநக்கிறர் (Independent)—அதாவது அவர் தாமாய் இருக்கிறுர். இருத்தல் உடை

மையே அவருடைய சுபாவம். அவர து இருத்தலின் இன்மையை மன தில் உருபிகரித் துக்கொள்ளு தலுங்கூடாது. தமது இருத்தலுக்கு கும் தமக்குச் சுபாவமாய் அமைந்த மற்றெல்லாவற்றிற்கும் பிறி தொன் துகாரணமாயிராமல், தாம் ஒருவரே காரணமாய் இருக்கின் முர். ஆதலால், ஒருபோ துங் கெடுதல் இல்லா த முழுச் சுயாதீனம் அவருக்கு உண்டு. அவருடைய திருவுளத் துக்கு எதிரும் தடையும் செய்யக்கூடிய எப்பொருளுமில்லே. எல்லா வண் துக்களும் அவர் வசமாய் இருக்கின்றன. அவரே அவைகளே உண்டுபண்ணி அவைகள்மேல் சருவ கர்த் தத் துவம் செலுக் திவருகின்முர். சருவேசுரன் எல்லா நன்மைக்கும் ஊற்றும் எல்லா நன்மையின் நிறைவுமாயுள்ளவர். எக்குறைவும் நீங்கி, எல்லா நன்மையும் நிறைந்த வராயிருக்கிறவர் அவர் ஒருவரே.

• 14. சநவேசுரன் நிர்விகாரியாயிருக்கிறர் (Unchangeable)—அவர் எவ்வித மாற்றமும் இன்றி எப்போ தும் ஒரே தன்மை யாய் இருக்கிறுர். அவர் தமது இருத்தலிலும், தமது இலக்ஷ ணங்களிலம், தமது ஞானத்திலும், தமது சித்தத்திலும் வேறு படாதவர்: சருவேசுரன் இருத்தலில் வேறுபடாதவர்; ஏனெ னில் அவர் சுபாவமாகவே அவசியமான ஒரு வஸ்து. சருவே சான் தமது இலக்ஷணங்களில் வேறப்டாதவர்; ஏனெனில், அவ ருடைய இலக்ஷணங்கள் எல்லாம் தேவசுபாவத்தோடு ஒன்றுய்க் கூடியவைகளாய் உள்ளவைகள். ஆகவே, அவற்றுள் ஒன்றுவது கீங்கு தலும் பிறிதொன் அவந்து சேரு தலுங்கூடாது. சருவேசு என் தமது ஞானத்தில் வேறபடாதவர்; ஏனெனில், அவர் யாதேனும் ஒன்றை அறியாதிருத்தலும் புதி தாய் ஒன்றை அறிக்குகொள் ளுதலும் அறிக்தவைகளே மறத்தலுங்கூடாது. சருவேசான் தமது சித்தத்தில் வேறுபடாதவர்; ஏனெனில், தாம் விரும்புகிரதையும் செய்கிறதையும் செய்யப்போவதையும் அநாதி நித்திய கால மாகவே விரும்புகிறுர். அவர் புதிதான அறிவைப் பெற்றுக்கொள் ளக் கூடா தவராய் இருப்பதால், அவருடைய கருத்துகளும் ஒரு காலமும் மாறபடா. ஆதலால், சருவேசுபன் சினக்கிருர், துக்கிக் கிருர், மன்னிக்கிருர் என்று இவைமுதலான சித்தவேறுபாடுகள் அவரிடத்தில் உள்ளன போலத் தேவவாக்கியங்கள் கூறினுலும், அக்கூற்றுகள் உவமையானவைகளே என்றும், நம்மிடத்தில் மன மாற்றங்கள் உண்டாகும்போது காம் ஒன்றைச் செய்கிறதுபோல் அல்ல, அவர் தமது சித்தத்தில் கிறிதேனும் மாற்றம் இல்லாமலே, மாறினவைகளாகக் காண்பிக்குங்காரியங்களேச் சிருட்டிகள்மட்டில் நடத் துகிருர் என் அம் உணர்க் துகொள்ளவேண்டும். கோபம் துக்

கம் முதலான ஆசாபாசங்கள் சருவேசுரனிடத்தில் இல்லேயென் பது நிச்சயம். அவர் அராதிநித்திய காலர்தொடுத்து முன்னறிர்து நிருபித்ததையே காலகதியில் நிறைவேற்றிக்கொண்டு வருகிருர். இன்னன் இன்ன நாளில் தமக்குக் கீழ்ப்படிவான், இன்னை இன் னநாளில் தமக்குத் துரோகஞ்செய்வான் என்று அநாதிநித்திய கால முதல் அவருக்குத் தெரியும். தெரியவே, தமக்குக் கீழ்ப்படி யும் இன்னுவக்குச் சம்பாவினயும் தமக்குத் துரோகம் செய்யும் இன்னுவக்கு ஆக்கின்யுங்கொடுக்க அநாதிநித்தியகாலத்தொட்டே தீர்மானித்திருக்கின்முர் என்று அறிக.

15. சநவேசு ரன் எல்லாம்வல்லவராயிருக்கிறர் (Omnipotent)—சருவேசான் அளவில்லாத சம்பூரணரும் அத்தி யர்த தம்வயத்தருமாய் இருப்பதால், அவர், ஆகத்தக்க யாவையும் தமது திருவுளப்படி செய்து முடிக்கக்கூடியவர். அவருடைய வல்ல மையை வரைவு படுத்தவோ தடைப்படுத்தவோ கூடியது ஒன்று மில்லே. பிரபஞ்ச சிருட்டிப்பே அவருடைய சருவவல்லமைக்கு ஒரு பிரத்தியக்ஷ அத்தாட்சியாம். அவர்வானத்தையும் பூமியை யும், அவைகளில் அடங்கிய சரீ 1 அசரீ 1 வள் துக்கள் அனே த்தையும் ஒன் அமில்லாமையில் நின் அ உண்டாக்கியருளினர். அதாவது, ஒன் அமில்லாத காலத்தில், அவர், தமது சித்தத்தால், எல்லாம் உண்டாயிருக்கும்படி செய்தருளினர். அசம்பாவிதமான காரியங் களேச் செப்பச்சருவேசு இலும் கூடாது. ஏனெனில், அசம்பா வி தம் என்றது ஒன் அமல்ல; அது இயற்கைக்குமா முன து. உதா சணமாய், ஒருபொருள் ஒரேசேரத்தில் உண்டாயிருத்தலும் இல்லா திருத்தலும் அசம்பாவிதமாம். ஒன்று ஒரே தடவையில் வட்டமும் சது மாயிருத்தல் கூடாது. சடப்பொருளுக்கு கிணக்குந்தத்து வம் இருத்தல் பொருந்தாது. ஆகையால், இவைகளேயும் இவை போலும் பிறவற்றையுஞ் செய்யா திருத்தல் எல்லாம் வல்லமைக்குக் ക്രോമവരാരാം.

16. சருவேசுரன் சருவஞானியாய் இருக்கிறர் (Omniscient)—அவருடைய ஞான த்திற்கு மறைர்தது ஒன் அமில்லே. அவர் எல்லாவற்றையுங் காண்கிருர்; எல்லாவற்றையும் அறிகிருர். கமது எல்லா எண்ணங்களும் எல்லா ஆசைகளும் எல்லா கருத்து களும் அவருக்குத் தெரிர்தவைகளேயாம். அவருக்கு இறர்த காலமுமில்லே, எதிர்காலமுமில்லே. எல்லாக்காலமும் அவருக்கு நிகழ்காலமாய் இருக்கின்றது. சகல வள்துக்களின் இயல்பையும் சகல மனிதரின் கிரியைகளேயும் அவர் கன்ருய் அறிகிருர். மயக்க மும் சந்தேகமும் வருத்தமும் இன்றி, அணேத்தையும் பட்டப்பகலி

17

அகத்தியமாய்ப் பிறக்கின்றது எனப்படும். தேவாதினமான அ தேவஞானத்திறை பிறக்கும்; ஏனெனில், சருவேசான் தாம் உண்டாக்கின வஸ்துக்கள் எல்லாம் தாம் குறித்த கதியை அடைந் துகொள்ளுவ தற்கு அவசி பமான வழிவகைகளே ச் சேகரி த் ் தக் கொடுக்கவேண்டியவராயிருக்கிருர். தேவா தீனமான து தேவ தபையினின்று பிறக்கும்; ஏனெனில், தாம் கிகேக்கிறவைகளா கிய படைப்புக்களே அவர் பராகண்டி தம் பண் ணு தலாவது கைவிடு தலாவது கூடாது. தேவாதினமானது தேவகீதி தேவபரிசுத்த மாகியவைகளினின்று பிறக்கும்; ஏனெனில், அவர் பாவபுண்ணியங் களேப்பற்றிச் சமபுத்தி பண்ணுதல் கூடாது அவர் பாவத்தைப் பகை த் து விலக்குகிறர். புண்ணிய த்தையோ விரு**ம்**பிக் கற்பிக்கி . ருர்; இம்மையிலாவது மறுமையிலாவது தருமத்துக்குச் சம்பா வண்யும் அதருமத் துக்கு ஆக்கினயும் விதிக்கிருர். சருவேசுரணப் பற்றி கம்மிடத்திலுள்ள அறிவு ஒன் அமே, அவர், உலகம் முழுதை யும் அதிலடங்கிய சகல வஸ் துக்களேயும் அவற்றுட் பிரதான வஸ்து வாகிய மனி தீனயும் இடைவிடா து பராமரித் துக்கொண்டு வருகிறு சென்று ஒப்பிக்கப் போதிய தாயிருக்கின்றது.

போதக காண்டம்

சருவேசுரன் தமது தேவசந்நிதானத்தில் அற்பமும் நீசமுமான அத்தனே வஸ்துக்களின்மேல் கவனஞ்செலுத்துவது அவருக்கு அபோக்கியமல்லவோ எனில், அல்ல. ஏனெனில், வள்துக்களேப் படைக்கத் திருவுளங்கொண்டது அவருக்கு அபோக்கியமல்ல எனில், அவைகளே ஆண்டுகடத் தவதும் அயோக்கியமல்ல. ஆயி னும், உலோக சம்ரக்ஷணேயில் சருவேசுரனுக்குக் கவலேயாவது கஸ்தியாவது உண்டென்று நினேக்கத்தகாது.

19. மனிதரை வருத்தும் அகேக வித கேடுகள் உலகத்தில் உண்டாயிருத்தல் தேவாதினக் கோட்பாட்டுக்கு ஒரு சிறிதேனும் விரோ தமான தல்ல. கேடுகளுட் சில, புத்தியைச் சார்ந்தவைகள். அவையாவன: - அறியாமையுஞ் சகலவி தத் தவறுகளுமாம். சில, சித்தத்தையும் இரு தயத்தையுஞ் சார்ந்தவைகள். அவையாவன: தாக்குணங்களும் பாவங்களுமாம். இவை ஒழுக்கமுறைக்கடுத்த கேடுகள் எனப்படும். மற்றக்கேடுகளோவெனில், சரீரத்தைச் சார்க்தவைகளாம். அவையாவன :—வியா திகளும் கோவுகளும் மாணமும் இன் அஞ்சரீரத் தக்கடுத்த பலவித உபத் திரவங்களுமாம். இப் பலவகைக் கேடுகளுள் எவையாயினுர் தேவாதீன த்திற்குரிய ஞான த்துக்கும் தயைக்கும் விரோதமானவைகளல்ல. மனிதன் ஒரு படைப்பாப் இருப்பதால், ஆவன் இயல்பாகவே ஓர் அபூரண மான வள்துவாயிருத்தல் அகத்தியம். ஆகலால், அவன் அறியா

மைக்கும் தவறு தல்களுக்கும் ஏ துவாயிருக்கிறுன். வரம்பில்லா த தும் தவருத்துமான ஞானம் சருவேசான் ஒருவருக்கே உரியது. எவ்விக கிருட்டியாவது அநந்த சம்பூரணமுள்ளதாய் இருத்தல் அமையாது.

ஒழுக்கமுறையைச் சார்க்த கேடாகிய பாவமோவெனில், சிருட்டிகர் மனிதனுக்கு அளித்த சுயாதீனத்தினுலம், மனிதன் அகைக் குற்றமான விதமாய்ப் பிரயோகஞ் செய்துகொள்ளுவ திரை , அமே விளேகின்றது. ஆதலால், பாவத்திற்குக் காரணம் சருவே சுரனல்லர். அவர் சகல தூர்க்குணங்களேயும் பாவங்களேயும் முனிக்கு விலக்குகிறுர். மனிதன் அவைகளேக் கட்டிக்கொள்ளா த படிக்கு வேண்டிய ஞான த்தெளிவையும் அருளுகிறுர். பாவத் தைக் கட்டிக்கொள்ளுகிறவர்களேயும் அகோசமாய்த் தண்டிக்கிறுர். அவர் மனி தனுக்குச் சுயாதீன சித்தத்தைக் கொடாமல் விடவும் அதனுல் எவ்வி ச பாவமும் விளேயா திருக்கச் செய்யவுங்கூடும் என் பது மெய்யே. அப்படி விட்டிருப்பின் மனி தன் எவ்வி த புண்ணி யங்களேயுன் செய்ய இயலா தவனுயும் இருப்பான். தன் சிருட்டி கர்த்தாவைப் பூரணமாய் மகிமைப்படுத் தவும் மோ கூத்தைச் சம்பா வளேயாகச் சுதந்தரித்துக்கொள்ளவும் கூடாதவனுப் இருப்பான். பேரின்பத்தை அடைக்து கொள்வதற்கானவைகளே த் தான் ஒரு சிறிதேனும் செய்யா தவனுயிருந்தால், பேரின்ப பாக்கியமும் அவ னுக்கு மிகச் சிறிதாகவே இருக்கும். ஆயினும், சருவேசான் ஏன் இவ்வாறு செப்பாது அவ்வாறு செப்கிறுவென்று தேவ ஞானத் தின் கருத்துக்களே ஆராய்தல் நமக்குத் தகாது. அவருடைய வழிகள் புத்திக்கெட்டா தவைகள். கமக்கு எட்டா த ேதவகருத் துக் கீள வணங்கி, அவைகளுக்கு முழு தங் கீழ்ப்படிக்கிருத்தலே அற்ப கிருட்டிகளாகிய நமது கடமையாம். சருவேசுரன் எவ்வாற்று அம் அளவில்லாதவர் ஆதலால், அவர் தமது சிருட்டித் தொழிவில் வைத்த முறைதான் அவருடைய அருந்த ஞானத்திற்கு முழுதும் பொருந்திய முறையென அறிதல் ஒன்றுமே நமக்குப்போதும்.

உடனேச்சேர்க்த கேடுகளுட் பெரும்பான்மையானவைகள் சருவேசுரன் உலகபரிபாலனத்துக்கென்று ஏற்படுத்திய சாதாரண இயற்கைவிதிகள் காரணமாகவே பிறக்கின்றன. இவ்விதிகளே இடைபடாமற் தடுத்து, அற்புதங்களேச் செய்துகொண்டிருக்க அவர்கடமை பூண்டவரா? அல்ல. மட்டின்றி அன்னபானஞ் செய் கிறவன் தன் தேகசுகத்தையும், கடுமையாய்ப் பிரயாசப்பட்டு உழைக்கிறவன் தேகபெலத்தையும் இழர்துபோகிருன். அப்படி அவனவன் இழுச்து போகாதபடி, அற்புதத்தாற் தடைபண்ணக் f. 5.—2.

னர் தெளிவாய் கோக்குகிறுர். சருவேசுரன் யாதொன்றை அறி யக்கூடாதவராயிருந்தால், அல்லது, யாதொன்றைப்பற்றிச் சந் தேகிக்கக் கூடியவராயிருந்தால் அவர் வரம்பில்லாத சம்பூரணராய் இருத்தல் கூடாது.

17. சநவேசுரன் எங்கும் வியாபியாயிருக்கிறர் (Omnipresent)—அவர் தமது எல்ஃயுளடங்காத் தன்மையினுல் எங்குஞ் சமுகாாய் இருக்கிறார். அவர் உடல்களேப்போல இடத்தால் வரை ய அக்கப்படாமல், உடலில் உள்ள ஆத் துமாவைப்போல ஏகமாபும் பகாமையாயும் முழுமையாயும் எங்கும் இருக்கிருர். அவர் தமது ஞான த்தாலும் வல்லமையாலும் அன்றி, தமது சுபாவத்தாலுமே எவ்விடத்திலும் இருக்கிறுர். அவசியமும் அகந்தமுமான வண்து இடத்தால் மட்டுப்படாதாகையால், அவர் எங்கும் விபாபியாகாம விருத்தல் ஒருகாலுங்கூடாது. ஆதலால், சருவேசுரன் வேதவாக் கியப்படி வானத்திலும் உயர்ந்தவர்; பாதாளத்திலும் அழ்ந்தவர்; பூமியிலும் அகன்றவர்; சுமுத்திரத்திலும் விரிக்கவர். (யோபு. 11 அதி.) நாம் சருவேசு எனிலேயே சிவிக்கிரும்; இயங்குகிறும்; இருக்கிரும் (அப். கட. 17 அதி.). இதற்கு அர்த்தமென்ன வெனில், சடவா திகள் சொல்வ துபோல நாம் கடவுளின் ஓர் கூறும் விரிவுமாயிருக்கிறேம் என்பதல்ல. ஆனுல், கடவுள் எங்கும் வியாபியாயிருப்பதால், நாம் கடலில் மச்சங்கள்போல அவரில் தங்கி அவரால் சீவனேயும் இயக்கத்தையும், சுருங்கச் சொல்லில், கமது சுபாவத்தை ஆக்குகின்றது எதுவோ அதையும் அச்சுபாவத் தின் இருத்தலுடைமையையும் பெற்றுக்கொள்ளுகிறேமென்பதே அர்த்தமாம்.

சருவேசுரன் அநந்தர் (Infinite)—அதாவ து அவருடைய சபாவமும் இலக்ஷணங்களும் அளவுபடாதவைகள்; ஆழமும் கரை யும் காணுத் சமுத்திரம் போன்றவைகள். அவர் அளவுபடாதவரா கையால், சிருட்டிக்கப்பட்டதும் அளவுபட்டதுமாகிய எவ்ளித் புத் திக்கும் எட்டாதவர். பூமியிலே வாழும் மனிதர் அவரை விசுவசித் தலும், வானத்திலே விளங்கும் தூதரும் அர்ச்சியசிஷ்டரும் அவ ரைக்கண்டு பிரமித்தலும் கூடுமாயினும், அவரது சுபாவத்தைத் தெளிக்கு கொள்ளுதலோ எவரா அம் கூடாது. சருவேசுரன் ஒரு வரே தம்மைத் தாம் இருக்கிறபடி விளங்கிக்கொள்ளுகிறுர்.

18. சநவேசுரன் யாவற்றையுந் தமது தேவாதீனத் தால் ஆளுகிறர் (God's Providence)—தேவாதீனமாவது சருவேசான் தமது படைப்புக்களின்மேற் கொண்டிருக்கிற கவன மும் அவைகளே ஆண்டுடைத் துவதில் விளங்கப்பண் ணுகிற சாக்கிர

தையுமேயாம். தேவா தீனம் தேவபராமரிப்பு என் அம் சொல்லப் ட்டும். சகலலோகத்தையும் ஆண்டு, எல்லாச் சம்பவங்களேயுக் திட் டப்படுத்தி வருகின்றவர் அவரே. அவருடைய கட்டளே யோ உத் தாரமோ இன்றி யாதொன்றுன் சம்பவிக்கிறதேயில் வ. எவ்வித கன்மையும் சருவேசுரனுடைய கட்டளேயாலேயே சம்பவிக்கும். அவர் கன்மையை அங்கேளித் துக்கொள்ளுகிறுர். அதைச் செய்யப் புத்தியுள்ள வண்துக்களே ஏவியும், அவைகளுக்குக் கற்பணேயோ அலோசண்யோ நந்தும், அதற்குச் சம்பாவண் அளித்தும் வருகி ரார். திமையோ அவருடைய கட்டளேயால் வருகிறகில்லே. தீமையைச் செய்யவேண்டாமென் அஅவர் விலக்குகிருர்; அதற்கு அக்கினையுமிடுகிறுர். ஆயினும், ஒருவனுடைய சுயாதீனத்தைத் தாம் தடா தபடிக்கு, அவணத் நிமைசெய்ய விடுகிறர். விட்டபோ திலும், கிமையால் நன்மைவினேயவும் தமது தபையாவது நீதியா வது மேன்மேலும் விளங்கவுஞ்செப்ப அவசால் கூடும் ஆ தலால், யாதொன்றும் தற்செயலாப் கடக்கிறதில்லே. தற்செயலென்பது கருத்தில்லாத ஒரு செரல்லாகையால், அது யாதொருசம்பவத்துக் குங் காரணமாகாது.

தேவா தினம் எல்லாப்பொருள்களின்மேலும் செல்லும். அது எல்லா வஸ்துக்களேயும் பொதுவாயும், அவற்றுள் ஒவ்வொன்றை யும் விசேஷமாயும் பசாமரிக்கின்றது. சம்பவிக்கிறதெல்லாம் கேவா தீன க்கால் கற்பிக்கப்பட்டாவ து, முற்திப்புப் பண்ணப்பட்டா வது, இடங்கொடுக்கப்பட்டாவது சம்பவிக்கின்றது. கிரகங்கள் பருவங்கள் அதிபவற்றின் கதிகளேத் திட்டப்படுத்துகிறதும், கனி களேப் பிறப்பிக்கிறதும், தானியங்களே விளேவிக்கிறதும் தேவா தீனமே. குளிர், வெயில், பஞ்சம், வாழ்வு தாழ்வுகளே விளேவிக் கிறதும் தேவா தீனமே. சகல நன்மைகளேயும் நமக்குத் தருகிறவ ரும், அவைகளே நம்மிடத்திலிருந்து நீக்குகிறவரும் சுருவேசுரனே. அவர், எதைச்செய்தாலும், எப்போதும் எல்லாவற்றிலுக் தமது தயையையும் ஞான த்தையும் கோக்கியே செய்கிரூர். ஓர் உத்தம பிதாவைப்போல, தமது சகல சிருஷ்டிகளுக்கும் வேணடிய நன் மைகளே இடைவிடாது செய்துகொண்டு வருகிருர். அவர் நமக்கு ஆக்கிணபிட்டாலும், சம்பாவின அளித்தாலும், தபர் துன்பங் களே வரவிட்டாலும், இன்பத்தைக் கொடுத்தாலும், வேறெதைச் செய்தாலும் அவையெல்லாம் கமது மேலான கன்மைக்காகவே யாம்.

தேவாதினம் என்னம் இலக்ஷணமான து தேவஞானம் தேவ தயை தேவரீதி தேவபரிசுத்தம் ஆகிய இலக்ஷணங்களினின்று கடவுளுக்குக் கடமை என்ற யார் சொல்லத் துணிவரர்? அன்றி
யும், மனிதன் சருவேசுரனுக்குச் செய்யும் துரோகமே அவனுக்கு
கேரிடுங் கேடுகளுக்கு முக்கிய காரணம் என்று வேதவிசுவாசம்
கமக்குப் போதிக்கின்றது. மேலும், சருவேசுரன் நியமித்த கிரமத்
தைக் கெடுத்து மனிதனைவன் தன்னிட்டமாய்ச் செய்துகொண்ட
தீமைக்கு உத்தரிக்க கேரிடும்போது முறையிடுதல் தகுமோ?
தகாது. இம்மையில் நல்லவர்களாய் இருப்பேரர் தீயவர்களேப்
போலவும், கில சமயங்களில், அத்தீயவர்களேக் காட்டிலும் அதிக
நிர்ப்பாக்கியராகவும் இருப்பது உண்டு. ஆயினும், மறுமை ஒன்று
உண்டென்பதும், மறுமையில் நல்லவர்களுக்குச் சம்பாவணயும்
தீயவர்களுக்கு ஆக்கிண்யுங் கிடைப்பது நிச்சயமென்பதும் விசுவா
சத்திற்கும் யுத்திக்கும் ஒத்த சத்தியமாதலால் தேவா தீனக் கோட்
பாட்டுக்கு அதறைற் குறைவொன்றும் உண்டாவதில்லே.

20. தேவாதீன த்தைப்பற்றி இதுவரையுஞ் சொல்லியவைக ளால் 1-வது, நமக்கு விளங்கியவைகளும் விளங்கா தவைகளு மாகிய சகல காரியங்களிலும் சம்பவங்களிலும் தேவா தீன வழிக ளேத் தாழ்ச்சியோடு ஆராதித்து ''சருவேசானுடைய ஞானம் அறிவு என்பவைகளின் சம்பூரணம் எவ்வளவு ஆழமானதா! அவரு டைய நியாயத்தீர்ப்புக்களோ புத்திக்கெட்டாதவைகள்'' என்று அர்ச். சின்னப்பர் சொன்ன துபோலச் சொல்லுவது நமக்கு முதன் மையும் அவசியமுமான கடமையென்பதும்; 2-வது, இம்மை மறுமைச் சிவியங்களுக்கு வேண்டியவைகளே எல்லாம் சருவே சுரன் ஏராளமாக கமக்குத் தந்தருளுவாரென்று காம் தளம்பரமல் எப்போதும் கம்பியிருக்கவேண்டுமென்பதும்; 3-வது, இவ்வுல கில் சம்மைப் பீடிக்குங் கேடுகள் எல்லாம் அளவில்லாத என்மைத் தனமும் ஞானமும் உள்ள சருவேசுரணுலே திட்டப்படுத்தப்பட் டிருப்பதால், நாம் அவைகளே மிகுர்த சிரத்தையோடு அங்கேளித் துப் பொறு தியோடு அனுபவித்து அவைகளின் கிமித்தம் மோக்ஷ ராச்சியத்தில் மிகச்சிறர் த சம்பாவணேயைப்பெற்றுக்கொள்ளுவோம் என்று நம்பியிருக்கவேண்டுமென்பதும் தெளிவாயிருக்கின்றன.

சருவேசுரனுடைய மேன்மையையும் இலக்கணங்களேயும் விசாரிக்குமிடத்து, ஆத்துமமானது அவருடைய மனுவாக்குக் கெட்டாத உர்ந்த மகத்துவத்தின் சன்னிதானத்தில் தன் எளிமையை உணர்ந்து நடுநடுங்குமல்லவா? இத்தனே உயர்வும் வல்ல மையுமுள்ள கடவுளின் முன்பாக நாம் நம்மைத் தாழ்த்திக் கொள் ளாதிருப்பது எவ்வாறு? இந்த மகத்துவ சொரூபியின் சமுகத் தில் நாம் சாஷ்டாங்கமாய் விழுந்து, அடிவணங்கி, அவரது திரு வுளத்தைச் சிரமேற்கொண்டு அவருடைய பரிசுத்ததனத்தையும் சன்னிதானத்தையும் நடுநடுக்கத்தோடு ஆராதிக்கக் கடவோம். அவருக்கு நன்றியறிந்த ஸ்தோத்திரஞ் செலுத்தி, நம்மால் ஆன மட்டும் பத்திவேகத்தோடு அவரைச் சிருநித்தும் வரக்கடவோம். ஏனெனில், அவர் தமது அளவில்லாத மகத்துவத்திறைய் செயிக் கப்படாத வல்லமையினுலும் யாவர்க்கும் பயங்கரத்துக்குரியவர் என்று தும், தமது குறைவில்லாத நன்மைத்தனத்தினையும் அதி உர்நு சம்பூரணத் தன்மையினுலும் அவர் யாவர்க்கும் அன்புக் குரியவரே என்பது நிச்சபம்.

## 3-ம் பிரிவு

## சருவேசு ரனுக்கு ஆராகணேசெய்வது அவசியம் என்பதின்பேரில்

21. சருவேசுரன் உண்டென்று ஒத்துக்கொண்டும் அவருக்கு எவ்வித வணக்கமுஞ் செய்யாதவர்களே ஆஸ்திகர் (Deists) என்னப்படுவர். சருவாதிகர்த்தர் ஒருவர் உண்டு என்று அங்கீகரித்தபின் அவருக்கு உரிய ஆராதணேயைச் செய்யாது மறுத்தல் தன் புக்தியைத்தானே கெடுத்துக்கொண்டவன் செய்யும் அக்கிரம் மாம். தன் சிருட்டிகரும் பேருபகாரியுமாய் விளங்குங் கடவுளுக்கு, அகத்திலுள்ளதும் புறத்திலுள்ளதும் பிரசித்தமானதும் கொண்டாட்டமானதுமான வணக்கத்தை மனிதன் செலுத்தவே வேண்டும் என்று, ஆசாபாசப் புகையால் மயங்கினவர்களேயன்றி, மற்று எல்லாரும் ஒரு வாய்ப்படக் கூறுவார்கள்.

அகத்துவணக்கம் ஆவத (Interior Worship) என்ன வெனில், சருவேசுரன் மட்டில் ஆக்தமக்கிலே உண்டாகும் ஆராகண், சார்பு, கீழ்ப்படிவு, சிகேகம், கம்பிக்கை கன்றியறிதல் ஆகிய ஞானமுயற்கிகளேயாம். சருவேசுரணுடைய இலக்ஷணங்களே உற்றுகோக்குமிடத்து, அறிவும் சுயாதீன சித்தமும் உள்ள படைப் புக்களாகிய மனிதர் ஆராதணே முதலிய வழிபாடுகளே அவருக்குச் செய்யக் கடமையூண்டவர்களாகவே இருக்கிருர்கள். அவர் சகலத்துக்கும் அதிபதி கர்த்தராயிருக்கிறபடியால், அவரை ஆராதிக்கு அவருக்கு ஊழியஞ் செய்வது மனிதருக்குக் கடமையேயாம். அவர் அளவில்லாத மகிமையும் அளவில்லாத வல்லமையும் அளவில்லாத கிதியுமுள்ளவராகையால், அவருடைய மகத்துவத் தையும் வல்லமையையும் அறிக்கையிட்டு அவருடைய மீதிக்கு

அஞ்சி நடப்பது மனி தருக்குக் கடமையோம். அவர் அளவில் லாக நன்மைத்தனமுள்ளவர் ஆகையால், தங்கள் ஆத்துமத்தின் சகல தத்துவங்களாலும் அவரைச் சிநேகித்துவருவது மனி தருக்குக் கடமையோம். அவர் ஒருவரே சருவநன்மைச் சம்பன்ன ராயும் மனிதரோ அத்தியர்த வறிஞராயும் இருக்கின்றமையால், மனிதர் தாழ்ச்சியோடு அவருடைய சகாயங்களே எப்பொழுதும் மன்றுடிக் கேட்கவேண்டும். அவர் இடைவிடாமல் மனிதருக்கு உபகாரஞ் செய்துகொண்டே வருகிருர். மனிதருடைய சரீரமும் ஆத்துமமும் அவர்களுக்குள்ள மற்றயாவும் அவருடைய செய்விக உதாரகுணத்தாலேயே அவர்களுக்குக் கிடைத்தவைகள். ஆதலால், அவரை ஆராதித்து அவருக்கு நன்றியறிதலேக் காண்பிக்கிறது மனிதர் எல்லாருக்கும் குன்று த கடமையாம்.

நமது வர்களே நமஸ்காரங்கள் சருவேசுரனுக்கு அவசியமா ? அல்லவென்பது நிச்சயம். அவர் தம்மிலே தானே மகிமைப்பிரதா புமும் பேரின்புமும் கிறைக்கவர். இக்க கன்மைகள் ஒருகா லும் மாளு தவைகளாயும் நாம் அராதித்துப் புகழினும் புகழாதுவிடி னும் மிகாதவைகளாயும் குறையாதவைகளாயும் இருக்கின்றன. தமக்கு அராகணே செய்யப்பட வேண்டுமென்று அவர் கற்பிப்பது தமக்கு ஆரா தணே அவசியமென்பதைப்பற்றியா? அல்ல; சிருட்டி யானது தன் சிருட்டிகருக்கு வந்தணேசெய்வது நீதியும் நியாயமு மாம் என்பதைப்பற்றி மாத்திரமேயாம். ஆதலால் தன் புத்தி யால் சருவேசுரண அறியவும், சித்தத்தால் அவரைச் சிகேகித்து அவருக்கு ஊழியஞ்செய்யவுங் கூடியதாகிய எவ்வித சிருட்டியும் தன் கிருட்டிகரைச் சார்ந்தும், அவருக்குக் கிழ்ப்படிந்தும், அவ ரைப் போற்றிப் புகழ்ந்தும், அவரைச் சிரேகித்தும் தனக்கு வேண் டியவைகளே நம்பிக்கையோடு அவரிடத்தில் மன்றுடியும், அவ ருக்கு ஈன்றியறி தலேக் காண்பித்தும் வருவது நீதியும் கிரமமுமான கடமைகளாம். இக்கடமைகள் வஸ்துக்களின் இயற்கையிலும் நீதிமுறையிலும் நின்று பிறக்குங் காரியங்களாகையால், இவை களில் நின்று நம்மை நீக்கிவிடச் சருவேசு அறும் கூடாதென்ப தம் பிரத்தியக்ஷம்.

22. நாம் சருவேசுரனுக்குப் புறத்துவணக்கமும் (Exterior Worship) செய்யவேண்டும். அதாவத: அவர்மட்டில் நமது ஆத்துமத்திலுள்ள அந்தரங்க உணர்ச்சிகளேப் பத்திக்குரிய வெளிய நசாரங்களால் காண்பிக்கவேண்டும். நமக்கு ஆத்துமமும் சரீரமும் உண்டு. இவை இரண்டையும் சிருட்டிகர்த்தாவே நமக்குத் தந்தருளிஞர். ஆதலால், நமது சரீரமும் தன்னைரனபடி. சரு

வேசானேச் சங்கித்து, ஆத்துமமானது கடவுளுக்குச் செலுத்தும் ஆரா தண்களில் அதனுடு ஒன்றித்திருக்கவேண்டும். அன்றியும், ஆத்துமமானது தன்னிடத்தில் பலமாய் எழும்பும் உணர்ச்சிகளே அவற்றின் அறிகுறியாகிய வெளிக்கிரியைகளால் காண்டியாது விடு தல் கூடாது. ஆகையால், விசுவாச உணர்ச்சியால் பிறந்து வெளிக் கிரியைகளாற் காண்டிக்கப்படும் வணக்கமே புறத்து வணக்கம் எனப்படும்.

23. நாம் சருவேசானுக்குச் செலுத்தவேண்டிய வணக்கம் பிரசித்தமானதும் (Public) கொண்டாட்டமானதுமாய் (Solemn) இருக்கவேண்டும். மனிதர் கூட்டமாய் வாசம்பண் ணும்படி நியமிக்கப்பட்டவர்கள் ஆகையால், தங்கள் எல்லாரையும் சிருட்டித்த கர்த்தரை எல்லாரும் ஒருமிக்கச் சேர்க்தம், பொதுவி லும் ஆராதித்து வாழ்த்தி வர்திக்கவேண்டியவர்கள். ஏனெனில், மனி தருள் ஒவ்வொருவரும் தனித்தனியே அவருடைய படைப் புக்களாய் இருப்பது போல, மனித சமூகங்களும் அவருடைய படைப்புக்களாம். அந்தச் சமூகங்கள் எல்லாம் அவரிலேயே தங்கு கிறவைகள். எப்படிபெனில், அவரே அவைகளேப் பரிபாலித்து அவைகளுக்கு கன்மை செய்துவருகிறுர். அன்றியும் பிரசித்த அரா தண்பில்லாவிடில், வேதமும் இல்லே. மனிதர் ஒருவர் ஒரு வரைப் புண்ணியத்திற்குத் தூண்டவும், வேதக்கடமைகளே அந சரிக்கும்படி ஏவவும் பிரசித்த ஆராதணமே மிகவும் உதவியான கென்பது வெளிப்படையாம். உலக ஆரம்பர்தொட்டு மனிதர் கூட்டங் கூட்டமாய்ச் சேர்ந்து கிருட்டிகருக்கு ஆராதண செய்து வந்தார்களென்பதும் நிச்சயம். எல்லாக் காலங்களிலும், சீர் திருத் தம்பெற்ற சாதிகளிடத்திலும் பெருத சாதிகளிடத்திலும், தேவா ரா தணக்குரிய செபங்கள் ஆலயங்கள் பீடங்கள் பூசைகள் பலிகள் முதலானவைகள் உண்டென்பதைக் கண்டும் கேட்டும் அறியாத வர்கள் பார்? எல்லாச் சாதிகளிடத்திலும் ஒரேவிதமான தேவா ராதணே நடந்துவாவில்லே என்பது மெப்யே. ஆயினும், யாவற்றிற் கும் அதிபதிகர்த்தரான கடவுள் தங்கள் ஆரா தணக்கு முழு தும் உரியவர் என்று அறிக்கையிட்டு எல்லாச் சாதியாரும் ஒரோர் வி தத்தில் அவரை வழிபட்டுக்கொண்டே வந்தார்கள்.

இதுவரையுங் கூறியவைகளாற் கெளிக்து கொள்ளவேண்டிய தென்னவெனில்:—சருவேசுரனுக்கு எவ்வித வணக்கமுஞ் செய் யாது விடுதலும் ஏதோ ஒரு வேதத்தை அனுசரியாமற் சீவித்தலும் யுத்தியால் அறியப்பட்ட சாதாரண கோட்பாடுகளேயும் மெய்ஞ் ஞானத்தையும் மறுப்பதாகுமென்றும், மானிடசுபாவத்தின் முத அணர்ச்சிகளேத் தள்ளிவிவேதாகும் என்றும், சிருட்டி கர்த்தா வால் மனிதனுக்கு கியமிக்கப்பட்ட முதற்பிரமாணத்தைத் தணி கரமாய் மீறுவதாகும் என்றும், சருவேசுரனுக்கும் அவரது சிருட்டிக்குமிடையே அகத்தியமாயுள்ள கிரமத்தை ரேரே விரோ திப்பதாகும் என்றும், உலகம் அடங்கலும் உள்ள சனங்களின் விசுவாசத்தையும் உணர்ச்சிகளேயும் ஆசாரங்களேயும் அவமதிப்ப தாகும் என்றும் தெளிக்துகொள்ளவேண்டும்.

இவ்வண்ணமாய், சருவேசுரன் ஒருவர் உண்டென்பதையும், அவரது இலக்ஷணங்கள் எவையென்பதையும், சகல மனிதரும் அவருக்கு ஆராதனே செய்யக் கடமை பூண்டவர்கள் என்பதையும், ஆதலால் மனிதர் யாதேனுமொரு வேதத்தை அதுசரிக்க வேண் மெ என்பதையும் யுத்தியானது, தேவ வெளிப்படுத்தலின் உதவி இன்றியும், விளக்கிக்காட்ட வல்லதாயிருக்கின்றது என்று நிச்சமித் துக்கொள்ளக் கடவோம்.



## 2-ம் அதிகாரம்

### வெளிப்படுத்திய வேதத்தைப்பற்றிப் பொதுவாய்ச் சொல்லியது

1-வது, தேவ வெளிப்படுத்தலின் அவசியம். 2-வது, தேவவெளிப் படுத்தலின் அறிகுறிகளாகிய அற்புதங்களும் தீர்க்கதரிசனங்களும்.

## 1-ம் பிரிவு தேவ வெளிப்படுத்தலின் அவசியத்தின் பேரில்

24. தேவ வெளிப்படுத்தல் என்பது (Revelation) மனிதன் மோக்ஷ பேரின்பத்தை அடைந்துகொள்ளும் பொருட்டு விசு வசிக்கவேண்டிய சத்தியங்களேயும் அநசரிக்கவேண்டிய கற்பணே கள்யும் சருவேசான் தாமே அவனுக்கு, சுபாவத்துக்கு மேலான முறையில், நிச்சயமாய்த் தெரிவிப்பதாம். ஆகவே, வெளிப்படுத் திய வேதமாவது, சருவேசான் தாமே திட்டமானவி தமாய்ப் படிப் பித்த சத்தியங்களும் கற்பண்களும் சேர்ந்த தொகுதி என்ற சொல்லப்படும்.

முன் கண்ட பிரகாரம், மனிதனைவன் தன் யுத்தி ஒன்றையே தூணயாய்க்கொண்டு சுபாவமுறைக்கடுத்த சில மூல சத்தியங்களே யும் கில பொதுக் கடமைகளேயும் அறிர்துகொள்ளக்க மம் என்பது நிச்சயம். ஆயினும், தான் அநசரிக்கவேண்டிய வேதத்தைப் பூரணமாகவும் நிச்சயமாகவும் அவனுக்குத் தெரிவிக்க யுத்தி ஒன் அடும் போதுமோ? எனில், போதாது. இதனே இரண்டு அத் தாட்சுகளாற் காட்டுவோம். 1-வது, தேவ வெளிப்படுத்தல் இன் றிச் சுபாவமுறையான எல்லாச் சத்தியங்களேயும் எல்லாக் கடமை களேயும் அறிர்துகொள்ள மனிதனுற் கூடாது. 2-வது, தேவ வெளிப்படுத்தல் இன்றிச் சுபாவத்திற்கு மேலான எர்தச் சத்தியத்தையாவது எர்தக் கடமையையாவது அறிர்துகொள்ள மனித னுற் கூடாது.

25. 1-வது, தேவ வெளிப்படுத்தல் இன்றிச் சுபாவமுறை யான எல்லாச் சத்தியங்களேயும் எல்லாக் கடமைகளேயும் அறிர்து கொள்ள மனிதனுற் கூடாது என்பதற்குக் குன்று த அத்தாட்கி என்னவெனில், மனி தன் தன் சொர்தப் புத்தியொன்றையே தனக்குத் துணயாகக் கொண்டிருந்தகாலத்தில் அவன் எத்துண யோ கொடிய தவறுகளுள் அமிழ்ந்திக்கிடர்ததேயாம். உள்ள படியே, சுவிசேஷ வெளிப்படுத்தல் உண்டாகுமுன் உலகத்தில் வாழ்ந்த எத்தணேயோ சாதிகளுக்குள் யூதசாதி ஒன்றுமே மெய் யான சருவேசுரண அறிந்து அவருக்கு உரிய ஆராதணமைச் செய்துகொண்டுவர்தது. ஏனெனில், அர்தச் சாதி மாத்திரம் இயல்வேதம் என்னப்படுகிற அதிவேத போதகத்தைக் காப்பாற் றிக்கொண்டதோடு, மோசேசுக்கும் தீர்க்க தரிசிகளுக்கும் கொடுக் கப்பட்ட வரிவே தத்தையும் பெற்றிருந்தது. மற்றச் சகல சாதி யாருமோவெனில் இயல்வேத சத்தியங்களே அதிகமாய் வேறுபடுத் தியுங் கொஞ்சங் குறைய முற்றுய் மறந்துவிட்டும் இருந்தார்கள். வரிவேதத்தைப்பற்றியும் அவர்கள் நன்றுய் அறிந்திருக்கவில்லே. ஆதலால், வேத விஷயத்தில் மிகக்கொடிய தவறுகளுக்கு உள் ளாகச் சுபாவத் திற்கு விரோதமானவைகளும் வெட்கத் துக்கு உரி யவைகளுமான பாவ அக்கிரமங்களில் விழுந்து அழுந்தினூகள். இவ்வாறு தான் அஞ்ஞானமும் அதின் துஷ்ட அநசாரங்களும் முனே க்கன.

மிகச் சீர்திருத்தம்பெற்ற சாதியாருக்குள்ளும் மெய்**த்தேவ** அறிவு முற்ருய் அழிர் துபோயிற்று. அவர்கள் இயல்வேதக் கட மைகளே மிகவும் வே அபடுத்தியே அநசரித்தார்கள். சிருட்டிக ருக்குப் பதிலாக, அவருடைய சிருட்டிகளாகிய சூரியண, கிரகங் களே, கல்ல, மலேயை, மாங்களே, மிருகங்களேயும் இவைபோலும் பிறவற்றையும் வணங்கிரைகள். அரோசிகமும் மிருகத்தழைமான ஆசாபாசங்களுக்கு தேவ வணக்கஞ்செய்ய ஏற்பட்டார்கள். சில சாதியாருக்குள் பிள்ளேகளே வயோதிகரான அல்லது வியாதின்த ரான தங்கள் பெற்றுரை மிருகங்களுக்கு உணவாக எறிக்றவிடு வார்கள். கிகேகர் உரோமர் முதலான சாதியாருக்குள் வாள் மல்ல யுத்தர், பார்ப்பவர்களின் வேடிக்கைக்காக, அகோ யுத்தஞ்செய்து இரத்தஞ்சிக்கி உயிரிழப்பார்கள். அவலக்ஷணமாய்ப் பிறக்க குழக்தைகள் எல்லாம் கொல்லப்பட்டன. இக்காட்களிலும் அகேக தேசங்களில் குழக்தைகள் தாய் தக்தைகளால் பன்றி காய் முதலான மிருகங்களுக்கு இரையாக எறியப்படுவதைக் கண்ணுக்க காணவாம். முற்கால தத்துவ சாஸ்திரிகளும் ஞானிகளுமாய் விளங்கின பெரியோர் தாங்களும், தேவவணக்கத்திலும் ஆதிவேத மூலகடமைகளிலும், பலவாறுய்த் தவறிப் போஞர்களென்பது நிச்சயம்.

இச்சம்பவங்களேப் பார்த்து நாம் தீர்மானிக்கவேண்டியது என்னவெனில், சகலவித ஆசாபாசங்களுக்கும் ஏதுவாகிய மனி தன், தன்சொர்தப் புத்தியின்படி நடக்கவிடப்பட்டால் இயல் வேதத்தையடுத்த சகல சத்தியங்களேயும் கடமைகளேயுர் தெளிர்து கொள்ளமாட்டானென்றே தீர்மானிக்கவேண்டும். ஆதலால், சரு வேசான்தாமே மெய்வேத சத்தியங்களேயும் தமக்கு மனிதன் செலுத்தவேண்டிய கடமைகளேயும் அவனுக்குப் போதிக்கவேண் டும் என்பது நிச்சயம்.

26. 2 வது, தேவவெளிப்படுத்தல் இன்றி, சுபாவத்திற்கு மேலான எந்தச் சத்தியத்தையாவது எந்தக் கடமையையாவது அறிர் துகொள்ள மனி தனுற் கூடாது. சுபாவ முறையின் எல்லாச் சத்தியங்களேயுங் கடமைகளேயும் அறிந்துகொள்ளவே மனிதனுக் குத் தேவவெளிப்படுத்தல் அவசியமென்றுல், சுபாவத்திற்கு மே லான முறையின் சத்தியங்களாகிய பாம இரகசியங்களேயும் கற் பீணகளேயும் அறிக் துகொள்ள த் தேவவெளிப்படுத் தல் இன் றியமை யா ததென்பது தாஞப் விளங்குமே. உள்ளபடியே, வேதசத் தியங்களாகிய பரம இரகசியங்கள் யுத்திக்கு விரோதமானவைக ளல்ல ஆயினும், யுத்திக்கு எட்டா தவைகளேயாம். பாம இரகசி யங்களே விளங்கிக்கொள்ள நம்மாற்கூடாவிடிலும், சருவேசுர அடைய தவருத திருவாக்கின் நிமித்தம் நாம் அவைகளே விசுவ சிக்க வேண்டும். சுபாவத்திற்கு மேற்பட்ட சத்தியங்களாகிய பாம இரகசியங்கள் மணிதரால் அறிக் துகொள்ளக் கூடாதவைகளா யிருப்பதுபோலச் சுபாவத்திற்கு மேற்பட்ட திட்டமான கற்பீனக ளும் மனிதரால் அறிந்துகொள்ளக் கூடாதவைகளேயாம். அவை

கள் சுயாதீனமான தேவ திருச்சித்தத்திலிருந்து பிறக்கிறவைக ளாகையால், சருவேசுரன் அவைகளே மனிதருக்கு வெளிப்படுத் தினுல் அன்றி, மனிதர் அவைகளே ஒருபோதும் அறிந்துகொள்ள வே, மாட்டார்கள். சுபாவத்திற்கு மேற்பட்ட இச்சத்தியங்களே யும் கற்பீனகளேயும் அறிந்துகொள்ள மனிதரால் முழுதுங் கூடாத படியால், அவர்தாமே இவைகளே மனிதருக்கு வெளிப்படுத்தி யிருத்தல் அவசியம் என்பத பிரத்தியக்கும்.

27. சருவேசுரன் பரம இரகசியங்களே நமக்கு வெளிப் படுத்தி நாம் அவைகளே விசுவசிச்சுவேண்டும் என்று கற்பிக்கக் கூடுமா ? யுத்திக்கெட்டாத சத்தியங்களேயும் ஒத்துக்கொள்ள கமக் குக் கடமையுண்டா ? எனில், அவர் கற்பிக்கக்கூடும் என்பதற்கும், ஒத்துக்கொள்ள கமக்குப் பரரமான கடமை உண்டென்பதற்கும் சர்தேகமில்லே. ஏனெனில், அளவில்லா த ஞானமுள்ளவர் கமது சிற்றறிவுக்கு எட்டாதவைகளேயும் அறிர்திருக்கிருர். அன்றியும் அவர் எல்லாவற்றுக்கும் மேலான கர்த்தாவாய் இருப்பதால், தமக் குச் சித்தமாகும்போது அச் சத்தியங்களுட் சிலவற்றை கமக்குத் தெரிவித்து நாம் தமது திருவாக்கை நம்பி அவைகளே முழுதும் ஏற்றுக்கொள்ளவேண்டும் என்று கற்பிக்கவுங் கூடும். சிற்றறி வுடைய நாம் அவர் கற்பிப்பது நமக்கு மறைவாயிருந்தாலும் அதை விசுவசிக்கக் கடமைபூண்டவர்களாகிறேம். ஒருபோதும் தவறக்கூடாதவரான சருவேசுரன் இன்னின்ன பாம இரகசியங் களே வெளிப்படுத்தி இருக்கிறுர் என்பது ஒன்றுமே நாம் அவை களே உறு தியாய் அங்கேளித்து விசுவசிப்பதற்குப் போதிய ஆதார மாம். இவ்வுலக சராசாங்களிலும் இயற்கைத் தோற்றங்களிலும் நமது புத்திக்கு எட்டாத காரியங்கள் எத்தணேயோ உண்டு. ஆயி னும், அவைகளே அகேஷபமின்றி ஒத்துக்கொள்ளுகிறேம். ஆத்து மத்திற்குஞ் சரீரத் துக்கும் இடையிலுள்ள ஐக்கியத்தின் தன்மை யை விளங்கிக்கொண்டவர் யார்? ஆத்துமமானது சரீரத்தை கடத்தும் விதம் எப்படி என்றும், புறத்துப்பொருள்கள் பஞ்சேக் திரியங்களின் வழியாக ஆத் துமத் திற்குப் புலப்படுகிறமேரை என்ன என்றம் அறிர்துகொண்டவர் யார்? நாம் உண்ணும் உணவு இரத்தமாய் மாறித் தேகத்தை வளர்ப்பது எவ்வாறு என்று கண்டு பிடிப்பவருண்டோ? யாதேனும் ஒரு வித்தை மண்ணிற் புதைத் தவிடத்து அது முன்பு அழுகி அழிவ துபோற்தோன்றினும், பின்பு சிறக்த மூனேயாய் அரும்பி, தாளாய்வளர்க்து, இஃகளே வீசி, மலர் களேப் பூத்துக் கனிகளேக் காய்க்கின்றதே. ஒவ்வொரு இனத்து விதையும் அவ்வவ் இனத்துப் பயிரையும் பலன்களேயும் அன்றி

வேற இனத்துப் பயிர்களேயும் பலன்களேயும் பிறப்பியாதிருக்கின் றனவே. இவைகள் எல்லாம் நமது செற்றறிவுக்கு இரகசியங்கள் அல்லவா ? ஆபினும், இவைகள் அனுபவத்திற் கண்டவைகளாக லால், தத்தளிப்பு இன்றி விசுவசித்துக்கொண்டு வருகிரும். அவ் வாறிருக்க, ஒருபோதும் தவருத தேவவாக்கானது வெளிப்படுத் திய யாதொரு உண்மையை முழுமன தாலும் ஒப்புக்கொள்ளாமல் விடுவது எப்படி? பிரபஞ்சமும் லௌகீக சாஸ்திரங்களும் மனித ராற் கண்டுபிடிக்கக்கூடாத இரகசியங்கள் நிறைந்தன என்றுல், வைதிக விஷயங்களில் பாம இரகசியங்கள் அநந்தம் உண்டென்ப தைச் சொல்லவும் வேண்டுமா? அப்படியிருக்க, யுத்திக்கு எட்டாத அகேக விஷயங்கள் தேவவேதத்திலிருப்பதைக் கண்டவர்கள் அவைகளேச் சிரவணத்தோடு அங்கேளித் துக்கொள்ளாமல் தள்ளி விடத் துணிவது எவ்வாறு ? அன்றியும் பரம இரகசியங்கள் இல் லாத வேதம் தெய்வீகமான தாய் இருத்தல் கூடாதென்பதும் ஒன்று. வேதர் தெய்வீகமான தல்லவெனில், அது நமக்குப் பெரும் பிரயோசனர் தாரது. தெய்வீகமான தேயாம் எனில் சரு வேசு என் அநந்த சாயிருக்கிறபடியால், அவ்வே தமும், தேவசுபா வம் தேவ இலக்ஷணங்கள் தேவ தொழில்கள் முதலானவைகள் மட்டில் மனி தருக்கு எட்டா ததாய் இருத்தல் அகத்தியம் என்பது வெளிப்படை. சருவேசு வின் இருத்தல் என்ன என்பதையும் அவராற் செய்யக்கூடியது என்ன என்பதையும் மனிதர் முற்ருய் அறியக்கூடுமாகில், அவர் சருவேசு எனுப் இருக்கமாட்டார்.

ஆதலால், அறிவுக்கு எட்டாத சத்தியங்களேச் சருவேசான் மனிதருக்கு அறிவித்தல் கூடும் என்பதும், மனிதரோ, அவரு டைய திருவாக்கால் அச் சத்தியங்கள் தங்களுக்கு அறிவிக்கப்பட் டன என்று நிச்சயமாய் அறிந்துகொண்டவுடனே, அவைகளே விசு வசிக்கக் கடமைப்பட்டவர்கள் என்பதும் நிச்சயமாம்.

இதைக்கொண்டு தீர்மானிக்கவேண்டியது என்னவெனில், சருவேசான் ஒர் வேதத்தை வெளிப்படுத்தியிருக்கிருரா என்ப தையும், அவ்வேதம் எது என்பதையும் விசாரித்தறியச் சகல மனிதருக்கும் மீளாத கடமையுண்டு. மெய்வேதத்தை ஆராய்வ தில் எவனைது அசட்டையாயிருக்க ஒண்ணது. ஏனெனில், சரு வேசான் ஒர் வேதத்தை வெளிப்படுத்தினைல், மனிதர் அதை அறிர்து அதசரிக்கவேண்டும் என்றதே அவருடைய திருவுளம். ஆகலால், தவருன மார்க்கத்திலும் சருவேசாணப்பற்றிய அறியா மையிலுஞ் சர்தேகத்திலும் மன உச்சாகமாய் நிலகொள்ளுகிற எவனும் பெருங் குற்றவாளியாயிருக்கிருன். ஒன் அக் கொன் அ மாளுன போதகங்களேயும் அநுசாரங்களேயும் கற்பிக்கிற பல வேதங் கள் இருக்தால், அவற்றுள் ஒன்று மாத்திரமே உண்மையான தா யிருக்கும். அது ஒன்றுமே சருவேசுரனுற் படிப்பிக்கப்பட்ட தென்பது நிச்சயம்.

இனி, சருவேசான் வெளிப்படுத்தின வேதத்தை ஒருவன் உறுதியாயும் தெளிவாயும் அறிர்துகொள்ளுவதற்கு அறிகுறிகள் உண்டோவெனில், அவைகளேப் பின்றைசொல்லுவோம்.

## 2-ம் பிரிவு

#### தேவ வெளிப்படுத்தலின் அறிகுறிகள்

சருவேசான் ஒர் திட்டமான வேதத்தை உலகத்திற்கு வெ எப்பித்தும்போது, அவர் அதைத் தமது சருவவல்லமையின் அழி யாத முத்திரைகளாகிய சில அறிகுறிகளால் பிரித்துக்காட்டாமல் விடார். ஒருவன் யாதோர் வேதத்திலே இவ்வறிகுறிகளேக் கா ணும்போது, அதுதான் சருவேசுரனுடைய மெய்யான வேதம் என்று சர்தேக விபரீதமின்றி அறிர்துகொள்ளலாம்.

இவ்வறிகுறிகளுள் முக்கியமானவைகள் எவையெனில், அற் புதங்களும் தீர்க்கதரிசனங்களுமாம்.

28. அற்புதமாவது (Miracle) புலன்களுக்குத் தோற்றுவ தும், இயற்கைளி திகள் சகலத்தையும் கடந்ததும், நிச்சயமுள்ளது மான ஓர் சம்பவமாம்.

அற்பு தமான த புலன்களுக்குத் தோற்றும் (Sensible) ஒரு சம்பவமாயிருத்தல் வேண்டும். ஏனெனில், அது தேவவரப் பிரசாதம் ஆத்துமத்தில் அர்தாங்கமாய் விளே விக்கும் ஆச்சரியத் துக்குரிய செய்கைகளே ப்போல, பஞ்சேர் திரியங்களுக்கு எட்டாத தாய் இருக்குமானுல், தேவவெளிப்படுத்த அக்கு அத்தாட்சியாய் இருத்தல் கூடாது. அற்பு தமானது இயற்கைவிதிகளேக் கடந்த (Beyond the Laws of Nature) ஓர் சம்பவமாயிருத்தல் வேண்டும். சருவேசான் உலகத்தைச் சிருட்டித்து அது கிரமமாய் நடைபெற்று வரும்படி கில விதிகளே ஏற்படுத்தியிருக்கிறுர். அவ்விதி களுக்கு அமைர்தே சர்திரன் சூரியனும் ரட்சத்திரங்கள் கிரகங்களும் கதி பிசகாது ஒடிக்கொண்டிருக்கின்றன; ஆற்றுத் தண்ணீர்

எப்போ தும் பாய்ர் துகொண்டிருக்கின் றது, இறர் தவர்கள் உயிர்க் கா து இருக்கிறுர்கள். இவ்வாறுன விதிகளேக்கடர் து சில விசேஷ சம்பவங்கள் நிகழ்ச்தால், உதாரணமாக: சூரியன் ஓடாமல் ஒரு இடத்தில் தரித்து நின்றுல், அல்லது ஆற்றுச் சலமானது சடுதி யாய்ப் பாயாதொழிக்தால், அல்லது மரித்தவனெருவன் உயிர்த் தால் இயற்கைவிதியைக் கடர்தே இச்சம்பவங்கள் கிகழ்ந்தன என்பதம், இவை மெய்யான அற்பு தமே என்பதும் நிச்சயமாம். அற்பு தமான து சகல இயற்கைவீ திகளேயும் (All the Laws of Nature) கடந்த ஓர் சம்பவமாபிருத்தல் வேண்டும். ஏனெ னில், ஒரு சம்பவம் ஒரு இயற்கை விதியைக் கடந்ததாயிருந்தா இம் வேறெரு விதியின் காரியமாயிருக்கக்கூடும். சகல விதிகளே யும் கடர் ததென்றுலோ அது அற்புத சம்பவமென்றதற்குச் சர்தே கயிராது. உதாரணமாக: மரித்த ஒருவன் உயிர்பெற்று எழுதல் மெய்யான அற்புதம் என்று தீர்மானித்துக் கொள்ளுவதற்கு, இறர் தவர்கள் எர்த இயற்கைவி தியினுலும் உயிர்க்கிறதில்லே என்று அறிக் துகொள்ளுதல் அவசியமாயும் போ திய தாயும் இருக்கின் றது. ஈற்றில், அற்பு தமான து நீச்சயமான (Certain) ஒரு சம்பவமா யிருத்தல் வேண்டும். அதாவது, நியாயமான எவ்வித சர்தேகத் துக்கும் இடமில்லாத பிரத்தியக்ஷ சம்பவமாயிருத்தல் வேண்டும். அல்லாவிடில், மெய்யான அற்பு தங்களேயும் அறிவீனருக்கு அற்பு தங்கள்போற் காணப்படும் அரேகசுபாவமுறையான ஆச்சரியங் களேயும் வேறுபடுத்தி அறிதல் கூடாது. ஆதலால், இங்கே சொல் லிக் காண்பித்த குணங்கள் எல்லாம் பொருந்திய சம்பவம் மாத் தெரமே மெய்யான அற்பு தம் என்றும், அவற்றுள் ஒன்ருவது குறைந்த எவ்வித செயலும் மெய்யான அற்புதம் ஆகாது என் அம் தீர்மானித்துக் கொள்ளவேண்டும்.

29. சருவேசு சன் ஒருவரே அற்பு தங்களேச் செய்ய வல்ல வர். சிருட்டிகர்மாத் திரம் தமது சிருட்டிப்பில் தாம் அமைத் த விதிகளேக் கடக்கவும் மாற்றவும் அதிகாரம் உள்ளவர். ஆதலால் அவரிடத் திலிருக் து அதிகாரம்பெற்ற ஒருவர் அன்றி, வேறு எவராவது, எவ்வித வல்லமைபடைத் தவராவது இயற்கை விதிகளேக் கடக்கவோ மாற்றவோ கூடாது என்பது வெளிப்படை. ஒருவன் தேவகாமத்தை முன்னிட்டும் தேவ அதிகாரத்தைக் கொண்டும் யாதொரு அற்பு தத்தைச் செய்யுமிடத்து, சருவேசுரனே அவனே ஒரு கருவியாகக்கொண்டு அக் த அற்பு தத்தைச் செய்கிருர் என்று தெளிக் துகொள்ளு தல் வேண்டும்.

அறிவிற் குறைந்த சனங்களுடைய புத்திக்கு எட்டாத சில சுபால காசணங்களில் நின்று அகேக விகோதகாரியங்கள் பிறக்கின் றன. உதாரணமாக: மின்சாரம் காக்தம் முதலிய காரணங்கள் சிற்றறிவோருக்கு அற்பு தமாகக் காணப்படக்கூடிய அகேக காரியங் களேப் பிறப்பிக்கின்றன. அன்றியும், மானிட வல்லமையால் ஆகாத பலசெயல்கள் அரூபிகளால், அதாவது தேவதூ தர்களால் அல்ல து பிசாசுகளால், நடத்தப்படலாம். இந்த தூதன சம்பவங்களே மெய் யான அற்பு தங்கள் என்று ஏற்றுக்கொள்ளத் தகாது. அசூபிகள் தீங்களுக்குக்கிடைத்த மகா வல்லமையைக்கொண்டு நமது புத்திக் கெட்டாத அரேக ஆச்சரியங்களே நடத்து தல் கூடும். இவ் ஆச் சரியங்களேப் பிரப்பிப்பதற்கு அவர்கள் பிரயோகிக்கும் உபகாணங் கள், மனிதாரல் விளங்கிக்கொள்ளக் கூடா தனவாயினும், இயற்கை வி திகளுக்குள் அடங்கியனவேயாம். ஆகலால், இவ்வி த ஆச்சரி யங்கள் எல்லாம் போலி அற்பு தங்களேயன்றி உண்மையான அற பு தங்களல்ல வென்று தீர்மானிக்கத் தகும். மேலும், தீய அருபிகள் வே தவி ஷயங்களில் மணி தரை மெய்யான அற்பு தங்களால் அணுப்ப தயாபாரகிய சருவேசுரன் ஒருகாலும் உத்தாங்கொடார் என்பது கிச்சயம்.

30. எர்த வேதத்தின்பொருட்டு அற்பு தஞ் செய்யப்படுகின் றகோ, அந்தவேதம் மெய்யானது என்பதற்குச் சந்தேகம் இரா து. ஏனெனில், அற்பு தமான து சருவேசு சன் ஒருவருடைய செயலும் அவரது சருவவல்லமையின் முத்திரையுமாய் இருப்பதால், எவனு வ து தான்போ திக்கும் போ தகத்தின் உண்மைக்கு ஓர் அத்தாட்சி யாக ஒரு அற்பு தத்தைச் செய்தால், அவ்வுண்மைக்குச் சருவே சான்தாமே அத்தாட்சியிடுகிறுர் என்பது பிரத்தியக்கம். சருவே சுரன் தப்பான போதகத்தை அங்கீகரித் துக்கொள்ளு தலும் அசத் தியத் துக்கும் கபடத் துக்கும் சாட்சியிடு தலும் கூடா து ஆகையால், யாதொருவேதத்தின் உண்மையை அத்தாட்சிப்படுத்தும் பொ ருட்டு நிச்சயமான ஒரே அற்புதம் மாத்திரஞ் செய்யப்பட்டாலும், அவ்வொன் அமே அது தவருத தெய்வீக வேதமென் அ ஒப்பிப்பு தற்குப் போதியதாய் இருக்கும். ஆகவே, எவனைது தான் சரு வேசு எனுல் அனுப்பப்பட்டவனென்று கூறி, அவ்வாறு அனுப்பப் பட்டதற்கு அத்தாட்சியாகத் தீராத வியாதிகளேத் தீர்த்தும், மரித்தவர்களே உயிரோடு எழுப்பியும், இவைபோலும் பிறவற்றைச் செய்தும் வருவதை நாம் கண்டால், அவனுடைய வாக்கை நம்பவே வேண்டும். ஏனெனில், அவன் செய்யும் அற்பு தங்கள் மூலமாய் சருவேசு எனே அவனுடைய போதகத் திற்குச் சாட்சியும் பிணயும் ஆகிருர். , கம்பாது விடுதலோ தேவ வாக்கை கம்பாது விடுதலே ஒக்கும்.

- 31. தீர்க்க தரிசன மாவ த (Prophecy) சுபாவ ஏ துக்களே க் கொண்டு அறியக்கூடாத யாதொரு எதிர்கால சம்பவத்தை நிச் சயமாகவும் பிரசித்தமாகவும் முன்னேறக் கூறு தலாம். ஆதலால், எர்தத் தீர்க்கதரிசனமும் 1-வது, ஒரு சம்பவம் கிகழுமுன் கூறப் பட்டதாயும், 2-வது, கூறப்பட்ட அச்சம்பவத்தின் உண்மை சக் தேக விபரீ தமின்றி நிச்சயமாய் அறியப்பட்டதாயும், 3-வது, அச் சம்பவமானது சிருட்டிக்கப்பட்ட எவ்வித வன்துவாலும் சுபாவ ஏ தக்களே க்கொண்டு அறியப்படா த இயல்பிண்யுடைய தாயும் இருக் தாலன்றி மெப்பான தீர்க்கதரிசனம் அல்ல. இனி, வானசாள்திரி இன்னின்னகாலங்களில் கிரகணங்கள் உண்டாகும் என்றும், வைத் தியன் இன்னின்ன சமயங்களில் வியா தியான து மாணத்துக்சே து வாய் நடக்குமென் அம், தத்துவசாஸ்திரி இன்னின்ன காலங்களில் சராசரங்களில் அதிசயங்கள் தோன்றமென்றம் முன்னமே அறிர்து கூறுமிடத்து அது தீர்க்கதரிசனமோவெனில். அல்ல. ஏனெனில், அச்சம்பவங்கள் சுபாவ ஏதுக்களேக்கொண்டே முன் ன றிக் து கூறப்படுக்ண்றன.
- 32. தீர்க்க தரிசன த் தக்குக் காரணராயிருப்பவர் சருவேசு ர னேயாம். ஏனெனில், தீர்க்கதரிசனமானது கிருட்டிக்கப்பட்ட அறிவுக்கெட்டாததாகிய ஒரு எதிர்கால சம்பவத்தை அது கடக்கு முன் நிச்சபமாயறிக்து கூறுவதே ஆதலால், அது சகலத்தையும் பூரணமாய் அறிக்தவரும் இறக்தகாலத்தையும் எதிர்காலத்தையும் கிகழ்காலமாய்க் காண்கிறவருமான சருவேசு சனைலேயே அகத்திய மாய் உண்டாதல் வேண்டும். ஒன்னூற ஆயிரம் வருஷங்களின் பின்பு பிறர்து சீவிக்கப்போகிற மனிதருடைய சுயாதீன சித்தத் திலை கடத்தப்படும் செயல்களே, அவைகளோடுகூடிய நட்பமான விபரங்களோடு, விளங்கிக்கொள்ளுதல் மானிடசக்கிக்குள் அடங் கியதல்ல. அன்றியும், தான் சொல்லிய யாதொரு தீர்க்கதரி சனத்தோடு வருங்கால சம்பவங்களேக் கிரமமாய் நடத்தி இசை யப்பண்ண எந்தமனிதனுலம் கூடாது. சருவாதி கர்த்தரும் சருவவல்லவருமாகிய சருவேசானுல் மாத்திரங் கூடும். ஆதலால், அவர் மாத்திரமே மெய்யான தீர்க்கதரிசனத்துக்குக் கராணரா யிருக்கிருர். மெய்யான தீர்க்க தரிசனங்களின் பக்கத்தில் போலித் தீர்க்கதரிசனங்களும் உண்டு. இவைகள் 1-வது, பல சம்பவங் களுக்கும் பொதுவானவிதமாய், திட்டமில்லாமலும், உத்தேச அளவாயும் மனிதராற் செய்யப்படுங் கூற்றுக்களும்; 2-வது,

தனக்கு இயற்கையாயுள்ள கூரிய புத்தியைக்கொண்டு மானிட அறிவுக்கெட்டாத அகேக சம்பவங்களே அனுமானித்தறிக்துகொள் ளும் பிசாசிறை செய்யப்படுங் கூற்றுக்களுமாம். ஆயினும், சரு வேசானுடைய சுயாதீன திருவுளத்தாலம் மனிதருடைய சுயா தீன் சித்தத்தாலும் உண்டாகுஞ் செயல்களேயும், விசேஷமரய், இன்னும் பிறவாத மனிதர் பிற்காலத்தில் கடத்துஞ் செயல்களேயும் பிசாசு நிச்சயமாய் அறிக்துகொள்ளுதல் கூடுமோவெனில், ஒரு காலுங்கூடாது என்பதும், பிசாசிறை செய்யப்படும் தீர்க்கதரிச னங்கள் மெய்யான தீர்க்கதரிசனங்களல்லவென்று கண்டுபிடிக்க உதவுமுபாயங்களேச் சருவேசுரன் மனிதருக்குத் தக்தருளினுமன் பதும் நிச்சயமாம். பொய்களேயுக் தவறுகளேயும் உறுதிப்படுத்தச் சருவேசுரன் அற்புகங்களே கடத்தார் என்பதுபோலவே, தீர்க்கதரி சனங்களேயும் கடத்தார் என்பது வெளிப்படை.

33. தீர்க்கதரிசனமான து எந்த வேதத்தின் பொருட்டுச் செய்யப்படுமோ அது மெய்யான தெய்வீக வேதமென்பதற்குச் சந்தேகம் இராது. ஏனெனில் 1-வது, ஒரு சம்பவம் நிகழு முன்னரே அச்சம்பவம் தீர்க்கதரிசனமாக வசனிக்கப்பட்ட து என்றும் 2-வது, அச்சம்பவம் முன்கூறப்பட்ட துபோற் சரியாய் நடந்தேறினது என்றும், 3-வது, அச்சம்பவம் தீர்க்கதரிசனமாக வசனிக்கப்பட்டகாலத்தில் சருவேசானுல் அன்றி வேறு எந்த வஸ்துவா அம் அறியக்கூடாததாய் இருந்ததென்றும், 4-வது, சம்பவமும் அதைத் தெரிவித்த தீர்க்கதரிசனமும் ஆகிய இரண்டினும் பூரண இசைவு தற்செயலாய் உண்டானதல்ல என்றும் அத்தாட்சிப்படுத் தக்கூடுமாகில், அத்தீர்க்கதரிசனத்துக்குக் காரணர் சருவேசுரன் தாமே என்பதும், அப்படிப்பட்ட தீர்க்கதரிசனத்தால் உறுதியாக்கப்பட்ட வேதமானது சருவேசுரனைல் அங்கீகரிக்கப்பட்ட வேதமே என்பதும் பிரத்தியக்குமாம்.



## 3-ம் அதிகாரம்

## வெளிப்படுத்திய வேதத்தைப்பற்றி விசேஷமாய்ச் சொல்லியது

1 வது, யூதவேதம். 2-வது, கிறீள்துவேதம்.

34. சருவேசானுல் வெளிப்படுத்தப்பெற்ற வேதம் ஒன் அ இருத்தல் அவசியம் என்றும், மனிதராற் கட்டப்பட்ட பொய்ச் சமயங்களிலிருர்து தேவவே தத்தைப் பிரித்துக் காண்பிக்கும் அறி குறிகள் எவை என்றும் இரண்டாம் அதிகாரத்திற் சொல்லப்பட் டது. இந்த முன்றும் அதிகாரத்திலோ, சருவேசான் மனித ருக்கு வெளிப்படுத்தியருளிய வேதம் எது என்று ஆராயக்கட வோம். இதனே ஆராயுமிடத்து, எல்லாக்காலங்களுக்கும் எல்லாத் தேசங்களுக்கும் பொதுவாய் விளங்குகின்றதாகிய கிறீஸ் துவே தம் ஒன்றே சருவேசு ஏனுல் அருளப்பட்ட வேதம் என்று கண்டு பிடிக்கிறேம். உள்ளபடி, கிறீஸ் துவேதமானது உலகாரம்பர் தொட்டே இருக் துவருகின் றது. சருவேசு என் முன்பு ஆதாமுக் கும் கோவாவுக்கும் ஆபிரகாம் முதலான அதிபிதாக்களுக்கும், பின்பு மோசேசுக்கும் தீர்க்கதரிசிகளுக்கும் அருளிச்செய்த வெளிப்படுத்தல்களோடு, கடைசியில் சருவலோக போதகாாய் இப் பூமியில் எழுந்தருளிவந்த மெய்யான தேவ மனி தனுகிய கிறீஸ்து நாதர் செய்த உலகப் பாசித்தமான வெளிப்படுத்தல்கள் கிறீஸ் துவேதத்திலேயே அடங்கியிருக்கின்றன என்பது தெளிவு. இந்த வெவ்வேறுன வெளிப்படுத்தல்களும் இவற்றுல் கற்பிக்கப்படும் வேத ஆசாரங்களும் வெளிக்கோலத்திலே தம்முள் வித்தியாசப்பட்டவை கள் என்றுலும், இவற்றின் உட்பொருளோ ஒன்றேயாம். அந்த உட்பொருள் யாதெனில்: முன்பு பிதாப்பிதாக்களுக்கு வாக்குப் பண்ணப்பட்டவரும், பின்பு யூதசாதியாருடைய வரிவேதத்தால் மிக த்தெளிவாகக் குறிக்கவும் தெரிவிக்கவும்பட்டவரும், கடைசியில் சுவிசேஷ வெளிப்படுத்தலினுல் சகல சனங்களும் ஆரா தித்துச் சிகேகிக்கும்படியாக உலகத்துக்கு அனுப்பப்பட்டவருமாகிய மேசியாவென்னும் யேசுக்கிறீன் துவேயாம். ஒரே வேதத்தின் மூன் றுபடி என்ன த்தகும் இர் த மூவி தவெளிப்படு த்தல்களுள், ஆதி வெளிப்படுத்தல் அல்லது இயல்வே தமானது கிறீஸ் துவே தத்தின் சாவையான ஆரம்பமென்னப்படும். இது ஆகிமனிதனின் காலம் தொடுத்து மோசேசின் காலம்மட்டும் வழங்கிவர் தது. மோசேச

வேதம் அல்லது வரிவேதமானது கிறீஸ் துவேதத்துக்கு ஓர் தெளி வான கிட்டிய ஆயத்தமாய் விளங்கி, யூதர்காலர்தொடுத்து யேசுக் கிறீஸ் துராதர்காலம்மட்டும் வழங்கிவர்தது. மூன்ருவதாகிய சுவி சேஷ வெளிப்படுத்தல் அல்லது கிறீஸ் துவேதமானது இரக்கணியத் தின் பூரண போதகமாய் மிளிர்கின்றது. மெய்யான தேவனும் மனி தனுமாகிய யேசு நாதரே கிறீஸ் துவேதத்தைப் போதித்து, அதைத் தமது களங்கமற்ற சீவியத்தினுலம் அற்பு தங்களினுலம் உறு திப்படுத்தியருளினர். பின்பு, அவருடைய அப்போஸ்தலர்க ஞம் இவர்களேப் பிண்தொடர்க்குவர்க போதகர்களும், அதை உலகத்தின் எல்லாத்திசைகளிலும் பரம்பச்செய்தார்கள். கிறீஸ்து வேதமே இனி உலகமுடியுமட்டும் குறைவின்றி விளங்கிக்கொண் டிருக்கும்.

35. ஆதிவேதத்தை இயல்வேதம் என்று சொல்லுமிடத்து, மனிதன் தானே, அந்த இயல்வேத அந்தஸ் தில், தான் விசுவசிக்க வேண்டிய சகல சத்தியங்களேயும் அநசரிக்கவேண்டிய சகல கற் பணேகளேயும் தன்சொர்த அறிவாற் கண்டுபிடிக்கக் கூடியவனுயிருர் தான் என்று தீர்மானிக்கத்தகாது. ஏனெனில், மேலேகண்டபிர காரம், திட்டமான தேவ வெளிப்படுத்தலின் உதவியின்றி, மனித யுத்தியினுல் இயல்வேதத்துக்கடுத்த எல்லாச் சத்தியங்களேயும் கற் பண்களேயும் அறிக் துகொள்ளக் கூடா து. ஆதலால், சருவேசு என் மனிதர் தங்கள் சுபாவ அறிவாற் தம்மை அறிர் துகொள்ளுர் தண யும் காத்திராமல், ஆரம்பத்திற்றுனே ஒரு தெளிவான வெளிப்படுத் தலால் ஆதிவேதத்தை அவர்களுக்குத் தெரிவித்தருளினர். எவ் வாறெனில், அவர் எல்லாப் படைப்புகளுக்கும், விசேஷமாய் மணி தருக்கும் கிருட்டிகர்த்தர் தாமே என்றும், தாமே சகலத்தையுங் காப்பாற்றி நடத்துபவர் என்றும், எல்லாவற்றுக்கும் ஏக நாயகர் என்றம், கட்டினகளே ஏற்படுத்தும் அதிபதியென்றும், தருமத் துக்குச் சம்பாவண்யும் அதருமத்துக்கு ஆக்கிண்யும் இடுபவர் என் றம் நம்முடைய ஆதி பிதாமாதாக்களாகிய ஆதாம் ஏவாளுக்கு உணர்த்தியருளினர். மேலம், இவர்கள் தமது சாயலாக உண டாக்கப்பட்டவர்கள் என்றும், தேவ ஆரா தணே முதலான வழி பாடுகளேச் சிருட்டிக்கப்பட்ட எந்த வஸ் துவுக்குஞ் செய்யாமல் தமக்கு மாத்திரமே செய்யவேண்டும் என்றும் போதித்தருளினர். ஆகவே, ஏகரும் சித்தியரும் சிருட்டிகர்த்தருமாகிய சருவேசுமன் ஒருவர் இருக்கிருர் என்பதும், அவர் தமது தேவாதீன த்தால் சக லத்தையும் ஆண்டு நடத்துகிறுர் என்பதும், அவருக்கு ஆராதனே செலுத்தவேண்டும் என்பதும், தேவதூ தரும் பிசாசுகளும் உண்டு ₽. **4.**—3.

என்பதம், மனிதன் பாவத்தாற் கெட்டுப் போனுன் என்பதும், அவன்மூலமாய் மற்றெல்லா மனிதரும் நித்தியகேட்டுக்கு உள்ளானர் என்பதும், உலகமீட்பர் எழுந்தருளிவருவார் என்பதும், மறுமைச் சீவியம் உண்டென்பதுமே ஆதிவேதத்தின் பிரதான சத்தியங்கள் எனப்படும். இச் சத்தியங்கள் காலாந்தாத்தில் அநேக சாதியாருக்குள்ளே அஞ்ஞானத்தினைம் ஆசாபாசங்களினையம் மாறுண்டுபோயின என்று அம், உலகத்திலுள்ள எல்லாச் சாதிக விடத்திலும் இவைகள் முன்னுருகாலம் வழங்கிக்கொண்டு வந்தனை என்பதற்கு அநேக அடையாளங்களே இன்றுங் காணலாம். இவ் வடையாளங்கள் எல்லாம் ஆதியிலே ஒரேயொருவேதம் சருவேசுரைல் மனிதருக்குத் தரப்பட்டதென்பதற்குப் பலத்த அத்தாட்சிகளாம். இயல்வேதமானது சுபாவப்பிரமாணங்களே அன்றி, ஒய்வு காளே அனுசரித்தல், பலியிடுதல் முதலான திட்டமான கற்பனே களேயும் அடக்கியிருந்ததென்று தெளிந்துகொள்ளத்தகும்.

இயல்வேதம் என்று சொல்லப்படுகிற ஆதிவேதத்தைக்குறித்து இந்தமட்டும் சொன்ன துபோதும். இனி, வரிவேதமாகிய யூதவே தத்தையும், அருள்வே தமாகிய கிறீஸ் துவேதத்தையும்பற்றிச் சற்று விரிவாகச் சொல்லக்கடவோம்.

## 1-ம் பிரிவு

### யூதவேதத்தின் பேரில்

36. யூதவேதமென்பது, சருவேசுரன் மோசேசு என்பவர் மூலமாக எப்பேய சாதியாருக்கு அருளிச்செய்த வேதமாம். யூத வேதத்திற்கு வரிவேதம் என்றும் பெயர். இயல்வேதமானது அறி யாமையாலும் பாவ அக்கிரமங்களாலும் உலகத்திற் படிப்படியாய் மாறுண்டுபோனதைச் சருவேசுரன் கண்டு, விர்வான ஒரு புதிய வெளிப்படுத்தஃச் செய்யவும், அது சுத்தமாகவும் அழியாதனித மாகவும் மனிதருக்குள் பாதுகாக்கப்பட்டு வரவும் திருவுளமானர். ஆதலால், உலகத்திலுள்ள சகல சாதியாருக்குள்ளும் ஒரு சாதியானர் தெரிந்தெடுத்து, அவர்களேத் தமது விசேஷ பாதுகாவலில் வைத்து அஞ்ஞான அந்தகாரக்கேடுகளினின்றும் கரப்பாற்றியருளினர். அந்தச் சாதியாருக்கு எபிரேயரென்றும், இசிறவேல வென்றும், யூதர் என்றும் பெயர். அவர்களுக்குப் பிதாவாயிருந்

தவர் ஆபிரகாம் என்பவரே. சருவேசுரன் தமக்கு மிகப்பிரீ தியான இர் த யூதசா தியாரிடத்திற்றுனே வரிவே தத்தையும் விசேஷமரக உலகமீட்பராகிய மேசியாவென்பவரின் பிறப்பைப்பற்றிய வாக்குத் தத்தத்தையும் ஒப்பித்தருளிஞர். ஆதலால், யூதவேதமானது, மேசியாவென்னும் உலகமீட்பர் பிறப்பாரென்னும் வாக்குத்தத்தத் தை அவர் பிறக்குர் தண்யும் அழியா தமுறையோடு பரம்பரையாக வைத்துக் காப்பாற்றியபின், அவர் பிறர் தவுடனே தான் வழக்கு ஒழிர்து அழிர் துபோக கியமிக்கப்பட்டிருர்தது.

37. சருவேசுரன் தம்முடைய பிரசையாகிய யூதசாதியா ருக்கு மோசேசுவைச் சர்வ அதிகாரியாக நியமித்து அவர்மூல மாகத் தாந்தாமே அவர்களே ஆண்டு தமது கற்பணேகளே அவர்களுக் குக் கொடுக் துக்கொண்டுவர் தார். மோசேசுவோ எனில், சருவே சு அனுல் அருளிச்செய்யட்பட்ட சகல சத்தியங்களேயும் கற்பணகளே யும் சனங்களின் கிமித்தம் கடத்தப்பட்ட அற்புதங்களேயும் மாறுத முறையாய் பின்சர் தானங்கள் எல்லாம் அறிர் த அநசரிக்கும்பொ ருட்டு, அவைகள் அணேத்தையும் யூதசா தியாரின் கண்முன்பாகவே எழுதிப் புஸ்தகமாக்கிஞர். அவர் அதிகாலங்களில் உள்ளபடி நடந்த விசேஷ சங்கதிகளேயும், தாம் எபிரேயசாதியாருக்குத் தல வராக கியமிக்கப்பட்ட நாள்முதல் தமது மாணமட்டும் நடந்த சம் பவங்களேயும், ஐந்து புஸ்தகங்களாகச் சேர்த்துவைத்தார். அவைக ளுக்கு மோசேசின் பஞ்சாகமம் (The Pentateuch) என்று பெயர். வேதாகமத்தின் முதற்பங்குகளாகிய அவைகள் முறையே அதி ஆகமம், யாத்திரை ஆகமம், லேவியர் ஆகமம், எண் ஆகமம், உபாகமம் என்றும் சொல்லப்படும். யூதர் பஞ்சாகம நூல்களே நியாயப்பிரமாணம் (Law) என்ற அழைக்கிருர்கள். ஏனெ னில் சருவேசுரன் மோசேசு மூலமாகத் தமது சனத்திற்கு அரு ளிச்செப்த கட்டளேச்சட்டமே அர்நூல்களின் மிகவும் முக்கிய மான பாகம். அவர் மோசேசு மூலமாக தமது கியாயப்பிரமா ணத்தை யூதருக்குப் பிரசித்தப்படுத்தினதின் கிமித்தம், இவருக்கு, யூதசனத்தின் சட்டநிரூபணர் என்னும் பெயர் உண்டாயிற்று.

மோசேசு மரித்தபின்பு, வேறு நூலாசிரியர்கள் தேவஏவு தல் பெற்று யூதசனத்தின் சரித்திரத்தை முறையாய் எழுதிவைத்தார் கள். சருவேசுரன் காலத்திற்குக்காலம் தீர்க்கதரிகிகளேத் தோற்று வித்து, அவர்களேக்கொண்டு தமது திருவுளத்தையும் வாக்குத்தத் தங்களேயும் மிரட்டல்களேயும் சனங்களுக்கு அறிவித்துக்கொண்டு வர்தார். அன்றியும், அத்தீர்க்கதரிசிகளே உலகரக்ஷகரைப்பற்றிய விசுவரசமானது சனங்களுக்குள்ளே அழிர்துபடாதபடி காப்பாற்

37

றப்படவும், அவருடைய இலக்ஷணங்களே விரிவாய் எழுதிக் காண் பித்து அவர் தீவிரமாய் எழுர்தருளிவருவாசென்று சனங்கள் காத்துக்கொண்டிருக்கச்செய்யவும் எழுப்பப்பட்டோராளுர்கள்.

முதன்முதல் தேவப்பிரசையாகிய எபிரேய சனங்களின் போ தீணக்காக இயற்றப்பட்ட மோசேசின் ஆகமங்களும், சரித்திர நூல், தீர்க்கதரிசன தூல், நீதிநூல், ஞான நூல் ஆகிய மற்ற வேதா கமங்களும் பழைய ஏற்பாடு (Old Testament) என் அபெயர் பெறும். ஏற்பாடென்பதும் உடன்படிக்கை என்பதும் ஒன்று. ஆகவே சருவேசுரன் எபிரேயரோடு செய்தருளிய தேவ உடன் படிக்கையும் (Covenant) அவர்களுக்குக் கொடுத்த கற்பீண்களும் வாக்குத்தத்தங்களுமாகிய எல்லாம் பழைய ஏற்பாட்டில் அடங் கும் என்று அறியத்தகும்.

யூதவேதத்தின் பிரமாணங்களும் ஒழுங்குகளுமாகிய முறை எல்லாம் பழைய ஏற்பாட்டு நூல்களின் உறு திப்பாட்டிற்றங்கியிருக் கின்றதென்பது மேலேகூறியவைகளாற் தெளிவாய்க் காண்பிக்கப் படுகின்றது. ஆதலால் 1-வது, அந்நூல்களின் உண்மையை நிச்சயப்படுத்துவதும், 2-வது, யூதவேதமானது தெய்வீகவேத மென்பதற்குரிய அடையாளங்கள் அந்நூல்களில் உண்டோ என்று விசாரிப்பதும் அவசியமாம்.

### I. பழைய ஏற்பாட்டின் எல்லா நூல்களும் விசேஷமாய் மோசேசின் பஞ்சாகமமும் உண்மையானவை என்பதின்பேரில்

38. எர்நாலாவது பொதுவிலே உண்மையான து என்று ஒப்பிப்பதற்கு மூன்று காரியம் கேடண்டப்படும். 1-வது, அர்நூல் அதற்கு ஆக்கியோன் என்று குறிக்கப்பட்டவராலும் குறிக்கப்பட்டகாலத்திலும் செய்து பிரசித்தப்படுத்தப்பட்டது என் பது நிச்சயமாயிருத்தல் வேண்டும். 2-வது, அர்நூல் இயற்றப்பட்ட காலர்தொட்டு யா தொரு விசேஷ மாற்றமும் அடையவில்லே என்பது நிச்சயமாயிருத்தல்வேண்டும். 3-வது, அர்நூலே ஆக்கியோன் உண்மையையே கூறின் என்பது நிச்சயமாயிருத்தல்வேண்டும். 3-வது, அர்நூலே ஆக்கியோன் உண்மையையே கூறின் என்பது நிச்சயமாயிருத்தல்வேண்டும். 3 வது, அர்நூலே ஆக்கியோன் உண்மையையே கூறின் என்பது நிச்சயமாயிருத்தல் வேண்டும். அதாவது: அர்தாலாசிரியன் தான் விவரிக்குஞ்சம்பவங்களே ஐயர்திரிபின்றி அறிர்தவனையும், தான் பிரசித்தப் படுத்துஞ்சங்கதேகளிற் பிறனை அணுப்பாதவனுகவும் இருத்தல் வேண்டும். இம்மூன்று அத்தாட்சிகளும் பஞ்சாகமத்துக்கும் பழைய ஏற்பாட்டின் மற்ற எல்லா தூல்களுக்கும் பூரணமாயுண்டு.

1. பஞ்சாகமமும் பழைய ஏற்பாட்டின் மற்ற தூல்களும் அவைகளே ஆக்கியோரென்று குறிக்கப்பட்டவர்களாலும் குறிக்கப்பட்டகாலத்தி லுமே எழுதிப் பேரசுத்தப்படுத்தப்பட்டவைகள்.

39. பஞ்சாகமத்தை எழுதிவைத்தவர் மோசேசு என்பவர் தாம் என்று எப்போதுங் கைக்கொள்ளப்பட்டுவர்திருக்கிறது. யூத சாதியாரோவெனில், தங்களுக்குத் தலேவராயிருந்தவரும் தங்கள் பிரமாணங்களே ஏற்படுத்தினவரும் மோசேசு என்றும், கங்கள் சரித் தெம் இராச்சியமுறை வேதச் சட்டங்கள் ஆகியவைகளே அடக்கிய ் நூல்களாகிய பஞ்சாகமத்தை எழுதிப் பிரசித்தப்படுத்தினவரும் மோசேசுவேயன்றி வேறு ஒருவால்லவென்றும், தாங்கள் உற்பத்தி யானகாலக்கொடுத்து மாருத பரம்பரைமுறையோடு ஒருவாய்ப் படச் சாதித்துக்கொண்டு வக்தார்கள். மேலும், அக்தூல்கள் தங் களுக்கு மிகவும் அவமானமான கண்டனங்களே அடக்கியதாயிருக் தாலும், தங்களே ஒர் என்றிகெட்ட சாதியென்றும் அழைச்சலில் லாத மூர்க்கமுள்ள சனமென்றும் தங்கள் தஃவரோடு எப்போ தும் விரோதித்தெழும்புங் குணமுள்ளவர்கள் என்றும் அடிக்கடி கூறுகிறதாயிருர்தாலும், ஆர்நூலேயுண்டாக்கினவர் தங்கள் தலே வரான மோசேசுவே என்னும் இடையருத பரம்பரையை மறுக்க வாவது, ஒரு சிறிதேனும் மாற்றவாவது யூதசாதியார் ஒருகாலுக் துணிர் தேயில்லே.

பஞ்சாகமம் உள்ளபடியே மோசேசுவால் எழு தப்படாமல் அவ ருக்கு செடுங்காலத்தின்பின் வந்த வேறு ஒருவாால் உண்டாக்கப் பட்டதாயிருந்தால், அதை யூதசா தியார் எல்லாரும் தங்கள் முதற் தலேவருஞ் சட்டநிரூபணருமாகிய மோசேசுவாலே உண்டாக்கப் பட்டதை அங்கேரித்தும், மிகுந்த வணக்கத்தோடு காப்பாற்றிக் கொண்டும் வருவார்களா? ஒருபோதுமில்லே. அன்றியும், தாங் கள் அடிக்கடி வாசித்துக்கொண்டுவரும் பொருட்டு எப்போதும் கையில் வைத்திருந்த நூல் இன்னுராலேயே உண்டாக்கப்பட்டது என்பதை அவர்கள் அறியா திருந்தார்கள் என்று சொல்லக் கூடு மோ? ஒருபோதுங் கூடாது. ஆதலால் யூதசாதியார் தங்கள் பரம்பரையின்படி ஒருவாய்ப்பட நிச்சயிப்பதுபோல மோசேசுவே பஞ்சாகமத்தைச் செய்தவர் என்பது தெளிவாயிருக்கின்றது.

பழைய ஏற்பாட்டின் மற்ற எல்லா நூல்களும் அப்படியே உண்மையானவை. அவைகளுக்கு ஆக்கியோர் என்று குறிக்கப் பட்டவர்களாலும் குறிக்கப்பட்ட காலத்திலுமே அவைகள் எழு திப் பிரசரிக்கப்பட்டவைகள் என்பதற்கு அவைகள் கூறுஞ் சம்பவங் களிலுள்ள பூரண பொருத்தமும் திறம்பாத சாட்சி பகருகின்றது. அப்பொருத்தம் எத்தன்மையானதோவெனில், அந்நூல்களுள் ஒவ்வொன்றிலும் விபரிக்கப்பட்டிருக்கும் சம்பவங்கள் எல்லாம், முன்போகும் நூல்களில் எடுத்துக் கூறப்பட்டிருக்கும் சம்பவங்க ளின் உண்மைக்கு ஓர் அத்தாட்கியாகவும், பின்வரும் நூல்களின் சம்பவங்களுக்குச் செலுத்தும் ஓர் வழியாகவும் விளங்குகின்றன. அப்படியிருக்க, அக் நூல்களுள் ஒன்றுவது குறிக்கப்பட்ட காலத்திற் ளுனே இயற்றப்படாமற் பிற்காலத்திலே செய்யப்பட்டதெனில் முன்சொன்ன பொருத்தம் நீங்கி எல்லா நூல்களின் காலவரை யறையும் மாறுபட்டு மயங்கும். மயங்கவே, பஞ்சாகமம் முதல் மற்றெல்லா ஆகமங்களும் பின்னேக்காலத்தில் ஓர் புரட்டளுல்செய்து வெளிப்படுத்தப்பட்டன என்று தீர்மானிக்கவேண்டும். அப்படித் தீர்மானித்தலோ கூடாது. ஆதலால், ஆக்கியோரும் சம்பவங்க ளும் காலமுமாகிய எல்லாம் ஒரு சிறிதேனும் மாறுபடாத பூரணப் பொருத்தத்தோடு விளங்கும் நூற்பரம்படையை கோக்குமிடத்து அந்நூல்கள் எல்லாங் குறிக்கப்பட்ட ஆகிரியராலுங் குறிக்கப்பட்ட காலங்களிலும் செய்து பிரசுத்தமாக்கப்பட்டன என்றே அவசிய மாய் ஒத்துக்கொள்ளவேண்டும்.

- II. பஞ்சாகமமும் பழைப ஏற்பாட்டின் மற்ற நூல்களும் யாதொ ரு விசேஷமாற்றமும் அடையாதவைகள்.
- 40. பஞ்சாகமத்தின் சரித்திர சம்பவ விபரிப்பிலாவது, விசுவா சத்தையும் நல்லொழுக்கத்தையும்டுத்த விஷயங்களிலாவது எப்போ தாவது எவ்வித விசேஷமாற்றமுமடைந்திருத்தல் கூடாது. ஏனெ னில், யூதசாதியாருடைய உற்பத்தியையும், அவர்களுடைய திரு வேதத்தையும், இரசாங்க முறையையும், முன்னேரின் சரித்திரங் களேயும் விசேஷ சுதர்தாங்களேயும், வழக்கங்களேயும், அவர்களுக் காகவும் அவர்கள் கண்முன்பாகவுஞ் செய்யப்பட்ட அற்பு தங்களே யும் பஞ்சாகமம் அடக்கியிருந்தபடியால், அவர்கள் அவைகளே த் தங்களுக்கு அருமையான நூல்களாகக் கைக்கொண்டு தங்களு டைய ஒவ்வொரு குடும்பத்திலும் பூச்சியமாய்வைத்துக் காப்பாற் றித் தினர்தோறும் அதில் ஒவ்வொருபகுதியை வாசித் துக்கொண்டு வர்தார்கள். அன்றியும், அதில் ஒரு பிரதி, முன்பு உடன்படிக்கைப் பேழையிலும் பின்பு தேவாலயத்திலும் வைத்துக் காப்பாற்றவும், ஏழுவருஷத்துக்கு ஒரு தாம் பிரசித்தமாக வாசிக்கவும்பட்டு வர்தது. மேலும் அக்கால யூதசனம் எல்லாம் அர்நூல்களேயும் அதில் எழுதப்பட்டிருந்த சகல சம்பவங்களேயும் பூரணமாய் அறிந் திருந்தது என்பதற்குச் சர்தேகமில்வே. அப்படியிருக்க, அதில் யாதேனுமொரு விசேஷ மாற்றத்தை எவனுவது வருவிக்கத் துணிக்

தான் என்று எண்ணுவது எப்படி? யூகருக்குள் எத்தண குடும் பங்கள் உண்டோ அத்தணேயாகப் பெருகியிருந்த பிரதிகளே எல்லாம் ஒருவன் ஒருமிக்கச்சேர்த்து, ஒருவருக்குந் தெரியாமல் எல்லாவற்றிலும் ஒரேதன்மையான மாற்றங்களேச் செய்திருக்கலாம் என்று உத்தேகிக்கவுங் கூடுமோ? ஒருபோதுங் கூடாது. ஆதலால், பஞ்சாகமத்தில் யாதொரு விசேஷமாற்றமுஞ் செய்யப்படவில்லே என்று தீர்மானிக்கக்கடவோம். அன்றியும், பஞ்சாகமத் துக்கும் மற்ற ஆகமங்களுக்கும் இடையே மிகப்பெரிதான ஒற்றனமைகயும் இருப்பதால், பஞ்சாகமத்தில் ஒருவன் உண்டாக்கத் துணியும் விசேஷ மாற்றங்களே எல்லாம் மற்ற ஆகமங்களில் உண்டாக்கத் துணியும் விசேஷ மாற்றங்களே எல்லாம் மற்ற ஆகமங்களில் உண்டாக்கத் துணியும் விசேஷ மாற்றங்களே எல்லாம் மஞ்ற ஆகமங்களில் உண்டாக்கத் துணியும் விசேஷ மாற்றங்களே எல்லாம் மஞ்ற ஆகமங்களில் உண்டாக்கத் துணியும் விசேஷ மாற்றங்களே எல்லாம் மஞ்ற ஆகமங்களில் உண்டாக்கத் துணியும் விசேஷ மாற்றங்களே எல்லாம் மருறை ஆகமங்களில் உண்டாக்கத் துணியும் விசேஷ மாற்றங்களே எல்லாம் யாதொரு விசேஷமாற்றமும் அடையா தவைகளேயாம் என்பது பிரத்தியக்கும்.

- III. பஞ்சாகமத்திலும் மற்ற ஆகமங்களிலும் விபரிக்கப்பட்ட சம்பவங்கள் எல்லாம் மெய்யானவைகள்.
- 41. பஞ்சாகமத்தை எழுதி வைத்தவராகிய மோசேச ஆதி யாகமத்திலாவது, மற்ற நாலு ஆகமங்களிலாவது, தாம் விபரிக் கும் சம்பவங்கள் எல்லாவற்றையும் முழுதும் நிச்சயமாய் அறியக் கூடியவராயிருந்தார். ஆதியாகமத்திலே தாம் எழுதிய சம்பவங் களேப் பாரம்பரிய மூலமாய் அறிக்துகொள்ளுதல் அவருக்கு மிக வும் எளிதாயிருந்தது. அச்சம்பவங்களேச் சருவேசுரன் தாமே தெளிவித்தருளியவர்களிடத்திலிருந்தாவது, அவைகளேக் கண்ணு ரக்கண்டவர்களிடத்திலிருந்தாவது, மோசேசு நன்முய் அறிர்து கொள்ளக்கூடியவாரயிருக்தார். ஏனெனில், அவர்களுக்கும் இவ ருக்கும் இடையே கடக் தபோன தவேமுறைகள் சிலவேயாம். அன் றியும், அச்சம்பவங்களின் ஞாபகமான து பாடல்களாலும் இடங் களின் ஆட்களின் காரணப் பெயர்களாலும் சுருக்கமான கல்வெட் டுகளாலுங் காப்பாற்றப்பட்டிருக்தது. மற்ற காலு புஸ்தகங்களி இம் சொல்லப்பட்ட சம்பவங்களேப்பற்றியோவெனில், அவைக ளெல்லாம் பிரசித்தமும் புலப்பாடும் காத்திரமுமான செயல்களா யிருந்தன. உதாரணம்: பார்வோன் அரசன் முன்னிலேயிற் செய் யப்பட்ட அற்பு தங்களும், செங்கடஃக் கடந்த தும், வளுந்தாத்தில் மன் தைபாழிர்த் தம் பிறவுமாம். இச்சம்பவங்களுமோ தம்மா லும், தம் கண்முன்பாகவும் நடத்தப்பட்டவைகள் ஆகையால் இவைகளே மோசேசு அறிர்திருர்தார் என்று சொல்லவும் வேண்டுமோ ? ஆத லால் மோசேசு தாம் நன்றுயறிந்திருந்த சம்பவங்களேயோ பஞ்

41

சாகமத்தில் எழுதிவைத்தார் என்பது நிச்சயம். இனி, மோசேசு பஞ்சாகமத்தை எழு துவதில் பிறரை அணப்பவில்ஃயோ எனில், இல்லே என்பதற்கு அவருடைய நேர்மையும் தாழ்ச்சியும் அடக்க மும் அசத்தியத்தின்மேல் வெறுப்புமுள்ள ஒழுக்கம் தகுந்த சாட்சி கூறுகின்றது. அவருடைய போதகமோ தருமரெறியையும் பரி சுத்தத்தையும் அடக்கியது என்றும் தேவபயத்தை உண்டாக்குவ தென்றுங் காணு தவர் யார்.

அன்றியும், மோசேசு தமது சரித்திர பாகங்களில் அசத்திய மான சங்கதிகளே விபரித்துப் பிறரை அணுப்பக்கருதியிருந்தாலும் அவருடைய கருத்து கிறைவேறுமோ? ஒருபோதும் கிறைவே ருது. ஏனெனில், கீங்கள் செங்கடலுக்குடே திறக்கப்பட்ட பாதையிலே கால் நண்யாமல் கடக்தீர்கள், காற்பதுவருஷகாலமாக வருந்தாத்தில் மன்னு என்னும் ஆச்சரியமான உணவாற் போஷிக் கப்பட்டு வர்தீர்கள் என்று, இவை முதலான மிக ஆச்சரியமான சம்பவங்களே மோசேசு யூதருக்குச் சொல்லும்போது, அவைகள் <u>நடவாத சம்பவங்கள் என்றுல் யூகர் அவைகளே நம்புவார்களா?</u> மோசேசை ஒரு அணப்பியென்று சிர்தியார்களா? அவ்வளவு தப்பறைகள் நிறைந்த ஒரு நூலேத் துவேஷித்துத் தள்ளிவிடுவார்க ளல்லவா? ஆனல், யூதர் அவ்வாறு செய்யாமல் பஞ்சாகமத்தை ஒரு தெப்வீகமான தூலென்ற பூச்சியத்தோடு அங்கேளித்துக் கொண்டபோகே, அதிற்கூறப்பட்ட சம்பவங்கள் எல்லாவற்றையும் மெய்யென்று ஒத்துக்கொண்டார்கள் என்பது தானுய் விளங்கும். ஆதலால், மோசேசு தமது நூல்களாற் பிறரை அணப்பினவால்ல. மேலம், சருவேசு சன் மோசேசு மூலமாகச் செய்த மெய்யான அற்பு தங்களும் இவருடைய நூலின் உண்மையை உற திப்படு த் தும் அசையாத அத்தாட்சிகளாம். பஞ்சாகமத்தின் உண்மையை உருசுப்படுத்தும்படி மேலேபெடுத்துக்கூறிய கியாயங்கள் பழைய ஏற்பாட்டின் மற்ற நூல்களுக்கும் பொருந்துமென்றும், அந்நூல் களின் உண்மையை ஒரு சிறிதாவது குறைக்கக்கூடிய எதிர் கியா யங்களில்ஃயென் அம் உணர்க் துகொள்க.

#### II. யூதவேதம் தெய்வீகமானது என்பதற்கரிய அத்தாட்சிகளின் பேரில்

I. அற்புதங்களாற்பெறப்படும் அத்தாட்டுகள்

42. சருவேசான் யூதருடைய வேதத்தை ஏற்படுத்திப் பரி பாலிக்கும் பொருட்டு அகேக அற்புதங்களே கடத்தியருளினர் என்று பழைய ஏற்பாட்டு நூல்கள் தெளிவாய்ச் சாட்சியிடுகின்றன.

அவ்வற்பு தங்களுட் சில வருமாறு:—எகிப் துதேசத் தில் வாதைகள் கடக்ததும், செங்கடலுக்கடே இசிறவேலர் பிரயாணஞ்செய்ததும், வரை தாத்திலே மன்னு என்னும் அப்பம் பொழிர் ததும் பிறவுமாம். மோசேசுவாலும் அவர் முன்னிலேயிலும் இயற்றப்பட்ட இந்த அற புதங்கள் எல்லாம் என்னத்தை அத்தாட்சிப்படுத்துகின்றன? யூத ருடைய வேதப்பிரமாணங்களேப் பிரசுத்தப்படுத்தினவராகிய மோ சேசு சருவேசுரனுடைய முழு அநமதியோடேயே அப்படிச் செய்தார் என்பதை அத்தாட்சிப்படுத்துகின்றன.

மோசேசு மரித்தபின்னும் அற்புதங்கள் அற்றுப்போகவில்லே. யூதசாதியாருடைய காலமுழுவதிலும் அற்பு கங்கள் ஒன்றின்பின் ஒன்றுகத்தொடர்ந்து, சருவேசுரன் தாமே தமது சனத்தை ஆண்டு நடத்திக்கொண்டிருந்தார் என்பதைத் தெளிவாய்க் காண்டுக்கின் றன. யோசுவா என்பவர் கற்பித்த மாத்திரத்தில் யோர்தான் என்னும் மகா நியானது பாயாது ஒழிக்கது; சூரியன் படாது தரித் துநின் அவிட்டது. மீளவும், யூதரோடு யுத்தஞ்செய்து அவர் களே நிர்முலமாக்க நிணத்த செனெக்கெரிப் என்பவனுடைய சேண யில் ஒரு வக்ஷத்தெண்பத்தையாயிரம் பேரை சருவேசு எனு லனுப்பப்பட்ட ஒரு தேவதாதன் ஒரு இரவிற்றுனே சங்கரித்துச் சத் துருக்களேப் புறங்காட்டச்செய்தார். இவ்வற்பு தங்களும் இவை போலும் எண்ணிறந்தவைகளும் மெய்யான அற்பு தங்களுக்குரிய குணங்களேப் பூண்டிருக்கின்றன. எவ்வாறெனில், இவைகள் 1-வது. கண்டோர் சகலருடையவும் புலன்களுக்குத் தோற்றிய வைகளாயிருந்தன. 2-வது. இயற்கைவி திகள் சகலத்தையும் கடந்தவைகளாயிருந்தன. 3-வது. இச்சம்பவங்கள் எவ்வித சந் தேகத்துக்கும் இடம்வையாத நிச்சயமுள்ளவைகளாயுமிருக்தன. அகையால், இவைகள் மெய்யான அற்பு தங்களேயாமென அறிக.

II. தீர்க்கதரிசனங்களாற்பெறப்படும் அத்தாட்சிசள்

43. பழைய ஏற்பாட்டு நூல்கள் அகேக தீர்க்கதரிசனங்களே அடக்கியிருக்கின் நன. அவைகளுட்சில மோசேசு பிறக்குமுன் வசனிக்கப்பட்டவை. அவைகள் அபிரகாமுக்குச் செய்யப்பட்ட வாக்குத்தத்தங்களேயும், அவருடைய தொகையான சர்ததியை யும். எகிப் துகேசத்தின் அடிமைத்தனத்தையும், வாக்குத்தத்த பூமியை யாக்கோபின் சர்ததியார் சுதர்தரித்துக்கொள்ளுவதை யும் அடுத்தவைகளாம். சில மோசேசுவாலேயே பிரசித்தப்படுத் தப்பட்டன. இவைகள் எகிப் துதேசத்திலிருர் து புறப்படும்போ து இருபதுவயதும் அதற்கு மேற்படவுமுள்ள இசிறவேல் சனங்களில் யோசுவரவும் காலேபும் கீங்க வேறெருவரும் வாக்குத்தத்த பூமி

யிற் பெரவேசிக்கமாட்டார் என்பதையும், வேதப்பிரமாணங்களே அதாசரிப்பவர்களுக்குக் கிடைக்கும் ஆசீர்வா தங்களேயும், அதாசரியா தவர்களுக்குக் கிடைக்கும் சாபங்களேயும் பற்றியவைகளாம். சிலவோவெனில், மோசேசு மரித்தபின் வேறு தீர்க்க தரிசிகளால் வசனிக்கப்பட்டவை. உதாரணமாக: இசிறவேலர் பரபிலோனில் அடிமைகளாயிருப்பார்கள் என்பதும், அவ்வடிமைத்தன த்தில் எழு பது வருஷங்கள் செல்லுமென்பதும், இருதூறு வளுஷங்களின்பின் பிறக்கும் பேர்சிய அரசதைய சிரூஸ் என்பவஞல் அவர்கள் சிறை மீட்கப்படுவார்கள் என்பதும், நினிவேயும் பாபிலோனுமாகிய இரு பட்டினங்களுக் சங்கரிக்கப்படுமென்பதும் பிறவுமாம்.

இவைகளில் மெய்யான தீர்க்கதரிசனங்களுக்குரிய குணங்கள் எல்லாம் குறைவின்றிக் காணப்படுகின்றன. 1-வது, குறித்த சம்ப வங்கள் எல்லாம் முன்னேறவே அறிக் து தெளிவாய்க் கூறப்பட்டன. 2-வது, சம்பவங்கள் எல்லாம் முன்னேற உரைக்கப்பட்ட பாகாரமே சுமுத்திரையாய் நடந்தேறின. 3-வது, அவைகள் சிருட்டிக்கப்பட்ட எந்த அறிவுள்ள வஸ் துவாலும் முன்ன றியப்படக் கூடா தவைகளாயிருக் தன. இத்தொகைப்பட்ட சம்பவங்களும், இவற்றின் விபரங்களாகிய காலமும் இடமும் அகேக யுகங்களின் முன் கூறப்பட்ட தீர்க்கதரிசனங்களோடு திட்டமாய்ப் பொருந்தி யிருப்பது தற்செயலின்காரியம் என்று சாதித்தல் ஒருபோதங் கூடாது. ஆகையால், இவை எல்லாம் இறக் தகால த்தையும் எதிர்கா லத்தையும் நிகழ்காலமாக உடையவராகிய சருவேசுரனுல் நடந்த மெய்யான தீர்க்கதரிசனங்களேயாம். ஆதலால், யூதவேதமானது சருவேசானுலேயே ஸ்தாபிக்கவும் பரிபாலிக்கவும்பட்டுவர்த்து என்பதற்கு மெய்யான அற்பு தங்கள் அத் தாட்சியாயிருப்ப துபோல மெய்யான தீர்க்கதரிசனங்களும் ஆத்தாட்சியாயிருக்கின்றன என்று தீர்மானிக்கத்தகும்.

44. அற்பு தங்களும் தீர்க்க தரிசனங்களுமாகியவற்றுற் பெ றப்படும் அத் தாட்கிகளேயன்றி யூதசா தியாரின் ஏற்பாடு, அவர்க ளுடைய இராசாங்கப் பிரமாணங்கள் வைதீகப்பிரமாணங்கள், அவர் கள து தருமறூலின் பரிசுத் தம் ஆதியவைகளிலிருக் தும் அகே அத் தாட்சிகளேயெடுத் துக் காண்பிக்கலாம். யூதசா தியாரின் ஏற்பாடு முதலாகச் சொல்லப்பட்டவைகள் எல்லாம் சருவேசுரன் தாமே யூத வேதத்தை அதாவது வரிவேதத்தை தமது சருவ ஞா னத்தினைறும் வல்லமையினைறும் ஸ்தாபித் துப் பரிபாலித்து வக் தார் என்பதைத் தெளிவாய் ஒப்பிக்கின்றன.

45. தேவவழிபாட்டைச் சுத்தமாய்க் காப்பாற்றவும், உலக சக்ஷகவைப்பற்றிய வாக்குத்தத்தத்தைத் தலேமுறை தலேமுறைபாக நிலு நிறுத்தவும், தீர்க்கதரிகிகளால் முன் கூறப்பட்ட தேவ சட்ட நிருபணராகிய யேசுநாதரால் பிரசித்தப்படுத்தப்படும் அருள்வே தத்திற்கு ஓர் ஆரம்பமாக விளங்கவுமே வரிவே தமும் அதன் கற்ப கோகளும் விசேஷமாய் சியமிக்கப்பட்டிருந்தன. ஆதலால், அந்த வரிவேதமானது கிலகாலமாகமாத்திரம் நிலேநின்று சகல சாதியா ரா லம் காத்திருக்கப்பட்ட உலகரகூகர் தோன் றினவுடனே ஒழிந்து போகவேண்டிய தன்மையுடையதாய் இருக்தது. கிறீஸ்துவேதக் தோன் நினவுடனே வரிவே தமான து வழங்காமல் நின் றுவிடும் இயல்பினேயுடைய தாயிருந்த து என்ப திஞல், அவ்வே தத்தின் போ த கத்தையும் கல்லொழுக்கங்களேயும் அடுத்த பகுதியும் மறைக்கு போக வேண்டியது என்று கருதத் தகாது. ஏனெனில், வேதபோ தகம் முதலானவைகள் சருவேசு அடையவும் கிருட்டிகளுடைய வும் இயற்கையைப் பொறு த் தவைகளாய் இருக்கின் றமையால் ஒரு போதும் மாறு தவைகளாம். சடங்கு முதலிய ஏற்பாடுகளோ கா லத்துக்கும் இடத்துக்கும் ஏற்ப மாறத்தக்கவைகள். ஆதலால், வரிவே தமான து வே தபோ தகத்தின் மட்டில் அல்ல, யூதசா தி யொன்றுக்குமே சொர்தமாகிய நீதியையும் சடங்குகளேயும் அடுத்தபிரமாணங்களின் மட்டில் மாத்திரம் அழிக்துபோக வேண் டிய தாயிருர்த் து. அன் றியும், தீர்க்க தரிசிகளின் வசனப்படி, பழைய வேதத்திற்கும் அதின் ஏற்பாடுகளுக்கும் பதிலாக ஒரு புதிய சட்ட நிருபணரும் ஒரு புதிய ஏற்பாடும் ஒரு புதிய குருத்துவமும் ஒரு புதிய பவியும் உண்டாக்கப்பட வேண்டியவைகளாயிருக் தன. உலகத்திலுள்ள எல்லாச் சாதிகளிலுமிருந்து எடுத்துச் சேர்க்கப் பட்ட ஒரு புதிய சனமானது யூதசனத்துக்குப் பதிலாக கியமிக் கப்படுமென்று மோசேசுவும் தீர்க்க தரிசிகளும் ஏலவே வசனித்தும் இருக்தார்கள்.

## 2-ம் பிரிவு

#### கிறீஸ்துவேதத்தின் பேரில்

46. யூ தவே தத்தின் பூரணபருவமாக த் தாபிக்கப்பட்ட வே தமே கிறீஸ் துவே தமாம். கிறீஸ் துவே தம் என்னும் பெயர் அவ் வே தத்தை உண்டுபண்ணின் வராகிய யேசுக்கிறீஸ் து நாதரிலிருந்து பிறந்தது. மோசேசுவால் புதிய சட்ட கிரூபணரென்று தீர்க்க தரி

சனமாய் வசனிக்கப்பட்டவரும் இவரே; தீர்க்க தரிசி களால் வாக்குப்பண்ணப்பட்டவரும் யூதசாதியாராலும் அதிபிதாக் களாலுங் காத்திருக்கப்பட்டவருமான மேசியாவும் இவரே. மெய் யான தேவகுமாரனுகவும் பழைய ஏற்பாட்டுச் சடங்குகளேயும் பலி களேயும் நீக்கிவிட உத்தியோகம்பூண்டவராகவும் எழுந்தருளிவர் தவராகிய யேசுக்கிறீஸ் துரா தர், தமது அருள்வே தத்தைப் பிரசித் தப்படுத்தியருளியபோது, வரிவேதத்தின் போதகம் ஒழுக்கம் தெய்விக ஏற்பாடுகள் ஆகியவைகளின் சாரத்தை மாற்றினவரல்ல. இயல்வேதம் வரிவேதமாகியவைகளிற் காணப்படும் போதனேயின் உட்பொருளான து சுவிசேஷ போதகத்திலுங் காணப்படும். அன் றியும் அருள்வேதமான து முன்போல இருவேதங்களின் விரிவும் சாங்கோபாங்கமுமேயாம். கிறீஸ் துவே த ஸ் தாபகமும், யேசுக் கிறீஸ் துவின் சீவியவரலாறு, அதாவது: திருப்பிரசங்கங்களும், அவர்செய்தருளிய அற்புதங்களுமாகியவைகளின் பொழிப்பு புதிய ஏற்பாட்டு நூல்களில் அடங்கியிருக்கின்றது. ஆகலால், யேசுக் கிறீஸ்துநாதரால் அருளப்பட்ட வேதம் சருவேசுர்னுற் தரப்பட்ட வேதர்தானேவென்று எல்லாருக்குர் தெளிவாகும் பொருட்டு 1-வது, புதிய ஏற்பாட்டு நூல்களின் உண்மை எப்படிப்பட்டது என்றும், 2-வது, இந்நூல்கள் கிறீஸ்துவேதர் தெய்வீகமானது தான் என்று தவருத அத்தாட்சிகளால் ஒப்பிக்கின்றனவோ என் அம் அராயக்கடவோம்.

#### I. புதிய ஏற்பாட்டு நூல்களின் உண்மை

47. உரோம அரசர்களாகிய அகுண்துசும் திபேரியுசும் செங்கோல் நடாத்திய காலத்தில், ஞானத்திலும் வல்லமையிலும் உயர்ந்தவராகிய யேசுக்கிறீஸ்துவென்னும் ஒரு மகான் தோற்றிஞர் என்னுஞ் சம்பவமானது, கிறீஸ்தவர்களால் மாத்திரமன்றி யூதர் அஞ்ஞானிகள் முதலான சகலாரலும், பிரசுத்தமாகவும் ஒருவாய்ப் படவும் அங்கேரித்துக்கொள்ளப்பட்ட ஒரு சம்பவமாம். அவர் முன்பு தாமாகவும், பின்பு தம்முடைய சீஷர்மூலமாகவும், பரிசுத்த மும் சாங்கோபாங்கமும் உள்ள ஒரு திவ்விய போதகத்தைப் பிரசித் தப்படுத்தியருளிஞர். அவர், தாம் சருவேசானுல் அனுப்பப்பட் டவரென்றும் மெய்யான தேவசுதனென்றும் கூறித் தமது தேவ அதிகாரத்தையும் தமது போதகத்தின் உண்மையையும் ஆச்சரியத் துக்குரிய அகேக அற்புதங்களால் உருசுப்படுத்தியருளிஞர். அன் றியும், தீர்க்கதரிசிகள் மேசியாவைக் குறித்த முன்னே றவே வசனித்ததெல்லாம் தம்மிடத்தில் நிறைவேறும்படி விளங்கிஞர். அவருக்கு அப்போஸ்தலர்களும் சீஷர்களுமாய் இருந்தவர்களில்

சிலர் தங்கள் தேவகுருவானவரிடத்திற் கண்டவைகளிலும் கேட்ட வைகளிலும் சிலபாகங்களே நூல்களாகச்சேர்த்து எழுதிவைத்தார் கள். புதிய ஏற்பாடு என்று சொல்லப்படும் அர்நூல்கள் இருபத் தேழு. அவையாவன:—சுவிசேஷங்கள் நாலு; அப்போஸ்தலர் நடபடி ஒன்று; அர்ச். சின்னப்பர் கிருபங்கள் பதினுலு; அர்ச். இராயப்பர் கிருபங்கள் இரண்டு; அர்ச். இயாகப்பர் கிருபம் ஒன்று; அர்ச். அருளப்பர் கிருபங்கள் மூன்று; அர்ச். யூதா கிருபம் ஒன்று; காட்சி ஆகமம் ஒன்று. இர்நூல்கள் எல்லாம் பழைய ஏற்பாட்டு நூல்களேப்போல் உண்மையானவைகள் என்றும், இவ்வுண்மையை உருசுப்படுத்தும் அத்தாட்சிகள் எல்லாம் அவைகளில் உண்டென்றும் காட்டக்கடவோம்.

I. புதிய ஏற்பாட்டு நால்கள் எல்லாம் அவைகளே ஆக்கியோர் என்று குறிக்கப்பட்டவர்களாலேயே இயற்றப்பட்டவைகள்.

48. புதிய ஏற்பாட்டு நூல்கள் அத்தணேயும் (சிஷர்கள் எழு திய இரண்டு சுவிசேஷங்கள் புறகீங்கலாக) அப்போஸ் தலர்களா லேயே எழுதிப் பிரசுத்தப்படுத்தப்பட்டன என்பதும், எல்லாம் இர்ராள் மட்டுர் தஃமுறை தஃமுறையாகக் காப்பாற்றப்பட்டு வர்திருக்கின்றன என்பதும், உலகத்தின் எத்திசையிலும் பார்திருக் குர் திருச்சபையால் ஒருவாய்ப்பட நிச்சயிக்கப்படுஞ் சத்தியங்க ளாம். அஞ்ஞானிகளும் திருச்சபையைவிட்டுப் பிரிந்த பதிதருமே இவைகளுக்கு உறு தியான சாட்சியிடுகிறுர்கள். புதிதரானவர்க ளோவெனில் இத்தெய்வீக நூல்களில் தங்கள் தூப்போ தணகளேக் கண்டிக்கும் பகுதிகளேக் கெடுக்கவும், வேறு அர்த்தமாக மாற்ற வும் எத்தனே பிரயாசப்பட்டாலும் அந்நூல்களே உண்டாக்கினவர் கள் அப்போஸ்தலர்கள்தாமே என்பதை மறுக்க ஒருகாலுக் துணியவேயில்லே. யேசுகாதசென ஒருவர் இருக்கவில்லே என்றும் புதிய ஏற்பாட்டு நூல்கள் அப்போஸ்தலரால் எழுதப்படவில்ல என் அம், இக்காலத் திற் சிலர் பிதற் அவதில் போவெனில், அவிசு வாசிகளுக்குள்ளும் பதிதர்களுக்குள்ளும் ஒரு சிலர் இப்படிக் கூறுகிறுர்கள் என்பது மெய்தான். இவர்கள் சொல்லும் நியா யங்களோ தம்முள் ஒவ்வா தவைகள் அகையால் அவைகள் அவர்க ளுடைய அறியாமையையும் கபடத்தையுமே துலாம்பாப்படுத்து கின்றன. அறிவாளிகளாகிய அவிசுவாசிகளும் பதிதருமோ யேசுக்கிறீஸ் து நாதர் உலகிலி ரு ந்தார் என் பதும், அப் போள்தலரே புதிய ஏற்பாட்டு நூல்களின் ஆகிரியர்கள் என்பதும், உறு தியான சத்தியமென்பதற்குப் பலத்த அத்தாட்சிகளே எடுத் துத் தெளிவாய்க் காண்பித்தபின், இச்சத்தியத்தை மறுக்கத் துணிபவன் அலேக்சார்தர், ரெப்போலியன் முதலான அதிபதிகள் ஒருபோதுமிருர்ததில்ஃபென் அம், தற்காலத்து தூலாசிரியர்கள் எழுதிய அர்தர்த நூல்கள் அவர்களால் எழுதப்படவில்ஃ என் அம் கூஅம் முழுமுடனுவானென் அசொல்லி முடித்தார்கள்.

II. புதிய ஏற்பாட்டு நூல்கள் எல்லாம் யாதொரு விசேஷ மாற்ற மும் அடையாதவைகள்.

49. இந்நூல்கள் அப்போஸ்தலர்களால் எழுதப்பட்ட பிவ காரமே இர்ராளமட்டுங் காப்பாற்றப்பட்டுவர் திருக்கின்றன என் பதை அத்தாட்சிப்படுத்தும் கியாயங்கள் மூன்று உண்டு. அவற் றுள் முதலாவது: இக்நூல்கள் திருச்சபையின் முதல் யுகங்களிற்று னே எங்கும் பரம்பியிருந்தனவென்பதாம். உள்ளபடியே இவைகள் கிறீஸ் தவர்கள் ஆச்சரியத் துக்குரியவி தமாய் விருத்திபெற்றிருக்க எல்லாத் தேசங்களிலும், எல்லாப் பகுதிகளிலும், எல்லாமகபேதி களிடத்திலும் இருந்தன. இவைகள் அநேக பாஷைகளில் சுமுத் திரையாய் மொழிபெயர்க்கப்பட்டு ஒவ்வொரு குடும்பத்திலும் ஒவ் வொரு பிரதிவைத்து வாசிக்கப்பட்டுவர்தது. எண்ணிறந்த இப்பிர திகள் எல்லாம் பொருளில்மாத்திரமன் றிச் சாதாரணமாய்ச் சொல் வகையாலுமே தம்முள் ஒத்திருக்கின்றன. ஆதலால், எவனுவது இந்நூல்களில் யாதேனும் ஒரு விசேஷமாற்றஞ்செய்யத் துணிந் திருர்தால், அவன் அத்தணே தேசங்களிலம், அத்தணே பாஷைக ளிலும், அத்தண குடும்பங்களிலும் இருந்த எல்லாப் பிரதிகளேயும் ஒன்றுகச் சேர்த்தே மாற்றியிருக்கவேண்டும். இது எவனுவங் கூடுர்தன்மையல்லவென்று காணுதவர் ஆர்? இரண்டாம் நியாய மாவது: இந்நூல்கள் திருச்சபை அடங்கலும், எப்போதும் மிக்க வணத்தோடு காப்பாற்றப்பட்டிருந்தன என்பதாம். உள்ளபடியே மேற்றிராணிமார் எல்லோரும் இத்தெய்வீகமான நூல்களின்மேல் வெகு நணுக்கமான கவனங்கொண்டிருக்தார்கள். ஒரு நாள் ஒரு மேற்றிராணியார் சுவிசேஷ வாக்கியத்தை எடுத்துப் பிரசங்கம் பண்ணினபோது ஒரு சொல்லே அதின் அர்த்தம்பட வேறு ஒரு கேர்த்தியான சொல்லாக மாற்றினதைக்கண்டு, அங்கே கூடியிருக்க சன மெல்லாம் அர்த மாற்றத்தைப்பற்றி மனங்கொதித் குக் கலகம் வினே க்கப்பார் த்தார்கள். அதின்மேல் மேற்றி ராணியார் தாமெடுத் த சொல்லே மாற்றி, சுவிசேஷத்திலிருந்த பழைய சொல்லேயே பிர யோகித்துக் கலகமுண்டாகா தபடி அடக்கினர். இச்சிறு சம்பவ மான து வேதபுத்தகங்கள் பொருள்மட்டிலன் றிச் சொல்மட்டிலும் விசேஷ மாற்றமடையாதபடி திருச்சபை எப்போதுங்கண்ணுயிருக் தது என்பதைத் துலாம்பாமாய்க் காண்டிக்கின்றது.

III. புதியை ஏற்பாட்டு நொல்கள் எல்லாம் உண்மையான சம்பவங் கூடு அடக்கியிருக்கின்றன.

50. புதிய ஏற்பாட்டு நூல்களிற் கூறப்பட்ட சம்பவங்கள் எல்லாம் மெய்யானவைகளேயென்று ஒப்பிப்பதற்கு மூன்று பெலத்த அத்தாட்சிகள் உண்டு. அவைகள் 1-வது, அப்போஸ் தலர்கள் தாங்கள் விவரிக்குஞ் சம்பவங்களேப்பற்றி அணுப்புண்ண வில்ஃ என்பதும், 2-வது, அவர்கள் அவைகளேப் பிரசித்தப்படுத் துவதால் யாதொருவரையும் அணுப்பக் கருதவில்லே என்பதும், ் 3-வது, அவர்கள் பிறரை அணுப்பக் கருத்துக்கொண்டிருக்தாலும் அக்கருத்து நிறைவேருதென்பதுமாம். 1-வது, அப்போஸ்தலர் கள் அணுப்புண்ணவில்லே. எவ்வாறெனில்: சுவிசேஷத்திற் சொல் லப்பட்டதெல்லாம் பிசசித்தமாகவும், பட்டப்பகலிலும், சனங்க ளின் சமுகத்திலும், கர்த்தரின் விரோதிகள் முன்னிலேயிலுமே கிகழ்ச்த சம்பவங்கள். ஆதலால், அப்போஸ்தலர்கள் அவைகளே நிச்சயமாய் அறிர் துகொள்ளக்கூடி பவர்களாயிருர் தார்கள். அன் றியும், இத்தன்மையான பிரசுத்த சம்பவங்களில் எவனுக் தவறிப் போதல் கூடாது. 2-வது, அப்போஸ்தலர் பிறரை அணுப்ப ஒரு போதுங் கருதவில்லே. இதற்கு அவர்களிடத்தில் விளங்கின நல்ல ஒழுக்கமும் நற்குணங்களும் சாட்சியிடுகின்றன. அவர்கள் தேவ பயமும் கேர்மையும் உண்மையும் உள்ளவர்கள். பொய் கள்ளஞர னம் இவைகளின்மேல் வெறுப்புக் கொண்டவர்கள். அப்படி யிருக்க அவர்களே அணுப்பிகளென்று சொல்லத் துணிவது எப்படி ? அன் றியும், கல்வி செல்வாக்கு முதலியவைகள் இல்லா தவர்களும் சாமானியசன த்தைச் சேர்ந்தவர்களுமாகிய அப்போஸ்தலர்கள், உலகத்தை அணப்புவதிலை தங்களுக்கு கெருக்கிடையும் ஆக்கிண யுமேயன்றி யாதொரு ஆதாயமும் இராதென்று அறிர்துகொண் டும் அணுப்ப மனங்கொண்டார்கள் என்றும், அத்தீயகருத்தினுற் தேவகோபத்துக்கும் பகை கலாபணே முதலான கொடிய தீங்குக ளுக்கும் அஞ்சாகெஞ்சராய் இருந்தார்களென்றம், உலகத் தி லுள்ள எல்லாச் சனங்களும் தங்கள் தங்கள் மதாசாரங்களேயும் ஆசாபாசங்களேயும் வெறுத்து அவைகளுக்கு விரோதமான ஒரு புது வேதத்தைக் கைக்கொண்டு அநுசரிக்கவேண்டுமென்று போ திக்கத் தலேப்பட்டார்கள் என்றும் நிணக்கவும் சொல்லவுங் கூடு மோ ? கூடாது. அப்போஸ் தலர்கள் தங்கள் நூல்களில் உண்மை யான சம்பவங்களேயே எழுதிவைத்தார்கள் என்பதற்கு இன்னு மோர் பிரத்தியக்ஷமான அத்தாட்சி என்னவெனில், தாங்கள் போ தித்த படிப்பிண்பின் உண்மைக்குச் சாட்சியாக அவர்கள் தயிரியத் தோடு இரத்தஞ்சுர்தி உயிர்கொடுத்ததேயாம். அவர்கள் தங்கள்

பாமகுருவின் போதகத்தையும் அற்புதங்களேயும் பிரசித்தப்படுத் தினவுடனே, ஒன்றில் அவைகளே மறுக்கவும் அல்லது அவைக ளுக்காகச் சித்திரவாதை அனுபவித்து மரிக்கவும் வேண்டியதா யிருந்தபோது, அத்திவ்விய போதகங்களே மறுப்பதைக்காட்டி அம் கொடிய மாணத்துக்குள்ளாவதே தாவிளேயென்று எண்ணி உயிர் கொடுத்தார்கள். 3-வது, அப்போஸ்தலர்கள் எவ்வித தோஷ துரோகங்களுக்கும் அஞ்சாமல் முழுதும் புத்திமயங்கிப் பிறரை அணுப்பக் கருத்துக்கொண்டிருந்தாலும், அவர்கள் கருத்து ஒருபோ தும் அநகூலமாகியிருக்கமாட்டாது. ஏனெனில், அவர்கள் தங் கள் நூல்களில் விவரித்த சம்பவங்கள் எல்லாம், 1-வது, யேசுக் கிறீஸ் துநா தரை மெய்யான மேசியாவாக ஒத் துக்கொள்ள வேண்டு மென் அம், அவரைக்கொன்ற துரோகமான து மெய்யான தேவ கொஃயாகிய பாரப்பழியே என்றும் யூ தருக்குப் போதிப்பவைகளா கவும், 2-வது, விக்கிரக ஆரா தணகளேயும் துர் இச்சைகளேயும் வெ அத்து நீக்கிவிடவேண்டுமென் அ அஞ்ஞா னிகளே த் தூண்டுகிறவைக ளாகவும், 3-வது, தங்கள் தப்பான எண்ணங்களுக்கும் தூர்ச்சார்பு களுக்கும் முழு தம் விரோ தமான ஒரு புதிதான வேதத்தைக் கைக் கொண்டு அநசரிக்கவேண்டுமென்று சகல மனிதரையும் நெருக்கு கிறவைகளாகவும் இருந்தபடியால், அவைகள் எல்லாச் சனங்களுக் கும் மிக்க கனமான சம்பவங்களேயாம். ஆதலால், யூதரும் அஞ் ஞானிகளுமாகிய சகல சனங்களும், விசேஷமாய்க் கல்விமான்க ளும், தங்கள் சமயக்கோட்பாடுகளுக்கும் சுபாவ இச்சைகளுக்கும் பூ பண வி சோதமான அச்சம்பவங்களின் உண்மையைப்பற்றி மிகுந்த கவனத்தோடு பற்றும் பற்றுப் விசாரித்துப் பூரணமாய்த் தெளிர் துகொண்டாலன் றி அவைகளே ஒருபோ தம் ஒப்புக்கொண் டிருக்கமாட்டார்கள் என்பது நிச்சயம். அப்படியிருக்க, அப்போஸ் தலர்கள் பொய்யான சம்பவங்களே எழுதிப் பாப்பத் துணிந்திருந் தால், அவர்களுடைய துணிவு வியர்த்தமாய்ப்போகுமென்பதற்குச் சந்தேகமில்வே. ஆதலால், அப்போஸ்தலர்கள் தங்கள் நூல்களில் விவரித்த சம்பவங்கள் எல்லாம் உண்மையானவைகள் என்று தீர் மானி த் துக்கொள்ளவேண்டும்.

51. ஆகவே, ஈம்முடைய திவ்விய இரக்ஷகராகிய யேசு நாத ரையும் அவர் செய்தருளிய அற்புதங்களேயும் பிரசங்கங்களேயும் அவரது திருமாணத்தையும் அவருடைய பிரமாணிக்கமும் உண் மையுமுள்ள சிஷர்களாலெழுதப்பட்டபிரகாரமாய் இருக்கின்ற வே தத்தின் ஸ்தாபகத்தையும் விபரித்துக்காட்டும் மெய்யான சரித்தி ரம் ஒன்று நமக்குக்கிடைத்திருக்கிறதென்றும், கிறீஸ்துவேத விசு வாசமான து ஒரு போதும் அசையாத அஸ்திவாரத்தில் ஸ்தாபிக் கப்பட்டிருக்கிறதென்றும், அவ்வேத விசுவாசத்தால் உணர்த்தப் படும் உண்மைகள் மறுக்கப்படா தவைகளும் கியாயத்தோடு பொ ருக்தியவைகளுமேயென்றும் தீர்மானித்துக்கொள்ளக்கடவோம்.

## II. கிறீஸ்துவேதம் தெய்வீகமானதென்பதைக் காட்டும் அத்தாட்சிகள்

கிறீஸ் தவேகம் ஒர் தெய்வீக்மான து என்று ஒப் பிக்கும் அத்தாட்சிகள் நாறு; அவைகள்—1-வது, யேசுநாதரும் அவருடைய அப்போஸ்தலர்களும் செய்த அற்புதங்கள். 2-வது, யேசு நாதரிலே நிறைவேறின் தீர்க்கதரிசனங்கள். 3-வது, கிறீஸ் துவேதத்தின் மேம்பாடு. 4-வது, கிறீஸ் துவேத ஸ்தாபகமும் அதன் ஆச்சரியமான பரம்புதலும்.

I. யேசுநாதரும் அவருடைய சீஷர்களுஞ்செய்த அற்புதங்களாற் பெறப்படும் அத்தாட்சி

52. புதிய ஏற்பாட்டு அற்புதங்கள் எல்லாம் கிறீஸ் துவேதம் தெய்வீகமான து என்று ஒப்பிப்பதற்குவேண்டிய எல்லாக் குணங் களேயும் அடக்கியிருக்கின்றன. 1-வது, அவ்வற்பு தங்கள் கிச்சய மானவைகளும் பிரசித்தமானவைகளும் ஒப்புக்கொள்ளப்பட்டவை களுமாம். (புதிய ஏற்பாட்டு நூல்களின் உண்மையைப்பற்றிச் சொன்னவைகளேக் காண்க.) 2-வது, அற்பு தங்கள் எல்லாம் தங் கள் மட்டிலும் தங்கள் தொகையாலும் தாங்கள் செய்யப்பட்ட வி தத்தா லும் இயற்கைவி திகளே முழு தும் கடர் தவைகளே என்பது பிரத்தியக்ஷம். அவ்வற்பு தங்கள் தங்கள் மட்டில் இயற்கைவிதிகளே முழு தும் கடந்தவைகள். உதாரணம்: தண்ணீர் திராக்ஷாசமாக் கப்பட்டதும்; கெடுங்காலமாயுள்ள திராப்பிணிகள் சடுதியாய்த் தீர்க்கப்பட்டதும்; பிறவிக்குருடர் பார்வையடைந்ததும்; செவி டர் கேள்வியடைந்ததும்; ஊமர் பேசினதும்; மரித்தவர்கள் உயிர்த்ததும் பிறவுமாம். அவ்வற்பு தங்கள் தொகையாலும் இயற் கை விதிகளேக் கடந்தவைகள். எப்படியெனில், யேசு நாதாால் குணப்படுத்தப்பட்ட வியாதிக்காரருக்குக் கணக்கில்லே. அவர் சென்றசென்றவிடமெல்லாம் எண்ணிறந்த அற்பு தங்கள் நடந்தன. அவர் தம்முடைய சீஷர்முலமாயும் சனங்களுக்குள்ளே கணக்கற்ற s. s.-4.

அற்பு தங்களே ச்செய்தருளிஞர் என்று அப்போஸ்தலர் நடபடி ஆக மத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. அவ்வற்பு தங்கள் செய்யப்பட்ட வி தத்தா லும் இயற்கைவி திகளேக் கடர் தவைகள். எப்படியெனில், யேசு நாதர் சடுதியாகவும் ஆயத்தங்கள் இன்றியும், எல்லாநேத்தி லும் எல்லாவிடத்திலும், சமீபமாயிருந்தவர்களிடத்திலும் கண் ணுக்கெட்டாத தாரத்தில் இருக்கவர்களிடத்திலும், பிரயாசமின்றி யும், குணப்படக்கடவாய் மரித்தவனே எழுக்கிரு என்னும் இவை முதலான சிறுவசனங்களாலும், தமது திருக்காங்களே நீட்டிவைத் தும் இவ்விதமே பெரும் பெரும் அற்பு தங்களே ச் செய்தருளினர். அவர் செய்தருளிய அற்பு தங்களால் சகலவித பிணியாளருக்கும் பூரண அரோக்கியமும் மரித்தவர்களுக்கு மெய்யான உத்தான மும் கிடைத்ததின் கிமித்தம், அவ்வற்பு தங்கள் இயற்கைவி திகளேக் கடந்தவைகளே என்பது தெளிவாய் விளங்குகின்றது. 3-வது, யேசு நாதர் தாம் மெய்யான சருவேசு ரனுல் அனுப்பப்பட்டவர் என்றும், தமது போதகமெல்லாம் தெய்வீகமானதே என்றும் எல்லாருக்கும் ஒப்பிக்கும்பொருட்டு அற்பு தங்களே ச்செய்து: நான் செய்கிற கிரியைகள் என் பிதா என்னே அனுப்பியிருக்கிருர் என்ப தற்குச் சாட்சியிடுகின்றன என்றும், கீங்கள் என்வார்த்தையை விசுவசியாவிட்டாலும் என்கிரியைகளே விசுவசியுங்கள் என்றும் சொல்லுவார். அவர் திமிர்வா தக்காரீனக் குணப்படு த்தினபோது மனிதருடைய பாவங்களேப் பொறுக்கத் தமக்கு அதிகாரம் உண் டென்றும், தாம் சருவேசானுல் அனுப்பப்பட்டவர் என்றும் வேத பாசகர் நன்ருப்த் தெளிர் துகொள்ளும்பொருட்டே அவ்வற்பு தத் தைத் தாம் செய்ததாக வசனித்தார். யேசு நாதர் தமது போத கர் தெய்விகமான து என்று உருசுப்படுத் தும்படி. அகேக அற்பு கங் களே ச்செய்தது உண்மை அகையால், ஒன்றில் சருவேசு என் தமது அளவற்ற வல்லமையால் மனிதரை வேதவிஷயத்தில் அணப்பிப் போட்டார் என்று சொல்லவேண்டும்; அல்லது யேசுரோதரும் அப்போஸ்தலர்களும் போதித்தது தேவவேதமே என்று சொல்ல வேண்டும். சருவேசுரன் மனுஷரை வேதவிஷயத்தில் அணப்பி ஞர் என்றே சொல்லவுங் கருதவுங் கூடாதாகையால், யேசுநாத ரும் அவர் சீஷர்களும் போதித்தது தேவவேதமென்றே ஒப்புக் கொள்ளக்கடவோம்.

#### II. தீர்க்கதரிசனங்களாற் பெறப்படும் அத்தாட்சி

53. ஆதிமனிதன் பாவத்தைக்கட்டிக்கொண்டவுடனே சரு வேசு என் அவண்கோக்கி: மனுக்குலத்தை மீட்க ஒரு இரக்ஷகவை

005746

அனுப்புவோமென்று வாக்குப்பண்ணியருளினர். \* பல்லாயிரம் வருஷங்களின் பின் மாத்திரம் கிறைவேறவேண்டிய அவ்வாக்குத் தத்தத்தை அவர் காலத்துக்குக்காலம் புதுப்பிக்கச் சித்தமாகிப் பற் ் பல அறிகுறிகளால் வரவரத் தெளிவாக்கிக்கொண்டுவர் தார். தேவ சனமென்று அழைக்கப்படும் யூதசாதியாருக்கு முற்பிதாவாய் விளங்கின ஆபிரகாமுக்குச் சருவேசு என் அவ்வாக்குத்தத்தைப் பண்ணி, அவருடைய சக்ததியில் உலக இரக்ஷகர் பிறப்பார் என் அம், இவர்மூலமாகச் சகல சனங்களும் ஆசீர்வதிக்கப்படுவார்கள் என்றுங் கூறினர். ஈசாக்கு யாக்கோபு என்பவர்களும் அவ்வாக் குத்தத்தத்தைப் பெற்றுக்கொண்டார்கள். யாக்கோபு, தேவ ஏவு தலே அடைர்து, தம்முடைய நாலாம் புத்திரனுகிய யூதாவென்ப வரை கோக்கி: உன் இராசாங்கம் முடிக் துபோகும்போதே உன் குலத்தில் இரக்ஷகர் பிறப்பார் என்று தீர்க்கதரிசனமாக வசனித் தார். யாக்கோபு மரித்து முர்நூறு வருஷங்கள் செல்லுமுன் சரு வேசான் மோசேசு என்னும் மகாத்துமாவைத் தெரிக்து அவருக் கும் அவ்வாக்குத்தத்தத்தைப் பண்ணியருளினர். இவர் தமது மாணத்த அவாயில் இசிறவேலர் அணவரையும் அழைத்து மேசியா வின் பிறப்பைப்பற்றிச் சருவேசுரன் தமக்குச் செய்த வாக்குத்தத் தத்தையும், மேசியாவைப்பற்றிய குறிப்புகளேயும், அம்மேசியா ஒரு பெரிய தீர்க்கதரிசியாகவும் தமது சனத்தின் இரக்ஷகராகவும் ஓர் புதிய ஏற்பாட்டின் மத்தியஸ்தராகவும் சருவசாதியாராலும் வணந்கப்படும் ஏக நாயகராகவும் இருப்பார் என்பதையும் தெளிவாய் விவரித்துக் காட்டிஞர். ( அதியாகமம் 49-ம் அதி. — உபாகமம் 18-10 21 年.)

54. அதிபிதாக்களேயன்றி சாடுவசு சனுல் இடையிடையே தோற்றுவிக்கப்பட்ட தீர்க்கதரிசிகளும் மேசியாவென்னும் உலக இரக்ஷகர் பிறப்பார் என்பதையும், அவர் பிறக்கும்போது உலக முழுதும் அவரைச் சுர்தேக விபரீதமின்றி அறிர்துகொள்ளக்கூடிய

STILL PATHERS
THOSARBAH-M."
557/1. HOSPITAL ROAD, JAFFNA

<sup>\*</sup> ஆதாமின் கேட்டுக்கும் மீட்பரின் வருகைக்கும் இடையில் சென் றது நாலாயிரம் வருஷம் என்றும் ஆருயிரம் வருஷம் என்றும் பழைய அறிஞர்கள் கணக்கிட்டது உண்டு. வருஷக்கணக்கு பழைய ஏற்பாட் டில் தெளிவாய்க்கூறப்பட்டில்லே; ஆதி சிதாக்களுடைய வயதைக் கணக்கிட்டு ஒரு விதத்திலே நாலாயிரமும் ஆருயிரமும் என்றுர்கள். ஆதி மிதாக்கள் எல்லாரும் இடையீடில்லாமற் குறிக்கப்பட்டிருக்கிறுர்களோ என்றது சந்தேகம். ஆதலால் ஆதாமுக்கும் கர்த்தருக்கும் இடைப்பட்ட காலம் இன்னும் பல ஆயிரமாகலாம் என்றது தற்கால கத்தோலிக்கு சாள் திரிகளின் கருத்து.

அடையாளங்களேயும் முன்னே நவே வசனி த்திருந்தார்கள். மேசி யாவுடைய பிறப்பின் விபாங்களும் அவரது சீவியமும் மாணமும் உத்தானமும் பிரசங்கங்களும் அஞ்ஞானிகளின் மனந்திரும்பு தூமாகிய இவை எல்லாம் தீர்க்கதரிசனங்களால் முன் விபரிக்கப்பட் மிருந்தபடியால், இரக்ஷகர் பிறக்குமுன்னமே அவரது திருச்சீவிய சரித்திரம் முழுதும் எழுதிவைக்கப்பட்டிருந்ததென்றும் சொல்லலாம்.

55. மேலேகண்டபிரகாரம், அதிபிதாவாகிய யாக்கோபு மே சியா உலகத்துக்கு வாவேண்டியகாலத்தைத் தெளிவாய்க் கூறி யிருந்தார். மேசியாவின் மாணத்தைப்பற்றியோவெனில் தானி யேல் என்னுர் தீர்க்க தரிசிபானவர் பாபிலோனில் அடிமையாயிருர் தபோது அவருக்கு அறிவிக்கப்பட்டது. இத்தீர்க்க தரிசி இசிற வேல் சன த்தின் அடிமைத்தனத்தின்மேல் புலம்பி, அவ்வடிமைத் தனம் நிலக்கவேண்டிய காலமாகிய எழுபது வருஷங்களேப்பற்றி யோசித் துக்கொண்டிருக்கையில், சடுதியாய்த் தேவ ஏவு த ஃப் பெற்று வசனித்ததாவது:- (ஏழு எழுபதுவருஷங்கள் என்னும் அர்த்தமுள்ள) எழுபது வாரங்கள் கடந்த பின்பு, அதாவது, எருச லேம் பட்டணத்தை மீளவும் கட்டியெழுப்ப உத்தரவுபண்ணப்பட்ட காலமுதல் நானூற்றுத்தொண்ணூறு வருஷங்கள் கழிந்தபின்பு, பாபிலோன் அடிமைத்தனத்தைக்காட்டி லங் கொடிதான பாவவடி மைத்தனத்தினின்று மனிதரை மீட்டு நீதியின் இராச்சியத்தை ண்தாபிக்கும்படியாக மேசியா கொஃப்படுத்தப்பெறுவார் என்று எழுதிரை. (தானியேல் 9-ம் அதி.)

மிக்கேயாஸ் என்னுக் தீர்க்க தரிகியானவர் (5-ம் அதி.) பெத் திலேம் என்னும் நகரத்தில் மேகியா பிறப்பார் என்று எழு திவைத் தார். அவர் உரைத்த தீர்க்க தரிசனம் யூதசாதியார் எல்லோருக் கும் நன்றுய்த் தெரிர் திருந்தபடியால், கீழ்த் திசையிலிருந்து வந்த மூன்று சாத்திரிகளும் மேகியா எங்கே பிறந்திருக்கிறு என்று அவர்களிடத்தில் விணுவினபோது, அவர் பெத்திலேம் பட்டினத்திற் தானே பிறந்திருக்கவேண்டுமென்று பிரதான ஆசாரியரும் வேத பாரகருஞ் சொன்னுர்கள். இசையாஸ் என்னும் தீர்க்க தரிகியான வர் உலக இரக்ஷகர் ஒரு கன்னியாஸ் திரியிடத்திலிருந்து பிறப்பார் என்றும் (7-ம் அதி.); சருவேசுரன் தரமே எழுந்தருளிவந்து உங் களே இரட்சிப்பார், அப்போது குருடர் பார்ப்பார்கள், செவிடர் கேட்பார்கள், முடவர் நடப்பார்கள், ஊமர் பேசுவார்கள் (35 ம் அதி.) என்றும் தீர்க்க தரிசனம் சொல்லியிருந்தார்.

CHARLE CONTRACTOR SELECTION

56. இரகுகரின் பீடை மாணங்களும் மிகத்தெளிவாக முன் கூறப்பட்டிருந்தன. அவர் தம்முடைய சிஷர்களில் ஒருவனுற் காட்டிக்கொடுக்கப்படுவார் என்ற ஆயிரம் வருஷங்களின்முன் தாவீது தீர்க்கதரிசியும் (சங். 40), அவர் முப்பது வெள்ளிக்கு விற் கப்படுவார் என்றும் அம்முப்பதுவெள்ளியும் கொடுத்தவர்களுக்கே மீளவும் கொடுக்கப்படுமென் அம் சக்கரியாஸ் என்னும் தீர்க்கதரிகி யும் (11-ம் அதி.) முன் வசனித்திருந்தார்கள். அவர் தம்முடைய சீஷர்களாற் கைவிடப்படுவார், கள்ளச்சாட்சிகள் அவருக்கு விரோ ் தமாய்ச் சாட்சி சொல்லுவார்கள், அவர்களுடைய சாட்சிகளோ ஒத்திராதென் அம் (சங். 26.); அவர் கிர்தை அவமானஞ் செய்ய வும் முகத்திற் காறித் தப்பவும் படுவார் என்றும் (சங். 21. இசை. 50.); சவுக்கடிகளால் அவர் தேகம் கிழிர்து எலும்புகள் தோன்று மென் றம் (சங். 21.); அவருடைய வள்திரம் பங்கிடப்படும், அவ ருடைய அங்கியின்மேல் திருவுளச்சிட்டு இடப்படும் என்றும்; அவருடைய தாகத்துக்குக் காடியைக் கொடுப்பார்கள் என்றும் காவி துதிர்க்கதரிசி முன் கூறியிருந்தார்.

இன்னும், இப்படியே, மேசியாவின் உத்தானமும் ஆரோ கணமும் இஸ்பிரீத்து சாந்துவின் ஆகமனமும் சருவ சனங்களும் ஒரே விசுவாசத்தையும் ஒரே வேதத்தையும் அங்கீகரிப்பதுமாகிய பலவும் தீர்க்கதரிசனை ஆகம்ங்களிற் காணக்கிடக்கின்றன.

57. இத்தீர்க்கதரிசனங்கள் எல்லாம் யூ தா சாரி யாால் மிகுர் த கவன த்தோடு காப்பாற்றவும் விரித் துரைக்கவும் போதிக்க வும் பட்டுவந்தன. இவைகள் எல்லாம் யேசுக்கிறீஸ் தநாதருக்கு மிகப் பூரணமாய்ப் பொருந்துகின்றன என்பது, பழைய ஏற்பாட் டுத் தீர்க்கதரிசன நூல்களேயும் யுதிய ஏற்பாட்டுச் சுவிசேஷநூல் களேயும் ஒத் துப்பார்ப்பவர்கள் எல்லாருக்குர் தெளிவாய் விளங்கும். யேசுக்கிறீஸ்துநாதர் யூதாவின் செங்கோன்மை அழிந்த காலத்தி லே தாவீதின் குலத்திலே ஒரு கன்னியாஸ்திரியிடத்திலே பெத்தி லேம் பட்டினத்திலே பிறந்ததும், தம்முடைய சிஷரில் ஒருவனுகிய யூதாசினுல் முப்பதுவெள்ளிக்குக் காட்டிக்கொடுக்கப்பட்டதும், யூதாஸ் அந்த முப்ப துவெள்ளியையும் மீளவும் யூதருக்குக்கொடுத்து விட்டதம், அவர் நிர்தை அவமானங்களாற் பூரிக்கப்பட்டதும், முகத்திற் காறித் தப்பப்பட்டதும், சிலுவைமாத்தில் அறையுண்ட தும், கை கால்களில் ஆணிகளாற் துளக்கப்பட்டதும், சேவகர் அவர் வஸ்திரங்களே த் தங்களுக்குள்ளே பிரித்துக்கொண்டு கீழ் அங் கிக்குத் திருவுளச்சிட்டுப் போட்டதும், அவருக்குப் பித்துங் காடி யும் ஊட்டப்பட்டதுமாகிய இச்சம்பவங்கள் எல்லாம் இருவகை நூல்களிலும் பூரணபொருத்தத்தோடு கூறப்பட்ட சம்பவங்களே யாம். இக் குணங்குறிகள் பூண்ட பேசுக்கிறீஸ்து, மூன் தீர்க்க தரிசுகளாற் கூறப்பட்ட மேசியாவேயென்று தெளிக்துகொள்ளா திருப்பது எப்படி?

58. இனி, யேசு நாதர் தாமே வசனித்த தீர்க்கதரிசனங்களேப் பார்க்கக்கடவோம். 1-வது, தாம் யூதரால் அஞ்ஞானிகளுக்குக் கையளிக்கப்படுவார் என்றும், பிரம்புகளால் அடிக்கவும் துப்பவும் கிக்கிக்கவும் சி அவையில் அறையவும்படுவார் என் றம், மரித்த முன் ரும் நாள் உயிரத்து எழுவார் என்றும்; 2-வது, தம்முடைய பிர தான சிஷன் தம்மை மறு தலிப்பான் என்றும், வேறு ஒரு சிஷன் தம்மைக் காட்டிக்கொடுப்பான் என்றும், சிஷர்கள் எல்லாரும் தம்மைக் கைவிட்டு ஒடிப்போவார்கள் என்றும், அவர்கள் உபத் திரியங்களுக்கும் சகலவித வாதைகளுக்கும் கொடிய மரணத்துக் கும் உள்ளாவார்கள் என்றும், தமது போதகத்தை எல்லாருக்கும் துணிகாமாய்ப் பிரசங்கிக்கிறதற்கு வேண்டிய காவலும் திடனும் இஸ்பிரீத் தசார் துதேவனுல் அவர்களுக்குக் கிடைக்குமென் அம்; 3-வது, தமது மாணத்தின்பின் சுவிசேஷம் உலகமடங்கலிறும் பிர சங்கிக்கப்பட்டுச் சகல சாதியாரும் மெய்யான விசுவாசத்தைப் பெற்று ஒரே மெய்யான தேவணேயே வணங்குவார்கள் என்றும், தமது வேதத்துக்குக் கலாபின் நேரிடும் என்றும், அது அக்கலா பண்களே எல்லாஞ் செயித்து உலகமுடிவுமட்டும் ஆழியாதிருக்கும் என் அம்; 4-வது, எருசலேம் தேவாலயம் கல்லின்மேற் கல்லிரா தபடி தகர்க்கப்படும் என்றும், யூதசா தியார் எல்லாரும் சிதறுண்டு போவார்கள் என்றும், அவ்வழிவுக்கு முன் வானத்தில் பயங்கா மான அதிசயங்கள் காணப்பட, அப்போது யுத்தம் கலகம் பஞ் சம் கொள்ளே நேப்படு திர்ச்சிகள் உண்டாகிப் பட்டினத்தார் கலக்கமும் பயங்கரமுமடைய, சத்துரு சேண்கள் எருசலேமை வளேர்து தாக்கி அழித்துத் தேவாலயத்தையும் அக்கினிக்கிரையாக் குவார்கள் என்றும் யேசுகாதர் தீர்க்கதரிசனமாக வசனித் திருக்தார்.

(இவைகளே நான்கு சுவிசேஷங்களிலும் அவ்வவ்விடத்துக் காண்க.)

இத்தீர்க்க தரிசனங்கள் எல்லாம் சொல்லுச்சொல்லாக நிறை வேறினவென்ப தற்குச் சுவிசேஷ நூல்களும் அப்போண்தலர் நட படியென்னும் நூலும் சாட்சிபகருகின்றன. யெருசலேம் பட்டணத் தின் சங்காரத்தைப்பற்றிய தீர்க்க தரிசனம் நிறைவேறினதை யூத ருடைய சரித்திர நூலாசிரியாகிய யோசேபுள் என்பவர் பற்றும் பற்ருய் விவரித்த: யேசுக்கிறீஸ்து கொலேப்படுத்தப்பெற்றுச் சிறி துகாலஞ் சென்றவளவில் ரோம தளகர்த்தஞைய இத்துஸ் என்ப வன் யெருசலேம் பட்டணத்தைப் பிடித்துச் சங்கரித்துத் தேவால யத்தையும் நீருக்கிவிட யூதர் எல்லாருஞ் சொல்லுதற்கரிய உபத் திரவங்களுக்கு உள்ளாகிப் பத்துலட்சத்துப் பதினுயிரம்பேர் யுத் தத்தில் மடிக்தார்கள் என்றும், தொண்ணூற்றேழாயிரம்பேர் சிறை பிடிக்கப்பட்டார்கள் என்றும் எழுதிவைத்தார். தங்கள் பட்டினத் தின் அழிவுக்குத் தப்பின யூதரோவெனில், தாங்கள் செய்த தேவ கொலேயின் நிமித்தம் குருவும் ஆலயமும் பூசையுமின்றித் தேவ கோபத்துக்கிரையாய் உலகமடங்கலும் காடோடிகளாய்த் திரி கிருர்கள்.

59. மடிவுரை:—யேசு நாதர் பிறக்குமுன் அவரைக்குறித்து வசனிக்கப்பட்ட தீர்க்க தரிசனங்களும், அவர் தாமே உரை த் த தீர்க்க தரிசனங்களுமாகிய எல்லாம் கிரமமாய் நடந்தேறினவென்ப தும், அத்தீர்க்கதரிசனங்களாற் குறிக்கப்பட்ட சம்பவங்கள் கிகழு முன்னமே அவைகள் மெய்பென்ற அங்கீகரிக்கப்பட்டிருந்தன வென்பதும் வெளிப்படையாம். தீர்க்கதரிக்களால் உரைக்கப் பட்ட செய்திகளே அவைகள் நிறைவே அமுன் எவ்வி த சிருட்டியா வது அறியக்கூடாதோவெனில் ஒருபோதும் கூடாது. ஏனெ னில், 1-வது, நீர்க்கதரிசன சம்பவங்களுட் சில, உதாரணமாக, மேசியா மரித்தபின் மகிமைப்பிரதாபத்தோடு உத்தானமாதல், அவர் செய்த அற்பு தங்களின் தன்மை, அற்பு தங்களே ச்செய்யும் வல்லமை முதலானவைகள் சிருட்டிகளின் எண்ணத்தைக் கடந்த வைகளாகவும் தேவதிருவுளத்தையே முழுதும் சார்ந்தவைகளாக வும் இருந்தன. சிலவோவெனில், உதாரணமாக, உலகாக்ஷக ருக்குச் செய்யப்பட்ட பற்பலவி த ஆக்கின்கள் முதலியன தீர்க்க தரிசனமாய் வசனிக்கப்பட்டகாலத்தில் இன்னும் பிறவாத மனித ருடைய சுயாதீன சித்தத்தைச் சார்ந்திருந்தன. 2-வது, அத்தீர்க் கதரிசனங்களுக்கும் அவற்றுற் குறிக்கப்பட்ட சம்பவங்களுக்கும் இடையே கெடுங்காலம், அதாவது, பல நூறு வருஷங்கள் இருக் தன. சருவேசான்தாமே அவைகளே இடையிடையே புதுப்பித் துக்கொண்டு வர்தார். 3-வது, அத்தீர்க்கதரிசனசம்பவங்கள் ஒன் றேடொன் அ ஒருவிதத்திலும் தொடர்பில்லா த ஆள் இடம் காலம் பொருள் முதலிய விவரங்களோடு கூடச் சம்பவிக்கவேண்டியவை களாப் இருந்தன. 4-வது, அத்தீர்க்கதரிசனங்கள் தோற்றத்தில் தம்முள் ஒவ்வாத சம்பவங்களேக் குறிக்கின்றவைகளாயிருக்தன. உதா சணமாக : மேசியா எல்லாச் சனங்கள்மேலும் இராச்சியபாசம் பண்ணுவார் என்று வசனித்த தீர்க்கதரிசிதாமே, அவர் நிர்தை அவமானங்களே அடைவாரென்று, புறத்தே ஒவ்வாமை தோன்றும் படி அடிக்கடி வசனித்திருர்தார். ஆதலால், இங்கே சொன்ன நாலு நியாயங்களின் நிமித்தம் முன்காட்டிய தீர்க்கதரிசன சம்ப வங்கள் சிருட்டிக்கப்பட்ட புத்தியுள்ள எந்த வஸ்துவாலும் முன்ன றியக்கூடாதனவென்று உணர்ந்துகொள்ளத்தகும்.

ஆகலால், முன் அறிவிக்கப்பட்ட தீர்க்க தரிசன சம்பவங்கள் எல்லாம் ஒரு சிறிதேனும் பிசகாது யேசு நாதரிலேயே நிறைவேறி னதை நாம் காணும்போது, எதிர்காலத்தையும் நிகழ்காலத்தையும் ஒன்ருப் அறிர்திருக்கும் சருவேசுரன் தாமே அத் தீர்க்கதரிசனங் களே வசனிப்பித்து தமது வரம்பில்லா வல்லமையினும் ஞானத் தாலும் அவைகளே நிறைவேறப்பண்ணிஞர் என்று தெளிர்து, அதி பிதாக்களுக்கு வாக்குப்பண்ணப் பட்டவரும் தீர்க்க தரிசிகளால் முன் அறிவிக்கப்பட்டவருமான மெய்யான மேசியா நம்முடைய ஆண்டவராகிய யேசுக்கிறீஸ் துவேயென்று தீர்மானித் துக்கொள் ளக்கடவோம்.

#### III. கிறீஸ்துவேதத்தின் மேம்பாட்டாற்பெறப்படும் அத்தாட்சி

ஒரு வேதத்தை ஸ்தாபித்தவருடைய சீவியம் முழு தும் உண் மையான பரிசுத்ததனத்தாலும் உண்மையான புண்ணியங்களா லும் நிறைந்திருப்பதையும், அவ்வேதத்தை முதன்மு தல் பாப்பின வர்கள் தேவ உதவியைப்பெற்று விளங்கிருர்கள் என்பதற்குப் பிரத்தியக்ஷமான அடையாளங்கள் இருப்பதையும், அவ்வேதம் உச்சிதமான போதகங்களேயும் களங்கமற்ற ஒழுக்கரெறியையும் சாங்கோபாங்கமும் சுத்தமுமான ஆரா தணேகளேயும் சடங்குகளே யும் கொண்டிருப்பதையும் நாம் கா ணும்போது, அவ்வேதம் சருவே சுரறை தரப்பட்டவேதமென்றே தீர்மானித்துக்கொள்ளவேண்டும்.

60. (I) கிறீஸ் துவே தத்தை ஸ் தாபித் தவராகிய யேசு நா தர் மெய்யான புண்ணியங்களும் பூரணமும் உச்சி தமுமான பரிசுத் தமு முடையவராய் இருக் தார் என்பதும்; சருவேசு என்பட்டில் குறை வில்லா த பத்தியும் கீழ்ப்படி தலும் உள்ளவராய் இடைவடாக செப தியானங்களேப் பத்திவேகத்தோடு அதசரி த்துப் பரமபி தாவின் மகிமை ஒன்றையே எப்போதும் தேடிக்கொண்டுவக் தார் என்பதும்; புறத்தியார்மட்டிற் தணியாத அன்பும் தயாளமும் உடையவராய், அறிவீனரைப் படிப்பித்தும், தம்மைச் சூழ்க் தவர்களுடைய துன்ப துரி தங்களே மகா இரக்கத்தோடு கீக்கியும், கிக்தை அவமானங்களே மது பொறு தியோடு சகித்தும், சன் மார்க்கத்தில் ஒரு அணுவள

வேனும் தவரு தவாரம் உலக ஐசுவரியங்களே வெறுத்து, உபத்திரி மீங்களிற் சலியாது, அடக்கத்தையே ஆபாணமாய்ப் பூண்டிருக் தார் என்பதும்; சித்தொவே தணேகளேயும் மானபங்கங்களேயும் முறைப்பாடின்றிச் சாக்ககுணத்தோடு அது பவித்து, தம்மை வாதித்துக் கொஃப்படுத்திய கொடிய பாதகர்களுக்காக மிகுக்த ஆதாவோடு பொரர்த்தித்து, அவர்கள் செய்ததெல்லாம் அறியாமற் செய்தார்கள் என்று அவர்களுக்காகப் பாமபிதாவிடத்தில் மன்னிப் புக்கேட்டார் என்பதும்; இவைமுதற் பிற கற்குண கற்செய்கை களால் எப்போதும் விளங்கிக்கொண்டு இருக்தார் என்பதும் அவரு டைய திருச்சரித்திரத்தை எழுதிவைத்த காது சுவிசேஷகரும் ஒருவாய்ப்படச் சொல்லுஞ் சாட்சியால் தெரிகிறது.

ஆதலால், கிறீஸ்துவேத ஸ்தாபகராகிய யேசுக்கிறீஸ்துவின் சீவியம் முழுதும் மெய்யான புண்ணியங்களும் குறைவற்ற உச் சித பரிசுத்ததனமுமுள்ளதாய் விளங்கிற்றென்று தெளிர்து கொள் ளத்தகும்.

- 61. (II) கிறீஸ்துவேதத்தை முதன்முதல் பாம்பச்செய்த அப்போஸ்தலர்கள் முன்பு பெலவீனமும் கோழைத்தனமுமுள்ள வர்களாய் இருக்தார்கள். பின்போவெனில், சடுதியாக ஆச்சரியத் துக்குரிய தைரியத்தை அடைர் து, கஸ்தி அபத் து வேதண் முதலிய வைகளுக்குச் சற்றும் அஞ்சாமற் சுவிசேஷத்தைப் போதித்தார் கள். அவர்களுடைய ஒழுக்கம் முழு தும் பரிசு த்தமான தாய் இருக் தது. அவர்களுடைய போதகத்தை ஏற்றுக்கொள்ளாதவர்கள் முதலாய் அவர்களது சன்மார்க்க நடைக்கு விரோதமாக யா கொன்றும் பேசக்கூடாதவர்களாய் இருந்தார்கள். அவர்கள் சரு வேசான்மட்டில் அத்தியந்த பத்தி உள்ளவர்கள் என்பதையும், எல்லா மனிதர்மட்டி அம் உண்மையான அன்புடையவர்கள் என் பதையும், களங்கமற்ற சன்மார்க்கர் என்பதையும் அவர்களுடைய நூல்களுஞ் செய்கைகளும் தெளிவாய் அத் தாட்சிப்படுத் துகின் றன. இவ்வாறு, கிறீஸ் துவேதத்தின் முதற்பிரசங்கிகளாகிய அப்போஸ்த லர்கள் புதுமனுஷராகித் தங்கள் தெய்விக தொழிலே அதற்கேற்ற தருமகெறியில் கின்று மாணபரியர்தம் தளராத ஊக்கத்தோடு நடத்திக்கொண்டுவந்ததினுல், அவர்களுக்குச் சருவேசுரன் சனு வாய் இருந்தாமென்பது தானுய் விளங்குகின்றது.
- 62. (III) கிறீஸ்தவேதமான து உச்சிதமான போதகத்தை அடக்கியிருக்கின்றதென்பது 1-வது, சருவேசுமீனப்பற்றி அது போதிக்கும் சத்தியங்களாற் தெளிவாகின்றது. எவ்வாறெனில்,

சருவேசுரன் ஒருவர்; அவர் சருவலக்ஷண சம்பூரணர்; அவர் அனே த்தையும் சிருட்டித்தவர்; அவர் அளவில்லா தவர்; எங்கும் வியாபிப்பவர்; அவர் அநந்தஞானி; தருமத்துக்குச் சம்பாவண கொடுத்து அதர்மத்துக்கு ஆக்கினயுமிடுபவர்; அவர் உத்தமர்; இரக்கமுள்ளவர்; தன்பாவங்களின்மேல் துக்கமுள்ள பாவிக்கு மன்னிப்புக்கொடுக்க எப்போதும் அயத்தமாய் இருப்பவர்; தாம் சிருட்டித்த சகல பொருட்களுக்கும் பேருபகாரியாய் விளங்குபவர் என் அ இவை முதலான மாட்சிமையுள்ள சத்தியங்களேக் கிறீஸ்து வேதம் மனிதருக்குப்போ தித்து, அவர்கள் தங்கள் கிருட்டிகருத் தாவைச் சிரேகித்தும் பத்தியோடு சேவித்துங்கொண்டுவரச் செய் கின்றது. 2-வது, மனிதனுடைய உற்பத்தி, சுபாவம், அர்தண்து, கதி முகலியவைகளேச் சார்ந்த போதகங்களாற் தெளிவாகின்றது. எவ்வாறெனில், மனி தனைவன் ஓர் அழிவில்லாத ஆத் துமமும் ஒர் அழிவுள்ள சரீரமுங்கொண்ட வஸ்து என்றம்; அவன் சுயாதீனம் உள்ளவன் என்றும்; இம்மையிற் சருவேசு ரீன அறிர்து கிகேக் துச் சேவித்தபின் மறுமையில் மோக்ஷபேரின்பத்தைச் சுதந்தரித் துக்கொள்ள நியமிக்கப்பட்டவன் என்றும் தெளிவித்தபின், பரி சுத்தமும் பாக்கிய முமான அந்தஸ் இலே உண்டாக்கப்பட்ட மனி தன் பாவத்திறைகெட்டு சகலவித ஆசாபாசங்களுக்கும் அறியா மை சாவு கோவு காகமுதலிய ஆக்கிணகளுக்கும் உள்ளாகியிருந்த விடத்து, சருவேசான் தம்முடைய திருக்குமாரனின் திருமாணத் தால் அவனே இரட்சித்து மோக்ஷ உரிமைக்கு ஆளாக்கிவைத்தார் என் அம்; அவன் இம்மையில் எவ்வளவு தன்பதரி தங்கள் நேரிட் டாலும் தனக்கு கியமிக்கப்பட்ட மேலுலக பாக்கியத்தைக் திரம் பாத நம்பிச்கையோடு தேடவேண்டும் என்றும் படிப்பிக்கின்றது.

63. (IV) கிறீஸ் துவேதம் களங்கமற்ற ஒழுக்கரெறியைப் போதிக்கின்றதென்பது 1-வது, சகல மனிதரும் சருவேசுரனுக்கு ஆரா தண சிகேகம் ஈம்பிக்கை ஈன்றியறிக் தண்தோத்திரம் முதலிய வழிபாடுகளே ச் செய்யவேண்டும் என்றும்; 2-வது, எல்லா மனிதரும் தங்கள் புறத்தியார்மட்டில் குறைவற்ற சீதியை அநசரித்து அவர்களே உண்மையாகச் சிகேதித்துப் பகைவர்மேலும் அன்பு கூர்க்து வரவேண்டுமென்றும்; 3-வது, குடும்பங்களுக்குட் சமர தானமும், ஸ்திரி புருஷருக்குள் அன்னியோன்னிய சிகேகமும், தகப்பனிடத்தில் அவனுக்குரிய அதிகாரமும் அன்பும், பிள்ளேகளி டத்தில் அவனுக்குரிய அதிகாரமும் அன்பும், பிள்ளேகளி டத்தில் அவர்களுக்குரிய அன்பும் கிழ்ப்படி தலும் வணக்கமும் இருக்கவேண்டும் என்றும்; 4-வது, எசமான்கள் தங்கள் ஊழிய சைச் சிகேகிக்கவும், ஊழியர் தங்கள் எசமான்களுக்குக் கிழ்ப்படிய

வும், பிரசைகள் அரசரைத் தேவதானுபதிகளாக எண்ணி அவர்கள் அதிகாரிகளே வணங்கிக் கீழ்ப்படிக்து இருக்கவும் வேண்டுமென் அம்; 5-வது, சகல மணிதரும் தருமவழியில் கடக்து பாவமான சிரின்யகளே அன்றிப் பாவமான சிரிதனேகளேயும் விலக்கிவாவேண்டுமென் அம் அவ்வேதங் கற்பிப்பதால் தெளிவாகின்றது.

இவ்வண்ணமே, கிறீள் துவே தப் பிரமாணமான து ஒவ்வொரு வருக்கும் கித்திய மோக்ஷ சம்பாவணேயையாவது கித்திய நாக ஆக்கிணயையாவது திட்டம்பண் ணும்படியாக அமைக்கப்பட் டிருப்பது, தேவஞான த்திற்கு யோக்கியமான செய்கையும் மனி தர் வேதகற்பிணகளே எல்லாம் சுமுத்திரையாய் அநசரிப்பதற்கு ஓர் தகுர்த உபாயமுமாமே.

64. (V) கிறீஸ் துவேதத் திலுள்ள பரிசுத்த சடங்காரா தண களும் அது தேவவேதம் என்று ஒப்பிப்பதற்கு அத்தாட்சிகளாம். உள்ளபடியே, கிறீஸ் துவே தத்தில் வழங்கும் தேவதிரவியானுமா னங்கள் பூசை பார்த்தணகள் திருநாட்கொண்டாட்டங்கள் பிர சித்தசெபம் சுற்றுப்பிரகாரம் முதலான சடங்கு அசாரங்கள் எல லாம் மனிதருடைய இரு தயங்களில் தேவபத்தி தேவகிகேகம் தேவபயம் அதியவைகளே உண்டாக்கி வளர்க்கவும், தேவ இரக்கி யங்களேயும் தேவகற்பணேகளேயும் கிணப்பூட்டிச் சகலரையும் தேவ வழிபாட்டில் நிலேநிறுத்தவும் ஏற்பட்ட மேலான உபாயங்கள் அன் ளே? அன்றியும், வேதக்கொண்டாட்டங்களின் மகத்துவமாட்சி மை எல்லாருடைய மனங்களேயும் உருக்கமான இன்பமான பத்தி உணர்ச்சுகளால் கிரப்பும் பரம உபாயங்கள் அன் 🦙 ? இவ்வாறே, தேவன் மணித அவதாரஞ்செய்து ஒரு மாட்டுத்தொட்டியிலே வைக்கோல்மீது சிறு குழந்தையாய் வளர்த்தப்பட்ட செய்தியா னது வருஷக்தோறும் கொண்டாடப்படும் அர்த்தசாம மகோற் சவ காட்சியால், தேவசிகேகமும் தாழ்ச்சியும் உலகவெறுப்பும் கொள்ளாத இரு தயங்கள் இல்லே என்பதும்; உலக இரக்ஷகாது கள்தி பீடை மரணங்களின் கொண்டாட்டத்தினுல் உருகி இழகாத மனங்கள் இல்லே என்பதும் நிச்சயமே. யேசு நாதர் மாணத்தைச் செயித்து உத்தானமான மகோற்சவ கொண்டாட்டத்தில் தேவரம் பிக்கையாற் பூரித்துக்களியாத உள்ளத்தைக்காண்பது அரிதேயாம். ஆதலால், திருச்சபையில் அநசரிக்கப்படும் திருச் சடங்கு ஆரா தண்களும் கிறீஸ் துவேதத்தின் தேவ உற்பத்தியைக் காண்பிக்கின் றனவென்று உணர்க் துகொள்க.

65. இனி, யேசுக்கிறீஸ் து நாதர் மெய்யான தேவன் அல்லா விடில், வறிய தாய் தர்தையரிடத்திற் பிறர்து கல்விசாள்திரமின்றி முப்பதுபிராயமட்டும் மிக்க கண்தியும் பிரயாசமுமான தச்சுத்தொழி லிலே பயின் அவந்த அவர், உலகத்தில் எங்கும் இல்லாத பரம ஞான மும் தெய்வத்தன்மையான பரிசுத்ததனமும் உள்ளவராகியிருக்க மாட்டார். எக்காலத்திலாவது எத்தேசத்திலாவது உயர்ந்த் ஞா னத்தால் கீர்த்திபெற்று விளங்கிய சாஸ்திரிகளுக்கெல்லாம் எட் டாத சத்தியங்களும் கற்பண்களும் அடங்கிய ஞானபோ தகத்தை அவர் செய்திருக்கமாட்டார். மீளவும், மேலேகண்டவாறு பல வீனம் கோழைத்தனம் அகப்பற்றுப் புறப்பற்று முதலான தீக் குணங்களேயே இயற்கையாயுடைய அப்போஸ்தலர்கள் சடுதியாய் வேறுமனிதராகி, தாழ்ச்சி ஞானம் தற்பரித்தியாகம் தேவசிநேகம் ஆதியாம் சுகிர்த இலக்ஷணங்களாற் சிறந்து விளங்கினது அவர்க ளுடைய பரம குருவின் தேவ வல்லமையால் அன்றி நிகழ்ந்திருக் கக் கூடுமோ? கூடாதாகையால் யேசுக்கிறீன்து மெய்யான தேவனே என்றும், அவர் அருளிச்செய்த வேகமே ஆத்தும் ஈடேற் றக்துக்கு ஏக வழி என்றும் தீர்மானித்துக்கொள்ளக்கடவோம்.

IV. கிறீஸ்துவேதத்தின் தாபகத்திலைும் விருத்தியாலும் பெறப் படும் அத்தாட்டு

66. அப்போஸ் தலர்கள் து கால த்திற்றுனே பலஸ்தீனு சின்ன ஆகியா கிறேசியா இத்தாலியா இஸ்பானியா முதலான தேசங்களில் கிறீஸ் தவேதம் பரம்பி இருர்ததென்று அப்போஸ் தலர்கள் நடபடி ஆகமத்திலும் அநேக நிருபங்களிலும் தெளிவாய்க் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. மகா சாஸ் திரியாகிய தெற்றுல்லியானு என் பவரும் அர்ச். வேதசாட்சி யுஸ்தீனுவும் எழுதியிருக்கிறபோகாரம்: அப்போஸ் தலர்கள் மரித்து நூறு வருஷங்கள் ஆகுமுன் யேசுக் கிறீஸ் துவின் திருநாமமான து அநேக அநேக சனங்களால் வணங் கப்பட்டும், பட்டினங்களும் பட்டிக்காகளுர் தீவார் தரங்களும் கிறீஸ் துவேத அநசாரிகளால் நிறைந்துமிருந்தன. அன்றியும், முதற் கிறீஸ் தவ சக்காவர் தியாகிய கொன்ஸ் தர்தீனு செங்கோல் நடாத்து முன்னமே சுவிசேஷபோதகம் உலகத்தின் அஷ்டதிக்கிலும் அநு சரிக்கப்பட்டிருந்ததென்பதற்கு அநேக சரித்திர அத்தாட்சிகள் உண்டு. கிறீஸ் தவர்களேயன்றி அஞ்ஞானிகளுமே இதற்குச் சாட்சி யிடுகிறுர்கள் என்று அவர்கள் நால்களால் தெளிந்துகொள்ளலாம்.

கிறீஸ் தவே தமான த கிலவருஷங்களுக்குள் இத் தண தீவிர மாக உலகமடங்கலும் பரம்பிவிட்டதாகிய சம்பவம், அவ்வே தம் தெய்வீகமான து என்பதற்கு அறிகுறியாய் விளங்குகின்றது. எவ் வாறெனில், சருவேசான் தமது அற்பு தமான செய்கையால் நீக்கி ூல் அன்றி, மனி தாரல் நீக்க ஒருகாலுங் கூடாத சுபாவ விக்கி

னங்களே எல்லாம் செயித்து உற்பத்தியாகிப் பாம்பும் வேதமெது வோ அது தெய்வீகம் அகவேண்டியது. கிறீஸ் துவேகமோ சருவே சுரனுடைய மெய்யான அற்பு தத்தால் அன்றி மனிதாரல் ஒருபோ தும் நீக்கக்கூடாத உண்மையான விக்கினங்களே ச் செயித்து உண் டாகி உலகமடங்கனும் பார்தது. அகையால், அது தெய்வீக வேத மேயாம். இங்கேகுறித்த விக்கினங்கள் ஐக் துவகைப்படும். அவற் றுள் முதலாம்வகையான து போதகத்தைப்பற்றிய விக்கினமாம். எவ்வாறெனில், கிறீஸ் துவேத போ தகமான து மனி தருக்கு இன்பத் தைக் காண்பித்து அவர்களேத் தன்வசப்படுத்தக்கூடியதாயிராமல், அவர்களுடைய புத்தி மனம் சித்தங்களுக்கு மிகவும் வெறுப்பும் அது சரிக்கக் கடுமையுமாயிருந்தது. அது படிப்பித்த சத்தியங்கள் மானிட புத்திக்கு எட்டாதவைகளாகவும், அது தெரிவித்த தேவ இரகசியங்கள் அக்காலத்துச் சமய கொள்கைகளுக்கும் தத்துவ சாஸ்திரிகளின் படிப்பிண்களுக்கும் முழுதும் விரோதமானவைக ளாகவும் இருந்தன. மனிதாரல் கண்டுபிடிக்கக்கூடாத இவ்வித நூதன சத்தியங்களே த் தெரிவித்து அவைகளே எல்லாமனிதரும் அங்கீகரித் துக்கொள்ளவேண்டுமென்று கற்பித்த போதகர் தானே. அவைகளே ஏற்றுக்கொள்ளாத எவரும் மோக்ஷ பேரின்பத்தை அடையார்கள் என் அம் நித்திய நாக ஆக்கினகளுக்கு உள்ளாவார் கள் என்றும் துணிவோடு கூறிக்கொண்டுவர் தது. அன்றியும், சகல வித தூர்மார்க்கங்களேயும் கண்டித்து அவைகளே மனிதர் விலக்க வும், சன்மார்க்கத்தைப் புகழ்ந்து இவைகளே மனிதர் அநசரிக்க வும் வேண்டிய விதிமுறைகளே ஏற்படுத்திச் சகலரும் ஐசுவரிய சுக போகங்களே வெறுத்தும், நிர்தை அவமானங்களேச் சகித்தும், தங் கள் தாச்சுபாவத்தோடும் ஆசாபாசங்களோடும் பொருந்தாத தவ முதலான பல தர்மக்கிரிகைகளில் பபின்று வரவேண்டுமென்று கற் பித்துக்கொண்டு வர்தது. ஆதலால், கிறீஸ் துவேத போ தகத்தின் இயல்பை ஒருவன் நன்றுய் ஆராயுமிடத்து அது உலகத்தில் ஸ்தா பகமாகவும் எங்கும் பாம்பவும் தானே தனக்கு ஓர் தடையாய் இருக் ததென்று எளிதிற் கண்டுபிடிப்பான்.

இரண்டாம் வகையான விக்கினமாவது கிறீஸ் துவேதத்தை முதன்முதற் போதித்தவர்களிடத்திலே காணப்பட்ட தடையாம். எவ்வாருவெனில், முதற் சுவிசேஷ பிரசங்கிகளாகிய அப்போஸ் தலர்கள் வேதபோதகருக்கு உரிய குணங்கள் அற்றவர்களாயிருக் தார்கள். அவர்கள் கல்வி அறிவும் வாய்ச்சாலகமும் கொண்டவர்களல்ல. கிரேக்கரா அம் உரோமரா அம் புறக்கணிக்கப்பட்ட யூதசா தியைச் சேர்க் தவர்களாகவும், சீர் திருத்தம் கணிசம் பணம் பண்

டம் பாக்கியம் இல்லா த ஏழை மீன்பிடிகாராகவும் இருக் தார்கள். சிற்றறிவுடைய இவ்வேழைப் பிரசங்கிகள் சிலுவையிலே அறைக் து கொல்லப்பட்டவராகிய யேசுக்கிறீன் துவைப் பிரசங்கித் தபோது, அவரை விசுவசித்து மனக்கிரும்புவோர்களுக்கு இவ்வுலக சுக செல்வ பாக்கியங்கள் கிடைக்குமென்று வாக்குப்பண்ணுமல், அன் ஞேர் இம்மையிற் துன்பதுரித ஆக்கீண்களேயுங் கொடிய மாணத் தையும் அநுபவிக்க எப்போதும் ஆயத்தமாய் இருக்கவேண்டும் என்றே போதித்துக்கொண்டுவக்தார்கள். அறிவீனர் என்றும் கீழ்மக்கள் என்றும் உலகத்தாற் புறக்கணித் துத்தள்ளப்பட்ட இவ் வேழைப் பிரசங்கிகள் பேர்போக்கு தத்துவ ஞானிகளாலும் பராக்கிரம் அரசர்களாலும் உலகத்காற் பிறக்கணித் தர்கள்ளப்பட்ட இவ் செய்யக்கூடா த ஆச்சரியங்களேச் செய்து, கொஞ்சக்காலத் துக்குள் உலகத்தைத் தங்கள் வசமாக்கிக்கொண்டார்கள் என்பது மறுக்கப் படாக ஒரு சம்பவமாம்.

முன் மும்வகையான விக்கினமாவ து, கிறீஸ் துவேதம் யாருக்கு முதன் முதல் போதிக்கப்பட்டதோ அவர்களில் இருந்த தடையாம். எவ்வாறெனில், மோசேசுவால் தங்களுக்குக் கொடுக்கப்பட்ட வேத சடங்காசாரங்களே விடாப்பிடியாய்ப் பற்றிக்கொண்டிருந்த யூதசா தியார், அவ் வேதசடங்கு ஆசாரங்களே த் தள்ளிவிட்டு புதிதான வைகளே ஏற்றுக்கொள்ளும் மனப்பாங்குள்ளவர்களாயிருக்கவில்லே. அன் றியும், யேசுக்கிறீஸ் துவுக்குச் சென்ம சத் துருக்களாய் இருந்து அவருடைய போதகங்களே ச் சகிக்கமாட்டாமல் அவர்மேற் பொய்யான குற்றங்களே ச் சாட்டி கிஷ்டுரமாய் வாதித்துக் கொலப்படுத் தியபின் அவரை மெய்யான மேசியா என்று ஏற்றுக்கொள்ளுவார்கள் என்று கினேக்கவுங்கூடுமோ? அவர்கள் சிறீஸ் துவையும் அவரது போதகத்தையும் கைக்கொள்ளுவதைக்காட்டி அம் சி வண இழுத் துவிடவே ஆயத்தமாயிருந் தார்கள்.

அஞ்ஞானிகளாவது சுவிசேஷ போதகத்தை எளிதாய் ஏற் அக்கொள்ளக்க டியவர்களாய் இருந்தார்களோ எனில், இல்லே. ஏனெனில், அவர்கள் தங்கள் உயர்ந்த குடிப்பிறப்பின் கீர்த்தியும், தங்கள் சமயத்தின் ஆடம்பா வீண்பத்திகளும், திருவிழாக் காட்சி களும், பிரசித்த விள யாட்டுக் கொண்டாட்டங்களும், தங்கள் தேவாதிகளும் பூசாரிகளும் துன்மார்க்கத்திற்கொண்ட பற்று தல் பழக்கங்களுமாகிய இவைகளின் கிமித்தம் கிறீஸ் துவேத போதகத் தைத் துவேஷித்துத் தள்ளுவோராளுர்கள். பூசாரிகளோவெனில் சனங்கள் கிறீஸ்துவேதத்தைக் கைக்கொண்டால் தங்கள் கீர்த்தி செல்வங்களுக்கு இடையூறு சேரிடுமென்று அஞ்சிச் சனங்கள் எல் லாம் தங்கள் சொர்தச்சமயத்தை அநசரிக்கிறதே இராச்சியத் துக்கு உறுதிரிஃயாம் என்று போதித்துக்கொண்டுவர்தார்கள். அதன்றியும், உரோம இராசாங்கமும் தன் சமயத்தைவிட்டு வேறு எர்தச் சமயத்தையும் எவனைது கைக்கொள்ளக்கூடாது என்று கட்டனேச்சட்டம் பிறப்பித்திருர்ததைச் சகலரும் அறிரதிருர் தார்கள்.

நாலாம்வகையான விக்கினமாவது, காலத்தையும் இடத்தை யும்பற்றிய எதிரிடையாம். எவ்வாறெனில், கிறீஸ் துவேதம் பிரசங்கிக்கப்பட ஆரம்பமான காலத்தில் தத்துவசாள்திரமும் காக ரீக வித்தைகளும் சகலவித கலேக்கியானங்களும் கிறந்து விளங்கி, மகா கீர்த்திபோர்த அசேக ஆயிரம் வித்துவகிரோன்மணிகளும் தேங்கி இருர்தார்கள். அத்தன்மையான காலத்தில் சிற்றறிவுள்ள வணேஞராற் போதிக்கப்படும் நூதனமான ஓர் வேதஞ் செல்லுமென் ருவது, கல்விமான்கள் அவர்களுடைய போ தகத் தக்குச் செவிகொ டுத்து அங்கீகரிப்பார்கள் என்றுவது கனவிலும் நினக்கக்கூடாதே. மேலும், சுவிசேஷபோதகர்கள் தங்கள் வேதத்தை எங்கே பிரசங் கிக்கத்தொடங்கினர்கள் ? பட்டிக்காடுகளிலும் மூலேமுடுக்குகளி லுமா? இல்லேயே. எல்லா த்தேசங்களே யும் தங்கள் வசமாக்கவேண்டு மென்று எண்ணி, அவர்கள் பெரிய பட்டினங்களின் மத்தியிலும் செபக்கூடங்களிலும் தேவர் கோபில்களிலும் வித்துவான்கள் கூடிய சங்கங்களிலும் இராசமாளிகைகளிலுமே பிரசங்கிக்க முற்பட்டார் கள். அம்மட்டோ! தங்களுக்கும் தங்கள் படிப்பினக்கும் சென்ம சத்துருக்களாய் இருந்தவர்கள் வாசம்பண்ணின மெருசலேம் பட் டினத்திலும் பலஸ்தீனுதேசமடங்கலுமே போதிக்கத் துணிந்தார் கள் என்றுல், அவர்களது போதகம் பலிக்குமென்று சொல்வது எவ்வாறு?

ஐந்தாம் விக்கினமாவது, கொடுங்கோல் அரசர்களாற் பிறந்த தடையாம். எவ்வாறெனில், கிறீஸ் துவே தம் ஆரம்பித்தாள் முதல் முந்நாறு வருஷங்களாக அவ்வேத அநுசாரிகள் எல்லாம் கிந்திக்கப்பட்டும், பொருள் பறிக்கப்பட்டும், சாதியாற் தள்ளப்பட் டும், கண்ட கண்ட இடங்களில் பிடிக்கப்பட்டும் கொடியமாணத் துக்குத் தீர்வையிடப்படவேண்டுமென்று இராசநீதி நடந்துகொண் டுவந்தது. ஆயினும், சித்திரவே ததை ருவிகள் அதிகரிக்க அதிகரிக்க, கிறீஸ் துவே தமும் வளர்ந்துகொண்டேவந்தது. கிறீஸ் தவர்கள் எத் தண் ஆயிரம்பேர் மரித்தார்களோ அத்தனே ஆயிரம்பேருக்கு அதிக மான அஞ்ஞானிகளும் பிறரும் மனந்திரும்பிக் கிறீஸ் தவர்களானர் கள். அதின் கிமித்தமே, வே தசாட்சிகளின் இரத்தம் புதுக் கிறீஸ் த வர்களேப் பிறப்பிக்கும் வித்தாமென்று தெற்றுல்லியானு சொல்லிய வாக்கியம் பழமொழியாகக் கூறப்பட்டுவர்த்து.

மேலே எடுத்துக்காட்டிய ஐந்துவகையான விக்கினங்களேயும் நடுநிலேமையோடு சீர்தூக்கிப்பார்ப்பவர்கள் எல்லோரும் அவைகள் சருவேசாளுல் அன்றி எந்த மனிதனுவம் தவிர்க்கக்கூடா தவைக ளே என்றும், கிறீஸ் தவேதமான து அவ்விக்கினங்களே ச் செயித்து உலகமுழு தும் பரம்பினபடியால், அது சருவேசு அடைய உதவி யைப் பெற்று விளங்கும் தெய்விகவேதமேயென்றும் ஒருவாய்ப் படக் கூறுவார்கள்.

மீளவும், அர்ச். அகுள்தீன் என்னும் மகா பண்டிதர் தமது காலத்து அவிசுவாசிகளுக்குக் கிறீள்துவேதம் தெய்வீகமான து என்று ஒப்பிக்கும்படி சொன்ன நியாயமாவது:— கிறீள்துவேத மானது ஒன்றில் அற்புதங்களேக்கொண்டு ஏற்படுத்தப்பட்டதாய் இருத்தல்வேண்டும். ஒன்றில் அற்புதங்களின்றி ஏற்படுத்தப்பட்டதா டிருத்தல் வேண்டும். அற்புதங்களேக்கொண்டு ஏற்படுத்தப்பட்டது என்றுல், அது தெய்வீக வேதமென்பதற்கு ஒரு சிறிதேனும் சக் தேகமில்லே. இனி, அற்புதங்கள் இன்றி ஏற்படுத்தப்பட்டது என் முல், உலக கல்விச்சாள்திரவறிவில்லாதவர்களும் தாழ்ச்த குடியிற் பிறர்தவர்களுமான அப்போள்தலர்கள் அற்புதங்களின் உதவியி ன்றி எல்லா விக்கினங்களேயும் மேற்கொண்டு எண்ணிக்கையில்லாத மனிதரை மனந்திருப்பி அவ்வேதத்தை உலகமடங்கலும் பரம்பச் செய்ததே அற்புதங்களுள் மேலான அற்புதமாம் என்றுர்.

இனி, லக்தெருன் எனும் சாதாரண திருச்சபைச் சங்கத்தின் மூன்ருவதுகூட்டத்தில் உச்சரிக்கப்பட்ட நாலு சாபத்திடுகளே இங்கே எடுத்துக் காட்டி இவ்வதிகாரத்தை முடிக்கக்கடவோம்.

1-வது, மனிதன் சிருட்டிக்கப்பட்ட வஸ்துக்களேப் பார்த்துச் சிருட்டிகர்த்தாவாகிய ஏக மெய்யான கடவுளேத் தன்சொக்கப் புத்தியால் கிச்சயமாகவறிக்துகொள்ளல் கூடாதென்று எவவைது சாதித்தால் அவனுக்குச் சாபம்.

2-வ து, மனி தன் தேவவெளிப்படுத் தலிலை சருவேசாண்யும் அவருக்குச் செய்யவேண்டிய வழிபாடுகளேயும்பற்றி உணர்த் தப்படு தல் கூடாதென்று எவவை து சா தித்தால் அவனுக்குச் சாபம்.

3-வ து, மனிதன் தன்சுபாவத்திற்கு மேற்பட்ட அறிவுக்கும் சா<mark>ங்கோபா</mark>ங்கத்துக்கும் தெய்விகமாய் உயர்த்தப்படுதல் கூடா து என்றும், அவன் படிப்படியாகவே சகல சத்தியங்களேயும் சகல தன்மையையும் தாகைக் கண்டுபிடித்து அடைர் துகொள்ளவேண் டியவனும் இருக்கிறுன் என்றும் எவவைது சாதித்தால் அவனுக் குச் சாபம்.

4-வது, எவனைது பரிசுத்த வேத ஆகமநூல்களே திறேர்து நகர்ச் சாதாரண பரிசுத்த சங்கமானது தொகுத்தும் வகுத்துங் காண்பித்திருக்கிற பிரகாரம் முழுமையாகக் கைக்கொள்ளாவிட் டால், அல்லது அர் நூல்களே எழுதினவர்கள் தேவ ஏவுதலினுலே அவைகளே எழுதவில்லே என்று சாதித்தால் அவனுக்குச் சாபம்.



# 4-ம் அதிகாரம்

## யேசுநாதருடைய மெய்யான திருச்சபை

1.வது. மெய்யான திருச்சபையின் அறிகுறிகள். 2-வது. திருச் சபையின் அதிகாரம். 3-வது. திருச்சபைத் தீஃவர். 4-வது. திருச் சபையின் அவயவங்கள்.

67. உலகத்திலே கிறீஸ் துவேத சபை என்னும் நாமத்தோடு தற்காலம் அநேகசபைகள் வழங்கிக்கொண்டுவருகின்றன. அவற்றுள் ஒவ்வொன்றும் தணித்தனியே தான் தான் யேசு நா தருடைய மெய்யான சபை என்று சாதிக்கும். சாதிப்பினும், அவை எல்லாம் மெய்யான சபையாய் இருத்தல் கூடாது. அவற்றுள் ஒன்றேயொன்று, அதாவது, யேசுக்கிறீஸ் துவையே தனது ஸ்தாபகராகக்கொண்டும், அவரால் ஏற்படுத்தப்பட்ட காலமுதல் இந்நாளீருக மாறுபடாமல் நிலேநின்றும், அவராற் போதிக்கப்பட்ட போதகத் தை முழுதும் தன்னிடத்திற் காப்பாற்றியும், அவராற் தமது வேதத் துக்கு நியமிக்கப்பட்ட இலக்கணங்களே எல்லாம் பூண்டும் இருக்குஞ் சபை ஒன்றே மெய்யான சபையாய் இருத்தல் வேண்டும். அச்சபையே யேசு நாதரின் மெய்யான திருச்சபையென்று சொல்லுகற்கு உரியது.

திருச்சபையாவது என்னவெனில் வேதவிசுவாசத்தையும் தேவதிரவிய அனுமானங்களேயும் பேதமின்றிக் கைக்கொண்டும், தன் காணப்படாத தஃவராகிய யேசுக்கிறீஸ்து நா தரின் பதிலாளி யாகிய அர்ச். பரப்புவுக்குக் கீழ்ப்படி ந்தும் ஒழுகும் விசுவாகிகளின் கூட்டமேயாம்.

ச. த.**—**5.

68. திருச்சபையானது விசுவாகிகளின் ஒர் கூட்டமாகை யால் அது உயிருள்ள ஒர் ஞான சரீ சமாயிருக்கின்றது. அதற்கு ஒர் ஞான ஆத்துமமும் உண்டு. திருச்சபையின் சரீரமாவது வேத விசுவாசத்தையும் தேவதிரவிப அனுமானங்களேயும் ஒரே தன்மை யாகக் கைக்கொண்டு, முறைமையான ஞான அதிகாரிகளுக்குக் கீழ்ப்படிக் து ஒழுகும் விசுவாகிகளாம். திருச்சபையின் ஆக்கும மோவெனில், இஸ்பிரீத்துசாக்கு சருவேசுரனும். இவரே விசு வாசம் நம்பிக்கை தேவசிரேகம் முதலான தேவபுண்ணியங்களே விசுவாகிகளாகிய உடலுக்குக் கொடுத்து அவர்களிடத்தில் ஞானச் சீவனே உண்டாக்குகிறவர். விசுவாசம் முதலான புண்ணியங்கள் மூலமாக விசுவாக்கள் தங்கள் உயிராயிருக்கிற இஸ்பிரீத்துசார்து வோடு சம்பர்தப்படுவார்கள். மனிதருட் சிலர் திருச்சபையின் சரீரத் துக்கும் ஆத் துமத் துக்குஞ் சேர்க் தவர்கள். இவர்கள் யாபெ னில் புண்ணியங்களும் வாப்பிரசாதங்களும் உடையவர்களாய்ச் சீவிக்கும் விசுவாக்களாம். சிலர் திருச்சபையின் சரீரத்துக்கு மாத்திரம் சேர்ந்தவர்கள். இவர்கள் இஷ்டப்பிரசாதமின்றிச் சீவிக்கும் விசுவாசிகளாம். வேறுசிலரோவெனில், தங்களிடத்திற் பாரமான ஒரு குற்றமும் இல்லாவிடி லும், யாதேனும் ஒரு நியாயத் தின் கிமித்தம், திருச்சபையின் சரீரத் துக்குச் சோமல் ஆத்துமத் துக்கு மாத்திரஞ் சேர்ந்தவர்களாய் இருக்கலாம். ஆதலால் திருச் சபையான து தன்சரீரத்தின்மட்டில் வெளியான தும் காணத்தக்க தும், தன் ஆக்துமத்தின்மட்டிலோ உள்ளான தும் காணக்கூடா த துமாம்.

இனி, மெய்யான திருச்சபையின் அறிகுறிகளேயும், அதின் அதிகாரத்தையும், தஃவ்ரையும், தவயவங்களேயும் முறையே பி<mark>ன்</mark> வரும் நால்பிரிவுகளிலும் விரித்துச் சொல்லுவோம்.

# 1-ம் பிரிவு

### மெய்யான திருச்சபையின் அறிகுறிகளின்பேரில்

69. இங்கே திருச்சபையின் அறிகுறிகள் என்பன, மெய் யான திருச்சபையைப் பொய்ச்சபைகளில் கின்று பகுத்தறிதற்கு உதவும் இயற்கையான பிரத்தியக்கூ குணங்களாம். முற்காலத் திலே அகேக பதிதசபைகள் மூனேத்துத் தங்களே மெய்யான திருச் சபையென்று பாராட்டிக்கொண்டுவர்தன, அவைகள் எல்லாம் காலகதியில் அழிர்து மறைர்துபோக, அவைகளுக்குப் பதிலாக பிற் காலம் சிற்சில தேசங்களில் வழங்கிக்கொண்டுவரும் தப்பறையான பல சபைகளும் உண்டு. அவைகளுட் பிரதானமானவை கிரேக்க சபை, சுவிசேஷசபை அல்லது புரோட்டெஸ்தாக் துசபை, அங்கி ளிக்கன் சபைபென்று பிரித்துச் சொல்லப்படும். கிரேக்கசபையா னது, கிறீஸ் துவுக்குப்பின் ஒன்பதாம் நூற்றுண்டில் திருச்சபையி விருந்து பிரிந்து உண்டாயிற்று. சுவிசேஷசபை அல்லது, புரோட் டெஸ் தாக் து சபை என் று சொல்லப்படுகிற பலசபைகளுக்கும் அத் தேர் என்பவன் பதினுரும் நூற்றுண்டில் செருமானியாச்சியத் தில் முதன் முதல் அடியிட்டான். லுத்தேருக்குட் பின்வர் த கல்வீன் என்பவலை அத்தப்பறை பொஞ்சு இராச்சியத்தின் ஒர் பகுதி யினும் முனே த்தெழும்பிற்று. இர்த இரண்டு பதித தலேவர்களி னும் அநசாரிகள் எல்லாம் புரோட்டெள்தாக்கர் என்னப்படுவர். அங்கிளிக்கன் சபை, இங்கிலாக்குதேசத்து அரசுணுகிய எட்டாம் என்றி என்பவளுல் உண்டாக்கப்பட்டது. இவ்வரசன் தன் முறை மையான பெண்ணே கீக்கி வேறு ஒரு பெண்ணேக் கலியாணம் செய்துகொள்ள அர்ச். பாப்புவாற் தனக்கு உத்தாரங் கிடைக்க வில்ஃபென்று கண்டு மிகுதியுஞ் சினர்து, தன் ஆளுகைக்கு உட் பட்ட சகலரையும் திருச்சபையில் இருக்கு பிரித்து, அவர்களுக் சூத் த**ன்**ணேயே மேலான ஞான அதிகாரியாகவும் பா தகாவலனு கவும் ஏற்படுத்திக்கொண்டான். ஆயினும், மற்ற வேதபோதகங் களிலும் அநசராங்களிலும் யாதேனும் ஒரு மாற்றத்தை உண் டாக்க அவன் தணிய இல்லே. அவனுக்குப் பின் அரசாண்ட அவன் குமாரணுகிய ஆறும் எட்வாட்டென்பவினு அநேக புரோட்டெஸ்தாக்த தப்பறைகளே அச் சபையில் நழைவித்துக் கொண்டான்

இச்சபைகளில் ஒவ்வொன்றும் கொஞ்சக்காலத்துக்குள் தம் முள் ஒவ்வாத அகேக வெவ்வேறு சபைகளாய்க் கிண த்து <mark>ம</mark>லிர்து விட்டது.

இவைகளே எல்லாம் தப்பறையான எதிர்ச்சபைகள் என்று துவேஷி த்து விலக்கி இவைகளுக்குப் புறம்பாய்கின்று விளங்குங் கத்தோலிக்கு திருச் சபையானது தான்மாத்திரமே யேசு நாத ரின் மெய்யான சபை என்றும் தன்னிடத்தில் மாத்திரமே ஆத் தும ஈடேற்றவழி உண்டென்றும் கியாயத்தோடு உரித்தாடிக் கொண்டுவருகின்றது.

யேசு நாதர் தமது சத்திய திருச்சபையை ஆத்தும் படுற்றத் துக்கு ஒரேயொருவழியாக ஏற்பி த்தினபடியால், அதை நன்மனம் உள்ள எல்லோரும் எளிதிற் கண்டுபிடித்துக்கொள்ளக் கூடியவித மாய் அதற்குச் சில விசேஷ அறிகுறிகள் அமைர் திருக்கவேண் டும். அவ்வறிகுறிகள் எவை என்றும் எத்தன்மையானவைகள் என்றுஞ் சொல்லிக்காட்டக்கடவோம்.

யேசுக்கிறீஸ் துநா தரால் ஸ்தாபிக்கப்பட்ட மெய்யான திருச் சபைக்கு இருக்கவேண்டிய அறிகுறிகள் நாலு. அவை எவை யெனில்:—ஏகம் பரிசுத்தம் சாதாரணம் அப்போஸ்தொலிக்கம் என்பவைகளே.

#### I. திருச்சபை ஏகமானது

70. திருச்சபை ஏகமாயிருத்தலாவது, அது ஒரேவிசுவாசத் தையும் ஒரே ஆரா தணேயையும் ஒரே ஆளுகையையுங் கொண்டிருத் தலாம். ஆதலால், திருச்சபையின் சரீரத்துக்குச் சேர்ந்திருக்கிற வர்கள் எல்லாரும், 1-வது, சருவேசுரனல் வெளிப்படுக்கப்பட்ட வைகளும், திருச்சபையாற் போதிக்கப்படுபவைகளுமாகிய சகல சக்கியங்களேயும் கற்பணகளேயும் விசுவசித்து அநசரிக்கவும், தப் பறைகள் என்று திருச்சபையாற் தீர்மானிக்கப்பட்ட சகல போத கங்களேயுர் தள்ளிவிடவும் கடமைபூண்டவர்கள். 2-வது, திருச் சபையில் வழங்கும் தேவதிரவிய அனுமானங்களே எல்லாம் பேத மின் றிக் கைக்கொண்டும் சருவேசு அவக்கு ஒரேவி தபிரசித்த ஆரா தணேயைச் செய்தும் தங்களுக்குள் ஒரேவிதமான ஐக்கியப் பிர யோசனத்தை உண்டாக்கிக்கொள்ளவேண்டியவர்கள். 3-வது, திருச்சபையை ஆண்டு நடத்தும் முறைமையான அதிகாரிகளுக் குக் கேழ்ப்படிக்கிருக்கக் கடமைப்பட்டவர்கள். ஆகலால் ஒரே போதகத்தாலும் ஒரே ஐக்கியப் பிரயோசனத்தாலும் ஒரே ஆளு கையாலுமே மெய்யான திருச்சபை ஏகமாயிருக்கின்றகென்று விளங்கிக்கொள்ளவேண்டும். திருச்சபையான து போதக த்தால் ஏகமாயிருப்பதால், அது தன்ணச்சேர்ந்தவர்கள் எல்லாரும் ஒசே விசுவாசமுள்ளவர்களாயிருக்கவேண்டுமென்ற கற்பித்து, தான் போதிக்குஞ் சத்தியங்களே ஏற்றுக்கொள்ளா தவர்களேயும் புதி தான போதகங்களே உண்டாக்குகிறவர்களேயும் தனக்குப் புறம்பாகத் தள்ளிவிடும். புதிதான போதணேகள் மெய்யான திருச்சபையில் உண்டாகக் கூடாது. அது ஆகியிலே விசுவரித்ததையே எப்போ தும் விசுவசிக்கும். அதின் விசுவாசம் ஒருகாலும் வேறுபடாது. தற்போது திருச்சபைக்குப் பிள்ளேகளாய் இருக்கிறவர்கள் எல்லாரி டத்திலுமுள்ள ஒரே விசுவாசர்தானே முன்னிருர்த எல்லாவிசு வா சிகளிடத்திலும் இருந்திருப்பது அவசியம். அதுவே இனிவரும் எல்லா விசுவாசிகளிடத்திலும் எப்போதும் உலக முடிவுமட்டும் இருக்கவேண்டும்.

திருச்சபையின் விசுவாசம் அவசியம் ஒருபோதும் மாறு படாமல் எப்போதும் ஒருதன்மையாய் இருக்கவேண்டியதுபோல வே, அதின்ஞானச் சீவியமும், ஞான ஆளுகையும் எப்போதும் ஒருதன்மையாய் இருக்கவேண்டியவைகளாம். யேசு நாதருடைய திருச் சுவிசேஷம் தொடங்கினபோது திருச்சபையில் அநுசரிக் கப்பட்ட ஏழு தேவதிரவிய அனுமானங்களும், வேதப்பிரமாணங்க ளால் விசுவாசிகளே ஆண்டு நடத்தும் ஞான அதிகாரமும், அர் நாள் தொட்டு உலகமுடிவுபரியர்தம் பூமியின் நாற்றிசையிலும் ஒரேவி த மாய் அநுசரிக்கப்பட்டுக்கொண்டு வரவேண்டியது.

71. யேசுராதர் தமது திருச்சபையை ஞானச்சிவியம், விசு வாசம், ஞான ஆளுகை என்பவைகளில் ஏகமாப் இருக்கும்படி உண்டாக்கிரை என்பதற்கு வேதவாக்கியமும் பாம்பரையும் அத் தாட்சி கூறுகின்றன. 1-வது, வேதவாக்கியம் அத்தாட்சி கூறு வது எவ்வாறெனில் ;—புதிய ஏற்பாட்டு நூல்களில் திருச்சபையா னது ஒரு குடும்பம் என்றம், ஒரு இராச்சியமென்றம், ஒரு பட்டணம் என்றும், யேசு நாதரைச் சிரசாயுடைய ஒரு தேகம் என் அம் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. ஆதலால், ஒரு குடுப்பத்தின் அங்கங்களும், இராச்சியத்தின் பிரசைகளும், பட்டணத்தில் வசிப் பவர்களும், தேகத்திறள்ள அவயவங்களும் ஒரோர்விதத்தில் தம்முள் ஐக்கியப்பட்டிருப்பதுபோல, திருச்சபையின் மக்கள் எல் லாரும் விசுவாச முதலியவைகளால் தம்முள் ஒற்றுமைப்பட்டிருப் பது அவசியம். அன்றியும், யேசு நாதர் ஒன் ருடொன்று ஒவ் வாத விஷயங்களே அல்ல, முழுதும் பூரண இசைவுள்ள போதகங் களேயே படிப்பித்தபடியால், அவருடைய திருச்சபையின் போத கங்களும் தம்முள் விரோதப்படாதவைகளாகவே இருத்தல் வேண் டும். 2-வது, பாம்பரை அத்தாட்சி கூறுவது எவ்வாறெனில்:— வி சுவாசபோதகத்தை முழுமையாய் அங்கீகரியா தவர்களாய், திருச்சபையின் முறைமையான அதிகாரிகளே ஏற்றுக்கொள்ளாத வர்களாய் இருக்கும் பதிதரும் பிரிவிணக்காரரும் இரக்ஷணியவழி யைவிட்டுத் தவறிப்போய் சிறீஸ்தவர்கள் என்ற பேருக்குத் தகாத வர்களாய் இருக்கிறுர்கள் என்றும், இவர்களுடைய கூட்டங்க ளெல்லாம் யேசுநாதருடைய திருச்சபைக்கு விரோதமான அக் திக் கிறீஸ் துவின் கூட்டங்கள் என்றும், வேதசாள் திரிகள், வித்தி யாபாரகர் திருச்சங்கத் தவர்களாகிய எல்லோரும் ஒருவாய்ப்படக் கூறியிருக்கிறுர்கள். அதலால், யாராவது திருச்சபையின் சரீரத் துக்குச் சேர்ர்திருக்கவேண்டுமாகில், யேசு கா தருடைய திருச் சபையின் ஒரேவிசுவாசத்திலும் ஞானச்சீனியத்திலும் பங்குபற்றி

அதின் ஞான ஆளுகையின் கீழ் இருக்கவேண்டுமென்பது பேரத்தி யக்குமாம்.

### II. திருச்சபை பரிசுத்தமானது

72. யேசுநாதர் தமது திருச்சபையைச் சிரேகித்து அதைப் பரிசுத்தப்படுத்தும்படி தம்மை மாணத்துக்குக் கையளித்தார் என்று அர்ச். கின்னப்பர் (எபே. 5-ம் அதி.) எழுகிவைத்த பிரகா ரம், மெய்யான திருச்சபையான து பரிசுத் தமாயிருக்கவேண்டுமென் பது தெளிவான சத்தியமாம். 1-வது, அது தன்னே ஸ்தாபித்தவ ரிலே பரிசுத்தமாயிருக்கவேண்டும். 2-வது, தான்போதிக்கும் சத் தியங்களாலும், கற்பிக்கும் ஒழுக்க விதிகளாலும், கொடுக்குச் தேவ திரவிய அனுமானங்களாலும், செலுத்தும் தேவாரா தண்யாலும் பரிசுத்தமாயிருக்க வேண்டும். 3-வது, தன் அவ யவங்களா கிய விசுவாசிகளிலே பரி சுத்தமாயி ருக்க வேண்டும். மெய் யான திருச்சபைக்குச் சேர்க் தவர்கள் எல்லாரும் சுத் தவாளரோ வெனில், அல்ல. ஆயினும், மெய்யான திருச்சபையில் அந்தாங்க மான சுத்தவாளரொழியப் பகிரங்கமான அகேக ஆயிரம் சுத்தவா ளர்கள் இருப்பார்களென்பதும், சருவேசு என் இவர்களேயும் இவர் களேப் பிறப்பித்த திருச்சபையையும் மகிமைப்படுத்தும்படியாக காலத் துக்குக்காலம் அற்பு கங்களேயும் செய்தருளுவா சென்பதும் திச்சயமே.

#### III. திருச்சபை சாதாரணமானது

73. மெய்யான திருச்சபை போதகத்திலும் காலத்திலும் இடத்திலும் சாதாரணமாய் இருக்கவேண்டும். திருச்சபை போதகத்தில் சாதாரணமாய் இருக்கவேண்டும். திருச்சபை போதகத்தில் சாதாரணமாய் இருத்தலாவது, தன் தலேவராகிய யேசு நாதார்ந்தரப்பட்ட போதகத்தைச் சுத்தமாகவும் முழுமையாகவும் காப்பாற்றி வருதலாம். திருச்சபை காலத்திற் சாதாரணமாய் இருத்தலாவது, எக்காலத்திலாவது அது அழிந்துகெடாமல் அப் போன்தலர்காலந்தொட்டு இந்நாளீருகவும் இனி இந்நாள்தொட்டு உலகமுடிவுபரியந்தமும் நிலே நிற்றலாம். திருச்சபை இடத்தில் சாதாரணமாய் இருத்தலாவது, எல்லாத் தேசங்களிலும் பாந்திருத் தலாம். போதகத்தில் சாதாரணமாயிருத்தல் ஏகமாய் இருத்த லேடும், காலத்திற் சாதாரணமாயிருத்தல் அப்போன்தொலிக்க மாய் இருத்தலோடும் சேருமாகையால், அவைகளேவிட்டு, திருச்சபை இடத்திற் சாதாரணமாய் இருத்தலேப்பற்றி மாத்திரமே இங்கே சில சொல்லக்கடவோம்.

யேசு நாதர் தமது திருச்சபையை ஸ்தாபித்தபோது, அதி உலகமடங்கலும் பார்து பொய்மதங்கள் அனேத்துக்கும் மேலாக விளங்கவேண்டும் என்றம், சகல சாதிகளும் அதிற்சேர்க் ஆத் தும ஈடேற்றத்தை அடைக்துகொள்ளவேண்டும் என்றம் திருவுள மாஞர் என்பதற்கு அவருடைய திருச்சுவிசேஷ வாக்கியங்களே பிரத்தியட்ச அத்தாட்கிகளாம். எவ்வாறெனில், நீங்கள்போய்ச் சகலசாதியாரையும் படிப்பித்து நாம் உங்களுக்குப் போதித்தவை களே எல்லாம் அவர்கள் அநசரிக்கும்படி கற்பியுங்கள் என்றும் (அர்ச். மத்தேயு 28-ம் அதிகாரம்), தாம் பாலோகத்துக்கு எழுக் தருளஞ்சமயத்தில்: இண்பிரீத்து சாம் துவின் வல்லமை உங்களுக்குக் கிடைக்கும், நீங்கள் யெருசலேமிலும் யூதயா முழுவதிலும் உலக அத்தமட்டும் எனக்குச் சாட்சிசொல்லுவீர்களென்றும் (அப். நட. முதலாம் அதிகாரம்) யேசு நாதர் தம்முடைய அப் போஸ்தலர்களுக்குக் கற்பணே கொடுத்தருளிஞர்.

ஆகலால், அப்போஸ் தலர்களும் அவர்களேப் பின்தொடர்ந்து வந்த வேதபோ தகர்களும் தங்கள் திவ்விய குரு வின் கற்பனே யைச் சிரமேற்கொண்டு உலகத்தின் எத்திசைக்கும்போய் வேதத் தைப் பிரசங்கித்துத் திருச்சபையை ஸ்தாபித்தார்கள். அவர்க ளுக்குப்பின் இஸ்பிரீத்துசார்து வல்லமையைப் பெற்று விளங்கும் அகே ஆயிரம் வேதபோ தகர்கள் தளராமுயற்கியோடு கத்தோ விக்கு விசுவாசத்தை உலக முடிவுபரியர்தம் எல்லாத் தேசங்களி அம் பிரசங்கித்துத் திருச்சபையைப் பரம்பச்செய்துகொண்டு வரு கிருர்கள்.

### IV. திருச்சபை அப்போள்தொலிக்கமானது

74. திருச்சபையான து அப்போஸ்தொலிக்கமாய் அதாவது அப்போஸ்தலர்களிலிருக்கு தொடர்பாய் வருவதாயிருக்கின்றது என்பதற்கு மூன் றுகியாயங்களுண்டு. அவற்றுள் முதலாம் கியாய மென்னவெனில், யேசு நாதர் தம்முடைய அப்போஸ்தலர்களே கோக்கி: வான த்திலும் பூமியிலும் நமக்குச் சருவா திகாரமும் கொடுக்கப்பட்டது. ஆதலால் கீங்கள்போய்ச் சகல சாதியாபையும் படிப் பித்துப் பிதாவுடையவும் சுதனுடையவும் இஸ்பிரீத்து சார்துவுடையவும் நாமத்தினுலே அவர்களுக்கு ஞானஸ் நானங்கொடுங்கள் என்று கற்பித்தபடி அப்போஸ்தலர்களாலேயே அது ஸ்தாபிக்கப் பட்ட தாயிருப்பதாம். இரண்டாம் கியாயமென்னவெனில், அப்போஸ்தலர்களாற் படிப்பிக்கப்பட்ட தாகிய யேசு நாதருடைய போதகம் முழுதும் குறையாமலுக் கெடாமலும் அதிற் காப்பாற்றப் பட்டிருப்பதாம். அப்போஸ்தலர்களுடைய போதகமே எப்போதுக் திருச்சபையின் போதகமாவிருக்கவேண்டியதால், அப்போதக திருச்சபையின் போதகமாவிருக்கவேண்டியதால், அப்போதக திருச்சபையின் போதகமாவிருக்கவேண்டியதால், அப்போதக திருச்சபையின் போதகமாவிருக்கவேண்டியதால், அப்போத கத்துக்கு ஒரு சிறிதேனும் விரோதமான போதகத்தைப் பரப்

பத் துணிர்த அனேவரையும் உடனே பதிதர் என்று தீர்மானித்து தன் ஒற்றுமையிலிருர்து தள்ளிவிடுவதே திருச்சபைக் துவக்கத்தி விருர்து அநசரிக்கப்பட்டுவர்த சரதாரண விதியாயிருர்தது. இவ் விதியான து காலகதியில் சற்றேனும் மாறுபடாமல் எப்போதும் திருச்சபையில் அநசரிக்கப்பட்டுக்கொண்டே வரும். ஆதலால், அப்போள்தலர்களது போதகத்தில் கின்றும் வேருன் ஒரே ஒரு போதகத்தையாவது யாவஞெருவன் படிப்பிக்கத்துணிர்தால் அவன் பதிகளுகத் திருச்சபையிலிருர்து தள்ளுண்டுபோவான். மூன்றும் கியாயமென்னவெனில், நீங்கள் உலகமடங்கலும்போய்ப் பிரசங்கியுங்கள்.....நாம் எப்போதும் உலகமுடிவுமட்டும் உங்களேடு இருக்கிறும் (அர்ச். மத். 28-ம் அதி.) என்று யேசுநாதர் அப்போஸ்தலர்களுக்கு வாக்குப்பண்ணியபடி அப்போஸ்தலர்களே இடையறுத முறையோடு பின்தொடர்ந்துவரும் வேதபோத கர்களால் அது எப்போதும் ஆண்டு நடத்தப்பட்டிருப்பதாம்.

உலகமுடிவுபரியர் தம் ராம் உங்களோடு இருக்கிறும் என்ற போசு நாதர் தம்முடைய அப்போஸ்தலர்களுக்குத் திருவுளம் பற்றின திஞல், அவர் அவர்களோடிருந்து போதித்தும் தேவதிரவிய அனுமானங்களே வழங்கியும் திருச்சபையை ஆண்டுவர்கார் என்ப தும், அப்போஸ்தலர்கள் இறந்தபின் அவர்களேப் பின்தொடர்ந்து வரும் முறைமையான அதிகாரிகளோடு எப்போதும் வாசம்பண ஹகிருர் என்பதும் தெளிவரய் இருக்கின்றன. இவ்வண்ணமே, திருச்சபையான த அழியாததாயிருப்பதுபோல, யேசு நாதரால் அப்போஸ்தலர்களுக்குக் கொடுக்கப்பட்ட உத்தியோகமும் அவர்களே த் தலேமுறைதலே முறையாகப் பின்தொடர்ந்தவரும் வே த அதி காரிகளிடத்தில் குறையாமலும் அழியாமலும் நிலைத்திருக்கும்.

ஆதலால் 1-வத அப்போஸ்தலர்களாற் போதிக்கப்பட்டதா கிய யேசு நாதரின் திவ்விய போதகமான து உலகமுடிவுபரியர்தம் யாதோர் மாற்றமுமின் றீச் சத்தியதிருச்சபையில் போதிக்கப்பட் டுக்கொண்டேவருமென் அம், 2-வது, அப்போஸ்தலர்களுக்குப் பதிலாய்வரும் ஞானவதிகாரிகள் திருச்சபையில் எப்போதும் இருப்பார்களென் அம், 3-வது, அப்போஸ்தலர்களிலிருந்து சங்கி லித்தொடர்போற் தொடர்ந்துவரும் மேற்றிராணிமார் குருமார் முதலான ஞானவதிகாரிகள் இல்லாத சபை எதுவேர அது மெய் யான சபை அல்லவென் அந் தீர்மானித்துக்கொள்ளுதல்வேண்டும்.

75. அப்போஸ்தலர்களிடத்திலிருந்தாவது அ<mark>வர்களேக் கிரம</mark> மாய்ப் பின்தொடர்ந்து வருபவர்களிடத்திலிருந்தாவது குருப்பட் டமும் ஞானவதிகாரமும்பெற்றவர்கள் மாத்திரமே திருச்சபையின்

முறைமையான ஞானமேய்ப்பர்களாய் இருப்பார்கள். மற்றெல்லா ரும் ஆட்டுத்தோஃப் போர்த்துக்கொண்ட ஒராய்களன்றி மெய் யான இடையால்ல. யேசு நாதர் அப்போஸ் தலர்களுக்கு த் தமது அதிகாரத்தைக்கொடுத்து வேதத்தைப்போதிக்க அனுப்பினபோது, அவர்கள் வேற ஞானமேய்ப்பர்களே த் தெரிந்து ஏற்படுத்தவும், இவர்களுக்குத் தங்கள் ஞானவதிகாரத்தைக்கொடுக்கவும் வேண்டு மென்று கற்பித்தார். அக்கற்பணயின்பிரகாரம், அப்போஸ்தலர்கள் அகேகம்பேரைத் தெரிர்தெடுத்துச் சிலரை மேற்றிராணிமாராகவும் சிலரைக் குருமாராகவும் அபிஷேகித்து, யேசு நாதரிடத்திலிருந்து கோகத் தாங்கள் பெற்றுக்கொண்ட ஞான அதிகாரத்தையும் அவர்களுக்குக்கொடுத்து ஞானமேப்ப்பர்களாக ஏற்படுத்தி வைத் தார்கள். இம்மேற்றிராணிமார்களோவெனில் வேறு மேற்றிராணி மாரை ஏற்படுத்தி இவ்வாறு அப்போள்தொலிக்கு உத்தியோகமும் அதிகாரமும் தஃமுறைதஃமுறையாக எர்காளும் திருச்சபையில் கடக் துகொண்டேவரும். ஆதலால், அப்போஸ் தலர்களே முறைமை யாய்ப் பின்தொடர்க் துவரும் ஓர் ஞானமேய்ப்பால் உத்தியோக மும் அதிகாரமும் கொடுத்தனுப்பப்படாத எவருக்கும் திருச்சபை யில் எவ்வித அதிகாரமும் இல்லே. அன்றியும், அவர் யாதோர் ஞானஉத்தியோகத்தைச் செய்யத் துணிந்தால் அது முழுதும் பய னற்றதும் சருவேசுரனுற் சபிக்கப்பட்டதுமாய் இருக்கும்.

மேலேசொன்ன நான்கும் யேசு நாதாரல் ஸ்தாபிக்கப்பட்ட மெய்யான திருச்சபைக்கு உரிய அடையாளங்களாம். அவ்வடை யாளங்களேக்கொண்டு மெய்யான திருச்சபையைச் சகல பொய் யான சபைகளில் நீன்றும் பகுத்தறிர்துகொள்ளலாம். ஆகை யால், கிறீஸ் தவசபைகள் என்றபெயர் கொண்டிருக்கும் சபைகள் எல்லாவற்றுள்ளும் ஏகமானதும், பரிசுத்தமானதும், சாதாரண மானதும், அப்போஸ்தொலிக்கமானதுமாய் இருக்குஞ் சபை எது என்று விசாரித்துத் திட்டம்பண்ணக்கடவோம். காட்டிய நாலு குணங்களும் உள்ளதே மெய்யான திருச்சபையென்றுமிடத்து அவற்றுள் ஒன்றுவது குறைர்த எர்தச்சபையும் பொய்யான சபை யென்பது தரனும் விளங்கும்.

V. கத்தோலிக்குச் சபை ஒன்றே யேசுநாதருடைய மெய்யான திருச்சபை

கத்தோலிக்கு (அல்லது, அதிகதெளிவாய், உரோமான் கத் தோலிக்கு) திருச்சபை என்பது: யேசுநா தரே தன்னே ஸ்தாபித் துத் தனக்கு தோன்றுத் தலேவராய் இருக்கிறுர் என்றும், ரோமா புரியில் சிங்காசனம் ஏற்பிடித்தி ஆளும் அர்ச். பாப்புவே தனக்குப் பிரத்தியக் தல்வர் என்றம் ஆங்கீகரித்த ஒழுகுஞ் சபையேயாழ். அச்சபையொன்றிலேயே மெய்யான திருச்சபைக்குரிய இலக்ஷ ணங்களெல்லாம் குறைவின்றிக் காணப்படுகின்றன. அது ஒன்றே ஏகமும் பரிசுத்தமும் சாதாரணமும் அப்போஸ்தொலிக்கமுமாய் உள்ளது.

76. கத்தோலிக்கு திருச்சபைமாத்திரம் போதகத்திலும் ஞானச்சிவியத்திலும் அளுகையிலும் ஏகமாய் இருக்கின்றது. 1-வது, போதகத்தில் ஏகமாபிருப்பது எவ்வாறெனில், அது ஒரு போதும் மாறுபடாத ஒரேவிசுவாசத்தை அநுசரித்துக்கொண்டு வருவ துமன்றி, அவ்வி சுவாசத்தோடு பொருந்திய சத்தியங்களில் ஒன்றையாவது மறு தலிப்பவர்களேயும் ஒன்றின்மேலாவது சக்தே கங் கொள்பவர்களேயும் தனக்குப் புறம்பாய்த் தள்ளியும் விடுகின் றது. 2-வது, ஞானச்சிவியத்தில் ஏகமாய் இருப்பது எவ்வாறெ னில், அதன் பிள்ளேகளாகிய விசுவாசிகள் எல்லாரும் ஒன்றைக் கூட்டாமலும் ஒன்றைக்குறைக்காமலும் ஏழு தேவதிரவிய அனு மானங்களேயே எப்போதும் எங்கெங்கும் அங்கேளித் துவருகிருர் கள். 3-வது, ஆளுகையால் ஏகமாய் இருப்பது எவ்வாறெனில், அதன் அநசாரிகள் எல்லாரும் அர்ச். பாப்புவையே மேலான சுபேஷ்டாக அங்கீகரித்துக்கொள்ளுகிறுர்கள். அன்றியும், முறை மையாய் கியமித்து அனுப்பப்படும் மேற்றிராணிமார் முதலான ஞானமேய்ப்பர்கள் அர்ச். பாப்புவோடு ஐக்கியப்பட்டிருக்குந்தண யும் அவர்களுக்குப் பூரணமாய்க் கிழ்ப்படிக் து கடக்கிருர்கள். தங் கள் ஞானமேய்ப்பர்களுக்குக் கிழ்ப்படியாத எவனும் பிரிவிணக்கா ானுக்க் திருச்சபையின் ஒருமைப்பாட்டில் நின்றும் கள்ளுண்டு போகிறுன். இங்கே விரித்துக் காட்டிய விஷயங்களேயெல்லாம் கத்தோலிக்கு திருச்சபையானது அக்காள்தொட்டு இக்காளீறுகப் பின்னபே தமின் றி எங்கெங்கும் அநசரித் தக்கொண்டுவருன்றது.

புரோட்டெஸ்தா ச்து சபைகளோ போதகமுதலியவைகளால் ஏகமாய் இருக்கின்றன வென்று சொல்லக்கூடாது. ஏனெனில், அவைகள் உற்பத்தியான நாள்முதல் போதகத்தால் மாறுபட்டுக் கொண்டேவருகின்றன. அன்றியும் அவைகள் தம்முள் ஒவ்வாத வைகளும் ஒன்றென்றை விரோ திப்பவைகளுமாகிய அரேகமதங்க ளாய் நின்று, ஆதியில் அத்தோ கல்வீன் முதலானவர்கள் மறுக்கத் துணியாத சத்தியங்களே த்தானும் மறுத்துக்கொண்டுவருகின்றன. புரோட்டெண்தார்து சபைகளுக்கு அதிகாரமும் தலேவரும் இல் லாதபடியால அவைகள் ஒன்றும் இருக்க இடமில்லே என்பது பிரத்தியக்கும். இனி கிரேக்கசபையைரோக்குமிடத்து அதுவும்

புரோட்டெண்தார் து சபைகளேப் போலத் தம்முள் ஒவ்வாத அரேக்கிறு சபைகளாப்ப் பிரிந்திருக்கக்காண்கிறேம். ஒரு சபை தனக்கு ஞான அதிகாரி எருசலேம்பட்டணத்து அதிதோவென்றும், ஒரு சபை தனக்கு ஞான அதிகாரி வருசலேம்பட்டணத்து அதிதோவென்றும், ஒரு சபை தனக்கு ஞான அதிகாரி கொன்ஸ் தந்தீனபுரியின் அதிபிதாவென்றும், இன்னுமொருசபை தனக்கு ஞான அதிகாரி ரூசியசக்கிரவர்த்தி என்றுங்கூறும். இவ் அதி பிதாக்களும் சக்கிரவர்த்தியும் தத்தம்சபைக்குமாத்திரம் சுயாதீன அதிகாரியாயிருக்கிறுர்கள். பொது மேய்ப்பரோ கிரேக்க சபையில் எங்குமில்கு. இல்லே எனவே ஐக்கியத்திற்கு வேண்டிய தலேமையதிகாரமும் அதிலில்லே என்பது சிச்சயம். ஆதலால், மெய்யான திருச்சபைக்குரிய ஏகமரயிருத்தல் என்னுங் குணம் கத்தோலிக்கு சபை ஒன்றில் மாத்திரம் உண்டு.

77. கத்தோலிக்கு திருச்சபை மாத்திரம் பரிசுத்தமாய் இருக்கின்றது. 1-வது, அது தன்னே ஸ்தாபித்தவர்களிலும் முதன் முதல் விருத்தியாக்கினவர்களிலும் பரிசுத்தமாய் இருக்கின்றது. எப்படியெனில், அதை ஸ்தாபித்துப் பரப்பியவர்களாகிய அப்போஸ் தலர்களும் அவர்களே அடுத்துவர்த மேற்றிராணிமார்களும் மற்றும் போதகர்களும் மிகவுமுயர்ந்த பரிசுத்ததனத்தில் பேர்போனவர் கள். அவர்களில் அகேகாகேகர் தங்கள் போதகத் துக்கு அத்தாட்சி யாகத் தங்கள் சொர்த இரத்தத்தைச்சிர்தி வேதசாட்சியாய் மரித் தார்கள். 2-வது, அது தன் போதகத்தில் பரிசுத்தமாய் இருக் கின்றது. எப்படியெனில், அது சகல அக்கிரமங்களேயும் கண்டித் து அவைகளே நீக்கவும் சகலபுண்ணியங்களேயும் கற்பித்து இவைகளே அநசரிக்கவும் எல்லா மனிதரையும் தூண்டிக்கொண்டுவருகின்றது. 3-வது, தன் அங்கத்தவர்களாகிய விசுவாகிகளுள் அசேகரில் பரி சுத்தமாயிருக்கின்றது. எப்படியெனில், ஒவ்வொரு நூற்றுண்டி லம் அபூர்வமான அர்ச்சியசிஷ்ட தனத்தால் பிரகாசிக்கும் சுத்த வாளர்கள் அகேகர் அதில் உண்டு. அவர்களுடைய உறு தியான விசுவாசத்தையும் உயர்ந்த புண்ணியங்களேயும் சுத்தமான ஒழுக் கத்தையும் சருவேசான்தாமே ஆச்சரியமான அற்பு தங்களால் உலகத்துக்கு அத்தாட்சிப்படுத்தியுமிருக்கிருர்.

புரோட்டெஸ்தார்து சபைகளில் பரிசுத்தத்துக்குரிய அடையாளங்கள் ஒன்றுமில்லே. அவைகளே உண்டாக்கினவர்களெல்லாரும் ஆங்காரிகளும் புகழ்ச்சிப்பிரியருர் தூர்த்தருமென்பது உலக மறிர்த விஷயமேயாம். சகல பாவங்களுக்கும் ஆசாபாசங்களுக்கும் அகலத் திறர்த வாசல்கள் புரோட்டெஸ்தார்து மதங்களே

பென்பது சொல்வாருமின்றி விளங்கும். ஏனெனில், விசுவாச விஷயத்தில் ஒவ்வொருவனுர் தன்தனக்குப் பிரியமானவைகளே அங்கேளித்துக்கொள்ளலாம் என்பதும், நான் நீதிமா ஞக்கப்பட்டிரு க்கிறேன் என்று விசுவசிக்கிறது மாத்திரமே ஒருவன் சுத்தவாளனுப் இருக்கிறதற்குப்போ தும் என்பதும் முதலானவைகளே அம்மதங் களின் மதிகேடான போதணகளாம். நற்கிரியைகளின்றி விசுவாச மொன்றே ஆத்தும் ஈடேற்றத்துக்குப்போதும் என்று சாதிக் கும் சபைகளும் அகேகமுண்டு. புரோட்டெஸ்தாக் து சபைகளுள் யாதொன்று தன் போதகத்தின் உண்மைக்கும் தன் அநசாரிக ளின் பரிசுத்தத்துக்கும் அத்தாட்கியாக நிகழ்ந்த ஒரு சிறு அற்பு தத்தையாவது எடுத்துக்காட்ட வல்லதோவெனில், ஒருபோது மில்லே. இவ்வாறே கிரேக்கபிரினினேச் சபைகளேப்பற்றியும் சொல்ல த் தகும். ஆதலால், புரோட்டெஸ்தார்து சபைகளாவது கிரேக்க சபைகளாவ து பரிசுத் தமானவைகள் அல்லவென் றும் கத்தோலிக்கு திருச்சபை ஒன்றே பரிசுத்தமானது என்றும் தீர்மானித்துக் கொள்ளக்கடவோம்.

78. கத்தோலிக்கு திருச்சபை மாத்திரம் சாதூரணமாய் இருக்கின்றது. அது அப்போஸ்தலர்களது காலத்திற்தானே அறியப்பட்ட உலகத்தின் எல்லாத்தேசங்களிலும் ஸ்தாபிக்கப் பட்டு அக்காலாமுதல் எப்போதும் அதிகம் அதிகமாய்ப் பாம்பிக் கொண்டுவர்த்து. தற்கால த்திலோவெனில், கத்தோலிக்கர் இல் லாத ஒரு சிறுதேசமாவது உலகத்தில் எங்குமில்லே என்பது கிச்ச யம். அன்றியும், கத்தோலிக்கு திருச்சபையைப் பொய்மதங்க ளுள் ஒவ்வொன்றேடும் ஒப்பட்டுப்பார்க்குமிடத்து, அது தன் மாட்சிமையினுலும் விரிவினுலும் அவைகள் எல்லாவற்றையும் மேற் கொண்டு விளங்குகின்றது. இவ்வாச்சரியமான விஸ்தாரத்தின் கியித்தமே கத்தோலிக்கு (சாதாபணம்) என்னும் சொல் இந்தத் திருச்சபைக்கு எப்போதும் வழங்கிக்கொண்டுவந்தது. தற்காலத் திலும் பிற சமயவா திகளெல்லாம் அச்சொல்லேக்கொண்டே மெய் யான திருச்சபையைக் குறித்தக் காட்டுகிறுர்கள். இக்காலம் இங்கிலார் து " அங்கிளிக்கன்" புரோட்டெஸ் தார் தர் தங்களே அங் கிளோ கத்தோலிக்குச் சபையார் என்று கூறவும், கிரேக்கபிரிவி ளேச் சபையார் தங்களே கிரேக்க கத்தோலிக்கு சபை என்று கூற வும் தஃப்பட்டிருக்கிறுர்கள். ஆயினும், உரோமையிலே தனது தவேவரைக் கொண்டிருக்கிறதாகிய மெய்யான திருச்சபையையே கத்தோலிக்கு என்ற சொல்லு அர்நாளிற்போல இர்நாளிலும் சர் தேக விபரீ தமின்றிக் குறிக்கும்.

அவ்வாறிருக்க, அகேகநூற மதங்களாய்ப் பிரிந்துள்ள புபோட்டெஸ்தார்தாரவது கிரேக்கராவது வேறு எர்தமதஸ்தார வது தங்கள் சபை கத்தோலிக்கு திருச்சபையைப்போல் உலக மடங்கலிலும் பார் திருக்கின் றது என்று சொல்ல த் துணிவார்களோ? புரோட்டெஸ்தார் தர் தங்கள் சபை உலகமடங்கலும் உண்டென்று சொல்லத் துணியார்கள்; ஏனெனில் அவர்கள் ஒன்றேடொன்று பொருக்தாத அகேக்கையகளாய்ப் பிரிக்திருக்கிறதின் கத்தோ லிக்கு (சாதாரணம்) என்னுஞ் சொல் அவற்றுள் ஒன்றுக்கும் பொருக்தா து. இனி புரோட்டெஸ் தாக்து சபைகளெல்லாம் தொண்டு ஒருசபையாய் இருந்தாலும், அது அரேகதேசங்களில் இன்னும் அறியப்படாமையால், யேசு கா தருடைய திருச்சபைக்கே உரிய சாதாரணம் என்னும் இலக்ஷணம் அதற்கு எவ்வாற்றுலும் பொருர்தாது. கிரேக்கர் தங்கள்சபை சாதாரணமென்று சொல் லத்துணியார்கள். ஏனெனில், கத்தோலிக்கு திருச்சபையாருடன் ஒத்துப்பார்க்குமிடத்து அவர்கள் மிகச்சிறியதொகையாய் இருக் கிருர்கள். மேலும், அவர்களுடைய சபை ஸ்தாபிக்கப்படாத தேசங்கள் அகேகமுண்டு. ஆதலால் கத்தோலிக்கு திருச்சபை ஒன்றே சா தாரண திருச்சபை என்று சொல்லப்படும்.

79. கத்தோலிக்கு திருச்சபைமாத்திரம் அப்போஸ்தொ லிக்கமாய் இருக்கின்றது. ஏனெனில் அதுதான் அப்போஸ்தலர்க ளால் ஸ்தாபிக்கப்பட்டது. அதன் போதகம் அப்போஸ்கலர்களா லேயே பிரசுத்தமாகி எல்லாக்காலங்களிலும் பிரசங்கிக்கப்பட்ட தாம். அதன் ஞானமேய்ப்பர்கள் எல்லோரும் அப்போஸ்தலர் களில் நின் அ இடையரு த முறையோடு தொடர்ர் துவருகிறவர்க ளாம். தற்காலம் மகிமைப்பிரதாபத்தோடு அதை அரசாளும் 12-ம் பத்திகாதர், 11-ம் பத்திகாதரையும் இவர் 15-ம் அசேர்வா தப்பரையும் இவர் 10-ம் பத்திரா தரையும் இவர் 13-ம் சிங்கராய ரையும் நம்முள் அகேகர் அறிய ஒருவரைஒருவர் பின்கொடர்ந்து வர்தவர்களாம். இவ்வாறு அர்ச். பாப்புக்களே முறையாய் எண் ணிக்கொண்டு போனுல், யேசு நாதர் தமக்குப்பதிலாகவும் தமது திருச்சபைக்கு முதற்பாப்புவாகவும் ஸ்தாபித்தருளிய அர்ச். இரா யப்பர்மட்டும் போகலாம். சோமான் திருச்சபைபோடு ஐக்கியப் பட்டிருக்கும் அவ்வச்சபைகளேப்பற்றியும் இவ்வாறே சொல்லத் தரும். அவ்வச்சபைகளின் மேற்றிராணிமார் அணவரும் அப் போஸ்தலர்களாலாவது அவர்களேப் பின்கொடர்க்குவக்க அர்ச். பாப்புகளாலாவது அனுப்பப்பட்டவர்களேயென்பதை தற்போது அவ்வச்சபைகளே அளும் மேற்றிராணிமாரிலிருந்து பரம்புரையாய் எண்ணித் தீர்மானித்துக்கொள்ளுதல் எளிது.

திருச்சபையைவிட்டுப் பிரிந்த சபைகள் அப்போஸ்தொலிக்கு சபைகளோ? அல்ல. ஏனெனில், புரோட்டெஸ்தார்த சபைகள் 16-ம் நூற்றுண்டுத்தொடக்கத்தில் இருந்த அத்தேருங் கல்வீனும் ஆகிய இருவருக்கும்முன் உலகத்தில் அறியப்படா தவைகளேயாம். கிரேக்க சபையோவெனில், 9-ம் நூற்றுண்டில் மாத்திரம் உண்டு பட்டது. அவ்வாண்டிற்கு முன் அது ஒருபோதும் இருக்கவே யில்கு, பதிதருடைய போதகம் அப்போள்தலர்களில்கின் றுவர்த போதகமோ? அல்ல. அது முழுதும் கவமான ஒரு போத கம். அன்றியும் பதிதமதப் போதகர்கள் முறையான வேத அதி காரிகளிடத்திலிருந்து குருப்பட்டமும் உத்தியோகமும் பெருமல் தாங்களே தங்களேப் போதகர்கள் ஆக்கிக்கொண்டவர்கள். அப் போஸ்தலர்களுக்கும் பதிதத் தவேவர்களுக்குமிடையே ஆயிரத்து ஐந்தா அவருஷங்கள் கடந்துபோயின. ஆகலால், பதிதருடைய சபை அப்போஸ்தொலிக்கு சபை என்று ஒருபோதும் அழைக்கப் படாது. பிரிவிணச் சபையாகிய கிரேக்கசபையின் கிடைகளெல் லாம் ஒன்பதாம் நூற்றுண்டில் அப்போஸ்தொலிக்கு கத்தோலிக்கு திருச்சபையை விட்டுப்பிரிர்தபோது, யேசு நாதர்தொடுத்து முறை யாய்த் தொடர்க்துவக்த ஞானமேய்ப்பர்களில்கின் அம் பிரிக்தவை களாகையால், அவைகளும் அப்போள்தொலிக்குசபைகள் அல்ல வென்பது நிச்சயம். ஆகலால் கத்தோலிக்கு திருச்சபை ஒன்றே அப்போஸ்தொலிக்கு திருச்சபை என்றம், மெய்யான திருச்சபைக் குரிய நாறு. அறிகுறிகளும் அதில்மாத்திரங் குறைவின்றிக் காணப் படுதலால் அதுமாத்திரமே யேசுராதரால் ஆத்தும் ஈடேற்றத் துக்கு வழியாக ஸ்தாபிக்கப்பட்ட திருச்சபை என்றம், அதற்குப் புறம்பாய் இருக்கிறவர்களுக்கு ஆக்கும் ஈடேற்றம் இல்லேயென் அம் தீர்மானிக்கக்கட வோம்.

80. திருச்சபைக்குப் புறம்பாக ஆக்தும் ஈடேற்றமில்லே என்னுங் கோட்பாடானது திருச்சபையின் சொற்படி கேளாத வன் அஞ்ஞானியையும் ஆயக்காசண்யும்போல உனக்கு ஆகக்கட வான் என்று யேசு நாதர் திருவுளம்பற்றின தேவவாக்கால் உறு திப்படுகின்றது. இரக்ஷணியக்தை அடைர்துகொள்ள விரும்பும் எவனும் யேசு நாதராற் போதிக்கப்பட்ட சத்தியங்களே விசுவசித் தும் அவராற் கொடுக்கப்பட்ட கற்பணேகளே அறசரித்தும் வரவேண்டும். அச்சத்தியங்களும் கற்பணேகளே அறசரித்தும் வரவேண்டும். அச்சத்தியங்களும் கற்பணேக்ளுமோவெனில் யேசு நாதருடைய ஞானச் சரீரமாகிய கத்தோலிக்கு திருச்சபைக்குப் புறம்பாய் உள்ளவர்களுக்கு இரட்சணியம் இல்லேயென்பது உறுகி. இச்சத்தியத்துக்கு அத்தாட்சியாக வேதபராகர் எல்லா

ரும் கோவாவென்பவரின் பேழையை த் திருச்சபைக்கு ஓர் உவகைம யாக எடுத்துக்காட்டி, பேழைக்குப் புறம்பாய் இருந்த அணேவரும் சலப்பிரளயத்தில் மடிந்த துபோல, திருச்சபைக்குப் புறம்பாயிருக் கும் அணேவரும் தவருமல் நித்தியகாலமாகக் கெட்டுப்போவார்கள் என்று வசனித்திருக்கிறுர்கள். திருச்சபையை த் தாயாகக் கைக் கொண்டு நடவாத எவனும் சருவேசுரணத் தர்தையாகக் கைக் கொள்ளா தவனும் என்று அர்ச். சிப்பிரியானு என்னும் பண்டிதர் எழுதிவைத்தார்.

81. இர்தக் கோட்பாட்டை நன்றுய் விளங்கிக்கொள்ளுவ தற்கு அறியவேண்டியவை எவைபெனில்: 1-வது, பதித மதங்க ளிலாவது பிரிவிணமதங்களிலாவது ஒழுங்கான விதமாய் ஞான ஸ் நானம்பெற்ற குழந்தைகள் எல்லாம் விரகறிந்தவர்களாகுங் காலந்தண்யும் திருச்சபைக்குப் பிள்ளேகளும் மோட்சத்துக்குரிய வர்களுமாயிருக்கிருர்கள். 2-வ து, விரகறிர் தவர்களே வெனில் பதி தத்திலாவது பிரிவிணயிலாவது வளர்க்கப்பட்டவர்களாயினம் தங்கள் சொர்தச் சித்தத்தால் அம்மதங்களே இன்னும் ஒப்புக் கொள்ளாதவர்களாகவும், மெய்யான திருச்சபையைப்பற்றி ஒரு சிறிதேனும் அறியாதவர்களாகவும், அறிர் துகொண்டால் அதிற் பிரவேசிக்க ஆயத்தப்பட்டவர்களாகவும், இரட்சணியத்துக்கு அவ சியமான கடமைகளே த் தங்களால் இயன்றமட்டும் அநசரிக்கிறவர் களாகவும் இருந்தால் அவர்கள் திருச்சபையின் ஆத்துமத்துக் குச் சேர்ர் தவர்களும் மோக்ஷபாதையில் இருக்கிறவர்களுமேயாம். இப்படியே வேறு பொய்ச்சமயங்களிலே பிறர்து வளர்ந்திருக்சிற வர்களேப்பற்றியும் சொல்லத்தகும். அகையால், திருச்சபைக்கு புறம்பாக ஆத்தமவீடேற்றம் இல்ஃபென்பதற்கு உண்மையான அர்த்தம் ஏதோவெனில், எவவை த இது தான் யேசு நாதருடைய மெய்யான திருச்சபை என்று அறிர்துகொண்டு, தன் முழு மனம் பொருக்திய அசட்டைத்தனத்தினுல் தான் சாகுக்தணயும் அதிற் சோ திருர்தால், அவனுக்கு ஒருபோதும் மோட்சமில்ஃயென் பதே உண்மையான அர்த்தமாம்.

82. ஆகலால் எல்லாச்சமயங்களும் உண்மையான சம்யங்களென்றும், எக்கச்சமயத்தில் இருக்காலுஞ்சரி இரக்ஷணியம் அடையலாமென்றும் சொல்லுவது கியாயத்துக்கு ஒவ்வாத தப்பறை என்பது பெரத்தியஆம். சகல சமயங்களுஞ் சரிதானென்று சாதிப்பது அக்ககாரமும் பிரகாசமும், ஆமும் அல்லவும் ஒன்று தானென்பதை ஒக்கும். சருவேசுரன் பிரகாசமும் சத்தியமும் என்

முல் மெய்ச்சமயமொன்றையே அவர் அங்கீகரித்து, அதை அநசரிக் கிறவர்களுக்குமாத்திரமே சம்பாவண் அருளுவார். சருவேசான் ஒருவராய் இருப்பதுபோல அவராற் தரப்பட்ட சத்தியவேதமும் ஒன்முயன்றிப் பலவாயிருத்தல் கூடாது. அச்சத்தியவேதம் கத் தோலிக்கு வேதமேயாகையால் மற்றச்சமயங்களெல்லாம் பொய்ச் சமயங்களேயென்பது தெளிவாயிருக்கின்றது. ஆதலாற் பொய்ச் சமயங்களிற் பிறர் துவளர்க்கு எவனும் தன்சமயக் தெய்வீகசமயக் தானே என்பதின்மேல் உண்மையான சர்தேகம் பிறர்தவுடனே மெய்வேதத்தைச் சாக்கிரதையாய்த் தேடவும், அதைக் கண்டு பிடித்தவுடனே அதிற் பிரவேசிக்கவுங் கடமைபூண்டவனேயாம்.

# 2-ம் பிரிவு

## திருச்சபையின் அதிகாரத்தின்பேரில்

83. யேசு நாதர் சகல மனிதரையும் மோகூவழியில் நடத் திக்கொண்டுவரும்படியாகவே தமது திருச்சபையை ஸ்தாபித் தருளின திலை, வெளிப்படு த்தப்பட்ட சத்தியங்களே அவர்களுக் குப் படிப்பிக்கவும் வேதகெறியில் அவர்களே ஆளவும் வேண்டிய முழு அதிகாரத்தையும் அதற்குக்கொடுத்தருளினுரென்பது நிச்சயம். இதற்கு அத்தாட்சி என்னவெனில்: நீங்கள்போய்ச் சருவசா தியாரையும் படிப்பித்து நாம் உங்களுக்குக் கற்பித்தவை களேயெல்லாம் அவர்கள் அநசரித்துக்கொண்டுவரும்படி செய் யுங்கள். (அர்ச். மத். 28-ம் அதி.) என்னும் வேதவாக்கியமேயாம். ஆதலால், படிப்பிக்கிற அதிகாரமும் சட்டங்களே கிருபிக்கிற வதி காரமும் என இருவகையான அதிகாரம் திருச்சபைக்கு உண்டு. ஞான அளுகைக்கடுத்த சட்டங்களே ஏற்படுத்தும் அதிகாரத்தை யேசு நா தர் தமது திருச்சபைக்குக் கொடுத்தபோதே, அவ்வதிகா ரத்துக்குக் கீழ்ப்படிக்து நடக்கிறது சகல விசுவாசிகளுக்குங் கட மையாம் என்று காண்பிக்கும்பொருட்டு: உங்களுக்குச் செவி கொடுக்கிறவன் கமக்குச் செவிகொடுக்கிறுன்; உங்களேப் புறக் கணிக்கிறவன் ஈம்மைப் புறக்கணிக்கிருனென்றும் (அர்ச். லூக். 10-ம் அதி), திருச்சபையின் சொற்படிகேளா தவன் அன்ஞானியும் ஆயக்காரனுமாவானென்றம் (அர்ச். மத். 18-ம் அதி.) வசனித் கிருக்கிருர்.

திருச்சபையிலுள்ள போ திக்கும் அதிகாரத்தைப்பற்றி அறிய வேண்டியகாரியங்கள் நாலு உண்டு. 1-வது, கிறீஸ்தவர்களின் விசு வாசத்தையும் ஒழுக்கங்களேயும் திட்டப்படுத்துவதற்குத் தவது த லில்லாத ஒர் அதிகாரத்தை யேசு நாதர் தமது திருச்சபைக்குக் கொடுத்திருக்கிறுர். 2-வது, திருச்சபை விசுவாகிகளுக்குப் படிப்பிக்கவேண்டிய வெளிப்படுத்தப்பட்ட சத்தியங்களுக்கு ஊற் ருகிய பிரமாணங்கள் எவை? 3-வது, விசுவாச விஷயத்தில் உண்டாகுர் தர்க்கங்களேத் தீர்த்த துப்பதற்குத் திருச்சபையில் உள்ள தவறுத நடுவர் யார்? 4-வது, போதிக்கும் திருச்சபை யான து என்னென்ன விஷயங்களில் தவறிப்போகாது?

 கிறீஸ்தவர்களின் விசுவாசத்தையும் ஒழுக்கங்கஃளயும் திட்டம் பண்ணுவதற்குத் தலருத ஒர் அதிகாரத்தை யேசுநாதர் தமது திருச் சபைக்குக் கொடுத்திருக்கிருர்.

84. கிறீஸ் தவர்களின் விசுவா சத்தையும் ஒழுக்கத்தையும் திட்டம்பண்ணுவதற்கு ஓர் மேலான அதிகாரம் நிருச்சபையில் இருப்பது அவசியம். ஏனெனில், மானிட புத்தியானது அறி யாமை தப்பெண்ணம் அசாபாசங்கள் அதியவற்றிற்கு ஏ துவாயிருக் கிறபடியால், யேசுகாதர் ஒவ்வொருவணேயும் தன்தன் விசுவாசத் தைத் தான்தானே தெட்டப்பணணிக்கொள்ளலாம் என்று விட் டிருந்தால், வேதவிஷயங்களேக்குறித்து மனிதருக்குள் இடை விடாத சக்தேகங்களும் தர்க்கங்களும் உண்டாகி, ஒருவன் அங்கீ கரிப்பதை மற்றவன் மறுப்பான், ஒருவன், மறுப்பதை மற்றவன் அங்கீகரிப்பான். அவ்வாறிருப்பின் விசுவாசத்தின் ஒருமைப்பாடு கெட்டழிக் துபோம். ஆதலால், திருச்சபையின் தெய்வீக ஸ்தாபக ரானவர் வேதவிசுவாசத் துக்கும் ஒழுக்கத் துக்கும் அடுத்த சர்தேகங் களே த் தெளிவிக்கவுர் தர்க்கங்களே த் தீர்க்கவும் தவரு த ஒர்மேலான அதிகாரத்தைத் திருச்சபைக்குக் கொடுத்தருளினர். அதற்கு, திவ்வியாரதர் தாம் பாலோக கமனமாகுஞ் சமயத்திற் தம்முடைய சீஷர்களோக்கி: வானத்திலும் பூமியிலும் சருவ அதிகாரமும் நமக்குக் கொடுக்கப்பட்டது; கீங்கள்போய்ச் சகலசா தியாரையும் படிப்பித்துப் பிதாவுடையவும் சுதனுடையவும் இள்பிரீத்தசாந்து வடையவும் நாமத்தினை அவர்களுக்கு ஞானஸ்நானங்கொடுத்து, காம் உங்களுக்குக் கற்பித்தவைகளே யெல்லாம் அவர்கள் அநுசரிக் கும்படி செய்யுங்கள் ; இதோ! உகாக்கமட்டும் காம் உங்களோடு இருக்கிறேம் (அர்ச். மத் 28) என்று திருவுளம்பற்றின் தேவ வாக்கியமே அத்தாட்சியாம். இத்தெய்விக வாக்கியத்தில் இரண்டு வாக்குத்தத்தங்கள் அடங்கியிருக்கின்றன. 1-வது, அப்போஸ் F. S.-6.

தலர்கள் வேதிபாதகத்தைப் போதிக்குர்தோறும் யேசுராதர் அவர்களோடு இருந்து, தாமே அவர்கள் வாக்காற் போதித்தருளு வார். யேசுரா தர் அவர்களோடி ருந்து போதி ச் தருளுவா பெனவே, அவர்கள் வேதபோ தகங்களிற் தவறிப்போதல் கூடாதென்பது தெளிவு. எவ்வாறெனில், அவர்கள் தவறிப்போனுல் யேசு நாதர் தாமே தவறிப்போனுவென்று சொல்லவேண்டியதாயிருக்கும். அப் படிச்சொல்லுகல் கூடா தாகையால், அப்போள்கலர்கள் யேசு நாத ரது நாமத்தாலும் அவரது தூணேயைக்கொண்டும் வேதபோதகஞ் செய்யும் போதெல்லாம் தவறக்கூடாதவர்களா பிருக்கிருர்கள். 2-வது, இந்தத் தவருமையென்னும் வரமானது அப்போன்தலர் களுக்கேயன்றி அவர்களுக்குப் பதிலாய்வரும் திருச்சபையின் முதன்மையான அதிகாரிகளுக்கும் கொடுக்கப்பட்டது. எப்படி யெனில், செறிதுகாலத்துக்குள் இறந்துபோகவேண்டியவர்களா யிருந்த தம்முடைய அப்போஸ்தலர்களே நோக்கி: போதித்து ஞான ஸ் நானந் கொடுப்பவர்களாகிய உங்களோடு உகாந்தமட்டும் நாம் இருப்போமென்று கர்த்தர் வாக்குப்பண்ணினபோதே, அவ் வாக்குத்தத்தத்தில் அப்போள்தலர்களேப்பற்றி மாத்திரம் குறித் தப்பேசினவானுல், அவரது வாக்கியம் விபரீத அர்த்தமுள்ளதாகி யிருக்கும். அப்படி இருத்தலோ கூடா து. ஆதலால், அவ்வாக்குத் தத்தத்தை அப்போஸ்தலர்களுக்கன் றி அவர்களே ப்பின்தொடர்ந்து உலகமுடிவுமட்டும் திருச்சபையை ஆண்டு நடத்திச் சனங்களுக்குப் போதித்துத் தேவதிரவிய அநமானங்களேக் கொடுத்துக் கொண்டு வரவேண்டிய முதலதிகாரிகளாகிய அணேவருக்குமே கொடுத்தருளி ரைன்பதும், தவருமை என்னும் வாமான து போதிக்குஞ் சபை முழுவதுக்குஞ் சேர்க்கதென்பதும் நிச்சயமேயாம். யேசுநாதர் எல்லா அப்போள் தலர்களுக்கும் பொதுவாகக் கொடுத்த அவ்வாக் குத்தத்தத்தை அர்ச். இராயப்பருக்கு விசேஷமாகக் கொடுத்து: நீ கல்லு; இக்கல்லின்மேல் என் திருச்சபையைக் கட்டியெழுப்பு வேன் ; நரகவாசல்கள் அதைச்செயங்கொள்ள மாட்டாவென்றும் வசனித்தருளினர் (மத். 16-ம் அதி.). ஆதலால் இங்கே நாகவா சல்கள் என்பதினுல் குறிக்கப்பட்டவைகளாகிய பொய்யுக் தவறும் திருச்சபையின் போதகத்தில் காணப்படுதல் ஒருகாலுங் கூடா தென்று அறிந்துகொள்ளல் வேண்டும்.

சபைப்பிதாக்கள் எல்லோரும் திருச்சபைக்குத் தவருமையா கிய வாமுண்டென்ற ஒருவாய்ப்படச் சாதித்திருக்கின்றுர்கள். அவர்கள் ஒரு பக்கத்தில்: விசுவாசவிஷயங்களில் சந்தேகமுள்ள யாவரும் தங்கள் சந்தேகத்துக்குப் பொய்யாத தீர்மானத்தைப் பெற்றுக்கொள்ளவேண்டில் அதைத் திருச்சபைக்குத் தெரிவிக்கக் கடவார்களென்றும், மறுபக்கத்தில்: திருச்சபையின் தீர்மானத் துக்குத் கீழ்ப்படியாதிருத்தலாவது, அதை மறுத்தலாவது அவிவேக மும் தேவதிக்கையுமாமென்றும் கூறியிருக்கிருர்கள். இது விசுவாசத்துக்கடுத்த சகல விஷயங்களேயும் பொய்யா தவிதமாய்த் தீர் மானம்பண் ணுவதற்குத் தேவ அதிகா ரத்தையே திருச்சபை பெற்றிருக்கின்றதென்பதைத் தெளிவாய்க் காண்பிக்கின்றது. ஆதலால் கிறீஸ்தவர்களுடைய ஒழுக்கங்களேயும் விசுவாசத்தையும் பொய்யாத போதகத்தாற் திட்டம்பண்ணுவதற்குவேண்டிய மேலான தேவ அதிகா ரத்தை பேசு காதர் தமது திருச்சபைக்குக் கொடுத்திருக்கிறுவன்பதும்; திருச்சபையின் தீர்மானங்கள் கிறீஸ்தவர்களின் விசுவாசத்துக்கும் ஒழுக்கத்திற்கும் ஒர் மாறு த விதியாய் இருப்பதால் அத்திருச்சபை போதிக்கிறதையெல்லாம் விசுவாசிகள் வணக்கத்தோடு அங்கீகரித்து விசுவசித்தல் வேண்டும் என்பதும் நிச்சய மாமென்று உணர்க்குகொள்ளத்தகும்.

II. திருச்சபை விசுவாகிகளுக்குப் போ நிக்கவேண்டிய சத்தியங் களுக்கு ஊற்றுகிய புரமாணங்கள்.

திருச்சபை விசுவாசிகளுக்குப் போதிக்குஞ் சத்தியங்களுக் குப் பிரமாணம் இரண்டு. அவை: வேதாகமங்களும் பாரம்பரிய மும் என்னப்படும்.

- 85. 1-வது, வேதாகமம். வேதாகமமாவது இன்பிரீத்து சார்து வின் எவுதலால் எழுதப்பட்ட தேவவாக்காம். அது பழைய ஏற்பாடும் புதிய ஏற்பாடும் என இருவகுப்பாயுள்ளது. மேசியாவர் கிய யேசு நாதருடைய ஆகமனத்தின்முன் செய்யப்பட்ட வேத நூல்கள் பழையஏற்பாடு என்றும், அவருடைய ஆகமனத்தின்பேன் செய்யப்பட்ட வேத நூல்கள் பழையஏற்பாடு என்றும், அவருடைய ஆகமனத்தின்பேன் செய்யப்பட்ட வேத நூல்கள் புதியஏற்பாடு என்றுஞ் சொல்லப் படும். இவ்விருவகை நூல்களேயும்பற்றி 38—41-ம் 47—51-ம். இலக்கங்களில் விரிவாய்ச் சொல்லியிருக்கிறேம். இவ்விடத்தில் இவைகள் தேவ ஏவுதலாலே எழுதப்பட்டனவென்பதைக்குறித்துச் சில சொல்லுவோம்.
- 86. தேவ ஏவுதலாவது என்னவெனில், ஒருவன் யாதொன்றை எழுதும்படி சருவேசுரன் அந்தரங்கமான சுபாவத்திற்கு மேலான ஒர் முயற்சியால் அவனேத்தூண்டித் தீர்மானிப்பித்து, அவன் எழுதவேண்டியதை அவனுடைய மனதிலே தோற்று வித்து, அவன் எழுதம்போது யாதொரு தப்பறையும் கேரிடாத

படி அவனேக் காப்பாற்றுவதேயாம். தேவ ஏவுதலுக்குர் தேவ துணேக்கும் வித்தியாசம் உண்டு. தேவதுணேயாவது, ஓர் சம்ப வத்தை எழுதத் தானுப்த் தீர்மானித்திருக்கும் ஒருவணச் சருவே சுரன் நடப்பித்து அவன் எழுதுவதில் தப்பறை நுழையாதபடி காப்பாற்றுவதாம். அதன்றிச் சருவேசுரன் எழு துபவனுக்கு எண் ணங்களேயும் சம்பவங்களேயும் தோற்றுவிப்பதில்லே. இதன் கியித் தம் தேவ துணேயோடுமாத்திரம் இயற்றப்பட்ட எந்த நூலாவது மெய்யான தேவவாக்கு என்ற அழைக்கப்படாது. சாதாரண திருச்சங்கங்களின் தீர்மானங்களும், திருச்சபையில் அங்கேளிக்கப் பட்டனவாகிய அர்ச். பாப்புக்களின் கட்டளேகளும் தேவதுணே போடு செய்யப்பட்டபடியால் தப்பறைகள் அற்றனவாயிருந்தா லும், தேவவாக்கு என்றும் வேதாகமத்தின் பங்குகளென்றும் கொள்ளப்படா. கேவ ஏவு தலோவெனில், வேதாகிரியனே நூல் எமுகத் தீர்மானிப்பெப்பதம், வேண்டிய எண்ணங்களே அவன்மன தில் கோற்றுவிப்பதும், தீர்க்கதரிசனங்கள் தேவரகசியங்கள் வேத சத்தியங்கள் அறியப்படாக சம்பவங்கள் ஆகியவைகளே அவனுக் குத் தெரிவிப்பதும், இச்சத்தியங்களே வெளிப்படுத்துவதற்கு யோக்கியமான சொற்களே முதலாய் வேண்டியவேண்டியபோது அவனுக்கு அறிவிப்பதுமாகிய ஒர் தெய்வீக செய்கையாம். வேத அதிரியன் தன் நூலில் தப்பறைகளே வரையாவண்ணம் அவணேக் காப்பாற்றுவதற்கு அவசியமான தேவதுணேயும் தேவ ஏவுதலில் அடங்கியுள்ளது என்று உணர்க் தகொள்ளத்தகும்.

வே தாகமம் முழுவதும் தேவ ஏவு தலால் எழு தப்பட்டது என் பது விசுவாசசத்தியமாம். பழைய ஏற்பாட்டு நூல்களெல்லாம் தேவ ஏவு தலால் எழு தப்பட்டவைகள் என்று யூதசா தியார் எப் போதும் அங்கீகரித் துக்கொண்டார்கள். கத்தோலிக்கு திருச்சபை யோவெனில், சபைப்பி தாக்களும் வித்தியாபராகரும் ஒருமித் துக் கூறுவதுபோல், இரண்டு ஏற்பாட்டு நூல்களும் தேவ ஏவு தலால் இயற்றப்பட்ட நூல்களென்று எப்போதும் கைக்கொண்டுவர் திருக் கின்றது. திரேர்து மகாசங்கமானது இர் நூல்களேத் தெய்விக நூல்களாக அங்கீகரித் துக்கொண்டதுமன்றி, இவைகளேத் திருச் சபையில் வழங்கிக்கொண்டுவருகிறபோகாரம், பொதுவாகவும் தனித் தனியேயும், தேவ ஏவு தலால் எழு தப்பட்ட நூல்களாக ஏற்றுக் கொள்ளாத எவனுக்குஞ் சாபங்கூறியிருக்கின்றது.

87. பரம்பரை. பாம்பரையாவது எழுதப்படாமல் வாய்ச் சொல்லாய்ச் செய்யப்பட்ட போதகமாம். இது அப்போஸ்தொ . இக்கு பரம்பரை என்றம் திருச்சபைப் பரம்பரை என்றும் சொல் லப்படும்.

அப்போஸ்தொலிக்கு பரம்பரையான த இஸ்பிரீத் தசார் த வின் ஏவு தலால் எழு தப்படா ததாய் யேசு கா தராலாவ து அப்போஸ் தலர்களாலாவ து வாய்ச்சொல்லாய்ப் பிரசு த் தஞ்செய்யப்பட்ட தா யுள்ள தேவவாக்காம். இது காலக தியில் நூல்களிற் சேர்க்கப்பட் டும் இருக்கலாம். சேர்க்கப்படாமல் திருச்சபையின் சர தாரண விசுவா சத்திலும் அநசரிப்பிலும் தலேமுறை தலேமுறையாக வழங் கிக்கொண்டும்வரலாம். அப்போஸ் தலர்கள் தங்கள் நூல்களில் எழு திவையாத அகேக காரியங்களே த் திவ்விய இரட்சகரிடத்தி லிருந்து கற்றுக்கொண்டார்களென்பதும், அவைகளே த் தங்கள் போ தகங்களேக் கேட்டவர்களுக்குப் படிப்பிக்தார்களென்பதும் நிச் சயம். இவ்வாறு யேசு நாதரிடத்திலிருந்து அப்போஸ் தலர்களும், அப்போஸ் தலர்களிடத்திலிருந்த ஆகி மேற்றிராணிமார்களும், இவர்களிடத்திலிருந்து மற்ற மேற்றிராணிமார்களும் வாய்ச்சொல் லாய்ப் பெற்றுக்கொண்ட சத்தியங்கள் தலேமுறை தலேமுறையாக இந்தாள்மட்டுள் காப்பாற்றப்பட்டுவந்திருக்கின்றன.

88. விசுவாசவிஷயத்தில் வேதாகமத்திற்குள்ள பிரமாணத் தன்மை பரம்பரைக்குமுண்டு. ஏனெனில், வேதாகமத்தில் தேவ வாக்கு அடங்கியிருப்பதுபோலப் பரம்பரையிலும் தேவவாக்கே அடங்கியிருக்கின் றது. வேதாகமத் தி லுள்ள தேவவாக்குப் பொய் யாதெனில், பரம்பரையிலுள்ள தேவவாக்கும் பொய்யாதென்பது பிரத்தியட்சம். அதலால், வேதாகமம் நமது விசுவாசத்துக்குப் பிரமாணமாயிருப்பதுபோல, பரம்பரையும் ஒர் பிரமாணமேயாம். இதைப்பற்றித் திரேக்துமகாசங்கமானது, தான், வேதாகமதால் களேப் பத்திவணக்கத்தோடு அங்கேளித் தக்கொள்வ தபோல், யேசு நாதராலாவது இஸ்பிரீத்து சார்துவினுலாவது படிப்பிக்கப்பட்ட வைகளாய், விசுவாசத் துக்கும் ஒழுக்கத் துக்கும் அடுத் தவைகளாய் திருச்சபையில் காப்பாற்றப்பட்டுவரும் பரம்பகைகோயும் அங்கி கரித்துக்கொண்டதென்ற கூறியிருக்கின்றது. உள்ள படியே, யேசு நாதர் தமது போதகத்தை எழுதிவைக்கவுமில்லே. அதை எழு திவைக்கவேண்டுமென்று அப்போஸ் தலர்களுக்குக் கற்பிக்கவு மில்லே. அப்போஸ்தலர்கள் வாய்ச்சொல்லாகவே வேதத்தைப் போதித்துச் சனங்களே மனந்திருப்பிக்கொண்டுவந்தார்கள். திருச் சபை ஸ்தாபிக்கப்பட்டு அரேகவருஷங்கள் கடர்தபின்பு மாத்திரம் சுவிசேஷங்களும் மற்றைய புதிய ஏற்பாட்டு ஆகமங்களும் எழு தப்பட்டன. ஆதலால், பரம்பரையால் மாத்திரமும் மெய்யான

86

விசுவாசம் நிலேநிற்றல்கூடும். வேதாகமம் தேவ ஏவுதலால் எமு தப்பட்டதென்பதும், அதன் மூலவாக்கியங்களுக்கு அர்த்தமின்ன தென்பதும், பதிதாரற் கொடுக்கப்பட்ட ஞானஸ்கானம் பல னுள்ள தென்பதும், அர்ச். தேவமாதா எப்போதுங் கன்னியாயிருந்தா ளென்பதும் முதலிய விசுவாசசத்தியங்கள் வேதாகமத்திற்கண்ட சத்தியங்களா? அல்ல. பரம்பரையால் போடுக்கப்பட்ட சத்தி யங்களேயாம்.

89. பின்வரும் விதிகளேக்கொண்டு மெய்யான அப்போஸ் தொலிக்கு பாரம்பரியங்களே மனித பரம்பரைகளினின் அம் பிரித் தறிர் துகொள்ளு தல் எளி து.

1-ம் விதி. வேதாகமங்களில் அடங்காத எந்தப் போதகமா வது விசுவாச சத்தியமாகத் திருச்சபையால் ஏற்றுக்கொள்ளப் பட்டால் அது அப்போள்தொலிக்கு பாம்பரையைச்சேர்க்க போத கமாம். திருச்சபையின் ஆகம் டாப்பில் சேர்க்கப்பட்டிருக்கும் புஸ்தகங்களெல்லாம் தேவ ஏவுதலால் எழுதப்பட்ட புஸ்தகங்கள் என்று இந்த விதியைக்கொண்டே தீர்மானிக்கப்படுகின்றது.

2-ம் விதி. சருவேசுரனுல்மாத்திரம் உண்டாகக்கூடியதா யும் வே தாகமங்களில் பேசப்படா ததாயும் சா தா எண திருச்சபையில் வழங்கும் எந்த அநசரிப்பும் அகத்தியமாய் அப்போஸ்தொலிக்கு பரம்பரையைச் சேர்ந்ததாம். இந்த விதியைக்கொண்டே தனிப் பாவசங்கீர்த்தனம் மெப்யான பச்சாத்தாபமென்பதும், ஞானஸ் நானமும் உறுதிப்பூசுதலும் குருப்பட்டமும் ஆத்துமத்திலே அழி யாத முத்திரையைப் பதிப்பிக்கின்றனவென்பதும், ஆதலால், அவைகளே இரண்டுதாம் பெற்றுக்கொள்ளுதல் கூடாதென்பதும் பிறவும் தீர்மானிக்கப்படுகின்றன.

3-ம் விதி. திருச்சபையில் எங்கும் எக்காலத்திலும் வழங் கும் யாதோர் வழக்கம், இன்னசங்கத்தாரால் அல்லது இன்ன பாப்புவால் ஏற்படுத்தப்பட்டதென்று சொல்லக்கூடா ததாகில், அவ் வழக்கம் அப்போண் தலர்களால் உண்டாக்கப்பட்டதென்றே ஏற்றுக் கொள்ளப்படும். உதாரணம்: தபசுகாலத்து உபவாசம், சிலுவை யடையாளம் முதலியன அப்போள்தொலிக்கு பரம்பணையச் சேர்க் தவைகளேயாம்.

4-ம் விதி. ஏல்லாக்காலங்களிலும் எல்லாச் சபைப்பிதாக்க ளும், அல்ல து மிகச்சிலர்கீங்க மற்றெல்லாரும், ஒருவாய்ப்பட ஒத்துக்கொள்ளுஞ் சத்தியமும் கட்டளேயும் வேதபுஸ்தகங்களிற் .பேசப்படா விடி அம் அப்போஸ்தொலிக்கு பாம்பரையேயென்பதும், அப்போஸ்தலர்கள் அவைகளே யேசு நாதரிடத் திலிருக்கு கற்றுப் பிறருக்கு உபகேசிக்கார்களென்பதும் குன்று தசத்தியமாம்.

இவ்விதிகளெல்லாம், திருச்சபையானது தவருமையுடைய தாயிருப்பதால் அது விசுவாசத்திலும் அநுசரிப்பிலும் அபத்தத் துக்குள்ளாகக் கூடாதென்னும் மூல விதியிலிருந்து பெறப்பிமம்.

90. திருச்சபைப் பரம்பரையான து பொதுச் சங்கங்களால் செய்யப்பட்ட தீர்மானங்களிலும் சபைப்பிதாக்களும் வித்தியா பாரகரும் இயற்றிய நூல்களிலும் அடங்கியிருக்கின்றது. சடைப் பிதாக்கள் யாரெனில், முதல் ஆற நூற்றுண்டுகளில் வேதவிஷ யங்களேப்பற்றி நாலெழுதின அகிரியர்களாம். அர்ச். வேணட் டென்பவர், 12-ம் நூற்முண்டில் இருந்தவராயினும் சபைப்பிதா என்று அங்கோரிக்கப்பட்டிருக்கிறுர். ஏழாம் நூற்றுண்டுதொடுத்து வேதவிஷயங்களேக்குறித்து எழுதினவர்கள் வேதநூல் ஆசிரிய சென்ற மாத்திரம் அழைக்கப்பட்டிருக்கிறுர்கள். வித்தியாபார கர் என்னும் பட்டமானது சில பூர்வ சபைப்பிதாக்களுக்கும் வேத பண்டி தர்களுக்குங் கொடுக்கப்பட்டிருக்கின் றது. சபைப்பி தாக்க ளுக்குப்பின் பரம்பரை முறையைத் தொடர்பாய் எழுதிக் காப்பாற் றிக்கொண்டுவர்க நூலாசிரியருட் சிலரும் வித்தியாபாரகரென்று அழைக்கப்படுகிறுர்கள்.

#### III. விசுவாசவிஷயத்தில் திருச்சபையிலுள்ள நடுவர் யார்?

91. விசுவாசத்தையும் ஒழுக்கத்தையுமடுத்த விஷயங்களில் தவருத தீர்ப்புச்செய்யுன் சுதர்தரத்தை யேசுநாதர் தம்முடைய அப்போஸ் தலர்களின் இடமாக இருக்கும், அர்ச். பாப்புவுக்கும் அவரோடு ஐக்கியப்பட்ட மேற்றிராணிமாருக்கும் மாத்திரம் கொ டுத்தருளினர். அவர் சகலசாதியாரையும் படிப்பிக்கும் உத்தியோ கத்தை அப்போஸ் தலர்களுக்குக் கொடுத்து அவர்களோடு எப்போ துர் துணே யாயிருக்க வாக்குப்பண்ணிய சமய த்தில், அர்ச். இராயப் பரையும் மற்ற அப்போள் கலர்களேயும்மா த்திரம் குறியாமல், உகாக் தமட்டும் தஃமுறை தஃமுறையாகப் போதிக்குர்திருச்சபைக்கு அங்கங்களாய் விளங்கவேண்டிய அப்போஸ்தலர்களின் பிசதிஸ்தர் களேக் குறித்தமே வாக்குப்பண்ணியருளினர். அப்படியிருக்க, பின்னுற் காண்பிக்கப்படுவது போல் அர்ச். பாப்புவோ, அர்ச். இரா யப்பருக்குப் பதிலாகவும், மேற்றிராணிமாரோ, மற்ற அப்போள்த லா்களுக்குப் பதிலாகவுமிருக்கிறுர்கள். ஆதலால், அர்ச். பாப்பு வும் அவரோடுசேர்க்க மேற்றிராணிமாரும் மாத்திரம், போதிக்குக்

திருச்சபை என்னப்படுவார்கள். விசுவாச தர்க்கங்களில் தவருத தீர்ப்புச்சொல்லுன் சுதர்தாம் இப் போதகர்கூட்டத்திற்கே உரி யது. திருச்சபையில் யாதோர்விஷயமாய் தர்க்கமுண்டானபோ தெல்லாம் அது, அர்ச். பாப்புவுக்கும் மற்ற மேற்றிராணிமாருக் கும் கெரிவிக்கப்பட்டதென் அம், அர்ச். பாப்புவாலும் அவரோடு ஓக்கியப்பட்ட மேற்றிராணிமாராலும் பண்ணப்பட்ட தீர்ப்பே விசு வாசப்பிரமாணமாகக் கொள்ளப்பட்டதென் அம் திருச்சபைச் சரித் தொம் சாட்சிபகருகின்றது. திருச்சபையில் யாதோர் தர்ப்போ தீன தோன்றினபோதெல்லாம் அதை கடுவராககின்று விசாரித்துப் பதி தமெனச் சபித்துத்தள்ளும் உத்தியோகம்பூண்டவர்களாய் எப் போதும் விளங்கிக்கொண்டுவந்தவர்கள் அர்ச். பாப்புவும் மேற்றிரா ணிமார்களுமே. அன்றியும், யாதோர்சங்கம் கடத்தப்படவேண் டியபோதெல்லாம் விசுவாகிகள் குருமார் அரசர் முதலானவர்கள் அழைக்கப்படாமல், மேற்றிராணிமார் மாத்திரம் வேத நடுவ ராக அழைக்கப்பட்டு வர்தார்கள். ஆத் துமவிசாரணே செய்கிறவர்க ளாகிய குருமார், போதிக்குர் திருச்சபையைச் சேர்ர் தவர்களன் ளேவெனிற சேர்ந்தவர்களேயாம். ஆயினும், இவர்கள் மேற்றிரா ணிமாருக்குக் கிழ்ப்படிக்திருக்து, அவர்கள் போதிப்பதையே தாங் களும் போதிக்கவேண்டியவர்களாயிருப்பதால், விசுவாச தர்க்கங்க ளேப் போதகமுறையாய்த் தீர்த்தொழிக்கும் அதிகாரம் இவர்க ளுக்கு இல்லே. ஆகலால், விசுவாசவிஷயங்களில் உண்மையான கடுவர் அர்ச். பாப்புவும் பேற்றிராணிமா முடுமென்று தீர்மா**னித்** துக்கொள்ளு தல் வேண்டும்.

92. பின்வரும் பிரிவில் அர்ச். பாப்புவின் முதன்மை அதி காரத்தை அத்தாட்சிப்படுத்தியபின் அவ்வதிகாரம் விசுவாச விஷ யத்தில் எத்தன்மையானதென்று காட்டுவோம். இவ்விடத்தில் காம் யேசு காதாரல் அப்போன்தலர்களுக்கு வாக்குப்பண்ணப்பட்ட தவளுமை என்னும் வாமானது அர்ச். பாப்புவோடு ஒற்றுமைப்பட் டிருக்கிற மேற்றிராணிமார் கூட்டத்திற்கு உரியது என்பதை மன திற் தரித்துக்கொள்ளவேண்டியது. ஏனெனில், அர்ச். பாப்பு வோடு ஒற்றுமைப்பட்டிருக்கும் மேற்றிராணிமார் மாத்திரம் போ திக்குர் திருச்சபையாம். ஆதலால்,

1-வது, ஒவ்வொரு மேற்றிராணியாருக் தனித்தனியே எண் ணப்படும்போது தவருமையாகிய சுதர்தாத்துக்கு உரிமையுடைய வர் அல்ல. 2-வது, அர்ச். பாப்பு இல்லாது பிரத்தியேகமாய்க் கூடின சுறுதொகையான மேற்றிராணிமார் சபையுக் தவறுமையா கிய சுதர்தாத்துக்கு உரிமையுடையதல்ல. 3-வது, விசுவாச தர்க் கங்களில் திட்டமான தம் தவரு ததுமான ஓர் தீர்மானஞ் செய்வ தில் மேற்றிராணிமார் அனேவரும் ஏகமாய் ஒருமனப்பட்டிருத்தல் அவசியமல்ல. அன்றியும் அர்ச். பாப்புவோடு ஐக்கியப்பட்டிருக் கும் மேற்றிராணிமாருட் பெரும்பாலாரால் விசுவாசவிஷயத்தில் பண்ணப்படுக் தீர்மானங்களே எல்லாம் சிரவணத்தோடு அங்கேளித் துக்கொள்வதும், அத்தீர்மானங்களின் உண்மையைப்பற்றி ஒரு சிறிதேனும் சர்தேகப்படாமல் இருப்பதும் திருச்சபையின் அங் கத்தவர்களாகிய போதகர்களுக்கும் விசுவரசிகளுக்குங் குன்றுத கடமையாம்.

93. அர்ச். பாப்புவும் அவரோடு ஒற்றுமைப்பட்டிருக்கும் மேற்றிராணிமாருள் மிகப்பெரும்பாலாரும் யாதோர்வேதவிஷயத் தில் போதகமுறையான ஒரு தீர்மானத்தைப் பிரசுத்தப்படுத்தும் போதகமுறையான ஒரு தீர்மானத்தைப் பிரசுத்தப்படுத்தும் போதெல்லாம், அத்தீர்மானமான து சங்கமாய்க்கூடியிருர்த மேற்றி ராணிமாராற் செய்யப்பட்டிருர்தா இஞ்சரி, தங்கள் தங்கள் ஆசனப்பகுதிகளிலே தங்கியிருர்த மேற்றிராணிமாராற் செய்யப்பட் டிருர்தா இஞ்சரி, தவருத தீர்மானமேயாம். ஏனெனில், மேற்றிராணிமார் தங்கள் தங்கள் பிரிவுகளில் தனித்தனியே இருர்தா இம் சங்கத்திற் கூடியிருர்தாலும் போதிக்குர் திருச்சபையாகவே இருக்கிருர்கள். ஆதலால், இரண்டு இடத்திலும் தவருமை என்னஞ் சுதர்தாம் அவர்களுடைய தொகுதிக்கு உண்டு.

94. சங்கமாவது என்னவெனில் திருச்சபைக்குரிய விசுவா சத்தையும் ஒழுக்கத்தையும் நடப்பிப்பையும் அடுத்தகாரியங்களேப் பற்றித் தீர்மானிக்கும்பொருட்டு முறைப்படி அழைத்துச் சேர்க்கப் படும் மேற்றிராணிமாரது கூட்டமாம்.

சங்கம், பொதுச்சங்கம் என்றும் தனிச்சங்கம் என்றும் இரு வகைப்படும். பொதுச்சங்கம் அர்ச். பாப்புவால், அல்ல து அவரு டைய அநமதியோடு கூட்டப்படுவது. அகற்குச் சகல மேற்றி ராணிமாரும் அழைக்கப்படுவார்கள். அர்ச். பாப்பு தாமாயாவது, தம் ஸ்தாபூடிகளேக்கொண்டாவது அதை நடத்துவார். சா தாரண திருச்சபையின் சங்கமென்று சொல்லப்படக்கூடிய தொ கையான மேற்றிராணிமார் அதில் சமுகராய் இருந்தாற்போ தும். பொதுச்சங்கத்தாற் செய்யப்படும் ஏற்பாடுகளெல்லாம் அர்ச். பாப் புவால் அங்கேரிக்கவும் உறுதிப்படுத்தவும்படவேண்டியன.

தனிச்சங்கம் திருச்சபையின் ஓர் பகுதியாரால் அதாவது, ஓர் இராச்சியத்தாரால், அல்லது ஓர் மாகாணத்தாரால் நடத்தப் படுவது. ஒர் இராச்சியத்திலுள்ள மேற்றிராணிமாரெல்லோரும் அதிமேற்றிராணியாரோடுசேர்க் து கடத்தஞ் சங்கத் திற்கு இரச் சியசங்கமென்றும், மாகாணத் திறுள்ள மேற்றிராணியார் தங்கள் அதிமேற்றிராணியாரோடு சேர்க்து கடத் தஞ் சங்கத் திற்கு மாகாணச்சங்கமென்றும் பெயர். பொதுச்சங்கங்களெல்லாம் சாதாரண திருச்சபையின் சங்கங்களாகையால் அவைகள் விசுவாசத்தையும் ஒழுக்கத்தையும்பற்றிச் செய்யும் தீர்மானங்கள் யேசு காதாரற் கொடுக்கப்பட்ட வாக்குத்தத்தத் தின் பிரகாரம் தவருத தீர்மானங்களாம். தனிச்சங்கங்களின் தீர்மானங்களோ அப்படியல்ல. ஆயி துக்காரத் துள் அடங்கிய விசுவாகிகளெல்லாம் அவைகளே அது சரித்து கடக்கக் கடமைப்பட்டவர்களாய் இருப்பார்கள்.

### IV. திருச்சபை என்னென்ன விஷயத்கில் தவறிப்போகாது ?

95. திருச்சபையான ந 1-வ து, விசுவாசத்தக்கடுத்த விஷ யங்களிற் தீர்மானம்பண் ணும்போ தம், 2-வது, சா தாரண திருச் சபைக்குப் பொதுவானவைகளாயும் இரக்ஷணியத்துக்கு அவசிய மானவைகளாயுமுள்ள ஒழுக்கவி திகளே கிருபிக்கும்போதும் தவரு மை உள்ளதாயிருக்கின்றது. ஆதலால் விசுவாசத்தையும் ஒழுக்கத் கையும்பற்றித் திருச்சபைபண் ணும் தீர்மானங்களே எல்லாம் கிறீஸ் தவர்கள் அநசரித் த கடக்கவேண்டியவர்கள். 3-வது, தன் கடப் பிப்புக்கு, அதாவது தன்வெளிபாளுகைக்கடுத்த பிரமாணங்களே யும் ஒழுங்குகளேயும் கிட்டம்பண்ணும்போதெல்லாம் தவருமை உள்ளதாயிருக்கின்றது. அதாவது, இவ்வித பிரமாணங்களேயும் ஒழுங்குகளேயும் கிருபிக்குமிடத்து, விசுவாசத்திற்கும் ஒழுக்கத் திற்கும் விரோதமான து எதுவும் கிருபிக்கப்படமாட்டாது. திருச் சபையின் கருத்திலம் விசுவாகிகளின் எண்ணத்திலுமுள்ள யா தொரு சத்தியத்தோடு சுமுத்திரையாய்ப் பொருந்தியிருக்கின்ற வைகளும், சா தாரண திருச்சபையால் அங்கேளிக்கப்பட்டவைகளு மான அநசரிப்புகளேப்பற்றியும் இவ்வாறே சொல்லவேண்டும். உதாரணமாக, பாமதிரீத்துவத்தின் சத்தியத்தை அத்தாட்சுப் படுத்த திரீத்துவ மக்திரத்தைப்பாடும் வழக்கமும், யேசுநாதர் சற் பிரசாதத்தில் மெய்யாகவே எழுந்தருளியிருக்கிருர் என்பதைக் காண்பிக்கத் தேவாற்கருணேக்குத் தேவஆராதனே செய்யும் வழக் கமும், உத்தரிப்புள்தலம் உண்டென்னும் விசுவாசத்தைக்காண் பிக்க மரித்தவர்களுக்காகச் செபம்பண் ணும் வழக்கமும் பிறவுமாம். 4-வது, சுத்தவாளர்களுக்கு அர்ச். பட்டங்கொடுக்கும் போது அதாவது: மரித்தவர்களில் இன்னர் இன்னர் மோக்ஷபேரின்பத் தைப் பெற்றுக்கொண்டார்கள் என்று ஆடம்பாமாகவுர் திட்டமா

கவுர் தீர்மானித்து, அவர்கள் விசுவாகிகளுடைய வணக்கத்திற்கும் கண்டுபாவிப்புக்குர் தக்கவர்கள் என்று கூறும்போதெல்லாம் தவரு மையுள்ளதாயிருக்கின்றது. அர்ச். பட்டஞ்சூட்டுவதிற் திருச்சபை தவறிப்போகக் கூடியதாயிருர்தால், நல்லொழுக்கத்திற்கடுத்த விதி களிலேயே தவறியதாகிவிடும். ஆணல், மேலேசொன்னபடி நல் லொழுக்கவிதிகளிற் திருச்சபை தவறிப்போதல் ஒரு போதுங் கூடாது. ஆதலால், அர்ச். பட்டஞ்சூட்டுவதிலும் திருச்சபை ஒருபோதுர் தவறக்கூடாது.

# 3-ம் பிரிவு

### திருச்சபைத் த2லவரின்பேரில்

96. திருச்சபையின் காணப்படாத பரம தலேவர் யேசு நாத சுவாமியேயாம். ஆயினும், அத் திவ்விய இரக்கர் தமது திருச் சபையை ஸ்தாபித்த அதின் ஆளுகையை அப்போள்தலர்களிடத் தில் ஒப்பித்தபோது, அவர்களில் ஒருவரைத்தெரிர்து மற்றவர்களுக் குத் தலேவராக கியமித்தருளினர். அவ்வாறு தெரிர்தேற்படுத்தப் பட்டவருக்குச் சீமோன் இராயப்பர் என்று பெயர். யேசு நாதர் அர்ச். இராயப்பருக்கு மற்ற அப்போள்தலர்கள்மேலும் முழுத் திருச்சபைமேலும் ஞான அதிகாரங் கொடுத்தருளினர் என்பது கிச்சயம்.

ரோமாபுரியிலே தமது செங்காசன த்தை ஸ்தாபித்து விளங்கின அர்ச். இராயப்பருக்குப் பதிலாக முறைப்படி அச்சிங்காசன த்தில் வீற்றிருந்து ஆளுபவர்கள் எல்லாரும், விசுவாசிகள்மேலும் போத கர்கள்மேலும் அர்ச். இராயப்பருக்குக் கிடைத்திருந்த ஞான அதிகாரம் உள்ளவர்களாகிருர்கள். ஆதலால், ரோமாபுரியில் வீற் றிருக்கும் மேலான ஞானமேய்ப்பரே திருச்சபை முழுதுக்கும் பிரத்திய ஆதலேவராய் இருக்கிருர். அவருக்குப் பாப்பு என்று பெயர். பாப்பு அல்லது பப்பா என்பதற்கு அப்பா அல்லது பிதா என்று அர்த்தம். அவர் திருச்சபையின் பிள்ளேகளெல்லாருக்கும் ஞான த்தந்தையாய் இருப்பதால் அப்படி அழைக்கப்படுகிருர்.

#### I. அர்ச். பாப்புவின் முதன்மை

97. முதன்மையான து சங்கையைப்பற்றிய முதன்மையென் அம் அதிகராத்தைப்பற்றிய முதன்மையென் அம் இருவகைப்படும். சங்கையைப்பற்றிய முதன்மை என்னவெனில், மற்றவர்கள்மேல் யாதோர் அதிகாரத்தையுஞ் செலுத்தாமல் அவர்களுக்குள் தலே யானவிடத்தில் ஒருவரை இருக்கச்செய்யும் உரிமையாம். அதிகா ரத்தைப்பற்றிய முதன்மை, ஒருவரை மற்றவர்களுக்குச் சிரேஷ்ட ராயிருக்கவும் அவர்களுக்குக் கட்டளேயிடவும் அவர்களேக் கண் டிக்கவுஞ் சிட்சிக்கவும் அதிகாரங்கொடுக்கும் உரிமையாம்.

அர்ச். இராயப்பர் ரோமாபுரிக்குப்போனதும், அங்கே சுவி சேஷத்தைப் போதித்துக் தமது ஆசனத்தை ஸ்தாபித்ததும், வேதசாட்சியாக மரித்ததுமாகிய இச்சம்பவங்களெல்லாம் பொய்யாத சம்பவங்கள் என்பதற்கு சபைப் பிதாக்கள் அணேவரும் வேத நூலாசிரியர்களும் திருச்சங்கங்களும் அர்ச். பாப்புக்களும் எக மாய்ச் சாட்சியிகெறுர்கள். திருச்சபையின் சாதாரணமானதும் இடையமுததுமான பரம்பபையும் அவ்வண்ணமே கூறுகின்றது. இதன்றி அர்ச். இராயப்பர் மரித்த நாள்தொட்டு உரோமை மேற்றிராணிமார் இடையமுமல் அவருடைய சிங்காசனத்தில் வீற்றி ருந்து ஆண்டுவத் தவர்களென்பதும், அம்மேற்றிராணிமாரெல்லாம் அர்ச். இராயப்பருக்கிருந்த மேலான அதிகாரத்தை திருச்சபையின்மேல் கொண்டிருந்தார்களென்பதும் சிச்சயமே.

அர்ச். பாப்பு முழுத் திருச்சபையின்மேலும் முதன்மை பெற் றிருக்கிருர் என் அ ஒப்பிப்பதற்கு 1-வது, யேசு நாதர் தாமே இரா யப்பருக்கு அதை அளித்தார் என் அம், 2-வது, அர்ச். இராயப் பரின் இடத்தில் அர்ச். பாப்பு இருப்பதினைல் அவர் பெற்றிருந்த அந்த அதிகாரத்தையே இவரும் தெய்வீக உரிமைப்படி கொண் டிருக்கிருர் என்றும் காண்பிக்கக்கடவோம்.

98. I. யேசு நாதசுவாமி தம்முடைய அப்போஸ் தலர்களே கோக்கி: நீங்கள் நம்மை யாரென்று சொல்லுகிறீர்களேன்று வினு வினவோது, சீமோல் இராயப்பர் பிரத்தியுத்தாமாக: சீவியரான சருவேசு எனின் குமாரணைய கிறீஸ்து நீரேயென்று சொன்னுர். அப்போது யேசு நாதர் அவரைநோக்கி: யோனைவின் குமாரணு கிய சீமோனே, நீ பாக்கியவான்; மாமிசமும் இரத்தமும் இதை உனக்கு வெளிப்படுத்தவில்லே. பாலோகத்தில் இருக்கிற என்பிதாவே இதை உனக்கு வெளிப்படுத்தினர். ஆகையால நானும் உனக்கு சொல்லுகிறதாவது: நீ கல்லு, இந்தக் கல்லின்மேல் என் சபையைக்கட்டுவேன்; நாகவாசல்கள் அதை மேற்கொள்வதில்லே. பாலோக இராச்சியத்தின் திறவுகோல்கின் உனக்குத் தருவேன்; பூலாகத்தில் நீ கட்டுகிறது எதுவோ அது பரலோகத்திலும் கட்

டப்பட்டிருக்கும். பூலோகத்தில் நீ கட்டவிழ்ப்பது எதுவோ அது பாலோகத்திலுங் கட்டு அவிழ்க்கப்பட்டிருக்கும் என்றுர். (அர்ச். மத். 16-ம் அதி.)

வேதவாக்கியத்தில் நாகவாசல்கள் என்பதற்குப் பிரிவிணேயையும் பதிதத்தையும் விளவிக்கும் துட்டவல்லமைகளென்ற அர்த்தமாம். திறவுகோல்கள் ஆளும் வல்லமையைக் குறிக்கும். கட்டு தல் என்பது கட்டனேகொடுக்கும் அதிகாரத்தையும் சட்டங்களே கிரூபிக்கும் அதிகாரத்தையும், கட்டவிழ்த்தல் என்பது மன்னிப்புக்கொடுக்கும் அதிகாரத்தையும், விளக்கும். இர்த வாக்குத்தத்தத் தின்படி அர்ச் இராயப்பர் திருச்சபை முழுதுக்கும் தஃயும் அண்தி வாரமும் ஆக்கப்படவிருந்தார் என்பது தெளிவாயிற்று. திருச்சபையின் அங்கத்தவர்களாயுள்ள எல்லார்மீதும் மேலான அதிகாரங்கொண்டிருக்கவும், அவர்களே ஆளவும், அவர்களுக்குக் கட்டனே கொடுக்கவும், அவர்களுக்கு மன்னிப்பு அருளவும் வேண்டிய மேலான வல்லமை அவருக்குக் கிடைக்கப்போவதாயிருர்தது.

இந்த வாக்குத்தத்தை்தை நிறைவேற்றும் பொருட்டே பேசு நாதர் தாம் உத்தானமானபின் மற்ற அப்போஸ்தலர்களோடு கூடவிருந்த இராயப்பரை நோக்கி: யோனுவின் குமாரனுகிய சீமோனே, இவர்களிலும் அதிகமாக கீ என்னிடத்தில் அன்பா யிருக்கிருபா? என்றுர். அதற்கு அவர்: ஆம் ஆண்டவரே உம் மை சேசிக்கிறேனென்பதை நீர் அறிவீர் என்றுர். அப்போது அவர் என் ஆட்டுக்குட்டிகளே மேய்ப்பாயாக என்றுர். இரண்டாக் தாம் அவரை நோக்கி: யோனுவின் குமாரனுகிய சமோனே, கீ என்னிடத்தில் அன்பாய் இருக்கிருயா? என்றுர். அதற்கு அவர் ஆம் ஆண்டவரே உம்மை கேசிக்கிறேன் என்பதை நீர் அறி வீர் என்றுர். அப்போது அவர் என் அடுகளே மேய்ப்பாயாக என் ருர். முன்ருந்தாமும் அவரைகோக்கி: யோனுவின் குமாரனை சீமோனே. டீ என்னே சேசிக்கிருயா? என்றுர். என்னே கேசிக்கி ருயாவென்று யேசு நாதர் மூன் ருந்தரமும் தம்மைக் கேட்டபடி யால் இராயப்பர் துக்கப்பட்டு: ஆண்டவரே, நீர் எல்லாவற்றை யும் அறிக்கிருக்கிறீரே. கான் உம்மை கேசிக்கிறேன் என்பதை நீர் அறிவீர் என்*ரு*ர். அப்போது அவர் என் அடுகளே மேய்ப்பா யாக என்றுர் (அர்ச். அருளப். 21-ம் அதி.). இந்த வாக்கியங்க ளால் யேசு நாதர் தமது ஞான மக்தை முழுவதுக்கும் அர்ச். இரா யப்பரை மேய்ப்பாகவும் தலேவராகவும் கியமித்தருளினர் என்ப தம், அடுகளாலுங் குட்டிகளாலுங் குறிக்கப்பட்டவர்களாகிய போ தகர்களும் விசுவாகிகளுமாகிய அணவரையும் ஆண்டுகடத்தும் அதிகாரத்தை அவருக்கே தந்தருளிஞர் என்பதும் தெளிவாயிற்று. ஆதலால் திருச்சபைக்குட்பட்ட யாவரும் தாங்கள் எந்த வகுப்புக்குச் சேர்ந்தவர்களாய் இருப்பினும் எந்த மேலான உத்தியோகம் பூண்டவர்களாயிருப்பினும் அர்ச். இராயப்பாது அதிகாரத்துக்கு உட்பட்டவர்களேயாம்.

இந்த முதன்மையை அர்ச். இராயப்பர் வேண்டியவேண்டிய போகெல்லாம் செலுத்திக்கொண்டே வர்தார். மற்ற அப்போஸ் தலர்களும் அதை அங்கேளித்தும் அதற்குக் கிழ்ப்படிர்தும் வர்தார் கள். அப்போஸ்தலர்களுடைய எண்ணிக்கையில் அவரே முதல்வ ாய் எண்ணப்பட்டிருந்தார். எப்போதும் எவ்விடத்தும் அவரே தவேவாயிருந்து பேசியும் காரியங்களே நடத்தியுங்கொண்டு வந்தார். பேசுநாதர் பரலோகத்திற்கு அரோகணமானபின் அப்போஸ்தலர் களும் சிஷர்களுங் கூடியசபைபில் அத்தியணூரய் இருந்து பிரசங் கித்துச் சதிகாரகைய யூதாசுக்குப் பதிலாக வேறு ஒரு அப்போஸ் தலரைத் தெரிக்கு ஏற்படுத்தப்பண்ணினவரும் அர்ச். இராயப் பரே. யேசு நாதருடைய உத்தானத்தை யூதருக்கு முதன் முதல் தெரிவித் தவரும் அவசே. அஞ்ஞானி யாகிய கோர்கேலியு என்பவ அக்கு ஞானஸ்நானங் கொடுக்கவேண்டும் என்றும், கிறீஸ் துவே தத்தில் யூதர் மாத்திரமன்றிச் சகல அஞ்ஞானிகளும் சேர்த்துக் கொள்ளப்படவேண்டுமென்றும் முதன்முதல் அர்ச். இ ராயப்ப ருக்கே தெரிவிக்கப்பட்டது. யெருசலேமிற் கூடிய சங்கத்தில் அவரே முதன்மையாயிருந்து பேசி அதிற்பண்ணவேண்டிய தீர்மா னம் இன்பைடி என்று காணபிக்கவே அப்போஸ்கலர்களும் சிஷர் களுமாகிய சபையார் எல்லாரும் ஒருமனமாய் அதை அங்கீகரித் துக்கொண்டார்கள். இந்தச் சங்கத்தைப்பற்றி அர்ச். கிறிசோஸ் தம் எழுதினவிடத்திலே: அர்ச். இராயப்பரே முதல்வரா யிருந்து பேசுகிருர். ஏனெனில் அப்போள்தலர்களுக்குத் தவே ராய் இருப்பவர் அவரே; யேசுநாதர் தமது மக்கையை அவரிடத் திலேயே ஒப்பித்தருளினர் என்று கூறுகிருர். போதகர்களுக்கும் மற்ற விசுவாசிகளுக்கும் அர்ச். இராயப்பரே தவேவென்னுஞ் சத் தியமான து பண்டுதொட்டுத் திருச்சபையில் எப்போ தம் வழங்கிக் கொண்டுவர்திருக்கின் றது. தலேமுறை தலேமுறையாயுள்ள திருச் சபைப் பாரம்பரியமும் இதற்கொத்திருக்கின்றது. சபைப்பிதாக்க ளின் நூல்களும் திருச்சபையின் கடபடியும் இதற்குக் குன்று த சாட் சியாயிருக்கின்றன. போசுவே என்னும் மகாவிற்பன்னர் இதைக் குறித் தச் சொல்லியிருக்கிறதாவது: அரசர் பிரசைகள் ஆயர் மக் தைகளாகிய அணேவரும் அர்ச். இராயப்பருக்குக் கீழ்ப்படிக்கவர்க ளேயாம். முன்பு மற்ற அப்போள்தலர்களிலும் அதிகமாய் கேசிக்க வேண்டுமென் அம், பின்பு புருவைகளேயும் ஆடுகளேயும், குட்டிகளே யுர் தாய்களேயும், மேப்ப்போரையும் ஆண்டு நடத்த வேண்டுமென் அம் கட்டளே அடைந்தவர் அர்ச். இராயப்பரே என்கிருர்.

கடைசியாக, வத்திக்கான் மகா சங்கமானது நாலாங்கட்டத் தில் இதை விசுவாசசத்தியமாக ஏற்படுத்தி, அர்ச். இராயப்பர் மற்ற அப்போள்தலர்களுக்கு முதல்வராகவும் உலகத்திலுள்ள முழுத் திருச்சபைக்கும் பிரத்தியகூதலேவராகவும் யேசு நாதரால் நியமிக்கப்படவில்லே என்றுவது, அர்ச். இராயப்பர் மகிமையைப் பற்றிய முதன்மையையன்றி அதிகாரத்தைப்பற்றிய உண்மையான முதன்மையை யேசு நாதரிடத்திலிருந்து நோகப்பெற்றுக்கொள்ள வில்லே என்றுவது யாவணெருவன் சொல்லத்துணிந்தால் அவனுக் குச் சாபமென்று தீர்மானம்பணணியிருக்கின்றது.

99. II. அர்ச். பாப்பு அர்ச். இராயப்பருக்குப் பதில்வ ராய் இருக்கிறபடியால் தெய்வீக உரிமைப்படி திருச்சபையின்மேல் பூரண அதிகாரமுள்ளவராகவிளங்குகிறுர். ஏனெனில், அர்ச். இரா யப்பருக்குக் கொடுக்கப்பட்ட தாகிய சங்கையையும் அதிகாரத்தை யும் பற்றிய முதன்மையான து அவர் ஒருவருக்குச் சொர்தமாய் அளிக்கப்பட்ட சுதர்தாமாயிராமல், விசுவாசிகளின் ஒற்றுமைக்கா கத் திருச்சபைக்கே அளிக்கப்பட்ட அகத்தியமான ஒர் சுதர்தாமா பிருர்தது. ஆதலால், உகார்தமட்டும் ஒருவர்பின் ஒருவராக அர்ச். இராயப்பருக்குப் பதிலாகத் திருச்சபையையாளும் அர்ச். பாப்புக்களெல்லாம் அந்த இரண்டுவகையான முதன்மைக்கும் உரி யவர்களாம். திருச்சபையானது நரகவல்லமைகளால் ஒருபோதும் செயங்கொள்ளப்படாதபடிக்கு அசைவில்லாத ஒரு அண்டுவாரத் தில் ஊன்றிநிற்பதும் திருச்சபை எனும் மக்தையிற் சேர்க்த விசு வாசிகளே மேய்த்துப் பராமரிக்கும் இடையஞைய ஒரு தலேவர் இருக்கவேண்டிய தம் அவசியமாகையால் யேசு நா தர் தாம் அர்ச். இராயப்பருக்குத் திருவுளம்பற்றின வசனங்களே அவருக்குப்பின் அவருக்குப் பதிலாகத் திருச்சபையை அண்டு நடத்தம் சகல பாப் புகளுக்குமே திருவுளம்பற்றினர் என்பது நிச்சயமாம். இந்த விஷ யத்தில் வத்திக்கான் மகா சங்கமானது: சாதாரண திருச்சபை யின்மேல் முதன்மைபெற்று அர்ச். இராயப்பருக்குப் பதிலாக ஒரு வர்பின்னொளாக அரச். பரப்புக்கள் தொடர்க்துவருவது யேசு நாதருடைய நிருப்பினுல் அல்லவென்றுவது, மேலேசொன்ன முதன்மையோடு அர்ச். பாப்பு அர்ச். இராயப்பருக்குப் பதில்வ

96

ாய் இருப்பவால்ல என்று வது சொல்ல த் துணிபவன் எவனே அவனுக்குச் சாபமென்று நாலாங்கூட்டத்திற் தீர்மானம்பண்ணி விருக்சின்றது. ரோமாபுரி மேற்றிராணியாரென்று அழைக்கப்பும் பவராகிய அர்ச். பாப்புவுக்குச் சாதராண திருச்சபையின்மேல் இர்த மேலான அதிகாரமும் உச்சிதமேன்மையும் உண்டென்று இடையறு த பரம்பரையாலும் சபைப்பிதாக்களாலும் திருச்சபைச் சங்கங்களாலும் எப்போதும் அங்கேரிக்கப்பட்டுக்கொண்டேவர்தது. ஆதலால், அர்ச். இராயப்பரை முறைமையாய்த் தொடர்ந்துவரு பவராகிய அர்ச். பாப்பு தெய்வீக கியமிப்பின்படி முழுத்திருச் சபைக்கும் மேலான தலேவர் என்பதும், விசுவாகிகளும் போதகர் களுமாயுள்ள அணேவரும் அவரைச் சங்கிக்கவும் அவருக்குக் கீழ்ப் படியவும் அவரை சேகிக்கவும் கடமைப்பட்டிருக்கிறுர்களென்ப தும் கத்தோலிக்குத் திருச்சபையில் வழங்கிவரும் முக்கியமான சத்தியமாம்.

வக்கிக்கான் மகா சங்கம் அர்ச். பாப்புவுக்குரிய முதன்மை யின் இயல்பையுங் குணங்களேயும் விரித்துரைத்தவகையாவது: உலகமடங்கலும் பாக்கிருக்கும் திருச்சபையில் விசுவாசத்திற்கும் ஒழுக்கத்திற்கும் அடுத்தகாரியங்களோடு ஆளுகையிலும் ஒழுங்கிலும் அர்ச். பாப்பு மேலான அதிகார மில்லா தவராப் கணகாணித்து கடப்பிக்கும் உத்தியோகம் ஒன்றேகொண்டிருப்பவர் என் ருவது, அவ்வதிகாரத்தில் ஓர் பெரும் பங்கேயன்றி முழுவதும் அவருக்கு இல்லபென்றுவது, அவருக்குரிமையான அவ்வதிகாரம் எல்லாச் சபைகள்மேலும் அவற்றுள் ஒவ்வொன்றின்மேலும் போதகர்கள்மேலும் விசுவாதிகள்மேலும் அவர்களில் ஒவ்வொருவர்மேலும் இயல்பாகவும் கராகவும் உள்ளது அல்லவென்றுவது சொல்லத் துணிபவன் எவனே, அவனுக்குச் சாபமென்று நாலாங் கூட்டத்தில் விரித்துக் காண்பித்திருக்கின்றது.

#### II. அர்ச். பாப்புவின் முதன்மைக்குரிய சுதந்தரங்கள்

100. அர்ச். பாப்பு அர்ச். இராயப்பருக்குப் பதிலாகத் திருச்சபைக்குத் தலேவராகவும் அஸ்திவாரமாகவும், சாதாரண மேய்ப்பராகவுமிருக்கிறபடியால்,

1-வது, அவர் சாதாரண திரச்சபைக்கிரக்கவேண்டிய ஐக்கியத்தின் மையமாம். ஆதலால், திருச்சபைக்கு அங்கமா யிருக்க விரும்பும் எவனும் விசுவாசம் முதலான ஞானபக்தனங் களால் அர்ச். பாப்புவோடு ஐக்கியப்பட்டிருத்தல் அவகியம். இக் தப் பிரதான மேய்ப்பரோடு ஐக்கியப்படாமல் அதாவது அப் போஸ்தொலிக்கு ஸ்தான த் தாற் போதிக்கப்படும் முழு விசுவாசத் தையும் அங்கீகரியாமலும், கற்பிக்கப்படும் எல்லாக் கற்பணேகளுக் கும் கீழ்ப்படியாமலும், அனுப்பப்படும் மேற்றிராணிமாரை ஏற் அக்கொள்ளாமலும் இருப்பவன் எவனே, அவன் இரட்சணியவழி யை விட்டுத் தவறிப்போன பிரிவிணேக்காரதைகிருன் அல்லது பதி ததைகிருன்.

101. 2-வத அவர் திநச்சபையீன் தலேவராகிய அள வில் அபத்தத்தைப் போதிக்கக்கூடாதவராயிருக்கிறர். இதற்கு அர்த்தம் என்ன வெனில்: விசுவாசத்திற்கும் ஒழுக்கத்திற் கும் அடுத்தவைகளே அர்ச். பாப்பு படிப்பிக்கும்போதெல்லாம் தவ ருமை என்னுஞ் சுதர்தாத்தையுடையவர் என்றும் அப்படிப்பிண பொய்யாத து என்றும் அறிக. போதிக்குர் திருச்சபைக்குப் பொ துவாக உண்டென் அ மேலே ஒப்பித் துக்காட்டிய தவருமையான து அர்ச். பாப்புவுக்கு விசேஷமாக உண்டு. இந்தத் தவருமையென் னுஞ் சுதர்தாத்தையே யேசுநாதர் அர்ச். இராயப்பருக்கும் அவரி டமாய்வரும் அர்ச். பாப்புக்களுக்குங்கொடுத்தருளினொன்பதற்கு அவருடைய தேவ வாக்கு குன்று த அத்தாட்சியாம். எவ்வாறெ னில், அவர் இராயப்பரை கோக்கி : சீமோனே, உன்விசுவாசம் தவ றிப்போகாதபடிக்கு நான் வேண்டிக்கொண்டேன். உன் சகோதா ரை நீ ஸ்திரப்படுத்துவாயாக என்றும் (அர்ச். லூக் 22-ம் அதிகா சம்), நீ கல்லு இர்தக் கல்லின்மேல் என் சபையைக் கட்டி எழுப்பு வேன் நாகவாசல்கள் அதை மேற்கொள்ளமாட்டாவென்றும் (அர்ச். மத். 16-ம் அதிகாரம்) திருவுளம்பற்றியருளினர். ஆத லால் அர்ச். பாப்பு, திருச்சபைத் தலேவராக ஒரு சங்கத்திற் சேர்க் திருந்தாவது தனித்திருந்தாவது, விசுவாசத்திற்கும் ஒழுக்கத்திற் கும் அடுத்த யாதொன்றைத் தமது மேலான ஞான அதிகாரத் தைக்கொண்டு தீர்மானித்தால் அத்தீர்மானம் தேவ ஏற்பாட்டின் படி தவருத தீர்மானமாம் என்று ஒப்புக்கொண்டு அநசரிப்பது சகல விசுவாசிகளுக்கும் கடமையாம்.

விசுவாச விதிகளேயும் ஒழுக்க விதிகளேயும் நிரூபிக்குர்தோ றும் அர்ச். பாப்பு தவருமையென்னும் சுதர்தாமுடையவர் என் னும் சத்தியமானது வத்திக்கான் திருச்சங்கத்தின் நாலாங்கூட் டத்தில் ஒர் விசுவாச சத்தியமாகத் தீர்மானிக்கப்பட்டிருக்கின்றது

102. 3-வது, அவர் சகலகிறீஸ்தவர்கள<mark>ேயுங் கட</mark>மைப் படுத்தும் பிரமாணங்களே நிநபிக்கவும் கற்பணேகளேச் செய் ச. த.—7. யவும் கூடியவர். அர்ச். பாப்பு சாதாரண திருச்சபையின் மே லான தல்வராகவும் பிரதான மேய்ப்பராகவும் இருக்கிறபடியால், தமது ஆளுகைக்குட்பட்ட சகலரையும் பரமரித்து இரட்சணிய வழியில் நடத்துவதும், விசுவாசத்தையும் தருமநெறியையும் பழு தின்றிக் காப்பாற்றிக்கொண்டுவருவதும் அவருக்கு உரிய கடமை யாம். ஆதலால், அந்தக் கடமையைக் கிரமமாய் நிறைவேற்றும் பொருட்டு விசுவாசனிதிகளேயும் நடப்பிப்பின் ஒழுங்குகளேயும் ஏற் படுத்தும் உரிமை அவருக்கு இருக்கவேண்டும் என்பது பிரத்தி யட்சம்.

- 103. இதைக்கொண்டு தீர்மானிக்கவேண்டிய தென்னவெனில், 1-வது, அர்ச். பாப்புவாற் கொடுக்கப்படும் வேதகட்டனே களேக் கிறீஸ்தவர்களாயுள்ள சகலரும், உலக அதிகாரிகளால் உண்டாகும் எவ்வி த தடைகளேயும் சட்டைபண்ணுமல், அநுசரித்து வருவது மனச்சாட்சிக் கடமையாம். 2-வது, திருச்சபையின் பொதுவானவைகளும் விசேஷமானவைகளுமான பெரமாணங்களால் உண்டாகும் கடமைகளில் கின்று ஒருவரைகீக்கிவிட அர்ச். பாப்புவுக்கு எப்போதும் உரிமையுண்டு.
- 104. 4-வ த, அவர் சாதாரண சங்கங்களேக் கூட்டவும் நடத்தவும் அவைகளின் கற்பணேகளே உறுதிப்படுத்தவும் உரிமை பூண்டவர். ஒரு சங்கம் எத்தணே பெரிதாய் இருக்கா லும், அதில் அர்ச். பாப்பு சோதிருப்பின், அது சாதாரண திருச் சபையின் பொதுச் சங்கமாய்க் கணிக்கப்படாது. ஏனெனில், அது கிரசில்லாத ஒர் உடல்போலிருக்கும். யேசு காதர் தமது திருச்ச பைக்கு அளித்த தவருமையென் ஹம் சுதர்தாம் அதற்கு இல்லே. இல்லேயெனவே, அதின் கற்பணேகள் விசுவாசிகளின் மனச்சாட்சி களேக் கடமைப்படுத்துபவைகளுமல்ல. ஆதலால், எர்தச்சங்கமும் சா தாரண திருச்சபையினிடமாய் நிற்பதாய், தவருமையென் ஹம் சுதர்தாமுள்ளதாய், விசுவாசிகளின் மனச்சாட்சிகளேக் கடமைப்படுத்தும் கற்பணேகளேக் கொடுக்கிறதாய் இருக்கவேண்டில், அது திருச்சபைத்தல்வராகிய அர்ச். பாப்புவரலே கூட்டவும் அவரால் நடத்தவும் அதின் திர்மானங்களெல்லாம் அவரால் அங்கேரிக்கப்படவும் வேண்டும்.
- 105. 5-வது, மேற்றிராணிமாரை ஏற்படுத்த அவ ருக்கு மாத்திரம் அதிகாரமுண்டு. முறைப்படி தெரியப்பட்ட ஒரு பாப்பானவர் தாம் சாதாரண திருச்சபையின்மேல் செலுத்த வேண்டிய அதிகாரத்தை யேசு நாதரிடத்திலிருந்தே நோகப் பெற்

அக்கொள்ளுகிறுர். ஆதலால், திருச்சபையை ஆண்டு கடத்தவும் தேவதிரவிய அநமானங்களே நிறைவேற்றவும் எல்லா விசுவாசிகள் மட்டிலும் தமக்குள்ள ஞானவிசாரணேக்குரிய தொழில்களே நடத் தவும் அவருக்குப் பூரண அதிகாரமுண்டு. ஆயினும், பூமியடங்க அம் பரம்பி இருக்குங் கிறீஸ் தவர்களே அர்ச். பாப்பு ஒருவரே தா மாக விசாரணே செய்யக்கூடாதாகையால், திருச்சபையின் அவசி யத்துக்கேற்றபடி மேற்றிராணிமார் நியமிக்கப்படவேண்டுமென் அம், அவர்கள் சா தாரண திருச்சபைத் தலேவருக்குக் கிழ்ப்படிக் திருந்து தங்களுக்குக் குறிக்கப்பட்ட பகுதிகளே ஆண்டு கொண்டு வாவேண்டுமென்றும் யேசு நாதர் தாமே நிரூபித்தருளினர். ஆத லால், அர்ச் பாப்பு அப்போஸ்தலர்களுள் அர்ச் இராயப்பருக் குப் பதிலாய் இருப்பதுபோல, மேற்றிராணிமார் மற்ற அப்போஸ் தலர்களுக்குப் பகிலாய் இருக்கிறுர்கள். ஆயினும், அப்போன்த லர்கள் தனித்தனியே திருச்சபையில் மட்டுப்படாத அதிகாரமும் தவருமையாகிய சுதந்தரமுங்கொண்டிருந்ததுபோல் மேற்றிராணி மார் தனித்தனி மட்டுப்படாத அதிகாரமும் தவருமையாகிய சுதர் தாமுங் கொண்டிருப்பதோ இல்லே.

106. சா தாரண திருச்சபையின் ஆளுகை முழுவதும் தெய் வீக ஏற்பாட்டின்படி அர்ச். பாப்புவுக்கே ஒப்பிக்கப்பட்டிருக்கின்ற படியால், தாமாக விசாரணேசெய்யக்கூடா தபகுதிகளே த் தமக்குப் பதிலாகவுர் தமது அதிகாரத்தோடும் விசாரணேசெய்யும்படி தகு ந்த தணமேய்ப்பர்களே த் தெரிர்து ஏற்படுத்துவது அவருடைய மே லான அதிகாரத்துக்கு உரியதென்பது பிரத்தியக்கம். ஆதலால், அர்ச். பாப்பு மாத்திரம் திருச்சபை அடங்கலும் மேற்றிராணிமா ரைத்தெரிர்து ஏற்படுத்த உரிமை பூண்டவரென்பதும், அவரால் நியமிக்கப்பட்ட மேற்றிராணிமா ருக்கு மாத்திரம் திருச்சபையில் மெய்யான அதிகாரமுண்டென்பதும், அவரால் அனுப்பப்படாத எர்த மேற்றிராணியாருக்கும் திருச்சபையில் எவ்வித அதிகாரமும் இல்லியென்பதும் குண்றுத சத்தியமாம்.

அர்ச். பாப்புவால் நியமிக்கப்பட்ட மேற்றிராணிமார்மா த்திரம் திருச்சபையில் அந்தந்த மேற்றிராசனப்பகுதிகளே ஆண்டு நடத்த அதிகாரமுள்ளவர்களாய் இருப்பதுபோல, மேற்றிராணிமா ரால் ஞானவதிகாரத்தோடு நியமிக்கப்படுங் குருமார்மாத்திரம் அந்த தம் பங்குகளே விசாரணேசெய்யவும், போதித்தல் தேவதிரவிய அதுமானங்களே நிறைவேற்றல் முதலான குருத்தொழில்களே நடத்தவும் அதிகாரமுள்ளவர்களாயிருக்கிருர்கள்.

 மையான மேற்றிராணிமாரால் அனுப்பப்படாத குருமாருக்குத் திருச்சபையில் எவ்வித அதிகாரமும் இல்ல பென்ற தெளிந்து கொள்ளவேண்டும்.

## 4-ம் பிரிவு

# திருச்சபையின் அங்கத்தவர்கள்பேரில்

திருச்சபையின் அங்கத் தவர்களாய் இருப்பவர்கள் யாசென் பது தெளிவாகும் பொருட்டு, அவிசுவாசிகளும், ஞானஸ் நான ஆயத் தகாரரும், வேதத் தரோகிகளும், பதி தரும், பிரிவிணக்கா ரரும், திருச்சபைக்குப் புறம்பாக்கப்பட்டவர்களும், மோட்சத் திற்கு நியமிக்கப்பட்டவர்களும், நாகத் திற்குள்ளாக்கப்படுவோரும், நீதிமான்களும், பாவிகளும் யாசென்பதைத் தனி த்தனியே சொல் விக்காட்டக்கடவோம்.

107. அவிசுவாசிகள் யாரெனில், ஞானஸ்கானம் பெரு மலும் உலகமீட்பரை விசுவசியாமலும் இருப்பவர்களாம். ஞானஸ் கானம் பெருத சிறபிள்ளேகளும், சருவேசு அக்குரிய தேவ ஆரா தணேயை விக்கிரகங்களுக்கு ச் செய்கிறவர்களாகிய அஞ்ஞானிகளும், யேசுகா தரை விசுவசியாமல் மகமது என்னும் பொய்த் தீர்க்கதரி சியை வணங்குகிற மகமதியரும், தங்கள் அதிபிதாக்களாகிய ஆபிர காம் ஈசாக்கு யாக்கோபு என்பவர்களுக்கு வாக்குப்பண்ணப் பட்ட மேசியா என்பவர் யேசுக்கிறீஸ்து தாம் என்று ஒத்துக்கொள் ளாத யூதர்களும் அவிசுவாசிகளேயாம்.

சத்தியவே தம் போதிக்கப்பெற்ற அவிசுவாகிகளுமுண்டு. அது போதிக்கப்பெறு த அவிசுவாகிகளுமுண்டு. சத்தியவே தமான து போதிக்கப்பெறு தம் அதை அங்கேரியாமல், தங்கள் அவிசுவாசத்திலே மனேச்சாகமாய் ஊன்றி கிற்பவர்கள் திருச்சபையின் சரீ மத்துக் காவ து ஆத்துமத்துக்காவ து சேர்ந்தவர்களல்ல. ஆணைல் சத்திய வேதம் போதிக்கப்பெறு தவர்களுக்குள் உண்மையை அறிந்து அதைப் பற்றிக்கொள்ள ஆசையுள்ளவர்களும் தங்கள் மனச்சாட் சிப்படி தவறு து நடக்கிறவர்களுமிருந்தால், சருவேசுமன், தமது திருவுளப்படி, அவர்களுக்கு யேசுக்கிறீஸ் துவில் விசுவாசத்தையும் இதுவரை நத்தியுள்குரின் பெறுபேறுகளால் அடையப்படும் நித்திய

10 057 49 MILLION 1176

சீவியத்தில் நம்பிக்கையையும் தேவசி நேகத்தையும் கொடுத்தருளி இரட்சணியவழியைக் காண்பிப்பாரென்பது நிச்சயம், அப்போது அவர்கள் திருச்சபைக்குப் பிள்ளேகளாக இரட்சுக்கப்படு தல்கூடும். ஆண்ல் அவர்கள் சத்தியத்தையறிக்து பற்றிக்கொள்ள ஆசையுள்ள வர்களோ, தங்கள் மனச்சாட்சுப்படி நடக்கிறவர்களோ என்பதைப் பற்றித் தீர்மானிக்கக்கூடியவர் சருவேசுரன் ஒருவரேயாம். அவர் மாத்திரமே, அவர்களில் ஒவ்வொருவரிடத்தி அமுள்ள அறிவு அறியாமை துஷ்டத்தனம் மனநேர்மை ஆகியவைகளின் அளவாக, ஆக்கிணேயையாவது சம்பாவிணையயாவது கட்டியிட வல்லவரா யிருக்கிறுர்.

ஞானஸ்நான ஆயத்தகாரர் யாசெனில், அந்தத் தேவதிர வியஅனுமானத்துக்கு ஆயத்தமாக விசுவாச சத்தியங்களேப் படிக் கிறவர்களாம். அவர்களிடத்தில் உண்மையான விசுவாசமும் பூரண தேவசிரேகமுமிருந்தால் திருச்சபையின் ஆத்துமத்துக்குச் சேர்ந்தவர்களும் மோட்சத்துக்குரியவர்களுமாகிருர்கள். ஆயி னும், அவர்கள் ஞானஸ்நானத்தை உள்ளபடி பெற்றுக்கொள்ளு முன் திருச்சபையின் சரீரத்துக்குச் சேர்ந்தவர்களல்ல.

வேதத்துரோக்கள் யாரெனில், சத்தியவேதத்தை அங்கீ கரித்து அநுசரித்தபின், அதை முழுதூர் தள்ளிவிடுகிறவர்களாம். இவர்கள், விசுவாசத்தைப் பிரசித்தமாய் வெறுத்த துரோகிகள் ஆகையால், திருச்சபைக்கு முழுதும் புறம்பாக இருக்கிறுர்களென் பது பிரத்தியட்சம்.

பதிதரேன்பவர்கள் யாசெனில், கிறீஸ் துவே தத்தை அற சரிக்கிறவர்களாயிருந்தாலும், கத்தோலிக்குத் திருச்சபையின் போ தகத்தை நன்றுயறிந்தும் அதற்குமாறுகத் தங்கள் சொந்த எண் ணங்களில் சலஞ்சாதித்து நிற்கிறவர்களாம்.

பிரிவிணக்காரர் யாரெனில், கத்தோலிக்கு விசுவாசத்தை அதசரிக்கிறவர்களாயிருந்தாலும், திருச்சபைக்குப் பெத்தியட்ச தலேவரான அர்ச். பாப்புவுக்குக் கீழ்ப்படியமாட்டோம் என்று சலஞ்சாதித்து நிற்கிறவர்களாம். விசுவாச சத்தியத்தை அல்லது சத்தியங்களேப் பகிரங்கமாய்த் தள்ளிவிடுகிறவர்களும் அவைக ளுக்கு விரோதமான தப்பறைகளே வெளியாய்ப் போதிக்கிறவர்களும் பிரசுத்த பதிதரென்னப்படுவார்கள். திருச்சபையின் ஐக்கியத்தை விட்டு வெளியரங்கமாய்ப் பிரிக்து போகிறவர்கள் பிரசுத்த பிரிவிணக்காரரென்று அழைக்கப்படுவார்கள். பிரசுத்த பதிதரும் பிரசுத்த பிரிவிணக்காரரும் திருச்சபையின் சரீரத்துக்காவது ஆத் பிரிகிணக்காரரும் திருச்சபையின் சரீரத்துக்காவது ஆத் பிரிகிறைக்காரியின் கிருத்துக்காவது ஆத் பிரிகிறைக்கு பிரிவிணக்காரியின் கிருத்துக்காவது ஆத் பிரிகிறைக்கு பிரிகிறைக்காரியின் கிருத்துக்காவது ஆத் பிரிகிறைக்கு பிரிகிறைக்கு பிரிகிறைக்கு பிரிகிறைக்காரியின் கிருத்துக்காவது ஆத் பிரிகிறைக்கு பிரிகிறைக்குறைக்கு பிரிகிறைக்கு பிரிகிறைக்கு பிரிகிறைக்கு பிரிகிறைக்கு பிரிகிறைக்கு பிரிகிறியின் காற்கள் பிரிகிறைக்கு பிரிகாகர்கள் பிரிகிறைக்கு பிரிகிறைக்கு பிரிகிறைக்கு பிரிகிறைக்கு பிரிகிறியின் பிரிகிறியின் பிரிகிறியின் திரிகிறியின் பிரிகிறைக்கு பிரிகிறைக்கு பிரிகிறியின் பிரிகிறியின் சிரிகிறைக்கு பிரிகிறியின் சிரிகிறியின் பிரிகிறியின் பிரிகிறியிற

657/1. HARPITAL ROAD, JAFFNA

துமத்துக்காவது சேர்ர் தவர்களல்ல. அந்தரங்கபதி தரும் அந்தரங்க பிரிவிணகா சருமோ எனில், திருச்சபையின் ஆத்துமத்துக்குச் சே சா தவர்களாயிருந்தாலும் அதின் சரீ சத்துக்கு எப்போ துஞ் சேர்ந்த வர்களேயாம்.

திருச்சபைக்குப் புறம்பாக்கப்பட்டவர்கள் யாரெனில், கில கனமான பிரசித்த குற்றங்களுக்கும் திருச்சபைக்குக் கீழ்ப்படி யாத மூர்க்கத்தனத்துக்கும் ஆக்கினயாக, விசுவாகிகளின் ஐக்கி யப் பிரயோசனத்தினின்ற தள்ளப்பட்டவர்களாம். இவர்கள் திருச்சபையின் ஆத்தமத்துக்குஞ் சரீரத்துக்குஞ் சோரதவர்க கொன்பது தானுப் விளங்கும்.

மோட்சபேரீன்பத்துக்கு நியமிக்கப்பட்டவர்களும் நர காக்கிணக்குள்ளாக்கப்படுவோநம். 1-வது, மோட்சத்திற்கு கியமிக்கப்பட்டவர்களெல்லாரும் இப்போது திருச்சபையின் அங் கத்தவர்களாயிசாமற்போகலாம். ஆயினும், தவருமல் இரட்சுக்கப் படவேண்டிய இவர்கள் திருச்சபைக்குப் புறம்பே இரட்சணியம் இல்லா தபடியால், ஒரு நாள் திருச்சபையின் பிள்ளேகளாகவே இருப்பார்களென்பது நிச்சயம். 2-வது, மோட்சத்திற்கு நியமிக் கப்பட்டவர்களெல்லாரும் தற்போது திருச்சபையின் அங்கத்தவர்க ளாய் இருக்கிறதில் வேயென்பது காணலாம். ஏனெனில், அவி சுவா செகள் பதிதர் பிரிவிணக்காரர் ஆகியவர்களுக்குள் அகேகர் மனக் திரும்பி இரட்சிக்கப்படுவார்களாயினும் தங்கள் அவிசுவாசத்திலும் பதி தத்திலும் பிரிவிணயிலும் சிவிக்குர் தீனயும் திருச்சபைக்குப் புறம்பாகவே இருக்கிறுர்கள். ஆகலால், திருச்சபைக்குப் புறம்பா யுள்ளவர்களுக்குள்ளும் மோட்சத்திற்கு கியமிக்கப்பெற்றவர்கள் உண்டென்று தீர்மானித்துக்கொள்ளவேண்டும். 3-வது, நரகத் துக்குள்ளாக்கப்படுவோர் திருச்சபையிலும் உண்டென்பது நிச்ச யம். ஏனெனில், திருச்சபையின் அங்கத்தவர்களாயிருக்கும் அகே கர் இஸ்பிரீத்துசார் துவின் அர்தரங்ககொடைகளேப்பெற்றும் திரு ச்சபையோடு வெளியாங்கமாய்ச் சம்பர் தப்பட்டும் இருர் தாலும், கடைசிமட்டும் மோட்சவழியில் நிலேகொள்ளாமல் சபிக்கப்பட்டவர் களாய் மரிக்கலாம். ஆதலால், மோட்சத் துக்கு நியமிக்கப்பட்ட வர்கள் மாத்திரம் திருச்சபையில் சேர்ந்திருப்பார்களென்று சொல் அவது தவறு.

நீதிமான்கள் மாரெனில், சாவானபாவமில்லாமல் விசுவா சம் நம்பிக்கை தேவசிகேகம் பிறர்சிகேகம் முதலான புண்ணியங்க ளோடு சீவிக்கிறவர்களாம். இவர்கள் திருச்சபையின் ஆத்துமத் தைக்குஞ் சரீரத்துக்குஞ் சேர்க்தவர்களென்பது பிரத்தியட்சம். பாவிகள் என்பவர்கள் யாரெனில், சாவானபாவத்திரைல் தேவ கேசத்தை முழு தமிழர் து சீலிக்கிறவர்களாம். இவர்களிடத்தில் விசுவாசமும் ரம்பிக்கையும் இருக்கக்கூமோயினும் தேவ சிரேகமில் லாமையால் திருச்சபையின் ஆத்துமத்துக்கு முழுதுஞ் சேர்ர் தவர் களென்று சொல்லப்படார்கள். ஆயினும், பிரசித்த பதிதராயாவது திருச்சபைக்குப் புறம்பாக்கப்பட்டவர்களாயாவது இராதபாவிகள் திருச்சபையின் சரீரத்துக்குச்சேர்ர் தவர்களேயாம். ஏனெனில் அவர்கள் வெளியாங்க ஒற்றுமையை முழுதும் நீக்கினிடா ததிரைல் இன்னுர் திருச்சபையோடு சம்பர்தப்பட்டவர்களாகிருர்கள். ஆத லால், நீதிமான்களும் மோட்சத்துக்கு நியமிக்கப்பட்டவர்களும் மாத்திரம் திருச்சபையில் இருக்கிருர்களென்று சொல்லுவ து அபத்தமாம்.



# 5-ம் அதிகாரம்

### விசுவாசம்

1 வது, விசுவாசத்தின் தன்மை. 2-வது, விசுவாசத்தின் விஷையம். 3-வது, விசுவாசத்தின் முகாந்திரம். 4-வது, விசுவாசத்திற்கு அதி காரியாயுள்ளவர்கள்.

108. சருவேசான் மனிதருக்கு வெளிப்படுத்தி அவர்கள் விசுவசிக்கவேண்டும் என்று கற்பிக்கும் சத்தியங்களே நிச்சயமாய் அறிர் துகொள்வதற்கான வழிகள் அல்லது விசுவாசப்பிரமாணங்கள் எவையோவெனில், நாம் முர்தின அதிகாரத்திற் தெரிவித்தபடி தவறு தலில்லா ததும் உயிருள்ளதுமான திருச்சபையின் அதிகாரத் தால் அர்த்தம்பண்ணவும் வியாக்கியானஞ் செய்யவும்பட்ட வேதா கமமும் பரம்பரையுமேயாம். ஆலை, பிரதான சத்தியங்களுள் ஒவ்வொன்றையும் பற்றி விசுவாசமானது நமக்குப் போதிப்பது என்னவென்று விவரிக்குமுன், விசுவாசமாவது என்ன, அதின் பொருள் என்ன, அதின் முகார்திரம் என்ன, அதற்கு அதிகாரியாயுள்ளவர்கள் அதாவது அதைக் கைக்கொள்ளவேண்டியவர்கள் யார் என்பவைகளேப் போதகமுறையாய் மாத்திரம் இங்கே விளக்கிக்காண்பிப்போம்.

### 1-ம் பிரிவு

### விசுவாசத் தன்மையின்பேரில்

விசுவாசம் ஆவது என்ன வெனில்: ஒருவர் நிச்சமிக்கும் சம் பவத்தையாவது போதிக்கும் சத்தியத்தையாவது அவருடைய உண்மைத்தனத்தின் நிமித்தம் மெய்யென்று நம்பி அங்கேரித் துக்கொள்ளுவதாம். அது மானிடவிசுவாசம் என்றும் தெய் வீக விசுவாசம் என்றும் இருவகைப்படும். மனிதருடைய சாட் சியை ஆதாரமாய்க்கொண்டு பிறப்பது மானிட விசுவாசம் அல்லது சுபாவமான விசுவாசமென்றும், சருவேசுரனுடைய சாட்சியை ஆதாரமாய்க்கொண்டு பிறப்பது தெய்வீக விசுவாசம் அல்லது சுபா வத்திற்கு மேலான விசுவாசம் என்றும் பெயர்பெறும். நாம் இங் கே எடுத்துப் பேசுவது தெய்வீக விசுவாசத்தைப்பற்றியேயாம்.

விசுவாசமான து வழக்கமுறையான விசுவாசமென்றும் முயற் சிமுரையான விசுவாசம் என்றும் இரண்டாய் வகுக்கப்படும். அவற்றுள் வழக்கழுறையான விசுவாசம் யாதெனில், சருவே சான் வெளிப்படுத்தியருளிய சத்தியங்களே யெல்லாம் அவ ருடைய பரிபூரண உண்மைத்தனத்தின் கிமித்தம் உறுதியாய் விசுவசிக்கும்படி நம்மைத் தூண்டும் சுபாவத்திற்கு மேலான ஓர் புண்ணியமாம்.

விசுவாசம், ஒரு புண்ணியம் என்னப்படும். ஏனெனில், அது நம்மை நன்மைக்குத் தூண்டும்படியாக ஆத்துமத்தில் வழக் கமாய் நிலேபெறகின்ற ஒரு குணமாயிருக்கின்றது. விசுவாசம், சுபாவத்திற்கு மேலான ஒரு புண்ணியம் என்னப்படும். ஏனெ னில், அது, மோக்ஷத்தில் சருவேசுசீன முகமுகமாய்த் தரிசிப்ப தே மனிதனுக்குப் பரமக தியாகையால், அவன் அக்க தியை அடை ந்து கொள்ளும்படி சருவேசுரன் அவனுக்குக் கொடுத்தருளும் இலவசமான ஒர் நன் கொடையாயிருக்கின்றது. அன்றியும் தெய் வீகமாய் வெளிப்படுத்தப்பெற்ற சத்தியங்களே மனிதன் விசுவசிக் கும் பொருட்டு, சருவேசுரன் அவனுடைய சித்தத்தை இணக் கும் போதே அவனுடைய புத்தியையும் ஞானவிதமாய் தெளியப் பண்ணுவதால் விசுவாசம் ஓர் ஞானவொளி என்றும் சொல்லப் படும். ஆதலால் விசுவாசத்தையாவது அதின் ஆரம்பத்தையாவது எர்த மனி தனும் தன் சுயவல்லமையால் அடைர்துகொள்ளு தல கூடாதென்பது நிச்சயம். விசுவாசமானது உறுதியாய் விசுவ சீக்கும்படி தூண்டுகின்றது. அதாவது: சருவேசான் வெளிப் படுத்தின் து எதுவோ, அதை மெய்யானதென் அம் நிச்சயமான தென் அம் அங்கீகரித் துக்கொள்ளும்படி செய்கின்றது. உள்ளபடி யே விசுவாசமுள்ள எவனும் எவ்வி த சர்தேக த்தையும் நீக்கி பூரண சம்மதி உள்ளவளுபிருத் தல் வேண்டும். சருவேசு ரனுடைய பரி பூரண உண்மைத் தனத் தினிமித் தம் என்பதிலை, விசுவாசத் தின் முகார் திரமும், சருவேசு ரன் வெளிப்படுத் திய சத் தியங் களேயேல்லாம் என்பதிலை விசுவாசத் தின் விஷயமும் காண்பிக் கப்படுகின்றன. மயற்சிழறையான விசுவாசம் யாதெனில், சரு வேசு ரல் வெளிப்படுத் தப்பெற்ற சத் தியங்களுக்கு அவருடைய பரியூர்ண உண்மைத் தனத் தின் நிமித் தம் நாம் தற்போது கொடுக் கும் உறு தியும் நிச்சயமுமான சம்மதியாம்.

முயற்கிமுறையான விசுவாசம் கிறப்பானதும் தொகுப்பானது மென இரண்டு வகையாயிருக்கும். கிறப்பான விசுவாசமாவது, இன்னதென்று விசேஷமாய்க் குறிக்கப்பட்ட ஒரு சத்தியத்தை விசுவகிக்கும் முயற்கியாம். உதாரணம்: "பிதா சுதன் இண்டிரீத்து சார்து என மூன்று ஆட்களாயிருக்கும் ஒரேசருவேசுவே விசுவ கிக்கிறேன்" என்று நாம் சொல்லும்போது பரமதிரீக்துவத்தின் பேரில் சிறப்பான விசுவாசமுயற்சி செய்கிரும். தொகுப்பான விசுவாசமுயற்சி செய்கிரும். தொகுப்பான விசுவாசமாவது பொதுவான ஒரு சத்தியத்தில் அடங்கியிருக்கும் ஒன்றும் பலவுமான வேறுசத்தியங்களே விசுவகிக்கும் முயற்சியாம். உதாரணம்: "திருச்சபை விசுவசித்துப் படிப்பிப்பதையெல்லாம் விசுவசிக்கிறேன்" என்று நாம் சொல்லும்போது, திருச்சபையாற் படிப்பிக்கவும் விசுவசிக்கவேண்டுமென்று தெரிவிக்கவும்பட்ட சகல விசுவாச சத்தியங்களின் பேரிலும் தொகுப்பான விசுவாசமுயற்சி செய்கிரும்.

## 2-ம் பிரிவு

### விசுவாச விஷயத்தின்பேரில்

109. சருவேசுரனுடைய சாட்சியின் நிமித்தம் நாம் விசுவ சிக்கவேண்டிய தெய்வீக சத்தியங்களே விசுவாசத்தின் விஷய மென்னப்படும். இச்சத்தியங்கள் எவையென்று நாம் தெளிந்து கொள்ளும்பொருட்டு, தேவ வெளிப்படுத்தலானது தனிவெளிப் படுத்தலென்றும் பொதுவெளிப்படுத்தலென்றும் இருவகைப்படு மென்பதை அறிதல் அவசியம். தனிவெளிப்படுத்தலாவது, ஒரு வனுக்குத் தெரியாதவைகளும் மற்ற மனிதருடைய ஆத்தும

ஈடேற்றத்தையாவது கடைசிமுடிவுகளே யாவது சோமல் அவண மாத்திரம் சேர்க் தவைகளுமான காரியங்களே சருவேசுரன் அவனுக் குத் தெரிவித்தலாம். உதாசணமாக: இன்ன நாளில் சாவான். தவ ருது மோட்சபாக்கியத்தைச் சுதந்தரித்துக்கொள்ளுவானென்று இவை முகலி பவைகளேச் சருவேசு என் அவனுக்குத் தெரிவித்தல் தனிவெளிப்படுத்தலாம். பொதுவெளிப்படுத்தலோ மற்றமனிதர் களும் விசுவசிக்கும் பொருட்டு அவர்களுக்குத் தெரிவிக்கப்படும் படியாகச் சருவேசுரன் யாதொருவனுக்கு யாதொன்றை அறிவித் தலாம். உதாரணமாக: மோசேசு, தீர்க்கதரிசிகள், அப்போஸ் தலர்களாகியவர்களுக்குச் சருவேசுரன் செய்த வெளிப்படுத்தல் பொது வெளிப்படுத்தலெனப்படும். தனிவெளிப்படுத்தஃப் பெற் றுக்கொண்ட எவனும் தனக்குத் தெரிவிக்கப்பட்ட விஷயங்கள் தேவணுலேயே தெரிவிக்கப்பட்டவைகளென்பதற்குக் குன்று த அடையாளங்கள் உண்டென்ற தெளிவாய்க் கணடுபிடித்தால், அவன் தனக்குத் தெரிவிக்கப்பட்ட விஷயங்களே உறு தியாய் விசு வசிக்கக் கடமைபூண்டவளுமென்ற வேதசாஸ் திரிகள் பொதுவாக நிச்சயித்திருக்கிறுர்கள். ஏனெனில், சருவேசுரன் கோக யா தொருவனுக்கு யாதொன்றை வசனிக்கத் திருவுளமானபோது அவன் தமது தவருத திருவாக்கை உறுதியாய் விசுவசித்துக் கொள்ள வேண்டுமென்றே கற்பித்தருளுகிறுர். ஒருவனுக்குச் செய்யப்பட்ட தனிவெளிப்படுத்தலே அறிர்திருக்கக் கூடிய மற்ற மனிதரோவெனில், அவ்வெளிப்படுத்தல் சருவேசுரனுலாவது அவ சால் ஏவப்பட்ட ஒருவராலாவது தங்களுக்குத் தெரிவிக்கப்படாத வரையில் அவைகளே த் தேவ விசுவாசத்தோடு விசுவசிக்கக் கடமை பூண்டவர்களல்ல. ஆயினும், சருவேசுரன் யாதொருவரை ஏவி அறியப்படாத ஒரு சத்தியத்தையாவது சம்பவத்தையாவது யா தொரு கட்டளேயையாவது தமது நாமத்தினுல் இன்னுக்குத் தெரிவிக்கவேண்டுமென் உத்தியோகங்கொடுத்தலும், அவ்வுத்தி யோகம் தெய்வீகமான து என்பதற்குத் தெளிவும் நிச்சயமுமான அடையாளங்கள் இருத்தலுங்கூடும். அப்போது விசுவசிக்கவேண் டிய குன்று க கடமை உண்டாகின்றது. சருவேசுரன் பழைய ஏற் பாட்டில் பல தாம் இவ்வி தமான வெளிப்படுத்தல்களேச் செய்தும் உத்தியோகங்களேக் கொடுத்தும் வர்தாவென்பது வெளிப்படை.. தனிவெளிப்படுத்தலாற் பிறக்கும் விசுவாசத்திற்குத் தணிலிசுவா சம் அல்லது தேவசாஸ்திரத்திற்கடுத்த விசுவாசமென்ற பேர்.

பொதுவெளிப்படுத்தலே சாதாரணமான விசுவாசவிஷயமா யிருக்கின்றது. ஆதலால் அதைபறிந்தவர்களும் அறியக்கூடிய

வர்களுமாகிய எல்லாரும் அதிலடங்கிய சகல சத்தியங்களேயும் உறு தியாய் விசுவசிக்கக் கண்டிப்பான கடமை பூண்டவர்களாயிருக் கிருர்கள். இச்சத்தியங்களோவெனில் விசுவாச இருப்பில் அதா வத்: வேதாகமம் பாம்பரை என்பவைகளில் அடங்கியிருக்கின்றன. . இச்சத்தியங்களே அறிர் துகொள்ளு தற்குள்ள சாதாரண வழி தேவ வெளிப்படுத்தலேத் தவருதவிதமாய் வியாக்கியானஞ்செய்ய உத்தி யோகம் பூண்டிருக்குர் திருச்சபையால் அவைகள் தெரிவிக்கப் படு தலேயாம். பொதுவெளிப்படு த்தலும் திருச்சபையின் போத கத் தீர்மானமுமாகிய இரண்டிலும் நின்று பிறக்கும் விசுவாசமா ன தா கத்தோலிக்கு விசுவாசம் என்னப்படும். ஆக்தும் ஈடேற் றத்தை அடையவிரும்பும் சகலருக்கும் கத்தோலிக்கு விசுவாசம் இன் நியமையாக அவசியமாயிருப்பதால், சருவேசு எனுல் வெளிப் படுத்தப்பெற்றதும் திருச்சபையால் தீர்மானிக்கப்பட்டதுமாகிய ஒரேயொரு சத்தியத்தையென்கிலும் மறுக்கிற எவனும், அல்ல கு. அதின்மேற் சர்தேகப்படுகிற எவனும் நாம் முன்சொன்னபடி. (80) திருச்சபைக்குப் புறம்பாகி இரஷ்ணியவழியினின் றம் பிசகிப் போகினன்.

# 3-ம் பிரிவு விசுவாச முகாந்திரத்தின்பேரில்

110. வெளிப்படுத்தப்பெற்ற சத்தியங்களே விசுவசிக்கும்படி கம்மைத் தூண்டும் தீர்ப்பான கியாயமே விசுவாசத்தின் முகாக் திரம் என்னப்படும். வெளிப்படுத்தப்பெற்ற சத்தியங்களுக்குக் கொடுக்கும் பூரணமும் கிச்சயமுமான சம்மதியே விசுவாச முயற்சியா தலால், அக்க முயற்சியைச் செய்வதில் தவறிப்போகக் கூடா தென்று முழு தும் உறு தியாய் கிச்சயித் துக்கொண்டால் அன்றி அதைப் பிறப்பித்தல் கூடாது. ஆதலால், சக்தேகத்துக்காவது, தவறிப்போகக்கூடும் என்னும் பயத்துக்காவது இடமில்லாத கிச்சயத்தை பிறப்பிப்பதற்கான ஒரு பலத்த முகாக் திர த் தால் தூண்டைப்பட்டே அம்முயற்சியைச் செய்யத் துணியவேண்டும். அப்படியிருக்க, விசுவா சத்தின் மட்டில் இவ்வி தமான கிச்சயத்தை கம்மிடத்திற் பிறப்பிக்கும் முகாக்கிரம் யாதோவெனில், சருவே சுரனிடத்தில் விளங்கும் பரிபூரண உண்மைத்தனமேயாம். கமக்குத் தெரிவிக்கும் தேர் தெரியாத யாதொன்றை ஒருவன் கமக்குத் தெரிவிக்கும் போது அவனுடைய பேச்சை கம்ப கம்மைத் தூண்டுவதென்ன?

அவன் தானும் அணுப்புண்ணவில்லே நம்மையும் அணுப்பான் என் னம் உறுதியான நம்பிக்கையேயாம். சருவேசுரனுடைய வெ ளிப்படுத் தஃப்பற்றியும் இவ்வி தமே சொல்லவேண்டும். டைய ஞானமும் திரு வாக்கும் தவறிப்போதல் கூடாது என்னும் நிச்சயத்தினிமித்தமே நாம் அவருடைய வெளிப்படுத்தலே ஏற்றுக் கொள்ளுகிறேம். இவ்வண்ணமே, மனிதால் நமக்குப் போதிக் கப்படும் யாதோர் சத்தியமான து சருவேசுரனுல் முன்வெளிப்படுத் தப்பட்டகென்பது நிச்சயமாயிருந்தால், நாம் அச்சத்தியத்தை மனி தருடைய வாக்கென் அகைக்கொள்ளாமல் தேவவாக்கென்றே கைக்கொண்டு, சருவேசுரன் தாமே நோக அதை நமக்குத் தெரி வித்தாற்போல உறு தியாய் ஏற்று விசுவசிக்கிறேம். ஏனெனில், அவ்வாக்குக்கு ஆதாரமாயிருப்பது அவருடைய பரிபூரண உண் மைத்தனம். ஆதலால் நம்முடைய விசுவாசத்தின் ஏகமுகாந்திரம் சருவேசு உறுடைய பரிபூரண உண்மைத் தனமேயன் றி வேறென் றல்ல. இதைக்கொண்டு, நாம், சுபாவமான அறிவுகளுக்குள்ள நிச் சயத்திற்கு எவ்வளவாயினுங் குறையாததும் அதற்கு மேற்பட்டது மான நிச்சயம் விசுவாச சம்மதிக்கு உண்டென்று தெளிர்து கொள்ளவேண்டியது. ஏனெனில், தவறு தலில்லாமையை இயல் பாயுடையதும் ஒப்பில்லா ததுமான சாட்சியாகிய தேவசாட்சியே நாம் விசுவகிப்பதற்கு அசையாத அள்திவாரமாகின்றது.

நாம் சருவேசான் வெளிப்படுத்தியருளிய சத்தியங்களே அவருடைய சாட்சியையே அண்திவாரமாய்க் கொண்டு விசுவசிக்கத் தணியுமுன், அவரால் ஒருவெளிப்படுத்தல் நடந்தமையையும் அவ்வெளிப்படுத்தல் நடந்தமையையும் அவ்வெளிப்படுத்தலின் அர்த்தத்தையும் தெளிந்து கொள்ளுவது அவசியம். ஆதலால், விசுவாச முயற்சிக்கு ஆரம்பமாய் வரவேண்டிய காரியங்கள் மூன்று. 1. நாம் விசுவசிக்கவேண்டிய சத்தியங்களேப் பிரசித்தப்படுத்திய தேவவெளிப்படுத்தலின் உண்மை, 2. அதின் அர்த்தத்தைத் தவருத முறையாய் வியாக்கியானஞ் செய்யுந்திருச்சபையின் அறிவித்தல். 3. வெளிப்படுத்தலின் உண்மையைப்பற்றி நன்றுய்த் தீர்மானித்துக்கொள்வதற்கு உதவும் நம்பத் தகைமையின் முகாந்திரங்கள்.

111. (I) தேவவெளிப்படுத்தல். சருவேசுரன் வெளிப் படுத்திய சத்தியங்களே விசுவாசத்தின் விஷயமாயிருப்பதால் தேவ வெளிப்படுத்தல் விசுவாசத்திற்கு மிகவும் முக்கியமான அம்சமா யிருப்பினும் விசுவாசத்திற்கு முகார்திரமல்ல. ஏனெனில், வெளிப் படுத்தப்பெற்ற யாதொரு விஷயத்தை நாம் விசுவசிக்கும்போது அதைச் சருவேசுரன் வெளிப்படுத்தியருளிஞர் என்பதை நோக்கி யல்ல அவர் பூரண உண்மைத்தனமுள்ளவராயிருக்கிருர் என்பதை கோக்கியே விசுவசிக்கிரும். ஆதலால் தேவவெளிப்படுத்தலா னது விசுவாசத்திற்கு ஆரம்பமாய் வாவேண்டிய ஒர் அகத்திய அம்சமாய் மாத்திரம் இருக்கின்றது. அது விசுவாசத்திற்கு முகாக் திரமாயிராமல் விசுவசிக்க வேண்டிய பொருளே மாத்திரக் தெரிவிக்கும்.

112. (II) திநச்சபையின் அறிவித்தல். திருச்சபை யானது இன்னின்ன நூல் தேவ ஏவுதலால் செய்யப்பட்டது என் அம், இன்ன சத்தியம் தேவவெளிப்படுத்தலாகிய இருப்பில் அடங் கியது என்றும், ஆதலால் இன்னசத்தியம் கத்தோலிக்கு விசுவாச சத்தியர்தானென்றும் தனக்குள்ள தவருத அதிகாரத்தைக் கொண்டு தீர்மானிப்பதே திருச்சபையின் அறிவித்தல் என்னப் படும். விசுவாசத்தின் தன்மையை நோக்குமிடத்து, திருச்சபை யின் அறிவித்தல் அதற்கு அத்தியாவசியகமென்று சொல்லத் தகாது. ஏனெனில், திருச்சபையின் தீர்மான மின்றி சில சமயங் களில் தேவவெளிப்படுத்தலே நிச்சயமாய் அறிக்துகொள்ளுதலும் விசுவசித்தலும் கூடும். தனிவெளிப்படுத்தலில் இவ்வாறே நடக் கின்றது. சருவேசுரன் மறைந்த சில சத்தியங்களே த் தாமே நோ கச் சிலமனி தருக்குத் தெரிவி த் து, அவர்கள் அவைகளே விசுவசிக்க வேண்டுமென்று கற்பிக்கக் கூடும் என்பது நிச்சயம். பூர்வ அதி பிதாக்களோடும் தீர்க்கதரிசிகளோடும் இவ்வாறே செய்தார். வேதாகமத்திலுள்ள மிகத்தெளிவான கிலசத்தியங்களே கோக்குமி டத்து, அவைகள் சருவேசு சனுல் வெளிப்படுத்தப்பெற்றவைகளோ அவைகளின் அர்த்தம் யாதோவென்று சக்தேகிக்கச் சற்றேனும் இடமில்லா திருப்பதினுலும், இடையருத பரம்பரையே அவை களே அத்தணே விசுவாச சத்தியங்களாகக் கைக்கொண்டிருப்பதினு <u>அ</u>ம் அவைகளே நிச்சயப்படுத்தத் திருச்சபையின் தீர்மானம் வேண்டியதில்லே. ஆயினும் விசுவாச சத்தியங்களே நாம் அறிந்து கொள்வதற்குள்ள சாதாரணமும் வழக்கமுமான வழியாக திருச் சபையின் அறிவித்தஃயே கர்த்தர் ஏற்படுத்தியிருக்கிறுர் என்று விளங்கிக் கொள்ளவேண்டும். சருவேசுரன் வெளிப்படுத்திய ஒரு சத்தியம் வேதாகமத்திலும் பரம்பரையிலும் அடங்கியிருர்தாலும் விசுவாகிகள் அதை அறியாதிருத்தல் கூடும். அறியாதிருந்தால் வி சுவசிக்கக் கடமையுமில்லே; விசுவசியா ததினுல் சாபணயு மில்லே. இர்தச் சத்தியம் வெளிப்படுத்தலின் இருப்பிலே உண்டு என்று திருச்சபை சிறப்பான அல்லது தொகுப்பான தீர்மானத்தால் அறிவிக்கும்போதோ வெனில், விசுவாச சம்மதியோடு அங்கீகரித்

துக் கொள்ளக்கடமை உண்டு. அங்கீகரித்துக்கொள்ளாவிடில் சாபாக்கிண்யு முண்டு. இதினிமித்தமே அர்ச். அகுண்டீன் என்ப வர் திருச்சபையின் அதிகாரம் என்ணக் கட்டாயப்படுத்தாவிடில் சுவிசேஷ நூல்களேயும் நான் சம்பியிரேன் என்றுர்.

சிறப்பான அல்ல து தோகுப்பான தீர்மான த்தால் என் ரேம்; ஏனெனில், காம் விசுவசிக்கவேண்டிய சத்தியங்களே எல் லாம் திருச்சபையானது சிறப்பான விதமாய்த் தீர்மானித்துத் தெரிவித்திருக்கவில்லே. ஆயினும் சிறப்பாய்த் தீர்மானிக்கப்படா த அகேக சத்தியங்கள் விசுவாச சத்தியங்களாகவே இருக்கின்றன என்பது நிச்சயம். ஏனெனில். அவைகள் தேவ வெளிப்படுத்த வின் இருப்பிலும் சிறப்பான தீர்மானங்களிலும் அடங்கி இருக்கின்றன. உதாரணமாய், எல்லாக்காலத்திலும் எல்லா இடத்திலும் விசுவாச சத்தியங்களாகக் கைக்கொள்ளப்பட்டு இருக்கும் சில உண்மைகளேக் காணலாம். இவ்வாறே, திருச்சபையான து வேதா கமங்கள் எல்லாம் தேவவாக்காம் என்று ஒருதாம் தீர்மானித்த போதே அந்தால்களில் சிறப்பாய்க் குறிக்கப்பட்டிருக்கும் சத்தியங்கள் எல்லாம் சருவேசுரன் வெளிப்படுத்தியவைகளும் கத்தோ விக்கு விசுவாசத்திற்கு அடுத்தவைகளும் என்று தொகுப்பாய்த் தீர்மானித்துக் தெரிவித்தாற்போலாயிற்று.

தேவ வெளிப்படுத்தலுக்கும் திருச்சபையின் அறிவித்தலுக்கும் வித்தியாசமுண்டு. எப்படியெனில், திருச்சபையான து தேவ வெளிப்படுத்தலில்லா தவிடத்தும் சில சத்தியங்களே விசுவாச சத் தியங்களாகத் தீர்மானித்து அவைகளே விசுவசிக்க வேண்டு மென்று கற்பித்தலுங் கூடும். யேசு நாதருக்குப்பின் புதிதான வெளிப்படுத்தல் நடவாமலும் விசுவாசவிஷயமான து அதிகரியா மலும் இருந்தாலும், திருச்சபையான து தேவவெளிப்படுத்தலி னின்று பிறக்கிற சில புது உண்மைகளேப் பலமுறையும் நிருபணஞ் செய்து அவைகளேயும் கிறீஸ் தவர்கள் விசுவசிக்க வேண்டுமென்று அறிவித்திருக்கின்றது. உதாரணம்: ஒரு பதிதறை கொடுக்கப் பட்ட ஞானஸ் நானம் பலனுள்ள தென்னும் சத்தியமாம்.

113. (III) நம்பத்தகைமையின் முகாந்திரங்கள். கம் பத்தகைமையின் முகார்திரங்கள் எவையெனில், காம் திருச்சபை யின் சுபாவத்திற்குமேலான அதிகாரத்தை கோக்காமல், தேவ வெளிப்படுத்தலொன்று உண்டென்பதை பொ துவாகவும், சிலசத் தியங்கள் தெய்வீகமாய் வெளிப்படுத்தப்பட்டு வேதாகமத்திலா வது பரம்பரையிலாவது தெளிவரப்க் குறிக்கப்பட்டிருக்கின்றன வென்பதை விசேஷமாகவும் அறிக் தகொள்ளுவ தற்கு தவும் கியாயங்களாம். இவ்வாறே, மெப்யான வே தம் ஒன் அ உண்டென்பதை கம்பத் தகைமையின் முகாக் திரங்களால், அதாவ த: அற்பு தங்களா அம், தீர்க்க தரிசனங்களா அம், சனங்கள் ஒருவாய்ப்படவும் இடை விடாமலும் சொல்லும் சாட்சியாலும் மெப்யான வே தத்தை விசேஷி த்துக்காட்டும் பிறவிலக்ஷ ணங்களாலும் தெளிக் து கொள்ளுகிறேம்.

விசுவாச முயற்சியானது விவேகமும் நியாயமுமான ஒருகிரி முகார் திரங்களேக்கொண்டே. தேவ வெளிப்படுத்தல் உண்டென்று கிச்சயித் துக்கொள்ளவேண்டும். பெரும்பாலும் என்றேம். ஏனெ னில், சிறபான்மை சருவேசான் தாமே ஒருவருடைய புத்தியை விசேஷவி தமாய் விளக்கி தேவவெளிப்படுத்தல் உண்டென்பதைத் தெளிந்துகொள்ளச் செய்தலும் கூடும். இப்படியே சுறுபிள்ளேக ளிடத்திலும் அவிவேகிகளிடத்திலும் சம்பவிக்கின்றது. இவர்கள் தாங்கள் மெய்யான வேதத்திலிருப்பதையும், தாங்கள் விசுவசிக் கும் சத்தியங்கள் சருவேசானுலே வெளிப்படுத்தப்பட்டவைக ்ளென்பதையும் கியாயங்களால் அல்லது ஈம்பத்தகைமையின் முகாக் திரங்களால் நிச்சயமாய் அறிர் துகொள்ளக் கூடா தவர்களாயிருர் தா அம், மெய்யான விசுவாசமுயற்சி செய்கிருர்களென்பதிற் சக்தேக மில்லே. ஈம்மிடத்தில் விசுவாசமுண்டாவதற்கு ஈம்பத்தகைமை யின் முகார்தொங்கள் பெரும்பாலும் அவசியமாகையால் நாம் அவைகளே ஆராய்ர் தறிர் துகொள்ளுவது கலமென் அமாத்திரம் சொல்லாமல், பெரும் கடமையென்றுமே சொல்லவேண்டும். ஏனெனில், நாம் எதினிமித்தம் ஒன்றை விசுவசிக்கிறேமென்பதை இயன் றமட்டும் தெளிர் துகொள்ளவும், நம்முடைய விசுவா சத்திற்கு விரோ தமாப்ப் பேசுகிறவர்களுக்கு கியாயமுத்தரிக்கவும் கடமை பூண்டவர்களாயிருக்கிறேம்.

வி சுவாசமுயற்சிக்கு வேண்டிய நம்பத்தகைமையின் முகார் திரங்களோ மெய்யானவைகளாயும், சா தாரண உத்தேசப்படி தவ ரு தவைகளாயும் இருப்பது அவசியம். ஏனெனில், நாம் வி சுவாச முயற்சிசெய்யும்போது, சர்தேகமாவது, தவறிப்போகக்கூடு மென் னும் பயமாவது இல்லாமல் முழுநிச்சயத்தோடே அதைச் செய்ய வேண்டும். இந்த நிச்சயமோ பெலத்த முகார்திரங்களாலன் றி உண்டாதல் கூடாது ஆதலால், போலியான முகார்திரங்கள் வி சு வாசமுயற்சிக்கு ஒருகாலும் போதாது என்று தீர்மானித்துக் கொள்ளவேண்டும். 114. விசுவாசத்தின் முகாந்திரத்திற்கும் நம்பத்தகையை மின் முகாந்திரத்திற்குமிடையே வித்தியாசமுண்டு. விசுவாசத் தின் முகாந்திரமான து விசுவாச சத்தியங்களுக்கு நாம்கொடுக்கும் உறு தியும் நிச்சயமுமான சம்மதிக்கு அடிப்படையாம். நம்பத்த கைமையின் முகாந்திரமோவிசுவாசத் திற்குமுன்வரு வதாயும், அதற்கு வழியாயும், பெரும்பாலும் அதற்கோர் சங்கேதமாயுமிருக்கும். எப்படியெனில், நம்பத்தகைமையின் முகாந்திரத்தைக் கொண்டு தேவவெளிப்படுத்தலுண்டென்னும் உண்மையையும், தேவவெளிப் படுத்தலேக்கொண்டு விசுவாசத்தின் முகாந்திரமான து சகலருக்கும் ஏக மான தாயும் மாறு தநாயும் தவருமையைத் தெய்விகமாயுடைய தாயுமிருக்கின்றது. நம்பத்தகைமையின் முகாந்திரங்களோவெனில் பலவாயும் வெவ்வேறுன சத்துவமுள்ளனவாயுமிருக்கும். ஒன்றை நிச்சயிப்பதற்கு ஒருவருக்குப் போதிய முகாந்திரம் வேறைருவருக்குப் போதாததாயிருக்கலாம்.

115. விசுவாசத்தின் முகார்திரத்தைக்குறித்து நாம் இதுவரை யும் சொல்லியவைகளேக்கொண்டு ஒருவன் விசுவாசத்திற்குக் கொ டுக்குஞ் சம்மதியான து மூன் றுகாசணங்களாற் பிறக்கின்றது என்று அறியலாம். அவை வெளிப்படுத் தலேச் செய்கின் றவராகிய சருவே சானுடைய உண்மைத்தனமும், வெளிப்படுத்தலின் அர்த்தத்தை கிருணயிக்கின் நகாகிய திருச்சபையின் அதிகாரமும், வெளிப்படுத் தல் உண்டென்பதையும் திருச்சபை உண்டென்பதையும் தெரிவிக் கின்றதாகிய நம்பத்தகைமையின் முகாந்திரமும் என்னப்படும். ஆத லால், விசுவாசமான து அதற்கு கோரன முகாந்திரமாகிய தேவ னுடைய மேலான உண்மைத்தனத்தாலும், வெளிப்படுத்தப்பட்ட வைகளே வியாக்கியானஞ் செய்யும் உயிருள்ள பிரமாணமாகிய திருச்சபையின் அதிகாரத்தாலும், விசுவசிக்க ஆயத்தப்படுத்தும் அத்தாட்கிகளாகிய நம்பத்தகைமையின் முகாந்திரங்களாலும் உண் டாகின்றது. உதாரணமாக: ஒரு கத்தோலிக்கணோக்கி, அர்ச். திரித்துவ பாம இரகசியத்தை நீ விசுவசிக்கிறதற்கு நியாயமென்ன வென்று கேட்டால் அவன் சொல்லவேண்டியது என்னவெனில், சருவேசான் தேவசுபாவத்தில் ஒருவாயும் ஆள்வகையில் மூவரா யும் இருக்கிருசென்று விசுவசிக்கிறேன். ஏனெனில், இந்தச் சத் தியத்தை எனக்கு வெளிப்படுத்தின சருவேசான் ஞானத்திலும் போதகத்திலும் தவருதவராயிருக்கிருர். தவரு வரத்தைப் பெற் றிருக்குர் திருச்சபை இப்படியே எனக்குப் படிப்பிக்கின்றது. இதன் றித் திருச்சபை உண்டென்பதையும், விசுவாசத்துக்கடுத்த

விஷயங்களேப்பற்றித் தீர்மானம்பண்ணத் தவரு அதிகாரம் அதற்கு உண்டென்பதையும், அர்ச். திரீத்துவ பாமாகசியத்தை சருவேசுவன வெளிப்படுத்தினுரென்று அது போதிப்பதையும் நம்பத்தகைமையின் முகார்திரங்களேக்கொண்டு நான் உறுதியாய் அறிர்திருக்கிறேனென்று சொல்லவேண்டும். இர்த முறையை அநசரித்தால் சகல விசுவாசிகளும் தங்கள் விசுவாசத்தைப் பகுத் தறிர்து தெளிவாய்க் கண்டுகொள்வார்கள்.

## 4-ம் பிரிவு

### விசுவாசத்திற் கதிகாரியாயுள்ளவர்களின் பேரில்

116. விசுவாசம் யார்யாரிடத்திலுண்டோ அவர்களே விசு வாசத்திற்கு அதிகாரிகளாம். 1-வது, பூமியிலே வாழும் சுறு வரும் வளர்க்தவர்களுமான எல்லா நீதிமான்களிடத்திலும் விசுவாசமுண்டெப்பது நீச்சயம். ஏனெனில், விசுவாசமில்லா மல் நீதிமாளுயிருத்தல் அதாவது: சருவேசுரனுக்கு உகப்பாயிருத் தல் ஒருபோதும் கூடாது. 2-வது, அஞ்ஞானிகளாயிருப்பவர்க ளிடத்தில் விசுவாசம் இல்ஃபென்பது நீச்சயம். இவர்களிடத் தில் விசுவாசம் இல்லாததின்கியித்தமே அவிசுவாகிகளென்னப் படுகிறுர்கள். 3-வது, விசுவாசம் பாவிகளாயுள்ளவர்களிடத்திலு மிருக்கலாம். இச்சத்தியத்தை திரேர்து கசு சங்கமான து புரோட் டெஸ்தாக்கருடைய தூப் போதகத்துக்கோர் மறுப்பாக ஆருங் கூட்டத்தில் இருபத்தெட்டாம் விதியாகத் தீர்மானித்திருக்கின் றது. அன்றியும் நான் மஃகளேப் பெயர்க்கத்தக்க விசுவாசமுள் ளவனுபிருந்தாலும் என்னிடத்தில் அன்பில்லாவிட்டால் நான் ஒன்று மில்லேயென்று அர்ச். சின்னப்டர் வசனித்தபோது இந்தச் சத்தியத்தையே தேவ வாக்கியமாய் ஸ்தாபித்தார். விசுவாசமும் பாவமும் ஒருவனிடத்தில் ஒருமிக்க இருக்கக்கூடுமாயினும், பாவ மான து படிப்படியாய் விசுவாசத்தைக் குறைக்கவும் கடைசெயாய் அதின் பழக்கத்தை முற்றுய் அழித்துவிடவும் பலகாலும் கேரிடும்.

பதிதர், தெளிந்தபதிதர் தெளியாதபதிதரென்ற இருவகைப் படுவர். ஒரு சத்தியத்தை சருவே சுரன் வெளிப்படுத்திஞர் என்றும் அதைத் திருச்சபை படிப்பிக்கிறதென்றும் பூரண மாய் அறிந்தும், அதை மூர்க்கத்தனமாய் மறு தலிக்கிறவர்கள் தேளிந்த பதிதரென்றும்; யாதொரு சத்தியத்தைச் சருவே ச. த.—8. சான் வெளிப்படுத்தியதைக் கொஞ்சமாவது அறியாததிரைல் அதை மறுதலிக்கிறவர்கள் தேளியாத பதிதரென்றும் சொல்லப் படுவர். தெளிந்தபதிதரிடத்தில் விசுவாசமிருத்தல் கூடாது. ஏனெனில் அவர்கள் வெளிப்படுத்தப்பெற்ற சில சத்தியங்களே விசு வசித்தாலும் விசுவாசத்தின் முகார்திரத்தையோ தள்ளிவிடுகிருர்கள். அன்றியும், சருவேசுரன் மேலான உண்மைச் சுரூபியாயிருப் பதின்தியித்தம் அவர்கள் விசுவசிக்கிறதில்லே. அவ்வச்சத்தியங்களே த் தள்ளிவிடும்போது அல்லது அங்கீகரித்துக்கொள்ளும்போது சருவேசுரண் நம்புகிறதைக்காட்டிலும் தங்களேயே அதிகமாய் நம்பிக்கொள்ளுகிறுர்கள்.

பிசாசுகளிடத்திலும், நாகவாசிகளிடத்திலும் விசுவாசமில்லே. ஏனெனில், விசுவாசமான து உள்ளபடியே சருவேசுரனுற் கிடைக் கும் சுபாவத்திற்கு மேலான ஒருவரமாம். இந்தவரமோ வெனில் ஒருவனுடைய சித்தத்திலே பத்தியான ஏவுதலே உண்டாக்கி, தேவவெளிப்படுத்தலான சத்தியங்களே அவன் விசு வசிக்கவும் சருவேசுரனிலே அவன் உருக்கமான அன்புகூரவும் விசுவாசத்தின் மூலமாய்த் தான் கம்பியிடுக்கிற நித்திய சீவியத்தை விரும்பவுஞ்செய்கின்றது. இங்கே சொன்ன ஞானவுணர்ச்சி கள் பிசாசுகளிடத்திலாவது நாகவாசிகளிடத்திலாவது இருத் தல் ஒருபோதும் கூடாது. ஏனெனில், சருவேசுரன் அவர்களுக்கு எவ்வித ஞானவாத்தையாவது கொடுக்கிறதேயில்லே. ஆதலால், மோக்ஷபேரின்பத்தைப் பற்றிய நம்பிக்கையும் அவர்களிடத்தி வில்லே. அர்ச், யாகப்பர் தமது நிருபத்தில் 2-ம் அதிகாரத்தில் பிசாசுகளும் விசுவசித்து ஈடுங்குகின்றன என்று எழுதியபோது, நாம் இங்கே சொல்லிய மெய்யான விசுவாசத்தைக்குறித்து பேசா மல், வெளிப்படுத் தலேயும் வெளிப்படுத்தப்பெற்ற அகேக சத்தியங் களேயும்பற்றி பிசாசுகளுக்கு இயல்பாயுள்ள அறிவைக்குறித்தே பேசுஞர். உள்ளபடி, பிசாசுகள் தங்களுக்குத் திருஷ்டாந்தமான சத்தியங்களே, உதாரணமாக: சருவேசுரன் இருக்கிருர், அவர் கீதியுள்ளவர், அவர் சருவ வல்லபமுள்ளவர், அவர் தங்களுக்கு ஆக்கின இடுகிருரென்னும் இவைபோலும் சத்தியங்களேக் கொஞ் சமாகிலும் மறுக்கக்கூடாததின் கியித்தமே கட்டாயத்தால் விசு வசிக்கிருர்கள். அவர்களுடைய விசுவாசமோ முழுதம் சுபாவ மான விசுவாசமாம். ஆதலால், அது அவர்களுக்குப் பிரயோசன மற்றதேயாம்.

மோட்சவாசிகளிடத் தில் விசுவாசம் உண்டோவெனில் அவர் களுக்கு அது வேண்டியதில்லே. ஏனெனில், அவர்கள் சருவேசு சண முகமுகமாய்த் தரிசிக்கிறுர்கள். பிரகாசமயமான சருவேசு ச னிலே அவர்கள் சகலத்தையும் காண்கிருர்கள். நித்திய பேரின்ப பாக்கியமே அவர்களுடைய அந்தஸ்தாயிற்று. ஆகலால், அவர் கள் விசுவாச அந்தஸ்துக்குமேலான அந்தஸ்திலே இருக்கிருர்கள். உத்தரிப்புஸ்தலத்து ஆத்துமாக்களேப்பற்றி இப்படிச் சொல்லக் கூடாது. சருவேசுரீன முகமுகமாய்த் தரிசிக்க இன்னும் அவர் களுக்குக் கிடையாததினுல், அந்தத் தரிசீனக்கு ஆவலோடு காத் துக்கொண்டிருக்கிருர்கள். அவர்களிடத்திலுள்ள நம்பிக்கையா னது விசுவாசத்திலேயே ஊன்றியிருக்கின்றது. ஆகலால், விசு

லத்தி*ருன் <mark>திருச்ச</mark>ங்*கம் 3-ம், கூட்டத்தில் விசுவாசத்தை யும் யுத்தியையும்<mark>பற்றிச் செ</mark>ய்த <mark>தீர்மானங்களே இங்கே எடுத்துச்</mark> சொல்லி முடிப்போம்.

#### விசுவாசத்தைப்பற்றி

- 1. மானிட புத்தியானது கொண்டிருக்கிற சுயாதீனத்தின் கிமித்தம், அது யாதொன்றை விசுவசிக்கவேண்டும் என்று சருவே சுரன் கற்பிக்கக்கூடாதவராயிருக்கிறுர் என்று யாராவது சொல் லத் துணிக்தால் அவனுக்குச் சாபம்.
- 2. தேவ விசுவாசமான து சருவேசு ஊப்பற்றிய சுபாவ அறிவுக்கும், நல்லொழுக்கத் துக்கடுத் தவைகளேப்பற்றிய சுபாவ அறிவுக்கும் வேருன து அல்லவென் அம், ஆதலால், வெளிப்படுத் தலான சத்தியத்தை அதை வெளிப்படுத்தின சருவேசு அடைய அதிகாரத்தினிமித்தம் விசுவசிப்பது தெய்வீக விசுவாசத் திற்கு அவசியமல்லவென் அம் யாராவது சொல்லத் துணிக்தால் அவனுக் குச் சாபம்.
- 3. தேவ வெளிப்படுத் தலே வெளியாங்கமான அறிகுறிகளேக் கொண்டு விசுவசிப்பது கூடாதென் அம், ஆதலால், ஒவ்வொருவ னும் தன் தன் அர்தாங்க அநுபவத் தாலாவது தனித் தேவ ஏவு த லாலாவது விசுவாசத்திற்குக் கொண்டுவாப்படவேண்டுமென் அம் யாராவது சொல்லத் துணிர் தால் அவனுக்குச் சாபம்.
- 4. அற்பு தங்களிருத்தல் கூடாதென் அம், ஆதலால், பொது வாய் அற்பு தங்களேப்பற்றிச் சொல்லப்பட்ட எல்லாச் சங்கதிகளும் விசேஷமாய் வேதாகமத்திற் சொல்லப்பட்ட சங்கதிகளும் கட்டுக் கதை என் அம், அல்லது அற்பு தங்களே ஒரு போதும் நிச்சய மாய் அறிர்துகொள்ளு தல் கூடாதென் அம், சிறீஸ் துவேதத்தின் தெய்வீக உற்பத்தியை அற்பு தங்களால் உறு தியாய் அத்தாட்சுப்

படுத்தக் கூடாதது என்றும் யாராவது சொல்லத்துணிக்கால் அவ னுக்குச் சாபம்.

- 5. விசுவாசத்துக்குக் கொடுக்கப்படும் சம்மதியான து தன் னிட்டமான தல்ல, அது மானிடயுத்தியின் அது மான த்திஞல் கட் டாயமாயுண்டாகின் pது என்ருவது, அன்பிஞற் கிரியைகளே ச் செய்கின் pதாகிய உயிருள்ள விசுவாசத்திற்கு மாத்திரம் சருவேசு எ னுடைய வரப்பிரசா தம் வேண்டியது என்றுவது யாராவது சொல் லத்துணிக்தால் அவனுக்குச் சாபம்.
- 6. விசுவாசத்தைப் பெற்றுக்கொண்டவர்களுடைய நீலே பாழும் அதை இன்னும் பெற்றுக்கொள்ளா தவர்களுடைய நீலே பாழும் ஒன்று தானென்றும், திருச்சபையின் படிப்பீணயாற் தாங்கள் பெற்றுக்கொண்ட விசுவாசத்தைப்பற்றிச் சக்தேகங் கொள்ளக்கத்தோலிக்கருக்கு நியாயமான முகார்திரங்கள் இருக்கக்கூடு மென்றும், அவர்கள் விசுவாசத்தின் உணமையையும் நம்பத்தகை மையையுங்குறித்து சாஸ்திரமுறையான அத்தாட்சிகாணுக்கணயும் விசுவாசத்திற்குச் சம்மதிகொடாமலிருக்கலாமென்றும் யாராவது சொல்லத் துணிக்தால் அவனுக்குச் சாபம்.

#### விசுவாசத்தையும் யுத்தியையும்பற்றி

- 1. தேவவெளிப்படுத்தலில் மெய்யான பாம இரகசியம் ஒன் அமில்ஃயென் அம், விசுவாச சத்தியங்களே யெல்லாம் சுபாவமான மூலக்கோட்பாடுகளால் தெளிர்தயுத்தியான து விளங்கிக்கொள்ள வும் திருட்டார்தப்படுத்தவும் கூடியதாயிருக்கின்றது என்றும் யாராவது சொல்லத்துணிர்தால் அவனுக்குச் சாபம்.
- 2. உலக சாஸ்திரங்களால் நிச்சபிக்கப்படுகின்றவைகள் தெய் வீக வெளிப்படுத்தலுக்கு விரோதமானவைகளாயிருந்தாலும் அவை கீள மெய்க்கொத்தவைகளாகவும் திருச்சபையிற் சேர்ந் திருந்துகொண்டும் கைக்கொள்ளலாம் என்று யாராவது சொல் லத்துணிந்தால் அவனுக்குச் சாபம்.
- 3. உலக சாஸ்திரங்கள் வளரவளர், திருச்சபை போதிக்கிற சத்தியங்களுக்கு அத்திருச்சபையின் கருத்துக்கு மாறுன வேறு அருத்தங்களேக் குறிக்கவேண்டிய அவசியம் ரேரிடக்கூடுமென் ற யாராவது சொல்லத்துணிக்தால் அவனுக்குச் சாபம்.



# 6-ம் அதிகாரம்

# அர்ச்.தம திரீத்துவ பரம இரகசியம்

117. ஒரே சருவேசான் பிதா சுதன் இஸ்பிரீத்துசார்து என மூன்றுட்களாயிருப்பதாகிய உண்மை அர்ச்சியசிஷ்டதம திரீத்துவ பரம இரகசியமென்று சொல்லப்படும். இதற்கு திரியேக திரீத்துவ பரம இரகசியமென்றும் பெயர். இது சத்திய வேதத்திலுள்ள மற்றெல்லாப் பரம இரகசியங்களுக்கும் ஒர் அஸ் திவாரமாம். சத்தியவேதம் போ திக்கின்ற இர்தத் தேவஇரகசியம் விசுவரசமர் நிரத்கில் தெளிவாய்க் காண்பிக்கப்பட்டிருக்கின்றது. மானிடயுத்திக்கு எட்டா ததாகிய இவ் இரகசியத்தைச் சருவே சானே கமக்குத் தெரிவித்தருளினர். இதில் காம் யோசிக்க வேண்டிய விஷயங்கள் இரண்டு. 1-வது, அது தன்மட்டில் எப் படிப்பட்டது? 2-வது, அது தேவ ஆட்களுள் ஒவ்வொருவருக்கு தெரியிருப்பவைகளின் மட்டில் எப்படிப்பட்டது?

I. அர்ச்.தம நிரீத்துவ பரம இரகசியம் தன்மட்டில் எப்படிப் பட்டதென்பதைப்பற்றி.

118. நாம் திரீத்துவ பாம இரகசியத்தை அதன்மட்டில் யோசிக்கும்போது வேதாகமம், பாம்பரை, விசுவாசமக்திரம், திருச்சபைச் சங்கங்களாகியவைகள் படிப்பிக்கின்ற அகேகசத்தி யங்கள் அதில் அடங்கியிருக்கக் காண்கிரும். திரீத்துவ பரம இரகசியச்தைப்பற்றி இயன்றமட்டும் தெளிவாயும் யதார்த்தமா யும் உணர்க்துகொள்ளுதல் கூடாது. ஆயினும், அதை ஒருவாறு விளக்கிக் காண்பிக்குமுன் வேதசாஸ்திரமுறைப்படி சுபாவம் ஆவ தென்ன, ஆள் ஆவிதென்ன என்பதைத் தெளிவிக்கக்கடவோம்.

சுபாவம் ஆவது (Nature) ஒரு வண்துவை பிற வண்துக்க ளுக்கு வேளுன தாயிருக்கப்பண் ணும் குணங்களின் சேர்க்கையாம். உதாரணமாக: சரீரமும் ஆத்துமமுமாகிய இரண்டினும் சேர்க்கை யிலை மனிதசுபாவம் உண்டாகின்றது. ஏனெனில், சரீரமும் ஆத்துமமுமே மனிதணே வேருரு வண்துவாயிராமல் மானிட வண் துவாக் இருக்கப்பண் ணுகின்றன. இருத்தலேயும் அருந்த இலக்கணை முடைமையையும் தாளுப்க்கொண்டிருத்தலே தேவ சுபாவமென் னப்படும்.

ஆள் ஆவ து (Person) தன்ணேக் காட்டி லும் பூரணமான தும் தன்ணேப் பூரணமாக்கத்தக்க வேறுெரு வஸ்துவோடும் இணேக்கு நில்லாமல், தன்னின த்திலேயே பூரணப்பட்ட தாய் யா தோர் கருமத்தைத் தானுப்ச் செய்யவும் தனக்குரிய தொழில்களே தானுப் முடிக்கவும் கூடியதாய் இருக்கும் புத்தியுள்ள ஓர் வஸ்து வாம். உதாரணம்: சம்மனசுகளும் மனிதரும் தனித்தனியே ஆட்களாயிருக்கிருர்கள். ஏனெனில், இவர்கள் தங்களேப் பூரணப் படுத்துவதற்கும் தங்களுக்குரிய தொழில்களேச் செய்விப்பதற்கும் வேருரு வஸ்துவைத் தேவைப்படாமல் தங்களுக்குரிய தொழில்களேத் தரிய தொழில்களேத் தாங்களாய்ச் செய்துமுடிக்கக் கூடிய அறிவுள்ள வஸ்துக்கள். ஆத்துமத்தின் சேர்க்கை நீங்கின மானிட சரீரத்தை ஆள் என்று சொல்லக்கூடாதோவெனில், கூடாது. ஏனெனில், ஆத்துமத்தின் சேர்க்கை நீங்கின தேகமானது தன்னினத்தில் பூரணம் அற்ற தாயும், தனக்குரிய தொழில்களேத் தானுப்ச் செய்யக்கூடாததாயும் குனக்குற்றது.

புத்தியுள்ள கிருட்டிகளேக் குறிக்கும்போது ஆள் என்னும் சொல்லுக்குள்ள அர்த்தமானது, சருவேசுரணக் குறிக்கும்போகு சற்று மாறிப்போகின்றது. எவ்வாறெனில், மனிதர் மட்டில் முன்று அட்கள் முன்று மனிதாரயிருக்கிறுர்கள். அல்லது தம்முள்வேறு பட்ட தனித்தனியான மூன்று மானிட சுபாவங்களாயிருக்கிறுர் கள். சருவேசுரன்மட்டிலோ முன்று பரம ஆட்களும் ஒரே தேவ சுபாவமும் ஒரே தேவனுமாகவே இருக்கிருர்கள். ஆள் என்னும் சொல்லே ஒரு சிருட்டியின்மேல் ஏற்றிச் சொல்லம்போது, அத தனித்த தும் புத்தியுள்ள தும் மற்றெவ்வி த பொருட்களுக்கும் வேரு னதுமான ஒரு வஸ்துவை உணர்த்தும். எவ்வாறெனில், நான் ஒரு மனி தீனக் குறித்து ஒரு ஆள் என்று சொல்லும்போது, ஆள் என்ற சொல்லு மற்றெவரையும் நீக்கி, குறிக்கப்பட்ட ஒரே மனி தணே மாத்திரங் காண்பிக்கின்றது. இரண்டு மனிதரைக் குறித்து ஆட்கள் என்று சொல்லும்போது, ஆட்கள் என்ற சொல் கம் முள் வெவ்வேறுன இரண்டு தனித்தனியான மனிதரையே குறிக் கென்றது. இரண்டு மனிதர் எனவே, அவர்கள் இரண்டு மானிட சுபாவங்களாயும் வெவ்வேறுன இரண்டு மானிட வஸ் துக்களாயு மிருக்கிருர்கள். அதன்றி அவ்விருவரும் ஒரே சுபாவமுள்ளவர் களாயிருப்பதுமில்லே, ஒரே பொருளாயிருப்பதுமில்லே. ஏனெ னில் ஒவ்வொருவருக்கும் அவரவருக்குரிய ஒவ்வொரு சுபாவமும் உண்டு, ஒவ்வொரு சரீரமும் உண்டு, ஒவ்வொரு அத்துமமும் உண்டு. ஆதலால் ஆள்வகையில் மாத்திரமன்றி வள் துவகையி லுமே அவ்விருவருக் தம்முள் வெவ்வேருன இரண்டு மணிதாம். சரு வேசுரண்யும் திரீத்துவத்தையும் கோக்கிப் பேசும்போதோவெனில் ஆள் என்பது வேறபடர்ததும் ஏகமாயுள்ளதுமான தேவசுபாவத்

தில் சருவேசு என் மூன் அவி தமாயிருக்குர் தன்மையை மாத்திரங்குறித் துக்காட்டி, சுதன் பிதாவல்ல என் அம், இஸ்பிரீத் துசார் து பிதாவும் அல்ல சுதனும் அல்ல என் அம் தெளிவிக்கின் மது. ஏனெனில், சருவேசு என் மூன் முட்களாயிருர் தா அம் அவர் மூன் அ சபா வங்களும் மூன் அ பொருட்களுமல்ல. அவரிடத்தில் ஒரே தேவ சபாவம் மாத்தி முண்டு. அந்த ஒரேயொரு தேவசபாவமான து பிரிவும் வே அபாடுமின் றி பிதாவிலும் முழுமையாயுண்டு; சுதனிலும் முழுமையாயுண்டு; இஸ்பிரீத் துசார் துவிலும் முழுமையாயுண்டு.

119. முதலாம் சத்தியம். ஒரேசருவேசுரன் மூன் அ ஆட் களாயிருக்கிருர், அதாவது தேவசுபாவம் ஒன் அ மாத்திரம் உண்டு. அர்த ஒரே தேவசுபாவத்திலோவெனில் மூன்ருட்களிருக் கிருர்கள். அவர்களில் முதலாம் ஆளுக்குப் பிதா என் அம், இரண டாம் ஆளுக்குச் சுதன் என் அம், மூன்ரும் ஆளுக்கு இஸ்பிரீத்து சாக்து என் அம் பெயர். சருவேசுரன் ஒரேயொருவர், அல்லது தேவசுபாவம் ஒன்றே அன்றி பல அல்ல என்பது யுத்திக்கும் விசு வாசத்துக்கும் ஒத்த சத்தியமாம். இது வேதசத்தியங்கள் எல்லா வற்றிற்கும் ஆதிசத்தியமாயிருக்கின்றது. அன்றியும், எப்போ தம் ஒன்றுயிருக்கின்றதாகிய தேவசுபாவமான து தம்முள் வெவ்வே முன மூன்றுட்களுள் ஒவ்வொருவரிலும் பொதுவாயும் தனித்தனி யாயும் முழுமையர்யுண்டென்பதும், பிதாவாகிய ஆள் வேறு, சுத கைய ஆள் வேறு, இஸ்பிரீத்துசார்துவாகிய ஆள் வேறு என்ப தும் விசுவாசம் சுமக்குப் போதிக்கும் சத்தியங்களாம்.

அஞ்ஞான தத்துவசாஸ் திரிகளுக்கும் யூதசா தியாருள் சாதா எண சனங்களுக்கும் புலப்படாத இப்பரம் இரசியமானது, அதி பிதாக்கள் தீர்க்க தரிசிகள் யூதவேத சாஸ் திரிகள் முகலானவர்களுக்கு தெரியாமலிருக்கனில்லே. யேசுக்கிறீஸ் துநாதருடைய காலக் தொடுத்தோவெனில் இது உலகத்து நாற்றிசையாராலும் அறிக்கு கொள்ளப்பட்டது என்பதைப் புதிய ஏற்பாட்டு தூல்களாலும் பரம் பரையாலும் திருச்சபையில் வழங்கிவரும் வெவ்வேறுன அநசரிப் புகளாலும் கண்டுகொள்ளலாம். திவ்விய இரக்ஷகர் ஞானஸ்நானம் பெற்றபோது சருவேசுரனே பிரஸ்தாபமானவி தமாய் இவ் விரக்கியத்தை உலகத்தவர்களுக்கு வெளிப்படுத்தியருளினர். எப் படிபெனில், அத்தச் சமயத்தில் பிதாவானவர் பேசுநா தரைத் தமது கேச குமாரன் என்றுகூற, இஸ்ரிரீத்து சாக் துவானவர் அத்தத் தேவகுமாரனுடைய திருச் சிரசின்மேல் ஒரு புறுவின் உருவத் தோடு இறந்கியருளினர்.

அப்போண் தலர்களே வே தபோ தகராக கியமித்து: கீங்கள்போய் எல்லாரையும் படிப்பித்து பி தாவுடையவும் சு தனுடையவும் இன்பி கீத்து சாக் துவுடையவும் காமத்தினுல் ஞான்ஸ் கானங் கொடுங்க ளென்று அருளிச் செய்தபோது, திரியேக பரம இரக்கியத்தைத் தெளிவாகவும் திட்டமாகவும் உலகத்துக்கு வெளிப்படுத்தியருளினர். இடைவிடாத பரம்பரையும் திருச்சபையின் பற்பல அநு சரிப்புகளும் திரீத்துவ பரம இரக்கிய விசுவாசத்தை எல்லாருக்கும் எப்போதும் கிணப்பூட்டிக்கொண்டு வருகின்றன. தேவ திரவிய அனுமான மக்திரங்களும், திருச்சபையின் பற்பல சுகிர் த செயங்களும், திரீத்துவ தோத்திரமுத்திரும், அப்போண்தலர் கால முதல் கிறீஸ்துவர்களுக்குள் வழங்கிக்கொண்டுவரும் அர்ச். கிலுவை அடையாளமும், அத்தோடு சேர்க்கிருக்கும் பரம திரீத்துவ வேண்டு தலுமாகிய இவையெல்லாம் அக்தப் பரம இரக்கியத்தைப் பற்றிய விசுவாசமானது எங்கும் சாதாரணமாயிருக்கின்றதென்ப தற்கு அத்தண் பிரத்தியகை அத்தாட்சிகளாம்.

120. இரண்டாம் சத்தியம். அர்ச். திரீத்துவத்திலுள்ள மூன்ருட்களுள் ஒவ்வொருவரும் மெய்யான சருவேசானேயாம். பிதா மெய்யான சருவேசுரன். அவர் சருவேசுரன் அல்லவெனில் சருவேசுரன் என ஒருவர் இல்ஃபென்றே சொல்லவேண்டும். ஏனெனில், பிதா சருவேசானுபிராவிடில் அவரை ஆதிகாரண மாய்க்கொண்டு அவரிடத்திலிருந்து நித்தியமாய்த் தோற்றுகின்ற வர்களாகிய சுதனும் சருவேசானுபிருத்தல் கூடாது, இஸ்பிரீத் துசார்துவும் சருவேசுரனுபிருத்தல் கூடாது. சுதன் மெய்யான சருவேசுரன். அதியிலே வார்த்தை இருந்தது. அவ்வார்த்தை தேவனில் இருக்தது; அவ்வார்த்தை தேவனுபிருக்தது; சகலமும் அவராலே உண்டாயிற்று; உண்டானதெதுவும் அவராலன்றி உண்டாகவில்லே என்ற அர்ச். அருளப்பர் தமது சுவிசேஷத்து முதல் அதிகாரத்தில் எழுதியபடி வார்த்தை என்றும் அழைக்கப் படுகிறவராகிய தேவசு தன் சகலகாலங்களுக்கும் முன்னிருந்தவர் என்பதும், ஆகலால் அவர் அநாதி நித்தியர் என்பதும், அவர் சருவவல்லவர் என்பதும், பாமபிதாவோடு ஏக சுபாவமானவர் என்பதம், மெய்யான சருவேசுசனே என்பதம் பிரத்தியட்சமா கின்றன. இஸ்பிரீத்துசாக்குவும் மெய்யான சருவேசுரன். அர்ச். இராயப்பர் அனையா என்பவணகோக்கி: இஸ்பிரீத்துசாக்குவுக் குப் பொய்சொல்ல பிசாசு உன் இருதயத்தை அனுப்பின தென்ன ? நீ மனி தருக்கல்ல சருவேசு உறுக்கே பொய்சொன்னுப் என்று வசனித்ததாக அப்போஸ்தலர் நடபடியில் சொல்லப்பட் டி.ருக்கின்றது. இந்த வாக்கியத்தின்படி இஸ்பிரீத் துசார்து மெய் யான தேவனேயாம். ஏனெனில், இஸ்பிரீத் துசார் துவுக்குப் பொய் சொல்றுகிறது தேவனுக்கே பொய்சொல்றுகிறதாகின்றது.

121. ழன்றம் சத்தியம். அர்ச். திரீத்துவத்தின் முன் ருட்களும் ஒரேசருவேசுரனும். அக்க முன்ருட்களுக்கும் ஒரே தேவசுபாவம் மாத்திரம் உண்டு. பிதாவின் தேவசுபாவமே சுத னின் சுபாவமாபிருக்கின்றது. ஆதலால், பிதாவும் சுதனும்ஒரே தேவனும். சுதனின் சுபாவமே பிதாவுக்கும் இஸ்பிரீத்து சார்து வுக்கும் சுபாவமாயிருக்கின்றது. இஸ்பிரீத்துசார் துவின் சுபாவமே பிதாவின் சுபாவமும் சுதனின் சுபாவமுமாயிருக்கின்றது. சுதனும் இஸ்பிரீத்து சார் துவுமாகிய ஏகதேவனேடு பிதாவும் ஏக தேவனும். பிதாவும் சுதனும் ஒரே தேவனுபிருப்பதுபோல, அவர்களோடு இஸ்பிரீத் துசார் துவும் ஒரே தேவனும். ஆகலால் பரமதிரீத் துவத் தின் மூன்ருட்களும் தம்முள் முழு தம் வெவ்வேறுன ஆட்களா யிருர்தாலும், ஒரு சருவேசுருகை மாத்திரம் இருக்கிருர்கள். அர்ச். அத்துைகியார் உண்டாக்கியதாகத் திருச்சபையில் வழங்கி வரும் விசுவாசப் பிரமாணத் திலே தேவ ஆட்களில் ஒருவரை வே ருருவாக எண்ணவும்வேண்டாம்; தெய்வீக வஸ்துவைப் பிரிக்க வும்வேண்டாம் என்று சொல்லியிருக்கிறது. ஆதலால், திரீத் துவத் தின் முன்றுட்களும் ஏக்சுபாவமுள்ளவாகள், அல்லது ஏக்வஸ்து என்பது பெரத்தியக்ஷம். அப்படியிருக்கத் திரீத்தவத்தின் மூன் ருட்களேயும் மூன் அ மனிதராக உருபிகரித்துக்கொள்ளுதல் பெருக் தவருயிருக்கும். ஏனெனில், முன்ற மனிதர் அல்லது முன்று மானிட ஆட்கள் வெவ்வேறு க் தனித் தனியுமான மூன்று பொருட் களாயிருக்கிருர்கள். அர்ச். திரீத்துவத்திலோவெனில் பிதா சுதன் இஸ்பிரீ த்துசாக் து ஆகிய மூன் ருட்களும் ஒரே பொருளன் றிப் பல பொருட்களல்ல.

122. நாலாம் சத்தியம். ஒரு பொருள் தானே தனக்கு ஒப்பாயிருப்பதுபோல, அர்ச். திரீத்துவத்தின் மூன்ருட்களும் அகத்தியமாய் ஒருவருக்கு ஒருவர் ஒப்பானவர்களாம். ஏனெனில், அர்ச மூன்ருட்களுக்கும் தேவசுபாவம் ஒன்ருயிருப்பதால் சகல இலக்கணங்களும் அற்பபேதமுமின்றி மூவருக்கும் பொதுவானவை களேயாம். ஆதலால் மூவருக்கும் ஒரே கித்தியத்துவம், ஒரேவல் லமை, ஒரே ஞானம், ஒரே பரிசுத்ததனம் உணடு. உண்டெனவே, அவர்கள் ஒரு தெய்வமும், ஒரு கர்த்தரும், கித்தியம் சருவவல்லமை சருவஞானம் அத்தியர்த பரிசுத்தம் எனுமிவையெல் லாம் பொருர்திய ஒரு கடவுளுமாயிருக்கிறுர்கள்.

123. தேவதிரீத்துவ பாமஇரகசிய சத்தியங்களுள் சிலவற் றை மறுத்தபதிதர்கள் யாசெனில். 1-வது, சபெல்லியாரம். இவர் களுக்குக் குருவாயிருக்க சபெல்லியுஸ் என்பவன் சருவேசுஎன் முன்று வெவ்வேறுன அட்கள் என்பது அபத்தம் என்றும், மூன் ருட்கள் என்று சொல்லுவது ஏகசருவேசு ஏனுடைய மூன்று தொ மில்கள் அன்றி வேறல்ல என்றும் சாதித்தான். 2 வது, ஆறிய சென்பவர்களாம். இவர்களுக்குக் குருவாயிருக்க ஆறியுஸ் என் பவன் யேசுக்கிறீஸ் தநாதர் ஓர் வெறும் கிருட்டியே அன்றி வே றல்ல என் அம், கணிக்கக்கூடா த யுகங்களின் முன் சருவேசு என் அவ ரைச் சிருட்டி,த்தருளினர் என்றும் போதித்தான். இந்த அபத்த போதகம் முத்நூற்றிருபத்தைத்தாம் ஆண்டு நிசியா பட்டினத்திற் கூடிய சாதாரணதிருச்சங்கத்தில் சபித்துக்கள்ளப்பட்டது. 3-வது, மசேதோனியர் என்பவர்களாம். இவர்களுக்குக் குருவானவன் மசேதோனியுள் என்ற சொல்லப்படுவோன். இவனே பிதாவுக் கும் சுதனுக்கும் ஒத்த சுபாவம் இஸ்பிரீத்து சார்துவுக்கு இல்லே என் அம், இவர் மெய்யான சருவேசுசன் அல்ல என்றம் போதித் தான். இந்த அபத்தபோதகம் கொன்ஸ்தார்கின் புரி என்னும் பட்டினத்து சாதாரண திருச்சங்கத்தில் முக்நூற்று எண்பத்தொ சாம் ஆண்டு சபித்துத்தள்ளப்பட்டது.

II. அர்ச்.தம நிரீத்தவம் அதில் உள்ள மூன்று ஆட்களில் ஒவ் வொருவருக்கும் சொந்தமாயுள்ளவைகள் மட்டில் எப்படிப்பட்டது என் பதைப்பற்றி.

அர்ச். திரீத்துவத்தின் மூன்ருட்களும் சுபாவத்தாலும் இலக்ஷணங்களாலும் தம்முள் வேறுபடாமல் ஏகராயிருந்தாலும், அவர்களில் ஒவ்வொருவரும் 1-வது, அகத்துத் தனித்தனியாயுள்ள உரிமைகளாலும், 2-வது, அவரவருக்குச் சொந்தமாயுள்ள தொழில்களாலும், 3-வது, அவரவருக்குச் சொந்தமொடிள்ள தொழில்களாலும், 3-வது, அவரவருக்குச் சொந்தமெகைக் குறிக்கப்பட்டிருக்கின்ற புறத்துத் தொழில்களாலும் தம்முள் முழுதும் வெவ்வேருனவர்கள்.

124. தனித்தனிமையாயுள்ள உரிமைகள். முதலாம் ஆளுக்குப் பிதா என்ற பெயர். ஏனெனில், அவர் சுதனும் இள்பிரீத்து சார்துவுமாகிய மற்ற இரண்டு ஆட்களுக்கும் காரணமாயிருக்கிருர். அவருக்குக் காரணமாயுள்ளவரோ ஒருவருமில்லே. சுதன் அராதி தித்தியகாலமாய் பிதாவிடத்திலிருர்து தோன்று கிருர். ஆதலால், சுதனுக்குக் காரணர் பிதாவேயன்றி வேறெருவால்ல. இள்பிரீத்துசார்தவோ பிதாவுஞ் சுதனுமாகிய கார

ணத்தாற் புறப்படுகிருர்; பிதாவும் சுதனுமாகிய இரு ஆட்களும் தங்களுக்குப் பொதுவாயுள்ள தாகிய இருத்தஃயும் தெய்வீக சுபா வத்தையும் சித்தியமான இடையருத்தான ஒரே தேவமுயற்கியால் இஸ்பிரீத்து சார்துவிடத்தில் முழுமை மயாய் அமைர்திருக்கச் செய்கிருர்கள். ஆதலால் பாமதிரீத்துவத்தில் இரண்டு தோற்றங் கள் உண்டு. அவற்றுள் ஒன்று சுதனின்தோற்றமாம். இதற்கு வார்த்தையானவரின் நித்திய சென்மம் என்று பெயர். மற்றது இஸ்பிரீத்துச் சார்தின்தோற்றமாம். இதற்கு இஸ்பிரீத்துசார்து வின் சித்திய புறப்பாடு என்றுபெயர். மிதா என்பவர் யாதோர் ஆதிகாரணத்திலிருந்து தோன்றுபவருமல்ல. சுதன் என்பவரின் சென்மமும் இஸ்பிரீத்துசார்து என்பவரின் புறப்பாடும் சித்திய மானவைகளும் அகத்தியமானவைகளும் தெய்வீக சுபாவத்தின் பாற்பட்டவைகளுமாம். ஏனெனில் சுதனும் இஸ்பிரீத்து சார்து வும் பிதாவோடு ஏக்சுபாவமுள்ளவர்களும் ஏககித்தியத் துவமுள்ள வர்களுமாயிருக்கிறுர்கள்.

125. பரம திரீத்துவத்தின் மன்று ஆட்களுள் அவரவ நக்குச் சொந்தமாயுள்ள தொழில்கள். பிதாவானவர் தமது ஞாழைம் தமது வார்த்தையும் சாயலுமான சு தண அகாதி மித்தியகாலமாய் சனிப்பிக்கினர். அதாவது தம்மிடத்திலிருந்து தோன்றச்செய்கிறுர். பிதாவும் சுதனும்கூடி தங்கள் அன்னி யோன்னிய அன்பின் அவதியும் தங்களே ஓக்கியப்படுத்தும் ஞானபுந்தனமுமாகிய இஸ்பிரீத்துசாந்து புறப்படச்செய்கிறுர்கள். இவ்வண்ணமே அர்ச். பரமதிரீத்துவத்தில் பிதாவின் அகத்துத் தேவதொழிலானது அவரால் சனிப்பிக்கப்படும் சுதன்மட்டில் உண்டென்றம். பிதாவும் சுதனுமாகிய இருவரினும் அகத்துத் தேவ தொழிலான து அவர்களால் தோற்றுவிக்கப்படுகின் றவராகிய இஸ்பிரீத்துசார்துவின் மட்டில் உண்டென்றும் அறிர்துகொள்ளத் தகும். ஆதலால், பிதாவின் மட்டில் சுதன் புரியுக் தேவதொழில் யாதொன் அயில்லே என்பதும், பிதாவும் சுதனுமாகிய இருவர்மட் டி லும் இஸ்பிரீ த்துசாக் து புரியுக் தேவதொழில் யாதொன் அம் இல்லே என்பதும் பிரத்தியக்ஷமாம்.

126. அவரவரக்குச் சோந்தமேனக் குறிக்கப்பட்டி ரக்கின்ற புறத்துத் தோழில்கள். சருவத்துக்கும் ஏக ஊற் அம் ஏக காரணமுமாய் விளங்கும் பிதாவானவருக்குச் சொர்தம் எனக்குறிக்கப்பட்ட தொழில்கள் எவையெனில்: சிருட்டிதொழி அம் தேவ வல்லமையோடு பொருர்திய மற்றெல்லாத் தொழில்க நைமாம். மனித இரக்ஷணியத்தை யேசுநாதர் செய்த பரிகாரக் கிரியைகளாகிய காசணத்தாற் பிறக்க ஓர் காரியமாய் எண்ணும் போது, அவ்விசக்ஷணியத் தொழிலானது மனிதனுப் அவதரித் தப் பாடுபட்டு மரித்தருளினவராகிய சுதனின் சொர்தத்தொழி லாகின்றது. அன்றியும், இவர் பிதாவின் வார்த்தையும் ஞானமு மாயிருப்பதால் ஞான த்தோடு பொருந்திய கிரியைகள் அனேத் தும் இவருக்கே சொர்தக்கிரியைகள் என்று குறிக்கப்படும். அர்ச்சிப் பும் அன்பின்கிரியைகள் அனேத்தம் இஸ்பிரீத்துசார்தவின் தொ ழில்களாய் எண்ணப்படுகின்றன. ஏனெனில், இவர் பிதாவும் சுத ஹமாகிய இருவரினும் அன்னியோன்னிய பரம அன்பாயிருக்கிறுர். இன்னின்ன கிரியை இன்னின்னருக்கு உரியது என்று சொல்லு வது மனிதருக்குள் வழங்கும் வழக்கமேயாம். ஆயினும், உள்ள படி தெய்வீகதொழில்கள் எல்லாம் முன்றுட்களுக்கும் பொதுவா கிய சருவவல்லமை ஞானம் அன்பு என்பவைகளாலேயே கடக் கின்றன. தெய்வீக்சுபாவமான து கரைகாணுத பரம் இரக்கிய சமுத் திரமாயிருக்கின்றது என்பதை நாம் ஒருபோதும் மறந்துவிடாமல், சிருட்டிக்கப்பட்ட எவ்வித புத்திக்கும் எட்டாததாகிய பாமதிரீத் துவத்தை ஈடுஈடுக்கத்துடன் அராதிக்கக்கடவோம். அகங்காரம் நிறைந்ததாகிய நமது புத்தியை அடக்கி, தேவவாக்காற் துலாம் பரமாய்ப் போதிக்கப்பட்டிருக்கும் இத்தேவ பரம இரகசியத்தைத் தாழ்ச்சியோடு விசுவசித்து, தமது தேவசுபாவத்தின் இரகசியங் களே கமக்கு வெளிப்படுத்தியருளிய கடவுளுக்கு மேன்மேலும் நன்றியறிர் திருக்கக்கடவோம். என் சருவேசுரா, தேவரீர் உம் மை மனிதனுக்கு வெளிப்படுத்த அவன் எம்மாத்திரம்! நாங்கள் இம்மையிலே என்றுய் விளங்கிக்கொள்ளாமல் விசுவசிப்பதை மறு மையிலே கண்ணூக்கண்டு தரிசித்துக் களிகூரும் வரத்தை எங்க ளுக்கு அநுக்கிரகித்தருளும்.



# 7-ம் அதிகாரம்

### சிருட்டிப்பு

1-வது, உலகத்தாக்கு ஓர் ஆரம்பம் உண்டா? 2-வது, அதைச் சிருட்டித்தவர் யார்? 3 வது, சுருவேசுரன் அதை எப்படிச் சிருட்டித் தார்? 4-வது, எவ்வளவுகாலத்துக்குள் சிருட்டித்கார்? 5 வது, எப் டோது சிருட்டித்தார்? 6-வது, ஏதுக்காகச் சிருட்டித்தார்?

### உலகத்துக்கு ஓர் ஆரம்பம் உண்டா?

127. வானமும் பூமியும், அவற்றுள் அடங்கிய சூரிய சக் தா கட்சத்திரங்களும், வானவர் மனிதர் மிருகங்களும், விருட்ச சல அக்கினிகளும் பிறவுமே உலகம் என்னப்படும். உலகம் எப் போதும் இருர்ததா? இல்லே. எப்போதும் இருர்ததெனில், அது ஓர் அவசிய வஸ்துவாயிருத் தல்வேண்டும். அது அவசிய வஸ்து எனில், அதின் இருத்தலின்மையையாவது அதன் உறுப்புகளின் இருத்தவின்மையை அவது நாம் உத்தேசித்துக் கொள்ளுதல் கூடாது. அன்றியும், எப்போதும், அதாவது, அனுகியாய் இருந்த தெனில், அது தன்மட்டிலும் தன் உறுப்புகள் மட்டிலும் நிர்விகார மாயிருத்தல்வேண்டும். உலகமோ இத்தன்மையான தல்ல என் பது தெளிவு. எவ்வாறெனில், உலகத்தின் ஒவ்வோர் உறப்பின் இருத்தலின்மையை மாத்திரம் அன்றி, முழு உலகத்தின் இருத்த வின்மையையுமே நாம் உத்தேசித் துக்கொள்ளுதல் கூடும். தினர் தோறம் உலகத்தில் பற்பல மாற்றங்கள் உண்டாகிறதைக்காணுத வர் யார்? மாற்றம் அடைந்துகொண்டுவரும் ஒரு பொருள் நித் தியமாய் இருத்தல்கூடாது. நித்தியமானது எப்போதும் ஒர் இயல்பாயிருக்கும். இப்போது உள்ள உலகத்திலும் மிகப் பூரண மான வேரேர் உலகம் இருத்தல்கூடும் என்பதை மறுக்க வல்லவர் யார்? நித்தியமானதோ பூரணமாயிருக்கவேண்டியது; இல்லா மற் போகமுடியாதது. ஆகலால், உலகம் நித்தியமான தல்ல. நித்தியமான து அல்லஎனில் அதற்கு ஓர் ஆரம்பம் உண்டு. என வே, முன் இல்லா திருக்க உலகமானது பின் தனக்கு முக்கியதும் தனக்கு வேளுனதுமான பிறிதோர் காரணத்திலிருந்தே தனது இருத்தஃப் பெற்றுக்கொண்டது என்பது பிரத்தியகூம்.

மேலும், உலகம் அநாதியான து அல்ல என்பதற்கு சாட்சி பூகோளசாஸ்திரத்தாலும் பெறப்படுகிறது. இந்தப்பூமி முன்னே அக்கினிமயமான ஒரு கோளமாயிருந்து பின்பு படிப்படியாய்க் குளிர்ந்து வந்து பிராணிகள் சஞ்சரிக்கத்தக்கதாயிற்று என்றும், தாவரவர்க்கங்களும் நீந்துவன பறப்பனவும் தரையில் நடமாடுவன வும் தோன்றிய பின்பே மனுஷன் தோன்றினை என்றும் பூவக சாஸ்திரிகள் கண்டுபிடித்துக் கூறிபிருக்கிருர்கள். அன்றியும், மானிட சீனியத்திற்கு மிகவும் அவசியமான வித்தைகளேயும், மிகப் பூர்வமான சனங்களின் உற்பத்தியையும், இராச்சியங்களின் தோற்றத்தையும், இராசாங்கப் பிரமாணங்களேயும், மோசேசு எழு திய பொய்யாத உலகசரித்திரத்திற்கும் மற்றச்சரித்திரங்களுக்கும் உள்ள ஒப்புமையையும் சீர்தூக்கிப்பார்க்குமிடத்து, இவை எல் லாம் உலகத்தைப்போல மனுஷரும் இப்பூவுலகில் தொடக்க முள்ளவர்களே என்றதை அத்தாட்சிப்படுத்துகின்றன. ஆதலால், உலகம் நித்தியமான தல்ல என்றும் அதற்கு ஒர் ஆரம்பம் உண்டென்றும் தீர்மானித்துக்கொள்ளவேண்டும்.

### உலகத்தைச் சிருட்டித்தவர் யார்?

128. முன் இல்லாத ஒரு பொருள உண்டாயிருக்கச்செய் தலே சிருட்டித்தல் என்னப்படும். சிருட்டித் தொழிலான து வரம் பில்லா வல்லமையால், அதாவது, தேவவல்லமையால் மாத்திரமே அமையக்கூடியது. ஆதலால், சம்மன சுகளும் மனி தரும் எவ்வளவு ஞானமும் வல்லமையும் பூண்டவர்களாயிருப்பினும் ஒர் மணலேயா வது சிருட்டிக்கக் கடியவர்களல்ல. மிகச் சாமர்த் தியமுள்ள கம்மா ளர் பாதொன்றைச் சிருட்டிக்க வல்லவர்களா ? அல்ல. அவர்கள் முன் உள்ள ஒரு பொருளே அல்லது பல பொருட்களே எடுத்து மாறுபடுத்தி வேளேர் பொருளே உண்டாக்குவார்கள். சிற்பாசாரி மரம், கல், சுண்ணும்பு முதலிய பொருட்களிருக்தால் அவைகளேக் கிரமமாய் அதனதன் இடத்திற் சேர்த்து வீட்டைச் சமைப்பான். சித்திரகாரன்கையில் சிலே மரம் முதலிய முதற் காரணங்கள் இருக் தால், அவைகளிற் கழிக்கத்தகுவதெல்லாங் கழித்துச் சிறந்த உரு வத்தை உண்டாக்குவான். சருவேசுரன் மாத்திரமே இல்லாத ஒன்றை ஒரு முதற்காரணம் இல்லாமல் உண்டாக்க வல்லவர். அவரே உலகத்தைச் சிருட்டித்தார். ஆதியில் சருவேசான் வானத் தையும் பூமியையும் சிருட்டித்தார் என்று மோசேசுவின் ஆதி ஆகமத்து முதலாம் வசனத்திலுங் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. கிருட் டிப்பின் முன் உலகம் இருக்கவேபில்லே. ஆதலால், வானமும் இல்லே பூமியுமில்லே. மனிதர் மரங்கள் விலங்குகளுமில்லே. பா தொன்றும் இருக்கவே இல்லே. சருவேசுரன் மாத்திரமே தமத மகிமைப் பிரதாப பேரானர்தத்தில் வரழ்ர்துகொண்டிருந்தார். அவரே உலகத்தைச் சிருட்டிக்கத் திருவுளம்கூர்ந்து, கண்ணுக் குத் தோற்றுபவைகளும் தோற்று தவைகளுமாகிய சகலபொருட் களேயும் யாதோர் உபாதானமும் இன்றிச் சிருட்டித்தார். இதுவே

தேவவெளிப்படுத்தலே அடையப்பெற்ற சகல சனங்களாலும் எப் போதும் கைக்கொள்ளப்பட்டுவர்த கோட்பாடாம். இதையே கிறீஸ்தவர்கள், யூதர், அதிபிதாக்களாகிய எல்லோரும் ஒருவாய்ப் படக் கூறுவார்கள்.

# சருவேசுரன் உலகத்தை எப்படிச் சிருட்டித்தார் ?

129. சருவேசுமன் தமது சுவாதீன சித்தத்தின் ஒரே ஒரு முயற்சியால் உலகத்தைச் சிருட்டித்தருளினர். சிருட்டித்தொ ழிலே முடிக்க முதற்காரணந் துணேக்காரணம் என்று சொல்லப் பட்ட இருகாரணங்களும் அவருக்கு அவகியமாயிருக்கவில்லே. வானத்திலும் பூமியிலும் உள்ள கோடாகோடி வள்துக்களே உண் டாக்கத் தமது சித்தத்தின் முயற்சி மாத்திரம் அவருக்குப் போதி யதாயிருந்தது. வெளிச்சம் உண்டாகக்கடவது என்று அவர் திருவுளம்பற்ற வெளிச்சம் உண்டாயிற்று என்று ஆதிஆகமத்து முதலாம் அதிகாரத்திலும் ; அவர் திருவாய் மலர்ந்தருள் சகலமும் உண்டாயிற்று, அவர் கற்பித்தருள எல்லாஞ் சிருட்டிக்கப்பட் டது என்று நூற்றுகாற்பத்தெட்டாம் சங்கிதத்திலும் கூறப்பட் டிருப்பதைக்கண்டுகொள்க. சருவேசுரனுடைய திருவாக்காவ து அவருடைய திருவுளமேயாம். அத் திருவுளத்திற்கு எதிர்நிற்கக் கூடியது ஒன்றுபில்லே. சருவலோகத்திலும் விளங்கும் அத் தனே ஆச்சரியங்களும் காலகதியில் விரிக்து விரிக்து தோன்றும் படியாக சிருட்டித்தருளிய தேவவல்லமையை என்னென்று சொல்வோம்! சிருட்டிகர்த்தாவின் திருவாக்குத் தொனிக்கவே உலகமான து சூனியமாகிய பாதாளத்தில் நின் ற புறப்பட்டதையும் அது அவர் கட்டளேயின் பிரகாரம் படிப்படியாய்த் தோற்றுவித்த சிருட்டிகளேயும் எவ்வாறு வருணிப்போம்!

# சருவேசுரன் எவ்வளவு காலத்திற்குள் உலகத்தைச் சிருட்டித்தார் ?

130. சருவேசான் ஆறாட்களுக்கிடையில் எல்லாப் பொருட்களேயும் சிருட்டித்து ஏழாம்காள் ஒய்க்கிருக்காரென்று வேதவாக்கியம் சொல்லுகின்றது. இந்த வேதவாக்கியக் தானே சிருட்டித்தொழில்களே ஒன்றின்பின் ஒன்றுக விபரித்துக் காண்பிக்குமுன் ஆதியிலே சருவேசான் வான த்தையும் பூமியையுஞ் சிருட்டித்தார்; பூமியோ உருவம் அற்று வெறுமையாயிருந்தது; ஆழக்தின்மேல் இருள் இருந்தது என்றும் ஆதி ஆகமத்து முதலாம் அதிகாரத் தில் கூறியிருக்கின்றது. இங்கே ஆதி என்பது மேலேசொன்ன எழு நாட்களில் முதலாம் நாளேக்கருதாமல் காலங்களும் பொருட்

களும் ஆகியவைகளின் ஆரம்பத்தை மாத்திரம் கருதுகின்றது. ஏனெனில், காலமாவது சிருட்டிக்கப்பட்ட பொருட்கள் ஒன்றை பொன்று தொடர்க்குவரும் தொடர்ச்சியின் அளவே ஆகையால், சிருட்டித் தொழிலுக்குமுன் காலம் என்பது இருக்கவேயில்லே. சருவேசுரன் மாத்திரம் வரம்பில்லா நித்தியத்தில், அதாவது அநர் தகாலத்திற்கு ஒப்பான பகுக்கப்படாததும் மாரு ததுமான ஒருநில யில் வாழ்ச் துகொண்டிருச்தார். சிருட்டிகள் உண்டாக்கப்பட்டபோ துமாத்திரம் காலமும் உண்டாயிற்று. ஆதலால், சருவேசுரன் ஆதியில் வானத்தையும் பூமியையும் சிருட்டித்தார் என்று மோ சேசுகூறியதற்கு அர்த்தம் என்னவெனில், ஒன்றும் இல்லா திருக் கையில் சருவேசுரன் பிரமாண்டமான தும் உருவமற்றதுமான ஒர் பிண்டத்தைச் சிருட்டித்தருளின அந்த நிமிஷத்திற்றுனே கால மும் உண்டாயிற்று என்பதாம். இந்த உருவமற்ற பிண்டமாகிய முதற்காரணத் திலிருக்தே சருவேசுரன் பிற்காலத் தில் வானத்தை யும் பூமியையும் அவற்றில் அடங்கிய சராசரங்களாகிய சிருட்டி களேயும் ஒன்றின் பின் ஒன்றுய்த் தோற்றுவித்தார். அச்சிருட்டி கள் வருமாறு:

131. முதலாம் நாள் சருவேசுரன் வெளிச்சத்தைத்தோற் றுவித்தார். எவ்வாறெனில், அவர் வெளிச்சம் உண்டாகக்கடவது என்று கற்பேக்கவே வெளிச்சம் உண்டாயிற்று. அப்போது சருவேசுரன் வெளிச்சத்தையும் இருளேயும் வெவ்வேருகப் பிரித்து, வெளிச்சத்திற்குப் பகல் என்றும் இருளுக்கு இரவென்றும் பேரிட்டார். இதற்கு அர்த்தமேதெனில், பூமியை மூடியிருந்த நீராவி முதலிய ஆவிகளால் இந்த முதலாம் நாளுக்குமுன் பூமியில் ஒளி சற்றும் இல்லாதிருந்தது. ஆதலால் சூரியனுனது இன்னும் பூமிக்குத்தோற்றுவிடினும், அதன் வெளிச்சம் ஒருவாறு பூமியின் முகத்தைப் பிரகாசிப்பிக்கச்செய்தார் என்று விளங்கிக்கொள்ளவேண்டியது.

இரண்டாம் நாள் சருவேகான் ஆகாயவிரிவை உண்டாக்கி, அதற்குமேலே உள்ள தண்ணீர்களேயும் கீழே உள்ள தண்ணீர்களேயும் பிரித்துவேருக்கி, ஆகாயவிரிவுக்கு வானம் என்று பேரிட்டார். ஆகாய விரிவாவது பூமியைச்சுற்றி அதற்கு மேலே அநேக காத தூரம் பரந்திருக்கும் தடிப்பான ஆகாயத்தின் தெரளேயாம். சருவேசுரன் தண்ணீர்களேப்பிரித்து வேருக்கிரை என்பதிலை, அதன் முன் ஒருகண்டசிருக்கு நீராவியாய் நின்ற தண்ணீரைக் குளிர்ந்த சலமாகவும் மேகங்களாகவும் பிரிந்து நிற்கப்பண்ணிரை என்றுவளங்கிக்கொள்ளவேண்டும்.

மூன்ரும் காள் சருவேசுரன் பூமியெங்கும் பார்திருக்த சலங் களே ஒன்ருக ஓரிடத்திற்சேர்க்கவே வெட்டார்தரை தோன்றினது. அப்பேரது அவர் வெட்டார்தரைக்குப் பூமியென்றும் சலங் களின் கூட்டங்களுக்கு கடல்கள் என்றும் பேரிட்டார். மீளவும் சருவேசுரன் சகலவித விருட்சங்களும் புல் பூண்டுகளும் தங்கள் தங்கள் சாதிக்குரிய வித்தைப் பிறப்பிக்கக் கூடியவைகளாய் பூமியி விருந்து முனே த்துத் தோற்றும்படி செய்தார்.

நாலாம் நாள் சருவேசான் வான த்திலே சர்திர சூரிய நட் சத்திரங்களே உண்டாக்கிப் பகலே ஆளச் சூரியண்யும் இரவை ஆளச் சர்திரண்யும் வைத்தார். அதாவது இதன்முன் ஆவிகளால் மறைர்து நின்ற வானசோதிகள் பூமிக்குத் தெளிவாய்த் தோற்றி மாதங்கள், வருஷங்கள், பருவங்களேக் குறிக்கத்தக்கவைகளாயின என்பது கருத்து. இங்கே சொன்ன வானமும் மேலே சொன்ன ஆகாயவிரிவும் ஒன்றல்ல. இது ஆகாயவிரிவுக்கு மேலாயுள்ள பரந்த வெளியேயாம். இந்த வெளியிற்றுனே சர்திர சூரிய நட்சத்திரமண்டலங்கள் னதாபிக்கப்பட்டிருக்கின்றன.

ஐர் தாம் நாள் சருவேசான் சலத்தில் நீர் தம் மச்சங்களேயும் ஆகாயத்தில் பறக்கும் பட்சிகளேயும் உண்டாக்கிஞர். எவ்வாறெ னில் நீர் திவாழும் உயிர்ப்பிராணிகளேயும் பறர் துவாழும் பறவைகளே யும் தண்ணீர்கள் பிறப்பிக்கக்கடவனவென்று கற்பிக்கவே கடலா ன து மச்சவகைகளாலும் ஆகாயவிரிவான து பறவைச் சாதிகளாலும் தேங்கின. தண்ணீர்கள் பிறப்பிக்கக்கடவன என்றதனுல் மச்சங் களாலும் மச்சங்களோடொத்த இறகுள்ள பறவைகளாலும் தண் ணீரும் ஆகாயமும் நிறையக்கடவது என்பதே கருதப்பட்டது.

ஆரும் நாள் சருவேசுபன் திருவுளம்பற்றினதாவத: பூமியானது சாதிசாதியான சீவசெர் துக்களாயுள்ள மிருகங்களேயும் ஊர் வனவையும் காட்டுமிருகங்களேயும் வீட்டுமிருகங்களேயும் பிறப்பிக் கக்கடவதென்றுர். பூமி அவ்வாறே எல்லாவற்று லம் தேங்கினது. (ஆகி ஆக. 1-ம் அதி.) இவ்வண்ணமே சிருட்டிகர்த்தர் நாநாபேதமான சிவசெர்துக்கின் வேறுவேறுன் உருவமும் வேறுவேறுன் அங்கவமைவும் வேறுவேறுன் சுபாவ உணர்ச்சியும் வேறுவேறுன் இச்சையுங் கொண்டவைகளாய் வகுத்து உண்டாக்கினதைப்பார் த்து அவருடைய தேவ வல்லமையை என்னென்று சொல்லு வோம், அவருடைய தேவ ஞானத்தை எப்படி வருணிப் போம்!

#. #.—9.

சருவேசான் இவ்வாறு தாம் கிருட்டிக்க சராசாங்கள் அணத்தையும் ஆண்டு நடத்தக்கூடிய ஒரு அரசின அவைகளுக் குக் கொடுக்கத் திருவளங்கூர்க்து: நம்முடைய சாயலாக, நம்மு டைய உருவமாக மனிதனே உண்டாக்குவோமாக; அவன் சமுத் திரங்களின் மச்சங்களேயும் ஆகாயத்துப் பறவைகளேயும் மிருக சீவன்களேயும் பூமி அணத்தையும் பூமியின்மேல்வாழும் சகல ஊர் வனவையும் ஆளக்கடவானென்று திருவாய்மலர்க்து மனிதனேத் தம்முடைய சாயலாகவே உண்டாக்கிஞர். இச் சாயலான ந மனிதனுடைய சரீரத்திலல்ல ஆத்துமத்திலேயே உள்ளதென்று விளங்கிக்கொள்ளவேண்டியது.

ஆகி ஆகமத்து இரண்டாம் அதிகாரத்திற் கூறியிருக்குமாறு வானமும் பூமியும் அவற்றிற்குரிய சகல அலங்காரங்களோடு ஆற நாட்களுக்குள், அதாவது படிப்படியாய் ஒவ்வொரு உகத்தில் சிருட்டித்து முடிந்தபடியால், சருவேசுரன் ஏழாம்நாள் ஒய்ந்திருந் தார். இங்கே ஒப்ந்திருந்தாரென்ற சொல்லியிருப்பதற்கு அர்த் தம் என்னவெனில், சருவேசுரன் உலக சிருட்டிப்பைச் செய்து முடித்தபின் வேறு ஒரு உலகத்தைச் சிருட்டிக்கத் தொடங்களில் ஃமென்பதே அர்த்தமாம்.

### சருவேசுரன் உலகத்தை எப்போது சிருட்டித்தார் ?

132. அவர் உலகத்தை எப்போது கிருட்டித்தார் என்பதைப் பற்றித் தீர்மானிக்குமுன் அறிர் துகொள்ளவேண்டிய காரியங்கள் இரண்டு. 1-வது, சருவேசானுக்கு ஏகமும் படைக்கப்படாததும் கித்தியமுமான கிகழ்காலமேயன்றி இறர் தகாலமாவது ஒதிர்கால மாவது முன்பின் என்னுங் காலத்தொடர்ச்சியாவது இல்லே. 2-வது, ஆறு தினங்களில் அல்லது உகங்களில் கடர்த கிருட்டித் தொழிலுக்கு முர்தியே சருவேசான் உலகத்திற்கு முதற்காரண மாகிய பிண்டத்தைச் சிருட்டித்திருந்தார்.

வானமும் பூமியும் உண்டாவதற்கு முதற்காரணமாயிருந்த உருவமற்ற பிண்டமானது சருவேசுரனுலேயே சிருட்டிக்கப்பட்ட தென்பது சத்தியமாயினும், அது எப்போது சிருட்டிக்கப்பட்ட தென்றும் அது எவ்வளவுகாலமாக உருவமற்று வெறமையாய்க் கிடந்ததென்றும் நிருணயித்துச் சொல்லுதலோ கூடாது. ஆதி யாகமதூல் ஆசிரியராகிய மோசேசு இதைப்பற்றி யாதொன்றும் பேசவேயில்லே. பேசாவிடினும் சருவேசுரன் சராசாங்களாய் அமைந்த உலகத்தைச் சிருட்டிக்குமுன் அதற்குக் காரணமான பூமியானது அகோயிரம் உகங்களாக உருவமற்று வெறமை

யாய்க்கிடந்ததென்று தற்கால அராய்ச்சிகளால் வெளிப்படுகிறது. வேதாகமமான து உலகம் எப்போது கிருட்டிக்கப்பட்டதென்ப தைப்பற்றி யாதொன்றும் பேசாதுவிட்டதுபோல, ஆறுநாள் என் பதிலுள்ள நாள் என்றுஞ் சொல்லுக்கு அர்த்தமென்ன, அது இரு பத்து காலுமணித் தியாலங்கொண்ட கால அளவையோ அல்ல து அகேகவருஷங்கள் கூடிய கால அளவையோ என்பதைப்பற்றியும் யாதொன்றம் சொல்லாதுவிட்டது. அதியாகமம் எழுதப்பட்ட மூலபாஷையில் '' நாள்'' என்ற தற்குப் பிரயோகிக்கப்பட்டி ருக்கும் ''யோம்'' என்னும் சொல்லானது இருபத்து காலுமணி கோத் தைக்கொண்ட கால அளவைக்கும், அகேக வருஷங்கள்கூடிய கால அளவைக்கும் பொதுவான சொல்லாகையால், ஒவ்வொருவ ரும் தம்தம் இஷ்டப்படி அதற்கு அர்த்தம்பண்ணிக்கொள்ளவாம். மனிதருடைய உற்பத்தியையும் அவர்களுடைய பூர்வகாலங்களே யும் உலகத் தெற்குத் தெரிவிப்பதே ஆகியாகம் தூலாசிரியாகிய மோசேசுவுக்கு இருந்த விசேஷ நோக்கமாகையால் அவர் மானிட சிருட்டிக்குமுன் கிகழ்ந்த காலங்களே த் கிட்டமாப் வரையறுத்துத் தமது நூலிற் பேசவில்லே. மோசேசு முனிவரிடத்தில் இப்பரம எவு தலேச் செய்தருளிய சருவேசு என் மணித கிருட்டிப்புக்குமுன் கடர்தகாகங்களேப்பற்றி அவருக்குத் தெரிவிக்கத் திருவுளங்கூர வில்ஃபென்று சொன்னும் பொருந்தம்.

## சருவேசுரன் உலகத்தை ஏதுக்காகச் சிருட்டித்தார் ?

133. மோட்சத்திலே தம்மை முகமுகமாய்த் தரிசித்து பேரின்பபாக்கியத்தை அநுபவிக்கும்படி சியமிக்கப்பட்டவர்களா கிய ஞானம்பொருர்திய சிருட்டிகள் உலகத்திலும் பாக்கியமுள்ள வர்களாய் வாழவேண்டுமென்பதே உலகத்தைச் சிருட்டிப்பதில் சருவேசுரனுக்கிருர்த கருத்தென்னத்தகும்.

அன்றியும், சுயம்புவாகிய அவர் செய்யும் புறக்கிரியைகளி லெல்லாம் அவருடைய மகிமை விளங்குவது அவசியமாகையால் அவர் உலகத்தைத் தமது மகிமைக்காகவே அதாவது: சருவவல் லபம் சருவஞானம் முதலிய தமது தேவ இலட்சணங்களே அறி வுள்ள சிருட்டிகளாய் உள்ள தேவதாதர்களும் மனிதரும் கண்டு ஆராதணே ஸ்தோத்திரம் நன்றியறிதல் கிரேகம் முதலான வழி பாடுகளேத் தமக்குச் செய்யத்தக்கதாகவுமே சிருட்டித்தாவென் பது நிச்சயம்.



# 8-ம் அதிகாரம்

## தேவதூ தரும் மனிதரும்

# 1-ம் பிரிவு தேவதூதரின் பேரில்

(தேவதூதன் என்பதும் சம்மனசு என்பதம் ஒருவஸ்துவைபே குறிக்கும் சொற்களாகையால் இந்தப்பீரிவில் இரண்டுங் கலந்து வழங் கப்படுமென்று அறிக.)

134. (I) தேவதூதர்களின் சுபாவழம் இநத்தலும். தூ தன் என் அஞ்சொல்லுக்கு அனப்பப்பட்டவன் என்று அர்த்த மாம். அதலால், அது சம்மன சுகளுடைய சுபாவத்தையல்ல உத்தியோகத்தையே குறித்துக்காட்டும். சருவேசுரன் தம்மு டைய ஊழியர்களாகிய சம்மன சுகளேக்கொண்டு தமது திருவுளத் தை மனிதருக்குத் தெரிவிப்பதால் அவர்களுக்குத் தூதர் என்னும் பெயர் உண்டாயிற்று. தேவ தூதர்கள் உலகாரம்பத்திற் சிருட் டிக்கப்பட்டவர்களான ஞானம்பொருந்திய சுத்த அளுபிகளாம். தேவதா தர் சுத்த அருபிகள். அவர்களுக்குத் தேகமில்மே, அவர் கள் தேகத்தோடு கூடிவாழ கியமிக்கப்பட்டவர்களுமல்ல. ஆத லால், அவர்கள் கண்ணுக்கெட்டா தவர்களும் தங்கள் சுபாவ முறைப்படி அழிவில்லாதவர்களும் தேகத்திற்குரிய பசி தாகம் பிணிமுதலிய துன்பங்கள் நீங்கியவர்களுமாயிருக்கிறுர்கள். அவர் கள் சிற்சில சமயங்களில் மானிட உருவங்கொண்டு மனி தருக்குத் தோற்றின தினுல் அவர்கள் மனிதர்போலவும், அவர்கள் சுத்த அருபுகளாயிருப்பதால் உடலில்லாத செங்கள்போலவும், அவர்கள் பாவமில்லா தவர்களா தலால் குழுக்கைகளின் முகம்போலவும், சரு வேசு ரனுடைய ஏவல்களே யெல்லாம் மிகத் துரிதமாய்ச் செய்து முடிப்பவர்களா தலால் சிறகுடையவர்கள் போலவும் சித்திரங்களிற் காண்டுக்கப்படுகிறுர்கள்.

தேவதூதர்கள் ஞானம்போருந்தியவர்கள். அதாவது: அவர்கள் ஒன்றை நினக்கவும் விளங்கிக்கொள்ளவும் நிதானிக்க வும் நியாயம் ஆராயவுங்கூடிய புத்தியுள்ளவர்களாம். அவர்களுக் குள்ள புத்தியோவெனில் மனிதருடைய புத்திக்கு மிகவும் மேற் பட்டதாம்.

கண்ணுக்கெட்டியவைகளும் எட்டாதவைகளுமாகிய சகல வஸ் துக்களேயும் ஒன் அமில்லாமையிலிருந்து தோற்அவித்தவர் சரு வேசுசனே. அதலால், கண்ணுக்கெட்டாத வள்தகளென்னப் படும் சம்மன சுகளேயும் மனித ஆத்துமங்களேயும் கிருட்டித்தவர் அவரேயாம். தேவதூதர்கள் இன்னகாலத்திற்றுன் உண்டாக்கப் பட்டார்களென்பதைக்குறித்து வேதாகமம் திட்டமாய் யாதொன் அம் சொல்லியிருக்களில்லே. ஒன் அமில்லா திருக்கையில் சருவே சுரன் பூமியைச் சிருட்டித்தபோதே தேவதூதரையும் சிருட்டித் திருக்கவேண்டுமென அ வேதசாஸ்திரிகளுக்குட் பெரும்பாலார் தீர்மானிக்கிருர்கள். நித்தியமாய்ச் சிவித்துக்கொண்டிருக்கிறவ ராகிய சருவேசுரன் சருவத்தையும் ஒருங்கு சிருட்டித்தருளினு சென்று எக்கிளேசியாள் நிக்குள் என்னும் வேதாகமதாலில் எழு தப்பட்டிருக்கின்ற வாக்கியமே இவர்களுடைய தீர்மானத்துக்கு அதாரமாம். தேவதூதர் உண்டாக்கப்பட்ட காலத்தைப்பற்றிச் ச்தேகமிருப்பினும் தேவதாதர் மெய்யாகவே இருக்கிருர்களென் பதைப்பற்றி ஒரு சிறிதேனும் சர்தேகமில்வே. இந்தச் சத்தியத் தை வேதாகமமும், பாம்பரையும், தேவரரா தணக்கடுத்த செபங்க ளும் திருச்சபை அதசரிப்புகளும் தெளிவாய் அத்தாட்சிப் படுக் துகின்றன. சருவேசுவன் தமது திருவுளத்தைச் சம்மனசுகள் மூலமாய் மனி தருக்குத் தெரிவிக்கிறதைக்குறித்து மோசேசுவும் தீர்க்க தரிசிகளும் சுவிசேஷகரும் அப்போஸ்தலர்களும் சா தாரண மாய் எல்லா வேதசாஸ் திரிகளும் தங்கள் தங்கள் நூல்களிற் பேசி பிருக்கிறுர்கள். தேவதா தருண்டு என்னும் விசுவாசமான து உல காரம்பர்தொட்டு வழங்கிக்கொண்டு வருகிறது என்பதற்குக் கீழ்த் திசையிலும் மேற்றிசையிலுமுள்ள வேதசபைகளில் மாத்திரமன்றி சகல பூர்வீகசனங்களின் பாம்பரைகளிலுமே அகேகாகேக அத் தாட்சிகள் காணப்படுக்ன்றன.

தேவதா தர்களின் தொகையைப்பற்றியோவெனில், அது அலகிடக்கூடா ததும் சிருட்டிகர் த்தாவுக்குமா த்திரம் தெரிர் ததென் அம் சொல்லவேண்டும். சம்மன சுகளின் தொகை கோடாகோடி யென்று வேதாகமம் கூறும். மனி தருடைய தொகையிலும் தேவ தூ தர்களின் தொகை மிகவும் அதிகமானதென்பதே வேதசாஸ் திரி களின் துணிபாம்.

135. (II) தேவதூதரின் பூர்வ அந்தஸ்தும் தற்கால அந்தஸ்தும். சம்மனசுகள் பரிசுத்தமும் பாக்கியமுமான அக் தஸ்திலே உண்டாக்கப்பட்டிருந்தார்கள். சிருட்டிகர் அவர்களே அழிவில்லாதவர்களாகவும் தமது மகிமைக்கும் பேரின்பத்திற்கும்

பங்காளிகளாகவும் இருக்கும்படிக்குத் தமது சாயலாகச் சிருட் டித்தார். ஆயினும், அவர்களுக்குப் பூரண மனச் சுவாதீனமிருக் தது. அதலால், சருவேசுரன் தங்களுக்கு அளித்திருந்த பரிசுத் தத்தையும் பாக்கியத்தையும் காப்பாற்றிக்கொள்ளவாவ து இழக்கு போகவாவ து கூடியவர்களாயிருக்தார்கள். எண்ணிக்கையில்லா த இந்தத் தேவதாதர்களுக்குள்ளே ஒருபகு இயார் தங்கள் சிருட்டி கருக்குக் கிழ்ப்படிக்கு கடக்தார்கள். இக்தக் கிழ்ப்படி தலுக்குச் சம்பாவணபாகச் சருவேகான அவர்களே வாப்பாசாத அந்தஸ்தி லே என்றென்றைக்கும் நிலப்படுத்தியருளினர். அவர்கள் இப் போது மோட்சத்திலே சருவேசுசண முகமுகமாய்த் தரிகித்து பேரின்பபாக்கியத்தைச் சுகித்துக்கொண்டிருக்கிறுர்கள். அவர்க ளுடைய பாக்கியம் பூரணமான து. ஏனெனில், அதற்குக் குறைவா வது முடிவாவது வாக்கூடுமென்னும் அச்சம் அவர்களிடத்தில் ஒரு போதும் இல்லே. அவர்களுக்கே நல்ல சம்மன சுகள் அல்ல து சுருக்கமாகச் சம்மனசுகள் என்ற பேர் வழங்கிக்கொண்டு வரு கின்றது.

சம்மன சுகளுக்குள் மற்றப் பகு தியாரோவெனில், தங்கள் தலேவளைய பிரகாசி என்னும் அர்த்தமுள்ள அரசுப்பேர் என்பவ ஞேடு சேர்க் து அகங்கார ஆவேசங்கொண்டு, தங்கள் சிருட்டிகர்த் தாவும் பேருபகாரியுமாகிய சருவேசுரனுக்குத் தாங்கள் எல்லாத் திலும் சரியொத்தவர்கள் என்றெண்ணி, அவருக்குச் செய்யவேண் டிய சிரேகம் வர்தனே ஆதிய வழிபாடுகளேச் செய்யோமென்று எதிரிடைபண்ணத் தலேப்பட்டார்கள். இவ்வாறு சருவேசுரஞேடு எதிரிடைசெய்யத்துணிக்க தேவதா தருக்குப் பிசாசுகளென்றும் கெட்ட அருபிகளென்றும் பல வேறு தர் நாமங்கள் வழங்கிக் கொண்டுவருகின்றன. இவர்களுடைய தளகர்த்தனுகிய லூசிப் பேருக்கு மாற்றுன் என்று அர்த்தமுள்ள சாத்தானென்றும் தக் தொஞ்செய்வோன் என்றும் பெயர் உண்டு.

கெட்ட அருகேளுடைய அக்கிரமமான த அக்கணை த் திற்று னே அகோரமாய்ச் தண்டிக்கப்பட்டது. அவர்கள் நாறுவிதமான ஆக்கிணக்குள்ளாளுர்கள். 1-வது, தாங்கள் பெற்றிருந்த சுபாவ அதிதமான ஞான த்தையிழந்து சுபாவத்துக்கடுத்த புத்தி சித்தம் முதலிய தத்துவங்களோடுமாத்திரம் விடப்பட்டார்கள். 2-வது, அவர்களுடைய சித்தமானது நன்மையை விரும்பும் குணத்தை முற்றுய் இழந்து திமையிலேயே மீளாதவிதமாய் அழுந்திவிட்டது. 3-வது, தங்கள் மகிமைப் பாக்கியத்தையிழந்து மோக்ஷத்திலிருந்து தாத்தப்பட்டார்கள். 4-வது, சாத்தானுக்கும் அவனுடைய தூத ருக்குமாக ஆயத்தம்செய்யப்பட்டதென்று யேசுமாதர் சுவிசேஷத் திற் குறித்துக் காட்டிய அந்த நாகாக்கினியில் இரக்கமின்றி உட னே தள்ளப்பட்டார்கள். பாவஞ்செய்த தூதர்களே ச் சருவேசுரன் தப்பவிடவில்லே. அவர் அவர்களே நாகபாதாளத்திலே தள்ளிவிட்டு நியாயத்திர்ப்பின் நாள் வருந்தணேயும் அங்கே அந்தகாரச் சங்கிலிக ளாற் கட்டப்பட்டு வேதனே அநுபவித்துக்கொண்டிருக்கச் செய்தா சென்று அர்ச். இராயப்பரும் தமது இரண்டாம் நிருபத்தில் எழுதி யிருக்கிறுர்.

136. (III) கேட்ட அநபிகளின் உண்மையும் தோழி லும் வல்லமையும். கெட்ட அருபிகளாகிய பிசாசுகள் உண டென்பதம் அவர்கள் தீத்தொழிலேயே புரிந்துகொண்டு வருகிறுர் கள் என்பதும் மறுக்கப்படாத காரியங்களாம். பிசாசுகள் மனி தருடைய பரிசுத்தத்தையும் பாக்கியத்தையுங் குறித்து காய்மை காரமாயிருக்கிறுர்களென்றும் மணிதரைக் கெடுக்கத் தேடுவதே அவர்களுக்கு இடைவிடாத தொழிலென் அம் வேதாகமும் திருச் சபைப் போதணேகளும் தேவாராதணக்கடுத்த செபங்களும் சாகி யிடுகின்றன. வேதசாள்திரிகள் வித்தியாபாகர் முதலானவர்களு டைய தணிபுமிதுவே. யேசுநாதர் தமது தேவ வல்லமையால் பிசாசுகளே மனிதருடைய தேகங்களிலிருந்து பலதார் துரத்தினு சென்றம், அந்த வல்லமையைத் தம்முடைய் அப்போஸ்தலர்களுக் கும் கொடுத்தருளினுரென்றும் சுவிசேஷ நூல்கள் கூறுகின்றன. பிசாசானது யாரை விழுங்குவேனென்று கெர்ச்சிக்கிற சிங்கத் தைப்போல மனிதரைச் சுற்றித்திரிகின்றதென்று அர்ச். இராயப் பர் எழுதின கிருபத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. இத்தின சாகூகளும் இவைபோலம் பிறவும், பிசாசுகள் உண்டென்பதற் கும் அவர்கள் மனிதரை ரேகத்திற்கு இழுத்துக்கொண்டு போகும் படியாகத் தர்திர சோகணகளே உண்டாக்கிப் பாவத்தில்விழுத்தத் தேடுவதையே இடையருத தொழிலாய்ப் பூண்டிருக்கிருர்களென் பதற்கும் அத்தாட்சிகளாயிருக்கின்றன.

அர்ச். சின்னப்பர் எபேசியருக்கு எழு தின கிருபத்த ஆரும் அதிகாரத்தில், நம்முடைய போராட்டமானது விசேஷமாய் இல் வுலக துரைத்தனங்களோடும் அதிகாரங்களோடும் அர் தகாரத்தின் வல்லமைகளோடும் வானமண்டலங்களிலுள்ள பொல்லாத ஆவிக ளோடும் நடக்கின் நது என்று வசனித்தபிரகாரம், பிசாசுகள் எல்லாம் எப்போதும் நாகத்திலே மாத்திரம் வசித்துக்கொண்டிருக்கிற தில்லே. அவர்களுக்குள் அநேகர் தேவ உத்தரவினைல் நாகவேத கேலியாடு அங்கிருந்த புறப்பட்டுப் பூமியிலும் ஆகாயத்திலும்

பார்து மனிதருக்கு இடர் வின த்து அவர்களேக் கெடுக்க த் தேடுகிருர்கள். ஆயினும் மனிதருடைய பெலனுக்கு மேலாக பிசா சுகள் அவர்களுக்குத் தர்திரசோ தீணகளே உண்டாக்கச் சருவே சுரன் ஒருபோதும் விடை அளிக்கமாட்டார் என்பதும், மனிதர் விழிப்பாயிருர்து செபம்பண்ணினுல் சருவேசுரன் தாம் வாக்குப் பண்ணினபடி இர்தப் பராக்கிரம் சத்துருக்களேச் செயங்கொள்ளு வதற்கு வேண்டிய பரம் சகாயங்களேக் கொடுத்தருளுவார் என்ப தும் நிச்சயமாம்.

137. (IV) நல்லதூதரீன் உத்தியோகழம் காவலான சம்மன சுகளும். தேவதா தருக்குள்ள இடையறு அலுவல் என்னவெனில், தங்கள் சிருட்டி கர்த்தாவை எப்போதும் துதித் துக்கொண்டிருப்பதும் அவராற்கற்பிக்கப்படும் ஏவல்களேச் சுமுத் திரையாய்ச் செய்துமுடிப்பதுமேயாம். சம்மனசுகள் சாடுவசுர னுடைய சிம்மாசன த்தைச் சூழ்ர் துநின்று அவரை ஆராதிக்கிறுர் கள். அவருடைய புகழைப் பாடுகிறுர்கள். அவருடைய ஞானம் பரிசுத்தம் வல்லபம் மகிமை ஆகியான இலக்கணங்களேக்கொண் டாடுகிருர்கள். கடவுளுடைய திருவுளத்தை மனிதருக்குத் தெரி விக்கவேண்டியபோதுமாத்திரம் அவர்கள் மோக்ஷத்தை விட்டு பூமிக்கு வருவார்கள். சருவேசுரன் தமது கற்பணேயை வெளிப் படுத்தினவுடனே அவர்கள் அதை கிறைவேற்றும்பொருட்டு பூமி யின் அர்தங்கள் மட்டும் மின்னவேக்காட்டிலும் வேகமாய்ப்பறர்து செல்வார்கள். சம்மன சுகள் மனிதருக்குத் தேவ ஸ்தாபைதிக ளாகவும் விழிப்புள்ள பாதுகாவலராகவும் இருக்கிருர்கள் என்றும், இராச்சியங்கள் மாகாணங்கள் பட்டினங்கள் முதலியவைகளுக்கு காவலாளிகளாயிருக்கிறுர்களென் அம் வேதமான அநமக்குப் போ திக்கின்றது. சம்மனசுகள் மனிதரோடு சம்பாஷிக்கிறதாகவும் சருவேசு ஏனுடைய கற்பணேகளேயும் தேவ இரக்கத்தையும் தேவ நீதியையும் அவர்களுக்குத் தெரிவிக்கிறதாகவும் வேதாகமக்கில் பற்பல இடங்களில் தெளிவாய்க்காணக்கிடக்கின்றது.

இங்கே சொல்லப்பட்ட வெவ்வேருன தொழில்கள் எல்லாச் சம்மன சுகளுக்கும் பொதுவாயிருப்பினும், கமது ஆயுசுபரியர்தம் கம்மைப் பாதுகாக்கவும் ஆதரிக்கவும் சருவேசான் சில தேவதூதர் களுக்கு விசேஷ உத்தியோகங் கொடுத்திருக்கிருர். இவர்களுக் குக் காவலான சம்மனசுகள் என்று பெயர். இவர்கள் கமக்காகச் சருவேசுரனிடத்தில் மனுப்பேசுகிருர்கள். கமக்கு வேண்டிய ஞான வெளிச்சத்தையும் வரப்பிரசாதங்களேயும் அவரிடத்தில் மன்றுடிக்கேட்கிருர்கள். இறப்பியேல் என்னுக் தேவதூதன் தொ பியாஸ் என்பவருக்குக் தெரிவி த்த துபோல, இவர்கள் நம்முடைய செபங்களேயும் சருவேசு சனுக்கு ஒப்புக்கொடுக்கிருர்கள். இவர் கள் பிசாசின் தர்திர சோதணேகளில் நம்மைத் தயிரியப்படுத்து கிருர்கள். ஆபத் துகளில் நம்மைப் பாதுகாத்துத் தீமைகளில் நின் அநம்மை இரட்டுக்கிருர்கள். காவலான சம்மன சுகள் உண்டு என்பதையும் அவர்கள் நம்மைப் பாதுகாத் துக்கொண்டு வருகிருர்க ளென்பதையும் அவர்கள் நம்மைப் பாதுகாத் துக்கொண்டு வருகிருர்க ளென்பதையும் தெளிவாய்க்காண்பிக்கும் அத் தாட்சிகள் வேதாகம தூல் அடங்க லுங் காணப்படுகின்றன. ஒவ்வொரு சன த் துக்கும், ஒவ்வொரு மாகாணத் துக்கும், ஒவ்வொரு பட்டினத் துக்கும், ஒவ் வொரு சபைக்கும் ஒவ்வொரு காவலான சம்மனசு உண்டென் அ வேத நூலாகிரியர் வித் துவான்கள் ஆகியவர்களுக்குட் பெரும்பா லார் எண் ணுகிருர்கள்

138. (V) போதுவாக எல்லாத் தேவதூதர்மட்டி லும் வீசேஷமாகக் காவலான சம்மனசுகள் மட்டிலும் நமக்குள்ள கடமைகள் எவையெனில் 1-வது, அவர்களுடைய சமுகத்துக்கு அயோக்கியமும் மகிமைக் குறைவுமாயுள்ள யாவற் றையும் விலக்கி அவர்களேச் சங்கிப்பதும், 2-வது, அவர்களிடத் தேற் பத்திசெய்து அவர்களுடைய பாதுகாவலில் முழுகம்பிக்கை வைப்பதும், 3-வது, தந்திரசோதனேகளிலும் ஆபத்தான மற்றச் சமையங்களிலும் அவர்களேகோக்கி மன்றுடுவதும், 4-வது, அவர் கள் மனதில் உண்டாக்கும் கல்ல எண்ணங்களேச் சுமுத்திரையாய் அதுசரிப்பதும், 5-வது, அவர்களிடத்திலிருக்து காம் பெற்றுக் கொள்ளும் கன்மைகளுக்காக அவர்களுக்கு கன்றியறிதல் காண் பித்துக்கொண்டு வருவதுமாம்.

139. தேவதூதின் வேவ்வேறன வரிசைகள். தங்கள் சிருட்டிகர்த்தாவுக்குப் பிரமாணிக்கமாயிருந்த சம்மனசுகளின் தொகையோ கணிக்கப்படாதது என்பது நிச்சயம். இந்தச் சம் மன சுகளெல்லாம் மூன் று பெரும்வகுப்பாய்ப் பிரித்து எண்ணப்படு வார்கள். தேவ ஏவல்களேச் சருவேசுரனிடத்திலிருந்து நோகப் பெற்றுக்கொள்ளுகிறவர்கள் முதல்வகுப்புக்கும், இவர்களால் அத் தேவ ஏவல்களே த் தெரிவிக்கப் பெற்றுக்கொள்ளுகிறவர்கள் இரண்டாம் வகுப்புக்கும், அவைகளே மணிதருக்கு அறிவிக்கிறவர்கள் மூன்றும் வகுப்புக்கும் சேர்ந்தவர்களென்னப்படுவார்கள். இதன்றி ஒவ்வொரு வகுப்பிலும், இன்னும் மும்மூன்று பிரிவாம் என்பர். முதல்வகுப்பைச்சேர்ந்த மூன்று பிரிவாரும் முறையே பத்திசுவர்லகர், ஞானுதிக்கர், பத்திராசனர் என்று அழைக்கப்படுகிறுர்கள். இரண்டாம் வகுப்பைச் சேர்ந்த மூன்று பிரிவாரும் முறையே நாத

கிருத்தியர் சத்துவர் பலவத்தர் என்று சொல்லப்படுகிறுர்கள். மூன்றும் வகுப்பைச்சேர்க்க மூன்று பிரிவாரும் முறையே பாரக மிகர், அதிதூதர், தூதர் என்று பெயரடைவார்கள். அதிதூத ருக்குள் மூன்றுபேருடைய காமங்களே மாத்திரம் வேதாகமம் கமக்குத் தெரிவிக்கின்றது. முதலாம் அதிதூதனுக்கு மிக்கேல் என்று பெயர். இதற்கு சருவேசுரனுக்கு ஒப்பானவர் யார் என்று அர்த்தமாம். இரண்டாம் அதிதூதனுக்கு இறப்பியேல் என்று பெயர். இதற்குத் தேவ அவுஷதம் என்று அர்த்தமாம். முன் ரும் அதிதாதனுக்கு தேவ வல்லமையென்று அர்த்தமுள்ள கபிரி யேல் என்று பெயர். இவர் தானியேல் தீர்க்க தரிசிக்கும் ஸ்காபக அருளப்பரின் பிதாவாகிய யக்கரியா சுக்குர் தோன்றித் தேவ திரு வுளத்தை அவர்களுக்கு அறிவித்தார். தேவ திருச்சுதனின் மனுஷாவதாரத்தைத் தெரிவித்து அர்ச். கன்னிமரியம்மாளுக்கு மங்களங்கூறினவரும் இவரே. மேலே சொன்ன ஒன்பது வகுப் பான சம்மன சுகளுங் கூடியசபைக்கு வவிலாச சபைபென்றும் வானேர் நவகணங்களென் அம் பெயர்.

## 2-ம் பிரிவு

#### மனிதன் பேரில்

140. (I) மனிதனுடைய சிருட்டிப்பு. ஆதியாகம் நூலா கிரியார்கிய மோசேசு எழுதியபடி சருவேசான் வரனத்தையும் பூமியையும் வெளிச்சீத்தையும் சோதிமண்டலங்களேயும் புல் பூண்டு விருக்ஷங்களேயும் மிருக்கிவன்களேயும் கிருட்டித்தபின்பு: நம்முடைய சாயலாகவும் நம்முடைய உருவத்தின்படியும் மனிதனே உண்டாக்குவோமாக, அவன் சமுத்திரங்களின் மச்சங்களேயும் ஆகாயத்துப் பறவைகளேயும் மிருக்கிவன்களேயும் பூமி அனேத்தையும் பூமியின்மேல் ஊரும் சகல ஊர்வனவையும் ஆளக்கடவான் (ஆதி. 1.) என்று வசனித்து மனிதனுடைய சரீரத்தைப் பூமியின் மண்ணுல் உருவாக்கி சிவ சுவாசத்தை அவன் நாசியிலே விட்டார்; அப்போது மனிதன் உயிருள்ள சிவாத்துமாவானன். மீளவும் சருவேசுரன்: மனிதன் ஒன்றியாயிருக்கிறது நல்லதல்ல, அவனுக்கு ஒப்பான ஒரு துணேவியை உண்டாக்கக்கட்கோம் என்று கூறி, ஆதாமுக்கு அயர்க்க நித்தினாயை அனுப்பி அவர் உறக்க மாயிருக்கும்போது அவருடைய விலா எலும்புகளில் ஒன்றை

யெடுத்து அந்த இடத்தைத் தசையிலை அடைத்தார். எடுத்த . எலும்பைக்கொண்டு பின்பு ஒரு ஸ்திரியை உண்டாக்கி அவளே ஆதாமுக்குத் துணேவியாகக்கொடுத்தார். (ஆதி. 2)

141. மானிட கிருட்டிப்பை விபரிக்கும் இந்த வர்த்தமா ன த்தைக்கொண்டு நாம் தெளிர் துகொள்ள த் தகுங் காரியங்கள் பல வுண்டு. 1-வ த, சருவேசுரன் மற்றச் சிருட்டி வகைகளேயெல் லாம் தமது திருவுளர்கின் ஒரேயொரு முயற்கியால் உண்டாக்கி யருளினர். அவ்வப்பொருள் உண்டாகக்கடவதென்ற அவர் வசனித்தமுறையே எல்லா முண்டாயிற்று. மனிகணே உண்டாக்க வேண்டியபோகோவெனில், போசுவே என்னும் மகாபண்டி தர் உரைத்தவண்ணம், கிருட்டி கர்த்தாவானவர் தாம் செய்யப்பகுக் தொழிலான ந மற்றெல்லாத் தொழில்களிலும் மிக முக்கியமான தென்று நமக்குக் தெளிவாகும் பொருட்டுத் தம்மிற்றுமே அலோ சிப்பவராகத் தோன்றிஞர். 2-வது, மானிட சிருட்டிப்பை கோக் கும்போது மனிதனைவன் மண்ணுல் உருவாக்கப்பட்ட ஒரு சரீர மும் தேவசாயலேக்கொண்ட ஒரு அன் மாவுங்கூடிய வஸ்து வென்பது தெளிவாகின்றது. மனிதனுடைய சரீரம் தன் மகிமை பொருந்திய உருவத்தாலும் வானத்தைகொக்கும் நிடிர்ந்த முகத் தாலும் மற்றச் சிவபிராணிகளின் உடல்களேக் காட்டிலும் உர்ந்த மகத்துவம் பூண்டதாயிருப்பினும், மற்ற மிருகங்களின் உடல்களேப் போலவே தானும் அழிவுக்குரியதென்பது நிச்சயம். அயினும், தன்னிட்டமாப் யாதொன்றை விரும்பவும் வெறுக்கவும் நிணக்கவும் கியாயமாராயவும் முடிவுகட்டவும் கூடிய அறிவுள்ள சித்தா கிய ஆத்துமாவே மனிதண மற்ற மிருகசா திகளினின் அம் விசே ஷித்துக் காண்டுக்கின்றது. இங்கே சொன்ன ஞான தத்துவங்க ளின் நிமித்தமே மனிதன் தேவசாயலேப் பூண்டவளுயிருக்கிறுன். அதாவது, புத்தி சித்தம் சுவாதீனம் உடையவனுப், அழிவின்றிய வனுப், அறிவினுலும் அன்பினுலும் கடவுகோப்போல் சிவிக்கக் கூடியவனுபிருக்கிறுன். இதுபற்றியே சிருட்டி கர்த்தாவரனவர் மானிட அன்மாவை உண்டாக்குகையிற் தமதுசுவாசத்தை அவன் நாசியில் விட்டார் என்று உருவகப்படுத்திச் சொல்லியிருக்கிறது. மனி தனைவன் சரீரமும் அசரீரமும் எனும் வெவ்வேருன இரண்டு பொருட்களால் ஆக்கப்பட்டவளுபினம், அவ்விருபொருட்களும் தம் முள் அக்கியோக்கிய ஐக்கியம் பூண்டவைகளாயிருப்ப தால் அவன் ஒரே ஆளும் ஒரே சுபாவுமுமன்றி பலசுபாவங்களும் பல ஆட்களும் அல்லவென்றும், ஆக்குமம் சரீரத்தை ஆளவும் சரீரம் அத்துமத்துக்குக் கிழ்ப்படிக்து ஏவல்செய்யவும் வேண்டு

மென்று சிருட்டிகர்த்தா நிருபித்திருக்கிருரென்றும் தெளிர்து கொள்ளவேண்டும். 3-வது, சருவேசுரன் மனி தண உண்டாக்கின போது அவனே உலகத்துக்கு அரசதை ஏற்படுத்திச் சகல சிவசெர் துக்களேயும் அவனுடைய அதிகாரத் துக்குள் அமைத் து அவைகளே ஆண்டு கடத் தம் வல்லமையையும் அவனுக்குக்கொடுத்து அவை' கள் சுபாவமாய் அவனுக்குக் சேழ்ப்படிக்கிருக்கவும் செய்தார். தாம் இவ்வாறு மனிதனே உலகத்துக்கு அரசுகை ஏற்பத்தின தற்கு ஓர் அறிகுறியாகவே கர்த்தர் சகல மிருக செர்துகளேயும் ஆதாம் முன்பாக வாப்பண்ணி இவர் அவைகளுள் ஒவ்வொன்றிற்கும் அத ன தன் சுபாவம் குணம் கியதிகளுக்கேற்ற காமங்களேயிடப்பண்ணி ஞர். 4-வது, சருவேசுரன் மனிதனுக்குத் தூண்வியாக அவனு டைய உடலிலிருக்கே ஒரு ஸ்கிரியைச் சிருட்டித்துக் கொடுத்த தினுல் பெண்ணுனவள், ஆண்மகன் தன்னேக்காட்டிலும் மேம்பா படையவனென்பதை விளங்கிக்கொள்ளவேண்டுமென்றும், ஆண் மகனைவன் தான் பெண்மகளேச் சிரேகித்து ஆதரிக்கக் கட மை பூண்டவனென்பதை உணர்க் துகொள்ள வேண்டுமென் அம், ஆணும் பெண்ணுமாகிய இருவரும் விவாகஞ் செய்துகொண் டால் அவர்களுக்கிடையில் இருக்கவேண்டிய ஒற்றுமை நயத் தைத் தெளிர் துகொள்ளவேண்டுமென் அம் காண்பி த்தருளினர்.

142. (II) ஆத்துமத்தின் சித்துத்தன்மை. மனிதனுடைய ஆத்தமமானது உடலோடுகூடிய உயிரேயன்றி உடலினின்றும் வேளுகிய ஒரு சித்தப்பொருள் அல்லவென்று சாதிப்பாரும் சில ருண்டு. இவர்களுக்குச் சடவாதிகளென்று பெயர். (சடம் என்பது சித்து அல்லாத பொருள்). மானிட அத்துமமான து சித் துப் பொருளென்றும், அது சடத்தினின்றும் முழு தும் வேளுன து என்றம் புத்தி ஒன்றைமாத்திரம் கொண்டு திருஷ்டார் தப்படுத் திக் காண்பித்தல் எளிது. எவ்வாறெனில், நாம் யாதொன்றை கிணக்கவும், நம்முடைய எண்ணங்களே ஒன்றேடொன்ற ஒப்பிட் டுப்பார்க்கவும், ஒன்றை நிதானிக்கவும், ஒன்றின்மேல் நியாயமாரா யவும், நமக்கு இஷ்டமானபோதும் இஷ்டமானபடியும் யாதொ ன்றை விரும்பவும், யாதொன்றைச்செய்யவுங் கூடியவர்களாயிருக் கிறேமென்று நாமே உணர்க்து கொள்ளுகிறேம். இத்தன்மை யான கிரியைகளோ மனித ஆத்துமமானது உடலின் பஞ்சேந்திரி யங்களிற் தங்கியிராத மேலான தொழில்களே ச் செய்யும் வன்மை உடையது என்று காட்டுகின்றன. பஞ்சேந்திரியங்களோடு கட் ப்பட்டு அவைகளுக்குரிய பார்வை கேள்வி முதலியவைகளே மட்டுஞ் செய்கிற மிருகங்களுடைய உயிர், உடலோடு முழு தம் சம் பந்தப்பட்டு உடலுக்குரிய கிரியைகளே மாத்திரம் செய்கிறதினை,

உடல் அழிய அது தானும் அழிர் துபோம். மனி த ஆத் தமமோ, . உடலோடு கூட இருர் தானும் உடலுக்கு மேற்பட்ட கிரியைகளே யும் செய்கின் றமையால், உடல் அழியும்போ து தான் அழியாமல் நிஃபெறும். ஆகலால், அது ஒரு சித்துப்பொருளே என்று முடிப்பது அவசியம்.

இவ்வாறே வேதாசமமும் திருச்சபையும் போதிக்கின்றன. இவ்வாறே வேதபாரகர் அணேவரும் ஒருவாய்ப்பட நிச்சயித்திருக் கிருர்கள். ஆத் தமமான து சித் துப்பொருளென்பது, கடவுள் உண் டென்பதைப்போல, உலகத்தில் எக்காலத்திலும் நிலேபெற்ற ஒரு சா தாரண விசுவாசமாம். ஆத் துமமும் சரீரமும் அதாவது, சித்துப் பொருளும் சடப்பொருளும், ஒன்றல்ல, அவை தம்முள் வெவ்வேறு னவைகளேயென்பது அவனவன் தன்தன் உள்ளத்திலேயும் உணர்க் துகொள்ளக்கூடிய சத்தியமாம். பூர்வகாலத்தில் நீசமிருக்செக்து களுக்குத் தேவாரா தண்செய் துகொண்டுவக்க சனங்களுள்ளேதா னும் யாதொண்றை நிணக்கக்கூடிய சத்துவம் சடப்பொருளுக்கு உண்டென்றுவது, மனி தனைவன் தன்னுடலின் அந்தசுக்தத்தால் மாத்திரம் நீச செக்துக்களுக்கு மேற்பட்டவன் என்றுவது கைக் கொண்டுவக்கவர்களே எங்காவது கண்டதுமில்லே கேட்ட தமில்லே.

143. (III) ஆத்துமத்தின் சுயாதீனம். மனிதனுக் குச் சுயாதீனம் இல்லே என்று சாதிப்பவர்களுக்கு விதிவாதிகள் என்று பெயர். மனிதனுக்குப் பூரண சுயாதீன்ம் உண்டென்ப தற்கு உள்ள அசையாத அத்தாட்சி எல்லா மனிதரிடத்திலும் விளங்கும் உள்ளுணர்ச்சியேயாம். கடக்கவும் தரித்து கிற்கவும், பேசவும் மோனமாயிருக்கவும், நன்மையைச்செப்யவும், திமை யைப்புரியவும் தங்களுக்கு இஷ்டம் உண்டென்று எல்லா மனித ருக் தம்மிற்றுனே உணர்க் துகொள்ளுகிறுர்கள். ஆதலால், மனி த னுக்குச் சுயாதீனம் உண்டோ என்று சந்தேகிக்கிறவீனயும் இல்லே பென்று மறுக்கிறவண்யும் சுத்தப் பயித்தியகாரன் என்றே சொல் லவேண்டும். மனி தனுக்குத் தன்னிஷ்டம் இல்லேயெனில், ஒழுக்க விதிகளெல்லாம் வியர்த்தமாகும். தீமையைச் செய்யா தபடி ஒரு வணேத் தடுக்க அவைகளாலாகாது; ஒருவணேக்கொண்டு நன்மை பைச் செய்விக்கவும் அவைகளாற்கூடாது. ஏனெனில், அவன் விரும்பியபடி ஒழுக விதிவசம் இடங்கொடாது, அப்படியாயின் ஒழுக்கமுறைக்கடுத்த நன்மை திமை இரண்டிற்கும் இடையில் யாதொரு பேதமுமில்லே என்று முடியும். தன்னிஷ்டமின்றிக் கட்டாயத்தாற் செய்யப்பட்டதும் தவிர்க்கப்பட்டதும் ஆகிய எவ்வி த கிரியையாயினும் ஒழுக்கமுறைப்படி நற்கிரியை என்றுவ து

தர்க்கிரியை என்றுவது சொல்லப்படாது. சூரியன் தன் கிரணங் களால் சமக்குப் பிரகாசத்தையும் உஷ்ணத்தையுங் கொடுப்பதி னுல் அது ஒரு புண்ணியக் கிரியையைச் செய்சின்றது என்று சொல்லத்தகுமோ? இடியேறுனது ஒருவீணக்கொன்றுவிட்டதி ஞல் அல்லது ஒரு வீட்டைச் சுட்டெரித்ததினுல் அது ஒரு பாவக் கிரியையைப் புரிந்ததென்று கூறுவதெவ்வாறு? மெய்யறிவானது இத்தன்மையான அபத்தங்களேத் தள்ளிவிட்டு, மிருகசாதிகளுக் கில்லாத சுயாதீனம் மணிதனிடத்தில் அகத்தியமாய் உண்டென் றும், அவன் தன் சுயாதீனத்தை நல்லவழியில் செலுக்குவதினுல் புண்ணியவானுகவும் தீயவழியிற் செலுத்துவதினுல் பாவியரகவும் இருப்பானென்றும் போதிக்கின்றது.

144. (IV) ஆத்துமத்தின் அழியாமை. மானிட ஆத்தும மானது பகுக்கக்கூடாத சித்தப்பொருளாக இருப்பதால் அத அழிவில்லா ததாம். சடப்பொருளோ தன் உறப்புகள் குடுக்கு கெடு வதினை தானும் கெடும். ஆத்தமத் துக்கு உறப்புகளில்லே. ஆத லால் அது தன் சுபாவமுறைப்படி அழிவில்லா ததேயாம். அன்றியும் கடவுள் நீதிபாயிருக்கின்றமையால் பாவத்திற்கு ஆக்கினயும் புண் ணியத்திற்குச் சம்பாவணயுங்கொடுப்பது அவசியம். அவ்வாறிருக் கப் பாவ புண்ணியங்களுக்கேற்ற ஆக்கிண சம்பாவினகள் இவ்வுல கத்திற் பெரும்பாலும் கிடைக்கிறதில்வே என்பது பிரத்தியக்ஷம். அம்மட்டோ! புண்ணியத்தைச் செய்தவன் அவமான துபைங்களே யும் பாவத்தைப் புரிர்தவன் வெகுமான சுகங்களேயும் இம்மையில் அனுபவிக்கக் காண்கிறேம். ஆகலால் வரம்பில்லா நீ தியையுடைய கடவுளானவர் வேளெரு சிவியத்தில் புண்ணிய பாவங்களுக்கேற்ற சம்பாவனே ஆக்கினகளே நிருபிப்பார் என்று ஒத்துக்கொள்வது அவசியம். இங்கே சொன்ன கியாயங்களே ஆதாரமாய்க் கொண் டே எல்லாக் காலத்திலும் எல்லாச் சாதியாரும் மனித ஆத்துமம் அழியாது அதற்கு மறுமைச் சிவியம் உண்டு என்றும் சத்தியத் தைக் கைக்கொண்டு வந்தார்கள். மறுமைச் சீவியம் ஒன்று உண்டென்றும் விசுவாசமானது புண்ணியத்திற்குச் சம்பாவண அளிப்பவரும் பாவத்திற்கு ஆக்கின இடுபவருமாகிய கடவுள் ஒரு வர் இருக்கிருர் என்னும் சாதாரண விசுவாசத்தோடு அகத்திய மாய்ச் சேர்ந்திருந்தது என்பதை விளக்கும் அத்தாட்சிகள் எல லா த் தேசங்களிலும் எல்லாக் காலங்களிலும் தெளிவாய்க் காணப் படுகின்றன.

145. (V) எல்லாச் சாதியாருக்கும் உள்ள ஏக உற் பத்தி. ஆதி மனிதனுக்கு ஆதாம் என்று பெயர். இப் பெயருக்கு

அர்த்தம் என்னவெனில், செம்மண் அல்ல து செம்பூமி என்பர். ஆதிமனி தனுடைய தேகம் மண்ணுல் சிருட்டிக்கப்பட்ட தினுல் இப்பெயர் அவருக்கு உண்டாயிற்றுப்போலும் அதி மனுஷிக்கு ஏவாள் என்று பெயர். ஏவாள் என்பது சீவன் அல்ல து சீவியத்தி ் ஹாற்று அல்லது சினியத்தின் தாய் என்னும் அர்த்தத்தைக்கொ டுக்கும். ஆதாமும் ஏவாளும் மனுக்குலத்தின் ஆதி பிதா மாதாக் கள் என்று அழைக்கப்படுகிறுர்கள். ஏனெனில், சகல மனி தரும் இவ் விருவரிலும் இருக்கே பிறக்கிருர்கள். இவ்வாறே வேதாகம நூலும் திட்டமாய்ப் போதிக்கின்றது. இவ்வாறே சரித்திர ஆசி ரியர்களும் வேதசரன் திரிகளும் ஒத்துக்கூறுகிருர்கள். ஆதலால் ஆதாம் கிருட்டிக்கப்படுமுன் மணிதர் இருந்தார்கள் என்ற தப்ப றையாய்ச் சாடுப்பவர்களாசிய பூர்வ ஆகாமித்தர் என்பவர்களேத் திருச்சபையான து படுதர் என்று சபித்துத் தள்ளிவிட்டது. பூமி யிலுள்ள வெவ்வேறு சாதியாருக்கு வெவ்வேருன நிறம் இருப்ப தற்குக் காரணங்கள் அகேகம். அவை: கேசசுவாத்தியம், சிர் திருத்தம், ஒழுக்கம், உணவு, பற்பலகோப்கள், மன தக்கடுத்த அகோகோகே விஷயங்கள், தேகத்துக்கடுத்த நாநாவித இடை யூறுகள் முதலியனவாம். இக்காசணங்கள்பற்றியே மனி தர் முன்பு தனித்தனியாகவும் பின்பு மொத்தமாகவும் நிறவேறபாட் டை அடைந்து கொள்ளுகிறுர்கள். அதலால் அவ்வச்சாதியாரு டைய நிறவேற்றுமையான து அவ்வச்சா தியாருடைய அதி உற்பத் தியும் வெவ்வேறுன் தென்று காண்பியாது. உஷ்ணம் மீதியாயுள்ள தேசங்களில் வசிப்பவர்கள் கருமைநிறம் உடையவர்களாகவும், உஷ் ணம் சமமாயுள்ள தேசங்களில் வசிப்பவர்கள் கபில நிறம் உடைய வர்களாகவும், உஷ்ணிம் தணிவாயுள்ள தேசங்களில் வசிப்பவர்கள் வெண்மை சிறம் உடையவர்களாகவும் இருப்பார்கள். முக இரே கைகளோ பெரும்பாலும் சிர்திருத்தத்தைப்பற்றியே உண்டாகும்.

146. (VI) ஆதாம் ஏவாள் என்பவர்களின் ஆதிஸ்திதி. சருவேசான் மனிதீனத் தமது சாயலாகவும், புத்தி தன் னிஷ்டங்கள் உள்ள ஓர் வஸ்துவாகவும் சிருட்டித் தபோதே, அவர் அவனுக்கு யாதேனும் ஒரு பாக்கியம் நிரூபியாமல்விடு தல கூடாது. மனிதனுக்குக் கிடைக்கக்கூடிய பாக்கியங்கள் இரு வகைப்படும். அவற்றுள் ஒன்று சுபாவமான பாக்கியம் என்றும், மற்றது சுபாவத்துக்கு மேலான பாக்கியம் என்றும் பெயர்பெறும். மனிதனுக்குக் குண்று உரிமையாயுள்ளபாக்கியம் சுபாவமானபாக்கியம் என்னப்படும். அது அவனுடைய சுபாவத்தோடு அகத்திய சம்பர்தம் பூண்டதும், அவன் தன் சுபாவ சக்தியால் அதாவது தன்

புத்தியாலும் சித்தத்தாலும் பெலத்தாலும் சேகரித்துக் கொள் ளக் கூடிய துமாம். சுபாவத்திற்கு மேலான பாக்கியம் என்பது மனி தனுடைய சுபாவத்தின் தேவைக்கு மேற்பட்ட பாக்கியமாம். அதாவது: மனிதனுக்கு அவன் சுபாவத்தினிமித்தமாகவும், அவன் ஓர் சரீரத்தோடு புத்தி<mark>யுள்</mark>ள ஆத்துமமுங் கூடிய வஸ்துவாயிருக்கி ருன் என்றபடியாலும் வசவேண்டிய தல்லாத ஒரு பாக்கியமாம். அதை மனித சுபாவ ஏதுக்களால் மாத்திரம் அடைக்து கொள்ளு தலுங் கூடாது. இங்கே காட்டிய இருவித அந்தஸ் துகளுள் ஒன் றில் அதாவது சுபாவ அர்தஸ்திலேனும் சுபாவத்திற்கு மேற்பட்ட தான பரிசுத்த அந்தஸ் திலேனும் சருவேசான் மனிதனே உண் டாக்கிவைக்கக்கூடியதாயிருந்தது. பாவம் இல்லாததும், தேவ வரப்பிரசாதம் இல்லாததும், அசாபாசத்தோடும் பகி தாகம் பிணி மாணம் முதலான துன்பங்களோடும் கூடியதுமாகிய ஸ்திதியே சுபாவ அர்தள்து என்று சொல்லப்படும். இர்த அர்தள்தில மனிதன் சிருட்டிக்கப்பட்டிருந்தால் அவன் சுபாவமான பாக்கியத் திற்கே, அதாவது சருவேசு வீன முகமுகமாய்த் தரிசித்த அநப விப்பதாகிய பேரின்பபாக்கியமல்லா ததாகிய ஓர்வித பாக்கியத்திற் கே கியமிக்கப்பட்டிருப்பான். இப்பாக்கியமான து மோக்ஷத் திலே சருவேசு 2ண முகமுகமாய்த் தரிசித்த அநபவிக்கும் பேரின்பபாக் கியத்திற்கு மிகவும் கீழ்த்தாமான தென்பது பிரத்தியக்ஷம். சுபா வத்திற்கு மேலான பரிசுத்த அந்தஸ்து அவது என்னவெனில்: இஷ்டப்பிரசா தத்தோடு கூடியதும் அசாபாசங்களில் துன்பதுரி தங்களில் மாணம் ஆகியவைகளினின்று நீங்கியதுமான ஸ்திதி யாம். இவ்வர்தள் திலே சிருட்டிக்கப்பட்ட மனிதனே எனில் மோக் த்திலே சருவேசுர்ண முகமுகமாப் த் தரிசுக்கவும் அவரோடு கூட இருக்து பேரின்பபாக்கியத்தை அறபவிக்கவும் கியமிக்கப் பட்டவளுபிருப்பான். சருவேசுரன் மனி தணேச் சுபாவமான அக் தஸ்திற்றுன் உண்டாக்கிவைக்கவும், அவனேர் புத்தியுள்ள கிருட் டியாகையால் அவனுடைய சுபாவத்தினிமித்தம் அவனுக்கு அகத் தியமாய்க் கொடுக்கவேண்டியவைகளே மாத்திரம் கொடுக்கவுங் கூடியவராயிருக்தாலும், அவ்வா று செய்யாமல், சுபாவத்திற்கு . மேலான அர்தஸ்திலே அவனேச் சிருட்டித்துவைக்கத் திருவுள மானர்.

147. ஆகாமும் ஏவாளும் சுபாவத்திற்கு மேலான பரிசுத்த அந்தஸ்திற்றுன் கிருட்டிக்கப்பட்டிருந்தார்களென்பது விசுவாச சத்தியமாம். அவர்கள் இந்தப் பாக்கியமான அந்தஸ்திற்கு உரிய மேலான சுதந்தாங்களால் அலங்கரிக்கப்பட்டிருந்தார்கள்

என்று வேதநூல்களும் பாம்பரையும் திருச்சபைப் போதகமும் அத்தாட்சி பகருகின்றன. 1-வது, அவர்களுடைய புத்தியான து அறியாமைஎன்னும் அர் தகாரம் நீங்கித் தெளிர் த அறிவால் அலங் கரிக்கப்பட்டிருந்தது. தங்கள் புத்தி கொள்ளக்கூடியவைகளும், தங்கள் அர்தஸ்துக்கு ஏற்றவைகளுமான உலக அறிவுகளேயும் ஞான அறிவுகளேயும் அவர்கள் பெற்றிருந்தார்கள். 2-வது, அவர் களுடைய ஆத்தமமான த பரிசுத்தத்தினைம் இஷ்டப்பிரசாதத் தினையம் அலங்கரிக்கப்பட்டிருர்தது. 3-வது, ஆசாபாசத்தை அடக்கி ஆளுவதற்குவேண்டிய புண்ணியத்தால் அலங்கரிக்கப்பட் டிருந்தார்கள். அவர்கள் நல்லவர்களாயிருந்தார்கள். நன்மைக் குச் சார்புள்ளவர்களாயும் திமைக்குச் சார்பில்லா தவர்களாயும் விளங்கிஞர்கள். 4-வது, அவர்கள் மாணத்துக்காவது வேறெவ் வித நிர்ப்பாக்கியங்களுக்காவது ஏதுவாக்கப்பட்டவர்களாயிருக்க வில்லே. ஏனெனில், வேத வாக்கியத்தில் (ரோ. 5-ம் அதி.) சொல் லியிருக்கிற பிரகாரம், மாணமான து பாவத்தினியித்தமே மனித ருள் நழைந்தது. அவர்கள் துக்கம், பிணி, பலவீனம், காலக் கொடுமை முதலிய வாதைகளுக்கு எட்டா தவர்களாயிருக் தார்கள். கெடு தலில்லாத பாக்கியமே அவர்களுடைய பங்கு. அவர்கள் தங்கள் சிருட்டிகரைச் சிகேகித்துக்கொண்டிருக்தார்கள். சிருட்டி கரும் அவர்களேச் சிகேகித் துக்கொண்டிருக்தார். 5-வது, அவர்கள் சருவேசு வீன முகமுகமாய்த் தரிகிக்கும் மகிமைப் பிரதாபத்தின் வீடாகிய மோக்ஷத்தில் நித்திய பேரின்பபாக்கியத்துக்கு நியமிக் கப்பட்டிருந்தார்கள். அவர் வெளிப்படும்போது அவர் இருக்கிற வண்ணமாகவே நாம் அவரைத் தரிசிப்பதினுல் அவருக்கு ஒப்பா யிருப்போம் என்ற அறிர் திருக்கிரேமென்ற அர்ச். அருளப்பர் 1-ம் நிருபம் 3-ம் அதிகாரத்திற் சொல்லியிருக்கிறதைக் கண்டுகொ ள்க. ஆதலால் நம்முடைய ஆதித்தாய் தந்தையானவர்கள் இவ் வுலகத்தில் இன்பசுகத்தோடு சிலகாலம் சிவித்தபின்பு மாணமடை யாமல் முத்தி அடைக்து அங்கே பேரின்பத்தில் வாழவேண்டிய வர்களாகச் சிருட்டிக்கப்பட்டிருக் தார்கள்.

148. ஆகாமும் ஏவாளும் கிருட்டிக்கப்பட்டபோது பாதீசு நர்தாவனத்திலே குடியிருத்தப்பட்டார்கள். பாதீசு நர்தாவன மானது, நம்முடைய ஆதித்தாய் தர்தையருக்குப் பிரயோசனமும் இன்பமுமாயிருக்கும்படி சருவேசுரன் சகலவித விருட்சங்களா அம் மலர்ச் செடிகொடிகளாலும் அலங்கரித்து உண்டாக்கிவைத்த ஓர் தோட்டமாம். பாதீசு நர்தாவனத்தைக் காவல்செய்தலும் அ தைத் திருத்துதலுமே அவர்களுக்கிருர்த ஒபேயொரு அலுவலாம். ச. த.—10. சிருட்டிகர் தாமே அவர்களுக்கு இவ்வலுவலேக் கற்பித்தருளினர். ஆயினும் இவ்வலுவலான த அவர்களுக்குக் கஸ்தி ஆயாசங்களுக் கல்ல இன்பமான காலப்போக்குக்கே ஒர் ஏதுவாயிருந்தது.



# 9-ம் அதிகாரம்

மனிதனுடைய கேடும், சென்ம பாவமும், இரட்சகரைப்பற்றிய வாக்குத்தத்தமும்

1-ம் பிரிவு

#### மனிதனுடைய கேடு

1-வது, அக்கேட்டின் வரலாறு. 2 வது அதலை் வினேந்தபயன்கள்.

149. 1-வது, மனிதனுடைய கேட்டின்வரலாறு. சரு வேசுரன் மனிதனுக்கு இம்மையில் சுகபாக்கியத்தையும் மறுமையில் மகிமைப்பிரதாபத்தையும் நிரூபித்தபோது, ஈம்முடைய ஆதி பிதா மாதாக்கள் தங்கள் மனச் சுதந்தரத்தை ஈல்வழியில் நிறுத்தி தமக்கு எல்லாவற்றிலும் கீழ்ப்படிவதிஞல் மாத்திரமே தங்கள் பரிசுத்த அந்தண்டுல் நிலேபெற்று மோக்கபேரின்பத்தைச் சுதந் தரித்துக்கொள்ள வேண்டும் என்று சித்தமாயிருந்தார். ஆதலால், தாமே அவர்களுக்கு ஏகாதி கர்த்தர் என்றதைக் காண்பித்து, அவர்களுடைய கீழ்ப்படிதல் விளங்கும்படியாக ஒர் எளிதான கற் பணேயை அவர்களுக்குக்கொடுக்கத் திருவுளமானுர்.

ார் தாவன த் கின் மத் தியில் மற்றவைகளிலும் பார்க்க விசே ஷம் பெற்ற இரண்டு விருட்சங்கள் நின்றன. அவற்றுள் ஒன்றுக் குச் சினியவிருட்சம் என்று பெயர். ஏனெனில், அதின் கனியான து, தன்னே உண்பவர்களுக்குச் சரவுவராமற்காக்கத் தக்க சத் துவ முடைய தாயிருர் தது. மற்ற தற்கு ான்மை திமை அறியும் விருட் சம் என்று பெயர். ஏனெனில், இதின் கனியை உண்ணுமல்விடு வதினைலேயே ஆதாமும் ஏவாளும் நன்மையில் நிலேகொள்ளவும் திமையினின்று விலகவும் கூடியவர்களாயிருர் தார்கள். சருவே சரன் மற்றெல்லா மரங்களின் கனிகளேயும் உண்ணலாம் என்று ஆதாம் ஏவாளுக்கு உத் தாவுபண்ணியபோதே நன்மை திமையை அறியும் மரத்தின் கனியை உண்டாற் சாவுவரும் என்று அவர்

களுக்குத் தெரிவித்து, அதை ஒருபோதம் உண்ணவேண்டாம் என்று விலக்கி, இவ்வாறே அவர்களேயும் அவர்களுடைய சர்ததி யாரையும் பரிசுத்தமும் பாக்கியமுமான அர்தள்தில் நிலேநிறுத்து முன் அவர்களுடைய கீழ்ப்படி தஃப் பரீட்சிக்கத் திருவுளமானர். மனுக்குலத்திற்கு அதிபிதாவாகிய ஆதாம் ஆனவர் சருவேசுரனு டைய கற்பணேயை அநுசரித்தால் அவர் சக்ததியாராகிய சகல மனி தரும் அவருக்கு நியமிக்கப்பட்டிருந்த சுபாவ நன்மைகளோ டும் ஞான நன்மைகளோடும் பிறக்கவேண்டியவர்களாயிருக்கார் கள். அவர் கற்பீனயை மீறினுலோ, அவருடைய சக்ததியாரா கிய சகல மனிதரும் அவருடைய பாவத்துக்கும் ஆக்கினக்கும் பங்காளிகளாய்ப் பிறக்கவேண்டியவர்களாயிருர் தார்கள். அப்படி யிருக்க, ஆதாமும் ஏவாளும் தேவகற்பணேயை அநசரித்து நடந் தார்களோவெனில் இல்லே. அவர்கள், அக்கிரமமாய் அதை மீறிப் போட்டார்கள். ஆதலால், இம்மைப் பாக்கியமும் ம அமைப் பே ரின்ப சுதர் தரங்களும் ஆகிய எல்லாவற்றையும் தரங்களும் இழர்து விட்டுத் தங்கள் சர்ததியாராகிய சகல மனிதரும் இழர்துபோகச் செய்தார்கள்.

150. ஆதித்தாய்தர்தையர் சருவேசுரனுடைய கற்பினயை மீறிக் கெட்டுப்போன சங்கதி ஆதியாகமத்து மூன்றும் அதிகாரத் தில் விரிவாய் விவரிக்கப்பட்டிருக்கின்றது. அதெவ்வாறெனில், கெட்டுப்போன தூதர்களாகிய பிசாசுகளுக்குள் ஒன்று, மனுக் குலத்தின் தலேவர்களுக்குக் கிடைத்திருந்த பாக்கியத்தின்மேல் அழுக்காறு கொண்டு அவர்களேக் கெடுக்கத் தேடிற்று. அது சகல சீவசெர் துகளேப்பார்க்கிலும் கபடமுள்ள தாகிய சர்ப்பத்தின் உருவத்தை அணிர்து ஆதிஸ்திரியை கோக்கி: நீங்கள் இர்தத் தோட்டத்திலுள்ள எல்லா விருட்சங்களின் கனிகளேயும் தின்ன வேண்டாம் என்று சருவேசான் ஏன் விலக்கியிருக்கிறுர் என, ஸ்திரி சொன்ன தாவ த: தோட்டத்தி லுள்ள விருட்சங்களின் கனி களே நாங்கள் புசிக்கிறேம். தோட்டத்தின் மத்தியிலுள்ள விருட் சத்தின் கனியைக் குறித்தோ: நீங்கள் சாகா தபடிக்கு அதைப் புசிக்கவேண்டாம், அதைத் தொடவும் வேண்டாம் என்று கடவுள் எங்களுக்குச் சொல்லியிருக்கிறுசென்றுள். அதற்குச் சர்ப்பமா னது: அப்படியல்ல, நீங்கள் சாகமாட்டீர்கள். நீங்கள் அதில் புசிக்கும் நாளில் உங்கள் கண்கள் திறக்கப்படும் என்றும், நீங்கள் நன்மை தீமைகளே அறிந்து கடவுளேப்போலிருப்பீர்கள் என்றும் சருவேசு ஹக்குத் தெரியுமென்று உத்தாஞ் சொல்லிற்று. இவ் வார்த்தைகளால் மயங்கிப்போன ஏவாள் அவ்விருட்சத்தின் கனி வாய்க்கு உருகியும் கண்ணுக்கு அலங்காரமுமான தென்று கண்டு அதிலே ஆய்க்து தானும் புசித்தாள்; தன் கணவனுக்குங்கொடுக்க அவனும் புசித்தான். இவ்வாறே ஆதாமும் ஏவாளும் சருவேசர் துடைய கற்பணேயை மீறின திலை எல்லாப் பாக்கியங்களேயும் தாங் களுமிழக்தார்கள்; தங்கள் சந்ததியாரையும் இழக்கச்செய்தார் கள். அன்றியும் எல்லாவி த கிர்ப்பாக்கியங்களேயும் தங்கள்மேலும் தங்கள் சந்ததியார்மேலும் வருவித்துக்கொண்டார்கள்.

151. ஆதி மனிதனுடைய கேட்டினுல் விளந்த பயன் கள். எங்கள் ஆதிப் பிதா மாதா தேவ கற்பணேயை மீறிப் பாவத்தைக் கட்டிக்கொண்டவுடனே, அப்பாவமான து தங்களே எவ்வளவு கேடுகளுக்குள்ளாக்கிவிட்டதென்பதை உணர்ந்துகொள் வோரானர்கள். வேதவாக்கியத்திற் கூறியிருக்கிறபடி, கொஞ்ச கே த் தக்குள்ளே அத்தோட்டத்தில் உலாவிக்கொண்டிருந்த சரு வேசு ஏனுடைய குரற்சத்தம் கேட்கப்பட்டது. அப்போது அவர் கள் கர்த்தருடைய சன்னிதானத்துக்குத் தப்பிக்கொள்ளும்படி. தோட்டத்திலுள்ள விருக்ஷங்களின் நடுவே ஒளித்துக்கொண்டார் கள். ஆனுல், அவர் ஆதாமைக்கூப்பிட்டு நீ எங்கே என்றுர். அதற்கு அவர் நான் நிர்வாணியானபடியால் இத்தோட்டத்திலே தேவரீருடைய சத்தம் என்காதில் விழுந்தபோது பயமுற்று ஒளித் துக்கொண்டேன் என்றுர். அப்போது சருவேசான்: நீ நிர்வாணி யென்று உனக்குத்தெரிவித்தது யார்? புசிக்கவேண்டாமென்று நான் விலக்கினமாத்தின் கனியைப் புசித்தாயா? என்றுர். அதற்கு ஆதாம்: எனக்குத் துணேவியாகத் தேவரீர் தர்த பெண்ணுனவள் விருக்கத்தின் கனியை எனக்குக் கொடுத்தாள், நான் புசுத்தேன் என்றுர். அப்போது சருவேசுரன் ஸ்திரியைப்பார்த்து: நீ ஏன் இதைச் செய்தாய் என, அவள் : சர்ப்பம் என்னே அணுப்பினதி லை புசித்துவிட்டேன் என்றுள். இதைக்கேட்ட கர்த்தராகிய சருவேசான் சர்ப்பத்தைப்பார்த்து வசனித்ததாவது: நீ இதைச் செய்தபடியால் எல்லா மிருகங்களிலும் சபிக்கப்பட்டதாயிருக்கி ருய். நீ உன் வபிற்ருல் நகர்க்து உன் ஆயுள் முழு தும் மண்ணேப் புசிப்பாய். உனக்கும் ஸ்திரிக்கும் உன் வித்திற்கும் அவள் வித் திற்குமிடையே பகையை உண்டாக்குவோம். அவள் உன் தவ யை நசுக்குவாள்.\* நீயோ அவளுடைய குதிக்காலுக்குத் தீங்கு

செய்யத் தேடுவாய் என்றருளிச்செய்தபின், ஸ்திரியை நோக்கி. நீ கர்ப்பவதியாயிருக்கும்போது உ<del>ன்</del> வரு*த்தத்*தை மிகவும் பெரு கப் பண்ணுவோம், வேகணேயோடு பிள்ளேகளேப் பெறுவாய். உன் புருஷனுக்குக் கீழ்ப்படிக்கிருப்பாய். அவனே உன்னே அளுவான் என்றுர். பின்பு அவர் ஆதாமுக்குச் சொன்னதாவது: கீ உன் பெண்சாதியின் சொல்லுக்குச் செவிகொடுத்து நான் விலக்கின கனியை உண்டபடியால், பூமி உன்னிமித்தம் சபிக்கப்பட்டிருக் கும். நீ உயிரோடிருக்கிற நாளெல்லாம் வருத்தத்தோடு அதன் பலணப் புசிப்பாய். அது முள்ளேயும் குருக்குத்தியையும் பிறப்பிக் கும். கீ பூமிக்குட் திரும்புமட்டும் உன் கெற்றி வேர்வையால் அப்பம் புசிக்கக்கடவாய். நீ மண்ணுல் உண்டாக்கப்பட்டபடி யால் மண்ணுபிருக்கிருப். ஆதலால் மீளவும் மண்ணுகவே மாறிப் போவாய் என்றுர். (ஆதியாக. 3-ம் அதி.) இந்தப் பயங்கரமான தீர்வையைச் சருவேசுரன் ஆதாமுக்கும் ஏவாளுக்கும் இட்ட பின்பு இருவரையும் பாதீசு நந்தாவனத்திலிருந்து வெளியே தாத்தி, அவர்கள் மீளவும் உள்ளேசென்ற சீவ விருக்ஷத்தின் கனியைப் புசியாதபடி தடைசெய்யும்பொருட்டு ஒரு சம்மனசான வரைக் கையிலேக்திய அக்கினிப்பட்டயத்தோடு நக்தாவனத்து வாசலேக் காவல்செய்ய வைக்கருளினர்.

இவைகளே ஈம்முடைய ஆதிப் பிதாமாதாக்களுக்கு தேவ கற்பணேயை மீறின தினுல் விளேர்த கேடுகளாம். அவர்கள் பாவத் தைக் கட்டிக்கொண்ட கூணத்திற்றுனே தங்கள் பரிசுத்த அந்தஸ் தையும் சருவேசுரன் தங்களுக்களித்திருந்த மேலான சகல நலங் களேயும் இழந்துவிட்டார்கள். அவர்களுடைய புத்தி ஞான அந் தகாரத்தால் மங்கிப்போயிற்று. தங்கள் ஆத்துமத்தில் விளங்கின தேவசாயலேப் பாவத் தால் அசுத்தப்படுத்திக்கொண்டதிலை. தேவனுடைய அன்பையும் இழர் து அவருடைய கோபம் பகை பழி வாங்கல் முதலான ஆக்கிணகளுக்கும் ஏ துவாரைகள். அவர்களு டைய சித்தம் நன்னெறியினின்றும் வழுவிப்போயிற்று. அசா பாசங்களோ, புத்தியை அந்தகாரப்படுத்தி விரோதித்தெழும்பத் தலேப்பட்டன. வெகுவாய்க் கிளே த்தெழுந்த தூர்ப்பற்று தல்களால் அவர்கள் திமைக்கே எப்போதும் சார்புடையவர்களாஞர்கள். பாவத்தாற் சருவேசு 2ணவிட்டுப் பிரிந்த திலை மோக்ஷ உரிமையை இழர்து நுகாக்கிணக்கே பாத்திரவான்களானர்கள். அவர்களு டைய சரீரமும் சகலவித துன்பங்களுக்கும் பிணிகளுக்கும் மர ணத்திற்கும் ஏதுவாயிற்று. தங்கள் அர்தியகாலமட்டும் பிரயாசங் கள் துன்பங்களில் வாழ்நாட்கழித்துச் சகலவி த நிர்ப்பாக்கியங்களே யும் அனுபவிக்கவேண்டியவர்களானுர்கள்.

<sup>\*</sup> மூலபாஷையின்படி ''அது உன் தீஃபை நசுக்கும்'' என்றிருக்க வேண்டுமென்பார்கள் ஆன்ருர். ஆயினும், இங்கு குறித்த ஸ்திரியான தேவதாயார் தாமாயல்ல தமது வித்தாகிய தேவசுதனின் அருளாலேயே பீசாசின் தீஃபை நசுக்குவாராயினர் என்பதுதான் வேத போதீண யாதலால் இருவித மொழிபெயர்ப்பும் பொருக்தும்.

## 2-ம் பிரிவு

#### சேன்மபாவத்தின்பேரில்

1-வது, சென்மபாவம் உண்டென்பது. 2-வது, சென்மபாவத்தி ஞல் விளேந்தபயன்கள். 3-வது, சென்மபாவத்தோடு மாத்திரம் மரிக்கிற வர்களுக்குச் சம்பவிக்கிறதென்ன?

152. (I) சென்மபாவம் உண்டேன்பது. ஆதாமின் கேழ்ப்படியாமையான தட அவர் சக்தான த்திற்குங் கேட்டை வீன வித்ததென்பதும், அவருக்குச் சருவேசுரன் தயவாய் அளித் திருந்த ஆகி இஷ்டப்பிரசாத அந்தஸ்தையும் பரிசுத்தத்தையும் தாமுமிழுத்து கமக்கும் இல்லாமற்பண்ணினுரென்பதும், கிழ்ப்படி யாமை என்னும் பாவத்தால் கறைப்பட்டவராகிய அவர் சரீரத் தின் ஆக்கிணகளேயும் மாணத்தையுமேயன்றி, ஆக்துமத்தின் மா ணமாகிய பாவத்தையும் சகல மனித சென்மத்திற்கும் வருவித்தா சென்பதும் விசுவாச சத்தியமாக திரேர்து சங்கத்து ஐர்தாங் கூட் டத்திற் தீர்மானிக்கப்பட்டது. இத்தீர்மானத்தால் அத்திருச் சங்கமான து சென்மபாவம் உண்டென்பதை உறுதிப்படுத்தியும், சென்மபாவத்தைக் குறித்துத் திருச்சபை போதிக்கிறதென்ன வென்பதை வெளிப்படுத்தியு மிருக்கின்றது. ஆதலால், ஒவ்வொரு வனும் தன் தன் தாய் உதாத்தில் உற்பவமாகிச் சரீரத்தோடு ஆத் துமமுங்கூடி உயிர்பெறும் அக்ணத்திற்றுனே, சருவேசு எனுடைய விசேஷ அருளால் காப்பாற்றப்பட்டாலன்றி, ஆதிப் பிதாமாதா தங்கள் சந்ததியாருக்கு வருவித்த பாவத்தாற் கறைப்பட்டவனு யிருக்கிருனென்பதும், நம்முடைய ஆத்துமம் தன் இருத்தலேப் பெற்றுக்கொண்ட முதல்க்ஷணத்திற்றுனே சென்மபாவத்தின் கறையை மெய்யாகவே தரித்துக்கொள்ளுகின்றதென்பதும், அப் பாவத்திற்கு வாவேண்டிய ஆக்கிணகளே அநபவிக்க கியமிக்கப்பட் டிருக்கிறதென்பதும் விசுவாச சத்தியமாம். ஆதிப்பிதாவிடத்தி னின் அ ஈமக்குவரும் இர் தப் பாவத் தக்குச் சென்மபாவமென் அ பெயர். ஏனெனில், நாம் அவர்களுடைய பிள்ளேகளாயிருப்பதி ஞல், நாம் தாய்வயிற்றில் உற்பவமாகும்போது தானே அப்பாவம் நம்பிடத்திலுண்டாகி நாம் அதினுற் கறைப்பட்டவர்களாகிறேம். சென்மபாவம் எல்லா மனிதரிடத்திலுமுண்டாகி எல்லாமனிதரை யும் மாசுபடுத்தி எல்லா மனிதரையும் தேவ கோபத்துக்குள்ளான வர்களாக்கிவிடுகின்றது. ஏனெனில், போசுவே என்னும் மகா பண்டி தர் கூறியபடி, எல்லா மனி தரும் தங்களாத் துமத்தின்மட்

டி அம் சரீரத் தின் மட்டி அம் ஒரேயொரு மனி தனுடைய சித்தத் தி அம் சுயா தீன த் தி அம் தங்கியிருக்கவேண்டுமென் அ சருவே சான் தமது மனுவாக்குக் கெட்டா த பாம ஞானத்தால் கிருபித் தருளிஞர்.

153. சென்பபாவம் உண்டென்னும் சத்தியம் வேதாகமத் தில் தெளிவாய் விளக்கியிருக்கிறது. எவ்வாறெனில், அசுத்த மான இரத்தத்தினின்று உற்பத்தியான மனி தீணச் சுத்தமாக்கக் கூடியவர் நீரேயன்றி வேறியார் என்று யோபு ஆகமத்துப் பதினுலாம் அதிகாரத்திலும்; இதோ அக்கிரமத்தில் உருவானேன், என் தாய் பாவத்திலே என்னேக் கர்ப்பர்தரித்தாள் என்று சங்கீதாகமத்து ஐம்பதாம் சங்கீதத்திலும்; ஒரேமனி தனுல் பாவமும் பாவத்தினுல் மாணமும் உலகத்தில் பிரவேசித்தது, அவ்வண்ணமே ஒரே மனிதனை எல்லாரும் பாவிகளான திலை அவன் மூலமாய் மாண மும் எல்லா மனிதருக்கும் வர்தது என்று ரோமர் நிருபத்து ஐர் தாமதிகாரத்திலும் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது.

இது எல்லாக்காலங்களிலும் போதிக்கப்பட்ட சத்தியமாம்.
இது கிறீஸ்துவேதத்திற்கு மாத்திரமன்றி யூத வேதத்திற்கும்
இயல்வேதமாகிய ஆதிவேதத்திற்குமே ஒர் மூலசத்தியமாகக் கைக்
கொள்ளப்பட்டுவர்தது. எப்படியெனில், இயல்வேதமும் வரிவேத
மும் வழங்கிக்கொண்டுவர்த காலங்களில் மனிதர் மேசியாவைப்
பற்றிய வாக்குத்தத்தத்தை அறிர்தும் நம்பியும் அதீன வேதவழி
பாட்டின் விசேஷபொருளாகக் கைக்கொண்டும் வர்தவிடத்து,
அவரை ஒரு இரக்காரகவே விரும்பிக் காத்துக்கொண்டிருர்
தார்கள். ஆதலால், அம்மேசியாவானவர் மனுக்குலத்தின் ஆதிப்
பிதா மாதாக்களால் செய்யப்பட்டு அவர்கள் மூலமாய் அவர்கள்
சர்ததியாரிடத்திலுமுண்டாயிருர்த பாவத்தின் அடிமைத்தனத்தி
லும் அதின் கேடுகளிலுமிருர்த உலகத்தை மீட்டருளுவாரென்
பதே எல்லாமனிதரிடத்திலுமிருர்த பொதுவான நம்பிக்கையாம்.

திருச்சபையும் இதை எப்போதும் தன் விசுவாசத்திற்கும் போதகத்திற்கும் ஒர் அஸ்திவா சமாக வைத்துக்கொண்டது. அது இச்சத்தியத்தைத் தன் போதீணகளுக்கு ஒர் நிறவுகோலாக எண்ணிக்கொண்டமையால், இதை மறுக்கவாவது இதன்மேற் சுக்தே கங்கொள்ளவாவது துணிந்த அணவரையும் எப்போதும் கண்டித் துப் பலத்த நியாயங்களாற் செயித்துப் பின்வாங்கியோடப் பண் ணிற்று. சென்மபாவத்தினிமித்தமே திருச்சபை 1-வது, இரகுக

சாகிய யேசுக்கிறீஸ் த இல்லாமலும் அவருடைய வரப்பிசசாதம் இன்றியும் மனிதனுக்கு ஈடேற்றம் ஒருகாலுமில்ஃயைன்று எப்போதும் விசுவசித்தும் படிப்பித்துங்கொண்டுவர்தது. 2-வது, சிறகுழந்தைகளுக்கும் ஞானஸ்நானம் அவசியம் என்று தீர்மா னித்துக்கொண்டது. 3-வது, குழந்தைகள் பிறக்கும்போது பாவத் துக்கும் பிசா சுக்கும் அடிமைகளாயிருப்பதைப்பற்றியே ஞானஸ் நானச் சடங்கில் பல உச்சாடண செபங்களேயும் கற்பித்திருக்கின் *றது. ஆ*திமனி தறை செய்யப்பட்ட ஒரு பாவமான து தேவசாப*த்* தோடு அவன் சந்ததியார் எல்லாரிடத்திலும் உண்டாயிற்றென் னும் விசுவாசம் பூர்வசாதிகளாகிய கிரேக்கர், எகிப்தியர், பேர்சி யர், இந்தியர், சீனர் முதலான எல்லாச்சா திகளிடத்திலும் இருந்த தென்பதும் நிச்சயமே. சென்மபாவம் உண்டென்னும் சத்தியம் உலகத்திற் சா தா சணமாய் அங்கேளிக்கப்பட்டுள்ள சத்தியமேயென் றபடி பூர்வ அஞ்ஞான தத்துவசாஸ்திரிகளும் கவிஞர்களும் ஆங் காங்கு பேசியிருக்கிறுர்கள். பிளேற்றே என்னுர் தத்துவசாஸ்திரி தாமியற்றிய அகேகநூல்களிற் சென்மபாவத்தைப்பற்றிப் பேசி யிருக்கிறுர். வீர்ஜில் என்னும் பேர்போன இலக்தீன் புலவரும் விரக றியுமுன் இறந்தபாலர்கள் கன்மபாவமில்லா தவர்களாயினும் நர கத்திலே விழுகிருர்களென்று தமது செய்யுளிற் காண்பித்திருக்கி ருர். அதித் தவறு தல் ஒன்று கடக்தது என்பதையும், அது எல்லா மனி தரிடத்தி லும் உண்டாகின் ற தென்பதையும்பற்றிய விசுவாச மானது சகல சாதியாருடையவும் வைதீக போதணேகளுக்கெல் லாம் ஒர் அஸ்திவாரமாயிருக்கின்றதென்று வொல்க்கேர் என்னும் நிரீச்சுரவா தியும் உடன்பட்டுக் கூறியிருக்கிறுன்.

154. சென்மபாவம் மானிடபுத்திக்கெட்டாத ஓர் இரக்கிய மென்பது நிச்சயமாம். ஆதலால், நாமதை முற்ருய் உணர்ந்து கொள்ளுதல் கூடாது. மனிதனுடைய புத்தி மிகச் சிறிதாயிருப் பதால், அது சருவேசு இடைய நீதியினுரிமைகளே அள்விட்டறி யவும் அவருடைய திருச்செயல்களுக்குரிய நியாயங்களேக் கண்டு பிடிக்கவுங்கூடாதென்பது பிரத்தியக்கும். தவருத சத்தியமும் தாழாத நீதியுமாய் விளங்கும் பாம்பொருள்தாமே மனிதனுடைய பாவத்தால் மற்றெல்லா மனிதரும் நித்தியகேட்டுக்குள்ளானர்க ளென்னுஞ் சம்பவத்தை நமக்கு வெளிப்படுத்தியருளினுன்பது நிச்சயமாகையால், நாம் அவ்வெளிப்படுத்தலே அறிந்தமாத்திரத் தில் சர்தேக விபரீதமின்றி உறுதியாய் விசுவசித்துக்கொள்ள வேண்டும். ஆயினும், ஆதி மனிதன் செய்த பாவம் அவன் சர்ததி யாருக்கும் உண்டாவது எவ்வாறு என்பது உலக நீதிப்பெயானத்

தை உற்று கோக்குபவர்களுக்குச் சற்றே தெளிவாகலாம். எவ்வா றெனில், சீதிபதியிட்ட தீர்வையால் பொருளெல்லாம் பறியுண்டு பட்டமும் நீக்கப்பட்டவளுகிய ஒருபிரபுவானவன், தானிழந்து விட்ட ஓசுவரியங்களேயும் பிரபுக்குவ பட்டங்களேயும் தன் புக் திச சக்தானங்களுக்கும் இல்லாமற் போகப் பண்ணினவனே யாம். அவ்வண்ணமே, பாவத்தாற் குற்றவாளியாகி அப்பாவத்திற்கு ஆக் கினேயாக தன் மேலான சுதர்தாங்களேயெல்லாம் இழர்துபோன ஆதாமின் புத்திரசுந்தானமாகிய மனிதர் எல்லாரும் அவருக்கு கேரிட்ட சாபத்தீர்வைக்குள்ளாயிருப்பதும், அவருடைய பாவத் தால் வினர்த கேடுகளே அநபவிப்பதும் நீதியேயாமென்பது தானுப் விளங்கும். ஆதாமுடைய சுபாவம் பாவத்தாற் தேவ சாபத்துக்குள்ளாகிப் பழுதடைந்ததாயிருக்கையில் அவர்வழி யாய் கமக்கு வருவதாகிய அச் சுபாவமும் பழு தடைக்கிருக்கு மென்பது சொல்லவும்வேண்டுமோ? அன்றியும், சருவேசுரன் தமது வரப்பிரசா தத்தை எவருக்காயினும் அளிக்கக் கடமைபூண் டவர் அல்ல. அவர் தமது வரப்பிரசாதத்தை யாதொரு சங்கே தப்படி மாத்திரம் கொடுக்க அவருக்குப் பூரண அதிகாரம் உண் டெண்பதும் பிரத்தியக்ஷமேயாம். ஆதலால், அவர் பாவியாகிய ஆதாமின் சந்ததியாராகிய மனிதருக்குச் சுபாவத்திற்குமேலான கொடையையில்லாமற்போகச்செய்தது தேவரீ திக்குக் குறைவல்ல. இனி, சென்மபாவத்தை அதின்மட்டிலும் அதினுல்வின் யுங் காரி யங்களின்மட்டி அம் யோசி த் தப்பார்க்குமளவில், சுபாவத் திற்கு மேலான வரங்களேப் போக்கடிப்பதிலேயே அது விசேஷமாய் அடங்கியிருக்கின் றதென்று தெளிக் துகொள்ளவேண்டும்.

சென்மபாவமான து விளங்கிக்கொள்வ தற்கரி தாபிருப்பினும், அது இல்லேயென் று வை த் துக்கொண்டு மனி தனுடைய ஸ்திதிக்கு நியாயஞ்சொல்லுவது இன்னும் அரி தாகின் றது. சென்மபாவம் இல்லேயென்றுல், மனி தனிட த் தில் காணப்படும் நன்மையுர் தீமையும், உயர்வுர் தாழ்வும், அறிவும் அறியாமையும், இன்ப ஆசையும் துன்ப நுகர்ச்சியுமாகிய விரோதங்கள் ஏககாலத் தில் உண்டாயிருப் பதற்கு நியாயங்கூறுவதெப்படி? மேலும், அவன் தான் நன்மை பெனக்கண்டு விரும்பின்தைச் செய்யா துவிடுவ தற்கும், தீமையெனக்கண்டு விரும்பின்தைச் செய்யா துவிடுவ தற்கும், தீமையெனக்கண்டு வெறுக்கதைச் செய்வ தற்கும் காரணமென்ன? சென்ம பாவம் உண்டென்னும் விசுவாசமொன்றே இவ்விரோதங்களுக்கு நியாயங்காண்டிக்க வல்ல தாயிருக்கின் றது. இவ்வி சுவாசம், மனி தனிடத்தில் இன்னும் விளங்குகின் நவைகளாகிய அறிவும் நற்குணங்களும் பூர்வ அந்தஸ் திற் சருவேசுரன் அவனுக்களித்த பூரண

அறிவு நற்குணங்களின் சேடங்களேயென்றும், அறியாமையும் தார்க் குணங்களும் பாவத்தால் உண்டான கேடுகளேயென்றும் நமக்குத் தெரிவிக்கின்றது.

155. (II) சென்மபாவத்தால் விளந்த பயன்கள். சென்மபாவமான து ஆதித்தாய் தகப்பனுற் செய்யப்பட்டு அவர்க ளுடைய சர்ததியார் எல்லாரிடத்திலும் உண்டாகின்றதாயிருப்ப தால் அது அவர்கள் தேவகற்பின்யை மீறினபோது அவர்களிடத் தில் விளேவித்த கேடுகள் அனேத்தையும் கம்மிடத்திலும் விளேவிக் கின்றது. இக்கேடுகள் இம்மை மறுமைச் சிவியங்களிரண்டையும் அடுத்தவைகளாம். இம்மையில் அவைகள் ஆத்துமமும் சரீரமு மாகிய இரண்டையும் பாதிக்கும். சரீரமானது கள்தி துன்பம் பிணி மாணங்களால் வருக்கும். ஆக்குமமோ ஆதிப் பரிசுத்தத் தையும் மோக்ஷபாக்கியத்தையுமேயன்றி சுபாவத்திற்கு மேலான வரங்களேயுமிழுத்து அறியாமைக்கும் ஆசாபாசத்திற்கும் இரை யாக வருர் தும். அறியாமையால் ராம் சருவேசுரீன அவருடைய பாம இலக்ஷணங்களே தெளிவாய் விளங்கிக்கொள்ளவும், கம்மை <u>கம்முடைய கடமைகளே கமது கடைசுமுடிவை அறிக்துகொள்ள</u> வுங் கூடாதவர்களாகின்றேம். அசாபாசமோ, சித்தத்தை மிக வும் பெலவீனப்படுத்திப்போடுகின் றமையால், இது தன் தர்ச்சார்பு களுக்கே அடிமையாகி நன்மையைச் செய்யவும் தீமையை விலக் கவும் தைரியமற்றதாகின்றது. ஆத்தும் ஈடேற்றத்திற்குத் தடை யாயிருக்கின்ற விக்கினங்களே மேற்கொள்ளும்பொருட்டு தேவ வாப்பிரசாத உதவி நமது சித்தத்துக்கு மிகவும் வேண்டப்படும்.

156. (III) சேன்மபாவத்தோடு மாத்திரம் சாகிறவர் களுக்குச் சம்பவிக்கிறதேன்ன? சலத்திறைம் இஸ்பிரீத்து சாக்தவிறைம் மறபடியும் பிறவாத எவனும், மோட்ச இராச்சியத்துட் பிரவேசிக்கமாட்டான் (அர்ச். அருளப்பர் 3-ம் அதி.) என்று யேசு நாதர் திருவுளம்பற்றியிருக்கிறதின்படி, ஞானஸ் நானம் பெறுமுன் இறக்கும் குழக்தைகளும், கன்மபாவம் யாதொன்று மில்லாமல் சென்மபாவத்தோடுமாத்திரம் சாகிறவர்களுமாகிய எல்லோரும் சருவேசுரணே முகமுகமாய் தரிசித்து அதுபவிப்பதாகிய பேரின்பத்தை அடைக்குகொள்ள மாட்டார்களென்பது விசுவாச சத்தியமாம். சென்மபாவத்தோடுமாத்திரம் சாகிறவர்கள் எல்லாம் மோக்ஷபேரின்பத்தை இழக்குபோவார்கள் என்பதையல்லா மல் வேறுன்றையும் வேதவிசுவாசமானது நமக்குத் தெரிவிக்கிற தில்கே. அர்ச். தோமாஸ் முதலான வித்தியாபாரகரோவெனில், சென்மபாவத்தோடு இறக்கிற குழக்தைகளுக்கு இந்திரிய ஆக்கிண

பென்னப்படும் நாகாக்கிண இல்லேயென்றும், அவர்கள் மோக்ஷ பேரின்பத்திலிருந்து நீக்கப்பட்டவர்களாயிருப்பினும் அதினைல் கஸ்தி வியாகுலப்படாதிருப்பதுமன்றி, ஒருவித சுபாவமான பாக் கியத்தையும், அதாவது சருவேசுமீன சிருட்டிகர்த்தாவாக அறிந்து சிகேகீப்பதாகிய மகிழ்ச்சியையும், அதுபவித்துக்கொண்டிருக்கி ருர்கள் என்றும் எண்ணுகிருர்கள்.

## 3-ம் பிரிவு

#### இரதுகரைப்பற்றிய வாக்குத்தத்தம்

i-வது, இவ்வாக்குத்தத்தத்தின் ஆரம்பம். 2-வது, இயல்வேதகா லத்தில் நடந்த பிரதான சம்பவங்கள். 3-வது மேசியாவுக்குமுன் நடந் ததாகிய வரிவேதகாலத்தின் சரித்திரம்.

157. (I) இரக்ஷகரைப்பற்றிய வாக்கத்தத்தத்தின் ஆரம்பம். சருவேசானுக்குச் சத்துருவும் நித்திய ஆக்கிணக் கே துவுமாய்ப்போன மனிதன், தேவ அருபோயும் பாவமன்னிப்பை யும் தானுப் அடைக் துகொள்ளக் கூடா தவனுபிருக்கான். அவன், தன் பாவ நிவாரணத் திற்காக சருவேசுரனுக்கு ஒப்புக்கொடுக்கக் கூடியதெல்லாம், அநர்த மகிமைப்பிரதாபமுள்ள சிருட்டிகருக்குத் தன் கீழ்ப்படியாமையால் விளேர்த துரோகத்தைப் பரிகரிக்கக் கூடா ததாயிருக்கது. ஆகலால், தன் துரோகத்துக்கிலக்கான சருவேசுரன் தபைபுரிக்தால் மாத்திரம் தனக்கு மன்னிப்புக் கடைக்குமென்பதே அவனுக்கிருக்கக்கூடிய ஏக நம்பிக்கையா யிற்று. கர்த்தர் ஆதிப்பிதாவின் பாவத்தால் விளேந்த நிர்ப்பாக் கிய அந்தள்தில் மனிதர் அனேவரையும் கைவிட்டிருந்தால் அதி னுல் அவருடைய தேவ இலக்ஷணங்களுக்கு ஒரு இழுக்கும் வசாது என்பது கிச்சயம். அகங்காரத்தாற் தமக்குக் கீழ்ப்படியாமல் விரோதித்தெழுந்த தூதர்களுக்கு அவர் இரக்கங் காண்பியாமல் விட்டதுபோல, மானிடசர் ததியாருக்கும் இரக்கம் காண்பியாமல், அவர்கள் தேடிக்கொண்ட நித்திய ஆக்கிணக்கே அவர்களே உள் ளாக்கிவிடக்கூடியவராயிருக்தார். ஆயினும்கெட்ட தூதர்களே தமது - ரீதிக்கோபாக்கிணக்கு இரையாக்கி வாதித்துக் கொண்டிருர்கவர் குற்றவாளியாகிய ஆதாம்மேலும் அவர் சுந்ததியார்மேலும் கிரு பைகூர்க்து, பாவத்தால் அவர்களுக்கு விளேக்க கிரப்பாக்கியத்

தைப் பரிகரிப்பதற்கு மிகவும் தித்திகாமான ஒரு அவுஷதத்தை தமது ஞானமும் தயாளமுமாகிய களஞ்சியங்களினின்ற தோற்று வித்தருளினர்.

158. ஆதாம் பாவத்தைக்கட்டிக்கொண்டபின் கொஞ்சகே ரத்துட்தானே சருவேசுரன் தாம் அவருக்கும் அவர் சந்ததியா ருக்கும் ஆயத்தப்படுத்திய இரக்ஷணியத்தை அவர் உணர்ந்து கொள்ளும்படி செய்தருளினர். ஆதிமனுஷியை அணப்பிக் கெடுக்கும்படி பிசாசு உதவிகொண்ட கருவியாகிய சர்ப்பத்தைச் சபித்தசமயத்தில் இர்த நாகசத்துருவின் தலேயை நசுக்குபவரான அதாவது மனிதணப் பாவத்திலும் நித்திய மாணத்திலும் நின் றிரக்கிப்பதினை பிசாசின் வல்லமையையும் இராச்சியத்தையும் அழித் துத்தொலேப்பவரான ஒருவர் வேறோர் ஸ்திரீயிடத் திருந்து ஒரு நாள் பிறக்கு தோன்றுவார் என்று தெரிவிப்பா ராயினர். இந்த உலகமீட்பர் யாரோவெனில், கன்னியுக் தாயுமாய்விளங்கும் ஒரு ஸ்திரீயிடத்திலிருந்த பிற்காலத்திற் பிறக்கவேண்டியிருந்த மேசி யாவேயாம். இவ்வி தமாகவே தேவவாக்குத்தத்தை விளங் கெக்கொண்டவர்களாகிய நம்முடைய ஆகிப் பிதா மாதாக்கள் தங் கள் இரக்ஷணியம் சருவேசுரனுல் வாக்குப்பண்ணப்பட்டவராகிய இரக்ஷகாலேயே நிறைவேறுமென்ற அன்றுமுதல் நம்பிக் காத் திருக்கத் தொடங்கினர்கள். அவர்களுடைய பிற்சர் ததியாருர் தஃமுறை தஃமுறையாக இப்படியே காத் துக்கொண்டிருக்கையில், ஆகாமும் ஏவாளும் கெட்டுப்போன காலத்தின்மேல் ஆயிரக்கணக் கான வருஷங்கள் கழிர் தபின்னே அவ்வாக்கு த்தத்தம் நிறைவேற லாயிற்று. கர்த்தர் தமது வாக்குத்தத்தத்தை நிறைவேற்ற இத்தணகாலர் தாமதித்ததற்கு முகார்திரம் யாதெனில், மனிதர் பாவத்தால் தங்களுக்கு கேரிட்ட கொடிய நிர்ப்பாக்கியத்தையும், ஒரு இரசுஷகர் தங்களுக்கு அவசியமென்பதையும், தாம் அவர் களுக்குச் செய்யும் உபகாரத்தின் பெருமையையும் நன்றுயுணர்ந்து கொள்ளவேண்டுமென்பதேயாம். அன்றியும், இத்தணே நெடுங் காலம் செல்லுமளவில் இரக்ஷகரைப்பற்றிய வாக்குத்தத்தத்தை தலேமுறை தலேமுறையாக வியாக்கியானப்படுத்தி, அது நிறைவே அங் காலம் சமீபித்துவரவர அதை மேன்மேலும் தெளிவாய்த் தோற்றுவிக்க வேண்டுமென்பது தேவதிருவுளத்திலிருக்க மற் ெருரு கருத்தென்னப்படும். அர்த வாக்குத்தத்தம் முன்பு ஆதா மால் அவர் பிள்ளேகளுக்கும், பின்பு, இவர்களாற் தங்கள் சந்ததி-யாருக்குர் தெரிவிக்கப்பட்டது. ஆதலால், உலகமீட்பரின் வரு கைக்குமுன் சீவித்த மனிதர் வாவிருந்த இரக்ஷகரின் பெறபேறு

களே விசுவசித்து ஈம்புவதாலும் தங்களுக்குத் தவருமற்கிடைக் கும் வாப்பிரசாத உதவியைக்கொண்டு வேதப்பிரமாணத்தை அந சரிப்பதாலும் ஆத்தும் ஈடேற்றத்தை அடைந்துகொள்ளக்கூடிய வர்களாயிருந்தார்கள்.

159. (II) இயல்வேதகாலத்தில் நடந்த பிரதான சம்பவங்கள். ஆதாம் கெட்ட தமுதல் மேசியாவென்னும் இரட் சகரின் வருகை ஈருக கிகழ்ந்தகாலம் இயல்வேத காலமென்றும் வரிவே தகாலமென் அம் இரண்டாய் வகுக்கப்படும். இயல்வே த காலமாவது: சுபாவ கற்பணேகளாலும் சருவேசு வண் வெளிப்படுத் தப்பட்டுத் தஃமுறை தஃமுறையாக வாய்ப் பாம்பரையாய்த் தெரிவிக்கப்பட்டுவர்த சில திட்டமான கற்பணகளாலும் மனிதர் ஆளப்பட்டிருந்த காலமாம். இது ஆகித்தகப்பன் பாவத்தைக் கட்டிக்கொண்ட துமுதல் சருவேசான் மோசேசு மூலமாகத் தமது சனத்திற்குப் பிரமாணத்தைக் கொடுத்ததிருகவுள்ளது. ஆதாமும் ஏவாளும் ஏதேன் தோட்டத் தினின் அதாத் தப்பட்டபின் அகேக பிள்ளேகளேப்பெற்றுர்கள். அவர்களுள் தலேச்சன் குமாரதைய காயீன், சன்மார்க்களுபிருந்த தன் சகோ தாளைய ஆபேல் மேல் பொறுமைகொண்டு அவரைக் கொன்று விட்டான். காயீனின் சக் ததியார் அவணப்போலக் கெட்டவர்களும் அக்கிரமிகளுமாயிருக் தார்கள். ஆயினும், ஆபேலின் தம்பியாகிய சேத் துவுடைய குடும் பத்தில் கெடுங்காலமாகத் தேவ அறிவும் தேவவழிபாடுங் காப்பாற் றப்பட்டுக்கொண்டு வர்திருந்து, பின்பு சேத்துவின் சந்ததியார் காயீனின் சர்ததியாரோடு தியொழுக்கமாய்ச் சேர்ர்துகொண்டதி னுல் நாசென்மம் மு மு வ து ம் வெட்கத்திற்குரிய பாவச்சேற்றில் அமிழ்க் திப்போயிற்று.

160. சலப்பிரளயம். அப்போது சருவேசுரன் ஓர் சலப் போயத்தால் மனிதரை அழித்துவிடத் தீர்மானித்தார். கோவா என்பவரும் அவர் குடும்பத்தவர்களும் சன்மார்க்கர்களாயிருந்த படியால், சருவேசுரன் அவர்களேயும், ஒவ்வொருவகை மிருகசெந் துக்களில் ஒவ்வொரு சோட்டையும் மாத்திரம் அழியாமற் காப் பாற்றத் திருவுளங்கொண்டு நோவாவைநோக்கி: நீ ஒரு பேழை யை உண்டாக்கி அதிலே நீயும் உன் பெண்சாதியும் உன் பிள்ளேக ளும் அவர்களுடைய பெண்களும் ஒவ்வொரு சோடு மிருகசெந் துக்களுடன் சலப்பிரளயத்தில் மாளாமற் தப்பிக்கொள்ளுங்க ளென்று கற்பித்தபின்பு, நாற்பது பகலும் நாற்பது இரவுமாகப் பயங்கரமான சோவைரரியைப் பூமியின்மேற் பொழியப்பண்ணி னர். கடல்களெல்லாம் புரண்டோடின. பூமியை மூடிக்கொண்ட சலப்பிரவாகம் அதி உன்ன த மலேச்சிகரங்களேயுக் தாண்டி மேலே பதிணேக் து முழம் வரைபிலெழுக் ததிலை பேழைபிலேயிருக் த மனி தரும் மிருக சீவன்களும் கீங்க மற்றெல்லா மனி தரும் மிருகசிவன் களோடு அழிக் தபோஞர்கள். சலம் வற்றிக் காய்க் த தரை தோன் றினபின்பே கோவா பேழையினின் அம் புறப்பட்டுச் சருவேசுர னுக்கு நன்றியறிக்த ஸ்தோத்திரமாக ஓர் பலியை ஒப்புக்கொடுத் தார்.

161. சாதாரண அறியாமையும் விக்கிரக ஆராதனே யும். கோவாவின் புத்திரராகிய சேம், காம், யாப்பெத் என்பவர் களாலும் அவர்களுடைய வமிசத்தாராலும் உலகத்தில் மீளவும் சனம் உண்டாயிற்று. மனிதர் தீவிரமாய்ப் பலுகி அவர்கள் தொ கை மேன்மேலும் அதிகரித் தக்கொண்டு வக்கபடியால், அவர்கள் பலநாடுகளுக்கும்போய் வெவ்வேறுன சா திகளாய்ப் பிரிக் து வாசம் பண்ண வேண்டியவர்களாஞர்கள். அவ்வாறு பிரிக்குபோய் கெடுங் காலஞ் செல்லுமுன் தங்கள் ஆதி பரம்பரையை மறக்தும் இயல் வேதப் பிரமாணத்தைச் சட்டைபண்ணுதும் விட்டுத் தங்கள் தூர் ஆசாபாசங்களேயே மிகுதியும் அநுசரித் துக்கொண்டு வந்ததினுல், புத்திக் குருடாகித் தங்கள் சிருட்டிகாகிய மெய்க்கடவுளேக் கைவிட்டு வெட்கத்திற்குரிய விக்கிரக ஆராதணேயை அநசரிக்கத் தஃப்பட்டார்கள். சந்திர சூரிய கிரகங்களேயும், பராக்கிரம செய் கைகள் பாவாக்கிரமங்களிற் பேர்போன மனிதர்களேயுமன்றி விலங்கு விருட்சங்களேயும் உயர்ந்த மலேகள்சிலேகளேயுமே தேவனுக வணங்கி ஆராதித்து, போசுவே என்னும் மகா பண்டி தர் கூறிய வாறு, மெய்யான கடவுள் ஒருவர் நீங்க மற்றெல்லாவற்றையும் தங்களுக்குக் கடவுளாக ஏற்படுத்திக்கொண்டார்கள்.

162. ஆபிரகாம் அழைக்கப்பட்டது. சேமின் சர்ததி யில் மெய்த்தேவ் அறிவான து அழியாது போற்றப்பட்டுக்கொண்டு வர்கிருந்தாலும், சருவேசான் விக்கிரக ஆரா தணக்கு ஓர் பலத்த அணேகட்டிறைபோல், தம்மை எப்போதும் வழிபட்டுத் தமது வரக்குத்தத்தங்களேக் காப்பாற்றி மேகியா என்னும் இரட்சகரைத் தன் கோத்திரத்தில் பிறப்பிக்கவேண்டிய ஒரு சனத்தைத் தமக்கு உண்டாக்கத் திருவுளங் கூர்ந்து, அச்சனத்துக்கு ஒரு குல முதலாக, சேமின் வமிசத்தாராகிய ஆபிரகாமைத் தெரிந்துகொள்ளச் சித்தமாஞர். கலதேயாநாட்டிலுள்ள ஊர் என்னும் கிராமத்தில் ஆபிரகாம் வாசம்பண்ணிக்கொண்டிருக்கையில் சருவேசுரன் அவரை நேர்க்கி: நீ உன் சயதேசத்தைவிட்டுக் காளுன் தேசத்திற்

போய் வாசம்பண்ணக்கடவரயென்று கற்பித்து: நாம் அத்தேசத் ைத உன் சந்ததிக்குக் கொடுப்போம், சகல சாதியாரும் ஆசீர்வதிக் கப்படும்படியாக விளங்கவேண்டியவரை உன் கோத்திரத்திலிருக் தே பிறக்கச்செய்வோம் என்ற வாக்கையும் அவருக்குப் பண்ணி ்யருளினர். அப்போது, அவர், சருவேசுரனடைய கற்பீனயைச் செமேற்கொண்டு புறப்பட்டுப்போய் அவராற் காண்பிக்கப்பட்ட கானன் தேசத்தில் வாசம்பண்ணிக்கொண்டிருர்தார். இத்தேச மே பிற்காலத்தில் யூதேயா, பலஸ்தீனு, பரிசுத்தகாடு என்னும் பேர்களோடு வழங்கிக் கொண்டு வருகின்றது. மீளவும் சருவேசு ıன் ஆபிகாமை <del>கோக்கி</del>: உனக்கு ஒரு குமாரன் பிறப்பான்; அவனுடைய சர் ததியார் ஆகாயத்தின் நட்சத்திரங்களுக்கும் கடற் கரையின் மணலுக்குஞ் சரியாயிருப்பார்கள் என்று வாக்குப் பண்ணி, தமது சனத்திற்கு ஓர் விசேஷ அறிகுறியாகவுக் தாம் அவரோடும் அவர் சந்ததியோடும் செய்துகொள்ளும் உடன்படிக் கைக்கு ஒர் முத்திரையாகவும் விருத்தசேதனத்தை அநசரிக்க வேண்டுமென்று அவருக்குக் கற்பித்தருளினர்.

163. ஆபிரகாம் தொண்ணுற்றென்பது பிராயமும் அவரு டைய பெண்ணுகிய சாராள் எண்பத்தொன்பது பிராயமுமுடைய வர்களாயிருக்தார்கள். ஆயினும் சருவேசுரன் அவர்களுக்கு வாக் குப்பண்ணியிருந்த தம் அவர்கள் ஆவலோடு காத் தக்கொண்டிருந் ததுமான புத்திரபாக்கியம் அவர்களுக்கு இன்னுங் கிடைக்கவே யில்லே. அந்த வாக்கைச் சருவேசுரன் மீண்டும் அவர்களுக்குப் பண்ணியருளிஞர். அபிரகாம், என்றுர் தளராத கம்பிக்கையோடு காத்துக்கொண்டிருக்கையில் ஒரு வருஷமாகுமுன் பிள்ளேப்பாக் கியம் அவர்களுக்குக் கிடைக்கவே அவர்கள் மனேவாக்குக்கெட் டாத சர்தோஷமடைர்து பிள்ளேக்கு ஈசாக்கென்று பெயரிட்டார் கள். தேவாசீர்வாத புத்திரனும் தேவவாக்கின்படி மிகவும் விஸ் தாரமான. ஓர் சர்ததிக்கு அடியுமாய்ப் பிறர்திருர்த ஈசாக்கு விஷ யமாய்ச் சருவேசுரன் ஆபிரகாமுடைய விசுவாசத்தைக் கடுமை யாய்ப் பரீட்சிக்கத் திருவுளமாகி, குமாரணத் தமக்குப் பலியாக்க வேண்டுமென்று கற்பித்தார். அதற்கு ஆபிரகாம் குறையாத கம்பிக்கையோடு கீழ்ப்படிக்து தம்முடைய குமாரணப் பலியிட எத்தனிக்கையில் சருவேசுரனே, அவருடைய கீழ்ப்படி தலொன் று மே போதுமென்று அங்கேளித்து ஈசாக்கைவெட்டிப் பலியாக்க ஒங்கின காத்தைத் தடுத்தருளினர். ஈசாக்குவுக்கு ஏசா என்றும் யாக்கோபென்றும் இரு குமாரர்களிருர்தார்கள். சருவேசு என் தாம் அபிரகாமோடு செய்திருர்த உடன்படிக்கையையும் அதற்கு

அடையாளமாகிய வாக்குத்தத்தங்களேயும் யாக்கோபுவிடத்திலே உறு திப்படுத்தத் திருவுளமானர். ஆபிரகாம், ஈசாக், யாக்கோடி என்பவர்கள் கானுன் தேசத்தில் நீலேயான பதியின்றி வாசம்பண்ணி பெருந்தொகையான மர்தைகளே வளர்த்துக்கொண்டு வர்தார்கள். அவர்களுடைய முழு ஐசுவரியமும் அம்மக்கைகளே. அவர்கள் கர்த்தருக்குப் பயர்து அவருக்கு ஊழியம்பண்ணிக்கொண்டு வர அவரும் அவர்களே ஆசீர்வதித்து வர்தார். காணை தேசத்துப் பி தானிகளும் மற்றெல்லாரும் அவர்களேச் சங்கித்துவருவார்கள். யாக்கோபுவுக்குப் பன்னிசண்டு புத்திசரிருக்தார்கள். அவர்களே தேவசனமாகிய பன்னிரு கோத்திரங்களுக்கும் முதாதைகள். தேவசன த் துக்கு எபிரேயர் என்றும், சருவேசு என் யாக்கோபுவுக் சூச் சூட்டிய மற்றொரு நாமமாகிய இசிறவேல் என்னும் பேரைப் பற்றி இசிறவேலர் என்றும், மேசியா பிறக்கவேண்டிய கோத்திர மாகிய யூதகோத்திரத்துத் தலேவராகிய யூதாவுடையபோல் யூதர் என் அம் பல நாமங்கள் வழங்குகின்றன.

164. தேவசனம் எகிப்துதேசத்தில் அடிமையாயிருந் ததும் சிறை மீட்கப்பட்டதும். தேவா தீன த்தால் கிகழ்க்த பல சம்பவங்களின் பயனுக யாக்கோபு தம்முடைய குமாரனுகிய யோ சேப்பு அதிபதியாயிருந்த எகிப் ததேசத்தில் தமது குடும்பத்தோடு குடியேறி, அங்கே தம் குமாரனுடைய பாதுகாப்பில் இன்பமாய் வாழ்ச்துகொண்டிருர்தார். அவர் மரித்தபின் அவருடைய குடும் பத்தார் தங்கள் முன்னேரிடத்தில் விளங்கின விசுவாசத்தைக் கைவிடாமல், கொடிய விக்கிரகாரா தீனயில் அமிழ்ந் திக்கிடந்த எகிப்தியர் அறியாத ஆபிரகாம் ஈசாக் யாக்கோபென்பவர்களு டைய மெய்த்தேவனுக்கே வழிபாடு செய்துகொண்டு வர்தார்கள். அவர்கள் கொஞ்சத்திற்குள்ளே ஆச்சரியமான விதமாய்ப் பலுகிப் பெருஞ்சனமாய்விட்டார்கள். ஆதியில் எகிப் ததேசத்திற் குடியே றின எபிசேயர் எழுபது பேசேயாயினும் இரு நூ அவருஷங்களுக்கி டையிலே அவர்களுக்குள்ளே பெண்களும் சி.அவரும் கீங்க அறு பதினுபிரம் ஆடவர்களிருந்தார்கள். யாக்கோபுவின் சந்ததியார் இவ்வளவாய்ப் பெருகிவருவதைக்கண்டு பயர்த எகிப்தியர் அவர் களே நெருக்கிடைப்படுத்திக்கொண்டுவர்த துமன்றி முழு துஞ்சங் கரித்துவிடவும் தீர்மானித்திருந்தார்கள். சருவேசுமனு தமது கேசமான சன*த்தை* அக்கொடிய சிறையினின்*று* மீட்கும் பொ ருட்டு மோசேசுமூலமாய் பத்து ஆச்சரியமான வாதைகளே எகிப் துதேசத்திற்கு வருவித்து, அக்காட்டாசனுகிய பார்வோனுடைய அணவத்தை அடக்கவும் எகிப்தியருடைய சூரூரத்தைக் கண்டிக்

கவும் அவர்களுடைய விக்கிரக ஆராதனேயைச் செயித்துத் தடுக் கவும் திருவுளமானர். கடைசியான பத்தாம் வாதை, மற்றெல்லா வற்றிலும் மிகப் பயங்காமானது. சருவேசுரனுடைய தூதனை வர் ஒரு இசனிற்றுனே எக்ப் தியருடைய தஃவப்பிள்ளேகள் எல்லா வற்றையும் சங்கரித்துவிட்டார். அப்போது, தேவ வல்லமையோடு எதிர்க்கத் தன்னுல் இனிக் கூடாதென்றுகண்ட பார்வோன், இசிற வேலர் எகிப் துதேசத்தைவிட்டுப் புறப்படலாமென் று உத்தாவுபண ணின் துமன் நித் தீவி சமாய்ப் போய்விடவேண்டுமென் அம் அவர் களே கெருக்கிணை. அவர்களோ தேவகற்பனேயின்படி பாஸ்காப் புருவையைச் சாப்பிட்டு அன்றிரவிற்றுனே எல்லோரும், மோ சேசு தங்களே ஈடத்த, புறப்பட்டுப் பயணமாஞர்கள். இப்புறப் பாடு தான், எடுரேயர், தாங்கள் எகிப் தின் அடிமைத் தனத் தினின் று மீட்கப்பட்ட திற்கு ஞாபகமாக, பாஸ்குப்பண்டிகையை பிற் காலம் எப்போ தும் கொண்டாடிவருவதற்குக் குறிக்கப்பட்ட திகதியாயிற்று. இசிறவேலர் செங்கடலின் கரையை அடைந்த போது, கடல் இரண்டாய்ப்பிரிக்து கடுவே ஒரு காய்க்த பாதை உண்டாயிற்று. அவர்கள் அதிலே கடக்துசெல்லுகையில், அவர்க ளேப் போகவிட்டதை நிணத்துத் துன்பமுற்ற எகிப்தியர் மீளவு மவர்களேச் சிறைப்படுத்திக்கொள்ளவேண்டுமென்றெண்ணிப் பின் தொடர்க்து நடுக்கடலிற் சேர்க்தவுடனே இருகடலும் முன்போல வே ஒன் ருய்ச்சேர, பார்வோனுடைய யுத்தவீரரெல்லாம் ஒருவ ரும் நீங்காது ஆழிவாய்ப்பட்டிறக் தபோஞர்கள்.

165. (III) வரிவேதகாலத்தில் நிகழ்ந்த பிரதான சம்பவக்கள். வரிவேதகாலமாவது மோசேசுவின் ஆகமங்களில் அடங்கிய பிரமாணத்தால் தேவசனமாகிய இசிறவேலர் ஆளப் பட்டுவர்த காலமாம். இவர்கள் செங்கடலேத் தாண்டி வஞர்தாத் திலே சென்றபோது அங்கே நாற்பதுவருஷங்களாக பிரத்தியக்ஷ மான வி தமாய்ச் சருவேசுரனுல் இடைவிடாமல் பரிபாலிக்கப்பட் டிருந்தார்கள். வானத்தினின்று பொழிந்த மன்னுவென்னும் மதுரமான அப்பமும், மோசேசு கோலால் அடித்த ஒரு கற்பாறை யிலிருந்து சொரிந்த ஏராளமான சலமும் அவர்களுக்கு அன்ன பானங்களாயிருந்தன. எபிரேயர் எகிப் ததேசத்திலிருந்து புறப் பட்ட ஐம்பதாம் காளில், சருவேசு என் காற்பாங்கும் இடிகள் ஆர்ப் பரிக்கவும் மின்னல்கள் பிரகாசிக்கவும் தமது தெய்வீக மகத்துவ ஆடம்பாத்தோடு சிளுயிபருவதத்திற் தரிசணயாகிப் பத்துக் கற் பணேகளே இரண்டு கற்பலகைகளில் வரைக்கு மோசேசுவிடத்திற் கொடுத்து மலேயடிவாரத்திற் தங்கியிருந்த சனங்களின்முன்பாக அவைகளே வாசித்துப் பிரசித்தப்படுத்தக் கற்பித்தருளினர்.

166. இசிறவேலர் வாக்குத்தத்தப்பூமியில் பிரவேசித் தது. மோசேசு இசிறவேலரை நாற்பதுவருஷகாலமாக நடப் பித்துக்கொண்டுவர்த பின்பு வாக்குத்தத்தப் பூமியைத் தூரத்திற் கண்டமாத்திரத்தில் அவர்களுடைய விசாரணேக் காரகை யோசு வா என்பவரை கியமனம்பண்ணி மரித்துவிட்டார். கெடுங்கால மாக ஆசித்துத் தேடப்பட்ட கானுன் தேசத்தில் தேவசனத்தைக் கூட்டிக்கொண்டுபோய்ச் சேர்க்கும் பாக்கியம் யோசுவாவுக்கே கிடைத்தது. எபிரேயர் யோர்தான் நடுக்கூடே தெய்வீகமாயுண் டான வரண்டபாதையால் கடக்குபோய் அதிற் சேர்க்தார்கள். யெரிக்கோபட்டணத்து மதில்களெல்லாம் அற்புதமாய் அடிபாறி விழுந்தன. கபோனித்தர் என்னும் சாதியார் எதிர்த்து யுத்தமா டத் துணியாது மனேச்சாயமாகப் பணிக்தார்கள். போராடத் துணிந்த மற்றச் சாதியார்கள் அபசெயப்பட, அவர்களுடைய பட் டினங்கள் தரைமட்டமாக்கப்பட்டன. இராசாக்கள் வாளுக்கிசை யாக்கப்பட்டார்கள். இவ்வாறு செபிக்கப்பட்ட காணுன் தேசத் தை யோசுவா பன்னிரண்டு மாகாணங்களாகப் பிரித்துப் பன்னி சண்டு கோத்திசத்தாருக்குங் கொடுக்க, ஒவ்வொரு கோத்திசத்தா ரும் தங்கள் தங்கள் நாமத்தையே தங்கள் தங்கள் மாகாணத்துக் கிட்டுக்கொண்டார்கள். தேவாரா தணேசெய் துகொண்டுவரும்படி சருவேசுரனுற் தெரிக் தேற்படுத்தப்பட்டவர்களாகிய லேவி கோத் தொத்தாருக்கோ காணி அட்சு கிடைக்கவில்லே. மற்றக் கோத்தி ரத்தவர்களே தங்கள் தங்கள் வருடாந்த பிரயோசனங்களில் பத்தி லொன்று கொடுத்து அவர்களேத் தாபரிக்கக் கடமைபூண்டவர்க ளாபிருந்தார்கள்.

167. நியாயாதிபதிகள். யோசுவா மரித்தபின்பு, இசிற வேலர், கர்த்தர் தங்களுக்குச்செய்த சகாயங்களேயும் தாங்கள் அவ ருக்குக் கொடுத்திருந்த போமாணிக்கத்தின் வாக்குத்தத்தங்களே யும் முற்ருய் மறந்துவிட்டு விக்கிரக ஆராதணக்காரரேடு கொண்டாட்டம்பண்ணி அவர்களிடத்திலி ருந்து பெண்கொண்டதின், அடிக்கடி தாங்களும் அவர்களைப்போல விக்கிரக ஆராதணக்காரரு தன்மார்க்கருமானுர்கள். சருவேசுரன் அவர்களுடைய என்றிகேட்டையும் விசுவாசத்துரோகத்தையும் கண்டிக்கும்பொருட்டு அவர்களுடைய சத்துருக்களுக்கு அவர்களேக் கையளித் துக்கொண்டுவருவார். அவர்களுக்குள் பிரசாதிபதியாவது இராசாங்கமாவது இல்லாதிருந்ததே அவர்களுக்கு கேரிட்ட மிகப்பெரும் கேடாம். ஆயினும், காலத்திற்குக்காலம் ஒவ்வொரு தலே வரைத் தாங்களே தெரிர்து ஏற்படுத்திக்கொள்ளுவார்கள். சரு

. வேசுரனுஞ் சிலசமயத்தில் கிலரை நியமித்துக்கொடுத்துவருவார். இவ்வாறு தலேவராக நியமிக்கப்பட்டவர்களே தேசா திபதிகளாக வும் படைத் தல்வராக வும் புர் திய முர் திய முர் திய ம் மடித் தல்வராக வும் புரை திய மிர் கிய முர் திய முர் கிய முர் கிய முற் கிய மா திபதிகளென்று பெயர். பிரமாணங்களே ஏற்படுத் தவும் வரிகளே நிருபிக்கவும் வேண்டிய அதிகாரமோ அவர்களுக்கொருபோ துங் கிடைக்க வில்லே. நியாயா திபதிகளுடைய ஆளுகை சுமார் 350 வருஷங் களாக நடர் துகொண்டுவர் தது. பிர தான ஆசாரியராகிய ஏலி என்பவருக்குப்பின் அவரிடமாகவர் த சாமுவேல் என்பவரே கடைசியான நியரயா திபதியரயெண்ணப்படுவார்.

168. தாவீதுவும் சலோமோனும் இராசாங்கம் புரிந்த தும் பத்துக்கோத்∮ரங்கள் பிரீவ்ணேசெய்ததும். சாமுவே லுடைய காலத்திற்றுனே மெய்யான இராசாங்கம் இசிறவேல ருள் ஏற்படுவதாயிற்று. அவர்கள் தங்களுக்கு ஒரு அரசன் வேண்டுமென்று சருவேசுரனிடத்தில் விண்ணப்பஞ்செய்ய, அவர் அதை அங்கேளித்து, சவுல் என்பவணத் தெரிக்து பட்டாபிஷேகஞ் செய்து இராசாவாக ஏற்படுத்தவேண்டுமென்று சாமுவேலுக்குக் கற்பிக்க, சாமுவேல் அப்படியே செய்தார். சவுலாசன் கொஞ்ச வருஷங்களுக்கிடையில் சருவேசுரனுக்குத் துரோகியானபடியால் அவர் அவீன இராச்சிய பரிபாலனத்தினின்றும் தள்ளிவிட்டுத் தாவீ தென்பவரைத் தெரிர் து இராசாவரக்கும்படி செய் வித்தார். தாவீது மிகவும் இளம்பிராயமுள்ளவராயிருந்தாலும், ஒரு தனியுத் தத்தில் கோலியாத் தென்னும் இராக்ஷ தீனக் கொன்று வெற்றிமாலே சூடிக்கொண்ட தினுல் அதைப்பார்த்துப் பொருமையுற்ற சவுல் அவரைக் கொன்றுபோடக் கேடினன். அவர் அவனுடைய மாணபரியர்தம் ஒளித்து மறைர்து திரிர்து அந்தாங்கமாய்ச் சிவித்துக்கொண்டுவந்து அவன் மரித்த உடனே செங்காசனமேறிச் செங்கோலாடத்தத் துவக்கிரை. இவ்வாறே இராசத்துவமானது தாவீதின் குடும்பத்தில் நிலப்பட்டு அதற்கே உரிமையாயிற்று. அன்றியும், மேசியா வருந்தீனயும் தாவீதின் கோத்திரமாகிய யூதாவின் மக்களுட்தானே இராசாங்க அதி காரம் நடைபெறுவதாயிற்று. தாவீது தாம்செய்த வியபிசாரமும் மனுக்கொஃயுமாகிய இரண்டு அக்கிரமங்களேயும் நிணேத்து ஆருக் கண்ணீர்சுச்தி அருச்தவம்புரிச்தமையால், உலகமீட்பர் அவருடைய கோத்திரத்திற்றுனே அவதாரஞ்செய்வாரென்னும் வாக்குத்தத் தத்தைச் சருவேசுரன் அவரிடத்திலே புதுப்பித்தருளினர். தாவீ தாசர் சருவேசுரனுக்கு ஸ் துதியாகவும் நன்றியறிர்த ஸ்தோத்திர

மாகவும் அசேக கீர்த்தனங்களே இயற்றிவைத்தார். இவைகளுக் சூத் தாவீதின் திருச்சங்கீ தங்களென்றுபெயர். இச்சங்கீ தங்க ளே த் திருச்சபையானது தேவாராதணேயில் அடிக்கடி வழங்கிக் கொண்டுவருகின்றது. தாவீதாசர் நாற்பதுவருஷங்களாக மங் காத கீர்த்தியோடு செங்கோல்டாத்தி மரித்தபிபை அவருக்குப் பதிலாக அவருடைய குமாரணைய சலொமோன் இராசாங்கம் புரியத்தொடங்கினர். யெருசலேம்பட்டினத்தில் ஒரு சிறந்த தேவாலயம் அவரால் கட்டுவிக்கப்பட்டது. உலகமெங்கும் இது ஒன்றிலேயே மெய்பான சருவேசு அக்குரிய அராகனே செய்யப் படுக்ன றதென் அ சொல்லும்படியாக அவ்வாலயமான து விளங் கிற்று. சலொமோன் தன்னுபுசுபரியர்கம் மெய்த்தேவ வழிபாட் டில் நிலுகிற்கவில்லே. அவன் இன்பசுகங்களுக்கு அடிமையாகி மெய்க்கடவுளே மறந்து விக்கிரகாரா தீனக்குள்ளான திலை சருவே சான் அவனுடைய பாவத்தை அவன் குமாரனுகிய ரேபோவா மென்பவனிடத்தில் கண்டிக்கத் திருவுளமாயினர். எவ்வாறெனில், ளேபோவாம் சிங்காசனமேறினபின் பன்னிரு கோத்திரங்களுள் யூதாகோத்திரமும் பெஞ்சமின்கோத்திரமும் நீங்க மற்றப் பத்துக் கோத்திரங்களும் தங்கள் அரசணப்பகைத்துப் பிரிவிணசெய்து யேருபோவாமென்பவணேத் தங்களுக்கு அரசனுக்கிக்கொண்டார் கள். நேபோவாமுக்குப் பிரமாணிக்கமாயிருந்த இருகோத்திரங் களால் யூதாவின் இராச்சியமும், பிரிவிணயான மற்றக்கோத்திரங் களால் இசிறவேல் இராச்சியமும் உண்டாயின. சமாரியாபட்டி னத்தைக் கூகைரமாய்க்கொண்ட இசிறவேலிராச்சியத்தை ஆண்டுகொண்டுவக்க அரசர் எல்லாக் தேவபத்தியற்றவர்களாயிருக் தபடியால் அவர்களுடைய இராச்சியமான து 250 வருஷங்களுக் கதிகமாக நிலேகொள்ளவில்லே. அதெப்படியெனில், ஒசே என்பவ னுடைய அளுகையில் அசிரியதேசத்தாசனுகிய சல்மனுசார் என் பவன் சமாரியாவைப்பிடித்து இசிறவேலிராச்சியத்தாரணவரையும் நினிவேபட்டின த்திற்கு அடிமைகளாய்க் கூட்டிக்கொண்டுபோகவே அவர்கள் அவ்விடத்திலிருந்து அசியாவின் பற்பல நாடுகளிலும் சிதறுண்டு போய்விட்ட நினுல் அதுமுதல் இசிறவேலிராச்சியம் யூதாவினின்றும் வேறுன ஓர் இராச்சியமாயிராது ஒழிந்துபோ யிற்று.

169. யூதசாதியார் பாபிலோனுக்கு அடிமையாய்க்கோண்டுபோகப்பட்டது. யூதாவின் இராச்சியத்தாராகிய யூதரும் அடிக்கடி தங்கள் முன்னேர் ஆராதித்த மெய்க்கடவுளே மறர்து விட்ட பாவத்தினிமித்தம் பலதாம் தேவாக்கிணக்குள்ளாகி வருக்

திரைகள். அவர்களுடைய அரசாகிய அக்காபு மனுசே என்ப வர்கள் புரிக்க அக்கிரமங்களின் நிமித்தமாய்ச் சருவேசுரல் பாடி லோனிய அரசுணுக்ய நபுக்கொதோறெசோர் என்பவணேக் கொண்டு தமது சனத்துக்கு ஆக்கின இடுவித்தருளினர். அவ்வா சன் யெருசலேம்பட்டினத்தை முழு தமழித்துவிட்டுத் தேவால யத்தைத் துகளாக்கிச் சனங்களேச் சிறைப்படுத்திப் பாபிலோனுக் குக் கொண்டுபோனுன். அயினும், கர் த் தர் தமது பூர்வ கிரு பையையும் அபிரகாம் ஈசாக்கு யாக்கோபென்பவர்களுக்குத் தாம் பண்ணியிருக்க வாக்குத்தத்தங்களேயும் நினேவுகூர்த்து எழுபதுவரு ஷச் சிறை கழிர் தபின் தமது சனத்தை மீளவும் அவர்களுடைய சுயதேசத்திற்குக் கொண்டுவர்து சேர்த்தருளினர். அப்போது அவர்கள் அழிக்துபாழாய்க்கிடக்த தங்கள் பட்டினத்தைத் திரும்ப வும் கட்டியெழுப்பித் தேவாலயத்திற்கும் அஸ்திவாரமிட்டார் கள். இம்மகா கருமத்தைமுடிக்கப் பார்சிக அரசனுகிய சிறுஸ் என்பவனே சருவேசுரனுல் தெரிக்குகொள்ளப்பட்டவனுயிருக் தான். அவனுடைய பரிபாலனத்தில் எஸ்திருஸ் கெகேமியாசு என்னுமிருவரும் மிகுர்த பத்திவேகத்தோடு வேலேயை நடப் பித்துக்கொண்டுவர் தார்கள். அலயத்தைப் புதிதாய்க் கட்டி பெழுப்பும்படி சிறுஸ் உத்தாவளித்தது கி. மு. 536-ம் அண்டி லாம். யூதர் மிகுர்த மனமகிழ்ச்சியோடு திருப்பணியைப் பரபரப் பாய் நடத்திக்கொண்டுவருகையில் அவர்களுடைய சத்துருக்க ளின் உபாயதர் தொங்களால் அத சிறிதுகாலமாக கிறுத்திவிடப் பட்டிருந்தபின்பு, பார்சிக அரசனுகிய டாறியுஸ் என்பவன் கி. மு. 520-ம் ஆண்டு ஒரு கட்டளேயை உண்டாக்கி யூதர் தங்கள் தேவா லயத்தை இஷ்டப்படி கட்டியெழுப்பலாமென்று உத்தாவளித்த வுடனே திருப்பணிவேலேகள் மீளவும் தொடங்கி கடத்தப்பட்டன. ஆலய அபிஷேகம் கி. மு. 516-ம் ஆண்டிலே கிறைவேறலாயிற்று. அறபது வருஷங்கள் சென்றபின் அதாவது; கி. மு. 454-ம் வரு ஷத்தில் அர்த்தாக்சேர்செஸ் லோங்மான் என்னும் பெயருடைய அரசன் பெருசலேம்பட்டினத்து மதில்களேயும் கோட்டைகளேயும் கட்டியெழுப்பலாமென்று ஒர் புதுக்கற்பினயால் உத்தாரம்புரிக் தான். தானியேலென்னுர் தீர்க்கதரிகியானவர் எழுபது வாரங் களின் முடிவிலே கிறீஸ் துவானவர் கொல்லப்படுவார் என்று சொல்லிக் குறித்த வருஷ வாரங்களானவை மேலேசொன்ன இரசகற்பண பிறந்தகாலர்தொட்டே எண்ணப்பட்டுவருகின்றன.

170. தீர்க்கதரிசனங்கள். உலகாரம்பமுதல் பொதுவாக எல்லா உகங்களிலும், விசேஷமாகச் சவுலரசனுடைய இராச்சிய பார்தொடங்கி பெருசலேம்பட்டணமான து மீளவும் அரணிடப் பட்டதீருகவுள்ள காலங்களிலும் சருவேசான் தமது ஞானம் நிறைந்த அகே தீர்க்க தரிசிகளே த் தோற்றுவித்து, அவர்கள் மூல மாக மனி தருக்குத் தமது திருவுளங்களே த் தெரிவிக்கவும், எதிர்காலச் சம்பவங்களே முன்னுணர்த்தவும், இரக்குகரைப்பற்றிய வாக்குத்தத்தங்களேப் புதுப்பித்து அவருடைய குண இலக்கணங்களே யும் வருகையையும் சீவியத்தையும் பாடுகளேயும் மானத்தையும் முன்னேறக் காண்பிக்கவும், இச்சம்பவங்களோடுகூடிய விருத்தார் தங்களேயும் காலத்தையும் தெளிவாய்க் குறித்துக்காட்டவுர் திருவுளமானர். இந்தத் தீர்க்கதரிசனங்களெல்லாம், ஆதியிலே மெய்யான உலக இரசுதகராக வாக்குப்பண்ணப்பட்டு காலார்தத்தில் சருவேசானுல் உலகத்திற்கனுப்பப்பட்டவராகிய யேசுக்கிறீஸ்து நாதரில் நிறைவேறலாயின்.

171. உலக இரக்ஷகராகச் சருவேசுரனுல் வாக்குப்பண்ண வும் குறித்துக்காண்பிக்கவும்பட்டுக் கடைசியில் அவரால் அனுப் பப்பட்டவாகிய யேசுக்கிறீஸ் தாரதர் எல்லாக்காலங்களுக்கும் பொதுவாயுள்ளவரென்றும், அவருடைய திவ்விய வேதமானது எல்லாக்காலங்களேயும் தழுவி நிற்கின்றதென்றும், மனிதர் அணவ ரும் எவ்வெக்காலத் திலுள்ளவர்களாயினும் இரக்ஷகரின் பெறுபே அகளால் ஈடேற்றம் அடை தல் கூடுமென் அம் மேலே சொல்லிய வைகள் துலாம்பாமாய் அத்தாட்சுப்படுத்துசின்றன. மகா சாஸ் திரியாகிய போசுவே என்பவர் சொல்லியவாறு: கெடுங்காலமாகக் காத்திருக்கப்பட்டவரும் கடைசியாயனுப்பப்பட்டவருமாகிய இர கூகர் எல்லாக்காலங்களிலும் தேவமக்களுக்கு நம்பிக்கையும் ஆறு தலுமாயிருந்தாரென்றும், வேதமானது மனுஷ சிருட்டிகாலந் தொட்டு ஒரே தன்மையாகவே இருந்ததென்றும், அது ஒரே சரு வேசுரணயே தனக்கு அதிகாரணராகவும் ஒரே யேசுக்கிறீஸ்து வையே மனுக்குலத்திற்கு இரக்ஷகராகவும் எப்போதும் அங்கீகரித் துவர் ததென் அம் தீர்மானி த் துக்கொள்ளக்கடவோம். அதிமனி தன் பாவத்தைக் கட்டிக்கொண்டபோதே சருவேசுரன் மனிதரை ஈடேற்ற ஒரு இரகுகவை அனுப்புவோமென்று வாக்குப்பண்ணி, அவ்வாக்குத்தத்தத்தை இடையிடையே ஞாபகப்படுத்தியும், புதுப் பித்தும், ஆபிரகாம் ஈசாக்கு யாக்கோபென்பவர்களிடத்தில் விசே ஷவி தமாய் உறு திப்படுத்தியும், அது நிறைவேறுங்காலம் சமீபித்து வரவர அதைமிகத் துலாம்பரமாகவும் வெளிப்படையாகவும் விளங் கச்செய்ததைக் காண்பது கிறீஸ்தவனுடைய மனதுக்கு எவ்வள வோ ஆறு தஃப் பயக்கின்றது. சங்கிலி த்தொடர்போல விளங்கும் இத்த<sup>3</sup>ன சம்பவங்களின் காட்சியால் நமது விசுவாசத்திற்கு ஒளி யும் நம்பிக்கைக்கு உறுதியும் பத்தி கிரேகங்களுக்கு அதிகரிப்பு முண்டாகுமென்பது நிச்சயமேயாம்.



# 10-ம் அதிகாரம்

## மனுஷாவதாரப் பரம இரகசியம்

1-வது, மனுஷாவதாரமுண்டென்பது. 2-வது, மனுஷாவதாரப் பரம இரகசியத்தின் இயல்பு. 3 வது, யேசுக்கிறீஸ்துவின் மாதாவா கிய அர்ச். கன்னிமரியம்மாள்.

## 1-ம் பிரிவு

#### மனுஷாவதாரப் பரம இரகசியமுண்டென்பது

172. (I) மனுஷாவதாரமாவதேன்ன? மனுஷாவதார மாவது மனுஷ்சுபாவத்தை எடுத்துப்பிறத்தலாம். அதாவது: வார்த்தை என்னுக் தேவ ஆளானவர் தமது தேவசுபாவத்தோடு மனிதசுபாவத்தையும் சேர்த்து மெய்யான தேவனும் மெய்யான மனிதனுமாகிய யேசுக்கிறீஸ் துவாய்த் தோன் றின புரம இரகசிய மாம். சுருக்கமாய்ச்சொல்லுகில், அது சுதனுகிய சருவேசுரன் மனிதனுய்ப் பிறந்த பாம இரகசியமென்னப்படும். மனுஷாவதா ரத்தில் தேவசுபாவமும் மனிதசுபாவமும் இனிமேலில்லேயென்ற ஐக்கியம்பூண்டிருக்கின்றன. அது மானிட சரீரத்திற்கும் ஆன்மா வுக்கு மிடையிறுள்ள அன்னியோன்னிய ஐக்கியத்தை ஒத்தது. அவ்விரு சுபாவங்களுமொன்றுய்க் கலக் துபோகாமலும், கெடாம லம், இரண்டும் தனித்தனியே முழுமையாகவும் பூரணமாகவு மிருக்கின்றது. இரு சுபாவங்களினும் சேர்க்கையானது சுதன் என்னுர் தேவ ஆளிலேயே நிகழ்ர்தது. பிதாவாவது இஸ்பிரீத்து சார் துவாவ து மனி தனுப் அவ தரிச்கவில்லே. நித்தியராகிய சுதன் அல்லது வார்த்தையானவர் மாத்திரமே மனுஷாவதாரஞ் செய் தருளினர். மானிடவஸ்துவில் ஆத்துமமும் சரீரமுமாகிய இரண் டின் சேர்க்கையால் அட்தன்மை தோன்றுவ துபோல தேவசுபா

வமும் மனி தசுபாவமுமாகியவைகளின் சேர்க்கையால் யேசுநாத ரிடத்திலுள்ள ஏகமாகியஆட்தன்மை தோன் அகின் pதென் அகரு தவேண்டாம், ஏனெனில், யேசுநா தரிடத்திலுள்ள ஆட்தன்மை யான த நித்தியரும் நிர்விகாரியுமான சு தனுகிய சருவேசுரனிடத் திலே விளங்கும் ஆட்தன்மையேயன்றி வேறல்ல. சு தனுகியசருவேசு கே தமது ஆட்தன்மையேயன்றி வேறல்ல. சு தனுகியசருவேசு என தமது ஆட்தன்மையை மனிதசுபாவத்தோடு ஐக்கியப் படுத்தி இதைப் பூரணப்படுத்துகின்றுர். ஆதலால், யேசுக்கிறீஸ் து நாதர் பூரணதேவனும் பூரணமனிதனுமாம். இத்தன்மையானவரே முன்பு சருவேசுரனுல் மனிதருக்கு வாக்குப்பண்ணப்பட்டவரும் பின்பு அவர்களுக்கு அனுப்பப்பட்டவருமாகிய உலகவிரக்கின், சருவேசு அனைப்படு கித்திய குமாரனும் வார் த்தையானவரு மாகிய இவரே மனிதருடைய சித்திய குமாரனும் வார் த்தையானவரு மாகிய இவரே மனிதருடைய ஈடேற்றத்துக்காகப் பரபட்டு மரிக்கும்பொருட்டுப் பாவமொன்று நீங்கலாக மெய்யான மனுச்சுபா வத்தைத் தம்மோடுசேர்த்து மனிதனுய்ப் பிறக்கருளினர்.

173. (II) மனுஷாவதாரம் உண்டு. கித்தியமாயுள்ள வார்த்தையாவைரும் தம்முடைய பாமபிதாவுக்கு முழுதும் சரி பொத்த தேவனும் அவரால் நித்தியமாய்ச் சென்மிக்கப்படுகிறவரு மாகிய ஏக தேவகுமாரணைவர் கமது சரீரத்தையும் அத்துமத் தையும்போன்ற ஒரு மெய்யான சரீரத்தையும் அத்துமத்தையும் எடுத்தருளினர். ஆதலால், மனுஷாவதாரப் பரம இரகசியமா னது யேசுக்கிறீஸ்து ஆகிய ஆளில் இரண்டுகாரியங்களால் உளதா கின்றது. அவைகள் தேவகுமாரனுக்குரிய தெய்வத் தன்மையும் மனுஷனுக்குரிய மெய்யான ஆக்தும் சரீரங்களின் சேர்க்கையு மாம். அவருடைப தேவசுபாவம், மேசியாவைக்குறித்துச் சொல் லப்பட்டிருந்த தீர்க்கதரிசனங்கள் எல்லாம் அவரிடத்தில் நிறைவே றின தினுலும், தம்மைத் தேவசுதனென்று ஒப்பிக்கும்பொருட்டு அவர்செய்த ஆச்சரியமான அகேக அற்புதங்களினுவம், அவர் மெய்யான தேவனென் அம் மெய்யான தேவகுமாரனென் அம் தமது பிதாவோடு ஒரே தேவசுபாவமுடையவரென்றும் திருச் சபை கூறியிருக்கும் விசுவாசசத்தியத்தினையம் அத்தாட்சிப்படு கின்றது. அவருடைய மனி தசுபாவம், அவரிடத்தில் விளங்கின ஆத்தும் சரீரங்களால் அத்தாட்சிப்படுகின்றது. யேசுக்கிறீஸ்து நாதர் எடுத்த தேகம் நமது தேகத்தைப்போன்ற மெய்யான மானிடதேகமேயாம். அது நமது தேகத்தைப்போல, பசி தாகம் உபத்திரவங்களுக்கும், போசனம் பானம் முதலிய தேவைகளுக் கும், உறங்கு தல் முதலிய கொழில்களுக்கும் ஏ துவாகவேயிருக் த து. ஆதலால், அவர் கம்மைப்போற் பசியுற்றூர், தாகமுற்றூர், போசன

<u> பானம் பண்ணினர், நித்திரைசெய்தார். அன்றியும் அவர் கன்னி</u> மரியம்மாளிடத்தினின்று பிறந்தாசென்றும் பாடுபட்டாசென்றும், சிலுவையில் அறையுண்டாசென்றும், மரித்தாசென்றும், அடக்கம் பண்ணப்பட்டாரென்றும் விசுவாசமர்திரத்திற் சொல்லப்பட்ட ் வாக்கியங்களெல்லாம் யேசுக்கிறீஸ்து நாதருடைய சரீரம் மெய் யான மானிடசரி மென்றே பிரத்தியக்ஷமாய் ஒப்பிக்கின்றன. யேசு நாதர் எடுத்தசரீரம் மெய்யான மானிட சரீரமாயிருப்பது போல, அவர் எடுத்த ஆத்துமமும் மெய்யான மானிட ஆத்துமமே யாம். என்னுடைய ஆத்துமம் மாணத்துக்கேதுவான துக்கங் கொண்டிருக்கிறது என்று அவர்தாமே திருவுளம்பற்றினர். இங்கே ஆத்தமம் என்பது மானிட ஆத்தமத்தையன்றி வேறென் றைக் கருதல் கூடாது. அன்றியும், தேவகுமாரன் மனிதனுன சென்*று விசுவாசமர்* திரத்திற் சொல்லப்பட்டிருப்பதால் மனுஷீகத் தை ஏற்படுத்துகிறவைகளாகிய மெய்யான ஆத்துமமும் சரீரமும் அவருக்கு உண்டென்பது நிச்ச்யமாம். ஆகலால், யேசுநாதர் மெய்யானதேவனும் மெய்யான மனிதனுமேயாம். அவர் மனிதனு யிருக்கத்தொடங்கின அக்ஷணத்திற்றுனே சாங்கோபாங்கத்தோ டும் பரிசுத்தத்தோடும் மாறுபடாதவைகளாகிய சகல மானிட துன்பதரிதங்களுக்குமுள்ளானர். அறியாமையும் ஆசாபாசமும் பாவமும் நீங்கலாக கமது மானிட சுபாவமுழுதம் அவருக்கு உண்டென்பது பிரத்தியக்ஷம்.

மனுஷாவதாரமானது இஸ்பிரீத்துசார்துவின் அற்புதமான தெய்வீகத் தொழிலால் கிறைவேறிற்று. ஆகியில் வாக்குப்பண் ணப்பட்டவரும், எல்லா மனிதாரலும் எதிர்பார்த்திருக்கப்பட்ட 🔪 வருமாகிய மேசியா ஆனவர் உலகத்தில் பிறக்கவேண்டியகாலம் வர் தவுடனே யூதாகோத்திரத் தாளாகிய மரியம்மா ளென்னும் ஒரு கன்னிகையிடத்திற்குச் சருவேசுரன் கபிரிகேல் என்னும் அதிதா தனே அனுப்பியருளினர். அத்தேவதூதன் அவளே கோக்கி: பிரி யதத்தத்திறை பூரணமானவளேயென்று வாழ்த்தி, உலக இரக்ஷக ருக்கு மாதாவாகச் சருவேசு என் உம்மைத் தெரிக்கருளினர் என் ருர். அப்போது, சிறுபிள்ளேப் பிராயர்தொட்டுத் தன் சரீரத் தையும் ஆத்துமத்தையும் தேவனுக்குக் காணிக்கையாக்கிவைத்தி ருக்த கன்னிமரியம்மாள் தன் கற்புக்கு யாதொரு பழு தம் கேரிடா தென்று தேவதூதன் நீச்சயிக்கக்கேட்டு, இதோ ஆண்டவருடைய அடிமையானவள் உமது வார்த்தையின்படி எனக்காகக்கடவ தென்று உத்தாஞ் சொன்னுள். அகூணத்திற்றுனே இஸ்பிரீத்து சார்துவாகிய சருவேசான் அக்கன்னிகையின் திரு உதாத்தில் அவளுடைய நின்மல இரத்தத்தால் ஒரு மானிட தேகத்தை உரு வாக்கி, அத்துடன் தாம் சிருட்டித்த ஒரு அத்துமத்தையும் சேர்த் தருளினர். அவ்வேளே பிலே தானே தேவகுமா ஏனவர் அச்சரி ரத்தையும் ஆத்துமத்தையும் ஒருபோதும் பிரியாதவிதமாய் தம் மோடு ஐக்கியப்படுத்திக்கொள்ள, இவ்வாறே மனுஷாவதாரமாகிய பாம இரகசியம் நிறைவேறலாயிற்று. திருச்சபையானது இச் சம்பவத்தைப் பங்குனிமு 25-ர் திகதியில் திருநாளாகக் கொண் டாடிவருகின்றது. இச்சம்பவமே கிறீஸ்து ஆப்தத்துக்கு ஆரம்ப மாய்க் கணிக்கப்படும்.\* மனிதயைவதரித்த தேவகுமாரணுகிய யேசுக்கிறீஸ்து மெய்யான தேவனும் மெய்யான மனிதனுமாயிருக் கிருர். தேவனுகியமட்டும் அவருக்கு ஒரு தேவபிதாஉண்டு. அந் தப் பாம பிதாவாலேயே அவர் நித்தியமாய்ச் சனிக்கப்படுகி ருர். மனிதனுகியமட்டும் தம்மைக்காலார்தத்தில் கர்ப்பர்தரி த்துப் பெற்றெடுத்த ஒருமாதாவை உடையவராயிருக்கிறுர். சருவேசுர தையமட்டும் அவர் எங்கும் பரிபூரணாயிருக்கிறுர். மனி ததைய மட்டும் இன்றைக்குப் பாலோகத்திலும் திவ்விய நற்கருணேயிலுமே எழுந்தருளியிருக்கிறுர்.

174. யேசு என்னும் பெயருக்கு இரக்ஷகர் என்று அர்த் தமாம். கபிரிகேல் என்னும் அதிதூதன் அர்ச். கன்னிமரியம்மா ளுக்குத் தெரிவித்திருர்த இர்த நாமம் மனுஷனுப் அவதரித்த தேவகுமா அக்கு நன்றுய்ப் பொருந்தும். ஏனெனில், அவர் நம் மைப் பாவத்திலும் நாகத்திலுமிருந்து மீட்டவராம். கிறீஸ்து வென்னும் சொல்லுக்கு அபிஷேகிக்கப்பெற்றவரென்று அர்த்த முண்டு. பழைய ஏற்பாட்டில் அரசர்களும் ஆசாரியர்களும் அபி ஷேகிக்கப்பட்டுவர் தார்கள். அவ்வபிஷேகமான து அவர்கள் பெற் அக்கொண்ட மகிமைக்கு ஓர் அடையாளமாயிருந்தது. யேசுக் கிறீஸ் துநாதரே வானத்திற்கும் பூமிக்கும் இராசாவாயிருக்கிறுர். முன் நமக்காகத் தம்மைப் பலியாக்கினவரும் இப்போதும் தினக் தினம் தம்மைப் பலியாக்கிக்கொண்டுவருகிறவருமாகிய நித்திய அசாரியரும் அவரே. யேசுக்கிறீஸ் து நாதர் சரீரமுறையான அபி ஷேகத்தை எப்போதாவது பெற்றுக்கொண்டாரோவெனில் இல்லே. அவர் பெற்றுக்கொண்டது ஞானமுறையான அபிஷேகத்தையே யாம். தேவசுபாவமான து மனுஷீகத்தைத் தன்னேடு ஒக்கியப் படுத்**திக்** கொண்டபோதே யேசு நாதர் பூரணமும் உக்கதமுமான . ஞான அபிஷேகத்தைப் பெற்றுக்கொண்டார்.

175. மனுஷாவதாரத்தின் மகாந்திரம். மனுஷாவதாரத் திற்கு முகாக்கிரம், கமது இரக்ஷணியமேயன்றி வேறல்ல. யேசுக் கிறீஸ் துகாக்கிரம், கமது இரக்ஷணிய அலுவலேச் செய்து முடி த்தவர். அவரே கம்மைப் பாவத்திலும் கித்திய காகத்திலும்கின்ற இரக்ஷித் தருளினர். அவருடைய பெறுபேறுகளினிமித்தமே காம் கித் திய மோக்ஷபாக்கியத்திற்குச் சுதக்தரம் பூண்டவர்களானேம். இவர் மனுஷராகிய எங்களுக்காகவும் எங்கள்மீட்புக்காகவும் பர லோகத்தினின்ற இறங்கினர் என்று திருச்சபையும் கிசேயா விசு வாசப் பிரகாணத்திற் திவ்விய பூசைகோத்தில் பாடிக்கொண்டு வருகின்றது.

கெட்டுப்போன மனிதனே இரக்ஷிக்கத் தேவன் கடமையூண்ட வரல்லவென்றும், தேவகுமாரன் மனுஷாவதாரஞ்செய்தது சரு வேசு சனுடைய அநர் தகிருபையால் வினேர் ததாகிய கட்டாயமற்ற இலவசமான காரியமேயென் அம் மேலே (157-ல்) காண்பி த்தோம். இவ்விடத்தில் நாம் தெளிக் துகொள்ளவேண்டியது யாதெனில், ஆதாம் கெட்டுப்போனபின் சருவேசுரன் முனிதரை இரகிக்கத் தீர்மானம்பண்ணின் து நிச்சயமேயென்று நாம் வைத்துக்கொண் டாலும், அவ்விசக்ஷணியத்தைமுடிக்க மனுஷாவதாசமானது அவ சியமாயிருக்கவில்லே என்பதாம். ஏனெனில், சருவேசான் குற்ற வாளியாகியமனிதன் தமக்குச்செய்த நிர்தை அவமானத்திற்குப் பூரணபரிகாரம்செய்து முடிக்கும் கடணே அவன்மேற் சுமத்தாமல் அவனுடைய பாவத்தை இலவசமாய் மன்னித்துவிடக்கூடியவரே யாம். அவர் தமது நீதியின் அகோரத்தை முற்றுய்க்காண்பியா மல் விடுவதற்குத் தடையாயிருக்கக்கூடியது யாதொன்றுமில்லே. பாவத்தை மட்டற்ற மேரையாய்ப் பகைப்பதும் பாவியானவன் தான் கடவுளுக்குச்செய்த துரோகத்தின்மேல் உண்மையான விச னங்கொண்டபோதே அவனுக்கு மன்னிப்பதுமாகிய இவைகளே அவருடைய பரிசு த் த த் துக்குவேண்டிய காரியங்களாம். ஆதலால், மனுஷாவ தாரமின் றி கடவுள் கெட்டுப்போன காசென்மத்தை இர கூழிக்கக் கூடியவரேயாம். ஆயினும், பாவத் திற்குப் பூரணமான பரிகாரஞ்செய்யப்பட்டாலொழியக் கெட்டுப்போன மனி தண இர கூக்கச் சருவேசுரன் திருவுளங்காவில்ஃயென்று சொல்லுமிடத் திலோவெனில், மனுஷாவதாரம் அவசியமாகவேயிருக்தது. ஏனெ னில், பாவத்தினிமித்தம் சருவேசு ரனுக்குவிளேர்த துரோகத்தைப்

<sup>\*</sup> இது சாதாரண கணிப்பு. (இதின்படி இவ்வாண்டு கி. மி. 1943 ஆவதாம். ஆயினும், இக்கணிப்பு நாலுவருஷம்வரையிற் மீந்தியே தொ டங்கியது என்றம், ஆதலால் மனுஷாவதாரம் சம்பவித்து இப்போது 1947-ம் வருஷமாயிற்றென்றும் ஆராய்ச்சியாளர் கூறுவர்.

173

பூரணமானவி தமாய்ப் பரிகரிப்பதற்கு எந்தச்சிருட்டியாறுக் கூட வே கூடாது. குற்றவாளியான மனிதனுல் தேவகிர்தை அடைக் தவராகிய சருவேசுரனுடைய அநர்த மகத்துவத்திற்குப் பாவத்தால் உண்டான மகா அவமானத்தைக் குறைவின்றிப் பரி கரிப்பதற்கு, அளவில்லாத பெறுமானமுள்ள பிராயச்சித்தஞ்செய் யக்கூடியவரும், ஒருங்கே தேவனும் மனிதனுமாய் விளங்குபவரு மாகிய ஒரு மத்தியஸ்தர் வேண்டியதாயிற்று. அவர் தமது பிரா யச்சித்தக் கிரியைகளே அநந்த பெறுமானமுள்ளவைகளாக்கி அவைகளே நிர்தைப்பட்ட தேவமகத்துவத் திற்கு ஒப்பானவைகளா யிருக்கும்படி செய்யவேண்டியவராகையால், அவர் சருவேசுரனு கவும், வேதணப்பட்டுத் தாழ்மையடைக்கு பிராயச்சித்தஞ்செய்ய வேண்டியவராகையால் மனிதனுகவுமிருப்பது அவசியம். ஆத லால், இந்த நியாயங்களுக்காக மனுஷாவதாரம் அவசியந்தா னென்று தீர்மானிக்கக்கடவோம்.

போதக காண்டம்

## 2-ம் பிரிவு

#### மனுஷாவதாரத்தின் இயல்பு

176. பாமசு தனுகிய தேவஆளிற்றுனே தேவசுபாவமும் மனி தசுபாவமுமாகிய இரண்டு சுபாவங்களும் ஐக்கியப்பட்டிருப் பது மனுஷாவதாரத்தினியல்பாகையினுல், யேசுக்கிறீஸ் து நாதரில் ஒரேயொரு அளும் இரு சுபாவங்களும் இரு சித்தங்களும் இரு வகைத் தொழில்களுமுண்டு. மேலும், அவர் தேவனும் மனிதனு மாயிருப்பதால் தெய்வீகத் துக்குரிய அகத்தியமான தேவ இலக்ஷ ணங்களேயன்றி மனுஷீகத்துக்குரிய இலக்கணங்களும் அவரிடத் திலுண்டு.

177. (I) யேசுக்கிறீஸ்துநாதரிடத்திலுள்ள ஏக ஆட் தன்மை (Personality). யேசுக்கிறீஸ் துவிடத் திலுள்ள மனித சுபாவத்திற்கு ஆட்தன்மை இல்லே. மனிதசுபாவத்தை அத்தோடு கூடியிருக்கும் தேவசுபாவமே பூரணப்படுத்துகின்றது. ஆதலால், கிரியைகளே நடத்துவதில் மனிதசுபாவமானது பிறிதின் சார்பில் லாத மூலகாரணமாய் (Principle) இருப்பதுமில்லே. தன் கிரி யைகளுக்கு உத்தாவா தியாய் இருப்பதுமில் இ. ஏனெனில், அது தன்ணப் பூரணப்படுத் துவதாகிய தேவசுபாவத்தோடு சேர்மானப்

பட்டிருக்கின்றது. ஆதலால், மனமுறையாய் மாத்திரமன்றி, ஆள் , முறையாயும் உடல்முறையாயும் பதார்த்த,முறையாயும் உள்ள இச்சேர்மான த்தின் கிமித்தம் யேசுக்கிறீஸ் து நாதரின் மனுஷீக கிரியைகள் எல்லாவற்றிற்கும் அவரிடத்தில் விளங்கும் தேவ அளே மூலகா எணமாபிருப்பதால், அவைகள் அவ்வாளின்மேல் ஏற்றிச் சொல்லப்படும். கிறீஸ் து ஆப் தம் 5-ம் நூற்முண்டில் கொன்ஸ் தாக் தின்புரியின் பத்திறியார்க்குவாயிருந்த நெஸ்தோரியுஸ் என்னும் பேர்போன பதிதன் தேவசுபாவமும் மனிதசுபாவமுமாகிய இரண் டும் இரு சுனேக்தர்களுக்கிடையிலுள்ள மன ஐக்கியம்போலவே தம்முள் ஓக்கியப்பட்டிருக் தனவென் அ சா திக்கத் தலேப்பட்டான். தலேப்பட்டு, யேசுக்கிறீஸ் தாரதரில் இரண்டு ஆட்களுண்டென் றம், மனி தசுபாவமான து தேவ சுபாவத்தோடு மனமுறையாய்மாத்தி ரம் சேர்மானப்பட்டிருப்பதால் அது தனக்குரிய ஆட்தன்மை யைக் கொண்டிருக்கின்றதென்றும், யேசுக்கிறீஸ்துராதர் மணித தையமட்டும் சுவிகாரத்தினுல்மாத்திரமே தேவகுமாரனுபிருக்கி ருர் என்றும், அர்ச். கன்னிமரியம்மாள் தேவமாதா அல்ல, ஏனெ னில், அவள் பெற்றெடுத்தவர் மனித ஆளேயன்றி தேவ ஆள் அல் லவென் அம் சாதித்தான். இக்கொடிய பதிதத்தை எபேசு ககாத் திற்கூடிய 3-ம் சாதாரண திருச்சங்கமானது சபித்துத்தள்ளி, அர்ச். கன்னிமரியம்மாள் மெய்யான தேவமாதாவென்பதை ஒர் விசுவாச சத்தியமாக ஏற்படுத்திற்று. மேசுக்கிறீஸ் துநாதரில் ஒரே ஆட்தன்மையன்றி இரண்டு ஆட்தன்மை இல்லே என்றது விசு வாசப்பிரமாணத்தாலும், திருச்சபையானது யேசுக்கிறீஸ்துநாத ரிடத்திலுள்ள மனுஷீக கிரியைகளேச் சுதனுகிய தேவ ஆளின்மே லேற்றிக் கூறுவதினுலும் உருசுவாசின்றது. அப்போண்தலர்களு டைய விசுவாசமர்திரத்தில் சருவேசுரனுடைய "ஏகசு தனுகிய நம்முடைய நாயன் யேசுக்கிறீஸ் துவை விசுவசிக்கிறேன்; இவர் இஸ்பிரீத்து சாந்துவிணுலே கர்ப்பமாய் உற்பவித்து, அர்ச். கன்னி மரியாயிடத்தில் நின் அ பிறந்து, போஞ்சியு பிலாத் தவின் கேழ்ப் பாடுபட்டு, சிலுவைபிலே அறையுண்டு, மரித்து, அடக்கப்பட்டு, பா தாளங்களிலிறங்கி, மூன்றும்காள் மரித்தவர்களிடையினின்று உயிர்த்து எழுந்தருளினர்; பரமண்டலங்களிலேறிச் சருவத்துக் சும்வல்ல பிதாவாகிய சருவேசு ரனுடைய வலது பாரிசத்தில் உட் கார்க்கிருக்கிருர்; அவ்விடத்தினின்று சீவியர்களுக்கும் மரித்தவர் களுக்கும் நடுத்தீர்க்க வருவார்" என்று கூறியவிடத்து மனித சுபாவத்தை சோக்கி யேசுக்கிறீஸ் துகா தருக்குப் பொருக்குவன வாகிய இக்கிரியைகளுக்கும் அர்தள்துகளுக்கும் சருவேசு எனு டைய ஏககுமாரனுகிய தேவ ஆள் ஆனவரே ஏக மூலகாரணமும் ஏக கர்த்தாவுமாய் இருப்பதாக விளக்கிக்காட்டியிருக்கிறது. ஆதலால், மானிட சுபாவமானது தேவசுபாவத்தின் சேர்க்கை யால் தனக்குரிய அட்தன்மையை இழர் துபோகின்றது. தானே தன்னே அண்டு கடத் துவதுமில்லே, தானே தன் கிரியைகளுக்கு ஏக மும் முழுமையுமான மூலகாரணமாயிருப்பதுமில்லே. ஆயினும், இதனுல் அதற்கு யாதோர் குறைவாவ து அபூரணமாவ து உண்டா கின்றதோ? இல்லே. ஏனெனில், அது நித்திய வார்த்தையானவ போடும் அவருடைய தெய்வீக இலக்கணங்களோடும் ஐக்கியப்பட் டிருப்பதா அம், அவரே தன் கிரியைகளே நடத் துவதா அம் மிகுர் த சிறப்பும் சாங்கோபாங்கமும் அடைக்து விளங்குகின்றது. தேவ னுக்கும் மனிதனுக்குமுள்ள மெய்யான ஐக்கியத்தினிமித்தம் மனுஷீக இலக்கணங்களே த் தேவன்மேலேற்றி, தேவன் சிறுவையி லே அறையுண்டார், அவர் பாடுபட்டார், அவர் மரித்தார் என் அம்; தெப்வீக இலக்ஷங்களே மனிதன்மேலேற்றி இம்மனிதன் சருவவல்லவர் இம்மனிதன் அழிவில்லாதவர் என்றுஞ் சொல்லு வது நியாயமேயாம்.

178. (II) இந்சுபாவங்களினும் பேரீல். யேசுக்கிறீன்து நா தரிடத்தில் தேவசுபாவமும் மனி தசுபாவமுமாகிய இரண்டு சுபா வங்களுண்டென்பதற்கு விரோதமாகக் கொன்ஸ்தார்தின்புரியில் மடாதிபதியாயிருந்த எயுத்திக்கேஸ் என்பவன் போதிக்கத் தஃப் பட்டதனுல், 451-ம் வரி கல்செதோன் கவத்திற் கடிய திருச்சங் கமானது அவனுடைய போதகர் தப்பறையானதெனத் தீர்மா னித்து, யேசுரா தரிடத்தில் இருசுபாவங்களுண்டென்பதை ஒர் விசுவாச சத்தியமாக ஏற்படுத்திற்று. எயுத்திக்கேஸ் கூறியது எவ் வாறெனில், ஒரு துளிதேனுனது சமுத்திரத்திற் தண்ணீரோடு கலர்து மறைர் துபோகிறதுபோலவும், கொஞ்சம் மெழுகான து நெருப்பிற் கரைந்து அழிந்துபோகிறதுபோலவும் மணுஷாவதாரப் பாம இரகசியத்தில் மனிதசுபாவமானது தேவசுபாவத்தோடு வேற்றுமைதோன்றுமல் ஒன்றுய்க் கலந்துபோகின்றது, அல்லது தேவசுபாவத்தோடு சேர்ர்து அழிர்து கெட்டுப்போகின்றதென்று போதித்தான். திருச்சங்கத்தாரோவெனில், அவனுடைய போ தணே முழுப்பதிதமே என்று சபித்துத்தள்ளி, யேசுக்கிறீஸ்து நாத ரிடத்திலுள்ள ஒபே ஆளில் இரண்டு சுபாவங்களுண்டு, அவைகள் தம்முள் வெவ்வே முனவைகள், மாறுபடாதவைகள், பிரிக் துபோ காதவைகள், ஆகலால், அவர் பூரணதேவனும் பூரணமனி தனுமாம் என்பதை யாவரும் அங்கேளித் துக்கொள்ளவேண்டிய விசுவாச சத்தியமாகத் தீர்மானித்தேற்படுத்திரைகள்.

- 179. யேசுநாதரிடத்தில் இரு சுபாவங்களிருக்கின்றமை வால், அவரிடத்தில் இரண்டு சித்தங்களும் இருவகைக் கிரியைக நைம் உண்டென்றே முடிக்கவேண்டும். இ எண்டு சித்தங்களு மெவையெனில், தேவசித்தமும் மனிதசித்தமுமாம். இருவலகக் கிரியைகளுமெவையெனில், தெய்வீக கிரியையும் மனுஷீககிரியை யுமாம். கொன்ஸ் தார் தின் புரியிலே 680-ம் ஆண்டு கூடின ஆரும் சாதாரண திருச்சங்கத்தில் தீர்மானிக்கப்பட்ட இவ்விசுவாசசத்தி யமான து வேதாகமத்தின் வேறிடங்களில் உணர்த்தப்பட்டிருந்தா லும், நம்முடைய திவ்விய இரகுகர் ஒலிவேத்துதோப்பில் திரு வாய்மலர்ந்த ருளிய வசனத்தால் விசேஷவி தமரய்த் தெளிவிக்கப் பட்டிருக்கின்றது. அவர்: பிதாவே கூடுமாகில் இப்பாத்திரம் என்ணே விட்டகலக்கடவது என்றவிடத்துத் தம்முடைய பிதாவின் சித்தத் தினின் அம் வேளுகிய ஒரு சித்தத்தையே வெளியரங்கப்படுத்தி ஞர். அது தேவசித்தமோ? அல்ல. ஏனெனில், அவர் தேவ னுகியமட்டும் பரமபி தாவின் சித்தத்தையே தமது சித்தமாயுடைய வர். ஆகலால், அவர் குறித்துக்காண்டித்தது மனிதனுகியமட்டுக் தமக்குள்ளதும் தேவசித்தத்தினின்றும் வேருகியதுமான ஒரு மனித சித்தத்தையேயாம்.
- 180. மேலே சொல்லப்பட்டதே மனி தனையவதரித்த தேவ சுதனைய யேசுக்கிறீன் துவைப்பற்றிய விசுவாசபோ தகமென்னப் படும். இப்போ தகத் தின்படி, வார் த்தை என்னுக் தேவ ஆளில் தேவ சுபாவமும் மனி த சுபாவமுமாகிய இரண்டிற்கும் உள்ள ஐக் கியத்தால் ஒரே ஆளும் இரு சுபாவங்களும் இரு சித்தங்களும் உண்டாகின்றன: இப்போ தகம் மனுஷாவதாரப் பரம இரகசியத் தைப்போல் பழமையாயுள்ளது. தனக்கு அள்திவாரமாகிய தேவ வாக்கைப்போல் மா அபடாமையுக் தவருமையுமுள்ளது. திருச் சமையானது, இதற்கு விரோ தமரன பதி தங்கள் உண்டான காலங் களில் அத்தக்கச் சமயங்களுக்கு ஏற்றபடி இதை விரித்துரைத் தும் வியாக்கியானஞ்செய்தும் அப்பதி தங்களே கிர்மூலமாக்கிவிட்டது.
- (III) யேசுக்கிறீஸ்துநாதரின் இலக்ஷணங்கள். மனித தையமட்டும் யேசுக்கிறீஸ்து நாதருக்குள்ள எல்லா இலக்ஷணங் கீளயம்பற்றி இவ்விடத்திற் பேசாமல், பரிசுத்தம் ஞானம் சுயா தீனம் ஆசிய மூன்றையுங்குறித்தே சொல்லிக்காண்பிப்போம். இம் மூன்று இலக்ஷணங்களும் தேவனுகியமட்டும் அவருக்குள்ள பரி சுத்தம் ஞானம் சுயாதீனம் ஆசியவைகளினின்றும் வேருனவை களென்று தெளிக் துகொள்க.

181. மனிதனுகியமட்டும் யேசுக்கிறீஸ் துநாதர் முழு தும் பரிசுத்தர். 1-வது, அவர் தமது சுபாவத்தால் பரிசுத்தாரம். இது எவ்வாறெனில், அவருடைய சுபாவம் வழக்கமுறை யான (Habitual Grace) இஷ்டப்பிரசா தத்தாலும் இஸ்பிரீத்து சார்துவின் கொடைகளாலும் சிறர்து விளங்குகின்றது. அன்றியும். அட்தன்மையாகவும் சுபாவமுறையாகவும் அத்தோடு ஐக்கியப் பட்டும், அதில் வியாபித்தம், அதைச் சுத்தப்படுத்தியும், உண மையாலும் பிரசாதத்தாலும் அதை நிரப்புபவராகிய தேவ வார்த் தையானவர் வாரூபமான (Infused Virtues) புண்ணியங்களே அதற்குக் கொடுத்தருளினர். 2-வது, அவர் தமது எல்லாக்கிரியை களாலும் பரிசுத்தாரம். அர் தக் கிரியைகளெல்லாம் தேவ வார் த்தையான வருக்கே உரியவைகள். அவரே அவைகளே ஏவுபவ ராயும் அவைகளுக்கு மூலகா சணராயும் இருக்கின் றமையால், அவை கள் பரிசுத்தமானவைகள் என்பது தானுப்விளங்கும். ஆகலால், யேசுக்கிறீன் துராதர் ஒருகாலும் பாவத்தைச் செய்யாதவரும் செய் யக்கூடா தவருமேயாம். அன்றியும், திமைக்குத் தூண்டுவதாகிய அசாபாசத்தினின்றம் அவர் என்றம் நீங்கியவாரம். அவர் தமது கிரியைகளின் சாங்கோபாங்கத்தாலும் பரிசுத்தாரம். ்' என் பிதாவுக்குப் பிரியமானதையே நான் எப்போதுஞ் செய்துமுடிக்கிறேன்" என்றுஞ் சுவிசேஷ வாக்கியத்துக்கிணங் கத் தமது சுபாதீனத்திற்கு ஒர் குறைவுமின்றி மிகச் சாங்கோ பாங்கமானவைகளேயே எப்போ தார் தெரிர்து அநசரித்துக் கொண்டுவர் கார்.

மணிதசுபாவத் தின்படியும் யேசு நாதர் சகலகாரியங்களேயும்றி வார். ஆயினும், அத அளவில்லா த ஞானம் அல்ல. அவரிடத் தில் ஞானம் அறிவு ஆகியவைகளின் பொக்ஷங்கள் எல்லாம் உண் டென்று (கொலோ 2-ம் அதி.) அர்ச். சின்னப்பர் உடைத்தவண் ணம், அது சிருட்டிக்கப்பட்ட ஒரு ஞானவஸ் தவிடத்தில் எவ்வள விருக்கக்கூடுமோ அவ்வளவான ஞானமேயாம். அவர் தமது மகிமைப்பிரதாபத்திற் பிரவேசிக்குமுன் ஒரு சிருட்டிக்கப்பட்ட புத் தியால் அறிர்துகொள்ளக்கூடியவைகள் எவைகளோ அவைகளில் யாதொன்றையும் அறியாதிருக்கவேயில்லே. இறப்பு நிகழ்வு எதிர்வு என்னும் முக்காலங்களும், இருதயங்களின் உள்ளாசைகளும், அந்தரங்கமான நினவுகளுமாகிய எல்லாம் அவருக்குத் தெரிர் திருர்தன. தெய்விகத்திற்கும் மனுஷீகத்திற்கும் இடையேயுள்ள ஆட்தண்மையான ஐக்கியத்தினிமித்தமே அவ ருக்கு இர்த மேலான ஞானமுண்டாயிற்று. ஆதலால், அவர் உற்பவித்த க்ஷணுக்கிற்முன் சருவஞானம்பூண்டவாயிருர்தார்.

யேசுக்கிறீஸ் துராதர் பூரண சுவா தினமுள்ளவராயிருக்கார். ஆயினும் பாவத்தின்மட்டில் அல்ல. ஏனெனில், தீமையைச்செய் யக்கூடிய சுவாதீனமான து சாங்கோபாங்கமான நிலேக்கு ஒரு குறைவேயாம். அவ்வித சுவாதீனம் தெய்வீக பரி சுத்தத் கோடு பொருக்தாது. ஒன்றைச் செய்யவும் செய்யாதுவிடவும், ஒரு கருமத்தை நீக்கி மற்றென்றைத் தெரிக்துகொள்ளவும் கூடியதாயிருப்பதே மெய்யான சுவாதீனமாகையால் அதே அவரி டத்திலிருர்தது. சுவாதினமானது மனுஷீகத்துக்கு மிகவும் ஏற்ற ஒரு இலக்ஷணமாயிருப்பதால் தேவ வார்த்தையானவர் மனுஷீகத்தைத் தம்மோடு ஐக்கியப்படுத்திக் கொண்டபோது அதின் சுவாதீனத்தைக் கெடுத்துவிடாமல் சிறப்பித்துச் சாங்கோ பாங்கப்படுத்தியருளினர். அவருடைய சுவாதீனம் கட்டாயம் ஒன்றின்றி இஷ்டமாய்த் தம்மை மாணத்திற்கு ஒப்புக்கொடுத் ததிலே விசேஷமாய்க் தெளிவாகின்றது. "நான் என்னிஷ்ட மாகவே என் சிவணக் கொடுக்கிறேன். அகைக் கொடுக்கவும் மீண்டு அதை எடுத்துக்கொள்ளவும் எனக்கு அதிகாரம் உண்டு " என்று அவரே திருவுளம்பற்றியருளினர். '' தாம் விரும்பினதி னிமித்தமே கொஃயுண்டார்'' என்று இசையாஸ் தீர்க்கதரிகி யானவர் மேசியாவைப்பற்றிச் சொல்லியிருந்த வாக்கியமும் அந்த வசனத்தோடு பொருந்துகின்றது. அன்றியும், யேசு நாதர் தேவரீதிக்கு உத்தரித்ததினுலும் தமது பெறுபேறுகளால் நம்மு டைய பாவங்களுக்கு மன்னிப்பை உண்டாக்கின தினுமே ஈம்மை இரக்ஷித்தருளினுரென்பது நிச்சயமாகையால் அவருடைய கிரி யைகள் மனேச்சாயமானவைகளும் இஷ்டமானவைகளுமாயிருத் தல் அவசியம். அல்லாவிடில், அவைகளால் தேவரீதிக்கு உத் தரிப்பும் பாவங்களுக்கு மன்னிப்பும் உண்டாயிருக்கல் கூடாது. ஆதலால், நமது இரக்ஷணியத்தின் பொருட்டு யேசு நாதர் தாம் செய்தவைகளும் அனுபவித்தவைகளுமாகிய எல்லாவற்றையும் சுயேச்சையாகவே செய்தும் அனுபவித்தும் வந்தாரென்று நிச் சுபித்துக்கொள்ளக்கடவோம்.

#### 3-ம் பிரிவு

#### தேவமாதாவாகிய அர்ச். கன்னிமரியம்மாள்பேரில்

182. (1) அர்ச். கன்னிமரியம்மாளின் அமலோற்பவம். கன்னிமரியம்மாள் இணேயற்றதாகிய ஓர் விசேஷ தேவ அருளால் சென்மபாவ தோஷமின்றி உற்பவித்தாள் என்பது திருச்சபை யில் எப்போதும் விசுவசிக்கப்பட்டுக்கொண்டுவர் தது. இவ்விசு வாசத்திற்கு ஆதாரம் யாதெனில், அவளேப் பிரியதத்தத்தினை பூரணமானவள் என்று கூறும் வேதாகமுநூலும்; பெருர் தொகை யான சபைப் பிதாக்களுடைய படிப்பிணயும்; 12-ம் நூற்றுண்டு தொட்டுக் கொண்டாடப்பட்டுவரும் அமலோற்பவத் திருநாளின் ஏற்பாடும்; தேவமா தாவின் இச்சு தர் தரத் திற்கு விரோ தமாக எவ ராயினும் தர்க்கித்தல் கூடாதென் அம், தர்க்கிப்பவர்கள் எவர்களோ அவர்கள் ஞான தண்டணக்குள்ளாவார்களென் றுங்கூறி அர்ச். பாப் புமார் பிரசித்தப்படுத்திய நிருபங்களும்; தேவசு தனுக்கு மாதா வாயிருக்கும்படியாக கியமிக்கப்பட்ட ஒரு பெண் சுபாவத்திற்கு மேலான அர்தள்தில் ஒரு சுத்தசிருஷ்டி எவ்வளவாக உயர்த்தப் படக்கூடுமோ அவ்வளவாக உயர்த் தப்பட்டவளாயிருத் தல் வேண் டும் ஆதலால், அவள் சென்மபா**வ** தோஷத் தினின் <u>அங் காப்பாற்</u> றப்பட்டவளாகவேயிருத்தல் வேண்டும் என்னும் நியாயமுமாகிய இவை எல்லாம் ஆதாரமாயிருக்கின்றன. அழியாத ஞாபகத்திற் குரிய 9-ம்பத்திகாதர் என்னும் பாப்பானவர் தேவதாயாரின் அம லோற்பவத்தை ஒரு விசுவாச சத்தியமாக்கவேண்டுமென்று தமக் கிருந்தகருத்தை 1849-ம் ஆண்டு திருச்சபைக்குத் தெரிவித்து அம லோற்பவத் தின் பேரில் மேற்றிராணிமாருக்கும் சகல விசுவாசிக ளுக்குமுள்ள எண்ணம் யாதென்று வினுவியவிடத்து, தேவதாயா ரின் அமலோற்பவத்தைத் தாங்கள் ஒத்துக்கொள்ளுகிறதாகவும் அவருடைய கருத்துத் தீவிசமாய் நிறைவே அம்நாள் எர்நாளோ என்று தாங்கள் அவலோடு எதிர்பார்த்திருக்கிறதாகவும் எல்லோ ரும் ஒருமனமாய்க்கூறினர்கள். ஆதலால், தமது அழைப்பைக் கேட்டுப் பூமியின் அஷ்ட திக்கிலும் நின்றுவர்து தம்மைப் புடை சூழ்ந்த விளங்கின இருநூறு மேற்றிராணிமார் சமுகத்தில் 1854-ம் ஆண்டு மார்கழி மீ 8-ர் உ 9-ம் பத்திநாத பாப்பானவர் தேவமா தா வின் அமலோற்பவமான து சருவேசு ரனை வெளிப்படு த் தப்பட்ட சத்தியமே என்றும், இதை விசுவசிக்கச் சகல விசுவாசி களுக்கும் குன்று த கடமை உண்டென்றும் தீர்மானித்தருளினர். பாம இராக்கினிக்குக் காண்பிக்கப்பட்ட இந்த மேலான வணக்

கத்தினிமித்தம் அப்போது திருச்சபையில் எங்குர் திருவிழாக் கொண்டாட்டமாயிற்**று.** 

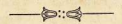
அர்ச். கன்னிமரியம்மாளுக்கு இன்னுமோர் சுதர்தாங்கிடைத் திருந்தது என விளங்குகிறது. அது யாதெனில், அவள் தனது சினியகாலம்முழு தம் ஒரு அற்ப பாவத்தைமு தலாய்ச் செய்யா திருக்கும்படி அடைந்துகொண்ட பரம வரமேயாம். இப்பாம வரம் அர்ச். கன்னிமரியம்மாளுக்குக் கிடைத்திருந்ததென்பதைத் திரேந்து நகரச் சங்கமானது, ஒருவன் தன் சிவியகாலமுழு தும் ஒரு அற்பபாவத்தை முதலாய்ச் செய்யாதிருத்தல் கூடாது என்று தீர்மானித்தவிடத்து "அர்ச். கன்னிமரியம்மாளேப்போல விசேஷ சுதந்தரம்பெற்றிருந்தாலொழிய" என்று வைத்த புறநடை வசன த்தால் துலாம்பரமாகத் தெளிவித்திருக்கின்றது.

183. (II) அர்ச். கன்னிமரியம்மாளின் தேவதாய் மகிமை. அர்ச். கன்னிமரியம்மாள் மெய்யான தேவனுகிய யேசுக் கிறீள் து நா தரைக் கர்ப்பர் தரி த் துப் பெற்ற தினுல் மெய்யான தேவ தாயாயிருக்கிறுள். தேவசுபாவமும் மனிதசுபாவமுமாகிய இரு சுபாவங்களும் நித்திய தேவவார்த்தை ஆகிய எக ஆளிற்றுனே ஒக்கியப்பட்டிருப்பதை கோக்கி மானிட சுபாவத்திற்கே உரியவை களே த் தேவசுபாவத்தின்மேலேற்றி: சருவேசான் கன்னிமரியம் மாளின் திரு உதாத்தில் உற்பவித்தருளினர், கன்னிமரியம்மா ளிடத்தினின்று பிறந்தருளினர் என்று இவ்வாறு சொல்லவுங் கூடும், சொல்லவும் வேண்டும் என்று மேலே (177-ம்) இலக்கத் தில் நாம்காண்பித்ததின்படி, இவ்வசனத்தை எதிர்நிரலாகவைத்து: அர்ச். கன்னிமரியம்மாள் தேவணக் கர்ப்பர்தரித்தாள் தேவணப் பெற்றுள் என்றும், ஆதலால், அவள் தேவதாய் அல்ல து தேவமா தாவாயிருக்கிறுளென்றும் சொல்லவேண்டும். வேதாகமநூலும் பாம்பரையுமாகிய இரண்டும் மரியம்மாளே த் தேவமாதாவென்றே பேதமின் றி அழைக்கின்றன. அன்றியும், உலகமடங்கலும் பாக் திருக்கும் கிறீஸ் தவர்கள் எல்லாரும் அவீன த் தேவதாய் என்றே எப்போ தும் வணங்கி நம்பிக்கை அன்போடு மன்றுடிக்கொண்டுவர் தார்கள். ஆதலால், கெஸ்தோரியுஸ் என்பவன் அர்ச். கன்னிமரி யம்மாள் தேவமாதா அல்லவென்றும் அவளே அப்படி அழைத்தல் தகாதென்றும் தேவ தூஷணமாய்ச் சாதித் தபோது, எபேசு நகரத் திற் கூடின திருச்சங்கத்தார் அவனுடைய தேவ தூஷணங்களே மறுத்து அவனேயும் பதிதனென்று சபித்துக் தள்ளிவிட்டார்கள். திருச்சங்கத்தாரின் தீர்மானத்தைக் கேள்வியுற்றவுடனே கிறீஸ்த வர்கள் எல்லாரும் கிகரில்லாத சக்தோஷ ஆர்ப்பரிப்புச்செய்தார்

கள். அன்றியும், அப்பதிதன் பாதேசத்தில் நாப்புழுத்துச் செத்து விட்டான் என்ற செய்தியை அறிந்தமாத்திரத்தில், அவன் தேவ தாய்க்கு விரோதமாய்க் கக்கின தேவதாஷணங்களுக்கு இதுவே தகுந்த ஆக்கின தகுந்த ஆக்கின என்று சகலரும் ஒருவாய்ப்படக் கூறிரைகள்.

184. (III) அர்ச். கன்னிமரியம்மாளின் நித்திய கன் னித்துவம். சருவேசுரனுடைய அர்ச். மாதா ஆனவள் திருக் குமாரீனப் பெறுமுன்னும் பெறும்போதும் பெற்றபின்னும் கன்னி மகிமை கெடாதவளாயிருக்தாளென்பது விசுவாச சத்தியமாம். மரியம்மாளின் நித்திய கன்னித் துவத்தைக்குறித்தே வே தசாஸ்திரி யாகிய அர்ச். அசுஸ்தீன் என்பவர் அவளே த் திருக் கன்னிகை என்று எழுதிவைத்தார். 'கன்னிமரியம்மாள்'' என்று அக்காட் தொட்டு இருக்கும் வழக்கும் இதற்கு ஒரு சான்று. சருவேசு எ னுடைய மட்டற்ற வல்லமையால் நிகழ்ந்த அற்பு தத்தினுல்மாத்தி ரம் கன்னிமரியம்மாள் கர்ப்பர்தரித் துத் தேவசு தணப் பெற்றுள். குமாரீணப் பெற்றபின்னும் அவள் எப்போதும் அழிவில்லாத கன் னியாகவே விளங்கிக்கொண்டுவந்தாள். பரிசுத்த தேவமாதா சூசை யப்பரோடு உண்மையான விவாக சம்பக்தம் பூண்டிருக்தாளென் பது மெய். ஆயினும், இந்த விரத்தபத்தாவாகிய சூசையப்பர் தேவதாயாரது கன்னிமையைப் பாதுகாக்கவும், மனுவாக்குக் கெட்டாத மனுஷாவதாரப் பாம இரகசியத்திற்கு ஒர் மறைதிரை யாய் விளங்கவும், மரியம்மானே த் தாயாயுடைய தேவகுமாரண வளர்த்துக் காத்துவரவுமே சருவேசுரனுல் கியமிக்கப்பட்டவரா பிருக்கார்.

அர்ச். தேவமாதா மரித்து அடக்கஞ்செய்யப்பட்டபின் உயிர்த்து எழுந்து மோக்ஷத்திற்கு ஆரோபணமாளை என்னும் விசுவாசமுர் திருச்சபையில் வழங்கிக்கொண்டுவருகின்றது. எல் லாப் பரிசுத்ததனத்திற்கும் ஊற்றுயிருக்குங்கடவுளின் திருத்தேக மானது தன் உதரத்தில் உருவாகும்படியாக விளங்கின நின்மல கன்னியானவளுடைய திருத்தேகமும் அழிவுக்குள்ளாகாதிருப் பது தியாயமேயாம். பரமநாயகி ஆத்தும் சரீரத்தோடு பசலோ கப் பெவேசஞ்செய்த திருநாள் ஆவணி மு 15-ர் உ திருச்சபையிற் கொண்டாடப்பட்டுவருகின்றது.



# 11-ம் அதிகாரம்

# யேசுக்கிறீஸ் து நா தரின் பேரில்

1. யேசுக்கிறீஸ் த<mark>ார</mark>தரின் பிறப்பும், சீகியமும். 2. அவரது திரு மரணம். 3. இரக்ஷணியப் பரம இரகசியம். 4. உத்தானமும் ஆரோகணமும்.

# 1*-ம் பிரிவு* யேசுக்கி<mark>றீஸ்து</mark>நாதரின் பிறப்பும் சீவியமும்

I. கிறீஸ்து காதரின் பிறப்பு

185. சருவேசு சனுடைய மட்டற்ற தயாளம் மனிதன்மேல் விளங்கும்படி ஆயிரமாயிரம் வருஷங்களாக சருவசாதியாராலும் ஆவலோடு காத்திருக்கப்பட்டவராகிய உலகமீட்பர் பிறக்க வேண் டிய காலம் நிறைவேறி, பூர்வீக தீர்க்கதரிசனத்தின்படி யூதாவின் கோத்திரத்திலிருக்கு செங்கோலும் அகண்றபபோய், உலகமெங் கும் சமாதானமும் வினர்து, தேவசு தணக் கர்ப்பர் தரித்திருர் த அற்புத கன்னித்தாய்க்கு ஒன்பது மாசங்களும் பூரணமாய் முற் றிய அளவில் சேசார் அகுஸ்து என்னும் ரோம சக்கிரவர்த்தி தன் இராச்சியம் அடங்கலும் குடிமதிப்பு எழுதப்படவேண்டு மென்று கட்டளே பிறப்பித்தான். ஆதலால், குடும்பத்தவேவர் எல லாரும் பேர்வுடி துவிக்கும்படி. தங்கள் தங்கள் சொர்த ஊருக்குப் போனுர்கள். அப்பொழு து அர்ச். சூசையப்பரும், தாம் தாவீ து வமிசத்தாரும் குடும்பத்தாருமாயிருந்தபடி யால், தமக்கு மணவியா கிய மரியம்மாளோடு குடி மதிப்பெழு தப்படும்படி கலிலேயா நாட்டி லுள்ள நசரேத்தூரிலிருந்து யூதேயாநாட்டி லுள்ள பெத்திலேகேம் என்னும் தாவீ துவின் ஊருக்குப் போஞர். அங்கேவர் து கூடி யிருந்த தொளான சனங்களால் சத்திரங்களெல்லாம் தேங்கியிருந்த படியால் சூசையப்பரும் மரியம்மாளும் தங்களுக்கு இடமில்ல யென் அகண்டு மகேச்சரிவிலிருர்த ஒரு குகையிற் போய் ஒதுங்கி ஞர்கள். அங்கிருந்தபோதே அர்ச். தேவமாதா தமது முதற்பே ருன குமாரணப் பெற்றுத் துணிகளாற்சுற்றி முன்னணேயிற் கிடத் தினுள். பெத்திலேகேம் நகரியிற்றுனே மேசியா பிறக் தருளுவார் என்று மிக்கேயாஸ் என்னும் தீர்க்கதரிசியானவர் எழுநூற்றைம் பது வருஷங்களுக்கு முன் கூறியிருக்க தீர்க்கதரிசனமான து இவ் வண்ணமே நிறைவேறலாயிற்று.

முன்னிட்டியிலே தெய்வீக குழக்தையானவர் பிறக்தருளிய வுடனே அச்சுபசங்கதியைச் சம்மனசுகளே மனிதருக்குத் தெரி வித்தார்கள். எவ்வாறெனில், அப்பொழுது மேப்ப்பர்கள் அக் நாட்டில் வயல்வெளியில் தங்கி இரா த்திரியிலே தங்கள் மக்தையைக் காத்துக்கொண்டிருந்தார்கள். அச்சமயத்தில் சருவேசுரனுடைய தூதன் அவர்களுக்குத் தோன்றவே, கர்த்தருடைய மகிமை அவர் களேச் சுற்றிலும் பொகாசித்தது. அவர்கள் மிகவும் பயர்தார்கள். தேவதூ தேன் அவர்களே நோக்கி: பயப்படாதிருங்கள், இதோ எல்லாச்சனங்களுக்கும் மிகுர்த சர்தோஷத்தையுண்டாக்குஞ் சுபசெய்தியை உங்களுக்கு அறிவிக்கிறேன்; இன்று கர்த்தராகிய இரசுஷகர் உங்களுக்குத் தாவீதின் ஊரிலே பிறக்கிருர்; பிள் வேயைத் துணிகளிற்சுற்றி முன்னணேயில் கிடத்தியிருக்கக் காண் பீர்கள்; இதுவே உங்களுக்கு அடையாளம் என்றுர். அக்ஷண மே வானசேண்யின் திரள் அந்தத் தூதேடுடுதோன்றி உந்நதத் திலிருக்கிற தேவனுக்கு மகிமையும் பூமியிலே நல்ல மன துடைய மனிதருக்குச் சமாதானமும் உண்டாகக்கடவதாக என்ற பாடித் தேவீனத் து தித்தார்கள். (அர்ச். லூக். 2-ம் அதி.) தேவ தூதர்கள் தங்களேவிட்டு மறைந்தபின் இடையர்கள் தீவிரமாய்ப் பெத்திலேகேமுக்குச் சென்று முன்னிட்டியில் நழைந்தவுடனே மரியம்மாளேயும் சூசையப்பரையும் வைக்கோலணேயின்மீது கிடத் தியிருர்த குழர்தையையுங் கண்டு அத் திருக் குழர்தையை வணங்கிச் சருவேசுரண ஸ்தோத்திரித்துத் திரும்பிப் போனூகள். கர்த்தர்பிறக்த திருகாளே திருச்சபை மார்கழி முன 25-க் உ கொண் டாடி வருகின்றது.

#### II. யேசுக்கிறீஸ்து நாதரின் பாலத்துவம்

186. யேசுநாதர் விருத்தசேதனம் பேற்றது. பாலன் பிறந்த எட்டாம்காள் அவருக்கு விருத்தசேதனஞ்செய்யப்பட்டது. இந்தப் பழைய சடங்கை ச் சருவேசான் தாமே ஆபிர காம் என்பவருக்குக் கற்பித்திருந்தார். திவ்வியபாலன் மெய்யான தேவகுகவும் அளவற்ற பரிசுத்தத்தனமுள்ளவராகவுமிருந்தபடியால், அவர் பாவிகளாகிய மணிதருக்காக விதிக்கப்பட்டிருந்த அந்தச்சடங்கை அனுசரிக்கக் கடமைபூண்டவரல்ல என்பது நிச்சயம். ஆயினும், மணிதரெல்லாரும் தேவகற்பணகளுக்கு எப்போதுங்கிழ்ப்படிந்த நடக்கவேண்டுமென்று முன்மாதிரிகாண்டுக்கும் பொருட்டு அவரும் அதை அனுசரிக்கத் திருவுளமானர். முன்னே தேவது தலை மரியம்மாளுக்குத் தெரிவிக்கப்பட்டிருந்த யேசு என்னுக் திருநாமமும் பாலன் விருத்தசேதனஞ் செய்யப்பட்ட

போது அவருக்குச் சூட்டப்பட்டது. விருத்தசேதனத்திரு நாள் . வருஷப்பிறப்பாகிய தைமாசம் முதலாக்திகதி கொண்டாடப்படு கென்றது.

187. யேசுநாதர் பிரத்தியட்சமானது. உலக இரக்ஷகர் பிறர்த செய்தியை இடையருக்கு ஒரு தேவதூதன் அறிவித்தது போலவே, கீழ்த் திசையிலிருக் த முன் று சாஸ்திரிகளுக்கு கவமாய்த் தோன்றின ஒரு நக்ஷத்திரம் அதைத் தெரிவித்தது. இச்சாஸ்திரி கள் அரசராபிருந்தார்களென்ற பரம்பரையினை அறிகிறேம். உலக இரக்ஷகர் பிறக்கும்போது ஒரு கக்ஷத்திரம் கவமாகக் கிழக்கிற் தோன் அமென் அ ஒரு தீர்க்கதரிசனம் முன் சொல்லி யிருந்ததை அவர்களறிந்திருந்தார்கள். ஆதலால், அந்த வான சோதியைக்கண்ட அளவில் உலகமீட்பர் பிறக்துவிட்டாவென்று தங்களுக்குள்ளே தீர்மானித்துக்கொண்டு கக்ஷத்திரமே வழிகாட் டப் புறப்பட்டு பெருசலேமுக்குப் பிரயாணமானர்கள். அவர்கள் அப்பட்டினத்திற்கு வர் து சேர்க்கவுடனே கக்ஷத்திரம் மறைந்து போயிற்று. ஆயினும், யூகரின் அரசுனுகிய ஏரோது மேசியா எங்கே பிறந்திருப்பாரென்று வேதபாரகர் தனக்குத் தெரிவித்ததின் படி பெத்திலேகேமிற்றுனே அவர் பிறந்திருக்கவேண்டுமென்று அறிவிக்க, அதைக்கேட்டு அவ்வூருக்குப் புறப்படுகையில், முன் மறைந்துபோயிருந்த நக்ஷத்திரம் மீளவும் தோன்றி அவர்களுக்கு வழிகாட்டிக்கொண்டுபோய்ப் பாலன் இருர்த இடத்திற்குமேற் தரித்தது. அதைக் கண்ட சாஸ்திரிகள் அந்தவீட்டுக்குள்ளே பிற வேசித்துப் பிள்ளேயையும் அதின் தாயாராகிய மரியம்மாளேயுங் கண்டு சாஷ்டாங்கமாய் விழுந்து ஆரா தித்தார்கள். பின்பு, திவ்விய பாலன் தேவன் தாமே என்று காண்டுக்கத் தூபத்தையும், இராசா வென்று காண்பிக்கப் பொன்ணேயும், அழிவுள்ள மனிதனென்று காண்பிக்க வெள்ளேப் போளத்தையும் அவருக்குக் காணிக்கை வைத்தார்கள். இதெல்லாம் முடிர் தபின் சாஸ்திரிகள் தங்களூருக் குத் திரும்பிப்போக ஆயத்தப்பட்டசமயத்தில், பாலன்மேல் வஞ் சண்பான கருத்துக்கொண்டிருந்த ஏரோதுவைச் சந்திக்காமல் வே அவழியால் தங்களூருக்குப் போகவேண்டுமென் அதேவதூ தன் தெரிவித்தபடியால், அவர்கள் வேறு வழியாகத் தங்களூருக்குத் திரும்பிப்போனர்கள். கிறீஸ் தநாதர் சாஸ்திரிகளுக்குப் பிரத்தி யட்சமான திருநாளே த் திருச்சபை தைமாசம் ஆருந்திகத் கொண் டாடிவருகின்றது. இத்திருநாள் சாதாரணமாக முவிராசாக்கள் திருநாளென்று சொல்லப்படும்.

188. பாலன் தேவாலயத்தில் ஒப்புக்கோடுக்கப்பட் டது. பாலன் பிறக் த நாற்பதாம் நாள் அர்ச். கன்னிமரியம்மாளும்

அர்ச். சூசையப்பரும் அவரை யெருசலேமிலுள்ள தேவாலயத் திலே சருவேசானுக்கு ஒப்புக்கொடுத்து, மோசேசுவின் கியாயப் பிரமாணத்தால் கற்பிக்கப்பட்டிருந்த காணிக்கையையுஞ் செலுத்தி ஞர்கள். நியாயப்பிரமாணமானது, தஃச்சன்பிள்ளேயாக ஆண் குழுக்தையைப் பெற்ற தாயுக் தகப்பனும் அதைத் தேவாலயத்தில் கர்த்தருக்கு ஒப்புக்கொடுத்துக் காணிக்கையால் மீட்டுக்கொள்ள வேண்டுமென்று கற்பித்திருந்தது. ஐசுவரியவான்கள் ஒரு ஆட் டுக்குட்டியோடு ஒரு காட்டுப்புறுவையாவது ஒரு மாடாப்புறு வின் குஞ்சையாவது காணிக்கை செலுத்தவும், வறியவர்களோ இரண்டு காட்டுப்புறுக்களே யாவது, இரண்டு புறுக்குஞ்சுகளேயா வது காணிக்கை செலுத்தவும் கடமை பூண்டவர்களாயிருந்தார் கள். திவ்விய பாலணச் சருவேசு ஏனுக்கு ஒப்புக்கொடுத்து மீட்ட சமயத்தில், முப்போதங் கன்னியாய் விளங்கின அர்ச். மரியம் மாள் அசுத்தத்தோடு கர்ப்பர்தரித்துப் பிள்ளேகளேப்பெறுர் தாய் மாருக்கு என்று விதிக்கப்பட்டிருந்ததாகிய சுத் திகாச் சடங் கைத் தானும் அனுசரித்துக்கொண்டாள். திவ்விய குழர்தை யைத் தாய் தந்தையர் தேவாலயத்திற்குக் கொண்டுபோனபோ து, நீதிமா நைய சிமியோன் என்னம் விருத்தாப்பியரும் அன்னு என்னும் தீர்க்கதரிசினியும் அக்குழந்தை மெய்யான மேசியா வென்றும் உலக இரக்ஷகரென்றும் சகலசாதிகளுக்கும் உதித்த பிரகாசமென்றும் இசிறவேல் சனத்தின் மகிமைப் பிரதாபமென் அம் தெளிர்து பிரசித்தப்படுத்தினர்கள். பாலன் தேவாலயத்தில் ஒப்புக்கொடுக்கப்பட்ட திருநாளும், தேவமாதாவின் சுத்திகாத் திரு நாளும் மாசிமாசம் இரண்டாக்கிக்கி கொண்டாடப்படுகின் றன. இந்தத் திகதியிலே கோவிலில் மெழுகு திரிகள் அசீர்வதிக்கப் படுவது வழக்கம்.

189. திவ்வியபாலன் எகிப்துதேசத்துக்குக் கொண்டு போகப்பட்டது. மேசியாவாகிய திருக்குழர்தை யூதருக்குப் புது அரசனுப்ப் பிறந்திருந்ததென் று சாஸ்டிரிகள் சொல்லக்கேட்ட ஏரோ து அக்குழர்தையை நாசஞ் செய்துவிட யோசித்தான். அக்குழர்தை பெத்தலேகேம் எனும் ஊரில் பிறந்திருக்கவேண்டு மென்று வேதபராகர் அவனுக்கு நிச்சமித்திருந்தபடியால், அவன் அவ்வூரிலும் அதன் சுற்றுப்புறங்களிலும் பிறந்திருந்த சிறு பிள் கேளே எல்லாம் கொன்றுவிட்டால் தாண்டுகுத்த குழந்தையும் அகப்பட்டு மாய்ந்துபோகுமென்று தனக்குள்ளே தீர்மானித்து அப்பிள்ளேகளேயெல்லாம் கொல்லக் கட்டளே பிட்டான். ஆயினும், ஒரு தேவ தூதன் இரவில் அர்ச். சூசையப்பருக்குத் தோன்றி, அரசனுடைய கொடியகருத்தை அவருக்கு அறிவித்து, தாமத

மின்றிப் பிள்ளேயையும் தாயையும் கூட்டிக்கொண்டு எகிப்து தேசத்திற்கு ஒடிப்போய் அங்கே வாசம்பண்ணவேண்டும் என்று கற்பிக்க, அவர் அப்படியே செய்தார். ஏரோது மாணித்தபின் தேவதூதன் மீளவும் அர்ச். சூசையப்பருக்குத் தரிசணேயாகி இதிற வேல் தேசத்திற்குப் போகச் சொன்னபடியால், அவர் தாயையும் பிள்ளேயையுங் கூட்டிக்கொண்டு அங்கே போனபோது, ஏரோது வின் குமாரதைய அர்க்கலாவுஸ் தன் பிதாவுக்காக யூதேயாவில் செங்கோல் நடத்திக்கொண்டிருக்கிருனென்று கேள்விப்பட்டுப் பயர்திருர்கையில், ஒரு தேவதூதனுல் எச்சரிக்கப்பட்டு நசரேத் தூருக்குப் போய் அங்கே வாசம்பண்ணிக்கொண்டிருந்தார்.

190. யேசுநாதர் நசரேத்தூரிலே நடத்தின அந்த ரங்க சீவியம். திவ்விய இரட்சகர் நசரேத்திலே நடத்திக் கொண்டுவர்த நெடுஞ் சிவிபத்தைப்பற்றிச் சுவிசேஷ நூல்களில் அதிகமாய்ப் பேசப்பட்டிருக்கவில்லே. பாலன் ஞானத் திலும் வய திலும் வளர்க் துகொண்டு வக் தாரென் றும், சருவேசு ஏனடைய கிரு பை அவர்மேலிருர் ததென்றும், அர்ச். கன்னிமரியம்மாளுக்கும் அர்ச். சூசையப்பருக்குங் கீழ்ப்படிர் து இருர் தாரென் அம்மா த் திரம் அவைகள் நமக்குத் தெரிவிக்கின்றன. திவ்வியபாலன் மாதா வோடும் சூசையப்பரோடும் வேலே செய்துகொண்டும், அவர்க ளோடு வருஷர்தோறும் தேவாலயத் திருவிழாக்களுக்குக் கிரம மாய்ப் போய்க்கொண்டும் வருவார். கீழ்ப்படிதல் பரிசுத்தம் ஞானம் அடக்கம் முதலான சுகிர்தபுண்ணியங்களாற் சிறுவர்களுக் குத் திவ்விய மாதிரியாய் விளங்கிவருவார். அவர் சகலத்தையும் அறிந்தவராயிருந்தாலும், பிரசித்தமான சீவியத்திற்கென்று பரம பிதாவாற் குறிக்கப்பட்ட காலர் தமக்கு வருக்கணயும் உலகத் திற்கு அறியப்படாதவர் போல சிவித் துக்கொண்டு வர்தார். ஆயி னும், அவர் பன்னிரண்டாம் பிராயத்தில் தாய் தக்தையரோடு பாஸ்குப்பண்டிகைக்காகத் தேவாலயத்திற்குப் போனசமயத்தில், கொண்டாட்டம் முடிக்து தாய்தக்தையர் ஊருக்குத் திரும்பிய போது அவர் அவர்களே யறியாமல் தேவாலயத்திலே தங்கி வேதா சாரியர்களோடு தர்க்கம் பண்ணிக்கொண்டிருந்துவிட்டார். மரி யம்மாளும் அர்ச். சூசையப்பரும் வெவ்வே அவழியாய் ஒரு காள் முழுதும் பிரபாணம்பண்ணியபின் குமாரன் தங்களோடில்ல யென் அகண்டு, மிகுர் த வியாகுலத்தோடு மூன் அகாள்மட்டுர் தேடிக் காணமல், மூன்றும் நாள் தேவாலயத் திற்குத் திரும்பிப் போனபோது அவர் சாஸ்திரிகள் மத்தியிலுட்கார்க்திருக்து அவர் கள் தம்மிடத்தில் வினையவைகளுக்கு விடைகொடுக்கிறதையும் தாமே எல்லாருக்கும் ஆச்சரியத்தைவருவிக்கும் மேலான ஞானம் பொருந்திய கேள்விகளே அவர்களிடத்திற் கேட்கிறதையுங் கண் டார்கள். இரட்சகராகிய யேசு நாதர் ஏறக்குறைய முப்பதுவயது மட்டும் நசரேத் தூரில் மிகுந்த தரித்திரத்தோடு மறைவாய்ச் சிவித் துக் கொண்டு வந்தார்.

#### III. யேசுக்கிறீஸ்துநாதரின் பகிரங்க சீவியம்

கர்த்தர் தம்மை மெய்யான மேசியாவாக மனிதருக்குக் காண்பிக்கும்படி செலவழித்தகாலமே அவருடைய பகிரங்க சீவிய மெனப்படும். அவர் ஞானஸ் கானம்பெற்று வஞர்தரத்திற்குப் போய்த் தவம்புரிக்ததும், சனங்களுக்குப் பிரசங்கம் பண்ணினதும், அற்புதஞ் செய்ததும், மேலான புண்ணியங்களே அனுசரித்து வக் ததும் அச்சீவியத்தின் பிரதான் சம்பவங்களாம்.

தும் வனந்தரத்திற் தவம்புரிந்ததும். யேசு நா தருக்கு முப்ப தாம் பிராயமானவுடனே அவர் தம்முடைய முன்னேடியாகிய ஸ் நாபக அருளப்பரிடத்தில் ஞானஸ் நானம் பெற்றுக்கொள்ளத் திருவுளமானர். அர்ச். ஸ்நாபக அருளப்பருடைய தகப்பனுக்குச் சக்கரியாசென்றும் தாய்க்கு எலிசபேத்தென்றும் பெயர். எலிச பேத்து அர்ச். கன்னிமரியம்மாளுக்கு மைத்துனியாயிருக்தாள். ஸ்ராபக அருளப்பருடைய பிறப்பும், முன்டுஷை உத்தியோகமும், பிரசங்கமும், தவமும், பரிசுத்தமுமாகிய இவையெல்லாம் ஒரு தேவதா தனுல் முன்னேறவே அறிவிக்கப்பட்டிருர் தன. எலிசபேத் தம்மாள் இவரைக் கர்ப்பர் தரித்திருர் தபோதே அர்ச். தேவமா தா அவளேச் சந்தித்து ''என்னுத்துமர் தேவனே மகிமைப்படுத்துகின் றது'' என்றுஞ் சங்கீதத்தைப் பாடிச் சருவேசுரனுக்கு என்றி யறிர்த ஸ்தோத்தொஞ் செலுத்தினள். அருளப்பர் வரை தாத்திற் சீவித்திருர்து, பின் யோர்தான்ரதிக் கரையிலே தங்கி, தவம்பண் ணவேண்டுமென்று போதிக்கவும், தமது பிரசங்கத்தைக் கேட்க அவலோடு வர்துகூடின திரளான யூதர்களுக்கு ஞானஸ்நானங் கொடுக்கவும், இரட்சகரின் வரவு சமீபித் துவிட்டதென் று தெரிவிக் கவுர் தொடங்கிஞர். அருளப்பருடைய ஞானஸ்நானத்தால் பாவ மன்னிப்பு விளேயவில்லே. அது ஒரு சமயாசாரமாகவும் தவஞ் செய்யக் கடமைப்படுத்துவதாகவும் பு திய ஏற்பாட்டின் மெய் யான ஞானஸ்நானத்திற்கு ஓர் ஆயத்தமாகவும் இருந்தது. யேசு நாதரும் பாவிகளோடுகலந்து அவர்களேப்போல ஞானஸ்நானம் பெற்றுக்கொள்ளும்படி தம்மிடத்தில்வர் ததைக்கண்ட அருளப்பர், அவர் மெய்யான மேசியாவென்றறிக்து அவரை வணங்கிஞர்.

இரட்சகரை எல்லாருக்குர் தெரிவிக்கும்பொருட்டுச் சருவேசுர னும் தமது இஸ்பிரீத் துசார் துவை ஓர் வெள்ளேப்புருவினுரூபமாக அவர்மேல் தங்கப்பண்ணி, இவர் என்னுடைய சேசகுமாரன், இவர்மேற் பட்சமாயிருக்கிறேன் என்ற சத்தத்தையுங் கேட்கச் செய்தார்.

யேசு நாதர் ஞானஸ் நானம் பெற்றபின்பு வரை ந்தா த்திற்கு எழுர் தருளி அங்கே நாற்பது நாள் அரிய தவஞ்செய்து முடி த்த போது பிசாசால் சோதிக்கப்பட்டார். ஒருவனுடைய சீவியம் எவ்வளவு பரிசு த்தமான தாயிருப்பினும் அது இன்னும் தர் திர சோ தணகனுக்கு ஏதுவாக இருக்கின்றதென்றும், தர் திரசோ தணகளோடு போர்செய்து செயங்கொள்ளுவதெப்படியென்றும் நமக்குக் காண்பிக்கும்படியாகவே அவர் சோதிக்கப்படச் சித்தமானர்.

192. யேசுநாதநடைய திவ்விய போதகம். கர்த்தர் வருர் தா த்தைவிட்டுவர் து, தவ த்தைப் பிரசங்கிக்கவும் தம்முடைய ஞான இராச்சியத்தை அறிவிக்கவுக் தொடங்கினர். அவர் தம்மைப் பின் சென் அகொண்டிருர்த பெருர்தொகையான சிஷர்களுக்குள் பன் னிரண்டுபேரை த் தெரிந்தெடுத்து அப்போஸ் தலராக ஏற்படுத்தினர். அப்போஸ்தலன் என்பதற்கு அனுப்பப்பட்டவனென்பது அர்த்த மாம். அப்போஸ்தலர்களுக்குட் பெரும்பாலார் வறிய மீன்பிடி காராயிருந்தார்கள். யேசுநாதர் அவர்களேச் சுவிசேஷப் பிரசங் கிகளாகவும் தமது அற்பு தங்களுக்கும் விசேஷமாய் உத்தானத் துக்குஞ் சாட்சுகளாகவுமிருக்கவேண்டுமென்று நியமித்து அவர் களே வேத போதகத்திற் பழக்கிக்கொண்டுவர்தார். ளோடுகூட பட்டினம் பட்டிக்காடுகள்தோ அஞ் சென்று எல்லாருக் குஞ் சுவிசேஷத்தைப் பிரசங்கித்துக்கொண்டு வருவார். விசேஷ மாய் வறியவர்களுக்கே பிரசங்கம்பண்ணுவார். அறிவீனரைத் தளராத தயவுகிரேகத்தோடு படிப்பிப்பார். வருந்தினவர்களே த் தேற்றுவார். பாவிகளே மனர்திருப்புவார். தமது தெய்வீக போ தகத்தை அரேகாகேக புதுமைகளால் அத்தாட்சிப்படுத்துவார். நற்செய்தி என்றர்த்துமுள்ள சுவிசேஷமென்னுஞ் சொல் யேசு நா தருடைய திவ்விய போ தகத் திற்கு நன்றுய்ப் பொருக் தும். எவ் வாறெனில், முன் வாக்குப்பண்ணப்பட்டிருந்தவராகிய மீட்பர் வந்து விட்டாசென்றும், உலகத்தின் பாவங்களேப் போக்கி மனிதரைச் சருவேசு நேடு உறவாக்க கியமிக்கப்பட்டவரும் சகல சா திகளும் எதிர்பார்த்திருக் தவருமாகிய அக்த உலகமீட்பர் தாமேயென் அம் இவைமுதலான சர்தோஷ சங்கதிகளேயே அவர் மனிதருக்குத் தெரிவித்துக்கொண்டு வர்தார். அர்ச். மத்தேயு அர்ச். மாற்கு

அர்ச். இக்கா அர்ச். அருளப்பர் என்னும் காலுபோரலுக் தனித் தனியே எழுதப்பட்ட யேசு காதருடைய திருச்சீவிய சரித்திரத் திற்கும் சுவிசேஷம் என்று பேர்வழங்கும்.

சுவிசேஷ போதகமான து 1-வது, சருவேசுரணபும் அவரது இலட்சணங்களேயும், 2-வது, உலகத்திற்கு இரக்ஷகாகவும் அவ சிய மத்தியஸ்தராகவும் விளங்கும் யேசுக்கிறீஸ்துநாதர் மனித இரட்சணியத்திற்காகச் செய்து முடித்தவைகளேயும், 3-வது, சரு வேசான் மனிதனுக்குக் குறித்த கதியையும் அதை அடைவிக்கும் உபாயங்களேயும் விளக்கிக் காண்டுப்பதிலேயே விசேஷமாயடங் கும். கித்தியாகிய சருவேசாண விசுவசிப்பதும், மெய்யான தேவ குமாரனும் மெய்யான மனிதகுமாரனுமாகிய யேசுக்கிறீஸ்து நாதரை விசுவசிப்பதும், தேவகற்பினகளே யெல்லாம் அனுசரித் து கடப்பதுமே கதியடைவிக்கும் உபாயங்களெனப்படும். ஆத்தும ஈடேற்றத்தின் பொருட்டு விசுவசிக்கவேண்டி பவைகள் எவை அனு சரிக்கவேண்டியவைகள் எவையென்று படிப்பித்து, மனிதரை நித் திய சீவியத்திற்குச் சுதர்தாவாளிகளாக்கும்படியாகவே யேசுக் கிறீஸ் துராதர் சருவேசுரனுடைய ஸ்தாரைபதியாக இவ்வுலகத் திற்கு எழுந்தருளிவந்தார். அவர் பண்ணின பிரசங்கங்கள் எல் லாம் மனிதருடைய இரு தயத்திலே தேவசிகேகத்தையும் பிறர் சிகேக்தையும் எழுப்புகிறவைகளாயிருந்தன. சருவேசு அக்கு ஊழியம்பண்ணி மோட்சத்தைச் சுதர்தரித்துக்கொள்ளத் தேடு வதே மனிதருக்கு முக்கியமான கடமையென்று அவர் எப்போ தும் போதித் துக்கொண்டுவருவார்.

193. யேசுக்கிறீஸ் துநாதர் அற்புதங்கள் செய்தது. மேகியாவைக்குறித் தீச் சொல்லப்பட்டிருக்க பூர்வ தீர்க்கதரிசனங்களெல்லாம் தம்மிடத்தில் நிறைவேறும்படியாக விளங்கின யேசு நாதர், மெய்யான தேவசு தனும் மெய்யான மேசியாவும் தாமே யென்று ஒப்பிக்கும்பொருட்டு அகேக அற்புதங்களேச் செய்தரு வினர். அவருடைய அற்புதங்களெல்லாஞ் சனங்கள் முன்பாகவே செய்யப்பட்டன. அவரை மெய்யான மேசியாவென்று ஏற்றுக்கொள்ளாத அவருடைய சத்துருக்களும் அவ்வற்புதங்களேக் கண்ணாக் கண்டிருந்தார்கள். தாம் மெய்யாகவே சருவேச்சலை அனுப்பப்பட்டவராகையால் தம்முடைய நாமத்தாலுக் தமது மத் தியஸ்தத்தா அமேயன்றி வேறுவழியால் ஆத்துமாடேற்ற மில்லே என்பதற்கு அத்தாட்சியாக அவர் மேலும்மேலும் புதுமைகளேச் செய்து, தம்முடைய விரோதிகளே நோக்கி: கீங்கள் என்னுடைய போதகத்தை விசுவசியாவிட்டாலும் என் கிரியைகளே யாவது விசு

வகியுங்கள், அவைகளே என்னேப்பற்றிச் சாட்சியிடுகின்றன வென் பார். மீளவும் ஸ்காபக அருளப்பரால் அனுப்பப்பட்ட சீஷர்கள் அவரிடத்தில் வர்து மேசியா நீர்தானேவென்று வினுவிய சமயத் தில், அவர், நோயாளிகளேயுங் கொடிய வியாதிக்காரர்களேயும் பேய்பிடித் தவர்களேயும் அவர்கள் கண்முன்பாகக் குணமாக்கி அகே கங் குருடருக்குப் பார்வையளித்தார். பின்பு, அருளப்பருடைய தூதர்களே நோக்கி அவர் பெதியுத்தாமாகச் சொன்ன தாவது: நீங் கள் போய்க் கண்டவைகளேயும் கேட்டவைகளேயும் அருளப்பருக் குச் சொல்லுங்கள். குருடர் பார்வையடைகிறுர்கள்; சப்பாணி கள் நடக்கிறுர்கள் ; செவிடர் கேட்கிறுர்கள்; குஷ்டரோகிகள் சுத்த மாகிருர்கள்; மரிக்கோர் எழுர்திருக்கிறுர்கள்; தரித்திருக்குச் சுவிசேஷம் பிரசங்கிக்கப்படுகின் நது என்றுர். அன்றியும் ஒருகாள் யூதர் அவரைச் சூழ்ந்த : நீர் செறீஸ் துவானுல் எங்களுக்குத் தெளி வாய்ச் சொல்லுமென்றுர்கள். அப்போது யேசு நாதர் அவர்களே கோக்கி: அதை உங்களுக்குச் சொன்னேன். நீங்களோ விசுவசிக்க வில்லே. என் பிதாவின் நாமத்தினுல் நான் செய்யுங் கிரியைகளே என்னேக் குறித்துச் சாட்சியிடுகின்றன என்று திருவுளம்பற்றினர். உள்ளபடியே, திவ்விய இரட்சகர் தமது பகிரங்க சிவியகாலம் முழு தும் இடைவிடாமல் அற்பு தங்களே ச் செய்துகொண்டுவர்தார். அவர் ஒரேவார்த்தையால் சகலவித வியாதிஸ்தரையும் குணப் படுத்துவார். குருடருக்குப் பார்வையையளிப்பார். செவிடரைக் கேட்கப்பண்ணுவார். ஊமைகளேப் பேசப்பண்ணுவார். திமிர் வாதக்காரரை அரோக்கியப்படுத்துவார். அப்பங்களே அதிகரிக்கப் பண்ணுவார். மரித்தவர்களே உயிர்ப்பித்தும் சண்டமாரு தங்களே அமர்த்தியும் வருவார். தமக்குச் சித்தமாகும்போது மனிதரு டைய கண்களுக்கு மறைந்தருளுவார். மனி தருடைய அதி அந் தரங்கமான எண்ணங்களேயும் வருங்காரியங்களேயும் அறிந்து கூறு வார். அவர் இவ்வண்ணமே முன்று வருஷகாலமாகத் தமது தேவவல்லமையைப் புலப்பாடும் பிரசித்தமுமான புதுமைகளாற் காண்பித்தத் தாம் மெய்யான தேவன் என்பதைத் திறம்பாத அத் தாட்சிகளால் யாவர்க்கும் ஒப்பித்தருளினர்.

194. யேசுநாதர் மேலான புண்ணியங்களே அனுசரித் தது. பாம இரக்ஷகருடைய சீவியம் முழு தம் அவருடைய உன் னத சாங்கோபாங்கமான தெய்விக போதகத் தக்கு ஒத்ததாக இருந்தது. அவர் எல்லாப் புண்ணியங்களேயும் அனுசரித்துக் கொண்டுவந்தார். ஆயினும், தாழ்ச்சி சாந்தம் பொறுதி பத்தி வேகம் பிறர்சுரேகம் இரக்கம் ஆகிய இவ்வரிய புண்ணியங்களி லேயே அவர் யாவருக்கும் விசேஷ முன்மாதிரியாய் விளங்கிக்

கொண்டுவக்தார். சிறுபிராயத்திற்குரிய சிரவணத்தையும் கீழ்ப் படி தலேயும் அனுசரித்துச் சுறுவருக்கு முன்மாதிரிகாண்பிக்கும் பொருட்டே தாம் ஒரு சிற பாலனுப்ப் பிறக்கத் திருவுளமானுர். தரித்திரம் தற்பரித்தியாகமாகிய புண்ணியங்களேச் சிவியகாலமுழு தும் இடைவிடாது அனுசரித்துக்கொண்டுவர்தார். ஒரு வறிய மாதாவிடத்திற் பிறக்கவும் முப்பதாண்டளவும் உலகத்தாரால் அறியப்படாமல் மறைவாகச் சீவிக்கவுக் திருவுளமானர். அவர் ஒருகாலுர் தமது மகிமையைத் தேடினவால்ல. தாம் புதுமை களேச் செய்தபோதும் அவைகளேப் பிரசித்தப்படுத்தவேண்டா மென்று கற்பித்துவர்தார். ஐசுவரியங்களே முழுதும் வெறுத்துத் தரித்திரத்தையே தமக்கு ஓர் அருமையான அணிகலமாக்கிக் கொண்டார். சங்கை வெகுமானங்களே வெறுத்த அவமானங் களேயே தேடிஞர். இன்பங்களே த் துவேஷி த்துப் பிடைகளேயே ஆசித்தார். மாறுத சாந்தகுணத்தை எப்போதம் அனுசரித்துப் பெரும் பாவிகளேமுதலாய்த் தம்மிடத்தில் வரச்செய்து, அவர்களு டைய மனதையிளக்கி கல்வழியிற் சேர்க்கும்பொருட்டு அவர்க ளோடு பேரசனம்பண்ணவும் பின்வாங்கினவால்ல. தம்மை ஊதா ரிப் பிள்ளேயின் பிதாவாகக் காண்பித்து பாவிகளே அன்பாதா வோடு ஏற்றுக்கொண்டார். சகலவித துன்பதுரிதங்களிலும் மா ருத பொறு தியும் அமரிக்கையும் அவரிடத்தில் விளங்கின. எப் போதும் கள்தி உபத்திரவங்களே த் தேடி அனுபவித் துவர் தார். பசி யால் வருக்கினர். தாகத்தாற் பீடிக்கப்பட்டார். இனப்புற்றுர். தரித்திரத்தால் விளேயுங் குறைபாடுகளேயெல்லாம் சக்தோஷத் தோடு சகித்தார். உலகத்தில் அவருக்குச் சொர்தமாயிருந்த தொன்று மில்லே. தலேசாய்க்கமுதலாய் அவருக்கு இடமில்லா திருந்தது. மனிதருக்காகத் திருப்பாடுகளே அனுபவித்தகாலத் திலே தமது பராக்கிரமமுர் தெய்விகமுமான பொறுமையை இன் னும் அதிகமாய் விளங்கச்செய்தார். கிர்தையவமானங்களாற் பூரிக் கப்பட்டபோ தும், அகோரமான வே தணேகளுக்கு உள்ளாக்கப்பட்ட சமயத்திலும் அவர் சற்றேனும் முறைப்பட்டவால்ல. குற்றவாளி பைப்போலச் சிறுவையிலே அறைந்து கொல்லப்பட்ட தருணத் திலே அவர் தம்முடைய விரோதிகளுக்காகவுங் கொலேக்காரருக் காகவும் பாம பிதாவை வேண்டிக்கொண்டார். அவர் தமது சிவி யத்தையெல்லாம் செபதியானங்களிற் செலவழித்துக்கொண்டுவர் தார். அடிக்கடி இராக்காலமுழுதையுர் தியானத்திலே போக்கு வார்.

இவ்வாறே மனுஷருக்கு இரசுஷகராய் எழுர்தருளிவர்த யேசுக்கிறீஸ்துநாதர் தம்முடைய சத்துருக்கள் முதலாய்த் தம் மிடத்தில் யாதோர் குற்றமுங்கண்டுபிடிக்கக்கூடா தவிதமாய் அதி யுர்ந்த சாங்கோபாங்கம்பொருந்திய பரிசுத்தத்தோடு சிவித்துக் கொண்டுவந்தார். ஆதலால், அவருடைய சிவியமான த ஞானிக ளுடைய சிவியத்தையும் சுத்தவாளருடைய சிவியத்தையுங்கடந்து கடவுளுக்கேயுரிய சிவியமாயிருக்கின் றதென்பதற்குச் சர்தேகம் இல்லே.

# 2-ம் பிரிவு யேசுநாத்ருடைய திருப் பாடுகளும் மரணமும்

I. அவருனடய திருப்பாடுகள்

195. அவர் யூதராற் பீடிபட்டது. திவ்விய இரட்சக சாகிய யேசுக்கிறீஸ் துநா தருடைய பரிசுத்த சீனியத்தையும் நின் மல போதகத்தையும் பிரஸ்தாப புதுமைகளேயுங் கண்டு ஆச்சரியப் பட்ட சனமெல்லாம் அவரைப் பின்பற்றிக்கொண்டிருக்கையில், யூதருக்குட் பிரதானிகளாய் விளங்கின பரிசேயர் சதுசேயரும் வித்தியாபாரகரும் அவ<mark>ர்</mark>மேற் தணியாத பொருமையுற்று அவரை மிகுதியும் பகைத்துக்கொண்டு வந்தார்கள். ஏனெனில், அவர் அகேகர் தரங்களில் தெய்வீக ஞான த்தோடும் அசையாத தைரியத் தோடுக் தங்கள் அகங்காரத்தை அடக்கியும் கள்ள ஞானத்தைப் பாசுத்தப்படுத்தியும்வைத்ததை அவர்கள் ஒருபோதும் சகிக்கக் கூடாதவர்களாயிருர் தார்கள். ஆதலால், அவர்கள் வன் மத்தாற் தூண்டப்பட்டு அவரைக் கொன் றபோடத் தீர்மானித்து, தங்கள் தூர் ஆலோசணேயை நிறைவேற்றுவதற்கு உதவியாகப் பன்னிரண்டு அப்போஸ்தலர்களுக்குள் ஒருவனுகிய யூதாஸ் என்பவீனத் தங்க ளோடு சேர்த்துக்கொண்டார்கள். அவன், பிரதான வேதாசாரி யர்களிடத்தில் முப்பது வெள்ளிக்காசு வாங்கிக்கொண்டு, அவர்க ளால் அனுப்பப்பட்ட கொடிய போர்ச்சேவகர்களோடு போய் கான் எவின முத்தஞ்செப்வேனே அவன் தான், அவினப் பிடி*த்* தப் பத்திரமாய்க் கொண்டுபோங்கள் என்று தான் முன்சொல்லி வைத்திருர்த குறிப்பின்படி யேசுராதரை அணுகிக் குருவே வாழ்கவென்று சொல்லி அவரை முத்தமிட்டான். அப்போது அவர்கள் அவரைப் பிடித்து நிக்கையவமானப்படுத்தி பெருசலேம் பட்டினத்திற்குக் கொண்டு போஞர்கள். திவ்விய இரக்ஷகர் பிடி பட்ட இடம் பட்டினத்திற்குச் சமீபமாயுள்ள ஒலிவேத்து மலேயின் மீதிருந்த ஒரு தோட்டமாம். அவர் அன்றிரவு தம்முடைய சீஷர்

களோடு தமது கடைசிப் பாஸ்குப்பண்டிகைச் சடங்குகளே நிறைவேற்றின பின்பு தமது வழக்கத்தின்படி அங்கே செபஞ்செய்யப் போயிருந்தார். யேசுநாதரைப் பிடித்த யூதர்கள் அவரை ஆசாரியர் மூப்பர் வேதபராகராகியவர்களோடு கூடவிருந்த பிரதான ஆசாரியன்முன்பாகக் கொண்டுபோய்விட்டார்கள். அங்கே அவர் இரவுமுழுதும் நாளு தித நிர்தையவமானஞ் செய்யப்பட்டார். சிலர் அவரை முகத்திலே அறைந்தார்கள். வேறுசிலர் அவர்மேற்காறித்துப்பிப் பரிகாசம்பண்ணிரைகள். கேள்ளச்சாட்சிக்காரரு மெழுந்து பொய்யான குற்றங்களே அவர்மேற் சாட்டத்தொடங்கி ஞர்கள். யேசுநாதர் முன் தெரிவித்திருந்தபடி அன்றிராவிற் முனை அர்ச். இராயப்பரும் அவரை அறியேனென்ற முன்று முறை மறு தலித்துவிட்டார்.

196. யேசுநாதர் மரணத்துக்குத் தீர்வையிடப்பட்டது: பொழு துவிடிக் தவுடனே பிரதான ஆசாரியரும் மூப்பரும் வேத பாரகரும் அலோசணேச்சங்கத்தாரணவரும் அவரைக் கட்டிக் கொண்டுபோய் யூதேயாவின் அதிபதியாகிய பிலாத்து என்பவனி டத்தில் ஒப்பித்தார்கள். அவனே அவரிடத்தில் யாதொரு குற் றத்தையுங் காணுததினுல் அவரை விடு தஃயாக்க வேண்டுமென் அ எண்ணினுள். ஆயினும், பிரதான ஆசாரியர் முதலானவர்களால் ஏவப்பட்ட சனங்கள் எல்லாக் திரண்டு கலகக்காரனுங் கொலேக்கார னுமாய்க் காவலிலே அடைக்கப்பட்டிருந்த பரபாஸ் என்பவனே விடு தலேயாக்கலாம் கிறீஸ் துவையோ கொன் றுவிடவேண்டும் கொன் று விடவேண்டுமென்று மேன்மேலங் கூவிச் சொன்ன தினுல் கோ ழைத்தனமுள்ள பிலாத்து அவரை வாரினுல் அடிப்பித்தால் அவர்களுடைய கோபவெறி தணிக்குபோகுமென்று நிணத்து அப்படியே செய்யக் கட்டளேயிட்டான். அப்போது, போர்ச்சேவ கர் அவரை ஒரு கற்றாணிலே கட்டிக் தேகம்முழு தம் கிழிர்து இரத்தம் வெள்ளமாயோடும்படி சவுக்குகளாலடித்தார்கள். பின்பு சிவப்பான மேலங்கியை அவருக்கு அணிவித்து, ஒரு முண்முடி யைப் பின்னிச் கொகிலேயழுர் தாம்படி சூட்டி, கையிலே முங்கிற் தண்டு கொடுத்துப் பரிகாச இராசாவாக ஏற்படுத்தி: யூதருடைய இராசாவே வாழ்க என்று சொல்லிக் கோறணிசெய்தார்கள். யேசு நாதரை இந்தப் பரிதாபத்திற்குரிய கோலத்தோடு சனங்களுக்குக் காண்பித்தால் அவர்களுடைய மனம் ஒர்வேளே இளகுமென்று பிலாத்து யோசித்து, அவரைச் சனங்களுக்கு முன்பாகக் கொண்டு போய்: இதோ மனிதன் என்று சொன்னுன். சொன்ன உடனே அவர்கள் முன்னிலுமதிகமாய்க் கூவிச் சிலுவையிலே அறைந்து கொல்லுமென்றுர்கள். ஆன தினுல் அவன் அவரைச் சிலுவையிலே

அறைக்கு கொல்லும்படி அவர்களுக்கே கையளித்துவிட்டான். . பிலாத்து குற்றமில்லாத செம்மறிப்புருவையாகிய யேசு நாதரை மாணத் துக்குத் தீர்வையிட்ட தின் கிமித்தம் கொஞ்சத் துக்குள்ளே சருவேசுவன் பயங்கா தண்டனேக்குள்ளானுள். எவ்வாறெனில், யூதசரித்திர ஆகிரியாரகிய யோசேபுசென்பவர் எழுதியிருக்கிறபடி, அவன் யூதராலே குற்றஞ்சாட்டப்பட்டும் பரதேசத்திற்கு ஏற்றப் பட்டும் அங்கே குளூ வியாதியாற் பீடிக்கப்பட்டும் தன்னேத்தானே கொலேசெய்துகொண்டான். யேசுகாதரை முப்பதுவெள்ளிக்காசுக் காக யூதருக்குக் காட்டிக்கொடுத்த யூதாஸ் என்னும் துபோகிச் சீஷனம் தேவாக்கினக்குத் தப்பிப்போகவில்லே. அவன், திவ்விய குருவானவர் மாணத்துக்குக் தீர்வையிடப்பட்டாரென்று அறிக்த மாத்திரத்தில் அவாம்பிக்கையானது அவனுடைய மனதைக் கொள்ளேகொண்ட தினுல், கொடிய வே தணக்குள்ளாகி, தன் குற் றத்தின் கிரயமாகிய முப்பது வெள்ளியையுங் கொண்டுபேரப் யூத ஆசாரியர்முன் எறிர்துவிட்டு, பணவாஞ்சையினிமித்தம் அத்தனே கொடிய அக்கிரமத்திற்குள்ளான திலை கிர்ப்பாக்கியனுகவும், தனக்கு மன்னிப்புக் கிடைக்குமென்று நம்பி அதைத் தன்னுற் காட்டிக்கொடுக்கப்பட்டவரிடத்து கேளாத திலை இன்றும் அதிக கிர்ப்பாக்கியனுகவும் நான் <u>அ</u>கொண்டு உயிர்விட்டான்.

#### II. யேசுருதேர் மாளித்ததும் அப்போது சம்படித்தவைகளுமாவன

197. யேசுநாதர் சிலுவையிலே அறையப்பட்டது. பிலாத்து யேசுநாதரை மாணத்திற்குத் தீர்வையிட்டவுடனே சேவ கர்கள் ஒரு பராமான சிலுவையை அவருடைய திருத்தோளிலே சுமத்திக் கொஃக்களமாகிய கல்வாரிமஃமட்டும் அவரே அதைச் சுமர் துகொண்டுபோகவேண்டுமென் அகட்டாயப்படுத் திரைகள். அவர் தமதுமாண எத்தனமாகிய அந்தப் பளுவான சிலுவையோடு கல்வாரிமலேக்கு வர்துசேர்ந்தவுடனே அர்த உரோமைச்சேவகர் கள் அவரைச் சிலுவையிலே கடத்திக் கைகால்களில் ஆணிகள் தைத்தபின்பு, அதை இரண்டு கள்வர்கள் அறையப்பட்டிருந்த இரண்டு சிலுவைகளுக்கு ஈடுவே கிறுத்தி நாட்டிருர்கள். அவர் முன் ற மணித்தியாலமாகச் சிலுவையிலே மனுவாக்குக்கெட் டாத கஸ்திவாதைகளே அனுபவித்துக்கொண்டிருந்தார். பிரதான ஆசாரியர் வேதபாரகர் முப்பர் கொலேக்காரர் முதலானவர்கள் அவர்மேல் இடைவிடாமல் தேவதாஷணங்களேச் சொல்லியும், அவரைப் பரிகாசம்பண்ணியும், சபித்துங் கொண்டிருந்தார்கள். கடைசியாய்த் திவ்விய இரசுதகர், தம்மைக்குறித்துச் சொல்லப் பட்ட வே தவாக்கியங்களெல்லாம் நிறைவே றினவென் றுகண்டு, F. 5. 13

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org தமது ஆத்துமத்தைப் பாம பிதாவின் காங்களிலே ஒப்புக் கொடுத்து உரத்தசத்தமாய்க் கூப்பிட்டுத் தஃகுனிந்து உயிர்விட் டார். அவர் சிலுவையில் அறையுண்டது ஒரு வெள்ளிக்கிழமை பகல் 12 மணிரோத்திலாம். மாணித்தது மூன்ரும்மணிரோத்தி லாம். இச்சம்பவத்தைத் திருச்சபையானது வருஷந்தோறும் பெரியவெள்ளிக்கிழமையிற் கொண்டாடிவருகின்றது.

யேசு காதர் மரித்தபோது அவருடைய திரு ஆத்துமம் சரீ சத்தைவிட்டுப் பிரிந்தாலும் அவருடைய தேவசுபாவமோ இரண்டையும் விட்டுப் பிரிந்ததல்ல. கல்லறையிலடக்கப்பட்ட அவருடைய சரீரமும் பாதாளங்களிற்றங்கின அவருடைய ஆத்துமமும் மெப்பாகவே தேவசு தனின் ஆத்துமமுஞ் சரீரமுமாய் இருந்தன. அவர் மனிதனையமட்டுமே பாடுபட்டு மரித்தார். தேவனையமட்டுமோ அவர் பாடுபடவும் மரிக்கவுங் கூடாதவரா யிருந்தாரென்பது நிச்சயம். ஆயினும், அவர் மனிதனையமட்டும் செய்த கிரியைகள் முதலாய்ச் சுதனைய தேவனின்மேலேற்றிச் சொல்லப்படவேண்டியவைகளாயும் அந்த தேவ ஆளுக்கே சொந்த மாய்ச் சேர்ந்தவைகளாயும்ருக்கின்றமையால், சருவேசுரன் பாடுபட்டார் சருவேசுரன் மரித்தார் என்றே கூறவேண்டும்.

198. யேசுநாதர் மரித்தபோது நிகழ்ந்த ஆச்சரியங் கள். தேவகுமான் சிலுவைமாத்தில் உயிர்விட்டசமயத்தில் வானமும் பூமியும் தங்கள் சிருட்டிகர்த்தாவுக்கு மனிதராற் செய் யப்பட்ட பாதகத்தைகொக்கிக் கலங்கினுற்போலத் துக்கவேஷ மணிர் து அவருடைய தெய்வீகத் துக்கு அத்தாட்சிகாண்பித் துக் கொண்டிருந்தன. சூரியன் மங்கிப்போயிற்று. அளும்மணி துவக்கம் ஒன்பதாம் மணிமட்டும் அதாவது, கடுப்பகல்தொடுத்து மூன்றும்மணிமட்டும் அடர்க்க இருள் பூமியை மூடிக்கொண்டது. கேவாலயக்தின் திரைச்சிலே மேல்தொடுத்துக் கீழ்மட்டும் இரண் டாய்க் கிழிர் துபோபிற்று. பூமி அதிர்ர்தது. கற்பாறைகள் பிளக் தன. கல்லறைகள் திறபட்டு மரித்தோர் உயிர்த்தெழுக்து எருச லேம்பட்டினத்தில் அனேகருக்குத் தரிசணயானர்கள். இவ்வாச் சரியங்களேக்கண்ட நூற்றுக்கதிபதியென்னும் அர்த்தமுள்ள செக் தூரியோனும் அவனுடுகூட யேசு நாதரைக் காவல்கா த்துக் கொண்டிருந்த மற்றவர்களும் வெகுவாய்ப் பயர்து மெய்யாகவே இவர் தேவனுடைய குமாரனென்று சொல்லித் தங்கள் கெஞ்சில் அறைக் துகொண்டார்கள்.

199. யேசுநாதர் அடக்கம்பண்ணப்பட்டது. கர்*த் த*ர் உயிர்விட்டபின்பு ஒரு போர்ச்சேவகன் அவருடைய திரு விலா

வை ஈட்டியாற் குத்தினை. குத்தினவுடனே, அதிலிருந்து இரத்தமுர் தண்ணீ ரும் பாய்ர்தது. சாயங்காலமானபோது, யேசு நாதருடைய சிஷனும் ஐசுவரியவானுமாயிருர்த யோசேப்பென் னும் பெயர்கொண்ட அரிமத்தியா ஊரானுகிய ஒருவன் பிலாத்து வினிடத்திற்போய், யேசுகாதரின் சரீரத்தைக் கேட்டான். அப் போது பிலாத்து யேசு காதர் மெய்யாகவே மரித்துவிட்டாரென்று செர்தூரியோன் சொல்லக்கேட்டு, சரீரத்தை எடுத்து அடக்கஞ் செய்ய உத்தாவு கொடுத்தான். கொடுக்கவே யோசேப்புவும் யேசு நாதரின் மற்றெரு சிஷனுகிய நீக்கோதேமுவுமாகிய இருவ ரும் மெல்லிய துப்பட்டியை வாங்கிக்கொண்டுவர் து, தேகத்தை பிறக்கி வெள்ளேப் போளமும் கரியபோளமுங் கலக்க சுகக்கவர்க் கங்களுடனே அதை துப்பட்டியாற் சுற்றி, கல்மலேயில் வெட்டப் பட்டதுமாய் ஒருகாலும் எவனும் வைக்கப்படாததுமாயிருக்க கல்லறையி லடக்கிக் கல்லறை வாசலில் அதன் மூடிக் கல்ல வைத்துப்போஞர்கள். இந்தத் திருச்சேமச் சடங்கு நடந்தபோது மரியமதலேனுரும் வேறு அனேக ஸ்திரீகளும் அங்கேயிருக்தார் கள். பரிசேயரும் பிரதான ஆசாரியருமோ, யேசுரா தருடைய சீஷர்கள் இரவில் வர்து தேகத்தைக் களவரயெடுத்துக்கொண்டு போனபின் அவர் முன் வாக்குப்பண்ணியிருந்தபடி மெய்யாகவே உயிர்த்துவிட்டார் என்று பொய்யான கதையைப் பரப்புவார்க ளென்று சொல்லி, பிலாத்துவிடத்திற்போய் உத்தாரம்பெற்றுக் கல் லுக்கு முத்திபையும்போட்டுக் காவ லும்வைத் துக் கல்லறையைப் பத்திரப்படுத்தினர்கள். இவர்கள் இதில் எடுத்துக்கொண்ட காரி யங்கள் எல்லாம் தேவாதினமாய் அப்போஸ்தலர்களிடத்தில் சூதில்ஃபென்பதற்கும் யேசுகா தருடைய உத்தானம் மெய்யான சம்பவமேயென்பதற்கும் தளராத அத்தாட்சியாக முடிக்கது.

200. யேசுநாதநடைய திர ஆத்துமம் பாதாளங்களிலே இறங்கினது. உலக இரச்ஷகருடைய திருச் ,சரீரமான து கல்லறையிலே வைக்கப்பட்டிருந்தபோ து அவருடைய திரு ஆத்து மம் இறர்த புண்ணிய ஆத்துமாக்களின் தலமாயிருந்த பாதாளங்களிலே யிறங்கி அங்கிருந்த ஆத்துமாக்களுக்குத் தரிசணேகொடுத்து மோக்ஷபேரின்பபாக்கியம் இதோ உங்களுக்குக் கிடைக்கப்போகின்ற தென்னும் சுபசெய்தியைத் தெரிவித்தருளினது. அங்கே இருந்த புண்ணிய ஆத்துமாக்கள் யாரெனில், யேசுநாதர் உலகத் திற்கு எழுந்தருளுமுன் சிவித்து மரித்த கீதிமான்களேயாம். ஆதாமுடைய பாவத்தினிமித்தம் மோக்ஷவாசல் அடைபட்டிருந் தமையினைய் உலக இரச்ஷகரால்மாத்திரம் அது திறக்கப்பட்டிருந்

வேண்டியிருர்த தினையம் அவர் வருர் தணியும் அவ்வா த் துமாக்கள் பாதாளத் திலே காத் துக்கொண்டி ருர் தார்கள். சருவேசு உண முக முகமாய்க் காணுத ஆக்கிணயேயன் றி, வேறு ஆக்கிண அவர்க ளுக்கு இருக்கவில்லே. அவரை ஒரு நாள் நிச்சயமாய்க் காண் போமென்னும் நம்பிக்கையிலேயே அவர்களுக்கு ஆறு தலுண்டா யிருர்த்தது.

#### III. இரட்சணியப் பரம இரகசியம்

- 201. யேசுக்கிறீஸ் து நா தர் ஒரு சிறுவை மா த் திலே மரித்து நமக்காகத் தேவரீ திக்கு உத்தரித்து நம்மைப் பாவத்தி லும் நித்திய நாகத்திலும் ருந்து மீட்டு நம்மை நித்திய சீனியத் துக்கு சுதர் தாவாளிகளாயிருக்கச் செய்த து தான் இரட்சணியத் தின் பரம இரகசியம் என்று சொல்லப்படும். இர்தப் பரம இரக சியத்தைப்பற்றிச் சத்தியவேதம் நமக்குப் போதிப்பதென்ன வென்று நன்றுய் உணர்க் துகொள்ளும்பொருட்டு கர்த்தர் நமதிரட் சணியத்தினிமித்தம் ஒப்புக்கொடுத்த பிராயச்சித்தத்தின் இயல் பையும் அதின் உண்மையையும் குணங்களேயும் நன்றுய் ஆராய்ர் து
- 202. (I) யேசுக்கிறீஸ்துநாதர் ஒப்புக்கொடுத்த பிரா யச்சித்தத்தின் இயல்பு. பிராயச்சித்தமாவது (Satisfaction) ஒருவருடைய சங்கைக்கு விளேர்க அவமான த்தைப் பரிகரிப்பதே யாம். அது சரிவர்த பிராயச்சித்தமென்றும் யோக்கிய பிராயச் சுத்தமென் அம் இருவகைப்படும். சரிவந்த பிராயச்சித்தமாவது: பரிகரிக்கப்படவேண்டிய அவமான த்திற்கு முழு தும் போதியதான பாயச்சுத்தமாம். யோக்கிய பிராயச்சுத்தமாவது பரிகரிக்கப் படவேண்டிய அவமானத்திற்குப் போதிய தாயிராமல் பரிகரிப்பவ அடைய சத்துவத்தின் அளவாய்மாத்திரமிருக்கும் பிராயச்சித் தமாம். ஒரு வெற்றுச் சுருட்டி சுபாவவரங்களாலும் ஞானவரங் களா லும் எவ்வளவு சிறர் து விளங்கினுலும் பாவத்தாற் சருவேசு எ அயக்கு விளேர்த அவமானத்தைச் சரிவர்தவிதமாய்ப் பரிகரிக்க அச்சிருட்டியாற் கூடாதென்பது பிரத்தியட்சம். ஏனெனில்; பாவத்தாற் சருவேசு வக்கு கேரிட்ட அவமானத்தின் கனத்திற் கும், ஒரு வெற்றுச் சுருட்டியாற் செய்யப்படும் பிராயச்சித்தத் தென் பெறுமான த்திற்கும் இடையே ஒப்புமையில்லே. அதலால், நாம் மேலேகூறியபடி சருவேசுரன் பாவத்தாற் தமக்குவினர்த அவமான த்திற்குச் சரிவர் த பரிகாரஞ் செய்யப்படவேண்டுமென் அ திருவுளங்கொண்டாசென்றுல் தேவன் மனுஷனுப் அவதாரம் பண் ணுவ து அவசியம் என்பது தானுப் விளங்குகின்றது.

- 203. (II) கிறீஸ் துநாதரால் ஒப்புக்கொடுக்கப்பட்ட பிராயச்சித்தத்தின் உண்மை. யேசுக்கிறீஸ் துநாதர் நமக்காகச் சருவேசு அக்கு மெய்யாகவும் சரிவரவும் உத்தரித்தருளினு ரென்பது விசுவாச சத்தியமாம். உள்ளபடியே, நாம் பாவத்தாற் சருவேசு ரனுக்கு இறுக்கமுடியாத கடனுளிகளாகவும் நித்திய ஆக்கிணக்கு ஏதுவானவர்களாகவு மிருந்தவிடத்து யேசுக்கிறீஸ்து நாதர் தமது திருவிரத்தத்தின் பலனுல் நமது பாவக்கடினத் தீர்த் துத் தமது மத்தியஸ்தத்தினை நமமைச் சருவேசு எனும் உறவாக்கி நாம் நித்திய சீவியத்திற்கு சுதந்தரவாளிகளாகும் பொருட்டுத் தம்மையே நமக்கரகப் பலியரக்கி மரித்தருளினர். இந்த உண்மையைத் தேவவாக்கும் சபைப்பிதாக்களும் திருச் சங்கங்களும் விசுவாசமர் திரங்களும் ஒருப்படக்கூறி நிச்சயித்திருக்கின்றன.
- 204. யேசுக்கிறீஸ் துநாதநடைய பிராயச்சித்தத்தின் குணங்கள். அவர் விரும்பின தினிமித்தமே பலியாக்கப்பட்டா சென்ற இசையாஸ் என்னுர் தீர்க்க தரிசி 53-ம் அதிகாரத் திலும், என் சிவண ஒருவனும் என்னிடத்திலிருந்து எடுக்கமாட்டான், நானே அதைக் கொடுக்கிறேன், அதைக் கொடுக்கவும் மீளவும் அதை எடுத்துக்கொள்ளவும் எனக்கு அதிகாரமுண்டென்று சுவி சேஷக அருளப்பர் பத்தாம் அதிகாரத்திலும் எழுதப்பட்டிருக்கிற தின் படி, யேசுக்கிறீஸ் துநாதருடைய பிராயச்சித்தமான து மனுச்சாயமான தம் தன்னிஷ்டமான தமாம். அவர் மரணத் துக்குள்ளாகா திருக்கக் கூடியவராயிருக்கும் சுயேச்சையாகவே அதை அங்கீகரித்துக்கொண்டார். யேசு நாதர் ஒப்புக்கொடுத்த பிராயச்சித்தம் சரிவர்ததும் மிகுதியானதுமாம். அது சரிவர்த தாய் இருக்கின் றது எவ்வாறெனில்: யேசு கா தருடைய கிரியைக ளெல்லாம் தேவசு தனுக்குச் சேர்ர் த கிரியைகளேயா தலால் அவை கள் சருவேசு சனுடைய கிரியைகளே. இதனை, பாவத்தால் கட வுளுக்கு விளேர்க அவமானத்தினளவுக்கு ஒப்பான பெறுமதி அவைகளுக்கு உண்டென்பது நிச்சயம். ஏனெனில், இங்கே அவமானஞ்செய்யப்பட்டவருடைய மகிமைக்கும் பிராயச்சித்தம் செய்கிறவருடைய மகிமைக்குமிடையே பூரண ஒப்புமை உண்டு. எனவே யேசு நாதர் சிர்தின ஒருகண்ணீர், விட்ட ஒரு பெருமுச்சு முதலான எவ்வித சிறிய கிரியைதானும் தேவநீதிக்கு முழுதுமுத் தரித்து மனித இரட்சணியத்தை நிறைவேற்றக்கூடியதாய் இருந்த தென்பது தானுய்விளங்கும். யேசு நாதருடைய பிராயச்சித்த மானது சரிவர் ததாபிருர் ததன்றி மிகுதியானதாயும் இருக்கின்

றது. எவ்வாறெனில், அவர் தமது உதிரத்தை முழுதஞ் சிர்திச் சகலவித பாடுகளேயும் அனுபவித்து நிஷ்டோமும் அவமானமும் பொருர்திய ஒரு மாணத்திற்குள்ளான திலை, சருவேசுரனுக்குப் பாவத்திலை விளேர்த அவமான த்தைக்காட்டிலும் மிகப் பெரி தான மகிமையுண்டாயிற்று. இதனிமித்தமே பாவம் அதிகரித்த விடத்தில் கிருபையானது இன்னும் மேலாக அதிகரித்ததென்று அர்ச். சின்னப்பர் (உரோமர் 5-ம் அதி.) எழுதிவைத்தார். சரு வேசுரனுக்கு அதிகமான ஸ்தோத்திரமுண்டாகவும் நாம் பாவத் தின் அகோரத்தையும் தமது சேசத்தின் பெருக்கத்தையும் நன் ருய்த் தெளிர்துகொள்ளவுமே பரமஇரக்ஷகர் அத்தனே மிகுதி யான கண்திதுன்பங்களே அனுபவிக்கச்சித்தமானுர்.

பேசு நா தருடைய பிராயச்சி த் தமான து, போ துவான தாயு மிருக்கின்றது. அவர் எல்லாப்பாவங்களுக்கும் பரிகாரமாகவும் தமக்கு முன்னிருந்தவர்கள்மு தலாயுட்பட எல்லா மனிதருடைய இரக்ஷணியத்திற்காகவுமே மரித்தருளினர். இதற்கு அத்தாட்சி யாக அர்ச். அருளப்பர் தமது 1-ம் நிருபம் 2-ம் அதிகாரத்தில்: நம்முடைய பாவப்பரிகாரப்பலி அவரே, அவர் நம்முடைய பாவங்களே மா மாவங்களேயும் நிவிர்த்தி செய்கிறவராயிருக்கிருர் என்றெழு திரைர். அர்ச். சின்னப்பரும் 2-ம் தொரிந்தியர் 5-ம் அதிகாரத்தில்: யேசுக்கிறீஸ் து நாதர் வல்லா மனி தருக்காகவுமே மரித்தாரென் அ எழு திவைச்தார். இவ்வாறே, திவ்விய இரட்சகர் நித்திய சீவியத்தையும் அதை எளிதாய் அடைந்துகொள்வதற்கான வரப்பிரசா தங்களேயும் எல்லா மனிதருக்குஞ் சுதந்தரித்துக்கொடுக்கருளினர்.

205. யேசுக்கிறீஸ் துரா தர் ஒப்புக்கொடுத்த போயச்சித் தத்தினியித்தம் நம்முடைய சொர்தப்பாவங்களுக்காக நாம் தேவ நீதிக்கு உத்தரிக்கவேண்டுமென்னுங் கடமைப்பாடு நமக்கில்லாமற் போகின்றதோ? இல்லே. ஏனெனில், திவ்விய இரக்ஷகருடைய திரு மாணமான து நமக்குப் பிரபோசனமுள்ள தாயிருக்கவேண்டு மாகில், அதன் பலன்களே நமது உடன் முயற்கியினுல் நமக்கு வருவித் துக்கொள்ள வேண்டும். ஆயினும், தேவ வரப்போசாத உதவியின்றி இரக்ஷணியத்திற்கேற்ற யாதொன்றையுஞ் செய்ய நம்மாற் கூடா தாகையால், அவருடைய திருமாணத்தினைய் பெறுபேறுகளினுவம்மாத்திரமே நம்முடைய நற்கிரியைகளுக்கும் பலனுண்டாகவேண்டுமென்று அறிந்துகொள்ளக்கடவோம்.

206. யேசுநாதர் மனிதனேப் பரிபூசணமானவிதமாய் மீட் ் டருளினர் என்னுமிடத்தா: அவன் பாவத்தால் முன் இழந்து போனவைகள் எல்லாவற்றையும் அவர் அவனுக்கு மீளவுக் தக்தரு ளினுசென்று எண்ணத்களது. மனிதன் பாவத்தைக் கட்டிக் கொண்ட திறைல், இஷ்டப்பிரசா தத்தையும் மோட்ச உரிமைகளே யுமேயன்றிப் பரி சுத்த அந்தஸ் துக்கென் அ சருவேசு எனுல் முன் கியமிக்கப்பட்டிருர்த மற்றச் சு*த*ர்தாங்களேயும் இழந்துபோயிருர் தான். அப்படியிருக்க, யேசுநாதராற் செய்யப்பட்ட மீட்பான து மனிதனே மீளவும் வாப்பாசாதத்தில் நிலேநிறுத்தினவிடத்துப் பேரின்ப பாக்கியத்தை அடைந்து கொள்வதற்கான நம்பிக்கை மீளவும் அவனுக்குக் கொடுக்கப்பட்டதேயன்றி, கோயின்மை சாவீன்மை அறியாமையின்மை ஆசாபாசமின்மை முதலான விசேஷ வாங்கள் கொடுக்கப்படவில்லே. அதலால், மனி தனுக்குத் தற்போதுள்ள அந்தஸ்தை கோக்குமிடத்து அவன் தன்சுபாவ அக்கள் திலிருக்து வரப்பிரசாத நிரையில் உயர்த்தப்பட்டவளுகவும் சுபாவசிரையில் அதற்குரிய குறைகளோடு விடப்பட்டவகைவுமே இருக்கிறுனென்று காண்பது எளிது.

# 3-ம் பிரிவு

#### யேசுக்கிறீஸ்துநாதருடைய உத்தானம்

207. பூர்விக தீர்க்கதரிசிகள் மேசியாவின் உத்தான த்தைக் குறித்து முன்னமே கூறியிருந்தார்கள். அந்த மெய்யான மேசியாவாக எழுந்தருளிவந்த யேசுநாதரும் தம்முடைய பிரசித்த சீவியகாலத்தில் அநேகந்தரம் தமது உத்தான த்தைப்பற்றி யூத ருக்கும் பிறருக்குர் தெளிவாய்த் தெரிவித்ததுமன்றி, அதைத் தம்முடைய தெய்விகத்திற்கு ஒர் பிரண்தாப ஆத்தாட்சியாகவும் ஏற்படுத்தி, மனுமகன் மூப்பராலும் பிரதான ஆசாரியாரலும் ஏற்படுத்தி, மனுமகன் மூப்பராலும் பிரதான ஆசாரியாரலும் வேதபாரகராலும் பற்பல படிகள்பட்டுக் கொலேயுண்டு மூன்றும் நாளில் உயிர்த்தெழுந்திருப்பார் (மத். 16) என்று திருவுளம்பற்றி யும், யோனை என்னுர் தீர்க்கதரிசியானவர் ஒரு மச்சத்தின் வயிற்றிலே மூன்று பகலும் மூன்று இரவுர் தங்கி இருந்த சம்பவமானது தமது உத்தானத்திற்கு ஒர் அடையாளமாய் இருந்த தென்று காண்டுத்தும் கொண்டுவந்தார்.

பின் நடந்த சம்பவங்களால் அவருடைய திருவாக்கு மெய்ப் பிக்கப்பட்டது. எவ்வாறெனில், அவர் அடக்கப்பட்ட மூன்*ரு*ம்

நாள் உதயமாகிக்கொண்டுவருகையில், தமது சுயுவல்லமையில் ஆத் துமத்தையுஞ் சரீ ரத்தையும் ஒன்றுகச்சேர்த் து வா சற்கல்விலே இடப்பட்டிருர்த முத்திரைக்குப் பழுதுவராமல் கல்லறையிலே பிருர்து மகிமைப்பிரதாபத்தோடு புறப்பட்டார். அக்ஷணமே பூமியதிர்ச்சியுண்டாக, ஒரு தேவதூதன் பிரகாச உருபத்தோடு வான த்தினின் றிறங்கிக் கல்லறை வாசலிலிடப்பட்டிருந்த கல்லே உருட்டிவிட்டு அதன்மேல் உட்கார்க்குகொண்டிருக்கார். அப் போது கல்லறையைக் காத்துக்கொண்டிருந்த சேவகர்கள் பயந்து கடுங்கிச் செத்தவர்கள் போலா னுர்கள். பின்பு மூர்ச்சை தெளிந்து எழுந்து ஓட்டம்பிடித்தார்கள். அவர்களுக்குட் சிலர் பிரதான ஆசாரியர்களிடத்திற்போய் கடர்த யாவற்றையும் அறிவிக்கவே ஆசாரியர்களும் மூப்பருங்கூடி த் தங்களுக்குள்ளே அலோசணபண் ணிச் சேவகருக்கு மிகு பணங்கொடுத்து, நீங்கள் நித்திரை செய்கையில் அவருடைய சீஷர்கள்வர் து இராத்திரியில் அவரைக் களவாய்க்கொண்டுபோய்விட்ட தாகச் சொல் அங்களென் அ கற்பித் தார்கள். பணம்பற்றிக்கொண்ட சேவகர்களும், தங்களுக்குக் கற் பிக்கப்பட்டபடி பொய்யான கதையைப் பரப்பப் பிரயாசப்பட் டார்கள்.

208. மேலேகண்டபிரகாரமாக யேசுகர் உத்தானமான சங்கதி சுவிசேஷங்களிற் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. அவைகளிற் கூறப்பட்டி ருக்கின்றது. அவைகளிற் கூறப்பட்ட சம்பவங்களெல்லாவற்றுள்ளும் இது யேசுகா தருடைய தெய்வீகத்திற்கும் அவருடைய நின்மல போதகத்திற்கும் ஒர் அசையாத அத்தாட்சியாய் விளங்குகின்றது. ஆதலால், இது மெய்ச் சம்பவக்தானேவென்று நாம் பற்றும்பற்றுய் ஆராய்க்கு அறிக்துகொள்வது கன்றுகும். இதை நாம் ட ஆராயுமிடத்து இதைக்காட்டி அம் மிகப் பிரத்தியக்குமாய் ஒப்பிக்கப்பட்டிருக்கும் சம்பவம் வேறுன்று வைதீக சரித்திரத்திலாவது லெளகேக சரித்திரத்திலாவது கொகிக சம்பவம் வேறுன்று வைதீக சரித்திரத்திலாவது லெளகேக சரித்திரத்திலாவது கொகிக மாய்முமில்லே. ஏனெனில், யேசுநாதருடைய உத்தானமே கிறீஸ் துவேசுரத்தின் முக்கிய அஸ்திவாரமாயிருக்கின்ற மையால், சருவேசுரன் தாமே அதை எவ்வித சர்தேகத்திற்கும் ஆட்சேபங்களுக்கும் இடமின்றிக் தளராத நிச்சயத்தோடு எப்போதும் விளங்கிக் கொண்டிருக்கச் செய்தருளினர்.

209. ஒரு சம்பவம் அணப்பப்படாதவர்களும் அணப்பக் கூடாதவர்களுமான சாட்சிகளால் நிச்சயிக்கப்பட்டதாயும் தன் ணப் போதிய அத்தாட்சிகளேக்கொண்டு நணுக்கமாய் ஆராய்ந் தறிந்து கொள்ளவேண்டியவர்களால் ஆரம்பத்திற்றுனே அங்கே கரித்துக்கொள்ளப்பட்டதாயும் இருந்தால் அது மெய்யான சம் பவமேயாம். யேசு நாதருடைய உத்தானமோ அத்தன்மையான ஒரு சம்பவமாம். எவ்வாறெனில்:

210. (I) உத்தானத்தை நிச்சயித்துச்சொல்லியவர்களா கிய அப்போஸ்கலர்கள் இந்தவிஷயத்தில் அணப்புண்ணவில்லே. இதற்கு 1-வது யேசுராதர் உயிர்த்தெழுந்தபின் அவரைக் கண் ணூக்கண்ட திரளான சாட்சிகளும் அவர் கொடுத்த பெருக் தொ கையான தரிசண்களும் போதிய அத்தாட்சிகளாம். எவ்வாறெ னில், அவர் முன்பு பரிசுத்த ஸ்திரிகளுக்கும் அர்ச். இராயப்பருக் கும், பின்பு எம்மாவுஸ் என்னுங் கொமத்திற்குப் போய்க்கொண் டிருந்த இரண்டு சிஷர்களுக்குர் தம்மைக் காண்பித்தார். சிஷர் கள் எல்லோரும் ஒர் இடத்திற் கூடியிருக்க சமயத்திலும், அவர் அவர்களுக்குக் தரிசணயாகிக் தமது காயங்களே அவர்களுக்குக் காண்பித்தார். கடைசியாய் ஏமு சீஷர்கள் திபேரியாக்கடலி விருந்தபோது அவர்களுக்குங் காட்சுகொடுத்தார். இத்தண சாட்சிகள் உத்தானமான தங்கள் இரக்ஷுகரை ஒருகாலுங் காணுத வர்களாயிருக்தால் அவரைக் கண்டதாக நாற்பதுநாள் மட்டும் பொய்யாய் நம்பிக்கொண்டிருந்தார்களென்று உத்தேசிக்கக் கூடு மோ ? ஒருபோதுங் கூடாது. அப்போஸ்தலர்கள் அணுப்புண்ண வில்லேயென்பதற்குள்ள இரண்டாம் அத்தாட்சி என்னவெனில், யேசுநா தருடைய உத்தான த்தை அவர்கள் உடனே விசுவசியா மல் இருந்தமையாம். யேசுநாதர் தாம் மரித்த மூன்றும்நாள் உயிர்த்தெழுந்திருப்போம் என்று ஏலவே அவர்களுக்குத் தெரி வித்திருந்தும் அவர்களதை நம்பவில்லே. அவர் மெய்யாகவே உயிர்த்தெழுந்திருப்பதைக் கண்ணுக்கண்ட பரிசுத்த ஸ்திரிகள் தங்களிடத்தில் ஒடிவர்து தெரிவித்தபோது அப்போஸ்தலர்கள் அவர்களேப் பயித்தியகாரிகளென்று எண்ணிச் செவிகொடாமற் தாத்திவிட்டார்கள். யேசுநாதர் உத்தானமான அன்று தானே அப்போஸ்தலர்கள் அவரைத் தங்கள்மத்தியிற் பிரத்தியக்கூமாய்க் கண்டபோதாவது கம்பினுர்களோ? இல்லே. தங்களுக்கு த் தோன்றின து ஒரு மாயா உருபமென்று எண்ணிக்கொண்டிருக் தார்கள். அவர்களுடைய அவரம்பிக்கையை அகற்றிவிடும் பொ ருட்டுத் திவ்விய இரட்சகர் தமது திருத்தேகத்தையும் அதிலே யுள்ள காயங்களேயும் தொட்டுப் பார்க்கும்படி அவர்களுக்குக் கற்பிக்க வேண்டியதாயிற்று. அப்போதும் அவர்களுடைய சர்தேகம் முற்றுய் சீங்கவில்லே பென்று கண்ட யேசு நாதர் உணவு பரிமாறவேண்டுமென்று கேட்டு, அவர்கள் கண் முன்

பாகவே போசனம்பண்ணி அவர்களேப்பார்த்து: நான் மாயா உருபமல்லவென்றும் அருபிகளுக்குச் சதையு மெலும்புமில்ல பென்றங் கண்டு இப்போதாவது நம்மை விசுவசியுங்களென்று திருவுளம்பற்றினர். தாங்கள் கண்ணுரக்கண்டதை விசுவசிக்க இவ்வளவாய்ப் பின்னிட்டுக்கொண்டிருந்தவர்கள் அணப்புண்ணக் கூடியவர்களா? இல்லேயென்று நிச்சயமாய்ச் சொல்லலாம். ஆதலால், யேசு நாதர் மெய்யாகவே உத்தானமானு சென்று அப்போஸ்தலர்கள் விசுவசித்தமை உத்தானத்தின் உண்மைக்கு ஒர் குண்று த அத்தாட்சியாயிருக்கின்றது. உள்ளபடியே திவ்விய இரக்கர் அகேத்தமும் கெடுகேரமாகவும் வெவ்வேறு சக்தர்ப்பங் களிலும் தம்முடைய அப்போஸ்தலர்களுக்குக் கொடுத்த அத் தனே தரிசண்களெல்லாம் அவர்களுடைய மன திற் தளராத நிச் சயத்தைப் பிறப்பியாமல் விடுவதெப்படி? அவர்கள் கண்ட காட் கெள் அபூர்வமானவைகளுமல்ல; க்ஷணப்போ தில் கடக் த முடிக்கு போனவைகளுமல்ல. அவர்கள் உத்தானமானவரை நாற்பது காளவாக பலமுறைகளிற் கண்ணு க்கண்டும், அவரோடு போச னம் பண்ணியும், சம்பாஷி த்தும், அவருடைய தெய்வீக உபதே சத்தைக் காதாரக்கேட்டும், தங்கள் சக்தேகங்களே அவருக்குத் கெரிவித்தும், அவர் அருளிச்செய்த விடைகளேப் பெற்றுக் கொண்டும் வர்தார்கள். முதலிலே அவர்களிடத்திற் புத்திமயக்க முண்டாகக் கூடியதாயிருந்தது என்று வைத்துக்கொண்டாலும் அவர்கள் அந்த மயக்கம் தெளிந்துகொள்வதற்குப் போதியகால மிருந்ததென்பதற்குச் சர்தேகமேயில்லே. காலக தியிலே தான் அப்போஸ்தலர்கள் திவ்விய இரக்ஷகருடைய உத்தானத்தை உறு தியாய் விசுவசித்துக்கொண்டார்கள். ஆதலால், இந்த விஷ யத்தில் அப்போஸ்தலர்கள் ஒருபோதும் அணுப்புண்ணவில்லே யென்பது தெளிவாயிருக்கின்றது.

211. (II) அப்போஸ் தலர்கள் யேசு நா தரின் உயிர் த்தெழு தல் விஷயமாய் மனி தரை அணுப்பத் தேடவில்லேயென்பதுர் தெருஷ்டார் தமேயாம். எவ்வாறெனில்: அவர்கள் தங்கள் குரு உயிர் த்தெழவில்லேயென் அ கம்பியிருர் தால் அவரை ஒரு நீசப் புபட்டவென் அம், தாம் உயிர்ப்போம் என் அ தங்களுக்குக் கள்ளத் தீர்க்க தரிசனஞ் சொல்லி த் தங்களே அணுப்பிக் கெடுத்த பெரும்பாவியென் அமே எண்ணிக்கொள்ளுவார்கள். அப்படியாயின், இறர் துபோன அவரிடத்திலிருந்து தங்களுக்கு யாதேனும் ஒர் நன்மைவரக்க மிமென் அ காத்திருப்பதற்குப் பதிலாய் அவரை முழு தம் வெறுத்துத்தள்ளிப்போமுவார்களே. தங்களெண்ண த்

திற்கும் மனச்சாட்சிக்கும் விரோதமாக அவர் உத்தானமானர் என்று ஒரு படுபொய்யைப் பிரசங்கித்தால் சருவேசானல் தங்களுக்கு நித்திய ஆக்கிண்யும் மனிதாரல் நிர்தைகளும் உபத்திர வங்களுமன்றி மாணமுமே கேரிடும் என்று அவர்கள் நன்முயறிர் திருந்தார்கள். அறிர்திருந்தும், பத்தியொழுக்கங்களிற் சிறர்தவர் களாகிய அவர்கள் பொய்யை மெய்யென்று காட்டி உலகத்தவர் களே மயக்கவும் எத்தனுப் இறர்துபோன ஒருவரை மெய்யான கடவுளாக ஆரா நிக்கவேண்டுமென்று துண்டவும் தணிவார் களோ? கல்விராகரிகமின்றிக் கோழைத்தனமும் பயங்காமும் நிறைந்தவர்களாயிருந்த அவர்கள், மனிதரடைய ஞானத்தாலும் பாக்கிரமத்தாலும் தயிரியத்தாலும் நிறைவேற்றக்கூடாத ஒரு வமான யோசணேயைக் கண்டுபிடித்து, ஒரு பொய்யைக் கொண்டு உலகம்முடிவு வரையும் அழியாதிருக்கப்போகிற திருச்சபையை ஸ்தாபித்திருப்பார்களா? இதெல்லாம் அவர்களாற் கூடாதென் பது தானும் விளங்கும்.

212. (III) யேசுராதருடைய உத்தானமான து, தன்னேப் போதிய அத்தாட்சிகளேக்கொண்டு நணுக்கமாய் ஆராய்ந்தறிந்து கொள்ளவேண்டியவர்களால் ஆரம்பத்திற்றுனே அங்கேளித்துக் கொள்ளப்பட்டதாபிற்று. எவ்வாறெனில், பேசு நாதர் மாணித்து இன்னும் ஐம்பதுராள் செல்லுமுன், யூதருடைய பெர்தெக் கோஸ்து என்னுக் திருகாட்கொண்டாட்டத்திற்காகப் பற்பல காடு களினின் அம் பெருசலேம்பட்டினத்தில்வர்து கூடியிருர்த சனமக் தியில் அப்போஸ் தலர்கள் தோன்றித் துணிகரமான நிச்சயத்தோடு அவர்களே கோக்கி: நீங்கள் கொலேசெய்த நசரேத்தூராராகிய அந்த யேசுநாதரை சருவேசுரன் மரித்தோரிலிருந்து எழுப்பியரு ளிஞர்; இந்தச்சம்பவம் அவருடைய தெய்வீகத்தை ஒப்பித்துக் காட்டுங் குன்று த அத்தாட்சியாயிருக்கின்றது; ஆதலால், அவரை வானத்திற்கும் பூமிக்கும் ஏக மெய்யான கடவுளாக ஆராதியுங்க ளென் அ போதித்தார்கள். அப்போதகத்தைக் கேட்ட திரளான சனங்கள், தங்கள் முன்ணேய தப்பெண்ணங்களேயும் ஆசாபாசங் களேயும் வெறுத்துத் தள்ளிவிட்டு யேசுநாதருக்குச் சிஷர்களாகி ஞானஸ்நானம் பெற்றுர்கள். யேசுநாதருக்கு சீஷர்களாய் வக் தோர் எல்லாரும் அவருடைய உத்தானத்தை உறு தியாய் நம்பிக் கொண்டதினிமித்தமே அர்த உண்மைக்குச் சாட்சியாய் மரிக்க ஆயத்தமாயிருந்தார்கள். உள்ளபடி அகேகர் அந்த உண்மையை ஒப்பிக்கும்பொருட்டுக் கொடிய வேகணேகளே அனுபவித்து மரிக் கிறது தங்களுக்கு மகிமையும் பாக்கியமுமென்று எண்ணி, அதற்

காக மரிக்கத் துணிக்தார்கள். இரக்ஷகருடைய உத்தானமான து எங்கெங்கே பிரசுத்தப்படுத்தப்பட்டதோ, அங்கங்கே அதற்குச் சாட்சிகளாக உயிர்கிட்டவர்கள் அகேகர் என்பது சரித்திர சம்பவ மாம். உத்தானத்தைப்பற்றிய விசுவாசமே கொஞ்சக்காலத்திற் குள் சகலசாதிகளேயும் மனந்திருப்பி, சிலுவையிலே மரித்தவரா கிய யேசுகாதரை ஆராதிக்கும்படி பண்ணிற்று. அப்படியிருக்க, வெவ்வேறு சாதியாராகிய இத்தனே மனிதரெல்லாம் இரக்ஷகரு டைய உத்தானத்தைக் குறித்துப் பத்தும்பத்தாய் ஆராயாமலும், ஆராய்க்து உண்மையக் கண்டுபிடியாமலும், கண்டுபிடித்து உறு தியாய் கம்பாமலுமிருக்தால் அத்தணே சிக்கிரமாகவுக் திறம்பாத துணிவோடுக் தங்கள் சொக்தச் சமயங்களேயும் கைவிட்டு கடக்கை களேயும் மாற்றிஞர்களென்று கம்பக்கூடுமோ?

213. யேசு நாதர் மெய்யாகவே உயிர்த்தெழுந்து விட்டார் என்னுஞ் சம்பவத்தை அறிந்தும் இனி இதற்கென்ன செய்வோ மென்று மயங்கின யூதர்களோ, தாங்கள் வைத்த காவற்சேவகர்கள் கித்திரைபண்ணிக்கொண்டிருந்தபோ து அப்போஸ்தலர்கள்போய்த் திருமேனியைக் களவாய் எடுத்துக் கொண்டுபோய்விட்டார்களேன்று வெட்கமில்லாமற் சாதிக்கத் தலேப்பட்டார்கள். அவர்களுடைய சாதணே வெறுங்கட்டுக்கதையே யென்றதைக் கண்டு பிடிப்பது எளிது.

1-வது, திருத்தேகத்தை அப்போஸ்தலர்கள் களவாயெடுத் துக்கொண்டு போனுர்கள் என்றுல், அப்படிச்செய்ய அவர்களுக் கிருந்த முகாந்திரமென்ன? அதினுல் அவர்களுக்கு விளேயக்கூடிய பாயோசனமென்ன? ஒன்றுமில்ஃயே. 2-வது, காவற்சேவகர் தாங்கள் நித்திரைபண்ணிக்கொண்டிருர்தபோது தேகம் எடுத்துக் கொண்டுபோகப்பட்டதென்று சாதித்தபோதே தாங்கள் தேகத் தைக் கொண்டுபோனதைக் காணவில்லே என்றதாயிற்று. காணுத வர்களுடைய சாட்சி எள்ளளவேனும் நம்பத்தக்கதா? அன்றியும் இயல்பாய்க் கோழைத்தனமும் பயப்பாடுமுள்ளவர்களாகிய அப் போஸ்தலர்கள், எப்பக்கத்திலும் அரேக தடைகளிருக்கக்கண்டும் சட்டைபண்ணுமல், தங்கள் பரம குருவின் தேகத்தைக் களவா பெடுத்துக்கொண்டுபோகத் துணிந்தார்கள் என்று சொல்லுவ தெப்படி ? துணிக்தாலுங் காவல்செய்துகொண்டிருக்த சேவகர் கள் எல்லாரும் நித்திரையாய்க்கிடர் தாலன் றி, அப்போஸ்தலர்களு டைய கருத்து நிறைவே அவதெப்படி ? சேவகர்களுக்குள் ஒருவ வைது விழிப்பாய் இருந்தால் அவனும் மல்லுக்கட்டியாவது அவ னுக்குக் கையிடை கொடுத்தாவது தாங்கள் நிணத்ததைச் செய்து

முடிக்க வேண்டுமே. இதெல்லாங் கூடுர்தன்மையோ? தேகங் ் களவாயெடுக்கப்பட்டதென்றுல் அதை எடுத் தவர்கள் கல்லறையை மூடியிருந்த பாரமான கல்ல பிரயாசத்தோடு புரட்டிவிட்ட சமயத் தில் அந்தச் சத்தத்தால் சேவர்களுக்குள் ஒருவனுவது விழித் தெழும்பவில்ஃபென்றுல் அதை சம்புவதெப்படி ? மேலும் திரு மேனியை மூடிக் கட்டியிருந்த பரிவட்டம் அப்படியேயிருக்க தல யைச் சுற்றியிருந்த துணியும் வேருய் கல்லறையில் ஒரு பக்கத் தில் வைக்கப்பட்டிருந்ததே. அப்போஸ்தலர்களிசவில்வந்து திருத் தேகத்தைக் களவா பெடுத்துக்கொண்டுபோகத் துணிர்தார்க ளென்றுல் அவர்கள் பாபாப்பாய்த் தங்கள் வேலேயை முடித்துத் திருமேனியை அதைச்சுற்றிக் கட்டியிருந்த பரிவட்டத்தோடு கொண்டோடிப்போய்விடாமல் பரிவட்டத்தையும் தஃச்சீஃயை யும் எடுத்து கல்லறைபிற் பவித்திரமாக வைத்துவிட்டுப் போவார் களா? ஆகலால் அப்போஸ்தலர்கள் யேசுநாதருடைய திருத் தேகத்தைக் களவரப் எடுத் துக்கொண்டு போஞர்களென் று சொல் லியது நம்பக்கூடாத வெறுங் கட்டுக்கதையேயாயிற்று.

214. பாம இரக்கர் தாம்மரித்தபின் உயிர்த்து எழும்புவ தாகத் தமது சீவியகாலத்திலே போதித்தும் அந்த உத்தான அற் புதத்தைத் தமது தெய்வீகத்திற்கு ஓர் திறம்பாத அத்தாட்சியாய் ஏற்படுத்தியுங்கொண்டுவக்தார். அவருடைய தீர்க்கதரிசனம் பிச கிப் போகவேயில்லே. அவர் மரித்த முன்றும்நாள் தமது சுய வல் லமையினுல் ஆத்தும் சரீரத்தோடு கல்லறையிலிருந்து உயிர்த் தெழுந்தருளினர். ஆதலால் அவர் தாம் போதித்தபடி மெய்யாக வே, தேவசுதனுபிருக்கிறுர். அவர் உத்தானமாயினுவெனவே இனி அவரைக்குறித்துச் சக்தேகமாவது தர்க்கமாவதிருத்தல் கூடாது. யேசு நாதர் மெய்யாகவே உயிர்த்தெழுர்தாரென்ற போதே, அவருடைய திவ்விய வேதமான து, ஒருபோ தம் திறம் பாத அஸ்திவாரத்திலும் காக வல்லமைகளாற் செயங்கொள்ளப் படாத கற்பாறையிலும் ஸ்தாபிக்கப்பட்டிருக்கின்றதென்பது தா டைய் விளங்கும். யேசு நாதர் உயிர்த்தெழு ந்தருளின திலை அவ ருடைய வேதம் தெய்வீகவேதமேயாம். ஆதலால் இவ்வேதம் படிப்பிப்பதை விசுவசிக்கவும் இது கற்பிப்பதை அநசரித்து நடக் கவும் நம்மெல்லா ருக்கும் குன்று த கடமை உண்டென் அ சொல்லி முடிக்கக் கடவோம்.

215. யேசு நாகருடைய உத்தான த்தைத் திருச்சபை பாஸ்குத் திரு நாளன் அ கொண்டாடிக்கொண்டுவருகின்றது. உத் தானத் திருவிழாவான து, யூதருடைய பாஸ்காப்பண்டிகையோடு

சம்பர்தம் பூண்டிருப்பதால் பாஸ்கு த்திருநாளென் நழைக்கப்படும். பாஸ்கா என்பதற்குக் கடத்தலென்றர் த்தமாம். யூதருடைய பாஸ்காப்பண்டிகையான து சங்கரிக்கும் தேவதூ தனைவர் எபிரே யருடைய வீடுகளுக்கு யாதொரு தீங்குஞ் செய்யாமல் அவை களேக் கடர் துபோய் ஒரு இரவிற்றுனே எகிப்தியருடைய தலேச் சன் பிள்ளேகளேயெல்லாம் மடியச்செய்த சம்பவத்தையும் எபிரே யர் செங்கடலேத் தாண்டிச்சென்ற சம்பவத்தையும் ஞாபகப்படுத் தும்படியாக ஏற்படுத்தப்பட்டிருந்தது. கிறீஸ்தவர்களுடைய பாஸ் காப் பண்டிகையோவெனில், யேசுநாதர் சாவைத்தாண்டி உயிர்த் தெழுந்தாரென்னுஞ் சம்பவத்தையும், தாங்களே பாவத்தின் அடி மைத்தனத்திலிருந்து வரப்பிரசாத அந்தஸ்தாகிய சுயாதீனத்திற் குச் செல்லவேண்டுமென்பதையும் அவர்களுக்கு எப்போதும் கிணப்பூட்டிக்கொண்டு வருகின்றது.

## 4-ம் பிரிவு

#### யேசுக்கிறீஸ்துநாதருடைய ஆரோகணம்

216. யேசு எதர் மரித்கோரிலிருந்து உயிர்த்தெழுந்தபின் இன்னும் நாற்பதுநாள் உலகத்திற் சிவித்தார். அர்த நாற்பது நாளும் அகேக தரம் அவர் அப்போஸ்தலர்களுக்கும் மற்றச் சீஷர்களுக்கும் தம்மைக்காண்பித்துத் தம்முடைய உத்தரீனத் தின் விசுவாசத்தில் அவர்களே ஸ்திரப்படுத்தின துமன்றி, அவர்க ளோடு அடிக்கடி கெடுகோம் சம்பாஷித்துத் தமது தெப்வீக போதகத்தையும் தமது திருச்சபையின் ஏற்பாட்டையும் அவர்க ளுக்கு உணர்த்தி, அவர்கள் வேதபோதகத்தினியித்தம் தங்க ளுக்கு கேரிடவேண்டிய உபத்திரியங்களில் பின்வாங்காத தைரியத் தோடிருக்கும்படி செய்துகொண்டு வக்தார். இக்த காற்பது காளுக்கிடையிற்றுனே அவர் தம்முடைய அப்போஸ் தலர்கள்மேல் சுவாசம்விட்டு: இஸ்பிரீத் தசார் துவைப் பெற்றுக்கொள்ளுங்கள், எவர்களுடைய பாவங்களே மன்னிப்பீர்களோ அவைகள் அவர்க ளுக்கு மன்னிக்கப்படும், எவர்களுடைய பாவங்களே மன்னியா திருப்பீர்களோ அவைகள் அவர்களுக்கு மன்னிக்கப்படா திருக்கும் (அர்ச். அருள. 20 ம் அதி.) என்ற திருவுளம்பற்றிப் பாவங்களே மன்னிக்க அவர்களுக்கு அதிகாரங் கொடுத்து, தாம் முன்னே

அர்ச். இராயப்பருக்கு வாக்குப்பண்ணியிருர்தபடி அவரை முழுத் திருச்சபைக்குர் தல்வராக ஏற்படுத்தியருளினர்.

காற்பதுகாளுஞ் சென்றபின், அப்போஸ்தலர்களும் சிஷர் பலரும் யெருசலேம்களியிற் கூடியிருக்தசமயத்தில், யேசுகாதர் கடைசியாய் அவர்களுக்குத் தரிசணயாகி: சில நாட்களுக்குள் இஸ்பிரீத்துசார்துவானவர் உங்களிடத்தில் எழுர்தருளிவருவார், நீங்கள் உலகமடங்க**லு**ம்போய்ச் சகலசாதியாருக்குஞ் சுவிசேஷத் தைப் பிரசங்கியுங்கள் என்றும் உகாக்கமட்டும் காம் உங்களோ டிருப்போமென் அம் வாக்குப்பண்ணியருளினர். அவர் அவர்களே ஒலிவேத் துமலேயின்மேற் கூட்டிக்கொண்டுபோய் அங்கே அவர்களே ஆசீர்வதித்து அவர்கள் கண்முன்பாகவே தமது சுயவல்லமையினுல் மோகூராச்சியத்திற்கு எழுந்தருளினர். எழுக் தருளினபோது, அவர்கள் வான த்தை அண்ணுக் து பார்த் துக் கொண்டிருக்கையில், இகோ வெண்மையான வஸ்திரர் கரிக்க இரண்டுபேர் அவர்கள் அருகேகின்று: கலிலேயாகிய மனிதரே கீங்கள் ஏன் வான **த்**தை அண்ணுந்துபார்த்துக்கொண்டு கிற்கிறீர் கள் ? உங்களிடத்தினின் அ வானத்திற்கு எடுத்துக்கொள்ளப் பட்ட இந்த யேசுநாதர் எப்படி உங்கள் கண்களுக்கு முன்பாக வானத்திற்கு எழுர்தருளிப்போனுரோ, அப்படியே மஅபடியும் வருவார் என்றுர்கள். (அப். கட. 1-ம் அதி.) இந்த வார்த்தை களேக் கேட்டபின் அப்போஸ்தலர்கள் பெருசலேமுக்குத் திரும் பிப்போருர்கள். கர்த்தருடைய ஆரோகணத்திருநாள் பாஸ்குக் திருநாளுக்குப்பின் நாற்பதாம்நாள் கொண்டாடப்படுகின்றது.

- 217. யேசு நாதர் என்ன முகாக் திரங்களுக்காக மோக்ஷ த் திற்கு எழுந்தருளிப்போனுவனில்: 1-வது, தமது மனுஷீகமான து இவ்வுலகத்திற் கொடிய கஸ்தி வேதணேகளே அனுபளித்துச் சுதர்தரித்துக்கொண்ட மகிமைப் பாக்கியங்களே அதற்குக் கொடுக் கவும், 2-வது தாம் அப்போஸ்தலர்களே விட்டுப் பிரியுமுன் அவர் களுக்கு வாக்குப்பண்ணியிருந்தபடி அங்கே நம்மெல்லாருக்கும் ஒவ்வொரு இடத்தை ஆயத்தம்பண்ணி வைக்கவும், 3-வது, தமது மனுஷசுபாவத்தின்படியே தம்முடைய பரம பிதரவிடத்தில் நமக்கு மத்தியஸ்தராயிருந்து நமக்காகப் பரிந்துபேசவுமேயாம்.
- 218. சருவேசானுகியமட்டும் அளவில்லா தவல்லமையோடு எங்கும் வியாபித்திருக்கிறவராகிய யேசுநாதர் பரலோகத்திலே தம்முடைய பிதாவின் வலதுபாரிசத்திலே வீற்றி ருக்கிருர். உந்த பிரதாபத்தோடு பரலோகத்தில் வீற்றிருக்கிறவர் திவ்விய நற்கருணேயிலுமிருக்கிருர். அவர் கம்முடைய அரசரும் எசமா

னுமானபடியால் நாம் அவருக்குக் கேழ்ப்படிக் து கடக்கவேண்டும். நாம் அவருடைய சுதக்தாமும் கிரையுமாயிருக்கிரேம். அவர் கம்முடைய கிருஷ்டிகரும் இரக்ஷகருமாயிருப்பதால், காம் அவருக்குச் சொக்கமேயாம். கம்முடைய பிரதான ஆசாரியாயிருப்பவரும் அவரே. கம்முடைய பாவ கிவிர்த்திக்காகத் தம்மைச் சிலுவையிலே பாமபி தாவுக்குப் பலியாக ஒப்புக்கொடுத்தபோதே அவர் தமது ஆசாரிய உத்தியோகத்தை கிறைவேற்றியருளினர். பாலோகத்திலேயும் அவர் தாம் மனிதருக்காக அனுபவித்த சகல கிர்ப்பர்த பீடைகளேயும் தம்முடைய பரமபிதாவுக்குக் காண் பித்து, ஆசாரியத் தொழிலேச் செய்துகொண்டுவருகிருர். அவரே திருச்சபை என்னும் தமது ஞானச்சரீரத்தின் தலேயாய் விளங்கித் தம்முடைய ஆவியாகிய இஸ்பிரீத்துசார்துவினல் அதற்குச் சிவனயும் அருள்யுங் கொடுத்துக்கொண்டுவருகிறுர். எல்லா வாப்பிரசா தங்களும் புண்ணியங்களும் அவரிடத்தினின்றே புறப்பட்டுத் திருச்சபையின் அங்கங்களிற் பாவிப் பாய்கின்றன.

219. இத்தன்மையானவரே மெய்யான சருவேசு அம் மெய்யான மனிதனுமாகிய யேசு காதர். அவருக்கு சருவேசு ச தையமட்டும் அளவில்லாத சகல தேவ இலட்சணங்களும் இருக் கின்றன. மனிதனுகியமட்டும் கிருட்டிக்கப்பட்ட மற்றெர்த வஸ் துவுக்கும் கிடைக்கக்கூடாத மானிட இலட்சணங்களெல்லாம் உச்சி தமேரை பாய் அவரிடத் தில் விளங்குகின்றன. அவர் தேவ தைய மட்டும் பிதாவாகிய சருவேசாறேடு ஒரே சுபாவமுள்ளவ ராகவும் அவரது நித்தியமான சாயலாகவும் வார்த்தையாகவும் ஞானமாகவும் சதாகாலங்களின்முன் சென்மிக்கப்பட்ட 'ஏக பேருன சுதனுகவும் மகிமைப்பிரதாப சோதியாகவும் இருக்கிருர். மனி தனுகியமட்டும் வானத்திலும் பூமியிலும் எல்லா அதிகாரமும் பெற்றவராகவும் எல்லா மனிதருக்கும் நீதிபரராய் ஏற்படுத்தப் பட்டவராகவும் இருக்கிறுர். சுருங்கச் சொல்லுகில், யேசுக்கிறீஸ்து காதர் கம்முடைய மேய்ப்பராயும் குருவாயும் பலியாயும் வைத் தியாயும் மாதிரியாயும் இருக்கிருர். காம் கடக்கிறதற்கு வழியா யிருப்பவரும் அவரே. காம் உள்ளே செல்லுவதற்கு வாசலா யிருப்பவரும் அவரே. கமது சிவனும் கமது இளேப்பாற்றியும் நமது கிரீடமும் நமது மகிமையும் பாக்கியமும் அவரே. நாம் சருவேசு எனுல் நித்தியகாலமாக இராச்சியபாரம்பண் ணும்படி அழைக்கப்பட்ட தும் அவர்மூலமாகவும் அவருடைய பெறபேறு களின் கிமித்தமாகவுமேயாம்.

## 12-ம் அதிகாரம்

## இஸ்பிரீத் துசாத் துவின் ஆகமனமும் திருச்சபையின் ஸ்தாபகமும்

220. அப்போஸ் தலர்களுக்கு வேதசத்தியங்களேப் படிப் பித்து அவர்கள் பாயாச உபத்திரியங்களில் ஆறு தலுக் துணேயுமா யிருக்கும்படி இஸ்பிரீக் தசாக் துவானவரை அனுப்புவோமென் று யேசு நாதர் தாம் பாமண்டலங்களுக்கு எழுக்களுள் முன்னமே வாக்குப்பண்ணியிருந்தார். எழுந்தருஞ்போதும் அவர்களே கோக்கி: கீங்கள் சில நாட்களுக்குள்ளே இஸ்பிரீத்துசாக் துகினுல் ஞானஸ் நானம் பெற்றுக்கொள்ளுவீர்கள்; ஆகலால் கீங்கள் பெரு சலேமை விட்டுப் போகவேண்டாம்; என்னிடத்திற் கேள்விப்பட்ட பிதாவின் வாக்குத்தத்தம் நிறைவே றார் தண்யும் அங்கே காத்துக் கொண்டிருங்களென்று கட்டளேயிட்டார். அப்போஸ்தலர்கள் அவ்வண்ணமே ஒளிவேத் துமலேயை விட்டி றங்கி யெருசலேமுக்குத் திரும்பிப்போய் அங்கே இருர்த மகா அசனசாலேயில் அர்ச். மரி யம்மாளோடும் வேறு சில ஸ்திரீகளோடும் அகேக சிஷர்களோடும் கூடிச் செபத்திலும் வேண்டு தலிலும் நிலேத்து இஸ்பிரீத்துசார் து வின் வரவுக்குக் காத்துக்கொண்டிருந்தார்கள். அசனசாலேயிலிருந் தவர்களுடைய தொகை சுமார் நூற்றிருபதாம். இவர்களெல்லா ரும் செபித் துக்கொண்டிருக்கையில் பெர்தெக்கோள்தென் னும் தின த்திலே, அதாவது ஆரோகணத்தின் பின் பத்தாவதும் உத்தானத் தின் பின் ஓம்பதாவதுமான தினத்திலே, காலே ஒன்பதாம்மணி வேளேயில் பலத்தகாற்றின் முழக்கம்போலும் ஒரு பெருஞ் சத்தம் கேட்கப்பட்டது. அக்கோத்திற்றுனே இஸ்பிரீத்துசாக் துவானவர் அக்கினிநாக்கு சூபமாக அப்போஸ் தலர்மேலும் மற்றச் சிஷர்கள் மேலும் இறங்கியருளினர். அர் த அக்கினி நாக்குகள், அவர்கள் இஸ் பிரீத்துசாந்து சருவேசானிடத்திலிருந்து பெற்றுக்கொண்ட ஆச் சரியமான வாங்களுக்கு ஓர் புலப்பாடான அறிகுறியாயிருக்கன. எவ்வாறெனில், இஸ்பிரீ த் தசாக் துவினுல் கிரப்பப்படுமுன் அவர்கள் உலகப் பற்றுள்ளவர்களாய் திருத்தமற்றவர்களாய் கோழைத்தன மும் பயப்பாடும் உள்ளவர்களாய் கல்வியறிவு அதிகம் இல்லா தவர் களாய் இருந்தார்கள். இஸ்பிரீத்துசாந்துவை அடைந்துகொண்ட வுடனே உயர்க்க அறிவும் பத்திவேகமும் மனத் தைரியமும் பரி சுத்தமும் நிறைர்தவர்களானுர்கள். வேதவாக்கியங்களே த் தெளி வாய் விளங்கிக்கொள்ளவும் புதுமைகளேச் செய்யவும் தீர்க்கதரிச F. 5.—14

னங்களே உரைக்கவும் பல பாஷைகளேப் பேசவும் வேண்டிய வரங்களே இஸ்பிரீத் தசார் தவானவர் அவர்களுக்கு ஏராளமாய்க் கொடுத்தருளினர். பெர்தெக்கோஸ்து என்பது சருவேசு என் சீனுபிபர் வதத்திலே பத்துக்கற்பணகளேப் பிரசுத்தம்பண்ணியருளிய சம்ப வத்திற்கு ஒர் ஞாபகமாக யூதர் பாஸ்காத்திரு நாளுக்குப்பின் ஐம்ப தாம்நாள் வருஷர்தோறும் அனுசரித்துக்கொண்டுவர்த கொண்டாட்டமாம், யூர்வீக பேரமாணமான துகற்பலகைகளிலே வரைர்து இசிறவேல்சன த்திற்குக் கொடுக்கப்பட்ட வருஷார்தாத் தினத்திற்கு முனே சணிசேஷப் பிரமாணமும் பிரசுத்தமாக இருதயங்களில் பதியும்படி இஸ்பிரீத்து தார்து சருவேசு ரன் அப்போஸ் தலர்களிடத் தில் இறங்கியருளச் சித்தமானுர்.

221. அப்போஸ் தலர்கள் இஸ்பிரீ த் துசார் துவை அடைர் து கொண்டவுடனே யேசு நா தருடைய திவ்விய வே தத்தைப் போ திக்கவும் பலபாஷைகளிற் பேசவுர் கொடங்கினர்கள். இர் **த** ஆச் சரியமான சம்பவம் எங்கும் பிரசித்தியாகவே, யெருசலேம்பட்டின வாசிகளும் பெர்தெக்கோஸ் துத் திருநாட்கொண்டாட்டத்தின் கிமிக்கம் பற்பல நாடுகளிலும் கின்று அங்கேவர்து கூடின திர ளான சனங்களும் தாங்கள் கேள்விப்பட்டது மெய்தானே என்று அறியும்பொருட்டு அப்போள் தலர்களிடத்தில் ஒடிவர் தார்கள். அப்போது, திருச்சபைக்குத் தலேவராய் கியமிக்கப்பட்டிருந்தவ ரான அர்ச். இராபப்பர், பேசுநாதருடைய உத்தான சம்பவத்தை எல்லாருக்கும் பிரசங்கிக்க இதுவே தக்கசமயமென்றுகண்டு, அவர்களே கோக்கி: இசிறவேலரே கேளுங்கள். நீங்கள் அறிக் திருக்கிறபடி நாசபேயராகிய யேசுவைக்கொண்டு தேவன் உழ்க ளுக்குள்ளே பலத்த செய்கைகளேயும் அற்பு தங்களேயும் அடையா ளங்களேயும் கடப்பித்து அவைகளால் அவரை உங்களுக்கு வெளிப் படுத்தினர். நீங்களோ அக்கிரமிகளுடைய கைகளினுல் அவ ரைச் சிலுவையிலே அறைக்கு கொன்றீர்கள். ஆயினும் சருவே சான் அவரை எழுப்பினர். இதற்கு நாங்கள் சாட்சுகளாயிருக்கி ரேம். சருவேசுரண் எழுப்பப்பட்ட இந்த யேசுநாதரே இஸ்பி ரீத்துசார்துவை எங்கள்மேற் பொழிந்தருளினர். இவர் கீங்கள் கேட்கிறதுங் காண்சிறதுமாகிய இந்த ஆச்சரியங்களேச் செய்திருக் கிருர் என்றுர். (அப். கட. 2-ம் அதி.) இந்த முதலாம் பிரசங்கத் தில் முவாயிரம் யூதர் மனந்திரும்பி ஞானஸ்ரானம்பெற்று யேசு நாதருடைய சிஷர்களுக்குள்ளே சேர்த்துக்கொள்ளப்பட்டார்கள். சிலராட் சென்றபின் செபவேளேயாகிய ஒன்பதாம்மணி கேரத் திலே அர்ச். இராயப்பரும் அருளப்பரும் தேவாலயத்திற்குப்

போஞர்கள். அப்போது, தேவாலய வாசலிலே கொண்டுபோய் விடப்பட்டிருர்த ஒரு பிறவிச் சப்பாணியானவன் அவர்களிடத்திற் பிச்சைகேட்டான். அர்ச். இராயப்பர் அவணப் பார்த்து: வெள் ளியும் பொன்னும் என்னிடத்திலில்லே என்னிடத்திலுள்ளதை உனக்குத் தருகிறேன். நாசரேயராகிய யேசுவின் நாமத்தால் எழுர்து நடவென்றுர். (அப். நட. 3-ம் அதி.) அக்ணமே சப் பாணி எழுர்து நடர்து குதித்துத் தேவணேத் துதித்துக்கொண்டு அவர்களோடு தேவாலயத்திற்குட் பிரவேசுத்தான். இர்த அற் புத செய்தியைக் கேள்ளிப்பட்டவுடனே சனங்களெல்லார் தேவா லயத்தில் வர்து கூடவே அர்ச். இராயப்பர் மறபடியும் யேசுநாத ருடைய மாணத்தையும் உத்தானத்தையுங் குறித்து அவர்களுக் குப் பிரசங்கித்தார்; விசுவசித்தவர்களது தொகை ஐயாயிரம் ஆயிற்று.

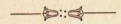
222. இர்த ஆகிக் சிறீஸ் தவர்களுக்கு ஒரே ஆத் துமமும் ஒரே இருதயமும் என்றதுபோலத் தங்களுக்குட் பூரண ஐக்கிய முள்ளவர்களாயிருந்தார்கள். லௌகீக நன்மைகளே வெறுத்துப் பத்திவேகம் நிறைர் தவர்களாய் இடைவிடாத செபத்தினும் நற்கிரி யைகளிலும் அலுவலாயிருந்தார்கள். யூதருட் பெரும்பாலாரோ திவ்விய இரக்ஷகருடைய ஞானபோதகத்தக்குச் செவிடராயிருக் ததுபோல அப்போஸ்தலர்களுடைய படிப்பணக்குஞ் செவிடா பிருர்தார்கள். கொஞ்சத்திற்குள்ளே யூதசபைத் தவேவர்கள் சுவி சேஷபோதகத்தைத் தடைபண்ண அலோசணேசெய்து அப்போஸ்த லர்களேப் பிடித்துக் காவலிலேபோடுவித்தார்கள். அபினும், சருவே சுரனுல் அனுப்பப்பட்ட ஒரு தேவதூ தனைவர் ஆச்சரியமானவித மாய் அவர்களேச் சிறைச்சாலேயினின்று மீட்டுவிட, அவர்கள் யேசுக்கிறீஸ் துவின் திருநாமத்தின்பொருட்டு நிர்தை அவமானங் களே அனுபவிக்கத் தங்களுக்குக் கிடைத்ததைப்பற்றிச் சர்தோ ஷப்பட்டுத் துன்ப உபத்திரியங்களுக்குப் பின்வாங்கா தவர்களாய் முன்னிலும் அதிக உற்சாகத்தோடு வேதத்தை எங்கும் பரப்பப் பிரயாசப்பட்டுக்கொண்டுவர் கார்கள்.

223. அப்போஸ்தலர்களே மிகவும் பகைத்து உபத்திரவப் படுத்திக்கொண்டுவந்த சவுல் என்கிறவர் யேசு நாதருடைய கிருபை யால் மனந்திரும்பி பேர்போன வேதப்பிரசங்கியராய் விளங்கினர். அதெப்படியெனில், அவர், மோசேசின் பிரமாணத்திலே பெரும் பத்திவைராக்கியமுடையவராயிருந்தபடியால், அப்போஸ்தலர்கள் போதித்த கிறீஸ் துவேதத்தை முனாயிற்றுனே கணேந் துவிடவேண்டு மென்ற கருத்துக்கொண்டு, தமாஸ்குபட்டினத்திலிருந்த கிறீஸ்த வர்களே எல்லாம் பிடித்து வாதித்துச் சிறைப்படுத்திக்கொண்டு வரும்படி பிரதான ஆசாரியரிடத்தில் உத்தாரம்பெற்று அப்பட்டி னத்திற்குப் பிரயாணமாய்ப்போஞர். போகும் வழியில், யேசுகாதர் அவருடைய தீய ஆலோசணேகளே மாற்றித் தமது வல்லமையுள்ள பிரசாதத்தால் அவரை மனந்திருப்பி, கலாபணேக்காரஞைய அவ ரைத் தமது அப்போஸ்தலஞைகவும் தமது திவ்விய வேதமாகிய மாளிகையின் ஒர் முக்கிய ஸ்தம்பமாகவும் இருக்கச்செய்தருளிஞர்.

224. அப்படியிருக்க, புதிய கிறீஸ் தவர்களுடைய தொகை யான து நாளொருவண்ணம் பொழுதொருமேனியாய் அதிகரித்துக் கொண்டுவர் தது. அப்போஸ் தலர்களோ, அர்காளிலே எருசலேயில் கடர் துகொண்டுவர் த வே தகலாபணயினியி த்தம் அப்பட்டின த் தைவிட்டு விலகிப்போய், யூதேயா கலிலேயா சமாரியாநாடுகளிற் பாசங்கம்பண்ணிரைகள். அதின்பின் சகல சாதியாருக்கும் வேதத்தைப் பிரசங்கியுங்கள் என்று யேசு நாதர் தங்களுக்குக் கற் பித்திருந்தபடி ஒருவரையொருவர் விட்டுப்பிரிந்து மற்றத்தேசங்க ளில் வாசம்பண்ணிக்கொண்டிருந்த சனங்களுக்குப் பிரசங்கம் பண்ணப்போனுர்கள். அர்ச். இராயப்பர் அநேக ஊர்களிற் சுற் றித் திரிக்து சனங்களே மனக்திருப்பினர். அவர் தமது ஆசனத் தை முதன்முதல் அந்தியோக்கியாபட்டினத்தில் ஸ்தாபித்தார். யேசு கா தருடைய அனுசாரிகள் கிறீஸ் தவர்களென் அ முதன் முதல் அழைக்கப்பட்டதும் அப்பட்டினத்திலேயாம். பின்பு அர்ச். இரா யப்பர் அர் தியோக்கியாவைகிட்டு அக்காலத் தில் உலகமுழுவதுக் குர் தஃப்பட்டினமும் விக்கிரகாரா தணக்கு மையமுமாய் விளங் கிக்கொண்டிருக்க உரோமாபுரிக்குச் சென்றுர்.

சவுல் மனந்திரும்பி ஞானஸ்ரானம்பெற்றுக்கொண்டபின் பவுல் அல்லது கின்னப்படுன்னும் நாமம் பூண்டிருந்தார். இவர் அஞ்ஞானிகளுக்கு அப்போஸ்தலகை யேசுநாதரால் நியமிக்கப்பட் டிருந்தபடியால், கண்டு உபத்திரவங்களுக்கும் மாணத்திற்கும் அஞ்சாமல், தணியாத பத்திவேகத்தோடு நாடுகள் நகரங்கள்தோறும் போய் அவர்களுக்குப் பிரசங்கித்து, கணக்கற்ற சனங்களே மனந்திருப்பி வேதசபைகளே ஏற்படுத்தினர். மற்ற அப்போஸ்தலர்களும், ஆங்காங்குசென்று வேறு அனேக சனங்களே மனந்திருப்பிக்கொண்டுவந்தார்கள். சுவிசேஷ வாக்கானது எங்கும் ஆச்சரியங்கள் விளவித்துக்கொண்டுவர்தது விக்கிரக பத்திக்காரர் தங்கள் ஆலயங்களேயும் பொய்த்தேவ வழிபாட்டையுத் தள்ளிவிட்டு யேசு நாதருடைய திவ்விய வேதத்தை அங்கேரித்துக்கொண்டார்கள். அதறை சத்திய திருச்சபையானது மேன்மேலும் வளர்க்து

கொண்டுவக்தது. இத்தண திரளான சனங்கள் நாள்தோறும் மனந்திரும்பி யேசுநாதருடைய வேதத்தைப்பற்றிக்கொண்டது சருவேசுரனடைய ஆச்சரியமான செயலேயாம். அவரே மனித ருடைய புத்திக்கு வெளிச்சத்தையும் இருதயத்துக்கு நல்லுணர்ச் சியையுங்கொடுத்ததோடு, சுவிசேஷப் பிரசங்கத்தை அநேகாநேக அற்புதங்களால் உறு திப்படுத்திக்கொண்டும் வர்தார். அக்காலம் அங்கங்கே இராசாக்கள் கிறீஸ் துவேதத்தைப் பகைத்து உபத்திரி யப்படுத்திக்கொண்டுவர்த போதிலும், அப்போஸ்தலர்களும் சீஷர் களும் ஆணும் பெண்ணுமான அநேக விசுவாகிகளும், கொடிய வேதனேகளுக்கும் மாணத்துக்கும் அஞ்சாமல், கிறீஸ்துவேதத்திற் சேர்ர்த்துகொண்டு வர்தமையும் சனங்கள் திரள்திரளாய் மனர் திரும்பி வேதத்தில் உட்பட்டதற்கு ஓர் காரணமாயிருர்த்தது.



# 13-ம் அதிகாரம்

## அர்ச்சியசிஷ்டர்களுடைய ஐக்கியப்பிரயோசனம்

 ஐக்கியப்பிரயோசனமாவதென்ன?
 அதற்கு வீஷையமா யுள்ள நன்மைகள் எவை?
 அதற்குப் பங்காளிகளாய் இருப்பவர் கள் யார்?
 பங்காளிகளாய் இருப்பதற்குச் செய்யவேண்டியவை கீள் எவை?

### I. அர்ச்சியசிஷ்டர்களுடைய ஐக்கியப்பிரயோசனமாவது என்ன?

225. இருச்சபையின் பிள்ளேகளாயிருக்கும் அந்தந்த வகுப் பாருக்குப் பொதுவாயுள்ள ஞான நன்மைகளில் மற்றவர்களுக்கும் பங்கு உண்டாயிருப்பதே அர்ச்சியசிஷ்டர்களுடைய ஐக்கியப்பிர யோசனமெனப்படும். ஐக்கியம் என்னுஞ் சொல்லுக்கு அநேகர் ஒன்றுய்ச் சேர்ந்திருப்பது என்று அர்த்தமாம். அது இவ்விடத் தில் யேசுக்கிறீஸ்துநாதரைத் தங்களுக்குத் தலேவராய்க்கொண் டிருக்கும் விசுவாசிகளின் கூட்டத்தைக் கருதுகின்றது. அர்ச்சிய கிஷ்டர்கள் என்னுஞ் சொல் ஒட்டோலகசபையென்று கூறப்படும் மோக்ஷவாசிகளியும், உத்தரிக்கும் சபையென்று கூறப்படும் உத் தரிப்புஸ்தலத்து ஆக்துமாக்களேயும், யுத்த சபை என்று கூறப்

படும் உலகத்து விசுவாசிகளேயுங் குறிக்கும். இந்த மூன்று வகுப் பான சபைகளும் ஒரே ஞான உடல்போலிருக்கின்றன. அந்த உடலுக்குச் சிரமாய் விளங்குபவர் யேசு நாதரேயாம். உலகத்தில் வாழுஞ் சகலவி சுவா சிகளும் பொதுவாக அர்ச்சிய சிஷ்டர்க ளென்று சொல்லப்படுவது ஏனெனில், இவர்களுக்குள்ளே சிலர் உள்ளபடி பரிசுத்தராப் இராவிட்டாலும் எல்லாரும் ஞான்ன்நா னத்தால் அர்ச்சிக்கப்பட்டவர்களாயும் பரிசுத்தத்திற்கு அழைக்கப் பட்டவர்களாயுமேயிருக்கிறுர்கள். ஆகலால், ஒரு குடும்பத்தின் பிள்ளேகளுக்கு அக்குடும்பத்தின் முதசொங்கள் எல்லாம் பொது வாயிருக்கிறதெப்படியோ, திருச்சபையின் பிள்ளேகளுக்கும் அதின் ஞான நன்மைகளெல்லாம் அப்படியே பொதுவாயிருக்கின் றன. அர்ச். சின்னப்பர் திருச்சபையை ஒரு மானிடதேகத்தோடு ஒப் பிட்டுக்கூறின உவமானத்தாலும் அர்ச்சியசிஷ்டர்களுடைய ஐக் கியப் பிரயோசனம் மிகத் தெளிவாகின்றது. எவ்வாறெனில், ஒரு தேகத்தின் உயிரும், சுபாசுபமும் மற்ற என்மைகளும் தேகத்தின் அவயவங்களெல்லாவற்றிற்கும் பொதுவாயிருக்கின்றன. அவ்வண் ணமே திருச்சபையின் ஞான நன்மைகள் எல்லாம் அச்சபைக்குச் சேர்க்த எல்லாருக்கும் பொதுவாயிருக்கின்றன. அர்ச்சியசிஷ் டர்களுடைய ஐக்கியப்பிரயோசனமானது விசுவாசமந்திரத்திற் தெளிவாய் சொல்லப்பட்டிருக்கிற ஒரு விசுவாசசத்தியமேயாம்.

#### II. அர்ச்சியசிஷ்டர்களுடைய ஐக்கியப் பிரியோசனத்திற்கு விஷையமாயிருக்கும் நன்மைகள் எவை?

226. அர்ச்சியசிஷ்டர்களுடைய ஐக்கியப் பிரயோசனத் திற்கு விஷயமாயுள்ள என்மைகள் எவையெனில்: தேவதிரவிய அனுமானங்களும், திவ்விய பூசைப்பலியும், வேதவாக்கியங்களும், விசுவாசிகளுடைய நற்கிரியைகளும், பெறுபேறுகளும், செபங்களும், மோக்ஷவாசிகளுடைய செபங்களுமாம். இக்த நன்மை கள் எல்லாம் சேர்ந்தது தான் திருச்சபையின் பொதுவான ஞானப் பொக்ஷம். இந்தப் பொக்ஷத்துக்குப் பங்காளியாயிருக்கத் திருச்சபையின் பிள்ளேகளாகிய ஒவ்வொருவருக்கும் உரிமையுண்டு. ஒவ்வொருவரும் தத்தம் ஆயத்தம் அவிசியங்களுக்குத் தக்கபடியும், சருவேசுரனுடைய காருண்ணியமுள்ள திருவுளத்துக்கு ஏற்றபிரகாரமாகவும் இந்த ஞானப்பொக்ஷத்தில் பங்குபற்றிக் கொண்டுவருகிறுர்கள். இந்த ஞான நன்மைகளுக்குள்ள பெறு மதியான து எதிலை அவைகளுக்கு விளேகின்றதெனில், யேசு நாருடைய அளவில்லாத பெறுபேறுகளினுலேயே விளேகின்றது.

திவ்விய இரகுகருடைய பெறபேறகளே திருச்சபையிலுள்ள ஞானப்பொக்ஷத் திற்கு மெய்யான அண்திவாரமாம். அவைகளே தேவ திரவிய அனுமானங்களின் மூலமாகவும் திவ்விய பூசைப்பலி யின் மூலமாகவுர் திருச்சபையின் அங்கங்களுக்குச் செலுத்தப்படு கின்றன. அவ்வாறே விசுவாசிகளுடைய செபங்களும் நற்கிரியை களுமாகியவைகளெல்லாம் திவ்விய இரக்ஷகருடைய வரப்பிரசா தக்தைத் தங்களுக்கு மூலகாரணமாய்க்கொண்டிருப்பதிலை மாத் திரம் பலனுள்ளவைகளாகின்றன. நம்முடைய ஆத்தும் ஈடேற் றத்துக்கு மிகப் பிரயோசனமாயுள்ள மோக்ஷவாசிகளுடைய வேண்டு தற் பெறுபேறுகளும் யேசு நாதர் மூலமாகவே நமக்குக் கிடைக்கின்றன. எப்படியெனில், மோக்ஷவாசிகள் இவ்வுலகத்தி லிருந்தபோது யேசு நாதருடைய வரப்பிரசாதத்தை நன்குய் உப யோகித்தும் அவருடைய பெறுபேறுகளாற் தங்களேப் பரிசுத்தப் படுத்தியும் கொண்டுவர் தவர்களேயாம்.

#### III. ஐக்கியப்புரபோசேனத் இற்குப் பங்காளிகளாயிருக்கிறவர்கள் யார் ?

227. திருச்சபையான து, மேலேகண்டபடி, மோக்ஷத் திலே யுள்ள அர்ச்சியசிஷ்டர்களும் உத்தரிப்பு ஸ்தலத்திலிருக்கும் கீதி மான்களும் உலகத்தில்வாழும் விசுவாகிகளுமாகியவர்களின் சோக் கையால் உண்டாயிருக்கின்றது. அதலால், 1-வது, மோக்ஷக்தி லிருக்கும் அர்ச்சியசிஷ்டர்களுக்கும் பூமியில்வாழும் விசுவாசி களுக்குமிடையே ஐக்கியப் பிரயோசனமுண்டு. அதிலை உலகத் திலுள்ள விசுவாசிகள் மோக்ஷவாசிகளே வணங்கியும் மன்றுடியுங் கொண்டுவருகிறுர்கள். மோக்ஷவாகிகளும், விசுவாகிகளுடைய ஆத்தும் ஈடேற்றத்தின்மேல் கவஃயுற்று, அது நிறைவேறும்படி சருவேசுரனிடத்தில் மன்றுடிக்கொண்டு வருகிறுர்கள். 2-வது, வி சுவாசிகளுக்கும் உத்தரிப்புஸ்தலத்து ஆத்துமாக்களுக்குமிடை யே ஒக்கியப்பெரயோசனம் உண்டு. அதனை, விசுவாசிகள் உத்த ரிப்புஸ்தலத்து ஆத்துமாக்களின் வேதனே தணியும்படி வேண்டுதல் செய்தும், தங்கள் நற்கிரியைப் பலன்களே ஒப்புக்கொடுத்தும் வரு கிருர்கள். உத்தரிப்புஸ்தலத்து ஆத்துமாக்கள், மிகப் பேர்போன வே தசாஸ் திரிகள் வசனித் திருக்கிறபடி, தாங்களே தங்களுக்குப் புண்ணியபேறுகளேச் சம்பாதித்துக்கொள்ளக் கூடாதவர்களாய் இருந்தம் உலகத்தவர்களுக்குப் பிரயோசனமானவி தமாய்க் கட வுளேப்பார்த்துப் பிரார்த்திக்கத்தக்கவர்களாம். 3-வது, உலகத்தில் வாழும் விசுவாசிகளுக்கிடையில் ஐக்கியப் பிரயோசனமுண்டு எவ்வாறெனில், விசுவாகிகளாகிய எல்லாரும் ஒருவரொருவருடைய

செபங்களுக்கும் நற்கிரியைகளுக்குமன்றி த் திருச்சபையிலுள்ள எல்லாப் பெறுபேறுகளுக்கும் பங்காளிகளாய் இருக்கிருர்கள். இவ்வண்ணமே, இஷ்டப்பிரசா தக்கோடுசீவிக்கிற கிறீஸ் தவன் தான் பண்ணுஞ் செபமும் படும் பிரயாசமும் பெற்றுக்கொள்ளும் பேறு மாகிய இவையெல்லாவற்றையும் சா தாரண திருச்சபைக்காகச் செய்கிறவனுகவும், சா தாரண திருச்சபையால் அனுசரிக்கப்படும் செபங்களும் புண்ணியங்களும் பிரயாசங்களுமாகியவைகளால் விளையும் பெறுபேறுகளேக் தான் பற்றிக்கொள்ளுகிறவனுகவும் இருக்கிருன். ஒரு நீதிமானுடைய நற்கிரியைகளே நேரக்கு மிடத்து, அவைகளெல்லாம் பெறுபேறுகள்மட்டிலே ஒரு அளவில் திருச்சபையின் சிவந்தராகிய எல்லா அங்கங்களினும் நற்கிரியைக னாகவும், இவர்களுடைய நற்கிரியைகளெல்லாம் ஒரு அளவில் அந்த நீதிமானுடைய நற்கிரியைகளெல்லாம் ஒரு அளவில்

IV. அர்ச்சியசிஷ்டர்களுடைய ஐக்கியப்பிரயோசனத்திற்குப் பங் காளிகளாயிருப்பதற்குச் செய்யவேண்டியவைகள் எவை ?

228. திருச்சபையில் வெளி ஞான நன்மைகளென்றும், உள் ஞான நன்மைகளென் அம் இரண்டுவகையான ஞான நன்மை கள் உண்டு. அவ்வண்ணமே, திருச்சபையோடு ஆத்தமாக்கள் கொண்டிருக்கிற ஐக்கியமும் வெளி ஐக்கியம் என்றும் உள்ஐக்கியம் என்றும் இரண்டுவகையாகும். ஒரே விசுவாசத்தை அனுசரிக் கிறதினும், தேவதிரனிய அனுமானங்களே ஒத்தவிதமாய்க் கைக்கொண்டிருப்பதினுலம், முறைமையான எல்லா ஞானமேய்ப் பருக்கும் விசேஷமாய்த் திருச்சபையின் பிரத்தியக்ஷ தலேவருக் கும் கீழ்ப்படிக் திருப்பதினு அம் கிறீஸ் தவர்களுக்குள்ளே உண்டா வ து வெளி ஐக்கியமாம். உள் ஐக்கியமோ, தேவகிரேகத் தா லும் இஸ்பிரீத்தசார்துவின் பிரசாதங்களாலும் விசுவாசிகளேத் தங்க ளுக்குள் ஐக்கியப்பட்டிருக்கச்செய்வதாம். ஆதலால், 1-வது, தேவ திரவிய அனுமானங்கள் பிரசித்த செபங்கள் முதலான திருச் சபையின் வெளி நன்மைகளுக்குப் பங்காளிகளாயிருக்கவேண்டுமா கில், திருச்சபையின் வெளி ஐக்கிய த்திலாவது சேர்ந்திருப்பது அவ சியம். ஏனெனில், ஒருவன் விசுவாசிகளுடைய சபையினின் அ நீக்கப்பட்டவனுபிருந்தால் அவன் அந்தச் சபைக்குச்சேர்ந்<mark>தவர்க</mark> ளுக்குப் பொதுவாயுள்ள என்மைகளுக்குப் பங்காளியாயிருத்தல் கூடாது. ஆதலால், திருச்சபையின் அங்கங்கள் அல்லாதவர்க ளாகிய யூதர் அஞ்ஞானிகள் பதிதர் பிரிவிணக்காரர் தள்ளுண்ட வர்கள் முதலானவர்களுக்கு அர்ச்சியசிஷ்டர்களுடைய ஐக்கியப் பிரயோசனத்தில் எள்ளளவேனும் பங்கில்லே. திருச்சபையின்

வெளி ஐக்கியத் துக்குப் புறம்பாக்கப்படா த பாவிகள் தேவ திரவிய அனுமானங்களேப் பெற்றுக்கொள்ளவோ, திருவாக்குப் பிரசங்கங் கேட்கவோ, பூசை பிரசித்த ஆராதணே தணி ஆராதணகளின் பேறுகளே அடைந்துகொள்ளவோ உரிமையற்றவர்களாவதில்லே. ஏனெனில், இவைகளால் அவர்கள் மனந்திரும்பிச் சன்மார்க்க ராவதற்கு வேண்டிய தேவசகாயங்களேப் பெற்றுக்கொள்ளுதல் கூடும். 2-வது, ஒருவன் நித்திய சீவியத்திற்கு உரிய முறையாய் நற்கிரியைப் பெறுபேறுகளுக்குப் பங்காளிகளாவதற்கு தேவசிகே கத்தாற் திருச்சபையின் உள் ஐக்கியப்பிரயோசனத்திற்குச் சேர்ந் தவனுயிருப்பது அவசியமாம். பாவிகளாயுள்ளவர்கள் திருச்சபையின் உடலிவின்றும் நீங்கா தவர்களாயிருந்தாலும் செத் த அவயவங்கள்போலிருக்கிருர்கள். உடலிலுள்ள சீவண் அவைக விலே செல்லாது. நீ நிமான்கள் மாத்திரமே தங்கள் விசுவாசம் தேவசிகேகம் பரிசுத்தமாகியவைகளின் அளவாகத் திருச்சபையின் ஞானச் சீவனிற் பங்குபற்றிக்கொள்ளுகிருர்கள்.



## 14-ம் அதிகாரம்

தேவ வரப்பிரசாதம்

#### ஆயத்த உணர்ச்சிகள்

229. மனிதர் பரிசுத்தராகிச் சருவேசுரனுக்கு யோக்கிய மும் பூரணமுமான ஆராதணேயைச் செலுத்திக்கொண்டுவரும்படி யாக யேசு நாதர் தமது திருச்சபையை ஸ்தாபித்தருளினர். தேவ வரப்பிரசா தத்திணுலேயே மனிதர் பரிசுத்தராவார்கள்.

சபாவமுறையிலாவது ஞானமுறையிலாவது சருவேசான் மனிதருக்கு இலவசமாய் அளிக்குஞ் சகல வாங்களும் சகல சகா யங்களும் பொதுவாக தேவவாப்பிரசாதம் எனப்படும். ஆத லால், வாப்பிரசாதங்கள் சுபாவ வாப்பிரசாதங்களும் ஞானவாப் பிரசாதங்களும் என இரண்டுவகைப்படும். சருவேசான் மனிதனே அவனுடைய சுபாவத்திற்குமேலாக, அதாவது, ஆத்தமமும் சரீர முங் கடிய ஒரு அறிவுள்ள வஸ்துவாகியமட்டும் அவனுக்கு உரிமை யாயிருப்பது எதுவோ அதற்கு மேலாக உயர்த்தாமல், அவனுக்குக் கொடுக்கும் வாப்பிரசாதங்களே சுபாவ வரப்பிரசாதங்களாம் (Natural Graces). சுபாவ வரப்பிரசாதங்களைல்லாம் இம்மைச் சீவியத்திற்கு அடுத்தவைகளாயிருக்கின்றன. இவைகள் தேக சௌக்கியமும் புத்திசித்தமும் தன்னிஷ்டமுமேயன்றி, பார்ப்பு தற்கு கேட்பதற்கு கிணப்பதற்கு கிதானிப்பதற்கு கியாயம் ஆராய் வதற்கு அவசியமான சத்துவமும் பிறவுமாம்.

ஞானவாப்பிரசா தங்கள் (Supernatural Graces) சரவே சான் மனிதணேச் சுபாவ அந்தஸ்துக்குமேலாக உயர்த்தும்படி கொடுக்கும் வாப்பிரசா தங்களாம். இவைகள் நேரே ஆத்தும் ஈடேற்றத்துக்கு அடுத்தவைகளாயும் மோக்ஷத்திலே சருவேசுரண் முகமுகமாய்த் தரிசித்துப் பேரின்பத்தை அனுபவிக்க மனிதனேத் தக்கவணக்கும்பொருட்டு நியமிக்கப்பட்டவைகளாகவுமிருக்கின் நன. இத்தன்மையான வரங்களேச் சருவேசுரன் நம்முடைய ஆதிப் பிதா மாதாக்களுக்குக்கொடுத்து அவர்களேப் பரிசுத்தமும் பாக்கியமுமான அந்தஸ்தலே ஏற்படுத்தியருளினர். இத்தன்மையான வரப்பிரசா தங்களேயே அவர் இப்போதும் மனிதருக்களித்து அவர்கள் மோக்குபேரின்பத்தை அடைந்துகொள்ளவேண்டுமென்று திருவுளங்கொண்டிருக்கிறுர். வரப்பிரசா தத்தையே குறித்துக்காட்டும்.

230. ஞானவரப்பிரசா தமான தா காம் கித்திய ஆத்தும ஈடேற்றத்தை அடைக்குகொள்ளும்படி சருவேசான், யேசுக் கிறீஸ்து கா தருடைய பெறுபேறுகளே கோக்கி, கமக்கு இவைச மாய்க் கொடுக்குஞ் சுபாவத்திற்குமேலான கொடையரம்.

1-வது, வரப்பிரசாதம் ஒரு கொடை; ஏனெனில், அது ஒரு உபகாரம். 2-வது, அது சுபாவத்திற்கு மேலானது; ஏனெனில் அது மறுமைச் சீவியத்திற்கு அடுத்ததாயும், சருவேசுரணே முக முகமாய்த் தரிசிக்க நம்மை ஆயத்தப்படுத்துவதாயும் இருக்கின் றது. 3-வது, சருவேசுரறை கொடுக்கப்படும் என்பதிலை வரப் பிரசாதத்தைத் தரக்கூடியவர் சருவேசுரன்மாத்திரமேயென்றும் சம்மன சுகளும் மனிதரும் நமக்காக அதைச் சருவேசானிடத்தில் மன்முடிக் கேட்கமாத்திரங்கூடுமென்றும் அறிக்துகொள்க. 4-வது, வரப்பிரசாதம் இலவசமாய் அளிக்கும் கொடை என்றுசொல்வது ஏனெனில், அது சருவேசுரனுடைய சுயாதீனமான இரக்கத்தி லைமாத்திரம் நமக்குக் கிடைக்கின்றது. அவர் அதை நமக்குத்

தராமல் விட்டாலும் அதனைல் அவருக்குக் குற்றம்வினே யாது. அவர் மனிதனேச் கிருட்டித்தபோது அவீனச் சுத்த சுபாவ அந்தஸ்திற்றுனே விட்டுவிடவும் தமது பேரின்பமாகிய மோக்ஷ சம்பாவணக்கு அவன கியமியாதிருக்கவுங் கூடியதாய் இருக் தது. அப்படியிருக்க மனிதனே பாவத்தாற் தன்னுடைய ஆதி ஸ்திதியிலிருந்து வழுவிக் கெட்டுப்போனபின் சருவேசான் அவ அக்குத் தமது ஞான வரப்பிரசாதத்தைக் கொடாமல் அந்தப் பாழான அந்தஸ் திற்றுனே அவணக் கைவிட்டுவிடக்கூடுமென்ப தைச் சொல்லவும்வேண்டுமோ? மீளவும், மனிதன் பேசுக்கிறீஸ்து நாதால் மீட்கப்பட்டபின்புமுதலாய், தன் ஆத்தும் ஈடேற்றத் துக்கு அவசியமான வரப்பிரசாதங்களேப் பெற்றுக்கொள்வதற்கு வேண்டிய உரிமையான து, சருவேசு இல் முழு தம் இலவசமாய்க் கொடுக்கப்பட்ட வாக்குத் தத் தங்களாலன் றி வேறெக் த வழியாலும் அவனுக்கு உண்டாவதில்லே. ஆகலால், எப்படிப்பார்த்தாலும் வரப்பிரசா தத்தை ஒரு இலவசமான கொடை என்றே சொல்ல வேண்டும். 5-வது, யேசுக்கிறீன் துராதருடைய பேறுபலன்களே கோக்கியென்று சொல்வது ஏனெனில், ஆதாம் கெட்டுப்போகு முன் அவருக்குக் கிடைத்திருக்க ஞான வாப்பிரசா தங்களெல்லாம் சிருட்டிகாகிய சருவேசான் தமது மட்டுக்கடங்காத தேவ தயா ளத்தினிமித்தம் அவருக்குச்செய்த உபகாரங்களாயிருந்தன. ஆதி மனி தனுடைய கேட்டுக்குப்பின்போவெனில், மனுக்குலத்த இர க்ஷுகாகிய யேசுராதருடைய பெறுபேறுகளினிமித்தமாக மாத் தெரமே சருவேசுரன் தமது வரப்பிரசாதங்களே மனிதருக்குக் கொடுத்தருளுகிறுர். 6-வது, நாம் நித்திய ஆத்தும் ஈடேற்றத் தை அடைந்துகொள்ளும்படியாக என்பதினுல் சருவேசுமன் தமது ஞான வாப்பிரசாதங்களே எதின்பொருட்டுத் தந்தருளுகிறு ரென்பது பிரத்தியக்ஷமாகின்றது.

231. வரப்பிரசா தங்கள்: வெளி வரப்பிரசா தங்களென் றம் உள் வரப்பிரசா தங்களென் றம் இருவகையாகும். வெளி வரப்பிர சா தங்கள் (External) ஈம்மை என்மைக்குத் தூண்டவும் நித்திய சீவியத்திற்குச் செலுத்தவுங்கூடியவிதமாய் எமக்குப் புறத்தே சரு வேசுரன் முண்திப்புப்பண்ணிவைக்கும் உபாயங்களாம். உதாரண மாக: என்மாதிரிகளும் சிறீஸ் தவனுக்குரிய வளர்ப்பும் பத்திக்குரிய வாசுப்புகளும் பிறவும் வெளி வரப்பிரசா தங்களெனப்படும். உள் வரப்பிரசா தங்கள் (Internal) சருவேசுரன் ஈம்முடைய மனதி லே பிறப்பிக்கும் எல்லெண்ணங்களும் எல்லுணர்ச்சிகளும் முதலிய வைகளாம். வெளி வரப்பிரசா தமான து உள்வரப்பிரசா தத்தோடு சேர்ந்திருந்தால்மாத்திரம் ஒருவணே நன்மைக்குத் துணியப்பண் ணும். வரப்பிரசாதங்களுக்குள்ளே சில அவைகளேப் பெற்றுக் கொள்ளுகிறவர்களுடைய சோந்தநன்மைக்காக (Gratia gratum faciens) வீசேஷமாய்க் கொடுக்கப்படுகின்றன. மேலே சொன்னவைகள் இத்தன்மையானவைகளாம். இலவசமாய்க் கொடுக்கப்படும் (Gratis data) வரப்பிரசாதங்கள் என்று அழைக்கப் படும் மற்றவைகளோ பிறருடைய ஞான நன்மைக்காக ஒருவனுக்குக் கொடுக்கப்படுகின்றன. இவை பாஷைவரம், தீர்க்கதரிசன வரம், தேவதிரவிய அனுமானங்களேக் கொடுப்பதற்கான அதிகாரம் முதலியவைகளாம். இந்தமட்டும் ஆயத்த உணர்ச்சிகளே பெடுத்துக் காண்பித்தோம். இனி, திருச்சபையின் போதகத் துக்கிணங்க 1-வது, தேவ வரப்பிரசாதத்தின் அவசியத்தையும், 2-வது, அதின் வகைகளேயும், 3-வது, அதிலைவினையும் பயன்க ளேயும்பற்றிச் சொல்றுவோம்.

## 1-ம் பிரிவு

### வரப்பிரசாதத்தின் அவசியம்

- வரப்பிரசாதத்தைப்பற்றிய தவறுகள், 2. சுபாவமுறையில் வரப்பிரசாதம் அவசியம்.
   ஞானமுறையில் வரப்பிரசாதம் அவ சியம்.
- 232. வரப்பிரசாதத்தைப்பற்றிய தவறுகள். <sup>\*</sup>தேவ வரப்பிரசாதத்தைக்குறித்துத் தப்பறைகளேப் போதித்தவர்களுக் குள்ளே சிலர் வரப்பிரசாதத்திற்குக் குறைவுண்டாகும்படி மனித ணடைய தன்னிட்டத்தோடு பொருர்தாதவைகளேக் கூட்டிச் சொன்ரைகள். மற்றச் சிலர் மனிதனுடைய தன்னிட்டத்துக்குக் குறைவுண்டாகும்படி வரப்பிரசாதத்தோடு பொருர்தாதவைகளேக் கூட்டிச்சொன்ருர்கள். முன் சொல்லப்பட்டவர்கள் பெலேஜியர்களும் அரைப்பெலேஜியர்களுமாம். பின் சொல்லப்பட்டவர்கள் புரோட்டெஸ்தாந்தர்களும் ஜான்சேனிஸ்தர்களுமாம்.

1-வது பெலேஜியர் என்பவர்கள் பெலேஜியஸ் என்னும் ஒரு அங்கிலேய சக்கியாசியின் சிஷர்கள். ஐக்தாம் நூற்முண்டில் சிவித்த அக்தப் பெலேஜியஸ் ஆதாமின் பாவமானது அவர் சக் ததியாரைச் சோரதது என்றும், ஆதாம் கெட்டுப்போகுமுன் எவ்

வளவு தன்னிஷ்டம் உள்ளவராய் இருந்தாரோ, அவருடைய சக் ் ததியாரும் அவ்வளவு தன்னிஷ்டமுள்ளவர்கள் என்றம், இவர்கள் ஆத்தும் ஈடேற்றத்துக்கு வேண்டியமட்டும் தங்கள் சுபாவப்பெல ஞல் மாத்திரம் நன்மையைச் செய்யவுர் திமையை விலக்கவுங் கூடியவர்கள் என்றும் அபத்தமாப்ப் போதித்தான். தர்ப்போதகத்தை அர்ச். ஜேரோமும் அர்ச். அகுள்தினும் வெகு பலத்த கியாயங்களால் மறுத்தார்கள். அன்றியும், கானூற்று முப்பத்தோராம் ஆண்டு எபேசு நகாத்திற்கூடிய திருச்சபைச் சங்க மான து அப்போ தக த்தைப் பதி தமென் று சபி த் து த் தள்ளிவிட்டது. பெலேஜியர்களுடைய அபத்தங்களில் ஒருபங்கை அங்கேரித்துக் கொண்டதினல் அரைப் பெலேஜியர்களென்று சொல்லப்பட்ட வேறுசில பதிதர் போதித்தது என்னவெனில் : சென்மபாவத்தால் பலவீனமடைந்தவளுகிய மனிதன் தன் சொந்தப்பெலனுல் விசுவா சத்தைப் பற்றிக்கொள்ளவும் கன்மையைச் செப்யவுங் கூடா தவனு யிருக்கிறுன்; தேவ வரப்பிரசாதத்தின் உதவியின்றி விசுவாசத் தின் ஆரம்பத்தைப் பற்றிக்கொள்ளவும் நன்மையைச் செய்யவும் அதாவது: சருவேசுவனே விசுவசிக்கவும், நன்மையைப்புரிய ஆசை கொள்ளவும் அவனுற் கூடும்; சருவேசுரன் இந்தப் பத்தியுள்ள ஆசையைப்பார்த்து ஈடேற்றத்துக்கு அவசியமான விசுவாசத் தைப் பற்றிக்கொள்ளவும் நற்கிரிகைகளேச் செய்யவும்வேண்டிய வரப்பிரசாதத்தை அவனுக்கு அருளுகிறுர் என்றுர்கள்.

2-வது, புரோட்டெஸ்தாக்தர்கள் தங்கள் குருவாகிய லுத் தேருடைய போதகத்தை அனுசரித்துப் படிப்பிக்கிறது என்ன வெனில், ஆதாமுடைய பாவத்தால் மனிதன் பாவருபியும் நிர்ப்பாக் கியனுமாக மாறிப்போய்விட்டான். தன்னிஷ்டமானது அவ னிடத்தில் முழுதுங் கெட்டழிர்து போபிற்று. விசுவாசமும் வழக்கப்பிரசாகமுமில்லாவிடில் பாவமல்லாக யாகொன்றையுஞ் செய்ய அவனுல் ஆகா து என்கிருர்கள். இப்பொய்ப்போ தக த்தின் படி அவிசுவாசிகளாற் செய்யப்படும் எல்லாக் கிரியைகளும், விசு வாசமுள்ள பாவிகளாற் செய்யப்படுஞ் சகல கிரியைகளும் பாவங் களாம் என்றும் முடிக்கிருர்கள். ஜான்சேனிஸ்தரோ மனிதன் தான்செய்யுஞ் சகல கிரியைகளேயுர் தேவசிகேகத்தாலாவது திமை பை விளேவிக்கும் ஆசாபாசத்தாலாவது தூண்டப்பட்டே செய் யத் துணிகிறுன் என்று சாதித்து, தேவகிரேகத்தால் ஏவப்படாத கிரியைகளெல்லாம் ஆசாபாசத்தால் ஏவப்படுகின்றனவென்றும், ஆதலால் அவைகளெல்லாம் பாவமான கிரியைகளே என்றுக் தேர் மானித்தார்கள். இந்த அபத்தங்களெல்லாம் பொதுவாகத் திருச்

சபையால் சபித்துத் தள்ளப்பட்டன. புரோட்டெஸ்<mark>தார்தர்கள்</mark> சொல்லும் அபத்தங்கள் விசேஷமாய்த் திரேர்துரகாச் சங்க<mark>த்தா</mark> ரால் சபித்துத் தள்ளப்பட்டன.

233. சுபாவழறையில் வரப்பிரசாதம் அவசியம். மனி தனுடைய புத்தியானது ஆதாமுடைய பாவத்தால் மிகவுர் தளர்ந்துபோனுலும், அது முற்றுப் அழிந்துபோகவில்லே. ஆத லால், பாவத்தின்பின்னும் தேவ வரப்பிரசாதத்தின் உதவி இன்றிச் சுபாவமுறையிற் சிலசில சத்தியங்களே அறிர் துகொள்ள மனி தனுற் கூடும். ஆயினும் பரிசுத்த அந்தஸ் திலேயிருந்தால் அறிந்துகொள் ளக்கூடிய அவ்வளவாக அறிர் துகொள்ள அவனுற் கூடா து என்ப து கிச்சயம். பாவத்தின்பின்னும் விசுவாசமும் மெய்த்தேவ அறிவு மில்லாமல் சுபாவமுறையிற் சில சில நற்கிரியைகளே ச்செய்ய மனி தனுற்கூடும். ஆதலால், அவி சுவாகிகளுடைய கிரியைகளெல்லாம் பாவமென் று சொல்வ து அபத்தமாம். ஏனெனில், ஒரு கிரியை யான து சுபாவமாக நற்கிரியையாயிருப்பதற்கு, அது தன்னிலே கல்ல தாகவும் தன்னேச் செய்கிறவனுடைய தூர்க்கருத்தாற் பழுது படா ததாகவும் இருர்தால், அவ்வளவுமே போதும். இத்தன்மை யான சிரியையை, அதாவது தான தருமத்தைப்போலத் தன்னி லே நல்லதான ஒரு கிரியையை, வறியவர்களுக்கு உதவிபுரிய வேண்டுமென்றே பிச்சைகொடுப்பவனிடத்திலுள்ள கருத்தைப் போலும் பழு தபடாத கருத்தோடு ஒருவன் செய்துமுடிப்பதற்கு விசுவாசமும் மெய்த்தேவ அறிவும் அவசியமல்ல என்பது பிரத்தி யக்கும். இவ்விதமாகச் செய்துமுடிக்கப்படுங் கிரியைகளெல்லாம் சருவ நன்மைக் தம் அதியும் அந்தமுமாகிய கடவுளே த் தாமாகவே போய்ச்சேருகின் றன.

பாவத்தின் பின்னும், மனிதனைவன் வழக்கவாப்பிரசாத மில்லாமலுக் தன் சொக்கப்பெலனும் சுபாவமுறையிலே யாதா வது கன்மையைச் செய்யக்கூடியவனே. ஆதலால், பாவியானவனு டைய கிரியைகளெல்லாம் பாவம் என்று சாதிப்பது கூடாது. கூடாதென்பதை, ஆதாமுடைய பாவத்தின் பின் மனிதனுடைய தன்னிஷ்டமானது அழிக்து கிர்மூலமாய்ப் போய்விட்டதென்று எவனுவது சாதிக்கத் துணிக்தால் அவனுக்குச் சாபமென்று திரேக்தசங்கம் 6-ம் கூட்டத்தில் 5-ம் விதியாகத் தீர்மானித்த வார்க்தைகளாற் திருஷ்டாக்தமாய்க் கண்டுகொள்க. ஆதாமுடைய பாவத்தால் மனிதனுடைய சுயாதீனம் கிர்மூலமாகவில்லே யென்பது கிச்சயமாகையால், அவன் பரிசுத்தமான அக்தன்திலிருக்

தபோது எவைகளேச் செய்யக்கூடியவனுப் இருந்தானே, அவைக . ளிற் செலவற்றையாயினும் தான் கெட்டுப்போனபின் னும் தன் சொக் தப்பெலனு் செய்யக்கூடியவனுபிருக்கிறுன். தன் பரிசுத் தமான அர் தஸ் திலே அவன் சுபாவ முறைக்கடுத் த சகல நன்மையையுர் தன் சுயாதீனத்தின் சுய பலத்தால் செய்யக்கூடியவரைக் இருந்தபடி யால், அவ்வக்கஸ்கை இழக்குபோனபின்னும் சுபாவமுறையான சில நண்மைகளேச் செப்யக்கூடியவனுகவே இருக்கிறுன். உதா சணமாக: இயல்வேதத்துக்கடுத்த எல்லாப் பிரமாணங்களேயும் அனுசரித்து நடக்க அவஞற் கூடாதாயினும் செலவற்றைபாவது அனுசரிக்க அவனுற் கூடும். எல்லாப் பிரமாணங்களேயும் அனு சரிக்க அவஞற் கூடாதென்பது, சருவேசுரனுடைய அருளா லன்றி விரத்தத்துவத்தைக் காத்தல் கூடாதென்று ஞானியா னவர் மொழிர்த வசனத்தாற் திருஷ்டார்தமாகின்றது. வரப்பிர சாத உதவியின்றிச் சிருஷ்டிகர்த்தாவாகிய சருவேசுரணத் தொ குப்பாயாவது சிநேகிக்க அவனுற் கூடும். சருவத்திற்கும் மேலா கவும் உற்ற முறையாகவும் அவரைச் சிகேகிக்க அவனுற் கூடாதோ வெனிற் கூடாது. கூடுமெனிற் சுபாவப் பிரமாணங்கள் எல்லாவற் றையும் அனுசரிக்க அவறை கூடுமென்றும் முடியும். மீளவும், வரப்பிரசாதத்தின் உதவியின்றிச் சில தந்திர சோதனேகளே மேற் கொள்ள அவனுற் கூடும். எல்லாவற்றையும் மேற்கொள்ளவோ அவறை கூடாது. முழுதஞ் சுபாவமான கிரியைகள் ஒழுக்க முறைப்படி கல்லவைகளும் இம்.மைப் பலனுக்குத் தக்கவைகளுமா யிருந்தா அம், ஆத்தும் ஈடேற்றத்திற்கு எவ்வளவேனும் பேறில்லாத வைகளேயாம்.

234. III. ஞானமுறையில் வரப்பிரசாதம் அவசியம். சுபாவத்திற்குமேலான அல்லது ஞான கிருத்தியங்கள் எவையெனில்: மனிதனே ஆத்தம ஈடேற்றத்துக்குப் பாத்திரவாளுயிருக்கச் செய்கின்ற அல்லது தூரமான விதமாயேனும் அவின அதற்கு ஆயத்தப்படுத்துகின்ற கிருத்தியங்களாம்.

1-வது, என்ண அனுப்பின பிதா ஒருவண இழுக்குக்கொள் ளாகிட்டால் (அதாவது: என்பிதாவால் ஒருவனுக்கு வரப்பிரசா தங் கொடுக்கப்படாகிட்டால்) அவன் என்னிடத்தில்வர (என்னே விசுவசிக்க) மாட்டானென்ற யேசுகாதர் (அர்ச். அருள. 3-ம் அதி.) திருவுளம்பற்றியிருக்கிறதுபோல, மனிதனைவன் தேவ வரப்பிரசாதத்தின் உதவியின்றி விசுவாசத்தையாவது விசுவாசத் தின் ஆரம்பத்தையாவது கொண்டிருத்தல்கூடாது.

2-வது, என்னேயில்லாமல் உங்களால் ஒன்றுஞ் செப்யக் கூடாதென்று பேசுராதர் (அர்ச். அரு. 15-ம் அதி.) வசனித் திருக்கிறபடி, மனிதன் பாவியானு அஞ்சரி நீதிமானு அஞ் சரி தேவ வாப்பிரசா தமின்றி ஈடேற்றத் திற்கு உபயோகமான எந்தக் கிரியையையாவது விரும்பவுன், செய்து முடிக்கவுங் கூடாதவன். இச்சத்தியத்தைத் திரேந்துநகா சங்கமானது விசுவாச சத்தியங் களுள் ஒன்றுகத் தீர்மானித்து, மனிதனுனவன் இஸ்பிரீத்துசாக்து வுடைய முன்னேவுகல் இல்லாமதும், அவருடைய உகவியில்லா மற்றுனும், விசுவசிக்கவும் நம்பவும் நீதிமானுக்கும் வரப்பிசசாதத் தை அடைந்துகொள்வதற்கு வேண்டியவிதமாய் மனஸ்தாபப்பட வுங் கூடியவன் என்று சொல்லத் துணிகிறவன் சபிக்கப்பட்டவனு மென்ற 6-ம், கூட்டத்து 3-ம் விதியிற் தீர்மானித்திருக்கின்றது. ஆதலால், வரப்பிரசாத உதவியின்றி ஈடேற்றத்துக்குப் பிரயோச னமான வி தமாக நினக்கவாவ து விரும்பவாவ து செடிக்கவாவ து நம் மாற் கூடாது. வாப்பிரசாத உதவியின்றி ஈடேறவாவது, அதற்கு நம்மை அயத்தப்படுத்திக்கொள்ளவரவது, அதற்கு நம்மைப் பேறுள்ளவர்களாக்கிக்கொள்ளவாவது எந்தப்படியாலும் கூடாது. வரப்பிரசா தந்தானே முந்த நம்மைப் பற்றிக்கொள்ளவேண்டும். மேலும், வரப்பிரசா தமான து ஈம்மைப் பற்றிக்கொள்வதும் ஈம்மைத் தூண்டி விடுவ தும்மா த்திரம் போதாது. அது நற்கிரியையைச் செய்துமுடிப்பதற்கு ஈமக்கு உதவியாகவும் இருக்கவேண்டும். ஏனெனில், விருப்பத்தையுஞ் செய்கையையும் கம்மிடத்திலுண் டாக்கு சிறவர் சருவேசு ரனேயென் று அர்ச். சின்னப்பர். (பிலி. நிரு. 2-ம் அதி.) வசனித்திருக்கிருர்.

3-வ து, நீதிமானைவன் வரப்பிரசா த உதவியைக்கொண்டு தனித்தனியே ஒவ்வோரு அற்பபாவத்தையும் விலகி நடக்கக்கூடியவனுயிருந்தாலும், சருவேசுரனுடைய விசேஷ அனுக்கிரகமில்லா மல் எல்லா அற்ப பாவங்களேயும் விலகிநடக்க அவனுற் கூடாது. ஏனெனில், நமக்குப் பாவம் இல்லேயென்போமானுல் நம்மை நாமே வஞ்சிக்கிறவர்களாயிருப்போம், சத்தியம் நம்மிடத்தில் இல்லேயென்று அர்ச். அருளப்பர் தமது முதலாம் நிருபத்தில் எழுதியிருக்கிறுர். மீளவும் திரேந்தாகா சங்கமான து ஒருமுறை நீதிமானுக் கப்பட்ட எவனும், அர்ச். தேவமாதாவுக்குக் கிடைக்கதாகத் திருச்சபை நமக்குக் தெரிவிக்கிற விசேஷ தேவ அருளேப் பெற்றுக் கொண்டாலன்றி, எல்லா அற்ப பாவங்களேயும் விலக்கி நடக்கக் கூடியவனுபிருக்கிறுனென்று சொல்லத் துணிகிறவனுக்குச் சாமமன்று 6-ம் கூட்டத்து 23-ம் விதியிற் கூறியிருக்கின்றது.

4-வது, நீதிமானுனவன் அனுக்கிரகப் பிரசாத உதவியைக் கொண்டு மாணபரியந்தம் பரிசுத்தத்திற் சாக்கிரதையாய் நிலே கொள்ளுதல் கூடும். ஏனெனில், பரிசுத்தத்திற் சாக்கிரதையாய் நிலேகொள்ளுகிறதாவது: கடைசிமட்டுக் தேவகற்பினகளே அனுசரித்து நடத்தலாம். தேவகற்பினகளே அனுசரிப்பதுதோ நாம் பின்னே காண்பிப்பதுபோல, எல்லா மனிதருக்கும் போதிய வரப் பிரசாதங்கள் கிடைக்கின்றன. எல்லா மனிதருக்கும் போதிய வரப் பிரசாதங்கள் கிடைக்கின்றன. எல்லா மனிதருக்கும் எல்லாக் காலத்திலும் கொடுக்கப்படும் வரப்பிரசாதங்களோ, சாதாரண வரப்பிரசாதங்களேயன்றி வேறல்ல. ஆதலால், நீதிமான் சாதா எண வரப்பிரசாதத்தைக்கொண்டு மரணமட்டும் நிலேகொள்ளலாம் என்பது சத்தியமாம். ஆபினும், இஷ்டப்பிரசாத அந்தஸ்தில் மரிப்பதாகிய கடைப்பிடி வரப்பிரசாதமானது சருவேசுரனுற்கொடுக்கப்படும் ஒருவிசேஷ வரமாம். அது எல்லா நீதிமான்களுக்கும் கிடைக்கிறதில்லே. நீதிமான்களாயிருந்தோரும் கடைசிமட்டும் நிலேமையுள்ளோராகாமற்போகக்கூடியவர்களேயாம்.

### 2-ம் பிரிவு பலவித வரப்பிரசாதங்களின்பேரில்

1. தற்சமய வரப்பீரசாதம். 2. வழக்கவரப்பீரசாதம்

#### I. தற்சமயவரப்பிரசாதம்

235. தற்சமய வாப்பிரசாதத்திற்கு (Actual Grace) அனுக்கிரகப்பிரசாதம் என்றும்பெயர். தற்சமய வரப்பிரசாதமா வது என்னவெனில், ஒருவன் நித்திய சீவியத்திற்கு ஏற்றவி தமாய் நன்மையைச் செய்யவுக் திமையை விலக்கவும் அவனுடைய புத் திக்குத் தெளிவையும் மன துக்கு ஊக்கத்தையும் உண்டாக்கும்படி யாகச் சருவேசான் நிகழ்காலத்திலே அவனுக்கருளும் சுபாவத் திற்கு மேலான வாமாம். அது போதுமான வாப்பிரசாத மென் அம் சித்திகா வரப்பிரசாதமென் அம் இருவகைப்படும். அவற்றுள் போதுமான வாப்பிரசாதமாவது: நன்மையைச் செய் வதற்கு வேண்டிய மெய்யான பெலின அவனவனுக்கு அந்தந்தச் சமயங்களிற் கொடுக்கும் வரப்பிரசா தமாம். அதைப் பெற்றுக் கொண்ட எவனும் தான் செய்யவேண்டிய நன்மையை எப்போ துஞ் செய்கிறுறேவெனில், இல்லே. ஏனெனில், அவன் தனக்குக் கிடைத்த வரப்பிரசாதத்தை உபயோகப்படுத்தாமற் பலமுறையும் தள்ளிப் போடுகிறுன். சித்திகா வாப்பிரசா தமோவெனில், ஒரு ச. **த.**—15

நன்மையைச் செய்யாமல்விட ஒருவனுக்குப் பூரண தன்னிஷ்ட மிருந்தாலும் அவீணக்கொண்டு அந்த நன்மையைத் தவருதவித மாய்ச் செய்விக்கும் வாப்பிரசாதமாம்.

236. (I) போதுமான வரப்பீரசாதம். (Sufficient Grace) 1-வது, பாவத்தின் பின்னும் இரட்சணியத்தின்பின்னும் உள்ள அந்தஸ்திலே, நன்மையைச் செய்யப் போதுமான வரப்பிர சாதங்கள் கிடைக்கிறதென்பதும் அரேகர் அதை உபயோகப் படுத்தாமல் விரோதித்துத் தள்ளிப்போடுகிறுர்களென்பதும் விசு வாச சத்தியமாம். சருவேசுரன் எல்லாமனி தரும் ஈடேறவேண்டு மென்று விரும்புகிருமென்றும், ஆகலால் ஈடேற்றத்துக்கு வேண் டிய போதுமான வாப்பிரசா தத்தை எல்லாருக்குர் தந்தருளுகிறு சென் அம் திருச்சபையும் வேதபாரகர்களும் வேதவாக்கிய <u>த்தோ</u>டு ஒத்துக் கூறியிருக்கிறுர்கள். விரகறிவுபெற்ற எவனும் தன்குற்றத் தாலன்றி, அதாவது: அத்தும் ஈடேற்றத்துக்குக் கொடுக்கப்பட்ட போதுமான வாப்பிரசாதத்தை உபயோகப்படுத்தாமல் விடுவதின லன்றி நாகத்திலே விழுகிறதில்ஃயென்பதும் நிச்சயமாம். அப் படியிருக்க, மனிதருக்குள் எத்தணயோபேர் கித்திய நரகத்திலே விழுகிறதைக் காண்கின்றேமே. ஆதலால், ஈடேற்றத்திற்கு அவ சியமான கிரியைகளே ச் செய்து முடிப்பதற்குப் போதிய வரப்பிர சா தங்கள் ஒருவனுக்குக் கிடைத்தாலும் அவன் ஈடேற்றத்தை அடைந்துகொள்ளா திருக்கக்கூடுமென் அம், வே அவி தமாய்ச் சொல் லவேண்டுமாகில், ஒருவன் உபயோகப்படுத்தாமல் எதிர்த்துத் தள் ளிப்போடுகிற வரப்பிரசாதங்கள் உண்டென்றும் நாம் தீர்மானித் துக் கொள்ளவேண்டும்.

2-வது, மனிதர் எல்லாரும் தங்கள் இரக்ஷணிய அலுவலேச் செய்து முடிக்கும் பொருட்டு சருவேசுரன் அவர்களுக்குப் போது மான வரப்பிரசா தங்களேத் தந்தருளுகிருர். வேதவாக்கியமும் வேதபாரகர்களும் நிச்சயிக்கிறபடி சருவேசுரன் சகல மனிதரும் ஈடேறவேண்டுமென்று திருவுளமாயிருக்கிருரென்பது நிச்சயமாத லால், இரக்ஷணியத்தை அடைந்துகொள்ளாமல் விடுகிற எவனும் அவருடைய திருச்சித்தத்தோடும் வரப்பிரசாதத்தோடும் எதிர்த்து நிற்கிறவனும் என்பதற்குச் சந்தேகமேயில்லே. சருவேசுரன் மோ க்ஷத்திற்கு நியமிக்கப்பட்டவர்களுடைய ஈடேற்றத்தையாத்திர மன்றி மற்றவர்களுடைய ஈடேற்றத்தையுமே விரும்புகிருவன்பதும், தெரிந்துகொள்ளப்பட்டவர்களுக்காக மாத்திரம் பேசுநாதர் மாணமடையவில்லே என்பதும் விசுவாச சத்தியங்களாம். இவைகள், எல்லா மணிதருக்காகவும் யேசுநாதர் மரித்தாரென்பது

அரைப் பெலேஜியர்களுடைய தவருன போதகமாமென்று சா தித்த ஜான்சேனியுஸ் என்பவணேத் திருச்சபை கண்டித்துச் செய்த தீர்மானத்திலிருந்து குறிப்பாய்ப் பெறப்படுகின்றன.

3-வது, சருவேசான் நமது ஆத்தும் ஈடேற்றத்தை மெய்யா கவே விரும்புகிறுராயினும் அதைச் சங்கே தமுறையாகவே விரும்பு கிறுர். எவ்வாறெனில், நமது இரக்ஷணியத்தை நாமே விரும்பு னுல் அவர் தாமும் விரும்புகிறுர். அவர் நம்மை இரக்ஷிக்க விருப்ப முள்ளவராயிருக்கிறுர். அந்த விருப்பத்தினிமித்தமே தமது வரப் பிரசாதத்தை முந்திக்கொடுத்து நம்மைத்தூண்டுகிறுர். தமது ஏவு தலுக்கு இணங்கிடைக்கிறவனுக்குச் சம்பாவனே அளிப்போமென்று வரக்குப்பண் ணுகிறுர். இணங்காமல் நடக்கிறவனுக்கோ, ஆக்கின யிடுவோமென்று மிரட்டுகிறுர். நாம் எப்படி நடந்தாலும் தேவ திருவுளம் நிறைவேறியே திரும். ஏனெனில், அது சங்கேதமற்ற தல்ல. அதின் நிறைவேற்றமானது மனிதனுடைய தன்னிஷ்ட மான தீர்மானத்துக்குக் கீழ்ப்பட்டதாகவே இருக்கின்றது.

போதுமான ஆல்லது சாதாரணமான வரப்பிரசாதங்களே யன்றி விசேஷமும் அருமையுமான வேறு வரப்பிரசாதங்களு முண்டு. இவைகளேச் சருவேசுரன் சிலகில தருணத்திற் தமக்கு இஷ்டமானவர்களுக்கே அருளுகிறுர். எவருக்காவது இவைகளேக் கொடுக்க அவர் கடமையூண்டவரல்ல. இவைகள் மனித இரட் சணியத்தோடு அகத்தியமாய்ச் சேர்ந்துள்ள பயன் களுமல்ல. இவைகளே விசேஷமாய் இன்னரின்றைக்குக் கொடுப்போம் என்று சருவேசுரன் வாக்குப்பண்ணியிருக்கிறதுமில்ஃல.

\* 237. 4-வது, இனி ஆக்தும் ஈடேற்றத்திற்குப் போது மான வாப்பிரசாதங்களேச் சருவேசுரன் 1-வது, நீதிமான்களுக்கும், 2-வது, பாவிகளுக்கும் பாவத்திலே மூர்க்கமாய் நீலேத்திருக் கிறவர்களுக்கும் 3-வது, அவிசுவர்சிகளுக்கும், 4-வது, ஞான ஸ்நானமில்லாமற் சாகிற குழுர்தைகளுக்கும் கொடுத்தருளுகிறு சென்று காண்பிப்போம்.

1-வது, நீதிமான்களுக்குப் போதுமான வாப்பிரசாதங்கள் கிடைக்கின்றன. இதற்கு அத்தாட்சி என்னவெனில்: உங்கள் திராணிக்குமேலாக நீங்கள் சோதிக்கப்படுகிறதற்குச் சருவேசுரன் இடங்கொடார். சோதீனையத் தாங்கத்தக்கதாகச் சோதணே யோடுகூட அதற்குத் தப்பிக்கொள்ளும்படியான போக்கையும் அவர் உண்டாக்குவார் என்று அர்ச். சின்னப்பர் 1-ம் கொரிர்தியர் 10-ம் அதிகாரத்தில் எழுதின வாக்கியமாம். ஆதலால், எல்லா மனி தரும், விசேஷமாய் நீதிமான்களும், சோ தணேயைச் செயிக்க வும் தேவகற்பினகளே அநுசரிக்கவும் போதுமான வரங்களேப் பெற்றுக்கொள்ளுகிருர்கள். அன்றியும், திருச்சபையான து ஜான் சேனியுஸ் என்பவனுடைய முதலாம்வாக்கியத்தைச் சபித்தத்தள் ளினவிடத்து, நீதிமானல் அனுசரிக்கக்கூடாத கற்பீணயொன்றும் இல்ஃயென்று தீர்மானித்ததினுற் சருவேசான் நீதிமானுக்குப் போ துமான வரப்பிரசா தத்தைக் கொடுத்தருளுகிறுர் என்பதைக் குறிப்பாய்க் காண்டித்திருக்கின் உது. 2-வது, எல்லாப்பாவிக ளுக்கும் அன்றி, ழர்க்கமான பாவிகளுக்குமே போ தமான வரப் பாசா தங் கடைக்கின்றது. இதற்கு அத்தாட்சியாகச் சருவேசுரன் எசேக்கியேல் தீர்க்க தரிசன த்து 33-ம் அதிகாரத்திற் பாவியுடைய மாணத்தை நாம் விரும்பாமல் அவன் மனந்திரும்பவேண்டுமென் றே விரும்புகின்றேம் என்று திருவுளம்பற்றியிருக்கிறுர். இங்கே சருவேசான் வித்தியாசமின்றி எல்லாப்பாவிகளேயும். மனந்திரும் பவும் தம்முடைய கற்பணேகளே அனுசரிக்கவும் வேண்டுமென்று ஏவுகிருர்; ஆதலால் பாவிகளெல்லாரும் மனர்திரும்பித் தமது கற் பணேயை அனுசரிக்கிறதற்கு அவசியமான வரப்பிரசா தங்களே அவர்களுக்குக் கொடுத்தருளுகிறுசென்பது தானுப் விளங்குகின் றது. சடுதியாய் மனந்திரும்புகிறதற்கும் சடுதியாய் நன்மைசெய் கிறதற்கும் வேண்டிய பெலனுகிய கிட்டின வரப்பிரசாதத்தை அவர் எப்போதும் எல்லாருக்கும் கொடுக்கிறதில்லே. ஆயினும், துலேத்த வரப்பிரசா தமென்னப்படும் செபமாகிய வரப்பிரசா தத்தை யாவது கொடுத்தருளுகிறுர். இந்த வரப்பிரசாதத்தைக் கொண்டு பாவிகள் எல்லாரும், கேளுங்கள் உங்களுக்குக் கொடுக்கப்படு மென்று யேசுநாதர் சுவிசேஷத்திலே திருவுளம்பற்றியிருக்கிறட்டி, தங்கள் கடமைகளே நிறைவேற்றக்கூடியவர்களாவார்கள். இந்த வரப்பிரசாகத்தை உடனே அவர்களுக்குக் கொடாவிட்டாலும் அவர்கள் மனந்திரும்புவதற்கான வே று உபாயங்களே, உதா ாணமாக: அவர்களே த் திமையினின் அ விலக்கக்கூடிய மனச்சாட் சுக் கண்டனம், துக்கம், வெறுப்பு வியாதி முதலியவைகளேக் கொடுத்தருளுவார். 3-வது, அவிசுவாசிகளுக்குச் சருவே சுரன் தமது வரப்பிரசாதத்தைக் கொடுத்தருளுகிறுர். அவர் எல்லா அவிசுவாசிகளுக்குமேயன்றி மீட்பபைப்பற்றி இன்னுக் தெரிவிக்கப்பெரு த அவி சுவாசிகளுக்கும் போ துமான வாப்பிரசா தங்களேக் கொடுத்து அவர்களே சத்தியவேதத்திற்கு அழைக்கிறுர். இதற்குத் திருஷ்டார்தங்கள் எவையெனில்: 1-வது, எல்லா மனிதரும் ஈடேறவேண்டுமென்று சருவேசுரன் திருவுளமாய் இருக்கிருர் என்று அர்ச். சின்னப்பர் எழுதிய வேதவாக்கியமும், 2-வது யேசு நாதர் சகல மனி தருக்காகவும் மாணம் அடைந்தா ொன்று திருச்சபை போகிக்கும் தவருத போதகமும், 3-வது தன்னிஷ்டமாய் விரும்பிக் கெட்டவனேயன்றி வேறெவளுவ து நித் தியமாய்க் கெட்டுப்போகிறதில்லே என்னுஞ் சத்தியமுமாகிய இவைகளாம். ஆகலால், சத்தியவே தம் போ திக்கப்பெறு தவர்கள் முதல் மற்றெல்லாருக்கும் ஆக்கும் ஈடேற்றக்கை அடைக்கு கொள்ளுவதற்கு வேண்டிய போதுமான உபாயங்களுண்டென்பது கிச்சயம். இந்த உபாயங்கள் எவையென்பதையோ நாம் அறி யோம். சருவேசுரனுக்கு மாத்தொர் தெரியும். அவர் எல்லா மனி தருடைய இருகயங்களிலும் தாம் பதித்தருளிய இயல்வேதப் பிரமாணத்தைச் செவ்வே யனுசரிக்கும்படி அவர்களிடத்தில் முன்பு கருக்கையும் அசையையும் எழுப்புகிருவென்றும், இவர் கள் அந்தந்தத் தேவ ஏவுதலுக்கேற்க நடந்தாற் பின்பு வேறோர் புதிதான வாப்பிரசாதத்தால் இவர்களுக்குச் சத்திய வேதத் தைத் தெரிவிப்பாவென்றும் நாம் உத்தேசித்துக்கொள்ளக்கூடும். இதைக் குறித்து அர்ச். தோமாள் என்னும் வேதபண்டி தர்: ஒரு வன் காட்டுமிருகங்களுக்குள்ளே வளர்க்கப்பட்டவளுபிருக்தாலும் அவன் தனக்குத் தெரிந்த சுபாவப்பிரமாணத்தை அனுசரித்துக் கொண்டுவக்தால், விசுவசிக்கவேண்டியவைகளேச் சருவேசு என் தமது அர்தாங்க ஏவுதலாலாவது, தாம் கொர்நேலியென்பவனுக்கு இராயப்பரை அனுப்பின துபோல ஒரு வேதபோதகணே அனுப்பி யாவது, வேண்டுமாகில் ஒரு தேவதூ தன்மூலமாய் ஆவது அவ னுக்குத் தெரிவித்தருளுவாரென்பது நிச்சயமாம் என்று எழுதி வைத்தார். 4-வத, நூனஸ்நானமில்லாமல் இறக்கிற குழந்தைகளுக்கும் சருவேசானு் போதுமான வாப்பிரசாதத் துக்கு வழி திறக்கப்படாமலில்லே. அவர் சென்மபாவத்திற்கு ஓர் மருக்தாக ஞானஸ்கானத்தை ஏற்படுத்தினபோதே எல்லாக் குழக் தைகளும் இரட்சுக்கப்படவேண்டுமென்று திருவுளங்கொண்டார் என்றது வெளிப்படை. அயினும், அகேக குழக்கைகள் ஞான ஸ்நானமில்லாமற் செத்தப்போகிறது மெய்தான். இது எல்லாக் குழந்தைகளும் ஈடேறவேண்டுமென்ற சருவேசுரன் கொண்டிருக் கும் அசைக்கு யாதோர் பழுதும் ஆகாமல், கில கில சம்பவங் களின் சேர்க்கையால் மாத்திரம் கேரிடுகின்றது. அவர் தற்செய லாயாவது மனிதருடைய அசட்டைத்தனத்தாலாவது துஷ்டத் தனத்தாலாவது விளேயுங் கேடுகளேத் தடுக்கும்பொருட்டு இடை விடாமல் அற்பு தங்களேச் செய்து உலக இயற்கைப் பிரமாணத்தை மாற்றக் கடமை பூண்டவால்லவென்பது பிரத்தியக்ஷமாம்.

238. II. சித்திகரவரப்பிரசாதம் (Efficient Grace)
1-வது, மணிதனுடைய தற்கால அந்தஸ்திலே சித்திகாவரப்பிரசர
தங்கள், அதாவது: நன்மையைச் செய்யாமல்விட ஒருவனுக்
குள்ள தன்னிஷ்டத்திற்கு யாதோர் குறைவும் வருவியாமல் அவ
ணக் கொண்டு தவருமல் அதைச் செய்விக்கும் வரப்பிரசாதங்கள்
உண்டென்பது சத்தியம். இதனிமித்தமே அர்ச். சின்னப்பர்
பிலிப்பியருக்கு எழுதின் நிருபத்தில்: விருப்பத்தையுஞ் செய்கை
யையும் உண்டாக்குகிறவர் தேவனேயென்று வசனித்தார். சரு
வேசானே தாம் ஒருவனுக்குச் சித்திகாவரப்பிரசாதக்கை, அதர
வது, நன்மையைச்செய்வதற்கு அவனுடைய சித்தத்தைத் தவரு
மற் துணியப்பண்ணும் வரப்பிரசாதத்தைக் கொடுத்தல்லாமல்
அவனிடத்தில் விருப்பத்தையும் செய்கையையும் உண்டாக்குகிற
தில்லே.

2-வது, சித்திகாவரப்பிரசா தமானது நாம் அதை விரும்பவுக் கேடவும் முன்னமே ஈம்மைப் பற்றிக்கொள்ளுகின்றது. ஈம்மிடத் திலிருந்து ஒரு நற்கிரியையைச் செய்கிறது அதேயானுலும் நாம் இல்லாமல் அது அந்த நற்கிரியையைச் செய்கிறதில்லே. அது நம்மோடும், தன்றை தாண்டவும் பற்றிக்கொள்ளவுக் துணேச் செய்யவும்பட்டதாகிய ஈமது சுயாதீன சித்தத்தின் சோக்கையோ டுமே கின்று நற்கிரியையை நடத்தும். இந்தச் சத்தியமான து அர்ச். சின்னப்பர் 1-ம் கொரிக்கியர் 15-ம் அதிகாரத்திலே: அவர் னைக் கருளிய வாப்பிரசாதம் விருதாவாயிருக்கவில்லே. அவர் கள் எல்லாரிலும் நான் அதிகமாய்ப் பிரயாசப்பட்டேன். ஆகிலும் நானல்ல என்னேடிருந்த தேவவரப்பிரசாதமே அப்படிச்செய்த தென்று எழுதிய வசனத்தால் மிகத்தெளிவாகின்றது. இந்த வச ன த்திற்கு அர்ச். அகுஸ்தீரை வியாக்கியானம்பண்ணி: நான் மாக் தெரம் பிரயாசப்படவில் கூ, சருவேசு ஏனுடைய கிருபையும் என் ேணுகூடப் பிரயாசப்பட்டதென்பதினுல் சின்னப்பருடைய பிர யாசமான து தேவகிருபையின் பிரயாசமாய்மா த்திரம் இருந்த து மல்ல. அவருடைய பிரயாசமாய் மாத்திரம் இருக்கதுமல்ல. தேவகிருபையும் அவருங் கூடிச் செய்த பிரயாசமாகவேயிருந்த தென்றுர். நாம் வரப்பிரசா தத்தோடு உடன் முயற்சி செய்தா லும் அது வரப்பிரசா தத்தால் விளேயும் பயனேயாம். ஏனெனில்: நாம் வரப்பிரசாதத்தின் ஏவுதல்களேக் கைக்கொள்வதினுலும். விரும்பவும் செய்யவும் வேண்டுமென்று வாப்பிரசாதம் நம்மைத் தாண்டுகிற ஒரு நற்கிருத்தியத்தில் நாம் இஷ்டமாய்ப் பிரியங் கொள்வதினையம் மாத்திரமே அதனேடு உடன்முயற்கிசெய்கிறவர் களாகிறேம்.

3-வது, ஒருவன் சித்திகாவாப்பிரசாதத்தின் ஏவுதலுக்கு இணங்கி ஒருகாரியத்தைச் செய்தாலும் அவன் அர்த ஏவுதலே மறுத்துத் தள்ளிப்போடக்கூடிய தன்னிஷ்டமுள்ளவனுகவே இருக்கிருனென்பது விசுவாசசத்தியமாம். இதைக் குறித்துத் திரேந்து சங்கம்: சருவே சானுடைய வாப்பிரசாதத்தால் ஏவவுக் தூண்டவும்பட்ட மனிதனுடைய தன்னிஷ்டமான து தேவ ஏவுதலோடு எவ்வளவேனும் உடன்முயற்சி செய்கிறதில்லே என்றும், அது எவ்வளவு விரும்பினுலும் தேவ ஏவுதலே மறுத்துத் தள்ள அதாற் கூடாதென்றும் எவ வை த சாதித்தால் அவனுக்குச் சாபமென்று 6-ம் கூட்டத்து 4-ம் விதியிற் கூறியிருக்கின் மது. ஆகலால் மானிடசயாதீனமானது வரப்பிரசாதத்தின் வசப்பட்டு யாதொன்றைச் செய்தாலும், அது அவ்வரப்பிரசாதத் தின் ஏவுதலே மறுத்துத் தள்ளிப்போடவும் கூடியதாய் இருக்கின் றதென்று அறிந்துகொள்ளக் கடவோம்.

#### II. வழக்கவரப்பிரசாதம்

239. வழக்கவரப்பிரசாதத்திற்கு (Habitual Grace) இஷ் டப்பிரசா தம் என்றும் பெயர். வழக்கவாப்பிரசா தமாவதை: சரு வேசான் ஒருவணப் பரிசுத்தப்படுத்தி அவணத் தமக்கு உகர்தவ ஞக்கிக் கொள்ளும்படியாவது அவனிடத்திலுள்ள பரிசுத்தத்தை அதிக்ரிக்கச் செய்யும்படியாவது அவனுக்குக் கொடுத்துக் காப்பாற் அம் ஞானவரமாம். இது அனுக்கிரகப் பிரசாதத்தைப்போல அந்தந்தச் சமயத்தில் மாத்திரங் கிடைப்பதாயிராமல் ஆத்துமத்தி லே நீடித்திருக்கும் வாப்பிரசா தமாகையால், வழக்கவாப்பிரசா த பென்று அழைக்கப்படுகின்றது. வழக்கவாப்பிரசாதம் ஆத்துமத் தின் ஒரு மெய்யான குணமாகும். எவ்வாறெனில், அது ஆத் துமத் தை அலங்கரித்து பரிசுத்தப்படுத்தி, அதைக்கொண்டிருக்கிறவனே சருவேசு ஹடைய சுவீகாரப்பிள்ளேயும் சுதந்தரவாளியும் யேசு நாதருடைய உடன்சுதர்தாவாளியுன் சருவேசுரனுடைய ஆலய மும் ஒருவாறு தேவசுபாவத்திற்குப் பங்காளியும் ஆக்குகின்றது. ஆதலால், அதைப் பாவமன்னிப்பாகிய ஒரு எதிர்மறைத்தன்மை என்று மாத்திரஞ் சொல்லு தல் கூடாது. மேலும், அது யேசுநாத ருடைய நீதியை ஆக் தமத்திற்குச் சாட்டுவதாக மாத்திரம் இருக் கின்றதென்று சொன்னுலும் பொருந்தாது. ஏனெனில்: வேத நூலும் பரம்பரையும் ஒத்துக் கூறுகிறபடி, வழக்க வாப்பிரசாத மானது ஆத்துமத்தைப் பற்றிக்கொள்ளுகிற ஒரு உண்மையான குணமாம். இதைக் குறித்துத் திரேர் துநகா சங்கமான து: மனிதர் இஸ்பிரீ த் துசாக் துவி ஒல் தங்கள் இரு தயங்களிலே பொழியப்பட்டு

அவ்விரு தயங்களோடு சேர்க் திருக்கிற இஷ்டப்பிரசா தமுக் தேவ கிகேமும் இல்லாமல் யேசு கா தருடைய பரிசுத் தத்தின் சாட்டு த லால்மா த்திரம் அல்லது பாவ சிவாரணத் தால்மா த்திரம் கீதிமான்க ளாகிருர்கள் என்று எவனுவது சாதித்தால் அவனுக்குச் சாப மென்று 6-ம் கூட்டத்து 11-ம் விதியிற் தீர்மானித்திருக்கின்றது.

### 3-ம் பிரிவு

#### வரப்பிரசாதத்தால் விளேயும் பயன்கள்

- 1. நீதிமாணுக்கப்படுதல். 2, புண்ணியபேறு.
  - நீதிமானக்கப்படுதலின்பேரில்
- 240. (I) நீதிமானுக்கப்படுதலாவது (Justification) என்னவெனில்: ஒருவீனப் பாவ அந்தள்திலிருந்து இஷ்டப்பிரசாத அந்தள்துக்குச் செலுத்தி அவன் பரிசுத்தனும் சருவேசுரணுக்குப் பிரியமுள்ளவனுமாயிருக்கச் செய்யும் ஞானவரமாம். ஆதலால் நீதிமானுக்கப்படுதலாவது: யேசுநாதருடைய நீதியாகிய போர்வயாற் பாவங்கள் மறைக்கப்படுவதாம் என்று புரோட்டெஸ்தாந்தர்கள் சொல்லுவது பொருந்தரது. ஏனெனில், ஒருவீன நீதி மானுக்கும் வரப்பிரசாதத்தால் பரவங்கள் உள்ளபடியே மன்னிக்கப்படுகின்றன. மன்னிக்கப்படவே ஆத்துமமானது முழுதும் புதி தாய்ப்போகின்றது. இவ்வாறே திரேந்துநகரச்சங்கம் 6-ம் கூட்டத்து 7-ம் அதிகாரத்திற் திட்டமாய்ப் படிப்பிக்கின்றது.
- 241. (II) நீதிமானுக்கப்படுதலுக்கு ஆயத்தங்கள் இன்னும் விரகறிவுபெருத சிறுவரெல்லாம் ஞானஸ்கானத்தின் மூலமாகவே பரிசுத்தத்தை அடைக்குகொள்ளுகிருர்கள். அவர் களுக்கு யாதொரு முயற்சியாவது ஆயத்தமாவது அவசியமில்லே. ஏனெனில், இவைகளே ச்செய்ய அவர்களாற் கூடாது. வளர்க்தவர்களோ சில முயற்சிகளேயும் ஆயத்தங்களேயுஞ்செய்தே நீதிமாண் களாக வேண்டியவர்கள். வளர்க்தவர்களாற் செய்யப்படவேண் டிய ஆயத்தங்களுக்குள் முதலாவதாய் உள்ளது விசுவாசமாம். ஏனெனில், விசுவாசமின்றிச் சருவேசுரனுக்கு உவப்பாயிருத்தல் கூடாது. ஆயினும், விசுவாசம்மாத்திரம்போதாது. தேவவெளிப்படுத்தலாயுள்ள சகலத்தையும் விசுவசித்து மெய்யென்று அங்கேரித் துக் கொள்ளப்பண்ணுவதாகிய விசுவாசமேயன்றி, தேவ இரக்கத் திலே கம்பிக்கையும் எல்லாப் பரிசுத்தத்திற்கும் ஊற்றுகிய சருவே சரனிலே சற்றுவது கேசமும், பாவத்தின்மேலே வெறுப்பும்

பகையும், தாங்கள் பெற்றுக்கொள்ளவேண்டிய ஞானஸ்நானத்தி லாவது பச்சாத்தாபத்திலாவது மெய்யான ஆசையும், இனிமேல் புண்ணியவழியிலே நடர்து தேவகற்பிணகளேயெல்லாம் சமூத்தி ரையாய் அனுசரித்துக்கொண்டுவாக் கெட்டியான பிரதிக்கிணயும் அவர்களிடத்தில் இருக்கவேண்டுமென்று திரேர்து நகாச் சங்கர் தானே தீர்மானம்பண்ணியிருக்கின்றது. ஆதலால், நீதிமானக்கப் படுவதற்கு அவசியமான விசுவாசமானது புரோட்டெஸ்தார்தர் சொல்லுவதுபோல், பாவியானவன் தன் பாவமெல்லாம் மன்னிக் கப்பட்டுவிட்டனவென்று உறுதியாக நம்பிக்கொள்ளும் விசுவாசமாயிராமற் சருவேசுரனல் வெளிப்படுத்தப்பட்ட சத்தியங்களே யெல்லாம் அவருடைய திருவாக்கினிமித்தமாக நாம் உறுதியாய் விசுவசித்துக்கொள்ளும்படி செய்யுங் கத்தோலிக்கு விசுவாசமாக வேண்டியது. அப்படியல்லவென்று சாதிப்பது, திரேர்துநகரச் சங்கத்தின் தீர்மானத்தின்படி, மெய்யான பதிதமேயாம்.

242. (III) நீதிமானுக்கப்படுதலின் குணங்கள். சரு வேசானுடைய விசேஷ வெளிப்படுத்தலாலன்றி, எவனுயினும் தான் நீதிமானுக்கப்பட்டிருக்கிறுன் என்றுவது மோக்ஷத்திற்கு கியமிக்கப்பட்டவர்களுள்ளே தானும் ஒருவனுபிருக்கிருனென்று வது தவருத நிச்சயத்தோடு நம்பியிருத்தல் கூடாது. உண்மையைத் திருச்சபையானது வேதாகமத்தையும் பரம்பரை யையும் அதாரமாய்க்கொண்டு போ திக்கின்றது. ஆதலால், ஒவ் வொருவனும் சருவேசுரனுடைய அளவில்லாத இரக்கத்திலே சற் றேனும் அவகம்பிக்கைகொள்ளாமல், அர்ச். சின்னப்பர் சொல்லு வதுபோல, பயத்தோடும் நடுக்கத்தோடும் இரக்ஷணிய அலுவலேச் செய்துகொண்டுவாக்கடவான். ஏனெனில், மனிதன் தான் சிகே கத்துக்குப் பாத்திரவானே பகைக்குப் பாத்திரவானே என்பதை அறியானென்று எக்கிளேசியாஸ்து ஆகமத்து 9-ம் அதிகாரத்தி லும், என்னிடத்தில் நான் யாதொரு குற்றத்தையுங் காணேன், ஆயினும், இதினுலே நான் நீதிமானுயிருக்கிறதில்ஃயென்று கொ சிக்தியர் 1-ம் கிருபத்து 4-ம் அதிகாரத்திலும் எழுதப்பட்டபடி, தான் இஷ்டப்பிரசா த அர் தஸ்திலிருக்கிறுறே இல்ஃயோவென் ற நிச்சயமாய் அ<del>றிர் துகொள்</del>ள எவனு <u>ல</u>ம் கூடாது. நீதிமானுக்கப் படு தல் இழர் துபோகக்கூடாத ஒரு காரியமும் அல்ல. ஏனெனில், நீதிமானுக்கப்பட்ட எவனும் சாவான பாவத்தைக் கட்டிக்கொண்ட வுடனே தன் நீதியை இழந்துபோகிருனென்பது விசுவாச சத்திய மாம். மேலும், பரிசுத்தமுள்ளவன் இன்னும் பரிசுத்தமாகட்டும் என்னும் வேதவாக்கியத்தின்படி நீதியானது வரவர அதிகரிக்கக்

கூடியதென்பதும், அது சகல நீதிமான்களிடத்திலும் ஒரேயளவா யிராமல் சிலரிடத்தில் மிகுதியாகவும் சிலரிடத்திற் குறைவாகவு மிருக்கின்றதென்பதும் விசுவாச சத்தியங்களாமென்று அறிந்து கொள்ளக்கடவோம்.

#### II. புண்ணியபேறு

243. புண்ணிய பேறு (Merit) உண்டு என்பது நிச்சயம். யாதொரு சம்பாவணக்குரிய கிருத்தியமெல்லாம் பேறுள்ள கிருத் தியமேயாம். கீதிமானுயுள்ள எவனும் புண்ணியபேறுகளேச் சம் பாதித்துக் கொள்ளுதல் கூடுமென்பதற்கு வேதவாக்கியமே திருஷ் டாந்தம். எவ்வாறெனில், யேசு நாதர் தம்முடைய சீஷர்களேப் பார்த்து: சுட்தோஷப்பட்டுக் களிகருங்கள், பாலோகத்திலே உங் கள் பேறு மிருதியாயிருக்கின்றதென்று மத்தேயு சுவிசேஷம் 5-ம் அதிகாரத்திலே திருவுளம்பற்றியருளினர். அர்ச். சின்னப் பரும், தாம் தீமோத்தேயுவுக்கெழுதின 2-ம் கிருபத்து 4-ம் அதி காரத்திலே: நான் நல்ல போராட்டத்தை ஆடினேன், இதுமுதல் நீதியின் கிரீடம் எனக்காக வைக்கப்பட்டிருக்கின்றது, நீதியுள்ள கியாயா திபதியாகிய கர்த்தர் அர்காளில் அதை எனக்குத் தகதரு ளுவாரென்று எழுதிவைத்தார். இர்தத் தேவ வாக்கியங்களில் நீதிபரனுகிய கர்*த்தா*ரல் கொடுக்கப்படுமென்*ற*ு சொல்லப்பட்ட சம்பாவணேயான தும் கீதியின் கிரீடமான தும் அவைகளேப் பெற் றுக்கொள்ளுகிறவர்களிடத்திலே புண்ணிய பேறு உண்டென்ப தைத் திருஷ்டார்தமாய்க் காண்டிக்கின்றன. ஆகலால், நீதிமா னைவன் நித்திய சீவியத் துக்குரிய புண்ணிய பேறுகளேச் சம்பா தித்துக் கொள்ளுகிறுனென்பதற்குச் சந்தேகமில்லே. இதனுற் தான் திரேந்துநகரச் சங்கமானது: நீதிமானுடைய புண்ணிய கிரி யைகள் சருவேசுரனுடைய கொடைகளாய்மாத்திரம் இருக்கின் றனவன்றி அவைகள் அவனுக்குப் பெறுபேறுகளாய் வைக்கப் படுவதில்ஃலெயன்று சாதிக்கிறவனுக்குச் சாபமென்று 6-ம் கூட் டத்து 32-ம் விதியில் தீர்மானித்திருக்கின்றது. இர்தத் தீர்மானத் தின்படி நித்திய சீவியமான து ஒரு தேவ வரமும் ஒரு சம்பாவனேயு மாம் என்பது தெளிவாகின்றது. நித்திய சீவியமான து ஒரு தேவ வாம். ஏனெனில், சருவேசான் இலவசமாகவே கம்மை அதற்கு நியமித்து அதை அடைந்துகொள்ளுவதற்கு வேண்டிய வழிவகை களேயும் தர்தருளுகிறுர். நித்திய சீவியமான து ஓர் சம்பாவனேயு மாம். ஏனெனில், சருவேசுரன் தமது பிரமாணங்களேச் சுமுத் திரையாக அனுசரிப்பவர்களுக்கு அதைக் கொடுப்போம் என்று வாக்குப்பண்ணியிருக்கிறுர்.

244. (II) புண்ணியபேறுகளே அடைந்துகோள்ளு வதற்கு அனுசரீக்கவேண்டியவைகளாவன. புண்ணியபே அகள் இருவகையாகும். அவற்அள் ஒன்அ நீதிமுறையான பேறு என்றும், மற்றது தகுதிமுறையான பேறு என்றுஞ் சொல் லப்படும். யாதொரு சம்பாவணேயைப் பெற்றுக்கொள்ளு கற்குக் கண்டிப்பான உரிமையை நமக்குத்தரும் பெறபேற கீதிமுறை யானதாம். யாதொரு அகத்தியமான உரிமையையும் நமக்குத் தாரமல் சருவேசுரனே நம்மேல் இரங்கும்படி மாத்திரஞ் செய்வ த தகுதி முறையான பெறபோரம். இது முழுதம் இலவசமான பேறேயன்றி வேறல்ல. இங்கேசொன்ன இருவகையான பேறு களேயும் அடைந்துகொள்வதற்கு ஒருவன் கைக்கொள்ளவேண்டிய அனேகம் பொதுவான சங்கே தங்களுமுண்டு; நீதிமுறையான பலனே அடைந்துகொள்வதற்கு அனுசரிக்கவேண்டிய சில விசேஷ சங்கே தங்களுமுண்டு. நீ இமுறையான பேற்றையாவது தகு இமுறை யான பேற்றையாவ து அடைந்துகொள்ளுவ தற்கு 1-வ து சிவனேடு இருக்கவேண்டும். ஏனெனில், ஒருவனும் கிரியை செய்யக்கூ டாத இராக்காலம் வருகின்றதென்று அருளப்பர் சுவிசேஷத்து 9-ம் அதிகாரத்தில் யேசுநாதர் திருவுளம்பற்றியிருக்கிறபடி, மரித் தபின் புண்ணிய பேறுகளேச் சம்பாதித்துக்கொள்ள எவனுவங் கூடாது. 2-வது, பேறுள்ள கிரியையானது கட்டாயம் ஒன்று மின்றி மனுற்சாயமாகவுர் தேர்ந்தெடுக்கும் இஷ்டமென்னுர் தன்னிஷ்டத்தோடும் செய்யப்படவேண்டும். 3-வது, பேறுள்ள கிரியையான ந எல்லா விஷயங்களிலும் நல்லதாயும் இருக்கவேண் டும். யாதொரு கிரியை தன்னிலே நல்லதாய் இருப்பினும், சுபாவமுகாந்திரத்தோடு செய்யப்பட்டால் அது நித்திய சீவியத் திற்குப் பயன்படாததாம்.

நீதிமுறையான பெறபேற்றுக்கு முன்சொன்னவைகளேவிட பின்வரும் சங்கேதங்களும் அவசியமென்று உணர்க. அவை யாவன: 1-வது, கொடியானது திராட்சச்செடியிலே நிலுத்திரா விட்டால் அது தானுகக் கனிகொடுக்கமாட்டா ததுபோல, நீங்க ளும் என்னிலே நிலுத்திராவிட்டால் கனிகொடுக்கமாட்டீர்கள் என்று யேசுராதர் அர்ச். அருளப்பர் சுவிசேஷத்து 15-ம் அதி காரத்திலே வசனித்திருப்பதுபோலத் தேவசிரேகத்தால் பேசுராத போடு ஐக்கியப்பட்டு இஷ்டப்பிரசாத அர்தஸ்திலே இருப்பது அவசியம். சாவானபாவத்தால் மரித்தவனுயிருக்கும் பாவி ஒரு வன் நித்தியசீவியத்திற்குரிய கிரியைகளே ரடத்துதல் கூடாது. 2-வது, அர்த ரற்கிரியைகளுக்குச் சம்பாவணயனிப்போமென்று சருவேசான் வாக்குத்தத்தம்பண்ணியிருத்தல்வேண்டும். இர்த வாக்குத்தத்தத்தால் மாத்திரமே சம்பாவணேயை அடைகிறதற்கு வேண்டிய கட்டாயமான உரிமையுண்டாகின்றது. இர்த அவசிய மான சங்கேதங்கள் இல்லாதவிடத்து, சருவேசுரன் மட்டில்லா த இரக்கமுள்ளவராகையால் அவர் ஆத்தும் ஈடேற்றத்திற்கு அவசிய மான வரப்பிரசாதங்களே நமக்குத் தந்தருளுவாரென்று நாம் நம் பிக்கையோடு காத்திருக்கலாம்; காத்திருக்கவும் வேண்டும். ஆயி னும், அவர் அவ்வரப்பிரசாதங்களே நமக்குக் கொடுக்கக் கடமை யூண்டவரல்ல. அவைகளேப் பெற்றுக்கொள்ள நாம் செய்யும் முயற்சியாலோவெனில் தேவ கிருபாகடாட்சத்திலிருந்து மாத் திரம் பிறக்கக்கூடியதாகிய தகுதிமுறையான பெறபேற்றுக்குத் தான் நாம் உரிமையுள்ளவர்களாவோம்.

இன்னம் அறியவேண்டிய தாவ த:—ஒருவன் சாவான பாவ த் தைக் கட்டிக்கொண்டவுடனே தேவ இஷ்டப்பிரசா தத்தை மாத் திரமன்றிக் தான் முன் தேடிவை த்த சகல புண்ணியபேறுகளே யுமே இழக்குபோகிருன். ஆயினும், அவன் பச்சா த்தாபக்கின் மூலமாக இஷ்டப்பிரசா தத்தை மீளவும் அடைக் துகொள்ளும் போது, சாவான பாவத்தால் இழக்குபோயிருக்த எல்லாப் புண்ணிய பேறுகளும் அவனுக்குத் திரும்பவுங்கிடைக்கின்றன. ஆகா மியன் தன் ஆகாமியத்தைவிட்டு மனக்கிரும்பினை அவன் தன் ஆகாமியத்தாற் சேதமுறுன் என்று எசேக்கியேல் ஆகமத்து 33-ம் அதிகாரத்தில் எழு தப்பட்டிருக்கிறபடி, ஒருவனுடைய பச்சா த் தாபம் எவ்வளவோ அவன் பாவத்தால் முன் இழக்குபோன கற் கிரியைப் பேறுகளெல்லாம் அவ்வளவாகவே அவனுக்குப் பிரயோ சனமாயிருக்கவேண்டும் என்று சருவேசு என் திருவுளமாயிருக்கிறுர்.

245. (III) புண்ணியபேறுகளின் விஷயம். 1-வது, மனிதனைவன் முர்திக்கிடைப்பதாகிய தற்சமய வாப்பிரசாதத் திற்குப் பேறபெற்றுக்கொள்ளுதல் எர்தவிதத்தாலுங் கூடாதென் பது விசுவாச சத்தியமாம். ஏனெனில், இது தவிர்ப்பின்றி முழு தும் இலவசமான ஓர் வாப்பிரசாதமாம். 2-வது, நீதிமா ஞக்கப்படுதலாகிய வாப்பிரசாதத்திற்குப் பாவியானவன் நீதிமுறையாகத் தன்னேப் பேறபெற்றவஞக்கிக்கொள்ளுதல் கூடாதென் பது நிச்சயம். ஏனெனில், நீதிமுறையான பேற்றை அடைர் துகொள்ளுவதற்கு முர்த இஷ்டப்பிரசாத அர்தஸ்திலிருப்பது அவசியம். ஆயினும், பாவியானவன் தேவவரப்பிரசாதத்தின் உதவியால் மெய்யாகவே மன்றதாப்பட்டுச் சருவேசாதேடு

உறவாடிக்கொள்ளுகிறதற்குத் தன்னுற் செய்யக்கூடியதெல்லாஞ் செய்வானுகில் நீதிமானுக்கப்படு தலாகிய வாப்பிரசா தத்திற்கு அவன் தகுதிமுறையாகப் பேறபெற்றவனுகக்கூடும். கிருபையுள் ளவராகிய சருவேசுரனிடத்திலிருந்து தவருதவிதமாய் அதைப் பெற்றுக்கொள்ளவுங்கூடும். 3-வது கீதிமானுக்கு அவனுடைய புண்ணியக் கிரியைகளினியித்தம் மோக்ஷங்கொடுப்போமென்று சருவேசுரன் வாக்குப்பண்ணியிருக்கிருர். ஆகலால், திரேந்து நகரச் சங்கம் தீர்மானி த்திருக்கிறபடி, நீதிமானைவன் இஷ்டப்பிர சாதத்தின் அதிகரிப்புக்கும் நித்திய சீவியத்திற்கும் மோக்ஷ பேரின்பத்தின் அதிகரிப்புக்கும் நீதிமுறையாகப் பேறபெற்றுக் கொள்ளுதல் கூடுமென்பது விசுவாச சத்தியமாம். 4-வது நீதி மான் சித்திகா வாப்பிரசா தத்திற்காவது கடைப்பிடி வாப்பிரசா தத்திற்காவது நீதிமுறையாகப் பேறபெற்றுக் கொள்ளு தல் கூடாது. ஏனெனில், சருவேசான் இவை இரண்டில் ஒன்றை யும் வாக்குப்பண்ணியிருக்கவில்லே. இங்கே வாக்குப்பண்ணு த லென்னும் சொல்லே அதன் சுய அர்த்தத்திலும் கண்டிப்பான அர்த்தத்திலும் கொள்ளவேண்டும். அன்றியும், நீதிமானுனவன் கடைப்பிடி வரப்பிரசாதத்துக்குப் பேறபெற்றுக்கொள்ளக் கூடிய வடைபிருந்தால், அவன் தன் ஈடேற்றத்தைக்குறித்து எவ்வித பய முமில்லா தவனுயும் இருப்பான். அப்படியிருத்தலோ கூடாது. ஏனெனில், பயத்தோடும் நடுக்கத்தோடும் உங்கள் இரக்ஷணிய அலுவலேச் செய்துகொண்டுவாருங்களென்று அர்ச். சின்னப்பர் பிலிப்பியர் நிருபத்து இரண்டாம் அதிகாரத்தில் வசனித்திருக்கி ருர். ஆதலால், கீதிமானைவன், கடைப்பிடி வரப்பிரசாதத்திற்கும் இதை அடைந்துகொள்ளுவதற்கு அவசியமான சித்திகா வாப்பிர சாதத்திற்கும் பேறபெற்றவனுபிருப்பது தகுதிமுறையாக மாத் தொமேயாம். இதுபற்றியே, நாம் கடவுரைப்பார்த்துச் சித்திகா வாப்பிரசாதத்தையும் கடைப்பிடி வரப்பிரசா தத்தையும் எங்களுக் குத் தர்தருளுமென்று பிரார்த்தித்துக்கொண்டுவர வேண்டியவர்க ளாகிறேம்.



## 15-ம் அதிகாரம்

#### மனி தனுடைய கடைசிமுடிவுகளின் பேரில்

246. மனிதன் சுபாவத்திற்கு மேலான அர்தஸ்துக்கு உயர்த்தப்பட்டதினுல், அவன், ஒரு சிருட்டிக்குத்தக்கபடி சருவே சுரணச் சுதர்தரித்துக்கொள்ளவும் அவருடைய பேரின்பத்தை அனுபவிக்கவும் வி திக்கப்பட்டவனுன். இதுவே மனி தனுடைய கதியென்னப்படும். ஆதலால், இந்தப் பாக்கியமான கதியைகோக்கி மனிதன் எப்போதன் சீவித்துக்கொண்டுவாவேண்டும். இந்தப் பாக்கியமான கதியை அடைந்துகொள்ளுவதற்காகவே வரப்பிரசா தங்களேயுன், சகாயங்களேயும் அவன் எப்போதும் உபயோகித்துக் கொண்டுவா வேண்டும். அவனுடைய புண்ணியங்களுக்கும் தர்மக் கிருத்தியங்களுக்குஞ் சம்பாவண கிடைக்குமிடம் மோக்ஷமேயாம். அது அவனுக்குச் சித்திக்கவேண்டுமாகில், அவன் இஷ்டப்பிரசா தத்தோடு மரித்துச் சருவேசுரனுடைய நீதியாசன த்தின் முன்பாக நீதிமானுகத்தோன்றவேண்டும். கடைப்பிடி வரப்பிரசாதமில்லா மல் மரிக்கிற எவனும் ஒருபோதும் மோக்ஷத்திலே சேர்த்துக் கொள்ளப்படான்; நித்திய நாகாக்கினேக்கே நியமிக்கப்படுவான். மனி தன் அடைய வேண்டிய கடை சியான அந்தஸ் துக்கள் தாம் அவனுடைய கடைசி முடிவுகளெனப்படும். அவைகள்: சாவும் கடுத் தீர்வையும் மோக்ஷமும் காகமுமாகிய இர்த நான்குமாம். ஆயினும், தேவ இஷ்டப்பிரசாதத்தோடு சாகிறவர்கள் எல்லாரும் உடனே மோக்ஷஞ்சேருவதற்கான போதிய பரிசுத்தமுள்ளவர்க ளாயிருக்கிறதில்ஃபென்பது கிச்சயமாகையால், தேவகீதிக்கு உத் தரிக்க வேண்டியதை உத்தரித்துத் தீர்க்காமல் சாகிற புண்ணிய அத்துமாக்கள் தங்கள் பாவக்கடணத் தீர்த்துமுடிப்பதற்கான ஓர் இடம் இருத்தல் அவசியமாம். இந்த இடத்திற்கு உத்தரிப்பு ஸ்தலமென்று பெயர். உத்தரிப்பு ஸ்தலமான த மணி தனுடைய நாலு முடிவுகளுள் ஒன்று அல்ல. ஆயினும், அது மோக்ஷத்தோடு சம்பர் தம்பூண்டதாய் இருக்கின்றது. ஆதலால், அதை இங்கே மோக்ஷத்தின்பின் வைத்து விளக்குவோம்.

#### I. மரணத்தின் பேரில்

247. (I) மாணம் ஆவது என்ன? ஆத்தமம் சரீரத் தைவிட்டுப் பிரிக் துபோவதே மாணமென்று சொல்லப்படும். ஆத் துமமானது சரீரத்தோடுசேர்க் து அதற்கு உயிரையும் இயக்க த்தை யும் முயற்கியையுங் கொடுக்கிறதிஞைல மனிதனுடைய சிவியம் உண்டாகின்றது. அதலால், சரீரத்தோடு சேர்க்திருக்த ஆத்துமம்

அதைவிட்டுப் பிரிர்தவுடனே அவனுடைய சிவியம் அற்றுப்போக அவன் செத்தவணுக்றுன். அப்போது அவனுடைய சரீரம் இயக் கமும் முயற்கியும் இல்லாமற்போகின்றது. விரைவில் அழிக்து தாகி யாகின்றது. அது சருவேசுரனுடைய வல்லமையுள்ள வாக்கால் . மீளவும் உயிர்பெற்றுக்கொள்ளுக்கணயும் அப்படியே இருக்கும். மனி தனுடைய அழியாக ஆக் தமமோ தான் இவ்வுலகத் கிலே சரீ சத்தோடுகூடி வாழ்ந்தகாலமட்டுஞ்செய்த நன்மையையுந் திமை யையும்பற்றித் தீர்வையிடப்படுவதற்காக உடனே சருவேசுரனு டைய நீதியாசன த்தின்முன்னே போய் நிற்கும். இத்தன்மையா னதே மரணமாம். ஆகலால், மாணத்தால் மனிதன் முழுதும் கிர்மூலமாய்ப் போகிறதில்லே. முன்னே ஒன்றுயக் கூடி வாழ்ந்த அவனுடைய ஆக் தமமும் சரீரமும் ஒன்றைவிட்டு ஒன்று பிரிக் து மாத்திரம்போகின்றன. மாணமானது, பூலோக வாழ்வை மட்டும் நாடித் தேடித் திரிந்த பாகியான மனிதனுக்கு ஆருத் துயாத்தை யும் பசலோக வாழ்வை நாடிக் தேடிக் திரிக்க பத்திமானுக்குச் சொல்லிலடங்காத இன்பத்தையும் விளேவிக்கும். எவ்வாறெனில் சாவு வர்தவுடனே பாவியானவன் தன் துடைய லௌகீக எண்ணங்கள் எல்லாஞ் சிதறுண்டுபோகிறதையும் தன்னுடைய ஆலோசண்களும் உபாயங்களுஞ்சிதைக்கு அழிக்குபோகிறதையும் தன்னுடைய செல்வ பாக்கியங்களெல்லாம் கிர்மூலமாய்ப் போகிற தையும் தன்னுடைய கீர்த்தி வெகுமானங்களெல்லாம் மங்கி மறைந்து போகிறதையுங் கண்டு துக்கசாகரத்தில் அமிழ்ந்துவான். பத்திமானுனவனே, தன்னுடைய ஞானப்போராட்டங்கள் கஸ்தி துன்ப ஒறு த்தல்கள் எல்லாம் முடிந்துபோகிறதையும் மோக்க பே ரின்பபாக்கிய மகிமைகள் கிடைக்கப்போகிறதையும் பார்த்துச் சக் தோஷவெள்ளத்தில் அமிழ்ந்துவான்.

248. (II) மாணத்தின் நிச்சயம். ஆகாம் பாவத்தைக் கட்டிக் கொள்ளாவிடில் மனிதர் ஒருபோதஞ் சாகமாட்டார்கள். ஏனெனில், மானுட தேகமான து இயல்பாக அழிவுக்கு ஏதவா பிருப்பினும் சருவேசுரன் அதற்கு அக்ஷயமென்னும் ஞான சுதக் தரத்தைக் கொடுத்திருப்பார். ஆதலால், மனிதர் எல்லாரும் சில காலமாக உலகத்திலே சருவேசுரனுக்கு ஊழியம்பண்ணின்பின்பு ஆத்தும் சரீரத்தோடு மோக்ஷத்திற்கு எடுத்துக்கொள்ளப்படுவார்கள். ஆதாம், சருவேசுரனுக்குக் கீழ்ப்படியாமற் போன திலை, அவர்: கீ தூசியாய் இருக்கிருய், மீளவும் தூசியாய்ப் போவாய் என்பதை கினேவுகூர் என்னுக் தேவசாபத்துக்குள்ளாக அழியாமையாகிய சுதந்தாத்தைத் தானும் இழுக்தார், தம் சந்ததியாராகிய

சகல மனி தரையும் இழக்கச் செய்தார். அவருடைய பாவத்திற்குச் சுதந்தரவாளிகளாகிய நாமெல்லாரும் அந்தப் பாவத்தால் உலகத்திலே வருவிக்கப்பட்ட சாவுமுதலான எல்லா ஆக்கிண்களே யும் அனுபவிக்கிரும். யேசுராதர் நம்முடைய ஆத் த மாத்களேப் பாவத்திலிருந்து மீட்டுவிட்டாலும் நம்முடைய சரீரத்தை அழிவிலிருந்து மீட்கவில்லே. ஆதலால், உலகாரம்பத்திற் சருவே சானுலிடப்பட்ட மாணத்திர்வையானது அன்றுதொட்டு இன்று மட்டும் மாற்றமடையாமல் எல்லாரிடத்திலும் நிகழ்ந்துகொண்டே வருகின்றது.

249. (III) மரணத்தின் காலமும் இடமும் விதமும் நமக்குத் தெரியாதவைகளாம். மாணம் வருமென்பதை நாம் நி**ச்ச**யமாய் அறிக் துகொண்டாலும், அது எப்போதுவரும் எவ் விடத்தில்வரும் எவ்வி தமாய்வரும் என்பவைகளே அறிர்துகொள்ள சருவேசுரன் மாத்திரம் அறிந்திருக்கிருர். **மம்மாற் கூடாது.** ஏனெனில், அவைகளே விதித்தவர் அவரே. மனிதன் எல்லரப் பாயத்திலும் எல்லாக்காலத்திலுஞ்சடி தியாய்ச் செத்தப்போகக் கூடும். திவ்விய இரக்ஷகர் 'எச்சரித்திருக்கிறபடி, மாணமானது ஒரு கள்ளீனப்போலச் சடி தியாக கம்மேல் வரும். வேட்டுவ னுடைய கண்ணியில் அகப்பட்ட குருவியைப்போல நாழும் மாணத் தில் அகப்பட்டுக்கொள்ளுவோம். காம் எப்படிச் சாவோமோ அறியோம். சடிதியாய்ச் சாவோமோ, அந்தச் சாவு கடேரமான தாயிருக்குமோ இயல்பான தாயிருக்குமோ யாதொரு இடையூற் ருற் சாவோமோ, வேறுவிதமாய் மரிப்போமோ என்னும் இவை யெல்லாம் நம்முடைய புத்திக்கு மறைக்க இரகசியங்களாம். சாவு வரும்போது ஈம்முடைய ஆத்துமம் பாவ அந்தண்திலிருக்குமோ இஷ்டப்பிரசாத அர்தஸ்திலிருக்குமோ இதுவும் ஈமக்குத் தெரி யாது. சருவேசு வக்கு மாத்திரமே தெரியும். ஆயினும், ஒரு வனடைய சீவியம் எப்படியோ, அவனுடைய மாணமும் அப்படி யேயாம் என்பதைத் தேர்க்துகொண்டு, நல்ல மாணமடையச் சருவேசுரனிலே ஈம்பிக்கைவைத்துச் சன்மார்க்கராய் நடந்து கொண்டுவரக்கடவோம்.

250. (IV) மாணத்திற்கு ஆயத்தஞ்செய்துகொள்ள வேண்டும். சருவேசுரன் நம்மேல் கொண்ட இரக்கத்திரைலயே மாணம்வாவேண்டிய நோத்தையும் விதத்தையும் நமக்கு மறைத் திருக்கிருர். நாம் இடைவிடாத விழிப்போடு தினர்தோறும் அதற்கு ஆயத்தம்பண்ணிக்கொண்டு வரவேண்டுமென்றே அவர் அப்படிச் செய்திருக்கிருர். விழிப்பாயிருர்து செபம் பண்ணுங் கள், எப்போ தம் ஆயத்தமாயிருங்கள், ஏனெனில், நீங்கள் காத்தி ராத நோத்திலே மனுமகன்வருவாரென்று யேசுகாதரும் திரு வுளம்பற்றி, நாம் எப்போதும் மாணத்திற்கு ஆயத்தமாய் இருக்க வேண்டுமென்று நம்மை கெருக்கித் தூண்டியிருக்கிறுர்.

மாணத்திற்கு நாம் செய்யவேண்டிய முக்கியமான ஆயத்தங் கள் எவைபெனில், 1-வது, நல்ல கிறீஸ்தவர்களாய்ச் சீவித்தலும், மாணத்தையும் அதின்பின் சம்பவிக்கவேண்டியவைகளேயும் அடிக் கடி திபானித்து லௌகீக நன்மைகளில் மிதமிஞ்சின பற்று தல் வையா திருத்தலும், பாவசங்கீர்த்தனத்தின் மூலமாக அடிக்கடி பரிசுத்தமாகிக்கொள்ளுதலுமாம். 2-வது, சருவேசுரனுடைய கீதியாசனத் தின்முன்பாக கிற்கும்போ*த* அவர், கீதிக்கும் பிறர் சிகேகத்திற்கும் விரோதமான குற்றங்களேப் பற்றிக் கடின தீர் வையிடாதபடி உலக காரியங்களேயெல்லாம் ஏலவே, நீதிக்கும் பிறர்கிகேகத்திற்கும் ஏற்றபடி ஒழுங்கு பண்ணிக்கொள்ளுதலாம். 3-வது மாணத் தருவாயானவுடனே சருவேசு ானுக்கு முன்பாகத் தோன்ற முஸ்திப்புப் பண்ணிக்கொள்ளுதலாம். எப்படி முஸ் தெப்புப் பண்ணவேண்டுமெனில்: 1-வது வியாதி அகோரப்பட்டு ஐம்பு லன்களும் அடங்கிப்போகிற சமயத்திலே பாவசங்கீர்த் தனம் நற்கருணே அவஸ்தையூசு தல் ஆகியவைகளே பலனுள்ளவி தமாய்ப் பெற்றுக்கொள்ளுதல் கூடாதாகையால், அவைகளே ஏற்ற காலத் திற்றுனே தக்க ஆயத்தத்தோடு பெற்றிருக்கவேண்டும். 2-வது சருவேசுரனிடத்திலே மனதைச் செலுத்தியும், விசுவாசம் நம் பிக்கை தேவசிகேகம் தேவசித்தத்திற்கு அமைவு பாவங்களின் மேல் மனஸ்தாபம் யேசுராதருடைய பேறுபலன்களின் மேல் கம்பிக்கை ஆகிய இவைகளின் முயற்சிகளே அடிக்கடி ஒதியும், அர்ச். தேவமா தாமு தலான மோக்ஷவாகிகளுடைய அடைக்கல த்தை இரக்து மன்றுடியும், யேசு மரியை சூசை என்னுக் திரு நாமங்களே வாக்கால் உச்சரிக்கக் கூடாவிட்டால் மனதாலாவது அடிக்கடி உச்சரித்தும் இவ்விதமான உணர்ச்சுகளோடு சருவேசுரன் ஆத்து மத்தைத் தம்மிடத்தில் அழைத்துக்கொள்ளுங் கடைசியானகேரம் வருக் தனேயுங் காத் துக்கொண்டி ருக்கவேண்டும்.

#### II. நடுத்தீர்வையின்பேரில்

251. (I) நடுத்தீர்வையின் நிச்சயம். ஒருவன் மாணித்த வுடனே, அவனுடைய ஆத்துமமானது நியாயர்தீர்க்கப்படும்பொ ருட்டு சருவேசானுடைய சமுகத்திலேபோய் நிற்கும். அப்போது அவர் அர்த ஆத்துமத்திலே ஒரு ஞான வெளிச்சத்தைப் பிரகாசிக் கப்பண்ணுவார். அர்த ஆத்துமமோ தன்னுடைய எல்விண ச. த.—16 தீவிணகளேப்பற்றிக் கணக்குச்சொல்லவும், ராகத்திற்காவது மோ கூஷத்திற்காவது தன்ண கிரூபிக்கும் தேவதீர்ப்பைக் கேட்கவும் சருவேசு ரனுடைய சமுகத்திலே தன்னர் தனியே கிற்கும். மாணம் உண்டென்பது எவ்வளவு கிச்சயமோ, தீர்வை உண்டென்பதும் அவ்வளவு கிச்சயமேயாம். இதற்குத் திருஷ்டார் தமாக அர்ச். சின்னப்பர்: சகல மனிதரும் ஒருதாஞ் சாகவேண்டுமென்றும் விதிக்கப் பட்டிருப்பதை தேவவரக்கியமாக எழுதிவைத்தார். ஒருவன் செத்தவுடனே அவனுக்குச் செய்யப்படுக் தீர்வை கனித்தீர்வை பென்று சொல்லப்படும். ஏனெனில், இர்தத் தீர்வையான து உலகமுடிவிலே சகல சனங்களினும் முன்பாக நடக்கும் பிரசித்த மான பொதுத்தீர்வையைப் போலிராமல் சருவேசு இன்கும் அவர் முன்பாகத் தனியே கிற்கும் ஆத்துமத்துக்குமிடையே மாத் திரம் அர்தாங்கமாய் கடப்பதாகும்.

252. (II) நடுவரீன் இலக்ஷணங்கள். கடுத்தீர்க்கிற வர் எப்படிப்பட்டவரென்று சற்றுவது யோசித்தால் நியாயத்தீர்ப் பைப்பற்றிப் பயக்து கடுகடுங்கவேண்டிவரும். கியரயக்தீர்க்கிற கடுவர் மனுஷனுப் அவதரித்த சருவேசுரனேயாம். அவரோ, 1-வது, ஞானமுள்ளவர். நாம் விரும்பினவைசளிலுஞ் செய்து முடித்தவைகளிலும் ஒன்றுவது அவருக்கு மறைந்திராது. கம் முடைய அர்தரங்கமான எண்ணங்களேயும் பற்று தல்களேயும் கருத் துக்களேயும் அவர் துலாம்பாமாய்க் காண்கிருர். அவர் எல்லாவற் றையுங் குறையாத கடுவுகிலமையோடு சீர்தூக்கிப் பார்க்கிருர். 2-வது, அளவில்லாத நீதியுள்ளவர். ஒவ்வொருவனிடத்திலும் இருக்கக்கூடிய நன்மையென்ன தீமையென்ன என்பதைச் சீர்தூக் கிப் பார்த்து அவனவனுக்குத் தக்கபடி பாரபக்ஷமின்றித் தீர்வை யிடுவார். சுவிசேஷப் பிரமாணங்களும் போதகங்களும், ஞானஸ் கான வாக்குத்தத்தங்களும், தம்முடைய முன்மாதிரிகைகளும் படிப்பிண்களும், அப்போஸ்தலர்களும் அர்ச்சியசிஷ்டர்களுங் காண்பித்த நன்மா திரிகளும் கற்பித்த படிப்பிண்களுமாகிய இவை களேக் கொண்டே அவர் எல்லாமனி தருக்கும் ஈடுத்தீர்ப்பார். 3-வது, கோணுத சீதியுள்ளவர். ஒருவன் என்ன சாக்குப்போக் குச் சொன்னுலும், எவ்வி தமாய் இரக் துகின்றுலும். கீ திக்கும் சத்தியத்திற்கும் விரோதமாக அவர் தீர்வையிடார். அவர் ஒன் றுக்குமிரங்கார். அவரிடுக்தீர்ப்பும் மீளாததீர்ப்பேயாம். அவ னவன் எப்படிப்பட்டவனே, அவனவனுடைய கிரியைகள் எப்ப டிப்பட்டவைகளோ, அவருடைய கியாயத்தேர்ப்பும் அப்படிப்பட்ட தாகவே இருக்கும்.

253. (III) தீர்ப்புக்குரிய விஷயம். ஆக் தமமான த இவ் வுலகத்திலே நிண்த்த நிண்வுகளும் செய்த கிரியைகளும் கொண்ட ஆசைகளுமாகிய இவைகள்க்குறித்தே நியாயர் தீர்க்கப்படும். 1-வது, அதுசெய்த திமையைப்பற்றியும், 2-வது, அது செய்ய வேண்டியிருக்துன் செய்யாமல் விட்ட நன்மையைப்பற்றியும், 3-வது, அது தியளிதமாய்ச் செய்துமுடித்த நற்கிரியைகளே ப்பற்றியும், 4-வது, அது சருவேசுரறை தனக்குக் கொடுக்கப்பட்ட சுபாவ நன்மைகளேயும் ஞான நன்மைகளேயும் தூப்பிரயோகளு செய்ததைப்பற்றியும், 5-வது, அது தடுக்கவேண்டியிருந்தும் தடுக்காமல் விட்ட திமைகளேப்பற்றியும், 6-வது, அது பிறர் செய்யாதபடி தடுத்த நன்மையைப்பற்றியும், கவதை, அது பிறர் செய்யாதபடி தடுத்த நன்மையைப்பற்றியும் தேவநடுவர் பத்தும்பத் தாய் விசாரிப்பார். ஆ! இந்த நடுத்திர்வை எவ்வளவு பயங்கரமான து! இந்த அகாரமான நீதி விசாரணேயைநினேத்து நடு

254. (IV) தீர்ப்புச் சொல்லுதல். தெய்வீக கர்த்த சானவர் தமது நீதியாசனத்தின்முன்பாக நிறுக்கப்பட்ட ஆக் துமத்துக்கு ஒரு கொடிப்பொழுதிலே அதின் சிவிய சங்கதியெல் லாம் நணுநணுக்கமாய் எடுத்தக்காண்பித்துத் தமது கீதித்தீர் வைபைப் பிரசுத்தப்படுத்துவார். அவர் அந்த விசாரணே யிலே நீதிமானுகக் காணப்பட்ட ஆத் துமத்தைகோக்கி: நல்லது, உத்தமமான, உண்மையுள்ள ஊழியக்காசனே, உன் எசமானு . கூடய சந்தோஷத்திற் பிரவேசிப்பாயாகவென்று அன்போடும் ஆதாவோடுர் திருவுளம்பற்றுவார். பாவ ஆத்துமத்தைப்பார்த் தோ, சபிக்கப்பட்டவனே என்னேவிட்டு அகன்று நித்திய அக்கினி யிற் போய் விழு என்ற இடியிடித்தாற்போல வசனிப்பார். அக்ஷணமே தேவதீர்வையும் நிறைவேறிமுடியும். ஒவ்வொரு ஆத் துமமும் தனக்குத் தனக்கு உரிய ஸ்தலத் துக்குப் போய்ச் சேர்ந்து விடும். எவ்வி த பாவதோஷமில்லா ததாயும் பொறுக்கப்பட்ட பாவத் திற்குரிய அநித்திய ஆக்கிணக்குப் பூரணமாய் உத்தரித்து முடித்த தாயுமுள்ள ஆத் தமம் மோக்ஷ த் திற்குப்போய்ச் சேரும். அற்ப பாவ முள்ள தாயும் தேவநீதிக்கு முழுதும் உத்தரியாததாயுமிருக்கும் ஆத் துமம் உத்தரிப்புள்தலத்திற்குப் போய்ச் சேரும். சாவான பாவத்தோடு மரித்த ஆத்துமமோவெனில், கேரே நரகத்தில் விழும்.

#### III. மோக்ஷத்தின் பேரில்

255. (I) மோக்ஷம் உண்டேன்பது. சருவேசான் பரி சுத்த ஆத்துமாக்களுக்கு சித்தியமான சம்பாவீன அளிக்கு மிடமே மோக்ஷமென்ற சொல்லப்பிம். இம்மையிலே தமக்குப் பிரமாணிக்கமாய் ஊழியஞ்செய்தவர்களுக்காகச் சருவேசான் மறமையிலே ஒரு பெருஞ் சம்பாவீணைய வைத்திருக்கிருமென் பது விசுவாச சத்தியமாம். யேசுநா தரும் அர்ச். மத்தேயு சுவி சேஷத்து 5-ம் அதிகாரத்திலே: சந்தோஷப்பட்டுக் களிகருங்கள்; பாலோகத்திலே உங்கள் பலன் மிகுதியாய் இருக்குமென்று தம் நிமித்தம் துன்பப்படுஞ் சீஷர்களேக்குறிக்துத் திருவுளம்பற்றியிருக்கிருர். மோக்ஷத்திற்குப் பாலோகம் என்றும், பாலோக இராச்சியமென்றும், சருவேசு னுடைய இராச்சியமென்றும் இவ் வாறு பல பெயர்கள் வழங்குகின்றன. மோக்ஷத்துட் பெவேசிக்கிறதற்குச் சாவானபாவமுதல் எல்லாப் பாவங்களும் நீங்கியும் பொறுக்கப்பட்ட பாவங்களின்பேரால் தேவநீதிக்குப் பூரணமாய் உத்தரித்துமிருத்தல் அவசியமேயாம்.

256. (II) மோக்ஷபேரீன்பம் எத்தன்மையானதேன் பது. சருவேசுரீன முகமுகமாய்த் தரிசிப்பதும், அவரைப் பூரண , மாய்ச் சிரேகிப்பதும், மணுவாக்குக்கெட்டாத பாக்கியத்தை அனுபவிப்பதும், எவ்வித துன்பமும் நீங்கியிருப்பதுமாகிய இவை களே மோக்ஷபேரின்பமென்று சொல்லப்படும். காம் இவ்வுலகத் திலே சருவேசுவன் ஒரு பிரதிமையிலும் திரைக்கூடாகவுங் கண் டாற்போல அவருடைய சிருட்டிகளிலேமா த்திரங் கண்டுகொள் ளுகிறும். மோக்ஷ த்திலோ அவரை முகமுகமாய்க் காண்போம். அவர் தம்மில் எப்படியிருக்கிருரோ அப்படியே அறிக்துகொள்ளு வோம். அவருடைய மகிமைப்பிரதாபத்தோடும் அனந்த தெய் வீக இலக்ஷணங்களோடும் அவரைத் தரிசித்துக்கொள்ளு வோம். மோக்ஷவாசிகள் சருவேசுமன துலாம்பரமாய்க் காண் பதினுல் அவரை மேன்மேலுஞ் கிரேகித்தும், அச்சிரேகத்தால் அவரோடு ஐக்கியப்பட்டும், அவருடைய வாக்குக்கெட்டாத பாக்கி யத்தை அனுபவித்துங்கொண்டிருப்பார்கள். அவர்கள் சருவே சுரீனச் சுதர்தரித்துக்கொள்வ தினுல் மாறு த சமா தான த்தையும் நிறைந்த சந்தோஷத்தையும் அறிவுக்கெட்டாத பாக்கியத்தையும் நகருவார்கள். அவர்கள் ஆசிக்கக்கூடிய சகல என்மைகளும் அவர்களுக்கு ஏராளமாய்க் கிடைக்கும். வேதவாக்கியமான து மோக்ஷவாக்களுடைய பாக்கியத்தை ஒரு இன்பமான விருக் தோடு ஒப்பட்டும், அவர்கள் கர்த்தருடைய ஆனர்தக்கடலிலே நீர் துவார்களென் அம், பேரின்பவெள்ள த்திலே முக்குளிப்பார்க ளென்றும் கூறியிருக்கின்றது. மோக்ஷுத்திலே வெறுப்புமில்லேப் பயமுமில்லே. துக்கமுமில்லே சோயுமில்லே, கண்ணீருமில்லே, துயர முயில்லே. சுருங்கச்சொல்றுகில் மோக்ஃபாக்கியமான து நமது

மன துக்கும் வாக்குக்கும் எட்டாத பாக்கியமாம். சாவுக்குப் பின் முழு தாம் பரிசுத்த ஆத் துமாக்கள் உடனே மோக்ஷத்தை அடைந்துகொள்ளுவார்கள். தங்கள் பாவத்துக்கு முழு தும் உத் தரியாத புண்ணிய ஆத்துமாக்கள் உத்தரிப்பு ஸ்தலத்திலே வேத கேப்பட்டு, முழுதும் உத்தரித்தவுடனே மோக்ஷத்தை அடைந்து கொள்ளுவார்கள். மோக்ஷவாகிகளுடைய சரீரங்களோ, அவர் கள் பேரின்பத்தை அடைந்து கொள்வதற்காகப்பட்ட பிரயாசம் கஸ்தி வேதனே முதலியவைகளுக்குத் தாங்களும் பங்காளிகளா பிருந்தபடியால், மாமிச உத்தான நாளிலே எழுப்பப்பட்டு அவர்க ளோடுக்கு மோக்ஷ பாக்கியத்தை அனுபவிக்கும்.

257. (III) மோக்ஷவாசிகளின் பாக்கியம் நித்தியமானது. சருவேசான் நித்தியராயிருப்பதுபோல, மோக்ஷவாசிக ளுடைய பாக்கியமும் நித்தியமானதேயாம். அது ஒருபோதும் மாமுது. மோக்ஷவாசிகள் சருவேசாணுக்கட் இராச்சியபாரம் பண்ணுவார்கள். அவர்களுடைய இராச்சியபாரம் ஒருபோதும் முடியாது. நீதிமான்கள் நித்திய சீவியத்துக்குப் போவார்க ளென்று யேசுராதரும் அர்ச். மத்தேயு 25-ம் அதிகாரத்திலே வசனித்திருக்கிருர். அர்ச்சியசிஷ்டர்களின் பேரின்பமானது, வேத வாக்கியங் காண்டிக்கிறபடி, அணேயும் வரம்புமில்லாததாயிருக்கும். அவர்கள் சர்தோஷவெள்ளத்தாற் பூரித்திருப்பார்கள். பேரின்ப துகர்ச்சியானது அவர்களிடத்தில் ஒருபோதுர் தணியாமல் எப் போதும் புதிதாகவேயிருக்கும். ஆ! நாம் பரலோகத்தை உற்று கோக்கும்போது இகலோகம் எவ்வளவு அருவருப்பாய்ப் போகின்றது!

258. (IV) மோக்ஷவாசிகளின் பாக்கியம் தூரதம்மிய முள்ளது. மோக்ஷவரிகள் எல்லாரும் பாலோகத்கிலே ஒரு அளவான பாக்கியத்தை அனுபவிக்கிறதில்லே. இதற்கு அத்தாட்சி யாக யேசுநாதர்: நமது பிதாவின் வீட்டில் அனேக வாசஸ்தலங்கள் உண்டென்று வசனித்திருக்கிருர். ஆதலால், மோக்ஷவரிகளுடைய பாக்கியமும் மகிமையும் அவரவருடைய பெறுபேறுகளுக்கு ஏற்றதாயிருக்கும். இவ்வுலகத்திலே சருவேசுரணே அதிகமாய் நேசித்தவர்களும் அவருக்காக அதிகமாய்த் தெண்டித்து உழைத்தவர்களும் அவ்வுலகத்திலே அதிகம் பெரிதான சம்பாவ ணையயும் அதிகர் துலக்கமான கிரீடத்தையும் பெற்றுக்கொள்ளு கிறது நியாயமேயாம். ஆயினும், மோக்ஷத்திலே தாழ்ந்தபடியிலே உள்ளவர்களுக் குறைவில்லாமற் தங்களுக்குப் போதிய பாக்கியத்தைப் பூரணமாய் அனுபவிக்கிறுர்கள். ஒவ்வொரு மோக்ஷ

வாசியும் தான் தான் கொள்ளக்கூடிய அளவாகவும் தான் தான் துக ரக்கூடிய அளவாகவும் மோக்ஷ பாக்கியத்தை அனுபவித்துக் கொண்டிருப்பார். ஒவ்வொருவருடைய ஆசைகளும் முழுதுர் திருப்தியாம். ஆதலால், ஒவ்வொருவருடைய பாக்கியமும் பூரண மானதேயாம். பெரும்பசியுஞ் சிறபசியுமுள்ள இருவர் போச னம் பண்ணப் பர்தியமர்ந்த இடத்துப் பெரும்பசியுள்ளவன் அதிக மாகவுஞ் சிறபசியுள்ளவன் குறைவாகவுஞ் சாப்பிட்டாலும் இரு வரும் பூரண திருப்தியுள்ளவர்களாகவே இருப்பார்கள். அவ்வண் ணமே மோக்ஷவாசிகள் ஏற்றத்தாழ்ச்சியான பாக்கியத்தை அனு பவித்தாலும் அவரவர் அனுபவிக்கும் பாக்கியமான து அவரவருக் குப் பூரணமாகவே இருக்கும்.

மோக்ஷபாக்கியத்தை அடைந்துகொள்ள நம்மிடத்திலே மெய்யான ஆசையிருந்தால், 1-வது, பூலோக பாக்கியங்களே வெறுத்து நடக்கவேண்டும். சருவேசுரனுடைய பாக்கியமாகிய பேரின்பத்தை நித்தியகாலமாய்ச் சுகிக்கும்படி நிரூபிக்கப்பட்ட வர்களாகிய நாம், அழிந்துபோகிற இப்பிரபஞ்ச நலங்களே மித மிஞ்சி மதிக்கத் தகாது. 2-வது, நித்திய சம்பாவணகளே நமக்குக் கொடுக்கக்கூடிய சுகிர்த புண்ணியங்களேத் தளராத முயற்சியோடு அல்லும் பகலும் அனுசரித்துக்கொண்டு வரவேண்டும். 3-வது, நமக்குக் கள்தி உபத்திரவங்கள் நேரிடும்போது, அதி சிக்கிரத்திலே நீங்கிப்போவதாகிய நம்முடைய லேசான உபத்திரவமான து மிகவும் அதிகமான நித்திய கடைமையையுண்டாக்கும் என்று 2-ம், கொரிந்தியர் 4-ம் அதிகாரத்திலே எழுதப்பட்ட வசனத்தை நினேவு கூர்ந்து நாம் ஆறுதலுற்றிருக்கவேண்டும்.

#### IV. உத்தரிப்பு ஸ்தலம்

259. (I) உத்தரிப்பு ஸ்தலத்தின் உண்மையுத் சுபாவம். உத்தரிப்பு ஸ்தலமாவது, தேவ இஷ்டப்பிரசாதத்தோடு மரிக்கிறவர்கள், இவ்வுலகத்திலே தங்கள் பாவங்களுக்காக முழுதும் உத்தரித்துத் தீராவிட்டால், அவைகளுக்காக அவ்வுலகத்திலே கஸ்தி வேதணேப்பட்டு உத்தரிக்கும் ஒரு இடம் அல்லது ஒரு அர்தஸ்தாம். நீதிமான்களாயுள்ளவர்கள் மாத்திரம் அங்கேபோய் உத்தரிப்பார்கள். சாவான பாவத்தோடு சாகிறவர்களுக்கோ அங்கே இடமில்லே. ஏனெனில், சாவானபாவத்தோடு சாகிறவர்களுக்கு மாணத்தின்பின் பாவ நிவராணத்துக்கு வழியில்லே. நீதி மான்கள் சாகும்வேளேயிலே தங்களிடத்திலுள்ள அற்பபாவங்களின் பொருட்டாவது, முன்னே மன்னிக்கப்பட்ட பாவங்களுக்குரிய அநித்திய ஆக்கிணக்குப் பூரணமாய் உத்தரித்துத் தீர்க்கும்

பொருட்டாவது உத்தரிப்புஸ் தலத்திலே கண்திப்படுவார்கள். ஞானஸ் நானத் தால் அன்றி வேறு எவ்வி தமாயாவது சாவான பா வங்கள் அழிக்கப்பட்டால், அவைகளுக்குரிய நித்திய ஆக்கின் யா னது, சா தாரணமாய், அநித்திய ஆக்கின் யாகவே மாறிப்போகின் றது. இந்த அநித்திய ஆக்கின்பைப் பாவியானவன் தபசின்மூல மாய் இவ்வுலக த்திலாயினும் உத் தரிப்புஸ் தலத்து வே தண்மூலமாய் அவ்வுலக த்திலாயினும் அது பவித்தே தீரவேண்டும்.

உத்தரிப்பு ஸ்தலத்தின் உண்மையான து, ஒருவிசுவாசசத்திய மென்பதற்கு 1-வது, வேதவாக்கியம் அத்தாட்கியாயிருக்கின்றது. எவ்வாறெனில், மாணமடைந்தவர்கள் தங்கள் பாவங்களினின்று விடு தலாகும்பொருட்டு அவர்களுக்காகச் செபம்பண் ணுகிற த சு த் தமும் நன்மையுமான எண்ணமேயாமென் அ 2-ம் மக்கபேயர் 12-ம் அதிகாரத்திலும், இஸ்பிரீத்தசாந்துவுக்கு விரோதமான பாவமா னது இவ்வுலகத்திலும் அவ்வுலகத்திலும் மன்னிக்கப்படாதென்று அர்ச். மத்தேயு 12-ம் அதிகாரத்திலும் எழுதப்பட்டிருக்கின்றது. இந்தச் சுவிசேஷ வசனத்தின்படி, அவ்வுலகத்திலும் பாவங்கள் மன்னிக்கப்படுகின்றன என்பது திருஷ்டாக்கம். இந்த மன்னிப் போ நாகத்திலும் நடவாது. ஏனெனில், அங்கே எவ்வித தேவ இஷ்டப்பிரசாதத்திற்கும் இடமில்லே. மோக்ஷத்திலும் நடவாது. ஏனெனில், அங்கே எவ்வி த பாவமும் இராது. ஆதலால், அந்த மன்னிப்புக்கு இடம் உத்தரிப்புஸ் தலமேயன்றி வேறென்றல்ல. 2-வது, திருச்சபையின் தீர்மானம் அத்தாட்சியாயிருக்கின்றது. எவ்வாறெனில், இது திரேந்துநகர சங்கத்தால் மிகத் துலாம்பா மாய்த் தீர்மானிக்கப்பட்டிருக்கின்றது. 3-வது, பாரம்பரியம் அத் தநட்சிப்படுத் துகின் றது. எவ்வாறெனில், வே தசாஸ் திரிகளும் சபைப் பிதாக்களும் இதைத் திட்டமாய்ப் படிப்பித்திருக்கிறுர் கள். அர்ச் அகுள்தீன் என்பவர் தம்முடைய தாயாரின் ஆத்தும இனேப்பாற்றிக்காகத் திவ்விய பூசையை ஒப்புக்கொடுத்ததுமன்றி, எல்லாரும் அந்த ஆத்துமத்திற்காகவுர் தாம் மரித்தபின் தமது ஆத் தமத் திற்காகவும் கடவுளேப் பிரார்த்தித் துக்கொள்ளவேண்டு மென்று விண்ணப்பு முன் செய்திருக்கிறுர்.

260. (II) உத்தரிப்புஸ்தலத்தின் ஆக்கினே. உத்த ரிப்பு ஸ்தலத்தின் வேதின எத்தன்மையென்றுவது எவ்வளவு அகோரமானதென்றுவது திருச்சபை கமக்குத் தெரிவித்திருக்க வில்லே. ஆயினும், அது ஒருவன் உத்தரிக்கவேண்டிய பாவங்க ளின் தொகைக்குங் கனத்துக்கும் தக்கதாயிருக்கவேண்டுமென்றே கரம் தெளிர் துகொள்ளவேண்டும். உத்தரிப்புஸ்தலத்திலுள்ள வே தண்யான து நாம் இவ்வுலகத் திலே அனுபவிக்கக்கூடிய எல்லா வேதனேகளேயுங் கடந்தது என்று அநேக வேதபாரகர்கள் தீர்மானித் திருக்கிறுர்சள். இவர்களுடைய தீர்மானமான த அங்கேயுள்ள மிகப் பெரிதான ஆக்கிணயைப்பற்றி மாத்திரம் சரியாயிருக்கின் நதென் அ அர்ச். பொனவர் தூரும் அர்ச். பெலார் மினங் கூறகிருர்கள். இது எவ்வாறிருப்பினம், உத்தரிப்பு ஸ்தலத்து ஆத்துமாக்கள் சருவேசுமின முகமுகமாய்த் தரிசிக்கக் கூடா தவர்களாயிருக்கிறுர்கள் என்பதும், அதனைல் அகோரமான கஸ்தி அனுபவிக்கிறர்கள் என்பதும் நிச்சயமேயாம். வேதசாஸ் திரிகளுடைய சாதாரணமான படிப்பிணயின்படி, அந்த அத்துமாக் கள் ஒரு மெய்யான அக்கினியால் அல்லது அக்கினிக்கொத்தவேத ணேயாற் பீடிக்கப்படுகின் ருர்கள். உத்தரிப்புஸ் தலத் திற்குப்போ கிற ஆத்துமாக்கள் தங்கள் சொர்தப் பிராயச்சித்தக்தாலாவது விசுவாகிகளுடைய செப தபங்களாலாவது திருச்சபையின் மன் ருட்டுக்களாலாவ துதங்கள் பாவங்களுக்காக முழு தும் உத்தரிக்குந் தணேயும் அங்கேயிருப்பார்கள் எனும் இது ஒன்று நமக்குத் தெரி வதன்றி, ஒவ்வொருவருடைய வேதனேயும் நீடிக்குங்காலம் எவ் வளவென்பது தெரியாது. ஆயினும், அவர்கள் அங்கே எவ்வளவு காலமிருந்தாலும் தாங்கள் மோக்ஷத் திலே பிரவேசிக்கும் நாள் ஒன்று வருமென்று நிணக்குர்தோறும் அறு தலடைர் துகொண் டே இருப்பார்களென்பது நிச்சயமாம். உத்தரிப்புஸ்தலமான து ஒரு இடமோ அல்லது ஒரு அந்தஸ்தோ என்பதைப்பற்றித் திருச் சபை யாதொரு தீர்மானமும் பண்ணவில்லே. உத்தரிப்பு ஸ்தலத்திற்குப் போகவேண்டிய சில ஆத்துமாக்கள் அங்கே போ காமல் தேவ உத்தாரப்படி அதற்குப் புறம்பேயிருர் து உத்தரிக்கி ருர்களென் அம், சிலகாலம் பூமியிலே ஆங்காங்கு திரிகிருர்களேன் அம் அர்ச். தோமாஸ் என்னும் வித்தியாபாரகர் எண்ணுகிறுர்.

261. (III) உத்தரிப்புஸ்தலத்து ஆத்துமாக்களுக்கு உண்டாகும் ஆறுதல். உத்தரிப்புள்தலத்திலேயிருந்து கள்திப் படுகிற ஆத்துமாக்கள் திருச்சபையாரின் மன்முட்டங்களினுவம், தவம் முதலான தர்மக் கிரியைகளினுலம் ஆறு தலடைந்து கொள்ளுகிறுர்களென்பது நிச்சயம். இது ஒரு விசுவாசசத்தியமுமாம். ஏனெனில், திரெந்துநகரச் சங்கமானது உத்தரிப்புள்தலம் உண்டென்றும், அங்கேகிறைப்பட்ட ஆத்துமாக்கள் விசுவாசிகளுடைய பிசார்த்தவேகளாலும் விசேஷமாய்ச் சருவேசுரனுக்கு எப்போதும் உவப்பாயிருக்கின்றதாகிய பூசைப்பலியாலும் ஆறு தலடைந்து கொள்ளுகிறுர்களென்றும் திட்டமாய்த் தீர்மானித்திருக்கின்றது.

<u>நம்மால் இயன்றமட்டும் உத்தரிப்புஸ்தலத்து ஆத்துமாக்க</u> ளுக்கு ஆறு தலுண்டாக்கவேண்டுவது நம் ஒவ்வொருவருக்குங் கடமையாம். இதற்கு அகேக பலத்த முகார்திரங்களுண்டு. அவை: நீதியும் பிறர் சிகேகமும் கன்றியறி தலும் நமது சொந்த லாபமுமென்று சொல்லப்படும். நம்மாற் கெட்டுப்போனவர்கள் அங்கேயிருக்கக்கூடும். ஆதலால், நீதியினிமித்தமாக நாம் அவர் களுக்கு அறுகறுண்டாக்க வேண்டும். கம்முடைய ஞானச் சகோ தார் அங்கேயிருக்கிருர்கள். ஆதலால், பிறர்சிகேக த்தினியித் தம் நாம் அவர்களுக்கு உதவிசெய்யவேண்டும். நம்முடைய பெற் ருர், சுற்றத்தார், கிகேகிதர், உபகாரிகள் முதலானவர்கள் அங்கே யிருக்கலாம். ஆகலால், கன்றியறிதலினிமித்தம் காம் அவர்க மாக்களெல்லாம் மோக்ஷ த்திலேயிருந்து நமக்காகப் பிரார்த்தித் துக்கொள்ளுவார்கள். ஆகலால், ஈமது சொர்த லாபத்தினிமித்த மாக ராம் அவர்களுக்கு உதவிசெய்யவேண்டும். ஆத்துமாக்கள் உத்தரிப்புஸ்தலத்திலே இருக்குர்தீனயும் தங்களுக்காகப் பேறு பெற்றுக்கொள்ளக்கூடா தவர்களாய் இருக் தாலும், அவர்கள் தங் களுக்கு ஆறு தல்புரிகிறவர்களுக்காக மன்றுடிக்கொள்ளக்கூடிய வர்களென்ற அகேக வேதசாஸ்திரிகள் நிச்சயிக்கிறுர்கள். ஆத லால், நாம் அவர்களுக்கு ஆறு தல் வருவித்தால் அவர்களும் எங் களுக்காக மன்றுடுவார்கள். அன்றியும் நாம் மரித்தவர்களுக்கா கச் செபம்பண்ணுமல் அசட்டையாயிருந்தால், நாம் இறந்தபின்பு ஒருவரும் நமக்காகப் பிரார்த்திக்காமல் இருக்கும்படி சருவேசான் விடக்கூடுமென்பதை ஒருபோதும் மறர் துபோகாமல் இருக்கக் கடவோம்.

262. உத்தரிப்புண்தலத்து ஆத்துமாக்களுக்கு ஆறு தலேயும் மீட்சியையும் வருவிக்கக்கூடிய வழிவகைகள் எவையெனில், 1-வது, பூசைப்பலியாம். இது இரத்தஞ்சிர்தாத சிலுவைப்பலி யே ஆனபடியால் உத்தம பிராயச்சித்தப்பலியாயும் சருவேசுரனு டைய நீதிக்கோபத்தைத் தணிக்கிறதற்கு மிகவும் ஏற்றதாயுமிருக்கின்றது. 2-வது, திருச்சபையின் செபங்களும் அது மரித்தவர் களுக்காகச்செய்யுர் திருச்சடங்குகளுமாம். 3-வது, என்மை வாங்குகல், செபம், தபம், தானம், ஒறுத்தல் முதலான சுகிர்த நற்கிருத்தியங்களாம். 4-வது, திருச்சபையில் வழங்கும் ஞானப் பலன்களாம். திவ்விய பூசையானது தன்னே ஒப்புக்கொடுக்கிறவருடைய ஆத்துமப் பக்குவங்கள் இல்லாமலும் தன் சுய சக்தியால் மாத்திரம் உத்தரிப்புண்தலத்து ஆத்துமாக்களுக்குப் பிரயோச

னங் கொடுக்கக்கூடியது. கவனத்தோடும் பத்தியோடும் திருச் சபையின் நாமத்தால் பண்ணப்படுஞ் செபங்களேப்பற்றியும் இவ்வா றே சொல்லத்தகும். ஆனுல், விசுவாசிகளுடைய செபங்களுர் தர்மக் கிருத்தியங்களும் நீதிமுறையான பெறபேறுள்ளவைகளா கவும் உத்தரிப்பு ஸ்தலத்து ஆத்துமாக்களுக்குப் பிரயோசனமுள். ளவைகளாகவும் வரவேண்டுமாகில், 1-வது, அவைகளேச் செய்கிற வன் இஷ்டப்பிரசாத அந்தள்திலே இருத்தல் வேண்டும். 2-வது, அவைகளே மரித்தவர்களுக்குச் செலுத்துகிற கருத்தோடு செய்து முடித்தல்வேண்டும். 3-வது, அவைகளின் பெறுபேறுகளே மரித் தவர்களுக்கு மன்றுட்டமுறையாக விட்டுவிடல்வேண்டும். சிவி யர்களுடைய சற்கிரியைப் பேறுகளாலும் திவ்விய பூசைப் பலியா லும் உத்தரிப்புஸ்தலத்து ஆத்துமாக்கள் எவ்வளவு ஆறுதலே அடை ந் துகொள்ளுகிறுர்கள், இந்த நற்கிரியைப் பேறுகளேச் சரு வேசான் எப்படி அவர்களுக்கு உபயோகிக்கிறுர் என்னுமிவைக ளேப் பற்றித் தீர்மானிக்கவோ, நம்மாற் கூடாது. ஏனெனில், இவைகளெல்லாம் அந்த ஆத்துமாக்கள் உத்தரிக்கவேண்டிய பாவங்களின் கனத்திற்கும், அவர்கள் தங்கள் சீவியகாலத்திலே தவஞ்செய்துமுடிக்கவேண்டுமென்று கொண்டிருக்க அசைக்கும், மரித் தவர்களுக்கு ஆறு தல்புரிவதிலே அவர்கள் கொண்டிருக்க பத்திவேகத்திற்கும், அவர்களுக்காக மன்று பெறவர்களுடைய பக்குவங்களுக்குர் தக்கபடியாகவேயிருக்கலாம்.

உத்தரிப்புண்தலத்த ஆக்துமாக்கள் புதிதான பெறபேறு களே அடைந்துகொள்ளவும் தங்களுக்காக உத்தரித்துக்கொள்ள வும் கூடாதவர்களாயிருந்தாலும், விசுவாசம் நம்பிக்கை தேவகிநே கம் பொறுமையாகிய இவைகளின் முயற்குகளேச் செய்யவும், தங் கள் செபங்களால் சில தேவ வரப்பிரசாதங்களேப்பெற்று வேதனே யைக் குறைத்துக்கொள்ளவும் எல்லாச் சீவியர்களுக்கும் விசேஷ மாய்த் தங்களுக்காகப் பிரார்த்திக்கிறவர்களுக்கும் வேண்டிய சகா யஞ் செய்யவுங் கூடியவர்கள். ஆதலால், உத்தரிப்புண்தலத்து ஆத்துமாக்களெல்லாம் விசுவாகிகளேப்போல அர்ச்சியசிஷ்டர்க ளுடைய ஐக்கியப்பிரயோசனத்திற்குச் சேர்ந்தவர்களாயிருக்கின் றதை முன்னிட்டு நாம் அவர்களே நேர்க்கி மன்றுடுவதற்கு யாதொரு தடையுமில்ஃயென்று அறிந்துகொள்ளக்கடவோம்.

#### V. Бузій

263. (I) **நரகத்தின்** நிச்சயம். சாவான பாவமுள்ளவர் களாய்ச் சாகிறவர்கள் பிசாசுகளோடு வாதிக்கப்படுக்கலமே நரக மென்று சொல்லப்படும். பாவிகள் தங்கள் மரணத்தின்பின் நித்

தியகாலமாக வே தணப்படுகிற ஒரு இடமுண்டென்பது விசுவாச சத்தியமாம். வேதவாக்கியமும் பாரம்பரியமும் இதற்கு அத் தாட்சி. எவ்வாறெனில், கம்முடைய திவ்விய இரசுஷகர் அர்ச். லூக்கா 16-ம் அதிகாரத்தில் கெட்ட ஐசுவரியவான் செத்து நர கத்திலே புதைக்கப்பட்டானென்றும், அர்ச். மத்தேயு 25-ம் அதி காரத்தில்: பொதுத்தீர்வைராளிலே குற்றவாளிகளாய்க் காணப் பட்ட பாவிகள், நித்திய ஆக்கிணக்குப் போவார்களென்றும் வச னித்திருக்கிருர். நாகத்தைப்பற்றிய போதகமானது கிறீஸ்தவ போ தகத்தின் ஓர் அகத்தியமான பங்காம். திருச்சபையின் போ தனே எல்லாம் நாகமுண்டென்பதை அடிப்படையாகக் கொள்ளு கின் றது. நல்லவர்களுக்குச் சம்பாவனேயும் தியவர்களுக்கு ஆக்கி னேயுங் கிடைக்குர்தலம் ஒன்று உண்டென்னும் விசுவாசமான து உலகாரம்பர்தொடுத்து உண்டாயிருர்கதென்பதற்குச் சர்தேக மில்லே. இம்மையிலே பலகாலும் நீதிமான்கள் விபத்தையும் பாவிகள் சம்பத்தையும் அனுபவித் துக்கொண்டுவா சேரிடுவதினுல் மறுமையிலே நீதிபராகிய சருவேசானுடைய ஆளுகையிலே பாவிகளுக்கு ஆக்கினயும் புண்ணியவான்களுக்குச் சம்பாவினயும் கடைக்குர் தலங்களிருக்கவேண்டுமென்றே சகல சாதியாரும் விசு வசித்துக்கொண்டுவர்தார்கள். மறுமையிலே தீயோருக்கு ஆக் கிண கடைக்குமிடமோ வே த நூலின்படி சு கமேயன்றி வேறென் றல்ல.

சாவானபாவ அந்தஸ்திலே மரிக்கிறவர்களெல்லாரும், ஒரு சாவான பாவத்தோடு மாத்திரம் மரித்தாலும், உடனே நாகத்திற் முனே தள்ளுண்டுபோகிருர்கள் என்றம் விசுவாசம் போதிக்கின் றது., ஏனெனில், ஆத்துமத்துக்கு ஞான மாணத்தை வருவிக்க வும், அதைச் சருவேசானுக்குப் பகையாளியாக்கவும், நாகத் துக்கு ஆளாக்கவும் ஒரு சாவானபாவம்மாத்திரம் போதும்.

264. (II) நாகாக்கிணகள். நாகத்திலுள்ள ஆக்கிண கள் இழந்தமையின் ஆக்கிணயென்றும், இந்திரியத்தின் ஆக்கி ணயென்றும் இருவகைப்படும். இழந்தமையிருக்கின் யாவது, சரு வேசுரண முகமுகமாய்த் தரிசிக்கவும் அவரை அனுபளிக்கவுங் கூடாதிருப்பதிருல் விளவதாம். இதுவே சபிக்கப்பட்ட வனுக்குக் கிடைக்கும் முதலாமாக்கிணயெனப்படும். எவ்வாறெ னில், அர்ச். மத்தேயு 22-ம் அதிகாரத்திலே எழுதப்பட்டிருக்கிற படி சருவ நீதிபராகிய யேசுநாதர் பாவியானவின் நோக்கிச் சபிக் கப்பட்டவனே போ, என்ணேகிட்டகன்றபோவென்று வசனிப் பார். இந்தச் சாபம் எவ்வளவோ பயங்கரமானது. சருவே சாண ஒருபோதுங் காணமலிருக்கிறது எத்தணே பெரிய கேடென் பது, சரீரசம்பர்தத்தைவிட்டு நீங்கின ஆத்துமத்திற்கே பூரண மாய்த் தெரியும். சருவேசுரனே தனக்கு ஆதியும் நடிவும் அந்த முமாயிருக்கிருரென் அம், அவரே தனக்கு மகா பெரிய ஏக நன்மையாயிருக்கிருரென் அம், அவரே சகல சாங்கோபாங்கசாகர முமாய் எல்லாச் சுகபாக்கிய ஊற்அமாயிருக்கிருரென் அம் ஆத்தும மானது நன்குய்த் தெளிர்து கொள்ளும். இந்த மேலான நன் மையை அடைந்துகொள்ளத் தன்னுற்கூடியதாயிருந்தவிடத்துத் தன் சொர்தக் குற்றத்தாலேயே தான் அதையிழந்துவிட்டதென் அம், இனி ஒருகாலும் அது தனக்குக் கடைக்கப்போகிறதில்லே யென் அம் கண்டு மணேவாக்குக்கெட்டாத அவரம்பிக்கைக்கிறை யாகி அமர்கொண்டு வருர்தும்.

இந்திரியத்தின் ஆக்கிணயாவது: பாவிகளே உக்கிரவேகத் தோடு சுடும் அக்கினியாம். திருச்சபையானது நாகிநைப்பு உண்டென்பதையும் அது எத்தன்மையான தென்பதையுங் சூறித்து விசுவாச சத்தியமாக யாதொன் அர் தீர்மானிக்கவில்லே. ஆயினும் பாவிகளே அழித்துவிடாமல் அவர்களே அகோரமாய் வாதிக்கிற ஒரு மெய்யான நெருப்பு காகத்திலே உண்டென்பது கிச்சயமாம். காகமானது, அக்கினியுங் கந்தகமும் நிறைந்த ஒரு தடாகம்போலவும் தேவகோபத்தால் மூண்டெரியும் ஒரு சூனே போ லவும் இருக்கிறதாக வேதவாக்கியத்திலே காண்பித்திருக்கின்றது. சபிக்கப்பட்டவர்களே, நித்திய நாக அக்கினியிற் போய்விழுங்க ளென்று பேசு நாதர் பாவிகளுக்குத் திருவுளம்பற்றுவார் என்றும், நாகத்திலே விழுந்த கெட்ட ஐசுவரியவான் நானிந்தநெருப்பினுற் குரூரமாய் வாதிக்கப்படுக்றேனென்று கூக்குரலிட்டானின்றும் சுவிசேஷத்திற் கூறியிருக்கக்காண்கிறேம். இந்த வசனங்களேக் கொண்டு நரகத்திலேயுள்ள மிகக்கொடிய வாதைகளுக்குள்ளே மெப்பான அக்கினியும் ஒன்ற என்ற தீர்மானித்தக்கொள்ள வேண்டும். இர்த நெருப்புக்கு முன்னே உலகநெருப்பானது நெருப்பின் நிழலும் அதின் தோற்றமும்போ விருக்கின் றதென்று அர்ச். அகுஸ்தீனர் எழுதிவைத்தார்.

இந்த வே தணகளோடுகூடக் கொடிய மனச்சாட்சிக் கண் டனங்களும் அவரம்பிக்கையும் நாகவாசியை அதிகமாய் வாதிக் கும். அவன் தனக்கு இனியொருபோ தங்கொஞ்சமாவது ஆறு தல் கிடையாதென்று பார்த்து இடைவிடாமற் கஸ்திப்பட்டுக் கொண் டிருப்பான். துன்பக்கடலில் தானே தன்னே மனேச்சாயமாய் விழுத்திக்கொண்டபின், தனக்கு நேரிட்ட கேட்டுக்கு இனி மருந் துமில்லே ஆறு தறுமில்லே என்று அவன் நினேர்து நினேர்து வாடு வான். இசையாஸ் நீர்க்கதரிசியானவரும் அவருக்குப்பின் நம் முடைய இரட்சகராகிய யேசுராதரும் சொன்ன சாகாத புழு வும் அவியாத அக்கினியும் நாகத்திலே பாவியானவன்படும் பற் பல்வகையான ஆக்கினேகளேயே குறித்துக் காண்பிக்கின்றன.

நாகவே கணகள் எல்லாப்பாவிகளுக்கும் ஒரேயளவாயிராது. அவைகள் கோணு நீ திபரரை செய்யப்படும் ஆக்கின ஆகையால் ஒவ்வொரு பாவிக்கும் அவனவன் கட்டிக்கொண்ட பாவங்களின் தொகைக்குர் தோஷத்திற்கும், அவனவன் பெற்றுக்கொண்ட புத் தித் தெளிவுக்கும் வரப்பிரசாதத்திற்கும், அவனவன் சருவேசு ர ணுக்கு அமையாமல் விட்ட துஷ்டத்தனத்திற்குர் தக்கபடியாகவே யிருக்கும்.

265. (III) நரகாக்கிணகளின் நித்தியம். நாகாக்கிண களுக்கு ஒருபோதும் முடிவில்லே. இது சருவேசானுல் வெளிப் படுத்தவும் திருச்சபையாற் படிப்பிக்கவும் சாதாரண விசுவாசத் தாற் கைக்கொள்ளவும்பட்டதான ஒரு கத்தோலிக்கு விசுவாச சத்தியமாம். இதற்கு அத்தாட்சியாகப் பாவிகளே அரிக்கிற புழு ஒரு காறுஞ் சாகாது, அவர்களேச்சுடுகிற கெருப்பு ஒருகாறும் நாராது என்று சருவேசான் இசையாஸ் தீர்க்கதரிசனம் 6-ம் அதிகாரத்திலும், சபிக்கப்பட்டவர்களே நித்திய நாக அக்கினியில் விழுங்கள் என்றும், அப்போது பாவிகள் நித்திய ஆக்கிணக்குப் போவார்களென் அம் யேசு காதர் அர்ச். மத்தேயு சுவிசேஷம் 25-ம் அதிகாரத்திலும் வசனித்திருக்கிறுர்கள். ஆகலால் நாகம் நித்தியமானதேயாம். இதைச் சருவேசுரனுடைய சத்திய வாக்கே ஈமக்குப் படிப்பிக்கின்றது. வானமும் பூமியுங் கடர்து போகும், சருவேசு அடைய வாக்கோ அழியாது; ஒருபோதும் பொய்யாது. இந்த வாக்கின் உண்மையான து நித்தியகாலமாய் நிலத்திருக்கும்.

நாகம் நித்தியமானது. திருச்சபை இதையொரு விசுவாச சத்தியமாகப் போதித்து சபைப்பிதாக்களாலும் வித்தியாபார கர்களாலும் தன் சொர்தத் தீர்மானங்களாலும் எப்போதும் படிப் பித்துக்கொண்டேவர்தது. திருச்சபையின் விசுவாசமும் போத கமும் மற்றக்கத்தோலிக்கு விசுவாச உண்மைகள்மட்டில் மாறு படாதவைகளாயிருப்பதுபோலவே இதிலேயும் ஒருகாலும் மாறு படாதவைகளாம்.

நரகம் நித்தியமானது. இது சகல சிறீஸ்தவர்களிடத்திலும் இப்போதும் எப்போ துமுள்ள விசுவாசமாம். இது திருச்சபையை விட்டுப்பிரிர்த நானு பேதமான சகல மதஸ்தரிடத்திலும் முன் னிருர் த தும் இப்போ திருக்கிற துமான வி சுவா சமாம். நாகம் நித் தியமான தென்னும் விசுவாசமான து யூதரிடத் திலுர் தீர்க்க தரிசிக ளிடத்திலும் பிதாப்பிதாக்களிடத்திலும் மோசேகிடத்திலும் யாக்கோபுவிடத்திலும் யாக்கோபுவின் பிள்டேகளிடத்திலும் ஆபி ரகாமிடத்திலும் சோவாவிடத்திலும் இதை முதன்முதல் அறிவிக் கப்பெற்றவராகிய ஆதாமிடத்திலும் எப்போதுமிருந்தது. இத எல்லாச் சாதியாரிடத்திலும் ஒரு சிறிது சிறிது மாற்றங்களோடு உண்டு. சாவுக்குப்பின் கல்லவர்களுக்கு அழியாத சம்பாவண்யும் தீயவர்களுக்கு அழியாத ஆக்கினயும் கிடைக்குமென்னும் விசு வாசத்திற்கு வேண்டிய அத்தாட்சிகளே எங்கே பார்த்தாலுங் கண்டுகொள்ளலாம். கிரேக்கர், உரோமர், கிப்தியர், கல்தேயர், பேர்கியர், இந்தியர், ஆபிரிக்கர் அமெரிக்கராகிய எல்லாப் பழைய சாதியாரும் நாகம் நித்தியமானதென்றே விசுவசித்துக்கொண்டு வர்தார்கள். ஆகவே நரகம் நித்தியமானதென்னும் விசுவாசமா ன து உலகாரம்பர் தொடுத்துள்ள ஆதி பாரம்பரியங்களிலடங்கிய தேயாம்.

266. ஆகலால், 1-வது கத்தோலிக்கு விசுவாகிகளுள் எவ னவது நாகம் நித்தியமானதென்பதை மறுக்கக்கூடாதென்றும், மறுத்தால் விசுவாசத்திற்கு விரோதமான பெரும் பாவத்தைக் கட்டிக்கொண்டு பயங்காமான நாகாக்கிணக்கு ஏதுவாயிருப்பா னென்றும், 2-வது, தற்போது சாவானபாவ அந்தஸ்திலிருக்கிற எவனும் நாக பாதாளத்தின் விளிம்பிலிருக்கிறவணுமென்றும், மாணமானது அவனே ஒரு கணப்பொழுதில் மீளாதவிதமிர்ய் உள்ளேதள்ளிவிடக் கூடுமென்றும், 3-வது நாம் உண்மையுங் கடைப்பிடியுமான தவத்தை அனுசரித்துக் கிறீஸ்தவர்களுக்குரிய விதமாய்ச் சிவித்துக்கொண்டுவந்தால் நாகத்திற்குத் தப்பிக் கொள்ளக்கூடுமென்றும், 4-வது, சாவானபாவத்தோடு சாகிற எவ னும் தப்பாமல் நாகத்திற்றுனே விழுவானென்றுந் தீர்மானித்துக் கொண்டு, நம்முடைய ஆக்துமத்தின் சிசென்ன, நாம் எப்படிச் சிவித்துக்கொண்டு வருகிறேம், எப்படி மரிப்போமென்று ஆராய்ர்து பார்க்கக்கடவோம்.



# 16-ம் அதிகாரம்

பொது உத்தானமும், பொதுத்தீர்வையும்

267. உலகத்திற்கு ஒரு தொடக்கம் இருந்ததுபோல அதற்கு ஒரு முடிவும் இருக்கும். உலகம் எப்போது முடியுமோ நமக்குத் தெரியாது; சருவேசுரனுக்கு மாத்திரமே தெரியும். யேசு நாதர் உலகாக் தக்கைக்கு றித்துப் பேசின் சமயத்தில் அது தேவதூதர்களுக்கு முதலாய்த் தெரியாதென்று திருவுளம்பற்றி ஞர். ஆயினம், வேதபாரகர்களும் வேத நூல் வியாக்கியானிகளும் தீர்க்க தரிசன மாய் உரைக்கப்பட்ட அல்லது வேதவாக்கியத்தில் அடங்கிய அகேக அயற்சார்புகளேச் சிர்தூக்கிப்பார்த்து, அவை களே உலகமுடிவு சமீபமாயிற்றென்பதைக் காட்டும் அடையா ளங்களாமென்ற தீர்மானித்திருக்கிறுர்கள். அந்த அயற்சார்புகள் வருமாறு: 1-வது அந்தக்காலத்திலே அகோர யுத்தங்களும் கொள்ளோய்களும் பஞ்சங்களும் பூமியதிர்ச்சிகளும் உண்டா கும். உலகாரம்பமுதல் முன்னெருபோ தமில்லாத பெரும் உபத்திரி யங்கள் உண்டாயிருக்கும். கள்ளத் தீர்க்கதரிசிகளுங் கள்ளக் கிறீஸ் தக்களும் எழுர்து பெரும் ஆச்சரியங்களேச் செய்து, கூடுமா னுல் தெரிர் துகொள்ளப்பட்டவர்களே முதலாய்க் கெடுக்கத் தேடு வார்கள். மனிதபோ சொல்லக்கூடாத கிலேசத்திற்குள்ளாயிருப் பார்கள். பத்தியோ மிகுதியுங் குறைந்துபோகும். விசுவாச மானது, அது பூமியிலே இன்னும் உண்டோ இல்லேயோவென்று சொல்லக்கூடியவி தமாய்த் தணிர்துபோகும். 2-வது, அர்தக் காலத்திலே சுவிசேஷமானது பூமியிலேயுள்ள சகலசாதியாருக் கும் பிரசங்கிக்கப்பட்டிருக்கும். 3-வது, அக்காலத்திலே கொடும் பாவியான அந்திக்கிறீஸ்தென்பவன் பிறந்திருப்பான். மூர்க்காவேசங்கொண்டு யேசுநாதருக்கும் அவருடைய திருச் சபைக்கும் விரோதமாபெழும்பிச் சருவேசுரனுக்கே உரிய சங்கை வெகுமானங்களே த் தனக்கு அபகரித்துக் கொள்ளுவான். பொய் அற்பு தங்களாற் சனங்களே மயக்குவான். தன்னே ஆரா தியாம லுர் தனக்குச் செவிகொடாமனும் இருக்கிறவர்களுக்கு விரோத மாய் அகோர கலகங்களே எழுப்புவான். அவனுடைய பலம் பொருந்திய செங்கோலுக்கு அஞ்சி, சிலரைத் தவிர மற்றெல் லாரும் தங்கள் விசுவாசத்தை மறுதலித்துவிடுவார்கள். 4-வது, அக்காலத்திலே முன் சிவனுடு ஆகாயத்துக்கு எடுத்துக்கொள் ளப்பட்டிரு தவர்களாகிய ஏனேக்கு என்னும் அதிபி தாவும் எலி

யாஸ் என் னுக் தீர்க்க தரிசியும் பூமியிலே தோண்றி, அக்கிக்கிறீஸ் துவின் வஞ்சணேகளேக் கெடுக்கவும் விசுவாசிகளேத் திடப்படுத்தவும் வேதகலாபின்யில் இவர்களேத் தேற்றவும் பிசயாசப்படுவார்கள். அவர்களுடைய பிசசங்கங்களேக்கேட்டு யூதர்களெல்லாரும் மனக் திரும்பிச் சத்தியவேதத்திலுட்படுவார்கள். இங்கே காண்பித்த அயற்சார்புகளெல்லாம் கம்முடைய திவ்விய இசுஷ்கசாலும் அவருடைய அப்போண்தலர்களாலுக் தீர்க்க தரிசன மாய் உரைக்கப்பட்டு வேத ஆகமங்களிலே தெளிவாய் எழுதப்பட்ட சம்பவங்களாம். ஆலை இவைகள் எப்போது கிகழுமோ என்றது கமக்குக் தெரியாது. இவை ஒருபுறம் இருக்க உலகமுடினிலே 1 – வது, மரித்தவர்கள் எல்லாரும் எழுக்கிருப்பார்களென்பதும், 2 – வது. யேசு காதர் சகல மனி தருக்கும் கடுத்தீர்க்க மகிமைப் பிரதாபத் கோடு எழுக்குருள் வருவாரென்பதும் விசுவாசமக்திரத்திலே விளக்கிக் காண்பிப்போம்.

I. சாதாரண மாமிச உத்தானம்

268. (1) மரித்தவர்கள் உயிரத்தேழம்புவார்களேன் பது நிச்சயமாம். உலகமுடிவானது சமீபித்தவுடனே சிருட்டிக ளெல்லாம் தங்கள் சங்காரகாலம் கிட்டிவிட்டதை மட்டிட்டுக் கொண்டாற்போலக் தம்முட் பேதப்பட்டு மயங்கிகிற்க, சகல சாதியாரும் அச்சமும் கடுக்கமுங்கொண்டு வாடிப்போவார்கள். சமுத்திரங்கள் பிரசண்டமாருதங்களாற் கொக்களித்து முழங்கி அதிரும். சூரியன் மங்கிப்போகும். சந்திரன் ஒளிகொடாது. நட்சத்திரங்களெல்லாம் ஆகாயத்தினின்*று* உதிர்க்கு பூமியிலே விழும். வான த்தின் வல்லபங்களெல்லாம் அசைக்கப்படும். அப் போது அனேத்தையுஞ் சங்கரிக்கும் உகார்த அக்கினியானது, பூமி படங்க லம் பாக்து மனி தரையும் மிருகங்களேயும் பூமியையும் அதி லடங்கிய யாவற்றையும் கொடிப்பொழுதில் விழுங்கிவிடும். இந்தச் சருவசங்காரத்தின்பின் சருவேசுரனுடைய தூதன் எக்காளமூதி மரித்தவர்களே எழுர்து தீர்வைக்கு வாருங்களென்று பயங்கர சத்தத்தோடு கூப்படுவார். அக்ஷணமே மரித்தவர்களெல்லாரும் உயிர்த்து தேவ நீதிபதிமுன்பாக வக்துநிற்பார்கள். விசுவாசமா னது நமக்குப் போதிக்கிறபடி, மானிடதேகத்தின் உறுப்புகள் உலகத்தின் எத்திசையிலே சிதறுண்டு அழிர்துபோயிருர்தாலும் அவைகளெல்லாம் மாமிச உத்தான நாளிலே தேவ வல்லமையால் அந்தந்தச் சரீரங்களாகக்கூடி விளங்கும். அப்போது மாணத்தால் அவைகளே விட்டுப் பிரிக்துபோயிருக்க ஆக்துமாக்கள் எல்லாம் முன்போலவே தங்கள் சரீரங்களோடு மீளவும் சேர்க் துகொள்ளும்.

269. சாதாரண மாமிச உத்தானம் உண்டென்பதற்கு, - 1-வது, வேதவாக்கியம் அத்தாட்சியாம். எவ்வாறெனில் : திவ் விய இரக்ஷகராகிய பேசுராகர் மரித்தோர் தேவகுமாரனுடைய சத்தத்தைக் கேட்குங்காலம் வரும், பிரேகக்குழிகளிலுள்ள அணே வரும் அவருடைய சத்தத்தைக்கேட்கும் காள் வரும், அப்போது நண்மைசெய்தவர்கள் சிவனே அடையும்படி எழுந்திருக்கிறவர்களா கவும் திமைசெய்தவர்கள் ஆக்கிணயை அடையும்படி எழுக்கிருக் கிறவர்களரகவும் புறப்படுவார்களென்று அர்ச். அருளப்பர் சுவிசே ஷத்து 5-ம் அநிகாரத்தில் வசனித்திருக்கிறுர். 2-வது, விசுவரச மந்திரம் அத்தாட்சியாம். எவ்வாறெனில்: மாமிச உத்தானத்தை விசுவசிக்கிறேனென் றட அப்போள் தலர்களுடைய விசுவா சமர் திரத் திலும், மரித்தோருடைய உத்தானத்தை விசுவசிக்கிறேனென்று கொன்ஸ் தார் நினுப்பொலிச்சங்க நிசேயா விசுவாசப் பிரகாணத் தி அஞ் சொல்லப்பட்டி ருக்கின்றது. விசுவாசமக்கொத்கிலே கூறப் பட்டிருக்கும் விஷயங்களெல்லாம் விசுவாச சத்தியங்களாம். அவைகளே விசுவசிக்க எல்லாக்கிறீஸ் தவர்களுக்குங் கடமையுண்டு. விசுவசியா தவனே நாகத்துக்கு ஆளாயிருப்பான். 3 வது, சாதா ாண அங்கீகாரம் அத்தாட்சியாம். எவ்வாறெனில் 1-வது, விக்கிர காரா தணக்காரர் மத்தியிலே வரசம்பண்ணிக்கொண்டி ருர் தவராகிய யோபென்னும் மகாத்துமாவானவர் தமக்கு சேரிட்ட துன்பதுரி தங்களில் மாமிச உத்தானத்தை நினேத்து ஆறுதல் அடைந்து கொண்டிருந்தார். (யோபு ஆகமத்தைக் காண்க.) 2-வது, அதிரதாக்களெல்லாரும் மாமிச உத்தானம் உண்டென்று விசு வசித்தார்கள். ஆதலால், மாமிச உத்தானத்தைப்பற்றிய விசு வாசமானது அதிவெளிப்பாட்டின் காலமுதல் உண்டாயிருக்க கென்று கெளிர் தகொள்ளவேண்டும். 3-வது, யூதரெல்லாரும் மாமிச உத்தானம் உண்டென்று விசுவசுத்தார்கள். 4-வது, மாமிச உத்தானத்தைப்பற்றிய விசுவாசமானது, மிகாமலுங் குரையாமனுஞ் சத்திய திருச்சபையில் எப்போதம் வழங்கிக் கொண்டுவர்த்து. எல்லாக் காலங்களிலும் வேதசாஸ்திரிகளும் வித்தியாபாரகர்களும் மாமிச உத்தானத்தை மறு தனித்த பதிதர் களேப் பாரம்பரியத்தையும் வேதவாக்கியத்தையும் அதாரமாய்க் கொண்டு கண்டிக்கு வர்கார்கள்.

மாமிச உத்தானமானது சருவேசு ஏனுடைய வாம்பில்லா வல்லமையினுல் நடக்கும். சரீர்ங்களேச் ,சிருட்டித்த தேவ வல்லமையே மீளவும் அவைகளே உயிர்ப்பிக்கும். தேவவல்லமை யால் ஆகாதது ஒன்றுமில்லே, ஒன்றுமில்லா திருந்தகாலத்திலே தம்முடைய ஒரேவாக்காற் சருவலோகத்தையும் சிருட்டித்தவ ச. த.—17A ரும் கொஞ்சமண்ணல் ஆகிமனி தனின் சரீ த்தை உருவாக்கின வருமாகிய கடவுளானவருக்கு மாணத்தால் உருவங்கு இந்து உறுப் புகளுமழிர் த தூசியாய்க்கிடக்குர் தேகங்களே உயிர்த்தெழும்பப் பண்ணுவ துஅரிதோ ?

சரீ ரங்களெல்லாம் இம்மையிலே தங்கள் தங்கள் ஆத்துமங் களின் பாவ புண்ணியங்களுக்குப் பங்காளிகளாயிருந்த துபோல மறுமையிலேயும் அவ்வாத்துமங்களுக்குக் கிடைக்குஞ் சம்பாவண ஆக்கிண்களுக்கும் பங்காளிகளாயிருக்கும்படியாகச் சருவேசுரன் அவைகளே எழுந்திருக்கச்செய்வார்.

270. (II) உத்தானமான சரீரங்களின் கணங்கள். மரித்தோர் எல்லாம் உலகமுடிவிலே உயிர்த்தெழுக்கிருப்பார்கள். ஆயினும் வெவ்வேறுன இலக்ஷணங்களோடும் வெவ்வேறுன கதிக் குரியவர்களாகவும் உத்தானமாவார்கள். ஒருபாலார் மோகூ சம்பாவணக்குரியவர்களாய் மகிமைப் பிரதாபமான தேகங்க ளோடு எழுந்திருப்பார்கள். மறுபாலாரோ கரகாக்கினக்குரிய வர்களாய் அவலக்ஷணமான தேகங்களோடு எழுந்திருப்பார்கள். அர்ச். சின்னப்பர் எழுதியிருக்கிறபடி மோக்ஷவாசிகளுடைய தேகங்களுக்கு மகிமைப்பிரதாபமுள்ள ஈாலு ஞான இலக்ஷணங் கள் உண்டாயிருக்கும். அவை எவையெனில், 1-வது, சாவும் எவ்வித பிணிகளும் நீங்கியிருத்தல் ஆகிய அக்ஷயமும், 2-வது, சூரியணப்போல விளங்குதலாகிய பிரகாசமும், 3-வது, மனுவே கத்தைப்போல எல்லாத் தூரத்தையுக் தாண்டிச்செல்லுதலாகிய இலகுவும், 4-வது, எவ்வித கண்டிப்பான பொருட்களேயும் ஊடுரு விச் செல்லுதலாகிய சூழ்ச்சமுமாம். இர்தச் சூழ்ச்சமென்கிற குணத்தைக்கொண்டே நம்முடைய திவ்விய இரக்ஷகர் கதவுகள் பூட்டியிருக்க அவைகளுக்கூடாகத் தம்முடைய சீஷர்களிடத்திலே பி வேசித்தார்.

நரகவா செகளுடைய சரீ ரங்களும் அழியாமையுள்ள வைகளாய் இருக்குமென்பது மெய். ஆயினும், அவைகள் துன்பம் நீங்கியிருக்க மாட்டா. இடைவிடாத நரகவே தீணகளே யெல்லாம் அனுபவித் துக் கொண்டிருக்கும்படியாகவே அவைகள் எழுந்திருக்கும், அவைகளுடைய தோற்றம் இருளும் அருவருப்புமாயிருக்கும். அவைகளுடைய கை கால்கள் பாரமான சங்கிலிகளாற் கட்டப்பட் டாற்போலிருக்கும். இருண்ட சிறைச்சாலேயே பாவிகளுக்கு நித்திய காலமும் வீடாம்.

#### II. பொதுத்தீர்வை

271. (II) போதுத்தீர்வையின் நிச்சயம். மரித்கோர் எல்லாரும் உயிர்த்து எழுக்க உடனே யேசுகாதசுவாமி சகல மனி தருக்கும் அவாவர்செய்த பாவபுண்ணியங்களுக்கு ஏற்றவி த ்மாய் கடுத்தீர்க்கும்படி மோக்ஷத்திலேயிருந்து மிகுர்த மகிமைப் பிரதாபத்தோடும் வல்லமையோடும் பிரத்தியக்கமாய் எழுந்தருளி வருவார். இர்தத் தீர்வை பொதுத்தீர்வையென்று சொல்லப் படும். ஏனெனில், இது ஒவ்வொருவருஞ் செத்தவுடனே அவ ரவர்க்குத் தனித்தனியே அந்தாங்கமாய்ச் செய்யப்படுக் தீர்வை யைப்போவிராமல் சகல மனிதருக்கும் முன்பாகப் பிரசித்தமாய்ச் செய்யப்படுவதாகும். இந்தத் தீர்வைக்குக் கடைசித்தீர்வையென் அம் பெயர். ஏனெனில், இதன்பின் வேறு தீர்வை இராது. வேத நாலானது பொதுத்தீர்வையை 1-வது, கடைசிநாள் என்று கூறும். ஏனெனில், பொதுத்தீர்வைகாள் உலகத்தின் முடிவான நாளாயிருக்கும். 2-வது, கர்த்தநடைய நாள் என்ற கூறம். ஏனெனில், பொதுத்தீர்வைநாளிலே கர்த்தாரகிய சருவேசான் தமது அளவில்லாத வல்லமை மகிமைகளே எல்லாமனிதருக்கும் விளங்கச்செய்வார். தம்முடைய சத்துருக்களுடைய ஆணவத் தைக் கெடுத்துவிடுவார். மிகக் கொடிய துஷ்டரும் அவிசுவாசி கள்முதலாக எல்லா நசசென்மங்களும் தமது வல்லபத்தையும் சருவ அதிகாரத்தையுங் கனிழ்ர்தமுகத்தோடு ஒத்துக்கொள்ளும் படி செய்வார்.

272. அர்ச். மத்தேயு தமது சுவிசேஷத்திலே கூறியிருக் கிறபுடி : பொதுத்தீர்வைகாளிலே மனுஷகுமாரனுடைய அடையா ளமாகிய திருச் சிலுவை வானத்திலே காணப்படும். அப்பொழுது தேவசு தன் வல்லமையோடும் மிகுர்த மகிமையோடும் வானத் தின் மேகங்கள்மேல் வருகிறதைப் பூமியிலுள்ள சகல கோத்திரத் தாருங் கண்டு புலம்புவார்கள். அவர் வலுவாய்த் தொனிக்கும் எக் காள சத்தத்தோடே தமது தூதர்களே அனுப்புவார். அவர்கள் அவசாலே தெரிந்துகொள்ளப்பட்டவர்களே பூமியின் ஒரு முனே முதற்கொண்டு மறுமுனமட்டும் காலுதிசைகளிலுமிருக்து கூட் டிச்சேர்ப்பார்கள். மனிதகுமாரன் தமது மகிமைப்பிரதாபம் பொருந்திவைராய்ச் சகல பரிசுத்த தூதரோடுங்கூட எழுந்தருளி வந்து தமது தேசோமயமான சிங்காசனத்தின்மேல வீற்றிருப் பார். அப்போது சகல சனங்களும் அவருக்குமுன்பாகச் சேர்க் கப்படுவார்கள். மேய்ப்பனுனவன் செம்மறியாடுகளேயும் வெள் ளாடுகளேயும் வெவ்வேறுகப் பிரிக்கிறதுபோல அவர்களே அவர் ச. **த.**—17В

பிரித்து (நீதிமான்களாகிய) செம்மறியாடுகளேத் தமது வலதுபக் கத்திலும் (பாவிகளாகிய) வெள்ளாடுகளே த் தமது இடதுபக்கத்தி லும் கிறுத்துவார். (அர்ச். மத்தேயு 24-ம் 25-ம் அதிகாரங்கள்) அப்போது அவரவருடைய மனச்சாட்சிகள் சகலருக்கும் வெளி யாங்கமாக்கப்படும். உடனே தேவநீதிபதியாகிய யேசுநாதர் ஒவ்வொருவருடைய பாவபுண்ணியங்களேயும் ஒவ்வொருவருடைய அதி அந்தாங்கமான சிந்தின அசை கருத்துகளேயும் தமது சந்நி தானத்திலே கூடிநிற்குஞ் சகல மனிதரும் காணச்செய்வார். எல்லாவற்றையுங் கண்டுங் கேட்டுமிருந்தவராகிய சருவேசுரன் எல்லாவற்றையும் ஒரே கோத்திற்றுனே வெளியாய்க் காண்பித்தரு ளுவார். அவர் தமது தெய்வீக ஒளியைச் சூரியனுடைய பிர காசம்போல மனச்சாட்சிகளாகிய அந்தாங்கங்களிலே பிரகாசிக் கச் செய்வார். உடனே அந்த ஞான ஒளியாகிய பிரமாண்டமான கண்ணுடியிலே அவனவன் தன் தன் சிவியத்தோடு மற்றெல்லாரு டைய சீவியங்களேயுக் கெளிவாய்க் கண்டுகொள்ளுவான். இந்த கடுத்தீர்ப்பைக்குறித்தே அவ்விடத்தினின் அ (மோக்ஷத்தினின் அ) சீவியர்களுக்கும் மரித்தவர்களுக்கும் நடுத்தீர்க்கவருவாபென்று விசுவாசமர் திரத்திலே சொல்லப்பட்டிருக்கின் றது.

273. (II) போதுத்தீர்வையின் முடிவு. தேவ நீதிபதி யாகிய யேசு நாதர் அவனவன் செய்த பாவபுண்ணியங்களே யெல் லாம் சகலருக்கு முன்பாக அறியப்பண்ணினவுடனே கடைசியான தும் மீளாததுமான தீர்வையைக் கூறுவரர். எவ்வாறெனில்: அவர் தமது வலதுபக்கத் திலே நிற்பவர்களே கோக்கி: வாருங்கள் என் பிதாவினுல் ஆசீர்வதிக்கப்பட்டவர்களே, உலகமுண்டாவ து முதல் உங்களுக்காக ஆயத்தம்பண்ணியிருக்கிற இராச்சியத் தைச் சுதர்தரித்துக்கொள்ளுங்களென்றும், தமது இடதுபக்கத் திலே நிற்பவர்களேப்பார்த்து: சபிக்கப்பட்டவர்களே என்ணவிட்டுப் பிசாசுக்காகவும் அதின் தூதர்களுக்காகவும் ஆயத்தம்பண்ணியி ருக்கிற நித்திய அக்கினியிலே விழுங்களென்றுஞ் சொல்றுவார். அப்போது இவர்கள் நித்திய ஆக்கிணக்கும் நீதிமான்கள் நித்திய சம்பாவனேக்கும் போவார்கள். (அர்ச். மத். 25-ம் அதி.) அது முதல் மோக்கமும் நாகமும் மாத்திரம் இருக்கும். புண்ணியவான் கள் ஆக்தம சரீரத்தோடு மோக்ஷத்திலேயும், பாவிகள் ஆக்தும் சரீ த்தோடு நாகத்திலேயும் இருப்பார்கள். உத்தரிப்பு ஸ்தலமோ இராது. ஏனெனில், உலகமுடிவிலே அங்கே இருக்கக்கூடிய ஆத்துமங்களெல்லாம் சடுதியாய்ப் பரிசுத்தமாக்கப்பட்டு மோக்ஷ வா சிகளோடு சேர்க் திருப்பார்கள்.

எல்லாம் இவ்வாறே முடியும். பிரசண்டமாரு தங்களாற் கலங்கித் திரையெறிர்து முழங்கி அதிரும் பெருஞ் சமூத்திரம் போல, தான் உண்டான காலமுதல் இடைவிடாத கொர்தளிப் போடு சிவித்துக்கொண்டுவர்த உலகத்தின் முடிவு இதுவேயாம்.

இப்பிரபஞ்சத் நிற்கு நேரிடும் பயங்கரமான சருவசங்காரமும் அதையடுத் துவரும் நடுத்தீர்ப்பும் குன்றுத விசுவாச சத்தியங்க ளேயாம். இவைகள் தேவகோபத்திற்கு ஆளாகி நாக நெருப் பிலே தள்ளுண்டுபோகவிருக்கும் பாவியானவனுக்கு எவ்வளவோ பெரிய அச்ச நடுக்கத்தையும், நம்பிக்கையுள்ள நலல ஊழியனே உன் எசமானின் சர்தோஷத்திலே பிரவேசிப்பாயாக (அர்ச். மத். 25-ம் அதி.) என்னும் அமிர்த வசனத்தைக் கேட்கவிருக்கும் நீதி மானுக்கு எவ்வளவோ பெரிய ஆறு தஃவயும் உண்டாக்கும் சத்தி யங்களாம். ஆதலால், நீதிமானுக்குக் கிடைக்கும் பாக்கியத்தை நாம் நிச்சயமாய்ப் பெற்றுக்கொள்ள விரும்பிலை, கடைசிநாளே நிண்த்து நிணத்த அச்ச நடுக்கத்தோடு சிவித்துக்கொண்டுவரக் கடவோம்.



## 17-ம் அதிகாரம்

சிறீஸ் தவனின் அடையாளங்களின் பேரில்

கிறீஸ் தவர்களே அவிசுவாகிகளினின் றம் பிரித்துக் காண்பிக் குக் அடையாளங்கள் இரண்டு. அவை 1-வது, அப்போஸ் தலர் களுடைய விசுவாசமக் தொமும் 2-வது, சிலுவையடையாளமும் என்று சொல்லப்படும் (சிலுவையடையாளத்தைக் குறித்து 4-ம் பாகத்திலே பேசுவோம்.)

அப்போஸ்தலர்களின் விசுவாசமக்திரம்

274. விசுவாசமந்தொமாவது: நாம் விசுவசிக்கவேண்டிய பிரதான சத்தியங்களின் சங்கேஷபமாம். திருச்சபையிலே வழங் கிக்கொண்டுவரும் விசுவாசமந்திரங்கள் மூன்று. அவை வரு மாறு: 1-வது, அப்போஸ்தலரின் விசுவாசமந்திரம். அப்போஸ் தலர்கள் தாங்கள் உலகமடங்கலும் சுவிசேஷத்தைப் போதிக்க ஒருவளைபட்டொருவர் பிரிந்தபோகுமுன் இந்த விசுவாச மந்தி சத்தை உண்டாக்கிவைத்தார்கள். எல்லா வேதபோதகரிடத்தி ஆம் எல்லாச் சபையாரிடத்திலும் ஒரே தன்மையான விசுவாச

சத்தியங்கள் எப்போதும் வழங்கிக்கொண்டு வரவேண்டுமென்று ஆலோசித்தே அவர்கள் இதை உண்டாக்கினர்கள். ஆதலால், அப்போஸ்தலரின் விசுவாச மக்திரமானது மாறுத்தும் கிச்சயமா னதுமான ஓர் விசுவாசப் பிரமாணமாம். பன்னிரண்டு பிரிவுக ளாக வகுக்கப்பட்டிருக்கின் நதாகிய இர்தமர் திரம், கத்தோலிக்கு திருச்சபையிலே சுத்தமாய்க் காப்பாற்றவும் பதிதருடைய நூதன கோட்பாடுகளுக்கு ஓர் மறுப்பாக எப்போதும் படிப்பிக்கவும் பட் டுக்கொண்டு வருகிறது. 2-வது, கிசேயா விசுவாசப்பிரகாணம். இது அந்தப் பட்டினத்திலே நடத்தப்பட்ட முதலாம் பொதுச் சங் கத்தவர்களால் யேசுநாதருடைய தெய்வீகத்தையும் அவருக்கும் பிதாவுக்குமுள்ள ஒபே தேவசுபாவத்துவத்தையும் தெளிவாய்க் காண்பிக்கும்படியாகவும். இவைகளுக்கு விரோதமாய்ப் போதித்த ஆரியுசுடைய பதிதமதத்தை மறுத்துத் தள்ளிவிடும்படியாகவும் உண்டாக்கப்பட்டது. கொன்ஸ்தார் திரோப்பொலி பட்டினத்தி லே கூடின இரண்டாம் பொதுச்சங்கமானது, இஸ்பிரீத்துசாந்து வானவரின் தெய்வீகத்தையும் இவர் பிதாவுஞ் சுதனுமாகிய இருவ ரிடத்திலும் நின்று புறப்படுவதையும் மிகத் தெளிவாய்க் காண்பிக் கும் பொருட்டு இந்தப் பிரகாணத்திலே சிலவசனங்களேக் கூட்டி வைத்திருக்கின்றது. திவ்விய பூசையிலே சுவிசேஷத்தின்பின் சொல்லப்படுவது இர்தப் பிரகாணமேயாம். 3-வது, அர்ச். அத்த சையாராற் செய்யப்பட்ட தாகச் சா தாரணமாய்க் கொள்ளப்பட்டுவ ரும்வி சுவா சமர்திரம். இது அர்ச். அத்ததையாரால் இயற்றப்படா விட்டாலும் அவர் பதிதருக்கு எதிராக எழுதிய நூல்களின் சங் க்கோட்டம் என்றதிற் தடையில்லே. இந்த மூவித விசுவாசமர் திரங்க ளேயும் நமது விசுவாசத்தின் தவருத பிரமாணங்களென்ற திருச் சபை அங்கீகரித்தக்கொண்டது. இவைகள் நாம் விசுவசிக்க வேண்டிய பிரதான விஷயங்கள் எவையென்று திட்டமாகவுஞ் சுருக்கமாகவுர் தெளிவிக்கின்றன. ஆயினும் ஒருவன் விசுவசிக்க வேண்டிய முக்கிய சத்தியங்களெல்லாம் இவைகளில் அடங்கி யிருக்கின் றன வோவெனில், இல்லே. இவைகளிலே சொல்லப்படா த முக்கிய விசுவாச சத்தியங்களும் திருச்சபையிலே உண்டென்பது நிச்சயம்.

275. கிறீஸ் தவருப்பா எவனும் அப்போஸ் தலரின் விசு வாச மந்திரத்தைப் பொருள்ள விலாவது அறிந்திருக்கவும் அதி லடங்கிய சத்தியங்களேயெல்லாம் வெளிப்படையாய் விசுவசிக்க வும் கடமை பூண்டவன். இளே குரும் வயோதிகரும், அறிவுள்ள வர்களும் அறிவில்லா தவர்களுமாகிய சகல விசுவாசிகளும் தாங் கள் விசுவசிக்கவேண்டியவைகளேச் சுளுவாய்ப்படித்து ஞாபகம்

பண்ணிக்கொள்ள வேண்டுமென்றே அப்போஸ் தலர்கள் இந்தச் சுருக்கமுக் திட்டமுமான விசுவாசப் பிரமாணத்தை உண்டாக்கி வைத்தார்கள். ஆகலால் இதைப்படித்து அறிர்திருப்பது சகல விசுவாகிகளுக்குங் கடமை என்பதற்குச் சற்றேனஞ் சர்தேக மில்லே. திருச்சபையானது இந்தக்கடமையைத் தன் பிள்ளேகள் எல்லாருக்கும் ஞாபகப்படுத்தியும், இதைத் தவருமல் அனுசரிக்க வேண்டுமென் அ ஓயாமல் கெருக்கியுங்கொண்டுவருகின்றது. இந்த மக்திரத்தை விசுவாசிகளுக்கு நன்றுப் வெளிப்படுத்திப் படிப்பிக்க வேண்டுமென் அ குருமாருக்குங் கற்பித்துக்கொண்டுவருகின்றது. தங்கள் பிள்ளேகளுக்கு விசுவாசமர்திரத்தைப் படிப்பிப்பது பிதா மாதாக்களுக்குங் குன்றுத கடமையாம். கமது விசுவாசத்தை மறர் துபோகா தபடிக்கும், அதைப் பயிற்சிபண்ணிக்கொண்டுவரும் படிக்கும், வேதத்தின் பிரதான சத்தியங்கள் கம்முடைய மன தைவிட்டு மறைக் து போகா தபடிக்கும், காம் விசுவாசத் திற்கு விரோதமான தர்துசோகணகளால் தளர்ச்சிகொள்ளா தபடிக்கும் அடிக்கடி விசுவாசமர் திரத்தை ஓதிக்கொண்டுவரவேண்டும். அன் றியும், இர்த மர்திரத்தை ஒதும்போது நாம் இதிலே அடங்கிய சத்தியங்களே உள்ளே விசுவசிச்தும், கடமையான சமயங்களில் வெளியே அறிக்கைசெய்தும், விசுவாசத்திற்கு விரோதமான பேச் சுக்களேயுங் கிரியைகளேயும் மிக்க அவதான த்தோடு விலக்கி அதற் கேற்றவி தமாக எப்போ தும் சம்பாஷி த்தும் நடந்துங்கொண்டுவர வேண்டும்.

276. இந்த நூலின் முதலாம் பாகத்திலே வெளிப்படுத்திய போதகத்திற்குரிய சத்தியங்களிற் கில நீங்க, மற்றவைகளெல்லாம் விசுவாசமர் தொத்திலே அடங்கிய சத்தியங்களே யாம். ஆதலால், அந்த மர்தொத்திலேயுள்ள பன்னிரண்டு பிரிவுகளிற் பாவமன்னிப் பைக் குறித்த பிரிவையன்றி மற்றெல்லாப் பிரிவுகளும் விளக்கிக் காண்பிக்கப்பட்டன. ஆயினும், இவ்விடத்திலேயும் அதின் பிரிவுகளேயெல்லாஞ் சருக்கமாகவும் சொல்லொடுபொருளாகவுர் தனித்தனியே விளக்கிக்காண்பிப்பது நல்லதென்றெண் ணுகிறேம்.

1-ம் பீரிவ.— பரலோகத்தையும் பூலோகத்தையும் படைத்த சருவத்துக்கும் வல்ல பீதாவாகிய சருவேசுரணே விசுவசிக்கிறேன். இதிலுள்ள விசுவசிக்கிறேன் என்னஞ்சோல் ஒவ்வொரு பிரிவினீற்றிலும் இருக்கிறதாக உத்தேகித்துக் கொள்ளவேண்டும். இர்தச் சொல்லானது விசுவாசமுயற்கியை அதாவது: சருவேசுரன் வெளிப்படுத்தியருளியதும் அவரு டைய வழுவாத திருச்சபையின் போதகத்திலே ஊன்றி கிற்பதுமா

கிய ஒரு சத்தியத்திற்கு நாம் கொடுக்கும் உறுதியான திறம்பாத சம்மதியைக் காண்பிக்கின் றது. சருவேசு ரண விசுவசிக்கிறேன். அதாவது சருவேசுரன் ஒருவர் இருக்கிறுவென்று உறுதியாய் ஏற்றுக்கொள்ளுகிறேன். அன்றியும் அவர் வெளிப்படுத்திய எல்லா வற்றையும் விசுவசிக்கிறேன். அவரை நம்பியிருக்கிறேன்; அவரை சுகேக்க்றேன்; என் நம்பிக்கையெல்லாம் அவரிலே வைத்திருக் கிறேன். பிதாவாகிய சநவேசுரீண விசுவசிக்கிறேன். அதா வத: ஏகமானதும் பகுக்கப்படாததுமான தேவசுபாவமானது மூன்றுட்களாய் நிலேத்திருக்கின்றதென்றும், அவர்களில் முதலாம் ஆளானவர் தமக்கு ஒப்பானவரும் தம்மோடு ஏககடவுரைமாகிய சு தணே அநா திரித்தியகாலமாகத் தம்பிடத்திலிருந்து பிறப்பிக்கிற திலை பீதா என்னும் நாமதேயம் பூண்டிருக்கிருர் என்றும் விசு வசிக்கிறேன். சநவத்துக்கும் வல்ல சருவேசானுல் எல்லாங் கூடும். அவராற்செய்யக்கூடாதது ஒன்றுமில்லே. அவருடைய வல்லமையோடு எதிர்க்கக்கூடியதும் ஒன் அமில்லே. வேதவாக்கியத் திலே சருவேசு என் தம்மை எல்லாம் வல்லவர் எனும் இலக்ஷண்த் தைக்கொண்டு மிகவும் அடிக்கடி தெரிவித்திருக்கிறுர். ஏனெ னில், இந்த இலக்ஷணமான து அவர் தேவமகத் துவமுள்ள கர்த்த சென்பதையும், எல்லாம் அவரிலே சார்புகொண்டிருக்கின்றன என் பதையும், அவரை மனிதர் அணவருஞ் சாஷ்டாங்கமாய் விழுந்து அடிவணங்கி அவருக்குப் பத்திவி எயத்தோடு கீழ்ப்படிக்கிருக்க வேண்டுமென்பதையும் மிகவும் கன்றுய்த் தெளிவிப்பதாம். புர லோகத்தையும் பூலோகத்தையும் படைத்த அதாவத: ஒன்று மில்லா திருந்தகாலத்திலே சருவேசுமன் தமது சித்தத்தின் ஒரேயொரு முயற்சியால் வான த்தையும் பூமியையும் காணப்பட்ட வைகளுங் காணப்படாதவைகளுமாகிய சகல பொருட்களேயும் கிரமமாய் உண்டாக்கிய இணுல் தமது வரம்பில்லா வல்லமையை வெளிப்படுத்தியருளினர்.

2-ம் பீரிவு.—அவரடைய ஏகசுதனுகிய நம்முடையநா யன் யேசுக்கிறீஸ்துவை விசுவசிக்கிறேன். யேசுக்கிறீஸ்து மெய் யான தேவ சுதனும் தம்முடைய பிதாவைப்போல மெய்யான சருவசம்பூரண தேவனுமாயிருக்கிறுவன்றும், அதனுல் நாம் அவ ருக்கு ஆராதனே நமஸ்காரங்களேச் செலுத்த வேண்டுமென்றும். ஒத்துக்கொள்ளுகிறும்.

3-ம் பீரிவு.—இவர் இஸ்பீரீத்துசாந்துவிலுலே கர்ப்பமாய் உற்பவித்து அர்ச். கன்னிமரியம்மாளிடத்திலே நின்று

பிறந்தார். இந்தப்பிரினிலே மனிதனுப்ப் பிறர்த தேவசு தனின் அற்பு தமான உற்பவமும் பிறப்புங் காண்பிக்கப்படுகின்றன. எவ்வா றெனில்: ஒரு தேவதாதன் அர்ச். கன்னிமரியம்மாளிடத்திலே வர்து உம்மைச் சருவோன் வாக்குத்தத்தம்பண்ணப்பட்டவாகிய பீட்பருக்கு மாதாவாகத் தெரிக்குகொண்டார் என்றுர். அப் போது அர்ச். கன்னிமரியம்மாள், சருவேசுரனுடைய சித்தத்தின் படியே ஆகக்கடவதென்ற சம்மதித்துக்கொண்டாள். உடனே இஸ்பிரீத்துசார்துவாகிய சருவேசுரன் மரியம்மாளுடைய திரு உதாத்திலே அவளுடைய சொர்த மாமிசத்தைக்கொண்டு ஒரு மானிடதேகத்தை உண்டாக்கி இதற்கென விசேஷவி தமாய்ச் கிருட்டிக்கப்பட்ட ஒரு ஆத்துமத்தை அர்தத் தேகத்தோடு சேர்த்த அக்ஷணத்திற்றுனே இவை இரண்டையுன் சுத்தைய சருவேசான் தமது தெய்வீகத்தோடு ஐக்கியப்படுத்திக் கொண் டார். பின்பு பத்து மாதங்கள் கிறைவேறினபோது கண்னிமரியம் மாள் தமது கன்னிமைக்கு அற்ப பழுதும் வராமல் மெய்யான தேவனும் மெய்யான மனிதனுமாகிய யேசுநாகரைப் பெற்றுள்.

4-ம் பிர்வு. —போஞ்சியு பிலாத்துவின்கீழ்ப் பாடுபட்டுச் சிலுவையிலே அறையுண்டு மரித்து அடக்கப்பட்டார். பரி சேயரும் யூதசாதியாருக்குள்ளே பிரதானிகளாயிருர்தவர்களும் யேசுகாதர்பேரில் தணியாப்பகைகொண்டு அவரைப் பிடித்து ஆக்கீன பண்ணி யூதேயாதேசத்து அதிபதியாகிய போஞ்சியுபிலாத்து விடத்திலே ஒப்பித்தார்கள். துணிகாமும் மனச்சாட்சியுமில்லா த அந்த நடுவன், யேசு நாதரிடத்திலே கொஞ்சமேனுள் குற்றமில்லே பெரன்று கண்டுபிடித்துக்கொண்டாலும், அவருக்கு அநீதியாக மாணத் தீர்வையையிட்டான். அவர் வாரத்தின் ஆருர் தினமாகிய வெள்ளிக்கிழமை ஒரு சிலுவையிலே அறையப்பட்டு மூன்று மணி நேர மாகச் சொல்லுதற்கரிய வாதை அனுபனித்தபின், உயிர்விட்டார். அன்று தானே சாயங்காலமானபோது அவரு டைய சிஷர்கள் கிலர் அத்திருக்கேகத்தைச் சிலுவையினின்று இறக்கி வாசினத் திரவியம்பூசி கற்பாரிலே குடையப்பட்டிருந்த ஒரு புதுக்கல்லறையிலே அடக்கிஞர்கள்.

5-ம் பிரிவு.—பாதாளங்களிலேயிறங்கி முன்றம் நாள் உயிர்த்தெழந்தநளினர். யேசு சாதருடைய திருத்தேகம் கல் சுறைபிலி நச்த சமயத்திலே, அவருடைய திரு ஆக்துமமா னது அதிபிதாக்களின் பாதாளர் என்றழைக்கப்பிம் ஒரு கீழ் ஸ்தலத்திற்குப்போயிற்று. உலகாரம்பமுதல் மரித்த கீதிமான்கீ ளுடைய ஆக்துமாக்கள் எல்லார் திவ்விய இரசுஷகர் தங்களே அர்த இடத்திலிருந்து சிறைமீட்டு மோக்ஷத்திற்குக் கூட்டிக்கொண்டு போக எழுந்தருளிவருந்தனேயும் அங்கே காத்துக்கொண்டிருந்தன. யேசுநாதர் தாம் மரித்த மூன்றும் நாள் தமது ஆத்துமத்தைச் சரீரத்தோடுகூடச் சேர்த்துத் தம் சுய வல்லமையால் எழும்பி இனி ஒருபேரதும் மரியாதவராய் மகிமைப் பிரதாபத்தோடு. கல்லறையிலிருந்து புறப்பட்டருளினர்.

6-ம் பிரிவு:—பரமண்டலங்களுக்கு எழந்தருளிச் சரு வத்துக்கும் வல்ல பிதாவாகிய சருவேசுரனுடைய வலது பாரிசத்திலே உட்கார்ந்திருக்கிறர். யேசுகாதர் உயிர்த்தெழுக் தருளின பின் இன்னும் காற்பதுகாள் உலகத்திலே தங்கித் தம் முடைய சிஷர்களே விசுவாசத்திலே திடப்படுத்தியும், தமது திருச் சபையைக் குறித்து அகேக காரியங்களே அவர்களுக்கு அறிவுறுத் தியும்கொண்டுவக்தார். காற்பதாம் காள் ஆணபோது தம்முடைய அப்போன்தலர்கள் முன்பாகவே பாலோகத்துக்கு எழுக்கருளிப் போனர். பிதாவாகிய சருவேசு சனுடைய வலதுபாரிசத்திலே உட்கார்க்கிருக்கிறுர் என்பதற்கு அர்த்தமென்னவெனில்: அவர் தம்முடைய பரம பிதாவின் மகிமைப் பிரதாபத்தையும் வல்லமையையும் அணிக்துகொண்டவார்ப் மோக்ஷ பேரின்ப ஆனக்தத் திலே சிவித்துக்கொண்டிருக்கிறு என்பதாம்.

7-ம் பிர்வு.—அவ்விடத்தின்ன்று சீவியர்களுக்கும் மரித் தவர்களுக்கும் நடுத்தீர்க்கவருவார். அதாவது யேசு நாதர் உலகமுடிவிலே சகல மனிதருக்கும் கியாயத்தீர்ப்புச்சொல்லப் பிரத்தியச்ஷமாய் உலகத்துக்கு எழுந்தருளுவார். அப்போதே பொதுத்தீர்வை நடக்கும். சீவியர்கள் என்று சொல்லப்பட்டவர் கள் யாரெனில், உலகமுடிவு வரும்போது பூமியிலே வாழ்ந்து கொண்டிருப்பவர்களாம். உலகமெல்லாம் நெருப்பினுலே வேகும் போது, அர்ச். சின்னப்பர் எழுதியிருக்கிறபடி, இவர்களெல்லாரு மாறு தலடைந்து, உலகமுடிவுவருமுன் இறந்திருந்தவர்களோடுகடத் தாங்களும் பொதுத்தீர்வைகேட்க யேசு நாதருக்கு முன்பாகப்போய் நிற்பார்கள்.

8-ம் பிரிவ.—இஸ்பிரீத்துசாந்துவையும் வி சு வ சி க் கி. நேன். இந்த வசனமானது சருவேசுரனிலே மூன்று வெவ்வே முன ஆட்களுண்டென்றும், அவர்களுக்குள்ளே மூன்றும் ஆளான இஸ்பிரீத்துசாந்து பிதாவையும் சுதீனயும்போல மெய்யான. தேவனென்றும், அவர் அவ்விருவரிலும் நின்று புறப்படுகிறவராய்.

எல்லாத்திலம் அவர்களுக்குச் சரியொத்தவராயிருக்கிருபென்றும் காம் பிதாவுக்கும் சுதனுக்குஞ் செய்ரிற ஆராதணேயை அவருக் கும் செய்யவேண்டுமென்றும் காண்பிக்கின்றது.

9-ம் பீரிவு.—போதுவாயிருக்கிற அர்ச். சபையையும் அர்ச்சியசிஷ்டர்களுடைய ஐக்கியப்பிரயோசனத்தையும். இந்தப் பிரிவு இரண்டுபங்காப் வகுக்கப்படும். அவற்றுள் முதலாம் பங்கு யேசு நாதலா விசுவசிக்கிறவர்களாகிய விசுவரக்கொல்லா ரும் அர்ச். பாப்புவின் ஞான அதிகாரத்திணுடும் அவரால் கிய மிக்கப்பட்டவர்களுடைய ஞான அதிகாரத்திணுடும் ஒரு சபையாய்க்கூடி வாழுகிறுர்களென்றும், இந்தச் சபையானது தன் ணதாபகரும் தவே நமாகிய யேசு நாதரிலும், தன் போதகத்திலும், தேவதிரவிய அனுமானங்களிலும், தேவ வழிபாட்டிலும் தன் பல அங்கத் தவர்களிலும் பரிசுத் தமான தாயிருக்கின்றன தென்றும், இதன்றிப் பொதுவான தாய் அதாவ து உலகமடங்கலும் பாந்ததா விருக்கின்றதென்றும் காண்பிக்கின்றது. இரண்டாம் பங்கு திருச் சபையிலே ஞான நன்மைகளின் பொக்ஷமொன்று உண்டென்றும், அச்சபைக்கு அங்க மாயுள்ளவர்கள் எல்லாரும் அப்பொக்ஷத்திற் குப் பங்காளிகளென்றும் தெரிவிக்கின்றது.

10-ம் பிரிவு.—பாவப்போறுத்தஃலயும். இர் தவ சன த் தைக் கொண்டு யேசு காதர் பாவங்களே மன்னிக்கிறதற்கு மெய்யான அதிகாரத்தைத் தமது திருச்சபைக்குக் கொடுத்திருக்கிறு சென்பதை அறிக்கையிடுகிறும். இந்த அதிகாரத்தைத் திருச் சல்பயான து ஞானஸ் கான மும் பச்சாத் தாபமுமாகிய தேவதிரனிய அனுமானங்களே வழங்கும்போதெல்லாம் செலுத்திக்கொண்டுவரு கின்றது.

11-ம் பிரிவு.—மாமிச உத்தானத்தையும். இக்கப் பிரி வான து கல்லவர்களுர் தீயவர்களுமாகிய சகல மனிதரும் இவ்வுல கத்திலே தங்களுக்கிருந்த சொர்தச்சரீரங்களோடு உயிர்த்தெழும்பு வார்களென்றும், அந்தந்தச் சரீரம் தன்தன் ஆத்துமத்துக்குக் கிடைக்கும் மோக்ஷ சம்பாவணேயையாவது நாக அக்கினியை யாவது சுதர் தரித்துக்கொள்ளுமென்றும் காண்பிக்கின்றது.

12-ம் பீரிவு.—நித்திய சீவியத்தையும் (விசுவசிக்கிறேன்). இதற்கு அர்த்தமென்னவெனில், 1-வது, இவ்வுலகத்திலாவது உத்தரிப்பு ஸ்தலத்திலாவது தங்கள் பாவங்களுக்காக முழுதும் உத்தரித்துத் தீர்த்தவர்களாகிய நீதிமான்களெல்லாம் மோக்ஷத் திலே பேரின்பபாக்கியத்தைப்பெற்று நீடூழிகாலம் வாழ்வார்களென் பதும், 2-வது, மாமிச உத்தானத்தின்பின் சகல நீதிமான்களும் தங்கள் ஆத்தும் சரீரங்களோடு மோக்ஷபாக்கியத்தை அனுபனிப் பார்களென்பதும், 3-வது, சாவானபாவத்தோடு மரிக்கிற சகல பாவிகளும் நாகத்திலே நீடூழிகாலமாக ஆக்கின அனுபவிக்கும்படி தீர்வையிடப்படுவார்களென்பதுமாம்.

போதககாண்டம் முற்றிற்று.

005746

St. Joseph's Catholic Press Jaffna 8-F-42



