யாழ்ப்பாணம் சைவ பரிபாலன சபைப் பிரதாம்-13.

# சைவபோதம்

# இரண்டாம் புத்தகம்

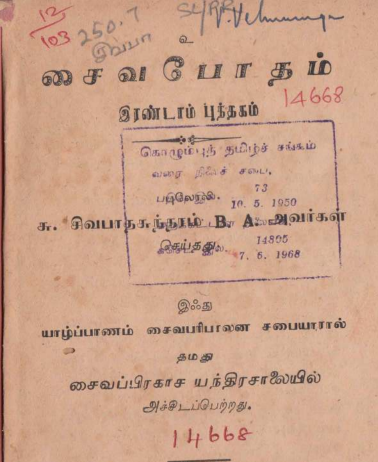
கொழும்புத் தமிழ்ச் சல்வல minor plant some. 1400 Ray Alleria Statillar Brine. AGAL DW. D. F. Tings

1952

Rown

SL PR

⊺ சதம் 60



.

11-ம் பதிப்பு

கர ஞ தைமீ 1952. ( Copyright Registered )

ized by Noelahani Foundation aftam org Leavanaham.org

# அதிகார முறை.

|                                                                                                                                                                                                                                                                              | பக்கம்,                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| –சைவசமயமாட்சி, சைவசமய                                                                                                                                                                                                                                                        | த்                         |
| ன நூல்கள், சைவாபிமானம்                                                                                                                                                                                                                                                       | 1                          |
| மை—ஆன்மா-கடவுள்-பாசம்,                                                                                                                                                                                                                                                       |                            |
| வியின் சிறப்பு                                                                                                                                                                                                                                                               | 8                          |
| தணவம், * மாயை, கன்மம்,                                                                                                                                                                                                                                                       |                            |
| 95                                                                                                                                                                                                                                                                           | 15                         |
| றிப்பு                                                                                                                                                                                                                                                                       | 30                         |
| 4                                                                                                                                                                                                                                                                            | 35                         |
| ள்—கடவுளின் பரிபூரணம்,                                                                                                                                                                                                                                                       |                            |
| சத்து, சித்து, ஆரர்சம்                                                                                                                                                                                                                                                       | 43                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              |                            |
| வலிங்கம், நந்தி, உமாதேவியார்,                                                                                                                                                                                                                                                | , 170 A.A.                 |
| வுள், வைரவக்கடவுள், வீரபத                                                                                                                                                                                                                                                    | 5                          |
| , சுப்பிரமணியக்கடவுள், நடே                                                                                                                                                                                                                                                   |                            |
| ர, *குறிப்பு                                                                                                                                                                                                                                                                 | 48                         |
| ப்கள்—தொகீறு, உரத்திராக்கம்                                                                                                                                                                                                                                                  | D <b>,</b>                 |
| The production of the                                                                                                                                                                                                                                                        | 61                         |
| னம்                                                                                                                                                                                                                                                                          | 65                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              | 70                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              |                            |
| க்மதியானம், சிவத்தியானம்,                                                                                                                                                                                                                                                    |                            |
| ழுக்கம், * குறிப்பு                                                                                                                                                                                                                                                          | 72                         |
| நக்கு றிப்புக்கள், அன்பு, புலா                                                                                                                                                                                                                                               |                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              | 84                         |
| <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                     | 107                        |
| ன் மூர்த்தங்கள்—கொடிமரம்,<br>வலிங்கம், நந்தி, உமாதேவியார்,<br>வுள், வைரவக்கடவுள், வீரபத<br>, சுப்பிரமணியக்கடவுள், நடே<br>ன், *குறிப்பு<br>வகள்—தி நடீறு, உருத்திராக்கம்<br><br>எட்<br>எட்<br>நடித்கம், சிவத்தியானம்,<br>மூக்கம், * குறிப்பு<br>நக்குறிப்புக்கள், அன்பு, புலா | 48<br>61<br>70<br>72<br>84 |

# முகவுரை

நேஞ்சே நீ நீண்யாய் நீமிர் புன்சடை நின்மலனே மஞ்சா மேமலே மங்கை மணுளண நெஞ்சே நீ நீண்யாய்.

கிவபெருமா னுடைய திருவருளினின் றுக் தோன் றிய வேதாகமங்களும், அவற்றின் வழிநூலாகிய மெய்கண்ட சாத்திரம் முதலிய நூல்களும் பதி பசு பாச இலக்கணங் களேக் குறைவற எடுத்துக் காட்டுகின்றன. இவற்றுள் முதனால்கள் வடமொடியிலிருத்தலாலும், வழிநால்கள் இலக்கிய இலக்கண தர்க்க நூல்களின் அறிவை வேண்டு தலாலும், இவைகளேக் கற்றுக்கொள்ளுதல் சிறுவர் களுக்கும் இங்கிலிஷ் பாஷையையே அதிகமாய்க் கற்ற மற்றையோருக்கும் மிக அரிது. இவர்களுக்குப் படன் படத்தக்கனவாய் எளிதான நடையில் நூல்கள் எழுதப் படாமையால் அவற்றின் இன்றியமையாமையை உணர்ந்து கவலேயுற்று, சுவஞானட் பேறின்மையாலும் கல்வியறிவுக் குறைவினுலும் சந்தேக விபரீதம் நீங் காமைபினும் எழுதுர் தகுதியில்லா திருந்தும், சிவ பெருமானுடைட திருவருள் முன்னிட்டு ஆசையினுல் இந்நால் எழுதத் துணிந்தேன்.

இதற்குப் பெருக் துணேயாயுள்ள நூல் மெய்கண்ட சாத்திரங்களுள் மிக விரிவானதாகிய சிவஞானசித்தி யார் உதனுரைகளுட் சிவஞானச் செல்வராகிய சிவாக் கிரயோகியாரது உரை பெரும்பாலும் பின்பற்றப்பட் டது. இதிலுள்ள ஆகமப் பிரமாணங்கள் பெரும்பா லும் அவருடைய உரையிற் காணப்பட்டவை. வேதப்

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org பிரமாணங்கள் பெரும்பாலும் தயாநந்த சுவா<mark>மியுடைய</mark> சத்தியார்த்தப் பிரகாசத்தினின்றும் எடுக்கப்**பட்டவை.** சாயஞசாரியார் மாக்ஸ்முல்லர் முதலியோரது போலிக் கருத்தைக் கொண்டு சிலர் மலேந்துலேவார்களென்றஞ்

II

கருதனத்து கொண்டு அவர் மன்றுவன் என்னை நடு சியே வேதமர்திரங்கள் எடுத்துக் காட்டவில்லே. அம்மர் திரங்களின் மெய்ப்பொருள் மாத்திரம் தமிழிற் காட்டப் பட்டது. ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறுமுக நாவலரவர்களது சைவ வினுவிடை இரண்டாம் புத்தகத்திலிருந்து அநுசரணே யதிகாரப் பகுதிகள் சில எடுத்துப் பேசப்பட்டன.

இந்நூல் சமய அறிவைமாத்திரம் வளர்ப்பதாத லாற் சிவபக்தியை வளர்க்கத்தக்க நூல்கள் இதற்குத் தூணேயாகக் கற்பது அவசியகம். அப்பர் சுவாமி, சம் பந்த சுவாமி, மெய்ப்பொருணைர், இளேயான் குடி மாற நாயஞராகிய அடியார்களுடைய திவ்விய சரித்திர மும் திருவாசசுத்திற் போற்றித் திரவகவலும் இந் நூலுக்குத் கணேயாகக் கற்கத்தகும். அதிகார முறை யில் \*இக்குறியிடப்பட்ட பகுதிகள் கற்கும்போது முதன் முறை விடப்படலாம். பள்ளிக்கூடங்களில் இவைகள் இரண்டாம் ஆண்டிற் படிப்பிக்கப்படத் தக்கவை.

இதிலுள்ள குற்றங்கள் பெரியோரால் எடுத்தக் காட்டப்படில் தாழ்மையோடு ஏற்றுக்கொள்ளும் ஆதர வடையேன்.

and the first scheduling and the brand on

H. A.

சைவபோ தம்

Paunuin

# இரண்டாம் புத்தகம்

# முதல் அதிகாரம்–சைவசமயம்

சைவசமயமே சமயம் சமயாதீதப் பழம்பொருளேக் கைவந்திடவே மன்றள்வெளி காட்டுமிந்தக் கருத்தைவிட்டுப் போய்வந்துழலுஞ் சமயநேறி புகுதவேண்டா முத்திதருந் தேய்வசபையைக் காண்பதற்குச் சேரவாருஞ் சேகத்தீரே.

#### 1. சைவசமய மாட்சி

உலகத்திலேயுள்ள சமயங்கள் பல. அவற்றுள் கமது நாட்டிலே வழங்குஞ் சமயங்கள் நான்கு. அவை சைவசமயம், புத்தசமயம், கிறிஸ்துசமயம், இஸ்லாம் சமயம் என்பன. இவற்றுள் புத்தசமயம் 2450 வரு ஷங்களுக்கு முன் தோன்றியது. கிறிஸ்துவம் 1950 வரு ஷங்களுக்கு முன் உண்டானதாம். இஸ்லாம் சமயம் 1300 வருஷங்களுக்கு முன் உண்டானது. சைவசமயம் இன்ன காலத்திலே உண்டான தென்பது ஒருவராலும் சொல்லிக் கொள்ள இயலாதது. ஐயாயிரம் வருஷங் களுக்கு முன் இருந்த அருச்சுனன் முதலியோர் சைவ சமயிகளா யிருந்தார்கள். அர்ச்சுனன் முதலியோர் சைவ சமயிகளா யிருந்தார்கள். அர்ச்சுனன் முதலியோர் சைவ சமயிகளா யிருந்தார்கள். அர்ச்சுனனுக்குப் பல்லாயிரம் வருஷங்களுக்கு முன்னிருந்த இராமர் முதலியோரஞ் சைவசமயிகளே. ஆதலாற் சைவசமயம் சரித்திர காலங் களுக்கு அப்பாற்பட்டதாய் இருக்கின்றது.

#### சைவபோதம்

புத்தசமயம் கௌதம புத்தராலும் அவருடைய சீடராலும் வட இந்தியாவிலே செய்யப்பட்ட தெனச் சரித்திரங்கள் சொல்லுகின்றன. 0 புத்தர் உண்டாக்கிய சமயமாதலால் இதற்குப் புத்தசமயம் என்று பெயர். இஸ்லாம் சமயம் முகம்மது என்பவரால் அராபேய தேசத்திலே உண்டாக்கப்பட்டது. கிறிஸ்து சமயம் கிறிஸ்து என்பவராற் பலஸ்ரைன் என்னும் ஊரிலே உண்டாக்கப்பட்ட தென்று பலர் சொல்லுகிருர்கள். கிறிஸ்துசெய்த சமயமாதலால் இதற்குக் கிறிஸ்து சம யம் என்று பெயர். சைவசமயம் என்பதற்குச் சிவத்தை அடையச் செய்யும் சமயம் என்பது கருத்து சிவம் என்பது கடவுள்.

எல்லாப் புண்ணியங்களேயுஞ் சொல்லுவது சைவ சமயம் ஒன்றே. கள்ளு முதலிய வெறிப் பொருள்களே உண்றுமையும், தாழ்ந்த உயிர்களேயுங் கொல்லா மையும், புலா லுண்ணுமையும் புண்ணியங்க ளென்று சைவசம யஞ் சொல்லும். கிறில் து சமயம் இவைகளுள் ஒன்றை யாவது புண்ணியம் என்று சொல்லவில்லே. இஸ்லாம் மதம் மேற்சொல்லியவற்றுள் கள்ளுண்ணுமை ஒன்று மாத்திரம் புண்ணியம் என்று சொல்லும். புத்தசமயம் புலா லுண்ணுமையைப் புண்ணியம் என்று சொல்ல வில்லே. அன்றியும் எல்லாவற்றிலும் சிறந்த புண்ணிய மாகிய கடவுள் வழிபாட்டையும் புண்ணியம் என்று இந்தச் சமயம் சொல்லவில்லே. ஆகவே சுத்த புண் ணிய மார்க்கத்தைச் சொல்லுவது சைவசமயம் ஒன்றே

0 புக்தி தத்துவத்துக்கு மேற்படாமல் அதையே அர்சமாகச் சொள்ளுஞ் சமயமாதலால் இப்பெயர் வர்ததென்றும், இர்தச் சம யம் சௌதம புத்தருக்குமுன் உள்ளதென்றஞ் சிலர் கூறவர். யாம் \* மற்றைய சமயங்கள் பாவங்களேச் செய்ய இடங் கொடுக்கின்றன. ஆதலால் அந்தச் சமயங்களின்படி சரி யாய் நடப்பவர்களும் கடவுளே அடையமாட்டார்கள். சைவ சமயத்தின்படி சரியாய் நடப்பவர்கள் ஒவ்வொரு வரும் கடவுளே அடைவார்கள். இன்னும் பல வகை களாலும் சைவசமயம் மற்றைய எல்லாச் சமயங்களி லும் மேலானதாயுள்ளது. அவைகளேப் பின்னே காண்க.

# 2. சைவ சமயத்தின் பிரமாண நூல்கள்

ஈரைந்து பத்து என்பது ஓர் உண்மை. இது எக் காலத்திலும் உண்மையா யுள்ளது ஆயிரம் வருடங் களுக்கு முன்னும் ஈரைந்து பத்தேயாம் – ஈரைந்து பத்து ஆனது ஒரு குறித்த காலத்திலே அன்று. இப் படியே உண்மைகள் ஒன்றுக்குந் தொடக்க மில்லே. ஆத லால் உண்மைக ளெல்லாம் அநாதி : என்று சொல்லப் படும். – சைவசமயுக் கொள்கைகள் உண்மைகள், ஆத வால் சைவசமயக் கொள்கைகள் அநாதி.

ஈரைந்து பத்து என்ற உண்மை விவேக முள்ள மனிதர் யாவருக்கும் விளங்கும். இதை அறிந்தலர்கள் காலத்துக்குக் காலம் கணக்குப் புத்தகங்களிலே பெருக் கல் வாய்பாட்டிலே எழுதி யிருக்கிரூர்கள். உபாத்தி யாயர்கள் இதைப் பிள்ளேகளுக்குச் சொல்லிக் கொடுக்

\* இதை உணராசவர்கள் ''எல்லாச் சமயமுஞ் சரிதானே. கிறிஸ் கவர் யேசோவா என்பதும். இஸ்லாமியர் அல்லா என்ப தும், சைலர் சிவன் என்பதும் ஒருவரைத்தாமே; எர்தச் சமயத் தில் நின்று லுஞ் சரிதானே'' என்று சொல்லுகிறுர்கள். மாம் பண்ணிய வழியில் நடப்பது ஆவசியகம்; புண்ணியவழி சைவசம யம் ஒன்றேயாம். ஆதலால் எல்லாச் சமயங்களுஞ்சரிதானே என் பது ஒவ்வாதபேச்சு.

1 அசாத = அச் + ஆத = தொடக்க மில்லாதது.

#### சைவபோதம்

கிருர்கள். அதுபோல, கடவுள் அருளிய ஞானத்தைப் பெற்றவர்கள் சைவசமய உண்மையை உணருபவர்கள். அவர்கள் அந்த உண்மையைக் காலத்துக்குக் காலம் மற்றையோர் அறிவதற்காகச் சொல்லி யிருக்கிருர்கள். கடவுளும் சைவ சமய உண்மையை நேரே உபதேசித் தருளினர். இப்படியாக ஞானிகளாலும் கடவுளாலும் அருளிச் செய்யப்பட்ட சைவசமய நூல்கள் பல. பலவா யிருந்தாலும் அவைகள் சொல்லும் உண்மை ஒன்றேயாம். †

சைவ சமய நூல்கள் வேதம், ஆகமம், தேவாரம், திருவாசகம், திருக்கோவையார், திருமந்திரம், மெய் கண்டசாத்திரம் முதலியனவாம். இருக்கு, யசுர், சாமம், அதர்வம் என்னும் நான்கு வேதங்களும், காமிகம் முத லீய இருபத்தெட்டு \* அகமங்களும் கடவுளால் அரு எப்பட்டவை. இவைகள் வடமொழியில் உள்ளன; ஒவ வொரு படைப்புக் காலத் தொடக்கத்திலும் "பக்குவ முள்ள ஆன்மாக்களுக்குக் கடவுளாலே உபதேசிக்கப் படுவன. படைப்புக்குத் தொடக்க மில்லாமையால், ஒவ் வொரு திருட்டியிலும் உபதேசிக்கப் படுவனவாகிய வேதங்களுக்கும் ஆகமங்களுக்கும் தொடக்கமில்லேயாம்.

† தேவர் குறளும் திருகான் மறைமுடிவும் மூலர் தமிழும் முனிமொழியும்—கோவை திருவா சகமுக் திருமூலர் சொல்லும் ஒருவா சகமென் றணர்.

\* காமிகம், யோகஜம், சிக்தியம், காரணம், அசிதம், தீப்தம், சூக்குமம், சகச்சிரம், அஞ்சுமான், சுப்பிரபேதம், விசயம், கிச்சுவா சம், சுவாயம்புவம், ஆக்கினேயம், வீரம், ரௌரவம், மகுடம், விமலம், சுக்திரஞானம், முகவிம்பம், புரோற்கிதம், வளிதம், சிக் தம், சுக்தானம், சரவோக்தம், பரமேசாம், கொணம், வாதுனம் ஆகிய இருபத்தெட்டும் சைவாகமங்களாம். தேவாரம் திருநாவுக்கரசு சுவாமிகளாலும், திருஞான சம்பந்தமூர்த்தி சுவாமிகளாலும், சுந்தரமூர்த்தி சுவாமி களாலும் தமிழிலே பாடப்பட்டவை. திருவாசகமுந் திருக்கோவையாரும் மாணிக்கவாசக சுவாமிகளால் தமி ழிலே பாடப்பட்டவை. திருமந்திரம் திருமூல நாயன ரால் தமிழிலே பாடப்பட்டது. மெய்கண்டசாத்திரம் பதினைகும் தமிழிலே பாடப்பட்டவை. அவற்றின் பெயரும் செய்தவர் பெயரும் வருமாறு:-

#### நூல்கள்:

# 1. திருவுக்கியார்

- 2. திருக்களிற்றப்படியார்
- 3. சிவஞானபோதம்
- 4. சிவஞான தித்தியார்
- 5. இருபாவிருபத
- 6. உண்மைவிளக்கம்
- 7. சிவப்பிரகாசம்
- 8. தருவருட்பயன்
- 9. விஞவெண்பா
- 10. போற்றிப்பஃனொடை
- 11. கொடிக்கவி

gitized by Noolaham Foundation

- 12. கெஞ்சுவிடின த
  - P. உண்மை ொறிவிளக்கம்
- 4. சங்கர்படிராகாணம்

திருவியலூர் உப்பவர்த தேவராயனர் திருக்கடவூர் உப்பவர்ததேவராயனர் மெய்கண்டதேவராயனர்; (ரௌாவ தகமத்தின் பசுதி; மொழிபெயர்ப்பு) அருணர்சி சிவாசாரியர்

செய்கவர்:

#### 600.0

#### மனவாசகங்கடர்ததேவராயனர்

உமாபதிசினாசாரியா கொணும்புந்துபிழ்ச் சகைம வண்டு நிலேச் சடை, படுது இல. 73 ஆன் இல. 10. 5 1950 ஆண்கட்டனே நிலையம், கணேட் இல. 14805 தை. 7. 6. 1968

மேலே சொல்லப்பட்டவைகள் ஞான நூல்சு ளாகும் இவைகள் சைவ சமயத்துக்குப் பீரமாணமா புள்ளவைகள். இவைகள் தவீரப் புராணங்கள் இதி காசங்க ளென்று இரண்டு வகையான சைவ நூல்க ளுண்டு. இவைகள் பெரும்பாலும் பழைய சரித்திரங்

#### கைவபோதம்

களேச் சொல்லுவன. இவைகளுட் பல, குறைந்த நீலேயி லுள்ளவர்களுக்கும் மிக்கநன்மை பயக்கக் கூடியவைகள்.

புராணங்கள் அடியார்க ளூடைய சிவபத்தித் திறத்தையும், கடவுளுடைய திருவருட் சிறப்பையும் சொல்லுவன; இவைகளேப் படிப்பதாற் சிவபத்தி வள ரும். இவைகளிலே சமய உண்மைகளே விளக்குகின்ற பகுதிகளு முண்டு. இவ்வுண்மைகள் தனியே சொல்லப் பட்டால் வாசிக்கிறவர்கள் இலகுவாய் மறந்துவிடுவார் கள். அவைகள் புராணக் கலதகளிலே வரும்போது மனசிலே நன்றுகப் பதிகின்றன. உதாரணமாக, எவ ருக்காகவாயினும் பொய்சொல்லல் ஆகாது என்பது ஒரு சமய உண்மை. இந்த உண்மை தனியே சொல் லப்பட்டால் இதை மறப்பது இலகுவா யிருக்கும். இதை அமைத்திருக்கும் இனிய ஓர் கதை இருந்தால் அது நிவேவி விருக்கும். கந்தபுராணம், பெரியபுரா ணம், திருவிளேயாடற்புராணம் முதலியன புராணங் களிற் சிறந்தன

இதிகாசங்கள் அரசர் முதலியோருடைய சரித் தேரங்களேச் சொல்லுவன. இவைகள் மீதி வழியையும் நல்லொழுக்கங்களேயும், விளக்குவன. வால்மீகி ராமா யணமும் வியாச பாரதமும் இதிகாசங்களிற் சிறந்தவை கள். புராணங்களிலும் இதிகாசங்களிலும் உள்ள கள் எவையாயினும் பிரமாணநூல்களில் உள்ளவ றிற்கு மாருக இருந்தால் அவை ஏற்றுக்கொள்ளப்ப மாட்டா.

#### 3. சைவாபிமானம்

சைவ சமய மொன்றே நம்மைப் பிறவித் துன்பத்தி னின்றும் நீச்கிக் கடவுளோடு சேர்க்கத் தக்கதென்ற மேலே காட்டப்பட்டது. குழந்தைக்கு இவரே பிதா

Digitized by I

Noolaham Foundation

என்று காட்டுபவள் அந்தக் குழந்தையினுடைய தாய். அதுபோலக் குழந்தைகளாகிய நமக்குக் கடவுளேக் காட்டுவது நமது அருமையான சைவ சமயமாகிட தாயாம். நம்மைப் பெற்ற தாயிலும் பார்க்க அதிகமாக இந்தக் தாயை நாம் நேசித்து இதை யாவரும் அறி யச் செய்வது நம்முடைய கடனுகும்.

கமது காட்டிலே கமது சமயம் பலவிதமான ஏதுக் களால் வருந்துகின்றது. முன்னுளிலே கமது காட்டை ஆண்டுவந்த பறங்கியர் முதலானவர்கள் சைவசமயமாகிய கமது தாயைப் பல வகையாயும் வருத்தினூர்கள்; இங் கிலிஷ் ராச்சியம் வந்த பின்பு அரசாட்சியாரால் துன் புரும லிருந்தாலும், வேறு வழியாகப் பெருந் துன்பம் அடைகின்றது. ஐரோப்பா அமெரிக்காக் கண்டங்களி லுள்ளவர்கள் கிறிஸ்து சமயத்தை நாட்டுதற்காக மிஷனரிமாருக்குச் சம்பளங் கொடுத்து இவ்வூருக்கு அனுப்பியிருக்கிருர்கள். கிறிஸ்து சமயத்தை நாட்டுவ தென்ருற் கருத்தென்ன? சைவர்களேக் கிறிஸ்தவர்க ளாக்குவதுதானே. சைவர்கள் கிறிஸ்தவர்களானுற் சைவசமயத்தை அழிப்பதாகமுடியும். ஆதலால் இந்த மிஷனரிமாருடைய முதல் முயற்சி சைவசமயமாகிய நமது அருமைத் தாயைக் கொல்வதேயாம்.

இந்த முயற்சியை மிகுந்த சாமர்த்தியத்தோடு மிஷனரிமார் செய்துவருகின்றனர். அவர்கள் சைவர் களே இடிப்பதற்காகப் பல விதமான கவர்ச்சிகள் வைத் திருக்கின்றனர். அக் கவர்ச்சிகளால் ஒவ்வொரு ஆண்டி லும் நூற்றுக்கணக்கான சைவர்கள் கிறிஸ்தவ ராக்கப் படுகின்ருர்கள். ஒவ்வொரு ஆண்டும் இப்படிச் சைவர் கள் குறைந்தால், ஒரு காலத்திலே சைவ சமயத்தவர்கள் மிகக் குறைந்து போவார்கள்.

### சைவபோதம்

ந**மது** சமயம் இப்படித் தளர்ந்தால் உலகம் ஈடேறுவ தெப்படி? நம்முடைய சந்ததியார் ஈடேறுவதெப்படி? நமது சமயமாகிய கண்மணிபோன்ற அருமைத் தாயா ருடைய சரீரத்திலிருந்து ஒவ்வொரு நாளும் ஒவ்வொரு பகுதியை அந்நியர் துண்டு துண்டாய் வெட்டித் தன்பப் படுத்துவதைப் பார்த்துக்கொண்டு சும்மா விருப்போ மானுல் நாம் என்ன பிள்ளேகள்? மிஷனரிமாருடைய வலேயிற் பிள்ளேகள் அகப்படாமல் அவர்களேச் சைவப் பள்ளிக்கூடங்களிற் படிக்கச் செய்யவேண்டும். வேண் டிய இடங்களிற் சைவப்பள்ளிக்கூடங்கள் அமைக்க வேண்டும். அப்பள்ளிக்கூடங்களிலே ஒவ்வொரு நாளும் சைவசமயத்தைப் போதிக்கவேண்டும். முதியோர்களுக் குஞ் சைவப் பிரசங்கஞ் செய்துவர வேண்டும். கோயில் களேயும் பள்ளிக்கூடங்களேயும் பிழையற நடத்தல் வேண்டும். அவைகளே நடத்துபவர்கள் பொருள் வரவையும் மகிமையையும் நீனேயாமற் சைவசமயத்தை வளர்த்துச் சிறப்பிப்பதிலேயே நாட்ட.முள்ளவர்களாய் இருத்தல் வேண்டும்.

# இரண்டாம் அதிகாரம் - உயிரின் நிலேமை சிலப்போகாசம். (2—1)

எண்ணரிதாய் ரித்தமா யிருண்மலத்தி லழுந்தி யிருவினேயின் றன்மைகளுக் கீடான யாக்கை யண்ணலரு ளானண்ணி யவையவரா யதனுல் அலகினிகழ் போகங்க ளருந்து மாறருற் புண்ணியபா வம்புரிந்து போக்குவர வடைத்தாப்ப் புணருமிருள் மலபாகம் பொருந்தியக்கா லருளால் உண்ணிலவு மொளியதனு லிருளகற்றிப் பாத முற்றிநேற் பசுவர்க்க மேனவுரைப்ப ருணர்ந்தே.

# 1. ஆன்மா, கடவுள், பாசம்

"உன்னுடைய உடம்பு பருத்துவிட்டது" என்று உன்னேப் பார்த்து நான் சொல்லுகறேன். உன்னுடைய உடம்பு என்றதிஞலே கீ வேறு, உடம்பு வேறு என்பது தாளே விளங்குகிறது. உன்னுடைய புத்தகம், உன் னுடைய வீடு என்று சொல்லும்போ து நீயும் புத்தகமும் வேறு, நீயும் வீடும் வேறு ஆதல் போல. நீ என்பது உயிர். உயிருக்கு ஆன்மா என்று பெயர். நீ என்று குறிப்பதும் ஆன்மா. அவன் என்று குறிப்பதும் ஆன்மா. நான் என்று குறிப்பதும் ஆன்மா. நாங்கள் எல்லோமும் ஆன்மாக்களே. என்னுடைய சிரேகதன் இறந்துபோஞன் என்பதின் கருத்தென்ன? என்னுடைய சிகேக் தனுகிய ஆன்மா, தான் இருந்த உடம்பினின்றும் நீங்கிவிட்டதெ**ன்**பதே. எனவே, ஆன்மா அழியவில்லே என்பது வீளங்குகின் றது. உடம்பு அழிந்துபோவதை நாம் காண்கிறேம். ஆன்மாக்களாகிய நாங்கள் ஒரு காலத்தும் அழிவதில்லே. ஆன்மாவானது காலத்துக்குக் காலம் எடுத்துக்கொள்ளும் உடம்பே அழிந்துபோவது.

இந்த உடம்பை ஆன்மா எடுப்பதும் விடுவதும் உடம்பினுடையவிருப்பமா? அல்லது ஆன்மாவினுடைய விருப்பமா? வெறும் உடம்பிற்கு அறிவில்லே. ஆதலால் டீடம்பு ஒரு உயிரை விரும்ப இயலாது. ஆன்மாவா எது ஒரு உடம்பைத் தன்னுடைய விருப்பத்திற்கு ரடுப்பதாகவும், விடுவதாகவுக் தோன்றவில்லே. ஏனெ எல், எத்தலேயோ ஆன்மாக்கள் கொடிய நோயுள்ள

ஆயினும் ''உன்னுடைய ஆன்மா'' என்று கிலர் அறியாமை பாற் சொல்லுகிரூர்கள்; அப்படியாஞல் கீ ஆசுமா அன்றென முடி கின்றது. ஆன்மாவுக்கு ஆன்மாவாபிருக்கிற கடவின உன்னுடைய ஆன்மா என்று சொல்லலாம்.

#### சைவபோதம்

உடம்பை எடுத்திருக்கின்றன. அவைகள் தங்கள் எண்ணப்படி உடம்புகளே எடுப்பதானுல், இப்படியான உடம்புகளே எடுக்கமாட்டா. ஆதலால், ஆன்மாவி னுடைய விருப்பமுமன்று. உடம்பு விரும்பவும் மாட் டாது. ஆதலால் இது ஆன்மாவுக்கும் உடம்புக்குந் தலேவராகிய கடவுளுடைய செயலேயாம்.

கடவுள் ஆன்மாக்களுக்கு உடம்புகளே ஏன் கொடுக் திருர்?\* தம்முடைய கன்மைக்காகவா? அல்லது ஆன் மாக்களாகிய கம்முடைய கன்மைக்காகவா? கடவுளுக் குத் தேவையானது ஒன்றுமில்லே. ஆதலால் அவர் ஆன்மாக்களுடைய கன்மைக்காகவே அவைகளுக்கு உடம்பைக் கொடுக்கிருர். கமக்கு எந்த கன்மை வேண்டி யிருக்கிறது? கமக்கு என்ன இடர் இருக்கிறது? என்ன குறையை, என்ன இடர்களேத் தீர்த்தற்காகக் கடவுள் ஆன்மாக்களுக்கு உடம்பைக் கொடுக்கிருர்?

எங்களிலே எத்தணேயோவி தமான தீய குண்ங்கள் இருக்கின் றன. பலவகைப்பட்ட தீய ஆசைகள் ஈம்மைப் பீடித்திருக்கின் றன. இந்த ஆசைகள் தீய நிண்வுகளே எழுப்புகின் றன. தீய நீண்வுகளால் தீய செய்கைகள் உண்டாகின் றன. இந்தத் தீய குணங்கள் எல்லாவற்றை யும் எங்களிலே உண்டாகச் செய்யும் ஒரு பொருள் இருக்கிறது. அந்தப் பொருள் நம்மை மயக்கிக்கொண் டிருக்கிறது. அதற்கு ஆணவம் என்று பெயர். இந்த ஆணவத்திலிருந்த ஆன்மாவை விடுவித்து, ஆன்மா வுடைய மயக்கத்தைத் தீர்ப்பதற்நாகவே கடவுள் ஆன்

\* கடவுள் தமமுடைய சயத்தையே விருப்பித் தம்மை வணங் கவும், தமச்கு எவல்செய்யவும் மனிதரைப் படைத்தாரென்ற சின புறச்சமயங்கள் சொல்லும. கடவின் வழிபடுவதனுல் அவருக்கு ஒரு லாபமுமில்லே, அவருக்கு எவலாளர் வேண்டிபதில்லே.

Digitized by Noolaham Foundation noolaham org aavanaham.org

மாக்களுக்குச் சரீரத்தைக் கொடுக்கிறுர். வியாதி உடம் பைப் பீடித்து ரிற்பதுபோல, ஆணவமானது ஆன்மா வைப் பீடித்து மீற்கின்றது; ஒரு வைத்தியன் வியா தக்காரணே வைத்தியசாலேயில் வைத்து மருந்து கொடுத் துப் பரிகரிப்பதுபோல, கடவுள் ஆணவமாகிய வியா தியை நீக்குதற்காக, உடம்பாகிய வைத்தியசாலேயில் இட்டுத் தமது திருவருளாகிய மருந்தைக் கொடுத்து அதைப் போக்குகிருர். இந்தக் காரணத்திஞலே சிவ பெருமானுக்கு வைத்தியஙாதன் என்று பெயர். நமது சரீரத்திலே ஒரு பகுதியில் ஒரு கொப்புளம் இருந்தால் வைத்தியன் அதைக் கத்தியாற் கீறுகிருன். கீறும் போது நமக்குத் துன்பமா யிருக்கிறது. ஆயினும் அது அந்நேரம் ஆன்பமல்லாமல், பின்பு நமக்கு நன்மையாகும். அதுபோல மகாவைத்தியராகிய கடவுள் நமக்குப் பல வகையான துன்பங்களேயும் வரச்செய்வது நம்முடைய நன்மைக்காகவேயாம். அப்படி வருந்துவதினுல் நம் முடைய கன்மங்கள் தொலேயும்; ஆணவ வலி குறை uio.

ஆணவத்தை இரண்டு வழியாகப் போக்கலாம். அது எழும்பின உடனே அதை அடக்குதல் ஒரு வழி; இது நல்வழி, அதை அதன் வழியில் விட்டுத் தட்ட கர்மங்களேச் செய்யவிடுதல் மற்ற வழி; இது கெட்ட வழி. உதாரணமாக, ஆணவத்தினுலே கோபம் உண் டாகிறது. இந்தக் கோபத்தைக் கடவுட் பத்தியினுலே அடக்கிவிட்டால், அது அவ்வளவிலே கெடுகின்றது. அதை வளரவிட்டால், நாம் அதனுலே பெரும் பொல் லாங்கு செய்து இந்தப் பிறவியிலும் மறுபிறவிகளிலும் வருந்திய பின்பு அந்த ஆணவம் தொலேகின்றது. "ஆண வத்தை அடக்கர்மல் விட்டாலும் கடைசியில் அழி கின்றதுதானே; நாம் அதனுடைய வழியில் நீன்று

-13

#### சைவபோதம்

பாவங்களேச் செய்தாலும் அது பின்பு கெடுந்தானே; நாம் அதை அடக்கவேண்டியதென்ன?" என்று ஒருவர் கேட்கக்கூடும். ஒரு வீட்டிலே நெருப்புப்பொறி பறந் தால் அதை உடனே அவித்து வீடுவது எவ்வளவு நன்மை? அதை எரியவிட்டால் வீடு முழுவதும் எரிந்த பின்பு தாஞக அவியுந்தானே. இது எவ்வளவு நஷ் டம்? "நமக்கென்ன, வீடு எரிந்த பின்பு நெருப்பு அவி யும் அதைத் தணிப்பானேன்" என்று யாராவது சொல்லுவார்களா? ஆணவத்தை அடக்காமல் விடுதல் வீட்டை எரிய விடுவது போலாகும்.

ஆணவத்தை அடக்கிச் செய்யுஞ் செய்கை நல்ல கர்மம் என்று சொல்லப்படும். அதை அடக்காமற் செய் யூஞ் செய்கை தீயகர்மம் என்று சொல்லப்படும். இந் தக் கர்மங்களும் ஆன்மாவைச் சேர்ந்து நிற்கின்றன. நல்ல கர்மம் செய்கிறவர்கள் இன்பத்தை அனுபவிப் பார்கள். தீயகர்மஞ் செய்கிறவர்கள் தன்பத்தை அனு பவிப்பார்கள். அனுபவித்தலாலே கர்மங்கள் தொலே கின்றன.

இப்படியாக ஆன்பாவோடு தொடர்புள்ள பொருள் கள் மூன்று உண்டு. அவையாவன: ஆன்மாவை அடக் கித் தீய எண்ணங்களே எழுப்பி விடுவதாகிய ஆணவ மும், அந்த ஆணவத்தால் ஆன்மா செய்யுங் கன்மமும், கன்மத்தைச் செய்கிறதற்குக் கருவியா யிருக்கிற சரிர முமாம். இம்மூன்றும் ஆன்மாவைக் கடவுளோடு சேர விடாமல் அதைத் தடுத்து வைத்துக்கொண் டிருப்புத னுலே, இவைகள் பாச மெனப்படும். இம்மூன்றிலிருந்து ஆன்மா விலகினுல் இவைகளால் வருகின்ற துன பங்கள் கீங்கிக் கடவுளோடு சேர்ந்து நிற்கும். இவை களிலிருந்து கீங்கினஙிலேக்கு வீடு அல்லது மோட்சம் என்று பெயர். நாமெல்லோமும் இந்த மூன்று பாசங் களினின்றும் விலகிக் கொள்ளக் கடவுளே வழிபடல் வேண்டும், நாமும் நம்மால் இயன்ற அளவு முயற்சி செய்தல் வேண்டும். தீய செய்கைகள் தீய எண்ணங்களி லிருந்து உண்டாவன. தீய எண்ணங்கள் சில காலங் களிலே தனித்திருக்கும்போதும், சில காலங்களிலே தீயவர்களோடு கூடுவதினுலும் உண்டாவன. எஆதலால் நாம் தீயவர்களோடு கூடுதல் ஆகாது. தனித்திருக்கை யில் தீய எண்ணங்கள் தொடங்கும்போது அவைகளே உடனே ஒட்டல் வேண்டும். தனித்திருக்கும்போது அவைகள் தொடங்காமைக்காகக் கடவுளேத் தியானித் தல் வேண்டும்.

# "நின்றும் இருந்தும் கடந்தும் நடந்தும் நினே என்றும் சிவன்ரு ளிணே''

கல்லவர்களோடு கூடவேண்டும். நல்லவர்களுடைய சரித்திரங்களே வாசித்தல் வேண்டும். நல்லெண்ணம் நற்பேச்சு நற்செய்கையாகிய இவைகளே வளர்த்தல் வேண்டும்.

# 2. மனிதப் பிறவியின் சிறப்பு.

அண்டசஞ் சுவேதசங்க ஞற்பிச்சஞ் சராயுசத்தோ டெண்டரு நாலெண்பத்து நான்கு நா ருயிரத்தாய் உண்டுபல் யோனியெல்லாம் ஒழித்துமா நுடத்ததித்தல் கண்டிடிற் கட**ீல**க்கையால் கீந்தினன் காரியங்காண்.

o ''தீயாரைக் காண்பதுவுக் தீதே திருலற்ற தீயார்சொற் கேட்பதுவும் தீதே— தீயார் குணங்க ஞுவைப்பதுவுக் தீதே யலரோ டிணங்கி யிருப்பதுவுக் தீது''

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

### 14668

#### சைவபோகம்

ஆன்மாக்கள் பலவசையான உடப்புகளே எடுக் கின்றன. மாணிக்கவாசக சுவாமிகள் திருவாசகத்திலே,

"புல்லாகிப் பூடாய்ப் புழுவாய் மரமாகிப் பல்விருக மாகிப் பறவையாய்ப் பாம்பாகிக் கல்லாய் மனிதராய்ப் பேயாய்க் கணங்களாய் வல்லசுர ராகி முனினராய்த் தேவராய்ச் செல்லா அரின் றவித் தாவர சங்கமத்து ளெல்லாப் பிறப்பும் பிறந்தினத்தே ளெப்பெருமான்" என்று கூறியருளினர்.

ஆன்மாக்கள் மனிதராகப் பிறக்கின்றன; மிருகங்க ளாகப் பிறக்கின்றன; பட்சிகளாகப் பிறக்கின்றன; மரஞ் செடிகளாகப் பிறக்கின்றன; தேவராகப் பிறக் கின்றன; இன்னும் பலவகையாகப் பிறக்கின்றன. இவைகளுள், மரஞ் செடி முதலியவைகள் முன் செய்த கர்மத்தின் பலனே அனுபவிப்பன. அவைகள் அதிக மாகக் கர்மம் செய்வதில்லே. ஆதலால் அவைகளுக்கு ஆணவம் தீர்வது குறைவு; மிருகம் பட்சி முதலியன கர்மம் செய்வன ஆயினும் அவைகள் இது நல்லது இது தீயது என்று பகுத்தறியமாட்டாமல் இருத்தலால் தங்களேத் திருத்திக்கொள்ள இயலாதன. மனிதப்பிறவி யிலே ஆணவம் முதலிய பாசங்களினின்றும் கீங்கி மோட் சம் அடைகிறதற்கு வேண்டிய வழிகளெல்லாம் இருக் கின்றன.

இந்த உலகத்திலும் வேறு உலகங்களிலும் கோடிக் கணக்கான பல வகைப்பட்ட பிறவிகள் உண்டு. இல் வளவு பிறவிகளில் மிக அரிதாகிய மனிதப்பிறவி நமக் குக் கிடைத்தது எவ்வளலு பெரிய பாக்கியம்! இல் வளவு அருமையாக இந்த மனிதப்பிறவி நமக்குக்

# இரண்டாம் புத்தகம்

ைத்திருக்கிறபொழுது, இதனுல் நமக்கு வரக்கூடிய ங்மை ஒன்றையும் நாம் தவறவிடலாகாது. ஒவ் வொரு நிமிஷமும் இந்தப் பாசங்களே நீக்குதற்கு நாம் முயற்சி செய்தல் வேண்டும். நாம் மனித உடம்போ டிருக்கும் ஒவ்வொரு நிமிஷ நேரமும் கோடி ொன்னி லும் பார்க்க விலே யுள்ளது. மனிதப் பிறவியிலும், குருடராய் முடவராய்ச் செவிடராய்ப் பிறவாமல், இழிவான சுமயங்களிற் பிறவாமல் மோட்சத்தைத் தந்து கடவுளோடு சேர்க்கத் தக்கதாகிய சைவ சமயத் இலே நாம் பிறந்தது எல்லாவற்றிலும் பெரிய பாக் கியம். ஆதலாற் சைவர்களாகிய நாங்கள் மற்றைய மனிதரிலும் பார்க்க மிக அதிகமாகக் கடவுட்பத்டுயுள்ள வர்களாய், உலக இன்பங்களே விரும்பாதவர்களாய் மோட்ச இன்பத்திலே கண்ணுள்ளவர்களாய், இடையரு நல்லொழுக்க முள்ளவர்களாய் இருத்தல் வேண்டும்.

# மூன்ரும் அதிகாரம் - பாசங்கள்

ஒரு வேந்தன் சண்டை செய்யத் தொடங்குமுன் தன் எதிரியீனுடைய சேனேப்பலம், செல்வம், போர்த் தொழிலுக்குரிய கருவிகள் முதலாயவற்றை நன்ருக ஆராய்ந்து அறிதல்வேண்டும். எதிரியுடைய பலத்தைக் குறைவாக நினேத்துச் சண்டைக்குப் போஞல் தோல் வியே வந்து சேரும். அதுபோல, நம்மைப் பீடித்திருக் கும் பாசங்களே நாம் வெல்லவேண்டுமாஞல், அவைக ளுடைய பலத்தையுந் தன்மையையும் நன்ருக உணர வேண்டும். பாசங்களுள் தலேயா யிருப்பது ஆணவமாம்.

# 1. ஆணவம்

ஆணவமானது ஆன்மாவுக்கு நல்லுணர்வு வரா மல் தடுத்துக்கொண்டு நிற்பது. அது ஆன்மாவிலே

15

#### சைவபோதம்

ஆசை கோபம் மயக்கம் கொடுமை முதலிய தீயகுணங் கன் உண்டாக்குவது. "நான் பெரியவன், நான் என் னுடைய சுகங்களே நினேக்க வேண்டும்" என்று சொல் லப்பண் னும் அகந்தையையும், "இது என்னுடைய பொருள், இது படிதின்றி இரத்தல்வேண்டும்" என்று சொல்லப்பண்ணும் மமாதையையும் அது உண்டாக்கும்; மிகுந்த வல்லமை யுள்ளது; ஆன்மாவோடு அநாதியா யுள்ளது. ஆன்மா எப்போது உண்டோ அப்போது ஆணவமும் அதனேடு உள்ளது. ஆதலால் அதற்குச் சகசமலமென்று பெயர். ஆன்மாவுக்குத் தொடக்க மில் லாததுபோல ஆணவத்திற்குந் தொடக்கமில்லே.

இந்த ஆணவத்தை வெல்லுதற்கு நமக்குத் துணே யாயுள்ளது கடவுளூடைய திருவருளாம். கடவுள் நம்மீது தமது தருவருளே இடைவிடாது பொழிந்துகொண் டிருக் கிரூர். அந்தத் திருவருளே நாம் ஏற்றுப் பயன்படுத்தினுல், இந்த ஆணவத்தின் வல்லமையைத் தடுப்பது மிகவும் இலகுவாகும். வேந்தனுக்கு எவ்வளவு சேனேகள் இருந் தாலும் அவைகளே அவன் போர்க் களத்துக்குக் கொண்டுபோகாவிட்டால் அவன் தோல்வி யடைவது ரிச்சயம். அதுபோலக் கடவுளுடைய அளவில்லாத திரு வருள் இருக்கவும், நாம் அதைப் பெறுதற்குத் தகுதி யில்லாம லிருந்தால் நாம் ஆணவத்திற்குத் தோற்பது கிச்சயம். ஆணவமானது எப்போதும் நம்மோடுள்ளது. அது எப்போதும் நம்மை மயக்க முயற்சி செய்வது. நாம் அதை வெல்லவேண்டுமா**ஞல்,** எப்போதும் கடவு ளுடைய அருளேப் பயன்படுத்துதற்காக அதைப் பாராட்டி அவரிலேயுள்ள அன்பை வளர்த்தல் வேண் டும். ஆணவம், முயற்சி செய்யும்போது ஏதாயினும் ஒரு தீய எண்ணத்தை மனத்திலே ஆக்கும்; ஆக்கும் போது நாம் விழிப்பாயிருந்த அதை ஓட்டல்வேண்டும்.

நாம் இருக்கும் இடத்துக்கு ஒரு விஷப்பாம்பு வந்தால், நாம் எவ்வளவாகப் பயந்த அதைக் கலேத்து விடுகின் நோம்: யாராவது அதைத் தாக்கிக் கழுத்திற் போட்டுக் கொள்வார்களா? இல்லேயே. அதுபோல, தீய எண் ணங்கள் வந்தால் அவைகளுக்கு இடங் கொடுத்து அவைகளுடைய வழியிற் போகலாகாது. பாம்பு வந்து நம்மைக் கடிக்கும்படிவிட்டு அதன் பின்பு வைத்தியஞ் செய்வது எவ்வளவு புத்தியீனம். அதுபோல, ஒரு தீய எண்ணம் வந்து தீயசெயலாக முடிந்தபின்பு, அதனுலே பாடுபடுவது பெரும் புத்தியீனம். அன்றியும், ஒருமுறை ஒருதீய எண்ணத்திற்கு இடங் கொடுத்தால் பின்பு அதை ஓட்டுதல் அரிது. ஆதலால், ஆணவமானது தீய எண்ணங்களே எழுப்பிவிடும்போது கடவுளுடைய திருவருளால் அதை அடக்கி அதனுடைய வல்லமை யைக் கெடுத்துவிடல் வேண்டும்.

### 2. **மாயை**

ஆணவம் முயற்சி செய்வதற்குக் கருவியா யுள் எது சரீரம். ஆணவத்தினுலே நமக்கு ஒருவனிலே கோபம் உண்டாளுல், கோபத்தினுலே அவனுக்கு அடிப் பது நமது சரீரம். இப்படி இருத்தலினு 3ல சரீரம் பொல்லாததென்று சிலர் சொல்லுவார்கள். உள்ளபடி சரீரத்திலே ஒரு குற்றமுமில்லே. 'எய்தவ னிருக்க அம்பை நோவதேன்?' என்பதுபோல, பொல்லாங்கு செய்விக்கிற ஆணவ மிருக்கச் சரீரத்திலே குற்றஞ் சொல்லுவதேன்? சரீரம் தானுகப் பொல்லாங்கு செய்யா விட்டாலும், அது பெரும்பாலும் ஆணவத்துக்குத் துணேயாகி நிற்பதால், அதையும் நாம் அடக்கி வைத் துக் கீழ்ப்படுத்தல் வேண்டும். இந்தச்சரீரம் சில காலங் களிலே கடவுளுடைய இருவருளின் முயற்சிக்கு இட

#### சைவபோதம்

மாய் நின்று புண்ணியஞ் செய்யவும் நல்லறிவை விளக் கவும் கருவியாய் இருக்கும்.

நமக்குப் பல சரீரங்கள் உள்ளன. இரத்தம் தசை எலும்பு தோல் முதலியவற்றுல் ஆக்கப்பட்டதாய் நாம் காணுகிற சரீரம் ஒன்று இருக்கின்றது. இதற் குத் தூலசரீரம் என்று பெயர். இது தவிர இரண்டு சரீரங்களுண்டு. அவை சூக்கும சரீரமும் காரண சரீரமு மாம். சூக்குமசரீரம் உணருதல் நீனேத்தல் விரும்புதல் முதலிய உட்செய்கைகளேச் செய்தற்குக் கருவியா யுள் ளது. காரண சரீரம் கடவுளுடைய திருவருளினை ஆன்மாவினுடைய அறிவையும் தொழிலேயும் விளக்கி ஆனந்தத்துக்குக் காரணமா யுள்ளது.

தூல சரீரத்தலே அன்னமயகோசம் பிராணமய கோசம் என்று இரண்டு பகுதி உண்டு. அன்னமய கோசம் வெளிப்பகுதி. பிராணமயகோசம் அன்னமய கோசத்தை ஒருவாறு இயக்குவது; இயக்குவதால் பிராணமயம் என்னும் பெயரைப் பெறும். சூக்கும சரீரத்துக்கு மனேமயகோசம் என்றும் பெயர். காரண சரீரத்திலே விஞ்ஞானமயகோசம், ஆனந்தமயகோசம் என்று இரண்டு பகுதிகளுண்டு. விஞ்ஞானமயகோசம் ஞானத்தைக் கொடுப்பது. ஆனந்தமயகோசம் ஆனந் தத்தைக் கொடுப்பது. ஆகவே மூன்று சரீரங்களும் ஐந்து கோசங்களாக உள்ளன. ஒருவன் இறக்கும் போது முதல் இறப்பது அன்னமயகோசம். பின்பு இறப் பது பிராணமயகோசம், மற்றவைகள் அழிவதில்லே. அவை சர்வ சங்காரத்தில் அல்லது முத்திரிவேயில் அறியும்.

தூலசரீரம் கீங்கிய பின்பு; (க) கில ஆன்மாக்கள் சூக்கும சரீரந் திரிந்த வேறு சரீரத்தோடு இன்பத்தை

அல்லது துன்பத்தை அனுபவித்துக்கொண் டிருப்ப துண்டு. இன்பத்தை அனுபவிக்கும்போது சூக்கும சரீ ரம் பூதசார சரீரமாகின்றது; துன்பத்தை அனுபவிக் கும்போது யாதனு சரீரமாகின்றது. புண்ணியஞ்செய்த ஆன்மா இன்பத்தை அனுபவிக்கும். பாவஞ் செய்த ஆன்மா துன்பத்தை அனுபவிக்கும். இன்பத்தை அனு பவிக்கும் நிலேக்குச் \*சுவர்க்க மென்று பெயர். துன் பத்தை அனுபவிக்கும் நிலேக்கு நரகம் என்று பெயர். இப்படி அனுபவித்த பின்பு ஆன்மாவானது பிறவியை எடுக்கின் றது. அந்தப் பிறவிக்கு வேண்டிய தூலசரீரம் சூக்கும சரீரத்தைச் சார்ந்து உண்டாகின்றது. நாம் ஒரு விளா மரத்தை வெட்டினுல், பின்பு அதினுடைய வேரிலிருந்து ஒரு மரம் முளேக்கின்றது. அது போலத் தூலதேகம் அழிக்த பின்னர், சூக்கும தேகத்தைச் சார்ந்து வேறு தூலதேகம் உண்டாகின்றது. (உ) சில ஆன்மாக்கள் சும்மாவிருந்துவிட்டுப் பிறவியை எடுக்கும். (ந) சில ஆன்மாக்கள் உடனே பிறவியை எடுப்பது மண்டு.

குறிப்பு: ''மனித சரீரம் எடுத்த ஆன்மா மிருக சரீரத்தை எடுக்குமா''? என்று கேட்கக்கூடும். எடுக்க மாட்டாது என்று சிலர் எண்ணுகிருர்கள். இது பிழை யான எண்ணம். அது எடாது என்பதற்கு அவர்கள் சொல்லுகிற கியாயம் என்னவென்ருல், ''ஆன்மா வர வர நயப்படுகின்றது. ஆன்மா நயப்படுவதற்கு அடை யாளம் அதனுடைய சரீரம் நயப்படுதல். மிருக சரீரம் மனித சரீரத்திலும் நயந்ததன்று. ஆதலால் மனிதசரீரம் எடுத்த ஆன்மா மிருக சரீரம் எடுக்கமாட்டாது''

\* விதிப்படி சிவபுண்ணியஞ் செய்தோர் பதமூத்தி என் னும் கிலையை அடைவர்.

# உடம்புகளும், உலகங்களும், உயிரில்லாப பொருள் களும் மாயை என்றும் பொருளிலிருந்து தோன்றுவன. மாயை மிகவும் துண்மையான பொருள். காற்றுனது தண்ணீரிலும் எவ்வளவு நுண்ணியதோ, அதிலும் பார்க்க ஆகாசமானது காற்றிலும் துண்ணியதோ. ஆகா சம் காற்றிலும் எவ்வளவு நுண்ணியதோ அதிலும் மாயையானது ஆகாசத்திலும் துண்ணியதே அதிலும் மாயையானது ஆகாசத்திலும் துண்ணியது. மாயை யானது சுத்தமாயை சுத்தாசுத்தமாயை அசுத்தமாயை என மூன்று வகைப்படும். இவைகள் சிவதத்துவம், வீத்தியாதத்துவம், ஆத்மதத்துவம் என்று முறையே சொல்லப்படும். மாயையை இரண்டாக வகுக்கும்போது, சுத்தாசுத்தமாயை அசுத்தமாயையில் அடங்கும்.

### சிவதத்துவங்கள் 🕞

நாதம், விந்து, சாதாக்கியம், ஈசுரம், சுத்தவித்தை 5

# வித்தியாதத்துவங்கள் எ

காலம், நியதி, க**லே, வி**த்தை, அராகம், புருடன், மாயை.

# ஆக்தும தத்துவங்கள் உச

அந்தக்கரணம்:- மனம், புத்தி, சித்தம், † அகங்காரம் 4 ஞானேந்திரியம்:- காது, துவக்கு, கண், நாக்கு, மூக்கு 5 கர்மேந்திரியம்:- வாய், கால், கை, பாயு, உபத்தம் 5 தன்மாத்திரை:- சத்தம், பரிசம், ரூபம், ரசம், கந்தம் 5 பூதம்:- நிலம், நீர், தே, காற்று, ஆகாசம் 5

என்பதே. இவர்களுடைய கீயாயத்திலே பிழை எது வென்முல், "ஆன்ம நயத்துக்குச் சரீர நயம் அடை யாளம்" என்பது. சரீர நயத்துக்கும் ஆன்ம நயத்துக் கும் தொடர்பு இல்லே. ஆன்மநயம் குணத்தினுலே விளங்கும். கொடிய தீயரான மனிதரிலும் பார்க்க நற் குண முள்ளதாகிய பசு மேலான ஆன்மா. மனிதருக் குள்ளும் நல்ல சரீரமும் விவேகமு முள்ளவர்கள் தீய வர்களாய் இருக்கிறர்கள். மெலிந்த சரீரமும் விவேகக் குறைவு முள்ளவர்கள் அநேகர் நற்குணமுள்ளவர்களா யிருக்கிறுர்கள். நற்குண முள்ளவர்கள் உயர்ந்த ஆன் மாக்கள். ஆதலால் சரீரம் குறைவாய் இருத்தலினுலே ஆன்மாவும் தாழ்ந்ததாய் இருத்தல் வேண்டுமென்ற எண்ணம் பிழை, மனித சரீரம் எடுத்த ஆன்மா எந் தச் சரீரமும் எடுக்கலாம். அப்படி எடுக்கக்கூடுமாதலி னுலேதான் அப்பர் சுவாமிகள்;

"புழுவாய்ப் பிறக்கினும் புண்ணியா வுன்னடி யேன்மனத்தே வழுவா திருக்க வரந்தரல் வேண்டுமிவ் வையகத்தே தொழுவார்க் கிரங்கி யிருந்தருள் செய்பா திரிப்புலியூர்ச் சேழுநீர்ப்புனற்கங்கைசேஞ்சடை மேல்வைத்ததிவண்ணனே"

என்று சொல்லியருளிஞர்.

கர்மம் செய்வதற்கு நமது உடம்பு மாத்திரம் போதியதன்று. இந்த உடம்பு இருப்பதற்கு உலகம் வேண்டும். இது நீலேப்பதற்கு உணவுப் பொருள்கள் வேண்டும். ஆணவம் முயற்சிசெய்து ஆசை முதலிய வற்றை உண்டாக்குதற்குப் பிறபொருள்கள் வேண்டும். ஆகவே ஆணவமானது முயற்சி செய்வதற்கு நமது உடம்பும் உலகங்களும் உலகங்களிலே உள்ள அநேக பொருள்களும் வேண்டும்.

# ஆகத் தத்துவங்கள் 63

24

† சித்தத்தை மனத்தோடு சேர்த்து, அதற்குப் பதிலாகக் குணத்தை ஒரு தத்துவமாகக் கொள்ளுவர் சிலர்.

4668

#### இரண்டாம் புத்தகம்

#### சைவபோதம்

துவக்கு என்பது தோலிலே சூடு, குளிர், மென்மை, கடினம் .ஆகிய இவைகளேக் காட்டுவது; ரசம் - சுவை. கந்தம் - மணம்.

தூலசரீரமானது பூதங்களாலும், சூக்கும சரீர மானது சூக்குமபூதம் முதல் வித்தியா தத்துவமீருன தத்துவங்களாலும், காரண சரீரமானது சிவதத்துவங் களாலும் ஆக்கப்பட்டன.

குறிப்பு;— ஆணவத்தின் முயற்சியினுலே நான் இராமனிலே கோபங்கொள்ளுகிறேன். இராமன் என் னிலே கோபங்கொள்ளுகிருன். இராமனில்லாவிட்டால் எனக்கு அந்தக் கோபம் உண்டாகாது. உண்டாகா மையால் ஆணவம் முயற்சிசெய்ய இயலாது. ஆதலால் என்னிலிருக்கும் ஆணவம் முயற்சி செய்தற்காகவே கடவுள் இராமணப் படைத்தார் என்று சிலர் சொல் லக்கூடும். இந்த எண்ணம் மிகப் பிழையானதென்பது மற்றப் பக்கத்தைப் பார்க்கும்போது இலகுவாக விளங் கும். இராமனும் என்னிலே கோபிக்கிருன்; அப்படி யானல் இராமனுக்காகக் கடவுள் என்?னப் படைத் திருத்தல் வேண்டும்; இராமன் எனக்காகப் படைக்கப் பட்டானென்பதும், இராமனுக்காக நான் படைக்கப் பட்டேனென்பதும் ஒன்றுக்கொன்று மாருனவை. ஒருவருக்காக இன்னுருவர் படைக்கப்படவில்லே. உல கத்தலே யுள்ள எல்லா உயிர்களும் அவை அவை **சடேறு தற்**காகப் படைக்கப்பட்டவை. ஒன்றுக்காக மற்றொன்று படைக்கப்படவில்லே. \*ஆயினும் அவை

\* இதை உணராதலர்கள் உலகத்திலேயுள்ள உயிர்களெல்லாம் மனிதனுக்காகப் படைக்கப்பட்டிருக்கின்றன என்றம், ஆடு கோழி மீன் முதலியவைகளேக் கொன்று தின்னலாம் என்றம் பிதற்று வார்கள் அவைகளும் ஆர்மாக்கள்தாமே; ஈாங்களும் அர்தப் பிறவிகளே எடுப்பதுண்டல்லவா? கள் தங்கள் தங்கள் முயற்சிகளேச் செய்யுப்போது, ஒன்றேடொன்று தொடர்புள்ளவைகளாய் வருகின்றன.

#### 3. கன்மம்

துளசித்தாமருடைய பிள்ளேக்கு அடிமையினு டைய பிள்ளே அடித்தபொழுது, அவருடைய மனேவி அடித்தவனேத் தண்டிக்க வேண்டுமென்று சொன்னுள். அவர் அவனே மன்னித்து மகிழ்விக்க வேண்டுமென்று சொன்னுர். ஒரே காரியத்திலே இப்படி ஒன்றுக் கொன்று மாறுக இரண்டு பேர் ஏன் நிணத்தார்கள்?

துளசித்தாமரூடைய மணேவியின் எண்ணம் என்ன வென்ருல், "நாங்கள் மேலானவர்கள்; எங்களுடைய பிள்ளேக்கு அடிமை கை கீட்டலாமா?"என்பது. ஆகவே அவளிலே அகந்தை மமதை என்ற குணங்கள் மூணேத்து நின்றன. இந்தக் குணங்கள் ஆணவத்தினுல் உண் டாவன. அவள் ஆணவத்தின் வழியில் நின்றுள்.

துளசித்தாமர் நீணத்ததாவது, "கடவுள் ஒருவரே மேலானவர்; அவர் படைத்தவர்களாகிய நாங்கள் எல் லோமும் அவருக்குச் சரிதான்; நாமும் அப்படியே எண்ணல் வேண்டும்; கடவுள் ஏற்கத்தக்கதாக நாம் நடத்தல் வேண்டும்". ஆகவே இவர் கடவுளுடைய திருவருள் வழியிலே நீன்றூர். இவர் திருவருள் வழி யில் நீற்க, மனேவி ஆணவத்தின் வழியில் நீன்றபடி யால், இவர்களுடைய எண்ணங்கள் ஒன்றுக்கொன்று மாறுக இருந்தன. அவருடைய எண்ணம் நல்வினே யான எண்ணம்; மணேவியின், எண்ணம் தீவினேயான எண்ணம்.

இப்படியாக வினேகள் இரண்டுவகை. எது நல் வினே, எது தீவின் என்று பகுத்தறிதற்கு வழி

#### சைவபோதம்

யென்ன? உலக இன்பங்களேக் கொடுக்கக்கூடியவைக ளாய் ஆன்மாவைக் கெடுக்குஞ் செயல்கள் தீவினே களாம். ஆசை, கோபம், பெருமை, செருக்கு, நீதியீ னம் முதலியவைகள் தீவினேக் குணங்களாம். ஆண வத்தை அடக்கி ஆன்மாவை ஈடேற்றாஞ் செயல்கள் நல்வினேகளாம். கடவுட்பத்தி, அன்பு, நீதி, உண்மை, பொறுமை மூதலியவைகள் நல்வினேக் குணங்களாம். கடவுளுக்கும் மெய்யடியாருக்கும் செட்யப்படும் தொண் டுகளும் வழிபாடும் சிவ நல்வினே அல்லது சிவபுண் ணியமெனப்படும். மற்றைய ஆன்மாக்களுக்குச் செய் யப்படும் நல்வினே பசு நல்வினே அல்லது பசு புண்ணிய மெனப்படும்.

வினேயானது மனம், மொழி, மெய் என்னும் மூன்று வழியாகச் செய்யப்படும். களவு செய்யவேண்டுமென்று எண்ணுதல் மனத்தினுற் செய்யப்படும் வினே. களவு செய்யும்படி ஒருவனே ஏவுதல் மொழியினுற் செய்யப் படும் வினே. களவு செய்தல் மெய்யினுற் செய்யப்ப டும் வினே. [மெய் - உடம்பு]

ஒருவன் என்ஃா ஏசுகிருன். அப்போது, ''என்ஃன இவன் ஏசலாமா? நான இவனுக்கு அடிக்க வேண்டும்'' என்ற தீய எண்ணம் ஆணவத்தின் முயற்கியிலை உண்டாகிறது. அந்த எண்ணத்தை அடக்காவிட்டால் நமக்கு எத்தஃனயோ வகையான தீமைகள் உண்டாகும்.

முதலாவது, நான் அவனுக்கு அடித்தால் அவன் எனக்கு அடிப்பான். நமக்குக் கோபம் உண்டாகும். கோபத்தினுலே கொலே முதலான பெரும் பிழைகள் செய்யவேண்டி நேரிடும். இரண்டாவது இன்றைக்கு என்னுடைய கோபம் ஒருவனிலே பலித்ததானுல், நாளக்குக் கோபம் இரண்டுபங்காக வரும். ஆணவத்

துக்கு இடங்கொடுத்தால் அது ஆன்மாவை விட்டு வையாது. முன்ருவது, கட்ட செய்கைகள் அதிகமாகச் செய்து வந்தால், அந்தப் பழக் கமே கெட்ட செய்கையைச் செய்விக்கும். BITLD பிழையென்று நிலாத்தாலும் நம்முடைய சொல்லுக் ஒருவர் மாமிசஞ் சாப்பிடுதல் பாவச் செய்கையென்று **நன்**ருக உணர்ந்து அதை விடவேண்டுமென்று தீர்மா னித்தார். வீட்டிலே அது சமைக்கக்கூடாதென்று கட்டளேயிட்டார். ஆயினும் அவருடைய கண்பரொரு வர் அவரையும் வேறு இல்லரயும் ஒருநாள் விருந்துக் கழைத்தர்ர். அங்கே மாயிசபோசனமும் தாவரபோச னமும் வெவ்வேறிடத்திலே வைக்கப்பட்டிருந்தன. இவர் மாமிசத்தைக் கண்டவுடனே வாயூறித் தம்மு டைய தீர்மானத்தைப் பொருட்படுத்தாமல் மாமிசத்தை -யண்டார். ''கீங்கள்' ஏன் இந்த வேனேயைச் செய்தீர் கள்" என்ற அவருடைய சிசேகிதர் கேட்டபொழுது "வாய் சொல்வழி கேளாதாம்" என்று மறுமொழிசொன் ஞர் இப்படியர்கச் சிலர் ஒரு செய்கையைப் பலமுறை செய்வதினுல், அவர்களுடைய சரீரம் அவர்களுடைய சொல்லேக் கேளாமல் வழக்கப்படி நடப்பதுண்டு. இயல்பாக மனம் தல்லைனும், சரீரம் அடிமையுமாய் உள்ளன. ஒரு பழக்கத்தைப் பழகிவிட்டால் சில காலங் களிலே சரீரம் தல்வனும் மனம் அடிமையாயும் மாறி விடுகின்றன. நாலாவது, திவினே செய்தவர்கள் அதற்காக இந்தப் பிறவியிலும் நரகங்களிலும் அடுத்த பிறவிகளிலும் வருந்துவார்கள். நெருப்பிலே கை வைத் தவனுக்குக் கை புண்ணுவது நிச்சயமாவதுபோல, தீவினே செய்தவர்களுக்குப் பலவகையான துன்பங்கள் உண்டாவது நிச்சயம்.

#### சைவபோதம்

இப்படியில்லாமல், கோபம்வந்தபோது கோபத்தை அடக்கினுல் மனத்திற்குச் சஞ்சலமில்லே. பின்னுரு முறை கோபம் வருகிறபொழுது அதை அடக்குவது இதிலும் பார்க்க எளிதாயிருக்கும்; ஆணவம் வலி குறையும். நாம் கோபத்தை அடக்கிவிட்டோமென்று ஒரு மகிழ்ச்சியுண்டாகும்; ஆன்மாவானது ஈடேறும். நல்விணயினுல் இவ்வளவு நன்மைகளெல்லாமிருக்கவும், தீவிண செய்யப் புகுதல் பைத்தியமல்லவா?

இந்த நல்வின தீவினகளேக் கன்மம் என்று சொல்லுவர். ஒருவன் முற்பிறவிகளிலே நற்கன்மம் செய்திருந்தால், இந்தப் பிறவியிலே அதற்குப் பலனு கிய இன்பத்தை அனுபவித்தற்கு மிகுந்த பொருள் கிடைக்கின் றது என் று வைத்துக்கொள்ளுவோம். அவன் அந்தப் பொருளே மதுபானஞ் செய்தல் பிறருக்குத் தீங்கு செய்தல் முதலிய தீய கருமங்களிற் செலவுசெய் கிருன்; அல்லது வறியவர்களுக்குக் கொடுத்து நல்ல கருமங்களேச் செய்து செலவிடுகிருன்; ஆகவே, முன்னே செய்த நற்கருமத்தின் பலனுகிய பொருளே அனுபவிக் கும்போது, நல்வின் அல்லது தீவின் செய்கிருன். ஆகவே, பழைய விணயின் பயனே அனுபவிக்கும் போது புதிதாக வின் செய்கிருன். அனுபவிக்கப்படு கிற வினேக்குப் பிராரப்தம் என்று பெயர். அனுபவிக் கும்போது செய்யப்படும் புதிய வினேக்கு ஆகாமியம் என்று பெயர். அனுபவிக்கப்படாமல் எஞ்சியிருக்கிற விணக்குச் சஞ்சிதம் என்று பெயர். பிராரத்தம் ஒரு பிறவியிலே அனுபவிக்கப்படும் விண.

மேலே சொல்லப்பட்ட பசுவின் சிவவினேகள் தவி வேருருவகையான வின்யுண்டு. அது ஆணவம் வலி கெட்ட காலத்திற் செய்யப்படும் வினே, ஒரு மாடு தாகத்திலை தவிக்கும்போது ஒருவன் அதற்குத் தண் ணீர் கொடுக்கிருன். அவன் அந்தச் செய்கையைப் பின்பு நினேத்து "நான் செய்தேன்" என்று சொன்னை அது மேலே சொல்லிய நல்வினேயாகி, அவனுக்கு இன்பமாகிய பலனேக் கொடுக்கும். அதற்காக அவன் சிலகாலம் சுவர்க்கத்திலே இன்பம் அனுபவிக்க வேண்டும். அவன் "நான் செய்தேன்" என்றுணராமல் கடவுளுடைய திருவருள் செய்ததென்று அந்தச் செய்கையைக் கட வுளுக்கு ஒப்புவித்துவிட்டால், அது நிலேயற்ற இன்ப மாகிய பலனேத் தராமல், நிலேயானதாகிய மோட்சத் துக்கு அவனேத் தகுதியுள்ளவனுக்கும். இப்படியான வினே நல்வினேயிலும் மிகவும் மேலானது.

வெறுவினே யென்ரொரு வினேயுண்டு. இது நல் விளே தீவினேகளிலே சேராதது. நால் நூற்றல், கல் வெட்டுதல் முதலியவைகள் வெறுவினேகளாம்.

ஆகவே செயல்கள் அறுவகைப்படும்.

வெறுவினே, பசுத்தீவிலே, பசுநல்வினே, சிவத் தீவினே, சிவநல்வினே, பற்றில்லாதவினே.

குறிப்பு:— 1. "ஒவ்வொரு கர்மமும் புதிதாக உண்டாவதுதானே; கர்மம் அநாதியாவதெப்படி?" என்ற கேட்டால், ஒரு கருமத்தின் பலணே அனுப விக்கும்போது புதிதாகக் கருமம் தோன்றுகிறது. இப் படியே ஒன்று முடிய ஒன்று தோன்றிச் சங்கிலித் தொடர்போல வருதலால், ஒவ்வொரு கருமமுக் தனியே தொடக்கமுள்ளதாயினும் கருமங்கள் முழுவதையும் பார்க்கும்போது அதாதியாகும். இதற்குப் பிரவாக அதாதியென்று பெயர். இலதன்றி, தொழில் செய்தற்கு

27

#### சைவபோதம்

மூலகாரணமாயுள்ளது கன்மம் என்னும் அநாதியான பாசம்.

# 2. விதி அல்லது ஊழ்

இன்னது செய்தால் இன்னது வருமென்பது விதி. நன்மை செய்தால் இன்பம் உண்டாகும். முயற்சி செய் தால் அதற்குத் தக்க பலன் உண்டாகும். இவைகள் விதிகளாம். இந்த விதிகள் சிவபெருமா னுடைய இச்சா சத்தியினுலே நிறைவேற்றப்படுகின்றன.

் நாம் இப்பொழுது அனுபவிக்கும் இன்ப துன்பங் களின் ஒரு பகுதி ஊழின் பலன். மற்ரொருபகுதி நாம் இப்போது செய்யும் முயற்சியின் பலன். ஊழின் பலன் துன்பமாயிருந்தால், நாம் இப்போது செய்யும் நல்ல முயற்சியின் பலன் அது குறைக்கும். அதன் பலன் நல்லதாக இருந்தால், நாம் இப்போது அற்ப மூயற்சி செய்தாலும் அதிக பலனேத் தரும். ஒருவன் முன்னே கடன்காரனுயிருந்தால், இப்போது அவன் பொருளேச் சம்பாதித்தாலும், செல்வனுபிருத்தல் இயலாது. ஏனென் ருல், இப்போது சம்பாதிப்பதின் ஒரு பகுதி பழைய கடனுக்குப் போய்விடும். "சம்பாத்தியம் கடனுக்குப் போகின் றதே! நான் செல்வனுபிருக்க முடியவில் கேயே! நான் இப்பொழுத பாடுபட்டுப் பொருள்சம்பா இப்பத றைப் பயனென்ன?" என்று ஒருவன் சும்மா இருந்தால், இவனுடைய கடன் குறையாமல் எப்போதும் இவன் கடன் காரனுயே யிருப்பான். எவ்வளவு அதிகம் பொருள் சம்பாதிக்கிருஹே அவ்வளவு அதிகம் அவ னுடைய கடன் குறையும். பின்னர்ச் செல்வனுும் வரலாம். அதபோல, ஊழினுல் வருந்துகிறவன் முயற்சி செய்யாம லிருந்தால், மிக அதிகம் வருந்துவான். முயற்சி

செய்தால் அதற்குத் தக்கதாக வருத்தங் குறையும். ஆத லால், ஊழ் தன்னுடைய முடற்சியைச் செய்ய, நாம் நம்முடைய முயற்சியைச் செய்ய வேண்டும். ஊழ் தன்னுடைய பலனேத் தரும்; தற்கால முயற்சியும் தன் னுடைய பலனேத் தரும்; இதுவே விதி. நமக்கு இப் போது வரும் இன்ப துன்பங்களெல்லாம் ஊழினுல் மாத்திரம் வருமென்பது விதியல்ல. அநேகர் விதி இன்னதென்று விளங்காமல் முயற்சி செய்யாமல் வீணர்களாகி வருந்துகின்றுர்கள்.

# திருவள்ளுவர்

"தெய்வத்தா லாகா தெனினும் முயற்சிதன் மெய்வருத்தக் கூலி தரும்.'' [ முயற்சி-ஊழ். ]\*

3. ஒருவன் செய்த கர்மத்தின் பலனே அவனே அனுபவித்தல் வேண்டும். எனக்காக வேரெருவர் கட வின் வணங்குவதினுல் எனக்குப் பலனில்லே. அந்தப் பலன் அவருக்குத்தான் உள்ளது. நான் ஒரு பாவஞ் செய்தே னென்று வைத்தக் கொள்வோம். அந்தப் பாவத்தினுலே எனக்கொரு கொடிய வியாதிவந்தது. வியாதியை நீக்குதற்காக வேருரு ஆன்மாவை வருத்து வது பெரும் பைத்தியம். இது உடம்பிலே யிருக்கிற அழுக்கை நீக்குதற்காகக் குளிக்கிறதற்கென்று குளத் துக்குப் போன ஒருவன், அங்கேயுள்ள சேற்றையள்ளிச் சரீரம் முழுதும் பூசிக்கொண்டு வருவதுபோலாகும்.

\* ாமது இன்ப தண்பங்களுக்குக் காரணம் பிராரப்தமாயினும், அவை சேரும் வழியால் இரண்டு வகைப்படும் பிராரப்தத்துக்குத் தக்கதாகக் கிடைத்த சரீரம் முதலிய கருவிகளேக்கொண்டு பெறப் படுவன ஒரு வகை, ஏற்ற முயற்சியின்றிப் பெறப்படுவன மற்றெரு வகை, இரண்டாவது வகை ஊழ் எனப்படும்.

31

#### கைவபோதம்

வருத்தம் வந்தால் ஆடு வெட்டுவேன் என்று நேருவது இப்படியான ஒரு பைத்தியம். ஆடும் நம்மைப்போன்ற ஒரு ஆன்மாதானே. நாம் செய்த கர்மத்தின் பலனே அது ஏன் அனுபவிக்கின் றது? முன்னே செய்த பாவம் போதா மல் அந்த ஆட்டை வெட்டுகிற பாவத்தையுஞ் சேர்த்தக் கொள்வதுதான் இந்த மதியீனர்களுடைய செய்கை.

# நான்காம் அதிகாரம்–ஆன்மா

நான் என்று சொல்வது ஆன்மா, நான் என்பது சரீரமன்று. நான் ஒரு பாம்பைக் கண்டேன் என்று சொல்லுகிறபொழுது, பாம்பைக் கண்டது சரீரமன்று. அதைக் கண்டது நான் ஆகிய ஆன்மா. ஆன்மா காணு தற்குச் சரீரம் உதவியாயுள்ளது, பாம்பு எனக்கு முன் வரும்போது, அதிலே இருக்கிற ஒளி என்னுடைய கண்ணுக்கூடாகப் போய்த் திரிபுற்று மூளேயிலே ஒரு தாக்கத்தை உண்டாக்குகின்றது. அந்தத் தாக்கத்தைச் சூக்கும சரீரத்திலிருக்கிற புத்தி ஆன்மாவுக்குக் காட்டு கின்றது. ஆகவே காண்பது ஆன்மா. காண்பதற்குக் கருவியாயுள்ளவைகள் கண்ணேயும் மூளேயையும் அங்கமாகவுடைய தூலசரீரமும், புத்தியை அங்கமாக வுடைய சூக்கும சரீரமுமாம்.

ஆன்மாவான து தூலம் சூக்குமம் காரணம் ஆகிய மூன்று வகையான சரீரங்களிலும் ரின்றுகொண்டு தன் னுடைய முயற்சிகளேச் செய்யும். சரீரங்கள் யந்திரங்கள் போல உள்ளன. ஆன்மா யந்திரங்களேக்கொண்டு வேலே செய்விக்கும் யந்திரகாரன் போல இருக்கின்றது. யந்திர காரன் இல்லாமல் யந்திரம் அசையமாட்டாத.

Digitized by Noolaham Foundatio

ஆன்மாக்களில் விஞ்ஞானைலர் பிரளயாகலர் சக லர் என்று மூவகையுண்டு. விஞ்ஞானைலர் கர்மம் அசுத்தமாயை என்னும் இரண்டு மலங்கள் இல்லாத வர்கள. பிரளயாகலர் அசுத்தமாயை என்னும் ஒரு மலம் இல்லாதவர்கள். இவர்களில் ஒருவகையார் இயல் பாகவே மேலே சொல்லப்பட்ட பாசங்க ளில்லாத வர்கள். மற்ருரு வகையார் அவைகள் இடையிலே ரீங்கப் பெற்றவர்கள். இவர்களுள் விஞ்ஞானைகள் ஞானத்தினும், பிரளயாகலர் பிரளயத்திலும் கலே முதலியவற்றினின்றும் கீங்கினவர்கள்.

சகலர் எல்லா மலங்களும் உள்ளவர்கள்; பனிதர் களாகிட காங்களும், தேவர்களும், மிருகம் பட்சி முத லிய இயங்கியற் பொருள்களும், புல் பூண்டு முதலிய கிலேயியற் பொருள்களும் சகலர்களாம்.

ஆன்மாக்க ளெல்லாம் இளப்பாறு தற்காகச் சிவ பெருமர்ன் உலகங்க ளெல்லாவற்றையும் ஒரு காலத் திலே அழித்தருளுவர். அந்தக் காலத்துக்குச் சர்வசங் கார காலமென்று பெயர். அப்போது சகலரா யுள்ள ஆன்மாக்கள் கர்மமும் உடம்பாகிய மாயையும் இல்லா மல், ஆணவமாகிய ஒரு மலத்தோடு மாத்திரம் இருப் பார்கள். இப்படியிருக்கும் இவர்களுடைய கிலேக்குக் கேவலகிலே யென்று பெயர். மூன்று மலங்களோடு மிருக்குந் தற்கால நிலேக்குச் சகலஙிலே யென்று பெயர். மூன்று மலங்களும் நீங்கிச் சுத்தமா யிருக்கும் கடைசி கிலேக்குச் சுத்தஙிலே என்று பெயர். இந்தச் சுத்தஙிலேயே மோட்சமென்றும் வீடென்றும் சொல்லப்படும். (வீடு என்பது விடு என்ற விளேயிலிருந்து தோன்றியது; பாசங்கள் விடப்பட்டஙிலே யென்பது கருத்து; மோட்ச மென்பதின் கருத்தும் இதுவே).

#### சைவபோதம்

ஆன்மாக்கள் அறியாமையைத் தரும் பாசங்களி ஞலே கட்டுண்டு, பிழையானதைச் சரியென்றும், சரி யானதைப் பிழையென்றும் நீனேத்து மயங்கி வருந்து கின்றன; அவைகளுடைய வருத்தத்தைத் தீர்ப்பதற் காகக் கடவுள் தமது திருவருளே அவைகளுக்கு மேலே சொரிந்துகொண் டிருக்கிறார். சில காலங்களில் ஆன்மா முற்றுகப் பாசங்களின் ஆட்சிக்கு உட்பட்டு நிற்கும். அப்போது அது தியகுண® முள்ளதாய்த் தீமைகளேச் செய்யும். தீமை செய்வதிஞலே, இந்தப் பிறவியிலே பல வகையான துன்பங்களே யடைந்து, ாரகங்களிலே வருந்தி, அடுத்த பிறவிகளிலும் வருந் தும். வேறு சில காலங்களிலே அது, திருவருள் லழிப் பட்டு நின்று ஆணவத்தை அடக்கிச் சரியானதைச் செய்யும். ஆகவே ஒருகாலம் ஆணவத்தக்கு அடங்கியும், ஒருகாலம் ஆணவத்தை அடக்கியும் நின்று, ஆன்மா வானது தனக்கென்று ஒரு தன்மை யில்லாமல் எதை எதைச் சார்ந்து நிற்கின் றதோ அதின் அதின் குணத்தை உடையதா யிருக்கும்.

ஆன்மாவீன் ஒரு பக்கத்திற் சிவபெருமானது திர வருளும் மற்றப் பக்கத்தில் மலங்களும் இருக்கின்றன. திருவருளே ஆன்மாவோடு சேர்ப்பது திருவருட் சத்தி யாம். மலங்களே ஆன்மாவோடு சேர்த்து அவைகளே முயற்சிபண்ணி அவைகளின் வலியைக் கெடுப்பது திரோதான சத்தியாம். ஆகவே ஆன்மாவும், அதன் ஒரு பக்கத்தில் இரண்டு பொருள்களும், மற்றப் பக் கத்திலே இரண்டு பொருள்களும் ஆக ஐந்து பொருள்கள் உள்ளன. சிவம், திருவருட்சத்தி, ஆன்மா, திரோதான சத்தி, மலங்கள். இந்த ஐந்து பொருள்களும் ஸ்ரீபஞ் சாக்கரத்தால் விளக்கப்படுகின்றன.

# இரண்டாம் புத்தகம்

# திருவருட்பயன்

# "ஊனஙடன மொருபால், ஒருபாலாம் ஞான<mark>ஙட</mark>னம், தான்கடுவே ஙாடு"

இந்த உண்மையைத் தீட்சை பெற்றவர்கள் ஆசாரியரிடம் அறிந்துகொள்க.

குறிப்பு: 1. ஆன்மாக்கள் எல்லாம் எக்காலக்கி லும் உள்ளவைகள்; சில காலத்துக்குமுன் கடவுளால் உண்டாக்கப்பட்டவைக ளென்று அறிவில்லாத சிலர் சொல்லுவர். இத் பிழையான எண்ணம். கடவுள் பரி பூரணர். அவருக்குத் தேவையான து ஒன்றுமில்லே. ஆத லால், ஆன்மாக்கள் கடவுளுக்குத் தேவையானவைக ளல்ல. ஆன்மாக்கள் இல்லேயாயின், கடவுளேத் தவிர வேருருவர் இருக்கவுமில்லே. ஆகவே ஆன்மாவைத் தேவையாக உடையவர்கள் ஒருவரும் இருக்கவில்லே. ஒரு தேவையு மில்லாமற் கடவுள் அவைகளேப் படைக்கமாட்டார். ஒருவருக்கும் ஒரு பலனும் இல்லாத செய்கையைப் பைத்தியகாரனுஞ் செய்யான். ஆதலால், கடவுள் ஆன்மாக்களே ஒரு காலத்திலும் உண்டாக்க නි බැදින. ஆகவே, ஆன்மாக்கள் ஆக்கப்படாதவைகள்; ஆதலின் அநாதியா யுள்ளவைகள்.

2. ஆன்மா அநா தியா தலால் அதைக் கட்டி வைத் திருக்கும் ஆணவ மலமும் அநா தியாகும். ஏன் என்ருல், ஆணவம் உயிரில்லாத பொருள்; அது தானுகப் போய் ஆன்மாவைப் பிடிக்கமாட்டாது. அது கெட்ட பொருள்; ஆதலினுலே அதைக் கடவுள் ஆன்மாவோடு சேர்க்க மாட்டார். ஆதலால் ஆணவம் அநா தியாய் ஆன்மா வோடு நிற்கின் றது.

3

14000

#### கைவபோதம்

3. இந்த அநாதியான ஆணவத்தை நீக்குகிறதற் காகக் கடவுள் ஆன்மாக்களுக்குப் பிறவிகளேக் கொடுக் கின்றுர். அதலால் பிறவியும் அநாதியாயுள்ளது. அஃ தாவது இதற்கு முன் ஆன்மாக்க ளாகிய நாங்கள் எல் லோமும் எண்ணில்லாத பிறவிகளே எடுத்திருக்கின்றேம். ஏனென்றுல், கடவுள் எக்காலமும் நல்லவர்; கணக் கில்லாத காலம் நாங்கள் ஆணவத்தினுல் வருந்துவதைப் பார்த்துக்கொண்டிருந்துவிட்டு, இதை நீக்க வேண்டு மென்று இடையிலே மாத்திரம் நினேக்க மாட்டார்; எப்போது ஆணவம் உண்டோ, அப்போதே கடவுள் அதை நீக்குதற்காக எங்களுக்குப் பிறவிகளேத் தந்திருப் பார். ஆதலால் எங்களுடைய பிறவிக்குத் தொடக்க மில்லே. இதற்கு முன் நாமெடுத்த பிறவிகள் எண்ணில் லாதவைகள். இன்னும் எத்தனேயோ பிறவிகள் எடுக்க வேண்டி வரும். ஆணவம் தீர்ந்த அன்றைக்குப் பிறவி களும் தீரும். மாணிக்கவாசகசுவாமி முதலிய அசேக ஆன்மாக்கள் ஆணவம் நீங்கிப் பிறவியும் அற்றனீர்.

4. பிறவி எப்போதுண்டோ அப்போது பிறவி யிலே செய்யப்படும் விணயும் உண்டு. பிறவி அநாதி யாதலால் கர்மம் அநாதி. ஆகவே ஆன்மாவும், அதைப் பிணித்திருக்கும் மலங்களும், அதற்குரிய பிறவியும் தொடக்க மில்லாதவைகள்.

5. "தொடக்கமில்லாத பொருள் அழியமாட் டாது; ஆதலால் ஆணவம் அழியமாட்டாது" என்று ஒருவர் கேட்கக்கூடும். ஆணவம் அழியாவிட்டாலும், அதனுடைய வலிமை சிவசத்தியினுடைய வலிமையாற் கெடுக்கப்படுகின் றது.

6. ''தொடக்கமில்லாததாகிய பிறவி எப்படி அழியும்'' என்றுல், பிறவி ஒவ்வொன்றும் தொடக்க

Digitized by Noolaham Foundati

முள்ளது. அது அழிகின்றது. தொடக்கமில்லாதது பிறவியின் பரம்பரை; பரம்பரை பொருளன்று; ஆத லால் அது அழியும்.

# ஐந்தாம் அதிகாரம்–பதி

# (யசுர் வேதம். 40-8.)

"கடவுள் சர்வனியாபகராய் சுத்தசத்தாய், சர்வ சத்தி யுடையவராய், சர்வ வல்லமை யுடையவாரய், சிர்மலராய், பரி பூரணராய், சர்வஞ்ஞராய், பதியாய், சித்தியராய், சுவதர்திர ராய் இநக்கிறர்."

கடவுள் ஒருவரே. அவர் எல்லா உயிர்களுக்கும் உயிராக இருக்கிறூர்; எல்லா உலகங்களிலும் இருக்கிறூர்; இவைகள் எல்லாவற்றையுங் கடந்து அப்பாலுமாய் இருக்கிறூர். அவர் எங்கு முள்ளவர். கடவுளே எல்லா வற்றையும் நடத்துபவர். ஆதலால் அவர் எல்லாவற் றையும் அறிபவர். எல்லாம் அறிதல் சர்வஞ்ஞத்துவம் எனப்படும். அவர் கால தத்துவத்தைக் கடந்தவர் ஆத லாலும், இயல்பாகவே மலத்தினின்று கீங்கியிருத்தலா லும் என்றும் அறிபவராவர். என்றும் அறிதல் அநாதி போதம் எனப்படும். அவர் ஒன்றை விசாரித்தறியாமல் அதை நேரே இயல்பாக அறிபவராதலால், இயற்கை யணர் வடையர். இயற்கை யுணர்வு நிராமயான்மா எனப்படும். அவர் ஒருகாலமும் ஒரு விதமான குறைவு களேனும் அல்லது தேவைகளேனும் இல்லாதவராத லால் நித்தியானந்தர் அல்லது நித்திய பரிபூரணர் எனப் நீத்திய பரிபூரணம் இருப்தி எனப்படும். படுவர். அவர் பிறருடைய எண்ணப்படி நடவாதவராய்த் ''தாமார்க்குங் குடியல்லாச் சங்கர'' குய் மற்றைய

#### சைவபோதம்

பொருள்கள் எல்லாவற்றையும் தமது பேரருளால் வசப்படுத்துதலால் சுவதந்திரர்.

இந்தப் பெரிய பூமியோ, இதிலும் பன்மடங்கு பெரிதான சூரியனே, சூரியனிலும் பெரிய நட்சத்திரங் களோ இவைகளெல்லாம் அவரையே ஆதாரமாகக் கொண்டிருக்கின்றன. இந்த உலகங்களெல்லாம் அவ ராலே உண்டாக்கப்பட்டன. இவைகள் அவராலே நடைபெறுகின்றன. அவருடைய வல்லமைக்கு எல்லே யில்லே. ஆதலால் அவர் அநந்தசத்தியை உடையவர். அவர் உயிர்களில் அளவில்லாத இரக்கம் உடையவர். ஆதலால் அலுத்தசத்தி யுடையவர். அவர் மாயை யினுல் ஆக்கப்பட்ட தேகம் இல்லாதவராய், சுத்தமான சத்திவடிவ முடையவர். ஆதலால் அவருக்கு விசுத்த தேகம் உண்டு.

மேலேகூறிய எட்டுக் குணங்களுள் நிராமயான்மா விசுத்ததேகம் என்னும் இரண்டையும் விட்டுக் கடவு ளுக்கு ஆறு குணங்கள் சொல்வதுமுண்டு. இந்த ஆற குணங்களும் சுத்த சட்குணம் எனப்படும். இவற்றுள் சுவதந்திரம் அந்ததத்தி ஆகிய இரண்டையும் சத் என்றும், சர்வஞ்ஞத்துவம் அநாதிபோதம் ஆகிய இரண்டையும் சித் என்றும், திருப்தி அலுப்தசக்தி ஆகிய இரண்டையும் ஆநந்தம் என்றும் வைத்து மூன்று குணங்களாகச் சொல்வதுமுண்டு. இந்த மூன் றும் சச்சிதானந்த மென்று தொடுத்துச் சொல்லப் படும்.

உலகத்திலே நாம் அறிகிற பொருள்களில் மரம் கல் முதலியவைகள் ரூபமுள்ளன. காற்று ஆகாயம் முதலியன ரூபமில்லாதன; (அரூபம்). இப்படியான பூதப் பொருள்களுக்கு மாத்திரம் ரூபம், அரூபம் என்ற

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

பேதம் சொல்லப்படத் தக்கது கடவுள் இலைவகளேப் போன்ற பொருளல்லர். அவருக்கு ரூபம் அரூபம் என்ற பேதம் இல்லே. ஆனபடியால் அவர் ரூபியுமல்லர் அரூபியுமல்லர், அவர் ரூபியோ அரூபியோ என்று கேட்பது இராமாயணப் பிரசங்கம் ஒரு ஆட்சுமை இருக்குமோ இராதோ என்று கேட்பதுபோ லாகும். இவ்வளவு நுட்பமாகப் பாராவிட்டால், அவர் அரூபி யென்று சொல்லலாம். அவர் இன்ன குணமுள்ளவர் இன்ன விதமானவரென்று எங்கள் புலன்களிலைாவது புத்தியினைவது அறிந்து கொள்ளல் இயலாது, அவர் நமக்குச் செய்பும் நன்மைகளால் நாம் அவருடைய தன்மையை ஒருவாறு அறியலாம். அவருடைய திரு வருளால் மாத்திரம் அவர் இப்படிப்பட்டவ ரென்று நாம் ஒருவாறு அறியலாம்.

### தேவாரம்

மைப்படிந்த கண்ணளுக் தானுங்கச்சி மயானத்தான் வார்சடையா னேன்னினல்லான் ஒப் ,டைய னல்லஞேருவ னல்லஞேரு னல்ல ஞேருவம னில்லி அப்படியு மக்கிறமு மவ்வண்ணமு மவனருளே கண்ணுகக் காணினல்லால் இப்படிய னிக்கிறத்த னிவ்வண்ணத்த னிவனிறைவ னேன்றெழுதிக் காட்டொணுதே.

அவருடைய திருவருளே நாம் பெறவேண்டுமானுல் அவரிலே இடையருத அன்புள்ளவர்களாய் இருத்தல் வேண்டும். "பத்தி வலேயிற் படுவோன் காண்க" என் ரூர் மாணிக்கவாசக சுவாமிகள். நமக்கு இப்போ துள்ள பத்தியை வளர்த்துக்கொண்டு வந்தால் நாம் அவரை அறியலாம்.

37

### சைவபோதம்

அவர் செய்யுக் தொழில்கள் ஐந்து. அவைகள் படைத்தல், காத்தல், அழித்தல், மறைத்தல், அருளல் என்பவைகளாம். இவைகளுக்கு முறையே சிருஷ்டி, ததி, சங்காரம், திரோபவம், அநுக்கிரகம் என்றபெயர் களும் உண்டு. உலகத்தி லுள்ள சரம் (இயங்கும் பொருள்கள்), அசரம் (இயங்கமாட்டாதவைகள்) என் னும் உயிருள்ள பொருள்களேயும் நிலம் நீர் முதலிய உயிரிலாப் பொருள்களேயும் உண்டாக்குதல் படைத்தல். அந்தப் பொருள்களே வேண்டிய காலம் வரையிற் காப் பது காத்தல். பின் அவைகளே அழிப்பது அழித்தல். ஆன்மாக்களின் மலத்தின் வீரியத்தைத் தடுத்தல் மறைத்தலாம். ஆன்மாக்களேப் பாசங்களினின்றும் முற் ருக கீக்கிப் பேரின்பத்தைக் கொடுத்தல் அருளலாம். இந்த ஐந்து தொழில்களுக்கும் பஞ்ச கிருத்தியம் என்று பெயர்.

ஆன்மாக்கள் ஆணவமலத்தினின்றம் நீங்குதற்கு விளேகள் செய்து வின்ப்பயன்களே அனுபவித்தல் வேண்டும். அப்படி வினேகள் செய்வதற்காகத்தான் அவைகளேச் சரீரங்களுடன் கூடிப் பிறக்கச் செய்த லாகிய படைத்தல் செய்யப்படும். முன் செய்த கர்மத் தின் பலனுகிய இன்ப துன்பங்களே அநுபவித்தற்காகக் காத்தல் செய்யப்படுகின்றது. பிராரப்த அநுபவம் முடிந்தவுடன் தூலவுடம்பு அழிக்கப்படும். வேலே செய்து களேத்தவன் பின் சும்மா இருந்து ஆறுவது போல, பிறந்து இறந்து பல கர்மங்களேயுஞ் செய்து இனேத்த உயிர்கள் சிலகாலம் ஆறியிருக்கும்படியாகவே அழித்தல் என்னும் கிருத்தியம் செய்யப்படுகின்றது. இதிலே மற்றைய உடம்புகளும் அழியும்.

ஆன்மாக்கள் சுத்தமடையும்பொழுது, இன்பத் தைத் தருவதாகிய புண்ணியத்திலாவது துன்பத்தைத்

> Digitized by Noclaham Foundation. noclaham.org | aavanaham.org

தருவதாகிய பாவத்திலாவது மனஞ் செல்லாது. அவை களுக்குச் சிவஞானத்திலே மனஞ் செல்லும். 251 மலங்களினது வீரியத்தைத் தடுத்தலிஞல் உண்டாகும். இப்படிச் செய்தல் மறைத்தலாம். + இந்த நாலு கிருத் தியங்களின் பயனுக ஆணாவமலம் வலிகெட்டு நிற்கும் போது, சிவபெருமான் மற்றைய மலங்களேயும் நீக்கி மெய்ஞ்ஞானத்தையும் பேரின்பத்தையுங் கொடுத்தல் அருளல்எனப்படும். ஆகவே, பஞ்ச கிருத்தியத்தினுல் ஆன்மாக்கள் பாசங்களினின்றும் நீங்கி நித்திய வாழ்வா கிய பேரின்பத்தை அடைகின்றன. இந்த ஐந்து தொழில் களில் மறைத்தலேக் காத்தலோடும் அருளலே அழித்த லோடுஞ் சேர்த்து மூன்று தொழிலாகச் சொல்வது முண்டு. சிவபெருமான் இந்தப் பஞ்சகிருத்தியங்களேயும் தமது வல்லமையினுலே செய்கின்ரூர். இந்த வல்ல மைக்குச் சத்தி என்று பெயர். இந்தச் சத்தியானது படைத்தல், காத்தல், அழித்தல், மறைத்தல், அருளல் என்னும் ஐந்து தொழில்களேயும் முறையே பிரமா, விஷ்ணு, உருத்திரன், மகேசுரன், சதாசிவன் என்னுந் தருமேனிகளில் நின்று செய்யும். இவர்க ளெல்லாரும் சிவபேதங்களாவர். புராணங்களிலே சில இடங்களிற் சொல்லப்படும் பிரமா விஷ்ணு முதலியோர் ஆன்ம பேதங்களாவர்.

நாம் ஒரு காலத்திலே படிக்கின்ருேம்; ஒரு காலத் திலே விளேயாடுகின்ரேம்; ஒரு காலத்திலே உண்ணு கின்ருேப்; ஒரு காலத்திலே மகிழ்ச்சி யடைகின்ருேம்;

† மறைத்தல் என்பதற்கு வேற கருத்துஞ் சொல்லப்படு கின்றது. இங்கே சொல்லப்படுங் கருத்து மறைஞான தேசிகர் சிவஞானமுனிவர் முதலியோது கருத்தாகும்.

.39

41

#### சைவபோதம்

ஒரு காலத்திலே துக்கப்படுகின்றோம்; இப்படி எங்க ரூடைய கீலேயும் மனமும் எப்போதும் வேறுபட்டுக் கொண்டே இருக்கின்றன. கடவுளோ பஞ்ச கிருத்தி யங்களேச் செய்யும்பொழுது ஒருவகையான திரிபும் அடைவதில்லே. சூரியனுடைய கதிர்களின்முன் சில பூக்கள் அலருகின்றன; சில பூக்கள் வாடுகின்றன. ஆயீ னும் சூரியன் ஒருவித மாற்றத்தையும் அடையவில்லே. அது போலவே பஞ்ச கிருத்தியஞ் செய்யும்பொழுது சிவபெருமான் யாதொரு மாற்றத்தையும் அடைவ தில்லே. இதனுலே சிவபெருமானுக்கு கிர்விகாரி (மாற்ற மில்லாதவர்) என்று பெயருண்டு.

சிவபெருமானுடைய சத்தியாகிய உமாதேவியார் திருவருட் சத்தியாம். அதிலிருந்து பராசத்தியும், பரா சத்தியிலிருந்து திரோதான சத்தியாகிய ஆதிசத்தியும், அதிலிருந்து இச்சாசத்தி, ஞானசத்தி, கிரியாசத்தியும் தோன்றின. இவற்றுள் இச்சாசத்தியானது இன்னதின் பின் இன்னது இன்னவகையாக நடக்க வேண்டு மென்று ரியமித்து ஆன்மாக்களுக்கு அருள் செய்வது. கிரியா சத்தியிலிருந்து ஐநரி ஆரணி ரோதயித்திரி என் னஞ் சத்திகள் தோன்றிப் படைத்தல் காத்தல் அழித் தல் என்னும் முத்தொழிலேயும் செய்யும். ஞானசத்தி ஆன்மாக்களுக்கு ஞானத்தைக் கொடுப்பது.

நெருப்பின் சுடுகையானது, தொழில் வேறுபாட் டால், வறுத்தல் எரித்தல் அவித்தல் பொரித்தல் என்று பல வகைப்பட்டாலும், சுடுகை என்பது ஒன்று தான். இதுபோலச் சிவசத்தியானது தொழில் வேறு பாட்டாற் பராசத்தி, திரோதானசத்தி, ஞானசத்தி, இச்சாசத்தி, கிரியாசத்தி என்று பலவகைப்பட்டாலும், சத்தி ஒன்றுதான். சிவபெரமான் ரூபமில்லா தவராயினும், அவர் ஆன் மாக்களுக்கு அநுக்கிரகஞ் செய்தற்காக, அவருடைய நிருவருள் உருவமெடுத்து வருதலுமுண்டு. தன் பங்குக் கரையை அடைப்பவரின்றி வருந்திய செம்மனச் செல் விக்குக் கூலியாள்போல உருவங்கொண்டு வந்ததும், பிரசவவேதனேயினுல் வருந்திய பெண்ணுக்கு அவளு டைய தாய்போலவந்து உதவி புரிந்ததும், அப்பர் சுவா மிக்குப் பொதிசோறு கொடுத்ததும் சிவபெருமானு டைய திருவருளேயாம். சிவபெருமானுடைய திரு வருள் அடியவர்களுக்கு அருள் செய்யும்படி பலவித உருவங்கொண்டு வந்ததாக இன்னும் அநேக சரித்திரங்க ளுண்டு. அந்த உருவங்கள் எங்களுடைய உருவங்கள் போன் றவைகளல்ல. எங்களுடைய உருவம் தசை எலுப்பு முதலிய அசுத்தமாயைப் பொருள்களால் உண் டாக்கப்பட்ட அசுத்த தேகம்.

குறிப்பு: பலவகைப்பட்ட சமயங்களிற் பலவித தேய்வ வழிபாடுகள் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றன. ஒரு சமயத்திலே, தெய்வம் மிருகபலி மதுபானம் முதலிய வற்றில் விருப்பமுள்ளதென்று சொல்லப்பட்டிருக்கின் றது. அத்தெய்வத்தை வழிபடுகிறவர்கள் மிருகபலி குடிவகை முதலியவைகளே கிவேதிப்பது அவருக்குப் பிரியமாய் இருக்குமென்று எண்ணுகிருர்கள். அதனுலே ஆடு கோழி முதலிய பிராணிகள் சதறக் கதற வெட்டிப் படைப்பது பாவமென்று அவர்கள் கினேக்கிறதில்லே. அவைகளே வெட்டும்பொழுது அவைகள் படும் பாட் டைக் கண்டும் அவர்களுடைய மனசு உருகுவதில்லே

கள் முதலிய குடிவகைகளேக் கடவுளுக்கு அவர்கள் மீவேதிப்பதினுலே அவைகளே அவர்கள் விலக்கமாட்

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

கைவபோதம்

டார்கள். தமது தெய்வம் மத மாமிசத்தை ஏற்றுக் கொள்ளுப்பொழுது, அவருடைய அடிமைகளாகிய தாங்கள் அவைகளே அருவருத்துத் தள்ளுவது குற்ற மாகும் என்று ஙீனத்து மாமிசபோசனஞ் செய்யவும் மதுபானம்பண்ணவும் ஏவப்படுகின்றுர்கள். தெய்வத் துக்கு மிருகபலியும் மதுபானமும் உவப்பானவைகள் என்று சொல்லும் சமயங்களில் (தவர்கள் நீன்று கடவுள் வழிபாடு செய்வதினுலே இவர்கள் ஈடேறுவதற்கு அவ சியமான குணமாகிய சீவகாருண்ணியம் இல்லாது வன் னெஞ்சராய், மதுபானிகளாய் இவற்றுல் இன்னும் பல பாவங்களேச் செய்து உலேகின்றுர்கள்.

இப்படியே கொலே, புலாலுண்ணல், மதுபானஞ் செய்தலாகிய பாவங்களேப் பாவமென்று விலக்காத சமயத்தவர்கள் இவைகளேத் தாங்களும் விலக்காமை யாற் பாவிகளாகின்றூர்கள். தெய்வங்கள், பலிகொடா விட்டால், தங்களேப் பலி எடுத்துப் பழிவாங்குமென்று நீணக்கி றவர்களு முண்டு. இவர்கள் கடவுள்ப் பயத்தி லை வழிபடுகிருர்கள். சிறு பிள்ளகளுக்குப் பேய் பூதங்களில் எப்படி மெய்யன்பு உண்டாவதில்லேயோ, அப்படியே இவர்களுக்கும் தங்கள் தெய்வத்தில் உண்மை யான அன்பு உண்டாவதில்லே. இதனுல் இவர்கள் கடவுளின் "கற்றுவின் மனம்போலக் கசிந்துருகும்" டெய்யன்பைப் பெறும் பாக்கியம் இல்லா தவர்களாகின் ருர்கள். இவைகளே உற்று நோக்குப்பொழுது "நாம் எந்தச் சமயத்தில் நின்று எந்தத் தெய்வத்தை வழிபட் டாலும் சரிதானே" என்று நினேப்பது மூடத்தனமென வெளியாகின் றது.

"யாதொரு தெய்வங்கொண்டீர் அத்தெய்வ மாகி மாதொரு பாகஞர் தாம் வருவர்" [யாங்கே (சித்தியார் சு. 11. 25.)

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

என்று சொல்லப்பட்டிருத்தலால், மற்றைய சமயத்தவர் கள் தமது வழிபாட்டின் அளவுக்குத்தக்க பலனே அடைந்தாலும், அவ்வழிபாடுகளினுல் நரகத்தில் வருந்தி, அடுத்த பிறவிகளிலும் அளவில்லாத துன்பங்களே அனு பவிப்பார்கள். ஆதலாற்றுன்,

"காண்பவன் சிவனேயாஞல் அவனடிக் கன்புசெய்கை மாண்பறம் அரன் றன்பாதம் மறந்துசெய் அறங்க ளெல்லாம் வீண்செயல்''

(கத்தியார். சு. 11, 27.)

என்று மேலே காட்டிய செய்யுளுக்கு மூன்றுஞ் செய் யுளில் ஆசிரியர் கூறினர். அதலால் ஒருவன் கடவுளேப் பற்றியும் எள்ளளவும் தவறில்லாமற் சொல்லும் மெய்ச் சமயமாகிய சைவசமயத்தைக் கைக்கொண்டு, அச்சமய நூலின்படி கடவுளே வழிபட்டாலன்றிக் கடவுள் வழி பாட்டின் சரியான பலலோ அடைய மாட்டான்.

# ஆரும்அதிகாரம்–முப்பொருள்கள்

# இருக்கு வேதம் (1-164-20)

"பதி, பசு ஆகிய இரண்டும் கீத்தியப்பொருள்கள். அவைகள் அறிதல் முதலிய குணங்களே யுடையன. பதியானது பசுவில் விடாபித்து ஐக்கியமாய் இருக்கிறது. திளேகளாகிய உலகங்கள் தோற்றுதற்கிடமாயுள்ள அடி மரமாகிய பிரகிருதிமாயை கித்தியப்பொருள். பிர கிருதியில் உண்டாகும் இன்ப துன்பங்களேப் பசு அநு பவிக்கும்; பதி அநுபவிப்பதில்லே. பதியானவர் இவற் றக்கு உள்ளும் புறத்தும் எங்கும் பிரகாசிக்கிரூர். பதி, பசு, பிரகிருதி ஆகிய மூன்று பொருள்களும் வெவ்வேறு".

### சைவபோதம்

# 1. கடவுளின் பரிபூரணம்

ஒரு பாத்திரம் நிறையத் தண்ணீர் இருக்கும்போது அதற்குள்ளே ஒரு கல்லேப் போட்டால் அந்தக் கல்லளவு தண்ணீர் வெளியே சிந்தும். ஏனெனில் கல்லும் தண் ணீரும் ஒரே இடத்தில் இருக்கமாட்டா. ஒரு பெட்டிக் குள்ளே நிறைய மணலிருந்தால் அதற்குள்ளே ஒரு தேங்காகை வைக்கவேண்டுபானுல் அந்த மணலில் ஒரு பகுதியை எடுக்கவேண்டும். ஏனென்ருல், பெட்டியி லுள்ள இடம் முழுவதையும் மணல் <u>கிறைத்துக்</u> கொண்டது. மணல் இருக்கும்போது அது இருக்கின்ற இடத்திலே தேங்காய் இருக்க மாட்டாது. இப்படியே பூதப்பொருள்கள் ஒன் று இருக்கிற இடத்தலே வேரென்று இருக்கமாட்டாது.

ஆயீனும் பூதப்பொருளும் பூதப்பொருள் அல்லாத பொருளும் ஒரே இடத்தில் இருத்தல் சுடும், ுஎப்படி யெனில், ஒரு பொருளும் அதிலுள்ள சூடும் ஒரே இடத் தில் இருத்தல்கூடும். சூடு இருப்பதற்கு வேறு இடம் வேண்டியதில்லே. பூதப் பொருள்களுக்கு மாத்திரம் இடம் வேண்டும். மற்றையவைகளுக்கு இடம் வேண் டியதில்லே.

பூதப்பொருள்கள் மாயையிலிருந்து தோற்றுபவை கள். கடவுள் மாயையிலிருந்து தோற்றுகிறவரல்லர். ஆதலால் கடவுள் பூதப்பொரு ளல்லர். அவர் இருப் பதற்கு இடம் வேண்டியதில்லே. இந்த உண்மையை அறியாதவர்கள் சொல்லுகிறதாவது: உலகங்களிலே மண் கல் முதலிய பொருள்கள் இருக்கின்றன; அவை கள் இருக்கிற இடத்திலே கடவுள் இருக்க இயலாது; கடவுள் எங்கும் இருக்கிருர் என்பது உண்மை; ஆதலால்

உலகம் என்பது இல்லாதபொருள். அது பொருள் போலத் தோன் றுவதல்லாமல் பொருளன்று. ஆன்மாக் களும் சடவுளும் ஒரே இடத்தில் இருக்கமாட்டா. ஆத லால், ஆன்மா என்ற ஒரு பொருள் வேருக இல்லே; ஆன்மா என்று சொல்லப்படும் பொருளும் கடவுள்தான் இவர்கள் ஆன்மாவும் கடவுளும், மண் என்பதாம். கல் முதலிய பொருள்கள்போல, இடம் வேண்டிய பொருள்களென்று எண்ணுகிறவர்கள். ஆன்மாவும் கடவுளும் இடம் வேண்டிய பொருள்களல்ல. ஆதலால் மற்றைப் பொருள்கள் இருந்தாலும் கடவுள் எங்கும் இருக்கக்கூடியவர். அவர் ஆன்மாவிலும் இருக்கலாம். ஆதலால் ஆன்மாக்களும் பாசங்களும் இருந்தாலும் கட வுள் எங்கும் உள்ளவர்.

# 2. அத்துவிதம்

உலகத்திலேயுள்ள பொருள்களெல்லாம் சூடு உள்ள வைகள். நாம் ஒரு மரத்தைக் காண்கிறேம். அதிலே சூடு இரக்கின்றது. ஆகவே அங்கே மரம், சூடு என்ற இரண்டு பொருள்கள் இருக்கின்றன. ஆயினும் நாம் அங்கே ஒருபொருள்தான் இருக்கிறதென்று சொல்லு கிறேம். இதற்கு இரண்டு கியாயமுண்டு. முதலா வது சூடானது மரத்தில் தங்கியிருக்கிற பொருள். இரண்டாவது மரத்தோடு ஒத்துப் பார்க்கும்பொழுது சூடானது அவதானிக்கக்கூடிய பொருளன்று. ஆத லால் ஒரு பொருள்தான் இருக்கிறதென்று சொல்லு கிறேம். உள்ளபடி இரண்டு பொருள்கள் இருக்கின் றன.

இப்படியே கடவுளிலே ஆன்மாக்கள் தங்கி இருக் கின்றபடியாலும், கடவுளோடு ஒத்துப்பார்க்கும் போது

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

ளாவர், பாசங்கள் அறிவில்லாதன. அவைகள் அசித் துப் பொருள்கள். ஆன்மா தன்னறிவில்லாமல் இருத் தலால் அசித்தாகவும், அறிவிக்க அறிதலிஞல் சித்தாக வும் எண்ணப்படுகின்றது. ஆதலால் அது சித சித் என்று சொல்லப்படும். கடவுள் சுத்தசித் ஆவர்.

# 5. ஆநந்தம்

ஆன்மாக்கள் பாசங்களிலே கட்டப்பட்டு இரத்தலி லை அவைகள் பேரின்பத்தை அநுபவியாமலி "க்கின் றன. உலகத்திலே அவைகளுக்கு வாம் இன்பங்கள் உள்ளபடி துன்பங்களுக்குக் காரணமானவைகளாம். ஒ நகுழங்தை மோதகத்தைத் தின் னுகிறபொழுது இன் பத்தை அனுபவிக்கிறதென்று சொல்லுகிறேம். அது உள்ளபடி இன்பமன்று. ஏனென்ருல், அதை ஒரு காகம் பறித்துக் கொண்டுபோய்விட்டால், அல்லது அது வயிற்றிலே மந்தப்பட்டு வியாதி உண்டாக்கினுல் துன் பமாய் முடிகின் றது. அல்லது வேரொகாள் மோதகக் தன்ன, விரும்பும்போது, மோதகம் இல்லாவிட்டால் துன்பமாய் முடிகின் றது. உலகப் பொருள்கள் ஆசையை எழுப்புகின்றன. உந்த ஆசையினுலே துன்பம் உண் டாகும். அதலால், உலக இன்பங்களெல்லாம் உள்ளபடி துன்பங்களாம். நாம் பாசங்களோடு சார்ந்து நிற்கும் வரைக்கும் நமக்குச் சுத்த இன்பம் இல்லே. நமக்கு உண்மையான இன்பம் வருவது நாம் கடவுளோடு சார்ந்து கிற்கும்பொழுதேயாம். கடவுள் இன்பமே உருவாயுள்ளவர். ஆதலால் கடவுள் சுத்த ஆகந்தம் ஆனவர்.

மேலே கூறியவகையால் கடவுள் சுத்தசத் என்றும், சுத்தசித் என்றும், சுத்த ஆங்தம் என்றும் விளங்கும். சிவம் என்னும் பெயருக்கு இம் மூன்று கருத்தும் உண்டு. ஆதலால், கடவுளுக்குச் சிவம் என்று பெயர்.

#### சைவபோதம்

ஆன்மாக்கள் அவதானிக்கக்கூடிய பொருள்களல்ல வாத லாலும், கடவுளும் ஆன்மாவும் ஒரே பொருள் என்று சொல்லுவர். அன்றியும் ஆன்மாக்கள் கடவுளோடு வேறற நிற்கின்றன. வேறற நிற்றல் அத்துவிதம் எனப் படும். ஆதலால் கடவுளும் ஆன்மாவும் அத்துவிதம்.

# 3. சத்து

சத்து என்பதல் கருத்து உள்ள பொருள். அசத்து என்பது இல்லாத பொருள். கடவுள், ஆன்மா, பாச மாகிய மூன்றும் உள்ள பொருள்களாம். ஆயினும் கடவுளின் பெருமையை நோக்கும்போது ஆன்மாவா னது இல்லாத பொருள் என்று நிலேக்கப்படத்தக்கதா யிருக்கிறது. எதுபோல வெனில், நட்சத்திரங்கள் இர வில் ஒளி தருவதுபோலப் பகலிலும் ஒளி தருகின்றன. ஆயினும் சூரியனுடைய ஒளி அவைகளுடைய ஒளியி லும் பார்க்க மிக அதிகம் பிரகாசிப்பதினுலே, நட்சத் தரங்களுடைய ஒளியைப் பகலிலே நாங்கள் காண்ப தில்லே; முழுவதும் சூரியனுடைய ஒளி என்றே எண்ணு கிரும். இப்படியே கடவுளயும் ஆன்மாவையும் ஒத்து அவதானிக்கும்போது, கடவுள் சத் என்றும், ஆன்மா அசத் என்றும் சொல்லுகிறுேம். பாசங்களேயும் ஆன்மா வையும் ஒத்துப் பார்க்கும் பொழுது, பாசங்கள் அற்ப பொருள்களாதலால் அவைகள்அசத் என்றும், ஆன்மா சத் என்றுஞ் சொல்லப்படும். ஆதலால் ஆன்மாவுக்குச் சதசத் என்னும் பெயருண்டு. இவைகளேத் தனித்தனி பார்க்கும்போது சத்துக்களாம். கடவுள் சுத்த சத் ஆவர்.

# 4. சித்து

சித்து என்பதன் கருத்து அறிவுள்ளது. கடவுள் அறிவேயாயுள்ளவர். ஆதலால் கடவுள் சித்துப் பொரு

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

#### சைவபோதம்

48

# ஏழாம் அதிகாரம் சிவபெருமானின் <mark>மூ</mark>ர்த்தங்கள்

கடவுள், ஆன்மா, ஆணவம், கர்மம், மாயை என ஐந்துவகையான பொருள்கள் உண்டு. நாங்கள் உலகத் இலுள்ள பலவகையான பொருள்களே அறிகிறேர். ஆகாயத்திலே தோற்றுகிற சூரியன் சந்திரன் முதலிய உலகங்களேக் காண்கிறேம் கண்ணுக்குத் தோற்ருத காற்றுப் பொருள்களேப் பரிசத்தினுல் அல்லது அவைக ளில் உண்டாகிற சத்தத்திரைல் அறிகின்றேர். இவை கள் எல்லாம் மாயையில் இருந்து தோற்றிய பொருள் களாம். மாயையில் இருந்து தோற்றிய பொருள் களாம். மாயையில் இருந்து தோற்றிய பொருள் களாம். மாயைப்பொருள்களே அல்லாமல் வேழெரு பொரீன்யும் நாங்கள் கண் முதலிய பொறிகளினுல் அறிந்துகொள்ள இயலாது. ஆதலால் மாயைப்பொரு ளல்லாத கடவுளேக் கண் முதலிய புலன்களால் அறி தல் இயலாது.

நாம் ஒரு புகைவண்டியை ஒருமுறை பார்த்தால், பின்பு அதனுடைய உரவத்தை மனத்திலே எண்ணுதல் கூடும். நாம் ஒரு பொருளேக் காணவிட்டாலும், அது இப்படிப்பட்டதென்று நமக்கு ஒருவர் சொன்னுல், அப்படியான பொரூளே நாம் மனசிலே நீனேத்தல் கூடும். கடவுளே நாம் இப்படி நீனத்துக்கொள்ளவும் இயலாது. ஆதலாலே "உள்ளத் துணர்ச்சியீற் கொள்ளவும் படா அன்" என்றும், "சித்தமுஞ் செல்லாச் சேட்சியன்" என்றும், மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் சொல்லியருளிஞர். ஆயினும், நம்மை ஈடேற்றுதற்காக நாம் கடவுளே நீனேக்கவேண்டி இருக்கிறது. கடவுளிலே பற்று வளர வளரப் பாசங்கள் வலி கெடுகின்றன. அல்லாமலும் நாம் கடைசியாய் சடையலேண்டிய பொருள் கடவு

> Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham org

ளாம். ஆதலால் நாம் அவரை நீனேப்பது அவசியம்; அவரை அறியாமல் நாம் அவரை நீனேப்பது எப்படி? இதற்கு வழியை வேதங்களிலும் ஆகமங்களிலும் கடவுள் காட்டியருளி யீருக்கின்றூர்.

கடவுள் தம்மை வழிபடுதற்கு அகேக \* இருவுருவங் கீனக் கற்பித்தருளி யிருக்கின்றுர். அவை சிவலிங்கமும், உமாதேவியார், வீகாயகர், வைரவர், வீரபத்திரர், சுப்பிர மணியர், நடேசர் முதலியவர்களேக் குறிக்குந் திருவுருவங் களுமாம். இந்தத் திருவுருவங்களே நாம் கோயில்களிலே காணலாம். இவைகளுள் நடேசர் சிவபெருமான் என் றும், உமாதேவியார் சிவபெருமானுடைய திருவருட் சத்திஎன்றும், மற்றைய நால்வரும் சிவபெருமானுடைய திருக்குமாரர் என்றும் பொதுவாகச் சொல்லப்படுவர்.

# வாதுள ஆகமம்

# "யோகீநாஞ்சயதீநாஞ்சத்யாகிநாம்மந்த்ரிணுந்ததா! த்யாநபூசாகிமித்தாயகிஷ்களம்சகளம்பவேத்!!"

திருக்குமாரர் என்றது † அவரிலிருந்து வேரு காமல் தோன்றும் திருவருட் சத்திகளே. ஆதலால் விநா

\* அவைகளே அவருடைய உருவங்களென்ற கிளேக்கலாகாது. அவருக்கு உருவமே இல்லே, அவைகள் நாங்கள் தியாளிப்பத்ற் தாகக் கற்பிக்கப்பட்டலைகள்.

† '' கணேசஸ் த கலேரத்பவ''. என்றம், ''ஷண்முகோஹ் றை தபேஜாத்'' என்றம் வாதன ஆசமங் கூற கின்றது. சிவஞான சித்தியாரிலே (ச. 1. 47) சிவபெருமானுடைய. திருவுருவமும் உருவத்தின் கூறாசரும் எல்லாம் திருவருளே என்று சொல்லப்படு தலால், அவருடைய கழுத்தும் இருதயமும் அருளேயாம். ஆதலால் அவற்றில் முறையே தோன்றியவராக எண்ணப்படும் விசாயகக் கடவளும் சுப்பிரமணியக் கடவுளும் அவருடைய திருவருளாம்.

49

#### கைவபோதம்

யகர் முதலியோரும் அவருடைய திருவரட் சத்தியாம். சத்தியும் சிவமும் நெருப்பும் அதன் சூடும்போல ஒன் ருனவைகள். ஆகவே சிவபெருமான், உமாதேலியார், விநாயகர் என்ற பல பேர்கள் இருந்தாலும் பதி ஒரே பொருளாம். அப்பர் சுவாமிகள், "ஒருவர்தாம் பல பேருளர் காண்மினே" என்றுர். இருக்கு வேதம் (1. 124.64). "இந்திரன், மித்ரன், வருணன், அக்கினி, திவ யன், சுபர்ணன், கருத்மான் முதலிய பல பெயர்களால் அறிவாளிகள் கடவுளேச் சொல்லுகிருர்கள். ஆயினும் கடவுள் ஒருவரே" என்று கூறுகின்றது.

இத்திருவுருவங்களேக் கோயிலிலே கண்டு கடவுள் என்று நாம் வணங்கவேண்டும். கோயில் அல்லா இடங் களிலே இவைகளே மனத்தில் எண்ணி வணங்கவேண் டும். இந்தத் திரவருவங்களிலே கடவுளுடைய குணங் கள் அமைக்கப்பட்டிருக்கின்றன.

### கொடிடிரும்

தி நவிழாக் காலத்திலே கோயிலுக்குப் போனுல் கொடிமரத்திலே ஒரு சீலே சுற்றியிருப்பதைக் காண லாம், சீலேயிலே ஒரு பசு எழுதப்பட்டிருக்கின் றது; அந்தச் சீலேயோடு ஒரு தர்ப்பைக் கயிறு சேர்ந்திருக்கின் றது. கொடிமரம் சிவம் என்றும், பசு எழுதப்பட்ட சீலே ஆன்மா என்றும், தர்ப்பைக் கயிறு பாசம் என்றும் சிவாகமம் சொல்லுகின் றது.

# அசித ஆகமம்.

# "பதிஸ்தம்பஇதிப்ரேக்தோபசு: ககஇதிஸ்ம்**றத:** ரஜ்சு: பாசஇதிப்ரேக்த; த்றிவிதாஸ்தேசமந்**திச.**"

கடவுளிலே ஆன்மா தங்கியிருப்பதபோலக் கொடி மரத்திலே சீலே தங்கியிருக்கின்றது. கொடி மரமும்

Digitized by Noola

சீலேயுமென்ற இரண்டு பொருள்கள் இந்தாலும், அதைப் பார்க்கிறவர்கள் கொடிமரமென்று ஒரே ொரு ளாக மதிக்கிருர்கள். சிவமும் ஆன்மாவும் அத்தவித மென்பதை இது விளக்குகின்றது. கயிறு சீலேயைச் சுற்றியிருப்பதுபோலப் பாசம் ஆன்மாவைச் சுற்றிக் கொண்டிருக்கின்றது. முந்திய அதிகாரத்திலே சொல் லப்பட்ட முப்பொருட் சம்பந்தங்களேக் கொடிமரத்திலே காணலாம்.

# பலிபேடம்

கொடிமரத்துக்கு அப்பாலே பலிபீடத்தைக் காண லாம்: அதுவும் சிவத்தையே குறிக்கும். அதற்குப் பத் திரலிங்கம் என்று பெயர். \* அதிலே நாம் நப்முடைய அகங்காரத்தைப் பலிசெய்த, "நம் செயல் ஒன்றுமில்லே, எல்லாம் சிவன்செயலே" என்று தெளியலாம்.

# சிவலிங்கம்

அதற்கு அப்பால் மூலஸ்தானத்திலே சிவலிங்கம் இருக்கிறது. சிவலிங்கம் சோதிக் கொழுந்துரூபமுள் எது. † சோதி என்பது ஞானசோதி; நமது பாசங்களே எரிப்பதாகிய நெருப்பு வடிவம்; நெருப்பானது அழக் குப் பொருள்களே எரிப்பதுபோல, சிவமாகிய ஞானம் ஆன்மாக்களுக்கு அஞ்ஞானத்தைக் கொடுப்பதாகிய

\* ''பவிபீடம் பத்தாலிங்கமாம்'' திருமர்தோம்.

† ஒம் என்னும் எழுத்துக் குறிக்கும் பொருளாகிய பிரணவம் ஞானரூபம். சிவலிங்கம் பிரணவ ரூபம் என்ற திருமக்கிரம் கூற கின்றது. ஆதலாலே கிவலிங்கம் ஞானரூபம் என்றறிக ''இலிங்க நற்டேமிசையும் ஒங்காரம், இலிங்கார்கண்டம் கிறையும் அகாரம் இலிங்கத்துள் வட்டம் கிறையும் உகாம். இலிங்கம் மகார கிறை விக்து காதமே.''

### சைவபோதம்

பாசங்களே எரிப்பது. ஆகவே சிவலிங்கம் சிவபெருமா னது ஞானரூபத்தைக் குறிக்கின் றது. வணங்குவோர் தங்களேச் சிவபெருமானுகிய லிங்க அக்குனியிலே ஒப் புக் ொடுத்துவிட்டால், அது அவர்களுடைய பாசங் களே எரித்து அவர்களேச் சுத்தமாக்கிவிடும்.

#### हि ताता

அப்படிச் சுத்தமாக்கப்பட்ட ஆன்மாவைக் குறிப் பது பலிபீடத்தக்கும் சிவலிங்கத்துக்கும் இடையிலே யுள்ள நந்தியாம்; நந்தி என்முல் சிவன் என்பது கருத்து. பாசங்களினின்றும் நீங்கிய ஆன்மாவானது சிவமாகி அருளு வம் பெற்று அவரோடு ஒன்றுக நிற்கும் என் பதை அது காட்டுகின் றது.

குறிப்பு: வேதாகமங்களிலுள்ள உண்மைகளின் சாரம் முழுவதும் கோயிலிலுள்ள திருவுருவங்களில் அமைந்திருப்பதைக் காண்க.

# உமாதேலியார்

உமாதேவியார் சிவபெருமானுடைய அரட்சத்தி என்று சொல்லப்படுவர். இவ்வுலகத்தில் எங்களே அதிக அன்பாய்க் காத்து வருபவர் நமது தாயரே. அதபோல நம்மைத் தமது அன்பிஞலே ஈடேறச் செய்பவர் சிவ அருட்சத்தியாகிய உமாதேவியாரே. அதலால் நாம் அவரை நம்முடைய அம்பாள் என்று சொல்லுகிறேம். அவரை நம்முடைய அம்பாள் என்று சொல்லுகிறேம். அவரை நம்முடைய அம்பாள் என்று சொல்லுகிறேம். அவருக்கு அபயம் வரதம் என்னும் இரண்டு திருக்கரங் கள் உண்டு. பாசங்களாற் கட்டுப்பட்டு அஞ்ஞானமா கிய இர்ளால் மூடப்பட்டிருக்கும் ஆன்மாவானது உய் தற்பொருட்டுத் திருவருளேத் தேடிவரும்பொழுது, உல கத் தன்பங்களுக்குப் பயப்பட வேண்டாமென்று

### இரண்டாம் புத்தகம்

குறித்து ஆறுதல்பணணி, அநுக்கிரகஞ் செய்யும் பாவ னையையுடைய திருக்கரம் அப்யகரமென்று சொல்லப் படும். ஞானமாகிய திருவடியைக் காட்டி, "இதைத் தருவோம் பெற்றுக்கொள்" என்று குறிக்குக் திக்கரம் வரதகரம் எனப்படும். இப்படியான திருக்கரங்கள் மற் றைய மூர்த்திகளுக்கும் உள்ளன.

# லிநாயகக் கடவுள்

வீ நாயகக் கடவுளுக்கு யானேமுகம் போன்ற முகம் இருப்பதை நீங்கள் காண்கிறீர்கள். இந்த முகம்\* ஒம் என்ற எழுத்தைப்போன்று அதைக் குறிக்கின்றது: இந்த எழுத்தப் பிரணவமாகிய சுத்த ஞானத்தைக் காட்டுவது.

# ''பிரணவப் பொருளாம் பொந்தகை ஐங்கரன் சரணவற் புதமலர் தலேக்கணி வோமே.''

விராயகக் கடவுள் சுத்த ஞானமே உாவமாக உடையவர். சிவபெருமானும் ஞானமே உருவமாக உடையவர். ஆதலால் விராயகக் கடவுளும் சிவபொர மானும் ஒருவரேயாவர். சிவலிங்கமும் பிரணவருபம் என்பது முன்னே காட்டப்பட்டது. விராயகக் கடவுள் ஞானமே உருவமாக உடைய மூர்த்தியாதலால், ஞானத் தைப் பெறுதற்காக அவரை நாம் வழிபடுகிரேம்.

# வைரவக் கடவுள்

வைரவக் கடவுளுடைய திருக்கரத்திலே சூலாயுகம் இருக்கிறது. அதற்கு மூன்று கவர்கள் உண்டு. அந்த

\* சம்ஸ்கிருதத்தில் தென்னெழுத்திலும், வடவெழுத்தில் (தேவராகாம்) வேதோபசிடதங்களில் சம்யுத்தாட்சா பாணை அத்தி லும் துதிக்கைபோன்ற பகுதியைக் தாண்க.

#### சைவபோதம்

மூன்று கவர்களும் ஐந்தொழில்களேயுஞ் செய்யும் ஆரணி, ஐநநி, ரோதயித்திரி என்ற மூன்று சத்திகளேயும் குறிக் கின்றன என்று வாதுள ஆகமம் கூறுகின்றது. மேலும் பட்டினத்தடிகள்,

"மூவிலே யொருதாட் சூல மேந்துதல் மூவரும் யானென மொழிந்த வாறே."

எனக் கூறியாளிஞர்.

வைரவக் கடவுள் குலாயுதத்தைத் தரித்திருப்பத ஞல் அவர் பஞ்சகிருத்தியங்கள் செய்பவரென்று நன்கு வீளங்குகின்றது. பஞ்சகிருத்தியஞ் செய்பவர் சிவ பெருமானுதலால், வைரவக் கடவுளும் சிவபெருமானும் ஒருவரே என்பது வெளிப்படை.

அன்றியும் முன்னு காலத்திலே பிரமா முதலிய தேவர்களெல்லாரும் செருக்குள்ளவர்களாகிக் கடவு*ள* வணங்காமல் மிகவுங் கெட்டு அலேந்தார்கள். வைரவக் கடவுள் அவர்கள் கெட்டுப்போனதைக் கண்டு இரக் கங் கொண்டு பிரமாவுடைய தலேகளில் ஒன்றைக் கிள்ளி யும், மற்றைத்தேவர்களுக்கு வேறு வைத்தியஞ்செய்தும், அவர்களுடைய செருக்கை அகற்றி அவர்களே நல்வழிப் படுத்திரைன்று புராணங்கள் சொல்லுகின்றன. ஆயி னும் அப்பர் சுவாமிகள் "பிரமன்றன் சிரமரிந்த பெரி யோய் போற்றி!" எனச் சிவபெருமானே பிரமாவுடைய தலேயைக் கிள்ளிஞரென்று பாடியருளிஞர். இதனுும், வைரவக் கடவுளும் சிவபெருமானும் பேதமற்றவர்க ளென்று விளங்குகின்றது. தேவர்கள் கெட்டுப்போகாத படி அவர்களுடைய செருக்கை அடக்கி அவர்களே நல் வழிப்படுத்திக் காத்ததுபோல, நம்முடைய செருக்கை யும் அடக்கி நாம் உய்தற்காக வைரவக் கடவுளே வழி படுகிரேம்.

14668

Digitized by Noolaham Foundation

# வீரபத்திரக் கடவுள்

நாமெல்லோமும் உலககாரியங்களே த்தாம் அதிகமாக நீனேக்கின் நேம். கடவுளே அவ்வளவு அதிகமாக நீணக் கிறதில்லே. கடவுளே நீணேக்கிறபொழுதும், சில காலங் களிலே உலக காரியங்களேப்பற்றிய எண்ணம் வந்த கட வுளேப்பற்றிய எண்ணத்தை மறைத்துவிடுகின்றது; ஒரு நாள் ஒருவர் சிவபூசை செய்துகொண்டி ஈந்தார். அப் போது அவருடைய எசமானன் அவரைக் கூப்பிட் டான். அவர் சிவபூசையை அவ்வளவில் விட்டு, அவ னிடம் போஞர். சிவபூசையிலும் பார்க்க எசமான னுடைய பேச்சு மேலானதென்று அவர் நீனேத்தார். இப்படியாக நீனேப்பது எல்லாப் பிழைகளிலும் பெரும் பிறை; இப்படியே கடவுளுடைய முதன்மையை மறப் பதாகிய பிழையை நீக்குதற்காக வீரபத்திரக் கடவுளே நாம் வழிபடுகின்றேம்.

முற்காலத்திலே தக்கன் என்று ஒருவன் இருக் தான். அவன் சிவபெருமான் மேலானவரல்லர் என்று நிணத்து நடந்தான். வீரபத்திரக் கடவுள் அவனிலே இரங்கி அவீனப் பரிகரித்து அவனுக்கு நல்லறிவு வரச் செய்தார். தக்கனுக்கு இப்படி நல்லறிவு வரச்செய்தவர் சிவபெருமர்னே என்று மாணிக்கவாசக சுவாமிகள்:

> "தக்கனேயு மெச்சனேயுக் தலேயறுத்துத் தேவர்கணக் தொக்கனவக் தவர்தம்மைத் தொலேத்ததுதா னென்னேடி தொக்கனவக் தவர் தம்மைத் தொலேத்தருளி யருள்கொடுத்தங் கெச்சனுக்கு மிகைத்தலேமற் றருளினன்காண் சாழலோ",

000

சைவபோதம்

என்று பாடியீருக்கின்றுர். ஆதலால் வீரபத்திரக் கட அளும் சிவபெருமானும் ஒருவரேயாவர்.

# சுப்பிரமணியக் கடவுள்

சிவபெருமானும் சுப்பிரமணியக் கடவுளும் ஒரு வரேயென்பது கந்தபுராணத்தில் இலகுவிற் காணலாம். சிவபெருமான் அப்படிச் சொல்லியருளியதாகக் கூறப் பட்டிருக்கிறது.

"ஆதலி னமதுசத்தி யறுமுக னவனும் யாமும் பேதகமன்முல் நம்போற் பிரிவிலன் யாண்டு நின்முன் ஏதமில் குழவி போல்வான் யாவையு முணர்ந்தான்சீரும் போதமு மழிவில்வீடும் போற்றினர்க் கருளவல்லான்."

மேலும், சுப்பீரமணியக் கடவுள் குருமூர்த்தியு மாம். "குருவடிவாய் வந்தேன் உள்ளங் குளிரக் குதி கொண்டவே" என்பதைக் கந்தரலங்காரத்திற் காண்க. உலக குருவாகிய அகத்திய முனிவருக்கு இவரே குருவா யிருந்தருளிஞர்.

"அருமறை யாகம மங்கமருங் க**லே**நூ றெரிந்த அகத்தியனுக் கோத்துரைக்கு மருட்குருவாங் குரு**ன**"

என்று சிவஞான சித்தியாரிற் கூறப்பட்டிருக்கின் றது. எங்களுடைய குரூவாக இருந்து பாசங்களே நீக்கு தற்கு ஆகவேண்டிய வழிகள் எல்லாவற்றையும் அறிந்து மோட்சத்தைப் பெறுதற்காக நாம் சுப்பிரமணியுக் கட வுளே வழிபடுகின்றும். அவருக்குப் பக்கத்திலேயுள்ள தேய்வயாணயம்மை\* கிரியாசத்தியாகும். ஆதலால் நல்ல செய்கைகளே நாங்கள் செய்தற்காக அவரைப் பணி கின்றேர்ம். வள்ளிநாயகியம்மை \* இச்சாசத்தி. ஆதலால் நமக்கு நல்ல இச்சைகள் ( விருப்பங்கள் ) உண்டாதற் காக அவலை வணங்குகிறேம். அவருடைய திருக்கரத் திலேயுள்ள வேலாயுதம் \* ஞானசத்தி. ஆதலால் நமது அஞ்ஞானத்தை நீக்கி ஞானத்தைப் பெறுதற்காக வேலாயுதத்தை வணங்குகிறேம்.

# நடேசப் பெருமான்

நடேசப் பெருமானுடைய ஒரு திருக்கரத்திலே உடுக்கை இருக்கின் றது. அது படைத்தலாகிய தொழி லேக் குறிக்கின் றது. அபயமாகிய ஒரு திருக்கரம் காத்த லாகிய தொழிலேக் குறிக்கின் றது. வேறெரு திருக்கரத் திலே நெருப்பு இருக்கின் றது. அது அழித்தலேக் குறிக் கின் றது. ஊன்றி நீற்கின் றதாகிய ஒரு பாதம் மறைத் தலேக் குறிக்கின் றது. உயர்த்திய மற்றப் பாதம் அருள லேக் குறிக்கின் றது.

"தோற்றக் துடியதனிற் ரூயுக்திதி யமைப்பிற் சாற்றியீடு மங்கியீலே சங்காரம்—ஊற்றமா வூன்று மலர்ப்பதத்தி லுற்றதி ரோதமுத்தி கான்ற மலர்ப்பதத்தே காடு."

நடேசப் பெருமானுடைய திருவுருவத்துக்கு இன் னும் அநேக பொருள்கள் உண்டு. தீட்சை பெற்றவர்கள்

இம்மூன் அசத்திகளும் சிவபெருமானுடைய சத்திகளாவர்; இவர்கள் சுப்பிரமணியக் கடவுளிடத்தும் இருத்தலாலும் சில பெருமானும் சுப்பிரமணியக் கடவுளும் ஒருவரே மென்பது பெறப்படும்.

#### கைவபோதம்

அவைகளே '' உண்மை விளக்கம் '' என்னும் நூலிலே பார்த் தறிக.

குறிப்பு: மேலே சொல்லப்பட்ட மூர்த்தங்கள் நாம் கடவுளே வழிபடுதற்காக அவரால் விதிக்கப்பட்டவை களாம். இவைகளேப்பற்றிய வேறு சில உண்மைகள் ஒரு குருவுக்கும் சிஷ்யனுக்கும் நடந்த சம்பாஷணேயாகக் கீழே காட்டப்படுகின்றன.

- சிஷ்யன்; கோயிலிலே காணப்படும் இந்தத் திருவுரு வங்கள் கடவுளா? அல்லது கடவுளுடைய அடையாளங்களா?
- குரு: அந்தத் திருவுருவங்கள் அடையாளங்கள் அல்ல, அவைகள் கடவுளேயாம். ஏனென்ருல், கடவுள் எங்கும் நிறைந்திருக்கின்றுர். ஆதலாலே அந்தத் திருவுருவங்களிலேயும் நிறைந்திருக்கின்றுர். ஆத லால் அவைகள் கடவுளேயாம்.
- சிஷ்: தெருவிலே ஒரு கல்லே அல்லது மரத்தைக் கடவு எென்று கும்பிடலாமா? அவைகளிலும் கடவுள் நிறைந்திருக்கிறுர்தானே.
- குரு: நமக்குப் பிரியமானுல் அவைகளேயுங் கும்பிட லாம். கோயிலிலுள்ள தொவுகவன்கே கடவு ளுடைய தன்மைகளேக் காட்டும் அறிகுறிகள் அமைக்கப்பட் டிருக்கின்றன. இவைகள் தியா னத்துக்கும் வணக்கத்துக்கும் பெருந்துணேயாய் உள்ளவைகள். இந்த அறிகுறிகள் தெருவிலே கிடக்கிற கல்லிலும் மரத்திலும் இருக்கின் றனவா? இந்தத் திருவுருவங்களிலே கடவு ளுடைய மந்திரரூபம் ஸ்தாபிக்கப்பட் டிரூக்

Digitized by Noolaham Founda noolaham.org Laavanaham.org கிறது. அன்றியும் இந்தத் திருவுருவங்களே வழி படுதல் கடவுளால் விதிக்கப்பட் டிருக்கின்றது. ஆதலால் இந்தத் திருவுருவங்களே வழிபடுதல் கடவுளே வழிபடுதலாம்.

- சிஷ்: அறிவாலே கூடினவர்களுங் கோயிலுக்குப் போக வேண்டுமா?
- குரு: எவர்களுங் கோயிலுக்குப் போக வேண்டியது தான். மாணிக்கவாசகசுவாமிகள், திருஞானசம் பந்தமூர்த்தி சுவாமிகள் முதலானவர்களிலும் பார்க்க அறிவாலே கூடினவர்கள் எப்போ தாவது இருந்தார்களா? அவர்கள் எப்போ தாவது கோயிலுக்குப் போகாமல் இருந்தார் களா? எந்த ஞானிகளும் கோயிலே விலக்கமாட் டார்கள்.
- சிஷ்: சிலர் ''மனந்தானே கோயில்; மனசிலே கடவு ளேக் கும்பிட்டாற் போதாதா?'' என்று சொல்லுகிருர்கள்; அது சரிதாஞ?
- குரு: கடவுளே வணங்குவதிலே விருப்ப மில்லாதவர்கள் மாத்திரம் இப்படிப் பேசுவதை நான் கேட்டிருக் கிறேன், சிவபத்தி யுள்ளவர்கள் ஒருவரும் இப் படிச் சொல்லமாட்டார்கள். மனசிலே கும்பிடுவ தெப்படி?
- சிஷ்: கடவுளே ஒரு உருவப்போல நீனத்துக் கும் பிடலாம்.
- குரு; கோயில்களிலுள்ள திருவுருவங்களுக்கு இரக் கின்ற மகிமை ஒன்றும் அந்த உருவத்துக் கில்லேயே. அன்றியும், மனசிலே உரவம் உண்

#### சைவபோதம்

டாக்கிக் கும்பிடுவதிலும் பார்க்க, கண்ணலே காணும் ரூபத்தைப்பார்த்துக் கும்பிடுவது இலகு. ஒரு பெரிய கணக்கை மனத்தாலே செய்வதிலும் பார்க்க, அதிலுள்ள எண்களே ஒன்றிலே எழுத்ச் செய்வது எவ்வளவு இலகு. ஆதலால் கோயிலி லுள்ள திருவுருவங்களே வணங்குவதே உத்தமம். கோயிலுக்குப் போக இயலாத காலங்களிலே மந்திர வடி வமைக்கப்பட்ட அந்தத் திருவுரு வங்களே மீனேத்துத்கொண்டு நாங்கள் கும்பிட லாம். (யோகிகள் ஞானிகளுக்கு வேறு வழிகளு முண்டு.)

சிஷ்: வேறெதை நாம் வணங்கலாம்?

குரு: சிவனடியார்களேயும், திருகீற்றையும், உருத்திராக் கத்தையும், பஞ்சாக்கரத்தையும் சிவபெருமான் என்று நாம் வணங்கலாம்.

# சிஷ்: சிவனடியார் என்பவர் யார்?

குரு: சிவனிலே மெய்யன்பு நீறைந்தவர்கள் சிவனடி யார்களாம். மாணிக்கவாசகர், சம்பந்தர், அப் பர், சுந்தரர், சண்டேசுரர் முதலிய நாயன்மாரும், அகத்தியர், ததீசி முதலிய முனிவர்களும், பிரமா விஷ்ணு முதலிய தேவர்களும், மெய்கண்டதேவர் முதலிய ஞான நூலாசிரியர்களும் சிவனடியாருக் குட் பிரசித்தி பெற்றவர்கள்.

"தாபர சங்கமங்க ளென்றிரண்டுருவினின்ற மாபரன் பூசைகொண்டு மன்னுயிர்க் கருளேவைப்பன் கீபரன் றன்னேநெஞ்சி னினேவையே னிறைந்தபூசை யாய்பரம் பொருளேநாளு மர்ச்சிகீ யன்புசெய்தே"

Aj Swrit (6-11-28)

itized by Noolahar

எட்டாம் அதிகாரம் 📥 சைவ சாதனங்கள்

# 1. தருந்று

பசுவின் சாணமானது நொப்பிலே இடப் பட்டால் கீருகும். அந்த கீறு தொகீறு என்று சொல் லப்படும். பசுக்களாகிய எங்களுடைய பாசங்கள் சில பொமானது திருவாளாகிய ஞானநெருப்பினுல் கீருக் கப்படுதலேத் திருநீறு குறிக்கின்றது. நாம் திருநீற்றைக் காணும்போது நம்மைப் பீடித்திருக்கின்ற மலத்தைப் பற்றியும், அதை அழிப்பவராகிய கடவுளேப் பற்றியும் எண்ணுகிறேம்; நாம் எம்மைப் பற்றிய எண்ணங்களே விட்டு எம்மைக் கடவுளிடத்தே ஒப்புவித்துவிட்டால் அவர் அந்த மலத்தை நீக்குவா ரென்றும், அதற்காக நாம் கடவுளே வழிபடல் வேண்டு மென்றும் எண்ணத் தக்கதா யிருக்கிறது. ஆதலால், திருகீறுனது கடவுளேப் பற்றியும் எங்களேப் பற்றியும் நிலைப்பிக்கிறது. எது இப்படி ஙீனப்பிக்கின்றதோ அது வணங்கப்படத் தக் கது. அன்றியும், நாம் அதை வணங்கல்வேண்டு மென் றும் சிவபெருமான் விதித்தருளி யிருக்கின்ரூர். ஆத லால் திருநீற்றைக் கடவு இளன்று பாவித்து நாம் வணங்கல் வேண்டும். அது ஆகமங்களில் உள்ள உண் மையை அடக்கி யிருத்தலினுலே "தந்திரமாவது கீறு" என்றும், வணங்கப்பட வேண்டியதாதலால் "துதிக்கப் படுவது நீறு" என்றும், தியானிக்கப்பட வேண்டிய தாதலாலும் ஸ்ரீபஞ்சாகூரமாகிய மந்திரத்தின் உண் மையை உடைமையாலும் "மந்திரமாவது நீறு" என் றும், அதைத் தியானித்து வணங்கின் முத்தி கிடைக்கு மாதலால் "முத்தி தருவது கீறு' என்றும் திருஞான சம்பந்த சுவாமிகள் பாடியருளினர். அத் திருநீற்றுப் பதிகத்தலே தருநீற்றின் சிறப்பு விரிவாகச் சொல்லப் பட் டிருக்கிறது.

#### சைவபோதம்

திருநீற்றின் மகிமை வேதங்களிலும் அநேக உப நிஷதங்களிலும் நன்றுக விளக்கப்பட் டிருக்கின்றது; பருக்த்னூபால உபநிஷத்திலே (1. 14) திருநீற்றுக்கு ஐந்து பெயர்கள் சொல்லப்பட் டிருக்கின்றன. அவை யாவன: விபூதி (—மேலான செல்வம்); பசிதம் (—ஒளி யைத் தருவது); ஒளி (—ஞானம்); பஸ்பம் (—பாவங் களே நீக்குவது); கூரம் (—தடைகளே அறுப்பது); ரட்சை (—காப்பது) என்பனவாம். ஒருவன் திருநீறு பூசினுல் அத்திருநீறு படிகின்ற ஒவ்வொரு மயிர்த் துவாரமும் சிவலிங்கமாகின்ற தென்றும் அதிலே சொல் லப்பட் டிருக்கிறது. (7-5)

விபூதியை உத்தூளனமாகவும், திரிபுண்டரமாக வும் தரிக்கலாம். உத்தூளனமாகவும், திரிபுண்டரமாக திரிபுண்டரமாவது: மூன்று குறியாகத் தரிப்பது. இவை களில், முதற்குறி பிரணவத்தில் அகரத்தையும், கிரியா சத்தியையும், மகேசுவரண்டிங் குறிக்கின்றது. இரண் டாவது குறி உகரத்தையும் இச்சாசத்தியையும் சதா சிவனேயும் குறிக்கின்றது; மூன்ருவதுகுறி மகரத்தை யும் ஞானசத்தியையும் மகாதேவனேயுங் குறிக்கின்றது. இப்படியே வேதத்தின் ஒரு பகுதியாகிய காலாக்ரி ருத் ரோபரிஷத்திலே ஏழாம் எட்டாம் ஒன்பதாம் மந்திரங்களிற் சொல்லப்பட் டிருக்கிறது.

விபூதியை நீலத்திலே சிந்தாமல் அண்ணுந்து "சிவ சிவ" என்று சொல்லிக் கையில் நடுவிரல் மூன்றினுலும் தரித்தல் வேண்டும். விபூதி மூன்று குறியாகத் தரிக்கும் பொழுது குறிகள் வளேயாமலும், இடையருமலும், ஒன்றை ஒன்று தீண்டாமலும், மிக அகலாமலும், இடைவெளி அதிகமிருக்கத் தரித்தல்வேண்டும். சிரம்,

Digitized by Noolaham Fou

நேற்றி, மார்பு, கொப்பூழ், முழந்தாள்கள், புயங்கள், முழங்கைகள், மணிக்கட்டுகள், விலாப்புறங்கள், முதுகு, கழுத் து என்னும் பதிறைற இடத்தும் முக்கு றி தரிக்க லாம். நெற்றியில் இரண்டுகடைப் புருவ எல்லே நீள மும், மர்பிலும், புயங்களிலும் அவ்வாறங்குல நீளமும், மற்றைத் தானங்களில் ஒவ்வொரு அங்குல நீளமுமாகத் தரிக்கவேண்டும்.

காலேயிலும், மத்தியானத்திலும், மாலேயிலும் ஸ்நா னஞ் செய்தவுடனும், பூசைக்கு முன்னும் பின்னும், நித்திரைக்கு முன்னும் பின்னும், மலசல மோசனஞ் செய்து கால் கழுவிய பின்னும் திருநீறு ஆவசியகம் பூச வேண்டும்.

நேஞ்சுவிடே தாது

"ஆதியின்மேல்

உற்ற தொகீறுஞ் சிவாலயமும் உள்ளத்துச் செற்ற புலேயர்பாற் செல்லாதே."

#### தேவாரம்

#### திருச்திற்றம்பலம்.

"மந்திர மாவதுகீறு வானவர் மேலதுகீறு சுந்தர மாவதுகீறு துதிக்கப் படுவதுகீறு தந்திர மாவதுகீறு சம்யத்தி லுள்ளதுகீறு செந்துவர் வாயுமைபங்கன் திருவாலவாயான் திருகீறே."

"முத்தி தருவதுகீறு முனிவர் அணிவதுகீறு சத்திய மாவதுகீறு தக்கோர் புகழ்வதுகீறு பத்தி தருவதுகீறு பரவ வினியதுகீறு சித்தி தருவதுகீறு திருவாலவாயான் திருகீறே." <sub>இத்கி ppbuwb</sub>

#### கைவபோதம்

# 2. உருத்தராக்ஷம்.

ஆன்மாக்கள் பாசங்களினுல் அடையுக் துன்பங் களேக் குறித்துச் சிவபொமான் இரங்குகின்றுர். அவரு டைய இரக்கம் அவரது திருக்கண்ணி னின்றுஞ் சொரிந்து கொண்டிருக்கின்றது. அந்த இரக்கூத்தைக் குறிப்பது உருத்திராகூமாம். ( உருத்திரன் - சிவன், அக்ஷம் – கண் ). ஆதலால் சைவர்கள் உருத்திராக்ஷமணி தரிப்பர். உருத்திராக்ஷத்தைக் காணும்பொழுதெல்லாம் அது சிவபெருமானுடைய கருணேயென்று நாம் அதை வணங்கல்வேண்டும். "சிவபெருமான் நம்முடைய பாசங் களாகிய துன்பத்துக்காக இவ்வளவு இரங்குவாரானுல், நாம் அவைகளேப் போக்க எவ்வளவு முயற்சி செய்தல் வேண்டும்; நாம் உலக இன்பங்களே நினேத்தலாகாது". என்று உருத்திராக்ஷத்தைக் கானும்போது நாம் எண்ணு கிழும். சந்தியாவந்தனம், சிவமந்திர செபம், சிவபூசை, சிவத்தியானம், சிவாலய தரிசனம் முதலிய சிவவழிபாடு செய்யங் காலங்களில் உருத்திராக்ஷம் தரிப்பது உத்த உருத்திராக்ம் சிரசில் இருபத்திரண்டு மணியும், LOLD. கழுத்தில் முப்பது மணியும், கைகளிற் பன்னிரண்டு மணியுமாகத் தரிக்கலாம். உருத்திராக்ஸ் தரிப்பவர்கள் உள்ளபடி சிவபத்திமான்களாய் இருத்தல் வேண்டும்.

### 3. பஞ்சாக்ஷரம்

கடவுளேத் தியானிப்பதற்கு மந்திரத் தியானத்தைப் போல வாய்ப்பானது வேருென்றுமில்லே. சிவ மந்திரம் பஞ்சாகூரம் என்று சொல்லப்படும். சைவசமயத்தவர் களுக்கு விபூதி தரிப்பது எவ்வளவு ஆவசியகமோ அவ் வளவு ஆவசியகம் பஞ்சாகூர செபம்.

தீகைஷ பெற்றவர்கள் மாத்திரம் அம்மந்திரத்தைத் தியானிக்கவும், ஒதவும் உரித்துள்ளவர்கள். சைவசமயி

Digitized by Noolaham Fou

கள் எல்லாரும் பஞ்சாகூர செபஞ் செய்தல்வேண்டும். ஆதலாற் சைவசமயிகள் எல்லாரும் தீனை பெற்றிருத் தல்வேண்டும். சமய தீனை பெருதவன் சைவசமயி எனப்படத் தகுதியில்லாதவன், ஒவ்வொரு சைவசமயி யும் ஏழு வயதினாவது அதற் கண்மையிலாவது சமய தீசைஷ பெற்றுக் கிரமமாகப் பஞ்சாக்ஷர செபஞ் செய்து வருதல்வேண்டும். பஞ்சாக்ஷரத்தின் பொருளேயும் பெரு மையையும் சிவதீசைஷ பெற்றவர்கள் உண்மை விளக் கம் திருவருட் பயன் முதலிய சைவசித்தாந்த நூல்களிற் காணலாம். தொஞானசம்பந்த சுவாமி, பஞ்சாக்ஷர மதி மையைப்பற்றிப் பின்வருமாறு பாடியிருக்கின் ரூர்;—

#### Both più unit.

" காதலாகிக் கசிந்து கண்ணீர் மல்கி ஒதுவார் தமை நன்னெறிக் குய்ப்பதும் வேத நான்கினும் மெய்ப்பொரு ளாவதும் நாத ளும நமச்சி வாயவே."

இருக்கிற்றம்பலம்.

# ஒன்பதாம் அதிகாரம் – சிவாலய தரிசனம்

ஸ்மானஞ் செய்து தோய்த்துலர்ந்த வஸ் திரந் தரித்துக்கொண்டு கோயிலுக்குப் போதல் வேண்டும். கோயிலுக்குக் கிட்டப் போனவுடனே கால்களேக் கழு விக் கோபுரத்தைக் கும்பிட்டுக்கொண்டு திருந்தி தேவரை வணங்கி, "பகவானே, அடியேன் உள்ளே புகுந்து சிவபெருமானேத் தரிசிப்பதற்கு அனுமதி தந் தருளும்" என்று வேண்டிக்கொண்டு உள்ளே போதல் வேண்டும். பின்பு பலிபீடத்தையும் நந்தி தேவரையும் 5

#### சைவபோதம்

குப்பிடவேண்டும். அதன்பின் பிள்ளேயாரையும், சிவ லிங்கப் பெருமானேயும், உமாதேவியாரையும், கடேசர், தக்ஷிணமூர்த்தி, சோமாஸ்கந்தர், சந்திரசேகரர், வைர வர், சுப்பிரமணியர் முதலிய மூர்த்திகளேயும், சமய குர வர் நால்வரையும் தரிசனம் செய்தல்வேண்டும்.

பிள்ளேயாரைத் தரிசனஞ் செய்யும்பொழுது முட்டி யாகப் பிடித்த இரண்டு கைகளினுவம் நெற்றியிலே மூன்றுமுறை குட்டிக் கும்பிடல்வேண்டும். கும்பிடும் போது வடக்கு அல்லது கிழக்கு நோக்கி நிற்றல்வேண் டுப்; ஆண்கள் அட்டாங்க நமஸ்காரமும், பெண்கள் பஞ்சாங்க நமஸ்காரமும் மூன்று தரத்துக்குக் குறையா மற் செய்தல்வேண்டும். தலே, கைகள், செவிகள், மோவாய், புயங்கள் என்னும் எட்டு அவயவங்களும் நிலத்திலே பொருந்தும்படி வணங்குதல் அட்டாங்க நமஸ் காரம். தலே, கைகள், முழந்தாள்கள் என்னும் ஐந்து அவயவங்களும் நிலத்திலே பொருந்தும்படி வணங்குதல் பஞ்சாங்க நமஸ்காரம். பின்பு எழுந்து இரண்டு கைகளே யுங் குவித்துத் தியானஞ் செய்துகொண்டு மெல்லமெல் லக் கோயிகேச் சுற்றிவந்து பின்பும் சந்நிதானத்திலே நமஸ்காரஞ் செய்தல்வேண்டும்; \* பிரதக்ஷிணஞ் செய்த பின்பு, சண்டேசுரர் சங்ஙிதியை யடைந்து கும்பிட்டுத் தோத்திரஞ் செய்து மூன்றுதரங் கைகொட்டி, சிவதரி சனத்தின் பலனேத் தரும்படி பிரார்த்தித்தல் வேண்டும். பின்பு சுவாமி சந்நிதானத்தில் வந்து ஒருமுறை நமஸ் காரஞ்செய்து வீட்டுக்குப் போதல்வேண்டும். gai

 பிரதகதிணம் - சுற்றிக் கும்பிடுதல்; சரீரம் - முழுவதும் நீலத் தலே பொருர்தச் சுற்றதல் அங்கப் பிரதகதிணம் என்ற சொல் லப்படும்.

> Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

வொரு நாளுங் கோயிலுக்குப் போவது உத்தமம்; ஒவ் வொரு நாளும் போக இயலாதவர்கள் இங்கட்கிழமை, செவ்வாய்க்கிழமை, வெள்ளிக்கிழமை, பிரதோஷம், பௌர்ணிமை, அமாவாசை, திருவாதிரை, கார்த் திகை, மாசப்பிறப்பு, சூரிய கிரகணம், சந்திர கிர கணம்; சிவராத்திரி, நவராத்திரி, விநாயக சதுர்த்தி, விநாயகசட்டி, கீந்தசட்டி, சித்திரைப்பரணி, ஐப்பசிப் பரணி முதலிய புண்ணிய காலங்களிலாயினும் சுவாமி தரிசனஞ் செய்தல்வேண்டும்.

கோயிலுக்குப் போனுல் வேடிக்கைகளே விரும்பா மற் சிவ வழிபாட்டிலேயே மனசைச் செலுத்தல்வேண் டும். இந்த ஊரிலே வருஷத்துக்கு இரண்டுமுறை பெரிய கீதிபதி விசாரணேக்கு வருகிரூர். அங்கே நாம் நிற்கும் பொழுது எவ்வளவு அமைதியாயும் பயபக்தியாயும் கிற் கிரும்; இருமல் வந்தாலும் அடக்கிவிடுகிறோம். நீதி பதக்கு முன்னே இவ்வளவு பயபக்தியாய் நின்றுல், நமது சக்கரவர்த்திக்குமுன் எப்படி நிற்போம். அப்படி யானுல், கடவுள் சந்நீதானத்திலே நாம் எப்படி நிற்க வேண்டுப்? நடிது சக்கரவர்த்திக்கு இந்தப் பூமியில் ஒரு சிறு பகு தியுண்டு; இந்தப் பூமி முழுவதும் அவருக்கிரந் தால் அவர் எவ்வளவு பெரியவராயிருப்பார். இந்தப் பூமியிலும் சூரியன் பதின்மூன்று லட்சம் முறை பெரிது சூரியனிலும் ஆயிரம் மடங்கு பெரிய +ட்சத்திரங்கள் கோடா நகோடி இருக்கின்றன. இவைகள் எல்லாவற் றையும் உண்டாக்கிய சிவபெருமான் எவ்வளவு பெரிய வர் என்பதை யோசித்துப் பாருங்கள்! உண்டாக்கியதும் எப்படி! உண்டாக்கவேண்டுமென்று அவர் நிணக்கவு மில்லே, அவர் இருக்க எல்லாம் உண்டாகின்றன. இப் படியானுற் சிவபெருமானுடைய பெருமை எவ்வளவு?

14000

69

## இரண்டாம் புத்தகம்

சைவபோதம்

பெரிய நீதிப, இக்குமுன்னே நீற்கும்போது இருமல் வந்தா லும் அடக்கிக்கொண்டு பயபத்தியாய் நீற்றல்வேண்டு மானுல், சிவபெருமானுடைய சந்நிதானத்திலே நாம் எவ்வளவு பயபத்தியாய் நீற்றல்வேண்டும்? கோயிலுக் குப் போதிறவர்கள் இயன்ற அளவு தொண்டு செய்வது உத்தமம். குடை பிடித்தல், விளக்குப் பிடித்தல், வாக னங் காவுதல், பூர்தோட்டத்துக்கு நீர்ப்பாய்ச்சுதல், கூட்டுதல், மெழுகுதல் முதலிய திருத்தொண்டுகளில் ஒன்றுவது செய்தல்வேண்டும்.

கடவுளுடைய பரிசுத்தமான சந்நிதானத்திலே துன் மார்க்கிகளாகிய நடனப் பெண்களே வருவித்து, நடனஞ் செய்விப்பது மகா பாதகமாகும். கடவுளுடைய சங்ஙிதி யில் நாம் அவரைப் பயபக்தியுடன் வழிபடுவதற்குப் பதி லாகப் பெண்களின் நடனத்தைப் பார்த்துக்கொண் டிருப்பது எவ்வளவு கொடுமை! அச்செய்கை கடவுளே எவ்வளவு அவமதிக்கிறதாக முடிகின்றது! இருவிழாக் களுக்குப் பொதுப் பெண்களே அழைப்பவர்களும், அங்கே அவர்களுடைய நடனத்தைப் பார்ப்பவர்களும் பெரும் பாதகஞ் செய்கிருர்கள். இருவிழா நடத்துகிற வர்கள் தங்கள் புகழுக்காக அவர்களே அழைக்கின்றுர் கள். "அதனுலே சனங்கள் அதிகமாய் வருவார்கள்; சனங்கள் அதிகமாய் வக்தார்களானுல், திருவிழாச் சிறப் பாக நடந்ததென்று மற்றையவர்கள் புகழுவார்கள் என்பது இவர்களுடைய கருத்து. இவர்களுக்கு அறிவு வராதானுல், அறிவாளிகளும் யோக்கியர்களும் அப்படி யான திரவிழாக்களுக்குப் போகாமல் விட்டால், அந்த வழியாகச் ' சனத் தொகை சனத் குறையும். தொகை குறையவே நடனமாதர்களே அழைக்கும் தேவபக்தி உள்ள வழக்கமுங் குறையும்.

> Digitized by Noolaham Founda noolaham.org | aavanaham.org

வர்கள் தங்கள் நன்மைக்காகவும், இருவிழா நடத்து கிறவர்களுடைய நன்மைக்காகவும், மற்றையவர்க ளுடைய நன்மைக்காகவும், நடனப் பெண்கள் அழைக் கப்படுக் இருவிழாக்களுக்குக் கிட்டவும் போகாதிருப் பார்களாக.

இன்னுக் திருக்கோயிலிலே செய்யலாகாத குற்றங் கள்; (1) ஆசாரமில்லாது போதல், (2) கால் கழுவாது போதல், (3) எச்சில் உமிழ்தல், (4) மலசலங் கழித் தல், (5) மூக்குத்தாள் போடுதல், (6) மூக்குரீர் சிந்து தல், (7) வெற்றில் பாக்கு உண்டல், (8) போசன பானம் பண்ணுதல், (9) ஆசனத்திருத்தல், (10) சய னித்தல், (11) காலே நீட்டிக்கொண்டி நத்தல், (12) மயிர் கோத முடித்தல், 13) சூதாடல், (14) தவேயிலே சீல தரித்துக்கொள்ளுதல், (15) தோளிலே சீலே இட்டுக் கொள்ளுதல், (16) போர்த்துக் கொள்ளுதல், 17) சட்டையிட்டுக்கொள்ளதல், (18) டாதரட்சையிட்டுக் கொள்ளுதல், (19) விக்கிரகத்தைத் தொடுதல், (0) நிருமாலியத்தைக் கடத்தல், (21) நிருமாலியத்தை மிதித் தல், 22) கொடித்தம்பம், பலிபீடம், இட்பதேவர், விக் திரகம் என்னும் இவைகளின் நிழலே மிதத்தல், (23) வீண்வார்த்தை பேசுதல், (24) சிரித்தல், (25) சண்டை யிடுதல், 26) விளேயாடுதல், (27) சுவாமிக்கும் பலிபீடத் தக்கும் குறுக்கே போதல், (28) ஒடி வலம்வருதல், (29) சுவாமிக்கும் பலிபீடத்துக்கும் இடையே நமஸ்கரித்தல், (30) முற்பக்கத்தும் பிற்பக்கத்தும் வணங்குதல், (1) தருவிளக்கு அவியக்கண்டுக் தூண்டாதொழிதல் முதலி யனவாம்.

#### சைவபோதம்

# பத்தாம் அதிகாரம்– நித்திய கருமம்

**எ**ங்கள் ஒவ்வொருவருக்கும் ஒவ்வொரு முயற்சி உள்ளது. சிலர் பொருள் தேடுகிருர்கள்; சிலர் வேறு முயற்சிகள் பார்க்கிருர்கள். இந்த முயற்சிகளே அவரவர் செய்கி றதற்கு ஒவ்வொரு தூண்டுகோல் இருக்கின் றது. சிலர் படிப்பிலேயுள்ள அசையாற் படிக்கிருர்கள்; சிலர் உபாத்தியாயர் தாய் தாப்பன் முதலியோருடைய ஏவு தலாற் படிக்கிருர்கள்; பொருள் தேடுகி றவர்கள் தங்க ளுடைய தேவைக்காக அதிலே முயற்சி செய்கிருர்கள். சிலர் பொழுது போக்கில்லேயே என்ற எண்ணத்திணுல் ஏவப்பட்டுச் சில முயற்சிகளேச் செய்கிருர்கள் இப்படி யாக நாங்கள் இந்த முயற்சிகளேச் செய்கிருர்கள் இப்படி யாக நாங்கள் இந்த முயற்சிகளேச் செய்கிருர்கள் இப்படி தாண்டுகோல்கள் உள்ளன. அவைகளேச் செய்யாவிட் டால் நமக்கு மனத்துன்பம் அல்லது சரீரத்தன்பம் வந்து சேரும்.

கடவுள் வழிபாடு என்ற முயற்சிக்கு ஒருவிதமான தாண்டுகோலுமில்லே; அதைச் செய்யாவிட்டால் தன் பக் தோற்றுவதமில்லே. அதை கினேக்கப்பண்ணுவதற்கு இயல்பிலே ஒரு வழியுமில்லே. ஆதலால் காம் ஒவ்வொரு காளுங் கடவுளேப் பலமுறை கினேப்பதற்காகச் சில வழி கள் விதிக்கப்பட்டிருக்கின்றன. அவைகள் கித்திய கரு மம் என்று சொல்லப்படும்.

நாங்கள் இங்கே பிறந்து பாடுபடுவதெல்லாம் நம் மைப் பீடித்திருக்கும் மலங்களினின்றும் நீங்கிக் கடவு ளோடு சேர்ந்து பேரானந்தத்தை அடைவதற்காகவாம். கடவுள் வழிபாடு இல்லாமல் இது இயலாது. ஆதலாற் கடவுளே வழிபடுதற்கு நிச்சயமான வழியாகிய நித்திய கருமத்தைப்போல நமக்குப் பெருந்துணே வேறென்ன இருக்கிறது? குருடனுக்கு ஒரு வழிகாட்டிபோல, நமக்கு நித்திய கருமம் இருக்கின்றது; நாம் அதை ஒழுங்காக வுஞ் சரியாகவுஞ் செய்தால், மலங்களினின்றும் நீங்கிப் பேராநந்தமாகிய முத்தியை இலகுவில் அடைவோம்.

விடிகிறதற்கு முன் நித்திரைவிட் டெழுதல் வேண்டும். எழும்பும்போது ''சிவ சிவ'' என்று சொல் லிக் கடவுணத் தியானித்தல் வேண்டும். பின்பு கைகால் கழுவித் திருநீறு பூசிக் கடவுளேத் தோத்திரம் பண்ணல் வேண்டும். அவசிய கருமம் முடித்துப் பல் விளக்கிய பின்பு முகங்கழுவி விபூதி தரித்துச் சிவபெருமானேத் தியா னித்தல்வேண்டும். சீலே முதலியவைகளேத் தோய்த்து விட்டு ஸ்நானஞ்செய்யப் போகும்பொழுது சிவபொ மான வணங்கித் தண்ணீரைச் சிவசத்தி என்று பாவித்து அதனுலே சரீரத்தையும் மனத்தையும் சுத்தம்பண்ணுவ தாகப் பாவித்தல்வேண்டும். பின்பு விபூதி தரித்துக் கொண்டு சிவத்தியானம் செய்தல்வேண்டும்; தீகைஷ பெற்றவர்கள் சந்தியாவந்தனஞ் செய்தல் வேண்டும். அதன்பின் கோயிலுக்குப் போய்வருவது நல்லது. உண் ணத் தொடங்குமுன் சிவபெருமானத் தியானித்து அவ ருக்கு நிவேதனஞ் செய்தல்வேண்டும். நிவேதிக்கும் பொழுது நம்மையும் அவருக்கு ஒப்புக்கொடுத்ததாகப் பாவித்தல்வேண்டும்; படைத்த சாதத்தின் ஒரு பகுதி யைக் காகம் முதலிய பிராணிகளுக்காக எடுக்கா வைத்தல்வேண்டும். உண்ணும்போது அவசியமில்லாத பேச்சுப் பேசாமற் சிவபெருமான நிணத்தல்வேண்டும்... உணவு முடிந்தபின்பு விபூதி பூசிச் சிவபொமானத் தியானித்தல் வேண்டும்; வீட்டை விட்டு வெளியே போகும்போது விபூதி தரித்தல்வேண்டும். விபூதி தரிக் கும்போ தெல்லாம் சிவபெருமானேத் தியானித்தல்

70

#### சைவபோதம்

வேண்டும். வழியிலே கோயில்களேக் கண்டாற் கும்பிட் டுக்கொண்டு போதல்வேண்டும். கோயிலிலே அடிக்கப் படுகிற மணிச்சத்தங் கேட்கும்போதெல்லாம் கடவுளேத் தியானித்தல்வேண்டும். தம்முடைய வேலேகள் செய்து முடிந்தபின் வீண் கதைகள் பேசப் போகாமற் கடவு ளேத் தியானித்தல்வேண்டும். அல்லது தேவாரம், திரு வாசகம், சிவனடியார் சரித்திரம் முதலிய பத்தி நால் களே அல்லது ஞானசாள் திரங்களே வாசித்தல்வேண்டும். சல்லது அவைகளேப்பற்றிப் பேசல்வேண்டும். நீத் திரைக்குப் போகுமுன் விபூதி பூசல்வேண்டும்.

இப்படிச் செய்துவந்தால் ஆன்மாவைப் பற்றியும் கடவுனேப்பற்றியும் உள்ள எண்ணம் அதிகமாக வரும்; உலக இன்பங்களேப்பற்றிய எண்ணம் அதிகம் வராது. சிவபத்தியினுலும் நல்லொழுக்கத்தினுலும் ஆன்மா சடேற்றமடையும். நாம் பிறவி எடுத்த பலனே அடைந்து கொள்வோம்.

# பதிரொம் அதிகாரம்–கடவுள் வழிபாடு

## தரவாசகம்

## B GAR pptuno

முத்த ணமுதற் சோதியை முக்க ணப்ப ணமுதல் வித்தினச் சித்த னேச்சிவ லோக ணத்திரு நாமம் பாடித் திரிதரும் பத்தர் காளிங்கே வம்மின்நீ ருங்கள் பாசந்தீரப் பணிமினே சித்த மார்தருஞ் சேவடிக் கணஞ் சேன்னி மன்னித் திகழுமே. இரச்சுற்றம்பலும்.

# 1. கடவுள் வழிபாட்டின் நோக்கம்

36டவுள் வழிபாட்டின் கோக்கம் உண்மைப் பொருளாகிய கடவுளுடைய திருவடிகளே அடைத

> Digitized by Noolaham Found noolaham org Laavanaham o

லாம். நமது மனம் பொதுவாக உலக இன்பங்களேப் பற்றுகிறது. சிலர் உணவுச் சுவையையும், சிலர் இடப்ப மான உடை உத்தரீயங்களேயும், சிலர் மதிப்புக் கீர்த்தி களேயும், சிலர் மற்றைச் சிற்றின்பங்களேயும் மேம்பட்ட பொர்ளென்று எண்ணி மயங்குகின்மூர்கள். அப்படி மயங்குதலினுலே தங்களுடைய காலத்தையுங் கருத்தை யும் இவைகளேப் பெறுவதிற் போக்குகிறுர்கள்.

மேலே சொல்லப்பட்டவைகள் ஆணவத்தின் முனேப்பினுல் உண்டாகும் அஞ்ஞான ஆசைகள்; யாவும் நீலேயற்றவைகள்; பொய்யானவைகள்; கடவுள் ஒரு வரே மெய்ப்பொருள். அவருடைய திருவருளே நீலே யான செல்வம். கடவுள் வழிபாட்டினுலே பொய்யான இன்பங்களிலே உள்ள பற்றைவிட்டு மெய்ப்பொருளா கிய அவருடைய திருவருளேயும் பேரின்பமாகிய அவ ருடைய திருவடிகளேயும் பெற விரும்புகின்றேம்.

ஆதலால், கடவுளே வழிபடும்போது உலக இன்பங் களே விரும்பி வழிபடுதல் தகுதியன்று: உலக இன்பங் களேப் பெறுதலே நோக்கமாக நாங்கள் பிறக்கவில்லே, அந்த இன்பங்களிலேயுள்ள பற்றைப்போக்கி ஞானத்தை வாவித்தற்காகவே நாம் விவேக சிருட்டியாய்ப் பிறந் திருக்கிறேம். அவரடைய திருமுன்னிலேயில் நீன்று கொண்டு. "கடவுளே, என்னேப் பெரிய பணக்காரஞக் கல்வேண்டும்; என்னுடைய சம்பளத்தை உயர்த்து விக்கவேண்டும்; எனக்குக் காணிபூமி அதிகமாக வரப் பண்ணவேண்டும்; எனக்குக் காணிபூமி அதிகமாக வரப் பண்ணவேண்டும்; என்று சிலர் வேண்டுதல் செய்கிறூர் கள். இது கடவுள் வழிபாட்டின் நோக்கத்துக்கு முழு மாருன கருத்து. உலக இன்பங்களுக்குரிய பெருஞ் செல் வம் முதலியவைகள் ஆன்மாலின் வியாதியாகிய ஆண

# ஆயினும், முன் கடவுளிலே பத்தியில்லாத அரேகர் பிறருடைய எவுதலினுற் கடவுளே வேண்டுதல்செய்து தாம் விரும்பியவற்றை அடைந்திருக்கிருர்கள். அவர் கள் அதிஞலே மிகுந்த பத்திமான்களாஞர்கள். வேண்டு தல் செய்து கிடையாவிட்டாற் கடவுளே மறக்கக்கூடிய வர்கள், இப்படியாக வேண்டுதல் செய்யவேகூடாது. மறக்கமாட்டாதவர்கள் இப்படிச் செய்தல் பெரங்குற்ற மன்று.

ஆன்மாவாகிய நாம் ஆணவமாகிய கொடிய வியாதி யிறைற் பீடிக்கப்பட்டு அளவில்லாத துன்பங்களே அள வில்லாப் பிறவிகள்தோறும் அநுபவித்து வருகின்றேம். இந்த வியாதியோடு ஒத்துப்பார்க்கும்பொழுது, நமது சரீரத்துக்கு வருகின் ற வியா தி ஒரு வியா தியன்று. இந்தச் சரீரம் இன்றைக்கோ நானேக்கோ இன்னுஞ் சில வருஷத் தலோ அழியும். அழிகிற இயல்பையுடைய உடம்பை அழிக்கவரும் வியாதி ஒரு வியாதியா? ஒரு காலமும் அழியாததாகிய அன்மாவின் வியாதியல்லவோ கொடிய வியாதி! இந்த வியாதி எங்களே அளவில்லாத காலமாக வருத்தி வருகின்றது. இந்த வியாதியை நீக்கும்படி கடவுளேக் கேட்கிற் கேட்கலாம். இதை ஆயிரந்தரங் கேட்டபின்பு ஒருமுறை நமது சரீர வியாதியைத் தீர்க் கும்படி கடவுளேக் கேட்கலாம். சரீரம் இருந்தால் ஆன் மாவும் ஈடேறுக்தான்; சரீர வியாதிக்காக எவ்வளவு கவலப்படுகின்ரோம். ஆன்மாவின் வியாதியாகிய ஆண வத்தைப் போக்குதற்கு நாம் அதிற்கோடிமுறை அதிகங் கவலேப் படல்வேண்டும்; இந்த வியாதியைத் தீர்த்தற் காக நாம் எப்போதும் கடவுளே வணங்குதல் வேண் டும்; மாணிக்கவாசக சுவாமிகள், "பாழ்த்த பிறப் பறுத்திடுவான் யானு முன்னேப் பரவுவனே" என்றும்.

வத்துக்குத் துணேயாக நிற்பன. இவற்றிலேயுள்ள பற் றைக் கெடுக்கும்படி கடவுளே வேண்டுதல் செய்வதே தகு தி. நம்முடைய சரீரத்தைக் காப்பாற்று தற்காக நமக்கு அளவான உணவு வேண்டியதுதான். அதை நாம் பெற்றுக்கொள்வதற்குக் கடவுள் வழிகொடுத் திருக்கிருர். நம்மால் வேருென்றும் இயலாவிட்டால் பிச்சை எடுத்து உண்ணலாம். ஆதலால், போசனத்துக் காகவும் கடவுளே வேண்டுதல் செய்வது அவசியமில்லே. நமது இனத்தவர்களேயும் சிநேதிதர்களேயும் செல்வத்தை யும் துணேயென்று நிளேத்து இல்வாழ்க்கையில் இருக் கும் நாங்கள் நமது தேவைகளுக்காகக் கடவுளே வேண்டு தல் செய்வது முறையன்று.

கொடிய கோய் வந்தகாலத்திலும், வேறு பெரிய இடையூறுகள் வந்த காலத்திலும் அவைகளே நீக்குப்படி கட்வுளே வேண்டுதல் செய்வது மனிதருக்கு இயல்பா யிருக்கிறது.

நமது சுகத்தைக் குறித் தக் கடவுளே வேண்டுவ தால் தீமைகளும் வருதல்சுடும். ஒர மனிதன் கடவுளே மிகவும் வேண்டுதல்பண்ணி வந்தான். அவனுடைய மீனவிக்கு ஒருமுறை ஒரு பொல்லாத நோய் உண்டா னது. அவளுடைய நோயை மாற்றும்படி அவன் இராப் பகலாகக் கடவுளே வேண்டுதல் பண்ணினை. அவ ளுடைய நோய் மாறவில்லே. அவள் இறந்துபோளை. அவள் இறந்த அன்றைக்கே அவன் கடவுளே மறந்தான். சைவனுயிருந்த அவன் உன்றுதொடங்கி விபூதி பூசுவது மில்லே; கடவுளே வணங்குவ தமில்லே; அன்றைக்கே வீண்ணுனை. இப்படியான வரங்களேக் கடவுளிடம் கேட்பதினுல், உள்ள கடவுட் பத்தியும் முற்ருக அற்றுப்போக வீணர்களாகவும் நேரும்.

Digitized by Noolaham Foundat

#### சைவபோதம்

" வருகவென்றென்னே மீன்பான் வாங்கிட வேண்டும் போற்றி" என்றும், "கற்ருவின் மனம்போலக் கசிக்துருக வேண்டுவனே" என்றும், "மீரக்தரமாய் அருளாய் மீன்னே ஏத்த முழுவதுமே" என்றும், " கேச அருள் புரிக்து கெஞ்சில் வஞ்சங்கெடப், பேராது மீன்ற பெருங்கருணப் பேராறே" என்றும் வக்தனே செய்தார்.

கடவுள் இந்த ஆணவமாகிய வீயாதியை மாற்று வதே தமது தொழிலாக உடையவர். இந்த வீயாதியை மாற்றம்படி அவரை வேண்டுதல் செய்தால், இந்த வீயாதி விரைவாக எம்மை விட்டு நீங்கும்; இந்தத் தீராநோயைத் தீர்த்தருளும் வைத்தியராதலினுலே அவர் \*வைத்தியநாதன் எனவும் சொல்லப்படுவர். ஆதலால், அவரிடம் ஏதாயினும் ஒன்றுகேட்க விரும்பினுல் இந்த வரத்தைக் கேட்டதே தகுதி. இதைக் கேட்டால், நமக் குக் கிடைப்பது நிச்சயம். உலக விஷயங்க?னப்பற்றிக் கேட்பது தகுதியுமன்று; கேட்டாற் கிடையாமற் போவதுமுண்டு.

நமக்கு நீல்யான செல்வம் சிவபொமானுடைய திருவடியாகிய மெஞ்ஞானமாம். அதைப் பெறுதற்காகக் கடவுளே வழிபடல்வேண்டும். நாம் எந்தப் பிறவி எடுத் தாலும் நம்மிலே அளவில்லாத மெய்யன்பு உடையவர் அவர் ஒருவரே. அதலால் அவரிலே நமக்குப் பற்று வருதற்காக அவரை வழிபாடு செய்வது அவசியம்.

# சிவஞானசித்தியார் (சு. 11-33)

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

\* 'அருளினு அசைரத்த தூலின் வழிவாயாத் தருமஞ்செய்யின் இருளுலா கிரயத் துன்பத் கிட்டிரும் பாலர்தீர்ப்பன் பொருளுலாஞ் சுவர்க்கமாதி போகத்தாற் புணியர்தீர்ப்பன் மருளுலா மலங்கடீர்க்கும் மருர்திவை வயித்யாரதன்.'' அவரை இடைவீடாமல் நாம் தியானிக்கக் கூடியதாக அவருடைய அருளேப்பெற விரும்புவதும் அவசியம்.

# 2. தயானம்—ஆத்மதியானம்

தடவுள் வழிபாட்டின் முக்கியமான அங்கம் தியா னம். தியானமாவது நீனேத்தல். நாம் இரண்டு காரி யத்தைப் பற்றித் தியானித்தல்வேண்டும். நாம் ஆண வத்தினுலே பீடிக்கப்பட்டு ஒவ்வொருநாளும் அநேக பிழைகளேச் செய்கின்ழேம். இந்தப் பிழைகளினுலே நாம் கெடுகின்றேரும். நாம் ஈடேறுதற்காக இன்னது செய்யலாம் இன்னது செய்யக் கூடாது என்று கடவுள் விதித்தருளியிருக்கிறூர். நாம் நீலேயற்ற இன்பங்களுக் காக அந்த விதிகளேப் பொருட்படுத்தாமல் நடக்கின்றே மோற். இப்படித் தியானித்தபின்பு, இனிமேல் இப்படிச் செய்யலாகாதென்று திடமான தீர்மானஞ்செய்து,

"கொல்லாமற் சொன் றதைத் தின்னுமற் குத்திரம் கோன்சளவு கல்லாமற் கைதவரோ டிணங்காமற் சுனவிலும் பொய் சொல்லாமற் சொற்களேச் சேனாமல் தோகையர் மாயையிலே செல்லாமற் செல்வர் தருவாய் சிதம்பர தேசிகனே"

என்று தோத்திரம் செய்தல் தக்கதாம். இதன்மேல் நாம் செய்தல்வேண்டியது சிவத்தியானம்.

## சிவத்தியானம்

கடவுள் ஞானமயமாயிருக்கிரூர். நீத்திய ஆனந் தராயிருக்கின்றூர்; ஒன்றிலும் விருப்பு வெறுப்பு இல் லாதவராயிருக்கிறூர், நாம் கடவுளோடு சேர்ந்து அந்த ஆனந்தத்தை அநுபவித்து மெய்ஞ்ஞானத்தை அடைதல்

வேண்டும். இது கடவுளேப் பற்றிய தியானத்தின் முதற் பகுதி.

இரண்டாவது, கடவுள் நமக்கு எவ்வளவு காரியங் களேத் தந்திருக்கிறுர்; இந்த அருமையான சரீரத்தைத் தந்திருக்கிறுர். இந்தச் சரீரத்தின் விலேயை ஆர் டீதிக்கக் கூடியவர்கள் ? உலகத்திலேயுள்ள செல்வம் முழுவதை யும் ஒரங்கு கொண்டு வந்து குவித்துக் கொடுத்தாலும், இப்படியான ஒர தேகத்தை விலேக்கு வாங்க முடியுமா ? ஒரு மோதிரத்தை ஒருவர் உனக்கு உபகாரமாகத் தந் தால் அவரை எவ்வளவாக நேசிக்கிறுய் ? விலேமதிக்கப் படாத இந்தச் சரீரத்தைத் தந்த கடவுளே நாம் எவ்வள வாக நேசித்தல் வேண்டும் ? நம்மை ஈடேற்றுதற்காக இதைப்போன்ற கோடானு கோடி சரீரம் எத்தனே நமக்கு முன்னே தந்திருக்கிறுர்!

மூன்ருவது, ஒரு குழந்தைக்கு வேறு இனத்தவர்கள் நூறுபேர் இருந்தாலும் அதனுடைய தாய் அதைப் பார்ப்பது போல அவர்களெல்லாருங் கூடினுலும் அவ் வளவு அன்பாகப் பார்த்தல் முடியுமா? தாய்போன்ற ஒரு திரவியமுண்டா? கடவுளோ பெற்ற தாயினும் பார்க்கக் கோடிபங்கு நம்மிலே அன்புள்ளவர். பெற்ற தாய் இந்தப் பிறவியிலே மாத்திரம் நம்மைக் காப்பாள். அதுவும் இந்தப் பிறவி முழுவதும் காப்பாற்ற அவளுக்கு வல்லமையில்லே. கடவுளோ என்றுல் எத்தனே கோடி பிறவி எடுத்தாலும் ஒவ்வொரு நிமிஷமும் அன்பு நேசிப்பதிலும் பார்க்க எத்தனே கோடிபங்கு அடுகமாகக் கடவுளே நேடுத்தல் வேண்டும்.

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org

நாலாவது, நமக்கொரு கொடிய வியாதி வந்தால் அந்த ஒரு வியாதியை மாற்றுகிற வைத்தியனுக்குப் பொருள் கொடுத்த பின்னும் நாம் அவனில் மிகவும் அன் புள்ளவர்களா யிருக்கிறேம். அழிவதாகிய இந்த ஒரு சரீ ரத்துக்கு வந்த வியாதியைப் பொருள் வாங்கிக்கொண்டு மாற்றின வைத்தியனிலே நமக்கு இவ்வளவு அன்பு உண்டாகுமானுல், அழியாததாகிய ஆன்மாவுக்கு உள்ள தாய்க் கோடிகாலமும் நீங்காத வியாதியை நம்மிடம் ஒரு பிரதிபலனுங் கருதாமல் மாற்றுகின்ற கடவுளிலே நமக்கு இருக்க வேண்டிய அன்புக்கு அளவுமுண்டா? அவரை நீனேக்க நீனேக்க நமது மனம் உருகி ஒழுகவேண்டும். அளவற்ற ஆனந்த முண்டாக வேண்டும். வேருரு பொருளில் எண்ணமும் வரலாகாது.

"தழலது கண்ட மெழகது போலத் தொழுதுள முருகி யழுதுடல் கம்பித் தாடியு மலறியும் பாடியும் பரவியுங் கொடிறும் பேதையும் கொண்டது விடாதெனும் படியே யாகிகல் லிடையரு வன்பிற் பசுமரத் தாணி யறைந்தாற் போலக் கசிவது பெருகிக் கடலென மறுகி யகங்குழைக் தனுகுல மாய்மெய் வீதிர்த்துச் சகம்பே யென்று தம்மைச் சிரிப்ப நாணது வொழிந்து நாடவர் பழித்துரை பூணது வாகக் கோணுத லின்றிச் சதுரிழக் தரிமால் கொண்டு சாருங் கதியது பரமா வதிசய மாகக் கற்று மனமெனக் கதறியும் பதறியும்" என்று மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் திருவாய்மலர்ந்தவாறு நாம் நிற்றல் வேண்டும்.

## சைவபோதம்

# 3. துத

மேலே கூறப்பட்ட தியானங்களோடு, தேவாரம் திருவாசகம் முதலிய திருவருட்பாக்களேப் பாடிப் பத் தியை வளர்த்தல் வேண்டும். பத்தியை வளர்த்தற்கு அருட்பாக்களேப் பாடுவதுபோல வாய்ப்பான வழி வேருென்றுமில்லே.

கடவுள் வழிபாடு இவ்வளவோடு முடியவில்லே. இதுதான் கடவுள் வழிபாட்டின் தொடக்கம். கடவுள் வழிபாட்டின் பெரும் பகுதி நமது ஒழுக்கமாம். அது மற்றைய உயிர்களோடு நாம் சம்பந்தப்படும் போது நாம் நடந்துகொள்ளும் வகையி அள்ளதாம்.°

# 4. நல்லொழுக்கம்

சிலர் ஒவ்வொருகாளும் ஒழுங்காகச் சிவபூசை செய் திருர்கள் ; சிவபூசை செய்து உண்டபின் பொய்வழக் குப் பேசப் போகிருர்கள் . வேறு சிலர் உசியிருந்து அகேக விரதங்களே அநுட்டிக்கிருர்கள் ; விரதங்கள் முடிந்த பின்னர் ஆடு கோழிகளேக் கொன்றுஉண்ணு கிருர்கள் . வேறுசிலர் நீத்தியமும் கோயிலுக்குப் போய் வருகிருர்கள் ; கோயிலிலிருந்து வந்தபின்பு பிறர் பொரு ளிலே ஆசைப்பட்டு அவர்களே வஞ்சிக்க முடலுகிருர்கள். சிலர் ஒவ்வொருநாளும் தேவாரம் திருவாசகம் படிக்கிருர் கள் ; படித்து முடிந்தபின்பு தெய்வரூபமாகிய தங்கள் பிதா மாதாக்களேப் பலவிதமாகத் துன்பப்படுத்து

் சமயதீனக், பெற்றவர்கள் பஞ்சாக்ஷா செபஞ் செய்தல் வேண்டும், பஞ்சாக்ஷா செபம் ஞானத்தைக் கொடுப்பது, கவலே கலோத் தீர்ப்பது, ஆசை கோபம் முதலியவற்றை அழிப்பது, விசேஷதீனைக் பெற்றவர்கள் சிவபூசையுஞ் செய்தல் வேண்டும்.

> Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

கிருர்கள். இப்படியானவர்கள் கடவுளே உள்ளபடி வழி படுகிறவர்களல்லர்.

இவர்களிற் சிலருடைய எண்ணம், "நாம் கடவு ளிலே இவ்வளவு அன்பாய் இருக்கிருேம். நாம் என்ன தீமை, செய்தாலும் அவர் பொறுத்துக்கொள்ளுவார்" என்பது. † இதைப்போலக் கொடிய எண்ணம் வேறில்லே. எவர்களும் தாங்கள் செய்த குற்றத்துக்கா கத் துன்பத்தை அனுபவிப்பார்கள். அப்படியான எண் ணத்தோடு பாவஞ் செய்கிறவர்கள் மற்றவர்களிலும் பார்க்க நூறுமடங்கு அதிகம் துன்புறுவார்கள்.

வேறு சிலருடைய எண்ணம் சிவபூசை முதலியவற் றிற்கும் நல்லொழுக்கத்திற்கும் ஒரு தொடர்புமில்லே யென்பது. அஃதாவது தீய ஒழுக்கம் சிவபூசைக்குத் தடையானதன்று என்பது. இதுபோன்ற அறியாமை வேறில்லே.

ஓரரசன் தன்னுடைய பகைவனேடு போர் தொடங் குதற்கு முன் தன்னுடைய கோட்டையைப் பெலப் பிப்பான்; பெலமான பீரங்கியை ஏற்றுவான்; சேனே களுக்கு வேண்டிய ஆயுதங்களேயும் உணவையும் சேர்த்துவைப்பான். இப்படி வைத்துக்கொண்டு உள்ளே நீன்று போரை நடத்துவான். ஆன்மாக்களாகிய நாம்

† இப்படியானவர்கள் பொக்கமுள்ளவபென்று ஆப்பர் சுவாமிகள் பாடியருளினர்:—

> • ''செக்கு செக்கு கிளேப்பவர் செஞசுனே புக்கு கிற்குமபொன் ஞர்சடைப் பண்ணியன் பொக்க மிக்கவர் பூவுகி ருங்கண்டு கக்கு கிற்ப **ரவர்தமை நாணியே**-'' 6

## சைவபோதம்

நப்முடைய சிவியத்**தி**லே ஆணவத்தோடு போர் செய்ய வேண்டியிருக்கிறது. போருக்குத் தொடங்கமுன் சிவத் தியானத்தினுலே நமது மனமாகிய கோட்டையைப் பெலப்படுத்துகின்றோம். அவரை வணங்குவதினுலே நாம் பெறுகின்ற தருவருளாகிய பீரங்கிகளினுல் ஆண வத்தின் சேண்களாகிய ஆசைகளே அழிக்கின்றேம். இப் படி ஆணவத்தை வெல்லுவதே உண்மையான கடவுள் வழிபாடு. கடவுள் வழிபாடு என்று பொதுவாகச் சொல் லப்படும் சிவத்தியானம் முதலியவைகள் அணவத்தை வெல்லுதற்காக உள்ள பிரதான கருவிகளாம். இப்படி யான ஆயத்தங்களேச் செய்துவிட்டு ஆணவத்தின் வழிப் பட்டுப் பாவஞ் செய்கிறவர்கள் கோட்டையைப் பெலப் பித்தல் முதலிய ஆயத்தங்களேச் செய்துவிட்டு, இவை களேப் பிரயோசனப்படுத்தாமல் பகைவன் நிற்குமிடத் திற்குத் தனியே போய் அவனுடைய கையில் அகப்பட்டு மறியலாவாரைப் போல்வார்கள். ஆதலால் சிவத்தியா னம் சிவபூசை முதலியவைகளோடு நல்லொழுக்கமுஞ் சேர்ந்தால்மாத்திரம் அவைகள் சரியான சிவ வழிபாடா கும்,

# சிவஞானசித்தியரர் (சு. 11-24)

"மனமது நீணயவாக்கு வழுத்தமக் திரங்கள்சொல்ல இனமலர்கையிற்கொண்டங் கிச்சித்ததெய்வம்போற்றிச் சினமுத லகற்றிவாழுஞ் செயல்அற மானுல்யார்க்கும் முனமொரு தெய்வமெங்குஞ் செயற்குமுன் னிலேயா மன்றே."

குறிப்பு: (க) சிவபூசை செய்கிற ஒருவர் தீய நடையுள்ளவரா யிருப்பதுமுண்டு. சிலர் இதைப் பார்த்துவிட்டுச் சிவபூசையினுல் ஒரு பலனுமில்லே என்று சொல்லுவர். இது எதுபோல என்றுல், கீந்தப்

Digitized by Noolaham Foundat noolaham.org

பழகின ஒரவன் கப்பல் உடைந்தபொழுது கடலுக்குள் விழுந்தான். கரை தூரமாயிருந்ததினைோ அல்லது ஏதாவது ஒன்றிற் சிக்குப்பட்டோ அவன் நீந்தித் தப்பிக் கொள்ளமுடியவில்லே. இதைக்கண்டு ீந்தப் பழகுவத னல் ஒரு பலனுமில்லேயென்று சொல்லுவதுபோலாகும். உணமை என்னவென்ரூல், சிவத்தியானம் செய்கிறவ ஞெருவன் துட்டனுபிருந்தால், அலன் சிவத்தியானம் செய்யாவிட்டால் இன்னு மதிகம் துட்டனுபிருப்பான்.

உ) சிவத்தியானம் மிகுந்த அன்போடு செய்தல் வேண்டும். ஆயினும் சிவத்தியானம் செய்யாமல் விடுவ திலும் பார்க்க அன்பு குறைந்த தியானம் நல்லது. காயத் திறைற் செய்த புண்ணியத்துக்கும் அதற்குத்தக்க பல னுண்டு. எதுபோலவென்ருல்: உபாத்தியாயர் படிப்பிக் கிறபொழுது அவதானமாகக் கேட்பது அவசியம்; ஆயி னும் படியாமற்றிரிகிறதிலும் பார்க்க அவதானக் குறை வோடு படிப்பது நல்லது. ஒருவன் பள்ளிக்கூடத்துக் குப் போய்க்கொண்டு வந்தால், பொதுவாக அவதானக் குறைவுள்ளவனு யிருந்தாலும், சிலநாட்களில் ஊக்கமா யிருந்து அதன் பலனேயடைவான். அல்லது இப்போது அவதானக் குறைவாயுள்ளவன் பின் ஒருகாலத்திலே அவதானமுள்ளவனுய் வந்து பெரும் பண்டிதனுதல் கூடும். அதுபோல, இப்போது அன்பில்லாமல் தியானஞ் செய்பவன் பீன்ஞருகாலம் ஆன்போடு செய்து பெரும் பலனே அடைதலுங்கூடும்.

(ஈ.) சிவத்தியானஞ் செய்யா தவர்கள் சிலர் நல் லொழுக்க முள்ளவர்களாய் இருப்பதைப் பார்த்து, ''பார், அவன் கடவுளே வணங்கா தவன்: அவன் யோக் கியனுய் இருக்கவில்லேயா?'' என்று சிலர் சொல்லுவார் கள். அவன் முற்பிறவிகளிலே சிவத்தியானஞ் செய்

# 17000

85

## சைவபோதம்

இருந்தபடியாற்றுன் இப்போது யோக்கியனுயிருக்கிறுன். அவன் இந்தப் பிறவியிலும் சிவத்தியானம் உள்ளவனு யிருந்தால் இப்போதிருப்பதிலும் பார்க்க அதிகம் நல் லொழுக்க முள்ளவனை யிருப்பான். ஒரு பிறவியிலும் கடவுள் வழிபாடு செய்யாதவர்களுக்கு நன்மை தீமை யென்னும் பேதமே யில்லே.

# பன்னிரண்டாம் அதிகாரம்–அறம்

# சுவஞான சுத்தயார் (சு. 11, 23)

ஒழுக்கம் அன்பு அருள் ஆசாரம் உபசாரம் உறவு சீலம் வழுக்கிலாத் தவம் தானங்கள் வந்தித்தல் வணங்கல் வாய்மை அழுக்கிலாத் துறவு அடக்கம் அறிவொடு அர்ச்சித்தல் ஆதி அழுக்கிலா அறங்களாஞல் இரங்குவான் பணியறங்கள்.

## 1. பொதுக் குறிப்புக்கள்

கடவுள் வழிபாட்டிற்குப் பிரதானமான அங்கம் நல்லொழுக்கமென்று முன்னரே சொல்லப்பட்டது. நல் லொழுக்கமில்லாதவர் செய்யும் சிவ வழிபாடு வழிபா டாகாது. சிவவழிபாட்டின் உண்மையான பயணே அடைதற்கு நல்லொழுக்கம் இன்றியமையாதது. நல் லொழுக்கம் கடவுள் வழிபாட்டிற்கு அவசியமாவது போலக் கடவுள் வழிபாடு நல்லொழுக்கத்திற்கு அவசிய மானது. கடவுள் வழிபாடு நல்லொழுக்கத்திற்கு அவசிய மானது. கடவுள் வழிபாடு ஒருவனுடைய மனசை இளகச் செய்கின்றது; அவனுடைய மனசை இளகச் செய்கின்றது; அவனுடைய மனசில் இரக் கத்தை உண்டாக்குகின்றது. அதனுல் அவனுக்குச் சமய சாஸ் திரங்களிலே நம்பிக்கை உண்டாகிறது. அவன் வேதாகமங்களின் வழிப்பட்டு நடக்க முயலுவான்.

> Digitized by Noolaham Foundat noolaham.org | aavanaham.org

## இரண்டாம் புத்தகம்

\* தெய்வ வீசுவாசம் அற்றவன் பொய் சொல்வதனுல் அதிகம் லாபம் அடையக்கூடுமென்றும், அப்பொய்யை வேருருவரும் அறிந்துகொள்ள மாட்டார்க ளென்றுந் தோன்றும்பொழுது, மெய் பேசுவதை வீட்டுப் பொய் சொல்ல நீணப்பான். அவீனப் பொய் பேசாதபடி தடுப் பது ஒன்றுமில்லே. தந்தை தாய் குரு முதலிய பெரி யோர்களிடத்தில் விசுவாச மில்லாதவர்கள் அவர்களுக் குக் தீழ்ப்படியாமல் தாங்கள் விரும்பியபடி யாதொரு தடையுமின்றி நடப்பதை எங்குங் காணலாம். அது போலவே கடவுளில் விசுவாசமில்லாதவர்கள் அவரு டைய வேதாகம விதிகளுக்கு அமையாதவர்கள். ஆதலால் கள் எண்ணப்படியே நடக்க முயலுவார்கள். ஆதலால் நல்லொழுக்கத்திற்குக் கடவுள் வழிபாடு அவசியம் வேண்டியதாகும்.

கெட்டவர்களுடனே சிகேகஞ் செய்யும் நல்லவனும் கெட்டவனை துபோல, நல்லவருடனே சிநேகஞ் செய் யும் கெட்டவனும் நல்லவனுவான். நல்லவர்கள் எவர்க ளுக்கும் நன்மையையே செய்வார்கள். அவர்கள் தங்க ளோடு சேர்ந் தாடப்பவர்களிடத்தில் உள்ள குற்றங் களே அவர்களுக்குக் காட்டி அவர்கள் நல்வழியிலே நடப் பதற்கு ஏற்ற புத்தி சொல்லுவார்கள். நல்லவர்களுடன் செய்யும் சம்பாஷணே அற்பம் அற்பமாகக் கேட்பவ ரடைய மனசிலே பதிந்து மனசை நல்வழிப்படுத்திலிடு

\* தெய்வ விசுவாசமற்றவர்கள் ஈல்லொழுக்கமுள்ளவர்களாய் இருப்பது முண்டு, ஆனுல் அவர்களே ஈல்லொழுக்கமுள்ளவர்களாய் இருக்கும்படி கட்டாயப்படுத்துவது ஒன் மமில்லே. அவர்கள் விரும் பினுல் ரல்லொழுக்கமுள்ளவர்களாய் இருக்கலாம்; விரும்பாவிடில் தீயவர்களாகலாம். ரல்லொழுக்க அதுசரிப்பு அவர்களுடைய விருப் பத்திலேயே தங்கியிருக்கிறது.

## கைவபோதம்

மன் றது. நல்லவர்களுடனே கூடுகி றவன் அவர்களுடைய நடையை முன்மா திரியாகக் கொண்டு, தானும் நல்லொ முக்க முள்ளவகை நடக்க முற்படுகிருன். இளமை தொடங்கி நல்லவர்களுடனே சகவாசஞ் செய்கி றவன் சன்மார்க்கனுப் வருவது மிகவும் எளிது. ஆதலால் இயன் ற அளவும் நல்லவர்களேயே காணல்வேண்டும். நல் லவர்களுடனேயே சப்பாஷித்தல் வேண்டும். நல்லவர் களேப்பற்றியே பேசல்வேண்டும். அவர்களுடனேயே சக வாசஞ் செய்தல்வேண்டும்.

" நல்லாரைக் காண்பதுவு நன்றே நலமிக்க நல்லார்சொற் கேட்பதுவு நன்றே — நல்லார் குணங்க ஞரைப்பதுவு நன்றே யவரோ டிணங்கி யி நப்பதுவு நன்று",

ஒரவன் எப்படிப்பட்டவர்களுடனே சேருகின்றுன் என்பதை அறிந்தால், அவன் எப்படிப்பட்டவனென் பது அறிந்துகொள்ளலாம். கள்வருடன் கள்வரும், குதாடிகளுடன் குதாடிகளும், கற்றவருடன் கற்றவரும், மல்லவருடன் நல்லவருஞ் சேர்வதே உலக வழக்கமாய் இருக்கின்றது. ஒருவன் நீந்தப் பழகும்போது முதன் முதல் அதிகம் பிரயாசப்படுகிறுன். தண்ணீர் மூக்கி னுள்ளே போகின்றது; திடீரெனத் தாழ்ந்துபோகிருன்; எவ்வளவோ பாடுபடவேண்டியிருக்கிறது. பழகிவிட் டாலோ நீந்துவது ஒரு பிரயாசமாகத் தோன்றுவதில்லே. நீந்துவதை விட்டுக் குளத்திலிருந்து வெளியே வர மனம் வராது. அவ்வளவு இன்பமாயி கக்கும், நாம் குழந்தைப் பருவத்தலே நடக்கப் பழகும்போது எத்தனேயோ முறை விழுந்து விழுந்து அழகையோடு எழும்பினேம்; பின்பு நடப்பத மாத்திரமல்ல, ஒடுவதும் இலகுவாயிருக்கிறது. ஒடுவது ஒரு வீன்யாட்டாயும் இன்பமாயுமிருக்கும். இப்

Digitized by Noolaham Found

படியே நல்ல செய்கைகள் தொடக்கத்திலே பிரியவீனமா யிருந்தாலும், அந்தட பிரியவீனத்தை நீனேயாமல் அவை களேச் செய்துகொண்டு வருதல்வேண்டும். செய்துவந் தால் அவைகள் பின்பு மிகவும் பிரியமான செயல்களா கும். உதாரணமாக, ஒருவன் என்னே ஏசுகிழனென்று எண்ணிக்கொள்வோம். அவன் ஏச எனக்குக் கோபம் வருகின்றது. நான் அந்தக் கோபத்தை அடக்கப் பழகிக் கொண்டால், பின் யார் எப்படி ஏசினுலும் எனக்குக் கோபும் வராது.

இதுவரையுஞ் சொல்லியவைகளிலிருந்த சிவபத்தி யும், நல்ல சகவாசமும், நல்ல பழக்கங்களும் நல்லொழுக் கத்துக்கு அவசியமானவைகளென்று விளங்கும். இவை கள் அவசியமானவைகளெனினும் போதியனவல்ல. ஒரு வன்வியாபாரஞ் செய்யும்போது சில காலங்களிலே இலா பமும் சிலகாலங்களிலே நட்டமுமடைகிருன். அவன் இலா பம் வந்த வழியையும் நட்டம்வந்த வழியையும் ஆராய்ந்து அறிக்தானுயின் இலாபம் வக்த வழிப்படியே நட்க்து பின் னும் இலாபத்தை அடைவான்; கட்டம் வந்தவழியை அறிக் ை அதிலிருக்து விலகி கடப்பான். ஒரு பெரிய போர் நடக்கும்போ க தோல்வி வந்தால், அந்தத் தோல்வியின் காரண மென்னவென்று அராய்ந்து அந்தத் தோல்வி வராதவழியை அரசன் தேடுவான்; வெற்றி வந்ததானுல் வெற்றி வந்தவழியையறிந்து பின்னும் அப்படியே நடப் பான். நம்முடைய ஒழுக்கமானது இந்த வியாபாரத் தைப்போலவும் போர்த் தொழிலேப்போலவு முள்ள ஆ. அவைகளிலே லாபம் நஷ்டம் அல்லது வெற்றி தோல்வி வருகிறதுபோல, ஒழுக்கத்தில் நல்வினே தீவினகள் வரு கின்றன. சில காலங்களிலே நாம் பிழையானதைச் செய்துவிடுகிறோம். அப்படிச் செய்தி ருந்தால் நாம் அந் தப் பிழை செய்தற்குக் காரணம் என்ன என்று ஆராய்

#### சைவபோதம்

தல்வேண்டும். பின்பு அந்தக் காரணம் வராமல் தடுக் கிறதற்கு ஆயத்தஞ் செய்தல்வேண்டும். உதாரணமாக, ஒருமாள் மான் இனத்துப்போய் இருந்த பொழுது என்னுடைய தாயார் அரிசி வாங்கிக்கொண்டு வரும்படி என்னிடஞ் சொன்னுரென்று எண்ணிக் கொள்வோம். நான் போகச் சம்மதிக்கவில்லே. நான் அப்படிச் செய்தது குற்றம். இந்தக் குற்றத்துக்குக் காரணம் என்ன என்று நான் யோசித்துப் பார்த்தல்வேண்டும். முதலாவது நான் சரீரம் வருந்தாமல் இருத்தல் வேண்டுமென் றுஎண்ணி னேன்: இரண்டாவது என்னுடைய தாயாரை மதியாம லி ருந்தேன். அப்படியாயின், என்னுடைய சரீர சுகமா கிய இன்பத்திலே நான் ஆசைப்படலாகாது என்று தீர் மானித்தல்வேண்டும். தீர்மானித்தபடி தவருது நடத்தற் குத் துணேயாகச் சிவத்தியானம் அதிகமாகச் செய்தல் வேண்டும். அப்படிச் செய்வதனுல் இந்தச் சரீரம் பிர தானமான தன்றென்பது நன்றுக மனசிலே பதியும். இனி என்னுடைய தாயாரை நான் மதியாததற்கு நீயாய பென்ன என்ற பார்த்தல்வேண்டும். நான் தாய்மாரை மதியாத சில பிள்ளேகளோடு சில நாட்களாகக் கூடித் திரிந்ததனுல் அவர்களுடைய பழக்கம் என்னிடத்தும் வந்துவிட்டது. ஆதலால் இனி நான் அவர்களோடு சேர லாகாதென்று தீர்மானித்தல் வேண்டும்.

இப்படியாக நாம் என்னென்ன குற்றங்கள் செய் கிறும் என்று கண்டு அவைகளின் காரணங்களே ஆராய்ந்தறிந்து அவைகளேத் தடுத்தற்கேற்ற வழியைப் பார்த்தல்வேண்டும். திருந்துதற்கு இது மிகவும் அவசிய மான வழி. இப்படியான ஆராய்வு அடிக்கடி சேய்தல் வேண்டும். ஒவ்வொரு நாளும் ஆராய்தல் மிகவும் நல் வைண்டும். ஒவ்வொரு நாளும் ஆராய்தல் மிகவும் நல் லது. ஒருகிழமையில் ஒருநாள் அல்லது இரண்டு கிழமை யில் ஒருநாள் அதிகமான நேரத்தை இப்படியான

Digitized by Noolaham Foundation

ஆராய்விலும் கடவுள் வழிபாட்டிலுங் கழிப்பது மிக வும் நல்லது. சிலர் இதற்காக ஒருகிழமையில் ஒருமுறை அல்லது இரண்டுகிழமையில் ஒருமுறை உபவாச விரத மனுட்டிக்கிருர்கள்.

ஆறங்களுக்கு இன்றியமையா ததாகிய அன்பும், அன்பினின்றும் உதிக்கும் அருளுக்கு இன்றியமையாத தாகிய புலாலுண்ணமையும், இந்தாலில் விளக்கப்படு கின்றன. இவற்றையும் ஏனேயவற்றையும் ஸ்ரீலஸ்ரீ அறு முகநாவலரவர்கள் இயற்றிய நான்காம் பாலபாடத்தில் வாசித்தறிக.

## 2. அன்பு

"எவ்வுயிரு மென்னுயீர்போல் எண்ணி யிரங்கவுகின் தெய்வ அருட்கருணே செய்யாய் பராபரமே."

கடவுளருளினுல் உண்டாகுங் குணங்களில் அன்பு மிகவுஞ் சிறந்தது. அன்பு என்னுங் குணம் எல்லாப் பிராணிகளிடத்திலும் உள்ளது. சொடியதாகிய நாக பாம்பு தன் குட்டியில் அன்புள்ளதாயிருக்கிறது. இந்த அன்பு மெய்யன்பு.

இப்படியல்லாத சன்பும் உண்டு. அது ஆணவத்தி குல் உண்டாவது. அது பொய்யன்பு, போய்யன்பு எப் படிப்பட்டதென்று பார்ப்போம். ஒரு திருடனுகவன், கையிலே பொற்காப்பு அணிந்திருந்த ஒரு சிறுவனேக் காண்கிருன். அவன் அவனுக்கு ஒரு வாழைப்பழத்தை வாங்கிக்கொடுத்து மிகுந்த அன்பாய் ஆதரவாய்ப் பேசி அவனேத் தன்றேடு கூட்டிக்கொண்டு போகிருன். திரு டன் சிறுவனுக்கு வாழைப்பழம் வாங்கிக் கொடுத்தது அன்புபோலத் தோன்றினுலும் அன்பன்று. சிறுவ னுடைய பொற்காப்பைப் பறித்தற்காகவே வாழைப்

என்னுடைய அன்பன் என் வீட்டுக்கு வருகிறுன். என்னுடைய பிள்ளேயைக் கண்டதும், அதைத் தூக்கி மடியீல்வைத்து அண்த்து முத்தமிட்டு அன்புபாராட்டு கிருன். என்னி ஆள்ள அன்பிலும் பார்க்க என் பிள்ளே யிலே அதிக அன்புள்ளவனுயிருக்கிருன். என்னுடைய பிள்ளே ஏதாயினும் தனக்குக் கொடுக்குமென்று அவன் அன்பாயிருக்கவில்லே. என்னில் அன்பாயிருக்கிறபடி யால் என் பிள்ளேயிலும் அன்பாயிருக்கிறுன். ஆதலால் எங்களுக்குக் கடவுளில் மெய்யன்பு இருந்தால், அவ ருடைய குழந்தைகளாகிய உயிர்கள் மீதும் மெய்யன்பு இருக்கும். நாம் கடவுளுக்குத் தொண்டு செய்யும்போது உடல் எவ்வளவாக வருந்துவதும் எமக்குச் சம்மத மானுல், உயிர்களுக்காகவும் அவ்வளவு உடல்வருந்தச் சம்மதமா யிருப்போம் .கடவுளில் அன்பு வைப்பது எங் களுக்குப் பிரதானமான கடனுகும். ஆகையால் அவரு டைய குழந்தைகளாகிய உயிர்களில் அன்பு வைப்பதும் எங்களுக்குப் பிரதானமான கடன். நாங்கள் பிற உயிர் களே நேசிக்கும்போது அவைகள் எங்களுக்கு என்ன கன்மை செய்கின்றன என்று பார்க்க வேண்டியதில்லே. அவைகள் எங்களுக்கு நன்மை செய்தாலும் தீமை செய் தாலும் அவைகளே நேசிப்பது எங்களுடைய கடன்கும்.

எவர்களாயினும் நமக்குப் பொல்லாங்கு செய்தால் கடவுளுக்காக அவர்களே நாம் மன்னித்தல் வேண்டும். அவர்கள் நல்லவர்களாயிருந்தால் அவர்களே நம்முடைய அன்பினுல் வசப்படுத்தல் வேண்டும். அவர்கள் தீயவர் களாயிருந்தால் "தீயாரைக் காண்பதுவுக் தீதே" என்ற விதிப்படி பொதுவாக அவர்களினின்றும் நாம் விலகிக் கொள்ளல் வேண்டும். ஆயினும், அவர்களில் உள்ளன் புடையவர்களாய் அவர்களுக்குத் துன்பம் நேரிட்ட

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org

## சைவபோதம்

பழம் வாங்கிக் கொடுத்தான். இது வஞ்சித்தற்காகச் செய்த செய்கை. இவன் காட்டிய சன்பு பொய்யன்பு.

ஒருவன் ஒரு பஞ்சவர்ணக்கிளியை வளர்க்கிரு**ன்**. அப்படி வளர்ப்பது கிளிமேல் வைத்த ஆசையிலைன்றி அன்பிலைன்று. அவனுக்குக் கிளிமேல் அன்பு இருக்கு மாலுல் அதைக் கூட்டில் அடைத்து வருத்தமாட்டான்.

தன்னயங் கருதாமற் செய்யும் அன்புதான் கடவு ளின் திருவருளால் உண்டாகும் பரிசுத்தமான அன்பு. இந்த அன்பினு லுண்டாவதெல்லாம் நன்மையாகவே இருக்கும். பசு தன் கன்றில் அன்பாயிருக்கிறது. அது ஏதாவது ஒரு பயன் பெற வேண்டுமென்று கன்றை நேசிக்கவில்லே. தாய் பிள்ளேகளில் வைக்கும் அன்பு இப்படிப் பட்டதே. இரந்ததெவர் நாற்பத்தெட்டு நாள் அன்னந் தண்ணீரின்றி இருந்தபொழுது, தமக்கு வந்த போசனத்தையும் தண்ணீரையும் விரும்பிக் தேட்டவர் களுக்கு மிகுந்த சந்தோஷத்துடன் கொடுத்தார்.

கடவுளிலே அன்புள்ளவர்கள், இப்படியான அன் புள்ளவர்களா யிருப்பார்கள். இவர்கள் எப்படிப்பட்ட அந்நியர் வருந்தும்பொழுதும் தங்களாலியன்ற உதவி செய்வார்கள். இரந்திதேவருக்கு அந்தப் புலேயனிலும், சிபிச் சக்கரவர்த்திக்கு அந்தப் புருவிலும் இவ்வளவு அன்பு உண்டானதற்குக் காரணம் என்ன? அவர்கள் கடவுளிலே மிகுந்த அன்புள்ளவர்களாயிருந்தார்கள். கடவுளிலே மிகுந்த அன்புள்ளவர்களாயிருந்தார்கள். கடவுள் ஒருவரே மெய்யான பொருள். அவரிலே உள்ள அன்பே அல்லாமல் நமக்கு வேறுரே இன்பம் இருத்தலா காது. ஆயினும் நமக்கு அவரிலே உள்ள அன்பினுல் நாம் அவரை வணங்கு தவதல்லாமல் அவருக்கொரு உதவி யுஞ் செய்ய எம்மால் முடியாது.

## சைவபோதம்

காலங்களிலே, மற்றவர்களுக்கு நாம் உதவி செய்வது போல, அவர்களுக்கும் உதவி செய்தல் வேண்டும்.

அன்பு ஒரவணே நல்ல செய்கைகளேச் செய்யுமாறு செலுத்தும். அன்பு பாவங்களேச் செய்யவிடாமல் தடுக் கும். அன்புள்ளவன் உயிர்களே வருத்திக் கொல்லமாட் டான். அன்புள்ளவன் பிறருடைய செல்வத்தைக் கண்டு பொருமை கொள்ளமாட்டான். அன்புள்ளவன் பிறர் குற்றங்களேத் தூற்றித் திரியமாட்டான். அன்புள்ளவன் போய்யிஞலோ களவிஞலோ வேறெந்தத் தியசேய்கை யிஞலோ பிறர் மனசை வருத்தமாட்டான். எந்தப் புண்ணியஞ் செய்தற்கும் அன்பு வேண்டும். அன்பில் லாமற் கொடுக்கப்பட்ட மிக ருசியான உணவிலும் பார்க்க அன்புடன் கொடுக்கப்பட்ட பழைய சாதத் தண்ணீர் மேலானதாம்.

# சிவதருமோத்திரம்

ஆதரவே பரமான அறமதாகும் ஆதிரடு அந்தம் இவற் றீனத்துமாகும் ஆதரவற்றவர் ஈகை அறமே ஆதா ஆதலினுல் ஆதரவே மூலமாகும் ஆதரவே பிரகிருதி ஆன்மா ஈசன் எனும்பொருளும் அறிவிக்கும் அமலன்ருளும் ஆதரவே அடைவிக்கும் ஆதலாலே அனேத்தினுக்கும் அதரவே மூலமாகும்.

## 3. புலாலுண்ணுமை

# இருக்குவேதம்

. . .

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

"மாமிசத்தை விலக்கி மற்றைய பதார்த்தங்களேச் சுத்திசெய்து சமைத்து உண்பவர்கட்கு நல்ல சித்திகள் உண்டாகும்" — (க - கரு - கஉ.) "உயிர்கள் ஒன்றையுங் கொல்லாத இல்வாழ்வா னுக்கு மேம்பாட்டைக் கொடு." —(ஏ. க-க-)

# யசுர்வேதம்

"கடவுளே, எல்லாப் பிராணிகளிலும் நான் அன் பாய் இருக்கவும், அவைகள் என்னில் அன்பாயிருக்கவும் அருள் செய்க." — (நன-கஅ)

பதி பசு பாச விளக்கம்

கங்கையிற் படிந்திட்டா லுங் கடவுளேப் பூசித்தாலும் மங்குல்போற் கோடி தானம் வள்ளலாய் வழங்கினும் சங்கையில் லாதஞான தத்துவ முணர்ந்திட்டாலும் பொங்குறு புலால்புசிப்போன் போய்நர கடைவனன்றே.

# மனித சரீரத்தின் அமைப்புக்கு மாயிச போசனம் பொருந்தாது

கடவுள் மூன் று வகையான சர உயிர்களேப் படைத் திருக்கிறுர். அவற்றுள் ஒருவகை உயிர்கள் மாமிசஞ் சாப்பிடத்தக்க சரீ ர அமைப்பை உடையவைகள். வேருருவகை உயிர்கள் தாவரங்களேச் சாப்பிடத் தக்க வைகள் மற்றவகை உயிர்கள் மாமிசம் தாவரம் இரண் டையுஞ் சாப்பிடத் தக்கவைகள். சிங்கம் புலி முதலிய மிருகங்கள் இறைச்சியை மாத்திரஞ் சாப்பிடத் தக் கவை. மாடு ஆடு குரங்கு யானே முதலிய மிருகங்கள் புல்லு இலே தானியம் காய் பழம் முதலிய தாவர வர்க் கங்களே மாத்திரந் தின்னத் தக்கவைகள். காய் பூணே முதலிய சில மிருகங்கள் மாமிசம் தாவரம் என்னும் இருவித போசனங்களேயுந் தின்னத்தக்கவை. [சரஉயிர்-உலாவக்கூடிய உயிர்.]

95

# இரண்டாம் புத்தகம்

#### சைவபோதம்

செங்கம் புலி முதலிய மிருகங்களுடைய பற்களேயும் நகங்களேயும் குடல்களேயும் பார்த்தால், அவைகள் மாமி சமே சாப்பிடுதற்குக் கடவுளாற் படைக்கப்பட்டன என்று அறியலாம். இந்த மிருகங்களுடைய கீண்ட கூரிய நகங்களும் வாள்போன்ற கூரிய பற்களும் மற்ற வையிலும் பார்க்க மிகவும் கீண்ட வேட்டைப் பற்களும் மாமிசத்தைக் கிழித்துத் தின்பதற்கு ஏற்றவைகள். அன்றியும் இந்த மிருகங்களுடைய குடல்கள் குறுகி யிருக்கின்றன. மாமிசம் விரைவாக அழுகி விஷமாகுந் தன்மையை உடையது. அது சரீரத்திலே அதிக நேர மிருந்தால் அதின் விஷம் பரவிவிடும். அது விரைவாக உடம்பிலிருந்து கழிந்துபோகும்படியாகவே மாமிசந் தன்னும் மிருகங்களின் குடல்கள் சிறியனவாகப் படைக் கப்பட்டிருக்கின்றன.

தாவரங்களே உண்ணும் பசு முதலியவைகளுடைய பற்களோ தாவரத்தை மாத்திரஞ் சாப்பிடக்கூடியன வாக உண்டாக்கப்பட்டிருக்கின்றன. இவைகளின் பற் கள் சிங்கம் புலி முதலியவற்றின் பற்களிலிருந்து மிகவும் வித்தியாசமாய் இருக்கின்றன. புலி சிங்கங்களுக்குள்ள கூரிய நகங்கள் இவைகளுக்கு இல்லே. தாவரங்களேயே தின்னும் பசு முதலிய மிருகங்களின் குடல்கள் மிகவும் நீண்டிருக்கின் றன. தாவர போசனம் விரைவிற் பழுது படாது. அது நெடுநேரஞ் சரீரத்தி லிருந்தால் அதன் பகுதிகள் சரீரத்தில் அதிகமாகச் சேரும். ஆதலால் அவைகளுடைய குடல்கள் நீளமா யிருக்கின்றன. மனி தனுடைய சரீரத்தின் அமைப்பு தாவரங்களேயே தின் னும் குரங்கின் சரீர அமைப்பை ஒத்திருக்கிறது. குரங் குக்குப் போல மனிதனுக்கும் வேட்டைப் பற்கள் மற் றைப் பற்களி னளவாய் இருக்கின்றன. தாவரந் தன்

னும் மிருகங்களின் குடல் ரீண்டிருக்கிறதுபோல மனித னுடைய குடலும் ரீண்டிருக்கின்றது.

# 2. மாமிசம் வியாதியை உண்டாக்குவது

மனிதர்கள் மிகப் பழைய காலத்திலே இலேகளேயும் பழங்களேயும் வித்துக்களேயும் புசித்து வந்தார்கள் என்று மனித உற்பத்தியை ஊகித்தறியும் அறிவாளிகள் சொல் லுகிரூர்கள். பின்புதாம் மனிதர்கள் தங்கள் சரீர அமைப்புக்குப் பொருத்தமில்லாத மாமிசத்தைத் தின் னத் தொடங்கிப் பலவித நோய்களேயும் அற்ப வாழ் நாளேயும் உடையவர்களாஞர்கள். ஐரோப்பா அமெ ரிக்காவிலுள்ள சிறந்த கல்விமான்களிற் பலர் மாமிச போசனத்தினுற் சரீரத்துக்கு உண்டாகுங் கேடுகளே அறிந்து மாமிசபோசனத்தை விட்டுவருகிருர்கள்.

மகா வைத் தியராகிய ரேஜெர்ஸ் (G. F. Rogers M.D.) என்பவர் சொல்லுகிருர்: "பதின் மூன்று வருட காலமாக நான் தாவர போசனமே உண்டுகொண்டு வருகிறேன். இவ்வளவுகாலமும் என்னுடைய தேகபலமும் மூளேப் பலமும் வரவர நயந்து கொண்டே வந்திருக்கின்றன. யாமிசம் நச்சுப் பதார்த்தம் சேர்ந்துள்ளது. அது வெறித் தன்மையான உற்சாகத்தை உண்டாக்குவது. தாவர போசனஞ் செய்பவர்கள் களேயாமல் நெடுநேரம் வேலேசெய்கிருர்கள். நான் ஒரு நேரம் சாப்பாடு இல் லாமல் இருந்தால் எனக்குச் சற்றேனுங் களே தோற்று கிறதில்லே."

இங்கலாந்திலே லேடி மாக்கிறெற் வைத்திய சாலே யிலே (Lady Margaret Hospital) முதல் வைத்தியரா கிய யோசியா ஒல்ட்பீல்ட் (Lient Colonel Josiah Oldfield, D. C. L.; M. A. M. R. C. S.) சொல்லுகிரூர்:

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | a vanaham.org

#### கைவபோதம்

"மாமிசம் இயற்கைக்கு மாருன உணவு. ஆதலால், அது சரீரத்திலே வியாதிக்குக் காரணமான ஒழுங்கீனங் களே உண்டாக்கும். என்னிடத்திலே வைத்தியத்துக்கு வந்தவர்கள் அநேகர் அறுபதாம் வயது எழுபதாம் வயது களிலும் மாமிசத்தை விட்டிருக்கிறர்கள். ஒருவர் எழு பத்தைந்தாம் வயசிலே மாமிசத்தை விட்டார். மாமி சத்தை விட்ட தினுலே இவர்களில் ஒருவருக்காவது ஒரு விதமான சுகவீனமும் பின்பு தோன்றவில்லே. எல்லா ருக்கும் முன்னிருந்ததிலும் பார்க்கத் தேக சென்க்கிய மும் பெலமும் அதிகப்பட்டன. [இன்னும் மேலேத்தேச வைத்திய சாஸ் திரிகளுடைய கருத்தையும் பரிசோதான களேயும் ஈற்றிற் காண்க]

இந்த வைத்திய சாஸ்திர உண்மைகள் பழைய நாட் களில் வைத்தியம் படித்தவர்களுக்குத் தெரியாது. ஆத லால் என்ன வியாதிக்கும் கோழிக்குஞ்சை அவித்துக் குடிக்கும்படி சொல்லுகிறுர்கள். இவர்களுடைய மூடத் தனமான சொல்லேக் கேட்டுச் சில நோயாளிகள் கோழிக் குஞ்சுகளேக் கணக்கின்றிக் கொல்லுகிறுர்கள். PO TS வியாதி நீங்கமுன் சிலர் நூறு கோழிக்குஞ்சு சாப்பிடு கிரூர்கள். முதலாவது, கோழிக்குஞ்சினது மாமிசம் வியாதியை அதிகப்படுத்துவதல்லாமற் குறைக்க மாட் டாதென்பது தற்கால வைத்திய சாஸ்திர பண்டிதர்களு டைய கருத்தென்பது இங்கே காட்டப் பட்டது. இரண் டாவது, இந்தக் கோழிக்குஞ்சுகளே ஒவ்வொன் ருவ் வொன்றுய்க் கொல்ல இவர்களுக்கு மனம் வருகின்றதே. மூன்ருவது, இவர்களுக்கு வருத்தம் வருகிறபொழுது அது வந்ததற்குக்காரணம் தாங்கள் முன்னே செய்த பாவந்தான் என் றெண்ணிப் பின்பாவது பாவஞ் செய்யா திருக்கவேண்டியது அவர்களுடைய கடமை.

அப்படி யிருக்கவும் அந்தச் சமயத்திலே இத்தனே உயிர் களேக் கொன்று பெரும் பாதகஞ் செய்கிறவர்கள் பெரும் அறிவீனர்கள். செய்த குற்றத்துக்காக மறியற்சாலே யிலே இருந்து தண்டணே அடைகிற ஒருவன், அப்படி வருந்தும்போது அங்கே உள்ளவர்களிற் சிலருக்குக் கத்தி யாலே குற்றுவான் என்றுல் அவனுக்குத் தண்டண இன்னும் எவ்வளவு அதிகமாகக் கிடைக்கும்! அவன் எவ்வளவு அறிவீனன். நோயுள்ள காலத்திலே மாமிசஞ் சாப்பிடுகிறவர்கள் இப்படியான அறிவீனனிலும் அதிகம் அறிவீனர்கள்.

மீன் என்ருல் மூளேக்கு நல்லதென்ற ஒரு பேய்த் தனமான எண்ணம் சிலருக்கு இருக்கின்றது. ட.க்டர் மக்படின் (Dr. Macfavden) என்பவர் பலவகையான மீன்களின் பகுதிகளேச் சாஸ்திர முறையாக நன்றுய்ப் பரிசோதித்து, அவைகளிலே மூளேயை வளர்க்கக்கூடிய பொருள், ஒன்றுமில்லே பென்று பதின்மூன்று வருஷங் களுக்கு முன் வெளிப்படுத்தி யிருக்கிறூர். இவர் இவ் வாறு சொல்லிய பின்பு, மூளேக்கு மீன் நல்ல தென்ற இந்தப் பேய்த்தனமான எண்ணத்தை எல்லாரும் விட்டு விடலாம். துவரம்பருப்பு மூளேயை வளர்ப்பதென்று சாஸ் திரிகள் பரிசோதித்து அறிந்திருக்கிறூர்கள்.

மாமிசத்தைச் சமைத்துத் தின்னுமற் பச்சையாகத் தின்றுல், அது உடம்பி லிருந்துகொண்டு அழுகிப் பல வித நோய்களேயும் உண்டாக்கும். மாமிசத்தைச் சமைத் தும் நெடுநேரம் வைத்தால், அது பழுதாகுமென்றுதான் காரமுள்ள சரக்குக்களேச் சேர்த்துச் சமைக்கின்றுர்கள். மாமிசத்தினுல் உடனே ஒரு தீமையும் உண்டாக வில்லேயே என்றுல், அதன் தீமை பின்புதான் தெரியும். 7

Digitized by Noolaham Foundati noolaham.org | aavanaham.org |

#### சைவபோதம்

வெள்ளேப் பாஷாணம் காஞ்சிரங்கொட்டை முதலான வைகள் நஞ்சுகளல்லவா? அவைகளே அற்பம் அற்ப மாகத் தின்னுகிறவர்களுக்கு உடனுக்குடன் டாதுந் தீங்குண்டாவது காணும். நாட் செல்லத் தான் அவை கள் பலவித உபத்திரவங்களே உண்டாக்குகின்றன; இவைகளேப் போலவே மாமிசமும். நமது தேசத்தவர் களிலே மாமிசஞ் சாப்பிடுகிறவர்களுடைய சாப்பாட்டிற் சோறு முக்காற் பங்குக்கு மேற்படுகிறது; கறிகளில் தாவரக் கறிகளுஞ் சாப்பிடுகிறுர்கள். மாமிசக் கறிகளில் தாவரக் கறிகளுஞ் சாப்பிடுகிறுர்கள். மாமிசக் கறிகளி லும் தேங்காய் மிளகாய் சரக்கு முதலிய தாவரப் பொருள்கள் சேர்க்கப்படுகின்றன. ஆசவே, முழுத் தீனிலும் மாமிசம் மாகாணி பங்கும் இராது. (மாகாணி பதினுறி லொன்று.)

இவ்வளவு அற்பமாகத் தின்னுதலால் அவர்களுக்கு மாமிச போசனத்தினுல் வரக்கூடிய தீமை தோன்றுகிற தில்லே. உணவிற் பெரும்பங்கை மாமிசமாகக் கொள் ளும் மேலேத் தேசத்தவர்களுக்குத்தான் அதின் தீமை விளங்கும்; விளங்குகிறபடியாற்ருன் அறிவாளிகள் மாமிச போசனத்தை விட்டுவருகிறுர்கள்.

மாமிசக் தின்பவர்கள் பலர் இடையில் விடுதற்குச் சம்மதிக்கிறுர்களில்லே. இடையில் விட்டால் தீன். சமிக் கிறதில்லேயென்றும், வயிற்றில் வாயு உண்டாகப்பார்க் கிறதென்றுஞ் சொல்லுகிறுர்கள். இவர்கள் தமது வாய்க்கு இதமாயிருந்த மாமிசத்தை விடுதற்கு மனம் இல் லாமையினுல் இந்தப் போலி கியாயங்கள் எல்லாம் சொல்லுகிறுர்கள். மாமிசத்தை விட்டால், உணவு ஏன் சமிக்கமாட்டாது? மாமிசந் தின்றபொழுதும் இவர்களுடைய போசனத்தில் அதிகப்பகுதி தாவரப் பொருள்கள் தாமே; அவைகள் அப்பொழுது சமித்துத்

தானே வந்தன. மாமிசத்தை விட்டவுடன் அந்தத் தாவரப் பொருள்கள் ஏன் சமியாமற்போகவேண்டும்? அற்ப மாமிசஞ் சேராமையால் தாவரப் பொருள்கள் சமிக்கவில்லேயே என்றுல், மாமிசமானது சமிக்கச் செய்யும் மருந்தா? மனித சரீரமானது தாவர போசனத் தற்கு 'ஏற்றதாகப் படைத்திருக்கவும், மாமிச போச னத்திற்குப் பொருத்தமில்லாம லிருக்கவும், மாமிசக்கறி யொன்றை விட்டதனுல் வழக்கமாக உண்டு வந்த சோறுந் தாவரக் கறிகளும் சமிக்கவில்லேயென்ருல் யார் நம்புவார்கள்? மாமிசக்கறியை அதிக காரமாகச் சமைப் பதினுலுர் தாவரக் கறியைக் காரங் குறைவாகச் சமைப் பதினுைம், காரமுள்ள மாமிசக் கறியை வீட்டதினுல் ஒருபோது சமியாப்பாடுண்டாகலாம். அப்படியானுல் தாவரக் கறிகளேக் காரமாகச் சமைக்கலாமே. மாமி சத்தை வீடுவதினுல் உள்ளபடி வருத்தம் வருகிற தென்று வைத்துக்கொள்ளுவோம். அந்த வருத்தத்தை நாங்கள் பொறுத்துக்கொள்ள முடியாதா? மமக்கு அந்த அற்ப வருத்தம் பெரிதா, நம்மைப்போன்ற ஒரு உயி ரைக் கொல்வதால் அதற்கு வரும் வருத்தம் பெரிதா?

மாமிசம் அதிக பலத்தைத் தரக்கூடியதென்று சிலர் நிணக்கிறுர்கள். அது அதிக பலத்தை உண்டாக் கும் உணவன்று. அது குடிவகைகளேப்போல அற்ப நேரத்துக்கு உற்சாகத்தை உண்டாக்குவது. இந்த உற்சா கத்தைப் பெலன் என்று சிலர் பிழையாக நிணக்கிறுர் கள்.

3. மாமிசம் கெட்ட குணங்களே உண்டாக்குவது

மாமிசம் தூல சரீரத்துக்கு வியாதியை வருவிப் பதுபோலச் சூக்கும சரீரத்திற்கும் வியாதியை வருவிக்

d by Noolaham Foundatio

#### சைவபோதம்

கின்றது. அது கடும் உற்சாகத்தையும் மிருகத் தன்மை யையும் உண்டாக்குகின்றது. இவைகளாலே கோபம் காமம் செருக்கு மதுபானப் பிரியம் முதலிய கெட்ட குணங்களுண்டாகின்றன. கோபம் காமம் செருக்கு தாவர போசனகாரருக்கும் உண்டுதானே என்று எதிர் ரியாயஞ் சொல்லலாம். ஆயினும் தாவர போசன்காரன் மாமிச போசனஞ் செய்தால் அவனுக்கு இந்தக் கெட்ட குணங்கள் அதிகப்படும். மாமிசக் தின்னுவோன் அதை விட்டால் இந்தக் கெட்டகுணங்கள் குறையும். குடிவகை பருகுவோர் பெரும்பாலும் மாமிசம் புசிக்கிறவர்களாய் இருக்கிருர்கள். மாமிசம் வெறித்தன் மையுள்ளதா தலால், வெறித்தன்மை உள்ளதாகிய மதுபானத்திலே அது பிரியமுண்டாக்குகின் றது. ஐரோப்பாவிலே மதுவிலக்குச் சங்கத்தார் குடிவகையைக் குறைக்கிறதற்குத் தாவர போசனமே சுகமான வழியென்று கண்டு பாமிச போசன விலக்குப் பிரசங்கங்கள் செய்து வருகின்றுர்கள். உள்ளி செம்முருங்கை முதலிய தாவரப் பொருள்களும் இப்படி. யான கெட்ட குணங்களே வளர்ப்பதினுலேதான் விலக் கப்பட்டன.

# 4. மாமிசம் கொலேயாகிய பெரும் பாதகத்துக்குக் காரணம்

மாமிச உணவு வேண்டுமானுல் நம்மைப்போல அறிவுள்ள உயிர்களேக் கொல்லவேண்டியிருக்கின் றது. அது எவ்வளவு பெரும்பழி, பாதகங்களுக்குள்ளே கொலேயே மகா பாதகம். ஆன்மாக்கள் ஈடேறுதற்காக வுள்ள உடம்பை அழிப்பதுபோலப் பெரும், பாதகம் வேறென்ன இருக்கிறது? நாம் அவைகளேக் கொல்ல வில்லேயே என்றுல், நமக்காக அவைகள் கொல்லப்படுத லால் நாமே அந்தக் கொலேக்குக் காரணர். ஆதலால் அந்

Digitized by Noolaham Foundation

தப் பாவம் பழியிற் பெரும்பகு தி நமக்கேயாம். ஒரு மனி தனேக் கொல்லும்படி நான் ஒருவனே ஏவினுல், நீதித் தலங்களில் முதற் குற்றவாளி நானென்று தீர்க்கப் படும்.

# மாமிச போசனம் தெய்வத் தன்மையாகிய இரக்கத்தைக் கெடுப்பது

தம்முயீரைப்போலப் பிற உயிர்களே நினேக்கும் உத்தமர்கள் ஒருகாலத்தம் பிற உயிரைக் கொன்று மாமி சம் புசியார்கள். ஒரு மீனே அல்லது கோழியைக் கொல்லும்போது அது எவ்வளவு பாடுபடுகின்றது. நமக்கு ஒரு முள்ளுத் தைத்தால் நாம் எவ்வளவு வருந்த கிறேம். நம்மை வெட்டினுல் நாக்கு எப்படியீருக்கும். அதுபோலத்தானே அதற்கும் இருக்கும். இவ்வளவு கொடுமைகளேயெல்லாஞ் செய்வதினுல் ஒருவனுக்கு வரகிற லாபமென்ன? மாமிசத்தைத் தின்று பழகினவ னுக்கு அது சற்றே ருசியாய் இருக்கும்; இந்த அற்ப ருசிக்காக ஒர உயிரை இவ்வளவாக வதைப்பவனிலே நல்ல குணமென்பது கடுகளவாவது இருக்குமா? இவ னுக்கு நீதி ஏது? இரக்கம் ஏது? யோக்கியம் ஏது ? மாமிச போசனி தன் சுகத்திற்காக வேறு எந்தத் தீங்கை எவருக்குத்தான் செய்யமாட்டான் ?

எல்லா உயிர்களுங் கடவுளுடைய குழங்தைகள். ஆதலால் நாம் கடவுளுக்காக எல்லா உயிர்களிலும் அன்பு ஷைத்து அவைகளுக்கு நன்மை செய்யவேண்டும். நன்மை செய்யாவிட்டாலும் தீமை செய்யாமலாவது இருத்தல்வேண்டும். அப்படியுமில்லாமல், அவைகளேக் கொல்லும்போது அவைகள் எவ்வளவு பாடுபடுகின்றன

103

## இாண்டாம் புத்தகம்

#### கைவபோதம்

என்று பார்த்தவன், இரக்கம் உள்ளவணுல், பின் ஒரு போதும் மாமிசம் புசிக்க நீணயான்.

யாழ்ப்பாணத்தலே ஒரு ஆங்கில வித்தியாசாலே உபாத்தியாயர், மாணுக்கர்களுக்கு அங்காதிபாதம் விளங் கப்படுத்துதற்காக ஒரு ஆட்டைக் கொல்லத் தீர்மானித் தார். அதனே அறிந்த பலர் அப்படிச் செய்யாதபடி தடுத்தார்கள். ஆசிரியரோ அவர்கள் சொன்னதைக் அப்பொழுது கேளாமல் அட்டை வெட்டுவித்தார். அந்த ஆடு பட்ட உபத்திரவத்தை அவர் கண்டு மிகவுங் கவலேயடைந்தார். '' ஐயையோ! இந்த ஏழைப் பிராணி கள் இவ்வளவு பாடுபட்டு இறக்க இவைகளுடைய மாமிசத்தை நாம் உண்டுவிட்டு மனம் களிக்கின்றேமே" என்று மனம் வருந்தி, அன்றைக்கே மாமிச போச னத்தை அவர் விட்டுவிட்டார் மாமிசம் புசிப்பவர்கள் பலர் இவைகளேப்பற்றி யே செக்கிறதில்லே. யோசித்தால் நமது ஆசிரியர் விட்டதுபோலவே, அவர்களும் மாமிச போசனத்தை விட்டுவிடுவார்கள்.

மாமிசம் நமது சரீரத்துக்குப் பொருத்தமில்லாதது; வீயா தியைக் கொடுப்பது; தீய குணங்களே எழுப்புவது; கொலேக்குக் காரணமாயுள்ளது; நம்மிலேயுள்ள தேவ குணமாகிய இரக்கத்தைக் கெடுப்பது; ஆதலால் மாமிச போசனம் அவசியம் நீக்கப்படவேண்டியது.

# மாமிச போசனம் கடவுளுடைய விதிக்கு மாறுனது.

ஒரு வைத்தியன் வியாதியை நீக்கு தற்கு (இன்னது செய்யலாம் இன்னது செய்யக்கூடாதென்று)- விதிகள் சொல்லுவ துபோல, வைத்தியநாதராகிய கடவுள் மும் மலங்களாகிய நம்முடைய வியாதியை நீக்கு தற்காக விதி கள் செய்திருக்கிறுர். வைத்தியனுடைய விதிகளுக்கு மாருக நடந்தால், விபாதி அதிகப்பட்டு நாம் இரண்டு வகையாக வருந்தவேண்டி வரும். வியாதியின் உபத்திர வம் ஒருபக்கமாகவும், வியாதியை கீக்குதற்குரிய கசப் பான மருந்துகளுஞ் சுவையில்லாத உணவுகளும் ஒரு பக்கமாகவும் ரின்று நம்மை மிகவும் வருத்தும். கடவு ளுடைய விதிக்கு மாருக நாம் மாமிசம் புசித்தால், கர்ம மலமும் மாயாமலமும் ஏறும். இந்தப் பிறவியில் அதி கம் வருந்தாவிட்டாலும், நரகத்திலே அளவில்லாத காலம் வருந்துவது ரிச்சயம். நரகத் துன்பம் அனு பவித்தபின்னர், இழிவான மிருகங்களாய்ப் பிறந்து மிக வும் வருந்திப் பின்பு மனிதராய்ப் பிறக்கும்போதும், குர டர் செவிடராயும், பெருவியாதி கயரோகம் முதலிய பெரு நோய்களாற் பீடிக்கப்பட்டும் ' வருந்துவது ரிச் சயம்.

முன்னே சொல்லிய ஐந்து நியாயங்களாலுக் தீய தென்று, காட்டப்பட்ட மாமிசத்தைத் தின்று நமது உயிர்க்குயிராகிய பரம பிதாவாயிருக்கிற கடவுளுடைய திருவாக்கைத் தட்ட எவர்கள் விரும்புவார்கள்? இப் படியாக அளவில்லாத துன்பத்தை அனுபவிக்க எவர் கள் நிணப்பார்கள்? பிள்ளேகளே! ஒருகாலமும் மாமி சம் உண்ணதீர்கள்.

# பதி பசு பாச விளக்கம்

அம்மா வெனவலற ஆருயிரைக் கொன்றருந்தி இம்மா னுடரெல்லா மின்புற் றிருக்கின்ருர் அம்மா வெனுஞ்சத்தங் கேட்டகன்ற மாதவர்க்கும் பொய்ம்மாரிரயமென்ருற்புசித்தவர்க்கென்சொல்லுவதே.

# திருக் குறள்

தன் னுயிர் கீப்பினுஞ் செய்யற்க தான்பிறி தின் னுயிர் கீக்கும் வினே.

## சைவபோதம்

பொருளாட்சி போற்ருதார்க் கில்லே யருளாட்சி ஆங்கில்லே யூன்றின்ப வர்க்கு.

# தாயுமானவர்.

கொல்லா விரதங் குவலயமெல் லாமோங்க எல்லார்க்குஞ் சொல்லுவதென் னிச்சை பராபரமே.

குறிப்பு: — தாவரங்களுக்கும் உயிருண்டு தானே. அவைகளேக் கொல்லலாமா? என்று ஒரு கேள்வி கேட் கலாம். தாவர போசனம் மனித சரீரத் தக்குப் பொரத்த மாயும், வெறித்தன்மை இல்லாமலும், காமக் குரோதம் முதலிய தீய குணங்களே வளர்க்காமலும், இரக்கத்தைக் கேடுக்காமலும் இர்த்தலால் அது கடவுளாலே விலக்கப் படவில்லே. நமக்கு ஏதாயினும் ஒருவித உணவு வேண் டும். உணவின்றி இருந்துகொள்ளல் இயலாது. ஆத லால், மாயிசம் அல்லது தாவரமாகிய இரண்டில் ஒன்று புசித்தல் வேண்டும். இந்த இரண்டில் மாமிசம் விலக்கப் பட வேண்டிய த. தாவரம் விதிக்கப்படவேண்டியது.

ஐரோப்பாவிலே மிகப் பேர்பெற்ற சாஸ் திர பண் டிதராகிய ஆசிரியர் பறன் கூலியர் (Prof. Baron Cuvier) சொல்லுகிறதாவது:- "மனித சரீரப்பகு திகளேயும் மிருக சரீரங்களின் பகு திகளேயும் ஒப்பீட்டுப்பார்க்கும்பொழுது, மனித சரீரம் காய்கனிகளே உண்ணும் மிருகங்களின் சரீ ரப் பகு திகளே, எல்லா விதத்திலும் ஒத்திருக்கின் றது; மாமிசம் உண்ணும் மிருகங்களின் சரீரப் பகு திகளே ஒரு வகையிலும் ஒத்திருக்கவில்லே. மனிதனே அதிகம் ஒத் திருக்கிற மிருகம் வாலில்லாக் குரங்கு. அது காய் கனி தானியம் முதலியவற்றை மாத்திரம் தின்னுகின் றது. மனிதனும் இந்தப் பொருள்களேயே உண்ணல் வேண்டும்.

> Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavancham.org

மில்டுரு வைத்தியசாலேயின் அதிபராகிய அப்ரேமோ வுஸ்கி (O. L. M. Abromowiski M D. Ch. D. Medical Superintendent of the District Hospital. Mildura) சொல்லுகிறதாவது:— "தாவர போசனம் நல்லதென்று நான் சொல்வது மனிதனுடைய சரீரப் பகுதிகளேப் பார்த்து மாத்திரமன்று; என்னுடைய வைத்திய அனு பவத்திலும் சொல்லுகின்றேன்."

கேம்பிறிஜ் சர்வகலாசாலே வைத்திய சாஸ் திர ஆசி ரியராகிய சிம்ஸ் வூட்கேற் (Prof. G. Sims Wood-Head, M. D., F. R. C. P., F. R. S.) சொல்லுகிறதாவது:— "மாமிசம் தேகசௌக்கியத்திற்குப் பொருத்தமில்லாதது: தாவர போசனஞ் செய்கிறவர்கள் நன்றுக வேலேசெய்யக் கூடியவர்களாய் இருக்கிறுர்கள்:"

ஒக்ஸ்வோட் சர்வகலாசாலே м. A பட்டம் பெற்ற ஜோன்வூட் (John Wood) என்பவர் சொல்லுவது:— "என் னுடைய அனுபவத்திலிருந்தும் அநேக வருஷகால மாக வைத்தியசாலேயில் அவதானித்த காரியங்களிலிருந் தும் நான் சொல்லக்கூடியது என்னவென்ருல், மாமிச போசனம் அவசியமற்ற உணவு; இயற்கைக்கு மாறுனது; சௌக்கியத்துக்குப் பழுதானது."

அமெரிக்காவிலே மிகப் பிரசித்திபெற்ற 'கியூயோக் ற்ரிபியூன்' (New York Tribune) என்னும் பத்திரிகை யின் அதிபராகிய கோறேஸ் கிறீலி (Horace Greelv) என் பவர் சொல்லுவது:— "மாமிசம் புசிக்கிற ஒருவன் மாமி சத்தை விடுவானுயின் இன்னும் பத்து வருஷங் கூடச் சீவிப்பான்: அவனுக்கு வரக்கூடிய வியாதிகளுங் குறைந்துபோம்".

104

## சைவபோதம்

எடின்பரோவிலே (Edinburgh) சரித்திர பண்டித ராயிருந்தடக்ரர் அடம் வேர்க்கசன் (Dr. Adam Ferguson) என்பவருக்கு அடிக்கடி பாரிசவாதம் வருவதாயிற்று. அவர் தமது அறுபதாம் வயதிலே மாமிசபோசனத்தை விட்டார். அதன்பின் அவருக்கு ஒருகாலமும் வாதம் வரவில்லே. அவருடைய உடம்பு நன்ருகப் பெலத்து அவர் சுகதேகியாய் 95 வயதுவரை இருந்தார்.

ஐக்கிய தேசத்திலே ரிலச்செய்கைப்பகு தித் தலேவ ராகிய ஆசிரியர் சிற்றேன்டேன் (Prof Chittenden Ph. D., SC D., L. D. என்பவர் இருபது அமெரிக்க போர்வீரரை சோபகிருதுளு ஐப்பசிமீ சோதித்துப் பார்த்து அவர்களின் தேகபெலத்தை அளந்துவைத்துக் கொண்டு, ஒன்பது மாதமாக அவர்களுக்குத் தாவர போசனங் கொடுத்துவந்தார். ஒன்பதாம் மாதமுடிவில் அவர்களின் தேகபெலத்தை அளந்தபொழுது, அவர்கள் முன்னிருந்ததில் ஒன்றரைப் பங்கு பெலசாலிகளாகக் காணப்பட்டார்கள். அவர்களின் தேகசுகம் நன்றுயத் திருந்தி விட்டது. அதற்குப்பின் அவர்களில் ஒருவரா வது மாமிசம் புசிக்க விரும்பவில்லே.

> சைவபோதம் இரண்டாம் புத்தகம் முற்றிற்று.

களபுத் துண. தோத்தாத் தாட்டு

> **விநாயகக்கடவுள்** திருப்புராணம் <sub>தெச்சிற்றச் பண்</sub>

வானுலகு மண்ணுலகும் வாழமறை வாழப் பான்மைதரு செயயத்பிழ் பார்மிசை விளங்க ஞானமத வைந்துகர் மூன்றுவிழி நால்வாய் ஆனேமுக ஃனப்பரவி யஞ்சலிசெய் கிற்பாம்.

# சிவபெருமான்

## தேவாரம்

**ஈன்**ருளுமா யெனக்கெக்தையுமாயுடன்ரேன் றினராய் மூன்ருயுலகம்படைத்துகக்தான் மனத்துள்ளிருக்க **ஏன்**ருளிமையவர்க்கன்பன் றிருப்பா திரிப்புலியூர்த் தோன்ருத்துணேயாயிருந்தனன் றன்னடியோங்களுக்கே.

புழுவாய்ப்பி றக்கினும்புண்ணியாவுன்னடியென்மனத்தே வழுவா திருக்கவரம் தரவேண்டுமிவ்வையகத்தே தொழுவார்க்கிரங்கியிரும் தருள் செய்பா திரிப்புலி யூர்ச் செழுகீர்ப்புனற்கங்கைசெஞ்சடைமேல்வைத்ததிவண் ணனே.

மண்பா தலம்புக்குமால்கடன்மூடிமற்றேழுலகும் விண்பா றிசைகெட்டிருசுடர்வீழினுமஞ்சல்மெஞ்சே திண்பானமக்கொன் றுகண்டோந்திருப்பா திரிப்புலியூர்க் கண்பாவுமெற்றிக்கடவுட்சுடரான்கழலிணேயே.

# திருவாசகம்

கடையவனேனேக்கருணேயினுற்கலங்தாண்டுகொண்ட விடையவனேவிட்டிடுதிகண்டாய்வி றல்வேங்கையின் உடையவனேமன் னுமுத்தரகோசமங்கைக்கரசே [ரேல் சடையவனேதளர்ங்தேனெம்பிரானென்னேத்தாங்கிக் கொள்ளே.

Digitized by Noolaham Foundation.

## கோத்திாத் திரட்டு

109

வில்லாண்ட கனகத் திரண்மேரு விடங்கள் விடைப்பாகன் பல்லாண் டென்னும்பதங்கடக் தானுக்கே பல்லாண்டு கூறு துமே.

## திருப்புராணம்

சொல்லுவதறியேன்வாழிதோற்றியதோற்றம்போற்றி வல்லேவந்தருளியென்னேவழிக்கொண்டிகாண்டாம்போற்றி எல்லேயிலின்பவெள்ளமெனக்கருள்செய்தாய்போற்றி தில்லேயம்பலத் துளாடுஞ்சேவடிபோற்றியென்ன.

# உமாதேவியார்

அலகலாக்கருணேயென் னுமந்தளிரீன் றுதொல்லே உலகெலாம்பூத்துக்கங்கையுவட்டெடுத்தொழுகுஞ்சென்னி மலேயினிற்படர்ந்தபச்சைமரகதக்கொடியைஞானக் கலேயமுதொழுகு தீஞ்சொற்கனியினேக்கருத்துள்வைப் பாம்.

# சுப்பிரமணியக் கடவுள்

பன்னிரு கரத்தாய் போற்றி பசும்பொன்மா மலலாய்போற்றி முன்னிய கருணேயாறு முகப்பரம் பொருளே போற்றி கன்னிய ரிருவர் நீங்காக் கருணேவா ரிதியே போற்றி என்னிரு கண்ணே கண்ணு ளிருக்குமா மணியே போற்றி.

# திருப்புகழ்

இருவினேயின் மதிமயங்கித் திரியாதே எழுநரகி லுழலு நெஞ்சத் தலேயாதே பரமகுரு வருணிண்ந்திட் டுணர்வாலே பரவுதரி சீனயை யென்றற் கருள்வாயே தெரிதமிழை யுதவுசங்கப் புலவோனே சிவனருளு முருக செம்பொற் கழலோனே கருணேநெறி புரியுமன்பர்க் கௌயோனே கனகசபை மருவு கந்தப் பெருமாளே.

## சோத்திரத் திரட்டு

என்னேயப்பாவஞ்சலென்பவரின் றிநின்றெய்த்தலேந்தேன் மின் னேயொப்பாய்விட்டிடுதிகண்டாயுவமிக்கின்மெய்யே உன்னேயொப்பாய்மன் னுமுத்தரகோ சமங்கைக்கரசே அன் னேயொப்பாயெனக்கத்தனுப்பாயென்னரும்பொரு ளே.

மாவடுவகிரன்னகண்ணிபங்காரின்மலரடிக்கே கூவிடுவாய்கும்பிக்கேயிடுவாய்ரின்கு றிப்ப றியேன் பாவிடையாடுகுழல்போ ற்கரந்துபரந்ததுள்ளம் ஆகெடுவேனுடையாயடியேனுன்னடைக்கலமே.

முத்தனேமுதல்வாமுக்கணுமுனிவா மொட்டருமலர்பறித்திறைஞ்சிப் பத்தியாய்ரினேந்துபர வுவார் தமக்குப் பரக திகொடுத்தருள் செய்யுஞ் சித்தனேசெல்வத் திருப்பெருந்துறையிற் செழுமலர்க்குருந்தமேவியசீர் அத்தனேயடியேதைரித்தழைத்தால் அதெந்துவேயென் றருளாயே.

# திருவிசைப்பா

நீ றணிபவளக்குன் றமேநின் ற நெற்றிக்கண் ணுடையதோர் நெருப்பே வே றணிபுவனபோகமேயோக வெள்ளமேமேருவில்வீ ரா ஆறணிசடையெப்பற்புதக்கூத்தா அப்பொன் செயப்பலத்தரசே றணிகொடியெம்மீசனேயுன்னேத் தொண்டனேனிசையுமா றிசையே.

## திருப்பல்லாண்டு

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

சொல்லாண்ட சுருதிப்பொருள் சோதித்த தூய்மனத் தொண்ட ருள்ளீர் சில்லாண்டிற் சிதையுஞ் சிலதேவர் சிறுநெறி சேராமே

## கோத்தாத் தாட்டு

அபசார ஙீக்தைபட் டுழலாதே அறியாத வஞ்சரைக் குறியாதே உபதேச மந்திரப் பொருளாலே உண்நா னிண்ந்தருள் பெறுவேனே இபமா முகன்றனக் கின்யோனே இமவான் மடந்தையூத் தமிபரலா செபமாலே தந்தசற் குருநாதா திரூவா வினன்குடிப் பெருமாளே.

## வைரவக்கடவுள்.

உலக மளித்தல் சுதந்திர மன் றுவண முயர்த்தோற் கெனவவன் சேய் இலகு முருவம் பொடித்தவன் பா லெழுந்து படைப்புஞ் சுதந்திர மன் றலர்மெல் லணேயாற் கெனவவனே யரங்கத் திசைமா முக ஞக்கிப் பலரும் வெருவப் பொழி நெய்த்தோர்ப் பயிக்கம் புகுந்தோன் பதம் பணிவாம்.

# திருநந்திதேவர்.

அங்கணன் கயிலேகாக்கு மகம்படித் தொழின்மை பூண்டு நங்குரு மரபுக் கெல்லா முதற்குரு நாதனுக்கிப் பங்கயர் துளவநாறும் வேத்திரப் படை பொறுத்த செங்கயம் பெருமானந்தி சிறடிக் கமலம் போற்றி.

# திருஞானசப்பந்தமூர்த்தி நாயனர்.

பரசமய கோளரியைப் பாலரு வாயனேப்பூம் பழனஞ் குழ்ந்த சிவபுரத்துத் திருஞான சம்பந்தப் பொமானேத் தேய மெல்லாங் குரவையிடத் தமிழ்வேதம் விரித்தருளும் கவுணியர்தங் குல தீபத்தை விரவியேமை யாளுடைட வென்றிமழ விளங்களிற்றை விரும்பி வாழ்வாம்.

14668

## தோத்திரத் திரட்டு

11L

# திருநாவுக்காசு நாயனர்.

இடையருப் பேரன்பு மழைவாரு மிணேவீழியு முழவா ரத்திண் படையருத் திருக்கரமுஞ் சிவபெருமான் திருவடிக்கே பதித்த நெஞ்சும் நடையருப் பெருந்துறவும் வாகீசப் பெருந்தகைதண் ஞானப் பாடற் ரொடையருச் செவ்வாயுஞ் சிவவேடப் பொலிவழகுந் துதித்து வாழ்வாம்.

# சுந்தரமூர்த்தி நாயனர்.

ஒருமணத்தைச் சிதைவுசெய்து வல்வழக்கிட் டாட்கொண்ட வுவனேக் கொண்டே இரமணத்தைக் கொண்டாளிப் பணிகொண்ட வல்லாள னெல்லா முய்யப் பொமணச்சீர்த் திருத்தொண்டத் தொகைவிரித்த பேராளின் பெருமா ளென்றுக் திருமணக்கோ லப்பொமாண் மறைப் பெருமா ளேமதுகுல தெய்வமாமால்.

## மாணிக்கவாசகர்

பெருந்துறையிற் சிவபெருமா னருளுதலும் பெருங்கருணேப் பெற்றி நோக்கிக் கரைந்துகரைந் திருசண்ணீர் மழைவாரத் துரியநிலே கடந்து பேரந்து திருந்துபெருஞ் சிவபோகக் கொழுந்தேறல் வாய்மடுத்துத் தேக்கிச் செம்மாந் திருந்தறளும் பொங்கிர்த்தி வாதவூ ரடி.களடி யிணேகள் போற்றி.

நால்வர்

பூழியர்கோன்வெப்பொழித்தபுகலியர்கோன்கழல்போ ந்றி ஆழிமிசைக் கன்மிதப்பிலணேந்தபிரா னடிபோற்றி

## தோத்தீரத் தீரட்டு

வாழிதிரு நாவலூர் வன்ரெண்டர் பதம்போற்றி ஊழிமலி திருவாத வூரர்திருத் தாள்போற்றி.

# அறுபத்துமூவர்

ஒப்பினே டுயர்விகந்தவ னுவந்தினி தருள அப்புராதனன் ரேழனு மருண்மொழிக் கவிஞன் செப்புமேன்மையினுன்பதிற் றெழுவர்செம்மலர்த்தாள் வைப்பினுவினு மனத்தினுஞ் சிரத்தினு மணப்பாம்.

# சண்டேசுரர்

பொன்னங் கடுக்கை முடிவேய்ந்த புனிதர்க் கமைக்கும் பொருளன் றி மின்னுங் கலனு டைகள் பிறவும் வேறு தனக்கென் றமையாமே மன்னுந் தலேவன் பூசனேயின் மல்கும் பயனே யடியார்கள் துன்னும் படிபூ சனேகொள்ளுந் தூயோ னடித்தா மரைதொழுவாம்.

# மெய்கண்ட தேவர்

அல்லாத பரசமய வலகைத்தேர் விண்டகல வகல்புனற் பெண்ணே யயல்சூழ் வெண்ணெய் பொல்லாத விபமுகத்துப் புத்தே டன்பாற் புனித சிவாகமப் பொருண்மை பொருந்த வாய்ந்து நீல்லாத நீலேயிதுமற் றென்று மொன்ருய் நிற்குநீலே யிதுவெனமெய்ந் நெறிதேர்ந் தியாரும் வேல்லாத சிவஞான போதஞ் சொன்ன மெய்கண்டான் சரணமுடி மீதுகொள்வாம். இத் சகி ppப்பலம்

-00:0:00-

Digitized by Noolahar noolaham.org | aavar

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

ANK MAN

instit

Star But