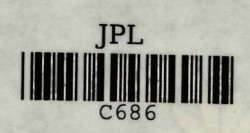
# HOOF HU

Som BON BUS

கவஞர் இ.முருகையன்

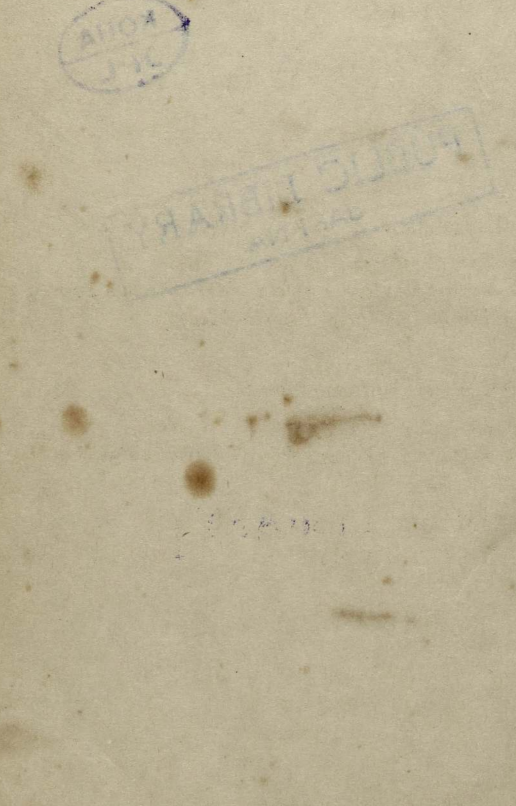


VAVVA

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



PUBLIC LIBRARY



10/5

# கவிதை நயம் \*



N தேசிய நாலகப் பிரிவு TION. பமாநகர நாலக சேவை VICES, பயாழ்ப்பாணம்.

#### பேராசிரியர் க. கைலாசபதி

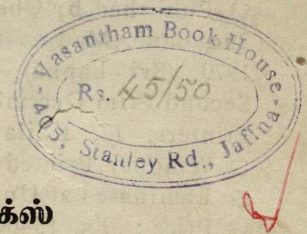
எம்.ஏ., பிஎச்.டி. (பர்மிங்காம்) முன்னுள் யாழ். வளாகத் தூவைர்—இலங்கைப் பல்கலேகேழகம், கூலப்பீடா திபதி, யாழ். பல்கூலக்கழகம்.

#### இ. முருகையன்

பி.எஸ்.ணி., பி.ஏ. (லண்டன்)., டிப். எட்., விரிவுரையாளர்—கோப்பாய் ஆசிரியர் பயிற்சிக் கல்லூரி.

PUBLIC LIBRARY
JAFFNA.

77276



சென்னை புக்ஸ்

Certal steps 894-8111 May Histor Consource

and a mulio

Kavithai Nayam (A Poetry Primer) by K. Kailasapathy & Murugaiyan 
Copyright Thirumathi Sarva mangalam Kailasapathi and Thiru Murugaiyan 
Published by Chennai Books, 6, Thayar Sahib St., 2nd Lane, Madras-600 002 
First Edition March 1970 (Sri Lanka), Second Edition August 1976, Second Print December 1986 
Printers, 12, Kailayachetty Street, Madras-600 021 
Wrapper Printed at B.L.S. Art Printers, Madras-5 
Laminated at United Laminations, Madras-600 005

THE SECTION OF

... in the traction of the contract of the traction is

. True or a light was half by the record Doctor and account to

தேசிய நூலகப் பிரிவு மாநகர நூலக சேவை யாழ்ப்பாணம்

#### முதற்பதிப்பின் முன்னுரை

துவிதையாக்கங் குறித்து முரண்பட்ட இரண்டு எண்ணங்கள் எம்மிடையே நிலவுகின்றன. இயல்பாகச் சிலருக்கு அமைந்த ஒருவகைப் படைப்பாற்றலின் வெளிப்பாடே கவிதை என்பர் ஒரு சாரார்; இலக்கண இலக்கியங்களேக் கற்றுத் தேர்ந்தவர்கள், பயிற்சியிறை பாடுவது கவிதை என்பர் மற்றுரு சாரார். இவ்விரு கூற்றுக்களிலே ஒன்றே உண்மை என்று நாம் ஏற்க வேண்டியதில்லே அதுமட்டுமன்று; ஒன்றைமாத்திரம் பிரதானப் படுத்துவது, உண்மையைத் தேடும் முயற்சிக்கு வீணே வரம்புகட்டுவதுமாகும்.

கவிதை ஆக்கத்தில் இயற்கைத் திறனு அன்றிப் பயிற்சியா முக்கியமானது என்னும் வினுவிற்கு விடையளிப்பது ஒருகால் வில்லங்கமாயிருப்பினும், கவிதையைச் சுவைப்பதற்குப் பயிற்சி வேண்டும் என்பதில் எவ்வித ஐயப்பாடும் இருக்க வியலாது. சமையலுக்கு உகந்த காய்கறிவகைகளேத் தெரிந்து வாங்குவதிலிருந்து, விஃயுயர்ந்த வைரக்கற்களேத் தரம்பிரித் தறிவது வரையில், எவ்வகைப் பயனீட்டலிலும் கூர்ந்து வேறுபாடு உணர்தல் இன்றியமையாதது. இவ்வறி திறன் ஒருவருடன் கூடப்பிறப்பதில்‰; பயிற்சியினுற் கைவருவதே. நவீன அறிவியல் முன்னேடிகளில் ஒருவரான பேகன் (Bacon) ஒரு சந்தர்ப்பத்திற் பின்வருமாறு குறிப்பிட்டார்: ''இயற் கைத் தாவரங்களேப் போன்றன ஒருவருக்கு இயல்பாயமைந்த பயிற்சியினுல் நறுக்கி விடப்பட திறன்கள்; அவை வேண்டியவை.''

கவிதையை நயத்தல் என்பது முடிவற்ற பயிற்சி யாகும். அதணேக் கருதியே 'நவில்தொறும் நூல் நயம்' என்றனர் வள்ளுவர்; 'அறிதொறும் அறிதொறும் அறியாமை கண்டுறிதல்' என்னும் கற்றல் விதி, கவிதையையும் உள் ளடக்கியதுதான். இவ்வுணர்வுடன் இயற்றப்பட்டதே அரசவையிலும் புலவர் குழுக்களிலுமே நூல். இன்று, பள்ளிக்கூடங் காலத்திற் கவிதை ரசுண நடந்தது. கழகத்திலும் பத்திரிகைகளிலும் கவிதை களிலும் பல்க‰க் இலக்கிய மாணவராயும், நடத்தப்படுகின்றது. எழுத்தாளராயும், ஆசிரியராயும் ஏறத்தாழ இருபது வருடங் களுக்கு மேலாகக் காலங்கழித்துள்ள நாம், இளமாணுக்கர் கவிதையைத் தக்கபடி சுவைத்துணர்வதற்கு உதவும் கைந் நூல்கள் தமிழில் இல்லாமையைப் உணர்ந்து பலகால் வந்திருக்கிரேம்.

ஞானியர், ஓடும் செம்பொனும் ஒக்க நோக்குபவரா ஆனல் இலக்கிய மாணுக்கர் அசலுக்கும் கூடும்; பழகிக்கொள்வது வேறுபாடு நகலுக்கும் காணப் 多丁 அத்தியாவசியம், கவிதைக்க‰ பற்றி 205 வகையான நூல்கள் எம்மிடையே உலவுகின்றன. தொல்காப்பியம் முதற்கொண்டு வழிவழி வரும் செய்யுளிலக்கண நூல்கள் ஒரு வகையின; இவை பெரும்பாலும் சூத்திர வடிவிலும் விதி முறை வடிவிலும் அமைந்தவை. மேனுட்டு இலக்கியக் கோட் பாடுகளேத் தழுவித் தமிழிலெழுந்தவை இன்றுரு வகையின; இவை பெரும்பாலாக அரிஸ்தோத்தலிலிருந்து ஆபர்கிராம்பி வரை யீருகவுள்ள மேஃப்புலப் பாட்டியல் நூலார் கருத்துக் களேப் பல வடிவங்களிலே தருபவை. இவ்விருதிறத்து நூல் களும் ஆரம்ப நிஃயிலுள்ள மாணுக்கருக்கு அத்துணேப் பயன் தருவன அல்ல. (இக்குறைபாடு பிற துறைகளிலும் காணப் படுவதொன்றே யாகும்).

இந்நாட்டிலே, கல்விப் பொதுத் தராதரப்பத்திரத் தேர்வுக்கு எழுதும் மாணவரும் பல்கஃக்கழக மாணவரும் வெவ்வேறு அளவிற் கவிதை நலஞய வேண்டியவராயிருக் தின்றனர். பல மாணுக்கர்கள் கவிதையைச் சுவைத்து அது பற்றி ஏதாகிலும் எழுதுகின்றனர் எனக் கூறவியலாது: இலக்கியக் கோட்பாடுகளிலும் பார்க்க, கவிதையின் இயல்பு களேயே இவர்கள் முக்கியமாகத் தெரிந்திருத்தல் வேண்டும்; கவிதை பற்றிய மூலாதாரங்களே அறிந்திருக்க வேண்டும். அத்தேவையை மனங்கொண்டே இந்நூல்—ஒரு வழித்துணையாக—எழுதப்பட்டுள்ளது. ஆயினும், இலக்கிய உலகிற் சஞ்சரிக்கும் பிறருக்கும் — குறிப்பாக இளங்கவிஞர்க்கும் — இந்நூல் ஓரளவு பயனுடையதாயிருக்கும் என்றே நம்பு கிரேம்.

NATIONAL

இன்று எமது சமுதாயத் திற் பொதுவாக இலக்கிய ஆர்வ மும் எழுச்சியும் காணப்படுகின்றன. எனினும், இவற்றைத் தகுந்த முறையில் நெறிப்படுத்தவும் மேன்மேலும் வளர்க் கவும் உகந்த அடிப்படை வலுவற்றிருப்பது மனங்கொள்ள வேண்டியது. கவிதை மாத்திரமல்லாது கவிதா ரசீனயும் பலரைப் பொறுத்தவரையில் வாய்பாடாகவே அமைந்து விடுகிறது. இலக்கிய அரங்குகளிலும் இலக்கிய இதழ்களிலும் கவிதை சம்பந்தமாக அவ்வப்போது நடைபெறும் சர்ச்சை சிலவற்றைப் பார்க்கும் பொழுது வள்ளுவர் குறள் ஒன்று நிணேவுக்கு வருவதுண்டு:

> அரங்கு இன்றி வட்டாடி அற்றே நிரம்பிய நூல் இன்றிக் கோட்டி கொளல்

இந்நிலேயிலே, பொதுவாக இலக்கிய ரசிகர்களும், சிறப் பாகக் கவிதை கற்கும் மாணுக்கரும், ஒரோவழி கவிதை கற்பிக்கும் ஆசிரியரும் இந்நூலேப் பயன்படுத்துவர் என எண்ணுகிரும். கவிதையைப் பற்றிய நூலாதலின், இதிற் பல கவிதைகளே மேற்கோள் காட்டியுள்ளோம். பழங்காலக் கவிதைகளிலிருந்து மிகச் சமீபத்திலே எழுதப்பட்ட கவிதைத் துணுக்குகள் வரை உதாரணங்களாக எடுத்தாளப்பட்டிருக் கின்றன. மேலே குறிப்பிட்டிருப்பதுபோல, கவிதையைப் பற்றிய கோட்பாடுகளே இந்நூலில் வெகு குறைவாகவே கையாண்டுள்ளோம். ஆயினும், இந் நூலாக்கத்திற்குப் பல ஆங்கில நூல்கள் துணேபுரிந்தன என்பதைக் குறிப்பிட விரும்புதிரும்.

PUBligitized by Noolaham Foundation. A RY noolaham.org | aavanamam.org

ரசணப் பயிற்சியே இந்நூலின் பிரதான நோக்கமாத லால், பின்னிணேப்பாகச் சில கவிதைகள் தந்திருக்கிரும். இவையும் வழிவழி வருவனவே. ஆசிரியருக்கும் மாணுக் கருக்கும் ஒரு சேர இவை உபயோகமாயிருக்கும் என்று நம்புகிரும். பயனுடைமை ஒன்று மாத்துரம் கருதியே இச் சிறு நூலே எழுதினேம். ஆகவே, இதணப் பயன்படுத்து வோர் காலக்கிரமத்திற் கூறும் ஆலோசணேகளேயும் குறிப்புக் களேயும் பயன்படுத்தி அடுத்துவரும் பதிப்புக்களில் மாற்றங் களும் திருத்தங்களும் செய்ய எண்ணியிருக்கிறேம்.

இதனே வெளியிட முன்வந்த விஜலட்சுமி புத்தகசாலே யினருக்கு எம் நன்றி.

கா. கை.

இ. மு.

#### இரண்டாம் பதிப்பின் முன்னுரை

ஆருண்டுகளுக்கு முன்னர் இந்நூலின் முதற்பதிப்பு வெளியாயிற்று. இப்பொழுது இரண்டாம் பதிப்புக்கென நூலேச் செப்பஞ் செய்கையில், இடையிலோடிய இந்த ஆருண்டுகளேயும் நாம் எண்ணிப் பார்க்கிரும்; அவ்விடைக் காலப் பகுதியிலே, தமிழ்க் கவிதையுலகில் நேர்ந்த மாற்றங் களேயும் அபிவிருத்திகளேயும் எண்ணிப் பார்க்கிரும்; குறிப் பாக, புதுக்கவிதையின் எழுச்சியையும் மிக அண்மைக் காலத் தில் அது எய்தியுள்ள தளர்ச்சியையும் எண்ணிப் பார்க் கிரேம்.

இவ்வாறு பார்க்கையில், புதுக் கவிதையின் வரலாறு நம் முன் காட்சியாகி விரிகிறது. ஆரம்ப காலத்திலே புதுக் கவிதைத்துறை யாப்பறியார்க்குப் புகலிடமாகவும் தனிமை வா திகளின் ஒதுக்கிடமாகவும் இருந்தது. பிறர்க்கு இலகுவில் விளங்காமல் இருப்பதே புதுக்கவிதையின் பிரதான பண்பா யிற்று. பாலியற் பிறழ்ச்சி என்னும் மனநோய் பீடித்தோரின் அனுங்கல்களாகவும் முனகல்களாகவும் அது அமைந்தது. அது ஆரம்ப நிலே.

பின்னர், புதுக்கவிதையின் உள்ளடக்கத் தில் ஒரு மாற்றம் உண்டாயிற்று. இருண்மைவா திகளின் ஆதிக்கம் குன்றத் தஃப்பட்டது. சமுதாய உணர்வு விரவிய படைப்புகளும் தோன்றலாயின. மிகப் பல கஃஞர்கள் புதுக் கவிதைத் துறையில் நுழைந்தனர். பலதிறப்பட்ட கவிதைச்சிற்றேடுகள் தோன்றின. விஃயிலாக் கவிமடல்களும் இலவசப் பாச்சுவடி களும் பிறந்தன. புதுக் கவிதைகள் தொகையளவிலே பெருகின. 'தமிழ் கூறு நல்லுலக'மெங்கும் புதுக்கவிதை வெள்ளம் பரவியது. இத்தொகைப் பெருக்கம், ஒரோவழி பண்புத் திருப்பமாகவும் முகங்காட்டிற்று.

ஒரு சோர்வு முயற்சியிலே எனினும், புதுக்கவிதை அண்டையில் நேர்ந்துள்ளது. இலக்கிய அவதானிகள் இதனே ஒப்புக்கொள்வர். இச்சோர்வினப் புதுக்கவிதையின் வீழ்ச்சி என்று அர்த்தப்படுத்திக் கொள்ளத் தேவையில்லே. எனினும் புதுக்கவிதையாளரின் ஆர்வவீறு வடிந்துவிட, அடுத்த கட்ட மாகிய நிதானிப்பும் கணக்கெடுப்புகளும் இனிமேலேதான் இன்னெரு கோணத்தி நிகழவுள்ளன எனல் பொருந்தும். லிருந்து நோக்கினுல், புதுக்கவிதை தொடர்பான பினவுகளும் பிரச்சிண்களும், இன்றைய தமிழ் இலக்கிய உலகில் பிர திபலிப்பாக கருத்தோட்டங்களின் உள்ளன என்பதும் புலஞகலாம்.

கவிதைத் துறையின் அபிவிருத்திகளே இவ்வாறெல்லாம் பார்வையிட்டு நிதானிக்கும்போது ஓர் உண்மை எமக்குப் அடிப்படை இயல்புகளே கவிதைக் கலேயின் புலனுகிறது. விளக்கும் ஆரம்ப நூலாக எழுந்த 'கவிதை நயம்' இந்த அபி விருத்திகள் யாவற்றையும் அளாவி, இவற்றுக்கும் ஏற்புடைய ஒன்ருகவே நிற்கிறது; வேறு விதத்திலே சொல்வதாஞல், அண்மைக் காலத்தில் நிகழ்ந்த மாற்றங்களுட் பல, மேலமைப் பார்க்கப்பட்ட புறவடிவிற் செய்து றங்களே; சிறந்த கவிதையின் அடியாழப் பண்புகள் பெரு மாற்றம் உற்றன என்பதற்கில்லே. ஆகவேதான், கவிதை அடியாழப் பண்புகளேயும் அம்சங்களேயும் கூறும் கவிதை நயம் என்னும் இந்நூலும் பாரதூரமான திருத்தங் களேக்கோரி நிற்கவில்லே.

எனினும் முன்ணேய பதிப்பிலே கூறு குறிப்பாகச் சுட்டிச் சென்ற சிற்சில பகுதிகளே இப்பொழுது விரித்துள்ளோம். தெளிவின் பொருட்டு, உதாரண விளக்கங்கள் சிலவற்றைச் சேர்த்துமுள்ளோம். நூலப் பயன்படுத்துவோரின் வசதிக் காகப் பொருள், நூல், நூலாசிரியர் அகராதிகள் சேர்க்கப் பெற்றிருக்கின்றன. இவற்றைத் தவிர முதற்பதிப்பு இருந்த வாறே இப்பதிப்பும் இருக்கிறது. அடிப்படை மாற்றம் எதுவுமில்லே,

எமது ஏனேய நூல்களேப் போலவே, இந்நூலும், ஆய்வு பூர்வமான திறஞய்வு நமது இலக்கியத்தில் வளர்ச்சி பெறுதல் வேண்டும் என்ற வேட்கையால் உந்தப் பெற்றது எனல் பொருந்தும். இயன்றவரை விஞ்ஞான ரீதியான அடிப்படை யிலும் அணுகு முறையிலும் இந்நூல எழுத முயன்றிருக் கிரேம்

முதற்பதிப்பு ஈழத்து வாசகர்களுக்கும் மாணவர்க்குமே பெரும்பாலும் பயன்பட்டது. இப்பொழுது நூற்பிர திகள் அரிதாகிவிட்டது. இவ்விரண்டாம் பதிப்பு **கிடைப்பதும்** தமிழ் வெளிவருவதில் நாட்டில் மகிழ்ச்சியடைகிரும். பாட்டாளிகள் வெளியீடு வாயிலாக வரும் இப்பதிப்பு பரந்து பட்டதொரு வாசகர் குழாத்தைச் சென்றடையும். ஆதலால் இவ்வெளியீட்டின் பயனும் மிகும் என எண்ணுகிரேம். இப்பதிப்பை வெளியிடுவதில் அயராதுழைத்த நண்பர்கள் ஏ. தெ. சுப்பையன், இரா. பாண்டியன், வே. சிதம்பரம், பி. குஞ்ஞிராமன் ஆகியோருக்கு எமது இதயங்கனிந்த நன்றி.

இப்பதிப்புக்கு உதவும் வகையில் பிரதி செய்தல், ஒப்பு நோக்குதல் அகரோதிகள் தயாரித்தல் ஆகியவற்றைச் செய்த சித்திரலேகா மௌனகுருவிற்கும் எமது நன்றி உரியதா கின்றது.

க. கைலாசபதி

இ. முருகையன்

#### பொருளடக்கம்

| 1. | படைப்பும் நயப்பும்      |        | 13  |
|----|-------------------------|--------|-----|
| 2. | உவமையும் உருவகமும்      |        | 22  |
| 3. | கற்பணயின் பங்கு         |        | 40  |
| 4. | ஓசை மேல் ஆசை            | ••••   | 59  |
| 5. | சொல்வளம்                | •••    | 78  |
| 6. | பரவசமும் பகுப்புணர்வும் | ***    | 98  |
| 7. | கவிதையின் உயிர்         | delile | 122 |
| 8. | பயிற்சிப் பாடல்கள்      |        | 130 |

NICIPAL LIBRARY SECTION,

## கவிதை நயம்



# படைப்பும் நயப்பும்

1

குவிதை என்றுரு பொருள் தோன்றிய கால முதலே கவிதையை நயந்து சுவைக்கும் துறையும் தோன்றிவிட்டது எனலாம். ஒன்றை ஒன்று இன்றியமையாதது என்றும் கூறி விடலாம். மனிதன் படைத்த இலக்கிய வடிவங்களுள், கவிதையே, அதாவது பாட்டே, காலத்தால் முந்தியதாதலின் பாட்டைச் சுவைத்து அதில் ஈடுபடும் இயல்பு மிகப் பழமையானது என்பதில் ஐயமில்லை. ஆயினும் கவிதையை நோக்கும் மக்கள் வெவ்வேறு காலங்களில் வெவ்வேறு தன்மைகளே அதிலே கண்டுள்ளனர், என்பதும் நினைவுகூர பழங்காலத் திலே கவிதை மிகப் வேண்டியதொன்றே. யானது மந்திர உச்சாடனங்களாகவே அமைந்திருந்தது; இயற்கையைத் தன்வசப்படுத்த விரும்பிய மனிதன், ஏவல் கொள்வது போலவும், அதற்குக் கட்டளே இடுவது போலவும் சுருங்கிய செறிவான சொற்களில், பாடல்களே ஜெபித்தான் என்பர் வட ுருமியிலுள்ள வேதகீதங்கள் பிறமொழிகளிலே திணத்ப்படும் புராதன பாடல் களும் இப்படிப்பட்டனவே ஹெம் பவழிபாட்டுடனும் சடங்குகளுடனும் மேற்க கான் பாடல்கள் நெருங்கிய பழங் காலத்துப் மிகப் எனவே, தொடர்புடையன. பாக்களிலே கவிதையானது மந்திரத் தொழிலின் பிரிக்க காணப்பட்டது. ஓர் அங்கமாகக் அக்காலத்து மக்கள் கவிதையில் மந்திரச்சொல்— திறத்தைக் கண்டனர், எனலாம். எமது காலத்துப் பாரதியார்கூட, ''மந்திரம்போல் வேண்டும் அடா, சொல்லின்பம்'' என்ருர். வேருரு காலத்திலே கவிதையானது அறநெறிகளே எடுத்துரைப்பத்ற்கு ஒரு சாதனமாகக் கொள்ளப்பட்டது.

தமிழிலே வழங்கும் பதினெண்கீழ்க் கணக்கு நூல்களும் பிற நீதி நூல்களும் இந்த அடிப்படையிலே தோன்றியனவே. கவிதையானது கற்றறிந்த மாந்தரால் உலகத்தார்க்கு நல்லொழுக்கத்தைப் புகட்ட அமைந்த கருவி என்று பிறிதொரு காலத் திலே, காலத்திற் கொண்டனர்; பாடல்கள் பக்தியுணர்ச்சியைப் புலப்படுத்த சாதனமாகக் கருதப்பட்டன. இந்த அடிப்படையிலேதான் மகாவித்துவான் மீனுட்சிசுந்தரம் பிள்ளேயும், பெரியபுராணம் பாடிய சேக்கிழார் பெருமான, ''பக்திச்சுவை நனி சொட்டச் சொட்டப் பாடிய வலவ'' என்று குறிப்பிட்டார். எமது நூற்றுண் டிலே புதுயுகக் கவிஞரான பாரதியும், தேச விடுத‰, நாட்டு முன்னேற்றம் முதலிய அரசியல், சமூகப் பொருளேக் கவிதையிற் பாடிப் போயினர். அதைத் தொடர்ந்து இப்பொருட்களே இக்காலத் திற் கவிதையிற் பெருவழக்கா-இன்னும் உலகின் பல்வேறு மொழிகளிலும், யுள்ளன. தொட்டே வானசாத்தி**ர**ம், வைத்தியம், தொன்று போர்க்க‰, தருக்கம், தத்துவம் முதலிய வரலாறு, அறிவுத்துறைகள் பலவற்றைச் செய்யுட்களில் எழுதிவைத்துப் போயினர். எமது மொழியிலே சித்தர் வாக்குகள் என்று வழங்கும் நூல்கள் இதற்குச் சிறந்த உதாரணங்களாம்.

இவற்றையெல்லாம் எக்கும் பொழுது, சில உண்மைகள் எமக்குப் புலனுகின்றன. முதலாவதாக, கவிதை மிகப் பழமை வாய்ந்த இலக்கிய வடிவம். எனவே, அது நன்கு மெருகேற்றப்பட்டுள்ளது. இரண்டாவதாக, எந்தப் பொருளேயும் கவிதையாக்கலாம்; கவிதைக்கென்றே பிரத்தியேகமான — சிறப்பான — பொருள் கிடையாது.

மூன்ருவதாக, சொற்கள் தாம் கவிதையிலே அதிமுக்கியமாக விளங்குகின்றன. கவிதையின் கதையானது சொற்களின் கதையாகும். நான்காவதாக, கவிதையிலே இசைத்தன்மை கவிதை என்றுல், வாய் அல்லது ஓசைச் சிறப்பு உண்டு. அதன் காரணமாகப் பாட்டு விட்டுப் பாடக்கூடியது. என்றும் கவிதையைக் குறிப்பிடுகிருேம். 'உரையும் பாட்டும்' என்றே பழைய தமிழாசிரியரும் கூறுவர். பொதுவாகக் கூறுமிடத்து, எல்லாக் காலத்திலும் கவிதையின் பொருள் அது படிப்போருக்கும் காணப்படினும், வேறுபட்டுக் கேட்போருக்கும் இன்பத்தையும், உயர் இலட்சியங்களேயும் அளிப்பதாக இருக்கிறது. கவிதையின் பண்பும் பயனும் அது உதவுவதே எனலாம். இதனே அனுபவிக்க நயப்பின் நோக்கமாகும்.

2

ஒவ்வொரு செம்மை சான்ற மொழியிலும் இலக்கியத் இலக்கிய வளர்ச்சிக்கு நல**ு**ய்தல் திறனுய்வு அல்லது அத் தியாவசியமாகக் இலக்கியத் கருதப்படுகிறது. திறனுய்விலும், கவிதைத் திறனுய்வு மிகச்சிறந்த இடத்தை தனிப்பட்ட மனிதர்களப் போலவே, வகிக்கிறது. வெவ்வேறு காலப்பகு திகளும் கவிதையின் சிற்சில பண்புகளே விதந்து சிறப்பாகப் போற்றுகின்றன. உதாரணமாக, தமிழ்க் கவிதை உலகிலே ஒரு காலப்பகு தியில், சொல்லலங்காரம் சிறப்பாகப் போற்றப்பட்டது. மிகவும் கடினமான சொற்களும், பல பொருள் தரும் சொற்களும், சிலேடையும் கவித்துவத்துக்கு எடுத்துக்காட்டாகக் கொள்ளப் பதிணந்தாம் நூற்றுண்டுகளில், பதினுன்காம் பட்டன. ஆயினும் நமது காலத்திலே இது காணப்பட்டது. கவித்துவத்துக்கு முரணுனதொன்ருகக் கருதப்படுகின்றது. எளிமையும் பொருளாழமுமே புகழ்ந்துரைக்கப்படுகின்றன. ''பழகு தமிழ்க் கவிதை'' என்னும் வழக்குச் செல்வாக்குப் பற்றிச் சுப்பிரமணிய பாரதி பெற்றுள்ளது. இது பின் வருமாறு குறிப்பிட்டுள்ளார்.

எளி தில் பதங்கள், எளிய நடை, அறிந்து பொது சந்தம், ஜனங்கள் Ja LJ LLI மெட்டு, இவற்றிணேயுடைய காவியம் ஒன்று தற்காலத் திலே செய்து தருவோன் தாய்மொழிக்குப் 4 男山 நமது தருவோன் ஆகிருன். ஓரிரண்டு வருஷத்து நூற்பழக்கம் மக்கள் எல்லோருக்கும் நன்கு விளங்கும்படி எழுதுவதுடன் காவியத்துக்குள்ள **நயங்கள்** குறைவு படாமலும் நடத்துதல் வேண்டும்.

பாஞ்சாலி சபதம் என்ற நவீன காவியத்துக்குக் கவிஞர் எழுதிய முன்னுரையிற் காணப்படுவது இக்கூற்று. கவனிக்க வேண்டிய சில கருத்துக்கள் இம்மேற்கோளில் உள்ளன. எளிமையை வற்புறுத்தும் அதே சமயத்தில், 'காவியத்துக்குள்ள நயங்களும்' வற்புறுத்தப்படுகின்றன. இந்நயங்களேக் கண்டறிவதற்குத் துணே புரிவதே கவிதைத் திறனுய்வு ஆகும்.

வாரும் செகத்தீரே' என்று கவிஞன் ஒருவன பாடியதைப்போல், கவியின்பம் காண என்று வாரீர், அழைப்பதே திறனுய்வாளனின் முக்கிய நோக்கம்; சித்திரவதை செய்வது திறனுய்வு அன்று; என்பது அறுவை வைத்தியம் போன்றது எனச் சிலர் தவருகக் கருதுவது உண்டு. புறத்தோற்றத்தைக் அவ்வாறு கண்டு கருதுகின்றனர் என்றும் கூறலாம். கவிதை என்பது ஆகிய கூட்டுப்பொருள். கூறுகளினுல் சொல், பொருள், ஓசை, அலங்காரம், சொல்லுக்கு அப்பாற் குறிப்பாக நிற்கும் உணர்வு ஆகிய பல அம்சங்கள் அதனுள் அடங்கியுள்ளன. இத்தகைய பல உறுப்புகள் அளவாகக் கலந்து பிரிக்கமுடியா வண்ணம் இயைந்து இருப்பதுதான் கவிதை. நன்னூலாசிரியர் இதனே ஓரளவுக்கு விளக்க முற்பட்டார்.

''பல் வகைத் தாதுவின் உயிர்க்குடல் போல், பல சொல்லால், பொருட்கு இடஞக, உணர்வின் வல்லோர் அணி பெறச் செய்வன செய்யுள்''

என்பது பவணந்தியார் கூற்று. ஊன், உதிரம், தோல், எலும்பு, கொழுப்பு முதலிய பல்வகையான தா துக்களால் அமைந்த உடலில் உயிர் உறைகின்றது. உடலே உனட, நகை, மலர், வாசணேத் திரவியங்கள் முதலிய பல அழகுப் பொருட்களினுல் விருப்பத் திற்கு அவரவர் இசைய அலங்கரிக்கின்றனர். சிறப்பாக அலங்காரம் செய்ய வல்லவர்களும் உளர். அதைப் போலவே பலவகைச் சொற்களினுல், பொருள் கொள்ளும் 54 வகையில் அமைந்து, கவித்திறன் வாய்க்கப் பெற்றவரால் அழகுபடுத்தப் பெறுவது செய்யுள் என்று, மனிதயாக்கைக்கும், கவிதைக்கும் உடன்பாடு காட்டுகிறார், இலக்கண ஆசிரியர். இது மிகவும் இலகுபடுத்திய வரையறை என்றே கொள்ளுதல் வேண்டும். எனினும், கவிதை பல கூறுகளினுல் ஆகியது என்பதைத் தெளிவாக்குகிறது. இக்கருத்தையே கவிதையாக்கி 905 விட்டார் பாரதியார். பாஞ்சாலி சபதத்தில், திருடுராட்டிரன் ஆணேப்படி மண்டபம் ஒன்று நிறுவப்படுகிறது.

> 'வல்லவன் ஆக்கிய சித்திரம் போலும் வண்மைக் கவிஞர் கனவிணப் போலும், நல்ல தொழில் உணர்ந்தார் செயல் என்றே நாடு முழுதும் புகழ்ச்சிகள் கூற, கல்ஃயும் மண்ணேயும் பொன்னேயும் கொண்டு காமர் மணிகள் சில சில சேர்த்து, சொல்லே இசைத்துப் பிறர் செயுமாறே சுந்தரமாமொரு காப்பியம் செய்தார்.''

ட்டிடங்களே நிருமாணிப்பவர்கள், கல், முதலிய LDGOT வற்றுல், சுவர், தூண் முதலியவற்றை எழுப்பி, மண், கண்ணுடி முதலியவற்ருல் அலங்கரிப்பது போலவே, சொற்களேக் கொண்டு சுதி கூட்டி, கவிஞனும் சமைக்கிறான் என்பது கட்டிடத்தைச் பாரதி கூறும் செய்தி. இதிலும், கவிதை பல கூறுகளிஞல் என்னும் உண்மை துலக்கமுறுகிறது. இக் மிக சுற்று

அடிப்படையானது. தனிச் செய்யுளுக்கும் தொடர்நிலேச் செய்யுளுக்கும் ஒப்ப அமைந்தது இவ்வுண்மை.

இலக்கிய ஆய்வாளர் இதனுலேதான், மேல் நாட்டு பெரியதொரு ஒப்பிட்டு, மண்டபத்துக்கு காவியத்தைப் திறனே architectonics பல்வேறு பகுதிகள் அளவாயமையுந் கம்பனுடைய காவியத்தை அவ்வாறு திறனுய்ந்து ஐயர் அவர்கள். காண முற்பட்டவர் வ. வே. Sr. வீ திகள், பார்த்தால், எடுத்துப் கோபுரம், கோயில மூலத்தானம், கொடிக்கால் மண்டபம், கோபுரவாசல், திருவுருவங்கள் ஆகியன பொருத்தமான அளவில் காணப்படுகின்றன அல்லவா? அதைப்போலவே ஒரு தனிக் கவிதையில், அல்லது காவியத்தில், பல்வேறு அம்சங்களின் கவனிக்கத் ஊன் றிக் இப் தக்கது. பொறுத்தப்பாடு அல்லது பொருத்தமின்மை ஆகியவற்றைக் பொருத்தம் கூர்ந்து நோக்கி, ஒரு முடிபுக்கு வர உதவுவதே திறனுய்வின் நோக்கமாகும்.

மே‰த்தேய விமர்சன வரலாற்றிலே அரிஸ்தோத்தல் தொடக்கம் அண்மைக்காலத்து ஆங்கிலத் திறனுய்வாளர் ஈருக இக் கோட்பாட்டைப் பலர் அவ்வப் ஆபர்கிராம்பி போது வற்புறுத்தி வந்திருக்கின்றனர். இறுதியாய்வில் இக் கோட்பாடு ஒரு கஃப்படைப்பின் உருவம் சம்பந்தமானதாகும். அரிஸ்தோத்தல் போன்ற தத்துவஞானி உருவம் என்ற கொள்கையை அதற்குரிய அளவுடன் விளக்கி விவரித்து வற்புறுத்தினர். விஞ்ஞானியாயும் தத்துவஞாணி யாயுமிருந்த அவர் உருவத்தை ஒரு பொருளின் ''முழுமை' நிறைவு'' ''குறைவிலா என்னும் ஆனுல் பிற்பட்ட இலக்கிய விமர்சகர்கள் கையாண்டார். பரந்த பொருட் பரப்பைப் புரிந்து கொள்ளத் \_னர். இத்தவற்றின் தருக்கரீதியான விளேவாகவே என்பது உருவமே'' என்ற குறுகிய-ஒரு பட்சமான கொள்கை உருப்பெறலாயிற்று.

ஓவியம், சிற்பம், இசை போன்ற பிற நுண்க‰களேவிட, கவிதை ரசனேயும் விளக்கமும் சற்றுக் கடினமானவை என்பர். கற்பண, ஒலிச் சிறப்பு, யாப்பமைதி, அணி நலம், தொடை நயம், குறிப்புப் பொருள், சுவைகள் ஆகியன-வெல்லாம் பொலியுமாறு கவிதை படைக்கப்படுகிறது என்று கூறுகிறோம். இவையெல்லாம் சொற்களின் அமைப்பிலும், அவற்றைப் புலவன் கையாளும் வகையிலுமே தங்கியுள்ளன. சொற்களோ மனிதன் தனது அன்றாட வாழ்க்கையிலே சர்வ சாதாரணமாகப் பயன்படுத்துவன ஆகும். குழந்தைகள் முதல் முதியோர் வரை, கல்லாதவர் தொடக்கம் கற்றோர் வரை, ஒரு மொழியிலுள்ள சொற் களேப் பயன்படுத்துகின்றனர். பல சமயங்களில் முறை பிறழுவும் பயன்படுத்துவர். இத்தகைய மூலப் பொருடுயை அதாவது சொற்களேயே—கவிஞரும் தமது கைப்பொருளாக் கொண்டு கவிதை படைக்க முற்படுகின்றனர். சொற்களே ஒன்றுடன் ஒன்று சேர்ப்பதிலும், அவற்றிடையே மண்டிக் கிடக்கும் உயிராற்ற‰ வெளிக்கொணர்வதிலுமே கவிஞனின் தனிச் சிறப்பு காணப்படுகிறது. கவிதா இரகசியத்தைப் பாரதியார் கவிதையாகவே பாடிக் காட்டுகிறார்.

''கல்லை வயிர மணி ஆக்கல்–செம்பைக் கட்டித் தங்கம் எனச் செய்தல்–வெறும் புல்&ே நெல் எனப் புரிதல்.......''

சாதாரணக் கல்லே வயிர மணி ஆக்குதல் தான் கவிஞனின் தனிச் சிறப்பு. சொற்கள் மூலமாக அவை குறிக்கும் சாதாரணப் பொருளும், கவிதையில் வரும் பெருந் தத்துவப் பொருளாகிவிடுகிறது. ஈழத்துக் கவிதை ஒன்று இதனைத் தெளிவாகக் கூறுகிறது.

''சாதாரணமான சம்பவங்கள் கூடத் தத்துவத்தை ஆதாரமாக்கி அமைந்து கிடத்தல் அதிசயம் தான்.''

கருங்கல்ஃயும் கனிவான உயிர்த் துடிப்புள்ள சிற்ப வடிவமாகச் சிற்பி உருவாக்குவது போல, திரைச்சீஃயிலே

துணேக்கொண்டு முப்பரிமாணத்தை காட்டுவது போல, சாதாரணச் சொற்களேக் கொண்டு, சொல்லினுக்குள் எளிதாக நின்றிடாத பொருளேயெல்லாம் சொல்லில் வசப்படுத்தி விடுகிறான் கவிஞன். சொற்களேத் நுண்ணிய கவனம் செலுத்துகிறான். தெரிவு செய்வதில் சான்றோர் ''அம்சொல் நிண் தேர்ச்சிப் புலவர்'' என்று காரணமாகவே மேல் செய்யுள் ஒன்று குறிப்பிடுகிறது. இது சொற்கள், திறனுய்வாளரும் சிறந்த ஒழுங்கில் அமைந்தது கவிதை, என்று கூறுவர்.

ஒரு சொல்லிற்குப் பொருளாற்றலும் ஒலியாற்றலும் உண்டு. இவ்விரு தன்மைகளேயும் சிறந்த வகையிற் புலப் படுத்துவது கவிதையாகும். பல உத்திகளேக் கையாண்டு, இவற்றைப் புலப்படுத்துகிருன், கவிஞன். எனவே, இவ்வுத்திகளே அறிந்து கொள்வது கவிதையைச் சுவைப்பற்கு இன்றியமையாது வேண்டப்படுகிறது.

3

சமயத்தில், போலியும் எங்கும் நிறைந்து அதே காணப்படும். போலிகளேக் கண்டு ஏமாறாமல் இருப்பதும் முக்கியமாகும். விளம்பரம் போன்ற சாதனங்களிற் கவிதை கையாளப்படுகிறது. திரைப்படங்களிலும் கவிதை இடம் பெறுகிறது. பிற சமூக வைபவங்களிலும் கவிதை படுகிறது. இத்கைய இடங்களில் எல்லாம் கவிதையைத் அறிந்து சுவைக்கச் சில அளவுகோல்கள் திறஞய்வுப் பயிற்சி அவ்வளவுகோல்கள் பற்றிய ஞானத்தை எமக்கு உதவுகிறது. தர நிர்ணயமற்ற இலக்கிய ரசணயானது பயனுமற்றது. ஆங்கில நாடகாசிரியர் கூறியது இங்கு சந்தர்பத்திற் வைல்ட் ஒரு ஒருவனே விற்பணேயாளன் பொருட்களேயும் வேறுபாடின்றி ஆர்வத்துடன் நோக்கு இருப்பான்.''

பழையனவும் புதியனவுமாகப் பல்லாயிரக் கணக்கான கவிதைகள் எமது மொழியில் உள்ளன. இவற்றிடையே சுவை யானவற்றைத் தெரிந்தெடுக்கவும், சுவைக்கவும், அவற்றிற் காணப்படும் வாழ்க்கையனுபவத்தின் அடிப்படையில் உணர்வினப் பண்படுத்தவும், நல்லறிவு பெறவும், முதற்கண் உரைத்துத் தரங்காணப் பழகிக்கொள்ளல் அத்தியாவசியமாகும். அதுவே நலனுய்வின் முதலும் முடிவும் ஆகும். கவிநயங்காணல் என்பது, பகுத்தாய்தலும் தொகுத்து நோக்குதலும் ஒருங்கே அமைந்த பயிற்சி முறை. கவிதையின் தனித்தனி இனங்கண்டு கொள்வது கூறுகளேத் பகுத்தாய்தலாகும். அந்த வகையிலே, கவிதையை அவயவி கூற முடியும். அதாவது பல உறுப்புகளே உடையது சமயத்தில், அவயவயங்களேத் அதே என்பது பொருள். அவயவியாகிய பார்ப்பதோடு அமையாது, மனிதனேயும் அவனது மகோன்னதத்தையும் காண்பது போல, உறுப்புகளே தொகுத்து, அவை குறிக்கும் உன்னதமான கவி காண்பதே தி றனுய்வின் யுள்ளத்தைக் தொகுத்துப் பார்த்தலாகும். பகுத்தும் தொகுத்தும் பார்க்கக் கற்றுக் கொண்டால், பின்னர் கவிதை நயப்பானது நிலேயை அடைந்துவிடும். ஏனெனில், உண்மையிலே கவியைச் சுவைப்பது என்பது, அதீனத் துருவித்துருவி தேடுவதாகும். பற்றியும், படிப்பவரைப் கவிஞணப் உலகத்தைப் பற்றியும் புதிய புதிய உள்ளக்காட்சிகளேத் தருவது கவிதை. இவ்வகக் காட்சிகள், கவிஞனது படைப்பிலே ஒழுங்கிலே கிடக்கின்றன. வோர் அமைந்து ஒழுங்குடன் கவிதையை எம்மைப் அணுக திறனுய்தலாகும். ஒரு கவிதையைப் பழக்குவதே எமது ஏற்புத்திறனுது எமது பயிற்சியையும் பொறுத்திருக்கிறது. இலக்கிய நலனுய்வு என்பது பயிற்சிதான். பயிற்சியானது முடிந்த முடிபு அன்று. ஆயினும் கவிதையைச் பயிற்சியும் அவசியமான சுவைக்கும்போது, விடுகிறது. அதனேயே அடுத்து வரும் அதிகாரங்களில் நாம் காண்போம்.

## உவமையும் உருவகரும்

1

குவிதையிலே சாதாரணமான சொற்கள் அசாதாரண ஆற்றுலப் பெற்று விளங்குகின்றன என்று கூறுவர். உத்திகள் அவ்வாருயின், சாத் தியமா தற்குச் சில அவசியமாயுள்ளன. கவிஞன் கையாளும் இவ்விசேட என்பது உத்திகளுள் ஒன்று உவமையாகும். உவமை பொருளேப் பிறிதொரு பொருளுக்கு ஒப்பிட்டுக் இரு வேறுபட்ட பொருட்களே ஒப்புநோக்கி காட்டுவதன் சம்பந்தப்பட்ட சொற்களின் பொருளாற்றலே மூலம், அதிகப்படுத்துகிறான், கவிஞன். உவமையும் உருவகமும் ஒரே அடிப்படையிலிருந்து தோன்றுவன. உவமையை அணி என்று குறிப்பிட்டனர், எமது பழைய இலக்கண ஆசிரியர்கள். உவமையணி கவிதையில் மட்டும் காணப்படுவது உரைநடையிலும் விரவி வரும். அது மட்டுமன்றி மக்களின் அன்றாட உரையாடல்களிலும், பேசுவோர் தமது கூற்றை அழுத்திப் பேச முற்படும்போது உவமை இடம்பெறுகிறது. மொழியிலே பரந்து காணப்படும் சாதாரணமாக எத்துனேயோ உவமைகளே நாம் கவனித்துப் பார்ப்பதில்லே, அமிழ்ந்து விடுகின்றன. அவை பேச்சோடு பேச்சாக அடிக்கடி பேச்சில் அடிப்பட்டு அவற்றின் சக்தி குன்றிவிட்டது உவமைகள்தாம். வெயில் எனலாம். ஆயினும், அவையும் மைதானத் திலே எரிக்கிறது. ·நெருப்பாய்<sup>'</sup> கிடந்தது. கோபத்தாற் 'கொதிக்கிறார்' 'வெள்ளமாய்க்' 'பொம்மை ஒருவருக்கு. 'சுரக்கிறது' ஒருவர். अलाप

மாதிரி' இருக்கிறார் ஒருவர். சிந்தனே 'உதயமாகிறது.' காலம் 'ஓடுகிறது.' பசி வயிற்றைப் 'பிடுங்குகிறது.' இவை போன்றவை நாம் அடிக்கடி கேள்விபடுபவை; எமக்கு நன்கு பழக்கமானவை; நைந்துபோனவை; வாய்ப்பாடாகப் போய்விட்டவை. ஆனல், கவிஞ்னே இத்தகைய உவமை யணியினப் புதுப்பது வகைகளிற் பயன்படுத்தித் தனது எண்ணங்களேயும் வருணணேகளேயும் அகலமாகவும், ஆழமாக வும் செய்துகொள்கிறான். இது கொண்டே ''உவமங்களிலே புலவனுடைய விரிந்த புலமையாற்றல் வெளிப்படும்'' என்பர், அறிஞர். ''உலக நிகழ்ச்சிகளே எத்துணேக் கூர்ந்து நோக்கியுள்ளான் என்பதைப் புலப்படுத்துமுகத்தால், உவமை அவனது புலமையையும் காட்டுகிறது.''

உவமையணியிலே இரு பகுதிகள் உள்ளன. எடுத்துக் கூறப்படும்—அதாவது அதிகாரப்பட்டு நிற்கும்—பொருள் ஒன்று; அதற்கு இயைபுடையதாகக் காட்டப்படும் பிறிதொரு பொருள் மற்றொன்று. உவமை பின்னது. அதாவது, இயைபுபடுத்திச் சொல்லப்படும் அவ்விரு பொருட்களுள்ளே ஒப்புமையறிதற்குக் காரணமாய் நிற்கும் பொருள் 'உவமானம்' என்றும், அதனுல் உவமிக்கப்படும் பொருள் 'உவமேயம்' என்றும் கூறப்படும். இவ்விரண்டுக்கும் உள்ள தொடர்பை—ஒப்புமையை—போல, மான, புரைய முதலிய உருபுகள் காட்டி நிற்பன. ''ஆந்தைபோல முழிக்கிறான்'' என்னுமிடத்து, ஆந்தை உவமை; முழிப்பவன் பொருள்; என்னுமிடத்து, ஆந்தை உவமை; முழிப்பவன் பொருள்;

சாதாரண உரையாடலிலும், ஓரளவு நாட்டுப்பாடல் களிலும் காணப்படும் உவமைகள், நன்கு விளக்கமான சில பண்புகளேயே ஒப்புமை காட்டுகின்றன. ஆனுல், இலக்கிய நுண்ணிய நூதனமான உவமைகள் நூல்களிலோ அதாவது சொற்களேப் படித்துவிட்டு, நின்று காணப்படும். கவனித்தால் மாத்திரமே புலனுகும் ஒப்புமை நிதானமாகக் வடிவாலும், பண்பாலும் கூறப்படும்; ஆங்குக் களே பெரும்பான்மையான பொருட்கள் ஓப்புமை பிறவற்ருலும்

உடையனவாய் விளங்குகின்றன. வெளிப்படையாகவும் மறைமுகமாகவும் இவ்வொப்புமைகள் அமைந்துள்ளன. இவற்றைக் கண்டு வெளிக் கொணர்வதிலேயே, அணியைக் தனித் திறமை காணப்படும். கவிஞனது கையாள்பவனது தொழில், மரபு, உணர்ச்சிநில, சுற்றுச் சார்பு, வளம் (அதாவது கல்வி), உலக அனுபவம் ஆகியவற்ருல் உவமையின் இயல்பு பாதிக்கப்படுகிறது என்று கூறலாம். குறிப்பிடத்தக்க உவமை பற்றிக் ஒரு சிறப்பு அம்சம் யாதெனில், வேறுபட்ட பொருட்களுக்கிடையே 205 தொடர்பையும் ஒப்புமையையும் காண்பது மட்டுமின்றி, ஒரு பொருள் பற்றிய எமது உணர்வை அல்லது மனப்பதிவை மற்றைப் பொருளுக்கும் பொருத்திப் பார்க்கக் கூடியதாக இருத்தல் ஆகும்; அதுவே சிறப்பு. திருவள்ளுவர் சிறந்த புலவர் என்பதற்கு அவருடைய குறட்பாக்களிலே இத்தகைய உணர்வு மாற்றம் பொருந்தக்கூடிய எத்தணேயோ உவமை களேக் கையாண்டுள்ளமையே தக்க சான்று.

'மயிர்' என்பது மிகச் சாதாரணமான சொல். தினசரி வாழ்க்கையில் அடிபடுவதொன்று. இச்சொல்லே உவமானம் ஆக்குவதால், நிரம்பிய பொருளாற்றல் உள்ளதாக ஆக்கி விடுகிருர், வள்ளுவர்.

> ''தஃயின் இழிந்த மயிர**ணய**ர் மாந்தர் நிஃயின் இழிந்தக் கடை''

மாந்தர் தமக்கு இருக்கவேண்டிய ஒழுக்க நிலேயினின்றும் வழுவித் தாழ்ந்தவழி, தஃயைவிட்டு அதனில் நின்றும் ஃழே வீழ்ந்த மயிரினே ஒப்பர், என்பது பொருள். மயிர கோயர் என்று புலவர் கூறும்பொழுது, மயிருக்கும் மாந்தருக்கும் காண்பது மட்டுமன்றி, தவேயினின்றும் வீழ்ந்து அருவருப்புக்கும் அலட்சியத்துக்கும் உரியதாய்விட்ட மயிரைப் போலவே பிறரால் இகழப்படுவர் நிலேகுலேந்தவர் என்பது உணர்வு முறையில் கூறப்படுகிறது. 'மயிர்' எனும் சொல், என்று கூறுமிடத்து, 'மயிரணயர் மாந்தர்' மிக்கு வினங்குவதைக் காணலாம். பொருளாற்றலில்

சாதாரணமாக, உணர்ச்சிக்கு இடமற்ற ஒரு சிறிய பொருளாகிய மயிர், இகழ்ந்துரைக்கப்படும் மனிதரைச் கூட்டி நிற்கும் குறிப்புப் பொருளாகவும், எத்தணயோ உளக் காட்சிகளேத் தோற்றுவிக்கும் சக்தி கொண்ட சொல்லாகவும் மாறிவிட்டதைக் காண்கிரும். தஃயிலே தன் நிஃயில் இருக்கும்போது, அழகின் சின்னமாகக் கருதப்பட்டு, எண்ணெய் பூசப்பெற்று, நன்கு வாரப்பட்டு, மன துக்கும் நிறைவிற்கும் காரணமாகிறது, மயிர். மரத்திலிருந்து விழுந்த இமே சருகு ஆகுவதுபோல, தமேயி லிருந்து உதிர்ந்த மாத்திரத்தே அப்புறப்படுத்தப்படுகிறது. தற்செயலாக உண்ணும் உணவிற் காணப்பட்டால். உணவையே பாழ்படுத்தி விடுவதாகக்கூடக் கருதப்படுகிறது. இத்தனே நினேவுகளும் உணர்வுகளும், 'மயிரனேயர்' என்ற சொற்ரெடரிற் பொதிந்து கிடக்கின்றன. சுருங்கக்கூறின், இழிந்த மயிரை வெறுக்கும் தன்மை நோக்குடன், தம் நிலேயி லிருந்து வீழ்ந்தவரை உணர்வு நிஃயில் நின்றுநோக்க முடிகிறது. இது மயிர் என்ற சொல்ஃக் கவிஞன் உபயோ கித்த விதத்தினுல் ஏற்பட்டதாகும்.

2

அணியினே அதன் முக்கியத்துவம் குறித்து மூன்று பிரிவிற் குள் அடக்கலாம்; அவை உவமை, உருவகம், குறியீடு. குறியீடு ஆங்கிலத்திலே symbol எனப்படும். முதலிலே உவமையை நோக்குவோம். பழைய சான்ரேர் செய்யுட் களிலே உருவகத்தைவிட உவமையே பெரிதும் கையாளப் பட்டுள்ளது. ஆதி கவிகள் உருவகத்திலும் உவமையையே சிறப்பாகக் கையாண்டுள்ளனர்; இவ்வுண்மை பல மொழி இலக்கியங்களிலும் காணப்படுவது. உதாரணமாக, கிரேக்க ஆதி கவியான ஹோமர் உவமைகளே வெகு அற்புதமாகக் கையாண்டுள்ளார். இவ்வுண்மைக்கு ஏற்பவே சான்ரேர் செய்யுட்களே ஆதாரமாகக்கொண்டு இலக்கணஞ் செய்த தொல்காப்பியரும் உவமையே அடிப்படையான அணி எனக் கொண்டு அதணேயே நான்காகப் பாகுபாடு செய்தார். அதாவது உவமை விண பற்றியும், பயன் பற்றியும், வடிவம் பற்றியும், நிறம் பற்றியும் வரும் நான்கு உபபிரிவுகளே உடையது என்றனர். ஏண உவமம், வெளிப்படை உவமம் என்றும் இந்நான்கு விகற்பங்களேயும் வழங்குவர்.

சாதாரண உவமையாவது புலன் காட்சியாற் பெறப் பார்வைக்குரிய—காட்சித் தொடர்புடைய— உவமைகளே பெருவழக்கு எனலாம். ஓர் உதாரணம் பார்க் கலாம். சேக்கிழார் பாடிய கண்ணப்ப நாயஞர் புராணத் திற் காணப்படுவது இது. நாணன் என்னும் மெய்க்காப் பாளஞேடு காளத்தி மஃயில் ஏறுகிருர், திண்ணஞர். നട്ടാ யுச்சியில் இலிங்க வடிவில் இருந்த இறைவனேக் கண்டதும் கவரப்பட்டு அன்புருவமாகி, அவ்விறையுருவத்தை பற்றிப் பிரியாதவராஞர். மெய்க்காப்பாளனுக்கோ பக்தி யனுபவம் ஏற்படவில்லே. ஆனுல், திண்ணஞரின் செயல் களேக் காண்கிறுன். அக்காட்சியைத் சகாவான தன து காடன் என்ற வேடனுக்குப் பின் வருமாறு பகருகிறுன்.

> ''அங்கிவன் மஃயில் தேவர் தம்மைக் கண்டணேத்துக் கொண்டு வங்கி**ண**ப் பற்றிப் போகா வல்லுடும்பென்ன நீங்கான்''

உவமையானது சுற்றுச் சார்பு, தொழில், மரபு, வாழ்க்கை அனுபவம் முதலிய பலவற்ருல் பாதிக்கப்படுகிறது என்று சற்று முன்னர்க் கண்டோம். அதை இவ்விடத்தில் நினேவு கூறுதல் நல்லது. இக்கூற்றைக் கூறுபவனும் கேட்பவனும் வேடர்கள். வேட்டுவத் தொழிலிலும் மிருகங்கள் பற்றிய அனுபவ அறிவு பெற்றவர்கள். அதற்கியைய, பக்தியினுற் பிணிப்புண்டு தம்மை மறந்த திண்ணனரை, மரப்பொந்தை இறுகப் பற்றிய உடும்புக்கு ஒப்பிடுகிருன். கொண்டது விடாத உடும்பு போற் காணப்படுகிருர், திண்ணனர்.

கட்புலனுக்குரிய உவமையால், உள்ளுணர்வு சம்பந்தமான ஒரு நிலேயை விளக்கி விடுகிருர், புலவர். தெரிந்த பொரு ளாகிய உடும்பு மூலமாக, தெரிவது அரிதாகிய பக்தி அனுப வத்தை விளக்க உதவியுள்ளது, உவமை.

இனி, ஒரு தனிச் செய்யுளிலே உவமை நலன் அமைந்து கிடக்குமாற்றைப் பார்க்கலாம்.

> ''ஊருக்குக் கிழக்கே உள்ள பெருங்கடல் ஓரம் எல்லாம் கீரியின் உடல் வண்ணம் போல் மணல் மெத்தை; அம் மெத்தை மேல் நேரிடும் அஃயோ, கல்வி நிஃயத்தின் இள்ஞர் போலப் பூரிப்பால் ஏறும்; வீழும்; புரண்டிடும், பாராய் தம்பி.''

அழகின் சிரிப்பு பாரதிதாசஞர் பாடல் இது. அலேகள் தொகுதியிலே கடுஃப்பற்றிய பாடலில், மணல், கவிஞர் பற்றி மேற்கண்டவாறு பாடியுள்ளார். புதுச்சேரியில் வாழ்ந்தவர். புதுவை கடற்கரைப் பட்டினம். கீழைக்கரையில் உள்ளது. கவிஞருக்கு நன்கு பழக்கமான இடமும் காட்சியும் கடற்கரை என்று கூறலாம். இரைந்து கரைமீது மோதிக்கொள்ளும் வெள்ள‰க**ீளப் பல** புலவர்கள் பாடியுள்ளனர். அப்பொருகோப் புதிய முறையிற் கூறுகிறார், பாரதிதாசன். கடற்கரை ஓரம் நெடுகிலும் ஒதுக்கிவிடும் வண்டல் அலேகள் அடித்து अ4 5 51 காணப்படுகிறது. கால் வைத்தவுடன் புதையும் வகையில் மென்மையான மணற்பரப்புக் கண்ணுக்கெட்டிய தூரம் நுண்ணிய வரை பார்வையிற்படுகிறது. நீரடி மண்ணுனது கோடுகள் கிழித்ததுபோல வெண்மையும் சிறிது கருமையும் கலந்த வண்ணத்தை உடையதாய் இருக்கிறது. இவ்வளவு கருத்தையும், 'கீரியின் உடல் வண்ணம்போல் மணல் மெத்தை' என்று சுருக்கமாகக் கூறி விடுகிறார். மென் மையான மெத்தை போலத்தான் மணலும் குவிந்து பரந்து

காணப்படுகிறது. மெத்தையானது ஸ்பரிச உணர்வைப் கிரியின் வண்ணம் புலப்படுத்துகிறது. உடல் காட்சிப் புல‰த் தொடுகிறது. அதே நேரத் தில் மென்மையும் உட்கிடையாக உள்ளது. மெத்தை என்றதும் பல இன்பமான எண்ணங்கள் அச்சொல்ஃயொட்டித் தோன்றவது இயல்பு. கடற்கரையில் அமைதியாக உட்கார்ந்திருத்தல், மெல்லிய தனியாகவும் கண்ணயர்தல், வீசச் சற்றுக் காற்று கூட்டமாகவும் இருந்து ஆறுதல் பெறுதல் ஆகியன எல்லாம் எம் மனக் கண்ணுக்குத் தோன்றுகின்றன. மண மெத்தைக்கும் ஏற்ற நிணேவுகள் இவை. பார்வைக்குரிய காட்சிப் பொரு துய்த்து உணரக்கூடிய பொருளாகி விடுகிறது அல்லவா? ஆனுல், அத்துடன் நின்று விடவில்லே, கவிஞர். கடலோரத்திலே அஃலகள் வந்து புரள்வதையும் காண்கிறார். மெத்தைபோல மென்மையான பிறிதொரு பொருளும், தொடர்பும் கவிஞருக்கு நினேவுக்கு வருகின்றன. அவை முந்திய உணர்வோடு இறுகப் பிணேந்து கவிதையை மேலும் செறிவு உள்ளதாக்குகின்றன. பள்ளிக்கூடத்தில், திரியும் பசும்புல்—தரையிலே, மாணவர்கள் துள்ளித் பருவத்துக்கேற்ப, திரண்டு வீறுகொண்டு துள்ளுவதும், விழுவதும், கட்டிப் புரண்டு உருளுவதும் நாம் கண்ணுரக் காணக்கூடிய காட்சி. புரளும் அலேகள் சிருர்களின் கோலத்தையே கவிஞருக்கு நிணவூட்டுகின்றன. இள்ளுர் மனதில் நிலவக்கூடிய மனக்களிப்பு, வேகம் ஆகியவற்றை அலேகளுக்கு ஏற்றனவாய்க் காட்டி விடுகிருர்.

> ''பூரிப்பால் ஏறும் வீழும்; புரண்டிடும்.''

என்று அஃகுகுயை வருணிக்கிருர். ஆயின், அவ்விடத்திற் சிருர்களின் மனக்கோலமே எமக்குத் தோன்றுகிறது. காட்சிப் பொருளேக் கருத்துப் பொருளாக மாற்றிவிடும் திறன், இது. அஃகளும் சிறுவரும் சேர்ந்து மென்மை, இளமை, வேகம், மகிழ்ச்சி ஆகிய உணர்வுகளே எழுப்பி விடுகின்றன. இப்பாடலில், உவமைகள் கேவலம் வெறும் விளக்கப் பொருளாக மட்டுமின்றி, கவிஞன் கூற வந்த உணர்வுக்கு உறு தியளிப்பனவாகவும் இருப்பதைக் காணலாம். அதுவே உவமையின் உயிர் நி‰யாகும்.

3

உருவகத்தை ஒரு சிறிது நோக்குவோம் உவமையைக் கையாளும் கவிஞன் இரு பொருட்களேயும் தொடர்பு படுத் தினுலும், அவற்றை வெவ்வேருகவே காட்டுகிறான். உருவகமோ இரண்டி2னயும் ஒன்ருக்கி விடுகிறது. இரண்டும் சேர்ந்த ஓர் உருவம் அகத்திலே புதிதாகத் தோற்றுகிறது. கல் நெஞ்சம் என்று கூறும் பொழுது, கல் வேறு, நெஞ்சம் வேறு ஆக உள்ளன. அதனேயே நெஞ்சக்கல் என்றுல், பொருட்களின் வெளித் தோற்றங்கள் முக்கியத்துவம் இழந்து, உணர்வின் அடிப் படையில் ஒரு புதிய மனப்பதிவு தோன்றுகிறது. ''நெஞ்சக் கன கல்லு நெகிழ்ந்துருக'' என்று கவிஞன் பாடும்போது, இவ்வுருவகத் தின் தன்மையை உணரலாம். உவமையைவிட உருவகம் ஆழமானது; சிக்கலானது. இது காரணமாகவே, அரிஸ்தோத்தல் என்ற கிரேக்க தத்துவஞானி, கவிதையின் தஃயாய அம்சம் உருவகம் என்ருர். அது கவிஞனின் உள்ளுணர்விற் பிறப்பதாகையால், கற்பிக்க முடியாதது என்றும் அவர் கூறிஞர். சுருங்கக் கூறின், உவமைகள் மனச்சித் திரங்களாக இருப்பன. உருவகமோ உணர்வுக் காட்சிகளாக அமைகிறது. முன்னது காட்சிப் பொருள்; பின்னது கருத்துப் பொருள். ஓர் உதாரணம்:

''மன்னர் விழித் தாமரை பூத்த மண்டபத்தே பொன்னின் மடப்பாவை போய்ப் புக்காள்–மின்னிறத்துச் செய்யதாள் வெள்ளேச் சிறையன்னம் செங்கமலப் பொய்கைவாய்ப் போனதே போன்று.''

நளவெண்பாவில், தமயந்தி சுயம்வர மண்டத்திடையே சென்று புகுந்தமையை வருணிக்கும் இப்பாடலில் உவமையும்

விரவியுள்ளன. உருவகமும் வந்துள்ள சுயம்வரத்துக்கு . மன்னரெல்லாம் ஆவலுடன் வைத்த கண் வாங்காமல் தமயந்தியை நோக்கியிருக்கின்றனர். அதனே 'விழித்தாமரை பூத்த மண்டபம்' என்று. உருவகிக்கிறுர், புகழேந்தியார். மண்டபமே உரு மாறி விடுகிறது. தடாகமாகி ஒரு தடாகத்திலே தாமரை மலர்கள் பூத்திருக்கும் காட்சியைக் கருத்துப் பொருளாக 'விழித் தாமரை பூத்த என்கிருர். அத்தாடகத்தினுள்ளே 'பொன்னின் மடப்பாவை போய்ப் புக்காள்.' உருவகத்தால், விழித் தாமரை பூத்த மண்டபம் ஒரு தடாகமாகவே, புகுந்த மடப்பாவை நீரில் நீந்தும் - ஒயிலாக அசைந்து திரியும் - பட்சியாக எமது இடம் பெற்றுவிடுகிருள். உருவகத்தின் சிறப்பு இது. ஒரு பகுதியைக் கூறியதும், மிகுதி ஒப்புமைகளேப் படிப்போரே உய்த்து உணர்ந்து கொள்வர். அதிலேதான் சிறப்பு உள்ளது. உருவகத்தை உவமை மூலம் மேலும் செய்கிருர், சிவந்த புலவர். கால்களும், வெண்ணிறமான சிறகுகளும் உள்ள அன்னப் பட்சியானது செந்தாமரைகள் மலர்ந்துள்ள குளத்தில் மிதந்து போவது போல மடப்பாவை சென்றுள். உவமைக்கும் உருவகத்துக்கும் உள்ள வேறுபாட்டினே இப்பாடலிற் கண்டு தெளியலா விழித்தாமரை மண்டபம் என்பது பூத்த விழிகளா மலர்கள் விரிந்துள்ள வாவி ஆகிவிடுகிறது. இது பொருள். காட்சிப் பொருள் கருத்துப் பொருளாகுவ உணர்வினிலே. அன்னம் பற்றிய உவமையோ, விரி காட்சிப் பொருளாகவே நின்று விடுகிறது.

கவிதை வாயிலாகக் கிடைக்கப் பெறும் அனுபவமு நிறைவும், கவிஞனின் சுவானுபூ தியும், உவமை-உர கங்களிலே துலக்கமுறுகின்றன எனில் அது மிகையாகா உயர் கவிதைகளிலே உவமை உருவகங்கள் உத்திகள் அல்ல. அவையே அடிப்படைகளும் விடுகின்றன.

துரமுயர்ந்த கவிதைகளில் உவமையும் உருவகமும் அடிப்படைக் கூறுகளாக அமைந்துவிடும் பான்மையை மேலே கண்டோம். இதே உவமையும் உருவகமும், தரக் குறைவான செய்யுட்களில் எவ்வாறு செயற்படுகின்றன என்றும் காண்போமாயின், இவ்வணிகள் பற்றிய நமது விளக்கம் மேலும் பூரணமாகும்.

சிறந்த கவிதைகளில் உவமை உருவகங்கள் உணர்ச்சி மயமான தொடர்புகளே ஆதாரமாக உடையன. வள்ளுவரின் 'மயிரும்' பாரதிதாசனின் 'மெத்தையும்' இதற்கு உதாரணங்கள்.

இவ்வாறன்றி அறிவுமயமான தொடர்புகளே ஆதாரமாக உடையை உவமானங்கள் சில தத்துவ நூல்களிலும், விஞ்ஞான இயல்களிலும், அறநூல்களிலும் கூட இடம் பெறுவதுண்டு நாம் இனி உவமானங்கள் என்று ஓப்புமைகள் (analogies) என்று குறிப்பிடுவோம். ஒப்புமைகள் சிக்கலான விடயங்களே விளக்குவதற்குப் பயன்படுகின்றன. பூமி உருண்டையானது என்பதைப் படிப்பிக்க எண்ணும் ஆசிரியர், அது மோதகத்தைப் போன்றது என்று கூறலாம். எறும்பு இருக்கும் அத்துடன், அம்மோதகத்தில் பூமியில் நடமாடும் நாமெல்லோரும் உள்ளோம் இந்த ஒப்புமையை அவர் விரித்துக் கூறலாம். மோதகத்தின் புறத்தோல்போல, புவியின் கடினமான புறவோடு உள்ள ஒப்புமை இந்த தென்றும், அந்த ஆசிரியர் விளக்கலாம். செய் திகளே பற்றிய சில அமைப்புப் பூமியின் விளக்கம் விளங்கிக் கொள்கிருன். இவ்வாறு பெறும்போது, மாணவனின் மூ⁄ோ-அவனுடைய விவேகம் விருப்பு, புத் தியே-பெரிதும் தொழிற்படுகிறது. அல்லது சினம், நகைப்பு முதலான உணர்ச்சி நிலேகள் மேற்படி என்றே விஷய விளக்கத்தின் போது வந்து புகுவதில்லே கூறிவிடலாம். பூமி சாத்திரத்தில் மோதகம் பூமிக்கு ஒப்புமை

ஆவது போலவே, இரசாயன பாடத்திற் செங்கற்கள் அணுக்களுக்கு ஒப்புமை ஆகலாம்; அணுவமைப்பைப் பற்றிப் படிக்கும் போது, கிரகங்கள் இலத்திரன்களுக்கும், நடுவிலுள்ள சூரியன் அணுக்கருவுக்கும் ஒப்புமை ஆகலாம். மேட்டிலிருந்து பள்ளத்துக்கு நீர் பாய்வது போல, வெப்ப நிலே கூடிய பொருளிலிருந்து, வெப்பநிலே பொருளுக்கு வெப்பம் பாய்கிறது என்று ஒப்புமை மூலம் விளங்கப்படுத்தலாம். தத்துவக் கொள்கைகளே விளங்கப் போதும், சார்ந்ததன் வண்ணமாவது ஆன்மா என்பதை விளங்கப் படுத்த, ''பளிங்கு போன்றது'' அதன் என்று முற்படலாம். விளக்க சொல்லி நிறமற்றனவான பளிங்குகள் தமது சுற்றுச் சார்புக்கும் பின்னணிக்கும் ஏற்ப அவ்வந் நிறங்களேப் விளங்குகின்றன. அதே போலத்தான் உயிர்களும் உடல்களேச் சார் ந்திருக்கும் சமயத்தில் உடல்களின்குணங்கள் சிலவற்றைப் பெறுகின்றன. கடவுளேச் சார்ந்திருக்கும் சமயத்தில், கடவுளின் தன்மைகள் சிலவற்றைப் பெறுகின்றன. சமய உண்மையை விளக்கும் போது, பளிங்கு என்ற பொருள் ஒப்புமையாக நின்று உதவி செய்கிறது.

விஷய விளக்கத்துக்காக இடம் பெறும் இவ்வாருன ஒப்புமைகள் நம் அறிவுக்கு விருந்தாகின்றனவே தவிர, உணர்வுக்கு விருந்தாகவில்லே என்பது வெளிப்படை. நீதி நூல்களிலே சில சமயங்களில் இடம் பெறும் ஒப்புமைகள் இந்த வகையைச் சேர்ந்தவை. எடுத்துக் காட்டாக ஒரு செய்யுளேக் காண்போம்.

''ஆழ அமுக்கி முகக்கினும், ஆழ் கடலில் நாழி முகவாது நால் நாழி—தோழி நிதியும் கணவனும் நேர்படினும் தந்தம் விதியின் பயனே பயன்.''

விதியின் அளப்பரும் வல்லமையை விளக்க எழுந்தது இந்தப் பாடல். இடம், பொருள், ஏவல், துணே முதலான கருவிகள் யாவும் இருந்தாலும் கூட, ஒரு காரியம் நிறைவேறுதற்கான

'விதி' இருந்தாலொழிய அந்தக் காரியம் நிறைவேருது என்று வற்புறுத்துவதே இப்பாட்டின் திரண்ட கருத்தாகும். நீதிக் கருத்தை விளக்குவதற்கு இந்த ஓர் கையாளப்பட்டிருக்கிறது. ஓர் ஆழமான கடலிலே अमी मि அளக்கும் கொத்து ஒன்றைக் கொண்டுசென்று நீர் மொள்ளுகிரும் என்று எண்ணிக் கொள்ளுங்கள். கொத்தினுல் எவ்வளவு நீரை நாம் அள்ளி எடுக்கலாம்? கொத்தின் விளிம்பு வரைக்கும் வந்து நிற்கும் ஒரு கொத்து நீரைத் தானே அள்ள முடியும்? எவ்வளவு ஆழத்துக்குத் தான் அமுக்கி அள்ள முயன்ருலும், नलान அள்ளப்படுவது என்னவோ ஒரு கொத்து நீர்தான். நாலு கொத்து நீரை அள்ளி எடுக்கவே முடியாது. அதே போ த்தான் வாழ்க்கையில் நாம் எத்தனே முயற்சி செய்தாலும், விதிப்படி அமைந்த அளவு பயனே கிடைக்கும் மிகுதியுள்ள முயற்சி எல்லாம் வீண்தான். இப்பாடல இயற்றிய புலவர் தாம் அனுபவ உண்மை என்று ஒன்றை நமக்கு விளங்கப்படுத்தியிருக்கிறார். வி தியைப்பற்றி அவர் தரும் விளக்கத்துக்கு,உறுது‱யாக நிற்பது 'கடலிலே தண்ணீர் அள்ளுதல்' ஆகிய சம்பவம். கொத்திலே அள்ளப்படும் தண்ணீர், விதிப்படி கிடைக்கும் ஒத்தது. இங்கு கையாளப்படும் ஒப்புமை நம் அறிவுக்கு மாத்திரமே விருந்தாக அமைகிறது.

இன்னும் ஒரு பாடலே எடுத்துக் கொள்ளலாம்.

''நன்றி ஒருவர்க்குச் செய்தக்கால் அந்நன்றி என்று தருங்கொல் என வேண்டா–நின்று தளரா வளர்தெங்கு தாள் உண்ட நீரைத் தலேயாலே தான் தருதலால்.''

இச்செய்யுளிலே, தென்ண மரம் தன் அடியில் இறைக் கப்பட்ட நீரைப் பல காலம் சென்ற பின்னர் இளநீராகத் தரும் செய்தி கூறப்படுகிறது. இது தக்கவர் ஒருவருக்கு ஒரு காலத்திலே செய்த உதவி பல காலத்தின் பின்னர் திரும்ப வும் எமக்குப் பலன் தரும் என்ற உண்மையை அறிவுபூர்வ Digitized by Noolaham Foundation.

மாக விளக்குகிறது. இவ்வாறு, சிந்தனே சார்ந்த—அதாவது புத்தியிஞலே பகுத்துணர்ந்து விளங்கிக்கொள்ள வேண்டிய–ஒப்புமைகள் உயர் கவிதைகளின் உறுப்புகளாகப் பாராட்டத் தக்கன அல்ல. இவ்வகையான ஒப்புமைகள் ஒரு செய்யுளில் நிரம்பியுள்ளனவே என்பதற்காக, அதனே உயர்ந்த கவிதை என்று நாம் போற்றுதலும் தகாது. பூமி சாத்திரப் பாடத் தில் மோதகத்துக்கும், இரசாயனப் பாடத்திற் செங்கல்லுக் கும் கொடுக்கும் மதிப்பையே நீதி நூல்களில் இடம் பெறும் சிந்தனே சார்ந்த-அறிவு நோக்குடைய–ஒப்புமைகளுக்கும் நாம் கொடுத்தல் வேண்டும்.

இவ்வாறு சொல்வதனுல், நீதி போதிக்கும் செய்யுட் களில் இலக்கிய நயமே இருக்காது என்று எண்ணிவிட வேண்டாம். சில நீதிச் செய்யுட்களிலும் உணர்வு சார்ந்த உயர்ந்த உவமைகள் உண்டு.

''கவையாகிக் கொம்பாகிக் காட்டகத்தே நிற்கும் அவையல்ல நல்ல மரங்கள்—அவை நடுவே நீட்டோஃ வாசியா நின்ருன் குறிப்பறிய மாட்டாதவன் நன் மரம்.''

கற்ருேர் மிக்க பெருஞ்சபையிலே தன் அறியாமையை வெளிக்காட்டுகிறவன் வெறும் மரம் போன்றவனே என்று பேசுகிறது, இக்கவிதை. இங்கு,சபை நடுவே நிற்கும் அறிவிலி மரத்துடன் தொடர்புறுத்தப்படும்போது, கேலியும் கிண்ட லும்—ஏன், பரிவும் இரக்கமும் கூட—ஓரளவுக்குக் கலந்த உணர்ச்சிச் சுழிப்புகள் பல தோன்றும் வண்ணம் கவிதையை விரித்து, அமைத்துள்ளான், பாவலன். காட்டிலே **क्रीया** இலே பரப்பி நிற்பவை எல்லாம் உண்மையில் நல்ல மரங்களே அல்ல என்று கவிஞன் கூறும்போது நாம் திகைக்கிறேம்; வியக்கிருேம். கவிஞன் இவ்வாறு பீடிகை போடுவது எதற்கு ஆவலும் தூண்டப்படுகிறது. பின்னர், என்று அறியும் உண்மையான நல்ல மரம், கற்ரோர் சபையில் அவமானப் பட்டு நிற்கும் அறிவிலி தான் என்று கவிஞன் கூறுப்போது பூர்த்தியாக்கப்படுகிறது. போடப்பட்ட ஆவல் நமது

பீடிகை எதற்கு என உணர்கிறேம். ஒரு வகையான திருப்தி எமக்கு உண்டாகிறது. மரத்தையும் மனிதணேயும் பிணேத்து, அங்கு உணர்ச்சிச் சுழிப்புகளேயும் விளேயாடவிட்ட கவிஞனே நாம் நயக்கிறேம்; பாராட்டுகிறேம்.

் அரம் போலும் கூர்மையரேனும் மரம் போல்வர் மக்கட்பண்பில்லா தவர்.''

என்ற குறளிலும் உணர்ச்சிச் சுழிப்புள்ள உவமை கையாளப் பட்டுள்ளது. வள்ளுவரின் உவமைகள் பல இவ்வகையைச் சேர்ந்தன. ('மயிர்' பற்றிய குறுள முன்னர்ப் பார்த்தோம்.) வள்ளுவர் நீதி போதகராக நின்றுவிடாமல், உயர்ந்த கவிஞராக மேம்படுவதற்குரிய உண்மைக் காரணம்—அதன் இரகசியம்—இங்கே தான் இருக்கிறது.

இதுவரை கூறியவற்ருல், ஒப்புமைகள் வெறும் அறிவு சார்ந்தவையாக அமையும்போது, அங்கு கவிதைச் சுவை எழுவதில்‰ என்பது விளங்கும். ஆகவேதான் திருமூலரின்

''மரத்தை மறைத்தது மாமத யா'ண மேரத்துள் மறைந்தது மாமத யா'ண பேரத்தை மறைத்தது பார்முதற் பூதம் பேரத்துள் மறைந்தது பார்முதற் பூதம்.''

என்ற பாட்டிலுள்ள உவமை நயத்தைப் பாராட்டிக் கட்டுரை எழுதுவது உண்மையான கவிதை நயப்பு ஆகாது; இதை நாம் உணர்ந்துகொள்ளுதல் வேண்டும். அதே போலத்தான் ஆன்மாவை அரசகுமாரனுக்கும், ஐம்புலன்களே வேடுவர் களுக்கும் ஒப்புமை கூறும் தத்துவச் செய்யுளேக் கவிதை நயம் உடையதென விதந்து போற்றுவதும் பொருந்தாது. இப் பெரியார்களின் வாக்குகளே அவர்கள் கூறியுள்ள தத்துவ நுட்பத்தை நோக்கியும், அதனே விளக்கியுரைக்கும் மதி நுட்பம் நோக்கியும் நாம் போற்றிப் பாராட்டலாம். ஆனல், நாம் விரும்பும் பெரியவர்களின் கூற்றுகளில் எல்லாம் கவிதை நயம் நிரம்பி வழிவதாக எண்ணிக்கொண்டு 'நயங்காண' முயல்வது ஒரு வகைப் போலி இரசனேயையே காட்டும்.

போலி இரசணக்கு இடம் கொடுக்கும் மற்றுமொரு உவமைகளும் உண்டு. வகையான இவை மிகைப்பட்ட அலங்காரத்தை விரும்பிக் கவிதைகளிலே குவிக்கப்படுவன. உவமைகள் கவிதைக்கு இன்றியமையாத இவ்வகையான உறுப்புகளாக இருப்பதில்ஃ. அழகுபடுத்தும் ஆர்வத்துடன் மேலதிகமாக அள்ளிப் பூட்டப்படும் ஆபரணங்கள் போல்வன பாலுக்கு அளவாகச் சீனி போட்டுப் பருகினுல் அது சுவையாக இருக்கிறது. சீனி அளவுக்கு மிஞ்சினுல், சுவை யான பாலும் தெவிட்டவே செய்யும். அருவருப்பை ஓங்காளத்துக்கே காலாகக்கூடும். உவமைகளும் அப்படித்தான். அவற்றை அளவும் பொருத்தமும் அறியாமற் கையாண்டால், அவை கவிதைகளேத் தரங்குன்ற வைத்து விடுகின்றன. இது எப்படி என்பதைச் விரிவாக சற்று நோக்குவோம்.

பாரதிதாசனின் குறிஞ்சித்திட்டு முன்னுரை பின் வருமாறு சொல்கிறது :

''எழுதிவிட்ட முக்காற் பகுதியை நூறு முறை படித்தும், விட்ட இடத்திலிருந்து ஓட்டம் குறையாமல்—சுவை மட்டுப்படாமல் தொடர முடியவே இல்ஃ. இத்தணேக்கும் இந்நூஃப் பெரிதும் உவமை சிறக்க எழுதிவரவுமில்ஃ.''

இங்கு நாம் கவனிக்க வேண்டியது, ''உவமை சிறக்க'' என்ற தொடரையாகும். சுவை மட்டுப்படாமல் இருக்கவேண்டு மானுல், உவமைகள் நன்கு—சிறப்பாக—அமைதல் வேண்டும் கவிஞரின் குறிப்பு. சுவை நிரம்பிய கவிதைகள் உவமை நிரம்பியவையாகவும் இருக்கும் என்பது ஓர் இலகு உண்மையின் ஒரு பகுதியே படுத்திய கூற்று. அது முழு இதுபோன்ற இலகு படுத்திய கூற்றை ஒரு கோட் ஆக்கி மயங்குகிருர்கள், சில கவிஞர்கள். பாடாகவே 'உவமை கவிஞர்' என்று கூட ஒரு பட்டமே சிலருக்குச்

சூட்டப்படுவதை நாம் காண்கிரேம். புதிய உவமைகளேயோ பழைய உவமைகளேயோ, இவற்றைக் கலந்தோ தமது படைப்புகளிற் பொழிந்துவிட்ட அளவிலேயே அவை மிக உயர்ந்தனவாகி விடும் என்று இவர்கள் நிணக்கிருர்கள். இதனுல், இயற்கைக் காட்சிகளுக்கும், பெண்களின் உட லுறுப்புகளுக்கும் உவமைகளேத் தேடித் தேடி இவர்கள் அலே கிருர்கள். மிகவும் விசித்திரமான, நூதனமான, அருகி வழங் கும்பொருள் பண்டங்களேயெல்லாம் இவர்கள் உவயைரகக் காட்டி அடுக்கி நம்மை திணற வைப்பார்கள். உவமை வேட்டை யிலேயே இவர்களது சீவிய காலத்திற் பெரும்பகு தி கழிந்து போய்விடும். இவ்வாருன மிகை அலங்கார உவமைக் கவிஞர்கள், கவிதைக் கலேயின் ஏனேய அம்சங்களிற் கவனம் செலுத்துவதே இல்லே.

''உடைத்துவிட்ட முட்டையதன் ஓடி வரும் மஞ்சள் உருண்டையடி உன் கன்னம்; ஒப்பேதும் இல்&.''

என்று பாடிய கவிஞர், 'புதுமையான' உவமைகளில் மிகவுரா மோகம் கொண்ட ஒருவர் போலும்!

''வெட்டி எறிந்த நகம்போல விளங்கும் மூன்ரும் பிறை அம்மா !''

என்று பாடிச் செல்வதில் ஆன்மதிருப்தி காண்கிருர், மற்றும் ஒரு கவிஞர். மின்னஃப் பாட வந்த ஒரு புதுக் கவிஞர் சொல்லுகிருர், பின்வருமாறு :

''ககனப் பறவை நீட்டும் அலகு கதிரோன் நிலத்தில் எறியும் பார்வை கடலுள் வழியும் அமிர்தத் தாரை கடவுள் ஊன்றும் செங்கோல்.''

மின்னல் என்ற ஒரே பொருளப் பல வேறு விதங்களில் உருவகிக்கும் போக்கை இங்கு நாம் பார்க்கலாம்.

பழைய அகப்பாடல்களில் நலம் புணந்துரைத்தல் என்ற பகுதி ஒன்று உண்டு. அதீனப் பின் பற்றி எழுந்த சில இடைக்காலப் பாடல்களிலும் பெண்ணின் வடிவழகை வருணிக்கும் புலவர்கள் பல உவமைகளே—உருவகங்களே— அடுக்கிச் செல்வதைக் காணலாம். மிகை அலங்காரமோகம் சில பிள்ளேத் தமிழ்ப் பாட்டுகளிலும் தலேக்காட்டுவதை நாம் பார்க்கிரும். இவற்றில் எல்லாம் உவமை உருவகங்கள் அளவு கணக்கின்றி அள்ளி இறைக்கப்படுவதனுல், அவை சுவை மிஞ்சித் தெவிட்டிவிடும் அளவுக்குத் தரமிறங்கி விடுகின்றன. நாமக்கல் இராமலிங்கம் பிள்ளேயின் அவனும் அவளும் என்ற நூலின் தொடக்கத்தில் 'அவளேப்' பற்றிய வருணணே வருகிறது.

மான் என அவளேச் சொன்னுல் மருளுதல் அவளுக்கில்லே. மீன் விழி உடையாள் என்றுல் மீனிலே கருமை இல்லே. தேன் மொழிக் குவமை சொன்னுல், தெவிட்டுதல் தேனுக்குண்டு. கூன் பிறை நெற்றி என்றுல் குறை முகம் இருண்டு போகும். சந்திர வதனம் என்றுல் சந்திரன் மறு நாள் தேயும். அந்தரப் பெண்போல் என்றுல் அவளே நாம் பார்த்ததில்லே. செந்திரு மகள் போல் என்றுல் திருவினக் கண்டார் யாரோ? சுந்தர வடி வென்ருலும் சொல்லிலே வலிமை இல்லே.''

இப்பாடல்களில், பெண்ணின் உறுப்பு ஒவ்வொன்றுக்கும் வழமையாகச் சொல்லப்படும் உவமைகளேக் கூறி, அவையெல்லாம தமது நாயகிக்குப் பொருந்தவில்லே என்று கவிஞர் அதிருப்திப் படுகிறார். (உவமை என்றுலே ஒரு புடை ஒப்புமைதான். சர்வசமனை இரு பொருட்களே உவமான உவமேயமாக்கிப் மேசுவது வழக்கமில்லே; பயனே சுவையோ உடையதும் அன்று, அவ்வாருன உவமிப்பு) உண்மையில், கவிஞர் செய்ய முயல்வது என்னவென்ருல், வழமையான பல உவமைகளே அடுக்கிக் காட்டுவதுதான். இவ்விதம் உவமை—உருவகங்களே வலிந்து அடுக்கிச் செல்வது ஒரு வகையான போலிச் சாதுரியத்தின் வெளிப்பாடே எனலாம். இது சில கவிதைகளின் பலவீனமாக உள்ளது.

இத்தகைய பலவீனம் உடைய கவிதைகளில், உவமை— உருவகம் முதலியவை கவிதைக்குப் புறம்பாக வெளிப்பூச்சு போலவும், ஆபரணம் போலவும் வேறுபட்டு நிற்கின்றன. உயர்ந்த கவிதைகளில் உவமைகளும் உருவகங்களும் புறத்தே நிற்பன அல்ல. அவையே கவிதையின் அகவுறுப்புகளாகி, கவிதையுடன் இரண்டறச் சேர்ந்து ஒன்றி நிற்கின்றன. சில கவிதைகளில் ஒரே ஒரு தனி உருவகமே முழுக் கவிதை யாக மிளிர்கிறது. மணிவாசகரின் திருவெம்பாவை அப்படிப் பட்டது. இங்கு பொய்கையில் நீராடுதல் என உருவகிக்கப் படுவது, சிவானந்தத்திலே திளேத்தல் ஆகிய இறுதி நிலேயாகும்.

> ''எங்கள் பிராட்டியும் எங்கோனும் போன்றிசைந்த பொங்கு மடுவிற் புகப் பாய்ந்து பாய்ந்து....''

என்ற அடிகள் இவ்வுண்மையை எமக்கு உணர்த்துகின்றன. திருவெம்பாவையில் வரும் இருபது செய்யுட்களும் இந்த உருவகத்தை முழுமையாக்கி, விபரமாகவும்,ஏற்ற உணர்வுச் சூழலுடனும் நமக்கு நல்குகின்றன.

இங்கு கையாளப்படும் உவமையும், உருவகமும் வெறும் புற ஆபரணங்களாக இல்லே. கவிதையின் அக உறுப்புகளாக அவை உள்ளமையால், இன்றியமையாதவையாகவும் இருக்கின்றன. இவ்வாறு வரும் முற்றுருவகங்களின் வழி வந்தவையே சில கவிதைகளில் இடம் பெறும் குறியீடுகள் ஆகும்.

## கற்பின்பின் பங்கு

1

துவிதையைப்பற்றியும், கவிஞரைப்பற்றியும் பொதுவாகப் பேச்சு எழும்பொழுது, கற்பண என்ற சொல் அடிபடுவதைக் கேட்கலாம். உணர்ச்சி, ஒலி நயம், அணிச்சிறப்பு, யாப்பமைதி கற்பண முதலிய பல உறுப்புகள் ஒன்று சேர்ந்தே கவிதைக்கு அரணுகின்றன என்று முந்திய அதிகாரம் ஒன்றிலே குறிப் பிட்டிருந்தோம். அது பற்றியே பல்வகைத் தாதுவிஞல் அமைந்தது கவிதை என்னும் பொருள்படப் பவணந்தி முனிவர் இலக்கணம் வகுத்தார் என்றும் கூறியிருந்தோம். அவ்வாறு இருப்பினும், பொதுவாகக் கவிதை என்றதும் கற்பணயே பலருக்கும் நிணவு வருகிறது. கவிதையின் பல பண்புகளிலும் கற்பணயே பிரசித்தமாயுள்ளது என்பதையே இந்நிலேமை தெளிவுறுத்துகிறது. அதாவது கற்பணயே கவிதையின் மூச்சாகக் கருதப்படுகிறது.

கற்பண என்ருல் என்ன என்னும் கேள்விக்கு இலகுவில் விடை கூறிவிடல் முடியாது. கவிதைகளிலே கற்பண துலங்கும் சந்தர்ப்பங்களேக் காட்டலாம். கற்பணயின் தொழிற்பாட்டுக்கு எடுத்துக்காட்டுகள் கூறலாம். ஆயினும் கற்பணக்கு வரைவிலக்கணம் கூறுவது எளிதன்று. பொது வாகக் கூறுமிடத்து எமது அனுபவங்கள், ஐம்புலன்களே அடிப்படையாகக் கொண்டவை. அவ்வனுபவங்கள் வாயிலாக வரும் அறிவைப் புலனுணர்வு அல்லது புலப்பாடு-perception என்பர். புலன்கள் மூலமாகவன்றி, கருத்தளவிலும் ஒரு

பொருளே எண்ணி அனுபவிக்கக் கூடிய நிஃயும் உண்டு. அது பற்றி வரும் அறிவைக் கருத்துப் பொருளுணர்வு-conception கருத்துப் பொருள் உணர்வின் பின்னதாகிய உயர் நிஃயிணயே கற்பணமாற்றல் என்கிரும் இவ்வடிப்படைக் காரணத் தினுல்,கற்பனே என்பது இல்லாதது ஒன்றைக் கட்டிக் கூறுதல் என்று பொருள்படும். களும் நிகழ்வுகளும் சாதாரணமாகப் புலன்களுக்கு இடமான வையாதலால், அவற்றையே மெய்ம்மை என்பது இயல்பாகி புலன்களேச் சாராமலும் உணர்வு, பொருட்கள் உண்மைக்குப் தோன்றுமாயின், அவற்றை பற்றியும் புறம்பானவையாகக் கொள்ளுதலும் இயல்பாகிவிட்டது. இயற்கை உணர்விற்குப் புறம்பானவற்றை மன உணர்விற்கு இடமானவையாகப் படைப்பதே கற்பணயாற்றல். யத்தைப் பொறுத்தவரையில், ''நிகழாதது ஒன்றை தது போலச் சிருஷ்டிப்பது கற்பண'' என்று கருதப்படுகிறது. ஆதலின் இல்லாதது கவிதை என்பதே படைப்பு படைக்கப்படுவதாகச் சிலர் கருதுவர். கருதவும், கவிதையும் ஓர் இல்பொருள் என எண்ணத்தக்க நி‰ தோன்றுகிறது. ஆனுல், இதுவே கவிதையின் பூரணமான இலக்கணம் என்று நாம் கொள்ளத் தேவையில்2ல. கவிதையின் பண்பொன்று, சிற்சில காரணங்களால், பிற பண்புகளே விட அழுத்திக் கூறப்படுகிறது என்று கொள்வதே பொருத்தமாகும்.

பொதுவாகக் கவிஞருடைய படைப்புகளேப் பற்றிப் பேசும்பொழுது, ''கற்பணச் சிறகு கொண்டு கவிஞன் கவிதை வானிற் பறக்கிறான்'' என்றும், கற்பணத் தேரேறிக் கவிஞன் கவிதை உலகிற் சஞ்சரிக்கிறுன்'' என்றும் சொல்லிக் கொள்வது வழக்கம். திருச்சிற்றம்பலக் கவிராயர் தமது கவிதை முயற்சியைப் பற்றி ஓர் இடத்திற் பின்வருமாறு பாடுகிறுர்.

> ''மேனி புழுங்க, சிந்தை மேவி வரும் கற்பணேயை

ஏணி பிடித்தேறி எங்கோ திரிந்து வந்தேன்.........''

கற்பணேயைத் துணேயாகக் கொண்டு 'எங்கோ' தாம் திரிந்து வந்ததாகக் கவிஞர் கூறும்போது, சாதாரண சிறிய நிகழ்ச்சிகளேயும் சம்பவங்களேயும் விடுத்து, அசாதாரண அனுபவத்தில் ஈடுபடுவதைக் குறிப்பிடுகிருர்.

்தாரகை என்ற மணித் திரள் யாவையும் சார்ந்திடப் போ மனமே'' என்ரே.

''காற்றில் ஏறி அவ் விண்ணேயும் சாடுவோம்''

என்ரே பாரதியார் பாடுகையில், மனிதனது எண்ணப் பறவை சிறகடித்து விண்ணிற் பறப்பது எமக்குத் தெரிகிறது அல்லவா? இவ்வாறு கருத்தின் உதவி கொண்டு காணுத காட்சியையும், கேட்காத ஒலிகளேயும் அனுபவிப்பது ஒரு மனேபாவணயாகும்.

''விட்டு விடுதஃலயாகி நிற்பாய்—அந்தச் சிட்டுக் குருவியைப் போல''

என்று மனத்துக்குக் கூறிஞர், பாரதியார். துன்பம் நிறைந்த உலகினின்றும் தப்பியோடி, கற்பணயில் இன்பம் காண்பதே இதன் அடிப்படை என்பதில் ஐயமில்லே. முந்திய அதிகாரம் ஒன்றிலே கவிதையின் வரலாற்றின் எடுத்துக் கூறியபொழுது, புராதன மனிதன் இயற்கையின் மத்தியில் வாழ்ந்து, அதனுடன் போராடி வெல்ல முயன்ற நேரத்தில், அதணே ஏவல் கொள்வது போலவும், அடக்கியாள்வது போலவும் பாவித்துப் பாடிய மந்திர உச்சாடனங்கள் கவிதை வடிவம் பெற்றன என்று குறிப்பிட்டோம். நிகழாத ஒன்றை நிகழ்வது போலப் பாவிப்பதன் தொடக்கம் அங்கு காணப்படுகிறது. மந்திர நிலேயினின்றும் மாறி, இன்பந்தரும் நிலேக்குக் கவிதை வளர்ந்து வந்த போதும் பழைய மந்திரப் பண்பு முற்றிலும் மறையவில்லே, என்று கூறலாம். அதுவே கற்பணக்கும் ஆதாரமாக அமைந்து கிடக்கிறது என்று கூறுதல் தவருகாது. உதாரணமாக, பாரதியார் தம் வாழ்நாள் முழுவதும் நிஃ யாக இருக்க இயலாது, சொந்த வீடின்றி, நிலம் இன்றி அல்லல் உற்றவர். அது உண்மை நிலே. ஆனுல் கவிதையிலே பராசக்தியிடம் வரம் கேட்கிருர். 'காணி நிலம் வேண்டும்' என்ற பாடலிலே மாடங்கள் நிறைந்த கட்டிடமும், தோட்ட மும் காற்ரேட்டமான சூழ்நிஃயும் விழைகிருர். இல்லாத ஒன்றைக் கற்பனே செய்கிருர் என்று கூறலாம். ஆயினும், பாரதியாருக்கு மட்டுமின்றி, அக் கவிதையைப் படிப்போர் பலருக்கும் இன்பந் தரும் பொருட்கள் அதிலே வேண்டப்படு கின்றன. அவ்விடத்து, கவிஞருடைய தனிப்பட்ட க**ற்**பனே யானது பொதுவான பொருளாகி விடுகிறது. பன்னிரண்டு தென்னே மரம்'' கேட்ட புலவரின் கற்பனேயை நாமெல்லாம் பாராட்டுகிருேம். ''காணி நிலம் வேண்டும்'' என்ற கவிதையிலே, பார தியார் சின்னஞ் சிறு கற்பணயில் ஈடுபட்டார். வேறு பாடல்களிற் 'பென்னம் பெரிய' கற்பனே களேயும் கட்டவிழ்த்து விட்டிருக்கிருர். அவரைப் போலவே, மகாகவியாகிய கம்பனும், அயோத்தியை வருணிக்கும்போது, புதியதோர் உலகத்தையே கற்பீனயிற் கண்டு காட்டினுன். கம்பன் காட்டிய 'எல்லாரும் எல்லாப் பெருஞ் செல்வமும்' எய்தியுள்ள தேசம் அன்றும் இல்லே; இன்றும் இல்லே. எதிர்கால உலகைப் பற்றிய கனவு. மனித வாழ்க்கைக்குத் தேவையான சிறப்பியல்புகள் யாவற்றையும் இலட்சியமயப் படுத்தித் தருகிருன், கம்பன். அந்தக் கற்பணேயை அன்றும் நாம் போற்றுகிருேம். கம்பன் கண்ட கனவு ஆதலால், அக்கற்பண இன்பத்தோடு நனவாகக்கூடியது பயனேயும் தரவல்லதாக உள்ளது. கம்பன், பாரதி போன்ற மகா கவிகளின் கற்பனேகள் கேவலம் மஃப்பையும் ஆச்சரியத் தையும் தரும் கருத்துக்களாக நின்றுவிடாமல், வாழ்க்கைக்கு ஒளி காட்டும் சிந்தணேகளாகவும் அமைகின்றன. பற்றிய ஈழத்துப் பாடல் ஒன்று, அப்புலவரின் கற்பீணப் பொலிவு பற்றிப் பேசுகிறது.

emetally but a standard by

''உலகிதை மாற்றி ஓர் உன்னத மாகிய கற்பணேயின் பொலிவிணே ஏட்டிற் பொறித்துச் சிரிக்கின்ற பொற்கவிஞன். கலே மெருகென்ப திது எனக் காட்டிக் கருத்துலகின் 'நிலுவையை' மேலும் மிகுவிக்க வந்தான்; நிலேத்துவிட்டான்.''

2

கூறியவற்ருல், கற்பீன என்பது பாவனே அல்லது மனநிலே அல்லது எண்ண ஆற்றல் என்பது ஆனுல், கற்பணயைக் கவிதைக்கு அடிப்படை யான மனுபாவமாகக் கொள்ளாது ஓர் அணியாகக் கொள்ப அவ்வாறு கொள்ளும்போது, செயற்கைத் வரும் உளர். தன்மை அதிகரித்து விடுகிறது. இடைக்காலத் தில், தமிழிலே இக் கருத்தே த‰தூக்கியிருந்தமையால், கற்பணே என்பது கூறுதலே என்பது கொள்ளப்பட்டது. இல்லா தவற்றைக் வாழ்க்கையையும் இயற்கையையும் கூர்ந்துநோக்கி, உணர்ச்சி கற்பிதமாகக் கூறும் நிலே போய், மிக்க நிஃயிற் சிலவற்றை இல்லாதனவற்றையும் நடவாதவற்றையும் திறம்படக் வதே கற்பணயின் இலக்கணமாகிவிட்டது. அது மட்டுமின்றி, அதுவே உயர் கவிதையின் தஃலயாய பண்பாகவும் எண்ணப் சிவப்பிரகாசர் என்ற புலவர் கற்பணக் களஞ்சியம் அலங்காரமாகப் புணந்து பாராட்டப் பெற்ருர். கூறுவதே கற்பணே என்று தவருகக் கருதப்பட்டதும், முறையே பொருளேவிட, கூறும் சிறப்பானதாக வற்புறுத்தப்படலாயிற்று. புலவர்கள் ஒருவரை ஒருவர் அலங்காரங்களில் மிஞ்சிக்கொண்டு நூதனமான சொல் உருவகம் ஆகியன அமிழ்ந்தனர்; உதாரணமாக, உவமை கவிஞனது கற்பணயின் வெளிப்பாடாகும். தனது உணர்வைத்

தெளிவாசவும் கூர்மையாகவும் புலப்படுத்துவதற்காக உவமை, உருவகங்களேக் கையாள்கிருன், கவிஞன். கற்பண அதி சிறப்பாக வற்புறுத்தப்பட்ட காலத்தில் உவமை, உருவகங்கள் தெளிவிற்குப் பதிலாக மயக்கத்தையே அதிக மாக்கின.

கற்பீனயாற்றல் புலவனுக்கு இன்றியமையாதது என்பது ஏற்றுக் கொள்ளப்படுவதொன்றே. அவ்வாற்றல் ஆതുര്, சிறப்புற்று விளங்க வேண்டுமாயின், கவிஞனது மனேதர்மத் உதவி செய்யும் வகையில் அது அமைந்திருத்தல் இக்காலத்தில் கவியுள்ளமே நுணுகி ஆராயப் அவசியம். படுவது, அதீதக் கற்பணயானது காவியங்கள் ஓங்கி வளர்ந்த காலப்பகு தியில் தாமும் நீண்டு நிமிர்ந்தனவாகும். அதீதக் சான்ரோர் (சங்கச்) செய்யுட்களிலும் கற்பணே அரிதாகவே காணப்படும். இடைக்காலத் திற் காணப்பட்ட அதீதக் கற்பீன நாட்டம் இன்று குறைந்து விட்டது. பாரதிக் குப் பின் வந்த புலவர்களில் உண்மை மிகுந்த பண்பே மிகுதி யாகக் காணப்படுகிறது. பழைய பாடல் ஒன்றிலே உண்மை மிகுந்த கற்பீனயைப் பார்க்கலாம்.

> ''பொன்னும் துகிரும் முத்தும் மன்னிய மாமஃ பயந்த காமரு மணியும் இடைபடச் சேய ஆயினும், தொடை புணர்ந்து அருவிஃ நன்கலம் அமைக்கும் காஃ ஒருவழில் தோன்றியாங்கு, என்றும் சான்ரேர் சான்ரேர் பாலர் ஆப. சாலார் சாலார் பாலர் ஆகுபவே.''

கண்ணகஞர் என்ற புலவர் பாடிய இப்பாட்டு நட்பை அடிப் படையாகக் கொண்டது. கோப்பெருஞ் சோழனும், பிசிராந்தையார் என்ற புலவரும் சிறந்த அக நட்புள்ளவராய் விளங்கினர். சோழன் இறந்த காலத்துப் பிசிராந்தையாரும் வடக்கிருந்தனர்—உயிர் துறந்தனர்—என்பது கதை. இதுவே பாடலின் பகைப்புலம். கவிஞன் இணேபிரியாத நட்பைக் காண்கிருன். அதன் சிறப்பு அவீனக் கவர்கிறது. அதீனப் பிறிதொன்றுடன் தொடர்பு படுத்திக் கற்பிக்கிருன். பொன், பவளம், முத்து, இரத்தினக் கல் முதலியன வெவ்வேறு இடங் களிலே தூரத்தூரத் தோன்றுகின்றன. ஆயின், அரும்பெறல் மாஃ ஒன்று கட்டும் காலத்தில், தவிர்க்கமுடியாதபடி ஒன்று சேர்ந்து விடுகின்றன. அதுபோலவே நட்பின் மிக்கார் ஒருவரி னின்றும் ஒருவர் தூரத்தே வாழ்ந்த போதும், சமயத்தில் ஒன்றுபட்டு விடுவர் என்பது கருத்து. இங்கு, கருத்தின் தனிச் சிறப்பே கவிதையின் உயர்வுக்குப் போதுமானது. நட்புப் பற்றி மிகையாக எதுவும் கூறப்படவில்ஃ. எனினும். மணி, பொன் பற்றிய உவமானம் கற்பித்துச் சொல்லப்பட் டதே, நட்பு என்ற ஆன்மிகத் திறத்தைக் கற்பணயானது சிறப்புற எடுத்து எம்மனத்திற் பதிய வைக்கிறது. தனிப்பாட லில் மட்டுமின்றி, நெடும்பாட்டுகளிலும் கற்பனே காணப்படும். உதாரணமாக, பாரதியார் பாடிய குயில் பாட்டு கற்பணயில் அமைந்த நவீனச் சிறு காப்பியமாகும். சோஃயிலே குயிஃக் கண்டு, கதை கேட்டு, மோகித்து, பின் கனவிலிருந்து விழித்துக்கொள்வது கற்பீனக் காப்பியத்தின் கரு. அதனே ஒரு பகற்கனவு என்றே கவிஞரும் கூறிவிடுகிருர்.

> ''பட்டப் பகலிற் பாவலர்க்குத் தோன்றுவதாம் நெட்டைக் கனவின் நிகழ்ச்சியிலே....''

கண்டது இது என்பது கவி வாக்கு. குயில் கவிஞனுடன் பேசுவதும், அதன் முற்பிறப்புகள் பற்றிய வரலாறும், பிறவும் முற்றிலும் இயற்கையிற் காணப்படாதன. அவை புலவர் கட்டிக்கூறும் கதை நிகழ்ச்சிகள் ஆயினும், குயிலின் கதை காதற் கதை; நாம் கற்பணயமைப்பை மறந்து அப்பாத்திரங்களுடன் உறவு கொண்டாட முற்படுகிறேம். கலிங்கத்துப் பரணி என்ற சோழர் காலத்துப் பிரபந்தத் திலே, காளி, கூளி, பேய்கள் முதலியன இடம் பெறுகின்றன. உயர்ந்த கற்பணதான்! ஆயினும் அப்பாத்திரங்களுடன் நாம் மனித உறவை வளர்த்துக் கொள்ளல் இயலாது. பூதாகாரமான உத்தியாற் குலோத்துங்க சோழன் புகழப்படுகிருன். அது உண்மையே. ஆஞல், அக்கற்பணே இயற்கையதீதக் கற்பண மட்டுமின்றி, வாழ்க்கையுடன் அதிக தொடர்பில்லாத கற்பண. எனவே, குயிற்பாட்டுடன் ஒப்பிட்டுப் பார்க்கும்பொழுது, செயங்கொண்டானின் கற்பண தரங் குறைந்தது என்றே கூறுதல் வேண்டும்.

INAL LIBRARY SECTION.

CIPAL LIBRARY SER

எமது காலத்துக் கவிஞர் ஒருவரின் கற்பணேயை இனிக் காண்போம்.

> ''கடல் நீரும் நீல வானும் கை கோக்கும்; அதற்கிதற்கும் இடையிலே கிடக்கும் வெள்ளம் எழில் வீண; அவ் வீணே மேல் அடிக்கின்ற காற்றே, வீண நரம்பிண அசைத்தின்பத்தை வடிக்கின்ற புலவன்! தம்பி, வன் கடல் பண்பாடல் கேள்!''

பொங்கு கடலானது ஓயாது முழங்கிக் கொண்டிருப்பதை நாமெல்லாம் அறிவோம். அதண அடிநிலேயாகக் கொண்டு பாரதிதாசன் கற்பண விரிகிறது. அழகின் சிரிப்பு என்ற கவிதைத் தொகுதியிலே அவர் மேற்கண்டவாறு பாடியுள் ளார். கடல் வெள்ளத்தின்மேற் காற்று அடிக்கிறது. அது வெள்ள வீணேயைக் காற்றுப் புலவன் மீட்டுவதாகக் கற்பிக் கப்படுகிறது. வீணேயோ இதய வீணேயாகவும் கற்பிக்கப்படு கிறது. கடல் நீரும், நீல வானும், கைகோக்கவே, அவை இளங் காதலராக உருவகிக்கப்படுகின்றன. இவை நிகழாதன. நிகழ்ந்தவை போலக் கவிஞராற் கற்பீன செய்யப் பட்டுள்ளன. கருத்து வடிவில் இருப்பினும் ஆண்—பெண் ഖ്യൂ, പഞ്ഞ இணப்பு, காதல், இதயம், முதலியன பாடலில் இடம் பெறுவதால், உணர்ச்சி நிலையில் இருக்கிறது. அஃறிணேப் பொருளான கடல் கற்பினயின் விளேவால், இன்பப்பண் மீட்டும் வீணேயாக மாறுகின்றது. இது இன்பமே வேண்டி நிற்கும்

கவிஞனின் மனேபாவத்தினது பிரதிபலிப்பு, என்றும் கூற லாம். குழந்தை பருவம் முதல் முதுமைப்பருவம்வரை மனிதர் கற்பனே செய்கின்றனர். உண்பது நாழி; உடுப்பது நான்கு முழம்; ஆயினும் மனம் என்பது கோடி நிணத்து எண்ணுவது அல்லவா? 'எண்ணுத எண்ணமெல்லாம் எண்ணி எண்ணி புண்ணுகிப்' போவதாக ஒரு மனம் பாடியுள்ளார். இத்தகைய எண்ணங்களே கற்பினயின் அடிப்படை. இவற்றை வாழ்க்கையின் ஒளியில், பொதிந்தவையாகவும், இன்பந்**த**ர வல்லவையாகவும் கவிதை ஆக்குவது சிறந்த ஆற்றலாகும். அமைத்துக் சூனியத்திலிருந்து தோன்ற முடியாது. கவிஞர் சூனியத்தையும் கற்பணே செய்யலாம். பாடுவது போல,

> ''சுற்றும் பாழ் வெளியாய்த் தோற்றமிலாச் சூனியத்தில் பற்றிப் படர எணும் பகற் கனவு மனக்கொடி''

எல்லாரிடத்திலும் உண்டு. அது பயன்படுத்தப்பெற்று, பா வடிவில் வரும்பொழுதும், ஆற்றலும் அழகும் பெற்று விளங்குகிறது. அப்பாக்களே ஆழ்ந்து சுவைக்கும் எமது மனமும் கற்பீனயும் விரிவு பெறுகின்றன.

3

என்பது இல்லாத ஒன்றைக் கட்டிக் கூறும், முன்னர்க் குறிப்பிட்டோம். என்று உண்மைக் கவிதை கவிஞனற் படைக்கப்படும் ஒவ்வொன்றும் ஆக்கிக் காட்டுகிறது. முன்னில்லா த ஒன்றை இவ்வாறு நோக்கும்போது. கவிதைக் க‰யிலே கற்பணே என்பது படைப்புத் தொழிலுக்கு ஒரு மறு பெயர் என்று சொல்வது ஒரு வகையிற் பொருத்தமாகும். கற்பீன என்ற பதத்தின் விரிவான கருத்து இது.

இந்த இடத்தில் ஷேக்ஸ்பியரின் சில வரிக**ோ எடுத்துக்** காட்டுதல் தகும்.

> '.....கவிஞனின் சுழலும் மயல் விழி சொர்க்கம் துழாவி மண்ணிலம் வரைக்கும் வரும்; அவன் கற்ப**ண** அறியாப் பொருள் உருச் சுவடு காணவும், கவித்துவப் பேனு கன உடல் கொடுத்துக் காற்று நிகர்த்த இன்மைகள் தமையும் ஊரும் பேரும் உடையன ஆக்குமே.''

கவிஞனும் மனிதனே. சில சிறப்பான திறமைகள் படைத்த மனிதன், அவன். மனிதஞகிய அவன் உலகினேப் பார்க்கிருன். புழுதி படர்ந்த மண்ணிலத்தை அவன் காண்கிருன். அங்கு இன்ப துன்பங்கள் கலந்து குழம்பிக் கிடக்கின்றன. இன்பங்களேயெல்லாம் ஒருமிக்கத் தொகுத்துப் பல மடங்கு பெருப்பித்து, அதற்குச் சொர்க்கம் என்று பெயர் சூட்டுகிருன்; துன்பங்கள் எல்லாவற்றையும் ஒரு மிக்கத் தொகுத்துக், அதையும் பல மடங்கு பெருப்பித்து அதற்கு நரகம் என்று பெயர் சூட்டுகிருன். சொர்க்கத்தையும் நரகத்யையும் மண்ணிலத்தையும் அவன் விழிகள் மறுபடியும் ஒரு தடவை பார்வையிடுகின்றன. அவ்வாறு பார்வையிடும் விழிகள் மயல் விழிகள்; சுழலும் மயல் விழிகள். கலே ஆவேசம் என்ற வெறி பிடித்த கவிஞனின் விழிகள் சுழலும் மயல் விழிகள் என்று சுட்டப்படுவது பொருத்தம் தானே!

கண்களேத் திறந்து வெளியுலகைப் பார்க்கும் கவிஞன் பல பொருட்களேக் காண்கிருன். சடவுலகக் காட்சிகளே அவனுடைய அனுபவங்கள் ஆகும். கண்ணுற் காண்பவை மட்டும்தான் அனுபவங்கள் அல்ல. காதிறை கேட்பவையும், மூக்கினுல் மோப்பவையும், நாவினுற் சுவைப்பவையும், மேனி யாலே தொட்டு அறிபவையும் ஆகிய எல்லாமே அனுபவங்கள் தாம். இவ்வனுபவங்கள் பல தரப்பட்டவை. பல்வேறு இடங்களில், பல்வேறு நேரங்களில் ஈட்டப்படுபவை. பல் வேறு பொருட்களேப் பற்றியவை. கவிஞனின் நிண**வுக் களஞ்** சியத்தில் இவையெல்லாம் சேமித்து வைக்கப்பட்டுள்ளன.

புலன்வழிப் பெற்ற அனுபவங்களே கவிதையின் கூறினேம். பொருள் என்று முள்பும் ஒரு தடவை பவங்களே 'புலப்பாடுகள்' என்ற சொல்லினுல் இனிக் குறிப் குறித்த ஒரு சிலவற்றிடையே போம். இப்புலப்பாடுகளுள், ஒரு வகை ஒற்றுமையைக் காண்கிறுன், கவிஞன். பொதுவான குறிப்பிட்ட புலப்பாடுகளுக்கு இந்தக் ஏதோ ஒரு பண்பு சிந்தணயும், உள்ளுனர்வும் உள்ளமையை அவனுடைய மணந்து பிடித்துக் கொள்கின்றன. புலப்பாடுகளிடையே மணந்து பிடிக்கப்படும் இப்பொதுமைப் பண்பே, அவன் எழுதப்போகும் கவிதைபின் 'கருத்து' என்று கூறிவிடலாம். ஷேக்ஸ்பியர் ''அறியாப்பொருள்'' என்று ''காற்று நிகர்த்த இன்மைகள்'' என்று சுட்டுவதும், தெளிவு பெருத புகை மூட்டம் போன்று கவிஞனின் நெஞ்சகத் தில் நிறைந்துள்ள கருத்தினத்தான். திண்மையான காட்சிப் பொருள்களினின்றும் பெறப்பட்ட இப்பொதுமைப் பண்பு, நுண்மையான கருத்துப் பொருளாக உள்ளது.

இதணே ஓர் ஒப்புமையால் விளக்குவோம். கணு முற்றிய எண்ணி றந்த இவை கருப்பந்தடிகள் பல உள்ளன. கலங்க ஆக்கப்பட்டுள்ளன. இக்கலங்கள் ஒவ்வொன்றுக்கும் பல் வேறு பண்புகள் இருக்கலாம். அப் பண்புகளுள் கரும்பிலுள்ள இனிமையை மட்டும் பிரித்தெடுக்க விரும்பினுல், என்ன செய்வோம்? கரும்பைப் சாற்றைப் பெறுவோம். கருப்பஞ் சாற்றிலும் மிகையாக இருக்கும் நீரை அகற்றும் பொருட்டு அதைக் காய்ச்சி சர்க்கரையைப் பெறுகிருேம். சர்க்கரையிலும் மிகையாக ிநிற்கும் பழுப்பு நிறப்பொருளை நீக்கிச் சுத்தம் செய்து சீனியைப் பெறுகிறேம். புலப்பாடுகள் கருப்பந்தடி போன் றவை. கவிதைக்கென—உரிமை பூண்ட கருத்து— பொருள்—சீனி போன்றது.

இனி, சீனியை நாம் எவ்வாறு பயன்படுத்துகிரும்? அதனே அப்படியே அள்ளி வாயிலே போடுவது ஒரு வழி. இப்படிச் சீனியை விழுங்கும்போது, அது வாய்க்கு அவ்வளவு இதமாக இருக்காது. சீனியைக் கலந்து, பல வேறு பானங் களை நாம் தயாரிக்கிரும். கோப்பியும் பாலும் கலந்து அந்தக் கலவைக்கு அளவாகச் சீனி போடுகிரும். அப்போது அப் பானம் வாய்க்கு இதமாக இருக்கிறது. விரும்பத்தக்கதாக இருக்கிறது.

கருத்துக்களும் அப்படித்தான். வெறும் கருத்துக்களே எடுத்து நேரடியாகப் பேசினுல், அங்கே க‰ இருக்காது. கருத்துக்களை வறிதே—சும்மா—எடுத்து எழுதும் எழுத் திலும் இலக்கிய நயம் இருக்காது; கவிதை இருக்காது.

இலக்கிய நயமும், கவிதை நயமும் தோன்ற வேண்டு மானுல், கருத்து எனப்படும் சீனியை, வேறுசில புலப்பாடுகள் எனப்படும் கோப்பியுடனும், பாலுடனும் கரைத்தல் வேண்டும்.

இதனே வேருரு விதமாகவும் எடுத்துக் கூறலாம். காற்றைப் போலவும், ஆவி போலவும் நுண்மையாக உள்ள கருத்துக்களுக்கு, காதும், மூக்கும், கண்ணும் உடைய கன மான உடல்களேக் கொடுத்தல் வேண்டும். உடல் படைத்த அந்த உயிர்களே, ஊரும் பேரும் உடையனவாக மாற்றுதல் வேண்டும். கருத்துக்களுக்கு உடல் கொடுக்கும்—உருவம் கொடுக்கும்—இப்படைப்புத் தொழிலே கற்பனே ஆகும்.

4

குருத்துக்களுக்கு உடல் கொடுப்பது எப்படி?

இதற்கும் ஓர் உதாரணம் காண்போம். 'ஆணயும் அறுகம் புல்லிலே தடக்கும்'. இது ஒரு பழமொழி. இதணக் கேட்கும் போது, எமது மனத்தில் ஓர் ஓவியம் உண்டாகிறது. எண்ணப்படம் ஒன்று எழுகிறது. உடல் பருத்த, மதம் பிடித்த யானே ஒன்று காட்டு வழியே சென்றுகொண்டிருக் கிறது. வழியிலே சில செடிகள்; பல மரங்கள்; பலப்பல புதர் கள். இவற்றையெல்லாம் பொருட்படுத்தாமல், படுவேகத் திலே போய்க்கொண்டிருக்கிறது, யானே. செடிகள் சில வேரோடு பிடுங்கப்படுகின்றன. மரக்கினேகள் பல துதிக்கை யாலே பற்றிப் பறிக்கப்பட்டு நாற்றிசையும் வீசப்படுகின்றன. புதர்கள் பலப்பல சிதைக்கப்பட்டுச் சின்னுபின்னமாகின்றன. சுற்றுச் சூழல்களேயெல்லாம் துச்சமாக மதித்த பெருமிதத் தோடு, மிடுக்கு நடை போடுகிறது. அந்தக் காட்டு யான.... இதே யானே மரஞ்செடி கொடிகள் அதிகம் இல்லாத ஒரு திறந்த வெளியை அடைகிறது. தனது போக்குக்குத் தடை எதுவும் காணுத நிலேயில், யானயின் அலட்சியம் மேலும் அத்துடன் களேப்பு வேறு யாணயின் உதா அதிகமாகிறது. சீனத்தை அதிகரிக்கிறது. இந்த நிலேயில் வழியிலே கிடந்த சில அறுகம்புல்லுகள் யாணயின் காலிலே தட்டப்படுகின்றன. யான தடுமாறி விடுகிறது. அது நிலகுலேகிறது; தனது சமநிலேயை இழக்கிறது. ஒரு சிறு துணுக்கமும், பதற்றமும் கூட யானக்கு உண்டாகிறது. ஒரு கணம்தான் இந்த நில கு2லவு. பின்னர், யா2ன எப்படியோ சமாளித்துக்கொண்டு தனது பழைய நிலேக்கு மீள்கிறது.

இத்தணயும் படக்காட்சி போல நம் நிணவுத் திரையிலே தோன்றுகின்றன. ஒரு சிறு பழமொழி தூண்டிவிட்ட எண்ணப் படங்கள், இவை. 'ஆனேயும் அறுகம் புல்லிலே தடக்கும்' என்ற பழமொழியே இந்த எண்ணப் படக்காட்சிக் குக் காவலாக அமைகிறது. கவிதையில் இடம் பெறும் உவமை, உருவகம், குறியீடு ஆகிய மூன்றும் இவ்வகையான எண்ணப்படங்களே எழுப்புகின்றன. இவை மூன்றுக்கும் பொதுப் பெயராக, படிமம் என்ற சொல்ஃயும் சிலர் படிமங்களே ஆக்கும் படைப்புச்செயலே கையாள்வதுண்டு. கற்பணே ஆகும். ஆக, சொல்லவேண்டிய கருத்தை விளக்க மாகவும், விரும்பத்தக்க விதத்திலும் சொல்ல உதவி செய்யும் கருவியே படிமம் ஆகும். அப்படிமத்தைப் படைப்பதே கற்பண ஆகும்.

படிமங்கள் மூலம் கருத்துக்கள் எவ்வாறு விளக்கம் முந்திய பழமொழியையே எடுத்துக் பெறுகின்றன? கொள்வோம். 'ஆணயும் அறுகம் புல்லிலே தடக்கம்' என்ற பழமொழி சொல்ல எடுத்துக் கொண்ட கருத்துத்தான் என்ன? வலிமையும் திறமையும் மிகவும் உடையவர்கள் கூட, வலிமையும் திறமையும் குறைந்தவர்களிடத்திலே சில சந்தர்ப்பங்களிலே தோற்று விடுகிறுர்கள். இதுவே பழமொழியின் கருத்து. இந்தக்கருத்தை, இப்பழமொழியை ஆக்கிய மக்கள் எங்கிருந்து பெற்றனர்? பரந்துபட்ட உலக அனுபவம் என்ற கரும்பிலிலிருந்து பெற்றுச் சீராக்கப் பட்ட சீனியே, இப்பழமொழியில் இடம் பெற்றுள்ள கருத்தாகும். சுட்ட பழம் வேண்டும் என விரும்பிய ஒளவைக் கிழவி ஆயர் குலச் சிறுவனுல் மடக்கப்பட்ட கதையை நாம் கேள்விப்பட்டிருக்கிருேம். கருங்காலி மரத்தை நறுக்கு நறுக்கென்று வெட்டித் தள்ளி விடக்கூடிய ஒரு கோடாரி, வாழை மரத்தை வெட்ட முடியாமல், சக்கென்று சொட்டிக் கொள்வதைத் தவிர வேறு எதுவும் இயல்வதில்லே. பிரபல கணித மேதை கூட்டல் கழித்தல்களிலே பிழை விடக்கூடும், நூற்றுக்கணக்கான சம்பவங்களே போல எண்ணிப் பார்க்கலாம், இவையெல்லாம் புறவுலகிலிருந்து அனுபவங்களிலிருந்து அனுபவங்கள். இந்த தேறித் தெளிந்து பொதுமைப்படுத்திப் பெற்ற உண்மையே, 'வலியவனும் எளியவனிடத்திலே தோற்பதுண்டு' என்ற கருத்து.

இதே கருத்தை வெறுமையாக அப்படியே கூருமல். ஆணேஅறுகம் புல்லு என்ற படிமங்கள் மூலம் சொல்லும்போது,
மேலதிகமான விளக்கம் உண்டாகிறது. கவிதையில் இடம்
பெறும் படிமங்களின் நோக்கம் இவ்வாருன விளக்கத்தை
உண்டாக்குவதேயாம் இவ்விளக்கம், அறிவுக்கும் உணர்வுக்
கும் ஒருங்கே விருந்தாகுமாயின், அங்கு உயரிய கவிதைச்
சுவை நிறைவு பெறுகிறது.

இதுவரை கற்பணேயின் விரிந்த பொருளாக நாம் கண்ட செய்திகளேப் பின்வருமாறு சுருக்கிக் கூறலாம்.

கற்பணே என்பது ஒரு கவிதையை ஆக்கும்போது கவிஞன் ஆற்றுகின்ற படைப்புத் தொழிலின் ஒரு பகுதியாகும். இப் படைப்புத் தொழில் மூன்று படிகளில் அல்லது கட்டங்களில் நிகழ்வதென நாம் கருதலாம். அனுபவம் → கருத்து → படி மம் என்பனவே, அம்மூன்று கட்டங்களிலும் முறையே இடம் பெறும் மூன்று அம்சங்களாம்.

- 1. அனுபவம் புற உலகிலிருந்து ஈட்டப்படுவது. ஐம் புலன்களின் வாயிலாகக் கிட்டுவது. பல தரப்பட்ட புலப்பாடு களின் சேம நிதியாக உள்ளது.
- கருத்து அனுபவங்களின்றும் சிந்தணேயாலும் உள் ளுணர்வாலும் வடித்தெடுக்கப்படுவது. பொதுமைப் பண்பு கூடியது. மன நிகழ்வாகவே பெரும்பாலும் நிற்பது.
- 3. படிமமோ கருத்துக் கட்டி. கருத்துக்களே உணர்த்தக் கூடிய ஒரு சில புலப்பாடுகளின் கூட்டுச் சேர்க்கை.

படிமங்களே ஆக்கும் செயல் முறையே கற்பணே ஆகும்.

## 5

கற்பீன பற்றிய இந்த விளக்கத்தை ஒரு தனிக் கவிதை யோடு பொருத்திக் காண்போமாயின், நம்முடைய விளக்கம் மேலும் முழுமை பெறும். 'அடாத்து' எள்ற கவிதையைப் பார்ப்போம்.

> ''திணையை விதைத்தவர் திணையை அறுக்கலாம். சுரையைப் புதைத்தவர் சுரைக்கொடி முளேத்து வளர்ந்த பின்னர் சுரைக்காய் பறிக்கலாம்; காலம் அறிந்து தண்ணீர் ஊற்றி உரிய எருவும் உதவி உழைத்தால், சுரைக்காய் பெரிதாய் சுவை நிறைந்திருக்கும்;

எதுவும் விதையா திருந்து கொண்டோர், இருட்டு வேளயில் திருட்டுத் தனமாய் அறுத்துக் கவர்வதே அடாத்தெனப் படுவதாம். இருட்டுத் திருட்டின் இழிப்பும் பழிப்பும், சிறு குழந்தைக்கும் தெற்றெனப் புலப்படும். பட்டப் பகலிற் பலர் பார்த் திருக்கக் கொள்ளே அடிக்கும் குணமும், திறமும் மிக மிக நுணுகிய உத்தியின் பாற்படும். உத்தி நுணுக்கம் உணர்ந்தவர் மட்டுமே தோல் இருக்கையிலும் சுளேயினே வாங்குவார் சுளேயின் வாங்கும் சூழ்ச்சி அடாத்துள் அடாத்தென அறிதல் தக்கதே.''

இதற்குப் பதவுரை அனுவசியம். சுரையை விதைக்காத ஒருவன், வேறு யாரோ ஒருவன் பயிரிட்ட சுரையின் பலனே, அபகரித்துக் கொள்வது சித்திரமாக்கப்பட்டுள்ளது. சுரைக் காயைத் திருடும் கள்வனே இங்கு முக்கிய படிமம். இப்படிமத் தின் வாயிலாக உணர்த்தப்படும் கருத்து யாது?

—உழைக்கும் வர்க்கத்துக்குச் செல்ல வேண்டிய நலன்களே, உழையாத வர்க்கத்தினர் மறை முகமாகச் சுரண்டிக் கொள்கிருர்கள் இதைத் தடுப்பதே உண்மையான நீதியாகும்—

இக் கருத்து எங்கிருந்து பெறப்பட்டது? உலகிலுள்ள பெருந் தொழில் நிறுவனங்கள் பலவற்றில், உழைப்புக்கேற்ற ஊதியம் இல்லாத நிலமை உண்டு. தேயிலத் தொழிலிலும் தெங்குத் தொழிலிலும், பட்டுத் தொழிலிலும், பால் மாத் தொழிலிலும், எண்ணெய்த் தொழிலிலும், இனிப்புத் தொழி லிலும் இதே நிலமைதான். உழைப்போரின் வாழ்க்கைத் தரத்துக்கும், உழையாமல் அபகரிப்போரின் வாழ்க்கைத் தரத்துக்கும் மலேக்கும் மடுவுக்கும் உள்ள வித்தியாசம். இத் தரத்துக்கும் மலேக்கும் மடுவுக்கும் உள்ள வித்தியாசம். இத் தொழில்கள் ஒவ்வொன்றிலுமுள்ள தனிப்பட்ட சிறப்பு நிலேமைகளேக்கடந்து, பொதுமைப்படுத்திப் பார்க்கும்போது,

உழைப்பாளர்களுக்குக் கிடைக்க வேண்டிய பலன்களின் பெரும்பகு தி மறைமுகமாகக் கவரப்பட்டு வேறு எங்கோ கொண்டு சென்று குவிக்கப்படுவது கண்கூடு. உழைப்பாளர் களே உழையாதவர்கள் வருத்துவது கபடமாக-மறைமுக மாகவே நடைபெறுகிறது. வெளிப்படையாய்ப் புலப்படாமல் மிகவும் நுட்பமாக இழைக்கப்படும் இந்த அநீதியை வெளிச் சம் போட்டுக் காட்டுவது இக் கவிதையை எழுதியவரின் நோக்கமாக இருந்திருத்தல் வேண்டும். ஆகவே தான், மறை முகச் சுரண்டலின் ஒரு படிமமாக, சுரைக்காய்த் திருட்டைத் தீட்டிக் காட்டுகிருர். அவ்வளவோடு நில்லாமல், அச்சுரண் டலின்—இருட்டுத் திருட்டின்—மறைமுகத் தன்மையையும் கரவையும் அழுத்திக் காட்டும் பொருட்டு, 'தோல் இருக்கச் சுளே வாங்குதல்' என்ற மற்றுமொரு படிமத்தையும் துணே யாகக் கொள்ளுகிருர். பொதுமக்களாற் பெரிதும் அறியப் பட்ட படிமம் ஆதலால், அதையிட்டு மிக விரிவான விபரங் அனைசியம். இதனற்போலும், அது பற்றி களேத் தருவது அதிகம் ஆலாபணே செய்யாமல், ஒரு சில சொற்களிற் சுட்டிச் சொல்லிய அளவிலேயே அமைந்து விடுகிருர்.

இக்கவிதையை வாசிக்கும் சுவைஞன் என்ன செய்கிருன்? நுதலிய பொருள் சுரைக்காய்த் திருட்டு எனவோ, தோல் இருக்கக் சுளே வாங்குதல் எனவோ அவன் நிணத்தால், அச்சுவைஞன் கவிதை நயப்பிலே போதிய பயிற்சி பெறவில்லே என்பதே கருத்தாகும். மற்றுமொரு சுவைஞன் இக்கவிதை நிலப்பிரபுத்துவ சமுதாயத்துக்கே பொருந்தும் என்று கருதலாம். கமத்தொழில் சம்பந்தமான படிமங்கள் கையாளப்பட்டுள்ளமை அவனே சுவைஞணவிட எண்ணும்படி தூண்டக்கூடும். முன்னேய ஒருபடி மேலானவன், அந்த இரண்டாவது சுவைஞன். அவ்வளவு தான்.

'அடாத்து' என்ற பாட்டின் கருத்து சுரைக்காய்ப் பயிர்செய்கைக்கு மட்டும் உரியதன்று. அதேபோன்று அது கமத்தொழிலுக்கு மட்டுமே உரியதென்று அதனே மட்டுப் படுத்தவும் தேவையில்லே. கமத்தொழில் தவிர்ந்த வேறு தொழில்களுக்கும் அதன் கருத்தைப் பொருத்திப் பார்க்க லாம். தேயிலத் தொழிலும், தெங்குத் தொழிலும், பட்டுத் தொழிலும், பால் மாத் தொழிலும், எண்ணெய்த்தொழிலும் இனிப்புத் தொழிலும் இன்னும் என்னென்ன வகையான தொழில்களெல்லாம் உலகில் உண்டோ, அவை எல்லாம் இக்கவிதையின் கருத்தோடு சார்த்தி நோக்கப்படலாம்; படல் வேண்டும். அப்படிச் சார்த்தி நோக்கும் சுவைஞன் பரந்த பொது அனுபவங்களுடன் சங்கமம் ஆகி விடுகிருன். அதன் விளேவான உணர்வுப் பேற்றுடன் ஒன்றி விடுகிருன். இதுதான் கவிதை நயப்பின் உண்மையான உயரிய பலன் எனலாம்.

எனவே, சுவைஞனின் நோக்குப்படி பார்க்கப் போனுல், ஒரு கவிதையை அவன் படிக்கும்போது, அவனே முதலில் வந்தடைவது படிமம். இந்தப் படிமம் உணர்த்தும் கருத்தை ஓர்ந்து கொள்கிருன். சுவைஞன். அடுத்து, இக்கருத்தைத் தன்னுடைய புறவுலக அனுபவங்களுடன் முழுமையானதோர் காண்கிருன். 251 உணர்வுப் பேற்றுக்குக் காலாகிறது. இதுவே கவிதைச் சுவை அனுபவத்துக்கும் இட்டுச் செல்கிறது. இறுதி விளேவாகிய முழு உணர்வுப்பேற்றிக்கும், கவிதைச்சுவைப்பின் தொடக்கப் புள்ளியாகிய படிமங்களுக்கு மிடையேயுள்ள தொடர்பையும் அதன் நுட்பத்தையும் பல தடவை அசைபோடுகிருன், அவனுக்கு சுவைஞன். இந்த நுட்பம் வியப்பையும், மூட்டத்துடன் சேர்த்து விளக்கத்தையும் உணர்வு இல்லேயானுல், வழங்குகின்றன. இந்த உணர்வு மூட்டம் அங்கு கவிதைச் சுவை இல்லே.

அண்டங்களே எல்லாம் அலுவற்படுத்தும் அம்பல வாணனின் கூத்தினது தத்துவத்தை விளக்கிப் பக்கம் பக்கமாக எழுதியிருக்கிருர், கலாயோகி ஆனந்த குமாரசாமி. அவ்விளக்கத்தைப் படிக்கும்போது, அறிவுக்கு விருந்து கிடைக்கிறது. ஐந்தொழிலின் தத்துவமாகிய மருத்துக் கூறுகள், தூக்கிய திருவடியாகவும், அனலேந்தும் திருக்கையாகவும் அபயகரமாகவும் உருவெடுத்த செயல்முறையை அறிந்துகொள்ள அந்த அறிஞரின் பெருநூல் உதவுகிறது. ஆணுல், கலேச் சுவையை அல்லது கவிதை அனுபவத்தைப் பெற வேண்டுமானுல், நாம் அப்பர் பெருமானிடம் போக வேண்டும். அவரோடு சேர்ந்து பாடினுல்,

'குனித்த புருவமும் கொவ்வைச் செவ் வாயிற் குமிண் சிரிப்பும் பனித்த சடையும், பவளம் போல் மேனியிற் பால் வெண்ணீறும் இனித்தமுடைய எடுத்த பொற் பாதமும் காணப் பெற்ருல், மனித்தப் பிறவியும் வேண்டுவதே இந்த மா நிலத்தே.''

என்ற உண்மையை ஓரளவுக்கேனும் உணர்வோம். அல்லது, பேயார் என்ற பெயராற் போற்றப்பட்ட காரைக்கால் அம்மையாரின் வாக்கைப் பாடிப் பார்க்க வேண்டும்.

''கண்ணுரக் கண்டுமென் கையாரக் கூப்பியும் எண்ணுர வெண்ணத்தா லெண்ணியும்—விண்ணேன் எரியாடி யென்றென்று மின்புறுவன்கொல்லோ பெரியாண காணப் பெறின்''

அம்மையாரின் பக்தியனுபவம் தூலமாக புலப்படுவதைக் காணலாம். உயரிய கற்பணயின் பெறுபேருகிய கவிதை நம் மீது செயற்படுவது இப்படித்தான்.

## ச மேல் ஆந்சை

THE REAL PROPERTY AND THE PARTY OF THE PARTY

William & aston

குவிதையைப் பற்றிய கருத்துத் தோன்றும்பொழுது, முதலில் அதற்கும் உரைநடைக்கும் உள்ள வேறுபாடே எவருக்கும் இயல்பாக நிணவுக்கு வரும். இந்த வேறுபாடு எத்தகையது என்று கேட்கின், கவிதையில் ஓசை நயம் அல்லது இசைத்தன்மை காணப்படும் என்றும், உரைநடையில் அப்பண்புகள் காணப்படுவன அல்ல என்றும் கூறிவிடுவோம். உரைநடையிலும் ஒலி நயம் உண்டு; ஆயின்,அது தெற்றெனப் புலப்படுவதில்‰. கவிதையிலே, ஒலி ஒழுங்குகளும் அமைதி யுமே அதன் தனிப் பண்புகளாக விளங்குகின்றன. எனவே, கவிதைக்கும் ஒலிநயத்துக்கும், இயல்பான—பிரிக்க இயலாத —பிணேப்பு உண்டென்று கூறலாம்.

கவிதையொன்றினை அச்சிற் கண்டதும், எம்மை யறியா மலே அதனே உரைநடையினின்றும் வேருகக் கொண்டு அதீனப் படிக்கும் முறையையும் அதீன நோக்கும் வகையை யும் மாற்றிக்கொள்கிறேம். சுருங்கக் கூறின். உரைப்பகுதி யைப் படிக்கும்போது எம்மிடத்துக் காணப்படாத ஓர் எழு**ச்** சியும் சிறப்பான முயற்சியும் கவிதையைப் படிக்க முற்படும் போது காணப்படுகின்றன. உதாரணமாக, ஒரு கருமத்தைச் செய்யும் வேடு, எம்மை அறியாமலே எமது உடல்—தசை நார்கள் முதலியன—ஆயத்தமாகிக் கொள்வது போலவே, Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

கவிதையை கண்கள் கண்டதும் மனம் தன்ணத்தானே அதனே அனுபவிப்பதற்குத் தயாராக்கிக் கொள்கிறது. உடல் தனது தேவைகளேயொட்டி இயங்குவது போலவே, உள்ளமும் இயங்குகிறது என்பது குறிப்பிடத்தக்கது. ஒலிநயத்தைப் பொறுத்தவரை, உடலும் உள்ளமும் சேர்ந்தே பாதிக்கப் படுகின்றன, என்று கூறலாம். ஒலி செவிப்புலன் சம்பந்த மானது. பெரும்பாலான கவிதைகள் வாய்விட்டுப் படிக்க வேண்டுவன ஆதலால், ஒலி செவி வாயிலாக உணர்ச்சியைத் தூண்டுகிறது. இதன் அடிப்படையிலேயே உரைக்கும் பாட்டுக்கும் பொதுவாக, நாம் வேறுபாடு காண்கிறேம்.

கற்பீன, உவமை, உருவகம் முதலிய பிற உறுப்புகள் ஒலிநயமும் கவிதையின் ஓர் அம்சமே. வெறும் ஆகிவிடும். கவிதையென்பது நயமானது இசை உணர்ச்சிக்குப் முக்கியத்துவம் அளிப்பது. பெருமளவு பொருளற்ற ஒலி வடிவம் கவிதையாகாது. எனவே தான், கவிதையிற் காணப்படும் ஒலிநயமானது இசைனின்றும் இதணே நாம் நிணவிலிருத்திக் கொள்ளுதல் வேறுபடுவது. நன்று. எத்தஊயோ சிறந்த கவிதைகள் சங்கீத வித்துவான் களாற் பாடப்பெறும்பொழுது, தம்ஆற்ற‰ இழந்து கேவலம், ஓசை நிரப்பிகள் போல அமைந்திருப்பதை நாம் அடிக்கடி காணலாம். ஆகவே, கவிதைக்குரிய ஒலிநயமானது தனித் தன்மை வாய்ந்தது என்பதையும், தனக்கெனச் சிற்சில பண்பு உள்ளது என்பதையும் மறந்துவிட களே உடையதாய் லாகாது.

முன்பொரு சமயம் சொற்களேப் பற்றிக் குறிப்பிட்ட பொழுது, சொற்களிடத்தே ஒலியாற்றலும், பொருளாற்ற லும் மண்டிக் கிடக்கின்றன என்று கூறினேம். உவமை, உருவகம் முதலியன சொற்களின் பொருளாற்றலே வெளிக் கொணர்வன; எதுகை, மோனை, தீள முதலிய யாப்பின் பாற்பட்ட உத்திகள் சொற்களின் ஒலியாற்றலேச் சிறப்பாகக் காட்டுவன. கவிதையிலே ஒலிநயம் தோன்றுவதும் கவிஞன்

TETT ON IN TOWN

சொற்களேக் கையாளும் வகையிலேதான் தாங்கியுள்ளது. உணர்ச்சி நிலேகளேப் பிரதிபலிக்கும் வகையில், பல்வேறு ஒலி வடிவங்களில் அமைகின்றன, சொற்கள். ஓர் உதாரணம் பார்க்கலாம்.

'அன்புடனே யானும் அருங்குயிலேக் கைக்கொண்டு முன்பு வைத்து நோக்கிய பின் மூண்டு வரும் இன்பவெறி கொண்டதனே முத்தமிட்டேன் கோகிலத்தைக் காணவில்லே விண்டுரைக்க மாட்டாத விந்தையடா! விந்தையடா!! ஆசைக் கடலின் அமுதமடா! அற்புதத்தின் தேசமடா! பெண்மை தான் தெய்விகமாம் காட்சியடா! பெண்ணெருத்தி அங்கு நின்றுள்; பேருவகை கொண்டுதான் கண்ணெடுக்கா தென்னேக் கணப்போது நோக்கிணுள், சற்றே தலே குனிந்தாள் சாமீ! இவள் அழகை எற்றே தமிழில் இசைத்திடுவேன்?''

குயிற்பாட்டின் கற்பனப் படைப்பான பார தியாரின் இறு திப் பகு தியில் வருவன, இவ்வடிகள். குயில் பழம்பிறப்பைக் கவிஞனுக்குக் கூறித் தன்பாற் புரியுமாறு கெஞ்சிக் கேட்கிறது. கவிஞன் கையில் வீழ்கிறது. அந்நிஃயிலேயே உணர்ச்சிவசப்பட்ட கவிஞன் முத்தமிடுகி ருன். பழவினேயின் கட்டவிழ்ந்து, குயிலி பெண் திடீரென இவ்வாறு தோன்றிய ஆச்சரியக் காட்சியைக் கவிஞன் வருணிக்க முற்படும்போது, தனது பேருவகையையும், உணர்ச்சியையும் சொற்களுக்குள்ளே **கட்**டுக்கடங்கா தேக்கமுயலுவதைக் காணலாம் ! தன் கண்களே நம்பமுடியாத விந்தையடா!'' நிலேயில். ''விந்தையடா. இரட்டித்துக் கூறுகிருன். இது கவிஞனது இயல்பிகந்த கிளர்ச்சியிணே (Excitement) அப்படியே காட்டிவிடுகிறது. உதாரணமாக, இருவர் சண்டை பிடிக்கிருர்கள் என்று வைத்துக் கொள்வோம். ஒருவன் வலியன்; மற்றவன் பலவீனன். வலியன் தாறுமாருக அடிக்கவும், மற்றவன், ''ஐயோ, என்னேக் கொல்லுகிறுன்; கொல்லுகிறுன்; கொல்லுகிருன்!'' என்று மீட்டும் மீட்டும் @ (T)

சொல்ஃயே குளறுவதைக் கேட்கிரேம். அது இயல்பிகந்த விளேவாகும். கிளர் ச்சியின் அது போலவே, கவிஞனும் ''விந்தையடா! யாதது ஒன்றைக் கண்ட விந்தையடா!" என்ற ஒலி ஒழுங்கிற் கூறுகிருன். தொடர்ந்து உள்ள வியத்தகு காட்சியை தன் முன் விண்டுரைக்க ''அமுதமடா! முயன்று, அற்புதத்தின் தெய்விகமாம் காட்சியடா!" என்கிருன், 'அடா' என்று மீண்டும் சொல் முடியும்போது, தொடர்ந்து நிஃக்கும் உள்ளக் கிளர்ச் சி புலப்படுகிறது பாட்டின் உணர்வு ஒலிநயத்தோடு இயைந்து ஒன்றுக்கொன்று அமைந்து விடுகின்றன. அதே மேற்கூறிய ஆச்சரிய வார்த்தைகள், குறிப்பிட்ட ஒரு ஒழுங்கிலேயே அமைந்துள்ளன. இங்கு வெண்டளே விரவிய கலிப்பாட்டின் யாப்பு வரையரைக்குள்ளேயே, உள்ளக் கிளர்ச்சி நிலே புலப்படுத்தப்பட்டுள்ளது என்பதை விடல் ஆனல், ஓலிநயத்தையும் ஆகாது. ஒன்று கொண்டு மயங்குதல் யாப்பமை தியையும் எனக் கூடாது. யாப்பு என்பது ஒலிநயத்தின் ஒரு சிறு வெளிப்பாடே ஆகும். சீர், தகோ, தொடை முதலிய வரையறுக்கப்பட்ட உறுப்புகளினுல் ஆயது யாப்பு. சொற்களே ஒவ்வோர் ஓசை ஒழுங்கில் வைத்துக் கட்டுவதையே, யாப்பு என்கிரும். இது யாவருக்கும் பொதுவான ஒரு வரையறை. பட்ச ஒலிநய அமைப்பே இது என்று கூறுதல் வேண்டும். யாப்பிலே ஒலிநயம் வெளிப்படையாக அமைந்தது என்று கருத முடியாது. அதன் அடிப்படையில் ஓரளவு ஒலிநயம் அவ்வளவுதான். அதனே இருக்கிறது; வெளிக் கொணர்வ திலும், துலக்கிக் காட்டுவ திலுமே கவிஞனின் சிறப்பு உள்ளது.

2

பூசும் சொல்லின் அடியாக எழுந்து, அச்சொல்லோ சபையின் சகல சக்திகளேயும் முற்று முழுவதாகப் பயன் படுத்துவது, கவிதைக்க‰. அதனுல், அக்க‰யிலே சொல்லுக்கும் பொருளுக்கும் உள்ள உறவு எப்படிப்பட்டது என்று கவனிப்பது முக்கியமாகும். சொல்லோசையின் வசப்பட்டு, அதன் மயக்கிலே ஈடுபட்டு, சொல்லலங்கார இழந்துவிடும் புலவர்கள் விரிப்பிலே தம்மை இவர்கள் எதுகைக்காகவும் மோனேக்காகவும் வகையினர். செய்வார்கள். தாம் சொல்ல நினேத்ததைச் சொல்லாமல் விடுத்து, வேறு எதையும் சொல்வதற்குக்கூட இவர்கள் தயங்க மாட்டார்கள். ஏனென்ருல், எதுகையும் அடிப்படையாகக் கொண்ட கருத்துறவை தற்செயலா**க** நிகமும் தொடர்புகள் இவை அல்ல; உறவுகள்.

தற்செயலான ஓசை உறவு என்ருல் என்ன? பலருக்கும் தெரிந்த ஒரு பாட்டின் வரிகளே எடுத்துப் பார்ப்போம்.

''அழகன் முருகனிடம் ஆசை வைத்தேன்-அவன் ஆலயத்தில் அன்பு மலர்ப் பூசை வைத்தேன்.''

இந்த வரிகளில் மோனேயும் உண்டு. எதுகையும் அழகன், ஆசை, அவன் ஆலயம், அன்பு—இந்த சொற்களேயும் எடுத்துப் பாருங்கள். அவை 'ஆனுவிலே' அல்லது 'ஆவன்னுவிலே' தொடங்குகின்றன. இந்த விதமாக ஒரே எழுத்தில், அல்லது ஒரே இனத்தைச் சார்ந்த எழுத்துகளுடன் தொடங்கும் சொற்களெல்லாம் மோனேச் சொற்கள் எனப்படுகின்றன. இச்சொற்களிடையே ஓசை ஒற்றுமை தற்செயலான ஒற்றுமை. அழகன், அடுப்பு இரண்டு சொற்களே எடுத்துக்கொள்வோம். இவையும் மோனேச் சொற்களே. இரண்டும் அகரத்துடன் ஆரம்பமாகின்றன. அது ஒன்றுதான் அவற்றுக்கிடையே உள்ள உறவு. காடு, கரப்பொத்தான், கந்தன், காமான, கப்பிறு—இவையெல்லாம் மோனேச் சொற்கள், இவற்றுக்கிடையே தற்செயலாய் அமைந்து கிடக்கும் ஓசை ஒர்)றுமையைத் தவிர, வேறு உறவு எதுவும் இல்லே. த‰க்கும் முழங்காலுக்குமிடையே மெரட்டைத் உள்ள

தொடர்பும் அப்படித்தான். ஆம், மொட்டைத் தஃயும் முழங்காலும் மோனச் சொற்கள். நாம் பேசுகிற பேச்சிலே இப்படியான மோனேச்சொற்கள் அடிக்கடி அடிபடும். பழமொழிகளிலும் மோனேகள் வருவது உண்டு. ''கந்தையானுலும் கசக்கிக் கட்டு'', ''கூழானுலும் குளித்துக் என்றெல்லாம் பேசுகிரும். இங்கே, அண்ணதுரையின் மேடைப்பேச்சுகளிலும், இருக்கிறது. ரா. பி. சேதுப்பிள்ளயின் பேருரைகளிலும் மோணயழகு உண்டு.

முதலெழுத்து ஒற்றுமையே மோனே ஆகும். மோன நிறைந்த பேச்சு, கவிதை இருக்கும். போல அடைந்தான்'' என்று சொன்னுல், அடுப்பை அங்கே பாட்டுக்குரிய தன்மைகள் சில இருக்கின்றன. 'மோன' என்ற பொருத்தம் இருக்கிறது. அகரங்கள் மூன்று வாக்கியத்திலே இருக்கின்றன. இவ்வகரங்கள் மேற்படி வாக்கியத்திலுள்ள சொற்களே ஒன்ருகத் தொடுகின்றன. அதனுல், ஓர் இறுக்கமும், நெருக்கமும் உண்டாகின்றன. மோனேத் தொடை என்று இலக்கணம் படித்தவர்கள் இதைச் சொல்லுவார்கள்.

சரி. மோனை அழகுள்ள ஒரு வாக்கியத்தை நாம் அமைத்து விட்டோம். ''அழகான அடுப்பை அடைந்தான்'' என்று கூறிவிட்டோம். இனி, அந்த வாக்கியத்தோடு வேறு ஒரு வாக்கியத்தை இணத்துப் பார்ப்போம்.

## ் ''அழகன் அடுப்பை அடைந்தான்; அதணே உடைக்க முயன்ருன்.''

என்று சொல்லுவோம். இப்போது, கவிதைக்கு உரியதாகிய யாப்பு மெல்ல மெல்ல வளர்ந்து வருவதைப் பார்க்கலாம். அழகன்—அதண, அடுப்பை—உடைக்க, அடைந்தான்—முயன் ருன்—இவையெல்லாம் ஒரே ஓசை அளவை உடைய சொற் கள். அதனுல், அவற்றின் ஓசைக் கோலத்திலே ஓர் ஒழுங்கு

திரும்பத் திரும்ப நிகழ் இருக்கிறது. ஒரே வகை நிகழ்ச்சி கூறுகிரும்? இரவும் வதைத்தானே நாம் ஒழுங்கு என்று பகலும் மாறி மாறி வருகின்றன. அங்கே ஒழுங்கு இருக் வரும்போது, கிறது. மாரியும் கோடையும் மாறி மாறி பருவ காலங்களின் இயக்கத்திலே நாம் ஓர் ஒழுங்கிணக் கறங்குபோற் சுழன்று, காணுகிருேம். ''காலம் என்பது மேலது கீழாய், கீழது மேலாய், மாற்றிடும் தோற்றம்'' என்று மனேன்மணீயம் கூறும். இங்கும் கால ஓட்டத்தின் ஒழுங்கினே நாம் உணர்கிறுேம். கவிதையில் வரும் ஓசை நயமும் அப்படிப்பட்டதுதான். ஓசையளவிலே ஒத்தனவான சொற்கள், அல்லது சிலசில சேர்க்கைகள் திரும்பத்திரும்ப வருகின்றன. அப்போது, பாட்டிலே ஓசை பேச்கிறது.

> ''அழகன் அடுப்பை அடைந்தான் அதண உடைக்க முயன்ருன்.''

என்று சொற்களேச் சேர்க்கும்போது, ஓசை நயம் இருக்கிறது. இதே கருத்தை வேறு விதங்களில் கூறலாம். ''அடுப்பை அடைந்தவராகிய திருவாளர் அழகன் என்பார், அதனே உடைப்பதற்கு முயல்வரராயிஞர்'' என்றும் கூறலாம். அப்படி கூறும்போது, முன்னய ஓசை நயம் அங்கு இல்லாமற்போய்விடுகிறது. ஆகவே, ஓசை நயத்துக்கு மோனயும், ஓசையளவுக் கோலமும் அடிப்படையாக உள்ளன என்று கருதலாம்.

ஓசை அழகுக்கு உதவி செய்யும் மற்றுமோர் அம்சம்தான் எதுகை. எதுகை என்றுல் என்ன? முன்பு நாம் எடுத்துக் கொண்ட பாட்டிணேயே இப்போதும் எடுத்து நோக்குவோம்.

> ''அழகன் முருகனிடம் ஆசை வைத்தேன்—அவன் ஆலயத்தில் அன்பு மலர்ப் பூசை வைத்தேன்.''

ஆசை—பூசை என்ற சோடியைக் கவனியுங்கள்.

இந்தச் சோடியின் இரண்டாவது எழுத்துகள் 'சை—சை' என்று பொருந்துகின்றன. முதலாவது எழுத்துக்களோ நீண்ட ஓசை உடையன. ஓசையில் வரும் 'ஓ'வும், பூசையில் வரும் 'பூ'வும் நீண்ட ஓசை உடையன. அவை நெடில்கள். இரண்டு சொற்களிலே முதலாவது எழுத்துகள் ஒத்த நீட்சியை உடையனவாக இருக்க, இரண்டாவது எழுத்து ஒரே எழுத்தாகப் பொருத்தம் பெற்று வருவதுதான் எதுகை யாகும். இச்சை, பச்சை, கச்சி, மிச்சம்; காடு, வீடு, ஓடு; கரை, உரை, வரை, சிரை—இந்த மாதிரி வருகின்றவை எல்லாம் எதுகைச் சொற்கள். தமிழ்ப் பாடலோசையின் கவர்ச்சிக்கு எதுகைச் சொற்களும் துணேயாக நிற்கின்றன.

''தூண்டிற் புழுவிணப் போல்—வெளியே சுடர் விளக்கிணப்போல் நீண்ட பொழுதாக—எனது நெஞ்சம் துடித்ததடி.''

இந்தப் பாட்டிலே, தூண்டில்—நீண்ட ஆகிய இரண்டும் எதுகைச் சொற்கள். ஏனென்ருல், 'தூ' 'நீ' யென்ற முத லெழுத்து நெடிய ஓசை உடையன. அத்துடன் இரண்டு சொல்லிலும் இரண்டாம் எழுத்து 'ண்' தான். அதோடுகூட, புழுவினே—பொழுதாக என்ற சோடியிலும் இரண்டாம் எழுத்து ழுகரமாக இருக்கிறது. இந்தச் சோடியும் எதுகைச் சோடி தான்.

இப்படி எதுகையும் மோனியும், ஓசை அளவுக் கோல மும் உள்ளதையே நாம் பாட்டு என்று கூறுகிறேம். பாட்டுக்கு உரிய வடிவம் யாப்பு என்று முன்பே கண்டோம். ஆணல், ஒரு சொற்கூட்டத்திலே யாப்பு மட்டும் இருந்து விட்டால், அது கவிதையாகிவிடாது.

''பச்சைக் கிளி பாகற் செடி பன்னுடடையின் கூந்தல் கைச்சற் கொடி காவற்படை கண்ணுடியின் லாம்பு மிச்சப் பழி மேனிக்கொதி விண்ணேர்களின் வீம்பு எச்சிற் கறி ஈரப்பசை எல்லாம் ஒரு கூம்பு.'' இப்படி ஒரு சிறுவன் சொற்களேக் கூட்டிப் பாடுகிருன் என்று இங்கே கவிதை இருக்கிறதா? கொள்வோம். இருக்கின்றன. இல்லே. ஏன்? எதுகையும் மோனயும் யாப்பிலக்கணத்தின் தேவைகள் இருக்கிறது. பூர்த் தியாக்கப்பட்டுள்ளன. ஆതുல், எல்லாமே இங்கு தரப்பட்ட சொற்கூட டம் கருத கவிதை இல்லே. ஏன்? தற்ற உளறலாக இருக்கிறது. இச் சொற் கூட எதையும் நமக்கு உணர்த்தவில்லே. கோத்துக் கட்டியவன் ஓசையின் போக்கில் இழுபட்டு, வாயில் வந்ததை எல்லாவற் றையும் சொல்லிக்கொண்டு போகிருன். அவனது பேச்சுக்கு எவ்வித நோக்கும் இல்லே.

3

துரமுயர்ந்த கவிதைக்கு ஒரு நோக்கம் இருக்கும். அந்த உயிர். மேலே நாம் தந்த உதாரணம்-நோக்கமே அதன் என்ற பாட்டு—வேண்டுமென்றே ஆனுல் ஓசை நயத்தின் அலங்காரத்தில் பட்ட உளறல். வந்ததை சரியாகச் சொல்லி இழுபட்டு, சொல்ல திலே தடுமாற்றம் காணும் சில புலவர்களும் உண்டு. இப்படி யான புலவர்களின் சொல்லலங்காரக கவிதைகளில் கதிகமான எதுகைகளும் மோனகளும் இருக்கும். அச்சுகளில் வார்த்து எடுக்கப்பட்டவை கோலங்களிலும் போல ஓர் எந்திரப் போக்கு இருக்கும். இந்தக் கவிதையைப் பாருங்கள்:

> ''சந்தனத் தென்மலே வந்தாடும் தென்றலில் சந்தக் கவி தொடுப்போம்—அதன் கொந்தலர் பூங்குழல் தந்திடும் ஆணேக்கே கூற்றை மடக்கிடுவோம்—விணே தூற்றி ஒடுக்கிடுவோம்.''

எத்தனே எதுகைகள் இருக்கின்றன?—எத்தனே மோனேகள் இருக்கின்றன? சந்தனம்—வந்தாடும், சந்தம்—சிந்து, கொந் தலர்—தந்திடும், கூற்றை—தூற்றி, தொடுப்போம்—மடுப் போம், மடக்கிடுவோம்—ஒடுக்கிடுவோம்—இவ்வாறு வருவன எல்லாம் எதுகைகள். மோனேகளும் மிகப்பல. அடியளவுகளி லும் மிகவும் நுட்பமான ஒழுங்கும் கோலமும் உண்டு. தும் என்ன? ஒரு தெள்ளத் தெளிவான மன ஓவியத்தைத் தீட்டிக் காட்ட இந்தக் கவிதையால் இயலவில்லே. காரணம் என்ன? 'சந்தக் கவி தொடுப்போம்' என்று சொல் லும்போது, நாம் ஒரு பூமாஃயை நிணத்துப் பார்க்கிரும். சந்தக் கவியை ஒரு பூமாஃயாகக் கருதிக் கொள்கிறேம். பின்னர் அடுத்த வரியிலே 'சிந்துச் சுவை மடுப்போம்' என்று வருகிறது. மடுப்போம் என்ற சொல் ஏதோ ஒரு பானத்தை நமக்கு நிணேவூட்டுகிறது. பூமாஃயை மறந்து மறந்துவிட்டு, நிணத்துக்கொள்கிரும். தேனே அல்லது பாலே நாம் அப்படியே, 'கூற்றை மடக்கிடுவோம்' என்ற சொற்கள் எழுப்பும் கற்பணச் சித்திரத்தை 'தூற்றி ஒடுக்கிடுவோம்' என்ற சொற்கள் வந்து குஃத்து விடுகின்றன. இவ்வாறு உணர்வு மூட்டுதல் என்ற கவிஞரின் பணி சாண் ஏற, முழம் சறுக்கும் கதையாகத் தோல்வி கண்டு விடுகிறது. எதுகை களேயும் மோணகளேயும் தேடி மாயும் கவிஞர்களுடைய ஓசை மாயப் பாட்டு இப்படித்தான் இருக்கும்.

தரமான கவிதையை எழுதும் உயர்ந்த புலவர்கள்—மேம் பட்ட கவிஞர்கள்—இவ்வாறு ஓசையின் வயப்பட்டு உயிரை விடமாட்டார்கள்.

> ''ஒரு பொழுதும் வாழ்வதறியார் கருதுப கோடியும் அல்ல பல''

இது ஒரு குறள் வெண்பா. அடிகளின் ஆரம்பத் திலே எதுகையை அமைப்பது வழக்கம். ஒரு பொழுதும்—அறியார்; கோடியும் பல ஆகிய சோடிகளில் மோண இருந்தால், இந்தப் பாட்டு ஓசைச் சிறப்பு உள்ளது என்று புலவர்களாற் கொண்டாடப்படும். ஆஞல் வள்ளுவர் அப்படி அமைப்பதை விரும்பவில்ஃ. முதலாம் அடியின் இறு தியிலே கொண்டு போய் எதுகைத் தொடையை அமைத்தார். வழக்கமான ஓசைச் சிறப்புக்காக, தாம் சொல்ல வந்ததை மாற்றிக் கொள்வது அவருக்கு உடன்பாடு அன்று. தம் கருத்தின் வலிமையாலே பாட்டின் ஓசைக்கு மிடுக்கும் மேம்பாடும் வாய்க்கும் என்ற நம்பிக்கை அவருக்கு இருந்தது. பொருட் பொருத்தத்துக்கு அடுத்ததாகத்தான் சொல்லோசை அழகு வருதல் வேண்டும் என்பது அவருடைய கோட்பாடு.

பாரதிதாசனிலும் இவ்வித மிடுக்கை நாம் காணலாம்

''தாயெழில் தமிழை, என்றன் தமிழரின் கவிதை தன்னே ஆயிரம் மொழியிற் காண இப்புவி அவாவிற் றென்ற தோயுறும் மதுவின் ஆறு தொடர்ந்தென்றன் செவியில் வந்து பாயு நாள் எந்த நாளோ ஆர் இதைப் பகர்வார் இங்கே''

இப்பாட்டிலும் வழக்கமான இடங்களில் மோனேயைக் கவிஞர் அமைக்கவில்லே. அப்படி அமைப்பதுகூட அப்படி ஒன்றும் பிரமாதமான காரியம் அன்று.

> ''ஆயிரம் மொழியிற் காண அவனியே அவாவிற் றென்ற''

என்று மாற்றியிருக்கலாம். அதே போல, கடைசி அடியைப் பின்வருமாறு மாற்றலாம்:

> ்பாயு நாள் எந்த நாளோ பகருவார் யாரே, இங்கே?''

இந்த விதமாக மாற்றியிருந்தால், புலவர்கள் பாராட்டும் ஓசைச் சிறப்பட பாரதிதாசன் பாட்டுக்கும் சொல்லலங்கார

noolaham.org | aavanaham.org

வாய்த் திருக்கும். அவர் அவ்வாறு செய்ய விரும்பவில்லே. ஏன்? சொல்லோசைச் சிறப்பெல்லாம் பொருளோட்ட உயிர்ப்புக்கு அடுத்த படியில் உள்ளவைதாம். உணர் வோட்ட வலிமையைவிடத் தாழ்ந்த படியில் இருப்பதுதான் சொல்லலங்காரம். இந்தத் தெளிவு பாரதிதாசனுக்கு உண்டு. அதனுல், அவருடைய கவிதைகளில் நசியல் மசியல் இல்லாத கம்பீரம் இருக்கிறது. கம்பனின் முத்திரையே, இந்தக் கம்பீரம்தான். இது பற்றி பாரதியார் குறிப்பிட்டுள்ளார்: ''கவிதைகளில் ஒளி, தெளிவு, குளிர்ந்த நடைமூன்றும் இருக்கவேண்டுமென்பது கம்பனுடைய மதமாகும். இதுவே நியாயமான கொள்கை.'' பாரதியார் இவ்வாறு கூறுவதற்குச் சான்று, பஞ்சவடிப்படலத்திலே கவிகூற்ருக அமைந்த முதற்பாடல்:

புவியினுக் கணியாய் ஆன்ற பொருள் தந்து புலத்திற் ருகி அவியகத் துறைகள் தாங்கி ஐந்திணே நெறிஅளாவி சவியுறத் தெளிந்து தண்ணென்று ஒழுக்கமும் தழுவிச் சான்ரேர் கவியெனக் கிடந்த கோதா வரியிணே வீரர் கண்டார்.

பரணரிலிருந்து பட்டுக் கோட்டை கல்யாணசுந்தரம் வரை பற்பல கவிஞர்கள் மேற் கூறிய மூன்று பண்புகளேப் போற்றி வந்துள்ளனர். ''இருந்தமிழே உன்னுல் இருந்தேன்'' என்று கூறுவதற்கும் இப்பண்புகள் இயைந்த இலக்கியங்களே ஏதுக் களாய் இருந்தன. பொருளோட்டமும் உணர்வோட்டமுமே உயர்ந்த கவிதைகளில் ஆட்சி நடத்திக் கொண்டிருக்கும். சொற்களெல்லாம் பொருளின் அடிமைகள்தாம். அதனுலே தான் போலும் மக்கள் கவிஞன் ஒருவன் இதே கருத்தைப் பின்வருமாறு கூறினன்: ''எதுகைக்கும் மோணக்குமாகச் சொல்ல வந்த கருத்தைச் சொல்லாது விடுகிறவன் சரஸ்வ தி யின் முகத்தைக் கரித்துணியால் மூடுகிருன்.''

படப்பாட்டுப் பண்பாட்டு வழி வரும் சணரஞ்சகக் கவிமரபு கரித்துணிக்காரர்கள் பலரை உற்பத்தி செய்து வருகிறது. சுவைஞர்கள் விழிப்பாக இருத்தல் வேண்டும்.

4

ஒலிநயத்துக்கு மிகையான அழுத்தம் கொடுத்து, அது காரணமாகத் தம் கவிதைப் படைப்பின் தரத்தை குறைத் துக் கொள்வோர் ஒரு புறமிருக்க, ஒலிநயத்தின் அடிப்படை அம்சங்களேக்கூட விளங்கிக் கொள்ள முடியாத வசனக் கவிதைக் கூட்டம் ஒன்று மறுபுறத்தில் உள்ளது. இக் கூட்டத்தாரைப்பற்றி இனிச் சிறிது கவனிப்போம்.

ஒலிநயம் கவிதையின் உடன் பிறவி; ஒலியை இன்றி யமையாதது கவிதை. யாப்பு வெவ்வேறு வரையறைகளாத லின், வேறுபாடும் விகற்பமும் நிறைந்தது. இதனே தவருக விளங்கிக்கொண்ட மேற்படி கூட்டத்தார், யாப்பு ஒழுங்கு எதுவும் அற்ற வசன கவிதை அல்லது புதுக்கவிதையைத் தாம் படைப்பதாகக் கூறிக் கொள்வர். ஆஞல், கவிதைக்கு ஒலி நயமும், அதன் வெளிப்பாடான யாப்பமைதியும் வெவ்வேறு வடிவில் இன்றியமையாதென என்று கண்டோம். எனவே, வசன கவிதை என்பது சொல் முரண் ஆவது ஒரு புறமிருக்க, அதிலே கவிதையின் தலேயாய பண்பு குறைபட்டுள்ளதால், அதிலே கவிதையின் தலேயாய பண்பு குறைபட்டுள்ளதால்,

''சுடரை வெறிக்க முடியாமல் முகத்தை வளேத்துக் கொண்டேன். அனுதைப் பிணமாய், நிழல் நீட்டிக் கிடந்தது. நானு அது என்னே மண்ணிலிட்ட கார்ட்டுனே?''

இதில் ஒலிநயமும் இல்லே. யாப்பும் இல்லே உண்மையில் வசனமே முறிந்து கிடக்கிறது. வசன கவிதை என்று கூறிக் கொண்டு எழுதுபவர்கள் குறியதும் நெடியதுமாகச் சொற் ருடர்களே அச்சிடுவதனை், யாப்புப் போன்ற ஒரு மயக் கத்தை உண்டுபண்ணுகின்றனர். அந்த அளவிற்கு. மிக மோலோட்டமான ஒரு வகையிலே, அவர்களும் யாப்பின் புறவடிவத்தின் அத்தியாவசியத்தை, அச்சிட்ட வரிவடிவ உருவரீதியிலாயினும் உணருகின்றனர் எனலாம். உணர்விற்கு முதலிடம் கொடுப்பதாக வசன கவிதை எழுதுவோர் கூறிக் கொள்வர். ஆயினும், உயர் கவிதையில் உணர்வும் ஒலிநய மும் பிரிக்க முடியாதபடி பின்னிப் பிணந்துள்ளன ஆதலின், வலுவற்றுப் போகிறது. சற்று அவர் வாதம் ஆராய்ந்து பார்த்தால், தமிழ் சொல்லோசைக்கு அடிப்படை யாகவுள்ள, குறில், நெடில் வேறுபாடுகளேயும், அவற்றின் அடியாக எழும் நேர், நிரைப் பாகுபாடுக‰ாயும்கூட உள்ள ஓர்ந்து கொள்ள இயலாத நிஃயில், சொல்லோசை நுட்பத்தின் ஆரம்ப அம்சங்களே கூட விளங்கிக்கொள்ள இயலாத இவ்வசன கவிதைக்காரர்கள், தம் இயலாமைக்கு ஒரு திரையாகப் பல்வேறு கவிதைக் கொள்கைகளே இட்டுக் கட்டிப் பேசிக் கொள்கிருர்கள். இவர்கள் பிரதானமாக வற்புறுத்தும் உணர்ச்சிகூட, போதிய ஒலிநயத்தினுல் வூட்டப் பெருமையால் எவ்வாறு புசுபுசுத்துப் போகிறது என்பதை உதாரண விளக்க மூலம் பார்ப்போம். உலகத்தில் அழிவுச் சக்தி நிரம்பிய வெடிகுண்டுகளும், நச்சு வாயுக்களும், ஏவாயுதங்களும் மலிந்து அழிவை அதிகரித்து வருகின்றன. விஞ்ஞானத்தின் ஓர் அம்சமான அழிவுச்சக்தி பலரை மனம் நோகச் செய்துள்ளது. இந்தப் பின்னணியில் அமைந்தது ஒரு பிரசித்தமான கவிதை.

''சூலம் எழுந்தது; அண்டம் அதிர்ந்தது, உலகெங்கும் கூடாரம் ஊரெங்கும் விஷப்புகை வானெங்கும் எஃகிறகு தெருவெங்கும் பிணமஃ கேட்டதொரு வேறு குரல்.''

நவீனகாலப் போரில் விமானத் தாக்குதலினுலும் வெடிகண்டினுலும், விஷப் புகையினுலும் மக்கள் மடிவது இவ்வசன கவிதையின் உணர்வு அல்லது பொருள் ஆயின், இவ்வணர்வு அழுத்தம் பெருது அரைகுயையாகக் காணப் படுகிறது. ஏறத்தாழ இத்தகைய ஒரு மனேநிலேயிணயே ஓலி நயத்துடன் பாடுகிருர், இன்னெரு புலவர்.

''மகத்தான பகைப்படைகள் மண்ணேடு மண்ணுக மாய்ந்து போகப் புகைப்படலம் மூடிற்று; புவி மூச்சுத் திணறிற்று பொசுங்கிச் சாம்பி. சீறிய புகைச்சலோடு சென்ற வெடிகுண்டு நூறு மைல் பீறிட நுழைந்ததும் வெகுண்டு கூறு படு மாநிலம் குழிந்தது; பிதிர்ந்தது நீறு படல் ஆகியது நீதி நெறி சாக.''

நெடும்பகல் என்ற கதைப் பாடலில் மேற்கண்ட கவிதை வருகிறது. விருத்த யாப்பைப் பயன்படுத்தி, நவீன விஞ் ஞானம் சார்ந்த கருத்துணர்வைக் கூற முடியும் என்பதைக் காட்டியுள்ளார், இப்பாடலே ஆக்கியவர்.

''கூறு படு மாநிலம் குழிந்தது; பிதிர்ந்து நீறு படல் ஆகியது நீதி நெறி சாக.''

என்னும்பொழுது, ஒலிநயமானது அவல உணர்வைத் துல்லியமாக்குகிறது. முதலாவது பாட்டிலே உணர்வானது உரிய வடிவமும், போதுமளவுகட்டுக்கோப்பும் பெருது, மூளியாகக் கிடக்கிறது. எனவே, நெஞ்சில் ஊன்றி நிஃக்க வில்ஃ. பின்னதில், 'கூறுபடு மாநிலம், நீறு படலாகியது' என்று எதுகை விழும்பொழுது உணர்வு அழுத்தம் பெற்று நெஞ்சைப் பிணிக்கிறது. ஆங்கிலக் கவி போப் ஒரு சந்தர்ப் பத்திற் கூறிஞர்:

> ''ஒலிநயமானது கவிதைப் பொருளின் எதிரொலி போன்று இருத்தல் வேண்டும்''

என்று. அழிவுச் சாதனங்களால் அகிலம் நாசமுறுகிறது என்னும் பொருள் இங்கு எதிரொலி போன்றே அமைந் துள்ளது.

> ''மாநிலம் குழிந்தது; பிதிர்ந்து நீறுபட லாகியது, நீதி நெறி சாக''

என்ற சொற்களில்.

இது காரணமாகவே, நல்ல கவிதையை உரத்துப் படிக்கும்போதே, அதன் ஒலிநயத்தைக்கொண்டு ஓரளவு தீர்மானித்துவிடலாம்—இனம் கண்டு கொள்ளலாம்——என்று சில திறஞய்வாளர் கூறுவர்.

இத்தகைய அடிப்படையான கருத்தையே எமது இடைக் கால உரை ஆசிரியருள் ஒருவரும், திறஞய்வு ஆற்றல் சிறந்து வாய்க்கப் பெற்றிருந்தவருமான பேராசிரியர் செய்யுளியலிற் பின்வருமாறு கூறியுள்ளார்:

> ''பா என்பது சேட்புலத்திலிருந்த காலத் தும் எழுத்தும் சொல்லும் தெரியாமல் பாடம் ஓதுங்கால், அவன் சொல்லுகிற செய்யுளே விகற்பித்து இன்ன செய்யுள் என்று உணர்தற் கேதுவாகிய, பரந்து பட்டுச் செல்வதோர் ஓசை''

இப்படி அவர் விளக்கம் கூறிஞர். வண்ணம், சந்தம் முதலி யனவும் பாவிற் காணப்படும் ஒலிநயங்களே. இவையிரண்டும் குறைந்தபட்ச ஒலிநயத் திலும் மேலாக மேம்பட்டு நிற்கும் சில அதிகப்படியான ஒழுங்குக் கிரமங்களே உடையன. அந்த வகையிலே, கவிதையின் உணர்ச்சியும் பொருளும் போது மளவு ஈடுகொடுத்து நிற்காத சமயங்களில் இவை கவியைத் தெவிட்டச் செய்து தரங்குறைத்து விடுகின்றன என்று நுட்பமான விமரிசகர்கள் சுட்டிக் காட்டுவர். இவற்றை யெல்லாம் உற்று நோக்கும்பொழுது, தற்கால திறஞய்வாளர் ஒருவர் சுருக்கமாகக் கூறியுள்ளது போல,

''அச்சிட்ட காகிதத் திலுள்ள சொற்கோவை கவிதை ஆகாது. உரக்கப் படிக்கும்போது கேட்கும் ஓசை அமை தியே பா எனப்படும்.''

'வசன கவிதை' அல்லது 'புதுக் கவிதை' என்ற பெயரில் இந்நாட்களில் வந்து குவியும் சாரமற்ற சொற்கதம்பங்களுக் குள்ளும், நாம் மேலே சொன்ன 'ஒலி நயத்தின் அடிப்படை அம்சங்கள்' குறிப்பிடத்தக்க அளவிலே பொருந்தப் பெற்று உணர்வு அழுத்தம் பெறும் வகையில் அமைந்த சிற்சில ஆக்கங்களும் விதந்துரைக்கத் தக்கனவாய் வெளிவருகின்றன. அதாவது உணர்வும் ஒலிநயமும் ஒன்றுக் கொன்று அநுசரணே யாய் அமைந்த 'புதுக்கவிதை'களும் இல்லாமலில்லே. உதாரணமாக,

பண்பாடு மிக்க பாரத நாட்டின் மானுடம் மட்டுந்தான் மலிவாய் போனது வாடையில் வருந்திய மயிலுக்காகப் போர்வையைத் தந்த புண்ணிய பூமியில் மனிதர்கள் மட்டும் வாடையில் விறைத்தனர்

என்னும் வரிகளேயோ,

கிழக்குச் சுவரில் சிவப்புக் கவிதையைக் கதிரவன் வரைகின்ருன்...... கீழிருப்பார் என்று விழி திறப்பார் என்ற கேள்வியில் வருகின்ருன்

#### என்னும் அடிகளேயோ,

ரோஜா மலர்களுக்காக அவர்கள் ரொட்டித் துண்டுகளே எருவாக்கிஞர்கள். கேளிக்கைப் பிரியர்கள் மாளிகைத் தடாகங்களில் வளர்த்த சுரு மீன்களுக்கு உணவாக மனித அடிமைகளே வீசியெறிந்து வினேயாடிஞர்கள்.

### என்னும் பாடற் பகுதியோ,

சின்னங்கள் பின்னங்களானுல் எங்கள் சிந்தைகள் பிரளயமாகும்! அணுவை உடைத்தால் அளப்பரிய சக்தி வெளிப்படுவது போல எங்கள் கணுவை முறித்தால் அதிலிருந்து கண்ணீரல்ல கந்தகம் வெளிப்படும்!

#### என்னும் கவிதை கூறுகளேயோ,

ஐம் பூதங்களில் நிலமங்கை மட்டுமே சுரண்டும் வர்க்கத்துக்குச் சோரம் போயிருந்தாள் அந்த இரவிலோ— அக்கினி தேவன்கூடத் தஞ்சைப் பிரபுக்களின் கைக் கூலியானுன்! என்னும் கவிதைவரிகளேயோ கருத்தூன்றிப் படிப்போர்க்குச் சொற்கள் ஒலியாற்றலும் பொருளாற்றலும் பொருந்தப் பெற்று விளங்குவது தெளிவாகும். மேற்காணும் கவிதைப் பகு திகளில் பொருட் சிதைவோ, ஒலிப்பிறழ்வோ வாசகரை உறுத்தவில்லே. உணர்வொருமைப்பாடு தோன்றும் வகை யில் சொற்கள் அர்த்த பாவத்துடன் அமைந்து கிடப்பதைக் காணலாம்.

ME HORGO CO HITCH

AT E THE ME TO THE PROPERTY OF THE SHARE SHEET S

which the transmatte a mount of the file of the

the state of the state of the state of the state of the state of

the transfer was the state of t

salan source Cario riggi, amara di incarati

production in the second in th

distance a middle of the control of the speciment of the

in the second of the second or the second of the second of

A ME AND THE LAW COME THE CONTROL OF THE CONTROL OF

suring marker an marie with a large trainer it will be brought

with the Company of the Court o

are the same to be the same of the same.

farmely, unusal to the Light County spirit as the property of

worth the special control of the con

itentitutu mandansa

. The tre lie is Abitus Father and Section 1

Courtement in a comment of the contract of the

## சொல்வளம்

1

இதற்கு முந்திய நான்கு அதிகாரங்களிலும், பொதுவாகக் கவிதை பற்றியும், உவமை உருவகங்கள் பற்றியும், கற்பண, ஒலிநயம் ஆகியன பற்றியும் சிற்சில குறிப்புகள் கூறிஞேம். இவை யாவும் கவிதையின் முக்கிய உறுப்புகள். எனவே, கவிதையைத் திறஞய்வு செய்வதற்கும், சுவைத்தின்புறுவதற்கும், இவற்றைப் பற்றிய அறிவு இன்றியமையாதது. இவை யாவும் சொற்களின் பயன்பாட்டினுற் புலப்படும் அமசங்களாம். பொருளாற்றலும் ஒலியாற்றலும், பொருந்தப் பெற்ற சொற்களே கவிதையின் உயிர்க்கருவியாக அமைந்துள்ளன. கவிதையிலே சொற்கள் பொருந்துமாற்றையே தெள்வனம்—diction—என்று கூறுகிரேம். சொல் வளத் தின் அடிப்படையிலேயே கவிஞர்களிடையே தர வேறுபாடும் காணக்கூடியனவாக உள்ளன.

வாழும் மொழி ஒன்றிலே சொற்கள் குப்பையாகக் கிடக் கின்றன. காலப்போக்கிலே பெருகிவந்த சொற்கள் பிற மொழிகளினின்றும் வந்து புகுந்த சொற்கள் முதலியன ஒன்று கிக் கிடக்கின்றன. எமது மொழியிலுள்ள பழைய அகராதி கள் போன்ற நிகண்டுகளில் இச்சொற் பெருக்கத்தைக் காண லாம். ஒரு பொருள் குறித்த பல சொற்களும், பல பொருள் குறிக்கும் ஒரு சொல்லும் என்று சொற்கள் பல்லாயிரக் INICIPAL LIBRARY SECTION.

கணக்கில் உள. இவ்வாறு பரந்து கலந்து கிடக்கும் சொற் கவிதையின் மூலப்பொருளாகும். மேனுட்டுத் குப்பையே திறனுய்வாளர் ஒருவர், ''மொழி என்பது நிலத்தைப்போல –அதாவது மண்ணேப்போல'' என்ருர். எவ்வளவுதான் வளமான நிலமாயினும், மண் அரிப்பாலும், பிற ஏதுக்களா லும் அழிவுண்டாகிறது. பயன் பாட்டின் மூலமாகவும் அதன் வளம் குன்றுகிறது. ஆகவே, வளமான நிலம் வரண்டு பய னற்ற தரிசு நிலமாக மாரு திருக்க வேண்டுமாயின், அடிக்கடி புத்துரம் அளிக்கப்படல் வேண்டும். அதுபோலவே, மொழி யும். மொழியைப் பேணிப் புத்துயிர் அளித்து என்றும் சக்தி யுள்ளதாக்குவது கவிதை. ஒவ்வொரு காலத்திலும் தோன் றும் கவிஞர்கள் தமது காலத்துக்கேற்ற வகையில் மொழி முன்னிழுத்துச் செல்கின்றனர். யைக் கையாண்டு, அ*த*ண இந்நோக்கிலே பார்க்கும்போது, கவிதையின் தரமானது, தோன்றி, வளர்ந்து, முதுமை எய்தி, மறையும் சொல்லாக் கங்களினதும், சொல்வளத்தினதும் கதையே ஆகும். சொற் களின் இரகசியத்தைக் கண்டறிவதிலேயே பல கவிஞர்கள் தமது வாழ்நாசுக் கழித்துள்ளனர். இது பற்றியே கவி ஞனின் இலட்சிய வேட்கை பின்வருமாறு பேசப்படுகிறது

> ''வார்த்தைகளின் உயிர்நிஃயின் மருமத்தைக் காண்பதற்கென் வாழ்நாளேக் கொடுப்பதென வாக்களித்து விட்டமையால், கூர்த்த கொழு நிலம் கீண்டு கொழும் பயிரை விளேப்பது போல் குறைகளிணே உழுதகற்றி நிறை பயிரை விளேவிப்பேன்.''

சொல்வளம் என்றதும் முக்கியமான ஒரு பிரச்சினே தோன்றுகிறது. சமீப காலம் வரை, கவிதைகளிலே சொல் வளம் என்றுல், சிற்சில குறிப்பிட்ட சொற்களே கவித்துவம் உடையனவாகக் கருதப்பட்டு—இலக்கியச் சொற்கள் எனக்

கொள்ளப்பட்டு—பயன்படுத்தப்பட்டு வந்தன. மதிமுகமும், பவளச் செவ்வாயும், துடியிடையும், பால் நிலவும், தண்ட மிழும், இன்சுவையும்—இவை போன்றன சிலவுமே கவிதைக் கேற்றனவாகக் கற்றுேராற் கருதப்பட்டன. பெருங்கவிஞர், காலத்தில் இத்தகைய குறுகிய கட்டுப்பாட்டுக்குள் நின்று அல்லர். ஆயினும், பாடியவர் வந்தோரிடத்து, கற்பித்து சொல்வளத்தைப் பற்றிய கருத்துப் பெரும்பாலும் திட்டவட்டமாக வரையறுக் கப்பட்டே இருந்தது; இப்போதும் இலக்கியச் பற்றி அவ்வாருன கருத்துக்கொண்ட ஆசிரியர்களும், புலவர் களும் உள்ளனர். ஆனல், இந்த நூற்ருண்டில் இவ்வாருன இலக்கியச் சொற் பெரிதும் கொள்கை ஆட்டம் இம்மாற்றத்தைக் கொணர்வதில், சுப்பிரமணிய பாரதியார் பெரும்பங்கு கொண்டிருந்தார். ஓர் இடத்தில் அவர் பாடுகிருர்:

> ''சுவை புதிது, பொருள் புதிது, வளம் புதிது, சொற் புதிது, சோதி மிக்க நவகவிதை எந்நாளும் அழியாத மகாகவிதை......''

என்று. சாதாரண மக்கள் சொற்களேக்கொண்டு ஒருவருடன் ஒருவர் சமூக உறவு கொள்வதுபோலவே, கவிஞனும் தனது கருத்தையும் உணர்வையும் சொற்களிஞலேயே புலப்படுத்து கிருன்; செய்யுளேக் துணேக்கொண்டு பிறருடன் உறையாடு கிருன். உயர் கவிகளுக்குரிய ஓர் இலக்கணம் இது. இவ்வாறு சொற்களேப் பலரும் பன்னெடுங் காலமாகப் பயன்படுத்தி வருவதால், பயிற்சியும் வழக்கும் காரணமாக, அவற்றுக்கு நிறைந்த ஆற்றல் உண்டு. அதைப்போலவே பொருளாற்றல் தேய்வதும் உண்டு. பல காலமாகக் கைமாறிப் புழக்கத்தில் உள்ள நாணயம் தேய்வதுபோல, சொற்களின் வலிமையும் குன்றுவது உண்டு. இனி, சொற்களுக்குப் பொதுவான தணர்வும் கருத்தும் இருப்பது போலவே, தனிப்பட்ட ஒரு வரைப் பொறுத்த வரையிலே, சிலசில சொற்களுக்குச் சிறப் பான வேகமும், மிகுதியான பொருட்பேறும் உண்டு. புல னுணர்வு சம்பந்தமானது, அது. இவை யாவற்றையும் திரட்டிக் கூறுவனபோல அமைந்துள்ளன, டி. எஸ். எலியற் என்ற நவீன ஆங்கிலக் கவிஞரின் வார்த்தைகள். அவர் சொல்கிருர்:

''சொற்கள் வழுக்குகின்றன; நழுவுகின்றன; மடிகின்றன; கூர்மையின்மையாற் பழுதடைகின் றன; ஓரிடத்தில் நில்லாதுள்ளன; சும்மாவும் இருக்க மாட்டா''

இவ்வளவு தொல்ஃகள் இருப்பினும், சொல்ஃக் கனிவித்துப் பிசைந்து அமுதம் படைக்க முயல்கிருன் கவிஞன். மாருகக் கிடக்கும் சொற்களேச் 'செப்பம்' செய்து வளமாக்கி. கவிதையொன்றை அமைத்து எம்முடன் உரையாடுகிருன். ஒவ்வொரு புலவனுக்கும் அமைந்துள்ள அடிநாதமான சொல் வளத்தை இனங் கண்டுகொள்வது, கவிதை நயத்தலுக்கு அத்தியாவசியமாகும். உரைநடையில் நடை — பாணி — ஆங்கிலத்தில் style— என்பதுபோல, கவிதையிற் சொல் வளமே வேறுபடுத்திக்காட்டும் முத்திரையாகவுள்ளது. கம்பன் தமிழ் என்றும், வள்ளுவன் தமிழ் என்றும்கூடச் சிலர் வேறுபிரித்துக் கொண்டாடுவர். கம்பன் கவிதைகளேப் படிக் கப்படிக்க, அவனது சொற்பிரயோகத்தின் தன்மையும், மருமமும் புலஞகும். தேசிக விநாயகம் பிள்ளேயிலே, கனிவும் மென்மையும் பாரதிதாசனில் வேகமும் ஆவேசமும் காணப் படுகின்றன என்கிரும். இதற்கு அடிப்படையே அவரவர் சொல்வளம்தான்.

> ''கொ‰ வாளிண எட்டா—மிகு கொடியோர் செயல் அறவே.''

என்பது பாரதிதாசன் வாக்கு.

''ஏழை என்றுெருவன்—உலகில் இருக்கல் ஆகாதையா !''

என்பது தேசிக விநாயகம்பிள்ளே வாக்கு.

''இல்லே என்ற கொடுமை—உலகில் இல்லே யாக வைப்பேன்''

என்பது பாரதி வாக்கு. இம்மூன்று கவிக்கூற்றுகளிலுமுள்ள வேறுபாடுகள் கவனிக்கத் தக்கன. ''கொ‰ எட்டா'' என்னும் பாரதிதாசன் வாக்கில், 'எட்டா' என்ற சொல் பெறும் ஆவேச அழுத்தமும், வன்மையும், தூண்டு தலும் வெளிப்படை. ''இருட்டறையில் உள்ளதடா உல கம்'' என்பது போன்ற ஆசிரியரின் பிற கூற்றுகளும் எமக்கு நினேவுக்கு வரக்கூடும். அதைப் போலவே. கொலே, வாள் என்பனவும் கொடுமை, வெம்மை, வேகம் ஆகியவற்றைக் குறித்து நிற்கின்றன. கொடியோர், தீயோர் என்ற இரண்டு சொற்களுக்கும் பொருள் ஒன்றே. ஆயின், இவ்விடத்தில், மிகு தீயோர் என்பதினும், மிகு கொடியோர் என்பதே பொருத்தமாகவும், கொடுமையை வெளிப்படையாகப் புலப் படுத்துவதாகவும் உள்ளது. இத்தகைய சொல் கவிஞனின் அகவுலகைக் காட்டுவதோடு, அவனது வளத்தின் தன்மைக்கும் எடுத்துக்காட்டாக விளங்குகிறது. 'எட்டா' என்ற பாரதிதாசனின் பிரயோகத்துக்கு மறு துருவத் தில் உள்ளது, ''இருக்கலாகாதையா'' என்ற தே.வி. யின் தொடர். ''ஐயா'' என்பதிலுள்ள மனக்`கசிவு, இரக் கம், வேண்டுகோள், பொறுமை ஆகியன கவனிக்கத் தக்கன. விநயமாக விண்ணப்பிக்கும் மனுபோவத்தை இது காட்டு கிறது.

> ''பாடு படுபவர்க்கே—இந்தப் பாரிடம் சொந்தமையா''

என்பதுபோன்ற இக்கவிஞரின் பிற அடிகள் எமது நிணவுக்கு வராமற் போகா. அமைதியான முறையிலே சமுதாயச் சீர் திருத்தத்தைக் கோரும் மென்மையான உள்ளம் சொல்வளத் தின் தன்மையினுற் புலப்படுகிறது.

''இல்ஃ யாக வைப்பேன்''' என்ற பாரதி வாக்கில், உறுதி, அசாதாரண தன்னம்பிக்கை, திட சங்கற்பம், துணிவு ஆகியன பொதிந்து கிடக்கின்றன.

> ''துன்பமே இயற்கை என்னும் சொல்லே மறந்திடுவோம் இன்பமே வேண்டி நிற்போம்''

என்று அவர் பாடிய பிற அடிகள் இம்மனேபாவத்துக்கு ஏற்றவையாகவே அமைந்துள்ளன.

''இனியொரு விதி செய்வோம்—அதை எந்த நாளும் காப்போம்''

என்றும், அசைக்க முடியாத நம்பிக்கையுடன் அவர் குரல் கொடுக்கிருர். வைப்பேன், நிற்போம்; செய்வொம், காப்போம் ஆகிய சொற்களில் எதுவித ஐயமும் அற்ற நெஞ்சுரமும் உறுதிப்பாடும் புலப்படுகின்றன அல்லவா? 'எடடா' என்ற பாரதிதாசனின் சொல்லில், சமூகத்தை ஏவும் தொனியும், 'ஐயா' என்ற தே.வி.யின் குரலில் இரங்கிக் கேட்கும் தொனியும், 'செய்வோம்' என்ற சொல்லில், சமூகத்துடன் ஐக்கியப்பட்டு நிற்கும் ஒருமைப்பாட்டுத் தொனியும் கேட்கின்றன. இவை அவ்வக்கவிஞரின் ஆன்ம பக்குவத்தின் பிரதிபலிப்பு என்பதில் எள்ளளவும் ஐயமில்ஃ.

உயர் கவிதைகளில், சொற்கள் கேவலம் அருபமான கருத்துச் சாயைகளே மட்டும் குறித்து நிற்பன அல்ல. கவிதை யிலே பயிலும் சொற்கள், உரைநடையில் வருவனவற்றைவிட ஆற்றல் மிக்கவை. கவிதையிலேதான் சொற்கள் பூரணத்து வத்தை அடைந்துள்ளன என்பர். அதற்கேற்ற செயற்பாடும் இருத்தல் அவசியமல்லவா? கவித்துவம் சிறப்படையச் சிறப்படைய, சொற்களின் செறிவும் இறுக்கமும் அதிகரிக் கின்றன.

**ி**சுறிவும் இறுக்கமும் அதிகரிக்க, அங்கு சில சமயங்களில் ஒரு வகையான கடினத் தன்மையும் தோன்றுகிறது. உயர்ந்த கவிதைகள் சில கடினமாக உள்ளமையைக் கண்ட சிலர், அதுவே கவிதையின் முதலும் முடிவுமான தனியொரு பண்பு என்று தவருக நிணத்துக் கொள்கின்றனர். இப்பிழைபட்ட விளக்கம், விபரீதமான விளேவுகள் சிலவற்றுக்குக் காலாகி விடுகிறது.

இவ்விளைவுகளுள் ஒன்று, பழந்தமிழ்ச் சொற்கள் மட்டுமே இலக்கியத் தரம் வாய்ந்தவை என்ற கருத்து. பத்துப் பாட்டிலும், எட்டுத் தொகையிலும் இடம்பெருத சொற்கள் எல்லாம் இலக்கியத் தரம் குன்றியவை என்று நிணேப்பவர்கள் இன்றும் எம்மிடையே உண்டு. அவ்வாறு நிணேக்கும் ஒரு புலவர், இந்த இருபதாம் நூற்ருண்டில் எழுதிய ஒரு செய்யுளேப் பாருங்கள்:

> ''தற்புணே வென்று வெக்கழுத்தம்மே தற்சிறப்பென்று தகைவில் சினஞெடு கடுஞ்சொற் கல்வி கல்லாமை யிடும்பை வம்ப ருடைமையர்க் கெழுமே.''

இது பகவத்கீதையின் ஒரு தமிழாக்கத் இல் வரும் ஒரு செய்யுள். இதே பகுதியைச் சுப்பிரமணிய பாரதியாரும் தமிழாக்கியிருக்கிருர். அதணயும் பாருங்கள்:

''டம்பம், இறுமாப்பு, கர்வம், சினம், அஞ்ஞா னம்—இவை அசுர சம்பத்தை எய்தியவனிடம் காணப்படுகின்றன, பார்த்தா''!

பார தியாரின் சொற்கள் நேரே சென்று நெஞ்சிலே தைக்கின் றன. ஏனெனில், அவை இன்றும் வழங்கிவரும் உயிருடைய சொற்கள். ஆதலால் பொருட் பொதிவும், உணர்ச்சிமூட்டும் ஆற்றலும் அவைக்கு மிகுதி.

'பழந்தமிழ் எழுதும் இற்றைநாட் புலவரின்' சொற்கள் பல வழக்கிழந்து விட்டவை. அத்துடன் வடமொழியிலிருந்து வந்த சொற்களே முற்ருக வெறுத்து, தனித்தமிழ்ச் சொற் களுப் பெய்தும் அவர் எழுதியுள்ளார். இதனுலும், பொருள் விளக்கம் குறைகிறது. பல சந்தர்ப்பங்களில், வடமொழிக் கடன் சொற்களேவிட, தனித்தமிழ்ச் சொற்கள் பொருள்-விளக்கம் மிக்கவையாக அமைவது வழக்கம். உயர் கவிதை களில் எல்லாம் தனித்தமிழ்ச் சொற்களே பெரிதும் பயின்று வருவதற்கு இதுவே காரணமாகும். ஆலை, வழக்கிலுள்ள வட சொற்களின் இடத்திலே, அருகி வழங்கும் பழந்தமிழ்ச் சொற்களே வேண்டுமென்றே வலுவந்தமாகப் புகுத்தும் போது, கவிதையின் நோக்கமே இழக்கப்பட்டுவிடுகிறது. 'எக்கழுத்தம், தகைவு' ஆகிய சொற்கள், தனித்தமிழ்ப் பண்பின ஆயினும், இன்றைய கவிதை வாசகனின் நோக்குப படி பார்க்கையில், கருத்து எதையும் புலப்படுத்தாத வெற்று ஒலிகளாகவே நின்றுவிடுகின்றன. 'இடும்பை வம்பருடை மையர்' என்று தனித்தமிழ்ப் புலவர் குறிப்பிட்டதைத்தான், பாரதியார் 'அசுர சம்பத்தை எய்தியவன்' என்று கூறுகிறுர். இரண்டுக்குமுள்ள வேறுபாட்டை நுனித்து நோக்குதல் நன்று.

அதிகம் ஏன்? சினம் என்ற சொல்ஃயை எடுத்துக் கொள்வோம். பேச்சுத் தமிழிலே, 'கோபம்' என்ற கருத் தில் இச்சொல் அதிகமாக இக்காலத்தில் இடம் பெறுவ தில்ஃ. ''இன்றைக்கு எனக்கு ஒரே சினமாய் இருக்கு'' என்று சொல்லும்போது மன அமைதி குஃந்து உஃவிக்கப் படும் சலிப்பு உணர்ச்சியே வட இலங்கைத் தமிழர் வழக்கில், சினம் என்ற சொல்லிஞல் எழுப்பப்படுகிறது. ஆங்கிலத்தில் boredom என்று சொல்லப்படுவதன் கருத்தே பேச்சுத் தமிழில் 'சினம்' என்பதற்கு உண்டு. ஆஞல், எழுத்து வழக் கில், கட்டுரைகளிலும், சிறுகதைகளிலும், நாவல்களிலும் கூட, 'சினம்' என்ற சொல் 'கோபம்' என்ற கருத்தில் அடிக்கடி இடம் பெறுவதுண்டு. எனவே, பாரதியார்

'கோபம்' என்ற பொது வழக்குச் சொல்ல விலக்கி, 'சினம்' என்ற எழுத்து வழக்குச் சொல்லப் பயன்படுத்தினுலும், பொருட்பேற்றைப் பொறுத்தவரையிலே கணிசமான நட்டம் எதுவும் இல்லே. ஆஞல், நமது புலவர் என்ன செய்கிரூர்? 'சினம்' என்ற சொல்லேக் கூட விலக்கிவிட்டு 'சினன்' என்ற வடிவத்தையே கையாள்கிருர். 'சினம்' இதற்கும், 'சினன்' இதற்கும் பொருள் ஒன்றுதான். ஆஞல், பலருக்கும் விளங் காத 'சினன்' என்ற சொல்லேயே நமது புலவர் இலக்கியத் தரம் மிக்கதென்று நம்புகிருர். நம்பி, அதையே தமது செய்யு ளிலும் பெய்கிருர். இதனுல் தமது செய்யுளின் தரம் உயர்ந்து விட்டது என்பது அவர்தம் கருத்து. ஆணுல், உண்மை என்ன? அருகி வழங்கும் பழஞ்சொற்களேயும், வழக்கிழந்த பிரயோகங்களேயும் கையாண்டுவிட்ட அவ்வளவில், கவிதையின் தரம் உயர்ந்துவிடுகிறதா? இல்லே. இல்லவே இல்லே.

பழந்தமிழ்ச் சொற்களே இலக்கியத் தரம் வாய்ந்தவை என்ற கொள்கையில் மற்றுமோர் ஆபத்து உண்டு. பத்துப் பாட்டிலும், எட்டுத்தொகையிலும் வழங்காத சொற்கள் யாவும் அசுத்தமானவை, அன்னியமானவை என்று ஒருவர் கருதுவதாக வைத்துக்கொள்வோம். அந்தக் காலத்தின் பின்னர் தமிழிற் புகுந்த சொற்கள் மிகப்பல; புதியனவாய் ஆக்கப்பட்ட சொற்களும் மிகப் பல. இங்ஙனம் வந்த பிற்காலச் சொற்களாகிய சமூகம், சாட்சி, சைக்கிள், சந்திரன், அபயம், ஆரூடம் போன்றவையெல்லாம் தீண்டத் தகா தவை ஆகிவிடுகின்றன. இந்த நிலேயில், நவீன வாழ்க்கை யின் கூறுகள் பலவற்றைக் கையாளும் வல்லமை மொழிக்கு இல்லாமற் போகிறது. இல்லாமற் போகவே கவிஞனும் சென் ெருழிந்த பழங்கால வாழ்க்கையை மட்டுமே மீட்டும் மீட்டும் பாடவேண்டியவஞகிருன். இந்த நிஃயில், கவிதை மக்களால் ஒன்ருக — நூதனசாஃயிலே மாத்திரமே விரும்பப்படாத ஒன்ருக—ஒடுங்கிச் பாதுகாத்து வைக்கப்பட வேண்டிய சுருங்கி சிறுத்துச் சீரழிந்து போகிறது. கவிதை என்றுலே, அது 'சென்ற காலத்தின் பழுதிலாச் சிறப்பைப்' பேசுதல் வேண்டும் என்ற தவருன கோட்பாடு இவ்வாறு நிஃநாட்டப் படுகிறது. இதஞல், சுற்றுச் சூழஃ மறந்து, வெற்றுக் கனவு களில் ஆழ்ந்துபோகும் விந்தை மனிதர்களாக இப்புலவர்கள் உலகத்தினின்றும் விலகிப்போய் விடுகிருர்கள். இவர்களது படைப்புகளும் கேட்பாரற்றுப் புழுதி படிந்த, பூண உறங்கும் மூஃகளில், சிலந்திக் கூடுகளால் மூடப்பட்டு மறக்கப்படு கின்றன; மறைக்கப்படுகின்றன.

இத்தனேயும் எதனுல்? பழைய சொற்கள் மாத்திரமே இலக்கியத்தரம் உடையன என்ற பிழைபட்ட கொள்கை மொழி என்பது சட்ட திட்டங் யால் வினேந்த வினே இது. களுக்குக் கட்டுப்படும் ஒன்று அன்று. மக்களின் வாழ்க்கைத் தேவைகளேப் பூர்த்தி செய்யும் பொருட்டு, மக்களாற் படைக் கப்பட்டு மாறியும், வளர்ந்தும், தேறியும், திருந்தியும் வரும் ஒரு சமுதாய விளேபொருள் அது; மக்கள் தத்தம் கருத்துக் களேயும் உணர்ச்சிகளேயும் பரிமாறிக்கொள்வதற்கு வசதியாக அமைத்துக்கொள்ளும் ஒரு கருத்துத் தொடர்புச் சாதனம்; மக்கள் மொழியே வழங்கும் மொழியாகும். இந்த வழங்கும் மொழியில், ஆற்றலும் செழிப்பும் மிக்க கூறுகளேயே கவிஞன் தனது கருவியாக்கிக் கொள்கிருன். கூர்மையும், குளிர்மையும் செறிந்த மொழிக்கூறுகளே அவன் மனப்பூர்வமாக வரவேற்று அணேத்துக்கொள்கிருன். இவ்வாறு அணேத்துக்கொள்ளப் படும் சொற்களில், பிறமொழிச் சொற்கள் இருக்கும்; புதியன வாக நேற்றுத்தான் படைத்துக்கொண்ட சொற்களும் இருக் கும்; உழைப்பாளர் மத்தியில் உலாவும் சொற்களும் இருக் கும்; உத்தியோகஸ்தர் நடுவே நடமாடும் சொற்களும் இருக் கும்; விஞ்ஞானியின் சொற்களும் இருக்கும்; விவசாயியின் சொற்களும் இருக்கும். மக்கள் மொழி என்பது சகலருக்கும் உரிய மொழி. அங்கு உயர்ந்தோர் வழக்கு, தாழ்ந்தோர் வழக்கு என்ற பேச்சுக்கே இடமில்லே.

''மக்களுக்கு வாத்தி, வளர்ப்புத்தாய் வைத்தியஞய் ஒக்க நயம் காட்டுகிறுன்......''

என்று பாடிஞர், பாரதியார். இங்கு பயன்படுத்தியுள்ள

'வாத்தி' என்ற சொல், இலச்கியச் சொல் அன்று எனக் கூறுவோர் எம்மிடையே உண்டு. இது ஒரு கொச்சைச் சொல்—இழிவழக்கு—கொடுந்தமிழ்-என்றெல்லாம் அவர்கள் சொல்லக்கூடும். ஆணுல் 'வாத்தி' என்ற சொல் இக்கவி தைக்கு ஊட்டும் வலிமையும் சத்தும், வேறு எந்தச் சொல்லே 'வாத்தி' இன் இடத்தில் இட்டாலும் பாழடிக்கப்பட்டுப் போயிருக்கும்.

'வாத்தி' போன்ற ஆற்றல் மிக்க கொச்சைச் சொற்கள் பல, மக்கள் படைத்து வழங்கும் பேச்சு மொழியில் ஏராள மாக உண்டு. சிக்கார், விறுத்தம், அச்சொட்டு, அவிச்சோல், அடாத்து, கரைச்சல், அமந்தறை, அருக்குளிப்பு, வெக்கை, மேட்டிமை போல்வன எல்லாம் அப்படிப்பட்ட வழக்குச் சொற்கள். இவை போலப்பல நூற்றுக்கணக்கான சொற்கள் உண்டு. இவையெல்லாம் மிகுந்த சக்தி வாய்ந் தவை, அவ்வாறு உள்ளமையாலேதான் இவற்றைப் பொது மக்கள் நாளிலும், பொழுதிலும் அடிக்கடி வழங்குகிறூர்கள். சக்தி நிறைந்து, வீரியம் பொதுளும் இச்சொற்களுட் பெரும் பாலானவை, இலக்கியச் சொற்கள் அல்ல என எண்ணப் பட்டு, தூய்மைவாதப் புலவர்கள் பலரால் விலக்கிவைக்கப் படுகின்றன. அவ்வாறு விலக்கப்படவே, தமிழ் மொழி வளத் தின் பெரும்பகுதி, பொதுவாக இலக்கியக் க‰க்கும், சிறப் பாகக் கவிதைக் க‰க்கும் பிரயோசனப்படாததாகி, வீணுக் கப்படுகிறது. சொற்களின் இலக்கியத் தரம் பற்றிய பிழை பட்ட விளக்கமே இதற்குக் காலாகும்.

ஆனுல், உண்மையான உயர்ந்த பெரும்புலவர்கள், இவ்வகையான போலித் தடைகளேப் பொருட்படுத்துவ தில்ஃல. தத்தம் காலத்தில் வழக்கிலிருந்த சகல சொற்களேயும் தேவையும் பொருத்தமும் நோக்கி அவர்கள் பயன்படுத்து கிருர்கள்.

கம்பன் வரலாற்ருடு தொடர்புடைய கதை ஒன்றை இந்த இடத்தில் நாம் நிணவுகூறலாம். இராமன் கட‰ நிரப் பிப் பாலம் அமைத்த சம்பவத்தைப் பாடுகிற இடம்: கடலில் இடப்பட்ட மஃயிஞல் நீர்த்துளிகள் உயரக் கிளம்புகின்றன. இந்தத் துளிகள் வாஞேரின் உலகத்தையே போய் எட்டி விடுகின்றன. அப்படி எட்டியபோது வானவர்கள் மகிழ்ச்சி கொண்டு கூத்தாடிஞர்களாம். இதீனக் கூறவந்த கம்பன்,

''துமி தம் ஊர்புக வானவர் துள்ளிஞர்'' என்று பாடிஞன். கேட்ட பிற புலவர்கள் சண்டைக்குக் கிளம்பிவிட்டார்களாம். அவர்கள் படித்த நிகண்டுகளில் 'துமி' என ஒரு சொல்லே இல்ஃபோலும்! 'துமி' என்றசொல் தமிழிலேயே இல்ஃ என்பது அவர்களின் வாதம்.

''இல்ஃ, இல்ஃ! பேச்சு வழக்கில் உள்ள சொல்லுதான் அது; வாருங்கள் நிரூபித்துக் காட்டுகிறேன்'' என்று சமா தானம் கூறினுமை, கம்பன். அப்படியே நிரூபித்தும் காட்டி னுறும். இதுதான் கதை.

கதை மெய்யோ, பொய்யோ—நாம் இரண்டு உண்மை களேக் கற்றுக்கொள்கிரும். பெருங் கவிஞன் பேச்சு மொழி மில் உள்ள சொற்களேயும் இடமறிந்து பயன்படுத்துகிறான் என்பது முதலாவது உண்மை. அவ்வாருன பொது வழக்குச் சொற்கள் செந்தமிழுக்கு விரோதமானவை—இலக்கியத்தில் இடம்பெறத் தகாதவை—என்று கூறி, சில புலவர்கள் அவற்றை எதிர்க்கிருர்கள். இது இரண்டாவது உண்மை.

இவ்விடத்தில் ஒன்று கூறத் தோன்றுகிறது. முற்காலத் தில் இலக்கிய ஆசிரியர்கள் மீது இலக்கண மரபின் செல் வாக்குக் கடுமையாக இருந்தமையால், அவ்வப்போது அவர்கள் பேச்சு வழக்குச் சொற்களே இலக்கியத்தில் ஏற்றுக் கொண்டபோது, மரூஉ என்று சொன்ஞர்கள். இயல்பு வழக்கு மூன்றனுள் மரூஉ ஒன்ருக இலக்கணகாரராலும் விவரிக்கப்பட்டது. ஆயினும், அத்தகைய பயன்பாடு ஏகதேச மாகவே நடைபெற்றது. மக்களுடன் தொடர்பு கொண்டு பாடிய ஆழ்வார்கள், நாயன்மார் ஆகியோரின் பக்திப்பாடல் களிலும் சித்தர் வாக்குகளிலும் மரூஉச் சொற்களேப் பலவிடங் களிற் காணக்கூடியதாய் இருக்கிறது. எனினும் மரூஉச் சொற்களே அவற்றின் உள்ளுரத்துடனும் உயிராற்றலுடனும் காண்பதற்கு வாய்மொழிப்பாடல்களேயும். நாட்டார் பாடல் களேயும் அவற்றினடியாகப் பிறந்த இலக்கிய முயற்சிகளேயுமே நாடவேண்டும். கோபாலகிருஷ்ண பாரதியார், அருணுசலக் கவிராயர் முதலிய பிற்காலக் கவிஞரிடத்தும் இதனேக் காண லாம். வேறுபல விஷயங்களில் புதுவழி காட்டியதுபோலவே இதிலும் சுப்பிரமணிய பாரதியார் துணிச்சலுடன் செய லாற்றியிருக்கிறுர். ஆணல் சோழர் காலத்திலே—கம்பன் வாழ்ந்த காலப்பகுதியிலே—மொழி விஷயத்தில் இலக்கணச் செல்வாக்கு அதிகமாயிருந்திக்கும் என்று கருதுதல் தவறு காது.

3

இந்த நிலமை கம்பன் காலத்தில் மட்டும் உள்ள ஒன்று அன்று. இக்காலத்திலும் உள்ளதுதான். ஒரு குறிப்பிட்ட காலத்து இலக்கிய மொழி, அதற்குச் சற்று முந்திய காலத்தில் நிலவிய பேச்சு மொழியே ஆகும் என்ற கொள்கையும் ஒன்று உண்டு. ஆஞல், நவீன மொழிகளின் புதிய கவிஞர்கள் பலர், இக்கொள்கையை ஒப்புக் கொள்வதில்லே. பேச்சு மொழியின் கூறுகள் சிலவேனும், இலக்கிய மொழியில் இறங்க வேண்டுமாயின், யாரோ சில கவிஞர்கள் அவற்றை முதன்முதலிலே பயன்படுத்தித்தானே ஆகவேண்டும்? அவ் வாறு பயன்படுத்தும் முன்னேடிக் கவிஞர்களேப் பின்பற்றும் பிற சிறு கவிஞர்கள் பின்னர், மெல்ல மெல்ல அச்சொற் கணித் தாமும் ஏற்றுக்கொள்ளத் துணிகிருர்கள். முன்னேடிக் கவிஞர்களோ தமக்குச் சற்று முந்திய காலத்துப் பேச்சு வழக்குகளே மட்டுமே தம் எழுத்திற் புகுத்துகிருர்கள் என்பது சரி அன்று. தம் காலத்துச் சொற்கள் எல்லாவற்றையுமே

UBLIC LIBRARY 91

பொருத்தப்பாடும் ஆற்றலும் நோக்கி அவர்கள் பயன்படுத்து திருமுருகாற்றுப்படையை எழுதிய நக்கீரர், தம் காலத்து வழங்கிய சொற்கள் அணத்துள்ளும் தம் தேவைக்கு வேண்டியவற்றை வழங்கியிருப்பார். இளங்கோவடிகள் தமது காலத்துச் சொற்கள் அனேத்துள்ளும் தம் தேவைக்கு வேண்டியவற்றைப் பயன்படுத்தியிருப்பர். கம்பனும் தனது காலத்துச் சொற்கள் எல்லாவற்றிலிருந்தும் தான் பெறக் கூடிய அதிகபட்ச நன்மை முழுவதையும் கறந்து எடுத்திருப் பான். பெருங்கவிஞர்கள் எல்லாரும் இதைத்தான் செய் தார்கள்; செய்து வருகிருர்கள்.

ஆனல், இரண்டாந்தாச் சிறு புலவர்கள் என்ன செய் கிருர்கள்? திருமுருகாற்றுப்படையும், சிலப்பதிகாரமும், இராமாயணமும் இலக்கிய நயம் உள்ளவையாக இருப்பதைக் காண்கிருர்கள். கண்டு, அந்நூல்களில் வந்த சொற்களேயும் தொடர்களேயும், தாம் இக்காலத்தில் எழுதப்புகும் செய்யுட் களிலும் அமைத்துவிட்டால், தம்முடைய எழுத்திலும் இலக்கிய நயம் நிரம்பி வழியும் என்று இவர்கள் நிணக்கிருர் கள். இது தவறு. நக்கீரரும், இளங்கோவும், கம்பனும் செய்ததுபோல, இவர்களும் தம் காலத்து மொழிப்பரப்பு முழுவ திலுமிருந்து பெறத்தக்க அதிகபட்சச் சொல்வளத் தைக் கறந்தெடுத்தால் மட்டுமே, இவர்களின் செய்யுட்களும் செழுமை உடையன ஆகும். கவிதைகளேப் படித்துச் சுவைக் கும்போது நாம் இந்த உண்மையை நிணேவில் இருத்துதல் வேண்டும்.

பழகு தமிழ்ச் சொற்களே கவிதைப் படைப்புக்கு மிகவும் உகந்தனவாகவும், பரந்த பயன் தருவன ஆகவும் இருக்க, சில புலவர்கள் அவற்றை வெறுத்து, ஒதுக்குவது ஏன் ; கனி இருப்பக் காய் கவர்வது போன்ற வேஃயில் அவர்கள் न न ஈடுபடுகிருர்கள்? இவ்வாறு செய்வதற்கு ஆதரவாக கள் சில நியாயங்குளக் காட்டுவார்கள். அவற்றையும் நாம் இங்கு எடுத்து நோக்குவோம்.

பேச்சு வழக்குச் சொற்கள் ஊருக்கு ஊர்—கிராமத் துக்துக் கிராமம்—வேறுபடுவன. தமிழகம் முழுவதற்கும் பொதுவாக விளங்க வேண்டிய கவிதையிலும் இலக்கியத் திலும் இவை இடம்பெற்ருல், குறிப்பிட்ட ஊர் தவிர்ந்த பிற ஊரில் உள்ளவர்கள் இச்சொற்களே விளங்கிக் கொள்ள முடியாது திண்டாடுவர். ஆகவே, இப்பிராந்தியப் பேச்சுச் சொற்களே விலக்கி வைப்பதே தக்கது. இதுவே தூய்மை வாதிகள் கூறும் ஒரு நியாயம் மேலோட்டமாகப் பார்ப்பவர் களுக்கு, இந்த நியாயம் ஏற்கத்தக்கது போலவே தோரைறும். ஆனல், சிறிது ஊன்றிச் சிந்தித்தால், இந்த வாதம் ஆட்டம் கண்டுவிடும். எப்படி?

இது விண்வெளி யுகம். புத்தகங்கள், பத்திரிகைகள், சஞ்சிகைகள், திரைப்படங்கள், வானெலி ஒலிபரப்புகள், தொ‰பேசி—தந்திச்சேவைகள் என்றெல்லாம் பலதரப்பட்ட செய்தித் தொடர்புச் சாதனங்கள் மலிந்து போய் விட்ட காலம் இது. ''யாதும் ஊரே'' என்ற பண்டைத் தமிழ் கூற் றுக்கு, புதிய பல வியாக்கியானங்கள் தரப்படக்கூடிய காலம் இது. இந்தக் சாலத்தில், ஒரு குறிப்பிட்ட ஊரில் வழங்கும் பேச்சு வழக்குச் சொற்கள் அந்த ஊர் மக்களிடம் மட்டும் முடங்கிக் கிடத்தல் வேண்டும் என்ற 'தஃவிதி' அனுவசிய மாகும். ஒவ்வொரு சிற்றூருக்கும் தனியுடைமையாகவுள்ள வலிமை மிகுந்த பிரயோகங்கள் எல்லாம், தமிழ் கூறும் நல் லுலகம் முழுவதற்கும் பொதுவுடைமையாக மாறுவதற்கு வாய்ப்புகள் அதிகம். திருநெல்வேலியின் சொல் வளம் புதுமைப்பித்தனுும், ரகுநாதனுும் தமிழகம் முழுவதற்கும் சொந்தமாக்கப்படலாம். தஞ்சாவூரின் சொல் வளம் ஜானகிராமனுலும், யாழ்ப்பாணத்துச் சொல்வளம் டொமினிக் ஜீவாவாலும், டானியலாலும், 'மஹாகவி' யாலும், தான்தோன்றிக் கவிராயராலும் தமிழகம் முழுவ தற்கும் உரிமையாக்கப்படலாம். அவ்வாறு செய்யும்போது,

> ''சிற்றூருடைய செல்வச் சொல்வளம் முற்றூர்களுக்கும் முழுவதும் ஆகலாம்''

இதனுல், மொழியின் வளம் பெருகுவதுடன், அதன் உயிர்ப் பண்பும் மிகுதியாகும். விரல் விட்டு எண்ணிவிடக்கூடிய ஒரு சில பண்டி தர்களின் தயவில் மட்டும் மொழியின் வளம் தங்கி யிராமல், பல்லாயிரம், பல்லாயிரம் பொதுமக்களின் உப காரத்தினுல் அது செழித்துப் பொலியும்.

ஆகவே, பிராந்தியப் பேச்சுச் சொற்கள், பொதுவான சொற்களஞ்சியத்துடன் சேர்வதலை நன்மையே ஒழியத் தீமை இல்லே. இவ்வாருன சேர்க்கை, நமது மொழியின் பழைய வரலாற்றிலும் காலந்தோறும் இடம் பெற்றுத்தான் வந்துள்ளது—பல் வேறு அளவுகளிலும் பல்வேறு வேகங் களிலும்.

பொது மக்களின் பழகு தமிழைக் கவிதையினின்றும் விலக்குதல் வேண்டும் என்ற வாதத்துக்குச் சார்பாகச் சொல்லப்படும் மற்றுமொரு நியாயத்தை இனி நாம் கவனிக்க லாம். சொற்களும், தொடர்களும் அடிக்கடி பேச்சில் அடிபடும்போது, அவை கூர் மழுங்கி, ஆற்றல் குறைந்து போகின்றன; தேய்ந்த நாணயம் போல மாற்றுக் குறைந்து விடுகின்றன. ஆதலால், அவை கவிதைக்கு ஏற்றன அல்ல. இதுவே பொது வழக்குச் சொற்களுக்கு மாருகக் கூறப்படும் மற்றுமொரு நியாயம்.

இந்த நியாயத் தில் ஓரளவு உண்மை உண்டு. ஆனுல், பல சமயங்களில் நிலேமை நேர்மாருகவும் இருப்பது உண்டு. பேச்சு வழக்குச் சொற்களே விட, இலக்கியப் பழஞ் சொற்களே கவிதையில் அதிகம் அடிபடுவன ஆகையால், அவ்விலக் கியச் சொற்கள் காரம் குறைந்தவையாக, பலவீனமடைந்து புளித்துப் போவது உண்டு. கார்குழல், சந்திர வதனம், மீன் விழி, தேன்மொழி என்றெல்லாம் திரும்பத் திரும்ப இலக்கிய சொற்களே பாடல்களில்—சிவநாமாவலி தொடக்கம் திரைப் பாட்டு வரையில்—இடம் பெறுவதால், இன்றைய நிலேயில், இலக்கியச் சொற்களே கூர் மழுங்கியவையாக உள்ளன. இவற்றுடன் ஒப்பிடும்போது, இலக்கியத்துக்குப் புறம்

W. Francis

the form the continue

பானவை என்று கருதப்படும் பிற பொது வழக்குச்சொற்கள் ஒரு தனிப்பட்ட நறுமையும், புத்தழகும் உடையவையாக மிளிர்கின்றன எனல் பிழையாகாது.

> ''சிப்பத்தைப் பிரித்தெடுத்த சீனத்துப் பொம்மை போல்வாள்''

என்று சிறுமி ஒருத்தியைப் பாரதிதாசன் வருணிக்கிருர். இங்கு வரும் சிப்பம், சீனத்துப் பொம்மை போன்ற பிரயோகங்கள் பழந்தமிழ்க் கவிதைகளில் இடம் பெறுவதில்லே. இப்படிப்பட்ட சொற்பிரயோகம், தன்னளவிலேயே ஒருவித கவிச்சுவையைப் பிறப்பித்து விடுகிறது, எனவே தான் திறமான கவிதையில், செறிவும் இறுக்கமும் உடைய மொழிப் பிரயோகம் கைவசமுள்ள சொற்களஞ்சியம் முழுவதிலு மிருந்து, அதிகபட்ச பலனேக் கறந்தெடுத்துப் பயன்படுத்தும் என்பதை நாம் நினேவிற் கொள்ளல் வேண்டும்.

4

அவ்வாறு பயன்படுத்துகையில், அப்பிரயோகங்களிஞல் ஒரு நாடகத்தன்மையும் வந்து அமைந்துவிடுகிறது. நாடகத்திற் பாத்திரங்களின் கூற்றுகள் அமைவது போலவே, கவிஞன் தன் கூற்றுகவோ, பிறர் கூற்றுகவோ எதையோவெளிப்படுத்துகிறுன். அக்கூற்றைக் கேட்போன் ஒரு பொது மனிததை இருக்கலாம். அல்லது கவிஞன்து வாழ்வில் இடம் பெற்றுள்ள ஒரு தனியாளாக இருக்கலாம். யாராக இருந்தாலும், ஒருவணே நோக்கிக் கவிஞன் கூறுகிறுன். உயர் கவிஞணப் பொறுத்தவரையில், அவன் ஏதாவதொரு பாத் திரமாகவே அமைந்துவிடுகிறுன். காதலனுகவோ, கையற்றுப் புலம்புபவனுகவோ, தீர்க்கதரிசியாகவோ, சிந்தணேயாள குகவோ, கிண்டல் செய்பவஞுகவோ, கண்டனகாரனுகவோ, ஏதோ ஒரு நிலேயிலிருந்து கட்டுரைக்கிறுன்.

இவ்வாறு கவிஞன் பிறருடன் உரையாடும்போது, பல வேளேகளில் மிகவும் எளிமையான சொற்களேயே கையாள் கிறுன். உலகின் எல்லா மொழி இலக்கியங்களிலும் அற்புத மான கவி வாக்குகள் மிக மிக எளிமையானவையாகவே உள்ளன.

> ''இன்றுளார் நாளே மாள்வர்; புகழுக்கும் இறுதி உண்டோ ?''

என்று கம்பனின் மகோன்னத பாத்திரமான இ**ராவணன்** கூறும் போதும்,

> ''செம்புலப் பெயல் நீர் போல அன்புடை நெஞ்சம் தாம் கனந்தனவே.''

என்று குறுந்தொகையிற் காதற் கிழவனெருவன் உரைக்கும் போதும்,

''சுதந்திரம் அவர்க்குயிர்; சுவாசம் மற்றன்று'' என்று மனேன்மணீயத்தில் ஜீவகன் கூறும் போதும்,

> ''வாடிய பயிரைக் கண்டபோ தெல்லாம் வாடினேன்......''

என்று இராமலிங்க வள்ளலார் இதயமுருகும் போதும்,

''ஓடப்ப ராயிருக்கும் ஏழையப்பர் உதையப்ப ராகிவிட்டால் ஓர் நொடிக்குள் ஓடப்பர் உயரப்பர் எல்லாம் மாறி ஒப்பப்பர் ஆய்விடுவரர் உணரப்பா நீ!''

என்று பாரதிதாசஞர் உறுதி கூறும் போதும்,

''இன்பம் என்று செரல்லக் கேட்டதுண்டு—அது எங்கள் வீட்டுப் பக்கம் வந்ததுண்டோ?''

என்று பட்டுக்கோட்டை கல்யாணசுந்தரம் குரல் எழுப்பும் போதும், ''விதியே, விதியே தமிழச் சாதியை என் செயக் கருதி இருக்கின்றுயடா ?''

என்று பாரதி ஏங்கும்போதும், எவ்விதமான பொருள் மயக்க மும் இன்றிக் கவியுள்ளத்தைக் கண்டு கொள்கின்ருமன்ரே? 'சங்கத்து நாள்தொட்டு, இச்சாயந்தரம்' வரை உள்ள புலவர்களிடத்துக் காணப்படும் இவ்வெளிமை சொல்வளத் தின் ஒரு சிறப்பம்சமாம். கால வெள்ளத்தைக் கடந்து இத்தகைய பாக்கள் நிலேத்து நிற்கின்றன எனின், அதற்குக் காரணம், மக்கள் சிரமமின்றி அவற்றைப் படிக்கவும் பாடமாக்கவும், நெஞ்சிற் பதித்து வைத்திருக்கவும் ஏற்ற முறையில் அவை அமைந்திருப்பதேயாம். உயர் கவிஞர்கள் நாணய சாலே போன்றவர்கள். எமது புழக்கத்துக்காகப் புதுப் புது நாணயங்களே அடித்துத் தந்த வண்ணம் இருக்கிருர்கள். பழைய சொற்களும் தக்கபடி புதுப்பிக்கப்படுகின்றன. ஓர் உதாரணம் பார்க்கலாம்.

''பெற்ற தாயும் பிறந்த பொன்குடும் நற்றவ வானினும் நனி சிறந்தனவே.''

என்பது எமது காலக் கவி பாரதி வாக்கு. இதில் 'நனி' என்ற சொல் மிகப்பழையது. சால, உறு, தவ, என்பன மிகுதியென்னும் குறிப்புப் பொருள் உணர்த்தும் என்பது தொல்காப்பியச் சூத்திரப்பொருள். இன்று சாதாரண பழகு தமிழில் 'நனி' என்பதவே மிக்க பொருளிற் பயன்படுத்துவதே இல்லே என்று கூறிவிடலாம். ஆயினும், பழகு தமிழிற் பாடல் சமைத்த பாவலன் அமைத்துள்ளமையை நோக்கும்போது, निला பொருத்தமாகவே தோற்றுகிறது; வேறெந்தச் சொல்லும் அந்த இடத்தில் அதேயளவு பொருளாழத்தை அளிக்குமோ என்பது ஒலியாற்றவேயும் இவ்வாறு சொற்களேக் கட்டி ஏவல் கொள்வதே கவிஞனது தஃயாயபண்பாகும். இதனே மனதிற்கொண்டே,

தற்காலக் கவிஞர் ஒருவர் கம்பினப் பற்றிப் பின் வருமாறு பாடியுள்ளார்.

> ''சொல்லுக்குச் சொல்லு சுகமாய்ச் சுதி கூட்ட கல்லும் கனிந்துருகக் கவி சொன்ன மாராசன்.''

கல் போன்ற சொற்களேயும் கனிவிப்பது கவிதையிற் காணப் படும் இரசவாதமாகும். இது காரணமாகவே, எமது மூதாதையர் கவிதையின் இன்பம் செஞ்சொற் கவியின்பம் என்று குறிப்பிட்டனர்.

the property of the party of the first of the second of th

AND THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY.

AND THE PROPERTY OF THE PROPER

walker as the tradition of the second of the second property is

和我们的自己的一种,我们就是一种我们的一种,这个人的一种。

The second second and the second

sanda tento se tua Litera Temperay.

Associated a design at the content of the content o

The the state of the same of t

NOTE AND A SECURITION OF THE SECURITION OF A S

# பரவசமும் பகுய்புணர்வும்

1

இதுகாறும் உணர்ச்சியைப்பற்றி இடைவரவாய்க் குறிப் பிட்டோம். இவ்வதிகாரத்தில் அதணத் தனியே விதந்தாயப் போகிரேம். முன்னர்க் குறிப்பிட்ட உவமை உருவகம், சொல்வளம், கற்பணே முதலியனவெல்லாம் உணர்விற்கு ஏதுக்களாய் அமைவன என்றும் கூறலாம். கவிதை என்ற துமே பலருக்கு உணர்ச்சியின் நிணவே எழுகின்றது. 'உணர்ச் சியை அடிப்படையாகக் கொண்டே கவிதை பிறக்கிறது' என்பதே பொதுவான நம்பிக்கையுமாகும்.

களவியல் என்ற இறையனர் அகப்பொருள் உரையில் அவ்வுரை கண்ட வரலாற்றைக் கூறும் கதையொன்றுண்டு: தொல்காப்பியப் பொருளதிகாரம் அழிந்து போக, மதுரை ஆலவாயில் அழல் நிறக்கடவுள், அறுபது சூத்திரங்களில் அகப்பொருளேச் செய்து அருளினன். ஆலை அக்காலத்துப் பாண்டி நாட்டிற் சங்கமிருந்து தமிழாய்ந்த புலவர் நாற்பத் தொன்பதின்மரும் அந்நூற்குப் பொருள் காணுமாறு ஒரு காரணிகளே வேண்டி நின்றனர். அப்போது இறைவன் பின்வருமாறு கூறினன். ''இவ்வூரிலே உப்பூரி குடிகிழார் மகனுவான் உருத்திர சன்மன் என்ற பெயருடைய ஊமைப் பையன் இருக்கிருன்; அவனேக் கொண்டு சென்று ஆசனத்தி

சூத்திரப் பொருள் உரையுங்கள்; மெய்யல்லா சும்மா இருக்கும்; உரை கேட்கும்பொழுது மெய்யாயின உரை கேட்டவிடத்து, வார்ந்து மெய்ம்மயிர் கண்ணீர் சிவிர்க்கும்.'' அதற்கு உடன்பட்டுச் சங்கப் புலவரும் அலங்கரித்து பலகையிலிருத்தித் சிறுவனே கல்மா கீழிருந்து சூத் திரப் பொருளை ஒவ்வொருவராய் உரைத்த எல்லாரும் முறையே பொருளுரைத்தபோது மருதனின நாகஞர் உரைத்தபோது சிறிதளவு கண்ணீர் உகுத்து, மெய்ம்மயிர் நிறுத்தி, பின்னர் கணக்காய ஞர் மகஞர் நக்கீரர் உரைத்தவிடத்து பதந்தோறும் கண்ணீர் வார்ந்து, மெய்ம்மயிர் சிலிர்ப்ப இருந்தான். அதுகண்டு துணிந்தனர் சங்கப் புலவர்கள். உண்மையுரை அதுவெனத் இது களவியனுரை கற்பித்துக்கூறும் பௌராணிகச் செய்தி.

இவ்வுபகதையிலே, மூங்கைப்பிள்ளோயான உருத்திர சன்மனுக்கு மெய்யான உரை கேட்டவிடத்து மெய்ப்பாடுகள் தோன்றியதுபோல, சிறந்த கவிதையொன்றை படிக்கு மிடத்து உணர்ச்சி வசப்பட்டு உருக வேண்டும் என்பது, எம்மவர் பலரிடையே காணப்படும் எண்ணமாகும். பெரும் பான்மை வாசகர்கள், மூங்கைப் பிள்ளேயை போலத் தமது உணர்வுகளை எடுத்துக்கூறும் வல்லமை அற்றவர்கள்என்பது இவ்வெண்ணத்தின் உட்கிடை. அது எவ்வாருயினும், கவிதை என்பது உணர்ச்சிப் பிழம்பு என்ற ஒர் எண்ணம் எம்மவ ரிடத்து ஆழமாகப் படிந்திருக்கிறது.

இத்தகைய கண்ணேட்டத்திலே, அறிவு, உணர்ச்சி என்ற ஒருவகைப் பாகுபாடு காணப்படும், மனித வாழ்வை நெறிப்படுத்தும் இவ்விரண்டனுள் உணர்ச்சியே கவிதைக்கு உயிர்நாடியாயிருக்கிறது என்பது இப் பாகுபாட்டைக் கடை பிடிப்போரது நம்பிக்கை. இதனடிப்படையிலேயே பொது வாக இலக்கியத்தை அறிவிலக்கியம் என்றும் ஆற்றல் இலக்கி யம் என்றும் சிலர் வழங்குவர். தொல்காப்பியம் முன்னதற் கும், கம்பராமாயணம் பின்னதற்கும் தக்க உதாரணங்கள் என்று கூறலாம். இப்பாகுபாட்டின் முக்கிய பண்பு என்ன

WELL MAR

வெனில், இவ்விரண்டு இயல்புகளும் ஒன்றுக்கு ஒன்று முரணு னவை என்று கொள்வதாகும். இதனே இலக்கிய இருமை வாதம் என்றுதான் கூறவேண்டும். இவ்விரண்டையும் தனித் தனியாகப் பிரித்து விவரிப்பதற்கு ஏற்றவாறு இலக்கியங்கள் உள்ளனவெனினும், சிறந்த இலக்கியங்கள் எனக் தக்கவை முன்கூறிய இருவகை இயல்புகளும் விரவி வருவன அமைந்துள்ளன. முந்தியவோர் அதிகாரத்திலே புலனுணர்வு பற்றியும் கருத்துப் பொருளுணர்வு பற்றியும் குறிப்பிட்டிருந்தோம். மேலெழுந்தவாரியாகக் கூறுவதானல், புலனுணர்வு உணர்ச்சிக்கும், கருத்துப் பொருளுணர்வு அறி வுக்கும் ஏதுக்கள்எனக் கூறலாம். ஆனுல் நாம் அவ்விடத்தில் கவிஞனது (பக். 50) எடுத்துக்காட்டியிருப்பது போன்று, சிந்தணயும் உள்ளுணர்வும் சேர்ந்து இணந்தே கவிதையின் 'கருத்தை' த் தோற்றுவிக்கின்றன. அந்த வகையில் அவற் றைப் பிரித்துப் பேசுவது பயனற்ற செயல். இதனே ஓர் உதாரணத்தால் விளக்குவோம்,

அங்கிங் கெஞதபடி யெங்கும் ப்ரகாசமாய் ஆனந்த பூர்த்தியாகி

அருளொடு நிறைந்ததெது தன்னருள் வெளிக்குளே அகிலாண்ட கோடியெல்லாந்

தங்கும் படிக்கிச்சை வைத்துயிர்க் குயிராய்த் தழைத்ததெது மனவாக்கினில்

தட்டாமல் நின்றதெது சமயகோ டிகளெலாந் தந்தெய்வம் எந்தெய்வமென்

றெங்குந் தொடர்ந்தெதிர் வழக்கிடவும் நின்றதெது எங்கணும் பெருவழக்காய்

யா தினும் வல்லவொரு சித்தாகி யின்பமாய் என்றைக்கு முள்ளதெது மேல்

கங்குல்பக லறநின்ற எல்ஃயுள தெதுவது கருத்திற் கிசைந்த ததுவே

கண்டன வெலாமோன வுருவெளிய தாகவுங் கருதியஞ் சலிசெய்குவாம். இப்பாடலிலே அறிவையும் உணர்ச்சியையும் வேறுபடுத் திக் காண இயலுமோ? அருளுணர்வும் இருக்கிறது; அத்து விதக் கருத்தும் அருகருகே இருக்கிறது. இரண்டும் ஒன்றிக் கலந்த அனுபவமாகவே பாடலமைந்துள்ளது. 'நிறைந்த தெது', 'தழைத்ததெது', 'நின்றதெது', 'உள்ளதெது' என்று ஒன்றன்பின் ஒன்றுய் விஞக்கள் எழுப்பப்படும்போது, எமது சிந்தீனயும் செயற்படுகிறது. அதேவேீளயில் இவ் விஞக்கள் அணேத்தும் ஒரே பொருள்ப்பற்றிய உணர்வை மூட்டுகின்றதையும் நாம் உணர்கிறேம். அவ்வுணர்வு மூண்டு வருகையில் விவரிக்கப்படும் பொருள்,

> யாதினும் வல்லவொரு சித்தாகி யின்பமாய் என்றைக்கு முள்ளது

என்ற தெள்ளத் தெளிவான விளக்கமும் ஏற்பட்டுவிடுகிறது. ஆகவே விஞக்களே விடுத்து அப்பொருளக் கருதி அஞ்சலி செய்யும் மனப்பாங்கு இசைவுடையதாகத் தோன்றுகிறது. இவ்விடத்தில், சிந்தனே உணர்வுக்கு முரணைகவன்றி ஓத்தாசை யாய் இருப்பதைக் காணலாம்.

ஆணுல் இச் சிந்தணே வெளிப்படாது, உணர்ச்சி நிலே யிலேயே இப்பொருளேக் கருதி அஞ்சலி செய்யும் அனுபவத் தைக் கூறும் பாடலேயும் உதாரணிக்கலாம்:

> வானுகி மண்ணுகி வளியாகி ஒளியாகி ஊனுகி உயிராகி உண்மையுமாய் இன்மையுமாய், கோனுகி யானென தென்று அவரவரைக் கூத்தாட்டு வானுகி நின்றுயை என்சொல்லி வாழ்த்துவனே.

முன்னர்க் குறிப்பிட்ட பாடலுக்கும் இதற்கும் சில ஒற்றுமை கள் இருப்பது வெளிப்படை எனினும் குறிப்பிடத்தக்க சில வேற்றுமைகளும் உள்ளன. முன்னதிலே இறைவன் என்ற

பொருள் மனித வடிவிற் சித்திரிக்கப்படவில்லே. அதனுல், கருத்துப் பொருளுணர்வு சிறப்புற ஏதுவாயிருந்தது. இதிலே, 'கோன்', 'கூத்தாட்டுவான்', 'நின்றுயை' என்பன ஆசா பாசங்கள் உடைய மனித வடிவில் இறைவனேக் சித்தரிக்கின் றன. கோனுயும், கூத்தாட்டுவனையும் இருப்பது போலவே, வானுயும் மண்ணுயும் இறைவன் இருக்கின்ருன் என்னும் உணர்வே மேலோங்கி நிற்கிறது. அவ்வாறு யாவுமாகி நிற்பவனேக் கருதி வாழ்த்துகிருர் கவிஞர். இன்னுமொரு குறிப்பும் கூறலாம்: முதலாவது பாடலின் முடிவில் 'அஞ்சலி செய்குவாம்' என்று உளப்பாட்டுத் தன்மை பன்மையிற், கவிஞர் கூறும்போது, பாடலின் முற்பகு தியிலே சிந்திக்கத் தொடங்கியிருந்த நாம், அச்சிந்தணகளின் முடிவாகக் கவிஞ ருடன் சேர்ந்து அஞ்சலி செய்யத் தயாராகிரேம். இரண்டா வது பாடலிலே, 'என் சொல்லி வாழ்த்துவன்?' கவிஞர் தன்மை ஒருமையிற் கூறும்பொழுது, தமது சொந்த வியப்புணச்சியையே வெளிக்காட்டுபவராயிருக்கிறுர். முன் னதை உளப்பாட்டுக் கவிதையென்றும், பின்னதைத் தன் பொருட்டுக் கவிதையென்றும் கூறுவது பொருத்தமாகும்.

இன் இரை வகைப் பாட் இயும் இங்கு நோக்கு தல் தகும். நாட்டுப் பாடல் என்றும் நாடோடிப் பாடல் என்றும், பாமரர் பாடல் என்றும் பலவாறு வழங்கிவரும் வாய் மோழிப் பாடல்களிலும் உணர்ச்சி நிரம்ப உண்டு. அப் பாடல்களே ஏற்ற சூழ்நிலேயில் எடுப்பான குரலிற் பாடும் பொழுதே அவற்றில் மண்டிக் கிடக்கும் உணர்வு அழுத்தம் பெறுமாயினும், அச்சடித்த வடிவிலும் வேகத்துடனேயே காணப்படுகின்றன.

ஏழு கழியலியே ஏழாநீர் கூடஃயே தாலி கொண்டுவந்து தந்த தட்டானும் போகஃயே மாஃ கொண்டுவந்த பண்டாரமும் போகஃயே கொட்டி பறையனுக்கு கொத்தும் கொடுக்கஃயே கோண மணவறையில் குந்தவைத்த தோஷமுண்டு வட்ட மணவறையில் வந்திருந்த தோஷமுண்டு பொருந்தி யிருந்தோமோ பிள்ளேகளே பெற்ருமோ பணியாரம் சுட்டசட்டி பாதிமணம் போகஃயோ பந்தல் பிரிக்கஃயே வந்தஜனம் போகஃயை என்கணவா என்கணவா இந்தவிதி வருவானேன் சண்டாள வன்னியர்கள் சதித்தாரே கணவனேத்தான் பசஃ தேஃயிலேதான் பாரஇடி விழுவானேன் குழந்தை தஃயிலேதான் குடிகேடு வருவானேன் பார்த்தாளோ பார்த்தாளோ பாம்புக்கண்ணிபார்த்தாளோ குண்டுகண்ணி சக்களத்தி குறிப்பாக பார்த்தாளோ ஆணழகனென்று எந்த அடியறுவாள் பார்த்தாளோ என்று சொல்லியப் பெண்கள் ஏற்றதொரு கணவனேத்தான் தூக்கி மஃயோரம் சூதானம் தான்படுத்தி உடன்கட்டை யேறுதற்கு உத்தரவு வேண்டைவென்று.

கணவனேயிழந்த பெண்கள் பிரிவாற்ருது பிரலாபித்துப் பாடும் பிலாக்கணமாகவே பாடலடிகள் அமைந்துள்ளன. இதுகுப் பாடிய புலவர்களின் பெயர் எமக்குத் தெரியாது. வழிவழியாக வழங்கி வரும் வாய்மொழிப் பாடற்பகு தி இது. ஆயினும் தமக்கென அமைந்த மரபும் நெறியும் உடையன வாயிருக்கின்றன என்பது கண்கூடு. இப்பாடலிற் புலப்படும் உணர்ச்சியினின்றும் புலவனது உணர்ச்சி வேருகவே இருக் கிறது. வேண்டாத அணியோ அலங்காரமோ இன்றித் துன் பத்தையும் துயரையும் துடிப்புடன் தெரிவிக்கிறது பாடல். ஆயினும் கவிஞன் ஒருவனது உணர்ச்சித் துடிப்பு என்று பாடலின் எப்பகுதுயையேனும் சுட்டிக் காட்டவியலாது. அதாவது இதுபோன்ற பாடல்களேப் படித்ததும் பாடிய கவிஞனது மனப்பாங்கைப் பற்றியோ, அல்லது ஆளுமையைப் பற்றியோ எம்மால் திட்டவட்டமாக எதுவும் கூற முடியா துள்ளது. ஆணுல் முந்திய பாடல்களேப் படித்த பின் அவ் வீரண்டையும் பாடிய கவிஞரது மனநிஃயையும் இயல்பை குறிப்பிடத்தக்களவு தெரிந்துகொள்ளலாமல்லவா? தனது சொந்த உணர்ச்சியையும் போதனேயையும் நேரடி யாகக் கலக்காது, கேட்போர்க்குச் சுவை சிறக்கும் வண்ணம் தஃமுறை தஃமுறைகளாய் பாடிப் பக்குவப்படுத்தப் பெற்ற கதைப்பாட‰ச் சேர்ந்தது இப்புலம்பல். இதணப் பிறர் பொருட்டுக் கவிதை எனலாம்.

மேலே காட்டிய உளப்பாட்டுக் கவிதை, தன் பொருட் டுக் கவிதை பிறர் பொருட்டுக் கவிதை என்றவற்றிலே உணர்ச்சி வெவ்வேறு விதத்தில் அமைந்திருப்பதைப் பார்த் தோம். காவியம் போன்ற பிறவகை கவிதைகளிலும் வாறே வெவ்வேறு அளவிலும் வகையிலும் உணர்ச்சி இடம் ஆக, கவிதை என்ற பொது சொல்லாற் குறிக்கப் உணர்ச்சி என்பது ஒரே படும் அத்தண ஆக்கங்களிலும் தன்மையுடையதாயிருக்கும் என்ற தவருன எண்ணத்தைக் களேதல் நன்று. கருத்தாக இருந்தாலும் உணர்ச்சியாக இருந் எமக்கு நிறைவானதோர் अमु அனுபவமாக அமைந்து, உடலிலும் உள்ளத்திலும் ஒரு கிளர்ச்சியையுண்டு அதணச் சிறந்த கவிதையெனவாம். இவ் பண்ணுமானுல் வாறு ஓர் உணர்ச்சியையோ கருத்து பொருளுணர்வையோ கற்பணே. உதவுவனவே சொல் வளம், அனுபவமாக்க உவமையுருவகம் முதலியன.

கவிஞன் தனது அனுபவத்தை மனத்தின் உயர்ந்த நிஃயி லிருந்து வெளிப்படுத்தும்பொழுது, சொல், சொற்பொருள், ஒலிநயம், கற்பண ஆகியன அவ்வெளிப்பாட்டுக்குக் காரணி களாயமைந்து விடுகின்றன. கவிஞனுக்குச் சொந்தமான அனுபவம் அவற்றின் மூலமாகவே பொதுச்சொத்தாகின்றது. அப் பொதுச்சொத்தே கவிதை. அதணே நாம் படிக்கும்போது அக்கூறுகள்தாம் அது கூறும் அனுபவத்தை நாம் பெற்றுக் கொள்ளக் காரணிகளாகின்றன. இவ்வாறுதான் உணர்ச்சி, கவிதையனுபவமாகி, பாடுவோனிலிருந்து படிப்போனுக்குப் புடை பெயர்கிறது.

கவிஞனுக்கு ஏற்படும் உணர்ச்சி கவிதை வடிவம் பெற்றுப் பிறரால் அனுபவிக்கப்படும்பொழுது, பல சமயங் களிலே தூண்டுகோலாய் அமைவதுண்டு. அதாவது கவிதை அதனேப் படிப்போரை இயக்கும் சக்தியுடையது எனலாம். இவ்வியக்கம் என்பது வெறும் உடற்ருெழிற்பாடாக மட்டு மன்றிப் படிப்போருக்கு உண்டாகும் உண்மை விளக்கமாகவு மிருக்கும். ஏனெனில், கவிதையிலே உணர்ச்சி என்பது வரம்பின்றி பாய்வதொன்றன்று. தனியொருவனது உணர்ச் சிச் சுழிப்புக்கள் இயற்கையில் அவ்வாறுதானிருக்கும். பதட் டம், குழப்பம், மயக்கம், வெறி முதலாயின அதீத உணர்ச்சி யின் வெளிப்பாடுகள். ஆனல் அவை அப்படியே கவிதையிற் பிரதிபலித்தால், கவிதையின் ஒருமைப்பாடும் ஒழுங்கும் சிதைந்துபோகும். அவ்வுணர்ச்சிச் சுழிப்புக்களே வடித்து, நெறிப்படுத்திப் பாய்ச்சவே முற்கிளந்த கவிதைக் கூறுகள் பயன்படுகின்றன. இதனே ஒருதாரண மூலம் விளக்குவோம்.

பாரதியாருக்கு நாட்டில் நிலவிய ஆங்கிலக் கல்வி முறை பெருவெறுப்பை யுண்டாக்கியிருந்தது. அதாவது, அதன்பால் அவருக்கு மிகுந்த—ஆழ்ந்த—வெறுப்புணர்ச்சியிருந்தது என லாம். வெறுப்புள்ள பொருளப் பலவாறு இழித்துரைப்பது உலக இயற்கை. சில சமயங்களில் வெறுப்புணர்ச்சி பல விபரீதங்களுக்குக் காலாகவும் அமைந்துவிடுவதுண்டு. ஆங்கிலக் கல்வியமைப்பின்மீது பாரதியாருக்கிருந்த வெறுப்பின் தன்மையை நாம் நேரே கண்டறியாதவர்கள். ஆனல் அவரது உணர்ச்சியைப் பாடல்வாயிலாகவே தெளிவாக அறிந்து கொள்ளக்கூடியதாயுள்ளது.

அன்ன யாவும் அறிந்திலர் பாரதத் தாங்கி லம்பயில் பள்ளியுட் போகுநர் முன்னர் நாடு திகழ்ந்த பெருமையும் மூண்டி ருக்குமிந் நாளின் இகழ்ச்சியும் பின்னர் நாடுறு பெற்றுந் தேர்கிலார் பேடிக் கல்வி பயின்றுழல் பித்தர்கள்; என்ன கூறிமற் றெங்கண் உணர்த்துவேன் இங்கி வர்க்கென துள்ளம் எரிவதே

இப்பாடலிலே 'பேடிக்கல்வி' என்ற தொடரில், தமது வெறுப்புணர்ச்சி முழுவதற்கும் தக்க உருவங் கொடுத்து விட்டார் கவிஞர். பேடி என்பது பெண்தன்மை மிகுந்த அலியையும், வீரியமின்மையையும், அச்சத்தையும், விலங்கை யும் குறிக்கும். இவை ஆண்தன்மை, துணிவு, விடுதலே என்பவற்றின் மறுதலே. உண்மையான கல்வி ஆண்மை, வீரம், துணிவு, விடுதலே ஆகியவற்றை அளிப்பதாயிருத்தல் வேண்டும். ஆங்கிலக் கல்விமுறை இந்தியருக்கு இவற்றின் மறுதலேகளேயே ஊட்டியதை உணர்த்த முன்ந்த கவிஞர் 'பேடிக் கல்வி' என்ருர். அவரது உணர்ச்சி கவிதையனுபவ மாகும்போது பேடிக்கல்வி எனப் பெயர்க்கப்பட்டுள்ளது. பாரதியாரின் உணர்ச்சியில் எத்தனே சுழிப்புக்கள் இருந்திருந் தாலும் இத்தொடர் திட்டவட்டமான ஒரு மனக்கருத்தை எமக்கு உண்டாக்கி விடுகிறதல்லவா? இத்தகைய பேடிக் கல்வியினுல் உருவாக்கப்பட்ட நடிப்புச் சுதேசிகளேப் பழித் தறிவுறுத்திய பாடலொன்றில்,

> அச்சமும் பேடிமையும் அடிமைச் சிறு மதியும் உச்சத்திற் கொண்டா ரடீ—கிளியே ஊமைச் சனங்க ளடி

என்று பாடுமிடத்து, அச்சம், பேடிமை, அடிமைச் சிறுபுத்தி, ஒருசேரக் தன்மை ஆகியன ஊமைத் கூறப்படுகின்றன. 'பேடிக் கல்வி' என்ற சொற்பிரயோகத்தின் எதுவுமின்றி மிகத் தெளிவாக வளம் மயக்கம் விளக்கப்பட்டுள்ளமை கவனிக்கத்தக்கது. 'உழல் பித்தர்கள்' கூற்றும் உணர்ச்சிபூர்வமானதே. உழலுதலுக்கு, அமேதல், நிமேகெடுதல் என்ற பொருளுண்டு; பித்தர்கள், பைத்தியக்காரர்கள், மூடர் என்பன ஒரு பொருட் சொற்கள் 'பேடிக் கல்வி பயின்றுழல் பித்தர்கள்' என்ற சொற்றுடர் 🎤 கவிஞரது ஆழ்ந்த வெறுப்புணர்ச்சியை எமக்குப் புலப்படுத் தும் அதே வேஃளயில், பாடலின் முற்பகுதியில், இப்பித்தர்கள் ஆராய்ந்து அறியமாட்டாத செய்திகள் கூறப்படுகின்றன. சென்றகாலத்துச் சிறப்பையும், நிகழ்காலத்துச் யையும், வருங்காலத்து மேம்பாட்டையும் காரண காரியத் தொடர்புடன் கண்டறிய மாட்டாத பேடிக் கல்வி என்று

கவிஞன் கூறும்போது, அக்கல்வி முறைமீது அவனுக்கேற் பட்ட வெறுப்புணர்ச்சி கருத்துக்களாலும் தூண்டப்பட்டன என்பது புலப்படும். படவும், கவிதையைப் படிக்கும் எமக்கு, அக்கல்வி முறையின் போலித்தன்மையும், சத்தின்மையும், தெளிவாகிவிடுகின்றன. இதுவே எமக்கு ஏற்படும் உண்மை விளக்கமாகும்.

இலக்கிய வரலாற்றை நோக்கும்போது, 'கவிதைக்கு உணர்ச்சியே பிரதானம்' என்ற கொள்கை எல்லாக் காலத்தும் நியமமாகக் கொள்ளப்படவில்லே என்பது தெரியவரும். தமிழிலக்கியத்தில் மட்டுமின்றி வேறு இலக்கியங்களிலும் இவ்வுண்மையைக் கண்டு தெளியலாம். பழங்காலச் செய்யுள் நெறியைப் பின்பற்றி இலக்கியங்கள் தோன்றும் காலப்பகு திகளில் அறிவுபூர்வமான செய்யுட்கள் சிறப்பாகப் போற்றப் படுகின்றன; படைக்கப்பெறுகின்றன. நாயக்கர் காலப் பகு தியிற் கற்ரேர் இயற்றிய இலக்கியங்கள் பலவற்றில் உணர்ச்சியினும் சிந்தனேயே மிக்குக் காணப்படுகின்றன. ஆயினும் அவற்றையும் உயிரிலக்கியங்கள் என்றே பலர் கருதி வந்துள் எனர்.

குறில்வழி லகரம் தனிநிலே யாயும் கூடிய தகரமுன் னெழுத்தென் றறிகுறி வடிவம் திரிதல்போல் நந்தி அடல்விடை மெய்திரிந் துறினும் நறுமலர் விழியிற் கண்டவர் எல்லாம் நந்தியே என்றுளம் மகிழ்ந்தார் பெறுதவம் முயன்ற அன்னேயும் பிதாவும் பெறும்உவ கையினேயார் உரைப்பார்?

'கற்பினக் களஞ்சியம்' எனச் சில இலக்கிய வரலாற் ருசிரியராற் பாராட்டப் பெறும் துறைமங்கலம் சிவப்பிர காசர் பாடிய இச் செய்யுளில், பாத்திரங்களின் உள மகிழ்ச் சிக்கு விளக்கம் கூறுவதற்கு இலக்கணம் துணேக்கிழுக்கப் படுகிறது. இலக்கண விதியொன்றையே உவமையாக்கிவிடு கிருர் புலவர். 'உவகை', 'மகிழ்ச்சி' ஆகிய உணர்ச்சி தோன் றும் சொற்கள் பயன்படுத்தப்பட்டிருப்பினும், அவ்வுவகைக் கும் மகிழ்ச்சிக்கும் தூண்டுகோலாயிருப்பது, எத்துணேயும் உணர்ச்சியற்ற புணரியல் விதியொன்ருகும்;

> குறில்வழி லளத்தவ் வணேயினுய்தம் ஆகவும் பெறூஉ மல்வழி யானே

என்ற மெய்யீற்றுப் புணரியற் சூத்திரம், தனிக்குறிலின் பின்னின்ற லகர ளகர மெய்கள் அல்வழிப்புணர்ச்சியிலே தகரம் வருமாயின், றகர டகரங்களாகத் திரிதலேயன்றி ஆய்தமாயும் திரியும் எனக் கூறும். இதிலே உணர்ச்சிக்கு இடமில்லே. கணித வாய்ப்பாடு போல இதுவும் ஓர் இலக்கண விதி. இதனடிப்படையில் ஒரு 'கற்பண'யை உருவாக்குகிருர் புலவர். ஆகவே அக்கற்பணயாக்கத்திலே உணர்ச்சி இடம் பெறவில்லே என்பது போதரும்.

கஃநீது, முஃடீது என்னும் தொடர்களில் ஆய்த எழுத்தே காணப்பட்டபோதும், அது முன்னர் இருந்த லகர ளகர மெய்களின் திரிபாகவிருத்தல் போல, மண்ணுலகில் வசவ தேவராகத் தோன்றிய போதும், அவரின் சிறப்பியில்பு களே அறிந்தவர்கள், அவர் முன்னர் கயிஃயைங்கிரியில் நந்தியெம்பிராகை இருந்தவரே என உணர்ந்து உவகை யடைந்தனர் என்பது செய்யுளின் கருத்து.

வீர சைவத் தத்துவச் செய்தியும், இலக்கணச் செய்தியும் கலந்து கற்பணயாக அமைந்த இச்செய்யுளில், குறிப்பிட்ட சிலர் மகிழ்ச்சியடைந்தனர் எனக் கூறப்படுகின்றதாயினும், அம்மகிழ்ச்சி உணர்ச்சி பூர்வமாகச் சித்திரிக்கப்படவில்லே; மாருக, ஆசிரியரது இலக்கண நூற் புலமையும் சுற்றி வளேத்து விஷயத்தைக் கூறும் படாடோபமூமே பாடலில் நிறைந் துளது. எனினும் இச் செய்யுள் இலக்கிய வரிசையில் இடம் பெறுவதொன்றே. இடைக்காலத்தில் எழுந்த கோவை இலக்கியங்கள் பெரும்பாலானவற்றில் இப்பண்பினேப் பரக்கக் காணலாம். இத்தகைய பாடல்களே இக்காலத்திலே நாம் கருகலானவையாயும் கடினமானவையாயும் கருதக் கூடும். ஆணல் ஒரு காலத்தில் இலக்கியக் கொடுமுடிகளாய்க் கருதப் பட்டன என்பது மனங்கொளத் தக்கதே. இவ்விடத்தில் இன்னுமோர் எடுத்துக்காட்டை நோக்குவோம்:

> மங்கையிவள் செலும்வழியில் நறுந்தருக்கள் நிழல் செய்து மலிக; மற்றும் பொங்குமணல், தாமரையின் பொலந்தாது போற்பொலிக; புனிதவாவி எங்குமலர்ந் திலங்கிடுக; மந்தமா ருதம்வீச இனிய தோகை யிங்குயிலுந் துணயாக; அறு தொடர்க்கண் ணுகரம்போ லுறுகதூரம்.

ஈழநாட்டுப் புலவராகிய ம. வே. மகாலிங்கசிவம் (1891-1941) பாடியுள்ள இச்செய்யுளில் கண்ணுவர் சகுந் வழியனுப்புதல் சகுந்தவேயின் கூறப்படுகிறது. பிரயாணம் இன்பமானதாயும் குறுகியதாயும் அமைவதாக என்று வேண்டிக்கொள்ளும் முனிவர், பயணத் தூரத்தின் குறுக்கத்திற்கு குற்றியலுகரத்தை உவமையாகக் கூறுகிருர். குற்றியலுகரம் ஆறு வகைப்படும். நெடிற்ருடர், ஆய்தத் தொடர், உயிர்த் தொடர், வன்ருடர், மென்ருடர், இடைத்தொடர் என்பன அவை. இவ்வாறு தொடர்களில் உகரமானது தன் மாத்திரையிற் குறுகுமென்பது வரும் இலக்கணவிதி. ''நெடிலோடாய்த''......(நன். சூ. 94) என்று தொடங்கும் நூற்பாவை அறியாத மாணவர் இரார். இதனே ஆதாரமாய்க் கொண்டு கற்பனே செய்கிருர் புலவர். இதுணச் சமத்காரம் என்று மரபுவழிப் புலவர்கள் விவரிப்பர். மேற் கூறிய செய்யுளில் இலக்கணக் கற்ப‰ பாத்திரத்திற் குப் பொருத்தமுடையதாய் உள்ளது என்று சிலர் வாதிடக் கூடும். அது குறித்து நாம் இவ்விடத்திலே சர்ச்சை செய்ய வேண்டுவதில்லே. சிந்தனேயின் பாற்படும் உவமைக்கு எடுத்துக்காட்டாக இவ்வுதாரணச் செய்யுளே விளங்கிக் கொண்டால் போதும். இங்குக் கவனிக்கத் தக்கது என்ன வெனில், உணர்ச்சிதான் பாடலின் உயிர் நிலேயாக எல்லாக் காலத்தும் போற்றப்படவில்லே.

ஆனல், மேலே காட்டிய சிவப்பிரகாசர் பாடல் போன்ற வற்றில், பாடிய புலவரின் சொந்த அனுபவத்தைக் கண்டு கொள்ளுதல் அரிது. தத்துவங்களும், இலக்கணவிதிகளும், வா தப்பிர திவா தங்களுமே முக்கியமானவையாய்க் கொள்ளப் புலவன் சொந்த அனுபவத்தையோ: உணர்ச்சியையோ வெளிப்படுத்த வேண்டிய தேவை இல்லா மற் போய்விடுகிறது. புலமையும் பாண்டியத்தியமுமே உணர்வின் தானத்தை ஆக்கிரமித்துக்கொள் கின்றன. இந்நிலேக்கு எதிர்விளேவாகவே அதாவது இக்குறை பாட்டை நீக்கும் வகையிலேயே, இந்நூற்ருண்டின் தொடக் கத்திலிருந்து, பரிதிமாற் க‰்ஞர், பாரதியார் ஆகியோர் தமது சொந்த உணர்ச்சிகளேப் பாடற் பொருளாக்கும் தன்னுணர்ச்சிப் பாடல்களேத் தோற்றுவித்தனர். பாரதியார் பாடிய கண்ணம்மா என் குழந்தை, கண்ணம்மா என் காதலி பாடல்கள் இவற்றுக்குச் சிறந்த உதாரணங்கள். பாரதி பரம்பரையில் வந்த கவிஞர் இத்தகைய தன்னுணர்ச் சிப் பாடல்கள் பலவற்றைப் பாடியுள்ளனர். இவற்றில் இசைப் பண்பு சிறந்து காணப்படும்.

> உள்ளச் சிறையில் ஒருகன்னி—அவள் ஊழிக் காலம் தவமிருந்தாள் உள்ளச் சிறையில் ஒரு கன்னி

கள்ள மனத்தின் கோடியிலே—இரு கண்கள் மயங்கும் எல்ஃயிலே உள்ளச் சிறையில் நின்றுநின்று—அவள் ஊழிக் காலம் தவமிருந்தாள்.

இத்தகைய பாடல்கள் கவிஞெஞைருவன் தன்னுடைய உணர்ச்சியனுபவத்தை வாசகருக்கு முன்னிஃப் படுத்தி எடுத் துச் சொல்லுவனவாக அமைந்தவை. ஆங்கிலத்திலே இவற்றை 'லிரிக்ஸ்' (Lyrics) என வழங்குவர். நவீன தமிழிலக்கியத்திலே, குறிப்பாகப் பாரதியின் செல்வாக்குக் காரணமாக, தன்னுணர்ச்சிப் பாக்களே ஏராளம். இதஞல் இக்கால ரசிகர்கள் பலர் (இவர்களுள் டி. கே. சிதம்பரநாத முதலியார் குறிப்பிட வேண்டியவர்) உணர்ச்சி வெளிப்பாடு ஒன்றீணயே உயர்கவிதைக்கு உரைகல்லாய்க் கொள்வாரா யினர். உதாரணமாகப் புறநானூற்றுப் பாடல்கள் உணர்ச் சிச் சிறப்பு அற்றவை யென்றும் அதஞல் உயர்ந்த கவிதைகள் அல்ல என்றும் முடிவுகட்டிஞர் டி. கே. சி. இம் முடிவு விபரீத மானது என்பதை மேலும் வற்புறுத்த வேண்டியதில்ஃ.

2

உணர்ச்சியைப் பற்றிய தவருன மதிப்பீடு, மிகை யுணர்ச்சி எமது இலக்கியத்திற் செல்வாக்குப் பெற ஏதுவா கிறது. மிகையுணர்ச்சியை ஆங்கில நூலார் Sentimentality என்பர். ஒரு வகையிற் பார்த்தால், கவிதையை நலனுயப் பயிற்சி பெறுவதன் பிரதான பயன்பாடே உணர்ச்சிக்கும் மிகையுணர்ச்சிக்கும் வேறுபாடு காண்பதாகும். மிகை யுணர்ச்சி என்ற சொற்ருடரே தெளிவாகப் புலப்படுத்துவது போல, அளவுக்கு அதிகமான உணர்ச்சி வெளிப்பாடும் ஈடு பாடுமே இங்குக் குறிக்கப் படுகின்றது.

'சோகத்தின் உருவகமாக ஒரு பெண் நின்றுள்'

என்ற வாக்கியத்தை எடுத்துக்கொள்வோம் சோகம்—பெண் என்ற சேர்க்கையைக் கண்டதுமே பலருக்கு உள நெகிழ்ச்சி ஏற்பட்டு விடுகிறது. உண்மையில் இவ்வாக்கியம் கூறுவது யாது? யாரோ ஒருத்தி கவஃப்பட்டு நிற்கிருள் என்பதாகும். அவள் யாரென்று கூட எமக்குத் தெரியாது. கவஃ யாது என்ரே, அதற்குக் காரணம் யாது என்ரே, அக்கவஃயின் தன்மை எத்தகையது என்ரே, எதுவும் தெரியாமலே, 'துய ருள்ள ஒரு பெண்' என்ற ஒரு பொதுப்படையான எண்ணத் துக்காக இதயம் உருகுவது மிகையுணர்ச்சியின் பாற்படும். இன்றெரு விதத்திற் பார்க்கப்போனுல் இத்தகைய உருக்கம் போலி என்று கூடக் கூறலாம்.

அதாவது திட்டவட்டமான ஒரு சூழ்நிலேயில், குறிப் பிட்ட ஒரு பெண்ணுக்கு ஏற்பட்ட துன்ப துயரத்தை நாம் அறிந்தாலன்றி அப்பெண்ணின் துயரத்திற் பங்குகொள்ள துயரம் என்பது மிகப் பொதுவான எண்ணம். அது ஒவ்வொருவருக்கு வெவ்வேறு விதத்தில் ஏற்படுகிறது. இடத்துக்கு இடம் வேறுபடும் ஆளுக்கு ஆள், திரண்ட வடிவத்தில், திட்டவட்டமாகக் அனுபவத்தைத் கூறுவதுதான் கவிஞனின் சிறப்பு. ஆஞல் பெண்—சோகம் என்ற இரு சொற்களேயும் சேர்ப்பதால் மேலெழுந்தவாரி யாக ஒரு பொதுவான உணர்ச்சியை எழுப்புதல் கூடும். (உண்மையில், பத்திரிகைகள் இவ்வாறே பொதுப்படையாக விஷயங்களேக் கூறி மக்களே மயக்குகின்றன.) ''நள்ளிரவில் கன்னி விஷம் அருந்தி இறந்தாள்'' என்ற பத் திரிகைச் செய்தி ஒன்றை எடுத்துக் கொள்வோம். நள்ளிரவு–கன்னி–விஷம்– மரணம் என்ற நான்கு சொற்க‰க் கொண்டே வாசகர் உள்ளங்களேக் 'கவர்ந்து' விடுகிருர் இதனே வாசகரிடத்துக் காணப்படும் மிகையுணர்ச்சியைப் பயன் படுத்தியே இத்தகைய செய்தித் தஃப்புகளேப் பத்திரிகைகள் நாள்தோறும் எழுதிக் குவிக்கின்றன.

மிகையுணர்ச்சியின் உளவியற் பண்புகள் ஒரு புறமிருக்க, அது எழுத்துகளிலே நடைமுறையில் எவ்வாறு தூண்டப் கவனிப்போம். குறிப்பாகக் படுகிறது என்பதைக் யைப் பொறுத்த வரையில், ஒவ்வொரு காலப்பகு தியிலும், சிற்சில பொருட்களும் சொற்களும் தம்மளவிலேயே மிகை யுணர்ச்சியைத் தூண்டுவனவாயுள்ளன. இவற்றை இலகுவிற் பிரிக்கவியலாதாயினும், நடைமுறைத் தேவைக்காக வேறு வேருகவே நோக்குவோம். 'காதல்' என்ற பொருட் பரவசத்தை யூட்டவல்லது. குறிப்பே பலருக்குப் காரணமாகவே அப்பொருள் பற்றிப் பல நூற்றுக்கணக்கான சத்தற்ற—நயமற்ற—செய்யுட்கள் தோன்றியுள்ளன. சொற் களேப் பொறுத்தவரையில் மேலே காட்டிய இரு வாக்கியங் களில், தக்க உதாரணங்களேக் காணலாம். இவ்வாறு 'மரபு' வழிவரும் சிற்சில பொருட்களேயும் சொற்களேயும் யாப் பமைதிக்குட் கட்டிவிட்டால், பின்னர் பேசவேண்டியதே யில்லே. அத்தகைய சொல்லடுக்குகளேப் பாட்டென்றே பலர் பாராட்டுவர். ஓர் உதாரணம்:

வயிரத்தின் ஒளிபோல் அனல் கனியும் வாயெல்லாம் புகைவாசம் மணமணக்கும் வாட்போரில் வெற்றிகண்ட மன்னன் போல வகை வகையாய்ப் பேசிநீதி நிறுத்தச் செய்யும் குளு குளுக்கும் மனம் நின்று குதூகலிக்கும் குறையில்லா பசு மார்க்கின் குணந் தெரியும் நிறையான மனதுடனே வாங்கச் சொல்லும் நித்த நித்தம் பசு மார்க்கே தீல சிறக்கும்.

மேலோட்டமாகப் படிக்கும்பொழுது, ஏதோவொரு பொருள் குறித்து ஒருவர் ஈடுபாட்டுடன் இச்செய்யுளப் பாடியிருப்பதாகவே தோன்றும். 'வயிரம்' 'அனல்' 'கனி' 'மணம்' 'மன்னன்' 'வாட்போர்' 'குணம்' 'குதூகலம்' 'நிறைவு' ஆகிய சொற்கள் சம்பந்தப்பட்ட பொருளேப் பற்றிய எண்ணங்கள் சிலவற்றைப் படிப்போர் மனத்திலே தோற்றுவிக்கின்றன என்பதற்குத் தடையில்லே. மிகவிலே யுயர்ந்த, பழம்பெருமை வாய்ந்த, குறைவற்ற, தனிச்சிறப் பான இன்பத்தைத் தரவல்ல ஒரு பொருளைப் பற்றியே இச் செய்யுள் அமைந்துள்ளது போலவும் தோன்றக்கூடும். ஆயினும் சிறிது கூர்ந்து கவனித்தால், 'பசுமார்க் சுருட்டு'மீது பாடப்பெற்ற பாராட்டாக, அதாவது விளம்பரமாக இச் செய்யுள் அமைந்திருப்பது தெளிவாகும். அதே சமயத்தில், குறிப்பிட்ட 'மார்க்' சுருட்டைப் புகைத்து ஆனந்தித்த ஒருவரது உணர்ச்சியனுபவமாயும் செய்யுள் அமையவில்லே. பாடியவருக்கு எத்தகைய அனுபவம் ஏற்பட்டது என்பதைச் செய்யுள் புலப்படுத்துவதற்குப் பதிலாக, 'மரபு' வழிப்பட்ட வருணனேகளில் வரும் சிற்சில சொல்லாட்சிகளேக் கையாண்டு ்பொருளற்ற' ஒன்றைப் பெரிதுபடுத்திப் போலியுணர்ச்சியை வெளிப்படுத்தியுள்ளார் செய்யுள் எழுதியவர். இதனேச் செய்யுட்போலி எனல் பொருந்தும்.

1.754 1 4 ...

மிகையுணர்ச்சிப் பாடல்கள் அடிப்படையில் இத்தகை யனவே. அவையெல்லாம் விளம்பரப் பாடல்கள் எனத் தவருகக் கருத வேண்டியதில்லே. ஆஞல், பொதுப்படையாக ஒரு பொருளேப் பற்றிப் பரவசப்படும் போக்கின் பிர திபலிப்பு என்று கூறுதல் தகும். ஒருவனேப் பார்த்து ''அவன் நல்லவன்'' என்று ஒருவர் புளகாங்கிதப் படலாம். ஆயின் எமக்கு அது பொருள் வளம் நிறைந்ததாகாது. ஆஞல் ''அவன் தாயினும் நல்லன்'' என்றுல், திட்டவட்டமாக எமக்கு 'உண்மை விளக்கம்' ஏற்படுகிறதல்லவா?

இதனே இன்னேர் உதாரணத்தால் விளக்குவோம். எமது நாட்டில் நடைபெறும் க‰், இலக்கியக் கூட்டங்களிலே சொற்பொழிவாற்றுவோர் பலர், மேற்கோள் ஒன்றைக் குறிப்பிட்டுவிட்டு, ''இவ்வாறு இன்னுர் மிக அழகாகக் கூறி யுள்ளார்'' என்பதை அடிக்கடி கேட்கின்றேம். என்று அவர்கள் கூறுவதற்குப் பொருள் யாது? 'ரோசா மலர் அழகாயிருக்கிறது' என்ற பொருளிலா 'அழகாக' என்ற சொல் அக்கூற்றில் அமைந்து கிடக்கிறது? இது சிந்தித்தக்கது. சற்றுக் கவனமரகப் பார்த்தால், 'அழகாக' என்ற சொல் மிகப் பொதுவாக, சிறப்பைக் குறிப்பிடுகிறதேயன்றிக் கூர்மையாக, குறிப்பிட்ட மேற்கோளின் தன்மையைத் தெளிவுபடுத்துவதாயில்2ல என்பது உறுதிப்படும். 'அழகாக' என்றதின் இடத்தில், 'சுருக்கமாக' 'திடமாக' பிறர் கூறி யிருப்பதிலும் 'வேருக', 'தனித்தன்மையுடன்', 'வேகமாக', 'நெஞ்சைத் தொடும்வகையில்', 'மென்மையாக', 'வன்மை யாக', 'கட்டுறுதியாக', 'இனிமையுடன்', 'இங்கிதமாக', 'நயம்பட' என்றெல்லாம் எத்த‰யோ அடைகளேக் கூறலாம். அவை ஒவ்வொன்றும் நுண்ணிய வேறுபாடு டையன என்பதும் வெளிப்படை. குறிப்பிட்ட மேற்கோளப் பற்றி நுணுக்கமாக விவரிக்க விரும்புபவன் 'அழகாக' என்ற பொதுச் சொல்ஃத் தவிர்த்து, நாம் மேற்காட்டிய களில் ஒன்றை அல்லது அவை போன்ற ஒன்றையே அச்சொல்லே அவனது உள்ளக் கருத்தைச் தெடுப்பான்.

சிரிய முறையில் பொருட்டெளிவுடன் புலப்படுத்துவதா யிருக்கும். உணர்ச்சிக்கும் மிகையுணர்ச்சிக்குமுள்ள வேறு பாடு இத்தகையதே. ஓர் உணர்வையோ கருத்தையோ வரையறுத்துக் கூர்மையாக்கிக் கூறமுடியாத ஒருவன் இலக்கிய வழக்குச் சொற்களிலே தஞ்சம் புகும்போது மிகை யுணர்ச்சி தோன்ற வழி பிறக்கிறது. கூறமுற்பட்ட அனுபவத் துக்கே உகந்த சொற்கள் வந்து பொருந்தாமையால், வேறு சொற்களாற் கூறிமுடிக்கப்பட்ட அவ்வனுபவம் உண்மையாக இருக்காமற் போவதில் வியப்பெதுவுமில்லே.

> மங்கைய ராகப் பிறப்பதற்கே—நல்ல மா தவஞ் செய்திட வேண்டும் அம்மா பங்கயக் கைநலம் பார்த்தலவோ—இந்தப் பாரில் அறங்கள் வளரும் அம்மா. அன்பினுக் காகவே வாழ்பவர் ஆர்—அன்பில் ஆவியும் போக்கத் துணிபவர் ஆர் இன்ப உரைகள் தருபவர் ஆர்—வீட்டை இன்னகை யாலொளி செய்பவர் ஆர்.

பெண்களின் உரிமைகள் என்ற இச்சிந்து மிகையுணர்ச் எடுத்துக்காட்டு. பெண்ணேப் போற்ற முற்பட்ட கவிஞர், மங்கையராய்ப் பிறப்பதற்கு நல்ல மாதவம் செய் என்று திடல் வேண்டும் பாடுகையில் மங்கையர் பொதுக் கருத்தே அவருக்குக் கரை கடந்த உற்சாகத்தை யுண்டு பண்ணுவதைக் காணலாம். 'நல்ல மாதவம்' காகச் செய்யவேண்டும் என்பதைக் கவிஞர் எமக்கு உணர்த் தத் தவறுகிருர். பெண் பெருமைக்குரியவள் என்ற பொதுக்கருத்தைப் பிரமாதப்படுத்தும்பொழுது 'மாதவஞ் செய்திட வேண்டும்' என்பதில் மிகையுணர்ச்சி தோன்றி ''பெண்களாகப் பிறப்பதற்கு ஏன் பாடுபட வேண்டும்' என்றே எமது மனம் குறுக்கிடுகிறது. நடைமுறை உலகுக்கும் மேற்கூறிய மிகைக் கூற்றுக்குமுள்ள இயைபின்மை முகப்படுகிறது.

பெண்ணென்று பூமிதனில் பிறந்து விட்டால்—மிகப் பீழையிருக்குதடி தங்கமே தங்கம்.

என்பதே உண்மைக் குரலாக இருக்கும்பொழுது, 'பெண்' பொருளேக் காரணமின்றிச் என்ற கருத்துப் சிறப்பிக்க முணேவது மிகையுணர்ச்சியின் விளேவு என்றே கூறவேண்டும். திட்டவட்டமான ஓர் உணர்ச்சிப்பாட‰ வழி நடத்தாததன் காரணமாகவே, மூன்ருவது அடியில், 'மங்கையர்' என்றமைத்துள்ளார். 'பங்கய' எதுகையாக 多ற(5 'பங்கயக்கை' என்ற பதச்சேர்க்கையில் எடுத்துக்கொண்ட பொருளுக்குத் தெளிவும் வேகமும் ஊட்டும் உணர்வோ சத்தற்ற எதுகையாகவே தொய்ந்து கருத்தோ இல்லே. ஆசிரியர் மரபுத் தொடரொன்றிற் சரண் புகுந் துள்ளார் என்பதிற் சந்தேகமில்‰. அதைப்போல, இரண் டாவது சிந்தில் ஈற்றடியை எடுத்துக் கொண்டால்,

—வீட்டை

#### இன்னகை யாலொளி செய்பவர் ஆர்?

என்ற வினுவிற்கு, குழந்தைகள் என்றும் விடையிறுக்கலாம். கவிஞர் தமது உணர்ச்சியை வரையறுத்துக் கூரிய நோக் குடன் பாடியிருந்தால் பெண்கள் என்ற தனியொரு விடையே கிடைக்க வேண்டும். மேலே காட்டிய இரண்டாம் சிந்துடன் பின்வரும் சிந்தை ஒப்பு நோக்குதல் பயனுடைத்து.

> இன்பக் கதைகளெல்லாம்—உன்ணப் போல் ஏடுகள் சொல்வ துண்டோ அன்பு தருவதிலே—உணநேர் ஆகுமோர் தெய்வ முண்டோ?

எளறு ஒரு கவிஞர் குழந்தையை முன்னிஃப்படுத்திப் பாடும் போது தோன்றும் உணர்ச்சிக்கும் பெண்கள் பற்றிய பொதுக் கூற்றுக்குமுள்ள வேறுபாடு அவதானித்தற்குரியது. இன்னேர் உதாரணம் பார்க்கலாம். 1 160 15

வண்டி அற்புதப் பொருளாம்—வண்டி மாடும் அற்புதப் பொருளாம் வண்டி பூட்டும் கயிறும்—என்றன் மனத்துக் கற்புதப் பொருளாம்

மிகையுணர்ச்சி குறைவின்றிப் இச்செய்யுள டிகளிலும் கயிறு ஆகியன பொருந்தியிருக்கிறது. வண்டி, மாடு, அற்புதப் பொருட்கள் எனக் கவிஞன் கூறுவதை நோக்கும் பொழுது, அற்புத உணர்வு எமக்கு ஏற்படவில்லே. இதற்குக் காரணம் 'அற்புதம்' என்ற சொல்ஃச் செயற்கையாகப் பயன்படுத் தியிருத்தலாகும். இங்கும் 'அற்புதம்' அடிபட்ட இலக்கியச் சொல்ஃப் பயன் படுத்துவதிலேயே திருப்தியடைந்து விடுகிருர் கவிஞர். வண்டியிலும், றிலும் அப்படி என்ன அற்புதம் இருக்கிறது என்று நாம் அறியுமாறில்2ல. ஆசிரியரது மிகையுணர்ச்சியைக் பற்றி வேறெதுவும் எமக்குப் புலப்படவில்லே.

> .....கொடியேன் ஊன்தழை குரம்பை தோறும் நாயுட லகத்தே குரம்பை கொண்டின்தேன் பாய்ந்து நிரம்பிய அற்புத மான அமுத தாரைகள் எற்புத் துளேதொறும் ஏற்றினன்

மாணிக்கவாசகர் பாடிய இவ்வகவல் அடிகளிலும் 'அற்புதம்' என்ற பதம் வருகிறது. அதிசயிக்கத்தக்க அமுத ஒழுக்குகளே எலும்புத் துளேகள்தொறும் ஏறச் செய்தான் இறைவன் என்பதையே இங்கு குறிப்பிடுகிருர். முதலிலே இன்தேன்' என்று புலன்களுக்குப் படக்கூடிய பொருள் மூல மாகப் பேரின்பத்தை வருணிக்கிருர். 'இன்தேன்' எமக்குத் திட்டவட்டமாகத் தெரிந்தது. அவ்வினிய தேன்போன்ற பேரின்பத்தை இறைவன் உடம்பெங்கும் நிறைவிக்கின்றுனும். அதன்பின், வலிய எலும்புத் துவாரங்கள்தோறும் விசைக் குழாய் மூலம் ஏற்றுவதுபோல, முன் ஒருபோதும் கண்டறி யப்படாத பேரின்ப ஒழுக்குகளே ஏற்றுகின்ருடும். முன்கண் டறியாத தொன்றை 'அற்புதம்' என்றதில் எத்தணே பொருத்

தம் இருக்கிறது என்பது நுனித்து நோக்கத்தக்கது. கண்டறி யாததைக் கண்டறியும் பேருணர்ச்சிக்கு 'அற்புதம்' என்ற பிரயோகம் சரியொப்பாய் அமைந்துள்ளது. அதுமட்டுமல் லாது, 'இன்தேன்' 'பாய்த்து' 'நாயுடலகம்' ஆகிய சொற் களேக் கவிஞர் ஏலவே பயன்படுத்துவதால், பின்னர் குறிப் பிடும் 'அற்புதமான அமுத தாரை' உலகியலுக்குப் புலப்படும் பொருளாயும் அமைந்துவிடுகிறது. கவிஞருக்கு ஏற்பட்ட பேருணர்ச்சி, பேதப்படாத, தெளிந்த, பொருள் வரையறுக் கப்பட்ட சொற்களாற் கூறப்பட்டுள்ளது. அசாதாரணத் தைச் சாதாரணமானதாக்கி விட்டார் கவிஞர்.

இனி, வண்டியைப் பற்றிய கவிக்கூற்றை மீண்டும் நோக்குவோம் வண்டியும், மாடும், கயிறும், கவிஞர் மனத் துக்கு எவ்வாறு அற்புதமான பொருட்களாகின்றன என்ப தைக் கண்டு கொள்ளும் வாய்ப்பு எமக்கு இல்லே. எனவே இச்சந்தர்ப்பத்தில் 'அற்புதம்' என்ற சொல் குறிக்கும் பேருணர்ச்சி, மிகையுணர்ச்சியாகவே திரிந்து விடுகிறது.

தஃயேணே என்ற தஃப்பிலே கவிஞரொருவர்,

என் மஞ்சத் தெழில் மிக்க ஏகத் தனித் திருவே. உன்னுலே பெற்ற இன்பம் உலகத்தி லெவரளிப்பார் பின்னமது சொல்லிடுவார் பித்தர் அவர் ஆவாரே. கற்பகத் தருவென்று கற்பணகள் செய்திடுவர் அற்புதமாம் உன்னுடைய அதரங் சுவைத்தறியார்,

என்றெல்லாம் பாடியிருக்கிறுர். தீலையணேயை 'எழில்மிக்க ஏகத் தனித்திரு' என்றழைக்கும் பொழுது கவிஞரது மிகை யுணர்ச்சி கோமாளித்தனத்தைத் தொட்டுவிடுகிறது: இறுதி யடிகளில் 'அற்புத அதரம்' என்று கூறுவது, தீலேயணேயைப் பெண்ணுகக் கற்பித்தேயாகும். எனினும் தஃயணேயைப் பற்றி இவ்வாறு தஃகால் தெரியாமல் உணர்ச்சி வசப்படு வதையே மிகையுணர்ச்சி என்கிரேம். ஒரு குறிப்பிட்ட சந்தர்ப்பத்திலே அளவுக்கு அதிகமாக ஒருவரது ஏற்புடைமை இருப்பின் அதஃனயே மிகையுணர்ச்சி என்கிரேம். இஃது ஒரு வகைக் குற்றம் அல்லது குறைபாடு ஆகும். மேற்கூறிய தஃயேண் என்ற பாடலடிகள் நகைச்சுவை கருதிப் பாடப் பட்டிருந்தால் ஒருகாற் பொருத்தமாயிருந்திருக்கும்.

இலக்கியத்திற் காணும் மிகையுணர்ச்சி வாழ்க்கை யிலிருந்துதான் ஊற்றெடுக்கிறது. வயது போனவர்கள் சிறிது உணர்ச்சி பூர்வமாகப் பேசிக்கொண்டிருக்கும்பொழுது கண்கலங்குகின்றனர். மது அருந்தியதும் சிலருக்கு உளம் விடுகிறது. சில்லறை விஷயங்களுக்கெல்லாம் நெகிழ்ந்து தளதளத்து விடுவதைக் காண்கின்ருேம். இத்தகைய சந்தர்ப் மிகையுணர்ச்சி கழிவிரக்கத்தின் சாயலிலோ, பங்களில் அன்றிப் பச்சாத்தாபத்தின் சாயலிலோ, அதீத பற்ருகவோ உளவியல் அடிப்படையில் நோக்குமிடத்து, இருக்கிறது. உணர்ச்சி வசப்பட்டால் ஒருவர் சாதாரணமாக வுணர்ச்சி நிலே செயலுக்குத் தூண்டு தலாக அமைவதைக் காணலாம்.

> உயிரைக் காக்கும் உயிரிணச் சேர்த்திடும் உயிரினுக் குயிராய் இன்ப மாகிடும் உயிரி னும்இந்தப் பெண்மை இனிதடா ஊது கொம்புகள்; ஆடுகளிகொண்டே.

பெண்கள் வாழ்க என்னும் இப்பாடலிற் பெண்மையை உயிரினுஞ் சிறந்ததாகப் போற்றும் கவிஞனது உணர்ச்சி, ஆடியும் பாடியும் மகிழ்ச்சி கொண்டாடத் தூண்டுகிறது. வெறுமனே 'மாதவம் செய்திட வேண்டும்' என்று கூறு வதிலே திருப்தியடைவில்லே. 'பெண்மை இனிதடா' என்ற கூற்றில், கவிஞனின் உணர்வு தெளிவாயும் நேர்மையாயு மிருப்பதைக் காணலாம்.

உணர்ச்சிக்கும் மிகையுணர்ச்சிக்குமுள்ள வேறுபாட்டின மனங்கொண்டு, பின்னதற்குக் கீழ் வருமாறு வரைவிலக் கணங் கூறியிருக்கிருர் ஓர் அறிஞர். ''மிகையுணர்ச்சி என்பது கேவலம் உணர்ச்சியின் தோற்றப்பகட்டு மாத்திர மன்று; அல்லது அளவுக்கு மீறிய உணர்ச்சிப் பரவசமன்று; ஆணல் எத்தகைய செய்கைகளுடனும் தொடர்பற்ற முறை யில் உணர்வுகளே வெறுமனே வளர்த்தலாகும்'' மிகை யுணர்ச்சியை ஒருவர் புகலிடமாய்க் கொண்டு செய்யுள் இயற்றுவதனல் இலக்கியத்திலே வருந்தத்தக்க—விரும்பத் தகா — விளவுகள் ஏற்படுகின்றன. அவற்றிற் சிலவற்றை மேலே விவரித்தோம். இவ்விடத்தில் அவற்றைத் திரட்டிக் கூறலாம்.

- (1) உணர்வையும் கருத்தையும் முழுமையாகத் துருவி யாராய்ந்து அவற்றுக்கு ஏற்ற சொற்களிற் கூறத் தவறி, ஏலவே இலக்கியத்திற் பயின்று வரும் கருத்துப் படிவங் களேயும் சொற்ருடர்களேயும் துணேக்கிழுக்கும்போது ஒரு வரது கூற்று உண்மையின் நாதத்தை இழந்து விடுகிறது.
- (2) ஏதாவது ஒரு பொருளப் பற்றிப் பொதுப்படையாகப் பரவசப்பட்டுக் கூறும்பொழுது, அதன் தனிச்சிறப் பியல்புகள், முக்கியத்துவம் பெறுவதில்லே. கவிதையென்பது வெறுமனே வாய்பாடு அன்று. அனுபவம் என்ற உலக்களத் திற் புதிதுபுதிதாக அடித்துவார்க்கப்படும் சொல்வடிவ மாகும். பழைய அச்சுக்களில் உருக்கி வார்ப்பதிலே பயனேது வும் இல்லே.
- (3) சிற்சில ''மரபு'' வழிபட்ட பொருட்களுக்கே எமது ஏற்புடைமையைக் கட்டுப்படுத்திக் கொள்கிறது. இதனுல், புளித்துப்போன விஷயங்களுக்கெல்லாம் புளகாங்கிதம் அடை யும் விபரீதம் தோன்றுகிறது.
- இவை இலக்கியத் தில் மாத் திரமல்லாது வாழ்க்கையிலும் விரும்பத் தகாதவை என்பதை வற்புறுத்த வேண்டியதில்லே. மிகையுணர்ச்சிப் பிடியிலிருந்து விட்டு விடுதஃயாகுவதற்குச் சில வழிவகைகளே மேஃப் புல இலக்கியத் திறனுய்வாளர்கள்

வகுத்திருக்கின்றனர். அவற்றிற் சிறப்பாகக் கவனிக்கத்தக்கது நுனித்து நோக்கல் என்ற கட்டீளயாகும். ஒரு கவிதையைப் தலேப்பையோ, அல்லது சிற்சில அதன் படிக்கும்போது, ஒரு முடிவுக்கு சொற்க‰யோ பார்த்த மாத்திரத்தில் வராது, நுட்பமாகப் பாடஃப் பலமுறை படித்தல் வேண்டும். அதாவது சில விஷயங்களேப் பற்றி ஏலவே எம்மிடத்துள்ள உணர்ச்சியையோ, தெளிவற்ற கருத்துக்க‰ோயோ மாத்திரம் வழிகாட்டியாகக் கொள்ளாது, கவிதையைப் படிக்கப் படிக்க எமக்குண்டாகும் உணர்வினே ஆராய முற்படுதல் வேண்டும். கவிதையைச் சீரிய முறையில் அனுபவிப்பதற்குச் சிந்தணயும் பகுத்தறிவும் தடைகள் எனச் சிலர் கூறுவதுண்டு. இக்கூற் மிகையுணர்ச்சி என்பதில் முடிவே றின் தருக்க ரீதியான ஐயமில்லே.



## கவிதையின் உயிர்

1

துவிதை ஓர் அவயவி என்று முதலாம் அதிகாரத் தில் நாம் கண்டோம். கற்பணேயின் செயற்பாட்டினுல் உருவாக் கப்படும் உவமை, உருவகம், குறியீடு முதலாயின அதன் அக வுறுப்புகள் எனவும், சொற்களின் பொருட்பேறு, ஓசை நலம் முதலாயின கவிதையின் பிறவுறுப்புகளாகவும், புறக்கருவி களாகவும், அணிகலன்களாகவும் அமைகின்றன எனவும் கண்டோம்.

இத்தகைய உருவ அமை தியைப் பெற்றுத் திகழும் கவிதையின் உயிர்போல மிக முக்கியமாக விளங்குவது அதன் உள்ளுறை அல்லது உரிப்பொருளாகும். இந்த உரிப்பொருள் ஓர் எண்ணமாகவோ, உணர்ச்சியாகவோ இருக்கலாம். எண்ணமும் உணர்ச்சியும் பிரிக்க இயலாதவாறு ஒன்றி முயங்கி இரண்டறக் கலந்த கலவையாகவும் இருக்கலாம்.

ஆஞல் வெறும் எண்ணம் அல்லது சிந்தீன, பற்றற்ற வகையிலே எடுத்துப் பேசப்படுகையில், அங்கு கவிதை நயம் இருக்காது. கேத்திர கணிதத்தையோ, கிரேக்க தத்துவ ஞானத்தையோ யாப்பமை தியுள்ள செய்யுட்களாக எழுதி விட்டால் அது கவிதையாகிவிடாது. தருக்க ரீதியாக நியா யித்தும், வாதப்பிரதிவாதங்களாக விளக்கியும் நோக்கப் படும் பரிசீலீன முறை கவிதையின் பாற்பட்டதன்று. சுருக்க மாகச் சொல்வதாஞல், ஒன்றை அறிவிப்பதன்று கவிஞனின் நோக்கம்; ஒன்றை உணர்த்தி வைப்பதே கவிஞனின் தொழி லாகும். ஆயினும், ஒரு சங்கதியை உணர்த்தப்புகும் கவிஞன், அதனேடு சம்பந்தப்பட்ட சில செய்திகளேயும் அறிவித்தே உணர்த்துகிருன். சில கவிதைகளில், அறிவுறுத்தும் பணிக்கு அதிக அழுத்தம் கொடுக்கப்பட்டிருக்கும். வேறு சில கவிதை களில் உணர்வுறுத்தும் பணிக்கு அதிக அழுத்தம் கொடுக்கப் பட்டிருக்கும். அறிவுறுத்தலுக்கு அழுத்தம் தரும் கவிதைக்கு ஓர் உதாரணம் தருவோம்:

"அறிவன்றி ஒளி எதுவும் அறியோம்; இன்றெம் ஆய்வுக்குள் அடங்காத புதிர்கள் யாவும் தெரிகின்ற நெறி காண்போம்; உண்மை தேடித் திசை எங்கும் திரிபவர் யாம்; திறந்ற நெஞ்சர். விரிகின்ற கொள்கையினர்; மாற்றம் இல்லா விதி எதையும் எக்காலும் ஒப்போம்; சாலச் சிறிதென்ற அணுவொன்றில், பார் புரக்கும் செல்வம் எல்லாம் காண்கின்ற திறத்தவர் யாம்"

இங்கு ஆர்ப்பாட்டப் போர்ப்போக்கோ, ஆவேசமோ இல்லே; அழுது, கசிந்து, உருகி இரங்கும் பச்சாத்தாப நிலேயோ, எள்ளி நகையாடி ஏளனம் செய்யும் பரிகாச நிலேயோ, பயந்து நடுங்கி மனமழியும் ஆற்ருமையோ இல்லே; தீவிரமான உணர்ச்சிகள் என்று வருணிக்கத்தக்கவை எவை யும் இல்லே. இருப்பினும் கவிதையில் ஒரு கவர்ச்சி இருக் கிறது. தெள்ளத் தெளிந்த சில சீரிய சிந்தணகளே, தேறித் தேர்ந்தெடுத்த திட்டமான சொற்களால், அமைதியாகவும், உறுதியாகவும் எடுத்துரைத்துள்ளதே இக்கவிதையின் நய மாகும். வெறு விதமாகச் சொல்வதாயின், சொல்வளத்தின் வழிவந்த மொழி நலமே இப்பாட்டின் பிரதான சிறப்பு.

என்ருலும், மொழிநலமுள்ள பாட்டுகளெல்லாமே உயர் வானவை அல்ல. நாம் மேலே காட்டிய பரட்டும் வெற் றெண்ணங்களில் கோவை அன்று; அதிலும் உணர்ச்சிகள் சில உண்டு. தாம் சொல்லவரும் கருத்துக்கள்மீது கவிஞருக்கு உள்ள .பற்றுறு தியும், திடசித்தமுமே அவ்வுணர்ச்சிகள். அப்பற்றுறு தியை வாசகர்களும் பகிர்ந்துகொள்ள வேண்டும் என்பது கவிஞரின் நோக்கம். அதனுலே, தமது கொள்கை கீள ஏற்றுக்கொண்டுவிட்ட ஒரு கூட்டம் இருப்பது போல வும், அக்கூட்டத்தின் கொள்கை விளக்கம்போலவும் இக் கூற்றைக் கவிஞர் அமைக்கிருர். இந்த வகையில், அவர் ஒரு நாடகப் பாத்திரமாக மாறிவிட்டார். இந்த நாடகத் தன்மையைப் படைத்துக் கொண்டு செயற்பட வைத்தது அவருடைய கற்பீன ஆற்றலாகும். இந்தக் கவிதையிலே கற்பீனயின் பங்கு அதுவே எனலாம்.

என்ருலும், இக்கவிதையிலே, உணர்ச்சிக்கு அதிக இடத் தைக் கவிஞர் கொடுத்தாரில்லே. உணர்ச்சிக்கு மேலாக, சிந்தணயே—அதாவது கருத்தே—ஓங்கி நிற்கிறது. உணர்ச் சியே மிகைப்பட்டு வெளித்தோன்ருமல், பின்னணியில் நின்று செயற்படுகிறது. ஆயினும் இங்கும் உணர்ச்சி உண்டு.

2

ஏண்ணமும் உணர்ச்சியும் கவிதையிற் பெறும் இடம்பற்றி நோக்கும் பொழுது நாம் ஓர் உண்மையைத் தெரிந்து கொள் கிரும். நயமான கவிதைகளில் இவ்விரு கூறுகளும் தகு தியான முக்கியத்துவத்தைப் பெறுகின்றன. உணர்ச்சியை முற்ருகப் புறக்கணித்து, எண்ணத்தைப் பிரதானப்படுத் தி, ஒரு செய்யுள் எழுதப்படுமானுல், அது கட்டுரை ஆகி விடுகிறது. மறுபுறத்திலே, போதிய அடிப்படை இல்லாத உணர்ச்சியைப் பிரதானப்படுத்தி, எண்ணத்தை முற்ருகப் புறக்கணித்து எழுதப்படுமானுல், அச்செய்யுள் மிகையுணர்ச் சிப் பாடலாக இழிந்து விடுகிறது.

கவிதையைப் பொறுத்தவரையில், எந்த ஓர் அம்சத்தை யேனும் முற்ருகப் புறக்கணிப்பது தரக்குறைவுக்குக் காரண மாகும். அதேபோன்று எந்த ஓர் அம்சத்தையும் அளவு மீறிப் பிரதானப்படுத்துவதும் சுவைக் குறைவை விளேவிக்கும். நாம் இந்நூலிலே பேசி வந்த கவிதைக் கூறுகள் யாவற்றுக்கும் இது உண்மையாகும். உதாரணமாக, ஓசை நயத்தை எடுத்துக் கொள்ளலாம். ஓசை நயம் முற்றிலும் புறக்கணிக்கப்படுமாயின், வசன கவிதை எனப்படும் வெற்றுச் சொற்கூட்டம் கிடைக்கும். ஓசை நயத்தை அளவுமீறிப் பிரதானப்படுத்தினுல், தெளிவு குன்றிய சலங்கை நாதம் பெறப்படும். ஓசை வறுமை உடைய வசன கவிதைகள் போலவே, கருத்துத் தெளிவில்லாத கிண் கிணிச் சிலம்பல் ஒலிப் பாட்டுகளும் தரம் குறைந்தவையே இவற்றைப் பாகுபடுத்திக் காணப்பழகுதல் சிறந்த விமரிசனப் பயிற்சியாகும்.

கற்பணேயின் வழிவரும் உவமை, உருவகம், குறியீடு போன்ற அம்சங்களும் தகுந்த அளவில் இடம்பெறுவதே நன்று. மிகையான கற்பணே வெறும் புளுகுப் பந்தலாகி, படிப்பவருக்கு வெறுப்பை உண்டாக்கும் புலவர்கள் எல்லாம் புளுகர்கள்—பொய்யர்கள்—என்ற தப்பபிப்பிராயம் சில ரிடையே நிலவுவதற்கு, மிகைக் கற்பணப் புணவுப் புலவர்களே காரணர் எனலாம். உவமை—உருவகங்களே மிகுதியாகப் பெர்ழிந்து, அவற்றை அளவு கடந்து பிரதானப்படுத்தும் பாட்டுகள் தெளிவுக்குப் பதிலாக மயக்கத்தையே கொடுக்கும். அதேவேளேயில் கற்பண முற்றுகப் புறக்கணிக்கப்படு மாயின், அங்கு கவிதையே இருக்காது. 'சப்பென்ற' மொட்டைக்கூற்றுக அச்செய்யுள் சிரழிந்து விடும். இத் தகைய செய்யுட்களேக் காட்டிலும், இவற்றின் கருத்தை நேராக எடுத்துக்கூறும் வசனம் மதிப்பு உயர்ந்ததாக இருக்கும்.

கவிதைச் சொல்வளத்தைப் பொறுத்தவரையிலும், இதே கதைதான். ்முன் சொல்லப்படாத அனுபவப் பரப்புகளே மொழிவசப்படுத்த முண்பவன் கவிஞன். ஆகவே பொருள் பொதிந்த கொழுமையான சொற்களும் வரைமறையுள்ள நறுக்கான சொற்களும் அவசியமே. அந்த வகையில் வேறு வகைப் படைப்புக்களேக் காட்டிலும் கவிதையில் அருஞ் சொற்கள் அதிகமாகப் பயின்று வருதல் நியாயமே. ஆயினும், அருஞ்சொற்களே பிரதானம் என எண்ணிச் 'சொல்லுக் கட்ட' எத்தனிக்கும் புலவர்களின் புனேவுகள் உயிர்ப்பண்பு அற்றுச் செயற்கையாய்ச் செத்துக் கிடக்கும். அருஞ் சொற்களே அளவுமீறிப் பிரதானப்படுத்தி எழுதப்படும் செய்யுட்கள், பழம்புலவர்களின் செய்யுட்களினின்றும் பெறப்பட்ட மூன்ருந்தரமான நகல்களாக நின்று விடுகின்றன. அதே வேளேயில், சொல்வளம் குன்றிய கவிஞர்கள் எளிமையின் பெயரைச் சொல்லிக் கொண்டு, அல்லது தூய்மையின் பெயரைச் சொல்லிக் கொண்டு எழுதும் வறிய பாடல்கள், சிறுபிள்ளேத்தனம் வாய்ந்தவையாகத் தேங்கி விடுகின்றன. ஆற்றல் இல்லாது நலிந்த நபுஞ்சகங்களாகக் சோர்ந்து கிடக் கின்றன.

ஆகவே, கவிதையை உரைத்துப் பார்த்து நலனுய எண் ணும் நாம், கவிதையின் குணநியதிகளிடையே ஒரு சமனிலே என்பதைக் உண்டா கவனித்தல் வேண்டும். கற்பன— எளிமை—கடுமை; எண்ணம்— உண்மை; ஓசை—கருத்து; ஆகிய சோடிகளின் ஒவ்வொரு கூறும் எதிரெதி ரானவை எனலாம். அவ்வெதிரான சக்திகளுள் ருன்றை இழுத்து விழுத்திக் குடைசாய்த்து விடாது. ஓர் அமைதியை இயற்றிக் காட்டுவதில், கவிஞன் வெற்றிபெ**ற்** றுள்ளானு என்று காண்பதே முக்கியம்.

இவ்வாறு கூறுவதனுல், எல்லாக் கவிதைகளிலும் இக் கூறுகளெல்லாம் சம முக்கியத்துவம் பெற்றிருக்கும் தேவையில்லே. கவிதைகளிற் मिश मिश அம்சங்கள் அதிகமாக அழுத்தம் பெறலாம். அவ்வக் கவிதை களின் நோக்கங்களேயும் ஆக்கிய புலவர்களின் அவற்றை போக்குகளேயும் பொறுத்தவை, அந்த வேறுபாடுகள். இவ் வேறுபாடுகளுக்கெல்லாம் தக்க கழிவு கொடுத்தபிறகும்கூட, ஏதும் ஒரு தனியம்சம் முற்றிலும் புறக்கணிக்கப்பட்டிருப்பின், அல்லது எல்லே மீறப் பிரதானம் பெற்றிருப்பின், அச்செய்யுள் தரங்குறைந்தது என்றே கருதுதல் வேண்டும். கவிதைகளே மீண்டும் மீண்டும் பயின்றும், தேர்ச்சி பெற்ற விமரிசர்களின் திறனுய்வுகளேப் படித்துணர்ந்தும், கவிதை நயப்பிலே நாமும் தேர்ச்சி அடையலாம்.

3

இந்**நூ**ல் முழுவதிலும், கவிதையின் வடிவம் பற்றிப் பொதுவாகவும், கவிதையின் உள்ளமைப்பையிட்டுச் சிறப் பாகவும் நாம் விளக்கினும். கவிதையின் பயன் பற்றியும் அவ்வப்போது சில குறிப்புரைகள் தந்தோம். ஆயினும், கவிதையின் பயன் யாது என்று நேரடியாக எவ்விடத்தும் எடுத்துக் கூறினேமில்லே. ஆகவே அது பற்றி இனிச் சில சொற்கள் கூறுவோம்.

கவிதையின் பயன் மகிழ்ச்சியூட்டுதலே என்பர் சிலர்; அதன் பயன் அறிவூட்டுதலே என்பர் வேறு சிலர். மகிழ்ச்சி யூட்டுதலே பிரதானம் என்று கூறுவோர், கவிதையொன்றின் நோக்கத்தை ஆராய்வது பயனற்ற வேலே என்றுகூட வாதிடுவர். கவிதையில் இடம்பெற்ற கருத்துக்கும், அதன் தரத்துக்கும் தொடர்பே இல்லே என்றும் கூறுவர்.

கவிதை நயப்பிலே, அதன் கருத்துப் பிரதான பெறுவதில்லே என்று சிலர் எண்ணுவதற்கும் ஒரு காரணம் சமயங்களில் ஒரு கவிதையின் கருத்து நமக்கு விருப்பமில்லாத ஒன்ருக இருக்கலாம்; ஆயினும் நாம் அக் நயக்கக் கவிதையை கூடியவர்களாக இருக்கிரேம். ஏற்றுக் திராவிடக் கழகக் கொள்கைகளே கொள்ளாத ஒருவன்கூட, பாரதிதாசனின் பாட்டுக்களே நயக்கக்கூடும். கடவுள் நம்பிக்கை சிறிதேனும் இல்லாத ஒருவன்கூட, அப்ப ரின் தாண்டகங்களால் ஈர்க்கப் படுதல் கூடும். இவ்வா றெல்லால் இருப்பதால், கவிதை நயப்பு என்பது கவிதையின் கருத்தைச் சாராது தனித்து நிற்கும் ஒன்று என்ற தவருன முடிவுக்கு வருகிரேம்.

ஆணுல் உண்மை என்ன? நமக்கு விருப்பமில்லாத கருத்தையுடைய கவிதையின் சுவை, அக்கருத்துக் காரண மாகக் குறைவடையவே செய்கிறது. நாம் மிகவும் விரும்பும் கருத்துக்கள் ஒரு கவிதையில் நிறைந்திருந்தால், அதனே நாம் அதிகப்படியாக விரும்புகிரும்; சுவைக்கிரும். கவிதைச் சுவையினே, அதில் இடம் பெற்றுள்ள கருத்தும் பாதிக்கவே செய்கிறது. இதை மறைத்துப் பயன் இல்லே.

ஏனெனில், கவிதைச் சுவைஞர்களும் மனிதர்களே. பற்றற்ற முழு ஞானிகள் அல்லர். அவர் ஒவ்வொருவருக்கும் சில கொள்கைகள், நம்பிக்கைகள், அபிப்பிராயங்கள் இருக் கும். இவற்றுக்கும், கவிதைக் கருத்துக்கும் உள்ள இசைவு— இசைவின்மைகளேப் பொறுத்து ஒவ்வொரு வாசகரும் எய்தும் சுவைப்பேறும் வேறுபடும்.

அவ்வேறுபாடுகள் இருப்பதனுல், கவிதையின் தரம் பற்றி எல்லாரும் ஒப்புக்கொள்ளத்தக்க உடன்பாட்டுக்கு வருதல் சிரமம். இச்சிரமத்தினின்றும் தப்புவதற்கு ஒரு வழியாகவே, சிலர் கவிதையிலே கருத்துப் பிரதானமன்று என்று வாதிக் கிருர்கள்.

இது உண்மையான பிரச்சினேக்கு முகம் கொடுக்காது, தப்பியோடும் ஒரு வழியே ஆகும். ஏனேனில் கவிதையின் கருத்துப் பிரதானமில்லாத ஒன்ருயின், அதைச் சொல் வதிலே கவிஞன் தன் கலேத்திறினச் செலவு செய்திருக்க மாட்டான்; தன் படைப்பாற்றல் முழுவதையும் பிரயோகித் திருக்க மாட்டான்.

அப்படியானுல், கவிதைக் கருத்தின் நலந்தீங்குகளே மதிப்பிடுவது எவ்வாறு ?

உலகுபற்றிய நோக்குகளும், கருத்துக்களும் ஒவ்வொரு வருக்கும் ஒவ்வொருவிதமாக அமையினும், மிகப் பொது வான வகையிலே ஒரு குறைந்தபட்ச உடன்பாடு காண்பது இயலக்கூடிய காரியமே. ஒவ்வொரு நாட்டினமும், அல்லது மொழிக்குழுவும், அல்லது வர்க்கமும் ஒவ்வொரு காலகட்டத் திலும் நன்மை—திமைபற்றிய சில கோட்பாடுகளே மறைமுக மாகவேனும் உடையதாக இருக்கிறது. சில இலட்சியங்களும் போக்குகளும் இயல்பானவையாகக் கருதப்படுகின்றன. மனிதகுலம் முழுமையையும் எடுத்துக் கொள்ளினும்கூட, இங்ஙனம் சில குறைந்தபட்ச நியமங்களேக் கண்டுணர்தல் சாத்தியமே.

ஆயினும் இவ்விடத்தில் ஓர் எச்சரிக்கையை நாம் கூறிவைக்கலாம். கவிதையின் கருத்துக்களே மதிப்பிட்டுச் சீர்தூக்கிப் பார்ப்பதற்கு ஆழ்ந்த அறிவும், அனுபவமும் சிந்தனேத் தெளிவும் வேண்டும். கவிதை நயப்பு என்று பொது வாகக் கருதும்போது, கருத்துத் தவிர்ந்த பிற அம்சங்களின் மதிப்பீடே அநேகமாக இடம் பெறுகிறது. ஆரம்ப நிஃயில் அது அப்படியும்தான் அமைதல் வேண்டும்.

முதிர்ந்த நிஃயில், கவிதையின் வடிவமைப்பும் உரிப் பொருளும் ஒருங்கே திறஞய்வுக்கு உட்படுவனவே. கவிதை யின் வடிவமைப்பு அதன் உடல் ஆயின், உரிப்பொருளே அதன் உயிர். உயிரில்லாத உடல் பிரேதம்; உடல் இல்லாத உயிர் பிசாசு; கவிதை பிரேதமும் அன்று; பிசாசும் அன்று. ஆரோக்கியமாக உயிருடன் நடமாடும் அவயவி கவிதை. அந்த அவயவியின் மகோன்னதத்தைக் கண்டுணர்வதே திறஞய்வின் தேறிய நற்பலஞகும்.

#### அனுபந்தம்

notice the language Rose

221

# uufpfü urlassir

திறைய்வுப் பயிற்சிக்கு உகந்த செய்யுட்கள் சிலவற்றை இப் பகு தியிலே தந்துள்ளோம். இவை ஓடும் செம்பொனும் போலப் பல தரப்பட்டவை. வேறுபட்ட நீர்மையவை. இதுவரை நாம் பேசிவந்த கோட்பாடுகளே பொருத்திக் காண்பதற்கும் அவற்றின் துணேகொண்டு, கவிதைகளேப் பாகுபடுத்திப் பழகுவதற்கும் இச்செய்யுட்கள் தூண நிற்கும். சான்ரேர் செய்யுட்களிலிருந்து சமகாலக் கவிதைகள் வரை தமிழிலக்கியப் பரப்பை இவை பிரதிநிதித்துவப்படுத்து கின்றன என்றும் கொள்ளலாம்.

### ஆற்குமை

நிலவே, நீல்நிற விசும்பிற் பல்கதிர் பரப்பிப் பால்மலி கடலிற் பரந்துபட் டன்றே ஊரே, ஒலிவருஞ் சும்மையொடு மலிதொரு பீண்டிக் கலிகெழு மறுகின் விழவய ரும்மே கானே, பூமலர் கஞலிய பொழிலகந் தோறுந் தாமமர் துணேயொடு வண்டிமி ரும்மே யானே, பூண்யிழை ஞெகிழ்ந்த புலம்புகொள்

அவலமொடு கணேயிருங் கங்குலுங் கண்படை யிலெனே அதனல் என்னெடு பொருங்கொலிவ் வுலகம் உலகமொடு பொருங்கொலென் அவலமுறு நெஞ்சே

### சிரித்த முல்லே

மாவேப் போதில் சோவேயின் பக்கம் சென்றேன். குளிர்ந்த தென்றல் வந்தது. வந்த தென்றலில் வாசம் கமழ்ந்தது. வாசம் வந்த வசத்தில் திரும்பினேன் சோலே நடுவில் சொக்குப் பச்சைப் பட்டுடை பூண்டு படர்ந்து கிடந்து குலுக்கென்று சிரித்த முல்லே மலர்க்கொடி கண்டேன் மகிழ்ச்சிகொண்டேனே!

### போதக் கடல்

தேவி பராசக் தி அன்னே தான்—எந்தன் சிந்தைக் கருக்கலில் மின்னுவாள்—அவள் ஆவி பெரிதென எண்ணுகோ—அவள் யாக்கை பெரிதென எண்ணுகோ !—வானக் காவியல் அண்டங்கள் யாவுமே—அவள் காலடியின் சிறு தூசிகள்—வனப் பூவியல் நவ்வி விழியினுள்—பதம் போற்றிப் பணிவது நம் தொழில்

ஆதியும் அந்தமும் அற்றதோர்—கடல் அக்கரை இக்கரை இல்லேயாம்—அதில் ஜோதிச் சரிகைக் கரையிட்டே—அவே துள்ளிய பேரொளி வீசுமாம்—சுற்றி மோதி உடையும் பல் அண்டங்கள்—சில மோகச் சுழலினில் பூக்குமாம்—அவள் வீதியில் சிற்சில பூக்குமாம்—அவள் வீணையை மீட்டும் தொனியிலே.
Digitized by Noolaham Foundation.
noolaham.org | aavanaham.org

ஆழக் கடலுக்கும் அப்புறம்—விரி வாகிய வானத்துக் கப்புறம்—வெறும் பாழைப் பயிர் செய்து கூத்திடும்—அந்தப் பத்து வயதுச் சிறுமிதான்—எந்தன் பீழைக் கரு மனக்காட்டிலே—வந்து பித்தப் பெருநகை செய்தனள்—இன்பம் சூழ வெறி கொண்டு துள்ளினேன்—ஞானம் சொக்கி அமுதிடைத் தூங்கினேன்.

கண்கள் உறங்கிடக் கண்டதும்—இரு காது மடிந்திடக் கேட்டதும்—நெஞ்சப் புண்கள் ஒழிந்திடப் பூரணம்—அங்கு பொங்கித் ததும்பிப் பரந்ததும்—நல்ல தண்கள் மதுவினப் போலவே—இன்பம் தாவி விழுங்கித் தழைத்ததும்—கவிப் பண்களுக் கென்றும் அகப்படாது—ஒளி பாய்ந்துப் பரவசம் சூழ்ந்ததும்,

யாதெனச் சொல்லுவன் ஏழை நான் !—அந்த ஆனந்தம் வார்த்தைக் ககப்படாது—இரு காதற்ரேன் கேட்பதோர் வர்ணண—இரு கண்ணற்ரேன் தீட்டிய சித்திரம்—முட வாதக்கோன் நாட்டிய வண்ணங்கள்—ஒரு வாயற்ரேன் பேசிய வார்த்தைகள்—போலப் போதத்தைப் போதித்தல் என்று நான்—கண்டு போதக் கடலினில் மூழ்கினேன்.

#### கல

வித்தை ஒன்று கண்டு வெடித்துப் போனேன் தண்ணீர்த் தாம் பாளத்தில் நெட்டி மொக்கை இட்டபோது மலர் விரிந்து வண்ண எழில் விரிந்து மனத்தை விழுங்கக் கண்டேன் மனத்துள்ள சின்னப்பயல் மேதுவாய்ச் சிரித்தான் ''இதற்கு வேரேது? மணமேது காதலியின் அன்புக்கிது ஓடமாமா?'' இது ''கீல்'' என்ருன் தண்ணீர்த் தாம்பாளத்தில் நெட்டிப்பூ சொடுங்கிற்று.

#### அம்மா

காலேத் தூக்கிக் கண்ணில் ஒற்றிக் கட்டிக் கொஞ்சும் அம்மா பாலேக் காய்ச்சிச் சீனி போட்டுப் பருகத் தந்த அம்மா.

புழுதி துடைத்து நீரும் ஆட்டிப் பூவுஞ் சூட்டும் அம்மா அழுது விழுந்த போதும் என்ன அணேத்துத் தாங்கும் அம்மா.

அள்ளிப் பொருளேக் கொட்டிச் சிந்தி அழிவு செய்த போதும் பிள்ளேக் குணத்தில் செய்தான் என்று பொறுத்துக் கொள்ளும் அம்மா.

பள்ளிக்கூடம் விட்ட நேரம் பா தி வழிக்கு வந்து துள்ளிக் குதிக்கும் என்னத் தூக்கித் தோளிற் போடும் அம்மா. பாப்பா மலர்ப் பாட்டை நானும் பாடி ஆடும் போது வாப்பா இங்கே வாடா என்று வாரித் தூக்கும் அம்மா.

## திருச் செந்தில்

தண்டையணி வெண்டையங் கிண்கிணிச தங்கையுந் தண்கழல்சி லம்புடன் கொஞ்சவேநின் தந்தையினே முன்பரிந் தின்பவுரி கொண்டுநன் சந்தொடம ஊேந்துநின் றன்பு போலக் கண்டுறக டம்புடன் சந்தமகு டங்களுங் கஞ்சமலர் செங்கையுஞ் சிந்து**வே**லும் கண்களுமு கங்களுஞ் சந்திரநி றங்களுங் கண்குளிர என்றன்முன் சந்தியாவோ புண்டரிக ரண்டமுங் கொண்டபகி ரண்ட மும் பொங்கியெழ வெங்களங் கொண்டபோது பொன்கிரியெ னஞ்சிறந் தெங்கினும் வளர்ந்துமுன் புண்டரிகர் தந்தையுஞ் சிந்தைகூர கொண்டநட னம்பதஞ் செந்திலிலு மென்றன்முன் கொஞ்சிநட னங்கொளுங் கந்தவேளே கொங்கைகுற மங்கையின் சத்தமண முண்டிடுங் கும்பமுநி கும்பிடுந் தம்பிரானே

### செந்தீ

சாதித் திமிருடன் வாழும் தமிழனேர் பாதித் தமிழனடா—அவர் நீதி தனக்கொரு நீதி பிறர்க்கொரு நீதியென் ருடுதடா—தமிழ் நீதி மறந்தவர் எந்த மதத்தினிற் சாதி படுத்தனரோ—அதை மோதி யுடைப்பது தாஞெரு பாதையென் ரேதி எழுந்திடுவாய்.

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

அந்த மனிதனும் இந்த உலகினில் சொந்த மனிதனடா—அவன் இந்த உலகினில் வந்து கிடப்பது நொந்து கிடந்திடவோ—அட இந்து மதத்தினுக் கிந்த நிலேதனேத் தந்தது எந்த மறை—அது வெந்து மடிந்திட உந்தியை முந்திடும் செந்தீ எழுந்திடுவாய்.

### முகிற் சிற்பம்

செதுக்கிக் காற்றெனும் சிற்பி கார்முகில் புளேவன் சிற்பக் கவின் மிகு காட்சிகள் ருக்கக் கோ திலாச் கோவிலொன் சிற்பக் குறித்தவன் றமைத் திட-குறித்தவா இயலான் சிதைவு செய்குவன் சிற்பம் ஆக்குவன் அழிப்பஞல்; நோக்குவன் ஆக்குவன் மீண்டும் வனேயும் சிற்பம் வர்ணச் வானம் குமையுமென் னுள்ளம். காணக் காணக் உருக்கொளும் முகில்கள் ஒருகணம் மோகன சிதைந்து முடியும் மறுகணம் முற்றும் குழுவின் மாய்விலாச் மனிதக் சலனம் சுழற்சி படைப்பின் மாபெரும் மகிதலப் போன்ற திவ் வதிசயக் காட்கி; அனே த்தும் சாவேயில் எனும்பெரு நாடக வானம் ஒவ்வோர் அந் தியும் 52 5 51 ஓரருங 在180万日花园18 முகிலெனும் சிற்ப நடிகா முறைமுறை வந்தே. முனந்தங் காடுவர்

#### நல்லதோர் வீண

நல்லதோர் விணேசெய்தே — அதை நலங்கெடப் புழுதியில் எறிவதுண்டோ? சொல்லடி சிவசக்தி — எனேச் சுடர்மிகும் அறிவுடன் படைத்துவிட்டாய். வல்லமை தாராயோ — இந்த

வல்லமை தாராயோ — இந்த மாநிலம் பயனுற வாழ்வதற்கே?

சொல்லடி சிவசக்தி — நிலச் சுமையென வாழ்ந்திடப் புரிகுவையோ?

விசையுறு பந்திணப்போல் — உள்ளம் வேண்டிய படிசெலும் உடல்கேட்டேன் நசையறு மனங்கேட்டேன் — நித்தம் நவமெனச் சுடர்தரும் உயிர்கேட்டேன் தசையினத் தீசுடினும் — சிவ சக்தியைப் பாடும்நல் அகங்கேட்டேன் அசைவறு மதிகேட்டேன் இவை அருள்வதில் உனக்கெதுந் தடையுளதோ?

## திருவாருர்த் தியாகேசர்

ஒருமாடும் இல்லாமல் மைத்துனஞர் உலகமெலாம் உழுதே உண்டார் நரைமாடோ ஒன்றிருக்க உழுதுண்ண மாட்டாமல் நஞ்சை உண்டீர் இருநாழி நெல்லிருக்க இரண்டு பிள்ளே தானிருக்க இரந்தே உண்டீர் திருநாளும் உண்டாச்சே செங்கமலேப் பதிவாழும் தியாக ஞரே!

### நற்குய் இரங்கல்

பாணியிலே புள்ளிமான் பாதத்தே பச்சைமான் வேணி தனிலேஓர் வெள்ளமோன்—காணுமலர்ச் செம்மான் உலவும் திருமறைக் காட்டுஈசரே எம்மா னுக்குஎங்கே இடம்?

## தமிழ்த் திருநாள்

பகுத்தறிவுக் கொவ்வாத கதையைக் கேட்டுப் பலவாகத் திருநாளேப் பெருக்கிக் கொண்டோம் இகழ்ச்சிதரும் பொய்க்கதையை இனிமே லேனும் இல்லாமல் தீயிட்டுப் பொசுக்க வேண்டும் உழைக்கின்ற செந்தமிழர் குருதி தன்னே உறிஞ்சியே தன்வாழ்வை நடத்து கின்ற பழிகாரக் கும்பலினே யொழிக்குந் நாளே பைந்தமிழர் வாழ்வினிலோர் திருநா ளாகும்

அறுபதாண் டுகள்வந்த கதையைப் பார்த்தால்
அறிவுநெறி கற்புமுறை யனலில் வேகும்
குறள்தந்து தமிழ்காத்த புலவன் பேரால்
கொண்டிடுக தமிழாண்டைத் தமிழ மக்கள்
தைத் திங்கள் முதனுளேத் தமிழராண்டின்
தலேநாளாய்க் கொண்டந்தத் தலேநா டன்னில்
தைப்பொங்கல் விழாவிணேயோர் திருநா ளாக்கித்
தமிழ்த் திருநாள் கொண்டாடித் தமிழர் வாழ்க.

### கோசலேயின் துயரம்

ஆங்கு, அவ் வாசகம் என்னும் அனல், குழை தூங்கு தன் செவியில் தொடரா முனம், ஏங்கினுள்; இளேத்தாள்; திகைத்தாள்; மனம் வீங்கிஞள்; விம்மிஞள்; விழுந்தாள் அரோ. 'வஞ்சமோ, மகனே!' உண, ''மா நிலம் தஞ்சம் ஆக நீ தாங்கு'' என்ற வாசகம்? நஞ்சமோ, இனி, நான் உயிர் வாழ்வெனே? அஞ்சும்; அஞ்சும்; என் ஆர் உயிர் அஞ்சு மால்!' கையைக் கையின் நெரிக்கும்; தன் காதலன் வைகும் ஆல் இலே அன்ன வயிற்றினப் பெய் வீளத் தளிரால பிசையும்; புகை வெய்து உயிர்க்கும்; விழுங்கும், புழுங்குமால். 'அறம் எமக்கு இல்லேயோ?' எனும்; 'ஆவி நைந்து இறவிடுத்தது என், தெய் வதங்காள்?' எனும்; பிற உரைப்பது என்? கன்று பிரிந்துழிக் கறவை ஒப்பக் கரைந்து கலங்கினுள்.

#### கங்காணி

கொண்டை யிலே பூவிருக்க கொண்டுவந்த கங்காணி கொந்தரப்பு வேலேயிலே கொல்லுருனே கங்காணி ஏல மலேக்குப் போனேன் ஏழெட்டு நாள் வேலே பார்த்தேன் ஊரை நினேக்கையிலே உருகுதையா எம்மனசு ஏலமலேயும் கணடேன் ஏலமலேத் தோட்டம் கண்டேன் பாவிப்பய பஞ்சம் வந்து பண்ணேப்புறம் கோம்பை கண்டேன்.

### கந்தரலங்காரம்

மண்கம ழுந்தித் திருமால் வலம்புரி ஓசை அந்த விண்கமழ் சோஃயும் வாவியும் கேட்டது, வேலெடுத்துத் திண்கிரி சிந்த விளேயாடும் பிள்ளேத் திரு அரையில் கிண்கிணி ஓசை பதின றுலகமும் கேட்டதுவே.

## சங்க நாதம்

எங்கள் வாழ்வும் எங்கள் வளமும் மங்காத தமிழென்று சங்கே முழங்கு எங்கள் பகைவர் எங்கோ மறைந்தார் இங்குள்ள தமிழர்கள் ஒன்றுதல் கண்டே!

திங்களொடு**ம்** செழும்பரிதி தன்னேடும் விண்ணேடும் உடுக்களோடும்

மங்**கு**ல் கடல் இவற்ரேடும் பிறந்ததமிழுடன் பிறந்தோம் நாங்கள் ஆண்மைச்

சிங்கத்தின் கூட்டமென்றும் சிறியோர்க்கு ஞாபகம்செய் முழங்கு சங்கே!

> சிங்களஞ்சேர் தென்னுட்டு மக்கள் தீராதி தீரரென் றூ தூது சங்கே பொங்கு தமிழர்க் கின்னல் விளேத்தால் சங்காரம் நிசமெனச் சங்கே முழங்கு!

வெங்கொடுமைச் சாக்காட்டில் விளேயாடும் தோளெங்கள் வெற்றித் தோள்கள்

கங்கையைப்போல் காவிரிபோல் கருத்துக்கள் ஊறு முள்ளம் சங்கள் உள்ளம்

வெங்குரு தி தனிற்கமழ்ந்து வீரம்செய் கின்றதமிழ் எங்கள் மூச்சாம்!

### சுதந்திர தேவி

இதந்தரு மணயின் நீங்கி
இடர்மிகு சிறைப்பட்டாலும்
பதந்திரு இரண்டும் மாறிப்
பழிமிகுந் திழிவுற் ருலும்
விதந்தரு கோடி இன்னல்
விளேந்தெனே அழித்திட் டாலும்
சுதந்திர தேவி நின்னேத்
தொழுதிடல் மறக்கிலேனே.

நின்னருள் பெற்றி லாதார் நிகரிலாச் செல்வ ரேனும் பன்னருங் கல்வி கேள்வி படைத்துயர்ந் திட்டா ரேனும் பின்னரும் எண்ணி லாத பெருமையிற் சிறந்தா ரேனும் அன்னவர் வாழ்க்கை பாழாம் அணிகள்வேய் பிணத்தோ டொப்பார்

தேவி நின் ெனிபெ ருத தேயமோர் தேய மாமோ ஆவியங் குண்டோ செம்மை அறிவுண்டோ ஆக்க முண்டோ காவிய நூல்கள் ஞானக் கலேகள் வேதங்க ளுண்டோ பாவிய ரன்ரே நின்தன் பாலனம் படைத்தி லாதார்?

### தேரும் தீங்களும்

''ஊரெல்லாம் கூடி ஒருதேர் இழுக்கிறதே, வாருங்கள் நாமும் பிடிப்போம் வடத்தை!'' என்று வந்தான் ஒருவன்,

வயிற்றில் உலகத்தாய் நொந்து சுமந்திங்கு நூருண்டு வாழ்வதற்காய்ப் பெற்ற மகனே அவனும், பெருந்தோளும் கைகளும், கண்ணில் ஒளியும். கவஃயிடை உய்ய விழையும் உளமும் உடையவன்தான்,

வந்தான்; அவன் ஓர் இளேஞன்; மனிதன்தான். சிந்தணயாம் ஆற்றற் சிறகுதைத்து வானத்தே முந்தநாள் ஏறி முழுமதியைத் தொட்டுவிட்டு மீண்டவனின் தம்பி; மிகுந்த உழைப்பாளி.

ஈண்டு நாம் யாரும் இசைந்தொன்றி நின்றிடுதல் வேண்டும் எனும் ஓர் இனிய விருப்புடனே வந்தான், குனிந்து வணங்கி வடம்பிடிக்க.

- ''நில்!'' என்றுன் ஓராள்
- ''நிறுத்து!'' என்ருன் வேருேராள்
- ''புல்!'' என்றுன் ஓராள்
- ''பூஃ!'' என்றுன் மற்றேரோள்
- ''கொல்!'' என்ருன் ஓராள்
- ''கொளுத்து!'' என்றுன் இன்னேராள்

கல்லொன்று வீழ்ந்து கழுத்தொன்று வெட்டுண்டு பல்லோடுதடு பறந்து சிதறுண்டு, சில்லென்று செந்நீர் தெறித்து நிலம்சிவந்து, மல்லொன்று நேர்ந்து மனிசர் கொலேயுண்டார். ஊரெல்லாம் கூடி இழுக்க உகந்ததேர் வேர்கொண்டது போல் வெடுக்கென்று நின்றுவிடப் பாரெல்லாம் அன்று படைத்தளித்த அன்னேயோ உட்கார்ந் திருந்துவிட்டாள் ஊமையாய்த், தான்பெற்ற மக்களுடைய மதத் திணக் கண்டபடி. முந்தநாள் வான முழுமதியைத் தொட்டுவிட்டு வந்தவனின் சுற்றம் அதோ மண்ணில் புரள்கிறது!

### மெர்ன

கடலோரம், மணல் மீது ஜனங்கள் ஓர் நகரும் பாலம்.

> இடை இடையில்—சிறு பிள்ளே விழியாய் வியக்கும்—பல விளக்குக் கோளம்.

இருளில் பல நிஃயில், மனதில் கனவு கட்டி, மண%க் க‰க்கும் விளேயாட்டு யௌவனம்.

> அங்கே சில 'தனிக் கால்கள்' ஏங்கி ஈரம் தேடிப் பதியும் அலேயோரம், அடிக்கும் மீன் வீச்சும் வானெலியின் வாடிக்கைப் பேச்சும் வாழ்வுக்கு உப்பாகும்

ஜனங்கள் ஓர் நகரும் பாலம்

#### படர்க்கை

தகரக்குவளேயின் holder அது தரமான rust-க்கு அர்ப்பணம்.... விதவையின் முதுமையில் விநயம்— அதில் இளமையின் clasp தந்த படைப்பு: காஃயில் நதிப்புறம் போஞல் காஃப்பின் கவிதையின் மோனம். வற்றிய features இனிமேல் நாயுடு ஹாலிண நாடா Oedipus கண்டவள், கொண்டவள் மாந்தோப்புக் குட்டையைக் காண்கையில் ஒரு splash, சில ripples. மேற்கில் drain ஆகும் செம்மை.... சிதலமாம் நினேவின் ஆணுகை! பிண்டப் படைப்பின் glitter அது retail lust-க்கு சாஸ்வதம்....

### புரட்சித் தீ!

முன்ணயிட்ட தீ வியட் நாமிலே பின்ணயிட்ட தீ வெண்மணியிலே 'மன்ண'—யிட்ட தீ அடிவயிற்றிலே நாமும் இட்ட தீ மூள்க மூள்கவே!

#### துலாபாரம்

பூஞ்சிட்டுக் கன்னங்கள் பொன்மணி தீபத்தில் பால் பொங்கல் பொங்குது பன்னீரிலே!

பொங்கல் பிறந்தாலும் தீபம் எரிந்தாலும் ஏழைகள் வாழ்வது கண்ணீரிலே இந்த ஏழைகள் வாழ்வது கண்ணீரிலே

(பூஞ்சிட்டு)

செல்வர்கள் இல்லத்தில் சீராட்டும் பிள்ளேக்கு பொன் வண்ணக்கிண்ணத்தில் பால் கஞ்சி

கண்ணீர் உப்பிட்டு காவேரி நீர் இட்டு கஃயங்கள் ஆடுது சோறின்றி இதயங்கள் ஏங்குது வாழ்வின்றி

கண்ணுறங்கு கண்ணுறங்கு பொன்னுலகம் கண்ணில் காணும் வரை கண்ணுறங்கு கண்ணுறங்கு

(பூஞ்சிட்டு)

மாணிக்கத் தேர்போல மையிட்டுப் பொட்டிட்டு மகராஜன் செல்வங்கள் விளேயாடும்

கண்ணுடி வளேயலும் காகிதப் பூக்களும் கண்ணே உன் மேனியில் நிழலாடும் இல்லாத உள்ளங்கள் உறவாகும்.

கண்ணுறங்கு கண்ணுறங்கு பொன்னுலகம் கண்ணில் காணும் வரை கண்ணுறங்கு கண்ணுறங்கு

(பூஞ்சிட்டு)

Charles and the Colores

#### ஆசிரியர் பெயர் அகராதி

அண்ணுத்துரை, சி.என்., 64 அப்பர், 58, 127 அரிஸ்தோத்தில், 18, 29 அருணுசலக் கவிநாயர், 90 ஆபர்கிராம்பி, 90 ஆனந்தக் குமாரசாமி, கலாயோகி., 57 இராமலிங்க வள்ளலார், 95 இராமலிங்கம் பிள்ள, நாமக்கல்., 38 இளங்கோ, 91 இறையஞர், 98 எலியற், டி.எஸ்., 81 **ஐயர், வ. வே. சு., 18** ஒஸ்கார் வைல்ட், 20 கண்ணகளுர், 45 கம்பன், 43, 70, 81, 39, 91, கல்யாண சுந்தரம், பட்டுக்கோட்டை., 70, 95 கோபாலகிருஷ்ண பாரதியார், 90 சித்தர், 14, 90 சிதம்பரநாத முதலியார், டி. கே., 111 சிவப்பிரகாச சுவாமிகள், 44, 107, 110 சேக்கிழார், 14, 26 சேதுப்பிள்ளே, ரா. பி., 64 டானியல், கே., 92 தான்தோன்றிக் கவிராயர்,92

திருச்சிற்றம்பலக் கவிராயர், 41 திருமூலர், 35 தேசிக விநாயகம் பிள்ளே, 82, 83 தொல்காப்பியர், 26 நக்கீரர், 91 பரணர், 70 பரிதி மாற் க‰ஞர், 110 பவணந்தியார், 40 பாரதியார்,சுப்பிரமணிய., 14 15, 17, 19, 42-43, 45, 46, 70, 80, 81, 82, 84, 85, 87, 90, 96, 105, 106, 110 பாரதிதாசன், 27, 31, 36, 69, 81, 82, 83, 94, 95, 127 பிசிராந்தையார், 45 புகழேந்தியார், 30 புதுமைப் பித்தன், 92 பேராசிரியர், 74 மகாலிங்க சிவம், ம.வே., 109 மணிவாசகர், 39 'மஹாகவி', 92 மீடைசி சுந்தரம் பிள்ள, திரிசிரபுரம்., 14 ரகுநாதன், தொ.மு.சி., 92 வள்ளுவர், 24, 31, 35, 69, 81 ஜானகிராமன், தி., 92 ஜீவா, டொமினிக்., 92 ஷேக்ஸ்பியர், 49, 50

ஹோமர், 25

## நூற்பெயர் அகராதி

அவனும் அவளும், 38 அழகின் சிரிப்பு, 27, 47 இராமாயணம், 91 எட்டுத் தொகை, 84, 86 கலிங்கத்துப்பரணி, 46 களவியலுரை, 99 குயில் பாட்டு, 46, 47, 61 குறிஞ்சித் திட்டு, 36 குறுந்தொகை, 95 சிலப்பதிகாரம், 91 திருமுருகாற்றுப்படை, 91 திருமெம்பாவை, 39 தொல்காப்பியம், 96, 98

with a miles

நளவெண்பா, 29 நன்னூல், 16, 109 நீதி நூல்கள், 14, 32, 34 நெடும்பகல், 73 பகவத் கீதை, 84 பத்துப் பாட்டு, 84, 86 பதினெண் கீழ்க்கணக்கு, 14 பாஞ்சாலி சபதம், 16, 17 புறநானூறு, 111 பெரிய புராணம், 14, 26 மனேன்மணியம், 65, 95 வேதகீதங்கள், 13

#### பொருள் அகராதி

அகப்பாடல்கள், 37 அணுகுமுறை, 17-19 அவயவி, 21, 122, 129 அரசியல், 14 ஆன்மா, 32, 35, 83 இலக்கணம், 17, 22, 25, 40, 80, 108-110 இலக்கிய இருமைவாதம், 100 இலக்கிய மொழி, 90 உணர்ச்சி, 98-121, 122-124, 126 உவமை, 22-39, 44, 60, 78, 98, 122, 125 உரிப்பொருள், 122, 129 உருவகம், 29-39, 44, 60, 77, 98, 122, 125

உருவம், 18

உளப்பாட்டுக் கவிதை 102, 104 ஒப்புவமைகள், 31-39, 48-51 ஓசை நயம், 59-77, 78-121. 125 கருத்துப் பொருளுணர்வு 41, 100, 102, 104 கற்பன, 40-58, 78, 98, 104 குறியீடு, 25-39, 122, 125 சான்ருேர் செய்யுள், 20, 25, 45, 130 சிலேடை, 15 சுவானுபூதி, 30 சொல்லலங்காரம் 15, 44, 63, 67 சொல்வளம், 78-97, 98, 104 123, 125

தன் பொருட்டுக் கவிதை, 102, 104 தன்னுணர்ச்சிப் பாடல்கள்,

திரைப்படங்கள், 20, 92, 93, தொடர்புச் சாதனங்கள்,

87, 92 நாட்டுப் பாடல்கள், 23, I02 பக்தியனுபவம், 26 படிமம், 52-58 பத்திரிகைகள், 92, 112 பயிற்சி முறைத் திறனுய்வு, 18 பிராந்தியப் பேச்சு, 92, 93 பிள்ளேத் தமிழ், 38

புலப்பாடு, 50-51 போலி இரசணே, 35 மரூஉ, 89 மிகை உணர்ச்சி, 111-121,

124 வசன கவிதை, 71-72, 75,125 வர்க்கம், 129 வரலாறு, 14 வான சாத்திரம், 14 வாய்மொழிப் பாடல்கள், 90, 102, 103

விளம்பர சாதனங்கள், 20 வீர சைவம், 108 வைத்தியம், 14





