# naight armenty neath

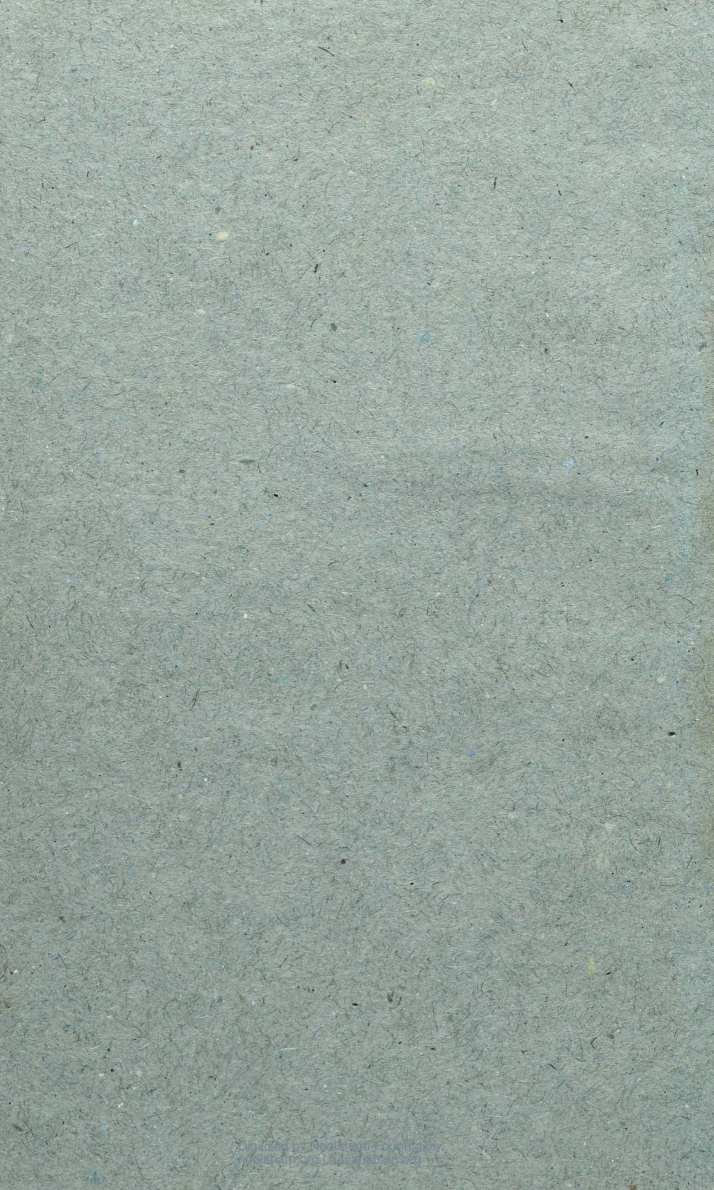
1 2594

91080



ஆ சிரியர்:

துரு. வெ. ஐயம்பிள்ளே அவர்கள்





# வள்ளுவர் வாய்மொழி மாண்பு

## UBLIC LIBRARY

JAFFNA.

8

91080

எழு இயவர்:

திரு. வெ. ஐயம்பிள்ளே

( ஆசிரியர், மணிவாசக வித்தியாசாலே )

காரைக்கர்

இவர் அகில இலங்கைத் திருக்குறட் போட்டியில் இரண்டாவது பரிசுபெற்றவர்.

2594C.c

தேசிய **நூலகப் பிரிவு** மாநகர நூலக சேவை ய ம்ப்பாணம்.

1956.

விலே ருபா 1-50.



# ஆல<sup>க</sup> பிழை திருத்தம்.

| பக்கம்.                  | பிழை.                      | திருத்தம்.             |
|--------------------------|----------------------------|------------------------|
| 13.                      | சிறந்திரு <b>ந்தா</b> லால் | சிறந்திரு ந்தமையாக     |
| 18.                      | <b>த</b> ருகுறள்           | <del>இ</del> ருக்குறள் |
| 19. 21, 23, 7            | <b>த</b> ருவள்ளுவர்        | <b>திருக்குற</b> ள்    |
| 19. 21, 23,<br>25,27, 29 | (தஃயங்கம்)                 | (தஃயங்கம்)             |
| 37.                      | ஒன்பதும்                   | ஒன்பது                 |
| 47.                      | ந <b>ான்</b> மனி           | நான்மணி                |
| 80.                      | உவமைாகலின்                 | உவமையாகலின்            |

# நூன் முகம்.

O MAN CONTRACT

வள்ளுவர் வாய்மொழி மாண்பு முதலில் நூல் ஏழு அங்கங்கள் கொண்டது. நூலா சிரி**யரா**கிய திருவள்ளுவர் வரலாறும் அவரது பெரு மையும் கூறப்பட்டது அடுத்தபடியாகத் திருக்குற ளின் மாண்பு பொதுவாக விளக்கப்பட்டது. அங்கத்தில் உரையாசிரியர் பதின் மருள் சிறந்த உரையாசிரியராகிய பரிமேலழகர் வரலா றும், அவர் உரைத்திறனே விளக்கச் சில உதாரணங் இந்நூலேக் கற்கும்போது காட்டப்பட்டன. ஒரு பொருீளக் கூறுகையில் இன்னெரு பொருளேக் கூறிச் செல்லும் போக்கை இடையிடையே அவ்வாறு அமைந்த குறள்கள் சில இதரிந்து லாம. 'ஒரு குறளில் இரு செய்திகள்' என்று தொகுத்து, நான்காவது அங்கமாக அமைக்கப் பெற்றது. இனி நாயனர், சாதாரணமாக நாம்காணும் மிருகம் பறவை இவற்றின் இயல்பினுல், சிறந்த நீ தி களே இடை இதீன 'உவமையினுல் யிடையே விளக்குகின்றுர். என்ற ஐந்தாவது அங்கத்தில் காணலாம. சில குறள்களின் பொருளே விளக்கப் பரிமேலழகர் அவற்றிற்கேற்ற கதைகளே உதாரணமாகக் யிருக்கிருர். அக்கதைகளே விரித்து எழுதி, 'குறள் கள் விளக்கும் கதைகள்' என ஆருவது அ ங க மாக விளங்குகிறது. புலவர்கள் தாம் இயற்று கின்ற நூல்களில் அணிகள் அமைத்து அலங்கரிப்

பது வழக்கம். அவ்வாறு வள்ளுவரும் தாமியற்றிய நூலில் அணிகள் அமைத்துள்ளார். இங்ஙனம் அணிகள் அமைக்துள்ள குறள்கள் சில தொகுத்து அவற்றை விளக்கி அணிகள் என்ற அங்கமாக ஈற்றில் சேர்க்கப்பட்டுள்ளது.

அரிய நூல்களேக் கற்றுக் குற்றமற்றுரிடத்தும், அறிவின்மை உண்டு. அ, தலின் இந்நூலிலும் குற்றங்கள் இருக்கக்கூடும். அவற்றைப் பொருட் படுத்தாது குணங்களேக் கொண்டு இந்நூலே ஏற் றுக்கொள்ளுமாறு அறிஞடைவண்டுகின்றேன்.

''அரியகற் ருசற்ருர் கண்ணும் தெரியுங்கால் இன்மை அரிதே வெளிறு '

என்பது வள்ளுவர் வாக்கு.

агограй, 20-5-56. வெ. ஐ.

Tr. To

COR TO BE THE STATE OF THE



தமிழ் மறைக் கழகத் தஃவர், வித்துவான், பண்டிதர். திரு காபொ இரத்தினம், எம்.ஏ., பி.ஓ எல். அவர்கள் அளித் த

## மதிப்புரை

"உலகத்திலுள்ள இலக்கிய நூல்களுள்ளே திருக்குறுளப் போலச் சிறந்துயர்ந்த அறிவினேப் புகட்டும் நூல் வேறில்லே" என்பது அல்பேட்சுவைச் சர் எனும் சேர்மனியப் பேரறிஞர் தங்கூற்ருகும். இத்தகைய திருக்குறினப் பல கோணத்திலிருந்து ஆராய்ந்தறிதற்கும், தாம் அறிந்தவற்றை வெளியிடுவதற்கும் அறிஞர்கள் பலர் இப்பொழுது முயல் வது மகிழ்ச்சிக்குரியது. ஆசிரியர் திரு. வெ. ஐயம் பிள்ளே அவர்களுடைய பெருமுயற்சியினைல் "வள்ளு வர் வாய்மொழி மாண்பு" என்னும் இந்நூல் உரு வாகியுளது.

திரு. வெ. ஐயம்பிள்ளே அவர்கள் தமிழ் மறையில் மிகுந்த ஈடுபாடு உடையவர்; அதனேப் பலகாலும் பயின்றின்புறுபவர். அவருடைய ஈடுபாடும், பயிற்சியும் இந்நூலேத் தோற்றுவித்துள். தமிழ்ப் பெருமக்களின் ஆதரவு அவரை இன்னும் பல நூல்களின் ஆசிரியராக்கும் என்பதில் ஐயமில்லே. பொலிக அவர் தொண்டு! வாழ்க தமிழ் மறை!

கா. பொ. இரத்தினம்.

இரத்துமலான, 20-4-56.

2.

### உள்ளுறை.

- I. திருவள்ளுவர்.
- II. திருக்குறன்.
- III. பரிமேலழகர்.
- IV. ஒரு குறளில் இரு செய்திகள்.
  - V உவமையினுல் நீதி
- VI. குறள்கள் விளக்கும் கதைகள்
- VII, அணிகள்.

# வள்ளுவர் வாய்மொழி மாண்பு.

## ு திருவள்ளுவர்

ஒரு நூலின் சிறப்பை அறியுமுன் அந்நூல் இயற்றிய ஆசிரியரின் வரலாறு அறியவேண்டியது அவசியமாகும். ஆகவே திருக்குறனேப் பற்றி ஆராயப் புகுமுன் அதனே இயற்றிய ஆசிரியரான திரு வள்ளுவரைப் பற்றி அறிதல் வேண்டும். அவருடைய பிறப்பு சாதி, சமயம், தொழில் என்பவற்றைப் பற்றிய செய்திகள் பலவாறு கிலவுகின்றன. ஆதி என்னும் பெண்ணேப் பகவன் என்ற பிராமணர் மணந்தனர். இவர்கட்கு ஒளவை, உப்பை, உறுவை, வள்ளி என்ற பெண்கள் நால்வரும் அதி கமான், கபிலர், வள்ளுவர் என்ற ஆண்கள் மூவரும்

பிள்ளேகளாக அவதரித்தனர். ஆதியும் பகவனும் தாங்கள் செய்துகொண்ட உறு திப்படி எல்லாப் பிள்ளேகளேயும் பிறந்த இடத்திலேயே விட்டுச் சென்றனர். மக்கள் எழுவரில் இளேஞராகப் பிறந்தார் திருவள்ளுவர் இவர் அவதரித்த இடம் திருமயிலாப்பூரென்பது. தாய் தந்தையரால் திருமயிலையில் விடப்பட்ட இவரை மகப்பேறில்லாத வேளாள கென்டெடுத்து வளர்த்தான்,

இவர் வளர்ந்து பருவம் வந்ததும் வாசுகி என் னும் கற்பிற் சிறந்த பெண்ணே மணந்து இல்லறம் நடத்தி வந்தார். இவருடைய மனேமாட்சி வசிட்ட ருடைய மீனமாட்சியோடொத்ததென உலகினர் புகழ்ந்தனர். இவரது கற்பின் திறத்தைக் குறித்துச் சிற்சில வரலாறுகள் வழங்கிகுன்றன. தனது தவம் சித்தியுற்றதா என்றறிய விரும்பித் தன்மீது எச்ச மிட்ட ஒரு கொக்கைக் கண் விழித்துக் கொங்கண முனிவர் எரித்தனர். அவர் மயிஃயில் வள்ளுவர் வீட்டுக்குப் பிச்சைக்குச் சென்றனர். அப்போது மணவியார் தமது பர்த்தாவுக்குத் தொண்டு செய்து கொண்டிருந்தார். பிச்சையிடத் தாமதித்த தால் கொங்கண முனிவர் கோபத்துடன் விழியை உருட்டிப் பார்த்தார். அப்போது வாசுகியார் அந்த முனிவரை நோக்கிக் 'கொக்கென்று நினேத்தாயோ கொங்கணவா'' என்று கேட்க, முனிவர் திடுக் கிட்டு அவருடைய கற்பின் திண்மையை மெச்சின ரென ஒரு வரலாறு உண்டு. கடைசியாக மனேவி யார் துஞ்சியபோது வள்ளுவர்,

"அடிசிற் கினியாளே அன்புடை யாளேப் படிசொற் பழிநாணு வாளே — அடிவருடிப் பின்தூங்கி முன்னுணரும் பேதையை யான்பிரிந்தால் என்தூங்கும் கண்க ளெனக்கு"

எனப் புலம்பிய வெண்பாவாலும், அவர் மண மாட்சி நன்கு புலப்படும்.

திருவள்ளுவர் காலம் மதுரையில் கடைச் சங் கம் இருந்த காலமென்று அவர் சரித்திரத்தால் தெரி கிறது. இது இற்றைக்கு ஏறக்குறைய இரண்டா யிரம் வருடத்துக்கு முன்னுகும். சரித்திர ஆராய்ச்சி யுடையார் சிலப்பதிகாரம், மணிமேகஸ் மு த லி ய நூல்களின் ஆதாரத்தினையம் பிறவாற்றுலும் திரு வள்ளுவர் கி. பி முதனூற்ருண்டில் இருந்திருத் தல் வேண்டும் என்பர்.

வள்ளுவரது குலத்தைப் பற்றிப் பலரும் பல வாருகக் கூறுவர் துணிர் து இன்ன குலத்தவர் என்று சொல்லுதற்குத் தக்க ஆதாரமில்லே. யானே மேல் முரசறைத்து அரசன் ஆ ணே தெரிவிக்கும் வள்ளுவக் குலத்தாரால் வளர்க்கப் பெற்றுச் சிறப் படைந்தவராதலால் 'வ ள்ளு வர்' என்ற பெயர் வந்தது என்பர். வேறு சிலர் வண்மைக் குணமுடையராதல் பற்றி வந்ததென்பர். உரையாசிரியர் திரு வள்ளுவர் என்பது காரணப் பெயராகக் கொள்ளாது இயற் பெயர் என்பர். இவர் மயிலாப்பூரில் 'ஹனி லுள்ளவரொடு வாழாமல் ஊர்ப்புறஞ் சேரிசார்ந்து

தெள்ளு சொற் புலமை வாய்ந்து சேஃநெய் திருந்த வாற்றல் வள்ளுவர் என்றுர் பல்லோர் வளமையோ னெ னலோராரே'' என்றுங் கூறுவர்.

நாயருது தொழில் நெய்தற்றெழிலாகும், பிசைய்யுக் தொழிலெல்லாஞ் சீர்தூக்கிப் பார்க்குங் கால் கெய்யுக் தொழிலுக்கு கிகரில்லே' என்றபடி, எல்லாத் தொழிலையும் ஆராய்க்து பார்த்து கெய்யுக் தொழிலே எல்லாத் தொழிலிலும் சிறப்புடையது எனத் தெரிக்து தமது தொழிலாகக் கொண்டார். பளவிலிழைகக்கி நூல்கெருடு மேழை யறிவேனே குழை கக்கும் பிஞ்ஞகன்றன் கூத்து' என்ற செய்யுளில் தம்மையே கூறியதாக வருதலால் கெய்தற் ரெழிலே த ம து தொழிலாகக் கொண்டவர் என் பதை கிச்சயமாக அறியலாம்.

இவரது மதம் இன்னதென்று எவ்விதத்திலும் நன்கு விளங்கவில்லே இவரைச் சைவரென்றும், வைணவரென்றும், பௌத்தரென்றும், சமணரென் றும் அவ்வவ் வகுப்பினர் கூறுகின்றனர்.

''ஐந்தவித்தா ஞற்றல் அகல்விசும்பு ளார்கோமா னிந்திரனே சாலுங் கரி.'' என்றும்,

''மறப்பினும் ஓத்துக் கொளலாகும் பார்ப்பான் பிறப்பொழுக்கம் குன்றக் கெடும்.'' என்றும், ''அந்தணர் நூற்கும் அறத்திற்கும் ஆதியா நின்றது மன்னவன் கோல்''

என்றும்,

''ஆபயன் குன்றும் அறுதொழிலோர் நூன்மறப்பர் காவலன் காவா னெனின்''.

என்றும் வருவனவற்ருல் பொதுவாக இவர் சைவசமயத்தவர் என்று கூறுவர். இனி அறத்துப் பாவில் முதற் குறளாகிய 'அகர முதல' என்பதில் பகவன் என விஷ்ணுவுக்குரிய நாமத்தை உரைத்த மையாலும், பொருட்பாவில் ம டியைப் பற்றிக் கூறும்போது,

'மடியிலா மன்னவ னெய்தும் அடியளக்தான் தாஅய தெல்லா மொருங்கு''.

என ஞாலமளந்த திருமாலின் நாமம் குறித்த மையாலும், காமத்துப் பாலில்

''தாம் வீழ்வார் மென்ருேள் துயிலின் இனிதுகொல் தாமரைக் கண்ண னுலகு''.

என அவரது நாமத்தையே குறித்தலாலும் வை ணவ மதத்தினர் வள்ளுவரை வைணவ மதத்தினர் என்று கூறுவர். 'மலர் மிசையேகினுன்'' 'வேண் டுதல் வேண்டாமையிலான்'' 'பொறி வாயிலேந்த வித்தான்' என்று புத்த தேவனது பெயர்களேக் கூறிக் கடவுள் வாழ்த்துக் கூறியிருப்பதாலும், புத்த சமய நூலாகிய திரிபடகத்தில் வி தி த் த விரதங்க கோயே, துறவறவியலில் துறவிகட்கு விதித்துக் கூறி யிருப்பதாலும் பௌத்தர் வள்ளுவரைப் பௌத்த சமயத்தவர் என்று கூறுவர். உரையாசிரியராகிய பரிமேலழகர் ''எல்லா நூல்களிலும் நல்லன எடுத்து எல்லார்க்கும் பொதுப்படக் கூறுதல் இவர்க்கியல்பு' என்று ஓரிடத்தில் கூறியுள்ளார். ''நன்றென எப் பாலவரும் இயைபவே வள்ளு வரைர் முப்பால் மொழிர்த மொழி'' என்று, கல்லாடர் என்ற புல வர் புகழ்ந்து பாடியுள்ளார். ஆகையால் இவரை சகல சமயங்கட்கும் பொதுவானவர் என்று கொளலே பொருத்தமுடையது.

இவருக்கு இவரது ஆற்றலும் பெருமையும் கோக்கி திருவள்ளுவர், நாய்னர், தேவர், முதற் பாவலர் தெய்வப்புலவர், நான்முகனர், மாதானு பங்கி செந்நாப் போதார், பெரு நாவலர், பொய்யில் புலவர் எனப் பல பெயர்கள் வழங்கி வருகின்றன பல இடங்களிலும் புலப்படாதிருந்த நல்ல பொருள் களே யெல்லாம் மக்கள் எளிதில் அறிந்து உய்யுமாறு தொகுத்து அருள் செய்தவராதலால் வள்ளுவர் என்ற பெயராயது என்பர். திரு என்பது உயர்வைக் குறிக் கும் அடை மொழியாகும். நாயனர் என்பது திருக் குறள் வாயிலாக மக்களே நன்னெறியிற் செல்லுமாறு நடத்தும் முதன்மை பெற்றவர் என்னுங் கருத்த மைந்தது பிற புலவர்களெல்லாம் எடுத்துச் சொல்ல முடியாத அரிய விஷயங்களேயெல்லாம் மக்கள் எளி

தில் அறியுமாறு அருளிச் செய்ததினுல் தேவர் என்ற பெயர் பெற்ருர். தேவர் என்பதற்குத் தெய்வத் தன்மை உடையவர் என்பது அர்த்தமாகும். துணர்வால் சொற் பொருள் தெரிந்து, நூல் செய்து புலவர்கள் யாவருள்ளும் மேலாய் முதன்மை பெற் றுச் சிறந்திருந்தாலால் முதற் பாவலர் எனப்பட்டார் முதற் பாவலர் முதன்மையாகிய பாவலர் என்பதாம். ஆசிரியர் நல்லந்துவஞர் "முப்பான் மொழிந்த முதற் பாவலரொப்பா, ரெப்பா வலரினு மில்'' புகழ்ந்து பாடியமை இங்கு கவனிக்கத் தக்கது. தெய் வப் புலவர் தெய்வத் தன்மை பொருந்திய அறிவுடை யவர். தெய்வப் புலமையாவது பிறர் மாட்டு கற் றற் காரணமாகப் புலமை பெருது இயல்பாகவே நிரம்பப் பெறுதல். நான்முகனர் தற்கு பிரமனது அம்சமாகப் பிறந்தவர் என்பது கருத் தாகும். வட மொழியில் வேதத்தை அருளிய நான் முகனே திருவள்ளுவராக அவதரித்துத் தென் மொழி அக்கருத்துக்களே முப்பாலாகத் தர்தமையின் நான்முகன் எனப்பட்டார். உக்கிரப் பெரு வழுதி யார் என்னும் புலவர் ''நான் மறையின் மெய்ப் பொருளே முப்பொருளா நான்முகத்தோன் மறைந்து வள்ளு வரைய்த் தந்துரைத்த—நுன்மு றையை" என்று கூறியமை இங்கு கவனித்தற் பாலது மாதானுபங்கி என்பதற்கு மாதாவைப் போலும் ஒழுக் கினன் என்பது பொருள். தாய் தனது பிள்ளேயிடத்து அன்புடையவள் போன்று இவர் உலகத்தார்க்கு **ு** முப்பாஃத் தண்ணளியால் சுரந்தருளினர். செம்மை 3.

594C

61

வாய்ந்த நாவாகிய மலரையுடையார் என்பது செந் நாப் போதார் என்பதன் பொருளாகும். அவர் தாம் கூறிவதை யாவரும் நன்றென ஒப்புக் கொள்ளுமாறு தேன் போல் இனிக்கக் கூறுதலால், மலராக உருவகிக்கப் பட்டது. பெரு நாவலர் என் பதற்கு பிறர்க்கு இல்லாத நா வன்மையுடையவர் என்பது பொருள். நாவன்மையாவது நட்பினரே யன்றிப் பகைவரும் விரும்பி யேற்றுக் கொள்ளுமாறு சொல்லுஞ் சொல் வன்மையாம். கௌணியனர் என்னும் புலவர் ''நா ப்புலமை வள்ளு வ ைர்'' என்று பாடியிருத்தல் இங்கே ஒப்ப கோக்கிப் பார்த் தற் குரியது. ஐயக் திரிபின்றி உள்ளதை உள்ளவாறு உலகத்தார்க்கு உணர்த்தினராதலின் பொய்யில் புல வன் என்ற பெயரும் உண்டாயிற்று. காரிக்கண்ண னர் என்னும் புலவரும் ''மெய்யாய வேதப் பொருள<u>்</u> விளங்கப்—பொய்யாது தந்தான் உலகிற்கு'' என்று பாடியிருக்கின்ருர்.

தமிழுக்குக் கதியாவர் என்னும் வினைிற்குக் கதி என்பதிலேயே விடை இருக்கு ம் விசித்திரம் மகிழ்ச்சியை ஊட்டுகின்றது. கதி என்னுஞ் சொல் லிலேயுள்ள க என்பது கம்பீனயும், தி என்பது திருவள்ளுவரையும் குறிக்கின்றது. கம்பன் சிறந்த இலக்கியமாகிய கம்பராமாயணத்தையும், திருவள் ளுவர் சிறந்த நூலாகிய திருக்குறீனயும் இயற்றித் தமிழ் மொழி சிறந்த மொழியாக இன்றும் கின்று கிலவுமாறு செயற்கரிய தொண்டாற்றி யிருக்கின்ற னர். இதனைலதான் இருவரையும் தமிழுக்குக் கதி என்று கூறுகின்றனர். பிற்காலத்திலே வசித்த சுப் பிரமணிப பாரதியார் அவர்கள், பல புலவர் கள் இருந்த போதிலும், மூவரையே தெரிந்து புகழ்ந்து தமது பாட்டிலே பாடியுள்ளார். அவர்கள் யாவ ரெனின் கம்பன், வள்ளுவன், இளங்கோ என்னும் மூவருமாம், 'யாமறிந்த புலவரிலே கம்பனேப் போல் இளங்கோவைப்போல் யாங்கணுமே கண்ட தில்ல; உண்மை வெறும் புகழ்ச்சி யில்ல'' என்பது அவர் பாடிய பாட்டு. எனவே திருவள்ளுவரும் ஒருவராகத் தெரியப்பட்டார். புலவர் என்றுல் திரு வள்ளுவர் தான், மற்றையோர் புலவர் எனச் செப்ப முடியாதெனக் கருத்தமைய, மதுரைத் தமிழ் ஆசிரி யர் செங்குன்றூர்க் கிழார்,

''புலவர் திருவள் ளுவரன்றிப் பூமேற் சிலவர் புலவரெனச் செப்ப—னிலவு பிறங்கொளிமா ஃக்கும் பெயர்மாலே மற்றுங் கறங்கிருண்மா ஃக்கும் பெயர்.'.

என்று புகழ்க்து பாடியுள்ளார். கிலவால் விளங்குகிற அக்தியையும், இருளால் விளங்குகிற அக்தியையும் ஒரே தன்மையதான அக்தியென்று சொல்வது போல திருவள்ளுவரையும் மற்றைய புலவரையும் புலவர் என்று சொல்வது இருக்கும் என்று அழகாக உவமை முகத்தால் விளக்கியுள்ளார். உயர் வொப்பற்ற இவரது புலமையை கோக்குங்கால், மற்றையோர் புலமை அவ்வளவு சிறக்ததல்ல என்பது புலகும். ஒரு வர் இல்லாத காலத்தே

அவரைப்பற்றி அறிவதற்கு உதவியாயுள்ளது எச் சம் எச்சம் என்பதற்கு மக்கள், புகழ் என்னும் இரு பொருளாகும்.

#### ''தக்கார் தகவில ரென்ப தவரவ ரெச்சத்தாற் காணப் படும்''.

என்னுங்குறனே அதற்குச் சான்ருகும். திரு வள்ளுவரைப்பற்றி அறிவதாலை மக்களால் அறிவ தற்கில்லே, ஆலை அவர் இயற்றிய திருக்குறனேக் கொண்டறியலாம். திருக்குறளுக்குரிய பெருமை யெல்லாம் திருவள்ளுவருக்கே உரியது. மக்களுக் கென ஒரு பொது மறையை அருளிய திருவள்ளுவ ரைத் 'தமிழ் மணி' என்று போற்றுகு; உலகுக்கு ஒளி விளக்கத் தமிழ் நாடு அளித்த வான் மணி' என்று போற்றுவோம். "வள்ளுவன் தன்னே உல கினுக்கே தந்து வான் புகழ் கொண்ட தமிழ்நாடு' என்றுர் சுப்பிரமணிய பாரதியாரும்.

## II திருக்குறள்

திருவள்ளுவர் அருளிய திவ்விய நூல் திருக்குற பா, வெண்பா ஆசிரியப்பா வஞ்சிப்பா கலிப்பா என நான்கு வகைப்படும். அவற்றுள் வெண்பாவில் குறள் வெண்பா என்று ஒரு வகை யுண்டு. வெண்பாவிற்குரிய பொது விலக்கணம் பெற்று, இரண்டடியாய், ஈற்றடி முச்சீராயும், மற் றையவடி நாற்சீராயும் பெற்றுவருவது குறள் வெண்பா எனப்படும். எல்லாப் பாக்களிலும் குறைந்த அடிகள் உடைமையால் குறள் எனப்பட்டது. திரு என்பது அதன் சிறப்பைக் குறிக்கும் அடைமொழி யாகும். ஆகவே திருக்குறள் என்பதற்குச் சிறப் படைந்த, குறள் வெண்பாக்களால் அமைந்த நூல் என்பது கருத்தாகும். இந்நூல் தமிழ்ச் சங்கத்தில் அரங்கேற்றப் பெற்ற பொழுது, சங்கப் பலகை ஏனேய நூல்களேத் தள்ளிவிட்டு இந்நூலுக்கே இடங் கொடுத்தது.

இந்நூல் சங்கமருவிய பதிணெண் கீழ்க்கணக்கு நூல்களுள் ஒன்ருகும். அப்பதினெட்டு நூல்களும் இவை யென்பதை,

''நாலடி நான்மணி நாளுற்ப தைந்திணே முப் பால்கடுகங் கோவை பழமொழி மாமூலம்

4.

இன்னிஃசொற் காஞ்சியோ டேலாதி யென்பவே கைந்நிஃயை வாங்கீழ்க் கணக்கு''.

என்பதனுல் அறியலாம். முப்பால் என்றது திருக்குறள். இவைகள் பெரும்பாலும் நீதிகளேயே போதிப்பன. இவற்றுள் திருகுறனே நீதி போதிக் கும் தஃசிறந்த நூலாகத் திகழ்கின்றது. லுக்கு இதன் சிறப்பும் பெருமையும் கோக்கி, திருக் குறள், முப்பால், உத்தரவேதம், தெய்வநூல், திரு வள்ளுவர், பொய்யாமொழி, வாயுறை வாழ்த்து, தமிழ்மறை, பொதுமறை, திருவள்ளுவப் பயன் என்ற பல பெயர்கள் வழங்குகின்றன. அறத்துப் பால், பொருட்பால், காமத்துப்பால் என்னும் மூன்று பால்களே யுடைமையால் முப்பால் எனப்பட்டது. வேதப்பொருவேத் தன்னகத்தே கொண்டு பின் தோன்றியமையின் உத்தரவேதம் என்ருயிற்று. எந் நூலிலும் இலாத மாட்சிமையுடையதாலும், தெய்வத் தின் அருளால் தோன்றிய நூலாதலா லும் தெய்வநூல் எனப்பட்டது. உள்ளதை உள்ளவாறு உணர்த்தி என்றும் பொய்யா திருத்தல் காரணத்தான் பொய்யா மொழி என்றனர். உடற்குறுதி யாயவற்றைச் செய் யும் மருந்து போல உயிர்க்கு உறுதியானவற்றைக் கூறுதலால் வாயுறை வாழ்த்து எனப் பெயர் பெற் றது. சிந்தைக்கினிய, செவிக்கினிய, வாய்க்கினிய வந்த வருவினக்கு மாமருந்து என்ற பாட்டானும் விளங்கும். எவரும் எளிதில் அறியமுடியாத பொரு ளேத் தமிழால் உரைத்தமையால் தமிழ் வேதம் எனப் பட்டது. செயலுர் கொடுஞ் செங்கண்ணஞர் என்

னும் புலவர் வேதப் பொருளே விரகால் விரித்துலகோரோதத் தமிழா லுரை செய்தார் என்று பாடிய புகழ்ந்துரை இங்கே நினத்தற்குரியது. நான்கு வருணத்தாரும் ஓதுதற்குரிய பொதுவியல்பு அமைந்த காரணத்தான் பொதுமறை என்ருயிற்று. வெள்ளி வீதியார் என்னும் புலவர் இதனையை "செய்யா மொழிக்கும் திரு வள்ளு வர் மொழிந்த பொய்யா மொழிக்கும் பொருளென்றே—செய்யா வதற்குரிய ரந்தணரே யாராயினேனே யிதற்குரியா ரல்லாதாரில்" என்று புகழ்ந்து பாடியுள்ளார். திருவள்ளுவராற் செய்யப்பட்ட பயனிறைந்த நூலாதலால் திருவள்ளு வப் பயன் என்ற பெயரும் இதற்குண்டு.

தமிழுக்கே சிறப்பாக அமைந்தது திருக்குறள் என்பது, ''அதர முதல' என்று தமிழ் எழுத்துக் களுள் முதலாய அகரத்தில் தொடங்கி 'ஊடுதல் காமத்திற் கின்ப ம தற்கின்பம் கூடி முயங்கப் பெறின்' என்று ஈருகிய னகரத்தில் முடித்தமை யால் பெறப்படுகின்றது. தமிழ் நூல்களில் சிறந் தன என்று சில நூல்களேத் தெரிந்து எடுத்துச் செய் யுட்களால் தெரிவிக்கின்றனர்.

தேவர் குறளும் திருநான் மறைமுடிவும் மூவர் தமிழும் முனிமொழியும்—கோவை திருவா சகமுக் திருமூலர் சொல்லும் ஒருவா சகமென் றுணர்.

என்பது ஒளவையார் இயற்றிய நல்வழிச் செய் யுளில் ஒன்ருகும். இதில் குறள், வேதாந்தம், தேவா ரம், முனிமொழி, திருக்கோவையார், திருவாசகம், திருமந்திரம் என்னும் ஏழு நூல்களும் ஒரே பொரு பே கூறுவன எனப் பாடப்பட்டிருக்கிறது. இதில் குறள் தலேமை பெற்று விளங்குகிறது.

வள்ளுவர் நூலன்பர் திருவாசகக் தொல்காப்பியமே தெள்ளுபரி மேலழகன் செய்தவுரை—ஒள்ளியசீர்த் தொண்டர் புராணக் தொகுசித்தி யோராறுக் தண்டமிழின் மேலாக் தரம்.

என்பது ஒரு பெரியார் வாக்கு. திருக்குறன், திருவாசகம், தொல்காப்பியம், பரிமேலழகருரை, தொண்டர் புராணம், சிவஞான சித்தியார் என்ற ஆறு நூல்களும் தமிழில் மேலாய நூல்களாம். இவற் றுள் வள்ளுவர் நூல் அதன் சிறப்பு கோக்கி முத லில் கூறப்பட்டது.

திருத்தக்க மாமுனிசிக் தாமணி கம்பர் விருத்தக் கவித்திறமும் வேண்டேம்—உருத்தக்க கொங்குவேண் மாக்கதையைக் கூறேங் குறளணுகேம் எங்கெழிலென் ஞாயிறெமக்கு.

இதில் சிறப்பித்த நூல்கள் நான்கு சீவகசிந்தா மணி, கம்பராமாயணம், பெருங்கதை, திருக்குறள் என்னும் இவற்றுள் திருக்குறள் முடிபாக விளங்கு கின்றது

பிற நூல்களில் விளங்காத விடயங்கள் 'தொல் காப்பியர் திருவள்ளுவர் கோவையார் மூன்றினும் முழங்கும்' என்று இலக்கணக் கொத்துடையார் பாராட்டுகிருர். அவர் கூறும் மூன்று நூல்களுள் திருக்குறள் நடுநாயகமாக உள்ளது ''நாலும் இரண் டும் சொல்லுக்குறுதி' என்னும் பழமொழியில் நாலடியாரும் குறளும் குறிக்கப்படுகின்றன. இவ் விரண்டி லும் குறள் ஒன்றுக அமைந்துள்ளது. இத் தகைய பெருஞ் சிறப்பை வேறு எந்த நூல்தான் பெற்று விளங்குகிறது?

ஒரு காலத்திலே எழுதப்படுகின்ற நூல் அக் காலத்திலே வாழும் மனிதர்க்குப் பயன்படக் கூடிய தாயும் அவரது கருத்துக்கு இணங்கியதாயும் இருக்கும். காலஞ்செல்ல அக்காலத்திலே யுள்ளவர் கருத் துக்கு மாருனதாயும் பயனில்லாததாயும் இருக்கக் காண்கிரும். அதலை அர்நூல் அவர்களால் கற் கப்படாமல் அழிர்தொழிர்து போகின்றது. ஆலை திருவள்ளுவர் இயற்றிய திருக்குறள் இறந்தகாலம் கிகழ்காலம் வருங்காலம் ஆகிய மூன்று காலத்திலு முள்ளார் ஏற்றுக் கற்றற்குரிய சிறந்த நூலாகத் திகழ்கின்றது. ஆகவே முக்காலத்திற்கும் பொது வாய சிறந்த உண்மைகளேக் கொண்டிருத்தலால் எக் காலத்திற்கும் பொதுவாய நூலென்று கொள்ள வேண்டும்.

சில நூல்கள் ஒரு குலத்துக்கு ஒரு நீதி கூறு வன. ஆண் திருக்குறளில் அப்படியான சாதிவேறு பாடு காண்பதரிது.இதனே மனேன்மணியத்தில் கூறிய 'வள்ளுவர் செய் திருக்குறனே மறுவற நன்குணர்ந் தோர்கள் உள்ளுவரோ மனுவாதி ஒரு குலத்துக்கு ஒரு நீதி'' என்ற வாக்கால் அறியலாம். திருவள் ளுவரது நூலப்படிப்போமானல் சாதி குலம் என் னும் சுழிப்பட்டுத் தடுமாறுகின்ற தன்மை அவரிடம் இல்ல என்பதை நாம் அறியலாம். தொழில் வேற் றுமையால் உலகில் பாகுபாடு உண்டேயன்றிப் பிறப் பினல் பாகுபாடு இல் ஃ யென்பது அவருடைய கருத்து.

பிறப்பொக்கும் எல்லா வுயிர்க்கும் சிறப்பொவ்வா செய்தொழில் வேற்றுமை யான்.

என்ற குறவே குலத்தைப்பற்றி அவர் கொண் டிருக்கும் கருத்துக்குத் தக்க சான்றுகும் திருக்குறள் ஒரு சாதியினர்க்குச் சிறப்பாகச் செய்யப்பெற்ற நூலல்ல என்பதும் உலகத்து மக்கள் யாவர்க்கும் பொதுநூல் என்பதும் தெளிவு.

உலகத்திலே உள்ள சமயங்கள் பல. ஒவ்வோன் றும் ஒவ்வொரு கொள்கையுடையன. ஒரு சமயம் ஒரு பொருளேக் கூறுமாயின் மற்றச் சமயம் அதனே மறுக்கும். இன்னெரு சமயம் இரண்டனேயும் மறுக்கும். ஒவ்வொரு சமயத்தாரும் தங்கள் சமயமே உண்மையென்றும், தங்கள் கொள்கையே சரியென்றும் வாதிடுவர் இவ்வாறு ஒன்றை ஒன்று ஒவ்வாத சமயங்கள் பல உண்டு. இவ்வாறு போர் விளேக்கும் சமயவா திகளெல்லாம் ஒன்று சேர்ந்து ஒற்றுமையாகுமிடம் ஒன்றுண்டு. அதுதான் தெய்வ நூலாகிய திருக்குறளாகும். இவர்கள் யாவரும் திருக்குறனேத் தத்தம் சமயநூல் என்று போற்றி மகிழ்கின்றனர். இவ்வுண்மையைக் கடைச்சங்கப் புலவரான கல்லாட்டுரன்பார்,

ஒன்றே பொருளெனின் வேறென்ப வேறெனின் அன்றென்ப ஆறு சமயத்தார்— நன்றென எப்பா லவரும் இயைபவே வள்ளுவஞர் முப்பால் மொழிந்த மொழி. என்று புகழ்ந்து பாடிய பாட்டால் அறியலாம். எனவே திருக்குறள் எம் மதத்தினர்க்கும் சம்மத மாய சமயப் பொதுநூல் என்பது தெரிகிறது.

''அறம் பொருளின்பம் வீடு அடைதல் நூற் பயன்'' என்றபடி நான்கு புருடார்த்தங்களேயும் கூறும் நூலாகும் இது. வீடு துறவறவியலால் கூறப்படுகின்றது. மாணி பூதரை என்னும் கடைச் சங்கப் புலவர்,

அறனறிக்தே மான்ற பொருளறிக்தே மின்பின் திறனறிக்தேம் வீடு தெளிக்தேம்—மறனெறிக்த வாளார் கெடுமாற வள்ளுவஞர் தம்வாயாற் கேளா தனவெல்லாங் கேட்டு.

என்று பாடியுள்ளார். இந்நூல் அறத்துப்பால், பொருட்பால், காமத்துப்பால், என்னும் மூன்று பாகு பாடுடையது. தருமத்தையுணர்த்தும் பாகம் அறத் துப்பாலாகும். அறத்துப்பால் பாயிரம், இல்லறவி யல், துறவறவியல் என்னும் மூன்று பிரிவுடையது. பாயிரம் கடவுள் வாழ்த்து முதல் அறன் வலியுறுத் தல் ஈருக நான்கு அதிகாரங்களே உடையது. இல் லாளோடு கூடி வாழ்தஃப் பற்றிக் கூறும் பாகம் இல்லறவியல் எனப்படும். இது இல்வாழ்க்கை முதல் புகழ் ஈருக இருபது அதிகாரங்கள் கொண் டது. இனித்துறவறமாவது இல்லறத்தில் வழுவாது ஒழுகி அறிவுடையராய் பிறப்பை அஞ்சி வீடு பேற் றின் பொருட்டு துறந்தார்க்கு உரியது. அது விர தம் ஞானம் என இருவகைப்படும். விரதம் 215 ளுடைமை முதல் கொல்லாமை ஈருக ஒன்பது

தேசிய நாலகப் பிரிவு மாநார நாலக சேறைவு படுப்பாணம்.

காரங்கள் கொண்டது. விரதங்களின் பயகை வீடு பயக்கும் உணர்வு உண்டாகும். அது ஞானம் ஞானம் கீஃயாமை முதல் அவாவறுத் தல் முடிய நான்கு அதிகாரங்கள் கொண்டது. ஊழ் அறம் பொருள் இரண்டற்கும் இடையில் தனியே நிற்பது. பொருளே யுணர்த்தும் பாகம் GLIT (TILL பால் எனப்படும். இது அரசியல், அங்கவியல் ஒழி பியல் என மூன்று பாகுபாடுடையது. இயல்பு கூறுவது அரசியலாகும். 250 ்சி தொடக்கம் இடுக்கணழியாமை முடிய இ பத்தைர்து அதிகாரங்கள் உண்டு. அரசனுக்குத் தேவையான அங்கங்களின் இயல்பு கூறும் பாகம் அங்கவியல் எனப்படும். இது அமைச்சு தொடக் ஈருக முப்பத்திரண்டு அதிகாரங்கள் கொண்டது. இவ்வரசியலிலும் அங்கவியலிலும் கூறப் படாதவற்றின் இயல்பு கூறும் பாகம் ஒழி பியல் எனப்படும். இதில் குடிமை முதல் கயமை அதிகாரங்கள் உண்டு. பதின்முன்று மூன்ருவது ஒரு காலத்து ஒரு பொருளான் ஐம்புலனும் தர்தற் சிறப்புடைத்தாய இன்பத்தைக் கூறும் பாகம் காமத்துப் பாலாகும். இது களவியல் கற்பியல் என இருவகைத்து. எவ்வகையிலும் ஒத்த தண்வனும் தஃமகளும் பிறர் கொடுப்பவும் அடுப்பவுமின்றி விதி வசத்தால் தாமே எதிர்ப்பட்டு நிகமும் பாகம் கூறு வது களவியல் எனப்படும். இதில் தகையணங்கு றுத்தல் முதல் அலரறிவுறுத்தல் முடிய ஏழு அதி காரங்கள் உண்டு. கற்பைப் பற்றிக் கூறும் பாகம் இது பிரிவாற்ருமை தொடக்கம் கற்பியல் ஆகும்.

ஊடலுவகை முடிய பதினெட்டு அதிகாரங்கள் கொண்டது. திருக்குறள் முழுவதிலும் நூற்று முப்பத்துமூன்று அதிகாரங்கள் உண்டு. ஒவ்வோர் அதிகாரமும் பத்துக் குறட்பாக்கள் கொண்டது. ஆகவே நூல் முழுவதும் ஆயிரத்து முந்நூற்று முப் பது குறட்பாக்களேயுடையது.

சங்கப் புலவர்களுள்ளே சித்த‰ச் சாத்தனர் என் இருரு புலவர் இருந்தார். அவரது இயற் பெயர் சாத்தனர் என்பது. பிற்காாலத்திலே சீத்தல் என் னும் அடைமொழியை காரணத்தால் பெற்றுச் சீத் தஃச் சாத்தனர் என்று பெயர்பெற்ருர். வியாபா ரம் செய்த காரணத்தான் இவர் கலவாணிகன் சாத் துரை என்ற சிறப்புப் பெயரும் பெற்றவர். இவரே தமிழில் சிறந்து விளங்கும் ஐம்பெருங்காப்பியங்க ளில் ஒன்ருகிய மணிமேகலே என்னும் பெருங்காப் பியத்தை இயற்றியவர். தமிழ் மொழியின்பால் மிகுந்த பற்றுடையவர். அதன் நயம் உணர்ந்து இன்புறும் இயல்புடையவர், தமிழ்க்கழகத்தில் இருந்து ஆராயுங்கால் சொற்பிழை பொருட்பிழை நூல்களில் காணும்போது, மனம் வருக்தி, தமிழுக்கு இழுக்கைத் தனக்கு வந்ததாக எண்ணிக் கையிலி ருந்த எழுத்தாணியால் தலேயில் குத்திக்கொள்வா ராம். அதனுல் அவரது த ஃ புண்பட்டு எப்போ தும் குருதியும் சீயும் வடிக்து கொண்டேயிருக்தது. இக்காரணத்தாலேதான் இவருக்குச் சீத்தலேச் சாத் தனர் என்ற காரணப் பெயர் உண்டாயிற்று என்று ஒர் கதையுண்டு. இவரது தஃக்குத்து திருவள்ளு வர் தமது நூல அரங்கேற்றிய போது தீர்ந்தது ஏனெனில் அந்நூலிலே ஓர் பிழையும் இல்லாத தால் தஃயில் குத்திக்கொள்ளவில்லே. அவரது தஃ யும் பண்பட்டது. இக்கதையின் உண்மையை அக் காலத்துப் புலவரான மருத்துவன் தாமோதரனர்.

சீந்திநீர்க் கண்டம் தெறிசுக்குத் தேன்அளாய் மோந்தபின் யார்க்கும் தலேக்குத்தில்—காந்தி மலேக்குத்து மால்யாண வள்ளுவர் முப்பாலால் தலேக்குத்துத் தீர்வுசாத் தற்கு

என்று பாடியுள்ளார். சீர் திக் கொடியின் பாலும், சுக்கின்பாலும், தேன்பாலும் கலர்து மோர் தால் மண்டையிடி மாறும். அதுபோல அறத்துப் பால், பொருட்பால், காமத்துப்பால் ஆகிய முப்பா லுங்கலர்த திருக்குறனேக் கண்டபோது சாத்தனர் தலேக்குத்து ஒழிர்தது. தாமோதரனர் மருத்துவன் ஆனமையால் மருர்து கோய் இவற்றில் அனுபவ முடையர். தம் அனு பவத்தை உவமையாகக் கொண்டு திருக்குறளின் பெருமையைக் கூறியிருக் கின்ருர்.

ஒரு காலத்தில் திருமால், குறுகிய வாமனரைய்த் தோன்றித் தனது இரண்டு அடிகளால் உலகமுழுவ தையும் அளக்தார். இக்கதையை வள்ளுவர் பாடிய

#### 'மடியிலா மன்னவ னெய்தும் அடியளக்தான் தாய தெல்லா மொருங்கு''

என்னும் குறளால் அறியலாம். 'அடியளந்தான் தாயதெல்லாம்' என்னும் தொடர் இக்கதையைக் குறிக்கின்றது. இதுபோல இரு அடிகளால் அமைத்த குறட்பாக்களால் வள்ளுவரும் உலகத்திலுள்ள மக் கள் யாவரும் நினேப்பதெல்லாம் அளந்து கூறிவிட் டார். இக்கருத்தைத் தழுவிச் சங்ககாலப் புலவரான பரணர் என்னும் புலவர்,

மாலுங் குறளாய் வளர்க்திரண்டு மாணடியால் ஞால முழுதும் கயக்தளக்தான்— வாலறிவின் வள்ளுவரும் தங்குறள்வெண் பாவடியால் வையத்தார் உள்ளுவவெல் லாமளக்தார் ஓர்க்து.

என்று புகழ்க்து பாடியுள்ளார்.

ஓர் கிணற்றை எட்டிப் பார்க்கின்ற பொழுது நீரின் ஆழம் குறைவாகக் காணப்படும். இறங்கும் பொழுது முன் நாம் நினத்ததிலும் பார்க்கக் கூடிய ஆழம் இருத்தலேக் காண்போம். அதுபோலத் திருக் குறளும் சிறிய பாக்களேக் கொண்டது. பார்ப்ப தற்குச் சிறியது. மனனம் செய்வதற்கும் எளியது. ஆணல் அதன் பொருளே விரித்து விளங்கிக் கொண்டு போகும் போது உணர்தற்கு அரியதாகி ஆழமான கருத்துக்களேயுடையது எனக் காண்போம். இக் கருத்தை அடக்கியே சங்கப் புலவரான மாங்குடி மருதனர் என்னும் புலவர்,

ஓதற் கெளிதா யுணர்தற் கரிதாகி வேதப் பொருளாய் மிகவிளங்கித்— தீதற்ளே ருள்ளுதொ றுள்ளுதொ றுள்ள முருக்குமே வள்ளுவர் வாய்மொழி மாண்பு.

என்று அழகாகப் பாடியுள்ளார். வள்ளுவர் வாயினின்றுக் தோன்றிய திருக்குறளின் மாட்சியா னது, அறிவிலே குற்றமற்றவர்களான பெரியோர் நினக்குந்தோறும் நினக்குந்தோறும் அவர்களுடைய மனத்தைக் கரைக்கும் எனவே முன் காணப் பட்ட பொருளிலும் பின் காணப்படும் பொருள் திறந்தும் விரிந்தும் தோன்றும் என்பதாம்.

சமயவாதிகள் கூறும் விடயங்கள் எல்லாவற் றையும், அவற்றிலுள்ள கறையை நீக்கி, யாவருக் கும் பொதுவாகச் செய்து, மென்மையும் நயமும் பொருந்தச் சுவையூட்டி யாத்தனர். குலப்பெருமை யை எடுத்தாண்டு, பின் ஒழுக்கப் பெருமையி ோயே மிகுத்துக்காட்டி குலப்பெருமையைக் குறைத் அவருடைய மொழி பொய்யா மொழியே. அஃது என்றும் பொய்த்தல் இல்லே. உண்மை; இன்றும் உண்மை; இங்கும் உண்மை. மற்றுலகெங்கும் உண்மை. நாயனர் அருளிச் செய்த நூல் இரத்தினதிபம் போல்வது. அதன் ஒளி என் றும் நின்று நிலவுவது. ஒவ்வொரு குறளும் வொரு மாணிக்கம். அவை விலே மதிக்கலாகாதன. உணவுப் பொருளுக்குச் சுவையூட்டுவது போலவும், நுகர் பொருள்களுக்கு மணமூட்டுவது போலவும், புலவர்கள் திருக்குறனே இடையிடையே தங்கள் விடயங்களுக்குள்ளே சேர்த்துத் தம் விடயங்களுக் குச் சுவையும் மணமும் ஊட்டுவர். திருக்குறள் ஒன்று மாத்திரம் கற்ருல் ஒருவனுக்குப் போதும். தமிழை அறியலாம்; உலகத்தை அறியலாம்; வாழ்க்கை உண்மையை அறியலாம்; மறுமையை அறியலாம்; வீடு பேறும் தானேவரும்.

ஓவியம் தீட்டுதலில் வல்லனுய ஒரு பெரும் ஓவியன் காண்போர் கண்ணும் மனமும் கவரப்படு மாறு. தான் கிணத்த தோற்றம், அவர் தமக்கு இனிது விளங்கி அழகாற் பொலிந்து காட்டுமாறு, எங்கெங்கு எவ்வெவ் வர்ணங்களே. எவ்வெவ் விதமாகத் தீட்டு தல் வேண்டுமென உணர்ந்து அங்கங்கே அவ்வவ் வர்ணங்களால் தனது துகிலிகை கொண்டு தொட்டு விடுத்தும், துலங்க நீவியும், புறவணி புனேர்தும் ஓவியத்தைத் தீட்டி முடிப்பான். அவ்வாறே திரு வள்ளுவரும் தாங்கருதிய பொருள் மக்கள் உள்ளத் திலே நன்கு பதியுமாறு, எங்கெங்கு எவ்வெச்சொற் களே அமைக்கவேண்டுமோ, அங்கங்கெல்லாம் வேண் டப்படும் அவ்வச் சொற்களேத் தம்மதி நுட்பத்தால் நூல் செய்தனர். திறம்படப் பெய்தமைத்து நூலிலுள்ள குறள்களில் யாதேனும் ஒன்றிலுள்ள சொல்லே நீக்கி, அழகும் பொருள் வளமும் இபைபும் கெடாவண்ணம் மற்றெரு சொல்லே அமைக்க முடியுமா? முடியாது. அப்படி அமைப் பின் அதன் அழகும் பொருட் சிறப்பும் கெடும்.

மக்கள் ஒவ்வொருவரும் பல எண்ணக் கருத் துக்களே யுடையர். அனேவரையும் ஒன்று படுத் தற்கு மார்க்கம் வேண்டும். உலகில் பல மார்க்கங் கள் உள. அவை ஒவ்வொன்றும் ஒன்ரேடொன்று மாறுபட்டன. ஆ ைல் யாவர்க்கும் பொதுவான கியாயக்கட்டு ஒன்று வேண்டும். அப்படியான கி லே க் கு ப் பெரிதும் பயன்படுவது திருக்குறனே. ஒழுக்கச் சார்பு விளங்கத் திருக்குறள் விளங்குகி

ஒழுக்கமும் சமயமும் ஒன்றே. ஒழுக்கமே மக்கவேச் சான்ருர் என்றும் கயவர் என் றும், அன்பு, நாண், ஓப்புரவு, கண்ணேட்டம்என்ற இலட்சணங்களேக் கொண்டே அறிதல் வேண்டும். மனிதன் விலங்கு நில நீங்கித் தெய்வநில பெறுதற் கும் இந்நூல் சாதகமாகும். உலகில் அடிப்படை யான சில உண்மைகள் மாரு. அவற்றைத் திருக் குறளில் காணலாம். மனிதன் தத்துவ நூல் துணே கடவுளே எய்தல் வேண்டும். அன்பு அறிவு வேண்டும். நீக்க நாகரீகத்திற்கு திருக்குறன் உதவுவது. ஏழை ஒரு வனுக்கு இறைவன் ஒரு பொற் புதையலே அளிக்க. அப்புதையல் எடுத்துக் கொள்ளாது செல்வனுயின் அவனுடைய பேதமை எத்தகைத்து! அருமணிப் புதையலன்ன திருக்குறள் நூல் ஒன்று கிடை ருக்க அதீனக் கொள்ளாது தள்ளின் அவர்கள் அறி வுடைமையை என் என்போம். யாவர்க்கும் பொது மறையாயும் ஒழுக்க நூலாயும், உலக வாழ்க்கைக்கு இன்றியமையாததாயும் உள்ள திருக்குறனே ஒவ் வொருவரும் போற்றிப் படித்துச் செக்கெறி கண்டு இனிது வாழ்வோமாக.

## III பரிமேல்ழகர்.

திருவள்ளுவரது பெருமையை அவர் இயற் றிய திருக்குறள் மூலம் அறிதல் போலத் திருக்குற ளின் பெருமையைப் பரிமேலழகர் இயற்றிய உரை மூலம் அறியக் கூடியதாக இருக்கின்றது. திருக் குறள் என்னும் நூலாலேயே திருவள்ளுவரைச் சிறந்த புலவராகவும், தெய்வத்தன்மை வாய்ந்தவ ராகவும் உலகம் போற்றி வருகின்றது. பரிமேலழ கர் உரை திருக்குறள் எல்லா நூல்களிலும் சிறந்த நூலென்றும் தெய்வநூல் என்றும் உலகத்தார்க் குக் காட்டியிருக்கின்றது அவர் உரை இன்றேல் இந்நூலின் மாண்பும், ஆழ்ந்த கருத்துக்களும் உல கினர்க்கு விளங்கா. இவ்வாறு சிறந்த உரையாசிரி யர் வரலாறு பற்றிச் சிறிது ஆராய்வோம்.

இவர் தொண்டை நாட்டிற் சிறந்த காஞ்சிபுரத் திற் பிறந்தவர். இது 'திருக்காஞ்சி வாழ் பரிமே லழகர், வள்ளுவஞர்க்கு வழிகாட்டினை தொண் டை மண்டலமே,'' என்ற தொண்டை மண்டல சதகத்தால் அறியலாம். இளமையிலே வடமொழி யில் தருக்கம், வியாகரணம், வேதாந்தம் முதலிய கலேகளே கரைகண்டு உணர்ந்தவர். தென்மொழி யில் தொல்காப்பியம் என்னும் நூல பல்காற் பயின் றவர். தமது புலமை புலப்படுமாறு பெரியதோர் உரை இயற்றக் கருதி அதற்குத் திருவள்ளுவர் திரு வாய் மலர்ந்தருளிய திருக்குறளே ஏற்றதெனக் கண் டார். அந்நூலுக்கு முன்னரே பலர் இயற்றிய உரைகள் இருந்தும், அவைகளே உற்றுநோக்கி, அவற்றின்கணுள்வாய குற்றங்களேந்து, குணங்க ளேக் கொண்டு சிறந்ததோர் உரை இயற்றினர். அவ் வுரை திருக்குறட் பரிமேலழகருரை என்று இன்றும் நின்று நிலவுகின்றது. இதுவே யாவரானும் கைக் கொண்டு படிக்கப்பட்டு வருகின்றது.

முற்காலத்திலே ஓர் நூல அல்லது உரையை இயற்றினல், புலவர்கள் இருக்கின்ற அவையின் கண்ணே அரங்கேற்றுதல் வேண்டும். இல்லாவிடில் ஏற்றுக் கொள்ளப்படமாட்டாது. பரிமேலழகர், தாம் இயற்றிய உரையை பாண்டியன் அவைக்களத்து அரங்கேற்றச் சென்று தமது கருத்தை அரசனுக்கு அறிவித்தார். அதற்கு வேந்தன், மற்றையோர் உரைக் கும் உமது உரைக்குமுள்ள பெருமை விளங்க அற் புதமொன்று காட்டுவீராயின் உமது உரை சிறந்த தாக அங்கீகரிக்கப்படும் என்ருன். வர் சம்மதித்தார். பாண்டியன், 'வெண்கலப்பரிமேல் ஏறியிருந்து அரங்கேற்றுவீர்; அப்பொழுது இப்பரி இடம் பெயர்ந்து இயங்குமாயின் நும் உரை மெய் யுரையென மெச்சப்படும்' என்ருன். அவ்வாறே புலவரும் வெண்கலப் பரியின்மேல் ஏறியிருந்து த ம து உரையை அரங்கேற்றினர். அப்பொழுது அப்பரி இருப்பிடம் விட்டு இயங்கியதென்பர். அத ூலேயே இவர்க்குப் பரிமேலழகர் என்ற சிறப்புப் பெயரும் வாய்த்தது. அன்று தொடக்கம் இவரு ரையே சிறந்ததாகக் கொள்ளப்படுகிறது.

திருக்குறளுக்குப் பல அறிஞர் உரை எழுதி யுள்ளார். இவ்வாறு உரை எழுதிய ஆசிரியர்கள் பதின்மர் என்பது பிற்காலத்துப் பழம் பாவினுல் விளங்குகிறது.

'தருமர் மணக்குடவர் தாமத்தர் நச்சர் பரிதி பரிமே லழகர்—திருமணேயர் மல்லர் கவிப்பெருமாள் காளிங்கர் வள்ளுவர்நூற்கு எல்ஸேஉரை செய்தார் இவர்".

தரு மர் முதலாய பதின்மரும் திருக்குறளின் உரையாசிரியராவர். இதற்கு உரை அமைந்த தன் மையிலும் ஒரு சிறப்புக் காணப்படுகிறது. நூல்கள் ஒவ்வொன்றுக்கும் ஒன்று அல்லது இரண்டு உரையே இருக்கக் காண்கிரேம். ஆனல் திருக் குறளுக்கு உரைசெய்த ஆசிரியர்கள் பதின்மர் என் ருல் அவ்வொன்றே அந்நூலின் பெருமைக்குப் போதிய சான்ருமன்ரே? திருக்குறள் மிக முடைய கருத்துக்களேயுடையதாதலால், ஒவ்வோர் ஆசிரியர் கருத்திலும் புதுப்புது உரை காணப்பட் டது. என்றும் அழியாத கருத்துக்கீனக் கொண்டு திகழும் அருள் நூலாதலால், அதற்கு உரைசெய்து தம்புகழை உலகில் நாட்டவேண்டுமென்று பலர் உரைசெய்ய முன்வந்ததாகவும் கூறலாம். பத்து உரையாசிரியர் உரைசெய்யும் உயர்வு பெற்றநூல் திருக்குறள் ஒன்றேயாம்,

மற்றைய உரைகள் ஒன்பதையும் மயங்குமா றும், வழங்காது அழிந்தொழியுமாறு செய்தமையா னும், தன்னேரிலாத உரையாய் இக்காலத்தில் வழங் கப்படுவதாலும் பரிமேலழகருரையே சிறந்த தென் பது நன்கு விளங்குகிறது. இவ்வுரையின் நலத்தை,

''பாலெல்லாம் நல்லாவின் பாலாமோ பாரிலுள்ள நூலெல்லாம் வள்ளுவர்செய் நூலாமோ — நூலிற் பரித்தவுரை யெல்லாம் பரிமே லழகன் தெரித்த வுரையாமோ தெளி''

என்ற உரைச் சிறப்புப் பாயிரத்தான் அறிய லாம். அவரது அறிவின் நுட்பமும் ஆழமும் ஒவ் வொரு குறளுரையிலும் விளங்குகிறது. பல நூற் பயிற்சியுடையார் என்பது அவர் உரையில் மேற் கோளாக எடுத்தாளுகின்ற நூலின் தொகையால் அறியலாம்.

ஒரு நூலுக்கு உரை அந்நூற் பாக்களே இயற்றிய ஆசிரியரின் உண்மையான கருத்துக்களேயுடையனவாதல் வேண்டும். பாவும் உரையும், பருந்தும் நிழலும் போல அமைதல் வேண்டுமென்பது அறிஞர் கருத்து. பருந்து எவ்வழிச் செல்கின்றதோ அதனேப் பின்பற்றி நிழல் செல்லும். அவ்வாறே பரவின் கருத்து எவ்வாறு செல்கின்றதோ அதன் வழியே உரையும் அமைதல் வேண்டும். குறட்பாக்களின் உண்மையான கருத்தைப் பரிமேலழகர் உரையே கொண்டிருக்கிறது. இதன் உண்மையை,

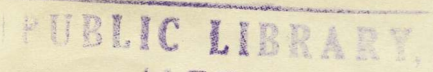
"திருத்தகு சீர்த் தெய்வத் திருவள்ளுவர்தங் கருத் தமைதிதானே கருதி—விரித்துரைத்தான் பன்னு தமிழ்தேர் பரிமே லழகனெனும் மன்னுமுயர் நாமன் வக்து" என்ற உரைச் சிறப்புப் பாயிரத்தான் நன்கு உணரலாம்.

# ' வள்ளுவர் நூல் அன்பர் திருவாசகம்''

என்னும் செய்யுளில் 'தெள்ளு பரிமேலழகன் செய்தவுரை'' என்று கூறியதலை, தமிழ் நூல்க ளிலே மிகச் சிறந்த நூல்கள் ஆறனுள், பரிமேலழகருரையும் ஒன்ரு கவைத்து எண்ணப்படுகிறது. பரிமேலழகருரையை முற்றும் படித்தால் ஒரு சிறந்த நூல் படித்தாக முடியும். திருக்குறளேயும், அதனது சிறந்த உரையாகிய பரிமேலழகருரையையும் கற்ருல் இரண்டு சிறந்த நூல்களுள் மூன்றிலொரு அமையும். ஆகவே சிறந்த நூல்களுள் மூன்றிலொரு பகுதி கற்றதாக எண்ணலாம்.

பதவுரையிலும் பார்க்க விசேடவுரையிலேதான் பரிமேலழகரின் அறி வி ன் நுண்மையும், ஆழ்ர்து நோக்கும் மதி வன்மையும், வடமொழி தமிழ்மொழி ஆகிய இவற்றிலுள்ள தேர்ர்த அறிவும் விளங்குகிறது. இன்னும் சுருங்கச் சொல்லல் விளங்க வைத் தல் முதலிய நூலழகும், பண்டைக்காலச் செய்யுட் களே தம்முடைய உரை நடையில் அமைத்து எழுது தலும் விளங்கும். இவரது விசேடவுரையில் காணப் படும் விசேடங்கள் பல. அவற்றுள் சில வருமாறு:

பொருள் விளக்கி ஏற்ற மேற்கோள் காட் டுதல், ஒத்த பகுதி காட்டல், ஏற்ற உபமானங்களே அமைத்தல், நூலாசிரியர் உட்கொண்டு கூரிய சரி தையைக் காட்டுதல், பிறர் கூறும் உரை பொருத்த மற்றதாயின் காரணங் காட்டித் தெளிவித்தல்,



பிறிது மொழிதல், உருவகம் முதலாய பொருளணி கள் வரும் இடங்கள் விளக்கல், தழிஞ்சி நூழி லாட்டு முதலாய புறப்பொருள் இலக்கணங்களேக் காட்டுதல் முதலாயின.

#### ''வேலன்று வென்றி தருவது மன்னவன் கோலதூஉங் கோடா தெனின்''

என்ற குறளில் ''மன்னவன் செங்கோல் கோ டாதிருப்பின் அதுவே வென்றி தரு ம் என்பதற் கேற்ப ''மாண்ட அறநெறி முதற்றே அரசின் கொற் றம்'' என்ருர் பிறரும் என்று மேற்கோள் காட்டி ரை.

# ''தாமின் புறுவ துலகின் புறக்கண்டு காமுறுவர் கற்றறிக் தார்''

என்னுங் குறளுக்கு உரை கூறும்போது கரும் பயிறற்குக் கூலிபோலத் தாமின்புறுதற்கு உலகின் புறுதல் பிறவாற்ருன் இன்மையின், அதனேயே காமு றுவர் என்றுங் கூறிஞர் கரும்பயிறற்குக் கூலி போல என்று ஏற்ற உபமானத்தை இங்கே அமைத் தார்.

# ''ஏந்திய கொள்கையார் சீறினிடை முரிந்து வேந்தனும் வேந்து கெடும்''.

என்ற பாவில் வள்ளுவர் உட்கொண்டு கூறிய நகுடனின் கதையை விரித்துக் காட்டியுள்ளார்,

''குடம்பை தனித்தொழியப் புட்பறக் தற்றே யுடம்போ டுயிரிடை கட்பு''. குடம்பை யென்பதற்கு கூடு என்று உரை கூறினர். பரிமேலழகர் குடம்பை யென்பதற்கு முட்டை என்று உரை கூறினர் கூடு புள்ளுடன் தோன்றுமையானும், அதன் கண் அது மீண்டு புகு தலுடைமையானும், உடம்பிற்குக் கூடு உவமையா காமை அறிக எனக்காரணங் காட்டிப் பிறரு ரையை மறுத்துத் தன்னுரையை கிலீநாட்டினர். இவ்வாறு விசேடவுரைகளில் பல சிறப்பியல்புகள் அமைந்திருப்பதைக் கற்போர் கண்டு மகிழலாம்.

திருந்திய தமிழில் தெய்வப் புலமை அருந்திறல் வள்ளுவன் ஆய்ந்துதன் வாக்கால் அறம்பொருள் இன்பம் வீடென நான்கின் திறந்தெரிந் துரைத்த செவ்விமுப் பாலுக் கோருரை யின்றி ஒன்பதும் சென்றும் ஐயுற வாக கையுறு காலே, வள்ளுவன் மீளவும் வந்துதித் துலகோர்க் கொள்ளிய பொருளே உரைத்தன னென்ன எழுத்து முதல இலக்கண வகையும் வழுத்தில் வேதாகம வகையதன் பயனும் தங்கிய குறட்பாத் தமிழ்மனு நூலிற் கிதுவே உரையென் றியாவரும் வியப்பப் பொழிப்பக லத்தொடு நுட்ப வெச்ச விழுப்பொருள் தோன்ற விரித்தினி துரைத்தான், வடநூற் றுறையும் தென்றிசைத் தமிழும் விதிமுறை பயின்ற நெறியறி புலவன்

அன்பருள் நாணுப் புரவுகண் ணேட்டம் நன்றறி வாய்மை நற்றவ முடையோன் இத்தகை யன்றி ஈசன தருளால் உய்த்துணர் வுடையவோர் உண்மை யாளன் பரிமே லழகன் எனப்பெயர் படைத்துத் தரைமேல் உதித்த தலேமை யோனே

இச்செய்யுள் பரிமேலழகன் உரைத்திறனே வலியுறுத்துகின்றது.

#### IV

# ஒரு குறளில் இரு செய்திகள்

உலகத்திலே பல இடங்களுக்கும் செல்லும் போது பலவிதமான காட்சிகளேப் புறக் கண்ணல் காண்கிரும். நூல்களேக் கற்குர்தோறும் பலவித மான காட்சிகளே அகக் கண்ணற் காண்கின்ரேம். தருக்குறள் என்னும் தெய்வ நூலக் கற்கும்போ தும் பல காட்சிகளேக் கண்டு இன்புறுகின்ரேம். அவற்றுள் ஒரே குறளில் இரு பெரு செய்திகளேக் கூறிச் செல்கின்ற காட்சியும் ஒன்ருகும்.

#### "அகர முதல் வெழுத்தெல்லா மாதி பகவன் முதற்றே யுல்கு"

'எழுத்துக்களெல்லாம் அகரமாகியமுதலேயுடையன. உலகம் ஆதிபகவஞ்கிய முதல் யுடைத்துள்ளன்பதாம். இங்கே கடவுளது உண்மை கூற வந்தவர், எழுத்துக்களின் முதன்மையும் உடன் கூறிஞர். உலகத்திற்குக் கர்த்தா கடவுளே. ''அவனன்றி அனையும் அசையாது' என்றவாறு கடவுளின்றி உலகம் இயங்காது. எழுத்துக்கள் பல இருந்தும் அகரமின்றி மற்றைய எழுத்துக்கள் இயங்க மாட்டா. எழுத்துக்களுள் முதன்மையாய் இருப்பதும் அதுவே.

துன்பத்துட் துப்பாயார் நட்புக் கூறும்போது, மாசற்ருர் கேண்மையும் உடன் கூறினர்.

# "மருவுக மாசற்ருர் கேண்மை துறவற்க துன்பத்துட் டுப்பாயார் நட்பு

என்பது குறள். துன்பக்காலத்துத் தனக்குப் பற்றுக் கோடாயிரைது நட்பை விடாதொழிக; அறிவொழுக்கங்களிற் குற்றமற்று து சிரேகத்தை மறவாதொழிக என்பதாம். பெரிய அறங்களேச் சிதைத்தார்க்கும் பாவத்தினீங்கும் வாயிலுண்டாகும். ஆலைல் ஒருவன் செய்த நன்றியைச் சிதைத்த மகனுக்கு அஃதில்லே. ஆனபடியால் ஒருவன் செய் நன்றி ஒருபோதும் மறக்கக் கூடாது. அறிவொழுக்கங்களிற் குற்றமற்றவரோடு சிரேகமாயிருந்தால் அவருடைய அறிவொழுக்கங்கள் நம்மிலும் சேறியும். நல்ல வழியில் நடத்தற் கேதுவுமாகும். அவரது சிரேகம் இம்மையில் நன்மையும் உறுதியும் பயக்கும். செய்ந்நன்றி மறவாமை மறுமையில் இன் ப மு ம் உறுதியும் பயக்கும்.

# ''நன்றிக்கு வித்தாகும் நல்லொழுக்கம் தீயொழுக்கம் என்றும் இடும்பை தரும்''.

ஒருவனுக்கு நல்லொழுக்கம் அறத்திற்குக் காரணமாய் இருமையினும் இன்பம் பயக்கும். தியொழுக்கம் பாவத்திற்குக் காரணமாய் இருமையினும் துன்பம் பயக்கும். நல்லொழுக்கத்தினைல் எவ்வளவு நன்மையோ, தியொழுக்கத்தினைல் அவ்வளவு தீங்கு விளேயும். மக்களுக்கு மதிப்பையும் உயர்வையும் கொடுப்பது ஒழுக்கமே. அவ்வொழுக்கத்தை உயிரினும் பார்க்கப் பாதுகாக்க வேண்டும். மனிதனுக்கு

வன்மையுள் வன்மையும், இன்மையுள் இன்மையும் இவையென ஒரே குறளிற் கூறுகின்ருர்.

#### "இன்மையு ளி<mark>ன்மை வி</mark>ருக்தொரால் வன்மையுள் வன்மை மடவார்ப் பொறை".

ஒருவனுக்கு வன்மையுள் வைத்து வன்மையா வது அறிவின்மையான் மிகை செய்தாரைப் பொறுத் தல்; வறுமையுள் வைத்து வறுமையாவது விருந்தி னரை ஏற்றுக்கொள்ளாது நீக்கு தல். இங்கே பொறையுடைமையைப் பற்றிக் கூறியவர் விரு ந் தோம்பஃப் பற்றியுங் கூறினர். இல்வாழ்வானுக் குப் பொறையுடைமையும் விருந்தோம்பலும் இன்றி யமையாக் குணங்களாகும். அவைகள் அவனுக்கு முறையே வன்மையும் செல்வமும் ஆகும்.

#### ''ஒறுத்தார்க் கொருநாளே யின்பம் பொறுத்தார்க்குப் பொன்றுந் துணேயும் புகழ்''

தமக்குத் தீங்கு செய்தவனே யொறுத்தார்க்கு உண்டாவது அவ்வொரு நாளே யின்பமே, அதனேப் பொறுத்தார்க்கு உலகமழியுமளவும் புகழுண்டாம். ஒறுத்தார் பொறுத்தார் ஆகிய இருவர் பயனேயும் ஒரே குறளில் கூறுகின்ருர். ஒறுத்தாரது ஒரு நாளே யின்பம் அக்காளொன்றினும் கரு திய து முடித்தே மெனத் தருக்கியிருக்கும் பொய்யின்பம். பொறுத் தவர்க்கு இறக்கு ஞான்றும் இன்பமும் உலகம் அழி யும் வரைக்கும் புகழும் உண்டாகும். பஞ்ச பாண் டவருள் மூத்தவராகிய தருமர் பொறுமை என்னும் சிறந்த குணத்தில் தலே சிறந்திருந்தமையால் அவரது புகழ் இன்றும் நின்று நிலவுகிறது. என்றும் நில வுதற்குரியது,

அருட்செல்வம் செல்வத்துட் செல்வம் பொருட் [செல்வம் பூரியார் கண்ணு முள

இதல் அருள், பொருள் என்னும் இரண்டனே யுங் கூறுகின்ருர். செல்வங்கள் பலவற்றுள்ளும் சிறந்தது அருளான் வருஞ் செல்வம். பொருளான் வரும் செல்வம் இழிந்தாரிடத்தும் உண்டு. அருட் செல்வம் அறிவு முதலியவற்ருல் உயர்ந்தோரிடத்து மாத்திரமே உண்டாகி அவருயிரையும் பீற உயர் களனே த்தையும் பாதுகாத்தற்கு ஏதுவாம். பொருட் செல்வம் அறிவு முதலியன இல்லாத தாழ்ந்தோரிடத் தும் உண்டாகி அவர்களுயிரையும் பிறவுயிர்களேயும் பாதுகாக்க உதவாமற் போகும். ஆதலால் பொருளிலும் அருளே சிறந்தது என்பது கருத்து.

அருளிலார்க் கவ்வுலக மில்ஃப் பொருளிலார்க் கிவ்வுலக மில்லாகி யாங்கு.

மறுமைப் பயன் கூறுவார் இம்மைப் பயனும் கூறி ஞர். அருளில்லாதார்க்கு வீட்டுலகத்தின்பம் இல்லே. பொருளில்லாதார்க்கு இவ்வுலகத்தின்பம் இல்லே. இவ்வுலகத்தின்பங்கட்குப் பொருள் காரண மாஞற் போல அவ்வுலகத்தின்பங்கட்கு அருள் காரணம் என்பதாயிற்று.

புறந்தூய்மை நீரா னமையு மகந்தூய்மை வாய்மையாற் சாணப் படும். இதில் இருவகைத் தூய்மையும் கூறப்படுகிறது. ஒருவனுக்கு உடம்பு பரிசுத்தமாகுதல் நீரானே உண்டாம். மனம் பரிசுத்தமாகுதல் வாய்மையான் உண்டாம். வாய்மையால் மனம் அறியாமை நீங்கி மெய்யுணரும். புறந்தூய்மைக்கு நீர் காரண மானுற் போல அகந் தூய்மைக்கு வாய்மை காரணமாகும்.

சேய்மை யண்மையி லுயிர்க்கொரு துணேயெனச் [சிறந்த

வாய்மையா லகந்தூய்மை**யா** மற்றி‰ புறத்தைத் தூய்மை செய்வது நீரலா**ற்** சொல்லின் வேறுளதோ.

என்னும் அரிச்சந்திர புராணச் செய்யுட் பகுதி யும் ஈண்டு ஒப்ப நோக்கத் தக்கது.

அவாவில்லார்க் கில்லாகுக் துன்பம. துண்டேற் றவாஅது மேன்மேல் வரும்.

அவா இல்லாதவர்க்கு ஒரு துன்பமும் இல்லே. அஃது ஒருவனிடத்து உண்டாயின் துன்பங்களெல் லாம் முடிவின்றி இடைவிடாமல் வரும்.

தொட்டணத் தூறு மணற்கேணி மா<mark>ந்தர்க்குக்</mark> கற்றணத் தூறு மறிவு

மணலின் கண் நீர் தோண்டிய அளவிற்ருக ஊறும், மக்கட்கறிவு கற்ற அளவிற்ருக ஊறும். தோண்டிய அளவிற்கேற்ப மணலில் நீர் சுரப்பது போல படித்தவளவுக்கேற்ப மனிதரிடத்து அறிவு வளருமென்க. ''தாங்கற்ற நூலளவே யாகுமாம் நுண்ணறிவு,'' என்னும் மூதுரை வாக்கு இக்குறட் பாவோடு ஒப்ப நோக்கத் தக்கது.

# அறிவுடையா ரெல்லா முடையா ரறிவிலா ரென்னுடைய ரேனு மிலர்

அறிவுடையார் பிறிதொன்றும் இலராயினும் எல்லாமுடையராவர். அறிவில்லார் எல்லாமுடையராவர் நாயினும் ஒன்றும் இலராவர். செல்வங்கள் எல் லாம் அறிவாற்படைக்கவும் காக்கவும் படுதலின் அறிவுடையாரை எல்லாம் உடையர் என்றும், செல்வங்கள் எல்லாம் முனினே அமைந்து கிடப்பினும் அழியாமற் காத்தற்கும் தெய்வத்தான் அழிந்துழிப் படைத் தற்கும் கருவியிலர் ஆதலின் அறிவிலாரை என்னு டையரேனும் இலர் என்றுங் கூறினர். இக்குறட்பாவின் பொருள் ''நுண்ணுணர் வின்மை வறுமையல் துடைமை பண்ணப் ப2ணந்த பெரும் செல்வம்'' என்ற நாலடியார்ச் செய்யுளில் அமைந்துள்ளது.

#### வியவற்க வெஞ்ஞான்றுக் தன்ண கயவற்க கன்றி பயவா விணே.

தான் இறப்ப உயர் ந் த ஞான்றும் மதத்தால் தன்னே மேன்மையாக எண்ணதொழிக. தனக்கு நன்மை பயவா வினேக குற மனத்தால் விரும்பா தொழிக. தன்னே வியந்துழி இடமும் காலமும் வலி யும் அறியப்படாமையானும் அறனும் பொருளும் இகழப் படுதலானும் எஞ்ஞான்றும் வியவற்க என் றும், அறம் பொருள் இன்பங்கள் பயவா வினேகளே நயப்பின் அவற்ருல் பாவமும் பழியும் கேடும் வரு மாகலின் அவற்றை நயவற்க என்றுங் கூறினர். தன்ணே வியப்பிப்பான் தற்புகழ்தல் தீச்சுடர் நன்னீர் சொரிந்து வளர்த்தற்ருல்—தன்ணே வியவாமை யன்றே வியப்பான தின்பம் நயவாமை யன்றே நலம்.

என்னும் செய்யுளின் கரு த் து ம் மேற்குறட் கருத்தைத் தழுவியது.

முதலிலார்க் கூதிய மில்ல மதலேயாஞ் சார்பிலார்க் கில்ல நிலே

முலதனம் இல்லாத வணிகர்க்கு அதலை வரும் இலாபம் இல்லே. தம்மைத்தாங்குவதாக் துணேயில் லாத அரசர்க்கு அதலை வரும் கிலையில்லே. முத லேப் பெற்றே இலாபம் பெறவேண்டுமாறு போல் தாக்குவாரைப் பெற்றே கில பெறவேண்டும் என் பதாம். இலாபப் பொருளுக்கு முதற் பொருள் காரணமாறை போல அரசர் கிலக்குப் பெரியார் துணே இன்றியமையாத காரணமென்க. வணிகர் இலாபத்தினும் முதலேப் பிரதானமாகக் கருத வேண் டுதல் போல, அரசர் தம் கிலையினுக் துணேவலியைப் பிரதானமாகக் கருத வேண்டும் என்னுங் கரு த் துத் தொனிக்கிறது.

மனந்தூயார்க் கெச்சநன் ருகு மினந்தூயார்க் கில்லேநன் ருகா விணே.

மனர் தூயராயினர்க்கு மக்கட் பேறு நன்ருகும். இனர் தூயராயினர்க்கு நன்ருகாத வினே யாதும் இல்லே. நல்ல மனமுடையோர்க்குப் பிறக்கும் பிள்ளே கள் தமக்குக் காரணமான தந்தை தாயார் போலவே தாமும் நற்கு ண நற்செய்கை யுடையவராயிருப் பர். நல் மனமுடையோர்க்குச் சந்ததி அழியாது நிலைபெறும். 'மகனுரைக்குந் தந்தை நலத்தை' 'பழியின்மை மக்களாற் காண்க'', என்பன 'மனந்தூயார்க் கெச்ச நன்ருகும்'' என்பதன் கருத்தைக் கொண்டன. நல்லினத்தோடு சேர்ந்தவர், அவர்க ளோடு வினேகளே எண்ணிச் செய்தலின் எல்லா வினேயும் நல்லவாக முடியும்.

# பொச்சாப்புக் கொல்லும் புகழை யறிவிண நிச்ச நிரப்புக்கொன் ருங்கு.

ஒருவன் அறிவினே நித்திய தரித்திரம் கெடுக்கும். அதுபோல புகழினே அவன் மறவி கெடுக்கும். தரித்திரம் அறிவுடையான் கண்ணுண்டாயின், அவனுக்கு இளிவரவானும் பாவத்தானும் எள்ளற் பாட்டினே வினேத்து அவன் நன்கு மதிப்பினே அழிக்கும். அதுபோல மறவியும் புகமுடையான் கண்ணுண்டாயின் அவனுக்கு தற்காவாமையானும் காரியக் கேட்டானும் எள்ளற் பாட்டினே விளேத்து அவன் நன்கு மதிப்பினே அழிக்கும். வறுமை அறிவைக் கெடுத்தலே,

நீர்மையே யன்றி நிரம்ப வெழுந்ததங் கூர்மையு மெல்லா மொருங்கிழப்பர்—கூர்மையின் முல்லே மலேக்கு மெயிற்ருய் நிரப்பென்று மல்ல லடையப்பட் டார்.

என்ற நாலடியார்ச் செய்யுளானும் அறிக.

அச்ச முடையார்க் கரணில்‰ யாங்கில்‰ பொச்சாப் புடையார்க்கு நன்கு.

காடு மஃ முதலிய அரண்களுள்ளே நிற்பினும் மனத்தின் கண் அச்சமுடையார்க்கு அவற்ருற் பய னில்ஃ. அதுபோல செல்வம் எல்லாம் உடையரா யினும் மனத்தின் கண் மறவியை யுடையார்க்கு அவற்ருற் பயனில்ஃ. அச்சமுடையார் நின்ற அரண் அழியுமாறு போல மறவியுடையாருடைய செல்வங் களும் அழியும்.

#### வானுக்கி வாழு முலகெல்லா மன்னவன் கோனுக்கி வாழுங் குடி.

உலகத்து உயிர்களெல்லாம் மழையை நோக்கி வாழ்கின்றன. குடிகள் அரசன் செங்கோல் நோக்கி வாழும். மழை உயிர்கட்கு வேண்டிய நீரையும் உணவையும் கொடுப்பது. அரசனது செங்கோல் குடிகட்குச் சந்தோஷத்தை அளிப்பது. உணவுள தாயினும், அரசனது ஏமம் இல்வழி அதறை பய னில்லேயாம்.

கோனுக்கி வாழுங் குடியெல்லாக் தாய்முஃ வின் பானுக்கி வாழுங் குழவிகள் — வானத் துளிகோக்கி வாழு முலக முலகின் விளிகோக்கி யின்புறு உங் கூற்று

என்ற நான் மனிக் கடிகைச் செய்யுளிலும் இக் குறட்பாவின் கருத்துத் தொனிக்கிறது.

# பண்ணென்னும் பாடற் கியைபின்றேற் கண்ணென்னும் கண்ணேட்ட மில்லாத கண்

பாடற் ரெழிலோடு பொருத்தமில்ஃயாயின் பண்ணுற் பயன் என்ன? கண்ணேட்ட மில்லாத விடத்து கண்ணிறைப் பயன் என்ன? பாடற் ரெழி லோடு இயையாத வழி பண்ணுற் பயனில்லாதவாறு போல கண்ணேட்டத்து இயையாத வழி கண்ணற் பயனில்லே என்பது கருத்தாகும்,

#### வெள்ளத் தணய மலர்நீட்டம் மாந்தர்தம் உள்ளத் தணய துயர்வு

நீர்ப் பூக்களின் தாளினது நீளங்கள் நின்ற நீரி னளவினதாம். மாந்தரது உயர்ச்சி அவரது ஊக்கத் தினளவினதாம். 'வெள்ளத் தீனய மலர் நீட்டம்'' என்பது 'நீரளவே யாகுமாம் நீராம்பல்'' என்னும் மூதுரை வாக்கியத்தோடு ஒப்ப நோக்கத் தக்கது. மு ய ற் சி செல்வத்தின் வளர்க்கும். முயற்சியில் லாமை வறுமையை அடைவித்து விடும்.

#### பகையகத்துச் சாவா ரெளிய ரரிய ரவையகத் தஞ்சா தவர்

போர்க்களத்து அஞ்சாது சென்று சாகவல்லார் உலகத்துப்பலர். ஆணல் அவையிடை அஞ்சாது சென்று சொல்லவல்லார் சிலர். எனவே பகையகத் திலும் அவையகம் கொடியது என்பது பெற்ரும். பகைவர் குழாத்தினிடைபுக்கு அஞ்சாது இயன்ற அளவு போர் செய்து இறத்தலினும், கற்றவர் குழாத் திடைபுக்கு அஞ்சாது பேசுதல் அரிது என்பதாம்.

அஞ்சத் தக்கவற்றைக் கண்டவிடத்தும் அஞ்சாத கெஞ்சுறுதி இல்லாதவர்க்கு வாளோடு என்ன இயைபு உண்டு. அதுபோல பெரியோர் இருக்கின்ற சபையில் பேசுவதற்கு அஞ்சுவார்க்கு நூலோடு என்ன இயைபு உண்டு. போர்க்களத்துக்கு அஞ்சு வரர்க்கு வாட்பயிற்சியாற் பயனின்ருதல் போல அவையஞ்சுவார்க்கு நூற்பயிற்சியாற் பயனின்ருதல் போல அவையஞ்சுவார்க்கு நூற்பயிற்சியாற் பயனின்ரும்.

''வாளொடென் வன்கண்ண ரல்லார்க்கு நூலொடென் நுண்ணவை யஞ்சு பவர்க்கு''.

என்பது குறட்பா. செல்வரைப் பற்றிக் கூற வந்தவர் இல்லாரைப் பற்றியும் கூறிஞர்.

இல்லாரை யெல்லாரு மெள்ளுவர் செல்வரை யெல்லாருஞ் செய்வர் சிறப்பு.

எல்லா நன்மையு முடையராயினும், பொருளில் லாரை யாவரும் இகழ்வர். எல்லாத் தீமையுமுடைய ராயினும் செல்வரை யாவரும் சிறப்புச் செய்வர்.

கல்லானே யானுலுங் கைப்பொருளொன் றுண்டாயின் எல்லாருஞ் சென்றங் கெதிர்கொள்வர்—இல்லானே இல்லாளும் வேண்டாள்மற் றீன்றெடுத்த தாய் [வேண்டாள் செல்லா தவன்வாயிற் சொல்.

என்ற நல்வழிச் செய்யுளிலும் மேற்காட்டிய குறட்பாவின் கருத்துப் பொதிந்துள்ளது.

நிறைநீர நீரவர் கேண்மை பிறைமதிப் பின்னீர பேதையார் நட்பு

அறிவுடையார் நட்பு பிறை நேறையு ந் தன்மை போல நாடோறு நீ நிறையு நீ தன்மையது. மற்றைப் பேதைமையுடையார் நட்பு நிறைந்த மதி பின் குறையுந்தன்மை போல நாடோறும் குறையு முத் தன்மையது. இக்குறட்பாவின் கருத்தைப் பின் வரும் நாலடியார்ச் செய்யுள் அடக்கியுள்ளது.

பெரியவர் கேண்மை பிறைபோல நாளும் வரிசை வரிசையா நந்தும்—வரிசையால் வானூர் மதியம்போல் வைகலுக் தேயுமே தானே சிறியார் தொடர்பு.

நவிருறும் நூனயம் போலும் பயிருறும் பண்புடை யாளர் தொடர்பு

நற்குணமுடைய மக்கள் தம்முட் செய்த நட்பு பயிலுக்தோறும் அவர்க்கு இன்பஞ்செய்தல், நூற் பொருள் கற்குக்தோறும் கற்ருர்க்கு இன்பஞ் செய் தலே ஒக்கும். கல்வி கற்கக்கற்க இன்பக்தருதல் போல நற்குணமுடையார் நட்புப் பழகப்பழக இன் பக் தருவதாகும்.

தமது ஊக்கஞ் சுருங்குதற்குக் காரணமான வினேகளேச் செய்ய நினத்தல் ஆகாது. அதுபோல தமக்கு ஒரு தன்பம் வந்தழி கைவிடுவார் நட்பைக் கொள்ளக்கூடாது. மனந் தளர்தற்குக் காரணமான தொழில் செய்ய நினத்தற்குத் தகாதவாறு போல ஆபத்துக் காலத்தில் உதவாதவரது நட்பு ஏற்றுக் கொள்ளத் தக்கதல்ல.

உள்ளற்க வுள்ளஞ் சிறுகுவ கொள்ளற்க வல்லற்க ணுற்றறுப்பார் நட்பு.

என்பது குறட்பா.

நோவற்க கொக்த தறியார்க்கு மேவற்க மென்மை பகைவ ரகத்து.

கொர்ததனேத் தாமாக அறியமாட்டாத நட்டார்க் குத் தன் ேனு வு சொல்லக்கூடாது. வலியின்மை பார்த்திருக்கும் பகைவர்க்கு அவ்வலியின்மையைக் காட்டக்கூடாது. பகைவரிடத்துத் தவிர்ப்பதைக் கூறவந்தவர், நட்டாரிடத்துத் தவிர்ப்பதும் உடன் கூறினர். வாள்போல எறிதும் என்று வெளிப் பட்டு நிற்கும் பகைவர்க்கு அஞ்சவேண்டியதில்லே. ஆணல் நட்புப் போல மறைந்து நிற்கும் பகைவர் நட்பிற்கு அஞ்சுதல் வேண்டும். முன்னே அறிந்து காக்கப்படுதலான், வெளிப்படையாய் இருக்கும் பகைவர்க்கு அஞ்சவேண்டியதில்லே யென்றும் அறி யவும் காக்கவும் படாமையின் கெடுதல் நிச்சயமாக லான், மறைந்து நிற்கும் பகைவர் நட்புக்கு அஞ்சு தல் வேண்டுமென்றும் கூறினர்.

வாள்போற் பகைவரை யஞ்சற்க வஞ்சு<mark>க</mark> கேள்போற் பகைவர் தொடர்பு

என்பது குறட்பா.

இழத்தொறுஉம் காதலிக்கும் சூதேபோல் துன்பம் உழத்தொறுஉம் காதற்று உயிர்.

சூதாடலான் இருமைப் பயன்களேயும் இழக்குர் தோறும் அச்சூதிலேயே காதல் செய்யும் சூதாடுப வன் போல, உடம்பான் துன்பங்களே அநுபவிக்குர் தோறும் உயிர் அவ்வுடம்பிலேயே காதலேச் செய் கிறது. எவ்வளவு நாடு நகர் பொருள் பண்டங்களே இழந்தபோதும் சூதாடுபவன் சூதை வெறுக்கான். உயிரும் பொறுக்கமுடியாத நோய்களே உடம்பினைல் அனுபவித்தபோதும், உடம்பை விட்டுப் பிரிய உயி ருக்கு விருப்பமிராது. சூதாடுபவன் அறியாமை கூற வந்தவர், உயிரினது அறியாமையையும் கூறிஞர்.

இழிவறிக் துண்பான்க ணின்பம்போ னிற்குங் கழிபே ரிரையான்க ணேய். குறைதல் நன்றென்று அறிந்து உண்பவனி டத்து இன்பம் நீங்காது நிற்குமாறு போல, மிகப் பெரிய இரையை விழுங்குவானிடத்து நோய் நீங் காது நிற்கும். ஒருவன் தான் உண்ணத்தக்க அள வில் குறைத்து உண்ணல் வேண்டும். அப்போது நோயின்றி இன்பமாக வாழ்வான். அளவில் கூட உண்டால் பலவித நோய்க்கு ஆளாய் துன்பத்தை அனுபவிப்பான்.

நிலத்தினியல்பை அதன்கண் முனத்த முன் காட்டும். அதுபோல குலத்தினியல்பை அக்குலத் திற் பிறந்தார் வாயிற் சொல் காட்டும். முனே நன் ருக வந்தால் நல்ல நிலமென்றும், கூடாதிருந்தால் கூடாத நிலமென்றுங் கொள்ளப்படும். இன்சொல் கூறிலை நற்குடியிற் பிறந்தாரென்றும், வன்சொல் கூறிலை, இழிந்த குடியினர் என்றுங் கொள்ளப் படும்.

#### நிலத்திற் கிடந்தமை கால்காட்டுங் காட்டுங் குலத்திற் பிறந்தார்வாய்ச் சொல்

என்பது குறள்.

குலத்தைப் பற்றிக் கூறவந்தவர், நலத்தைப் பற்றியுங் கூறினர். ஒருவன் தன்குலத்தைப் பேண வேண்டுமாயின், பணியப்படுவார் யாவர் மாட்டும், பணிதலேயுடையனுதல் வேண்டும். நலத்தைப் பேண வேண்டுமாயின், நாணுதலேயுடையனுதல் வேண்டும். குலத்திற்குப் பணிதல் வேண்டுமாறு போல, நலத் திற்கு நாணுடைமை வேண்டும் என்பதாம். நலம்வேண்டி ணுைடைமை வேண்டுங் குலம் வேண்டுக யார்க்கும் பணிவு [வேண்டின்

என்பது குறள்.

பெருக்கத்து வேண்டும் பணிதல் சிறிய சுருக்கத்து வேண்டு முயர்வு.

குடிப்பிறந்தார்க்கு நிறைந்த செல்வம் உள்ள போது யாவர் மாட்டும் பணிதல் வேண்டும். செல் வம் உயர்ச்சி செய்தலால் தாம் தாழ்தலும், செல்வம் சுருங்கிய வறுமைக் காலத்தில் அவ்வறுமை தாழ்வை விளேத்தலால், தாழ்வு வராதபடி தாம் பழைய உயர்ச் சியில் நிற்றலும் வேண்டுமென்றபடி.

#### கொல்லா நலத்தது கோன்மை பிறர்தீமை சொல்லா நலத்தது சால்பு.

பிறவறங்களும் வேண்டுமாயினும் தவம் ஒருயிரையும் கொல்லாத அறத்தின் கண்ணதாம். அது போலப் பிறகுணங்களும் வேண்டுமாயினும் சால்பு பிறர் குற்றத்தைச் சொல்லாத குணத்தின் கண்ணதாம். தவத்திற்குக் கொல்லாமை சிறந்தாற் போல, சால்பிற்குப் பிறர் குற்றஞ் சொல்லாக் குணம் சிறந்த தென்பதாம். தவஞ் செய்பவனுக்கு, அருள், கள் ளாமை, வாய்மை, வெகுளாமை, இன்னசெய்யாமை முதலிய குணங்கள் அமைந்திருத்தல் வேண்டும். இவற்றுக்கெல்லாம் தஃயாயது கொல்லாமையே. சான்ரேனுக்கு அன்பு, நாண், ஒப்புரவு, கண்ணேட்டம், வாய்மை ஆகிய குணங்கள் அமைதல் வேண்டும். இவற்றிலும் பார்க்கச் சிறந்து அமையவேண்டும். இவற்றிலும் பார்க்கச் சிறந்து அமையவேண்டுவது பிறர் தீமை செரல்லாமை யாகிய குணமாம்.

#### குலஞ்சுடுங் கொள்கை பிழைப்பி னலஞ்சுடும் நாணின்மை நின்றக் கடை

ஒருவனுக்கு ஒழுக்கம் பிழைக்குமாயின் அப் பிழைப்பு அவன் குடிப்பிறப்பு ஒன்றனேயும் அழிக் கும். ஒருவனிடத்து நாணின்மை நின்றவழி அந் நில அவன் நலம் யாவற்றையும் கெடுக்கும். இத னல் ஒழுக்கத்திலும் பார்க்க நாணுடைமை சிறந் தது என்பது புலப்படுகிறது.

#### அமரகத்து வன்கண்ணர் போலத் தமரகத்து மாற்றுவார் மேற்றே பொறை

இங்கே கு டி ைய த் தாங்குபவரின் பெருமை கூற வந்தவர் போர்க்களத்தில் தாங்கும் வன்கண் ணர் பெருமையுங் கூறிஞர். போருக்குச் செல்லும் வீரர் பலராயினும் போர்தாங்குதல் அஞ்சாத் தன்மை யுள்ள சுத்தவீரர் மேலது. கு டி யி ன் கண்பிறந்த பிள்ளேகள் பலராயினும் அதன் பாரம் பொறுத்தல் வ ல் ல வ ர் மேலதாம். இதுகாறுங் கூறியவற் ருன் வள்ளுவர் ஒரே குறளில் இரு செய்திகள் கூறிச் செல்லும் இயல்புடையர் என்பது தெரிகிறது.

#### V

# உ வ மையி ளுல் நீதி.

நூல் இயற்றுகின்ற புலவர்கள் உவமைமூலம் பலவிடயங்களே விளக்குவது இயல்பு. சங்க நூல்க ளில் காணப்படுகின்ற உவமைகள் பெரும்பாலும் பொருத்தமுடையனவாய் குறித்த பொருளேக் கற்போருக்கு இனிது விளக்குகின்றன. தெய்வப் புலமைத் திருவள்ளுவ நாயனர் அமைத்திருக்கும் உவமைகள் ஆழமும் அழகும் உடையனவாய், கற்குர்தோறும் கற்போர்க்கு இதயத்தில் இன்பர்தர்து மகிழ்விக்கின்றன. உவமையாகக் கூறும் பொருட்களும் எப் பொழுதும் நம்மைச் சுற்றிலும் காணப்படும் சாதா ரணப் பொருள்களே. இத்தகைய சாதாரண பொருள் களேக் கொண்டு உயரிய உண்மைகளே வள்ளுவர் விளக்குர் திறங் கற்று மகிழ்வதற்குரியது.

கீரில் வாழும் ஆமையிடத்துச் சிறந்த இயல்பு அமைந்திருக்கிறது. அது, தான் கிணத்தபொழுது தனது கால்கள் நான்கும் தலே ஒன்றுமாகிய ஐந்து அவயவங்களேயும் துன்பம் வராதபடி அடக்கும். ஒடு மாத்திரமே தோன்றும், இத்தன்மை ஆமை யிடம் இயல்பாக உண்டு. இதனே நாங்கள் எப் பொழுதும் காண்கின்ரேம். இதனை அடக்கம் என்னும் அருங்குணத்தை நாயனர் விளக்குகிருர். ஒருவன் மெய், வாய், கண், மூக்கு, செவியாகிய ஐம் பொறிகளேயும் பாவம் வராதபடி அடக்கவல்ல னுயின், அவ்வடக்கம் அவனுக்கு ஏழு பிறப்பின் கண்ணும் துன்பம் வராமற் காத்து இன்பந்தருவ தாகும். இதனே நாயனர்,

#### ஒருமையுள் ஆமைபோல் ஐந்து அடக்கலாற்றின் எழுமையும் ஏமாப் புடைத்து

என்னுங் குறுளால் விளக்கினர்.

கிலம் தன்னே வெட்டுகிறவர்களேப் பொறுத்து, அவர்க்குத் தீங்கு செய்வதில்லே. அதுவுமன்றி நன்மையுஞ் செய்கிறது. அந்த நன்மையாதெனின், தன்னே வெட்டுபவரைத் தாங்குகிறது. எல்லாவற்றையும் பொறுத்தலில் பூமி மிகச் சிறந்தது. பொறுமையால் நிலவுலகை ஒப்பவன் என வால்மீகி முனிவர் அருளிச் செய்தனர். இந் நிலத்தின் தன்மை கொண்டு பொறுமையென்னும் பேருங் குணத்தைக் கற்பிக்கின்ருர். தன்னேத் தோண்டுகிறவரை விழாமல் தாங்கும் நிலம்போலத் தம்மை அவமதிப்பாரைப் பொறுத்தல் சிறந்த குணமாகும், என்கிருர். இக்கருத்தை,

# அகழ்வாரைத் தாங்கும் நிலம்போலத் தம்மை இகழ்வார்ப் பொறுத்த றலே

என்னுங் குறுளால் விளக்கினூர்.

ஒருவனது நிழல் அவன் எங்கே சென்ருலும் தொடர்ந்து போகின்றது. அவன் நின்ருலும் இருந் தாலும், கிடந்தாலும் அவனே விட்டு நீங்காது எவ் வளவு தூரம் சென்ருலும், நிழல் தான் எவ்வளவு நீண்டு சென்ருலும், அவனே விடாமல் அவன் செல் லுமிடம் எல்லாம் தானும் சென்று அவனடியில் தங்கும். இக்காட்சியை நாடோறுங் காண்கின்ரேம். ஆ ைல் அக்காட்சி நமக்கு ஒரெண்ணத்தையும் எழுப்பியதில்லே. ஆலை தெய்வப் புலவர் இர்நிழ லின் தன்மையைக் கொண்டு தீவினயின் நன்மையை நமக்குக் கற்பிக்கின்ருர்.

#### தீயவை செய்தார் கெடுதல் நிழல்தன்ண வீயா தடியுறைக் தற்று.

என்பது குறள். ஒருவனது நிழல் நடிதாகப் போயும், அவன் தன்னே விடாது வந்து அடியின் கண் தங்கிய தன்மைபோல, பிறருக்குத் தீவின களேச் செய்தார் அத் தீவினயாலே தாங்கெடுதல் தப் பாதென்பது கருத்தாகும்.

ஒவ்வொரு ஊரிலும் அவ்வூரிலுள்ளார் உண்ணுதற்காக நீருள்ள கிணறு குளம் என்னும் நீர்நில் அமைந்திருக்கும். அதில் எவர் சென்ருலும், எந்நேரத்தில் சென்ருலும் அவர்க்கு நீரை உதவி அவர் தாகத்தையும் பசியையும் நீக்குகின்றது இந்தக்காட்சி வள்ளுவர்க்கு பேரறிவாளன் திருவின் தன்மையை நிலோப்பூட்டு கின்றது.

#### ஊருணி நீர்நிறைக் தற்றே யுலகவாம் பேரறி வாளன றிரு

என்பது அவர் வாக்கு, உலகத்தாரெல்லாரா லும் நச்சப்படுகின்ற பெரிய ஒப்புர வறிவானுடைய செல்வம் ஊரின் வாழ்வார் தண்ணீர் உண்ணும் நீர்கில கிறைக்தாற்போலும் என்று கற்பிக்கிருர். இவ்வுவமை எவ்வளவு பொருத்தமாக இருக்கக் காண்கிரும். தாகத்தாலும் பசியாலும் வருக்தும் சீவராசிகட்காகவே ஊர்கடோறும் நீர்கில் கள் அமைக்து இருக்கின்றன. அதுபோலவே பசியால் வருக்தும் உயிர்கட்குக் கொடுப்பதற்காகவே கடவு ளால் சிலரிடத்துச் செல்வம் கொடுக்கப் பட்டிருக்கிறது. அப்படியிருக்தும் சிலர் கொடுப்பதில்லே. அத ணல்தான் பேரறிவாளன் திரு மட்டுமே பயன்படும் என்ருர் நீர்கிலையில் நீரும் எப்பொழுதும் குளிர்க்து இரக்கமுடையதாய் இருக்கும்.

புள்ளென்னும் சொல் பறவையென்னும் பொருள் குறிக்கும் பொதுப் பெயராகும். எனினும் சிறப்பாக புள் என்னும் சிறப்புப் பெயர் வாய்ந்த ஒருவகைப் பறவையும் உண்டு. அது முட்டையி னின்றும் வெளிப்படும்போதே பறந்துபோகும் வன் மையும் இயல்பும் உடையது. இப்பறவையின் இயல் பைக் கொண்டு வள்ளுவர் நமக்கு உயிரின் ஓர் அரிய உண்மையை விளக்கிக் காட்டுகிருர்,

# குடம்பை தனித்தொழியப் புட்பறக் தற்றே யுடம்போ டுயிரிடை கட்பு

என்பது குறள். நமது உயிருக்கும் உடலுக்கும் உள்ளதாகிய நட்பு புள்ளின் முட்டைக்கும் அதற் குள்ளிருந்த பறவைக்கும் உள்ள தொடர்புபோலும் என்பது கருத்து. முட்டையில் கருவாயிருந்த உயிர் பருவம் வந்து வெளிப்பட்டு வெளியே வரும் வரைக்கும் அம்முட்டை அதற்கு ஆதாரமாயிருந்தது. இதுபோலவே உடம்பினின்று உயிர்பிரியும் வருங்காலம் வரையும், உயிர்க்கு உடம்பு ஆதாரமாயிருக்கின்றது. இரண்டாவது முட்டையினின்றும் வெளிப்பட்டுப்போன புள்ளாகிய குஞ்சு மீண்டும் அம்முட்டையில் வந்து சேர்வதில்லே. அதுபோலவே உடம் பை விட்டுப் போன உயிரானது பின்பு அவ்வுடம் பில் சென்று ஒருபோதும் சேர்வதில்லே. இப்படியாகப் புள் என்னும் சிறப்புப் பெயர்வாய்ந்த பறவையின் இயல்பைக் கொண்டு உயிரின் உண்மையை விளக்கிய திறம் கண்டு உணர்ந்து மகிழ்வதற்குரிய தாகும்.

கூகையென்னும் பறவை பிருக்கின்றது. அத ரீனக் கோட்டான் என்றுங் கூறுவர். இதற்கு இர வில் மாத்திரம் கண் தெரியும், பகலில் தெரியாது. காக்கைக்குப் பகலில் மாத்திரம் கண் தெரியும். இர வில் தெரியாது. கூகை காக்கையினும் வலியதாய பறவை. அங்ஙனமாயினும் கண் தெரியாததால், தன்னின் வலியதாய கூகையைக் காக்கையானது பகற் பொழுதில் வெல்லும் இயல்புடையது. அது போலவே பகைவருடைய மாறுபாட்டை வெல்லக் கருதுகின்ற அரசர்க்கும் வெல்லுதற்கேற்ற காலம் அவசியம் வேண்டும். இப்பறவைகளின் இயல்பி னல் அரசர் வினே செய்யத் தொடங்கும்போது அதற் கேற்ற காலத்தை அறிதல் அவசியம் என்பதை, பகல்வெல்லுங் கூகையைக் காக்கை இகல்வெல்லும் வேந்தர்க்கு வேண்டும் பொழுது.

என்னுங் குறளினுல் வற்புறுத்துகின்ருர். இக் கருத்தைத் தழுவியே சீவகசிர்தாமணி ஆசிரியரும்.

இடத்தொடு பொழுதுநாடி <mark>யெவ்விணக் கண்ணு</mark> [மஞ்சார்,

மடப்பட லின்றிச்சூழு மதிவலார்க் கரியதுண்டோ தடத்திடைக் காக்கையொன்றே யாயிரங்கோடி கூகை யிடத்திடை யழுங்கச் சென்ருங் கின்னுயிர் செகுத்த [தன்றே.

என்று அழகாகக் கூறியுள்ளார்.

இனி நீரில் வாழும் முதஃயிருக்கின்றது. தனக்குரிய ஆழமுடைய நீரிலேயாயின் மிக வலிமை யுடைய யானே முதலிய பிராணிகளே யெல்லாம் இழுத்துச் சென்று வெல்லுக் திறமுடையது. படா நீரினிடத்துப் பிறவுயிர்கள் நிற்றல் முடியாமை யால் அவையெல்லாம் முதஃக்கு எளியனவாகும். ஆனல் அம்முதலே நீரைவிட்டு நீங்கிக் கரையிலிருக் கும்பொழுது அதனே நாய் முதலிய சிறு பிராணிகள் தாமும் இழுத்துச் சென்று வெல்லுக் திறமுடை அவை சஞ்சரித்தற்குரிய நிலத்தினிடத்து அம் யன. முதலே சஞ்சரித்தல் முடியாமையால் அஃது அந்தச் சிறு பிராணிகட் கெல்லாம் எளிதாகின்றது. இம் முதஃயின் இயல்பான தன்மையைக் கொண்டு அர சர் இடனறிந்து விணமேற் செல்ல வேண்டுமென்று நாயஞர் கற்பிக்கின்ருர்.



#### நெடும்புனலுள் வெல்லும் முத**ல அடு**ம்புனலின் நீங்கின் அத**ணப் பி**ற

என்று அருளினர்.

நாட்டில் வாழும் காகம் என்னும் பறவை இருக்கின்றது. எங்குஞ் சாதாரணமாய் யாவருங் காணக் கூடியது. அதில் ஓர் சிறந்த குணம் இருப் பதை யாவரும் அறிவர். காகங்கள் தமக்கு இரையாயின கண்டவிடத்து மறையாது, தனக்கு இனமாகிய பிற காகங்களேக் கரைந்து அழைத்து, அவை களோடு சேர்ந்து உண்ணும் இயல்பு அமைந்தன. 'காகமுறவு கலந்துண்ணக் கண்டீர் செகத்தீரே'' என்ருர் தாயுமானவரும். காகம் தனியே ஒரு போதும் உண்பதில்லே. காக்கையைப் போல தன் னினத்தையும் சேர்த்து உண்பவர்க்கே பகையின்மையும் பெருஞ் செல்வமும் முதலிய ஆக்கங்கள் உண்டாகும். இதனே நாயரை,

#### காக்கை கரவா கரைந்துண்ணும் ஆக்கமும் அன்னநீ ரார்க்கே உள

என்று அருளிச் செய்தார். சாதாரண காக்கையின் சிறந்த இயல்பான குணத்தைக் கொண்டு விழுமிய உண்மையை உலகத்தார்க்குக் கற்பிக்கும் திறம்கண்டு மகிழ்தற்குரியது.

இன்னும் நன்ருகப் பல நூல்களேக் கற்றிருந் தும் அவற்றைப் பிறர்க்கு விளங்கும் வகை எடுத் துக் கூறும் ஆற்றலில்லாத மக்களேப் பற்றிக் கூறும் போது நாயனர்,

#### இணருழ்த்து நாரு ம**லரணயர் கற்ற** துணர விரித்துரையா தார்.

அரு ளிச் செய்தார். கற்றுவைத்த அறியும்வண்ணம் விரித்து உரைக்க மாட்டாதவர் கொத்துக் கொத்தாய் மிக மலர்ந்தும் நாருத பூவை ஒப்பர் என்பது இக்குறளின் கருத்தா கொத்துக் கொத்தாய் மலர்ந்து அதண நாருத பூவும் முருக்கம் பூவாகும். நற்கருமங்களுக்கு ரும் விரும்புவதும் இல்லே. யோகப் படுத்துவதும் இல்லே. எனவே முருக்கம் பூவுக்குச் சமமாவர். ஒரு மலரைக் காணும்போது அதனது இதழ் நிறம், அழகு என்பவற்றைக் கண்டு யாவரும் இன்புறுவது இயல்பு. ஆயின் ஒரு மல ரின் சிறந்த நலம் அதன் மணமேயாகும். "மணமிலா மலரென மதிப்பேன்" என்று ஓரிடத்தில் கூறப்படுகிறது. மணமற்ற மலர் மாண் புடைத்தன்று. அதுபோல பல நூல்களேயும் கற் றுணார்ந்த அறிஞரைக் காண்பது நன்று. கல்வி என் னுஞ் செல்வத்தைக் கொண்டிருத்தலால் காட்சி பெரிதும் இன்பமளிக்கிறது. ஆതുல் கற்ற பொருளேப் பிறர்க்கு எடுத்து விளக்க மையால் அவர் கல்வி மணமற்ற மலர்போல கல்வியோடு சொல்வன்மையும் னற்ற தாகின்றது. அமைந்திருத்தலே சிறப்பு. அப்படி அமைதலும் அருமையாகும். இதனுலேயே நாலடியார் என்னும் ··கல்வியொடு சொல்வன்மை சிறந்த நூலிலும் பொன் மலர் நாற்றமுடைத்து' என அழகுபெறப் பாடியுள்ளார். சாதாரண முருக்கம் பூவின் இயல்

பினுல், பேச்சுவன்மை இல்லாத கற்றவரது தன் மையை விளங்கக் கூறியுள்ளார்.

ஒவ்வொருநாளும் கண்ணுடியைப் பார்த்து மக் கள் தங்களே அழகுசெய்வர். ஆனல் ஒருவரும் அதனேக்கொண்டு வேறு எதுவும் சிந்திப்பதில்லே. பளிங்கின் தன்மையைக்கொண்டு முகத்தின் தன்மை யை விளக்குகிருர்.

#### அடுத்தது காட்டும் பளிங்குபோ **னெஞ்சங்** கடுத்தது காட்டும் முகம்

என்பது குறள். தன்னே அடுத்த பொருளது தன்மையை தானே கொண்டு காட்டும் கண்ணுடி போல, ஒருவன் கெஞ்சத்து கிகழ்வதனே அவன் முகம் தானே கொண்டு காட்டும் என்பது கருத்தா கும். மனம் களிப்புடன் இருக்தால்முகம் மலர்க்தும், மனம் துயருற்று இருக்தால் முகம்வாடியுமிருக் கும். ''ஒருவன் முகனுரைக்கு முண்ணின்ற வேட்கை'' ''முன்னம் முகம் போல முன்னுரைப் பதில்'' என்னும் ஆன்ரேர் செய்யுட்களின் அடிக ளும் ''அகத்தின் அமகு முகத்தில் தெரியும்'' என்னும் பழமொழியும் இக்கருத்தை வலியுறுத்துகின்றன.

மானத்தைப்பற்றிக் கூறும்போது, தஃமயிரைக் கொண்டு மானமிழந்தவரது தன்மையை விளக்குந் திறங்கண்டு அகமகிழ்கின்றது.

தலேயின் இழிக்த மயிரணயர் மாக்தர் நிலேயின் இழிக்தக் கடை

என்பது புலவர் வாக்கு. குடிப்பிறந்த மாந்தர்தம் உயர்ந்த நிலேயை விட்டுத் தவறிய

வழி, தல்யைவிட்டு வீழ்ந்த ம யி ரி னே ஒப் பர் என்ப து இக்குறட்பாவின் கருத்தாகும். மக்கள் தமது பிறப்பிற்கும் நிலக்கு மொத்த ஒழுக் கத்தில் தவருதிருப்பார்களாயின் எல்லாராலும் போற் றப்படுவதையும் மதிக்கப்படுவதையும் காண்கிரும். ஆணல் அவர்கள் தமது நில்யிலிருந்தும் தவறி இழிந்த நில்யை அடைவார்களாணல் எல்லோரா லும் அவமதிக்கப் படுவார்கள். தலேயிலுள்ள மயிர் தனக்குரிய தலையில் இருக்கும்போது எண்ணெய் பூசி மலர் சூடி நன்ருகத் திகழுகின்றது. ஆணல் அம்மயி ரானது, தலேயினின்றம் உதிர்ந்து கீழே விழுமாணல் தனது சிறப்பு இழந்து, காலால் மிதியுண்டு, மண் ணில் புரண்டு துடைப்பத்தால் குப்பையிலே தள் ளப்படுகிறது. இவ்வுவமையின் பொருத்தம் மன திற்கு பெரியதொரு இன்பம் அளிக்கிறது.

இன்னும் பாம்பின் தன்மையைக் கொண்டு உடன்பாடில்லாதவராகிய உட்பகையாளரின் தன் மையைக் கூறுகின்ருர். பிராணிகளுக்குள்ளே பாம்பு மிகவும் பொல்லாதது. அது தீண்டினுல் ஒருவன் தப்புவது அருமை. அதனுலேதான் ஒளவைப் பிராட் டியார் 'பாம்பொடு பழகேல்'' என்று அருளிச் செய்தார். மனப் பொருத்தமில்லாதாரோடு கூட ஒருவன் வாழும் வாழ்க்கை ஒரு குடிலுள்ளே பாம் போடு கூட உறைந்தாற் போலும் என்று உவமை மூலம் கூறுகின்ருர்.

உடம்பா டிலாதவர் வாழ்க்கை குடங்கருட் பாம்போ டுடனுறைக் தற்று என்பது குறள். குடில் என்பது சிறிய குடிசை. அந்த இடச்சிறுமையாலும் பயிற்சியாலும் பாம்பால் ஒரு நாளேக்குக் கொல்லப்படுதல் நிச்சயம். அது போல உட்பகையாளருடன் சீவித்தால் அவனு யிர்க்கு இறுதி வருதல் ஒருதலே என்பது உவமை யாற் பெற்ரும். உட்பகையாளரைப் பாம்போடு உவமை கூறுதல் மிகவும் பொருத்தமாக இருப் பதைக் காண்கின்ரும். அதுவுமன்றி அறிந்த பொருளின் தன்மையைக்கொண்டு அறியாத பொருளே விளக்குர் திறம் மகிழ்ச்சியளிக்கிறது.

கவரிமான் என்னும் ஒருவகைச்சாதி மான் காட் டில் வாழுகிறது. அந்த மான் தன்னிடமுள்ள மயிர்த் திரளில் ஒரு மயிர் நீங்கினும் அதற்கு மனம் பொருது தன்னுயிரை மாய்த்துக் கொள்ளும் இயல் புடையது. இதனேயறிந்த வேடர் வழியில் முள் வேப் போட்டு அதனேச் சிக்கச் செய்து இலகுவாகப் பிடிப்பார்களாம். இதனே நன்குணர்ந்த நாயஞர்,

#### மயிர்நீப்பின் வாழாக் கவரிமா அன்ஞர் உயிர்நீப்பர் மானம் வரின்

என்று கூறினர். ஒரு மயிர் தன்னேவிட்டுப் பிரிந்தாலும் உயிர்வாழாத மானப்போல மானமே சிறந்த அணிகலமென்று கருதும் உயர்குடிப் பிறந் தோர் மானம் அழிய நேரமாயின் உயிர் நீப்பர் என் பது இக்குறளின் கருத்தாகும் இக்கருத்தைத் தழு வியே 'மானம் அழி ந்த பின் வாழாமை முன்னி னிதே' என இனியவை நாற்பது என்னும் நூலி லும் கூறியிருத்தல் நினேத்தற்குரியது. நச்சு மரமும் கூறப்பட்டிருக்கிறது. நஞ்சை புடைய மரம் என்பது கருத்து. எட்டிமரம் போன் றது. அது பழுத்தால் ஒருவர்க்கும் பயனில்லே. அதைத் தின்ருலும் சீவமோசமுண்டாகும் எட்டி பழுத்தென்ன? ஈயாதார் வாழ்ந்தென்ன? என்ற பழ மொழியும் உண்டு. இந்த நச்சு மரத்தின் தன்மை யிலை நச்சப்படாதவன் செல்வத்தைப் பற்றிக்கூறி இர்.

# நச்சப் படாதவன் செல்வம் நடுவூருள் நச்ச மரம்பழுத் தற்று

என்பது குறள். ஒருவராலும் விரும்பப் படா தவன் செல்வம் பயன்படுதல், ஊரின் நடுவே நச்சு மரம் பழுத்தாற் போலும் என்பது கருத்து. நச்சு மரத்தின் பழம் ஒருவர்க்கும் பயன்படாதவாறுபோல நச்சப் படாதவன் செல்வமும் ஒருவர்க்கும் பயன் படாதென்பதாம். இவ்வாறு நாயஞர் உவமையினை லும் நீதி கற்பீக்கின்ருர் என்பது தெரிகிறது.

#### VI

# குறள்கள் விளக்கும் கதைகள்.

நீதியை வள்ளுவர் சில இடங்களிலே சரித்தி ரங்களாலே விளக்கிச் செல்கின்ருர். அச்சரிதங்களே உரை கூறவந்த பரிமேலழகர் எடுத்துக்காட்டி விளக் குகின்ருர். அப்படியான சரிதங்கள் வருமிடங்களே ஆராய்வாம். நீத்தார் பெருமையைப் பற்றிக் கூறும் பொழுது.

# ஐந்தவித்தா ஞற்றல் அகல்விசும்பு ளார்கோமான் இந்திரனே சாலுங் கரி.

என்று கூறுகின்ருர். புலன்களில் செல்கின்ற அவா ஐந்தீனயும் அடக்கினைது வலிக்கு அகன்ற வானத்துள்ளார் இறைவனுகிய இந்திரனே போதிய சான்ருகும். இ ந் தி ரன் ஐந்தவியாது சாபமெய்தி நின்று அவித்தானது ஆற்றல் உணர்த்தினுன். அச் சரிதம் வருமாறு: கௌதம முனிவரது மீனவியா கிய அகலிகையின் மீது பல நாளாகக் காதல் கொண் டிருந்த தேவேந்திரன் ஒரு நாள் நள்ளிரவிலே பொழுது விடியுங்காலத்துக் கோழி கூவுவது போலக் கௌதமராச்சிரமத்துக்கு வந்து கூ வ அதுகேட்ட முனிவர் எழுந்து சந்தியாகாலஞ் சமீபித்ததென எண் ணிக் காலக் கடன் கழித்தற்கு ஆற்றிற்குச் செல்ல. அப்பொழுது இந்திரன் இதுவே சமயமென்று அம் முனி வர் உருக்கொண்டு ஆச்சிரமத்துட் சென்று அவளோடு கலக்க அவளும் முனிவரல்லர் என்று உணர்ந்தும் விலக்காமல் உடன்பட்டிருக்க, அதனே ஞானக்கண்ணினுல் அறிந்து உடனே மீண்டுவந்த முனிவர் அவளேக் கருங்கல் வடிவமாம்படி சபித்து, இந்திரனேயும் உடம்பு முழுவதும் பெண் குறியுடை யனும் படியும் ஆண்குறி யிழக்கும்படியும் சபித் தனர் என்பதாம்.

#### அன்பிலா ரெல்லாக் தமக்குரிய ரன்புடையா ரென்பு முரியர் பிறர்க்கு

அன்பில்லாதவர் பிறர்க்குப் பயன் படாமையின் எல்லாப் பொருளானுர் தமக்கே உரியர். அன்புடை யார் அவற்ருனேயன்றித் தம் உடம்பாலும் பிறர்க்கு உரியர். அப்படியாகத் தன் என்பையும் கொடுத்த வன் சிபி. அக்கதை வருமாறு:

சிபி என்னுஞ் சக்கரவர்த்தி அரசு புரிகையில் அவனது மேன்மைக் குணத்தைப் பரீட்சிக்கும்படி இந்திரன் பெரும் பருந்தாகவும் யமன் சிறு புருவாக வும் வடி வமெடுத்துப் புருவைப் பருந்து துரத்திவர அப் புரு சக்கரவர்த்தியைச் சரணடைய அரசன் அதற்கு அபயமளிக்க பின்னேவந்த பரு ந்து என் இரையைக் கொடுத்துவிடு என்றுகேட்க மன்னவன் அடைக்கலம் புகுந்தவரை ஆதரியாது விடுதல் அதி பாதகமாதலால் இதையன்றி எதைக்கேட்டாலும் கொடுப்பேன் என்றுன். பருந்து இந்தப் புருவளவு எடையுள்ள தசை உன் உடம்பிலே அரிந்து கொடு என்றது. வேந்தன் சம்மதித்து உடனே உடம்பி

லு ள் ள உறுப்புகளேயெல்லாம் ஒவ்வொன்ருக அறுத்து வைத்தான். வைத்தும் எடை குறைந்த படியால் தானே தராசுத் தட்டிலேறி எடையை நிறைத்தான். நிறைக்க உடனே அத்தேவர்கள் தோன்றி மிக வியந்து வேண்டின வரங்களே யளித் துப் போயினர் என்பது கதை.

எணவகையாற் தேறியக் கண்ணும் விணவகையான் வேருகு மாந்தர் பலர்.

அரசன் தனக்குரிய வினேயாளரை எல்லா வகையானும் ஆராய்ந்து தெளிந்து வினேயை வைத்த பின்னும் அவ்வினேயின் இயல்பானே வேறுபடும் மாந்தர் உலகத்துப்பலர். இதற்குக் காட்டிய கதைவருமாறு:

கட்டியங்காரன் சீவக சிந்தாமணி என்னும் பெருங்காப்பியத்தின் கதாநாயகனை சீவகனது தந்தை சச்சந்தன் என்னும் அரசனுடைய ஒருவன். சச்சந்தன் தனது மனேவியாகிய விசபையினிடத்து அளவிறந்த காதல் கொண்டு அவ ளோடு இடைவிடாது இன்புற்றிருக்க எண்ணி நிமித்திகன் முதலிய மந்திரிமார் கூறிய உறுதிமொழி யைச் சிறிதும் கொள்ளாமல், கட்டியங்காரனேயே நம்பி அவனிடம் இராச்சியத்தை ஒப்பித்து அவ அரசனுக்கிவிட்டுத் தான் அந்தப்புரத்திற் சென்று சுகிக்திருந்தான். கட்டியங்காரன் அரசினக் கொன்று இராச்சியம் முழுவதையும் தானே ஆளக் கருதி அறிவுடையோர் சொற் கேளாமல், தன் மைத் துன்கைய மதன் குடு ஆலோசித்து அரசனிருக்கும்

அந்தப் புரத்தைச் சேணேகளோடு வனேத்தான். தனிய னை அரசனேடு போர் வினேத்தான். ஈற்றில் அர சீணக் கொன்றுவிட்டான்.

# இறைகாக்கும் வையக மெல்லா மவணே முறைகாக்கு முட்டாச் செயின்.

வையகத்தையெல்லாம் அரசன் காக்கும். சனே முட்டவந்துழியும் முட்டாமற் செலுத்துவ னுயின் செங்கோலே காக்கும். முட்டாமற் செலுத் தியமையை மகனே முறை செய்தான் கண்ணும், தன் கைகுறைத்தான் கண்ணுங் காணலாம். மகின முறைசெய்தான், நீதி தவருது தன் புத்திரீன மரண தண்டனே செய்த மனு நீதிச்சோழன். மனு முறை கண்ட சோழன் என்றும் வழங்கப்படுவான். வரலாறு வருமாறு: சோழ நாட்டிலே ரிலே அரசியற்றிய மனு நீதி கண்ட சோழன் னும் அரசனது புத்திரன் இளம்பிராயத்திலே நாள் தேரிலேறி வீ தியிற் சென்ருன். ஒரு பசுக்கன்று துள்ளிவந்து அத்தேர்ச்சில்லின் அடி அகப்பட்டு இறந்தது. அதுகண்ட தாய்ப்பசு மிக வருந்திற்று. அதனேயறிந்த இராசகுமாரனும் மிகவும் மனம் வருந்தினுன். இப்படியிருக்கையில் கன்றை இழந்த பசு துன்பம் பொறுக்கமாட்டாமல் கதறிக்கொண்டு கண்ணீர் பெருக ஓடிச்சென்று அரண்மனே வாயிலில் கட்டியுள்ள ஆராய்ச்சிமணி யைக் கொம்பினுல் அடித்தது. மன்னவன் ஒரு மந் திரியால் நடந்த செய்தியை அறிந்து மனந்தளர்ந்து இதற்குப் பரிகாரம் யாது? எனக் கேட்டான்

观赏与

குத் தரும் நூலில் வி திக்கப் பட்டதை (தமார னுக்குச் செய்விப்பதே தருமம் என்றனர். இது சரியல்ல என நிணத்து மக ினக் கிடத்தித் தேரை மேலே செலுத்தும்படி கட்டளேயிட்ட மந்திரி அதற்குச் சம்மதியாது உயிர் விட்டான். தனது புத்திரீனத் தானே கிடத்தித் இந்த அரிய செய்கையைக் ஓட்டினுன். கண்டு எல்லாரும் ஆச்சரியப் பட்டனர் பூமாரி பொழிந்தனர். அரசனது தரும நெறியையும் களித்து சிவபிரான் நடுவு நிலேமையையும் கண்டு தரிசனந்தந்து, பசுக்கன்று, இராசகுமாரன், மந்திரி மூவரையும் பிழைத்து எழுந்திருக்கச் செய்து மறைந்தனர்.

தன் கைகுறைத்தான்—தன் கையைத் தானே வெட்டிக்கொண்ட குலசேகர பாண்டியன். அவ் வரலாறு வருமாறு: குலசேகர பாண்டியன் ஒரு நாளிரவில் மாறுவேடம்பூண்டு நகர சோதீன வருகையில் ஒரு பிராமணன் வீட்டில் அழுகுரல் உண் டானதைச் செவியுற்று மறைந்து நின்று உற்றுக் கேட்டான். அப்பொழுது அந்த வீட்டுக்குரிய அந்தணன் காசியாத்திரை செல்ல உத்தேசித்ததை அவன் மீனவியறிந்து என் னேத் தணியே விட்டுப்போதல் தகுமா? என்று புலம்பீனுள். அதற்கு அப் பார்ப் பனன் நமது அரசன் மிக நீதிவான், அவனே யாதொரு தீங்கும் நிகழாதவாறு உன் னேப் பாதுகாப்பான், என்று சொல்லிப் போயினன். அது கேட்ட அரசன் நம்மை இப்படி நம்பிச்சென்ற பிராமணனது

மனேவிக்கு ஒரு குறையும் நேரிடாதபடி காப்பது நமது கடமையென்று கருதி அன்று முதல், நாள் தோறும் இரவில் மாறுவேடம்பூண்டு அவ்வீட்டி னருகில் காவல் காத்து வந்தான். இங்ஙனம் பலநாட் கழிந்தபின் ஒருநாட் பகலில் அவள் கணவன் மீண்டு வந்து சேர்ந்தான். அச்செய்தியை அறியாத அரசன், அந்நாளிரவில் அவ்வீட்டிறுள் ஆடவர் அரவம் கேட்டு. யாரோ சோரநாயகன் போலும் என்று சந் தேகித்து வாயிற் கதவைக் கையினுல் தட்டினுன். உள்ளிருந்த அவள் கணவன் யார் என்று வினவ, அரசன் அக்குரலால் அவனே அவள் கணவனே என்று அறிந்து மறைந்தான். இங்ஙனம் நள்ளிரவில் கதவிடி த்தல் இவள் சோரநாயகன் இயல்போ என்ற சந்தேகம் அவ்வந்தணனுக்குண்டாகாமல் வீடுகள் தோறும் கதவைத் தட்டிக்கொண்டே போனுன். மறுநாள் அந்தப் பிராமணனும் மற்ற வர்களும் கூடி அரசன் முன்னிஃயில் வந்து தங்கள் வீட்டு வாயில் கதவை நடுநிசியில் தட்டிப்போன கள்வனக் கண்டுபிடித்துத் தண்டனே செய்யவேண் டுமென முறையிட்டனர். அது கேட்டு அரசன் இங்ஙனம் குற்றம் செய்தவனுக்குரிய சிட்சை யாது? என மந்திரிகளே வினுவினுன். அதற்கு அவன் கையைக்குறைத்து விடு வ தே முறைமை யென்றனர். அரசன் உடனே தன் கையைத் தறித் தான். நடந்த செய்தியை யாவரும் அறியும்படி கூறினுன். பின்னர் கடவுளருளால் பொற்கையமை யப் பெற்றுப் பொற்கைப் பாண்டியன் என்னும் பெயரோடு அரசு செலுத்தினை.

#### பேராண்மை யென்ப தறுகணுன் றுற்றக்கா லூராண்மை மற்றத னெ∴கு

பகைவர்மேற் கண்ணேடாது செய்யும் மறத் தை நூலோர் மிக்க ஆண் தன்மையென்று சொல்லு வர். அவர்க்கு ஒரு தாழ்வு வர்துழி கண்ணேடி அது தீர்த்துக் கொள்ளுதற் பொருட்டு உதவி செய் தலே நூலோர் அதற்குக் கூர்மை என்று சொல்லு வர். உரை கூறப் போர்த பரிமேலழகர் இக்குறட் பாவிற்கு இலங்கையர் வேர்தன் போரிடைத் தன் ரூனே முழுதும் படத்தமியனைய் அகப்பட்டானது நீலமை நோக்கி அயோத்தியரிறை மேற்சொல்லாது இன்று போய் நாளே நின்ருளேயொடு வாவென விட் டாற் போல்வது, என இக்கதையை எடுத்துக் காட்டாக காட்டியுள்ளார். அக்கதை வருமாறு:—

இலங்கையில் நடந்த இராம இராவண யுத்தத் தில் முதல்நாட் போரில் இராமனது அம்புகளால், இராவணன் கிரீடங்களேயும் ஆயுதங்களேயும் சேலே களேயும் இழந்து சோர்ந்து வெள்கி தலகுனிந்து நின்ற சமயத்தில் இராமபிரான் இப்படி யாவும் இழந் தவீன இப்பொழுது கொல்லலாகாது என்று. திரு வுளம் பற்றி அவீன நோக்கி தமியனைப் வெறுங்கை யுடன் இருக்கின்ற உன்னே இப்பொழுது நான் கொல் லேன். நீ இன்று உயிர் தப்பிச் சென்று சேனேகளே யும் ஆயுதங்களேயும் சித்தஞ்செய்து கொண்டு நாளேக் குப் போருக்கு வா என்று பலவாறு இரக்கத்தோடு சொல்லி அனுப்பியருளினன் என்பதாம். இன் று போய் நாளே வா என்று இராமபிரான் கூறியதை,

ஆளேயாவுனக் கமைந்தன மாருத மறைந்த பூளேயாயின கண்டண யின்றுபோய்ப் போர்க்கு நாளேவாவென நல்கினன் நாகிளங் கமுகின் வாளேதாவுறு கோசலே நாடுடை வள்ளல்

என்ற கம்பராமாயணச் செய்யுளால் அறியலாம்.

புணர்ச்சி பழகுதல் வேண்டா வுணர்ச்சிதா னட்பாங் கிழமை தரும்.

ஒருவடு ஒருவன் கட்பாதற்கு புணர்ச்சியும் பழகுதலுமாகிய காரணங்கள் வேண்டுவதில்லே. இருவர்க்கு மொத்த உணர்ச்சிதானே கட்பாமுரிமையைக் கொடுக்கும். கட்பிற்கு புணர்ச்சி, பழகுதல். உணர்ச்சியொத்தல் என்னுங் காரணங்கள் மூன்ரும். இவற்றுள் உணர்ச்சி யொத்தலே சிறப்புடைத்தென் பது கூறப்பட்டது. இக்குறட்பாவிற்குப் பரிமேலழகர் கோப்பெருஞ் சோழனுக்கும் பிசிராக்தையார்க்கும் போல உணர்ச்சி யொப்பின் அதுவே உடன் உயிர் கீங்கும் உரிமைத்தாய கட்பினப் பயக்கும் என்னுங் கதையை எடுத்துக் காட்டியுள்ளார். இக்கதை வருமாறு:—

கோப்பெருஞ்சோழன் சோழ நாட்டில் உறை யூரில் இருந்து அரசாண்ட ஒரு சோழராசன். செய் யுள் செய்தலில் வல்லவன். பிசிராந்தையார்க்கு உயிர் நண்பன். இவன் தன் பிள்ளேகளிருவரோடு பகைமை கொண்டு போர் செய்தற்கு எழுந்தபோது புல்லாற் றூர் எயிற்றியஞர் என்னும் புலவராற் சமாதானம் செய்யப்பெற்ருன். பின்பு எல்லாவற்றையுக் துறக்து வடக்கே சென்று உயிர் கீத்தான்.

பிசிராக்தையார் ஒரு புலவர். பாண்டிய நாட்டி பிசிரென்னும் ஊரிலுள்ளவர். லுள்ள பென்பது இவரது பெயர். இவர் அறிவு கிரம்பிய மீனவியையும் மக்களேயும் தன்கருத்தின்படி தவரு மல் ஒழுகும் ஏவலாளரையும் உடையவர். சான் ரோர் பலரோடு சேர்க்கையுள்ளவர். வாய்மை முத லிய பல நற்குணம் வழுவாதவர். முதிர்ந்த பின்பும் நரையில்லாதவர். வேற்று நாட்டவராகிய இவர் கோப்பெருஞ் சோழினப் பற்றிக் கேள்விப்பட்டதே யொழிய, சேரில் கண்டு பேசிப்பழகாதவர். யிருந்தும் அவரிடத்து உயிர் நண்புடையராயிருந்தார். அவ்வாறே கோப்பெருஞ் சோழனும் இவரிடத்திலே உயிர் நண்பரானர் பிசிராந்தையார் அரசனிடத்து மிக்க அன்பு பொருந்திய உரிமையால் தம்பெயரைப் பிறர்க்குச் சொல்லும்போது என் பெயர் சோழன் என்று அவன் பெயரைத் தம் பெயராகச் சொல்லும் இயல்புடையர். அவன் துறந்து வடக்கே சென்று சேர்ந்தபோது, தன் நண்பதைய பிசிராந்தையார் தன் நில்மையைக் கேட்டுத் தவருமல் வருவார் என்று எதிர்பார்த்தார் அவன் செய்தியைக் கேட்ட பிதி ராந்தையார் மனம் பொருது உடனே தாமும் துறந்து அவனிருந்த இடத்தே சென்று அவன் உயிர் நீத்த பொழுது தாமும் உடன் உயிர் நீத்தனர்.

ஏந்திய கொள்கையார் சீறி <mark>னிடைமு</mark>றிந்து வேந்தனும் வேந்து கெடும். காத்தற்கு அருமையான உயர்ந்த விரதங்களே யுடைய பெரியார் வெகுள்வராயின், அவராற்றலான் இந்திரனும் இடையே தன் பதம் இழந்து கெடும். இக்குறளிற்குப் பரிமேலழகர் நகுடனென்பான் இந்திரன் பதம் பெற்றுச் செல்கின்ற களிப்பு மிகுதியான், அகத்தியன் வெகுள்வதோர் பிழை செய அதனுற் சாபமெய்தி அப்பதம் இடையே இழந்தான் என்பதை உட்கொண்டு இவ்வாறு கூறிஞர் என உரை கூறு கின்ருர்.

நகுடனென்னும் சந்திரகுலத்து அரசன் நூறு அசுவ மேதயாகஞ் செய்து இந்திர பதம் பெற்றுச் சிவிகைமேல் ஏறிச்சென்ருன். அப்போது இந் திராணிமேல் வைத்த களிப்பு மிகுதியால் தன் சிவிகை தாங்கிச் செல்கிற ஏழு முனிவர்களுள், குறு முனிவராதலால் மெதுவாய் நடந்த அகத்தியரை நோக்கி விரைவிற் செல்கவென்பான் ஸர்ப்ப ஸர்ப்ப ஓடு ஓடு என்று கூறினன். அகத்தியர் வெகுண்டு நீ ஸர்ப்பமாகு தி என்று சபித்தார். அவன் அவ்விந்திர பதமிழந்து உடனே பாம்பாகி நிலத்தில் கிடந்தான். இக்கதை யிலைல் தவத்தாற் பெரியராய முனிவர்களே அவமதிக் கக் கூடாது என்பது தெளிவாக விளங்குகின்றது.

#### கவறுங் கழகமும் கையுக் தருக்கி இவறியார் இல்லாகி யார்

கவற்றினயும் அஃதாடுங்களத்தினயும் அவ்வா டற்கு வேண்டுங் கைத்தொழிலினே மேற்கொண்டு கைவிடாத வேர்தர், முற்காலத்துத் தாமுளரா கியே இலராகி ஒழுகிஞர். முற்காலத்து வேர்தர் சூதாடியதால், எல்லாவற்றையும் இழர்து இலரா பினர் என்பதாம். இப்பாவிற்கு இவ்விவருதலாற் பாண்டவரும் தம்மரசுவிட்டு வனத்திடைப்போய் ஆண்டு மறைர்தொழுகிஞரென அனுபவங் காட் டியவாறு என உரை கூறியிருக்கின்றுர்.

சூதை விரும்பி அதனே ஆடியதால் பஞ்சபாண் டவர் தம்முடைய இராச்சியத்தைத் தோற்று இழந்து பன்னிரண்டு ஆண்டுகள் காட்டிற்சென்று உறைந்து ஓராண்டு காட்டில் மறைந்து ஒழுகிரை என்பது கதை. ஆகவே இக்குறட்பா சூது இவ்வாருன தீமைகளேயெல்லாம் விளேக்குமென அனுபவங் காட்டிக் கற்பிக்கின்றது.

## VII அணி கள்.

நூல்களே ஐயந்திரிபறக் கற்றுணர்தற்கு இலக்க ணம் தருக்கம் நிகண்டு முதலிய நூல்கள் இன்றி இவற்றுள்ளே சொற்பொருள்களே யமையாதன. முட்டறுத்து விளக்குவது இலக்கணம். இவ்விலக்க எழுத்து சொல் பொருள் யாப்பு அணி என பாகுபாடுடையது. இவ்வைந்தனுள்ளும் பா நின் று ஷைகளுக்கெல்லாம் பொதுவாக அவற்றி னேச் சிறப்பிப்பது அணி. அணியெனினும் அலங் எனினும் ஒக்கும். சரீரத்திற்கு காரம் ஆபரணங்கள் போலக் கவிகளுக்குச் சோபையைச் செய்யும் விசேடமாயுள்ள தன்மைதானே அலங்கார அணியிலக்கணத்திற்குப் பெரும்பா மெனப்படும். லும் தண்டியலங்காரமே பலராலும் படிக்கப்பட்டு தண்டியலங்காரம் படிப்பதற்கு இன் வருகின்றது. பமானது. திருக்குறளாகிய திவ்விய நூலிலும் இடை யிடையே அலங்காரங்கள் அமைக்கப்பெற்றிருக்கின் றன. அப்படி அமைந்துள்ள இடங்கள் சிலவற்றை ஆராய்வாம்,

#### உவமையணி

உவமையணியாவது பண்பும் தொழிலும் பய னும் என்கின்ற இவைகாரணமாகப் பொருளோடு பொருளே ஒன்றும் பலவுமாகப் பொருந்தவைத்து அவ்விரு பொருட்கும் ஒப்புவமை தோன்றும்படி சொல்லப்படுவது.

பண்பும் தொழிலும் பயனுமென் றிவற்றின் ஒன்றும் பலவும் பொருளொடு பொருள்புணர்த் தொப்புமை தோன்றச் செப்புவதுவமை — (தண்டி)

ஒப்புவமையறிதற்குக் காரணமாய் நிற்கும் பொருள் உபமானம் எனவும், உவமிக்கப்படும் பொருள் உவமேயம் என்றும் சொல்லப்படும். உப மானத்திண உவமையென்றும் உபமேயத் தினே பொருள் என்றுஞ் சொல்வர்.

கொக்கொக்க கூம்பும் பருவத்து மற்றதன் குத்தொக்க சீர்த்த விடத்து அறைபறை யன்னர் கயவர் தாங்கேட்ட மறைபிறர்க் குய்த்துரைக்க லான்.

விணமேற் செல்லாதிருக்குங் காலத்து கொக்கு இருக்குமாறுபோல இருக்க, மற்றைச் செல்லுங்கா லம் வாய்த்த வழி அது செய்து முடிக்குமாறு போல செய்து முடிக்க. ''மடைத்தலேயில் ஓடுமீடே உறு மீன் வருமளவும் வாடியிருக்குமாம் கொக்கு'' என்ற ஒளவையார் வாக்கையும் நோக்குக ''இரைதேர் கொக்கொத்து'' என்ருர் மாணிக்கவாசகரும். மீன் கோடற்கிருக்கும் வழி அது வந்து எய்தும் துணேயும் முன்னறிந்து தப்பாமற் பொருட்டு உயிரில்லது போன்றிருக்கும். எய்தியவழி பின் தப்புவதற்கு முன்பே விரைந்து குத்தும். இருப்பிற்கும் செய

லிற்கும் கொக்கு உவமைாகலின், இப்பாவில் **தொழிலுவமம்** என்னும் அலங்காரம் அமைந்துள்ளது.

தாங்கேட்ட மறைகளே இடக்தோறும் தாங்கிக்கொண்டு சென்று பிறர்க்குச் சொல்லுதலான் அறையப்படும் பறையிணயொப்பர். பறையென்பது கையால் இடக்தோறும் சுமக்துகொண்டு சென்று ஒருவன் சொல்லிய விஷயத்தை யாவருக்கும் அறிவிப்பதுபோன்று, கீழ் மக்கள் தாங்கேட்ட இரகசியத்தை உட்கொண்டு சென்று பிறர்க்குச் சொல்லுவர். என்றதலை இதுவும் தொழிலு வயம்.

#### உப்பமைக் தற்ருற் புலவி யதுசிறிது மிக்கற்ரு னீள விடல்.

புலவி, கலவி யின்பஞ் செயற்குவேண்டும் அள விற்ருதல், உப்பு உண்ணும் உணவுகளே இன்சுவைய வாக்கற்கு வேண்டுமளவிற்ருதல் போலும், அதனே அவ்வளவிற் சிறிது மிகவிடுதல், அவ்வப்பு அளவின் மிக்காற்போலும். உப்பு மிக்க வழியுண்பது சுவை யில்ஃயாயிறைப்போல புலவி மிக்கவழி கலவி இன் பம் இல்ஃயென்றமையின் இது பண்புவமை என் னும் அலங்காரம் அமைந்தது.

#### குற்றமோ கண்ணே பிணயோ மடவரல் நோக்கமி**ம்** மூன்று முடைத்து

என்னே வருத்துதலுடைமையால் கூற்றமோ? என்மேல் தாட்சணிய முடைமையால் கண்ணே? வெருவுதலுடைமையால் பிணயோ? அறிகின்றி லேன். இம்மாதின் கண்களின் நோக்கம் இம்மூன் றன் தன்மையை உடையது என்று தலேமகளேக் கண்ணுற்ற தலேமகன் அவள் நோக்கினைய வருத் தங்கூறுகின்ருன் கூற்றமோ கண்ணே பிணயோ என்று ஐயப்பொருள் தரும் ஓகாரம் சேர்த்துக்கூறு தலால் ஐயவுவமை அணியின்பாற்படும்.

#### வலியி னிலேமையான் வல்லுருவம் பெற்றம் புலியின்ரேல் போர்த்துமேய்க் தற்று.

மனதைத் தன் வழிப்படுத்தும் வலியில்லாத இயல்பின்யுடையான் வலியுடையார் வேடத்தைக் கொண்டு தான் அதன் வழிப்படுதல், பசு காவ லர் கடியாமற் புலியின்ரேஃப் போர்த்துப் பைங் கூழை மேய்ந்தாற்போலும் பயிரைக்காப்பவர் அதட்டி ஓட்டாமைக்குக் காரணம், புலி பசித்தா லும் புல் தின்னது என்றதனையம் பயத்தினையமாம். அதுபோல உலகத்தார் தவத்தோர் காமநுகரார் என் என்றதனுைம், அவர்களிடத்துப் பயத்தானும் அவர் களது ஒழுக்க விடயத்தில் சந்தேகப்படார். இவ் வாறு தனக்குரிய இல்லாளேயும் துறந்து வலியுமின் றிப் பிறர் சந்தேகியாத உருவமுங் கொண்டு நின்ற வன் மனவழிப்படுதலாவது தன்மனமோடிய வழியே ஓடிமறைந்து பிறர்க்குரிய மகளிரை விழைதலாம். அவ்வாருதல், பெற்றம் தனக்குரிய புல்ஃ விட்டுப் பிறர்க்குரிய பைங்கூழை மேய்க்தூற்போலும். பெற் றம் புலியின்ரேல் போர்த்து மேப்தல், உலகத்து இல்

லாதது. அதனே ஒரு பொருளுக்கு உபமானமாக்கிக் கூறுதலால், இக் குறட்பா இல்பொருளுவமை என்னும் அலங்காரம் அமைந்தது. இதனே அபூதவு வமை என்றுங் கூறுவர். அபூதம் இல்லாதது.

#### நிலத்தியல்டா னீர்திரிக் தற்ருகு மாக்தர்க் கினத்தியல்ப தாகு மறிவு.

தான் சேர்ந்த நிலத்தின் து இயல்பானே நீர் தன் தன்மை திரிந்து அந்நிலத்தின் தன்மையாக மாறும். அதுபோல மாந்தர்க்குத் தாஞ்சேர்ந்த இனத்தினது இயல்பானே அறிவு தன் தன்மை திரிந்து அவ்வினத் தின் தன்மையாக மாறும். விசம்பின் கண்தன் தன் மைத்தாய நீர்நிலத்தோடு சேர்ந்தவழி நிறம் சுவை முதலிய பண்புகள் திரிந்தாற்போல ஒருவரோடுஞ் சேராது தனித்திருக்கும்போது தன் தன்மைத்தாய அறிவு பிற இனத்தோடு சேர்ந்த வழிக்காட்சி முத லிய தொழில்கள் திரியுமெனத் திருட்டாந்தத்தினுல் விளக்கினமையின் இது எடுத்துக்காட்டணியா கும் நிலத்தியல்பால் நீர் குணம் மாறுவதை ''அப் பென்றும் வெண்மையதாயினு மாங்கக்கிலத்தியல் பாய்த் தப்பின்றியே குணவேற்றமை தான்பல சார் தலினல்" என்ற பட்டினத்தடிகள் பாட்டானும் அறியலாம்.

## உருவகம்

் உவமையும் பொருளும் வேற்றுமை யொழி**வி**த் தொன்றென மாட்டின∴துருவக மாகும்'' (தண்டி) உபமானம் உபமேயம் என்னும் இரண்டி கோயும் வேறுபாடு நீக்கி ஒன்றென்றுணர்ந்து கொள்ளும்படி மயங்கச் செய்யின் அஃது உருவக அணியாகும்.

#### உரனென்னுக் தோட்டியா னேரைக்துங் காப்பான் வரனென்னும் வைப்பிற்கோர் வித்து

திண்மையென்னுக் தோட்டியால் பொறிகளாகிய யானே ஐக்தீனயும் தத்தம் புலன்கள் மேற்செல்லாது காப்பான் வீட்டுலகத்திற்கு ஓர் வித்தாம். ஐம்பொறிகளேயும் அடக்கியாளும் வலிய அறிவினன் தவருது வீட்டுலகத்தைப் பெறுவான் என்பது கருத்து.

மெய்வாய்கண் மூக்குச் செவியெனப் பேர்பெற்ற ஐவாய வேட்கை யவாவிணக் — கைவாய்க் கலங்காமற் காத்துய்க்கு மாற்ற லுடையான் விலங்காது வீடு பெறும்.

என்ற பாட்டாலும் அக்கருத்து வலியுறுத்தப் படுகின்றது. நல்லறிவைத் தோட்டியாக உருவகப் படுத்தினதற்கு ஏற்ப பஞ்சேந்திரியங்களே யானேக ளென்மையால் இஃது ஏகதேசவுருவக அணி யாகும் ஒருபொருளின் உறுப்புக்களுள் ஒன் றினமாத்திரம் உருவகஞ் செய்து கூறுவது இவ் வணியின் இலக்கணமாகும்.

#### இடுக்கண்கால் கொன்றிட வீழு மடுத்தூன்று**ம்** நல்லா ளிலாத குடி.

வீழுங்காலத்துப் பற்ருவன கொடுத்துத்தாங்க வல்ல ஆண்மகன் பிறவாத குடியாகிய மரம், துன் பமாகிய கோடரி புகுந்து தன்முதலே வெட்டிச் சாய்க்க ஒரு பற்றின்றி வீழும். ஒரு குடி கெடுங் காலத்து அக்குடிக்குப் பற்றுக்கோடாக நின்று தாங்க வல்லவன் அக்குடியிற் பிறந்த நல்ல ஆண்மகன் அப்படியான ஆண்மகன் இல்லாத குடி அழிந்து விடும். இக்கருத்தைப் பின்வரும் நாலடியார்ச் செய் யுளிலும் காணலாம்.

சிதலே தினப்பட்டட ஆலமரத்தை மதலேயாய் மற்றதன் வீழுன்றி யாங்குக் குதலேமை தக்தைகட் டோன்றிற் ருன்பெற்ற புதல்வன் மறைப்பக் கெடும்.

மேற்குறளிலே இடுக்கணேக் கோடரியாகவும் குடியை மரமாகவும் ஊகிக்குமாறு வைத்ததனுல், குறிப்புருவகம் என்னும் அலங்காரம் அமைக் துள்ளது.

#### இரவென்னு மேமாப்பி ரேணி கரவென்னும் பார்தாக்கப் பக்கு விடும்

இவ்வறுமையென்னும் கட இ இதனுற் கடத்து மென்று கருதி ஒருவனேறிய இரவென்னும் சேம மற்ற தோணி அதன்கண் ஓடுங்கால் கரத்தல் என் னும் பாரோடு தாக்குமாயின் பிளர்துபோகும். வறு மையை முயற்சியாற் பொருளீட்டித் தீர்க்கவேண் டும். அதை விடுத்து இரத்தலினுற் தீர்க்கமுடி யாது. கரத்தஇயுடையாரிடத்து இரத்தல் வறுமை யைப் போக்க இயலாமையால் அதனே இரத்தலால் நீக்கலாமென்று அத்தொழிலக் கொள்ளற்க என்ப தாம். முக்கியமான வறுமையைக் கடலென்று உரு வகஞ் செய்யாது, இரவு, கரவுகளே முறையே தோணி பார் என்று உருவகஞ் செய்தமையால், இக் குறள் அவய வவுருவகம் என்னும் அலங்காரத் தின் பாற்படும். அவயவியை உருவகப்படுத்தாது அவயவத்தை மாத்திரம் உருவகம் செய்வது அவயவ வுருவகமாகும்.

## பின் வரு நிலே.

'முன்வருஞ் சொல்லும் பொருளும் பலவயிற் பின்வரு மென்னிற் பின்வரு நிஃயே''. (தண்டி)

ஒரு செய்யுளிலே முன்வந்த சொல்லும் பொரு ளும் தனித்தனியாயினுங் கூடியாயினும் பல விடங் களில் பின்வருமாயின் அது பின்வருகிலே என்னும் அணியாகும்.

#### "குன்றி னணயாருங் குன்றுவர் குன்றுவ குன்றி யணய செயின்'

குடிப்பிறப்பான் மஃபோல உயர்க்தோரும் தாழ் தற் கேதுவாய செயல்களே ஒரு குன்றியளவாயினும் செய்வராயின் தாழ்வர் என்பதாம். குன்றி என்பது குன்றிமணி; சிறுமைக்கு எடுத்துக் காட்டப்பட் டது. குன்றி என்னுஞ் சொல் பல இடங்களில் பின் வக்தமையால் இக்குறள் சொற்பின் வருநிலே என்னும் அணியின் பாற்படும்.

#### சொல்லுக சொல்லிற் பயனுடைய சொல்லற்க சொல்லிற் பயனிலாச் சொல்

சொற்களிற் பயனுடைய சொற்களேச் சொல் லுக. சொற்களிற் பயனில்லாத சொற்களேச் சொல் லாதொழிக. இங்கே முன்வந்த சொல்லும் பொரு ளும் பீன்னும் பலமுறை வந்து வழங்குதலால் இக் குறள் சொற் பொருட்பின் வருநிலே என்னும் அலங்காரம் அமையப்பெற்றது.

#### கோயெல்லா கோய்செய்தார் மேலவா கோய்செய் கோயின்மை வேண்டு பவர் [யார்

வேரெரு பிராணிக்குத் தீங்கு செய்தவர்க்கே பலவகைத் தீங்கு களும் வரும். ஆதலால் தம் உயிர்க்குத் தீங்குவேண்டாதார் பிறிதோர் உயிர்க்கும் தீங்குசெய்தல் ஆகாது. உவர்க்களத்தில் உப் புவினய முயற்சி செய்தவர்க்குப் பயன் உப்பாகவே இருத்தல்போல, பிறர்க்குத் தீங்கு செய்தவர்க்கும் பயன் தீங்காகவே இருக்கும். இக்குறளில் நோய் என்ற ஒரு சொல் இன்தைன என்ற பொருளில் பலகால் வந்தமையால் இதுவும் மேஃயலங்காரமாகும். பொருள் வேறுபடாது ஒரு சொல் மீண்டும் மீண்டும் ஒரு செய்யுளில் வருவது இவ்வணியின் இலக்கணமென்க.

வேற்றுப் பொருள் வைப்பு.

யாதேனுஞ் சொல்லும்படி தொடங்கிய பொருளே ஒரு தன்மையோடு சொல்லி அதனேச் சாதிக்கும் பொருட்டு வலியுடையமற்ருரு பொருளே உலகறிந்த அத்தன்மையை ஏற்றிவைத்துச் சொல் வது வேற்றுப் பொருள் வைப்பு என்னும் அணி யாகும்.

#### ''கைம்மாறு வேண்டா கடப்பாடு மாரிமட் டென்<u>ஞற்றுங்</u> கொல்லா வுலகு''

தமக்கு நீர் உதவுகின்ற மேகங்களினிடத்து உயிர்கள் என்ன கைம்மாறு செய்கின்றன. ஆத லான் அம்மேகங்கள் போல்வார் செய்யும் கொடை யும் பிரதியுபகாரம் நோக்குவனவல்ல, ஒப்புரவு செய்யுங்கால் கைம்மாறு கருதிச்செய்ய வேண்டாம். எல்லார்க்கும் நீர் சுரந்து தருகின்ற மாரிக்கு உலகம் கைம்மாறு செய்வதுண்டோ? என்றவாரும். கைம் மாறு வேண்டா கடப்பாடு என்ற பொதுப் பொருளே ''மாரிமாட்டு என்றைற்றுங் கொல்லோ உலகு'', என்ற சிறப்புப் பொருள் சமர்த்தித்து நின்றதனைல் இது வேற்றுப் பொருள் என்னும் அலங்கார மாகும்

### வேற்றுமையணி

உபமான உபமேயங்களுள் யா தா யி னு மொன்றை வெளிப்படையாகவாவது குறிப்பாகவா வது விசேடமுறையாகச் சொல்வது வேற்றுமை யணியின் பாற்படும்.

'கூற்றினுங் குறிப்பினு மொப்பிடையிரு பொருள் வேற்றுமைப் படவரின் வேற்றுமையதுவே.்

என்பது தண்டியலங்காரம்.

தீயினுற் சுட்டபு ணுள்ளாறு மாருதேவாக கொகிக்கின் நாவினுற் சுட்ட வடு வ்டுக் கொகிகுறுக் க்ரியிஞ

ஒருவனே ஒருவன் தீயினுற் சுட்டியுண் உடம் பிலே காணப்பட்டாலும் மனத்தின் கண் அப்பொழு தே ஆறும். அவ்வாறின்றி வெவ்வுரையுடைய நா விறைற் சுட்டவடு மனத்திடத்தும் எக்காலத்தும் ஆருது. ஆறிப்போதலால் தீயினுற் சுட்டத்னப் புண் என்றும், ஆருது கிடத்தலால் நாவினுற் சுட் டதனே வடு என்றுங் கூறினர். தீயும் வெவ்வுரை யும் சடுதல் தொழிலால் ஒக்குமாயினும், ஆருமை யால் தீயினும் வெஞ்சொல் கொடிது என்னும் கருத்துத் தொனிக்கின்றமையின், இது குறிப்பான் வந்த வேற்று ஃமயணி ஆகும்.

## ஒட்டணி ்க கோக்கச் ந

கருதிய பொருடொகுத் தது புலப்படுதற் கொத்ததொன் றுரைப்பின. தொட்டென மொழிப

பாடும் புலவன் தன்னுற் கருத்ப்பட்ட பொருளே மறைத்து அதனேப் புலப்படுத்தும் பொருட்டு அது போன்ற பிறிதொன்றினச் சொல்லுமாயின் அதன ஒட்டென்னும் அணியென்பர். உவமைப் போலி, பிறிதுமொழிதல், நுவலா நுவற்சி என்றுங் கூறுவர்.

பீலிபெய் சாகாடு மச்சிறு மப்பண்ட்ஞ் சால மிகுத்துப் பெயின். நுனிக்கொம்ப ரேறினு ர∴திறந் தூக்கி னுயிர்க் கிறுதியாகி விடும். கடலோடா கால்வ நெடுந்தேர் கடலோடு நாவாயு மோடா நிலத்து.

இவை மூன்று குறட்பாவும் ஒட்டணியின் பாற்படும்.

மயிற்ரேகைக் கண்கள நிரம்ப ஏற்றப்பெற்ற பண்டியும், அதனப் பொறுக்குமளவின்றி மிகுத்து ஏற்றின் அச்சுமுறியும். எளியர் என்று பலரோடு பகைகொள்வான், தான் வலியனேயாயினும் அவர் சேர்ந்த வழி வலியழியும் என்னும் பொருள் தோன்ற நின்றமையின் முறிது மொழிதல் என்னும் அலங் காரம் அமைந்துள்ளது.

மரக்கிளேயின் நுனிக்கண்ணே ஏறினர், தம் மூக்கத்தால் அவ்வளவினக்கடந்து மேலும் ஏற நினப்பாராயின், அது அவ்வுயிர்க்கு இறுதியாய் முடி யும். பகைவர்மேல் செல்வான் தான் செல்லலா மள வுஞ் சென்று நின்றுன். பின் அவ்வளவில் நில்லாது, மன எழுச்சியால் மேலுஞ் சென்றுல் வினே முடி யாது அவனுயிர்க்கு முடிவாம் என்னும் கருத்துத் தோன்ற நின்றமையின், இதுவும் மேலே அலங்கார மாகும். இவையிரண்டானும் வலிய றி தல் கூறப் பட்டது.

நிலத்தின் கண் ஓடும், கால்வலிய நெடிய தேர் கள் கடலின்கண் ஓடமாட்டா. கடலின்கண் ஓடும் நாவாய்களும் நிலத்தின்கண் ஓடமாட்டா பகைவர் மேற்போருக்குச் சென்றுர், பகைவர் இடங்களே அறிந்து அவற்றிற்கேற்க உபகரணங்களான் வினே செய்க என்னும் பொருள் தோன்ற நின்றமையின் இக்குறளும் மேஃயலங்காரமாகும்.

# தற்குறிப்பேற்றம்.

இயங்கியற் பொருளிடத்தாவது நி ஃ யி யற் பொருளிடத்தாவது இயல்பாக நிகழுந் தன்மையை ஒழித்துக் கவிஞன் வேருரு பிரகாரத்தை நன்கு சிந்தித்து அதனே ஏற்றிச் சொல்லுதல் தற்குறிப் பேற்றம் என்னும் அணியாகும்.

## அறனேக்கி யாற்றுங்கொல் வையம் புறனேக்கிப் புன்சொ லுரைப்பான் பொறை

பிறர் நீங்கிய சமயம் பார்த்து, அவரது குற்றத் தைக் காட்டும் நிக்தைச்சொல் உரைப்பானது உடம் பின் சுமையை, நிலம் இக்கொடியது பொறுத்தலே எனக்கு அறமெனக் கரு திப் பொறுக்கின்றது போலும். நிலம் எல்லாவற்றையும் பொறுத்தல் இயல்பாயினும் இது பொறுத்தற்கு முடியாது என்னும் கருத்தை உட்கொண்டு அறனேக்கி ஆற்றுங்கொல் என்றுர். பாவிகளுடைய உடம்பைப் பூமி தேவிக்குப் பாரமென்பது நூற்கொள்கை. புறங் கூறுவானுடைய உடம்பு பூமிக்குப் பாரமாம். அறனேக்கி யாற்றுங்கொல் என்றுகல் தற்குறிப்பேற்றம் என்னும் அலங்காரம் அமைந்துள்ளது.



66

## இலே சவணி.

ஒன்றீனப் புகழ்வதுபோலப் பழித்தலும், பழிப் பதுபோலப் புகழ்தலும் இலேசவணியாகும் என்பர்,

பெரிதினிது பேதையார் கேண்மை பிரிவின்கட் பீழை தருவதொன்றில். நன்றறி வாரிற் கயவர் திருவுடையார் நெஞ்சத் தவல மிலர் தேவ ரணயர் கயவ ரவருந்தா மேவன செய்தொழுக லான்.

இவை மூன்று குறட்பாக்களும் போன்று பழித்தவாறு. ஆகவே இலேசவணியின் பாற்படும் ஒரு சாரார் இதீன வஞ்சப்புகழ்ச்சி யணி என்றுங் கூறுவர். பின் பிரிவுவந்துழி பிரிவு இருவர்க்குர் தருவதொரு துன்பமும் இல்லே. ஆதலால் பேதையாரோடு கொண்ட நட்பு நாள்தோறும் பேதையார் நட்புத் தேய்ந்து வருதலால் துன்பந்தராது. பிரியுங் காலத்து தாகும் துன்பத்தைப் பேதையாயினர் கெபண்ட நட்புத் தராதாகலின், அந் நட்புங் கற்ற றிந்தார் தம்முட்கொண்ட நட்பினும் மிக இனிது என்று புகழ்வார் போன்று, பேதையார் நட்பு நா டோறுக் தேய்க்து வருதலாற் பயனற்றது என்னும் பழிப்புத் தோன்றக் கூறியதனுல் இது இலேசவணி அல்லது வஞ்சப்புகழ்ச்சியணி யாகும். தமக்கு உறுதியாவன அறிவாரின், அவையறியாத கீழ்மக்கள் நன்மையுடையவர். ஏடுனனின் மேலோர்போல.

10

பழிபாவங்காரணமாகத் தம் நெஞ்சத்தின் கண் கவல யிலர். கீழ்மக்கள் எதற்கும் சிறிதும் அஞ்சவும் மாட்டார்கள். துக்கிக்கவும் மாட்டார்கள். கயவ ரைத் திருவுடையர் என்று புகழ்ந்தாற்போல இகழ்ந் ததனுல் இதுவும் மேலேயலங்காரம். தேவரைப் போன்று தம்மை ஒரு வரையறைக்கு உட்பட்டி ருக்குமாறு கட்ட கோயிடுபவர் இல்லாமல் கயவரும் தாம் விரும்புவனவற்றைச் செய்து நடத்தலான் தே வரும் கயவரோடு ஒப்பாவர். தேவர் உயர்க்தோ ராதலால் அவரைக் கட்டளேயிடுபவரில்லே. கயவரோ அடங்காதவராதலால் அவரையும் நியமிப்பாரில்‰. இவ்வாறு கட்டளேயிடுவார் இல்லாமை இருவர்க் கும் ஒத்திருப்பினும், தேவர்க்கு கியமிப்பாரில்லாமை அவருடைய உயர்ச்சியாலும், கயவர்க்கு நியமிப்பா ரில்லாமை அவருடைய இழிவினுலம் ஆகியன என்பது குறிப்பாக விளங்குகிறது. தேவரணயர் கய வர் என்று புகழ்வார்போன்று பழித்ததலை இது வும் மேஃயலங்காரம்,

## நிர னிறை

அன்பு மறனு முடைத்தாயி னில்வாழ்க்கை பண்பும் பயனு மது.

ஒருவன் இல்வாழ்க்கை தன் துணேவிமேற் செய் யத்தகும் அன்பினயும், பிறர்க்குப் பகுத்து உண்ட லாகிய அறத்தினயும் உடைத்தாயின் அவ்வுடை மை அதற்குப் பண்பும் பயனுமாம். அன்புடைமை பண்பாயிற்று, இல்வாழ்க்கைக்கு அன்பு, குணமும், பிறர்க்குப் பகுத்துண்டல் பயனுமாக முறையே சென்று இயைதலால், இக்குறட்பாவில் நிரவிறை என்னும் அலங்காரம் அமைந்துள்ளது.

மருவிய காதன் மீனயாளுக் தானும் இருவரும் பூண்டீர்ப்பி னல்லால் — ஒருவரால் இல்வாழ்க்கை யென்னு மியல்புடை வான்சகடஞ் செல்லாது தெற்றிற்று கின்று

என்னும் அறநெறிச்சாரச் செய்யுளும் இப்பா வின் கருத்தை தழுவியது.

விலங்கொடு மக்க எணய ரிலங்குநூல் கற்றுரோ டேணே யவர்

விலங்கோடு நோக்க மக்கள் எத்துணே நன்மை யுடையர். விளங்கிய நூலக் கற்ருரோடு கோக்கக் அத்துணத் திமையுடையர். இக்குற கல்லாதவர் ளில் உபமானத்தில் விலங்கு முக்கள் என்ற பமேயத்தில். கல்லார், கற்ருர் நிறுத்தாது பட்டிறு பட்டிறித்தியமையால். இஃது மயக்க நிரனிறை அணியின்பாற் படும் இதற்கு எதிர் நிரைனிறையணி என்றும் பெயர். முன் வைத்த சொற்களின் முறைமைக்கு மாறுபாடாக சம்புந்தப்பட சொற்களேப் அடுக்கி வைப்பது இதன் இலக்கணம்.

UAFFNA

94

வள்ளுவர் வாய்மொழி மாண்பு

## பரிவருத்தணயணி

பொருள்களேப் பரிமாறு தல் பரிவருத்தணே யணியாம். பரிவருத்தணேயாவது ஒன்று கொடுத்து வேரென்று வாங்குதல்.

பொருள் பரிமாறுதல் பரிவருத்தனேயே (தண்டி)

சாயலும் நாணும் மவர்கொண்டார் கைம்மாரு நோயும் பசஃயும் தந்து.

அழகும் நானும் அழியாமல் ஆற்றல்வேண்டு மென்ற தோழிக்குத் த ஃ ம க ள் சொல்லியது, பிரி கின்றபொழுது அழகு நாண் என்னும் இரண்டிற் கும், பிரதியாகக் காமநோயினேயும் பசஃயையுர் தர்து, என்மேனியழகினேயும் நாணினேயும் அவர் கொண்டுபோயினர். பசஃயென்பது பசப்பு. த ஃ மகனேப் பிரிவதலை உடலில் தோன்றும் நிறவேறு பாடு. சிறந்த இரண்டு பொருள்களேக் கொண்டு அதற்குமாருக இரண்டு இழி பொருள்களேக் கொடுத் ததாக இக்குறளில் கூறியிருப்பதால் பரிவரு த் த ண யணி அமைந்துளது.

91080

2594C.

் மாலக் பேரிவு நாலக் சேன்னு நப்பாளம்

