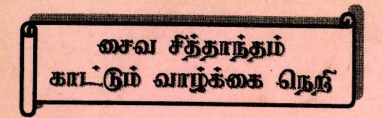
0688



சீமாட்டி லீலாவதி

**கினைவு**ப் பேகுரை

13.10.2000

கலாநிதி செல்வி தங்கம்மா அப்பாக்குட்டி தெல்லிப்பளை துர்க்காதேவி தேவஸ்தானம்



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# T 200/0688

# ampine -ale sharis சீமாட்டி லீலாவதி

51

# நினைவுப் பேருரை 13.10.2000

கலாநீதி.செல்வி.தங்கம்மா அப்பாக்குட்டி தெல்லிப்பளை துர்க்காதேலி தேவஸ்தானம்

> ഖെണിധീദ്ര யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகம், திருநெல்வேலி, யாழ்ப்பாணம்.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

- இ முதற்பதிப்பு
  கணனி எழுத்தமைப்பு
  இச்சிடல்
  பதிப்புரிமை ©
- : ஜனவரி, 2001
- : பதிவாளர் அலுவலகம், யாழ்.பல்கலைக்கழகம்.
- : பதிவாளர் அலுவலகம், யாழ்.பல்கலைக்கழகம்.

: ஆசிரியருக்கு

யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழக வெளியீடு Computer typeset, Printed, Published By Registrar's Office, University of Jaffna.

# முகவுரை

யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகத்தின் மரபுவழி நினைவுப் பேருரைகளின் வரிசையில் இரண்டாயிரமாம் ஆண்டு சீமாட்டி லீலாவதி இராமநாதனின் நினைவுப் பேருரையை கலாநிதி செல்வி தங்கம்மா அப்பாக்குட்டி அவர்கள் நிகழ்த்தியுள்ளார்.

இவர் "சைவசித்தாந்தம் காட்டும் வாழ்க்கை நெறி" எனும் பொருள்பட ஆற்றிய இந்தப்பேருரையானது மானிடனாகப் வைவொருவரும் THOULDIT AS வாழ்வதற்கு பிறைக்க கல்வியுடன், இன்றியமையாத கட்டுப்பாடும் ஒழுங்கும். முக்கியமான வகிக்கின்றது என்பகை மிக பங்கினை மிகவும் தெட்டத்தெளிவாக வலியுறுத்துகின்றது. இதிலும் சமயத்தினால் அகத்தொழுங்கு தான் அடையப்பட முடியுமென வரையறுத்துக் கூறப்பட்டுள்ளது.

எனவே எல்லா உயிர்களும் வையத்து வாழ்வாங்கு வாழ காட்டியவர்கள் இராமநாக வள்ளலாரும் வாம்ந்து FUTTLIA லீலாவதியும் என்பகை இன்றைய அவர்கம் சந்ததியினர் அவ்வழி உணரவும். வாழவும் இளம் வமிகாட்டியாக இப்பேருரை அமைந்த வருங்கால சிறங்க படைப்பாக இந்நால் மக்களும் பயன்பொ அமைகின்றது.

போசிரியர் பொ.பாலசுந்தரம்பிள்ளை துணைவேந்தர் யாழ்.பல்கலைக்கழகம்

தன் 'காவக்ந்தாந்தும் காட்டும் காழ்க்கை தேரி' எதும் மெருக்டி ஆற்றிய இந்தப்பேதுதையானது மானிடனாகப் ப்றத்த ஒல்வொருவறும் தல்லாக வாற்றதற்கு இன்றியலாபாத கல்வியன் ஒருக்கும், கட்டுபபாடும் மிக முக்கியமான, பக்கினை வகிக்கின்றது என்பதை மிக முக்கியமான, பக்கினை வகிக்கின்றது இத்தும் மிகவும் தெட் திரதனின் கையனத்தும் தான் துடையப்பட மரையுமேன வரையறுத்துக் ககுப்பட்டுள்ளது

என்னே என்ன உயிக்கும் கையத்து காற்னாத்து காழ வாட்டுது காட்டியனர்கள் இராமூரது கன்னைரும் ஆனம் சற்தற்பின் உணவும், அவ்வதி காழனும் எழிசாட்டியாக அணைத்த இப்பெருவர் வாழகியார மக்களும் பான்கொ சிறத்த யல்கப்பாக இந்தால் மனைகின்றது

> a geologija orandargija organizacijado organizacijado



# சைவசத்தாந்தம் காட்டும் வாழ்க்கைநெழி

அறிமுக உரை

சைவப்பண்பாடு, கலாச்சாரம் என்பவற்றோடு ஒட்டி எங்கள் கல்வி மேன்மையடைய வேண்டும் என்பதைக் குறிக்கோளாகக் கொண்டவர் இராமநாத வள்ளல் அவர்கள்.

"திங்கள் சேர் வாண்முகத்தார் திருநீற்றுத் தேசுடனே மங்களம்சேர் வாழ்வு பயில் மாண்புடைத்து இக்கல்லூரி"

இராமநாதன் கல்லூரிக் கீதத்தில் அமைந்த கருத்தமைந்த பாடல்களில் இதுவும் ன்றாகும். யீல்யீ ஆறுமுகநாவலருடைய சிறந்த வழிகாட்டல், பொன் இராமநாதன் துரை அவர்களுக்கு கல்விப்பணியும் கடவுட் பணியும் அற்றுவதற்கு உதவியாக அமைந்தமை குறிப்பிடத்தக்கதாகும். இந்தத் எண்ணமே காய இராமநாதன் மகளிர் கல்லூரியையும். பரமேஸ்வராக் கல்லூரியையும் தோற்றுவிக்க உதவியது எனலாம்.

<mark>"கற்றதனால் ஆய பயனென்கொல் வாலறிவன்</mark> நற்றாள் தொழார் எனின்"

என்ற குறட்பா அறிவடையோர் அனைவரகும் சிந்தனைக்கு உரியதாகும். அரிச்சுவடி தொடக்கம் சமய ஒழுக்கமும் பண்பாட்டுப்பிடிப்பும் இணைத்து வளர்க்கப்படும் கல்வியே முழுமையான பயனைத்தருவதாகும். இத்தகைய பயன்பாடு இராமநாதன் மகளிர் கல்லூரியினால் நிறைவேற்றப்பட்டது. பட்டங்கள் ஆளவும் சட்டங்கள் செய்யவும் மாத்திரம் வேண்டியதை இக்கல்லாரி வழங்கவில்லை. பெண்கள் அனைவரும் சிறந்த குடும்பப்பெண்களாக சைவத்தமிழ்க் கலாச்சாரத்தை வளர்ப்பவர்களாக. தற்காத்து கற்கொண்டாரைப் பேண்பவர்களாக, நன்மக்களைப்



பெற்று நாட்டுக்கு உதவுபவர்களாக விளங்க வேண்டிய உயர்ந்த கல்வியே இக்கல்லூரியில் புகட்டப்பட்டது.

இராமநாக வள்ளலுக்குப் பின்ப இப்பாரம்பரியத்தை கணவனாரின் ஆன்மா தனது பெரிதுவக்கும் நிலையில் கடமையாற்றியவர் லீலாவகி அம்மையார் அவர்கள். இராமநாதன் துரை அவர்களின் ஆத்மீக வாழ்வை மேலும் மலரச் செய்தவரும் இவரே. பெண் மக்களின் உயர்ந்த தியாக வாழ்வுக்கு வழி கல்விப்பணியை முன்வைத்து காட்டிய சிறைக்க எங்கச்செய்கவாம் அம்மையார் அவர்களே. இவ்வம்மையாரின் நெறிப்படுத்தலின் மூலம் அனைத்து நிகழ்வுகளும் கல்லாரியில் இடம்பெற்றன. சிவலோகநாதனைக் கண்டு சேவித்துடுவோம் வாரீர்" பாடல் நடராசப்பெருமானின் திருக் கோவிலில் តស់ាា தவறாது ஒலிக்கும். புராணபடனம் காலை மாலை என்பது ஒருமணிநேரம் நடராசர் கவறாகு திருக்கோயிலில் தினமும் நிகழ்ந்து வரும். இங்கு கல்வி പധിலும் மாணவியரின் பாவாடை தாவணி, பூமாலை பொட்டு விபூதி ஒற்றைச்சடை ஆகியவை சிறப்பச் சின்னங்களாகும்.

லீலாவதி சீமாட்டியார் காட்டிய வழியில் கல்லூரி அதிபர்கள் ஆசிரியர்கள் ஒழுங்காக இதனைப் பின்பற்றி வந்தனர். கல்வி பயிலும் பெண்பிள்ளைகள் இங்கு உயர்ந்த தாய்மார்களாகவும் சிறந்த மனையாளராகவும். பண்பாட்டுக்குரிய சைவப் வாம்ககையை மேற்கொள்பவராகவும் விளங்கினார்கள் என்றால் அதற்கு சீமாட்டி லீலாவதி அம்மையாரின் சிறந்த முகாமைத்துவமே என்று கூறினால் மிகையொன்று ഥിல്തെல.

லீலாவதிச்சீமாட்டியாரின் அருளொளுகும் திருவுருவத்தை திருமதி மகேஸ்வரி மகாதேவா அவர்கள் பின்வருமாறு காட்டுகின்றார்.

"கருதரிய கலைகளெலாம் கற்றுணர்ந்தே அன்பெனு நல்லணியும் பூண்டு பெருமைதரும் பண்பினோடு பெண்மையினம் சிறப்புறவே வாழ்ந்த செல்வி திருநுதலில் கிருநீறும் கிருமார்பில் கிருவடமும் சேர்ந்தோர் யார்க்கும் மருவினிய புன்னகையும் மங்காத வெண்கலையம் மறக்கற் பாற்றோ. அகக்கும் கொண்டு புறக்கும் காயலை யாவர்க்கும் அன்னையாய் அன்பும் அருளும் பொங்க பொறுமையும் பக்தியும் பூண்டு அன்னார் இக்கல்லூரிக்குச்செய்த அரும்பணி ந்கக்கை பாலதன்று\*

TE

லீலாவதி அம்மையாரின் உயர்ந்த சேவையைப் பாராட்டி இலங்கைப்பல்கலைக்கழகம் 194210 AL CODI B அவருக்கு கலாநிதிப் பட்டத்தை வழங்கிக் கௌரவித்தது. சீமாட்டி லீலாவதி அம்மையார் தனது வாழ்வின் பெரும் பகுதியை சைவசித்தாந்த நெறியிலே ஞானபாக **நிலையிலே** வாழ்ந்து அமரான தகுதியைப் பெற்றவர். இத்தகைய பொமைகள் பலவற்றைக் தனதாக்கிக் கொண்ட விடுதியிலிருந்து அம்மையாரின் கல்லூரி ஆசிரியர் பயிற்சி பெற்ற அனுபவத்தை வாழ்வில் எனது மகிமையான காலமாகக் கருதுகின்றேன். ஆகவே சைவசித்தாந்தம் ATL ALD வாழ்க்கை நெறி" ഞ്ന தலைப்பிலே உரையாற்றுகின்ற ຝແມ່ພໍ່ເວັນ இந்நாளில் பெற்றுக் கொள்கிறேன்.

## சைவசித்தாந்தம்

## வாழ்வாங்கு வாழும் நெறி

உலகில் எல்லோரும் உள்ள நலமாக வாழவேண்டுமானால் ஒழுங்கும் கட்டுப்பாடும் மிகவும் இன்றியமையாது வேண்டப்படும். லமுங்கு அகத்தொழுங்கு, புறத்தொழுங்கு ଗେରୀ இருவகைப்படும். அவற்றில் அகத்தொழுங்கைப் சமயத்தினால் பொதல்



தான் இயலும். புறத்தொழுங்கு காக்கப்பெறுதல் ஆட்சி முறையால் இயலும். அகத்தொழுங்கு காக்கும் முறை காப்பாகும். நிறை காக்கும் புறத்தொழுங்கு காக்கும் ധ്രന്നെ കിന്നെ காக்கும் காப்பாகும். அகத்தொழுங்கை கடவுள் உணர்வால் காத்து வரும் சமயமே சைவமாகும். புறத்தொழுங்கை மனிதன் ஆற்றலால் காத்து வரும் அரசியல் ஆட்சிமுறைக்குப் பலவகையாலும் துணை செய்வதும் இதுவே. உதாரணமாகக் களவு செய்வோனது காலையும் சிறைகாக்கும் கையையும். காப்பினால் அரசியல் ஆட்சி திருத்துவது முறை. ஆனால் களவு செய்யப் புகுவோனது நெஞ்சைத் திருத்தி அதன் வழியாகக் கைகால்களையும் நிறை காக்கும் காப்பினால் திருத்தவது சமயமுறை. எனவே எல்லா உயிர்களையும் வையத்துள் வாழ்வாங்கு வாழவைப்பது வாழ்வு FLOUL என்பது தெளிவாகின்றது. இச்சமயம் ஒன்றாய் அரும்பிப் பலவாய்க் கிளைத்துள்ளது. இவ்வரிய சமயங்கள் பலவற்றையும் ஈன்றெடுத்த பெருமை ஆசியக் நமது உரித்தானது. கண்டத்துக்கே ஒவ்வொரு சமயமும் உண்மைகளை சிலவும் ചനിഖിப്பனவே. பலவுமான எனினும் இச்சமயங்கள் கூறிய உண்மைகளோடு இவை உண்மைகளையும் Janj கூறாகு பல முமும்கலான கொள்கையாக விளங்குவது சைவசித்தாந்தம்.

சைவ சித்தாந்தம் என்பது ஒப்பற்ற உயர்ந்த ஒரு வாழ்க்கை நெறியாகும். வாழ்க்கையின் உண்மையான அடைய வைக்கும் நெறியும் இதுவே പ്പത്ത அகம். "வையத்துள் வாம்வாங்க வாழும்" வாம்வையும் உயிர் அதனால் உய்தியையும் அடையம் எடுத்துக்காட்டுவது சைவசித்தாந்தமாகும். எமது அறிவும் சமூகத்தின் நாம் வைக்கும் அன்பும் இணைந்து பால் செல்லும் பூரணமடைகின்றது. போகு வாழ்க்கை அறிவுக்கு நிலைக்களமாக இருப்பது மூளை. அதே நிலைக்களமாக போன்று அன்புக்கு இருப்பது தூய்மையான நெஞ்சமாகும். இந்த அன்பே சைவத்தின் உயிர் 905 நிலை நிலையாகும். நாட்டின் காம்ந்த சமயந்தான் மக்களுடைய மனிதப் போகெல்லாம் பண்பை வளர்த்து வந்திருக்கின்றது. "ஒழுக்கமே போதும்



தேவையில்லை" வாழ்வு சமய តាត់ាំញា கவீன விஞ்ஞானிகள் கூறலாம். ஆனால் அந்த வாழ்வு படம் இல்லாத சட்டம் போன்று எந்தவித எய்த பயனையும் வைக்காது. உண்மையான சைவவாழ்வு வாழுகின்றவர்களை இன்று விரல் விட்டு जळांळा வேண்டியிருக்கிறது.

அருளில்லார்க்கு அவ்வுலகம் இல்லை" என்பது வள்ளுவருடைய வாய்மொமி. எனவே அவ்வுலகம் செல்லும் வாழ்க்கையை இவ்வுலகத்திலேயே пли பெற்று ബി வேண்டும். வழிகாட்டுகின்ற அதற்கு உயர்ந்த நெறியே சைவசித்தாந்தம். இது ஒரேயடியாக காட்டுக்கு செல்வதில்லை. எம்மைக் அழைத்துச் மோட்சத்திலே கொண்டு சோப்பதுமில்லை. Currui வையத்துள் வாழ்வாங்கு வாழ்ந்து படிப்படியாக மனமாசு அகன்று தூய்மை பெறும் ഖழியையே காட்டுகின்றது. சைவமாஞ் சமயம் சாரும் ஊழ்பொல் அரிது" តាត់ាំាា இப்பிறவியையும் சைவ நிலையில் FLDU வாழ்வோடு நாம் பெற்றிருக்கிறோம். சிவஞான சித்தியாரில் இந்த உயர்வு காட்டப்படுகின்றது.

"புறச்சமபநெறிநின்றும் அகச்சமயம் புக்கும் புகல்மிருதி வழி உழன்றும் புகலும் ஆச்சிரம அறத்துறைகள்அவையடைந்தும் அருந்தவங்கள் புரிந்தும் அருங்கலைகள் பலதெரிந்தும் ஆரணங்கள் படித்தும் சிறப்புடைய புராணங்கள் உணர்ந்தும் வேத சிரப்பொருளை மிகத்தெளிந்தும் சென்றால் சைவத் திறத்தடைவர் இதிற் சரியை கிரியா யோகம் செலுத்தியபின் ஞானத்தாற் சிவனடியைச்சேர்வர்."

வேற்றுச் சமயங்களும் இதனால் சைவத்துக்குப் புரும்பல்ல என்பதும் சைவநெறியை அடைகர்கு என்பதும் விளங்கக் படிகளாக அமைந்துள்ளன கிடக்கின்றது. புறச்சமயத்தை வேறு படுத்தாது தழுவிக் கனிப்பண்ப கொள்ளும் சைவம் ஒன்றுக்கே உண்டு என்பது சிறப்பம்சமாகும். ஆனால் இதைப்பற்றிப் பெருமை பேசிக் கொண்டிருப்பது எமது கடமை அன்று. மேலம்



மேலம் உயர்ந்து மார்க்கக்கைக் பெருங்கடமையாகும்.

உறுகி செல்ல கடைப்பிடிப்பதே

பயக்கும் THUE

# புண்ணிய பூமியில் பிறத்தல்

"எண்ணாிய பிறவிதனில் மானிடப் பிறவி கான் யாதினும் அரிது அரிது காண்" என்பது தாயுமான ன் அருள்வாக்காகும். அனைத்துப்பிறப்பிலும் மக்கட்பிறப்பு சுவாமிகளின் என்பது உயர்வானது. ഞഞ്ബ தான் மனிதப் பிறவியை ஏனையு பிறவிகளிடமிருந்து எடுக்க வேறுபடுத்துகிறார் மணிவாசகப் பெருமான். அதாவது,

> புல்லாகிப் பூடாய் புழுவாய் மரமாகி பல்விருகமாகி பறவையாய் பாம்பாகி கல்லாய் மனிதராய் பேயாய் கணங்களாய் வல்லசுரர் ஆகி முனிவராய் தேவராய் செல்லாஅ நின்றஇத் தாவர சங்கமத்துள் பிருப்பும் எல்லாப் பிறந்திளைத்தேன் எம்பெருமான்"

பாடி தனது உய்வு நிலையை மேலும் តថាំា காட்டுகிறார். அதாவது மெய்யே உன் பொன்னடிகள் பெருமிதமாகப் கண்டின்று வீடுற்றேன்" តសាំញ பேசுகின்றார். மானிடப் பிருப்பை எடுப்பவர்களும் பூமியில் விளக்கம் வாய்ந்த புண்ணிய வேதாகம பிறக்கும் பேற்றை அடைவது மேலும் சிறப்பாகும்.

> மாநுடப் பிறவி தானும் வகுத்தது மனவாக்காயம் தானிடத் தைந்து மாடு மரன்பணிக்காக வன்றோ வானிடத் தவரு மண்மேல் வந்தரன் நனையர்ச் சிப்பர்

ஊனெடுத்துழலு மூமரொன்றையு முணரா ரந்தோ.

சிவஞானசித்தியாரில் இடம்பெற்ற இப்பாடல் சிவாச்சாரியார் அருணந்தி மேற்காட்டிய



பெருமையை விளக்குகின்றார். வேதம் என்பது வைதீக சமயத்தில் பொதுநாலாகக் கொள்ளப்படுகின்றது. ஆகமம் என்பது சைவசமயத்தின் சிறப்பு நூலாகக் கருதப்படும். அனைவர்க்கும் உரியகு வேதம். சத்திநிபாதருக்கு உரியது ஆகமம். சிவசக்கி ஆன்மாவில் பதிந்தவர்களையே சத்திநிபாதர் என்று அழைப்பர். பெருமானுடைய ஞானசம்பந்தப் அவதாரத்தைக் குறிப்பிட்ட சேக்கிழார் சுவாமிகள்.

> வேதநெறி தழைத்தோங்க மிகுசைவத்துறை விளங்க பூதபரம்பரை பொலிய புனிதவாய் மலர்ந்தழுத சீத வளவயற் புகலித் திருஞானசம்பந்தர் பாதமலர் தலைக் கொண்டு திருத்தொண்டு பரவுவாம்.

வைதீக சமயத்தில் இடம்பெறும் சைவநெறி மிகவும் மேலானது. இதனாலேயே "மிகுசைவத்துறை" என்று குறிப்பிடுவது எமது கவனத்துக்குரியது. வேதம் என்பதை ஒரு மரமாக வைத்துக் கொண்டால் இலை. தளிர், அரும்பு, பூ, பிஞ்சு, காய் அனைத்தையும் தாங்கி நிற்பது அதுவே. குமரகுருபர சுவாமிகளின் வாக்கிலே வர்ணிக்கப்பட்டுள்ளது. சிறப்பாக இகு ஆனால் 'சிவாகமம்" என்பது அம்மரத்தில் கனிந்த கனியாக வர்ணிக்கப்பட்டுள்ளது. அந்தக் கனியில் இடம் பெறும் கோதும் விதையும் அகச்சமயங்கள் ஆகவும் கனியைப் பிழிந்து எடுத்த சாறு சைவ சித்தாந்தமாகவும் குமரகரபர சுவாமிகள் எடுத்துக் காட்டுகின்றார்.

> "ஒரும் வேதாந்தம் என்று உச்சியிற் பழுத்த ஆரா இன்ப அருங்கனி பிழிந்து சாரங்கொண்ட சைவ சித்தாந்தத் தேனமு தருந்தினர் சிலரே."

> > Digitized by Noolanam Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



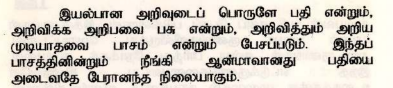
பாடல். உயிர்கள் உய்வடையும் என்பது அவர் பொருட்டு சுத்தமாயை என்ற வயலில் அருள் என்கின்ற ഖിടെയെ விதைத்து இரக்கமாகிய நீரைப் பாய்ச்சி மரத்தினை வேகம் என்னும் இறைவன் வளர்க்கான். அம்மரத்தினால் உண்டான பலன்களோ பலவாகும். அவற்றுள் சிலர் இலைகளைப் பறிக்கு மகிழ்ந்தனர். தளிர்களைப் பறித்து மகிழ்ந்தனர். ഖേന്ദ சிலர் முற்றுற் தகுதிகளுக்கேற்ப அரும்பு, மலர், சிலர் பிஞ்சு. கமது மகிழ்ந்தனர். காய் என்பவற்றைப் பறிக்கு இந்த வேகமாகிய நிலையில் மரத்தின் வேதாந்தம் என்னும் உச்சியிற் அருங்கனியைப் பிழிந்து பழுத்த அதன் சைவசித்தாந்தம் என்னும் சாரமான தேனமுதத்தினை உண்ணும் பேற்றினைப் பெற்றவர் மிகச்சிலரே.

# சைவசித்தாந்தத்தின் அடிப்படை

சைவசித்தாந்தத்தின் அடிப்படையான கொள்கை ஒன்றேயாகும். அதாவது ஆதியும் அந்தமும் இல்லாக முழுமுதற் பொருளாக விளங்குகின்ற பதியும், தன்னை இயல்பாகப் பிணித்துள்ள பாசத்திலிருந்து நீங்குவதற்கு திருவருளைத் துணையாகக் கொள்ளும் பசுவும், வினை காரணமாக உயிரைப் பிடித்து நிற்கும் பாசமும் முப்பொருள்கள் உயிளைப் **ഞ**ന്ന காட்டப்படுகின்றது. பற்றி நிற்கும் பாசத்திலிருந்து விடுபடுவதற்கு திருவருளைத் துணையாகக் கொள்வதும் முத்தி நிலையில் திருவடியே தஞ்சமாகப் பேரின்ப வாம்வில் திளைத்திருத்தலும் சைவ சித்தாந்தத்தின் (முடிந்த முடிபாகும். இதுவே ഖீடு என்பது. CUM இகனைப் பின்பற்றி வாம்பவர்கள் சிக்காந்க តាត់ាញ சைவர் பேசப்படுபவர்.

> "என்னை அறிவென்றான் என்னறிவில் ஆனந்தந் தன்னைச் சிவமென்றான் சந்ததமும் என்னை உன்னைப்

பாரா மறைத்ததுவே பாசம் என்றான் இம்மூன்றும் ஆராய்ந்தவர் முத்தராம்."



இரைவன் மானிடப் பிறவியை எமக்குத் தந்தது முத்திபெறுவதற்கே ஆகும். அடைந்து இந்த ച്ചഖതത நிறைவேறும் வகையில் நோக்கம் வாழ்வதே சைவ கேட்டல். சிந்தித்தல், சித்தாந்த மார்க்கமாகும். இம்மார்க்கத்தில் தெளிதல், நிற்றல் வழிபாட்டு நெறிக்கு கடைப்பிடிக்கப்படுகின்றன. இதுவே எம்மை ஆளாக்குகிறது. தோத்திர சாத்திரங்கள் இதனை நன்கு எடுத்துக்காட்டுகின்றன. தாயுமான சுவாமிகள் ஒரு பாடலிலே மேலும் சிரப்பாக பக்குவம் உள்ள ஆன்மாக்களை அழைத்துப் பாடுகின்றார்.

"காகம் உறவு கலந்து உண்ணக்கண்மர் அகண்டாகார சிவபோகமெனும் பேரின்பவெள்ளம் பொங்கித்ததும்பிப் பூரணமாய் ஏக உருவாய்க் கிடக்குது ஐயோ இன்புற்றிட இனி நாம் எடுத்த தேகம் விழுமுன் புசிப்பதற்கு சேர வாரும் செகத்தீரே."

சுவாமிகளின் அன்பு அழைப்பாகும். என்பகு சைவ சித்தாந்தத்தின் அடிப்படைக் கொள்கைகள் மிகப் என்பதை மொகஞ்சோதரோ, பழமையானவை ளாப்பா நோக்கினால் நாகரீகமே காட்டுகிறது. (LD(LDGDLDLLITES ஞானத்தொகுதியே அருளாளர்கள் கண்ட சைவசித்தாந்தம் சுருக்கமாகக் Sam விடலாம். តាតាំញា இவை எக்காலத்தும் மாறுபடாத இயல்பை உடையன.

# முப்பொருள் இலக்கணம்

சைவசித்தாந்தம் கூறும் முப்பொருள்களாவன பதி, பசு, பாசம் என்பவையாகும். இறைவன் படைப்பில் உள்ள அனைத்தையும், படைத்த இறைவனையும் இம்மூன்றுக்குள் அடக்கி விடலாம். எண் குணங்களோடு



கூடியவன் பதி எனப் பேசப் படுகின்றான். இக்குணங்கள் குணங்களிலிருந்து யாவும் LOTTLIT வேறுபட்டவை. அருட்குணங்கள் តាតាំញ பிரிக்கு நோக்கக் കുവാതവ. இந்த எட்டுக்குணங்களையுடைய இளைவனே முழுமுதல் நாயகனாக உலகத்துக்கு விளங்குகின்றான். மாத்திரமன்றி உயிர்த் அது தலைவராகவும் பேசப்படுகின்றான்.

<sup>"</sup>எங்கும் எவையும் ளியுறு நீர்போல் ஏகம் தங்கும் அவன் தாளே தனி"

கிருவருட்பயன் តൽമ്പ பதிமுது நிலையில் காட்டுகின்றது. நிமித்த காணமாகிய இறைவனும் முதற்காரணமாகிய மாயையும் துணைக்காரணமாகிய சக்கியும் இயக்கத்துக்குக் 2\_0035 காரணமாகின்றது. பகியானகு சக்தியைத் துணையாகக் கொண்டு மாயாகாரியமாகிய படைக்கிறது. உலகைப் 905 பாத்திரக்கை உண்டாக்குவதற்கு மண் முதற் காரணமாகவும், சக்கரம் துணைக்காரணமாகவும், குயவன் நிமித்த காரணமாகவும் அமைவகை உதாரணமாகக் குறிப்பிடலாம். பதியானது அருவம் உருவம், அருவுருவம் நிலையில் ஆன்மாக்களின் வழிபாட்டை តសាក ஏற்றுக் கொள்கிறது. சிவம், சக்தி, நாதம், விந்து என்ற நான்கு நிலையிலும் இறைவனை உள்ளத்தினால் வழிபடுதல் வழிபாடாகும். அருவ வழிபாடென்பது அருவுருவ சிவலிங்க வழிபாடாகும். அதாவது கண்ணால் கண்டு மாத்திரம் வழிபடுவதாகும். வழிபாடென்பது 2\_(156) காண்பதோடு உருவங்களை பகுத்து நோக்குவதற்குரியதாகும். இவற்றையே மகேஸ்வர மூர்த்தம் **ഒ**ൽന്വ இவற்றின் இறுதியாகப் கூறுவர். பேசப்படும் மூர்த்தமே நடராச மூர்த்தமாகும்.

> "அருவும் உருவும் அறிஞர்க்கறிவாம் உருவும் உடையான் உளன்"

என்று திருவருட்பயன் பேசுகின்றது.

என்றும் உள்ள மற்றொரு பொருளாக பசுவாகிய ஆன்மாக்கள் காட்டப்படுகின்றனர். ஆன்மாக்கள் எண்ணில்லாகவை. செம்பிற்களிம்ப போல் இவற்றோடு QLIQ நிற்கும் ஆணவத்தை நீக்குவதற்காக தனுகரணபுவன போகமாகிய உயிர்களோடு IDT60UI லட்டிக்கொள்ளும். இளைவன் இவற்றுக்கு உடம்பைக் கொடுக்கின்றான். உடம்பை எடுத்த ஆன்மாக்கள் இன்ப குன்பங்களை அனுபவித்து நல்வினை கீவினையின் சிவப்பேற்றினை மூலம் முடிவில் அடைவதற்குரிய மார்க்கத்திதை எய்துகிறது. இந்த ஆன்மாவானது பெத்த நிலையில் மும்மலங்களைப் பற்றிக் கொண்டும், மக்கி நிலையில் அவற்றினின்றும் விடுபட்டும் காட்சி கருகின்றது. உலகத்தைச் சார்ந்திருப்பதினாலும் முடிவிலே கடவுளைச் சார்ந்திருப்பதாலும் சதசத்து என்ற பெயரைப் பெறுகின்றது. அதாவது சத்தாகிய பதியையும் அசத்தாகிய உலகத்தையும் சார்ந்திருக்கும் இயல்ப இதற்கு உண்டு என்பது கருத்தாகும்.

அடுத்து பாசம் என்பதைக் கவனிப்போம். செம்பிலே களிம்பு சேர்ந்திருப்பது போல உயிரில் ஆணவம் என்ற களிம்பு இணைந்துள்ளது. இதுவும் பசுவைப்போல அனாதியானது. அதாவது முக்கி நிலையிலும் ஆன்மாவை விட்டு விலகி நிற்குமே அல்லாமல் முற்றாக அழிந்து விடாது. ஆனால் ஆணவத்தின் செயல்களுக்கு கன்மமும் மாயையும் உதவும். கன்மம் என்பது வினை. இகு சஞ்சிதம், பிராரத்துவம், ஆகாமியம் ଗରୀ மூன்று பழவினை-சஞசிதம், ഖങ്കെധിത. அனுபவிக்கும்வினை-பிராரத்துவம் புதுவினை-ஆகாமியம் என்பது திருவருள் . តស់ាា அக்கினியால் (65/1601 ளிக்கப்பட்டு வறுத்த வித்துப்போல் ஆகிய போது இருவினை Quuitiu ஏற்படும். முத்தி நிலை வரையும் விடியும் வரை ளிகின்ற விளக்குப் போல ஓரளவுக்கு உயிரை விளக்கி நிற்கும் தன்மையும் மாயை என்ற மலத்துக்கு உண்டு.

"விடிவாமளவும் விளக்கனைய மாயை வடிவாதி கண்மத்து வந்து" என்பது திருவருட்பயன்.

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



## ஆணவமலம்

மலங்களில் மூலமலம் ച്ചുത്തഖ மலத்தை സ്രഖതക என்றும் இருள்மலம் என்றும் குறிப்பிடுவர். இது THIE OT. எனது என்ற அகப்பற்று புறப்பற்றுக்களை ஆன்மாவுக்கு மேலும் வினைகளைச் விடும். மேலம் உண்டாக்கி ച്ചുങ്ങഖഥலமே. தாண்டுவதும் பழைய செய்யக் வினைகளுக்குத் தக்கதாகவே இறைவன் தனு **あり6001** தருகிறான். இவைகள் போகங்களைத் LOTTLIT പഖഞ காரியங்களாகும். ஆன்மாவிலிருந்து ஆணவத்தை அடக்க வேண்டுமானால் இறைவனை பற்றுக் கோடாகக் கொள்ள வேண்டும்.

"பற்றுக பற்றற்றான் பற்றினை அப்பற்றை பற்றுக பற்று விடற்கு"

திருக்குறள். என்பது உதாரணமாக 9(h இறுக்கி இரண்டு இரண்டு பக்கமும் விறகுக்கட்டுக்கு கட்டுகளைப் போட்டு விடலாம். ஆனால் ஒரு கட்டை போன்று மேலும் இறுக்க இதே மறுகட்டு தளரும். பற்றுக்களாகிய கட்டுக்களை நீக்க உலகப் நிற்கும். இறுகி மேலெழுந்து கெய்வப்பற்று அறிவை அநாதியாகவே உயிர்களின் Q(Th ஏதோ பொருள் மறைத்து நிற்க வேண்டும் என்பது உண்மை. திருவருள் துணை நிற்கும் பொழுது உயிர் படிப்படியாக அறிவைப் பெறுகிறது. உயிர்களை நிற்கும் மழைத்து எனப்படுவது. அந்தப் பொருளே ஆணவம் இது அறிவற்றது. போன்ற மறைப்பை இருள் சடப்பொருள். ஆன்மாவுக்கு இது கொடுக்கின்றது.

"ஒரு பொருளும் காட்டாது இருள்உருவம் காட்டும் இரு பொருளும் காட்டாதிது."

இருளானது மற்றவற்றை மறைத்தாலும் தன்னைக் காட்டி நிற்கும். ஆனால் ஆணவமானது தன்னையும் காட்டாது. பிற பொருளையும் காட்டாது என்பது இதன் பொருளாகும். உயிர்களின் அறிவை மறைக்கின்ற

இச்சடப்பொருள் அநாதியாகவே ஆன்மாவோடு ன்றி நிற்கிறது. ஆணவ மரைப்பை நீக்க வேண்டுமென்பதற்காகவே ஆன்மாக்களுக்குப் பிருவிகள் கொடுக்கப்படுகின்றது. இப்பிறவிகளின் மலம் இன்ப துன்பங்களை அனுபவிப்பதும் முடிவில் இருவினை ஒப்பு ஏற்பட்டு மலபரிபாகம் அடைந்து ஆன்மா திருவருள் வசப்பட்டு நிற்கும் வலிகெட்டு பொழுது ஆணவம் ஆன்மாவோடு இணைந்து நிற்கும் என்பதும் நாம் கூர்ந்து கவனிப்பதற்குரியது. ஆணவ மலம் இறைவன் அறிவை மறைக்க முடியாதது. ஆனால் உயிர்களின் அறிவை மாத்திரம் மறைத்து நிற்கும். முடிவில் இது வலிகெட்டு நிற்கும் நிலையே மலபரிபாகம் என்பது.

#### நான்கு பாதங்கள்

மனம் குரங்கு. அது Q(I) எகேணம் Q(15 மரக்கொப்பையே பற்றி வாழும் தன்மையது. அகே போன்று உலகப் பற்றுக் கோடுகளிலிருந்து நீங்குவதற்கு நிலையிலிருந்த குரங்கின் ஆன்மா உபாயம் தேடுதல் அந்த உபாயங்களே Calori Rib. சரியை. கிரியை. யோகம், கொனம் என்று பேசப்படுகின்ற நாற்பாதங்களாகும். இவற்றை சிவாகமங்கள் தெளிவாக விளக்குகின்றன. முதலாவது சரியை என்பது Q(IL வேலைக்கரன் எயமானுக்கு என்னென உபசாரம் செய்வானோ அவ்விதமாக நோக்கிச் இளைவனை செய்யும் பணிகளாகும். இத்தகைய தொண்டுகளைச் செய்கின்ற பொழுது பற்றுக்கள் ஏற்படுவதற்கு இடமில்லை அப்பர் சுவாமிகளின் அருள்வாழ்க்கை இதற்கொரு எடுத்துக்காட்டாகும். எண்பத்தியொரு ஆண்டுகள் இவ்வுலகில் வாழ்ந்து இறுதிவரை சரியைத் கொண்டுகள் ஆற்றி இறைவனடி சேர்ந்தவர் அப்பர் சுவாமிகள்.

"நிலைபெறுமா நெண்ணுதியேல் நெஞ்சே நீவா நித்தலும் எம்பிரானுடைய கோயில்புக்குப் புலர்வதன் முன் அலகிட்டு மெழுக்குமிட்டுப் பூமாலை புணைந்தேத்திப் புகழ்ந்துபாடி

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



தலையாரக் கும்பிட்டுக் கூத்துமாடி சங்கரா சய போற்றி போற்றி என்றும் அலைபுனல் சோ் செஞ்சடை எம் ஆதி என்றும் ஆருரா என்றென்றே அலறா நில்லே."

சுவாமிகளின் வாழ்வு காசமார்க்கம் அப்பர் நிலையைக் என்பது அடிமை பற்றியதாகும். தாசன் குறித்து நிற்பது. இவர்கள் அடையும் முத்தி சாலோகம் உலகத்தில் பேசப்படும். តតាំញ அதாவது இளை நிற்பதாகும். வாழுகின்ற ஆன்மா அடைந்து பேர்ளை நோக்குவோம். பற்றி கிரியை அடுத்ததாக என்பது வழிபாட்டை பேசப்படுவது புறவழிபாடு சரியை ഞ്ഞ போல் கிரியை வழிபாடு அகம், புறம் என்ற இரண்டும் வழிபாடு இவ்வழிபாட்டுக்கு சேர்ந்த ஆகும். எடுத்துக்காட்டாக விளங்குபவர் திருஞானசம்பந்தமூர்த்திநாயனார் ஆகும். லரு வடிவத்திலே பூசிப்பகும் இறைவனைப் வைத்து அபிவேகம் ഗ്രക്കിധ பதினாறு உபசாரங்களைச் செய்வதும், அக்கினி வளர்க்கு வேள்வி LIITE கிரியாபாதத்தில் அற்றுவதும் அடங்குவன ஆகும். இதனைச் சற்புத்திர மார்க்கம் என்பர். இம்மார்க்கத்தில் முத்தி சாமீபம் அடைகின்ற តសំញា நிற்போர் அதாவது இறைவனுக்குப் பக்கத்திலே சொல்லப்படும். இதன் கருத்தாகும். யோகமார்க்கம் என்பது இருத்தல் அகவழிபாட்டில் இளைவனை 5600TR என்பது பூசித்தலாகும். இதனை சக மார்க்கம் என்று சொல்லுவர். அதாவது தோழமை என்று தொடர்பு கொள்ளலாகும். சுந்தரமூர்த்தி நாயனாருடைய வாழ்ககை இதற்கு Q(II) எடுத்துக்காட்டாகும். இவர்கள் அடைய இருக்கும் முத்தி சாரூப முத்தியாகும். அதாவது இறைவனோடு இருத்தல் என்பது இதனால் காட்டப்படுகின்றது.

"விரும்பும் சரியை முதல் மெய்ஞ்ஞானம் நான்கும் அரும்பு, மலர், காய், கனி என்று"

என்று வர்ணிக்கிறார் தாயுமான சுவாமிகள். ஞான பாதத்தில் நிற்போர் அடைகின்ற முத்தி சாயுச்சிய



முத்தியாகும். மணிவாசகப் பெருமான் சாயுச்சிய முத்தியடைந்தமை குறிப்பிடத்தக்கது.

# ஞானபாதவிளக்கம், தசகாரியம்

சிவஞானபோதத்தில் எட்டாம் சூத்திரம் முதல் பதினோராம் சூத்திரம் வரை இவற்றின் விளக்கம் பேசப்படுகிறது. சாதனம், பயன் ஆகிய இரு பகுதிகள் ஞானபாதத்தில் விளக்கப்படுகின்றது. ஆன்மாவானது இகற்கான பக்குவத்தை அடைய இருக்கின்ற பக்கு தசகாரியம் அவதாரங்களை ഞ്ന கூறுவர். அவையாவன தத்துவதரிசனம். கக்துவரூபம், தத்துவசுத்தி, ஆன்மரூபம், ஆன்மதரிசனம், ஆன்மசுத்தி, பரரூபம், பரதரிசனம், பரயோகம், பரபோகம் என்னும் பத்துமாகும். நிலம் முதல் நாதம் ஈறான முப்பத்தாறு தத்துவங்களையும் ஆன்மா தனக்கு வேறாகக் காணம் தத்துவரூபம் நிலை ஆகும். இவை மாயாகாரியங்கள் அறிவிலே តាត់ពិញ கன் தரிசனம் காண்பது தத்துவ சுட்டறிவை நீக்கி எங்கும் நிறைவாய் ஆகும். நித்தியமாய் அறிகின்ற நிலையை அறிவது தத்துவசுத்தி ஆகும். தன்னறிவு கொண்டு அறிந்ததாக இல்லாமல் சிவனருளாலே அறிந்ததாக உணர்வது ஆன்மரூபம், ஆன்மதரிசனம் ஆகும். ஆன்மா அருள்வயப்பட்டு நிற்றல் ஆன்மசுத்தி ஆகும். இவற்றை சிவப்பிரகாச நாலில் பின்வருமாறு காட்டுகின்றார்.

"தேசுழ மருவும் ஆன்ம தெரிசனம், ஆன்ம சுத்தி ஆசிலா ஆன்மலாபம் ஆகமூன்றாகும் மூன்றும் பாசம தகல ஞானம் பற்றல், தான் பணியை நீத்தல் ஏசில்நே யத்த ழுந்தல் எனும் இவற்றுடங்கு மன்ரே."

தரிசனங்களும் இறுதி நான்கு ஆன்மா இளைவனை அனுபவித்து நினைக்கும் நிலையாகும். ஆன்மா சுத்தியடைந்த பின்பு ஞானத்திற்கு முதலாகிய நேயம் தோன்றும். இதன் பயனாக தன்செயலற்று தான் ஆன்மா அந்நு சிவத்திணோடு ஏகனாகி நிற்கும் இதுவரையும் உள்நின்று உணர்த்திய இறைவன்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



ஆன்மாவிற்கு LIST. பதி, INTERD குருவடிவாக வந்து உணர்த்துவார். திருவிடை (IDID ளுனங்களை மருதார் உணர்த்தப்படுகிறது. மணிக்கோவையில் இந்நிலை திருவாக்கில் பட்டினக்குப் பிள்ளையின் அகனைக் காண்போம்.

"மங்கை பங்க! கங்கை நாயக! நின் தெய்வத்திருவருள் கைவந்து கிடைத்தலின் மாயப்படலங் கீறித் தூய ஞானநாட்டம் பெற்றபின் யானும் நின்பெருந் தன்மையுங் கண்டேன், காண்டலும் என்னையும் கண்டேன் பிநரையும் கண்டேன் நின்னிலை அனைத்தையும் கண்டேன், என்னை? நின்னைக் காணா மாந்தர் தன்னையுங் காணாத் தன்மையோரே."

# தீருவருள் குருவருளாக வருதல்

ஞானசாரியார் மூலமே ஆன்மா ஞானத்தைப் பெற முடியும் என்பதும் அவரிடமிருந்து பெறுகின்ற கேட்டல், ஆகியவற்றோடு சிந்தித்தல், தெளிதல், நிற்றல் கிருவைந்தெழுத்தின் இப்பகுதியிலே பெருமையையும் ஆன்மாக்களுக்கு இடம்பொகின்றது. பக்குவமுள்ள குருவடிவாக ஞானத்தை இறைவன் வர்கு சித்தாந்தத்தின் உணர்த்துவான் என்பது சைவ புத்திரன் கருத்தாகும். இதனை ഉ ൽ വെഡ്രത அரச ஒருவன் வேடர் கூட்டத்துடன் வாழ்ந்து வருகிறான். தான் யாரென்பது அரசகுமாரனுக்கு தெரியாது. ஆனால் மகன் பக்குவமடைந்த பின்பு அரசன் வந்து தனது குமாரணை மீட்டுச்செல்கிறான். வேடர்களிடமிருந்து அதாவது வேடர்களிலிருந்து ஐம்புலனாகிய மீட்டுக் உயிரை கொள்வது இவ்வாறே ஆகும்.

"மன்னவன்றன் மகன்வேட ரிடத்தே தங்கி வளர்ந்தவனை அறியாது மயங்கி நிற்பப் பின் அவனும் என்மகன் நீ என்று அவரிற் பிரித்துப் பெருமையோடும் தானாக்கிப் பேணுமாபோல்

துன்னிய ஐம்புல வேடர் சூழலிற் பட்டுத் துணைவனையும் அறியாது துயருறும் தொல்லுயிரை மன்னும் அருட்குருவாகி வந்து அவரின் நீக்கி மலம் அகற்றித் தானாக்கி மலரடிக் கீழ் வைப்பான்."

சிவஞானபோதம் குத்திரத்தில் எட்டாம் இவ்வுண்மையை விளக்கப்படுகின்றது. இறைவன் வந்து குருவடிவாக பக்குவமுள்ள ஆன்மாவிற்கு ஞானநிலையை உணர்த்தி நிற்கும் சிறப்பும் இதற்குக் ஆன்மாவானது சரியை, கிரியை, காரணம். யோகப் படிகளில் உயர்ந்து விட்ட தன்மையையும் இவ்வுணர்த்துதலின் காரணமாக ஆன்மாவானது அரண் கழலைப் பற்றி நிற்க காரணம் ஏற்படுகின்றது என்பதும் பலனாகின்றது.

"ஐம்புல வேடரின் அயர்ந்தனை வளர்நதெனத் தம்முதல் குருவுமாய்த் தவத்தினில் உணர்ந்துவிட் டன்னிய மின்மையில் அரன்கழல் செலுமே"

இவ்வாறு திருவடி ஞானத்தைப்பெற்ற உயிர் மீண்டும் பெத்த நிலைக்கு மீளாதவாறு ஐந்தெழுத்துப் பயிற்சியை ஏற்படுத்துவதன் அவசியம் ன்பதாம் காட்டப்படுகின்றது. எட்டாம் ருத்திரத்தில் சூத்திரத்தில் என்பது தம்முதல் இறைவனைக் குறிக்கு நிற்பது. இறைவன் குருவடிவாக வந்து பக்குவமுள்ள ஆன்மாவை ஆட்கொள்ளும் கன்மையை திருவாசகம் உணர்த்துகின்றது.

"சிவன் அவன் என் சிந்தையுன் நின்ற அதனால் அவனருளாலே அவன்தாள் வணங்கி"

சிவபுராணம். என்பது கிடைத்த தனக்குக் அருட்பேற்றை மெய்யே உன் பொன்னடிகள் குறித்து கண்டின்று வீடுற்றேன் என்று பெருமிதமாகப் பேசுகின்றார். மாணிக்கவாசகர் இறைவனை நோக்கி உயர்ந்து நிற்கும் இந்நிலையிலிருந்து வழுவாமல் இருப்பதற்கு பஞ்ஞாட்சரம் என்னும் திருவைந்தெழுத்து ഖധി



காட்டுகின்றது. பசு ஞானத்தாலும் பாச ஞானத்தாலும்அறிய முடியாத இறைவனை பதி ஞானம் ஒன்றினாலே அறிய முடியும் என்பதும் இது இந்தநிலை நிலைபெறும் பொருட்டு திருவைந்தெழுத்தை விதிப்படி ஒதவேண்டும் என்பதும் இதனால் ஆன்ம சுத்தி ஏற்படும் என்பதும் காட்டப்படுகின்றது.

"ஊனக்கண் பாசம் உணராப் பதியை ஞானக் கண்ணிலிற் சிந்தை நாடி உராய்த்துனைத் தேர்த்தெனப் பாசம் ஒருவத் தண் நிழலாம்பதிவிதி எண்ணுமஞ் செழுத்தே."

இதனால் பஞ்சாட்சர ஜெபம் சிறந்த சாதனம் என்பதை உணர முடிகின்றது.

# ஏகனாகி இறைபணி நிற்றல்

சிவஞானபோதத்தின் நான்காவது பகுதி "เป็นเซ้า" பிரிவில் ஆன்மா அடையும் பேரின்ப என்ற ന്നിത്തായെ உணர்த்துகின்றது. சைவசித்தாந்தம் கூறும் உயர்ந்த நிலை வீடு பேறு என்பதாகும். வீடு என்பது விடு என்ற கருத்தையும் போ என்பது பொ என்ற கருத்தையும் உணர்த்தி நிற்பன. அதாவது பாசநீக்கமும் சிவப்பேறும் அறியக் கிடக்கின்றது. இதனால் அதாவது பக்காம் குத்திரத்தால் பாசநீக்கம் காட்டப்படுகின்றது.

## "அவனே தானே ஆகிய அந்நெறி ஏகனாகி இறைபணி நிற்க மலமாயை தன்னொடு வல்வினையின்றே."

ஆன்மாக்களின் செயல் எல்லாம் அவன் செயலே நினைத்தலோடு நான் என்று எனது ഒൽന്ന நிலையும் முற்றாக இறைபணியிலேயே சலியாது நிற்றலை நீங்கி காட்டுகிறது. ஆன்மாவின் இப்பகுதி உண்மையான குறிக்கோளை அடைவதற்கு இந்நிலை வேண்டற் இந்நிலையில் காரியங்களும் பாலதாகும். LOTTULIT கன்மமும் ஆன்மாவைத் தாக்க முடியாது.

# İê

# சீவப்பேறு

பதினோராம் சூத்திரத்தில் இறைவனது அடுத்து திருவடிகளை அணைந்து நிற்கும் முழுமையான பயன் உணர்த்தப்படுகின்றது. சிவப்பேறு அடையும் நிட்டை நிலை இச்சூத்திரத்தால் உணர்த்தப்படுகின்றது. LIS GHIGTID நீங்கி பகி (6THT 60TLD Gumm ஆன்மா ஒன்றித்து இளைவனோடு அவன் நிழலில் கிருவடி அணைந்து நிற்கும் இயல்பு இங்கு காட்டப்படுகின்றது. ஒரு பொருளைக் காட்டும் பொழுது காணும் ஆன்மாவும் காட்டும் ஒருங்கிணைந்து கண்ணும் நிற்பது போல முதல்வனோடும் ஒருங்கிணைந்த ஆன்மாவானது அத்துவித ന്നിത്സഞ്ഞവ எய்கி நிற்கும் என்பது இச்சூத்திரத்தின் பொருளாகும். இதனையே அத்துவித என்று சைவசித்தாந்தம் நிலை எடுத்துக்காட்டுகின்றது. ஒன்றுமல்லாது இரண்டுமல்லாது அதாவது பகியோடு இரண்டறக் கலந்து நிற்கும் நிலையாகும். அதாவது காணம் உபகாரம், காட்டும் உபகாரம் இரண்டையும் ஒரே தன்மைத்தாய் நின்று இளைவனே அருள்வான் குறிப்பிடத்தக்கது. என்பது சைவ சித்ததந்தத்தின் முடிந்த முடிபு இதுவே ஆகும்.

# சீவன் முத்தர்நிலை

இந்த நிலையை அடைந்த சீவன்(மத்தர்களுக்கு சிலசமயத்தில் அறிவு, இச்சை செயல்கள் மேலம் மாறுபடாதபடி இருக்கும் வண்ணம் சிவனடியார்களையும், சிவாலயங்களையும் சிவனாகவே மதித்து வமிபட வேண்டும் இச்சூத்திரத்தால் என்பது உணாக் கிடக்கின்றது. இதற்கு எடுத்துக்காட்டான இலக்கியமாக விளங்குவது திருத்தொண்டர் பெரிய பராணம் ஆகும். சிவஞானபோதம் பன்னிரண்டாம் சூத்திரத்தை முதலில் கவனிப்போம்

"செம்மலர் நோன்றாள் சேரலொட்டா அம்மலங் கழீஇ அன்பரொடு மரீஇ

首都

மாலற நேயம் மலிந்தவர் வேடமும் ஆலயந் தானும் அரன்எனத் தொழுமே."

செங்கமலமலர் போன்று விரிந்து விளங்கும் இறைவனது திருவடிகளை அணையவிடாது தடுத்து நிற்கும் மும்மல அழுக்கை ஞானநீரால் கழுவி மெய்ஞ்ஞானிகளோடு கூடி வாழுகின்ற தன்மையால் சிவனடியார் வேடத்தையும் சிவாலயங்களையும் இறைவனே என்று கண்டு வழிபட்டு வாழுதல் சீவன் முத்தர்களின் கடனாகும். அகாவது பெற்றவர்கள் ส์ลเป็นกา மீண்டும் வழுக்கி கைவரப் கருலங்க விழாமலிருப்பதற்கு சங்கம வமிபாடு இன்றியமையாதது என்பதை இச்சூத்திரம் எடுத்துக் காட்டுகின்றது. உடம்பு நீங்கிய பின் அனுபவிப்பதான முத்தி இன்பத்தை உடம்பு உள்ள பொழுதே அனுபவிப்பவர்கள் தான் சீவன் முக்கர்கள் எனப்படுபவர்கள். சீவன் முத்தர்கள் என்போர் SUDSI உடம்பு விடுபடும் வரையும் சில கடமைக்குட்பவர்கள். சிவனடியார்களைப் பேணல், அதாவது சிவாலய தரிசனம். சிவவழிபாடு என்பவற்றைக் கடைப்பிடித்து ஒழுகியவர்கள் இவர்கள். சேக்கிழார் சுவாமிகள் சீவன் முத்தர்களைப் பற்றிக் குறிப்பிடும் போது பின்வருமாறு கூறுகின்றார்.

> "கேடும் ஆக்கமும் கெட்ட திருவினார் ஓடும் செம்பொன்னும் ஒக்கவே நோக்குவார் கூடும் அன்பினில் கும்பிடலேயன்றி வீடும் வேண்டா விறலின் விளங்கினார்."

என்பது பெரிய புராணப்பாடலாகும். சீவன் முத்தர் நிலையைச் சிறப்பாக எடுத்துக் காட்டுகிறது. இது கூறியவர்றால் சைவசித்தாந்தம் இதுவரை Jamito வாழ்க்கையின் குறிக்கோள் இறைவனுடன் இரண்டறக் கலந்து பேரின்ப நிலையடைகல் என்பதை ചന്ദിധ முடிந்தது.

12m

# தொகுப்புரை

சைவசித்தாந்தம் என்பது ஒரு ஒப்பற்ற உயர்ந்த என்பதும் இதனை நெறி வாழ்க்கை கனகு வாம்வில் பின்பற்றி வாழ்ந்தவர் FLOTTLIQ லீலாவகி அம்மையார் என்பதும் கட்டுரையின் முதலே இங்கு குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. அடுத்து மக்களாகப் பிறந்த БЛЮ வாம்வாங்க வாமும் நெறியை அறிந்து பின்பற்ற வேண்டும் என்பதையும் சைவமாக் FIDUID சாரும் ஊழ்பொல் அரிது என்பதையும் அறிய முடிகின்றது. மேலும் БЛІЮ அவகரிக்கு இந்தப்புமி வாழுகின்ற பண்ணிய வசப்பட்டது. சமயகுரவர்கள், ஞானிகள். தவசிரேஷ்டர்கள் ஆகியோரால் ஆசீர்வதிக்கப்பட்ட மண் எடுத்துக்காட்டப்பட்டுள்ளது. இது என்பகையும் இதனை அடுக்கு சித்தாந்தத்தின் அடிப்படை சைவ நோக்கும், நற்பேறடைய இருக்கும் மானிடப் இகனால் பிறவியின் மகத்துவமும் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. அடுக்கு சைவ சித்தாந்தத்தில் எடுத்து விளக்கப்படும் பதி. LIH. பாசம் ஆகியவற்றையும் அறிவிக்காமல் அறிவது பதி என்பதும், அறிவிக்க அறிவது பசு என்பதும், அறிவித்தாலும் அறிய முடியாதது பாசம் என்பதும் விளக்கப்பட்டுள்ளது. சைவ சித்தாந்த நாலாகிய சிவஞானபோதத்தைப் முதல் பின்பற்றி முப்பொருள் விளக்கம் காட்டப்பட்டுள்ளது. கட்டுரையின் இன்றியமையாத பகுதியாக விளங்குகின்ற சரியை, கிரியை. யோகம். ஞானம் ஆகியவற்றை அடுத்தபடியாகக் இருவினைஒப்பு, மலபரிபாகம். காட்டி சத்திநிபாதம் ஆகியவர்றை ஆன்மா அடைவதற்கு மேற்கொள்ள இருக்கும் ஞான பாதத்தின் விளக்கமும் இதற்காக கிருவருள் ஆன்மாவை குருவருளாக வந்து ஆட்கொள்ளும் மகிமையம் உணர்த்தப்படுகின்றது. மன்னவன் விதத்தில் அகாவகு மகன் எகிர் பாராக வேடர் கூட்டத்துடன் வளர்ந்து வருவதும் நல்லுணர்வ கைவரப் பெற்றபின் தனது தந்தையாகிய மன்னவனையே கனக்குரியவன் உணர்வதும் តសាំញ இப்பகுதியிலே காட்டப்பட்டுள்ளது. இந்தநிலை உறுதியாகும் பொருட்டு பஞ்சாட்சரஜெபம் எவ்வாறு ஆன்மாவைக் காய்மைப் படுத்துகின்றது என்பகையும் 2\_60011 முடிகின்றது.



ஆன்மாவின் நிற்கும் മന്നെപത്തി LUTGOTILDITES ஏகனாகி சைவசித்தாந்தம் காட்டப்பட்டுள்ளது. சிவப்போ கிற்றப வழிகாட்டிகளாக நெறியில் அருள் காட்டும் வாழ்க்கை இவர்கள் சீவன்முத்தர்கள். இளை இருப்பவர்கள் எனவே வழிபடத்தக்கவர்கள். ന്റിതെഡിல് வைத்து மன்றும் சிவவேடத்தையும் இவர்களின் சிவனெனவே อแม่มน நினைத்து சிவாலயங்களையும் வேண்டும் என்பது பூர்த்தியாகக் காட்டப்பட்டுள்ளது.

# மேற்கோள்காட்டிய நால்கள்

- 1. அப்பர் சுவாமிகள் தேவாரம்.
- 2. திருவாசகம்.
- 3. பெரியபுராணம்.
- 4. திருமந்திரம்.
- 5. சிவஞானபோதம்.
- சிவஞானசித்தியார், சிவப்பிரகாசம்.
- 7. திருவருட்பயன்
- 8. பண்டார மும்மணிக்கோவை
- 9. திருவிடைமருதார் மும்மணிக்கோவை
- 10. திருக்குறள்.
- 11. சைவசித்தாந்த மகாசமாசக் கட்டுரைகள்.





தெல்லிப்பளை யாழ்ப்பாணத்தில் எனும் கிராமத்தில் தூக்கா தூந்தரி சிவக்கமிம்ச் செல்வி கலாநிதி தங்கம்மா அப்பாக்குட்டி அவர்கள் 1925.01.07 ம் திகதி பிறந்தார். இவர் அமெரிக்க மல்லாகம் மிசன் விசாலாட்சி பாடசாலை. வித்தியாசாலை. அளவெட்டி சதானந்தா வித்தியாசாலைகளில்

தொடக்கக் கல்வியையும், சுன்னாகம் இராமநாதன் கல்லூரியில் இடைநிலைக் கல்வியையும் பயின்றார்.

ஆசிரியர் பயிற்சிக்கலாசாலையில் இராமநாதன் ஆசிரியப் பயிற்சியிலும், ஆரிய கிராவிட LITAGT அபிவிருத்திச் நடாத்திய பண்டிதர் தோவிலும் சங்கம் FIDTAGLD நடாத்திய சைவப்புலவர் சிக்காந்த சைவ தோவிலும் சித்தி பெற்றார்.

பண்டிதையாகவும், சைவப்புலவராகவும், ஆசிரியராகவும். பிரசாரகராகவும் கிகம்ந்த சைவசமய இவரினகு சொல்லாட்சி. ALGIGGOLD. முகாமைத்துவ வாண்மை என்பவற்றை தன்னகத்தே 府市场 கெல்லிப்பளை தூக்கை அம்மன் தேவஸ்தானம் கனகு ക്ഷൈണിத்தது. அறங்காவம் പഞ്ഞിയെ அம்மையாரிடம் பக்தர்களுக்கும், தூக்கை அம்மன் அன்பர்களுக்கும் அருள் வாரி வழங்கிய வண்ணம் அருட்கடாட்சத்துடன் மிளிர்கின்றாள் அவளின் தரக்கா ត់ញាល់ மறுவடிவம் தரந்தரியே. வளர்ச்சிக்கு வழிகோலிய FCPS அவரது ஆலய அறங்காவற் பணியடன் ஆளுமை ஆற்றலானது சிறியோர் வாழ்வுக்கு வழிகாட்டல், നിൽന്ദ്വ ഖിപഖിல്തെ. முதியோர் காத்தல் நிறை வாழ்வு, மங்கையர் நலன் துறைகளிலும் போன்ற SILIT விட்டுப் LIN பாகாசிக்கின்றது.

இவருக்கு 15 நிறுவனங்கள் பட்டங்களை வழங்கி உள்ளன. இலங்கை அரசும் இவருக்கு சமாதான



நீதிபதி, கலாசூரி, தொண்டு சீர்மாமணி ஆகிய கௌரவ பட்டங்களை வழங்கியுள்ளது.

இவரால் எழுதப்பட்ட நூல்கள, சொற்பொழிவுத் தொகுப்புக்களில் "கந்தபுராணச் சொற்பொழிவுகள்" 1978ல் சாகித்திய மண்டலப் பரிசினைப் பெற்றது.

இத்தகைய இவரது சிறப்பாற்றல்களையும், அயராத உழைப்பையும் கௌரவித்து யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக் கழகம் 1998ம் ஆண்டு கலாநிதிப் பட்டத்தினை வழங்கியது.

சேர் பொன்.இராமநாதன் சீமாட்டி லீலாவதி இராமநாதன் ஆகியோரின் வித்துக்களில் ஒன்றான ക്കാരി" "பெண் யின் விருட்சமாக கிளை பரப்பி கொடுத்துக் நிழல் தங்கம்மா பெண்மணி கலாநிதி கொண்டிருக்கும் அப்பாக்குட்டி அவர்கள் இரண்டாயிரமாம் ஆண்டு யாழ் பல்கலைக்கழகத்தின் அழைப்பை ஏற்று அதனது 19 கொடர்ச்சியாக வகு பட்டமளிப்ப வைபவத்தின் நடைபெற்று FUTTLIA லீலாவதி இராமநாதன் வரும் "சைவ சித்தாந்தம் காட்டும் நினைவுப் பேருரையை எனும் பொருளில் நிகழ்த்தினார் நெறி" வாழ்ககை என்பது எத்தகைய ஒரு பொருத்தமான நிகழ்வு.

இவரது இந்தப் பேருரையானது கல்விமான்களுக்கு மட்டுமன்றி சாதாரண மக்களும் கடைப்பிடிக்க வேண்டிய வாழ்க்கை நெறியை வடிவமைத்து நிற்பதனால் யாழ்.பல்கலைக்கழகம் இதனை நூல் வடிவில் அச்சேற்றி மகிழ்கின்றது.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

