தமிழ்ப் புத்தகாலயம்

BOSSWOG BOSSWOG BOSSWOG

டாக்டர் கா.சிவுக்கம்டி





406918

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



RESERVE

Ilekkiyamun Karuttu Nilaiyun

# இலக்கிய மும் கருத்து நிலேயும்

Karttikecu SIVATHAMRY

கார்த்திகேசு சிவத்தம்பி

M.A., (இலங்கை), Ph.D (பா்மிங்காம்) இணுத்தமிழ்ப் பேராசிரியர், தமிழ்த்துறைத் தலேவோ் யாழ்ப்பாணப் பல்கலேக் கழகம் யாழ்ப்பாணம், இலங்கை





இலக்கியமும் கருத்து நிஃவையும் (இலக்கிய விமெரிசனம்) முதற்பதிப்பு: மே 1982

ഷ്യ ക്ര. 6-00

ILAKKIYAMUM KARUTHU NILAIYUM (Literary criticism) By Dr. K. Sivathamby (C) Dr. K. Sivathamby C/o Tamil Puthakalayam Madras-5. First Edition May 1982 116 pages 10 pt. letters 10.9 k.g. white printing Box Board Binding 18×12.5 cms. Sri Gomathy Achagam Madras-5. TAMIL PUTHAKALAYAM 58, T. P. Koil St. Triplicane Madras-600 005. Price Rs. 6-00

ஞூ கோமதி அச்சகம். 7. சின்னப்ப ராவுத்தர் தெரு, திருவல்லிக்கேணி, சென்ணே - 5. சரஸ்வதிச் சஞ்சிகைமுலம் தமிழில் முற்போக்கு இலக்கிய வளர்ச்சிக்கு வேகமூட்டிய தோழர் வ. விஜயபாஸ்கரனுக்கு எனது கட்புணர்வின் சின்னமாக... கர. சி.

### உள்ளே . . .

| 1. | முன்னுரை                                                   | ••• | 5   |
|----|------------------------------------------------------------|-----|-----|
| 2. | இலக்கியக் கோட்பாடு, சமூகப் <b>பி</b> ரச்சி <b>்ன</b>       |     |     |
|    | ஆக்க இலக்கிய கர்த் <mark>தன்</mark>                        | ••• | 13  |
| 3. | நவீன தேமிழிலக்கியத்தின் பண்புகளும்                         |     |     |
|    | கருத்துநிலே அடிப்படையும்                                   | ••• | 28  |
| 4. | மொ <b>ழி</b> பெயர்ப்பும் உலகப்பண்பொ <b>ரு</b> ம்           | ••• | 57  |
| 5. | லியோ ரோல்ஸ்ற்ரூ <b>யி</b> ன் இலக்கிய மே <mark>ன்</mark> னை | ம   | 73  |
| 6. | தமிழ் ம <b>ரபி</b> ற் பெண்மையும்                           |     |     |
|    | பெண் விடுதலேயும்                                           | ••• | 84  |
| 7. | புனேகதை எழுத்தாளரும் இலக்கிய                               |     |     |
|    | வர <b>லா</b> றும்                                          | ••• | 107 |



distribution of a min distribution to

### தமிழின் வீமரிசன ஆய்வுகள். விருவிக்கப்பட வேண்டியசில தடங்கல்கள்

Rad Mari Lineson din sonus

இந்நூல் முற்றிலும் இலக்கிய விமரிசனம் பற்றியது. முதல் மூன்று 'அத்தியாயங்களும்' பெரும்பாலும் கருத்து நிஃப்பட்டவை. இறுதி மூன்றும், முன்னார் கருத்து நிஃயிலும் வரலாற்று நிஃயிலும் வைத்து ஆராயப்பட்ட கோட்பாடுகளின் அடிப்படையிற் செய்யப் பட்டுள்ள பிரயோக விமரிசனங்கள் (Applied Criticism).

முதல் மூன்றிலும், முதலாவது முழுக்க முழுக்கக் கருத்து நிலேப்பட்ட ஆய்வாகும். இரண்டாவது சிறிது வேறு பட்டது. இதில் இலக்கிய வரலாறு இலக்கிய விமரிசனமாகக் கொள்ளப்படும் ஒரு தன்மை காணப்படுகிறது. literary history as Criticism மூன்ருவது, நவீன உலகின் மிக முக்கிய இலக்கிய நடவடிக்கைகளிலொன்று எத்தகைய கருத்தியல் அடிப்படையில் இயங்குகின்றஇதன்பதை விளக்குவது.

இறுதி மூன்றில், முதலாவது உலகப் பெரும் நாவலாசிரியன் ஒருவனின் ஆக்கங்கள் தெறிப்பு நிலேயாகத் தமிழ் நாவல் பற்றி ஏற்படுத்தக் கூடிய சிந்தணேகளே மனதிற் கொண்டு எழுதப்பட்டுள்ளது. அடுத்த இரண்டும் தமிழ் எழுத்தாளர்கள் இருவர் பற்றிய ஆய்வுகள். அவற்றில், குறித்த எழுத்தாளர்கள் உலகப் பொதுவான ஒர் இலக்கியக் கருத்து நிலே யொன்றின் பின்னணியிலேயே ஆராயப்பட்டுள்ளனர்.

இவை நூலுக்கென எழுதப்படவில்லே யெனினும் ஒன்று சேர்க்கப்பட்ட பொழுது, குறிப்பாக இலக்கிய விமரிசன நூலொன்றுக்கு வேண்டிய பொருளமை தியினேக் கொண்டுள்ளன என்பது தெரிந்தது.

இவற்றைத் தனித்தனியே ஆராயும் பொழுதும் எழுதும் பொழுதும் முனேப்புடன் தெரியாத சில நடை முறை இலக்கிய விமரிசனப் பிரச்சிணேகள், இவற்றை நூலுருவாகத் தொகுக்கும் பொழுது மிகுந்த முணேப்புடன் தெரியவந்தன. அவற்றைச் சிறிது விவரமாக நோக்குதல் பயன் தெரும்.

#### II

முதலாவது இலக்கிய விமரிசனத்திற் கையாளப்படும் 'பரிபாஷைகளில்'—அதாவது கஃலச் சொற்களில் ஒர் ஒருமைப்பாடு இல்லாமையாகுட். உதாரண மாக ''ஐடியோலொஜி'' (Ideology) என்பதஃன பலர் ''சித்தாந்தம்'' எனக் கொண்டுள்ளனர். சிலர் கருத்தியல் நிலே எனக் கொண்டுள்ளனர். இந்நூலில் வரும். "நவீன

தமிழிலக்கியத்தின் பண்புகளும் கருத்து நிலே எனும் 'அத்தியாயத்தில்' 'கருத்து நிலே' எனக் கொண்டு அவ்வாறு கொண்டமைக்கான நியாயங்களேயும் முயன்றுள்ளேன். ஒரு நிலேயிற் இது மொழி பெயர்ப்புப் பிரச்சிண்யாகவே தோன்றும். அது உண்மை தான். ஆனுல் வகையிற் பார்க்கப் போஞல் இது பிண்டப்பிரமாணமான மொழி பெயர்ப்புக்கு அப்பாலான கரு து கோட்பிரச்சினே (Conceptional problem) என்பது தெரியவரும். நவீன இலக் <mark>கியவி</mark>மரிச**ன**ம் எமக்கு ஆங்கிலம் **வழி வ**ந்ததால் எம்மிற் சிலர் இம் மொழி மாற்றுப் பிரச்சினேயை முற்று முழுதாக எதிர் நோக்காமல், அவ்வச் சொற்களே அவற்றின் ரோமலிபி எழுதி விட்டு விடுகின்றனர். மணிப்பிரவாளம் <mark>தமிழை ஆக்கிரமித்த</mark> காலத்திலும் புதிய கோட்பாடுக**ள்** எழுத்தில் எழுதப்பட்டனவே யன் றி கிடையே தேவநாகரியில் எழுதப்படவில்லே. குறைந்த <mark>பட்சம் ஒலி பெயர்ப்புச் செய்தாவது எழுது தல் வேண்டும்.</mark> ஏணெனில் அடிப்படையில் இது பிரச்சினேயை விளங்கிக் கொள்ளும் சிந்தனு முறை பற்றிய ஒன்ருகவேயுள்ளது.

இந்த விடயம் மகாநாடு கூட்டித் தீர்க்கப்படக் கூடிய ஒன்றல்ல அதே வேளேயில் ஏதோ ஒரு கூட்டு இணேப்பு முயற்சியின்றித் தீர்க்கப்படவும் முடியாதது. கல்வி முயற்கிகள் மூலம் படிப்படியான சொற்ரெடர் ஒருமைப் பாட்டை நிறுவுதல் வேண்டும். மொழியின் உள்ளடர்ந்த ஆற்றல்களே யறிந்து சொல்லாக்கஞ் செய்யாது வுடனேயே சொற்கடனிலிறங்குவதனுல், நாம் பாரம்பரியத்தையும் நவீன த்துவ த்தையும் முடியா தவர்களாகவே இருப்போம். பெரும்பாலும் அத்தகைய இண் நிலேயைக் காணுதவர்களும் மூடியாதவர்களும் தான் ஆங்கிலச் சொற்களே அவற்றின் உருவ அமைதி மாருமல் தமிழிலே புகுத்தி வருகின்றனர்.

இது சம்பந்தமாகப் பொதுப்படையான ஒரு முயற்கி மேற்கொள்ளப்படும் வரை தமிழ் மொழி பெயர்ப்புடன் ஆங்கில மூலச் சொல்லே அடைப்புக்குறிகளுக்குட் பெய்து எழுதுவது தவிர்க்க முடியாத வொன்ருகும்.

இலக்கிய விமரிசனத் தின் கஃலச் சொல் மொழி பெயர்ப் பிற்காணப்படும் வேறுபாடுகளே நோக்கும் பொழுது, குறித்த கருதுகோள்கள் பற்றி விமரிசகர்களிடையே நிலவும் சமனற்ற அறிவு மட்டங்கள் மிகத்தெளிவாகத் தெரிகின்றன.

இரண்டாவது அமிசம் இலக்கிய விமரிசனக் வேறுபாடுகள் காழ்ப்புணர்வற்ற, 'திறந்த' மனேபாவ கருத்துடன் விவாதிக்கப் படாத தன்மையாகும். உள்ளது போன்ற ஒரு கருத்து நிஃல ஈடுபாடு மற்றவர்க்கும் உண்டு, விவாதங்கள் மூலம் நாம் எவ்வெவற்றில் அறியலாம் படுகிரேமென்பதை எனும் நோக்குடன் நடை பெறுவது விவாதங்கள் குறைவாகவே காணப்படு கருத்துக்களே இதனுல் ஒவ்வொருவரும் தத்தம் விரித்துக் கூறி அவை தமிழுடன் தமிழில் இணே ந் துள்ள முறைமையினே விளக்கமாக ஆராயும் பண்பு குறைவாகவே உள்ளது.

இன்றைய தமிழிலக்கியச் சூழலிற் பெரும்பாலும் ஆக்க இலக்கியச் சார்பினரே, தத்தமக்கான இலக்கியக் கோட்பாட்டுத் தேடல்களிலும் நிராகரிப்புக்களிலும் ஈடுபட்டிருப்பதால் 'காரமான' எழுத்துக்கள் பல வெளி வருகின்றன. காரமானவையாக மாத்திரமல்லாது, கார சாரமானவையாகவுமிருத்தல் நலம்.

இவ்வாற, கூறும் பொழுது அவர்கள் கூறுவன சாரமற்றவை எனக் கூறிவிட முடியாது. ''சாரமுள்ள'' பல விவாதங்கள் நடைபெற்றுள்ளன. ஆணுல் அவற்றுட் பெரும்பாலானவை தமிழின் ஆக்க இலக்கியப் பாரம்பரிய வட்டத்துக்கு வெளியே நின்றவையாகும். புதிய இலக்கிய ஆக்க உந்துதல்களேத் தரும் இலக்கியக் கொள்கைகள், கண்ணேட்டங்களேப் பற்றி நாம் கிரத்தை கொள்ளும் பொழுது தமிழின் வர்த்தமான, பண்பாட்டுத் தேவை களுடன் அவற்றை இணேக்கும் திறன் பற்றியும் சிரத்தை இருத்தல் வேண்டும்.

இது சம்பந்<mark>த</mark>மாக டிசம்பர் 1978, தீபத்தில் திரு. சேவற் கோடியோனின் விணுவொன்றுக்கு விடையாக வெளிவந்த எ<mark>னது கருத்தினே</mark> இங்கு **மீட்டு**ம் வலியுறுத்த விரும்பு கிறேன்.

> ''தமிழிலக்கிய விமரிசனத்திற் காணப்படும் முக்கிய குறைபாடு, அது பெரும்பாலும் தற்காலத் தமிழிலக்கியத்தையும் அதற்கு முந்திய தமிழிலிக் கியங்களேயும் ஒன்றுடன் ஒன்று இணேயாத இரு இலக்கியத் தொகுதிகளாகக் கொள்ளும் உளவியல் எல்2லக் கோட்டு வரையறைக்கு உட்பட்டு நிற்பதே. தமிழிலக்கியம் முழுவதையும் பூங்குன் றன் முதல் செல்வராஜ் வரை, கபிலர் அப்துல் ரகுமான் வரை ஒன்றிணேந்த, ஆனுல் வேறுபாடுகளால் இலக்கிய கால விகற்பங்களுடைய ஒரு தொகுதியாக நோக்கும் பண்பு நம்மிடம் வளரவில்லே."

தமிழின் அன்தத்திந்திய முக்கியத்துவமே அதன் தொடர்ச்சியிலே தான் தங்கியுள்ளது. இந்தியாவில் இன்று பேச்சு வழக்கிலுள்ள மொழிகளுள் மிகப் பழைமையான இலக்கியத் தொடர்ச்சியையுடைய ஒரேயொரு மொழி தமிழ்தான். அதற்காகப் பழைமையைப் போற்ற வேண்டு மென்பதன்று வாதம், தமிழ் புதுமையை எவ்வாறு ஏற்று வந்துள்ளதென்பதைத் தெரிந்திருக்க வேண்டுமென்பது மாத்திரமே இங்கு வற்புறுத்தப்படுகின்றது **தமி**ழி<mark>ன்</mark> தொன்மையன்று முக்கியம். அதன் தொடர்ச்சியே முக்கியம்.

இவ்வாருகத் தமிழிலக்கிய வளத்தின் தொடர்ச்சியான ஆற்றலே விளக்கிக்கொள்ள முனேயும் பொழுதுதான் எமது விமரிசனத்தின் இன்னெரு போதாமையும் தெரிய வருகிறது.

> "இன்னும் நம்மிடையே விமரிசகப் புலமை (Critical Scholarship) ஏற்படவில். நாம் பிற வியரிசகர்கள் கூறியவற்றையே அளவு கோல் களாகக் கொள்ளுகின்ரேம். நமது முழு இலக்கியத் தின் வளத்தை, வரலாற்றை, அழகை, குறைவை, வரையறைகளேக் கணக்கெடுத்துத் தோன் றிய விமரிசனத்தத்துவம் எதுவும் எம்மிடையே வில் கே."

மேலே குறிப்பிடப் பெற்ற இலக்கியச் சந்திப்பிற்கூறிய இக் கருத்தினே இங்கு வலியுறுத்த விரும்புகின்றேன்.

அபிப்பிராய வெளிப்பாடுகள் மாத்திரம் இலக்கிய விமரி சனம் ஆகிவிடா. ஆணுலும் பத்து இருபது வருடங்களுக்கு முன்னர், ஹட்சன், அபர்கொம்பி என்னும் விமரிசகர்களின் பெயர்களே மந்திரக்கோல் போலச் சுழற்றி எழுதப்பட்ட பாடப்புத்தக விமரிசனத்திலிருந்து இன்று எவ்வளவோ முண்னேறியுள்ளோம். இந்த முன்னேற்றத்துக்கு விமரிசன சுடுபாடு கொண்டிருந்த ஆக்க இலக்கிய கர்த்தர்கள் செம்மையான பரிசளிப்புச் செய்துள்ளனர். அவர்களேவிட, சமூக அரசியற் கருத்து நிலேகளிலிருந்து இலக்கியத்தைப் பார்த்த ஆராய்ச்சியாளர்களும் இத்துறையிற் பணி புரிந்துள்ளனர். இத்தகைய வளர்ச்சி இருந்தும் உயர்கல்வி மாணவர் களின் பரீட்சைத் தேவைகளுக்காக எழுதப்படுபவை இலக்கிய விமரிசனப் பிரச்சினேகளே மலினப்படுத்தும் எளிமைப்பாட்டுடன், திரிபு படுத்தியும் கூறிவிடுகின்றன என்ற குற்றச் சாட்டு உண்டு. அதனே மறுக்கவும் முடிய வில்லே.

#### III

எமது விமரிசன வளர்ச்சியிற் காணப்படும் குறைபாடு களே இந்நூல் நீக்க முனேகின்றது என்ரே நீக்க உதவும் என்ரே நான் கூற விரும்பவில்லே இந்நூல் அவற்றைச் செய்ய முடியாது. ஆஞுல் இந்தத் தடங்கல்களிலிருந்து விமரிசணம் விடுபடுவதற்கு வேண்டிய ஒரு வழியினே— இலக்கியக் கண்ணேட்டத்தை—இந்நூல் முன்வைக்கின்றது என்பதைக்கூறுதல் அவசியம். கருத்துநிலேகளின் அடிப்படை களேத் தெளிவுபடுத்தி அந்தக் கருத்துநிலே அல்லது கருத்து நிலேகளின் ஒளியில் தமிழை விளக்கிக் கொள்ள முயலும் ஒரு எத்தனத்தை இந்நூலிற் காணலாம்.

#### IV

இந்நூலின் பொருளமைதியில் பேரார்வம் காட்டியவர் நண்பர் வே. சிதம்பரம். அவர்களுக்கு என் நன்றிகள்.

இந்நூலில் ஆய்வுகளின் படிகளே வரும் **தவியோ**ர் தில்லிமகள் செல்விகள் சின்னத்துறை, ஆகியோராவர். திரு சி. சிவலிங்கராசாவும் இத்துறையில் உதவி புரிந்தார். இவர் களுக்கு என் நன்றிகள்.

இந்நூஃவையும் தமிழ்ப்புத்தகாலயத்தினரே வெளியிடு கின்றனர். மதிப்புக்குரிய திரு. கண. முத்தையாவின் நட்பு சமூக இலக்கிய நுண்ணுணர்வை வளர்ப்பதாகும். அவருக் கும், அவர் மருகர் அ. கண்ணனுக்கும் நன்றிகள் உரித்தாகுக.

இந்நூலாக்கத்தின் பொழுது எனது புத்திரிகள் கிருத்திகாவும் தாரிணியும் பெரிதும் உதவினர்; அவர்களுக்கு நன்றி.

இதில் வந்துள்ள முதல் ஆய்வு மல்விகையில் வந்த கட்டுரை யொன்றின் மீளாக்கமாகும். மொழி பெயர்ப்பும் உலகப்பண்பாடும் மல்லிகை ஆண்டு மலரில் வெளிவந்தது (1978), தோல்ஸ்ற்ளேய் பற்றிய குறிப்பு சோவியத் நாடு' இதழில் (1978) வெளியானது ராஜம் கிருஷ்ணனின் வீடு நாவல் பற்றிய ஆய்வு மல்லிகையிலே வெளியானது. சில திருத்தங்களுடன் இப்பொழுது வெளியிடப் பெறுகின்றன. "நவீன தமிழிலக்கியத்தின் பண்புகளும் கருத்து நிலே அடிப்படையும்", "புளேகதை எழுத்தாளரும் இலக்கிய வரலாறும்." இது வரை வெளிவராதவை.

நடராஜகோட்டம் வல்வெட்டித்துறை திசெம்பர்—1981

கார்த்திகேசு சிவ**த்**தம்பி

### இலக்கியுக் கோட்பாடு, சமூகப்பீரச்சிண ஆக்க இலக்கிய கர்த்தன்

**公田開發 建高面市 心的社会会** 

இலக்கியக் கொள்கைக்கும், இலக்கியக் கோட் பாட்டிற்குமுள்ள வேறுபாடு யாது?

சொல்லுக்கும் கோட்பாடு கொள்கை என்னும் என்னும் சொல்லுக்குமுள்ள வேறுபாட்டினேத் தெளிவாக கொள்ளு தல் அவசியம். முதலில் "கொ**ள்கை**" என்னும் சொல்லே எடுத்துக் கொள்வோம். இலக்கண நிலே கூறுவதாளுல் இது ஒரு தொழிற் பெயர். வரும் ''கை'' என்னும் இறுதி எழுத்து ''செய்கை'' என்னும் ் சொல்லில் வருவது போன்றது. அதாவது இது ஒரு தொழிற் பெயர் விகுதி. செய்யப்படும் பொருளேயும், செய்யப்படுத லாகிய தொழிஃலயும் இந்தச் சொல் குறிக்கும். அது போன்றே கொளகை என்பதும் கொள்ளப்படும் பொருள யும், கொள்ளப்படுதலாகிய தொழிலேயும் கு றித்தல் வேண்டும். ஆனுல் 'கொள்கை'' என்பது தமிழில் அவ் வாறு பயில்வதில்லே. அது பிண்டப் பிரமாணமான பருப் பொருட்களேக் குறியாது, கருத்துப் பிரமாணமான அறிவு ஆனுல் அடிப்படையில் நிலேயைக் குறிக்கும். தா**ன்** தொ**ழி**வி**ன**டியாகத் வருகின்றது. அதாவது ''கொள்ளப்படுவது'' அல்லது ''கொள்ளப்படுதல்'' என்னும் பொழுது கொள்ளு தல் அங்கு முக்கியமாகின் றது.

கருத்தியல் நிஃ நின்று கூறுவதானுல் ஒருவரால் ஏற்றுக் கொள்ளப்படும், அபிப்பிராயங்கள், எண்ணக் கருத்துக்கள் ஆகியனவற்றைக் 'கொள்கை' எனலாம். அப்படியாயின் ''கோட்பாடு'' என்பது யாது? தமிழ் அகராதிகள் கொள்கையையும், கோட்பாட்டையும் ''பாரியாய நாமங்களாக''க் கொண்டுள்ளன. ஆஞல் இன்றைய நிலேயில் கொள்கைக்கும் கோட்பாட்டுக்கும் வேறுபாடில்லேயா? சிறப்பாக இலக்கிய விமரிசனத்திற் கொள்கையும் கோட்பாடும் வெவ்வேறு பொருட்களேக் குறிப்பதில்லேயா?

இலக்கியப் பொருளாகக் கொள்ளப்பட்டு, தத்துவ மாகச் சிந்தனே நெறிப்படுத்தப்பட்டு, இலக்கியப் பொரு ளமைதி முறைமைகளாகக் கொள்ளப்படுபவை, இலக்கிய விமரிசனத்தில் எவ்வாறு குறிப்பிடப்படுகின்றன எனும் விஞவுக்கு விடையைக் காண முன் தல் வேண்டும். அதாவது வகுத்தமைக்கப்பட்ட கருத்துத் தொகுப்புக்கு—ஆங்கிலத் தில் 'DOCTRINE' என்பதற்கு—உரிய தமிழ்ச் சொல் யாது? இன்னும் சற்று மேற்சென்று கேட்டால் "இயல்பு வாதம்" ''யாதர்த்த வாதம்"' "புனேவியல் வாதம்" போன்றவற்றை

இப்பொழுது ''கோட்பாடு'' என்ற சொல் வெளிக் கிளம்புவதை அவதானிக்கலாம்.

இக்கட்டத்தில் கொள்கைக்கும் கோட்பாட்**டு**க்குமுள்ள வேறுபாட்டைத் தெளிவு ப**டு**த்திக் கொள்ளுதல் அத்தியா வசியமாகும்.

''அறிவுநிஃயில் கருத்தாக வைத்திருப்பது ''கொள்கை'' அந்தக் கொள்கையை வரன்முறையான, சிந்தனே நெறிக்கமைய வகுத்தமைத்துக் கொள்ளும் முறைமையே ''கோட்பாடு'' என்பது இப்பொழுது புலனுகும்.

இலக்கிய ஆக்கத்**திலீடுப**டும் ஒருவன் தனக்குள்ள அறிவுத் தெளிவு மட்டத்திற்கேற்ப வாழ்க்கையை நோக்கும் முறைமை இதுதான். அல்லது "இப்படி நோக்குவதுதா<del>ன்</del> மற்றைய நோக்குநெறிகளிலும் பார்க்கச் சிறந்தது" என்ற கொள்கையைக் கருத்து **ரீதியா**கவும், ஆக்க ரீதியாகவும் எடுத்து நிறுவுகிரு**ன்**. அந்தக் கொள்கைப்படி நோக்கி, கூல யையோ, இலக்கியத்தையோ ஆக்கும்பொழுதோ, அன்றேல் விமரிசிக்கும் பொழுதோ, அதண அவன் ஒர் ஒழுங்கு முறைப்படியே செய்கிருக். அந்த ஒழுங்கு முறை அந்தக் கொள்யின் அமைவு நெறியாகின்றது. இவ்வாறு பலர் ஒரே நோக்கு நெறியையோ, வெவ்வேறு நோக்கு நெறிகணேயோ, கையாண்டு படைப்புக்களேத் தோற்றுவிக்கும்பொழுது, ஒவ்வொரு நோக்கு நெறிக்கும் ஒவ்வொரு அமைவு நெறி ஏற்பட்டுவிடுகின்றது. கலே இலக்கியத்துறையில் இவ்வாற தோன்றிய அமைவு நெறிகள் இன்று கோட்பாடுகளாகச் சுட்டப்படுகின்றன வெனலாம்.

கோட்பாடு என்னும் சொல்லின் உண்மையான கருத்தைப் பூரணமாக உணர்ந்துகொள்வதற்கு அச்சொல் குறிக்கும் பொருளேப் பிரித்தறிந்து கொள்ளுதல் வாய்ப் பாணதாகும். கொள்ளப்படுவது, "கொள்". ''பாடு'' என்பது ''உண்டாகை'' ''நிகழ்ச்சி முறைமை'' [வழிபடு-வழிபாடுபோன்று]

எம்மைப் பொறுத்தவரையில் இலக்கியக் கோட்பாடு என்பது ''குறிப்பிட்ட ஓர் இலக்கியக் கொள்கை காரணமாக இலக்கியத்தின் உருவிலும், பொருளிலும் ஏற்படும் அமைவு நெறி அல்லது ஒரே சார்பான அமைவு நெறிகளின் தொகுதி'' என ஒரு வரை விலக்கணத்தை வகுத்துக் கொள்ளலாம்.

அவ்வாறு வகுத்துக் கொண்டபின் கோட்பாடுகள் எவ்வாறு கண்டறிந்து கொள்ளப்படுகின்றன என்பதை நோக்குவோம்.

கோட்பாடுகள் கண்டறியப்படும் முறையில் ஒரு முக்கிய வேறுபாடுண்டு. இலக்கிய ஆய்வாளர்கள் கோட் பாட்டை உய்த்தறிந்து கொள்ளும் முறைமைக்கும் ஆக்க இலக்கியக்காரன் கோட்பாடொன்றினே எண்ணித் துணிந்து கொள்ளும் முறைமைக்கும் வேறுபாடு உண்டு.

ஆய்வாளர்கள் இருவேறு வழிகளால் உய்த்தறிந்து கொள்வர். முதலாவது ஓர் இலக்கிய அல்லது கலே ஆய்வாளன் ஒரு குறிப்பிட்ட கால இலக்கியங்களே, அல்லது கலேகளே ஆராய்ந்து அவற்றின், உருவ, பொருள் நிர்மாண முறைமை களே விளக்குவதாகும். அரிஸ்ரோற்றில் தனது கால இலக் கியங்களே ஆராய்ந்து கவிதைக்கும், நாடகத்திற்கும் வகுத்த பொது நெறிகளே அன்றேல் தொல்காப்பியர், தனது காலத் திலும், அதற்கு முன்னரும், நிலவிய இலக்கியங்களே வகுத் தறிந்து கொண்ட பொருளிலக்கணங்களே, அன்றேல் பரத முனிவர் தனது காலத்திலும் அதற்கு முன்னரும் நிலவிய, நாடக இசை மரபுகளே வகுத்தறிந்து கொண்ட ரஸ அடிப் படையினே இதற்கு உதாரணங்களாகக் கூறலாம்

இவற்றைவிட ஒப்பியல் இலக்கிய அடிப்படையிற் சொல்லப்படும் ஆய்வுகளினடியாகவும் அமைவு நெறிகள்,-கோட்பாடுகள்-இனங்கண்டு கொள்ளப்படலாம்.

இவை இரண்டும் வரன்முறையான புலமை நெறிப் பட்டவை. கல்வி நெறி சார்ந்தவை.

ஆணுல் ஒரு மொழியின் ஆக்க இலக்கியத்திற் கோட் பாடுகள் தொழிற்படும் முறையை அறிந்து கொள்வதற்கு ஆக்க இலக்கியக்காரன் ஒருவன் ஒரு கோட்பாட்டை எவ் வாறு வகுத்துக் கொள்கிறுன் என்பது பற்றி அறிவது அத்தியாவசியமாகும்.

ஆக்க இலக்கியக்காரன் ஒருவன் (அல்லது கலேஞன் ஒருவன்) தன் முன்னே நிலவுகின்ற பாரம்பரியத்தையும், தான் எழுத்திற் பொறிக்க விரும்புகின்ற விடயத்தையும், நன்கு நோக்கித் தான் கொண்டுள்ள கொள்கைப்படி எடுத்துக் கூறுவதற்குத் தனக்கு முன்னுள்ள பாரம்பரியம் முற்று முழுதாக உதவாது என்பதை நன்கு அறிந்து, அதா வது அவை, தனது நோக்கு நெறிக்கு—கொள்கைக்கு, முற்றி லும் பொருத்தமானவையல்ல வெனமனமிழிந்து புதியதொரு தரிசனத்தை—நோக்கு நெறியையும், அமைவு நெறியையும்—அமைத்து அதன்படி கலே இலக்கிய ஆக்கத்தில் இறங்கும் பொழுது ஒரு புதிய கோட்பாடு தோன்றுகின்றது. அவ்

வாறு புதிய கோட்பாடுகளே நிறுவியோர்களாகக் கருதப் <mark>படும் மேஞட்டு ஆக்க இலக்கியக்காரர்களுக்கு உதாரண</mark>மாக டி. எஸ். எலியாட் ஆகியோரைச் சொல்லலாம். தமிழ்ப் பாரம்பரியத்தில் இவ்வாறு கருதப் படத் தக்கவர்களாக இளங்கோ, பாரதியார் போன்ருேரைக் குறிப்பிடலாம் இந்தியப் பின்னணியில் இத்தகைய ஒரு புதிய இலக்கியக் கோட்பாட்டை நிறைவுடன் செய்தவர்களாக ரவீத்திரநாத்தாகூரையும், இக்பாஃயும் கொள்ளலாம். சுப்**பி**ரமணியபாரதியார் **புதிய ஆக்**கங்களேத் தந்தாரா யினும், அப்புதிய ஆக்கங்களின் அடிப்படையாக விளங்கிய கொள்கையையும், அக்கொள்கை முகிழ்த்த புதிய ஆக்கங் களின் அமைவு இயல்புகளேயும், பூரணமாக எடுத்து விளக்க வில்ஃ. அவ்வாறு எடுத்து விளக்குவதற்கான ஆயுள் நீட்சி அவருக்கு இருக்கவில்லே.

ஆக்க இலக்கியகாரன் இலக்கியக் கோட்பாடொன் நினேத் தான் மேற்கொள்வதற்கான காரணங்களே விளக்கும் பொழுது இலக்கியக் தோட்பாடுகளுக்கும், சமூகப்பிரச்சிண் களுக்கு முள்ள உறவு துல்லியமாகத் தெரியவரும். ஏனெனில் ஆக்க இலக்கியகாரன் இலக்கியக் கோட்பாட்டை நோக்கும் முறைமைக்கும், இலக்கிய விமரிசகர்கள் நோக்குவதற்கும் வேறுபாடுண்டு. ஆக்க இலக்கியகாரன் இலக்கியக் கோட் பாட்டைப்பற்றி எண்ணும் பொழுதும், விளக்கும்பொழுதும் அவன் அதனேத் தனது ஆக்கத்தின் உந்து சக்தியாகவும் நிர்மாண முறைமையாகவும் தான் காண்கிருன்.

ஆணுல், கோட்பாட்டையும், சமூகத்தையும் இஃணக்கும் திறன், அல்லது தனது சமூக அநுபவத்திணடியாக வும், சமூக அறிவினடியாகவும், கோட்பாட்டை உருவாக்கும் திறன், ஆக்க இலக்கியகாரர்களாகத் தம்மைக் கருதிக் கொள்பவர்கள் எல்லாரிடத்தும் இருக்காது. அத்திறன் காத்திரமான எழுத்தாளர்களிடத்து மாத்திரம் உண்டு. இலக்கிய ஆக்கேத்தின் தோற்றம், முறைமை, பயன்பாடு, என்பவற்றிற் திந்திப்பதற்கு அவனது அறிவின் பகைப்புலம் விரிவடைந்ததாயிருத்தல் வேண்டும்.

இலக்கியத்திற்கும், சமூகத்திற்கும் பிரிக்கப்பட முடியாத உறவு உள்ளது உண்மையே. ஆஞல் இலக்கியக் கோட்பாட்டுக்கும், சமூகப் பிரச்சினேகளுக்குமுள்ள உறவை விளங்கிக்கொள்ளல் வேண்டும். நடைமுறையில் இருக்கும் ஓர் இலக்கியக் கோட்பாடு புதிதாகத் தோன்றும் சமூகப் பிரச்சினேகளே நன்கு ஆராய்வதற்கு இடமளிக்குமா என்பது பிரச்சினேயாகின்றது.

நாம் இதுவரை பார்த்த அளவில் இலக்கியக் கோட் பாடு என்பது ஆசிரியனின் வாழ்க்கை பற்றிய தரிசனத் தினடியாகத் தோன்றுவது என்பது புலஞைவன்றது. குறிப் பிட்ட ஓர் உலக நோக்கினடியாகத்தான் ஆக்க இலக்கியம் அமையும்.

இப்பண்பினே பூரணமாக விளங்கிக் கொள்வதற்கு இலக்கியத்தின் சில அடிப்படைத்தன்மைகளேயும் இலக்கியக் கோட்பாடு ஆக்க இலக்கியம் மூலம் முகிழ்க்கும் முறையினே யும் விளங்கிக் கொள்ளல் வேண்டும்.

இலக்கியம், இலக்கிய ஆக்கம்பற்றிய வரண்முறை விதிகள், மரபுகள் என்பன சமூக இயக்கத்தின் உயர் தளத்தில் உள்ளவை. நீண்டகால சமூக இயக்கம் காரணமாகக் கோட் பாடுகளாக நிலேபேறுடைமை பெற்றவை. இந்த இலக்கிய நிலேபேறுடைமை மற்றமை பற்றியறிவதற்கு இலக்கியம் பற்றிய சில அடிப்படை உண்மைகளே உணர்ந்து கொள்ளல் வேண்டும்.

- (1) சமூகத்திலுள்ள எல்லாப் பிரச்சினேகளும் இலக்கியத்தில் இடம் பெறுவதில்லே.
- (2) அன்ருட வாழ்க்கையிலே தொழிற்படும் சமூக சக்திகளே இனங்கண்டறிந்து இலக்கியத்துட் புகுத்துவது எல்லா இலக்கியகாரராலும் செய்யப் படக்கூடிய ஒன்றன்று. முன்னேடிகள் பெரும் பாலும் மேதைகளே.

(3) இலக்கியம் என்பது வெறும் கருத்துக் கோவையன்று. ஆது அழகுணார்ச்சியுடன் சம்பந்தப் பட்டது. கருத்தாழமற்ற ஆணுல் கஃஸ்யழகுள்ள ஒர் ஆக்கம் இலக்கியமாகக் கருதப்படலாம். ஆணுல் கஃஸ்யழகற்ற கருத்தாழமுள்ள ஆக்கம் இலக்கிய மாகாது.

இவற்றினேத் தொகுத்து ''இலக்கிய ஆக்கம் என்பது ஒரு சமூக அழகியல் நிகழ்வு'' ஆகும் என்று கூறலாம்.

ஆக்க இலக்கியகாரன் ஒருவன் இலக்கியக் கோட்பாடொன்றினேத் தோற்றுவிக்கும் பொழுது, அவ்வாக்கத்தில் என்ன நிகழ்ந்துள்ளது என்பதனேத் தெரிந்து கொள்ளல் வேண்டும்.

எழுத்தாளன் தனது அனுபவங்களே, அதாவது தன் கற்றறிவிஞலும், பட்டறிவிஞலும் அறிந்து கொண்ட உலக உண்மைகளே இலக்கிய நிலப்படுத்திக் கொள்வதற்கு அவன் மேற்கொள்ளும் இலக்கியப் பொருளும் அமைவு நெறியும் உதவுகின்றன. எனவே குறிப்பிட்ட இலக்கிய ஆக்கத்தில், ஆசிரியணது அனுபவம் உணர்வு ஆதியன சொல் ஊடாகப் பல்வேறு அமைப்புக்களுடன் வெளி வருகின்றன. இங்கே அநுபவம், உணர்வு எனப்படுபவை அவனேப் பாதித்த சமூகப் பிரச்சிணேகளின் பாற்பட்டனவே.

எழுத்தாளர்கள் சமூகப்பிரச்சினேயை அணுகும் முறை யிலே, அதனே இலக்கியமயப்படுத்தும் முறையிலே, இலக்கியக் கோட்பாட்டின் தன்மைகள் தீர்மானிக்கப் படுகின்றன என்ற உண்மையை வலியுறுத்தும் அதே வேளேயில், சமூகப்பிரச்சினேயினே எழுத்தாளன் எவ்வாறு தன் உணர்விற் பதித்துக் கொள்ளுகிருன் என்பதையும் நாம் விளங்கிக் கொள்ளல் வேண்டும்.

பொருளியலாள இரு, சமூகவியலாள இரு சமூகப் பிரச்சின் பை விளங்கிக் கொள்ளுகின் ற முறைமையிலே எழுத்தாளன் அதனே விளங்கிக் கொள்வதில்லே. எழுத்தாளன் சமூகப்பிரச்சினே எதேன்யும் மனித நிலே என்ற பெருவட்டத்துள், உணர்வுப் பகைப்புலம் என்னும் ஒளி கொண்டு விளக்கப் பெறுவதாக, உணர்ச்சிகளின் போராட்டம், அல்லது கொந்தளிப்புப் பரிணமிப்பு என்ப வேற்ருல் எடுத்துக் காட்டுவதாகவே காண்பான்.

இ<mark>வ்வாறு நோக்கும் பொழுது எழுத்தாளன்</mark> ஒருவ<mark>ன்</mark> சமூகப் பிரச்சினே யொன்றினே விளங்கிக் கொள்வதற்கும் வேறுபாடு உண்டு என்பது தெரிய வருகின்றது. மற்றை யோரிலும் பார்க்க எழுத்தாளனுக்குச் சமூகப் பிரச்சினே பற்றி இருநிஃப்பட்ட தெளிவு இருத்தல் வேண்டும் முதலில் இது தான் பிரச்செ?்ன யென்ற கல்வி நிஃலநின்ற, உலக நிஃல நின்ற தெளிவு வேண்டும். பிரச்சின்களே. சமூகப் அவற்றின் பரிணமிப்பு முறைகள் காரணமாகத் தவருக விளங்காது, அவற்றின் மூலத்தன்மையைய**றி**ந்து பிரச் சி**ன்யை வி**ளங்கிக் கொள்வது முக்கியமாகும். இரண்டா<mark>வ</mark> தாக அப்பிரச்சினே மனித வாழ்க்கையில் 'உயிரும் சதையும் உள்ள தாகவும்' உணர்ச்சி மூச்சினேயுள்ள தாகவும் எவ்வாறு பரிணமிக்கிறது என்ற தெளிவு வேண்டும். இந்தத் தெளிவினுலேயே அவன் இலக்கியத்தை உணர்ச்சி ஆயுதமாக்கும் திறனப் பெறுகிறுன்.

மேலே கூறிய தெளிவு எழுத்தாளனிடத்தே காணம் படாவிட்டால், சமூகப்பிரச்சினேயை இணங்கண்டு கொள்ளும் அறிவுத் தெளிவு அவனிடத்த இல்லாது போய் விடும். ஒரு வேளே பிரச்சின்யை இனங்கண்டு கொண் டாலும் அதனே ''இலக்கியமாக'' மாற்றும் திறமையற்ற வேணி விடலாம்.

எனவே ஆக்க இலக்கிபகர்த்தனுக்குச் சமூகப் பிரச்சினே பற்றிய தெளிவும், அதன் இலக்கிய நிஃப் படுத்தும் முறைமை பற்றிய தெளிவும், திறனும் இருத்தல் வேண்டும். இத்திறன்களிருக்கும் பொழு த தான் கோட்பாட்டினே எடுத்துணார்த்தும் ஆக்கங்கள் தோன்ற முடியும். எனவே தான் இலக்கியக் கோட்பாடுகள், மனி த நிஃலபற்றிய, புதிய, புதிய கோணா நிஃலப் பட்ட நோக்குக் களாகவோ, விளக்கங்களாகவோ அமையும்.

தீல சிறந்த ஆக்க இலக்கிய கர்த்தன் குறிப்பிட்ட எந்த வொரு சமூகப் பிரச்சினேயையும் மனித நடத்தை முறை. உலக நடைமுறைபற்றிய கொள்கைகளின் பகைப்புலத்தி லேயே விளங்கிக் கொள்கிறுன் உதாரணமாக, டி. எஸ் எலியட் என்னும் பெருங்கவிஞர் உலக யுத்தங்களின் பின்னர் ஏற்பட்ட மனிதாயுதச் சிதைவு, கிறித்தவ மததெறிப்பட்ட நவலோக நிர்மாணத்தினுல் மாத்திரமே சீர் செய்யப்படலாமென்று கருதினுர்.

ஆக்க இலக்கிப கர்த்தனின் இலக்கியக் கோட்பாடு, அவன் மனித வாழ்க்கையை விளங்கிக் கொள்ளும் முறைமையயும், வாழ்க்கை விளக்கத்தையும் பெற்றுக் கொள்வதற்கான அணுகு முறையையும் எடுத்துக்காட்டி நிற்கும்.

இந்த வாழ்க்கை விளக்கம், அரசியலறிஞன் அவ்லது பொருளியலறிஞன், அல்லது சமூகவியலறிஞன் எடுத்துக் கூறும் சமூகவிளுக்கத்துடன் இணேந்தும் நிற்கும், இணையாம லும் நிற்கும். ஆனுல் அந்தக் காலத்தின் மேலாண்மை யுடைய சிந்தனு நெறிப் போக்கிலிருந்து ஆக்க இலக்கியகர்த் தப்பிவிட முடியாது. நேரிடையாகவோ, மறைமுக மாகவோ சார்பாகவோ, எதிராகவோ எழுதச் சிந்திக்க ஒருநிலேமை ஏற்படுவது தவிர்க்க முடியாதது. ஏனெனில் வாழ்க்கையை மனித நிஃப்படுத்தி ஆராயும் எழுத்**தாளன்** சமூகவாழ்க்கை அமைப்புப்பற்றி ஏற்கனவே நிலைவும் அரசியல் பொருளியல் கருத்து நிலேகளே வாசித்தும், கண்டும் அறிந்து கொள்ளுதல் இயல்பே. அந்த விளக்கத்தி <mark>ஞல் அவன் படைக்கும்</mark> இலக்கியத்தின் அமைவு நெ**றி** தீர்<mark>மானிக்கப்படுவ</mark>தும் இயல்பே. சா*தாரண*திறன் மாத்திர மே**யுள்**ள ஆக்க இலக்கிய கர்த்தனிடமே இப்பண்புகளே

நாம் கண்டு கொள்ளலாம். மிகுதிறனுடைய இலக்கிய தெரியும். கர்த்தனிடத்து இதுமிகத் துல்லியமாகத் ஏனெனில் அறிவுத் தீட்சணியமுள்ள ஓர் ஆக்க இலக்கிய கர்த்தன் மனித வாழ்க்கையைப் பாத்திரங்களின் நடவடிக் கைகள், செயற்பாடுகள் மூலம் பார்க்கின்ற உறவுகளின் அமைப்பையும், தன்னேயறியாமலே சமூக அரசியல், பொருளாதார இலட்சியங்கள் சிலவற்றையும், விடுவான். இது தவிர்க்க முடியாததாகும். ஏனெனில் இலக்கிய ஆக்கம் என்பது வாழ்க்கைபற்றிய விமரிசனமாகவே அமையும். ஈஸ்கிலஸ், சொஃபொக்கிளிஸ், ஷேக்ஸ்பியரின் நாடகங்களில் மனித உறவுகளிற் காணப் படும் நெருக்கடிநிலேகள் தோன்றும் முறைமை உறவுகளின் இழுப்பழுத்தத்தை ஆராய்ந்தவர்கள் அந்த (Tension) அவ்வவ் வாசிரியர்கள் வாழ்ந்த காலத்து நிலேமை களிலிருந்து பிரித்துவிட முடியாது என்று கூறியுள்ளன இங்கு நினேவுறுத்திக் கொள்ளல் அவசியமாகும். ஐரோப்**பி**ய நாடக வரலாற்றில் முக்கிய இடம் பெறும் ஹென்றிக் இப்ஸனின் (1828--1906) கூற்று ஒன்றினே இங்கு அத்தியாவசியமான தாகும். நினேவுறு த்திக் கொள்ளு தல் ஆக்கத்திறன் கணிப்பும் பெருமுதிர்ச்சியும் பெற்றிருந்த கட்டத்தில் (1890ல்) ''மனிதப் பாத்திரங் விதிவிலக்குகளேயும் சித்திரப்பதை என து முயற்சியின் நோக்கமாகக் கொண்ட பொழுது, பிரச்சினேகளே விரித்து நோக்குகையில் என்னோயறியாமலும் நான் எண்ணிச் செயற்படாவகையிலும், சமூக—சனநாயக, அறிவியல் தத்துவ ஞானிகள், விஞ்ஞான ரீதியான ஆய்வின் வந்த அதேமுடிவுகளுக்கே நானும் வந்ததையிட்டு என் ஆச்சரியத்தை மாத்திரம் தெரிவித்துக் கொண்டேன்.'' எழுதியுள்ளார். தமிழிலும், **B**, ஜான கிராமன் தன்னேயறியாமலும், எண்ணிச் செயற்படாம லும், தஞ்சாவூர், கும்பகோணப்பிரதேசத்துப் பிராமணர் கூட்டுக் குடும்பச் சிதைவினேச் சித்திரித்துள்ளார்.

வியோ ரோல்ஸ்ற்ரூயின் நாவல்களும் இந்நிலேக்கு நல்ல உதாரணங்களாகும். ரோல்ஸ்ற்ரூய், கிறித்தவ மனிதாய அடிப்படையில் தோன்றிய தணது கொள்கைநிலேநின்று நாவல்களே எழுதிஞரெனினும், அவரது நாவல்களில் புரட்சிக்கு முந்திய இரசியாவின், அரசியல் சமூக அமைப்புக் கள் பற்றிப் பல உக்கிரமான விஞைக்களே வாசகர்கள் மனதேற் கௌப்பிஞர். வெனின் கூறியது போன்று ''கோடிக்கணக்கான விவசாயிகளின் எதிர்ப்பும், அவர்தம் இயலாமையும்—இவை ரோல்ஸ்ற்ரேயின் கோட்பாட்டில் இணந்து கிடந்தன.''

சுயதேடலின் காரணமாகவோ கற்றறிவின் வழி வரும் எண்ணத் துணிபு காரணமாகவோ, ஏற்படும் இலக்கியக் கோட்பாடு செம்பந்தப்பட்ட, எழுத்தாளனின் சமூக நோக்கி னடியாக வருவது என்பதையும், சமூக நோக்கினேத் தீர்மானிப்பது என்பதையும் அறிந்த நாம், எம்முறைமை யில் இது நிகழ்கின்றது என்பதனே நோக்குதல் வேண்டும்.

இலக்கியக் கோட்பாடு வெறுமனே கருத்து நிலேப்பட்ட ஒரு பிரகடனமாக மாத்திரம் நில்லாது, அது சமூகத்தில் மணிதன் இயங்குகின்ற முறைமையைத் தெளிவுபடுத்துவ தோடு, மனித வாழ்க்கை பற்றிய ஒரு கண்ணேட்டத்தைத் தருவதாகவும் அமைதல் வேண்டும். அது மனித அநுபவங் கள் என்னும் தீயில் புடமிடப்பட்ட கருத்தாக இருக்கும். எது கருத்து, எது அநுபவம் என்று பிரித்துச் சொல்ல முடியாதபடி இரண்டும் ஒன்றையொன்று தாங்கி நிற்கும்.

இந்த இலக்கியக் கோட்பாடு குறிப்பிட்ட இலக்கிய ஆக்கத்தினே வாசிக்கும் பொழுது மேற்கிளம்ப வேண்டும். தயிரிலிருந்து வெண்ணெய் கிளம்புவது போன்று இயல் பாகத் தவருது கிளம்ப வேண்டும். இலக்கியக் கோட் பாட்டின் தெளிவு, தெளிவின்மையை அடிப்படையாகக் கொண்டே இலக்கியகர்த்தனின் தரம் நிர்ணயிக்கப்படு கின்றது.

ஆக்க ஆற்றல் இல்லாத எழுத்தாளனின் (உண்மையில் இத்தகைய எழுத்தாளர்கள் எழுத்தை ஆள்வதில்லே; எழுத் தால் ஆளப்படுகிருர்கள்) இலக்கியக் கோட்பாடு வெறும் பிரசாரமாகவோ அல்லது தெளிவற்ற கோஷங்களாகவோ, அல்லது அநுபவ நெகிழ்ச்சியற்ற வெறும் கருத்தாகவோ தான் ஆக்கத்தில் வெளி வருகின்றது. அந்த ஆக்க இலக் கியத்தை வாசிப்பவன்—அதன் ஆக்கச் சீர் கேடு காரண மாக கோட்பாட்டையே வெறுக்கத் தொடங்கிவிடுவான். ஆனுல் காலவோட்டத்தில் இவர்களால் இலக்கியச் செம்மைக்குப் பேராபத்து ஏற்படுவதில்லே, எனெனில் காலஞ்செய்யும் தரநிர்ணயம் அத்தகைய எழுத்துக்களே ஒதுக்கிவிடும்.

ஆணுல் ஆக்கத்திறன் உடையவர்கள் தாம் கடைப்பிடிக் கும் இலக்கியக் கோட்பாட்டின் காரணமாகப் பெருந்தாக் கத்தை ஏற்படுத்தலாம். சமூகப்பயன்பாட்டைப் பொறுத்த வரையில் அந்தக் கோட்பாடு பயனுள்ளதாக இருப்பின் நன்று. இல்ஃயெல் சமூகப்போக்கே பாதிக்கப்படலாம். இதற்கான சில உதாரணங்களே நோக்குவோம்.

இருபதாம் நூற்றுண்டின் முற்பாதியில் ஐரோப்பாவில் தோன்றிய முக்கிய எழுத்தாளர் சிலர், தத்தம் சமூகப் பின்னணி காரணமாக, முதலாளித்துவம் தோற்றுவித்த மனிதப்பராதீனத்தால் ஏற்பட்ட ஆன்ம அவலத்தை மாத்திரமே எடுத்துக் கொட்டினார். இவர்கள் தங்கள் காலத்தி லிருந்த சமூக எழுச்சி இலக்கியங்களேத் தமது இலக்கியப் பார்வைக்குள் கொண்டுவராது சமூகப் பராதீனத்தால் **ஏ**ற்பட்ட மனித அவலத்தை மாத்திரமே **சித்த**ரித்**தன**ர். தொழினுட்பப் பண்பாட்டின் திட்டமிடப்படாத வளர்ச்சி காரணமாகத் தோன்றிய மனித அவலத்தைச் சித்தரிப்பதிற் சுறந்தவர்களானவர்கள், பிரளெற்ஸ், ஜோய்ஸ், கஃப்கா, ஆவர். இவர்களின் ஆக்கத்திறன் மெச்சப்படுகின்ற அளவுக்கு ஆக்கத்தின் பயன்பாடு விதந்தோதப்படுவதில்ஃ. மேற் குறிப்பிட்ட ஆசிரியர்களது நிறமையை மெச்சுபவர்களே, அவ்வாசிரியர்களது ஆக்கங்கள் சமூகம்பற்றிய முழுமையான விளக்கத்துக்கு உதவுவதில்?ல யென்பதை மறுத்து விட

<mark>முடியாது. கஃலஞன், எழுத்தாளன் தனக்குத் தெரிந்ததையும்</mark> தனது அனுபவத்திற்கு உட்பட்டதையும் சித்தரிக்கலா மென்ற சனநாயக வாதமும், முன்வைக்கப்படுவதுண்டு. பின்னர் பராதீனத்தைத் தனிமனித விகார நிலேபடச் சித்தி ரிக்கும் முறைமை ஒரு கோட்பாடாக மாறியது. அக்கட்டத் தில் ''எழுத்தானனின் தொழில் சித்தரிப்பது தான் செய்திகள் (அறிவுக்கூறுகள்) வழங்குவதென்று'' என்று கூறப்பட்டது. இக்கோட்பாடு நாடகத்துறையில் அநர்த்த (ABSURD) நாடகங்களுக்கு இடமளித்தது. இது ஒரு முட்டுச் சந்து நிலேயே. உணார்ச்சிகளேச் சித்தரிப்பதற்கு மேல் எதுவுமே இல்லேயென் ற நிலேயில் மனவிகாரங்களே நுண்ணிதாக, நுண்ணிதாக எடுத்துக் கூறுவதற்குமேற் சென்றுவிட முடியாது. (இதற்கான சமூகநிஃலப்பட்ட உதாரணமாகப் பின்வரும் நிலேயைக் கூறலாம். சமூகத்தின் கட்டிறுக்கங் களுக்கு எதிராக ''ஹிப்பியிசம்'' தோன்றுகிறது. ஆணுல் அது இறுதியில் போதையிலும், விகார நடைமுறைகளி லும் சென்றடைந்து மீட்சியற்ற வொன்ருகிவிடுகின்றது) அநர்த்த நாடகாசிரியர்களுள் முக்கியமான ஒருவரான இய**ன**ஸ்கோ "நான் எழுத்தாளன் மாத்திரமே, தபாற் காரன் அல்லு' என்றுர்.

இலக்கிய வரலாற்ருசிரியனுக்கும் சமூகவரலாற்ருசிரிய னுக்கும் இத்தகைய ஆக்கங்கள் பயனுள்ள ஆவணங்கள் தான். ஆணுல் சமூக அழகியல் நிகழ்வு ஒன்றின் முன்னேற்ற மான வளர்ச்சிக்கு இத்தகைய கோட்பாடு உதவாது. அது தன்னேத்தானே முடக்கிக் கொள்ளும் ஒருநிலே ஏற்பட்டு விடும். மேணுட்டு இலக்கிய "மோஸ்தர்களே" அவற்றின் சமூகப் பின்னணிபற்றிய தெளிவின்றித் தமிழ் இலக்கி யத்துள் திணிக்க முன்யும் பொழுதும் இத்தகைய ஒரு நிலே உருவாகுவதை நாம் காணலாம். யாப்பருங்கலக்காரி கையிற் காணப்படுகின்றது என்பதற்காக ஒவ்வொரு யாப்பு வடிவத் திலும் செய்யுளியற்ற முனேயும் புலவருக்கும் மேணுட்டு இலக்கிய மோஸ்தரில் இது காணப்படுகிறது, எனவே தமிழிலும் இப்படியொரு படைப்பு இருக்கட்டும் என்று எழு தமுனேயும் நவீன எழுத்தாளர்களுக்கும் அடிப்படை மனநிலேயில் வேறுபாடு எதுவுமில்லேயெனலாம். இருவருமே இலக்கியத்தின் ஆத்மாவை அறியாதவர்கள்தான்.

இவ்வாறு கூறும்பொழுது இலக்கிய கர்த்<mark>தனுக்கு</mark> எழுத்துச் சுதந்திரம் இல்லேயா என்ற பிரச்சின் எழலாம். எழுத்தாளனுக்கு எழுத்துச் சுதந்திரம் இருக்க வேண்டு மென்பதிற் கருத்து வேறுபாடு இருக்க முடியாது. ஆணல் அச்சு**தந்**திரத்தைக்கொண்டு அவன் எதைச் சாதிக்க முனேகிருன் என்பதையும் மனத்திற் கொண்டே அந்த வாதத்தை மேற்கொள்ளுதல் வேண்டும்.

இலக்கியக் கோட்பாடுக**ள்—அதாவ**து இலக்கியத்**தின்** நோக்கு நெறியும், அமைவு நெறியும், மனி தப்பிரச்சிணேகளே, எழுத்தாளனும், வாசகனும் விளங்கிக் கொள்வதற்கான சட்டகமாக அமைகின்றன. சமூகப்பிரச்சினே இக்காலத்தில் இனங்காணப்படும் முறைமையும், விவரிக்கப்படும் முறை மையும், அது தீர்**க்**கப்**படு**வதற்குத் **த**ரப்படும் கு**றி**ப்புக்களுங் கூடை, இலக்கியக் கோட்பாட்டினுவேயே தீர்மானிக்கப்படு கின்றன. அன்ருட வாழ்க்கையிற் காணப்படும் மனிதப் பிரச்சிணேகள், அந்த அன்றுட வாழ்வின் குறுவட்ட இயக்க<mark>த்</mark> தினூடாகத் தெரிய வராத ஒரு விளக்கத்தினடிப்படையில் விளக்கநிலேநின்று பார்க்கும்பொழுது மாத்திரம் தோன்றும் காரணை காரியத் தெளிவுடன் இலக்கியத்திலே எடுத்துக் கூறப்படுகின்றன. புதுமைப்பித்தனின்— "பொன்னகரம்" ''இது மிஷின் யுகம்'' போன்ற கதைகள் ஏற்படுத்<u>தும</u>் வாழ்க்கை விளக்கத்தை நிலீனவூட்டிக் கொள்வோமேயானுல் இக்கூற்று விளங்கும்

இலக்கியக் கோட்பாடுகள், இலக்கிய வளர்ச்சிக்கும், வாசகநுகர்ச்சிக்கும், முக்கியமாகும். தன்மை இதுவரை

எடுத்துக் கூறப்பட்டது.

ஆணுல் இலக்கியக் கோட்பாடுகள் சமூகப்பிரச்சினேக<mark>ள்</mark> யாவற்றையும் விளங்கிக்கொள்ள இடமளிக்கா. புதிய சமூகப்பிரச்சினேகள் பழைய கோட்பாடுகளின் நெகிழ்வுக் கும் புதிய கோட்பாடுகளின் தோற்றத்துக்கும் இடமளிக்

கின் றன.

இதுவரை கூறப்பட்டவற்றைக் கொண்டு தனி த் தனி இலக்கியக் கோட்பாடு என்பது தத்தமக்கெனத் தோற்றுவிக்கப் இலக்கிய கர்த்தர்களால் கருத்துத் தொனித்திருக்கலாம். படத்தக்கவை யென்ற அவ்வாறு கூறப்பட்டமைக்குக் காரணம் கோட்பாடுகளின் தெளிவாக பற்றிய வாதத்தைத் வைப்பதற்கே. இலக்கியக் கோட்பாடுகள் பற்றிய பருமட் டான தெளிவு ஏற்பட்டிருக்கக்கூடிய இந்நிலேயில் கோட் பாட்டின் தோற்றம் பற்றிய இலக்கிய வரலாற்றுண்மை யைத் தெளிவுபடுத்தல் முக்கியம்.

குறிப்பிட்ட ஒரு இலக்கிய வரலாற்றுக் கட்டத்திற் அறி திறன், குறிப்பிட்ட எழுத்தோளர் தன் து @(B) உணர் திறன் காரணமாகப் பழைய இலக்கியக் கோட்பா டொன்றிற் கணிசமான மாற்றத்தை ஏற்படுத்திப் புதிய ஒரு செல்நெறியை உண்டாக்குவர். அந்த மாற்றத்தின் பின்னணியில் வரும் ஒருவர் அந்தச் செல்நெறியை நெறிப் படுத்தி அதனே இலக்கியக் கோட்பாடாக்குவர். யதார்த்த வாத இலக்கியக் கோட்பாட்டின் வரலாற்றில் செக்கோவுக்கும் மாக்ஸிம் கோர்க்கிக்குமுள்ள இடத்தைப் பார்க்கும்பொழுது இவ்வுண்மை புலப்படும். சமூகமாற்றங் களேப் போன்று தான் இலக்கிய மாற்றங்களும் கின்றன. இலக்கியப் புத்தாக்கத்துக்கும், சமூகமுன்னேற்றத் திற்குமுள்ள தொடர்பை நாம் நன்கு விளங்கிக்கொள்ள வேண்டும். ஆனுல், எப்பொழுதும் தனியொருவனது ஆக்கத் திறனிலேயே அவை பூரணப்படுவதுண்டு. எனவேதான் ஆக்க இலக்கியக் கோட்பாடுகள் பற்றிப் பேசும்பொழுது தனி பொலிவுடன் தெரிய வரும் பூரணப் அவை எழுத்தாளர்களது ஆக்கங்களேப்பற்றிப் பேசுகின்ரும்.

## நவீன தமிழிலக்கியத்தின் பண்புகளும் கருத்துநில அடிப்படையும்

''நவீன'' தமிழிலக்கியம் பற்றிய எமது விமர்சன ஆய்வுகள் அவற்றின் பொருள்பற்றியோ அன்றேல் உருவம் பற்றியோதான் பெரும்பாலாகவுள்ளன. ஆசிரியர் நிஃ நின்ரு அன்றேல் இலக்கிய வகை நிஃலநின்ரே அல்லது விவரிக்கப்படும் பொருள்நிஃநின்ரே இந்த விமர்சன ஆய்வுகளே மேற்கொள்வது பட்டப்பின் ஆய்வுகளின் அமைப்பியலாகியுள்ளது.

ஆனுல், இந்த நவீன தமிழிலக்கியங்களின் அடிப்படை யான ''நவீனத்துவத்தை'' இனங்கண்டு கொள்வதற்கு **நவீன** இலக்கியம் என்று நாம் கொள்ளும் **தமி**ழிலக்கியங்கள் அதற்கு முந்திய தமி**ழில**க்கியங்களி லிருந்து எவ்வாறு வேறுபடுகின்றன என்பதை அறிந்து கொள்வதற்கும் அந்த வேறுபாட்டின் தன்மை எத்தகையது என்பதை விளங்கிக் கொள்வதற்கும், எமது ஆய்வு, மேற் குறிப்பிட்ட ஆய்வு முறைகளிலிருந்து சிறிது வேறுபட்<mark>டதாக</mark> இருத்தல் அத்தியாவசியமாகிறது.

நவீன தமிழிலக்கியத்தின் பண்புகளே ஆராய்வதற்கு முன்னார் சொல்நிஃப்பட்ட ஒரு வேறுபாட்டையும் நாம் உணர்ந்து கொள்ள வேண்டும். ''இக்கால இலக்கியம்'' அன்றேல் ''தற்கால இலக்கியம்'' என்ற சொற்ருடுரைப் பயன்படுத்தாது ''நவீன இலக்கியம்'' என்ற சொற்ருடேரை ஏன் பயன்படுத்த வேண்டுமென்பது பற்றிச் சிறிது சிந்திக்க

வேண்டும். இக்காலத்தில் தோன்றும் இலக்கியங்களிற் சில இன்னும் மத்திய கால இலக்கியமரபினின்று வேறுபடாதன வாக, உருவிலும் பொருளிலும் பெரும்பாலும் **பிர**பந்த வகைகளோப் பின்பற்றியனாவாக (உரை நடையில் எழுதப் <mark>பட்ட**ன**வெனில் விளக்கவுரை நெறிப்பட்டனவா</mark>க) கும் தன்மையை நாம் அவதானிக்கத்**தவ**றமுடியாது. கைத் தமிழிலக்கியத்தை உதாரணமாக எடுத்துக் கொண் டால் புதுக் கவிதைகளும், நாவல்களும் வெளிவரும் நாட்களில் வெளிவருவதை தலபுராணங்களும் நாம் அவ தானிக்கத் தவறக் கூடாது. இயைபு, கால சித்திரிப்பு, வாசகஈடுபாடு போன்றவற்றை ஆதாரமாகக் க<mark>ொண்டு</mark> நோக்கும்போது இவற்றையும் ''நவீன'' தமிழில**க்** கியங்கள் என்று கூறிவிடுதல் முடியாது. எனவே முதலில் <mark>நாம் நவீன</mark> இலக்கியங்களின் நவீனத்துவத்தை இனங்கண்டு கொள்ளல் வேண்டும். அவ்வாறு இனங்கண்டு கொள்ள முனேயும் பொழுது இலக்கிய வகைகளும் (நாவல், சிறுகதை <mark>புதுக்கவிதை போன்ற</mark>வை) இலக்கியப் பொருளும் (குடும்பச் <u>\*</u> சிதைவு, பெண்ணடிமை, தீண்டாமை ஒழிப்பு, அரசியற் பிரச்சிண்களும்) **நவீன** தமிழிலக்கியத்தினே முற்பட்ட இலக்கியத்தினின்று பிரித்துக் காட்டுவதை நாம் அவதானிக்கலாம். இந்த வேறுபாட்டில் உருவும், பொருளும் மேலாண்மையுடையனவாக உள்ளன என்பது தெரியவரும். எனவேதான் முன்னர் குறிப்பிட்டது போன்று விமர்சன ஆய்வுகள் உருவிலும் பொருளிலும் தமது கவனத்தைச் செலுத்தத் தொடங்கின. இக்கட்டுரையில் நாம் மேலாண் மையுடையனவும் பெரிதும் விதந்து கூறப்படுவனவுமாகிய அந்த வேறுபாடுகளே விடுத்து வேரெரு மட்டத்தில் இலே மறை நிற்கும் காயாக மற்றும் சில வேறுபாடுகளே நோக்குவோம்.

நவீன தேமிழிலக்கியத்திற்கும், நவீன தமிழிலக்கியத் திற்கு முற்பட்ட த**மிழி**லக்கியத்துக்கு முள்ள முதலாவது வேறு**பாடு அ**வற்**றின் ''உ**ற்பத்தி முறைமை''யிலே கோணப்

படுகிறது, முந்திய இலக்கியங்கள் அச்சியந்திர முறைமை யின் தோன்றல்களன்று. அவை, பிரதானமாக ஏட்டுநிலேப் பட்டனவே. இந்த வேறுபாட்டை ஓர் அடிப்படை வேறு பாடாகக் கொள்ள முடியுமா என்ற வின எழும்புதல் இயல்பே. ஏடினெனில் சற்று முன்னர்தான் நவீ<mark>ன</mark> தமிழிலக் தியமல்லா*த தற்காலத் தமிழிலக்*கியங்க**ள்** இன்று தோன்று கின்<mark>றன எென்பது குறிப்பிடப் பெற்றது. அவையும் அச்சிடைப்</mark> வெளியிடப் பெறுகின்றன. மேலும் புராதன தமிழிலக்கியங்க**ள்** அச்சுவாகனம் **ஏ**ற்றப்பட்டமையை இலக்கிய சாதனேயாக இன்றும் கருதுகி<mark>ன்</mark>ருேம். வாகனம் என்ற இச் சொல்லின் முழு அர்த்தத்தையும் நாம் மணங்கொளல் வேண்டும். தெய்வங்கள் வாகனங்களில் உலாக் கொண்டு செல்லப்படுவது போன்று இலக்கியங்களும் ஆரோகணித்து எழுந்தருளும் நிலே இதனுல் பெறுகிறது) ஆயினும் **நவீ**ன தமிழிலக்கியத்துக்கும், அவற்றிற்கு முந்திய தமிழிலக்கியத்துக்குமு**ள்**ள வேறுபாடு **நவீன தமிழிலக்கியங்கள்** அச்சுவடி வத்தில் மாத்திரமல்லாது, ஏட்டு வடிவில் இருக்க முடியாது என்பதே. நவீன தே**மிழி**லக்கியத்திற்கு முந்தியவை ஏட்டுவடிவிலும். நிலேயிலுங்கூடப் பேணப்படத்தக்கவை. நாவலோ, சிறுகதையோ புதுக்கவிதையோ மாத்திரமே தோன்றக் கூடிய இலக்கிய வடிவங்களாகும். இங்கு அச்சு முறைமை என்பது வெறுமனே ஒருவெளியீட்டு முறைமையை மாத்திரம் குறித்து நிற்கவில்லே. இங்கு ஒரு வாழ்க்கை முறைமையை, பாட்டுக் கோலத்தை, நாகாிக வளர்ச்சி நிலேயைக் குறித்து நிற்கின்றது. இங்கு அச்சு முறைமை என்பது எழுத்தைப் . பேணும் முறைமை மாத்திரமன்று. அச்சு முறைமையா**ன**து எழுத்தைப் பரப்பும் முறையுமாகும். அச்சு முறைமை எழுத்த**றி**வின் (literacy) குழந்தையாகவும் அதே வே*ள*ேயில் அதன் தாயாக வுமிருந்துள்ளது.

ஏட்டிலக்கியத்திலும் பார்க்க அசீசிலக்கியம் உற்பத் அதிக உற்பத்தியாளனிடத்திலிருந்து பரா தீனப்படுத்துகிறது. எழுத்து முறைமை தோன்றும் பொழுதே இந்தப் பராதீனம் (alienation) ஏற்பட்டது தான். அதற்கு முன்னர் புலவனது ஆக்கம் அவனுலே, கேட்போர் முன்னர் வாய் மொழியாகக் கூறப்பட வேண்டி யிருந்தது. வீரயுக இலக்கியம் இத் தன்மையானது. எழுத்து ஏட்டிலக்கிய முறைமையுடன் தொடங்கிய பராதீனம் நிலேயிற் காணப்பட்டாலும், ஏட்டிலைக்கிய மரபு நிலமானிய உறவு முறையுடன் பின்னிப் பிணேந்து கிடந்தது. நிஃயில் உறவுகள் முற்றிலும் பரா தீனப்படுத்தப்படவில்ஃ. முதலாளி த்துவத்துடன் அச்சு முறைமையோ தொடர்புடையது. மனிதனின் தனிநிலே முக்கியத்துவத் அழுத்தங் கொடுத்த முதலாளித்துவம், மனி தப் நெறிகள் காரணமாக நி தி கள் பரா தீனம் பரா தீன த்தை அதிகப்படுத்தும். இந்தப் சமதர்மத்தின் கீழ் குறையத் தொடங்கி பொதுவுடமையின் கீழ் அற்றுப் போய்விடும். அந்த நிஃபில் தனிமனித முக்கியத்துவத்தின் அடிப்படையிற் சமூக ஒருங்கியையும் ஒருமைப்பாடும் போற்றப்படும்.

அச்சு முறைமைக்கும் சனநாயகத்துக்குமுள்ள கருத் தியல் நிலே சார்ந்த, வரலாறு நிலேப்பட்ட உறவினே விளங்கிக் கொள்ளும் பொழுது தான் அச்சு முறைமை நவீன தேமிழிலக்கியத்தின் அச்சாணியாக அமையும் தன்மை விளங்கும்.

அச்சு முறைமையின் பரவல் காரணமாக இலக்கியம் பற்றிய வரைவிலக்கணமே மாறியுள்ளது என்பதனேயும் நாம் உணர்ந்து கொள்ளுதல் வேண்டும். அச்சு முறைமை யின் தொழிற்பாட்டால் ''இலக்கிய'' த்தின் பொருள் வாசக வட்டம் ஆகியன மாறியுள்ளதன் காரணமாக அவ்வச்சியந் திரத் தொழிற்பாட்டுப் பெருக்கத்தின் முன்னர் இலக்கியம் எனும் சொல் முன்னர் பயன் படுத்தப்பெற்ற அதே

பொருளில் இன்றும் பயன்படுத்தப்பட முடியுமா என்ற வரைவிலக்கணப் பிரச்சின் ஏற்பட்டுள்ளது. பல தரப்பட்ட ஆசிரியர்களால் பல்வேறு பட்ட வாசகமட்டங்சட்கு பல்வேறு சாதனங்களில் வெளிவருவனவற்றை 'இலக்கியம்' என்று கூறுவதிலும் பார்க்க "எழுத்துக்கள்" (writings) என்றே கூறுவது பொருந்து மென்று வாதிடு<mark>வோர் உ</mark>ளர். கூற்றுக் கவனமாக ஆராயப்பட வேண்டியது. இலக்கிம் பற்றிய புராத**ன**, மத்திய காலக் கோட்பாடுகள் தகர்ந்துள்ள இக்காலகட்டத்தில், கம்பிணயும் கண்ண தோசிண யும், திருத்தக்கேதேவரையும் சுஜாதாவையும், இளங்கோவை யும் மணிய**ீ**னபும், திருவள்ளுவரையும் டாக்டர் **உதய** மூர்த்தியையும் ஒ**ரே** மூச்சிற் க**ண**க்கெடு**க்**க வேண்டி**யுள்ள** இக்கால கட்டத்தில், ஆசிரியர்களது ஆக்கங்களே ''இலக் கையங்கள்'' என்று கொள்வதிலும் பார்க்க ''எழுத்துக்கள்'' <mark>என்று கூறுவது தர நிர்ணயக் க**ன**தியற்றவொரு நொதும<mark>ல்</mark></mark> நிஃப் பாடாகவமையும். "எழுத்துக்கள்" "இலக்கிய அந்தஸ்து''க் கோரிநிற்கும் இன்றைய நிஃயில், ''எழுத்துக் கள்'' என்று கூறிவிடுவதே பொருத்தமானதாகும்.

மேற்கூறிய இரண்டு காரணிகளும் நவீ**ன** த**மிழி**லக்கியத் தின் இன்னெரு பண்பிணே நிர்ணயஞ் செய்கின்றன. எழுத் மட்ட நிர்ணயம் வாசக மட்டத்தால் ஏற்படுத்தப் படுகிறது. ஆசிரியன் தனது வாசகர்கள் யார் என்பதை செய்து கொண்டே எழுதும் நிலே இன் று ஏற்பட்டுள்ளது. நுகர்வு முறைமை விநியோக முறைமை யையும் உற்பத்தி (ஆக்க) முறைமையையும் தீர்மானிக்கின்ற தன்மையினே நாம் இங்கு காணாலாம். ''வாசக வட்டம்'' என்ற கோட்பாடு இதணுவேயே ஏற்படுகின்றது. உற்பத்தி யாளனுக்கும், நுகர்வோனுக்குமிடையிலுள்ள நேரடியுறவு நிலேமையி லுங்கூட உற்பத்தியாளன் வோனின் குணநலன்களே அறிந்து அதற்கேற்பத் உற்பத்தியை "நெறிப்படுத்தும்'' பண்பு இன்றைய எழுத்திற் காணப்படுகிறது. பாடப் புத்தக உற்பத்தி முதல்,

நாவல் உற்பத்தி வரை இப்பண்பு தொழிற் படுவதைக் காணலாம். பிரசுர நிறுவனங்கள் இப்பணியை ஒழுங்குபடுத்திக் கொடுக்கின்றன. இதனுல் தமிழிலக்கியப் பாரம்பரியத்திற் சில சுவையான மாற்றங்கள் ஏற்பட்டுள் தமிழிற் பல நூல்கள், விளக்கவுரைகள் இவ்லா து பயன்படுத்த முடியாதன. சோழப் பேரரசவாட்சியின் நூல்கள் கூற்றிலும், அதற்குப் பின்னரும் சில தோன்றும் காலத்திலேயே உரையைப் பெறும் தன்மையை அவதானித்துள்ளோம். வாசக மட்ட காரணமாக இந்நிஃமை மாறியுள்ளது. ஒருவர் எழுத்தை புதிய இன்னெருவர் எடுத்துக் கூறி எழுதும் புத்தகம் தோன்றத் தொடங்கிற்று.

வாசக மட்டம் என்னும் இக் கருது கோள் இலக்கியம் என்பது இன்று நுகர்வுப் பொருளாகி விட்டது எனும் உண்மையைப் பறை சாற்றி நிற்கிறது. நுகர்வுப் பொருள் உற்பத்தி என்று கூறுவதில் தொக்கி நிற்கும் கருத்துக்களே அத்தியாவசியமாகின் றது. உய்த்துணர்ந்து கொள்ளுதல் உற்பத்தியின் தரம், சந்தையின் நிலேமை, விலே நிர்ணயைத் தில் தரமும் சந்தையும் பெறுமிடம் என்பன முக்கிய இடம் இலக்கியம் நுகர்வுப் பொருளாகி பெறுவது இயல்பே. கவர்ச்சி விட்டது எனும் பொழுது அதன் சந்தைக் அவசியமாகின் றது. தரம் எனும் கோலின் இரு முடீனகளேயும் விட்டு (அதாவது மிக உயர்ந்த தரத்தையும், மிக மனினப்படுத்தப்பட்ட நிலேமையையும் விட்டு) நோக்கும் பொழுது சராசரி நிஃப்பட்ட எழுத்துக் எவ்வாறு நிர்ணயிக்கப்படுகின்றது களின் தரம் அத்தியாவசியமாகிறது. சிந்திக்க வேண்டுவது பெருந்தொகையான எழுத்துக்கள் சராசரி மட்டத்தினவாகவே இருக்கும். அத்துடன் இந்தப் பெருந் தொகை எழுத்து வெளியீடே தரத்தின் முதல் முணேயான உயர் நிஃ எழுத்தின் பிரசுரத்திணயும் தாக்குப் பிடிப்பதாக விருத்தல் வேண்டியுள்ளது.

இதனே விளங்கிக் கொள்வதற்கு வாசகன் பற்றிய ஓர் அறிந்து கொள்ளுதல் வேண்டும். நாம் "வாசிப்பு" என்பது சொந்த நிஃலப்பட்ட ஒரு தொழிற் பாடாகும். அதாவது சொந்த விருப்புத் **நிஃவயிலே** தான் ஒருவர் வாசிப்பார். ஆனுல் பெருந்தொகை தூண்டப்பட்ட உற்பத்தி நடைபெறும் இன்றைய நிலேயில் தனியொருவரின் விருப்பு வெறுப்புகளுக்கேற்ற வகையில் உற்பத்தி செய்துவிட முடியாது. அத்தகைய @(T5 மத்திய காலத்தில் விண்ஞர்களிடையே காணப்பட்ட பிரபுத்துவத்திற்கேற்ப அவர்கள் உற்பத்தி செய்தனர். ஆனல் இன்றே நுகர்வோர் வெகுசன நிலேயினர். நிலேயில் இலக்கிய வெளியீடு தன்னோட்டமுள்ளதும், அதற்கு மேற் சென்று லாபம் தரக்கூடியதுமான ஒரு பொருளா<mark>தார</mark> **நடவ**டிக்கையாக அமைய வேண்டுமெனில் படைக்கேப் பெறும் எழுத்து (இலக்கியம்) எல்லோரையும் சித்திரிக்கத் தக்க அளவுக்குப் பொதுமையான பிரச்சிணேகளேப் பற்றி விவரிப்பதாகவும் அதே வேளேயில் ஒவ்வொரு வாசகரையும் கவரத்தக்க அளவுக்கு தனிக்கவர்ச்சியுடையதாகவுமிருத்தல் வேண்டும். பொதுப்படையான 9G விடயத்தைச் சித்தரித்து மனித நிலேப்படுத்தி விவரிக்கும் பொழுது அதில் வாசகர்கள் பாத்திர வகையாலோ, சம்பவ யாலோ தங்களே இனங்கண்டு கொள்ளத்தக்க சொந்தநிலேக் கவர்ச்சியுடைய தாகவும் இருத் <mark>தல் வேண்டும்.</mark> வெகுசன இலக்கியத்தின் (mass literature) ஊற்றுக்காலே இதன் பிற அம்சங்கள் பெற்றிப்பின்னரும் பார்ப் போம். ஆனுல் இக்கட்டத்தில் **தவீன** இலக்கியத்தின் பண்புகளேத் துல்லியப்படுத்துதல் இரண்டு போதுமான தாகும்.

முதலாவது, நவீன இலக்கியக் கவர்ச்சியும் ரசனேயும் தனிநிஃப்பட்டதாகும். குழுமநிஃ (community) ரசணே இப்பொழுதில்ஃ. அச்சு முறைமையின் முக்கியமான போதிப்பு இது. குழுமநிஃ ரசணே நாடகத்திலுண்டு. இரண்டாவது எழுதப்படுவது அதன் விடயச் சித்தரிப்பிற் பொதுப்படையாக இருக்கவேண்டிய, அதே வேளேயில ஒவ் வொருவரையும் கவரத்தக்க தனித்துவமான கவாச்சியுடைய தாகவும் இருத்தல் வேண்டும்.

நவீன இலக்கியத்தின் இப்பண்பை அறியும் பொழுது தான் சனரஞ்சக எழுத்து மட்டத்திற் சில எழுத்தாளர் களும், சில வகைப்பட்ட எழுத்துக்களும் வாரசஞ்சிகைகளா லும், சனரஞ்சகப்பிரசுரகர்த்தாக்களாலும் விரும்பப்படுவ தற்கான காரணம் புலப்படும். ஆஞல் பொதுவான பிரச் சிண்களேத் தனிநிலேக் கவர்ச்சியுடைய வகையில் எழுத்தாக வடிக்கும் இத் தொழிற்றுறையில், விதந்து கூறப்படும் பிரச் முறையும், அப்பிரச்சினேகள் அணுகப்படும் சினே களும், அவற்றை எழுத்தாக வடிக்கும் ஆசிரியரும், மோஸ்தர்கள் <mark>மாறுவது போன்று, மாறு</mark>வதுண்**டு**. 1940 முதல் 1980 வரை தமிழ்ச் ரஞ்சிகைகளில் ''கவர்ச்சி'' மிக்க தொடர்கதை எழுத் தாளர்களாக விருந்தவர்களேயும், அவர்களின் தொடர்கதை களின் கதைப் பொருளேயும் பார்த்தால் மோஸ்தர் இந்த மாற்றத்தின் பண்பை அறிந்து கொள்ளலாம். பி. எம். கண்ணன், சங்கரராம், அகிலன், ஜானகிராமன், மஹரிஷி. மணியன். நா. பார்த்தசாரதி, ஜெயகாந்தன், சுஜாதா, பார்த்தசாரதி, சிவசங்கரி ராஜம் கிஷ்ணன், இந்திரா போன்ரேரை உதாரணமாகக் கொள்ளலாம். அவரவர் இவர்கள் (இருக்கும்) உச்சநிலேயிலிருந்த இலக்கிய முக்கிய கர் த் தாக் தம்மை ஒவ்வொருவரும் இலக்கிய இவர் களுள் களாகவே கருதியுள்ளனர். எமக்குத் உரியவர் என்பது கவன த்துக்கு யாவர் தெரிந்ததே.

மேற்கூறிய ''பொதுப்படையான சித்திரிப்பு'' எனும் பண்பு காரணமாக நவீன இலக்கியத்தின் இன்னெரு

அமிசம் ஏற்படுகிறது.

முன் வெக்காலத்தி லுமில்லாத வகையில் வாசகர் தொகை அதிகரித்துள்ள இக்காலத்தில், வாசகரைக் கவரத் தக்க வகையிலமையும் ''பொதுப்படையான கித்திரிப்பு''

எனும் பொழுது, எழுத்திற் சித்**த**ரிக்கப்<mark>படுவது சகல சமூக</mark> மட்டங்களுக்கும் பொதுவான பிரச்சினேயாகவே இருக்கும் நிலேமை தவிர்க்க முடியாததாகிவிடுகிறது இலக்கியத்தின் சந்தைத் தேவையாகவிருக்கும் இந்தப் பண்பு, <mark>கா</mark>த்திரமா**ன** சமூகசிந்தனே காரணமாகவும் இலக்கியத்தில் இடம் பெறு கின்றது. இலக்கியத்தில் சமூகப் பயன்பாடு பற்றிச் சிந்திக் கும் ஆக்க இலக்கிய கர்த்தாக்கள் சமூகப் பிரச்சினேகளே மையமாகக் கொண்டே தமது ஆக்கங்க**ீ**ளப் படைப்பர். **பி**ரச்சி**ணக**ளுக்குக் களமாக சமூகப் அப்பிரச்சிணேகளே எடுத்துணார்த்து தற்குப் சந்தர்ப்பமும், பாத்திரங்களும் சமூகத்தில் பயன்பெடுத்தும் அத் தகைய பிரச்சினேகள் எதிர் நோக்கக்கூடிய வகை மாதிரியாக, வகை மாதிரியினராக (Social types) அமைவது தவிர்க்க முடியாத தாகும். மனிதனின் சமூக இயைபுக்கு ஊறு விளேவுக்கும் தனிமனிதப் பிரச்சினே கூளச் சித்திரிக்கும் அவற்றையே தம்முள் தாம் முடிந்த முடிபாகச் சித்திரித் தால் அத்தகைய கதாபாத்திரம் சமூக வகை மாதிரியாக அமையாது. யதார்த்த நோக்குக்கு இது ஊறு விளேவிக்கும். இதுவரை கூறியது காத்திரமான இலக்கியங்களிற் காணப் படும் அமிசமாகும். ஆனல் சனரஞ்சக எழுத்துக்களில் இதே மாதிரியான வகைமாதிரிப் பாத்திரங்கள் சோதா<mark>ரண வோசகர்</mark> களின் ''க**னவு**ப் பாத்திரங்களாக'' வார்க்கப்படுவதுண்<mark>டு</mark>. ஹாரல்ட் ருெபின்ஸ் எனும் ச**ன**ரஞ்சக நாவலாசிரி<mark>யனின்</mark> பெண்பாத்திரங்க**ுக்** குறிப்பிடும் பொழுது, விளம்பரங் களில் ''நீங்கள் எப்படி இருக்க வேண்டுமென்றுகனவு காண் கிறீர்களோ அப்படியா**ன** பாத்திரங்கள்" என்ற கருத்துப் குறிப்பிடப்பட்டிருக்கும். சனரெஞ்சக எழுத்தாளர் களின் ஆக்கத்திற**ன்** இத்தகைய பாத்திரங்க**ீ**ளத் தோற்று விப்பதிலேயே தங்கியுள்ளது. எனவே இலக்கியத்தின் இரு மட்டங்களிலும் (காத்திர மட்டத்திலும். வெகுசணமட்டத் பாத்திரங்களேச் சமூகவகை மாதிரி தி லும்) சித்தரிக்கும் பண்பு காணப்படுகிறது. நவீன இலக்கியத்துக்கு

முந்திய இலக்கியங்களில் இத்தகைய ஒரு நிலேமை இருக்க வில்லே. பேரிலக்கிய வகைகளேயும், சிற்றிலக்கிய வகைகளே யும் பார்க்கும் பொழுது தனிப்பட்ட ஒரு பாட்டுடை தலேவன் முக்கியம் பெறுவதைக் காணலாம். சில பிரபந்த வகைகளில் (கோவை போன்றவற்றில்) கிளவித்தவேவன் பாத்திரமும் கொள்ளப்படல் வேண்டும். ஒரு ஆணுல் அப்பாத்திரமோ, கிளவித்தஃவியோ வெறும் வாய் பாத்திரமே தவிர அதனேச் சமூக வகை மாதிரி யாகக் கொள்ளமுடியாது. மேலும் தமிழிலக்கியத்தில் நாடக இலக்கியப் பாரம்பரியம் இல்லாதிருந்தமையாலும், இலக்கிய வகைகள் மூலம் சமூக வகை மாதிரிகள் பாத்திரங் களாக வார்க்கப் பெறும் வாய்ப்பு இருக்கவில்லே. நவீன இலக்கியத்தில் இவை இன்றியமையாத வகையில் இடம் பெறுகின்றன.

இலக்கியம் இவ்வாறு பார்க்கும்பொழுது **நவீன** சமூகத்தின் சகலமட்டங்களேயும் சித்திரித்தல் அத்தியாவசிய மாகிறது. இவ்வாறு கூறும்பொழுது குறிப்பிட்ட சித்திரிப் <mark>புக்கள் யாவு</mark>ம் இலக்கிய முறைமையுடன் செய்யப்ப**டு** கின்றன என்று கூறிவிடமுடியாது. வாசகக் கவர்ச்சிக்காகச் சித்திரிப்பு**க்**களும் மேலோட்டமான சித்திரிப்புக்க**ள்** படுவதுண்டு. சில ஆழமானவையாக விருக்கலாம், சில அநலமானவையாகவிருக்கலாம். ஆழமும் ஈடுபாடும் எத்தன்மையன வெனினும் சித்திரிப்பு அவசியமாகும். இதனுல் நவீன இலக்கியம் முந்திய இலக்கியங்களி லும் பார்க்க ஆழமான, அகலமான ஆவணமாக மேற்கிளம்பியுள்ளது. நவீன இலக்கியத்துக்கு ஆக்கியல் முந்திய இலக்கியத்தின் வட்டமும் வட்டமும் மிகக் குறுகிய ஒன்றே. சோழர்காலத்தி**ல் அ**து அரசவையாகவிருந்தது. பின்னர் அது படிப்படியாகக் குறைந்து சமஸ்தான மட்டமாகவே தொழிற்பட்டது. அந்தச் சமூக ஆதிக்க இலக்கியங்களே மட்டஞ்சார்ந்த இலக்கியங்களாகப் பேணப்பட்டன. அந்தச் சமூக ஆதிக்க \_த்துக்கு அப்பாவிருந்த இலக்கியங்கள் (அன்றைய நிலேயில் அவை பெரும்பாலும் எழுதாக் கிளவிகளாகவே இருந்**தன** ஏனெனில் அத்தகைய ஆக்கங்கள் பயன்படுத்தப் பெற்ற சூழனில் எழுத்தறிவு இருக்கவில்மே) இலக்கியக் வரவில்ஃ. உயர் பாரம்பரியங்களின் கணக்கெடுப்புக்குள் தொடர்ச்சியான சிதைவிஞல் இந்த அடிநிலே இலக்கியங்கள் தவிர்க்கப்பட காலகட்டத்தில் மேனிலேப்படுவது @(II) மேனி ஃப்படுத் தப்பட்ட அவ்வாறு முடியாததாயிற்று. பொழுது அதுகாலவரை இலக்கியம் மூலம் அறியப்படாத சுமூக நில்மைகள் பல எடுத்துக் காட்டப்பட்டன எென்பது இலக்கியத்திலோ நவீன ஆனுல் உண்மையே. சகல மட்டங்களேயும் இலக்கிய சமூகத்தின் நேர்மையுடனும், (அந்த நேர்மையின்றியும்) சித்தரிக்கும் தேவையுண்டாகியுள்ளது. இத்தகைய ஒரு சூழலிற் தன்மையுடையனவாகக் விவரணங்கள் போலித் காணப்படினும் சில விவரணங்கள் நேர்மையான சித்திரிப் புக்களாக அமைதலே அவதானிக்கலாம். இதனுல் நவீன த**மிழிலக்**கியம் தமிழ்ச் சமூகத்தை விவரிக்கும் ஒரு முக்கிய உதாரணமாக. மேற்கிளம்பியுள்ளது. ஆவணமாகவும் தமிழ் நாட்டில் ஏற்படுத்திய தாக்கத்<mark>தைப்</mark> பூரணமாக விளங்கிக் கொள்வதற்கு கல்கியின் "தியாகபூமி" அத்தியாவசியமாகிறது. அதேபோல இந்தியா சுதந்திரம் பெற்ற காலகட்டத்தில் தென் தமிழ்நாட்டில் தொழிலாள ருடைய வாழ்க்கை நிலேயை அறிவதற்கு ரகுநாதனுடைய அத்தியாவசியமான வரலாற்று ''பஞ்சும்பசியும்'' விடுகின்றது. காவேரிப் படுக்கையிலுள்ள ஆவணமாகி (முக்கியமாக கும்பகோணம், தஞ்சாவூர்ப் பகுதிகளில் குடும்ப பிராமணர்களிடையே பகுதிகளில்) அறிந்து சிதைந்தது என்பகை அமைப்ப எவ்வாறு நாவல்கள் ஜானகிராமனின் கொள்வ தற்கு ஆவணங்களாகின்றன. நொற்றிங்காம் தொழிலாளர்களின் டி. எச். லோறன்சின் நிவேயை அறிவதற்கு நாவல்கள் எத்துணே அவசியமானவையோ, திருநெல்வேலி வாழ்க்கையின் நெளிவு சுளிவுகளே அறிந்து கொள்வதற்கு

புதுமைப்பித்தனின் கதைகள் அத்துணே அவசியமானவை. நவீன தமிழ் இலக்கியங்கள் தீலசிறந்த சமூக ஆவணங் தன்மையினே வண்ணநிலவன், ராஜம் அமையும் களாக கிருஷ்ணன், பொன்னீலன் ஆகியோரின் எழுத்துகளிலும் காணலாம். இலங்கையைப் பொறுத் தவரையில் ''சைவமும் தமிழும்'' என்ற மேற்போர்வையைக் கிழித்தெறிந்து அதன் கீழ் ஆண்டாண்டு காலமாக தொடர்ந்து வந்த சமூக ஓடுக்கு முறைகளே, டானியல்,டொமினிக்ஜீவா, அகஸ்தியர், கணேசலிங்கம் ஆகியோர் முதல் தடவையாக காட்டினர். காவிய மரபில், நாட்டுச் சிறப்பில் ஒலி களாக மாத்திரமே ("உழவரோதை கேட்கும் மதகோதை'') இலக்கியத்தில் இடம் பெற்றவை, நவீன இலக்கியத்தில் மிகவிரிவாகச் சித்திரிக்கப்படுவது முக்கிய மாற்றமே.

நவீன இலக்கியங்களின் வெற்றி தோல்வி அவை ஏற் படுத்தும் சமூகத் தாக்கம் கொண்டே தீர்மானிக்கப்படு கின்றன. சமூக முன்னேற்றம், சமூக முற்போக்குப் பற்றிய பல்வேறு கருத்துக்கள் ஒரே வேளேயில்சமூகமட்டத்திலிடம் பெறுவதால் சமூகத்தாக்கம் பற்றிய மதிப்பீட்டில் வேறுபாடுகள் காணப்படுவது இயல்பே.

இலக்கியத்தின் சமூகத்தாக்கத்திற்கும், சமூகத்தின் எழுத்தறிவு மட்டத்திற்கும் தொடர்புண்டு. மரபுவழி சமூக அமைப்பிலிருந்து நவீன சமுதாய அமைப்புக்கு மாறும் நிலேயிலுள்ள சமுதாயங்களில் எழுத்தறிவைச் சமூக முன்னேற்றத்திற்கான ஆயுதமாகவோ, அன்றேல் நிலே பேருடைய கருத்துக்களே எதிர்க்காத முறையிலோ பயன் படுத்தும் நோக்கத்துடன் இலக்கியங்கள் படைக்கப்படு வதைக் காணலாம். முதலாளித்துவ அமைப்பின் நுகர்வுத் தேவைகட்காக எழுத்தறிவு மலினப்படுத்தப்படும் பல்வேறு வகைகள் பற்றி பேராசிரியர் றிச்சாட் ஹொகாற் (Richard Hoggart) என்பவர் தமது "எழுத்தறிவின் பயன்பாடுகள்" (Uses of Literary) என்னும் நூலில் விளக்கியுள்ளார்.

இலக்கியத்தின் சமூகத்தாக்கத்தை நன்குணர்ந்து அதைக் கூரிய ஆயுதமாகவோ அன்றேல் அதனே வேண்டு மென்றே மழுங்க வைக்கப் பெற்ற ஒர் ஆயுதமாகவோ பயன்படுத்தப்படும் முயற்சிகள் நவீன இலக்கியச் செல் நெறிக்குட் 'பாலிற்படு நெய்போற்' காணப்படுவதை நாம் அவதானிக்கலாம்.

நவீன இலக்கியத்தின் ஒரு முக்கிய அம்சமாகக் குறிப் பிட வேண்டியது ஆசிரியரிடத்தும், வாசகரிடத்தும் காணப் படும் 'உலக நோக்கு' ஆகும். ஆக்கத்தில் ஈடுபட்டிருக்கும் கலேஞன் ஒவ்வொருவரிடத்தும் உலகம் பற்றிய ஒரு நோக்கு, உலகம் பற்றிய விளக்கம் இருக்கும். நவீன இலக்கிய உலகில் முக்கியமான ஆக்க இலக்கிய கர்த்தர்களிடத்து இந்த உலக நோக்கு மிகத் துல்லியமாகக் காணப்படுகிறது. தனிமனித வேறுபாடுகளுக்கும் வேறுபாடுகளுக்கும் ஆளுமை மளிக்கும் இன்றைய உலகில் ஆக்க இலக்கிய தன் படைப்பின தன் உலக நோக்குக்கு அமையவே அமைத்துக் கொள்கிருன். ஆக்கத்தின் உருவும், பொருளும் இயைந்தே நிற்கும். உலகநோக்குடன் கல்பகா போன்றுறேது உலக நோக்குக்கும், அவர் கள து இலக்கிய ஆக்கங்களின் அமைதிக்கும் உள்ளார்ந்த இயைபு நவீன காலத்துக்கு முந்திய இலக்கியங்களில் இத் ஓர் உறவு மிகப் பெரிய மஹாகவிகளிடத்து மாத்திரமே காணப்படும். கம்பன், ஷேக்ஸ்பியர் போன்ளுரை உதாரணமாகக் கூறலாம். நவீன யுகத்திற்கு முற்பட்ட யுகத்தின் பண்பு நிலேகள் காரணமாக அக் காலத் அதிக தனிமனித வேறுபாடுகளுக்கு அழுத்தம் கொடுக்கப்படவில்லே ஆனுல் இப்பொழுதோ தனிமனி த வேறுபாடுகளேக் கண்டு அந்த வேற்றுமையினூடே ஒ<mark>ற்று</mark> மையைக் காண்பதிலேயே வெற்றிகரமா**ன** சமூக இ<mark>யைபு</mark> தங்கியுள்ளது என்று கருதப்படுகிறது இச் சிந்தனே இலக் . கியத் துறையிலும் தனது முத்திரையைப் பதித்துள்ளது.

ஆ சிரியன து உலக நோக்குக்கும், அவன து குடும்ப, கல்லிப்பின்னணிக்கும், தனி நிலேப்பட்ட வாழ்க்கை அனுபவங் களுக்கும் தொடர்புண்டு ஹேமிங்வே போன்ற புணேகதை ஆசிரியர்களது வாழ்க்கை வரலாறுகளேயும், ஆக்கங்களேயும் வாசிக்கும் பொழுது இவ்வுண்மை புலனுகும்.

நாம் இதுவரை விவரித்த உலக நோக்கு என்பது ஆசிரியனிடத்து மாத்திரமல்லாது வாசகரிடத்தும் காணப் படுகிறது வாசகனின் வர்க்கப் பின்னணி. வெகுசனத் தொடர்புச் சாதனங்களேயும், அவற்றின் செய்திகளேயும் அவன் உள்வாங்கிக் கொள்ளும் முறைமை, அவனது குடும்ப, கல்விப் பின்னணி ஆகியன அவனது உலக நோக்கத்தைத் தீர்மானிக்கின்றன. இதனுல் வாசகன் தணக்கியைபான உலக நோக்குடைய எழுத்தாளனத் தேடிப்பிடித்து அவனது ஆக்கேங்களே வாசிக்கும் பழக்கம் உண்டு. இத்தகைய ஒருநிலே முன்னர் நிலவவில்லேயெனத் துணிந்து கூறலாம்.

நவீன இலக்கியத்தில் ''உலக நோக்கு''ப் பெறும் இடம் பற்றிய இக்குறிப்பு நவீன இலக்கியத்தின் இன்னெரு அம்சத்துக்கு எம்மை இட்டுச் செல்கின்றது.

ஆதிரியனது ''உலக நோக்கு'' பொருட் சித்திரிப்பையும், பொருளமை தியையும் கூடத் தீர்மானிப்பது பற்றிச் சிறிது முன்னர் பார்த்தோம். அதாவது ஆசிரியனது உலக நோக்கு அவனது ஆக்கத்தின் அமைப்பையும், இயக்கத்தையும் தீர்மானிக்கிறது. இத்தகைய ஓர் ஆக்கத்தில் (அது புண்கதையாக விருப்பின், வெறுங்கதையோட்டத்தையோ அல்லது (அது கவிதையாக இருப்பின்) சம்பவக்களத்தையோ கருத் துணர் நிண்றையோ மாத்திரம் பார்ப்பதுடன் நின்றுவிட முடியாது. அந்த ஆக்கம் முழுவதுமே சமூகக் கண்ணேட்டம் பற்றிய ஒரு வாதமாக முன் வைக்கப்படுவதை நாம் காண லாம். நவீன உலக இலக்கியத்தின் பெருஞ் சிற்பிகள் என்று கருதப்படும் டி எச். லோறன்ஸ், சார்த், கமூ, தோஸ்தீதாவ்ஸ்கி, டி. எஸ். எலியற் போன்றேரின் ஆக்கங் கீன ஆராய்ந்துள்ள அறிஞர்கள் அவ்விலக்கியங்களின்

அமைந்துள்ள அடிநாதமாக வாதத்தின் the argument எடுத்துக் காட்டியுள்ளனர். தமிழில் இத்தகைய முறையில் கருத்தியல் வாதத்தை முன் @(B வைத்து எழுதும் எழுத்தாளர்கள் சிலரேயுள்ளனர். காலஞ் சென்ற புதுமைப் பித்தன், ந. சிதம்பர சுப்பிரமணியம், க.நா. சுப்பிரமணியம், அசோகமித்திரன், ராமாமிர் தம் லா. சா. போன் ருேரிடத்துத் தமது ஆக்கத்தை, உலகைப் பற்றிய தமது நோக்கினே வலியுறுத்தும் வாதமாகஎடுத்துக்காட்டும் திறன் காணப்படுகிறது.

நவீன தமிழிலக்கியத்தின் இன்னெரு முக்கிய பண்பு உலகப் பொதுவான இலக்கிய வடிவங்கள் சமகாலத் தமிழிலும் கையாளப்படும் நிலேயாகும். நாவல், சிறுகதை, புதுக்கவிதை போன்றவை உலகப் பொதுவான இலக்கிய வடிவங்களாகும். இதன் காரணமாக, நாம், அது பற்றிய பூரண பிரக்ஞை இல்லாமலே, ஒரு சர்வ தேசியப் பொதுமை நிலேயை அடைந்து விடுகிரும். இந்த இலக்கிய சர்வ தேசியத்துக்கு மொழிபெயர்ப்பு வாய்க்காலாக அமை கின்றது.

நவீன தமிழிலக்கியத்தின் முக்கியஅம்சமாக குறிப்பிடப் பட வேணடியது, மேற்கூறிய அம்சங்கள் ஒவ்வொன்றையும் விவரித்த பொழுது முனேப்புடன் வெளிவந்து கொண்டிருந்த ஓர் அம்சமேயாகும். அது கவீன தமிழிலக்கியம் உலகின் மற்றைய பாகங்களிலுள்ள கவீன இலக்கியங்கள் போன்று வெகுசனத் தொடர்புச் சாதனங்களுடன் அத்தியந்த உறவாகும். இலக்கியமே ஒரு தொடர்புமுறை தான். (form of communication) புதினப் பத்திரிகைகள், சஞ்சிகைகள், வாணெலி, ஆகிய வெகுசனத் தொடர்புச் சா தனங்களில்லாது நவீன தமிழிலக்கியத்தைக் **கூடச்** செய்து பார்க்க முடியாது. நவீன த**மிழி**ல**க்கிய**த்திற் பயிலப்படும் வடிவங்கள் பல தொடர்புச் சாதனங்களின் தன்மை காரணமாகவும், இலக்கியத்துக்கும் சாதனத்துக்கு

முள்ள ஊடாட்டம் (Inter action) காரணமாகவும் தீர்மானிக்கப்படுபவையே.

இதுவரை நவீன தமிழிலக்கியத்தின் பண்புகள் கிலவற்றை நோக்கிஞேம். நவீன தமிழிலக்கிய வடிவங்களே யும், இலக்கியப்பொருளேயும், மேலே எடுத்தாராயப்பெற்ற பண்புகளுடன் இணேத்து நோக்கும் பொழுதுதான் நவீன தமிழிலக்கியத்தின் கருத்துநிலேத் தளங்கள் பற்றிய தெளிவு ஏற்படும்.

ஆங்கிலத்தில் ஐடியோலொஜி (Ideology) எனப்படும் பதமே இங்கு ''கருத்துநி‰'' என்று மொழிபெயர்க்கப் பெற்றுள்ளது. ''ஐடியோலொஜி'' எனும் சொல் இங்கு கருத்துக்கள் பற்றிய அறிவியல் (science of Ideas) என்ற "ஒரு வர்க்கத்தினது கருத்திற் பயன்படுத்தப்படவில்லே. அன்றேல் ஒரு தனி மனிதனுக்கு இயல்பாகவுள்ள சிந்தகோ முறைமை'' (manner of thinking charcteristic of a man or குறிப்பிட்ட அரசியல் அல்லது பொரு Individual) " ஒர ளாதாரக் கொள்கை அல்லது அமைப்பின் அடித்தளமாக அமையும் கருத்துக்கள்'' (Ideas of the basic of some ecomic or political theoryorsystem)என்ற கருத்துக்கனே இப்பிரயோ கத்தில் முணப்புப் பெறுகின்றன. அந்த அர்த்தத்தைச் குட்டுவதற்கு ''கருத்துநிலே'' என்பதனே விவைரண நிலேப் <mark>பட்ட ஏ</mark>ற்புடைமை பொருந்திய ஒரு மொழி பெய<mark>ர்ப்பாகக்</mark> கொள்ளலாம்.

இக்கட்டத்தில் 'கருத்துநிலே'' என்பது யாது எ<mark>ன்பதனே</mark> விளங்கிக் கொள்வது அத்தியாவசியமாகும்.

கருத்து நிலே என்பது மக்கள் வாழ்க்கையினதும், சமூக இருக்கை நிலயினதும், பருப் பொருளான நிலேடைகளேப் பிரதி பலிக்கும் கருத்துக்கள் உளப்பாங்குகள் ஆகியவற்றின் முழுமையைத் தருக்க நெறிப்படி ஒழுங்குபடுத்தித் தருவது என வரைவிலக்கணம் கொடுக்கப்பட்டுள்ளது 1 மக்கள் வாழ்க்கையினேப் பிரதிபலிக்கும் கருத்துக்கள் உளப்பாங்கு கள் முழுவதும் ஒன்றிணங்த கருத்தாக முகிழ்க்கும் பொழுது அதனேக் கருத்து நில எனக் கூறுவர் என்பது இதனுற் புலப் படுகிறது.

இக்கருத்துநிலே சமூகப் பிரக்ஞையின் (social consciousness) சித்தாந்தநிலேப் பிரதிபலிப்பேயாகும். சமூகப் பிரதிபலிப்பேயாகும். சமூகப் பிரக்ஞை முதலில் சமூக உளப்பாங்கிற் பிரதிபலிக்கும். சமூக உளப்பாங்கு (social psychology) திருஷ்டாந்தத் தெளிவுடன் பிரதிபலிக்கும் நிலே கருத்துநிலேயாகும். சமூக உளப்பாங்குநிலேயில் மக்களின் சமூகப் பிரக்ஞை முறைமை கள் தெரியவரும். அச்சமூகப் பிரக்ஞை முறைமைகள் கருத்துநிலேகளாக வடித்துக் கூறுவோர் அச்சமூகத்திலுள்ள கருத்தியலாளர்களே. சமூகப் பிரக்ஞையானது அரசியற் கருத்துநில், ஒழுக்க நெறிகள், கலே, விஞ்ஞானம், தத்துவம், மதம் ஆகியவற்றிற் பரிணமிக்கும்.

நவீன இலக்கியத்தின் சமூகநிஃப்பட்ட பல்வேறு அமிசங்களேயும் நோக்கிய பொழுது அதன் தோற்றத்துக் கும், வேகமான தொழிற்பாட்டுக்கும், அடிப்படையாக வுள்ள கருத்துநிலேகள் உள்ளன எனும் உண்மை தெரிய வந்தது.

சமகாலத் தமிழ்ச் சமுதாயத்தின் வரலாற்று நில்லையயும் நவீன இலக்கியக் கோட்பாடுகள் வந்து சேர்ந்த வரலாற்றுச் சூழஃயும், அவற்றின் இயங்கியல் தன்மைகளே யும், நவீன காலத்துக்கு முற்பட்ட தமிழகத்தின் வரலாற்று நில்லைகளுடன் ஒப்பு நோக்கும் பொழுது நவீனகாலத் தமிழ்ச் சமுதாயத்தின் இரு துல்லியமான பண்புகள் எனப்

<sup>1. &</sup>quot;An ideology represents the totality of ideas and outlooks reflecting the material conditions of people's life and their social being in a systematised logical from" — A. P. Sheputulin-Marxist Leninist philosophy Mosion (1978) p. 439.

பின்வருவனவற்றை எடுத்துக் கூறலாம். முதலாவது சணநாயகப்பாடு (democratization<sup>2</sup>) இரண்டாவது மதச் சார்பின்மை. (secularization)

"ச**ன**நாயகப்பாடு" (அதாவது சனநாயகப்படுத்துகை) எவ்வாறு அடிப்படைக் கருத்துநிலேயாகத் தொழிற்படு கின்றன என்பதனேச் சிறிது ஆராய்வோம்.

"டெமோக்கிறசி" (Democracy) எனும் பதம் மக்கள் (demos) ஆட்சி (kratos எனும் இரு கிரேக்கப் பதங்களின் இணப்பதமாகும். இதனே நாம் சொல்லொடு பொருளாக, முற்றிலும் ஆட்சி நிஸேப்பட்ட ஒரு நடைமுறையாகவே கொண்டு வீட்டோம். அதனுல் வாக்குரிமை, தேர்தல், பிரதிநிதித்துவ அரசு, சட்டவாட்சி முதலியனவே இதன் முக்கிய பண்புகளாக விதந்தோதப்படும் நிஸ்மை ஏற்பட்டுள்ளது.

ஆயினும் இந்த ஆட்சி முறை தன்னுள் முடிந்த முடிபானதோ எனும் வினுவை நாம் எழுப்புதல் வேண்டும். எதற்காக இத்தகைய ஒரு ஆட்சிமுறை—அதாவது மற்ற எந்தச் சக்திக்கும் ''நாயக'' நிலேயை வழங்காது ''சன''ங் களின் ''நாயக''த்துக்கு (தலேமைக்கு) முக்கியத்துவம் கொடுக்கும் ஆட்சிமுறை ஏற்படவேண்டும் என்ற வினுவைக் கேட்டுக் கொள்ளவேண்டும்

அப்படிக் கேட்கும் பொழுதுதான் இந்த நடைமுறை வெறுமனே ஒரு அரசியல் நடைமுறையன்று, சமூக நடை முறையொன்றைத் தோற்றுவிப்பதற்கும், அச்சமூக நடை முறையின் (social Process) இயக்கத்துக்கும் அத்தியாவசிய

demo cratization எனும் சொல்லுக்கு மக்களாட்டிப் படுத்துகை என்னும் மொழிபெயர்ப்பினே விடுத்துச் சனநாயகப்பாடு (அல்லது சனநாயகப்படுத்துகை) என்று கொண்டதற்கான காரணம் அப்பண்பு பற்றி ஆராயும் பொழுது தெளிவாகும். மான ஓர் ஒழுங்குமுறை என்பது தெரியவரும். இக்கருத்தினே இன் ெஞரு வகையாகவும் எடுத்துக் கூறலாம். அரசியல் நடைமுறையில், மக்களாட்சி வேண்டப்படுவதற்குக் காரணம் சமூக நடைமுறையிற் சனநாயகம் (மக்கள் தலேமை) இருக்க வேண்டுமென்பதே. அதாவது அரசியற் சனநாயகம் இல்லேயேல் சமூக சனநாயகம் இல்லாது போய் விடும். சமூக சனநாயகம் (social democracy) தான் அரசியற் சனநாயகத்துக்கான நியாயப்பாடாகும்

சமூக சனநாயகத்தில் ஒவ்வொரு மனிதர்களதும் ஆக்க பூர்வமான திறமைகள் வெளிக்கொணரப்பட்டு அந்தத் தனிமனிதத் திறமைக் கணிப்பு அடிப்படையில் முழுச் சமூக ஒருங்கியைபையும் ஏற்படுத்தப்படும்

தமிழ்ச் சமூகத்தின் பாரம்பரிய சமூக நோக்கும்பொழுது சாதியமைப்பு அச்சாணியாக பதைக் கோணுலாம். இது எவ்வாறு தோன்றியது என்பது பற்றி இங்கு நாம் விவாதிக்க வேண்டியதில்லே. (புராதன குடி முறைமை இதனுளடங்கும்) தொ**ழி**ற்குழு முறைகம போன் றவை காரணமாகத் தோன்றிய சாதி முறைமை இந்திய நிலப் பிரபுத்துவத்தின் அச்சாணியாகிற்று. தமிழ்நாட்டைப் பொறுத்தவரை**யி**ல் மத்தியகாலத்தில் நிலத்துக்கான உரிமைகூடச் சாதி<mark>யமைப்</mark> பினுற் பாதிக்கப்பட்டிருந்த தன்மையி னே அவதானிக்கலாம். சாதியமைப்பு சமூக அதிகாரத்தைச் சில குழுக்களிடத்தேலே விட்டு வைத்தது. தமிழ் நா**ட்டின்** <mark>உள்ளூராட்சியிலும்,</mark> மத்திய ஆட்சி**யிலும்** இந்<mark>த அதிகார</mark> முறைமை என்றுமே எல்லோரிடத்துமே இருந்ததில்வே. பாரம்பரியத் தமிழ்ச் சமுதாயம் சனநாயகத்துக்கும், முற்பட்ட நவீன தேத்துவத்துக்கும் ஒரு சமுதாயமாகும். (pre-democratic pre-modern society).

1802க்குப் பின்னர் ஏற்பட்ட பல்வேறு அரசியல், நிர்வாக மாற்றங்கள் (இவை தமிழ்நாட்டுக்கு மாத்திரமென நடைமுறைப் படுத்தப்படவில்லே. ஆங்கிலேய ஆட்சிக்

காலச் சென்னே மாகாணம், இன்றைய ஆந்திரத்தின் பெரும் பாகம், கேரளம், தமிழ்நாடு ஆகிய இடங்களே உள்ளடக்கிய தாகவேயிருந்தது.) படிப்படியாகத் தமிழ்நாட்டிற் கோட்பாட்டைப் பரப்பத் தொடங்கிற்று. பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டு முதல் இருபதாம் நூற்ருண் டின் இறுதிக் கட்டம்வரை தமிழ்நாட்டிற் கிளம்பிய மக்கள் இயக்கங்களே ஊன்றிக் கவனித்தால் அந்த இயக்கங்**கள்** சமூகத்தின் மேல் தளத்திலிருந்து படிப்படியாக அடித்தளத் துக்கு வருவதை காணலாம். ஆரம்பகால அரசியற் சமூக இலக்கியங்கள் அக்காலத்திற் சமூக அதிகார முடையவர் களின் இயக்கங்களாகவே இருந்தன. பின்னர் கோட்பாடு பெரவ அந்த மேல்மட்டத்தினரைப் புறங்காண சமூகங்களின் இயக்கம் தோன்றத் பிராமண எதிர்ப்பு இயக்கத்தின் சமூகத் <mark>பற்றி 'தனித்தமிழியக்கத்தின் அரசியற் பின்னணி</mark>' நூலில் ஆராயப்பட்டுள்ளது. வேளாளர் பிராமணரை எதிர்க்க, பின்னர் வேளாளர் மேலாண்மையை அவர்களுக்குக் கீழ்நிஃப்பட்டோர் எதிர்க்க, தொடர்ந்து ஒவ்வொரு குழுமமும்(community) தன்னுணர்ச் சியுடன் கௌம்ப, வலுவற்ற குழுக்கள் ஆட்சியமைப்புப் <mark>பாதுகாப்புக் கோரின. இவ்வாருக முதலிற் குழுமநிலேமை</mark> யிற் சமத்துவம் காணும் இயக்கங்கள் தோன்றின. கடந்த காலத்தில் இஃமறை காயாகவும், பின்னர் வலுவு டனும் குழுமநிஃயை விடுத்துவர்க்க அடிப்படையில் வர்க்க முன்னேற்றத்துக்கான போராட்டம் தொடங்கிற்று.

இந்தப் போராட்டத்திற் சமூக சனநாயகம் என்ற கருத்துநிலே தொழிற்படுவதைக் காணலாம். உண்மையில் தமிழ்நாட்டிற் சமூக சனநாயகத்துக்கான போராட்டம், இலக் கிய சனநாயகத்துக்கான வழியை வகுத்துள்ளமையை நவீன தமிழிலக்கியத்தின் செல் நெறிகள் எமக்கு எடுத்துணர்த்து கின்றன. சணநாயகக் கோட்பாடு இலக்கியத்திலே தொழிற் படுகின்ற பொழுது சில முக்கிய பண்புகள் மேற் கிளம்பு வதை நாம் அவதானிக்கலாம்.

நவீன தமிழிலக்கியத்தினே ஆராயும்பொழுது சன நாயகத்தின் அரசியல் நடைமுறைக்கு அத்தியாவசியமாகக் கருதப்படுபவை இலக்கிய வழியாகப் புலப்படுவது தெரிய வரும்.

முதலாவது தனி மனிதனேப் பற்றிய இலக்கியச்சித்திரிப் பாகும். இது சனநாயகத்துக்கும் அடிப்படையான கொள்கையாகும்.

இரண்டாவது பெரும்பாண்மையான மக்களின் விமோசனம், நல்வாழ்வு பற்றிய சிரத்தையாகும்- சமூக இயக்கங்களேச் சித்திரிக்கும் நாவல்களில் இப்பண்பு துல்லியமாகத் தெரிவதைக் காணலாம். ரகுநாதன் முதல் சமூத்திரம் ஈருக வரும் சமூகக் கட்டுப்பாட்டுணர்வுடைய எழுத்தாளர்களின் ஆக்கங்களில் இப்பண்பைக் காணலாம். இதனேக் காட்டிவருவதுதான் "பெரும்பான்மையான மக்களின் பெரும்படியான நன்மை (The greatest good of the greatest number) எனும் கோட்பாடு. சமூக சமத்துவத்தை வற்புறுத்தும் ஆக்க எழுத்துக்களில் இப்பண்பு காணப்படுவதை நாம் அவதானிக்கத் தவற முடியாது.

மக்களாட்சி ஏற்படுத்தும் சமூகப் பிரக்ஞை அதட்டத் தெளிவான நிஃ எய்தி வர்க்கப் பிரக்ஞை (class consciousness)வரப்பெற்று அப்பிரக்ஞையின் அடிப்படையாகத்தோன் றும் போராட்டத்தின் வழியாகச்சமூக பொருளாதாரஉறவு களில் புரட்சிகரமான மாற்றம் ஏற்படுத்தப் பெறும்வரை, சமூகத்திற் பல்வேறு கருத்துநிலேகள் சமூக மேலாண்மைக் காகப்போராடும் என்பது அடிப்படை உண்மையாகும்,சமூக மேலாண்மைக்கானபோராட்டம் இலக்கியத்திலும் நிகழும். சமூகத்தோடிணேந்த தனிமனிதஃனப் பற்றிச் (individual in society) சிலர் எழுதும் பொழுது வேறு சிலர் சமூகத்தி லிருந்து தனித்து நிற்கும் (பராதீனப் படுத்தப்பட்ட) மனிதணப்பற்றி, அவனது தனித்த நடைமுறைகளே உயர்வு படுத்தி எழுதுவதனேக் காணலாம். சனநாயக அரசியலிற் காணப்படும் கருத்து வேறுபாடுகள் இலக்கியத்திலுங் காணப்படுவது இயற்கையே.

இந்த இலக்கியச் சனநாயகச் செல்நெறி எமது இலக்கியப் பாரம்பரியத்தில் ஏற்பட்டுள்ள மிக முக்கியமான மாற்றங்களிலொன்ருகும். ''உலகம் என்பது உயர்ந்தோர் மேற்றே'' என்றும், தஃவேன் என்பவன் ''தன்னில் ஒப்பாரும் மிக்காரும் அற்றவன்'' என்றும் ஒரு காலத்தில் போற்றி வந்த தமிழ்ப்பாரம்பரியத்தில் சமூகத்தின் விளிம்பிலும், அதற்கும் அப்பாலும் இருப்பவர்களே இலக்கிய நாயகர் களாகக் கொள்ளும் மாற்றம் மிகக் கணிசமான ஒன்றே யாகும். ஆனுல் இம்மாற்றம் திடீரென்று ஏற்படவில்லே. படிப்படியாகவே ஏற்பட்டுள்ளது.

அரசியற் சனநாயகம் மக்களாட்சி புதிய சமூகப் பெறு தோற்றுவித்துள்ளது போன்று, இலக்கிய ச**ன**நாயகமும் புதிய இலக்கியப் பெறுமானங்களேத் தோற்று வித்துள்ளது. இவற்றுட்சிலவற்றை ஏற்கனவே பார்த்தோம். இவ்விடத்தில் ஒரு முக்கிய விடயத்தை எடுத்துக் கூறல் வேண்டும். தமிழிலக்க யப் பாரம்பரியத்தில் ஒரு நூலாசிரிய னுக **வி**ரு<mark>ம்பத்தக்கோர் யார் யாரென்பது பற்றிய நிய</mark>மங் களிருந்தன. அத்தகைய நியமங்கள் இப்பொழுது ஏற்தக் கொள்ளப்படுவதில்லே. எனினும் புதிய இலக்கியச் சர்ச்சை கள் தோன்றும்பொழுது எழுதுவதற்குரியோர் யார் பிரச்சினேயும் இடம் பெறுவதை நாம் அவதானிக்கத் தவறக் கூடாது. சிறுகதை, நாவல் ஆகிய இலக்கிய வகைகளேயும், அவற்றை எழுதியவர்களேயும் பாரம்பரியத் தமிழறிஞர்கள் **முதலி**ல் முற்ருகப் புறக்கணித்திருந்த**ன**ர். தமிழ்**நாட்டுப்** பல்கலேக் கழக மட்டத்திற் புனேகதைகள் பற்றிய ஆய்வுகள் பிந்தியே செய்யப்பட்டமைக்கு இந்தத் காரணமாகவிருந்தது. மனப்பான்மையே பேராசிரியர் மு. வரதராசன் நாவலாசிரியராக இல்லா திருந்திருப்பின்

இது மேலும் தாமதப்படுத்தப்பட்டிருக்கலாம். இலங்கையில் நடந்த மரபுப் போராட்டத்தில் சிறுகதை எழுத்தாளர்கள் சாதி அடிப்படையிலே தாக்கப்பட்டது வரலாற்றுண்மையாகும். நவீன இலக்கியம் முழுவதையுமே இலங்கைத் தமிழ்ப் பேராசிரியர் ஒருவர் ''இழிசினர் இலக்கியம்'' எனக் குற்றஞ் சாட்டிஞர். ஆஞல் ஆரம்பத்திற் காணப்பட்ட இந்த எதிர்ப்பு (இது தவிர்க்கப்படமுடியாததுமாகும்) படிப் படியாகக் குறைந்து இன்று இலக்கிய சனநாயகம் சாதாரண எடுகோளாகிவிட்டது.

இலக்கியத்தின் சனநாயகப்பாட்டி ஊத் தோற்றுவித்த தும், துரிதப்படுத்தியதும் அச்சுமுறைமையாகும். இலக்கிய சனநாயகத்தின் உருவ அமைதி வெளிப்பாடு உரைநடை யாகும். பெரும்பான்மையான மக்களின் பெரும்படியான வாசிப்புக்கு உரைநடையே பொருத்தமானதாகும் கவிதை கூட அதன் சாயலில் வருவது தவிர்க்க முடியாததாயிற்று. உரைநடையின் சனநாயக நிலேப்பாட்டி ஊ அதன் விளக்கத் தன்மையில் மாத்திரமல்லாது அதன் வாதிப்புப்பண்பிலும் (argumentative character) கண்டு கொள்ளல்வேண்டும்.

சனநாயகக் கோட்பாடானது அரசியல் நடைமுறையாக மாத்திரமேயுள்ளது. அரசியற் சனநாயகம் பூரண ச**ன**நாயகத்துக்கும் அதற்கு அத்தியாவசியமான பொருளா வழிவகுக்காது **சன**நாயகத்து**க்**கும் கட்டமைப்பினுள்ளேயே மு தலாளி த்துவக் இருப்பதால், இந்த அரசியற் சனநாயகச் செல்நெறியும் மலினப்படுத்தப் படுவதற்கான வாய்ப்புகள் உள்ளன. சனநாயகம் என்ற உயரிய மக்கள் நலக் கோட்பாட்டை வெகுசனப் பண்பாட் நியாயப்படுத்தும் 42 (mass culture) கொள்கையாக மாற்றி, இலாபநோக்குக்காக இலக்கியத்தையும், பிறகலே களேயும் மலினப்படுத்தும் நடைமுறை தமிழிலக்கியத்தையும் தாக்கியுள்ளது.

எவ்வகையில் நோக்கினும் சனநாயகப்பாடு நவீன தமிழிலக்கியத்தின் அடிப்படைக் கருத்து நிலேயாகத் தொழிற்படுவது நன்கு புலஞகிறது. இந்தச் சனநாயகப் பாட்டுடன் இணேந்து காணப்படும் இன்ஞெரு அடிப்படை இலக்கியக் கருத்துநிலே மதச்சார்பின்மை யாகும்.

ஆங்கிலத்தில் செக்ரூலறிஸ்ம் (secularism) எனப்படும் பதத்தின் பெயர்ப்பாகவே இங்கு ''மதச்சார்பின்மை'' எனும் பதம் பயன்படுத்தப்படுகிறது. ''காலத்தின் நிஃப்பட்டது'' என்ற ஆரம்பக்கருத்திலிருந்து இப்பதம் படிப்படியாக ''மத ஆசிரமம் சாராத'' ''மதநிர்வாகம் சாராத'' ''இலௌகீக நிஃப்பட்ட'' என்ற கருத்துக்கீனப் பெற்று, ஒரு கொள்கை என்ற வகையில் ''மதநம்பிக்கை வணக்க முறைமைகளிக்கை கைவிட்டு அவற்றினடிப்படையிலல்லாது உலக காரியங்களே நோக்குதல், நடத்தல்" என்ற நிஃப்பாட்டையே குறிக்கின்றது.

த**மிழில**க்கியப் பாரம்பரியத்தை நோக்கும் பொழுது பௌத்த ஆதிக்கத்தின் பின்னரும், பாண்டியர்களால் வைதீக நெறிகள் சமூக நடைமுறைகளுக்காகப் பயன்படத் தொடங்கிய பொழுதும், பயன்படுத்தப்பட்ட பின்னரும் மதநம்பிக்கை ஐதீகங்களேயும், மதத் தத்துவங்களேயும் மத முதன்மைப்படுத்தும் பண்பு ஒரு தொழிற்படுவதைக் பேணப்படும் இலக்கியங்களில் இப்பண்பு <mark>காணப்படு</mark>வதால் இலக்கியப் பேணு<sub>ு</sub>கைக்கு இந்த கட்டுமானம் (religious superstructure) அவசியமானதாகக் கரு தப்பட்டுமிருக்கலாம். பின்னர் இதுவே மரபாயிற்று. அன்ருட வாழ்க்கையும், அன்றுட வாழ்க்கையின் **நடவடிக்கைகளும்** உலோகாய தமயப் பட்டவையாகவே யிருந்தும், இலக்கிய ஆக்கம் போன்ற பொது நடவடிக்கை யொன்று மேற் கொள்ளப்படும் பொழுது இந்தமதச்சார்பை சற்று வலிந்தே கோடினர். இந்த மித மிஞ்சிய மதச்சார்புக் கண்கொட்சி 16ஆம், 1 ஆம் நூற்றுண்டுகளில் முணப்புடன் தெரிகிறது. ஆங்கில ஆட்சியின் வருகை, அதன் தாக்கம், புதியை சமுக அசைவியக்கங்கள், ஆகியனு புதிய நியமங்களோத்

தோற்றுவிக்கத் தொடங்கின. ஆங்கில ஆட்சி தன்னே கொள்ளவும், நியாயப்படுத்திக் "பிடிப்பை" தன து இறுக்கிக் கொள்ளவும் (தெரிந்தும் தெரியாமலும்) பரப்**பிய** புதியபண்பாடும் இந்தவிடுவிப்புக்கு உதவிற்று. கிறிஸ்துவத் தின் தாக்கம் இந்து வைதிகப் பிடியிலிருந்து விலகவைக்க, கிறிஸ் தவத்தின் பண்பாட்டுத்தாக்கத்திலிருந்து சிரமமாயிருக்கவில்லே. இந்த மாற்றத்துக்கு காரணமாகவிருந்தது கல்வி முறையே கிறிஸ்தவ மிசனரிமார்களால் நவீன கல்வி அறிமுகப்படுத்தப்பட்ட வழியாக தெனினும் அவர் கள் வந்த கல்வி ஒவ்வொரு பாடத்திலும் கிறிஸ் தவத்தின் தத்துவ அடிப்படைகளே வற்புறுத்தவில்லே புதிய கல்வி முறை, புதிய தொழில் **மு**றைக**ள்**, இலௌகீக வாழ்க்கை முறையில் ம**த**ச்சார்**பின்** மையை ஒரு கோட்பாடாக நிறுவத் தொடங்கின.

மதச் சார்பின்மை சமூக அனுவல்களில் பகுத்தறிவின் தொழிற்பாட்டுக்கு அதிக இடம் கொடுக்குமென சமூக வியலாளர் கூறுவர். தமிழ்நாட்டில் இது சம்பந்தமான ஒரு வரலாற்றுப் பின்னணியேயுண்டு, பிராமண என்னும் அடிப்படைப் பொருளாதாரக் கோஷம் கட்சிச் சித்தாந்தமாக முன் வைக்கப்பட்ட பொழுது பகுத்த<mark>றிவு</mark> அது தன் நியாயமாகப் வாதத்தையே பயன்படுத்திக் கொண்டது. பெரியாரின் இயக்கமும், அந்த இயக்கத்தி**ன** ரால் தமது தத்துவ அடிப்படையென உச்சாடனம் செய்யப் பெற்ற இங்கர்சோனின் பெயரும், தமிழ்நாட்டில் பகுத்தறி தத்துவ வாதத்தை வா தமா கவே 9P(15 முன்வைக்க விஞ்ஞான வளர்ச்சியும், அந்த முனேந்தன. விஞ்ஞான வளர்ச்சியினடியாகத் தோன்றும் தொழில் நுட்ப வளர்ச்சியு மில்லாத சமூகத்தில் உண்மையான பகுத்தறிவு வாதம் வேரூன்றுவது கடினமே. தமிழ்**நாட்டி**லும் அத்தகைய தொரு நிலேமையே காணப்பட்டது. எனினும் பாரம்பரியத் திவிருந்து ஏற்கனவே விடுபடுவதற்கு தொழிற்பட்ட பல்வேறு காரணிகளுடன் இணே ந்த இதுவும் பொழுது

<mark>நவீன</mark>த்துவத்திற்கான இயக்கம் துல்லியமாகத் தொ**ழி**ற் படத் தொடங்கியது.

இ<u>ம்மத</u>ச் சார்பின்மைச் செல் நெறிகளின் இலக்கியத் துறைத் தாக்கங்கள் கணிசமானவையாகும். ஆக்க இலக் கியத்தொழிற்பாட்டில் ''தெய்வம்'' ''தெய்வத் தஃயிடு'' "தெய்வச் செயல்" என்பன கோட்பா**ட்டு ரீ**தியாக விலக்**கிக்** கொள்ளப்படத் தொடங்கியதும் மனித நடவடிக்கைகளி**ன்** சக்தியாகவும், இயக்க சத்தியாகவும் மனிதனே அமைந்துவிடும் தன்மை ஏற்படுகின்றது. மனிதநடவடிக்கை மணிதஞல், மனிதச் சூழலால் தீர்மானிக்கப் படுவதாகச் சித்தரிக்கப்படவேண்டியதாயிற்று. மதப் பண்பாட்டை வலியுறுத்துவதற்குக்கூட மனிதனேயே முக்கியப் படுத்த வேண்டிய ஒரு தேவை ஏற்பட்டது. மனிதனே சமூக அறப் பெறுமானங்க**ளி**ன் மையமாகவும் மனிதப் பொது நல**ேன** இந்தப் பெறுமானங்களின் அளவுகோலாகவும் அமைகின்ற ஒரு தன்மை ஏற்பட்டது. சுருக்கமாகச் சொன்னுல் எமது கதை மரபு ஐதீக, பௌராணிக மரபினின்றும் விடுபட்டு மனித சாத்தியப்பாடு என்னும் வட்டத்துக்குள்ளேயே இயங்க வேண்டிய ஒன்ருக மாறிற்று.

இலக்கியத்திலேற்பட்ட இம்மாற்றம் தமிழ்நாட்டின் பிறகஃகெஃோப் பொறுத்தவரையிற் படிப்படியாகவே ஏற் பட்டது. சிலகஃலகள்(நடனம்,சாஸ்திரீய இசைபோன்றவை) இன்னும் முற்றிலும் விடுபடவேயில்ஃ. சினிமா கூட அண்மையிலேயே விடுபட்டதெனலாம். தமிழ்ச் சினிமா பற்றிப் பாரதிதாசனின் இருவரிகள் சுவராசியமானவை.

''பதிவிரதைக் கின்னல் வரும் பழையபடி தீரும் பரமசிவன் இடைக்கிடையே வந்து வந்து போவார்''

மனிதநிஃப்பாட்டைச் சித்திரிக்கும் பண்பு நவீன இலக் கியத்தின் முக்கிய பண்பாக இன்று முகிழ்க்கத் தொடங் கியது.

மனி தணே அவனது சமூகச் சூழவில், மனி த நடவடிக்கை வலுவினே மீருது சித்திரிக்கத் தொடங்கியதும் இலக்கியம், இ—4 மணிதப் போராட்டங்களப்பற்றிப் பேசுகின்ற ஆவணமாக மாறிற்று

இத்தகைய சூழலில் விதந்தோதப் பெறும் மனிதனும், (பாத்திரமும்) விதந்தோதப் பெறும் மனித நடவடிக்கை யும், (கதைப் பின்னலும்) மனிதப் பண்புகளே அதிகம் கொண்டவஞைக, கொண்டதாக இருக்க வேண்டியதாயிற்று. மனிதனேச் சித்திரிக்கும் பொழுது அவனது 'மானுடத் தன்மை''யை அதாவது மனிதாயதவாதத்தை (Humanism) வற்புறுத்த வேண்டியநிலே ஏற்பட்டுள்ளது. நவீன தமிழிலைக்கியத்தின் மனிதாயத ஊற்றுக்கால்களின் நதிமூலம் இப்பொழுது சிறிது சிறிதாகத் தெளிவடையத் தொடங்கு கின்றது.

மதச்சார்பின்மை நெறி இவ்வாறு மானுட வாதத்துக்கு அடியிடத் தொடங்கும் அதே வேளேயில், வேறு சில முக்கிய மிலக்கியச் சித்திரிப்பு''களுக்கும் காரணமாகவமைந்தது. சமூகத்தின் ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்ட அன்றேல் வழக்கமான நடைமுறையாகவமைந்த பல்வேறு நடவடிக்கைகள் மதச் சார்பின்மையின் படிப்படியான வளர்ச்சி காரணமாக எதிர்க்கப்பட்டன. பாரம்பரியச் சூழவில் வளர்க்கப் பெரு தவர்களும் புதிய சூழலில் நிலவும் 'பகுத்தறிவு' வாழ்க்கை நில்யை அவதானித்தவர்களும், பாரம்பரிய நடைமுறைகளே எதிர்ப்பதும் புதிய நடைமுறைகளே மேற் கொள்ளுவதும், மரபுவழியான சமூக வழக்கங்களே டொழிப்பதும் வழக்கமாயின. இலக்கியம்(குறிப்பாக நவீ<mark>ன</mark> இலக்கிய வகைகளான சிறுகதை, நாவல்) இவற்றைத் நவீன இலக்கிய வடிவங்களில் சுத்திரிக்கத் தொடங்கின. சமூக எதிர்ப்புப் பொருள் முக்கியத்துவம் பெற்றமை ஒரு தற்செயல் நிகழ்வன்று

சமூகத்தில் ஏற்பட்டு வெந்த நவீனமையப்பாட்டை இலக் கியம் பிரதிபலித்தது மாத்திரமல்லாது, இத்தகைய இலக் கியம் சமூகத்தின் நவீன மையப்பாட்டுக்கு (Modernization) <mark>காலாகவுமிருந்தது; நவீன</mark> மயப்பாட்டைத் துரி**தப்படு**த் தவும் தொடங்கிற்று.

இக்கட்டத்திலே தான் இலக்கியத்தின் சமூகப் பயன் பாடு முக்கியத்துவம் பெறத் தொடங்கிற்று. எழுத்தறிவு வளர்ந்த சமூகச் சூழலில், சமூகத்தின் நவீன மயப்பாட்டுக்கு இலக்கியத்தின் பங்கு உணரப்பட்ட நிலேயில், எத்தகைய சமூக நோக்குக்கு இலக்கியம் பயன் படவேண்டும் என்னும் எழும்புதல் இயல்பே. சமூகக் கடப்பாடுடைய வினு இலக்கியம் தோற்றுவிக்கப்படவேண்டும் எனும் கருத்து தொடங்கிற்று. சமூகத்தின் இயங்கியல் முறைக்கேற்ப அதன் தர்க்க ரீதியான மேற்செலவுக்கு-முற்போக்குக்கு-இலக்கியம் உதவ வேண்டும் என்ற கருத்து வளரத் தொடங்கிற்று. மதச் சார்பின்மை துல்லியமாகத் தெரியத் தெரிய இலக்கியத்தில் முற்போக்கு வாதமும் முனேப்படையத் தொடங்கிற்று. இலக்கியத்தால்மாத்திரமே சமூகத்தை மாற்றிவிட முடியாது. ஆணுல் சனநாயகப் பாடு காரணமாகக் கிடைத்த அடிப்படைக் கல்வி மக்களே எழுத் தறிவுடையோராக்க, அந்த எழுத்தறிவிணப் பயன்படுத்திச் சமூக முற்போக்கிவேப் பற்றிய மேலதிக உணர்வினேயோ, உத்வேகத்தையோ ஏற்படுத்துவதற்கு இலக்கியம் தக்க தொரு சாதனம் என்பது உணரப் படலாயிற்று.

சமூக நவீனத்துவத்துக்கும், சமூக முற்போக்குக்கும் இலக்கியம் பிரக்ஞை பூர்வமாகவும் இல்லாமலும் பயன் படத் தொடங்கியபோது ''யதார்த்த வாதம்'' இடம் பெறத்தொடங்குவது இயல்பே. அதுவும் சமூக முற்போக்கு வாதத்தை வற்புறுத்துபவர்களால் முன்வைக்கப்படுவதும் இயல்பே.

யதார்த்த வோதத்தைப் பற்றிய பூரணமான ஆய்வினேச் செய்வ தற்கு இது சந்தர்ப்பமன்றெனினும், சமூக முற்போக்கு இலக்கியம் வாதத்தை வற்புறுத்துபவர்கள் சமூகத்தின் அடியுண்மையைக் காட்ட வேண்டுமென்று வாதிடுவது இயல்பே ஏற்றுக் என்பதை கொள்ளல் வேண்டும். யதார்த்த வாதம் சமூக இயக்கத்தின் அடி. யுண்மையை (மேலெழுந்த வாரியாகத் தெரிவனவற்றை யல்ல) எடுத்துக் காட்டுவதே.

இலக்கியத்தைக் கொண்டு சமூகப் பயன் பாட்டு வாதங்கள் முன் வைக்கப் படத் தொடங்க அதே இலக்கி யத்தைக் கொண்டு சமூக மாற்ற உணர்வை மழுங்க வைக்கும் முயற்சியும் ஏற்பட்டது. வெகுசன இலக்கியம் (Mass literature) இப்பணியையே செய்கிறது.

இவ்வாறு நோக்கும் பொழுது தமிழிலக்கியத்தின் நவீன மயப்பாட்டுக்கு உந்து சக்தியாகவும் காரணியாகவும் அமைந்த சில பண்புகளேயும் கருத்து நிலேயினேயும் நாம் காணக் கூடியதாகவுள்ளது.

கருத்து நிலே (Ideology) என்று கூறும் பொழுது அதனேக் கருத்துக்களின் தொகுதியாகப் பார்த்து விடல் கூடா என்பது மீண்டும் வலியுறுத்தப் படல் வேண்டும். முதலிற் குறிப்பிட்டது போன்று அது மக்களே, மக்களின் சமூகத் தொழிற்பாட்டுடன் இணேக்கும் கருத்துக்கள், பெறுமானங் கள், படிமங்கள் ஆகியவற்றின் முழுமையான தொகுதி யாகும். உணர்வு நிலேயிலும், அறிவு நிலேயிலும் செறிந்து கசிந்து நிற்கும் அந்த முழுமையான கருத்து நிலே நவீன தமிழிலக்கியத்தின் எவ்வாறு உருவாக்கியுள்ளன என்பதை யும், தமிழிலக்கியத்தில் எவ்வாறு தொழிற்பட்டுள்ளன என்பதையும் அறிவதற்கு ஒரு பிராரம்ப முயற்கியாக இம் முயற்சியினேக் கொள்ளல் வேண்டும்.

## மொழி பெயர்ப்பும் உலகப் பண்பாரும்

இயாயை நிபெயர்ப்புக்கள் வழியாக உலகளாவிய ஒரு பொதுப் பண்பாட்டை உண்டாக்குவது பற்றியோ, அன்றேல் மொழிபெயர்ப்பு வழியாக உலகத்துப் பண்பாடு கள் ஒவ்வொன்றையும் அறிந்து விளங்கிக்கொள்வது பற்றியோ அன்றேல் இவற்றுக்கான சாத்தியப்பாடுகள் பற்றியோ தட்டவட்டமாக ஆராய முண்யும் பொழுது, மொழிபெயர்ப்பின் தன்மை, பண்பு பற்றியும், பண்பாடு, அதன் தன்மை பற்றியும் இவையிரண்டுக்கும் ஒன்றன் வழியாக ஒன்றுக்கு ஏற்படத்தக்க தாக்கங்கள் விளேவுகள் பற்றியும் ஆராய்வது தவிர்க்கப்பட முடியாததாகும்.

மொழிபெயர்ப்பு என்பது இங்கு இரு மொழி நிலேப் பட்ட ஒரு தொழிற்பாடாகும். ஒரு மொழியில் எடுத்துக் கூறப்பட்ட ஒரு கூற்றை அன்றேல் பொருளே இன்னெரு மொழியில் எடுத்துக்கூற முனேயும் பொழுது மொழி பெயர்ப்பு ஏற்படுகின்றது. மொழிபெயர்க்கப்பட வேண்டிய பகுதியை, அது கூறப்பட்டுள்ள மொழியை மூலமொழி என்றும், எம்மொழியில் எடுத்துக் கூறவேண்டுமோ அம் மொழியை இலக்குமொழி என்றும் கூறுவர் மூலமொழியி லுள்ள ஒரு மொழி நிகழ்வினே இலக்குமொழி நிகழ்வாக மாற்றுதல் வேண்டும். அம்மாற்ற இறுதியில் மூலமொழியிற் கூறப்பட்ட கருத்து, அர்த்தம், தெளிவு இலக்குமொழியில் அவ்விலக்கு மொழி தெரிந்தோர்க்கு ஏற்படல் வேண்டும். மூலமொழியிலுள்ள அம்மொழி நிகழ்வு அம்மொழியின் அமைப்பு நெறிகள், வைப்புமுறைமைகள், பொருளுணர்த்து முறைகள் ஆதியனவற்றுக்கேற்ப அமைந்திருக்கும். இதனே இலக்குமொழியிற் பெயர்க்கும் பொழுது இலக்கு மொழியின் அமைப்பு நெறிகள், வைப்பு முறைகள், பொருளுணர்த்து முறைகள் ஆதியனவற்றுக்கேற்ப அமைத்

மொழிபெயர்ப்பின் பொழுது ஏற்படும் மொழித் தொழிற்பாடுகள் இவைதான். ஆனுல் இந்த வரைவிலக் கணம் சுட்டுவது போன்று சுலபமானதன்று இம் முயற்சி. மூ. மொ., இ. மொ.ச் சமன்பாடுகளே எம்மட்டத்திலே தொடங்குவதென்பது முதற் பிரச்சினேயாகும். சொல் மட்டச் சமன்பாடா? வாக்கியமட்டச் சமன்பாடா? பந்தி மட்டச் சமன்பாடா? அத்தியாயமட்டச் சமன்பாடா? முதற் புரச்சின். அதனேத் கண்டு தீர்த்துக்கொண்ட பின்னர் சமன்பாடு கள் உண்மையில் உண்டா என்னும் பிரச்சிணே உண்டாகும். அத்தகைய பிரச்சினே தோன்றும் பொழுது மொ**ழியின் உ**ச்சரிப்புருவத்தை ஒ**லி**பெயர்த்து அப்படியே சொல்ல வேண்டியேற்படலாம். கிலோஹெற்ஸ் ஒக்கிஜின், காபறேற்றர், கார் எனப் பலவற்றை ஒலிபெயர்ப்புச் செய்தே பயன்படுத்துகின்ருேம். காரணம் தமிழில் இவற்றைச் சொல்ல முற்படும் பொழுது அவை விவரணப்பெயர்களாக அமைகின்ற தன்மையினேக் காண இவை தமிழ் வரலாற்றினூடாக, தமிழ் லாம். அதாவது மரபினூடாக, தமிழ் பண்போட்டினூடாக வெளிக்கிளம்பும் கருத்துக்கள், பொருட்கள், சொற்றுடர்கள் மொ**ழிபெயர்**க்கும் பொழுது இன்னுரு நிலேமையும் ஏற்படலாம். Factor என்ற ஆங்கிலச் சொல்லே எடுத்துக் கொள்வோம். தமிழில் இக் கருத்தைத் தெளிவாகக்

கூறுவதற்குச் சிறிது இடர்பாடு ஏற்படலாம். 'காரணத்தி<mark>ன்</mark> பாற் பட்டது', 'காரணக் கூறு', 'எண் கூறு', 'மூலக் கூறு' என்று இடத்துக்கிடம் மாற்றிக் கூறவேண்டி வரும். ஆணுல் கலேச் சொல்லாக்க வல்லுநரோ 'காரணி'(காரணமாகவிருப் பது`) என்ற சொல்ஃ நியமித்து, ஃபாக்ற்றர் குறிக்கும் அத் தனே கருத்துக்களேயும் இதற்கு மாற்றீடு செய்தார். கல்வித் தேவைக்காக வகுப்பறை ஒவ்வொன்றிலும் 'ஃபாக்ற்றர்' என்பதற்குக் 'காரணி என்பது எடுத்துக் கூறப்படவே காரணி என்ற சொல் பெருவழக்காகியுள்ளது. என்ற சொல்லுக்கு**ள்ள** முந்தைய கருத்து (அதாவது உமா தேவியாரைச் சுட்டும் தன்மை) இன்று அருகி விட்டது. இத்தகைய முறையிலே கருத்துக்களே மாற்றிப் பொதிவதை <u>மாற்றீடு என்பர். இதற்கும் காரணம் இலக்கு மொ**ழியின்**</u> மரபில் அல்லது பண்பாட்டில் குறிப்பிட்ட பிரயோக மில்லா திருப்பதே.

இவ்வாறு மொழிபெயர்ப்பின் தொழினுட்ப அமிசங்களே விரிவாக ஆராய்கின்ற பொழுது, மொழி என்பது சமூக—பண்பாட்டுப் பின்னணியீல், அதன் தோற்றுவாயாக வும் வெளிப்பாடாகவும் பயன்படுத்தப் படுகின்றது எனும் உண்மையின் அறிந்து கொள்ளலாம். மொழி என்பது ஒரு சமூக உற்பத்திப் பொருள். அதுவே சமூகத்தின் தொடர் புக்கு வேண்டிய அத்தியாவசிய சாதனமாக அமைகின்றது. அது பரிணமிக்கும் சூழலே பண்பாட்டுச் சூழல்தான். சிந்தனேயை வெளியிடுவதற்கு மாத்திரமல்ல சிந்திப்பதற்கே மொழி வேண்டும், ஆனுல், குறிப்பிட்ட சமூகப் பண்பாட்டுச் சூழலின் பின்னணியிற் சிந்திப்பதற்கான அல்லது வெளிப் படுத்துவதற்கான குறியீடுகளேயே மொழிகொண்டிருக்கும்.

மொழி பெயர்ப்பிலே தொடங்கி மொழியின் பண்பு கூனப் பற்றிப் பேசிய நாம் 'பண்பாடு' என்னும் கருதுகோள் பற்றி ஆராய வேண்டிய நிலேக்கு உந்தப்பட்டுள்ளோம்.

பண்பாடு என்பது இன்று 'கல்ச்சர்' எனும் ஆங்கிலச் சொல்லுக்கான மாற்றீடாகும். சிலர் கலாசாரம் என்றும்

கூற முணேவர். அது கணேகளின் நெறியை, ஆசாரத்தை மாத்திரம் குறிப்பிடக் கடியது. பண்பாடு என்பது முழுமை யான ஒரு கோட்பாடு. அறிவியல் நிஃப்பட்ட ஒரு பயில் துறை. உயர் பண்புகளே மாத்திரம் பண்பாடு என்று கூறிவிட முடியோது. மனித இனத்தை விலங்கிணத்திலிருந்து பிரித்துக் காட்டுவது பண்பாடே. பண்பாடு இல்லாத மனி தக் குழுக்கள் இல்லே. பண்பாடு பற்றிப் பல்வேறுபட்ட வரைவிலக்கணங்கள் உள்ளன. அவை யாவற்றையும் தொகுத்து நோக்கும் பொழுது, பண்பாடானது (அ) மனித நடத்தை, நடத்தை நெறி (ஆ) மனித நிறுவனங்கள், (இ) குணவிசேடங்கள் பற்றியதே என்பது தெரிய வரும். மனித நடத்தை, மணிதநிறுவனம், குணவிசேடம் என்ப**த‰ப் பி**ரத்தியட்ச ரூபெப்படுத்தி**க்** கூறிஞல், 'பேச்சு பண்டப் பயன்பாடு, கூல, ஐதீகங்கள், விஞ்ஞான அறிவு, மத அநாட்டானங்கள், குடும்பம் பிறசமூக நிறுவனங்கள், சொத்து, அரசாங்கம் ஆட்சி முறை, போர் ஆகியன கீழ் வரு**வன** என்பது தெரியவரும். பண்பாட்டின் இவற்றுடன் அறம் மறம், நல்லது கெட்டது என்ற கோட் பாட்டையும் தெளிவான விளக்கத்திற்காகச் சேர்த்துக் கொள்ளலாம். பண்பாட்டின் அமிசங்களேத் தொகுத்து நோக்கும் பொழுது வாத விவாதங்களுக்கு இடம**ளி**க்காத வகையீல் ஒரு வரைவிலக்கணத்தைக் கூறலாம். மனிதன் தனது சமூக, வரலாற்று வளர்ச்சியின் பொழுது ஏற்படுத் திக்கொண்ட ஆத்மார்த்தப் பெறுமானங்களின் தொகுதி யாகும். குறிப்பிட்ட ஒரு சமூக வளர்ச்சிப் படிநிலேயில், குறிப்பிட்ட அச்சமுதாயம் அடைந்துள்ள தொழினுட்ப வளர்ச்சி அச்சமுதாயத்தின் உற்பத்தி, கல்வி, விஞ்ஞானம், கலேகள் ஆகியவற்றின் வளர்ச்சியையும் பண்பாடு குறிக்கும். பழக்க வழக்கங்க**ள்**, உணர்வுகள், ஆதியன பெறுமானங்கள் இப் பௌதீக, ஆத்மார்த்த சட்டங்களுக்கேற்பனவாகவும் அவற்றி*னே* நிலே நிறுத்துவ<mark>ன</mark> வாகவும் விளங்கும். பண்பாட்டின் அமிசங்களே

நோக்கிஞல் அவற்றை இரு கூறுக வகுக்கலாமென்பது தெரிய வரும். ஒன்று பௌதிக நிலேப்பட்ட அன்றுட வாழ்க்கையிற் பயன்படுத்தப்படும் பொருட்கள், பண்டங் கள் ஆதியன. மற்றது: வாழ்க்கையோடு சம்பந்தப்பட்ட ஆத்மார்த்தமான விடயங்கள் இவை கருத்து, நம்பிக்கை, பெறுமான உணர்வு என்பன பற்றியது.

பண்பாடு பற்றிய இச் செறு குறிப்பு பண்பாட்டில் மொழி பெறும் இடத்தை வற்புறுத்துவதாகவே கின்றது, பிண்டப் பிரமாணமான வேளர்ச்சி அல்லது நிலேமை களேத் தவிர்ந்த மற்றைய யாவற்றையும் அறிந்து கொள் குறிப்பிட்ட மட்டிடுவதற்கும் அச்சமுதாயம் மொழியே வாயிலாக அமைகின் றது. மொ**ழியின் அமி**சங்**கள்** அம்மொ**ழி** தோன்றும், பின்னணியால் தீர்மானிக்கப் பயிலப்படும் பண்பாட்டுப் படுகின்றது என்பது தெரியவருகின்றது. பௌதிக நிஃப் பயன்பாடோ, கருத்து நிலே வெளிப்பாடோ, பண்டப் பெறுமானக் கோட்பாடோ யாவும் மொழி மூலமே வெளி வருகின்றன. பெண்பாட்டின் அடிப்படை அமிசங்களில் ஒன்று மொழி. இதை இன்னெரு வகையிலும் கூறலாம்—எந்த ஒரு பண்பாடும், ஏதோ ஒரு மொழியிணப் பிரத்தியேக மான ஆதாரமாகக் கொள்ளாது, இயங்க முடியாது. ஒருமொழியோ, உப—மொழியோ இல்லே யெனில் அப்பண்பாடு தன்னேத்தானே எடுத்துக் காட்டுவ வதற்கான தொடர்பு வாயில் அற்றதாகப் போய்விடலாம்.

அப்படியாளுல், உலகப் பண்பாடு என்ற கோட்பாடு பற்றிய ஆய்வு உலக மொழி என்ற ஆய்வுக்கு எம்மை இட்டுச் செல்லாதா? இட்டுச் செல்லும். அதஃனப் பின்னர் சிறிது விவரமாகப் பார்ப்போம். அதற்கு முன்னர் பண்பாட்டின்—வாழ்க்கை முறையின்—பௌதிகப் பொருள் நெறியிணே நோக்குவோம். உலகின் இன்றைய வரலாற்றுக் கட்டத்தில் விஞ்ஞானக் கண்டுபிடிப்புக்கள், தொழினுட்ப முறைகளே மாற்றியமைப்பதன் மூலம், வாழ்க்கைக்கும்

வாழ்க்கையின் இயக்கத்தை விளங்கிக் கொள்வதற்கும் அத்தியாவசியமாகியுள்ளன. இக்கண்டுபிடிப்புகள், கண்டு பிடிப்புகளின் அன்றுடப் பிரையோகம், சமனற்ற முறையில் உலகெங்கும் பரவுகின்றன. தொழினுட்பப் பண்பாட்டினடி யாகத் தோன்றும் இவை அதே அளவு தொழினுட்பப் பண்பாடு வெளராத பகுதிகளுக்குச் செல்லுவதற்கு, அல்லது பகு திகளால் உள்வாங்கப்படுவதற்கு பெயர்ப்புப் பயன்படுகின்றது. ஒலிச்சமன்பாட்டு முறை மொழிபெயர்ப்புத் தொழிற்பாரு மூலமும் விஞ்ஞானக் கண்டுபிடிப்புக்கள் பற்றியும் தொழினுட்ப வளர்ச்சியால் வரும் புதிய நுகர்வுப் பொருட்கள் பற்றியும் அறிகின்ரும். ''மூக்குக்கண்ணுடி'', ''வானெலி'' ''பெல்பொட்டம்'' ஆதியன் மொழிபெயர்ப்பு நிகழ்வுகளால் வந்து சேர்ந்தவையே.

தொழிற்புரட்சியின் பின்னார் ஏற்பட்டுள்<mark>ள விஞ்ஞான</mark>. தொழினுட்ப வளர்ச்சி, சனநாயகத்தின் வியாப்தியுடன் இ‱ந்து கொண்டதால் இன்றை 'தொழினுட்பப் பண்பாடு' எல்லாப் பண்பாடுகளேயும் ஊடுருவி நிற்பதை இந்த வியாப்திக்கு மொழிபெயர்ப்பு முக்கிய வாயிலாக அமைந்துள்ளது. தொழினுட்ப விடயங்களே விளக்கும் உரைநடையை எடுத்து ஆராய்ந்தால் பெயர்ப்பின் முக்கியத்துவத்தை உணரலாம். தொழினுட்ப அறிவு எம்மொழி வழியாக வந்ததோ அந்த மொழி**யி**ன் உரையமைதி போற்றப் படுவதை நாம் காணுலோம். இவ்வகை**யி**ற் பார்க்கும் பொழுத<mark>ு உல</mark>கப் பண்பாட்டொருமைக்கு மொழிபெயர்ப்பு வழிவகுக்கின்ற தென்பதை நாம் காணலாம்.

ஆஞுல் ''மொழிபெயர்ப்பும் உலகப்பண்பாடும்'' என்னும் பொழுது நாம் இதுவரை கூறிய விஞ்ஞான அறிவுப் பகிர்விண், அதற்கு தவுகின்ற மொழி பெயர்ப்பை மொழிபெயர்ப்பு முயற்சிகளோக் குறிக்காது, ஆக்க இலக்கியங் களிண் மொழிபெயர்ப்புக்கும் உலகப் பண்போட்டுக்கு முள்ள தொடர்புகளேயே மனதிற் கொண்டுள்ளோம். அப்பிரச்சினே முக்கியமானது தான் ஆஞல், மொழிபெயர்ப்புக்கள் மூலம் மட்டத்தில் இன்று பகிர்ந்து கொள்ளப்படும் விஞ்ஞான அறிவு பண்பாடுகளின் தனித்துவத்தை, ஒன்றி லிருந்து மற்றது ஒதுங்கியிருக்கும் தன்மையினேத் தகர்த்து ஒருவி த ஒருமையை ஏற்படுத்த முன்கின்றது என்பதனே மனதில் நிலேநிறுத்திக் கொள்ளல் வேண்டும். பொருளியலாளர், அரசியல்வாதிகள் பேசும் 'அபிவிருத்தி' என்ற கோட்பாடு தொழினுட்ப அறிவினேப் பிரதேசப் பயன்பாட்டுக்காகப் பூரணமாகப் பயன்படுத்துவது பற்றி இத்துறையில் மொழி பெயர்ப்பு, பண்பாட்டுக்கு வழிவகுக்காவிட்டாலும், உலகப் மைக்கு வழிவகுக்கின்றத2னக் காணலாம். விஞ்ஞான மொழி பெயர்ப்புக்கள் மொழியின் தனித்துவத்தையும் விஞ்ஞான அறிவின் உலகப் பொதுமையையும் பேணுகின்றன.

அடுத்து ஆக்க இலக்கியத்துறைக்கு வருவோம். மொழியின் உள்ளார்ந்த ஆற்றல்களப் படுத்துவதன் மூலம் உணர்ச்சி நிஃப்பட்ட ஈடுபாட்டிண ஏற்படுத்துவது. ஆக்க இலக்கியத்தின் அடிவேரான மண உணர்ச்சிக் கோலச் சித்தரிப்பு அவ்வாக்க மொழியின் பண்பாட்டுச் சூழலிலிருந்து வருவது. இலக்கியம் சுட்டும் அநுபவம் என்பதும், அவ்வநுபவத்தை கேட்பவ்னே பகிர்ந்து கொள்வது என்பதும் பண்பாட் டொருமைப்பாட்டினடியாகவோ அன்றேல் அப்பண் பாட்டை விளங்கிக் கொள்வதற்கான இருமொழியறிவு காரணமாகவோ தான் தோன்ற முடியும். இலக்கிய மொழி சாயைகள் கு றியீட்டுச் அநுபவச் சிறப்புக்கள், தொனிக் குறிப்புக்கள் பண்பாட்டை விளங்கிக் கொள்வதன் மூலமோ அன்றேல் பண்பாட்டில் திளேப்பதன் மூலமோ தான் ஏற்படும், எனவே ஆக்க இலக்கிய மொழிபெயர்ப் பானது ஒரு பண்பாட்டுச் சூழலின் வெளிப்பாடான ஒரு மொழி யைக் கொண்டு இன்னெரு பண்பாட்டு சூழலின்

பாடான மொழியிற் கூறப்படுவனவற்றை எடுத்துக் கூறும் ஒரு முயற்சியாகும். பேற்ரண்ட்ரஸல் கூறிஞர் 'சீஸ் பற்றி மொழி அநுபவ**மில்லா தவர்**களு**க்**கு சாராத அதனக் கண்டு சுவைத்து அறியாதவர்களுக்கு) என்னும் சொல் விளங்காது புரியாது' இந்தக் கூற்றுச் சில அடிப்படையான தத்துவப் பிரச்சினேகளே எழுப்பக் கூடிய இக்கட்டத்திலே நாம் வற்புறுத்த விரும்பும கருத்துக்கு வாய்ப்பான எடுத்துக்காட்டாக அமையலாம். 'பூவும் பொட்டும்' 'மூதேவி', 'பெற்ற வயிறு' வற்றுக்குத் தமிழிலுள்ள உணர்ச்சிக் கருத்துக்கள் ஆங்கில மொழிபெயர்ப்பிலும் வருமா என்று பார்க்கும் பொழுது இப்பிரச்சிணயின் தாக்கம் ஓரளவு விளங்கலாம்.

முன்னர் கூறப்பட்டது போன்று மொழி பண்பாட்டின் பண்பும் பயனும் என்றுல் மொழிபெயர்ப்பு, எவ்வித தொடர்புமில்லாத இரு டையே நடைபெறக் கூடிய மொழிபெயர்ப்பு சாத்திய மற்றது என்று ஆகிவிடும். ஏனெனில் ஒவ்வொரு மொழி யினதும் அமைப்பு (சொல் அமைதி முதல் வாக்கிய அமைதி வரை) அம் மொழியிற் சிந்திக்கும் முறையினேயே தீர்மானிக் கின் றது என்பதை அறிவோம். மொழிபெயர்ப்பில் மூ. மொ.வின் சிந்தணே முறைமை இ. மொ.வுக்குக் கொண்டு வரப்படுகின்றது. அறிவியற்றுறையில் இதற்குத் தடை கிடையாது. ஆனுல் ஆக்க இலக்கியத்துறையில் சாத்தியமாகுமா? எனவே கதே சொன்னது போன்று ஒரு பிறமொழிக் கவிஞன் கூறுவதை விளங்கிக் வேண்டுமாளுல் அவனது நாட்டுக்கே செல்லவேண்டியதாகி விடும் மொழிபெயர்ப்புப் பயன்பாடற்றதாகப் போய் விடலாம்.

ஆணுல் ஒரோ வேளேகளில் ஒரு பெரு பண்பாட்டு வட்டத்துள் வரும் பல்வேறு மொழிகள் உள்ளனவே— திராவிடப் பண்பாட்டு வட்டத்துள் வரும் தெலுங்கு, மலேயாளம், தமிழ், இந்தியப் பண்பாட்டு வட்டத்துள்

வரும். சமஸ்கிருதம். தமிழ், ஒரிஸா, வங்காளி—அவற்றுள் ஒன்றை யொன்றில் மொழி பெயர்க்கும் பொழுது பண்பாட்டுப் பிரச்சிணே பெருந் தடையாக இருக்காது. இஸ்லாமியப் பண்பாட்டிற் பயிலப்படும் மொழிகளே எடுத்துப் பார்க்கும் பொழுதும், கிறித்துவப் பண்பாட்டை கூறும் பல்வேறு மொழிகளேப் இந்தப் பண்பாட்டு வட்டமானது தொட்டு வரவேண்டிய ஒன்றன்று, புதிதாகத் தோற்று விக்கப்படத்தக்கது என்பதும் தெரிய வரும். பாட்டு வெட்டத்தாள் அநுபவக் குறியீ**டுகள்** விளங்கிக் கொள்ளப்படுவதுசுலபமாகவே மொழிபெயர்ப்புச் சாத்திய மாகின்றது.

மதத்திஞல் மாத்திரமே பண்பாட்டொருமை ஏற்படுவ தில்லே; அரசியல் வழிவரும் அநுபவ ஒருமையும் பண்பாட் டொருமையை ஏற்படுத்தலாம். ஆங்கில ஏகாதிபத்தியத் தின் கீழ் வந்த நாடுகள் பல, தத்தம் பண்பொடுகளிலியங்கும் மொழிகளே விடுத்து ஆங்கிலத்திலேயே எழுத பொழுது, ஒரு மொழி பல்வேறு பண்பாட்டு வட்டங்களே எடுத்துக் கூறும் ஒரு நிலேமை உருவாகியது. ஆங்கிலத்தில் ரெனசை வில்லியம்ஸ், சின்னுவா அச்சிபே, ஜே மக்ஃபர்சன், வி. எஸ். நய்ப் போல், ஆர். கே. நாராயன், முதலியோர் எழுதிய நூல்களே வாசித்தால் ஒரு மொழி பல பண்பாட்டுக் கோலங்களே எடுத்துக் காட்டக் கூடியதாகப் பரிணமிக்க முடியுமென்பதை ஆங்கில உணாரலாம். ஒரு வேளே மொழிபெயர்ப்பின் சாத்தியங்கட்கு எதிராகப் பயன் படுத்தப்படலாம். அரசியலனுபவத்தினடியாக, ஆனுல் மொழி பெயர்ப்புச் சாத்தியப்பாட்டால் மட்டுமே போஷிக்கப் படுகின்ற ஒரு பண்பாட்டு வட்டம் ஆசிய—அஃப்ரோ—இலக்கியமாகும். கொலொனியலிசம், ஏகாதிபத்தியம் ஆகியவற்றின் தாக்கத் துட்பட்ட பண்பாடுகளின் அநுபவப் பொதுமையும் அத்தாக்கத்தைப் பு றங்காணுவ தில் அவை காட்டும்

கருத்துப் பொதுமையும் இவ்விலக்கியக் கோட்பாட்டின் ஆதார சுருதியாக அமைகின்றது. இன்று இவ்விலக்கியக் கோட்பாடு லத்தீன்—அமெரிக்க நாடுகளேயும் உள்ளடக்கி நிற்கின்றது. தமிழிலக்கியம் உட்படப் பல்வேறு உலக இலக்கியங்களில் வியட்நாமின் அநுபவங்கள் ஏற்படுத்திய தாக்கத்திணயும், நெருடா போன்ற கவிஞர்களின் தாக்கத் தையும், **இ**தைபதி நீட்டோ போன்*ளே*ர் ்கவிதையை அரசியல் ஆயு தமாக்கிய தனுல் வினேந்த தாக்கத்தையும், பலஸ்தின விடுதலேக் கவிஞர்களது தாக்கத்தையும் சிறிதள வேனும் உணர்ந்து கொண்டால் அரசியலனுபவங்கள் வழியாக பண்பாட்டொருமை நன்கு வரக்கூடிய புலப்படும்.

மத, அரசியலனுபவங்கள் ஏற்படுத்தக்கூடிய பண்பாட் டொருமையையும் அந்தப் பண்பாட்டொருமை மொழி பெயர்ப்புக்களால் வெளியிடப்படும் தன்மையையும் பார்த்த நாம், வரலாற்றடிப்படையில், சமூக வளர்ச்சிக் கட்ட அடிப்படையில் ஏற்படக்கூடிய பொதுமைபற்றி நோக்குவோம். இங்கு உலக இலக்கிய வரலாறு எமக்கு உதவியாக உள்ளது.

உலக இலக்கிய வரலாற்றைப் பார்க்கும் பொழுது, சமுதாயங்கள் ஒவ்வொரு வளர்ச்சிக் கட்டத்திலிருக்கும் பொழுது அவ்வளர்ச்சிக் கட்டத்தினடியாகத் தோன்றும் பொருளியற்குடுடர்புகள், சமூக உறவுகள் காரணமோக ஒரு பொதுவான வாழ்க்கை முறை நிலவுகின்ற தென்பதும், இப் பொதுவா**ன** வாழ்க்கை முறையைச் சித்திரிப்ப**த**ற்கா**ன** ஒரு பொதுவா**ன** இலக்கிய முறைமை—உருவம் **உள்**ளடக்கம் இரண்டி லும்—தோன் றுவதையும் காணலாம். பிரதேச வேறுபா**டு**, பண்பாட்டு வேறுபா**டுகள்** ஆதி<mark>யன</mark> வற்றுக்கிடையேயும் இவ்விலக்கிய ஒருமை காணப்படு கின்றது. வீரயுகப் பாடல்கள், காவியங்கள் ஆதியன குறிப்பிட்ட சமுதாய வளர்ச்சிக் கட்டங்களிலே தோன்று வனவாகும்.

இவ்வளர்ச்சிக் கட்டம் எல்லாச் சமூகங்களி லும் காணப் படுமென்பது (வருமென்பது) உண்மையெனினும் எல்லாச் சமூகங்களிலும் ஒரே காலகட்டத்தில் ஒரே விதமான மூன்ப் தாக்கத்துடனும் இவை ஏற்படுவதில்லே. கதைவகை நிலமானிய அமைப்பின் சிதைவினேயும் அதனடி புதிய தோன் றிய யாகத் அமைப்பினேயும் சமு தாய இலக்கியவகை என்பது இப்பொழுது ஓர் எல்லோராலும் ஏற்றுக் கொள்ளப்படுமென்பது உண்மை யாகும். இன்றைய உலகை நோக்குவோமானுல் முதலாளித் துவ சமுதாய அமைப்பினேப் பேணுவதற்கான முயற்சியும், அதனே விடுத்து சமதர்ம அமைப்பினேத் தோற்றுவித்துப் பேணிப் பொதுவுடைமை அமைப்பை நிலே நிறுத்துவதற் கானமுயற்சியும் நடைபெறுவதைக் காணலாம். ஐரோப்பா வில் 18ஆம் நூற்ருண்டில், அமெரிக்கோவில் 19ஆம் நூற்றுண் டிலேற்பட்ட அநுபவங்கள், ஆசியாவில், லத்தீன் அமெரிக் ஆபிரிக்காவில் இப்பொழுது தா**ன்**—கடந்**த** ஏற்படுகின்றன. த**சாப் தங்களா**க இந்த நாடுகளி லும் அமெரிக்காவிலேற்பட்ட அநுபவங்க**ள்** -ஆனுல் வெவ்வேறு உருவங்களில் ஏற்படுகின்றன. அந்த நாடுகளின் அவ்வநுபவ வெளிப்பாடாகத் தோன் றிய—தோன்றுகிற இலக்கியவடிவங்கள் இந்த நாடுகளிலே வாசிக்கப்படுகின் றபொழுது அநுபவப் பொதுமை வரலாற் ெருருமை உணரப்படுகின்றது. மொழிபெயர்ப்புக்களே இவ்வொருமைப் பாட்டினே ஏற்படுத்தி உள்ளன. ஸோலா, புஷ்கின், ரோல்ஸ்ரேய் செக்கோவ், ஹென்றி ஜேம்ஸ், வால்ற்றர் ஸ்கொற், போல்ஸாக், ஃபளபேர் சுட்டும் உலக ஒருமைப்பாடு மொழிபெயர்ப்புக்களால் ஏற் <mark>பட்டுள்ள உலகப் பண்பாட்டுப் பொதுமையாகும்.</mark> அநுபவப் பொதுமையாலேயே இன்று நாவல், சிறுகதை உலகப் பொதுவான இலக்கிய வகைகளாக மாறியுள்ளன. அத்தகைய உலகப் பொதுவான சமூக வளர்ச்சியைச் சுட்டும் இலக்கியங்கள் மொழிபெயர்க்கப்படும் பொழுது,

இலக்கு மொழிப் பிரதேசத்தின் அக்காலகட்டப் பிரச்சினே கள் அப்பிரதேச மக்களாலே நன்கு தெளிவாக விளங்கிக் கொள்ளப்படும் நிலேமையையும் நாம் காணலாம். ஒரு நாட்டின் வரலாற்று அநுபவம், அந்த அநுபவத்தைத் திரட்டித் தரும் இலக்கிய வளம், இன்னெரு நாட்டின் வர லாற்றுப் போக்கைத் துலக்க, இலக்கிய வளத்தைச் செழிக்க வைக்கலாம். தமிழ் நாவல், சிறுகதை வரலாறே இதற்குச் சான்றுகும்.

இத்தகைய வரலாற்றனுபவமே புதுக்கவிதை சம்பந் தமாகவும் இன்று தொழிற்படுவதை நாம் உய்த்துணர்ந்து கொள்ளல் வேண்டும். அச்சுச் சா தணத்தின் கவிதையைக் கட்புல இலக்கிய வடிவேமாக்க, செவிப் புல இலக்கிய வடிவத்து**க்**குவேண்டிய இசையமைதி ஓசையமைதி கைவி டப்படலாயிற்று. முதலாம் உலக யுத்தத்தின் பின்னர் ஏற்பட்டு (அப்பொழுதே ఎதாடங்கி) இரண்டாம் உலக யுத்தத்தின் பின்னர் பெருமு‰ப்பெய்திய நாகரிகப் பிறழ்வும், சமூகப் பராதீனமும் இவற்றுடன் இ‱யப் புதுக் கவிதை தோன்றிற்று. சமுதாய மாற்றம் ஏற்பட ஏற்பட அவை பரவிக்கொண்டே செல்கின்றன

பண்பாட்டு வேறுபாடுகளிடையே, பண்பாடுகளின் தனித்துவத்தைப் போற்ற வேண்டுமென்ற கோஷங்களுக் கிடையே பண்பாடுகளுக்குப் பொதுவான இலக்கிய வகை களின் இலக்கிய உணர்வுகளினதும் வளர்ச்சியையும் காண் கின்றேம்.

மொழிபெயர்ப்புக்கள் தோன்றும் சூழல் பற்றியும் அவ்வாறு தோன்றும் மொழிபெயர்ப்புக்கள் ஏற்படுத்<mark>தக்</mark> கூடிய பண்பாட்டொருமையையும் இது வரை பார்த்தோம்.

மொழி பெயர்ப்பென்பது எழுத்தறிவுள்ள சமுதாயங் களில் ஏற்படும் ஓர் எழுத்து நிலே முயற்சியாகும். சிந்தனே, கருத்துவிளக்கம், உந்தற்பாடு ஆகியவற்றின் வழியாக வந்து இலக்கிய வகையாகி நூலுருவிற் பேணைப்படுகின்றன. உலக வரலாற்றைப் பார்க்கும் பொழுது ஒவ்லொரு நாகரிகமும் அதற்கு முன்னர் நிலவிய நாகரிகத்தின் செம்மை யான இலக்கிய, சிந்தனே வெளிப்பாடுகளே மொழி பெயர்ப்பு மூலமாகப் பேணிக் கொண்டமையைக் காணலாம் குறிப்பாக இது மேஞட்டு நாகரிகத்திற் சிறப்பாகத் தொழிற் பட்டுள்ளது. பேரிந்திய நாகரிகத்தில் சமய நூல்கள் இவ்வாறு மொழி பெயர்க்கப் படாவிட்டாலும் உரை விளக்கங்களும், பாஷியங்களும் மொழிபெயர்ப்பின் பயன் பாட்டை நிலேநிறுத்தியுள்ளன. எனவே உலக வரலாற்றில் மொழிபெயர்ப்புக்கள் செங்குத்தாகவும் தளமட்டமாகவும் பண்பாட்டொருமைக்கும் தொடர்ச்சிக்கும் உதவியுள்ளன.

மொழிபெயர்ப்புக்கள் எப்பொழுது தோன்றுகின்றன? பிறமொழியில் — அதாவது பிற பண்பாட்டுக் மொன்றினடியாகத் தோன்றிய மொழியில் உள்ள சிந்தின ஆக்கமோ &Garn தன்மொழிக்கு — அதாவது பண்பாட்டுக் கோலத்துக்கு இயைந்ததாகஇருக்கும்பொழுது அல்லது தேவையானதாகக் கருதப்படும் பொழுது ஆசிரியன் மொழிபெயர்க்கத் தொடங்குகின்முன். டமொழிபெயர்ப்பு 1 இருமொழிப் பாண்டி த்தியமுடையவனின் மூ. மொ. ஆக்கம் இ. மொவுடன் பூரண முயற்சியாகும். இயைபுடையதாக்கப்பட வேண்டியவிடத்து இம் தமுவல்' என்னும் இலக்கிய வகையாக அமைகின்றது. அதாவது மு. மொ. ஆக்கத்தை இ.மொ. பண்பாட்டுக் கியையவே அமைத்தல் தழுவலாகும். இவ்வாறு அமைக்கும் பொழுது மு. மொ. ஆக்கத்தின் முழுமையும் செழுமையும் இ. மொவிலே தெரியவில்லேயெனில் அது தழுவலாகாது. அத்தகைய ஊனமேற்படின் தழுவல் மு. மொ. ஆக்கத்திற் காணப்படாத ஒரு புதிய உணர்வு நில்லைய முனேப்படையச் இதனுலேயே தழுவல்**கள்** செய்து விடும். பண்பாட்டு வட்டத்துள்ளேயே நன்கு சிறக்கும். விடமுடியாது. *த*ழுவல்களாக்கி ஆக்கங்களேயும் வற்றையே செய்யலாம். கொள்கையளவில் ஆனுல் எத்தகைய நூ‰யும்—மொழிபெயர்த்து விடலாம்.

பூரண மொழிபெயர்ப்பு முறைமைபற்றிப் பேச முனேயும் போது ஆக்க இலக்கிய மொழிபெயர்ப்புச் சம்பந்த மான பிரச்சிண்கள் யாவும் எம்முன்னே குத்திட்டு நிற்கும். பல்வேறு ஆய்வாளர்கள் பல்வேறு கோணங்களிலிருந்து ஆராய்ந்த இப்பிரச்சிண்யை தன்ஸானிய அறிஞர் ம்பொண்டே பின்வருமாறு தொகுத்துக்கூறுகிறுர்.

- மூ. மொ. விலுள்ள கருத்துக்களேயும் சொற்களேயும்
   இ. மொளில் தருவதற்குப் போதிய அகராதிச் சமன்பாடுகள்
   இல்லாதவிடத்து, மொழிபெயர்ப்பாளன் மூ. மொ. கருத்துக்களே இ மொவில் சொன்றைற் போதுமா?
- 2. மொழி பெயர்ப்பானது மொழி பெயர்ப்பென்பதை உணர்த்தும் நடையில் எழுதப்பட வேண்டுமா அன்றேல் மூல ஆக்கமொன்றிற்கான நடையில் எழுதப்பட வேண்டுமா?

3. மொழிபெயர்ப்பாளன் மூ. மொ. ஆக்கத்திலுள்ள கருத்துக்கள் சிலவற்றைத்தவிர்த்தும் தனது சொந்தக் கருத்துக்களேத் திணித்தும் மொழிபெயர்க்கலாமா?

- 4. மொழிபெயர்ப்பானது மூல நூலாசிரியனது நடையினேக் கொண்ட தாக அமைய வேண்டுமா அன்றேல் மொழிபெயர்ப்பாசிரியன் நடையினேக் கொண்ட தாகவிருக்க வேண்டுமா?
- 5. மு. மொ. ஆக்கம் எழுதப்பட்ட காலத்து ஆக்க மென்பதையுணர்த்தும் இ மொ. நடை யினே மொழிபெயர்ப் பிற் கையாள வேண்டுமா அன்றேல் மொழிபெயர்க்கப்படும் காலத்து இ. மொ. நடையைப் பயன் படுத்துவதா?

இப்பிரச்சிண்கள் யாவும் ஆழமாக ஆராயப்படுமிடத்து இவை, இ. மொ. பண்பாட்டை, மூ. மொ. பண்பாட்டுடன் இயைபு படுத்தும் முயற்சியின் பொழுது தோன்றுவன என்பது தெரியவரும். இது மொழிபெயர்க்கப்பட முடியாத தென்று நாம் கூறும்பொழுது அவ்விரு பண்பாடுகளுக்கு முள்ள வேறுபாட்டை நாம் உணர்ந்து கொள்கிரேம் என்று கதே சொன்ஞன். மேலும் ஓர் ஆக்கம் தனது மொழி காட்டும் பண்பாட்டுடன் ஆழமாகச் சுவறி நிற்கும்பொழுது அதனே மொழிபெயர்ப்பது மிக மிகக் கஷ்டமாகின்றது. இதஞுவேயே கம்பன் — ஓரளவிற்குத் தழுவற் கதையையே தான் கையாண்டா வெனினும் — மொழிபெயர்க்கப் பட முடியாதவஞகவிருக்கிறுன்.

ஆக்க இலக்கிய மொழிபெயர்ப்புக்கள் பொதுவிலே கஷ்டமானவையெனினும் அவற்றுள்ளும் கவிதை மொழிபெயர்ப்பே முற்றிலும் கஷ்டமானது. ஓசையமைதி பதப் பிரயோகம், உள்ளுறை, தொணிப் பொருள் ஆதியன காரணமாக கவிதை மொழி பெயர்ப்பு மிகச்சிக்கலானதா கின்றது. மொழிபெயர்ப்புக் கவிதைகளில் சருத்துக்கள் கூட்டப்படுவதும் குறைக்கப்படுவதும் வழக்கம். இதனுலேயே கவிதை மொழிபெயர்க்கப்பட முடியாதது என்பர். ஆணுல் கவிஞர்களாகவுள்ள மொழிபெயர்ப்பாளர்கள் இச் செய்யாப் பொருளேச் செய்ய முடுனைகின்றனர். சிலர் வெற்றியும் கண்டுள்ளனர்.

ஒருவன் தனது பண்பாட்டைப் பேண முன்யும் அதே வேளேயில் பிற பண்பாட்டின் உயிர்த்துடிப்பை உணர்ந்து கொள்வதன் மூலம் தனது பண்பாட்டின் உலகப் பொது மையை அறிந்து கொள்ளவதற்கும் மொழி பெயர்ப்புக்கள் உதவுகின்றன. இதனுலேயே யுனஸ்கோ ஒவ்வொரு பண் பாட்டையும் எடுத்துக் காட்டும் ஒவ்வொரு ஆக்கங்களே எடுத்து பல்வேறு மொழிகளில் மொழிபெயர்த்துள்ளது.

மொழிபெயர்ப்புக்கள் உலகப் பண்பாட்டொருமையை நேரடியாக வளர்க்க முடியாதெனினும் பண்பாட்டுப் பொதுமையை, அடிப்படை மனிதத்துவத்தை எடுத்துக் காட்ட உதவுகின்றன-

அதே வேஃாயில் அவை இ மொவுக்கும் பெரிதும் உதவு கின்றன. பிறமொழி நூலொன்றிணத் தனது மொழியிற் பெயர்க்க விரும்புமொருவன் தனது மொழியின் ஆற்றலே வளப்படுத்தி விஸ்திரிக்கின்றுன். ஹங்கேரியக் கவிதை இலக்கிய மொழி பெயர்ப்பில் ஈடுபட்டுள்ள அமெரிக்கக் கவிஞர் வில்லியம் ஜே ஸ்மித் 'இன்னெரு மொழியிலிருந்து தன் மொழியில் மொழிபெயர்க்கும் ஒருவன் தனது மொழியை, அதைக் கையாளும் திறவே உயிர்ப்புடன் வைத்துக் கொள்ளுகின்றுன்' என்று கூறி யுள்ளனர்.

இறு தியாக இரு கருத்துக்கள்- முதலாவது, எல்லா மொழி பெயர்ப்புக்களும் இப்பண்பாட்டொருமையுணர்வை வளர்க்கா. மொழிபெயர்ப்பாளன் மொழிபெயர்ப்பைத் தனது மொழியின் தளத்துடன் இணேக்க முயல முயல மொழிபெயர்ப்பின் தாக்கம் குறையும். இரண்டாவது:-மொழிபெயர்ப்புக்களின் சிறப்பை இருமொழிப் பாண்டியத் தியமுடையோரே உணர முடியுமெனினும் அதன் பூரண தாக்கத்தைத் தன்மொழி மாத்திரம் தெரிந்தவரிடமிருந்து மாத்திரமே தெரிந்து கொள்ளலாம்.

# லியோ ரோல்ஸ்ற்ரேயின் இலக்கிய மேன்மை

(அவரது இலக்கிய மேன்மை, தமிழ் இலக்கிய வளர்ச்சிப் பாதைக்கு அம்மேன்மை பாய்ச்சும் அறிவொளி பற்றிய ஓர் ஆய்வு)

''எபூ போ ரோல்ஸ்ற்ருய் காலமாகி விட்டார், கஃலஞர் என்ற வகையில் அவருக்குள்ள உலகப் பொதுவான முக்கியத்துவமும், சிந்தஃனயாளர், போதகர் என்ற வகை யில் அவருக்குள்ள உலகப் பொதுவான புகழும், ஒவ்வொன் றும் ஒவ்வொரு வகையில் இரசியப் புரட்சியின் உலகப் பொதுவான முக்கியத்துவத்தைப் பிரதிபலிக்கின்றனா.''

— லெனின் (16—11-—1910 லெனின் எழுத்தடங்க**ல்** — 16 ஆம் தொகுதி: பக். 323—37.

வியோ நிக்கொலயவிச் ரோல்ஸ்ற்ரேய் பிறந்து 150 வருடங்கள். இறந்து 68 வருடங்கள் கடந்துள்ள இக்கட்டத் தில், அவரது சர்வதேசியப் புகழுக்கும் இலக்கிய, சிந்தனே முதன்மைக்குமான காரணங்களே, தமிழ் இலக்கிய வாசகர்கள் என்ற வகையில் நாம் ஆராயப்புகும்பொழுது, முதலில் அவரது மேன்மைக்கான சமூகத்தளம், சிந்தனேக் களம் பற்றிய தெளிவான விளக்கத்தைப் பெற்றுக் கொள்ளுதல் அத்தியாவசியமாகின்றது.

நாவல், சிறுகதை, நாடகம் போன்ற நவீன் இலக்கிய வடிவங்கள் இலக்கிய வடிவங்களாகப் போற்றப் பட்டும் தொ**ழிற்பட்டு**ம் வரும் இந்நாட்களில், உலகப் பொதுவான எழுத்தாளர் எவரைப் பற்றிய ஆய்வும், உலகின் எந்த ஒரு இலக்கிய வாசகருக்கும் அத்தியாவசிய இலக்கிய முயற்சி யாகின்றது.

உலக இலக்கியக் களஞ்சியத்தில் சிறப்பிடம் பெறும் ''எங்கு அன்புண்டோ அங்கு தெய்வம் உண்டு'', ''இரு கிழவர்கள்'', ''எசமானும் ஆளும்'', ''ஒரு மனிதனுக்கு எவ்வளவு நிலம் வேண்டும்'' போன்ற தலே சிறந்த சிறுகதை களேயும், ''கொஸாக்கியர்கள்'', ''போரும் அமைதியும்'', ''அண்ணு கரினீஞ'', ''உயிர் மீட்பு'' போன்ற தவேசிறந்த சக்தி". நாவல்களேயும், ''இருளின் "மீட்பு" எழுதிய நாடகங்களேயும் பெருமை ஈடிணேயற்ற ரோல்ஸ்ற்ரேய்க்குண்டு. இவற்றைவிடக் க2லயின் தத்துவம் பெற்றி ஆராயும் "குல எேன்பைது யாது" என்னும் மேலும் மதத்**தின் சமூ**கத் **தாக்கம்**, ஆத்ம விசாரணே பற்றிய சமூக, மதத்துறை தத்துவ ஆய்வுகளேயும் இயற்றிய பெருமையும் அவருக்குண்டு. உலக இலக்கிய வரலாற்றைத் தன் ஆய்வுப் பொருளாகக் கொண்ட எந்த நூலிலும் லியோ ரோல்ஸ்ற்ளேய் பற்றிக் குறிப்பிடப் படாவிடின் அந்நூல் முழுமை பெருது.

அறிந்து ரோல்ஸ்ற்ரேயின் வாழ்க்கைத் தத்துவத்தை அவரது ஆக்க இலக்கியங்கள் கலங்கரை கொள்வதற்கு அவையின் றி அவரது அமைகின் றன; விளக்கமாக வாழ்க்கைத் தத்துவம் பற்றிப் பூரணுமாக அறிந்து கொள்ள குறிப்பிடப் வும் முடியாது. ''ரோல்ஸ்ற்ருயிஸம்'' எனக் சமூக**மத நோ**க்கு**க்** கார**ணமாக அவரது ஆக்க** இலக்கியங்கள் ஆழமாகவும், சனரஞ்சனமாகவும் வாசிக்கப் பெற்றன. அதே போன்று அவரது ஆக்க இலக்கியங்கள் பற்றிய பூரண விளக்கத்தைப் பெற்றுக்கொள்வதற்காக அவரது சமூக மத தத்துவக் கோட்பாட்டு நூல்கள் விரிவாக ஆராயப்பட்டன.

"போரும் அமைதியும்", "அன்னுகரினீனு", "உயிர் மீட்பு" ஆகிய நாவல்கள் இரசிய வாழ்க்கையைப் பிரதிபலிக்கின்ற அதேவேனேயில், மனிதப் பிரச்சினேகளே உலகப்பொதுவான ஒரு தத்துவச் சட்டகத்திற்குள் வைத்து ஆராயும் தஃசிறந்த இலக்கிய ஆக்கேங்கள் என்ற புகழையும் பெற்றுள்ளன.

அமைதியும்''. இந்த நாவல்களில், சிறப்பாக 'போரும் ஆகியனவற்றிலும், (இவான் இலிச்சின் என்ற சிறுகதையிலும்) இரசிய விவசாயிகளின் தெத்திரிக்கப்பட்டுள்ளன. ஆத்ம ஓலங்க**ள்** அற்பு துமாகச் இரசிய விவசாயி பற்றிய கவே, இலக்கியச் சிரத்தை ஏற்படுத்திய உந்து தல்களும், இயல்பாகவே அமைந்திருந்த அவ்விவசாயிகளின் பொதுமை நோக்கும், இவரை, வாழ்க்கையைச் சுற்றி வியூகம் வகுத்து நின்ற வைதிகத் திருச்சபையின் சமூக மதக் கோட்பாடுகள் பற்றி ''மனி தர்களின் நம்பிக்கைத் தளம்'' ஆராய வைத்தது. ''நான் நம்புவது'', ' தேவனது இராச்சியம் உனக்குள்ளேயே இருக்கின்றது'', ''சுவிசேஷங்களே வாசிப்பது எப்படி" ஆய்வு நூல்களே எழுதிஞர். போன்ற கிறித்தவ நூல்களிலே தெறித்து நின்ற எதிர்வாதங்கள் காரணமாகத் நிலம் திருச்சபை அவரை பிரஷ்டம் செய்தது. சம்பந்த மாகத் தனியுடைமை இருத்தலாகாது என்று வாதித்தார்; சாரின் ஆட்சியில் நிலவிய ஊழலே வன்மையாகக் கண்டித் தார்.

ஆஞல் இதே வேளேயில் அஹிம்சா வாதத்தையும், ஆத்மாவைத் தூய்மைப்படுத்தும் தூய நைட்டிக வாழ்க் கையையும் சமூக அரசியல் இலட்சியங்களாக முன் வைத்தார்.

இவரது ஆக்க இலக்கியத்துறைச் சா தணேயையும் சமூக-அரசியல் நோக்கிண்யும் இணேத்து நோக்கும்பொழுது முரண்பாடு ஒன்று நிலவுவதைக் காணலாம் இந்த முரண் பாடும், இந்த முரண்பாட்டின் அரசியல், சமூக முக்கியத் துவமும் ரோல்ஸ்ற்ரேய் பற்றிய இலக்கிய தத்துவ மதிப்பீடுகளின் சாய்வு, சாய்வின்மைகள் பலவற்றுக்குக் காரணமாக அமைந்தன. ரோல்ஸ்ற்ரேய் வாழ்ந்த காலத் திலும், பின்னர் 1920–30 களிலும், இன்னும் அவரது சமூக நோக்கு, ஆக்கத்திறன் ஆகியன பற்றிய மதிப்பீடு பற்றிய கருத்துரைகள் பலவற்றை ஹென்றி கிஃபோர்ட் தொகுத் துள்ள நூலிற் காணலாம். இந்தக் கருத்துரைகளின் தன்மையை நிர்ணயிக்கும் முக்கிய காரணியாக மேலே குறிப்பிடப்பெற்றுள்ள ''முரண்பாடு'' அமைந்துள்ளது என்பத்னே அந்நூலினேச் சிறிது நுணுக்கமாக வாசிக்கும் பொழுது உய்த்தறிந்து கொள்ளலாம்.

வாழ்ந்த லியோ ரோல்ஸ் ற்ரேய் காலத்தைப் (1828-1910) புரட்சிக்கு முந்திய காலம் (அல்லது முன்-புரட்சிக்கோலம்) என இரசிய வரலாற்றுசிரியர் குறிப்பிடுவர். கட்டத்திலேயே இரசிய விவசாயிகளும், பூர்ஷுுவாக்களும், தத்∠ம் நி‰களிற் பல்வேறு சமுக, பொருளாதாரப் பிரச்சினேகளே எதிர்நோக்கி நின்றனர். இரசிய வைதிகத் திருச்சபையின் அதிகார அமைப்பு, ஆட்சி முறைமை, செல்வாக்குப் பூரணத்துவம் காரணமாக, சிறப்பாக விவசாயிகள் நிலேயில் முற்றிலும் மதச் சார்பற்ற சமூகப் புரட்சி தோன்றுவது முடியாதிருந்தது. வுடைமை பிரபுத்துவப் பரம்பரை யொன்றில் தோன்றி வளர்ந்து, தானே ''கௌண்ற்'' (Count) எனும் விருதுப் பெயருக்குடைமையாளராக இருந்த ரோல்ஸ்ற்றேய் (இவ்விரு தினேப் பின்னர் அவர் கைவிட்டார்) விவசாயிகளின் முகிழ்ந் தமை ஆச்சரியமன்று. குரலாக ரோல்ஸ்ற்ளுயை ''விவசாயிகளின் புரட்சியெழுச்சிக் கவிஞன்'' என ஜோர்ஜ் லூக்காக்ஸ் கூறுவார்.

ரோல்ஸ்ற்ரோயின் வாழ்க்கை நோக்கிற் காணப்பட்ட முரண்பாட்டினேத் தமக்கே இயல்பான மார்க்ஸிய நுண்ணுறிவு கொண்டு நோக்கிய லெனின் அதன்ப் பின்வரு மாறு விளக்கிஞர்:

''ரோல்ஸ்ற்ரு**யின்** கருத்துகளிற் காணப்பட்ட முரண் தொழிலாளர் நிலே இயக்க இன்றைய கொண்டும், இன்றைய சமதர்ம நி‰ கொண்டும் நோக்காது (அத்தகைய நோக்கு அவசியந்தான்; ஆனுல் போதாது) பிதா வழிச் சமுதாய நெறிவழி நின்ற இரசியக் தோன்றிய வளர்ந்து புறங்களில் கிராமப் முத**ாளித்**துவத்திற்கெதிரான எதிர்ப்பு நிலே கொண்டு, தங்கள் நிலத்திலிருந்து அந்நியப்படுத்தப்பட்ட நிலவுரிமை மக்கட்டிரளின் சிதைப்புக்கெதிரான யகற்றப்பெற்ற இயக்க நிலே கொண்டே மதிப்பிடல் வேண்டும்....... பார்க்கும் ......இக்கண்ணேட்டத்திற் விவசாயிகள், புரட்சியில் **த**மக்குள்ள பொழுது எமது வரலாறு பூர்வமான பாத்திரத்தை வகிப்பதிற் காணப்பட்ட முரண்பாடுகளேப் பிரதிபலிக்கும் கண்ணுடியாக ரோல்ஸ்ற் ருயின் கருத்துக்கள் அமைந்திருப்பதைக் காணலாம். நிலவி காலமாக வந்த நூற்றுண்டுகள் சீர் திருத் தங்க**ள்** ஒடுக்குமுறைமையும் நிலவுடைமை கொண்டுவரப்பட்ட நடவடிக்கைகளின் தசாப் த பல நிலேமை காலத் தொழிற்பாட்டிஞல் ஏற்பட்ட வறுமை வெறுப்பையும்; எதிர்ப்புணர்வையும், ஆற்ருமை வளர்த்திருந்தது. துணிவுணர்வையும் ஏற்படும் வுடைமையாளர்களேயும், நிலவுடைமை அரசாங்கத்தையும் முற்றுமுழுதாக ஒழித்துக்கட்டுவதற்கான பொலிஸ்–வர்க்க ஆட்சிக்குப் பதிலாகக் கட்டற்ற, சமத்துவமுடைய சிறிய சமூக முறைமையின் கூட்டொருமைச் விவசாயிகளின் நிறுவுவதற்கான முயற்சிகளே எமது புரட்சியின் ஒவ்வொரு கட்டத்திலும் விவசாயிகள் மேற்கொண்ட நடவடிக்கை முறையின் ஆதார சுருதிப் பண்பாகும். ரோல்ஸ்ற்ரேயின் முயற்சியினேயே எழுத்துக்கள் விவசாயிகளின் இந்த எடுத்துக்காட்டுகின்றன. கிறித்தவ அராஜகவாதத்தை ஒரு கருத்துக்கோட்பாடாக நிறுவமுயன்றுர் என அவர் கருத்துப் பற்றிக் கூறப்படும் மதிப்பீட்டிலும் பார்க்க மேற்கொன்ன விவசாயிகள் நிலே முயற்சியையே அவரது எழுத்துக்கள் சுட்டி நிற்கின்ற**ன**வெனலோம்.''

லெனின் சுட்டிக்காட்டிய இந்த முரணறை நிஃவிஃன விளங்கிக்கொள்ளும்பொழுது, ரோல்ஸ்ற்ரேயின் புணேகதை களின் சமூக முக்கியத்துவத்திஃனச் சூலபமாக அறிந்து கொள்ளலாம்.

ரோல்ஸ்ற்ரேயின் நாவல்களில் சமூகப் பிரச்சின்கள் சித்திரிக்கப்படும் முறைமை பற்றி அன்ரன் செக்கோவ் கூறியதை அறிந்து கொள்ளல் அவசியமாகும் அலேக்ஸி சுவோறின் என்பவருக்குச் செக்கோவ் எழுதிய கடித மொன்றிற் பின்வருமாறு குறிப்பிடப் பட்டுள்ளது.

''கலேஞெனெரிவனி டத்திலிருந்து அவனது பற்றிய (அவனது) பிரக்ஞைபூர்வமான கண்ணேட்டத்தின் நீங்கள் கோருவது சரியானதே. ஆஞல் நீங்கள் இரண்டு கருத்துக்களே கலந்து விடுகின்றீர்கள். ஒன்று பிரேச்சி*ோக்*கோ**ன** தூர்வு, மற்றது பிரச்சினேயைச் சரிவரச் சித்திரிப்பது. இவற்றுள் இரண்டாவதஃனச் சரிவரச் செய்வதே கஃலஞனது கடமையாகும். அன்னு கரினீனுவிலும் ஒனெஜினிலும் (புஷ்கின் எழுதியது) ஒரு பிரச்சின்யாவது தீர்க்கப்பட வில்லே. ஆனுல் அவை உமக்குப் பூரண திருப்தியளிப்பன வாக அமைந்துள்ளதெனில் அவற்றில் பிரச்சிணேகள் யாவும் சாியான முறையில் எ**டு**த்துக்கூறப்பட்டுள்ளமையே. வழக் கினே நியாயமாக எடுத்துக்கூறுவதே நீதி மன்றத்தின் கடமையாகும். யூரர்கள் தீர்ப்பி*னே* வழங்கட்டும்; யூரர் ஒவ்வொருவரும் தத்தமது தீர்ப்பை வழங்கட்டும்.''

ரோல்ஸற்ரோயின் புனேகதைகளேயும் நாடகங்களேயும் பொறுத்தவரையில் அவர் பாத்திரங்களின் சமூக, தனி நிலேப்பிரச்சிணேகளேச் சரியா**ன மு**றையிலேயே சித்திரித் துள்ளார். இவ்வாறு பிரச்சினேகளேச் சரிவரச் சித்திரிப்பது யதார்த்தம் என்ற இலக்கியக் கோட்பாட்டின் தொழிற் பாட்டுக்கு அச்சாணியாக அமையும் ஓர் அம்சமாகும்.

ரோல்ஸ்ற்ரேயின் நாவல்கள் காவிய அமைப்பினேயும், போக்கிணயும் கொண்டவை என்பது பலராலும் வற்புறுத் தப்படும் உண்மையாகும். போரும் அமைதியும் என்ற நாவலில் இப்பண்பு துல்லியமாகக் காணப்படுகின்றது. அந்நாவலே 'இரசிய இலியட், ஒடிசி'' என்பர்.

ரோல்ஸ்ற்ரோயின் மத, ஆத்மீக ஆய்வுகள் காரணமாக அவரது ஆக்கங்கள், 1917 க்குப் பின் தோன்றிய (சோவியத் புரட்சிக்குப் பின் தோன்றிய) இலக்கியங்கள் மீது பெருத்த தாக்கத்தின் ஏற்படுத்தவில்ஃயென்பது சிலரது வாத மாகும். இப்பண்பினே ஹென்றி கில்போர்டின் கூற்ரென்று எடுத்துக்காட்டுகின்றது. அதில் அவர் சோவ்யத் புண்கதை யில் ரோல்ஸ்ற்ரேயின் ''உயிர்ப்புள்ள'' தாக்கத்தினேக் காண முடியாது என்பார். (Penguin Critical Anthologies-Tolstoy-பக். 210).

அத்தகைய உயிர்ப்புள்ள சக்தியாக ரோல்ஸ்ரேய் தொழிற்படுவதை சொல்ஜைனிட் சினின் ஆக்கங்களிலேயே காணலாமென்றும் அவர் எடுத்துக் கூறுகின்முர்

இந்த வாதம் இலக்கிய விமர்சணத்துக்கு அப்பாற் பட்ட அரசியற் சக்திகளே முணப்புப்படுத்தும் வாதமென் பது செறிது நுணுக்கமாக நோக்கும்பொழுது புலனுகும் இத்தகையை இலக்கியத் திரிபு நோக்குகளுக்கு முன்கூட்டியே ஹங்கேரிய அமைந்திருக்கின் றது, பதிலிறுப்பது போல லூக்கஸ் எழுதியுள்ள ஜோர் ஜ் விமர்சகர் இலக்கிய ஆய்வுகள்'' எனும் "ஐரோப்பிய பற்றியை யதார் த்தம் இலக்கியக் நூல் அந்த நூலில் அவர் யதார்த்தம் எனும் கோட்பாடு ஐரோப்பிய ஆக்க இலக்கியங்களில் பரிணுமித் துள்ள முறையினே ஆராயும்பொழுது, ரோல்ஸ்ற்ரேயின் நாவல்களில் யதார்த்தப் பண்பு தெரியும் முறையின்யும், இலக்கியத்தில் யதார்த்த நோக்கு முறையினே ரோல்ஸ்ற் ரூயின் புண்கதைகள் சுட்டும் முறையினேயும், அந்த யதார்த்த மரபு அடுத்து வரும் இரசிய நூல்களிற் காலத்துக் கேற்ப மாற்றத்துடன் பேணப்படுவதையும் நன்கு எடுத்து விளக்கியுள்ளார். யதார்த்தக் கோட்பாட்டு வளர்ச்சியில் இரு முக்கிய கால கட்டங்களேத் தெளிவுற எடுத்துக் காட்டும் லூக்காக்ஸ், ரோல்ஸ்ற்ரூய் காப்பிய அமைதி நெறிப்பட்ட ஆக்கங்களில் யதார்த்தவாதத்தினக் கையாண்ட ஆக்க எழுத்தாளர் என்பதை நிறுவியுள்ளார். லூக்காக்ஸின் இவ்விமர்சண ஆய்வினே மேற்கூறிய கில்போர்ட் தமது நூலில் விதந்து கூறியுள்ளாரென்பதை யும் இங்கு மணங் கொள்ளல் வேண்டும். (பக். 129).

ரோல்ஸ்ற்ருயின் இலக்கிய மேதாவிலாச அங்கீகேரிப் பில் மூன்று முக்கிய படிநிலேகள் இருந்துள்ளமையை நாம் அவதானித்துக்கொள்ளல் வேண்டும்.

முதலாவது—இது ஏறத்தாழ ரோல்ஸ்ற்ரேய் வாழ்ந்த காலத்திலேயே காணப்பட்டது.—அவர் இரசிய இலக்கிய வரலாற்றின் முக்கிய வளமூட்டற் சக்தியெனக் கணிக்கப் பட்டமையாகும். துர்கனேவ் போன்றவர்கள், ஒரோ வேளே களில் ரோல்ஸ்ற்ரேயின் கருத்துக்கள் டாவற்றையும் ஏற்றுக்கொள்ள முடியாத நிஃவிலிருந்துங்கூட, இரசிய மொழி அவரால் வளம்பெற்றது என்பதனே வற்புறுத்திக் கூறினர். 'அன்னு கரினீஞு'' பற்றி தொஸ்தொயேவ்ஸ்கி கூறியதை இங்கு மனங் கொளல் அவசியமாகும். ''அன்னு கரீனீனு நடிவல் இரசியாவை ஐரோப்பாவிற்குள் கொண்டு செல்கின்றது'' என்று அவர் கூறினுர் ஐரோப்பியப் பெருங் கட்டமைப்புக்குத் தன் பங்களிப்பைச் செய்யும் இரசிய மேதாவிலாசத்தை முதன் முதலில் எடுத்துக் காட்டியது ''அன்னுகரினீஞு'' என்பது அவரது எண்ணத் துணிபாகும்.

இந்**தக்** கருத்து எம்மை வியோ ரோல்ஸ்ற்ரூயின் புகழ் வியாப்தியின் இரண்டாங் கட்டத்துக்கு இட்டுச்

இரசிய ரோல்ஸ்ரேய் இக்கட்டத்தில் எழுத்தாளர் வரையறையைக் கடந்த முற்று என்ற ஐரோ**ப்பி**ய எழுத்தாளராகப் போற்றப் முழுதான மு தலில் பிரான்சிலும் பின்னர் படுவதைக் காணலாம். புகழ் பரவுகின்றது. இங்கிலாந்திலும் அவர் ்க்கால ஐரோட்பிய **கட்டத்தில்** தோ**ன்றி**ய ஆய்வுகள் அவரை இலக்கிய மேதைகளுள் ஒருவராகக் கொள்ளுகின்றன

இரண்டாவது உலகயுத்தத்தின் பின்னர் உலக நிஃப் பற்றியும் ஆத்ம விமோசனம், பட்ட மனிதப் பராதீனம் மார்க்கம் பற்றியும் செய்யப்பட்ட விமோசன இலக்கிய நிலே நின்ற ஆய்வுகள், ரோல்ஸ்ற்ருவை 'உலக மனிதனது காவியப் புலவ'ஞகக் காணும் பண்பை நிறுத்துகின்றது. மனிதே அவலங்களே, தனி நிஃப்பட்ட தத்தளிப்புக்களே ஆக்க இலக்கியத்தின் கூர்முனேயாக்கிக் கொண்ட இக்கால கட்டத்தில், ரோல்ஸ்ற்ரோயின் முந்திய கரினீஞு' புதிய கோணங்களில் ஆராயப்பட்டது. கட்டங்களிலும் அவரது "போரும் அமைதி இரு கால யுமே" பெரு முக்கியத்துவம் பெற்றது. மூன்றுவது கட்டத் தில் ''அன்னு கரினீஞ''வே முதன்மை பெற்றதெனலாம். இம்மூன்றும் கால கட்டத்தில் தோஸ்தொவெய்ஸ்க்கியும் உலகப் பெரு முக்கியத்துவம் பெறும் நாவலாசிரியராகின் ருர் என்பதை நாம் அவதானித்தல் வேண்டும். (Theory of the Absurd) ரிஷிமூலங்களி வாதத்தின் லொன்ளுக தொஸ்தோ வெஸ்க்கியின் நாவல்களேக் கொண் டாடும் மரபு இன்று காணப்படுகின்றது.

இந்தியாவைப் பொறுத்தவரையில், ரோல்ஸ்ற்ரேரும் சுதந்திரப் போராட்ட காலத்தில் மிக முக்கியமான கருத்தியற் சக்தியாக மாறுவதைக் காணலாம். மகாத்மா காந்தி தமது சத்திய சோதனே என்னும் நூலில் தமது அஹிம்சை, சத்தியாக்கிரகக் கோட்பாடுகளின் வாய்க்கால் களில் ஒன்ருக ரோல்ஸ்ற்ரேயையும் அவரது சமூக-தத்துவ ஆய்வுகளேயும் எடுத்துக் கூறிஞர். இதஞல் ரோல்ஸ்ற்ரு யின் தத்துவ ஆய்வுகளும் நாவல்களும் இந்திய மொழிகளில் மொழிபெயர்க்கப்படலாயின. தமிழிலும் இதன் தாக்கத் திணச் சக்தி பிரசுரலாய வெளியீடுகள் சிலவற்றிற் காண லாம். திரு. வி. க. வின் சமூக, மத நோக்குப் பற்றிய கோட்பாடுகளே விரிவாக ஆராய முண்யுமொருவரும், ரோல்ஸ்ற்றேய் உண்மைக் கிறித்துவ மரபெனக் கொண்ட பலவற்றைத் திரு. வி. க. சைவமரபுவழிப்படுத்தி நிலே நிறுத்துவதைக் காணத் தவறமாட்டார்கள்.

ரோல்ஸ்ற்ருயிசமும், காந்தீயமும் அரசியற் சார்பி லிருந்து விடுவிக்கப் பெற்று முற்றிலும் மத நிஃலப்பட்ட விமோசன நோக்குகளாகக் கணிக்கப்படும் இந்நாளில், நாம் இத்தாக்கம் பற்றி அதிகம் ஆராயாது விடுத்து, இன்று தமிழ்ப் புண்கதையடைந்துள்ள வளர்ச்சிக் கட்டத்தில், ரோல்ஸ்ற்ரேயின் நாவல்கள் சுட்டிக்காட்டும் வாழ்க்கை நோக்கு முக்கியத்துவமடையும் விதத்திணேச் சிறிது நோக்குவோம்

யதார்த்தக் கோட்பாட்டின் வளர்ச்சியில் ரோல்ஸ்ற்றே யின் முக்கியத்துவம் பற்றி ஆராய்ந்த ஜோர்ஜ் லூக்கோக்ஸ், பு'னேகதையின் கஃப்பூரணத்தும் பற்றிக் கூறுவதை நோக்கு வோம்:

"இலக்கிய ஆக்கமொன்றில் உண்மையான கேஃத்துவ முழுமை, அவ்வாக்கம் சித்திரிக்கும் உலகின் தன்மையைத் தீர்மானிக்கும் அத்தியாவகிய சமூகக் காரணிகள் எவ்வகை யில் முழுமையாகத் தரப்பட்டுள்ளன என்பதிலேயே தங்கி யுள்ளது அவ்வாருயின், அது சமூக நடைமுறை பற்றி ஆசிரியனுக்குள்ள சொந்த, ஆழமான அநுபவத்தை அடிப் படையாகக் கொண்ட தாகவே இருக்கமுடியும். அத்தகைய ஆழமான அநுபவந்தான் அத்தியாவசிய சமூகக் காரணிகளே வெளிக் கொணர உதவுவதுடன், அக் குஃப்படைப்பு அக் காரணிகளே மையமாகக் கொண்டு பரிணமிப்பதையும் எடுத்துக்காட்ட உதவும்." ரோல்ஸ்ருேயினிடத்து அத்தகைய முழுமையான ஈடு பாட்டுணர்வு காணப்பட்டது.

இன்றைய வளர்ச்சிக் கட்டத்தை நாவலின் தமிழ் நாவல் நூற்ருண்டு வளர்ச் நோக்கும் பொழுது, <del>இையக் கொண்டாடு</del>ம் இக்கால கட்டத்திலும் உலக இல**க் இ**யங்க**ளின்** வரிசையில் வைத்துக் கொண்டாடப் பெறத் தக்க ஒரு தமிழ் நாவல் இன்னும் தோன்றவில்வேயென்பது மனவருத்தத்துடன் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட வேண்டிய ''அன்னு கரினீனு''வின் உண்மையாகவுள்ளது. பண் ஐரோப்பியப் பெரும் எவ்வாறு இரசியாவை பாட்டுடன் இணேய வைத்ததோ அதே போன்று, இன்றைய சர்வதேசிய வளர்ச்சித் தேவைக்கேற்ப, தமிழை உலகப் பொதுமையான இலக்கியச் சர்வதேசியத்தின்பால் இட்டுச் செல்கின்ற ஒரு நாவல் இலக்கியம் தோன்ற வேண்டு மெனில், ரோல்ஸ்ற்ருேயின் புனேக்கதையமைப்புப் பற்றிய மேற்கூறிய மேற்கோளினே எமது ஆக்க இலக்கிய கர்த்தாக் கள் அர்த்த பூர்வமாக உள்வாங்கிக் கொள்ளல் அத்தியா வசியமாகின் றது. ரோல்ஸ்ற்ரூயின் நாவல்கள் பற்றிய ஆழமான ஆய்வுகள் அத்தகைய ஒரு முயற்சியில் எம்மை மேலும் முன்னேற வைக்கும்.

குறிப்பிட்ட ஓர் உலக நோக்கின் அடிப்படையில் மனித இயக்கங்களேப் பார்த்து மணித வாழ்க்கையின் யதார்த் தத்தைத் தெளிவுறுத்தும் பணியில் ரோல்ஸ்ற்ளுய் எமக்குப் பெரும் வழி காட்டி; அவரது ஆக்கங்கள் அற்புத மான ஆற்றுப்படைகள்.

# தமிழ் மரபீற் பெண்மையும் பெண்விந்தலேயும்

(ராஜம் கிருஷ்ணனின் ''வீடு'' நாவல் பற்றிய ஒரு விமர்சன நோக்கு)

"ஆண்களால் இயற்றப்பட்ட சட்டங்களேக் கொண்டதும், ஆண்கள் கண்ணேட்டத்தைக் கொண்டே பெண்நடத்தையை மதிப்பிடும் நீதி முறைமையைக் கொண்டதுமான, முற்றி அம் ஆண் முதன்மையான இன்றைய சமுதாயத்தில் ஒரு பெண் ஆத்ம தனித்துவமுள்ளவளாக வாழ முடியாது."

ஹென்றிக் இப்சன்

1

''இந்த நாவலுக்கு ஒரு முன்னுரை அவசியமில்ல எனக் கருதிகிறேன்'' என்ற ஒரே ஒரு முன் வாக்கியத்துடன் 'வீடூ' வெளியிடப்பட்டுள்ளது. முதற் பதிப்பிணக் கொண்டு பார்க்கும் பொழுது (நவ, 1977) இந்நாவல் முன்னர் தொடர் கதையாக வெளிவராது பிறப்பிலேமே நாவலாகவே தோன்றி உள்ளது என்பது தெரியவருகின்றது.

தமிழ் நாட்டுக் குடும்பப் பெண்ணெருத்தியின் வாழ்க் கையைச் சித்திரிக்கும் இந்நாவல், தமிழ் நாவல் பரப்பில் முக்கியமான ஒன்றென்பது இந்நாவலின் இறுதியில் வரும் பகுதி மூலம் நன்கு தெரியவருகின்றது.

கீழ் நடுத்தரவர்க்க மட்ட வாழ்க்கையில் அல்லற்பட்டு நின்ற தனது குடும்பத்தின் முன்னேற்றத்திற்குத் தன் உழைப்பையும் தன் சேவையையும் முற்றுமுழுதாக அர்ப்பணித்துக் கடமையாற்றிய தேவி, தனது கணவணேயும், மகளையும், மகள்மாரையும் மகளின் விவாகதினத்தன்று விட்டு வெளியேறுகிறுள். அவ்வாறு அவள் புறப்படும் கட்டத்தை விவரிக்கும் ராஜம் கிருஷ்ணன்,

> ''உங்கள் ஆளுகையில் அழுந்திப் புழுங்கிக் எல்லேயை, கொண் முருந்த ஒருத்தி உங்கள் கோபதாபங்களே, அறியாமைகளே உதறிவிட்டுப் போகிருள். அவள் இந்த நேரத்தில் இவ்வாறு முடிவு செய்ததையே ஒரு பெரிய சாதனோயாகக் கருதுகின்றுள். நீங்கள் எது செய்தாலும் சரியே என்று கருதும் மணப்பாங்கில் இருந்து தனித்துவம் பெற்று உங்கள் சொல்ஃயும், செயஃயும் விமர் சிக்கும் துணிவு பெற்று எதிர்ப்புக் காட்டி. தன் நியாயத்தை நிஃநிறுத்திக் கொண்டு அவள் தன் மனச்சாட்சிக் கொப்ப நடக்கிருள். இதன் வினேவுகள் அவனாப் பலவாறுகப் பாதிக்கக் கூடும். உங்களுக்கும் பெருத்த அதிர்ச்சி அளிக்கக்கூடும் என்றுலும் மனிதத் தன்மைக்குப் பொதுவான கசிவு அவளே வென்று விட்டது. உங்களோடு வாழ்ந்து, மக்களேப் பெற்று, ஒரு குடும்பத்தை உருவாக்கியவள் என்ற நிலேயில் அவள் உங்களே என்றும் மதிக்கிறுள். ஆணுல் அதற்காக அவள் கண்களே மூடிக்கொண்டு மனச்சாட்சியைவிழுங்கும் அறியாமைகளே உதறும் சந்தர்ப்பம் எனக் கருதி அகலுகிறுள் ......'' மனதில் இவ் வாசகங்கள் திரைப்படக் காட்சி போல் மின்ன அவள் சிறிது நேரம் அங்கு நிற்கிருள்.

> பிறகு விடுவிடென்று கையில் பெட்டியுடன் தேவி அந்தக் கல்யாண மண்டபத்தை விட்டு வெளியேறுகிறுள்.

என்று கூறி நாவஃ முடிக்கிறுர்.

'மனேவி'யாக பெண்ணே (வீட்டுக்குரியவளாக)க் கொள்ளும் ஒரு பாரம்பரியத்தில், 'கல்லானுலும் கணவன்' எனத் தொடங்கும் பழமொழியை நியமமான சட்டவலிமை *தர்*மக்கோட்பாடா கக் கொள்ளும் ஒரு பண்பாட்டில், பிள்ளேகளின் வாழ்விலேயே தனது வாழ்க்கை நிறைவை மனேவி— தாய் பெறுகிருள் என்னும் இலட்சியத் பெண்மையின் நிறைவாகக் கொள்ளும் சமுதாயத்தில் தனது மகளின் கல்யாண தினத்தன்று, ஆத்ம தனி த்துவ த்துக்காகவும் வெளிநடப்புச் செய்யும் தேவி (முழுப்பெயர் ஸ்ரீதேவி) என்னும் பாத்திர முட் அவள் சிந்தனேயும், முடிவும் தமிழ் இலக்கியப் பரப்பில் மிக மிக அசாதாரணமோனவை என்பதில் இருவேறு கருத்து நிலவ முடியாது.

இம்முடிவு எவ்வாறு 'வந்து எய்துகின்றது' என்பது தான் நாவலின் கதைப்பின்னலாக அமைகின்றது.

இத்தகைய ஓர் அசா தாரணமான, தர்மாவேச நாவலே ஒரு பெண்ணே எழு தியுள்ளார் என்பது இலக்கிய வரலாற்று முக்கியத்துவமுடைய ஓர் அமிசமாகும்.

ஆண்டாள் என்னும் வைஷ்ணவ யுவதியின் காதல் நிலே இலக்கியப் பாரம்பரியத்தினே ஒரு முழுமையான பகுதியாகப் நிறைந்த பேணப்படாதிருப்பின் வளம் பெண்ணினுடைய சிந்தனே நோக்கிலிருந்தும், கோண த்திலிருந்தும் படைக்கப்பட்ட இலக்கியங்கள் தமிழிலே முற்றுமுழுதாக இல்ஃவெயன்றே கூறி விடலாம். நற்செள்ளோயார் முதல் பெருங்கோப் பெண்டு, காமக் கண்ணியார் வரை இருபத்தாறு 'பெண்பாற் புலவர்கள்' இலக்கியத்தில் இடம் பெறுகின் றனர். சங்க பெண்பாற் புலவர்கள் அவ்விலக்கியத் தொகுதியிற் பேசப் படும் ''ஆண்பாற்'' புலவர்களில் இருந்து எவ்வகையில் வேறுபடுகின்றனரென்ற சிந்தணயே இன்னும்

ஆராய்ச்சியாளர் சிந்**தனே**யைத் தொடவில்லே. தொழில் முறை ஆராய்ச்சியாளர்களுள் பேராசிரியைகள் மிக மிகக் கணிசமானது. கோட்பாட்டின் இலக்கணக் கோப்பு வன்மைக்குள் அக்கோட்பாட்டின் அடிவேரான ஆண்—பெண் உணர்வுக் வேறுபாடு மறைக்கப்பட்டு விட்டமையே ஆராய்ச்சித் துறையின் ஆண்மு தன்மையைக் குறிப்பிரு கின் றதெனில் அதனே வெறும் பூரசார ஒலியாகக் கைகழுவி விடமுடியாது. அடுத்து வரும் காரைக்கால் அம்மையார் பாடல்களிலும் இத்தனித்துவம் நோக்கப்பட ளில்லே. முன்**ன**ர் கூறியது போல ஆண்டாள் எமது இலக்கிய உலகின் மகிழ்ச்சி தெரும் புறநடையாக மிளிர்கிறுள். ஆண், பெண்ணுகநின்று உருகுவதை முக்கிய இலக்கிய ''பாவ'' எமது பாரம்பரியத்தில் கருதும் ஒரு பெண்ணுகவே நின்றுருகுவதை விதந்தோதுவது வாகவேயுள்ளது. குழந்தைப் பாடல்களே அக்கால முறைக்கேற்ப பாடிய ஔ வைப் பிராட்டியை 'பெண்பாற்புலவர்கள்' முக்கியம் பெறுவது தற்காலத் இலக்கியத்திலேயே. சிட்டி—சிவபாத சுந்தரத்தின் நூலில் பற்றிய நாவலாசிரியைகளென இருபத் திரண்டு குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. பெயர்கள் 2月 的 எஸ். ரங்கநாயகி, சி. ஆர். ராஜம்மா போன்ளூர் இடம் பெறவில்ஃ. இன்றைய கனரைஞ்சக நாவல் ஆசிரியைகளான இந்துமதி முதலியோரும் இடம் பெறவில் கே. கிருஷ்ணன் உட்படப்பல பெண்கள் பல நாவல்களே யுள்ளன ெரனினும் தமிழ் நாவலின் வளர்ச்சியில் ஒரு புதிய பரிமாணத்தை ஏற்படுத்தியவர்களென அவர்களேக் கொண் டாடும் இலக்கிய வழக்கும் இல்லே. ஜோர்ஜி வேர்ஜீனியா ஊல்ஃப் ஆகியோருக்கு மேனுட்டு இலக்கிய வரலாற்றிலுள்ள இடம் போன்று இங்கு நாவலாசிரியையும் போற்றப்படுவதில்லே.

எமது நாவலாசிரியைகளிற் பலர் 'குடும்<mark>பநாவல்' எ</mark>ன்ற, நாவலின் உபவகையின் அகலமான வளர்ச்சிக்கு தவி யுள்ளனர். கோதைநாயகி முதல் லஷ்மி வரை 'கண்ணி ர் இழுப்பிகள்? பலவற்றை எழுதியுள்ளனர். இன்றைய பெண் நாவலா சிரியைகளிற் சிலர் சஞ்சிகை இலக்கிய வழக்காகிவிட்ட அசப்பியமான வர்ண னே களே த் தமது வர்த்தக முத்திரையாகக் கொண் டுள்ளனரென்ற குற்றச் சாட்டும் உண்டு. அது பொய்யன்று.

உண்மையில் பெண்ணின் கண்ணீரை தமது எழுத்து மூலதனமாகக் கொண்டு வாய்ப்பான இடத்தைப் பெற்ற வர்கள் ஆண்களே. பி. எம் கண்ணீனின் களமே அதுதான் என்று கூறிவிடலாம். இலக்கியத்தர நிலேகொண்டு நோக்கினுலும் அகிலன், சண்முகசுந்தரம், ஜனகிராமன், ஜெயகாந்தன் ஆகியோரின் வாசகக் கவர்ச்சிக்கும் இதுவே காரணமாகும்.

ஆயினும் பெண், தமிழ் நாவலின் முக்கிய பொருளானதற்கு அடிப்படையான சமூகவியற் மொன்றுண்டு. பாரம்பாிய பண்போட்டின் முறிவைச் சித்திரிக்கக் குடும்பம் எனும் சமூக நிறுவனத்தின் அச்சாணியான பெண் (தாய், மன்னி, தமக்கை, முதன்மை நிஃப்பட்டது ஆச்சரிய மன்று. மேனுட்டுச் அறத்தாக்கங்கள் காரணமாக முதன் முதலிற் கவனத்தை ஈர்ந்தது இந்திய சமுகத்தில் பெண்ணின் நிஃோயோகும். (நாவலும் வாழ்க்கையும்)

பெண்ணே நாவலின் கதைப் பொருளாகக் கொள்ளும் இப்பண்பு ஒரு புறமாக, பெண்களே இன்று தமிழ் நாவலின் முக்கியமான வாசகவட்டத்தினராகவுள்ளனர் எனும் உண்மையையும் மனத்தில் இருத்தல் மறுபுறம் அத்தியவசிய மாகின்றது. நடுத்தரவர்க்கத்தின் கீழ், நடுநிலேகளிலுள்ள முக்கிய அறிவுப் போஷுணேயும் கால ஆச்ஷேபமும் (பொழுது போக்கும்) நாவல் வாசிப்பின் வழியாகவே கிட்டுகின்றன. இந்தத் 'தேவை' காரணமாக வழங்கப் படும் 'நிரம்பல்' தான் பெரும்பாலான தொடர்கதைகளும் ஒரு ரூபா நாவல்களும் என்பதையும் மனதில் இருத்தல் அத்தியவசியமாகும்.

மேற்குறிப்பிட்ட பண்புகள் தனித்தனியாகவும் ஒருங் கிஃணந்தும் தமிழ் நாவலில் பெண்பாத்திரங்கள் கையாளப் படும் முறையினேத் தீர்மானித்துள்ளன எனலாம். தமிழ்ச் சமுதாயத்தின் பல்வேறு சமூக மட்டங்களிலும் பெண் அவ்வச் சமூக மட்டத்தின் அச்சாணியான கெடும்ப நிறுவனத் தின் தொடர்ச்சிக்கு ஒவ்வாறு காலாக அமைகின்றுள் என்பதைக் காலமாற்றத்திற்கு ஏற்ப சித்திரிப்பது ஒரு பொதுப் பண்பாக முகிழ்ந்துள்ளது எனலாம்.

அழகியல் பற்றிய இத்துடன் ஒரு இ‱ந்தே தொழிற்பட்டு வருகிறது. நமது சமுதாயத்தின் பண்பாட்டு பாரம்பரியத்தில் அழகியல் அம்சங்களாக நாம் கொள்பவை பெண்மையைச் சுற்றி எழுப்பப்பட்டுள்ள உணர்வை லாவண்ய அடிப்படையாகக் கொண்டவையே <mark>என்பது சற்று ஆழமாக ஆராயும் பொழுது தெரியவரும்.அழகு,</mark> <mark>பண்பாட்டுப் பூரண</mark>த்துவம் பற்**றி** நாம் ஓவ்வொருவரும் கருத்துக்களின் பிரத்தியட்ச கொண்டுள்ள படியங்கள் <mark>யா</mark>வை என்பது பற்றிய வினைவை, எமது மனங்களுக்குள் <mark>எழுப்பி விடைகாணும் பொழுது இவ்வுண்மை புல</mark>கும்.

இதனுலே, பெண்ணேப் பெண்ணின் நோக்கிலிருந்து அறிந்து கொள்வதேற்கான பண்போட்டுத் தடைகள் பல ஏற்பட்டுள்ளன. பெண் எழுத்தாளர்களே இத்தடைக்கு ஆட்பட்டு நிற்பது இதிலுள்ள சுவாரசியமான அமிச மாகும் அதாவது பெண், பெண்மைபற்றி ஆண்—நோக்கு நிறுவியுள்ள சமூக—அழகியற் கோட்பாடுகளேயே பெண் எழுத்தாளர்களும் வளர்த்தெடுத்துச் செல்கின்றனர். இவ்விடத்திலே தான் ஆண்டாளுக்குள்ள இலக்கியத் தனித்துவம் புலப்படுகிறது.

இத்தகைய ஒரு சமூக—இலக்கிய—அழகியற் பின்னணி யில் வைத்து நோக்கும் பொழுதுதான் ராஜம் கிருஷ்ண னின் இந்நாவல் முக்கியம் பெறுகின்றது.

## 3

வீடு நாவலின் முக்கியத்துவத்தை இன்னெரு நிலேயில் நின்றும் எடுத்துக் கூறவேண்டுவது அத்தியாவசியமா கின்றது. நாவஃப் பொறுத்தவரையில் அதன் 'இலக்கிய நெகிழ்ச்சி'க்கு முக்கிய காரணியாக அமைவது அது நாவலாசிரியரின் நோக்கு நிலேப்பட சமுதாயத்தை, சமகாலமாகவல்லாது, அதற்கு முற்பட்ட வரலாற்றுக் காலமாகக்கூட இருக்கலாம்.) தவிர்க்க முடியா வகையிற் பிரதிபலிக்கும் பண்பாகும். இந்த வகையில் ஆங்கிலத்தில், 'வுமின்ஸ் விபரேஷன் மூவ்மென்ற்' எனப்படும் 'பெண் விடு தஃ இயக்கம் மேல் நாட்டு அறிவுச் சூழலுடன் வந்த தால் அப்பண்பாட்டமைப்**பி**ற் காணப்படும் அம்சங்களே மாத்திரமே கொண்டதாய் (உடை, மோஸ்தர், சுலோகங் முதலியவற்றில் இது தெரியும்.) இருப்பதும் கொள்ளப்படுவதுமே இயல்பாகி உள்ளது. பெண் விடுதஃ எமது வரலாற்று பண்போட்டுச் சமூகச் கூழேலல் எத்தகைய உருவையும் அமைப்பையும் பெறும், பெற முடியுமென்பதை இந்நாவல் நன்கு சித்திரிக்கின்றது.

### 4

.நாவலாசிரியர் தமக்குப் பரிச்சயமான தென்னிந்தியத் தமிழ்ப்பிராமணக் குடும்பமொன்றினேயே கதைக்களமாகக் கொண்டுள்ளார்.

வறுமைப்பட்ட ஒரு குடும்பமொன்றிற் பிறந்த தேவி, தன் குடும்பத்தின் சக்திக்கு மீறிய சீதனம், வரதட்சணே குடும்பத்தின் யுடன் சாமிநாதனே மணக்கிருர். புகுந்த அந்தஸ்து மட்டும் சற்று உயர்ந்ததாக இருப்பதால் பிறந்த கத்திலிருந்து அந்நியப்படுத்தப்பட்ட தேவி தன் குடும்பம் கீழ் நடுத்தர நிஃவயில் இருந்த பொழுது அதன் பொருளியல் முன்னேற்றத்திற்கு தையல் வேலே செய்வதன் மூலம் தன் பங்களிப்பிணேச் செய்கிறுள். குடும்ப நிஃ முன்னேறுவதற்கு அவள் தன் தேவைகளே விட்டுக்கொடுத்துப் பெரும் சிரமத் துடன் உழைக்கின்றுள். கணவன் சாமிநா தனின், விடாப்பிடி யான செயநலம் சார்ந்த குணங்கள் காரணமாக தன்பிறந்த அற்றவளாகவே காணப்படுகின்றுள். கத் தொடர்பு**க**ள் சாமிநாதன் இது சம்பந்தமாகச் சற்றும் அநுதாபமற்றவர் களாகவே காணப்படுகின்றுன். அவனுக்குத் தேவி உழைக்கும் யந்திரம்தான். அவள் மிக்க சிரமத்துடன் தனது மூன்று பிள்ளகௌயும் வளர்த்தெடுத்தாலும் அவர்கள் தகப் பனிடத்தில்காணப்படும் நடுத்தர வர்க்கப்பெறுமானங்களே காணப்படுகின் றனர். விரும்புகின் றவர்களாகவே மகள்கல்யாணமாகிச் சென்றுவிட்டாள். பிள்சோகளின் நிசூப் பாடு அவளின் 'அந்நியப்பாட்டினே' உக்கிரப்படுத்துகின் றது. அவளது பள்ளித் தோழியின் மகளும் பெண் சுத்தியுடன் ஈடுபடுபவளும், திரி கரண இயக்கத்திலே ரஞ்ஜனியின் சிந்தனே வேகமும் குண நேர்மையுமுடைய வருகையால் தேவி குடும்ப சம்பந்தமான தனது நிலேயையும் இணேயமுடியாத் பிள்ளேகளுடன் தான் கணவன் சாமிநா தனின் உணர்கின்றுள். தன்மையையும் நன் கு இளேப் உத்தியோகத்திலிருந்து தன்னிச்சையான பண்பு பாறிய பின்பு மேலும் இறுக்கமுறுகின்றது. இரண்டாம் மகளின் திருமணத்தைப் பயன்படுத்தித் த**ன**து மேல் வர்க்க இணேவினேப் பூர்த்தி செய்ய விரும்பும் கணவன், அதனேப் பூர்த்தி செய்வதற்கான கிரயமாக, தாங்கள் இருவரும் முன்னர்தமது எதிர்காலப் பாதுகாப்பிற்காகக் கட்டிய வீட்டையே விற்கத் துணிகின்ற பொழுது அவளின் எதிர்ப் புணர்ச்சி செயல் வடிவம் பெறத் தொடங்குகிறது. அவளும் அவளது சகோதரியும் மேலும் உதாசீனம் செய்யப் படுகின்றனர். கல்யாண மண்டபத்தில் வைத்து நாட்டியக் கச்சேரி ஒழுங்கு செய்து வருமாறு கணவன் கொடுத்த பணத்திற்கு கச்சேரி ஒழுங்கு செய்யாது, தன் விதவைத் தங்கையின் குழந்தைகளுக்கு துணிகள் வாங்கிக் கொண்டு வந்து விடுகிறுள். நாட்டியக் கச்சேரி தொடங்குவதற்கு முன் தேவி தீள நீங்கியவளாக (மேலே குறிப்பிடப்பெற்ற எண்ணங்க்கீள மனதில் தாங்கியவளாய்) புறப்படுகிறுள்.

நாவலின் இது தான் 'வீடு' பருவரைவான இக்கதைப் பின்னலின் இயக்கமும் கான 'சம்பவங்க'ளும் பல்வேறு பாத்திரங்கள் ஒன்றுடன் ஒன்று ஊடாடிக் கொள்ளுவ தனடியாகவும் ஒன்றையொன்று பா திக்கும் வழிவகைகளின் அடியாகவும் வருகின்றன. வளர் கின்றன. தேவியின் குணவிகசிப்பிற்குச் சாமிநாதனின் அநு தாபமற்ற, தன்னிச்சையானபோக்கு, அவளது சகோதரி யின் பெரிதாபத்திற்குரிய பொருளாதார நிலே பற்றி அவளி ஆதியன உதவுகின்றன. ஏற்படும் தாப உணர்வு ரஞ்ஜனியின் பால் அவளுக்குள்ள யாவற்றிற்கும் மேலாக ஈடுபாடே காரணமாக அமைகிறது. நாவலின் பின்வரும் பகுதி அந்த ஈடுபாட்டுணர்வை நன்கு எடுத்துக் கின் றது.

ஆன்ட்டி இப்ப பெண்ணுரிமை போராட் டம்னு மேல் நாட்டிலெல்லாம் நடக்கிறதே நீங்க அதைப்பத்தி என்ன நிணேக்கிறீங்க?

சடாரென்று அவள் உணர்ச்சி வசப்பட்டு விடு கின்றுள். தேவியோ திக்குமுக்காடினுற்போல் நிற் கிறுள்.

''இருக்கலாம், ஆன்ட்டி இந்த ஆண்வர்க்கமே முக்காலும் பெண்ணேப் பொம்மைபோல வச்சு வினேயாடத்தான் நிணக்குது, குழந்தை ஒரு சமயம் பொம்மை வைச்சுக்கும், அடிக்கும், உதைக்கும், மண் ணில் புரட்டும் அப்படித்தான். எங்கப்பா அப்ப டித்தான் நிவேச்சார். ஆனுமம்மி எல்லாரையும் போல்இயந்திரமாகி இயங்கி விட்டுமண் பொம்மை <mark>யாக மாய இஷ்டப்பட</mark>ாமல் புகழ்சேர்**க்**க விரும்பி ஞள். அது நடக்கல. அதற்குப்பிறகு தான் ஆன்ட்டி, இப்படி ஒரு புரட்சு பண்ண நான் தீவிரமாக ணும்னு விரும்பினேன். ஆன்ட்டி, பெரிய படிப்புப் குறையாமல் வேலே செய்து ஆணுக்கு சம்பளம் வாங்குபவர்கள் எல்லாம் பணத்தைக் கொட்டிக் கொடுத்து படுக்கையறைப் பொம்மை அந்தஸ்துக்கு தலே குனியிருங்களே? அக்கிரமமா மில்வ!

அவள் உதடுகள் துடிக்கின்றன. அவளே என் கண்ணே என்று நெஞ்சாரத் தழுவிக் கொள்ளும் உணார்ச்சி உந்துகிறது. ஆளுல் எல்லாவற்றிற்கும் வரையறை சமைத்துக் கொண்டே உணர்ச்சி யற்றுப் போய்விட்ட பழக்கம் அவளேக் கட்டுப் படுத்துகிறது.

'அக்கிரமம்தான்.....உண்டுபைப் பார்த்தபின் எ**ன**க்கு ரொம்ப சந்தோசமாக இருக்கிறதம்மா. எனக்குச் சொல்லத் தெரியவில்லே.....!

உண்மையில் தேவி தன்னே உணர்ந்து செயல்படுவதற்கு ரஞ்ஜனிதான் காரணமாகிருள் என்று கூடக் கூறலாம். தேவியின் கருத்துக்கள் நிலேபேருன உருவும் ஸ்திரப்பாடும் பெறுவதற்கு துரையின் பாத்திரமும் நன்கு உதவுகின்றது. தனதை இரண்டாவது மகளினதும் (நளினியினதும்) ரஞ்ஜனி யினதும் குண வேறுபாட்டிற் பெண்மையின் வர்த்தமான முரண்பாட்டைக் கண்டு ரஞ்ஜனியால் ஆத்மார்த்தமாக இழுக்கப்பெறும் தேவி தன் மகன் துரையுடன்தான் தன் உள்ளுணர்வுகள் வெளிப்படும் முறையில் விவாதிக்கின்றுள், தன்னே தன் ஆத்ம ஒலங்களே நன்கு விளங்கிக் கொண்டவன் என்று நம்பியிருந்தவனிடமிருந்து அவள் பின்னர் உணர்வு ரீதியாக விடுபடுகிறுள்.

அவன் அவளிமிடருந்து இதொன்றையும் எதிர்பாராதவன்போல் திகைத்து நின்றுன். அந்தத் திகைப்பின் பொருளே அவள் புரிந்து கொள்கையில் அவனும் அவளேவிட்டு அந்நியமாகி வீட்டது ஐயதுக்கு இடமின்றித் தெளிவாகிறது. தாயை உணர்ந்து கொள்ளும் ஒரு இதமான மகன் என்று அவள் ஒட்டுதலாக நம்பி இருந்ததுங்கூட வெறும் பிரமை தானே என்று எண்ணுகிறுள், இரண்டு பெண்கள், பையன், மூவரும் தந்தையின் மக்கள் தானு?

தேவியின் மாற்றம் படிப்படியோகவே ஏற்படுகிறது. ஒரு தடவை மகன் 'அப்பா எங்கே? ஆபிசில்ஃ என்ற பேரே ஓழிய அவர் வீட்டிலேயே தங்குவதில்ஃ போல் இருக்கு.' என்று கேட்கும் போது அவள் கூறும் பதில்

'என்னிடம் கேட்காதே, என்கடமை உழைக் கேறேன். வேறு என்ன உரிமை இருக்கு.'

என்பது தான். ஆனுல் அவள் இந்நிலேக்கு வருவ தற்கு முன் அவள் குடும்ப உறவைப் பேணிக்காக்க விரும்பியவள் தான்.

'அவருடைய தூக்கி எறியும் குரலுக்கு ரோசம் காட்டுவதாக இருந்தால் அவள் ஆயுள் முழுவதும் பேசக்கூடாது. குறைந்த பட்சம் அன்று முழுது மேனும் அவர் முகத்தில் விழிக்கைக் கூடாது. ஆஞல்.....அவருக்கு வெற்றிலே எடுத்<mark>துக்</mark> கொடுக்கத்தான் வேண்டும். அவர் பேசாவிட்<mark>டா</mark> லும் அவள் ஒன்றுமே நடவாதது போன்று இயங்க வேண்டும். அவளுடைய பலவீனம் அது. 'நாலு பேருக்கு' முன் அந்த அமைப்பு குலேந்துவிடக் கூடாதென்ற பயம்.

இது கூடத்தளே நீக்க உணர்வு வந்தபின் ஏற்படும் சிந்தனே தான். ஆஞல் அவள் வாழ்வு முழுவதிலும் மாங்கல்ய பாக்கியத்தின், மஞ்சள் குங்குமத்தின் மகிமையை மற்றெந்த மரபுவழி வரும் பெண் போலவே போற்றி வந்தவள் என்பது, அவள் முதல் தடவையாக கணவனது அநுதாபமற்ற அதிகாரத்தை மீறியதனைல் ஏற்பட்ட தாக்கத்தினுல் தெரியவருகிறது.

> 'சின்னஞ்சிறு பெண்ணுக பேதைப்பருவத்தி லிருந்து மலரும் போதே, மஞ்சளும் குங்குமமுமாக சுமங்கலி என்ற பெருமைசேர வாழ்வதே ஒரு பெண்ணின் வாழ்க்கை என்ற கோட்பாட்டினுல் ஊட்டம் பெற்றிருக்கிறுள். அந்த இலக்கை உயிர் நாடியாகக் சுமந்ததனுலேயே அவள் அவருடைய ஆதிக்கக் கடுமையின் நியாயத்தை ஏற்றிருக்கிறுள். அதனுலேயே அவள் வாயில்லாப் பூச்சியாக இருந்திருக்கிறுள். பல பொழுதுகளில் அந்த உணர்வு அவளே ஆட்டிப் படைக்கவும் செய்கிறது. இப்போது அவளே த தடுமாறச் செய்கிறது.

ஆண்டவனே! அவருக்கு உயிர்ப்பிச்சை கொடுங்கள். எனக்கு மாங்கல்யப் பிச்சை போடுங் கள்! என்று கரைகிறுள். அவருடைய சுயநலம் விளேவித்த சடுமைகளே மீறி அவள் உள்ளம் 'லொடுக்' கென்று தளர்ந்து விட்டதே என்று பதைபதைத்த தென்ருல், அதற்குக் காரணம் அந்த மஞ்சள் குங்குமம் என்ற இலக்குத்தான். அவர் வெளியே சென்று குறித்த நேரத்தில் திரும்பவில்ஃயெனில் ஏதோதோ எண்ணங்களேச் சுமந்து கொண்டு திகில்கவ்வ வழிமேல் வைத்த விழிகளுடன் நிற்பாள். விளக்கேற்றி நூறுமுறை ராமஜெபம் செய்கிறேன் அதற்குள் வந்து விடுவார். என்று முஜேவாள். தான் சுமங்கலியாக ஊராரும் உற்றவரும் புகழப் புகழ மகன் கொள்ளி வைக்க, ஒரு இந்துப் பெண்ணுக வாழ்ந்து முடியும் இலட்சியம்.....அது முளியாகி விடுமா?

இப்படியாக மஞ்சள் குங்குமமே தன் இலட்சியமென்று வாழ்ந்தவள், இறுதியில் வீட்டைவிட்டு புறப்படுவதிலே தான் தேவி சாதித்த புரட்சியின் உக்கிரம் புலஞகிறது.

தேவியின் மஞேபாவத்தின் முக்கிய அம்சம் அவள் தான் சுயமாகச் சம்பாதித்த வாழ வேண்டும் என்று விரும்பியதுதான். அத்துடன் அவள் பகட்டான ஆடம்பரத் தையும் அதிக செலவையும் வெறுத்தாள். முதலிற் கூறப் பட்ட அந்த பொருளியற் சுதந்திர தாகம் கூட அவளின் வாழ்க்கையின் இன்றியமையாத ஒரு முடிவாகத்தான் அமைந்தது.

தேவியி**ன் தஃா நீக்**க உணர்விஃன அவள் காட்டிய இரு எதிர்ப்புக்கள் மூலம் அறிந்துகொள்ள முடிகிறது.

முதலாவது சம்பவம், அவள் மகள் நளினியைப் பெண் பார்க்கவரும் பொழுது தேவி, தன் தையல் வகுப்புக்கள் மூலம் தொடர்பு கொண்ட ரமணம்மாளுக்கோக, மகளிர்— சிறுவர் முன்னேற்ற மன்றம் ஆண்டுவிழாவிற்குப் போகவேண்டி ஏற்படுவதாகும். விழாவிற்கான அழைப்பு முன்னரே வந்துவிடுகிறது. நளினியின் பெண் பார்ப்பு வைபைவம் பற்றிக் கணவர் அப்பொழுதுதான் தெரிவிக் கின்றுர். தன் மகளுக்கு வரன் நிச்சயமாவது தனக்கு இத்தனே தாமதமாகத் தெரிகிறது என்பது ஆச்சரியமாக இருந்தாலும் விழாவிற்குப் போகத் தீர்மானிக்கிறுள்.

> 'அவளுடைய இத்தனே ஆண்டுக் குடும்ப வாழ்வில் ஒரு நாள்கூட எதிர்க் கொடிபிடிக்க அவள் முனேந்ததில்லே. இப்பொழுது அவளுக்கே அவள் செயல் புதுமையாக இருக்கிறது.

இந்த எதிர்ப்புக் காரணமோகக் கணவன் மனேவிக்கிடையே ஏற்படும் சண்டை காரணமாகச் சாமிநாதனுக்கு 'ஸ்ட்ரோக்' ஏற்படுகிறது. அந்நிலேயில் அவளுக்கு ஏற்பட்ட மஞ்சள் கும்குமப் 'பிரக்ஞையுணர்வு தான் மேலே குறிப்பிடப் பட்டுள்ளது.

இரண்டாவது எதிர்ப்பு நிகழ்ச்சி, அவெள் வீட்டைவிட்டு வெளியேறுவது. இதுவே நாவலின் உச்சக்கட்டம். அதுவே நாவலின் முடிவும். இந்த வெளிநடப்பினுல் ஏற்படக்கூடிய தாக்கங்கள் யாவற்றையும் உணர்ந்தவளாகவே புறப்படு கின்முள்.

> "இதன் விஃளவுகள் அவஃளப் பலவாருகப் பாதிக்குக்கூடும். உங்களுக்கும் பெருத்த அதிர்ச்சி அளிக்கக்கூடும் என்ருலும் மனிதத் தன்மைக்குப் பொதுவான கேசிவு அவஃள வென்று விட்டது......"

என்று நாவல் முடிவு நோக்கிச் செல்கின்றது. தமிழ் இலக்கியப் பரிச்சயமுடையோருக்கு கம்பனுடையது என்று கருதப்படும் ''மானுடம் வென்றதம்மா'' என்ற வரிகள் நினேவுக்குவரலாம்.

''மஞ்சளும், குங்குமம்'' என்ற பண்பாட்டு வரையறைக் குள்ளே பெண் விடுதஃ உணர்வு எவ்வாறு தொழிற்படு கின்ற தென்பதை இந்த நாவல் காட்டுகின்றது. பாரம்பரியச் சமுதாயத்தின் அழிபாட்டில் நாவல் தோன்று கின்றதென்ற உண்மையை ஏற்றுக்கொண்டால் இந்நாவ லில் நாம் உண்மையான ஒரு நாவலேக் காண்கிரேம் எனலாம்.

### 5

நாவலலின் தஃப்பு (வீடு) பலவகைகளில் குறியீடாகவே அமைகின்றது. குடும்பம் என்னும் களத்தின் தளமே வீடுதான். சுமங்கலிப் பெண்ணுக்கும் பெயரே வீட்டுக்காரி—மனேவி — இல்லாள் தான். வீட்டைவிட்டுத் போகின்றுள் தேவி என்ற மாத்திரமல்ல. நாங்கள் வீட்டில் தணக்குரிய உரிமையை நிஃவநாட்ட முடியாமலே தேவி செல்கின்ருள் என்பதும் மிகமிக முக்கியமான தாகும். அதாவது வீடு உண்மையான் ஒரு வீடாக இல்லாததிஞலேயே அவள் வெளியேறுகிறுள், என்பது புலனுகிறது.

நாவஃலப் பொறுத்தவரையில் தேவி, தாங்கள் இருந்த வீட்டைத் தன்னேக் கேளாது விற்பது தர்மவிரோதமான செயலாகவே கருதுகிறுள். துரையிடம் அவள் கூறுபவை முக்கியமானவை.

> ''என்**ன**ம்மா? உ**ன**க்கு உடம்பு சரியில்ஃபை போலிருக்கே, டாக்டரைப் பார்க்கவில்ஃயோ? தாரையின் குரல் அவளுடைய நோக்கைத் திருப்பு கிறது. அவ*ு*னே நேராக நோக்குகையில் சட்டென்று

கண்கள் தளும்புகின்றன.

''வீட்டைவிற்க நிச்சயம் பண்ணிவிட்டார் அப்பா''

''அதுக்கா இவ்வளவு வருத்தம்...முப்பத் தெட்டுக்குக் குறையாமல் நாற்பதுக்குக் கூடாமல் போகும் போல் இருக்கின்றது. கொள்ளே லாபம். சென்டிமென்ட்ஸ் பாழாப்போகிறது...ஒரு அடி நிலத்துடன் சென்று சாய்ந்துவிடுகிறது. இந்த வீட்டை...ஒவ்வொரு மூலேயும் நான் திட்டமிட்டு உருவாக்கினேன்டா. சமையல் ரூம், தோட்டம், தையல் கிளாஸ் மூன்று ரூம்...எனக்கென்று நினேச்சுத் திட்டமிட்டேன்டா.

**்என்ன**ம்மா பைத்தியக்காரத் **தன**மா இருக்கு? பிரலாபிக்கணும். விக்கி றதுள்ளு நஷ்டத்துக்கு இங்கே வந்திட்டுப் போறதுன்று எனக்கு விணுயிடறது. வேறென்ன இருக்கு. அப்ப என்னவோ கட்டணும் போலத் தொணித்து கைப்பணம் ஒரு இன்வெஸ்ட் மென்ட் போல போட்டோம். இப்ப லாபம் தானே தவிர இந்தக் குடும்பத்தில் 'எனக்கு ஒரு அதிகார மும் இல்லேயா? இதை விற்கக்கூடாதுன்னு சொல்ல எனக்கு உரிமை இல்லேயா?'.....'என்னம்மா இது. ஸில்லியாகவே கேக்கறே உரிமை கிரிமையென்று

'விமன்ஸீலிம்' கொண்டாடினேனோ, நேத்து கிளப்பில்...' கணவனின்தும் பிள்ளோகளினதும் இந்த மஞேபாவம் (வீட்டையே ஒரு விற்பஃனப் பண்டமாகப் பார்க்கும் அந்நியமயப்படுத்தப்பட்ட மஞேபாவம்) அவளது வெளி நடப்புக்கு வழிகோலுகிறது. தமிழ் இலக்கிய பாரம்பரிய வழி நின்று கூறுவதாஞல். தேவியின் துறவுக்குக் காரணமே இதுதான். உள்ள உறவிலும் பார்க்கப்பொருளாதாரம் என்பதை விதந்து நோக்கும், 'வர்க்கமணப்பான்மை'யின் வெற்றி அவளே வீட்டைவிட்டு வெளிநடக்கச் செய்கின்றது வீடு விற்கப்பட்டு விவாகம் நடத்தப் பட்டதும் தேவி வெளியேறி விடுகின்றுன். வீடு குறியீடாகின்றது.

6

நீண்ட காலமாக குடும்பப்பெண்ணுக வாழ்ந்துவந்த ஒருத்தி தணது கணவனே அவனது குணநிலேபாடுகள் காரண மாக விட்டு வெளியேறுவது பற்றிய இந்நாவலின் வாசிக் கும் போது இதே பொருள் சம்பந்தமாக வெள்வைந்த உலகப் பிரசித்த நாடகமான, இப்சனின், ''ஒரு பொம்மை வீடு'' Dolls House பற்றிய நிண்வு ஏற்படுவது தவிர்க்க முடியாததே. ஐரோப்பியக்கேஸ் இலக்கிய அரங்கில் பெண் விடுதீஸ் இயக்கத்தின் முதற் குரலென்று கொள்ளப்படும் இந்நாடகத்திற்கும் இந்த நாவலுக்கும் தீஸ்யங்கக் குறியீட்டிலேயே ஒரு சிறிய இயைபு காணப்படுவதைக் காணலாம்.

நாவலின் பொருசோப் பொறுத்தவரையில் கோட்பாட்டு ஒருமைப்பாடு காணப்படுகின்றது எனினும் நோரு, தேவி ஆகவே மாட்டாள். இருவரும் தத்தம் பண்பாடுகளின் குடும்ப அமைப்புப் பாரம்பரியங்களின் பிரதிதி களாகவே இயங்குகின்றனர். தேவி, நோருவைப்பற்றி அறிந்திருப்பாளாயின் முக்கியமாக வீடுவிற்பூணப் பிரச்சீண தோன்றியதன் பின்னர் அவள் நோரு தன் இரகசிய இலட்சிய தேவதையாகவே கொண்டாடியிருப்பாள்.

> ஹெல்மா:—நான் சந்தோசத்துடன் உனக்காக இரவும் பகலும் பாடுபடுவேன். வேண்டுமானுல் அதற்காக எந்தக் கஸ்டத்தையும் அனுபவிக்கவும் தயார். ஆனுல் ஒருவன் தன் காதலுக்காக தனது கௌரவத்தை விட்டுவிடுவதில்ஃபெ

> நோறு:—பல்லாயிரக்கணக்கான பெண்கள் அப்படிச் செய்துள்ளார்கள்.

தேவியின் நிஃமையே அதுதான். சாபிநாதனே இதைக் கூட உணராதவராக இருக்கிருர். சொந்த மகளின் விவாகம் பற்றிய தீர்மானத்தைப் பெண்பார்க்க வரவிருக்கும் தினத் தன்று காஃயே சொல்பவர் எப்படியிருப்பார். சாமிநாதனே 'துஃமுழுக்காடிவிட்டு நுணிமுடிச்சுடன் வெளி யிறங்கிஞல் அவர் உறுத்துப்பார்ப்பார். ரவிக்கைக் கழுத்து வெட்டு சற்றே இறங்கிவிட்டாலோ அவளேப் பார்வையிலேயே துளேத்துவிடுவார். பண்பாட்டின் களவேறுபாடு இந் நில்மையை ஏற்படுத்துகிறது.

நோருவைப் பொறுத்தவரையில் அவள்தான் ஹெல் மரை விட்டு புறப்படுவதற்குச் சொல்லும் காரணம் தான் பண்பாடுகளே ஊடறுத்து நிற்கும் அடிப்படை மனித ஒருமைப்பாட்டைக் காட்டுகிறது.

> ஹெல்மர்:—(இப்படிச் சொல்வதன்மூலம்) நீ உன்னுடைய மிக புனிதமான கடமைகளுக்கு துரோகம் செய்வதை நீ உணரவில்லேயா?

நோரு:—அது என்னவென்று நினேக்கிறீர்கள்.

ஹெல்மர்:—உனது கணவருக்கும் உனது பிள்ளேகளுக்கும் நீ செய்யவேண்டிய கடமை. உண்மையில் நான் இதை உணக்கு எடுத்துச் சொல்ல வேண்டியதில்லேயே.

நோரு:—எனக்கு அதேயளவு புனிதமான கடமையொன்று உண்டு.

ஹெல்மர் :—மடத்தனமான கதை. எந்தக் கடமையைச் சொல்கிருய்.

நோரு:—என்னிடத்து எனக்குள்ள கடமை. தேவியும் தன்பால் தனக்குள்ள கடமையை—மனிதா யதக் கடமையை—நிறைவேற்றுவதற்காகவே வீட்டை விட்டுப் புறப்படுகின்ருள்.

ஆஞல் வெளியேறும் முறைமை, வெளியேறும்போது கூறப்படுபவை. அவை கூறப்படும் முறைமை ஆதியன பெண் பாட்டு வேறுபாடுகளுக்கு இயைய அமைந்துள்ளன. இந்த வேறுபாடுகள் மிக முக்கியமானவை, அவற்றுள் முக்கிய மான இரு வேறுபாடுகளே எடுத்துக் கூறலாம்.

முதலாவது நோ*ரு* தனது **தீர்**மானத்திற்குத் திடி ரெ**ன**வே இறங்குகிருள்

> நோறு:—.....(எழுந்து நின்று) அந்<mark>தக் கண</mark> நேரத்தில்தான், நான் இங்கே ஒரு அன்னியனுடன் எட்டு வெருடங்களாக வாழ்ந்துள்ளேன் என்பதும், அவனுக்கு மூன்று பிள்ளகேஃபை பெற்றுள்ளேன் என்பதும் எ**னக்**கு வெளிச்சமாயிற்று.......

ஆணுல் தேவியைப் பொறுத்தவரையில் சாமிநாத தூடன் வாழ்வது கிரமம் என்ற சிந்தீன நாவலின் ஆரம்பத் திலேயே தோன்றிவிடுகின்றது. அந்த இயைபின்னீம நாவலின் இறுதியில் முற்று முழுதாக வெளிப்படுகின்றது.

இரண்டாவது நோருவோ ஒருமேற்கத்திய பெண்ணின் பண்பாட்டுச் சூழலுக்கியையத் தனது கருத்தைப்பட்ட வர்த்தனமாகக் கணவனுக்குத் தெரிவித்து விடுகிருள். கணவனும் அவள் வெளியேறுவதை விரும்பவில்லே. மேற் சென்று தடுக்கின்ருன். அப்படியிருந்தும் நோரு வெளியேறு கின்ருள். ''ஒரு பொம்மைவீடு'' என்னும் நாடகத்தில் இறுதி மேடைக் குறிப்பு இது:

> ''கீழே இருந்து, பாரமான ஒெரு க**தவு சாத்தப்** படும் சப்தம் எதிரொலிக்கின்றது.''

அப்படிக் கதவு சாத்தப்படுவதைத் தான் மேல்நாட்டு விமர்சகர் ஒருவர் 'சாத்தப்பட்ட அக்கதவின் சப்தம் ஐரோப்பா முழுவதும் ாதிரொலித்தது' என்று கூறிஞர். 'வீடு' அத்தகைய ஒரு தாக்கத்தை தமிழ் நாட்டினுள் தானும் ஏற்படுத்தியதாகத் தெரியவில்லே.

'ஒரு பொம்மைவீடு' நாடகத்துடன் 'வீடு' ஒப்பிரும்பொழுது தான், வீடு நாவலின் உருவாக்கைக் பா**டுகள்** துல்லியமாகத் தெரிகின்றன. 'ஒரு பொம்மை வீடு', நாடகம். 'வீடு' நாவல், இரு வேறு வடிவங்கள், அந்தவகையில் தாக்கம் பற்றிய மதிப்பீருகள் வேண்டியதும் அத்தியாவசியமே. ஆயினும் கிருஷ்ணன் தன து நாவலே நடத்திச் சென்று முடிக்கும் முறைமை பூரணமான தொரு தாக்கத்தை ஏற்படுத்த வில்&ல என்பதைக் கூறியே ஆகவேண்டும். தேவியின் சூழவில் அவுள் தன் முடிவைக் கணவனுக்கு எடுத்துச்சொல்ல முடியாது போனமை எதிர்பார்க்கக் கூடியதுதான். தேவியின் மகனிடம் தன் உணர்வுகளே மனம் தி <mark>றந்</mark>து பேசுவதும் உண்மை தான் . ஆஞல் ராஜம் கிருஷ்ணன் சாயிநாதன் பாத்திரத்தை வார்த்து வளர்த்துக் கொண்ட முறைமையில் ஊறுபாடு கொணப்படுகிறது. தேவியை அச் சமுதாய மட்டத்தில் வாழும் சராசரிப்பெண்ணின் 'மாதிரிப் படிவமாக' உருவாக்கி உள்ள நாவலாசிரியை பாத்திரத்தைச் சித்திரித்துள்ள முறைமை அத்தகைய கணவர்களின் மாதிரிப் படிவமாகக் கொள்ள முடியாத அளவிற்கு சில தனித்துவமான குரூரப் பாங்கு உள்ளவராகவே ஆக்கிவிடுகிறது. சாமிநா தனே சராசரி இந்துக்கணவேனின் மாதிரிப் படிவமாக வார்த்திருந் <mark>தால்</mark> இக்குறைபாடு நீங்கியிருக்கும். ஏனெனில் இந்நாவலே வாசிக்கும் அத்தகைய கணவர்கள் தாம் சாமிநாதனில் இருந்து வேறு பட்டவர்கள் என்று பார்ப்பதிலேயே தமது கு ற்றங்களுக்குப் கழுவாய் தேடிக்கொள்வார்கள். வாசக உளவியலின் முக்கிய பண்புகளில் இதுவும் ஒன்று.

ராஜம் கிருஷ்ணன் தனது மற்றைய நாவல்களில் பெரும்பாலானவற்றை மிகுந்த கவனத்துடனேயே எழுதி யுள்ளார். இந்நாவலின் கையெழுத்துப் பிரதி கிடைக்கு மேல் 'பாடாந்தரத் தரவுகள்' நாவலேயும் ஆசிரியரையும் விளங்கிக் கொள்ள உதவும்.

''வீடு'' நாவலில் பல விடங்களில் ஆசிரியை வாழ்க்கை, பாத்திர விளக்க தெளிவுக்கான பல குறிப்புக்களேத் தந்துள்ளார். சாமிநா தனின் அண்ணியப்பாடான கொடூரத் துக்குத் தரும் பாலியற் காரணச் சுட்டு, தேவியின் தம்பி ராசுவின் மீனவி ஓடிப்போனது பற்றிய குறிப்பு முதலியன நாவல் ஆசிரியையின் உலக நோக்குச் செம்மையை, வாழ்க்கையை முழுமையாக நோக்கும் திறவே எடுத்துக் காட்டுகின்றன. ஆயினும் 'வீடு' நாவல் இன்னும் சிறிது இறுக்கமாகவே இருந்திருக்கலாம்.

தமிழ் நாவல்களின் பொதுப்படையான செல்நெறியின் **பி**ரதா**ன** பண்பாக எடுத்துக் குறிப்பிடைத்**தக்**க 'கதைகூறும் பண்பு' 'கதையை நடத்திச் செல்லல்' ஆகியன நாவலின் இலக்கிய முழுமையை ஓரளவு விடுகின்றதென்றே கொள்ளவேண்டும். நாவலின் பிரதான பொருளே வற்புறுத்துவதற்கேற்ற அருமையான பாத்திரங் கூனா சிருஷ்டித்த நாவலாசிரியை (சுமதி, பரிமளா, சாந்தி முதலியோர்) கதையைத் தாஞகவே முகிழ்க்கும் வகையில் எழுதியிருப்பின் நாவலின் உணர்வழுத்தம் இன்னும் அதிக மாகவே இருந்திருக்கும். நாவலின் இறுதிப்பகுதியில் வரும் சிந்தீன் ஓட்டம் திரைப்பட உத்தியைத் தழுவி நிற்கின்றது. ராஜம் கிருஷ்ணன், இந்நாவலின் உரைநடைச் செம்மையை யும் கனதியையும் கவனித்திருப்பின் இக்குறை நீங்கியிருக் கும்.

''வீடு'' நாவல் பற்றிய ஆய்வு, தமிழ் நாவலில் சித்திரிக்கப்பட்டுள்ள ஏனேய தளே நீங்கிய பெண்கள் பற்றிய ஒப்பியல் நோக்குச் சிந்தனேயை தூண்டுவது இயல்பே. ஜெயகாந்தனின் 'சில நேரங்களில் சில மனிதர்' நாவலில் வரும் கங்காவை அத்தகைய ஒரு பாத்திரமாகக் கொள்ள முடியாது. வழிவழியாக வரும் மரபோட்டத்தில் நின்றும் தான் பிய்த்தெறியப்பட்டவள் என்ற காரணத்திற் அவள் தன் தனித்தன்மையை நிஃநாட்டப்பார்க் கிருள். ஆங்கில மரபிற் கூறுவதானுல் அவள் சிலுவைச் சுமையுடன் நடமாடும் ஒரு பாத்திரம். அந்தச் சுமையை அவள் தூக்கி எறியச் செய்யும் முயற்சிகள் அவளே மேலும் மே லும் சிக்கல்களில் ஆழ்த்துகின்றன. 'சில நேரங்களில் சில நாவலின் தொடர்ச்சியான 'கங்கை மனிதர்கள்' நாவலில் தான் போகிருள்' கங்கா தன து பெறுகின்றுள். கங்காவின் யாத்திரையும், நிம்மதியைப் <u>''ஜய ஜய சங்கர''த் தொடரும்</u> ஜெய காந்தன் காப்பிய நெறி நாவல் ஆசிரியராக முகிழ்ப்பதை உணர்த்துகின்றன.

ஜானகிராமனின் 'மரப்பசு' நாவலில் வரும் அம்மணி, தனி நீக்கிய ஒரு பெண்ணே. ஆனுல் அந்த தீனநீக்கம், பெண்மை, பெண்நிலேபற்றிய சமூகப் பிரக்ஞையால் வந்த அம்மணியின் ஆளுமை அமைப்பிற் காணப் இயைபின்மை, குறைபாடு காரணமாகத் பட்ட ஒரு தோன்றியது. இதை நாவலில் ஆரம்பம் முதல் முடிவுவரை சிரிப்புப் அம்மணியின் பற்றி ஆசெரியர் காணாலாம். வி வரிப்பதை நோக்கு தல் வேண்டும். அம்மணியை விளங்கிக் **மரகதத்தி**டம் அவள் கொண்டிருந்த கொள்வதற்கு பாசத்தை விளங்கிக் கொள்ள வேண்டும். அம்மணி இறுதி யில் சாலிக்கிராமத்திற்கு மேற்கே சின்ன வீட்டில் மரகதம், பச்சையப்பன், பட்டாபியுடன் செல்வதென எடுக்கும் தீர்மானமானது அவளின் வேட்கையும் பாரம்பரிய வில் தான் பூரணமாகின்றது என்பதை எடுத்துக் கின்றது. ஜானகிராமனின் கலேத்திறன் அம்மணியின் சமூக வெகுவாகக் குறைத்து அவனே விரோதத் தன்மையை விரும்பத்தக்க பாத்திரமாக்கி விடுகின்றது.

ஜானகிராமனின் அம்மணியுடன் ஒப்பு நோக்கும் பொழுது தான் ராஜம் கிருஷ்ணனின் தேவி மெய்ம்மை நேர்த்தியுடைய ஒரு பாத்திரம் என்பது புலஞுகின்றது. தமிழ் நாட்டுப் பண்பாட்டுச் சுழலில் பெண்மை விரும்பும் தீள நீக்கம் எத்தகையது என்பதீனத் தேவியின் கதை எமக்கு நன்கு எடுத்துக் காட்டுகின்றது.

ஆண்மை இலக்கிய மயப்படுத்திய பெண்மைக் கோட்பாட்டை நாவல் ஆசிரியைகளே தமது கோட்பாடாக வும் கொண்டு நாவல்கள் படைக்கும் தமிழ் இலக்கிய உலகில், ராஜம், கிருஷ்ணன் என்ற நாவலாசிரியை மாறி வரும் தமிழ்ப் பண்பாட்டுச் சூழலில் ஒரு 'மஞ்சள் குங்குமக்காரி, தான் தணது மஞ்சள் குங்குமத்தையும், ஆத்ம கௌரவத்தையும் இழக்காதுவாழுவதற்கு எவ்வெவற்றைக் கோரி நிற்கின்ருள் என்பதை எடுத்துக்காட்டியுள்ளார்.

'வீடு' தமிழின் சிறந்த நாவல்களுள் ஒன்றுக இருக்காமற் போகலாம். ஆஞல் ராஜம் கிருஷ்ணன் தமிழ் இலக்கியப் பாரம்பரியத்தில் மிக முக்கிய**மான எழுத்தா**ளர் களுள் ஒருவராகிறுர்.

## பு!னகதை எழுத்தாளரும் இலக்கிய வரலாறும்

(தற்காலத் தமிழிலக்கியத்தில் விந்தன் பெறும் இடம் பற்றிய குறிப்பு)

விந்தன் எனும் புண் கதையாசிரியர் (சிறுகதை, நாவல் ஆசிரியர்) பற்றி நோக்கும் போது முண்ப்புடன் தெரியும் முக்கிய உண்மை, அவர் மறைந்த காலத்தின் பின்னர் தோன்றிய இலக்கிய வரலாற்று முயற்சிகளில் அவர் பெயர் இடம் பெருததும், பெறவேண்டிய அளவு இடம் பெருதது மாகும். தமிழ்ச் சிறுகதை வரலாற்றில் விந்தனின் இடத்தைப் பற்றி மதிப்பிடும் குறிப்பிணேக் கொண்ட எனது "தமிழில் சிறுகதையின் தோற்றமும், வளர்ச்சியும்" முதற் பதிப்பு விந்தன் வாழ்ந்த காலத்திலேயே வெளிவந்தது. (1967). உண்மையில் இலக்கிய ஆசிரியர் ஒருவரின் மறை வின் பின்னரே பின்னேக்காகப் பார்த்து அவர் பற்றிய கணிப்பிணே நன்கு செய்யலாம். அப்படி இருந்தும் விந்தன் மறைப்பு விரும்பியோ விரும்பாமலோ நடந்தேறியுள்ளது.

விந்தனின் சிறு கதைகளுக்கான மதிப்பீடு ஒரு நூலி லாவது இருக்கின்றதே என்ற திருப்தியுணர்வுடன் மேற் சென்று அவரது நாவல் துறை முக்கியத்துவத்தின் நோக் கிஞல்,''பாலும் பாவையும்'' என்ற (தொடர் கதையாக

வெளிவந்த) நாவல் பற்றிய குறிப்பு எதனுயும், சிட்டியும் சுந்தரமும் எழுதிய "தமிழ் நாவல்—நூற்ருண்டு வரலாறும் வளர்ச்சியும்" எனும் நூலிற் காண முடியவில்ஃ. உயர்கல்வி மட்டங்களில் நடைபெறும் சிற்கில ஆராய்ச்சி களிற் காணப்படும் செல்வாக்குகளுக்கு ஆட்படாத விமரிசனநூல் என்ற வகையில் இந்த நூலின் ஆசிரியர் களின் கவனத்தைப் ''பாலும் பாவையும்'' ஈர்க்க ஏன் தவ நியது என்பது மிக முக்கியமான வினுவாகும். ஒரு ''க்ஸ்கி'' கிருஷ்ணமூர்த்தி காலத்திலும் அவருக்குப் பின் வந்த காலத்திலும், சணரஞ்சகப் பத்திரிகைகளில் எழுதிய பல்வேறு சனரஞ்சக எழுத்தாளர்களுள், 'பத்தொடு பதி ென்னுக' எண்ணப்படும் அளவுக்குமாத்திரமே மதிப்புள்ள ஒர் ஆசிரியரா விந்தன் எனும் வூறை தவிர்க்கை முடியாதபடி எழுகின்றது. விந்தன் தானே தேனியஞக நின்று 'மனிதன்' சஞ்சிகையை நடத்திய காலத்தை விட்டு நோக்கினுலும், 'கல்கி'**யி** லும், 'தினமைணிக்கதிரி' லும் விந்தன் பயன்படுத்தப் பட்ட முறைமையை நோக்கும்பொழுது அவரைச்சாதாரண 'சஞ்சிகை எழுத்தாளன்' என்று கைகழுவி விடைமுடியுமா? மே லும், "பாலும் பாவையும்'' அத்துணே மிகமிகச் சாதாரண தொடர்கதை ' நாவலா?

விந்தனுக்கு ''நிலேத்த புகழை''த் தேடிக் கொடுத்ததே 'பாலும் பாவையும்' தான் என்று கூறப்படுவதுண்டு. கல்கியில் தொடர் கதையாக வெளிவந்ததன் பின் நூலாக வெளிவந்த இந்நாவல், 1968 ஜு-ஃலக்குமுன் ஒன்பது பதிப்புக் கள் பெற்றிருந்தது. 1969க்கு முன்னரே கன்னடத்தில் மொழிபெயர்க்கப்பட்டிருந்தது.

தமிழ் நாவலின் நூற்ருண்டு வளர்ச்சியில் முக்கியமான வர்கள் என்று தாம் கருதிய, இலக்கிய ஆர்வலர்களுக்கு அது வரை தெரியாதிருந்த பலரை எடுத்துக் கூறிய சிட்டி, சிவபாதசுந்தரம், விந்த2ேன—அதுவும் அவர்கள் இருவருமே பெரிதும் போற்றும் கல்கியால் மிக்க சிறப்புடன் புகழப் பெற்ற விந்தணே—எவ்வாறு தவறவிட்டனர் என்பதே சுவாரசியமான ஒரு விளுவாகும்.

இந்**த வி**ஞவுக்கான விடையின் நேரடித் தேடேலுக்கு முன், சிறிது இடை நின்று சிறுகதை இலக்கிய வரலாற்றின் அடிப்படையில் விந்தனுக்குரிய முக்கியத்துவத்தினே மீள வலியுறுத்தல் செய்து கொள்வது முக்கியமாகும்.

''தமிழில் சிறுகதையின் தோற்றமும் வளர்ச்சியும்'' என்ற நூலில் விந்தன் பற்றிய மதிப்பீடு பின்வருமாறு அமைந்துள்ளது.

1

"**தி.மு.க.வினரால்** இலக்கிய நாயகர்களாக்கப் பட்டவர்களின் உண்மையான மனுக் குமைச்சல் அவர்களின் இன்னுல்களேயும் விந்தன் முறையில் தி.மு.க.வினர் எடுத்துக் காட்டாத வகையிலும் திறம்படவும் மனத்தைத்தைக்கும் எடுத்துக்கூறிஞர்......பொருளுடைமையே சமூக பேதங்களுக்குக் காரணம் என்ற கோட்பாட் டினே நம்பிய விந்தன், வர்க்க பேதங்களேயும் அது தோற்றுவிக்கும் வறுமை நிலேயையும் கண்டித்தார். சாதாரணமாக நிகழும் ஒரு சம்பவத்திணே விவரித்து அதன் அடியுண்மையை எடுத்துக் காட்டிய யதார்த் தத்தை இலக்கிய வழக்கினுள் மீண்டும் புகுத்தினர். தொழிலாளியாக சொந்த வாழ்ந்த அவரது அனுபவம், அவரது கதைகளுக்கு உயிரூட்டிற்று." (மூன்ரும் பதிப்பு—பக். 92)

''...1953க்குப் பின்னர் ஏற்படும் சிறுகதை வளர்ச்சியில் முன்னேடியாக விளங்கிஞர்'' 1953க்குப் பின்னார் ஏற்பட்ட சிறுகதை வளர்ச்சியென இங்கு குறிப்பிடப்படுவது, தெயகாந்தன், சுந்தரராமசாமி போன்ரோரது ஆக்கங்களிலைல் தோற்றுவிக்கப்பட்ட சிறு கதை வளர்ச்சிக் கட்டமாகும்.

விந்தனது எழுத்துக்களே விளங்கிக் கொள்வதற்குப் பின்வரும் குறிப்பு மிகமிக முக்கியமானதாகும்.

> "எழுத்தாளார்களில் பலர் வசிப்பது சென்னே யாக இருந்தாலும், அவர்களுக்குச் சொந்த ஊர் என்று வேளுரு ஊர் இருக்கும். ஆனுல் விந்தனுக்கு அப்படியல்ல அவர் பிறந்தது, வளார்ந்தது, வாழ்ந்தது எல்லாமே சென்னேதோன்."

— ராணிமுத்து — 1969 ஜுஃ. (பாலும் பாவையும் நாவல் மறுபிரசுரம் – எழுத்தாளர் அறிமுகம் பக். 11)

இந்நூற்ருண்டின் ஐந்தாம், ஆரும் தசாப்தங்களில் புண்கதைத்துறையில் ஏற்பட்ட முக்கிய விருத்திகளி லொன்று முற்றிலும் நகர்நிலேப்பட்ட வாழ்க்கையைச் சித்தரிக்கும் ஆக்கங்கள் தோன்றியமையே. முதலாளித்துவ வளர்ச்சிப் போக்கில் தொழிலுற்பத்தி மையங்களின் வளர்ச் சியும், அத்தகைய வளர்ச்சியில் நகரங்கள் பெறும் இடமும் பெறும் இடம் முக்கியமானவையாகும். இப்படியான நகரங் களில் அடிநிலே மக்கள் பாட்டாளிகளாக்கப்படுவது, மிக முக்கியமான ஆரம்ப நிலேக்கட்டமாகும். இத்தகைய 'அபிவிருத்தி'களின் பின்னரே உண்மையான 'வர்க்கப் பிரக்கைஞ்' ஏற்படும்.

இலக்கிய வளர்ச்சியைப் பொறுத்தவரையில், முதலாளித்துவ வளர்ச்சியின் பின்னர் அத்தியாவசியப் படுத்தப்பெறும் யதார்த்தவாதம் வர்க்கஉணர்வு முனேப்புப் படுத்தப்படும் நிஃவில், அதாவது உண்மையான வர்க்க நிஃவப்பட்ட போராட்டம் நடக்கும்வரையில், விமர்சன யதார்த்த வாதமாகவே இருக்குமென்பர் சோஷலிச யதார்த்தவாதம் இதன் பின்னரே வரும். சிலர் அது சோஷலிசப் புரட்சியின் பின்னரே வரும் என்பர்.

விந்தன் கடைநிஃப்படுத்தப்பட்ட நகரத்துப் பாட்டாளிகள், கீழ் மத்திய தர வர்க்கத்தினரையே தனதை கதைப்போருளாகக் கொண்டமையாலும், அந்தக் குழுவினர் தமது குழுமத்தின் தனித்துவத்தைப் பேணுவதற்கு இன உணர்ச்சிவாத அரசியல் வழிசெல்வதை ஏற்றுக்கொள்ளா திருந்தமையாலும், தன்னே அறியாமலே "விமர்சன யதார்த்தவதி"யாக வேண்டிய நிலமையேற்பட்டது.

இன்வொத அரசியலின் "அகப்போலி''த் தன்மையை அறிந்து கொள்வதற்கான வாய்ப்புக்கள் பல அவர் வாழ்க்கையிலே இருந்தன. பிற்காலத்தில் தமிழ் அரசுக் கழகம். தி. மு. க. போன்ற கட்சிகளின் முக்கியஸ் தர்களாக முகிழ்ந்தோருட் சிலர் இவருடன் ஆரம்பகாலத்தின் அச்சுக் கோப்பாளர்களாக இருந்தனார் என அறியக் கிடக்கின்றது.

வீந்தனின் இலக்கியப் பண்புகளென எடுத்துக்கூறப் படத்தக்க, மேற்பூச்சுள்ளை வாழ்க்கையின் பள பள அடிப்படையான போலித் தன்மையை இனங்கண்டறியும் திறனும் சமூகத்தின் பொருளாதார சமமின்மையை அழுத்தம் திருத்தமாகக் காட்டும் திறனும் அவர் எடுத்துக் கொண்ட கதைக் களத்தின் அடியாகவே வருவன என்பது நுண்ணிதாக ஆராயும் பொழுது தெரியவரும் னுடைய சிறு கதைகளேயோ ''பாலும் பாவையும்**'**' நாவஃயொ ஆராயும் பொழுது, மேற்குறிப்பிட்ட டையும் பற்றி எழுதும் பொழுதே அவரது முழு இலக்கியத் திறனும் வெளிவந்துள்ளது என்பது தெரியவரும். இந்த

அமிசங்களே முனேப்புடன் சித்திரிக்கத்தக்க அங்கத உணர்வும், அதற்கான நடையாட்சியும் அவரிடமிருந்தன. நோக்கும் ஆற்றலும் காரண காரியத் தொடர்பாய் இணேந்திருந்தமையால் இலக்கியச் சுவை தாஞகவே தெரிய நின்றது.

ஆணுல் விந்தனிடத்திருந்த வேறு சில இயல்புகள் மேலே எடுத்துக் கூறப்பட்ட இயல்புகளின் தர்க்கரீதியான மலர்ச்சிக்கு இடம் கொடுக்கவில்லே. அந்த இயல்புகள் யாவை?

விந்தனின் வாழ்க்கை வரலாறு பற்றிய தெளிவான தேகவல்கள் எதுவும் இலக்கிய உலகுக்குத் தரப்படாத இன்றைய நிலேயில், விந்தனது வாழ்க்கைச் சம்பவங்களே மாத்திரம் ஆதாரமாகக் கொண்டு பின் வரும் இருஇயல்பு களே முக்கியமானவையெனக் கூறலாம்.

- (1) தனதே அறிவுணர்விஞற் சரியெனக் கொண்ட வற்றின் நடைமுறைப் படுத்தும் எந்த ஒரு இயக்கத்திலும் விந்தன் நிஃவாக நில்லாமை
- (2) தனது அறிவுணர்விஞற் சரியெனக் கொண்ட வற்றிற்கு முரணுன இலக்கிய நிறுவனங் களிற் கடமையாற்றிமை.

இந்த இயல்புகள் காரணமாக அவரது திறமைகள் பூரணமாக வளர்க்கப் படவில்லே. மேலும் வாழ்க்கை வாய்ப்பு அதிகமற்ற சூழலிலே தோன்றியமையால் தமது சமூகநிலேப்பாட்டினே அறிவுபூர்வமாக விளங்கிக் கொள் வதற்கும் மேலே வளர்த்தெடுப்பதற்குமான கல்விப் பின்னணியும் அவரிடத்திருக்கவில்லே.

புதுமைப்பித்தனிடத்தும் சுயேச்சையான போக்குக் காணப்பட்டதுண்மைதான். புதுமைப்பித்தனிடத்தும் நம்

வரட்சி காணப்பட்டதுண்மைதான். புதுமைப் பித்தனும் விந்தனும் தங்கள் சாதனேகளே முற்று முழுதாக சினிமாவுக்குட் நிலேநாட்டும் (தவருன) நோக்குடன் புதுமைப்பித்தன் உயிரோடு மீளவில்லே. புகுந்தவர்கள். விந்தன் உயிரோடு மீண்டது உண்மையே. ஆனுல் பின்னர் அவரின் ஆக்க இலக்கிய ஆற்றல் மிகக் குறைந்தே இருந்தது. இறுதிக்காலத்தில் அவர் நடைச்சித்திரங்களே எழுதுவதிலேயே திறமையை வெளிகாட்டிக் தமது கொள்ளக்கூடியதாக புதுமைப்பித்த இருந்தது, ஆனுல் னிடம் இறுதிவரை ''ஸ்தாபனத்துக்கு'' பணிந்து போகாத தெறன் இருந்தது. அத்தூடன் தனது சமூக நிலேப்பாடு பற்றி யும் இலக்கியத் தெளிவு இருந்தது. விந்தனிடத்து காணப்படவில்லே. அதனுல் விந்தன் திறமைகளே கல்கி நிறுவனமும் தினமணி நிறுவனமும் தமக்குச் சாதகமாக பயன்படுத்தின.

புதுமைப்பித்தன் வாழ்ந்த காலத்துக்கும் விந்த வாழ்ந்த காலத்துக்குமுள்ள ஒரு முக்கிய வேறுபாடுண்டு.
புதுமைப்பித்தன் காலத்தில் முற்போக்கு இலக்கிய வாதம்
முனேப்புக்கொள்ளாத காலமாகும். ஆனுல் விந்தன் காலத்
தில் முற்போக்கு இலக்கிய இயக்கங்கள் ஓரளவேனும்
நிலேபேற்றுடன் இயங்கிவந்தன. ''சரஸ்வதி'' 'தாமரை''
போன்ற சஞ்சிகைகள் வெளிவந்து கொண்டிருந்தன.
இடதுசாரி அரசியற்கட்சிகளும் அக்காலத்தில் இலக்கிய
வளர்ச்சியில் ஆர்வம் காட்டின.

விந்தனதை சுயேச்சையான போக்கு அவரது இலக்கியத் திறமைகளே மேலும் வளராது தடுத்தன. நகரப்புறத்து பாட்டாளி மக்களின் வாழ்க்கையை விமர்சன யதார்த்தப் பாணியிற் சித்திரிக்கும் இலக்கியச் செல்நெறியின் ஆரம்ப காலப் பயில் வாளர்களுள் ஒருவராக இருந்தமை காரண மாக விந்தனுக்கு இலக்கிய வரலாற்றில் இடமுண்டு. ஆஞல் இலக்கிய வரலாற்ருசிரியர்களே அவரை மறக்கச் சொல்லுமளவிற்கு அவர் தன்னேத்தானே சாதாரண மாக்கிக் கொண்டமை காரணமாக அவரது ஆரம்பகால இலக்கியச் சேவைகள் மறக்கப்படலாயின்.

இத்தகைய ஒரு பின்னணி காரணமாகத்தான் அண்மைக்காலத்தில் வெளிவரும் இலக்கிய மதிப்பீட்டு முயற்சிகளில் விந்தன் பற்றிய ஆய்வுகளுக்கு இடமில்லாது போயிற்று என்பது இப்பொழுது புலனுகின்றது.

விந்தன் தன் நடவடிக்கைகளிஞல் தனது பண நிலேமையையோ, இலக்கியச் சிறப்பையோ வளர்த்துக்கொள்ள வில்லேயெனலாம். இதுதான் விந்தன் வாழ்க்கையின் தோக அமிசமாகும்.

விந்தன் வாழ்க்கை ''இலக்கியத் தொழிலாளி'' கட்குப் பாடங்கள் பல புகட்டுவதாக உள்ளது.

ஆக்க இலக்கியகர்த்தன், தனது திறமை பற்றிய சுய மதிப்பீடுடையவஞக இருக்கும் அதே வேளேயில் தன்னு டைய இலக்கிய நோக்கு பற்றிய தெளிவு, தன்னுடைய படைப்புக்களின் பயன்பாடு பற்றியதெளிவு ஆதியன பற்றியும் விளக்கமுடையவஞக இருத்தல் வேண்டுமென் பதை விந்தன் வாழ்க்கை வரலாறு எடுத்துக் காட்டு கின்றது.

தமிழில் ஆக்க இலக்கியம் வணிகமயப்பட்டிருக்கும் இன்றைய கட்டத்தில், அவ்வணிகமயப்பாடு காரண மாக வெகுசன இலக்கியத்தக்கும் மக்கள் இலக்கியத் துக்குமுள்ள வேறுபாடுகள்வேண்டுமென்றேகுழப்பியடிக்கப் பெறும் இன்றைய கட்டத்தில், இலக்கியத்தின் காத்திரமான பணிகளில் நம்பிக்கையுடையோர் தமது தேவைகளின் குவிமையத்தை சந்தேகமற நிர்ணயித்துக்கொள்ளு தல் ஆத்தியாவசியம். எழுத்தை வணிகமாக்கும் நிறுவனங்கள், அன்றுடக் காய்ச்சிப் பத்திரிகைக்காரர்களே அமர எழுத் தாளர்களாக்கவும், ஆற்றல் வாய்ந்த எழுத்தாளர் களே வெறும் பத்திரிகைக் காரர்களாக்கவும் முயன் றுள்ளன. அம்முயற்சியில் வெற்றியும் ஈட்டியுள்ளன.

இலக்கிய <mark>வரலாற்றி</mark>ல் விந்தன் இடம் பற்றிய இத்தேடலே, இலக்கியத்திற் காத்திரமா**ன பணி**களே இடம்பெறும் என்பதை எடுத்துக்காட்டுகின்றது.

விந்தன் தனதே பாலும் பாவையும் நாவலின் இறுதியில் ''நல்லவர்கள் வாழ்வதில்லே, நானிலத்தின் தீர்ப்பு'' எனக் கூறியுள்ளார் என எண்ணுகிறேன். நல்லவர்கள் வாழ்வதையே நானிலத்தின் தீர்ப்பாக்கும் துணிவுடன் இலக்கிய கர்த்தாக்கள் முனேந்து எழுதாதவரையில் அது நடந்தே தீரும்.

## **ஆசிரியரின் மீற நூல்கள்**

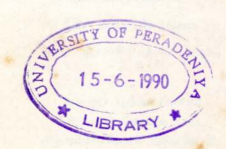
- தமிழில் சிறுகதையின் தோற்றமும் வளர்ச்சியும்
- ் நாவலும் வாழ்க்கையும்
- ஈழத்தில் தமிழ் இலக்கியம்
- 🔾 தமிழ் இலக்கியத்தில் மதமும் மானுடமும்

தமிழ்ப் புத்தகரலயம் 58, டி. பி. கோயில் தெரு, திருவல்லிக்கேணி சென்ணே\_5.





RESERVE



MICROFILMED

Positive

Negative

Reel No. 1 | 0-69

Bate; [8] | | 91

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org





Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org