மேன்மைகொள் சைவநீத் விளங்குக உலகமெல்லாம்



இந்து மாணவர் சங்கம் 68வது செயற்குழு 2024/2025 பேராதன்குப் பல்கலைக்கழகம் சிவமயம்

"மேன்மைகொள் சைவநீதி விளங்குக உலகமெல்லாம்"

## இந்து தருமம் – 2025ம் ஆண்டு INDHU DHARMAM

இந்து மாணவர் சங்கம் 2024/2025 பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம் பேராதனை.

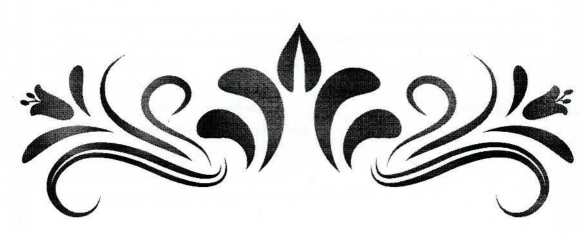
## உள்ளடக்கம்

| வாழ்த்தியல்                                                     | 06 |
|-----------------------------------------------------------------|----|
| · ப்ரதம ச்வாச்சாரியாரின் ஆச்ச்செய்தி                            | 07 |
| Message from the deputy vice chancellor                         | 08 |
| <ul> <li>பெருந்தலைவுரன் வாழ்த்துச்செய்த்</li> </ul>             | 10 |
| . பெரும்பொரு <i>ளாளரின்</i> வாழ்த்துச்செய்தி                    | 11 |
| <ul> <li>இந்து மாணவர் சங்கத் தலைவரன் வழுத்துச்செய்த</li> </ul>  | 12 |
| • இதழாச்ரியர் உரை                                               | 13 |
| . 68வது செயற்குழு உறுப்பினர் பட்டியல்                           | 14 |
| வாழ்வியல்                                                       | 15 |
| 01. உண்டி கொடுத்து உயிர் அளிக்கும் காச்யின் வாரணாச் மாநகரம்     | 16 |
| 02. கல்வியின் நோக்கமும் சமுதாயத் தொணிடும்                       | 21 |
| 03. சாந்தி நிகேதனம்                                             | 25 |
| 04. தருநீற்றின் பெரும்பயன் — சமய நூல்களில் ஒரு பார்வை           | 29 |
| 05. மார்கழ் மாதத்த்னுடைய சிறப்புகள்                             | 32 |
| 06. அன்பு வழியிற் தனைத்த சைவரெறி                                | 34 |
| 07. தருவம்பாவை விரதம்                                           | 36 |
| 08. எல்லாம் சவமயம்                                              | 39 |
| 09. இந்து சமயமும் தருமமும்                                      | 40 |
| 10. Religion: How Tolerance Enhances Human Life                 | 41 |
| தத்துவவியல்                                                     | 45 |
| 11. திருக்களிற்றுப்படியார் கூறும் மெல்வினை, வல்வினையின் சிறப்பு | 46 |
| 12. கீதையில் மனித மனம்                                          | 49 |
| 13. மும்மலங்கள் : முன்னேற்றத்தன் தடைகற்கள்                      | 51 |
| 14. ஆசைப்படுவது தவறா?                                           | 53 |
| 15. The Rig Veda: A Timeless Symphony of Truth and Cosmic Order | 54 |

| [    | 剿                                                                            | 嶇             |
|------|------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|      | <br>ஆய்வீயல்                                                                 | 56            |
|      | 16. தாயுமானவர் பாடல்களில் இலக்கிய நயம்                                       | 57            |
| ll . | 17. பக்தி இயக்கச் செயற்பாடுகளில் பெணக்கள்                                    | 62            |
| 11   | 18. பண்டை தமிழர்களின் இயற்கை வழிபாடுகள்                                      | 72            |
| 11   | 19. இந்துப் பண்பாட்டு வளர்ச்சியில் குப்தர்களின் வகிபாகம் – ஒரு நோக்கு        | 78            |
| 1    | 20. எனது கண்ணோட்டம்                                                          | 82            |
| 1    | 21. சைவமும் தடு(ழம்                                                          | 84            |
| 11   | 22. சங்க இலக்கியங்களில் முருகனின் வீரம்                                      | 86            |
| 11   | 2.3. கடையிற்சுவாமிகளின் தொடரும் சிஷ்ய புரம்பரை                               | 91            |
| 11   | 2.4. இந்து சமய வளர்ச்சியில் அச்சு ஊடகங்களின் வகியாகம்                        | 96            |
| 1    | 25. இந்து இலக்கியங்களில் மகப்பேற்றுச் சிந்தனை                                | 99            |
| l    | 26. The Timeless Wisdom of Lord Arumugan's Six Faces                         | 107           |
|      | வரலாற்றியல்                                                                  | 110           |
| ı    | 27. இலங்கையில் சைவ சமயம்                                                     | 111           |
| ll   | 2.8. தெட்சணகைலாயம் திருக்கோணேஸ்வரும்                                         | 113           |
| l    | 29. இலங்கையில் இந்து சமய வரலாற்றுச் சுருக்கம்                                | 116           |
|      | அறிவியல்                                                                     | 118           |
| Ш    | 30. இந்து மதமும் அறிவியலும் (விஞ்ஞானமும்)                                    | 119           |
| II   | 31. ஆறு படை வீடுகளும் அவற்றின் அறிவியல் தர்க்கமும்                           | 123           |
| 11   | 32. நடுராஜர் மற்றும் பிரபஞ்ச இயக்கம் – ஆன்மிகம், அறிவியல் மற்றும் கலாசாரத்தி | ன் சங்கமம்126 |
| 11   | 33. இந்து சமயம் கண்ட விஞ்ஞானம்                                               | 128           |
| 11   | 34. இந்து கோவில்களின் கட்டிடக் கலையின் மகத்துவம்                             | 130           |
| Ш    | 35. சவிபருமானின் பஞ்சபூதத் தலங்கள்                                           | 132           |
| I    | 36. இந்து சமயமும் அறிவியலும்                                                 | 134           |
|      | படைப்பியல்                                                                   | 136           |
| li   | 37. பெருமைக்குரிய பெரியபுராணம்                                               | 137           |
|      | 38. குன்றமர்ந்த முருகா                                                       | 139           |
|      | 39. തഴവശ്രമ് ഉത്തടവശ്രമ്                                                     | 140           |
|      | <b>a</b>                                                                     |               |

Digitized by Noolaham Foundat noolaham.org I aavapaham.org

| <b>P</b>                               |     | <b>一</b> 惺 |
|----------------------------------------|-----|------------|
| —<br>40. மெஞ்ஞான இறைமை                 |     | 142        |
| 41. ஏகனகேன்                            |     | 143        |
| 42. வாழ்க சவநாமம்                      |     | 144        |
| 43. முருகா நீ வர வேணீடும்              |     | 145        |
| 44. சமயம் வாழ்வியல் கோட்பாட்டின் சாரல் | 146 |            |
| 45. மீண்டும் ஒருமுறை                   |     | 147        |
| • நன்நியுரை                            |     | 149        |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
| 6                                      |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |
|                                        |     |            |



# வாழ்த்தியல்



## பேராதனை–குறிஞ்சீக் குமரன் திருக்கோவில் பிரதம சிவாச்சாரியரின் ஆசீச்செய்தி

**6** ழில் கொஞ்சும் மலையகத்தில் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகக் குன்றத்தில் வீற்றிருக்கும் குறிஞ்சிக்குமரனின் அருளைப் பெற இந்து மாணவர்கள் பல்வேறு தொண்டுகளைச் செய்து வருகிறார்கள். இவற்றில் மிகச்சிறப்பு வாய்ந்தது "இந்து தருமம்" நூல் வெளியீடாகும்.

உயர்ந்த நிறைவான வாழ்க்கைக்கு ஆன்மீகமும் மிக்க அவசியம் என்பதை இள உள்ளங்களில் நன்கு பதியும் வண்ணம் எடுத்துக் கூறுதலே இச்சஞ்சிகையின் நோக்கமாக அமைந்திருப்பதை பாராட்டுகிறேன்.

இம்மாணவ, மாணவிகளின் சைவ முன்னேற்றத்துக்கான நற்பணிகள் மேன்மேலும் வளர்ந்தோங்க வேண்டுமென எல்லாம் வல்ல பரம்பொருளின் திருவருளை உளமார வேண்ழ, எல்லோருக்கும் எமது மனப்பூர்வமான நல்லாசிகளை வழங்குகிறேன். அனைவருக்கும் இறையருள் கூடுவதாக.

"அதிருங் கழல் பணிந்து அழயேனுன் அபயம் புகுவதென்று நிலைகாண இதயந்தனிலிருந்து க்ருபையாகி இடர்சங்கைகள்கலங்க அருள்வாயே எதிரங்கொருவரின்றி நடமாடும் இறைவன் தனது பங்கிலுமைபாலா பதியெங்கிலுமிருந்து விளையாழப் பல குன்றிலுமமர்ந்த பெருமாளே"

க.வரதராஜ குருக்கள் குறிஞ்ச்சிக் குமரன் கோவில், பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம், பேராதனை.



#### Our Deputy Vice Chancellor's Message

With immense pleasure, I extend my heartfelt greetings to the Hindu Students Union of the University of Peradeniya on the occasion of the publication of the 68th volume of Indhu Dharmam magazine. This enduring tradition, culminating in the magazine release on Maha Shivaratri, showcases our student community's vibrant intellectual and spiritual contributions and reflects the rich cultural heritage of Hindu philosophy and values.

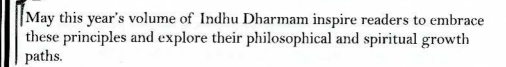
The Indhu Dharmam magazine has long been a platform for expressing creativity, knowledge, and diverse perspectives. Its pages, enriched by contributions from students across all nine faculties and from other universities, embody the essence of collaboration and academic curiosity. The involvement of academic members further adds depth to the magazine, fostering a deeper understanding of Hindu religion and culture. I commend the Hindu Students Union for their tireless efforts in curating such a meaningful publication, alongside their dedication to organizing Poojas and other activities at the Kurunchi Kumaran Temple.

The University of Peradeniya is proud to celebrate its multicultural ethos, promoting harmony among all ethnic groups. In this spirit, the efforts of the Hindu Students Union serve as a shining example of how our university community can unite to embrace diversity while preserving cultural traditions. Each student involved in this endeavour contributes to the magazine and enrichment of the university's inclusive and dynamic environment.

As you navigate the journey of academic and personal growth, I encourage you to delve deeply into the philosophy and spiritual teachings that form the foundation of Hindu culture. These teachings remind us of the importance of self-reflection, compassion, and the pursuit of wisdom essential for shaping a harmonious and progressive society.



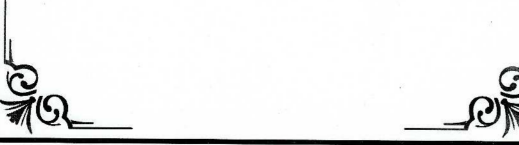




I warmly congratulate the Hindu Students Union for their unwavering commitment to this tradition. I also thank the senior treasurer and academic advisors for their invaluable guidance. May the 68th volume of Indhu Dharmam inspire and enlighten all who read it.

With best wishes for a successful publication and a blessed Maha Shivaratri.

Warm regards,
Prof. Ranjith Pallegama
Deputy Vice-Chancellor
University of Peradeniya.



## இந்து மாணவர் சங்கப் வருந்தலைவரன் வாழ்த்துச் செய்தி

**6வி**லினைக் கையில் தாங்கி, நீல மயிலின் மேல் வீற்றிருந்து, பக்தர்களின் துயரங்களை தீர்க்கும் குறிஞ்சித் திருத்தலம் உடைய கந்த சுவரமியை வணங்கி வாழ்த்துரையை ஆரம்பிக்கிறேன். கடந்த காலங்களில் காட்டிய உழைப்பின் தொடர்ச்சியாக, இந்து மாணவர் சங்கம் இவ்வருடமும் தனது பணிகளை வெற்றிகரமாக நிறைவேற்றி வருவதைக் கண்டு மிகுந்த மகிழ்ச்சி அடைகிறேன்.

பல ஆண்டுகளாக வெளிவரும் 'இந்துதருமம்' நூலானது, ஆன்மீக உணர்வுகளை மாணவர்களிடத்தில் தழைத்தோங்கச் செய்கின்றது. கல்வி பொறுப்புகளை மேற்கொள்ளும் போதிலும், ஆன்மீக பணிகளில் ஈடுபட்டு வருகின்ற மாணவர்களின் ஆர்வம் பாராட்டுதற்குரியது. ஆலய மகோற்சவ தினங்கள் மற்றும் தினசரி பூஜை நிகழ்வுகளில் பக்தி மற்றும் பணிவுடன் ஈடுபடுகின்ற அனைத்து மாணவர்களுக்கும் எனது மனமார்ந்த நன்றிகளைத் தெரிவிக்கிறேன். இவர்கள் மேற்கொள்ளும் தொண்டுகள் எதிர்காலத்திலும் சிறப்புடன் தொடரவேண்டும் எனவும், 'இந்துதருமம்' முழு உலகத்திற்கும் புகழ் பரப்பவேண்டும் எனவும் பிரார்த்திக்கின்றேன்.

சகல வளங்களையும் அருளும் குறிஞ்சி மலையின் குமரன் அனைவரையும் அருளால் காக்கட்டும் என்பதுடன் என் வாழ்த்துக்களை தெரிவித்துச் செல்கிறேன்.

பேராசிரியர் த. சிவானந்தவேள் பெருந்தலைவர், இந்து மாணவர் சங்கம். பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்.



#### இந்து மாணவர் சங்கப் வரும்வாருளாளரீன் வாழ்த்துச் செய்தி

611 நாதனைப் பல்கலைக்கழக இந்து மாணவர் சங்கத்தினால் வருடாந்தம் வெளியிடப்படும் இந்து தருமம் சஞ்சிகையின் 2025ம் ஆண்டுக்கான இதழில் குறிஞசிக் குமரன் அருளோடு இந்து மாணவர் சங்க பெரும் பொருளாளராக வாழ்த்துரை அளிப்பதில் மனம் நிறைந்த மகிழச்சி அடைகிறேன்.

இண்றைய நவீன யுகத்தில் இந்து சமய தர்மங்களையும் விமுமியங்களையும் பேணிப்பாதுகாப்பது மட்டுமன்றி அடுத்த இளந்தமைமுறையினருக்கும் கடத்திச் செல்வதில் இளைஞர் சமூகத்தின் பங்களிப்பு மிக முக்கியமானது. அந்தவகையில் பேராதனைப் பல்கலைக்கழக இந்து மாணவர் சங்கம் ஆற்றும் பணிகள் அளப்பெரியவை. அத்தகைய பணிகளில் ஓர் சிறப்பம்சமே இவ் இந்து தருமம் சஞ்சிகை. சமகால அறிவில் தொழிநுட்பயுகத்தில் மறைந்து கொண்டும் மறந்து கொண்டும் மறந்து கொண்டும் வரும் கலாசார, பண்பாட்டு மற்றும் ஆன்மீகம் சார் சிந்தனைத் திறனையும் எழுத்தாற்றலையும் ஊக்குவித்து பேராதனைப் பல்கலைக்கழக இந்து மாணவர்களின் பங்களிப்பில் இந்து சமயத்தின் சிறப்புகளையும் பெருமைகளையும் தாங்கி இம்முறையும் வெளிவந்திருக்கிறது இந்து தருமம் – 2025 சஞ்சிகை.

பேராதனைப் பல்கலைக் கழக இந்து மாணவர் சங்கத்தின் ஆன்மீகப் பணியின் சிறப்பம்சமான இவ் இந்து தருமம் – 2025 நூல் வெளியீடு சிறப்புற அமைய வாழ்த்துவதோடு, இதற்கு முன்னின்று தொண்டாற்றிய அனைத்து மாணவர்களுக்கும் குறிஞ்சிக்குமரனது நல்லாசிகள் வேண்டு பிரார்த்தித்து வாழ்த்துகிறேன்.

> சி. மயூரன் சிரேட்ட விரிவுரையாளர் பெரும் பொருளாளர் இந்து மாணவர் சங்கம்





## இந்து மாணவர் சங்கத் தலைவரீன் வாழ்த்துச் செய்தி

**து**மிழே முருகனாக, முருகனே தமிழாகத் தழைத்து ஓங்கும் குறிஞ்சி நிலப் பேராதனைக்குன்றுகளில் குழ கொண்டு அருள் புரியும் குறிஞ்சிவேள் முருகனின் அருளாசிகள் துணைகொண்டு, பெரும் சாதனைகள் நிகழ்த்திக்க– ரட்டிய எம் இந்து மாணவர் சங்கத்தவைவர்கள் வரிசையில் என் பணியையும் ஏற்க கந்தன் திருவுளம் கொண்டதை எண்ணி வியந்து வணங்குகிறேன். ூன்மீக கல்வி என்ற ஒற்றைச்சொல்லில் மாணவரான எம்மிடையே உள்ள வேறுபாடுகள் மற்றும் ஏற்றத்தாழ்வுகளை நீக்கி இறைபக்தியையையும் மன அமைதியையும் உருவாக்குவதோடு இந்து சமய மாணவர்களை மட்டும– ன்றி இன, மத பேதமின்றி அனைவரையும் சமமாக பேணுவதில் நம் குறிஞ்சி குமரன் ஆலயமும் இந்து மாணவர் சங்கமும் ஆற்றிடும் பணி அளப்பரியது. வருடா வருடம் எத்தனை செயற்குழுக்கள் மாறினாலும் எங்களுக்கு வேண்றய அனைத்து சந்தர்பங்களினும் கடமைகளை செவ்வனே நிறைவேற்ற நல்வழி காட்டிய ஆயை பிரதமகுரு, உதவிக்குருமார், பொறுப்பாண்மைக்குமு, இந்துப்பட்டதாரிகள், கழக உறுப்பினர், பழையமாணவர் அனைவருக்கும் எனது நன்றிகளை தெரிவித்துக்கொள்கிறேன். அத்தோடு எம்சகமாணவர்கள், பேராதனை மைந்தர்கள், மற்றும் கிராம வாசிகளின் அளப்பரிய ஒத்துழைப்பை போற்றி தொடர்ந்து வரும் செயற்குழுக்களுக்கும் உங்கள் ஆதரவையும் ஒத்துழைப்பையும் வழங்குமாறு வேண்டுகின்றேன்.

இந்துதருமம் 2025 ஒன்பது பீட மாணவர்களின் முழுமுயற்சியில் உருவான இப்படைப்பினை உங்களிடம் சமர்பிப்பதில் இன்புறுகிறோம். இன்றுபோல் என்றும் ஒற்றுமையும் அன்பும் நிலைக்க இறையாசி வேண்டுகிறேன்.

"மேன்மைகொள் சைவநீதி விளங்குக உலகமெல்லாம்"

சி.நிஜன் ക്തബെറ്റ്, இந்து மாணவர் சங்கம்.

பூருதனைப் பல்கலைக்கழகழ்





இந்து மாணவர் சங்கம் - 68ஆவது செயற்குழு - பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

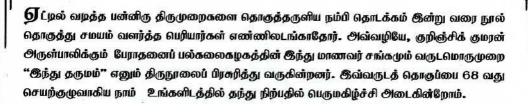




திரு.ர.துஷான். திரு.சா.அபிசோத்மன், திரு.ஜெ.சயானந், திரு.தி.நரேஷ்ஹர்.திரு. செ.தியானுஜன், திரு.த.தாமோதரன், திரு.ச.சக்திதரன், நிற்பவர்கள் (இ-வ): செல்வி.ழீ.கற்பகா, செல்வி.செ.கஐநிலானி. செல்வி.ச.துர்கா, திரு.ச.சர்வஜன், திரு.இ.நிஷாந்த், திரு.ஆ.நிரோஜன், திரு.ஜெ.பிரணவன், திரு.தெ.நிசாந், திரு.றூ.யதுர்சன், செல்வி.யோ.விஸ்வவிநோதினி, செல்வி.ந.தர்ஷிக்கா, செல்வி, செ. ரோஷ்யா

இருப்பவர்கள் (இ-வ): திரு.தி.தினுஜன். திரு.ச.லக்ஸ்சன். திரு.சி.நிஜன். திரு.சி.மயூரன். பேராசிரியர்.திரு.டெரென்ஸ் மதுஜித் (துணைவேந்தர்). போசிரியர்.திரு.ரஞ்சித் பல்லேகம (பிரதித் துணைவேந்தர்). பேராசிரியர்.த.சிவானந்தவேள். திரு.கே.கார்த்தீபன். திரு.சோ.பாணுஜன்.

#### இதழாசீரீயர் உரை



இந்நூல், மனித வாழ்க்கையின் ஒளிக்கதிராக விளங்கும் இந்துத் தருமத்தின் அழப்படைகளை விளக்குகின்றது. இந்து சமயத்தின் பண்பாடுகள், அறநெறிககளை சுமந்ததாய் வாழ்த்தியல், வாழ்வியல், தத்துவவியல், ஆய்வியல், வரலாற்றியல், அறிவியல், படைப்பியல் என்பவற்றை உள்ளடக்குகின்றது.

இளைய தலைமுறைக்கு ஒரு சிறந்த வழிகாட்டியாகவும் , சமூக நன்னடத்தை, நல்லொழுக்கம், கருணை, பாசம், நேர்மை போன்ற தர்மச் சிந்தனைகளையும் எகுத்தியம்புகின்றது. மேலும் நவீன உலகில், விஞ்ஞான முன்னேற்றம் அதிகரிக்கின்ற போதிலும், நமது பாரம்பரிய அறிவு மறக்கப்படகூடாது என்பதையும் ஆணித்தரமாக வலியுறுத்துகிறது. இந்த நூல் வெளியீட்டின் மூலம், வாசகர்கள் இதில் உள்ள சிந்தனைகளை ஆராய்ந்து, தங்கள் வாழ்க்கையில் அவற்றை செயல்பகுத்துவார்கள் என்று நம்புகிறோம்.

இம்மலரானது இந்து சமயம் சார்ந்தவர்களின் ஆக்கங்களை மட்டுமன்றி எமது சகோதர இன, மத படைப்பாளர்களின் ஆக்கங்களையும் சுமந்து வெளிவந்திருத்தலானது: பன்முகத்தன்மையுடனான சமுதாயம் ஒன்றின் வெளிப்பாடு என்று கூறுதல் ஒருபோதும் மிகையாகாது. அதை விடவும் தமிழ் மற்றும் ஆங்கில மொழி ஆக்கங்களை தாங்கி இன்று உங்களின் கைகளில் தவமும் இந்நூல், கற்றோர் மனதைக் களிப்புற வைக்கும் என்ற நம்பிக்கையில், குறிஞ்சிக்குமரனின் திருத்தாள் பணிந்து உங்கள் மாட்டு சமர்ப்பிக்கின்றோம்.

இனிவரும் காலங்களில் இவ்விதழ் மேலும் பல புதுமைகளை தாங்கி வெளிவரும் என்ற நம்பிக்கையோகு, நூல் வெளியீகு சிறப்பாக நிகழவும், இந்து தருமத்தின் பணி சிறக்கவும், பல்கலைக்கழக மாணவரின் அருளாளனான குறிஞ்சிக்குமரன் பாதம் பணிந்து நிற்கின்றோம்.

> இதழாசிரியர் குழு ச.சக்திதரன் சி.திருமேனன் ச.துர்கா ஜெ.பிரணவன்





### இந்து மாணவர் சங்கம் 68வது செயற்குழு உறுப்பினர்கள்

பெருந்தலைவர் – Prof.த. சீவானந்தவேள்

பெரும் வாருளாளர் – திரு.சி.மயூரன்

கௌரவ கணக்காய்வாளர் - Dr.ந.அகிலன்

தலைவர் – திரு.சி.நிஜன்

உபதலைவர் – திரு.கே.கார்த்தீபன்

ூணை–செயலாளர்கள் – திரு.தி.தினுஐன்

–தரு.சோ.பானுஐன்

பொருளாளர் – திரு.ச.லக்ஸ்சன்

உதவீப் வாருளாளர் – தரு. இ. நீஷாந்த்

நூலகர் – தீரு.த.ரீதுஷன்

**ூ**தழாசீரீயர்கள் –செல்வி.ச.து<u>ர</u>்கா

**–திரு.ஜெ.பீரணவன்** 

**–தரு.சீ.தருமேனன்** 

**–திரு.ச.சக்**திதரன்

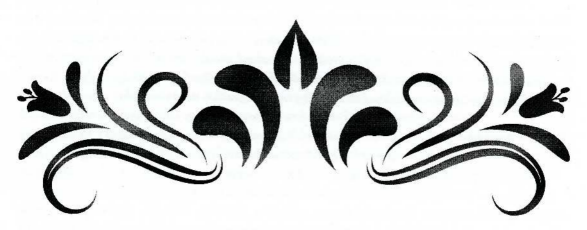
பண்டக முகாமையாளர்கள் – திரு.ச.சர்வஐன்

**–த்ரு.**ஜெ.சயானந்

உறுப்பனர்கள் – தரு.றா.யதுர்சன்

*–*த்ரு.ஆ.நீரோஜன்

–செல்வி.செ. கஐநிலானி



# வாழ்வியல்



#### 01

## உண்டி கொடுத்து உயீர் அளிக்கும் காசியீன் வாரணாசி மாநகரம்



"IDTட்டூர் மடப் பாச்சீலாச்சீராமம் மயிண்டீச்சரம் வாதவூர் வாரணாசி" என்று சம்பந்தரின் 2வது திருமுறையிலும் "வக்கரை மந்தாரம் வாரணாசி வெண்ணி விளத் தொட்டி வேள்விக்குடி" என்று திருநாவுக்கரசரின் 6ம் திருமுறையிலும் வாரணாசி என்ற ஓரிடம் பேசப்பட்டிருப்பது இங்கு ஆன்மாக்களுக்கு முத்தி அளிக்க வல்ல சிவமெருமான் இருப்பதே காரணமாகும்.

> "ப்றக்க முத்தீ தீருவாரூர் நீனைக்க முத்தீ தீருவண்ணாமலை தரீசீக்க முத்தீ சீதம்பும் இறக்க முத்தீ காச்"

என்று காசியின் வெருமை பேசப்படுகின்றது. என்றுமே அழியாத வசிகறம், கலாசார செமுமை, மற்றும் மத உணர்வு ஆகியவை வாரணாசியைத் தனித்துவமான உலகின் தொடர்ச்சியாக மக்கள் வசிக்கும் மிகப் பழமையான நகறங்களில் ஒன்றாக உருவாகியுள்ளது.

"வித்த்தன செய்தலும் விலக்கியன ஒழிதலும்" அறம் ஃ தருமம் என்றார் மது. தர்மம் என்ற சொல்லை ஒரு சொல்லுள் அடக்க வாருள் கண்டு வீட முடியாது. உலகளாவிய இயற்கை வீதீகளை நீலைநீறுத்தும் நடத்தை என தருமத்தைக் கூறலாம். தனிமனித தருமம், சமூக தருமம் என்று தருமத்தை இரு கூறாய் நோக்கலாம். இந்த இரு விதமான தருமங்கள் பூர்த்தியாக்கப்படுகையில் அது இந்து தருமமாக வொதுநலன் நோக்கிப் பயணிக்கிறது. அகிம்சை, வாய்மை, அக்ரோதா (கோய்யடாத்ருத்தல்), மகிழ்ச்சி, தியாகம் (தன்னலத்தைத் துறத்தல்), அபைஷ்ண (புறங்கூறாமை, இழத்துப் பேசாது இருத்தல்) ஹீரீ (அடக்கம்), அபரீக்கீரகம் (பிறர்டம் ஒருந்து தேவையற்ற வெகுமதிகளைப் பெறாதிருத்தல்) க்ஷமா (மன்னீக்கும் தன்மை), சௌசம் (உடல் மற்றும் மனதை தூய்மையாக வைத்திருத்தல்), அத்ரோஹ (தீங்கு செய்யும் எண்ணம் அல்லாதருத்தல்), ஈகை, அன்பு, காகுண்யம், விருந்தோம்பல் என்று கூறக் கொண்டே போகலாம். இந்து தருமத்தில் வநிதும் போற்றப்படுவது தனக்காக அன்றி ப்றருக்காக வாழ்வது. இத்தகைய மாண்யும்கு இந்து தருமங்களை வாரணாச் மாநகரம் பண்டு தொட்டு பேண் வருகீன்றது. இவற்றும் மகாதானமானது பசீத்தவர்கள் பசயாற்றுவதே, "தர்மம் தலைகாக்கும்" என்பது முன்னோர் மைழிந்த வமாழ். இறைவனைத் தேடி ஆலயங்களுக்கு ஓடுபவர்கள் பலர். இறைவன் எங்கிருக்கிறான் என்றால் பசித்தோர் முகம் பார்ப்பவர்களின் விழ்களில் இருக்கிறான். தானம் அளிக்கின்ற கரங்களில் இருக்கிறான்.

"அன்ன தாதா சுகிபவ" (அன்னத்தை வழங்குபவர் சுகமாக வாழ்வார்) என்று மூதுரையும்,

"அற்றார் அழ் பச் தீர்த்தல் அஃதொருவன் வெற்றான் வாருள் வைப்புழு" (தீருக்குறள் 226)

என்று பொய்யா பொழியும் அன்னத்தை தானம் செய்வதைப் புகழ்கிறது. எத்தனை தானங்கள் செய்திழ்னும் அன்னதானம் செய்யாமல் ஒருவன் சொர்க்கத்திற்கு கூட செல்லமுடியாது என்பர். இத்தகு தாளத்தை வாரிவழங்கும் காசி வான்புகழ் கொண்டதுதான். காசி என்றால் காசி விஸ்வநாதர் எவ்வளவு பிரசீத்தமோ அத்தகு பிரசீத்தம் கங்கைக்கு உண்டு. கங்கைக் கரையில் ஏராளமான தரும செயல்களைக் காணலாம். இங்கு காணப்படுகின்ற இந்து ஆலயங்கள், மடாதீனங்கள், சாதாரண மனிதர்கள், அமைப்புகள் தன்னலம் கருதாக இந்து தருமங்களை ஆற்றி வருகின்றனர். காசி விஸ்வநாதர் ஆலயம் ஏராளமான தரும சேவைகளை தன்னலமின்றி ஆற்றி வருக்கூறது. காச் வீஸ்வநாதர் ஆலயத்தீற்கு பல நாடுகளிலிருந்து பல்லாயிரக்கணக்கான மக்கள் தீனசரி வந்து செல்கீன்றனர். ஆதலால் கோவிலின் முன் முகப்பில் மிகப் பிறம்மாண்டமான தானப் பாத்திரம் வைக்கப்பட்டுள்ளது. அதில் (Barcode Scan) உம் ஒட்டப்பட்டுள்ளது. விரும்புபவர்கள் அதனை scan செய்து online மூலமாக கூடப் பணத்தீனைத் தானம் வழங்கலாம். மணிகர்ணிகா (Ghats) படித்துறைக்குச் செல்லும் வழியில் விஸ்வநாதர் ஆலயத்திற்குச் செல்லும் பாதை ஒன்றுண்டு. அது ஆலயத்தீன் உட்புறம் அழைத்துச் செல்லும் அதன் வழியில் தருமம் செய்ய வீரும்புவோருக்குரிய அறக்கட்டளை நிலையம் ஒன்று உண்டு. இந்திய ரூபாய் 2100 க்கு 50 ஏழைகள் பசியாறுவார்கள் எனும் தகவல் பொருந்திய பதாதை அங்கு வெளியே வைக்கப்பட்டுள்ளது.

அதனைப் பார்க்கும் பலர் அந்த நிலையத்தில் தம்மாலியன்ற பணங்களை செலுத்தி வருகீன்றனர். அந்தப் பணத்தினைக் கொண்டு காசியில் வசித்து வரும் ஏழைகளுக்கு உணவு வழங்குவது மட்டுமன்றி, அவர்களின் மருத்துவ செலவுகளையும் அந்தநீர்வாகம் கவனித்து வருகின்றது. இது மாத்திறமன்றி ஸ்ரீ காசி வீஸ்வநாதர் கோவிலில் அன்னக்ஷேத்திறம் கட்டப்பட்டு வருகின்றது. இந்த அன்னக்ஷேத்திறத்தில் வட மற்றும் தென்னீந்திய முறைப்படி உணவு வழங்கத் தீர்மானித்துள்ளனர். இந்த தரும் நிலையம் சுமார் இந்தியரூபாய் பதினைந்து கோடி செலவில் கட்டப்பட்டு வருகின்றது. 'உண்டி கொடுத்தோர் உயீர் கொடுத்தோர்' எனும் தருமத்தை காசி வாழ் ஏழைகளுக்காக இந்த புனிதத்தலம் ஆற்றி வருகின்றது.

வாரணாசியில் ஓடுக்னீற கங்கையில் 87க்கும் அதிகமான யடித்துறைகள் காணப்படுகின்றன. அதிலும்

அண்காட்

துளசீகாட்

தசவசுவமேத**கா**ட்

கேதாரகாட்

கங்கா கேசவ காட்

போன்ற பல படித்துறைகளில் இறந்தவர்களுக்காக மற்றும் முன்னோர்களின் ஆத்ம சாந்திக்கான இறுதிக் கீரியைகள் நடைவழும். அங்கு ஆன்ம பிரார்த்தனைக்காக வருகை தருகின்ற அடியவர்கள் பிரார்த்தனை முடிவில் தானம், தருமம் செய்து வருகின்றனர். கங்கையின் படித்துறைகளில் உறங்குகின்ற ஏழைகள், யாசகம் கேட்பவர்கள், முதியவர்கள் எனப் பல்தரப்பட்டவர்களிற்கு தம்மாலியன்ற உணவு வகைகளை வாங்கித் தருமம் செய்வதைக் காணலாம்.

"யாவர்க்குமாம் உண்ணும் போது ஒரு கைப்பிடி' (திருமந்திரம் 252)

என்ற கூற்றுக்கீணங்க பசித்தவன் வயிற்றுக்கு ஒருவேளை உணவளிப்பதைப்பது மகாதருமம் ஆகும். நாம் உண்டு விட்டு மேலதிக உணவுகளைக் குப்பைத் தொட்டியிலும், தெருவிலும் வீசி வருகிறோம். இந்திய நாட்டில் சனத்தொகை பெருக்கத்தின் காரணமாக பட்டினிச் சாவால் உயிறுப்போர் அதிகமாயுள்ளனர். உலகளாவிய பசி குறியீட்டு 2024ல் இந்தியா 27.3 மதிப்பெண்களுடன் இருப்பது இந்தியாவில் பசியின் அளவு தீவிறமானது என்று சுட்டிக் காட்டப்பட்டுள்ளது. மக்கள் தொகையில் 13.7 வீதமான பேர் ஊட்டச்சத்துக் குறைபாட்டுடன், 5 வயதுக்குட்பட்ட குழந்தைகளில் 35.5 வீதமான பேர் வளர்ச்சி குன்றியவர்களாகவும், அவர்களில் 18.7 வீதமான பேர் வீணாகிறார்கள். மேலும் 2.9 வீதமான குழந்தைகள் 5 வயதிற்கு முன்பே இறக்கின்றனர் என UNICEF நிறுவனம் தெரிவித்துள்ளது. ஆதலால் இவற்றைக் கருத்திற்கொண்டு வாரணாசி மாநகரம் உணவளித்தலையே மகா இந்து தருமமாக கைக் கொண்டு வருகின்றது.

அத்துடன் காச வீஸ்வநாதர் அன்னபூர்ணா அறக்கட்டளை நீலையம். காச அன்னபூர்ணா அம்பாள் ஆலயத்தை மையமாகக் கொண்டு இந்த அறச்சேவை நீலையம் O3 வேளை உணவ்னை ஏழைகளுக்கு வழங்க வருகீன்றது. எவராய்னும் சென்று இங்கு உணவருந்தலாம். இட்லி, வடை மற்றும் பலதரப்பட்ட கறிவகைகள், லட்டு, மோர் என்று அறுசுவை உணவுகளுடன் உணவுகள் வழங்கப்படுகீன்றன. காசீய்லுள்ள அனைவரும் இங்கு மூன்று வேளை பசியாறி வருவது வியப்பிற்குரியது. எத்தனை நபர்கள் வந்தாலும் முகம் சுழியாமல் இல்லையென்னாது உணவளிப்பது வருவடியமே! அதுமட்டுமன்றி கும்பமேளா காலப்பகுதியில் அலகாபாத்தில் ஸ்ரீ அன்னபூர்ணா மந்தித் அறக்கட்டளை பங்கேற்று பக்திகளுக்கு அன்னதானம் வழங்கி தேவையான இலவச சேவைகளை வழங்கி வருகின்றது.

கங்கா மாதாவிற்கு நன்றி செலுத்தும் முகமாக தினசரி மாலை கங்கா ஆரத்தி நிகழ்வது யாமனைவரும் அறிந்த விடயமே. ஆனால் "அஸிகாட்" இல் கங்கா ஆரத்தி நிறைவடைந்தவுடன் அங்கு கூடியிருப்போருக்கு இலவசமாக உணவு வழங்கும் பழக்கத்தினைக் கொண்டுள்ளனர். இங்கு ஆரத்தியில் மக்கள் தொகை அதிகமாகவே இருக்கும். ஆனால் அதனைப் வாருட்படுத்தாது ஒவ்வொரு நாளும் இலவசமாக உணவு வழங்குவதென்பது வெரிதும் போற்றுதற்குறிய விடயமாகும். கீச்சடியாபா அறக்கட்டளை எனும் வெயறில் உணவுகள் ஏழைகளுக்குத் தானமாக வழங்கப்படுகின்றது. இது தசவசுவமேத காட் செல்லும் வழயில் அமைந்துள்ளது. கீச்சடி எனும் ஒருவகையான உணவினை (புளிப்புச் சுவையுடைய ஓர் வகை உணவு, தயீர், நன்கு அரைக்கப்பட்ட சீரகம் மற்றும் வெள்ளரி அல்லது வெள்ளைப்பு சணி, வறுத்த கடுகு மற்றும் கறிவேப்பிலை சேர்த்து தயாரிக்கப்படுவது) இந்த உணவினை ஏழைகளுக்குத் தினமும் அளித்து வருகின்றனர்.

கர்வேனா அன்னதான சத்திறம். இது பிராமணர் சமுதாயத்திற்கு மதிய உணவு, இரவு உணவு என இரு வேளை உணவினை இலவசமாக வழங்கி வருகின்றது. கௌழயா மிஷன், கொதோலியா வர்த்தக சந்தைக்கு அருகில் அமைந்துள்ளது. இங்கு இலவச தங்குமிட வசதியுடன் கூடிய கத்தமான சைவ உணவும் பக்தர்களுக்கு இலவசமாக வழங்கப்படுகின்றது. ஸ்ரீகாசி காயத்ரி ஆசிரமம், தசவசுவமேதகாட் சாலையில் உள்ளது. ஆன்மிக யாத்ரிகர்களுக்கு வசதியான தங்குமிடத்தையும், சைவ உணவையும் இலவசமாக வழங்குகின்றது. ஸ்ரீராம தாரக ஆசிரமம், கங்கா மஹால் காட் அருகே உள்ளது. 24 மணிநேர சேவையைய் பக்தர்களுக்கு வழங்குகின்றது. இங்கு சாத்வீக உணவினையும், தங்குமிடங்களையும் இலவசமாக வழங்கி வருகிறார்கள்.

பாபா கீனாரம் ஆச்ரமம் பான்டே காட்டூல் உள்ள இவ்ஆச்ரமம், சாதுக்கள் மற்றும் யாத்ரீகர்கள் தங்குவதற்கும், மூன்று வேளை உணவருந்தவும் இவைசமாக சேவைகளை வழங்கீ வருகீன்றது. மாத்ரீதம் ஆச்ரமம், ஷிவாலா காட் இல் உள்ள ஆச்ரமமாகும். சேவை, எள்மை மற்றும் பக்தீயை வலியுறுத்தும் அதேவேளை இலவச உணவினை தன்னலம் கருதாது வழங்கீ வருகீறது. மூ ஆன்றதம் அதேவேளை இலவச உணவினை தன்னலம் கருதாது வழங்கீ வருகீறது. மூ ஆன்றதம் ஆச்ரமம், காள்கா கலியில் உள்ளது. இவர்கள் யாத்ரீகர்களுக்கும் பக்தர்களுக்கும் இலவசமாக சாத்வீக உணவினை வழங்கீ சேவை புரீகீன்றனர். மூகாச ஆர்ய வைஸ்ய வாசவி நீத்யான்ன சத்தீறம் லாஹ்ராயீர் அருகே யாத்ரீகர்கள் மற்றும் பயணகளுக்கு தீனமும் இலவச உணவினை 24 மணி நேர சேவையாக வழங்கி வருகிறது. சாண்ட்பட் அனுவாய் ஆசிறமம், லோஹாட்டியாவில் உள்ள இவ் ஆசிறமம் இலவசமாக சாத்வீக உணவினை அடியவர்களுக்கு முழுநேர சேவையாக செய்து வருகீன்றது. சாய் வீஸ்வநாத் அன்னபூர்ணா சேவா சமிதி, கங்கா மஹால் காட் அருகீல் அமைந்துள்ளது. யாத்ரீகர்களுக்கு வசதியான தங்கும்பம் மற்றும் உணவு வசதிகளை வழங்குவதுடன் ஏழைக் குழந்தைகள் மற்றும் முதியோர்களுக்குத் தீனமும் இலவச உணவினை வழங்கி வருகீறாழ்கள்.

யந்றாதா அள்ளபூர்ணா ஆந்திர ஆசிறமம் தசவசுவமேத காட் அருகே அமைந்துள்ளது.
யாத்ரீகர்கள் மற்றும் பயணிகளுக்கு தங்கும்டம் மற்றும் சைவ உணவினை முற்றிலும் இவைசமாக வழங்கி வருகின்றது. ஸ்ரீசிருங்கேரி சங்கர் மடம், காசி இந்துப் பல்கலைக்கழக வளாகத்தில் இந்த மடம் அமைந்துள்ளது. ஆசிறமத்தில் தினசிர சடங்குகள், பூஜைகள் மற்றும் ஆன்மீக சொற் பொழிவுகளும், அத்வைத வேதாந்த தத்துவத்தையும் போதித்த பீற்பாடு தம்மாலியன்ற உணவினை வருகை தந்தவர்களுக்கு வழங்குகின்றனர். சத்குரு கபீர் பாக் ஆசிரமம் வஹர்தாராவில் உள்ளது. சத்குரு கபீர்ரைப் பீன்பற்றுபவர்களுக்கு தங்குமிடங்களையும் உணவினையும் இவைசமாக வழங்கி வருகின்றது. பாரத்சேவா ஆசிறம் சங்கம் விஷேஷ்வர்கஞ்ச் சாலையில் அமைந்துள்ளது. மருத்துவம், கல்வி மற்றும் சமூகநல நடவடிக்கைகள் மூலமும் இலவச உணவினை மக்களுக்குத் தினமும் வழங்குவது மூலமும் மக்கள் சேவையை மகேசன் சேவையாய் கொண்டு தொண்டாற்றுகிறது.

மகர்ஷ் சடபால்டியோ ஆசீரமம், பேலுபூர்ல் அமைந்துள்ளது. பக்தர்களுக்கு சாத்வீக உணவ்ளை தீனமும் வழங்க வருகிறது. வமாரார் பாபு ராம் கதா அஸ்தல் பதாய்னய்ல், லஸ்ரீராய்ர்ல் அமைந்துள்ளது. ஆண்டுக்குப் பலமுறை 9 நாள் ராம் கதா அமர்வுகளை நடாத்துகிறது. இதில் பங்கேற்பவர்களுக்கு இலவச உணவ்ளையும், தங்கும்டத்தையும் வழங்குகின்றது.

அவதுத் பகவான் ராம் குஸ்த்சேவா ஆச்ரமம் மாண்டு வாடி – ப்ந்த்ரா சாலையோரம் அமைந்துள்ளது. தொழுநோயாள்களுக்கு இலவசமாக முழுமையான சிகீச்சையை வழங்குவதோடு பக்தர்கள் தன்னார்வலர்களுக்கான அடிப்படை தங்குமிடம், உணவு வசதிகளையும் இலவசமாக வழங்கி வருகின்றது.

மற்றும் கௌர் சங்கர் ஆச்ரமம், மாத்ரதம் ஆச்ரமம், சாந்த்மாதா அனுவாய் ஆச்ரமம், சைக்கீள் சுவாம் ஆச்ரமம், ஸ்ரீகர்வா காட் ஆச்ரமம், சந்த் நீரங்கார் சத்சங்பவள் ஆச்ரமங்களும் ஏழைகளுக்கும், பக்தர்களுக்கும் அங்கு வருகை தருகீன்ற யாத்ரீகர்களுக்கும் அள்ளத்தை இலவசமாக வழங்கீ இந்து தருமத்தைக் கடைப்பிடிப்பதென்பது மகழ்விற்குர்யதாகும். காச் சிவனுக்குரிய நகரம், முத்திக்கு பேர்போன தேசம். உலகெங்கும் வாழும் இந்துக்களின் அவறனதில் ஓர் அவா இருக்கும் இறப்பதற்குள் ஒருமுறை காசிக்குச் சென்று விட வேண்டுமைன்று. இப்படிப்பட்ட காசியில் அதிக மக்கள் வாழ்ந்து வருகின்றனர். அவர்களின் வயிற்றுப் பசியையும், இங்கு புண்ணியம் தேடி வருகின்ற பக்திர்கள் யாத்ரிகர்களினுடைய வயிற்றுப் பசியையும் இப்படிப்பட்ட தொண்டு நிறுவனங்களும், ஆசிரமங்களும் மட்டுமன்றி இன்னும் பல தனி நபர்களும் போக்கி வருவது, வார்த்தைகளுக்குள் வரிந்து வரையறுத்துவிட முடியாது.

"பசீத்தோர் முகம் பார் புறுனவுன் உன்முகம் பார்ப்பான்"

> செல்வி. வழ்ணி சச்சிதானந்தம், lம் வருட மாணவி (முதுகலைமாணி), இந்துக் கற்கைகள், பாரத் அத்தியாயன் கேந்திரா, காசி இந்துப் பல்கலைக்கழகம், வாரணாசி, வடஇந்தியா.

#### 02

## கல்வீயின் நோக்கமும் சமுதாயத் தொண்டும்



நமது வாழ்வுக்கு வழகாட்டுவது கல்வி. கல்லுதல் என்பது அகழுதல் என்ற வாருளில் அமைகிறது. உள்ளத்தில் உள்ள மாசுகளை நீக்கீத் தூய்மையாக்குவதற்குத் துணைபுரிவதே கல்வி.

"சென்ற இடத்தால் செலவ்டா தீ தொழீ இ

**நன்றின் பால் உய்ப்ப த**றிவு"

என்றார் வள்ளுவர். தீயதன் தீமையும், நல்லதன் நலனையும் பகுத்துரை வைப்பதற்குத் தூண்டுவது கல்வி. அதன் பயன் இறைவனுடைய திருவடியில் நம்மைச் சேர்த்தலில் முடிகிறது. வள்ளுவரும் இதனை விளக்கவே

"கற்றதனால் ஆய பயன் என்கொல் வால் அறவன்

நல் தாள் தொழா**ூர் எனின்**"

என்றார். கல்வீயின் பயன் கற்றலில் தொடங்கி நீற்றலில் முடிய வேண்டும். இடையிலே கேட்டல், சிந்தித்தல், தெளிதல் என்ற மூன்று படிகளும் அமைந்திருக்கின்றன. இத்தெளிவு தான் சமய வாழ்வுக்கும், சமூக சேவைக்கும் எம்மைத் தூண்டுகின்றது. சமூதாயத் தொண்டு என்பது இறைவழிபாட்டை ஒட்டி நிற்பது தான். தெய்வநம்பிக்கையில்லாத உள்ளத்தில் மனச்சாட்சி வேலை செய்யாது. நீதி உயிர அற்றுப் போகும். பண்பாடு புதைந்து விடும். எனவே வழிபாட்டிற் சிறந்தது சமூதாய நலைகைச் சிந்தித்துச் செயலாற்றுதலே.

ூரண்டு வகையிற் கல்வியை நாம் வெறுக்கு நேறாம். உலக அனுபவம் மூலமும் நூல்களின் வாயிலாகவும் வெறுவது ஒரு வகை. உள்ளுணர்வின் மூலம் சீந்தீத்து அறிவைத் தேடிக் காண்பது இரண்டாவது வகை. ஆவ்விரண்டும் சேர்ந்தால் பிறர் நலத்தையே சீந்தனை செய்யத் தூண்டும். முடிவில் இறைநலத்தீற்கு ஆளாக்கும். "தக்கது இன்னது தகாதன இன்னதென் ஹொக்க உள்ளலராயின் உயர்ந்துள மக்களும் விலங்கே" என்றார் கம்பர். தக்கனவற்றைச் சீந்தீப்பவன் எல்லோரும் இன்முற்று இருக்கவே நினைப்பாள். "அனைத்துயிரும் ஒன்மென்றைண்ணி அரும் பசி எவர்க்கு ஆற்றி மனதுள்ளே பேதாபேதம், வாய், லஞ்சம், களவு, சூது, சினத்தையும் தவிர்ப்பார்கல் செய்தவம் வேஹான்றுண்டோ" என்றார் ஒரு வெரியவர். நீடிய பினியால் வருந்துவோறைக் கண்டு உள்ளம் நெகிழ்ந்தேன் என்றார் இராமலிங்க வள்ளலார்.

மக்களுக்குப் பயனுள்ள பணியைச் செய்வதே சமயத்தின் கடமை என்றார் காந்தியடிகள். அவர்களின் கருத்துப்படி இந்து சமயம் என்பது சத்தியத்தைப் பின்பற்றிச் செல்வதற்கு அமைந்த ஒரு மார்க்கமாகும். புத்தரின் அறத்தையும், சைனரின் அகிம்சையையும், யேசுவின் தியாகத்தையும், முகமதுவின் புனிதத்தையும் அடக்கி இருப்பது இந்து மதம். கல்வியின் உண்மைப் பயன் பிற உயிரகளிடத்தில் அன்பு செலுத்துதலில் தங்கியுள்ளது. அன்பினாலே உலகை ஆட்சி செய்யலாம் என்பதை நாம் எமது சீந்தையிலே கொள்ள வேண்டும். பாரதியார்

"உயீர்களிடத்தீல் அன்பு வேண்டும் தைய்வம் உண்மையென்று தானறிதல் வேண்டும் வைரமுடைய வெஞ்சு வேண்டும் – இது வாழும் முறையடி பாப்பா"

என வாழும் முறையை பாப்பாவுக்கு (சீறார்களுக்கு) எடுத்துக் காட்டினார்.

நம் முன்னோர்கள் பரந்த வசால்லும், பரந்த சையலும், பரந்த எண்ணமும் உடையவர்களாக வாழ்ந்தார்கள். ப்ற்கை நிலை முன்யாது கற்றல் வேண்டும் என்ற வொள்கை அன்று இருந்தது. அறிவுடை ஒருவனை அரசனும் வரும்பினான் சங்க காலத்தில் ஐந் நூற்றுக்கு மேற்பட்ட புலவர்களை வள்ளல்கள் ஆதரித்தனர். புலவர் பாடும் புகழையே வரும் புகழாகக் கொண்டார்கள். புலவர்கள் வேண்டிய நேரங்களில் அறிவுரை நல்கியும் நீதியை எடுத்துரைத்தும் அரசருக்கு அறிவுரை வழங்கினார். கல்வி என்பது நீதி, சத்தியம், அறம் என்பவற்றின் சார்பிலே வளர்வதாகும். இன்று கற்றார் மத்தியிலே எத்தனையோ ஊழல்களை நாம் காண்கின்றோம். அதற்கு மாறாக கல்வி அறிவில்லாதவர்களே மிக நல்லவர்கள் என்று சொல்லக்கூடிய நிலையிலும் பலர் வளர்கிற்றனர்.

"ஸ்வாருள் எத்தன்மைத் தாய்னும் அப் வாருள் மைய்ப்பொருள் காண்பதறிவு"

என்ற வள்ளுவர் வாக்குக்கமைய கற்பன எல்லாவற்றையும் கேட்பன எல்லாவற்றையும் உண்மை அறிவுக்கு உரியன என்று நாம் கருதவிடக் கூடாது. நல்லனவற்றையும், நல்லன அல்லாதவற்றையும் பிரித்து உணர வைப்பதே உண்மையறிவு ஆகும். இத்தகைய அறிவைக் கொண்டு நாம் ஆற்ற வேண்டிய பணிகள் யாவை? முதலில் எமது குற்றத்தை நாம் உணர்ந்து திருத்திக் கொள்ள வேண்டும். அடுத்து தன்னலமற்ற முறையில் சமுதாயத்துக்கு பணிபுரிய வேண்டும். இச் செம்மை வாழ்வு தான் இன்றைய காலத்தின் தேவை, இளம் வெருவமுதி என்ற அரசன் சொல்வதை "உண்டால் அம்ம இவ்வுலகம் இந்திரி" என வகும் யாடலில் அழகாக எடுத்துச் சொல்லப்படுகிறது. அதாவது உலகம் அன்று தொட்டு இன்று வரை வாழ்ந்து கொண்டு வருகின்றதென்றால் அதற்குக் காரணம் தனக்கு என வாழாப் பிறரிக்குரியாளர் ஒரு சிலராவது வாழ்வதனால் தான். இன்றை இளைஞர்களே வருங்கால சமுதாயத்தை உருவாக்க வேண்டியவர்கள். அவர்களுக்கு "யாதும் ஊரே யாவகும் கேளீர்" என்ற மனப்பாங்கு உண்டாக வேண்டும். "ஒன்றே குலம் ஒருவனே தேவன்" என்ற உயர்ந்த தோக்கு ஏற்பட வேண்டும். "நாமிருக்கும் நாடு நமது" என்ற அயிமானம் இடம் பெற வேண்டும். எவ்வுயிரும் தன்னுயிர் போல எண்ணியிராங்கும் அருள் நெறி தோன்ற வெண்டும்.

காலத்துக்குக் காலம் நாயன்மார்களும், அடியார்களும் தோன்றிச் சமூகப் பணியாற்றினர். பல்லவர் காலத்தில் ஏற்பட்ட பஞ்சத்தைப் போக்கி மக்களை பட்டின்பின்றும் காத்தவர்கள் அப்பரும் சம்பந்தரும் ஆவர். உறிபின்யையும் உயிரிபிபணியையும் போக்கும் வைத்தியர்களாக அவர்கள் விளங்கினார்கள். இவ்வாறு சமய குரவர்கள் அனைவரும் பொதுப்பணி செய்து உயிரகளின் நல்வாழ்வுக்காக இறைவன் அருளை வேண்டிப் பாடினர். திருமருகலிலே ஞான சம்பந்தர் வணிகப் பெண்ணின் துயர் கண்டு இறைவனை நோக்கிப் பாடி பாம்பு தீண்டி உயிர துறந்த வணிகனை உயிரிப்பித்தார். "சடையாய் எனுமால் சரணி எனுமால் வீடையாய் எனுமால் வெருவா வீழுமால் மடையார் குவளை மலரும் மருகல் உடையாய் தகுமோ இவளுண் வெலிவே"

வெருமானே இவள் இவ்வாறு புலம்ப் அழுவது உனக்குச் சீத்தமா? உமது திருவருளுக்கு இது தகுமா? என்று கேட்டார். உலக சேமமே அடியார் கண்ட இன்யமாகும்.

வெண்மையைப் போற்றிய நாகர்கம் தமிழ் நாகர்கம். சமுதாயத்தை வாறுத்த வரையில் வருந்தொண்டு ஆற்றிய மகளீர் பலரை சேக்கிழார் வருமான் அருளிய வரியபுராணத்தில் காணமுடிகிறது. அவர் வெண்களுக்கு வருஞ்சிறப்பு அளித்துப் பாடியுள்ளார். காரைக்கால் அம்மையார், மங்கையற்கரசியார், திலகவதியார் எனப் பட்டியலிட்டுக் காட்டலாம். இவர்கள் ஆற்றிய திருத்தொண்டுகள் சைவத் தமிழ் உலகத்தால் மறக்கமுடியாதவை. இத்தகைய சிறப்பு வாய்ந்த வெண்மக்களை இடைக்காலச் சமுதாயம் போதிய அளவில் போற்றவில்லை. இதனால் வெண்மக்கள் இழிநிலையமைந்தமையோடு நாடும்

"வெண்மை வாழ்க் என்று கூத்தடுலோமடா" என்று உரத்துக் குரல் கொடுத்தவர். தமது கவிதைப் படைப்புக்களான புதுமைப் வெண், வெண்கள் விடுதலை, பாஞ்சாலி சபதம் என்பவற்றில் வெண்ணின் வெருமை பற்றி எடுத்துக் காட்டினார்.

> "ஆனும் வெண்னும் நகரைனக் கொள்வதால் அற்விலோங்கு இவ் வையகம் தழைக்குமாம் பூனு நல்லறத்தோடிங்கு வாண்னுருப் போந்து நீற்பது தாய் சீவ சக்தியாம் நானு மச்சமு நாய்கட்கு வேண்டுமாம் ஞான நல்லறம் வீர சுதந்திரம் பேணு நற்குடிப் வெண்ணின் குணங்களாம் வெண்மை தெய்வத்தின் பேச்சுக்கள் கேட்டிறோ!"

சங்கத்துப் பழமையும், பாரதியின் புதுமையும் ஒன்றாக மிளிரக்கூடிய வெண் சமுதாயம் உருவாக வேண்டும்.

ஏழைகளின் இருதயங்களே எம் வெருமானின் திருக்கோயில்களாக விளங்குகின்றன. சிறுவர்களாயினும் வெரியவர்களாயினும் வெருநோக்குடையவர்களாக வாழப்பழகிக் கொள்ள வேண்டும். கற்பன கற்று நல்வழி நிற்க வேண்டும். சான்றோரை போற்றி மதிக்க வேண்டும். அறிவிலே, கல்வியிலே தெளிவும், நெஞ்சிலே உறுதியும், அகத்திலே அன்பும், சமுதாய நலனும் குடிகொள்ள வேண்டும். வாழ்க்கை வளம் எல்லோர்க்கும் சமமாக வாய்க்க வழி அமைக்க வேண்டும். "எல்லோரும் ஒன்புற்றிருக்க நீனைப்பதுவே அல்லாமல் வேஹான்றறியேன் பராபரமே" தாயுமானவர்கள் சுவாமிகள் வழி நடப்போம்.

> –திருமதி சாந்தி நாவுக்கரசர் முன்னாள் செயலாளர் புனர்வாழ்வு மீள்குடியேற்றம் இராஜாங்க அமைச்சு

## சாந்தீ நீகேதனம்



🕰 லகீல் பெர்யோர் வரலாற்றை அலசிப்பார்ப்போமானால், ஒரு மாவரும் உண்மையைக் காணலாம். அவர்கள் யாவரும் இலட்சிய வாழ்வினை நடத்தினர். தமக்கைன கொள்கை ஒன்றினைத் தெரிந்து உயிர்போகினும் அக்கொள்கையை மட்டும் கைவிடாது நின்ற சான்றாண்மையை நாம் உணரக்கூடியதாக உள்ளது. திருநீலகண்டர், சிறுத்தொண்டர் போன்ற சமயப் வெரியோகும் அரீச்சந்தீரன் போன்ற புராண நாயகர்களும் தத்தம் வாழ்க்கையை ஓர் அரய வரிய கொள்கைக்காக அர்ப்பணித்தமை நாம் அறிந்ததே. பல்வேறு துறையிலும் பல்வேறு விதமாகக் கொள்கைகள் விறியும். என்னும் சில அடிப்படைக் கொள்கைகளையேனும் அனுசநித்து வாழ்ந்து வரப்பழகீக்கொள்ள வேண்டும்.

தமிழ்மாதன் இனிய உயிர்நிலை எனப் போற்றப்பெறும் முப்பாலிலே ஒருவருக்கு அணி எனப்பேசப்படுவது பண்வுடைமையும் இன்சொல்லும் ஆகும். எமக்குக் கடும் சொற்களால் கடுகளவு **ூன்பமும் கடைக்காமையைக் கண்டும், பிறன் மாட்டு நாம் கடுமையாக நடந்து கொள்ளும்** பேதமை தான் என்னே? அன்பும் அறமும் தழைக்க வேண்டிய பூறியிலே இள்ளொல், பணிவு ஆகிய பயிர்கள் வளர்க்கப்படல் வேண்டும். இல்லையேல் பொறாமையும் புசலும் நெருஞ்ச முட்களாக ஓங்க வளர்ந்து, மறம் பெருக் புவி மூதேவியின் இருப்பிடமாகிவிடும்.

வளர்ந்து வரும் இளஞ்சந்ததியினரின் வெஞ்சங்களில் பசுமையாகப் புதிய வேண்டிய இன்னோர் மகத்தான இலட்சியம் குரு பக்தி தமிழ் இலக்கியச் சோலையில் சிறிது உலவி வந்தோமானால் கர்ணன், ஏகலைவன் என்ற இருவரைச் சந்தீப்போம். குந்தீ தேவிக்கு சிரேஷ்ட புத்திரனாகப் பிறந்த கர்ணனுக்குக் குலம் தெரியாது வளரவேண்டிய துரிப்பாக்கியம் ஏற்படுகின்றது. தேரோட்டி மகனாக வளர்கிறான். பரசுராமர் என்ற அந்தணப் பெரியோரிடம் கல்வி கற்று வரும் போது ஒருநாள் ஆசீரீயர் இவன் மடிமேல் துயில் கொள்கிறார். இவன் காலை நச்சுப்புமு ஒன்று குடைகீன்றது. இரத்தம் வருக்கெடுத்தோடுகீன்றது. அந்நிலையிலும் தன் குருவின் நீத்தீரைக்குப் பங்கம் வரக்கூடாது என்று வேதனையைப் பொறுத்து அசைவற்று இருக்கீன்றான் கர்ணன். அவன் குருபக்தி தான் என்னே? ஏகலைவன் என்றவன் வேடன் என்ற காரணத்தினால் துரோணரால் சீடனாக ஏற்கப்பட முடியாதென மறுக்கப்பட்டவன். அவரது சிலையையே குருவாகப்பாவித்து வித்தை கற்கின்றான். பின் துரோண்டின் விருப்பத்தைப் பூர்த்தி செய்ய தன் பெருவிரலைத் தறித்துக் குரு தட்சணையாகக் கொடுக்கின்றான். இஙிங்னமாகக் குருபக்தியில் உயர்ந்தோர் வரலாறுகள் அளப்பரியன.

உயர்ச்ச என்பது உள்ளத்தால் உயர்வதைக் குறிக்கும். மனித குலத்தீன் தேவைகளைக் கூறுகீறார் புலவர்.

"உண்பது நாழி உடுப்பது நான்கு முழம்" இத்தேவைகளைப்பெற்று அறவழ் நீன்று "A Simple Living and High Thinking" என்பதற்கு இணங்க வாழவேண்டியவன் மன்தன். "மன்" என்ற சமஸ்கிருத வினையடிக்குச் சிந்திப்பவன் என்று

> Digitized by Noolaham Foundation. <u>noolaham.org | aavanaham.org</u>

வாருள்.

முப்பத்து முக்கோடி உயீர்களுள்ளும் பகுத்தற்யும் திறன் வெற்றவன் மனிதன். ஆனால் படாடோப– மும் வீண்செருக்கும் கொண்டு பட்டம், பதவிகளில் மோகம் கொண்டு அறனல்லா வழிகளிலே நின்று தன் கொடிய மனத்தால் எத்துணை இம்சைகளைப் புரியவும் தயங்காமல் நிற்பவனை விலங்கெனல் மிகையாகாது.

> "பிறர்க்கின்னா முற்பகல் செய்யின் தமமக்கின்னா பிற்பகல் தாமே வரும்"

என்கிறது வள்ளுவம். "பல்லாவுள் உய்த்து விடினும் வல்லதாம் குடிக்கன்று தாய் நாடிக் கோடலை படிவினையும் அன்னதனகத்தே" என்ற நாலடியார் கருத்துக்கணங்க பழவினையும் செய்தோரை நாடிப் பலன்கொடுக்க வல்லன். வித்தமிழ் விரவிய சீலப்பதிகாரம் கூறிய உண்மையும் இதுவே. எட்டுத்தொகை நூல்களுள் ஒன்றான புறநானூற்றில் கணியன் பூங்குன்றனாகுடைய செய்யுளில் "பேரியாற்று நீர் வழிப்படு உம் ஆகுயிர முறை வழிப்படு உம்" என்று உயிர் ஊழின் வசப்பட்டது எனக் கூறப்படுக்ன்றது. எமது கருமங்களின் பலனே ஊழாக் எம் உயிரின் வழியை நீர்ணயிக்கும் என்பதை உணரீற்தது, நல்லவை நாழ் அல்பவை ஒதுக்கி வாழ்தல் தலையான அறமாம்.

"எந்தன்றி கொன்றார்க்கும் உய்வுண்டாம் உய்வில்லை செய்தன்றி கொன்ற மகற்கு"

சைய்நன்ற கொன்ற மகற்கு"
செய்நன்ற மறவாமையும் ஒரு சிறந்த அறமாகும். கங்கையாற்றைக் கடக்கும் போது உதவிய படகோட்டியான குகனைப் பார்த்து நன்ற தெறிவிக்கின்றார் சக்கரவர்த்தித்
திருமகன். "ஒன்று நாம் ஐவரானோம்" என்று அவனுடன் சமத்துவம் பேசுகிறார்.
வேடனாகிய குகனிடத்தே சமத்துவம் பேசவைக்கின்றது செய்நன்றிக் கடப்பாடு.
அறத்துக்கு மாறுபட்ட செயலைச் செய்த தமையனிடம் கும்பகர்ணன் தன் கடப்பாடு கருதி உயிர்
கொடுத்துப் போர் செய்கின்றேன் என உறுதி கூறுகின்றான். நீராடு துறையில்
குறிப்பறிந்து திருளபதியாற் கொடுக்கப்பட்ட சிறு துணிக்காக் பின்பு துச்சாதனன் என்ற கயவனால்
அவள் துகிலுறியப்பட்ட போது அவளுக்குக் குறையாத துகில் அளித்தார்
யார்த்த சாரதி. ஆதரவளித்த நன்றிக்காகத் தருமர் தன் தம்பி என்று தெரிய வந்த போதும், துரிடே
யாதனனுக்காக உயிர்கொடுத்துப் புகழ் பெற்றான் கர்ணன். பெற்ற நன்றிக்காக உயிர் கொடுத்டே
தாரின் வாழ்க்கை எமக்கோர் உள்ளத இலட்சியத்தைப் போதிக்கின்றது.

"போதும் என்ற மனமே வான் செய்யும் மருந்து" தருப்தீ என்பதை வாழ்வீன் உயீர்நாடியாக மதீக்க வேண்டும். "பாலுக்குச் சக்கரை இல்லை என்பார்க்கும்" எனத் தொடங்கும் பழம் பாடல் எல்லோர்க்கும் வீசனம் ஒன்றே எனத் தெரீவிக்கீன்றது. மாட மாளிகையில் வசிப்பே— ாரைப் பார்த்து குடிசைவாச ஏங்க வேண்டியதில்லை. எல்லோர்க்கும் வேண்டப்பாலதாம் தருப்தி மானவ உலகிற்கு உரியதன்று.

> "தம்மீன் வைலியோரை நோக்கீத் – தமதுடமை ூம்மா வரியதென்று அகமகழ்க தம்மினும் கற்றாரை நோக்கி கருத்தழிக கற்றதெல்லாம் எற்றே இவற்கு நாம் என்று"

தம்மனும் கல்வியால் மேம்பட்டோரைக் கண்டு அவரனைய கல்வியைப் வெற எத்தனிக்க வேண்டும்.

"கற்கை நன்றே கற்கை நன்றே, ப்ற்கை நீலை முனியாது கற்கை நன்றே" என்பது சங்கப்பாடல். சமண முனிவர்கள் ஆக்கியளித்த இலக்கியப்படைப்பாம் நாலடியாழில் "குஞ்சியழகும் கொடுந்தானைக் கோட்டழகும்" என்ற பாடல் கல்வியின் சிறப்பைக் கூறுகின்றது. ஆதலாற் தேவையற்ற வாருள்களை நாடிக்குவித்து வைத்திருப்பதிலும் கல்வியாகிய வருநிதியைத் தேடி வைத்திருத்தல் சிறப்புடையதாகும். எழுமைப் பிறப்பும் தொடர்ந்து வரும் பேறாம் கல்வியறிவை ஈட்டுவதிலும் சிறந்த குறிக்கோள் தான் யாது? அறிவாற் சாதிக்க முடியாதது எது?

குவ்வுலக்ல் வேற்றுமைகள் நிறைந்திருக்கின்றன. சாதிமத வேற்றுமைகள் ஒருபுறம், நினைப்பிலே, கருத்திலே, செயலிலே உள்ள வேற்றுமைகள் ஒருபுறம், குறைவன் படைப்பிலே எத்தனை வீதம்! வண்ண வண்ணக் களஞ்சியமாக உலகை ஆக்கிய குறைவன் வேற்றுமையுள் ஒற்றுமையைக் கற்பிப்பது உணரப்பாலது. உடையிலும் உணவிலும் வேறுபாடு குருக்கின்றது. ஏழைக்கும் கனவானுக்கும் உண்ணும் போது சகலரும் வாயாற தானே உண்ண வேண்டும்? நான் ஆயிரம் கூலியாட்களுக்குப் படியளப்பவன். அவர்களைப் போல் கேவலம் வாயால் உண்ணலாமா என நினைத்து மூக்கினால் உண்டால்? சந்திர ஒளியும் தென்றற்காற்றும் கௌரவத்தையும், குலத்தையும் மதித்துத் தண்மை தருகின்றனவா? கிறைவனும் கயற்றுமைகள் காட்டும் வநறியை விடுத்து, வேற்றுமைகளை வளர்ப்பது மடமையல்லவா? கருத்து வேற்றுமைகள் கருக்கலாம். ஆனால் மற்றவர் கருத்தையல்ல, கருத்துறியையைப் பெருந்தன்மையுடன் ஏற்க வேண்டும்.

வோல்ரயர் ஓர்டத்தீல்,

"I disapprove of everything you say, but I will defend to death your right to say it." என்கிறார். யாவர்க்கும் ஒப்ப, மனிதாய்மானத்துடன் உறிமைகளை மதித்து நடந்தால் சிக்கல் ஏது? மனச்சஞ்சலம் தான் ஏது?

பகுத்துண்ணும் பழக்கமுடைய காகத்தையும், நன்ற மறவா நாயையும், இணையை நீங்கீல் உயிர தரியாத அன்றிலையும் பார்த்து நாம் கற்க வேண்டியன பலவுள. தமக்கெனக் கொள்கை ஒன்றை வகுத்து "எத்தனை வருடம் வாழ்ந்தோமல்ல, எப்படி வாழ்ந்தோம்" என்பதே கருத்தாக வாழ்வதே சிறப்பு. கொள்கையால் மனக்கோணல் நீங்கும். மணம் சீரானால் யாவும் சீராகும். மனம் தன்னறவு இழந்த பீன்னும் கோடாது நீற்பதைப் பறீட்சீத்த அப்பைய தீட்சதரீன் வரலாறு சிறந்த ஒரு எடுத்துக்காட்டாகும். அவர் பைத்தியமான நிலையீற் பாடிய "உள்யத்த பஞ்சசத" என்ற நூலில் ஆத்மார்த்த துதியாக அமைந்த பாடல்களின் சிறப்பைக் காண மெய்சீவீர்க்க வைக்கீன்றது. சத்திய சோதனை செய்து வாழ்ந்த காந்தியடிகளின் நாவில் உயிர் பீரியும் தறுவாயில் வந்த "ஹரே நாம்" என்ற வார்த்தைகள் நமக்குக் காட்டுவன யாது? அவரது வாழ்க்கையே சத்தியம். சத்தியமே வாழ்க்கை நேரிய சீந்தனை இரண்டுமாக வாழ்ந்தார் என்பதையல்லவா? மனம் ஆசை அகற்ற உயரிய சீந்தனை வேண்டும். கொடிய மனத்தாற் தேடிய பாவங்கள் அனந்தம். விலங்குகளைப் போல் உண்டு களித்து உறங்குவது வாழ்க்கையாகாது. தனக்கும், பிறர்க்கும் பயனுடைத்தாக வாழ்வது தான் உலகியல். எம்மதமும் சம்மதமாகத் தன்னலம், பேராசையாகிய களைகளை நீக்கி அறமும் அன்யும் செழித்தோங்கப் பயிர் செய்வதற்குரியது உலகமாகிய களம்.

காந்திமகானும், புத்தர் பிரானும், கிறீத்து நாதரும் போதித்த அகிம்சையும், அன்பும் எமக்கெல்லாம் வாருத்தமான நெறியாகும். இந்நெறி சென்றால் அகிலமைல்லாம் "சாந்தி நிகேதனம்" ஆகுமென்பது திண்ணம்.

ப்றரைத் திருத்தக் கிளம்பும் சீர்திருத்தம், பிறர் துன்பம் கண்டு சிரித்து மகிழும் அகம்பாவம், தன்னலத்தையே குறிவைத்து எவ்வேளையிலும் தந்திரமாக இருக்கும் சந்திர்ப்பவாதம், நினைத்ததைச் சாதிக்காவிடிற் கௌரவமில்லை எனத் துடிக்கம் பிடிவாதம் ஆகிய சமூகத்தின் மூடக்கு வாதங்கள் அகலவேண்டும். தானே புத்திசாலி என்றும் தன்புகழே எவர் புகழையும் விஞ்ச வேண்டும் என்றும் கண்ணாயிருக்கும் எண்ணம் தாழ வேண்டும். யாவரும் இன்புற்றிருக்க வேண்டுவமனத் தக்க செந்வதறி கண்டு வாழவேண்டும்.

> த்ளுமத். ம. செல்வரத்தீகம் B.A.(Lond.)

#### 04

## திருநீற்றின் வெரும்பயன் – சமய நூல்களில் ஓர் பார்வை



சவ்வ பருமானை முழுமுதற்கடவுளாக கொண்டது சைவ சமயம். சீவனை ப்ரதிபலிப்பதாய் கருதப்பட்டு, "சீவ சீன்னங்கள்" என்னும் பெயரால் வழங்கப்படுவன திருநிறும் உருத்திராக்கமும் ஆகும். இவற்றை அணிவது சைவசமயத்தவர்களின் சைவ ஒழுக்கமாக கொள்ளப்படுகிறது. இவை அஞ்ஞானத்தை போக்குவன, தீமைகளிலிருந்து எம்மை பாதுகாப்பன, இறைவனின் பெருங்கருணையை நினைவூட்டும் சாதனங்களாவன, நாள்தோறும் பக்தி சிரத்தையுடன் தரிக்கப்பட வேண்டியன ஆகும்.

சைவ சமய சீன்னங்கள்ல் திருநீறு முக்கிய இடம் வகிக்கின்றது. திருநீறு என்பது "திரு" (புனிதம்) "நீறு" (சாம்பல்) என்ற இரு சொற்களால் ஆனது. திருநீறு என்பது ஆன்மிக புனிதத்தை, தூய்மையை, மற்றும் வாழ்க்கையின் தற்காலிகத்தை உணர்த்தும் முக்கியச் சீன்னமாகும். திருநீற்றுக்கு வியூதி, பசிதம், பசுமம், இரட்சை, ஷாமம் என்ற வயழ்களும் உண்டு. தன்னைத் திருத்தவர்களுக்கு மேலான செல்வத்தைக் கொடுத்தல்னால் "வியூதி" எனவும், ஒளியைக் கொடுப்புதினால் "பசிதம்" எனவும், பாவங்களை எடித்து நீறாக்குவதனால் "பசுமம்" எனவும், தன்னைத் திருத்த ஆன்மாக்கள் எல்லாவற்றையும் இறட்சிப்புதனால் "இறட்சை" எனவும் உயிர்களது மலத்தை நீக்குதலால் "ஷாமம்" எனவும் வயழ் வெறுக்குறது. திருநீறு வெறும் சாம்பல் அல்ல, மாறாக அது உயிறன் தற்காலிகத்தை, அஞ்ஞானத்தின் அழவை, மற்றும் ஞானத்தின் மேலான நிலையை உணர்த்துவது. சிவபெருமான் தனை வழிபடுபவர்கள் தமது ஒந்றி, நாவு, கைகள், மார்பு மற்றும் பிற பாகங்களில் திருநீற்றை அனிந்து தங்கள் பக்தி மனோபாவத்தைக் காட்டுகிறார்கள்.

திருநீற்றின் ஆதாரம், அதன் தெய்விகத் தன்மை மற்றும் ஆன்மிக முக்கியத்துவத்தை விளக்குகின்றது. இது தொடர்பாக எமது நாயன்மார்கள் தமது பதிகங்களில் கூற மறக்கவில்லை. உதாரணமாக சிவவருமான் திருநீற்று அணிந்திருத்தலை பற்றி பல பாடல்களில் பாடியுள்ளனர்.

தேவாரமுதல்களில் முதலாம் நாயன்மாரான திருஞான சம்பந்தர் தனது தேவாரங்களில் திருநீற்றின் மகிமையை ஓர் பதிகமாக திருநீற்றுப் பதிகத்தில் முக்கியத்துவம் கொடுத்துள்ளார்.

> "மந்தீர மாவது நீறு வானவர் மேலது நீறு சுந்தர மாவது நீறு துதீக்கப் படுவது நீறு தந்தீர மாவது நீறு சமயத்தீல் உள்ளது நீறு செந்துவர்வாயுமை பங்கள் தீருவாலவாயான் கிருநே"

ூப்பதிகத்தில் "வானவன் மேலது நீறு" என்னும் வரி மூலம் தேவர்கள் விபூதி தரித்துள்ளனர் என கூறியுள்ளார். "சுந்தர மாவது நீறு" மூலம் விபூதி தூய்மையும் அழகும் கொண்டது, உடல் மனம் ஆன்மிக தூய்மையை வளர்க்கிறது என விளக்குகிறார்.

மேலும் "தோடுடைய செவியன் விடையேறி ஓர் தூவைண்மதி சூழக் காடுடைய சூலைப்பொடி பூசியன் உள்ளம் கவர்கள்வன்" என்று பாடி சிவவருமான் திருநிறு அணிந்திருத்தலைக் கூறினார். "காடுடைய சூலைப் பாடியூச்" என்பது சாணியினால் உண்டாக்கப்பட்ட எருக்கட்டிகள், சுடுகாட்டில் அடுக்கப்பெற்ற எறிந்த சாம்பலேயாகும். திருநாவுக்கரசர் "பவளம் போல் மேனியில் பால் வெண்ணீறு" என்று பாடி சிவவருமான் திருநிறு அணிந்திருந்ததை உணர்த்தினார். மாணிக்க வாசகப் வருமான் திருவாசகப்பதிகத்தில் "வெண்ணீற்றான்" என்று சிவனைக்குறிப்படுகிறார். சிவனும், தேவர்களும் தங்கள் உடம்பில் எப்போதும் வெண்ணீறு யூசியவர்களாய் வீளங்குகிறார்கள். திருமந்திரத்தில் வியூதியின் மகிமை திருமூலர் மூலம் ஆழமாகவும் சிறப்பாகவும் விளக்கப்பட்டுள்ளது. சிவவருமானின் பரமபாதத்தை அடைய வழிகாட்டும் தெய்விக் சின்னம் வியுதி என விளக்கும் திருமந்திரம், வியூதியின் ஆன்மிக ஆற்றலை பாராட்டும் பல பாடல்களை வழங்குகிறது.
உதாரணங்களாக,

"தூய்மையுடனே கடர்மண் போல் தருநீறு நீயும் அண்வாய் நீனைவாய் சவமே"

இதன் மூலம் தீருமூலர், தீருநீறு உடல், மனம் மற்றும் ஆன்மாவிற்கு தூய்மையைக் கொடுக்கும் ஒரு சாதனமாக செயல்படுகிறது என்று விளக்குகிறார்.

"திருநீறு சேர் வநற்றி மாந்தர்தாம் செல்வரும் மருநீறு மாற்றிக் கடைவாழ்வார் மாயமே"

தீருநீற்றைப் பூசும் மனிதர்கள் சுகமான வாழ்க்கையைக் காணலாம். இறுதியில் அவர்கள் மாயத்திலிருந்து விடுபட்டு சிவவருமானை அடையலாம். அருணகிரநாதர் திருப்புகழில் திருநீறானது, சிவனின் திருவடையாளம் என்பதுடன் பாவ நாசனமாயும் உடல் மற்றும் ஆன்ம சுத்திக்கு வழிவிடும் எனவும் என பாடியுள்ளார்.

> "வீபூத்' வெனும் சீவவருமானின் திருநீறு பாவங்கள் தீர்க்கும் பரமருக்கு அடையாளமே."

இவற்றைத் தவிர இந்து சமய நூல்களான வேதம், உபநிடதம், புராணம், சைவசீந்தாத்தம் ஆகியனவும் விபூதியின் மகத்துவத்தை கூற தவறவில்லை. வேதங்களில் திருநீற்றின் ஆதாறம் பின்வருமாறு கூறப்பட்டுள்ளது. கிருஷ்ண யசுர்வேதத்தில் திருநீற்றின் தெய்வீகதன்மை பின்வருமாறு கூறப்பட்டுள்ளது: "பசுபதி அவசேதஸீதி பசூனாம் பதியே நமோ நம" இது சீவபெருமான் உலகத்தின்றின் குருவாகவும், அவர்களை வழிநடத்துபவறாகவும் இருப்பதை

குறப்படுகிறது. அதர்வண வேதத்தில், "பஸ்மா தேஹி" என புனித சாம்பலின் தூய்மையை ப்ரார்த்திக்கின்றது.

உபந்டதங்களில், முக்கியமாக ஸ்வேதாஸ்வதர உபந்டதத்தில், "பஸ்மத்வம் இதம் சரீரம்" என்னும் கூற்றானது பஸ்மம் (திருநீறு) வாழ்க்கையின் அழிவையும் ஆன்மீகப் புனிதத்தையும் குறிப்பதாக அமைந்துள்ளது.

என்னும் வரீகள் மூலம் அறியலாம்.

புரானங்களில், குறிப்பாக சிவபுராணத்தில் விபூதியின் தோற்ற வரலாறு மற்றும் மந்திரமய தன்மை பற்றி விபுரங்கள் தெரிவிக்கப்பட்டுள்ளது. சிவவெருமான் திரிபுராசுரத்தை அழித்தபோது, அதன் சாம்பல் திருநிறாக மாறியது. இதை சிவவருமான் தம் மீது பூசி, பக்திர்களுக்கும் அருளாக வழங்கினார் எனக் கூறப்பட்டுள்ளது. மேலும், திருநிற்றின் மூன்று கோடுகள் (அஸ்டிகை, மத்தி, அகோரம்) சிவவருமானின் திறையடைந்த மூன்று சித்தாந்தங்களை குறிப்பதோடு பக்திரகளை மும்மலங்களிலிருந்து விடுவிக்கவும் (ஆணவம், கண்மம், மாயை) உதவுகிறது என சிவபுராணம் விறமிக்கிறது. இதைதவிர லிங்கபுராணம், ஸ்கந்தபுராணம் போன்ற நூல்களும் விபூதி மகிமை பற்றி உறைக்கின்றன.

மேலும் சைவசீந்தாந்தங்களிலும் தெய்வீக மரபுகளிலும் அதன் மக்மை எடுத்துரைக்கப்பட்டுள்ளதோடு, இவ்வுலகில் வாழ்ந்து மறைந்த ஞானிகளும் கூறத்தவறவில்லை என்பது நிதர்சனமே. எனவே திருநீறு என்பது வெறும் சாம்பல் அல்ல என்பதும் அதன் முக்கியத்துவம் நமது சமய பாரம்பரியத்தில் தவிரக்க முடியாதது என்பதையும் அறிய முடியும், நீறு அணியா முகம் சுடுகாட்டிற்கு சமம் ஆகும். "நீறில்லா நெற்றி பாழ்" என்பதும் இதனை ஒட்டியே தெரிவிக்கப்பட்டதும் ஆகும். சுருக்க கூறின், திருநீறு அணிவது ஒருவளது உடல் மனம் என்பவற்றை சுத்திகரிப்பதோடு வாழ்க்கையை இனிதே பக்தியூர்வமாக கழித்து பேரானந்தமான முக்தியை அடைய வழிகாட்டும் ஒரு உத்தி ஆகும். பாவம் ஒழிந்தால் அடுத்துதிலை பரகதியேயாகும். மண்ணுலகவாழ்வு முடிந்துனிட்டால் அதன் பின்னர் விண்ணுலக வாழ்விற்குச் செல்லவேண்டும் என்பது ஆண்டவன் நியதி என உணர்ந்து சைவ ஒழுக்கம் காப்போம்.

> தீ.நரேஷ்கர் மருத்துவ பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

#### 05

## மார்கழ் மாதத்தீன் உடைய சிறப்புக்கள்



மாதங்கள்ல் சிறந்த மாதம் " மார்கழ் " என்று சிறப்பாக விசேடிக்கப்படுகின்ற மாதமாக இது விளங்குகின்றது. மார்கழ் மாதத்தினை தேவர்களினுடைய மாதம் என்றும் கூறுவார்கள். சூரிய பகவான் விபாழ பகவான் விட்டில் சஞ்சரிக்கின்ற மாதமாக இம் மார்கழ் மாதம் திகழ்கின்றது. மார்கழ் மாதம் முழுவதும் இந்து கோயில்கள் தோறும் பூஜைகள், வழிபாடுகள், புனஸ்காரங்கள் என்பன இடம்பெறும். இம் மார்கழ் மாதத்தில் இறைவனை வழிபட்டால் ஒரு வருடம் இறைவனை வழிபட்டதற்கான புண்ணிய பலன்கள் கிடைப்பதனால் மார்கழ் மாதம் முழுவதும் பூஜைகள், புனஸ்காரங்கள் என்றாகில் இது போன்ற இடர்களினைக் கருத்தில் கொள்ளாது அதிகாலையில் எழுந்து நிராடி பூஜை புனஸ்காரங்களில் ஈடுபட்டால் சிறந்த பலனை பெற்றுக் கொள்ளலாம். மார்கழ் மாதம் என்றாலே ஆண்கள் பஜனைகள், பாடல்கள் பாடி வீதி உலா வருவார்கள். வெண்கள் வண்ணக்கோலங்கள் இடுவார்கள். சாணியில் பிள்ளையார் பிடித்து வைப்பார்கள். இவ்வாறு கோலம் இடுவதனால் எறும்பு போன்ற சிறுபிரானிகளுக்கு உணவு கிடைக்கின்றது. இது எமக்கு நல்ல பலனை வெற்றுத்தரும் என்பது இந்துக்களின் நம்பிக்கையாகும்.

க்ருக்ஷ்ண பகவான் அர்ஐுன்னிடம் " மாதங்களில் நான் மார்கழ் " என்று கூறியுள்ளார். இதனால் மார்கழ் மாதத்தில் பாவை நோன்பு என்பது சிறப்புமிக்கது. விரும்பிய கணவனை அடைவதற்கு வயண்கள் விடியற்காலையில் நீராடி திருப்பாவை பாடல் பாடி இறைவனை வழிபடுவார்கள்.
ஆண்டாள் மார்கழ் மாதம் விரதம் இருந்தே கண்ணனை அடைந்ததாக கூறப்படுகின்றது. அந்த வகையில் கன்னிப்பெண்கள் மார்கழி மாதத்தில் தமக்கு விரும்பிய கணவன் கடைக்க வேண்டும் என்று விரதம் இருப்பார்கள். அடுத்து மாதத்தில் தமக்கு விரும்பிய கணவன் கடைக்க வேண்டும் என்று விரதம் இருப்பார்கள். அடுத்து மார்கழி மாதத்தின் சிறப்பாக திகழ்வது வைகுண்ட தகாதசியாகும் இந்துக்கள் ஒவ்வொரு ஏகாதாசி தினத்திலும் உணவு உண்ணாது விரதம் இருந்து இறைவனை வழிபடுவதினால் தங்களினுடைய பாவச் செயல்கள் மன்னிக்கப்பட்டு சங்கடம் தீரும் என்று நம்புகின்றார்கள். அனைத்து ஏகாதசி தினத்திலும் விரதம் இருந்து வரும் பலனை வைகுண்ட ஏகாதசி அன்று ஒரு நாள் விரதம் இருப்பதினால் வபற்றுக் கொள்ளலாம் என்று விக்ஷ்னு புரானம் கூறுகின்றது. அதன் பயனாக இவ் வைகுண்ட ஏகாதசி ஆனது மிகவும் சிறப்பு மிக்கது. "காயத்திரிக்கு மிஞ்சிய மந்திரம் இல்லை, ஏகாதசிக்கு மிஞ்சிய விரதமும் இல்லை," என்று சிறப்பிக்கப்படுகின்றது. இவ் வைகுண்டிரகாதாசி அன்று துளசி நிரனை மட்டும் உட்கொண்டு பகல் மற்றும் இரவு விழ் திறந்து திருமாலை துதித்து விரதம் இருந்தால் வைகுண்ட பதவி எனும் மேபட்சுத்துக்கு இது வழி வகுக்கும்.

அதே போன்றுதான் மார்கழ் மாதத்தில் சிவனுக்கு விசேடமான திருவாதிரை திருவ்ழா நோன்பும் வருகின்றது இது மார்கழ் மாதத்தில் வருகின்ற திருவாதிரை நட்சத்திரத்தில் அனுஷ்டிக்கப்படுகின்றது. அத்தினத்தன்று அதிகாலையில் எழுந்து நீராடி கோயிலுக்கு சென்று வழிபடுவார்கள். பெரும்பாலும் விரதத்தினை கன்னீப்பெண்களே அனுஷ்டிப்பார்கள். ஆடல் அரசனான நடராஜப் பெரும்பானுடைய ஆருத்ரா திர்சனத்தை காண்பதற்கு பல கோடி கண்கள் வேண்டும் என்பார்கள். அவ்வாறு சிறப்புமிக்க திரசனமும் மார்கழ் தினத்திலேயே இடம் பெறுகின்றது. "திருவாதிரைக்கு ஒரு வாய் கள்" என்று இவ் விரதம் பற்றி சிறப்பிக்கப்படுகின்றது. இவ்விரத தினத்தை கடைபிடிப்பவர்கள் நடனக் கலையில் சிறந்து விளங்கலாம் என்பது ஐகிகமாகும்.

மார்கழ் மாதத்தில் மூல நட்சத்திரத்தோடு கூடிய அமாவாசை தினத்தன்று அனும ஒயும்தி கொண்டாடப்படுகின்றது. அனும ஒயும்தி தினத்தன்று விரதம் மேற்கொண்டால் மன உறுதி, ஆற்றல், தைரியம் என்பன கிடைக்கும் என்று நம்பப்படுகின்றது. அத்தினத்தன்று அனுமனுக்கு சிறப்பு வழிபாடுகள், ஆராதனைகள் என்பன இடம்பெறும். வெரும்பாலும் அனுமன் கோயில்களில் இத்தினத்தன்று தேர்த்திருவிழா இடம்பெறும். இவ்வாறு பல்வேறு விரதங்களினை கொண்ட சிறப்புமிக்க மாதமாக மார்கழி மாதம் திகழ்வதோடு இதிகாச புராண நீதியாகவும் ஒரு மூக்கியத்துவம் மிகுந்த மாதமாக திகழ்கின்றது. அந்த வகையில் மகாபாரத யுத்தம் மார்கழி மாதத்திலேயே இடம் பெற்றுள்ளது. திருப்பாற்கடல் கடையப்பட்டபோது முதலில் விக்ஷம் எழுந்தது அதனை சிவவருமான் தான் உண்டு அனைவரையும் காப்பாற்றியது இம்மாதத்தில் தான் நிகழ்ந்தது. இந்திரனினால் வெருமழை வெள்ளம் உருவாக்கப்பட்டு கோகுலத்தில் அனைவரும் துன்பப்பட்ட போது கோவர்த்தனகிரி மலையினை கிருக்ஷ்ணர் ஒரு கையால் குடையாக பிடித்து மக்களினை காப்பாற்றியதும் இம்மாதத்தில் தான் இடம் வெற்றது. இவ்வாறு வரலாற்று நீதியாகவும் சிறப்பு மிக்க மாதாமக இம்மாதும் திகழ்கின்றது.

இவ்வாறு சிறப்பிமிக்க மாதத்தில் செய்யக்கூடாத சில விடயங்களும் காணப்படுகின்றன. அந்த வகையில் திருமணம் போன்ற சுபகாரியங்கள், புதிய முயற்சிகள் என்பன இக்காலப் பகுதியில் தொடங்கக்கூடாது அதற்கு காரணம் உயிர சக்தியானது மந்தமாக இருப்பதுடன் இக்காலகட்டத்தில் தான் தம் உடம்பின் ஆற்றலை வெருக்கிக் கொள்ளவும் ஸ்திரமாக்குவதற்கும் தேவையான சக்தியினை சேமித்து கொள்ளவும் முயற்சிகள் மேற்கொள்ளப்பட வேண்டும் என்றார்கள் முன்னோர்கள். மார்கழி மாதத்தில் சூரியன் உள்ள ஓசோனின் அளவு அதிகமாக இருப்பதால் தான் மார்கழி மாதத்தில் அதிகாலையில் எழுந்து குளித்துவிட்டு இறைவழிபாட்டில் எடுபட்டால் பலனை பெற்றுக் கொள்ளலாம் என்கின்றார்கள். இவ்வாறு மாதங்களில் சிறந்த மாதமாகிய மார்கழி மாதத்தில் நாமும் அதிகாலையில் எழுந்து இறை வழிபாட்டில் ஈடுபட்டு நல்ல பல பலன்களை பெற்றுக் கொள்வோமாக.

ஆரண் குகதாசன் கலைப் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

# அன்பு வழய்ல் தீளைத்த சைவநெறி



"ூ]ன்பே சீவம்" என இடித்துரைப்பதே எம் சைவசமயம். இதனால் தான் "எவ்வுயிரும் நீங்காது உறையும் இறை சீவனன்று" எவ்வுயிரக்கும் அன்பாயிரு எனப்பகர்ந்தனர் ஆன்றோர். இதனாலன்றோ திருமூலநாயனார் இதற்கும் ஒரு படி மேலே சென்று, "அன்பும் சீவமும் இரண்டன்று – அன்பே சீவம்" எனக் கூறினார். இந்த அன்பு என்பது வாழ்க்கைக்கு ஒன்றியமையாத உயிரப்பண்பு, உயிரப்பண்பாய் அமைதலின், கல்லார்க்கும், கற்றவர்க்கும், மற்றவர்க்கும் பயன்படும் வநறியாக இதனைக் கூறலாம். இவ் அன்பு என்பது இயல்பாகவே ஊற்றெடுக்கக்கூடிய தொரு பண்பாடும், இதனிருந்து புரிவு, இரக்கம், தயவு, கருணை, அருள், காதல் எனும் பல்வகை நுண்ணுணர்வுகளும் தோன்றுவதற்கான அடிக்கோடாய் அமைவது என்றும் கூறுதல் ஒரு போதும் மகையாகாது.

சைவடிறி கண்ட நாயன்மார்களின் வாழ்க்கை வரலாற்றினை எடுத்துக் கொள்வோமேயானால் அவர்தம் சையலனைத்தும் அன்பு நைற்பனூடு அமைந்திருந்தமை கண்கூடு. இவ்வன்பினாலே இவ்வன்பர்கள் யாவரும் இறைவனோடு இரண்டறக் கலந்து இறையன்பினால் ஆட்கொள்ளப்பட்டனரென்றால் ஆச்சரியந்தான் என்ன? அவர்கள் இறைவனோடு கொண்ட அன்பு மட்டுமே வாழ்வின் இலட்சியமாகக் கொண்டனர். இறையன்பின் முன்னால் அவர்களிடம் தனைய யாவும் தோற்றுவிட்டன. மேலும் இவ்வன்புநெறி பூண்டோரே, எம்பிரான் திருவடிக்கு ஆட்படும் தகைமையுளர் என்பதை அடியார் புகழ் கூறும் பெரியபுராணம் தன் சாராம்சமாய்க் கொண்டமை, இச்செந்நெறியின் பயன் தான் என்னே?

ளம் வெருமானின் திருவருள் அன்பு வடிவில் எல்லா உயிர்களிடத்தும் நிலை வற்றிருக்கின்றது எனவுணர்த்திய நாயன்மார்களும் சிலரை நோக்குவோம். உயிரில் அன்பின் வளர்ச்சியே சிவத்தின் வளர்ச்சி என்பதனை "அன்பினில் விளைந்த ஆரமுதே" என்றார் மணிவாசகர். செந்தமிழ் ஆகமம் சொன்ன தருமூலனார் பலரறிய முழங்க் அறைதொண்டு புர்வோர்லும், யாருக்கும் தெரியாமல் அகத்திலே அன்பு பூண்டோரையும், புறத்திலே பிறரறியாவகை அன்பு செய்வோரையும் ஈசன் நன்கு அறிவானை "இகழ்ததும் வற்றதும் ஈசன் அறியும்...கொழுந்து அன்பு செய்து அருள் கூறவல்லார்க்கு, மகிழ்ந்து அன்பு செய்யும் அருள் அதுவாமே" ஆவ்விதம் உரைக்கின்றார். தமிழ் வல்ல சம்மந்தப் வெருமான் அன்பனாற் கண்ட ஒன்ப உணர்வானவர் எம்பிரான் அன்பு வழி உயீர்கட்குப் பண் செய்யும் தன்மை கொண்டவர்களே, குறையனுபவமாகிய சுகானுபவத்தைப் வெறமுடியும் என "அன்புறு சீந்தையர் ஆகீ அடியவர்" இவ்வாறு சொல்கிறார். இச்சில நெகிழ்வுணர்ச்சியை, வாதீந்து கீடக்கும் த்ருமுறைப்பதிகங்களிடையே இறைமாட்டும் அன்பர் மாட்டும் வாங்கீப்ப்ரவாகத்த அன்புநெற்யை வெள்ளிடைமலையாக காட்டும் என்பதில் ஐயம் ஏதுமில்லை.

தீருமுறைகளை விடுத்துத் தமிழ் இலக்கியச் சோலையில் வலம் வருவோமேயாளால் பக்தியின் மொழியாகிய தமிழ் பக்தியின் அச்சாணி அன்பென அறுதியிடும் "ஆரேனும் அன்பு செய்யின், அஙிகே தலைப்படும் கான் ஆரேனும் காணாத அரண்" என்கிறது திருக்களிற்றுப்படியார். ளம்புரானுக்கு மகோன்னதமான பூசை வழபாடுகளைச் சைய்வீராய்னும் அன்வனும் உயிர்நாடி அங்கு இல்லையைனில், அது வீணானது என அது இயம்பும். ஈழத்தின் பிற்காலச் சமய முன்னோடிகளில் ஒருவரான சுவாம் வீபுலானந்த அடிகளும் உள்ளத்தை அன்பனால் ஒப்புவிக்காவிடில், எவ்வகை வழபாடுகளும் பலனற்றது என்கிறார். "உள்ளக்கமலமடி உத்தமனார் வேண்டுவது", "கண்ணுக்கினியன கண்டு... உள்ளத்தில் உள்ளானடி அதை உணர வேண்டுமடி" என்ற அடிகளாருடைய கூற்றுக்கள் நோக்கற்பாலது. இதைவிடவும் சைவ வாழ்வியலோடு இணைந்த கம்ப இராமயணம் மற்றும் பாரதத்திலே வருகின்ற கதாபாத்திரங்களனைத்தும் அன்பு வநறியிலே நடைபோடுகின்றன. உலகப் பயாது மறையாம் முப்பாலும் "அன்பின் வழியது உயிர்நிலை" என்று அன்பு வழியின் உச்சத்தைப் புடம் போட்டுக் காட்டும். இவ்விலக்கியச் சான்றுகளனைத்தும் கைவதைற்கும் கைவதைற் தந்த அன்புநெறி வாழ்வியலின் பயன்களே எனப்பகர்வது சாலப் பொருகிக்கும்.

அன்புவுற்ற பற்ற சமய இலக்கியங்களும், சமூக இலக்கியங்களும் நிறையவே எடுத்துக்கூறியிருக்கின்றன. அவையனைத்தும் உயிர்களிடத்தில் அன்பு வெலுத்தாதவர், இறைவனிடத்தும் அன்பு வெலுத்தவொண்ணாதவர் என்ற உண்மையைத் துல்லியமாகக் காட்டியிருக்கின்றன. அந்த வகையில் சைவர்களாகப் பிறப்பெடுத்த நாம், வாழு வாழ விடு என்ற தர்ம வெறியைப்பின் பற்றி உலகனைத்தும் வசந்நெறியாம் அன்பு நெறியைப்பாய்ச்சி வையத்துள் வாழ்வாங்கு வாழ்ந்தி பேரின்பப் பெருவாழ்வு வெற்றுய்வோமாக.

"அன்புற்று அமர்ந்த வழக்கைன்ப வையகத்து இன்புற்றார் எய்தும் சிறப்பு"

> ச.சக்திதரன் பொறியியற் பீடம் யேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

# 07 தீருவைப்பாவை வீரதம்



திருவம்பாவை வீரதம் சைவ சமயத்தில் மிக முக்கியமானது. இது மார்கழி மாதத்தில் சீவவபருமானை வழியட்டு, ஆன்மிக முன்னேற்றத்தை அடைவதற்கான பக்திப் பிரயத்தனமாகும். இந்த வீரதம் மணிக்கவாசகர் எழுதிய திருவெம்பாவைப் பாடல்களை அடிப்படையாகக் கொண்டு அனுக்ஷிடிக்கப்படுகிறது.

திருவெம்பாவை விரதத்தின் முக்கிய அம்சங்கள்:

1.நேரம் மற்றும் காலம்:

மார்கழ் மாதம் (டிசம்பர்–ஐனவர்) தமழ் மாதத்தின் பரிகாரக் காலமாகக் கருதப்படுகிறது. அதிகாலை நேரங்களில் திருவம்பாவை விரதம் அனுக்ஷம்டிக்கப்படுகிறது, ஏனெனில் இது தேவார வமிபாடுகளுக்கு சிறந்த காலமாகும்.

2.விரதத்தீன் நோக்கம்:

ஆண்ம்க சுத்தீகரீப்பு, சிவவெருமானின் அருளைப் பெறுவது, மானசிக அமைதியை அடைந்து இறைவன் மீது முழு சமர்ப்பணத்தை உணர்தல்.

3.வழ்பாட்டுப் பாசுரங்கள்:

வீரதத்தன் போது தீருவைப்பாவை பாடல்களை பாராயணம் செய்வது கட்டாயம். இவை சீவபெருமான்ன் பரமாத்மத் தன்மையை வெளிப்படுத்தும் பாடல்கள்.

4.வழ்பாட்டு முறைகள்:

அத்காலை 4–6 மண் நேரத்தீல் எழுந்து களித்து சுத்தமான உடையண்ய வேண்டும். கோளிலுக்கு எசன்று சீவவெருமானை வழிபடுவது சிறந்தது. வீட்டிலிருந்தே திருவம்பாவை பாடல்களை பாடியும் வழிபடு செய்யலாம். பூஜையின் போது பூ, விளக்கு, நீர் மற்றும் பசு நெய் கொண்டு தீபாறாதனை செய்ய வேண்டும்.

5. உணவுப் வாருத்தம்:

விறத காலத்தில் சைவ உணவையே உட்கொள்ள வேண்டும். மாலை நேர உணவை தவிரீப்பது வழக்கம்.

6. சமூகம் மற்றும் பக்தீ உறவு:

வெண்கள் ஒருசேர திருவைப்பாவைப் பாடல்களை பாடி வழிபாடு செய்வார்கள். இதன் மூலம் பக்தி, உறவு வனுப்படும்.

### 7. அருளைப் பெறும் பலன்கள்:

சவ்வெருமானின் கருணை, செய்த பாவங்களிலிருந்து விடுபட்டு ஆன்மீக நிறைவை அடைதல், திருமணத் தடைகள், குழந்தைப்பேறு இன்மை மற்றும் பல்வேறுபட்ட வாழ்க்கைப் பிரச்சனைகள் அகலும். இறைவன் மீது உள்ள நம்பிக்கை மற்றும் நெருக்கம் அதிகரிக்கும். திருவெம்பாவை விரதத்தின் முக்கிய பாடல்களான திருவம்பாவை: இது வெண்கள் தங்கள் தோழகளை அழைத்து இறைவனை வணங்கச் சொல்கின்ற தருணங்களைக் கொண்ட பாடல்களாக அமைந்துள்ளது. இறைவன் வழிபாடு மட்டுமல்லாமல், மக்களிடையே ஆன்மிக உணர்வை வளர்ப்பது இதன் முக்கிய நோக்கம்.

#### பலக்கள்:

தீருவெம்பாவை வீரதத்தை உண்மையான பக்தியுடன் அனுக்ஷிடிக்கின்றவர்கள்:

- 1. இறை அருள் வறுவார்கள்.
- 2. மன அமைத் மற்றும் ஆன்மீக சிறப்பை அடைவார்கள்.
- தங்கள் வாழ்க்கையில் நல்ல மாற்றங்களை அனுபவிப்பார்கள்.
   தேன் மூலம் மார்கழ் மாதத்துக்கு ஏற்ப சிறப்பான ஆன்மிக முறையில் பக்தியை வளர்த்துக்கொள்வது சாத்தியமாகிறது.

மார்கழ் மாதத்தீல் கோவ்லுக்கு செல்பவர்கள் திருப்பாவை, திருவம்பாவை பாடல்களை பாழனால், அளவற்ற புண்ணியத்தையும், தடைகள் அனைத்தும் நீங்கி விரைவில் திருமண யோகமும் கைகூடிவரும். மேலும், மார்கழ் மாதத்தில் அதிகாலை பிறம்ம முகூர்த்த நேரத்தில் வாயு சக்தியான தூய்மையான காற்று பூமியைய்கும் பரவி இருக்கும். அந்த தூய்மையான காற்று பூமியைய்கும் பரவி இருக்கும். அந்த தூய்மையான காற்றை சுவாதித்தால் இரத்த ஓட்டம் சீராகி உடம்பில் புத்துணர்ச்சி கிடைக்கும் என்பது அறிவியல் நீதியான உண்மையாகும். மற்ற நாட்களில் கோவிலுக்கு சென்று வழிபாடு செய்தால் தான் உரிய பலனும் புண்ணியமும் கிடைக்கும். ஆனால், மார்கழி மாதத்தில் வைறுமனே கோவிலுக்கு சென்று சுவாமியை தரீசனம் செய்து வந்தாலே புண்ணியம் கிடைக்கும் என்பது ஐதீகம். இதற்கு காரணம் இந்த மாதத்தில் தான் பிரபஞ்சத்தை காக்கும் விக்ஷ்ணு பகவானுக்கு உரித்தான வைகுணிட ஏகாதசி திருநாளும் வருவதால் முழுமுதற் கடவுளாகிய சிவவெருமானுக்கு உரித்தான ஆருத்ரா தரீசன திருநாளும் வருவதால் தான்.

மார்கழ் மாதத்தல் விரதம் இருப்பவர்கள், அதிகாலையில் குளிர்ந்த நீரீல் குளித்துவிட்டு, கோவிலுக்கு சென்று திருப்பாவை மற்றும் திருவம்பாவை பாடல்களை பாடி சுவாம் தரிசனம் செய்து வருவார்கள். இதில் திருப்பாவை பண்ணிரு ஆழ்வார்களில் ஒருவரான ஆண்டாள் அருளட தே தந்தது. திருவெம்பாவை சைவ சமயக்குறவர்களில் ஒருவரான மாணிக்கவாசகர் அருளியது. திருவெம்பாவை பாடலை மாணிக்கவாசகர் பஞ்சபூத தலங்களில் ஒன்றான திருவண்ணாமலையில் அருளியதாகும். அதேபோல், திருப்பள்ளியைழுச்சி பாடல்கள் திருப்பெருந்துறையில் அருளியது. கன்னிப் பெண்கள் தோழியரை தூக்கத்தில் இருந்து எழுப்பு, அனைவரும் ஒன்று சேர்ந்து நீர்நிலைகளுக்கு சென்று கூட்டமாக குளித்துவிட்டு தாங்கள் வழிபடும் தெய்வத்திடம், தங்களின் வாழ்வு வளமோடு இருக்கவேண்டும் என்றும், தங்களுக்கு கண் நிறைந்த கணவன் வேண்டும் என்றும் வேண்டிக்கொள்வதாக அமைந்த பாடல்கள் இவை. தீருவெம்பாவை பாடல்கள் ஒருபதும், தீருவண்ணாமலையில் ஒருந்தபோது, அங்கிருந்த கன்னிப்பெண்களும் சிறுமிகளும் பாவை நோன்பு ஒருப்பதைக் கணிடு, தன்னையும் ஒரு கன்னிப்பெண்ணாக கற்பனை செய்துகொண்டு பாடிய பதிகங்களாகும். திருவம்பாவை பதிகத்தில், முதலில் வரும் எட்டு பாடல்களும் கன்னிப்பெண்கள் ஒருவரை ஒருவர் எழுப்பிக்கொண்டு, அனைவரும் எம்பெருமான் எசனின் புகழைப் பாடிக்கொண்டே, குளத்திற்கு நீராடச்செல்வதையும், ஒன்பதாவது பாடலில் தங்களின் பிரார்த்தனையை இறைவனிடம் வைப்பதாகவும், பத்தாவது பாடலில் தங்களின் பிரார்த்தனையை இறைவனிடம் வைப்பதாகவும், பத்தாவது பாடல் இறைவனை புகழ்ந்து பாடும் தன்மையை கேட்பதையும் உணர்த்துகின்றன. அடுத்து வரும் பத்து பாடல்களும், அனைவரும் சேர்ந்து நீராடுவதை உணர்த்துவதாகவும் அமைந்துள்ளன. இவ்விரண்டு பதிகங்களும், கன்னிப்பெண்களுக்கு இடைபெறும் உரையாடல்களாக அமைந்துள்ளதையும், ஒரே வயதினர் பேசும்போது, அவர்களுக்குள்ளே எழும் கேலியும், கின்டலும், பரிகாசமும் ஆங்காங்கே வெளிப்படுவதையும் நாம் காணமுடியும். இவ்விரண்டு பதிகங் களிலும் பல தத்துவக் கருத்துக்கள் புதைந்து கிடக்கின்றன.

ஆகவே தான், இந்துக்கள் மார்கழ் மாதத்தில் அதிகாலையில் எழுந்து குளிர்ந்த நிரில் குளித்து, விரதம் இருப்பதும், கோவில்களுக்கு சென்று இறைவனை தரிசித்தும் வருகின்றனர். மேலும், மற்ற நாட்களில் கோவிலுக்கு சென்று வழிபடுவதற்கும், மார்கழி மாதத்தில் வழிபடுவதற்கும் வித்தியாசம் உண்டு.

மற்ற மாதங்கள்ல் கோவ்லுக்கு சென்று வழ்பாடு செய்தால் தான் அதற்குற்ய பலன் கீட்டும். ஆனால், மார்கழ் மாதத்தில் வெறுமனே தரிசித்தாலே இறைவனின் பூரண ஆசி கடைத்திடும். மேலும், மார்கழ் மாதத்தில் அதிகாலை பிறம்ம முகூர்த்த நேரத்தில் வாயு சக்தியான தூய்மையான காற்று பூம்பெய்கும் பரவி இருக்கும். அந்த தூய்மையான காற்றை சுவாதித்தால் இரத்த ஓட்டம் சிராகி உடம்பில் புத்துணர்ச்சி கடைக்கும் என்பது அறிவியல் நீதியான உண்மையாகும். சைவ சமயத்தை சேர்ந்தவர்கள் அனைவரும், மாணிக்கவாசகர் அருவிய திருவம்பாவையில் உள்ள இருபது பாடல்களையும், திருப்பள்ளியைமுச்சியில் உள்ள பத்து பாடல்களையும் மார்கழி மாகுத்தில் பாடுவது 900 ஆண்டுகளாகக் கடைபிழ்த்து வரும் மரபாகும்.

இராசலிங்கம் விதுர்சனன் விவசாய பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

### எல்லாம் சீவமயம்



61 ன்ன தவம் செய்தேனோ சைவனாய்ப் பிறக்க, அதை விட என்ன தவம் செய்தேனோ, அந்த திருவம்பாவையாளின் திருவாதிரையை பற்றி எழுதுவதற்கு. சிறுவயதில் அருந்தே பேறீன்பம் இந்த மார்கழி மாதத் திருவாதிரையை அனுபவிப்பதற்கு. சில வேளை வார்த்தைப் பிறயோகங்கள் சொல்வழி போல திகழலாம் இக் கட்டுரையில் தனைவில் அவ்வளவு பேறீன்பம் எனக்கு இக் கட்டுடை நடை எழுதுவதில்.

ஆத் அண்டம் யாரால் உருவானது என்பதற்கு இப்பொழுது தேடியும் பதில் இல்லை விஞ்ஞான உலகில். ஒவ்வொருவரும் ஒவ்வொரு விதமான கருத்தை கூறுகின்றனர். விஞ்ஞானம் சொல்கிறது, பீரபஞ்ச வெடிப்புக்கொள்கை, ஆதிக்கூழ் பீன் மூலமுதற்கலம் உருவாக என்று ஏதோ சொல்கிறது. நாம் படித்த அறிவியலின் படி ஒரு கலத்தில் கரு உருவாக வேறு ஒரு கரு இருக்க வேண்டும். அப்படியைனில் மூலமுதற்கலத்திற்கு கருவை வழங்கியது எந்தக்கலம்? மிண்டும் கேள்விக்குறியாகி நிற்கிறது அறிவியல்.

சரி நாம் தலைப்புக்கு வருவோம். திருவைம்பாவை இது மாணிக்கவாசகன் எனும் நாற்வெரும் முதலிகளில் இறுதி குரவரால் எம் சைவர்களுக்கென அருளி எசய்யப்பட்ட பாடல் தொகுப்பாகும். இது வாதுவாக சைவர்கள் மார்கழி மாதத்தில் பாடுவார்கள். எனது குழந்தைப்பருவத்தில் இது மட்டற்ற மகிழ்ச்சி, அதிகாலையில் எழும்பி அந்த குளிருலும் குளித்து கோயிலுக்க எசல்வேன். ஏதோ வெரிதாக சாதித்து வீட்டது போல் இருக்கும் வீடு வரும் வேளையில்.

அவ் வேளையில் அந் நடராஐ வெருமானுக்கு நடைவறும் அப்ஷேக பூஜைகள் கண்ணுக்கு அவ்வளவு குளர்ச்சி தரும். அந்த அறிவியலில் சொல்வார்கள் தானே நேர் சக்தி என்று, அதை ஏதோ அனுபவித்தது போல் தோன்றும் நடராஐனும் சிவகாம் உடனான கோலத்தை காண அத்தனை உணர்ச்சி வாங்கும். இந்த காலத்தில் கூட வரும்பாலான இளைஞர் யுவதிகள் தவறான வழியில் செல்ல காரணம் சமய ஒழுக்க விழுமியங்கள் பற்றி போதிய விழிப்புணர்ச்சியின்மை. விழிப்புணர்கின்மையை இல்லாது செய்ய வரியார்கள் முன்னொரு காலத்தில் ஒருந்தார்கள் இப்போது இல்லை. கேட்டால் இது விஞ்ஞான உலகம் எல்லாம் மாறிவிட்டது எனும் கதை. அதை விட இப்போது புதிய கலாசாறம் ஐயப்பன் விரதம். எல்லோறையும் தப்பு கூறவில்லை சிலர் ஏதோ ஒரு வொழுதுபோக்கிற்காக கடைப்பிடிக்கின்றனர். எனது நண்பர்கள் கூட மாலையை மரத்தில் தொங்க விட்டு. வேண்டாம் அது போகட்டும். அது போலவே இந்த மார்கழ் மாத திருவாதிரையின் திருவெம்பாவை எல்லோருக்கும் மகிழ்ச்சியையும் சந்தோசத்தையும் தரும் என கூறி இக் கட்டுரையை செவ்வனே நிறைவு செய்கிறேன்.

கை சஞ்ஐயன் விஞ்ஞான பீடம் யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகம்

# **ூ**ந்து சமயமும் தருமமும்



தூருமம் அல்லது அறம் என்பது இந்துசமயம் வாழ்க்கைக்கான சரியான வழிமுறையாகச் சொல்லப்பட்டிருக்கும் நீதி நெறி அல்லது போதனைகள் ஆகும். இது கொடை, கருணை, தயை போன்ற பல்வேறு பொருள் தரும் சொல்லாகவும் உள்ளது. இந்து சமயத்தை 'சனாதன தருமம்' என்று அழைப்பும். வாதுவாக கொடையாளர்கள் அல்லது யாசிப்பவர்கள் தருமம் என்ற சொல்லை பயன்படுத்துவர். மனிதர்களைப் பொறுத்தவரை தருமம் என்றால் சரியான செயல்களைச் செய்வது, சரியான பாதையில் நடப்பது ஆகும். உலகத்திலுள்ள மனிதர்கள் இவ்வாறு நீதி நெறியில் வாழ்வது மட்டுமல்லாமல், வான் வெளியில் உலகம் உழல்வதும், அண்ட சராசரங்கள் ஓர் ஒழுங்கில் இயங்குவதும் தருமம் எனப்படும் இறைவனின் விதிகளில்தான் என்கிறது இந்து சமயம். வேதாந்த சாத்திரங்களின்படி "எது தாங்குகின்றதோ அதுவே தர்மம்" என்று வரையறுத்துக் கூறுகிறது. தனி மனித தருமம், சமூக தருமம், இராஷ்டிர தருமம் அல்லது தேசிய தருமம் மற்றும் மனித சமூகத்திற்கான தருமம் என்று ஐந்து தருமங்கள் உள்ளன. இந்து சமய தத்துவத்தில் தர்மம் என்பது நான்கு புருஷார்த்தங்களில் முதன்மையானதாகும்.

தனி மனித தருமங்களை கடைப்பிப்பவர்கள் இணைந்த கூட்டமே சமூகம் ஆகும். இத்தகைய சமூகம் சீரிய முறையில் செயல்படும். அதுவே சமூக தர்மம் எனப்படும் சமாஐ தருமம் ஆகும். ஒரு சமூகம் பல்வேறு வகைப்பட்ட தியாகங்களைச் செய்வது என்பது மனித சமுதாய தர்மத்தின் அடிக்கல்லாக அமைகிறது. ஒரு சமூகம் கடைப்பிடிக்க வேண்டிய தருமங்கள்

- l. அனைவர்டமும் அன்புகாட்டுதல்
- 2. ஈகையை கடைப்பிடித்தல்.
- 3. வாய்மையை கடைப்படித்தல்.
- 4. விருந்தோம்பல்
- 5. கீழ்த்தரமான உணர்வுகளை அடக்குதல்.
- 6. பிறர்க்குத் துள்பத்தை தரவல்ல உண்மையத் தவிர்த்தல்

இந்து சமயத்திற்கு 'சனாதன தர்மம்' என்ற வயரும் உண்டு. இதன் வொருள் 'என்றுமுள்ள வாழ்க்கை வநற்' என்பதாகும். அதாவது எந்த வழய்ல் அணுக்னாலும் இறைவனை அடையலாம். மேற்கண்ட அனைத்தும் ஒருங்கிணையும் போது அது ஒரு சிறந்த ஆளுமையை வளர்க்கும். இந்து சமயத்தின் இந்த ஒருங்கிணைந்த பயிற்சியைப் வெறும் போது மனிதன் வாழ்க்கையில் லனம் இல்லாத மேம்பாட்டை எட்ட முடியும். பொதுவாக இறைவனை அடைவதற்கான இறை தரசனத்தை கர்மயோகம், பக்தியோகம், ஞானயோகம், ராஜயோகம் ஆகிய நான்கு வழிகள் மூலம் பெறலாம்.

சீவஹரன் தக்சரன் வொறியியற் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

### Religion: How Tolerance Enhances Human Life



### Introduction

Religion has been an integral part of human civilization, shaping cultures, guiding moral principles, and offering a sense of purpose. At its core, religion often teaches values such as compassion, understanding, and respect for others. Tolerance, especially religious tolerance, is one of the most significant virtues promoted by many faiths. It encourages peaceful coexistence and mutual respect among individuals and communities, even when their beliefs differ. In an increasingly globalized world, religious tolerance is crucial for maintaining harmony and fostering human development. This article explores how tolerance within the framework of religion enhances human life on individual, societal, and global levels.

### Religious Teachings on Tolerance

Most major religions advocate tolerance as a cornerstone of their teachings. For instance, Islam emphasizes understanding and respect, with verses in the Qur'an urging believers to "let there be no compulsion in religion" (Qur'an 2:256). Similarly, Christianity promotes love and acceptance, with Jesus Christ's teachings urging followers to "love your neighbor as yourself" (Mark 12:31). Hinduism encourages a pluralistic view, embracing the idea that multiple paths lead to the same truth, as reflected in the Rig Veda: "Truth is one; sages call it by various names." Buddhism advocates compassion and the elimination of hatred, essential for achieving inner peace and harmony with others. These teachings underline the importance of respecting diverse beliefs and recognizing the shared humanity that connects us all. They form a foundation for tolerance, showing that peaceful coexistence is not only desirable but also a moral and spiritual obligation.

### The Role of Tolerance in Individual Growth

Religious tolerance fosters personal growth by encouraging empathy and broadening perspectives. When individuals practice tolerance, they learn to appreciate diverse viewpoints and experiences. This, in turn, enhances emotional intelligence and interpersonal skills. A tolerant person is less likely to harbor prejudice and more likely to form meaningful connections with others. Moreover, tolerance promotes inner peace. Resentment and hatred often lead to stress and emotional turmoil, whereas acceptance and understanding pave the way for a more fulfilling life.

For example, Buddhist mindfulness practices emphasize letting go of anger and embracing compassion, leading to mental clarity and emotional balance

Religious Tolerance and Social Harmony

At the societal level, religious tolerance is a key ingredient for harmony and stability. In diverse communities, tolerance ensures that people of different faiths can coexist peacefully. It reduces the likelihood of conflict and fosters a sense of unity despite differences. One prominent example is India, a country known for its religious diversity. While challenges exist, the nation's history reflects periods of peaceful coexistence among Hindus, Muslims, Christians, Sikhs, and others. This coexistence has enriched India's cultural fabric, showcasing how tolerance can lead to a vibrant, inclusive society.

Interfaith dialogues are another avenue through which tolerance strengthens societal bonds. These dialogues provide a platform for individuals from different religions to share their beliefs, address misconceptions, and find common ground. Such initiatives are instrumental in building trust and mutual respect.

Challenges to Religious Tolerance

Despite its importance, religious tolerance faces significant challenges. Misunderstandings, stereotypes, and historical grievances often fuel intolerance. Extremism, fueled by misinterpretations of religious texts, has led to conflicts that undermine the principles of tolerance.

Additionally, political manipulation of religion can exacerbate divisions. Leaders may exploit religious sentiments to gain power, creating rifts between communities. Media portrayal of certain groups can also perpetuate negative stereotypes, further hindering tolerance.

Overcoming Barriers to Tolerance

Education plays a crucial role in overcoming these barriers. By teaching children about different religions and promoting respect for diversity, schools can cultivate a generation that values tolerance. Exposure to different cultures and traditions through travel, literature, and art also helps in breaking down prejudices. Technology, too, can be a powerful tool. Social media platforms, when used responsibly, can facilitate interfaith conversations and spread messages of acceptance. However, it is essential to address the spread of misinformation and hate speech online.

Global Impact of Religious Tolerance

On a global scale, religious tolerance is vital for peace and development. It fosters international cooperation, enabling nations to address shared challenges such as climate change, poverty, and public health crises. The United Nations, through initiatives like World Interfaith Harmony Week, highlights the importance of religious tolerance in achieving global harmony.

One notable example is the post-apartheid reconciliation process in South Africa. Religious leaders, including Archbishop Desmond Tutu, played a pivotal role in promoting forgiveness and tolerance, paving the way for national healing. Such examples demonstrate the transformative power of tolerance in addressing deep-seated conflicts.

Examples of Tolerance in Practice

Numerous examples highlight the positive impact of religious tolerance. In Oman, a predominantly Muslim country, people of various faiths coexist peacefully, with the government actively promoting interfaith understanding. The Sultan Qaboos Grand Mosque, for instance, welcomes visitors of all religions, fostering a spirit of inclusivity.

Another example is the Neve Shalom/Wahat al-Salam village in Israel, where Jews and Palestinians live together in a community built on mutual respect and understanding. This initiative shows how tolerance can transcend historical conflicts and create a model for peaceful coexistence.

The Future of Religious Tolerance

As the world becomes more interconnected, the need for religious tolerance will only grow. Efforts to promote tolerance must be sustained through education, policymaking, and community initiatives. Religious leaders have a particularly important role to play in guiding their followers toward acceptance and understanding. Moreover, addressing economic inequalities and social injustices can reduce tensions that often manifest as religious intolerance. When people's basic needs are met, they are more likely to embrace tolerance and cooperation.

### Conclusion

Religious tolerance is not just a moral imperative but also a practical necessity for enhancing human life. It fosters individual growth, strengthens social bonds, and contributes to global peace. While challenges persist, they can be addressed through education, dialogue, and collective action.

By embracing tolerance, we can build a world that celebrates diversity and upholds the dignity of every individual, regardless of their beliefs.

### References

Al-Qur'an, Surah Al-Baqarah 2:256.

The Holy Bible, Mark 12:31.

The Rig Veda (Translation by Griffith, R.T.H.).

Armstrong, K. (2014). Fields of Blood: Religion and the History of Violence. Knopf.

Tutu, D. (1999). No Future Without Forgiveness. Doubleday.

United Nations. (2020). World Interfaith Harmony Week. Retrieved from https://

www.un.org

Dalai Lama. (2001). Ethics for the New Millennium. Riverhead Books.

Pew Research Center. (2017). Religious Diversity Index. Retrieved from https://

www.pewresearch.org

Smith, H. (2009). The World's Religions. HarperOne.

Hanan Hamsan Faculty of Arts University Of Peradeniya







Dignized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org



# தத்துவவியல்



# தருக்களிற்றுப்படியார் கூறும் வைல்வினை, வல்வினையின் சிறப்பு



வசமய குரவர்களாலும், அவர்களின் அருள்வழ் வந்த அருளாளர்களாலும் திருமுறைகள், சைவசித்தாந்தப்பெருநூல்கள், புராணங்கள், பீரபந்தங்கள் முதலியவை அருளிச் சைய்யப்
பெற்றுள்ளன. அவைகள் மைய்யுணர்வையும் பக்தி நலத்தையும் விளைவிப்பனவாய்
அமைந்துள்ளன. அந்தவகையில், சைவசித்தாந்தக் கோட்பாடுகளை விளக்கும் மைய்கண்ட
சாத்திரங்கள் பதினான்கினுள் திருக்களிற்றுப்படியாரும் ஒன்றாகும். சைவசித்தாந்த நூல்களுள்
இரண்டாவதான நூலாகும். இந்நூலை இயற்றியவர் திருக்கடவுறைச் சேர்ந்த உய்யவந்த
தேவநாயனார் ஆவார். இந்நூல் 100 வெண்பாக்களை கொண்டமைந்ததாகும். சைவசித்தாந்த நூல்களுக்குள் தலை சிறந்த சிவஞானபோதத்துக்கு முற்பட்ட திருக்களிற்றுப்படியார் நூலானது
சைவசமய நாயன்மார் வரலாற்றை எடுத்துக் காட்டுவதன் ஊடாக சைவசித்தாந்த கருத்தை
தெளிவுப்படுத்தி நிற்கிறது.

அதன்படி, தருக்களிற்றுப்படியாறில் சைவசித்தாந்த கருத்துக்களில் சிவதன்மை பற்றி குறிப்படுகின்றது. "சொல்லில் வருமிறன்டு சிவதன்மம் ஆம்" என சிவதன்மம் திருக்களிற்றுப்படியாறில் தொடக்கத்திலே வலியுறுத்தி நிற்கின்றது. இறைவனை வந்தடையும் வழியை விளக்கும் சிவதன்மம் இரு பிறிவுகளை உடையது. வெல்வினை மற்றும் வல்வினை ஆகும், வெல்வினை என்பது கொலைத் தொழில் அல்லாமல் சிறியை, கிறியை யோகம், ஞானம் முதலியவற்றால் இறைவனை வழிபடுதலாகும். ஆகமங்களில் கூறப்பட்ட மலர், நீர், திருவமுது படைத்தும் பஞ்ச சுத்தி செய்தும் இறைவனை வழிபடுதலே வெல்வினை ஆகும். வெல்வினை ஆகிய சிவதன்மம் செய்தோர் சம்பந்தர், அப்பர், மாணிக்கவாசகர் முதலியோர்களை இந்நூல் விளக்குகிறது. திருக்களிற்றுப்படியாறில் குறிப்பாக 17 ஆம் பாடலில் வெல்வினை தொடர்பாக விளங்குகிறது.

"ஆத்யை யர்ச்சீத்தற் கங்கமும் அங்கங்கே நீத்ல் தறம்பலவும் செய்வனவும் – வேதியனே! நல்வினையா மென்றே நமக்குவமள் தானவற்றை மெல்வினையே என்றது நாம் வேறு"

அதாவது வேதங்களைப் பயன்ற மாணவனே ஆகமங்களில் விதித்த வண்ணம் இறைவனை அர்ச்சித்து வழபாடு செய்வதற்குரிய உறுப்புக்களும் அவற்றைக் கொண்டு தீமையை ஒழிக்கும் பஞ்சசுத்தி முதலிய கூறுபாடுகளும் அவ்விடத்துச் செய்வதற்குரிய கிரீயைகளும் நல்விளையே என்றும் அதன்மூலம் சைவசமய குரவர்கள் நின்றனர் எனவும் இப்பாடல் விளக்கி நிற்பதை எடுத்துக்காட்டமுடிகிறது. குறிப்பாக, சரியை என்பது அன்பின் துணைக்கொண்டு சவாலயத்திற்கும் சிவணடியார்களுக்கும் தொண்டு செய்வதாகும். அப்பர் சுவாமிகள் சரியை நெறி நின்றே இறைவனை வழிபட்டார்.

அப்பரது பாடல்களும் உறவாரப்பணிகளும் சிறந்த எடுத்துக் காட்டாக விளங்குகிறது.
உதாரணமாக திருத்தாண்டகத்தில் "நிலைபெறுமா வறண்ணுதியே வைஞ்சே நிவா." எனும் பாடலை எடுத்துக் காட்ட முடியும். அவ்வாறே கிறியை வநறியும் வைல்வினையில் உட்படும்.
சீவலிங்கப்பெருமானை அகத்திலும் புறத்திலும் பூசித்தலே கிறியையாகும். இதில் திருமலர்களி, திருமஞ்சனம் முதலியவற்றால் ஒப்பனை, தியம், தூயம், தோத்திறம் செய்து வேண்டி பிரார்த்தனை செய்து வழிபடும் தொண்டே கிறியை ஆகும். கிறியை வநறியில் சம்புந்தர் வெருமான் எடுத்துக்காட்டாகும். உதாரணமாக, "மறை மலி தரு மலவராடு முகை தருமலா" என வரும் பதிகத்தில் இறைவனுக்கும் செய்து நிறிகும் கிறியைத் தொண்டு பற்றி பாடி நிறிகிறார் ஆளுடைப்பிள்ளை. அவ்வாறே யோகி வநறியில் அகத்தின் வழியில் நின்று சுந்தரமூர்த்தி நாயன்மாரும், ஞானவூர்ல்களை கேட்டு சிந்தித்து தெளிந்துநிட்டை கைவரக்கூடும் ஞானவெறியில் மாணிக்கவாசரும் இறைவனை வழிபட்டதினை பல்லவர்காலத்தில் எழுந்த தேவாரப்பாடல்கள் உறுதிப்படுத்தி நீற்கின்றன.

திருக்களிற்றுப்படியார் இவ்வாறு சிவதன்மபகுதியில் மெல்வினையை வழிவமாழிந்து நிற்பதுடன் வல்வினையினையும் தெளிவுப்படுத்தி விளக்குகிறது. குறிப்பாக 18, 19, 20 ஆம் பாடல்கள் வீளக்க நீற்கீன்றது. அதன்படி, வல்வீனை என்பது கொடுந்தொழலான கொலைத்தொழல் செய்து இறைவனை வழிபடுதலாகும். தன்முனைப்பற்று எல்லாம் இறைவன் காரியம் என்று கருதி சிவன் பொருட்டுச் செய்யப்படும் கொடுந்தொழ்லே வல்வீனையாகும். அவ்வாறு இறைவன் காரியவமன்று கருத், வல்வினையில் ஈடுபட்டோராக, சிறுதொண்டர், சண்டேஸ்வரர் மற்றும் அர்வாட்டநாயனார் ஆக்யோர் குறீப்படப்படுக்ன்றனர். 18 ஆம் பாடல்ல் குறீப்பாக சிறுக்கொண்ட நாயுனாரது வல்வினை பிரதிபலிக்கப்படுகிறது. அதாவது, சிவதொண்டராக விளங்கும் சிறுத்தொண்டர் அக்காலத்தீல் சீவனடியார்களுக்கு உணவளித்தார் ஆவார், ஒருவேளை சீவவருமான். சிறுதொண்ட நாயனாழீன் உண்மை அன்பை வெளிப்படுத்தும் வகையில் வைரவராக வேடந்தாங்க் திருவமுது உண்புதற்கு தொண்டரீன் வீட்டை அடைந்தார். வைரவர் உண்ணும் உணவாக மன்த இறைச்சி கேட்க, தொண்டரும் அவரது மனைவியும் தன் ஒரே மகனான சீராளனை கற்சமைத்து கொடுத்தனர். இவ்வாறு, அக்காலத்தீல் சீவரையார் மீது கொண்ட பேரள்பினால் செய்த 🚭ச் செயல்கள் உலகநடைக்கு பொருந்த வாழும் மக்கட்குலத்தாறால் நினைப்பினும் நெஞ்சுசுடும் கொடுமையுடையது என்பர். இத்தகைய கொடுமையான அருஞ்செயல்களே "வல்வினை" சீவதன்ம வகையினுள் உள்ளடங்குகிறது. இதனை கீழ்வரும் பாடல் எடுத்துக்காட்டுகின்றது.

> "வரங்கள் தருமசெய்ய வயிரவர்க்குத் தங்கள் கரங்கள்ளால் அன்றுகற் யாக்க – இரங்காதே கொல்வினையே செய்யும் கொடுவினையே ஆனவற்றை வல்வினையே என்றது நாம் மற்று"

மேலும் 19 ஆம் பாடலில், தன் பூசைக்குத் தடையாக அமைந்திருந்த தன் தந்தையான எச்சத்தனின் பாதத்தை வெட்டிய சண்டீசரின் செயலை விளக்குகிறது. பஞ்சமா பாதகங்களில் ஒன்றான கொலைத் தொழிலை சிறிதும் எண்ணிப்பாராமல், பூசைக்குறிய பாற்குடத்தை உதைத்த பாதத்தினை சண்டேஸ்வரர் வெட்டி வீழ்த்திய செயல், வல்வினைக்கு சான்றாக அமைகிறது. இதனை கீழ்வகும் பாடல் எடுத்துகாட்டி விளக்குவதை நோக்கலாம்.

> "பாதகவைன்றும் பழ்யென்றும் பாராதே தாதையை வேதியனைத் தாளிரண்டும் – சேதிப்பக் கண்டீசர் தாமாம் புர்சளித்தார் கண்டாயே கண்டீசர் தன்செயலால் தான்"

இறுதியாக நம் கண்ணோட்டப்பார்வையில் அமையும் அரவாட்ட நாயனார் பற்றி திருக்களிற்றுப்படியார் 20 ஆம் பாடல் விளக்கி நிற்கிறது. அதாவது தொண்டனார் (அரிவாட்ட நாயனார்) இறைவர்க்கு ஊட்ட உணவு எடுத்துச் சென்ற வேளை, செல்லும் பொழுது உணவு சிந்திவிடவும் "இனி எங்கனம் செல்வது" என கேட்டு தன் கழுத்தையே அறுக்கத் துணிந்த அரிவாட்டாயர் செயல் குறித்து கீழ்வரும் பாடல் விளங்குகிறது.

> "செய்யில் உகுத்த திருப்படி மாற்றதனை ஐய இதுஅமுது செய்கென்று பையவிருந் தூட்டி அறுத்தவர்க்கே ஊட்டி யறுத்தவரை நாட்டியுரை செய்வதென்னோ நாம்"

வமல்வினை மற்றும் வல்வினை தொடர்பாக சிவதன்மப்பகுதி 15 வரையில் சிறப்பாகவும் திறன்படவும் தெளிவுப்படுத்தி நிற்கிறது. குறிப்பாக அதன்வழியில் நின்றோர் சிறப்பையும் விளக்கி நிற்கிறது. இவ்வாறு சிவதன்ம கருத்துக்களை இழையோடச் செய்து, அடுத்த கட்ட வளர்ச்சிக்கு துணை சேர்ப்பதிலும் மானிட வாழ்வு திறன்பட எடுத்துச் செல்வதற்கும் "சைவசித்தாந்தம்" சைவமறில் முதன்மையாக விளகிகுகிறது.

> ரவீந்த்ரன் அப்ராம் கலைப் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைகழகம்

## 12 **கீதையீல் மனித மனம்**



**ூ**ர்ஐ என்ற்கு பரந்தாமன் உபதேசீத்தது பகவத்கீதை. உலகீன் மீக முக்கீயமான ஆன்மீக நூல்களில் ஒன்று. வெறுமனே வேதாந்த விளக்கங்களோ அல்லது மதக்கருத்துக்களோ அல்லாது, மன்த மனம், அதன் உணர்வுகள் மற்றும் அவற்றின் மீது ஏற்படும் அதீர்வுகளை சரி செய்யும் வழிகளை உள்ளடக்கியுள்ளது. சகல காரியங்களுக்கும் – ஒன்பத்திற்கும் துன்பத்திற்கும், நன்மைக்கும், தீமைக்கும், இருளுக்கும், வெளிச்சத்திற்கும், பாவத்திற்கும், புண்ணியத்திற்கும், அன்பேற்கும் வெறுப்பேற்கும் மூல காரணம் வேஹான்றும் இல்லை மனமே. மனதின் அலைகளே உடம்பைச் செலுத்துகின்றன.

பகுத்தற்வையும் மனம் ஆக்கீறமித்துக் கொண்டு வழி நடக்கிறது. கருணையாளனைக் கொை
கொரனாக்குவதும் மனம் தான் கொலைகாறனை ஞானியாக்குவதும் மனம் தான். அது நோக்கிச்
செல்லும் தடங்களின் அனுபவத்தைப் பெற்று பேதலிக்கிறது. அப்போது அங்கு அறிவு வேலை
செய்யும் எந்த அனுபவங்களையும் கொண்டு வருவது மனம் தான். இது சரி இது தவறு என்று
எடைபோடக்கூடிய அறிவை மனதின் இராகங்கள் அழித்துவிடுகின்றன. உடம்பையும் அறிவையும்
மனமே ஆக்கிறமித்துக் கொள்வதால் மனதின் ஆதிக்கத்திலேயே மனிதன் போகின்றான்.

காலையில் துடத்து மதியத்தில் சிரீத்து மாலையில் ஏங்கி இரவில் அழும் மனம் ஒரே சீரான உணர்ச்சிகளோடு இருப்பதில்லை. எவ்வளவு பக்குவப்பட்டாலும் மனதின் அலைகளாலேயே சஞ்சலிக்கின்றான் மனிதன். அவ்வாறு அரீஐ னன் சஞ்சலிக்கும் போது கண்ணன் சொல்கிறான் "அரீஐ னா எவன் தன்னையே உதாரணமாக கொண்டு இன்பதுன்பங்களை சமமாக பாரீக்கிறானோ அந்த யோகி தான் சிறந்தவன். மனம் அடக்க முடியாதது, சலைமடைவது இதல் ஐயமில்லை. ஆனால் பழக்கத்தால் அதை அடக்க முடியும் குந்தியின் மகனே. வைராக்கியத்தால் முடியும்"

அது என்ன வைராக்கியம்? உள்ளத்தை ஒழுங்குபடுத்துவது, எந்த நிகழ்ச்சிகளுக்கும் அசைந்து கொடுக்காமல் இருப்பது, பற்றறுப்பது, சுற்றுச் சூழ்நிலைகள் வெறும் விதியின் விளையாட்டுக்களே என்று முடிவு கட்டிவிடுவது, துன்பத்தை தரக்கூடிய விஷயங்களை அலட்சியப்படுத்துவது, இன்பமான விஷயங்களை சந்தேகமில்லாமல் ஏற்றுக்கொள்வது, பிறர் தனக்கிழைத்த துன்பங்களை மறந்து விடுவது, மன்னித்து விடுவது, முயற்சிகள் தோல்வியுறும் போது 'இதற்கு இறைவன் சம்மதிக்கவில்லை' என்று ஆறுதல் கொள்வது, 'ஆத்மா எனும் மாயப்புறா அமரும் மாடங்களெல்லாம் நம்முடைய மாடங்களே' என்ற சம நோக்கத்தோடு பார்வையை செலுத்துவது.

மன்த மனம் சலனமடைவது அதனை பக்குவப்படுத்தி லைளக்க வாழ்க்கையிலும் நம்மை அமைதீப்படுத்தி வாழ்க்கையை செப்பளிடுவதே பகவத்கீதை.

> கஸ்தூர் லிங்கநாதன் பொறியியற் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavs paham.org

# மும்மலங்கள் : முன்னேற்றத்தீன் தடைக்கற்கள்

**ூ**சீவ சீத்தாந்தத்தின் அடிப்படைக் கோட்பாடுகளில் மும்மலங்கள் என்பது மிக முக்கியமான ஒன்றாகும். ஆன்மாவின் முக்தி நிலையை அடைவதற்குத் தடையாக அமையும் மூன்று அடிப்படை மலங்களை இது குறிக்கிறது. திருமூலர், வமய்கண்டார் போன்ற சீத்தர்களும் ஞானிகளும் இம்மும்மலங்களின் தன்மை, அவற்றின் செயல்பாடு, மற்றும் அவற்றிலிருந்து விடுபடும் வழிமுறைகளை தங்கள் நூல்களில் விரிவாக ஆராய்ந்துள்ளனர். மாயைகளால் நிறம்பிய இந்த உலக வாழ்க்கையில் இம்மலங்களின் உண்மையான நிலையை அடைவது கடினமானது என்றாலும் முடியாதது அல்ல.

முதல் மலமாக கருதப்படும் ஆணவம் அல்லது அனாத மலம் என்பது ஆன்மாவின் அடிப்படை தடையாகும். இது பிறவ் தோறும் ஆன்மாவுடன் தொடர்ந்து வரும் முதன்மை மலமாக கருதப்படுகிறது. மெய்கண்டார் தமது சிவஞான போதத்தில் இதனை ஆன்மாவை மறைக்கும் இருளாக வர்ணிக்கிறார். திருமூலர் திருமந்திரத்தில், "ஆணவ மலத்தினை அறுக்க வல்லார்க்கு, கானும் பிறப்பிறப் பில்லை கண்டீர்" என்று குறப்படுவது இதன் முக்கியத்துவத்தை வெளிப்படுத்துகிறது. ஆணவத்தின் அடிப்படைப் பண்பு "நான்" என்ற அகந்தை உணர்வாகும். இந்த அகந்தை உணர்வாகும். இந்த அகந்தை உணர்வு ஒருவரை தன்னை மையமாகக் கொண்டு சிந்திக்கவும், செயல்படவும் தூண்டுகிறது. இரண்டாவது மலமான கன்மம் என்பது செய்வினை மற்றும் அதன் பயன்களின் தொடர்ச்சியான சுழற்சியாகும். இது சஞ்சிதம், பிராரப்தம், மற்றும் ஆகாமியம் என மூன்று வகைகளாக பிரிக்கப்படுகிறது. சஞ்சிதம் என்பது முந்தைய பிறவிகளில் சேகரித்த வினைகளையும், பிராரப்தம் என்பது இப்பிறவியில் அனுபவிக்க வேண்டிய வினைகளையும், ஆகாமியம் என்பது தற்போது செய்யும் வினைகளால் எதிரகாலத்தில் ஏற்படும் பயன்களையும் குறிக்கிறது. திருவள்ளுவர் இதனை, "செய்தக்க அல்ல செயக்கைடும் செய்தக்க, செய்யாமை யானும் கெடும்" என்று சுருக்கமாக விளக்குகிறார்.

மூன்றாவதாக, மாயை என்பது உண்மைப் வொருளை மறைத்து, மாயப் வொருளை உண்மை போல் காட்டும் சக்தியாகும். சைவ சீத்தாந்தத்தில் இது சீவவபருமானின் பஞ்சகிருத்தியங்களில் ஒன்றான திரோபவத்துடன் வநருங்கிய தொடர்புடையது. வைய்கண்டார் இதனை, "மாயையே உலகம் ஆக்கும் காரணம், மாயையே உயிரை மயக்கும் வண்ணமும்" என விளக்குகிறார். மாயை நம்மை தற்காலிக இன்பங்களில் ஈடுபடுத்தி, நிலையான பேறீன்பத்தை அடைவதிலிருந்து தடுக்கிறது. இம்மும்மலங்களிலிருந்து விடுதலை வெற சைவ சீத்தாந்தம் பல வழிமுறைகளை காட்டுகிறது. சிறைய, கிறியை, யோகம், ஞானம் என்ற நாள்கு மார்க்கங்களைப் பீன்பற்றுதல், குருவீன் வழிகாட்டுதலைப் பெறுதல், சிவவருமானின் திருவருளை நாடுதல், மற்றும் தொண்டு மனப்பான்மையுடன் வாழ்தல் ஆகியவை அவற்றில் முக்கியமானவை. இவற்றை நடைமுறை வாழ்வில் கடைபிடிப்பது நம்மில் பலருக்கு முடியாத காறியம் எனினும், ஒன்றையாவது கடைப்பிடிக்க ஆரம்பிப்பது மாற்றத்திற்கு வழி வகுக்கும்.

ஆணவத்தை சமாளிக்க, "நான்" என்ற எண்ணத்தின் இயல்பை புரீந்துகொண்டு, பிறரீன் உணர்வுகளை மதித்து, தன்னடக்கத்துடன் செயல்பட வேண்டும். கள்மத்தை நீர்வகிக்க, நம் செயல்களின் விளைவுகளை முன்கூட்டியே சீந்தித்து, நல்வினைகளை செய்ய முயற்சித்து, பொறுப்புணர்வுடன் செயல்பட வேண்டும். மாயையின் பிடியிலிருந்து விடுபட, நிலையான மகிழ்ச்சிக்கும் தற்காலிக இன்பத்திற்கும் உள்ள வேறுபாட்டை புரீந்துகொண்டு, விழிப்புணர்வுடன் முடிவுகளை எடுத்துக்கொள்ள முடியும்.

இவ்வாறு, மும்மலங்கள் பற்றிய இந்த ஆழமான புர்தல் நமக்கு வெறும் தத்துவ ஞானமாக மட்டுமல்லாமல், நம் வாழ்க்கையை மேம்படுத்தும் வழகாட்டியாகவும் அமைகிறது. இக்கோட்பாடுகளை அன்றாட வாழ்வின் அங்கமாகக் கருதி செயல்படும்போது, நமது ஆன்மிக மற்றும் சமூக வாழ்க்கை மேம்பட்ட நிலையை அடைகிறது. இது சமய அறிவை வாழ்வியல் அறிவாக மாற்றும் அரிய முயற்சியாகும்.

> சீவகுலசிங்கம் திருமேனன் பொறியியற் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

## 14 ஆசைப்படுவது தவறா?



இக்காலத்தில் இவ்வுகை நடத்திச்சைல்வதில் ஆசைக்கு ஒரு வெரும் பங்கு உண்டு என்றே சொல்லலாம். எல்லோரும் அவரவர்களின் ஆசைகளின் பின்னாலே ஒடுகின்றனர். ஆசைகளி நிறைவேற "வேண்டும்" என்றே என்னுகின்றனர் தவீர "போதும்" என்று எண்ணுவதில்லை. தனி மனிதன் ஒருவனின் வெரும்பாலான தவறுகளை உற்று நோக்கினால் அதன் பின்னால் அவனின் ஆசையே இருக்கும். எல்லாவற்றையும் துறந்து சந்நியாசியாகு என்று இந்து மதம் சொல்லவில்லை. போதும் என்று எண்ணு அப்போதே மனிதன் புனிதன் ஆகிறான் என்கிறது. இந்து மதம் ஆசையை சுமார் நான்கு பவுருஷார்த்தங்களில் ஒன்றாகக் குறிப்படுகிறது: தற்மம், அந்ததம், காமம், மோட்சம். ஆசையை உணர்வதற்கு அழ்த்தம், தர்மம், காமம், மோட்சம் ஆகிய நான்கு பவுருஷார்த்தங்களையும் நம் வாழ்வில் கொண்டாடி, அதிக ஆசை இல்லாமல் மனசான்தியை அடைவேண்டும். ஆச்சரியம், அன்பு, புகழ், சந்தோஷம் மற்றும் பற்றுகை, ஆசையின் அடிப்படைகளாகும். ஆச்சரியம் ஒருவரின் வாழ்க்கையில் புதிய விஷயங்களை கண்டு பிடிக்கும் ஆசை அன்பு: மற்றவர்களை நேசிக்க விரும்பும் ஆசை, புகழ்: புகழ்னை நாடும் ஆசை. சந்தோஷம்: மகிழ்ச்சியை நாடும் ஆசை. பற்றுகை: வொருள், மனிதர்கள் மற்றும் அறைபவங்களின் மேல் பற்றுகையை கொண்ட ஆசை.

ஆசை நிறைந்த வாழ்க்கை ஒருவர் தன்னீச்சையாக அடைய விரும்பும் செயல்கள் மற்றும் முடிவுகளை நகர்த்துகிறது. ஆரோக்கியமான ஆசைகள் நலமுடைய வாழ்க்கையையும் மகழ்ச்சியையும் ஏற்படுத்துகிறது. அதிக ஆசை ஒருவர் மன நிறைவையும் சிந்தனை திறனையும் குறைக்கீன்றது. பேராசை ஒருவரை தவறான வழகளில் செலுத்துகின்றது, மற்றவர்களுடன் முரண்படும் நிலைகளையும் ஏற்படுத்துகின்றது. புராணங்களில் சித்தர்கள் ஆசையை தியாகம் செய்து, சாந்த மற்றும் ஆன்மீக முன்னேற்றத்தை அடைந்தார்கள் எனக்குறிப்படப்பட்டுள்ளது. இது ஆசையை கட்டுப்படுத்தி மன அமைதியை அடைவது எப்படி என்பதை விளக்குகிறது. இவ்வாறு எல்லோராவும் ஆசையை துறக்க முடியாது. ஆனால் நீச்சயமாக பற்றற்று இருக்க முடியும். பற்றற்று இருப்பதென்றால் கடைப்பது கடைக்கட்டும், போவது போகட்டும், இருப்பதே போதும் என எண்ணுவாதாகும். தீமைக்கு அடிப்படையாக அமையாத ஆசை கொள்வதில் எந்த தவறும் இல்லை. ஆசையை முற்றாக துறந்து வீட்டால் வாழ்க்கையில் என்ன சுவாரசியம் இருக்க போக்ன்றது. நேர் வழயல் ஆசை கொள்ளலாம். எதீர்பார்ப்பைக்குறைக்கும் போது ஆசை அடங்கீவிடுகீன்றது. போதும் என்ற எண்ணமும் வந்து விடுகீன்றது. ஆசையின் பல அம்சங்களையும், அதன் வீளைவுகளையும் ஆராய்ந்து, நம் வாழ்க்கையில் நன்மைகளை அணுக முடியும். இதற்கான சிறந்த வழியே ஆன்மீகம் ஆகும். ஆசையைத் தக்க முறையில் கட்டுப்படுத்தி, அதனால் மட்டுமே ஆன்மிக முன்னேற்றத்தை அடைவது நமது லட்சியம் ஆக இருக்க வேண்டும்.

> ஹர்ஷ்ராஜ் தம்ப்ராஜா பொறியியற் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

# The Rig Veda: A Timeless Symphony of Truth and Cosmic Order



The Rig Veda, the most ancient and revered scripture of Indian thought, is far more than a collection of hymns and rituals. It stands as a profound testament to humanity's eternal quest fortruth, harmony, and spiritual awakening. Composed thousands of years ago, its verses transcend time and culture, resonating deeply with the universal human spirit. Each mantra serves as a portal to the sublime, urging humanity to pierce through the veils of illusion and awaken to the eternal truths that govern existence. At the heart of the Rig Veda lies the concept of Rta-the eternal cosmic order. Rta is not an abstract doctrine but the rhythm of existence itself, a silent harmony orchestrating the vast cosmic symphony. It binds the stars in their orbits, guides rivers in their flow, and sustains life in all forms. To live in alignment with Rta is to transcend chaos and merge with the universal cadence. The Rig Veda invites humanity to see itself not as separate from the cosmos but as an integral note in this grand symphony, calling us to harmonize our lives with the sacred order pervading all creation.

The rig Veda intricately intertwines ethics and metaphysics, presenting Dharma as the guiding force of human existence. Far from being a rigid moral code, Dharma is a dynamic principle that evolves with time, aligning individual actions with the greater cosmic order. It upholds justice, nurtures societal well-being, and fosters harmony. A life rooted in Dharma is a life of integrity, righteousness, and spiritual fulfillment. Through Dharma, individuals align their inner being with the divine rhythm of Rta, contributing to the world's stability while progressing on the path to liberation.

Central to this philosophy is the pursuit of Satya, the absolute and unchanging truth. Satya transcends mere honesty or factual correctness; it represents the eternal reality beyond the transient illusions of the material world. The Rig Veda exalts truth as the highest virtue, the very foundation of existence. It calls on individuals to embody truth in thought, word, and deed, shedding the layers of falsehood that obscure their perception of reality. By living in alignment with Satya, one steps into the light of spiritual awakening and harmony with existence's eternal essence.

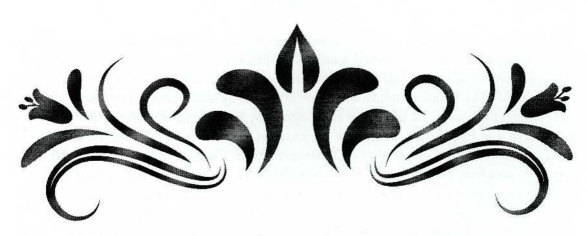
The principle of Karma, as articulated in the Rig Veda, offers profound Insights into the interconnectedness of all actions and their consequences. Karma is not a simplistic system of rewards and punishments but a natural law governing the intricate web of existence.

no matter how small, sends ripples through the cosmos, shaping both the present and the future. The Rig Veda encourages mindfulness and intentionality, reminding us of the sacred responsibility that accompanies free will. By understanding Karma, individuals can cultivate a purposeful life where every action contributes to the cosmic harmony.

The Rig Veda also reveals a deep reverence for nature, viewing the elements-earth, water, fire, air, and space-as sacred manifestations of the divine. Humanity is not seen as superior to nature but as its custodian, entrusted with preserving its delicate balance. The hymns implore us to live in harmony with nature, recognizing the interconnectedness of all life. In an era plagued by environmental degradation, the wisdom of the Rig Veda is a timeless reminder of nature's sanctity and the need to safeguard it for future generations. Embedded within the Rig Veda is the concept of Yajna, or sacrifice, a cornerstone of its teachings. Yajna is not merely a ritual but a profound expression of selflessness and unity. It embodies the understanding that life thrives through acts of giving and sharing. To give is to grow, while to withhold is to stagnate. This spirit of selflessness extends to the vision of Vasudhaiva Kutumbakam-the world as one family. The Rig Veda reminds us that divisions based on religion, race, or nationality are illusions, urging us to recognize the oneness of existence. In today's world, where material pursuits often overshadow spiritual growth, the teachings of the Rig Veda shine as a beacon of wisdom. They call upon humanity to return to the essentials, to seek a deeper understanding of existence, and to live in alignment with eternal truths. The Rig Veda transcends the constraints of time and geography, speaking to the human condition in all its complexity.

The Rig Veda is not merely a sacred text; it is a guide to navigating the mysteries of life and the cosmos. Its hymns invite us to transcend superficial existence, delve into profound truths, and merge with the infinite. Through its teachings, humanity is urged to rise above the illusions of separateness and recognize the divine essence within and around us. It is a timeless symphony of truth, a hymn to the eternal, and a reminder of the infinite potential that lies within every soul. In embracing the Rig Veda's teachings, we do not simply look to the past; we step into the eternal present, guided by ancient wisdom toward a life of purpose, harmony, and transcendence.

Vasuki vijayathaas Faculty of Arts University of Peradeniya



# ஆய்வியல்



# தாயுமானவர் பாடல்களில் இலக்கிய நயம்



### ஆய்வுச் சுருக்கம்

"நியம்" என்னும் சொல்லுக்கு 'அழகு" என வாருள் கொள்வர். நயம்பாராட்டுதல் என்பது பாடல்லையந்துள்ள அழகை சட்டிக்காட்டுதலாகும். தமிழ்க்கவ்தை மரபின் பேரதான பரிமாணங்களில் ஒன்றாக பக்தி இலக்கியம் விளங்குகின்றது. தம்முடைய பக்தி அனுபவங்களை தெய்விகத்தன்மை வாருந்திய பாடல்கள் வடிவில் பக்தி இலக்கியச்சான்றோர் வெளிப்படுத்தியுள்ளார்கள். அவர்களுள் தாயுமானசுவாம்களுக்கு சிறப்பான இடமுண்டு. தமிழ்க்கவ்தைப் பாரம்பரியத்தை, பக்திலைக்கியம் எவ்வாறு வளப்படுத்தியுள்ளது என்பதை அறிவதற்கு தாயுமானவர் யாடல்கள் சான்றாக விளங்குகின்றன. தாயுமானவர் பாடல்கள் எளிமையாக இறைவனைப் புரியவைக்கின்றன. அந்த எளிமைக்குக் காரணமாக அவர் பாடல்களில் உள்ள இலக்கியநயம் விளங்குகின்றது. தாயுமானவர் பாடல்கள் தத்துவ கருத்துக்கள் வாதிந்தவை. சமயம்சார்ந்த உண்மைகளை விளக்குபவை. சமயம் தொடர்பான உண்மைகளை கூறும் போது வெற்றைக்க கூறினால் சுலியும். இவ்வகை உத்தியை தாயுமானவரும் கையாண்டுள்ளார். தாயுமானவர் பாடல்களில் வெளிப்பட்டு நிற்கும் இலக்கிய நயம் குறித்து ஆராய்வதாக இவ்வாய்வு அமைந்துள்ளது.

குறிச்சொற்கள் – இலக்கிய நயம், தாயுமானவர்

### முன்னுரை

பக்த அனுபவங்களை அழகிய கவிதைகள் வாயிலாக பக்தமணிகள் வெளிப்படுத்தி உள்ளார்கள். இவர்களில் தாயுமான சுவாமிகளுக்கு ஒரு சிறப்பான இடமுண்டு. இவர் திருமறைக் காட்டில் வாழ்ந்த கேடிலியப்பபிள்ளையின் இரண்டாவது புதல்வராவார். கேடிலியப்பபிள்ளை தம் முதற் குழந்தையை சகோதரனுக்கு தத்துப் புத்திரனாகக் கொடுத்த பின் பிறந்தவர் தாயுமானவர். தாயுமானவர், தாயுமானார் என இரு நிலைகளில் இவர் அழைக்கப்படுகின்றார். திருச்சிராப்பள்ளி மலைக்கோட்டையில் கோயில் கொண்டுள்ள இறைவன் வயமரை இவருக்கு இயற்பையராக வபற்றோர் அமைத்ததாகக் கூறுவர். தாயுமானவர் சிறுவயதிலேயே தமிழ், வடமைழி ஆகிய இரு வமாழிப் புலமையும் வபற்றிருந்தார். தன் தந்தைக்குப் பின் விஐயரங்க சொக்கநாதர் காலத்தில் அமைச்சீர் போன்ற நிலையில் தலைமைக் கணக்கராகப் பணிபுரித்தார். இந்நிலையில் இவருக்கு வமய்ப்பொருள் நாட்டம் ஏற்பட்டது. இவர் திருமூலர் மறபில் வந்த வமளனகுருவை தனது குருவாகக் கொண்டார்.

'எல்லோரும் **அன்பு**ற்றிருக்க தினைப்பதுவே அல்லாமல் வேஹான்றும் அறிக்லேன் பராபரமே" (பராபரக்கண்ண்) என்பதே தாயுமானவரின் அடிப்படை நோக்கமாக அமைந்தது.

"யாம் பெற்ற இன்பம் பெறுக இவ்வையகம்" என நம் முன்னோர்கள் நீனைத்தனர்.

Digitized by Noolaham Foundation.

அவ்வழ்யே தாயுமானவரும் தான் வெறுக்ன்ற அன்யம் பற்றி மட்டும் தினைக்காமல் உலக உயிரகள் அனைத்தும் அன்பமாக வாழ்தல் வேண்டும் அதனைத் தவிர வேறொன்றும் அறியேன் எனப் பேசுகின்றார். அவருடைய தன்னலமற்ற வாதுநலத் தன்மையை அவ் வரிகள் காட்டுகின்றன. உலக உயிரகள் அனைத்தும் ஒன்று என்பது அவர் கண்ட உண்மை. இதனால் எல்லா உயிை சயியம் தன்னுயிறைப் போல பாராட்ட விளைந்தார். இதனை, 'எவ்வுயிரும் என்னுயிர் யோல் எண்ணி இரங்கவும் நின் தெய்வ அருட்கருணை செய்யாய் பராபரமே" (பராபரக்கண்ணி) என்ற வரிகள் உணர்த்துகின்றன. அவர் இவ்வாறு கருதத் துணையாக நின்றது அவர் எவ்வுயிரினும் இறைவனைக் கண்டமையே எனலாம். இத்தகைய உயர்ந்த நோக்கு கொண்ட தாயுமானவரின் தாயுமானவர் பாடல்களில் உள்ள இலக்கிய தயம் குறித்து ஆராய்வதாக இவ் ஆய்வு அமைந்துள்ளது. இலக்கியத்திற்கு பல கூறுகள் உள்ளன. அவற்றுள் முக்கியமாக நயம் தருவனவாக சொல்லப்படுவன, உவமை, கற்பனை, இசைநயம், முரண் முதலிய சொல்லாட்சி, பழவமாழி வழக்குப் போன்றன ஆகும். இவ் நயங்கள் தாயுமானவர் பாடல்களில் மிகுதியாக வழங்கி

#### உவமை

உவமையோடு இணைந்து வரும் கற்பனைகள் தாயுமானவர் கவியாற்றலுக்குச் சான்றாக விளங்குகீன்றன. இலக்கியத்திற்கு மிக இன்றியமையாதது உவமை. உவமையில் இருந்துதான் ஏனைய அணிகளெல்லாம் தோன்றியுள்ளன. அதனால்தான் தொல்காப்பியம் தமிழரின் இலக்கியக் கொள்கை கூறும் வாகுளதிகாரத்தில் உவமவியலை வைத்துள்ளது. நுண்மையான செய்திகளை தெளிவுபடுத்த உவமைகள் பயன்படுகின்றன. தினம் தோறும் காண்கின்ற வொருட்களை வைத்து தொடர்புபடுத்தி காட்டும் போது நாம் எளிதில் கருத்துக்களை புரிந்து கொள்ள முடியும். இவ்வாறு சிறப்புமிக்க உவமையணியை தாயுமானவர் தனது பாடல்களில் பல இடங்களில் பயன்படுத்தியுள்ளார். எடுத்துக்காட்டாக, இவர் மனதில் நிலையில்லாத் தன்மையை விவரிக்கும்போது,

்பொறியிற் செறி ஐம்புலக் கனியைப் புந்திக் கவறாற் புகுந்திழுத்து மறுகிச் சுழலும் மனக்குறங்கு மான வாளாவிருப்பேனோ"

(தாயுமானவர், பி.ஸ்ரீ,2003:-11) என குரங்கள் நிலையில்லாத் தாவலுக்கும், அது தன் நிலையிழந்து செய்யும் அட்டுழயங்களுக்கும் ஒத்தமைவது மனத்தின் பண்புகள் எனக் குறிப்பிடுவதைக் கூறலாம். மேலும், எதஞ்சம் கூறைத் எதாடர்பு கொள்ளும்போது வமன் எதஞ்சம் ஆகிவிடும் பக்குவநிலையை அனலில் ஆட்ட வைமுகுக்கு ஒப்பிடுகின்றார். இதனை, 'நியுண்டு நின்னை சரண் புக நானுண்டின் எதஞ்சமையா தியுண்டிருந்த வைமுலகல்லவோ கத சேர்வதற்கே" 'தாயினும் நல்ல தயாமுவே நின்னையுன்னித் தியின் வைமு கைத்துருகுஞ் சிந்தை வரக் காண்பனோ" (தாயுமானவர், பி.ஸ்ர்,2003:-11) என்ற வரிகள் ஊடாக நோக்கலாம். இவ்வுளப் பக்குவ நிலையில் தன்னைத் தலைவியாகப் பாவித்து பிரிவுக்கஞ்சும் பேதையாக தாயுமானவர் பிரிவு நேரிந்தால் எதஞ்சம் எவ்வாறு வருந்துமோ என உரைப்பதற்கும் இவ்வுவமையைப் பயன்படுத்துகின்றார். இதனை, 'ஓகோ வுனைப் பிரிந்தாருள்ளும் கனவில் வைத்த பாகோ மைமுகோ பகராய் பராபரமே" (பராபரக்கண்ணி) என்ற வரிகளால் காணலாம்.

பழவைழிகள்

உகைல் வழங்குகன்ற பல பழவமாழ்களையும் இணைத்து நயம்பட தன் கருத்தை விளக்குவது தாயுமானவர் பாடல்களில் காணப்படும் மற்றொரு பண்பாகும். அத்துடன் உவமையையும் பழமொழியையும் இணைத்து பழவமாழியையே உவமையாகக் கையாண்டு கருத்துக்களைத் தெளிவுறுத்தும் வண்மையையும் இவர் பாடல்களில் காண முடியும். "குரங்கு கைப் பூமாலை", "பாம்ப்ன் வாய்த் தேரை", "யானை வாய்க் கரும்பு" போன்றன நாம் பயன்படுத்தும் உவமை நிலைக்களத்தில் தோன்றிய பழவமாழிகள் ஆகும். இது போன்றே தாயுமானவரும் தன் பாடல்களில் உவமை நிலைக்களத்துத் தோன்றிய பழவமாழிகளைப் பயன்படுத்தியுள்ளார். இதனை, "மனமான வானரக் கைம்மாலை யாக்காமல் எனையான் அடிகள் அடிஎய்து நாளேந் நாளோ" 'புத்தியெனும் துத்தீப் வொறியரவின் வாய்த்தேரை ஒத்துவிடாது எந்தையருள் ஓங்குநாள் எந்நாளோ" , "ஆங்காரமைன்னு மதயானையின் வாய்க்கரும்பாய் ஏங்காமல் எந்தையருள் எய்துநாள் எந்நாளோ" (ராமக்குஸ்ண தபோவனம், ஸ்ரீ,1980:–25) போன்ற வரிகளால் அறியலாம். இவ்வாறு மனத்தீன் பல நிலைகள், பழவமாழ் உவமையால் விளக்கம் பெறும்போது நயமிக்கதாகவும், புதுமை பயப்பதாகவும் அமைகின்றன. மேலும் தாயுமானவழ், இயலாத காரியத்தைச் செய்து விடுவோம் என மரத்தட்டுவோரை இரு பழவமாழிகளால் இணைத்து, 'கல்லிற் பசீய நாருநீத்துக் கடுகிற் வெரிய கடலடைக்கும் அல்லிற்கரிய அந்தகனார்" என <u>நயம்</u>யடக் ക്കമ്പർന്നു.

### ஓசை நயம்

பாடலுக்கு கற்பனை, உவமை, யழவமாழ்கள் அழகளிப்பது போன்றே ஓசை நயமும் அமைக்ன்றது. பாவுக்கு தனி இசை உண்டு. இது செவிக்கு இனிமை பயக்கிறது. இந் நிலையைத் தாயுமானவர் பாடல்களிலும் காணலாம். பாடல்கள் அனைத்திலும் ஓசை நயமே நம் உள்ளத்தை ஈர்த்துப் பொருள் ஆழத்தையும் உணரச் செய்கின்றது. வெறும் ஓசையோடு மாத்திறம் தாயுமானவர் பாடல்கள் அமைந்துவிடவில்லை. சொற்கள் மிண்டும் மீண்டும் வருவதால் பொருள் அழுத்தமும், எண்ண விறிவும், இசையின்பமும் கிடைக்கின்றன. இத்தகு ஓசை நயத்தை தாயுமானவரின் பின்வரும் பாடலில் காணலாம்.

"ஆழாழ் கரையின்ற நிற்கவில்லையே கொடிய ஆலம் அமுதாக வில்லையோ அக் கடலின் மீது வடவனல் நிற்கவில்லையோ அந்தரத் தகில கொடி தாழாமல் நிலை நிற்கவில்லையா மேருவும் தனுவாக வழையவிலையோ" (ராமகிருஸ்ண தபோவனம், ஸ்ரீ,1980:–25)

இப்பாடலில் தாயுமானவர் தன் நெஞ்சில் எழும் வீனாக்களை ஓசை நயம் பட வெளிப்படுத்தியுள்ளமையைக் காணலாம். மேலும் ஓசைக்கு அடிப்படையாகவுள்ள எதுகை, மோனைகளும் தாயுமானவர் பாடல்களில் அதிகமாகக் காணப்படுகின்றன. இதனை,

"விதியையும் வித்து என்னை விதித்திட்ட மதியையும் விதித்தம் மதி மாயையில் பதிய வைத்த பசுபதி நின்னஞள் கதியை எப்படி கண்டு களிப்பதே" (நாமகிருஸ்ண தபோவனம், ஸ்ரீ,1980:–27) என்ற பாடல் மூலம் எடுத்துக் காட்டலாம். மேலும் பாடலுக்குள் அமையும் அந்தாதியும் ஒருவித ஓசை இனிமை பயப்பதால் செவிக்கின்யம் அளீக்கிறது. இதனை, "ஒளியே ஒளியினுனர்வே யுணர்வில் உவகை வாங்குங் கவியே கழிக்குங் கருத்தே" எனவரும் பாடல் மூலம் நோக்கலாம். அத்துடன் ஒரு எசால் மீண்டும் மீண்டும் பயன்படும் போதும் நயம் ஏற்பட வாய்ப்புண்டு. இதனை, பொய்யுலகும் வாய்யுறவும் பொய்யுடலும் வாய்**ഡெனவே மைய்ய நீனை மைய்யைனவே மைய்யுடனே** காண்பேனோ" என்ற பாடலால் கோக்கலாம்.

முரண்

முரணுடைய சொற்களை பாடல்களில் பயன்படுத்தும் போதும் நயம் கீட்டுகின்றது. இன்று சமுதாயத்தீல் இயல்பாகவே மாற்றத்தில் ஒன்பத்தை காண்பதைப் பார்க்கின்றோம். இவ்வகையில் தாயுமானவர் பாடல்களிலும் முரணின் பயல்நிலையைக் காணமுடிகிறது. ஒரே பா**–** டலில் மிகுதியானவிடத்தும் முரணை அடுக்கீப் பேசுகிறார் தாயுமானவர். இதனை 'சுத்தமும் ூசுத்தமும் துக்க சுகபேதமும் தொந்தமுடன் நீர்தொந்தமும் ஸ்தூலைமாடு சூட்சுமமும்" என வரும் பாடல் மூலம் வீளங்கிக் கொள்ளலாம். மேலும், முரண் தொடரமைப்பு போன்ற பலவகை தொடர் அமைப்புகளும் ஒவர் பாடலில் நயம் பொருந்த வருக்ன்றன. எடுத்துக்காட்டாக, 'ஒளிகண்டு ஒளிக்கின்ற இருள் அறிவை அறிவிலி

இலக்கிய மரபுகள்

தாயுமானவர் பாடல்களில் இலக்கிய மரபுகளும் பின்பற்றப்படுகின்றன. இவர் பாடல்களில் இறை தலைவனைக் கொண்டமையும் நாயகன் நாயக பாவமும், தூது இலக்கிய மரபுகளும் பேசப்படுகின்றன. தாயுமானவர் தன்னை நாயகியாகப் பாவித்து கிள்ளையைத் தூது அனுப்புவதை, 'அகமேவும் அண்ணலுக்கென் அல்லலைல்லாம் சொல்லீச் சுகமான நீ போய் சுகம் கொண்டு வா பைங்கீள்யே" என வரும் பாடல் மூலம் காணலாம். இதீல் சுகம் என்ற பெயருடைய கீள்யை இறைவனான நாயகனை நோக்கி தூதனுப்பும் பாங்கைக் காணமுடிகிறது.

மேலும் தாயுமானவர் பாடல்களில் அவர் தமிழ் மீது கொண்ட பற்றும் தெற்றைனப் புலனாகின்றது. தமிழிசையே இறைவள். தமிழிசைக்கு இறைவள் தலைவணங்குகின்றாள் என்பதை,

'உண்டவர்கன்ற உட்பச் ஓயுமோ கண்டவரக்கன்ற காதடைங்குமோ தொண்டருக் கெளியானென்று தோன்றுவான் வண்டமிழ்க் கிசைவாக மதிக்கவே" (தாயுமானவர், பி.ஸ்ரீ.2003:-11)

என்ற பாடலால் இயம்புகின்றார்.

அறகலேன்" போன்ற தொடர்களைக் குறிப்படலாம்.

அத்துடன் ஒறைவன் சுந்தரரீன் தமிழிசை பாட்டிற்கு ஏங்கியே பரவைபாற் தூது சென்றார் எனப் பா– டுகிறார். இதனை,

'அடியிட்ட செந்தமிழ்ன் அருமையிட்டு அரூரில் அரிவையோர் பரவை வாயில் அம்மட்டும் அடியிட்டு நடை நடந்தருள்" (தாயுமானவர், பி.ஸ்ரீ,2003:~14)

என்ற பாடலால் கூறுகின்றார். தொகுத்து நோக்கீன் சமயம் தொடர்பான உண்மைகளைக் கூறும் போது இலக்கியநயம் பொருந்தக் கூறினால் சுவையுண்டாக் மனதில் பதியும்.

இவ் உத்தியை தாயுமானவரும் கையாண்டுள்ளார். இவ்வகையில் தாயுமானவர் பாடல்களில் பக்திச் சுவைசொட்டும் இலக்கிய நயங்களைக் காணலாம்.

### துணைநூற் பட்டியல்

- 1. சுப்றமணியன், ச.வே (1997) தாயுமானவர், அண்ணாமலை பல்கலைகழகம்.
- 2. தாயுமானவர், பி.ஸ்ரீ (2003) வாசன் பதிப்பகம்.
- 3. நாமக்குஸ்ண தபோவனம்

சுகனீயா சீவசுப்ரமணியம் கலைப்பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

# பக்தீ இயக்கச் செயற்பாடுகளில் வெண்கள்



### l.**பக்**தீ இயக்கம்

சங்ககாலத்து இயற்கைவநற் வாழ்வின் காதலாலும் வீரத்தினாலும் சலிப்புற்றிருந்த மக்கள் அறவாழ்வினை வரிதும் விரும்பினர். இதனால் சங்க கால வாழ்க்கை முறையினை நோய் எனக்கருத் அதற்கு மருந்தாக அறக்கருத்துக்களை வலியுறுத்திய சமண,வளத்த மதங்களின் சிற்தனைகள் மக்களை வெகுவாக ஈர்த்தன. அது மாத்திரமன்றி சங்கமருவிய காலத்தில் களப்பிரர் ஆட்சியின் விளைவாக தொன்மைச் சமயங்களான சைவ சமயமும் வைணவ சமயமும் அழிவடையும் அபாயத்தினை எதிர்நோக்கின. எனவே, இந்நிலையிலிருந்து சைவ, வைணவத்தை பாதுகாக்க வேண்டிய தேவை உணரப்பட்டது. இதனால் பக்தியை ஆயுதமாகக் கொண்டு பக்தி இயக்கம் தோற்றம் வெற்றது.

பல்லவர் காலத்தீல் பெருக்கெடுத்துச் சென்ற பக்திமார்க்கமானது சங்கமருவிய கால பிற்பகுது-பில் ஊற்றைடுக்கத் தொடங்கியது. அவ்வகையில் பக்தி இயக்கம் களப்பிரி ஆட்சிக்காலத்தில் கி.பி 6 ஆம் நூற்றாண்டின் தொடக்கத்தில் தோன்றியது. பக்தியால் முக்தி எளிதாகும், பக்தியினால் இம்மை மறுமைப் பயன்களை எளிதாகப் பெறலாம் என்பதே பக்தி இயக்கத்தின் அறைகூவலாக இருந்தது. இந்த இயக்கம் நாளடைவில், பெளத்த சமண சமயங்களை வீழ்த்துவதற்கும், சைவ, வைணவம் ஆகியவற்றை வளர்ப்பதற்கும் ஏற்றதோர் கருவியாக அமைந்தது.

### 2.பக்தீ இயக்கத்தீன் செயற்பாடுகள்

பக்தி இயக்கத்தினர் தமது சீந்தனைகளினையும் , சமய உண்மைகளினையும் நிலை நிறுத்துவதற்காக பக்தி இயக்கத்தின் வழி செயற்பாடுகளை முன்னெடுத்துச் செயற்பட்டனர். தமிழ்சைப் பாடல்களை ஊடகமாகக் கொண்டு தாம் கூற வந்த கருத்துக்களை வெளிப்படுத்தியமை, வாதங்கள் பல புரீந்தமை, பதிகங்கள், பிரபந்தங்கள் போன்றவற்றின் மூலம் இறைவனுக்கு உருவம் கற்பித்தமை, கிராமம் கிராமமாகச் சென்று அங்குள்ள இயற்கை எழிலையும், அங்குள்ள கோயில்களில் எழுந்தருளியிருக்கும் இறைவனின் சிறப்பினையும் பாடியமை, அற்புதங்கள் பல செய்து இறைவன் மீது நம்பிக்கையையும் பக்தியையும் தற்படுத்தியமை, சமூக சமரசம் பேணியமை, இயற்கையில் இறவனைக் காண விளைந்தமை, இதிகாச புராணங்கள் கூறும் தத்துவார்த்த கருத்துகளை தேவாரங்களிலும், பாசுரங்களிலும் வெளிப்படுத்தியமை, பல்றே உறவுமுறைகளுக்கு ஊடாகஆன்மாக்களுக்கும் இறைவனுக்கும்டையிலான நெருக்கமான தெடர்புகளை வெளிப்படுத்தியமை, கலைகளை பக்தியோடு இணைத்து அவற்றை முதன்மைப்படுத்தியமை போன்றவற்றை பக்தி இயக்கத்தின் செயற்பாடுகள் எனலாம்.

### 3. பக்தீ இயக்கச் செயற்பாடுகளில் வண்கள்

அவ்வகையில், சைவ நாயன்மார்களும், வைணவ ஆழ்வார்களும் தோன்ற முன்னைடுத்துச் சென்ற இவ்வியக்க வரலாற்றில் வெண்களின் பங்களிப்பு குறைவானதாகவே இருந்துள்ளது. இருப்பனும் பக்தி இயக்கத்தின் தோற்றுவாய் தொட்டு அதன் வளர்ச்சிப்பாதையிலும் சைவம் மற்றும் வைணவம் சார்ந்த வெண்கள் நிலைவற்றுள்ளனர். அதன்படி, பக்தி,இயக்கச் செயற்பாடுகளில் தம்மை அர்ப்பணித்து பக்திச் செயற்பாடுகளை முன்னெடுத்த வெண்களைன இவர்களை எடுத்துரைக்கலாம்.

> 1.காரைக்காலம்மையார் – சங்கமருவிய காலம் – சைவம் 2.மங்கயற்கரசியார் – பல்லவர் காலம் – சைவம் 3.தீலகவதியார – பல்லவர் காலம் – சைவம் 4.திருநீலகண்டரின் மனைவி – பல்லவர் காலம் – சைவம் (ரத்னாசலை) 5.இசைஞானியார் – பல்லவர் காலம் – சைவம் 6.ஆண்டாள் – பல்லவர் காலம் – வைணவம்

### 3.1 காரைக்காலம்மையார்

தமிழர் வரலாற்றில், இந்து சமய மரபில் ஒரு திருப்புமுனையாகக் காரைக்காலம்மையார் விளங்கினார். சிவண்டியார்களுக்கு உபசரிக்கும் பண்பினைக் கொண்ட இவர், இறைவனால் ஆட்கொள்ளப்பட்டு இந்துசமய மறுமலர்ச்சிக்காக பண்யாற்றியவர். சமணமும், வெளத்தமும் மேலோங்கி ஆதிக்கம் செலுத்திய அறவுநடுக் காலத்தில் ஒதுக்கப்பட்டுக்கொண்டிருந்த சைவ சமய விழுமயங்களைப் புத்துயிர் வெறவைத்த வெருமை அம்மையாருக்குரியது. புனிதவதியார் எனும் இயற்பெயர் கொண்ட இவர் பெண்ணாக இருந்து கொண்டு, ஆதிக்க நிலையிலிருந்த வணிக மேலாண்மைச் சமூகத்தின் கட்டுப்பாடுகளைத் தகர்த்துக் கொண்டு இவ்றை வாழ்வினையும், துறந்து இந்து சமய தத்துவங்களையும், அறக்கருத்துக்களையும், இறைவனது வெருமைகளையும், சமய வாழ்வியல் வநறியினையும் உலகறியச் செய்வதற்காகவும், இந்து சமய தத்துவங்களையும் அறக்கருத்துக்களையும், சூறைவனது வெருமைகளையும் அறக்கருத்துக்களையும் வநறியினையும் உலகறியச் செய்வதற்காகவும், இந்துசமை மறுமலர்ச்சிக்காகவும் உழைத்த வெண் பக்தி இயக்கவாதியாகத் திகழ்கின்றார். பக்தி இயக்கத் தோற்றுவாயின் விடிவெள்ளியாக, காறைக்காலம்மையார் திகழ்கின்றார்.

"இடர்களையா ரேனும் எமக்கு இரங்காரேனும் படரும் நெறிபண்ணா ரேனும் – கடருருவில் என்பு அறாக் கோலத்து எரியாடும் எம்மனார்க்கு அன்பு அறாது என் நெஞ்சு அவர்க்கு"

என காரைக்காலம்மையார் தொடக்க வைத்த அன்பு ஒநற் பல்லவர் காலத்தில் நாயன்மார்களாலும், ஆழ்வார்களாலும் பக்தி இயக்கமாக உருப்பெற்றது. செல்வவளம் நிறைந்த வணிகர் குடியில் ஒரே மகளாய் பிறந்த புனிதவதியாருக்கு திருத்ததாண்டர்களுக்குத் தொண்டு புரிவதற்குரிய மனமும் செல்வ வளமும் வாய்த்திருந்தது. தொண்டர் வழிபாட்டில் புனிதவதியாருக்கு இருந்த ஈடுபாடே பின்னர் அவர் வாழ்க்கையில் ஒரு திசைமாற்றமாக அமைந்தது இல்லகப் பருவமடைந்த புனிதவதியாருக்கு திருமணமானதும், சிவனடியார் தம் வீடுநோக்கி வந்தால் அவர்களுக்கு திருவமையானதும், சிவனடியார் தம் வீடுநோக்கி வந்தால் அவர்களுக்கு திருவமுவளித்தலும், அவர்களது வயது, திருமேன் ஆகியவற்றன் தகுதியறிந்து பொன், நவமனி, செமுந்துக்ல ஆகியவற்றைக் குறிப்பறிந்து அளியோடு உதவியும், சிவவபருமானின் திருவடியிடத்து உள்ளண்பு மேலும் வளர்த்து வர இல்லறம் நடாத்தி வந்தார். இவ்வாறாக, இறைவன் மீதான நம்பிக்கையையும், பக்தியையும் காரைக்காலம்மையார் வெளிப்படுத்தினார்.

காரைக்காலம்மையாறீன் பக்தியை உலகறியச் செய்திடும் வகையிலான நிகழ்வும் அவரது வாழ்வில் இடம்பெற்று அவரது பக்தி எந்ற வாழ்க்கைக்கு வித்திட்டது. சிவனடியார் பசியினால் உணவில் மிக்க வேட்கையுடன் புனிதவதியாறீன் இல்லம் புக, பற்பதத்தன் அனுப்பி வைத்த இருமாங்களிகளில் ஒன்றை திருவமுதோடு வழங்க சிவனடியார் வாழ்த்திச் சென்றார். பின் உணவருந்த வந்த பற்பதத்தன் மற்றய மாங்களியை உண்டுவிட்டு மற்றய மாங்களியை கேட்கவே, இறையருளால் கனியைப் பெற்று உண்ணக்கொடுக்கிறார். அதனது அறிய சுவையறிந்த பற்பதத்தன் இந்தக்களி கிடைத்தது எப்படி? என வினவவே, புனிதவதியார் நடந்தவற்றை எடுத்துறைக்கிறார் தன் கண் முன் அதனை மீண்டும் நிகழ்த்த கேட்கவே, புனிதவதியாரும் மீண்டும் இறையருளால் கனியைப் பெற்றுக்கொடுக்க பரமதத்தனோ 'புனிதவதியார்' மானிடப் பெண் அல்ல தெய்வப்பெண் என்று விட்டு நிங்குககிறார். வேறு மணம் புறிந்து புனிதவதியாறை தெய்வமென வணங்குகிறார். புனிதவதியார் 'இவன் கொளிகையிது. இனிமேல் இவனுக்காக தாங்கிநின்ற அழகு தங்கிய தகைச்சதையினை இங்கு நிக்கி, உன் திருவடிகளைப் போற்றும் பேய் வடிவம் வழவம் அடியேனுக்கு வேண்டும்' என வேண்டி, சிவணை சிந்தித்து மனம் ஒன்றி, சிவகண வடிவம் பெற்றார்.

இத்தோடு கட்டுற்ற வாற்வியலில் இருந்து கட்டுப்பாடான வாற்வியலை நோக்கி நகர்ந்த மக்களுக்கு அதீத கட்டுப்பாடு மனதில் விரக்தியைத் தேற்றுவித்த தருணத்தில் காரைக்காலம்மையாரால் இலக்கியங்கள் படைக்கப்பட்டன. 'இறைவன் திருவடியைப்போற்றும் நற்கணத்தில் ஒன்றானேன் நான்' என அற்புத திருவந்தாதி, திருவிரட்டை மணமாலை, திருவாலங்காட்டு மூத்த திருப்பதிகம் போன்றவற்றை பாடினார். ஆத்தோடு கயிலையில் இறைவனைக் காணச்சென்ற அவர் காலால் நடக்காமல் தலையால் நடந்து செல்லவே, இறைவனால் அம்மையே என அழைக்கப்பட்டதோடு, இறைவனது திருநடனமும் காணும் பேறு பெற்றார். இவ்வாறு பதிகங்கள் பாடியமை, அற்புதங்கள் செய்து இறைபக்தியைத் தோற்றுவித்தமை என்று பக்திச் செயற்பாடுகளில் முன்னின்றார்.

மேலும், பக்த இயக்கச் செயற்பாட்டில் காரைக்காலம்மையார் முதன்மை வகத்தமை குறித்து, சுந்தரர், நம்பியாண்டார்நம்பி ஆகிய இருவரது குறிப்புக்கள், சேக்கிழார் பாடல்கள், காரைக்காலம்மையார் பாடிய பாடல்கள் ஆகியவற்றின் வாயிலாக அறிந்து கொள்ளலாம்.

"காரைக்காற் பேய் செப்பிய செந்தமிழ் பத்தும் வல்லார் சவகத் சேர்ந்தீன்ப வமய்துவாரே" "பேயாய நற்கணத்தீலொன்றாய நாம்" "காரைக்காற் பேய் தன் பாடல் பத்தும் பாடியாடப் பாவ நாசமே"

இவ்வறாக, காரைக்காலம்மையார் பக்தீ இயக்கத் தோற்றத்திற்கு, முன்னோடியாகத் திகழ்ந்து, தமிழ்சைப் பாடல் வழி, பதிகங்கள் வழி பக்தியை வெளிப்படுத்தியமை அற்புதங்கள் செய்து இறைபக்தி மற்றும் இறைநம்பிக்கையை தோற்றுவித்தமை, ஆன்மாவுக்கும் இறைவனுக்கும் இடையிலான வநருங்கிய தொடர்பினை வெளிப்படுத்தியமை என்றவாறாக, பக்தி இயக்கச் செயற்பாடுகளை மேற்கொண்டார்.

> "மற்த்து மடவநஞ்சே வாயாலும் சொல்லிக் குறத்து தொழுதொண்டர் பாதம்"

### 3.2 இசைஞானியார்

இசைஞானியார் என்பர் சைவ சமயத்தில் நாயன்மார்கள் எனப்போற்றப்பெறும் அறுபத்து மூவரில் உள்ள மூன்று பெண்மணிகளுள் ஒருவராவார். சடையனாருடைய மனைவியார் இசைஞானியா– நென்பவர். எம்பிரான் தோழராகிய சுந்தரமூர்த்தி நாயனாரைப் பெற்றமைக்காகவும், சைவநெறியில் நீன்றமைக்காகவும் பக்தி நெறியில் இற்றை வரையிலும் பேசப்படுபவராவார்.

### "இசைஞான் காதலன் அடியார்க்கும் அடியேன்"

சோழவள நாட்டில், கமலாபுரத்தில் (தீருவாரூர்) கௌதம கோத்திரத்தைச் சேர்ந்த ஞான சீவாச்சாரியாருக்கு இசைஞானியார் மகளாகப் பிறந்தார்.சீறு வயது முதல் சீவவெருமானின் மீது மிகுந்த அன்பும், பக்தியும் கொண்டு சிறந்த சீவபக்கையாக வாழ்ந்தும், வளர்ந்தும் வந்தார். தீருவாரூரில் உள்ள தியாகராஜர் மீதும் வரும் பக்தி கொண்டவராக இவர் இருந்தார். குழந்தைப்பருவம் முடிந்து, திருமணப்பருவத்தை அடைந்ததும், திருமணப்பாடி நாட்டிலுள்ள திருநாவலுரில் ஆதி சைவ மரபில் வந்த சிறந்த சிவபக்தரான சடையனார் என்பவரை திருமணம் செய்துகொண்டார். சடையனாரிடம் பதிபக்கியுடனும், சிவவெருமானிடம் சிவபக்தியுடனும் எவ்விதமான குறைகளுமின்றி வாழ்ந்து வந்தார். தனக்கு பிறக்கும் குழந்தை தர்ம வழியில் வாழ வேண்டும் என்பதற்காக குழந்தையை கருவில் சுமக்கும் போதே சிவநாமங்கள், மற்றும் சிவஸ்துதிகளை கற்பித்தார். இசைஞானியாரின் பக்தியில் மகிழ்ந்த சிவவெருமான், சுந்தரமூர்த்தி நாயனாரை புத்திரனாகப் வெரும் பேற்றை இசைஞானியாருக்கு அருளினார்.

"கமலாபுரத்திலும் சிவ கௌதம கோத்திரத்தில் ஞான சிவாசாரியார் மறபில் அவதரித்தவர்" எனக்கூறும் சாசனத்தாலும், "ஆரூர்ப் புனித அரன் திருத்தாள் தன் உள்ளத்து நயந்தாள்" எனும் திருத்தொண்டர் திருவந்தாதி உண்மையாலும் திருவாரூர்ச் சிவனிடத்தே வைகு ஈடுபாடு கொண்டிருந்தவராக அறியப்படும் இசைஞனியார் சுந்தரமூர்த்தி நாயனாரின் அன்னை என்பதிலிருந்து "ஆரூர்த் திருமூலத்தானத்தே அடிப்பேரன் ஆரூரன்" என்பதற்கினங்க, நம்பியாரூரர் வயர் வழக்கு கொண்டமையும், சுந்தரரின் அதிசயங்களுக்கு, வாழ்வியல் அற்புதச் சிறப்புகளுக்கு திருவாரூர் கேந்திர நிலையமாக அமைந்தமையும் கொடுங்கோளூரில் சேரமானோடு நட்புறவு கலந்தமையும் என்றவாறான தலப்பற்று முதிரவுக்கு நேரடிக் காரணம் சுந்தரர் இசைஞானியாரின் பக்தியும் அதன் வழியேயான செயல்களும் எடுத்துரைக்கப்படுகின்றன.

**–திருத்தெண்டர் திருவந்தாதி.** 

"ஆரூர்ர் அவதரீக்க அருந்தவங்கள் புரீந்தார் யாவர்க்கும் எட்டாத இசைந்த இன்ப இசைஞான என ஞானம் எளிதாம் அள்றே"

–தீருத்தொண்டர் புராணம்

என்பவை இசைஞானியார்பக்தி நெறிக்கு சான்று பகிரகின்றன.

லைந் – இசைஞானியார் நாயனார் குருபூசை நாள் – சித்திரைச்சதயம் அவதாரத்தலம் – ஆரூர் (கமலாபுறம்) முக்தீத்தலம் – தீருநாவலூர் 3.3 நத்னாசலை (திருநீலகண்டறீன் மனைவி) காலங்காலமாக, கற்வென்பது வெண்ணுக்கு மட்டுமே வரையறுக்கப்பட்ட எழுதப்படாத வீதியாக இருக்கிறது. அது ஆணுக்கும் உண்டு என்பதை உலகிற்கு வலியுறுத்தி, தம் கணவர் தவறிழைத்த போது சுட்டிக்காட்டி நல்வழிப்படுத்திய சான்றாண்மையோடு விளங்கியவர் திருநீலகண்டறீன் மனைவி ரத்னாசலை.

நடராஐப் பெருமான் பொன்னம்பலத்தில் நடனமாடும் சிதம்பரத்தில், மட்பாண்டங்கள் செய்யும் தொழில் செய்து வாழ்ந்து வந்தவரே, மிகுந்த சிவயக்தி கொண்ட சிவன் நாமத்தைத் தாங்கிய திருநீலகண்டராவார். இவரது மனைவியே ரத்னாசலை. இத்தம்பதிகள் கருத்தொருமித்து இனிய இல்லறத்தை நடத்தி வந்தனர்.இந்நிலையில், ஆண்களுக்கேயுரிய சபல புத்தியில் ஒரு நாள் விலைமகள் வீட்டிற்குச் சென்று வந்தார் நிலகண்டர். கற்புக்கரசியான ரத்னாசலை, இதை உள்ளுணர்வால் அறிந்து "பிற பெண்களை தீண்டிய நீர் இனி எம்மை தீண்டக்கூடாது. இது திருநிலகண்டம் மிது ஆணை" எனச் சொல்ல, இதைச் கேட்டு நிலகண்டர் அதிர்ந்து வீட்டார். மனைவி கூறியதைக் கேட்ட அவர், அன்றிலிருந்து எந்தப்பெண்ணையும் தொடாது, சிவப்பணியை மட்டுமே செய்து வந்தார். ஆண்டுகள் பல கடந்து முதுமை நிலையினை அடைந்தனர்.

இத்தம்பதியின்றன் பெருமையை உலகறியச்சைய்ய நினைத்த சிவன், துறவி வடிவம் பூண்டு நீலகண்டறீன் வீட்டிற்கு வந்து, விலைமதியேற்ற ஓட்டினை வழங்கி பாதுகாக்கச் சொன்னார். மீள ஒரு நாள் வந்து ஓட்டினைக் கேட்கவே அதைக் காணவில்லை. வழக்கு மன்றத்தில் விசாறனை நடைபெற, தனக்கு எதுவும் தெறியாது என நிலகண்டர் எடுத்துறைக்கின்றார். ஆகவே மனைவி கறம் பற்றி புலிஸ்வரத்திலுள்ள பொற்றாமரை குளத்தில் மூழ்கி சத்தியம் செய்யுமாறு துறவியொருவர் கூறினார்.

தன் மனைவியைத் தான் தொடுவதில்லை என்பதையுரைத்து இதற்குப் பதில் ஒரு தடியை ஆளுக்கு ஆள் முனையில் பிடித்து மூழ்குவதாகக் கூறி, மூழ்கி எழுகையில் இருவரும் இளமையைப் பெற்றிருந்தனர். அப்போது சிவபார்வதி காட்சியளித்து, சத்தியத்திற்கு கட்டுப்பட்டு வாழ்ந்த அவர்களை வாழ்த்தவே, பின் நீண்ட காலம் சிவத்தொண்டு செய்த பின், சிவனின் திருவடியை எய்தினர்.

"விடம் உண்டாரைத் தான் கொல்லும், ஆனால் காமம் கண்டாரையே கொல்லும்" என்பர். அதற்கமைவாக, நீலகண்டர் காமம் கடந்து சீவத் தொண்டு செய்திட, அவரைப்போலவே அவரது மனைவியாரும் இளமை துறந்து வாழ்ந்தார். ஆதலால் "ஆசையை விடுத்து கொள்கை வாழ்வு வாழ்ந்தால் பேரீன்யம் பெறலாம்" என்ற கருத்து ரத்னாசலையில் பக்தீவழ் வெளிப்படுகிறது. அத்தோடு ஒருவனுக்கு ஒருத்தி என்ற கொள்கையுடன் வாழ்பவர்களே, இறைவனில் அருளுக்கு பாத்திறமாக முடியும். இத்தன்மையும் நீலகண்டர் தம்பதிகளில் வாயிலாக அறியக்கூடியதாக உள்ளது. இவ்வாறாக, தவறினை எடுத்துரைத்து நல்வழிப்படுத்தியமை, திருத்தொண்டு புரீந்தமை, சிவனை நினைத்து வழியிடமை என்றவாறான செயற்பாடுகள் நிலகண்டரில் மனைவி பக்தி இயக்கத்தில நின்று நிலைத்தமை பற்றி பறைசாற்றுகின்றது.

"வெல்லியலாளுடன் மூழ்க் எய்தி வீளைங்கு புலிச்சரத்தானை மேவினாரே."

#### 3.4 தீலகவதியார்

"தவவைன்று பாய்டுக்கத் தலையுறத்து நீன்றுண்ணும் அவமைன்று நெறி வீழ்வான் வீழாமே அருளுவமனச் சீவமொன்று நெறிநீன்ற தீலகவதியார் பரவப் பவமொன்றும் விளைதீரப்பர் திருவுள்ளம் புற்றுவர்"

தஞ்முனைப்பாடி நாட்டிலே தீருவாமூர் என்ற ஊர்லே புகழனாருக்கும், மாதீன்யாருக்கும் புதல்வியாக அவதரீத்தவர் திலகவதியார். இவரையடுத்து பிறந்த மகனுக்கு மருள்நிக்கியார் எனப்பெயறிட்டனர். திலகவதிக்கு, பல்லவ மன்னன் சேனாதிபதியாக இருந்த கலிப்பகையாரை திருமணம் செய்து வைப்படுதன முடிவு செய்தனர். இந்நிலையில் புகழனாரும், மாதீன்யாரும் அடுத்தடுத்து மறைய, போருக்குச் சென்ற கலிப்பகையாரும் வீரமரணம் எய்தினார். இதனையறிந்த திலகவதியார் கணவராக மனதில் நினைத்தவர் மறைந்தால், தானும் உயிர் நீக்க எண்ண, மருள்நிக்கியார் "தாயும் தந்தையும் நம்மை விட்டு சென்ற பின் நான் உன்னையே அவர்களாக எண்ண வாழ்கிறேன். இப்போது நீயும் உலகைவிட்டு செல்லத்துணிந்தால், உனக்கு முன் நானே இவ்வுயிறை நீப்பேன்" எனச்சொல்லக்கேட்டதும் திலகவதியார் தன் முடிவை மாற்றிக்கொண்டார். நகைகளையும் பட்டாடைகளையும் தவீர்த்து, உலக பற்றற்று, எல்லோரிடத்தும் அன்பு கொண்டு மனத்தவம் புறீந்திடும் பெண்மணியாகத் திகழ்ந்தார்.

இந்நிலையில், இவ்வுலகில் உடல், பொருள், செல்வம் எதுவும் நிரந்துறமில்லை என்பதை உணர்ந்த மருள்நிக்கியார், சமண சமயத்தைப் பின்பற்றி சமண நூல்கள் அனைத்தையும் கற்றுத்தேர்ந்து, சமண சமய தலைவராக விளங்கினார். அதே சமகாலத்தில் திலகவதியார் திருவதிகையில் திருமடம் அமைத்து திருவதிகை விராட்டாணேஸ்வரரை வணங்கி தொண்டுகள் பல புரீந்து வந்தார். விராட்டாணேஸ்வரற்டம் சமண சமயத்தை பின்பற்றும் தம்முடைய சகோதரர் மின்டும் சைவத்திற்கு வரஅருள வேண்டும் என்பதை வேண்டுகோளாகக் கொண்டு வழிபட்டார் திலகவதியார். இதனால் தருமசேனருக்கு கூலைநோய் தாக்கியது. கடுமையான வயிற்றுவலியில் அவதிப்பட்டார். சமண மதவைத்தியர்களும், சமண மதப் பெரியோர்களும் எவ்வளவோ முயன்றும் தருமசேனரின் வயிற்றுவலியை போக்கமுடியவில்லை. தருமசேனர் இறுதியாக தமது தமக்கையிடம் செல்ல, திலகவதியார் சிவவருமானின் பாதத்தில் வைத்து பூகை செய்த திருநீற்றை கொண்டு சென்று தருமசேனருக்குப் பூசீனார். தருமசேனரும், "கூற்றாயினவாறு விலக்ககலீர்" எனும் பதிகத்தைப் பாடவே வயிற்றுவலி காணமல் போனது. தருமசேனரும் சமணத்திலிருந்து சைவத்திற்கு மாறினார். இது, திலகவதியாரின் பக்தியின் வழியே சாத்தியமானது.

இவ்வாறாக தீருவதிகை மடத்திலேபக்தியோடு செயற்பட்டு பல தொண்டுகளையும் திலகவதியார் ஆற்றினார். திருத்தொண்டு புரிந்த இவர் தை உத்தர நாளில் முக்தி எய்தினார். திலகவதியார், சிவனை மனதார வணங்கி சைவ சமயத்தில் நின்று பிறழாது, சிவத்தொண்டு ஆற்றியதோடு அவரது காலத்தில் தழைத்தோங்கி நின்ற சமணத்தை தன் பக்தியால் தன் சகோதரரை இறை துணைகொண்டு சைவத்திற்கு வந்தடையச் செய்ததோடு, திருநீற்றின் பெருமையையும் உலகறியச்செய்த பெண்டிர்களுள் குறிப்பிட்டு சொல்லத்தக்கவர் திலகவதியார்.

#### 3.5 மங்கயர்க்கரசியார்

அறுபத்து மூன்று நாயன்மார்கனிலுள்ள மூன்று வெண் நாயன்மார்களில் மங்கயர்க்கரசியார் நாயனாரும் ஒருவராவார். இவரை, திருத்தொண்டர் திருத்தொகையில் "வரிவளையாள் மானிக்கும் நேசனுக்கும் அடியேன்" என அழகுற சிறப்பிக்கப்பட்டுள்ளது. சோழ இளவரசியாக அவதரித்து, இளமை முதற்கொண்டே சிவவருமானின் திருவடிகளில்மிகுந்த பற்றுடையவராக வாழ்ந்து வந்ததோடு, மங்கயர்க்கரசி தம்முடைய சிந்தனைகள் மற்றும் எண்ணத்தை செலுத்தி சிவனடியார்களுக்குத் தேவையான திருத்தொண்டுகள் புரிவதில் ஆர்வத்துடனும், மிகுந்த ஈடுபாட்டுடனும், உண்மையுடனும் விளரங்கினார்.

இந்நிலையில், உறையூர்ப்பகுதியைப் பாண்டியன் நின்றசீர் நெடுமாறன் படித்துக்கொண்டதும், பாண்டியருக்கும் சோழருக்கும் நட்புறவு வளர்ந்ததன் காரணமாக மண்முடிச் சோழனில் மகளான மங்கயர்க்கரசயை நீன்றசீர் நெடுமாறன் திருமனம் செய்து கொண்டான். பாண்டியன் அப்போது அலை அலையாக வந்த அயல் வழக்குகளில் மயங்கினான்; செந்தமிழ் சழக்குகளின் மரபுகளை மறந்தான். மங்கயர்க்கரசயாரின் மனம் பதறியது. வழிவருக வளர்ந்து வந்த வாழ்வியல் என்னாவது? என சீந்தனை செய்தாள்; பாண்டியப் பேரரசீன் அமைச்சீர் குலைச்சிறையாருடன் கலந்து ஆலோசனை செய்தாள். "ஞாலமுய்ய நாமுய்ய" திருஞான சம்பந்தனர அழைக்க ஒருப்பட்டாள்.

தீருஞான சம்பந்தரரும் பாண்டிய நாட்டுக்கு எழுந்தருளுக்ன்றார். பாண்டிய அரசை கூழ்ச்சியால் கையகப்படுத்திய அயல்வழுக்கினர் ஞான சம்பந்தரை எதிரக்கின்றனர். அவர் தங்கியிருந்த மடத்திற்கு தியிடவே, இது பாண்டிய மன்னனின் வயிற்றுச் குலைநோயாய் தாக்கின்றது. பாண்டியனைச் குலை நோயிலிருந்து மீட்டு, ஞானசம்பந்தரின் மந்திரத்தன்மை நிறைந்த திருநிற்றுப் பூச்சு வெற்றி கொண்டது. அனல்வாதம், புனவ்வாதம் என்வுறல்லாம் தொடர, எல்லாவற்றலும் ஞானசம்பந்தரே வெற்றி கொள்கிறார். பாண்டிய நாடுற்ற துயர் நீங்கியது. செந்தமிழ் பிழைத்தது, செந்தமிழ் பயனாகிய சிவநெறி விளக்கமுற்றது, திருநிறு பிழைத்தது. இதனால் பாண்டியாதேவி மங்கயர்க்கரசி தமிழக வரலாற்றில், சைவ வநறியை காய்பாற்றி தந்த தெய்வமாகிறாள்.

இதனை சேக்கீழார், "மங்கயர்க்குத் தனியரசி எங்கள் தெய்வம்" என்றும், சம்பந்தர், "பன்னலம் புணரும் பாண்டிமாதேவ்." ஏன்றும் பாராட்டிப் பாடியுள்ளனர். இவ்வாறாக, மங்கயர்க்கரசியார் அயல் வழக்குத் தழைத்தோங்கிய போதும் சிறதும் பிறழாமல் சைவ நெறியில் நீன்றதோடு, தன் கணவன் சமணத்திற்கு மாறியதும் அவரை நல்வழியடுத்த சம்பந்தரை அழைத்து சைவ நெறியின் வளர்ச்சிக்குத் துணைநின்றுமையும் பக்தி இயக்கத்தின் செயற்பாடுகளில் எடுத்துரைக்கத்தக்கனவாகும். தமிழகை பாடி மகிமும் வாய்ப்புக்கு வெற்றி வெற்றுத் தந்த பெருமை குல தெய்வமான மங்கயர்க்கரசியையே சாரும்.

"மங்கயர்க்குத் தனி அரசி எங்கள் தெய்வம் வளவர் திருக் குலக்கொழுந்து வளக்கை மானி செங்கமலத் திருமடந்தை கன்னி நாடாள் தென்னர்குலப் பழதீர்த்த தெய்வப் பாவை."

#### 3.6 ஆண்டாள்

தமிழ் பக்தீ இயக்க வரலாற்றில் பெண்களின் எண்ணிக்கை மிகக்குறைவாகவே இருந்தது. இந்நிலையில் தம் பக்தீ இயக்கத்தில் வபண்களின் பங்களிப்புக்கு முன்னோடியாகவும், முதன்மையானவராகவும் திகழ்ந்தவர் ஆண்டாள். ஆண்டாளின் பக்தி நெறி அவர் காலத்திய ஆழ்வார்களின் பக்தி நெறியினை விட ஆழமான காதலாக வெளிப்பட்டது. உலகியலிலுள்ள காதல் உணர்வுகளை வெவ்வேறு வகையில் சித்தரித்துள்ளார். ஆண்டாள் வைணவம் போற்றும் பன்னிரு ஆழ்வார்களில் ஒரு பெண்ணாகத் திகழ்ந்தவராவார். இவர் தாம் பாடிய பாசுரங்கள் வாயிலாக இறைவன் மேல் கொண்ட பக்தியை எடுத்துரைக்கின்றார்.

வெரியாழ்வார் என்கின்ற விஷ்ணு சித்தர் நந்தவனத்திலே துளசீச் சைடியின் கீழே கிடைத்த ஒரு அழகிய வெண்குழந்தையை கோதை எனப்பெயரிட்டு வளர்த்து வந்தார். அத்தோடு அவரே அக்குழந்தைக்கு ஆசானாகவும் விளங்கினார். கண்ணன் கதையோடு, உயர்ந்த தத்துவ ஞானக்கொள்கைகளையும் கற்பித்தார். வெரியாழ்வாரோடு திருமாலடிகள் பலரும் கூடி உரையாடுவதையும் பக்தியுடன் அவர்கள் பாடுவதையும், மனமுருகும் அப்பாடல்களுக்கு ஏற்ப ஆனந்தக் கூத்தாடுவதையும் குழந்தைப்பருவம் முதல் பார்த்து வளர்ந்ததால் திருமாலடியவர்களின் பக்தர்கள் குழுவில் இணைந்து இறைவனை மனமுருகிப் பாடினார் ஆண்டாள்.

> "கோல் தேடி ஓடும்பொழுந்தே போன்றதே மால் தேடி ஓடும் மனம்"

என்ற நம்மாழ்வாரீன் அனுபவம் ஆண்டாளுக்கு ஏற்பட்டது. கண்ணன் மீது காதல் வெருக் வளர்ந்தது. வெரியாழ்வாரீன் பணித்தல்ன் படி திருமாலுக்கு மலர் பறித்து மாலைகட்டி தினமும் கூட்டி வருவதே ஆண்டாளின் பணியாக இருந்தது. திருமாலுக்குச் சேவை செய்யும் பணிப்பெண்ணாகத் திகழ்ந்த ஆண்டாள்இறைவனாகிய திருமாலை காதலனாகவும் கணவனாக நினைத்துப் பாடியவையே திருப்பாவையும், நாச்சியார் திருமையூயும் ஆகும். இவிவிரு படைப்புகளும் ஆண்டாளின் காதலைத் தலைவி கூற்றாக வெளிப்படுத்துபவை ஆகும். பக்திக் காதலின் உச்சத்தை ஆண்டாளின் பாடல்களில் கானலாம். வைணவ ஆழ்வார்களுள் ஆண்டாள் தவிர ஏனையவர்கள் அனைவரும் நாயகன் – நாயகி பாவத்தில் தம்மை காதலியாகவும், இறைவனைக் காதலனாகவும் கொண்டு பக்திக் காதலை வெளிப்படுத்தினர். ஆண்டாளின் பாவனைக் காதல் காதலன்று. உண்மையிலேயே ஒரு பெண்ணின் பக்திக்காதலைப் பெண்ணுக்குரிய உணர்வுகளுடன் வெளிப்படுத்தியவை ஆண்டாளின் பக்திப் பாசுரங்களாகும். இவ்வகையில் பக்தி இயக்கத்தில் தனித்திறன் கொண்டவராக ஆண்டானின் பக்திப் பாசுரங்களாகும். இவ்வகையில் பக்தி இயக்கத்தில் தனித்திறன் கொண்டவராக ஆண்டானின் பக்திப் பாசுரங்களாகும்.

ஊன் மறந்து, உறக்கம் மறந்து கண்களில் நீர்பெருக கண்ணனையே நினைந்து நினைந்து நைந்து உருகியவர் ஆண்டாள். கண்ணன் மீது கொண்டகாதலின் உச்சத்தில் "மானிடர்கென்று பேச்சுப்படில் வாழ்கிலேன்" என்ற மனநிலைக்குச் சென்று விட்டார். என்றால் அவரது காதலை எண்ணி வியக்காமல் இருக்க முடியாது. இக்காதலே ஆண்டாள் வழி வெளிப்படுகின்ற பக்தி நெறி மரபாகும். அத்தோடு திருமாலைத் திருமணம் செய்வதாகக் கண்ட கனவினைக்கூறும் "வாரணமாயிறம்" பாடல்கள் தமிழ் பக்தி இலக்கிய மறில் புதுமையானவை ஆகும். பிற ஆழ்வார்களின் காதலை விட ஆண்டாளின் காதலே உயர்வாகக் காணப்படுகிறது. தமிழ் பக்தி இயக்கத்தில் ஆண்டு வந்த பாடல்களாக ஆண்டாளின் பாடல்களே காணப்பட்டன. பெண்களை வெறுக்கும் சமயங்களுக்கு மத்தியில், வைணவம் ஆண்டாளுக்கு உயரிய இடம் கொடுத்து பக்தி இயக்க வளர்ச்சியில் முதன்மை பெற வைத்தது.

"வாரணம் ஆய்ரம் சூழ வலம் செய்து நாரண நம்ப் நடக்கீன்றான் என்றைதீர பூரண பொற்குடம் வைத்து புறவமங்கும் தோரணம் நாட்டக் கனாக் கண்டேன் தேழ் நான்"

மேலும் ஆண்டாளுடைய வெருமை அளவு கடந்ததாகும். இறைவனுக்கே பண்பூண்ட ஆழ்வார்களில் ஒருவராயும், அறைவனுடைய தேள்மார்களில் ஒருத்தியாகவும் இருக்கும் ஒருப்பு இவளுக்கே உரத்தைன்பது ஆண்டாளின் பக்தியின் வெளிப்பாடாகும். நாயன்மார்களும் ஆழ்வார்களும் தமிழால் இசையாடி. இறைவனை வணங்கினார்கள் ஆண்டாளும் இவர்களில் ஒருவரே. அதன்படி, ஆண்டாள் இறைவன்பால் கொண்ட ஆழ்ந்த அன்பையும், அறிவுத்திறத்தையும் திருப்பாவை எடுத்துரைக்கின்றது. திருப்பாவை சமய உலகில் மட்டுமின்றி, இலக்கிய உலகிலும் ஈடும் இணையுமற்றுத் திகழ்கிறது. அத்தோடு நாச்சியார் திருவமாழியும் பக்தியின் உயர்நிலையை தெருட்டுச் செல்கிறது.

இத்தகையதாக ஆண்டாள், மண வயதையடைந்தும் அவளுக்காக ஒழுங்கு வசய்யப்பட்ட திருமண ஏற்பாடுகளை மறுத்து, திருவரங்க இறைவனை மணப்படுத்தன்று ப்டிவாதமாக இருந்தார். என்னசெய்வதென்று அறியாது கவலையுடனிருந்த விஷ்ணு சித்தருடைய கனவில் தோன்றிய இறைவன், ஆண்டாளை மணப்பெண்ணாக அலங்கரித்து திருவரங்கம் கோயிலுக்கு அழைத்து வருமாறு பணித்தார். குறித்த நாளன்று கோயிலுக்கு அழைத்துச் செல்லப்பட்டு, கோயில் கருவறைக்குள் சென்றுஇறைவனுடன் கலந்து வீட்டாள் என்பது ஆண்டாளின் வரலாறாகும். ஆண்டாளி இற்றை வரையிலும் அவளது பக்திக்காக நின்று பேசப்படுபவளாவாள். இறைவனான கண்ணனை காதலனாக, கணவனாக வரித்துக் கொண்டமையும், தினமும் பூமாலைகளை கட்டி கூட்டிக் கொடுத்தமையும், பாசுரங்கள், பாடல்கள் தொடுத்தமையும் என திருத்தொண்டுகள் புரிந்து செயற்பாடுகளை வலியுறுத்தி பக்தி இயக்கத்தில் நிலைபெற்ற பெருந்தகையாவாள்.

"வெரியாழ்வார் வெண்பீள்ளையாய் ஆண்டாள் பிறந்த தீருவாடிப் பூரத்தின் சீரமை ஒரு நாளைக் குண்டோ மனமே யுணர்ந்துபார் ஆண்டாளுக் குண்டாகி வைப்பிதற்கு முண்டு" –உபதேசரத்தினமாலை

#### 4. வெண்கள் வகுத்த நைறி ஒரு பார்வை

பக்தீ இயக்கத்தை தோற்றுவித்து நாயன்றார்களுக்கும் ஏனைய பக்தி நெறியாளர்களுக்கும் வழிகாட்டியாகத் தீகழ்ந்த காரைக்காலம்மையார், சைவநெறி தளர்ச்சியுறுகையில் அதனைக் காக்க வழிவகுக்க மங்கையர்க்கரசி சமணம் ஆதீக்கம் செலுத்துகையில் தன்னைலை மாறாது சிவப்பணி ஆற்றிய திலகவதியார், தவறிது என எடுத்துரைத்து கணவனை நல்வழிப்படுத்தி சிவத்தொண்டாற்றிய ரதனாசலை, சைவம் போற்றும் சுந்தரரை பெற்றெடுத்த இசைஞானியார், வைணவத்தின் உயர் பக்தியை பேசிய ஆண்டாள் என இவர்களனைவரும் பக்தி இயக்க செயற்பாடுகளில் முன்னின்ற பெண்களான விதந்துரைக்கப்படுபவர்களாவர்.

> "தற்காத்துத் தற்கொண்டாற் பேண்த் தகைசான்ற சொற்காத்துச் சோர்வ்ளைள் வெண்"

பெண்ணின் கற்பு வலிமையும், அவள் ஒரு ஆணைச் சார்ந்து அவனுடைய பாதுகாப்பினிலே வாழ வேண்டியவளல்ல என்பதையும் வலியுறுத்தும் வள்ளுவம். கற்பு நெறியில் தன்னையும், தன் கணவரையும் காத்துக்கொண்டு பெருமை சேர்க்கும் புகழையும் காப்பாற்றிக் கொள்வதில் உறுதி குலையாமல் இருப்பவள் பெண் எனக் கூறியதற்கமைவாக இயற்கை நெறிக்காலம் தொட்டே பெண்மையானது வணக்கத்திற்குரியதொன்றாக பார்க்கப்பட்டு வருகிறது. இவ்வாறாக இதற்குப் பிற்பட்ட காலகட்டங்களில் சைவமும், வைணவமும் தழைத்தோங்க பெண்கள் துறவிகளாக, கன்னிமார்களாக, அடியார்களாக, குடும்ப பெண்களாக இருந்து சமயப்பணிகளை ஆற்றி வந்தனர். சங்கமருவிய காலத்திற்கு பிற்பட்ட பக்தி இயக்க காலத்தில் பெண்கள் ஒளிரும் விளக்காக பக்தி நெறியிலும், சமயத் தொண்டிலும், சமூகத் தொண்டாற்றுவதிலும் முன்னின்றார்களைனலாம். இவ்வாறாக பக்தி இயக்கச் செயற்பாடுகளில் பெண்கள் முன்னின்று, செயலாற்றி, நிலைவெற்று உயர்பக்தி நெறிதனை வகுத்துச்சென்றுள்ளார்கள்.

"വെൽൽ്ൽ വെന്ദ്രമ്മ്ഷ് ധമ്പ്രണ്"

கஐன் சிவநாஜா கலைப் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

# பண்டைத்தமிழரீன் இயற்கை வழிபாடுகள்



சங்க இலக்கியங்களை முன்வைத்து சில அறிமுகக் குறிப்புகள்

**் நெ**ன்னகத்தன் இந்து சமயத் தோற்றுவாய்களை ஆராய முற்படும் முயற்ச்கள் சங்க காலத்தீல்ருந்தே தொடக்கம் கொள்வது மரபார்ந்த பார்வையாக உள்ளது. ஆதாரப்பூர்வமான இலக்கியச் சான்றுகள், கல்வெட்டாவணங்கள் உள்ளீட்டவை இதற்கு காரணங்கள் எனலாம். நிலைபேறடைந்த சங்க சமுதாயத்தில் நிலவியல் நீதியாக வாழ்ந்த அக்கால மக்களின் வழபாடுகளும் நிலத்தின் அடிப்படையிலேயே அமைந்ததிருந்தன. இவ்வகை நிலவியல் சார் வழபாடுகளின் தோற்றத்திற்கான அடிப்படைகளை மேலும் ஆராயும்டத்து அவை ஒருவித மானுடவியல் சார்ந்த படிமுறை ஒழுங்கில் அமைந்திருப்பதனை ஆய்வுகள் காட்டுகின்றன. ஒப்பியல் நீதியில் நோக்குமிடத்து வடபுலத்து வழபாட்டு மரபுகளும் இதே 'பொதுத்தன்மையினைக் கொண்டுள்ளன'

இயற்கைச் சக்தீகளுக்கு அஞ்சிய மனிதர்கள் அவ்வாறு அச்சம் தரவல்ல இடி, மின்னல் உள்ளீட்டவற்றை வணங்கீனர். காலவோட்டத்தீல் இவ்வாறான இயற்கை வடிவங்களுக்கு ஒவ்வொரு தெய்வங்களைத் தொடர்புபடுத்த வழ்பாடுகளை மேற்கொண்டனர். இதன் தொடர்வளர்ச்சியாகவே குறித்த ஒவ்வொரு புலம் சார்ந்த வநிபாட்டு நெறிமுறைகள் தோன்றி நிலைபேறாக், கலப்புற்று ஒன்றைய நிலையில் தொடர்கின்றன. இக்கட்டுரையானது சங்ககாலத்தீல் நிலைவற்ற நிலவியல் சார் வழ்பாட்டு முறைகள் தோன்றுதற்கு முன் நிலவிய பண்டைத்தமிழரீன் இயற்கை வழிபாடுகளை இலக்கிய ஆதாரங்களுடன் அறிமுகப்படுத்துகின்றது. பண்டைத் தமிழர்தம் வாழ்வில் சமயங்கள் தோன்று முன்னர் அல்லது சமய வடிவில் இல்லாத இனக்குழுச் சமூக வழ்பாட்டிலிருந்தும் சமய வடிவிலான வாது வழ்பாடு வரையிலானப் பல்வேறு ஹீபாட்டு முறைகள் சங்க இலக்கியங்களில் காணப்படுகின்றன. உணவுத் தேடல் வரலாற்றுக்கு முற்பட்ட மனிதர்களின் வாழ்வியலில் அடிப்படைத்தேவையாக இருந்தது. உணவைத் தரும் இயற்கையை அவர்கள் வழபட்டிருக்கீன்றனர். இருப்பினும் பண்டைக்கால மனிதர்களுக் குச் குழலில் ஏற்படும் மாற்றங்களை அறந்து கொள்ளும் ஆற்றல் இள்மையால் இயற்கையின் பேர்டர்கள் நகமும் போது அவற்றின் மீது அச்சம் கொண்டிருக்கின்றனர். மழை, புயல், மின்னல், இடி போன்றவை மன்தர்களை அச்சு<u>றுத்</u>தியக் காரணிகளாகத் தொடக்கத்தில் ஒருந்திருக்கின்றன.

தொடக்க காலத்தில் அறியாமையில் இருந்தவர்களுக்கு இயற்கையின் புதிர்கள் அச்சத்தை விளைவித்ததில் வியப்பில்லை. உலகெங்கும் உள்ள சமூகக் குழுக்கள் இயற்கை மீது கொண்ட அச்சத்தை அடிப்படையாகக் கொண்டே வழியாடுகளைக் கொண்டு இருந்திருக்கின்றன. தொல்குடி மக்கள் ஆறம்ப காலத்தில் விலங்காண்டி (Savagery) காட்டாண்டி (Barbarism) வாழ்வு முறைகளைத் தொடங்கிய கால கட்டங்களில் மலையுச்சிகளிலும் கானகங்களிலும் அங்கிருந்த நீர் நிலைகளை ஒட்டியும் வாழ்ந்து வந்த காலத்தில் அங்கிருந்து இயற்கையின் அதீத ஆற்றல்களைக் கண்டு அஞ்சி அவற்றை வழிபட்டார்கள்.

Digitized by Noolaham Foundation.

nized by Nobilariam Foundation. plabam.org | 220/7*Q*abam.org \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_இந்து **மாணவர்** சங்கம் சங்ககாலத்தில் அத்தகைய அச்சத்தில் காரணமாகத் தோன்றிய வழிபாட்டு முறைகளே மலை, கடல், காற்று, வானம், கூடி, மீன்னல் ஆகியவற்றை வணங்குவதற்குத் தூண்டுதலாக அலைகள்றன. பின்னாளில் அவர்கள் அவற்றைத் தீமை விளைவிக்கும் ஆற்றலாக அல்லாமல் நன்மை விளைவிக்கும் ஆற்றலாகவும் கருதி வணங்கி வழியட்டிருக்கின்றனர், பின்னர் சூர், அணங்கு, சூல், பாகம், கூள், வாலுவன் என்ற வயயர்களால் அயற்கைப் வாருள்களை அழைத்திருக்கின்றனர். இயற்கையைச் சாந்தப்படுத்தும் முயற்சிகளே அயற்கை வழிபாடுகளாகத் தோற்றம் வெற்றிருக்கின்றன. அவற்றினை விரிவாக நோக்கலாம்.

சங்க சமுதாயத்தில் மரங்கள் தனிப்பட்ட பண்புகளைக் கொண்டு வழபாட்டுக்குரியனவாக இருந்திருக்கின்றன. திணை சார்ந்த மக்கள் வாழ்வில் மரங்களை வழபடுதல் என்பது இயற்கையை வணங்குதளைகவே வெளிப்படுகின்றது. மரங்களைத் தெய்வமாக வழபட்டு வந்த நிலைமையையும் மரங்களில் தெய்வங்கள் உறைவதாக நம்ப் வழபட்டமையையும் காணமுடிகின்றது.

மரங்களைக் காவல் மரமாக ஒவ்வொரு அரசனும் கொண்டிருந்ததைச் சங்க இலக்கியம் காட்டிநிற்கீன்றது. 'ஒவ்வோரரச மரபும் ஒவ்வொரு மரத்தைத் தன் குலமரபுச்சீன்னமாகக் கொண்டிருந்தது. அது கடிமரம், காவல் மரம் என்று வழங்கீற்று அது தம் குலத்தைக் காக்கக் கூடியது என்று நம்பேவர், பகைவர் அதை வநருங்காதவாறுக் காத்தனர் காவல் மரத்தை வெட்டுவது பகையரசீன் மரபாக இருந்தது அதனை வெட்டி முரசு செய்து கொள்வது பகைவரை இழிவுபடுத்துவதாகக் கருதப்பட்டது'

(தட்சீணாமூர்த் தி., அ 1973)

சங்க காலத்தில் மரங்கள் குலங்களைக் காக்கும் என்று வணங்கப்பட்டதும் அது காவல் மறம் என்று அரசர்களால் போற்றிப் பாதுகாக்கப்பட்டதும் தெறிய வகுகின்றது. மரங்களை தெய்வமாகக் கருதும் பாடல்கள் பல சங்க இலக்கியத்தில் காணப்படுகின்றன. ஊரின் நுழைவாயிலில் உள்ள பழைய மரத்தில் பெருங்கடவுள் தங்கியிருப்பதாகப் பின்வரும் தற்றிணைப்பாடல் குறிப்படப்படுகின்றது. அம்மரத்தில் உறையும் தெய்வம் குறித்த செய்தி இதன் வழி புலப்படுத்தப்படுகின்றது.

> எம் ஊர் வாய்ல் உண்துறைத் தடைசூய கடவுள் முது மரத்து உடன் உறை பழகிய தேயா வளை வாய் தெண் கண் கூர் உகீரி வாய்ப் பறை அசாஅம் வலி முந்து கூகை! (நற்.83)

இளைஞர்கள் நீர்த்துறை ஆலமரத்தீன் கீமும், வலுவான மரங்களின் கீழும் உறையும் தெய்வங்களை வணங்கீப் பின் தொழுவினுள் காளையடக்கப் பாய்ந்தனர் என்று குறிப்பிடுவதை 'துறையு மாலமுந் தொல்வலி மராஅமும்

முறையுள் பராூப்ப் பாய்ந்தனர் தொழுஉ' (கலி 101:13–14)

என்னும் பாடலவர்கள் கட்டுகின்றன.

ஆல மறம் இருந்த இடத்தையே ஆலமுற்றம் என்று அழைக்கப்படுவது போன்று கடவுள் வாகை என்று குறிப்பிடப்படும் இடம் கடவுள் இருந்த வாகை மறம் என்பதை.

> 'கடவுள் வாகைத் தூய்ள் பேய்ப்ப பூந்த முல்லைப் புத்சூழ் பறவை' (பதிற்றுப்பத்து. 66)

பத்ற்றுப்பத்தன் மேற்கண்ட பாடல்வர்கள் உணர்த்துகீன்றன. வாகைமரம் கொற்றவை வாழ்தற்குர்ய மரமாகச் சுட்டப்படுகீன்றது இயற்கையை வழபடுதல் என்னும் வகையல், மரங்களில் தெய்வங்கள் உறைவதாகக் கருத் வழபட்ட மரப்னைச் சங்கப் பாடல்கள் வழ அற்யமுடிக்றது. வேங்கை மரத்தில் கடவுள் உறைவதாகக் கூறும் பாடலில் வேங்கை மரத்தை வழபட்டால் வயல்கள் விளையும் என்பதை "எர்மருள் வேங்கைக் கடவுள் காக்கும்" (நற்.216) பாடல் சுட்டுகீன்றது. இம்மரத்தில் மரத்தில் கடவுள் உறைந்திருப்பதாகக் கூறப்படுகின்றது. மேலும் வேங்கை மரத்தில் அமானுக்கிய சக்திகள் குடியிருந்ததாகக் கூறுவதினை.

பூதந் தந்த பொரியரை வேங்கை தண்கமழ் புதுமலர் நாறும் (அகம்.68)

என்னும் பாடல் வந்கள் குறிப்படுகின்றன.

இயற்கை குறத்த அச்சத்தன் காரணமாக அவற்றை வணங்கீனர் என்பதிலருந்து வேங்கை மரத்தில் வாழும் தெய்வம் தீமை செய்வோரைக் கொல்லும் தன்மையுடையது என்பதும் வெளிப்படுகின்றது. ஆவ் வழ்பாட்டோடு மரவழ்பாடு ஒன்றிணையாது இருப்பினும் தெய்வம் அடிமரத்தில் உறைவதாகக் கூறப்படுகின்றது. இச்செயல் மரத்தின் உயிர் தங்கி இருப்பதாக நம்புவதற்கு ஒப்புக்களள்ளக் கூடியதாக அமைகின்றது. இது பிறகாலத்தில் கந்து வழிபாடாக மாற்றம் அடைந்தது. இத்துடன் ஊர்ப்பைகுவில் இருக்கும் மரங்கள் அனைத்தும் வழிபடு மரங்களாக இருந்திருக்கின்றன. அம்மரங்கள் ஆமைரமாக இருந்தாலும், பளைமரமாக இருந்தாலும், வழிபடும் இடத்தினை மன்றம் என்றும் அழைத்திருக்கின்றனர். இன்றும் பிறதான் ஆமைரமாக இருந்தாலும், மனமைரமாக இருந்தாலும், வறிபடும் இடத்தினை மன்றம் என்றும் அழைத்திருக்கின்றன. கூழவியல் நோக்கில் அணுகும் யட்சத்தில் மரங்களின் காப்புக்கு இத்தகைய வழிபாடுகள் காரணமாக அமைவதினையும் விதந்துக் கூற இயலும். ஆலயங்களின் தோற்றத்திற்கும் அடிப்படைகள் மரத்திலும் ஆறம்பமாவதினை பல ஆலய வரலாறுகள் காட்டுகின்றன.

சங்ககால பண்டைத்தம்ழர்கள் குறஞ்ச நிலத்தவர்கள் மலை சார்ந்த இடங்களைத் தம் வாழ்பமாகக் கொண்டிருந்தனர். அவர்கள்க் வழபாட்டுக்குற்ய கடவுள் முருகன் என்றாலும் முருகன் உறையும் மலையினை அவர்கள் தங்கள் வாழ்வாதாரம் சார்ந்தே வணங்கியிருக்கின்றனர். மலையினைக் கடவுளாகக் கருதி வழபடும் தன்மையினை பல சங்க இலக்கியப் பாடல்கள் தருகின்றன. 'மலைகள், இவ்லங்கள், ஆற்றங்கரை, குளத்தங்கரை முதலிய இடங்களில் எல்லாம் தாங்கள் வழபடுகின்றத் தெய்வத்தை இருப்புச் செய்து வழபட்டனர். அயிரை மலையில் உறையும் தெய்வமாகக் கருதப்படும் கொற்றவையினை வழபாடு செய்ததை.

'அயிரை பரை ஆற்றல்சால் முன்போடு' (பதிற் பதிகம்.3) என்னும் பாடல்வர் வெளிப்படுத்துகீன்றது. அயிரை மலையில் வீற்றிருக்கும் கொற்றவையைக் குலமுறைப்படி வழிபாடு செய்து அவளின் அருளின் அரசன் வாழ்ந்தான் என்பதை பின்வரும் பாடல்வரிச் சுட்டுகீன்றது.

'கடவுள் அயிரையின் நிலைஇ' (பதிற். 79) இன்றும் நாட்டுப்புற தெய்வங்களின் இருப்பிடமாக மலைகள் தொடர்வது கவனங்கொள்ளத்தக்கது. அயற்கைப் பொருட்களை அவற்றின் தேவை கருதியும் வழிபடும் வழக்கம் தமிழர்களிடம் ஒருந்திருக்கீன்றது. அவ்வாறு பயன்கருதி வழிபடப்பட்டப் பொருள்களில் சூறியனும் ஒன்றாகீன்றது. சங்க அலக்கியத்தில் ஞாயிறானது 'கதிரவன், பகலவன், பல்கதிரச் செல்வன் என்றும் அழைக்கப் பெறும் பெருமைக்குறியதாகச் சிறப்பிக்கப் பெறுகீன்றது. ஞாயிற்றினை வழிபடும் வழக்கம் உலகெங்கும் பரவியிருந்தத் தொன்மையான வழிபாட்டு நிலையாகும். பழந்தமிழர் ஞாயிற்றினை ஆண் தெய்வமாகவே கருதி வழியட்டுள்ளனர். என்றாலும் அது குறித்த பதிவுகள் சங்க அலக்கியத்தில் அறீதாகவே காணப்படுகின்றன.

> இன்னை ஆகுதல் தகுமோ ஓங்குதிரை முந்நீர் மீமிசைப் பலர்தொழத் தோன்றி தமுற விளங்கிய கூடிற்றும் வாய்மை சான்றநின் சொல்நயந் தோர்க்கே (நற்.283)

இந்நற்றினைப் பாடல்வர்கள் கடலின் மீது தோன்றும் சூரியனை அனைவரும் கை தொழுது வணங்கீனர் என்று குறிப்படுகீன்றன. ஞாயிறை வணங்குதல் தமிழரின் மரபாகக் காணப்படுகீன்றது. அச்சம் தரும் கீரணங்களை வீரிக்கும் சூரியனனாது உலகோர் தொழுமாறு அலைகள் அசையும் கடலில் தோன்றியது என்பதை.

> 'தயங்குதீரைப் வருங்கடல் உலகுதொழத் தோன்றி வயங்குகதீர் வீரீந்த உருகைமு மண்டிலம்' (அகம்: 263)

மேற்கண்ட பாடல்வர்கள் உணர்த்துக்<mark>ன்றன.</mark> சூரியன் வருத்தும் தன்மையுடையதாக இருப்பதால் அது வணங்கத்தக்கது என்பதை அக்காலத்து மக்கள் உணர்ந்தனர். சூரியன் வெப்பத்தைப் பொழிந்து மக்களை துன்புறுத்தும் வகையில் வெளிப்படுவதாக அமைந்ததை.

> 'உறைதுறந்து இருந்த புறவில் தனாது செங்கதீர்ச் செல்லன் எதறுதலின் மண்பக உலகுமிக வருந்தி அயாவுறு காலைச் சென்றவர் ஆயினும் நன்றுசெய் தடை (நற்றினை 164)

என்னும் பாடல்வர்கள் சுட்டிக்காட்டுக்ன்றன. பாலை நீலத்தீல் ஆட்ச எசலுத்தும் செங்கதீர்களையுடைய சூரியன் வெப்பத்தால் நீலம் ப்ளவுப்படுகிறது: இவ்வெப்பத்தால் உலகோர் வருந்துவர் என்றும் குறிப்படுக்ன்றது. இவ்வாறு சூரியன் வருத்தத்தைத் தருவதால் மக்கள் அதன் மேல் அச்சம் கொண்டு வணங்கத் தலைப்பட்டனர் என்பதை அறியமுடிகிறது. இச்சூரிய வணக்கம் பின்னாளில் அறுவகைச் சமயங்களில் சௌர நெறியாக வளர்ச்சி கண்டுள்ளமையினைக் காணலாம்.

பழங்காலத் தமிழர்கள் நீர்த் துறைகளில் தெய்வம் தங்கியிருப்பதாகக் கருதி வழிபட்டு வந்தமையைக் குறிக்கும் பல சங்க பாடல்களில் கடல், சுனை போன்றவை இடம்பெறுகின்றன. வாழ்க்கைக்கு இன்றியமையாத நீரினை வழங்கும் கடல், ஆறு முதலியவற்றை வழிபடும் மரபு அக்காலத்தில் இருந்திருக்கின்றது. நெய்தல் நீல மக்கள் கடல் தெய்வத்தையும் மருத நீலமக்கள் நீர்த்துறையின் கண்ணமைந்த தெய்வத்தையும் வழியட்டனர். தமிழர்களிடம் நீர் வழியாடு இருந்தமையை

> 'புகழ்மன் சிறப்பிற் கொற்கை முன்துறை அவீர்கதீர் முத்தவமாடு வலம்புர் சொரிந்து தழையணிப் பொலிந்த கோடேந்து அல்குல் பழையா மகளீர் பனித்துறைப் பரவ' (அகம் 201)

என்னும் பாடல்வர்கள் காட்டுக்ன்றன. ஒடிய்தல் நீலப் வெண்கள் நீர்த்துறையில் உறையும் தெய்வத்தீனைச் சங்கினைச் சொர்ந்து வழபட்டனர் என்று குறப்படுக்ன்றது. தொடக்ககால மன்தர்கள்டம் காணப்பட்ட வழபாடுகளில் ஆவிகளில் மேல் கொண்ட நம்பிக்கையும் ஒன்று. இறந்தவர் மீண்டும் உலகவேயே உலவுவதாகக் கருதி அவர்களை நினைத்து வழபடுவதே ஆவி வழபாடாகும். இயற்கையில் நடக்கும் நிகழ்வுகளுக்கும் இறந்தவர்களின் ஆவிக்கும் தொடர்பு ஒருப்பதாகக் கருதிய மக்கள் இயற்கை நிகழ்ச்சிகள் அனைத்திற்கும் ஆவிகளே காரணவமன்று கருகினர்.

கனவுகள் தோன்றுவது ஆவி பற்றிய நம்பிக்கையை உறுதியடுத்தும் நிகழ்வாக அமைகீன்றது. கனவீன் போது நம்மோடு பிறர் கலந்துரையாடவும் சையல்களில் ஈடுபடவும் கண்டதால், இரவில் ஆவி வெளியேறிச் சென்று பிறகுடன் தொடர்பாயிருக்கின்றது என்று இவர்கள் நம்பினர். பண்டையத் தமிழர்கள் ஆவி என்ற கருத்தாக்கத்தை ஏற்படுத்திக் கொண்ட பின்னர் அதற்கு அடுத்த கட்டத்தில் உலவும் ஆவி (free soul) உடல் ஆவி (body soul) என்ற இரண்டு ஆவிகள் உடலில் உள்ளன என்று நம்பினர். உலவும் ஆவி உடலிலிருந்து வெளியே சென்று அன்றாட செயல்களோடு தொடர்புற்றப் பின்னர் மிண்டும் உடலுக்குள் வந்து உறைகிறது. ஆனால் உடல் ஆவி எப்போதும் உடலுக்குள்ளேயே உறைந்துள்ளது. அது எப்போது உடலை விட்டு வெளியடுகிறதோ அப்போதும் உறுக்குள்ளது கரையிடிருக்குகின் வந்து உறைகிறது. இனால் உடல் ஆவி எப்போதும் உறுக்குள்ளேயே உறைந்துள்ளது. அது எப்போது உடலை விட்டு வெளியடுகிறதோ அப்போதே இறப்பு நிகழ்கிறது என நம்பிக்கைக் கொண்டிருந்தனர். இந்த ஆவி வழிபாட்டின் தொடர்ச்சியினை சங்க இலக்கியதி தில் குறியிட்டியதும் வெண் தெய்வங்களான சூர், அணங்கு போன்றவற்றைப் போற்றுதலில் காணக்கூடியதாய் உள்ளது.

பழந்தமிழர் இயற்கையைக் கண்டு அஞ்சிய மனநிலையிலிருந்து கொஞ்சம் தெளிந்து தேறி இயற்கைப் பொருட்களான காடும், மலையும், மரங்களும், நீர்நிலைகளும் அச்சந் தரத்தக்கன அல்ல என்றும், இயங்கும் இயக்கம் அச்சம் தரவல்ல ஏதோ ஒன்று அதல் உறைகின்றது, அதுவே நாம் அஞ்சத்தக்கது என்றும் கருதினர். இவ்வாறு அச்சம் தரும் இயற்கை ஆற்றலைச் சூர் என்றும் அணங்கு என்றும் குறிப்பிட்டனர்.

பண்டையத் தம்ழகத்தீல் அணங்கு வருத்தும் தெய்வம் என்று வழபடப்பட்டது. 'அணங்குதல்' உள்பது பற்றுதல் ப்டித்துக் கொள்ளுதல் என்னும் பொருளைத் தருக்ன்றது. அணங்கு என்பதை "அச்சம், அணங்கைள்ளேவல், அழக, பராசக்தி, ஆசை, கொலை, தெய்வப் பெண், தெய்வம், கேவர்க்காடுங் கூத்து. நோய் பெண்மகள், பேய் மகள், ரோகம், வருத்தம், வருத்துத் தெய்வம்" என்று தமிழ்வமாழ் அகராத கூறுகிறது. இப்பொருண்மை அடிப்படையில் தெய்வப் பெண் என்பதும் வருத்துத் தெய்வம் என்பதும் வருத்துத் தெய்வம் என்பதும் வருத்துத் தெய்வம் என்பதும் வருத்துத் தெய்வம் என்பதும் தெய்வ நிலையில் அணங்கினைக் கூறுவதற்கு ஒப்பாகின்றது. பண்டைத் தமிழ் மக்கள் அதற்கு சடங்குகள் செய்து வழிபட்டனர்.

### "சுணங்கண் வனமுலை யணங்குகொளத் தீம்ற் நீழல்காண தோறு எநடிய வைக்" (நற்றினை. O9)

என்றும் நற்றினை வரிகளில் அணங்கு என்ற தெய்வத்தை நேரில் கண்டது போலத் தலைவியின் மேனி காணப்படுவதாகக் குறிப்பிடப்படுகின்றது. இதற்கொய்ய வெண்ணின் உருவம் கடல் தெய்வம் போலக் காட்சியளிப்பதாகக் கூறுவதை

> "கண்டோர் தாண்டா நலத்தை தெண்டிரைப் வெகுங்கடல் பரப்பின் அமாந்துறை அணங்கோ" (நற்றினை155)

என்னும் பாடல்வர்கள் காட்டுக்ன்றன.

மேற்குறத்த இயற்கைசார் வழ்பாடுகள் வெரும்பாலும் தொல்யழங்காலத்தில் தொடங்கப்பெற்று பின்னாளில் மானிடவியல் வளர்ச்சிப்படிநிலைகளின் ஒழுங்கில் மேல்நிலையாக்கம் அடைந்தன. இவற்றின் தொடர்ச்சியாகவே நிலவியல் வழிபாடு பண்டையத்தமிழரிடம் தோன்றியிருக்க வேண்டும்.

உசாத்துணை நூல்கள்~

இராமக்ருஸ்ணன், எஸ்., (1971) 'இந்தீயப்' பண்பாடும் தமிழரும்'

மதுரை : மீனாட்சீ புத்தக நீலையம்

கைலாசபதி, க., (1966) 'பண்டைத்தமிழர் வாழ்வும் வழிபாடும்' சென்னை : பாரி நிலையம்

சாமி, பி. எஸ்., (1976) 'சங்க இலக்கியத்தில் தாய்த்தைய்வ வழிபாடு' சென்னை : நியு செஞ்சுரி புக் ஹவஸ்

சுப்றானியன், ந., (2010) 'சங்க கால வாழ்வியல்'

சென்னை : நீயு செஞ்சுரீ புக் ஹவுஸ்

பாலசுந்தரன், ஆதி., (1981) 'சங்க இலக்கியத்தில் சமயக்கருத்துக்கள்'

சென்னை : சக்தீ பதீப்பகம்

தட்சீணாமூர்த்தி, ஆ., (1980) 'தமிழக நாகரிகமும் பண்பாடும்'

தஞ்சாவூர் : வெற்றீச்சைல்வ் வெளியீட்டகம்

Battacharyya, N.N., (1975) 'Ancient Indian Rituals and their Social Contents' Madras: Mano-

har Book Service

தங்கராஜ் ஜைப்ர உதவ் வீரிவுரையாளர், தமிழ்த்துறை, பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

# இந்துப் பண்பாட்டு வளர்ச்சயல் குப்தர்களின் வகிபாகம் – ஒரு நோக்கு



இந்துப் பாரம்பர்யத்தினுடைய வளர்ச்சியில் பாரிய பங்காற்றிய காலமாக குப்தர்காலம் விளங்குகீன்றது. கி.பி 320 – கி.பி 550 வரையான காலப்பகுதியை ஆட்சிக்காலமாகக் கொண்ட குப்தர்களினுடைய காலம் "பொற்காலம்" என சிறப்பிக்கப்படுமளவிற்கு பல்துறை வளர்ச்சி பெற்றிருந்தது. குஷாணர் ஆட்சியின் பின் நலிவடைந்திருந்த இந்து மதம் இவர்களின் எழுச்சியால் மிண்டும் செல்வாக்குப் பெற்று வளர்ச்சியடையத் தொடங்கியது. இதனால் "இந்து சமய மறுமலர்ச்சிக்காலம்" என்று இக் காலம் அழைக்கப்பட்டிருந்தமை சிறப்பிற்குரியதாகும்.

அதன்டிப்படையில் இக் காலத்தில் எழுச்சி வற்ற இந்துறத சார்புடைய நூல்கள் (பக்திப்பாடல்கள், நாடக நூல்கள், சிற்றிலக்கியங்கள், தத்துவ சார்பான அடிப்படை நூல்கள்) இந்துப் பண்பாட்டை வளர்த்த முக்கியமான அம்சங்களாக விளங்குகின்றன. அவை இறைவன், ஆன்மா, அருள், விடுபேறு, பக்தி புராதன மரபுகள், நீசிகளின் வரலாறு, வழிபாடுகள் பற்றியும் பல தகவல்களை உள்ளடக்கியதாக விளங்கியதோடு இந்து சமயம்சார் பண்புகளை அடிப்படையாகக் கொண்டு பல்வேறு உலகியல் நூல்களும் இராமாயணம், மகாபாரதம் போன்றனவும் வாயுபுராணம், மத்சய புராணம், ஞாக்குவல்லியரின் ஸ்மிருதி, கார்த்திகாயணர் ஸ்மிருதி, விஸ்னுஸ்மிருதி போல பல ஸ்மிருதிகளும் எழுச்சி வெற்று மக்கள் மத்தியில் இந்துப் பண்பாட்டை வளர்த்தைடுக்க துணை நின்றுள்ளன.

பாரவ், பாணர், கான்தாசர், ஸ்ரீகர்ஷதேவர் பவபூத், தண்டி போன்றவர்கள் இந்து சமயப் பண்பாட்டை வளர்க்கும் முகமாக பல இலக்கியங்களைப் படைத்துள்ளனர். "கவித்ஞான சாகுந்தலம், மாளவிகாக்கியித்திறம், விக்கிறம் ஊர்வசியம் மற்றும் இருதுசம்ஹாரம், மேகதூதம், குமாரசம்பவம், இரகுவம்சம் போன்ற காவியங்களையும் படைத்து காள்தாசர் இந்துப் பண்பாட்டை வளர்க்க முன்னீன்றுள்ளமை குறிப்பிடத்தக்கது. மேலும் சுபத்துவின் வாசவந்த, பட்டியின் இராவணவதம், பாரவியின் கிரதார் இனியம் விசாகதத்துவின் முத்திராராட்சசம், தேவி சந்திர குப்தம், சூத்திரகனின் மிருச்சகடிகம், தண்டியின் தசகுமாரசரிதம், வாத்ஸையாயணரின் காமசூத்திறம், மாகனின் சிசுபாலவதம், ஸ்ரீகர்ஷதேவரின் நைவுதம், ஜெயபாலதேவரின் கிககோவிந்தம் போன்ற நூல்கள் இந்துப் பண்பாட்டை வளர்த்தைடுக்க பெருந்துணையாய் இருந்துள்ளன.

வடஞந்தியா முழுவதும் குப்தர்காலத்தில் இந்து பண்பாட்டு எழுச்சியை அடிப்படையாகக் கொண்டு ஒரு புதிய யுகத்தின் தோற்றத்திற்கு குப்த அரசர்கள் பங்காற்றியுள்ளனர். குறிபோக வம்ச முதல்வனாக கருதப்படும் ஸ்ரீகுப்தன் மற்றும் அவனைத் தொடர்ந்து வந்த கடோற்கனன், சந்திரகுப்தன், சமுத்திரகுப்தன், இரண்டாம் சந்திரகுப்தன், குமாரகுப்தன், ஸ்கந்தகுப்தன், புதகுப்தன் போன்றோர் இந்துமத வளர்ச்சிக்கு ஆதரவை நல்கினர் எனக்குறிப்படப்படுகிறது. சந்திரகுப்தனின் ஆட்சிக்காலத்தில் எழுச்சி வெற்ற கோவில்கள், அரச சின்னங்கள், நாணயங்கள், சமயக் கொள்கைகள் அக்கால சமய மறுமலர்ச்சிக்கு சிறந்த சான்றுகளாக விளங்குகின்றன.

இந்துமத மறுமலர்ச்சக்கு உள்ளத பங்காற்றிய இவர் அறநீதீக்கு முதன்மை கொடுத்து செயற்பட்டதை அறியமுடியும். அதேபோல சமுத்திரகுப்தனது ஆட்சீக்காலப்பகுதியில் இந்துமத அடிப்படை வழியாடு இதிகாசப் புராணத் தொகுப்பு இடம்பெறுவதோடு அஸ்வமேத யாகத்தை சிறப்பாக நடாத்தினான். அதுமட்டுமன்றி கலைகளினூடாக இந்துப் பண்பாட்டை வளர்க்க நடவடிக்கைகள் மேற்கொள்ளப்பட்டுள்ளமை குறிப்படத்தக்கது. இந்து இலக்கியங்களுக்கு ஆதரவளித்துள்ளதோடு, பிராமணர்களுக்கு தானங்களை வழங்கியதோடு வைதீகக் கல்விக்கு முதன்மையும் கொடுத்துள்ளான்.

சமயநிறுவனங்கள், கோவில்கள் ஆகியவற்றை ஆதநித்த அரசந்கள் பொறித்த சின்னங்கள் இந்துசமய வளர்ச்சீக்கு அரசர்கள் வழங்கிய ஆதரவினையே புலப்படுத்துகின்றன. குறீப்பட்டுக் கூறினால் குப்தர்காலத்தீல் வெளியடப்பட்ட நாணயங்களிலும் இலட்சனைகளிலும் இந்து தெய்வங்களினது உருவங்களும் குறியீடுகளும் சிறப்புப் பெயர்களும் பொறிக்கப்பட்டிருந்தமையைக் காணலாம். முருகன், திருமால், கஐலட்சும், வேல், திரிசூலம், கருடன் ஆகியவை இடம்பெற்றுள்ளமை இந்து சமயத்தின் செல்வாக்கை பேணிய விதத்தை எடுத்துரைக்கீன்றன. உதாரணமாக: சந்தீரகுப்தனது பொற்காககளில் ஒருபுறம் அரசியீன் பெயர் மற்றும் உருவமும் மற்றைய புறத்தல் சங்கவாகனத்தல் அமர்ந்த அம்மன்ன் உருவும், 'லிச்சவி' உருவம் பொறிக்கப்பட்டிருந்ததோடு சமுத்திர குப்தனது நாணயங்களில் விஸ்ணு, கருடன் போன்றவை வாறக்கப்பட்டிருந்தமையையும் காணலாம். அதுமட்டுமன்ற சாசனங்களில் மகேஸ்வர, பரமேஸ்வர, பறமபாகவத என்ற சிறப்புப் வயர்கள் இடம்வற்றிருந்தமையும் இந்து பண்பாட்டுச் செல்வாக்கீன் மேன்மை நிலையை எடுத்துரைக்கின்றது. அப்ரதித்தன் என்ற விருதுப் பெயரை சந்தீரகுப்தன், இரண்டாம் சந்தீரகுப்தன் ஆகீயோர் தரித்தருந்தனர் என வில்வீர நாணயங்களில் குறிப்படப்பட்டுள்ளதோடு சமுத்திரகுப்தன் நாணயங்களில் தன்னை வீணாதர கோலத்தீல் பொறித்துள்ளான். மற்றும் "அஸ்வமேதம் புரீந்த ராஜாதீராஜன் அவனியை காத்தருள் அமரர் உலகினை வெல்கிறாள்." எனும் வாக்கியத்தை நாணயமொனிறில் பொறித்துள்ளமை அங்கு இந்துப் பாறம்புரயத்தை பின்பற்றிய தன்மையை எடுத்துரைக்கின்றது. குமார குப்த மன்னன் தனது நாணயங்களில் மயிலின் மேலிருந்து செல்லும் குமாரக் கடவுளின் உருவமும் ஒரு புறத்தில் மயிலுக்கு உணவளிக்கும் பேரரசனது உருவும் பொறித்துள்ளதோடு வெள்ளி நாணயங்களில் கருடனுக்குப் பதிலாக இவன் மயிலின் உருவம் பொறிக்கப்பட்டிருந்தமையும் முருகக்கடவுளின் முதன்மையை காட்டுவதாகவும் மற்றொரு நானயத்தீல் தன்னை "நரசீம்ம அவதாரம்" என்றும் பொறித்திருந்தமையை காணமுடிகின்றது. ஸ்கந்த குப்தனது நாணயங்களில் கையில் வில் மற்றும் அம்பை ஏந்தி ஸ்கந்த குப்தன் கருட இலட்சீனையின் மூன் நிற்கும் உருவம் மற்றும் தாமரை மலரை ஏந்தீயதாக மன்னவனை எதீர்கொள்ளும் கோலம் கொண்ட திருமகளின் உருவமும் வொறிக்கப்பட்டமையும் இக்கால இந்துப் பண்பாட்டுச் செல்வாக்கினை காட்டுகின்றது.

ஒவ்வாறு குப்தர்கால அரசர்கள் தமது ஆதாரங்கள் அனைத்தையும் இந்துப் பண்பாட்டினடிப்படையில் உருவாக்கி அதனை செல்வாக்குப் பெற வைத்துள்ளனர். அத்தோடு பக்தி மார்க்கத்தை அடிப்படையாகக் கொண்டு சமய நெறிகளின் வளர்ச்சி ஏற்பட்டது. இக்காலத்தில் ஏற்பட்ட சமய வளர்ச்சிகளை ஆதாரமாகக் கொண்டதாகவே பிற்கால புதிய சமய கலாசாரம் கட்டி— யெழுப்பப்பட்டதாகக் கருதப்படுகிறது. இக்காலத்தில் ஏற்பட்ட இந்துசமயச் சீந்தனைகளின் பூரண வளர்ச்ச இந்தியாவின் ஏனைய பகுதிகளிலும் குறிப்பாக தென்கிழக்காசிய நாடுகளுக்கும் பரவி வலுப்பெறத் தொடங்கியமை குறிப்படத்தக்கது. குபேரன், யமன், இந்திரன், வருணன் ஆகிய வயர்களைக் கொண்டு சமுத்திர குப்தனை அலகபாத் சாசனங்கள் வருணக்கின்றமை ஓர் எடுத்துக்காட்டாகும். மேலும் விஸ்னுவை முதன்மையாகக் கொண்டு இம்மன்னர்கள் கருடவாகனத்தை அரசசின்மையகவும் விஸ்னு மற்றும் லக்கூடியியையும் வழிபட்டு வந்தமையை அறியமுடிகின்றது. உதாரணமாக: ஸ்கந்தகுப்தனது ஜீனாகாத்சாசனம் விஸ்னுவின் துதிப்பாடலுடன் ஆறம்பமாகியதனையும் தன்னை பரமயாகவதர் எனக் குறிப்பட்டமையையும் காணலாம். விஸ்னுவின் தசாவதாரங்கள முக்கியத்துவப்படுத்தப்பட்டதனை இங்கு கிருஸ்ணர், இராமர், வராக அவதாரங்கள் சிற்பங்களாகப் பொறிக்கப்பட்டிருந்ததன் மூலமும் விஸ்னுவிற்கு தியோகர் என்னும் இடத்தில் தசாவதாரக் கோயில் அமைக்கப்பட்டிருந்தமையையும் அங்கு சிவன், பார்வதி, விநாயகர், கூரியன், விஸ்னு (மூலஸ்தான

அதுமட்டுமன்ற பல்வேறு இந்துக் கோய்ல்களை அமைத்து இந்து சமயம் எசல்வாக்கை தற்படுத்தி அவை பற்காலத்திலும் நிலைத்திருக்கும் வண்ணம் செய்திருந்தனர். குறப்பாக, சிவனுக்கு பூமார என்னும்டத்திலும் பார்வதிக்கு நச்சனகுடார என்னும்டத்திலும் அமைக்கப்பட்டிருந்ததோடு மகாசேனசுவாமிக்கு கோயில்கள் அமைக்கப்பட்டிருந்ததனையும் (மடம், தர்மசத்திரங்களும்) வாரணாசி, அலகபாத் என்பன இந்துக்களின் புனித தலங்களாகக் கருதப்பட்டதாகவும் சாசனங்கள் குறப்படுவதோடு மதுரா என்னும்டத்தில் இந்துசமைய பாசுபதப்பீரவு செல்வாக்குப் பெற்றிருந்தமையையும் அர்த்தநாரீஸ்வரர், ஏகமுக மற்றும் சதுர்முக லிங்கங்கள் போன்ற சீற்பங்கள் காணப்பட்டமையையும் சிறப்பாக கூறமுடியும். அத்தோடு மண்களிகளினாலும் மண்தட்டுக்களினாலும் மரங்களினாலும் பீற்காலத்தில் செங்கல், கருங்கல் போன்றவற்றைக் கொண்டும் சிவன், விஸ்னு, குமரக் கடவுள்களுக்கு கோயில்கள் உருவாக்கப்பட்டிருந்ததோடு கூகைக் கோயில்களும் அமைக்கப்பட்டு இந்துப் பண்பாடு பாதுகாக்கப்பட்டிருந்தது. . குப்தர்காலத்திலே நாகரம், வேசரம், திராவீடம் ஆகிய முறைக் கோயில்கள் எழுச்சி வெற்றிருந்தமையுடன் சாஞ்சி, திவாகா, ஏரான், கார்வா பீத்தரகோன், கோ, தக்கணம் (லாட்காண்) ஆகிய டைங்களிலும் பல்வேறு கோயில்கள் அமைக்கப்பட்டிருந்தமை இந்துப் பண்பாட்டை வளர்த்த பலமான அம்சமாக கருதப்படுகின்றது.

இக்காலத்தல் சக்த வழபாடும், சூரிய வழபாடும் முதன்மை வாய்ந்ததாக இருந்ததோடு பசு, துளசி, நதிகள் (கங்கை, யமுனை), இமயமலை என்பன இந்துப் பண்பாட்டுப் பாரம்புரிய அம்சங்களாக மதிக்கப்பட்டமையும் குறிபிடத்தக்கது. மேலும் அரசர்கள், வணிகர்கள், பிரதானிகள் போன்ற வெரும்பாலானவர்கள் இந்துசமயத்தைப் பின்பற்றி விருத்திக்கு வழிவகுத்துள்ளனர். வட இந்தியாவில் வேதகாலத்தின் பின் நலிவடைந்த இந்துப் பண்பாடு வளர்ச்சி வழற்ற காலமாக குப்தர் காலம் விளங்குகின்றது. இதனை சாசனங்கள், கட்டட நிரமாணங்கள், இலக்கியங்கள், வரலா – மறுக் குறிப்புக்கள் என பல ஆதாரங்கள் விளக்குகின்றன. குறிப்பாக கங்கை நதிப் பள்ளத்தாக்கில் சமயக் கிரியைகளோடு தெய்வப்படிமங்களும், திருவுலாக்களும், நாணயங்களும் இடம்வெற்றன என பாஹியன் (சீன யாத்திர்) குறிப்பிட்டுள்ளதோடு, குப்தர் காலத்தில் மகாமக தீர்த்த விழாவை நேரில் பார்த்து அதன் மகிமையினையும் ஒருமைப்பாட்டினையும் புகழ்ந்து ஹிவான்சங் (சீன யாத்திர்) குறிப்பிடிருந்தமையும் குப்தர்காலத்தில் இந்துப் பண்பாட்டுவளர்ச்சிக்காக பல்வேறு நடைமுறைகள் காணப்பட்டதனை எடுத்துரைக்கின்றது.

தத்துவார்த்த நீதியிலும் இக்காலம் இந்துப் பண்பாட்டின் மேன்மையை கொண்ட காலமாக காணப்பட்டிருந்தது. இங்கு எழுந்த பக்தீ இலக்கியங்கள், பாடல்கள், உயுந்டத சீந்தனைகள் என்பன அக்காலத்திற்குரிய தத்துவ சீந்தனைகளாக காணப்பட்டுள்ளன. குறப்பாக, அக்காலத்தில் எழுந்த அறுவகைத் தநீசனங்களின் சிறு நூல்களின் விருத்தி உரையில் பல தத்துவங்கள் உள்ளடக்கப்பட்டிருந்தன. எடுத்துக்காட்டாக : சாங்கியத்தில் வேதங்கள் காட்டும் மூலப்பொருள் இரண்டு எனக் கூறப்பட்டுள்ளன.

#### அவையாவன.

- I. நீலையானதும் அற்வே சொருபமானதும், மாற்றமடையாததுமான புருடன்.
- 2. அறிவற்ற மாற்றம் அடையும் வாருளாகிய அசேதனம் அல்லது பிருகிருதி.

அத்துடன் யோகமானது, நான் என்றும் அற்வு ஒழ்தலைக் குறித்தும் இயமம், நியமம், தாரனை, ஆசனதியானம், பிரத்தியாகாரம், பிரணாயாமம், சமாதி என்ற எட்டு படிமுறைகளையும் குறித்து நீற்கின்றது. அதேபோல வைஷேடியமானது, இறைவன் அணுக்களைக் கொண்டு உலகினை உற்பத்தி எசய்கிறான் எனக்கூறுவதோடு நியாயமும், உலகின் தோற்றத்திற்கு அணுக்களே காரணம் என்றும் ஆன்மா உணர்வு கெட்டு நிற்கும் நிலையே முத்தி இன்யம் எனவும் கூறுகின்றது. மிமாம்சகர், மூலப்பொருள் பல எனவும், உயிரகள் பல எனவும், கடவுள் உண்டு எனவும் கூறுவதோடு கன்றமே உலக பந்தத்திற்கு காரணம் எனவும் கூறுகின்றது. இவ்வாறான தத்துவார்த்த சிற்தனைகள் ஊடாக குப்தர்கள் இந்து மதத்தை அறிவுள்ள ஒருமதமாகவும் வளர்த்து வந்துள்ளமையை காணமுடிகின்றது. எனவே மேற்கூறப்பட்டவற்றைத் தொகுத்து நோக்கும் போது இந்துப் பண்பாட்டினை நலிவு நிலையிலிருந்து மீட்டைடுக்க வேண்டிய பல நடைமுறைகளை மேற்கொண்டு தமது காலத்தில் அரச ஆதரவுடன் இந்துப் பண்பாட்டை வளர்த்தைடுத்துள்ளதோடு பிற்கால உலக சமுதாயத்தில் இந்துப் பண்பாடு நிலைபெற்று விளங்க வேண்டிய முன்னெடுப்புக்களையும் குப்த அரசர்கள் மேற்கொண்டுள்ளமையை சான்றாதாரங்களின் அடிப்படையில் அறியமுடிவதனால் குப்தர் காலம் இந்துப் பண்பாட்டை வளர்த்த முக்கிய காலமைன்பதை உறுதிப்படுத்த முடிகின்றது. இது இந்துப் பண்பாட்டு வளர்ச்சியில் ஒரு பொற்காலமாக விளங்குவதனைக் காணமுடிகின்றது.

#### **உசாத்துணை** நூல்கள்

- 1. சி. சோதிலிங்கம், இந்து நாகழிகம்.
- 2. இந்து நாகர்கம், அக்ல இலங்கை இந்துமாமன்ற வெளியீடு 2017.
- 3. ப. ஜோதீஸ்வரன், வமளரியர் குப்தர் காலம்.
- 4. கோ. தங்கவேல், <del>இ</del>ந்திய வரலாறு~ 1
- 5. கே. வரதராஜன், இந்திய தத்துவ தரசனம்.
- 6. செ. தனபாலசீங்கன் உபநிடதச் சீந்தனைகள்.

வ. தீலக்ஷனா கலைப்பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

# எனது கண்ணோட்டம்



கூடவுள் எனும் கருத்தியல் பரவலாக காலம் கடந்து விவாதிக்கப்பட்டு வருகிறது. அது குறித்து பலருக்கு பல வேறுபட்ட பார்வைகள் இருக்கிறது. அதனால் இது சழி, இது தவறு என்று எந்த கருத்தும் பிறித்துவைக்கப்படவில்லை. அவை யாவும் தனிப்பட்ட நபர் அல்லது சமூகம் சார்ந்தது. அதில் எனது பார்வைகுறித்த பகிர்வாக இக்கட்டுரையினை நாள் எழுதுகிறேன்.

"கடவுள்" என்ற வாருள்ள் தேவை வரலாறு வநடுங்கலும் வெவ்வேறாக அமைந்து இருக்கிறது. மக்கள் அதனை பயன்படுத்தி கொண்ட முறைகளும் குழுல், குழ்நிலைகள் வாறுத்து வேறுபடுகிறது. தமிழ்ர் பிரதேசத்தில் இக்கடவுள் எனும் கருத்து இவ்வாறு வளர்ந்து வந்திருக்கின்றது என்பதனை அறியும் வாமுது, இப்பிரதேச மக்களின் வரலாறு பல அர்த்தங்களை அச்சொல்லிற்கு வழங்குகிறது.

வரலாற்றன் ஆரம்ப காலங்களில் மனிதன் பாதுகாப்பிற்காக மலைகளில் குகைகளில் வாழ்ந்துவந்ததாக வரலாற்று ஆய்வாளர்கள் கூறுவார்கள். அவ்வாறு வளர்ந்து வந்த மனிதன் கூட்டமாக வாழ்ந்து வந்தீருக்கிறான். தன்னை விட வலிமையானதை குறித்த இயற்கையான பயம் அவனுக்கு இருந்து இருக்கிறது. அதில் இருந்து பாதுகாத்துக்கொள்ள அவன் இவ்வாரான ஒரு இருப்பிடத்தை நோக்கி நகர்ந்து உள்ளான். அவனது அன்றாட உணவு தேவையினை பூர்த்தி செய்யவேண்டிய கடமை அந்த கூட்டதிற்கு இருந்து இருக்கும் அதனால் கூட்டத்தில் ஆண்கள் வேட்டைக்கு செல்லும் வாமுது குகையில் இருக்கும் சிறுவர்கள், வெரியவர்களை பாற்தது கொள்ளும் வாறுப்பு வெண்களுடையதாக இருந்து இருக்கும். இவ்வாறு தங்களை பாதுகாக்கும் தாய்மாறை பிள்ளைகள் கடவுளாகவும், வழகாட்டுபவராகவும் கருதி ஒருப்பார்கள். அவர்கள் வளர்ந்து வரும் பொழுது தாய் தெய்வமாக உருமாறியிருப்பர். இவ்வாறு தேரிற்றம் வெற்று தமிழ்த் குறிப்புகளில் இருக்கும் முதல் தெய்வமாக உருமாறியிருப்பர். இவ்வாறு தோற்றம் வெற்று தமிழர் குறிப்புகளில் இருக்கும் முதல் தெய்வமாக "கொற்றவை" திகழ்கிறார்.

கொற்றம் என்றால் வெற்ற என்று வாருள். அவ்வை என்றால், அம்மை என்று வாருள். கொற்றவை என்றால் வெற்றியை அருளும் தாய் என்று வொருள் கொள்ளலாம். தற்காலத்தில் வீரத்தில் வெற்றிக்கு காள், துழ்க்கை, கல்வியில் வெற்றிக்கு சரஸ்வத், செல்வத்தில் வெற்றிக்கு இலட்சும் என்று பல வெண் தெய்வங்கள் கொற்றவையின் சாயலுடனேயே காணப்படுகிறார்கள். காலத்தால் முல்லையும் குறிஞ்சியும் முறை திரித்து கதிரவன் வெம்மையாலே எங்கும் வளமை தீய்ந்து போக பாலையாகி கொற்றவை பாலை நிலக்கடவுளாகவும் பின்னர் போர் கடவுளாகவும் போற்றப்பட்டிருக்கிறாள். வேட்டைக்கு சென்ற கூட்டத்தினை வழிநடத்தி சென்ற தலைவனையும் மக்கள் போற்றியிருப்பார்கள். அவர் கொற்றவையின் மகனாக கருதப்பட்டு "சேயோன்" என்று அழைக்கப்பட்டு பிற்காலத்தில் குறிஞ்சித் திணைக்கே உரித்தான இறையாக உருமாறியிருக்கலாம். இன்று "முருகன்" என்று அழைக்கப்படும் தெய்வமாக "குன்றிருக்கும் இடம்" என்று அழைக்கப்படும் தெய்வமாக "குன்றிருக்கும் இடவமல்லாம் குமரன் இருக்கும் இடம்" என்று இங்கு எமது பல்கலைக்கழகத்திலும் குன்றில் கொன்றி கொண்மகுக்கிறார்.

வேளாண்மையும், மீன்ப்டியும் மனத வாழ்க்கை முறையனுள் உள்ளடக்கப்பட அது சார்ந்த மக்கள் தணைகளாக ப்ரீந்து குடியேற்னார்கள். அவர் அவர் தேவைகளை பூர்த்த செய்யும் இயற்கை காரணியனை பிற்காலத்தில் நினைக்க உரித்தான கடவுளாக போற்றிக் கொண்டனர். தொல்காப்பியர் குறிப்பிடுவது போல்.

> மாயோன் மேய காடுறை உலகமும் சேயோன் மேய மைவரை உலகமும் வேந்தன் மேய தீம்புனல் உலகமும் வருணன் மேய பெருமணல் உலகமும் முல்லை குறிஞ்சி மருதம் நெய்தல் எனச் சொல்லிய முறையாற் சொல்லவும் படுமே.

காட்டினை சூழ்ந்த இருள்ளில் இருந்து பாதுகாத்துக்கொள்ள இருள்ளை வணங்கி "மாயோன்" (பீற்காலத்தில் திருமால், மால்: கருமை) என்றும், வயலிளில் விளைச்சலுக்காக மழை வேண்டி கருமேகங்களினை "வேந்தன்" (பீற்காலத்தில் இந்திரன்) என்றும், கடல் சார்ந்த மீனவ மக்கள் படகோடவும், அவ்விடம் சூழ்ந்த காற்றினை "வருணன்" என்றும் வணங்கி துணை இருப்பதாக நம்பினார்கள்.

மேலும் பிற்காலத்தில் தமிழர் கலாசாரத்தில் தலைவர்களையும், வழிகாட்டிகளையும், வெரியவர்களையும் போற்றும் பழக்கம் வளர்ந்து வந்திருக்கிறது. இதன் ஆரம்ப நிலையாக ஊரிற்காக போரிட்டு மரணித்த வீரர்களுக்காக "நடுகல்" வைத்து வணங்கும் முறை காணப்பட்டது. இவ்வழக்கம் பின்னர் அரசர்களின் நினைவாக பளிளிப்படைகள் அமைப்பதாக மாற்றமடைந்து. பின்னர் கோவில் வழிபாட்டு முறையாக வளர்ந்து இருக்கலாம்.

ஒவ்வாறு பயத்தினை போக்க நம்பிக்கைக்காகவும், தேவைகளை பூர்த்தி சைய்ய துணையாகவும் கடவுள் எனும் கருத்து உருப்பெற்று காலம் கடந்து வந்திருக்கிறது. ஒவற்றுடன் மேலும் நிலம் சார்ந்த மக்களின் பழக்கவழக்கங்கள் காலநிலை சார்ந்த கொண்டாட்டங்கள் அனைத்தும் இணைந்து சடங்குகள் சம்பிரதாயங்களாக உருப்பமற்று ஓர் கட்டமைக்கப்பட்ட சமயமாக வளர்ந்து நிக்கிறது. எனது பார்வை தமிழர் மைய்யியல் (கடவுள் கொள்கை) இம்மண்ணுக்கும் மக்களுக்கும் தனித்துவமானது. தமிழர் வாழ்வுடன் வரலாற்றின் வளர்ச்சியில் தொடர்புடையது. இது ஓர் இறைவன், நமக்கு மேல் இருப்பவர் என்பதை தாண்டி நம்மோடு இருக்கும் மக்களை ஒன்றிணைத்து வாழ்வதை முன்னிலைபடுத்துகிறது. எனவே அக்கண்ணோட்டத்தில் இவற்றினை அணுகுதல் சாலச்சிறந்தது என்பது என் கருத்து.

> சி.கணாதிபன் பொறியியற் பீடம் பேறாதனைப் பல்கலைக்கழகம்

# சைவமும் தமிழும்



ூறைவனை அடைவதற்கு வகுக்கப்பட்ட பாதையே சமயம் எனப்படும். ஆதியும் அந்தமும் ஒல்ல-ாத சீவவருமானை வழ்படும் சமயமே சைவசமயமாகும். இதேபோல் கல்தோன்ற மண்தோ-ன்றாக்காலத்தில் தோன்றியது தான் தமிழ். எம்வபருமான் முருகனும், அகத்தியரும் கட்டிக்காத்த தமிழ் ஒன்று உலகவமங்கும் விறுநடை போடுகிறதென்றால் சைவமும் தமிழும் ஒரு மனிதனுக்கு ஒருகண்கள் போன்றவை. பண்டைக் காலத்திலே தமிழ் வமாழியை வளர்த்தவர் அகத்தியும். இவர் சீவவபருமானிடத்திலேயே முத்தமிழைக் கற்றுணர்ந்து "அகத்தியம்" என்ற முத்தமிழ் இலக்கண நூலை இயற்றினார். ஒரு சந்தர்ப்பத்தில் சிவனுக்கும் உமைக்கும் கைலையில் திருமணம் நடக்க, சர்வலோக ஜீவராசிகளின் பாரம் தாங்காமல் தென்பகுதி சரிந்தது. இதை சமப்படுத்த அகத்தியரை தென்பகுதிக்குப் போகச் செய்தார்.

சங்க காலத்துப் புலவர்கள் கடவுளைப் பற்றி பாடிய பாடல்கள் அக்காலத்தில் சைவம் எந்த நிலையில் இருந்தது என்பதை அறியக்கூடியதாக உள்ளது. சங்கம் மருவிய காலத்தில் சப்புநூலாக, வையத்துள் வாழ்வாங்கு வாழும் வகையினை எடுத்துக்காட்டும் நூலாக திருக்குறள் உள்ளது. பல்லவர் காலத்து பக்தி இலக்கியங்கள் தமிழ் இலக்கிய வரலாற்றிலே குறிப்படத் தக்கவை. பண்டைக்காலத்தில் தாழிசை, துறை, விருத்தும். யாப்பு வகைகள் இருந்தாலும் அவை குறைந்து வெண்பா யாப்பு பக்திப் வெருக்கை புலப்படுத்துவதற்குக் காரணங்கள் ஆயின. இக்காலப் பாடல்கள் பத்க வடிவில் இருந்தன. அப்பரும், சம்பந்தரும், சந்தரரும் பாடிய பதிகங்கள் பக்தி இலக்கியங்களாக மிளிரகின்றன். "தமிழோடு இசையாடல் மறந்தறியேன்" என்னும் பதிகத்தைப் பார்த்தால் சைவமும் தமிமும் சேர்ந்த நிலை எப்படி என்று தெரிகிறதல்லவா?

சோழர் காலம் ஒரு காவிய உற்பத்திக் காலம் எனலாம். ஏன் தெரியுமா? அறம், வொருள், ஒன்பம், வீடு ஆகிய நான்கு வொருளையும் எடுத்துக்காட்டும் இலக்கியம், காவியம் எனப்படும். இக்காலத்தில் தான் நம்பியாண்டார் நம்பியால் சைவத் திருமுறைகள் வகுக்கப்பட்டன. பேறிலக்கியங்கள் வளர்ந்த காலம். ஆற்றல் மிக்க தமிழ் வமாழியின் வெருமையை இராமாயணம் மூலமாகக் கம்பன் காட்டியுள்ளார். "இட்ட அடிநோக எடுத்த அடி கொப்பளிக்க வட்டில் காமந்து வரும்" என்று அம்பிகாபத் அமராவதியைப்பார்த்துப் பாடல் காவியம் எழுதிய நாயகனான கம்பரைக் காப்பாற்ற சரஸ்வதி தேவியே உதவிபுறிகள்றார். இங்கு சைவமும். தமிழம் பின்னிபிணைத்த நிலையை பார்க்கிறோமல்லவா?

பக்தீச்சுவை நனீ சொட்டச்சொட்ட பாடிய கவிவல்லவன் என்று பாராட்டப்பட்ட சேக்கிறார் சைவநெறி தழைக்க வந்த 63 நாயன்மாரீன் சிறப்பைக் கூறிய வெரியபுராணம் சைவ சமயத்தோருக்கு ஒரு கலங்கரை விளக்கம் போன்றது. அதுமட்டுமா? கந்தபுராணமும் ஒரு வெருங்காப்பியங்களில் ஒன்றாகும். பதி, பசு, பாசம் என்ற முப்பொருளின் உண்மை அவற்றின் இலக்கணம் விடுபேற்றிற்குரிய நெறிகளை எடுத்துக் காட்டுகிறது. சைவ சித்தாந்த சாஸ்திரம் 14 ஆகும். அதுமட்டுமா. வாக்கிற்கு அருணகிரி, உண்ணைப் போல் வமப்பயா ஒரு சொல் விளம்பினன் யார்? என்று பாராட்டப்பட்டவர். முருகப்பெருமானை நினைத்து திருப்புகழ் பாடியுள்ளார். இவைகளிலிருந்து சைவமும், தமிழும் தழைத்தோங்கியநிலை எப்படி என்று தெரிகிறது அல்லவா?

ஐநோப்ப்ய காலம், 20ம் நூற்றாண்டில் ப்ற காப்ப்யங்களால் சைவத்திற்கும், தமிழுக்கும் பங்கம் வந்துவடுமோ என்று அஞ்சீ அதில் கூடிய கவனம் செலுத்தலானார். ஆறுமுகநாவலரின் அரியசேவையில் சைவமும் தமிழும் மீண்டும் வளர்ந்தன. பாரதியார், பாரதிதாசன், தேசிக விநாயகம் பிள்ளை போன்றவர்கள் தமிழுக்கு தொண்டு ஆற்றினார்கள். சிந்து, தெம்மாங்கு யாப்பு வகைகளைக் கையாண்டனர். பின் எழுந்த உரைநடை சிறுகதை இலக்கியங்களிலும் சைவத்தின் சிறப்பினைக் காணக்கூடியதாக இருந்தது.

அம்மை, அப்பர் தான் உலகம் என்ற ஐங்கரனீடம், ஒளவைப் பாட்டி பாலும், தெளிதேனும் பாகும் பருப்பும் தருகிறேன் நீ எனக்கு சங்கத் தமிழாகிய இயல், இசை, நாடகம் என்ற முத்தமிழைத் தா என்று எவ்வளவு அழகாக கேட்கீன்றார்.

அன்று பாண்டியன் கேள்ளிக்கு விடை பகன்ற எம்பெருமானைப் பார்த்து தமிழ்ச் சங்கத் தலைவரான நக்கீரர் வந்திருப்பது இறை என்று அறிந்தும் தமிழன் மேல் பற்று வைத்திருந்ததால் அதற்கு பங்கம் வரக்கூடாது என்பதற்காக நெற்றிக் கண்ணைத் திறந்தாலும் குற்றம் குற்றமே என்று வாதாடுகிறார். இதிலிருந்து சைவமும் தமிழும் எவ்வளவு தூரம் ஒன்றோடு ஒன்று பின்னீப் பிணைந்து வளர்ந்திருக்கின்றன என்பது தெரிகிறது அல்லவா?

> தயாநேசன் சஜீவன் பொறியியற் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைகழகம்

# சங்க இலக்கியங்களில் முருகனின் வீறம்



**61D**யிய்தார் அண்குழல் வள்ளியை வேட்டவனாகிய முருகள் தொல்தமிழ்றீன் அகப்புறவாழ்வ– "யலை பகரும் சங்களூலக்கியங்களில் முக்கியத்துவம் பெற்றுள்ளான் பழையோள் குழவியாயும் பறமன் சிறுவனாயும் போற்றப்பட்ட குமரவேல் வழிபாடு தொல்தமிழ்றிடம் பரவலாக காணப்பட்டதை

> "காடுங் காவுங் கவின்ஸ்று துருத்தியும் யாறும் குளனும் வேறுபல் வைப்பும் சதுக்கமும் சந்தியும் புதுப்பூங் கடம்பும் மன்றமும் வொதியினும் கந்துடை நிலையினும்"

(தீருமுருகு:223–226) தீருமுருகாற்றுப்படை வாய்லாக அறிய முடிகீறது.

இயற்கைவநறக்காலமான சங்ககாலத்தில் எழுந்த பத்துப்பாட்டு, எட்டுத்தொகை இலக்கியங்கள் முருகளை காதற்கடவுளாக, மாவீரனாக, இளமை பொருந்தியவனாக அடையாளப்படுத்துகின்றன.பதினைன்மேற்கணக்கு நூல்கள் முருகன் கூரபத்மன், அவுணர் கூட்டத்தை வதைத்தமை, கிரவுஞ்சம் எனும் மலையை முருகன் பிளந்தமை, மழலைப்பிராயத்தில் முருகன் தேவர்களை போரில் வெற்றி கொண்டமை போன்ற வீரச்சையல்களை கூறுவதன் வாயிலாகவும் வீரர்களின் புகழை எடுத்தியம்ப முருகனை உவமையாக கூறுவதன் வாயிலாகவும் முருகளை வெற்றிச்சிறப்பு மிக்கவனாக கூறுவதன் வாயிலாகவும் சங்க இலக்கியங்கள் அவனுடைய வீரத்தை வெளிப்படுத்துவதால் இக்கட்டுரையானது அவ்விதம் முருகனுடைய வீரத்தை ஆராயவுள்ளது.

சூரபத்மன், அவுணர்களை வதைத்தமை அசுரர் குலத்தலைவனான சூரபத்மனை குமரவேல் வதம் புரிந்தமையானது சங்ககால இலக்கியங்களில் பரவலாக குறிப்படப்பட்டுள்ளது. திருமருகாற்றுப்படையானது சூரன், பதுமன் எனும் இருவர் ஒருவராகி மாமறமாகிய போது முருகனால் வதைத்ததை

> "ஒருபே குருவ் கொருபே ரியாக்கை அறுவேறு வகையி னஞ்சுவர மண்டி அவுணர் நல்வல மடங்கக் கவிழினர் மாமுதல் தடிந்த மறுவில் கொற்றத்து"

(தீருமுருகு:57–60) என குறீப்பதுடன் கடலிறுள் மாமரமாக உருமாறி நீன்ற சூரனை

"பார்முதீர் பனிக்கடல் கலங்கவுள் புக்குச் சூர்முதல் தடித்த கடரிலை வநடுவேல்"

(திருமுருகு:45-46) கடல் நிலைகுலையும் வண்ணம் வதைத்த வேலினை உடைய முருகள் என கூறுவதுடன்

Digitized by Noolaham Foundation.

"செறுநர்த் தேய்த்த செல்லுறழ் தடக்கை" (தீருமுருகு:5) "சூர்மருங் கறுத்த மொய்ம்பீன் மதவலி" (தீருமுருகு:275)

போன்ற தீருமுருகாற்றுப்படை அடிகளும் முருகள் சூரபத்மன், அவுணர்களை அளித்த செய்தியை எடுத்தியம்பியுள்ளன. கடம்பமலர் மாலையணிந்த செவ்வேள் சூரபத்மனை வதைத்ததை புறநானாறு

> "கார்ந்றுங் கடம்பீன் பாசீழைத் தெரியல் சூர்நவை முருகன்"

(புறம்:23) சுட்டுவதுடன் அகவொழுக்கமுரைக்கும் அகநானூறும் அவுணர்களோடு, மாமரமாகி நீன்ற சூரபத்மனை முருகக்கடவுள் சங்கநீத்ததை

"சூர்மருங்கு அறுத்த கூர்கலை நெடுவேல்"

(அகம்:59) இயம்ப்நிற்கிறது. பதிற்றுப்பத்து சூரனை வதைத்த செவ்வேளை "அணங்குடை அவுணர் ஹம் புணர்க்கும் குருடை முழுமுதல் தடிந்த பேரிசைக் கடுஞ்சீன வீறல்வேள்"

(பதீற்றுப்பத்து:11) என காட்டி நீற்பதுடன் சூரபத்மன் முதலிய அவுணர் வதீந்த மூதூர் எனும் ஊரை "முகுகுடன்று கறுத்த கலியழ் மூதூர்" (பதீற்றுப்பத்து:26) முகுகன் அழிவடையச்செய்தமையை எடுத்துரைக்கீறது.

கற்றறந்தோர் ஏத்தும் கலித்தொகையும் முருகள் வீரத்தை விளம்பும் வண்ணம் "உரவுநீர் மாகொன்ற வென்வேலான்" (கலி:26) "சூர்க்கொன்ற செவ்வேலான்" (கலி:93) "மாகடல் மாகொன்ற மடங்கப்போர் வேல்வல்லான் (கலி:104)

ஓதத்தீல் மாமரமாய் ஒளிந்து நீன்ற சூரனை வதைத்ததை எடுத்துரைக்கீறது. பரிபாடலும் மாயப்போர் புரிவதில் சமர்த்தரான அசுரகுல கோமானாம் சூரபத்மன் குமரனுக்கு அஞ்சி ஆழ்கடலில் ஒளிந்த போது அவனை வதைக்கும் வண்ணம் பினிமுகம் எனும் களிற்றுயானையிலேறி கடலிப்புகுந்து கடும்போராற்றியதையும்

"நோயுடை நூடங்கு சூர் மாமுதல் தடிந்து" (பரீ:5:4)
"நீர்நீரந்து ஏற்ற நீலம்தாங்கு அழுவத்துச்
"சூர் நீரந்து சுற்றிய மாதபுத்த வேலோய்" (பரீ:18:3–4)
"கடுஞ்சூர் மாமுதல் தடித்தறுத்தவேல்" (பரீ:9:70)
"சூர் மருங்கறுத்த சுடர்ப் படையோயே" (பரீ:14:18)
"எவ்வத்து ஒவ்வா மாமுதல் தடிந்து" (பரீ:19:101)
"கையதை கொள்ளாத் தெவ்வர்கொள் மாமுதல் தடிந்து" (பரீ:21:8)

கடல்நடுவில் மாமறமாய் ஒழிந்த சூரபத்மனையும் பழபாவங்கட்க்கு அஞ்சாத அவுணர்களையும் அவர்களின் ஆணவமும் வெற்றிச்சிறப்பும் வலிமையும் தவிடுபொடியாகும்வண்ணம் வதைத்தமையை அழகுற சுட்டியுள்ளது.

கீரௌஞீச மலையை பீளந்தமை

சங்க இலக்கியங்கள் முருகவேல் கிவுளஞ்சம் எனப்படும் பறவையின் பேரிலமைந்த மாயம் நிறைந்த மலையை ஞாலநலனுக்காய் பிளந்தமையை சங்கஇலக்கியங்கள் பகிர்வதும் முருகணின் வீரத்துக்கு சான்றாகும். புரிபாடல் நாவலந்திவின் வடபாலமைந்த கிவுளஞ்சவரையை உடைத்து அதனுர்டாக முருகள் வழியை உருவாக்கியதை

"நாவலந் தண்பொழ்ல் வடபொழில் ஆயிடைக் குருகொடு பெயர்பெற்ற மால்வரை உடைத்து" (பர்:5:8~9)

எடுத்துரைப்பதுடன் மேலும்

"குருகு எற் வேலோய்" (பூர்:19:36) "தெவ்வுக் குன்றத்துத் தீருந்துவேல் அமுத்தி" (பூர்:19:102) "புள்ளொடு வயூய் வாருப்புடை திறந்தவேல்" (பூர்:21:9)

என்ற அடிகளின் வாய்லாகவும் முருகன் கிவுளஞ்ச மலையை பிளந்தமையை வெளிப்படுத்தி நிற்கிறது. குறுந்தொகையில் முருகனை பாடிடும் கடவுள்வாழ்த்திலும் "குன்றின் வெஞ்சு பக வெறிந்த வஞ்சுடர் நெடுவேற்"

என கீரௌஞ்ச மலை சிதறும்படி மாயோன் மருகன் வேலைறிந்து ப்ளந்தமை சுட்டப்பட்டுள்ளது திருமுருகாற்றுப்படையும் "குன்றங் கொன்ற" (திருமுருகு:266) குன்றம் ப்ளந்த குமரனை ஏத்திநீற்கிறது.

தேவர்களை வெள்றமை

கந்தக்கடவுள் பாலப்பருவத்தில் தேவர்களுடன் எவ்வித ஆயுதமும் ஏந்தாது கைகளால் போர் இயற்றி அவர்களை வென்றமையால் முருகனுக்கு திறை செலுத்தும் வண்ணம் தேவர்கள் தம் உடலின் ஒருகூற்றை பிய்த்து ஊர்தி, படைக்கலன்களாக மாற்றி காணிக்கை வழங்கியுள்ளனர் குறிப்பாக அக்கினிதேவன் தன் உடலினின்றும் பிரித்த கூற்றை சேவற்கொடியாகவும் இந்திரன் தன் உடலின்கூற்றை தோகைமயிலாகவும், தர்மதேவனான இயமன் அவ்விதம் வெள்ளாட்டுக்குட்டியையும் அளித்ததை. புரிபாடலானது

> "ஆரா உடம்பின் நீ அமர்ந்து விளையாடிய போரால் வறுங் கைக்குப் புரந்தரன் உடைய, அல்லல் ஒல் அளலன் தன் வமய்யின் பிரித்து, எசல்வ வாரணம் கொடுத்தோன்ளு வானத்து வளம் கைழு செல்வன் தன் வைய்யின் பிரித்து, திகழ் வாறிப் பீலி அணி மயில் கொடுத்தோன்ளு திருந்து கோல் குமன் தன் மெய்யின் பிரிவித்து,

ஒருங் கண் வெள் யாட்டு எழ்வ் மறி கொடுத்தோ**ள்**" (ப∫ி:5:55–62)

எடுத்துரைப்பதுடன்

எடுத்துரைப்பதுடன் ஒவ்விதம் இதர தேவர்கள் தம் உடல்னின்றும் பிடித்தைடுத்த கூற்றை ஆயுதங்களாக்கி ஆறுமுகச்செவ்வேளிடம் சமர்ப்பிக்க அவற்றையைல்லாம் தன் பன்னிரு திருக்கரங்களில் தாங்கி காட்சி நல்கியதை பரிபாடல் போற்றுவதும் இங்கு குறிப்பிடத்தக்கது.

"பொறி வழீச் சாபமும், மரனும், வாளும், செறி கூலை ஈட்டியும், குடாரியும், கணீச்சியும், தெறு கதீர்க் கனலியும், மாலையும், மணியும், வேறு வேறு உருவீன் இவ் ஆறு இரு கைக் கொண்டு" (பரீ:5:65–69)

பாலப்பருவ ஆறுமுகக்கடவுள்ள் அபர்மித ஆற்றல்கண்டு இந்திரன் முதலிய பிற தேவர்கள் அஞ்சுவதை "பிறந்த ஞான்றே நின்னை உட்கிச் சிறந்தோர் அஞ்சிய சீருடை யோயே" (புரி:14:25–26) புர்பாடல் பகர்வதும் முருகக்கடவுள்ள் வீரத்தை பறைசாற்றுகிறது.

#### வீரர்கட்க்கு உவமையாகியமை

பதினைன்பேற்கணக்கு பனுவல்கள் வலியையும், வீரமும், நெஞ்சுரமுமைய மாவீரர்கட்க்கு முருகளை உவமை சொல்லுவதும் அவன் வீரத்தையே விதந்துரைக்கிறது. மதுரைக்காஞ்சியில் பாண்டியன் நெடுஞ்செழியனுடைய பேராற்றலை புகழ

"முருகு உறழப் பகைத்தலை சென்று" (மதுரைக்காஞ்சீ:181)

முருகள் உவமையாவதுடன் பொருநராற்றுபடையிலும் கரீகால் பெருவளத்தாள் "முருகள் சீற்றத்து உருகைழு குரீசில்" (பொருநர்:131) புகழப்பாடுவதை எடுத்துரைக்கீறது. அகநானூறிலும் "முருகள் நற்போர் நைடுவேள் ஆவி" (அகம்:1) "முருகள் அன்ன சீற்றத்துக் கடுந்தீறல்" "அடுபோர் மிஞிலி செருவேல் கடைஇ" (அகம்: 158) "முருகுறழ் முன்பொடு பொருதுகளம் சிவப்ப" (அகம்: 181)

இம்மரபு நீலைவற்றுள்ளதுடன் புறநானூறும் அவ்வழியிலே மன்னர் புகழ் "செருமிகு சே எய் …" (புறம்:14) "முருகன் சீற்றத்து உருகெயு குநீசீல்" (புறம்:17)

முருகளை உவமையாக கூறுவதன் வாயிலாக பகரப்படுமாற்றை அறிவதுடன் இவ்வாறான உவமை எடுத்துக்காட்டுகள் முருகனின் வீரத்தையும் வெளிப்படுத்தி நிற்கின்றன,

வெற்றிச்சிறப்பினனாக திகழ்கின்றமை முருகக்கடவுள் பகைவருடன் போறிட்டு வெல்லத்தக்கவனாக, வெற்றிகளால் அணிசெய்யப்படுபவனாக, பகைவற்களை போற்க்களத்தில் அஞ்சிநடுங்கச்செய்பவனாகசங்க இலக்கியம் சிறப்பிப்பதானது அவன் வெற்றிச்சிறப்பை விளம்புவதாகவே அமைகிறது. மலைபடுகடாம்

"வெல் போர்ச் சேஎய்...." (மலைபடுகடாம்:493) எனவும் திருமுருகாற்றுப்படையானது "செருவில் ஒருவ வொரு வீறள் மள்ள" (திருமுருகு:262) எனவும் பரிபாடலில்

"வெல் போர் இறைவ" (பூர்:17:49)

"மாறமர் அட்டவை மறவேல் செல்வ" (படு:21:17)

முருகக்கடவுள் வாகைசூடும் வெற்றிச்செல்வனாக விதந்துறைப்பதை காணமுடிகிறது.

#### முழ்வுரை

இவ்வாறாக சங்கஇலக்கியங்களில் முருகனுடைய வீரம் சூரபத்மன், அவுணர் கூட்டத்தை வதைத்தமை, கிரவுஞ்சம் எனும் மலையை முருகள் பிளந்தமை, மழலைப்பிராயத்தில் முருகன் தேவர்களை போரில் வெற்றி கொண்டமை, வீரர்களின் புகழை எடுத்தியம்ப முருகனை உவமையாதல், வெற்றிச்சிறப்பினனாக திகழ்தல் போன்றவற்றின் வாயிலாக பிரவாகித்திருப்பதை அறியமுடிவதுடன் அப்பிரவாகம் பிற்காலத்தில் எழுந்த முருகளை பாடுபொருளாக கொண்ட இலக்கியங்கள் முருகனுடைய வீரப்பிரதாபத்திற்க்கு பெருமளவு முக்கியத்துவமளித்து படைக்கப்படுவதற்கு மூவாதாரமாக அமைந்ததையும் காணமுடிகிறது.

#### உசாத்துணைகள்

l.சோதிமலர்.ர(2007), சங்க காலச் சமயச்சாரங்களும், நம்பிக்கைகளும், சங்க இலக்கியமும் சமூகமும், கொழும்பு : இந்து சமய கலாசார அலுவல்கள் திணைக்களம்.

2.நாச்சியார்.சை(2007), பறிபாடலில் வைதீகவநறி, சங்க இலக்கியமும் சமூகமும், கொழும்பு : இந்து சமய கலாசார அலுவல்கள் திணைக்களம்.

3.கொக்கலிங்கம்.க(1999), பழையூற் பழையனாம் பரமன் சிறுவன், நல்லைகுமரன் மலர் 1999, கொழும்பு : யாழ் மாநகராட்சி மன்ற சைவசமய விவகாரக்குமு.

4.மனோன்மண்.ச(2018), சேயோன் மேய மைவரை உலகு, நல்லைகுமரன் மலர் 2018, யாழ்ப்பாணம் : யாழ் மாநகராட்ச் மன்ற சைவசமய விவகாரக்குமு.

5.பத்றன்(2007), யழந்தமிழ் இலக்கியங்களில் பாலன், திக்கெட்டும் திருமுருகன், சென்னை : வி– கடன் பிரசுரும்.

6.பூலோகசங்கம்.பொ(2018), முருகவழபாட்டின் தோற்றமும், வளர்ச்சியும், முருகு, கொழும்பு : இந்து சமய கலாசார அலுவல்கள் திணைக்களம்.

7.மாணிக்கவாசகள்.ஞா(2012), புறநானூறு மூலமும் உரையும், சென்னை: உமா பதிப்பகம்.

8.நாராயணவேலுப்பீள்ளை.ம(2009), பத்துப்பாட்டு, பாகம் 1.2 சென்னை : பாரீநிலையம்.

9.புலியூர்க்கேச்கன்(2003), பதிற்றுப்பத்து, சென்னை : பாரி நிலையம்.

10.புலியூர்க்கேசிகள்(2010), கலித்தொகை, சென்னை : நாம் பிரசுநம்.

11.மாணக்கவாசகன்.ஞா(2009), புர்பாடல் விளக்கஉரை, சென்னை : உமா பதிப்பகம்

12.ப்ரசாந்தன்.ஸ்ரீ(2014), திருமுருகாற்றுப்படை, கொழும்பு : இந்து சமய கலாசார அலுவல்கள் தீணைக்களம்.

> த.அப்நாத் கலைப் ப்டம் யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகம்

# கடையீற்சுவாம்கள்ன் தொடரும் சீஷ்யப்பரம்பரை



கடையிற்குவாமிகளின் தொடரும் சிஷ்யப்பரம்பரை – பலரும் அறியாத "வேதாந்த மடம்" பற்றிய வரலாற்று தொகுப்பு

**ெழ்த்தீல்** சைவ சமயத்தை ப்ன்பற்றும் பலரும் கடையிற்கவாமிகள், செல்லப்பா கவாமிகள் மற்றும் யோகர் கூவாமிகள் ஆகியோரது வரலாற்றை கேட்டும், வாசீத்தும் அறித்திருப்பார்கள். ஆனால் கடையிற் கூவாமிகளின் சிஷ்ய பரம்பரை செல்லப்பா கூவாமிகள், யோகர் கூவாமிகளுடன் முடிவடைந்த ஒன்றல்ல. இன்று வரை கடையிற்கூவாமிகளின் தொடரும் சிஷ்ய பரம்பரையாக யாழ்ப்பாணம் கந்தர்மடம் குமாரசாமி வீதியில் அமைந்துள்ள வேதாந்த மடம் திகழ்கின்றது. வேதாந்த மடத்தீல் தொடரும் இந்த குரு சிஷ்ய முறையிலான, துறவறம் பூண்ட கூவாமிகளின் வரலாற்று சுருக்கமாக இந்த கட்டுரை அமைகிறது.

#### 1) ஸ்ரீமத் கடையிற் சுவாமிகள்

இந்தியாவில் நீதிபதியாகக் கடமையாற்றிய இவர், ஒரு குற்றவாளிக்கு மரண தண்டனை விதிக்க வேண்டிய நிலை ஏற்படவே, "ஒரு மனிதனுக்கு மரணதண்டனை விதிப்பதற்கு நான் யார்?" என்று கூற்த் தனது வேலையை இராஜ்னாமா செய்து வீட்டு நாட்டினை வீட்டு வெளியேறி "நான் யார்?" எனத் தேடலானார். மைசூர் சீருங்கேர் மடத்தன் சங்கராச்சார்ய படத்தன் 32 ஆவது தலைவராக இருந்த ஸ்ரீ நூசீம்மபாரத் சுவாமிகளைக் குருவாக ஏற்று தீட்சை பெற்றார். துறவ்யாக வாழ்ந்து வரும் போது, ஊற்காவற்றுறைத் துறைமுகத்தீனூடாக யாழ்ப்பாணத்தீற்கு வந்து சேர்ந்தார். யாழ்ப்பாணத்தை அண்மித்த வெரியகடை என்று அழைக்கப்பட்ட பகுதியில் சுற்றித் தீரீந்து பல சீத்துக்களைச் செய்ததுடன் பலரை ஆசீர்வதீத்து தன்னுடன் சேர்த்துக் கொண்டார். அவரை யாழ்ப்பாண மக்கள் "கடையிற் சுவாமிகள்" என அழைத்தனர். இவரது நடவடிக்கைகள் இவரை "வீசரன்" எனக் கூறக் கூடிய வகையீல் இருந்தது. இதனால் அவரை மனநோயாளர் வைத்திய சாலைக்கு அனுப்புவதற்காக யாழ்ப்பாண சிறைச்சாலையில் அடைத்து வைத்திருந்தார்கள். மறுநாள் கொழும்புக்கு கொண்டு எசல்வதற்காக சிறைக்கதவு திறக்கப்பட்ட போது, கதவு பூட்டிய நிலையில் இருக்க, காவலாளிகள் கடமையில் இருக்க, சீறைவைக்கப்பட்டவரைக் காணவ்ல்லை. அவர் பெரிய கடைப் பகுதிக்கு வந்து நடமாடித்திரிந்து கொண்டிருந்தார். இது போன்ற சீத்து வேலைகள் எசய்து மக்கள் மனதீல் சீத்தராக போற்றப்பட்டார்.

### 2) ஸ்ரீமத் சார்ஐன்ட் சுவாம்கள்

சீன்னத்தம்ப் என்ற இயற்பையர் கொண்ட இவர் யாழ்ப்பாண நீதிமன்றில் சார்ஐனாகக் கடமையாற்றினார். இக் காலத்தில் சிறையில் காவல் வைக்கப்பட்ட கடையிற் சுவாமிகள், பெரிய கடைப் பகுதிக்கு வந்து நடமாடித்திரீந்த சம்பவம், சார்ஐன்ட் சின்னத்தம்பியின் மனதில் பெரும் மாற்றத்தை ஏற்படுத்தியது. அன்று முதல் இல்லறக் கடமைகளுடன் கடையிற் சுவாமிகளிடம் ஏற்பட்ட பக்தியுடன் ஆன்மிகக் கடமைகளிலும் ஈடுபட்டு வந்தார். கடையிற் சுவாமிகளினால் சார்ஐன் கூவாமிகள் ஆன்மிகத்தில் ஈடுபட்டாலும் இவரது குரு இந்தியாவிலிருந்து வருகை தந்திருந்த சின்மயானந்த சுவாமிகளே எனக் கூறப்படுகின்றது.

 சார்ஐனாகக் கடமையாற்றியதனால் அவறீன் உத்தியோகப் பெயரை அடிப்படையாகக் கொண்டு "சார்ஐன்ட் சுவாமிகள்" என அழைக்கப்பட்டார்.

3) ஸ்ரீமத் கனகரத்தீனம் சுவாமிகள்

யாழ்ப்பாணத்தில் திருநெல்வேல் என்ற ஊரை பிறப்பிடமாக கொண்ட இவர் சிறுவயதில் தந்தையை இழந்தார்.தாயார் மூத்த சகோதரியின் திருமணத்திற்குப் பணம் இல்லாத கஷ்டத்தினை இவரது சகோதர்களிடம் கூறியதை அறிந்த கனகரத்தினம் தோட்டத்தில் மரவள்ளி பயிரிட்டு கிடைத்த அதிகளவு பணத்தினைத் தாயாரிடம் கொடுத்தார். மகனின் செயலால் மனமகிழ்ந்த தாயார், "மகனே இது எனக்குப் போதும் இனி நீ உனக்குத் தேடிக்கொள்" எனக் கூறியதைத் தாயார் தனக்கு அளித்த சம்மதமாகக் கருதி "ஆம் எனக்காகத் தேடிக் கொள்ளப் போகின்றேன்." என்று 16 வயதில் வீட்டைவீட்டு வெளியேறி துறவறத்தினை மேற்கொண்டார்.

கனகரத்தனத்திற்கு, கடையிற் சுவாமிகளில் ஆசிவபற்று இல்லறத்திலிருந்து கொண்டு
ஆன்மீக விடயங்களில் ஈடுபட்டு வந்த சின்னத்தம்பி என்ற சார்ஐன்ட் சுவாமிகளின் தொடர்பு
கிடைத்தது. அவருடன் சேர்ந்து அவருடைய விட்டில் புத்தகங்கள் எடுத்துப் படிக்கத்
தொடங்கினார். இளம் துறவியான கனகரத்தினத்திற்கு "இல்லறத்திலிருந்த சார்ஐன்ட்
சுவாமிகளைக் குருவாக ஏற்கலாமா?" என்ற சந்தேகம் ஏற்பட்டது. எனவே கப்பல் மூலம்
இந்தியா சென்று தனது குருவைத் தேட முயற்சித்தார். இந்தியாவில் பல கோயில்களைத்
தரிசித்தார். திருப்வபருந்துறை தீரத்தக் கரையில் ஒரு இரவு தூங்கி கொண்டிருந்த போது,
இறைவன் காட்சி கொடுத்து ஆசிர்வசித்து "நி யாழ்ப்பாணம் போ அங்கே உள் குரு
காத்திருப்பார்" எனக் கூறியதாகக் கூறப்படுகின்றது. இறைவனே நேரில் காட்சி அளித்து குருவைக்
காட்டிய ஆனந்த அனுபவத்துடன் யாழ்ப்பாணம் வருகை தந்து தனது குருநாதர் சார்ஐன்ட்
சுவாமிகளைப் பணிந்தார். சார்ஐன் சுவாமியும் "எனக்குத் தெரியும்–நி திரும்ப் வருவாய் என்று"
எனக்கூறி ஆசீர்வதித்து தனது பிரதம சீடராக ஏற்றுக் கொண்டார். பின் "சிவகுருநாதப்டம்
–வேதாந்த மடம்" இன் 3ஆவது குருப்டாதியதியாக இருந்து பல சமயப்பணிகளை ஆற்றினார்.

1920 ஆம் ஆண்டுகளில் தனது இறுதக் காலம் நெருங்குவதனை உணர்ந்த இவர் தனது சிஷ்யனான தம்பையாவுடன் இந்தயாவிற்குத் தலயாத்திரை சென்றார். அங்கு பல கோயில்களை வணங்கி மாணிக்கவாசகருக்கு இறைவன் குருவாகக் காட்சி கொடுத்த திருப்பெருந்துறைக்குச் சென்றனர். அத்தலத்திலே தம்பையாவுக்கு "மகாதேவ சுவாமிகள்" என்ற தீட்சாநாமத்தை வழங்கினார். 1922 ஆம் ஆண்டு ஆவணி மாதம் மிருகசீர்ட் நட்சத்திரத்தில் வெரிய சுவாமி என்று அழைக்கப்பட்ட கனகரத்தினம் சுவாமிகள் சமாதியடைந்தார். சுவாமிகள் சமாதியடைந்தார். சுவாமிகள் சமாதியடைந்தார். சுவாமிகள் சமாதியடைந்தார். குவாமிகள் சமாதியடைந்தார்கள். 14.09.1922 இல் பல அடியார்கள் கூடியிருக்க கனகரத்தினம் சுவாமிகள் சமாதியடைந்தார்கள். 15.09..1922 இல் வேதாந்த மடத்திலேயே இவரது சமாதி வைக்கப்பட்டது. அன்று முதல் மகாதேவ சுவாமிகள் மடத்தின் நீர்வாகத்தினை ஏற்று நடத்திவந்தார்கள்.

#### 4)ஸ்ரீமத் மகாதேவா சுவாம்கள்

தம்பையா என்ற இயற்பையர் கொண்ட இவர் சிறுவயதில் கல்வியில் சிறப்புற்று விளங்கியதால், வட்டுக்கோட்டை யாழ்ப்பாணக் கல்லூரியில் ஆங்கிலக் கல்வி கற்பதற்காக பெற்றோர் அனுப்பி வைத்தனர். அங்கு சைவசமயத்தினர் மதம் மாற்றப்படுவதனை அவதானித்து பாடசாலையில் தொடர்ந்து கற்க முடியாத மனநிலை ஏற்பட்டமையால் கல்லூரியில் இருந்து வெளியேறி சொந்த ஊரான கரம்பொன் கிராமத்திற்கே வந்து சேர்ந்தார். அதன் பின் இவர் தனது சொந்த மயற்சியால் ஆறுமுகநாவலகுடைய நூல்களையும், வேறு சைவ சமய அறிஞர்கள் எழுதிப் பதியித்த நூல்களையும் வாசித்து வந்தார். கடவுளுக்கும், கோவிலுக்கும் தொண்டு செய்வதனைத் தனது மதமாகக் கருதினார். "மனித சமுதாயம் எல்லாம் ஒரே குலம் – உலகமைல்லாம் ஒரே வீடு. அனைத்திற்கும் ஒரே கடவுள். அன்பும் அருட்பணியுமே இறைவனை அடையும் வழி" என்பது இவரது கொள்கையாக இருந்தது. ஒரு முறை கீற்மலையில் மடம் ஒன்றினை அமைக்கும் பணியின் மேற்பார்வையை இவரிடம் வழங்கபட்டது. அந்த நேரம் கீரிமலைக்கு வந்த ஸ்ரீமத் கனகரத்தினம் சுவாமிகளிடம் சீடனாக சேர்ந்து கொண்டார். ஏனைய சுவாமிகளுடன் ஒப்பிடுகையில் மகாதேவ சுவாமிகள் ஆற்றிய சமய, இலக்கிய பணிகள் அளப்பரியன.

#### 5) ஸ்ரீமத் இராமலிங்கம் சுவாமிகள்

மகாதேவ சுவாம்களின் பீன் வேதாந்தமடம் சிவகுருநாத குரு பீடத்தீன் 5ம் பீடாதிபதியாக
இராமலிங்கம் சுவாம்கள் பொறுப்பேற்று நடாத்தி வந்தார். இளமைக் காலத்திலேயே புராண
இத்காசங்கள், சமய நூல்களை ஆர்வமாக வாசித்து வந்தார். வாழ்வதற்கு ஒரு தொழல் வேண்டும் என்ற நிலையில் சுருட்டுக் கொட்டில் ஒன்றில் சாதாரண தொழிலாளியாகச் சேர்ந்து கொண்டார்.
இக்காலத்தில் இவர் ஒரு கனவு கண்டதாகக் குறிப்படப்படுகின்றது. ஒரு பெரியவர் தன்முன்னே வந்து "வாடா தம்ப் வழிகாட்டுகின்றேன்" என்று கூறி தெருவழியே அழைத்துச் சென்று ஒரு
கட்டடத்தை அடைந்தார். இது தானடா உனக்குரிய இடம் எனக் கூறி மறைந்து விட்டார். இவர் கனவில் கண்ட இடம் என்ற இடம் ஒன்று இருப்பதாகக் கேள்விப்பட்டு அங்கு சென்றார். அவ்விடம் தான் கனவில் கண்ட இடம் என்று உணர்ந்து மகழ்ச்சியடைந்தார். அன்று தொடக்கம் நாள்தோறும் மடத்திற்கு வந்து ஞான நூல்களைப் பாடம் கேட்டு மகிழ்ந்து வந்தார். இவரது உள்ளப் பக்குவத்தையும், பண்புப் பொலிவையும் கண்ட மகாதேவ சுவாமிகள் அவரை மடத்தில் தங்கும் படி கேட்டுக் கொண்டார். காலப்போக்கில் மடத்தின் தலைவராக மகாதேவ சுவாமிகளால் நியமிக்கப்பட்டார்.

## 6) ஸ்ரீமத் நமச்வாய சுவாம்கள்

இவர் திருமணம் செய்து மூன்று வருடத்தில் இவரது மனைவ் நோய்வாய்ப்பட்டு காலமானார். அதன் பின் தனிமையில் வாழ தொடங்கினர். அந்த காலப்பகுதியில் சைவ சமயத்தின் பால் அதித ஈடுபாடு கொண்டார். இவர் மகாதேவ சுவாமிகள் காலத்திலிருந்தே வேதாந்த மடத்துடன் ஈடுபட்டு மடத்திற்குத் தொண்டாற்றி வந்தார். 1944 இல் மடத்துடன் இணைந்து இராமலிங்க சுவாமிகளுக்கு பணிவிடை புரிந்து வந்ததுடன் இராமலிங்க சுவாமிகளின் ஆன்மிக வகுப்புக்களிலும் பங்கு பற்றியிருந்தார். விளைவேல் மடம், தென்னை வளவு, வயல்கள் போன்ற குருபடத்தின் ஆதனங்களைப் பராமரிப்பதில் முழுக்கவனத்தையும் செலுத்தி வந்தார். 1968 இல் இராமலிங்க சுவாமிகள் சமாதியானதும் அவர் தனக்குப் பின் மடத்தின் நிரவாகம் தொடர்பாக எதுவும் கூறாத காரணத்தினால் அடியார்களின் விருப்பத்தின் படி நீண்ட நாள் சீடனான நமசிவாய சுவாமிகள் குருப்டாதிபதியாக நியமிக்கப்பட்டார்.

1977 ஆம் ஆண்டு தனது வாழ்வின் நிலையாமையை உணர்ந்து தனக்குப் பின் மடத்தின் பொறுப்பை மடத்தின் நீண்ட நாள் தொண்டனான சோமாஸ்கந்தவேள் சுவாமிகளுக்கு மரணசாசனம் எழுதி வைத்தார். 1983 ஆம் ஆண்டு கார்த்திகை மாத ரோகிணி நட்சத்திரத்தன்று நமசிவாய சுவாமிகள் சமாதியடைந்தார்.

7)ஸ்ரீஸ்ரீமத் சோமாஸ்கந்தவேள் சுவாம்கள்

இவரது தந்தையார் மகாதேவ சுவாம்களது காலத்திலேயே வேதாந்த மடத்திற்குச் சென்று அங்கு நடைபுறுக்ன்ற வேதாந்த வகுப்புக்கள், நிகழ்ச்சிகளில் பங்குபற்றியதுடன் மகாதேவ சுவாம்களில் ஆசியையும் பெற்றவராவார். அவர் இராமலிங்க சுவாம்களிடமும் ஆசிலமற்றவர் ஆவார். தந்தையுடன் சிறுவன் சோமாஸ்கந்தவேளும் மடத்திற்குச் சென்று வந்தார். இளைஞனானதும் தானாகவே வேதாந்த மடத்திற்குச் சென்று ஆசீர்வாதம் பெற்றுவருவதனை வழக்கமாகக்கொண்டிருந்தார். அக்காலத்திலேயே இராமலிங்க சுவாம்களால் உருத்திராட்சம் அணிவித்து ஆள்மிக வாழ்விற்கு வழகாட்டப் பெற்றவராவர்.

1977 ஆம் ஆண்டில் நமசிவாய சுவாம்கள் மடத்தின் பொறுப்புக்களை மரணசாசனம் மூலம் சோமாஸ்கந்தவேள்டம் ஒப்படைத்ததனைத் தொடர்ந்து தனது குடும்பத்தை வீட்டு நீங்கி பூரண துறவியாக வேதாந்தமடத்திலேயே தங்கினார். நமசிவாய சுவாம்கள் சமாதியடைந்த பின் குருப்டத்தின் படாதிபதியாக வேதாந்த மடத்தின் வளர்ச்சிக்கு அயராது பாடுபட்டார். 2006 ஆம் ஆண்டு ஆடி அமாவாசை தினத்தன்று வில்லூன்றி ஆலய தீர்த்தக்கரையில் நீராடி சுவாமிக்கு அலங்காரம் செய்து தனது கடமையினை முடித்து அன்று இரவு 25ம் திகதி ஆடிமாத பூச நட்சத்திரத்தில் சமாதியடைந்தார். அவரது இறுதிக் கிரியைகள் சுவாம்களின் சீடரும் வேதாந்தமடம் சிவகுருநாத குருபடத்தின் எட்டாவது படாதிபதியுமாகிய ஸ்ரீமத் வேத வித்தியாசாகர சுவாமிகளினால் செய்யப்பட்டது.

8) ஸ்ரீமத் வேதவித்யாசாகழீர் சுவாமிகள்

செந்தூரன் என்ற இயற்பையர் கொண்டிருந்த இன்றைய கருப்பு தீபத் அவர்களுக்கு 2003 ஆண்டு மூன்றாம் மாதம் (2003.03.30) மடத்தீல் நடைபெற்ற சார்ஐன் சுவாம்களின் குருபூசையைத் தொடர்ந்து "ஸ்ரீ வேதவித்தியாசாகரர் சுவாம்கள்" என தீட்சாநாமம் வழங்கப்பெற்று, உருத்திராட்ச மாலை அணிவிக்கப்பட்டார். வேதாந்தமடம் சிவகுருநாத கருப்பத்தின் எட்டாவது பீடாதிபதியாகிய அவரது குருநாதரான சோமாஸ்கந்தவேள் சுவாம்களால் நியமிக்கப்பட்டார். இள வயதிலேயே சோமாஸ்கந்தவேள் சுவாம்களின் சிஷ்யன் ஆகி துறவறம் பூண்டதால் இவரது கல்வி நடவடிக்கைகள் இடை நடுவே தடைபட்டு இருந்தது. இருப்பினும் குருப்டத்தின் 8வது பீடாதிபதி ஆகிய பீன்னர் கற்றவில் உள்ள ஆர்வத்தால் இளங்கலைமான கற்கையை நிறைவு செய்து சைவ சித்தாந்தம், வேதாந்தம் என்ற வேறுபாடின்றி சைவசித்தாந்த முதுமான கற்கையை பூர்த்தி செய்தார்.

### வேதவீத்தீயாசாகரர் சுவாமிகளுடனும் வேதாந்த மடத்துடனுமான நேரடி அனுபவ பகீர்வு

எனக்கும் வேதாந்த மடத்திற்குமான தொடர்பு மூன்று–நான்கு வயதில் எனது தாத்தா என்னை அழைத்து செல்லும்போதே ஏற்பட்டு இருந்தாலும், ஸ்ரீமத் சோமாஸ்கந்தவேள் சுவாமிகளை சந்தத்த நீனைவுகள் ஞாபகத்தில் இல்லை. நானும் எனது தலைமுறையினரும் நேராக கண்ட வேதாந்த மடத்தீன் சுவாம்கள் என்றால் அது வேதவித்யாசாகழீர் சுவாம்கள் தான். குருயீடத்திற்கு செல்லும் அன்பர்களை ஒன்முகத்துடன் வரவேற்பதும் அவர்களுடன் ஒன்சொல் பேசி ஆசீர்வகீப்பதும் இவரது குறிப்படத்தக்க சீறப்பம்சங்களாகும். வாதுவாகவே கோய்ல்களுக்கு செல்வதும், வேதாந்தம்ஃசீத்தாந்தம் பால் ஈர்க்கப்படுவதும் வயது முதீர்ந்தவர்களுக்கான பொழுது போக்கு என்றவாறு மாறி வரும் தற்கால சமுதாயத்தில், இளம்சமுதாயத்தினரை குருப்டத்தீன் பால் எர்த்து நல்வழிப்படுத்தி, குருப்டத்தினால் மேற்கொள்ளப்படும் சமய, சமூக பணிகளில் ஈடுபடுத்துவது இவரது தனித்திறமை எனக்கூறலாம். குருப்டத்தின் குருமார்களின் வருடாநத் குருபூசைகள், தீருவாசக முற்றோதல், தைப்பொங்கல், வருடப்பிறப்பு போன்ற ஏனைய சமய நீகழ்வுகள் தற்போது இங்கு நேர்த்தியாகவும் வெகுவிமரிசையாகவும் ஒழுங்கமைக்கப்பட்டு வருக்ன்றன. இவரது வழகாட்டுதல், நெறிப்படுத்தலில் கீழ் குருப்டத்தின் அன்பர்களின் பங்க-ளிப்புடன் பல சமூக பணிகளும் மேற்கொள்ளப்பட்டு வருகின்றன. தைப்பொங்கலை முன்னுட்டு வறியகுடும்பங்களை தெழிவு செய்து பொங்கல் பொதி வறங்குவது, இயற்கை அளழ்த்தங்களின் போது மக்களுக்கு உலர் உணவு வழங்குவது, போன்றன சில உதாரணங்களாகும். குருபீடத்துடன் நீண்ட காலமாக தொடர்பில் உள்ள அன்பர்கள், தாம் செய்யும் சமூக பணிகளை தனி நபர்களாக செய்யாமல், வேதவீத்யாசாகர சுவாமிகளின் தலைமையில், அவரது வழிகாட்டுதலுடன் , ஏனைய அன்பர்களின் ஒத்துழைப்புடன் செய்ய விரும்புவதை பல சந்தர்ப்பங்களில் அவதானித்திருக்கின்றேன். மக்கள் குருப்டத்தின் மிதும், சுவாமிகள் மிதும் வைத்திருக்கும் பக்கிக்கும் மடியாகைக்கும் இவை எடுக்குக்காட்டாக விளங்குகின்றன.

அதே போல் யோசாசன பயிற்சி வழங்குதல், தடம் மாறும் இளைஞர்கள் மற்றும் மன நீதியான பாதிப்புற்றவர்களை ஆற்றுப்படுத்தல் போன்ற பணிகளும் சுவாமிகளால் செய்யப்பட்டு வருகின்றன. இத்தகைய சமய சமூக பணிகளை காலம் காலமாக கொண்டு நடத்துவதில் கடையிற் சுவாமிகள் வழி வந்து, வேதாந்த மடத்தை நீர்வகிக்கும் சுவாமிகளின் பங்கு அளப்பரியது என்றால் மிகையாகாது.

"எல்லோரும் **அன்புற்று அருக்க நினைப்பதுவே அல்லாமல் வே**ஹான்று அறியேன் பராபரமே" —தாயுமான சுவாம்கள்—

> கே.கார்த்தீபன் பொறியியற் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

# இந்துசமய வளர்ச்சியல் அச்சு ஊடகங்களின் வகிபாகம்



**பொ**துவாக ஊகம் என்பது தமிழிலே கடத்துவது அல்லது காவுவது எனப்பொருள் கொள்ள–ப்படும். ஒருவர் பேசும் பேச்சை மற்றவர் கேட்பதற்கு அதை ஒல் அலைகளாக கூமந்து செல்லும் காற்று ஊடகமாகத் தொழுற்படுக்ன்றது. ஊடகவியல் என்கீன்ற போது மனிதர்களுக்கு இடையில் கருத்துக்களை, தகவல்களை காவிச் செல்கீன்ற வேலையைச் செய்யும் தொடர்பாடல் சம்பந்தப்பட்ட துறையைக் குறிக்கீன்றது என்று சாதாரணமாகக் குறிப்படலாம். இது அச்சு ஊடகம், இலத்தீரனியல் ஊடகம் என இருவகைப்படும். அச்சு ஊடகம் எனும் போது பிரதானமாக பத்தீரிகைகளையும், சஞ்சகைகளையும் குறிப்படலாம். ஈழத்திலே ஐரோப்ப்பறின் வருகையுடனேயே அச்சியந்திரங்களினதும் அச்சு ஊடகங்களினதும் அறிமுகம் இடம்வறுகின்றது. இவ்வாறு பத்தொன்பதாம் நூற்றாண்டளவில் ஈழத்தில் அறிமுகமாகிய பத்திரிகைகள், சஞ்சிகைகள் போன்ற அச்சு ஊடகங்கள் இந்து சமயப் பண்பாட்டை வளர்ப்பதற்கும் இந்துக்கல்விப் பாறம்பரியத்தை பேணுவதற்கும் வபரிதும் துணையுடுக்ன்றன என்றால் அது மிகைகயாகாது.

ஒலங்கையில் இந்து சமயம் சார்பான முதலாவது பத்திரகை "ஒலங்கைநேசன்" என அறியப்படுகின்றது. அடுத்து நாவலர் மறம்ன் குரலாக வெளிவந்த பத்திரிகையாக "சைவ உதயபானு" அமைகின்றது. அந்துப் பண்பாட்டு மறுமலர்ச்சி என்பது முறையான சமயக் கல்வியினூடாக உறுதி செய்யப்படும் என்ற நம்பிக்கையோடு கட்டுரைகளையும் ஆசிரியர் தலையங்கங்களையும் ஆப்பத்திரிகை வெளியிட்டு வந்தது. இலங்கை வாழ் இந்துக்களின் சமயச் சார்பான பத்திரிகைத்துறை வளர்ச்சியின் கொடுமுடியாகத் திகழ்வது இந்து சாதனப் பத்திரிகையாகும். கைவபரிபானை சபையினரின் வெளியிடாக 11.09.1889 முதல் இப்பத்திரிகை வெளியானது. அதே போல சைவசம்போதின், விஞ்ஞான வழ்த்தின், சைவ அபிமான், சுதேசநாட்டியம், விவேகானந்தன், கலியுக வரதன், சண்முகநாதன், பாலபாஸ்கரன், விச்சுவர்மன், ஆதிதிராவிடன், ஆனந்தசாகரம், தேசாயிமான், தமிழர் போதின், தழிழன், மஹாவியயலட்சும், ஞானசித்தி, ஆத்மபோதின், ஈழகேசரி போன்ற பத்திரிகைகள் குறிப்பிடத்தக்க பங்களியை வழங்கின.

இந்துக்களின் அரசியல், சமூக, சமய, வாஞளாதாரக் கல்வி மறுமலர்ச்சிக்கான சிந்தனை நாற்று மேடையாகவே இந்துசாதனம் தொழிற்பட்டது எனலாம். அறிஞர் " பே.சு. மணி " அவர்கள் "இந்துசாதனம் இந்துப்பண்பாட்டு மறுமலர்ச்சியின் குரலாகவே ஒலித்தது" என்று கூறியது குறியிடத்தக்கது. மேலும் இந்துப்பண்பாட்டு மறுமலர்ச்சியை ஏற்படுத்துவதில் பிரசங்கங்களினதும் புராணபடனம் செய்வோரினதும் பங்கு இன்றியமையாத இடத்தை வகுத்ததைன்று கூறலாம். ஏனெனில் சமூகத்தில் அனைத்து வகுப்பினரையும் ஈர்க்க வல்ல சாதனங்களாக கதாபிரசங்கமும் புராணபடனமும் திகழ்ந்திருக்கின்றன. எனவே இவர்களை ஊக்கப்படுத்தும் வகையிலான கட்டுரைகளை இந்துசாதனம் தாங்கி வந்திருக்கின்றது. இதற்கு உதாரணமாக "விசயப்பிரசங்கம் செய்வோர் கதாப்பிரசங்கஞ் செய்வோன் எனப்படும் இந்த முத்திறந்தாரையும் அருகிவடவைள்ளாது இவர்களே சமயப்பண்பாட்டை வளர்ப்பவராவார்கள்.

ஆலயங்களிலும் உற்சவ காலங்களிலும் இவர்களைக் கொண்டு பிரசங்கம் செய்வித்தல் வேண்டும் இங்ஙனம் செய்தாற்றான் தமது சமயமும் பண்பாடும் விருத்தியடைந்து வரும் "புலால் புசித்தல் மதுபானம் முதலான திமைகள் குன்றும்" எனத் தொடங்குகின்ற செய்திக்கட்டுரை ஒன்றைச் சுட்டிக்காட்டுதல் வாருக்குமானதாகும்.

இந்துப் பண்பாட்டின் முக்கிய அம்சங்களாகத் திகழ்வன திருக்கோயில்கள் எனலாம். இந்து மதத்திற்கு நெருக்கடிகள் ஏற்படுகின்ற காலகட்டங்களில் எல்லாம் திருக்கோயில்களை மையப்படுத்தி இந்துப் பண்பாடு நிறிபவுற்றதை அவதானிக்கலாம். இன்றைய ஊடகத்துறையின் அதித வளர்ச்சியின் காரணமாக பாரிய வளர்ச்சி கண்ட ஆலயங்கள் முதல் சிறிய ஆலயங்கள் வரை ஆலய கும்பாப்சேக வெளியீடு வாராந்த, மாதாந்த, வருடாந்த இதழ்வெளியீடுகள் என மேற்கொள்கின்றன. உதாரணமாக "நல்லூரான்" எனப்படும் நல்லூர் ஆலய கும்பாப்சேக சிறப்பு மலர், தெல்லிப்பளை துர்க்காதேவி ஆலயத்தினரால் வெளியிடிய மாதாந்த சஞ்சிகையான அருள்ஒளி போன்றவற்றைக் குறிப்படலாம். இவ்வாறான இதழ்களிலே ஆலயங்களின் தோற்றம், வளர்ச்சி, ஆலயத்துடன் தொடர்புடைய ஐதீகக் கதைகள், பூசை வழிபாடுகள் பற்றிய விபரங்கள், ஆயை புனர்நிற்மாணம் பற்றிய செய்திகள் போன்றன இடம்பெறுகின்றன. இவ்வாறு வெளிவருதல் காரணமாக ஒவ்வொரு வைவிவருதல் காரணமாக ஒவ்வொரு ஆலயங்களின் சிறப்புக்கள் பற்றி ஏனையோகும் அறிந்து கொள்வதற்கு ஏதுவாக அமைவதோடு அபிவிருதிதிகள் வமன்மேனும் இடம் பெற்று ஆலயம் பிரசித்தி பெறுகின்றது.

மேலும் பாடசாலைகள்லே தருமுறைகள், சவபுராணம் பாடப்பட வேண்டும், நாபன்மார்கள்ன் குருபூசை தீனங்கள், நவராத்திர் போன்ற சமயவிழாக்கள் கொண்டாடப்பட வேண்டும், இந்துக் கல்வி நிறுவனங்களை செயற்படுத்த வேண்டும் போன்ற கருத்துக்களை மையமாகக் கொண்டு பத்திரகைகள் வெளிவந்தன. அத்தோடு அறவநறிப் பாடசாலைகள் ஆலயந்தோறும் உருவாக்கப்பட வேண்டும் எனும் கருத்தானது பத்திரகைகளில் வலுப்வமற்று வருவதனை அவதானிக்கலாம். உதாரணமாக "சமூகம் பற்றிச் சிந்திக்க வேண்டியவர்கள் கூடுகின்ற இடம் திருக்கோவில்களும் பாடசாலைகளுமாகும். ஒவ்வொரு திருக்கோவில்களும் அறவநறிப் பாடசாலைகளைத் தோற்றுவித்துச் சிறார்களை ஆற்றுப்படுத்த வேண்டியது அவசியமாகும். கோவில்களை இடித்து இடித்துப் பலகோடி செலவு செய்யும் பக்திர்கள் பண்புள்ள சமுதாயத்தை உருவாக்குவதற்கு திட்டமிடவேண்டும்" என அருள்ஒளி சஞ்சிகையில் இடம்பெறும் கருத்தைக் குறிபிப்பலாம்.

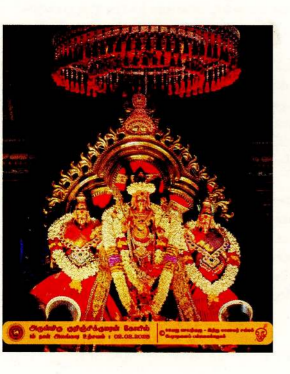
இந்துப் பண்பாட்டினைப் பன்பற்றும் மக்கள் தற்காலத்திலே ஐரோப்பியர் காலத்தில் ஏற்பட்டதனைப் போன்று மத மாற்றுதல்களிற்கு உட்படுத்தப்பட்டனர். இந்தியா, இலங்கை மட்டுமல்லாது புலம்பெயர்ந்து நம்மவர் வாழும் மேலைத் தேசங்களில் குறிப்பாக ஜேர்மனி, சுவிஸ் போன்ற நாடுகளிலும் மதமாற்றம் இடம்பெற்றது. இது தொடர்பாக சைவ நிறுவன அமைப்புக்கள், இந்து சமயப் பிரதிநிதிகள், ஆர்வலர்கள் போன்றோர் எச்சரிக்கையாக இருக்க வேண்டும் என்பதனை இவ் இதழ்கள் குறிப்பிடன. உதாரணமாக அருள்ஒளி சஞ்சிகையிலே "இந்துக்களே விழிப்பாக இருங்கள்" என்ற தலைப்பிலே அமைந்த கட்டுரையிலே "அறிவுலகத்தாலும் ஆத்மிகவுலகத்தாலும் போற்றப்பட்ட இந்து மதத்தை சமிபகாலமாக சிலர் தமது சுயநலத்துக்காக சமயச் சடங்குகளையும் வேற்பட்டு முறைகளையும் கேலி செய்வது வேதனை தருகிறது" என இடம்பெற்ற கருத்தைக் குறிப்படலாம்.

இவ்வாறு அன்றுதைட்டு இன்று வரை இந்துசமய பண்பாட்டு வளர்ச்சீயைப் பேணுவதலே அச்சு ஊடகங்கள் வெருமளவு பங்களிப்புச் செய்திருப்பதனை அறிந்து கொள்ளலாம்.

> காழ்த்திகா அழசகுமாழ் கலைப் பீடம் பேறாதனைப் பல்கலைக்கழகம்

Digitized by Noolaham Foundation.











# இந்து இலக்கியங்களில் மகப்பேற்று சிந்தனை



அறிமுகம்

இந்து மதம் இன்றைக்கு பல நூறு ஆண்டுகளுக்கு முன் தோன்ற இருப்பனும் அதன் மகத்துவம் என்றும் சற்றும் குறைவடையாமல் காணப்படுக்ன்றது. இந்து சமயம் வெறுமனே வழ்பாடு, நம்பீக்கை, கலாச்சாறம், விமுமியம் ஆகியவற்றை மாத்திறம் எமக்கு தந்து விடவில்லை அறிவியல், விஞ்ஞானம், கலைகள், வானியல், சோதிடம், மருத்துவம் என பலதரப்பட்ட அறிவியல் விடயங்களையும் எமக்குத் தந்துள்ளது. "அடிது அடிது மானிடறாய் பிறத்தல் அடிது அதனிலும் அடிது கூன் குருடு செவிடு நீங்கீப் பிறத்தல் அடிது" என்றார் தமிழ் மூதாட்டி ஒளவை மானிட பிறவி என்பது மகத்தான பிறவி. உயிரகளை உலகிற்கு கொண்டுவரும் சையற்பாடு மகப்பேறு ஆகும். இன்றைய அறிவியலுக்கு எட்டாத வகையில் அன்றைய மகப்பேறு காணப்பட்டுள்ளது. இவை தொடர்பாக ஆராய்வதாக இக் கட்டுரை அமைகின்றது.

### சீந்து வெளி காலம்

இந்து மதத்தீன் ஊற்றுக் கண்ணாக விளங்கும் சிந்துவவளி காலத்தில் கி.பி. 1922– 1930 வரையிலான காலப்பகுதியில் நடைவெற்ற அகழ்வு ஆராய்ச்சிகளில் கிடைக்கப்வெற்ற சிற்பம் ஒன்று குழந்தை பேற்றின் மதிப்பையும், அக்கால வெண்களின் நிலையையும் எமக்கு படம் பிடித்துக் காட்டுகின்றது ஒரு வெண்ணின் தொப்பிள் கொடியில் இருந்து ஒரு செடி வளர்வதைப் போன்றது அச்சிற்பம் மகப்பேற்றின் மகத்துவத்தைக் காண்பிக்கின்றது

### சங்க இலக்கியங்கள்

பழந்தமிழ் இலக்கியங்களில் வெண்களின் மணவாழ்வையொட்டி நிகமும் முக்கிய உடலியல் மாற்றமான கருவுறுதலையும், அதனையாட்டி நிகழும் மகப்பேறு தொடர்பாகவும், நுணுக்கமான பல்வேறு குறிப்புகள் உள்ளன. கருவுற்ற வெண்ணுக்கு சில உணர்வுகள் மீது ஏற்படும் அதித விருப்பும், வாந்தி உணர்வைக் கட்டுப்படுத்த உட்கொண்டவை பற்றியும் கூட குறிப்புகள் பழந்தமிழ் இலக்கியங்களில் உள்ளன. சூலுற்ற வெண்ணுக்கு புளிப்புச்சுவை மீது மட்டுமின்றி, மண்ணை குசிக்கவும் வெருவிருப்பு இருக்கும் என்பதை,

"வயவுறு மகளீர்வேட்டு உணின் அல்லது பகைவர் உண்ணா அருமண்ணினையே"

என்ற புறநானூறு (20~14,15) அடிகள் உணர்த்துக்ன்றன. கர்ப்பகாலத்தில் வெண்களுக்கு ஏற்படும் இவ்வகை வேட்கை, சூவயா என அழைக்கப்பட்டதையும் இதன் மூலம் அறியலாம். சூவயா எனும் வொல்லுக்கு மிகு விருப்பம், கர்ப்ப காலத்து மயற்கை (மசக்கை) நோய், கர்ப்பம் எனவும் வொருள் உண்டு. இத்தகைய வயா (மசக்கை) நோயால் பாதிக்கப்பட்ட கர்ப்பணிப் வெண்கள் வாந்தி உணர்வைக் கட்டுப்படுத்த புளிப்புச் சுவையுடைய வெல்லிக்காயை விரும்பி உண்பர் என்பதை,

"புளிங்காய் வேட்கைத்து அன்றுநீன் மலந்ந்த மார்பு இவள் வயாஅ நோய்க்கே" என்ற ஐங்குறுநூறு (51~3,4) அடிகள் குறிப்படுகின்றன.

Digitized by Noolaham Foundation.

### 'தூயர் நற்யர்நீன் வெண்டிர் பேய் அனையம்யாம் சேய் பயந்தனமே' (ஐங்குறுநூறு 70–4,5)

என்று வசைபாடுவதன் மூலம், குழந்தை வெற்றவர் மேன் உருக்குலைந்து, தூய்மையின்றி, நல்மணமின்றி இருக்கும் என்ற குறிப்புகள் மறைமுகமாக வெளிப்படுகிறது. பிரசவமான வெண்ணையும் பிறந்த குழந்தையையும் செவில் பராமரித்துள்ளாள். இதனை "புனிறுநூறுசெவில்" என்னும் நற்றினை (40~6) என்ற அடி உணர்த்துகிறது. புனிறு எனும் சொல் என்றணிமை, மகப்பேறு காரணமான தீட்டையும் குறிக்கும். வெண் பிரசவமாகியபோது அவளைத் தனியே படுக்க வைப்பதற்காக, தோல் வாரினால் கட்டப்பட்ட கட்டில் பயன்படுத்தப்பட்டதையும். அதல் ஊசி கொண்டு வாரால் கட்டில் நிணைக்கியவனை இழிசினன் (இழிபிறப்பாளன், புலையன்) என்று மதிபிறக்கம் செய்யபட்டதையும்,

"சாறுதலைக் கொண்டெனப் வெண்ஈற்று உற்றைனப் பட்டமார் ஞான்ற ஞாய்ற்றுக் கட்டில் நீணக்கும் இழச்னன்"

என்ற புறநானூறு (82 : 1–3) அடிகள் மூலம் அறியலாம். சங்ககாலத்தீல் பிரசவித்தல் தீட்டோடு தொடர்புபடுத்தப்பட்டது. தீட்டுக்காலம் முடியும் வரை அவள் தனிமைப்படுத்தப்பட்டுக் காக்கப்பட்டாள். பிரசவத் தீட்டால் எர்க்கப்படும் பேய், தீயசக்திகள் அவளை ஒருங்காமலிருக்க அவள் இருக்கும் இடத்தில் நெய் மற்றும் ஐயவி (வெண்கடுகு) கலந்து பரப்பியுள்ளனர். இதனை,

"ஐயவ் அணிந்த எநய்யாட்டு ஈரணிப் பசுவநய் கூர்ந்த வைள்மை யாக்கைச் சீர்வகமு மடந்தை ஈரமை பொருந்த" என்ற கூற்றினை (40 : 7–9)

ூடிகள் உணர்த்துகிறது. பிரசவித்த வெண்ணீன் புனிற்றுக் (தீட்டு) காலம் முடிந்தபின் சுற்றத்தாருடன் குளத்தில் நீராடியதை,

> "கணவர் உவப்ப, புதல்வர்ப் பயந்து, பணைத்து ஏந்து இளமுலை அமுதம் ஊறப் புலவுப்புன்று தீர்ந்து, பொலிந்த சுற்றவமாடு, வளமனை மகளீர் குடிநீர் அயர"

என்ற மதுரைக்காஞ்ச் (600–603) அடிகளில் அறியலாம்.

மருத்துவச்சீகள் – தம்ழகத்தீன் தொல் மருத்துவர்களாய் விளங்கிய மருத்துவர்களைப் பற்றி சங்க இலக்கியங்களிலும், அற இலக்கியங்களிலும் பரவளைகப் பதிவுகள் உள்ளன. இவற்றோடு ஒப்பிடால் மகப்பேற்றில் பேருதவி புரிந்த மருத்துவச்சிகள் என அழைக்கபட்ட வெண் மருத்துவர்களின் பங்களிப்பு போதிய கவனம் வெறவில்லை. சில சிற்றிலக்கியங்கள் அவர்களின் யங்களிப்பை மிகச் சிறப்பாகக் குறிப்பிடுகின்றன. 'கொங்கு மண்டலசதகம்' குறிப்பித்தக்கது.

#### கர்ப்ப உபநிடதம்

இந்த உபந்டதம் தாய்ன் வயற்றல் ஒரு குழந்தையின் கருத்தநித்தல் மற்றும் வளர்ச்சி பற்றி வீரிவாக விளக்குகிறது. கருவில் வளரும் ஒவ்வொரு கட்டத்திலும், குழந்தையின் உடல் நிலை மற்றும் மன நிலை மற்றும் ஜீவன் (ஆன்மா) ஆகியவற்றின் நிலை ஆகியவை இந்த வேதத்தில் வீரிவாக விளக்கப்பட்டுள்ளன. இன்றைய நவின அறிவியலுக்கும், ஆராய்ச்சிக்கும் எந்த தடயமும் இல்லாத அந்த யழங்காலத்திலேயே நமது பண்டைய நிஷிகள் (சத்தியம் பார்ப்பவர்கள்) உடலையும் ஆன்மாவையும் பற்றி இவ்வளவு தீவிறமான நகசியங்களை கிரகித்து காட்சிப்படுத்த முடிந்தது என்பது வெரிய ஆச்சியம். ஒரு படி மேலே வசல்ல, இந்த உபநிடதத்தின் பகுதிகள் இன்னும் நவின விஞ்ஞானிகளால் உடல் நீதியாக ஆராய்ச்சி செய்யப்பட்டு புரிந்து கொள்ளப்படவில்லை என்றும், அதுவரை அறிவியல் உலகிற்கு தெரியாமல் இருக்கும் என்றும் சொல்லலாம். இந்த உபநிடதம் கிருஷ்ண யகுர் வேதத்தின் ஒரு பகுதியாகும்.

ஒரு சநீயான நாளில் ஆண் ம<u>ற்று</u>ம் பெண் இனப்பெருக்க தீரவங்களை ஒன்றிணைக்கும் போது, ஒரு இரவு கழீந்த பீறகு, கரு ஒரு கலவையான (அரை தீரவ) நீலையில் உள்ளது. அதிலிருந்து ஏழு இரவுகளுக்குப் பிறகு, அது தண்ணீடுகிருந்து உருவான குமிழியின் வடிவத்தைப் பெறுகிறது. பதீனைந்து நாட்களின் முடிவில், அது ஒரு திபமான கட்டியின் வடிவத்தை எடுக்கும். இது ஒரு மாத இறுதீயில் கெட்டியாகீ கெட்டியாகீவிடும். இரண்டு மாதுங்களில், தலை வடிவம் எடுக்கும். மூன்று மாதங்களின் முடிவில், கால்களும் கால்களும் உருவாகீன்றன. மேலும் நான்காவது மாதத்தில், மணீக்கட்டு, வய்று மற்றும் இடுப்பு, இடுப்பு போன்றவை உருவாகீன்றன. ஐந்தாவது மாதத்தில், முதுகெலும்பு மற்றும் அதை ஒட்டிய எலும்புகள் வடிவம் பெறுகீன்றன. வாய், மூக்கு, கண்கள் மற்றும் காதுகள் அனைத்தும் ஆறாவது மாதத்தீல் உருவாகீன்றன. ஏழாவது மாதத்தீல், ஜீவன் அல்லது ஜீவன் இதுவரை வடிவமைக்கப்பட்ட உடல்ல் நுழைகிறது. எட்டாவது மாகுத்தில், அது முமு வழவத்தை அடைந்து, மற்ற எல்லா பாகங்களுடனும் நிறைவு பெறுகிறது. தந்தையின் (ஆண்) ஆற்றல் தாயை வீட வலுவாக இருந்தால், அது ஒரு ஆணாக மாறும். தந்தை மற்றும் தாய் இருவுடீன் ஆற்றலும் சமமாக இருந்தால், எந்த ஒரு இழுக்கும் சக்தியும் இல்லாமல், அது நபும்சகாவாக மாறும். (ஆணோ பெண்ணோ அல்ல) கர்ப்ப காலத்தீல் ஏதேனும் மனக் குழப்பம் காரணமாக இது குருபாகவோ அல்லது செவீபாகவோ, ஊமையாகவோ அல்லது குட்டையாகவோ அல்லது பிற குறைபாடுகளுடன் பிறக்கிறது. உடலில் சுற்றும் காற்று காரணமாக ஆண் <del>இன</del>ப்பெருக்க தீரவம் ப்ளவுட்டால், இறட்டை குழந்தைகள் பிறக்கீன்றன. ஐந்து இயற்கை சக்தீகளைக் கொண்ட உடல் ஜீவன் (அல்லது ஆன்மா) உட்செலுத்துவதன் மூலம் புத்தீசாஞித்தனத்தைப் வெறும்போது, அது ஐந்து அறிவுசார் உறுப்புகளையும் மூளையையும் பெறுகிறது, இது பல்வேறு வகையான பொருள்கள் மற்றும் சுவைகளை வேறுபடுத்தி அறிய ഉക്കൂക്നപ്പം

இந்த நுண்ணற்வைப் வெற்ற பிறகு, ஜீவன் உடனடியாக "முஆ" என்ற நித்திய எழுத்தைப் பற்றி சிந்திக்கத் தொடங்குகிறார். அதன் சாராம்சத்தை அவர் ஜீரணித்தவுடன், எட்டு அடிப்படை சக்திகளும் (ஐந்து புலன்கள், மனம், புத்தி மற்றும் அகங்காரம்) மற்றும் அவற்றின் பதினாறு வகைகளும் ஆன்மா அல்லது உடல்ல் வசிக்கும் ஜீவனுக்கு சொந்தமானது என்ற உண்மையை அவர் புரிந்துகொள்கிறார். தாய் எதை உட்கொண்டாலும் அல்லது குடித்தாலும் அது குழந்தையின் நரம்புகள் வழியாக ஜீவனுக்கு செல்கிறது, அது அத்தகைய ஊட்டத்தில் திருப்தி அடைகிறது. ஒன்பதாம் மாதத்தில் தான் அனைத்து புலன்களும் புத்தி உறுப்புகளும் முழுமை அடையும். இந்த நேரத்தில், ஜீவன் தனது முந்தைய பிறப்பை நினைவுபடுத்துகிறது, மேலும் அது முந்தைய பிறப்பின் போது செய்த அனைத்து நல்ல மற்றும் எகட்ட சையல்களையும் உணர்கிறது. ஜீவன் இவ்வாறு நினைக்கிறார்: "என்னால் ஆயிரக்கணக்கான பிறப்பு புள்ளிகள் (யோன்) காணப்பட்டன. பல்வேறு உணவுகள் சுவைக்கப்பட்டுள்ளன. மற்றும் எண்ணற்ற முறை தாயின் பால் அருந்தப்பட்டுள்ளது. (ஜீவனுக்கு முந்தைய பிறப்பின் போது பல்வேறு தாய்மார்கள் இருந்தனர் என்பதை தெரிவிக்க). மிண்டும் மீண்டும் பிறந்து இறந்தேன். (மூலத்திலிருந்து (யோன்) வெளியே வந்தவுடன், எல்லா பாவங்களையும் அழிப்பவனிடமும், முக்தி வழங்குபவனுமான மகேசுவரனிடம் என்னை சரணடையப் போகிறேன், நாராயணா (அல்லது பல்வேறு பையர்களால் அழைக்கப்படும் புறமாத்மா) என்றும் அழைக்கப்படுகிறார். எனது முற்பேறவியில் இருந்து அமைத்த அனைத்து பாவங்களையும் அழிக்க நான் அவருடைய நாமத்தையும் மற்ற மந்திரங்களையும் ஐயிக்கப் போகிறேன்.

நான் இந்தப் புறவியில் இருந்து வெளியே வந்ததும், எனது எல்லா பாவங்களையும் அழத்து, இந்த ஐடவுலகில் உள்ள அனைத்து செயல்களின் பிணைப்புகளிலிருந்தும் என்னை விடுவிப்பதற்காக நான் ஞான யோகத்தை (அறிவைத் தேடுவது) கண்டிப்பாகப் பயிற்சி செய்யப் போகிறேன். நான் இந்தப் பிறவி மூலத்திலிருந்து வெளியே வந்தவுடன், இந்த உயர்ந்த தெய்விக பிறம்மத்தைப் பற்றி சிந்திக்கப் போகிறேன். இவை கருவறையில் இருக்கும் காலத்தில் ஜீவனின் எண்ணங்கள்.

<del>இ</del>தீகாசங்கள் நவீன காலத்து மகப்பேறு

கௌரவர்களின் தாயார் காந்தாரி, எப்படி 100 குழந்தைகளைப் வெற்றிருக்க முடியும்? இது சாத்தியம் தானா என்று எல்லோரும் கேள்ள கேட்கின்றனர். இது சாத்தியம்தான் என்பதை, இன்றைய சோதனைக் குழாய் தொழில்நுட்யம் நிருபித்திருக்கிறது. மகா பாரதத்தில், கருவுள்ள 100 முட்டைகள், 100 மண்பாண்டங்களில் போடப்படுகின்றன என்றால், அந்த மண்பாண்டங்கள் சோதனைக் குழாய்கள் அல்லாமல் வேறு என்னவாக இருந்திருக்கும். 1000 ஆண்டுகளுக்கு முன்பாகவே ஸ்டைம்செல் ஆராய்ச்சியும், டெஸ்ட் டியூப் தொழில்நுட்பமும் இருந்திருக்கிறது" என்று உரையாற்றியுள்ளார் ஆந்திரா பல்கலைக்கழகத்தின் துணைவேந்தர் நாகேஸ்வர் ராவ். காந்தார் பத்து மாதம் சுமந்த பின்னரும் பிரசவ நேரம் வரவில்லை. இடுப்பு வலி வராத கோபத்தீல் வயிற்றில் ஓங்கீக் குத்தீனாள். நூறு துண்டுகள் வெளியே வந்தன. வியாசர் வந்து அவளைத் தீட்டினார். இருந்த போதீலும் நூறு துண்டுகளையும் நெய் ஐாடியில் பதியம் வைக்கச்சொல்லி நூறு குழந்தைகளை உருவாக்கினார் என்பது கதை. இது மந்திரத்தில் மாங்காய் உண்டாக்கியது போல் ஒருக்கிறது . ஆனால் ஒப்போது மேல் நாட்டில் 'ஸ்வடம் செல்' என்னும் மூல 'செல்'~ ல்லை வைத்தே ஒரு உறுப்பு அல்லது ஒரு உயிரை உருவாக்க முடியும் என்று கண்டு ப்டித்து வீட்டனர். ஆக 100 துர்யோதணாத்களும் சோதனைக் குழாய் குழந்தைகளாகவோ, ஸ்டெம் செல் டெக்கூக் மூலம் புறந்தவர்களாகவோ இருக்கலாம். காலம் செல்லச் செல்ல மேலும் விளக்கம் கிடைக்கலாம்.

#### த்ருமந்தீரத்தீல் மகப்பேறு

சைவ சமயத்தீன் இரு கண்களாக போற்றப்படும் 12 பள்ளிரு திருமுறைகளும் பண்ணிடு சாஸ்திரங்களும் ஆகம். பன்னிரு திருமுறைகளில் திருமூலர் இயற்றிய திருமந்திரம் பத்தாம் திருமுறையாக அமைந்துள்ளது இவர் இயற்றிய நூலில் கர்ப்ப கிரியா எனும் தலைப்பில் கரு உருவாகும் முறை கரு வளர்ச்சி ஆண், வெண் வேறுபாடு போன்ற பல அறிவியல் செய்திகளை மிக நுட்பமாக கூறியுள்ளார். அவரது அறிவியல் சிந்தனைகள் வியக்கத்தக்கவை 41 பாடல்கள் இதன் கண் பாடியுள்ளார். "அரது அடிது மானிடராய் பிறத்தல் அடிது அதனிலும் அடிது கூன் குருடு செவிடு நீங்கிப் பிறத்தல் அடிது" என்றார் தமிழ் முதாட்டி ஒளவை இத்தகைய எல்லா நலத்துடனும் கூடிய குழந்தையை வடிற்றெடுக்க சில வழிமுறைகளை பின்பற்றினாலே போதும் என்கிறார் திருமூலர்.

> "உருவம் வளர்ந்தீடும் ஒண்டிங்கள் பத்தீல் பருவம தாகவே பாரீனீல் வந்து" (தீருமந்தீரம் 485)

அதாவது குழந்தையின் உருவங்கள் 10 மாதங்களாக தாயின் வயிற்றில் கருவாக வளர்ந்து பூமியில் அவதரிக்கின்றது. என்று கூறப்படுகின்றது.

> "ஆண் மிகில் ஆண் ஆகும் வெண் மிகில் வெண் ஆகும் ஆண்டு இரண்டு ஒத்துப் வொருந்தில் அலி ஆகும்" (திருமந்திரம் 478)

அதாவது கருவில் ஆண் பெண் மாற்றம் அடையும் விதம் பற்றி திருமூலர் பின்வருமாறு கூறுகின்றார் ஆண் பெண் கூடும்போது ஆண் பண்பு மிகுந்தால் அவ் உயிர் ஆண் ஆகும். பெண் பண்பு மிகுந்தால் அவ் உயிர் பெண்ணாகும். ஆண் பெண் பண்பு சமனானால் அவ் உயிர் அலியாகும். ஆள் வினை முயற்சியில் கருத்து மிகுதியாய் இருந்தால் பிறக்கும் உயிர் சிறப்பாய் பிறக்கும் அது உலகை ஆளும். தாழ்ச்சி மனப்பான்மை இருக்குமானால் சுக்கிலம்பாய்வது நின்றுவிடும் இவ்வாறாக திருமூலர் கூறுகின்றார்.

> "மாதா உதறம் மலமிகின் மந்தனாம் மாதா உதறம் சலமிகின் மூங்கையாம் மாதா உதறம் இரண்டொக்கில் கண்ணில்லை மாதா உதறத்தில் வந்த குழவிக்கே"

கரு வளரும் காலத்தில் தாயின் வயிறு இருக்க வேண்டிய நிலை பற்றி திருமூலர் பின்வரும் பாடலில் குறிப்பிடுகின்றார். வெண்ணின் வயிற்றில் மலக்கழிவு அதிகமாக இருந்தால் பிறக்கும் குழந்தை மந்த புத்தியுடன் பிறக்கும். அவள் வயிற்றில் சிறுநீரும் சமமான அளவு இருந்தால் பிறக்கும் குழந்தை ஊமையாகப் பிறக்கும். மலக்கழிவும் சிறுநீரும் சமமான அளவு இருந்தால் பிறக்கும் குழந்தை குருபாகப் பிறக்கும். உடலுறவின் போது வடன்கள் தங்களின் வயிற்றில் மலக்கழிவோ சிறுநீரும் அதிகமாக இல்லாமல் பார்த்துக் கொள்வது ஆரோக்கியமான குழந்தைக்கு வழிவகுக்கும். ஒரு குழந்தை குறையுடன் பிறக்கிறது என்றால் அதற்கு காரணம் ஆண்கள் தான் என்கிறார் திருமூலர். தம்பதிய உறவின்போது மன அமைதி, தெளிவு, விவேகமற்று மிருகத்தனமாக ஆண்கள் நடந்து கொண்டால் குறைபாடு உள்ள குழந்தைகள் தான் பிறக்கும் என்று கூறுகின்றார். அவர் கணவன் ஆனவன் தனது வாயு நிலையை அறிந்து வாறுமை காத்து மனைவியுடன் கூடிக் குழுவி கலவி செய்தால் இதனை தவிரக்கலாம் என்றும் கூறுகின்றார்.

மாணிக்கவாசகரீன் திருவாசகம் கூறும் கரு வளர் நிலைகள்: ஒன்று உள்ள advance medical facility's வருவதற்கு முன்னரே எப்போதோ சொல்லின்ட்டார் மாணிக்கவாசகர். கரு உருவாவதில் இருந்து குழந்தையாகப் பிறக்கும் வரை இயற்கையாகவே பல இடையூறுகள் நேருகின்றன. அவற்றை எல்லாம் எதிர்கொண்டு தாக்குதல்களில் இருந்து தப்பித்தால்தான் நிறைவான நமைான மகப்பேறு நிகழும். இதனை முன்னைத் தமிழ் மக்கள் நன்கறிந்திருந்தனர். மாணிக்கவாசகர் திருவாசகத்தில் இறைவனைப் போற்றிப் பாடும்பொழுது இத்தகைய இடையூறுகளில் இருந்தெல்லாம் பிழைத்து வந்தமைக்காக நன்றிகூறிப் பாராட்டுகிறார்.

> "மானுடப் பிறப்பினுள் மாதர் உதரத்து எனம் ஒல் கிரும்ச் செருவினில் பிழைத்தும் ஒருமத்த் தான்றியின் இருமையில் பிழைத்தும் இருமத் விளைவின் ஒருமையில் பிழைத்தும் மும்மத் தன்னுள் அம்மதம் பிழைத்தும் எழ்குரு திங்களில் பேர் இருள் பிழைத்தும் அளு திங்களில் மூஞ்சுதல் பிழைத்தும் குறு திங்களில் ஊறுஅலர் பிழைத்தும் ஏழு திங்களில் தாழ்புவி பிழைத்தும் எட்டுத் திங்களில் கட்டமும் பிழைத்தும் ஒன்பதில் வருதரு துண்பமும் பிழைத்தும் தக்க தசமதி தாயொடு தான்படும்

என்னும் பாடலடிகள் மூலம் கரு உருவாவதில் இருந்து மகப்பேறுவரை நேரும் இடர்களை எடுத்துரைக்கீள்றார். விந்துபிற்றகள் கோழக்கணக்காய் இருப்பினும் அவற்றுள் போராடி இணைந்து கருவாவது ஒன்றுதான். எனவே, போராட்டத்தில் வெற்ற கண்டு கரு உருவாவதை மூதலில் குறிப்பிடுகிறார். அவ்வாறு உருவான கரு மூதல் திங்களில் இரண்டாகப் பளவுபடுவதில் இருந்து தப்பிக்கிறது தனக்காகவென்று தனிவடிவைடுத்தலில் தவறின்றித் தேர்ச்சி வபறுகிறது. எனவே கவனக் குறைவாக இருந்தால் கரு உருவாமலைய அடியும் வாய்ப்பு உள்ளமையை நன்கு அறிந்திருந்தனர். இரண்டாம் தீங்களில் உயர்வளி கருவிற்குச் சென்று கண், காது, மூக்கு, வாய் முதலான உறுப்புகளின் தொடக்க முளைகள் வெளி வருகீன்றன. இல்லாவிழல் இவை உருவாகாமலேயே அழிந்து விடும். எனவே, இவை இரண்டாம் தீங்களில் வல்மை வமுவேன்டும். வல்மை பெறாவிடில் மீண்டும் அழிவு வாய்ப்பு உருவாகும். எனவேதான் மருத்துவர்களும் அன்னையர்களும் குல் கொண்ட மகளிறை முதல் மூன்று தீங்கள் பாதுகாப்பாக இருக்கும்படி அறிவுறுத்துகின்றனர். எனவே, கூடுதல் வல்மை வயுறுவதால் அல்லது போதிய வலிமை வெறாமையால் ஏற்படும் அழிவில் இருந்து கிடும் வாய்ப்பு ஏற்படுகிறது. முன்றாவது தீங்கள் கருப்பையில் வெளும் வெளும்பு நீரில் கரு அழிந்து விடும் வாய்ப்பு ஏற்படுகிறது. எனவே, அவிவிடரில் இருந்தும் பிழைக்கீன்றது.

Digitized by Noolaham Foundation.

இரண்டாம் தீங்களில் ஏற்படும் கண் முளை நிலை, நான்காம் தீங்களில்தான் கண் வளர்நிலை ஆகீறது. ஒல்லையேல் பார்வைப் புலன் வெறாத இருள்நிலை தோன்றலாம் எனவே நான்காம்திங்கள் கரு உருவம் பெறுகையில் கண்பெறா நிலைமை உண்டாகலாம். அத்தகைய அழிவிலிருந்தும் கரு பிழைக்கிறது. ஐந்தாவது திங்களில் கருக்கலையும் வாய்ப்பு நேருகிறது. எனவே, விழிப்பாக இருக்கவேண்டும் அத்தகைய கருக்கலைவு வாய்ப்பிலிருந்தும் பிழைக்கிறது. ஆறாம் தீங்கள் அனைத்து உறுப்புகளும் நன்கு அமைய வேண்டும். அவ்வாறு ஏற்படாமல் போக்ற இடையூறு வராமல் அதிலிருந்தும் கரு தப்பிக்கின்றது. சிறப்பில் சிதடும் உறுப்பில் பீண்டமும் கூறும் குறளும் ஊனமும்செவிடும் மாவும் மருளும் இன்றிக் குழந்தை பீறக்க வேண்டும். அவ்வாறாய்ன் ஏழாம் தீங்களில் நன்கு உரிய வளரீச்சியைக் குழந்தை வெற்றிருக்க வேண்டும். ஏழாம் தீங்கள் குறைபேறாய் குழந்தை வெளியேறி பூமிக்கு வர வாய்ப்பு உள்ளது. எனவே, அத்தகைய இடர்ப்பாட்டிலிருந்தும் குழந்தை தப்பிக்கின்றது. 8ஆம் 9ஆம் திங்கள்களிலும் குறை யேறாவதற்கு வாய்ப்புகள் உள்ளன. அத்தகைய துன்பத்திலிருந்தும் குழந்தை பிழைக்கின்றது. 10 ஆவது தீங்கள் குழந்தை பிறப்பதால் அல்லது தாய் வெறுவதால் இருவருக்குமே துன்யம் ஏற்படுகிறது. அத்தகைய துள்பங்களில் இருந்தும் குழந்தை பிழைக்கின்றது. இவ்வாறு மாணிக்கவாசகர் கூறுகின்றார். திருவாசகம் ஓர் அறிவியல் நூலன்று இறைவணக்க நூலேயாகும். ஆனால் இதிலேயே வயிற்றிலுள்ள கருவளர்ச்சி நிலையையும் வளர்ந்து உருவாகும் வொழுது அடையும் இடர்பாடுகளையும் மானிக்க வாசகர் குறிப்படுகின்றார் எனின் மகப்பேறு அற்வயல் அனைவரும் அறியும் அளவிற்கு வளிழ்த்த நிலையில் இருக்கின்றது என்று கான் பொருள்

தன்வந்தீர் கூறும் மகப்பேற்று மருத்துவம்

இந்துப்பண்பாட்டு மரப்ல் மருத்துவத்தில் சித்தமருத்துவம் பாரம்புரிய தனித்துவமான வளர்ச்சியைப் பெற்றுள்ளது இவர் காலத்தில் காயசிகிச்சை போன்றே மகப்பேறு சுத்திர சிகிச்சை முறையும் பெருவளர்ச்சி நிலையில் காணப்பட்டதாக அக்னிவேஸ் சம்ஹிதை சான்று பகர்கின்றது. மகப்பேறு நோய்களுக்கும் அந்நோயைக் குணப்படுத்தும் சிகிச்சை முறைகளும் குறிப்படப்பட்டுள்ளன.

- l. அசாதாரண கர்ப்பம் காணப்படும் சந்தர்ப்பங்களிலும் தாயின் உயிருக்கு ஆபத்தேற்படும் சூழ்நிலையிலும் கருச்சிதைவு வைத்தியம் செய்தல்.
- 2. அபூரணமான கருவளர்ச்சீ ஏற்படும் நேரங்களில் குணப்படுத்தல்.
- 3.உரிய காலத்தில் பிரசவம் நிகழாத சந்தர்ப்பத்தில் உடரையாக நிகழ்த்தும் வைத்தியமுறை.
- 4. கர்ப்பத்தில் குழந்தை நோயுற்றிருந்தால் அதனைச் சரிப்படுத்தும் வைத்தியம்.
- 5. நஞ்சுக்கொடி தானாக வெளியேற சந்தர்ப்பத்தில் அதனை வெளியேற்றும் வைத்தியமுறை
- 6. கர்ப்பத்தீல் குழந்தை இறந்தால் அதனை வெளியேற்றும் வைத்தியம்.

மேற்குறீப்பட மகப்பேற்று வைத்திய முறைகளும் மனிதக் கருவின் உருவாக்கம், வளர்ச்சி தொடர்பான கருத்துக்களும் தன்வந்திரி உருவாக்கிய முறைகளாகும். இக்கருத்துக்கள் அக்னிவேஸ் சம்ஹிதையில் மட்டுமல்லாமல் தன்வந்திரியின் மாணவரான சுஸ்ருதரின் சுஸ்ருத சம்ஹிதையிலும் இவ் வைத்திய முறைகள் தொடர்பான காணப்படுகின்றன. கருப்பை அறுவை முறை (Caesarean)

காந்தபுரத்தை ஆண்டவேந்தள் மகள் ப்ரசவ வேதனையால் துடிப்பதைப் பார்த்த நறையூர் மருத்துவச்சி வயிற்றைக் கிழித்து, குழந்தையை எடுத்தாள். அவள்தன் மருத்துவத் திறமையால் குணப்படுத்தினாள் என்று கொங்குமண்டலச் சதகம் (92) கூறுகிறது.

> "குறைவறு தெண்ணீர் நதியணை காந்தபுரத் தொரு நல் லிறை மகளார் மக வீனப் பொறாதுட லேங்க வகீர் துறை வழ பேற்று மகிழ்வூட்டு மங்கல தோன்ற வளர் மறைவழ் நேர் நறையூர்நாடு கூழ் கொங்கு மண்டலமே"

என்ற பாடல் வழி இந்நிகழ்ச்சியினை எடுத்துரைக்கிறது.

முக்வுரை

சிறந்த தொழல்நுட்பம் வளர்ச்சி அடையாத காலத்திலும் ஒரு வெண்ணில் வயிற்றில் காணப்படும் கருவின் வளர்ச்சி, குழந்தையின் நிலை, மகப்பேற்றுக் காலம் என மிக சரியான முறையில் அதனை கண்டறிந்து அதற்குறிய வைத்திய முறைகள் காணப்படுவதனை நாம் அறிய முடிகீன்றது வொதுதுவாக கூற வேண்டும் எனில் இன்றைய மருத்துவ தொழல்நுட்பங்கள் யாவும் அன்றைய மருத்துவத்தின் தொடர்ச்சியாகவே காணப்படுகின்றது. அன்று மகப்பேறு தொடர்பான சிந்தனைகள் யாவும் எக்காலத்திற்கும் வொருந்தி வரும் அறிவியல் கூறுகளைக் கொண்டுள்ளது. கிப் 16ஆம் நூற்றாண்டளவில் தமிழ்நாட்டில் இருந்த மகப்பேறு மருத்துவ முறைகளும், மகப்பேற்றின்போது தாய் அனுபவிக்கும் வலித்துன்பத்தையும் சிறப்பாக படம்படித்த காட்டியுள்ளனர். தாறாசுரம் ஆலயத்தில் மகப்பேறு பற்றிய சிறப்பாக படம்படித்த காட்டியுள்ளனர். தாறாசுரம் ஆலயத்தில் மகப்பேறு பற்றிய சிறபங்கள் மிகத் ததருபமான முறையில் செதுக்கப்பட்டுள்ளன. இன்று வைத்தியசாலைகளில் மகப்பேறு நடைவறும் விதத்தினை மறுத்து நின்ற நிலையில் குழந்தை வெறும் நிலை தரராசூரம் ஆலயத்தில் காணப்பட்டுள்ளது என்பதனை சிற்பத்தின் வாயிலாக அறிந்து கொள்ள முடிகின்றது. இன்றைய மருத்துவ முறையும் அதனையே சரியான மகப்பேற்று முறை எனக் கூறுகின்றனர்.

உசாத்துணை நூல்கள் தருமூலர்..(1974), "தருமந்த்ரம்", தருமையாதீன வெளியீடு, தருமபுரம் கதீர் முருகு..(2011), "தருவாசகமும் மூலமும் உரையும்", சாரதா பதீப்பகம். தங்கவேலு.கு. (2017), "மகாபாரதம்",மாணவர் பதீப்பகம், சென்னை. உயசளை துழாயசதை (1998) " னூயவறவெயசல" நையடவை யசவள சந்ளள எவவிள:ஃஃறறற.னவையஅயவை.உழஅ சந்திரா கு.. (2015) "திருவாசகத்தில் கருவியல்" எவவிள:ஃஃஒ.உழஅ மாதவன். ஆ.., "பழந்தமிழ் இலக்கியங்களில் கருவுறுதல் மற்றும் மகப்பேறு

> ச. கோப்கா கலை கலாசார பீடம் கீழக்குப் பல்கலைக்கழகம்

## 26 The Timeless Wisdom of Lord Arumugan's Six Faces



Lord Murugan, also known as Arumugam, meaning "Six-Faced," stands as one of the most revered deities in Hinduism. His six faces symbolize profound cosmic truths and divine functions, which enable him to perceive and protect all directions: East, West, North, South, the Sky, and the Earth. The concept of Arumugam transcends mere mythology, embodying deep philosophical and spiritual significance. Each of his faces represents aspects of the divine consciousness that guide humanity towards enlightenment, self-realization, and harmony with the universe.

The six faces of Lord Murugan are believed to be composed of the five faces of Lord Shiva (Panchavaktra Shiva) and the sixth face of Goddess Uma Devi, also known as Parvati. This unique combination signifies the union of Shiva's transcendental energy with Parvati's nurturing grace. While the five faces of Lord Shiva symbolize the cosmic principles and higher spiritual realms, the sixth face, represented by Goddess Parvati, embodies earthly love and compassion.

The sixth face holds a special esoteric meaning: it can only be perceived by the learned and enlightened. This represents the progression from the five senses—sight, sound, touch, taste, and smell—to the sixth sense, which is intuition or spiritual insight. In Tamil philosophy, this transcendental face is called "Atho Mugam," indicating the ultimate realization of divine truth. Lord Arumugam, in his dual essence, offers blessings for both the material and spiritual realms. The five faces of Lord Shiva direct the devotee toward moksha (liberation), while the sixth face, representing Parvati, bestows blessings for worldly comforts and prosperity. Thus, Lord Murugan becomes a deity who bridges the gap between the temporal and the eternal, guiding humanity to balance the demands of earthly existence with the pursuit of spiritual enlightenment.

Murugan is often revered as the God of Nature, symbolizing the natural forces that sustain and protect all living beings. As the divine protector of creation, he ensures harmony within the ecosystem and safeguards humanity against destructive forces. This aspect of Murugan reflects his role as a guardian deity who nurtures and preserves life on Earth. Nakkirar, a poet of the Sangam Age, vividly describes the functions of Lord Murugan's six faces in his classic work, Tirumurugatruppadai. These faces are not merely symbolic but carry profound meanings that resonate with the spiritual aspirations of devotees:

The first face removes ignorance and spiritual darkness. It is symbolic of the light of wisdom dispelling the shadows of delusion and ignorance that cloud human consciousness.

The second face bestows boons upon those who follow dharma, the path of righteousness. It rewards moral and ethical living, encouraging devotees to lead lives aligned with universal principles of justice and truth. The third face protects and watches over the pujas (rituals) and offerings made by devotees. It blesses those who perform worship with a pure and sincere heart, fostering a connection between the devotee and the divine. The fourth face aids those on the path of self-realization. It supports seekers investigating the ultimate truth symbolized by the sacred syllable "Om" or Pranavam. This face represents Murugan as the guru who leads disciples toward spiritual awakening. The fifth face annihilates those who practice adharma, the antithesis of righteousness. It signifies Murugan's role as a divine warrior who protects the world from evil and injustice, ensuring the triumph of good over malevolence.

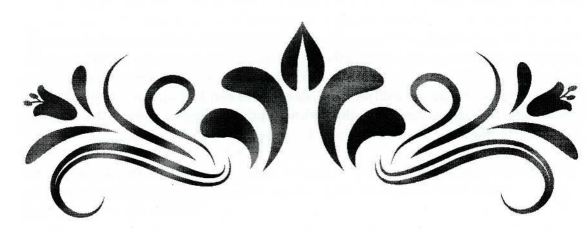
The sixth face gazes lovingly at his consorts, Valli and Devasena. It signifies the divine love and harmony between the divine and the devotee. This love extends to all of creation, symbolizing Murugan's compassionate nature. The six faces of Lord Murugan also correspond to the six chakras or energy centers within the human body, as described in yogic traditions. Each face aligns with a specific chakra, guiding the practitioner on a journey of spiritual awakening. By meditating on Murugan's six faces, devotees can transcend worldly attachments and attain inner peace and enlightenment. Moreover, the number six has a deeper significance in Tamil spirituality. It represents the six virtues required for a spiritual life: wisdom, patience, love, discipline, self-control, and faith. Lord Arumugam embodies all these virtues, making him a perfect role model for those seeking a balanced and fulfilling life. Lord Murugan holds a unique place in Tamil culture and literature. Nakkirar's Tirumurugatruppadai celebrates Murugan's divine qualities and highlights his role as a savior and guide. Tamil devotional hymns, such as those in the Thiruppugazh by Arunagirinathar, exalt Murugan as the supreme deity who embodies love, wisdom, and valor. These works not only glorify Murugan but also inspire devotees to emulate his virtues in their daily lives.

The festivals dedicated to Murugan, such as Thaipusam and Skanda Sashti, are celebrated with immense fervor. These occasions highlight the divine exploits of Lord Murugan and his role in defeating evil forces, symbolized by the demon Surapadman. The rituals and celebrations associated with these festivals reinforce Murugan's status as a deity who protects, guides, and uplifts humanity.

Lord Arumugam, with his six radiant faces, stands as a beacon of hope, wisdom, and divine love. His unique form encapsulates the union of cosmic and earthly energies, guiding devotees toward a harmonious existence. By meditating on the symbolism of his six faces, one can transcend the limitations of the material world and attain spiritual enlightenment.

Through his blessings, Lord Murugan teaches us to balance the demands of this world with the aspirations of the soul. As the protector of nature and the embodiment of divine virtues, he inspires humanity to live in harmony with the universe, upholding righteousness and compassion. In the words of Nakkirar, Murugan is not just a deity but a divine force that illuminates the path to truth, guiding us toward the ultimate realization of the self

Sivakumar Brunthan Faculty of Agriculture University of Peradeniya



# வரலாற்றியல்



### 27 **ூலங்கையில் சைவ ச**மயம்



இலங்கையில் சைவ சமயம் தொள்மையான வரலாறும் பண்பாட்டுத் தொடர்பும் கொண்டது.
பண்டைய காலத்தில்குந்து இக்கலைநாடு, சைவ சமயத்திற்கான ஒரு முக்கிய மையமாக
விளங்கியுள்ளது. சைவம், தமிழர்களின் ஆழ்ந்த ஆன்மிக அனுபவங்களின் அடிப்படையில்,
கூலங்கையில் பரவலாகும். இந்த சமயத்தின் தொன்மை, அதன் வளர்ச்சி மற்றும்
கூலங்கையில் அதன் ஆழ்ந்த தாக்கம் பல்வேறு தொல்லியல் சான்றுகளால்
உறுதிப்படுத்தப்பட்டுள்ளது. அத்துடன், தமிழர்களின் திகுவிழாக்களும், சைவ வழிபாட்டு
முறைமைகளும், இலங்கையின் கலை, கூலக்கியம், கலாச்சாரம் மற்றும் சமூகம் மீது சைவ
சமயத்தின் ஆழ்ந்த தாக்கத்தை காட்டுகின்றன. கூலங்கையில் சைவ சமயத்தின் வரலாற்று
பின்புலம் பல்வேறு தொல்லியல் சான்றுகளால் வெளிப்படையாக உள்ளது. குறிப்பாக,
தமிழ்நாட்டில் உள்ள சைவ வழிபாட்டின் தொன்மையும் கூலங்கையில் அதே நிலத்தில் தோன்றிய
சைவ வழிபாட்டு முறைமைகளும் மிகுந்த பொருந்தல் மற்றும் தொடர்பைக் காட்டுகின்றன. இதீல்,
தமிழ்நாட்டின் கீழுடி, தொட்டு கொடுமணல், அழகன்குளம், ஆதிச்சுநல்லுர் போன்ற
குடங்களில் மேற்கொண்ட தொல்லியல் அகழ்வாய்வுகள், சைவ சமயத்தின் தொன்மையான
அடையாளங்களைக் காட்டுகின்றன. இவை, சைவ சமயத்தின் குலங்கையிலான பரவலான
தாக்கத்தை மேலும் உறுகிப்படுத்துகின்றன.

சைவ சமயத்தீன் தொன்மையுடன் தொடர்புடைய பல்வேறு கல்வெட்டுகள், சைவ வழ்பாட்டின் தொடக்கங்களையும், அதற்கான முக்கீய சீன்னங்களையும் வெள்பேடுத்துகீன்றன. ப்ராம் கல்வெட்டுகள் மற்றும் தொல்லியல் சான்றுகள் மூலம், சைவ வழிபாடு பண்டைய காலங்களில் இலங்கையில் பரவலாக இருந்ததை நாம் காணமுடிகீன்றது. சுமார் 3 ஆம் நூற்றாண்டின் பூராம் கல்வெட்டுகளில், "சீவம்" மற்றும் "சீவகுடம்" போன்ற வார்த்தைகள் காணப்படுகீன்றன, இது சைவ வழிபாட்டின் பரவலான அடையாளங்களைக் காட்டுகீன்றது. இவை, சைவ சமயத்தீன் இலங்கையில் ஒரு ஆழமான சமூக மற்றும் அரசியல் உறவியை வெளிப்படுத்துகீன்றன.
இலங்கையில் ஒரு ஆழமான சமூக மற்றும் அரசியல் உறவியை வெளிப்படுத்துகீன்றன.
இலங்கையில் வடக்கு பகுதி, கட்டுக்கரை, நாகபடுவான் போன்ற பகுதிகளில், சைவ சமயத்தீன் சீன்னங்கள் மற்றும் கடவுள்களின் அர்த்தமுள்ள உருவகங்கள் பெரும்பாலும் காணப்படுகீன்றன. குறிப்பாக, கட்டுக்கரை அகழ்வாய்வில் கீடைத்த சிவலிங்கம், நந்தி உருவம் மற்றும் திரிகுலத்தின் அடையானம், இலங்கையில் சைவ சமயத்தின் ஆழ்ந்த தாக்கத்தை உணர்ந்துக்ன்றன. இந்த கண்டுபிடியிகள் சைவ வழியாட்டின் பண்டைய தன்மையை, அதன் சமூக மற்றும் ஆன்மிகப் பார்வையை வெளிப்படுத்துகின்றன. கைவ சமயத்தின் வரலாற்றில், இலங்கையில் பல முக்கிய சைவ கோவில்கள் இருந்துள்ளன. "யாழ்பான வையவ மாலை" என்ற வரலாற்று நூலில் கூறப்படும் படி, இலங்கையின் முக்கிய பகுதிகளில் ஐந்து முக்கிய மசுவகோவில்கள் இருந்தன.

தருக்கோணேச்சரம் – கழக்கில் 2. திருக்கேதீச்சரம் மற்றும் (முள்ளேச்சரம்) – மேற்கு பகுதியில்
 திருத்தம்பலேச்சரம் (நகுலேச்சரம்) –வடக்கில் 4. சந்திரசேகரீச்சரம் – தெற்கில்

இந்த கோவ்ல்கள், அந்தந்த ப்ரதேசங்கள்ல் வழபாட்டு மையங்களாக செயல்பட்டன. அவற்றின் உள்ளடக்கம் மற்றும் கோவ்ல்களின் கட்டுமானம், இலங்கையின் பண்பாட்டை, சமய பாரம்புரியத்தை வடிவமைப்பதில் முக்கிய யங்கு வகிக்கின்றன. இவை, இலங்கையின் கலாச்சார அடையாளத்தின் ஒரு பகுதியாக இருந்தன, மேலும் இவை சைவ சமயத்தின் பன்முக வரலாற்றின் அடிப் படைகளை உருவாக்கியுள்ளன.

இலங்கையல், சைவ சமயத்தீன் ஆதரவாளர்கள், அதற்கான கோவில்கள் மற்றும் ஆலயங்களை உருவாக்கி, அந்தந்த சமூகங்களின் ஆன்மிக அடையாளங்களாகவும், கலைநாட்டின் மறைவான சமய விழாக்களாகவும் அதை பரப்பினர். "மகாவம்சம்" மற்றும் பாளி கீரோணிக்களில், பல்வேறு அரசர்களின் ஆதரவையும், சிவ வழிபாட்டுக்கான முக்கிய கட்டிடங்களை உருவாக்கிய அரசர்களையும் குறியிடுகின்றன. உதாரணமாக, அனுராதபுர மக்களாட்சியின் பிரதமர் பண்டுகபாயன், சிவ வழிபாட்டுக்கான ஆலயம் ஒன்றை உருவாக்கியதாக குறிப்படப்படுகிறார். இதன் மூலம், இலங்கையின் சமூக மற்றும் அரசியல் அமைப்பில் சைவ சமயத்திற்கு அளிக்கப்பட்ட முக்கிய பங்கு காட்டப்படுகின்றது. சைவ சமயத்தின் இலங்கையில் உள்ள வரலாற்று பாதைகள், தமிழ்நாட்டில் உள்ள சைவ வழிபாட்டுடன் தொடர்புடையவை. இதன் மூலம், ஒரு நாடுகளுக்கிடையிலான ஆன்மிகப் பிணைப்புகளை வீளக்குக்ண்றது. இலங்கையல் உள்ள தொல்லியல் சான்றுகள், சைவ சமயத்தின் பெரும்பான்மையான அடையாளங்களைக் காட்டுக்ன்றன. இவை, தமிழ்நாட்டின் திருன்றாக்களும், கோவீல்களின் உள்ளடக்கம், மற்றும் அவற்றின் ஆன்மிக செயல்பாடுகளுடன் தொடர்புடையவை. இந்த தொடர்புகள், சைவ சமயத்தன் இலங்கையில் வழங்கும் ஆன்மிகப் பாதையை ஊக்குவிக்கீன்றன. சைவ சமயத்தின் வரலாற்றில், இலங்கையின் பாறம்புரியங்கள் மற்றும் கலாச்சார வளந்ச்சீகள் முக்கிய பங்குகளை வகிக்கின்றன. தொல்லியல் அகழ்வாய்வுகள், கல்வெட்டுகள் மற்றும் கோவ்லகள் அனைத்தும், சைவ சமயத்தன் இலங்கையில் பரவல் மற்றும் வளர்ச்ச பற்றி அரய தகவல்களை வழங்குக்ளீறன. இந்த சான்றுகள், சைவ சமயத்தின் ஆழமான புரீணாமத்தை வெளிப்படுத்துக்கூறன, மேலும் அது தமிழ்நாட்டுடன் இணைந்து. ஒரு பெரிய ஆன்மிகப் பாரம்புரியத்தை உருவாக்கியுள்ளது.

இன்றைய இலங்கையில், சைவ சமயம் மிகவும் பன்முகமான வரலாற்று சின்னங்களை கொண்டுள்ளது. இலங்கையில் சைவ வழ்பாடுகள், கோவில்கள், சைவ உறவுகள், மற்றும் சமய நிகழ்ச்சிகள் இப்போது பரந்த பரப்பை தாண்டி வளர்ந்துள்ளன. இலங்கையில் சைவ சமயத்–தீன் முக்கியத்துவம் இன்று மற்ற மதங்களுடன் இணைந்து, அதன் சமுதாயத்தில் முக்கிய பங்கு வகிக்கின்றது. இது, இலங்கையின் கலாச்சார அடையாளத்தை பலவீனப்படுத்தாமல்,அ–தை செமுமையாகப் பராமரிக்க உதவுகிறது. சைவ சமயத்தின் வரலாற்று செழிப்பையும் அதன் அண்மைக் கால பன்முக வளர்ச்சியையும் ஒருங்கிணைக்கின்றது. இலங்கையின் சைவ சமயம், அதன் தனித்துவமான பாரம்பரியத்தை வெளிப்படுத்துகின்றது. இன்று, இலங்கையில் சைவ சமயம், சமைம் ஒரு முக்கிய ஆன்மிகப் பகுதியாகத் தொடர்ந்து அமைந்துள்ளது. இது இலங்கையின் சைய சமுகத்தை, பண்பாட்டை மற்றும் ஆன்மிக அடையாளங்களை வடிவமைப்பதில் முக்கிய பங்காக செயல்படுகின்றது.

Raguraam Abishigan
HND in Infromation Technology, Advanced Technological Institute
Trincoamlee

### தெட்சணகைலாயம் திருக்கோணேஸ்வரம்



தீ குமூலரால் சவபூம் எனபோற்றப்பட்ட இந்து சமுத்திரத்தின் மத்தியில் அமைந்திருக்கும் எழுத்திருநாட்டின் கிழக்குக்கரையில் ஒதட்சணகைலாயம் என போற்றப்படும் திருகோணமலை மாவட்டத்தில் அனுதினமும் அலைகடல்கள் தாலாட்ட மூழ்த்தி, தலம், திழ்த்தம் என்பன ஒருங்கே அமையப்பெற்றத்து தான் திருக்கோணேஸ்வழழ் ஆலயம். புராதன பழமை வாய்ந்ததும் சம்பந்தராலும், அருணகிறினாதராலும் பாடல்பெற்றதும், சிவ பக்தனான இராவணனாலும் பூதிக்கப்பட்ட இராமாயண காலத்துக்கு முற்பட்ட தலமாகும். அத்தோடு வராய தேவழ், குளக்கோட்டன், ஆடக்கௌழ்த்தி, கயவாகு நளச்சக்கரவழ்த்தி, புவனேகபாகு, புரராசசேகரன், ஆறியச்சக்கரவழ்த்தி முதலான மாமன்னழ்கள் வழியட்ட தலமாக விளங்கும் இவ் ஆலயத்தில் எல்லாம் வல்ல பரம்பொருள் மாதுமை அம்பாள்சமேத திருக்கோணேஸ்வர வெருமானாக அருள்பாலிக்கின்றாழ்.

இவ் ஆலயத்தீள் அமைவ்பமானது தனிச்சிறப்பு வாய்ந்தது. திருமூலரால் அடிக்கொரு சிவலிங்கம் உண்டு என சொல்லப்பட்ட திருகோணமலை நகரில் சமுத்திரக்கரையில் அமையப்பெற்றிருக்கும் புள்ளிமான்கள், மயிலினங்கள் கொஞ்சி விளையாடும் வனம்போல் அடற்ந்து நின்று வநடிய மரங்களையும் அதில் வாழும் அழகிய கடல் பறவைகளையும் தண்தென்றல் எந்நேரமும் வருடும் முக்கோண வடிவான மலையின் மீது இவ் ஆலயம் அமையப்பெற்றிருக்கின்றது. இந்த மலையின் அழகினை வார்த்தைகளால் வற்னிக்க இயலாது, இத்தகைய பிரமாண்டத்தை வேறு எந்த ஆலயங்களிலும் காணவும் முடியாது.

வரலாற்று ரீதீயில் முக்கியத்துவம் வாய்ந்த இவ் ஆலயத்தின் வரலாற்றின் பக்கங்களை புற்டும் போது சிவபக்தனான இராவணன் தன் தாயின் சிவபூ ஐக்காக சிவலிங்கத்தை வாங்கும் வாருட்டு கோணநாதர் எழுந்தருளி இருக்கும் ஆலயம் வந்து தோத்திரங்கள் சொல்லி ப்ரார்த்தனைகள் நெடுநேரம் செய்தும் லிங்கம் கிடைக்காததால் கோயம் தொண்டு தன் வாளினால் கோணேச மலையை ஓங்கி வெட்டியதாக கூறப்படுகின்றது. பின் தன் 20 கரங்களால் மலையைப் பிளக்க முயன்ற போது கோணநாதர் தன் கால் வெருவிரலால் கைலாயமலையை ஊன்றினார். இதனால் இரத்தம் கொய்பளிக்க சமுத்திரத்தில் ஆழ்ந்தான் இராவணன். பின் தன் தவறினை உணர்ந்து தன் தலை ஒன்றைத் திருகி அதை குடமாகவும் கையை முறித்து அதிலுள்ள எலும்புகளை தண்டியா—கவும் நரம்புகளை தந்தியாகவும் கொண்டு வீணை செய்து சாமகானம் இசைத்தான். இராவணன் இசைக்கு மயங்கிய வெருமான் அவனை மன்னித்து அவனுக்கு அருள் செய்தார். பின் இராவணன் ஆலயத்துக்கு திருப்பணிகள் பலவும் செய்தான். இத்தனை காலங்கள் கடந்தும் இராவணனால் ஏற்படுத்தப்பட்ட பிளவு 'இராவணன் வெட்டு' என்ற வயழில் இன்னும் நம்மால் காணக்கூடியதாக உள்ளது.

திருக்கோணேஸ்வரத்தைப் பற்றி பேசும் போது குளக்கோட்ட மன்னன் திருப்பணி பற்றி பேசாமல் இருக்க முடியாது. சோழநாட்டை பிறப்பிடமாக கொண்ட குளக்கோட்ட மன்னன் திருக்கோணேஸ்வரத்தின் வெருமைகள் அறிந்து அதை தரிசிக்கும் வொருட்டு இலங்கை வந்தான். பின் திருக்கோணேஸ்வரரையும் மாதுமை அம்பாளையும் வணங்கி பின் ஆதி ஆகிய கோணேஸ்வரருக்கும் பிடியன்ன வமன்னடை அம்பாளுக்கும் எழுந்தருள் இருப்பதற்கு இந்திர லோகத்திலும் இல்லை என்று சொல்லும் அளவிற்கு கோவிலையன்றைக் கட்டுவித்து, வரிட்ட முனிவரை வரவழைத்து வேதவிதிப்படி கும்பாப்ஷேகத்தையும் நடத்தி முடித்தான். இவை அனைத்தும் இன்றைக்கு 4480 ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்டதாகும்.

கீ.ப் ஏழாம் நூற்றாண்டில் திருஞானசம்பந்தரும் திருக்கோணேஸ்வர வருமான் மீது "நிரைகடல் அரவம்..." எனத் தொடங்கும் 10 தேவாரப்பாடல்களைப் பாடினார். பின் சுந்தரராலும் "மறைக்காட்டானே திருமாந்துறையால் மாகோணத்தானே..." என்று திருக் கோணேஸ்வரத்தை எண்ண பாடியுள்ளார். தொடர்ந்து 12ஆம் நூற்றாண்டில் வாழ்ந்த அருணகிற்நாதரால் திருப்புகழ் பாடப்பட்டது சிறப்புக்குறிய விடயமாகும்.

இவ்வாறு சிறப்புகளையும் செல்வங்களால் கொளிக்கப்பெற்றதுமான திருக்கோணேஸ்வரர் ஆலயத்தீன் மீது வெளிநாட்டவர் பார்வை திரும்பியது. கிடைக்கப்பெற்ற தடையங்களின் அடிப்படையில் கி. பி 1624 ஆம் ஆண்டளவில் போர்த்துக்கேயர்களால் இவ்வாலயம் தகர்க்கப்பட்டதையும் அதிலிருந்து பெறப்பட்ட கருங்கற்களை கொண்டு "பிறற்றிக் கோட்டையை" கட்டி முடித்து கோவிலில் உள்ள செல்வங்களையும் குறையாடியதை அறிய முடிகின்றது. இது பற்றி இக்கோவிலை இடித்து அழித்த போர்த்துக்கேய தளபதி ஆகிய கொள்ஸ்ரன் டைடிசா என்பவன் போர்த்துக்கல் அரசனுக்கு அனுப்பிய கடிதம் ஒன்றில் குறிப்பட்பியட்டுள்ளது. இதன் பிரதியானது இன்றும் இஸ்பன் நகரில் "அஜீடா" நூல் நிலையத்தில் இருப்பது குறிப்படத்தக்கது.

ஒவ்வாறு கோணேஸ்வரர் ஆலயம் அந்தியர்களால் இடிக்கப்பட்ட காலத்தில் ஆலயத்தின்ருந்த சில முக்கியமான விக்கிரகங்கள் அந்தியர் கையில் அகப்படாமல் கிணறு குளங்களில் போட்டு மறைத்து வைத்தனர். வெருமானுடைய திருவருளால் 1950ஆம் ஆண்டுகளில் இடம்வற்ற அகழ்வுகளின் போது பிள்ளையார், கோணேசர், மாதுமை அம்பாள், போகசக்தி, சந்திரசேகரர், அன்னப்பேடை முதலிய ஐம்பொன் விக்கிரகங்கள் கண்டெடுக்கப்பட்டன. பின் இம் மூர்த்திகள் பிரதிஷ்டை செய்யப்பட்டு 1963ஆல் புனராவர்த்தன மகா கும்பாப்ஷேகம் இடம்வழற்றது. போர்த்துக்கேயர் காலத்தில் இடிக்கப்பட்ட ஆலயத்தில் இருந்த லிங்கம், நாராயண மூர்த்தி, மகாலட்சுமி, நந்தி போன்ற சிதைவடைந்த விக்கிரகங்கள் மலை அடிவாரத்திலுள்ள கடலில் இருந்து மீட்கப்பட்டது. இவை இன்றும் கோவிலில் வைத்து பாதுகாக்கப்படுகிறது.

கடலின் அடியில் ஆராய்ச்சி எசய்த ஆதர்சிகளாக், மைக்கல் வில்சன், வடக்கினுங்க்லஸ் என்பவர்கள் மிகப்பழமையான ஆலயம் ஒன்று கடலின் அடியில் அமிழ்ந்து இருப்பதை கண்டார்கள். பிறமாண்டமான தூண்கள், விளக்குகள், தெய்வவிக்கிரகங்கள், நாணயங்கள் என்பன கடலின் அடியில் இருப்பதை அறிந்தார்கள்.

குது எதாடர்பான புகைப்படங்கள், பத்தீரீகைகள் செய்தீகளில் வெளியானது. யுகங்கள் பல கடந்தும் ஒன்னும் சைவப்பெருமக்களால் தீருப்பணிகள் செய்யப்பட்டு கம்பீறமாக காட்சீயளிக்கீன்றது திருக்கோணேஸ்வரம். தற்போது கருவறையில் காட்சீயளிக்கும் லிங்கம் காசியிலிருந்து கொண்டுவரப்பட்டதாகும். அன்று நில அகழ்வின் போது மீட்டைடுக்கப்பட்ட பழமைவாய்ந்த மாதுமை அம்பாள், கோணேஸ்வர் விக்கீரகங்கள் தற்போது மகோற்சவகாலங்களில் பயன்படுத்தப்பட்டு வருகின்றது.

குளக்கோட்ட மன்னன் காலத்தில் நடைபெற்றதைப் போன்று பங்குன் உத்தரத்தில் கோடியேற்றத்தோடு 18 நாட்கள் மகோற்சவமும், மஞ்சம், சப்பரம் கைலாசவாகன பஞ்சரத பவன், பாவநாச தீர்த்தோற்சவம், தெப்பத்திருவீழா என்பனவும் சிறப்பாக இடம்பெற்று வருகின்றது. அத்தோடு வருடம் தோறும் இடம்பெறும் சிவராத்திரியும் அதனைத் தொடர்ந்து திருக்கோணேஸ்வரர் நகர்வலமும் நடைபெறும். முக்கிய நிகழ்வான நகர்வலம் தொடர்ந்து ஐந்து நாட்கள் இடம்பெறுவதோடு மலை இறங்கிவரும் திருக் கோணேஸ்வரருக்கு தோரணங்கள், வானவேடிக்கைகள் என திருமலை நகரே வீழாக்கோலம் பூண்டிருக்கும்.

தீருக்கோணேஸ்வரர் ஆலயத்தீல் அந்நியர்கள் எசய்த அனர்த்தங்களுக்கும் அட்டூழியங்களுக்கும் உரிய பிறதிபலங்களை அனுபவித்துவிட்டனர். ஆவ்வாறு "கோணேஸ்வரர் ஆளும் பூமியில் நான் என்ற அகந்தையோடு எவரும் வாழத்தக்கதாக சரித்திரம் கிடையாது" என்பது இங்கு இருக்கும் மக்களின் நம்பிக்கை, இத அனுபவ வாயிலாக உணர்ந்தவர்கள் பலபேர். அதனால் நாமும் மும்மலங்களையும் ஒழித்து எம்பெருமான் அருளை பெறுவோமாக…

> அவன் அருளாலே அவன் தாள் வணங்க

> > பாலேந்தீரன் க்ருஐன் பொறியியற் பீடம் பேராதனை பல்கலைக்கழகம்

### இலங்கையல் இந்து சமய வரலாற்றுச் சுருக்கம்



ூந்துப் பண்பாட்டு வரலாற்றில் இந்தியத் தமிழகத்தைத் தொடர்ந்து இலங்கையின் பங்களிப்பு மிகச் சிறப்பானதாகும். கிறிஸ்துவுக்கு முற்பட்ட காலம் முதல் இலங்கையில் இப் பண்பாடு பின்பற்றப்பட்டமைக்கு இராம, இராவண வரலாறு, இதிகாச செய்திகள், குப்தர் கால தூண் சாசனங்கள் ஆதாரங்களாக திகழ்கின்றன. இலங்கையின் இந்து சமய வருணணைகள் தமிழக, இந்திய நூல்களில் சான்றாதாரங்களாக உள்ளன. அவற்றுள் எழுத்துப் புலவர், ஈழத்து உணவு, மாதோட்டம் பற்றிய சுந்தரரின் தேவாரம், கோணேஸ்வரப் பதிகம், திருகேதீச்சரப் பதிகம் ஆகியவற்றினுள்ள சம்பந்தர், சுந்தரரின் திருதலங்கள் பற்றிய பாடல்களும் அடங்குகின்றன.

'சீவபும்" என்று திருமூலர் அழைத்த இலங்கையில் அனுராதபுர ஆட்சி காலங்களிலேயே இந்து, வளத்த உறவுகள் உள்ளது நிலையை அடைந்தன. அனுராதபுர சாசனங்களில் வளத்த வீகாரைகளை இந்து கலைஞர்கள் அமைத்ததாகவும், இந்து ஆலயங்களில் ஆன்ம ரீதியான வழ்பாடுகள் இடம்பெற்றதாகவும் குறிப்படப்பட்டுள்ளது. எழுத்தில் சிவன், முருகனில் வற்பாடுகளும் மேம்படுத்தப்பட்டன. முருக வழ்பாடு வேடுவப் பூசையுடன் தொடர்புபட்டது. ஆதலால் பீராமிக் கல்வெட்டுகளில் வேல, ஸ்கந்த ஆகிய வயயர்கள் குறிப்படப்பட்டுள்ளது. எசப்பேவடான்றின் ஒரு குறிப்பில் இந்து கோவில்களில் நீரந்தர ஆலய கீரியை இடம்பெற்றதாக குறிப்படப்பட்டுள்ளது. இலங்கையின் புராதன ஆலயங்களிலுள்ள வேடுவ எச்சங்களிலிருந்தும் புராதன வளத்த கோயில் வழிபாட்டு ஊர்வலங்களிலிருந்தும் வேடுவ பண்பாட்டை பின்பற்றும் அம்சங்கள் வெளிப்படுகின்றன. இவ்வாறு நோக்கும் போது இலங்கையின் மிக புராதன சமயமாக இந்து சமயம் விளங்குவதும் இதற்கான முன்னோழச் சான்றுகள் இந்தியாவிலும் கிடைக்கின்றன என்பதும் புலனாகின்றது.

வொல்ள்ளறுவையிலும் அதாவது சோழ அரசநீன் ஒன்பதாவது மண்டலமாக விளங்கிய தென்றாகுமங்கலத்திலம், மாதோட்டம், கந்தளாய், குருநாகல் ஆகிய அடங்களிலும் இந்துக் கோவில்கள், சதர்வேதிமார்த் தலங்களும் அமைக்கப்பட்டு இந்து பண்பாடு வளர்ச்சி வெற்றது. இலங்கையில் ஆநிய சக்கரவர்த்திகள் ஆட்சி செய்த காலங்களிலும் வடக்கு, கிழக்கு மாகாணங்களில் இந்துப் பண்பாடு செல்வாக்கு அடைந்தது. ஆனாலும் மட்டக்களப்பில் வாலன்னறுவைக் காலத்திலேயே சோழப் பிரதானிகளால் மறுமலர்ச்சி அடைந்தது. கி.பி 15ம் நூற்றாண்டில் யாழ்ப்பாணத்தில் நல்லூர் ஆலயம் அமைக்கப்பட்ட செய்தியை 'கைலாய மாலை" எனும் நூலில் மூலம் அறியலாம். ஆநியச் சக்கரவர்த்திகள் சமயாயிமானம் மிக்க அரசர்களாகவும், இந்து மன்னர்களாகவும், நந்தி உருவை வாறித்தவர்களாகவும் விளங்கினர். இலங்கையில் 15ம் நூற்றாண்டை தொடர்ந்து போர்த்துக்கேயர், ஒல்லாந்தர், பிரத்தானியர் என்னும் ஐரோப்பிய வம்சத்தவர்கள் ஆட்சியைக் கைப்பற்றினர். அவர்களால் இந்துப் பண்பாடு தளர்ந்து வீழ்ச்சியுற்றதாகவும், பின்னர் இந்து சமய சீரதிருத்தவாதிகளால் மறுமலர்ச்சியடைந்ததாகவும் கூறப்பட்டுகிறது. இலங்கையின் அரச மதமாக வளத்த மதம் இருந்தாலும் ஆதி மதம் இந்துமதமாகும். ஆனால் பண்டைய இந்துமதத்தைப் பற்றி நன்கு அறிவதற்கு தமிழிலக்கியங்கள் எழுதப்படவில்லை. பிற்பட்ட காலங்களிலேயே தமிழிலக்கியங்கள் தோற்றம் வபற்றன.

வால்மீக இராமயணத்தில் இராவணனின் சில வழிபாடு, சிதையை மீட்க மாமங்கம், முனீஸ்வரம் ஆகிய இடங்களில் இலிங்கங்கள் நிறுவி இராமர் வழிபட்டமை குறித்தும் மேலும் பல தகவல்கள் உள்ளன. இலங்கையின் மற்றைய பகுதிகளான தென்கிழக்கு, மேற்கு பகுதிகளில் விஐயனின் வருகைக்கு முன் (யக்ஷர்கள்)இயக்கர்கள் நாக வழிபாட்டை மேற்கொண்டனர்.

மகாவம்சத்தல் புளிதமறமாகிய அரசமரம் நாட்டப்படவேண்டிய இடத்தை தேர்ந்தெடுத்து ஆசீர்வதிப்பதற்காகவும் புத்த பிராளின் வருகை இடம் வெற்றதாக கூறப்படுகிறது. இலங்கைக்கு 3 முறை புத்தபிரான் விஐயம் செய்தார் எனவும் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. ஆகவே புத்தரின் வருகைக்கு முன்பே நாகர்கள் வாழ்ந்திருப்பதால் இந்து மதமே பண்டைய மதம் என்பது இதிலிருந்து புலனாகிறது. பெளத்தக் கட்டமைப்பில் இந்துக் கோயில்கள் அழிக்கப்பட்டாலும் முதல் தாது கோயிரமாகிய 'தூபராமா" கட்டப்பட்ட இடம் பழைய யக்ஷ வழிபாட்டு தெய்வமான 'மகேஐ" கடவுளின் இடம் என்பதை மகாவம்சம் ஏற்றுக்கொள்கிறது. பொதுவாக இந்து தெய்வங்களான யக்ஷ வழிபாடு, சிவ வழிபாடு, மூகுக வழிபாடு, மாயோன் வழிபாடு, தாய்த் தெய்வ வழிபாடு என்பவையும் இடம்பெற்றதாக கூறப்படுகிறது. யக்ஷர்களில் தலைவனான 'குபேரன்' பண்டுகாபடின் காலத்தில் ஆலமரத்தின் கீழ் வழிபடப்பட்டதாகவும் அக்கடவுளை 'வெஸ்வைன்' என்றும் கூறுகின்றது.

யக்ஷன், யக்ஷ் வழ்பாட்டில் பல் அளித்து வழ்படல் இடம்பெற்றது. ஊருக்கு பொதுவான மரங்களில் தெய்வங்கள் குடிகொண்டிருக்கின்றன என்று நம்பிய மக்கள் மரங்களை அலங்கிற்கு, விளக்கு ஏற்றி வழிபட்டனர். தற்கால வடமாகணத்தில் அன்றைய காலத்தில் நாக வழிபாடு பிரசித்தமானது என்று பாளி நூல்கள் கூறுகின்றன. பாளி நூல்கள் நாகர்கள் மனிதவர்க்கத்தினராக இல்லாமல் பாம்பு தோற்றம் உடையவர்களாகவும், நிலத்தின் கீழ் வாழும் அமானுஷ்யர்களாகவும் சித்திறித்துள்ளது. பிற்காலத்தில் புத்திறி தலைமீது நாக பாம்பினது படம் சிலைகளில் சித்திரிக்கப்பட்டுள்ளதால் புத்திர் நாகத்தால் பாதுகாக்கப்படுகின்றார் என்ற செய்தியால் வெளத்திர்களும் நாகவழிபாட்டை ஏற்றுக்கொண்டதாக கூறப்படுகின்றது. அடுத்து திராவிட வழிபாடான சிவவழிபாட்டை நோக்கினால் இது மிகம்பியிருகிகான், பண்டுகாயய மன்னனின் மாமன்னிருகளில் ஒருவன் பெயர் 'கிறிகண்டசிவ', பண்டுகாபயனுக்கு பின் அரசகட்டிலேறியவர் 'முடசிவ', 'மகாசிவ' எனும் தேவநம்பியதீசனின் ஆவான். ஆகவே அரசிர்களும் 'சிவ" எனும் பெயரை குடியிருந்தமை புணைகின்றது.

ூ.நீஷாந் பொறியியற் பீடம் பேராதனை பல்கலைக்கழகம்





### இந்து மதமும் அறிவியலும் (விஞ்ஞானமும்)



இன்றைய உலகல் நாம் எத்தனையோ மதங்களை மக்கள் பன்பற்றுவதை காண்கீன்றோம். அவை ஒவ்வொன்றும் மனத வாழ்வை சமாதானம், அன்பு, நம்பிக்கை, ஒற்றுமை, சகோதரத்துவம், உளத்தூய்மை சமூகப்பற்று இறை நம்பிக்கை மற்றும் சமூக நல்லினக்கம் போன்ற பல்வேறு நற்பண்புகளின் பால் மாற்றியமைக்க எத்தணிக்கிறது. அதேபோல் ஒவ்வொரு சமயங்களும் தன்னகத்தே கொண்டுள்ள நம்பிக்கைகள் மற்றும் சம்பிரதாயங்கள் பல்வேறு அறிவியல் நீதியான உண்மைகளை கொண்டுள்ளன என்றும் இன்றைய ஆய்வாளர்களின் கருத்துக்களின் மூலம் உறுதிப்படுத்தப்படுவதை காணமுடிகிறது.

உண்மையில் இந்து மதம் என்பது வெறுமனே கடவுள் நம்பிக்கை சார்ந்தது மட்டுமல்ல அது உலக அறிவியலுக்கும் முன்னோடியாக விளங்கியுள்ளதை நாம் காணமுடிகின்றது.அதாவது இன்று நாம் பார்க்கும் பயன்படுத்தும் அனுபவிக்கும் எல்லாவிதமான விஞ்ஞான அறிவியல் சாதனங்கள் மற்றும் ஏனைய விடயங்கள் அனைத்தும் இந்து சமயம் இந்த உலகிற்கு அளித்த அருட்கொடையாகும். இந்து தத்துவ ஞானிகளாலும் முனிவர்களாலும் சித்தர்களாலும் சுமார் 7000 வருடங்களாக அவ்வப்போது கண்டறியப்பட்டு பயன்படுத்தப்பட்டு எழுதப்பட்ட விடயங்களே இன்றைய உலகத்தை இயக்கிக் கொண்டிருக்கின்றன.

வான்யல்,மருத்துவம், விஞ்ஞானம், புவியியல், கணிதம், இசை போன்ற அனைத்தும் இந்து சமயத்திலே கூறப்பட்டுள்ளன. வேதங்களிலும் புராணங்களிலும் இதிகாசங்களிலும் உபநிடதங்களிலும் பக்தி இலக்கியங்களிலும் கூறப்பட்டுள்ள அனைத்துக்கும் ஓர் அடிப்படை உண்மை காணப்படுகின்ற நிலையை அவதானிக்க முடிகின்றது. ஆனால் சீலர் புராணங்களிலும் இதிகாசங்களிலும் சொல்லப்பட்டுள்ள அடிப்படை உண்மைகளை புரிந்து கொள்ளாது அவை கற்பனையாக புனையப்பட்டவை என விமர்சிக்கின்றனர். புராணக் கதைகளிலே வர்ணனைகள் அதிகமாக இருப்பதால் அவை கற்பனையாக சொல்லப்பட்டவை எனும் மாயை வபாதுவாக சமூகத்தில் உலாவுகிறது. ஆனால் அவற்றிற்குள்ளே ஓர் அடிப்படை விஞ்ஞானத் தன்மை இருப்பது பலருக்கு புரிவுதில்லை என்பதே நடைமுறை உண்மைமாகும். பூமித் தகடுகளின் அசைவு பற்றி சிவபுராணமும், கடற்கோள்களின் தாக்கம் பற்றி திருவிளையாடல் புராணமும், உயிரகளின் பரிணாம வளர்ச்சிக் கைள்கை பற்றி விக்ஷ்ணு புராணமும், புவியியல் பற்றி இராமாயணமும், அன்டத்தின் வெருவடிப்பு பற்றி பக்தி இலக்கியங்களும் கூறுகின்றன இதற்கு சில உதாரணங்களாகும்.

ளமது சூரிய குடும்பத்தில் 9 கோள்கள் இருக்கின்றன என்பதும் அவை சூரியனை மையமாக வைத்து சுற்றுகின்றன என்பது இந்துக்கள் இன்று நேற்று கண்டறிந்த உண்மை அல்ல அது தொடர்பான விளக்கங்கள் எத்தனையோ ஆயிறம் ஆண்டுகளுக்கு மூன்பு நவக்கிரக வழிபாட்டில் எடுத்து சொல்லப்பட்டுள்ளது. ஆலய வழிபாட்டில் நடுவில் சூரியனையும் சுற்றிவர பிற கோள்களையும் அமைத்து வானியல் அடிப்படை கோட்பாட்டை அன்றே எசால்லிவட்டது இந்து சமயம்.

எத்தனையோ மேல் நாட்டு விஞ்ஞானிகள் இந்து மத அறிவியலைப் பார்த்து ஆச்சரியமடைந்துள்ளனர். இதல் மிகவும் முக்கியமானவர் உலக மாமேதை ஐன்ஸ்டீன். அவர் பகவத் கீதை பற்றி கூறும் போது தன்னுடைய கடைசீக் காலத்தில் தான் பகவத் கீதையை படிக்க நேர்ந்தது என்றும் முன்னரே படிக்க வாய்ப்பு கிடைத்திருந்தால் தன்னுடைய ஆராய்ச்சியில் புதிய பறிமாணங்களை உருவாக்கி இருக்க முடியும் என்றும் குறிப்பிட்டுள்ளார்.

இந்துக்களின் சம்பிரதாயங்களுக்கு பின்னால் ஒளிந்திருக்கும் அற்புதமான விஞ்ஞான காரணங்களும் அதிரச்சியூட்டும் வியப்பான சமய சார்ந்த சடங்குகளும் பின்வருமாறு

மூலஸ்தானத்தில் சிலையை வைத்தல்

கோயிலின் இதய பகுதியான மூலஸ்தாணம் அல்லது கர்ப்பகிரகத்தில் தான் கடவுளின் சிலை வைக்கப்படும். ஏனெனில் மூலஸ்தானத்தில் தான் பூமி அதிகபட்சமான காந்த அலைகளை கொண்டிருப்பதாக நம்பப்படுகிறது. இது இன்றைய அறிவியல் நீதியாக நிருபணமாகியுள்ளது காணலாம்.

- 2. கோய்லுக்கு நுழைவதற்கு முன்பாக காலணிகளை கழற்றிவீட்டு செல்லல் பழங்காலத்தில் நேர்மறை ஆற்றல்களின் சிறந்த கடத்தியாக இருக்கும் விதத்திலான தொழில் நுட்பத்தில் கோயில்களில் தரைகள் வடிவமைக்கப்படிருந்து.இதனால் இந்த ஆற்றல் திறன் கோயிலுக்கு வரும் பக்தர்களின் பாதம் வழியாக அவர்களுக்குள் ஊடுருவும். அதனால் தான் கோயிலுக்குள் வெறும் காலுடன் செல்லும் பழக்கத்தை இந்துக்கள் கொண்டுள்ளனர்.
- 3. கோயிலில் மணியை அடித்தல் இந்துக்கள் கோயிலுக்குள் நுழையும் போதெல்லாம் மூலஸ்தானத்திற்கு நுழைவதற்கு முன்பாக கோயில் மணியை அடித்து எசல்வார்கள். இந்த மணி எழுப்பும் ஒல் மனிதர்களின் கேட்கும் திறனை முனைப்பாக்குவதுடன் அது கூர்மையான ஒல்யை எழுப்பும் ஏழு வினாடிகளுக்குள் மனிதன் உடலில் உள்ள ஏழு உணர்வு மையங்களை முனைப்பாகின்றது.
- 4. கோயிலில் தீர்த்தம் வழங்கள் தீர்த்தம் என்பது பூக்கள், கற்பூரம், துளசி, குங்குமப்பு, கராம்பு போன்ற மூலிகை தீரவியங்களை சேர்த்து தயாரிக்கப்படுவதால். இதனை மனிதன் தொடர்ச்சியாக உட்கொள்ளும் போது அது ஒரு நோய் எதிரப்பு சக்தியை கூட்டும் அருமருந்தாக செயற்படுவதை காணலாம். ஸ
- 5. கோயிலின் கோபுர உச்சியில் கலசம் வைக்கப்படல். கோயிலின் கோபுர உச்சியில் வைக்கப்படும் கலசமானது தங்கம், வெள்ளி, செப்பு அல்லது ஐம்பொன்னால் செய்யப்படுகிறது. அதனால் அக்கலசம் மின் காந்த அலைகளை ஈர்க்கும் சக்தியை இயல்பாகவே வெறுகின்றது.அதேயோல் கோயிலின் கோபுரத்தில் அமைக்கப்பட்டுள்ள கலசத்திற்குள் நெல், வரகு, கம்பு, கேழ்வரகு, திணை, சோளம். எள் போன்ற தானியங்கள் அதிகமாக கொட்டப்படும் குறிப்பாக வரகு எனும் தானியம் அதிக ளவில் அதில் சேர்க்கப்படும் இதற்கான காரணம் வரகு எனும் தானியம் மின்னலை தாங்கும் அதித ஆற்றலை வெற்றுள்ளது எனிபதால் ஆகும் அதனை இப்போதைய அறிவியல் நிறுவுகின்றது.

#### 6. பசுவை வணங்குதல்

பசு ஏதாவது வீக்ஷத்தன்மை உடைய உணவை உட்கொண்டால் அதிலிருந்து கீடைக்கும் பாலை நாம் அருந்தும் போது நமக்கு அந்த விக்ஷத்தன்மை வருமா என்று சோதித்துப் பார்த்ததில் விஞ்ஞானிகள் அதிர்ந்து போனார்கள். 90 நாட்கள் தொடர்ந்து பசுவுக்கு தீணம் விக்ஷத்தன்மை கொண்ட உணவுகளை கொடுத்து விட்டு அதன் பாலை ஆராய்ந்து பார்த்தார்கள் விக்ஷத்திற்காக எந்த தடையும் அந்த பாலில் இருக்கவில்லை அந்த விக்ஷம் எங்கு தான் போனது என்று ஆராய்ந்து ஆச்சரியம் அடைந்தார்கள். அகால விக்ஷத்தை கொண்ட பரமசிவன் உலகைக் காக்க அந்த விக்ஷத்தை தன் கழுத்திலே தக்க வைத்தான் என்பது நாம் படித்த வரலாறு அதேபோல் பசுவும் விக்ஷத்தை தன் கழுத்திலேயே தங்க வைத்திருக்கின்றது அதனால் தான் பல காலம் தொட்டு இந்துக்கள் பசுவை தொய்விக சக்கியாக பார்க்கின்றனர்

#### 7. நெய் ஊற்றி தீயம் ஏற்றுதல்

நம்மை சுற்றி இருக்கும் இடம் முழுவதும் பிராணவாயு (ஒக்ஸிசன்) நிறம்பி இருந்தால் உடல் ஆரோக்கியத்திற்கும் மற்றும் சிந்தனைத் திறனுக்கும் நல்லது. இவ்வாறு எம்மைச் சுற்றி ஒக்ஸிசன் வாயு நெய் ஊற்றி விளக்கு ஏற்றுவதன் மூலம் அதிகழிய்யதை நாம் காணலாம்.

#### 8. அம்மன் கோய்ல்களில் தீ மிதித்தல்

தீம்தீப்பவர்கள் குறப்பாக ஆடி மாதத்தில் தான் மதப்பர்.ஆடி மாதம் என்பது இந்தியாவில் வெயில் மற்றும் மழைக்காலத்திற்கு இடைப்பட்ட காமைாகும்.இக்காலத்தில் பலவிதமான நோய் தொற்றுகள் எளிதில் உண்டாகும். இந்த மாதத்தில் தீம்தீப்பதால் உடலில் பல நோய்கள் நீங்கும் மற்றும் நோய் எதிரப்பு சக்தி அதிகரிக்கும் என நம்பப்பட்டது. எனவேதான் பழங்காலத்தில் மஞ்சள் காமாலை முதலிய நோய்களுக்கு காலில் சூடு வைத்து குணப்படுத்தப்பட்டது இதுவே தீம்தித்தலுக்கு பீன் உள்ள அறிவியல் உண்மையாகும்.

#### 9. திருக்ஷ்டி கழித்தல்

நம் முள்ளோரின் அறிவியல் பூர்வமான சடங்குகளில் இதுவும் ஒன்று. தாம்பளத் தட்டு மஞ்சள் சுண்ணாம்பு வெற்றிலை கற்பூரம் மற்றும் தண்ணீர் ஆகியவை திருகூஷ்டிக்கு பயன்படுத்தப்படும் பொருட்களாகும். தாம்பளத்தில் தண்ணீர் நிரப்பி அதில் மஞ்சத்தாளுடன் சுண்ணாம்பை கலக்க தண்ணீர் சிகப்பு நிறமாக மாறிவிடும் அதில் ஒரு வெற்றிலையை வைத்து கற்பூரம் ஏற்றி வீட்டுக்கு வருபவர்களின் முன் அவர்களின் தலையை மூன்று முறை சுற்றி பிறகு ஒரு ஓறமாக அந்த நீரை கொட்டி விடுவதையே திருக்ஷ்டி கழித்தல் எனப்படுகிறது.

தைன் அறிவியல் உண்மையை எடுத்து நோக்கினால் மருத்துவமனையில் இருந்தோ அல்லது பொது இடங்களில் இருந்தோ அல்லது வெளியூரில் இருந்தோவீடு திரும்புபவர்களில் உடலில் தொற்று நோய் பாதிப்புகள் இருக்க கூடும் இதனை திருக்ஷ்டி தட்டில் சேர்கப்பட் மூலிகை திரவியங்கள் அழித்துவிடும் என நம்பப்படுகிறது.

எனவே இந்துக்களின் பெரும்பாலான சம்பிரதாயங்கள் மற்றும் நம்பிக்கைகளை நாம் எடுத்து நோக்கும்போது அவை ஒவ்வொருத்தருக்கு பின்னாலும் மருத்துவம், புவியியல், வானியல் அழகியல், உளவியல் என பல்வேறு அறிவியல் நீதியான அடிப்படைகளை கெண்டுள்ளதை காணக்கூடியதாக உள்ளது.

#### உசாத்துணைகள்

l. திருச்செல்வம் என்.கே.எஸ்,(2018), இந்து சமயம் ஓர் அறிவியல் வொக்கிக்ஷம்,அருந்ததி பதிப்பகம்,கொழும்பு.

2. சீன்னத்துரை மு,(1971), விஞ்ஞானமும் மதமும், திருச் செல்வி அச்சகம், யாழ்ப்பாணம்.

M.L Lathfan Rosin Faculty of Arts University of Peradeniya

### <u>ஆறு</u> படை வீடுகளும் அவற்றின் அறிவியல் தரக்கமும்



(முருகள் தமிழ் இனத்தின் தெய்வமாக பாசத்துடனும் பக்தியுடனும் வழிபடும் கடவுள் ஆவார். தமிழகத்தீலும் அயல் நாடுகளிலும் முருகனுக்கு அரீய்யணிக்கப்பட்ட கோவில்கள் உள்ளன. அவற்றுள் ஆறு புண்ணியஸ்தலங்கள், "ஆறுபடை வீடு" என அழைக்கப்படும். இவை, பக்தர்களின் இதயங்களில் ஒரு விசேடமாள இடத்தைப் பிழத்துள்ளன. இந்தக் கோயில்கள் தமிழ்நாட்டில் பரவலாக உள்ளன. இந்த ஆறு படைத்தலங்கள் முருகளின் ஆறு முகங்களுக்கும் தொடர்புடையவை என்று தமிழ் இலக்கியங்களும் புராணங்களும் குறிப்பிடுகின்றன. ஒவ்வொரு கோன்லும் தத்தம் பங்களிப்புகளை ஆன்மீகத்தீல் மட்டுமின்ற, இயற்கை சமநிலையிலும் அறிவியலிலும் தருகிறது. இக் கோயில்களின் பக்திமிக்க முக்கியத்துவத்திற்கு ூய்யால், ஐதீகங்களாலும், கட்டிடக்கலை திறனாலும், அறிவியல் காரணங்களாலும் மக்களுக்கு மகத்தான தாக்கத்தை ஏற்படுத்துக்னீறன. இந்த ஆறு முக்கிய கோயில்களின் பின்னுள்ள அறிவியலை ஆராய்வோம்.

1. யூனி முருகன் கோவில் (திண்டுக்கல் மாவட்டம், தமிழ்நாடு) இந்த கோவ்ல் தீண்டுக்கல் மாவட்டத்தில், யூனிமலையின் மீது அமைந்துள்ளது. இங்கு முருகன் தண்டாயுதபாணியாக தீகழ்கிறார். பழனியாண்டவர் எனும் பெயரால் புகழ்பெற்ற இந்த கோவீல், குமரரீன் துறவற வாழ்வீன் அடையாளமாகக் கருதப்படுகிறது. 700 யடிகள் கொண்ட இந்த மலைக்கோவில், பக்தர்களுக்கு திருவருளையும் உடல்நல அசரிரியத்தையும் வழங்குகிறது. பழனி மலை உச்சியில் அமைந்துள்ள இந்தக் கோயில், "நவபாசாணம்" எனும் மருத்துவ அம்சங்களைக் கொண்ட சிலையால் ப்ரசித்தி வற்றது. சித்த மருத்துவம் இதை ஆற்றல் தரும் மூலிகைகளால் ஆனது என்று கருதுகிறது. கோயிலின் கட்டிட அமைப்பு இந்த ஆற்றலை முமுமையாக பயன் படுத்தும் வகையில் வடிவமைக்கப்பட்டுள்ளது. நவயாசாணத்தின் மருத்துவ குணங்கள் அறிவியல் ஆய்வுகளால் உறுதி செய்யப்பட்டுள்ளன. இந்த கோவில் இயற்கை மின்சாரம் போன்ற ஆற்றலை உருவாக்கும் இடமாகும். மலையின் அடிவாரத்தில் இருந்து மேலே ஏறுவதன் மூலம் யோகா மற்றும் உடலாச்சீரமும் கடைக்கும். இது உடல் நலத்தீற்கும் சீந்தனைத் தெளிவுக்கும் உதவுகிறது.

2. தீருச்செந்தூர்முருகள் கோவ்ல்

இந்த கோவ்ல் திருவநல்வேல் மாவட்டத்தின் குளிக்கடவுசேர்ந்துள்ள கடற்கரையில் அமைந்– துள்ளது. சமுத்திரத்துறையின் அருகே அமைந்த இந்த கோவில், உப்புநீரின் இயற்கை அரீப்புச்சையல்களுக்கு எதிரானது. கடலின் உப்பை கட்டுப்படுத்தி கடற்கரைக்கு பாதுகாப்பான சு,ழலை உருவாக்குகிறது. இந்தக்கோயிலின் கட்டுமான தொழில்நுட்யம் உலோகமும், மூலி– கைகளும் கலந்த கோணைகளால் உருவாக்கப்பட்டுள்ளது. இது தீண்மையும் மருந்து தன்மையும் கொண்டது. மேலும், கோய்லின் திசை அமைப்பு அலைகளிலிருந்து அல்லது புயலிலிருந்து <u>பாதிக்கப்படாமல் பாதுகாப்பு அளிக்கிறது, பண்டைய கட்டிடவியலின் மேம்பட்ட புற்தலை காட்டுகி</u> றது. மேலும், ஒல் அலைகளை மறுமொழ் செய்யும் கலையாக கட்டி அமைப்பு உள்ளது. இங்கு முருகன் சுப்பிரமணியர் என போற்றப்பட்டு குமரனின் கடலோரத் தாக்கத்தை சமநிலைப்படுத்தும் **ស**ំរុសាប្រំប្រាស្រី ស្រ្តាប្រាស្រី egitized by Noolaham Foundation.

இந்து தருமம் இந்து மாணவர் சங்கம்

#### 3. சுவாமிமலை முருகள் கோவில்

கும்பகோணம் அருகில் உள்ள ஒரு செயற்கை மலை மீது அமைந்துள்ள இந்த கோவில், தமிழகம் முழுவதும் மூலிகை மருத்துவமுறைகளுக்காக ப்ரபலமான ஒரு பகுதியின் மையமாக உள்ளது. இங்கு முருகள் தந்தை சிவனுக்கு ஞானோபதேசம் செய்த இடமாகக் கருதப்படுகிறது. கோயிலின் கட்டமைப்பு வாஸ்து சாஸ்திரத்திற்கும் கணிதப் பாணிகளுக்கும் ஒத்திசைவாக அமைந்துள்ளது. கோயிலுக்கு செல்வதற்கான யடிகள் 60 ஆண்டுகளைக் குறிக்கும் 60 தாண்டுகளுடன் வடிவமைக்கப்பட்டுள்ளது. இது தமிழ் நாட்காட்டியின் கால அளவுகளின் பிணைப்பை வெளிப்படுத்துகிறது. மேலும், கோவிலின் கட்டமைப்பு, பஞ்சபூதங்களான நிலம், நீர், தீ, காற்று மற்றும் ஆகாயத்தை சித்தரிக்கிறது. பக்தர்கள் மலைக்கு ஏறும்போது சீரான சுவாச முறைமையும் மன உறுதியையும் வளரீக்கும்.

4. திருத்தணி முருகள் கோவில்

தருவள்ளூர்மாவட்டத்தல் அமைந்துள்ள இந்தக்கோயல், அதன் புவயதீரச்ச ஆற்றலுக்காக ப்ரசீத்தி வபற்றது. இங்கு முருகன் தெய்வீக சாந்தியின் அடையாளமாகத் திகழ்கிறார். திருத்தணியில் உள்ள இத்தலத்தில், ஐம்பெரும் புலன்களுக்கும் மேலான ஆன்மிக சக்தியை அளிக்கும் இடமாகக் கருதப்படுகிறது. இந்த கோவில் மீது வாஸ்து சாஸ்திரம் மற்றும் உலகின் அலையாயும் ஆற்றல்களையும் ஒருங்கிணைத்து அமைக்கப்பட்டுள்ளது. மலைவாசியின் திரைவியல் தண்மை, மனித உடலின் உயிரமக்குறைக்குற்றலை மேம்படுத்துவதற்குத் துணை புரிகிறது. கோயிலின் அமைப்பு இந்த இயற்கை ஆற்றல்களுடன் ஒத்திசைவாக பக்தர்கள் முன்னேற உதவுகிறது.

#### 5. யுமுதீர்சோலை முருகள் கோவ்ல்

மதுரை மாவட்டத்தீல் அழகிய மலைப்பகுதியில் அடர்ந்த காடுகளால் குழப்பட்டுள்ள இத்தலம் இயற்கை செழிப்புடன் பிரசித்தி வபற்றது. அருகில் அமைந்த பறவைகள் மற்றும் இயற்கை வளங்களுடன் தொடர்புடைய கோவில் இது. பழமுதீர்சோலையில் உள்ள மூலிகைத் தோப்புகள் காற்றின் தூய்மையை மேம்படுத்துகிறது. இயற்கை நீருற்றுகள் மற்றும் அவற்றின் நீரின் தரம் பண்டைய புன்யியல் அறிவினை காட்டுகிறது. கோயிலின் அமைதியான சூழல் பக்தர்களின் மன அமைதியைக்கூட அதிகரிக்கிறது கோவில் அருகே பனிச்சரிவு உள்ளது, இது இயற்கை குளிரச்சியான சூழலை ஏற்படுத்துகிறது.

6. தீருப்பூங்குன்றம் முருகன் கோவில்

மதுரை அருகே ஒரு மலைக்குள் செதுக்கப்பட்டுள்ள இந்த கோவில், முருகனின் திருமணத்திற்குப் ப்ரசித்திவமற்றது. இங்கு முருகன் தேவயானை உடனான திருமணத்தை நிகழ்த்திய இடமாகக் கருதப்படுகிறது. கருவறை அமைப்பு குறிப்பட்ட கிரக நிலைகளுடன் ஒத்திசைவு செய்யப்பட்டுள்ளது, பக்திர்கள் அனுபவிக்கும் ஆண்மிக ஆற்றலை அதிகரிக்கிறது. மலைக்கேற்ப் பாறைகளின் தன்மையை ஆராய்ந்தபோது, கோயிலில் நிகழும் வேத மந்திரங்கள் ஒலியமைப்பை மேம்படுத்துவதாகத் தெரியவந்துள்ளது. இயற்கையான குளிரச்சியையும் ஒலி எதிரொலியையும் உருவாக்கும் .இது பக்திரகளின் மனநிலையைச்சிராக மாற்றி ஆரோக்கியமான சூழலை ஏற்படுத்தி, மன அமைதியையும் ஆன்மிக சக்தியையும் வழங்குகிறது. இந்த கோவில்கள் ஒவ்வொள்றும் மூலிகைகள், ஒலியியல், வாஸ்து மற்றும் சமநிலை அறிவியலை முன்னிலைப்படுத்தி அமைக்கப்பட்டுள்ளன. குறிப்பாக, இந்த கோவில்களில் நடக்கும் பூஐைகள் மற்றும் மந்திரங்கள் ஒலி அலைகளை உருவாக்க மன அமுத்தத்தை குறைக்கின்றன. மேலும், கோவில்களில் நிலத்தடி நிர முறைமைகள் பகுதியின் நிர்நிலைகளை பாதுகாக்க உதவுகின்றன. ஆறு முருகன் கோயில்களும் வழிபாட்டுத்தலங்களாக இருந்த போதிலும், அவை ஆன்மிகம் மற்றும் அறிவியலின் மையமாகவும் திகழ்கின்றன. உள்ளமைவுகள், கட்டுமான நுட்பங்கள் மற்றும் பயன்படுத்திய வொருட்கள் இயற்கையின் விதிகளை ஆழமாகப் புறிந்துகொள்ள உதவுகின்றன. இக்கோயில்களை ஆய்வு செய்வதன் மூலம் நவின அறிவியல் நிலையான நடைமுறைகளையும், முழுமையான நலைகையும் புறிந்துகொள்ள முழையும். இந்தக்கோயில்கள் மனித புத்திசாலித்தனமும் ஒதியில்க அனுபவமும் ஒன்றிணைந்ததாக நிறிகின்றன, தலைமுறைகளை ஊக்குவிக்கும் நேர்மறைச்செய்திகளை வழங்குகின்றன.

துர்க்கா சதாசீவம் பொறியியற் பீடம் பேராதனை பல்கலைக்கழகம்

### நடராஐர் மற்றும் ப்ரபஞ்ச இயக்கம் : ஆன்மிகம், அறிவியல் மற்றும் கலாச்சா<u>ரத்</u>தீன் சங்கமம்



நடராகர் – பீரபஞ்சத்தீன் வைஞ்ஞான நடனத் தெய்வம்

இந்தீயாவின் ஆன்மிக மற்றும் கலாசார மரபுகளில் நடராஐர் ஒரு தனிச்சிறப்பு வெற்றவராக விளங்குகிறார். உலகத்தின் தோற்றம், வளர்ச்சி மற்றும் அழிவு ஆகிய மூன்றும் அவரின் நடன அசைவுகளின் மூலம் பீரதிபலிக்கப்படுகின்றன. இந்த நடனம் "ஆனந்த தாண்டவம்" என்று அழைக்கப்படுகிறது. மேலும் அது பிறபஞ்சத்தின் உண்மைகளை வெளிப்படுத்தும் ஒரு சிறந்த வைமாகக் கருதப்படுகிறது.

#### நடராஐரீன் சீலை – கலை மற்றும் அறிவியல்

நடராஐரீன் சீலை என்பது வெறும் சீற்பக்கலை அல்ல அது தத்துவமும் அறிவியலுமாக வீளங்குகிறது. சீலையீன் கூறுகள் ஒவ்வொன்றும் முக்கியமான கருத்துக்களை எடுத்தியம்புகின்றன.

1.தமருகம்(உடுக்கை)– உலகத்தீன் தோற்றத்தை குறிக்கீன்றது.

2.அக்ன் – பழையதை அழித்து புதியதை உருவாக்கும் சக்தியை வெளிப்படுத்துகிறது.

3.முயலகள் – அறியாமையைக் குறிக்கும் சின்னமாக விளங்குகிறார். அவி அறியாமையை நடராஐர் கனது காலால் அழக்கீறார்.

4.அடைக்கலம்(அபய ஹஸ்தம்) மனிதனைக் காத்து புதிய திசைகளை நோக்கி அழைக்கும்

அடையாளமாக உள்ளது.

இவ் உருவம் ஒரே நேரத்தில் ஆண்மிகத்தையும் அறிவியலையும் ஒருங்கிணைக்கும் விதமாக அமைந்துள்ளது.

#### ஆனந்த தாண்டவத்தீன் முக்கியத்துவம்

நடராஐரீன் நடனம் எனும் "ஆனந்த தாண்டவம்" ஆன்மீகத்தையும் பீரபஞ்சத்தீன் இயல்புகளையும் வீளக்குகீறது.

சுழற்சி: இந்த நடனம் உலகீன் சுழற்சியை உணர்த்துகிறது.

சமநிலை: படைத்தல், காத்தல் மற்றும் அழத்தல் ஆகியவற்றிற்கு இடையேயான சமநிலையை வலியுறுத்துகிறது.

அறிவியல்: அணுக்களின் இயக்கம் மற்றும் ஆற்றலின் புரமாற்றத்திற்கும் இந்த நடனம் ஒத்ததாக அமைந்துள்ளது.

சீதம்பரம் மற்றும் நடராஜர்

சீதம்புரம் கோய்ல் தமிழ்நாட்டின் ஆன்மிக மரபுகளுக்குச் சிறந்த உதாரணமாக விளங்குகிறது. இக்கோயிலில் நடராஐப் வெருமானின் தாண்டவத்துக்கு முக்கியத்துவம் அளிக்கப்படுகிறது.

Digitized by Noolaham Foundation. இந்து மாணவர் சங்கம் இங்கு நடராஐரீன் அருளைப் வெறுவதற்காக பக்தர்கள் தீயானம் மற்றும் ப்ரார்த்தனைகளில் ஈடுபடுகின்றனர். சிதம்பர மண்டபம் "ஆகாச மண்டபம்" என அழைக்கப்படுகிறது. இது "சிதாகாசம்" எனப்படும் பரமானந்த நிலையை குறிக்கிறது. மேலும் அதுவே மனதைத் தூய்மையாக்கி ஆத்ம அமைதியைப் வெறும் நிலையாக விளங்குகிறது.

#### அறிவியல் பார்வையில் நடராஜர்

நடராஜரீன் சிலை மற்றும் அதில் உள்ள கூறுகள் அறிவியல் நோக்கிலும் பின்பற்றப்பட்டுள்ளன. 1.குவாண்டம் இயங்கியல் – அணுக்களின் இயக்கத்துடன் நடராஜரீன் அசைவுகளை ஒப்படலாம். 2.ஆற்றல் பரிமாற்றம் – தமருகமும் அக்னியும் ஆற்றலின் புரிமாற்றங்களை வெளிப்படுத்துகின்றன.

3.உலகீன் பற்னாம வளர்ச்சி உலகத்தீன் தொடக்கம் மற்றும் பற்னாம வளர்ச்சி இவற்றின் அடிப்படையான சின்னமாக விளங்குகின்றன.

#### கலாசாரம் மற்றும் நடராஐர்

நடராஐரீன் சீலை மட்டுமன்றி, அவர் தொடர்புடைய நாட்டியம், இசை மற்றும் கலை வடிவங்களும் இந்திய பாரம்பரியத்தில் ஆழமாகப் பதிந்துள்ளன. பரதநாட்டியம், நடராஐரீன் தாண்டவ அசைவுகளை அடிப்படையாகக் கொண்டு உருவாக்கப்பட்டது. இது ஆன்மிகத்தையும் கலையையும் ஒருங்கீணைக்கும் ஒரு பயணமாக உள்ளது.

#### தத்துவக் கருத்துக்கள்

நடராஜர் ஒரு தத்துவ சீன்னமாகவும் விளங்குகிறார்.

அஞ்ஞானத்தை அழ்த்தல் – முறையான அற்வால் அற்யாமையை அழக்க வேண்டும் என்பதை அவர் காலால் முயலகளை மதிப்பது குறக்கிறது. சமநிலை தருதல் – சக்திகளின் சமநிலையை அடைவது மனிதனின் அடிப்படை நோக்கமாக இருக்க வேண்டும் என்பதை இவர் தெறிவிக்கிறார். மகிழ்ச்சி ஆனந்த தாண்டவம் மகிழ்ச்சியின் முக்கியத்துவத்தை வெளிப்படுத்துகிறது.

#### இன்றைய காலத்தீல் நடராஜர்

நவீன விஞ்ஞானம் மற்றும் கலாச்சாரம் மேம்பட்டுள்ள போத்லும், நடராகரின் கூறுகள் ஒன்னும் சமகால ப்ரச்சினைகளுக்கு தீர்வாக இருக்கிறது.

ஆன்மக வளர்ச்ச – மன அழுத்தத்திலிருந்து விடுபட தியானத்தின் மூலமாக நடராஐரின் வடிவத்தைக் கருதலாம். சுழற்சியின் அடிப்படை நமது வாழ்க்கையின் ஒவ்வொரு பகுதியிலும் நடராஐரின் சுழற்சி முறை வழிகாட்டியாக இருக்கமுடியும். நடராஐரி எனும் தெய்வம் மனித வாழ்க்கையுடன் மட்டுமன்றி பிரபஞ்சத்தின் சையல்முறைகளுடனும் தொடர்புடையவர். அவரது தாண்டவத்தை புரிந்துகொள்வதன் மூலம், பிரபஞ்சத்தின் ஆழமான உண்மைகளையும் நம் வாழ்க்கையின் ஒழுங்குமுறைகளையும் நன்கு உணர முடியும். அதற்கமைய, அவர் ஒரு வழி–காட்டியாகவும், வாழ்வின் சமநிலையை ஏற்படுத்தும் ஆற்றல் மிக்க சக்தியாகவும் விளங்குகிறார்.

பு.மக்ஷனா பொறியியற் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

### இந்து சமயம் கண்ட விஞ்ஞானம்



👰ருமை நீலையைக் கண்டு ப்டிப்பது தான் விஞ்ஞானம். முழுமையான ஒருமை நீலை கீட்டியதும் அது மேலே செல்லாமல் நீன்றுவிடும். "ஏந்தவொரு ஆன்மாவிலிருந்து பிற ஆன்மாக்கள் வெளிப்படுவது போன்று மாயையால் தோன்றுக்றதோ அந்த ஆன்மாவைக் கண்டுப்டித்தவுடன் மது, விஞ்ஞானம் பு. ரணமாகிவிடும்" – சுவாமி விவேகானந்தர் வைஞ்ஞானம் பற்றிப் பேசியது. கோவ்லும் உடலும் ஒன்று. இரண்டுமே ஆத்ம சக்தியின் உறைவிடம். ஆலயம் என்றால் என்ன? ஆலய அமைப்பு நமது அகத்தை பீரதிபலிக்க வைக்கும் கண்ணாடியைப் போன்றது. நமக்குள்ளே பார்க்கும் திறன் நமக்கல்லாத படியால் ஆலய அமைப்பின் மூலமாக நமது உள்ளமைப்புகளை நாம் அறியும் வகையில் சான்றோர்கள் அமைத்துள்ளார்கள். பிரசாத வடிவில் மருந்துகளையும் ப்ரார்த்தனை வடிவில் உடற்பயிற்சிகளையும் வகுத்து தந்துள்ளார்கள். உற்பயிற்சியினால் உலை மட்டுமன்ற உள்ளத்தையும் அதனூடாக ஆன்மாவையும் ஆரோக்கியம் செய்யலாம். நமது உடலையும் மனத்தையும் சுத்தம் செய்யும் மருத்துவமனை போலஆலயம் அமைக்ன்றது. வரையறுக்கப்பட்ட முறைகளைப் பீன்பற்றி ஆலயத்தீல் இறைவழ்பாடுசெய்தால் நாம் ஆரோக்கியமாக வாழலாம். வீட்டில் இருந்தபடியே வழிபாடு செய்வதனால் பலன் பெருமளவில் கிடைக்கும் எனக்கூற முடியாது. ஏனெனில் நாம் ஒருவந் என்பதால் நமக்குள் ஒருக்கும் சிறியதே. ஆனால் ஆலயத்தில் கூட்டாக மக்கள் <u>பக்தர்களாக சேரும் போது ஆலயத்திலுள்ள பல சக்திக் கலங்களின் மூலமாக சக்தியை</u> உள்வாங்க் அதை வெளியிடும் வொழுது அந்த சக்தி அலை நம்மை சமன் செய்கிறது. எனவே தான் 'ஆலயம் தொழுவது சாலச் ச<u>ீறந்தது</u>" என்<u>ற</u>ு சொல்லப்படுக<u>்றது</u>.

ஆலயத்தன் கோயும் மகவும் முக்கியமான ஒரு அம்சமாகும். கோயுந்தில் ஏழு நிலைகள் உள்ளன. இந்த ஏழு நிலைகளும் நம் உடல்லுள்ள எழுசக்திச்சக்கரங்களைக் குறிக்கும். கோயுந்தின் உச்சியில் தங்கத்தினால் அல்லது வவள்ளியினால் அல்லது ஐம்வான்னால் எசய்யப்பட்ட கலசங்கள் இருக்கும். இக்கலசங்களிலும் அதன் அடியிலும் வைக்கப்படும் தானியங்களும் உலோகங்களும் மின்காந்த அலைகளை ஈர்க்கும் சக்தியினை கலசங்களுக்கு கொடுக்கின்றன. இத் தானியங்களும் உலோகங்களும் 12 வருடங்களுக்கு ஒருமுறை மாற்றுவது வழக்கம். ஏவெனில் இவை பனினிரண்டு வருடங்களில் தமது சக்தியை இழந்து விடுகின்றன. ஆதனால் தான் 12 வருடங்களுக்கு ஒருமுறை கும்பாபிஷேகம் எசய்து இவை புதுப்பிக்கப்படுகின்றன. எனவே தான் இக்கலசங்கள் மின்னலை தாங்கும் சக்தியுடயவை. ஆதிகாலத்தில் விடுகளில் மின்னலை எதிரக்கும் சாதனங்கள் இல்லாத காரணத்தினால் மழைகாலங்களில் இடி மின்னலில் இருந்து தம்மை பாதுகாக்க மக்கள் கோவில்களில் தங்குவது வழக்கம். இதன் காரணமாக தான் "கோயில் இல்லாத ஊரில் குடியிருக்க வேண்டாம்" என நம் கோய்ல்ன் ப்ரதான வாசலாகிய கோபர வாசலானது ஊடுருவிக்கதீர் ஆய்வு கருவி போல் அமைக்கப்பட்டிருக்கின்றது. இதனால் நாம் கோபுர வாசலினூடாக செல்லும் போது கண்ணுக்குப் புலப்படாத ஊடுருவிக்கத்ரானது காந்த அலைகளாக நம் உடல் மீது செல்கின்றது. இதனால் தான் நாம் கோய்லுக்குள் நுழையும் முன்பாக கை கால்களை சுத்தம் செய்வது வழக்கம். மேலும் குதிக்கால்களை கழுவுவதால் ஏற்படும் விஞ்ஞான பூர்வமான காரணம் என்னவென்றால் குதிக்கால்ல் நமது மூளையில் அமைந்துள்ள "பிட்பூட்டறி" சரப்பியுடன் தொடர்புடைய முக்கிய நரம்பு அமைந்துள்ளது. நாம் உட்பிரகாரத்தில் செல்லும் வாமுது வேகத்தை குறைத்து நிதானமாக நடுவில் வைக்கப்பட்டிருக்கும் வாயில் படிகளை ஈரக்கால்களுடன் குனிந்து தொட்டு செல்லுதல் வேண்டும். அப்படிக் குனிந்து தொடும் வாமுது ஏற்கனவே கோபுரக் கலசங்களின் ஊடாகச் சேமிக்கபட்ட மிலிகதிரகளின் முழுபயனையும் அடைய முடியும். நாம் அண்டசராசரத்துடன் இணைய வேண்டும் என்பதற்காகவே விஞ்ஞான பூர்வமாகவும் இந்து சமயவழ்பாடுகள் அமைக்கப்பட்டுள்ளன.

விஜயகுமார் தாரணி பொறியியற் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

### இந்துக் கோவ்ல்களின் கட்டிடக் கலையின் மகத்துவம்



இந்து தர்மம் தன்னகத்தே வாழ்வியல் சார்பான நூப்பங்களைக் கொண்டு இருப்பது என்பது அனைவரும் அறந்த ஒன்றே! அதையும் கடந்து, வரலாற்று ஆவணங்கள் எடுத்துக்காட்டுக்ன்ற ஒன்றளவும் அதன் புகழ் மற்றும் சிறப்பு குறையாது திகழக் கூடிய இந்தியாவின் இந்து கோவில்கள், மரபு மற்றும் கலையின் அழகிய இணைப்புகளை வெளிப்படுத்துக்ன்றன. ஒவ்வொரு கோவிலும் அதன் கட்டிடக் கலையில் தனித்துவமான அம்சங்களை கொண்டுள்ளது. இவை வெறுமனே வழபாட்டுத் தலங்களாக அன்றி, பாரம்பரியத்தை பிரதிபலிக்கும் கலைப்பொருட்களாகவும் விளங்குகின்றன. மன்னர்கள் தமிழ் மற்றும் இந்து தர்மம் தழைத்து விளங்க இவ்வாறான பிரம்மாண்டமான ஆலயங்களை கட்டுவித்தனர்.

அவற்றுள் முதன்மையாக விளங்கும் ஒன்றே தஞ்சாவூரில் அமைந்துள்ள பிரகதீஸ்வரர் ஆலயம் ஆகும். சோழர்களின் ஆட்சிக் காலத்தின் சிறந்த எடுத்துக்காட்டாக கருதப்படுகின்ற இக்கோவில் உலகப் பாரம்பரிய தலமாக அறிவிக்கப்பட்டுள்ளதோடு இராஐ சோழனால் கி.பி. 1010 –ல் கட்டப்பட்டது. இதன் கலை நுட்பத்தில் முக்கியமான ஒன்று அதன் கோயுத்தின் உச்சியில் உள்ள 80 டன் எடையுள்ள கலசம் ஒரு கற்சிலையால் சைய்யப்பட்டு, சற்று தூரத்தில் இருந்து வளைவாக வடிக்கப்பட்ட ஏணி மூலம் கொண்டு செல்லப்பட்டது. இன்றைய காலத்தின், தொழிநுட்ப மற்றும் அதியுயர் இயந்திர வலு இல்லாத காலகட்டத்திலும் இதை சாத்தியப்படுத்தியது வரலாற்று சம்பவம் என்று கூறினால் மிகையாகாது. அங்கு இருக்கும் தூண்களின் நுணுக்கமான சிற்ப வேலைப்பாடுகள், பிரசித்தி வடிற்ற பெரிய நந்தி போன்ற அம்சங்களும் இந்து மற்றும் தமிழர் பாரம்பரியத்துக்கான அடையாளமாக விளங்குகின்றன.

தீஞ்ச்சீராப்பள்ள ஸ்ரீரங்கத்தீல் வீசாலமாக அமைந்துள்ள ஸ்ரீரங்கம் ரங்கநாதர் ஆலயமானது உலகீன் மிகப்பெரிய செயற்கைத் தீவுக் கோவீலாக தீகழ்கிறது. சோழர், பாண்டியர் மற்றும் வீஐயநகர அரசீன் காலத்திலிருந்து கல்வெட்டுகள் காணப்படுகீன்றதோடு, பூலோக வைகுந்தம் என அழைக்கப்படும் இத்திருக்கோயில் ஏமு திருச்சுற்றுகளையும், 52 உப சன்னதிகளும், ஓம் என்னும் பீரணவ வடிவிலான தங்க வீமானம், தெற்கு ஆசியாவிலேயே 236 அடி உயரமான இராஐகோபுரம் உட்பட 21 கோபுரங்களுடனும் உள்ள 156 ஏக்கர் பரப்பளவும் கொண்டது.

மதுரையின் மையத்தில் அமைந்துள்ள மதுரை மீனாட்சி அம்மன் கோவில் பாண்டியர் மற்றும் நாயக்கர் அரசுகளின் மகத்துவத்தை வெளிப்படுத்துகிறது. தெய்வீக காட்சிகளின் உள்ளதத்தை எடுத்தியம்பும் 33,000-க்கும் மேற்பட்ட சிற்பங்கள் கோயுரங்களை அலங்கரிக்கின்றன. கோவில் அமைப்பு, ஆகம சாஸ்திரப்படி புனிதம் மற்றும் தெய்வீக அனுபவத்தைத் தரும் வகையில் உருவாக்கப்பட்டுள்ளது. இது போன்ற சிறப்பான கட்டிடக் கலை சார்பான நுணுக்கங்களை காஞ்சிபுரம் அத்திவரதர் ஆலயத்தினும் காண முடியும். ஒவ்வொரு தூனும் இசைத் தன்மையுடன் இருக்க, கலைநயம் மற்றும் அறிவியல் முறையுடன் செதுக்கப்பட்டுள்ள இங்கு உள்ள 1000 தூன்கள் கொண்ட மண்டயம் முக்கியமானது.

Digitized by Noolaham Foundation.

விலக்குமையாக கடல் மரத்தை பயன்படுத்தி உருவாக்கப்பட்டதால், நீரீல் மட்டுமே நிலைத்துள்ள கடல் மரத்தால் ஆனா கடல் பிரதமை பிரபலமானது. மேற்கூறப்பட்டவை பற்றிய விவரணம் மூலம் இது போன்ற பல வேலைப்பாடுகள் மற்றும் கலைநயம் மிக்க ஆலயங்கள் இந்தியா மட்டுமன்றி இலங்கை உட்பட பல நாடுகளில் உள்ளது. இந்து சமய பாறம்பறிய சீன்னமாக விளங்கும் இவற்றை பேணி பாதுகாத்து கலாச்சார அடையாளமாக போற்ற வேண்டிய தலையாய கடமை எமக்கு உள்ளது!

அப்ஷனா திருத்தணிஈசன் பொறியியற் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

### சீவவருமானீன் பஞ்சபூதத் தலங்கள்



இந்துறதத்தில் சிவவருமான் உலகத்தின் படைப்பாளர், பரிபாலகர் மற்றும் அழிபாளர் என எதய்வீக சக்தியாக போற்றப்படுகிறார். சிவவழிபாட்டில் மிகமுக்கியமான இடத்தினை வெறுபவை பஞ்சபூத தலங்களாகும். பஞ்சபூதங்கள் என்றால் பூமி, நீர், அக்கின், காற்று, ஆகாயம் ஆகியன ஆகும். இயற்கையின் இந்த அடிப்படையான அம்சங்களின் மூலமாக சிவவருமானை வழிபடுவதற்கான முக்கிய ஸ்தலங்களாக இவை அமைந்துள்ளன.

பூம்யன் தத்துவத்தை ப்ரதிபலிக்கும் ஸ்தலம் காஞ்சிபுரத்திலுள்ள ஏகாம்பநாதர் கோவில் ஆகும். இங்கு சிவவகுமான் ஏகாம்பநாதர் என்ற வய்பரில் பூம்யன் நிலைத்தன்மையை அடையாளமாகக் காட்டுகின்றார். இங்குள்ள இறைவி ஏலவார்குழலி என்றும் லிங்கம் பிருத்வி லிங்கம் என்றும் அழைக்கப்படுகிறது. மேலும் இவ் லிங்கம் மரத்தினால் உருவாக்கப்பட்டமை இக்கோவிலுக்கு பூமியுடனான தொடர்பை காட்டுவதாகக் காணப்படுகிறது. சமயக் குரவர்களில் ஒருவரான சுந்தரமூர்த்தி நாயனார் கண்பார்வை இழந்து தவித்த போது இத்தலம் மீது பாடல்கள் பாடி இடக்கண்பார்வை வெற்றதாக வரலாறு உள்ளது.

பஞ்சபூ தங்களில் நீர்னைக் குறக்கும் தலமாக தீருவானைக்காவல் ஐம்புகைஸ்வரர் கோவீல் உள்ளது. காவீர் ஆற்றுக்கும் கொள்ளிடத்திற்கும் இடைப்பட்ட தீவுப்பகுதியில் மூரங்கத்திற்கு அருகே அமைந்துள்ளது. ஒருமுறை பூறக்கு வந்த அம்பிகை சிவனை வழிய எண்ண காவீரியில் சிறது நீர் எடுத்து வழத்தார். அவர் கையில் நீர் லிங்கமாக மாறியதாகவும் அதை அம்பிகை வழியட்டு மகிழ்ந்தார் எனவும் இக்கோவிலின் தோற்ற வரலாறு கூறுகிறது. நீரால் செய்யப்பட்டதால் இவ்லிங்கம் ஐம்புலிங்கம் என வழங்கப்படுகிறது. இங்கு மூலஸ்தானம் இருக்குமிடம் தரைமட்டத்திற்கு கீழே இருப்பதால் எப்போதும் தண்ணீர் கசிவு இருந்துகொண்டே இருக்கும். இவை நீரின் புனிதத்தன்மையையும் இதன் வாழ்வாதாரத்திற்கான முக்கியத்துவத்தையும் உணர்த்துவதாக கருதப்படுகிறது.

சீவவெருமான் அக்கீன் ரூபமாக காட்சீ அளிக்கும் தலம் திருவண்ணாமலை அருணாச்சலேஸ்வரர் தலமாகும். சிவமும் சக்தியும் ஒன்றே என்பதனை உணர்த்துவதற்காக அர்த்தநாரீஸ்வரர் வடிவம் எடுத்ததும், சிவராத்திர் விழா உருவானதுமான வெருமையை உடைய தலமாக காணப்படுகிறது. கார்த்திகை மாத கிருத்திகை நட்சத்திரத்தில் திருமால், பிரம்மா இருவருக்கும் சிவவருமான் ஜோதி வடிவில் காட்சியளித்த இடமாகவும் இத்தலம் காணப்படுகிறது. இங்கு கார்த்திகைத் திபத் திருவிழா மிகவும் பிரசீத்தமாகக் கொண்டாடப்படுகிறது. இந்தக் கோவில் தீயின் சக்தி, அதன் அழிப்பு மற்றும் புதுப்பித்தலின் திறனை அடையாளமாகக் காட்டுகிறது. பஞ்சபூத தலங்களில் காற்றுத்தலமாக போற்றப்படுவது ஆந்தரா மாநிலத்திலுள்ள ஸ்ரீகாளஹஸ்தி தலமாகும். சிலந்தி பாம்பு, யானையாகிய மூன்றும் இத்தலத்தில் சிவலிங்கத்தை பூஇத்து மூத்தி லமற்றதால் அவற்றின் லயமரில் இவிவூர் ஸ்ரீகாளத்தி என லயமர் வெற்றது. இங்கு லிங்கமாக அமைந்திருக்கும் சிவனின் திருவுருவைக் கவனித்தால் கீழ்ப்பாகத்தில் யானைத்தந்தங்கள், நடுவில் பாம்பு பின்புறம் சிலந்தி ஆகியவற்றை காணலாம். இத்தலம் கண்ணப்பர் வழிபட்ட தலம் எனவும் அழைக்கப்படுகிறது. இங்கு சிவலிங்கத்திற்கு அருகே உள்ள தீயம் காற்றின் சக்கியால் எப்போதும் அசைந்துகொண்டிருப்பது குறிப்படத்தக்கது. இது காற்றின் உயிர்நாடி தன்மையையும் அதன் சக்கியையும் உணர்த்துகின்றது.

ஆகாயத்தீன் மக்மையை பிரதிபலிப்பது சிதம்பரத்திலுள்ள நடராஜர் ஆலயமாகும். ஏனைய இந்து ஆலயங்களில் லிங்கமாக இருக்கும் சிவவருமான் இங்கு நடனமாடும் நிலையில் இருப்பதால் பரதத்திற்கு முதற்கடவுளாக நடராஜரை வணங்குகின்றனர். இவ்வாலயம் மிகவும் பழமையானதாவும் வெகுமை வாய்ந்ததாகவும் காணப்படுகிறது. சிவன் இருக்கிறார் என்பதை குறிப்பால் உணர்த்தும் வகையில் சிதம்பர ரகசியம் அமைக்கப்பட்டுள்ளது. இது ஆகாயத்திலுள்ள இறையுணர்வைக் கூறுகின்றது. ஆகாயத்தின் பரந்து விரிந்த தன்மை அனைத்தையும் உள்ளடக்கியதாக கருதப்படுகிறது.

மன்க வாழ்வின் அத்தியாவசிய அம்சமாக உள்ள நீர், நிலம், நெருப்பு, காற்று, ஆகாயம் ஆகிய பஞ்சபூதங்களை அடையாளப்படுத்தும் ஒப்பஞ்சபூதத்தலங்கள் இயற்கையுடன் மனதர்களின் இணைப்பை உருவாக்குவன ஆகவும் இயற்கையை போற்றுவதன் அவசியத்தை எடுத்துக்காட்டுபவை ஆகவும் அமைந்துள்ளன. சிவலபருமான் பஞ்சபூதங்கள் மூலம் உலகின் முழுமையான சக்தியை வெளிப்படுத்துகிறார். இந்த கோவில்களை வழிபாடு செய்வதன் மூலம் பக்தர்களுக்கு ஆத்மசாந்தி கிடைக்கின்றது. மேலும் இப் பஞ்சபூதஸ்தலங்களில் சிவலபருமானை வழிபடும் ஒவ்வொருவரும் ஆன்மிகத்திலும் வாழ்க்கையின் அர்த்தத்திலும் மேம்பாடு அடைவார்கள் என்பது நம்பிக்கை.

ஜெ.பார்கவி பொறியியற் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கமுகம்

### இந்து சமயமும் அறிவியலும்



சிமயம் அல்லது மதம் என்றால் என்ன? இந்த கேள்விக்குப் பலர் வெவேறு விளக்கங்களை அளித்துள்ளனர். திருவள்ளுவர் தனது நூலான திருக்குறளில் மனிதனை நல்வாழ்விற்கு இட்டு செல்வதுடன் ஆன்மீக அறிவின் வழகாட்டியாக அமைவது மதம் என்கிறார். அத்துடன் மாணிக்கவாசகர் திருவாசகத்தில், "அருள் விண்டி தாள்பட்ட வநஞ்சங்களின் தஞ்சமாய்ந் தருள் செய்தான் வைய்ப்பொருள் காண்பது எங்கே?" என்கிறார். மகாகவி பாரதியார், "மதங்கள் எல்லாம் உண்மையைத் தேடி வழகாட்டும் ஒளியடி தைய்வமைடி" என விபரிக்கின்றார். இவ்வாறு அறம், அன்பு, ஒற்றுமை மற்றும் மனித நேயம் என்பவற்றை உள்ளடக்கிய சமயமானது விஞ்ஞானத்தையும் ஓர் அங்கமாகக் கொண்டுள்ளது என்பது பலரும் அறியாத ஒர் உண்மையாகும். அத்துடன் இந்து சமய நூல்களில் இப்பேரபஞ்சத்தின் தோற்றம் முதல் அறிவியல் சார்ந்த பல விடயங்கள் கெளியாகக் கூறப்பட்டுள்ளன.

இந்து சமயமானது அறிவியல், தத்துவம், கோளியல் மற்றும் மருத்துவ வழிகளில் பல்வேறு தொடர்புகளிளைக் கொண்டுள்ளது. தத்துவதுத்துடனான தொடர்பினை நோக்கும் போது இந்து சமயம் உண்மையை ஆராச்சியுடன் தேடும் அறிவியல் முறைக்கு (Scientific Method) ஒத்தான கலையை விளக்குகின்றது. உபநிடதங்கள் மற்றும் கிருஷ்ண பரமாத்மா எமக்கருளிய பகவத்கிறை பூரஸ்ற நூல்களிலுள்ள சிந்தனைகள், அண்டத்தையும் அதற்கு அப்பாற்பட்டதையும் ஆராய வேண்டியதன் முக்கியத்தை விபரிக்கின்றது. மேலும் நயாயா (Nyaya), வைஷேஷ்கா (Vaisheshika) போன்ற இந்து கோட்பாடுகள் தரிக்கம், காரணம் என்பவற்றைக் கொண்டுள்ளன.

கோளியலுடனானத் தொடர்பினை நோக்கும்போது க்குத யுகம், தீரேதா யுகம், துவாபர யுகம், கலி யுகம் போன்ற யுகங்களைப் பற்றி விபரிப்பது அறிவியலில் உள்ள Deep Time கோட்பாட்டை ஒத்ததாக இருக்கிற்று. அதுமட்டுமின்றி பல்பீரபஞ்சக் கோட்பாட்டையும் இந்து தருமம் ஏற்கின்றது. ரீக் வேதத்தின் 10.129ம் பகுதியிலுள்ள, "அது இருட்டா இருந்ததா? ஓளியா இருந்ததா? உண்மையிலேயே யாரும் அதை அறியவில்லை சர்வம் ஒன்றின் ஆழத்தில் இருந்து தோன்றியது" எனும் மூலவாக்கியம் Big Bang Theory மற்றும் பீரபஞ்சத்தின் தொடக்கம் பற்றிய கேள்விகளுடன் ஒத்திருக்கின்றது. பஞ்சாங்கம் இந்து தர்மத்தின் ஒரு அங்கமாக, அன்றாட காலக் கணக்குகள் மற்றும் நிகழ்ச்சிகள் தொடர்பான தகவல்களை வழங்கும் புனித நூலாகும். இது ஆன்மிகத்தின் ஒரு பகுதியாக காணப்படும் போதிலும், அதன் அடிப்படைகள் கோளியல் மற்றும் கணிதம் சார்ந்தவையாகவே காணப்படுகின்றது. சந்திரன் மற்றும் குறியனின் கோணவிலைகலைக் கூறும் தீதி, சந்திரனின் நிலைகளைக் கூறும் நட்சத்திரம், குறியன் மற்றும் சந்திரனின் சார்ந்த கோணத்தின் கணக்கிடும் கரணம் மற்றும் சந்திரனின் சார்ந்த கோணத்தின் கணக்கிடும் கரணம் மற்றும் சிக்கிறமை முதல் வெள்ளிக்கிறமை வரையுள்ள நாட்களை கூறும் வாரம் ஆகிய பஞ்சாக்கத்தின் ஐந்து உறுப்புகளும் இந்து மதம், கோளியல் இடையேயுள்ள தொடர்பினை தெளிவாக விளக்குகின்றது.

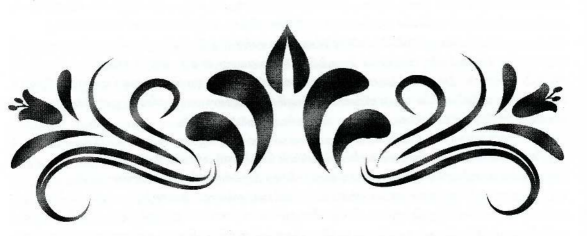
Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

இன்றைய காலகட்டத்தில் மருத்துவம் என்பது நன்கு வளர்ந்துள்ள ஒரு துறையாகும். இந்து தர்மத்தின் மூலநூலான வேதத்தின் ஒரு பீர்வான அதர்வண வேதத்தில் ஆயர்வேத மருத்துவம் பற்றிய குறிப்புகள் காணப்படுகின்றன. இக்குறிப்புகள் சரகா சம்ஹிதா, சுஷ்ருத போன்ற மருத்துவ நூல்களுக்கு அடிப்படையாக உள்ளது. இவ்வேதம் நோய் மற்றும் முன்னே அதைத் தடுக்கவேண்டும் என்ற கோட்பாட்டை முன்வைப்பதோடு நோய்களை தடுப்பதற்கான மந்திரங்கள், மூலிகைகள் மற்றும் சிகீச்சை முறைகளை குறிப்படுகின்றது. இது Preventive medicine க்கு அடிப்படையாக உள்ளது. "யத் தே மநோ ஹிருதயே ஸந்ததி யத்சக்ஷி யத் கணே யத் குரை யத் ஸிரஸி யத் கேஷேஷே" அதர்வண வேதத்தில் இடம்பெறும் இந்த மந்திறமானது அக்காலத்தில் இதயம், கண்கள், முடி சம்பந்தமான நோய்களை குணப்படுத்த பயன்படுத்தப்பட்டுள்ளது. மேலும் பல இந்து மத நூல்களில், ஒரு மனிதனின் ஆரோக்கியத்திற்கு வெரும் பங்காற்றும் யோகா பற்றியும் குறிப்புகள் உள்ளன.

இது மட்டும்ன்றி உளவியல், நரம்பியல், அணுவியல் கோட்பாடு என பல துறைகளுடனான தொடர்பத்னை இந்து சமயம் கொண்டுள்ளது என்பது நிருபிக்கப்பட்ட ஒர் உண்மையாகும். இந்துத்துவத்தீன் ஆழமான அறிவு அறிவியல் கோட்பாடுகளோடு இணைந்து செயல்படும் போது, மனிதனின் ஆண்மிக மற்றும் அறிவியல் தேடல்களுக்கான பாலமாக அமைகிறது. சமயம் என்பதை மனிதரிகளை பிரிக்கும் ஒரு கருவியாக பயன்படுத்தாமல் அதில் உள்ள விடயங்களை வைத்து மனித குலத்தீன் வளர்ச்சிக்கு உதவுவது சாலச் சிறந்ததாகும்.

அதனால் மதக் கலவரங்கள், மதப் பாகுபாடு என்பவற்றை வீட்டு அனைவரும் நன்றாக வாழ்வதற்கான செயல்களை மதத்தீன் உதவியுடன் செய்வோம்.

> J.J.Pooja Faculty of Engineering University of Peradeniya



## படைப்பியல்



## பெருமைக்குநீய வெநீயபுராணம்



தமிழ்த் தாய்ன் தரணயே தவழ்ந்த பெரியோர்களை தலை நிமீர்த்தி உலகம் பார்க்கச் செய்த தரமான நூலல்லவா பெரியபுராணம்!

சேக்கீழார் வருமானால் செம்மையான வமாழ்ச்சுவையுடன் சேர்ந்து எழுதப்பட்டதல்லவா செழீப்பு மிக்க வெரிய புராணம்!

வாழ்வியலை வார்த்தைகளால் மட்டுமன்றி வாழ்ந்து காட்டியோரை ஆதாறமாய்க் கொண்டு வாழ்வுக்கு வழி காட்டும் வான் நீலா ஒளி போன்றதல்லவா வரியபுராணம்!

அறுபத்து மூன்று நாயன்மார்களின் வரலாற்றை அழகாய் எமக்களிக்கும் அமுதினிலும் இனிய அரிய நூலல்லவா பெரியபுராணம்!

கணக்கெடுக்க முடியாத கண்டுபிடிப்புகளின் மத்தியில் நவநாகரிகத்தால் கண் மூடி வாழும் எமக்கு கண் திறக்க வழிகாட்டும் வழிகாட்டியல்லவா பெரியபுராணம்!

சீந்தீக்க தெழ்ந்தவனுக்கு நேறம் போதாது சீந்தீக்க தெழ்யாதவனுக்கு நேறம் போகாது–ம்... சீந்தனையாளர்கள் பலர் சொன்னது– சீந்தீக்க சீறந்ததை அள்ளீத் தகும் நூலும் பெரியபுராணம்!

சமயத்தை வளர்த்திட்ட சமயத் தொண்டர்களின் வரலாற்றை சரளமாய்க் கூற் – எம்முள்ளும் சமயப்பற்றைத் தூண்டும் சநித்திரமல்லவா வெரியபுராணம்! கடவுளைக்காண வழிதனை காட்டும் கண்டவர்கள் பலர் சொன்ன கருத்துக்களை கவனமாய் நமக்குத் தரும் கற்றறந்தோர் தந்த பொக்கிஷமல்லவா பெரியபுராணம்!

> பெருமைக்குறிய வறியபுராணந்தனை – நாமும் கற்று வெற்றைடுத்தவள் வெருமைப் படும் படியாய் வாழ்வோமே!

> > சீவுராசா ஜெயஹநீதா பொறியியற் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

## குன்றமர்ந்த முருகா



அசுரர் பகை வென்று தேவர் குலம் காக்க ஆறு கமலங்களில் பிறந்தாய் கார்த்திகையர்களின் பாசத்தில் வளர்ந்தாய் கந்தனாக உலகமே காக்க வந்தாய் அன்னை உமை அணைப்பினிலே மகழ்ந்தாய் அருளாள் சூழ்ந்து ஆதரவாய் நீறைந்தாய் பீரணவ மந்திரத்தை மறந்ததாலே பீற்றனையே சீறை வைத்த முருகா தந்தைக்கு உபதேசம் செய்ததனாலே தந்தை சீவனுக்கு குருவான குருநாதளவன் மாக்கீய் மக்கு மகிழ்வுடன் பாய்ந்தாய் மழலையீன் சீரீப்புடன் மலைமேல் விளங்கினாய் வள்ள தெய்வானை பாசம் சீந்தீ தந்தாய் வாழ்வில் அழகாக அள்பின் வழி காட்டினாய் அன்பீன் வேலாக அடியாரை அரவணைக்காய் அழகீன் வடிவே நீயே என்றும் அமற்ந்தாய் சூரபத்மனை போரீனில் வெற்றி கொண்டு கூரசம்ஹாமும் செய்து தெய்வும் என நீன்றாய் ாகமை யக்க்க் அமை நியத் ஆட்டி முக காக்கம் அன்பன் உருவமாய் எங்கள் நம்பிக்கையானாய் வேலின் ஒளி காட்டும் வெற்றியிலே வாழ்வோம் வேதங்கள் பாடும் மக்மையிலே தாழ்வோம் குன்றமகள் பாசம் காத்து அருள்தரும் இறைவனே குழனோசை சேர்த்து கருணையை வளர்த்திடும் அன்பனே குன்றல் இருக்கும் கருணை மகு தெய்வமே குற்றமின்றி வாழ்க்கையை அருளால் நீரப்புவாயே...

> சதுர்திகா நித்தியானந்தம் வொறியியற் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

## சைவமும் அசைவமும்



அன்று பறைந்தவர் யாவரும் வல்லவர் கூறிய பொருளின் வழத்தனில் நின்றவர்

பாவம் உய்ரென்று உடலுண்ண மறுத்தனர் சீலர் அன்று தேகம் பொய்யைன்று உயீர் கொன்று புசீத்தனர் பலர் அன்று

ஊனும் உணவன்றோ அதை உண்பதில் ஏதும் தவறுண்போ

ஒரு வழ் பாதைக்கும் ஈடுண்டென்ற போது கலியுக மாக்கள் மட்டும் – ஒன்றை வரையறுத்தாள்வது கேடு

> ஊன்புசீத்தவன் உட்சைல்ல கூடாதென்று"

மநீத்த மான் தோலும் மாத்தோலும் மத்தளமாய் சத்தமிட எழீத்த

எந்தத் பீன் சாணம் எல்லோரும் எநற்றியிட ஊள் எசத்த உடலொன்றை ஊதும் பெயரீல் முத்தமிட

வேஹை்ன சான்றருக்கு உண்மையை பறைசாற்ற உள்ளம் அவனை சார்ந்திருக்கு வமய்மையை தணம் போற்ற அன்றருந்து பார்க்கீன்றேன் அனுதீனமும் கேட்கீன்றேன் – ஆலயம்

இன்று செல்ல ஆகாது

என்று சொல்லும் பல மாது காரணம்

மாதத்தீட்டு வந்ததாம் தீரை மறைக்க வேண்டுமாம்

என்ன தீட்டு மாக்களே ஈசன் ஏற்கும் கூட்டிலே ஊழ்வ்ளைகள் காரணம் – அன்றி நம் ஊன் உடம்பு ஆலயம்

"ஓம் நமச்வாய"

யோகேந்த்ரன் ப்ரசாந் கலைப் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

## மெஞ்ஞான இறைமை



சகாப்தம் கடந்த சந்தம் – தன்னிகநில்லா யோகமுற்று மோட்ஷமடையும் பந்தம், அந்தகனும் மடல் திறந்து அபயமுறுவான் நாத்திகனும் சிவம் அறந்து காமமுறுவான்!

**இராவணன் புறப்படுகை** 

தங்கயான் செல்வார்வமாம், சிரஞ்சீவிய இராவணன், சிதம்பர வணக்கம் சாதிக்க ஊறு கொண்டான்ளு தென்முனையில் இருந்து கறவணையில் வழிகாட்டி, வநடுநீள் வழியே, காலேஷ்வரன் காண சித்தமானான். கைலையம்பதி புகமும், ஈழம் கொண்டான் அகழும், மத்தளக் கொட்டகையும் ஒருங்கேற பயணம் கொண்டான்.

#### கைலையீல் கால் கொள்ளல்

அண்டம் கொண்டான் ஆக கவ் இசைத்து நயக்க, சர்வேஷ்வரனும் தன்நிலை மறந்து மூழ்க்யிருந்தான். சாமகானம் பாடி, தாண்டவ ஸ்தோத்திறம் இயற்றியே, கைலையுச்சியில் தன் தடம் பதித்தான் இராவனன். தலைவனுக்கும் தலைவிக்குமான முகட்டில் இடமின்மையால் தீவ்ய ஸ்பரீசம் கொண்டு தமிழ்மகனை தரையில் தள்ளினார்.

சங்கரன் வேட்கை

ஆரூர் அமர்ந்த அரசனும் அவனே! ஒன்றைனக்கு ஆரமுதானவனும் இவனே ஈசனே! குவளைக் கண்ண கூறனே உவனே! சீர்ப்பெருந்துறை உறை தேவனே ஊரவர்க்கு ஆராத ஒன்பம் அருள்பவனே எந்தை ஏகம்ப நாதனைனும் சீவனே.

தைன்னானுடைய சீவனே போற்றி! எந்நாட்டவர்க்கும் இறைவா போற்றி!

கஐனீகாந் பவீந்தன் பொறியியற் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம்

## 4l **ஏகனநேகன்**



கொன்றை சூழ கொண்டவனாம் பிறையின் சோதி பூண்டவனாம் பிறசடை நாளும் தநித்திடுவான்– அவன் பித்தன் பிரான் பிஞ்ஞகனாம்

கங்கை சீறம் மேல் வைத்தோனாம் வேங்கை தோலுடை தைத்தோனாம் மமுவொடு சூலமும் ஏந்தீடுவான் – அரன் ஏகன் அநேகன் அற்புதனாம்

சலங்கை கட்டிய மித்திரனாம் தாண்டவம் ஆடிடும் ருத்திரனாம் பாவங்கள் நீக்கும் ஆண்டவனாம் – அணு ஆதியும் அந்தமும் ஆனவனாம்

அரவம் கழுத்தில் கட்டிடுவான் அனலும் கண்ணில் கக்கிடுவான் தருமேனியில் நிறும் பூசிடுவான் – பரன் பவனாய் புவனாய் தோன்றிடுவான்

> பாத்திமா கன்சா சமூக விஞ்ஞானங்கள் பீடம் இலங்கைத் திறந்த பல்கலைக்கழகம்

## வாழ்க சீவநாமம் \_\_\_\_\_\_



வேரீல்லாப்பூக்கள் போல, அருவளாள் தீட்டும் தரண்யலே. கோயில் மணியெனும் ஓசையிலே, வான்நேறம் பிறந்ததுவே.

வானவில் பூக்களாய் மலர்ந்திட, வற்பாட்டு மாலை சூடிட வீல்வ மரத்தீன் நிழல்லே, வீல்வம் கூடும் ஈசனையே.

பஞ்சாட்சுரம் எனும் மந்தீரமாலை, வீனை நீங்கத் துதீ செய்வோம். நிழல் கொடுத்திடும் நீலாவினோடும், நீமலன் தீருவடி நமக்கு வாழ்வே.

மணிக்கோலங்கள் மலர்ச்சிகள், இன்று முதல் என்றும் நிலைக்கும். இசைநாதம் ஆனந்த மேவிக்கும், சைவசமயத்தின் ஒளி பரவட்டும்!

> திருநாவுக்கரசு லதிரசீகா ക്കോവ് വ്ലാ பேராதனைப் பல்கலைகழகம்.

## 43 **முருகா நீ வர வேண்டும்**



கார்த்தகேயனே!

எனதருமை அனேகனே....

தேவர்க்கு அதிபதியே

நீ தர வேண்டும் நல்மதயே

ஒருபோதும் கைவீட்டதீல்லை என்னை

**'யாமிருக்க பயமேன்'' என்றருளினிரே விண்ணை** 

நல்லூரீல் கண்டேனே உம்மை

ூள் குறிஞ்சீயிலும் காண்பேனே இதுண்மை

உம்வாழ்வில் கண்டீரே ஆறுபதி

உம்மருளால் மாறுமே எம்விதி

தீல்லையம்பலராஜா கோப்சாந் பல் மருத்துவ விஞ்ஞானப்டம் பேராதனைப் பல்கலைகழகம்

## சமயம் வாழ்வியல் கோட்பாட்டின் சாரல்



அண்ட சராசரங்கள் ஒழுங்கீல் அமையப்பெற்றே அக்லம் போற்றும் பழைமையான மதமாய் இயற்கையில் இறைவனைக் கண்டே இதீகாசங்கள், வேதங்கள், சாஸ்தீரங்கள், உபநீடதங்களை அழப்படையாகக் கொண்டதாய் இந்து தர்மம்

தற்றம், அத்தம், காமம், மோட்சம் நால்கு பாதைகள் வாழ்வீன் நோக்கமாம் மோட்சத்தினை இலட்சியமாய் எண்ணயே இறுதி வாழ்வு வரை எம் பயணம் சீவன் விகூழ்னு பிறம்மா சக்தி நம் தெய்வங்கள் அன்பும் அறனுமே என்றும் ஆன்மிக விளக்கங்கள்

இறைவழ்பாட்டை வாழ்வியலோடு ஒன்றிணைத்தே இந்து சமயம் எதிரொலிக்கின்றது காதலின் புனிதத் தன்மை ஊடலின் உணர்வுகள் – இவை தெய்வங்களின் லிலைகளில் உணர்த்தப்பட்டது உறவும் மேம்பட்டது

ஆண், வெண் இணைந்ததே வாழ்க்கை – என்பது அர்த்தநாதீஸ்வரர் உருவத்தீன் வெளிப்பாடு இன்னாத உலகில் இனியவை காணல் இல்லாதவர்களுக்கு பகிர்ந்து ஈதல் இந்து சமயம் கூறும் பாடல் – இதுவே எமது வாழ்வியல் கோட்பாட்டின் சாரல்

யோகமும் தியானமும் சுகமாய் போக செய்தோம் பூகைகள் வாழ்வு தீசை மாற பண்பும் அமைதியும் உள்ளத்தில் மலர சூழலும் புனிதமாய் மிளிரும் சீழ்வம், பிரம்மம் என்ற உண்மை பழிக்க இந்து தீர்மம் உலகீற்கு தங்க கீதை பகிரும்

நாககுமார் சைலஜா கலைப் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைகழகம்.

## மீண்டும் ஒருமுறை...



ஆர்வமாய் உளை சேர்ந்தேன் முருகா அள்போடு உளை நாடியே வேலவனை, பாதையில் வணங்கிய போது வாழ்க்கை இனிதாய் திகழ்ந்ததே.. வேல் தாங்க் வருவாய் என எண்ணி, வாழ்கைதனில் வீடாது நடந்தேன் விதியிலும் வலியிலும் நீ காட்டிய வழியில் தோல்வி எனும் திசை காணாதவனாய் .. ஆனால் ஒருநாள், குறையாத இமையின்றி குருதக் கண்ணீர் சீந்தனேன் கடைசீயில் நான் கைவிடப்பட்டேனோ என. கனவுகளும் சீதைந்து போகையிலே.. மனம் தடுமாறீப்போனேன் நீ ஏன் இதற்கு இடம் தந்தாயோ? பாதையின் வழியே மங்கிய ஒளியாய் .. மகவம் விருக்காய் மக்காய் வயி நம்பிக்கை இழந்தேன் செல்லும் தீசை மறந்தேன் நீனைவுகளின் நிழலில் எங்கோ தொலைந்தேன் உள்ளை குளந்தேனோ என எண்ணி கந்தா என்னை மறந்தாயோ?.. வீண்ணோடும் மீன்களை போல நானும் ஒன்றாக் போனேனோ.. தோல்விகளின் நடுவே உணை காணாது தவித்தேனே.. ஆனால் ஒரு நாள் நீ வந்தாய் அருள்தீயமாய் ஒள் புரீந்தாய்

எனை நீ மறக்கவ்ல்லை என்றே மீண்டும் வாம்வில் வெளிச்சம் தந்தாய்.. அக்கணம் நான் அறிந்தேன் அகன்றதோ என் மனம் தனில் அன்பு! நீயோ எக்கணமும் என்னுடன் இருந்தாய், மர்மமாய் என் பயணத்தை வந்நடத்தினாய்.. ஆனால் இன்றோ மனம் குமுறுகிறது வாழ்வை இழப்புகள் சூழ்ந்ததாலே முன்னே வெறுமை சூழ நாளையும் நிழலாக்போனதே.. கோல்வியோடு காத்திருக்கிறது மனம் நும்பிக்கையோடு! மீண்டும் சுழல்ல் சீதைந்திடுவேனோ மீண்டும் ஒருமுறை எழுந்திட ஏது செய்வேன்.. உள் பாகம் பணந்தேள் முருகா அருள் செய்தீடுவாய் வேலவா உள்ளிடத்தே சரணாகதியானேன் கொண்ட நம்பிக்கையாலே.. கோல்வி எனினும் பயம் இல்லை அருள்சுரங்கம் நீயல்லவோ எந்தன் வாழ்வுதனில் ஒளி தந்தீடுவாய் முக்கா!!

> கமலநாதன் ஐர்ஷ்கன் பொறியியற் பீடம் பேராதனைப் பல்கலைகழகம்

### நன்ற மறந்தலோம்

"தீனையனைத்தே ஆய்னும் செய்தநன்று உண்டால் பனை அனைத்தாய் உள்ளுவர் சான்றோர்"

என்ற வாக்கிற்கினங்க இத்தருணத்தில் இந்நூல் சிறப்புற வெளிவர உறுதுணையாக இருந்தவர்களுக்கு நன்றி நவில்தலை எமது இன்றியமையாத கடமையாகக் கருதுகின்றோம். இதன் பின்னணியில் பலர் தங்களது நேரத்தையும் முயற்சியையும் செலுத்தியுள்ளனர்.அவர்களின் ஒத்துழைப்பும் ஆதரவும் ஒன்றி இந்நூல் வெளியீடு என்பது அசாத்தியமானதாகும்.

முதலில், எங்கள் புத்தக வெளியீட்டுக்கு வழிகாட்டியாக இருந்து தங்கள் பொள்ளான நேரத்தை ஒதுக்கி ஆக்கங்களைத் தந்துதவிய பேராசீரியர்கள், விரிவுரையாளர்கள், பெரியோர்கள் மற்றும் எம் சக மாணவர்கள் அனைவருக்கும் சீரம் தாழ்ந்த நன்றிகள். எங்கள் புத்தகத்திற்கான செலவுகளை ஈடு செய்ய வி-எம்பரங்களைச் சேகரித்து, நிதி திரட்ட உழைத்த அனைவருக்கும், விளம்பரங்களை தந்துதவிய வணிக நிறுவனத்தாருக்கும் இத்தால் நன்றி செலுத்தக் கடமைப் பட்டுள்ளோம்.

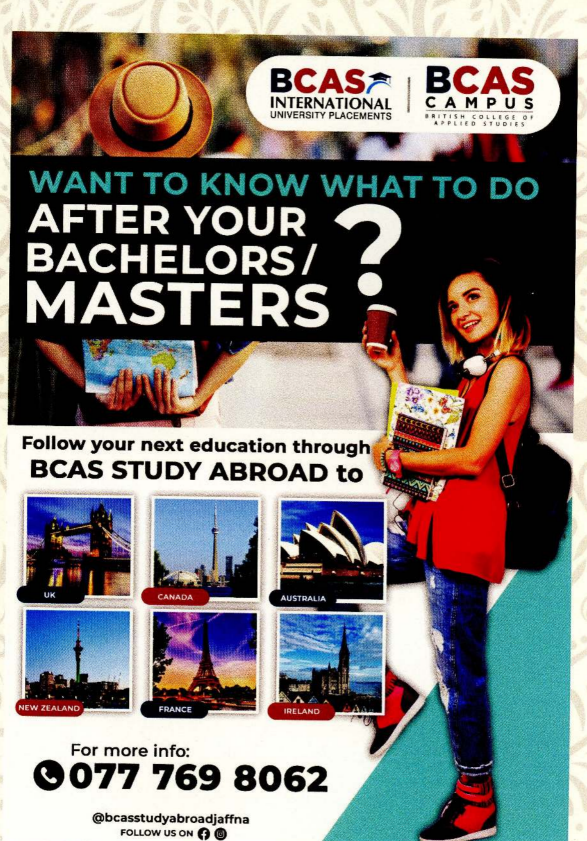
அத்துடன், ஒப்பயணத்தில் எமக்குக் கைகோர்த்துதளிய சங்கத்தின் தலைவர், உபதலைவர், செயலாளர், சகஉறுப்பினர்கள் மற்றும் பல்வேறு வழிகளில் உதவிய அனைவருக்கும் எங்கள் அதயம் கனிந்த நன்றிகள். இந்த புத்தக வெளியீட்டின் வெற்றிக்காக இரவு பகலாக உழைத்த, அதன் பிழைத்திருத்தம், தொகுப்புப் பணிகள் மற்றும் தரத்தினை மேம்படுத்த பாடுபட்ட அனைத்து நபர்களுக்கும் எங்கள் மனமார்ந்த நன்றிகள். புத்தகத்தின் அச்சு, வடிவமைப்பு, வெளியீடு, மற்றும் ஏற்பாடுகளில் நேரத்தை செலுத்தியவர்களின் கடுமையான உழைப்பிற்கு எங்கள் மனமார்ந்த பாராட்டுகள்.

உங்கள் ஆதரவே எங்கள் அடுத்த முயற்சீக்கான தூண்டுகோல். உங்கள் அனைவரதும் பயன்கருதா உதவ்யே இவ் இதழ் அச்சுவாகனம் ஏறி உங்கள் கைகளில் தவழ்வதற்கான மூலகாரணம். அவ்வகையில் உங்கள் உதவி வருங்காலத்திலும் எமக்கு குறைவின்றி தொடரும் என்ற நம்பிக்கையுடன் எம்வெருமான் குறிஞ்சீக்குமரனின் அருளாசி உலகெங்கிலும் பரவ வேண்டி விடைபெறுகின்றோம்.

நன்றி!









# NAGULA

A promise of perfection and purity

Luxury You Deserve. Prices You'll Love

Unveil exclusive designs that match your unique style.

> Jewellery That Spec to the Heart

> > No 109,111 Powerhouse Road Jaffna. 077 221 9119 (Hotline) 021 221 9119, 021 222 4134

# NO 01 REAL ESTATE COMPANY RE/MAX IN SRI LANKA

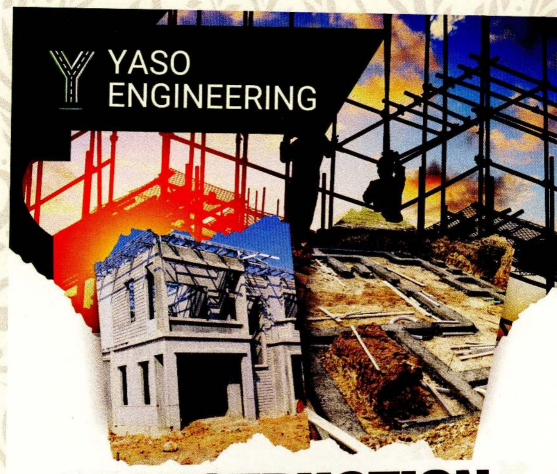


+94 77 566 0000 • +94 21 468 0780 111C Kannathiddy Road, Jaffna www.remaxnorth.lk

+94 76 624 0000 • +94 75 338 0000 180 Thirugnanasampanthar Street, Trinco www.remaxnoble.lk



51 வருட காலம் ரியல் எஸ்டேட் துறையில் உலகின் முன்னனி நிறுவனமான RE/MAX ல் நீங்களும் ரியல் எஸ்டேட் முகவராக இணைய ஓர் அரிய வாய்ப்பை RE/MAX NORTH REALTY, RE/MAX NOBLE REALTY உங்களுக்கு வழங்குகிறது



## CONSTRUCTION SERVICES

#### Contact Us For Details

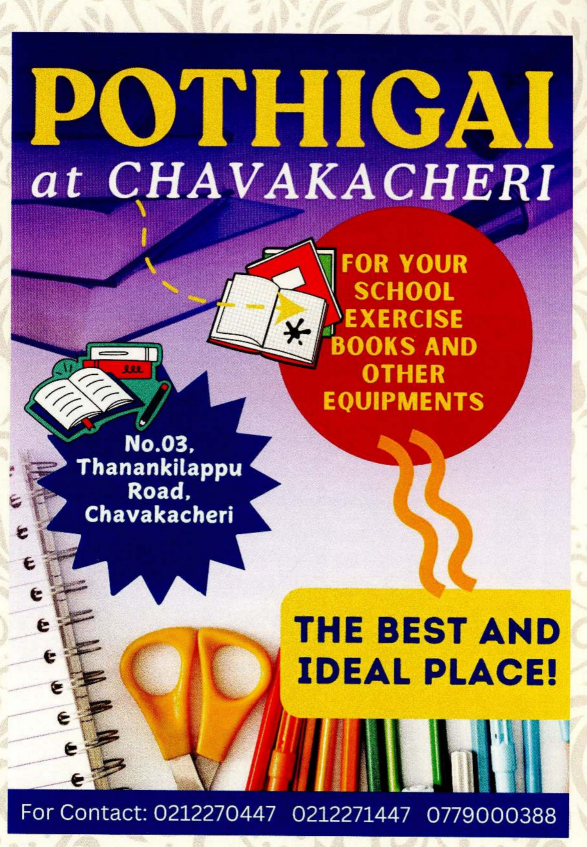


077 600 6219



yasok78@gmail.com

Erlalai East, Erlalai, Jaffna.



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

60 வருடங்களாக மக்களின் நன்மதிப்பைப் பெற்ற நிறுவனம்.









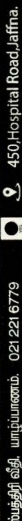


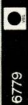






021 222 5707





452, ஆ**ஸ்பத்தி**ரி வீதி, யாழ்ப்பாணம்.

0

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org





#### THE ONE STORE FOR YOUR FASHION

9 # 624, K.K.S ROAD , JAFFNA.

+94 75 7766 175 +94 77 0788 396 Q #88, PALALY ROAD , JAFFNA.

9 +94 75 7766 175 +94 77 958 6666



FOLLOW US ON (1) @TJFASHION.LK

## **TOURS & TRAVELS**

KDH VAN FOR HIRE SERVICES

- AIRPORT TRANSFER
- DAY OUTING
- ROUND TOUR
- WEDDING HIRE
- COLOMBO CITY TOUR

FOR MORE INFORMATION 9 +94 75 7766 175 | +94 77 958 6666



With Best Compliments From:

ஓம்

Agent for Fonterra Brand Lanka (Pvt) Ltd., Litro Gas Lanka Ltd., Unitever Sri Lanka Ltd., Chevron Lubricants, Serendib flour Mills (Pvt.) Ltd, Ultratech Cement Lanka (Pvt) Ltd, Cavadi Mark Camphor, Sun Matches Company (Pvt.) Ltd., Vimal Company (Pvt.) Ltd., Up Field Lanka (Pvt.) Ltd., Lanka Salt Ltd., Ekaterra Ceylon (Pvt) Ltd., MRF Tyres (Pvt.) Ltd.

S.V.Murugesu (Pvt) Ltd No.106, Hospital Road,

S.V.M. Distributors (Pvt) Ltd No.160, Stanleyl Road,

Jaffna

S.V.M. Rice Mill

Power House Road, Chunnakam.

S.V.M. Fuel Mart

No.173,175, Palaly Road, Thirunelyely.

S.V.M. Enterprises (Pvt) Ltd

No. 289, A9 Road, Karadipokku. Kilinochchi











#### S.V. MURUGESU

IMPORTERS, GENERAL MERCHANTS & CONSIGNMENT AGENT NO. 154, HOSPITAL ROAD, JAFFNA svmmurugasugunaratnam@yahoo.com TEL: 021-4925831 / 021-2228899 FAX: 021-2228899

S.V.M. (PVT) LTD. NO. 122. DAM STREET, COLOMBO - 12. TEL: 011-4378678 011-2424392 FAX: 011-2424391 svm-sugar@hotmail.com



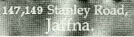


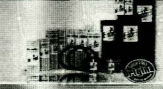
## KAVAMUGAN HARDWARE

BERTHER TO THE PROPERTY OF THE

கட்டிடப் பொருட்கள், வகுகா கம்பி, பைப் வகைகள், சிமெந்து மெக்சன் மெஸ் வனிலகள், பெயின்ற வகைகள் மற்றும் Pepsi Soda & Accessories, அனைத்தையும் பெற்றுக் தொள்ள வேண்டிய ஒரே இடம்.....





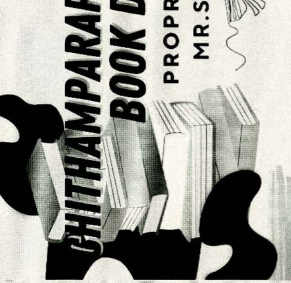


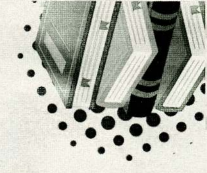
TEL: 021 227 2833 , 021 222 7144 , FAX : 021 222 286 E-mail kajamuganhw@hotmail.com



147,149 ល់ក្រាល់លី លើអ្វ ឃាញ់បំបានលាល់.

OOK DEPOT PROPRIETOR: MR.S.SIVAM

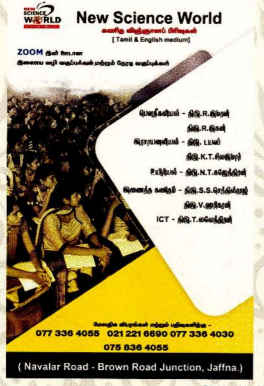




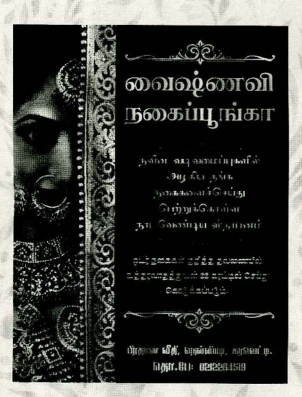












Computer Sales, Laptop Sales, Maintenance,

All kind of it Solutions

Repair, CCTV Camera, Networking





124 B, Palali Road, Jaffna (2) 0212224959 (3) 0777683676

TANK TOWNER TOWNER

TO DOLL AND SING SING



ஒன்றே பென்னன் ஒன்றேயாம் பலவென்று உரைக்கல் பலவேயாம் அன்றே பென்னன் அன்றேயாம் ஆமென்று உரைக்கல் ஆமேயாம் இன்றே பென்னன் இன்றேயாம் உளதென்று உரைக்கல் உளதேயாம்: நன்றே நம்ப் குடிவரும்க்கை நமக்கங்கு என்னோ ப்ழைப்பம்மா