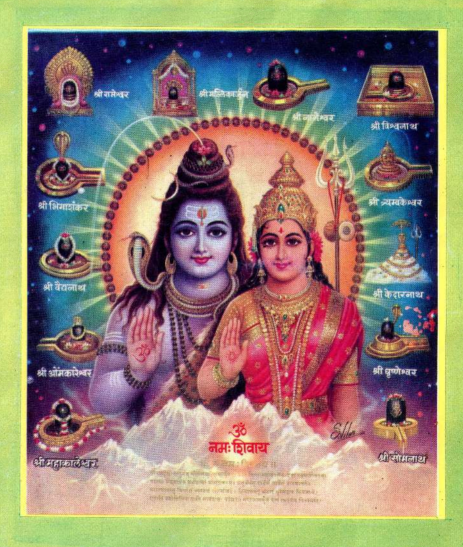
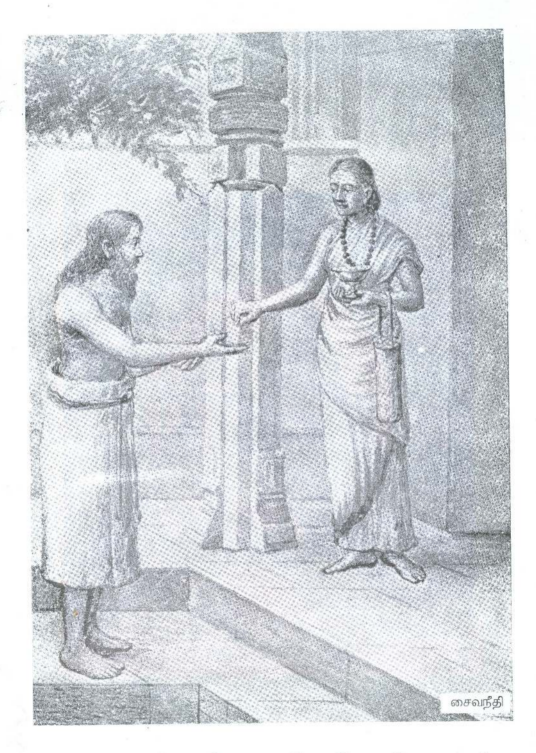
# **जमवार्मि**

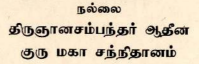


**(**5.20/=)



திலகவதியாரிடம் திருநீறு பெறுதல்

உ சிவமயம்



ஸ்ரீலஸ்ரீ சோமகந்தர தேச்சு ஞானசம்பந்த பரமாச்சாரிய சுவாமிகள்

ஆசியுரை

சிவசம்பந்தமுடைய சைவத்தை அந்த வழியிலேயே நினைக்க வேண்டும்; செயல்களும் அவ்வழி நின்றே செய்யப்படவேண்டும், என்னும் பேரவா அவ்வழி நிற்போருக்கு உண்டு. அந்த நல்ல எண்ணம் நிறைவுபெற நாளாந்தச் செயல்கள் பலவும் சிந்தனைக்குள்ளாக வேண்டும். எமது வாழ்வு முயற்சிகள் எல்லாமே சைவஞ் சார்ந்தவை. தூய நினைவுடன் அவற்றைத் தொடர்வோமானால் நாம் சைவ வாழ்வு வாழ்கின்றவராவோம். நாயன்மார்கள் வாழ்ந்து காட்டிய முறைகள் எமக்கு வழி காட்டுவன. அவ்வழி நிற்க நாம் முயல்வோம்.

இத்தகு மேன்மை பொருந்திய கருத்துக்களை ஒவ்வொருவர் உள்ளத்தும் பதிவு செய்யவேண்டுமென்ற உள்ளார்ந்த எதிர்பார்ப்புடன் வெளிவருவதுதான் 'சைவநீதி' என்னும் இந்த மாத இதழ். அற்புதமான ஒலிநயத்தைக் கொண்ட 'சைவநீதி' எனும் புனிதமான பெயரைத் தாங்கிய இந்த வெளியீடு தன் எண்ணத்தை நிறைவு செய்யவேண்டுமென எல்லாம் வல்ல பரம்பொருளின் திருவருளைச் சிந்தித்து எம் உளமார்ந்த ஆசிகளை வழங்குகின்றோம்.

"மேன்மைகொள் சைவநீதி விளங்குக உலகமெல்லாம"

ஸ்ரீலஸ்ர் குருமகா சந்நிதானம்.

நல்லூர், யாழ்ப்பாணம், இலங்கை. 1997 - 04 - 05 சிவமயம்

"மேன்மைகொள் சைவநீதி விளங்குக உலகமெல்லாம்"

திருக்கைலாச பரம்பரை மெய்கண்டார் ஆதீனம்

சீலத்திரு ஞானப்பிரகாச தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் குருமகா சந்நிதானம்



# ஆசியுரை

**சைவநீதீ** என்னும் மாண்புமிகு திருப்பெயரில் சமய் சஞ்சிகை ஒன்று வெளிவருவதனை அறிந்து மிகுந்த மகிழ்வு அடைகின்றோம். சிவசம்பந்தமானது சைவம். வையகத்தில் வாழும் பொழுதே சீவன் முத்தர் நிலையை அடைந்து சிவானந்தப் பெருநிலையிலே வாழ வழிகாட்டுவது சைவம்.

நீதியை நிதியமாகக் கொண்ட சைவ சமயத்தை எளிதாகவும் இனிதாகவும் உணா்ந்து ஒழுகச் சாத்திரங்கள் தோத்திரங்கள் புராணங்கள் உறுதுணைபுாிகின்றன. அவற்றிலுள்ள கருத்துக்களை யாவரும் அறிந்து ஒழுகிப் பேரானந்தப் பெருவாழ்வு பெறும் பொருட்டுச் *சைவநீத்* பெருந் தொண்டாற்றவுள்ளது. பதிப்பாசிாியா் முதலியோாின் சேவையினை மனமாரப் பாராட்டி வாழ்த்தி ஆசி நல்கின்றனம்.

**ழில**ழி ஞானப்பிரகாச தேசிக பரமாசாரிய கவாமிகள்.

1997-03-05

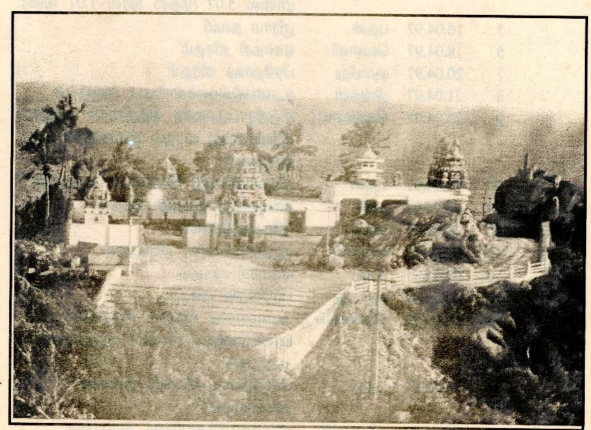


"மேன்மைகொள் சைவநீதி விளங்குக உலகமெல்லாம்"

# कामगाईक

சைவ சமய வளர்ச்சி கருதி வெளிவரும் **மாத இத**ழ் ஈசுர சித்திரை

### கோயிலும் சுனையும் கடலுடன் சூழ்ந்த கோணமாமலை



திருச்சிற்றம்பலம் தோடுடையசெவி யன் விடையேறியோர் தூவெண்மதி சூடிக் .. காடுடைய சுடலைப் பொடி பூசியென் உள்ளங் கவர் கள்வன் ஏடுடையமலரான்முனை நாட் பணிந் தேத்த அருள் செய்த பீடுடைய பிரமாபுர மேவிய பெம்மானிவனன்றே. திருச்சிற்றம்பலம்

> 61/1-ғ, பீர்சாய்பு வீதி, கொழும்பு 12. இலங்கை.

# நினைவிற் கொள்வதற்கு.....!

|             |      |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | LO L. Down Lockerson Errond         |
|-------------|------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| <b>身</b> 毒動 | 1    | 14.04.97 | <b>திங்கள்</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | வருடப்பிறப்பு விஷு புண்ணிய காலம்    |
|             |      |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | மாலை 5.07 முதல் இரவு 1.07 வரை       |
|             | 3    | 16.04.97 | 山馬崎                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | மூராம நவமி                          |
|             | 5    | 18.04.97 | <b>बिधानी</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ஏகாதசி விரதம்                       |
|             | 7    | 20.04.97 | ஞாயிறு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | பிரதோஷ் விரதம்                      |
|             | 8    | 21.04.97 | 劇ங்கள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | உமாபதிசிவாச்சாரியார் குருபூசை       |
|             | 9    | 22.04.97 | செவ்வாய்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | சித்திராப்பூரணை சித்திரைச் சித்திரை |
|             | ,    | 55.01.21 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | சித்திரகுப்த விரதம் இசைஞானியார்     |
|             |      |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>குருபுகை</b>                     |
|             | 16   | 23.04.97 | 山野町                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | திருக்குறிப்புத் தொண்டர் குருபூசை   |
|             | 10   | 26.04.97 | ச <b>னி</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | சங்கடஹரசதுர்த்தி விரதம்             |
|             | 13   |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | நடேசரபிலேகம்                        |
|             | 17   | 30.04.97 | 山海崎                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                     |
|             | 19   | 02.05.97 | வெள்ளி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | திருநாவுக்கரசர் குருபூசை            |
|             | 20   | 03.05.97 | म् क्ली                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ஏகாதசி விரதம்                       |
|             | 21   | 04.05.97 | ஞாயிறு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | பிரதோஷ விரதம்                       |
|             | 23   | 06.05.97 | செவ்வாய்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | அமாவாசை விரதம், சித்திரைப்          |
|             |      |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | பரணி(வைரவ விரதம்) சிறுத்தொண்டர்     |
|             |      |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | குருபூசை                            |
|             | 24   | 07.05.97 | புதன்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | கார்த்திகை விரதம், அக்கினி          |
|             |      |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | நாளாரம்பம்                          |
|             | 25   | 08.05.97 | வியாழன்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | மங்கையர்க்கரசியார் குருபூசை         |
|             | 27   | 10.05.97 | சனி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | சதுர்த்தி விரதம், விறன்மிண்டர்      |
|             |      |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | குருபூசை                            |
|             | 29   | 12.05.97 | திங்கள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ஷஷ்டி விரதம்                        |
|             | • 31 | 14.05.97 | புதன்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | விஷ்ணுபதி புண்ணிய காலம் பகல்        |
|             | • 31 | 14.03.37 | цры                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 12.44 முதல் மாலை 7.08 வரை           |
|             |      |          | A STATE OF THE STA | 12.77 (19900 10000 7100 1200)       |

சிவமயம்



கீரிமலை நகுலேஸ்வரர் தேவஸ்தானம் சியஸ்ரீ கு. நகுமேஸ்வரக் கு<sub>ர</sub>நக்கள்

ஆசியுரை

சிந்திக்கவல்ல மனிதன் அதனைப் பயன் கொண்டு நல்ல நெறியிற் தன்னை இட்டுச் செல் பவனாக இருக்கவேண்டும். சமயம் அவன் வாழ்விற்கு ஆதாரமாயமையும்.அந்தவகை வாழ்வு பற்றிய விளக்கம் ஒவ்வொருவருக்குங் கிடைக்க வேண்டும்.ஒழுங்கு,மனிதநீதி,மனிதநேயம்,அன்பு,ஜீவகாருண்யம், சான்றாண்மை முதலான உயர் பண்புகள் அமைந்த வாழ்வுதான் அது என்னுங் கருத்துத் தனித்தனி ஒவ்வொருவர் உள்ளத்திலும் நிலைபெற வேண்டும்.

மனிதம் மரணிததுக்கொண்டிருக்கும் இந்தவேளையில், அறநெறியினின்றும் வழுவிய மக்கள் கூட்டம் தவநான வழியிற் சென்று கொண்டிருக்கின்றது. கொலை, கொள்ளை, அராஜகம் முதலியன தாண்டவமாடுகின்றன.இந்த வேளையில்,நாம் செல்ல வேண்டிய உண்மையான நெறி எது என்று உணரவைக்கவல்ல இந்த வகையிலானதொரு ஏடு வேண்டியதுதான். மாதந்தோறும் வெளியாகவுள்ள இந்த இதழ் சைவநெறி,சைவநீதி,சைவதாமம் இவைதாமென்று உணரவைக்கும் என்ற நம்பிக்கை எமக்குண்டு.

இங்ஙனமாய இதழ்கள் சைவநன்மக்களது நிறைந்த ஆதரவைப் பெறவேண்டும்.சைவ உலகல்லாததேயங்களிலும் இதன் பரிமளிப்போங்க வேண்டும். இதன் வளர்ச்சிக்குப் பெரிய அளவில் எம்மால் உதவமுடியவில்லையே யென்று யாருங் கவலைப்பட வேண்டியதில்லை. இதனை வாசிக்க முயலுவதொன்றே போதுமான பேருதவியாகும். அந்த உதவியை ஒவ்வொருவரும் செய்ய வேண்டுமென வேண்டுதல் செய்யும் அதே வேளை என் இதயபூர்வமான ஆசிகளையும் வழங்குகின்றேன்.

கு. சிவஸ்ரீ நகுலேஸ்வரக் குருக்கள்

1997-04-11

#### உ சிவமயம்

### பொருளடக்கம்

| 1.  | ஆசியுரை                                            | -   | நல்லை திருஞானசம்பந்தர் ஆதீன முதல்வர்.     |          |
|-----|----------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------|----------|
| 2.  | ஆசியுரை                                            | ÷   | மெய்கண்டாராதீன முதல்வர்.                  |          |
| 3.  | ஆசியுரை                                            | 8   | சிவஸ்ரீ கு. நகுலேஸ்வரக் குருக்கள்         |          |
| 4.  | பொருளடக்கம்                                        |     |                                           | 1        |
| 5.  | எமது எண்ணம்                                        | 2   | சைவர்களாக வாழுவோம்.                       | 2        |
| 6.  | அல்ல கண்டம்                                        | 100 | இலக்கணவித்தகர் இ. நமசிவாயதேசிகர்.         | 3        |
| 7.  | சேக்கிழார் காட்டும் சைவநீதி                        | 4   | பண்டிதர் மு. கந்தையா                      | 4        |
| 8.  | கீரிமலை - நகுலேஸ்வரம்                              | -   | வித்துவான் வ. செல்லையா.                   | 6        |
| 9.  | மேன்மைகொள் சைவநீதி                                 | -   | சைவப்புலவர் திருமதி அ. <b>இ</b> ரத்தினம். | 10       |
| 10. | உமாபதிசிவம்                                        |     | பிள்ளைக்கவி வ. சிவராஜசிங்கம்.             | 11       |
| 11. | அக்கினி நாள்                                       | -   | சிவ ஸ்ரீ பால இரவிசங்கரக் குருக்கள்.       | 13       |
| 12. | தமிழ்ச் செய்யுமாறே                                 |     | முருக வே. பரமாநாதன்.                      | 14       |
| 13. | திருவாசகம்                                         |     | பண்டிதர் சி. அப்புத்துரை                  | 16       |
| 14. | சைவ அனுட்டானத்தின்<br>ஞானப் பெ <mark>று</mark> மதி |     | பண்டித்தர் மு. கந்தையா                    | 18       |
| 5.  | சூலை நோய் நீக்கியது                                | •   | Овшт                                      | 25       |
| 16. | மாதமகத்துவம்                                       |     | செ.நவநீதகுமார்.                           |          |
|     | 1.புத்தாண்டு                                       |     |                                           | 29       |
|     | 2.சித்திரைப் பரணி<br>3.சித்திரைப் பூரணை            |     |                                           | 30<br>31 |

# कामगाष्ट्रिक

மலர்:1

ஈசுர சித்திரை

சைவ சமய வளர்ச்சி கருதி வெளிவரும் மாத இதழ்

இதழ்:1

*கௌரவ ஆசிரியர்* சைவப்புலவர்மணி வித்துவான் திரு. வ. சேல்லையா

*நிர்வாக ஆசிரியர்* சிவுறீ பால ரவிசங்கரக்குருக்கள் திரு. சே. நவநீதகுமார்

*பதிப்பாசிரியர்* திரு. ச. சக்தி விக்னேஷ்வரன்

61/1F, பிர்சாய்பு வீதி கொழும்பு 12. இலங்கை. தொலைபேசி:438967

### எமது எண்ணம்...... சைவர்களாக வருழுவோம்.

சைவம் சிவசம்பந்தமுடையது. சிவபரம்பொருளே சைவத்துக்கு முழுமுதற்கடவுள் நாம் சைவர்கள். ஆகவே நாம் சிவசம்பந்தமுடையோம். உயர்ந்த மேலான ஒரு பொருளோடு சம்பந்தம் உடையவர்களும் உயர்ந்தவர்களே!

பிறப்பிலே சைவர்களாக நாம் உள்ளோம். இந்நிலை இறப்பிலும் மாறிவிடக்கூடாது. அங்ஙனமிருத்தலே ஏகபர்த்தா விரதமாகும்.

நாம் ஆன்மாக்கள் அ. தாவது பசுக்கள். இறைவன்-கடவுள் பர்த்தா ஆகும். அ. தாவது பதியாகும். ஆன்மாக்களாகிய நாங்கள் மலசம்பந்தமுடையோம். மலத்தாற் பீடிக்கப்பட்ட ஆன்மாக்கள் திருவருட் சக்திபதிதலினால் மலம் நீங்கப் பெற்று இறைபதமடையும். இதனையே சைவசித்தாந்தம் நமக்கு எடுத்துரைக்கின்றது.

நாம் இம்மானிடப்பிறவியை எடுத்<mark>ததன் நோக்கம் இறைவனை வணங்கி</mark> முத்தியின்பம் பெறுதற்போருட்டேயாகும் என்பது ஸ்ரீல்ஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் அவர்களுடைய திருவாக்கு. இதனை முதலில் மனங்கொள்வோமாக.

பெறுதற்கரிய மானிடப்பிறவியைப் பெற்ற அப்பொழுதே பெறுதற்கரிய பிரானடியைப்பேண வேண்டும். இப்பிறவிதப்பினால் எப்பிறவி வாய்க்குமோ? என்பதையும் நாம் அறியோம். இதனையுஞ் சிந்திப்போமாக.

நாம் சைவசமயத்தவர்களாகப் பிறந்துள்ளோம். அதில் மனம் மொழி மெய்களால் இணைந்துவிட்டோமா? என்பதுதான் வினா? எங்கள் ஏழாவது வயதிற் சமயப் பிரவேச தீட்சை (சமயதீட்சை) பெறுதல் முக்கியமானது. அங்ஙனம் பெறாதிருந்தால் நாம் சைவர்கள் அல்லர். நாமமது சைவர்கள். பெயரளவில் சைவர்கள் என்பது பொருள்.

சமயதீட்சை பெறாத அனைவரும் சைவசமயக் கிரியைகள் எவற்றிலும் பங்குபற்ற உரிமையில்லாதவர்களே. திருமணம் முதற்கொண்டு அந்திமக்கிரிகைகள் வரை அனைத்திலும் பங்குகொள்ள முடியாது.

ஆலயங்களிலே திருமுறைகள் ஓதல். புராண படலங்களில், பங்குபற்றுதல் ஆலயபரிபாலனஞ் செய்தல் அதனைத்தினுக்கும் சிவதீட்சை பெற்றிருத்தல் முக்கியமானது. ஆதலின் சிவதீட்சை உரிய வயதில் பெறாதோர் அனைவரும் சிவதீட்சை பெற்றுக்கொள்ளுவோமாக. திருப்பணிகள் அனைத்தினுக்கும் முதல் திருப்பணி இதுவன்றிவேறிலை. "பர்த்தாவுக்கேற்ற பதிவிரதைபோல" நாமும் சிவபரம்பொருளைப் பதியாகவரித்து அவர்வழியில் (சைவசமயத்தில்) நின்று சிவசின்னங்களை (வியூதி, உருத்திராக்கம்) அணிந்து நித்திய அனுட்டானத்தைக் கொள்வதற்குச் சிவதீட்சை பெறுதல் அவசியமாகிறது. உணவை முன்வைத்து சிவதீட்சையைப் பின்தள்ள முயல்வதை நாம் அறிவோம். இங்கு சுவை முதன்மைபெறுகிறது. சமயத்தில் பக்திச்சுவை முற்றிவருமானால் அதற்குவச்சுவையும் ஈடாகாதென்பதை இறைவனும் பக்திவலையில் படுவான்காண்க என்பதனால் அறிவோமாக.நாம் சமய தீட்சை பெற்று சமய வழிபாடாற்றி பக்திச்சுவை முற்றி இன்புற்றுச் சைவர்களாக வாழ்வோமாக.

### இலக்கணவித்தகர் இ. நமசிவாய தேசிகர்

திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள் அருளிச் செய்த "எத்தாயா் எத்தந்தை" என்ற தேவாரத்து "அத்தாவுன்பொற்பாதம் அடையப்பெற்றால் அல்ல கண்டம் கொண்டடியேன் என்செய்கேனே என்ற அடியிலமைந்த" "அல்லகண்டம்" என்ற சொற்றொடருக்கு அல்ல என்பதை அல்லல் என்ற சொல்லின் இறுதி எழுத்துத்தொக்க சொல்லாகவும், கண்டம் என்ற சொல்லை உடம்பு என்றபொருளைத் தருவதாகவும் கொண்டு துன்பத்தைத் தருகின்ற உடம்பு என்று பொருள் காண்பவா் உளா்.

அங்ஙனம் பொருள் கொண்டால் "அத்தா" எனத் தொடங்கும் அவ்வடிக்கு அப்பனே உனது பொன் போன்ற பாதத்தை அடியவனாகிய நான் அடைந்தேனாகில், துன்பத்தைத் தருகின்ற இந்த உடம்பைக் கொண்டு என்ன செய்வேன். என்று இரங்குவதாகப்பொருள் உரைக்கவேண்டும்.அங்ஙனம் உரைத்தல் பொருந்துவதாக இல்லை.

உடம்பின் பயன் இறைவன் திருவடியைச்சேர உதவுதல். அப்பயன் பெற்ற பின் உடம்பைப் பற்றி எண்ணி இரங்குவதற்கு இடமில்லை.கரும்பை நெரித்துச்சாறு கொண்டவர், அதன் சக்கையை எண்ணி இரங்குவதில்லை.

ஆதலால் "அல்லகண்டம்" என்பதற்கு வேறு பொருள் கொள்ளல் வேண்டும். அல்ல என்ற சொல்லை அல்லது என்ற சொல்லின் இறுதி எழுத்துத்தொக்க சொல்லாகவும் கண்டம் என்றச் சொல்லைப் பிரிவு என்ற பொருளைத் தருவதாகவும் கொண்டு "அல்ல கண்டம்" என்ற சொற்றொடருக்கு,அல்லது பிரிந்து நின்று என்று பொருள் கொள்ளலாம் போலும்.

அங் ஙனம் பொருள் கொண்டால் அவ் வடி அத் தாவுன் பொற்பாதம் அடையப்பெற்றாலல்லது.அவ்வடியைப் பிரிந்து நின்று நான் என்ன செய்வேன்.என்று இரங்குவதாகப் பொருள் படும். அப்பொருள் இறைவன் திருவடியைச் சேர்தலின் இன்றியமையாமையையும் அவ்வடியைச் சேராது. பிரிந்து நிற்றலின் இழிவையும் விளக்கி,இரங்குவதற்குக் காரணம் காட்டிச் சிறக்கும்.

> திருச்சிற்றம்பலம் எத்தாய ரெத்தந்தை யெச்சுற் றத்தா ரெம்மாடு சும்மாடா மேவர் நல்லார் செத்தால்வந் துதவுவா ரொருவ ரில்லைச் சிறுவிறகாற் றீமூட்டிச் செல்லா நிற்பர் சித்தாய வேடத்தாய் நீடு பொன்னித் திருவானைக் காவுடைய செல்வா வென்றன் அத்தாவுன் பெற்பாதமடையப் பெற்றா லல்லகண்டங் கொண்டடியே னென்செய் கேனே. திருச்சிற்றம்பலம்

-திருநாவுக்கரசர்

### பண்டிதர் மு. கந்தையா

சைவ நோக்கில் கடவுள் எல்லார்க்கும் இயல்பானவர். அதாவது எல்லோர்பாலும் அவரவர் நிலைக்கேற்ற அளவில் அவரவரோடிருக்கும் இயல்புள்ளவர். ஆதலால் எல்லாருங்கடவுளை விரும்புபவராதலும் இயல்பே. கடவுள் நெறி என்று சமயத்தை விரும்புவோராதலும் அங்ஙனமே. ஆனால் இங்கே ஓர் இழுபறி.

வாழ்க்கை என ஒன்று எல்லையற்ற அளவினதாய் நாளுக்கு நாள் விரிவதாய் இருக்கின்றது. இதுதான் உடனடி அவசியமா யுமிருக்கிறது. சாமானிய அறிவுத்தரத்துக் கெட்டாத மர்மமான இடைஞ்சல்கள் ஏமாற்றங்கள் இழப்புகளும் இவ்வாழ்க்கையைப் பாதிக்கின்றன. இவையெல்லாம் நமக்கு அறியவராத ஒரு சக்தியால் நிகழ்கின்றன. அதையே கடவுள் என்கிறார்கள். அதை வாலாயப்படுத்திப் பிரீதி செய்து இடைஞ்சல்கள் இழப்புக்கள் இல்லாத ஒரு வாழ்க்கை நலனுக்கு உறுதுணையா க்குமளவில் அமைவதா சமயம்? அல்லது,

இவ்வாழ்க்கை ஒருவகையில் இனியதுபோல் இருந்தாலும் அதில் எத்தனை தில்லு முல்லுகள்! எத்தனை தியக்க மயக்கங்கள்! எத்தனை ஏய்ப்பு மேய்ப்புக்கள்! பிறப்பு, பிணி, மூப்பு, சாக்காடு, ஸ்திரமின்மை, திருப்தியின்மை, முதலான எத்தனை இன்னல்கள்! எத்தனை குளறுபடிகள்! இவற்றுக்கு ஆளாகாதோர் யாருமில்லை என்கிறது உலக அனுபவம். இவையெல்லாம் சும்மாவல்ல, ஒரு ஏதுவுமில்லாமல் ஒன்றும் நிகழாது. இவ்வனர்த்தங்களுக்கெல்லாம் ஏதுவுண்டு. அது நமது முன்னைவினை. நம்வினையாயினும் அது நம்வசத்திலில்லை, கடவுள் வசத்திலிருக்கிறது. காவடிகாரனை ஆட்டுபவன் கையிற் செடிற்கயிறு போல கடவள் கையிலுள்ளது. அது அதைப்பிடித்து நம்மையாட்டும் அம்முன்னை வினைப் பயனை ஊட்டிக்கொண் டிருக்கிறார் கடவுள். அதன் சார்பாகத்தான் மேற்கண்ட அனர்த்தங்கள் குள்றுபடிகளும் தவிர்க்க முடியாத வகையில் ஏற்படுகின்றன. இவற்றின் மூலம் நம்மைப் பட்டுப்படிக்கவைத்து நம்மைத் திருத்தியெடுத்து நாளடைவில் இவற்றுக் கெல்லாம் ஆதிமுல காரணமாயுள்ள ஆணவத்தைத் தேய்த்து வருகிறார் கடவுள். ஆணவம் ஒழியுந்தறுவாயில் மீளவும் முன்னைய நிலையற்ற வாழ்க்கை நீரோட்டத்தில் வீழ்ந்து விடாமல் தடுத்து நிலையான நிம்மதியான பேரின்ப வாழ்வொன்றில் ஈடுபடுத்திவிடுகிறார். உரிய வழி வகைகளை நாடிப்போய் அதற்கு நம்மைத் தகுதியாக்கிக் கொள்வதேவாழ் விலட்சியம். என்று சைவசாஸ்திரங்கள் எல்லாஞ் சொல்கின்றன. அவ்வப்போது சமூகத்தில் வாழ்ந்து சைவஞானிகளும் மறையும் அதையே அறிவுறுத்திப் போகின்றனர். நமது சமயாச் சாரியர்களும் அதனையே உரத்த குரலில் வந்புறுத்தி யிருக்கிறார்கள். நம் மூதாதையர் பலர் வாழ்வும் மாகிரி இதற்கு (மன் காட்டுவதாயிருக்கிறது. அதற்கிணங்க,

வாழ்க்கையென்று வெறுமனே வாழ்க்கை மயமாகிச் சுழலும் மையலை விட்டு வாய்க்கும் வாய் க்கும் வாழ் க்கை வாய்ப்புக்கள் எல்லாவற்றையும் கடவுள் நோக்குக்கேற்பச் செம்மைப் படுத்தி வாழ்ந்து கடைத்தேறுதற்குக் கடவுளை ஆதாயப் படுத்திக் கொள்வதா சமயம் - என்பதே குறித்த இழுபறியாம்.

இதை மறுவளமாகச் சொன்னால் வாழ்க்கைக்குச் சமயமா? சமயத்திற்கு வாழ்க்கையா? என்றமையும்.

ஒவ்வொருவருக்கும் ஒரேயொரு தடவை தான் வாழ்க்கையென்றிருந்தால் முன்னையதும் ஒரளவு பரவாயில்லை எனலாம். ஆனால் அதுதானில்லையே. அதற்குத்தான் எத்தனை அத்தாட்சிகள்! உருவில் ஒரே விதமாயிருந்தும் மனி தரெல்லாம் குணநடைகளில் ஒரே விதமாயில்லையே, அவரவர் வாழ்க்கை நிலைகளும் பெறுபேறுகளும் ஒரேவித மாயில்லையே. ஒரேவயிற்றில் இரட்டையராய்ப் பிறந்தோர்க்குக் கூட அப்படி அமைவதில்லையே, அது ஏன்? இவ்வேறுபாட்டிற்கு முற்றொடர்பு ஏதேதோ காரணமாயிருத்தல் வேண்டும். அதனால் முன்பும் வாழ்க்கையிருந்ததென்றாகிறது. முன் வாழ்க்கைத்தொடர்பு இவ்வாழ்க்கைக்குக் காரணமாயிற்றெனின் இவ்வாழ்க்கைத்தொடர்பு மறுவாழ்க்கைக்குக் காரணமாதல் இயல்பே. தத்துவபரிபாஷையில் இதை வினைத்தொடர்பு என்பர். அதன் விபரம் சமய சாஸ்திரங்களால் இரண்டாவதாக, நடைமுறை அறிய வரும். ஆதாயப்படுத்திக் வாழ்க்கைக்குக் கடவுளை கொள்ளுமளவேதான் சமயமெனில் வரழ்க்கையில் துன் பதுயரம் ஒன் நன் நித் இன் பம் என்றொன்றிருத்தலாகாது. நிலைமை என்னெனில், உணர்ச் சியோடு கடவுள் உண்மையில் வாழ்பவருக்கும் நோய் பிணிகள், பிணிமுப்புச் வந்தேயாகின்றன. சாக்காடுகள் பேரிழப்புகள் அந்நியசமயத் தாரொருவர் அந்நிலையில் கடவுள் இவரைப் பார்த்து, உமகு உண்மையானவரானால் உமக்கு இழப்பு வராமல் கடுத்திருக்கலாம். உமது மகன் இருவாமற் காத்திருக்கலாம். அப்படி நடந்ததில்லையே, உம் கடவுளில் உமக்குள்ள நம்பிக்கை நம்பிக்கை. அதைவிட்டு வாரும் எங்களோடு என்னும் போது, ஆள்மட்டமாயிருந்தால் அவரது மதமாற்ற வித்தைக்குப் பலிக்கடாவாம் அனர்த்தம் ஆதலால் நேர்ந்தாலும் பிரசித்தம். கடவுளுபகாரத்தோடு இங்கு இன்பமாய் வாழ்தல் சமயம் என்பது உண்மை அளவுதான் நிலையாகாது. மேலும் இவ் இன்ப துன்பமிரண்டும், பிறுவிப் வாழ்க்கையில் பொதுப்பண்பாகில் பட்டியலை நீட்டிக்கொண்டிருத்தல் சக்ஜம். இன்பதுன்பம் வினையனுபவம், அனுபவித்தலே மற்றொரு வினை மூலம் தான். முன் வினையாற் கொலைத்துன்பமொன்றை அனுபவிக்க வேண்டிய அதுபோல் எகோ இப்போதும் ஒருவன் செய்துவிட்டேதான் அனுபவிக்கிறான். இதன் தொடர்ச்சி இவ்வாறே, இங்ஙனம் வினையாற் மீள நீள் பிறப்பு, பிறப்பால் ഖിതെ மீள "புல்லாகிப்பூடாய்" தொடராயிருக்கும். இது அதாவது இழிபிறப்பு உயர் பிறப்பென்ற பேதமில்லாமலேயே எல்லாப் பிறப்புமாய் நீளும்.

சாமானிய தரத்திலாம்

இப்பிறப்பு நீட்சியின் முடிபு இளைப்புத்தான் என்கிறார் மாணிக்கவாசக சுவாமிகள், இதனாலும் வாழ்க்கைக்காகச் சமயமல்ல என்றதால், சமயத்துக்காக வாழ்க்கை என்பதே உண்மை என்றாகிறது. சமயத்துக்காக என்பது சமயம் விதிக்கும் இலட்சியத்துக்கமைய, சமயத்தை வகுத்தவன் நோக்குக்கமைய, என்றாகும். இதுவே சைவநீதி எனப்படுவது,

எவரெவர் வாழ்க்கையும் இதற்கு விலக்காகாது, நான் தொழிலாளி, நான் சமய இலட்சியத்துக்காக வாழ எப்படி முடியும்? நான் ஏழை எனக்கெப்படி அது முடியும்? நான் இழி கொழிலாளன் எனக்கெப்படி அது முடியும்? என்ற நீதி வளாகத்துக் இச்சைவ விகங்கள் குள்ளமையவாரா. இவ்வுண்மை நம் வாழ்வில் தத்ரூபமாகத் துவங்க வாழ்ந்து உயர்பலன் பெற்ற காவியமாகப் வரலாற்றைக் மேதைகளின் நாயனார். சேச்கிழார் படைத்தவர் அதற்கென்றமைந்த பெயர் திருத்தொண்டர் புராணம். அது சைவநீதி தழுவிய பெரிய பெரிய ஞான விளக்கங்களைத் தருவதால் அது பெரிய புராணம் எனவும்படும். இச் சைவ வாழ்வில் விளங்க வாழ்ந்தோர் பெரியர். ஆகலாலும் அவர்கள் வரலாறு பெரிய புராணம், அவர்கள் கடைப் பிடித்த வாழ்க்கை நெறி அந் நெறியில் வெ வொருவருஞ் பெரியது. சாதித்துள்ள சாதனையும் பெரியது. எவ்வளவுக்குப் பெரியதெனில், அவ்வச்சாதனை, சம்பந்தப்பட்ட மற் றெவரும் அவ் வவரேயன் நி இது விட நமக்கியலாதெனக் கைவிரித்து வேண்டுமளவுக்குப் பெரியது. அவ்வகையில் பெரிய புராணத் தின் கொள்ளளவும் மிகப்பெரியதாம். இப்பெருமைகளை ஆர அமர அலசி நோக்குகையில் தன்னில் தானாகத்தலை காட்ட இருப்பதே சைவநீதி. வேறெவ்விதத்தும் இனங்காண முடியாத அதனை இப்பெரிய புராண அடிப்படையிற்காண்போம்.

(தொடரும்)

எவராயினுஞ்சரி இங்கு வாழுங் காலமெல்லாம் பிறருக்குப் பயன்படக் கூடிய உத்தம அறிவாற்றலோடும். செயலாற்றலோடும் வாழவேண்டும். -சித்தூந்தச் செழும்புதையல்கள்.



# கீரிமலை நகுலேஸ்வரம்

### வித்துவான் வ. செல்லையா

'மூர்த்தி தலம் தீர்த்தம் முறையாய்த் தரிசித்தவருக்கு வார்த்தை சொல்லச் சற்குருவும் நேர்படுவன்'' என்பது ஆன்றோர் வாக்கு. இம்மூன்றும் ஒருங்கே அமைவது பெரும்பாலும் சாத்தியமாகாது. இவற்றுள் ஒன்றிரண்டு சேர்ந்து வருவதுண்டு, ஆயின் இம்மூன்றும் ஒருங்கே அமைந்து சிறப்புத் தரும் தலங்களுள் கீரிமலை நகுலேஸ்வரமும் ஒன்று.

சைவசமயத்தவரின் முழுமுதற்கடவுள் சிவபெருமான். சிவபெருமான் ஆன்மாக்களுக்கு அருள் செய் வதற்காக உமாதேவியாரோடு எழுந்தருளியிருக்கும் புனித தலம் திருக்கைலாய மலையாகும்.

அங்கிங்கெனாத எங்கும் பிரகாசமாக ஆனந்த மூர்த்தியாகி அருள் பாலித்தருளும் எம்பெருமான் ஆத்மாக்களின் பொருட்டு ஆங்காங்கே கோயில் கொண்டெழுந்தருளுவார். இவ்வண்ணமாகக் கைலாயம் தொடக்கம் பூலோகம் வரை ஆயிரத்தெட்டுச் சிவஸ்தலங்கள் உண்டு என்று பெரியோர்கள் கூறுவர். அங்ஙனமாய இடங்களுள் ஒன்று இலங்கையின் வடபால் உள்ள நகுலேஸ்வரமாகும்.

புராண கர்த்தாவாகிய குதமகாமுனிவரை நைமிசாரணியத்து முனிவர்கள், நகுலாசலத்தில் எழுந்தருளியிருந்து அருள்பாலிக்கும் நகுலேசர் தன், உசிதமான்மியத்தை உரைத்தருளும்படி வேண்டினார்கள். அளக்கலாகா அளவும் தோற்றமும் கொண்ட கைலாயமலையில் தேவர்கள் தம்மைச் சூழ்ந்துவர உமாதேவி யாருடன் எழுந்தருளியுள்ள சிவபெருமான் இலங்கையின் வடபால், சமுத்திரக் கரையிலுள்ள நகுலாசவத்தில் அமர்ந்து தம்மை வழிபடும் அடியார்களை, அருள் செய்து ஆட்கொண்ட வாறும், ஆங்குள்ள குன்றினுக்குப் பெயர் வந்தவாறும் சூதமாமுனிவர் தம் சீடர்களுக்குக் கூறியருளினார். இங்ஙனம் ''கைலைமகாத்மி ஆதாரம் காட்டி இவ்வரலாற்றை யத்தை" நகுலகிரிப்புராணம் கூறுகின்றது.

நகுல முனிவர் தொடக்கம் சிறப்பினையு டையவர்களாய இராமபிரான் நளன், அருச்சுனன், மாருதப்புர வீகவல்லி முசுகுந்தன் முதலாயவர்கள் நகுலாசலத்திற்கு வந்து அங்குள்ள புனித நீரிற் படிந்து தீர்த்தமாடி நகுலேசப் பெருமானின் அருள் பெற்றமையை அற்புதமாகக் கருதலாம்.

"ஒதற்கு அரும் இவர் முதல் உற்றுளோரும் வந்து மேதரும்கடல்படிந்து உளவிருப்புடன் மேவும் நாதனாம் நகுலேசனால் நல்லருள் அடைந்தார் காதலால் அதைக் கயிலை மான்மியமது கழறும்" என்று நகுலகிரிப் புராணம் கூறுகிறது.

#### வரலாறு:-

நகுலேஸ்வர வரலாறு மிகப்பழமையானது இராவணன் காலத்திற்கு முந்தியது. இராம இராவண யுத் தத் திலே இராம பாணம் இராவணனின் மார்பகத்தைத் துளைத்தது. அவ்வேளை அவன் கையிலிருந்த சாமகானவீணை நிலத்தில் வீழ்ந்துவிடாமற் கந்தர்வன் ஒருவன் ஏந்தி எடுத்து நகுலாசலத்தை வந்தடைந்தான்.

அந்த மலையில் அமர்ந்திருந்து சாம கானம் இசைத்தான். நகுலாசலம் வெண்ணையாய் எம்பிராட்டியுடன் எம்பெருமான் நெகிழ்ந்தது. எழுந்தருளிக் கந்தருவனுக்கு அவன் வேண்டும் வரம் அளித்தருளினார் என்று ஈழமண்டலசதகம் கூறுகின்றது. வீணாகானம் பாவிய <u>"வீணாகானபுரம்" என்ற பெயரைப் பெறுவதாயிற்று</u> ''வீணாகானபுரமே'' இன்றைய யாழ்ப்பாணம். இங்ஙனமாய பழைய வரலாறுடைய இத்தலம் பிரகாரங்களுடனும் விமானம், கோபுரங்களுடனும் மிளிர்ந்ததாகக் கூறப்படு கின்றது. போர்த்துக்கேயர் வருகையால் சமய நிலை மாறுதல் யாழ்ப்பாணத்துச் எல் லாம் ஆலயங்கள் அடைந்தது. சிதைக்கப்பட்டன. இருந்த இடம் தெரியாமல்போன அதில் ஒன்று கீரிமலை பல. ஆலயங்கள் மீளப்புனருத்தாரணம் நகுலேஸ்வரம். அது செய்யப்பட்ட நிலையிலே இன்று காட்சியளி க்கின்றது. இந்த ஆலயச் சூழலைப் புதைபொருள் ஆராய்ச்சியாளர் அகழ்ந்து பார்த்ததாக வரலாறு இல்லை, ஆயின் கடலிலே வீசப்பட்ட ஆலய மூல லிங்கம் சொப்பனத்திலே தரிசனமாகி எடுக்கப்பட்டது. ஆலயம் புனருத்தாரணம் செய்யப்பட்டபோது இதற்கெனத் தயாரிக்கப்பட்ட லிங்கத்தை வேறொரு ஆலயத்தில் வைத்துப் பின் எடுத்தே மூலலிங்கமாக அமைத்தனர்.

இவ் ஆலயம் மீள அமைக்கப்பட்ட இடம் நாவலர் பெருமானின் விஞ்ஞாபனத் தில் உறுதிப்படுத்தப் படுகின்றது

நாவலர் சரித்திரம் எனும் நூலிலே பதினோராம் அதிகாரம் ஐந்தாம் பிரிவிலே கீரிமலைச்சிவன் கோயில் என்ற தலைப்பிற் குறிக்கப்பட்டிருக்கின்றது.

"யாழ்ப்பாணத்திற் கீரிமலையிலே ஒரு சிவாலயம் முற்காலத்திலிருந்து அழிந்து போயிற்று. அந்த ஸ்தலத்திலே சிவாலயம் அமைக்க வேண்டுமென்று நினைத்து "கீரிமலைச் சிவன்கோயில்" என்னும் பெயர் கொடுத்து ஒரு பத்திரிகை எழுதித் தமது கையெழுத்தோடு வெளிப்படுத்தி, அதற்காக அங்கேபோய் இடமும் (பார்த்து) வகுத்து, அவ்விஷயத்தில் முயற்சி செய்யும்படி பிராமணக் குருமாரையுந் துரண்டி விட்டார். இப்போது அங்கே அமைக்கப்பட்டிருக்கும் கோவிலும் அதுவே, இடமும் அதுவே."

என்று நாவலர் சரித்திரத்தில் கூறப்பட்டிருக்கின்றது.

நகுலேஸ்வரத்தின் பெருமை சூதசங் கிதையிலும் மச்சபுராணத்திலும் சுருக்கமாகவும், தட்சணகைலாய புராணத்தில் விரிவாகவும் சொல்லப் பட்டிருக்கின்றது. மச்சபுராணத்திலே சிரார்த்த கர்பத்திலே 22ம் அத்தியாயத்திலே சொல்லப் பட்டிருக்கின்றது. சூதசங்கிதையிலே யஞ்ஞை வைபவ காண்டத்திலே 40ம் அத்தியாயத்திலே சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது.

### முர்த்திதலம்தீர்த்தம்:-

மூர்த் தி நகுலேஸ் வரர். அம் பாள் நகுலாம்பிகை. தலம் நகுலேஸ்வரம்.தீர்த்தம் கண்டகிதீர்த்தம். பின்னர் நகுல தீர்த்தம் எனச் சிலகாலம் வழங்கப்பட்து. பொதுவாக மக்களாற் கீரிமலைத் தீர்த்தம்என அழைக்கப்படுவதை அவதானிக்கலாம்.

முன்னர் இத்தலம் திருத்தம்பலேஸ்வரம் அழைக்கப்பட்டது என்று மக்கள் கூறுகின்றார்கள். இது நகுலமுனிவர் வருவதற்கு முன்னரும், ஆலயம் அழிக்கப்படுவதற்கு முன்னரும் வழங்கப்பட்ட பெயராக இருக்கலாம். இதிலிருந்து ஆலயப் பழமை புலப்படுகின்றது. பாவவிமோசனம், பிதிர்க்கடமை ஆகிய இரண்டிற்கும் இது சிறப்புடைய தலம் என கர்ணபரம்பரைக் கதைகள்

கூறும்.

#### அலயவரலாற்றுப் பின்னணி:-

நகுலேஸ்வர நன்னீர் வாரி சங்கமத்திலே தீர்த்தமாடி நகுலேஸ்வரப் பெருமானை வழிபட்டு நல்லருள் பெற்ற பலரது சரித்திரப்பின்னணி இவ்வாலயத்திற்கு உண்டு இந்த வகையில் இரண்டைப் பிரதானமானவையாகக் குறிப்பிடலாம். அவை அற்புத நிகழ்ச்சிகளாக அமைதலையும் காணலாம். ஒன்று நகுல முனிவருடையது, மற்றையது மாருதப்புரவீகவல்லியது,

#### முதலாவது:-

முன்னொரு காலத்தில் மேருமலையின் ஒருபால் சுதாமா என்னும் பெயருடைய முனிவர் ஒருவர் தவஞ் செய்து கொண்டிருந்தார். அவர் கோபத்திற்குள்ளாகிய தூர்த்தரன் என்னும் வேடன் கீரிமுகம் பெறநேர்ந்தது. அதனால் வேடன் வருந்தி முனிவரை வணங்கிச் சாபவிமோசனம் கேட்டான். முனிவரும் இரங்கி வேதராணியத்திற்குத் தெற்கில் உள்ள கடலிலே இலங்கை என்ற தீவு ஒன்றுண்டு. அதன் வடக்கே ஓர் உயர்ந்த மலை இருக்கின்றது.

அங்கு சென்று கர்மயோகம் செய்தால் கீரிமுகம் மாறி மோட்சமும் பெறுவாய், என்று கூறி, கர்மயோகப் பயிறசியையும் அளித்து அனுப்பினார். அவன் அவ்விடஞ் சென்று கடலிலே தீர்த்தமாடி இறைவனை வழிபட்டுக் கர்மயோகம் செய்வான் ஆயினான். இறுதியில் கீரிமுகம் நீங்கி மோட்சமும் பெற்றான். அங்கு காமயோகம் செய்து கொண்டிருந்ததனாலேயே அங்குள்ளோர் அவரை நகுல முனிவர் என்று அழைப்பாராயினர். கீரிமுகம் நீங்கிய இடம் கீரிமலையாயிற்று. கீரிக்கு நகுலம் என்றுமொரு பெயருண்டு. அதனால் இவ்விடம் நகுலகிரி என்றும் - நகுலாசலம் என்றும் பெயர் பெறுவதாயிற்று. நகுலமுனிவர் வணங்கிய இரைவன் நகுலேஸ்வரர் என்றும் இரைவி நகுலாம்பிகை என்றும் அங்குள்ள சிவத்தலம் நகுலேஸ்வரம் என்றும் பெயர் பெற்றன. இதனை

வனஞ்சார் தீர்வை முகமகன்ற வாய்மை யதனால் இவ் வரைக்கும் அனஞ்சார் நடையின் அம்பிகைக்கும் நதியோ டெமர்க்கும் ஆர்வமுற முனஞ்சார் நகுல நாமமின்று முதலா யுலகின் மிசை விளங்கக் கனஞ்சார் முனிவன் நிறுவினன் யான் கைவாய் நெல்லிக் கனி போல

(நகுலகிரிப்புராணம்) எனும் பாடலிலும் பார்க்கின்ளோம்.

#### **இரண்டாவது:-**

திசையுக்கிரன் என்னும் சோழ அரசன், மனைவி கனகாங்கி என்பவள் கின்னரப் பெண் ஒருத்தியின் சாபத்தாற் குதிரை முகமுடைய பெண் பிள்ளை ஒன்றைப் பெற்றாள். அப்பிள்ளையின் மாரு தப் புரவீகவல் லி என்பது. அப்பெண்ணுக்குக் குன்ம நோய் இருந்தது. அவள் நோய் நீங்கவும் குதிரை முகம்மாறவும் வேண்டிப் பல சேஷ்திரங்களுக்குச் சென்று புண்ணிய தீர்த்தங்களிலாடி இறைவனை வேண்டி நின்றாள். இரவு இறைவன் நாள் கனவிலே தோன்றி, நீ பூவீகவல்லியின் யாழ்ப்பாணத்தின் வடபால் உள்ள நகுலேஸ்வர தீர்த்தத்தில் முழுகிச் சுகமடைவாய் என்று திருவாய் மலர்ந்தருளினார்.

மாருதப்புரவீகவல்லியும் வேதாரணியக் கடற்கரையை அடைந்து மரக்கலத்தின் மூலம் கடலைக் கடந்து நகுலேஸ்வரத்தை அடைந்து அங்குள்ள தீர்த்தத்தில் தினமுமாடி நகுலாம்பிகா சமேத நகுலேஸ்வரரைத் துதித்து வந்தாள். இங்ஙனம் சிலகாலம் செல்ல அவளது குன்ம நோயும் மாறிக், குதிரை முகமும் அகன்றுவிட்டது. இவ்வரிய அற்புதத்தைச் சுன்னாகம் குமாரசாமிப் புலவர் தாம் பாடிய நகுலேஸ்வர சதகத்தில் அழகாகக் கூறுகின்றார்.

"கீரிமாமலை வாரிதி யாடியே கிரீசனா நகுலேசனை நாடியே சேரு மன்பொடு சிந்தனை செய்து மேற் றிசை கொளுக்கிர சோழரா சன்மகள் மாருதப்பிர வல்லியென் பேரினாள் வாவு வெம்பரி மாமுக மோடு நோய் தீர நீங்கின நித்தலத்தே யெனிற் செப்பிலங்கையி லொப்பதற் கில்லையே"

இங்கு நகுலேஸ் வரம் என்று சொல்லப்படுகின்ற கீரிமலைக்கும் கோயிற்கடவை என்று கூறப்பட்டு வந்த மாவிட்ட புரத்திற்கும் இந்த மாருதப்புரவீகவல்லி வரலாற்றிற்கும் இணைப்பு உண்டு, என்று அறிய முடிகின்றது. கோயிற்கடவையிலே எழுந்தருளியுள்ள முருகனையும் இவள் வழிபட்டு வந்திருக்கின்றாள். அங்கு ஒரு மரத்தடியில் முருகன் சிலையை வைத்து யாவரும் வழிபட்டு வந்திருக்கின்றனர். எனவே அங்கு எழுந்தருளியிருக்கும் முருகன் அருள் ஆட்சியை மாருகப்புரவீகவல்லி கேட்டநிந்து அங்கு சென்று வழிபாடாற்றி இருக்கிறாள் என்று ஒரு கர்ணபரம்பரைக் கதை கூறுகின்றது.

நகுலேஸ்வரத்திலுள்ள நன்னீர் வாரிதியிலே தீர்த்தமாடி நகுலேஸ்வரரையும் வழிபட்டுப் பின்னர் கீரிமலைக் குகையினூடே மாவிட்டபுரதிற்குச் சென்று அங்குள்ள முருகனை வழிபாடாற்றும் போது குதிரைமுகம் நீங்கி இருக்கின்றது. குதிரை முகம் நீங்கிய இடம் மாவிட்டபுரம் எனப்பெயர் பெறுவதாயிற்று. மா-குதிரை, விட்டபுரம்- நீங்கிய இடம். எனவே குதிரைமுகம் நீங்கிய இடம் மாவிட்டபுரம் என்பது வெளிப்படையாகத் தெரிகின்கிறது. இந்நிகழ்ச்சியை புரவீகவல்லி தன் தந்தையாகிய சோழ அரசனுக்கு அறிவித்ததோடு அவ் இடத்தில் ஆலயம் அமைத்து முருகனது விக்கிரகம் பிரதிஷ்டை செய்ய வேண்டும் என்ற விருப்பக்கினையும் \* தெரிவித் தாள். ஆலயத் திருப்பணிக்கு நிறைவேற்றி முருகன் வேண்டியவற்றை விக்கிரகத்தையும் அனுப்பியதோடு சோழ நாட்டிலுள்ள வேதவிற்பன்னர்களாகிய அந்தணப் பெரியோர்களையும் அனுப்பி வைத்தான் மன்னன். விக்கிரகம் இந்தியாவிலிருந்து கடல்மார்க்கமாக முதலிலே வந்து சேர்ந்த கரை சேந்தான் களம் என்று கூறப்பட்டது. சேந்தன் என்பது முருகன். சேர்ந்த களம் சேந்தான் களமாகியது. அக்கரை மாவிட்டபுரத்திற்கு மூன்று மைல் மேற்றிசையில் உள்ளது. அதிலிருந்து நிலவழியாக உரிய இடத்திற்குச் செல்ல அதிகதூரம் ஆனதினாலே மாவிட்டபுரத்திற்கு நேர்வடக்கே உள்ள இடத்தைப் பின்னர் கடல் வழியாகச் சென்று அவ் விக்கிரகத்தை இறக்கி உரிய இடத்திற்குக் கொண்டு சென்றனர். அந்த இடம் காங்கேயன் துறை என அழைக்கப்பட்டது. காங்கேயன் என்பது முருகனது மற்றொரு பெயர்.

காங்கேயன் வந்து இறங்கியதுறை காங்கேயன் துறையாயிற்று. மாவிட்டபுரக் கந்தன் ஆலயத் திருவிழாவில் கப்பல் திருவிழா இன்றும் காஙகேயன் துறைக்கடலிலேயே நடைபெற்று வருகின்றது.

மாவிட்டபுரத்திலே ஆடி அமாவாசையைத் தீர் த் த மாகக் கொண்டு மகோற் சவ ம் நடைபெறுகின்றது. மாவிட்டபுரம் கந்தசாமி கோயிலின் தீர்த்தத் திருவிழா கீரிமலையிலேயே நடைபெற்று வருகின்றது. நகுலேஸ்வரத்திற்கும் மாவிட்ட புரத்திற்கும் தீத்தம் கீரிமலையே, நன்னீர் வாருதியில் இன்றும் இடம்பெற்றுவருவதனால் இரண்டு ஆலயங்களும் சரித்திரப் பின்னணியில் இணைந் து செயற் படுவதனை நாம் அவதானிக்கலாம். இரு இடங்களிலும் அந்தணப் பெரியோர்களின் பரிபாலனத்திலேயே ஆலயம் சிறப்பாக நடந்து வருகின்றது. இவர்களுக்குள்ளே மூலமும் தொடர்பு இருக்கின்றது.

### நித்திய நைமித்திய கருமங்கள்:-

இவ் ஆலயத்தில் ஆறுகாலப் பூசை நித்தியமாக நடைபெற்று வருகின்றது. மூலமூர்த்தி இங்கு சிவலிங்கம் பரிவார தெய்வங்களும் அமைக்கப்பட்டுள்ளன.

திருப்பள்ளியெழுச்சி முதலாக அர்த்தயாமப் பூசைவரையும் இந்தக்காலப் பிரிப்பை வைத்து நித்திய நைமித்திய பூசைகள் நடைபெறுகின்றன. இங்கு மூலமூர்த்திக்குத் திருமணமாகிய சிவாச்சாரியார்களே பூசை செய்து வருவது சம்பிரதாயமாகும். நைமித் தியம் சொல்லப்படுகின்ற விசேட பூசைகள் மகோற்சவங்களும், மாத விழாக்களும், வார விழாக்களும் எனப் பல வகையிலே வகுக்கப்பட்டுச் சிறப்பாக நடாத் தப்பட்டு வருகின்றன.

(வளரும்)

சைவசித்தந்த அறிவு நம்மால் வருந்தியும் தேடற்பாலது. காலநேரமின்மை முதலாய சம்பிரதாய பூர்வமான சாட்டுகளின் தடைகளை மீறி நின்று சம்பாதிகற் பாலது.

-சித்தாந்த செழும்புதையல்கள்.

# மேன்மைகொள் சைவ ஙீத்

சைவப்புலவர் அ. இரத்தினம்

நீதி சிவமயமானது. சிவமென்று சொன்னாலும் அமையும். சிவமேதான் என்கிறார் மாணிக்கவாசகர். "பங்கயத் தயனு மாலறியா நீதியே" என்று விளிக்கின்றது திருவாசகம். நான்முகனும் மாலுந் தனித்தனி தாமே முழுமுதல் என்று கருக்கி நின்றகாலை அவர்கள் நடுவே சோதி வடிவினனாகத் தோன்றி, நீங்கள் நிற்குநிலை உண்மைக்குரியதாகாது: இச்சோ தியின் அடிமுடியைக் காண்பவர்தான் முதன்மை க்குரியவர் என அந்த வழியில் ஊக்குவித்து. அவர்களை முயல வைத்துக் கர்வமிழக்கச்செய்து. அவர்தம்மையே உணர வைத்தவன் இறைவன். அவ்வாறாய பெருங்கருணைக் கடல்தான் தெய்வம். இதனை ஆழ்ந்து சிந்தித்தால் "மாலயன் காணா", என்னும் பகுதியின் பொருள் தெளிவாகும், அடிமுடியை மட்டுமன்றி இறையியல்பையே காணாகவர்கள் என்னுங் கருத்து வெளியாகின்றது. முயந்சியிலே தோல்வி, அகந்தையை அடக்கியது. முடிபு நீதியைத் தெளிய வைத்தது. எனவே நீதி சிவ மென்றாகல் பொருத்தமானதே. நீதியுடனாய செயல்களெல்லாம் சிவசம்பந்தமானவை என்றல் தகும். இதே கருத்தை மாற்றி நோக்கினால், சம்பந்தமான செயல்கள் எல்லாம் நீதியின்பாற்பட்டியலுபவையாக விருக்கும். எண்குணம் என்று வள்ளுவம் பேசும் இறையியல்பு இந்த இடத்து எமது சிந்தனைக்குரியதாகின்றது.

மாணிக்கவாசக சுவாமிகள் இறைவனைச் "சைவா போற்றி தலைவா போற்றி" என்று மற்றோர் சந்தர்ப்பத்தில் விளித்துப் பேசியுள்ளார். "பங்கயத் தயனுமாலறியா நீதியே" என்று பேசிய அவரே, "சைவா போற்றி"என்றுங் குறிப்பிட்டுள்ளார். எனவே நீதி, சைவநீதி என்றால் பொருத்தமானதே. மாபெருங் கூட்டம் என்றவிடத்து "மாபெரும்" என்பது போன்றதோர் சேர்க்கை.

"நீதி வழுவா நெறிமுறையில் இட்டார் பெரியோர்" என்பது நல்வழி ஆசிரியர் கருத்து. இரப்போர்க்கு ஈதல் அறம். அது நெறிமுறைப்படி நிகழவேண்டும். அதையே நீதி வழுவா நெறிமுறை என்றார்.

"ஆவும் ஆனியற் பார்ப்பன மாக்களும் பெண்டிரும் பிணியுடை யீரும் பேணித் தென்புலம் வாழ்நகர்க் கருங்கட னிறுக்கும் பொன்போற் புதல்வர்ப் பெறாஅ தீரும் எம்மம்பு கடிவிடுதும் நும்மரண் சேர்மின்"

(புறநானூறு-9)

ஆரம் பமாகுவதற்கு न कां मा. போர் முன்பாகவே பகைவர் நாட்டிலுள்ள மக்களுக்கு முறைமை அறிவுறுத்து ஒன்று பண்டைக் காலத்திருந்திருக்கிறது. மன்னன் நீதி எப்படி இருந்ததென்பதற்கு சான்று. இ.்.கொரு போரினால் நடைபெறவுள்ள மக்கள் பாதிப்புக்குள்ளாகக் கூடாது என்று, போர்பற்றிய திட்டமிடலிலேயே மன்னன் சிந்திக்கின்றான். அதுதான் அரச நீதி. தன்மகன் ஊர்ந்து சென்ற தேர்க் காலில் அகப்பட்டுப் பசக்கன்ற உயிரிழக்கின்றது. செய்தியைக் கேள்விப்பட்ட மன்னன் அமைச்சர்களுடன் கலந்துரையா டுகின்றான், உள்ளதை உள்ளவாறே உணர்ந்த மன்னன் தன்மகன் இறப்புத்தான் சரியான தீர்வு என்று கண்டு, தண்டனையைத் நிரைவு செய்தும் விடுகின்றான். எந்தவித களங்கமுமற்ற புனிதமான அரச இந்நிகழ்விற் பார்க்க முடிகின்றது. நீதி தெய்வ வடிவிலானது தானே! அங்கு இறைவனே காட்சி கொடுக்கின்றான்.

சைவ நீதி எது என்பதை விளக்கும் வகையில், இலக்கிய கலாநிதி பண்டிதமணி சி.கணபதிப்பிள்ளை அவர்கள் மகாபாரதக் கதைப்பகுதி ஒன்றை ஒரு கட்டுரையிலே காட்டியுள்ளார்கள். நச்சுப் பொய்கை நீரைப் பருகிச் சகோதரர் நால்வரும் இறந்து விடுகின்றனர். தேடிச் சென்ற தருமபுத்திரர் பொய்கைக் கரையிலே அவர்கள் இறந்திருப்பதைக் காணுகின்றார். ஒரு கணம் சிந்திக்கின்றார் தருமர். அந்தவேளை ஒரு தேவதை அவர்முன் தோன்றியது. அது ஒரு மந்திரத்தை அவருக்குச் சொல்லி, விருப்பத்திற்குரிய ஒரு சகோதரர் காதில் அதனை உபசதேசித்தால் குறிப்பிட்ட அவர் உயிர்பெற் ரெழுவார் என்றுந்தெளிவுபடுத்தி மறைந்தது. தருமரின் அன்பிற்குரியவன் அருச்சுனன். அந்த மந்திரத்தைக் கொண்டு அவனை உயிர்பெற்றேழச் செய்யமுடியும். ஆனால் நீதியின் வடிவமான தருமனின் மனம் அதை ஏற்றுக்கொள்ளவில்லை. குந்திதேவி பெற்ற பிள்ளைகளில் ஒருவன் - யான் உயிருடன் இருக்கின்றேன். அதேவேளை மாத்திரி தேவியின் பிள்ளைகளாகிய நகுல சகாதேவர் இருவரும் இறந்துகிடக்கின்றார்களே, அவர்களுள் ஒருவரை உயிர்பெறச் செய் வது தான் செய்யவேண்டியது எனத் துணிந்து அவர்களுள் ஒருவர் காதில் மந்திரத்தை ஓதுகின்றார். அவர் மந்திரத்தை ஓதியவர்தவிர்ந்த மூவரும் உடனடியாக உயிர் பெற்றெழுந்து நின்றனர். மந்திர ஓதுதலைப் பெற்றவர் அவர்கள் பின்னே உயிர் பெற்றார். இந்த நிகழ்வைக் கண்ட தருமபுத்திரர் மீண்டும் சிந்திக்கலானார். அந்த வேளையும் அதே தேவதை தோன்றி, ஐயா, உங்கள் நீதியான நடைமுறை என் மந்திரத்திலும் வலிமை வாய்ந்ததாகிவிட்டது. அதனாலேதான் மந்திரம் ஓதப்பட்டவர் எழுவதற்கு முன்பாகவே மற்றை மூவரும் எழுந்துவிட்டனர். மந்திரத்தை விட நீதி வலிமை கூடியது என்பதை இச்செயல்மூலம் உணர்ந்துகொண்டோம் என்று சொல்லித் தேவதை மறைந்தது. இதுதான் "மேன்மைகொள் சைவநீதி" என்று பண்டிதமணி அவர்கள் காட்டுவர்.

"நீதியால் வாழ மாட்டேன் நித்தலும் தூயே னல்லேன் ஓதியும் உணர மாட்டேன் உன்னையுள் வைக்க மாட்டேன் சோதியே கடரே உன்றன் தூமலர்ப் பாதங் காண்பான் ஆதியே அலந்து போனேன் அதிகைவீ ரட்ட னாரே"

என்பது நாவுக்கரசர் தமிழ் வேதம். இப்படித்தான் வாழவேண்டுமென்பதொரு நெறிமுறை உண்டு. அந்த நெறிமுறையின் வழுவாது வாழ்வதுதான் முறைமை, அந்த வாழ்வு வேறு சமயவாழ்வு வேறொன்றில்லை. அதுவேவாழ்வு, அதுவே சமயவாழ்வு. அதுவே நீதியான வாழ்வு. நீதியாக வாழமாட்டேன் என்னும் போது அப்பர் சுவாமிகளின் ஆதங்கம் உணர்விற்குரியதாகின்றது. அங்கு சைவநீதி தொக்கு நிற்பதை உணர்விற் காண்கின்றோம்.

## **உமாப**த்சிவம்

உலகில் தோற்றம் தருவனவெல்லாம் உண்மையான சொருபத்தை புலப்படுத்து வனவல்ல. பொய்த்தோற்றத்திலிருந்து மெய்க் காட்சியை தேர்ந்தறிவதற்கு உதவுவனவே மெய்கண்ட சாத்திரங்கள். இவை அருள்வழிநின்று மெய்கண்ட அருளாளரால் ஆக்கப்பட்டவை. சைவசித்தாந்த உண்மைகளைத் தெரிவிக்கும் இம்மெய்கண்ட சாஸ்திரங்களைப் படைத்த சந்தான குரவர் வரிசையில் உமாபதி சிவம் என்பவர் நான்காவது ஆசாரியர், தில்லைவாழ் அந்தணர்மாரைச் சேர்ந்த இவர் சிதம்பரத்தையடுத்த கொற்றவன் குடியென்னும் ஊரினர். இவர் மறைஞான சம்பந்தரின் சீடர் மெய்கண்டசாத்திரம் பதினான்கினுள் இவர் இயற்றிய எட்டு நூல்கள் சித்தாந்த அட்டகம் என அழைக்கப்படுவன. இவற்றுட் சிவப்பிரகாசம் மிக விரிவானது.

வ. சிவராஜசிங்கம்

வெகுசுருக்கமானது. சங்கற்ப நிராகரணம் என்னும் நூல் பெயருக்கேற்ப ஏனைய மதக்கோட்பாடுகளை நியாய வாயிலாகமறுத்து சைவசித்தாந்த உயர்வை உணர்த்துவது, சிதம்பரத்தில் திருவிழா ஒன்றின்போது ஏறாது நின்ற கொடியை ஏறும்படி பாடியது கொடிக்கவி, உண்மை விளக்கம், நெஞ்சுவிடுது து, போற்றிப்பல்தொடை, வினாவெண்பா என்பனவும் சித்தாந்தக் கருத்துக்களைத் தெரிவிக்கும் நூல்களே, இவர் இயற்றிய பிறநூல்கள் கோயிற்புராணம், திருமுறைகண்டபுராணம், சேக்கிழார் புராணம் முதலாயின், இவர் சுமார் 600 ஆண்டுகளுக்கு முன்வாழ்ந்தவர் என்பது சங்கற்ப நிராகரணத்தால் அறியக்கிடக்கிறது.

ித்தாந்த அட்டகம் இனி இவர் செய்தருளிய சிவப்பிரக<mark>ாசம்</mark> நுட் சிவப்பிரகாசம் பற்றிச்சிறிது சிந்தனை செலுத்துவோ<mark>ம்.</mark> திருவுருப் பூயுன்<sub>நள</sub>சிவுப்பிரகாசம் என்பது உமாபதி சிவாசாரியார் செய்த நூல்களுள் விரிவானது. இது மெய்கண்ட செய்த சிவஞான போதத்துக்குச் சார்புநூலாய் விளங்குவது, இந்நூலின் பாயிரப்பகுதி திருக்கைலாய பரம்பரையாசிரியர்கள் பற்றியும் சைவநூல்களின் இயல்பு பற்றியும் வகைகள் பற்றியும் கூறுவது. தீட் சை சிவப்பிரகாசம் 100 விருத்தங்கள் கொண்டதாகி, பொது சிறப்பு என்னும் இருபகுதிகளையுடையதாய் விளங்குகின்றது. பொது இயலில் விளங்கும் 50 செய்யுள்கள் சிவஞான போதத்தின் முதல் இரண்டு சூத்திரங்களின் பொருளை விளக்கும் வகையில் பதி இலக்கணம் பசு இலக்கணம் பாச இலக்கணம் என்பவற்றை விரிவாகக் கூறுகின்றன. சிறப்பு இயலில் உள்ள செய்யுள்கள் சிவஞான போதத்தின் மூன்றாம் சூத்திரம் முதல் 12ஆம் குத்திரம் வரை உள்ள கருத்துக்களை விளக்கும் தன்மையில் உயிரின் ஐந்தவத்தை இலக்கணம், கேவலம், சகலம், சுத்தம் என்னும் முன்று அவத்தைகளின் இயல்பு, முதல்வன் உயிருக்கு உணர்த்தும் முரைமை உயிர்கள் வினைப்பயனை முறைமை, இரைவன் குருவாய் நுகரும் எழுந்தருளும் பரிசு, ஞானம் பெறுவதற்குரிய ஆன்மநிலை, ஞானத்தின்பயனான ஆன்மதரிசனம், ஆன்மசுத்தி ஆன்மலாபம், ஐந்தெழுத்தருள் நிலை, அணைந்தோர் தன்மை ஆகிய நுண்பொருள்களை எடுத்துக் கூறுகின்றன.

இந்நூலில் இடம்பெறும் பதிமுதற்பொருள் புற்றிய விளக்கங்கள் உலகாயுதன் முதலாம் புறச்சமய வாதிகள் எழுப்பும் வினாக்களுக்கு விடையிறுக்கும் பாங்கில் அமைந்து விளங்குகின்றன. புறமதத்தார் எழுப்பும் ஐயங்களுக்குத் தம்மதக் கோட்பாடுகளை விளக்கும் சித்தாந்தவாதி, பிரத்தியட்சம், அனுமானம், ஆகமம் என்னும் அளவைப் பிரமாணங்கள் வாயிலாக கருத்துக்களைத் துலக்கும் பாங்கில் நூல் அமைந்துள்ளது உதாரணமாக, ஆசிரியர் பதிலிலக்கணம் கூறக் தொடங்கி, பதியானது நிஷ்கள சொருபியாய் புறச்சமயி. நிற்குமென்று கூற, நிஷ்கள சுபாவமாயிருக்கின்ற இறைவன் பிரபஞ்ச சிருஸ்டியை நடத்துவது எவ்வாறு என்று கேட்க, அதற்குப்பதிலிறுக்கு முகமாக ஆசிரியர் பின்வருமாறு விளக்குவார். சிவன் பிரபஞ்ச சிருஷ்டிப் பொருட்டுத் தனது சக்தியே வடிவாகத் திருமேனி கொள்ள அதனிடத்து மேவிச் சுத்தமாயையினைப் பொருந்தி அதிலுண்டான நாதவிந்து முதலான தத்துவங்களைத் தோற்றுவித்து பல்கலை ஞானமாகிய வேதாகம புராணங்களையும் அருளிச் செய்து தனுகரண புவனபோகங்களை நடத்தி மீளவும் ஒடுக்குவர். இவ்வாறு பிரபஞ்சகாரியங்களை நடத்துகின்ற திருமேனி சகளம் எனப்படும். ஒடுக்குகின்ற திருமேனி நிஷ்களம் எனப்படும். சக்தியானது இச்சை, ஞானம், கிரியை என மூவகையாகத் தோன்றும். இவ்வாறு பதி இலக்கணத்தைப் பின்வரும் பாடலால் எடுத்துரைப்பர்

> நடுபரா சக்தி நிகழ் இச்சா ஞானம் நிறைகிரியை தர அதனை நிமலன் மேவி நாடரிய கருணைதிரு உருவமாகி நவின்றுபல கலை நாதவிந்துவாதி கூடுமாளி வளர் குடிலை மாயைமேவிக் கொடுவினைகொள் தனுகரண புவனபோகம் பீடுபெற நிறுவிஅவை ஒடுக்குமேனி பிறங்கிய நிட்கள சகளப் பெற்றியாமே இப்பாடலில் குடிலை என ஆசிரி

இப்பாடலில் குடிலை என ஆசிரிய<mark>ர்</mark> குறித்தது சுத்தமாயையினை.

மாயை ஒரு சடசக்தி. அதுவே பிரபஞ்ச மூலம். அணுவினாலாகியது உலகு, என்கிறது விஞ்ஞானம். இம்மாயை ஆகிய சடசக்தியை விமலனுக்கோர் சக்தி என்கின்றது சிவஞான சித்தியார். உயிர் வினைகளை அனுபவித்துத் தொலைப்பதற்கு அனுசரணையாகத் கரணபுவனபோகம் என்று வடமொழியாற் சுட்டப்படும் உடல், அதுகாரியப்படுவதற்கு உறுதுணையான மனமுதலான கரணங்கள், உயிர் உடல்கொண்டு நடமாடுதற்கு இடமான உலகம் அதில் உயிர்துய்த்தற்கு ஏதுவாகிய அனுபவப் பொருள்கள் என்று இவை மாயையாம் மூலம் கொண்டே படைக்கப்படுவன. இவ்வகையில். மாயை உயிருக்குப் பெரிய உபகாரஞ்செய்கிறது. இதே மாயையினை அசுத்தமாயை குறிப்பிடுவர். உயிர் ஆணவ அழுக்கில் அழுந்திக்கிடந்ததால் உயிருக்கு உபகரிக்கும் மாயைப்பகுதி அசுத்தமடைகிறது. அக்க்கமாயை என் 📶 பேசப்படுகிறது. உச்சிப்பொழுதுச் சூரிய ஒளியை நாம் நேரே பார்த்தல் இயலாது. இமைகளை மூடித்திறந்து முடிப்பார்ப்போம். கண் இமை குரிய ஒளியைத் தணிக்கை செய்கிறது. இவ்வாறே இறைவனது பேரொளி உயிரிடத்து நேரிற்பாயுமெனில் உயிரதனையேற்கும் ஆற்றல் உடையதாயிராது உயிரின் ஆற்றல் அறிந்து இறையொளியின் பேரளவைத்தணிக்கை செய்து வழங்கும் விமலன் சக்தியும் மாயையே. இது சுத்தமாயை எனப்படும். ஏகபிரபஞ்சமூலமாகிய மாயை தொழிற் பாட்டுவகையில் சுத்தமாயை என்றும் அசுத்தமாயை என்றும் பேசப்படுகிறது. இவ்வாறு மாயை வழிபட்ட பிரபஞ்சத்தோற்ற இயக்க ஒழுக்கச் செயற்பாட்டுச் சக்தியினையே, நாதவிந்து வாதிக் கூடு மொழிவளர் குடிலை மாயைமேவிக் கொடுவினைகொள் தனுகரண புவனபோகம் பீடு பெறநிறுவி அவை ஒடுக்கி மேனி பிறங்கிய நிட்கள சகள பெற்றியாமே என்ற அடிகளால் விளக்கினார்.

இவ்வாறு சிவப்பிரகாச நூற்செய்யுள்களிற் பரந்துவிரிந்து செறிந்து கிடக்கும் நுண்பொருள்கள் துருவிநோக்கி உணர்தற்பாலன.

# அக்கினி நாள்

## சீவஞீ பால திரவிசங்கரக் குருக்கள்

காண்டாவனம் யமுனை நதிக்கரையில் அமைந்ததொரு காடு.கொடிய விலங்குகள் எல்லாம் அங்கு வாழ்ந்தன. அக்கினி பகவான் ஒரு போது அக்காட்டை அழிக்க முற்பட்டார். அந்தநேரம் மழையைப் பொழிவித்து, இந்திரன் அக்கினியை அணைத்துவிட்டான் அதனால் அக்கினி பகவானின் எண்ணம் நிறைவாகவில்லை.

யமுனை நதிக்கரையில் அருச்சுனனும் கண்ணனும் இருந்த ஒரு வேளை தன் பசிக்கு உணவு தருமாறு அவர்கள் முன் தோன்றிய ஒரு பிராமணன் கேட்டான்.உணவளிக்கச் சம்மதித்த அருச்சுனன் எந்தவகை உணவு வேண்டுமெனப் பிராமணனை வினவினான்.தான் அக்கினி என்றும், காண்டா வனத்தை எரித்துத் தனக்கு உணவு மென் நும் அப்பிராமணன் தரவேண்டு கேட்டான்.வலிமையான அம்பு, வில்லு தேர் என்பன தனக்குத் தந்தால், அவ்வனத்தை எரித்து முடியுமென் நு உணவாக்க அக் கினிக் க அருச்சுனன் கூறினான். அந்தணன் வருணனிடஞ் சென்று காண்டிபம் தேர் முதலியவற்றைப் பெற்றுக் கொடுத்தான். அருச்சுனனுங் கண்ணனுங் ஆக்கினர். காண்டாவனத்தைத் தீக்கீரை வனத்திலிருந்து எந்த உயிரினமும் வெளியேறாகு தடுத்து நிறுத்தி எரித்தனர்.மழை பொழிந்து வனமெரி வதைத் தடைசெய்தான் இந்திரன். கட்டி மழை பொழிவதைத் கடை சாக்கூடு அருச்சுனன். 21 தினங் களில் செய்தான் அவ்வனம் முழுவதையும் எரித்துச் சாம்பலாக்கி அக்கினிக்கு இரையூட்டினர். மகிழ்ச்சியடைந்த அக்கினி பகவான் காண்டிபம், கொடியோடு கூடிய தேர், அக்ஷயம் என்னும் அம்பு என்பவற்றைக் கொடுத்து,என்றும் வெற்றி உனக்காகுக என்று வாழ்த்தினான்.

அக்கினிநாள் சித்திரையில் ஆரம்பித்து வைகாசியில் நிறைவுறும், சூரியன், பரணி மூன்றாம் பாதத்திற் சஞ்சரிக்கத் தொடங்கி ரோகிணி முதலாம் பாதத்திற் சஞ்சரிக்கும் காலம் வரை 21 தினங்கள் அக்கினி நாளாகக் கொள்ளப்படும். இந்த நாள்களில் வெப்பம் மிகுதியாக இருக்கும் வெப்பத்துடன் தொடர்புடைய தொற்றுநோய்களும் பரவக்கூடிய வாய்ப்புண்டு. சித்திரை 21க்கும் வைகாசி 11க்கும் இடைப்பட்டகாலமாக இது அமையலாம். கிருகாரம்பம்,கிருகப்பிரவேசம், வீடுவேய்தல்,வேலி அடைத்தல், பந்தலிடுதல், பந்தற்கால் நாட்டல் முதலான அக்கினி பயமுள்ள முயற்சிகள் இக்காலத்திற் தவிர்க்கப்பட வேண்டும்.

## முருக வே. பரமநாதன்

உயர்தனிச் செம்மொழிகளிற் தமிழும் ஒன்று.
. இத்தமிழும், சைவமும் இணைப்பிரியாதவை.
ஒன்று உயிர் என்றால் மற்றது உடல். ஒன்று இறையென்றால் மற்றது மறை. எனவே சைவம் சார்ந்த பண்பாட்டியலையும். அருள்சேர்ந்த தெய்வீகத்தையும், அம்மொழியிலேதான் காணலாம்.

சைவசமயிகளின் முப்பொருளுண்மை பேசும் சித்தாந்தங்கள், வாழ்வியல் பேசும் திருமுறைகள், பக்தி மணக்கும் புராண இதிகாசங்கள், ஒழுக்கமும் வி ழு ப் ப மு ம் , வி ழு மி ய மு ம் நிறை ந் த பக்திப்புஷ்பங்கள், சைவ உணர்வை வளர்க்கும் பிரபந்தங்கள், தத்துவஞ்ன ஏடுகள் தமிழிலே நிறைய உண்டு. வேதாந்தமும், சித்தாந்தமும் தமிழிற்கே உரிய பாணியில் விளக்கப்பட்டுள்ளன. எனவே சைவப் பெருங் குடிமக்கள் சைவத்தையும் தமிழையும் பேணிப் பிறப்பறுப்பதே பிறவியின் நோக்கமாகும். சித்தாந்தம் காட்டும் உயிர், உலகம், இறைவன் பற்றிய விளக்கங்களின் தாற்பரியமாய் விளங்குவதும் தமிழ் மொழியே.

வேறெம் மொழியியலாளரும் காணாத புதுமை, செவ்வி, செழுமை, விழுமியம் இம்மொழிக்குண்டு. அதுவே அதன் நெடுங்கணக்கு அமைப்ப. 247 எழுத்துகளாலியங்கும் இம் மொழியின் மூலம் 30 எழுத்துக்களே. அவைதான் உயிர் 12 மெய் 18,அவற்றின் புணர்ப்பால் வந்தவை உயிர்மெய் எழுத்துக்கள் 18 x 12 = 216, அடுத்து வருவது ஆய்த எழுத்து. உயிர் மெய்களை உயிர்மெய்க்குறில், உயிர்மெய்நெடில் என்று அழைத்தனர். எனவே மொழியமைப்பிலேயே சமய நுண்பொருளை விளக்கி, எழுத்துக்களுக்கும் பெயர் வைத்த மொழி தமிழ் ஓன்றே எனலாம். உ+ ம்:உயிர், உடம்பு(மெய்) சைவநெறியில் உயிர், உடம்பு, உலகம், இறைவன் பற்றிய உண்மைகள் பற்றிய கருதுகோள்கள், மொழிவகுப்பிலும் கரந்து பரந்து நிற்பதைக் கூர்த்த ஞானிகள் கண்டு அனுபவிப்பார். எனவேதான் என்றுமழியா உண்மைகளை உணர்க்கும்

தமிழ்மொழி சைவ மொழியாயிற்று. இறைவனையே சைவா போற்றி என்றார் மணிமொழியார். பைந்தமிழ்ப் பாடலின் பின்சென்ற திருமாலை பைந்தமிழ்ப்பின் சென்ற பச்சைப்பசுங் கொண்டலே எனப்பாடினார் குருபரர். இறைவனே கவிஞனாய், தமிழ்க்கவியாய் உருவகம் செய்யப்பட்டுள்ளான். இந்தக் கண்ணோட்டத்திலே தமிழ்தரும் வாழ்வியலும் கூர்ப்பு நிறைந்தது. கொள்கை நீர்க்கது.

அகரம் முதல் எழுத்து, (மூன்றுபுள்ளி) இறுதி எழுத்து. இறைதத்துவம் விளக்கவந்த குறள் அகரமுதல எழுத்தெலாம்...... என்றது. அகர உயிர் போல் அறிவாகி எங்கும் என்றது திருவருட்பயன். அகரமும்மாகி.... என்று பாடினார் அருணகிரியார். அகரம்+ ஓங்காரம், பிரணவம். ஒருகுழந்தை பிநந்ததும் வந்த ஓசை (வாயை அங்காந்து) அ என்பதுதான் (பின்பேச்சாய்வரும் போது அம்மா, அப்பா, ஆண்டவா எனவிரிந்தது.) பிள்ளை அழுதால் உயிரோடு இருக்கிறது என்று அர்த்தம். பசுவின் குரலிலும் அம்மா ஒலிக்கிறது. எனவே அம்மையே அப்பா வென்று தொடக்கிப் பாடுகிறார் வாதவூரர். சம்பந்தருக்கு முதற்றெரிந்த காட்சி உமாவின் காட்சிதான். எனவே ஒவ் வொரு மனிதனின் ஆரம்பமும் அகரத் திலே தொடங்குகிறது **ब**ळीळं எங்கே முடிகிறது? ஆய்தத்தில் முற்றாகிறது. எவ் வண்ணம்? ஆய்தம் மூன்று புள்ளிகளைக் கொண்டது. அ என்று வாழ்வை ஆரம்பித்த குழந்தை வயோதிபம் கண்டு-முதிர்ந்து கோலின் துணை கொண்டு நடக்கிறது. இருகால்களின் அடையாளமும், ஊன்றிய கோலின் அடையாளமும் நடந்த பின் பார்த்தால் போலவே காட்சி தருகிறது. எனவே வாழ்வின் துவக்கமும் முடிபும். உயிர்ப்பும் கூடத்தமிழ் நெடுங்கணக்கில் அப்படியே அமைந்துள்ளமை வெளிப்படையாம். "முற்ற முத்துக் துணையா முன்னடி **நோக்கி** வளைந்து-முக்காலுக்கேகா முன்" என்ற தொடர்கள் எழுந்த

இடம் இதுவே. ஈ என்ற உயிரெழுத்து ஒன்றுதான் இருபுள்ளிகளைக் கொண்டது ஈசன் என்னும் போது பால் சுரக்கும் இருமுலைக்காம்புகளை உடைய அன்னையும் உடன் இருக்கிறாளென்ற உணர்வை ஊட்டுகிறது இவ்வெழுத்து. வாழ்வின் மூச்சான இறை சுவாசத்தையும் வாழ்க்கையின் கருவான இறைதத்துவத்தையும் விளக்கும் நெடுங்கணக்கின். அமைப்பும், மொழிப் பிரயோகமும் சைவத்தோடு ஒன்றித்தே நிற்கிறது. இலக்கணத்தில் வரும் உடம்படு மெய். பணர்ச்சிச்சுத்திரம் காட்டும் உடன் மேல் உயிர்வந் கொன்றுவதியல்பேயென்ற இலக்கண மரபு எங்கேயோ எம்மைச் சிந்திக்க வைக்கிறது. அத்துவிதத்தின் தாடலைப்படுதல், பிரயோகம் எம்வாழ்வின் இறுதி இலக்காகும். தாள் தலை:தாடலை-இதையறிய இலக்கணம் வேண்டும்.

இறைவனையடையவும் தத்துவம் படித்துத் தலைவனை உணர வேண்டும். இங்கும்தமிழே நம்மை ஆற்றுப் படுத்துகிறது.

தேவார், திருவாசக், பிரபந்தங்களை அருளிப்போந்த செல்வர்களின் வாக்கில் வந்த திருநெறியதமிழை-ஞானத்தமிழ் என்றே அவர்கள் குறிப்பிடுகிறார்கள். தமிழோடிசைபாடல்

மருந்தறியேன் என்பது அப்பர்வாக்கு. அழியுந்தன்மையது. உயிர் அழியாதது. உடம்போடு உயிர் சேரும் போது உயிருக்குப் பெறுமானம் கூடுகிறது. எனவே உடம்போடிருக்கும் போதே உய்தி பெற உடம்பைப் போற்று என்றார் திருமூலர். உடம்பை வளர் த் தேன் உயிர்வளர்த்தேனே என்றுபாடிய அவரே "என்னை நன்றாக இறைவன் படைத்தனன் தன்னை நன்றாகத்தமிழ்ச் செய்யுமாறே" என்றார். தமிழ்ச் செய்தல். அன்பு செய்தல் என்று அர்த்தம். இதுவே அன்பே சிவம் என்ற உண்மை. அன்பின் வழியது உயிர்நிலை அன் புக்கு அளவில்லை. ஆண்டவனுக்கும் எல்லையில்லை.

மனிதம், மனிதநேயம், மனிதநாகரிகம், மானுடம் என்பன பற்றிப் பேசும் இன்றைய சமுகச்சூழ்நிலைகளை உன்னிப் பார்க்கும் ஒவ்வொருவரினதும் உணர்வலைகளின், வீச்சுக்கு மூச்சாய்த்திகழும் நமது மொழியும்- மதமும் தரும் உபதேசங்களைப் பகுத்தும், வகுத்தும், தொகுத்தும் காணும் ஓர்புதிய கண்ணோட்டம் இன்றைய இளந்தலைமுறையினர்க்கு மட்டுமன்றி முதியவர்க்கும்.இ ச்சிந்தனைகள் விழிப்புணர்வை நல்குமாயின். அதுவே போதும்.

சைவ சித்தாந்தம் திராவிட அறிவியல் நுட்பத்தில் உயர்தரப்படைப்பாக உள்ளது. இது மிக மிக விரிவானதும் நிரம்பிய செல்வாக்குமுள்ளதும், முடிநிலையுண்மையோடு மிக அந்தரங்கமாக அணுகி நிற்கும் அகமுகத் தொடர்ச்சிவாங்ந்ததுமாகும். இந்திய தத்துவ ஞானங்கள் எல்லாவற்றுள்ளும்இதுவொன்றே இத்தன்மையுள்ளதாயிருக்கின்றது. சிறப்பாக இது தென்னிந்தயத் தமிழ் தத்துவ ஞான நூல் என்று போற்றத் தகும் என்கிறார் வண. ஜி. யு. போப் என்னும் அறிஞர்.

-சித்தாந்த செம்புதையல்கள்.

### பண்டிதர் சி. அப்புத்துரை

கேட்போரால் விரும்பிக் கேட்கப்படக்கூ டியனவும், உள்ளத்தை ஈர்க்க வல்லனவுமாய சொற்றோடர் களானியன்ற பாடல்களைக் கொண்டதொரு நூல் திருவாசகம்.திருவாசகம்மணிவாசகம்.மணிவாசகம்.மணிவாசகம்.மணிவாசகம்.மணிவாசகம்.மணிவாசகம்.மனிவாசகம்.குருந்தமர நீழலின் கீழ் உபதேசம் பெற்ற பின்னர் செய்யப்பெற்ற வாசகம்.உபதேசப் பயன் தான் திருவாசகமெனினும் அமையும். மாணிக்கவாசகரிட மாகி நின்று இறைவன் சொல்ல இறைவனே எழுதினா னென்று, திருவாசகத்தை உணர்வுப்பூர்வமாக அனுபவித்துக் கொண்டிருக்கும் அன்பரொருவர் சொல்லுவார்.

"திரு,என்பது கண்டாரால் விரும்பப்படுந் தன்மை நோக்கம் என்றது அழகு<sup>"1</sup> என்று திருக்கோவையாருக்கு உரைக்கண்ட பேராசிரியர் அந்நூலுரையுட் கூறுவர்.இது திருக்கோவை யாருக்கு எழுதப்பட்ட உரையெனினும் திருவாசகத்தில் அடைமொழியாகி நிற்கும் திருவிற்கும் பொருந்தும்.வாசகம்-சொல், சொற்றொடர் என்றமையும். எனவே திருவாசகமென்பது பிறிதொன்றற்கில்லாத அழகினையுடைய சொற்றொடர் என் வும் உணர்வினைத் தருவதாக எண்ண முடிகின்றது. அது ஆகுபெயராய் நூலை உணர்த்துகிறது. "திருவாசகம் திருவாய்மொழி என அடையடுத்த வாசகம் மொழி பென்னு முதற் கருவியின் பெயர் அவந்றின் காரியமாகிய யாப்பிற் காயின"2 என்று மாகவச் சிவஞானசுவாமிகள் காம் திருத்தியெழுதிய நன்னூல் விருத்தியுரையுட் கூறுவர். மொழி, சொற்றொடர் என்னும் பொருளைத்தரும் வாசகம் என்னும் பகுதி நூலுக்கே பெயராகும் போது அதன் உயர்வு உணரத்தகும். திரு. தெய்வீகம் என்னும் பொருளையுந் தருவது. எனவே பிறிதொன்றற் கில்லாத அழகினையுடையவையும், தெய்வீக உணர்வை ஊட்டவல்லவையுமான வாசகங்க ளானியன்ற நூல் என்னும் பொருளமைதியையும் உணரவைக்கின்றது. திரு செல்வம் என்னும் பொருளைத் தருமெனக் கொண்டு

பொருட்செல்வமும் அருட்செல்வமும் ஆமாறு காட்டுவர் புலவர் குழந்தையம்மாள் அவர்<mark>கள்.3</mark> திருவென்பது அழகு என்றும், அ.்.து நன்னூலார் காட்டும் பத்து வகை அழகையும் பொருந்தி ஈர்க்க வல்லதாக மக்கள் மனதை அமையுமென்றும், இக்கருத்துத் திருவாசகத்திற்குப் பொருத்தமாக அமைகிறதென்றும் புலவர் குழந்தையம்மாள் அவர்கள் மேலுங் கூறுவர்.4 "திரு வென்பது ஈண்டுப் பிறவியல்லலை அறுத்து எய்தப்பெறுவதாய வீடு. வாசமாகவது மணிவாசகம். மணியென்றது குருமணியை. திருவாசகம் என்பது குருமணியால் அறிவிக்கப்பட்ட திருவைந்தெழுத்தை என்க,"5 என்பர் பண்டிதமணி க.சு.நவநீதகிருஷ்ணபாரதியார் அவர்கள். இனி, திருவாசகம் திருவாய்மொழி என்பன உண்மையான் நோக்குவார்க்கு அன்மொழித்தொகையாவனவன்றி ஆகுபெயராகா மையு முணர்க" எனச் சிவஞானமுனிவர் அவர்க<mark>ள</mark>ே குறிப்பிட்டுள்ளமை சிந்தனைக் பின்னோரிடத்துக் குரியது. ஆகாமையும் என இறந்தது தழீஇய எச்சவும்மையாற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளமையால் ஆகு பெயர்ப்பொருள் மறுக்கப்படாமை பெறமுடிகின்றது.

இவ்வண்ணம் எமது சிந்தனையில் இனித்து நிற்கும் திருவாசகம் என்னும் பெயர் மாணிக்கவாசக சுவாமிகளால் குறியீடு செய்யப்பட்டதற்கான சான்றெதுவுங் காணப்படுமாறில்லை. பெரியபுராணம் என்று எல்லோராலும் போற்றப்படும் உயர் சைவக்களஞ்சியமாகிய புனித நூலுக்கு அதனைச் செய்த சேக்கிழார் சுவாமிகள் திருத்தொண்டர் புராணம் என்றே பெயரிட்டனர். இங்கிதன் நாமங் கூறின்...... "திருத்தொண்டர் புராண மென்பாம்" பெரியபுராணத்துள்ள தொரு திருபாடல் இச்செய்தியை உறுதி செய்கின்றது. இ∴்திப்படியாகச், சான்றோர், பெரியர் புராணம் என்ற காரணத்தினால் பெரிய புராணம் என்று வழங்கலாயினர். அது பெருவழக்காகி ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்டமையால், நூலைப் பதிவு செய்தோர், பெரிய புராணமெனுந் திருத்தொண்டர் புராணம் என்று அப்பெயரை அநுவதித்து அச்சிடுவாராயினர். இத்தகைய நிலையொன்று திருவாசகத்திற்கு ஏற்படவில்லை. பாடியவை காம் பற் நி மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் இரண்டு இடங்களிற்

குறிப்பிடுவதை அவதானிக்க முடிகிறது. ஒன்று போற்றித் திரு அகவல் என்னும் பதிகத்துள், "பிழைப்பு வாய்ப்பென்றறியா நாயேன் குழைத்த சொன்மாலைக் கொண்டருள் போற்றி" என்னுமிடத்து "குழைத்த சொன்மாலை்" என்று சுவாமிகள் சொல்வதைப் பார்க்கின்றோம். நூல் முழுமையும் அகப்படுத்துவதாக அத்தொடர் அமைந்துள்ளமையும் உணரமுடிகிறது. இரண்டு, திருவம்மானை என்னும் பதிகத்தில் "பண் சுமந்த பாடல்" என்று குறிப்பிடப்படும் பகுதியாகும். "பண் சுமந்த பாடல் பரிசு படைத்தருளும் பெண்சுமந்த பாகத்தன்" என்னும் பகுதியால் புண் சுமந்த மேனிக்காக பண் சுமந்தப் பாடலைப் பரிசாகப் பெற்ற பெண்சுமந்த பாகத்தன் எனப் பண்டிதமணி க. சு. நவநீதகிருஷ்ணபாரதியார் காட்டுவார்.

சிவபுராணம் என்னும் பதிகத்தில் "சிவபுராணந் தன்னை முந்தை வினை முழு நூற் ஒய உனரப்பன் ஓயான்" என்னுமிடத்துச் சிவப்புராணமென்பது, அப்பகுதியை மட்டும் குறிப்பிடுவதாக அமைகின்றது போலும்."....... இதனைச் சொல்லுவார் இது பயன் பெறுவர் எனவும் கிளந்தோதாது விட்டமையின் சிவ புராணமென்பதே இத்திருவாசகத்திற்கு அடிகள் இட்ட பெயராகும்" என்பர் பண்டிதமணி க. சு. நவநீதகிரு ஷ்ணபாரதியார் அவர்கள். சிந்தித்துத் தெளிவுபெற வேண்டியது.

இ.்.திங்ஙனமாக, திருவாசகம் என்னும் பெயர் அமைந்த வாற்றினைச் சிந்திப்போம். சிவபுராணம் என்னும் பதிகத்தின் முன்னே சிறப்புப்பாயிரம் என்ற பெயரால் அமைந்ததொரு வெண்பாப் பாடல் உண்டு. "தொல்லையிரும் பிறவி", என்று தொடங்கும் அப்பாடல், "திருவாசக மென்னுந்தேன்", என்று நிறைவு பெறுகின்றது. இப்பாடலில் திருவாசகம் என்று பெயர் குறிப்பிடப்படுகின்றது. இப்பாடலைச் செய்தவர் யாரென்றோ, எப்பொழுது செய்யப்பட்டதென்றோ தெரியவில்லை. "இத்தொல்லையிரும்பிறவி என்னும் வெண்பாவை இறைவனே கூறினானென ஊகித்தற்கும் இடமுண்டு. மேலும் ஆராய்க" என்று பண்டிதமணிக. சு. நவநீதகிருஷ்ணபாரதியார் கூறுவர்.

திருவாசகப் பதிகங்கள் ஒவ்வொன்றுக்கும் அவற்றின் கருதுகோளாகத், தலைப்பில் ஒவ்வொரு வார்த்தை எழுதப்பட்டுள்ளது. மிகப் பழைய பல ஏடுகளைப் பரிசீலித்தவர்கள் அவ்வேடுகளில் இத்தலைப்புக் காணப்படுவதாக எழுதியுள்ளனர். சில ஏடுகளில் அத் தலைப் புகளுக்கு விளக்கமும் உள்ளதாக எழுதியுள்ளனர். இத்தலைப்புகளைத் திருவாசகத் திருவுள்ளக்கிடை என்று குறிப்பிட்டுள்ளனர். இது தவிர, அகத் தியர் ஒரு திருவுள்ளக்கிடை எழுதியுன்ளக்கிடை எழுதியதாகவுந் தகவலுண்டு. இது 109 அடிகளானியன்ற ஆசிரியப்பரவாயமைந்தது.

அப்பாவின் இறுதியில் "ஞான அகத்தியன் தொகுத்தனன்" என்ற குறிப்புங் காணப்படுகின்றுது. அதன் பெயர் திருவாசகத்தனுபூதி என்றும் பாடலிடைக் குறிப்புண்டு. இந்தப் பாடலைச் செய்தவர் பொதிய மலையின் குறுமுனி ஆகமுடியாது. அதே பெயரையுடையவராகிப் பிற்பட்ட காலத்தில் வாழ்ந்தவராகலாம். இவர் செய்த பாடலிலும் திருவாசகம் என்னும் உபயோகத்தினைப் பார்க்கின்றோம்.

திருவாசகச் சிறப்பு என்ற தலைப்புடன் 24 விருத்தப் பாக்களும் பலஏடுகளில் உண்டு. இப்பகுதி திருப்பெருந்துறைப் புராணத்திருந்து பெறப்பட்ட தென்னுங் குறிப்புமுண்டு. மகாவித்துவான் மீனாட்சி சுந்தரம்பிள்ளை அவர்கள் எழுதிய திருப்பெருந் துறைப் புராணத்திற்கு நன்பிருந்கதிருப்பெருந்துறைப் புராணத்திலிருந்துதான் இப்பகுகி பெருப்பட்டிருக்க வேண்டும். திரு. கா. சுப்பிரமணிய பிள்ளை உரையுடன் கூடிய பதிப்பில் இந்த 24 பாடல்களும் திருவாசக உண்மை என்று பதிவு பெற்றுள்ளன. இந்தப் பாடல்களிலெல்லாம் திரு வாசகம் என்ற பெயர்ப் பயன்பாட்டினைப் பார்க்சின்றோம். இவையெல்லாம் மிகப் பழமை வாய்ந்தவை என்பதை மட்டும் எம்மால் உணர்ந்துகொள்ள முடிகின்றது. ஆதியும் அந்தமுமில்லா அரும்பெருஞ் சோதி பற்றிய பாடல்களின் இயல்பினும் அக்கோலத் தை உணர்கின்ளேம்.

#### அடிக்குறப்பு:

- 1 திருக்கோவையார் பேராசிரியர் உரை
- 2 நன்னூல் மூலமும் சங்கரநமச்சிவாயப் புலவரால் செய்யப்பட்டுச் சிவஞானசுவாமிகளாற் திருத்தப்பட்ட விருத்தி உரையும் ஆறுமுகநாவலர் அச்சகம்-1966. பக்கம் 260
- 3 மாணிக்கவாசகர் விழா மலர்-மணிவாசகர்சபை காரைநகர் யாழ்ப்பாணம் 1960. பக்கம் 21.
- 4 மூன்றாம் இலக்கத்துள்ள நூல். பக்கம் 21.
- 5 திருவாசகம் ஆராய்ச்சிப்பேருரை பண்டிதமணி க. சு. நவநீதகிருஷ்ணபாரதியார் - பத்மாபதிப்பகம். தெல்லிப்பழை 1954. பக்கம் 3.
- 6 இரண்டாம் இலக்கத்துள்ள நூல் பக்கம் 262.
- 7 பெரியபுராணமென வழங்கும் திருத்தொண்டர்புராணம் திருப்பனந்தாள். காசிமடத்துப் பன்னிரு திருமுறைப் பதிப்பு வெளியீடு. 35-1.1.1995. பக்கம் 10.
- 8 ஐந்தாம் இலக்கத்துள்ள நூல் பக்கம் 11
- 9 ஐந்தாம் இலக்கத்துள்ள நூல் பக்கம் 6
- 10 திருவாசகம் சில ஆராய்ச்சிக் குறிப்புகள் மு. அருணாசலம் பக்கம் 133.

# சைவாநுட்டானத்தின் ஞானப் பெறுமதி

பண்டிதர் மு. கந்<u>தையா</u>

சிவபெருமான் ஆன்மாக்களுக்கென்று தேக்கி வைத்திருக்கும் மூலபண்டாரம் - மூலதனம் முதுசொம் சிவஞானமொன்றே. சமயாசாரிய முதல்வராகிய திருஞான சம்பந்தப்பிள்ளையார் தமது மூன்றாம் வயதிலேயே அதனைப் பெற்று ஞானப்பிழம்பாய் விளங்கியவர். ஞானமே பொருளான பொருள் ஆன்மீகத்துக்கு வேண்டுவனவான இகபரப்பேறுகள் எல்லாம் அதன் பிரபாவத்தினாலேயே செவ்விதின் விளையும், எனப்பதிகம் பதிகமாகப் பாடியருளியவர். தமக்குளதான மெய்ஞ்ஞானப் பிரபாவத்தினாலே அசாமானியமான லௌகிகப் பேறுகளைக் கூட விளைவிக்கும் அற்புதங்கள் பலவந்நை நிகழ்த்தியவர். அவர் நெறியிலே கால் கொண்டு அந்நெறியையே அச்சொட்டாக அநுசரித்துவரும் திருவாவடுதுறையாதீனம், தருமையாதீனம் போன்றவற்றில் ஒருகாலைக் கொருகால் அதிகரித்து வந்துகொண்டிருக்கும் அதிசயகரமான விருத்திப் பிரபாவம் இதனை இன்றும் அறிவித்துக் கொண்டிருத்தல் கண்கூடு. அவற்றின் மூல கர்த்தாக்களாக வாய்ந்த ஞான தேசிக மூர்த்திகளின் பெருஞானப் பிரபாவமே அதற்கு மூல முதலாதல் ஒருதலை.

நிலைமை இதுவாகலின் நமது நடைமுறைச் சைவ ஒழுகலாறுகள் அனைத்தும் ஞான விளக்கப்பேற்றையே பரமலபசியமாகக் கொண்டமைவன வாயின.

சிவஞானம் மிக மிக உயர்ந்த ஒரு உப்பரிகை-மேல்மாடி. அதனை ஒரே தாவலில் தாவி எட்டிவிடமுடியாது. அதைப் படிமுறையால் அடையவேண்டிய அமைதி உண்டு. அப்படிமுறைகள் சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானம் என்பவை. இவையே சைவ நாற்பாதங்கள் எனப்படுவன. பாதம் படிமுறை எனல் கருதத் தகும்.

முருகக் கடவுள் சிவஞானத்தின் பிரதி. அவரை ஞானப்பழம் எனல் பிரசித்தம். சிவஞானமே பழம்-கனி-கனியின் முன்னோடி நிலை

காய். அதன் முன்னோடி நிலை பு. புவின் (முன்னோடி நிலை அரும்பு. கனியாக வரவிருந்ததெதுவோ அது தன் பரிணாம ரீதியான முன்னோடி நிலைகளில் அரும்பாக, பூவாக, இருந்துள்ளதாகும். காயாக நாற்பாதங்களுக்கிடையில் இவ்வாறான <mark>பரிணாமத் தொடர்பிருப்பதைத் தாயுமான</mark> சுவாமிகள் துலக்கியுள்ளார். சிவஞானத்தின் அரும்பு நிலை. கிரியை, அதன் மலர் நிலை. யோகம் அதன் காய் நிலை. ஞானம் அதன் கனி. நிலை, என்பது அவர் கருத்து.

## "விரும்புஞ் சரியைமுதல் மெய்ஞ்ஞானம் நான்கு<mark>ம்</mark> அரும்பும்மலர்காய்கனிபோ லன்றோ பராபரமே்

என்பது தாயுமானவர் அருளிச்செயல். எனவே குறித்த நான்கும் சிவ ஞானத்தின் நான்கு நிலைகள் என்பது முக்கியமாம். இன்னது அவசியம்; இன்னது அநாவசியம் என்ற பகுப்புக்கு இடம் வைக்காத அளவுக்கு அவை நான்கும் சைவத்திற் சர்வ முக்கியம் வாய்ந்தவை.

இந் நாற் பாதங் களில் ஒவ் வொன் றின் இலக்கணமும் அது சார்ந்த விபரங்கள் பிறவும் சிவாகமங்களில் நிரம்ப நிரம்ப வந்துள்ளன. திருமந்திரத்திலும் விளக்கம் பெற்றுள்ளன. இங்ஙனம் நாற்பாத அமைவிலான சிவஞானம் தனது ஒவ்வோர் பாதத்திற்குமான அம்சங்கள் ஒவ்வோரளவில் அடங்கக் கொள்ளும் வகையால் நமது சைவானுஷ் டானத் தின் பின்னணி யாயிருக்கும் நிலையை இனிக் கவனிப்போம்.

உடைகளைத் தோய்த்தல், ஸ்நானஞ் செய்தல் என்பன முதலாக, மந்திர செபம், திருமுறைப் பாராயணம், என்பன இறுதியாக, நமது சைவானுஷ்டானத்திற் பல்வேறு அம்சங்கள் உள. ஒவ் வோரம் சத் திலும் அது அதற்குப் பின்னணியாயுள்ள ஞான உண்மைகளைக் குறிப்பிட்டறிதல் நலமாகும். அத்துடன் தம்மியல்பிலேயே மெய்ஞானப் பிழிவுகளாக உள்ள திருமுறைப் பகுதிகளில் அவ்வம்சத்திற்குப் பொருத்தமானவற்றை அவ்வப்போது நினைவதும் வாய்குளிர மனங்குளிர அவற்றை ஓதுவதும் அவையவை சார்ந்த ஞான விளக்க விலாசங்களை வீறடையச் செய்யும் உபாயங்களாம். அதனால் அவற்றையும் முறையே கவனித்தல் தகும்.

உடையைத் தோய்த்து அழுக்கு நீக்கி அலசித் தூய்மையாக்குதலிலேயே ளுனப் பின்னணி விளக்கமொன்றுண்டு. பன்னிரண்டாந் திருமுறையில் வரும் திருக்குறிப்புத்தொண்டர் புராணச் செய்யளொன் நில் அது இடம்பெற்றுள்ளது. அந்த நாயனார் அழுக்குத் துணியை மாறி மாறி துவைத்து மீள மீள நீரில் அலசி அதன் அழுக்கைப் போக்குந்தோறும் அவர் உள்ளத்தைப் பற்றியிருந்த மும்மல அழுக்குகள் கழன்று கழன்று கொண்டிருந்தன. இறுதியில் உடையை முறுக்கிப் பிழிந்தூற்றுகையில் அனைத்தும் ஒருங்கே பிழிந்தூற்றப்பட்டாயின, என்பது அச்செய்யுள் தருஞ்செய்தி. உடையைத்துவைக்கும்நம்மிடத்திலும் உணர்வும் இதே நினைவின் நேர்பாடும் இருத்தல் வேண்டப்படும். பாவனைதானே न ला அவமதித்தற்தக்கதன்று இது. அதன் விபரம் பின்னால் வரும்.

இனிப்புறகாட்சிக்குத் தோன்றாத ஒரு நிலையில் எங்கும் வியாபகமாயிருப்பதெனப்படுஞ் சிவசக்தி நீரிலுங் கூடிய அளவுக்கு இலகுவிற் பிரகாசிக்கக்கூடிய நிலையில் உள்ளதென்பது ஒருண்மை, சமய விதிப்படி நீராடுவோர் தமது தியான பாவனைகளினாலும் உரிய மந்திர உச்சாரணத்தினாலும் தாம் (முழுகும் தோன்றா நிலையிலிருக்கும் சிவசக்தியை விளங்கித் தோன்றச் செய்து வெறும் நீரிலல்ல திருவருளில் மூழ்குபவராகச் சிந்தை செய்து "சிவ न कां मा முழ்க வேண்டியவராவர், திருநாவுக்கரசு சுவாமிகளின்,

### "அத்தாவுன் அடியேனை அன்பா லார்த்தாய் அருணோக்கிற் தீர்த்தநீ ராட்டிக் கொண்டாய்"

என்ற தேவாரமும் "ஆனைக்காவில் செழுநீர்த் திரளைச் சென்றாடினேன்" என்ற தேவாரம் முதலியனவும், மாணிக்வாசக சுவாமிகளின் "ஆர்த்த பிறவித் துயர்கெட நாமார்த்தாடுந் தீர்தன்" என்ற திருவாசகமும் இவ்வுணர்வையும் நினைவு நேர்ப்பாட்டையும் விளக்க வல்லனவாம். பொதுவிற் சைவத்தின் விசேட ஒழுகலாறாயுள்ள தீர்த்தமாடுதலின் ஞானப் பின்னணி விளக்கமும் இதுவேயாம். அமெரிக்கச் சுற்றுலாப் பிரசங்கத்துக்கென சென்ற போது கப்பலில் நடந்த கூட்டமொன்றில் அமெரிக்கர் சிலர் சேர்.பொன். இராமநாதனைக் கேட்ட கேள்வியும் இராமநாதன் பதிலும் இவை.

கேள்வி: உங்கள் மக்கள், நீர் மூழ்குதல் (Immersion) சமயக் கடமையாகக் கொள்ளும் வழக்கமுள்ளவர்களா?

பதில்: ஆம்! ஆனால் மேல்நாட்டார் கருதுவது போன்று அர்த்தமற்ற வெறுஞ் சமயக் கடமையாகவன்று. நாங்கள் மனித அன்பு இறையன்பில் முழுகுதலாகிய அர்த்தத்திலேயே அதில் நம்பிக்கை கொண்டுள்ளோம். சும்மா உடம்பைத் தண்ணீரில் அமிழ்த்தலில் மட்டும் நாம் நம்பிக்கை கொள்வதில்லை. அதனால் உடல் பெறும் பயன் பிரதானமான எதுவுமில்லை. ஆன்மீக உணர்வே அதனால் தூய்மையடைகிறது. தீர்த்தமாடல் என்ற இக்கொள்கை உயிர்நலங் கருதியதேயன்றி உடல்நலங் கருதியதன்று. இவையும் இவற்றைத் தொடர்ந்து இடம்பெறும் பின்வருவனவும் சைவாநுட்டானத்திற் சரியை என்ற ஞானபாதமாயமையும்.

அனுட்டானத் திற்கான இடந் தெரிந் து துப்புரவாக்கல், பாத்திரம் விளக்கி நீரெடுத்தல். வசதிக்கேற்ப மலரெடுத் தல், துாபமிடல், தீபமேற்றல், ஆகியன இதிலடங்கும். அனுட்டானம் பண்ணுபவர் இவையெல்லாந் தாமாகவே செய்தல் பிரதானம்.

கொடர்ந்து நடைபெறும் மந் திர உச்சாரணத்தோடு கூடிய தலசுத்தி, தேகசுத்தி, கரநியாசம், அங்கநியாசம் (தொடுமிடந்தொடல்) ஆசமனம், சலசுத்தி, விபூதி சுத்தி, திரிபுண்டர ஆகியன கிரியையிலடங்கும். காரணம் அனுஸ்டானத்தின்போது பலதரம் இடம்பெறும் பிராணாயாமம் யோகத்திலடங்கும். முடிபில் நிகழும் ஐந்தெழுத்தாதி மந்திரசெபமும் திருமுரைப் பாராயண மும் கோன மெனும் அம்சமாகும். சைவானுஷ்டானத்தின் நாற்பாக அமைதியை இவ்வாறு கருத்திற்கொண்டு மேற் செல்வாம்.

விபூதி என்பது இவ்வுலகுக்கு முதல்வன் ஒருவன் உளன் என்பதற்குப் பரம அத்தாட்சியாயுள்ள ஒரு சின்னம். ஆன்மாக்களின் நன்மைப் பொருட்டாக அம்முதல்வன் புரியும் பஞ்சகிருத்தியங்களில் முக்கியமானது அழித்தல். அதன் விளைவு இதுவென்பது இதுபற்றிய விசேடமாகும். அதனால் இது ஒரு சிவனருட் குறியாயிற்று. அதன் மகிமை விலாசங்கள் பற்றியறிய அதிகம் வேண்டா. சம்பந்த சுவாமிகளின் திருநீற்றுப் பதிகம் ஒன்றே அமையும். இதன் மூலம், பாடல் பெற்ற தலத்துக்குள்ள விசேட சிறப்புப்போல பாடல் பெற்ற சிவசின்னம் என்ற விசேடசிறப்பும் இதற்குளதாம்.

சாதாரண அறிவியல் நோக்கிலும் இதன் மகிமைகள் பிரசித்தமாகி வருகின்றன. இதன்கண் 'இரசம்' என்ற திரவச் சத்து உண்டென்பதொன்று. உடலுறுப்புக்களில் பிரதானமாக நோய் தோற்றும் நிலையங்களான பொருத்துக்கள் மூட்டுக்களில் அணியப்படும்போது அவற்றின் வலுவுக்கு இன்றியமையாத கல்சியச் சத்தை அளிக்கும் ஆற்றல் இதற்கு உண்டு. புறவுடலில் அணியப்பட்டு வெள்ளொளி பிரகாசிப்பதன் சார்பாக அகத்திலும் தூய்மை யொளியைச் சிந்திக்கவைக்குஞ் சார்பு இதற்குண்டு. மேலும் இவ்விபூதிக்குள்ள அதிசய ஆற்றல் ஒன்றுபற்றியும் அறிதல் தகும்.

சாமானிய உலகப்பொருள்களில் அக்கினி, நீர், பருத்திநூல், தர்ப்பை, செம்பு என்பவற்றில் தம்மெதிர் உச்சரிக்கப்படும், மந்திர சக்தியைக் கிரகித்து உள்வாங்கும் இயல்பாற்றல் உண்மை பிரசித்தம். அதே பாங்கில் அவற்றிலும் பன்மடங்கான ஆற்றலுடன் மந்திரசக்தியை உள்வாங்கித் தானே மந்திரமாய்விடும் ஆற்றல் திருநீற்றுக்குளதாம். சம்பந்தசுவாமிகள் எடுத்த வாக்கில் "மந்திரம் ஆவது நீறு" என்றே பாடியுள்ளார். இவ்விபூதியே மந்திரமும் மருந்துமாகிப் பாண்டிய மன்னனின் வெப்பு நோய் தீர்த்த அற்புதம்மட்டுமன்று, பன்னெடுங்காலமாக மந்திரம் வல்லார் கையில் இவ்விபூதியே உயர்ரக மருந்தாயிருந்து நோய் தீர்த்து வந்த செய்திகளும் வரலாற்றுப் பட்டியலிற்பலவுள். மந்திரவாதிகளான வைத்தியர்கள் பார்வையாளர்களின் பாவனையில் இவ்விபூதியே மூட்டைக்கணக்கில் இருந்து அநர்த்த நீக்க சாதனமாகப் பயனளித்து வருவதைச் சைவ நாடுகளில் இன்றுங்காணலாம். இந் நோக்கில் "மந்திரமுந்தந்திரமும் மருந்துமாகித் தீராநோய் தீர்த்தருள வல்லான் தன்னை" என்ற அப்பர் சுவாமிகளின் அருளிச் செயலை

விளங்குகையில் 'வீபூதியாய் நின்று' என ஒரு தொடர் சேர்ந்து விரித்து விளங்கு தலில் அருத்தமும் பொருத்தமும் நிரம்ப உண்மையும் இத்தொடர்பிற் கருதத்தகும்.

மந்திரத்திற்கு மகிமை மேலிடும் இவ்விபூதியினாற்றலை வெகுலாவகமாகக் கையகப்படுத்தித் தன்னிற் சோர்த்துக் கொண்டிருக்கிறது சைவாநுட்டான விதிகளி லொன்று.

இவ்விபூதியைக் கரத்தில் தாங்கிக்கொண்டு கலாமந்திரம் ஐந்தினாலும், சங்கிதா மந்திரம் பதினொன்றினாலும் முதலில் அபிமந்திரித்தபின் குறித்த மந்திர உச்சாரணங்களாலும், தாடனம், நிரீக்ஷ்ணம் ஆகியகிரியைகளினாலும் ஏலவே சிவசக்தி மயமாக்கப்பட்ட நீரை மேலும் மந்திர சகிதமாக அதில் தெளித்துப் பின்னும் மந்திரசகிதமாகவே குழைத்து அதன் மேலும் பிரமமந்திரங்கள் ஐந்தையும் உச்சரித்தவாறே உச்சி முதல் கழுத்து ஈநாகவுள்ள பதினாறு இடங்களிற் பூசுதல் மூலம் விபூதியின் மந்திரமாந் தன்மையைப் படைக்குப்படை அதிகரிக்க வைத்து உடலும் உளமும் அதனாற் பயன்கொளச் செய்யும் உத்தமமான ஒருமுறை அதுவாம்.

இங்ஙனம் முக்குறியாக நீறணியும் போதில் சிரசு தொடக்கம் கழுத்துவரை ஈசானாயநம முதலிய ஐந்து மந்திரங்களுடன் செய்யப்படுகிறது. இம்மந்திரங்கள் சதாசி வமூர்த்தியின் ஐவேறு அங்கங்களைக் குறிப்பவை. இவற்றை உச்சரித்துக்கொண்டு அணிதல் மூலம் அனுஷ்டானம் பண்ணுபவரின் அவ்வவ்வுறுப்புக்கள் பாவனையால் சதா சிவமூர்த்தியின் அங்கங்களாகி அவர் தேகம் மனிததேகம் என்ற நிலை கடந்து சிவதேகமாந் தகுதி எய்துகின்றது. இப்படி முக்குறி தரித்து முடிவில் கையில் ஒட்டி எஞ்சிய விபூதியை நீரிற் கரைத்துச் சிரசில் தெளிக்கும் விபூதி ஸ்நானம் நிகழும். இது நிகழ்ந்த கையோடு அவர், சுமார் ஒரு கணமாவது தான் சிவம் பாவனைத் தியானத்தில் அமிழ்ந்திருத்தல் அவசியமாகும்.

மந்திர சகிதம் விபூதியணிந்து தேகம் முழுதும் தான் ஒளிமயமாய் இருத்தல் மூலம் இச்சிவ பாவனை வலுவுறும். அது புரிகையில் சிவன் நீற்றொளியினனாய் இருத்தலைச் சுட்டிப் போற்றும், "ஒண்மையனே திருநீற்றை உத்தூளித் தொளிமிளிரும் வெண்மையனே....." என்ற திருவாசகம், "பாற்றிரு நீற்றும் பரமனை......" என்ற திருவாசகம், "பவளமால் வரையிற் பனிபடர்ந் தனையதோர் படரோளி தருதிருநீறும்......." என்ற திருவிசைப்பா, ஆகிய திருமுறைகளை நினைந்தும் அவற்றை வாய்குளிர ஓதியும் பயில்தல் மூலம் அச்சிவபாவனை வீறு கொள்ளும் வாய்ப்புளதாம். அநுஷ்டான விதிப்படி விபூதியணிதலின் பின்னணியான ஞான விளக்கம் இதுவாம்.

இனி, இதன் சார்பான மற்றோர் விளக்கமும் இங்கு கருதத்தகும். சாமானிய நிலையில் அகங்கார மாமகாரங்களுடனான மனிதன் என்ற நிலையில் இருந்து செயற்படுவதினாலேதான் செயல் ஒவ்வொன்றும் வினையாக விழைகின்றதென்பதும் அங்ஙனமாகாது மனிதன் உள்ளும் புறமும் தான்சிவன் என்ற பயபக்தி பாவனையோடிருந்து செயுஞ் செயல்கள் வினை விளைவுக் கிடமாகாத சிவபுண்ணியங்களா மெனவம் அவர்நின் பலன் உயர்ந்த ஆன்ம-லாபமாமெனவும் சித்தாந்த ஞானந் தெரிவிக்கும். பக்கி பாவனை விசேடங்களுடன் மந்திரசகிதம் விபூதியணிதல் மூலம் தன் தேகத்தைச் சிவகேகமாக்கிக் கான் சிவனாயிருந்து அனுஷ்டித்தல் மூலம் இச்சைவானுஷ்டானம்தானே கன்னளவிற் சிவபண்ணியமாகின்றது. யதார்த்தமான உணர்வு விளக்கத்துடனான இந்த அனுட்டானக்களையுடனிருந்து ஒருவர் செய்யும் மற்றுஞ் செயல்களுமே சிவ புண்ணியமாகின்றன. அதன்மூலம், சம்பந்தப்பட்ட மனிதன் அதிவிரைவில் தனது பிறப்புத் தொடர்பொழிந்து ஆன்மலாபம் அடையத்தக்கவனாகின்றான். இந் நோக்கிலேதான்- இந்த அடிப்படையிலேதான் இச்சைவானுட்டானமானது சைவசமயியெனும் நிலையை விரும்பும் வெ வொருவருக்கும் நித்தியானுஷ்டானமாக விதிக்கப்பட்டுள்ளது என்பதையும் இத்தொடர்பில் வைத்துணர்தல் நன்றாகும்.

இனி. அனுஷ்டான அம்சங்களிற் பயின்றுவரும் மற்றொன்று அசமனமென்பது. பின்வருமாற்றாற் அதன் ஞானப் பெறுமதி நம் வாழ்வுக்கு இன்றியமையாக போகங்களை ஊட்டுஞ் சாதனங் புவனம் களாயுள்ளவை தநு, கரண, என்னும் மூன்றுமாம். இவர்ரைத் தோற்றித் துறந்து, என்றென்றும் ஆதாரமாயிருக்கம் இவற்றுக்கு மாயை என்பது அசுத்த மாயை, சுத்தா சுத்த மாயை, சுத்தமாயை என்ற முப்பிரிவினதாகும். அவற்றில் அசுத்தமாயையில் தோன்றும் 24 தத்துவங்கள் ஆனமதத்துவம் எனவும், சுத்தாசுத்த மாயையில் தோன்றும் ஏழுதத்துவங்கள் வித்தியா தத்துவம் என்றும், சுத்தமாயையில் தோன்றும் 5 தத்துவங்கள<u>்</u> சிவதத்துவங்கள் பெயர்பெறும், புறவாழ்வாகிய சரீர வாழ்வுக்கு முளை உதவுவதுபோல அகவாழ்வான ஆன்ம இலக்கத்துக்குச் சிவகத்துவம் உதவுகிறது. உடல் வாழ்வில் நரம்பு மண்டலம் உதவுவது போல் அகவாழ்வில் வித்தியாதத்துவத் உதவுகிறது. உடல்வாழ்வில் ஏனையவுறுப்புக்கள் உதவுவதுபோல அகவாழ்வில் ஆன்மதத்துவம் உதவுகிறது न ला இவந்நின் நிலையை ஒருபருமட்டமான அளவில் விளங்கிக் கொள்ளலாம். இங்ஙனம் மூன்று தொகுதியா யிருக்கும் இவை உயிர் வளாகத்தில் மயக்கம் விளைப்பதான ஒருவித அழுக்குத் இயல்பு. முடையவாகல் அதனால் தியானபாவனைகளில் நற்பயனடையவிருக்கம் ஆன்மா இவற்றின் தூய்மை நிலையைப் பாவவை மாத்திரையாலாவது அடிக்கடி தழுவிக்கொள்ள வேண்டும். அந்தநோக்கில் இடம்பெறுவது அசமனம் என்ற அம்சம். வளைக்குப் பிடிக்க வலது உள்ளங்கையிற் பெருவிரலடியில் தங்கும் உழுந்தமிழ்த்துமளவு நீரை மந்திர சகிதம் மூன்று தடவை உறிஞ்சுதல் இதன் செயற் பண்பாகும். மேற்குறித்த மூன்று தத்துவப் பெயரும் 'சுவதா' என்ற ஈற்றுடன் அதற்காம் மந்திரங்களாயின. 'சுவதா' என்பது சுத்தி வேண்டுதல் குறித்த ஒரு மந்திர முடிபு.வழக்கிலுள்ள மந்திரம் எழுகோடி (முடிபு) என்பதில், ஒரு கோடி (முடிபு) இது வாகும்.

அடுத்து நாம் கவனித்தற்குரிய அநுஷ்டான அம்சம் பிராணாயாமம் என்பது. பிராணன் + ஆயாமம் பிராணாயாமம். பிராணன் என்பது மூச்சு, கட்டுப்படுத்தல், உள்வாங்குதல் (பூரகம்): வெளிவிடுதல்(இரேசகம்) நிலைகளில் சமத்துவமில்லாது பூரகம் குறைவாகவும், கூடுதலாகவும் 风压盐运动 முச்சியக்கத்தைச் சமத் துவப் பாங்கான 60 (Th நிலைக்குக்

கொண்டுவருதல் என இதன் விளக்கம் அமையும், இப் பிராணாயாம விஷயத் தின் ஞானப் பின்னணியானது இயல்பான மூச்சியக்கத்துக்கும் இயல்பான மன இயக்கத்துக்குமிடையிலான ஒரு அந்தரங்கத் தொடர்பின் அடிப்படையிலானது.

மூச்சியக்கம் மனவியக்கத்தாலாம் என்பது தத்துவஞான உண்மை. அதிலிருந்து, இயக்கத்தின் கட்டுப்பாடு மூச்சியக்கத்தின் கட்டுப்பாட்டாலமையும் என்று அதன் எதிர்மறை விதியும் உளதாதல் இயல்பே. மன இயக்கக் கட்டுப்பாடு என்பது மன ஒருப்பாட்டை ஒருப்பாடு ஏதொரு வகையிலான காரியசித்திக்கும் இன்றியமையாது வேண்டப்படுதல் பிரசித்தம். அவற்றுள் தியான வழிபாட்டு விஷயங்களில் இன்றியமையாமை இதன் விசேடதரமாக வற்புறுத் தப்படும். சைவானுட்டானத்தில் இடம்பொம் கியானம் செபம் என்பவற்றில் இதன் பங்கு அதிகாதிகம் ஆம். இங்ஙனம் மனஒருப்பாட்டை உறுதி செய்யுமளவுக்ுப் பிராண இயக்கம் கட்டுப்படுத்தப்படும் நெறியில் மற்றுமோர் முக்கியபேறு விழைதற்குளதாம். இயல்பாக மூக்கின் வலதுதொளையிற் சம்பந்தப்படும் பிங்கலை நாடி இடது தொழையிற் சம்பந்தப்படும் இடாநாடி என்பவற்றின் சார்பிலிருந்து வந்த மூச்சியக்கமானது குறித்த கட்டுப்பாடு சரிமுறையாக வாய்க்கும் தருணத்தில் இவ்விருநாடிகளுக்கும் நடுவாய் அதுவரை திறக்கப்படாததாயிருந்த சுழுமுனை நாடிவழி ஏறும். அது ஆகும் நிலையில் மன ஒருப்பாடு என்ற நிலைக்கும் மேலாக மன அழிவுநிலை, அதாவது மனம் முழுவதாகச் செயலிழக்கும் நிலை ஆகும். ஆகவே மனித உணர்வு மனத்தின் ஆதிக்கப் பிடியிலிருந்து முற்றாக விடுபட்டு அம்மனத்திற்குப் பின்புலமாயிருந்தியங்கி வந்த திருவருளியக்கத்தில் நேரடியாகத் தங்கும். இந்தநிலை யதார்த்தமாக வாய்க்கும்போதுதான் சிவத்தியானம் உண்மையான சிவத்தியானமாகும். சிவநாம செபம் உண்மையான செபமாகும்.

எனவே இப்பிராணாயாமம் ஏனைச் சைவக் கிரியைகளிற் போலச்சைவானுஷ்டானத்திலும் பல திருப்பங்களில் அவசியமாகிறது. பிரதானாமாக மந்திர செபம் நிகழுங் கட்டத்தில் இதன் உபயோகம் மிக மிக மகத்தானதாம் அந்நிலையில் அதன் உண்மையான ஞான விளக்கப் பின்னணியை உரிய முறையில் விளக்கும் பின்வருந் திருமுறைப் பாடலை உளமார நினைதலும், வாய் குளிர, மனங்குளிர அதை ஓதுதலும் ஞான விளக்க விலாசமளிக்கும் நிகழ்வுகளாம். "ஊனி லுயிர்ப்பை யெடுக்கி ஒண்சுடர் ஞான விளக்கினையேற்றி நன்புலத் தேனை வழிதிறந் தேத்து வார்க்கிட ரான கெடுப்பன அஞ்செழுத்துமே" என்பது திருமுறை.

ஊனில் உயிர்ப்பு - சாமானிய முறையில் இயங்கும் உச்சுவாச(பூரக) நிச்சுவாச (இரேசக)ங்கள், ஒடுக்கி-(அவற்றைக்)கட்டுப்படுத்தி, ஞான விளக்கு - மன அழிவிற் கை கொடுக்கும் திருவருளொளி, ஏற்றி-பிரகாசிப்பித்து. ஏனைவழி-சுழுமுனைவழி, நன்புலம்-ஞானப்பின்புலம். - இந்த நிலையில் ஐந்தெழுத்தைச் செபிக்கில் செபிப்பவர் இடர் கெடும் என்பது முடிபு.

இப்பஞ்சாட்சர செபத்துக்கு ஞானப்பேறு யதார்த்தப் பலனாதலின் இதுவே நெறியுமாம். திருஞான சம்பந்தசுவாமிகள் தாம் முத்திபெறுந் தறுவாயில் தம்மைச் சார்ந்திருக்கும் அனைவரையும் முத்தி சேர்க்கத் திருவுளம் பற்றியருளினார், அதன் பொருட்டுச் சம்பந்தப்பட்டோரின் பக்குவாபக்குவ நிலையைச் சீர்செய்தற்காம் உபாயமாக வேண்டி, "காதலாகிக் கசிந்து கண்ணீர் மல்கி......" என்ற தேவாரத் திருப்பதிகத்தை வானமும் நிலனுங்கேட்க அருள் செய்தாரென்றும் அதன் திருவுளக்கிடையாவது ்ஞானமெய்ந்நெறிதான் யார்க்கும் நமச்சிவாயச் சொலாம்' என்பதே எனவும் சேக்கிழார் நாயனார் போற்றியுள்ளார்,சுருதி யுக்தி அனுபவங்கள் முன்றினாலும் உள்பொருள்கள் துணியப்பட்டிருக்கும் சிவம், திரோதானசக்தி, பாசம், திருவருட்சக்தி உயிர் என்ற மூலங்களும் பஞ்சாட்சரத்தில் ஒவ்வோரெழுத்தா லுணர்த்தப்படுகின்றன, அவை ஒழுங்குமுறை அவற்றிடையிலான அந்தரங்க த்தொடர்பை உணர்த்துவதாயிருக்கிறது. எனவே பாச நீக்கமும் சிவப்பேறுமாய் முத்திநிலைக்கு அதுவே தாரக மந்திரமாகும், இதனாலும் ஐந்தெழுத்தாகிய நமச்சிவாயச் சொல்லே ஞான மெய்ந்நெறியாதல் பெறப்படும்.

ஆதலால் சைவானுட்டனத்தில் நமச்சிவாய மந்திர செபம் அதற்கமையும் நாற்பாதங்களில் ஞானமாகும். இதற்கு முன் இடம்பெறும் கணபதி <mark>மந்திரம் பின் இடம் பெறு</mark>ம் சிவசக்தி, சரவணபவ, சிவசூர்ய மந்திர செபங்களும் இதற்கு வலுவூட்டுவனவாம்.

முடிவில் நிகழும் சிவகுரு மந்திர செபமும் வலுவுடைத்து, தானே சிவனாயிருந்துகொண்டு நமச்சிவாய மந்திரத்தை உபதேசித்து வைத்த பெரும் பேருபகாரியாகிய குருவை நினைந்து போற்றுங் கடப்பாட்டை நிறைவேற்றுவது இச்செபமாகும். நமச்சிவாய மந்திர செபத்தின் பலன் வழுவாது நின்று நிலைத்தற்கு அரணாந் தன்மை இதற்குளதாம்.

அனுஷ்டானத்தில் இம்மந்திர செபத்தைத் தொடர்ந்து இடம் பெறுவது திருமுரைப் பாாயணம். கம்மில் தாமே சைவ ஞானப் பிழிவாயிருப்பவை திருமுறைகள் மெஞ்ஞான விளைவாகிய பக்கியை விளைவிக்கர்காஞ் அவையலாதில்லை சாகனங்களும் என்பகு பிரசித்தம். அந் நோக் கில் இங் கு திருமுறைப்பாராயணமும் முக்கிய இடம்பெறும்.

இவ் வாற் நானெல் லாம் முற் நிலும் மெய்ஞ்ஞான விளக்கப் பின்னணியோடிருந்து பக்தியை விளைவித்து முறையாக அநுட்டிப் போரின் ஆன்ம ஈடேற்றத்துக்கு நேரிய சாதனமாய் வாய்த்துள்ளது. சைவானுஷ்டானம், இப்பெறுமதி நோக்கியே இது சைவ மக்களுக்கு நித்திய கர்மானுஷ்டானமாக விதிக்கப்பெற்றுள்ளதாகும்.

மனிதனுக்கு வாழ்க்கையில் பேருளிக்கும் விஷயங்களில் அன்றாடம் கண் (முதலாய புலன்களால் நேர்க்கு நேர் கண்டநுபவிக்கப்படுங் காட்சிப் பொருள்களுமுள. எவ்வளவுதான் முயலினும் அவ்வைம்புலன்களின் செல்வாக்கு க்குச் சற்றும் எட்டவராக கருக்குப்பொருள்கள முள. அக்கருத்துப்பொருள்களும் உரிய உரிய கைவரப்பெற்ற சான்றோர்களால், அதாவது ஞானிகள், ரிஷிகள், சிவனடியார்கள் தரத்தினரால் காட்சிப்பொருள்களாக அறியப்பட்ட நம்பகமான வரலாறுகளும் பாரம்பரியத்திற் பலவுள். ஆன்மா, கடவுள், பாசநீக்கம், சிவப்பேறு கருத்துப் பொருள்கள் மேற்குறித்த என்ற வகையினர்க்குக் காட்சிப் பொருள்களாகவே அநுபவத்துக்கு வந்திருந்த உண்மைக்கு அத்தாட்சிகள் அதிகம் வேண்டா. நமது நாயன்மார் அறுபத்துமுவர் வரலாறுகளும் நால் வர் போதும். பிறபிற தோத்திர திருமுறைகளுமே

சாஸ் திர உண்மைகளும் ஞானிகள் வரலாற்றுண்மைகளும் கூட இதற்கரணாவன. சுவாமி விவேகானந்தர் ஸ்ரீ ராமகிருஷ்ணரைச் சந்தித்த முதலவசரத்தில் கடவுள் உண்டா? அதனை நீர் கண்டதுண்டா? எனக்கடவியதும் அதற்கவர் ஆம் உண்டு: நான் உண்மையாகவே கண்டேன்: இன்றுங்காண்கின்றேன்: இப்போது உன்னைக் காண்கிற மாதிரியாகவே அகனையங் காண்கின்றேன்: வேண்டுமானால் என்றுடனிரு. உனக்குங் காட்டுகிறேன் எனத் துணிச்சலாக எடுத்துரைத்ததும், காலஅடைவில் விவேகானந்தர் கண்டதாக ஒத் துக் கொண்டதும் பிரசித்தமான செய்திகள், சைவ நாட்டில் உலகு வியக்கும் வகையில் எழுந்தோங்கி நிற்கும் சிவாலயங்கள் ஒவ்வொன்றும் இதற்குக் கண்கண்ட சாட்சி. இன்றுங் காண உலகில் ஆங்காங்குலவும் ரிஷிகள், ஞானிகள் என்போரும் அ.்.தே.

எனவே சாதாரண நிலையிற் காட்சிப் பொருளாகாத ஆன்மா கடவுள், பராசக்தி என்பனவும் புறக்காட்சுக் கருமையாயினும் அகக்காட்சிக்கு விடயமாதல் தப்பாது எனல் உண்மையே உண்மையாகும்.

இவ்வாறே மேற்கண்ட சைவானுட்டானத்திற் பாவனையாற் காண்பன என்க பாரசக்கி. ஞானவிளக்கு, சுமுமுனை நாடி, பாசநீக்கம். சிவசரீரம். முதலாய விஷயங்களும் இவ்வநுஷ்டானம் மூலமாக உரிய பருவத்தில், இப்பிருப்பில் இல்ாவிடில் எப்பிறப்பிலாவது காட்சிப்படும் பொருள்களாதல் தப்பாது.

ஆனால் உழைப்பின்றி ஊதியமாகாது, உழைப்பின்றி உறுதிப்பயன் கிட்டாது, என்பதற்கிணங்க இவ்வநுபவம் பெறுதற்கும் உரிய பாணியிலான உழைப்பும் வேண்டும். இவை முழுவதும் பாவனையோடு கூடியவையாகவே இருக்கும். இல்லாத ஒன்றைப் பாவிக்கும் பாவனையே பயனற்று வீணாவது, உள்ள பொருளைப் பாவிக்கும் பாவனை என்றாயினும் பலன் செய்யத்தவறாது.

ஐம்புலக் காட்சிக்குட்படாவிடினும் நம்மில் உடலுக்கு வேறாக ஆன்மா உண்டு. அதற்குப் பரான்மாவாகக் கடவுள் உண்டு, ஆன்மாவிற் பாசம் உண்டு. அப்பாசம் ஒருகால் விலகும் நிலை உண்டு. புலக்காட்சிக்குத் தோன்றாவிடினும் நம் அகத்திற் சுழுமுனா நாடி உண்டு. அதன்வழிப் பிராண இயக்கம் ஏறும்நிலை உண்டு. இன்னும் அவ்வாறே புலக்காட்சிக்குத் தோன்றாவிடினும் சிவசக்தி என்பதொன்றுண்டு, அதில் முழுகித் திளைத்தல் என்பதும் உண்டு.

ஆகவே உடையைத் தோய்த்து அழுக்குப போக்குகையில் நாம் நமது ஆன்ம அழுக்கு நீக்குவதாகப் பாவிக்கின்நோமெனில் உள்ளதையே பாவிக்கிறோம், சிவசக்தி விளங்க வைக்கப் பெற்ற நீரில் முழுகுவதாய் பாவிக்கிறோமெனில் உள்ளதையே பாவிப்பவராகிறோம். சுழுமுனை நாடிவமி பிராண இயக்கம் ஏறுவதாகப் பாவிக்கிறோம். அதில் ஞானவிளக்கு ஒளிர்வதாகப் பாவிக் கிறோம் எனில் உள்ளகையே பாவிக்கிரோம். இவ்வாரே சைவாநுஷ்டான

அம்சங்களிற் பாவனையால் என்றிருப்பனி அனைத்தும் உள்ளதையே பாவித்தல் ஆகின் அவை அவமதிக்கத்தக்கன ஆகி இப்பாவனைக்கும் ஒரு இலக்கண நியதி உண்டு பதார்த்தமான மன ஒருமைப் பாட்டுடனும் க உண்மைப் பக்தியுணர்வுடனும் அது நிகழ் அதன் இலக்கணமாகும். பெரும் ஞானப் பயன் விளைக்கும் இப்பாவனைகளில் ஈடுபடுவதுப் து

"நம்பிக்கை ஏற்படுவது கஷ்டமா இருக்கலாம். ஆனால், நம்பிக்கையி அவசியத்திலிருந்துமட்டும் நாம் தப்பிவிடமுடியான

**த**ராதாகிருக்குணன்.

முப்பொருள்களிற் கடவுள் பரிபூரணம். எவராலாயினும் அல்லது எதனாலாயினும் அதற்கு ஆகவேண்டியது எதுவுமேயில்லை. ஆகவே பாசப்பொருள் கடவுளின் சுயதேவை கருதி அதற்கு வேண்டியதல்ல. இனி, பாசம் அறிவுணர்வற்ற சடப்பொருள். ஈதலாற் சித்துப்பொருளாகிய கடவுளை அறியும் யோக்கியதை அதற்கில்லை. கடவுளை அடைந்து அநுபவிக்கவேண்டிய அவசரமும் அதற்கில்லை. எனில் இவ்விரண்டும் இவற்றின் ஆடலாகிய உயிருக்காகவே உள்ளன என்பது வெளிப்படை.

-சித்தாந்த செழும்புதையல்கள்.

செயா.

திருமுனைப் பாடி நாட் டிலுள்ள திருவாமூரிலே புகழனார் என்பவருக்கும் அவர் தர்மபத்தினியார் மாதினியார் அவர்களுக்கும் சந்பத்திரியாகத் திலகவதியார் பிறந்தார். அவர் சில வருடங்கள் கழிந்தபின் பிறந்து அக்குடும்பத்தினர் முன் செய்த நல்வினைப் பயனாகவும் சைவசமயம் அபிவிருத்தி அடையும் படியாகவும் அருந்தவப் புதல்வர் ஒருவர் அவதரித்தார். அவருக்கு "மருணீக்கியார்" என்னும் திருநாமஞ் (Fb L LQ வளர்த்து வந்தனர். மருணீக்கியாருக்குத் தந்தையார் உரியபருவ த்திலே வித்தியாரம்பம் செய்து வைத்தார். அவரும், தந்தையார் பெருமகிழ்ச்சி அடையும்படி பலகலைகளையும் ஒழுங்காகக் கற்றுச் சிறந்து விளங்கினர்.

அவர் சகோதரி திலகவதியார் பன்னீராண்டு பெற்றார். அந்நேரத்தில் மரபுக்கேற்ற மரபினை உடைய சேனாதிபதியும், சிவபக்தியிற் கலிப்பகையாரைத் சிறந் தவருமான திலகவதியாருக்கு மணம் பேசிப் புகழனாரிடம் பெரியோர்கள் வந்திருந்தனர்.அதற்குப் புகழனார் இசைந்தமையைப் பெரியோர் கலிப்பகையாரிடங் கூறினர்.திருமணத்துக்கு நிச்சயார்த்தம் செய்து வைக்கப்பட்டது. இவ்வேளையில் கலிப்பகையார் அரசனது கட்டளைப்படி சேனைகளோடும் வடதேசத்துக்குச் சென்று மாற்றரசர்களுடன் போர்புரிய வேண்டி ஏற்பட்டது.நீண்ட காலமாக யுத்தம் நடந்தது.யுத்தத்தில் கலிப்பகையார் ஈடுபட்டிருக்கும் போது இங்கே புகழனார் காலமானார்.அவரின் மனைவியார் மாகினியாரும் உடன் கட் டையேறித் தம் முயிரை நீத்தார்.பிள்ளைகளாகிய திலகவதியாரும் மருணீக்கியாரும் தந்தை,தாய் ஆகிய இருவரதும் பிரிவாற் பெருந்துயரமடைந்தனர்.பின்னர் பெரியோர் தேற்றத் தேறி,தந்தை தாயாருக்குச் செய்யவேண்டிய இறுதிக் கிரியைகளை நிறைவேற்றினர்.

இங்கு திலகவதியாரின் தந்தை, தாயாரின்

வடதேசத் தில் நடைபெற மாணம் கலிப்பகையார் போர்க்களக்கிலே வீரமரணமடைந்தார். அச்செய்தியை அறிந்த திலகவதியார், தன்னைத் திருமணஞ் செய்து நிச்சயிக்க அன் நே வைக்க எ ன் உயிர்,உடல்,உடைமையெல்லாம் அவருக்கே சொந்தமாயிற்று. ஆதலின் இவ்வுயிரை அவருடன் இசைவிப்பேன் என்று கூறித் தன்னுயிரை விடத் துணிந்தார். இதனைக் கண்ட மருணீக்கியார் திலகவதியாருடைய பாதங்களில் வீழ்ந்து, எமது தாய், தந்தையர் இநந்த பின்னும் அவர்களைப் போலத்தங்களைப் பூசித்து உய்யலாம் என்றிருந்தேன். இப்பொழுதும் நீரும் அடியேனைத் தனியவிட்டுப் பிரிந்தால், அடியேன் உங்கள் உயிர் பிரியமுன் இறந்து விடுவேன் என்றார். "நூல் தாங்காது உயிர் தாங்கி வாழாத அந்நாளிலே" திலகவதியார், தம்பியாரை வாழவைக்க வேண் டுமென் று கொண்டு உயிர் தாங்கினார்.அந்நிலையில் பிறிதொரு மனமுங் கொள்ளாது "கைம்மை" நோன்பைக் கடைப்பிடிக்கு வாழ்ந்து வருவாராயினார்.

இந்நிலையில் மருணீக்கியார், வாழ்க்கை நிலையாமை. செல்வநிலையாமைகளை உணர்ந்து கருமமே நிலையானதென்று கண்டார். தம்மிடம் இருந்த செல்வங்களை அரப்பணியில் செலவிட்டார்.அநச்சாலைகளையும் தண்ணீர்ப் பந்தல்களையும் அமைத்தார்.குளங்களை ஆக்கியும் சோலைகளை உண்டாக்கியும் விருந்தினரை உபசரித்தும் புலவர்களுக்கு வேண்டியன அள்ளிக் கொடுத்தும் வருவாராயினர். இவ்வாழ்வு அநித்தியமானது என்று கண்டு இல்வாழ்க்கையிற் புகாது அனைத்தையும் துறந்தார். எல்லாச் சமயங்களுள்ளும் சற்சமயம் இது என்று அறியும் அறிவு அவருக்குத் தலைப்படவில்லை. அப்போது அவர் சமயக் தெளிவின்மையால் பாடலிபுர நகரஞ் சென்று, சமணர்களது பள்ளியை அடைந்தார். அவர்களுடைய போதனைகளைக் கேட்கலானார்.

அதனால் முத்தியைக் கொடுக்கவல்ல சமயம் ஆருகத சமயமே எனக் கொண்டார். அச்சமயத் தில் சேர்ந்து சமணசமய நூல்களையெல்லாங் கற்றுத் தேர்ந்தார். சமணசமய நூல்களில் அவர் மகாபாண்டித்திய மடைந்து விட்டதனால் அவருக்குத் "தருமசேனர்" எனற பட்டமும் வழங்கப்ட்டது. சமணர்கள் அவரைத் தம் மத ஆச்சாரியராகக் கொண்டு வழிபட்டு வருவாராயினர்.ஆருகத சமயாச் சாரியர்களுள்ளே அவர் சிரேஷ்டராக இருந்தார்.

திருவாமூரிலே இருந்த திலகவதியார் சிவபெருமானிடத்தே பக்தி மிகுந்து சிவ புண்ணியங்கள் செய்ய விரும்பினர். கெடிலநதிக்கு வடகரையில் உள்ள திருவதிகை வீரட்டானம் என்னும் திருப்பதியை அடைந்தார். அங்கு எழுந்தருளி அருள்பாலிக்கும் வீரட்டானேசுரரை வணங்கிச் சிவசின்னங்களைத் தரிப்பார். தினந்தோறும் சூரியன் உத க்க முன்பே திருக்கோவிலுக்குச் ென்று திருவலகிடுதல், மெழுக்கிடுதல் முதலாகிய தொண்டுகளைச் செய்வார். திருநந்த வனத்துக்குச் சென்று மலர் பறித்து, மாலை தொடுத்து, இறைவனுக்குச் சாத்தக் கொடுப்பார். இங்ஙனம் திலகவதியார் இங்கு வழிபாடாற்றி வரும் போது தம்முடைய தம்பியாராகிய மருணீக்கியார் கபடமார்க்கமாகிய ஆருகதத்திற் பிரவேசித்தது அவருக்குப் பெருந்துன்பத்தைக் கொடுத்தது. அவர் தினமும் வீரட்டானேசுரரைத் தரிசிக்கும் போது தனது தம்பியாரை, அகப்பட்ட மார்க்கத்தில் அமிழ்ந்திக் கெட்டுப்போகாமல் மீட்டருள வேண்டும் என்று பிரார்த்தித்து வந்தார்.

இங்ஙனம் நாட்கள் பல சென்றன. மருணீக்கியார் தருமசேனர் என்னும் பட்டத்தொடு அச்சமயத் தவராற் கௌரவிக்கப்பட்டார். புறச்சமயத்தவர்களுடன் வாதிட்டு வெற்றியும் கண்டார். இங்ஙனமாக, அங்கு சிறப்புற்று விளங்குவதாக மாயை மயக்கத்துடன் வாழ்ந்து வருவாராயினார்.

தம்பியார் இன்னும் சமண சமயத்திலிருந்து மீண்டிலர் என்னும் கவலையால் திலகவதியார் பெரிதும் வருந்தினார். திருவீரட்டானேசுவரரிடம் மீண்டும் மீண்டும் விண்ணப்பம் செய்தார். நான் உயிர் தரித்து வாழுவது தம்பிக்காக அன்றோ! அவன் புறச்சமயத்தில் நெறிதவறிச் சென்று மயங்கிவாழ, நான் உயிர்தாங்கி வாழ்தல்தகுமா?

சர்வாபீஷ்டவரதரே, தேவரீர் அடியேனை ஆட்கொள்வீர் என்பது சத்தியமாயின் சமணர்களது படுகுழியல் வீழ்ந்துள்ள என் எடுத்துக்காப்பாற்றி அருள வேண்டும் பலமுறை விண்ணப்பஞ் செய்தார். லருநாள் எம்பெருமான் திலகவதி யாருக்குக் கனவிலே தோன்றி, "தபோதினியே,நீ உன் மனக்கவலையை ஒழி உன்னுடைய தம்பி துறவியாகி,நம்மை அடையும் பொருட்டுப் பூர்வஜென்மத்தில் தவம் செய்திருக்கிறான். அந்தத் தவத்திலே சிறிது குறையிருந்ததால் புறச்சமயத்திற் சேர்ந்திரு க்கிறான்.அதனால் அவனுக்குச் சூலைநோயைக் கொடுக்கு வருத்தி ஆட்கொள்வோம்" என்று சொல்லி மறைந்தருளி எம் பெருமான் திருவருளினாலே தருமசேனருடைய வயிற்றிலே சூலைநோய் உண்டாகிக் குடலைக் குடைத லுற்றது. அதனால் அவர் வருந்தி நடுக்கமுற்றுச் சமணர் பாழியறையில் விழுந்தார். தமக்குத் தெரிந்த சமணசமய மந்திரோச்சாடனத்தால் தடுக்க முயன்றும் அச்சூலைநோய் பெருத்தது. இதனைக் கண்ட சமணர்களும் தம்மாலான மணி,மந்திர அவுடதங்களைக் கொடுத்தும் மயிற்பீலி கொண்டு தடவியும் நோய் வளர்ந்துகொண்டு சென்றதே தீர்ந்தபாட்டில்லை. தருமசேனரும் நோயால் மிகவும் வருத்தப்பட்டார். சமணர்கள் தம்மாலான வற்றைச் செய்தும் பயனற்றுப்போக, இந்நோயை மாற்ற நாம் வல்லோமல்லோம் என்று சொல்லி அவரைக் கைவிட்டுப் போயினர். இந்நோயை நீக்க ஆவன செய்யத்தக்கவர் தமது சகோதரியொருவரே என்று நினைவு கொண்டு தருமசேனரும் இச்செய்தியைப் பாகுகன் மூலம் அவருக்குத் தெரிவித்தார்.

அப்பாகுகனும் திருவதிகைக்குச் சென்று திலகவதியாரைத் திருநந்தவனத்துக்குச் சமீபத்திற் கண்டு வணங்கி, சமாச்சாரத்தைத் தெரிவித்தான். திலகவதியார் தம்பியாரது நோயின் கொடுமையைக் கேட்டு வருந்தி, நான் பதிதராகிய சமணர்களுடைய பள்ளிக்குவரேன். இதனைத் தம்பிக்குக் கூறு என்று சொல்லியனுப்பினர். இதனைப் பாகுகன் தருமசேனருக்குக் கூற, அவர் அதனைக் கேட்டுப் பெரிதும் வருந்தினார்.

அப்பொழுது சிவபெருமானது திருவருள் கூட்ட மருணீக்கியாருக்கு, மெய்ச்சமயமாகிய சைவசமயத்தில் மீளப்பிரவேசித்து அதனை அனுட்டித்தலே நேய் நீக்குவதற்கு மேலானவழி என்ற கருத்து உதயமாகிறது.அக்கருத்துப் பிடித்து உந்த ஒருவரும் அறியாதபடி அன்றிரவே சமணப் பள்ளியை நீங்கிச் சகோதரியாரிடம் வந்தார்.வந்தவர் சகோதரியின். பாதத்தில் வீழ்ந்து வணங்கித் தம்மைக் காக்கும்படி வேண்டி நின்றார் திலகவதியார் தம்பியாரை நோக்கித் தமக்குச் சொப்பனத்திலே சிவபெருமான் தோன்றி அருளிச் செய்தபடி முடிந்ததைக் கூறி நினைந்து உருகிக் கடவுளை வணங்கினார்.நீர் அறியாமையாலே சமணசமயப் படுகுழியில் வீழ்ந்து அழுந்திக் கொடுந்துயரடைந்தீர். இனி எழுந்திரும் என்று தம்பியாரை இருகைகளாலும் அணைத்துத் தூக்கிவிட்டார். தம்பியார் மீண்டும் அழுதவண்ணம் தொழுது,தன்னை மன்னித்துக் கொள்ளும்படி திலகவதியாரை வேண்டி நின்றார். பரமசிவனது திருவருள். தம்முடைய திருவடிகளை அடைந்து வழிபடும் மெய்யன்பர்களுக்கு இன்னருளையே புரியும்.அவருக்கே இனித்தொண்டு செய்யும்."என்று திலகவதியார் தம்பிக்கு உபதேசம் செய்தார்.இதனை செவிமடுத்த மருணீக்கியார் அவரை வணங்கி,அவ்வுபதேசத்தை ஏற்று நிற்பத் திலகவதியார், திருவருளை நினைந்து ஸ்ரீபஞ்சாரத்தை ஓதி விபூதியை கொடுத்தார். மருணீக்கியார் மிகுந்த ஆசையோடு வணங்கி வாங்கிச் சரீரம் முழுவதும் பூசிக்கொண்டார்.

திலகவதியார் வைகரையிலே எமுந்து, திருவலகும் திருமெழுக்கும் தோண்டியும் எடுத்துக்கொண்டு தம்பியாரையும் அழைத்துக் கொண்டு, திருக்கோவிலுக்குச் சென்றார். மருணீக்கியார் திருவதிகை வீரட்டானேஸ்வரரைப் பிரதக்ஷிணஞ் செய்து சந்நிதியிலே விழுந்து வணங்கி எழுந்து நின்று எம்பிரானே எனது குலைநோயைத் தவிர்த்தருளுக என்று வேண்டி நின்றார்.சிவபெருமானின் திருவருளினாலே தமிழ்ச் செய்யள் பாடும் ஆற் நல் அவருக்கு உண்டாகியது.தம்முடைய குலைநோய் நீங்கும் பொருட்டும் சிவபெருமான் மேல்"கூற்றாயினவாறு விலக்ககிலீர்" என்று தொடங்கும் திருப்பதிகத்தைப் பாடியருளினார்.உடனே சூலைநோய் நீங்கிற்று.

அப்பொழுது மருணீக்கியார் தமக்கு உயிரையுந் தந்து, முத்தி நெறியையுந் தந்துதவிய சிவபெருமானின் திருவருளை நினைந்து நினைந்துருகினார்.தமது திருமேனி முழுதும் உரோமஞ்சங்கொள்ள,இரண்டு கண்களிலும் ஆனந்தக் கண்ணீர் சொரிய, நிலத்திலே விழுந்து புரண்டு அழுதார்.தான் அறியாமையாலே சமணப் படுகுழியில் விழுந்த செய்கையை மன்னித்தருளுமாறு வேண்டி நின்றார்.

மீண்டும் சைவநெறியில் நின்றுப்ய தமக்குச் சூலை நோயை த் தந்து காத் தருளிய திருவருளுக்கு என்ன கைம்மாறு செய்வேன் என்று தோத்தரித்து நின்றார்.உடனே வீரட்டானேஸ்வரரின் திருவருளினால், "நீ அற்புதசின்மய மதுரமாகிய தேவாரப் பதிகத்தைப் பாடியபடியால் உனக்கு நாவுக்கரசு என்னும் பெயரே சப்தலோகங்களிலும் வழங்குக" என்று சமஸ்தருக்கும் வியப்புத் தோன்றும்படி ஓர்அசரீரி ஆலயத்திலே ஒலித்தது. அன்று முதல் மருணீக்கியார் திருநாவுக்கரசர் என அழைக்கப்பட்டார். திருநாவுக்கரசு நாயனார் பாடிய அற்புதத் தேவாரத் திருப்பதிகங்களை முழுமையாகப் பாடி பரவி இன்புறுவோம்.

நெஞ்சம் முமக்கே யிடமா கவைத்தே

விளையா தொடுபோ துமிடுந் தறியேன்
வஞ்சம் மிதுவொப் பதுகன் டறியேன்
வயிற்றோ டுதடக் கிமுடக் கியிட நஞ்சா கிவந்தேவ் வைநலி வதனை நணுகா மற்றூர் துகரந் துமிடீர் அஞ்சே லுமென்னீ ரதிகைக் கெடில வீரட்டானத் துறையம் மானே. பணிந்தா ரவபா வங்கள்பாற் றவல்லீர் படுவெண் டலையிற் பலிகோன் டுழல்வீர் துணிந்தே யுமக்காட் செய்துவா ழலுற்றாற் சுடுகின் றதுசூ லைதவிர்த் தடுவீர் பிணிந்தார் பொடிகொண் டுமெய்பூ சவல்லீர் பெற்றமேற் றுகந்தீர் சுற்றும்வெண் டலைகொண் டணிந்தீ ரடிகே ளதிகைக் கெடில வீரட்டானத் துறையம் மாகேவ.

டுன்னம் மடியே னற்பா மைம்னான் டுனிந்தேன் னைநலிந் துடுடக் கிமிடப் பின்னை யடியே னுமக்கா ளும்பட்டேன் சுடுகின் நதுசூ லைதலிர்த் தடுளிர் தன்னை யடைந்தார் வினைதீர்ப் பதன்றோ தலையா யவர்தங் கடனா வதுதான் அன்ன நடையா ரதிகைக் கெடில வீரட்டானத் துறையம் மானே.

காத்தாள் பவர்கா வலி<sub>ுத</sub>ந் தமையாற் கரைநின் றவர்கண் டுகொளேன் றுசோல்லி நீத்தா யகயம் புகநூக் கிமிட நிலைக்கொள் ஞம்வழித் துறையோன் றறியேன் வார்த்தை மிதுவொப் பதுகேட் டறியேன் வயிற்றோ டுதுடக் கிடுடக் கிமிட ஆர்த்தார் புனலா ரதிகைக் கேடில வீரட்டானத் துறையம் மானே.

சலம்பு வொடுதா பமறந் தறிபேன் றயிழோ டிசைபா டன்மறந் தறிபேன் நலந்தீங் கிலுமுன் னைமறந் தறிபே ஆன்னா மமென்னா வின்மறந் தறிபேன் உலந்தார் தலையிற் பலிகொண் டுழல்வா யுடலுள் ளுறகு லைதவிர்த் தடுளாய் அலந்தே வடியே வதிகைக் கேடில வீரட்டானத் துறையம் மானே. உயர்ந்தேன் மனைவாழ்க் கையுமொன் பொருளு மொடுவர் தலைகா வலிலா மையினால் வயந்தே யுமக்காட் செய்துவா ழலுற்றால் வலிக்கின் றதுசூ லைதவிர்த் தருளீர் பயந்தே பென்னயிற் நினகம் படியே பழித்துப் புரட்டி யறுத்தீர்த் திடநான் அயர்ந்தே னடியே னதிகைக் கேடில வீரட்டானத் துறையம் மானே.

வலித்தேன் மனைவாழ்க் கைமகிழ்ந் தடியேன் வஞ்சம் மனமொன் துமிலா மையினால் சலித்தா லொடுவர் துணையா டுமில்லைச் சங்கவேன் குழைக்கா துடையேம் பெருமான் கலித்தே யென்வயிற் நினகம் படியே கலக்கி மலக்கிட் டுக்கவர்ந் துதின்ன அலுத்தே மடியே அதிகைக் கெடில வீரட்டானத் துறையம் மாதே.

போன்போ லமினிர் வதோர்மே னியிவீர் புரிபுன் சடையீர் மேலியும் பிறையீர் துன்பே கலை பிணியேன் நிலந்தை நணுகா மற்றுருந் துகருந் துமிடீர் என்போ விகளும் மையினித் தெளியா ரடியார் படுவ திதுவே யாகில் அன்பே யமையும் மதிகைக் கெடில வீரட்டானத் துறையம் மானே.

போர்த்தா யங்கோரா னையினி ருள்தோல் புறங்கா பரங்கா நடமா பலல்லாய் ஆர்த்தா வரக்கள் றனை மால் வரைக்கி நடர்த்திட் பருள்செய் தவது கருதாய் வேர்த்தும் புரண்டும் விழுந்தும் மெழுந்தா லென்வே தனையா வவிலக் கியிடாய் ஆர்த்தார் புனல்சூ நதிகைக் கெடில வீரப்பானத் துறையம் மானே. திருச்சிற்றம்பலம்.

### திருநாவுக்கரசு நாயனார் செய்த அற்புதங்கள்

- நீற்றரையில் பிழைத்தது
- நஞ்சு கலந்த பாற்சோறு அமுதானது
- கொல்களிறு வணங்கிச் சென்றது
- ஆழிமிசைக்கன்மேல் மிதந்தது
- திருமறைக்காட்டில் கதவு திறந்தமை
- பஞ்சம் தீர படிக்காசுப் பெற்றமை
  - திருவையாற்றில் திருக்கைலாயக் காட்சி கண்ணுறுதல்.

### செ. நவநீதக் குமார்

தமிழ் வருடங்களைச் சோதிடக்கணிப்பின்படி 60 ஆகக்குறிப்பிட்டு அவற்றிற்குப் பிரபவ முதல் அக்ஷய வரை ஒவ்வொரு பெயர் கொடுத்திருக தெசா புத்திக்கணிப்பின்படி கின்றார்கள். ஒருவனுடைய பூரண ஆயுள் 120 வருடங்கள் இது இரண்டு ஆகும் சுற்று வருடங்களாக அமைகின்றது. தமிழ் வருடப்பிறப்பு சித்திரை மாதம் ஆகும். சூரியன் மேடராசியில் அச்சுவினி முதற்பாதத்தில் பிரவேசிக்கும் காலமே வருட ஆரம்பமான வருடப்பிறப்பாகும். சூரியப் பெயர்ச்சி கொண்டு கணக்கிடும் இவ்வாண்டினைச் சௌர வருடம் என்பர். சூரியன் அச்சுவினி முதலாம் பாதத்தில் இருந்து ரேவதி நான்காம் பாதம் வரையும் உள்ள இக்காலம் 365 நாள் 6 மணித்தியாலயம் 9 நிமிடம் கொண்டது.

இப்போது உதயமாகும் ஈசுர வருடம் 60 வருடச்சுற்றிலே பதினோராவதாகும்.

சூரியன் மேடராசி முகல் மீனராசிவரை சஞ்சாரம் செய்யும் காலம் சித்திரை முதல் பங்குனிவரையாம். மேடராசியில் சூரியன் இருக்கும் காலம் சித்திரை மாதம். அந்த ராசியில் சூரியன் பிரவேசிக்கின்ற காலம் சங்கிரம புண்ணிய காலம், உத்தராயண புண்ணிய காலம், தட்சணாயன புண்ணியகாலம், விஷு புண்ணியகாலம், சடசீதி புண்ணியகாலம், விஷ்ணுபுண்ணியகாலம் என ஐந்தாகும். சித்திரை மாதம் மேடராசியில் சூரியன் பிரவேசிக்கின்ற காலம் விஷு புண்ணிய காலம் எனப்படும். சூரியன் அந்த ராசியில் பிரவேசிக்கு முன் 10 நாளிகை பின் 10 நளிகை ஆக இருபது நாளிகை விஷு பண்ணிய காலமாகும். இக்காலத்தில் மருத்து நீர் தேய்த்து புத்தாடை அணிந்து பொன் ஆபரணம் பூண்டு கண்ணாடி, நிறைகுடம், தீபம், பசு முதலிய மங்கலப் பொருட்களைத் தரிசித்து விநாயக பூஜை, இஷ்ட தெய்வ வழிபாடு என்பன செய்து குரு, பெற்றோரை வணங்கி ஆசிபெரல் சிறப்பாகும்.

கழிந்த வருடத்தில் நடந்த தீமைமுதலியன நீங்கி, வரப்போகும் புது வருடத்தில் நலம் பெருகி, வாழ்வு வளம் பெற வேண்டும் என நினைத்து இறைவணக்கத்துடன் புதுவருட வாழ்வை ஆரம்பிப்பது சாலவுஞ்சிறந்தது. அன்று சூரிய பொங்கல் செய்வதும் வழக்கத்தில் உண்டு.

வருடத்தை ஆறுருதுவாக வகுத்துள்ளனர். இதிலே வசந்த ருதுவின் ஆரம்பம் சித்திரை. காலங்களிலே சிறந்தது வசந்த காலம். மனிதர் மட்டுமன்றி ஏனைய ஜீவராசிகளும் வசந்தத்தில் மகிழ்வதைக்காணலாம். தானியங்கள் மலிந்து, மரங்கள் பூத்து, காய்த்து இருக்கும் காலம்இது. இக்காலத்தில் வேப்பம் பூ கிடைப்பதனாலோ, என்னவோ புதுவருடத் தன்று அறுசுவை உணவுடன் வேப்பம் பூ மாங்காய் சருக்கரை சேர்த்துச் செய்யும் பச்சடியும் இடம் பெறும். வாழ்க்கையிலே கசப்பு, இனிப்பு முதலிய உணர்வுகள் இடம் பெறும் என்பதை நினைவூட்டுவதாக இது அமையும்.

பெரியோர்கள் அல்லது தமக்கு விருப்பமான நல்ல மனம் படைத்தவர்களிடம் கைவிஷேசம் வாங்குதல், உழவர் "ஏர்மங்கலம்" என்று தமது தொழிலை ஆரம்பிக்குமுகமாக உழுதல், வித்தியாரம்பம், புதுக்கணக்கு எழுதுதல், தாம் மேற்கொள்ளும் வேலைகளைத் தொடங்குதல் போன்றவை வருடப்பிறப்பின் சுப வேளையில் ஆரம்பிக்கப்படும்.

புதுவருடத்தன்று ஆலயங்களில் "பஞ்சாங்க சிரவணம்" என்ற ஒரு நிகழ்ச்சி இடம் பெறுவதுண்டு. ஒருவர் பஞ்சாங்கம் படிக்க, இருப்பவர்கள் தங்களது அவ்வருட ராசிப்பலன், கந்தாய பலன் இலாப நட்டம் போன்றவைகளைக் கேட்டு அறிவதே அதுவாகும். பின்னர் பஞ்சாங்கம் படித்தவருக்கு தட்சணை வழங்கிக் கௌரவிப்பர்.

மலரும் இந்த ஈசுர வருடம் மகிழ்வையும், நிம்மதியையும் கொடுத்து வாழ்வை வளம்படுத்த வேண்டும் என்று ''சைவ நீதி" சார்பாகத் திருவருளை சிந்தித்து வந்திப்போமாக.

செ. நவநீதக் குமார்

சித்திரைப் பரணி வைரவப்பெருமான் விரத்தினங்களுள் ஒன்று. முன் ஒருகாலத்திலே சிருஷ் டித் தொழிலுக்கு கர்த் தாவான பிரமதேவரும்,காத்தற்றொழிக்கு அதிபதியான திருமாலும் மேருகிரியில் இருந்த வேளை முனிவர்கள் வந்து "முழுமுதற் கடவுள் யார்?" என்று வினவினர்.

பிரமா தானே முதற் கடவுள் என்றார். கிருமால் தானே முதற் கடவுள் என்றார். அதனால் இருவரும் போரிடத்தலைப் பட்டனர்.யுத்தம் பல யுகங்களாக நிகழ்ந்தது. இருவர் அதந்தையையும் அகற்றி உண்மையை உணர்க்கக் கிருவளம் கொண்ட சிவபெருமான் இருவருக்கும் இடையில் சோதிவடிவாகத் தோன்றினார். இருவரும் உண்மையை உணரவில்லை. அச்சோதியின் நடுவே பார்வதி சமேதராகப் பாமசிவன் கோன்றினர். அகந்தை அகன்ற திருமால் இரைவனைப் பணிந்தார். பிரமா உச்சித்தலையினாலே நகைக்கப் பிரமனினதும் ஏனைய தேவர்களினதும் அகந்தை, அறியாமை ஆகியவற்றைப் போக்குவதற்காக இரைவன் வைரவக் கடவளைக் தோற்றுவித்தார். நீலநிறத்திருமேனியுடனும், சூலம், பரசு, உடுக்கு ஆகியவை தரித்த நான்கு திருக்கரங்களுடனும். கண்களுடனும், சடாமுடியுடனும் வைரவக்கடவுள் சிவபெருமான் கமலத்திலிருந்து தோன்றி அருளினார். பிரமாவின் உச்சித் தலையைக்கிள்ளி, அக்கபா லத்திலே, அகந்தை கொண்ட தேவர்களின் குருதியை ஏற்று, அவ்வேளை உயிர் நீக்கும் தேவர்களை உயிர்ப்பிக்குமாறு வைரவக் கடவுளுக்குச் சிவபெருமான் கட்டளையிட்டு மறைந்தருளினார். அவ்வண்ணமே வைரவக் கடவுளும் பிரமாவின் சிரசைக் கொய்து அக்கபால ஓட்டிலே திருமால் முதலான தேவர்களின் குருதியை எடுத்து அவர்களின் அகந்தையை நீக்கினார்.

திருமாலும், பிரமாவும் அகந்தை நீங்கி பெருமானை வணங்கினார். பரமனை மதித்திடாப் பங்கயாசனன் ஒருதலை கிள்ளியே ஒழிந்தவானவர் குருதியும் அகந்தையும் கொண்டுதண்டமுன் புரிதருவடுகனைப் போற்றி செய்தவாம்.

என்ற கந்தப்புராணப் பாடல் மூலம் இச்செயலை அறிகிறோம்.

பெரிய புராணம் கூறும் திருத்தொண்டர் களுள் சிறுத்தொண்டரும் ஒருவர். திருச்செங் காட்டங்குடியிலே சிவனடியவர்க்கு திருஅமுது படைத்து மாகேசுர பூசை செய்து வந்தார். தினந்தோறும் ஓர் அடியவர்க்காவது அமுது படைத்துத் தான் உண்ணும் இயல்புடையவர்.

இவர் திருத்தொண்டின் பெருமையை உலகறியச் செய்வதற்குச் சிவபெருமான் திருவுளங் கொண்டார். சூலமும், தமருகமும் திருக்கரத்தி லேந்தி வைரவ சந்நியாசி வடிவங் கொண்டு சிவபெருமான், திருச்செங்காட்ட ங்குடியிலே திருவாத்தி மரநிழலிலே சிவனடியவர் போல எழுந்தருளினார்.

சிறுத் தொண்டர் அவரைத் தமது இல்லத்திற்கு எழுந்தருளித் திருவமுது செய்யும்படி வேண்டினார். சிவனடியார் "நாம் நர மாமிசம் உண்போம், அதற்கு நீர் இசைவீராகில் உம்மனையில் திருவமுது செய்வோம்" என்றார்.

சிறுத் தொண்டரும், அவர்மனைவியும் தம் அருந்தவப் புதல்வன் சீராள தேவனை வெட்டிக்கநியமுதாக்கினர். அடியவரைத் தமது மனைக்கு அழைத்து உணவு படைக்கின்றனர். இச்செயலை மெச்சி இறைவன் விண்ணிடை சோமாஸ்க்கந்த மூர்த்தியாக காட்சி கொடுத்தார்.

சிவபெருமான் திருவடியைச் சிறுத் தொண்டரும், உமை அம்மையார் திருவடியை சிறுத்தொண்டர் மனைவியும் கந்தவேள் திருவடியை சீராள தேவனும் அடைந்து முத்தி பெற்றனர். இவ்வற்புதம் நிகழ்ந்து சிறுத் தொண்டர் முத்தி பெற்றது சித்திரைப் பரணி தினமாகும்.

வைரவ விரதங்களாக சித்திரைப் பரணி, ஐப்பசிப் பரணி தைச்செவ்வாய் தினங்களும் பரிமளிக்கின்றன.

# சீத்திராப்பூரணை

### செ. நவநீதகுமார்

பூரணை என்பது ஒரு திதி. சந்திரன் நிறை மதியாக இருப்பது பூரணையில். சோதிடத்தில் சந்திரன் மாதுருகாரகன் எனக்குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. சந்திரன் மனத்திற்கு அதிபதி. மனோவலிமை, மகிழ்ச்சி, புத்திக்கூர்மை என்பன சந்திரன் தாக்கத்தால் ஏற்படக்கூடியவை. மாதுருகாரகன் சந்திரன் நிறைமதியாக இருக்கும் பூரணை த்தினத்தில் தாயாருக்காக விரதமிருப்பது மரபு. ஒவ்வொரு பூரணையிலும் விரதம் இருக்க முடியாதவர்கள் விஷு புண்ணியமாதங்களான சித்திரை, ஐப்பசி ஆகிய மாதங்களில் வரும் பூரணைத்தினத்தன்று விரதமிருக்கலாம்.

தைமாதம் தொடக்கம் ஆனி முடியும் வரையுள்ள உத்திராயண காலம் தேவர்களுக்குப் பகற்காலமாகும். இக்காலப்பகுதில் மதிய வேளை சித்திரை மாதமாகும்.மதிய வேளை பிதிர் கருமத்திற்கு உரிய வேளை. ஆகவே சித்திரை மாதத்தில் வரும் பூரணை விசேடமாகக் கொள்ளப்படும். இம்மாதத்தில் பூரணை, சித்திரை நட்சத்திரத்தோடு கூடிவரும்.

சித் திரை மாதத் தில் சித் திரை நட்சத்திரத்தில் தோன்றியவர் சித்திரகுப்தர். அன்றைய தினத் தில் அநுட்டிக்கப்படுவது சித்திரகுப்த விரதமாகும்.

அன்று உப்பில்லாப்பட்சணங்கள் உண்ண வேண்டும். புத்திரப் பேறு வேண்டி இந்திரன் இறைவனை வழிப்பட்டான். இறையருளாற் காமதேனுவின் வயிற்றிலே உதித்து இந்திரன் எண்ணத்தை நிறைவேற்றினார் சித்திரபுத்திரர். செய்யும் அவர் ஒவ்வொருவரும் புண்ணியங்களைக்கணக்கு வைப்பார். இவரின் கணக்குப்பிரகாரமே யமதர்மராஜன் உயிர்களைக் கவருவான். உயிர்கள் பஞ்சபூதங்களால் ஆன தூலசரீரத்தில் இருந்து குக்குமசரீரத்தை எடுக்கும். அங்ஙனம் கூக்கும் சரீரத்தில் இருக்கும் உயிர் முன் செய்த பாவ, புண்ணியங்களுக்கு ஏற்பப் பிறவி எடுக்கும். இவ்வண்ணமன்றிக் காலத்தை வென்றவர்களும் உளர். சாவித்திரி

சத்தியவான் காலத்தை வென்று நீண்ட ஆயுள் பெற்றவன். மார்க்கண்டேயர், சிவவழிபாட்டின் மூலம் என்றும் பதினாறு வயதுடையவராக வாழ்கின்றார்.

காலத்தைவெல்லும் வழிகளுள் ஒன்று காலவந்தனம். மற்றையது கால வஞ்சனம். கால வந்தனமாவது காலத்தின் நியதிக்கு உட்பட்டு,புத்திபூர்வமாக,சாதுர்யத்தினால் காலனை வெல்லுவது. சாவித்திரி கடைப்பிடித்தது இவ்வழியே.

காலவஞ்சனமாவது காலனைச்சிந்தியது சிவவழிபாட்டில் ஈடுபட்டுக் காலனை வெல்லுதல். இவ்வழி மார்க் கண்டேயர் அனுசரித்தது. இவை இரண்டையும் விட நசிகேதன் மிருத்யுவை வென்று அவரைக் குருவாக அடைந்தான்.

சித்திரைப்பூரணைத் தினத்தன்று ஆலயங் களிற் சித்திரபுத்திரர் கதைபடிப்பார். அன்னதானம் வழங்குவார். சித்திரைக்கஞ்சியும் வழங்கப்படும்.

இந்நாள் விசேடம் பற்றித் திருவிளையாடற் புராணத்தில் வரும் சம்பவம் ஒன்றுண்டு.

இந்திரன் தேவஅரம்பையர் நடனமாட அதைச்சுவைத்த வண்ணம் அரியணையில் இருந்தான். அவ்வேளை அங்கு தேவ குருவான பிருகஸ்பதி வந்தார். இந்திரன் பிருகஸ்பதியை மதிக்கவில்லை. குரு அவ்விடத்தை அன்றிலிருந்து அகன்றார். இந் திரன் ஐஸ்வரியங்கள் குறையத்தொடங்கின. இந்திரன் உணர்ந்து குருபகவானை தவறை நாடிப்புறப்பட்டான். எங்கு தேடியும் குருவைக்காணாத இந்திரன் பிரமதேவனிடம் முறையிட்டான்.

துவட்டாவின் மகன் மூன்று தலையுடைய விச்சுவ உருவினன். அரக்கனாக இருந்தாலும் அவன் சீலம் உடையவன். அவனைக்குருவாக அடைதி என்றான் பிரமன். இந்திரன் விச்சுவ உருவினை யாகம் ஒன்று செய்ய வருமாறு அழைத்து யாகம் செய்தான். அவனோ தேவர்கள் அழியவும் அசுரர்கள் வாழவும் என மனதில் எண்ணி யாகம் செய்தான். விச்சுவ உருவினனின் சூழ் ச் சியை அறிந்த இந்திரன் தனது வச்சிராயுதத்தால் அவன் தலையில் அடித்தான். அவன் தலைகள் மூன்று குருவிகளாகப் பறந்தன. அவன் உயிர் பிரிந்தது.

மகன் இநந்ததை அநிந்த துவட்டா இந்திரனைப்பழி வாங்க எண்ணினான். ஒரு வேள்வி செய்தான். அவ் வேள்விக்குண்டத்தில் விருத்திரா சுரன் தோன்நினான். அவன் இந்திரனுடன் போர் புரிந்தான். இந்திரன் தனது வச்சிராயுதத்தால் விருந்திராசுரனை அடித்தான். அது பயனந்நதாகியது. தேவர்கள் உதவியோடு இந்திரன் ததீசி முனிவரது முதுகெலும்பைப் பெற்று அதனை வச்சிராயுதமாக்கி விருந்திராசுரனோடு போர்புரியச் சென்றான்.

அசுரன் சமுத்திரத்துள் மறைந்தான். அகத்திய முனிவர் சமுத்திரத்தை உழுந்தளவாக்கிப் பருகினார். அசுரன் ஒருமலையில் இருந்து தவஞ்செய்தான். அதைக்கண்ட இந்திரன் அவனை வச்சிராயுதத்தாற் கொன்றான். இந்திரனைப் பிரமகத்தி தோஷம் பிடித்தது. இந்திரன் இதனால் ஒரு தாமரைத்தண்டுள் ஒளித்தான்.

தேவர்கள் இந்திரனைத் துன்பத்தில் இருந்து விடுவிக்க வேண்டிப் பிருகஸ்பதியைத் துதித்தனர்.அவரும் இந்திரனை அழைத்துப் பூலோகஞ் சென்று பிரமகத்தியைப் போக்குமாறு பணித்தனர்.

இந்திரன் பூவுலகிற் பல தலங்களையும் தரிசித்தும் அத் தோஷம் விலகவில்லை கடம்பவனத்திற்கு அருகில் செல்லும் போது இந்திரனைப் பிடித்த பிரம்மகத்தி விலகியீது.

அங்கு கடம்பமரத்தின் கீழ்த் தோன்றியிருந்த சுயம்புலிங்கத்தைக் கண்டான் இந்திரன். தேவதச்சனைக் கொண்டு ஆலயம் புதியதாக்கினான். பொற்றாமரைவாவியில் நீராடி மலர் கொண்டு இறைவனை அர்ச்சித்தான். இந்திரன் வழிபாட்டில் மகிழ்ந்த இறைவன் அவன் முன் தோன்றி யாது வரம் வேண்டுமென்றார். இறைவா உம்மை என்றென்றும் பூசித்துச் சேவிக்கதேவரீர் அருள் வேண்டும் என்றான் இந்திரன்.

> இருதுவிற் சிறந்த வேனிலுமதியாறு இரண்டினிற் சிறந்த வான் தகரும் பொருவில் தாரகையிற் சிறந்த சித்திரையும் திதியினில் சிறந்த பூரணையும் மருவு சித்திரையில் சித்திரை தோறும் வந்துவந்து அர்ச்சியோர் வருடந் தெரியு நாள் முந்தூற்றறுபதும் ஐந்துஞ் செய்தவர்ச்சனைப் பயனெய்தும்.

வசந்தருதுவும் சித்திரை மாதமும் சித்திரை நட்சத்திரம், பூரணையும் கூடும் நாள் அன்று வந்து அர்ச்சித்தால் வருடம் முழுவதும் அர்ச்சித்த பலனைப் பெறுவாய் என்றான் இறைவன்.

கடவுள் வழிபாட்டிற் பேறடைதற்கெனவே அமைந்தவை நம் திருமுறைகள். அவை சைவ சித்தாந்தக் கருவூலங்கள். சைவ சித்தாந்த அறிவு விளக்கில் விளங்கும் வரைக்கும் அவற்றின் பொருள் வெளியாயிருக்காது. மறையாகவேயிருக்கும். தமிழ் மறை என்றே அவை பெயர் பெற்றிருப்பது குறிப்பிடத் தக்கது.

-சித்தாந்த செழும்புதையல்கள்

### உங்கள் பங்களிப்பு

ளங்கள் எண்ணம் நிறைவுபெற உங்கள் ஒவ்வொருவரதும் நிறைவான ஒத்துழைப்பு வேண்டும். நீங்கள் ஒவ்வொருவரும் சைவநீதியின் உறுப்பினர் ஆகவேண்டும்.

### சைவநீதி மாத இதழ்

பெறுமதி விபரம்

|                | <u>தனிப்பிரதி</u>         | ஆண்டொன்றிற்கு             |  |  |
|----------------|---------------------------|---------------------------|--|--|
| இலங்கையில்     | ரூபா 20.00                | ருபா 200.00               |  |  |
| இந்தியாவில்    | ரூபர் 20.00 (இந்திய ரூபா) | ரூபா 200.00 (இந்திய ரூபா) |  |  |
| எனைய நாடுகளில் | \$ 15                     | \$ 15                     |  |  |

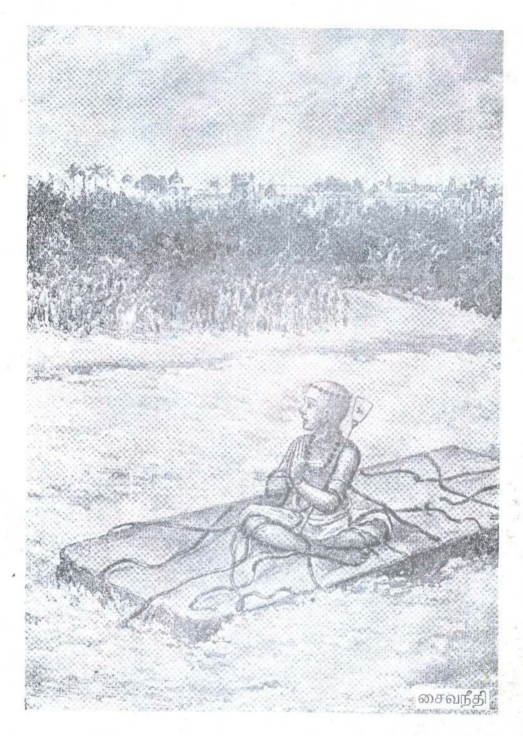
சைவநீதியின் வளர்ச்சியில் எங்கள் பங்களிப்பு என்ன என்பதை நாம் ஒவ்வொருவரும் சிந்திப்போமாக.

காசோலை அனுப்புவோர் "சைவநீதி" என்ற பெயரில் அனுப்புக.

### 'SAIVANEETHI'

61/1 F, Peer Saibo Street, Colombo 12. Sri Lanka. POSTCODE 0012

| <del></del>                                                                                                                                 |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| சைவநீதிக்கு எம் பங்களிப்பு.<br>அன்புடையீர்,<br>சைவநீதி இதழ்களை ஒரு வருடத்திற்குப் பெற்றுக் கொள்வதற்கான நிதியாக<br>இத்துடன் அனுப்பியுள்ளேன். |  |
| காசோலை - வங்கியும் இலக்கமும்                                                                                                                |  |
| Name :                                                                                                                                      |  |
|                                                                                                                                             |  |
|                                                                                                                                             |  |
| கையொப்பம்.                                                                                                                                  |  |



கல் தெப்பமாக மிதத்தல்

இவ்விதழ் சைவநீதி நிறுவனத்தினரால் 61/1F , பீர்சாப்பு வீதி, கொழும்பு 12 என்னும் முக**வரியிலுள்ள** ஸ்ரீ சக்தி அச்சகத்தில் அச்சிடப்பட்டு 1997-05-04 இல் வெளியிடப்பட்டது.

