



ஜோதி: 30-காலயுத்தி வர புரட்டாதி மீ – 1 உ (17-9-78) சுடர்: 11

| பொருளடக்கம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| சற்குரு மகிமையும் இலக்கணமும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | - 449                                                 |
| தாய் மொழி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - 450                                                 |
| கன்னியா குமரி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | - 451                                                 |
| # B. ID                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - 456                                                 |
| விஷ்ணு ஸஹஸ்ர நாமத்தின் பெருமை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | - 460                                                 |
| கோபியின் காதல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | - 461                                                 |
| சாந்திக்கு மார்க்கம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | - 462                                                 |
| இந்தோநேசியாவில் இருபத்தெட்டு நாட்கள் (2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | - 465                                                 |
| கடல் கடந்த சைவம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - 470                                                 |
| அருட் செல்வர்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | - 472                                                 |
| குடிகள் செய்யும் பாவம் அரசணச்சாரும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - 478                                                 |
| சைவமகா சபைகளின் கடமை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | - 482                                                 |
| சும்மா இருக்கும் சுகம்<br>கருணேக் கடலே                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - 484                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | - 491                                                 |
| ஆத்மஜோதி சந்தா விப<br>இலங்கைக்கு மாத்திரம் வருடச் சந்தா –<br>வெளிநாடுகளுக்கு ,, ,, –<br>ஆயுள் சந்தா ,, –<br>தனிப்பிரது ,, –                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ரம்<br>10-00 ரூபா<br>20-00 ,,<br>250-00 ,,<br>1-00 ,, |
| – ஆசிரியர்: நா. முத்தையா –                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                       |
| ஆத்மஜோதி நிலேயம்<br>நாவலப்பிட்டி. [போன்: 353]<br><sup>இலங்கை.</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                       |
| A CARDINAL CONTRACT AND A CONTRACT AND A CARDINAL AND A CAR | ான்: 353]                                             |

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# சற்குருமகிமையும்இலக்கணமும்

– கபீர்தாசர் –

சற்குருவின் சந்தைக்குச் செல்லுங்கள்; ஞானமும் அறிவும் கொண்டுவாருங்கள். தலேவரு⊾ன் அன்பு செய்து பரமபதம் அடையுங்கள். சற்குரு எல்லாந் தந்து விட்⊾ார். தருவதற்கு இனி ஒன்றும் இல்லே. நாம்தான் பேறுகிட்⊾ாத பெண், சுகத்தைவிட்டுத் துக்கத்தை எடுத் துக்கொண்டோம்.

இனியன் அரண்மீன சென்றேன். இதயம் ஏற்றுக் கொள்ளவிலீலே. இதயத்தில் வஞ்சம் பரவியிருந்தது. பெருமையும் நாணமும் நிரம்பியிருந்தன. வழி வழுக்கல் நிறைந்தது. அடிக்கடி விழுவேன். மீண்டும் மீண்டும் பிடித்துக்கொண்டு எழுந்து அடிவைப்பேன்.

அன்பனுடன் சேருவதற்கு ஆசையிருக்கிறது. பிறகு ஏன் வெட்கம் உனக்கு? இன்று நல்லநாள். ஏன் சென்று உடனே அடையக்கூடாது? அன்பின் உடல் அருமையாகக் கிடைத்திருக்⊊றது. நாதா! மனம் உடல் எல்லாவற்றையும் அடைக்கலம் செய்விக்கிறேன், சிரித் துப்பேசுங்கள்.

குரு கோபித்துக் கொண் டிருந் தால் உடனே சமாதானப்படுத்த வேண்டூம். எளியவராகவும் அடிமை யாகவும் ஆகிக் குற்றம் குறையை மன்னிக்கச் செய் யுங்கள். குரு கருணே உடையவராதலால் தயவுடன் மனதைப் பார்ப்பார். ஒருகணம் கழிவதற்குள் கோடி கருமங்கள் அழிந்துவிடும். கபீர் அறிவுறுத்திச் சொல் கிருர். நன்றுய் அறிந்து இதயத்தில் வைத்துக்கொள். யூகம் யுகமாய் அரசாளலாம். இந்தக் கெட்ட புத்தியை மட்டும் விட்டுவிடு.



நண்ஙர்களே! தாய்மொழியை மதித்துப்போற் றுங்கள். மடமையைக் கொளுத்துங்கள்; தாய்மொழி யுடன் உள்ளக் கல்வியும், உலகக் கல்வியும் சேர்த்து உங்கள் உள்ளம் நிறைவாகுக. <sub>–சுவாமி</sub> இராமதீர்த்தர்.

குழந்தையின் உடல் வளர்ச்சிக்குத் தாய்ப்பால் எவ்வளவு இன்றியமையாததோ அவ்வளவு இன்றியமையாதது மனி தனின் மனவளர்ச்சிக்குத் தாய்மொழி. வேறெவ்விதம் இருக்க முடியும்? குழந்தை தனது முதற்பாடத்தைக் கற்பது தாயிட மிருந்துதானே. ஆகவே குழந்தையின் உளவளர்ச்சிக்குத் தாய்மொழியை அன்றி வேறெரு மொழியை அவர்கள்மீது தணிப்பது தாய்நாட்டுக்குச் செய்யும் பெரிய பாவம் என்றே நினேக்கின்றேன்.

தாய்மொழியைத் திறமையாகப் பயன்படுத்த அறியாத எவனும் பிறமொழியைத் திறமையாகப்பயன் படுத்திக் கொள்ள கற்றுக்கொள்ளுதல் கடினம்.

-பெர்னுட்ஷா

பிற மொழியின் மூலமாக கவியின் நிலேயை அறியப் புகுவது, காதலியின் அருள்முறுவலேப் பெறுவதற்காக வழக்கறிஞருக்கு 'வக்காலத்து'க்கொடுத்த அழகுதான். –தாகூர்த

மாசற்ற தாய்மொழித் தமிழைத் திரைநோய்க் கிருமிகள் நிறைந்த சாக்கடை நீராக மாற்றுப் வல்ல மை நம்மி⊾ம் உள்ளது அல்லவா? அதுபோலவே மா சற்ற மனிதப்பண்போடு, கப⊾மற்ற குழந்தைகளாய்ப் பிறந்து வளர்ந்தவர்களே முதலில் ஏழைகளாக்கி இரக்க மற்ற மிருகங்களாக்கிப் பிறகு பொல்லாத போக்கிரி களாக்கிஷிடுகிறேம். -மு. வ.



451

''வடவேங்கடம் தென்குமரி ஆயிடைத் தமிழ் சுற நல்லுலகம்'' என்று பண்டைத் தமிழ் நூல்கள் பேசுகின் றன.இந்தியாவின் தென்கோடி முணே, திருவனந்த புரத் திற்கு 53 மைல் தொலேவில் உள்ளது. இந்து சமுத்திரம், வங்காளவிரிகுடா, அரபிக்கடல் மூன்றும் கூடும் அழகிய இடம் இதுவாகும். பண்டைக்காலமுதல் இந்துக்களின் ஐந்து புண்ணிய தீர்த்தத் தலங்களுள் இதுவும் ஒன் ருக இருந்து வருகின்றது.

இந்தியாவில் இயற்கையழகு மிகப் பொலிந்த இடம் இது என்றே கூறலாம். பூர ண தினத்தன்று மாலேயில் மேற்கே சூரியன் மறையுந் தோற்றமும் கிழக்கே சந்திரன் உதிக்குந் தோற்றமும் உள்ளத்தைக் கொள்ளே கொள்ளும் காட்சியாகும். கடலிலே சில கற்குன்றுகளும், அவைமீது நீரலேமோதுதலும், கரையிலே சில மணற்குன்றும், அவை மீது காற்றலே மோது தலும் மக்கள் வாழ்வும், துன்ப அலே யும் போன்று காட்சி அளிக்கின்றன.

முனேயில் கன்னியா குமரி அம்மன் கோயிலும், கோயி லுக்குப் பின்ஞல் கன்னியா குமரி என்ற ஊரும் உள்ளன. உமாதேவியார் கன்னியாகவே இருந்து சிவபெருமானே எண்ணித் தவஞ்செய்யுந் தலமாதலால் கன்னியா குமரி எனப்பெயர் பெற்றதென்று தலபுராணங்கூறும்.

கடற்கரை, பலநிறமண லும், பலவகைக் கடற்படு பொருளும் கொண்டு, தம் அலேக்கையால் வா வா என்று அழைப்பது போன்று உரக்கக் கூவிக் கவரும் இயல்புடை யது. இவையன்றி இத்துறை, பராசக்தியுறையும் பழங்

கோயிலுடைமையால் பாராட்டப்பட்டு, இந்தியா முழுமை யும் பரந்த புகழுமுடையது. காசிக்குச் சென்ரேர் கன் னியா குமரி வந்து கன்னியாக வாழும் கடவுளே வணங்க வேண்டும் என்பது இந்துக்களுக்கோர் சிறந்த மறைநூல் விதியாகும்.

மகாத்மாவின் மறைவின் பின் அன்ஞரது அல 1948 பெப்ரவரி 12ல் கன்னியாகுமரிக்கடலில் கரைப்ப தாகக் குறிப்பிடப்பட்டது. கடலில் இடுமுன் சாம்பல் வைக்கப்பட்டபாத்திரம் ஓர் பீடத் தின் மீது வைக்கப் பட்டது. இவ்விடத்தில் மகாத்மாவின் ஞாபகார்த்தமாக 3 லட்சரூபா செலவில் நிணேவு மண்டபம் ஒன்று கட்டப் பட்டது. இந்நிணவு மண்டபத்தின் பீடத்திற்கு நேர்மேலே யுள்ள துவாரம் வழியாகக் காந்தியடிகளாரது பிறந்த நாளாகிய அக்டோபர் 2ல் கதிரவன் ஒளி பீடத்தின்மீது படும்படியாகக் கட்டிடம் அமைத்திருப்பது இம்மண்டபத் தின் ஓர் தனிச் சிறந்த அமைப்பாகும்.

கன்னியாகுமரியில் கடலின் கீழ்ப்புறத்தில் காணப் படும் இரட்டைப் பாறைகள் இன்று, இந்துசமயப் பெருந் துறவி விவேகானந்தரது பெயரிட்டு அழைக்கப்படுகின் றன.

விவேகானந்த சுவாமிகள் 1892-ல் நடத்திய தனது இந்தியச் சுற்றுப் பயணத்தின் போது இராமேசுரம், மதுரை முதலிய இடங்களேக் கண்டுகளித்தபின், கன் னியாகு ம ரிக்குவந்து, கோயில் கொண்டுள்ள தே வியின் திருமுன் தன்னே மறந்த நிலேயில் நிலத்தில் படிந்து வணங்கிளூர். அதன்பின் கடலிலுள்ள இரட்டைப் பாறை களேக் கண்டதும் அவற்றைச் சென்றடைவதற்காகக் கட லில் குதித்தார். ஏறத்தாழ ஒரு மைல் தூரம் நீந்திச் சென்று கற்பாறைகளே அடைந்தார். அப்பாறைமீதமர்ந்து தெடுநேரம் தியானித்தார். பாரதத்தாயின் திருவடியில் வீற்றிருப்பதாகவும், பாரதத்தாயின் அடிமைவிலங்கு களேந் தெறிவதற்குத் தனது எதிர்காலத்திட்டங்கள் என்ன என் பதையும் தியானக் காட்சியில் கண்டார்.

கடற்கரையில் மணல், அரிசிபோன்ற உருவத்தில் பல நிறங்களில் காணப்படுகின்றது. கன்னியாகுமரி முண்யில் இருந்து கீழ்கடற்கரையோரமாக 3 மைல் தூரம் சென்றுல் ஓர் கோட்டையைக்காணலாம். இதன் அமைப்பு நோக்கி இதனே வட்டக் கோட்டை என அழைப்பர். முன்னர்த் தமிழ்நாட்டின் தென்பகுதியாக இருந்த குமரிக்கண்டம் கடலாற் கொள்ளப்பட்ட பொழுது அங்கேயிருந்த குமரி யாறும் கடலாற் கொள்ளப்பட்டது. ''பஃறுளியாற்றுடன் பன்மலேயடுக் கத்துக்குமரிக்கோடுங்கொடுங்கடல் கொள்ள' என்று சிலப்பதிகாரம் பேசுகின்றது. இப்போதுள்ள குமரி முனே சங்ககாலத்தில் தமிழக த்தின் தென் எல்லேயாக இருந்தது.

குமரிக்கோயில் திராவிடக் கட்டடச் சிற்ப முறையைத் தழுவியது. தலேவாயில் பெரியது. கோயிலிலுள்ள கருங்கல் தூண்களும் சிலேகளும் கண்கொள்ளாக் காட்சிகளாகும், தூண்களேத் தட்டிஞல் பல்வேறு இசையொலிகள் எழும்பு கின்றன. கோயிலேச் சுற்றியுள்ள மதிற்சுவர் கோட்டைச் சுவர் போன்று பெரியது. கடலே நோக்கியுள்ள வாயில் நீண்ட காலமாக மூடப்பட்டுள்ளது. தேவியின் மூக்கி வ அணிந்திருக்கும் மூக்குத்தி கடலில் நெடுந் தொலேவில் வருபவர்களுக்கும் கலங்கரை விளக்கம் போல் கரைகாட்டி யாக விளங்கியது எனப் பல வித ஐதிகங்கள் உண்டு.

இங்குள்ள சிவபெருமான் கோயிலுக்கு இப்போது குகநாதேசுவரம் என்று பெயர். இது கோநாதேசுவரம் என்பதன் மரூஉ ஆகும். இக் கோயில் இராச ராச சோழனுல் 984 இல் கட்டப்பட்டதாகும். கன்னியாகுமரி யைப் பற்றிய செய்திகள் பண்டை இலக்கியங்களில் நிறைய இடம் பெற்றுள்ளன. குமரித் தெய்வம் பாண்டியரின் குல தெய்வமாகப் போற்றப்படுகின்றது. புராணப் பேரரச குகிய பரதன் இந்தியா முழுவதையும் ஆண்டபடியினுல் இந்தியா பரத கண்டம் என்ற பெயரைப் பெற்றது என்று கூறுவர். இப் பரதனுக்கு ஆண்மக்கள் எண்மர், பெண் மகள் ஒருத்தியாக மொத்தம் ஒன்பது பிள்ளேகள் இருந் தனர். பரதன் அரசியலிலிருந்து ஒய்வு பெற்றபோது

பாரத தேசத்தை ஒன்பது கூறுகளாக்கி ஒன்பது பேரை யும் அரசியலில் ஈடு படுத்தினுன் என்பர். மகளாகிய குமரி என்பவள் ஆண்ட தென்பகுதி அக்காலந்தொட்டே குமரி என்ற பெயரால் அழைக்கப்பட்டு வந்தது என்பர்.

''நீலத்திரைக் கடல்ஓரத்திலே நின்று

நித்தந் தவஞ்செய் குமரிஎல்லே"

என்ற பாரதியாரின் பாடல் சிந்தனேக்குநல்ல விருந்தாகும்.

வசுதேவரையும் தேவகியையும் கம்சன் சிறையில் அடைத்துவிடுகிருன். அவர்களுக்குப் பிறக்கும் குழந்தை களே எல்லாம் கொன்றுதீர்க்கிருன். அப்படிப்பிறக்கும் குழந்தை ஒன்றினுல்தான் அவனுக்கு மரணம் என்று சோதிடர்கள் கூறிவிடுவதால், ஏழுகுழந்தைகளே இப்படிப் பறிகொடுத்த தேவகிக்குக் கண்ணன் சிறையில்பிறக்கிருன். வசுதேவருக்கு இப்பிள்ளேயைக் காப்பாற்ற வேண்டும் என்று தோன்றுகிறது. இரவோடிரவாக யமுனேயைக் கடந்து கோகுலத்தில் யசோதையிடம் கண்ணணேச் சேர்த்து விடுகிரூர். அங்கு பிறந்திருந்த பெண் குழந்தையை எடுத்து வந்து தேவகியின் பக்கத்தில் கிடத்திவிடுகிரூர். கம்சன் வந்து இந்தப் பிள்ளேயை எடுத்துச் சென்று அதனேக் கொல்ல விரைகிருன். ஆனுல் அந்தத் தெய்வக் குழந்தை யோ அவனே இகழ்ந்து உதைத்துத் தள்ளிவிட்டு,அந்தரத் திலே மறைகிறது. இப்படி மறைந்த குழந்**தை**யே திருமா வின் தஙிகையான எல்லாம் வல்ல சக்தி. அந்தச்சக்தியே பகவதி என்னுந் திருநாமத்தோடு இந்தக் கடற்கரையில் கையில் இலுப்பைப் பூமாலே தாங்கிச் சிவபெருமானே நோக்கித் தவஞ் செய்கிருள். என்றும் கன்னியாக, குமரி யாக நின்று தவஞ்செய்யும் பகவதியைத்தான் இன்று குமரி என்று வந்தித்து வணங்குகிருேம்.

அன்னே பகவதி குமரிமுனேயில் நின்று தவஞ்செய்து அதனுல் தவ வலிமை பெறுவது மக்களே உய்விக்கவே என்ற எண்ணந்தான் எம்மையெல்லாம் வாழவைத்துக்

கொண்டிருக்கிறது. வலக்கையில் மாலே தாங்கி, இடக் கையைத் தொடையில் பொருத்தி நிற்கிற எழில், சொல் லும் திறத்தது அன்று. அம்மையைக் கண் குளிரத் தரி சித்து விட்டு திரும்பும்போது நம்முடைய உள்ளம் நிறைவு பெறும்; உடல் புளகிக்கும்.

நெடியோன் குன்றம் தமிழ் நாட்டின் வடஎல்ல என்றுல், தொடியோள் பௌவம் தமிழ் நாட்டின் தைற் சிலப்பதிகாரங் கூறுகிறது. ு குரங்கு கெல்லேயென்று என்று மணிமேகலே செய்கடல் குமரியம் பெருந்துறை' கூறுகிறது. கன்னியா குமரிக்கோயிலேச் சூழ்ந்த கடல்துறை சாவித்திரி, காயத்திரி, சரசுவதி, கன்னியா, ஸ்தானு, மாத்ரு, பித்ரு முதலிய பல நன்னீராடும் கட்டங்களேக் கொண்டது. இவற்றில் நீராடி எமது விணேயைப்போக்கிக் கொள்வோமாக.

கடவுளின் மயக்கத்திலிருக்கும் மனிதன் பைத்தியக் உலகத்திலுள்ள என்று காரீனப் போல் இருக்கிறன் மயக்கத்தி ஆனுல் கடவுளின் மனிதன் நகைக்கிறன். பைத் தியக்காரர் லுள்ள மனிதனே, இந்த உலகத்தவர் களாகவும் அறிவிலிகளாகவும் தவருன வழியில் செல்ப இருக்கிறாகள் 6T OT வர்களாகவும், குருடர்களாகவும், துன்பப்படுத்தும் Gasalan எண்ணுகிறன். மனிதனேத் நோய்களில் கடவுள் மயக்கம் அதிக நன்மைதரக்கூடிய தும் அதிக துன்பத்தை அளிக்காததுமாகும். பைத்தியக் வழிகாட்டி காரர்களின் ஆட்சியாலும், பைத் தியக்கார களாலும் உலகம் சொல்ல முடியாத அளவுக்குத் துன்பப் பட்டுக்கொண்டிருக்கிறது. ஆளுல் ஒற்றுமை. 🖉 அமைதி, இவைகளேத் தவிர சகோதர மனப்பான்மை, அன்பு வேஞென்றும் கடவுள் மயக்கமுள்ள மனிதனிடத்திலிருந்து வெளிவருவதில்லே.

ஆத்மஜோத



ு வணக்கம் சுவாமி'

• ஒ———வடிவேலனு——வாப்பா வா. என்னப்பா சௌக்கியமா? ஊரில் இருக்கிருயா? இல்லேயா? ஒண்ணும் தெரியலேயே....ம்!....! இந்தப்பக்கம் வருவதைக்கூட காணமே.'

ீமன்னிக்கணும் சுவாமி <sup>°</sup>ஏம்பா நீ என்னு தப்பு பண்ணே ....ம். . ஒன்ணும் பண்ணலியேப்பா?

ீசுவாமி....உங்ககிட்ட வராம இருக்கிறேனே அதுவே பெரியதப்புதானே.' ' தம்பி....எத்தணேயோ வேலே இருக் கும். இந்தச்சாமிக்குத்தான் வேலே இல்லே. உனக்குமா வேலே இல்லே.'

'அப்படி ஒண்ணும் ஒயாத வேலே இல்லே சுவாமி. நாயிக்கி வேலேயில்லே. ஆ**ஞ நி**க்க நேரமில்லே அப்படின்னு சொல்லுவாங்களே. அது போலத்தான் சுவாமி.'

•அப்படியெல்லாம் சொல்லாதேப்பா' 'சுவாமி.... உங்க கிட்ட வந்தா எவ்வளவோ நிம்மதியா இருக்குங்க. ஆஞ எனக்குத்தான் புண்ணியமில்லே.'

' அதனுலே என்னுப்பா.. முடிஞ்சபோது இப்படி வந்தா போதும்.'

'சுவாமி.. உங்ககிட்ட வந்தா.. தேவர்ரம், திருவா சகம், திருப்புகழ், திருவருட்பா அப்படி இப்படின்னு ஏதாச் சும் நல்லத சொல்லி என்காது ல போட்டுவைக்கிறீங்க. வேற எங்க போனு இவைகள் கிடைக்கும் சுவாமி. தேவா ரம், திருவாசகம் அப்படின்னு கிலோ என்னு விலேன்னு அல்லவா கேக்கருங்க, சுவாமி.'

'தம்பி... அவங்க மேலே தப்பு இல்லேப்பா. அந்த அளவுக்கு அறியாமை அவங்களெ ஆட்டி வைக்குது. மற்ற மதத்திலே இருக்கிற அளவுக்கு நம்ம இந்து மதத்திலே பிரச்சாரம் இல்லியேப்பா. கிருஸ்துவர்களேப் பாரு. ஞா யிற்றுக்கிழமையிலே கோயிலுக்குப் போகாம இருக்க மாட்டாங்க. முஸ்லீம்களும் அப்படித்தான். வெள்ளிக் கிழமை வந்தா போதும். கோயிலுக்குப் போயிடுவாங்க." "உண்மை தான் சுவாமி."

'ஆஞ நம்ம இந்துக்களுக்கு அப்படி ஒரு கிழமை இல்லே. அப்படியே சோம வாரம், சுக்கிர வாரம் என்று (திங்கள் - வெள்ளி) ஏதாச்சும் வந்தாலும் எல்லோரும் அவங்களேப் போல ஒண்ணு போக மாட்டாங்க. கட்டாய மில்லே.'

\*ஆமாம் சுவாமி.... அப்படியே கோயிலுக்குப் போ ஞலும் பொங்கல், சுண்டல், சர்க்கரை, அப்படி இப்ப டின்னு ஏதாச்சும் கொடுக்கணும். அது இல்லேன்னு கூட் டமே வரலீங்க. நம்ம ஆலமரத்து விநாயகர் கோயில்லே நேற்று அபிடேகம் சிறப்பா செய்தாங்க. ஆளு கூட்டமே இல்லீங்க. அபிடேகம் முடிஞ்சி ஆராதீன முடிஞ்சி சுண் டல் கொடுத்தப்போ அப்பப்பா! கூட்டத்தைக் கட்டுப் படுத்தமுடியலேசுவாமி. போதும் போதுமின்னு ஆயிடிச்சு.

'ம்.... அப்படியா தம்பி.' அதுக்குத் தான் நம் ம மடங்க இருக்குதே! அது நல்லா செயல் படணும். வரவர அதுவும் மடமாயிடிச்சி. என்னு செய்யறது. நம்ம ஜனங்க கெட்டேயும் சமய உணர்வு வர வர குறைஞ்சி போயிடிச்சி. சமய உணர்வை போதிக்கிற இதழ்களும் ரொம்ப இல்லே. முப்பது வருஷமா தொடர்ந்து வந்த 'குமர குருபரன்' என்ற சைவ இதழும் நிண்ணு போயிடிச்சி.'

''உண்மையாவா சுவாமி குமரகுருபரன் நிண் ணே போயிடிச்சா…,ம்…அடடே…நல்ல இதழாச்சே சுவாமி.\*\*

'நான் என்ளு பொய்யா சொல்றேன். அது நின்னு ஆறு ஏழு மாதம் ஆயிடிச்சி.'' 'சுவாமி....அதனே மீண்டும் தொடர இயலாதா?'' 'ம்...ஏன் தம்பி இயலாது? மடங்களும் அது பற்றிச் சிந்திக் கணும். சந்தாதாரர்களும் கொஞ்சம் நினேச்சிப் பார்க் கணும். இதோ பாரேன். இலங்கையிலே இருந்து முப்பது வருஷமா தொடர்ந்து 'ஆத்மஜோதி' என்னும் ஆன்மீக இதழ் வருது. அதன் ஆசிரியர் திரு. நா. முத்தையா கூ⊾ சந்தாவை அனுப்புங்கோன்னு கேட்டிருக்காரு. அனுப்பினை தானே இதழும் தொடர்ந்து வரும்'

"இதழ் நடத்தரது அவ்வளவு கஷ் டமா சுவாமி." 'ரொம்ப ரொம்ப கஷ்டம் தம்பி. ஏதோ நம் ம முத்தையா மூச்செ பிடிச்சி நடத்திக்கிட்டிருக்காரு. ம்... சந்தா ஒண்ணு கட்டு தம்பி. நீ கட்டிரை மட்டும் போதாது. உன் நண்பர்களேயும் சேர்த்து அனுப்பும்..ம்.. ஆத்ம ஜோதிக்கு அனுப்பி வைக்கிறியா? ஏதோ உன்னுல் ஆன தைச் செய்யேன்." 'கண்டிப்பா அனுப்பி வைக்கிறேன் சுவாமி. எவ்வளவோ தண்டச் செல வுகள் எல்லாம் செய்யருங்க. பயனுள்ள செலவுகள் செய் தால் நல்லது ஆச்சே சுவாமி.

<sup>4</sup>உன் போன்ற இள்ஞர்கள் சிந்திக்கணும் தம்பி. அப் போதுதா**ன்** சமய உணர்வு தழைக்கும். பக்தி மேலோங் கும். ஆன்ம சுகம் கிடைக்கும்.

்சுவாமி...பார்த்திங்களா. இன்னிக்குத் தங்களிடம் வரவே இவ்வளவு பே**சி ஆ**ச்சி.'

'ம்..அதுக்குத்தான் நீ இந்தப் பக்கம் அடிக்கடி வர மாட்டேங்கிறியேப்பா.'

' சுவாமி இனிமே கண்டிப்பா வருவேன், மறக்கவே மாட்டேன். — !— . சுவாமி! ' என்னப்பா. ' ' ஒண்ணே ஒண்ணுகேக்கணும் சுவாமி''கேளுப்பா. சொல்றேன்,பணம் கிணம் வேணுமா? 'அதெல்லாம் வேண்டாங்க சுவாமி.

கடவுள் அருளாலும் உங்க ஆசியாலும் ஏதும் குறையில் லிங்க.'

்பின் என்னைப்பா' 'சுவாமி. உங்ககிட்ட இருந்தா சுகமா இருக்குங்க. அதனுலே சுகமா ஒரு பாட்டுப் பாடுங்க, நான் கேட்டுவிட்டு வீட்டுக்குப் போகணும்." 'நீசரியான ஆள் தம்பி. பாடுகிறேன் கேளு,

'விட்டுவிடப் போகுதுயிர் விட்டவுடனே உடலேச் சுட்டு விடப் போகின்றூர் சுற்றத்தார்–பட்டது பட்டு எந்நேரமும் சிவனே ஏத்துங்கள் போற்றுங்கள் சொன்னேன் அதுவே சுகம்.

'அருமையான பாட்டு சுவாமி. இதுயார் பாடியது? 'இது என்ன கேள்வி தம்பி, நான்தானே பாடினேன்'

'போங்க சுவாமி, நீங்க எப்பவுமே சிரிக்கவும் வைப் பீர்கள்,சிந்திக்கவும் வைப்பீர்கள். இதுயார் எழுதிய பாட்டு'?

'அப்படியா தம்பி. இது பட்டினத்தார் பாட்டு கவன மாய் வைத்துக்கொள். கிராமத்தார் பாட்டூல்ல, மறந்து விடூ. மனப்பாடீம் செய்து கொள்.' 'எப்பவுமே—எவ்வ ளவு துன்பம் வந்தாலும் சிரிக்க வைப்பதிலே, சிந்திக்க வைப்பதிலே மகா கெட்டிக்காரர் சுவாமி நீங்கள், ரொம்ப நன்றி சுவாமி.'

'சிவசிவா..– போய் வாதம்பி.' 'வணக்கம். வருகிறேன் சுவாமி. சிவசிவா.'

> கதிர்காம முருகா! சரணம்! சரணம்!

#### கீதை கூறும் நான்கு**வித**ப் பக்தர்கள்

- 1. மோட்சத்தை விரும்பி உபாசிக்கிற சாதகன்.
- 2. மோட்ச லட்சியத்தையே பிடித்துவிட்ட ஞானி.
- 3. நோய்நொடி நீங்குவதற்காகப் பிரார்த் திக்கிறவன்.
- 4. பொருளவேண்டிப் பிரார்த்தன் பண்ணுகிறவன்.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

விஷ்ணு ஸஹஸ்ர நாமத்தின் ——— பெருமை —— <sup>–உ6மலே றினிவாசன் B.Sc.–</sup>

ஒரு லக்ஷம் ஸ்லோகம் கொண்ட மாபாரதத்தில் உட்புகுந்து கிடைப்பது ஆராய்ந்தால் நமக்குக் இரண்டு விலமதிக்க வொண்ணு ரத்தினங்கள். ஒன்று விஷ்ணு ஸ்ஹஸ்ரநாமம். மற்றென்று பகவத்கீதை. ஒன்று பீஷ்ம பிதாமஹரால் தர்மபுத் திரரின் கேள்விக்கு பதிலாக அமைகிறது. 'கிம் ஜபன் முச்யதே ஜந்து: ஜன்ம ஸம்ஸார பந்தனுத்' எதை ஜபித்தால் மனிதன் மாத்திரமல்ல எந்த ஜீவனும் இந்த ஸம்ஸாரஸாகரமாகிய பிறவிக்கடலிலிருந்து விடுபடுவான் என்று சாதல்பத்தில் (அம் புப்படுக்கையில்) உத்தராயண புண்யகாலத்தை எதர்நோக்கி (ஸவச்சந்த மிருத்யுவை வரம்பெற்ற) பீஷ்ம பிதாமஹர் ஸாக்ஷாத் ஸ்ரீக்ருஷ்ணபரமாத்மா ஸன்னதியில் ஸ்ரீ விஷ்ணு ஸ்ஹஸ்ரநாமத்தை அரங்கேற்றும்படி செய்தார்.

மற்றென்று ஸ்ரீ க்ருஷ்ணபரமாத்மாவால் தன் திருவாக் கிலையே ஜன ஸமுதாயத்தை முன்னிட்டு அர்ஜுனனே வியாஜ மாக வைத்துக்கொண்டு போர்க்களத்தில் கீதோபதேசம் அருளி **ஸ்ரீ விஷ்ணு ஸஹஸ்ரநாமத்தின் மாஹாத்ம்யம்** ரை். நிற்க, வாக்குக்கும்' எட்டாதது. சொல்லுக்கும் முதன் முதலாக ஸ்ரீ சங்கர பகவத்பாதாள் வியாக்யானம் செய்தது ஸ்ரீ விஷ்ணு ஸ்ஹஸ்ரநாம பாஷ்யம். பகவன் நாமத்தை யாவரும், ஸ்திரீ யோ, குழந்தையோ, எல்லா வர்ணத்தாரும், எப்பொழுதும், எக்காலத் திலும்ஸ்மரிக்கவும், ஐபிக்கவும், அர்ச்சிக்கவும் முடியும் என்பதை ஏகதேசம் நிரூபணம் செய்தது. ஸ்ரீலஸ்ரீ அபேதானந்த மஹராஜ் தன்னுல் 25 ஆண்டுகளுக்கு முன் நிறுவப்பட்ட அபே தாஸ்ரமத்தை அகண்டநாம யக்ஞத்தை இடைவிடாது நடத்தி வரும் மஹான்.

அவர்கள் திருவாக்குப்படி 'உலக சாந்திக்கு இதைவிடச் சிறந்த உபாயம் இல்லே. நாட்டில் ஏற்படும் பஞ்சம், நோய், அதிவிருஷ்டி, அனுவிருஷ்டி விஷவாயுவினுல் ஏற்படும் துன்பங்கள் முதலிய எல்லாத் துயரங்களுக்கும் ஓர்முடிவு ஏற்படும். சுருங்கக்கூறின் இம்மை மறுமைக்கு ஓர் கைகண்ட மருந்தாகும்.'' தற்சமயம் மார்ச் (1978) முடிய தசகோடிவிஷ்ணு ஸஹஸ்ர நாம அர்ச்சணே திருவனந்தபுரம் அபேதாஸ்ரமத்தில் நீகழ்கிறது, பக்தர் கள் திரண்டு வாரீர்!

460

சுவாமி ராமதாஸ் - அருளுரைகள் — 20.

## கோபியின் காதல்

[தமிழ் வடிவம்: ம. சி. சிதம்பரப்பிள்ளே]

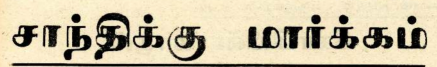
மாயக் கண்ணன் மீது கோபிகாஸ் திரீகள் பூண்டுள்ள காதல், வெறும் புலன்களோடு சம்பந்தமான ஒரு நிலேயற்ற காதலென்று தப்பு அபிப்பிராயம் உடையவர்களாகச் சிலர் இருக்கின்மூர்கள். இது உண்மைக்கு முற்றும் மாருனது. அவர்களது காதல் மிகவும் உயர்ந்த ஆன்மீசுத் தன்மையும் தெய்வீகத் தன்மையும் வாய்ந்தவை. கார் வண்ணணேக் கண நேரம் நினேத்ததும் தங்களேயே மறந்து ஒரு வித பரவசமான இன்ப வெள்ளத்தில் மூழ்கி விடுகின்றனர். பூவுலக– நுகர்ச்சிகள் – எண்ணங்களினின்றும் விடுபட்டு அவன் நினேவில் மூழ்கி விடுகின்றனர். உற்றுர், உறவினர் என்ற உணர்ச்சிகள் இல்லாத ஒரு உன்னத நில்வை எய்தி விடுகின்றனர்.

ஒரு நாள் 'கோபி' ஒருத்தி தனது மருமகளே நோக்கி அயல் வீடு ஒன்றில் நெருப்பு எடுத்து விளக்கு ஏற்றும் வண்ணம் ஆணேயிட்டாள்; அக்காலத்தில் மின் விளக்கும் தீக்குச்சிப் பெட்டியும் தோன்றுத காலம். உராய்ந்து பற்றும் கற்கள் மூலமாகவோ, சக்கி முக்கித் தடிகள் மூல மாகவோ தான் நெருப்புப் பெற வேண்டும். எண்ணெயில் தோய்ந்த பஞ்சுத் திரி கொண்டு நெருப்புப் பற்றச் சென்றுள் மரும் கள்ந அவள் சென்று நெருப்பு மீது பஞ்சுத் திரியை வைக்கும் சமயத்தில் \*கிருஷ்ணபரமாத்மா வாசலண்டை வந்துள்ளார்!'' என்ற குரல் கேட்டது. உடனே அப்பக்கம் கோபி நோக்கினுள்: கண்டாள் கண் ணாண. நெருப்பின் மீது திரி வைத்துக் கொண்டு நிற்பதனே மறந் தாள். கண்ணனோயே உற்று நோக்கிய வண்ணமாக நின்றுள். நெருப்பும் திரியில் பற்றி எரியத் தொடங்கி விட்டது. சுடர் அவளது கை விரல்களேப் பதம் பார்க்கத் தொடங்கிவிட்டது: ஆனுல் அவளுக் கோ அனலின் தாக்கத்தை அந்தக் கணம் உணரும் சக்தி இல்லே: அத னுடைய வருத்தத்தையும் பயன் தூக்கவில்லே. தனது உடம்பையே மறந்த நிலேயில் அல்லவா மாயலனேக் கண்டு மாறிவிட்டாள்.

நெருப்புக்குச் சென்ற மருகி மீளாத காரணத்திஞல் 'என்னவோ ஏதோ!' என்பதனே அறிவதற்காக மாமி விரைந்தாள். மாயவனிடம் மனம் பறி கொடுத்து அவனுகவே மாறிய மருமகளின் மலர்க் கரங் கள் தீச்சுவாலே தீண்டியுள்ளதைக் கண்டாள் மாமி.

திருஷ்ணபரமாத்மா மீது வைத்துள்ள பாசம், அன்பு, இவ்வித நிலேயானதே. கோபிகாஸ்திரிகளது காதல் புனி தம் வாய்ந்தது. இறைவனுடன் இரண்டறக் கலப்பது எவ்வாறு முடியுமென்பதை இந் தக் கதை விளக்குகின்றது. இறைவன் மீது காதல் நெஞ்சம் நிறைந்த தாக இருக்க வேண்டும். அப்போது தன்னே மறந்த பேரின்ப நிலே தாகுகவே வந்தடையும்.

462



டாக்டர் К.М.Р. முகம்மது காகிம்

நிணேவை விட்டு, நிர்மலமாகிக்கனவைக்கடந்து, ஏகப் பரிபூரண இரண்டற்ற, ஆதியந்தமற்ற, இறைவனின் ஈடு இணேயற்ற அருளே அடைய மனித வர்க்கத்தை அன்புடன் அழைப்பதே சாந்தி மார்க்கம்.

ஆத்மீகப் பண்பாடு இழந்து, இழிவான இன்பங்களிலே மயங்கி, மனித வாழ்வின் புனிதத் தன்மைக்கு சாவுமணி அடித்து, நாம் ரூபங்களிலேயே நாட்டம் செலுத் தி, அழிவுப்பாதையிலே சறுக்கி வீழ்ந்த மனித வர்க்கத்திற்கு இறைவனின் ஏகதத்துவக் கொள்கையை இனிய முறை யில் எடுத்துக் காட்டுவதே சாந்தி மார்க்கம்.

சடப்பொருளேயே சதமென நம்பி, சதா சலனிக்கும் மனவிகார இச்சைகளிலே - துயரமடைந்த மனித வர்க்கத் திற்கு தூய்மையான ஞான வாழ் வின் மகத்துவத்தை உணர்த்துவதே சாந்தி மார்க்கம்.

மாறிடும் இவ்வையகம் ஓர் சந்தைக் கூடம். ஆகவே இவ்வுலகம் தரும் இன்ப-துன்ப அனுபவங்களேப் பணிவோடு ஏற்றுக்கொண்டு, யாவற்றையும் ஆத்மீக வாழ்வின் உயர் வுக்குப் பயன்படுத்தும் மர்மத்தைத் தெளிவாக விளக்கு வதே சாந்தி மார்க்கம்.

மனம் எந்தவித ரூபங்கவிலும் பதியாது, எல்லா நிலேகளிலும் அஞ்ஞானப் பொய்த் தோற்றங்களிலிருந்து விடுபெற்று, அறிவு மயமான யதார்த்தமான அகண்ட வஸ்துவை சதா தியானித்து அதனுடன் ஒடுங்குவதே சாந்திக்கு மார்க்கம். இவ்வுலகத்தில் தோன்றியுள்ள நாம் நமக்கு ஏற்பட் டுள்ள பிரச்சிணகளேயும் கஷ்டங்களேயும் தீர்க்க வேண்டு மாஞல் தியானத்தின் அடிப்படையில் ஆத்மீக வாழ்க் கையை ஆரம்பிக்கவேண்டும்.

நாகரிகத்தின் பெயரால் கீழ்த்தர உணர்ச்சிகளிலே மூழ்கியுள்ள இன்றைய மனிதன் மதியிழந்து, மட்டரக இன்பங்களே அனுபவிக்க வேண்டும் என்ற ஆசையின் வெறியினுல், அங்கும் இங்கும் அலேந்து திரிகிருன். ஆகை யினுல் அமைதியின்றி தடுமாறுகிருன். அவனது இதயத் திலே மறைந்திருக்கும் மகத்தான, ஆனந்த மயமான தெய்வீக சக்தியை அடைய முயற்சிக்காது கேவலம் சிறிது நேரம் புலன்களுக்கு இன்பம் தரும் மோக விஷயங்களில் மயங்கித் தனிது ஆத்மீகச் சக்திகீன யெல்லாம் இழந்த விட்டு, பலஹீனஞக இத்தரணியிலே வாழ்கிறுன். 2.00 மையிலேயே உயர்தரமானதும், நிலேயானதுமான ஆனந் தத்தை அடைய வேண்டுமானுல் நாம் அவசியம் தியானத் தில் ஈடுபட்டு மனதைப் பண்படுத்த வேண்டும். இதயம் பரிசுத்தமாக இருந்தால்தான் தெய்வீகச்சக்தியை சிற**ந்த** முறையிலே அதிகரிக்கச் செய்து, வாழ்க்கையில் ஆனந் தத்தை அனுபவிக்க முடியும்.

நம்முடைய உண்மையான நிலே என்றும் அழியாத, எந்தச் சக்தியினும் தீண்டப்படாத, மிக உன்னத தெய் வீக நிலேயேயாகும். அந்தப் பேரின்பப் பெரு நிலேயை ஒழுங்காக தியானிப்பதன் மூலம்தான் அடையமுடி மன மானது யும். ஆபாச உணர்ச்சியினுல் தீய எண்ணங்களிஞல் அசைவுற்று, தாக்கப்பட்டு, சதா சலித்துக் கொண்டிருந்தால் நாம் ஒழுங்காக தியா செய்யமுடியாது. அறிவும் னம் அமைதியும் நிறைந்த தியான நிலேயில் இருந்து தவறிவிட்டால், நம் வாழ்வு பெரும் துக்கமாக மாறிவிடும். நம்மிடத்தில் மகத்தான சக்திகளும், உயர்வான அறிவுகளும், நிலேயான ஆனந்த மும் மறைந்து இருக்கின்றன. அவைகளே வாழ்க்கையில்

பிரதிபலிக்கும்படி செய்வதிலேதான் இன்பமும், இனிமை யும் இருக்கின்றது. நம்மிடத்தில் அமைந்துள்ள ஆத்மீகச் சக்தியை வெளிப்படுத்துவதற்குத் தடையாக இருப்பது நமது ஆசைகளே.

கெட்ட தீய எண்ணங்களுக்கு மனிதன் அடிமையா வதிஞல்தான் அவன் சக்தியிழந்தவஞகவும், துக்கம் நிறைந்தவஞகவும் காணப்படுகிருன். நமது தியான म के தியை மட்டும் சிறந்தமுறையிலே ஒங்கச்செய்து பரிசுத்த மாக வாழ ஆரம்பித்துவிட்டால், நிச்சயமாக பரிபூரண நிலேயாகிய, தெய்வீகத் தன்மையை அடைந்து விடலாம். மனிதன் ஒயாத்துயரத்தினுல், கவலேயினுல் கலங்கி, நிதான சக்தியை இழப்பதற்கு முக்கிய காரணம், சிற் அவன் றின்ப வஃலயிலே சதாகிக்குவதினுல் தான். பின் ஏங்குகிறுன், . ஏமாறுகிருன். எந்தவித வழியுமின்றி அந்த ஆசைக்கே அகப்பட்டு எண்ணற்ற இன்னல்களுக்கு ஆளாகி அவதிப் மனி தன் படுகிருன். உலக வாழ்க்கையில் குதித்துள்ள ஆசைவெறிகளுக்கு அடிமை யானதினுல் சகிக்க முடியாத் துயரத்தடன் சோகமாகக் காட்சியளிக்கிறுன்.

துக்கமும் துயரங்களும் கண்மூடித்தனமாக, ஆசையின் பிரகாரம் வாழ்வதிஞல்தான் ஏற்படுகிறது. துயரத்தினின் றும் தப்பவேண்டுமாஞல், மனிதன் அவசியம்–ஆத்மீகப் பரிசுத்த வாழ்வை ஆரம்பிக்கவேண்டும். அத் தெய்வீக வாழ்வை நெறியோடு வாழ்வதின் மூலம் தான் நிரந்தர மான சாந்தியையும், நிலேயான ஆனந்தத்தையும் அடைய முடியும். மனதிலே ஆசைகள், மண்டிக்கிடக்கும் வரையில், மனிதன் வாழ்வும் பெரும் புயலாகவே இருக்கும்.

காமக் குரோத உலோப முதலிய மிருக உணர்ச்சி களுக்கு மனிதன் கட்டுப்படுவதிஞல்தான்,வாழ்க்கை காய்ந் து கருகி, பாலேவனமாக மாறி விடுகிறது. ஜோதிவீசி, ஆனந்தமூட்டி, அறிவுவழங்கிடும் இன்ப மயமான தியா னத்திலேதான் வாழ்க்கையில் விடுதலே பெறமுடியும். அப் பொழுதுதான் சாந்தி நிலேயில் சம்பூரணமாக நுழைய முடியும்.



465

இந்தோநேசியாவில் பாலித் தீவு உலக யாத்திரீகரின் முக்கிய கவனத்தைப் பெற்ற ஒரு பிரதேசமாகும். அங்கு வசிப்போர் எல்லோரும் இந்துக்களாவர். அவர்களேப் பாலி இந்துக்கள் என்றே அழைப்பர். களவு, கொலே, பொய், காமம், குடிவகை ஆதியவற்றுல் குற்றப்படாத சமூகம் ஒன்று உலகில் இருக்கிறதென்றுல் அது இந்தப் பாலி இந்துக்கள் சமுதாயம் ஆகும். இன்றும் பாலித் தீவுக்குச் செல்லும் யாத்திரீகர்கள் தமது எந்தப் பொருளே யும் எந்த இடத்திலும் வைத்துவிட்டுச் சென்றுவிடுவர். அவர்கள் வரும்வரை அந்தப் பொருள் அந்த இடத்தி லேயே இருக்கும்.

இற்றைக்குச் சுமார் ஒரு நூற்ருண்டுக்கு முன் கதிர் காமத் தலத்தில் இத்தகையதொரு பண்பாடு இருந்த தாகக் கர்ண பரம்பரைச் செய்திகள் கூறுகின்றன. யாரா வது ஒரு யாத்திரீகருடைய பொருள் ஒன்று எங்காவது தவறி விட்டால் அதனேக் கண்டெடுத்தவர் கோயிலின் பின் பக்கத்திலுள்ள அரச மரத்தில் தொங்க விட்டுவிடு வார். பொருளுக்குரியவர் அதனேப் பெற்றுக் கொள்வர். இன்ரே அதற்குமாறு. எங்கு பஞ்சமாபாதகம் குறைந் திருக்கவேண்டுமோ, அங்கு தான் பஞ்சமாபாதகங்களும் விரிவடைந்துள்ளன. இதுவும் முருகனுடைய கருணே

பாலித்தீவின் மண்ணுக்கு நல்லதொரு சக்தி இருக் கிறது என்றே கூறவேண்டி உள்ளது. அந்த ஊரவர்கள் தான் பரம்பரையான வாழ்விஞல் நல்லவர்களாக வாழு கிரூர்கள் என்று கூறலாம். வெளிநாடுகளில் இருந்து வரும் யாத்திரீகர்களும் பஞ்சமாபாதகங்களே நீக்கியவர்களா என்ருரு கேள்வி எழும்புகிறதல்லவா? வெளிநாட்டவரும்

அம்மண்ணில் மிதித்தவுடன் அதன் மயமாகிவிடுகின்றனர் என்றே கூறவேண்டும். சில மண்ணுக்குச் சில குணங்கள் உண்டு. பாரதியார் பிறந்த எட்டயபுரத்து மண்ணுக்கு வீரம் உண்டு என்று கூறுவதோடு அதற்கு அத்தாட்சி யான செய்தி ஒன்றையும் குறிப்பிடுவார்கள்.

கட்டப்பொம்மன் வெள்ளேயர்களே எதிர்ப்பதற்காகப் பாஞ்சாலங்குறிச்சியில் கோட்டை ஒன்று கட்டுவதற்கு இடம் தேடித் திரிந்தான். அத்தருணத்தில் முயல் ஒன்றை நாய் ஒன்று துரத்தி வருவதைக் கண்ணுற்றுன். சில நிமி டங்களில் காட்சி மாறிவிட்டது. பயந்து ஓடி வந்த முயல் எட்டயபுரத்து மண்ணிலே கால் வைத்ததும் அதற்கு வீரம் பிறந்துவிட்டதாம். முயல் திரும்பிப் பார்த்ததும் நாய் பின் வாங்கி ஓடியது. இதனுல் அம்மண்ணுக்கு வீரம் உண்டு என்பதை உணர்ந்த கட்டப்பொம்மன் அங்கே கோட்டை கட்டினுன் என்று கூறுவர்.

இதே போன்று பா வித் தீ வின் மண்ணிலே கால் மிதித்தவர்களும் எத்தீயவர்களாயினும் நல்லவர்களாகி விடுகின்றனர். தமது தீய சுபாவத்தை நல்ல பழக்கங்களி ஞல் மாற்ற முடியாதவர்கள் பாலித் தீவுக்குச் சென்று சில நாட்கள் வசித்து விட்டு வந்தால் நல்லவர்களாகி விடுவார்கள். ஆனுல் திரும்பி வரும்போது பழைய சுபா வங்கள் அவனேத் தீண்ட விடாது மிகக் கவனமாக இருக்க வேண்டும்.

போக்கு வரவுக்குரிய வாகனங்களேச் செலுத்தும் போது சில சமயங்களில் தவறுகள் ஏற்பட்டு விடுவதுண்டு. அதனமூலம் குற்றவாளியாகிச் சிறைசெல்ல நேர்ந்தால் மற்றைய சமூகத்தவர்களேப்போல அவர்களேச் சிறையி னுள்ளே அடைத்து வைப்பதில்லே. அத்தகைய குற்றவாளி கள் காலேயில் வேலேக்குச் செல்லும் போது பொலிஸ் ஸ்டேசனுக்குச் சென்று கையொப்பம் வைத்துவிட்டுச் செல்ல வேண்டும். மாலேயில் வீடு திரும்பும் போதும்

அவ்விதமே கையொப்பம் இட்டு விட்டு வீட்டிற்குச் செல்லலாம். கையில் விலங்கிட்டு அவர்களே அழைத்துச் செல்லும் வழக்கமும் இல்லே. பொலிசாருக்கே அங்கு எந்தவித வேலேயும் இல்லேயாம். நியாயவாதிகளுக்கும் அங்கு வேலே இல்லே. நீதிபதிக்கும் எப்பொழுதாவது ஒரு வேலே இருக்கும்.

இத்தகையதொரு சமுதாயம் நம்மவர் மத்தியிலே உருவாகாதா? என்று ஆசைகொள்ளத் தோன்றுகிறது. இத்தகையதொரு சமுதாயம் உருவாக வேண்டும் என்று மகாத்மா காந்தி அடிகள் விரும்பிஞர்கள். அதற்கு இராம ராஜ்யம் என்றே பெயர் வைத்தார்கள். எங்கள் ஜனுதி பதி அவர்களும் இத்தகையதொரு அரசு உருவாக வேண் டும் என்று எதிர்பார்க்கிரூர். அதற்குத் தார்மிக அரசு என்று பெயரிட்டிருக்கிரூர். தமது அரசாங்கத்தின் குறிக் கோள் தார்மிக அரசு ஒன்றை நோக்கிச் செல்லு தல் தான் என்று கூறியுள்ளார்.

இந்தோநேசியா சுதந்திரம் அடைந்தவுடன் முதலா வது ஜஞதிபதியாக இருந்தவர் சுகர்ணே அவர்கள். இவர் இஸ்லாமியராயினும் இவரது தாயார் பிராமண இந்துப் பெண்ணுகவே வாழ்ந்தவர். தாயார் இறந்தபோது அவ ரது நமக்கிரியைகள் இந்து சமய முறைப்படியே நடை பெற்றனவாம். தாயாரது உடலே எரித்துச் சாம்பலேக் காசிக்கு அனுப்பிக் கங்கையில் கரைக்கச் செய்தாராம்.

சுகர்ணே அவர்கள் இந்து சமுதாயத்திற்கு மாறில் லாத வகையில் நடந்து கொண்டார் என்பதற்கு இன் னேர் சான்றும் உண்டு. பாலி இந்துக்களில் நன்கு படித்துப் பட்டம் பெற்ற பதின்மரைத் தெரிவு செய்து அரசாங்கப் பணத்தில் காசிச் சர்வகலாசாலேக்கு அனுப்பி இந்து சமய ஆராய்ச்சி செய்யுமாறு தூண்டிஞர். அவரால் அனுப் பிப் பட்டம் பெற்று வந்தவர்களே இன்று பாலித் தீவில் இந்து சமய வழிகாட்டிகளாக விளங்குகிருர்கள். அவர்கள் வேதங்கள், ஆகமங்கள், உபநிடதங்கள் நன்கு கற்ற தமது மக்களுக்கேற்ற வகையில் இந்து சமய உண்மைகளே இந்தோநேசிய மொழியில் மொழி பெயர்த்துள்ளார்கள். பகவத்கீதையும் பிரம்ம சூத்திரமும் இந்தோ நேசிய மொழியில் மொழிபெயர்த்து விட்டார்கள்.

10-ம்11-ம் நூற்ருண்டில் இந்தோநேசியாவிற்கு சைவ சித்தாந்தம் வந்ததாக கூறப்படுகிறது. அக்காலப்பகுதியி<mark>ல்</mark> தான் திருவாசகத்திற்கு அங்கு முதன்மையான இடம் கிடைத்துள்ளதாகக் கருதப்படுகின்றது. அகத்திய முனிவ ருடைய உபதேசங்களும் அங்கு இடம் பெற்றிருக்கின்றன. சந்தனக்கட்டையால் செய்யப்பட்ட அகத்திய முனிவரு டைய சிலேயை இருளங்காமன்னன் பூஜித்த தாக வரலாறு கூறுகின்றது. அகத்திய முனிவருடைய உபதேசத்தை ஏற் றுக்கொண்ட பரம்பரை ஒன்று அங்கு இருந்ததாக எண்ண இடமுண்டு. இருளங்காமன்னனுடைய காலம் 10-ம் நூற் ருண்டாகும். அகத்தியருடைய சிலே அதற்கும் முற்பட்ட காலத்தைச் சேர்ந்ததாகும். இருளங்காமன்னனின் தகப் பஞர் கல்லிலை அகத்தியருடைய விக்கிரகம் செய்து கோயில் ஒன்றும் கட்டிஞர். நாட்டில் அரசியல் குழப்பம் ஏற்பட்டபோது அரசர் வடக்கிருந்து தமது உயிரைப் போக்கிக்கொண்டார். வடக்கிருக்கும் வழக்கம் பற்றித் தமிழ் இலக்கியங்களில் குறிப்பிடப் பட்டிருப்பதைக் காணலாம்.

பாண்டிய நாட்டிலிருந்த பிசிராந்தையார் என்ற புல வரும் கோப்பெருஞ்சோழனும் ஒருவரை ஒருவர் கண் ணுல் கண்டாரில்லே. இருவரும் உணர்ச்சி ஒத்த நண்பராக வாழ்ந்தனர். கோப்பெருஞ்சோழர் தம் மக்களால் ஆட்சி யையும் வாழ்க்கையையும் வெறுத்து வடக்கிருந்து உயிர் நீத்த போது, உடன் வடக்கிருந்து உயிர் நீத்தவர்களுள் பிசுராந்தையாரும் ஒருவராவர். இச்செய்தி புறநானூற் றில் இடம்பெற்றுள்ளது.

சந்தனக்கட்டையாலான அகத்தியர் விக்கிரகத்தை இன்றும் யாகர்த்தா நூதனசாலேயில் பார்க்கலாம். ஆரிய

0

ருடைய வேதங்களே பாளி இந்துக்கள் ஏற்றுக்கொள்ளுகின் ரூர்கள். இதனேக் கிழக்கு யாவா இந்துக்களும் ஏற்றுக் கொள்ளுகின்ருர்கள். விதிதத்துவம், கர்மபலன். மற பிறப்பு, சம்சாரபந்தம் ஆதியன எல்லாம் பாளி இந்துக் களால் ஏற்கப்பட்டனவாகும். வாழ்க்கையின் குறிக்கோள் முத்தி அடைதல் என்ற கொள்கை அவர்களுடைய வாழ்க் கையில் ஸ்திரப்படுத்தப்பட்டுள்ளது. நம்மவர் வாழ்க்கை யின் குறிக்கோள் முத்தி அடைதல் என்பதை அறிந்திருக் கிருர்கள். ஆனுல் உணர்ந்தார்களில்லே. அவர்கள் உணர்ந் ஆனபடியினுல்தான் பஞ்சமா பாதகங் துள்ளார்கள். களுக்கும் அவர்கள் இடம்கொடுக்கவில்லே. நம்மவருடைய இன்றைய வாழ்க்கையின் குறிக்கோள் எப்பாதகத்தைச் செய்தாயினும் பணம் சம்பாதித்தால் போதியது.

அகத்திய முனிவருக்குப்பிறகு வியாச முனிவருக்கு இடம்கொடுத்துள்ளனர். வியாசருக்கு அடுத்தபடி முக்கிய யாகக் கூத்தூரான் என்பவர் இடம்பெறுகிரூர். பரதமக ரிஷி, மார்க்கண்டேயர் ஆகியவர்களும் இடம்பெறுகின் றனர். தென்னிந்தியத் தமிழர்களே சைவசித்தாந்தத்தை இங்கு கொண்டுவந்துள்ளார்கள். இங்கு இந்து சமயத்தைப் பரப்பியவர்களில் துவிஜேந்திரா முக்கிய இடத்தைப்பெறு கின்றூர். நான்கு வேதங்கள், புராணங்கள், இதிகாசங்கள், உபநிடதங்கள், ஆகமங்கள், பாரத இராமாயணங்கள் யாவும் ஒப்புக்கொள்ளப்படுகின்றன. இ த ஞ ல் இங்கு இந்தோநேசியா என்றுல் இந்துக்கள் வசிக்கும் தேசம் என்ற பொருள் வலுவடைகின்றது.

–தொடரும்

# கடவுளின் ஆற்றல்

ஆண்டவ ஒல்தான் எல்லாம் நடக்கிறது. மனிதஞல் ஒன்றும் இல்லே. அவர் கடுகிலிருந்து மலேயை ஆக்குவார். மலேயைக் கடுகாகவும் ஆக்குவார். அவனன்றி ஓரணுவும் அசையாது. –கபீர்.

ஆத்மஜோதி



- ஸ்ரீ வித்யாபோஸக் ஞான பாஸ்கரா– எஸ். நடராஜன் (நஜன்)

முன் தொடர்ச்சி

சயாம் நாட்டில் திருமூர்த்தி வழிபாடு இருந்ததாக புதைபொருள் ஆராய்ச்சியிலிருந்து தெரியவருகிறது அங்கு சிவனுக்கு முதலே வாகனம் இருந்ததென்பது சமீபத்தில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட ஒருசிற்பத்திலிருந்து தெரிகிறது .சயாம் பிரும்மாவுக்கு ஒரு முகம் தான் . ஆனுல் 20 கைகள் . திருவெம் பாவை விழா (மார்கழியில் தமிழ்நாட்டில் கொண்டாடப் படுவது.) சயாம் நாட்டில் இன்றும் பின்பற்றப்பட்டு வருகிறது.

''இந்திய வழிபாடும் பழமையும்'' என்ற நூலில் முக்கேசி என்பவர் லிங்க வழிபாடு உலகமெங்கும் பரவியிருந்ததைப் பற்றி பின்வருமாறு குறிப்பிடுகிறுர்.

"இந்திய மக்கள் சிவனின் அருட்குறியான சிவலிங்கத்தை தொன்றுதொட்டு வழிபட்டு வருகின்றனர். உலகின் பல பாகங்களில் இது பரவி இருந்ததென்பதை விளக்குவதற்கு வேண்டிய சான்றுகள் கிடைத்துள்ளன. சீஞ, ஜப்பான், பசிபிக்தீவுகள் முதலிய இடங்களில் இவ்வழிபாடு முற்றிலும் மறைந்துவிடவில்லே. ஆப்பிரிக்கா மக்களிடையேயும் இது பரவியிருந்தது. திபேத், பூடான் நாடுகளிலும் சிவலிங் கங்கள் காணப்படுகின்றன. ஆப்பிரிக்காவில் தகோமி என்ற இடத்தில் லிங்கம் ''லெங்பா''என்ற பெயரில் வணங்கப் பட்டு வந்துள்ளது.

பல நாடுகளில் ஆண்குறியே லிங்கமாக வழிபடப்பட் டதும் உண்டு. அதைக்கொண்டு சில மேளுட்டு எழுத்தா எர்கள் இந்தியர்கள் வழிபடும் லிங்கம் ஆண்குறிச்சின்னமே என்று தங்கள் புத்தகங்களில் எழுதியிருக்கிருர்கள். இது முற்றிலும் தவறு. சிவனும் சக்தியும் இணேந்தது லிங்கம் தான் என்ருலும் அவை ஆண் - பெண் குறிகளே வைத்து வழிபடுவதாகாது.

தெய்வத்தை நாட மேல்நோக்கு வேண்டும். பிரா சகதி மேல்நோக்கி இயங்குகிறது. அதனுல் லிங்கத்தின்

பாணம் நிமிர்ந்துள்ளதாக அமைக்கப்பட்டுள்ளது. வட்ட மாகவுடைய ஆவுடையார் இறைவன் ஆதியும் அந்தமும் இல்லாகவன் என்பதைக் காட்டுகின்றது.

ஸ்ரீலங்காவிலும் சைவத் தொடர்பு உண்டு. இந்திய சரித்திரகாலத்திற்கு முன்பே இலங்கையில் ஹிந்து மதம் தழைத்திருந்தது. கந்தன் வாழும் கதிர்காமத்கைப்பற்றி அறியாதவர்கள் இருக்க முடியாது. அருணகிரிநாதர் அதைப் பாடியிருக்கிரூர். சிவனுக்கு இருபெரும் புராதன ஆலயங்கள் இருக்கின்றன. கிழக்கு இலங்கையில் திருக் கோணமலயில் ஸ்ரீ கோணேஸ்வரரும், வட இலங்கையின் மேற்குப் பகுதியில் திருக்கேதீஸ்வரரும் கோயில் கொண் டுள்ளனர். முன் கூறிய கோணேசுவரரை சம்பந்தரும், பின் கூறிய திருக்கேதீஸ்வரரை சம்பந்தரும், ரும் பாடியிருக்கின்றனர்.

நவக்கிரகங்களில் ஒருவரான கேது வழிபட்டபடியால் கேதீஸ்வரம் என்ற பெயர் ஏற்பட்டது. இக்கோவில் உள்ள இடம் மாதோட்டம் என்பதாகும். இராவணன் மனேவி மண்டோதரியின் தகப்பன் மயன் கட்டிய ஆலயம் இது என்று கூறப்படுகிறது. இராவணன் கட்டிய கோவிலே திருக்கோணேஸ்வரம்.

இமயக்கேதாரம் முதல் இலங்கை கேதீச்சரம்வரை சிவபெருமான் புகழ் பரவி இருந்ததை''கேதீச்சர மேவிஞர் கேதாரத்தார்'' என்று பாடிஞர் அப்பரடிகள். திருக்கோ ணமலேயை தக்ஷிண கைலாயம் என்பர்.

சிவ மதம் தென்கிழக்கு ஆசியாவன்றி சீஞ, ஜப்பானி லும் பரவியிருந்தது. ஜப்பானியர் சிவனே 'பூடோ' என்ற ழைக்கின் றனர். 1281ல் குப்ளாய் கான் ஜப்பானின் இயூஷு தீவு மீது படை எடுத்தான். ஜப்பானியர் அத் தீவின் கடற்கரையில் சிவனேப் பிரதிஷ்டை செய்து இரவு பகலாக அகண்ட பூஜை நடத்திஎதிரிப்படைகளே முறியடிக் கச் செய்யும்படி பிரார்த்தித்தனர். உடனே கடலில் பெரும் புயல் கிளம்பி குப்ளாய் கானின் படகுகள் எல்லாம் மூழ்கிவிட்டன. தங்கள் நாட்டை சீன ஆக்கிரமிப்பிலிருந்து காத்த தெய்வம் சிவன் என ஜப்பானியர் கொண்டாடு கின் றனர்.

இப்படி எங்கும் நிறைந்த சிவபெருமான் நமது திரு. நா.முத்தையா அவர்களுக்கு நீண்ட ஆயுள் கொடுத்து அவரது ஆத்மஜோதி ஆஸ்ரமப்பணி நீடிக்கஅருள்புரியட்டும்.

ஆத்மஜோதி



472

\*'அருட் செல்வம் செல்வத்தின் செல்வம்'' என்ருர் பொய்யா மொழியார். உலகில் செல்வம் படைத்த செல்வர் பலரை நாம் காண்கின்ருேம். அவர்களுக்குப் புகழ் உண்டு. சிறப்பு உண்டு. பெரு மையும் இருக்கிறது. ஆனுல், செல்வம் நிலேயற்றது.

ஆட்சிச் செல்வம் பெற்ற செல்வர்கள் படைகளின் துணே கொண்டு, பகைவர்களே வென்று வாகை சூடுவரீ. நாம் குறிப்பிடும் அருட்செல்வரும் விவேகம், நிராசை, சமதமாதி, முமூக்ஷுத்துவம் எனும் நாற்படைகளால் அகங்கார மமகாரப் பகைவரீகளே வென்று ஜெயக் கொடி நாட்டியவரீ. அருள் பழுத்த பழச் சுவையாய் நாமசங் கீர்த்தனம் பாடி நம்மை உய்விக்க வந்த வள்ளல்.

இவர் ஒரு கௌபீனதாரி; சந்நியாசி; சாது; அருளாளர்; பேத மற்ற பெருந்தகை. ஸ்ரீ அபேதானந்த மகராஜ். இம்மகான் கேரள**த்** தில் திருவனந்தபுரத்தில் பத்மநாபர் ஆலயத்துப் பத் ம தீர்த்தக் கரையில் அபேத ஆஸ்ரமம் உருவாக்கியவர். அங்கு ஸ்ரீ பாலகிருஷ்ண **பகவானுக்கு ஆலயம் அ**மைத்து அனேவரும் பக்தி வழிச்செல்ல ஆரி வம் ஊட்டி வரும் வள்ளல். இறைவன் வேறு, சக்தி வேறு அல்ல ஸ்ரீ கிருஷ்ணன் வேறு, ராதை வேறு அல்ல. இதை நினேவூட்ட, அச்சந்நிதிக்கு முன் ஸ்ரீ ராதிகாஜீயை எழுந்தருளச் செய்து, அவர்தம் இருவடிக்கீழ் 31 கோடி மகாமந்திர விகித ஜப மந்திர கட்டுகளே யும் ஸ்தாபித்தவர். அறிவுச் சுடரி கண பதிக்கு ம், சொல்லின் செல்வன் அறுமறுக்கும் கோயில்களே அமைத்த அருட்செல்வர் 🤉 ஆஸ்ரமத்தில் 25 ஆண்டுகளுக்கு முன்பே அகண்ட ஜோதி ஏற்றி இரவு பகலாக இடைவிடாமல் மகா மந்திர கீர்த்தனே செய்து கை பில் எடுத்த தம்பூராவைத் தரையில் வைக்காது பிரதக்ஷணம் வர அகண்ட நாம மந்திர் நிறு விய மகாத்மா; குமரி முதல் இமயம் வரை நாம் பிரச்சாரம் செய்தருளும் சீலர்.

''ஹரேர் நாமைவ நாமைவ மம ஜீவனம்! கலௌநாஸ்த்யேவ நாஸ்த்யேவ கதிரந்யதா!''

என்ற சுலோகம் நம் அருட்செல்வரை எண்ணி எண்ணி ஈடேற வைக் கின்றது. இவர் பக்த பாவத்தில திளேச்கும் தியான மூரித்தி. பேயாழ் வாரும்,

#### "ஓர்த்த மனத்தராய் ஐந்தடக்கி ஆராய்ந்து பேர்த்தால் பிறப்பேழும் போக்கலாம்''

என்மூர். ஓரீத்த மனத்தவர் என்று அவர் குறிப்பிட்டது, பகவானே இடைவிடாமல் தைலதாரை போன்று சிந்திக்கும் செம்மனத்தராம் பக்தர்களே, என்று நாம் கருதவேண்டும். இந்திரியங்களே வெல்லப் பக்தியை ஒப்பத் துண்புரியும் சாதனம் வேறில்லே இறைவனே மனம் நாடிச் செல்லுமாயின், கெட்ட ஆசைகளும் தீய எண்ணங்களும் ஒடிப் போகும் என்பது நம் அருட்செல்வரின் அருள் முழக்கம் கேட்டவரி களுக்குப் புலனுகும், பேயாழ்வார் தம் நெஞ்சுக்கு,

#### ''செய்மையால் உள்ளுருகி செவ்வனே நெஞ்சமே! மெய்ம்மையால் காண விரும்பு''

என்று கூறிக் கட்டனேயிடுகின்மூர். உண்மையான உருக்கத்தில் மனம் தூய்மை அடையும். களங்கமற்ற கண்ணுடியாம் இதயத்தில் அரவுப் படுக்கையை விட்டு வந்து<sub>ச</sub> நம் பெருமான் எழுந்தருள்வார் என்ப தில், பூரண நம்பிக்கை கொள்ள நம் அருட்செல்வர் நம்மைத் தூண்டு கின்*மூர்*.

இவர் கருணுகரர்; சாந்த மூரீத்தி; புன்னகை பூக்கும் பெரும கன். இவரைக்கண்டால் கவிதீரும். பக்திச் செல்வத்தை வாரி வழங்கும் சீராளர் இவர். எண்ணற்ற பக்தர்களின் இதயத்தாமரையை மலர் விப்பவர் இவர்: பக்தர்களே உருவாக்கும் தெய்வச்சிற்பி. எம் உள்ளங் கவர் கள்வன். எம் உனக் கோயிலுக்கு ஏற்றம் விளக்கு. பாரதமெங் கும் பக்திச் சுவை நனி சொட்டச் சொட்டப் பகவானுடைய திரு நாமங்களே முழக்கும் மூதறிவாளர். இவர்கோடி கோடியாக எண்ணி றந்த கோடியாகப் பகவானே அர்ச்சித்து, அர்ச்சிக்கச் செய்து பகவதி சங்கீர்த்தனம் பாடி, பாடுவித்துப் பண்பட்ட பத்திமான்களேப் பக வானிடம் ஈரீத்துச் செலுத்த வல்லவர். மனம், மொழி, மெய்யா கிய முக்கரணங்களேயும் ஒன்று படுத்திப் பரம் பொருளே உணர்த்த வந்தருளிய அவதாரமூர்த்தியே இவர்.

உலகத்தில் ஏர் கொண்டு நிலத்தை உழுது பயிர்களே விளேவிக் விக்கும் உழவர்களேக் காண்கின்றேம். அறிவுடைய மக்கள் பாவா ணர்களேச் சொல் ஏர் உழவர்கள் என்று பகர்வர். நம் அருட்செல் வர் தொண்ட உழவர் என்று நாம் அறித்து கொள்ள இடந்தகு கிருர் மணிவாசகர். அவர் தம் திருவாசகத்தில்,

''அர்ச்சனே வயலில் அன்பு வித்திட்ட தொண்ட உழவர் ''

0

a

0

நாம் பார்க்கின்ருேம். அர்ச்சனே வயலில் அன்பு வித்திட்டு, பக வாஞம் பயிரை வின்வித்து நமக்கு அருளும் அருட்செல்வர் அபே தானந்த ஜீ அவர்களே ஆவார்.

இக்கலியுகத்தில் "இறைவனது திருநாமத்தை ஒதுதல் ஒன்றே போதுமானது" என்று அனுபூதிமான்கள் அருளினர். "கைகளேத் தட்டி மரத்திலுள்ள பறவைகளேப் பறந்தோடச் செய்யலாம். அது போலச் சாதகன் ஒருவன் இறைவனுடைய திருநாமத்தைக் கைகளேத் தட்டி முழக்கிஞல், சரீரமா கிய மரத்திலுள்ள பாவக்குவியலாம் பறவைகள் பறந்துபோகும்" என்ரூர் ஸ்ரீராமகிருஷ்ண பரமஹம்சர். நம் தாயுமானவரும்,

'' காகமானவை கோடி கூடிநின்ருலு மொரு கல்லின் முன்னெதிர் நிற்குமோ கர்மமானவை கோடி முன்னே செய்தாலு நின் கருணே ப்ரவாக வருவேத்

தாகமாய் நாடினரை வாதிக்க வல்லதோ !'' என்று வினவி விடையைப் புரிய வைக்கிறுர். வங்கத்துத் தோன்றிய பங்கமில்லாதி தங்கம் ஸ்ரீ கிருஷ்ணசைதன்யர். அவர் ஹரிநாம கோஷத்தால் உலகை உய்வித்த பிரேம பக்தர். அந்த ஸ்ரீ கிருஷ்ண சைதன்ய பிரபுவே அபேதானந்தஜீ. இவரும் நாம அர்ச்சனே, பஜனே, சங்கீர்த்தனம் பாடிக் காதலாகிக் கசிந்துருகிப் பக்திப் பயிரை வளர் க்கின் ரூர். பிரேம பக்தி பூண்டிருக்கும் ஒருவர் உள்ளத்தில் காமக் குரோதாதி களுக்கு இடமில்லே. இம்மை மறுமை பற்றிய ஆசைக்கும் இடமில்லே. அச்சமும் இல்லே. முத்தி நாட்டமும் இல்லே. பகவானிடம் காட்டும் அன்பு ஒன்றே பக்தர்களிடம் நிலேத்துள்ளது. பக்தர்களிடம் விளங் கும் பக்தியை நாரத மகரிஷி,

''அம்ருதஸ்வரூபாச'' பக்தியே அம்ருத சொருபம் என்கிருர் அவர்.

ீசாந்திரூபாத் பரமானந்தரூபாச'' சாந்தியையும், பரமானந்த ரூபத்தையும் தரவல்லது பக்தி என்றும் மொழிகின்ரூர். இன்னு ம ''தன்மயா''பகவானும் பக்தியும் ஒன்றே என்றும் நவில்கின்ரூர்.

: 'நாஸ்தி தேஷு ஜாதி வித்யா ரூபகுலதன க்ரியாதிபேத:'' என்ற இச்சுலோகம்.'' பக்தரிகளுக்கு இடையில் ஜாதி, கல்வி, உடலமைப்பு, குலம், செல்வம் தொழில் பேதங்கள் இருப்பதில்லே'' என்பதை உணர்த்துகின்றது.

0

0

திருப்பாணுழ்வார், நந்தனர், துருவன், கோபியர், ஆஞ்சநேயர், சபரி. விதுரர், சுதர்மா, யாவரும் பரமபக்தர்களே. பிரேம பக்திக்கு எடுத்துக்காட்டாய்த் திகழும் அபேதானந்த ஜீ பஜீண பண்ணும் பொழுதும் அர்ச்சனே செய்யும் பொழுதும் அன்பு எனும் ஆறு கரை புரண்டு ஓடும். ஆகவே, அங்கு மேற்குறித்த பேதங்கள் யாவும் அடி பட்டு, ஐம்புலன்களும் அனேவருக்கும் ஒன்றித்து விடு கின்றன. ''ஹரிபோல் ஹரிபோல்'' என்று முழக்கி ஜீவபோதம் சிதையச் செய்கின்றூர் சுவாமி ஜீ. கரமலரி மொட்டித்து, இதயம் மலர, கண்களி கூர, சாயா அன்பைப் பெருக்குகின்றூர்.

நாமமே மூச்சாகக்கொண்டுள்ள ஸ்ரீ அபேதானந்த மகராஜ் அவரி கள் சுமார் 20 வருஷங்களுக்கு முன்னர் ஒரு நாமப் பிரச்சார யாத் திரை மேற்கொண்டார்கள். அப்போ து மதுரையம்பதி ஸ்ரீ மதன கோபால சுவாமி கோவிலில் 31 நாட்கள் அகண்ட மகா மந்திர யக்ஞ மும் விஷ்ணு சகஸ்ரநாம லஷார்ச்சனேயும் நடாத்தியருளிஞர்கள். சூடிக்கொடுத்த சுடர்க்கொடி ஆண்டாளும், ஆழ்வார்களும் மங்களா சாசனம் செய்துள்ள ஸ்ரீ கூடல் அழகர் திருக்கோவிலில் ஒரே நாளில் அகண்டமாக ஸ்ரீ விஷ்ணு சகஸ்ர நாமகோடி அர்ச்சனே நிகழ்த்தியது ஓரீ அற்புதமாம். அர்ச்சனேயில் பயன் படுத் திய அர்ச்சதைகளே (சுமாரி 30 மூடை அரிசி) உணவாகப் பாகம் செய் து அன்னதானம் செய்தனர்.

பின்னர் தருமமிகு சென்னேயில் ஸ்ரீ சிவவிஷ்ணு ஆலயத்தில் மூன்று நாட்களில் அகண்டமாக ஸ்ரீ விஷ்ணு சகஸ்ரநாம் கோடி அர்ச்சனே நடாத்தி அருளிஞர்கள். 21 நாட்கள் அகண்டஜோதியின் மூன் மகா மந்திரயக்ஞம் இரவு பகலாக நடைபெற்றது.

அடுத்து சேலம் சுகவனேஸ்வரர் திருக்கோவிலிலும், திரு வனந்த புரம் ஸ்ரீ அபேதாஸ் ரமத்திலும் மூன்று நாட்களில் அகண்ட மாக ஸ்ரீ விஷ்ணு சகஸ்ரநாம் கோடி அர்ச்சனே நிகழ்த்தி அருளி ஞர்கள். சுருக்கமாகக் கூறுமிடத்து இப்பாத யாத்திரையின் போது தாம் சென்ற இடமெல்லாம் திரு நாம முழக்கத்திலும், பக்தி வெள் ளத்திலும், பகவத் கீதையின் பிரபாவத்திலும் மூழ்கச் செய்தார்கள்.

சில **வருஷங்களுக்கு முன்னர்** திருவனந்தபுரம் ஆஸ்ரமத்தி**ல்** அமைந்துள்ள ஸ்ரீ பாலகிருஷ்ண ராதிகா சந்நிதிகளின் அருகே ஸ்ரீ ராதா சகஸ்ர நாம கோடி அர்ச்ச*னே* 21 நாட்களில் நிகழ்ந்தது.

இவ்வாறு கோடானுகோடி அர்ச்ச**னேயால்** கோ டானு கோடி மக்களேக் கரையேற்ற அவதரித்த சுவாமிஜீ பொள்ளாச்சி சென்று

அங்கு வாழும் மக்களுக்கு அர்ச்சனேயில் ஆர்வம் ஊட்டிஞர். அங்கு அர்ச்சனேயை நடாத்தக் காரணமாயிருந்தவர் அந்நகரமேதை தொழிலதிபர் திரு. மகாலிங்கம் அவர்களே ஆவார். அவரது சக்தி நிலய இல்லத்தில் 1975 ஆம் ஆண்டில் 21 நாட்கள் இக்கோடி அர்ச் சனே அர்ச்சிக்கப் பெற்றது. ஆங்கு சுவாமிஜீ கையாண்ட மந்திரம் "ஒம் ஹரீம் நம்சிவாய்'' என்பதாகும். அப்போது அமைந்த மேடை யில் ஸ்ரீமத்சித்பவானந்தஜீயும் ஸ்ரீமத் அபேதானந்தஜீயும் வீற்றிருந் தனர். பிரவசனங்கேட்க வந்த மக்கள் ''கண்காள் காண்மின்களோ சிவன் எம் இறைவனே'' என்று நாவரசர் கண்களுக்குக் கட்டன் விட்டதைப் போன்று'' கண்காள் காண்மின்களோ, அறிவுச்சுடரை அன்புப் புனலே'' என்று தங்கள் தங்கள் கண்களுக்குக் கட்டன் பிறப் பித்தனரி. அறிவுச் சுடர் வெல்லம். அன்புப் புனல் பாகு. இரண்டும் தித்திக்கும். இரண்டும் வெப்பம் போக்கும். இரண்டும் ஒன்றே. இரு வரும் ஒருவரே. இவ்வாறு காணும்பேறு பிரவசனங்களில் கல நீது கொண்டவர்களுக்குக் கிடைத்த பாக்கியம்.

கடந்த ஆண்டு திருவனந்தபுரம் அபேதாஸ்ரமத்தில் 21 நாட் கள் மகாமந்திரகோடி அரச்சணேயை சுவாமிஜீ நடாத்திஞர்கள். வட லூர் சத்திய ஞான சபைத் திருப்பணியின் போதும் சிவநேசர் மகா லிங்கத்தின் முயற்சியால்.

''அருட் பெருஞ் ஜோதி தனிப் பெருங்கருணே'' கோடி அர்ச்சனே அபேதாஸ்ரம் அடியார்களேக் கொண்டு நடாத்தப் பெற்றது. 1977 நவம்பர் 16ம் திகதி துவங்கி 133 நாட்கள் விஷ்ணு சகஸ்ரநாம தச கோடி அர்ச்சனேயை நம் சுவாமிஜீ அவர்கள் அபேதாஸ்ரமத்தில் நடாத்த அருளிஞர்கள். இந்த அர்ச்சனேயில் அமைந்த பெருஞ் சிறப்பு 54 தீபங்களுக்குத் துளசியிட்டு அர்ச்சித்த பெரும்பேறு கண் கொள்ளாக் காட்சியாக இருந்தது. இந்த அர்ச்சனேயை சுவாமிகள் துவக்கி வைத்து. இருமாத காலம் ஏகாந்த வாசம் பண்ணச் சென் ரூர்கள். மார்ச் 28ம் தேதியில் சுவாமிஜீயின் 70ம் ஆண்டு ஜெனன விழாவும், தசகோடி அர்ச்சனே விழாவும் பக்த கோடிகளும் ஆஸ்ரம் வாசிகளும் நடாத்தினர்.

உலக மக்களால் கோடீஸ்வரர் என்று கருதப்படும் எந்தக் கோடீஸ்வரர்களும் 10 கோடி அர்ச்சனேயைப் பாங்குடன் உணர்ச்சி பொங்க, உள்ளம் நெகிழ ஊக்கத்துடன் நிகழ்த்த இயலாது. இந் தக் கோடி அர்ச்சனேக்கு விளம்பரமில்லே. பணவசூல் இல்லே. அபே தானந்த மகராஜ் அவர்களின் அருளும் ஆசியும் துண்யாக நின்று அர்ச்சலே நிறைவுற்றது.

D

0

அருட்செல்வர்களாகிப் பகவானிடம் பக்தி செலுத்தும் பக்தர்கள் ஆசையற்றவர்கள். நெஞ்சத்தனேகளே அறுத்து எறிந்தவர்கள். பக வானிடம் அன்பு செலுத்துவதே வாழ்வில் குறிக்கோளாகக் கொண் டவர்கள். இத்தகு பக்தர்களே யார் யார் போற்றுகின்றுர்கள் என்று கீழ் வரும் சுலோகம் எடுத்துரைக்கின்றது.

தேவர்கள் எல்லாம் அப்பக்தர்களேப் போற்றுகின்றனர். முமூ கூலுக்கள் எல்லாம் அவர்களே வணங்குகின்றனர். பிரம்மஞானிகளும் அவர்களேப் போற்றுகின்றனர். இவற்றை நோக்கும் போது, பக்தர் கள் வல்லமையை நாம் அறிகின்றேம். பகவான் குறிப்பிடும் பக்தர் களின் லக்ஷணங்களேக் காண்போம்.

''ஸததம் கீர்தயந்தோ மாம் யதந்தஸ்ச தருட வருதா: ! நமஸ் யந்தஸ்ச மாம் பக்த்யா நித்ய யுக்தா உபாஸதே!''

இச்சுலோகத்தில் பகவான் "பக்தர்கள் எப்பொழுதும் என்னேப் புகழ் வர். நல்லொழுக்கத்தில் முயல்வர். அசைக்க முடியாத விரதர்கள், நித்திய யோகிகள்'' எனப் பக்தர்களின் பாங்கைப் பகர்ந்துள்ளார். இங்கு பகவான் குறிப்பிட்டுள்ள பக்த லக்ஷணங்களுக்கு ஏற்ப, லக்ஷிய புருஷராகத் திகழும் புருஷோத்தமரே நம் அருட்செல்வர் ஸ்ரீ அபே தானந்த மகராஜ். வற்ருத அருள் ஊற்றுகத் திகழும் பக்த யோகி யின் அருட்பிரசாதத்தால் ஆன்மீகம் எங்கும் பொங்கிப் பொலிகது பல்லாண்டு பல்லாவிரத்தாண்டு பாரமார்த்திகம் வளர்க. ஜப பக்னுத்தின் மூலம் கலிதோஷம் நீங்குக. தீய எண்ணங்கள் மாறி ஆகாயப் பரப்பில் புனிதம் ஒங்குக.

## இறப்பும் பிறப்பும்

நைந்த துணிகளேக் கழற்றி எறிந்து**விட்டு** மனிதன் புதிய துணிகள் கொள்ளுமாறு போல, ஆத்மா நைந்த உடல்களேக் களேந்து புதியனவற்றை எய்துகிறது.

### ஆத்மா

ஆத்மாவை ஆயுதங்கள் வெட்டமாட்டா. அதைத் தீ எரிக் காது. நீர் நீனக்காது. காற்று உலர்த்தாது. அதைப் பிளக்க முடியாது. அதை எரிக்கவும் நீனக்கவும் உலர்த்தவும் முடி யாது. அது நித்தியமானது. எங்கும் நிறைந்தது. அசைவற்றது. அசைக்க முடியாதது. –பகவத்கீதை

ஆத்மஜோதி



478

கங்கைக் கரையில் தாரூர் என்பது சிறந்த ஒரு ஊர். உத்தவசித் குணரின் பிறந்த ஊர் அதுவாகும். இவர் ஒரு சிறந்த கண்ணன் அடியார். கண்ணனது லீல்களில் தனது மனதைப் பறிகொடுத்தவர். தான் பெற்ற இன்பம் உலகம் பெறவேண்டும் என்ற விருப்பிஞல் ஒரு நா ளேக்கு ஒரு ஊராகச் சென்று கண்ணன் கதைகளேப் பாமரமக்களுக்கு உணர்த்திஞர். கிராமமக்களுக்கே உபதேசம் செய்து வந்த சித்குணர் பேதரூ என்ற நகரை அடைந்தார்.

அங்குள்ளவர்களது உள்ளங்களேயெல்லாம் தமது பஜ ணேயினும் கதாகாலட்சேபத்தினுலும் கவர்ந்தார். சமீ பத்தில் ஸ்ரீராமநவமி வர இருந்தது. அதுவரை தம்முடன் இருந்து நல்லுரை புகன்று ஸ்ரீராமநவமியைக் கொண் டாடவேண்டும் என்று பரிவுடன் கேட்டனர். ஸ்ரீராமந வமிக்குத்துவாரகை செல்ல வேண்டும் என்ற தமது திட் டத்தைக் கூறிஞர் சித்குணர். அத்துடன் தாம் ஒரு ஊரில் ஒரு நாளேக்குமேல் தங்குவதில்லே என்ற நோக்கத்தையும் கூறிஞர்.

அவ்வூர்மக்களது உள்ளத்தில் அவரது காரணங்கள் எதுவும் ஏறவில்லே. எமது வாழ்க்கையில் உங்களேப் போன் றவர்களே ஒருமுறை தான் சந்திக்க முடியும். கிடைத்த சந்தர்ப்பத்தை நாம் விடமுடியாது என்று ஒரே குரலில் எல்லோரும் கூறினர். அவ்வூர்மக்களுடைய ஆர்வத்தைப் பூர்த்தி செய்ய வேண்டியது தமது கடமை என்றுணர்ந்து சிலநாட்கள் அங்குத் தங்கச் சம்மதித்தார்.

0

0

ஸ்ரீராமநவமி கொண்டாடுவதற்கென்றேபெரியதொரு பந்தல் அமைக்கப்பட்டது. எல்லா அடியார்களுக்கும் அன்னதானத்திற்கான ஒழுங்கும் செய்யப்பட்டது. ஸ்ரீ ராமனது விக்கிரகத்தை வைத்து ஒரு முழுநாள் அலங் காரம் செய்தார் சுத்குணர். பட்டும் பொன்னும் பூவும் சேர்ந்து அழகுக்கு அழகுசெய்தன. கண்டோர் கருத்துட்புகுமளவுக்கு அவரது அலங்காரம் சிறந்திருந் தது. அதனேக் காண பல சமய மக்களும் திரண்டனர். ராமனது அழகைக்காணக் கண்ணுயிரம் வேண்டும் என்று பக்தர் புகழ்ந்தனர். பக்திவெள்ளம் கரைபுரண்டோடியது.

இக்காட்சியைக்கண்டு பொறுக்க மாட்டாத வேற்றுச் சமயத்தவர்களும் சிலர் இருக்கத்தான் செய்தனர். தமது பொருமைக் குணத்தை பக்தகோடிகள் பக்தியில் ஆழ்ந் திருக்கும் போது கல் எறிதல் மூலம் வெளிப்படுத்தினர்.

கயவர்களின் செயலேக் கண்ணுற்றூர் உத்தவர். ராமனிடம் வேண்டுதல் செய்தார். ராமா! ஒரு பாவமும் செய்தறியாத நினது அடியார்களேக் கயவர்கள் வருத்தி ஞல் அடியவர்களேக் காக்க வேண்டியது நினது கடமை யல்லவா? பழைய அடியார்கள் துன்பம் உற்றூல் புதிதாக எந்த அடியவன் வந்து உனக்கு அடிமையாவான் என்று முறையிட்டார். மனம் உருகி வேண்டிஞர். அவரவர்கள் தமது தெய்வத்தை வழி படுவதிலே இவர்கள் கண்ட குற்றம் தான் என்ன? உலகம் ஒன்று; இறைவன் ஒருவன், ஆதலால் எல்லோரும் சகோதரராக ஒன்று பட்டு வாழ் வதற்கு அருள் செய்யலாகாதா?

உத்தவரது பிரார்த்தனே இறைவனேயே உருக்கி விட் டது. இறைவன் அநுமாரை அழைத்தார். 'பேதரு நகரத் திலே நமது அடியவர்களே வேற்றுச் சமயத்தினர் இன் னல் செய்கிருர்கள். நீ சென்று மேலும் தீங்கு நேராமல் தடுத்து வருவாயாக!' என்ரூர். அநுமார் அடியவர்களுக்கெல்லாம் அடியவர் அல்லவா? மிகுந்த கோபத்துடன் சென்றுர். அன்று வெள்ளிக்கிழமை. வேற்றுச் சமயத்தவர்களும் தமது வழிபாட்டு இடத்தில் கூடி இருந்தனர். வழிபாட்டு இடத்தின் மூன்னுல் ஒரு கல் மேடை. அக்கல்லின் மேலிருந்தார் அநுமார். மெது வாகத் தமது வாலினுல் அக்கட்டிடத்தைச் சுற்றிஞர். வெளியே வந்த பெரியார் ஒருவர் வந்திருப்பவர் அநுமார் என்பதை உணர்ந்து கொண்டார். "தாங்கள் இங்கு வந்த காரணம் என்ன?'' என்று பெரியவர் கேட்டார்.

அதற்கு அநுமார், ''இவர்கள் ராமபக்தர்களின் விஷ யத்தில் அக்கிரமங்கள் செய்ததிஞல் இவர் களே ஒழிக்கவே வந்தேன்'' என்றூர். அம்முதியவர் அக் கோயினுள் புகுந்து, வந்திருப்பவர் அநுமார், நீங்கள்சென்று மன்னிப்புக் கேளுங்கள் என்றூர். முதியவரது வார்த்தை களேக்கேட்ட கயவர்கள் எள்ளிநகையாடினர். ''ஏதோ ஒரு குரங்கு வந்திருக்கிறதாம். அது நம்மை அழித்துவிடு மாம்! அழகுதான்! வரட்டும். நாங்கள் பேடிகளா? வந்த பின்பார்ப்போம்'' என்றனர்.

இவ்வார்த்தைகள் அநுமாருடைய காதுகளில் விழுந் ததுதான் தாமதம். அநுமாருடைய கண்கள் சிவந்தன. அவ்வளவுதான்! இடியோ? மின்னலோ, புயலோ? பூகம் பமோ என்று விளங்காமல் தவித்தனர் மக்கள். ஒருநொடி யிலே அந்த வழிபாட்டிடம் இடிந்து விழுந்து தூள் தூளாய்ச் சிதறிப் போயிற்று.

நொடிப்பொழுதிலே விஷயம் அரசனுடைய காது களுக்கு எட்டியது. உத்தவரைக் காக்கும் பொருட்டு இராமன் அநுமனே அனுப்பியிருப்பதை உணர்ந்தான். 'இந்த நிலேயில் அநுமனேத் தேடிச் செல்வதில் பயன்இல்லே. உத்தவரிடமே செல்வோம்'' என்ற நிளேவோடு வந்து சேர்ந்தான்.

அரசன் உத்தவரின் அடிபணிந்தான். ''பரமபாகவத சிகாமணியே! தெரியாத்தனமாகச் சிலர் தங்களது விழா விற்கு இடையூறு செய்து விட்டனர். முன்னமே இச் செய்தி தெரிந்திருந்தால் நானே தகுந்த ஏற்பாடு செய்து, இம்மாதிரியான கலகங்கள் நடைபெருமல் தடுத்திருப்பேன். தாங்கள் நடந்ததை மறந்து கோபம் இல்லாமல் எங்களேக் காக்க வேண்டும். '' என்றுன்.

அதற்கு உத்தவர் '' அரசே! நீ சொல்வது சரிதான்! நீ ஒருபாவமும் அறியாதவன் என்ருலும் குடிகள் செய் யும் பாவம் அரசனேயே சேரும். துஷ்டர்களால் சாதுக் களுக்கு ஏற்படும் நஷ்டத்திற்கு அரசனே பொறுப்பாளி. ஆகவே, இனிமேல் இம்மாதிரியான வகுப்பு வாதக் கலவ ரங்கள் உன்னுடைய ஆட்சியிலே ஏற்படாமல் கவனித்து வருவாயாக! நீ நிரபராதி என்பது எனக்குத் தெரியும். உனக்கு இறைவன் ஒருவிதமான குறையும் வைக்கமாட் டான்.'' என்றூர்.

அரசன் மனம் மகிழ்ந்து இனித்தனது எல்லேயிலே, இம்மாதிரியான தோஷங்கள் நடைபெருமல் கவனிக்க வேண்டுமென்ற எண்ணத்தோடு அரண்மனே திரும்பினுன். ஸ்ரீராமநவமி கொண்டாட்டமும் சிறிது துன்பத்தோடும் பெரிதும் மகிழ்வோடும் இனிதே நிறைவேறிற்று. உத்த வர் துவாரகை நோக்கிப் புறப்பட்டார். உத்தவரை வழி அனுப்ப ஊரேதிரண்டு வந்திருந்தது. அரசனும் வந்து கலத்து கொண்டான். பொன்னும் பொருளும் உத்தவர் பணிக்கு அளித்தான். ஊர் எல்லவரை சென்று மரியாதைகள் செய்து உத்தவரை வழி அனுப்பிவைத்தான்.

ஒரு விளக்கானது குடம் முதலியவற்றைப் பிரகாசப்படுத்து வதுபோல் ஆத்மா ஒன்றே பத்தி முதலியவற்றையும் இந்திரி யங்களேயும் பிரகாசப்படுத்துகிறது. ஐடமான அவற்றுல் ஆத்மா பிரகாசம் அடைவதில்லே.

– சங்கரல்

## சைவ மகா சபைகளின் கடமை

–நா. முத்தையா–

சிவம் என்பதிலிருந்து பிறந்தது சைவசமயம். ஆன்மாக்கள் சிவத்தை அடையச் செய்வதற்காக என்னென்ன பணிகள் செய்ய வேண்டுமோ, அவற்றைச் செய்வதே சைவ மகா சபை களின் முக்கிய கடமைகளாகும்.

இள்ஞர் உள்ளங்களில் சிவ நினேவை பதியச் செய்வதற் கான சாதனேகளச் சைவ மகா சபைகள் ஏற்படுத்த வேண்டும். பக்கத் திலுள்ள கோயில்களிலோ சபைமண்டபத்திலோ வெள்ளிதோறும் கூட்டுவழிபாடு நடைபெறச் செய்யவேண்டும். அச்சபையிலுள்ள அங்கத்தவர்கள் யாவரும் அதற்குத் தவருது சமூகங் கொடுக்க வேண்டும். சபை அங்கத்தவர்களில் ஒவ்வொ ருவர் கூட்டு வழிபாட்டின்பின் ஐந்தோ, பத்தோ நிமிடங் களுக்கு நற்சிந்தனேப் பேச்சு நிகழ்த்தலாம். அல்லது கந்த புராணம் பெரிய புராண வசனங்களேத் தொடர்ந்து வாசிக்கச் செய்யலாம்.

சபைகள் நடத்தும் கூட்டுவழிபாடுகளிலே சபை அங்கத்தவர் களேக் காண முடியாது. ஒரு ஆசிரியரும் எட்டுப்பத்துப் பிள்ளே களும் ஈடுபட்டிருப்பர். கில வயது சென்றவர்கள் வந்து வாய் முடி மௌனிகளாக இருப்பர். பஜனே முடிந்ததும் குழந்தை களுக்குக் கடலே கிடைக்கும். பெரியவர்கள் நினேப்பார்கள் கடல்க்காகப்பாடுகிறுர்கள். நாம் ஏன் கலந்துகொள்ளவேண்டும்? குழந்தைகள் நினேப்பார்கள் நாம் பாடினுல்தான் கடலே கிடைக்கும் என்று. இந்த எண்ணங்கள் அழிந்து கோயிலில் எல்லோரும் மனம் உருகி ஆண்டவன் புகழ்பாட வேண்டும். வாரத்தில் ஒருநாள்க்கு அரை மணித்தியால நேரம் தியாகம் செய்ய முடியாதவர்கள் சைவ மகா சபைகளில் அங்கத்துலம் வகிக்கத் தகுதியற்றவர்கள்.

சபை அங்கத்தவர்களுக்குத் திருநீற்றில் நம்பிக்கையிருக்க வேண்டும். அவர்கள் தவறுது திருநீறிட்டுக்கொண்டு வருதல் வேண்டும். கோயில் பழக்கம் ஏற்படவேண்டும். இன்ஞர் சளுக்கு முன்மாதிரியாக பெரியவர்கள் வாழ்ந்துகாட்ட வேண் டும். சபை அங்கத்தவர்கள் ஒவ்வொருவரும் தவறுது சமய

தீட்சை பெறவேண்டும். சமய தீட்சை பெருதவர்கள் அங்கத்த வர்களாக இருக்கத் தகுதி அற்றவர்களென்பதை எல்லோரும் உணரவேண்டும்.

ஆண்டுக்கு ஒருமுறை விழா நடத்தி விடுவதால் எமது கடமை முடிந்துவிட்டது என்று நினேக்கக்கூடாது. சமயத்திற்கு முக்கியமானது சாதனே. சாதனேயில்லாமல் பேச்சிஞல் யாதும் பயனில்லே. சாதஞ மார்க்கமே மக்களே மக்களாக்குவது.

சைவ மகா சபை அங்கத்தவர்கள் யாவரும் உண்மைச் சைவர்களாக வாழ வேண்டும். அப்போதுதான் அச்சபை மக்க ளுக்கு வழிகாட்டியாக இருக்க முடியும். பின்வரும் இலக் கணங்கள் அங்கத்தவர்களிடம் அமையவேண்டும்.

கோயில் பழக்கமிருக்க வேண்டும், விபூதியைப் பேனும் நம்பிக்கை வேண்டும், புலாலுணவைத் தவிர்த்து வாழவேண் டும், மது அருந்தக்கூடாது, சமயதீட்சை பெற்றவராயிருத்தல் வேண்டும். இந்த இலக்கணங்களே அங்கத்தவர் ஒவ்வொருவரும் படிப்படியாக வளர்த்துக்கொள்ள வேண்டும்.

சமய விழாக்களுக்கு இத்தகைய இலக்கணங்கள் இல்லாத வர்களப் பேச்சுக்கோ, தல்மை தாங்கவோ அழைக்கக்கூடாது. சைவ சமய ஒழுக்கங்களேயே பேனுவோரைப் பேச்சுக்கும், தல்மை தாங்கவும் அழைக்க வேண்டும். கல் என்ற உருவத் தல் அஞச்சாரமான நிகழ்ச்சிகள் விழாக்களில் புகுத்துவதைத் தவிர்க்க வேண்டும். சமய விழாக்களுக்கு உயிர்நாடி ஆத்மீ கமே. மனப்பக்குவம் பெறுதலே சமய வாழ்க்கையின் முக்கிய குறிக்கோள். மானிட ஜென்மம் வெறும் சுகஜீவனத்துக்காக என்று அமைந்தது அல்ல. யாரொருவன் பிறன் ஒருவனுடைய துன்பம் கண்டு உள்ளம் உருகுகிறுலே, அவனே உண்மைச் சைவன். மற்றைய உயிர்களேத் தன்னுயிர் போல் மதிப்பவன் எவனே அவனே எஎலா உயிர்களிலும் ஆண்டவனேக் காண் பவன் ஆவான். ஜீவ சேவையே சிவசேவையாகும்.

மனப்பக்குவத் திலே மனிதன் ஓங்கும் அளவு அவன் மேலோஞகின்றுன். மனத் தைப் பண்படுத்துவதற்கென்றே சமய சாதனேகள் அத்தனேயும் அமைந்துள்ளன. உடலே வளர்த்து உறு ப்படுத்துவதற்கு நாம் உணவு உண்பது போல, அதே முறையில் உள்ளத்தைப் பண்படுத்துவதற்கு நாம் சமய சாதனேகள் செய்யவேண்டும்.

இக்குறிக்கோளே வைத்துக்கொண்டே சைவ மகா சபைகள் தொழிற்பட வேண்டும். அப்போதுதான் சைவ மகா சபைகள் தமது கடமையை நிறைவேற்றியதாக மனநிறைவு பெறக்கூடும்.

ஆத்மஜோத



'சும்மா இருப்பதே சுகம்.'' இதை நாம் அடிக்கடி கேட்கிருேம். நாமே அவ்வப்போது கூறுகின்ருேம். கேட் கும் போதும் சரி, அதைக் கூறும்போதும் சரி வாக்கியத் தன் உண்மைப் பொருள உணர்கின்றேமா? அது தான் விஞவுக்குரியது. சும்மாயிருப்பது என்ருல், வாளாவிருப் பது. எந்த செயலும் செய்யாமல், செயலற்று ஓய்ந்து இருப்பது என்பது தான் பலருடைய கருத்தாகும். ''நமக்கேன் வீண் வம்பு!'' என்பதுதான் என்னுடைய கொள்கை. அதனுல் தான் வாழ்வும் அமைதியாக உள்ளது. இப்படிச் சினர் கூறக் கேட்டிருக்கின்றேம். இம்மைக்கு இது போதும். மறுமைப் பயன் அடைய, வழி வகைகளேச் செய்ய வேண்டாமா? அதற்கு சும்மாயிருந்தால் போது மா? பூசைகள், ஜப தபங்கள், ஆர்ப்பாட்ட, அமர்க்களத் தமு. விழாக்கள், நாமாவளிகள் கூறுதல் இவையெல்லாம் செய்தால் தானே கிடைக்கும். இப்படிப் பலர் கருதுவ தோடு செயலாற்றவும் செய்கின்றனர். அவர்கள் இவ்வர றெல்லாம் செய்வதோடு, சும்மா இருக்கவும் கற்றுக் கொண்டு, அதல் வெற்றி பெற்றுலே போதும். மறுமைப் பயன் தானே இவர்களேத் தேடி வந்து விடும். அது மட் டும் உறுதி.

என்ன இது? சும்மா இருந்தால் 'எப்படி வீடு பேறு கிடைக்கும்? என்று நினேக்கலாம். அதுதான் உண்மை! சும்மாயிருப்பது என்ருல் ஐம்புலன்களேயும் அடக்கிச் சும் மாயிருக்கச் செய்வது முதல் படியாகும். புலன்கள் கட் டுப்பட்டாலும், சித்தமும் மனமும் கட்டுப்படுவது எளிதில்

1

நடக்காத செயல். முயற்சியுடன் கஷ்டப்பட்டு அவற் றையடக்கிச் செயலற்று, சும்மாயிருக்கும்படி செய்துவிட் டால் பின் சுகமுண்டு. அதாவது நிட்டைகூடி, ஆனந்த மான, ஆத்மஜோதியின் தரிசனம் கிட்டும். ஐம்புலன் களில் மிகவும் சண்டித்தனம் செய்வது கண்கள் தான். ஒரு இடத்தில் நில்லாமல், சதாசர்வகாலமும், அங்கும், இங்குமாக அலே பாய்ந்து கொண்டேயிருக்கும். அது மட் டுமா? கண்கள் பார்த்து, பார்த்தவைகளே புத்திக்குத் தந்தியடித்து, மனதில் பதிய வைப்பதே இந்தப் பொல் லாத கண்கள் தான். மனக் குரங்கைக் கண்டபடி அலேய வைத்து, ஆட்டமாடச் செய்வதும் இவைகள் தான். பார்க்காதே! என்று அதட்டினுலும் அவை கேட்பதில்லே. ஆகவே தான் கண்கள் வழியே, மற்றைப் புலன்களேயும் அடக்கிவிட வேண்டும். புலன்களே அடக்கினுலும் சித்தம் தெளிந்து, மனம் ஒரு நிலேப்படவேண்டுமே! அவ் 95 வளவு எளிதானது அல்ல.

விக்கிரமாதித்தன் கதையில், விக்கிரமன் கஷ்டப் பட்டு, மரத்தில் ஏறி, அங்கு தொங்கிக் கொண்டிருக்கும் வேதாளத்தைப் பிடித்து, எடுத்து, தோள்மீது சுமந்து வருவான். அதுவோ, மீண்டும், மீண்டும், பறந்துபோய் மரத்தில் தொற்றிக் கொள்ளும். அவனும் அலுக்காமல், சலிக்காமல், ஒவ்வொரு முறையும் மரத்தில் ஏறி அதைக் கொண்டு வருவான். இவ்வாறு பலமுறை முயன்று வெற்றி பெற்ருன் என்று கூறப்பட்டிருக்கும். சிறுவர், சிறுமியர் விரும்பும் கதைகளுள் இவையும் ஒன்று. பாட்டிக் கதை தான். ஆனுல் அதிலும் பொருள் இருக்கின்றது. முயற் சியில் பின்வாங்கக்கூடாது. எவ்வளவு கஷ்ட, நஷ்டம், ஏற்பட்டாலும், எத்தனே துன்பங்கள் வந்தாலும், முயற் சியில் தளர்ச்சியடையக்கூடாது. இதனுல் இறுதியில் வெற் றியே கிடைக்கும் என்பதுதான் முடிந்த பொருளாகும். இந்த பொருள் பொதிந்த உண்மை, மனத்தையடக்கும் திறனி லும் ஒளிர்கின் றது. "மனம் ஒரு குரங்கு'' என்பார் கள், காரணம். குரங்குபோல் அது குதித்துக் கொண்டும், அங்குமிங்கும் தாவிக்கொண்டும் இருப்பதேயாகும். அதை யடக்கி, வசப்படுத்தவே பெரும் ஆற்றல் வேண்டும். பிறகு அதைச் சும்மாயிருக்கச் செய்ய வேண்டும். குரங்கு ஒருவிஞடி கூடச் சும்மாயிருக்காது. அதன் கையும் காலும் சதாசர்வகாலமும் துறுதுறுத்துக் கொண்டேயிருக்கும். மனமும் அப்படிப்பட்டதேயாகும். 'பலவித தொல்லே கள், சூழ்நிலேகளால், வீட்டில் வழிபாடு செய்யமுடிய வில்லே., இப்படிப் பலர் அலுத்துக் கொள்கின்றனர். சரி! முடிந்த போதெல்லாம் ஆலயம் சென்று வழிபடலாம் அல்லவா?

ஒரு நாள் கிழமைகளில், விசேட நாட்களில் ஆலயம் ஜனத்திரளுடன் கூடியதாயிருக்கும். இவ்வளவு ஃபரா? என்று நமக்கே வியப்பாக இருக்கும். கரம் கூப்பியிருக்கும். நெற்றியில் பட்டை, பட்டையாய், நீறும், குங்கு மமும் துலங்கும். வாய் முணுமுணுவென்று எதையோ கூறிக் கொண்டிருக்கும். அடடா! என்ன பக்தி! என்ன பக்தி! இப்படியன்றே வழிபடவேன்டும் என்று நினேத்து வியக் இறைவனி \_ம் கும்படியிருக்கும். ஆனுல் அவர்கள் மனம் இருக்கும் என்று நினக்கின்றீர்களா? அது தான் கிடையாது. கண்கள் எதையெதை நாடி, எங்கெங்கு அலேகின் றது என்றோ, மனமும், சித்தமும் என்ன நி?னக்கின்றது? என் னென்ன திட்டமிடுகின்றது என்ரே நம்மால் அறிய முடி யாது.

பெண்கள் கூட்டம், பிற பெண்கள் அணிந்துள்ள நகைகள், உடைகள் இவற்றைக் கண்ணேட்டமிடும். பிற ரைப்பற்றி விசாரித்து, விமரிசனம் செய்யும். எந்தெந்த ஆபரணம் செய்யலாம், என்னென்ன சேலேகள், எந்தெந்த நிறங்களில் எடுக்கலாம் என்பதைப்பற்றி ஆராய்வதில் ஈடுபட்டிருக்கும். முதியவர்கள், தங்கள் பெண்ணுக்கோ, பிள்ளேக்கோ ஏற்ற வரன் கிடைக்கு மா என்று அலசி ஆராய்வர். திருமணமாகாதவர்கள் அவையே வேறு. ஆக, இறைவணே உண்மையாக வழிபடுவோர்களே அந்தப் பெருங் கூட்டத்தில் விரல் விட்டு எண்ணி, விடலாம்.

இத்தகைய வழிபாட்டிளுல் யாருக்கு என்ன பயன்? இறைவன் இந்த வழிபாட்டை எங்ஙனம் ஏற்பான்? எப் படியருள் செய்வான்? ''ஐயோ! இந்த ஆண்டவனுக்குக் கண்ணில்லேயா? மனமில்லேயா? கொஞ்சம் கூட இரக்கமே யில்ஃலயா? ஏன் இப்படி செய்தான். ஆயிரமாயிரமாகக் கொட்டி அபிடேக, ஆராதண்கள் செய்வித்தேனே! அலங் செய்வித்து, ஊர்வியக்கத் திரு விழா நடத்தி காரம் னேனே, இப்படியெல்லாம் செய்தும், இரக்கமேயில்லாமல் கஷ்டங்களேத் தருகின்றுனே!'' என்றெல்லாம் புலம்புப வர்கள் இறுதியில், ''சேச்சே, ஆண்டவனுவது, வெங்காய மாவது! வெறும் கல்தானே! மண்சில்தானே! மண்ணே நம்பிலை மண்ணுய்ப் போக வேண்டியது தான். கண்ணு இருக்கு நம் கஷ்டங்களேப் பார்த்து மனங்கசிய. காதா இருக்கு நம் புலம்பலேக் கேட்டு வழி செய்ய.'' என்றெல் லாம் விகண்டாவாதம் செய்வர். இவற்றை நாம், நம் முடைய காதுபடக் கேட்டிருக்கின்றேம். வாழ்க்கையில் இப்படிப்பட்ட பலரைச் சந்தித்தும் இருக்கின் ரேம்.

ஊர்வியக்கும்படி பெருஞ் செல்வந்தர்களாக, இநப் பார்கள். பக்திமான் என்ற புகழும் பெற்றிருப்பர். ஆனுல் உள்விவகாரம் யாருக்கு, என்னவென்று தெரியும்? அவர்களப் படைத்த ஆண்டவனுக்கே அது தெரியும். ஆகவே அவ்வப்போது 'சில சோதகோகளேக் கஷ்டங்களேக் கொடுத்துத் திருத்த முயற்சிக்கின்ருன். ஆ ஒல் Astar அவர்களோ, மற்றவர்களோ உணர்வது இல்லே. உணராத நிலேயில் மேலே கூறியவாறு இறைவணேத் தூற்றுவார்கள். அவர்களோடு சேர்ந்து, உண்மையறியாத ஊர் மக்களும் வெளிவேடத்தில் மயங்கி, புழுதி வாரித்தூற்றுவார்கள். இறு தியில் பெரிய அடியாகக் கொடுத்து, அவர் களே அமர்த்தும்போதுதான், இறைவன் செய்தது சரியே என றுணர்வர். இறைவனேத் தூற்றிய வாய்கள் எல்லாம், தூற்றியதோ, யாருக்காக இறைவனேத் அவரையே தூற்றத் தொடங்கும். அதனுல்தான் பாரதியார்-

ஆத்மஜோதி

உள்ளத்திலே கர்வம் கொண்ட போதினில் ஓங்கிய டித்திடுவான் – நெஞ்சில் கள்ளத்தைக் கொண்டொரு வார்த்தை சொன்னுலங்கு காறியு மிழ்ந்திடுவான். (கண்ணன் என் தோழன்)

**என்று த**மது கண்ணன் பாடவில் கூறியுள்ளார். இப்படிப் பட்டவர்கள் வெளிஉலகுக்காக, ஊர் புகழ்வதற்காக, ஆற்றும் வழிபாட்டை இறைவன் ஏற்பது இல்லே. ஆகவே தான் பட்டினத்தடிகள்,

கையொன்று செய்ய விழியொன்றுநாட கருத்தொன்றெண்ண பொய்யொன்று வஞ்சக நாவொன்றுபேசப் புலால் கமழும் மெய்யொன்று சாரச் செவியொன்று கேட்க விரும்புமியான் செய்கின்ற பூசை யெவ்வாறு கொள்வாய்! வினேதீர்த்தவனே!

என்று இறைவனிடம் கேட்கின்ருர்.

இப்படியெல்லாம் இன்றி திரிகரண சுத்தியுடன் வழி பட்டார்க்கு இறைவன் அருள்கின்ருன். நீரும், பூவும், பச்சிலேயும் இன்றி, இறைவனேத் தூய இதயக் கமலத் திலிருத்தி அன்புடன் வழிபட்டாலே போதும். இறை நெறியில் திளேத்து, உண்மையை உணர்ந்து தெளிந்த வர்கள், அவனுடன் ஒன்றியவர்கள் ஆசார, அனுட்டா னங்கீளக் கடைப்பிடிப்பது இல்லே. அவதாதர்களுக்கு ஆடை எப்படி அவசியமற்றதோ<sub>க</sub> அப்படியே அவர்களுக் கும் ஆசார, அனுட்டானங்கள் அவசியமற்றதாய் விடுகின் றது. இறைவண்யடைய இவைகள் படிகளேயன்றி வேறே தும் இல்லே. படிப்படியே, இதன் மேல் ஏறிச் செல்பவர் கள், உச்சியான பிரம்ம நிலேயடைந்ததும், அவைகளேப் பயன்படுத்திக் கீழே வருவதில்லே. தம்முடைய முயற்சி வெற்றி பெற்ற அவர்கள் நிச்சிந்தையாக, உடல் செய லற்று இருப்பது போல், சித்தத்தையும், மனதையும் செயலற்றதாக்கி, அசஞ்சலனை இறைவனுடன் அசலா மனதை ஐக்கியப்படுத்தி வெட்ட வெளியான ஆகாயப் பேரின்பப் பெரு வெளியில் சஞ்சரிப்பர். உலக நினேவே போன இந்நிலயே நிட்டையென்றும், சமாதி யற்றுப் என்றும்கூறப்படும். இந்த நிலேகூட வேண்டுமானுல், முதலில்

-0

G

0

சும்மா இருக்கும் வழியை மேற்கொள்ள வேண்டும். ''மௌன விரதம்'' போன்றவைகள் இதற்கு எடுத்துக் காட்டு ஆகும். இவ்வாறே ஒவ்வொன்றையும் சும்மா யிருக்கச் செய்தால், மனதையும் சும்மாயிருக்கும்படிச் செய்யலாம். அதனுல் எல்ஃலயற்ற சுகமும் அடையலாம்.

மனத்தை சும்மாயிருக்கச் செய்ய இறைவனின் அரு ளும் அத்தியாவசியமானது. ஆகவே உலக வியாபார நினேவுகளில் ஈடுபடும் மனத்தைச் சிறிது, சிறிதாக நாம் நம்முடைய வழிக்குக் கொண்டு வரவேண்டும். சிறிது சிறிதாக, இறைவனேப் பற்றி உணர்த்தி அவனே நினேக்க வைக்க வேண்டும். இப்படியே விடாமுயற்சியுடன் மனத் தைப் பழக்கினுல், தைலதாரையானது ஒரே சீராக விழு வதுபோல், மனமும் பண்பட்டு இறைவணே இடைவெளி யின்றி நீணத்துக்கொண்டேயிருக்கும். இறுதியில் நினேக் கின்ரேம் என்ற நினேவே அற்றுப் போய், காற்றில் கற் பூரம் கரைந்து மறைவது போல் மனமும் இறைவனுடன் ஐக்கியப்பட்டு தானே இறைவஞக மாறிவிடும். தான் வேறு, இறைவன் வேறு என்ற எண்ணமே போய் விடும். தானே இறைவன்! இறைவனும் தானே! எல்லாவுயிர் களும் தானே! எவ்லாவுயிர்களுக்குள்ளும் தானே! என்ற உயர்ந்த நிலே அதாவது பிரம்ம நிலே கிட்டும்.

இந்த நிலேயடைந்த பின் அவர்களின் உடல் செயலற்று இருப்பது போலவே, உள்ளமும் செயலற்று இருக்கும். வெளிவிவகாரங்சளில் புத்தியும், மனமும் ஈடுபடாது. பூசைகள், ஜபதபங்கள், நோன்புகள் போன்றவைகளில் மனம் ஈடுபடாது. ஏனெனில் மனமும், புத் தியும் அடங்கியிருக்கும். அவை தூண்டாமல், ஈடுபடாமல் புலன் கள் செயலில் இறங்காது. அவைகள் அடங்கி விட்டதால் எதிலும் நாட்டமின்றியிருப்பர்.

இந்த உயரிய நிலேயைத்தான், தாயுமானவர் இறை ஒனிடம் வேண்டுகின்றூர்.

ஆத்மஜோதி

சிந்தையும் என்போலச் செயலற்று அடங்கி விட்டால் வந்ததெல்லாம் நின்செயலா வாழ்வேன் பராபரமே!

என்று கேட்டு நிற்பவருக்கு மற்றுமொரு ஐயப்பாடு வந்து விடுகிறது.

எப்படி யெப்படியோ கெஞ்சிக் கூத்தாடி, கண்டித்துக் கட்டி காயிட்டு, சாம, பேத, தான, தண்டங்களேப் பயன் படுத்திப், படாதபாடு பட்டுத் தம்முடைய ஐம்புலன்களே வெற்றிபெற்று விட்டார். வெறிபி அடக்கியாள்வ தில் டித்த பசுக்களேப் போல் திரிந்த தமது புலன்களே அடக் கியவருக்கு, மனதையடக்க முயலவில்லே. சிந்தையைக் கட்டுப்படுத்த இயலவில்லே. என்ன பாடுபட்டும், முடியா மல் போகவே இறைவனிடம் சரணடைகின்ரூர். மு தலில் சிந்தையை யடக்க அருளிஞல், எல்லா மே நீதான்! எல் லாமே நின் செயல்தான் என்று அமைதியுற்று வாழ்வேன் சிந்தைமட்டும் அடங்கினுல் என்று கூறுபவர், அடுத்து போதுமா? மனம் அடங்கி நிட்டை கைகூட வேண்டுமே! கனலேக்காணும் பேறு கிட்ட மூலலிங்கத்த, மூலாதாரக் வேண்டுமே! எனவே தொடர்ந்து,

> தானந்தமான சகச நிருவிகற்ப ஆனந்த நிட்டை அருள் ஐயா / பராபரமே

என்று விண்ணப்பித்து இறைஞ்சுகின் ரூர். தன்னேயு ணர்ந்து விட்டால் சும்மா இருக்கும் சுகம் தானே வந்து விடும்.

#### என் மதம்

என்னுடைய மதம் சிறைச்சாலே போல மற்றவர்களே வெளி யே ஒதுக்கும் மதமல்ல! அதன் வாசல் எப்போதும் திறந்தே கிடக்கும். கடவுள் படைப்பிலே மிகத் தாழ்ந்த ஜீவனுக்கும் அங்கே இடமுண்டு. ஆஞல் இறுமாப்பு, ஜாதித்திமர், நிறத், திமிர், மத விரோதம் ஆகியவற்றிற்கு அங்கே இடமில்லே. என் மதம் என்பது சத்தியம். அகிம்சைதான் அதை அடையும் ஒரே வழி.

-காந்தி

ஆத்மஜோதி



49F

கருணே என்ற சொல்லுக்கு கிருபை, இரக்கம், அருள் என்ற சொற்கள் அழகு செய்வன வாகும். அதன் பொருளுக்கு அரண் செய்கின்றதே என்றே கூறலாம். இயற்கையான குணங்கள் ஒன்பதில் கருணேயும் ஒன்று. ஒன்பது ரசங்களுள் கருணேயும் ஒன்று.

மனிதரின் இயல்பு நோக்கி அவர்களே நான்கு வகையாகப் பிரிக் கலாம். அவா உள்ள மனிதன், உலகத்தில் உள்ளன எல்லாம் தனக்கே சொந்தமாக ஆக வேண்டும் என்று நினப்பவன், எள்ளன வேனும் பிறருக்கு ஈய மாட்டான். லோபி என்ற பெயரும் உடைய வன். தானும் உண்ணுன் பிறரையும் உண்ண விடான். தேனியைப் போன்றவன் இவன் தேடிவைத்த பொருள் குடிக்கும், சுத்திக்கும், சூதிக்கும் பயன் படுமே தவிர நல்ல பயனேச் 'சேரமாட்டா, ஆசை ஒழிவதற்கு அறப்பண்பை வளர்க்கவேண்டும்.

அடுத்த மனிதன் பற்று உள்ளம் கொண்டவன். தன்பொருள் பிறர்க்கும் கொடான். பிறர்பொருள் மேலும் அதிக ஆசைவைக்க மாட்டான். தான் உண்டு தன்பாடு உண்டு என்று வாழ்பவன். பிறர் பொருளுக்கு அவாக் கொள்ளாதவனுயினும் எச்சில்கையால் காகம் துரத்தாதவன். முன்ளேயவன் தானும் உண்ணுத கஞ்சன். பற்றுஉளம் படைத்தவன். பிறருக்குக் கொடாதவனுயினும் தனக்காக எவ்வள வேனும் செலவு செய்வான். தீபவழியிலும் செலவுசெய்து தன் இன்பத்தை அனுபவிப்பான். என்லீட்டிற்கு வரும் போது என்ன கொண்டு வருவாய்? உன்வீட்டிற்கு வந்தாலும் என்னதருவாய்? என்ற மனேபாவம் படைத்தவன்.

அன்பு உள்ளங் கொண்ட மனிதன் தானும் அனுபவித்து தன்னேச் சேர்ந்தவரையும் அனுபவிக்கச் செய்வான். எனது சகோதரன், எனது குடும்பம், எனது உறவினர், ஊரார் என்ற பற்று உடையவனுய் வாழ்வான். எனது என்ற மமகாரத் தோடு சேரிந்து வருவதால் அன்பு சுறிது தாழ்ந்த இடத்தைப் பெறுகின்றது.

எல்லாம் இறைவனுடைமை என்று எண்ணும் போது அன்பு அருள் என்ற நிலேயை அடைகின்றது. அன்பு பெற்று எடுத்த குழந் தை தான் அருளாகும். அருளுடைமை என்பது எல்லா உயிர்களிடத் திலும் கருணேயோடு நடந்து கொள்வது. ''அருள்'' என்பது அன்பு

என்பதின் முதிர்ச்சி. இல்லறத்தான் மனேவி, மக்கள், உற்மூர், உற வினர்களிடத்தில் காட்டுகின்ற பரிவுக்கு அன்பு என்று பெயர். அதே பரிவை எல்லா உயிர்களிடத்திலும் செலுத்துகின்ற போது அது அருள் எனப்படும். அன்பு விரிந்து அருளாகின்றது. நாம் இறைவ னிடத்தில் செலுத்துவது அன்பு. இறைவன் நம்மிடத்தில் காட்டுவது அருள். அருள் வேண்டுவோர் அன்பைச் செலுத்த வேண்டும்.

ஜீவகாருண்யமே அறமாக உள்ளவர்கள் துன்பம் அடைவதில்லே. யாரும் அவர்களுக்குத் துன்பம் செய்யமாட்டார்கள். அவர்களே மற் றவர்கள் துன்பம் வராமல் பாதுகாப்பார்கள். கருணே கடல் போன் றது. அதுவும் தேவியின் கருணேக்கு அளவே கிடையாது. ஆதலால் சரஸ்வதி தேவியைக் கருணேக்கடலே என்றூர் குமரகருபர சுவாமிகள்.

நூல்கள் எண்ணற்றனவாக வீளங்கினுலும் அவற்றை ஆன்ரேர் இரு வகையாகப் பகுப்பர். கற்க வேண்டிய நூல்கள், கற்க வேண் டாத நூல்கள் என்பன அப்பிரிவாகும். ''கற்க கசடறக் கற்பவை'' என்று வள்ளுவர் கூறுவார். மனிதப் பிறவிக்கு இயல்பாக உள்ள குற்றங்கள் நீங்குவதற்காக கல்வி கற்க வேண்டும். அந்த நோக்கத் திற்குத் தகுந்த நூல்களேக் கற்க வேண்டும். கற்றபின் அதன்படி ஒழுக வேண்டும். அதுவே கல்வியின் பயனுகும். கற்க வேண்டிய நூல்களின் வகைகளிலே எல்லாம் படிந்த கல்வியே சுறந்த கல்வி நலமும் ஆகும்.

கல்வி தன்னம்பிக்கை இவற்றின் மூலமே நம்முள் மறைந்து கிடக்கும் தெய்வீக சக்தியை நாம் வெளிப்படுத்த முடியும். மனித னுக்குள் புதைந்திருக்கும் பூரணத்தை வெளிப்படுத்துவதே கல்வி எனப்படும். கல்வி, கலே ஆகிய இரு சொற்களும் கல் என்ற அடியி ஸிருந்து பிறந்தவை. கல்லுதல் என்றுல் தோண்டுதல் என்பது பொ ருள்நு அறியாமையைத் தோண்டுவதால் ஏற்படுவது அறிவாகிய கல்வி,

> தொட்டணேத் தூறும் மணற் கேணி மாந்தர்க்குக் கற்றணத் தூறும் அறிவு

என்பது வள்ளுவரி வாக்கு. எவ்வளவுக் கெவ்வளவு தோண்டு கின் ரோமோ அவ்வளவுக்கவ்வளவு மணல் கேணியில் நீரி ஊறும். அது எவ்வளவுக்கு கெவ்வளவு கல்விகற்கிரோமோ அவ்வளவுக்கவ்வளவு அறிவு உண்டாகும்.

கலே, கல்வியின் ஓர் அறி குறி. அறிவையோ அறியாமையையோ கல்லுவதருல் வருவது கல்வி என்றுல் அறிவை உணர்ச்சியை ஆற்றலே

B

திண்டுவது, கல்லுவது, தூண்டுவது கலே என்று உணரப்படும்; மனதில் மூன்று பிரிவுகள் உள. அறிவு, உணர்ச்சி, ஆற்றல் என்ப னவே அவை. இவற்றை தாண்டிக்கிளப்புவதே கலே எனப்படும்; கலே கீழ் உணர்வையுந் தூண்டி விடலாம் மேல் உணர்வையும் தூண்டிவிடலாம் மேல் உணர்வைத் தூண்டி விடவல்லது எதுவோ அதுவே கற்கவேண்டிய கலே. அநுபவிக்கவேண்டிய கலே. கீழ் உணர் வைத் தூண்டிவிடக்கூடிய நூல்களேயோ கலேகளேயோ கற்றல் அறி வுக்கு இழுக்காகும்.

முன்னேரி மொழிந்த பொருள்களே அகழ்ந்து அவரீதம் அறிவுச் செழுமையிலே கிளேத்த பாடலின் பயன்களேக் கொள்ளுவதால் அப் பாடல்களும் கல்வி எனப்படுவதாயிற்று. இதனேப் பனுவல் துறை தோய்ந்த கல்வி என்றுரி. பிறருடைய அறிவு நலன்களே அறிந்து நம்பால் சேரீத்துக் கொள்வதே இதுவாதலின் இதனேச் செயற்கை அறிவு என்றும் ஆன்றேரி குறிப்பிடுவார்கள்.

சொற்சுவை தோய்ந்த கவிதைகளே இயற்றுவதும் நூல்களேச் சொல்வதமாகிய வாக்கு ஒருவருடைய அறிவின் பயனுலேயே அமை வது. இதனே இயற்கை அறிவு எனவும், இறையருள் கடைக்கூட்ட வந்து சேர்வதெனவும் உரைப்பார்கள். புலவர்களுள் இருவகையீனர் உண்டு. தமிழ்ப் புலமை வாய்ந்தவர்கள் ஒரு வகையீனர். சரஸ்வதி தேவியின் அருளேப் பெற்றவர்கள் இன்னுரை வகையீனர். இவர்கள் இரு பகுதியீனரையும் விட தமிழ்ப் புலமையும் அருட் பெருக்கு ம் உடைய கில கவிஞர்களும் இருக்கின்ழுர்கள். குமரகுருபரர், அருண கிரியார், திருமுறை ஆகிரியர்கள் இவ்வகையைச் சேர்ந்தவர்களாகும்.

கல்வியும், வாக்குமாகிய இந்த இரண்டு அறிவுத் திட்பங்களும் ஓர் அவவிற்கு உட்பட்டனவும் ஆகா. இவற்றை முற்றவும் அறிந்த நிலே என்பதும் ஒன்று இல்லே. எனவே இவற்றை நாளும் பெருக்கிக் கொண்டு போதலே சிறப்புடையதாகும்.

கல்வி தலமும், அறிவு தலமும் வேருனவை என்ப தனே ''நுண்ணிய தூல்பல கற்பினும் மற்றுந்தன் உண்மை அறிவே மிகும்.'' என்று வள்ளுவர் கூறுகின்றூர்.

ஒரு பொருள் கைகூடுவதற்கென்று அதற்கான பல நுட்பமான நூல் களேப் படித்து வேண்டிய உபாயங்களே அறிந்து வைத்திருந்தாலும் தேவினேப்பயன்கள் வரும்போது, படித்தறிந்த அறிவு தருணத்தில் உதவாமல் முன்னிருந்த தன்னூடைய சாதாரண அறிவுதான் முன் ஞுல் வந்து திற்கும்.

கண்ணன் பரசுராமரிடம் பொய் சொல்லிக் கல்வி கற்றுன். பொய் வெளிப்பட்டதும் பரசுராமர் 'உற்ற போரிற் கற்றது மறப் பாய், எனச் சாபம் இட்டார். பாரதப்போரின் கடைசிக் கட்டத் திலே கண்ணனுக்கு இச்செய்தி நிகழ்ந்ததை யாரும் அறிவர்.

#### '' மதி நுடீபம் நூலோடு உடையார்க்கு •அதி நுட்பம் யாவுள முன்னிற் பவை ''

நூலோடு மதி நுட்பம் என்பது சுரு தியோடு ஒத்ததான யுக்நி. முன்னேர்கள் எழுதிவைத்துள்ள நூல்களுக்கு ஒத்ததாக தம்முடைய சொந்த யோசனேகளேயும் சேரீத்துள்ளவர்களே எதிர்த்து வெல்லக் கூடிய சூழ்ச்சிகள் என்ன இருக்கின்றன? என்பது கருத்து.

் வாக்கு வன்மை தனித்த ஆற்றல் உடையது. இதனேக் குறளும் வலியுறுத்தும்.

#### '' நாநலம் என்னும் நலனுடைமை அந்நலம் யாநலத்து உள்ள தூ உம் அன்று ''

சொல் வன்மை என்பது சொல்ல வேண்டியதை, நன்ருகச் சொல் லத் தெரிந்த பேசுந்திறமை. நாக்கு நல்லதாக உள்ளவன் எனப்படும் குணந்தான் ஒருவனுக்குச் செல்வம். அதஞல் வரக்கூடிய நன்மை களும் வேறு எந்த நற்குணத்திலும் இல்லே. நாநலம் என்பது நல்லன வற்றையே நன்றுகச் சொல்லுந்திறமை.

> ' இணரூழ்த்தும் நாறு மலரனேயர் கற்றது உணர விரித்துரையாதார்''

என்ற குறளும் நாநலத்தின் சிறப்பை அறிவிப்பதாகும். படித்தறிந் ததை மற்றவர்கள் புரிந்து கொள்ளும்படி. விளக்கிச் சொல்லத் தெரி யாதவர்கள் – கொத்துக் கொத்தாகப் பூத்தும் வாசனேயில்லாத மலர் களுக்குச் சமானமானவர்களே. நல்ல மணமுள்ள மலர்கள் சிலவே பூத்தாலும் அவற்றின் மணம் அக்கம் பக்கம் எல்லாம் பரிமளிக்கும். அந்த மணத்தைப் பலபேர் அனுபவிப்பர். அதுபோல் சொல்வன்மை யுள்ளவர்கள் சில வார்த்தைகளே சொன்னுலும் பலபேர் அதனுல் பயனடைவர். ஆணுல் வாசனேயில்லாத மலர்கள் எவ்வளவு அதிக மாகப் பூத்தாலும் அவற்றை மதிப்பவர்கள் இல்லே. அதுபோல சொல்வன்மை இல்லாதவர்கள் எவ்வளவு அதிகமாகப் பேசுனையும் அதை யாரும் மதிக்கமாட்டார்கள். வேதங்கள் வடமொழியில் உள்ளவை. வடமொழியிலே நூல்கள் மிகுதியாக உள்ளன, கடல் போன்று பரந்தன அவை. புது டில் லி கரோல்பாக் பகுதியில் உள்ள குருகங்கேசுவர் சதுர்வேத ஸம்ஸ் தான் என்னும் பிரபல நிறுவனம் நான்கு வேதங்களேயும் தேர்ந்த வேத விற்பன்னர்களேக் கொண்டு நா டாப்பதிவு எடுத்திருக்கிறது இதன் பிரதிகளே உலகத்தின் 108 முக்கிய இடங்களில் பயிலவும், ஒலி பரப்பவும் வைக்க ஏற்பாடாகி இருக்கிறது.

இந்த நான்மறைப் பாதுகாப்பு மன்றத்தின் தலேவர் வேததர்சன சார்ய சுவாமி கங்கேசுவரானந்தர், சமீபத்தில் இது பற்றித் தந்த விளக்சம் இது. நான்கு வேதங்களுக்கும் சேர்த்து மொத்தம் இருபதினு யிரம் மந்திரங்கள். இவற்றைச் சரி வர ஸ்வரத்துடன் தலேசுறந்த வேத பண்டிதர்களேக்கொண்டு ஓத வைத்து இப்படிப் பதிவு செய்து வைத்திருக்கிரூர்கள். இவை 56 மணிநேரம் தொடர்ந்து ஒலிக்கக் கூடியவை. ரிக்வேதம் 25 மணி நேரம், யசுர்வேதம் 8 மணி தேரம், சாமவேதம் 8 மணிநேரம் அதர்வவேதம் 15 மணிநேரம்.

இதன் பதிவுப் பிரதிகளே அமெரிக்காவில் 30, ஐரோப்பிய நாடு களில் 25, மேற்கிந்திய நாடுகளில் 15, நேபாளத்தில் 7, தென் கிழக் காசிய நாடுகளில் 10, பாரதத்தில் 20 என்ற ரீதியில் வழங்கப் போகிரார்கள்.

இந்தியா உட்பட உலகின் பல பகுதிகளிலும் 850 \*வேதமந்திர்' என்னும் வேதப் பிரசார கேந்திரங்கள் நிறுவப்பட்டுள்ளன. இங் கெல்லாம் வேத பாராயணம், வேத அத்தியயனம் வேத ஆராய்ச்சி எல்லாம் நடைபெற்று வருகின்றன.

வடமொழியில் உள்ள ரிக்வேதமே உலகில் முதன் முதல் தோன் றிய நூல் ஆகும். வட மொழி தூல்கள் கடல் போன்று விரிந்துள் என என்பதற்கே இந்த உதாரணத்தை எடுத்துக் காட்டினுேம்.

செழுந்தமிழ்ச் செல்வமும் திகட்டாத சுவையடையது. இவை இரண்டினேயும் காப்பவள் கலாவல்லியே: அவளே, அதனே க் கூறிப் பணிந்து, கல்வியும் வாக்கும் பெருகுமாறு பணிந்து அருள வேண்டு கிரூர் குமரகுருபர சுவாமிகள்.

தஃலம்கன் நீண்ட நாட்களாகப் பாங்களே நாடிவரவீல்லே. ஒரு நாள் பாங்களே நாடிவத்தான் தஃலவன். தஃலவனுடைய தோள்கள் மெல்வடைந்து காணப்பட்டன. பாங்கன் தஃலமகளே அடியிற் கொடைடு முடிகாலும் நோக்கிஞன். ''நின்னு டைய தோள்கள் மேலிந்து நீ இவ்வாருதற்குக் காறணம் என்னே? '' என்று பாங்கன்

தலேவணேக் கேட்டான். அதற்கும் மறுமொழியாக பாங்கனே கார ணம் இதுவாக இருக்குமோ? இதுவாக இருக்குமோ? என்று வினவு கின்*ரு*ன். இச்செய்யுள் திருச்சுற்றம்பலக் கோவையாரில் உள்ளது. சிறைவான் புனற்றில்லேச் சிற்றம் பலத்து மென் சிந்தையுள்ளும் உறைவானுயர் மதிற் கூடலின் ஆய்ந்த வொண் டீந்தமிழின் துறைவாய் நுழைந்தனே யோவன்றி யேழிசைச் சூழல் புக்கோ இறைவா தடவரைத் தோட்கென்கொ லாம்புகுந் தெய்தியதே.

உயர்த்த மதிலேயுடைய மதுரையின் கண் ஆராய்ந்த ஒளிளிய இனிய தமிழின் துறைகளிடத்து நுழைந்தாயோ? அல்லது ஏழி சை யினது சூழலின்கட் புகுதலானே? இறைவனே! பெரியவரை போலும் நின்தோள்கட்கு மெலியப் புகுந்து எய்தியது என்னே? தமிழின்சுவை அநுபவித்தவன் அதில் மென்மேலும் ஈடுபட உணவை மறந்துதோள் மெலிவடைகிறுன். ஏழிசையை அநுபவித்தவனும் அப்படியேதான். செவிக்குணவில்லாத போது தானே சிறி து வயிற்றுக்கும் ஈயப்படும் என்றூர் வள்ளுவர்.

கல்வி என்றது நூல்களேக் கற்றுப்பெறும் செயற்கை அறிவு; வாக்கு என்றது புண்ணியவசத்தால் எளிதிற்கவி இயற்றும் ஆற்ற லாகிய இயற்கை அறிவு.

> தூக்கும் பனுவற் றுறை தோய்ந்த கல்வியுஞ் சொற்சுவை தோய் வாக்கும் பெருகப் பணித்தருள் வாய்வட நூற் கடலும் தேக்கும் செழுந்தமிழ்ச் செல்வமுந் தொண்டர் செந் நாவினின்று காக்கும் கருணேக் கடலே! சகல கலாவல்லியே!

வட நூற்களாகிய கடலும், சுவை நிறைந்த செழுந்தமிழ் செல் வங்களும். தொண்டர்களின் செம்மையான நாவிலே தோன்றி வெளிப் படுமா**று. அ**வர் நாவிடத்தே பொருந்தி இருந்து அவரைக் காத்து அருளும் கருணேக் கடலே! சகல் கலாவல்வியே! ஆராய்தற்கு உரிய வான நூல்களின் பாகுபாடுகளிலே படிந்த கல்வி அறிவும், சொற் சுவை படிந்து எழுதின்ற வாக்கு நலழும் என்பாற் பெருகுமாறு ஆணேயிட்டு அருள்வாயாக!

## சாதனே தத்துவம்

சாதகர்களின் விரைவான ஆத்மீக முன்னேற்றத்திற்காக 'இமயஜோதி' ஸ்ரீ சுவாமி சிவானந்த சரஸ்வதி அவர்களால் அருளப்பட்ட ஏழுவிதப் பயிற்சி முறை

#### உடல்நலப் பயிற்சி

- மிதமாக உண்னுங்கள். எளிய, லேசான உணவையே உட்கொள் ளுங்கள். உண்பதற்கு முன் உணவை இறைவனுக்கு நிவேதனம் செய்யுங்கள். சமவிக்த உணவே சிறந்தது.
- 2. மிளகாய், உள்ளிப்பூடு, வெங்காயம், புளி முதலானவற்றைக் கூடுமானவரை விலக்குங்கள். டீ, காப்பி புகைப்பிடித்தல், வெற்றிலே போடுதல், மது, மரமிசம் உட்கொள்ளுதல் ஆகிய பழக்கங்களிலிருந்து அறவே தவிர்ந்றிருங்கள்.
- ஏகாதசி அன்று உபவாசம் இருங்கள். அன்று பால், பழங்கள், ஓழங்குகள் மட்டுமே உண்ணவும்.
- 4. அன்றுடம் 15 அல்லது 30 நிமிடங்களுக்கு ஆசனங்களேயோ உடற்பயிற்சிகளேயோ செய்யுங்கள். நீண்ட தூரம் உலாவுங்கள். தினமும் விறுவிலுப்பான கில விளயாட்டுக்களில் ஈடுபடுங்கள்.
- உடல்வலுப் பயிற்சி
- தினமும் இரண்டு மணிநேரமும், ஞாயிற்றுக்கிழமைகளில் நான்கு முதல் எட்டு மணி நேரமும் மௌனம் அனுஷ்டியுங்கள்.

6. உங்களது வயது. சூழ்நிலே களுக்கேற்றவாறு பிரம்மச்சர்யத்தைக் கடைப்பிடியுங்கள். புலன் நுகர்ச்சியை மாதத்திற்கு ஒருமுறை எனக் கட்டுப்படுத்துங்கள். படிப்படியாக அதை வருடத்திற்கு ஒரு முறையாகக் குறைக்க முயலுங்கள். இறுதியில் பூரண பிரம்மச் சரியத்தை மேற்கொள்ளுங்கள்.

நல்லொழுக்கப் பயிற்சி

- உண்மையே பேசுங்கள். குறைவாகப் பேசுங்கள். இனிமையாகப் பேசுங்கள். இரக்கத்துடன் பேசுங்கள்.
- சிந்தனே, சொல், செயல் ஆகிய எதிலும் பிறருக்குத் துன் பம் தராதீர்கள். எல்லோரிடமும் இரக்கம் காட்டுங்கள்.
- உங்களது பேச்சிலும் செயலிலும் நேர்மையாக நடந்துகொள் ருங்கள்.
- 10. நாணயமாக இருங்கள். கடினமாக உழைத்துப் பொருள்ச் சேருங்கள். நாணயமில்லாத எந்த முறையிலும் பணத்தையோ, பொருளேயோ பெருதீர்கள். நேர் மையை யும், உயர்ந்த நோக்கையும் வளருங்கள்.
- 11. பொறுமை, அன்பு, தயை ஆகியவற்றை வளருங்கள். சினந்து சிறி விழுவதைத் தவிருங்கள், பிறாது குற்றங்களே மறந்து விடுங்கள், மன்னியுங்கள், அடுத்த வருடன் ஒத்துவாழ முயலுங்கள்,

Registered; at the G.P.O. as a Newspaper M. L 359/00.

– வெளிவந்துவிட்டது.

பன்னிரு திருமுறைத் திரட்டு ஆத்மஜோதி நிலயத்தாரின்

அரிய தொகுப்பு

மூவர்ண அட்டைப் படத்துடன் கூடிய

புதிய பதிப்பு

## விலே ரூபா. 5/-

கிடைக்கு மிடம்:

ஆத்மஜோதி நிலயம் – நாவலப்பிட்டி. (ஸ்ரீலங்கா)

# சந்தா நேயர்களுக்கு

அன்புடையீர்,

#### அன்பு வணக்கம்

தங்கள் கைகளில் கிடைக்கும் இந்தச் சுடர் 30 ஆவது ஆண்டு 11-வது சுடராகும். கடந்த 29 ஆண்டு களாகச் சோதிக்குக் கிடைத்த அன்பர்களின் ஆதரவு எதிர்காலத்திலும் கிடைக்கும் என்ற நம்பிக்கை உண்டு. ஒவ்வொரு அப்பி இல்லத்திலும் ஜோதி சுடர்விட்டுப் பிரகாசிக்க வேண்டும் என்பதே எமது தலேயாய குறிக் கோள். ஒவ்வொரு சந்தா நேயரும் தத்தம் புதிய ஆண்டுச் சந்தா 10 ரூபாவை அனுப்பி வைப்பதோடு ஒவ்வொரு புதிய அங்கத்தவரை அறிமுகம் செய்து வைத்தால் சோதியின் வளர் ச் சிக்கு மகத்தான தொண்டு புரிந்தவர்களாவீர்கள். ஆத்மஜோதி நிலயம், ஆத்மஜோதி நிலயத்தினர் நாவலப்பிட்டி

அச்சிடுவிப்போர் அச்சிடுவோர்:--வெளியிட்ட தகதி:

இலங்கை

ஆத்மஜோதி நிலேயம் ஸ்ரீ ஆத்மஜோதி அச்சகத்தினர். 17-9-78.