# விநாயக மஹோற்சவ விளக்கம்.



ஆக்கியோன்

ஆசிரியர்: க. வை. ஆத்மநரத சர்மா போமண சமுகசேவாசங்க வெளியீடு இல. 3

1964

IL MAKE WELL

Digitized by Noolaham Foundation

1295°

Falouring Syassans

# விநாயக மஹோற்சவ் விருவசாகி விளக்கம் விருவசாகி

விக்கி னேசுர மாதேவ விரியுக் தேவ கணம்போற்ற விக்கி னங்கள் தவிர்த்தெண்ணுர் இடர்கள் வினேத்தற் குரியோனே இடர்கள் வினேத்தற் குரியோனே எக்கரு மங்கள் செயுமவர்கள் ஏத்த என்றும் இசைவானே அக்கரு மம்போல் அடியேனும் ஆக்கும் விளக்கம் இதற்கருள்வாய்.

இது பாழ்ப்பாணம், வண்ணுர்பண்ணே ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறமுகநாவலர் சைவப்பிரசுச வித்தியாசாஃப் பிரதம ஆசிரியர் பாரத்துவாஜி

பேரம்மஸ்டூ க. வை. ஆத்மநாதசர்மா அவர்கள் ஆக்கியது

பிராமண சமூகசேவா சங்கத்தினரால் அச்சிட்டு வெளியிடப்பெற்றது.

> குரோதி ளு ஆனி மீ 1964

பதிப்புரிமைபெற்றது]

[வில ருபா 3-00

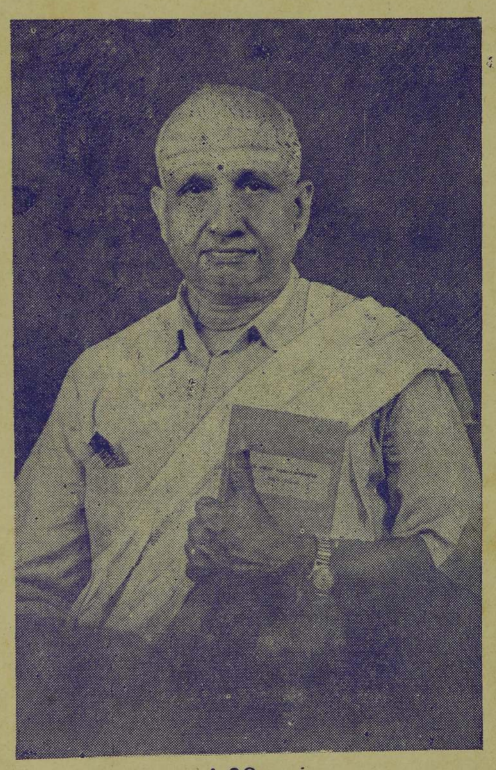
முதற்பதிப்பு: குரோதி எஸ் ஆனி 29

அச்சுப்பதிவு:

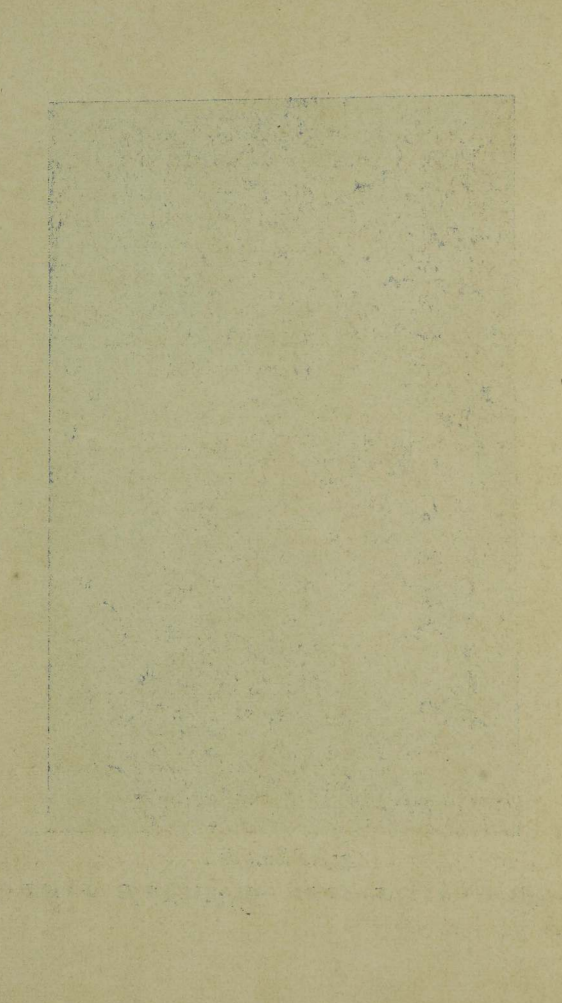
கலாதேவி அச்சகம்

புகையிரத நிலேயவீதி,

சுன்னுகம்.



ஆக்கியோன் ஆசிரியர் க. வை. ஆத்மநாத சர்மா



#### headol

உலகுக்கு எல்லாம் ஒரே தூலவர் சிவபெரு மான். அவரே பரப்பிரமம். சிவம் ஸ்தாணு. அதா வது நிஃபெருயுள்ளவர், ஒருபோதும் பிறவாதவர், ஒருபோதும் இறவாதவர், எக்காலமும் உள்ளவர். குணங் கடந்தவர், எல்ஃப் படுத்திச் சொல்லுவதற் காவது சிந்திப்பதற்காவது முடியாதவாறு தம்மின் வேளுகப் பிறிதொன்று இல்லாதவர், எல்லாந் தாமே யாய் உள்ளவர்.

சிவபரம்பொருளின் வேருகாது, நெருப்பிற் சூடு போல ஒன்றுபட்டு விளங்குவதே சிவசக்தி. சிவம் இயங்குவதற்குச் சிவசக்தியே காரணமாகும். சக்தி யின்றிச் சிவம் இல்ஃ. சிவம் இன்றிச் சக்தியில்ஃ. அன்புப் பெருக்காய் அருள் வடிவாய் அமைந்ததே சிவசக்தியாம்.

ஆன்மாக்கள் மெய்யன்பு கொண்டு இலகுவாக வணங்கி, எளிதாக அருள் பெற்று உய்திபெறும் பொருட்டுத் தம்மிடத்தேயுள்ள தடைப்படாப் பெருங் கருணேயிணுலே சிவபரம்பொருள் சிவசக்தியாகிய வல்லமையும் ஒருங்கே பொருந்தப்பெற்ற ஆதிமூர்த்தி யாகி, அகர உகர மகரம் என்னும் மூன்றும் ஒன்று பட்டு ஒலிக்கும் ''ஓம்'' என்னும் பிரணவப்பொருள் விளக்கமாகி,அறிவு இச்சை தொழில் என்னும் மூன்று சக்திகளேயும் மும்மதங்களாகச் சொரியும் யாணயின் திருமுகத்தை உடையவராய் விநாயகப் பெருமானு கத் தோற்றியுள்ளார்.

திருக்கைலாச பதியானவர் உமையம்மையாருக்கு வேதப் பொருள்கின முன்பு ஒருபோது தனியிடத்து இருந்து உபதேசித்தார். அம்மையார் யாது காரணத் தாலோ அதஊத் பராமுகமாய்க் கேட்க, அது கண்ட இறைவன் அம்மையாரைப் பரதவர் மகளாகும்படி சபித்தார். இக்கலவரத்தை அறிந்த முத்த பிள்ளயா ராகிய விநாயகர் உள்ளே புகுந்து அங்கிருந்த வேத நூல்கடோயெல்லாம் அள்ளிச் சென்று கடலில் வீசிஞர். இஊயபிள்போகிய முருகன், சிவபிரான் திருக்கரத் தில் இருந்த புத்தகத்தைப் பறித்து வீசிரை. கண்டு கோபங்கொண்ட பெருமான் விநாயகருக்குச் சாபமிட்டால் அது தம்மையே சாரும் என்ற காரணத் தால் அவருக்குச் சாபமிடாமல், முருகணே மதுரை **யிலே, வணி**கர் குலத்திலே, உருத்திரசன்மா என்ற பேயரோடு ஊமைப் பிள்ளேயாகப் பிறக்கும்படி சாப மிட்டார். இக் குறிப்பிலிருந்து சக்தியம்சத்தை ளடக்கிய சிவ பரம்பொருளே விநாயகப் பெருமான் என்பது தெளியப்படும்.

''வெருவரு செலவின் வேழ முகத்தணே விதித்த [சாபம பெருவலி தன்ணேச் சாரும் பெற்றியாற் சாபம் [கூருன்'' என்பது திருவிணேயாடற் புராணம்.

இனி, விநாயக வழிபாடின்றித் தொடங்கும் எக்கருமமும் இனிது நிறைவேருது. முப்புரத்து அவுணர்களே அழித்து அநுக்கிரகிக்கும் பொருட்டுப் போர்க்கோலங் கொண்டு புறப்பட்ட கிவபிரானே விநாயகப் பேருமானே முதலில் வழிபடாது முற்பட்டமையால்

அவர் ஏறிய பூமியாகிய தேரின் அச்சு முரியும்படி இடர்ப்படுத்தித் தம்மை நிணேவூட்டியவர் விநாயகப் பெருமான் என்றுல் அப் பெருமானது முதன்மைக்கு வேறு சான்றும் வேண்டுமோ?

''தச்சு விடுத்தலும் தாமடி பிட்டலும் அச்சு முறிந்த தென்றுந்தீ பற'' எனத் திருவாசகத்திலும்

''முப்புரம் எரிசெய்த அச்சிவ னுறைரதம் அச்சது பொடிசெய்த அதிதீரா'' எனத் திருப் புகழிலும் வருதல் இக்கருத்தை வலியுறுத்தும்.

சைவ மக்கள் முதன் முதலில் எதை எழுதத் தொடங்கும் போதும் பிள்ளயார்சுழி இடுதல் விநா யக வணக்கமாகும். பிள்ளயார்சுழி என்பது"உ"கரம். அது நாதமும் பிந்துவும் சேர்ந்த வடிவம் பிந்து சுழி, நாதம் கீறு. அவை சிலமும் சக்தியும் சேர்ந்த சிவ சாதாக்கியமாகிய சிவலிங்க வடிவத்தையும், ஓங்கார வடிவாகிய ஆனேமுகத்தையும் நிண்வூட்டுவது உற்று நோக்குவார்க்குப் புலப்படும்.

வித்தியாரம்பம் செய்யும்போது முதலில் ''ஓம் கணபதிதுணே என்பதும், திருமணம் செய்வதில் மிகக் குறைந்த படியில் செய்வதாக இருந்தாலும் பிள்ளே யார் பூசைபண்ணுவதும், வீட்டுக்கு அடிக்கல் நாட்டு தல், கதவுக்கு நிலை நிறுத்தல், கூரைக்கு வளேவைத் தல், வயலில் நாளுக்கு ஏர் பூட்டுதல், வணிகத்தில் புதுக்கணக்குப் பதிதல் முதலிய எக்கருமமாக இருந் தாலும் முதலில் பகச்சாணமும் அறுகம் புல்லுமோ, மஞ்சலும் அறுகம்புல்லுமோ தேடிப் பிள்ளேயார் பூசை செய்து வழிபட்டுப் தொடங்குதலும் எங்கும் காணலாம். இவையெல்லாம் கணேச மூர்த்தியின் முதன்மைக்குச் சான்று பகரும்.

தமக்குமேல் வேருக ஒரு த‰வனின்றித் தஈமே தவேவராக இருத்தலின் ''வி நாயகர்'' என்றும்; மெய்யன்போடு வழிபடுவோருக்கு வரும் இடையூறுகளேப் போக்குவதற்கும், அவ்வாறு படாதவருக்கு இடையூறுகளே ஆக்குவதற்கும் லவராதலின் ''விக்கினராஜா், விககினேசுவரா்'' என் றும்; சிவபரம் பொருளே தமக்குப் புத்திரன் என்ற தோற்றத்தில் முதன்முதல் பிள்கோயாக அமைந்தமை யால், ''ஆதிமூர்த்தி, மூத்தபிள்டோ, சியேட்டராஜர். அக்கிரஜன்" என்றும்; சிவகணங்களுக்குத் தஃமை தாங்கு தலின், ''கணநாதர், கணேசன், கணநாயகன்; கணுத்தியட்சன்" என்றும்; நெற்றியில் பிறை தூடிய மையால், 'பாலச்சந்திரன்' எனறும்; ஓங்கார வான யாகு முகமுடை மையின் , 'கஜானனன் என்றும்; மாயாமலத்தை அடக்கி ஆள்பவராதலின் மாயையின் வடிவாக அமைந்த மூஷிகத்தை (எலியை) ஊர்தியாக உருவகித்து, முஷிகவாகனன், ஆகுவாகனன்" என் றும்; ஆதிசக்தியின் அருளநோக்குடன் தோன்றியவ ராதலின், ''அம்பிகாதனயன்'' என்றும் பிள்ளோயார் பல திருப்பெயர்களால் போற்றப்படுகிருர்.

சிவபரம் பொருளுக்குப் பூஜைசெய்து பயன் அடைவதற்குச் சில சிறப்பான கட்டுப்பாடுகள்உண்டு. அக் கட்டுப்பாடுகளுக்கு அடங்காது செய்யும் சிவ பூஜையாற் பலனில்ஃ. பலனில்லாமை மாத்திரமல்ல. அக்கடடுப்பாடுகளிற் சிறுது தவறினுலும் பாபத் தைத் தேடிக்கொள்ள நேரிடும். ஆனுல், விநாயக வழிபாடு செய்வது மிக எளிது மெய்யன்பு ஒன்று மாத்திரமே போதியது கணேச வழிபாடு எங்கும் பரவியதற்குக் காரணம் இதுவேயாகும். கணேச மூர்த்தியை முழுமுதற் கடவுளாக வழிபடும் மார்க் கத்துக்குக் காணபத்தியம் என்று பெயர். இது அகச் சமயம் ஆறினுள் ஒன்ருகும்.

ஆலயங்களிற் செய்யும் வழிபாட்டுச் செயல்கள் நித்தியம் நைமித்திகம் காம்மியம் என மூவகைப் படும். ஒவ்வொரு நாளும் காலக்கிரமப்படி செய்யும் பூஜை வழிபாடு நித்தியச் செயலாகும் ஒரு காரணம் பற்றிச் செய்யும் விசேட வழிபாடு நைமித்திகம் எனப் படும். ஆவணிச் சதுர்த்திலிழா, விநாயக ஷஷ்டி விழா, வசந்தோற்சவம் என்பன நைமித்திகங்கள். ஒருவருடைய இஷ்ட சித்தியின் பொருட்டுச் செய்யப் படும் விசேட வழிபாடு காம்மியம் எனப்படும்.

நித்திய வழிபாட்டிலே தெரிந்தோ, தெரியா மலோ நேருங் குறைவுகளே நீக்கும் கழுவாயாகவே, ஆலயங்களில் வசந்தோற்சவம் என்னும் வருடப் பெருந் திருவிழா நடைபெறுகிறது. மாங்கல்யம், சாந் திகம், பாவனம், சாகல்யம் என்று நாலுவகையான உற்சவங்கள் ஆகமங்களிற் சொல்லப்பட்டிருக்கின் றன. ஒரேநாளிற் செய்யப்படும் விழா மாங்கல்யம் எனப்படும். அது செய்யவனுக்கு மங்களத்தைத் தரு வது. ஓமமும் பலியுமின்றிச் செய்யப்படுவது சாந் தீகவிழா. நாட்டிலும் மக்களுள்ளத்தும் அமைதியை த தருவதால் சாந்தீகம் எனப் பெயர் பெற்றது. இது ஆலங்கார உற்சவம் எனவும் சொல்லப்படும். யாக தரிசனம், பலியிடுதல் என்பவற்றுடன் செய்யும் விழா பாவனம் எனப்படும். மக்கள் உள்ளத்தில் தூய நினேவுகளே உதிப்பிப்பதால் பாவனம் எனப் பெயர்பெற்றது, கொடியேற்றம் முதல் தீர்த்தோற் பெயர்பெற்றது, கொடியேற்றம் முதல் தீர்த்தோழில் சவம் ஈருக யாகம் பலி என்பவற்றுடன் ஐந்தொழில் விளக்கமாகச் செய்யப்பெறுவதே சாகல்லியம் என் விளக்கமாகச் செய்யப்பெறுவதே சாகல்லியம் என் வும் மஹோற்சவமாம். வருடப் பெருந்திருவிழா வைக் கொடியேற்று விழாவாகச் செய்வதே உத்தம வைக் கொடியேற்று விழாவாகச் செய்வதே உத்தம மானது. அதற்குரிய வசதிகள் வாய்க்கப் பெருத வூலயங்களில் பாவன- விழாவாவும், சாந்தீக விழா வாகவும் செய்யலாம்.

கும்பம், தம்பம், விம்பம் எனப்படும் மூன்றிட த்தும் மூர்த்திக்குரிய பூஜையை முறைப்படி செய்து விழாவெடுப்பதே கொடியேற்று விழாவாகும்.

"முந்திய குடங்கர் முதல் மூவகை யிடத்தும் புந்தி மேகிழ் பூசூன புரிந்தனர் பரிந்தே" என்பது கந்தபுராணம், கும்பம் என்பது யாகசாஃயிற் கும பத் தாபனஞ் செய்து மூர்த்தியை அதில் ஆவாக னம் பண்ணி, (எழுந்தருளச் செய்து) குறிப்பிட்ட தினம் வரையும் காலே மாலேகளில பூஜை ஓமம் முத லிய வழிபாடு ஆற்றுதல் ஆகும். கொடிமரம் குறிக் கும் அரமான்மாவாகிய மூர்த்தியிடத்தே சீவான்மா சென்றடை த‰க் குறிப்பிடும் கொடிச்சீஸேயை சீவான்ம பரமான்ம பேதமற்ற அடைவித்துச் நிலேயைப் பாவித்துக் குறிப்பிட்டதினம் வரை யும் காஃ மாஃ பூஜை வழிபாடு செய்வது மூல மூர்த்திக்கு விசேட தம்ப பூறையாகும், நிலேதனம் முதலியன அலங்காரம் அபிஷேகம் கொண்டு காஃ மாஃ பூஜை செய்வதுடன் சலன மூர்த்தியாகிய உற்சவ விம்பத்துக்கு அபிஷேகம் அலங்காரப் நிவேதனம் செய்து காலே மாலே, வீதி யில் எழுந்தருளுவித்தல் ஆகிய விழாச்**செய்வது** விம்ப பூஜை வழிபாடாகும்.

சாந்தீக விழா எனப்படும் அலங்கார விழாவாக வேனும், பாவை விழாவாகவேனும், சாகல்லிய விழாவாகவேனும் விழாச் செய்ய வேண்டியது இன்றியமையா தது. இந்த மூன்றுவகை உற்சவங்களிலும் அங்குரார்ப்பணம் (முடீரப்பாலிகை இடுதல்) இரட்சாபந்தனம் (காப்புக்கட்டுதல்), தேர் விழா, தீர்த்தவிழா என்பன தவருது செய்யப்படுதல் வேண்டும். மஹோற்சவம் என்ற சொற்றெடர் மஹா + உத் + ஸவம் என்னும் மூன்று பதங்களேக் சொண்டது. பெரிய சிறந்த வேளவி என்பது அதன் பொருள். அதனுல், அது சாகல்லிய விழாவையே குறிக்கும்.

எந்த முறைப்படி விழாவைச்செய்வதானுலும் செய்பவர், செய்விப்பவர் வழிபடுவோர் ஆகிய முத் திறத்தவரும் இறைவனுக்கு விழாச்செய்யும் கருமங் களின் உண்மைப்பொரு ஊடினர்ந்து, பக்தி சிரத்தை போடு செய்யும் மெய்யன்பு வழிபாடே இன்றியமை யாததாகும்.

பெருந் திருவிழாவில் நடைபெறும் செயல்களின் நுண்பொருளோ மிக ஆழ நீள அகலம் உடையது. எளியேனது அறிவுச் சிறுமையோ அவற்றை முற்ருக அளவிட்டு அறிந்து விளக்க வன்மையற்றது. ஆயி னும், ''ஆசை வெட்கம் அறியாது'' என்பதனுற் போலும் ''விநாயக மஹோற்சவ விளக்கம்'' என் னும் இந்நூலே எழுத முனேந்தேன், விநாயகப் பெரு மானது திருவருள் தோன்றுத் தூணையாக இருக்குந் துணிவினுல்.

அறிஞர் பெருமக்களும் மெய்யன்பர்களும் குறை பொறுத்துக் குணங் கொண்டு ஐங்கரன் அருளுக்குப் பாத்திரராகுக

க. வை. ஆத்மநாதசர்மா,

### "விநாயக மஹோற்சவ விளக்கம்"

என்னும் இந்நூலப் பாராட்டி ஆசியுரை வழங்கிய பேர**றிஞர்கள்**.

- கலாநிதி. பிரம்மஸ்ரீ கா. கைலாசநாதக் குருக்கள் அவர்கள். M A. (Ceylon) Ph. D (Poona) சம்ஸ்கிருதப் பேராசிரியர், இலங்கைப் பல்கலேக் கழகம்.
- 2. சிவஸ்ரீ. ச. குமாரசாமிக் குருக்கள் அவர்கள். வைதிக சைவ சிகாமணி, பிரபல நூலாசிரியர். அச்சுவேலி.
- 3. வியாகரண சிரோமணி,பிரம்மஸ்ரீ தி. கி. சீதாராம சாஸ் திரிகள் அவர்கள். சம்ஸ்கிருதப் பேரா சிரியர், பரமேசுவரக் கல்லூரி, யாழ்ப்பாணம்.
- 4. பண்டித, வித்துவான். திரு. இ. திருநாவுக்கரசு அவர்கள், சைவப்புலவர். தீலமையாசிரியர்
- ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் சைவப்பிரகாச வித்தியா சாலே வண்ணுர்பண்ணே, யாழ்ப்பாணம்.

#### முன்னுரை

பிரம்பஸ்டீ. க வை. ஆத்மநாதசர்மா அவர்கள் எழுதிய விநாயக மஹோற்சவ விளக்கம் என்னும் நூலிணப் பார்வையிடும் வாய்ப்புப் பெற்றேன். இது மிகவும் கவர்ச்சிகரமாக அமைந்துள்ளது; எவரும் வாசித்து விளங்கத் தக்கவாறு எளிய நடையில் எழு தப் பெற்றுள்ளது; வாசிப்பவர்க்குப் பெரும் பயன் பயப்பது.

திருக்கோவிலுக்குச் சென்று வழிபடும் அடிய வர்கள் அங்கு பல சிரியைகள் நிகழக்காண்டர். இவற் றுட் சில, தினந்தோறும் நிகழ்வனவான நித்தியக் கிரியைகள். சில, குறிப்பிட்டதினங்களில் சிறப்பாக நிகழும் நைமித்திகக் கிரியைகள். இந் நைமித்திகக் கிரியைகளுள் ஆண்டுதோறும் நடக்கும் பெரும் விழா மிக முக்கியமானது; அரும் பெரும் தத்துவங்களே உணர்த்துவது கொடியேறியபின் நிகழும் இவ்விழா பிரமோற்சவம் எனவும், மகோற்சலம் எனவும் பெரு விழா எனவும் பலவாறு சிறப்பித்துக் கூறப்படும். கிராமங்களிலாயினும் பட்டணங்களிலாயினும் மக்கள் பெருந்திரளாகத் திரண்டு வழிபடும் விழா மகோற் சவமேயாகும். சைவமக்கள் இத் திருவிழா பற்றி அறி வது அத்தியாவசியம். இந்நூல் இவ்வாவசியத்தைப் பூர்த்தி செய்கின்றது.

ஸ்ரீ சர்மா அவர்கள் எழுதியுள்ள இந்நூல் விநாயகரைப் பற்றி அமைந்திருப்பினும் அது ஏனேய மகோற்சவங்கள் அமையுமாற்றையும் பெரு மளவிற் படம் பிடித்துக் காட்டுகின்றது. ஐம்பத் தொன்பது தஃப்புக்களின் கீழ் மகோற்சவப் பெருங் கிரியையின் உறுப்புக்களேத் தனித்தனியே எடுத்துக் கூறி அவை நிகழவேண்டும் முறையினே ஆசிரியர் செவ்விதாக விளக்கியிருக்கின்றுர்.

மூலாகமவழிச் செல்வதனுல் பத்ததி என்னும் சிறப்புப் **பெயர் பெற்ற நூல்களே ஆதாரமாகக்** கொண்டும், மூலநூல்களே அராய்ந்தும் இந்**நூ**லே ஆசிரியர் அமைத்திருப்பதனைல் இங்கு தவறுகள் நேரிட ஏது இல்ஃல. கிரியைகள் நிகழுமாற்றை விளக்குவதோடமையாது இந்நூலாசிரியர், கிரியை கள் உணர்த்தும் பொருள்களேயும் ஆங்காங்கு வேண்டுமளவுக்கு எடுத்துக் காட்டியுள்ளார்கள். விளக்கம் மேலுந் தெளிவாக அமைதல் வேண் டும் எனக் கருதி வரைபடங்களேயும் அங்கங்கே இடம் பெறச் செய்துள்ளார் இந்நூலின் முப்பத்து னுன்கு முதல் முப்பத்தேழுவரை உள்ள பகுதிகளி லும், நாற்பது முதல் நாற்பத்தொன்பது வரை உள்ள பகுதிகளிலும் காணப்படும் தமிழாக்கம் சமஸ்கிருத மூலப்பகுதிகள் கொண்டு விளங்கும் சந் தம் ஓசை முதலிய நற்றைப் பேணி அமைத்திருப் பது குறிப்பிடத்தக்கது.

புதிதாகக் பயின்று கிரியைகளேச் செய்யத் தொடங்குபவர்க்கு இந்நூல் பெரும் லழிகாட்டியா யமையும். விளக்கம் பெற்றுக்கிரியைகளிற் பயின்று வரும் பெரும் பாலாஞேர்க்கும் இது இன்னும் அதிக விளக்கந் தரும். திருக்கோவிலில் தரிசிக்கும் சைவப் பொதுமக்களும் இந்நூலே வாசிப்பின் மகோற்சவக் கிரியைபற்றி விரிவாக அறிவர்; இக்கிரியை சுட்டும் உயர் பொருளேயும் உரியவாறு உணர்வர்.

இவ்வாறு சைவ உலகுக்குப் பெரும் பயன் தரும் இந்நூலினே ஆதரித்து இது போன்று பயன் தரவல்ல சமய நூல்கள் பலவற்றை எழுதி எமக்கு உதவும்படி ஆசிரியரை ஊக்குவித்தல் சைவமக்க ளாகிய எமது தலேயாய கடன். இலங்கைப் பல்கலேக் கழகம்.

பேராதனே. கா. கைலாசநாதக் குருக்கள் 18-9-63

#### உ கணபதி தூ**ண**

#### அணிந்துரை.

விநாயகர் சிவபெருமானுடைய மூத்த திருக்குமா ரர் என்று புகழ்ந்துரைக்கப் படுவர். பிரணவமே வடிவாக உள்ளவர். யாவரும் யாதொரு கருமத்தைச் செய்யப்புகினும் முதலிலே வணங்கப்படுபவர். விக்கி னேசுவரர் கஜானனர் கணேசர் இலம்போதரர் ஹேரம் பர் முதலிய திருநாமங்களேயுடையவர். இரத்தினமும் ஒளியும் போலவும், அக்கினியும் தூம் போலவும், மர மும் வயிரமும் போலவும் பரமசிவனும் விநாயகரும் பேதமில்லாதவர் என்பது உண்மைநூற்றுணிபு.

சைவாலயங்களில் நடைபெறும் கிரியைகளெல் லாம் சிவ வாக்காகிய சிவாகமங்களின் விதிப்படியே செய்யத்தக்கன கணேசாலய நித்திய பூஜா முறை களும், கணேசப் பிரதிஷ்டை உற்சலம் முதலிய கிரியைகளின் கிரமங்களும் அவ்வாகமங்களிலேயே கூறப்பட்டுள்ளன. சிவாகமங்களில் ஆங்காங்கு சொல்லப்பட்ட கிரியாமுறைகளே எளிதிலறிந்து அனுஷ்டித்தற்கருமை நோக்கிப் பெரியோர்கள் கருணே மிகுதியினுலே பத்ததிகளே இயற்றி உதவிஞர்கள்.

விநாயக மஹோற்சவ பத்ததியை நன்கு ஆராய்ந்து சிவாகம விதிகளுக்கு மாறுபாடின்றி, இன்ன கிரியையை இன்ன பிரகாரஞ்செய்க என அதனது அனுஷ்டானக் கிரமத்தையும் இன்ன கிரியையை முன்னர்ச்செய்க இன்ன கிரியையை அதன் பின்னர்ச் செய்க என அதனது ஒழுங்குக ஊயும் விளக்கி, கிரியையாளர் மஹோற்சவக் கிரமத்தையும் சிறப்பையும் அறிந்து உயர்ச்சிபெறச் செய்தற்கேற்றதாய், இனிய

தமிழ் வசன நடையில் திட்பமும் நுட்பமும் அமைய ''விநாயக மஹோற்சவ விளக்கம்'' என்னும் இந்த நூல் இயற்றப்பட்டிருக்கிறது.

இந்த நூல் ஆலய தருமகருத்தா - உற்சவாசாரி யரை வரித்தல் முதல் பொதுவிஷயங்கள் இறுதியாக வுள்ள ஐம்பத்தொன்பது உறுப்புக்களே உடையதாய்க் கிரியாபாகங்களேக் கூறுவதுடன், வேதாகமங்களி லிருத்தும் திருமுறைகளிலிருந்தும் உண்மை விளக்கம் முதலிய அருணுல்களிலிருந்தும் எடுக்கப்பட்ட பிர மாணங்களுடன் அக்கிரியைகளின் விரிவான உண்மை விளக்கத்தையும் தன்னகத்தேகொண்டு விளங்கு கிறது.

இந்நூலில், பொருட்சிறப்பும் இன்னேசையும் உடையனவாய்ப் புதிதாக மொழிபெயர்த்து இயற் றிய பாக்களும் ஆங்காங்கு பொருத்தமாக அமைந் துள்ளன. கணேச அணரமாலே தனிச் சிறப்புடையது. கிராமசாந்தி வாஸ்துசாந்தி மிருத்சங்கிரணம் முத லிய மண்டபங்களின் படங்களும் அவற்றுக்குரிய இடங்களில் முறையாகப் பொருந்தியிருப்பது இந் நூலுக்கு மற்றுரு விசேஷமாகும். இது போன்ற நூல் இதற்குமுன் வெளிவந்ததாசத் தெரியவில்லே.

இச் சிறப்புமிக்க நூல இயற்றியுதவியவர் பிர பலம் பெற்ற சிவாசாரியராய் விளங்கிய சிவஞீ க.ச. வைத்தியேசுவரக் குருக்கள் அவர்களின் குமாரரும், சமய சாஸ்திர விற்பன்னரும், வைதிக சைவக் கிரியா இஷ்டான சிலரும், வண்ணே ஸ்ரீலஞீ ஆறுமுக நாவ லர் சைவப்பிரகாச வித்தியாசாலச் கிரேஷ்ட உதவி யா சிரியரும் ஆகிய பிரம்மஸ்ரீ க.வை. ஆத்மநாதசர்மா அவர்களாவர்.

இந்நூல் வித்தியாசாஃகெளில் ஆகமம் பயிலும் மாணவர்களுக்கு மாத்திரமன்றி ஏணயோர்க்கும் பெரும் பிரயோசனத்தைத் தருவதாகவுள்ளது.

இந்நூலாசிரியர் நெடுங்காலம் வாழ்ந்திருந்து இன்னும் இதுபோன்ற பல அரிய நூல்கின எழுதி வெளியிட்டுச் சைவ உலகிற்கு உதவுமாறும், இந் நூல் என்றும் நின்று நிலவி நற்பயன் பயக்குமாறும் எல்லாம் வல்ல ஐந்துகரத்தெந்தையின் திருவடிக் கமலங்கினப் பிரார்த்திக்கிறேன்.

அச்சுவேலி. ச. குமாரசுவாமிக் **கு**ருக்கள் சோபகிருது ணு புரட்டாதி. கக திகதி.

#### ஓம் முருகா

#### சிறப்புரை

மணியாக பாரத்துவாஜ குலத்தில் நல்முத்து விளங்கும் ஆசாரசீலர் பிரம்மஸ்ரீ. க. வை. ஆத்மநாத மஹோற்சவ சர்மா அவர்கள் இயற்றிய ''விநாயக என்ற இந்த நூடு நுன் பார்வையிட் டேன். சிறந்த முறையில் அமையப்பெற்றிருக்கிறது. மஹோற்சவத்தின் உண்மைக் கருத்துக்கின விளக்கு வதில் மிகுந்த பயனத் தரவல்லது. கிரியைகளின் தெளிவாக எடுத்துக் காட்டப்பட்டிருக் விளக்கம் கிறது. அங்கங்கு தத்து வக் கருத்துக்களேயும் அழ காக விளக்கியுள்ளார் இந்நூலா சிரியர். மொழிபெயர் தழுவிய தாகவே ப்பு மூலநூல் வசனங்க‰ாத் அமைந்திருக்கிறது. மூலநூலிலுள்ள வடமொழிப் மொழிபெயர்ப்பும் பாட்டுகளின் ஓசையைத் தழுவி சந்தப்பாக்களாகவே அமைந்திருக்கும் திறம் பாராட் டுதற்குரியது. வேதசூக்தங்களும், ஆகம சுலோகங் களும் சொறகள் அமைவதோடு மாத்திரம் காது, அதற்குரிய நாதமும் சேர்ந்து தான் சிறப் பாக விளங்கு கின்றன. இக்கருத்தை அடிப்படையா கக்கொண்ட இந்நூலாசிரியர் ஆகமப் பாட்டுகளேயும் மொழி பெயர்க்கும்போது அதே ஓசையில் பாட்டு வடிவமாக மொழி பெயர்த்திருக்கிறுர். இ நூலுக்கு மகுடமணியாகும்.

பொதுவாக நூல்கள் மூவகையான பயன்களே அளிக்கக் கூடியனவாக இருக்கும். சில நூல்களேக் கற்பதனுல் அறிவு வளர்ச்சியுறும். இதனே திருட்ட பலனுள்ள நூல்கள் எனக் கூறுவர். சில நூல்கள் மறுமைப் பயனுக்குரிய சிவ புண்ணியத்தை மாத் திரம் கொடுக்கவல்லன. அவை அதிருட்ட பலன் தரும் நூல்கள் எனப்படும். வேறு சில நூல்கள் இம்மையில் பகுத்தறிவை வளர்க்கும் திருட்டபலனே யும், மறுமையில் சிவ புண்ணியத்தைக் கொடுக்கும்

அதிருட்டபலணேயும் தருவனவாக அமையும். அவற்றை திருட்டாதிருட்ட பயன் தருநூல்கள் என் பர். இந்த நூல் மூன்ருவது வகையைச் சார்ந்திருக் கிறது. உற்சவத்தின் உண்மைக் கருத்தை விளக்குவ தால் சமய அறிவு வளர்ச்சியும், அதனப் படிப்ப தால் சிவபுண்ணியமும் கிடைக்கும். மேலும் விநாய கப் பெருமானுக்குப் பேராயிரஞ்சொல்லி வழிபடும் போது - ''திருஷ்டாதிருஷ்ட பலப்பிரதாய என்று ஒரு பெயர் வணக்கம் காணப்படுகிறது இம்மை மறுமைப் பயனே அளிப்பவருக்கு வணக்கம் என்பது அதன் கருத்தாகும். அவருடைய பெருமையை நூலும் திருட்டாதிருட்ட பய விளக்கவந்த இந்த னுள்ளதாக அமைந்தது அதிசயமன்று.

ஆகவே சைவ அன்பர்கள் இந்த நூல ஆர்வத் துடன் வாங்கி வாசித்து விநாயகப்பெருமான் திரு வருளால் திருட்டாதிருட்ட பலன்களேப் பெறுவர் என் பது என்கருத்து. அவ்வளவோடமையாது இருமைப் பயன்களேத் தரவல்லஇதுபோன்ற பல நூல்களே இந் நூலாசிரியர்இயற்றுவதற்கு ஊக்கப்படுத்துவது சைவ அன்பர்களின் கடகுகும். பிரணவ மூர்த்தியான விநா யகப் பெருமான்திருவருளால் மேலும் மேலும் இது போன்ற நூல்களே இவ்வாசிரியர் ஆக்கி உதவவேண் டும் என என் மனப்பூர்வமான ஆசி கூறுகின்றேன்.

173, நாவலர் வீதி, வண்ணுர்பண்ணே, தி. கி. சீதாராம சாஸ்திரிகள். யாழ்ப்பாணம் சோபகிருது. புரட்டாதி. 10. யாழ்ப்**பாணம் – வண்ணூ**ர்பண்ண ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறுமுக நாவலர் சைவப்பிரகாச வித்தியாசாலே சிரேஷ்ட உதவியாசிரியர்

பிரம்முரீ. பாரத்துவாஜி க. வை. ஆத்மநாதசர்மா அவர்கள் ஆக்கிய

''விநாயக மஹோற்சவ விளக்கம்'' என்னும் நூற்கு

### प्था इंडाकर.

அகண்ட பரிபூரண சச்சிதானந்தப் பிழம்பாகி யும், வேதாந்த சித்தாந்த விளங்கு கலாந்தங் கடந்த நாதாந்த மூலமாகியும், நமசிவயப் பொருளாகியும் விளங்கம் சிவபரம்பொருளே முன்னப் பழம் பொருட்கு முன்னேப் பரம்பொருளாகும். பின்னேப் புதுமைக்கும் புதுமைத்தாகிப் பிரணவ சொருபமாய் வல்லபாம்பிகை சமேதராய் அறிவிச்சை லென்னும் மும்மதம் ஒழுக்கும் ஆனேமுகத்தராய் விளங்கும் விநாயகப் பெருமானுகஅவதரித்ததூஉம் அப்பரம் பொருளேயாம். அதற்கு வடிவந்தானும் ··அ''கர · 'உ''கர · 'ம''கரங்கள் சேர்ந்தொலிக்கும் ''ஓம்'' என்ற பிரணவ வடிவமாம். ஞானந்தானுருவா யமைதலான் ஞானவி நாயகரென்றும், வழிபடுவார்க்கு இடர் களே தலிஞல் விக்கின விநாயகரென்றும், வேண் டிய வரமருளுதலாற் கற்பசு விநாயகரென்றும், இஷ்ட में कुं की करेता அருளு தலாற் சித்திவிநாயகர் என்றும், பூதகணங்களுக்கெல்லாம் முதன்மையுடைமையாற் கணபதியெறைம், அநாதியான சற்காரியமாதலால் ஆத்தவிநாயகமென்றும் உபசரிக்கப்படும் அப்பரம் பொருவே நித்திய நைமித்திக காமிய பூசனே கள்புரிந் தருச்சிப்பார்க்கு இஷ்ட சித்திகளெல்லாம் நிறை

வுறும். அவ்வழிபாடுகள் பரிபூரணத்துவம் எய்தும் பொருட்டு மகோற்சவ வைபவங்கள் கொண்டாடப் படுகின்றன.

ஆலயங்களில் நடைபெற்றுவரும் மஹோற்சவங் கினக் கருத்தின்றியும் கருத்துணர்வின்றியும் செய்து நாஸ்திகம் பரவுதற்கேதுவாதல் வருவது வைதிக சைவக்கிரியைகளேக் கருத்தொன்றிச் செய்து மக்கள் பயனுறுவான் கருதிய சிவானுபூதிச் செல்வ ராகிய பிரம்மஸ்ரீ க. வை. ஆத்மநாதசர்மா அவர்கள் கடவுட்கொள்கையில் நம்பிக்கை இழந்தவரும் உள்ளத்து அவ்வுணர்வுதிப்பான் வேண்டி 'விநா யக மஹோற்சவ விளக்கம்'' என்னும் இவ்வரிய நூ‰ வெளியிடுகின்றுர்கள். வேதாகம விதிப்படி அமைக்கப் பெற்ற ஆலயங்கள் அவ்வியல்பின்வழா அது பரிபாலித் தற்கு முட்டுக்கள் ஏற்படும் இக்காலத்தில் தமிழில் தவறில் வேபென்ற அப்பூஜைகளே நடத்துவதானுல் பிறழ்வுணர்வு கற்றுேரென்ற வரிசையில் தம்மை மதித் திருக்கும் சிலர் பேசியும் எழுதியும் வருதல் கொண் ட றியக்கிடத்தலான் அந்நெறி தவறெனச் சொல்லாமற் சொல்லி வேதசிவாகமக் கிரியைகளே முறைப்படி ஆற்றவேண்டியதனவசியத்கை நூலா சிரி யர் தெளிவுறுத்து**ம்** பண்புசாலச் சிறந்ததொன்றுகும்

ஞானச்செல்வமும் அநுபூதியும் நிறைந்தஅந்தணர் குலதிலகர் ஆகிய ஐயா அவர்களோடு சின்னுட்பழகி அவருள்ளத்துஊற்றங்கொண்டுமிளிரும் சிவானுபவப் பெருவெள்ளத்தின் ஒரு சிறு திவஃலயே இந்நூலின் கண் மிளிரும் செம்பொருளாம் என்றும், இந்த நெறி யில் அவர் ஒழுகித் தமது நல்லறிவுச் கடர் விளக்கினே மேலும் ஏற்றி உலகினர் உள்ள அகவிருள் துரந்து மேன்மேலும் பல நூல்களே வெளியிட இந்நூல் மூல மாக அமைதல் வேண்டும் என்றும், முன்னத் தவத் தின் விளவும் அடியேனுக்கும் இப்பெரியாரோட்டை வுறுதற்குத் திருவருளும் துணே நின்றருளியதென்றும் கூறி இந்நூல் சைவசமயிகள் ஒவ்வொருவரிடத்தும் நின்று நிலவவேண்டுமென்றும் திருவருள வேண்டு தல் செய்கின்றேன்.

ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறுமுக நாவலர் சைவப்பிரகாச வித்தியாசாஃ. வண்ணூர்பண்ஃன, யாழ்ப்பாணம். சோபகிருது, புரட்டாதி, 11ஆம் திகதி.

இ. திருநாவுக்கரசு (தஃமையாசிரியர்)

# பதிப்புரை P. SIVASAMP

சைவசமய அறிவை வளர்த்தல் என்பதும் எமது பிராமண சமூகசேவாசங்கத்தின் நோக்கங் களுள் ஒன்றுகும். ''விக்கினேசுவர பூஜாவிதி'' ''அக்னி காரியம்'' என்னும் இரு புத்தகங்களும் சங் கத்தின் முதலாம் இரண்டாம் வெளியீடுகளாக வட மொழியிலேயே அச்சிடப்பட்டுத் தமிழ் விளக்கங் களுடன் அமைந்தனவாதலால் அவை பொதுவாக வடமொழி கற்றவர்களுக்கும் விசேஷமாக ''குருத் துவ''த்தில் ஈடுபட்டுள்ளவர்களுக்கும் மாத்திரமே பயன்படக்கூடியனவாகும்.

சைவாலயங்களிலும் வேறு இடங்களிலும் செய் யப்பட்டுவரும் கிரியைகள் யாவும் அவற்றைச் செய்து வைக்கும் குருவும். அவைஎவரின் க்ஷேமாபிவிருத் திக்காகச் செய்யப்படுகின்றனவோ அவர்களும், அக் கிரியைகளின் விதி முறைகள் காரண காரியங்கள், ஆகியவற்றை அவற்றுல் உண்ட கும் நன்மைகள் நன்கு அறிந்து உற்றுணர்ந்து செயல்படுவதா லேயே, மிகுந்த நன்மை பயக்கும். இந்தக் கருத்தை அடிப்படையாகக் கொண்டிருந்த பிராமண சேவா சங்கத்தின் முதலாவது ஆண்டுவிழாவுடன் ''விக்கினேசுவர பூஜாவிதி'' என்னும் புத்தகத்தின் வெளியீட்டுவிழாவையும் சென்ற சோபகிருது வருஷம் சித்திரை மாதத்தில் நிகழ்த்தியபோது விழாவுக்குத் நாவலர் தவேமை வகித்த, யாழ்ப்பாணம் சாலேப் பேராசிரியர் பிரம்மஸ்ரீ க. வை. ஆத்மநாத சர்மா அவர்க‰ ஆலயங்களில் நடைபெறும் மகோற தமிழில் ஸைவங்கள் பற்றி விளக்கமாக ஒரு நூலேத் ஆக்கித்தருமாறு கேட்டுக் கொண்டோம்.

அதற்கிணங்க அவர் எடுத்துக்கொண்ட முயற் சியே ''விநாயக மகோற்சவ விளக்கம்'' என்னும் இந்நூலாகும். இதனே எமது சங்கத்தின் இரண்டா வது வருடாந்தக் கூட்டத்துடன் நிகழ்த்தும் மூன்று வது புஸ்தக வெளியீடாகச் செய்ய இறைவன் திரு வருள் கூடியதையிட்டுச் சங்கம் பெருமைப்படுகிறது.

இந் நூலாசிரியர் நூல எழுதித்தந்ததோடமையாது. அச்சிடுங்காலத்தில் வேண்டும் உதவி புரிந்து. அச்சுப்பிழை திருத்தியும், தனது ஓய்வு நேரம் முழு வதையும் இதற்கென ஈடுபடுத்திச் சிரமம் பார்க் காது பலவகையிலும் சிறப்புற உதவியுள்ளதற்கு சங்கம் பெரிதும் கடமைப்பாடுடையது. இதுபோன்ற சமயப்பணிகளில் அவர் மேலும் நமது சங்கத்துக கும் பொதுவாக சைவையலகுக்கும் தொண்டாற்ற இறைவன் அவருக்குப் பூரண ஆயுளேயும் தேக ஆரோக்கியத்தையும் அருளவேண்டும் என்று பிரார்த்திக்கிறேம்.

இந்நூல அச்சடப்போந்த காலத்தில் எதிர்பா ராதவிதமாகக் காகிதத்தின்விஃபன்மடங்கு உயர்ந்து எம்மைத்திகைக்கவைத்தது. சங்கத்தின் நிதி அனேத் தையும் கொடுத்தும் பற்ருக்குறை இருந்தது. இருந் தும் இந்நூஃல அச்சிடும் பொறுப்பை மேற்கொண்ட கன்னுகம் கலாதேவி அச்சகத்தினர் ஆகக் குறைந்த அளவு தேவையான காகிதம் முதலியவற்றை வாங் குவதற்கான முற்பணத்தை மாத்திரம் முதலிற பெற்றுக்கொண்டு புத்தகத்தை அச்சிட்டுக் கொடுத் துள்ளனர். அவர்களுக்கு எமது நன்றி என்றும் உரித்தாகும்.

இப்புத்தகத்தின் மேலட்டையை அலங்கரிக்கும் விநாயகர் (நிருத்த கணபதி) படமும் மற்றும்கொடிப் படம் யாகமண்டபப்படம் முதலிய எட்டுப் படங் கீனயும் தன் சிரமத்தைப் பொருட்படுத்தாது, மிக வும் அழகுறச் சிறப்பாகச் செய்து எமக்கு இலவச மாகத்தந்த பறளாய - சுழிபுரம், பிரம்மஸ்ரீ. வே. சிவ சபபிரமணிய சர்மா அவர்களுக்கு நாம் என்றென் றும் கடமைப் பாடுடையோம். அவரது பணி மேன் மேலும் சிறப்புற்றேங்குவதாக.

இறுதியாக, இப்புஸ்தகத்தை அச்சிடுவதற்குப் பலவகையிலும் ஊக்கமும் உற்சாகமும் அளித்த சங் கத்தின் அங்கத்தவர்களுக்கும் ஏணயோருக்கும் எமது வணக்கத்தைத் தெரிவிக்கின்றேம்.

இந்நூஃப்போல் இன்னும் பலவற்றை வெளி யிடுவதற்கு இன்றியமையாத பேராதரவை நல்கும் சைவநன்மக்கள் யாவருக்கும் இப்புத்**த கத்தை**ச் சமர்ப்பணம் செய்கி**ன்**ளும்.

#### இங்ஙன**ம்** பிராமண சமூகசேவா சங்கத்தின் 2ம வருட நிருவாக சபையி**ன**ர்

- 1. பூ. தியாகராஜ சர்மா, தலேவர்.
- 2. ஐ. சோமசுந்தர ஐயர், உப தவேவர்

இணக் காரியதரிசிகள்.

- 3. ப. வித்தியானந்த சர்மா,
- 4. வே. முத்துக்குமாரசாமிசர்மா,
- 5. ச வைத்தீஸ்வர சர்மா, தனுதிகாரி. நிருவாகசபை அங்கத்தினர்.
- 6. இ. கு. கருணுகரேஸ்வரக் குருக்கள்
- 7. சாமி. விஸ்வநாதக் குருக்கள்
- 8. த. சி. பாலசுப்பிரமணிய ஐயர்
- 9. ச. பஞ்சாட்சர சர்மா
- 10. ச. இராமகிருஷ்ணசர்மா

# போருளடக்கம்

|    | விஷயம்                         | பக்       | கம் |
|----|--------------------------------|-----------|-----|
| 1  | ஆலய தருமகருத்தா உற்சவ          |           | 1   |
|    | ஆசாரியரை (குருவை) வரித்தல்     | 10.       |     |
| 2  | விக்கினேசுவர பூஜையும்          |           | 6   |
|    | புண்ணியாகவாசனமும்              | •••       | 0   |
| 3  | அனுஜ்னைக்குரிய பொருட்கனப்      |           | 8   |
|    | பூசித்தல்                      | •••       |     |
| 4  | பிராம்ஹண அனுஜ்னனு              | •••       | 9   |
| 5  | விக்கினேசுவர அனுஜ்னனு          | ***       | 11  |
| 6  | அங்குசாஸ் திர அனு ஐன் ஞ        | •••       | 15  |
| 7  | உற்சவ மூர்த்தி அனுஐ்ஞை         |           | 15  |
| 8  | முஷிக அனுஜ்னஞ                  |           | 16  |
| 9  | கிராமசாந்தி                    |           | 16  |
| 10 | வாஸ் துசா ந்தி                 |           | 22  |
| 11 | மிரு த்சங்கிரகணம்              |           | 28  |
| 12 | அங்குரார்ப்பணம்                |           | 33  |
| 13 | துவஜாங்குரம்                   | •         | 36  |
| 14 | பூதசுத்தி அந்தர்யாகம்          | •••       | 36  |
| 15 | இரட்சா பந்தனம்                 |           | 40  |
| 16 | தம்பப் பிரதிட்டை முதலான கும்ப  |           |     |
|    | அமைப்பு                        |           | 43  |
| 17 | கொடிப்பட அமைப்பு               |           | 46  |
| 18 | கொடிமரம் கொடிச்சில கொடிக்கயிறு |           |     |
|    | என்பனவற்றின் விளக்கம்          |           | 47  |
| 19 | படத்துக்கு இரட்சாபந்தனம்       | Barbara S |     |
|    | முதலியன                        |           | 49  |
| 20 | படமூஷிக பூர்வசந்தானம்          |           | 50  |
| 1  | பட அங்குச பூர்வசந்தானம்        |           | 51  |
| 2  | படமூஷிக ஆஸ்திரங்களின் பச்சிம   |           |     |
|    | சந்தானம் அல்லது ஸ்பரிசாகுதி    |           | 51  |

|    | லிஷயம் prof. A. SIA.                            | MEN  | 4      |
|----|-------------------------------------------------|------|--------|
|    | xxiii gVI                                       | STAF | Elyn   |
|    | xxiii xxiii ana ana ana ana ana ana ana ana ana | 4    |        |
|    | ON SACION FOR                                   | L    | பக்கம் |
| 23 | இரட்சை தரித்தல்                                 |      | 54     |
| 24 | கொடிப்பட பூஜை                                   |      | 54     |
| 25 | மூலமூர்த்தி விசேட பூறை                          |      | 55     |
| 26 | உற்சவமூர்த்தி விசேட்பூஜை                        |      | 55     |
| 27 | பேரீதாடனம்                                      |      | 55     |
| 28 | கொடியேற்றம் பற்றிய விளக்கம்                     |      | 61     |
| 29 | கொடிக்கவி                                       |      | 64     |
| 30 | து வ ஜஸ் தம்ப ஆவாஹனம்                           |      | 67     |
| 31 | சமஸ்த தேவதாவாஹனம்                               | •••  | 69     |
| 32 | கொடியேற்று தல்                                  |      | 74     |
| 33 | கொடித்தம்ப பூஜை                                 |      | 75     |
| 34 | தோத்திர வடிவமான மாலே                            |      |        |
|    | சமர்ப்பித்தல்                                   |      | 76     |
| 35 | கணபதி தாளம்                                     |      | 77     |
| 36 | மூஷிக தாளம்                                     |      | 79     |
| 37 | அங்குச அஸ்திர தேவதாவாஹனம்                       |      | 80     |
| 38 | மஹாசீர்வாதம்                                    | •••  | 82     |
| 39 | பலிபீடப் பிரதிஷ்டை.                             |      | 89     |
| 40 | சந்தியாவாஹனம்                                   | •••  | 90     |
| 41 | பிரம சந்தி                                      |      | 91     |
| 42 | இந்திர சந்தி                                    |      | 94     |
| 43 | அக்கினி சந்தி                                   |      | 97     |
| 44 | யம சந்தி                                        | •••  | 100    |
| 45 | நிருதி சந்தி                                    |      | 103    |
| 46 | வருண சந்தி                                      |      | 106    |
| 47 | வாயு சந்தி                                      | •••  | 109    |
| 48 | குபேர சந்தி                                     |      | 112    |
| 49 | ஈசான சந்தி                                      | •••  | 115    |

#### xxiv

|     | விஷயம்                      | U | க்கம் |
|-----|-----------------------------|---|-------|
| 50  | யாக மண்டப அமைப்பு           |   | 121   |
| 51  | சாந்தி கருமம்               |   | 126   |
| 52  | வேட்டைத் திருவிழா           |   | 128   |
| 53  | தேர் விழா                   |   | 131   |
| 54  | தூர்ணேற்சவ <b>ம்</b>        |   | 133   |
| 55  | தீர்த்த விழா                |   | 138   |
| 56  | கொடியிறக்க விழா             |   | 139   |
| 57  | சண்டேசுவரர் விழா            |   | 141   |
| 58  | ஆசாரிய உற்சவம்              |   | 141   |
| 59  | பொது, விஷயங்கள்             |   | 142   |
| 60  | ஸ்ரீ கணேச அட்சரமாலே         |   | 146   |
|     | படங்களின் அட்டவண            |   |       |
| 1   | இந்நூலா சிரியர்             |   |       |
| 2   | தாண்டவ வினுபகர்             |   |       |
| 3   | கிராமசாந்தி மண்டபம்         |   | 17    |
| 4   | வாஸ்துசாந்தி மண்டபம்        |   | 24    |
| 5   | மிருத் சங்கிரகண இட அமைப்பு  |   | 30    |
| 6   | சந்திரகும்பமும் பாலிகைகளும் |   | 33    |
| 7   | தம்பப் பிரதிட்டை முதலான     |   |       |
| 200 | கும்ப அமைப்பு               |   | 43    |
| 8   | கொடிப்பட அமைப்பு            |   | 46    |
| 9   | யாக மண்டப அமைப்பு           |   | 121   |
| 10  | திருப்பொற்சுண்ண இடஅமைப்பு   |   | 136   |

### வாசகர்கள் முதலில்

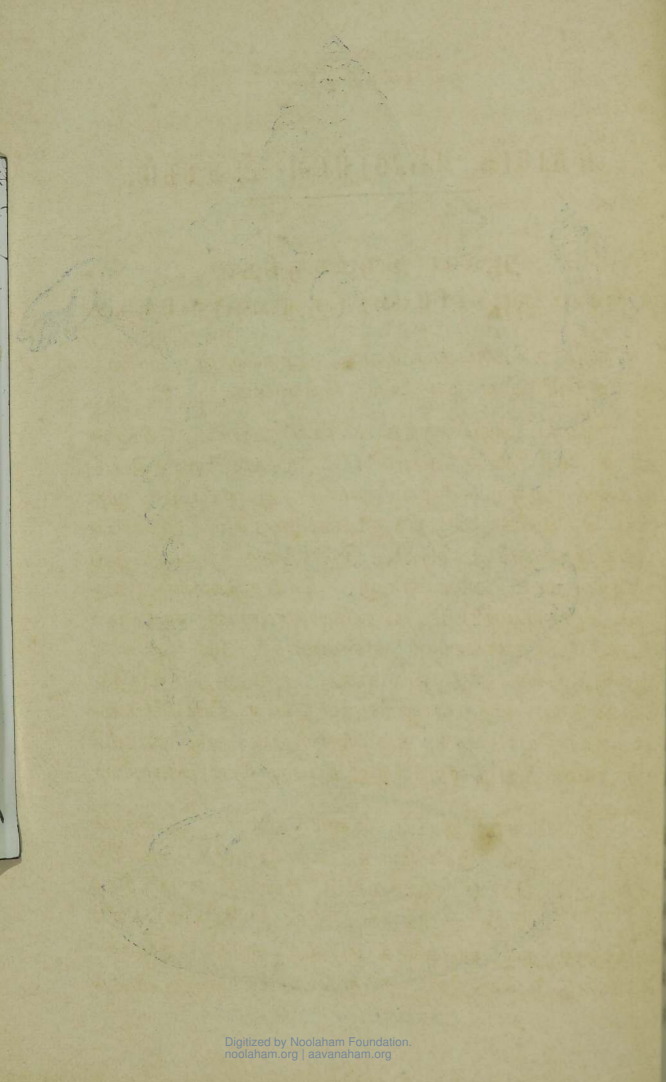
|         |     |                    | இப்படித்                  |
|---------|-----|--------------------|---------------------------|
| பக்கம்  | வரி | இவற்றை             | <b>! திருத்</b> திக்கொள்க |
|         |     |                    | 11 19                     |
| முகப்பு | 10  | இசைவானே            | இசைவோனே                   |
| iv      | 28  | கட்டுப்பாடு        | கட்டுப்பாடு               |
| vi      | 9   | விழாவாவும்         | விழாவாகவும்               |
| xvi     | 28  | பூசுள்கள்          | பூசீனகள்                  |
| xvii    | 17  | தவறில் ஃபென்ற      |                           |
| xxi     | 3   | பறளாய              | பருளாய்                   |
| xxi     | 8   | ஊககமும்            | உளக்கமும்                 |
| xxi     | 17  | 2ம வருட            | 2ஆம் வருட                 |
| 4       | 27  | மறைத்தல்ய          | மறைத்தல்                  |
| 7       | 7   | எனனும்             | என்னும்                   |
| 10      | 21  | வணக்கம,            | வணக்கம்,                  |
| 14      | 4   | இலிங்து            | இலிங்க                    |
| ,       | 16  | சமார்ப்பிக்க       | சமர்ப்பிக்க               |
| 15      | 4   | தோட்டியை)          | (தோட்டியை)                |
| 18      | 7   | 19 मिम कला         | பிசாசன்                   |
| ,,      | 10  | சகதி               | சக்தி                     |
| ,,      | 18  | சக்கிரம்           | சக்கிரம்                  |
| ,,      | 19  | யாகேஸ்வரன்         | யாக்சுவரன்                |
| ,,      | 20  | யாகேஸ்வரி          | யாகேசுவரி                 |
| 19      | 9   | சணடவைர <b>வ</b> ர் | சண்டவைரவர்                |
| 20      | 8   | செபலில்            | செயலில்                   |
| 1,      | 10  | புண்ணிபாகவாச       | புண்ணியாகவாச              |
| 23      | 25  | இங்கு              | இங்கு                     |
| 27      | 23  | கலாக்கினி          | காலாக்கினி                |
| 28      | 2   | பாலசு              | பலாசு                     |
| *,      | 6   | சோத்து             | சேர்த்து                  |
| 1)      | 8   | மணடலத்தில்         | மண்டலத்தில்               |

வாசகர்கள் முதலில்

|        |         | 100 EQ. 100       | இப்படித்திருத்திக்  |
|--------|---------|-------------------|---------------------|
| பக்கப் | ்   வ   | ரி   இவற்றை       | கொள்ளுக             |
| 90     | 10      | in AiAns          |                     |
| 29     | 13      |                   | ப வடக்குத் திக்கிலா |
| 0.4    |         |                   | வது                 |
| 31     | 2       |                   | கோட்டங்கள்          |
| 37     | 13      | வித்தியாபதிக      | வித்தியாதிபதிக      |
|        | A 1 2 3 | ளா                | ற ளாற்              |
| 55     | 24      | பூறை              | പ്രത്യെ             |
| 71     | 27      | பக்ஷிம் ந்திரங்கள | பக்ஷமந்திரங்கள்     |
| 72     | 29      | உலோகயதம்          | உலோகாயதம்           |
| 75     | 22      | கஞ்டப்பட்டுள்ள    | ர கட்டப்பட்டுள்ள    |
| 76     | 29      | பாணம்             | பானம்               |
| 78     | 1       | மஹோற்ச            | மஹோற்சவ             |
| ,,     | 22      | ஏ ற்றிய           | ஒற்றிய              |
| 93     | 28      | எங்கமி            | எங்குமி             |
| 106    | 19      | மாணபுறு           | மாண்புறு            |
| 109    | 13      | லிரிசமீரணனே       | விரிசமிரணனே.        |
| 114    | 28      | தேவு              | Сиоч                |
| 115    | 10      | கொடுத்தவண         | கொடுத்தவளே          |
| 119    | 8       |                   | டக்கரீ,வாத்தியம்    |
| 119    | 19      | அதனுவ்            |                     |
| 124    | 2       | தேர்கள்வ          | அதனுல்              |
| ,,     | 10      | கூர்மாசனம்        | தேவர்கள்            |
| 128    | 22      | சாந்த             | கூர்மாசனம்,         |
| 130    | 3       | எனக்கொள்ளலா       | சாந்தி              |
| 146    | 25      | உலுபத             | எனக்கொள்ளலாம்       |
| 147    | 18      | காமனேக            | உலுப்த              |
|        | 2019    | 27 ED001 6        | காமனேக்             |



Digitized by Noolaham Foundation.



## விநாயக மஹோற்சவ விளக்கம்.

#### ஆலய தருமகருத்தா உற்சவ ஆசாரியரை (குருவை) வரித்தல்

விழா தொடங்குவதற்கு முதல்நாள் மாஃக் காலத்தில் இது நடைபெற வேண்டும்.

ஆலய தருமகருத்தாவானவர் மங்கலப் பொருள் கீனக் கையில் ஏந்தியவராய், மங்கல வாத்தியம் முழங்க, குடை கொடி சாமரம் ஆலவட்டம் முத லிய தெய்வீக விருதுகளுடன், உற்சவ ஆசாரியர் தங்கியிருக்கும் விடுதி இல்லத்தை அடைந்து முறைப்படி அலங்காரஞ் செய்துகொண்ட உற் சவ ஆசாரியரையும், உதவியாளர்களான சாதகாசா ரியர், போதகாசாரியர் என்பவர்களேயும் வணங்கி ஆலயத்துக்கு வீதி வலமாக அழைத்து வருதல் வேண்டும் உற்சவாசாரியருக்கு உதவியளிப்பவர் சாதகாசாரியர். சகல கருமங்களிலும் வழுநேராமல் கண்சாணித்து நிறைவேற்றுவிப்பவர்போதகாசாரியர்.

ஆலய சந்நிதியில் அமைந்துள்ள ஆஸ்தான மண்டபத்தில் ஆசாரியர் வடக்கு முகமாக அமர்ந்து ஆசமனம் என்பது மந்திரத் ஆசமனம் நீரை உறிஞ்சுதல்.) பின்பு தருப்பைகளில் அமர்ந்து தருப்பைகளேக் கைவிரல்களில் இடுக்கிக் கொண்டு பவித்திரம் தரித்து ஆசாரியர் மூன்று

பிராணுயாமம் செய்க. (பிராணுயாமம் என் பது மூச்சைக் கட்டுப்படுத்தல். அதாவது மூக்கின் வலத்துவாரத்தை வலதுகைப் பெருவிரலால் அடைத்து இடத்துவாரத்தினுல் மந்திரத்துடன் ஒரு குறிப்பிட்ட கால அளவுக்கு மூச்சை உள்நிரப்பியபின் இரு துவாரங்களேயும் பெருவிரல் மோதிரவிரல் கொண்டு அடைத்தபடி அதே கால அளவுக்கு உள்ளடக்கிப் பின் வலத் துவாரத்தைத்திறந்து அதே கால அளவுக்கு முச்சை வெளிவிடுதலாம்) சம்ஹிதா மந்திரத்தை உச்சரித்தவராய் தரும் கருத்தாவைக் கொண்டு சங்கற்பம் செய்விக்கக் கடவர். சங்கற்பம் என்பது செய்காரியம் நிச்சயித்தலாம்.

தருமகருத்தா தருப்பைகளில் (தருப்பாசனத் தில்) அமர்ந்து, ஆசமனஞ்செய்து, கையில் பவித் தருப்பையை இடுக்கிக்கொண்டு, திரம் அணிந்து விநாயகப் பெருமானேச் சிந்தித்தவராய், 'வெள்ளே நிறைந்தவரும், வஸ்திரந் தரித்தவரும், எங்கும் முழுமதி வண்ணம் உடையவரும், நான்கு வாய்ந்த புயங்களேக் கொண்டவரும், திருவருள் து திக்கை பொரு ந்திய முகம் உடையவரும் ஆகிய விநாயகப்பெருமானே, எவ்வித இடையூறும் நேரா மல் எடுத்த கருமம் இனிது நிறைவேறும் பொருட்டுத் தியானிக்கிறேன்" என்னும் பொருணத் தரும் 'சுக் து தியைச் கிலாம்பரதரம்'' என்று தொடங்கும் சொல்லித் த**ன**து தலேயில் முட்டியாகப் பிடித்த இரு கைகளாலும் மூன்று முறை குட்டுதல் வேண்டும்.

குட்டுதல் செய்து வணங்குவதன் கருத்தாவது:-குட்டுவதனைல் தஃலயிலுள்ள அமிர்தமானது நிலே கலங்கிக் கிளர்ந்து பெருகிப் புருவ மத்தியில் தியா னிக்கப்படும் பரம் பொருளாகிய விநாயகப் பேரு மானுக்கு அபிடேகமாகி அவரது திருவருட்பெருக் குக்கு எம்மை உரிமைப்படுத்துகிறது.

தருமகருத்தா பிராணயாமஞ்செய்து சங்கற்பம் (செய்காரிய நிச்சயம்) செய்க.

மங்களமாக எல்லா நன்மைகளும் பொருந் இந்தச் கபமுகூர்த்தமான ෙ ග වන யிலே, முழுமுதற் கடவுளாகிய விநாயகப் பெரு மானது திருவருளாகிய ஆணயினுல் நிகுழுவதாய், ஆதியான பிரமாவிலிருந்து தொடங்கிநிகழும் இரண் டாவது பாதியில், சுவேதவராக கற்பத்தில் வைவச் சுவத மனுவந்தரத்தில், இருபத்தெட்டாவது ஆகிய நான்கு யுக வட்டத்தில் நாலாவதாகிய கலியுகத் தில், முதலாம் பாதத்தில், நாவலந்தீவில், வருடத்தில், பரதகண்டத்தில், மகாமேரும்ஃயின் தென் பாரிசத்தில், சாலிவாகன சகாப்தத்தில், இப் பொழுது நிகழுவதாகச் சொல்லப்படும் பிரபவ லாகிய அறுபது வருட மத்தியிலுள்ள (இன்ன-வரு டப்பெயர்) வருடத்தில், (இன்ன) அயனத்தில், (இன்ன) இருதுவில், (இன்ன) மாசத்தில், (இன்ன) பக்கத்து(இன்ன) திதி கூடிய (இன்ன) கிழமையும், (இன்ன) நட்சத்திரமும் பொருந்தப் பெற்றதாயுள் ளதும் சுபயோகமும், சுபகரணமும் இவை முதலா கிய எல்லாநலன்களும் வாய்ந்து**ள்**ளதுமாகிய இன் றைய இந்தச் சுபதிதி பொருந்திய வேளயில்;

(இன்ன) குல கோத்திரத்தில், (இன்ன) நட்சத்

திரத்தில், (இன்ன) இராசியில் பிறந்து, (இன்ன) பெயரை உடையவளுகிய எஜமானனும் எனது மீனவி, மக்கள், உடன்பிறந்தார், சுற்றத்தார், இனத் தார், சூழ்ந்தார் ஆகிய யாவருடையவும் எனக்குரி யவும் இந்தக் கிராமவாசிகளாகிய முழுப் பெருமக் களுடையவுமான நலம், பலம் தூய்மை, திடசித்தம், வீரம், வெற்றி, நீடித்த ஆயுள், நோ யின்மை, செல்வம் முதலாயின மேன்மேலும் பெருகி வளர்ச்சியடையும் பொருட்டாகவும்; எல்லாத்திமை களும் அழிந்து அமைதியுண்டாகும் பொருட் டாகவும்; எல்லா மங்களங்களேயும் அடையும் பொருட்டாகவும்; எல்லாத் தகுதியும் வாய்ந்த புதிய தோற்ற வளர்ச்சியின் பொருட்டாகவும்; அறம் பொருள் இன்பம் வீடு ஆகிய ஆன்ம (மக்கட்) குறிக்கோனே அடையும் பொருட்டும்; சீண்ட ஆயுளோடுகூடிய நன்மக்கட் பேற்றின் பொருட்டாகவும்; சூரியன் முதலாகச் லப்படும் ஒன்பது கோள்களாலும் வரப்பெறும் நலன்களே அடையும் பொருட்டாகவும்; எல்லாலித சித்திகளே எய்தும் பொருட்டாகவும்; உள்ளத்து உதிக்கும் உயர்வான எண்ணங்கள் சித்திக்கும் பொருட்டாகவும்; இப்பிறவியிலாவது, முற்பிறவியிலா வது, அதற்கு முன் கழிந்த எப்பிறவியிலாவது அறிந்தும் அறியாமலும் செய்து கொள்ள நேர்ந்த குற்றங்களின் தீர்வுக்காகவும்-

படைத்தல், காத்தல், அழித்தல், மறைத்தல்ய் அருளல் என்னும் ஐம்பெருந் தொழிலாகிய ஒரு திரு விளேயாடலே இயற்றுதியற்றும் காரண முதல்வராய், (இன்ன) நகரத்தில் கோயில் கொண்டு எழுந்தருளி யுள்ள தேவாதிதேவர், வல்லபாதேவியைத் தம் மிடங்கொண்ட சித்தி விநாயகப் பெருமானுக்கு வரு டப் பெருவிழா எடுக்கும் முகமாக, முதலில் விழா வைத் தொடக்கி நடாத்தி நிறைவேற்றும் பிரதம குருவை வரிக்கும் செய‰த்தமியேன் இப்பொழுது செய்யப்புகுகின்றேன்" என்று செய்காரிய நிச்சயம் செய்து கொண்டு கையில் இடுக்கிய தருப்பைகளே நீக்குக.

பின்பு, தருமகருத்தா குருதட்சிணே பொதிந்த தாம்பூலத்தைக் வைகளில் ஏந்தியவராய் எழுந்து குருவுக்குமுன் வணக்கமாக நின்று கொண்டு,

'அறிவு ஒழுக்க பாவினகளிற் சிறந்த குரு மூர்த்தியாக எழுந்தருளி வந்துள்ள பெருமானே தேவரீரது திருவடிகளில் அடியேனுல் ஒட்பிக்கப் படும் இந்த தட்சிணே தாம்பூலங்கள் மிக அற்பமாயினும் அவை சொல்லப்பட்ட முறைப்படி கொண்டு தரப்பட்டனவாகப் பெருமனத்தினுல் ஏற்றுக்கொள்க. விநாயகப் பெருமானுக்குரிய வருடப் பெருவிழாவை முறைப்படி கொண்டு நடத்தும் குருவாகத் தேவரீரைப் பணிந்து வரித்துக் கொள்ளுகிறேன்.'' என்று சொல்லித் தட்சிணே தாம்பூலத்தைக் குருவிடம் கொடுக்கவேண்டும்.

இதுவே உற்சவ ஆசாரியரை வரித்தலாம்.



 விக்கினேசுவர பூஜையும் புண்ணியாக வாசனமும்.

பின்பு உற்சவாசாரியர் முன்போலச் சங்கற்பஞ் செய்யத் தொடங்கி இறுதியில் "பெருவிழாவுக்கு அனுமதி பெறுதலாகிய கிரியை செய்யப்போகிறேன்; அதற்கு அங்கமாக முதலில் எல்லாவித இடையூறு கீளயும் போக்கும் விநாயக பூஜையையும் சகல சுத்திகளும் அமைந்து அகமும் புறமும் தூய்மை பெற்றுப் புனிதமாகும் வண்ணம் புண்ணியாக வாச னத்தையும் செய்யப்போகிறேன்" என்று செய்காரிய நிச்சயம் செய்துகொண்டு, விக்கினேசுவர பூஜை

சகளீகரணஞ் செய்க சகளீகரணமாவது கரந் நியாசமும் அங்க நியாசமும் ஆகும். கரந்நியாச மாவது:- குருவானவர் தமது இரு கைகளிலும் அங் குட்டம் முதலாகிய விரல்களில் அவ்வவற்றிற்குரிய மந்திரஞ்சொல்லி மூர்த்தியைப் பூஜித்தல். அங்க நியாசமாவது:- தமது இருதயம், தலே, குடுமி, கவ சம், கண், அஸ்திரம் என்னும் ஆறு இடங்களில் மூர்த்தியைப் பூஜித்தல். அங்கம் என்பது உறுப்பு அது அங்கம், உபாங்கம், பிரத்தியங்கம் என மூன்று வகைப்படும். இருதயம், தலே, கண் என்னும் மூன் றும் அங்கம், குடுமி உபாங்கம், கவசம் அஸ்திரம் என்பன பிரத்தியங்கங்கள்.

சாமானிய அர்க்கியங் கூட்டுக. அர்க்கியம் என் பது உரிமையளிக்கும் நீர் ஆகும். எந்த மூர்த்தி யைப் பூஜிக்கிருமோ அந்த மூர்த்திக்குரிய மந்

திரஞ் சொல்லி ஒரு சிறு வட்டையில் தூய சேர்த்து அதில் பூஜித்துவைத்துக்கொள்ளு தலாகும். அர்க்கியம் என்று சொல்லும்போது அருத்தாபத் தியால் அதற்கு முன்னும் பின்னும் உள்ள பாத்தி யம், ஆசமனியம் என்பனவும் அமையும். எனவே எந்தப் பூஜையிலும் பாத்தியம், அர்க்கியம், மனியம் எனனும் மூன்றும் ஒரு கூட்டாக அமைந்த உபசாரங்கள். பாத்தியம் என்பது பாதம் அலம்ப உபசரிக்கும் நீர். ஆசமனியம் என்பது உறிஞ்சும் பொருட்டுத் திருக்கரத்தில் உபசரிக்கும் நீர் ஆகும்.

கும்பத்திலாவது, கூர்ச்சத்திலாவது (இரண்டு, மூன்று, ஐந்து, அல்லது ஏழு தருப்பைகூனப் பிர மக்கி ரந்தியாக முடியப்பட்டது) மஞ்சல் சந்தனம் முதலியவற்றுலான பிம்பத்திலாவது மகாகணபதியை மூலமந்திரஞ் சொல்லி இருக்கையளிக்க. தியானஞ் சொல்லி எழுந்தருளுவிக்க. பாத்தியம் அருக்கியம் ஆசமனீயம் அபிடேகம் அலங்காரம் செய்து உப சரிக்க. தூபம் தீபம் சமர்ப்பித்து, தேங்காய் உடை பழம் என்பவற்றுடன் த்து வெல்லம் சேர்த்து நிவேதிக்க. பின்பு தாம்பூலம் சமர்ப்பிக்க. கர்ப்பூர ஆராதனே செய்து அருச்சித்தபின் விநாயகப் பெரு மானேப் பின்வருமாறு வேண்டு தல் செய்க:-

> ''தேவாதி தேவனே திருவ**ருள்** நாயக மூவா முதல்வனே முழுமுதற் காரண ஓவாத பத்திசெய் துற்றவி**ங்** கேயுமிடர் மேவாது காக்கவெம் மெய்ப்பரம் பொருளே.'' என்பது.

பின்பு நீருக்கரசணுகிய வருண தேவணக் கும்பத் தில் ஆவாகனஞ் செய்து முறைப்படி பூசிக்க. எல் லாவித புண்ணிய தீர்த்தங்களும் அந்தக் கும்பத் திலே அமைந்தனவாகப் பாவித்து உரிய வேத மந் திரஞ்சொல்லி அபிமந்திரித்து முடிந்தபின் பூசித்த முறைப்படி விநாயகப் பெருமானேயும், வருணதேவ னேயும் உரிய இடத்துக்கு எழுந்தருளுவித்தலாகிய உத்வாசனஞ்செய்க.

அப்பால், அப்புண்ணிய தீர்த்தத்தை மாவிலே கூர்ச்சம் என்பவற்றிஞல் தெளித்து எல்லா இடத் தையும் பொருள்களேயும் தூய்மைப் படுத்துக. இது வே, விக்கினேசுவர பூஜையும் புண்ணியாக வாசன முமாகும்

#### 3. அனுஜ்ஞைக்குரிய பொருட்கணப் பூசித்தல்.

அனுஜ்னை என்பது அனுமதி பெறுதல் அதுபின் வருமாறு:- ஒரு தாம்பாளத்தில் பச்சை அரிசியைப் பரப்பி அதில் தேங்காய், வாழைப்பழம், தாம்பூலம், சந்தனம், மஞ்சல், பொன், மாவிலே தருப்பை, பத் திரம், புஷ்பம் என்பவற்றை வேறு வேருக வைக்குக

புண்ணியாக நீரினுல் மேலே குறிப்பிட்ட பொருள்களின்மீது புரோட்சித்தபின் பூசை செய்க

தாம்பாளத்தை - ஆதார சக்தியாகவும். அரிசியை - ஒளிகாலும் நட்சத்திரங்களா [கவும் தேங்காயை

- நீர் த் தேவதையாகிய அமுதேசு [வரராகவும்,

வாழைப்பழத்தை - கணபதியாகவும்,

தாம்பூலத்தை - மகாலட்சுமியாகவும்,

சந்தனத்தை - சிவபிராளுகவும்,

மஞ்சபை - சந்திரனுகவும்,

பொன்னே - இரணிய கர்ப்பனுகவும்,

மாவிலேகளே - பச்சை மேனி கொண்ட விஷ்ணு

[வாகவும்

தருப்பைகளே - அதில தீர்த்தங்களாகவும்,

பத்திரங்களே - சோமனுகவும்,

புஷ்பங்களே - ஈகவரனுகவும்,

ஆசாரியர் பாவணே பண்ணிப் பூசித்தபின் இருத யம் முதலான ஆறு அங்க மந்திரங்களால் அபிமந் திரிக்க. தூப தீபங்காட்டிப் பழம் தாம்பூலம் நிவே தித்துக் கர்ப்பூர ஆராதனே செய்க



## 4. பிராம்ஹண அனுஜ்ஞை.

விநாயகப் பெருமானுக்கு விழாச் செய்வதற்கு உற்சவாசாரியர் அப்பெருமானிடத்தே முதலில் அனுமதி பெறுவதே முறையாகும். ஆயினும் அதற்கு முன்பு அந்தணரிடத்தில் அனுமதி பெறற்கு முன்பு அந்தணரிடத்தில் அனுமதி பெறவேண்டும் என அமைந்த காரணம் இங்கு சிந்திக் கப்படவேண்டும்.

'தெய்வாதீனம் ஐகத் சர்வம் மந்த்ராதீனந்து தைவதம் தந்மந்திரம் பிராம்ஹண தீனம்

பிராம்ஹுணே மம தேவதா'' என்று म न न न பிரான் கூறியதாக நீதி நூலில் இருக்கிறது. அதா வது அகில உலகமும் தெய்வத்தை உடையது. தெய்வங்களோ மந்திரங்களே உடையர். மந்திரங்களோ பிராம்ஹணர்களே பிராம்ஹணர் ஆதாரமாக உடையன. அதனுல் களே எனது தெய்வமாவர் எனக் கண்ண பிரானே கூறுவாராயின் பிராம்ஹணரது முதன்மை நன்கு உறு தியாகிறது அன்றே. ஆயினும், பூணூல் தரித்தவர் யாவரும் பிராம்ஹணர் வரிசையில் இடம் பெற நித்திய கர்மா நுஷ்டானம் உடையவராய் மாட்டார். ஒவ்வொருநாளும் வேதம் ஓது பவரே ஹணர் என்பதை நாம் இங்கு கருத்திற் கொள்ளு தல் வேண்டும்.

வேத ஒழுக்கம் அமைந்த பிராம்ஹணர்களே ஆசனத்தில் அமர்த்தி, உற்சவாசாரியர் கையில் அட் எடுத்துக்கொண்டு அவர்களேப் ''அறிவான்மிக்க உண்மை ஒளியா கவுள்ள அந்தணர் சபைக்கு வணக்கம், அறிஞர்களுக்கெல் லாம் தஃமை பூண்ட சபா நாயகருக்கு வணக்கம, எடுத்த கருமத்தை இனிது நிறைவேற்ற முற்பட்டு உதவியளிக்கும் அந்தண சீலர்களுக்கு வணக்கம், அண்ட சராசரங்களுக்குத் தந்தையான சுவர்க் தாயான பூமாதேவிக்கும் க த்துக்கும் வணக்கம்" என்று சொல்லி வணங்கி அட்சதையிட்டுப் பூசித்த தட்சிணே தாம்பூலங் கொடுக்க.

பின்பு பூஜைசெய்து வைத்துள்ள அநுஜ்ஞைப் பாத்திரத்தை ஆசாரியர் கைகளில் ஏந்தியவராய் எழுந்து நின்று,

"எல்லாமாய் நிறைவுபெற்ற பிராம்ஹணப் பெரியோர்களே, தமியேனுல் தரப்பட்ட தட்சிணே தரத்திற் குறைவுடையதாயினும், தங்கள் நிறைவு கொள்மனத்தினுல் பூரணமுடையதாக ஏற்றுக் கொண்டு, அடியேன் விநாயகப் பெருமானுக்குப் பெருவிழாச் செய்வதற்குரிய தகுதிப்பாடு உண்டாவ தாக, என ஆசியும் அநுமதியும் தந்தருளுக" என வேண்டுதல் செய்க.

அவர்கள் ''அப்படியே தகுதிப்பாடு உண்டாவ தாக'' எனப் பிரதிவாக்களிப்பாராக.

இது பிராம்ஹண அநுஜ்ஞையாகும்.



#### 5. விக்கினேசுவர அநுஜ்ஞை.

உற்சவாசாரியர் அநுஜ்னை உபகரணப் பாத்தி ரத்தை எடுப்பித்துக் கொண்டு மூல விநாயகப் பெருமான் சந்நிதியை அடைக. அங்கே ஆசனத் தில் அமர்ந்து சகளீகரணஞ் செய்து சாமான்னிய அர்க்கியங் கூட்டுக

பின்பு பூதசுத்திசெய்க. பூதசுத்தியாவது:-நிவிர்த்திக்கு, பிரதிஷ்டாக்கு, வித்தியாக்கு, சாந்தி க்கு, சாந்தியதீதக்கு என்னும் ஐந்து க்கேக்கோயும் மனத்தில் நினேத்து, முச்சை உள் இழுத்து, அடக்கி வெளிவிடுதலாகிய பிராணையாமத்தினைல் அந்த ஐந்து க்கேகளும் சுத்தி செய்யப்படும் முகத்தால் பஞ்ச பூதங்களும் சுத்தமடை ந்தனவாகப் பாவித்த லாம்.

அதன்மேல் அகப்பூஜை செய்க. அதுவே அந் தாய்ஜனம் எனப்படுவது. இரு தயத்தை எம்பிரான் உறைவிடமாகவும், தொப்பூளே ஓமகுண்டமாகவும், புருவ மத்தியை லயஸ்தானமாகவும் மனத்திலே கற்பிக்க. மனே பாவனேயால் தேடிக்கொள்ளப்பட்ட பூக்கள் முதலியன கொண்டு ஆசாரியர் தமது இரு தய கமலத்தில் எழுந்தருளிய விநாயகப் மானுக்கு உரிய விசேட பூசையை முறைப்படி செய்ததாகப் பாவிக்க. நாபியாசிய ஓம தில் தானைக் கிளர்ந்து எரியும் அக்கினியில் ஞானுக் கினியைத் தியானிக்க. மூச்சை நிரப்பிக் கும்பகம் செய்வதனுல், புருவ மத்தியிலிருந்து கிளர்ந்து பெருகும் அமிர்த மயமான நெய்யினுல் பாவண யாக ஓமஞ்செய்து அகத்தே பூரித்த விநாயகப் பெருமானுக்குச் சமர்ப்பிக்க. அதன்மேல், ஒளிமய மாகப் புருவ மத்தியில் பிரகாசிக்கும் கணேச மூர்த் தியைத் தூதித்து வெளியே செய்வதற்கு பூஜை அநுமதி பெறுக. இதுவே அகப்பூஜையாகும்.

பின்பு தானசுத்தி செய்க. அஸ்திர மந்திரஞ் சொல்லி இடது உள்ளங்கையில் வலதுகைச் சுட்டு வி ர ல் நடு வி ர ல் அணி வி ர ல் என்ப வற்ரு ல் மூன்று முறை கட்டி, வலக் கைப் பெருவிரல் நடுவிரல்களால் நொடித்துத் தானத்தைச் சுற்றி வட்டமிடுக. இந்தச் சோடிகைச் செயலால் அவ்விடத்து இடையூறுகள் நீங்கியன வாகப் பாவிக்க. அதன் மேல் அத்திர மந்திரஞ் சொல்லி வலக்கைச் சுட்டுவிரலால் தானத்தின் மேல் மூன்று முறை சுற்றுக. அதனுல் பாதுகாப் பின் பொருட்டு அக்கினி வண்ணமாக ஒளிரும் மூன்று மதிற சுவர்களே எழுப்பியதாகவும், கவச மந்திரஞ் சொல்லி மதிற் புறத்தே அகழியை அமைத் ததாகவும் பாவிக்க. சக்தி மந்திரஞ் சொல்லித் தேனு (பசு) முத்திரை காட்டி மேலும் கீழும் நாற் புறமும் சக்திமயமான வலேக்காவல் பொருந்திய தாக நிணேக்க. இதுவே தானசுத்தியாம்.

அப்பால் மந்திர சுத்தி செய்க. ஆசாரியர் தமது இருக்கையே கணேசருக்கு ஆசனமாகவும், தமது இருதயத்தில் கணேச மூர்த்தி எழுந்தருளியதாகவும் பாவித்து, சந்தனத்திலை தமது நெற்றியில் திலக மிட்டு, தமது சிரசில் கணேசப்பெருமானது திருவ ருட் சோதி தோன்றுவதாக நினேத்துக் கணேச மூலமந்திரஞ் சொல்லிச் சிரசிலே பூவொன்றை வைத்து ஆன்ம பூஜை செய்து குறில், நெடில், அளபெடை என்னும் மாத்திரை முறையில் பிரண வத்தை முன்னிட்டு "நம" ஈருக பீஜாட்சரங்களு டன் கணேச மூலமந்திரம் உச்சரிக்க. இதுவே மந் திர சுத்தி எனப்படும்.

பின்பு திரவிய சுத்தி செய்க விசேட அர்க் கிய பாத்திரத்தை அஸ்திர மந்திரஞ் சொல்லிக் கழுவித் தூயநீர் நிரப்பிப் புஷ்பம் சந்தனம் அட் சதை என்பன இட்டு கணேச மூல, பஞ்சப்பிரம்ம, ஆறங்க மந்திரங்களாற் பூசித்து அபிமந்திரித்து, திக்குப் பந்தனமும் அவகுண்டனமும் செய்து தேனு முத்திரை காட்டி அந்த அர்க்கிய நீரினுல் தன்னேயும் பூசைக்கான உபகரணங்க‰யும் புரோட் சிக்க. இதுவே திரவிய சுத்தி என்ப.

அதன்மேற் செய்யப்படுவது இலிங்து சுத்தி. அதாவது மூலமூர்த்திக்கு விசேட அபிஷேக தனே செய்தலாம். அப்பால் விநாயகப் பெருமா **னுக்குரிய வேதமந்திர**மும் மூல பீஜாக்க**ரமு**ஞ் சொ ல்லி ஈசான சிரசும், தத்புருட முகமும், அகோர **இருதயமும், வா**மதேவ குஹ்யமும் சத்தியோஜாத பாதமும் நியசித்து தியானம், ஆவாகனம் பிராணப் **பிரதிட்டை** செய்க. பின்பு வரதன் எட்டு வித்தியேசுவரர்களே எட்டுத்திக்கிலும் பூசிக்க. ப**ாத்தியம்** முதல் மூ**ன்று**ம் கொடுத்துத் தூப தீபம் காட்டுக. தேங்காய் உடைத்து அதனுடன் கரை சேர்த்து, மோதகம், அப்பம், பொரி, ப**ழவர்க்கம் என்பன நிலே**தித்து த்தாம்பூலம் சமார்ப் பிக்க. நூற்றெட்டு வில்வார்ச்சணே செய்து கர்ப்பூர ஆராத்திரிகம் செய்தபின், ஆசாரியர், பா**த்திரத்தி**லிருந்து கூர்ச்சத்துடன் தேங்காயை எடுத்துக்கொண்டு,

''எல்லாத்தெய்வங்களுக்கும் முதன்மைவாய்ந்த கணேசுவரப் பெருமானே, தேவரீருக்கு விழாச்செய்ய விரும்பியுள்ளோம், அனுமதி தந்தருளுக" எனப்பிரார்த்திக்க. இதுவே விக்கினேசுவர அலுஜ்னை என்பது.

# 6. அங்குசாஸ்திர அநுஜ்ஞை

மூல்மூர் த்தி முன்னிஃயில் அங்குசாஸ் திரதேவரை தோட்டியை) வைத்து அதற்கு ஆறு ஆதார பூசை செய்து, ''எல்ஃயற்ற ஒளி பொருந்தியதாய் இச்சை அறிவு தொழில் என்னும் முன்று சக்திகளும் ஒருங்கு அமையப் பெற்ற வடிவிஞல் அகில சக்திகளும் அமைந்துள்ள அங்கங்களோடு கூடிய கணேச அஸ் திரத்தைத் தியானிக்கின்றேன்'' என்று தியானம் முதலாகிய பூஜையை முடிக்க.

ஆசாரியர் தருப்பையோடு தேங்காயை ஏந்திய வராய், அங்குசாஸ்திர தேவரை வணங்கி விநாயகப் பெருமானது ஆணேப்படி அவருக்கு விழாவெடுக்க அநு மதி தந்து உறுதுணே யளிக்கும் வண்ணம் வேண்டு தல் செய்க.

#### 7. உற்சவ மூர்த்தி அநுஜ்னை

Ö

ஆசாரியர் அஸ்திர தேவரையும் அநுஜ்னை உப கரணங்களேயும் எடுப்பித்துக்கொண்டு உற்சவமூர்த்தி திருமுன்பு சென்று அவருக்கு முறைப்படி பூஜையை நிறைவேற்றுக. பின்பு, அவர் தமது கைகளிலே கூர்ச் சமுந் தேங்காயும்ஏந்தியவராய்,

"தேவாதி தேவரே, உலகுக்கெல்லாம் நாயகரே, அகில உலகும் மேலான இன்பம் அடைவதற்குக் காரண முதன்மை யானவரே, தமியேன், தேவரீருக்குக் விழாவெடுப்பதற்குப் பிரபுவே, அனுமதி தந்தருளுக.''என வெண்டுதல் செய்க



#### 8. மூஷிக அநுஜனை

ஆறு ஆதார முதலான பூஜை செய்து, புகை வண் ணமும் வட்டித்த கண்களும் நீண்ட முகமும், நானகு பாதங்களும் உடையவரும் மிக்க பெலமும் அதி வேகமும் பொருந்தியவரும் கிண்கிணி மாலே தரித்த வரும் ஆகிய மூஷிக தேவரை முறைப்படி பூசித்து வணங்குக. கைகளில் கூர்ச்சமும் தேங்காயும் ஏந்திக் கொண்டு,

''மூஷிக தேவரே வணக்கம், எல்லாம் வல்ல விநாயகப் பெருமானது ஆணேயால் அவருக்கு விழா எடுக்க அநுமதி தந்து உறுதுணே புரிந்தருளுக.'' என வேண்டு தல் செய்க.

இவ்வளவில் அநுஜ்ஞை முடிவடை கிறது.



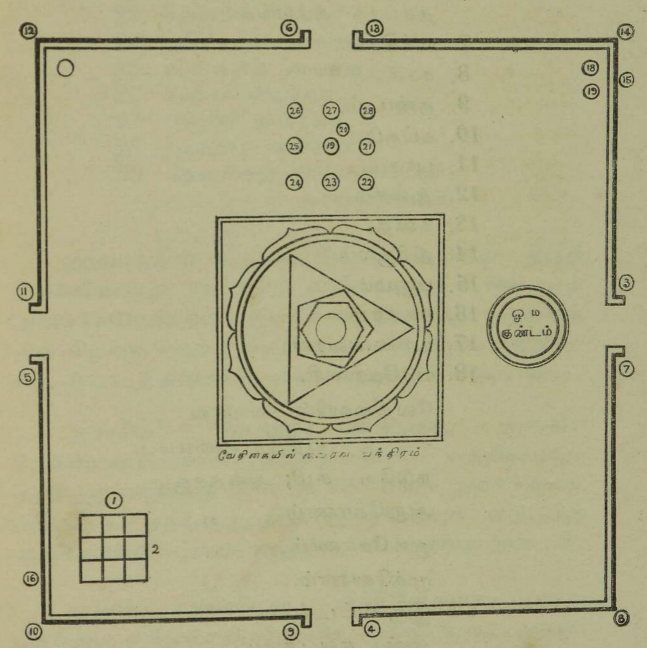
#### 9. கிராமசாந்தி.

கிராம சாந்தி என்பது ஆலயம் அமைந்துள்ள கிராமத்தில் வசிக்கக்கூடிய அசுரர்,இராக்கதர், பூதர் பைசாசர்களினுல் தொடங்கவிருக்கும் பெரு விழா வுக்கு ஊறுபாடு நேராவண்ணம் அவர்களுக்குப் பலியிட்டு மகிழ்வித்து, கிராமத்தைக் காக்கும் பணி

# Prof. V. SIVASAMY7 В оп шенты векату ог јагема

பூண்டு காத்தருளும் வைரவப்பெருமானுக்கு விசேட் பூஜை, ஓமம், பலி என்பன செய்து வழிபட்டுக் கிராமத்தைக் காவற்படுத்துவித்தலாம். இது. அநுஜ்னை முடிந்தவுடன் செய்யப்படுதல் வேண்டும்

கிராமசாக்தி மண்டப அமைப்பு,



```
1. வருண கும்பம்.
```

2. பஞ்ச கவ்வியம்.

3. அசுரன்.

4. இராட்சசன்.

5. பிரமராட்சசன்.

6. பிசாசன.

தசாயுத கும்பங்கள்.

7 வச்சிரம்.

8. சக்தி.

9. தண்டம்.

10. கட்கம்.

11. பாசம்.

12. துவசம்.

13. கதை.

14. திரிதலம்.

15. பதுமம்.

16. சககிரம்.

17. யாகேஸ்வரன்.

18. யாகேஸ்வரி.

வேதிகையில்--வைரவ

யந்திர அமைப்பு

நடுவே - சுழி; அதைச்சூழ

அறுகோணம் ,

ஐங்கோணம். ,

முக்கோணம். ,

இரு வட்டங்கள் ,

அஷ்டதளபத்மம் ,,

சற்சதுரம்.

ைடபாகத்தில் பத்துக் கும்ப அமைப்பு

19. ஆபதுத்தாரண வடுக வைரவர்.

20. மநோன்மனி.

21. அசிதாங்க வைரவர்.

22, ருருவைரவர்.

23. சண்டவைரவர்.

24. குரோதன வைரவர்,

25. உன்மத்த வைரவர்.

26. கபால வைரவர்.

27. பீஷண வைரவர்.

28. சம்ஹார வைரவர்.

29. கௌரீசுத வடுக வைரவர்-வாயுமூஃயில்.

ஆலயத்தின் கிழக்கு, மேற்கு, அல்லது நிருதி திசையிலாவது படத்திற் காட்டியவாறு மண்டபம் அமைக்கவேண்டும். சூட்சுமாகமத்தின்படி ஆலயத் தின் கிழக்கு, தெற்கு,மேற்கு, வடக்கு, கோணத்திசை கள், இடைத்திசைகள் என்பவற்றிலும் செய்யலாம்.

ஆசாரியர் இறைவன் திருமுன்பு அஸ்திர தேவரையும், வாள் அல்லது பெரிய கத்தியையும் தாபித்து வாளுக்கு ''சிவ கட்கம்'' எனப் பூசை செய்க, மங்கல வாத்தியம் முழங்க அவற்றையும் எடுப்பித் துக்கொண்டு கிராம சாந்தி மண்டபத்தை அடைக.

முதனில் முறைப்படி விக்கினேசவர பூறை செய்து, 'தேவாதி தேவரே அகில உலக நாயக, உலக துன்பங்களே அழிப்பவரே, கிராமசாந்தி செய்ய முற்பட்டிருக்கிறேன், பிரபுவே, அநுமதி தந்தரு ளுக. பெருமானே, தேவரீரைக் குறித்துத் தொடங் கியுள்ள இப்பெருவிழாவில் அடியேணுல் எத்தச் செயல்கள் செய்யப்படுகின்றனவோ, அவைபெல் லாம் தேவரீரது மகிழ்ச்சிக்குரியனவாய் திருவருளுக் குப் பாத்திரமாகும்படி தமியேன் செய்வதற்கு அனுக்கிரகம் புரிக இப்பொழுது, பூத பிசாசங் களுக்குப் பலிபிடும் செயலில் இடையூறு வாராது காத்தருள்க". என வேண்டுதல் செய்க

புண்ணிபாகவாச பின்பு, பஞ்சகவ்விப பூறை, னம் என்பன செய்து மண்டபத்தை மந்திர பூர்வ மாகச் சுத்திகரிக்க. முறைப்படி பூஜையை த் தொடங்கி முதலில் நான்கு வாயில்களிலும் அரக்கர்களுக்குப் அன்னத் தில் இரத்த பூசைமுடித்துச் சுத்த பலியிடுக. அதன்மேல் புறை தசாயுத முடித்துத் தயிர்ச் சாதத்தினுல் பலியிட வேண்டும் மூலவைரவப் பெருமானுக்குப் பால் அன்னத்தில் நெய் தேன் என்பன கலந்து பலியிட வேண்டும்.

பின்னர் யாகேசுவர யாகேசுவரி பூசை செய்து வணங்கிக்கொண்டு முறைப்படி வேதிகாபூஜை, தசகும்ப பூஜை, வாயு திசையில் கௌரீசுத வடுக வைரவ பூஜை என்பவற்றை நிறைவேற்றுக- ஓம குண்டத்தில் சிவாக்கினியைத் தாபித்து மண்டலத் தில் பூசித்தமுறைப்படி அக்கினியிலும் பூசித்து சமித்து, நெய், தானியம் அன்னம், வடை என் பவற்றை முறைப்படி ஆகுதி செய்து பூர்ணுகுதி கொடுக்க.

இறுதியாகப் பலியிடவேண்டும். பலிக்குரிய

பொருள்களாக மனிதன், யாண, குதிரை, எருமை ஆடு, கோழி என்னும் ஆறு பிராணிகள் சொல்லப் படுகின்றன. ஆயினும், கலியுகத்தில் அவையாவும் விலக்கப்பட்டு, அவற்றிற்குப் பிரதியாக நீற்றுப் பூசினிக்காகையப் பலிப்பொருளாகக் கொள்ளவேண்டு மென நூல்கள் விதித்துள்ளன.

மூலமந்திரஞ் சொல்லி பூசினிக்காயாம் பசுவுக்கு (பலிப்பொருளுக்கு) அபிடேகமும், அஸ்திரமந்திரத் தால் பாதுகாப்பும், கலச மந்திரத்தால் சுற்றிக் கட்டுதலும் செய்து தேனு (பசு) முத்திரை காட்டுக சந்தனம் புட்பஞ்சாத்தி, தூப தீபங்காட்டி நீராஞ் சனம் செய்க. பசு மூலமந்திரத்தை (காயத்திரியை) அதன் லலக்காதிலே செபிக்க பசுவை ஓமாக்கினி, யுடன் தொடர்புபடுத்தும் சம்பாத ஓமம், பத்து ஆகுதி செய்க. பசுவின் ஜீவான்மாவைப் பரமான் மாவுடன் சேர்ப்பிக்கும் பூர்ணுகுதியை நிறை வேற்றுக.

"சிவகட்கம்'' எனப்படும் வாள் அல்லது கத் திக்கு சந்தனம் புட்பம் சாத்திப் பூசை புரிக. 'சிவ கட்கம் எனப்படும் தெய்வமே! உனக்கு வணக்கம், தெய்வீகத் தன்மைகள் விருத்தியாகும் வண்ணமா கவும், அசுரத்தன்மைகள் அழிவதற்காகவும் இந் தப் பசுவை வெட்டுதலாகிய செயல் உன்னுல் செய்யப்படட்டும்'' என்னும் பொருள் கொண்ட மந்திரஞ்சொல்லி ஆசாரியர் வேண்டுதல் செய்த பின், சர்வ சங்கார உருத்திர மூர்த்தியாகத் தன் கோன்டு இடமுழந்தாளே நிலத்தில் ஊன்றியவண் கொண்டு இடமுழந்தாளே நிலத்தில் ஊன்றியவண் ணம், அஸ்திர மந்திரத்தைச் சொல்லிக்கொண்டு ஒரே மனத்துடன் பசுவை இரு துண்டாகச் சேதிக்க பின் சுண்ணமும் மஞ்சலும் சேர்த்து வெட்டுவாயிலே தடவி இரத்தவண்ணமாக்கி அதன் குடிரில் குடைந்து எடுத்த பாகத்தை ஓமஞ் செய்க பின் தீபவர்த்தியுடன் பலியிட்டு, ''இந்தக் கிராமத் தில் வசிக்கின்ற ஓ பூதங்களே! பிசாசர்களே! இராக்கதர்களே! அசுரர்களே! உங்கள் கொடூரச் செயல் கூறு த்து விடும் பொருட்டு இந்தப் பலியை ஏற்றுக்கொள்ளுங்கள்'' என ஒப்பிக்க.

பூசிக்கப்பட்ட தெய்வங்களுக்கு நிலேதனம் நீராஞ்சனம் செய்த பின் அவர்களேச் சுயதானங் களுக்கு எழுந்தருளுவிக்க. பின்பு, அஸ்திர தேவரு டன் மங்கல வாத்தியம் மூழங்க வீதிவலமாக ஆல யத்துக்கு வந்து சுத்தஞ் செய்தபின் உட்பிரவே சிக்க.

இதுவே கிராமசாந்தி என்பது;.



#### 10. வாஸ்துசாந்தி

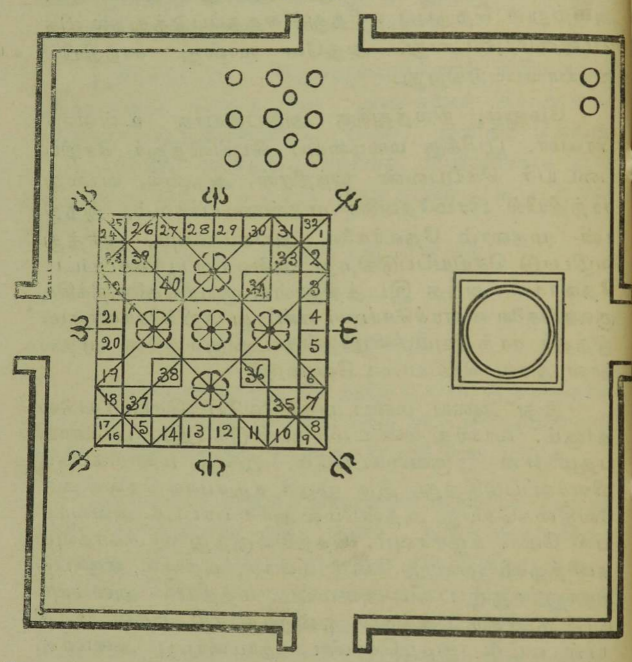
ஆலயம் அமைந்த நிலத்தில் உள்ள குற்றங்கின நீக்கும்பொருட்டுச் செய்யப்படும் சாந்தி (பூஜை ஓம வழிபாட்டுச் செயல், வாஸ்து சாந்தி எனப்படும்.

அந்தகாகர யுத்தத்தில் பரம்பொருளின் கோபத் தில் தோன்றியது ஒரு பூதம். அது அந்தகாசுர னுடைய இரத்தத்தைக் குடித்து மகிழ்ந்தது. பின்பு, அது சிலபிரானிடம் பல வரங்களேப்பெற்று உலகத்தை அடக்கியாளத் தொடங்கியது. அதன் கொடுமையைத் தாங்கமாட்டாத தேவர்கள் சிவபிரானிடம் முறையிட்ட னர். எம்பிரான் அதிபலர் என்னும் உருத்திரினப் படைத்து ஆப் பூதத்தை அடக்கும்படி பணித்தார். அவர் அப் பூதத்தைப் பாசத்தால் கட்டுப்படுத்தி அந்தப் பூதவுடலில் பிரமாமுதலிய தேவரை வசிக்கச்செய் தார் அந்த உடலுக்கு வாஸ்து என்று பெயர். வாஸ்து புருடின் எரித்துப் புனிதப்படுத்துவதே வாஸ்து சாந்தி எனப்படும். சுந்தம் செய்யும் விஷயத்தில் மண், நீர், நெருப்பு என்னும் மூன்றும் பயன்படும். அவற்றுள் நெருப்பு எரித்துச் சுத்தப்படுத்துதல் மிக மேன்மையுடையது. அதுவே வாஸ்து சாந்தியில் கையாளப்படுகிறது.

மேலும், நிலத்துக்கு அதிபதியாக உள்ளவர் பிரம்மா. பூமிக்கு மழையைப் பெய்வித்துச் செழிப் படையச் செய்பவன் இந்திரன். அதனுல், வாஸ்து சாந்தியில் பிரமதேவணே முதன்மையாகவும், இந்தி ரன் முதலாம் தேவர்களே அங்கமாகவும், பூசித்து வழிபாடு செய்யப்படுகிறது. அவ்வாறு பூசிக்கப்பட்ட தேவர்கள் அந்த இடத்திலுள்ள குற்றங்களே நீக்கிக் குணங்களே வளரச்செய்வர் என்பது குறிக்கோளாகும். இந்தச் சாந்தியும் விழாத்தொடங்குவதற்கு முதல் நாள் இரவு செய்யப்படவேண்டும்.

இது ஆலய மண்டபத்திலேயே செய்யப்படுவ தாகும். வாஸ்து மண்டலம் மண்டூகபதம், பரமசாயி பதம் என இருவகைப்படும். இங்கு மண்டுகபதம் விளக்கப்படுகிறது. இரு முழச் சதுரமாக நெல்லினுல் வேதிகைசெய்து அதன்மேல் அரிசி பரப்புக. அவ்வரிசி யில் மேல் கீழாகவும், தெற்கிலிருந்து வடக்காகவும் தனித்தனி ஒன்பது கோடு வரைக. அதனுல், சண்பத் தொரு சதுர பதம் அமையும். மத்தியில் அமையும் நான்கு சதுர பதங்கின ஒன்றுபடுத்தி அதன் மத்தி யில் எட்டு இதழ்கொண்ட தாமரைப்பூ அமைக்க. இக் கோடுகள் யாவும் அரிசியின்மேல் எள்ளிஞல் அமைக்க, மத்திய சதுர மூஃதொட்டு வேதிகையின் நான்கு மூஃகேன் இணேக்கும் கன்னரேகைகள் அமைக்க, மத்திய சதுரத்தை அடுத்து நான்கு திசை களிலும் தனித்தனி ஆறு பதங்கள் ஒன்றுபடுத்து வதலை அரைலிங்கவடிவ பீடமாக்குக.

#### மண்டுகபதக் கிரமம்



# Prof. V. CITY OF MY வாஸ்துசாந்தி அந்து

அவற்றின் மத்தியில் கமலம் இடுக. நூன்கு திசைகளின் அந்தங்களில் இரண்டு அரைப்பதங்களும் நடுவே ஆறு பதங்களுமாக பக்கம் ஒன்றுக்கு எட்டுப் பதம் அமைக்க ஆகவே, எல்லாமாக நாற்புறமும் முப்பத்திரண்டு பதங்கள் அமையும். வேதிகையின் புறத்தே நான்கு பெருந்திசையிலும் நான்கு கோணத்திசையிலுமாக எட்டு வைரவ சூலங்கள் அமைக்க. வேதிகைப் படத்தில் இருக்கும் இலக்கங்களே அவதானிப்பதனைல் பூசை முறைக்குரிய விளக்கம் தெளிவாகும். வேதிகையின் வடபுறமாக புதினரு கும்பங்களும் ஈசானத்தில் யாகேசுவர யாகேசுவரி கும்பங்களும் அமைக்க.

படத்தில் நடுவே இருப்பது வாஸ்து மண்டலம். அதன் ஈசான பாகத்தில் பிரம்மா, சாவித்திரி, காயத் திரி, உபப்பிரமாக்கள் எண்மர் ஆகிய பதிஞெரு மூர்த்தி கும்பங்கள்.

மங்கள வாத்தியம் முழங்க ஆசாரியர் உதவியாளர் களுடன் வாஸ்து சாந்தி மண்டபத்தை அடைக. விக்கினே, சுவர பூசைசெய்தபின் புண்ணியாகத்தினுல் மண்டபசுத்திசெய்க. அதன் மேல் சகளீகரணஞ் செய்து அர்க்கியங்கூட்டிப் புரோட்சித்தபின், யாகேசு வர யாகேசுவரி கும்ப பூசை முடித்து மண்டல பூசை தொடங்குக.

மண்டலத்தில் மேற்கு முதல் கிழக்குவரையுள்ள எட்டு நீளப்பதங்களிலும் இலக்குமி முதல் சுரா ஈருன. எட்டு தேவதைகளேயும், தெற்கு முதல் வடக்கு வரை யுள்ள எட்டு நீளப்பதங்களிலும் தன்யா முதல் விபவா ஈருன எட்டு தேவதைகளேயும் பூசிக்க. ஈசான முதல் நிருதிமூலேவரை துர்மபணயும், அக்கினி முதல் வாயுமூலேவரை துர்ச்சரணயும், கோடுகளில் கீலினி முதல் யக்கி ஈருக எட்டு தேவதைகளேயும் பூசிக்க.

பின்பு மண்டலத்தின் ஈசானத்தில் ஒன்று எனக் குறிக்கப்பட்ட அரைப் பதத்தில் தொடங்கி வலமாகச் கற்றிவர முப்பத்திரண்டு என அமையும் அரைப் பதம் வரையும் ஈசானன் முதல் திதி ஈருன தேவர் கீனப் பூசிக்க அதன்பின், ஈசான மூலே முதல் நான்கு கோணங்களிலும் உட்புறமாக 33 முதல் 40 ஈருகச் சோடியாய் அமையும் எட்டு அரைப்பதச் சோடிகளிலும் ஆபன் முதல் உருத்திர தாசன் ஈருக எட்டு தேவர்களேப் பூசிக்க. கிழக்கு முதல் நாற்புறமும் பாதிலிங்க வடிவமைந்த அறுபத மத்தியிலுள்ள கமலங்களில் மரீசி முதல் தராதரன் ஈருகப் பூசிக்க.

மத்திய பதுமத்தில் வாஸ்து புருடனே முறைப் படி பூஜை செய்க. பின்பு, மண்டலத்தின் புறம்பாக உள்ள சூலங்களில் கிழக்கு முதல் வடக்கு ஈருன பெருந்திசைகளில் சரகீ முதல் பாபராட்சசி ஈருக வும், கோணத்திசைச் சூலங்களில் தென்கிழக்கு முதல் வட கிழக்கு ஈருக ஸ்கந்தா முதல் பலிபிஞ் ஈருகவும் பூசிக்க. சகல உபசாரங்களும் செய்து மண்டலத்தில் பூசிக்கப்பட்ட 53 தேவதைகளுக்கும் பருப்புப் பொங்கலினுலாவது, தயிர் நெய் கலந்த அரிசியினுலாவது பலியிடுக.

பின்பு மண்டலத்தின் ஈசான பாகத்தில் தாபிக்

கப்பட்டிருக்கும் பதினுரு கும்பங்களில் நடுவே பிரமாவையும், இருபுறமும் சாவித்திரி காயத்திரி தேவிகளேயும், சூழவுள்ள எட்டுக் கும்பங்களில் கிழக்கு முதலாக பிதாமகன், விதி, விதாதா, சிருட்டி, பிரஜாபதி, பத்மநாபன், அஜன், தாதா என்னும் எட்டு உபப்பிரமாக்களேயும் பூசிக்க.

அப்பால் முறைப்படி ஓம மேடையில் அக்கினியை உண்டாக்கி அதில், வாஸ்து அதிபதியாகிய பிரமா, சூழவுள்ள தேவதைகள் என்பவர்களேப் பூசிக்க. கும்பம், மண்டலம், அக்கினி என்பவற்றை நூலிஞல் தொடர்பு (நாடி சந்தானம்) செய்த பின் முறைப்படி பிரமாவுக்குரிய வேதமத்திரஞ் சொல்லி சமித்து, நெய், அன்னம், எள்ளு நெற்போரி, தானியம் என்பவற்றுல் ஆகுதி செய்க பிரம காயத்திரி சொல்லி நூறு ஆகுதி செய்து பூரணகுதியையும் முடிக்க. பின்பு அக்கினியில் சிவபிரானப் பூசித்து சிவமூல மந்திரத்தால் இயன்ற அளவு ஓமமும், அகோர மந்திரத்தால் நூறு ஆகுதியும் நெய் கொண்டு செய்து பூரணகுதி முடிக்க.

ஓமாக்கினியின் கிழக்கே கோலமிட்டு குமுதன், கலாக்கினி உருத்திரன், வாமனன், ஆடகே சுரன்' கூஷ்மாண்ட வைரவர், அனந்தகோடி வைரவர் என் பவர்களுக்கு நெற்பொரியால் பலியிடுக.

கிராமசாந்தியிற் சொன்னமுறையில் நீற்றுப் பூசினிக்காயைப் பசுவாகவும், கத்தியைச் சிவ கட்க மாகவும் பூசிதுப் பலியிடுக ஓமஞ்செய்து பூரணகுதி முடிக்க. பின்பு பாலசு அத்தி அரசு வில்வம் என்னும் இஃகளுடன் தருப்பையினுல் மூன்று முழ நீளமாக ஒரு மனித உருவைக் கட்டுக. அதில் எள்ளு வெண் கடுகு, நெற்கதிர் (வைக்கோலுடன்) நெய் என்பன சோத்து உருவாக்குக அந்த உருவத்தில் வாஸ்து புருடுகுப் பூசிக்குக.

அக்கினியில் பூசித்த தேவரை பண்டலத்தில் சேர்த்து நாடி சந்தானம் நீக்குக. ஓமாக்கினியிலிருந்து இரட்சை (கரிப்பொட்டு) குழைத்துச் சாத்தியபின் பூசித்த தேவர்களே சுளுகார்க்கியம் கொடுத்து உத் வாசனஞ் செய்க. சுளுகார்க்கியம்-மிருக முத்திரை யால் நீர் தெளித்தல்.

பூசித்த இலக்கட்டு உருவின் தலையை முகங்கவிழ்த்து ஓமாக்கினியிற் பொருத்தி எரியச் செய்க அவ்வாறு எரியும் உருவத்தை பரிசாரகரைக் கொண்டு காற்புறம் பற்றி இழுத்து ஆலயமண்டபம் வீதி முதலாம் இடங்களே வலமாக மேள வாத்தியத் துடன் சுற்றிவரச் செய்து புண்ணியாக நீர் தெளிப் பித்து ஆலய வெளிப்புறத்தில் ஈசான திக்கில் (நீர்க்கரையில்) நீக்கிவிடுக. உருவத்தை இழுத்துச் சுற்றிவந்தவர் உடனே நீராடிச் சுத்தி செய்து கொள்ளல் வேண்டும்.

இதுவே வாஸ்து சாந்தி என்பது.



#### 11. மிருத்சங்கிரகணம்.

இது மூஃாப்பாலிகை இடுவதற்காக மண்ணெ டுத்து வருதல் என்ற செயலாகும். எம்பெருமானுக் குச் செய்யும் நாலுவகை விழாக்களில் நலாவதாகிய சாகல்லியம் என்பதே கொடியேற்றுவிழா. அதில் படைத்தல் முதலாகிய ஐந்தொழில் நிகழ்ச்சி குறிக் கப்படும் மிருத்சங்கிரகணம், அங்குரார்ப்பணம். இரட்சாபந்தனம், பேரீதாடனம் என்பன படைத்த வாம். படைத்தலுக்கு மண் இன்றியமையாதது. அத ைல் மண்ணெடுத்தல் முதலிற் செய்யப்படும்.

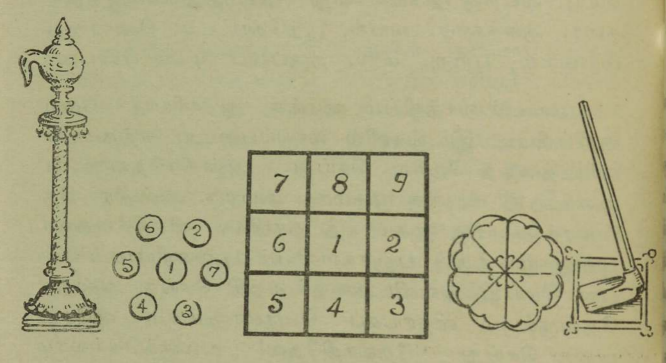
இது வாஸ்து சாந்தி முடித்த உடனேயே செய் வது உத்தமம். மத்திம பட்சமாக அடுத்த நாள் உதயத்திலும் செய்யலாம். மண் எடுக்கத்தகும் இடங்களாவன:- ஆலயத்தின் ஈசானம், மேற்கு, வாயு, வடக்கு திக்கிலாவது அமைந்துள்ள ஆற்றங் கரை, குளக்கரை, வயல், பூந்தோட்டம், கொன்றை மரமூலம், புற்று. மஃல, தருப்பை மூலம் என்பன.

மங்கல வாத்தியம் முழங்க ஆசாரியார் மேற்குறிப்பிட்ட இடங்களில் வாய்ப்புடைய சுத்தமான ஒரிடத்தைத் தெரிவு செய்து அஸ்திரதேவருடன் அடைந்து வடக்கு முகமாக அமருக அஸ்திர தேவரைக் கிழக்கு முகமாகத் தாபிக்க, விக்கினேசுவர புதை முடித்துப் பஞ்சகவ்வியம் புண்ணியாகம் என பன செய்து அவ்விடத்தைச் சுத்தி செய்க அஸ்திரதேவருக்கும் விநாயகப் பெருமானுக்கும் விசேடபூஜை செய்து 'தேவாதிதேவ! உலகுக்கெல்லாம் ஒரே மங்கள முதல்வ! தேவரீரது பெருவிழாவின் பொருட்டு முனர்பாலிகை இடுவதற்காகத் தமியேன் தொடங்கும் மண்ணெடுத்தலாகிய செயலில் இடையூறு வராது காத்தருளுக'' என வேண்டுதல் செய்க.



#### மிருத் சங்கிரகண இட அமைப்பு.

|                |                  |   | மண்டலம்        |
|----------------|------------------|---|----------------|
|                |                  | 1 | பிரமா          |
| ஏழு கும்பங்கள் |                  | 2 | பிருவி மண்டலம் |
| 1              | சுத்த சமுத்திரம் | 3 | நீர் ,,        |
| 2              | இலவண ,,          | 4 | ्रुनी ,,       |
| 3              | இக்கு "          | 5 | வாயு ,,        |
| 4              | <b>क</b> एंग ,,  | 6 | ஆகாய ,,        |
| 5              | சர்ப்பி ,,       | 7 | சூரிய ,,       |
| 6              | ததி ",           | 8 | சந்திர ,,      |
| 7              | பாற் 🤫           | 9 | அக்கினி ,,     |



இல. 3

படத்திற்காட்டிய முறைப்படி அஸ்திரதேவருக்கு முன்பாக ஏமு கும்பங்கள் தாபித்து அவற்றில் தாயநீர்ச் சமுத்திரம் முதல் பாற் சமுத்திரம் ஈருக முறைப்படி பூஜை செய்க. கும்பங்களுக்குக் கிழக்கே ஒன்பது கோட்டங கள் கோலப்பொடியினுல் அமைத்து மத்தியில் பிரமா வையும், கிழக்குமுதல் ஈசானம் ஈருக பூமி மண்டலம் முதல் அக்கினி மண்டலம் எனச் சொல்லப்படும் எட்டு மண்டலங்களேயும் முறைப்படி பூசிக்க. பின் மண்டல தேவர்களே வணங்கி ''ஓ! மண்டல தேவர் களே! விநாயகப் பெருமானது திருவருளே முன்னிட்டு அப்பெருமானுக்குப் பெருவிழாச் செய்யும்முகமாக முளேப்பாலிகை இடும்பொருட்டு மண் ணெடுக்க முன்த்துள்ளேன். இந்த இடத்தில் அடைந்துள்ள மண்டலத் தேவர்களே! உலகக்ஷேமத்தின்! பொருட் டாக உங்கள் சௌகரியம் போல இவ்விடத்தினின் றும் நீங்கிவிடுக'' என வேண்டுதல் செய்க.

மண்டலத்துக்குக் கிழக்கே எட்டு இதழ் கொண்ட கமலத்தைக் கோலப்பொடிகொண்டு படத் திற் காட்டியவாறு அமைக்க. கிழக்கு முதல் வட கிழக்கு ஈருக உள்ள தளங்களில் இந்திரன் முதல் ஈசானம் ஈருன அட்டதிக்குப் பாலகர்களேப் பூசிக்க, "ஓ, திக்குப் பாலகர்களே! யாக கருமார்த்தமாக இந்த இடத்தில் மண்ணெடுப்பதற்கு அனுமதி தந்தருளுக.'' என வேண்டிக்கொண்டு பதுமத்தின் மக்தியில் ஒரு கூர்ச்சத்தை வைத்து அதில் பூமிதேவியை நிருதியில் சிரசும், ஈசானத்திற் பாதமும், அக்கினியில் வலக் கையும், வாயுவில் இடக்கையும் உடையவளாகவும் இருதயம் என்பவற்றேடு கூடியவளாகவும் பாவித்து முறைப்படி பூசிக்க. பூமிகாயத்திரி சொல் லித் தியானித்தபின் தராஷ்டகம் என்னும் அர்ச்ச‰ா செய்து நிவேதனம் நீராஞ்சனம் முடிக்க. ''பொறு மைக்கு பூஷணமாய், அன்புக்கு உறைவிடமாய், உயிர் களுக்கெல்லாம் வாழ்வளிக்கும் பூமி தேவித் தாயே! யாக கருமத்தின் பொருட்டு இந்த இடத்தில் தமி யேன் மண்ணெடுப்பதற்கு அனுமதி தந்தருளுக'' என வேண்டுதல் செய்க.

அதற்குங் கிழக்கே கோலப்பொடியினுல் நாற் கோட்டம் அமைத்து அதில் மண்தொடு கருவியை (மண்வெட்டியைத்) தாபிக்க. அதன் காம்பிலே மாவிலே கூர்ச்சம் கட்டுக அக்கருவியின் குற்ற நிவாரணமாக தைலம் மாக்காப்பு பஞ்சகவ்வியம் பஞ்சாமிர்தம் பால் இளநீர் கொண்டு அதற்கு அபி ஷேகம் செய்க. முறைப்படி பூஜைமுடித்தபின் ''பூசூக்தம்'' என்னும் வேத இருக்கை ஜெபிக்க ''பூமி தேவித்தாயே! மண்ணெடுப்பதற்காக உமது மதியுடன் தொடங்குகிறேன், சற்று விலகியிருப்பீ ராக'' என உத்வாசனம் செய்தபின், ஆசாரியர் காயத்திரியை உச்சரித்தபடி வடக்கு முகமாகப் பதும மண்டலத்துக்கு முன் இரு முழந்தாளிலும் மண்டியிட்டுக்கொண்டு வாத்திய கோஷத்துடன் மண் தொடு கருவியால் பூமிதேவியின் வயிற்றுப்பாகத்தி லிருந்து மண்ணே வெட்டி எடுத்து முன்று முறை தட்டத்தில் இடுக. எடுத்தமண்னின்மேல் சம் வைத்துப் பட்டினுல் மூடுக. சப்ஹிதா மந்தி ரஞ் சொன்லிப் பூச்க்க. மண்ணே வெட்டியெடுத்த இடத்தில் ஏழு கும்ப நீரினுல் அபிஷேகஞ் செய்க. மண், சாணம், பருத்தி விதை என்பன கலந்து அப்பள்ளத்தில் நிரப்பிச் சமதளம் பரவுக. பூசித்த தேவர்களேயெல்லாம் உத்வாசனம் செய்த பின் வாத்திய கோஷத்துடன் மண் நிரப்பிய தட்டை ஈடுப்பித்துக்கொண்டு வீதிவலமாக ஆல யத்தை அடைந்து யாகசாலேயில் அதனே வைக்குக.

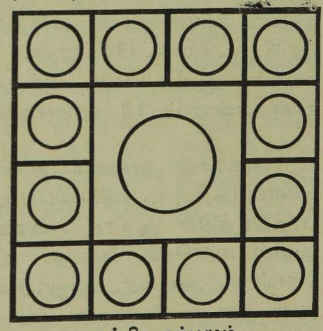
இதுவே மிருத் சங்கிரகணமாம்.

#### 12. அங்குரார்ப்பணம்

அங்குரார்ப்பணம் என்பது மு பே ப் பா லி கை இடுதல். இது படைத்தலேக் குறிக்கும். படைத்த லாவது புதிதாகத் தோற்றச் செய்தல். அங்குரார்ப் பணத்தில் சந்திரன் அதிதேலதையாகப் பூசிக்கப் படுகிருன். சந்திரன் சத்தியம்சம் பெற்றவன், சூரியனிடமுள்ள வெவ்விய கிரணங்களேத் தான் ஏற்றுக் குளிர்ந்த கிரணங்களாக்கித் தானியங்களே முடீகைள்ளச் செய்கிருன். பகல் சிவ அம்சமானது இரவு சக்தியம்சமாதலின், இது கொடியேற்றும் நாளுக்கு முதல் நாள் இரவு யாகசாலேயின் வாயு மூலேயிற் செய்யப்படவேண்டியது.

எந்த ஆலயமாயினும் ஈசான திசை**யிலேயே** யாகசாலே அமையவேண்டும். யாகசாலேயில் வா**யு** மூலே மேடையில் நெல், அரிசி, பொரி என்பன

பரப்பி அதில் கிழக்கு நோக்கியும் வரையப் படும் 5 கோடுகளி னுல் 16 பதங்களி அமைக்க. நடுவே யுள்ள 4 பதங்களின் மத்தியில் சந்திர கும் பத்தைத் தா பிக்க. அதிலேயே தெற்கில் கார்த் தி கையையும் வடக்கில் உரோ கிணியையும் பூசிக்க



சந்திர கும்பமும் பன்னிரண்டு பாலிகைகளும்

லாம். வேரு க இரு கும்பங்கள் வைத்துஞ் செய்யலாம். அதனேச் சூழவர பன்னிரு சூரியர்களேப் பூசிப்பதற்காக 12 மண்பாலிகைகளே வைக்க. அவற் றுள் எடுத்து வந்த மண்ண எருக்கலந்து நிரப்புக காட்டுவாழை, வில்வம் அரசு என்பவற்றின் இலே கணச் சேர்த்துக் கட்டுக.

செய்காரிய நிச்சயஞ் செயது புண்ணியாக பஞ்ச கவ்விய நீரினற் புரோட்டிக்க. சகளீகரணஞ் செய்து சாமானிய அர்க்கியங் கூட்டுக. தானசுத்கி, திரவிய சுத்தி மந்திர சுத்தி என்பன செய்தபின், நடிவில் ஆதார சக்தி முதலாகப் பதுமாசனம் ஈருக கற் பித்துச் சோம மண்டலம் வரை பூடிக்க கும்பத்தில் அமுதேசுவரனுகிய சந்திரீனத் தியானம் முதலிய வற்ருல் பூடித்தபின் தெற்கே கார்த்திகையையும், வடக்கே உரோகிணியையும் பூடிக்க பின்பு கிழக்கு முதலாக உள்ள 12 பாலிகைகளிலும் வைகர்த் தனன், விவஸ்வதன், மார்த்தாண்டன், பாஸ்கரன், இரவி, உலோகப்பிரகாசன். உலோகசாட்சி திரிவிக் கிரமன், ஆதித்தியன், சூரியன், அம்சுமாலி, திவா கரன் என்னும் 12 சூரியர்களே பூடிக்க.

ஆகாசம் தூய்மை உடையது, தானியங்கள் முளேப்பதற்கு உதவியளிப்பது. ஆகவே, சுத்தமான பாத்திரத்தில் ஆகாச வண்ணமான பசுப்பால் நிரப்பி அதில் வனநெல், எள்ளு, உழுந்து, கரும் பயறு கொள்ளு, அவரை, பயறு, வெண்கடுகு, துவரை என் னும் நவ தானியங்களே இடுக. அவற்றிற்கு நால் வகைச் சுத்தி செய்து சம்ஹிதா மந்திரத்தாற் பூசிக்க. நவதானிய பாத்திரத்தைத் தருப்பையால் மூடிக் கையிலேந்திக்கொண்டு ஓஷதி சூக்தம் என்னும் வேத இருக்கைச் செபிக்க. பின்பு தானியங்க ளுக்கு முறைப்படி பூசை முடித்தபின் 'எடுத்த கருமம் பலனுடை யதாகவும் எப்பொழுதும் மங்கலம் உண்டா எதற்காகவும், இட்டசித்திகள் உண்டாவதற் காகவும் திக்குப் பாலகர்களே வணங்குகிறேன்'' என வேண்டுதல் செய்க.

மங்கல வாத்தியம் முழங்க, வேத மந்திரத் துடன் மூன்றுமுன்ற தானியங்கூடுப் பாலிகைகளில் இடுக- மேலும், 12 பாலிகைகளிலும் சுருதி, ஸ்மிருதி மேதை பாசம், சுவாஹா, சுவதா, க்ஷமா, காந்தி, மோஹம், ஜயை, பத்திரை, திரிகர்மா என்னும் 12 மந்திரஞ் சொல்லித் தானியம் தெளிக்கவும். அத்திர மந்திரஞ் சொல்லி அவற்றின்மீது சிறிது மண தூவுக சந்திர கும்பதது நீரெடுத்துப் பாலிகை களில் தெளிக்க. பின்பு சந்திர கும்பத்தில் நிரப்பிமீட்டும்சந்திர கும்பத்துக்கும், பாலிகைகளுக் கும்பூறைமுடித்து நீராஞ்சனம் செய்க.பாலிகைகளே த் தருப்பை கொண்டு மூடுக. காவே மாவே இரு வேளே களிலும் யாக முடிவு வரை இப்படிப் பூஜை செய்து நீர் தெளிக்கவேண்டும். பயிரின் தோற்றமும் அதன வளர்க்கும் நீரும் பரம்பொருளே என்பது பின்வரும் தேவாரத்தால் உறுதிப்படும்.

பாரவன் காண் பாரதனிற்பயிராஞன் காண் பயிர்வளர்க்குந் துளியவன்காண் துளியினின்ற நீரவன் காணீர் சடைமே னிகழ்வித்தான் காண் நில வேந்தர் பரிசாக நிணேவுற்ருங்கும் பேரவன் காண் பிறையெயிற்று வெள்ளேப்பன்றி பிரியாது பலநாளும் வழிபட்டேத்தும் சீரவன்காண் சீருடைய தேவர்க் கெல்லாஞ் சிவனவன்காண் சிவபுரத்தெஞ் செல்வந்தானே —திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள்.

பூ ஊகள் வெண்ணிறத்தனவாகிநீண்டு அடாந்து வளருமாயின் மங்கலகரம் என மதிக்க அவை புகை நிறம⊤கி, வக்கிரித்து ஐதாகுமாயின் அஃபமாம்.

இதுவே அங்குரார்ப்பணம் என்பது.



#### 13. துவஜாங்குரம்.

இது உடன் பாலிகை இடுதல் எனப்படும். ஆசாரியர் கொடியேற்றத்தினத்திலே காலேயில் முத லிற் செய்வது. ஒரு பாலிகையைக் கொடித்தம்பத்தின் அடியில் அல்லது மூஷிகத்துக்கு முன் எடடுத்தளங் கொண்ட பதுமக் கோலத்தில் வைத்து மண் நிரப்பி ஆதித்தியனேயும் அதிபதியாகிய பிரமாவையும் பூசித்து அதே மந்திரத்தால் நவதானியம் இட்டுப் பூசிக்க. முனகொள்ளும் தோற்றத்தை உடன் காட் டும்பொருட்டு அப் பாலிகையில் தென்னம்பூவைத் தூவி வைக்க. இந்த அங்குரம் கொடியேற்றி முடிந்த வுடன் விசர்ச்சனம் செய்யப்படவேண்டும். ஒரே கருமத்தில் இரு வேறு அங்குரங்கள் இருத்தலாகாது.



### 14. பூதசுத்தி அந்தர்யாகம்.

ஆசாரியர் நித்திய கடன்கள் நிறைவேற்றியபின், புதிய ஆடை உத்தரீயம் உஷ்ணீஷம்தரித்து, கண் டிகை குண்டலம் கணேயாளி அணிந்து ஆலய மண்ட பத்தில் வடக்குமுகமாக அமருக. ஆசமனம் செய்து மூன்று முறைபிரணையாமம் முடித்துச் செய்காரிய நிச்ச யம செய்க.

விக்கே. சுவர பூஜை புண்ணியாகவாசனம் என்பன முடித்தபின் பூதசுத்தி செய்க. முதலில் ஆசாரியர் கர நியாசஞ் செப்க. தமது தேகமானது பிருதிவி லான ஐம்பூதங்களே விதையாகக்கொண்டு பிரம விட் டுணுக்களின் உதவிபால் மூளத்து வளர்ந்து இராகம் துவேஷம் தர்மம் அதர்மம் மோகம் என்னும் ஐந்து மூலங்களே உடையதாகவும் வித்தை வித்தியாபதி களாற பரிபாலிக்கப்படுவதாகவும், கூல முதலான தத்து வங்களேச் சாரமாகக் கொண்டதாய் தன்மாத் திரை ஐம்புலன்கள் என்னும் பெருங்கிடோ சிறுகிடுள களே உடையதாகவும், விஷயமாகிய இலேகளேயும் சிந்தனயாகிய பூக்களேயும் புத்தியாகிய பழங்களே யும் உடையதாகவும், புருஷனுகிற பறவையினுல் அனுபவிக்கப்படுவதாகவும், போகத்தையும் புசிப்ப வணயும் மதிக்காதது ஆகவும், அடிதலேமாறி மேல் நோக்கிய வேரும் கீழ்நோக்கிய சாகைகளேயுடையது மான ஒரு பெரிய ஆலமர வடிவம் உடையதாகக் கற்பித்து நிணக்க.

முதலில், நிவிர்த்திகலா மந்திரத்தை பீஜத் துடன் ஐந்துமுறை உச்சரித்து மூச்சை உள் நிரப்பு வதஞல் அந்த ஆலமரத்து இலே பூ பழம் என்பன உலர்ந்தனவாக மதிக்க. பிரதிட்டா கலா மந்திரத்தை பீஜத்துடன் நான்குமுறை உச்சரித்து மூச்சை உள நிரப்புவதஞல் அவை நணந்தனவாக மதிக்க. வித்யா கலா மந்திரத்தை பீஐத்துடன் மும்முறை உச்சரித்து மூச்சை உள்ளடக்குவதனுல், இடக்காற் பெருவிரலில் இருந்து மேலெழுகின்ற காலாக்கினியால் அம் மரத்து இல முதலியன யாவும் உலர்ந்து எரிந்தனவாக மதிக்க. சாந்தி கலா மந்திரத்தை பீஐத்துடன் இரு முறை உச்சரித்து மூச்சை வெளிவிடுவதனல் எரிந்த ஆலமரம் முழுவதும் சாம்பராகிப்பத்துத் திக்கிலும் பரவியதாக மதிக்க சாந்தியத்த கலா மந்திரத் தை பீஐத்துடன் ஒருமுறை உச்சரித்து மூச்சை வெளிவிடுவதனுல் சுத்தமான பளிங்குபோன்ற ஆகாய வடிவமானதாக மதிக்க.

சூன்னியபானதாக பின்பு எல்லாம் "வௌஷட்" என்பதை இறுதியாகக்கொண்ட மூல சிகையிலிருந்து கீழநோக்கிய மந்திரம் உச்சரித்து தாமரைப் பூவிஞல் சொரியப்படும் அமுத தாரை எல்லா நாடிகள் வழியாகவும் உள்ளும் புறமுமாசச் சரீரம் முழுவதும் சென்று நிரம்பியதாக மதிக்க. இருதயத்தில். கொடியும் இஃபயும் கொண்ட தாமரைப் பொகுட்டு வடிவத்தில் பிரணவத்துடன் அகரம் முத லாக மூன்று மாத்திரை உச்சரிப்பதனுல் சுத்தவித்தை ரூபமான ஆசனத்தைக் கற்பிக்க, அந்தப் பொகுட்டில் புரியட்டகம் எனப்படும் தக்குமதேகம் நான்கு கலேக பிரணவத்தினுல் நிரம்பியதாகப் July W பாவிக்க

அந்தச் சூக்குமதேகத்தில் துவாதசாந்தத்தில் இருக்கும் பீஜரூபமான ஆன்மாவை பிரணவத்தோடு மூச்சை நிரப்புவதனுல் படைப்புமுறையில் கொண்டு வந்து சோதிமயமானதாகத் தாபிக்க. ''வௌஷட்'' அந்தமான சக்தி மந்திரத்தை உச்சரிப்பதனுல், கடை யப்பட்ட சக்திப் பெருக்காக அமையும் அமுத தூரை யால் அந்த ஆன்மாவுக்கு அபிஷேகஞ்செய்க. பின்பு இந்தயத்தில் ஆசனம் மூர்த்தி என்பவற்றைக் கற் பித்து மனத்திலை எல்லா உபசாரங்களோடும் பூஜை செய்க

பின்பு அங்கநியாசம், விசேட அர்க்கியம் மந்திர கத்தி என்பவற்றை முன் சொன்ன முறைப்படி செய்க.

கணேச ஹஸ்தம் செய்க. ஆசாரியர் சந்தனம் முதல் தலேப்பாகை உஷ்ணிஷம் ஈருன அலங்காரங் கள்த் தமது தேகத் திற் செய்துகொள்க. தமது வல உளளங்கையில் இட துகைப் பெருவிரலால் சந்**த** னம் பரப்பி ஆசனமும் மூர்த்தியும் கற்பித்து பெரு விரல் முதல் சிறுவிரலிருக ஈசானம்முதல் சத்தியோ சாதமீருன ஐந்து மூர்த்திக‰ா நியசிக்க. உள்ளங் கையில் வித்தியாதேகமும் நேத் திரங்களும் சுற்பித்து மஹா கணபதியை எழுந்தருளுவிக்க. அங்கங்களே சிறுவிரல் முதலாகக் கற்பித் பரமீகரணஞ் செய்து ஒளிமயமாகத் தியானிக்க. இரு கரங்களேயும் தமது சிரசின்மேல் உயர்த்திக் குவித்தபடி பிரமரந்திர வழியாகப் பிரவேசிக்கும் ஒளியினுல் உள்ளும் புறமுமாய் இருந்த இருட்பட திகா ந்தம் லங்கள் துரத்தப்பட்டனவாகச் செய்க, வரையும் சுடர்விட்டுப் பிரகாசிக்கும் ஒளியைக் கற் பிக்க.

பின்பு அத்திர மந்திரத்தை ஏழு உருச்செபித்து ஞானகட்கம் எனப்படும் தருப்பையாலான ஞான வாணே ஆசாரியர் தமது வலப்புற இடுப்பில் சொரு கிக்கொள்க, பஞ்ச கவ்வியத்தை முறைப்படி பூசித் துச் சேர்க்க. நெற்போரி சந்தனம் வெண்கடுகு விபூதி புஷ்பம் தருப்பை அட்சதை என்னும் ஏழின் கூட் டத்தையாவது சுத்த நெற்பொரியை மாத்திரமாவது இரட்சையின் பொருட்டுச் சிந்துவதற்காக கையில் வைத்து ''ஹும்பட்'' என்பதை ஈருகக் கொண்ட அத் திர மந்திரத்தால் ஏழுதரம் செபிக்க. பஞ்சகவ்வியம் அர்க்கியம் என்பவற்குற் புரோட்சித்தபின் அவற் றைச் சிந்தி இரட்சை செய்துகொள்க.



### 15 இரட்சாபந்தனம்

இரட்சாபந்தனம் என்பது காப்புக் கட்டுதல். அதாவது, எடுத்த கருமம் இடையூறின்றி இனிது நிறைவேறுவதற்காகவும், குறித்த கருமமேயன்றிப் பிற செயலில் ஈடுபடலாகாதெனத் தடுப்பதற்காக வும், பஞ்ச பூதங்களினுலும் மற்று எவ்வகையாலும் இடையூறு நேராதிருப்பதற்காகவும் ஆசாரியர் தம்மையும், மூர்த்திகளேயும் மந்திர பூர்வமாகக்கட் டுப் படுத்திக் கொள்ளு தலாகும். இரட்சா என்பது எல்லாப் பாவங்களேயும் நீக்குவது எனப் பொருள் படும் ர-எல்லா; க்ஷ-பாபநாசம்.

ஆசாரியர் தற்பாதுகாப்புக்காகக் காப்புக்கட்டு தல் பொருத்தமானது. எல்லாம் வல்ல இறைவனுக்கு என்ன பாதுகாப்பு வேண்டும்? அவரது உருவத் திரு மேனியாகக் கருதப்படும் மூர்த்திகளுக்கு ஏன் இரட் சாபந்தனம் செய்யவேண்டும் என்ற ஐயப்பாடு நேர லாம். இறைவனுக்குப் பாதுகாப்பு வேண்டியதுமில்லே நம்மால் அது செய்யப்படவும் முடியாது. சகல சீவான்மாக்களின் பாதுகாப்புக்குமாகவே அவற்றை யெல்லாம் தம்முள் அடக்கியிருக்கும் இறைவனது திருவுருவில் காப்புக் கட்டப்படுகிறது. இது கருவி லுள்ள குழந்தைக்காகத் தாய் தனக்கு காவல் செய்து கொள்வது போல அமையும்.

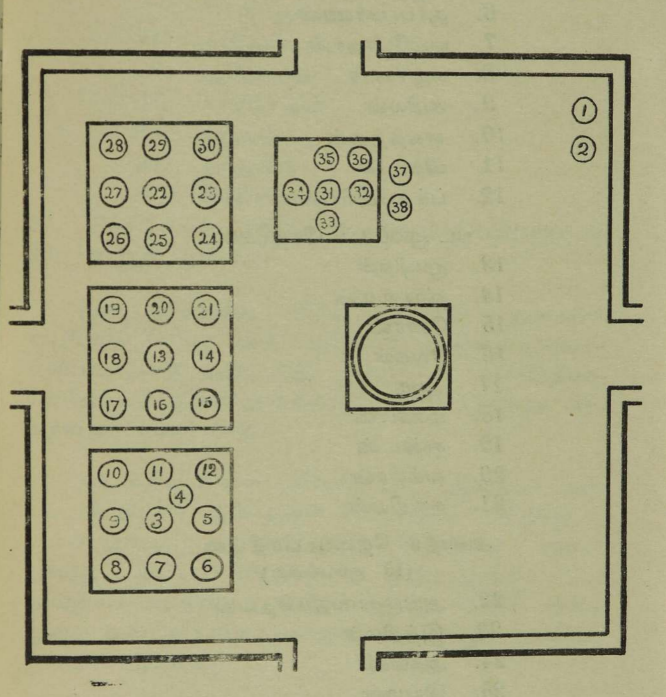
குறித்த கருமத்தின் பொருட்டுக் காப்புக் கட்டிக் கொண்டவர் அக்கருமம் நடைபெறும் இட எல்லே கடந்து அப்பாற் செல்லல் ஆகாது. அவரது இன பந்துக்கள் சார்பில் உண்டாகும் இன்ப துன்பங்கள் காரணமான தீட்டுக்கள் அவரைப் பாதிக்கமாட்டா.

ஆசாரியர் ஒரு தாம்பாளத்தில் அரிசி நிரப்பு. வித்து அதில் வெற்றிஸ் பாக்கு, விபூதி, நடுவே ஒரு தேங்காய் என்பவற்றை வைப்பிக்க தேங்காயின் மேல் பொற்காப்பையும், பருத்திநூலின் 21 இரை, 11 இரை, 9 இளே அல்லது 7 இளே கொண்டாவது முறுக்கப்பட்டு மஞ்சல் பூசிய, கயிற்றையும் வைக்குக புண்ணியாகபஞ்சகவ்விய நீரினுல் அத்திர மந்திரமும் சிவமூல மந்திரமும் சொல்லிப் புரோட்சிக்க.

பாத்திரம் இருக்கும் பீடம் ஆதார சக்தியாக வும், பீடக் கால்கள் ஆத்ம, வித்தியா, சிவ தத்து வங்களாகவும், பாத்திரம் பிரகிருதி தத்துவமாக வும், அரிசி சுவாகா சுவாதா வஷட் வௌஷட் சிரௌ வுட் ஹம்பட் நம எனப்படும் ஏழு கோடி மகாமந் திரங்களாகவும். விபூதிப் பாத்திரம் மாயா சச்தி யாகவும், தேங்காய் மகா கணபதியாகவும், விபூதி லகுளீசுவரராகவும், பெரற்காப்பு – நூற்காப்பு என் பன அனந்தன் முதலான எட்டு மகா நாகங்களா

கவும், மூன்று தத்துவங்களாகவும் ஆசாரியர் கற் பணே பண்ணி முறைப்படி பூசித்து நீராஞ்சனம் செய்க. இடது அநாமிகை அங்குட்ட விரல்களால் தேங்காயுடன் காப்புநூலே அழுத்திப் பிடித்தபடி வலது அநாமிகை அங்குட்ட விரல் களால் விபூதியைத்தொட்டு இருதய, திரியம்பக மந்திரங் கள் சொல்லி ஈசான திசை நோக்கி மும்முறை உருவுக.

சகல வாத்தியங்களும் முழங்க ஆசாரியர் வடக்கு முகமாக இருந்து, இரட்சை மந்திரத்தை உச்சரித்தபடி தமது வலக்கையில் இரட்சாபந்த னம் செய்க. பின்பு மூல மூர்த்தி, உற்சவ மூர்த்தி, அஸ்திரதேவர், மூஷிகம், பலிபீடம், சண்டேசுரர் என்னும் மூர்த்திகளுக்கு இரட்சாபந்தனம் செய்து கீராஞ்சனம் சமர்ப்பிக்க. தம்பப் பிரதிட்டை முதலான கும்ப அமைப்பு 43 தம்பப் பிரதிட்டை முதலான கும்ப அமைப்பு



- 1. யாகேசுவரன்
- 2. யாகேசுவரி

தம்பப் பிரதிட்டை

- 3. கணபதி
- 4. வல்லபை

- 5 வாமனன்
- 6. தர்ப்பகர்ணன்
- 7. லம்போதரன்
- 8. கஜானன்
- 9. கபிலன்
- 10. ஏகதந்தன்
- 11. விகடன்
- 12. பக்தப்பிரியன்

### பட மூஷிகப் பிரதிட்டை

- 13. மூஷிகன்
- 14. ஹ்ரஸ்வன்
- 15. கோரன்
- 16. வேகன்
- 17. ஆக
- 18. மண்டன்
- 19. சண்டன்
- 20. வக்கிரன்
- 21. சத்தியன்

### அஸதிர தேவப் பிரதிட்டை (10 கும்பங்கள்)

- 22. அங்குசாஸ் திரதேவன்
- 23. இந்திரன்
- 24. அக்கினி
- 25. இயமன்
- 26. நிருதி
- 27. வருணன்
- 28. வாயு
- 29. குபேரன்
- 30 ஈசானன்

# தம்பப் பி**ரதிட்டை** மு**த**லான கும்ப அ**மை**ப்பு 45

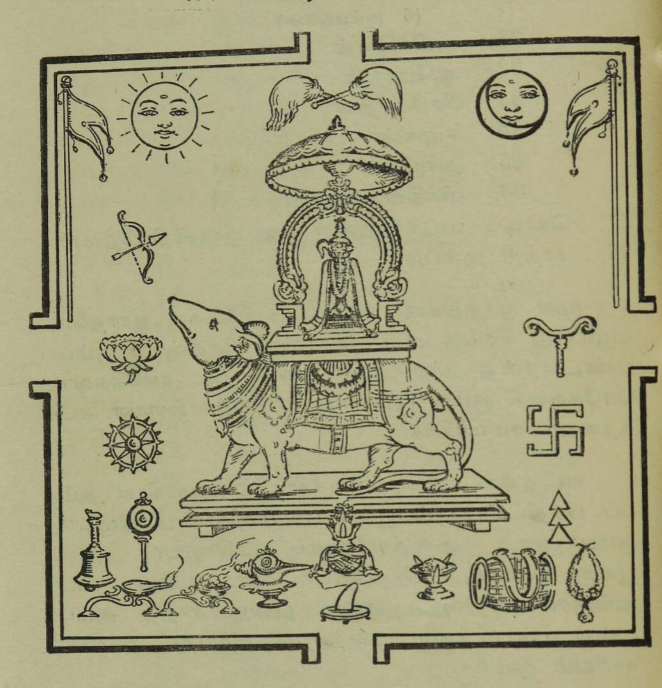
### பலிபீடப் பிரதிட்டை (6 கும்பங்கள்)

- 31. அவிக்கினன்
- 32. ஆமோதன்
- 33. பிரமோதன்
- 34. சுமுகன்
- 35. துர்முகன்
- 36. விக்கினகர் த்தா
- 37. கொடிப் படத்திலுள்ள அங்குசாஸ்திரதேவன் 38. சாந்தி கும்பம்

மூல மூர்த்திக்கு விசேட அபிடேக ஆராதணே வழிபாடு செய்த பின் ஆசாரியர் பிரதிஷ்டா கும்ப மண்டபத்தை அடைந்து முறைப்படி யாகேசுவர யாகேசுவரி கும்ப பூசையை முடித்து ஜ்ஞான கட்கத்தைச் சமர்ப்பிக்க.

படத்தில் உள்ள விளக்கப்படி ஆசாரியர் தம் பப் பிரதிட்டா கும்பபூசை படமூஷிகப் பிரதிஷ்டா கும்ப பூஜை, அஸ்திரதேவப் பிரதிஷ்டா கும்ப பூஜை, பலிபீடப் பிரதிஷ்டா கும்ப பூஜை, பட அங்குசப் பிரதிஷ்டா கும்ப பூஜை, சாந்தி கும்ப பூஜை என்பவற்றை முறைப்படி செய்து அக்கினி காரியம் முடிக்க.

# 17. கொடிப்பட அமைப்பு



கொடித்தம்பத்தின் உயரத்தைப்போல இரு மடங்கு நீளமுடையதாக கொடிச் சீலேயைத் தேடிக்கொள்ளல் வேண்டும். அதனே மூன்று பாக மாகப் பங்கிட்டு முதலிலுள்ள ஒரு பாகத்தைப் பின் னும் மூன்று பங்காக்கி நடுக்கூறில் சீலேயளவு அக லங் கொண்ட சற்சதுரம் வரைக, அதன் மத்தியில் மூஷிகம், அதன் முதுகில் பொருந்தும் படி அங்கு சரஸ்திரதேவர் திருவாசி பீடத்துடன், அதன் மேல் பட்டுக்குடை, இவையெல்லாவற்றிற்கும் மேலாக இரட்டைச் சாமாய், வலம் இடம் பக்கங்களில் இரு கொடிகள், சூரியன் சத்திரன், அம்புவில், கட்வாங்கம் (யோகதண்டம்) பதுமம் சுவஸ்திகம் சக்கிரம், ஸ்ரீவத்சம், மூஷிகத்துக்குக் கீழே கும்பம், தந்தம், பாலிகை எல்லாவற்றிற்கும் கீழ் வரிசையில் கண், ணுடி, சங்கு, தூபம், மேளம். தீபம்' மலர் மாலே, மணி என்னும் இவற்றை வரைந்து கொள்ளவேண்டும்,

கொடிச்சீஃயின் நுனியை வலமாக முறுக்கிப் பிரமக்கிரந்தியாக முடிச்சை இநக. அதன் கீழ் சீஃயளவு அகலங்கொண்ட மெல்லிய மூங்கில் துண் டம் அல்லது கமுகஞ்சலாகை வைத்துக் கட்டிப் படம் விரிந்த நிஃலயில் இருக்கும்படி அமைத்துக் கொள்க. கொடிச் சீஃயினளவு கொண்ட புதிய நூற்கயிற்றைத் தேடிக் கொண்டு அதன் ஒரு அந் தூலையைக் கொடிச்சீஃயின் பிரமக் கிரந்தியில் முடிந்து கொள்க.

இதுவே கொடிப்பட அமைப்பாகும்.

18 கொடிமரம் கொடிச்சீஸ கொடிக்கயிறு என்பவற்றின் விளக்கம்.

கொடிப்படத்தின் மத்தியில் அமைத்துக் கொண்ட மூஷிகமாவது, இருவிணேயொப்பினுலாகிய பரிபக்குவம் வாய்ந்த சீவான்மாவாகும். மூஷிகத் தின் முதுகில் தாங்கப்பட்டிருக்கும் அங்குசாஸ்திர தேவர் சீவான்மாக்கள் மலபரிபாகம் பெற்றதற்கு அடையாளமாக சக்தி நிபாதம் அடைந்தமையைக் குறிப்பதாகும். படத்தின்மேல் உள்ள பிரமக்கிரந்தி யாகிய முடிச்சுடன் கட்டப்படும் கயிருவது சீவான் மாவைப் பரமான்மாவிடம் சேர்ப்பிக்கும் திருவருட் சக்தியாகும், தருப்பைக் கயிறு பாசமாகும். பதி, பசு பாசம் என்னும் மூன்றும் நிஃஃபேறுபுள்ள முப் பொருள்கள்.

இங்கு கொடித்தம்பமே பதி என்றும், கொடிச் சீலேயில் நடுநாயகமாக விளங்கும் மூஷிகமே இறை வன் திருவருஊப் பெற்ற சீவான்மா என்றும், அதிற் கட்டியிருக்கும் கயிறே திருவருட் சக்தி தருப்பைக் கயிறே பாசம் என்றும் கருத் திற் கொள்க, சீவான்மாவைப் பரமானவாகிய னிடம் சென்றடையவிடாது தடுத்திருக்கும் பாசமே இறைவன் திருவருள் துணேயாகச் சீவான்மா இறைவனே அடைய முயலும்போது விலகி நின்று அதற்குத் துணேச்செய்கிறது. ஆன்மா இறைவனே அடைந்த பின்பு பாசம் மறைந்து விடுகிறது. ஆனுல், அது அழிவதில்லே. இதே ஒரு போதும் இங்கு தெளிவாகக் சாட்டப்படுகிறது. அதாவது, கொடிச்சீஸ் கொடித்தப்பத்து நுனிவரை ஏறிய வுடன் துணேயாகநின்ற திருவருட்சக்தி பதியோடு ஐக்கியமாவதைக் குறிப்பதற்காகக்கயிறு மறைக்கப்படுகிறது. தருப்பைக் கயிறு கொடித்தம் பத்து உச்சியில் கட்டப்பட்டு இருக்கவேண்டும். ஏனெனில் அது சுழுமுனே என்னும் நாடியின் இயக்க மாகும்.

கொடி ஏற்றப்பட்டவுடன் நிருவருட்சக்தியாகிய கயிறும், சுழுமுனை நாடி இயங்கும் பாசமாகிய தருப் பைக் கயிறும், ஆன்மாவைத்தாங்கும் திரோதான சக்தியாகிய கொடிச்சீஃயுள் ஐக்கியமாகி மறைந்து சுற்றப்பட்டதும் தம்பத்தோடு இறைவனேவிட வேருக ஒரு பொருள் இல்லே என்ற உண்மைதெளிவா கக் காட்டப்படுகிறது. கொடித்தம்பத் தோற்றம் முழுவதும் பஞ்சாக்கரக்குறிப்பாக உள்ளது. கொடித் கயிறுபரை தம்பம் பதிரழுத்து, கொடியேற்றுங் எழுத்து; கொடிச்சீலேயில் எழுதப்பட்ட மூஷிகம் உயிர் எழுத்து; கொடிச்சீலே திரோத எழுத்து; தருப் மலாழுத்து. இவைமுறையே பொருந்த ''சிவாய நம'' என்றுகும். கொடித்தம்ப வணங்கும்போது பூசையைக்கண்டு நாம் மரத்துக்குத்தான் பூசை நடக்கிறதா, அல் ல து கொடிச் சீஸக்குப் பூசை நடக்கிறதா என்ற இதுவே அத்துவித உணர்ச்சி தோன்றுவதில்லே. கூத்தப்பெரு நிலேயாகும்- மணிவாசகப்பெருமான் மானது திருவடியை அடைந்ததாகிய முத்தி நிணேயும் இதுவே

# 19. படத்துக்கு இரட்சாபந்தனம் முதலியன.

கொடிப்படத்திலுள்ள மூஷிகம் அங்குசம் என் பவற்றைப் பஞ்சகவ்விய நீரினுற் புரோட்சிக்க. பிம்ப சுத்தி செய்க. நேத்திர மந்திரத்தினுல் மூஷி கத்துக்கு நயனேன்மீலனம் (கண் திறத்தல்) செய்க. தேன் பாத்திரத்தைக் காண்பிக்க. கண்ணுடி கொண்

கூர்ச்சங்கொண்டாவது மூஷிகத்தை ஜலாதி டாவது (கீரில் மூழ்குவித்தல்) செய்க. சூழவர இந் வாசம் அட்ட திக்குப்பாலகர்களேப் क्री व वंश முதலிய பாலகர்களே, திசைகளில் திக்குப் "go! இடையுறுகள் வராமல் விநாயகப் பெருமா புரிவீர்களாக" ஆணப்படி காவல் ன து முகூர்த்த வேளே கழிந்த வேண்டு தல் செய்க. ஒரு படத்துக்கு (பிரமக்கிரந்தியில்) இரட்சாபந் பின் தனம் செய்து அஸ்திர மந்திரம் சொல்லி மணியை கட்டுக. யும் 懿

# 20. பட மூஷிக பூர்வசந்தானம்.

முன் தொடர்பு பூர்வ சந்தானம் என்பது ஆன்மாவுக்கு உள்ள பசு போதத்தை போதத்தை நீக்கு தலாகும். நீக்குதல் பசு வழியாகும். போதத்தை ஆக்குதற்கு மூஷிகம் இங்கே பசு. அதாவது வாகனம். அப்படியானல். அதன்மேல் பதியாகிய இறைவன் திருவுருவம் ஏன் வரையப் படுவதில்வே? அங்குசம் ஏன் வரையப் படுகிறது? இறைவன் நிர்விகாரி. அவர் யாதொன் றையும் தாமே செய்வதில்லே. ஆ வே யே அவரது நடத்துவிக்கிறது. அதற்கு அடையாளமாகவே அங்குசம் வரையப்படுகிறது.

மூஷிகத்தின் உச்சியிலிருந்து பாதம் வரையும் பூமாஃ யொன்றைத் தொங்கக்கட்டுக மூன்று பாக மாகப் பங்கிடுக உச்சியை அடுத்துள்ளது உருத்திர பாகம், முண்டத்தை அடுத்துள்ளது விஷ்ணுபாகம், பாதத்தை அடுத்துள்ளது பிரம பாகம். மூன்று பாகத்திலும் முறையே சிவதத்துவம், வித்தியாதத்து வம். ஆத்மதத்துவம் என்னும் முன்றையும் அவற் றின் அதிபதிகளான உருத்திர விஷ்ணு பிரமாக்களே யும் பூசிக்க.

பின்பு சிவதத்துவம் முதல் பிருதிவி தத்துவம் ஈருன முப்பத்தாறு தத்துவங்களேயும் அவ்வத்தத்து வங்களின் தலேவர்(தத்துவேசுவரர்)களாக முறையே சிவன் முதல் ஸ்ரீகண்டர் வரை சொல்லப்படுபவர்களே யும் பூசிக்க. பின்பு மூர்த்தி மூர்த்தீசுவரர்களேயும் பூசிக்க. அதன்மேல் மூஷிகத்தைச் சுற்றி விபூதி தருப்பை, எள்ளு என்பவற்றுல் தனித்தனி மூன்று காவல் மதில்களேக் கற்பித்து மூஷிகத்தைத் துயிலு விப்பதாக (சயணரோபணம்) கற்பிக்க.

## 

# 21. பட அங்குச பூர்வசந்தானம்.

மூஷிகத்துக்குக் கற்பித்ததுபோல அங்குசத்துக்கும் மூன்றுபாகங் கற்பித்து, தத்துவ தத்துவேசுவர, மூரத்தி மூர்த்தீசுவர பூஜைகண முடித்து சயஞரோ பணம் அமைக்க. அதன்மேல் மூஷிகம் அங்குசம் என்பவற்றிற்றிற்குப் பூஜை ஓமம் என்பவற்றை முறைப் படி செய்துமுடிக்க.



22. பட மூஷிக அஸ்திரங்களின் பச்சிமசந்தானம் அல்லது ஸ்பரிசாகுதி.

பச்சிமசந்தானம் என்பது பிற்தொடர்பு. அதா வது பசுபோதம் நீக்கப்பட்டபின் சிவபோதத்தை வருவித்தல். ஓமாக்கினி, கும்பம், விம்பம் என்னும் இம் மூன்றிஞேடு ஆசாரியர் தம்மையும் நாடிசந் தான (நூல் கொண்டு தொடுத்தல்) முறையில் தொடர்பு படுத்தியபின் செய்யப்படும் பூஜை, ஐபம், ஆஹுதி என்பலற்ருல் ஓன்றுபடுத்தி விம்பத்தில் தெய்வீகத்தை உருவேற்றுவித்தலாம்.

முதலில், மூஷிக பச்சிமசந்தானம் பிரமா விஷ்ணு உருத்திரன் ஆகிய மூன்று பாகத்திலும் முடித்தபின் அங்குசாஸ்திர பச்சிமசந்தானம் செய் யப்படவேண்டும். முன்பு பூசித்து வைத்திருக்கும் சாந்தி கும்பத்தை ஓமகுண்டத்தின் பக்கலில் வைத் துக்கொண்டு அதில் மூஷிக மூல மந்திரத்தை ஒரு முறைசெபிக்க. பின்பு குண்டத்தில் அதே மந்திரஞ் சொல்லிச் சம்பாத ஆகுதி செய்க சம்பாத ஆகுதி என்பது அக்கினியில் ஆஹுதி செய்யப்பட்ட நெய் யின் எஞ்சிய பாகத்தை அதே சிருவத்தினைல் (கரண் டியினுல்) பூசிக்கப்பட்ட கும்பத்தையோ, விம்பத் தையோ தொடுதலாம்.

அக்கினியில், ஆதார சக்தியையும், மூஷிகத்தை யும், ஆத்ம-வித்தியா-சிவ தத்துவங்களேயும், பிரம-விஷ்ணு - உருத்திர தத்துவேசுவரர்களேயும் பூசித்த பின் தனித்தனி மூன்று ஆகுதி செய்க. அப்படியே மூர்த்தி மூர்த்தீஸ்வரர்களேயும் பூசித்து மும்மூன்று ஆகுதி செய்க. கணேச மூலமந்திரஞ் சொல்லி 25 ஆகுதி செய்க. காந்தி கும்பத்தில் அஸ்திர மந்திரம் 10 உரு செபிக்க. முன்போல சம்பாத ஆகுதி செய்க. 'சிருக்கு'' எனப்படும் பெரிய கரண்டியில் முன்போல தத்துவ - தத்துவேசுவரர்களேயும் மூர்த்தி மூர்த்தீசு

வரர்களேயும் பூசித்தபின் நெய் நிரப்பி மூஷிக ஆத்ம-வித்தியாசில தத்துவங்களுக்கும், பிரம - விஷ்ணு -உருத்திர பாக அதிபதிகளுக்கும் இது உரியதாகுக என்ற கருத்தில் ''சுவா"என்றுசொல்லி அக்கினியில் நெய்யை ஆகுதிசெய்து, சிருக்கு சிருவங்களேக் கையி லேந்தியபடி நாடி நூல் வழியாகத் தொட்டபடி சாந்தி கும்பத்தையும் எடுப்பித்துக்கொண்டு பட மூஷிக சமீபம் போசுவும். தருப்பையின்மூலம் மத்தி நுனி என்பவற்ருல் சாந்திகும்ப நீர் தொட்டு மூன்று பாகத்துக்கும் புரோட்சிக்க. மூன்று பாகங்களேயும் தருப்பையால் தொட்டுச் செபித்து, புரோட்சித்து பூசித்தபின் கிருக்கு சிருவங்களேக் கையிலெடுத்து ''ஹா'' என்று சொல்லி எஞ்சிய நெய்யை விம்பத்துள் விடுக. குண்டலத்தில் ''சுவா'' எனத் தொடங்கிய மந் திரம் விம்பத்தில் ''ஹா'' எனச் சொல்லி முடித்து ஆகுதி செய்தலே ''ஸ்பர்சாகுதி'' என்பதன் விளக்க மாகும்.

அவ்வாறு ஆகுதி செய்தபின், ''ஆத்ம-வித் தியா-சிவ தத்துவ அதிபதிகளாகிய, ஓ! பிரம-விஷ்ணு-உருத்திரர்களே! விநாயகப் பெருமானுக்குப் பெருவிழாச் செய்யும்பொருட்டு அமைத்துக்கொண்ட இந்தக் கொடிப்பட மூஷிகத்தில் விழாத்தொடங்கி முடியும்வரையும் சாந்நித்தியமாக எழுந்தருளுவீர் களாக'' என விண்ணப்பிக்க. பின்பு குண்ட சமீபம் போய் உட்கார்ந்து; பிராயச்சித்தமாக அகோர மந் திரத்தால் 108 ஆகுதி செய்து, பூர்ணுகுதியையும் முடிக்க. இதுவே மூஷிக பச்சிம சந்தானமாகும்.

பின்பு, இவ்வாறே அங்குசாஸ் திரத்துக்கும் பச்

சிம சந்தானம் செய்தல்வேண்டும். ஆனல், ஜபம், ஆகுதி என்பவற்றில் அங்கே சொல்லிய மூஷிக மூல மந்திரத்துக்குப் பதிலாக இங்கே கணேச மூல மந்கிரத்தைச் சொல்லவேண்டும். ஏனேயவெல்லாம் முன்போலவே செய்தபின் விண்ணப்பிக்கும்போது ''இந்தக் கொடிப்பட அங்குசாஸ்திரத்தில் சாந்நித்தியமாக எழுந்தருளுவீர்களாக'' என்று மாற்றிச் சொல்லவேண்டும்.

### 23. இரட்சைதரித்தல்.

பூர்ணுகுதி செய்து ஓமாக்கினி பூஜை முடித்த பின் இறுதியாகச் செய்யும் பலிகின இடுக. ஓமாக் கினியில் இரட்சை எடுத்துக் குழைத்துக்கொண்டு கும்பங்கள், படமூஷிக, அங்குசம் என்பவற்றிற்குத் தரிக்க. கும்பங்களுக்கு நிவேதனம் நீராஞ்சனம் என் பன செய்துமுடிக்க பட மூஷிகத்துக்கும், சூரிய விம் பத்துக்கும் கண் மையிடுக.



# 24. கொடிப்பட பூஜை.

கொடிப்படத்தில் வரையப்பட்டிருக்கும் குடையில் - தயாகரணயும், கும்பத்தில் - வரதணயும், மூஷி கத்தில் - அங்குசத்தையும், கமலத்தில் - சர்வசாட்சி பையும், அம்புவில்லில் - பராக்கிரமத்தையும், தந்தத் தில் - கம்பீரத்தையும், சக்கிரத்தில் - கிரீடியையும், கட்டுவாங்கத்தில் - கஜப்பிரியணயும், சூரிய விம்பத் தில்-கணசூரியணயும், சந்திர விம்பத்தில்-சந்திரணயும், பதுமத்தில்-ஈசானரையும், பேரிகையில் (மேளத்

தில்) - கணநாத தத்துவத்தையும், பாலிகையில் -பிரமாலையும், அங்குசத்தில் - அங்குசாஸ்திரத்தையும் முழுவதிலும் - மஹா கணபதியையும் பூஜைசெய்க.



## 25. மூலமுர்த்தி விசேடபூஜை.

மூலஸ்தான விநாயகப்பெருமானுக்கு நிவேதனம் தீபாராதணே முதலான விசேட வழிபாடுசெய்து கொடி யேற்றக் கிரியை செய்வதற்கு அனுமதி பெறுக மூல மூஷிகத்துக்கும் விசேட பூஜைசெய்து அநுமதி பெறுக. கொடிப்படத்துக்கு தீபாராதணே செய்து கேடகம் முதலான ஆசனத்தில் ஏற்றிவைத்து, அஸ் திர தேவருடன், மய்களவாத்தியம் முழங்க வீதி வலமாக வந்து கொடித்தம்பத்துக்கு அருகில் இருத் துக.

# 26. உற்சவமூர்த்தி விசேடபூஜை.

உற்சவ மூர்த்திக்கு விசேட அபிஷேகம் அலங் காரம் என்பன செய்து நிவேதனம் சமர்ப்பித்து தீப ஆராதணே செய்தபின் மங்கலவாத்தியம் முழங்க வேதகோஷத்துடன் எழுந்தருளுவித்துத் தம்ப மண்டபத்தில் வடக்குமுகமாகச் சிறந்த ஆசனத்தில் அமர்த்துக.

## 27. பேரீதாடனம்.

பேரீதாடனம் என்பது ஆசாரியர் பேரிகை எனப் படும் மேளவாத்தியத்துக்கு முறைப்படி பூை செய்து மந்திர உச்சாரணத்துடன் மேளத்தை ஒலித்து, விநாயகப்பெருமானுக்குச் செய்யவிருக்கும் விழாவின் கால எல்லேகளே அகில தேவர்களுக்கும் அறிவித்து அவர்களேச் சமுகந்தரும்படி விண்ணப்பம் செய்தலாகும்.

பெருவிழாச் செய்தலின் முக்கிய நோக்கமாவது, இறைவன் ஆன்மாக்கள்பொருட்டு இடைவிடாது செய்தருளும் ஐம்பெரு ந்தொழில் நிகழ்ச்சியை மக்களுக்கு நிணவுபடுத்தி அவர்களே இறைவனது திருவருளுக்கு ஆளாக்குவித்தலாகும். ஐம்பெரு ந் தொழில்களா வன:- படைத்தல், காத்தல், அழித்தல், மறைத்தல் அருளல் என்பன. இந்த ஐந்தொழில் நிகழ்ச்சியும் நடராஐத் திருவடிவத்தில் குறிக்கப்பட்டுள்ளன

''தோற்றம் துடியதனில் தோயுந்திதி அமைப்பில் சாற்றியிடும் அங்கியிலே சங்காரம் - ஊற்றமாய் ஊன்று மலர்ப்பதத்தே உற்றதி ரோதமுத்தி நான்ற மலர்ப்பதத்தே நாடு.''

என வரும் வெண்பாவினுல், அது விளக்கப்படுகிறது.

கூத்தப்பெருமான் தமது வலத்திருக்கரம் ஒன் றில் துடி எனப்படும் உடுக்கையைத் தரித்துள்ளார். ஆந்த ஆனந்தக் கூத்து இடைவிடாது நிகழ்ந்து கொண்டே இருக்கிறது. உடுக்கையும் ஒலித்தவண்ண மாகவே இருக்கிறது. நாத தத்துவமே பிரபஞ்ச சிருட்டிக்கு - படைத்தலுக்கு, மூலமாகவுள்ளது. உடுக்கையானது ஒலிக்க ஒலிக்க படைத்தல்தொழில் நடைபெற்றுக்கொண்டே இருக்கிறது. இதனே நட ராஜத் திருவுருவத்தில் காட்டவே ''தோற்றம் துடிதனில்'' என்று. இங்கே பெருவிழாவில் ஆசாரியர் மேளவாத்தியத்தில் நாத தத்துவத்துக்குப் பூஜை செய்து ஒலியெழுப்பி, உற்சல ஆரம்ப விஷயத்தை யாவருக்கும் தெரிவிக்கிறுர். இந்த உண்கைமயைப் பின்பற்றியே உலகியல் அரசாங்கத்திலும் மன்னர் கள் வள்ளுவனேக்கொண்டு முரசறைவித்து மக்களுக் குச் செய்திகளே வெளிப்படுத்தி வருவாராயினர். இதற்கு ஆதாரமாக, கந்தபுராணத்திலே, முருகப் பெருமானுக்கும் தெய்வநாயகி அம்மையாருக்கும் திருப்பரங்குன்றத்தில் திருமணம் நிகழவிருக்கிறது என்ற செய்தியைத் தேவராசணுகிய இந்திரன் அறி விக்க அறித்த முசுகுந்தச் சக்கரவர்த்தி.

''ஆயகாஃயின் முசுகுந்தன் அப்பதி தன்னின் மேயிஞர்களுந் தன்பெருஞ் சேணேயும் வேற்கை நாயகன்மணங் காணிய முன்னரே நடப்பான் பாய்மதக் கரிமிசை முரசறைந்திடப் பணித்தான்'' என்றும்;

''அந்தநீர்மையை வள்ளுவன் அகன்கரு வூரில் தந்தியின்மிசை யேறியே தனிமுர ச**ைந்து** முந்துசீர்க் கமலாலயத் தர**ன்**விழா மொழி**ந்**தே இந்திரன்திரிந் திடுதல்போல் திரிந்தனன் இசைத் தான்''

வரும் திரு விருத்தங்கள் பேரீதாடன உண்மை வெளிப்பாட்டைக் கூறுவது காணலாம். மூன் குறித்த வெண்பாவின் எஞ்சிய பகுதிகளேப் பின் அவ்வப் போது விளக்குவாம். இனி, பேரீதாடனம் செய்யும் முறையை நோக்கு வாம். கொடித்தமபத்தின் கிழக்குப்பாக மண்டபத் தில் அலங்கார கோலஞ்செய்து நெற்பரப்பி இருமண்டலங்கள் செய்க. முதல் மண்டலத்தில் அஸ்திரதேவரை அமர்த்துக. அதற்கு முன்னுள்ள மண்டலத்தில் மேளவாத்தியத்தை கிழக்கு மேற்காக, முகம் கிழக்கு நோக்க வைப்பிக்குக. ஆசாரியர் வடக்குமுகமாக அமர்ந்து சங்கற்பம், சகளீகாணம் சாமானிய அர்க்கியம்கூட்டுதல் என்பன செயக. புண்ணி யாக ப்புரோட்சணம் செய்து விக்கினேசுவரரைப் பிரார்த் திக்குக.

அங்குசாஸ்திரதேவருக்கு முறைப்படி பூறை ஐ செய்தபின், விநாயகப் பெருமானுக்குரியதாக இன்று செய்யத்தொடங்கும் பெருவிழாவின் பொருட்டு முதல் நாளாகிய இன்று முதல் தீர்த்த விழா ஈருகப் பத்து நாள் வரையும் அகில தேவர்களும் சமுகமாகும்படி தமியேன் செய்யும் விண்ணப்பத்தை ஏற்றுக்கொள்க என வேண்டுதல் செய்க.

மேனத்தில் அஸ்திர மந்திரத்தால் புரோட்சித் தூப் பிரணவாசமை கற்பிக்க. நாத தத்துவத்தை மேளத்தில் ஆவாகிக்க. மேளத்தின் வலந்தஃயில் சூரிய மண்டலத்தையும், அதன் அதிபதியாகிய பிரமா வையும் பூசிக்க. இடந்தஃயில் சந்திர மணடலத் தையும், அதன் அதிபதியாகிய விஷ்ணுவையும் பூசிக்க மத்தியில் அக்கினி மண்டலத்தையும், அதன அதிபதியாகிய உருத்திரஃனயும், தோற் பொருத்து களில் சப்க மாதர், அட்டமாநாகங்கள், ஏகாதச உருத்திரர் என்பவர்களையும் பூசிக்க.

நாத தேவதையை கிரீட தாரியாகவும், சென்

னிற வண்ணமுடையவராகவும், சங்கு சக்கிரம் திரி தலம் அட்சமாலே உடுக்கை தண்டாயுதம் என்ப வறறைக் கைகளில் தாங்கியவராகவும், மூன்று பாதங்கிய வராகவும், மூன்று பாதங்கிய வராகவும், மூன்று பாதங்கிய வராகவும், மிக்க அலங்காரம் உடைய வராகவும் தியானிக்க. கட்டப்பெற்றவார்களில் வாசுகியையும் அடிக்கும் முகத்தில் ஷண்முக மூர்த்தியையும், நாற், புறமும் சூழத் திக்குப்பாலகர்களேயும் பூசிக்க புது வஸ்திரத்தை மேளத்துக்குச் சாந்தி நிவேதனம் நீராஞ்சனம் செய்க.

அடிக்கும் சம்பை அஸ்திர மந்திரத்தால் புரோட் சத்து சிவசக்தி ரூபமாகத் தியானித்துக் கையி லெடுத்துக்கொண்டு திருவருளினுல் நாத தத்துவத் தை உபாசிக்கிறேன் என்று தியானிக்க.

1. ''பிரம்மஜஜ்ஞானம்''என் னும் வேதஞ் சொல்லி பிரம்மாவைத் தியானித்து ஒரு, முறையும்,

 "இதம் விஷ்ணு" என்னும் வேதஞ் சொல்லி விஷ்ணுவைத்தியானித்து இரு முறையும்,

3. ''திரியம்பகம்'' என்னும் வேதஞ் சொல்லி உருத்திரனேத் தியானித்து மும்முறையும் தாடனஞ் செய்க. பின்பு,

4. 'வியோமக்ஷிதி'' என்னும் மந்திரஞ் சொல்லி

ஒரு முறையும்,

5. ''சகல புவன பூதிம்'' என்னும் மந்திரஞ் சொல்லி இரு முறையும்,

6. 'பிரம்மேந்திர நாராயண'' என்னும் மந்தி ரஞ் சொல்லி மும்முறையும் அடிக்க.

''ஸ்ரீமத் சித்திவிநாயகப் பெருமான் திருவருளே முன்னிட்டு அவருக்குச் செய்யும் இப் பெருவிழாவினுல்

மத்திய பாதலம் என்னும் மூவுலகும் பாதுகாக்கப்படுகிறது திருவாரும் (இன்ன) நகரத் தில் கோயில்கொண்டு எழுந்தருளியுள்ள கணேஸ்வரப் பெருமானுக்குச் செய்யும் விழாச் சேவையைக் கண் ணியப்படுத்தும் முகமாகப் பரம்பொருள், பார்வதி. கந்தக்கடவுள், திருமால், இலக்குமி, பிரமா, முதலாகக் கும்போதர சண்டேசுவரர் ஈருக எல்லோ ரும் சமுகந்தருக. செம்பொருட் செயலான யேற்று விழாச்சேவையின் பொருட்டு இன்று முதல் பத்தாவது நாளில் நிறைவேறும் நீராட்டுவிழா ஈரு கும் மங்கலவிழாக் கருமங்கள் யாவும் இனிது காக்கப் அதற்காக, சல்லரிப்பறை மத்தளம் தாளம் எக் காளம் பேரிகைப்பறை, வீணே. வேணு, மிருதங்கம், சங்கு, படகம் முதலான வாத்திய கோஷங்களே ஆரம் வைக்கிறேன்" என்று ஆசாரியர் மேளத்தில் மூன்றுமுறை தாடனம செய்க. தில் பூசிக்கப்பட்ட தெய்வங்களே உத்வாசனம் செய்க.

பின்பு, ஆசார சீலனுகச் சிவசின்னங்கள் தரித்த மேள வாதனனே அழைத்து ஆசாரியர் திருவை ந் தெழுத்தை நிணத்து அவனே ஒருமுறை பார்க்க அஸ் திர மந்திரஞ்சொல்லிப் புரோட்சிக்க பூணூல், புது வஸ்திரம், தலேக்கட்டு என்பன கொடுத்துத் தரிப்பிக்க விபூதி, சந்தனம், பூமாலே என்பன கொடுத்து அணி விக்க. அவனது கையில் பூவைக் கொடுத்துப் பேரிகை யில் இட்டு வணங்கச் செய்க. அவனுக்குத்தட்சிணே தாய்பூலங் கொடுக்க. பின்பு பேரிகையை எடுத்துத் தோளில் மாட்டிக்கொண்டு வடக்குமுகமாக நின்று வாசிக்கும்படி பணிக்க.

கணபதி தாளம்.

''சரசுர கணபதி'' என்பது முதலாக ''தவளித ஐலதர'' என்பது ஈறுன பதிஞெரு சூர்ணிகைகளேயும் தாளத்துக்கிசைய ஆசாரியர் சொல்ல வாத்தியக்காரன் தாளம் பிசகாது வாசிக்கக் கடவன்.

இதுவே பேரீதாடனம் என்பது.

# 28. கொடியேற்றம் பற்றிய விளக்கம்.

பெரு விழாவின் பிரதான நிகழ்ச்சிகளுள் இரண் டாவதாக உள்ளதே கொடியேற்றம் என்பது. முத லில் நடைபெறும் பேரீதாடனம், ஐந்தொழிலின் முத லாவதாக உள்ள படைத்த‰க் குறிக்கும் என முன் னர் விளக்கப்பட்டது

கொடித்தம்பம் முழுமுதற் கடவுளாகிய மூல மூர்த்தியை(பதியை)க் குறிக்கிறது. தம்பத்தில் உச்சி யிலே முறுக்கப்பட்ட தருப்பைக் கயிறு முதலிற் கட் டப்படவேண்டும். பாசமாகிய தருப்பைக்கயிறு சுழு முனு நாடியைக் குறிக்கும். கொடிச்சீஃயில் வரையப் படும் மூஷிகம் இருவின்வொப்பு வாய்ந்து மல பரி பக்குவம் அடைந்த சீவான்மாவை(பசுவை)யும், மூஷி கத்தின் முதுகில் வரையப்பட்டிருக்கும் அங்குசாஸ் திரமானது சீவான்மா பரிபக்குவம் அடைந்ததற்கு அடையாளமாக இறைவனது திருவருள் விலாசமாகும் முத்திரையைப் பொறிப்பதாகவும் குறிக்கும். இக் கருத்து சைவசமய குரவர் நால்வருள் ஒருவராகிய திருநாவுக்கரசு நாயஞரது பின்வரும் திருப்பாசுரத்தி னும் வலியுறுத்தப்படுகிறது. அது பின்வருமாறு:-''பொன்ஞர் திருவடிக் கொன்றுண்டு விண்ணப்பம் [போற்றி செய்யும்

என்னுவி காப்பதற் கிச்சை யுண்டேல் இருங்கூற் றகல

மின்ஞரு மூவி‰ச் சூலமென் மேற்பொறி மேவு [கொண்டல்

துன்னுர் கடந்தையுள் தூங்காண மாடச் சுடர்க் [கொழுந்தே.'' என்பது.

மூர்த்தியாகப் பூஜிக்கப்பட்ட கொடித்தம்பத்திலே கொடிச்சீஃயோடு இணேக்கப்பட்டிருக்கும் பாசமாகிய கயிற்றின் மறுநுனி பொருத்தப்படுகிறது. செயய வேண்டிய பூஜைகள் நிறைவேறியதும் கொடியேற்றப்படுகிறது. கொடியேற்றத் தொடங்கியபின் எவ்வித இடர்ப்பாடுமின்றிக் கொடிப்படம் தர்பத்து நுனியைச் சென்றடையும் விஷயத்தில் ஆசாரியர் இறைவனது திருவருளில் மூழ்கியவராய் மிக்க விழிப்பாக இருத்தல்வேண்டும்.

இந்தச் சந்தாப்பத்திலே சந்தானுசாரியருள் நாலாவதாகச் சொல்லப்படும் உமாபதி சிவாச்சாரி யரை நிணேவுகூருதல் மிகப் பொருத்தமானது. கொற் றவங்குடி உமாபதி சிவாசாரியர் தில்லே மூவாயிரம் பிராமணாகளுள் ஒருவர். கல்வி, அறிவு, ஒழுக்கங் களில் சிறந்தவர். சிதம்பரத்திலே சபாநாயகப் பெரு மானுக்குப் பூஜைசெய்யும் உரிமையுடையவர். அவர் மறைஞான சம்பந்தரைத் தமக்கு ஞானகுருவாகக் கொண்டார்.

மறைஞான சம்பந்தரும் சந்தானகுரவருள் ஒரு வர். அவர் ஞானமுதிர்ச்சி அடைந்து பரிபக்குவம் வாய்ந்தவராதலின் சாதிபேதம் பாராட்டாதவர். அவர் ஒரு முறை - தமது சீடராகிய உமாபதியாரைச் சோதிக்க நினத்துப்போலும், வழியிலே போகும் போது நெசவு விணஞர் சீலக்கு இடும்பொருட்டுக் காய்ச்சி வைந்திருந்த சுழைக் கையிலேந்திக் குடித் தார். அக்கூழ் அவரது முழங்கை வழியாகச் சிந்தியது. அவர் பின்னே சென்ற உமாபதிசிவம், அது குருப்பிரசாதம என மதித்துச் சிந்திய கூழைத் தமது கரத்திலேந்திப் பருகிஞர். இதனே அறிந்த தில்ஃவாழந்தணர் சமூகம் உமாபதி சிவாச்சாரியருக் குரிய பூசை உரிமைமையையும் மறுத்து, அவரைத் தமது சூழலிலிருந்து ஒதுக்கி விட்டது. அவர் கொற்றவங்குடியிற் சென்று வசித்துவருவாராயினர்

அப்போது, கனகசபைத் திருச்சந்நிதியில் கொடி யேற்றுவிழா நேர்ந்தது. எல்லாம் சத்தமானபின் உற்சவாசாரியர் கொடிக்கயிற்றைப் பற்றி இழுக்க யாது காரணத்தாலோ அன்று கொடி மேலே ஏருது தடைப்பட்டது. காரண த்தை ஆராய்ந்தனர், புலப்பட விலில், யாவரும் அச்சமும் அதிசயமும் அடைந்த வராய்க் கூத்தப்பிரான் திருமுன்பு குறையிரந்து வ ண்டினர், ''உமாபதி சிவம் வந்தால் கொடியேறும்'' என ஓர் அசரீரி வாக்கு உடனே எழுந்தது. அதைக் வள் ள थि கேட்ட தில்லேவாழந்தணர்கள் நடராஜ வணங்கிக்கொண்டு, தாம் அறியாமை காரணமாகச் **வரு** ந்**தியவ**ராய்க் செய்த அவச்செய‰ நிணேந்து கொற்றவங்குடிக்குச் சென்று உமாபதிசிவாச்சாரியாது வணங்கி மன்னிக்கும்படி வீழ்ந்து பாதங்களில் வேண்டினர், பெருமானுக்கு எடுத்த விழாவை வந்து நடத்திவைக்கும்படி இரந்தனர்.

எம்பெருமான் திருவருட்குறிப்பை உணர்ந்த உமாபதியார் நடராஜ சந்நிதியை அடைந்து வணங் கிக்கொண்டு, தம்ப மண்டபத்துக்கு வந்து யாவரை யும் விஷகும்படி பணித்துக் கொடிக்கயிற்றை அப் படியே விட்டபின். ஆனந்தக்கூத்தரின் அருளினுல் கொடியேறுவதாக எனத்தியானித்துக்கொண்டு கைக்கப்பியபடி 'கொடிக்கவி என்னும்' பின்வரும் பாடல் கள் நான்கையும் பாடத்தொடங்கிருர். என்ன ஆச்சரியம் கொடியும் மெல்லென ஏறத்தொடங்கியது.

29. கொடிக்கவி.

கட்டுகாக் கலித்துறை

1 ஒளிக்கு மிருளுக்கு மொன்றே பிடமொன்று மேலி [டிலொன்(று)

ஒளிக்கு மெனினும் இருளட ராதுள் ளூயிர்க்குயி. [ராய்த்

தெளிக்கு மறிவு திகழ்ந்துள தேனுந் திரிமலத்தே குளிக்கு முயிரருள் கூடும் படிக்கொடி கட்டின்னே;

ஆணவத்துக்கும் ஞானத்துக்கும் இடம் ஒன்றே ஞானம் மேலிட்டகாலத்து ஆணவம் ஒளி த்து நிற்கும், ஆணவம் மேலிட்ட காலத்து ஞானம் ஒளித்து நிற்கும். ஒன்று மேலிட்ட காலத்து மற்றது ஒளித்து நின்ளுலும் ஞானத்தை ஆணவம் பொருந்தாது. பூர்வ வாசனு விசேஷத்தால், உள்ளே கிடந்த சீவருள்ளம் சற்று விளங்குமானும் (உயிர்) மும்மலங்களிலே மூழ்கிக் கிடக்குமல்லாமல் அது கொண்டே நீங்கமாட்டாது. இப்படி மும்மலங்களிலே மூழ்கிக்கிடக்கிற ஆன்மா அருள் கூடும்படிக்குத் தீட் சைக் கிரமங்களினைமே மலங்களேப் போக்கத் துவசங்கட்டினேன்.

நேரிசை வெண்பா

2 பொருளாம் பொருளேது போதேது கண்ணேது இருளாம் வெளியே தி**ரவே**(து) - அருளாளா நீ புரவா வையமெல்லாம் நீயறியக் கட்டினேன் கோபுர வாசற் கொடி. பொருளிலே அறியாத பொருளேது; கிரணை மாகிய சக்தி ஏது; கண்போல ஆன்மா ஏது; அஞ் ஞானமாகிய சகலகேவலந்தான் ஏது; அருளே உடையவனே வையமாகிய மலமாயாதி கன்மங் களிலே பொரு ந் தா மல் ஆன்மாக்களிடமாகப் பொருந்தியிருக்குந் தேவரீர் அறியக் கோபுர வாச லிலே கொடி கட்டினேன்.

3 வாக்காலும் மிக்க மனத்தாலும் எக்காலும் தாக்கா துணர்வரிய தன்மையண — நோக்கிப் பிறித்தறிவு தம்மிற் பிரியாமை தானே குறிக்கும் அருள்நல்கக் கொடி.

வாக்கு மனங்களாலும் ஒருகாலத்திலும் தாக்கா மல் அறிதற்கரிதாகிய தன்மையுடையவணே விசா ரித்துப் பார்த்துப் பகுக்குமிடத்து அறிவுக்கு அறி வாய் இருக்கிறதைப் பிரியாமற் குறித்து அருள் பொருந்தத் தக்கதாகக் கொடி கட்டினேன்.

4 அஞ்செழுத்தும் எட்படழுத்தும் ஆறெழுத்தும் [நாலெழுத்தும்

பிஞ்செழுத்தும் மேஃப் பெருவெழுத்தும் — நெஞ் [சழுத்திப்

பேசும் எழுத்துடனே பேசா எழுத்திணயும் கூசாமற் காட்டக் கொடி.

சிவாய நம என்கிற ஐந்தெழுத்தும், ஓம் ஆம் ஒளம் சிவாய நம என்கிற எட்டெழுத்தும், ஓம் நமசிவாய என்கிற ஆறெழுத்தும், ஓம் சிவாய என்கிற நாலெழுத்தும் ஆக இப்படி உச்சரிக்கிற விதிப்படியே உச்சரித்தும், விதிப்படி உச்சரிக்கிற முறைமையை விட்டுப் பஞ்சாட்சரத்தினுடைய சொருபத்தை அறிந்து, பிஞ்செழுத்தாம் வகர மாகிய பராசக்தியையும், மேஃப் பெருவெழுத்தாம் சிகாரமாகிய சிவத்தையும் தன்னுடைய இருதயத் திலே வைக்கில், பேசும் எழுத்தாம் வகரமாகிய சக்தி, பேசா எழுத்தாம் சிகாரமாகிய சிவத்தை இரண்டறக் கூசாமல் அழுத்துவிக்கக் கொடி கட்டி னேன், என்பது. இப்படி அவரும் பாடி முடிக்கக் கொடியும் தம்ப உச்சியை அடைந்தது.

இந்த வரலாற்றிலிருந்து புலப்படுவது யாதெனில், கொடியேற்றச் செயல் சாதாரணமானதன் றென்பதும், இறைவனது திருவருட் குறிப்புடன் மெய்யன்பு கொண்டு செய்யப்படவேண்டும் என் பதுமேயாம்.

கொடியானது தம்ப உச்சியை அடைந்ததும் திருவருளாகிய கயிறு கொடிச்சீஃயுள் மறைக்கப் படுகிறது. அதன் பொருளாவது சீவான்மா பர மான்மாவுடன் ஐக்கியமானபின் அருள் ஆன் மாவிலே பதிய சீவான்மா வேறு பரமான்மா வேறு என்ற பேத உணர்ச்சி அற்றுவிடும் என்பதாம்.

கொடிப்படம் எமக்கு எதனே உணர்த்துகிறது எனின், இறைவன் ஆன்மாக்களிடத்தே கண்ணேட்டங்கொண்டு "அஞ்சேல்" என்று அபய ஹஸ்த மாக உயர்த்திய வலத்திருக்கரத்தைக் குறிக்கிறது கொடிக்குப் பதாகை என்று பெயர் பதாகை முத் திரை என்பது வலக் கரத்தை விரித்துக் காட்டுதல். இந்த விளக்கத்துடன் கொடியேற்றப்பட்டுள்ள தம் பத்தைத் தியானிப்பவருக்கு உண்மை புலப்படும். அபயங்கொடுத்தலே - திதித்தல். அதாவது, ஆன் மாக்களே நிலே பெறும்படி காத்தருளல். இக்

குருத்தை அடக்கியே ''தோயுந் திதி அமைப்பில்'' எனக் கூறப்பட்டது.

### 30. துவஐஸ்தம்ப ஆ வாஹுனம்.

ஆசாரியர் கொடித்தம்பத்தின் வலப்பாரிசத்தில் வடக்கு முகமாக இருந்து சங்கற்பம் - சகளீகரணம் - விக்கினேஸ்வர பூ ைஜ - புண்ணியாகப்பு ரொட்சணம் என்பன செய்தபின் அஸ்திரதேவருக்குச் சாந்திகும்ப நீரிறைப்புரோட்சித்து பூசிக்கப்பட்ட அஸ்திர கும்ப நீரிறைல் அபிஷேகஞ் செய்து நீராஞ்சனம் சமர்ப்பிக்க.

கொடித்தம்பத்தை அஸ்திர மந்திரஞ் சொல்லிச் சாந்திகும்ப நீரினல் புரோட்சித்தபின், தம்பத்துக்குரிய தியானஞ் சொல்லித் தியானிக்கவும். துவஐ தண்டமே விக்கினேகவரராகவும், தண்டத் தின் மூன்று பாகங்களிலும் ஆத்ம தத்துவம், வித்தியா தத்துவம், சிவதத்துவம் என்பன அமைந்துள்ளதாகவும், உபதண்டத்தில் இருக்கு யசுர் சாமம் அதர்வம் என்னும் நால்வேதங்களும் அமைந்துள்ளதாகவும் பூசிக்க பின்பு, கொடித்தம் பத்துக்கு இரட்சா பந்தனஞ் செய்க. சாந்தி கும்ப நீரினல் அபிஷேகஞ் செய்து தம்பத்தில் கணேச மூர்த்தியை ஆவாகிக்க (எழுந்தருளுவிக்க). ஸ்தா பனத்தின் பொருட்டு முன்பு பூசித்து வைத்துள்ள பக்துக்கும்ப நீர்கொண்டு அபிஷேகித்து நீராஞ்சனம் செய்க.

மூஷிக மூலமந்திரஞ் சொல்லிக் கொடிப்படத் தில் பொருத்தப்பட்ட கயிற்றின் மறு நுனியைத் தம்பத்தின் நுனியுடன் பொருத்திக் கொடிக்கயிற் றைத் தம்பத்தில் கொழுவிக் கொடிப்படம் நேரே தரிசிக்கும் அளவுக்கு அமைத்துக் கட்டுக, பின்பு, படப்பிரதிட்டைக்கு எனப் பூசித்து வைக்கப்பட்டி ருக்கும் மூஷிக கும்ப சீர் கொண்டு பட மூஷிகத் துக்கும்' அங்குசாஸ்திர கும்ப சீர் கொண்டு பட அங்குசத்துக்கும் கண்ணுடியில் அபிஷேகம் செய்து நீராஞ்சனம் முடிக்க.

பின்பு தம்ப பூஜை செய்க.

தம்பத்து மேற்பாகத்தில் - கணபதியையும்

வலப் பத்திரத்தில் - வீரீனயும்,

இடப் பத்திரத்தில் - வீரேசீனயும்,

பாலிகையில் – வல்லபா தேவியை

[யும்

பாலிகையின் வலப்புறத்தில் - விகிருதியையும்,

,, இடப்புறத்தில் - விலாசினியையும்,

சும்ப பாகத்தில் - பிரமத்தீனயும்,

கும்ப மூலத்தில் - விகடனேயும்,

தம்ப நுனியில் - உலோக சாட்சியை

[щю,

தம்ப மத்தியில் - நிசாகரஃனயும்,

தம்ப மூலத்தில் - முனீந்திரனேயும்,

படத்தில் - ஞானத்தையும்,

கயிற்றில் - கணேசனேயும்,

யஷ்டியில் (படத்திற்கட்டிய

தண்டத்தில்) - இந்திரனேயும்,

தருப்பைகளில் - சோமணயும்,

தம்ப வஃயத்தில் - சூரிய மண்டலத்

[தையும்,

தருப்பைக் கயிறறில் - வாசுகியையும்,

- பிரமாவையும்

பூஜிக்க,

தருப்பைக் கயிற்றில் தம்ப பீடத்தில் தம்பத்தைச் சூழவரக் கிழக்கு முதலாக எட்டுத் திசைகளிலும் மத்தன், பிரமத்தன், குண்டன், குடி லன், சிங்கவக்திரன், பிருஹத்பாகு, ஸதீர்க்கன், அஜானனன் என்பவர்களேயும் பூசித்தபின் பழம் தாம்பூலம் என்பவற்றை நிவேதித்து நீராஞ்சனம் செய்க.

### 31. சமஸ்த தேவதாவாஹனம்.

இது அகில தேவர்க‱யும் கொடித்தம்பத்தில் அருள் முகமாக்குதல்.

திருவாரும் தேவர், அசுரர், முனிவரர்; சித்தர், வித்தியாதரர், இயக்கர், இராக்கதர், கருடர், கந்தருவர், கின்னரர், கிம்புருடர், பூதர், பிரேதர் பிசாசர், சித்திவாய்ந்த யோகினி, சாகினி, இடாகினி என்போர், பிரமராக்கதர், மஞ்சல் வண்ண முக கண்ணராம் விநாயக கணத்தவர், பூதனே இரேவதி எனப்படும் மாதர் கணத்தவர், கந்த புரோசனை, நட்சத்திரங்கள், வெள்ளிக் கூட்டங்கள், மனிதர், மிருகம், பசு, பறவை, ஊர்வன, விருட்சம் எனச் சொல்லப்படும் தாவர சங்கமங்களும்,

பூலோகம், புவர்லோகம், சுவர்லோகம், மஹோ லோகம், ஜனேலோகம், தபோலோகம், சத்திய லோகம் எனப்படும் மேலேழு உலகங்களும்;

பிரம்மாண்டம், கருடாண்டம், வைஷ்ணவாண் டம், விருஷபாண்டம், உருத்திராண்டம், முகாந்த ரண்டம், பகிரண்டம் எனப்படும் ஏழு அண்டங் களும்;

அதலம், விதலம், சுதலம், தலா**தல**ம், இரசா தலம், மஹாதலம் பாதாளம் எனப்படும் கீழேழு உலகங்களும்; அனந்தன், வாசுகி, தட்சகன், கார்க்கோடகன், சங்கபாலன், குளிகன், பதுமன், மஹாபதுமன் எனப்படும் அட்டமா நாசர்களும்;

மேரும்ஸ், மந்தரம்ஸ், நிடதம்ஸ், கைலாய ம்ஸ், இரத்தின்கூடம், சித்திரகூடம்' ஆப்பிரகூடம், உலோககூடம், திருச்சைலம், ம்ஸ்யசிகரம், மாலிய வான் சிகரம், அருணுசலம், கந்தமாதனம், விந்திய ம்ஸ், பாரியாத்திரம்ஸ், ஏம்கூடம், குசம்ஸ், கிர வுஞ்ச ம்ஸ், உதயகிரி, அத்தமன்கிரி என விரித் துச் சொல்லப்படும் கைலாயம் முதல் மேரும்ஸ் ஈருன மீஸ்யர்சக் கூட்டங்களும்;

உவர் நீர்க்கடல், கரும்புரசக்கடல், தேன்கடல். நெய்க்கடல், தயிர்க்கடல், பாற்கடல், தூய நீர்க் கடல், என்பன்வாகச் சொல்லப்படும் சப்தசமுத் திர தேவதைகளும்;

கங்கை, யமுணே, சரசுவதி, கோதாவரி, நரு மதை, சிந்துநதி, காவேரி, கன்னியாறு, சரயுநதி, தாமிரபர்ணி, துங்கபத்திரை, கந்தவதி, சந்திர பாகை மஹாநதி எனப்படும் அகில ஆற்றுநீர்த் தேவதைகளும்;

அகத்தியர், புலத்தியர், சநகர், சநந்தனர், சநா தனர், சநத்குமாரர், குசிசர், குத்சர், வத்சர், வான் மீகர், வாமதேவர், வைசம்பாயனர், தும்புரு, வியா சர், வசிட்டர், விசுவாமித்திரர், சித்திரசேனர், கபி லர், கண்ணுவர் ஆங்கீரசர், கௌசிகர், காசியபர், காலவிஷயர், அங்சிரர், அசிதர், கருவர், காலவாச்சி யர், இயமமுனிவர், ஜமதக்கினி முனிவர், ஜகத்குரு ததீசி, தைவ்வியகர், நாரதர், வாதராயணர், பிருகு பாரத்துவாஜர், மரீசி, மஹிஷர், மார்க்சண் டேயர், யாஜ்ஞவல்க்கியர், உருத்திரமுனிவர், கௌண் டின்னியர், சகனர், சுக்கிரர், அரிதர், சாத்தியர் எனப்பலவாறு விரித்துப் பேசப்படும் இருஷிகணப் பிரமுகர்களும்,

இருக்கு, யசுர் சாமம், அதர்வம் எனப்படும் நால்வேதங்களும்;

தர்ம சாத்திரம், சிவாகமம், சங்க்தை, உபநிட தங்கள், சித்தாந்த சாத்திரங்கள், ஈசான முதலான பஞ்சப்பிரம மந்திரங்கள், இருதய முதலான ஆறங்க மந்திரங்கள் ஆகிய இந்த மந்திர தேவ தைகளும்;

வைகர்த்தனன், விவஸ்வான், மார்த்தாண்டன், பாஸ்கரன், இரவி, உலோகப்பிரகாசன், உலோக சாட்சி, திரிவிக்கிரமன், ஆதித்தன், சூரியன், அம்சு மாலி, திவாகரன், என்னும் பன்னிரு சூரியர்களும்;

ஞாயிறு, திங்கள், செவ்வாய், புதன், வியா ழன், வெள்ளி, சனி, இராகு, கேது என்னும் ஓன் பது கோள்களும்;

இந்திரன், அக்கினி, இயமன், நிருதி, வருணன், வாயு, குபேரன், ஈசானன். பிரமா, விஷ்ணு எனப் படும் பத்துத் திசா நாதர்களும்;

பதிஞை உருத்திரர், பன்னிரு சூரியர், அசு வினி முதலாக அட்ட வசுக்கள் ஈருகக் கணித்துச் சொல்லப்படும் முப்பத்து முக்கோடி தெய்வக் கூட் டங்களும்;

பதினந்து பக்ஷி மந்திரங்கள், பதினுறு சுவரமந் திரங்கள், மஹா மந்திரங்கள், உபமந்திரங்கள், ஹுங்காரம், பட்காரம், சுவதாகாரம், சுவாஹா காரம், வஷட்காரம், வௌஷட்காரம் என்பவறறை ஈருகவுள்ள மனுக்களும்;

சுகம், துக்கம், ஆசை, என்னும் மனவியல்பு களும், இராஜசம், தாமசம், சாத்துவிகம் என்னும் முக்குணங்களும்;

வெளிப்பட்டும் வெளிப்படாமலும் இருக்கும் மனம், புத்தி, சித்தம், அகங்காரம் என்னும் அகக்கரணங்களும்;

புறக்கரணங்களாயுள்ள - வாய், கால், கை குதம், குய்யம் என்னும் ஐங்கருவிகளும்; அவற் றின் செயல்களாய - பேச்சு, போக்கு, கொடை, கழிவு, இன்பம் என்னும் தொழிற்பாடுகளும்;

சுவை, ஓளி, ஊறு, ஓசை, நாற்றம் என்னும் ஐம்புலன்களும்; மெய், வாய், கண், மூக்கு, செவி என்னும் ஐம்பொறிகளும்;

பிராணன், அபானன், வியானன், உதானன்; சாமனன், நாகன், கூர்மன், கிருகரன், தேவதத் தன், தனஞ்சயன் என்னும் பத்து வாயுக்களும்;

இடக2ல, பிங்க2ல, சுழுமு2ன, காந்தாராஸ்தி, ஜிஹ்வாலய, பூஷா, யசஸ்வினீ, குஹூசங்கி நீ, ஜயா சாந்தாசாந்த என்னும் பத்து நாடிகளும்;

மூலாதாரம், சுவாதிட்டானம், மணிபூரகம், அநாகதம் விசுத்தி, ஆஜ்னை பிரமரந்திரம் எனப் படும் ஏழு தான அதிதேவதைகளும்;

விஷமும் அழுதமுமான உலகப்பொருள்களும் காணப்பட்டனவும், காணப்படாதனவுமான பாக் களும் வாக்கியங்களும்; பௌத்தம், ஆருகதம், நையாயிகம், உலோகயதம், மீமாம்சை, மௌசரணி முதலாகச் சொல்லப்படும் சமயபேதங்களும்; பரித வாக்சியாயன தந சத்த பரிச ரூபமான பதினெட்டு ஸ்மிருதி விகல்ப பேதங்களும்; பதி னெண் புராணங்களும்; ஸ்ரீ கண்டேசுவரரது தேவியும் பக்தி வயப்பட்ட முத்தர்களின் இருதய கமலத்தை இடமாசக்கொண்ட பார்வதி தேவியாரும்; நித்தியானந்தமும் நித்திய கல்யாணமும் கொண்ட கங்கையைத் தரித்தவரும் கணங்களுக்கு நாயகரும், மஞ்சலும் செவ்வண்ணமும் கலந்த இமை பொருந்திய முக்கண்ணரான உருத்திர மூர்த்தியும் ஆகச் சொல்லப்படும் மூவுலகத் தெய்வக் கூட்டங்கள் யாவும்.

அகில புவனங்க2ளயும் படைத்துக் காத்து அழித்து மறைத்து அருளுத2லத் தம் திருவி2்யாட் டாகக் கொண்டருளும் ஸ்ரீ விக்னேசுவரப் பெருமான் கோயில்கொண்டு எழுந்தருளுதற்கு இடமாய், இரு பெருஞ் சமுத்திர மத்தியில், கந்தமாதன மஃயின் தென்பாரிசத்திலே, பூமத்திய பாகத்திலே மேரும்ஸேச் சிகரம் தங்குவதற்குத் தானமாய் அமைந்த இலங்கா புரியிலே, தக்ஷிண கைலாசம் எனப்படும் திரிகூட மலேக்கு (வாயு) திக்கிலே உள்ள (யாழ்ப்பாண) நக ரத்திலே, (இன்ன பெயருள்ள) கிராமத்திலே, நன் மக்கள் வாழும் புண்ணிய பதியிலே எழுந்தருளி யுள்ள தேவாதிதேவர் வல்லபா நாயகர் ஆகிய ஸ்ரீ விக்கினேசுவரப் பெருமானுக்குக் கொடியேற்றம் முதலாகத் தீர்த்தவிழா ஈருக ஒன்பது இரவுகளேக் கொண்ட மஹோற்சவ மங்கல சேவையின் பொருட்டு ஸ்ரீ விக்னேசுவரப் பெருமானது ஆணேயை ஏற்றவர் களாய் எல்லாத் தேவர்களும் தத்தம் கணம் சூழச் சமுகந்தரக் கடவர்.

இந்தக் கொடித்தம்பத்தில் எல்லாத் தேவர்களே யும் அவரவர் அங்கம் ஆயுதம் ஊர்தி பத்தினி புத் திர பரிவாரம் என்பவற்றேடு கூடியவர்களாய் வந்து அமரும்படி வேண்டிக்கொள்வதாக ஆசாரியர் விண் ணப்பிக்கக் கடவர். ஆவாஹனம் முதலிய முத்திரை காட்டிப் பூரித்து நிவேதித்து நீராஞ்ஜனம் செய்க.

இதுவே சமஸ்த தேவதாவாஹனம் என்பது.

### 32. கொடியேற்றுதல்.

ஆசாரியர் சங்கற்பஞ் செய்து தசதானம், நவக் கிரசு தானம், யாத்திரா தானம் என்பன செய்விக்க. விக்னேசுவரப் பெருமாணப் பிரார்த்தித்து கொடி யேற்றும் வேளே திரராசியான சுபநேரமாக அநுக் கிரகிக்கும் படி வேண்டிக்கொள்க. தேங்காய் உடைக்க.

மூஷிக காயத்திரி மந்திரத்தை ஆசாரியர் உச்சரித்துக்கொண்டு விக்கினேச சேனுபதியின் ஆணேப் படி மிருதங்கம் வீணே குழல் தம்பட்டம் தாளம் எக்காளம் சங்கு படகம் முரசு முதற் பல்லியங்களான வாத்தியங்கள் ஏக காலத்தில் ஒலிப்பனவாகுக என்று சொல்லி ஒலிக்கச்செய்து, ஏகாக்கிர சித்தத்துடன் நிதானமாகக் கொடிக்கயிற்றைப் பற்றி மிருதுவாக இழுத்துக் கொடிப்படத்தைத் தம்ப நுனிவரை ஏற்றக்கடவர். பின்பு கொடிச்சீலேயினுள் மறையும்படி கயிற்றை உள்ளடக்கி வலமாக முறுக்குக. அவ்வாறு முறுக்கிய கொடிச்சீலேயுடன் தருப்பைக் கயிற்றை யும் சேர்த்து, திரியம்பக மந்திரத்தை உச்சரித்துக் கொண்டு தம்பத்தில் வலமாக ஐந்து முறையாவது மூன்று முறையாவது சமமாகச் சுற்றக்கடவர். தம்ப

பாலிகையின் மேல் விளிப்புடன் மூல மூர்த்திக்கு எதிரே சுற்று முடியும்படி அமைத்து எஞ்சிய சீஃயை யும் சுற்றி இறுதியில் மூன்று முறுக்கிட்டுப் பிரமக் கிரந்தியாகக் கட்டுக.

## 33. கொடித்தம்பபூஜை.

ஆசாரியர் சகளீகரணஞ் செய்து,தமது இருதயத் திலே கணேச மூர்த்தியைப் பூசிக்க. விசேட அர்க்கி யங் கூட்டி அதஞல் புரோட்சித்தபின் தம்பத்திலே ஆதார சக்தி முதலான பூஜையைச் செய்து கணேச மூர்த்திக்கு ஆசனங்கற்பிக்க. தண்ட பங்கி முதலான நியாசங்களே முறைப்படி செய்க. வித்தியாதேக நேத் திரம் கற்பிக்க. கணேசப் பெருமானத் தியானித்து ஆவாகித்து பாத்தியம் அர்க்கியம் ஆசமனீயம் கொடுக்க.

வாசணேக்தைலம், மாக்காப்பு, நெல்லிக்காப்பு, மஞ்சற்காப்பு, பஞ்சகவ்வியம், பஞ்சாமிரு தம், தயிர், நெய், தேன், பால், இளநீர், தூயநீர், என்பவற்ருல் தம்பக்துக்கு அபிடேகம் செய்க. திருவொற்றுடைகொண்டு ஒற்றியபின் பட்டுவஸ்திரம், சந்தனம், பூமாலே என்பவற்றுல் அலங்கரிக்க. மூலமூர்த்திக்கு எதிரே கொடிச்சில் முடிச்சில் கஞ்டப்பட்டுள்ள கூர்ச்சத்தில் வல்லபாதேவியோடு கூடிய கணேச மூர்த் திக்கு பஞ்சமாவரண பூஜை செய்க. தம்ப பீடத்தில் கிழக்கு முதலான எட்டுக் திசைகளிலும் முறையே மத் தன், பிரமச்தன், உன்மக்தன், குண்டன், குடிலன், சிங்கவக்திரன், பிருஹத்பாகு, அதிதீர்க்கன் என்பவர் களேயும், இந்திரன் முதல் ஈசானன் ஈறுன அட்ட திக்குப் பாலகர்களேயும் பூசிக்க.

தூப தீபங்காட்டி பரிவாரத்தோடு கூடிய விநாய கப் பெருமானுக்கு நிவேதனம் சமர்ப்பிக்க. பின்பு, மத்தன் முதலானவர்க்கும், திக்குப் பாலகருக்கும் தேங் காய்ப் பரிமாணத்தில் அன்ன உருண்டை கொண்டு பலியிடுக. தம்பத்திலே பூசிக்கப்பட்ட மூர்த்திக்கு விசேட தீபாராதனே செய்து மந்திர செபம் ஈருன பூஜையை நிறைவேற்றி அவரை மகிழ்விக்க.

### 34. தோத்திர வடிவமான மாலே சமர்ப்பித்தல்.

இதனே வடமொழியில் ''பணிமாலா" என்பர். இது விநாயகப் பெருமானுக்குக் தனிச்சிறப்பாக அமைக்கப்பட்டிருக்கிறது. இதனே ஆசாரியர் சொல்லி கொடித்தம்ப சதில் சாந்நித்தியமாக்கப்பெற்ற விநாய கப் பெருமானிடம் சமர்ப்பிக்கக்கடவர்

'திருவாரும் அகில சராசரங்களேயும் காக்கவேண் டும் என்னும் கரணப் பெருக்கிரைல் சிவபரப பொருள் சிவசக்தியோடு பிரணவ வடிவான பிடியும் கரியுமாகிச் செய்த திருவினயாட்டின் பயகை உதிச்தவரும், உமையம்மையாரின் செங்கமலத் திருக்கரங்களால் உருக்கொண்டவரும், கயமுகன் முதலான அசுரர் கடூக் குலமூலத்துடன் அழிவு படுச்தும் முகத்தால் மறக்கருணே புரிபவரும், மெய்யன்பர்கள் வேண்டி யாங்கு இட்டசித்திகளே அளிச்து அறக்கருணே செய்ப வரும்,தெய்விக குங்கும வண்ணமான பவளம்போன்ற அழகிய திருமேனி கொள்பவரும், விசிச்திர நவமணி குயிற்றி அழகிய பட்டுக் குஞ்சம் விளங்கும் கிரீடந் தாங்கிய அருள் சொரியும் ஆனே முகம் கொண்டவரும் அழகிய நீண்ட ஒற்றை வெண்மருப்பு ஒளிர்பவரும், மதநீர் பிலிற்றி மதுர பாணம் அருந்தும் களிப்புடன்

மச்தளவோசைகொள் பாடலில் மகிழ்ந்து தாளம் ஒற்றியாங்கு செவ்விதின் அசையும் செவிகளேக் கோண்ட வரும், பலாப்பழம் மாம்பழம் கருப்பந்துண் டம் மோதகம் அப்பம் முதலாகப் பலவான உணவு கூடுள் தீண்டிக் களிகொள்ளும் துதிக்கையைக் கொண்டவரும், வெண்கடம்பு போலும் அழகிய திரண்ட புயங்களேக் கொண்டவரும், பெரியபாம் பையே உதரபந்தனமாகக் கொண்டு விளங் கும் அழகிய பேழைவயிற்றை உடைய வரும், சிவபரம் பொருளின் அவதார ரூபமானவரும், அங்குசம், தந்தம் மாம்பழம் விளங்கும் நான்கு செந்தாமரை மலர் போலும் திருக்கரம் கொண்டவரும், அரி பிரம இந் திரர் ஆதியாந்தேவர்களால் வணங்கப்படும் அழகிய உபய திருவடிகளே உடையவரும், கருணேயாந் தேன் சொரியும் அழகிய மூன்று கமலக்கண்களே யுடையவரும் எல்லா விக்கினங்களேயும் போக்குபவ ரும், ஆகிய மஹா கணேச மூர்த்தியானவர் இந்தத் துவஜத் தம்பத்திலே சாந்நித்தியமாகி யாவருக் கும் திருவருள் செய்வாராக.

### 35. கணபதி தாளம்.

தாளம் என்பது எந்த மூர்த்திக்குச் சொல்லப் படுகிறதோ அந்த மூர்த்திக்குரிய சிறப்பியல்பு கீனத் தாள ஒற்றுக்கு இசைய அழகிய வாக்கியங் களில் அமைத்துச் சொல்லி அவரை மகிழ்வித்துத் திருவருள் சுரக்கச் செய்யும் ஒருவித வழிபாடாரும்-அதில் அந்த மூர்த்திக்குச் சிறப்பாக உரியனவாகிய வேதவாக்கியம், தேவாரப்பண், தாளம், வாத்தி யம், நிருத்தம், இராகம் என்பன அமையும். முதலில் கணபதிதாளம் பின் வருமாறு:தேவாதி தேவ கணபதியே
அழகிய திருமுடி கொண்டவரே
இருடிகள் நாயக கணபதியே
யாகமு தல்வனே ஒத்தவரே
பிறவிப் பிணியழி கணபதியே
போர் பதும மேனியனே
வெல்க வெல்க கணபதியே
வேண்டி யும்மை வணங்குவனே.

பிறைமதி காலும் வெள்ளொளி வீசும் முடிபுனே சூலப் படையினரும், நிறையருளாளும் நறைமலி செந்தா மரைபுரை பாதப் பாணியரும், பிரமத கணமே குணமது கொள்ளப் பீடு பெருக்கும் பெரு மானும், புயபல வெற்றி பொலிய முரித்த ஒற்றை மருப்பை அணிவானும், படிசு தரித்தபரமது வாகிப் பாலித் தருள்புரி பாணியனும். கஜமுக முற்று அகிலமு மாகிக் காத்தருள் நாயக காவலனே, முதிருஞ் சுவைகொள் வாழைப லாக்கணி மோதகம் ஏற்று மகிழ்பவனே, உலகருள் குருவாம் சிவசுத கணபதி ஒற்றிய தாளம் ஏற்றருள்க. அதுவே - உலகருள் குருவாம் சிவசுத கணபதி ஒற்றிய தாளம் ஏற்றருள்க.

வேதம்:- ''கணுநாந்த்வா'' என்பது பண்:- தர்க்கராகம்.

இங்கே பண் என்னும் போது குறித்த பண் பொருந்திய எந்தத் தேவாரப் பாசுரத்தையும் பக்தி யோடு பாடலாம். மாதிரிக்காக ஒவ்வொரு பாசுரம் இங்கே குறிக்கப் படுகிறது. மடையில் வானே பாய மாதரார் குடையும் பொய்கைக் கோலக் காவுளான் சடையும் பிறையும் சாம்பற் பூச்சுங்கீழ் உடையுங் கொண்ட உருவ மென்கொலோ.

> தாளம்:- கணபதிதாளம் நிருத்தம்:- புஜங்காஞ்சிதம். வாத்தியம்:- சித்திரம் இராகம்:- உஜ்ஜணே.

> > 36. மூஷிக தாளம்.

போற்றி மூஷிக தேவனுக்கு போற்றி சாமள வண்ணனுக்கு போற்றி வக்கிர தந்தனுக்கு போற்றி குறுகிய தாளனுக்கே.

மூஷிக தேவன் மஃ நிகர் தேகன் மூத்த கணபதி வாகனமாம் வேண்டி விரும்பிப் பலபழ முண்போன் கிண்கிணி யோசைத் தாளினனே சலசல வென்லும் மணியதி ரோசை மகிழப் பலவித பயனுதவும்,

அதுவே-சலசல வென்னும் மணியதி ரோசை மகிழப் பலவித பயனுதுவும். சூர்ணிகை-

ஆனேமுகப் பெருமான் தன் மருப்பின் மறக்கருணே அருள் மன்னிடக் கயமுகாசுரக் கயமை தவிர் மூஷி கேசன் - இளம்பிறை கோடி இலங்கிணுலொப்ப வக் கிர தந்தம் வயங்கு கீள் முகவன் - பயங்கா ஒலியின் பரவிய திகாந்தப் பாங்கா யெங்கும் செவிடு படுப் போன்- தானியம் கிழங்கு தகுபழம் பட்சணம் தாவிப் புசித்துப் திரள்மூ போலுக் திண்ணிய காத் திரன்- நீண்ட வாலின் நெறிப்படும் அசைவின் தாரகை உதிரப் பெருநிலம் அதிரச் சூறைகொள் வாயுவைச் சுழற்றும் வலியினன்-கணகண வோசை கொள் மணிகள் தாங்கிய நான்கு பதத்தன் - முழு முதலிறைக்கு முன்னிய ஊர்தியாம் மூஷிகேகவரனே-சித்தி விநாயகன் செவ்விய ஆணேயின் சமுக மளிக் கச் சந்நிதி சேருவாய்.

சூற்கொண்ட மேகநிகர் நீலமொளிர் கண்ணுய் காற்கொண்ட கீண்கிணிகள் கலகலென ஊர்வாய் போற்றுசுரர் கணபதியைப் பொலிவோடு தாங்கும் ஆற்றலுறு மூஷிகவுன் அழகுபதம் போற்றி. வேதம் - 'பிரம்ம ஜஜ்ஞானம்'' என்பது. பண் - காந்தார பஞ்சமம். மந்திரம் நான்மறை யாகி வானவர் சிந்தையும் நின்றவர் தம்மை யாள்வன செந்தழல் ஓம்பிய செம்மை வேதியர்க் கந்தியுள் மந்திரம் அஞ்செ முத்துமே. தாளம் – மூஷிக தாளம். வாத்தியம் கணவாத்தியம். நிருத்தம்-ஸூசிகா நிருத்தம். இராகம் - அடாண. நீராஞ்சனம் செய்து நிறைவேற்றுக.

37. அங்குச அஸ்திர தேவதாவாகனம். அங்குச அஸ்திரதேவரைப் பூசிக்குக. ஆதன் உச்சியிலுள்ள முகுளத்தில் - விக்சிளேசுவர மூர்த்தி வலப்பாகத்தில் - வீரன்

- வீரேசன் இடப்பாகத்தில்

பாலிகை மத்தியில் வல்லபாதேவி

பாலிகையின் தென்பாகத்

- விகிருதி

பாலிகையின் வடபாகத்

- விலாசினி தில்

- பிரமத்தன் கும்ப பாகத்தில்

- விகடன் ,, மூலத்தில்

- தரியன் தண்டின் நுனியில்

- சந்திரன் மத்தியில்

- முனீந்திரன் மூலத்தில்

- துர்த்தரன், நந்திகடாட் பீடத்தில் சன், பூதநாதன், குறள் பாதன், பெருவயிற்றன், குண்டோதரன், சிங்க கர்ச்சிதன், அசனிபாணன்,

என்னும் எண்மரையும்; - ஈசான முதல் பஞ்சப் முதல் ஆவரணத்தில்

பிரமஷடங்க மூர்த்திகளேயும்;

இரண்டாம் ஆவரணத்தில் - வரதன், வீரன், விக்கி னேசன், கஜானனன், பக்தப்பிரியன், கஐகர்ணன், விநாயகன், இலம்போஷ்டன் என்னும் எண்மரையும்; மூன்ரும் ஆவரணத்தில் - சுப்பிரபூதன், சுவக்திரன், வாமனன், சங்கபாலன், மூஷிகன், கிரிதண்டன், உக்கி ரன், கும்போதரன் என்னும் எண்மரையும்;

நான்காம் ஆவரணத்தில் - இந்திரன் அக்கினி யமன் நிருதி வருணன் வாயு குபேரன் ஈசானன் பிரமா விஷ்ணு என்னும் பத்துத் திசாநாதர்களேயும்;

ஐந்தாம் ஆவரணத்தில் - நாராசம் சூலம் குந்தாலி வேதாளம் பாசம் அங்குசம் தண்டம் குடாரம் முச லம் கட்கம் என்னும் பத்து ஆயுதங்களேயும்;

துழலில் - பதி ெரு உருத்திரர், பன்னிரு துரியர், ஒன்பது கிரகங்கள், எட்டு வசுக் கள், எட்டு வாயுக்கள், எட்டு மங்கலங்கள், எட்டுக் குலமலேகள், எட்டு யாணகள், எட்டு நாகர்கள், மேலேழு உலகங்கள், கீழேழு பாதலங்கள், ஏழு நதி கள், ஏழு சமுத்திரங்கள், பூதகணங்கள், அப்சரகணங் கள், வருடம், இருது, மாசம், பக்ஷம், வாரம், நட் சத்திரம், யோகம், கரணம், கணம், நிமிடம், லவம், காஷ்டம், கலே, முகர்த்தம் என்னும் இவற்றின் அதிதேவதைகளேயும்;

அங்குசத்தின் அடியிலே - கும்போதர சண்டேசு வரணயும் சமுகமளிக்கும்படி பிரரர்த்தித்துப் பூஜை செய்து நீராஞ்சனம் சமர்ப்பிக்க.

### 38. மஹாசீர்வாதம்.

மஹாசீர்வாதம் என்பது பெரிய வாழ்த்துரை விண்ணப்பம் ஆகும். ஆசாரியர் இந்த விண்ணப் பத்தைச் செய்ய, வேத அறிஞர்களான பிராமணர் கள் ''அப்படியே ஆகுக'' என மனப்பூர்வமான தமது வாழ்த்துரையைக் கூறி அட்சதை எனப்படும் மங் கல அரிசியை இடவேண்டும். அது வருமாறு:-

மங்கலமா**ன** மந்திரங்கள் யாவும்பொருள்பொருந் தியனவாக, உண்மை உள்ளனவாக, பயன் அளிப் பனவாக அமையும்படி பெரியோர்களே அநுக்கிரகம செய்யுங்கள்-

வேதம் விதித்தவாறு யாவரும் யாவும் நீண்ட ஆயுளோடு அமையுப்படி அநுக்கிரகம் செய்யுங்கள். (2) இன்று செய்யப்பட்ட தாகிய கொடியேற்று வைப வத்தில் மந்திரம், தந்திரம், திரவியம், கிரியை என் பன குறைந்தும் சிறுத்தும் மிகைத்தும் மறந்தும் விதிவிலக்காகவும் கால ஒழுங்கு தவறியும் ஊக்கங் குறைந்தும் நிகழ்ந்திருப்பினும், அவையெல்லாம் சொல்லப்பட்டமுறையில் சாத்திரங்களுக்கு முர ணின்றி அங்க அமைதியுடன் நிகழ்ந்தனவாக ஆக்க முற அநுக்கிரகம் செய்யுங்கள். (3)

இந்த ஆலயத்தில் சூரியபூஜை மூஷிகபூஜை விக்சினேசுவரபூஜை புண்ணியாகவாசனம், பஞ்ச கவ்வியம் சாதித்தல், பூதசுத்தி, அகப்பூறை, தியா னித்தல், சாமானிய விசேட நிரோத அர்க்கியங் கூட்டுதல், ஆசமனம் சமர்ப்பித்தல், ஸ்நபன கும்ப பூஜை, துவார பூஜை செய்தல், உட்பிரவேசித்தல், விம்ப சோதனம், மூர்த்தியை நியசித்தல், பாத்தி யம் அர்க்கியம் ஆசமனம் கொடுத்தல் **தூ**ப தீப<mark>ம</mark>் காட்டுதல், வாசீனத் தைலம் அபிடேகித்தல், மாக் காப்பு, நெல்லிக்காப்பு, மஞ்சற்காப்பு, பஞ்சகவ்வியம், பஞ்சாமிர்தம், பால், தயிர், தேன், பழவகை, திராட்ச ரசம், கரும்புரசம், இளநீர், சந்தனக்குழம்பு, இரத் தினநீர், சங்கநீர், ஆயிரத்தாரைநீர், வியோம வியாபி மந்திரநீர், தூயநீர் முதலான அபிஷேகம், ஸ்நபந கும்பாபிஷேகம், அவ்வக்கால நிவேதனம், திரு வொற்றுடையின் ஒற்றடங்கொடுத்தல், தூய வெள் ளாடை பட்டாடை என்பன தரித்தல், நறுமணச் சந்தனக் காப்புச் செய்தல், பொற்பூணூல் பொன் முடி குண்டலம் கனகமணிமாலே முத்துமாலே மாலே என்பன தரித்து அலங்கரித்தல், ஐந்து ஆவ ரண பூஜை செய்தல், பல்சுவைக்கறியுடன் பால்

நெய் தயிர் தேன் சர்க்கரை சேர்ந்த அறுசுவை அமுது, அப்பம் மோதகம் பணிகாரவகை என்பன கொண்டு நிவேதித்தல், பழம் நறுமணங்கலந்த தாம்பூலம் சமர்ப்பித்தல் என்பனவும்;

தூபம், தீபம், அலங்காரதீபம், நாகதீபம்,மூஷிக தீபம், புருஷதீபம், நட்சத்திரதீபம், கும்பதீபம், கர்ப்பூர சோதிகாட்டல், நீறுசாத்துதல், கண்ணடி குடை, சாமரம், விசிறி, ஆலவட்டம் சமர்ப்பித்தல், மந்திர புஷ்பம், சுவர்ண புஷ்பம், திருநாம அர்ச் சீன வழிபாடு, பஞ்சாலாத்தி சமர்ப்பித்தல், நூல் வேதம் ஓதுதல், ஆசீர்வாதம் உரைத்தல், தமிழ வேதம் ஓதுதல், புஷ்பாஞ்சலி செய்தல், நிருத்தம், கீதம், சங்கநாதம், துந்துபி முதல் பலவகை வாத் திய கோஷஞ் செய்தல், அகப்பலி புறப்பலி இடுதல், காலே ஓமாக்கினி உபாசித்தல், பிராயச்சித்த ஜபம் செய்தல், புறஉபசாரம் வீதி வலம் வந்து வணங்கு தல் என்பனவாகச் சொல்லப்படும் எல்லா உபசாரங் களாலும் ஸ்ரீ விக்கினேசுவரப் பெருமான் பெரு மகிழ்வுகொண்டு திருவருள் பாலிக்கும்படி பெரியோர் களே அநுக்கிரகம் செய்யுங்கள் (4)

இந்த ஆலயத்தில் ஐவகை வீதியமைப்பு, கோபு ரம், மண்டபம், தேர்விழா என்பன சித்தியுடையன வாக அநுக்கிரகிக்க (5)

இந்தத் தேவாலயத்தில் ஆதார சிஃயின்மீது அமைந்த நவலோக நவரத்தினங்களேக் கொண்ட பத்திர பீடத்தில் சகலஷடத்துவ மயமான ஸ்ரீ கணேச மூர்த்தியானவர் ஐவகை ஆசனங்களிலும் ஐவகை ஆவரணங்களிலும் அமைந்த தேவர்களுடனும் முதல் ஆவாணத்துள்ள கருப்பக்கிரு சத்தில் வாஸ்துபிரமா முதலானவருடன் மகிழ்ந்து திருவருள் சுரக்க அமையும்படி ஆசிகூருங்கள். (6)

- இந்தத் தேவாலயத்தில் பஞ்சாக்கரப் படியோடு தோரண முகப்புக் கொண்ட அர்த்த மண்டபம், ஸ்நபன மண்டபம். நிருத்த மண்டபம், புஷ்ப மண்ட பம், யாக மண்டபம், ஆஸ்தான மண்டபம் முத லான யாவும் பொன்மணி வண்ணம் உடையனவாக அமையும்படி அநுக்கிரகிக்க. (7)
- இத் தேவாலயத்தில் அந்தராள முகமான படிக் கட்டுப் பொருந்திய துவஜ பீடம், பலிபீடம் என் பனவும், ஐவகை வீதிகளும், கோபுர மண்டபங் களும் கனகமணி வண்ணத்தனவாக அமையும்படி அநுக்கிரகிக்க. (8)
- இத் தேவாலயத்தில் நித்திய விழா, பட்ச விழா, மாச விழா, வருட விழா, ஊஞ்சல் விழா, வசந்தவிழா, புஷ்ய விழா, பெரு விழா முதலான அகில விழாக் களும், இடையீடின்றித் தொடர்ந்து இனிது நிறை வேறும்படி அநுக்கிரகிக்க. (9)
- இத் தேவாலயத்து மகாகண்டாமணி, அபி ஷேக நீர்க்குடம், ஸ்நபனகலசம் பாத்திய அர்க்கிய ஆசமனிய பாத்திரங்கள்,தூப தீப நீராஞ்சன விபூதி மடல், கண்ணடி, குடை, சாமரம், விசிறி, கொடி, ஆலவட்டம் என்னும் உபசரணப் பொருட் கள் யாவும் பொன் வண்ணத்தனவாக அமையும் படி அநுக்கிரகிக்க. (10)

இத்தேவாலயத்தில் சூரியாலயம், மூஷிசாலயம் முதலான பரிவார மூர்த்தி ஆலயங்களும், திர மடைப்பள்ளி முதலான சாலேகள் யாவும் தூய்மை கொண்டு ஒளிரும் பொன் மணி வண்ண மூடையன வாக அநுக்கிரகிக்க. (11)

இத்தேவாலயத்துத் தாஞசாரியர், சமயாசா ரியர், பிரதிட்டாசாரியர், அர்ச்சகாசாரியர், போத காசாரியர் சாதகாசாரியர் அலங்கரணசாரியர் ஆகிய யாவரும் ஆரம் வாகுவஃயம், கடகம் குண்டலம் மோதிரம் பொன்னரைஞாண், பீதாம்பரம், பட்டு வஸ்திரம், உருத்திராட்ச மாஃ முதலான எல்லா விதமான அலங்காரங்களுடனும் கூடியவர்களாக அமையும்படி அநுக்கிரகிக்க (12)

இத்தேவாலயத்துத் தேசிகாசாரியர் பலவித மந் திர தந்திர வேத வேதாங்கங்கள் சீவாகமங்கள் சித்தாந்த தத்துவ சாத்திரங்களில் வல்லுனராய், அவற்றில் விதிக்கப்பட்ட வை கிய நித்திய கர்மா னுட்டானங்களிற சிறந்தவராய், சமய விசேட நிர் வாண ஆசார்யாபிஷேகத்துடன் அமைந்த தீட்சை வகையில் நிறைவு பெற்றவராய் சிவஞான சித்தி மாகை அமையும்படி அநுக்கிரகிக்க. (13)

இத்திருத்தலமானது விருத்தாசலம், திருக்கா வத்தி, திருவண்ணும்லே, காசி, காஞ்சி, ஹாலாஸ்யம், இராமநாதம், வைத்தியநாதம், வேதாரண்ணியம், வடாரண்ணியம், திருவையாறு, பாபநாசம், ஸ்ரீபுரம் புண்டரீகபுரம், திரிபுவனேசுவரம்திருவிடைமருதூர், திருநந்திபுரம், வாஞ்சீசுவரம், வேதபுரீசுவரம், மாயூ ரம், திருக்கே தாரம், வாரண சீ முதலான சிவக்ஷேத் திரங் களுக்கு ஒப்பானதாக அமையும்படி ஆநுக்கிரகம் செய்யுங்கள். (14)

இந்தக் கிராம வாசிகளாகிய அறிவான்மிக்க மக்கள் பாவரும் ஸ்ரீவிக்கினேசுவர சுப்பிரமணிய உமாமகேசுவரர்களின் உபய திருவடித்தாமரை சுளில் அசைவற்ற பக்தியுடையவர்களாவும், தருக்கம், வேதாந்தம், வியாகரணம், தஞ்துவசாஸ்தி ரம், சிந்தாந்த சாஸ்திரம் என்பவற்றில் நிரம்பிய அறிவுடையவர்களாகவும் அமையும்படி அநுக்கிரகம் செய்யுங்கள் (15)

இந்தக் கிராமத்தில் வசிக்கும் ஆதிசைவர் முத லான அகில மக்களும் கருப்பாதானம் முதலாகச் சொன்ன நாற்பத்து நான்கு சமஸ்கார கர்மாநுட் டானங்களிற் குறைவற்றவர்களாக ஆகும்படி அநுக் கிரகம் செய்யுங்கள். (16)

இந்தக் கிராமத்தில் வசிக்கும் எல்லாப் பெரு மக்களும் நோயற்றவர்களாகவும், துன்பம், அற்ற வர்களாகவும், நற்பண்பாடு உடையவர்களாகவும், நற்செயல்களேக் கடைப்பிடிப்பவர்களாகவும், இல்ல றம் வழுவாது புத்திர பௌத்திர குடும்ப பாரம் பரியம் உடையவர்களாகவும், செல்வந்தர்களாகவும் அஷ்டை சுவரியங்களிற் குறைவற்ற வராகவும், ஞானவான்களாகவும், இரக்கமுடையவர்களாகவும், ஞானவான்களாகவும், பரோபகாரி களாகவும், செய்ந்நன்றிமறவாதவர்களாகவும், அமையும்படி அநுக்கிரகம் செய்யுங்கள். (17)

இவ்வாலய தருமகர்த்தாவானவர் (இன்ன) கோத்திரத்தில், (இன்ன) நட்சத்திரத்தில், (இன்ன) ராசியில் பிறந்து (இன்ன) பெயருடையவராகிய அவரதும் அவரது குடும்பம், புத்திரர், பௌத்திரர், சகோதரர், பந்துவர்க்கம் ஆகியயாவரதும் தேக சுகம், தைரியம், துணிவு, வெற்றி, நீண்ட ஆயுள், நோயின்மை, மேன்மை, முதலான எல்லாச் சுக சித்திகளிலும் அபிவிருத்தி அடையவேண்டும் என அனுக்கிரகம் செய்யுங்கள். (18)

இந்தத் தருமகர்த்தாவானவர் எல்ஃயற்ற பெருமையுடையவராகவும் சிவசம்பத்து உடையவ ராகவும், யானேச்செல்வம் உடையவராகவும், அறு பத்து நான்கு கஃஜ்ஞானம் கரைகண்டவராகவும், தேவப்பிராமணர்களேப் போற்றுபவராகவும், கொடை வள்ளலாகவும், விக்கினேசுவரப் பெருமானது திருவ ருளுக்கு ஆளானவராகவும் அமையும்படி அனுக்கிர கம் செய்யுங்கள் (19)

இந்த யஜமானன் தனலக்குமி, தானியலக்குமி, ராஜலக்குமி, வீரலக்குமி, விஜயலக்குமி, சத்தியலக் குமி, சம்பத்சந்தானலக்குமி, சௌபாக்கியலக்குமி என்னும் அட்டலக்குமிகளின் சித்திகளே நிலேயாகப் பெறும்படி அநுக்கிரகம் செய்யுங்கள், (20)

இந்தக் கிராம வாசிகளாகிய மக்கள் அனேவரும் விநாயகப் பெருமானது பூரண அருளிஞல் நோயற்ற வாழ்வு, திடகாத்திரம், நீண்ட ஆயுள், சற்புத்திரப் பேறு முதலானவற்றுடன் வாழ அனுக்கிரகஞ் செய் யுங்கள் இத்தேசத்தில் பஞ்சம், வறுமை, என்பன ஒரு போதும் நேராது, பயிர் வி<sup>ஜ</sup>னவு விருத்தியாகவும், மாசம் மும்மாரி பொழியவும் அனுக்கிரகியுங்கள்.(22)

இந்தக் கிராமம் அளகாபுரிக்கு ஒப்புடையதா [குக. (23)

பசுக்களும் அந்தணர்களும் என்றும் சுகமாக [வாழுக. (24)

அரசன் நீதிமுறை பிறழாது வெற்றியோடு வாழுக. (25)

இந்த நற்செயல் மேன் மேலும் அபி**வி**ருத்தி [யடைக. (26)

## 39. பலிபீடப் பிரதிஷ்டை.

சலன பிம்பமாக அட்ட திக்கிலும் எடுத்துச் சென்று பலியிடுவதற்கான பலி பீடத்துக்கு ஆசன மூர்த்தி மூலமாகப் பூசித்துத் தியானம் ஆவாகனஞ் செய்க, இரட்சா பந்தனஞ் செய்க. அவிக்கினன், ஆமோதன், பிரமோதன், சுமுகன், துர்முகன், விக் கினகர்த்தா என்பவர்களேப் பூசித்தபின், முன்பு பூசித்து கைக்கப்பெற்ற கும்ப தீர்த்தத்தினுல் அபி ஷேகஞ் செய்து நீராஞ்சனம் சமர்ப்பிக்க.

பின்பு, உற்சவ மூர்த்திக்குப் பழம் தாம்பூலம் நிவேதித்து நீராஞ்சனம் செய்க. அப்பால் ஆசீர்வாத அட்சதையை யசமானன் முதலாக சகல பக்த சனங் களுக்கும் ஆசாரியர் ஆசி கூறிச் சீரசில் தெளிக்குக.

12

### 40. சந்தியாவாஹனம்

சந்தியாவாஹனம் என்பது சந்தியா + ஆவா ஹனம் எனப்பிரியும். திசைகள் தோறும் நின்று பரி பாலிக்கும் திசாநாதர்களே ஆலயத்தின் அவ்வத்திசை களில் சாந்நித்தியமாக்குதல் என்பது பொருள். மூல மூர்த்தியின் அபிமுகமான கோபுர வாசலில் பிரமா வையும், கிழக்கு முதல் ஈசானம் ஈருகிய எட்டுத் திசைகளிலும் இந்திரன் முதல் எட்டுத்திக்குப் பால கர்களேயும் விநாயகப் பெருமானது விழாத்தொடங்கி முடிகின்ற காலம் வரையும் அவ்வத்திசைகளில் சமூகமாகிக் காவல் புரியும்படி பூசித்துப் பலியிட்டு வேண்டிக் கொள்ளும் ஒரு வழிபாடாகும்.

திக்குப் பாலகர்கின எழுந்தருளுவிக்கும் முதல் தினத்திலும், அவர்கின மீட்டருளுவிக்கும் இறுதித் தினத்திலும் அவரவருக்குரிய கிறப்பியல்புகள், தாளம் வேதம், பண், வாத்தியம், இராகம் என் பன சொல்லப்பட்டவேண்டும்.

சந்தியாவாஹனம் என்னும் இந்த வழிபாட்டுச் செயல் கொடியேற்றி முடிந்தவுடன் உற்சவு மூர்த்தியை வீதி வலம் வரச் செய்யும் போதே செய்யப்படவேண்டும். அப்படியன்றி, அன்றைய இரவு யாகாரம்பம் ஆனபின் சந்தியாவாஹனம் செய்தல் தக்கது என்பது சிலரது கொள்கையாகும். அப்படிச் செய்வதாயின், திக்குப் பாலகர்களுக்குச் செய்யும் வழி பாட்டில் ஒரு நேரக்குறைவு நேரிடும் அது மாத் திரமல்ல, யாகத்திலே திக்குப் பாலர்களேப் பூசிப்பது யரகக் காவலின் பொருட்டேயாம். வீதியிலே திக்குப் பாலகர்களேப் பூசிப்பது சுவாமி திருவோ

லக்கத்தில் திக்குப் பாலகரும் பங்கு பெறும் கடப் பாடுடையர் என்பதற்காகவே. அதனுல், சந்தியா வாஹனம் உடன் செய்யப்படுதலே முறை யென் பது பெறப்படும்.

சகல வாத்திய கோஷத்துடன் உற்சவ மூர்த் தியை வீதிவலம் செய்விக்கும் பொருட்டு அஸ்திர தேவருடன் வெளிவீதிக்கு எழுந்தருளுவிக்க. கோபுர வாசலில் பிரம சந்தி செய்க

## 41. பிரமசந்தி.

உலகநா யகனே போற்றி உலகருள் முதல்வா போற்றி அலகிலா வேத போற்றி பலமருள் பிரம போற்றி.

திருவாரும் முகத்தாமரையிலிருந்து பெருகும் வேதங்கள் ஸ்மிருதிகள் ஆகிய தேன் பெருக்கில் மூழ்கிக் களிகோள்ளும்படி காத்திருக்கும் கல்விமான் மூழ்கிக் களிகோள்ளும்படி காத்திருக்கும் கல்விமான் களாகிய வண்டுகளேக் கொண்ட பேருமானே, கங்கை களாகிய வண்டுகளேக் கொண்ட போன்ற சிறகுகளேக் நீர்ப் பெருக்கின் வெள்ளோளி போன்ற சிறகுகளேக் கொண்ட அன்னத்தைக் கொடியாக உயர்த்தியவரே, கொண்ட அன்னத்தைக்கோடியாக உயர்த்தியவரே, வாக்கிறைவியாம் வாணியை மெய்யன்பினுல் நாவி வாக்கிறைவியாம் வாணியை மெய்யன்பினுல் நாவி டங் கொண்டவரே, செவ்விய வழிபாட்டிற் சிவபி டங் கொண்டவரே, செவ்விய வழிபாட்டிற் உறுதி ரான் அருளுக்குரியவரே, உலக நீதியாம் உறுதி

ருளுக.

சூர்ணிகை:- முதல் நான்கு வருணமும் முற்
பட உதிக்க முகமே புயமே தொடையே பதமே
இடங்கொண்டவரும்;

இயமம், நியமம், ஆசனம், பிராணுயாமம், பிரத் தியாகாரம், தாரண, தியானம், யோகசமாதி, என் னும் அட்டாங்க யோகத்தினுல் அணிமா, மகிமா, கரிமா, இலகிமா, பிராத்தி, பிராகாமியம், ஈசத்து வம், வசித்துவம் என்னும் அட்டமாசித்திகளே அருள்பவரும்,

இருக்கு, யசுர், சாமம், அதர்வம் என்னும் நால்வகை வேதமாகிய அமுத கிரணங்களாம் நிலவொளி காலும் நான்கு முக சந்திர மண்டலங் கீன உடையவரும்;

பாரதியின் கரதலங்களால் தழுவப்பெற்று மகிழ்பூக்கும் மனேஹாரத்திருமேனி கொண்டவரும்;

புத்தகம், அக்ஷமாலே, தண்டு, கமண்டலம் தரித்த நான்கு திருக்கரம் கொண்டவரும்;

சத்தியவதி நகரை இருப்பிடமாக உடையவரும்; அன்ன வாகனத்தை அன்புடைய ஊர்த்தியாகக் கொண்டவரும்; நடுத்திசைக்கு அதிபதியும் ஆதிய பிரமதேவர் ஆனவர் – ஸ்ரீவிக்கினேசுவரப் பெருமா னது ஆணேயை அனுசரிப்பவராய்-

பிரணவத்தை முகமாகக் கொண்ட நால் வேதங் கள், ஆகமங்கள், அறுபத்து நான்கு க‰ஜ்ஞானங்கள் என்பவற்றின் அதிதேவதைகளோடு கூடியவராகவும், ஈசானர் முதலாக ஐம்பத்துமுன்று வாஸ்து கணங்க ளோடு கூடியவராகவும் ஸ்ரீ வத்சர் முதலான இருஷி கணங்களோடு கூடியவராகவும், சுவர்க்க மத்திய பூமி பாதல வாசிகளான அகில பிரமகணங்களுடன் கூடிய வராகவும், திருமாலோடு தொடர்பு கொள்பவராகவும், அகில புவனங்கோயும் படைத்துக் காத்து அழித்து மறைத்து அருளுதற்குக் காரண கருத்தா வாக விளங்குகின்ற முழுமுதற தஃவரும், எல்லா விக்கினங்களேயும் போக்குபவரும் ஆகிய விநாயகப் பெருமானது திரு விளேயாட்டினுல்,

பூதல மத்தியில் மேருமை இச்சிகரந் தங்கிய இலங்கா புரியில், தட்சிண கைலாசத்தில் (வாயு) திக்கிலே உள்ள (யாழ்ப்பாண) நகரத்தில், (இன்ன) கிராமத்திலே கோயில் கொண்டு எழுந்தருளியுள்ள தேவாதிதேவர் வல்லபா நாயகராம் விநாயகப் பெரு மானது கொடியேற்றவிழா முதல் தீர்த்தவிழா ஈருன ஒன்பது தினப் பெருவிழாச் சேவையின் பொருட்டுத் தமது சக்தி பரிவாரங்களுடன் நல்வரவு செய்வாராக.

பிரம தேவருக்குரிய தியானம் அவாகனம் முத லியன கொண்டு முறைப்படி பூசை செய்து ''சுவாகா'' என்பது ஈருன மந்திரஞ் சொல்லி அன்ன பலி இடுக.

தாளம்:-

பங்கய மேவும் பரசிவ காரண காரண முதல்வா திசைமுகளே இங்கித அழகின் பாவியல் நிருத்த இரணிய கர்ப்ப பிதாமகனே அங்கிளர் மத்தள பேரிகை சல்லரி அழகிய சங்கொலி எக்காளம் எங்குமி கப்பொலி கீதமி சைப்பது ஏத்திடு பிரமன் தாளமதே.

அதுவே:-எங்கமி கப்பொலி கீதமி சைப்பது ஏத்திடு பிரமன் தாளமதே. வேதம்:- "பிரம்ம ஜஜ்ஞானம்" என்பது. பண்:- மேகராகம்.

புலனேந்தும் பொறிகலங்கி நெறிமயங்கி யறிவழிந்திட் டைம்மேலுந்தி அலமந்த போதாக அஞ்சேலென் நருள்செய்வான் அமருங்கோயில் வலம்வந்த மடவார்கள் நடமாட முழவதிர மழையென்றஞ்சிச் சிலமந்தி யலமந்து மரமேறி முகில்பார்க்கும் திருவையாறே.

தாளம்:- பிரமதாளம். வாத்தியம்:- சச்சபுடம். நிருத்தம்:- கமலவர்த்தனம். இராகம்:- மத்யமாவதி.

கணேச சேநாபதி முதற் குப்போதர சண்டேசு ரர் ஈருனவரின் சமூகத்தினுல் மிருதங்கம், வீணே, குழல், சங்கு, படகம், தாளம், எக்காளம் முதலான வாத்தியங்களுடன் மங்கல பேரிகை முழங்குவதாகுக.

## 42. இந்திரசந்தி

இது கிழக்குக் கோபுர வாயிலுக்கு எதிரே செய் யப்பட வேண்டும்.

> போற்றி அமரர் நாயகனே போற்றி வச்சிர கரத்தோனே புக்பூரா வரமருள் இந்திரனே புக்லும் ஆயிர அங்கணனே

நிலவொளியோடு சந்தனங்கமழும் வெள்ளியங் திரிபோல் உயர்ந்த ஐராவதம் ஊர்ந்து அழகொளிர அதிகாரத்தொடு அரசு புரக்கும் அமரேசனே, கௌத மர் பன்னிபால் இன்பம் வேண்டிக் கதித்த முனி வர்தங் கனசாபமாகக் கண்ணுயிரம் கொண்டு கழி வரக்கமுற்று உலகினர்க்கு உண்மை யறிவுறுத்திய உத்தம தேவனே வணக்கம்.

துர்ணிலை:- எல்லாத் தேவர்களினதும் மேன்மை பொருந்திய இரத்தின கிரீடங்கள் காலும் ஒளியின் இருமடங்கு செம்மை வாய்ந்த தளிர் போன்ற திரு வடிகளேயும், வச்சிர யாக்கையையும் உடையவரும், ஆயிரங் கண்களேக் கொண்டவரும், புலோமசையின் இன்பப் பெருக்கை நுகரும் வலிமை மிக்க மார் பகத்தையுடையவரும், பாரிஜாத மலர் மாலேயணிந்து மனங்களி கொள்பவரும், தேவ பகைவர்களேயெல் லாம் குலத்தோடு அழிவுபடுத்தும் குலிசப்படை யுடையவரும், கர்வங்கொண்ட மலேகளின் சிறகுகளே அரிந்தவரும் ஊர்வசி முதலாந் தேவ மகளிரது இனிய பாடல் கேட்டு மகிழ்பவரும், அமராவதி நகரில் வசிக்கும் தேவநாயகரும், கீழ்த்திசை அதிபதியும் வசிக்கும் தேவநாயகரும், கீழ்த்திசை அதிபதியும் ஆகிய இந்திரன் ஆனவர் - ஸ்ரீ விக்னேசுவரப் பெருமா னது ஆணேயை அனுசரிப்பவராய்;

பூலோகம் முதலான ஏழு உலக அதிதேவதை களுடனும், வைகர்த்தனன் முதலாம் பன்னிரு சூரியர் கள், சூரியன் முதலாம் ஒன்பது கோள்கள், அசுவினி முதலாம் இருபத்தேழு நாள்கள், மேடம் முதலாம் பன்னிரு இராசிகள், ஊர்வசி திலோத்தமை முதலாம் அப்சர மகளிர்கள், யுக அதிதேவதைகள், ஆகிய சுவர்க்க மத்திய பூமி பாதல வாசிகளான அகில தேவ கூட்டத்துடன் கூடியவராய்-

அகில புலனங்களேயும் படைத்துக் காத்து அழித்து மறைத்து அருளுதற்குக் காரண முதல்வ ரானவரும், விக்கின கர்த்தாவுமாகிய விநாயகப் பெருமானது திருவிளேயாட்டினுல்,

பூதல மத்தியில் மேருமஃச் சிகரம் தங்கிய இலங்காபுரியில், தட்சிணகைலாசத்தின் (வாயு) திக் கிலே உள்ள (யாழ்ப்பாண) நகரத்தில், (இன்ன) கிரா மத்திலே கோயில் கொண்டு எழுந்தருளியுள்ள தேவாதி தேவர் வல்லபா நாயகராம் விநாயகப் பெரு மானது கொடியேற்ற விழா முதல் தீர்த்த விழா ஈருன ஒன்பது தினப் பெருவிழாச் சேவையின் பொருட்டுத் தமது சக்தி பரிவாரங்களுடன் நல்வரவு செய்வா ராக.

இந்திரனுக்குரிய தியானம் ஆவாகனம் என்பன கொண்டு முறைப்படி பூசித்து அன்னபலி இடுக. தாளம்:-

பொன்முடி கொண்டு புத்தொளி பரவப் புண்ணிய வாக்கின் மன்னவனும் மன்மத கோடி மானவு ருக்கொள் மாண்புறு பொன்னெளிர் மேனியனும்

முன்னுறு தேவர்தம் மன்னிய வரசாம் இந்திர தாளம் எனப்படுமே.

As Car-

முன்னுறு தேவர்தம் மன்னிய வரசாம் இந்திர தாளம் எனப்படுமே. வேதம்:- ''திறுதாரமிந்திரம்'' என்பது. பண்:- காந்தாரம்.

பாடிளம் பூதத்திணும் பவளச்செவ் வாய்வண்ணத் தானும் கூடிள மென்முஃயாளக் கூடிய கோலத்தி ணும் ஓடிள வெண்பிறை யானும் ஒளிதிகழ் கூலத்தி ணும் ஆடிளம் பாம்பசைத் தானும் ஆரூர மர்ந்தவம் மானே.

தாளம் - சமதாளம்; வாத்தியம் - சச்சபுடம். நிருத்தம்-புஐங்காஞ்சிதம் இராகம்-வேளாவல்லி.

கணேச சேஞபதி முதல் கும்போதர சண் டேசுவரர் ஈருனவரின் சமூகத்தினுல் மிருதங்கம், வீணே, கொம்பு, சங்கு, படகம், தாளம், எக்காளம் முதலான வாத்தியங்களுடன் மங்கல பேரிகை முழங்குவதாக.

## 43. அக்கினி சந்தி

இது ஆலயத்தின் வீதியில் தென்கீழ் திசையில் செய்யப்படவேண்டும்.

> வன்னியந் தேவேருத்திர வடிவனே போற்றி யாண்டும் பொன்னிமிர் சோதிவைஸ்வா நரனேனும் நாம போற்றி

醋

I E

பன்னுசங் காரரூபப் பரம்பொருள் வண்ண போற்றி இன்னுயிர் இனங்கட்கெல்லா மேதுவர மிறைவ போற்றி.

எங்குஞ் செறிந்து ஏழு நாக்கு எனப்படும் சுவா வேகளேக் கொண்ட அக்கினி தேவனே, முழுமுதலிறை வன் கொள்ளும் எட்டுத் திருமேனிகளுள் ஒன்றுன வடிவுடையவனே, ஆட்டுக்கொடியை உயர்த்திய வனே, ஹவ்விய கவ்வியங்களான உணவைத் தேவரீர் ஏற்று ஒப்புவிக்காவிடின் அகில புவனங்களிலுமுள்ள ஆணத்து உயிர்களும் கணப்பொழு தாயினும் வாழும் வகை பெருவன்றே, அரக்கர்முதலான சகல சராசரங்களும் எவனது உதவியால் உயிர் தரித்து உள்ளனவோ அத்தகைய அக்கினி தேவனே உயக்கு வணக்கம்.

சூர்ணிகை - பரம் பொருளின் ஒரு திருக்கர கமலத்தில் சுவா ஸ்கொண்டு காட்சி கொடுப்ப வரும், அகில தேவ பிதிர்க் கணங்களுக்கென ஒப்பிக்கப் படும் அவி முதலிய வற்றை அவரவருக குச் சேர்ப்பித்து உதவும் தெய்வமானவரும், தேஜோ வதி நகரை வசிப்பிடமாகக் கொண்டவரும், சுவாகா தேவிக்கு நாயகரும், ஆட்டுக்கடாவை ஊர்த்தியா கக் கொள்பவரும், ஏழு திருக்கரங்களே உடையவ ரும், சிருக்கு. சிருவம், நெய்ப்பாத்திரம், இருப் புலக்கை, விசிறி என்பவற்றைத் தாங்கிவரும், யாகத் தலேவரும் தென்கீழ் திசைக்கு அதிபதியும் ஆகிய அக்கினி தேவன்-

ஸ்ரீ விக்கினேசுவரப் பெருமானது ஆணேயை அனுசரிப்பவராய்- அகத்தியர், புலத்தியர், சனகர், சநந்தனர், முத லான அகில ஆசாரிய முனிவரர்களுடனும், அபஸ் மாரம் முதலான ரோச கணங்களுடனும், சுவர்க்க மத்திய பூமி பாதல வாசிகளான அகில அக்கினி கணங்களுடனும் கூடியவராய்-

அகில புவனங்களேயும் படைத்துக் காத்து அழித்து மறைத்து அருளுதற்குக் சாரண முதல்வ ரானவரும் விக்கின கர்த்தாவுமாகிய விநாயகப் பெரு மானது திருவினேயாட்டினுல்-

பூதல மத்தியில் மேருமீலச் சிகரந்தங்கிய இலங்காபுரியில், தட்சிண கைலாசத்தின் (வாயு) திக்கிலேயுள்ள (யாழ்ப்பாண) நகரத்தில் (இன்ன) கிராமத்திலே கோயில் கொண்டு எழுந்தருளியுள்ள தேவாதிதேவர் வல்லபா நாயகராம் விநாயகப் பெரு மானது கொடியேற்றவிழா முதல் தீர்த்தவிழா ஈருன ஒன்பதுதினப் பெருவிழாச் சேவையின் பொருட்டுத் தமது சக்தி பரிவாரங்களுடன் நல்வரவு செய்வா ராக.

அக்கினிக்குரிய தியாமை ஆவாக**ன**ம் என்பன கொண்டு முறைப்படி பூசித்து அன்னபலியிடுக.

தாளம்:-

அங்கிம கத்துப் பொங்கொள் கொண்டு அன்பின் உலகருள் சேவகனே தங்கிய ஏழு சரமொடு மேடம் தாங்கிடும் ஊர்தியின் அழகினனே சங்குயர் பாணி முராரி யருள்தென் கீழ்திசை சேரும் தலேமையனே அங்கொலி தாளம் அரகர ஜயவென அமைவுறு பத்தியை அருளுகவே. 11394

அதுவே-

அங்கொலி தாளம் அரகர ஐயவென அமைவுறு பத்தியை அருளுகவே.

வேதம் - ''துவன்னே அக்னே'' என்பது. பண் - கொல்லி

மண்ணில்நல் லவண்ணம் வாழலாம் வைகலும் எண்ணில்நல் லகதிக்கு யாதுமோர் குறைவிஃக் கண்ணினல் லஃதுறுங் கழுமல வளநசர்ப் பெண்ணில்நல் லாளொடும் பெருந்தகை பிருந்ததே.

தாளம்-அர்த்தாவரணம்,வாத்தியம்-உத்கடிதம். நிருத்தம் - சுவஸ்தியாநிருத்தம், இராகம் -[வராளி.

கணேச சேனுதிபதி முதல் கும்போதர சண்டே சுவரர் ஈருனவரின் சமூகத்தினுல் மிருதங்கம், வீணே, கொம்பு, சங்கு, படகம், தாளம், எக்காளம், முத லான வாத்தியங்களுடன் மங்கல பேரிகை முழங் குவதாக.

### 44. யம சந்தி

இது ஆலய வீதியில் தெற்கு வாயிலுக்கு எதிரே செய்யப்படவேண்டும்.

> வணக்கம் தரும ராசனுக்கே வணக்கம் வைவச் சுதனுக்கே வணக்கம் யமனுந் தேவனுக்கே வணக்கம் உலக சாட்சிக்கே.

புண்ணிய பாவங்களேயும், செய்யத்தக்கவற்றை யும், தகாதவற்றையும் பிரித்தறிந்து, அவ்வவற் றைச் செய்தவர்க்கு முறையே அபயத்தையும் அச் சத்தையும் கொடுப்பவனும், சூரிய வம்சத்துக்கு அலங்காரமாக அமைந்தவனும், கால தூதரைக் கருவிகளாகக் கொண்டவனும், தண்டத் தலேவனு யுள்ளவனும், பலவித பிரேத கணங்களோடு கூடிய வனும், அந்தகப் பெயரோனும், அசையாத போன்ற தோற்றங்கொண்ட எருமைக் அசைந்துவரும் வாகனமாகவும் உயர்த்திய கொடி கலே போலச் யாகவும் கொண்டவனும், சந்திர சூழ்ந்துள்ள பரிவாரங்களினுல் ஆன்ம கோடிகளின் கால எல்ஜே காண்பவனும், முடிவு செய்பவனும் ஆகிய யமதர்மராசணே எப்பொழுதும் வணங்கு கிறேன்.

தூர்ணிகை - அதில புவனங்களும், அவற்றில் வகை வகையான ஜீவ ராசிகளும் தோற்றுவதற்கு மூல காரணஞன விவஸ்வான் எனப்படும் தூரிய புத் திரனும், காலபாசம் தண்டாயுதம் தாங்கிய புய பல பராக்கிரமம் உடையவனும், சம்யமின் எனப் படும் நகரில் வசிப்பவனும், அச்சந்தரும் எருமைக் கடாவை வாகனமாக ஊர்பவனும், பிதிர் கணங்க கடாவை வாகனமாக ஊர்பவனும், பிதிர் கணங்க ளுக்கு நாயகனும், தருமராசன் எனப் போற்றப்படு பவனும், தென்திசைக்கு அதிபதியும், ஆகிய யம தர்மராஜா ஆனவன் -

ஸ்ரீவிக்கினேசுவரப் பெருமானது ஆணேயை

அனுசரிப்ப**வ**னுய்-

பிராம்மீ முதலான சப்த மாதர்களுடனும், பிரம விஷ்ணு உருத்திர கண மாதர்களுடனும், தேவலோக ஆகாச பூதல மாதர்களுடனும், காலாந் தகன் விருகோதரன் சித்திரகுப்தன் எனப்படும் உதவியாளர்களுடனும், சுவர்க்கமத்திய பூதல பாதல வாசிகளான எல்லா யம கணத்தவர்களுடனும், கூடினவனுய்-

அகில புவனங்களேயும் படைத்துக் காத்து அழித்து மறைத்து அருளுதற்குக் காரண முதல் வரும் விக்கின கர்த்தாவுமாகிய விநாயகப் பெரு மானது திருவிணேயாட்டினுல் -

பூதல மத்தியில் மேருமலுச் சிகரந்தங்கிய இலங் காபுரியில், தட்சிண கைலாசத்தில் (வாயு) திக்கிலே யுள்ள (யாழ்ப்பாண) நகரத்தில் (இன்ன) கிராமத் திலே கோயில் கொண்டு எழுந்தருளியுள்ள வல்லபா நாயகராம் விநாயகப் பெருமானது கொடியேற்ற விழா முதல் தீர்த்தவிழா ஈருன ஒன்பது தினப் பெருவிழாச் சேவையின் பொருட்டுத் தமது சக்தி பரிவாரங்குளுடன் நல்வரவு செய்வாராக.

யமனுக்குரிய தியானம் ஆவாகனம் என்பன கொண்டு முறைப்படி பூசித்து அன்னபலியிடுக.

தாளம்:-

கால தண்டமுறு கையக் நீலமலர் காட்சி கொண்டவுரு வந்தகன் ஆலங் கொண்டமல ரார மல்கநிலே யான எருமையுரு வாகனன் வீர கர்வமொடு தீர னச்சமலி வீரதாளமிது யமனுக்கே அதுவே-

விர கர்வமொடு தீர னச்சமலி வீர தாளமிது யமனுக்கே

வேதம் - ''சுகன்னப்பந்தா'' என்பது. பண் - கௌசிகம்.

உதையுங் கூற்றுக் கொல்கா விதிக்கு வதையுஞ் செய்த மைந்த னிடமாம் சிதையுந் தூதுந் தேனுஞ் ஞிமிறும் துதையும் பொன்னிச் சோற்றுத் துறையே.

தாளம் - பிருங்கிணி,

வாத்தியம் - மிளிதமட்டயம்

நிருத்தம் - தண்டபாதம்,

இராகம் - குஞ்சரி.

கணேச சேளுபதி முதல் கும்போதர சண்டேசு வரர் ஈருனவரின் சமூகத்தினுல் மிருதங்கம், வீணே, கொம்பு, சங்கு, படகம் தாளம், எக்காளம் முதலான வாத்தியங்களுடன் மங்கல பேரிகை மூழங்குவதாக.

# 45. நிருதிசந்தி.

இது ஆலய வீதியின் தெ**ன்** மேற்கு மூலேயி**ல்** செய்யப்படவேண்டும்.

> போற்றி சங்கர பக்தனுக்கே போற்றி தைத்திய ஈசனுக்கே போற்றி ராக்கதர் தஃவேனுக்கே. போற்றி மாபேரும் நிருதிக்கே.

சுவாலித்து எழுகின்ற அக்கினிக் கொழுந்து போன்ற செம்பட்டைத் தஃமுடி கொண்டவரும் காக்கை வண்ணமான வடிவு கொண்டவரும், அகில, உலகங்களேயும் அடிக்கடி அச்சமுறச் செய்பவரும், பூத வேதாளங்களாற் சூழப்பட்டவரும், ஊக்கக்குறை வுடன் செயற்படுபவரைப் பற்றித்தொடர்பவரும், பசுபதியரகிய சிவ பரம்பொருளே சாஸ்திரங்களால் ஆராதிப்பவரும், தேவரிடத்தே பகைமை கொண்ட வரும், வாளாயுதம் தாங்கியவரும், இராக்கதர்களின் தஃவெருமான நிருதியை வணங்குகிறேன்.

தூர்ணிகை - சகல ஜனங்களுக்கும் அச்சத்தை விளவிக்கும் வேதாள பூத இராக்கதப் படைகளாற் தூழப்பட்டவனும், தரும் நெறிப்படும் ஜனங்களது முயற்சியானது பங்கமுறும்படி வழிப்படுத்தும் இராக் கத கணங்களுக்குத் தலேவியான பிரவல்லிக்கு நாய கனும், சிவபிரானிடத்தே மெய்யன்புகொண்டு வழி பாடு செய்பவனும், கிருஷ்ணவதீ நகரத்தை வசிப் பிடமாசக் கொண்டவனும், வேதாளத்தை ஊர்தியா கக் கொண்டவனும் வாட்பிடித்த கையை உடையவ னும், ஆகிய இராக்கதத் தலேவன் என்னும் நிருதி யானவன்-

ஸ்ரீ விக்னேசுவரப் பெருமானது ஆணேயை அனு சரிப்பவனுய் -

மஹாஜம்பன், சங்குகர்ணன் எனப்படும் எல்லா அசுர கணங்களுடனும், கூஷ்மாண்டன் கும்போ தரன் எனப்படும் பூத கணங்களுடனும், அவடாச்சி எனப்படும் எல்லாப் பிரேத கணங்களுடனும், அம்பு கன் முதலான இராக்கத கணங்களுடனும் சுவர்க்கம் மத்தியப் பூமி பாதலம் எனப்படும் இடங்களிலுள்ள அகில நிருதி கணங்களோடும் கூடியவஞய்-

அகில புவனங்க போய் படைத்துக் காத்து அழித்து மறைத்து அருளுதற்குக் காரண முதல்வ ரானவரும் விக்கின கர்த்தாவுமாகிய விநாயகப்பேரு மானது திருவி போட்டினுல் --

பூதல மத்தியில் மேருமஃச் சிகரந்தங்கிய இலங்காபுரியில், தட்சிண கைலாசத்தின் (வாயு) திக்கிலேயுள்ள (யாழ்ப்பாண) நகரத்தில் (இன்ன) கிராமத்திலே கோயில்கொண்டு எழுந்தருளியுள்ள வல்லபா நாயகராம் விநாயகப் பெருமானது கொடி யேற்றவிழா முதல் தீர்த்தவிழா ஈருன ஒன்பது தினப் பெருவிழாச் சேவையின் பொருட்டுத் தமது சக்தி பரி வாரங்களுடன் நல்வரவு செய்வாராக.

நிரு திக்குரிய தியானம் ஆவாகனம் என்பன கொண்டு முறைப்படி பூசித்து அன்ன பலி இடுக.

தாளம்:-

உலகோ ரஞ்சிட அச்ச முறுத்திடும் ஓங்கிய வாட்கர முற்ற வரக்கன் உலகொரு நாயக சிவபர பக்தியின் உற்றிடு நட்ட பாடை பயில்வோன் துட்டர டக்கிச் சிட்டரைப் போற்றும் தோன்றல ரக்கற் போற்று வமே

அதுவே-துட்டர டக்கிச் சிட்டரைப் போற்றும் தோன்றல ரக்கற் போற்று வமே. வேதம் - ''அசுந்லந்தமயஜமான'' என்பது பண் - நட்டபாடை

நத்தார்படை ஞானன்பசு வேறிந்நண கவிழ்வாய் மத்தம்மத யூணேயுரி போர்த்த மணவாளன் பத்தாகிய தொண்டர்தொழு பாலாவியின் கரைமேல் செத்தாரெலும் பணிவான்திருக் கேதீச்சரத் தானே.

தாளம் - மல்லதாளம், வாத்தியம் - சம்புடை. நிருத்தம் - புஜங்கத்திராசம், ஆராகம் - பைரவி. கணேச சேபைதி முதல் கும்போதர சண்டே சுவரர் ஈருனவரின் சமூகத்தினுல் மிருதங்கம், வீணே, கொம்பு, சங்கு, படகம், தாளம், எக்காளம் முதலான வாத்தியங்களுடன் மங்கல பேரிகை முழங்குவதாக.

46. வருண சந்தி.

இது ஆலய**த்**தின் மேற்குத் திசையில் நடைபெற வேண்டும்.

மகரவா கனனே போற்றி இகலிலா விதய போற்றி மாணபுறு பாசா போற்றி ஏண்பெறு வருணபோற்றி.

முதஃயை வாகனமாக உடையவனும், பாசத் தைத் தரித்தவனும், வெள்ளலரி சந்திரன் சங்கு என் பவற்றிற்கு உவமையாகும் வெண்மைநிறம் உடைய வனும், வாகுவஃயங்களினுல் அழகு பெறுபவனும், வருணுனி என்னும் தேவியால் மகிழ்வூட்டப்பெறு பவனும், போகம் விளேவிக்கும் அழகிய பாடல் மக னிர்களால் சூழப்பட்டவனும், அறிவில் மேம்பட்டவ னும், சிவபிரானது ஆணையைத் தாங்குபவனும், நீர்களுக்கெல்லாம் அதிதேவதையும் ஆகிய வருண தேவின வணங்குகிறேன். துள்ளிகை – திரையோடு கூடிய பரந்த நான்கு திசைச் சமுத்திரப் பரப்பெங்கும் சஞ்சரிக்கும் ஆற் றல் கொண்ட முதஃயை வாகனமாக ஊர்பவனும், கடல்படு திரவியம் எவற்றையும் கவரத்தகும் பாசத் தைக் கையில் தாங்கியவனும், சந்திர காந்தக் கல் போன்ற குளிர்ந்த சரீர முடையவனும், அகில சீவ ராசிகளும் உயிர்வாழ்வதற்கு உதவியளிக்கும் நீர் களுக்கெல்லாம் அதிதேவதையாக உள்ளவனும், சிருத்தாவதீ நகரத்தை வசிப்பிடமாகக் கொண்டவ னும், மேற்குத் திசைக்கு அதிபதியும் ஆகிய வருண தேவன்-

ஸ்ரீவிக்னேசுவரப் பெருமானது ஆணேயை அனு சரிப்பவனுய்-

கங்கை மகாநதி முதலான சகல தீர்த்த கணங் களோடும், உவர்நீர்க் கடல், கரும்புரசக் கடல், தேன்கடல், நெய்க்கடல், தயிர்கடல், பாற்கடல், தூய நீர்க்கடல், எனப்படும் ஏழு சழுத்திரங்களோ டும், அதலம் முதலான பாதல உலகங்களோடும், கீரது தட்சன் வஸு சத்திய கால காமுக துரிலோ சனன் எனப்படும் எல்லா விசுவே தேவர்களுட தனம், சுவர்க்க மத்திய பூமி பாதல வாசிகளான தமஸ்தமான: வருணகணங்களோடும் கூடியவனைய-

அகில புவனங்களேயும் படைத்துக் காத்து அழித்து மறைத்து அருளுதற்குக் காரண முதல்வ ரானவரும் விக்கின கர்த்தாவுமாகிய விநாயகப் பெரு மானது திருவிளேயாட்டினுல்-

பூதல மத்தியில் மேரும‰ச் சிகரந்தங்கிய

இலங்காபுரியில் தட்சிண கைலாசத்தின் (வாயு) திக் கிலேயுள்ள (யாழ்ப்பாண) நகரத்தில் (இன்ன) கிரா மத்திலே கோயில் கொண்டு எழுந்தருளியுள்ள வல் லபா நாயகராம் விநாயகப் பெருமானது: கொடி யேற்றவிழா முதல் தீர்த்தவிழா ஈருன ஒன்பது தினப் பெருவிழாச் சேவையின் பொருட்டுத் தமது சக்தி பரிவாரங்களுடன் நல்லரவு செய்வாராக.

வருணனுக்குரிய தியானம் ஆவாகனம் என்பன கொண்டு முறைப்படி பூசித்த அன்ன பலி இடுக.

தாளம்:-

சங்க ரற்பணி சங்கை யொத்தவெண் ணுக மங்கள சால்பினன்

டிங்கு டிங்கௌத் தாள தத்திமி ஒற்று குஞ்சித நிர்த்தகன்

இங்கு தேசிக ராக முழவோலி ஏற்கு கீரிறை சீதளன்

தங்கு பாசங்கொள் மகர வாகன வருண தேவஃன வணங்குவாம்

அதுவே-

தங்கு பாசங்கொள் மகர வாகன வருண தேவணே வணங்குவாம்.

வேதம்- ''தத்துவாயாமி'' என்பது. பண்- சீகாமரம்.

கள்ளார்ந்த பூங்கொன்றை மதமத்தம் கதிர்மதியம் உள்ளார்ந்த சடைமுடியெம்பெருமாஞர் உறையுமிடம் தள்ளாய சம்பாதி சடாயென்பார் தாமிருவர் புள்ளாஞர்க் கரையேனிடம் புள்ளிருக்கு வேளூரே. தாளம் - நவதாளம், வாத்தியம்-சிம்ஹானந்தம். நிருத்தம் குஞ்சிதம், இராகம் · தேசிகம்

கணேச சேஞபதி முதல் கும்போதர சண்டே சுவரர் ஈருனவரின் சமூகத்திஞல் மிருதங்கம், வீணை கொம்பு, சங்கு, படகம், தாளம், எக்காளம் முத லான வாத்தியங்களுடன் மங்கள பேரிகை முழங்கு வதாக

### 47. வாயு சந்தி

இது ஆலயத்தின் வடமேற்குத் தி**சையில் செ**ய் யப்பட வேண்டும்.

> அரிணமா னூர்வாய் போற்றி லிரிசமி ரணனே போற்றி அங்குச தரனே போற்றி வீங்கிடு வாயு போற்றி.

வாசனேயைப் பரப்புவோனும், சிவபரம் பொருள் கொள்ளும் திரு மேனிகளுள் ஒன்றுனவ னும், தன்தேகமே தனக்குப் புத்திரணைவனும், அகில சீவராசிகளும் அடிக்கடி விடும் மூச்சு வடிவ மாயுள்ளவனும், பரந்த வெளியைத் தனக்கு வசிப் பிடமாக உடையவனும், மான் கொடியை உயர்த்தி யவனும், இந்திரனும் உபேந்திரணுக அவதரித்த விஷ்ணு மூர்த்தியும் பிரமதேவனும் முதலாகச் சொல் விஷ்ணு மூர்த்தியும் பிரமதேவனும் முதலாகச் சொல் லப்படும் மூவுலக சீவராசிகளேயெல்லாம் காப்பாற்று பவனும், திடமாகத் தழுவப்பட்ட மார்பகத்துக்கு மகிழ்வூட்டுபவனும், பிராணிகளுக்கெல்லாம் உயிரா மகிழ்வூட்டுபவனும், வாயு தேவணே வணங்குகிறேன். னவனும் ஆகிய வாயு தேவணே வணங்குகிறேன். தூர்ணிகை - தேவர் அசுரர் மனிதர் மிருகம் பறவை, ஊர்வன, நீர்வாழ்வன, என்பனவாகச் சொல்லப்படும் சகல ஜீவராசிகளுக்கும் உயிராக உள்ளவனும், பஞ்ச பூதங்களுள் ஒன்றுகி மணங்கமழ்பவனும், கந்தவதி நகரை ராஜதானியாகக் கொண்டு அரசாள்பவனும், அசுர சேண்களுக்கெல் லாம் அச்சம் விளேவிப்பவனும், எங்கும் சமமாகப் பரவிச்சென்று நிறையும் பராக்கிரமமாகிய கொடியும், வன்மையாகும் ஆயுதங்கொண்டவனும், மக னிருக்கு மனேகரம் அளிப்பவனும், மென்புகை வண்ண த்தனும், சகல சராசரங்கியையும் அழிக்கவும் ஆக்கவும் வன்மை படைத்த வீர தீரனும், வடமேல் திசைக்கு அதிபதியும் ஆகிய வாயு தேவனைவன்.

ஸ்ரீவிக்கினேசுவரப் பெருமானது ஆணேயை அனு சரிப்பலனுப்-

காளீ கராளீ பத்திரகாளி முதலாம் பெயர் கொண்ட பிசாச கணங்களோடும், அநந்தன் முத லான அட்டமாநாகர்களுடனும், நாகினி முதலான நாக கன்னியர்களுடனும், அநிலன் முதலான வாயு கணங்களுடனும், நிச்சுவாசம் முதலான மாபெருங் கணங்களுடனும், அமுதன் முதலான பலவகை முகிற் கணங்களுடனும், சுவர்க்க மத்திய பூமி பாதாள வாசிகளான எல்லா வாயு கணங்களோடுங் கூடியவதை -

அகில புவனங்களேயும் படைத்துக் காத்து அழித்து மறைத்து அருளுதற்குக் காரண முதல்வ ரானவரும் விக்கின கர்த்தாவுமாகிய விநாயகப் பெரு மானது திருவினேயாட்டினுல்-

பூதல மத்தியில் மேருமலேச் சிகரந் தங்கிய இலங்காபுரியில், தட்சிணகைலாசத்தின் (வாயு) திக் கிலேயுள்ள (யாழ்ப்பாண) நகரத்தில், (இன்ன) கிராமத்திலே கோயில் கொண்டு எழுந்தருளியுள்ள வல்லபா நாயகராம் விநாயகப் பெருமானது கொடி யேற்றவிழா முதல் தீர்த்த விழா ஈருன ஒன்பது தினப் பெருவிழாச் சேவையின பொருட்டு**த் தம**து சக்தி டரிவாரங்களுடன் நல்வரவு செய்வாராக.

வாயுவுக்குரிய தியானம் ஆவாகனம் என்பன கொண்டு முறைப்படி பூசித்து அன்னபலி இடுக.

தாளப்:-

நவிலும் வாயு திக்கின் நறுமணம் நன்கு கமழ்ந்திட வீசுவதே நவிலும் எல்லா உயிர்களின் மூச்சாய் நயமுறு சிவஞர் உடலுருவாய் அவிபெறு மங்கியின் நண்புகொள் அநில அன்புடன் எம்மைக் காத்தருள்வாய்

அதுவே -அவிபெறு மங்கியின் நண்புகொள் அநில அன்புடன் எம்மைக் காத்தருள்வாய்.

வேதம் - ''ஆனே நியுத்பி:" என்பது. பண் - தக்கேசி.

அந்த ணுளனுன் னடைக்கலம் புகுத அவஃஎக் காப்பது காரணமாக வந்த காலன்ற ஞருயிரதிண வவ்வினுய்க் குன்றன் வண்மைகண் டடியேன்

எந்தை நீரியனே நமன்தமர் நலியில் இவன்மற்றென்னடி யானெனவிலக்குஞ் சிந்தை யால்வந்துன் திருவடி யடைந்தேன் செழும்பொ ழிற்திருப் புன்கூருளானே.

தாளம்- பலிதாளம், வாத்தியம் - ஜம்புட வாத்தியம். நிருத்தம் - புஜங்கலளிதம், இராசம் - மகுடராமகிரி.

கணேச சேஞபதி முதல் கும்போதர சண்டேக வரர் ஈருனவரின் சமூகத்திஞல் மிருதங்கம், வீணே, கொம்பு, சங்கு, படகம். தாளம், எக்காளம் முத லான வாத்தியங்களுடன் மங்கல பேரிகை முழங்கு வதாக.

# 48 குபேர சந்தி.

இது ஆலய வீதியின் வட திசையில் நடை பெற வேண்டும்.

> அளகையாள் அரசே போற்றி குளகண நண்பா போற்றி நிறைநிதி நேர்வாய் போற்றி குறைவிலாக் குபேர போற்றி.

மனுவேகமாகச் செல்லும் புஷ்பக விமானத்தை ஊர்தியாகக் கொண்டு மகிழ்ச்சியோடு விஜயம் செய்பவரும், அதிசயிக்கத் தக்கவாறு அடிக்கடி உலகிலே தோற்றி மறையும் இயக்கர் கணப் பாதுகாப்பலரும், சந்திர கலாதரப் பெருமானிடத்தே மெய்யன்பு கொண்ட நண்பனையுள்ள வரும், புலஸ்திய முனிவரின் புத்திரரும் உலகத்த வர்கண வெற்றிகொண்டு நிலேயான புகழைத் தேடிக்

கொண்டவரும், அழகிய சித்திர விசித்திரமான மாளிகையில் வாழ்பவருமான குபேர**ீன வணங்கு** கிறேன்.

துர்ணிகை - அரி பிரமர்களால் நன்கு மதிக்கப் பெற்றவரும், சிவபிரான் தோழணும் பெருமை கொண்டவரும், சங்கநிதி பதும நிதி என்பவற்ருல் உபாசிக்கப்படும் பாத பீடத்தை யுடையவரும், சிறந்த மலர்களேக் கொண்ட சைத்திரரதம் என்னும் பூஞ்சோலேக்கு உரிமையுடையவராய் மகிழ்பலரும், அளவற்ற புண்ணிய ஜனங்களால் பாடல் கொண்டு போற்றப்படும் பெருமை யுடையவரும், அளகா புரியை வசிப் பிடமாகக் கொண்டவரும், சிங்கார இன்பூட்டும் இருஷி தேவிக்கு நாயகரும், மனித வாகனம் ஊர்பவரும், இயக்கர் தலேவரும், வட திசைக்கு அதிபதியும் ஆகிய குபேரன் ஆனவர் -

ஸ்ரீவிக்கினே சுவரப் பெருமான து ஆணேயை அனுசரிப்பவராய் -

மஹாநாதன், பிரஹ்வாதனன், முனி, நாரதன், துந்துபி, சுவாலா மாலாயமானன், பலிப்பிரியன், பேரீ, விசிரும்பன், விக்கிரமப்பிரியன், விமானஸ்தன், பேரீ, விசிரும்பன், விக்கிரமப்பிரியன், விமானஸ்தன், புஷ்கரன், என்னும் பெயர் கொண்ட அசுர கணங் சுளுடனும்; நரேந்திரன், வரேந்திரன் தனதன், கீத சுளுடனும்; நரேந்திரன் எனப்பெயர்பெறும் அகில முக்கியன், கருணன் எனப்பெயர்பெறும் அகில சித்தகணங்களுடனும்; கின்னரன் கிம்புருடன், சித்தகணங்களுடனும்; கின்னரன் கிம்புருடன், கித்தகணங்களுடனும்; விவிதன், லித்தியாதரன், பிரபுத்தன், களுடனும்; விவிதன், லித்தியாதரன், பிரபுத்தன், களுடனும்; விவிதன், லித்தியாதரன், பிரபுத்தன்,

பத்தகருமன், மஹாயசன், முதலான பெயர் கொள் ரும் வித்தியாதர கணங்களுடனும்; தானவன், பிசி தாசனன், எனப்படும் இயக்க இராட்சத கணங்களு டனும்; சுவர்க்க மத்திய பூமி பாதல வாசிகளான அகில சோம கணங்களுடனும் -

அகில புவனங்க<sup>2</sup>னயும் படைத்துக் காத்து அழித்து மறைத்து அருளுதற்குக் காரண முதல்வ ரானவரும், விக்கின கர்த்தாவுமாகிய விநாயகப் பெருமானது திருவிணயாட்டினுல் -

பூதல மத்தியில் மேருமலேச் சிகரந் தங்கிய இலங்காபுரியில், தட்சிணகைலாசத்தின் (வாயு) திக் கிலே உள்ள (யாழ்ப்பாண) நகரத்திலே (இன்ன) கிராமத்தில் கோயில் கொண்டு எழுந்தருளியுள்ள வல்லபா நாயகராம் விநாயகப் பெருமானது கொடி யேற்றவிழா முதல் தீர்த்தவிழா ஈருன ஒன்பது தினப் பெருவிழாச் சோவையின் பொருட்டுத் தமது சக்தி பரிவாரங்களுடன் நல்வரவு செய்வாராக.

குபேரனுக்குரிய தியானம் ஆவாகனம் என்பன கொண்டு முறைப்படி பூஜை செய்து அன்ன பலி இடுக.

தாளம் -

காள கண்டர்தம் இன்பு சேர்சுர ராச நேயன் கதாதரன் தாளங் கொட்டரி பேரி மத்தள சந்தி நிர்த்த மஞேகர**ன்** தேவ தானவ சித்தர் வாழ்வட திக்கு தேவு குபேரனே. அதுவே -

தேவ தானவ சித்தர் வாழ்வட திக்கு மேவு குபேரனே.

வேதம் - ''சோமோவா ஏதஸ்ய'' என்பது. பண் - தர்க்கராகம்.

குரும்பைமுஸ் மலர்க்குழலி கொண்ட தவங் கண்டு குறிப்பினெடுஞ் சென்றவள் தன் குண த்தினே நன் [கறிந்து

விரும்புவரங் கொடுத்தவனே வேட்டருளிச் செய்த விண்ணவர்கோன் கண்ணுதலோன் மேவியவூர் [வினவில்

அரும்பருகே சுரும்பருவ அறுபதம்பண் பாட அணிமயில்க டைமாடும் அணிபொழில்த கரும்பருகே கருங்குவின கண்வளருங் களனிக் [லின் கமலங்கண் முகமலருங் கலயநல்லூர் காணே.

தாளம்-கொட்டரிதாளம், வாத்தியம் - பஞ்சமுகி. நிருத்தம் - சந்தியாநிருத்தம், இராகம் - மாளவி.

கணேச சேரைபதி முதல் கும்போதர சண்டைக வரர் ஈருனவரின் சமூகத்தினுல் மிருதங்கம், வீண, தாளம், சங்கு, படகம், ளம் முதலான வாத்தியங்களுடன் மங்கள பேரிகை முழங்குவதாக.

# 49. ஈசான சந்தி

இது ஆலய வீதியின் வடகீழ் திசையிலே நடை பெற வேண்டும்.

திரிசூலம் பரிப்பாய் போற்றி திருகீல கண்டா போற்றி

# திருத்தேவ தேவா போற்றி திருமேவும் ஈசாபோற்றி

அகில சீவராசிகளேயும் அழிக்கும்படி துரந்த ஆலகால விடத்தைத் திருமிடற்றில் அணியாகக் கொண்டவரும், ஹுங்காரத் தொனியையும் உடுக் கையையும் ஆயுதமாகக் கொண்டவரும், அரிபிரமர்க ளால் தேடியும் காண்டற்கு அதீதமான ஒளித்தம்ப வடிவானவரும், நிருநீறு பரவப் பூசிய திருமே னியை உடையவரும், சந்திராதித்தர் செந்தீக் கட வுள் என்னும் மூன்று கண்களேயுடையவரும், அடைக் கலம் புகுந்த சந்திரணேச் சடையிற் தாங்கிக் கொண் டவரும், ஈச கணங்களாற் சூழப்பட்டவரும், முழு முதற் கடவுளின் திருவடிவே தாமாகக் கொண்ட வரும், ஆகிய ஈசானரை அடிக்கடி வணங்குகிறேன்.

தூர்**ணிகை-**அரிபிரம இந்திர**ன் மு**தலான தேவர் களாலும், அசுரர்களாலும் இடைவிடாது வணங்கப் பெறும் உபய திருவடிகளே உடையவரும், சந்திர க**ஃயின்** கிரணத்தால் சடாமுடியிலிருந்து பெருகிப் பாயும் கங்கை நீர்ப் பெருக்கினுல் அலர்ந்துள்ள புதிய தாமரை மலரோ என்னும் படியும், நெற் றிப்பட்டமாக விளங்கும் மாணிக்க மணியோ என் னும்படியும் அமைந்த அக்கினிக் கண்ணேயும், மாக்களிடத்தே கொண்ட கருணேக்கு அடையாள மாக விளங்கும் திருகீல கண்டத்தையும் கொண்ட அழகிய திருமேனியை உடையவரும், சரத்காலச் சந்திர ஒளி பரவினுற்போன்ற வண்ணமுடையவரும், யசோவத் நகரத்தை வசிப்பிடமாகக் கொண்டவ ரும், தரும் தேவதையாம் இடபக் கொடியை உய

ர்த்தியவரும், வடகீழ் திசைக்கு அதிபதியும் ஆகிய ஈசான மூர்த்தியானவர்.

ஸ்ரீவி நாயகப்பெருமான து ஆணேயை அனுசரிப் பவராய்-

மேருமலே மந்தரமலே நிடதமல கைலாசமலே கிரவுஞ்சமலே கந்தமாதன மலே இமயமலே இரத்தின கூடம் சித்திர கூடம் ஸ்ரீ சைலம் மலயபர்வதம் மாலியவான் ம‰ திருவண்ணும‰ முதலான தெய் கூட்டங்களோடும், பிரம்மாஸ்திரம் மலேக் விஷ்ணுவஸ்திரம் சிவாஸ்திரம் முதலான கணங்களோடும், பிருதிவி, அப்பு, தேயு, வாயு, ஆகா யம், துரியன், சந்திரன், ஆன்மா, எனப்படும் அட்ட மூர்த்திகளுடனும், கபாலீசர் முதலான நூறு உருத் பஞ்சப் திர கணங்களுடனும், ஈசானம் முதலான பிரம மந்திரம் இருதயம் முதலான ஆறு அங்க மந் திரங்களுடனும், வாமை முதலான ஒன்பதுசக்திகளுட தத்துவங் னும், பிருதிவி முதலான முப்பத்தாறு களுடனும், அநந்தன் முதலான எட்டு வித்தியேசு தேவகணங் வரர்களுடனும், விசும்பரர் முதான களுடனும், மஹேசுவரர் சாந்தி நந்தி முதலான அணிமா நாயகர்களுடனும், எல்லாப் பிரமதகண முதலிய அட்டமாசித்திகளுடனும், சாலோகம் முத லான நான்கு முத்திப் பதவிகளுடனும், ஐராவதம் முதலான அட்டதிக்கு யானகளுடனும், பதினுன்கு புவனேசுவரர்களுடனும், அட்ட தேவமங் கலங்களு டனும், தசாயுதங்களுடனும், சுவர்க்க மத்திய பூதல பாதல வாசிகளான எல்லா ஈசான களுடேனும், கூடியவராய்-

அகில புவனங்களேயும் படைத்துக் காத்து அழித்து மறைத்து அருளுதற்குக் காரணமுதல்வ ரானவரும், விக்கின கர்த்தாவுமாகிய விநாயகப் பெருமானது திருவிளேயாட்டினுல்-

பூதலமத்தியில் மேருமலேச் சிகரந் தங்கிய இலங் காபுரியில், தட்சிண கைலாசத்தின் (வாயு) திக்கிலே யுள்ள (யாழ்ப்பாண) நகரத்தில் (இன்ன) கிராமத் திலே கோயில் கொண்டு எழுந்தருளியுள்ள வல்லபா நாயகராம் விநாயகப் பெருமானது கொடியேற்ற விழா முதல் தீர்த்தவிழா ஈருன ஒன்பது தினப் பெருவிழாச் சேவையின் பொருட்டுத் தமது சக்தி பரிவாரங்களுடன் நல்வரவு செய்வாராக.

ஈசான மூர் த்திக்குரிய தியானம் ஆவாகனம் என்பன கொண்டு முறைப்படி பூசித்து அன்ன பலி இடுக.

தாளம்-

உத்தம வீசன் ஒண்கர கூலம் உக்கிர தீரம் உடன்பரித்தோன் தத்துமு டுக்கைகொள் கும்பக வாத்யம் தத்திரி திமிகிட தோமெனவே நிர்த்தம் பிரமரம் வாத்யம் தாளம் டிண்டிமி கொள்ளும் பூதநடம் சத்யோ ஜாதம் வாமம கோரம் தத்புரு ஷேசானம்.

அதுவே-

சத்யோ ஜாதம் வாமம கோரம் தத்புரு ஷேசானம். வேதம் - ''தமீசானம் ஜகத:'' என்பது. பண் - சாலாபாணி. (சாதாரி) \* தீஃயே நீ வணங்காய் தீஃ மாஃத ஃக்கணிந்து தஃயே லேபலி தேருந்தஃவேனத் தீஃயே நீ வணங்காய். தாளம் - டக்கரீ வாத்தியம் - கும்பம். நிருத்தம் - பிரமரீ, இராகம் - தசாட்சரீ. நாட்டியம் - பூதநாட்டியம்.

அட்டதிக்குப் பாலகருள் ஈசானர் சிவாம்சம் உடையவர். அதனுல், ஈசானத்திலே எப்போதும் விசேட வழிபாடு செய்யப்பட வேண்டும் அதனேடு பூத நாட்டியம் சிறப்பாகச் செய்யப்படவேண்டியதா கும்.

ஆசாரியர் மேளம் வாசிக்கும் பாரசைவனுக்கு விபூதி சந்தனம் பட்டு வஸ்திரம் பூமாஃ என்பன

<sup>\*</sup> முதல் 7 திருமுறைகளிலும் ''சாலாபாணி'' என்ற பண் கிடைக்கவில்லே. அதனுவ் ''சாதாரி'' என்னும் பண் அமைதி பெறும் திருவங்கமாலேப் பாசுரம் குறிக்கப்பட்டது.

சிலர், ''சாலரபாணி'' என்றபண்ணே ''சாலர பாணி'' எனக்குறிக்கப்பட்டிருத்தல் வேண்டும், அத ஞல் ''சாலரபாணி'' ப்பண்ணுகிய திருவிசைப்பா இங்கு ஓதத்தக்கது எனக்கருதுகின்றனர். ஆயினும், ஏனேய திசைகளில் தேவாரம் இடம் பெறவும் ஈசா னத்துக்கு மாத்திரம் அதுவராமை எமக்குப் பொருத்தமாகப்படவில்லே.

கொடுத்துத் தரிப்பித்துத் தட்சணேயும் கொடுக்க. பின்பு, நாதசுரத்தில் தசாட்சரி வாசிக்கப் பாரசை வன் மேளத்தைத் தோளில் தாங்கியபடி வாசித் துக்கொண்டு ஒற்றைக் காலேத் தூக்கி நாட்டிய முறையில் கிந்திக்கொண்டு எழுந்தருளி மூர்த்தியை யும் அஸ்திர தேவரையும் மும்முறை வலமாகச் சுற்றி வருதல் வேண்டும். அதன்பின் எழுந்தருளி மூர்த்திக்குப் பழம் தாம்பூலம் நிவேதித்து நீராஞ் சனம் செய்க.

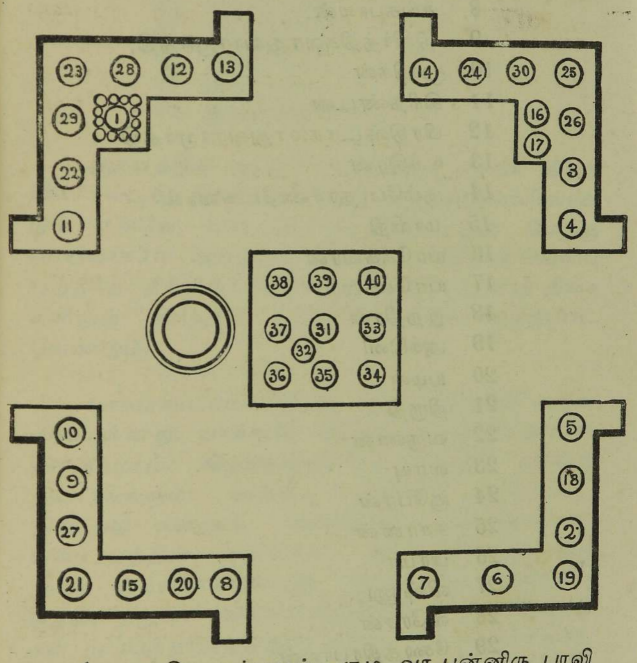
வேதஞ் சொல்லித் தமிழ் வேத பாராயணம் செய்விக்க.

இறுதியாக ஆசாரியர் மங்கல வாழ்த்துச் சொல் லிப் பிரார்த்திக்கக் கடவர். அது வருமாறு:-

சகல பிரசைகளுக்கும் மங்கல வாழ்வு உண்டா வதாக அரசர்கள் நீதி நெறிப்படி பூடியைப் புரக்க. பசுவும் பிராமணர்களும் என்றும் சுப மாக வாழக் கடவர். அகில உலகத்தவர்களும் சுக வாழ்வு பெறுவாராக.

கணேச சேஞபதிமுதல் கும்போதர சண்டேசு வரர் ஈருனவரின் சமூகத்திஞல் மிருதங்கம், வீணே, கொம்பு, சங்கு, படகம், தாளம், எக்காளம் முத லான வாத்தியங்களுடன் மங்கல பேரிகை முழங்கு வதாக.

# 50. யாக மண்டப அமைப்பு



- - 2. கண சூரியன்.
  - 3. சாந்திகலாத்துவாரமூர்த்தி.
  - 4. சுப்பிரபூதன்.
  - 5. சுவக்திரன்.

- வித்தியாகலா துவாரமூர்த்தி. 6.
- 7. வாமனன்.
- 8. சங்கபாலன்.
- நிவிர்த்திகலா துவாரமூர்த்தி. 9.
- மூஷிகன் 10
- கிரி தண் டன் 11
- பிரதிஷ்டாகலா துவாரமூர்த்தி 72
- உக்கிரன் 13
- கும்போ தரசண்டேசுவரன் 14
- மாலிநி 15
- 16 யாகேசுவரன்
- யாகேசுவரி 17
- இந்திரன் 18
- 19 அக்கினி
- 20 யமன்
- 21 நிருதி
- 22 வருணன்
- 23 வாயு
- 24 குபேரன்
- 25 ஈசானன்
- 26 பிரமா
- 27 விஷ்ணு
- 28 வீரேசன்
- 29 க்ஷேத் திரபாலன்
- 30 சப்தகுரு
- 31 மஹாகணபதி
- 32 வல்லபாதேவி
- 33 வரதன்
- 34 வீ என்

35 விக்கினேசன்

36 கஜானனன்

37 பக்தப்பிரியன்

38 கஜகர்ணன்

39 விநாயகன்

40 இலம்போஷ்டன்

ஆலயத்தின் முதலாம் வீதியில் ஈசான திசையில் (வடகீழ்திசை) யாகசாலே அமைக்கப்படவேண்டும் எனவே யாகமண்டபம் எப்போதும் மேற்கு வாயிலாகவே அமையும். மேற்கு வாயிலின் வெளிப்புறத்தே திரிசூலப்பலகையும் உள்ளே மூன்று திசைகளிலும் திரிசூலப் பலகைகளும் பொருத்தப்படவேண்டும்.

யாகமண்டபமானது ஷடத்து வாக்களின் வடிவ மாகவுள்ளது. யாகசாலே எங்கும் சாந்தியதீதாகலா சொருபமாம். கிழக்குத்துவாரம் முதலிய பிரதிட்டை, வித்தை, துவாரங்களும் சாந்தி, நிவிர்த்தி என்னும் கலாத்துவா வடிவாயுள்ளன. மண்டபத்தின் நடுப்பாகம் ஐம்பத்தொருவர்ணுத் துவா வடிவமாகவுள்ளது. கும்பங்கள் பதிெரை ஓமத் திரவியங் மந்திராத்துவா வடிவமாகவுள்ளன. கள் முப்பத்தாறுதத்துவாத்துவா வடிவாகவுள்ளன. இருநூற்றிரு அமைக்கப்பட்ட இடம் மண்டபம் பத்து நான்கு புவனத்துவா வடிவாகவுள்ளது. இவை சைவபூஷணத்திற் காணப்பட்டவை.

யாகத்தைப் பற்றிய கருத்துக்கள் பலவாறு விகற்பித்துக் கூறப்படுகின்றன.''அக்னிமுகா:;தேவா: விப்ற முகா: பிதர:'' என்ற வேத வாக்கியத்தின்படி இந்த யாகம் அமையப்பெறும் அதாவது தேர்கள்வ அக்கினியை முகமாகவும், பிதிர்கள் பிராமணரை முக மாகவும் உடையவர்கள் என்பது கருத்து.

சிவபிரானுக்குரிய எட்டு மூர்த்தங்களுள் யஜ மான மூர்த்தம் என்பதும் ஒன்று. யஜமானன் யாக ரூபி. உற்சவத்தில் பிரதான அம்சமாக விளங்கு வது யாகம். யாகத்தின் மூலமாக இறைவனது திரு வருட் பெருக்கு கூட்டப்படுகிறது.

யாகசாலே உள்ள நிலம் கூர்மாசனம் அதற்கு மேல் கட்டப்படும் வேதிகை அனந்தாசனம். வேதிகையின் மேல் கட்டப்படும் மகாவேதிகை சிங்காசனம். அதில் பரப்பப்படும் அரிசி பதுமா சேனம். அதற்கு மேல் பரப்பப்படும் அரிசி பதுமா சனம். அதற்கு மேல் படிப்படியாகப் பரவும் பயறு உழுந்து கடிஸ் முதலாயின தாமரையிலுள்ள உறுப் புக்கள். எள்ளு விமலாசனம். அதற்கு மேல் பரவப் படும் நெற்பாரி சக்தியாசனம்

இப்படியாக அமைக்கப்படும் ஆசனத்தில் மூல மூர்த்தியாகக்கருதி வைக்கப்படும் குமபத்தில் இறைவ னது திருமேனி அவயவங்கள் கற்பிக்கப்படுகின்றன. கும்பம் - உடல், அதிலுள்ள - நீர் - இரத்தம்; சுற்றப் படும் நூல் - நரம்புகள்; தேஙகாய் - தஃ; மாவிஃ -சிகை (குடுமி); கூர்ச்சம் - புருவ மத்தி; கும்பத்தில் இடப்படும் சுவர்ணம் - இந்திரியம்; வேதமந்திரம் -ஜீவன். இவ்வாறு யாக கும்பத்தின் அமைப்பு கற் பிக்கப்படுகிறது.

மந்திர சக்தியைத் தன்னிடத்து இழுத்து வைத்

துக்கொள்ளும் தன்மை தண்ணீருக்கு உண்டு. யாக கும்ப பூஜை ஒன்பது நாள் - பதினெட்டு நேரம் நடை பெறு கிறது. இவ்வாறு திருவருட் சக்தியூட்டப்பெற்ற நீர் இறு தியில் மூல மூரத்திக்கு அபிஷேகம் செய்யப் படுவதனைல் இறைவனது திருவருட் பெருக்கு அதி கரிக்கப்படுகிறது.

ஆசாரியர் சந்திர கும்ப பூஜை செய்து பாலி கைப்பூஜை முடித்தபின் கணதரிய பூஜையில் ஆரம் பித்து யாக பூஜையை முறைப்படி செய்து முடிக்க. பின்பு, விதிப்படி குண்டத்தில் அக்கினியை த் தாபித்து முகப்படுததிக்கொள்க.

வேதிகையில் பூதை செய்த முறைப்படி அக்கினி குண்டத்திலும் விக்கினேசுவர மூர்த்தியை ஆவரண சகிதமாகப் பூசிக்க. மூர்த்தி கும்பத்துக்கும் குண்டத் துக்கும் நாடிசந்தானம் செய்தபின் விசேட ஆகுதி கீனர் செய்க. அவை பின்வருமாறு:-

1 விக்னேசுவர மூலமந்திரத்தினுல் நெய் கொண்டு நூறு ஆகுதி செய்க.

2 பஞ்சப்பிரம்ம ஷடங்க **ம**ந்திரங்களால் நெய் கொண்டு தனித்தனி ப**த்து** ஆகுதி செய்க.

3 மூல மந்திரத்தால அன்னத் திரவியங் கொண்டு நூறு ஆகுதி செய்க.

4 இருதய மந்திரத்தால் சமித்துக்கொண்டு நூறு ஆகுதி செய்க.

5 மூல மந்**திரத்**தால் நெய் **கொ**ண்டு நூறு ஆகுதி செய்க.

6 கவச மந்திரத்தால் சரு கொண்டு நூறு ஆகுதி செய்க.

7 மூல மந்திரத்தால் நவதானியம் கொண்டு நூறு

ஆகுதி செய்க.

- 8 விக்கினேசுவர காயத்திரி நெற்பொரி கொண்டு நூறு ஆகுதி செய்க.
- 9 தேசா**பாதனம்** மூலமந்திரம் நெப் கொண்டு 400 ஆகுதி செய்க.
- 10 தர்ப்பண தீபனம் பண்ணிப் பூர்ணுத்தி செய்து முடிக்க.

### 51. சாந்தி கருமம்.

சாந்தி கருமம் என்பது பெருவிழா நடைபெறும் ஒவ்வொரு தினத்திலும் இரவு உற்சவம் முடிந்த வுடன் உற்சவ மூர்த்தியின் சாந்தித்தியம் குறையா மல் பெருகுவதற்காகச் செய்யப்படும் பிராயச்சித்தம் (கழுவாய்) ஆகிய செயலாகும்.

சாந்நித்தியம் குறைய ஏது என்ன என ஐயம் எழலாம். உற்சவ மூர்த்தியை வீதியில் எழுந்தருளு விக்கும்போது சாத்துவிகம் இராஜசம் தாமசம் என் னும் முக்குண வசத்தர்களான மக்களால் பார்க்கப் பட்டும், எதிர் பாராதவாறு தீண்டப்பட்டும் தோஷம் நேரலாம். அதற்காக ஒவ்வொரு நாளும் உற்சவம் முடிந்தவுடன் மூர்த்திக்குச் செய்த அலங்காரங்களே நீக்கி அபிஷேக ஆராதுண செய்தல் வேண்டும்.

இந்தச் சாந்தி கருமச் செயல் சாத்திர விதியி ஞல் மாத்திரமல்ல, யுக்தி - அனுபவங்களாலும் மிக முக்கியமானதென்பது பெறப்படும்.

யுக்தி - நாம் எம்மை அலங்கரித்துக்கொண்டு

வெளியே புறப்பட்டுச் சென்று கருமம் முடித்து எமது இருப்பிடத்துக்கு மீண்டபின் அதே அலங்காரங்களு ட வ வீட்டில் இருக்கிறேமா? அப்படி இருப்பதில்ஸே. அது அப்படியிருக்க, இறைவனது திருமேனிக்கு மாத் திரம் எமது விருப்பப்படி அலங்காரச் சுமைகளே ஏற்றி விட்டு விழா முடிந்தபின்னும் அடுத்தநேரம் வரை அப்படியே இருக்கவிடுவது யுக்திக்கு ஒவ்வாது.

அநுபவம் - இந்த விஷயத்திலே எமது மாணிக்க வாசக சுவாமிகளது அநுபவம் எமக்குச் சிறந்த வழி மைக் காட்டியிக்ருகிறது. அவர் தம்மை ஆட்கொண்ட பரமாசாரியராசிய பெருமானுக்கு அலங்காரஞ் செய்து தரிசித்தமை பினவரம் பாடலால் தெளியப்படும்.

> ்விண்ண வ ரதிபன் பொற்றுள் விளக்கி அர்ச்சனேமுன் செய்து தண்ணறும் பனிநீர் தோய்ந்த சாந்தம மெய்ம்முழுதுஞ் சாத்தி வண்ணமென கழுநீர்மாலே வளம்பெற வணிந்து பின்னர்க் கண்டுறு பரிவு தீரக் கண்டுள மகிழ்ச்சி கொண்டு" மாணிக்கவாசகர்

எப்பிரானத் தரிசித்தார் எனச் சொல்லப்படுகிறது

அப்பால் அவர் இறைவனுல் ஆட்கொள்ளப்பட்டு உபதேசம் பெற்ற பின் மாணிக்கவாசகாது உள் ளத்தே இறைவனுக்கு த் தாம் செய்த அலங்காரச் சுமையை கீக்கவேண்டுமென்ற உணர்ச்சி எழுகின் றது. அது வருமாறு: '' அற்றைஞான்றிருள் வைகறை யெனும்போ தண தலும் பரருனட் குருவடிவந் துற்ற சாந்துடன் முயங்குசெங் கழுநீர்த் தொடையலின் சுமைபொருதெனத் துளங் கற்று மான்கரத் தேந்தியவிறைவன் [கிக் கவின்கொண் மார்பணி மலர்த்தொடைகழித் குற்ற வான்றுய ரகன்று நல்லடியா [தங் ருடன்விளங்கினர் களங்கமொன் றில்லார்'

எனக் கூறப்படுவதனுல் இந்த உண்மை அநுபவரிதி யில் குறிக்கப்படுவதைக் காணலாம்.

இந்த ஆராதணயில் கும்பம் வைத்து ஓமம் செய்து அபிஷேகித்து வழிபடுதலே உத்தமமானது. பால் இளநீர் முதலியன கொண்டு அபிஷேகம் செய்து பூசிப்பது மத்திமமானது. எந்த வகையிலும் சாந்தி கருமம் செய்யப்பட வேண்டியதே விதி முறையாகும். இந்தியாவிலுள்ள ஆலயங்களில் இன்றும் இப்படி நடப்பதைக் காணலாம். ஈழநாட்டில் சிலர் இந்தச் சாந்தி கருமத்தைப் பெருவிழா முடிந்த மறுதினம் ஒருங்கு சேர்த்துச் செய்து வருகிறேம் என்கிறுர்கள். அப்படிச் செய்வது சர்வப் பிராயச்சித்தமாகும். அது தினமும்செய்யவேண்டிய சாந்த கருமத்துக்கு

#### 52. வேட்டைத் திருவீழா.

கொடியேற்றம் முதல் யாகதரிசனம் ஈருன செயல்கள் யாவும் ஐந்தொழிலில் இரண்டாவதான காத்த‰க் குறிக்கும் என முன்னரே விளக்கப்பட்டது: எட்டாம் நாள் மாஃ நேரம் நிகழும் மிருக யாத்திரை எனப்படும் வேட்டை விழாவும், ஒன்ப தாம் நாள் நிகழும் தேர் வி ழா வும் சங்காரத் தொழில் அதாவது அழித்தஃலக் குறிப்பனவாம்.

சங்காரம் என்ற சொல்லுக்கு ஒடுக்கு தல் என் பத பொருள். சூரசங்காரம், கஜமுக சங்காரம் என் பவற்றில் சூரன் கஜமுகன் என்பவர்களே இறைவன் மறக்கருணே காட்டித் தம்முள்ஒடுக்கியருளிஞர் என் பதே திரண்ட கருத்து. சகல சீவான்மாக்களும் இறுதி யில் தம்முள் ஒடங்கும் என்பதை இறைவன் அருளும் முறை எப்படி என்பதுபற்றிச்சிறிது நோக்குவாம்.

பழைய சரித்திரங்களிலே துட்ட மிருகங்களே அழித்து மக்களேக் காப்பதற்காக மன்னர்கள் வேட்டை ஆடிஞர்கள் என்பதை அறியலாம்.

இங்கே இறைவன் வேட்டையாடுதல் என்பதன் கருத்து யாது எனச் சிந்திக்கவேண்டும். மனித ரிடத்தே கோபம், பசி, நோய், தும்மல், பேருணவு ஆசை, பெருநீர்விடாய், கண்மறைவு, உடல் நடுக் கம், தூர்நீர்ப் பெருக்கு, வறுமை, பல்நோய், கெட்ட கனவு இவைபோலத் தனுகரணம் பற்றிய பல நோய் கள் உள்ளன. மக்கள் யாவரும் பரம்பொருள வணங் கித் தமக்கு நேர்ந்த நோய்களேக் காட்டில் வாழும் பிராணிகளிடத்தில் கழித்து விடுவதாக மந்திரங்கள் கூறுகின்றன. அவ்வாறு மக்களால் கழித்து விடப் கூறுகின்றன. அவ்வாறு மக்களால் கழித்து விடப் பட்டு மிருகங்களால் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டிருக்கும் தோஷங்களே கீக்கி அவற்றைத் தம்முள் அடக்குகிருர் என்பதே இறைவன் செய்தருளும் மிருகயாத்திரை எனக்கொள்ளலா.

யஜுர் வேதத்தில் பின்வரும் மந்திரங்கள் காணப்படுகின்றன:-

வே தமந்திரங்கள் - அவற்றின்பொருள்

- 1 சிம்ஹோ மே மந்யு: சிருத: சிங்கத்திடம் எனது கோபமும்
- 2 வியாக்ரோ மே அந்தராமய: புலியினிடம் என து மறைந்த நோயும்
- 3 விருகோ மே க்ஷுத் ஓநாயிடம் எனது அடங் காப்பசி நோயும்
- 4 அச்சுவோ மே கஸி: ததிரையிடம் எனது பேருண வாசையும்
- 5 தந்வநி பிடாஸா பன்றியிடம் எனது கீர் வேட் கையும்
- 6 கட்கோ மே ஆர்த்தி: காட்டுமானிடம் எனது துயரும்
- 7 கவயோமே ஆந்தியம் காட்டுப்பசுவிடம் எனது கண்மறைவும்
- 8 சோதாயாம் மே ஸ்வேத: உடும்பினிடம் எனது துர்நீர்ப் பெருக்கும்
- 9 கிருஷ்ண சகுனௌ பீருதா கரிக்குருவியிடம் எனது பயமும்
- 10 மர்க்கடோ மே துர்ருத்தி:- குரங்கினிடம் எனது உடல்நலிவும்
- 11 அசகரோ மே துஸ்**வ**ப்னு மஃப்பாம்பினிடம் எனது தீயகனவும்
- 12 ஆகுனி மே தந்தரோக: காட்டெலியிடம் எனது பல் நோயும் போய்ச் சேரக்கடவன

இவை போலப் பிறவும் உள. இவையே ஆதார வாக்கியங்கள்.

எட்டாம் நாள் மா ஃப் பொழுது உற்சவ மூர்த் தியை வேட்டைக்கோலஞ் செய்து ஆம்பு வில்லுடன் அலங்கரித்து வாத்திய கோஷத்துடன உபவனத் துக்கு எழுந்தருளுவிக்க. அங்கு அடைப்புக் கட்டி அலங்கரித்த ஓரிடத்தில் மிருகங்களேப் பாவைகளில் அமைக்க. அங்கு அஸ்திரதேவரைப் பூசித்து, பூசி னிக்காய் பலியிட்டு பருத்திவிதையும் மஞ்சற்பொடி யும் சேர்த்துப் பலிநிவேதனம் செய்க. மூர்த்தியை மும்முறை சுற்றிவரச்செய்து வேட்டையாடும் முறை முடித்துப் பழம் முதலியன பறித்து நிவேதித்து நீராஞ்சனம் செய்க.

இதுவே வேட்டை விழாவாகும்.



# 53. தேர் விழா.

தேரின் தோற்றத்தை மனத்திலே சிறிது சிந் தித்துப் பார்ப்போமாயின் அதன் முழு ஆகிருதியும் கொழுந்துவிட்டுச் சுவாலித்து எரியும் அக்கினியின் அமைப்புக்கு ஒத்திருப்பதைக் காணலாம். இக்கருத் அமைப்புக்கு ஒத்திருப்பதைக் காணலாம். இக்கருத் தையே உள்ளடக்கி ''சாற்றியிடும் அங்கியிலே சங் காரம்" எனக் கூறப்பட்டது. இறைவன் திருக்காத்தே காரம்" எனக் கூறப்பட்டது. இறைவன் திருக்காத்தே யுள்ள அக்கினி சங்காரத்தைக் குறிப்பதாகும்.

முப்புரங்களேயும் அழிப்பதற்குப் புறப்பட்ட பரம்பொருள் பூமியே தேராகவும் சூரிய சந்திரரே அதன் சில்லுகளாகவும், நான்கு வேதங்களும் அதனே இழுக்கும் குதிரைகளாகவும் அமைய அதில் எழுந்தருளிச் சென்றது உலகம் முழுவதும் தம்முள் அடக்கம் என்பதை உணர்த்துகின்றது பிரபஞ்சம் முழுவதும் பீடசக்தியாகவும் அதிலுள்ள அகில சராசரங்களுமே இறைவனது உருவத்திருமேனியாகவும் அவற்றுள் மறைந்திருப்பதே சிவசொருபம் என்ற நினேவுடன் இரதத்திலே இறைவனை நாம் தரிசிப்பதனைல் சிறந்த பலின அடையலாம்.

வேதத்திலே இரதத்தைப் பற்றிச் சொல்லியிருப் பனபின்வருமாறு:-

''தக்ஷத்ப்யோ ரதகாரேப்யச்ச வோநம: ரதேப்யோ ரதபதிப்யச்ச வோநம:''

பெருமரங்களே வெட்டிச் சிறு துண்டுகளாக அக் கித் தருபவன் தச்சன். சிற்ப சாத்திர நுணுக்கப்படி அவைகளே உருவாக்குபவன் சிற்பாசாரி. அதனைல் அமைந்தஉருவம் தேர். அதில் விற்றிருப்பவன் இறை வன்.இவ்வாறு உலகத்தில் நாம் காண்கிறேம். இதனே யே விளக்குகின்றது இந்த மந்திரம்.

பிரபஞ்சத் தேரை அமைக்கும் தச்சகைவுள்ள சிவபரம்பொருளுக்கு வணக்கம். பலபல உரு வ பே தங்களே ஆக்கும் சிற்பாசாரி வடிவமான சிவபிரானுக்கு வணக்க ம். பிரபஞ்சத் தேரில் ஆரோகணித்து மறைந்து நிற்கும் தேர்த்தலேவனை பரம்பொருளுக்கு வணக்கம். இவ்வளவு சிறப்பு வாய்ந்த பொருள் கொண்ட தேர் விழாவைத் தரிசிப்பதற்குச் சிவபுண்ணியப்பேறு வேண்டும். இதனே நாம் உற்றுணர்ந்து கடைப்பிடித்து நற்கதியடைவோமாக.

# 54. சூர்ணேற்சவம்.

இறைவன் இடையீடின்றிச் செய்தருளுகின்ற ஐந்து தொழில்களுள் நான்காவது மறைத்தல். அதாவது, ஆன்மாவை மலத்தில் அழுத்துவித்தல்.மறைப்பு என ஒன்று இருப்பதனுலேயே அதனே அடுத்துவரும் புலநுகர்ச்சி மிக்க பயனுடையதாதலே அநுபவத்தில் காணலாம். இதனேப் பின்வரும் உதாரணத்தாலும் நன்கு விளங்கிக்கொள்ளலாம்.

பிராணிடான வண்ணத்துப் பூச்சியின் வளர்ச்சியிலே நான்கு பருவங்கள் உள்ளன. அவை:-முட்டை, புழு, கூட்டுப்புழு, வளர்ந்த பூச்சி என்பன. கூட்டுப்புழுப்பருவத்தை உறங்கும் புழுப்பருவம் என் றும் குறிப்பர். முட்டையிலிருந்து வெளிவந்த தனக்குரிய பூரண வளர்ச்சியை உடனே பெற்று விடு கிறதில்லே. புழுப்பருவத்தில் சிலநாள் கழிய தப்புழு பூரணவளர்ச்சியை அடையும்பொருட்டுத் தனது இயல்பினுல் தனக்குரிய கூட்டைத் தானே ஆக்கிக்கொண்டு சிலகாலம் செயலற்று உறங்குகிறது. அதலையே இப்பருவத்துக்குக் கூட்டுப்புழுப்பருவம் அல்லது உறங்கும் புழுப்பருவம் என்ற பெயர் அமைந்தது. பின்பு பக்குவ காலம் வந்தவுடன் அக் கூட்டை வெட்டிக்கொண்டு பூரண வளர்ச்சியுடைய பூச்சியாகிப் பறக்கத் தொடங்கு கிறது. (கூட்டுப் புழு கூடுதான் நாம் நன்கு மதித்துப் போற்றும் பட்டு நூல் என்பதை மறுக்கமுடியாது - அது வேறு விஷயம்) புழு, பூச்சியாவதற்கு உறங்கும் புழுப்பரு வம் வேண்டப்படுகிறது.

இனி, ஆன்மாக்கள் விஷயத்தில் இதனேப் பொருத்

திப் பார்ப்போம். மனிதனுகப் பிறந்த அளவில் ஒர ஆன்மா தனது இறுதியான குறிக்கோள் (இலட்சி யத்தை) அடைந்து விடவில்லே. சாதாரண புழுவின் நிலேதான் மனிதப்பிறவியும் ஆகும் என நிலேக்கும் போது இலகுவில் அதனே ஒப்புக்கொள்ள நம்மால் முடிகிறதிலலே. ஆம், உண்மையாக நாம் மனிதப் புழுக்களே. இறைவனது திருவருளினுல்,

''புனரபி ஜனனம் புனரபி மரணம் புனரபி ஜனனீ ஜடரே சயனம்''

என்ற நிலே மாறி, அதாவது - மீண்டு பிறத்தலும், மீண்டு இறத்தலும், மீண்டு தாய் வயிற்றில் பத்துமாசம் உறங்குதலும் ஆகிய நிலே மாறி இந்தச் சுழற்சி வேலேயினின்றும் ஓய்வுபெற்று இறைவன் திருவடிக்கீழ் நித்தியானந் தப் பெருவாழ்வு பெறுதலே ஆன்ம இலட்சியம் -அதுவே முத்திநிலே. இதணேயே அப்பர் சுவாமிகளும் தமது திருவங்க மாலேயில்,

''இறுமாந் திருப்பன்கொலோ ஈசன் பல்கணத் தெண்ணப்பட்டுச் சிறுமா னேந்திதன் சேவடிக் கிழநின்றங் கிறு மாந் திருப்பன்கொலோ' எனத் தெளிவாகக் கூறியிருக்கிருர்.

இந்த மறைப்பு என்பதே யோக நிடை மணி வாசகப் பெருமானுக்கு இறைவன் வாசக தீட்சையாக உபதேசித்தவிடத்து இந்த யோகநிடை பின்வருமாறு காட்டப்படுகிறது. ''முக்குணம்புல கூந்துனடக்கி மூலவாயு**லை** எழுப்பிருவழியைச்

சிக்கெனும்படி அடைந்தொருவழியைத் திறந்து தாண்டவச் சிலம்பொலியுடன்போய்**த்** 

தக்கவை ந்தெழுத் தோரெழுத்**து**ருவாந் தன்மை தரும்பெரு வெளிக்கெ [கண்டரு**ள்** 

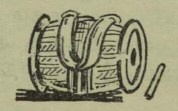
புக்கழுந்தினர் எமதுருப் பெறுவரர் புவியில் வேட்டுவன் எடுத்தமென் புழுப்போல்"

என்பது. இங்கே நாம் விளக்கிய புழுவிஷயம் வருவது காண்க.

இறைவனுக்கு எடுக்கும் பெருவிழாவில் வரும் சூர்ணேற்சவத்துக்கும் இந்த மறைப்புக்கும் என்ன தொடர்பு என்பது ∌ந்திக்கப்பட வேண்டிய விஷயம். கூத்தப்பெருமான் கொண்ட திருக்கோலத்திலே ஐந் தொழில் குறிக்கப்படும் இடத்திலே - 'ஊற்றமாய ஊன்று மலர்ப்பதத்தே உற்ற திரோதம்'' என்ருர். திரோதம் - மறைப்பு, நடராஜ வள்ளல் மூயலகன் மீது வலத்திருவடியை ஊன்றியுள்ளார். முயலகன் கிடந்து விழிபிதுங்க நலிகிறுன். நாம் எமது உடவேச் கரிக்கும்படி நிஃப்யடையச் செய்வதற்காகக் கண் எமது உடலுக்கு எண்ணெய் தேய்க்கிரேம். மேலும், சகைக்காயோ அரைப்போ தேய்த்து அழுக்கைப் போக்குகிரும். முழுகி முடிந்ததும் எமது உடம்பு மகிழ்ச்சிகரமான இன்ப நிலேயை அடைகிறது. இதுவே சூர்ணேற்சவத்திலும் நடைபெறும் செயலா கும். சூர்ணேற்சவத்தில் உடிவப்பற்றிய அழுக்கு மாத்திரமல்ல-உயிரைப்பற்றிய அழுக்குகளான காமம் குரோதம் லோபம் மோகம் மதம் மாற்சரியம் என் பன நீக்கப்படுகின்றன. அதற்கு அடையாளமாகவே திருப்பொற் சுண்ணமிடித்து இறைவனுக்குச் சாத்தப் படுகிறது.

திருப்பொற்சுண்ண விழாச் செய்யும் முறையைக் காண்போம். தீர்த்தவிழா நிகழுவதான பத்தாம் நாள் அதிகாஃயில் ஆசாரியர் ஆலய மண்டபத்தில் கோலஞ்செய்து மண்டலம் நில் அங்குசாஸ்திர தேவ ரையும், அதற்கு முன் மண்டலத்தில் அங்குசாஸ்திர தேவ ரையும், அதற்கு முன் மண்டலத்தில் பேரியை (மே எத்தை)யும் அதற்குமுன் மண்டலத்தில் அடிட தள பத் மத்தில் உரல் உலக்கை என்பலற்றையும் அமைக்கக் கடவர். உரஃச் சூழவர அறுகு, கருங்குவகோக்கொடி (கறுப்புக் காக்கணங்கொடி), பஞ்சற்பொடி, எண் ணெய், பழம், தாம்பூலம், அட்சதை, சந்தனம், புஷ் பம், விபூதி, கோடிவஸ்திரம் என்பவற்றை வைக்குக. உரஃ வஸ்திரம் மாவிஃ கூர்ச்சம் என்பவற்றுல் அலங் கரிக்க. உலக்கைக்கும் மாவிஃ கூர்ச்சம் கட்டுக.







ஆசாரியர் சங்கற்பித்து விக்கினேசுவர பூஜை புண்ணியாக வாசனம் செய்க. அஸ்திர தேவரைப் பூரித்தபின் முன்பு செய்த முறைப்படி பேரீதாடனம் செய்க. அதில் விசேஷமாக, விநாயகப் பெருமானுக்கு எடுத்த பெருவிழா இன்றுடன் பூர்த்தியாகிறது என விண்ணப்பிக்க.

உரலுக்கு அடியிலே ஆறு ஆதார பூசை செய்து உரலிலே ஆதாரசக்தியையும் உலக்கையில் மகாமேரு வையும் பூசிக்க. சூழவுள்ள அறுகு முதலான பொருள்களில் திக்குப் பாலகர்களேப் பூசிக்க. நிவேதனம் நீராஞ்சனம் செய்தபின் சம்மிதா மந்திரத்தால் அபி மந்திரிக்க. இருதய மந்திரஞ்சொல்லி உரலினுள் மஞ்சற்போடி அறுகு கருங்குவளேக்கொடி என்பவற்றை இட்டுச் சிறிது எண்ணெயும் சேர்க்க. மஞ்சற்பொடியில் ஈசுவரணப் பூசிக்க. பின்பு உரலில் உலக்கையை வைத்து அடியில் ஆசாரியரும், மத்தியில் உருத்திர கணிகையரும், மேற்புறத்தில் அடியார்களாகிய பக்த ஜனங்களும் பற்றிக் கொள்க.

"வியோம வியாபிநே வியோம ரூபாய்" என்பது முதலாக **எண்**பத்தொரு பதமந்திரஞ் சொல்லிச் கண் ணம் இடிக்குக.

பின்பு மணிவாசகப் பெருமான் அருளிய திருப் பொற்சுண்ணப் பாடல்கள் சொல்லிச் சுண்ணமிடிக்க. முதற்பாடல் வருமாறு:-

> "**மு**த்துநற் ருமம் பூமாஃ தூக்கி முஊக்குடம் தூபநற் நீப**ம்** வைம்மி**ன்**

சத்தியுஞ் சோமியும் பார்மகளும் நாமகளோடு பல்லாண்டு இசைமின் சித்தியுங் கௌரியும் பார்ப்பதியுங் கங்கையும் வந்து கவரி கொண்மின் அத்தணே யாறனம் மாணப்பாடி யாடப்பொற் சுண்ண மிடித்துநாமே."

இவ்வாறு பாடல்களேப்பாடி இடித்தபின் பூசித்த தேவதைகளே உத்வாசனம் செய்க. சுண்ணத்தை எடுத்து நீருடன் கலந்து அபிமந்திரித்து மூல மூர்த்தி சமீபம் போய் தைலம் சுண்ணம் சாத்துக. மஞ்சல் பூசிய கோடிவஸ்திரம் சாத்தி, நீராஞ்சனம் செய்க.

இதுவே சூர்ணேற்சவம் ஆம்.

#### 55. தீர்த்த விழா.

பத்தாம் நாளில் நடைபெறுவதாகிய தீர்த்த விழா, சண்டேசுவர உற்சவம், ஆசாரிய உற்சவம், என்பனஐந்தொழிலின் இறுதியாகிய அருளலேக்குறிக கும். அருளலாவது பரிபக்குவம் வாய்ந்த ஆன்மாக் களுக்கு இறைவன் பரமுத்தி கொடுத்தல் என்பது. அருளலுக்கு அடையாளமாக நடராஜப் பெருமான் கொள்ளும் தூக்கிய திருவடி - குஞ்சிதபாதம், குறிக் கப்படுகிறது. இதனேயே முன்குறித்த வெண்பாவின் இறுதியில் - "முத்தி, நான்ற மலர்ப் பதத்தே நாடு." எனக் கூறப்பட்டது.

முத்தி பெறுவதற்குக் குரு லிங்க சங்கம சேவை மூன்றும் அமையும். குரு சேவையே ஆசாரிய உற் சவம். இலிங்க சேவையே மூர்த்திக்குச் செய்யும் தீர்த்த விழா. சங்கம சேவை சிவனடியார் வடிவ மான சண்டே சுவர உற்சவமாகும். இறைவனது, திரு வருள் தீர்த்த ரூபத்தில் அமைவதாகக் கொண்டு இறைவனது அம்சமாகிய அஸ்திர தேவருக்கு அபி ஷேகம் செய்த தீர்த்தத்தை அடியார்கள் உள்ளே பருகியும், புறத்தே புரோட்சித்தும், அந்நீரிலேயே அமிழ்ந்தித் திணத்தும் திருவருணப் பெற்றுக்கொள்ள வேண்டும்.

வாத்திய கோஷத்துடன் உற்சவ மூர்த்தியைத் தீர்த்தக் கரைக்கு எழுந்தருளுவித்து அஸ்திர தேவ ருக்கு முறைப்படி அபிஷேகம் செய்க. பின்பு மூர்த் தியை ஆவாகித்துப் பூசித்த கும்ப நீரினுல் அபிஷே கம் செய்க. நிவேதனம் நீராஞ்சனம் முடித்து மூர்த் தியை வீதி வலமாக ஆலயத்துக்கு எழுந்தருளு வித்து மீட்டும் யாகதரிசனமாக்கி மகா பூர்ணுகுதி யைச் செய்து முடிக்க. அதன்பின் உற்சவமூர்த்திக்கும் மூல மூர்த்திக்கும் இரட்சை சாத்துக. உற்சவ மூர்த் தியை ஆஸ்தான மண்டபத்துக்கு எழுந்தருளுவிக்க.

அப்பால் யாக உத்வாசனம் செய்து கும்பத்தை எடுத்து வீதி வலமாகச் சுற்றிவந்து மூலமூர்த்திக்கு அபிஷேகம் செய்து நீராஞ்சனம் முடிக்க. மூர்த்தி களுக்கு யாகாங்குர பாலிகைப் பயிர்களேச் சாத்துக.

இதுவே தீர்த்த விழாவாகும்.

# 56. கொடியிறக்க விழா.

கொடியி றக்கமும் அருள ஃயே குறிப்பது. கொடியிறக்கியபின் செய்யப்படும் மௌன உற்சவமும் அருளலேயாம். இவை இரண்டும் எல்லாம் ஒடுங்கிய அருளலேயாம். இவை இரண்டும் எல்லாம் ஒடுங்கிய அமைதி நிலேயைக் குறிப்பன. ஆன்மாவானது பேரா

னந்தப் பெருவாழ்வு பெற்றநிலேயில் பேச்சுக்கு இட மில்லே இன்பப் அனுபவிக்கப்படுமிடத்து மௌனமே தலேப்படுப். செயலற்றுப் பேச்சற்ற நிலேயே அமைதி. தாயுமான சுவாமிகளும் இந்த நிலேயைக் குறிப்பிட்டே ''சும்மா இருக்கின்ற திறமரிது, சத்தாகி என் சித்த மிசை குடிகொண்ட அறிவான தெய்வமே தேஜோம யானந்தமே'' எனக் கூறியருளிஞர்.

மாஃக்கால தம்ப பூஜை முடிந்தபின் உற்சவ மூர்த்திக்கு ஊஞ்சல் விழாச் செய்க. இதற்கு டோளோற்சவம் என்று பெயர். பின்பு மூர்த்தியை ஸ்தம்ப மண்டபத்துக்கு எழுந்தருளுவிக்க.

கணபதி தாளம், மூஷிக தாளம், சமஸ்த தேவதா விசர்ச்சனம் என்பன முடிக்க. தச தானஞ் செய்க. ஆசாரியர் விநாயகப்பெருமானது பூரண திருவருள் சுரப்பதாக அவரை மனத்திலே தியானி த்துக்கொண்டு தம்பத்திலே கட்டிய கட்டை நிதானமாக அவிழ்த்து வைத்துக்கொண்டு சகல வாத்தியங்களும் முழங்க, கொடியை அவரோகணம் செய்யக் கடவர் மகா சீர் வாதம் முடிக்க. கொடித்தம்ப கூர்ச்சத்தை மூல மூர்த் தியிடம் சமர்ப்பித்து நீராஞ்சனம் செய்க. கொடிப் படத்து மூஷிகத்தை மூல மூஷிகத்திடம் சமர்ப்பித்து நீராஞ்சனம் செய்க.

பின்பு வீதிவலமாக உற்சவ மூர்த்தியை எழுந் தருளச் செய்து சந்தி விசர்ச்சனம் செய்க. வெளிவீதி வலஞ்செய்த பின்பே அன்று உள்வீதி வலஞ்செய் விக்க வேண்டும். அப்படி வரும்போது இந்திரன் முதல் அக்கினி திக்குவரை மங்கல வாத்தியத்துடனும், அக் கினிமுதல்யமதிசை வரை வேதபாராயணத்துடனும், யமதிக்கு முதல் நிருதிவரை தமிழ் வேத பாராயணத் துடனும், நிருதி மூதல் வருணதிக்கு வரை சங்க நாதத்துடனும், வருணன் முதல் வாயுதிக்கு வரை தாளவாத்தியத்துடனும், வாயு முதல் குபேரன்வரை கீதவோசையுடனும், குபேரன் முதல் ஈசானதிக்கு வரை எதுவித ஓசையுமின்றி மௌனமாகவும் மூர்த் தியை எழுந்தருளுவித்து, ஈசான முதல் வாயில்வரை சகல வாத்திய கோஷங்களுடனும் வந்து விழாவை நிறைவேற்றுக.

# 57. சண்டேசுவரர் விழா.

உற்சவ சண்டேசுவரர் திருமூன்பு யாக சண்டேசு வர குடிபத்தை எடுத்து வந்து தாபித்து ஓமாக்கினி யில் சண்டேசுவரருக்கு விசேஷ ஆகுதி செய்து பூர்ணு குதி முடிக்க. அந்தக் கும்ப நீரினுல் மூல சண்டேசு வரருக்கு அபிஷேகம் செய்க. உற்சவ சண்டேசுவர மூர்த்தியை வீதி வலமாக எழுந்தருளுவித்து விழாவை நிறைவேற்றுக.

# 58 ஆசாரிய உற்சவம்

காரண உற்சவம் முழுவதற்கும் மூல கர் த் தா வாக இருந்து நடப்பிப்பவர் ஆசாரியரே ஆவர். இறைவன் குருமூர்த்தியாக நின்று செய்கி அ ருள் ருர் என்ற நிணப்போடு ஆலய தர்ம கர்த்தாவானவர் ஆசாரியருக்குத் தம்மால் இயன்ற தட்சிணே தாம் அடியார்களும் பூலங்கொடுத்து மாஃயைணிவித்து வீதிவலமாக தாமுமாக வாத்திய கோஷத்துடன் அழைத்துவந்து ச்ந்நிதானத்தையடைய வேண்டும். ஆசாரியர் இறைவன் திருமுன்பு தண்டாகாரமாக

வணங்கி நடைபெற்ற விழாவானது பரிபூரணமுற்ற தாக அனுக்கிரகிக்கும்படி வேண்டு தல் செய்து யாவரும் க்கேம்படி பிரார்த்திக்க. ஆலயரம் கோமம் அடையும்படி பிரார்த்திக்க. ஆலயதருமகர்த்தாவும் அடியார்களும் அப்படியே திருச்சந்நிதானத்தில் ஆசாரியர் திருமுன்பு வணங்கி அருட்பிரசாதம் பெறுக.

பின்பு ஆசாரியர் மூலமூர்த்தி முதலாக எல்லா மூர்த்திகட்கும் இரட்சா பந்தன விசர்ச்சனம் செய்த பின் இறுதியில் தமக்கும் இரட்சாபந்தன விசர்ச் சனம் முடித்து இறைவனே வணங்கித் தமது கட மையை நிறைவேற்றுக.

# 59. பொது விஷயங்கள்

பத்து நாள் உற்சவமும் இரட்சை என்று சொல்லப்படும். ஆன்மாவைத் தொடர்ந்துள்ள நோய்களே நீக்கி நித்தியானந்தப் பெருவாழ்வு பெறச் செய்வதே இரட்சையாகும்.

முதல் நாள் உற்சவம் - தூல தேக அபிமானத் தை நீக்கி ஆன்மாவை இறைவனிடம் சேர்ப்பித்தல் என்ற தத்துவக் கருத்தை உடையது.

இரண்டாம் நாள் உற்சவம் - தூல சரீரத்தினி டத்தும் அதற்குக் காரணமான சூக்கும சரீரத்தினி டத்தும் உள்ள அபிமானத்தை நீக்குவதாகும். சுவை, ஒளி, ஊறு, ஓசை, நாற்றம், மனம், புத்தி, அகங் காரம் எனனும் எட்டுத் தத்துவங்களால் ஆகியது சூக்கும் சரீரம்.

முன்றும் நாள் உற்சவம் - முப்புத்தி, முக்கு

ணம், மும்மனர், மூக்குற்றம், மூப்பிறப்பு, முப் பற்று மூன்று விணப்பயன்கள் ஆகிய ஏழையும் நீக்கு வதற்காக அமைவது. மூவிணகளாவன பிராரப்தம் சஞ்சதம், ஆகாமியம் என்பேன.

நான்காம் நாள் உற்சவம் - ஆன்மாக்கள். தத் தம் விணப்பயனுக்கு ஏற்ப வந்து பிறப்பதற்கு உரிய நால்வகைத் தோற்றத்தையும் நாற்கரணங் கடையும் ஒடுக்கி முத்தியருளுவதற்காக நடைபெறு வதாகும். நால்வகைத் தோற்றமாவன:- அண்டசம், சுவேதசம், உற்பிச்சம் சராயுஜம் என்பன.

ஐந்தாம்நாள் உற்சவம் - ஐம்புலன்களும் ஐம் பொறிகள் வழிச் செல்ல வொட்டாமல் தடுத்து ஏகாக்கிர சித்தத்துடன் தியானிக்குமிடத்து இறை வன் தோற்றியருளுவார் என்ற உண்மை புலப்படு மாறு நடைபெறுவதாகும். மேலும் ஐந்து அவத்தை களும் ஐந்து மலங்களும் நீங்கு தற்காகவுமாம்.

ஐப்புலன்களாவன:- சுவை, ஓளி ஊறு, ஓகசை,

நாற்றம்.

ஐம் பொறிகளாவன:- மெய், வாய்,கண்; மூக்கு,

செவி.
ஆரும் நாள், உற்சவம் - காயம், குரோதம், ஆரும் நாள், உற்சவம் - காயம், குரோதம், மோம், மோகம், மதம், மாற்சரியம் என்னும் அகப்பகை ஆறையும் கெடுத்து ஆன்மாவுக்கு அருள் புரியும் வண்ணம் அமைவதாகும். மேலும், மந்தி புரியும் வண்ணம் அமைவதாகும். மேலும், மந்தி ராத்துவா, பாதாத்துவா, வர்ணுத்துவா, தத்து ராத்துவா, புவனுத்துவா, கலாத்துவா என்னும் வாத்துவா, புவனுத்துவா, கலாத்துவா என்னும் வாத்துவாக்கள் வழியாக நேரும் பாவங்களேப் ஆறு அத்துவாக்கள் வழியாக நேரும் பாவங்களேப் ஆறு அத்துவாக்கள் வழியாக நேரும் நாள் விழா போக்கி அருள் செய்யவல்லது ஆரும் நாள் விழா என்பதும் அமையும்.

மந்திரங்களேக் கருத்துணராமல் படிப்பது ID T திராத்துவா வழியாக நேரும் பாவமாகும்.

சொற்களே முறையாகப் பிரிக்கத் தெரியாமல் பிழைபடப் பிரித்துச் சொல்லுவதால் வருவது பதாத் துவாவினுல் நேரும் பாவமாகும்.

எழுத்துகளேச் சரியாக உச்சரியாமல் குறிவ நெடிலாகவும், நெடிலேக் குறிலாகவும் ஓரினஎழுத்தை வேறின எழுத்தாகவும் உச்சரிப்பது வர்ணுத்துவா விஞல் வரும் பாவமாகும்.

அறிநறிப்படி பொருகோ ஈட்டாமலும், நெறிக்கண் பொருடோ அழிப்பதாலும் நேருவது தத்து வாத்துவாவினுல் வரும் பாவமாகும்.

வழிபடால ம புவனத்தஃவர்களாப் போற்றி யால் நேருவது புவனத்துவாவினல் வரும் பாவ மாகும்,

இச்சா, ஞானம், கிரியை, ஆதிசக்தி, பராசக்தி எ**ன்னும்** ஐவகைச் சக்திகளேப் போற்ருது இகழ்வத **ு** இத்து தலாத்துவாவினுல் நேரும் பாவமாகும்.

ஏழாம் நாள் உற்சவம் - தேவர், மனிதர், விலங்கு பறவை, ஊர்வன, நீர்வாழ்வன, தாவரம் என்னும் எழுவகைப் பிறப்பின் உட்படும் ஆன்மாவான து காலம், நியதி, கூல, வித்தை, அராகம், புருடன், மாகைய என்னும் எழுவகைத் தத்துவங்களுக்கும் ஆட் பட்டு வருந்தாவண்ணம் அருள் செய்வதாக அமை யும். மேலும் மாயாமல குணம் ஏழும் நீங்குதற்பொருட் டும் ஆகும்

எட்டாம் நாள் உற்சவம் - ஆன்மாக்களுக்கு நீக்கி வாசனுமலத்தை न ळा (इ ळा हं। इ. टेना இறைவன்

# பொது விஷயங்கள் V. SIVAS1457

அருளும் நோக்கமாக அமைவதாகும், பஞ்சாட்சர ஜபம் ஆண்மாக்களுக்கு மும்மல நீக்கமும், எண்குண ஆக்கமும் தரும் என்று சர்வஞானேத்தரம் கூறும். எண்குணங்களாவன:-தன்வயத்தனுதல், தூய உடம் பினனுதல், இயற்கை உணர்வினனுதல், முற்றும் உணர்தல், இயல்பாகவே பாசங்களின் நீங்குதல், பேரருள் உடைமை, முடிவில் ஆற்றலுடமை, வரம் பில் இன்பமுடைமை என்பன.

இவ்வாறு முதல் எட்டுநாள் உற்சவங்களும் ஆன்மாக்களேக்காத்தல் (ஸ்திதி)என்ற பிரிவில் அமை யும்.

ஒன்பதாம் விழா - தேர்விழா. இது அழித்தல் என்னும் சம்மாரமாக அமையும். அகிலமும் இறைவனை கிய ஜோதியுள் அடக்கம் என்பேதை உணர்த்துவது.

பத்தாம் விழாவில் **மு**தலில் நடைபெறுவது சூர் ணேற்சவம். அது திரோபவம் (மறைத்தல்)என்றும் தீர்த்தவிழா அருளல் என்றும் முன்பு விரிவாக விளக் கப்பட்டது.

சித்தி விநாயகன் திருவடிகளுக்கே சரணம்.

#### அநுபந்தம்

# 60. ஸ்ரீ கணேச அட்சரமாலே. (தமிழ் மொழி பெயர்ப்பு)

சித்தி விநாயக - சித்தி விநாயக சித்திவிக் கோசுவர - சீரருள்வாய்.

- 1 அ அகஜை அருள்சுத ஆீனத் திருமுக அறுமுக சோதர - புவனபதே (சித்தி)
- 2 ஆ ஆகம மாகிநின் றன்ண பரையருள் ஆதி பான்மகிழ் - அருண்முதல்வா (சித்தி)
- 3 இ இச்சையி ேதைகட எண்ணின ரேத்தவுன் இன்முக மாநிதி - ஈந்தருள்வாய் (சித்தி)
- 4 ஈ ஈதலே யெண்ணு திச்சை புரிந்திடும் ஈனர்கள் காண்கிலா - வின்புருவே (சித்தி)
- 5 உ உத்தம பயன்பெற உம்பர் பதிமுயன் றூக்கிய பூறைதேகொள் - தூலிசுத (சித்தி)
- 6 ஊ ஊகங் கடந்தவர் உண்மையி னுள்ளிட ஓளியரு ளபயத் - துண்டிநட (சித்தி)
- 7 இரு இருத்தி யெனுஞ்சுக சித்தியும் அபயமும் இன்பொடு தத்தருள் - தும்பிமுக (சித்தி) (இருத்தி - வளர்ச்சி)
- 8 இரு இருவா கியமிகு தீநெறி வருபொருட் கிறுதி புரிந்தருள் - இபமுகவா (சித்தி) (இரு - தீயவழியில் தேடிய பொருள்)
- 9 இலு உலுப்த பயங்கெட உன்னே யடைந்தோர் ஒண்பத மேத்த - உவந்தருள்வாய் (சித்தி) (உ.லுப்தம் - பொருளாசை)
- 10 இலா-உலாத மெனும்புழு உருமுத லுருவாம்

உலகுயிர் **யாவையும்-கா**த்தருள்வாய்(சித்தி) (உலூதம் – புழு)

- 11 ஏ ஏணூர் மஃபொலி எழிலுறு மத்தக இலம்போ தரகஜ - முகபரனே (சித்தி)
- 12 ஐ · ஐஸ்வரி யாட்டகம் அன்பருக் கருளும் அழகார் வதனத் · துதிகரனே (சித்தி)
- 13 ஓ ஓதநெ டுங்கடல் உறுமிவ் வுலகினில் உயிர்களுன் னருளிற் - சுகம்பெறவே(சித்தீ
- 14 ஓள ஒளதா சியங்கொள் அடியே னிடரட அண்ணியி ருள்நலி - ஆதவனே (சி (ஓளதாசிபம் - சோம்பல்)
- 15 அம் அம்பிகை சுதனே அங்கண இ\_ன்னி அம்புயத் திருவடி - தந்தருள்வாய் (இ
- 16 அ. அ. கிய அறிவின் அமையுமிற் சுகடே அணேயா தறுத்தெணக் - காப்பவனே(சிதது)
- 17 க கரவி லுதிக்கும் காமம யக்கருள் காமணகை காய்ந்தருள் - கண்ணுதலே(சித்தி)
- 18 க2 கண்டன முற்றதிற் பண்ட சகோதரன் கண்டகற் சிஃயமர் - கற்பகமே (சித்தி) (கண்டனம் - பிரிவு)
- 19 க3 கந்தரு வர்சுரர் கின்னரர் மானுடர் கொண்டிடு பூஜைகொள்-கணபதியே(சித்தி)
- 20 க**4 -** குமுகுமெ னப்பொலி மதீர் பெருகிடக் குவலய மீதருள் - குகன்துணேவா (சித்**தி**)
- 21 ங ஙகரத் தத்துவ நாதப் பொருளாம் ஞானவி நாயக - தூமணியே (சித்தி)
- 22 ச சரணம் நின்பதம் சாரும் துதிகா**ம்** ஏற்றிடு நீர்கொடு - எற்றிவரும் (சித்தி)

- 23 ச2 சாயைகொள் கோடி சார்கிர ணத்தால் மாயைத விர்த்துயர் - மாண்மதியே (சித்தி)
- 24 ச3 சப்பரன் பகைகெட இந்திரன் தூதிகொளும் சார்பர வங்குச - கரவரத (சீத்தி)
- 25 ச4 சண்டனு மனிலனின் கொண்டம தங்கெடச் சாய்செவிக் காற்றின் - துரந்திடுவாய் (சித்தி)
- 26 ஞ ஞானக் கொழுந்தாம் சிவமுதற் குமர ஞானமருப்பொடித் - தருள்கரனே (சித்தி)
  - இடங்க மெனும்படி துண்ட மருப்பின் அடங்கியசுரர்பயம்- அழி த் தருள்வாய்(சிததி) (டங்கம் - ஆயுதம்)
  - இடாந்த மெனும்முக மண்டலம் அலரக் கண்டகா மேசுரர் - மகிழவரும் (சித்தி) (டாந்தம் - மண்டலம்)
- 29 ட3 உடோளம் போல்மதி ரவிமண் டலங்களேத் தாளமிட் டருள்நடந்-தான்புரிவாய் (சித்தி) (டோளம் - தொட்டில்)
- 30 ட4 இடக்கை யொலித்துயர்-இன்பங் காண்பதில் இடமுறு பிரம - கணமருளும் (சித்தி) (டக்கை - தம்பட்டம்)
- 31 ண "ணா''கர விறுதிகொள் ''க''கரச் சொற் [பொருள் நகுதிட மாம்பொருள் - நாயகனே (சித்தி)
- 32 த தாக்கும் சூறையிற் சுழலும் பஞ்சென உருளும் உலகுபு - ரந்தருளும் (சித்தி)
- 33 த2 தாவும் மஃபோல் திரைகொளு வாரிகள் தந்திடு மணியொளிர் - கிரீடதர (சித்தி)
- 34 த3 தயைகூரன்பினின் உத்தம தொண்டர்தம்

தகுதியு ணர்ந்தருள் - தத்வசிவா (சித்தி) 35 54 - தரும முவந்துயர் - தார்மிக மதுரித மோதக - மகிழ்தஃவா (சித்தி) 36 B - நாநா வுலகினர் – நயக்கும நோரத நலமார் சித்திகள் - நல்கிடுவாய் - பரமம கிழ்ச்சியின் - மாறில்ம நோஹர பாமந டம்புரிந் - தருள்தேவே - பாலக் கண்கொடு - பணிகள ணிந்துயர் 38 ⊔2 பயனடி யார்பெறப் - பரிந்தருளும் (சித்தி) (பாலம் - நெற்றி) 39 ப3 - பாலப் பிறைகொண் -டொளிருறு நெற்றியில் பால்புண் டரிகவெண் - ணீற்ஞெளியாய் (争 支牙) - பகவத் பாங்கின் - மணியணி பூண்டு 40 ப4 பரவப் பூசிய -- பூதியனே - முனிகணம் போற்றிடும் - மூஷிக 41 w வாகன முழுமுதற்பொருளாம்-மூர்த்தியனே(சித்தி) - யமுநா தீரக் - கோவில் கொண்டுளம் 42 ш யுள்புகுந் - தரு எபுரிவாய் (சித்தி) - இரதிபதி பூஜைகொள் - எழிலாராகர 43 T ஆர்மதி யழகொளிர் - ஆவேமுக (சித்தி) - இலவணச் சுவையுறு - நீரிறை ஏர்பெறச் 44 w சமணித் தீவுறை - சுந்தரனே (சித்தி) - சங்கரற் **சா**ர்வுறு - தமயந் தீரதி 45 F தசரத ராமர்க்கும் - இனிதாளும் (சித்தி) - ஷட்குண மணியே - பேழை வயிற்றேய் 46 00

மாதுளங் கனியில் - மகிழ்சுதேனே

47 m

- ஸர்வச் செயலிலும் - உள்ளத் துறைபவ

1394.5.

சாரும் அகலிகைக் - கருள்பவனே (சித்தி)

48 ஹ - ஹேரம் பாசா - மரகர் ணுபல நாவற் கனிமகிழ் - வரமருள்வாய் (சித்தி

49 ள - இலக்குமி நாயகன் - எயதிய விடரை எளிதில் ஒழித்தருள் - நாயகனே (சித்த

50 க்ஷ - க்ஷேம்ம ருள்வாய் - ஐகத்துக் கெல்லாம் வேங்கட் சுப்பிர - மணிவேண்ட (சித்த

> ஆக்கிய அக்கர - மாலிகை அழகிய சித்திவி நாயகன் - கழலுறவே (சித்தி) இத்துதி யாற்தொழு-தேத்தினாக் கென்றும சித்திதந் தருள்வாய் - சிவசுதனே (சித்தி)

சித்தி விநாயகன் திருவடிகளே சரணம்.

முற்றும்.

Prof. V. SIVASAMY UNIVERSITY OF JAFFNA



# இப்புத்தகம் பிரபல புத்தகசாலேகள் எங்கும் கிடைக்கும்.

தொகையாகப் பெறக்கூடிய இடங்கள்.

- 1. பிரம்மாரி பூ தியாகராஜ சர்மா 'வியாகரண சிரோமணி' சமஸ்கிருத ஆசிரியர், கல்லடி உப்போடை மட்டக்களப்பு,
- 2. பிரம்மஸ்ட ப. வித்தியானந்த சர்மா 'மேருகிரி' வலந்தமே காரைநகர் (யாழ்ப்பாணம்)

# பிராமண சமூகசேவாசங்க வெளியீடுகள்.

|    |                                                | ബ്യ       | 們.    | ₹. |
|----|------------------------------------------------|-----------|-------|----|
| 1. | விக்கினேஸ்வர பூஜாவிதி<br>(தமிழ் விளக்கத்துடன்) |           | 2:-   | 00 |
| 2. | அக்கினி காரியம்<br>(தமிழ் விளக்கத்துடன்)       |           | 2 -   | 50 |
| 3. | விகாயக மஹோற்சவ விளக்                           | கம்(கமிம் | ) 3 - | 00 |