

வெளியடுவோர்: அ. சின்னத்தம்பியும் பிள்ளேகளும் 'எல்பிகெம் கவுஸ்<sub>ed by Noolaham Foundation.</sub> மாவிட்டபுரம் noolaham.org | aavanaham.org

முருகன் த**ீண** 

யாழ்ப்பாணத்துத் தேல்லியம்பதி கோல்லங்கலட்டி

வித்துவசிரோமணி

திரு. பூ. பொன்னம்பலப்பிள்ளே அவர்களியற்றிய

# மாவை யமக அந்தாதி மூலமும்

திருமீல – திருப்பதி ஸ்ரீ வேங்கடேசர் கீழ்த்திசைக் கீலக் கல்லூரித் தமிழ் விரிவுரையாளர் வித்துவான் ஒளவை சு. துரைசாமிப்பிள்ளே அவர்கள் எழுதிய

உரையும்

அச்சுப்பதி**வு :** திருமக**ள்** அழுத்தக**ம்** சுன்னுகம்

1977

## நூலாசிரியரின் பெயர் முதலியன

அரசர்கை யால்இலங் கைநா யகமுத லிப்பெயர்க்கோத் திரவுரித் தாற்பெற்ரூர் தம்பியாந் தாமோ தரமுதலி பிரபௌத் திரன்பூ தப்பிள்ளே சுதன்தெல்லிப் பொன்னம்பலம் பரகுக ஞமம் புகன்மாவை யந்தாதி பாடினனே.

— யாழ்ப்பாணம் – சின்னத்தம்பிப்பிள்ள

### <u>உ</u>ள்ளுறை

|                              |                        |           | பக்கப   |
|------------------------------|------------------------|-----------|---------|
| முன்னுரை                     | •                      | ***       | v       |
| நூலாசிரியர் வரலாறு           | . ••                   | •         | viji    |
| தல வரலாறு                    | •                      |           | ix      |
| உரை வரலாறு                   |                        |           | xiii    |
| <b>ஆ</b> சிச்செ <b>ய் தி</b> |                        |           | χv      |
| அணிந்துரைகள்                 | •••                    |           | xvi     |
| நூல் — மாவை யமக 🥃            | அந்தாதி மூ             | லமும் உரை | ரயும் 1 |
| பாட்டு முதற்குறிப்பு அ       | <i>அக<b>ர</b>நிரல்</i> |           | 123     |

#### **டி** சிவமயம்

### முன் னுரை

'' உருவா யருவாய் உளதா யிலதாய் மருவாய் மலராய் மணியா யொளியாய்க் கருவா யுயிராய்க் கதியாய் விதியாய்க் குருவாய் வருவாய் அருள்வாய் குகனே.''

மாவிட்டபுரம் என்னும் திருத்தலத்திற் கோயில் கொண் டெழுந்தருளி யிருக்கும் முருகப் பெருமானிடத் தில் எங்கள் குடும்பத்தினருக்கும், பொதுவாக எமதூர் வர்கள் யாவருக்கும் பெரும் பற்றுண்டு. 'மாவை யமக அந்தாதி' என்னும் இந்நூலின் ஆசிரியரும், சித்திரகவி செய்தலிற் சிறந்த விற்பன்னரும், தெல்லியம்பதியைத் தாயகமாகவுடையவரும், சென்னேயிற் சிறந்த பேரா சிரியருள் ஒருவராக விளங்கியவரும், சிவாநுபூதிச் செல்வருமாகிய ஸ்ரீமத் பூதப்பிள்ளே பொன்னம்பலம் அவர்கள் எனது தாயாரோடுடன்பிறந்தவர்; மூத் தவர். இவர் நைட்டிகப் பிரமச்சாரியாகச் சென்னேமாநகரில் வாழ்ந்து 1889ஆம் ஆண்டு அந் நகரிலேயே தேக வியோக மெய்தினர். இவர் 'மாவை இரட்டைமணி மாலே' என்னும் நூலேயும் இயற்றி யாழ்ப்பாணத்தி வேயே சர்வசித்து (1887)ஆண்டு வெளியிட்டுள்ளார்.

இம் மாவை யமக அந்தாதி மூலம் மட்டும் இற்றைக்கு 88 ஆண்டுகளின் முன் சென்னபட்டணம், சித்தாந்த வித்தியாநுபாலன யந்திரசாஃயில் சர்வதாரி (1889) ஆண்டு இவரால் அச்சிடுவித்து வெளியிடப் பெற்றது. பின்னர், இம்மூலம் 1940ஆம் ஆண்டு இரண்டாம் பதிப்பாக கொழும்பு, மெய்கண்டான் அச்சியந்திரசாஃயில் என்னுல் அச்சிடுவித்து வெளியிடப் பெற்றது.

'' மாவை எல்பிகெம் கவுஸ் '' கம்பெனியின் பங்காளர்களான நானும், எனது புத்திரர்களாகிய, திரு. அ. சி. கிருஷ்ணராசா, B.A., LL.B. (நியாய துரந்தரர்), திரு. சி. வரதராசா (பிரபல வர்த்தகர்) என்பவர்களும் இந்நூஃ, அது மறைந்தொழிந்து போகாவண்ணம் காத்தற்பொருட்டும், நூலாசிரியரின் தொண்டை நிணேவு கூர்தற்பொருட்டும் அதனுரை யுடன் மீள்பிரசுரம் செய்கின்றேம்.

இந்த 'மாவை யமக அந்தாதி' மூலத்திற்கு உரை காண்பது கடினமானபடியால் இதற்கு நல்ல உரை எழுதுவிக்க வேண்டும் என்ற சிந்தணே இதன் மூலத்தை (செய்யுகோ) வெளியிட்ட காலந் தொடக்கம் எம்மை வாட்டியது. இதனல் இந்தியாவிலுள்ள வித்துவான்களு டன் பழகியிருப்பார் என்ற எண்ணத்தினுல் எம்மூரைச் சேர்ந்த சித்தாந்தச் செம்மல் பொன். கருணுகரர் அவர் களேக் கண்டு 'யாரைக்கொண்டாவது உரை எழுது வித்துத் தரவேண்டும்' என்று கேட்டேன். அவர் எமது வேண்டு தலே மறுக்காது உடன்பட்டு இந்தியா சென்று வித்துவான் ஒளவை சு.துரைசாமிப்பிள்ளே அவர்களேக் கொண்டு உரை எழுதுவித்துத் தருவதாகக் கூறினர். உரைப் பிரதியையும் அவ்வண்ணமே செய்வி<u>த்து</u> எம்மிடம் தந்தார். இதணப் பெற்றுப் பெருமகிழ்ச்சி யுற்றேன்.

உரை கிடைத்துப் பல வருடங்களாகியும், மற்ற வர்களுக்குப் பயன்படாதிருக்கிறதே யென்று கவலே கொண்டு இதனே அச்சேற்றி வெளிப்படுத்த வேண்டிய கடமையையும் உரையை எழுதுவித்துத் தந்தவரிடமே ஒப்படைத்தேன். அவரும் இப்பணியை ஏற்று ஓர் அச்சகமூலம் 1963ஆம் ஆண்டு அச்சிடுவித்தார். அவ்வெளியீட்டில் பிழைகள் மலிந்து காணப்பட்டமை யால், அது வெளியிடப்படவில்லே. இப்பொழுது, சிறிது காலத்துக்குப் பின்னதாக, திருத்தங்களுடன் அச் சிடுவித்து வெளியிடுகின்றேம்.

இந் நூலுக்குத் தஞ்சிரமம் நோக்காது உரை எழுதி உதவிய சித்தாந்த கலாநிதி வித்துவான் ஒளவை சு. துரைசாமிப்பிள்ளே அவர்களுக்கு யாம் என்றும் மற வாத நன்றி செலுத்தும் கடப்பாடுடையோம். இந்த உரை வெளிவருவதற்கு முக்கிய காரணராயிருந்தவர் எமதூரவராகும் சித்தாந்தச்செம்மல் திரு. பொன். கருணுகரர் அவர்களே. இவர்களுக்கும், (இவரே நாலாசிரியர் வரலாறு, உரை வரலாறு என்பனவற்றை எழுதி உதவியுள்ளார்.) இவர்களுடன் தொடர் புற்ற திரு. ம. பாலசுப்பிரமணிய முகலியார். B. A., B. L. அவர்களுக்கும், வித்துவான் அவர்களே ஆசீர் வதித்துத் தூண்டிய திருப்பாதிரிப்புலியூர், சிவசண்முக மெய்ஞ்ஞான சிவாசாரிய சுவாமிகள் அவர்களுக்கும், தல வரலாறு எழுதி உதவிய மாவை ஆதீனகர்த்தா சு. து. ஷண்முகநாதக் குருக்கள் அவர் களுக்கும், ஆசியுரை வழங்கிய ஸ்ரீ காஞ்சி காமகோடி பீடாதிபதி ஜகத்குரு ஸ்ரீ சங்கராசார்ய ஸ்வாமிகள் எழுதி உதவிய அவர்களுக்கும், அணிந்துரைகள் பண்டி தமணி சி. கணபதிப்பிள்ள, பண்டிதமணி, வித்துவான் ந. சுப்பையபின்கோ, பெரும்புலவர் கா. சி. தனக்கோடி, м. A. ஆகியோருக்கும், எமது பெரும்புலவர் கா. சி. வேண்டுகோளுக்கிணங்கி. தனக்கோடி அவர்களிடம் தம் சிரமம் பாராது அணிந் துரை பெற்று உதவிய முத்தியா<u>லு</u>ப்பேட்டை உயர் நிஃப்பள்ளித் தமிழாசிரியார் சங்கீதபூஷணம், புலவர் மு. கு. புண்ணியகோடி அவர்களுக்கும், இவ்வுரை நூலின் அச்சுப்பிர தியை ஒப்புநோக்கித் தந்த பண்டி தர் இ. நமசிவாயதேசிகர் அவர்களுக்கும், நூலத் திருத்த அழகுறவும் அச்சுவாகனமேற்றி யுதவிய முறவும். சுன்கும் திருமகள் அழுத்தக**த்**தாருக்கு**ம்** எமது மனமார்ந்த நன்றி என்றும் உரித்தானது. இவர்கள் யாவருக்கும் மாவை முருகப்பெருமான் கருணே கைகூடு மாறு வேண்டுகின்றேன்.

தமிழ்ப் பற்றும் முருகப்பெருமான்மீது பற்றும் உடையோர் இந்நூஃப் பாராயணஞ் செய்து அவன் கருணேயைப் பெற்றுய்வார்களாக.

'' எல்பிகெம் கவுஸ் '', அ. சின்னத்தப்பி மாவிட்டபுரம், தெல்லிப்பழை, 1–1–77.

### நூலாசிரியர் வரலாறு

யாழ்ப்பாணத்தில் தெல்லிப்பழைக் கிராமத்**தின்** ஒரு பகுதியாகிய கொல்லங்கலட்டி என்னும் ஊரே வித்துவான் பூ பொன்னம்பலப்பிள்ளே அவர்களின் பிறப்பிடமாகும். விசுவநாத முதலி கோத்திரத்திலே தோன்றிய **பூதப்பிள்ளே** என்பவரே இந்நூலாசிரியரின் தந்தையாராவர். தண்டிகைக் கனகராய முதலியின் வழித்தோன்றிய சுப்ப உடையாரின் மகன் சங்கரப் பிள்ளே என்பவரின் மகள் சின்ஞச்சிப்பிள்ளேயே வித்**து** வானின் தாயார் ஆவர்.

வித்துவான் அவர்கள் 1845ஆம் ஆண்டில் பிறந் தவர் என்று அனுமானிக்கப்படுகின்றது. மாவை யமக அந்தாதியைப் பாடிச் சென்னேயில் சித்தாந்த வித்தி யாநுபாலன யந்திரசாஃயில் 1889இல் அச்சிடுவித்து வெளியிட்டார். இவர் சிதம்பரத்தில் ஆறுமுகநாவலர் சைவப்பிரகாச வித்தியாசாஃயிற் கல்வி கற்பித்துக் கொண்டிருந்து நாற்பத்தைந்தாவது வயதில் 1890ஆம் ஆண்டில் தில்ஃ நடராஜப் பெருமானின் திருவடி நீழஃ அடைந்தார் என்று அறிகின்றேம்.

எங்கள் வித்துவான் பொன்னம்பலப்பிள்ள அவர் கள் வாழ்ந்த காலம் ஸ்ரீலஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் அவர்கள் சைவத்தையும் தமிழையும் வளர்த்துக்கொண்டிருந்த காலமாகும். இவர் யாரிடம் கல்வி கற்ருர் என்பதை நன்ருக அறியமுடியவில்லே.

1887ஆம் ஆண்டு (சர்வசித்து வருஷைம்) 'மாவை இரட்டைமணிமாலே' என்ற நூல் இயற்றி யாழ்ப் பாணத்திலேயே வெளியிட்டார். சித்திரகவி பாடுவ திலும் மிகுந்த புலமையாளர் என்பதை இவர் பாடி வெளியிட்ட இரட்டை நாகபந்தம், தேர் வெண்பா, மாலேமாற்று ஆதியாம் செய்யுட்களால் அறியலாம். பல செய்யுட்களேயும் கட்டுரைகளேயும் அப்போது வெளிவந்த 'உதயபானு'ப் பத்திரிகை வாயிலாக வெளியிட்டுள்ளார். அவை கிடைக்கப்பெறுமை கவீலமே.

பொற்கலம் தம்பை**,** தெல்லிப்பழை பொ. கருணுகரர்

#### சிவமயம்

### தல வரலாறு

மாவை ஆதீனகர்த்தா, சிவகாம வித்தியாபூஷணம் பிரம்மஞி சு. து. ஷணமுகநாதக் குருக்கள் அவர்கள்.

> நீரகத் தேதணே நினேயு மன்பினேர் பேரகத் தலமரும் பிறவி நீத்திடும் தாரகத் துருவமாந் தலேமை யெய்திய ஏரகத் தறுமுக னடிகள் ஏத்துவாம்.

வாயுதேவஞல் பொன்மஃயாகிய மகா மேருவி னின்றும் பறித்தெறியப்பட்ட சிகரங்களுள் ஒன்று ஈழ நாடு எனப்படுகிறது. ஈழம்—பொன். பலவளம் நிறைந்த ஈழம் எனப்படும் இலங்கை கந்தபுராணம், இராமாயணம், பாரதமாகிய புராணேதிகாசங்களாற் புகழ்ந்துரைக்கப்படுகின்றது. அது, குபேரன், இராவ ணன், விபீஷணன் ஆதியோரால் ஆளப்பட்டது. சைவமும் தமிழும் தனிநடமாடுதற் கிட மா யது. தேவாரப்பதிகப் பாடல்பெற்ற திருக்கோணமஃ,திருக் கேதீச்சரம், திருப்புகழ்ப் பாடல்பெற்ற கதிரமஃ ஆகிய தொன்மைநலம் வாய்ந்த திருத்தலங்களேத் தன் னகத்தே கொண்டது.

இவ்விலங்கையின் சிகரமெனச் சிறந்தது அதன் வடபா லுள்ள யாழ்ப்பாணமென்னும் திவ்விய நகர். அந்நகரின் வடபால் கடல் மருங்கில் 'கண்டகி' என் னும் புனித தீர்த்தம் உள்ளது. அது இன்று கீரிமலே என வழங்கப்படுகிறது. அதில் நீராடி உடலுயிர்ப் பிணிகள் நீங்கிஞேர் பலர் என்பது வரலாறு.

கீரிமுகமுடைமையால் நகுல முனிவர் எனப்படும் முனிசிரேட்டர் ஒருவர் அத் தீர்த்தத்து நீராடி அதன் மருங்கிற் கோவில்கொண்டருளிய திருத்தம்பலேசுவரி சமேத திருத்தம்பலேசுவரப் பெருமான வழிபட்டுத் தமது கீரிமுகம் மாறப்பெற்றுர் என்பது வரலாறு களில் ஒன்று. கீரிமலே என்னும் பெயர்க்குக் காரணம் இந்நிகழ்ச்சியே என்பது வழக்கு. அம்முனிவராற் பிர திஷ்டை செய்யப்பட்ட மூர்த்தியே நகுலேசுவரப் பெரு மான் என்பர். திருத்தம்பலேசுவரம் போர்த்துக்கேய ரால் அழிக்கப்பட்டது. இப்போதுள்ள சிவாலயம் நல்லே நாவலர்பெருமான் கருத்தின்படி இற்றைக்கு நூறு வருடங்களின் முன் அமைக்கப்பட்டது.

குன்மநோயும் குதிரைமுகமும் கொண்டவளாகிய திசையுக்கிர சோழனின் மகள் மாருதப்புரவீகவல்லி என்னும் அரசிளங் கன்னி சோழநாட்டினின்றும் இங்கு வந்து தங்கி, தீர்த்தமாடிச் சிவாலய தரிசனம் செய்யும் நியமம் பூண்டு அதன் பயனுக நோயும் நீங்கி முகமும் மாறப்பெற்றுள் என்பது மற்றோர் வர லாறு. அவள் தங்கியிருந்த இடம் 'குமாரத்தி பள் ளம்' என இன்றும் வழங்கப்படுகிறது. அவள் அரசிளங் குமாரியாதலின் தான் சேமமாக வாழ ஓர் அரண் அவ்வரண் மீன**க்** அமைத்திருந்தாளென்<u>று</u>ம் ധമങ கருகே அவள் தோண்டுவித்த தடாகமே மகா ஒளதா ரியப் பிரபுவாகிய திரு. சர. சிவானந்தபிள்ள அவர் களின் வீட்டின் கீழ்பால் தூர்ந்த நிஃயில் இன்றும் காணப்படும் தடாகம் என்றும் கூறுவர். எவ்விடத் தில் அவளது குதிரைமுகம் மாறியதோ அவ்விடம் மாவிட்டபுரம் என வழங்கப்படுகிறது. (மா—குதிரை. இங்கே அது குதிரை முகத்தை உணர்த்துகிறது. விட்ட - நீங்கிய, புரம் - நகரம்.)

இளமை எழில் நலம் தனக்கு வாய்த்தபோது அவ ளுக்கு அந்நலம் என்றும் அமைந்த முருகப் பெருமா னின் எண்ணம் வந்ததுபோலும். அதஞல் முகம் மாறிய அவ்விடத்தில் முருகனுக்கு ஆலயம் எடுக்கக் கருதி அக் கருத்தைத் தன் தந்தைக்குத் தெரிவிக்க, அவன் மகிழ்ந்து, ஆலய அமைப்புக்கு வேண்டிய யாவற்றையும், விக்கிரகங்களேயும், தொழிலாளர்க ளோடும், சிதம்பரம் தீட்சிதர்களாகிய பெரிய மனத் துள்ளார், சின்னமனத்துள்ளார் என்னும் அந்தணப் பெரியார்களோடும் அனுப்பி வைத்தனன். ஆலயம் சிவாகம் முறைப்படி அமைக்கப்பட்டது. அவளால் பிரதிட்டை செய்யப்பட்ட மூர்த்தியே இன்றும் நாம் வமிபாடு செய்யும் மூர்த்தியாகும். அன்றிலிருந்து சிவாகம முறைப்படி நித்திய பூசைகளும், வெள்ளிக் கிழமை, கார்த்திகை நட்சத்திரம் பொருந்தியநாள் அகிய காலங்களில் விசேட பூசைகளும், வருடந் தோறும் அடி அமாவாசியன்று 25ஆம் திருவிழா வாகிய தீர்த்தத் திருவிழாவும், அதற்கு முதல்நாள் தேர்த் திருவிழாவும் அமைய 25 திருவிழாக்களும் ஒழுங்காக நடைபெற்று வருகின்றன. தீர்த்தத் திரு விழாவுக்கு முருகப்பெருமான் கீரிமலேயிலுள்ள கண்டகி தீர்த்தத்திற்கு எழுந்தருளுவர். கலியுகவர தனுகி**ய** மாவைக் கந்தப்பெருமான் அடியவர்களுக்கு இன்னருள் புரிந்து அவர்களே இரட்சித்து வருகின்ருர்.

வழிவழிவந்த மாவைக்கந்தன் அடியார் பரம்பரை யில் தோன்றியவரே இந்நூலாசிரியர். அவர் இளமையி லிருந்தே சிறந்த முருகபக்தர். அப் பத்தியின் வெளிப் பாடே 'மாவை யமக அந்தாதி' என்னும் இவ்வரிய நூலாகும்.

ஒள தாரியப் பிரபுவும், பரோபகாரியும், சித்தாந் தச் செல்வரும், தமிழபிமானியும், முருகபத்தரும், தொழிலதிபரும், நூலாசிரியரின் மருகரும்ஆகிய திருவா ளர் அ. சின்னத்தம்பி அவர்கள் இந்நூலின் மூலத்தை அச்சிடுவித்த காலத்தில் உரைகாண்டற்கரிய இந் நூலுக்கு உரைகாணப்படின் யாவருக்கும் பயன்தரும் என்று கருதி தக்கார் ஒருவரைக்கொண்டு உரை செய்வித்துத் தருமாறு சித்தாந்தச் செம்மல் கருணு கரர் அவர்களிடம் வேண்டினர். அவர் அவர்களின் வேண்டுதலுக்கிணங்கி சென்னே சென்று அப்போது சைவ சித்தாந்த மகா சமாசக் காரியதரிசியாக இருந்த அன்பர் திரு. ம. பால சுப்பிர மணிய முதலி யார், B. A., B. L. அவர்களிடம் தமது கருத்தின் வெளி யிட்டார். முதலியார் அவர்கள் மனமுவந்து திருப்

பாதிரிப்புலியூரிலிருந்த சைவப் பெரியார் ஸ்ரீலஸ்ரீ சண் முக மெய்ஞ்ஞான சிவாசாரிய சுவாமிகளிடம் இதனே விண்ணப்பித்தனர். அவர்கள் இந்நூலே வாசித்து மகிழ்ந்து 'இதற்குரைகாணத் தக்கவர் வித்துவான் ஒளவை சு. துரைசாமிப்பிள்ள அவர்கள் தான் ' என்று திருவாய் மலர்ந்தனர். ஞானியார் சுவாமிக ளின் அருளாசி கொண்டு முதலியார் அவர்கள் வேண்ட வித்துவான் ஒளவை சு. துரைசாமிப்பிள்ளே அவர் உரைகண்டு தவிஞர்கள். கள் அவர்கள் செய்க உதவி நூலாசிரியர் குடும்பத்தினரால் மட்டுமன்றிச் சைவத் தமிழ் உலகத்தினராலும் என்றும் பாலதொன்றன்று. மாவைக் கந்தன் கருணே எங்கும் என்<u>ற</u>ும் நிலவுக.

இந் நூல் வெகு அழகாகவும் சிறப்பாகவும் இவ் வையகமே பெரும் பயன் பெறத்தக்கதாக அச்சு வாகனமேற்றி வெளியீடு செய்துவைத்த எமது அன்பர் திரு. அ. சின்னத்தம்பி அவர்கட்கும், அவரது செல்வக் குமாரர்களான சட்டத்தரணி திரு. கிருஷ்ணராசா B. A., ILB., பிரபல வர்த்தகர் திரு. வரதராசா என்ப வர்கட்கும் மாவை முருகனது திருவருள் அபரிமித மாகச் சொரிய வேண்டுமென்பது எமது பிரார்த்தனே யாகும்.

மாவை ஆதீனம் **க. து. ஷண் முகநாதக் குருக்கள்** தெல்லிப்பழை ஆதீன கர்த்தா கலியுகம் 5079 சித்திரை 1ஆம் நாள்

#### உ சிவமயம்

### உரை வரலாறு

தென்னிந்தியாவில் தென்னுர்க்காடு மாவட்டத்தில் முருகப் பெருமான் கோயில் கொண்டருளும் மயிலமஃப்பகுதியில் அதன் மேற்கில் ஐந்து கல் தொஃயில் ஒளவையார் குப்பம் என்று ஓர் ஊர் உளது. அதற்குக் கிழக்கில் அடுத்திருக்கும் ஊரான பந்த மங்கலம் சுமார் ஆயிரம் ஆண்டுகட்குமுன் பந்தன் என்ற கொடை வள்ளலுக்கு உரியது. அவஃனப் பாட்டுடைத் தஃவனுகக் கொண்டு ஒளவையார் 'பந்தனந்தாதி' என்ற நூஃ எழுதியது தமிழாராய்ச்சியுடையார்க்கு நன்கு தெரிந்தது. அதனுல் அப் பந்தன் ஒளவையார்க்குத் தனக்குரிய குப்பம் என்ற ஊரை ஒளவையார் குப்பம் எனப் பெயரிட்டு அளித்தான். அவ்வூர் இன்றும் அப்பெயருடன் விளங்குகிறது.

அவ்வூரிலிருந்து அரசியற் கணக்கராய்ப் பணிபுரிந்தோர் நிரலுள் சுந்தரம்பிள்ளே என்பார் தமது மண்வி சந்திரமதியுடன் வாழ்ந்து வந்தார். அவர் மயிலமலே முருகப் பெருமானிடத்துப் பேரன்பு பூண்டு சொல்லாலும் செயலாலும் பல நற்பணிகள் புரிந்து வருகையில் 1903ஆம் ஆண்டு ஜுலேத் திங்களுக்கு நேரான சோபகிருது ஆண்டு ஆனித் திங்களில் இந்நூல் உரைகாரரான துரைசாமிப்பிள்ளே அவர்களுக்கு மகளுகப் பிறந்தார்.

அவர் இளமையில் தமது ஊரிலும். பின்னர்க் கிண்டிவனத் திலும் வேலூரிலும் தமிழும் ஆங்கிலமும் பயின்று தஞ்சைக் க**ரந்தைத் தமி**ழ்ச் சங்கத்திலும், வடவார்க்காடு மாவட்டக் கழக உயர்நிஃப் பள்ளிகள்லும், பின்பு திருமஃ – திருப்பதிக் கீழ்த்திசைக் கலேக் கல் லூரியி லும், அண் ணுமலேப் பல்கலேக் கழகத்திலும், தமிழ் ஆசிரியராகவும், விரிவுரையாளராகவும் மதுரைத் தியாகராசர் கலேக் கல்லூரியில் தமிழ்ப் பேராசிரிய இப்பொழு**து** திரும**ஃ** – திருப்பதி ராகவும் **பணி**புரிந்தார். ஸ்ரீவேங்கடேசர் கீழ்த்திசைக் கலேக்கல்லூரித் தமிழ் விரிவுரை யாளராய் இருக்கின் ருர், சங்க இலக்கியங்களில் பதிற்றுப் பத்து, ஐங்குறுநூறு, புறநானூறு (பின்பகுதி), நற்றிணே அதிய நூல்களுக்கும் மணிமேகலே இறுதிப் பகுதிக்கும், ஞான சம்பந்தர் அருளிய திருவோத்தூர், திருமாற்பேறு பதிகங்கட் கும், யசோதர காவியம் என்ற சிறு காப்பியத்துக்கும் விளக்க வரைகள் எழுதிஞர். சீவகசிந்தாமணி, சிலப்பதிகாரம், மணி மேக**லே என்**ற முப்பெருங் காப்**பி**யங்களுக்கு இக்காலத் திறனு**ய்வ** முறையில் தனித்தனி ஆராய்ச்சி நூல்கள் எழுதியிருக்கின்றுர். சைவ இலக்கிய வரலாறு, சேர மன்னர் வரலாறு, தமிழ் நாவலர் சரிகை ஆராய்ச்சியரை, ஞானுமிர் தம், சிவஞான போ தச்

#### xiv

சிற்றுரை முத**லியவற்**றை ஆராய்ச்சிக்குறிப்புக்களுடன் வெளியிட் டுள்ளார். இவற்றின் வேருக, மதுரைக் குமரஞர், நந்தா விளக்கு, வரலாற்றுக் காட்சிகள், பெருந்தகைப் பெண்டிர், மத்தவிலாசம் முதலிய பல உரைநடை நூல்கள் எழுதியிருக் கின்*ரு*ர்.

இம் 'மாவையமகவந்தாதி'க்கு உரைகாண வேண்டும் என்ற முயற்சி இருபத்தைந்து ஆண்டுகட்குமுன் சென்னேச் சைவ சித்தாந்த மகா சமாசச் செயலாளராக இருந்த சைவத் திரு. மா. பாலசுப்பீரமணிய முதலியாரவர்கள் மூலமாக மேற்கொள்ளப்பட்டது. அவர்கள் திருப்பாதிரிப்புலியூரிலிருந்து அருளாட்சி நடத்திய ஸ்ரீலஸ்ரீ சிவசண்முக மெய்ஞ்ஞான சிவாசாரிய சுவாமிக ளிடம் விண்ணப்பிக்க, அவர்கள் இவ்வுரையாசிரியரை அழைத்து உரைபெழுதுமாறு பணித்து முதல் ஐந்த பாட்டுக்களின் உரையைப் பார்வையிட்டுத் தொடர்ந்து எழுதுமாறு பணித்து வாழ்த் திஞர்கள்.உரையாசிரியர் ஓய்வுகிடைத்தபோது எழுதுவது என்ற முறையில் இட்பணியைச் செய்யலுற்று 1942ஆம் ஆண்டின் இறுதியில் உரையெழுதி முடித்தார். மாவைத் தல வரலாறு நண்கு விளங்காமையின் ஒருசில பகுதிகளின் உரை விளக்கமில்லே.

யமக முதலிய மிறைக்கவிகட்கு உரையெழுதுவது என்பது அரிய செயல். நூலாசிரியன் கருதுவது ஒன்ருகவும் பாட்டின் சொல்லமைப்பு ஒன்ருகவும் மாறிச் செல்வது இக்கவிகளின் இயல்பு. இதஞல், மிறைக்கவி பாடுவோரே அதற்கு உரையெழுதுவது மரபு. 'மாவை யமக வந்தாதி 'பாடிய ஆசிரியரே உரைகண்டிருப்பரேல், விளங்காத சில பகுதிகள் நல்ல விளக்கம் பெற்றிருக்கும். அவ்வாய்ப்பு இல்லாமையின், இதன் உரையில் சில பகுதிகள் அவர் கருத்துக்கு வேருகச் சென்றிருக்கலாம் என்று உரைகாரர் கருதுகின்ரூர்; ஆயினும் இத்தகைய கருத்து வேறுபாடும் உரை வேறுபாடும் தவிர்க்கவொண்ணுதன. மாவை முருகப்பெருமான் திருவருளேயும் ஸ்ரீலஸ்ரீ சிவசண்முக மெய்ஞ்ஞான சிவாசாரிய சுவாமிகளின் அருள் வாழ்த்தையும் முதலாகக் கொண்டு இவ்வுரை நிகழ்ந்தமையின், இதன்பாற் காணப்படும் நலம் அனேத்தும் முருகப்பெருமான் திருவருட்கே உரியவாம்.

பொற்கலம் தம்பை, தெல்லிப்பழை மேற்கு

போ. கருணுகரர்

## ஸ்ரீ முகம்

ஸ்ரீ காஞ்சி காமகோடி பீடாதிபதி ஜகத்குரு ஸ்ரீ சங்கராசார்ய ஸ்வாமிகள் ஸ்ரீ மடம் காஞ்சீபுரம்

முகாம்: காரைக்குடி

தேதி: 3-3-1977

இலங்கையில் வரலாற்றுப்புகழ்பெற்ற மாவிட்ட புரத்தில் மிகவும் தொன்மையுடன் விளங்கும் ஆலயத்தில் ஸான்னித்யம் கொண்டிருப்பவரும் மாவிட்டபுரம் காங் கேய மூர்த்தி என்னும் பெயர் கொண்டவருமான முருகப்பெருமான்மீது எண்பத்தெட்டு வருஷங்களுக்கு முன் ஸ்ரீ பூ. பொன்னம்பலப்பீள்ளே என்னும் தமி முறிஞரால் இயற்றப்பட்டுள்ள மாவை யமக அந்தா தியை தமிழ் நாட்டுப் பேராசிரியர் ஸ்ரீ ஒளவை துரை சாமிப்பிள்ளேயைக் கொண்டு உரை செய்வித்து இந்த மூலத்தையும் உரையையும் நூல் ஆசிரியரின் மருகரான ஸ்ரீ அ. சின்னத்தம்பி என்னும் தொழிலதிபர் வெளியிட முன்வந்திருப்பதை அறிந்து மகிழ்ச்சி அடைகிறேம்.

பக்தார்கள் இவ்வுயார்ந்த நூலின் மூலம் முருகபிரானே பஜித்துக்கொண்டு இப்பெருமானின் அருளால் எல்லா மங்களங்களேயும் அடைவார்களாக.

நாராயண ஸ்ம்ருதி

#### சிவபாயம்

### அணிந் துரை

#### பண்டிகுமணி சி. கணபதிப்பிள்ளே அவர்கள் வழங்கியது

''தொற்பொருள் உணர்த்தும் சொல்வன்மை''யின் இன்றி யமையாமை தொல்காப்பியப் பாயிரத்திற் சொல்லப்பட்டது. இவ்வன்மையை விருத்தி செய்யும்பொருட்டு நிகண்டு அந்தாதி என்றிவைகளேக் கற்பிப்பது பழைய வழக்கம். வித்துவான்கள் சொற்பஞ்சம் இல்லாதவர்களா யிருந்தார்கள்.

ஓரு காலத்தில் வித்துவான்கள் இயற்றிக் குவித்த அந்தா திகள் எண்ணில் அடங்கா தவைகள்.

திரிபு**, ய**மகம், நிரோட்ட**ம்**, நிரோட்ட யமகம் **என** அந்தாதி வகைகள் பல திறப்பட்டவை.

அடிதோறும் முதலாம் எழுத்துத் தவிர இரண்டாமெழுத்து முதற் பல எழுத்துக்கள் ஒன்றுபட்டு வருவது திரிபு.

முதலாம் எழுத்து முதற் பல எழுத்துக்கள் ஒன்றுபட்டு வருவது யமகம். சொல்லும் பொருளும் தம்முள் வேறுபட் **முருக்க வேண்டும்.** 

மாவை யமக அந்தாதி சின்னத்தம்பிப்புலவர் இயற்றிய கல்வளே அந்தாதியை ஒத்தது.

அமைக் கிருப்பது கல்வளே என்ற சொல்லே யமகமாக போல மாவை என்ற சொல்லே யமகமாக அமைத்திருப்பதை இவ்வந்தா தியிற் காணலாம்.

> மாவைய மாவைய முப்புரன் செற்றவர் மைந்ததரு மாவைய மாவைய தாக்கிற் கடிகை வரைநிலேக்கு மாவைய மாவைய மன்கொள வூண்கும் லிங்கரிக்கா மாவைய மாவைய வீதோநா னென்று வருந்தினனே.

இவ் வந்தாதியைப் பாடியவர் மகாவித்துவான் பொன்னம் பலப்பிள்ளே அவர்கள்.

இவர்கள் பல வேறு சித்திர கவிகளும் இயற்றி யிருக்கின் ுருக்க**ள்.** 

இவ்வந்தாதிக்கு நல்லுரை கண்டவர் பேரறிஞர் ஓளவை சு. துரைசாமிப்பிள்ளே அவர்கள். இதனே வெளியிட்டவர்களின் விபரங்களே முன்னுரையிற் காண்க.

கலாசா ஃ வீதி, திரு நெல்வேலி.

தி. கணபதிப்பிள்ளே

## உரையாசிரியர் கருத்துரை

சித்தாந்த கலாநிதி, உரைவேந்தர், பேராசிரியர் ஒளவை சு. துரைசாழிப்பின்ளே அவர்கள் வழங்கியது.

தெந்தமிழ்ப் பனுவலுள் சிற்றிலக்கிய வரிசையில் அந்தா திச் சொற்றெடிர்நிலே சீர்த்தி இடம் பெறுவதாகும். இற்றைக்கு முப்பதாண்டுகளுக்கு முன்னர் திருவேங்கடவன் கீழ்த்திசைக் கஃக்கல்லாரியில் யான் தமிழ்ப்பணி ஆற்றியபோது, ஈழத்தைச் சார்ந்த நண்பர் திரு. கருணுகரர் தெல்லியம்பதி கொல்லங் கலட்டி வித்துவசிரோமணி திரு. பூ. பொன்னம்பலம்பிள்ளே இயற்றிய மாவை யமக அந்தாதி என்னும் நூலே என்னிடம் வழங்கி உரை எழுதுமாறு வேண்டினர். புலவர் திலகராகிய பொன்னம்பலம்பிள் உயின் கலே நலமும். கவித் திறமும், புலமை மாண்பும் கவினுறக் காட்சிதரும் இந் நூலின் பாடல்களே யான் ஓதி மகிழ்ந்து உரை வரைந்தேன். எமகம் பாடும் தனித்திறஞேடு சிவநெறிச் செம்பொருளேயும் சேர்த்துச் செய்யுள் இயற்றும் மதுகை இவ் ஆசிரியர்பால் செறிந்து கிடப் பதை, இந் நூல்நலம் நுகர்வார் நன்கறிவர். தளர்வொடு மூப் பெய்தி இருக்கும் என் முன்னர் இந்நூல் புதுப்பொலிவோடு இன்று வெளியிடப்பெறுவது எனக்குப் பெருமகிழ்ச்சியைத் ஈழநாட்டுத் தமிழ்ப்பெருமக்கள் இன்றமிழ்ப் கருகின்றது. புலமையோடு சிவநலம் பேணும் செந்நெறி யடையராய் விளங்குதல் வெள்ளிடைமலே. அன்பர் கருணுகரர் இவ்வுரை எமுதுமாறு என்னே ஊக்கிய பழைய நினேவுகள் என் நெஞ்சில் இன்றும் நடம் புரிகின்றன. செந்தமிழ்ப் பெருமானுகிய நாவலர் வழியினரான புலவர் திலகர் பொன்னம்பலம்பிள்ளேயின் மருகராகிய திரு. சின்னத்தம்பி இதனே வெளியிடும் நற்பணி யாற்றுகின்றுர். கன்றும் உதவும் கனி என்பதன்றே முதுமொழி. ஈழமும் தமிழகமு**ம் இந் நூலின் பயன்கொ**ண்டு **இன்புறுமா**று வேண்டுகின்றேன்.

ஒளவை சு. துரைசாமி

<sup>&#</sup>x27;ണൈബെ' 33, இராசாசி சாலு, 'காந்திந**கர்', மதுரை.** 1-8-77

## அணிந்துரை

சென்*ன*, முத்தியாலுப்பேட்டை உயர்நிஃப்பள்ளித் தமிழாசிரியர், சங்கீதபூஷணம், புலவர் **மு. கு. புண்ணியகோ**டி அவர்கள் உழங்கியது.

செந்தமிழ் நாட்டின்கண் தோன்றிய பைந்தமிழ்ப் பனுவிலி லுள்ள தொண்ணூற்ருறு வகையான பிரபந்தங்களுள் 'அந்தாதி' யும் ஒன்றுகும். ஒரு செய்யுளின் ஈற்றிலுள்ள அடியையோ, சொல்ஃயோ, எழுத்தையோ அடுத்த செய்யுளின் முதலாகத் தொடுப்பது அந்தாதியின் இலக்கணமாகும். சுருங்கக் கூறின் அந்தத்தை ஆதியாகத் தொடுப்பது எனச் கொள்ளலாம்.

அந்தா திகளுள் யமகம், திரிபு போன்றவற்றைப் பாடுவது அருமையும் பெருமையும் உடையதாகும். பன்னூற் பயிற்சியும், நுண்மாண் நுழைபுலமும், இறையருள் நலமும் இருந்தாலன்றி இந்நூல் இயற்றுவது என்பது அரிதினும் அரிதாகும். செயற்கருஞ் செயலேச் செய்து புலவர் பெருமக்களாற் போற்றப் பெறும் தகுதிவாய்ந்த மகாவித்துவான் பூ. பொன்னம்பலம் பிள்ளே அவர்கள் ''மன்னு வுலகத்து மன்னுதல் குறித்தோர் தம்புகழ் நிறீஇத் தாம்மாய்ந் தனரே'' என்னும் புறநானூற்றுப் பொன்மொழிக்குச் சான்றுக விளங்குகின்றுர்கள்.

பல்வேறு கிறப்புக்களேத் தம்மகத்தே கொண்டு மிளிர்கின்ற இந் நூலேப் பின்வரும் சந்ததியினரும் படித்துப் பயண்பெற வேண்டு மென்னும் நன்னேக்கத்தால், புலவர் பெருமானின் மருகரும், 'எல்பிகெம் கவுஸ்' கம்பெனியின் உரிமையாளரு மான திரு. அ. சின்னத்தம்பிப்பிள்ளே அவர்கள் இந்நூல் வெளியிடுகின்ருர்கள்.

ஈழத்தைச் சேர்ந்த புலவர் பெருமாஞல் இயற்றப்பெற்ற இந் நூலுக்குத் தமிழகத்தைச் சேர்ந்த, சித்தாந்த கலாநிதி திரு. ஔவை துரைசாமிப்பிள்ளே அவர்கள் உரை யெழுதி யிருப்பது தாய்நாட்டிற்கும் சேய்நாட்டிற்கும் உள்ள உறவைத் தெள்ளத்தெளிய வினக்குவதாகும்.

தம் முன்னேர்களின் அறிவுக்கருவூலமாக விளங்கும் இன்னே ரன்ன அருள் நூல்களே வெளியிட முன்வந்துள்ள திரு. அ. சின்னத்தம்பிப்பிள்ளே அவர்கள் எல்லா நலன்களேயும் இனிது பெற்று வாழ எல்லாம் வல்ல இறைவனே இறைஞ்சுகின்றேன். வணக்கம்.

சென்னே 7—8—77 மு. கு. புண்ணியகோடி

## அணிந்துரை

யாழ்/வண்ணுர்பண்ண நாவலர் மகா வித்தியாலயப் பண்டித பாலபண்டித வகுப்புக்களின் தஃமையாசிரியர் பண்டிதே**மணி, வித்துவான், ந.** கப்பையெபி**ள்**னே அவர்கள் எழுதி**யது** 

'மாவை யமக அந்தாதி' என்னும் பெயர்க் காரணம்:-

மாவை (மாவிட்டபுரம்) நகரின் கண்ணே கோயில் கொண் டெழுந்தருளிய முருகக் கடவுள்மீது யமகம் என்னும் சொல் லணி (மடக்கணி) பொருந்தப் பாடப்பட்ட அந்தாதி யென்னும் பிரபந்தம் (நூல்) என்ற காரணத்தால் இந் நூலுக்கு வந்த பெயராகும் இது.

அப் பிரபந்தம் செய்யுளந்தாதித் தோடை பொருந்த நூறு கட்டளேக் கலித்துறையினுலாவது வெண்பாவினுலாவது பாடப் பெறுவதாகும். இந் நூலாகிய பிரபந்தம் கட்டளேக் கலித்துறை யினுற் பாடப்பெற்றது.

செய்யுளந்தாதித் தொடையாவது ஒரு செய்யுளின் இறு தி பின்வருஞ் செய்யுளுக்கு முதலாக வரத் தொடுக்கப்படுந் தொடையாகும். ஈண்டு இறுதி யென்றது செய்யுளீற்றிலுள்ள சீர், அசை, எழுத்து இவற்றுள் யாதேனும் ஒன்றனே. அன்றியும், இப் பிரபந்தத்தின் இறுதி மண்டலித்து வந்து நூலின் முதலாஞ் செய்யுளின் முதலோடு அந்தாதித் தொடையாகத் தொடுக்கப் படும்; இத் தொடைக்குப் பெயர் மண்டல அந்தாதி என்பர். மண்டலம் – வட்டம் ( வட்ட வடிவமாகச் சென்று பொருந்தும் அந்தாதித் தொடை). அது இந் நூலின்கண்ணே நூருஞ் செய் யுளின் இறுதிச் சீராகிய 'மகிழ்ந்திருமே' என்றதில் இரண்டாம் அசையாகப் பிரியும் 'திரு' என்பது, இந் நூலின் முதலாஞ் செய்யுளின் முதற் சீராகிய 'திருமா' என்றதில் முதலாஞ் செய்யுளின் முதற் சீராகிய 'திருமா' என்றதில் முதலாஞ்

இனி, இந்நூலின் அமைந்த மடக்கணியின் இயல்புகளேப் பற்றி ஆராய்வாம். அவை தமிழ்த் தண்டியலங்கார நூலிலே சொல்லணியியலில் விரித்துக் கூறப்பட்டுள. அவை வருமாறு:-

ஒரு செய்யுளில் முன்வந்த எழுத்துக்கூட்டம் பின்னும் **வந்து** வேறு பொ**ருள்** தருதலுடையது மடக்கணியாகும்.

[தண்டியலங்காரம்—சூத்திரம்—90]

அம் மடக்கணி, தான் வரும் அடிபற்றி ஆதிமடக்கு முதலாக ஏழுவகைப்படும். [தண்டி. கூ. 92].

இந் நூலில் அமைந்த மடக்கணி 'இடையிட்டு வந்த முதல் முற்று மடக்கு ' என்பது. இதற்குத் தண்டியலங்கார உதாரணம்:

''தோடு கொண்டளி முரன்றெழக் குடைபவர் குழல்சோர் தோடு கொண்டதே மலர்சுமக் தகில்கமழ்க் தவர்தக் தோடு தைக்தசெஞ் சாக்தணி திரண்முலே யிடைதோய்க் தோடு தண்புன னித்திலக் துறைதொறுஞ் சொரியும்.'' என்பது.

அவ்வுதாரணத்தின் மடக்கணியினே ஒத்தனவே இந் நூலின் செய்யுளெல்லாம். [இடையிட்டு வந்த முதல் முற்று மடக்கு:-நாலடியின்கண்ணும் வந்த முதல் மடக்கு எல்லா அடிகளினதும் இறுதிப் பாகச் சீர்கள் மடக்கணியின்றி (இடையிட்டு) வந்தமை யால் இப் பெயர் பெற்றது. முதல் — அடி முதலிலே. முற்றும்-எல்லா அடிகளிலும்].

மேற்காட்டிய தண்டியலங்கார உதாரணத்திலே முதலாஞ் சீரில் மாத்திரம் மடக்கணி அமைந்துளது. இந் நூலிலோ வெனில் முதல் 2 சீரிலும் (முதல் நாலு சீரிலுங்கூட) மடக்கணி அமைந்துள்ளது. முதல் நான்கு சீரில் அமைந்த மடக்கணிக்கு இந் நூலின் நாற்பத்தேழாஞ் செய்யுளேக் காண்க. ஏனேய செய்யுளெல்லாம் முதலிரு சீர்க்கண்ணே மடக்கணி அமையப் பெற்றவை.

இனி, நூலின் பொருளமைப்புக்கள்பற்றிச் சிறிது ஆராய்வாம்:-

57ஆம் செய்யுள் ''புணர்ந்துடன் போகிய தஃலமகட்குத் தஃலமகள் மாவைநகரின் வளங்காட்டியது'' என்னும் அகப் பொருட்டுறை அமைய இயற்றப்பட்டது. இதுபோல் வேறும் பல அகப்பொருட்டுறைச் செய்யுள் உள.

93ஆம் செய்யுள் திருக்ஷேத்திர யமகப் பாவாகும். நக்கீரர் பாடிய திருமுருகாற்றுப்படையிற் போல முருகப்பிரானது பல படை வீடுகள் விதந்து கூறுகின்றது. ''கம்கொள் எருக்கு அம்பு அரங்கு அம்பரம் கூத்தாடி சேய் இ(ல்)லக் காமங்கள் '' என்ருர்; (= சிரசில் அணிந்த வெள்ளெருக்கம் பூமாலேயினே யும் கங்கைநீரையுமுடைய சிதாகாசமயமான நடனசாஃயிலே நடனம் புரிகின்ற சிவபிரானது புதல்வராகிய முருகன் விரும்பிய க்ஷேத்திரங்களாகும்). கம் – சிரசு, அம்பு – நீர். அரங்கு – நடன சாஃ (சபை). அம்பரம்–(சின்மய) ஆகாசம். 'உலகிற் பல இடங் களிலுள்ள மக்கள் அங்கங்கே தம்மைத் தரிசித்து வழிபட்டு உய்திபெறும் பொருட்டுப் பல க்ஷேத்திரங்களிற் கோயில் கொண் டருளிய பரமசிவன் போலவே முருகனும் கொண்டுள்ளார்; 'தந்தை யணயர் மைந்தர் ஆதலின்' என்னுங் கருத்து 4ஆம் அடியிற் பொதிந்து வைக்கப்பட்டுள்ளது, ''கூத்தாடிசேய்'' என்ற தொடராற் குறிப்பிற்றேன்ற.

இது பாவிலமைந்த விஷயத்தால் உவமையணி தொனிக்கப் பாடப்பட்ட காவிய நடை; இதனே 'வஸ்துநா உபமாத் தொனி' என்பர் வடநூலார்.

இந்த க்ஷேத்திர யமகப்பா நக்கீரர் பாடிய இருமுருகாற்றுப் படையோடும், திருநாவுக்கரசர் பாடிய க்ஷேத்திரக் கோவைத் திருத்தாண்டகத்தோடும் ஒட்பிட்டு நோக்கத்தக்க பெருமை வாய்ந்தது. 100ஆம் செய்யுளில், 'பக்தர்களே (உலகீரே), மாவைநகர்க் கோவிலிலே எம் பரமபிதா எம் தாய்மாராகிய வள்ளி தெய்வயான யம்மையார்களின் மத்தியிலே வீற்றிருப் பதைத் தரிசித்தும் அவருடைய திருவருட் பரமானந்தமாகிய கடலில் மூழ்கித் தினேத்தும் மகிழ்ந்திருப்பீராக' என்று தரிசனத் தையும் அதன் பலனேயும் விதந்து கூறி, நூல் மங்களகரமாகப் பூர்த்தி செய்கின்ற திறமை போற்றத்தக்கது.

இப்படியெல்லாமமைய நூலியற்றுதல் கஷ்டசாத்தியமானது. இந்நூலே யியற்றிய யாழ்/தெல்லியம்பதி கொல்லங்கலட்டி வித்துவசிரோமணியாகிய திரு. பூ. பொன்னம்பலபிள்ளே அவர் களின் நூலியற்றும் வல்லமையைப்பற்றி விரித்துப் புகழ்ந் துரைத்தல் முடியாதாகும்.

இவ்வண்ணம் அருமை பெருமை வாய்ந்த சிறந்த நூல் இலகுவிற் பொருள் விளங்குந் தன்மையிலதாதலின், அதற்குத் தக்க ஒருரையினே வித்துவான், ஔவை துரைசாமிப்பிள்ளே யவர்களேக்கொண்டு இயற்றுவித்து வெளியிட்டமை உலகினர்க்கு நல்ல ஒரு விருந்தாகும் என்னலாம்.

இந் நூலாசிரியரின் மருகராகிய திரு. அ. சின்னத்தம்பி யவர்களும், அவருடைய புதல்வர்களாகிய நியாயதுரந்தரர் திரு. சி. கிருஷ்ணராசா அவர்களும், பிரபல வர்த்தகராகிய திரு. சி. வரதராசா அவர்களும் இந் நூலேச் சிறந்த உரையுடன் பதிப்பித்து வெளியிட்டு உலகினுக்கு உபகரித்தமைக்குத் தமிழுலகம் என்றும் நன்றி போற்றும் கடப்பாடுடையதாகும்.

வாழ்க மாவை முருகன் சீர்! இந் நூலே வெளியிட்ட வள்ளல்கள் மூவரும் இனிது நீடு வாழி! வாழி!!

20-2-77

வித்துவான், ந. சுப்பையபிள்ளே

## அணிந்துரை

மயிலம் (தென்ஞர்க்காடு மாவட்டம்) ஸ்ரீமத். சிவஞானபாலய சுவாமிகள் தமிழ்க்கல்லூரி முன்ஞள் முதல்வர்,

பெரும்புலவர், திரு. கா. சி. தனக்கோடி, M. A. அவர்கள் எழுதியது

ஒரு நூலுக்கு உரை எழுதுவது என்பது எவ்வளவு கடி**னம்** என்பதைப் பின்வரும் அடியார்க்கு நல்லார் உ**ரைப் பாயிரச்** செய்யுளால் நன்கு அறியலாம்.

் எழுத்தின் திறனறிக்தோ இன்சொற் பொருளின் அழுத்தக் தனிலோன் றறிக்தோ — முழுத்தும் பழுதற்ற முத்தமிழின் பாடற் குரையின் றெமுகத் துணிவகே யான்.\*\*

நூல்களுக்கு மக்களால் நன்கு பொருள் உணர்ந்து கொள்ளாத நிலேமை நேரும்போது, உரையாசிரியர்கள் தோன்றித் தம் கழிபேரிரக்கத்தின் காரணமாக உரை எழுதி நூலாசிரியர் களுக்கும், கற்போர்க்கும் அருந்தொண்டு புரிகின்ருர்கள். நாம் எழுதும் உரையினுல் மக்கள் படித்துப் பயன்பெறுதலினுல் நூல்கள் அழியா வாழ்வு பெறுகின்றன.

யாழ்ப்பாணத்துத் தெல்லியம்பதிக் கொல்லங்கலட்டி வித்வசிரோமணி திரு. பூ. பொன்னம்பலப்பிள்ளோயவர்கள் இயற்றிய மாவை யமக அந்தாதி என்னும் அரிய நூலுக்கு உரை வேந்தர், சித்தாந்த கலாநிதி, மகாவித்துவான் திரு. ஒளவை சு. துரைச்சாமிப்பிள்ளோயவர்கள் நயமிக்க ஒர் உரை எழுதி யுள்ளார்கள். மிறைக் கவிகளே கொண்ட இந்த நூலுக்கு அவரைப் போன்றவரை யல்லாமல் வேறு ஒருவராலும் உரை எழுத முடியாது. இரும்புக் கடவேயைப் பதமாக வறுத்துத் தருவதுபோல் உரை அமைந்துள்ளது. சொற்களே மாற்றி யமைத்துப் பொருள் சொல்லும் முறையினுலும், வினேமுடிவு காட்டுதலினுலும் பதசாரம் கூறுதலினுலும் தொட்ட தொட்ட இடமெல்லாம் உரைவளம் இனிக்கின்றது. உரைவேந்தரின் உரைநயத்தைப் புகழ்வது கொல்லன் தெருவில் ஊசி விற்கும் கதைபோலத்தான் இருப்பினும் இந்நூலிற்கு அவர் எழுதிய உரையின் திறத்தையும் நயத்தையும் குறிக்கும் கடப்பாடுடை யேன். ஆதலால் ஒருகிவ கூற முற்படுகின்றேன்.

#### xxi

கடவுள் வாழ்த்துச் செய்யுளுக்குத் திருவாளர் ஒள**வை** அவர்கள் கூறிய உரைப் பகுதியிலேயே அவருடைய ஆழ்ந்**த** புலமைநயம் விளங்குகின்றது.

''உலகு பரவு புகழ்'' எனத் தொடங்கியது மங்கல மொழி முதலாக எடுத்துக்கொண்ட இலக்கியம் இனிது முடித்தற் பொருட்டு, காப்பு, நூற்குச் சிறப்புப் பாயிரமாய் வணக்கம் அதிகாரம் என்ற இரண்டும் காட்டி நிற்பதாகலின், 'அந்தாதி இசைக்க' என அதிகாரமும், 'நெஞ்சில் வைத்து, விருப்பால் புணந்து, நாவில் வழுத்துவன்' என வணக்கமும் கூறிஞர். இனிப் பதசாரம்.

புகழுக்கு ஆதாரம் உலகம் ஆதலாலும், அப்புகழும் எல் விடத்தும் பரந்தோங்கும் இயல்பிற்ருதலாலும், 'உலகு பரவு புகழ்' என்றுர். இனி, இதற்கு உலகத்தார் போற்றிப் பரவும் புகழ் என்று உரைப்பினும் ஆம்.

ஆக்கல், அழித்தல், அருளல் முதலிய கிருத்தியங்களுள் அழித்தல், அருளல் முதலியன குருது, ஆக்கலே குறுவார், 'மதி நிலவிய வேணி' என்றுர். எடுத்துக்கொண்ட நூல் இனிது நிரைவாகுவது கருத்தாதலின் ஆக்கம் கருதிஞர். இடை யிடையே உண்டாகும் இடையூறு கீளதற்கு ஆக்கவின் புரிந்த முதல்வன், யானேமுகக் கடவுளே அருளிஞராதலின் அவ் வியைபும் தோன்ற, 'வேணியருள் மதயானே' என்றுர்.

ஞானமதம் பொழியும் மதயாண யாதலின் யாணுமுகப் பரமண மதயாண என்றுர். இடுக்கண் நீங்கும் தோறும் விருப்பம் பெருகுதலின் 'மலர் விருப்பால்' என்றுர். குகனுக்குப் பாமாலே தொடுக்கலுற்ற எனக்குத் துணே செய்தல் வேண்டி யாணமுகக் கடவுளுக்குப் பூமால் தொடுத்தணிவேன் என்றுரு கருத்தும் தொனிக்க, 'மலர்விருப்பால் புனந்து' என்பது நிற்றல் காண்க.

'நெஞ்சில் வைத்தல் மனத்தின் தொழிலும் புணேதல் மெய் யின் தொழிலும் வழுத்துதல் வாக்கின் தொழிலும் ஆதல் பெற்ரும்.'

'இவ்வுரை விளக்கமாவது கற்குந்தோறும் கற்குந்தோறும் கற்கின்ற அடியார்தம் சிந்தணயுள் தேனூறி நின்று பிறந்த பிறப்பறுக்கும் அருமருந்தாக அன்ரே நிகழ்கின்றது.

"The art of the artist is to hide the art and the business of the critic is to reveal it" என்று மேஞட்டறிஞர் ஒருவர் கூறியுள்ளார். இவ்வகையில் நூலாசிரியர் கலேஞர் ஆகவும்,

உரையாசிரியர் திறஞய்வாளராகவும் உள்ளனர். அந்த வகை யில் உரையாசிரியர் ஒரு செய்யுளுக்கு வரைந்த உரைநயத்தை நோக்குவோம்:

''பல கம்பலன் ஆதி தர உண்டு காவல் செய் இக் கம்பலகு அம்பலம் ஆடிதன் மைந்தரின் காமமயக்கு (இன்) அம்பல் அகம் பலனுக்கும் திறம் கண்டும் கைக்கஃலயே மாவை வாசர் கருத்தின் உருக்கம் கம்பல கம்பல் ஆனுர். (49)

செய்யுளே முதலில் இவ்வாறு பொருள் கோள் செய்து கொள்ளல் வேண்டும். அருஞ்சொற்பொருள் சில: கம் – நீர்; அதஞல் சோறும் உடன் கொள்ளப்பட்டது. பலன் – பழம்; தர – தன் ஐயர் அதாவது தந்தையர், தமையன்மார் முதலி யோர் தர; இக் கம்பு அலகு – இச் செந்தினேக் கதிர்கள்; அம் பல் – (அலர்) அலரை விளவித்து; அகம் – இற்செறிப்பு; பல ஞக்கும் – பயப்பிக்கும்; கைக்கலே – விடவில்ல; கருத்தின் உருக்கம் – தம் மனதில் கொண்ட காதல் அன்பு; கம்பல – (கம் – நீர் – நீரையுடைய மேகம்) மேகம் பல திரண்டு; கம்பல் – முழங்குதல்.

பொழிப்புரை: பலவாகிய நீரும் சோறும் பழமும் பிறவும் நம் தன்னேயர் கொணர்ந்து தரக் கொண்டு உண்டு. நாம் காத்தொழுகும் இச் செந்தினேக் கதிர்கள், அம்பலத்தில் ஆடும் சிவபெருமான் மகளை முருகக் கடவுள் கொண்டொழுகிய காம ஒழுக்கம் போல அலர் விளேவித்து இற்செறிப்பையே பயப்பிக்கும் கூறுபாட்டினேக் கண்டிருந்தும் இக் களவொழுக்கத்தினே விடுகின்றுயில்லே. மாவைப் பதியில் வாசம் செய்பவரான நம் தலேவர் தம் மனத்தில் கொண்ட காதல் அன்பால் மேகங்கள் பல திரண்டு முழங்குதல் கண்டும் இங்கு வருவதைத் தவிர்க்கின்றுர் இல்லே, இதற்கிடையே யான் செய்வகையறியாது வருந்துகிறேன்.

(தஃமைகன் களவே விரும்பி யொழுகுதல் கண்டு ஆற் ருளாகிய தோழி அவன் கேட்பத் தஃவிக்குச் சொற் றது.)

அவரும் வருதலொழியார், நீயும் அவரை ஏற்றலே மருய்; திணயும் முற்றி இற்செறித்தற்கு ஏதுவாயிற்று; அலரும் எழுவ தாயிற்று; இவற்றின் விளேவு என்னுகுமோ என்று அஞ்சுகின் றேன் என்றுளாயிற்று.

''பல கம்பலஞ்தி தர உண்டு'' இங்கு உறையும் கடப் பாடு உடைய நாம், அவர் வரையினராய் ஒழுக வேண்டியவரா

**யுள்ளோ**ம் என முதற்கண் தமது தன்னேயர் உரிமை காட் ம*ு*ளை். தினே முற்றினமையின் நம் தமர் நம்மை இனி இல் லகம் கொடு போவாராயினும், நம் ஒழுக்கம் அலர் பயந்து விட்டதனுல் இல்லின்கண் நம்மைச் செறித்தஃயே செய்வர் என்பாள், ''காவல் செய் இக் கம்பலகு அம்பல் அகம் பல ுக்கும் '' என்றும், இதனே அறிந்து வைத்தும் த*ஃ*லவர் வ**ரைய** முயலாது களவே விரும்பி ஒழுகுகின்றனர் என்பாள். ''அகம் பலருக்கும் திறம் கண்டும்'' என்றும், அவரை ஏலாது மறப் போமாயின், அவர் தெருண்டு வரைவதற்கு வேண்டுவன செய்வ ரெனின், நீ அவரை மருது அவர் கூட்டமே விரும்பி மெலி கின்ருய் என்பாள், ''கைக்கஃ'' என்றும், அவர் வரும் ஆற் றது ஏதம் கண்டும் அஞ்சாது வருதீலத் தவிர்க்கின்றிலர் என் பா**ள், '**'மாவை வாசர் கருத்தி னுருக்கம் கம்பல க<mark>ம்பல</mark>் (கண்டும்) ஆஞர்'' என்றும் கூறிஞள். ''இக் கம்பலகு அகம் பலருக்கும்'' என்றது தினே முதிர்வு உரைத்து வரைவு கடா தல்; 'அம்பல் ' அலர் அறிவுறீஇயது; 'கைக்கலே' என்றது இற்செறிப்பும் அற்ருமையும் கூறி வரைவு கடாயது: ''கம்பல கம்பல்'' என்றது நெறியருமை சாற்றி வரைவு கடாயது; து து கள் கேட்கு மிடத்துக் கைக்கலே என்றது இத்துணே இடை யீடுண்டை கண்டும், நீ வரையாது களவே விரும்பு**கின்ற**னே என்ருள். மெய்ப்பாடு மருட்கை; பயன் தவேன் கேட்டு விரை வில் வரைவானுவது.

உரைக் கருத்தைத் தெளிவுபடுத்த உரையாசிரியர்கள் மேற்கோள் காட்டல், இலக்கணக் குறிப்புக் கூறுதல், விணு மூடிவு உரைத்தல், உள்ளுறை உணர்த்தல், குறிப்பால் சுட்டு தல், புராண வரலாறு கூறுதல், சமய உண்மைகளே விதந்து கூறுதல் முதலிய உத்திகளேக் கையாள்வர். அவற்றுள் சில வற்றை இவ்வுரையின் மூலம் காணலாம்.

மேற்கோள் காட்டல்: (செய்யுள் 15) செல்வக் குறைபாடில் லாத பெருமக்கள் மாவைப் பதியில் நடத்தும் திருவிழாக் காட்சியின் பயன்கூறுவார், அவர்கள் நெடிது வாழ்ந்து முடி வில் உயிர் நீங்கும்போது முருகன் திருவடி நீழல் புகுவரே யன்றி எமனுலகு புகார் என்பார், ''சாமந்தரம் அந்தரம் புகுதார்கள் தென்மாதிரமே'' என்றுர். திருவிழாக் காட் சியும் சிவபுண்ணியப் பேரும் என்பது ''மண்ணினிற் பிறந்தார் பெறும் பயன்மதி சூடும், அண்ணலார் அடியார்தமை அழுது செய்வித்தல், கண்ணிஞல் அவர் திருவிழாப் பொலிவு கண்டார் தல் '' (பெரிய — ஞானசம். 1087) என வரும் திருவாக்கா லும் உணர்க. (செய்யுள் 45) – கார்த்திகை மாதத்துக் கார்த்திகை நாளில் நீர்விழா நடத்தலும், கடலாடுதலும், சுடர்க்காடு போல விளக்கேற்றி வைத்துப் பரவுதலும் நிகழ்வதாகிய கார்த் திகை விழா நிகழ்ச்சி இனிது தோன்ற நிற்கும் நயம் காண்க.

இக் கார்த்திகை விளக்கீட்டு விழா இரண்டாயி**ரம் ஆண்டு** கட்கு முன்பிருந்தே தமிழ் நாட்டவருக்குரிய விழவாய் நடை பெற்று வருவதொன்று என்பது,

"குறுமுயல் மறுநிறங் கிளரமதி நிறைந்து அறுமீன் சேரும். அகலிருள் நடுநாள் மறுகுவிளக் குறுத்து மாலே தூக்கிப் படிவிறன் மூதூர்ப் பலருடன் துவன்றிய விழவுடன் அயர வருகதில் அம்ம."

( அகம் — 141 )

என்பதஞல் இவ்வுண்மை துணியப்படும். இற்றை நாளில் பண் டைத் தமிழ் நெறியைக் கைநெகிழ்த்து, பிறநாட்டு விழாவும் நடையும் பெரிதும் மேற்கொள்ளல் வேண்டும் எனும் பேதைமை நாட்டவர் மனத்திற் பெரிதும் இடம்பெற்று நிற்பதால், இந் நாட்டிற் காணப்படாத விழாக்கள் பலவற்றில் செருக்கிக் களியாட்டயர்கின்றனர். ஏதங்கொண்டு ஊதியம் போக விட லன்ரே பேதைமை!

இலக்கணக் குறிப்புக் கூறஸ்: (செ. 8) இமம் — சுடுகாடு, சுமம் என்பது இமம் என்று குறுகியது; (செ. 15) கவுத்துவம் கவுச்சமம் எனச் சிதைந்தது; (செ. 21) கோகனகம் கொக னகம் என்று குறுகிற்று. (செ. 51) சத் என்னும் சொல் அடியாகப் பிறந்ததனுல் சத்தியம் ஆயிற்று. சப்தம் என்னும் சொல்லடியாகப் பிறந்த சக்தி என்னும் விணேமுதல்நிலே விணே யெச்சப் பொருட்டாய் சாற்றும் என்பதுடுடு முடிந்தது. (செ. 52) அங்குருத்து – தோன்றுதல், அங்குரித்து என்பது எதுகையின்பம் நோக்கி அங்குருத்து எனத் திரிந்தது. (செ. 23) சண் – மனிதனுகப் பிறந்தவன், துவிசண் அநுசன் என்முற்போலு.

உள்ளுறை கூறல்: (செ. 44) பக்கத்தே கிடக்கின்ற மண லேக் கிளேத்தவழி முத்துக்கள் தோன்றி ஒளி செய்யும் என்ற தஞல் ஈண்டு நாணழிவு குறித்துச் சிறிது தாழ்த்து நிற்போ மாயின் தாயர் முதலியோர் கண் விழித்து இடையீடு செய்வர் என உள்ளுறுத்து உரைத்தாளாம்.

புராண வரலாறு கூறல: (செ. 17) சிவபெருமானுக்குத் திருமுகம் ஐந்தாதலால் ஐயானனன் என்றுர். 'திகட சக்கரச் செம்முகம் ஐந்துளான்' (கந்த. பு. 1) என வரும் கந்தபுராணத் திருவிருத்தம் காண்க. இவ் வைந்தும் ஈசானம், தற்புருடம், அகோரம், வாமம், சத்தியோசாதம் என்பன. இவை முறையே அனேத்தையும் ஆளுதல், காத்தல், அழித்தல், விளக்கல், தோற்றுவித்தல் என்ற இத் தொழில்கட்கு உரியவாம். இம் முகம் ஐந்தனேடு அதோ முகமும் ஒன்று கொண்டு அறுமுகத் தினும் தோன்றிய பொறியே வாயுதேவன் தாங்கிச் சென்ற வரலாற்றைக் கருத்துட் கொண்டு ''வந்தன் மகாரத'' என் ருர். (வந்தன் மகாரத — காற்ருகிய பெரிய தேர்)

சமய உண்மை கூறல்: (சித்தாந்த நெறியை உரைத்தல் செ. 84)

பன்முறையும் அச்சு மாறிப் பிறந்திறந்து இளேத்த உயிர் கட்கு அவ்வினப்பு நீங்கி, ஞான வாழ்வு எய்துதற்கேற்ற பக் குவம் எய்துங்காறும் மறைந்து நிற்கும் திரோதான சக்தி நீங்கியதற்கேதுவாக, ஞான சக்திதரஞிகைய முருகளே பத்தி பண்ணுதற் கேற்ற மனப்பான்மை உண்டாகிய துணர்ந்துரைத் தலின், ''அன்பர் மாமகிழ் இமாவலி மாவலி யாவுமின்றே'' என்றுர். அன்பர் மகிழ்மா இமாவலி என மாற்றுக.

மறைப்பு நீங்கிய பின் உயிர் ஞானத்தைத் தரிசித்து ஆண் டுச் சுரக்கும் இன்பத்தை மிக்க ஆர்வத்தோடு பருக விழை தலின் ''நெஞ்சம் ஆவலிக்கும்'' என்றுர். நெஞ்சம் ஈண்டு உயிர்மேல் நின்றது ''அறிவிக்க அன்றியா உளங்கள்'' என் புழிப் போல. (சிவஞான போதம்) முருகனது ரதோற்சவம் தரிசிக்கும் ஆவலுடைமை கூறுவார், குறிப்பால் பரஞான தரி சனம் பெற விரும்பும் விருப்பத்தைப் புலப்படுத்துகின்றுர்.

இத் தரிசணைந்தத்தை விரும்பக் கரு இருப்பட்டு நிற்கும் தம் உள்ளம் புலன்களாகிய யாண்யால் ஈர்ப்புண்டு மறுபடியும் அஞ்ஞானமாகிய இருட் காட்டிற்குள் புகுந்து ஒளியிழந்து விடுமோ என்று அஞ்சுமாறு தோன்ற, ''மாவலி மாவலி யாண் டறுமோ'' என்ருர். மறைப்பு நீங்கி மெய்யுணர்வைத் தஃப் பட்ட வழியும் பயிற்சி வாசீனயால் உள்ளம் விட்டு நீங்கிய புலன்கள் மேல் செல்வது குறித்து இவ்வாறு கூறிஞரெண உணர்க.

திருவேங்கடவன் கீழ்த்திசைக் கஃலக் கல்லூரியில் நம் சித் தாந்த கலாநிதி பணியாற்றிய போது இந்நூலுக்கு உரை எழுதிஞர்கள். ஏறத்தாழ முப்பது ஆண்டுகளுக்கு முன்பு உரை யெழுதப்பெற்ற இவ்வந்தாதி இப்போது வெளிவருவது ஈழமும் தமிழும் இணேந்து செய்த தவப்பேருகும். சித்தாந்த ஞாண

#### xxvi

நூல்களுக்கும், செந்தமிழ் நூல்களுக்கும் ஈழநாட்டு நாவலர் பெருமான் உரையெழுதியும் பதிப்பித்தும் உதவிய தொண்டினே இன்றும் தமிழ் உலகம் உணர்ந்து போற்றுகின்றது. அச்செந் நெறியிலேயே ஈழத்துப் புலவர் திலகமாகிய பொன்னம்பலப் பிள்ளேயவர்கள் இயற்றிய 'மாவை யமக அந்தாதி'க்கு எங்கள் தமிழகத்து நாவலர் பெருமாளுக விளங்குகின்ற உரைவேந்தர் ஒளவை துரைசாமிப்பிள்ளேயவர்கள் உரை எழுதி உதவியது இன்பந் தருகின்றது. இத்தகைய நல்லிணேப்பு ஈழநாட்டுக்கும் தமிழ் நாட்டுக்கும் நாளும் பெருகுமாக.

புலவர் திலகராகிய பொன்னம்பலஞரின் அந்தாதித் திற மும், உரைவேந்தர் ஒளவை அவர்களின் புகழும், ஈழத்தா ரின் இன்தமிழ்ப் பெருமிதமும் பெருகி வளர்க எனப் பிறை யணிந்த பெருமானின் கழலணிந்த திருவடிகளே வணங்கிப் பரவுகின்றேன்.

யாழ்ப்பாணத்துப் பெரும் புலவராகிய வித்துவ சிரோமணி பொன்னம்பலப்பிள்ளே அவர்களின் மருகரும், எல்பிகெம் வாளி தொழிற்சாலேயின் உரிமையாளருமான திரு. அ. சின்னத்தம்பி அவர்கள் இந் நூலே வெளியிடுவதன் வாயிலாகத் தமிழுக்கும் தமிழ்ச் சமுதாயத்திற்கும் சீரிய தொண்டிணச் செய்துள்ளார் கள். இப் பெரியார் அவர்களும், அவர்கள் குடும்பத்தினரும் இறைவன் அருளால் எல்லா நலன்களேயும் சிறக்கப் பெற்றுப் பல்லாண்டு வாழ்க வென்று பல்லாண்டென்னும் பதங்கடந்த பெருமானே வேண்டுகின்றேன்.

கா. சி. தனக்கோடி

**உ** குகமயம்

## மாவை யமக அந்தாதி

மூலமும் உரையும்

திருச்சிற்றம்பலம்

காப்பு (கலித்துறை)

உலகு பரவு புகழிலங் காபுரத் துச்சியதாய் இலகுபொன் மாவைக்குகன்மே லந்தாதி யிசைக்கமதி

நிலவிய வேணிய ருண்மத யானேயை நெஞ்சில்வைத்து மலர்விருப் பாற்புணந் தென்னுவி லென்றும் வழுத்துவனே.

இதன் பொருள்: உலகு பரவு புகழ் — உலகு முழுதும் பரந்த புகழையுடைய, இலங்காபுரத்து உச்சியதாய் இலகு — இலங்கை நாட்டிற்கு முடிமணியாய் விளங்கும், பொன்மாவைக் குகன் மேல் — அழகிய மாவிட்டபுரம் என்னும் திருப்பதியில் எழுந் தருளிய முருகக் கடவுள் பேரில், அந்தாதி இசைக்க — இந்த யமகவந்தாதியைப் பாடுதற்கு, மதி நிலவிய வேணி — பிறைச் சந்திரன் விளங்குகிற சடை முடியையுடைய சிவபெருமான், அருள் மதயாண்யை — அருளிய ஞானமதம் பொழியும் யாண முகக் கடவுள், நெஞ்சில் வைத்து — மனதில் தியானித்து, மலர் விருப்பால் புணத்து — விரிந்த அன்பால் இப்பாட்டினேப் புணந்து, என் நாவில் — எனது நாவின்கண், என்றும் வழுத்துவன் — எப் பொழுதம் துதிப்பேறையினேன், என்றுவாறு.

உலகு பரவுபுகழ் எனத் தொடங்கியது ''மங்கலமொழி முதலாக'' எடுத்துக்கொண்ட இலக்கியம் இனிது முடிதற் பொருட்டு. அந்தாதி இசைக்க என்றது நுதலிப் புகுதல். ஆன்ரூர் ஆசாரமாதலின், குகன்மேல் அந்தாதி பாடுவார், யாணமுகக் கடவுளேக் காப்பாகக் கொண்டார். காப்பு நூற்குச் சிறப்புப் பாயிரமாய், வணக்கம் அதிகாரம் என்ற இரண்டும் காட்டி நிற்பதாகலின், அந்தாதியிசைக்க என அதிகாரமும் நெஞ்சில் வைத்து, விருப்பாற் புணந்து, நாவில் வழுத்துவன் என வணக்கமும் கூறிஞர்.

புகழுக்கு ஆதாரம் உலகமாதலாலும், அப்புகழும் எவ் விடத்தும் பரந்தோங்கும் இயல்பிற்ருதலாலும் ''உலகு பரவ புகழ்'' என்ருர். இனி இதற்கு, உலகத்தார் போற்றிப் பரவும் புகழ் என்று உரைப்பினுமாம். இந்தியநாட்டு மிகப் பழங்கால வரலாறுகளிலும், மகாவம்சம் ஜாதகக் கதைக**ள்** முதலிய வற்றி<u>ல</u>ும், மேற்கே யவன நாட்டு <u>ந</u>ூல்களிலும், கிழக்கே சீனநாட்டு நூல்களிலும் இலங்கை நாட்டின் புக**ம் பாவிக்** காணப்படுதலின், இலங்கையின் புகழ் ''உலகு பரவு புகழ்'' ஆயிற்று. ''உச்சியதாய்'' எனவும் ''பொன் மாவை'' எனவும் சிறப்பித்ததனுல் உச்சிக்கண்ணதாய் ஒளிரும் பொன்முடி மணி யென்பது எய்துதலின், முடிமணியாம் என்றுரைக்கப்பட்டது. ஆக்கல், அழித்தல், அருளல் முதலிய கிருத்தியங்களுள், அழித் தல், அருளல் முதலியன கூறுது. ஆக்கலே கூறுவார் ''மதி நிலவிய வேணி'' என்றுர். எடுத்துக்கொண்ட நூல் இனிது நிறைவாகுவது கருத்தாதலின் ஆக்கம் கருதிஞர். இடை யிடையே உண்டாகும் இடையூறு களேதற்கு ஆக்கவினே புரிந்த முதல்வன் யானுமுகக் கடவுளே அருளிஞராதலின், வியைபம் தோன்ற. ''வேணியருள் மதயான'' என்றுர். இனி வேணியர் உள் மதயானே யெனக்கொண்டு அதற்கேற்பப் பொரு ளுரைத்<u>தலு</u> மொன்று.

ஞானமதம் பொழியும் முதல் வஞதலின், யானே முகப் பரமணே ''மதயான்'' யென் முர். இவருடைய மதம்பற்றிய ஆராய்ச் சியை, 'ஒரு கோட்டன் எனத் தொடங்கும் சிவஞான சித்தித் திருவிருத்த உரையிலும், தணிகைப்புராணக் காப்புச் செய்யுளி லும் காண்க. வைத்து, ''வைப்பர் பொறுத்தாரைப் பொன்போற் பொலிந்து'' (குறள் 115) என் புழிப்போல இடைவிடாது நிணேத்தற்பொருட்டு. இடுக்கண் நீங்கு ந் தோறும் விருப்பம் பெருகுதலின் ''மலர் விருப்பால்'' என் முர். குகனுக்குப் பாமாலே தொடுக்கலுற்ற எனக்குத் துணேசெய்தல் வேண்டியானே முகக் கடவுட்குப் பூமாலே தொடுத்தணிவேன் என் முரு கருத்தும் தொனிக்க, ''மலர்விருப்பால் புனேந்து'' என் பது நிற்றல் காண்க.

நெஞ்சில் வைத்தல் மனதின் தொழிலும் புளேதல் மெய்யின் தொழிலும் வழுத்துதல் வாக்கின் தொழிலுமாதல் பெற்ரும்.

### நூல்

#### 1

திருமா திருமா லருடொழின் ஞானந் திகழுருவத் திருமா திருமா சுதரே கஃவகுரு சேதனக்க திருமா திருமா ணடியே யடைந்த சிறியனுளந் திருமா திருமாவை யந்தாதி முற்றச் சிகாவளரே.

இ - ள்: திரு — திருவும், மா திருமால் அருள் தொழில் — பெருமையுடையை விஷ்ணுமூர்த்தியானவர் செய்தருளும் காத்தல் தொழிலும், ஞானம் திகழ் உருவம் — ஞானமயமான திருமேனியு முடையை, திரு — சிறந்த, மாதிரு — தாயாகிய, உமாசுதரே — உமாதேவியின் புதல்வரே, கஃலக்குரு — பிரணவக் கூலையை உப தேசித்த குருவே, சிகாவளரே — மயில்வாகனரே, சேதனக்கதிர்— ஞானவளி, உமா — பிரகாசிக்கின்ற, திருமாண் அடி — சிறந்த மாட்சிமைப்பட்ட திருவடியை, அடைந்த — சேர்ந்த, சிறியன் உளம் — அடியேனுடைய மனம், இரு மாவையந்தாதி முற்ற — பெரிய மாவையந்தாதியைப் பாடிமுடிக்க, திருமாது — இடுக்கட் பட்டுப் பின்னடையாது, எ — று.

உமாதேவியார் திருமாலின் இயைபுடையாராதலின், அவர் தொழிலும் இவர்க்குண்மையின், ''திருமால் அருள் தொழில்'' என்றும், தேவியார் ஞானமேனியராதலின், ''ஞானம் திகழ் உருவத் திருமா திருஉமா'' என்றும் சுறிஞர். மாத்ரு, மாதிரு எனத் திரிந்து வந்தது. ''உறுநர்த் தாங்கிய மதன் உடை நோன்றுள்'' என நக்கீரளும் முருகன் திருவடிக்கு அறியாமையை உடைத்தெறியும் ஞானவொளி யுண்மை கூறிஞராதலின் ''சேதனக் கதிர்உமா திருமாண் அடி'' என்றுர். திருவடி சேர்ந்தார்க்கு ஞானமும் அது காரணமாகப் பிறக்கும் வன்மையும் உளவாதல் ஒருதஃயாதலின் ''உள்ளம் திருமாது ''என்றுர். திருமாது என்னுது திருமா என்று கொள்ளின் இடுக் கண்களின் பன்மையும், அவற்றுல் அழியாது உள்ளம் அவ்வப் போது ஊக்கி மேலெழுதஃயும் உணர்த்தி நின்றதாகக் கொள்க. திருமுதல், திரும்புதல்.

உமாசுதரே, குருவே, அடியே அடைந்த சிறியன் உளம் அந்தாதி முற்றத் திருமாது என்று முடிக்க.

காவணங் காவணங் கார்கொடி மேழியர் கற்பகப்பூங் காவணங் காவணங் காற்றன் மறையே கமஃநெருக் காவணங் காவணங் காட்டிய மாவைக் கவிகுறையா காவணங் காவணங் காந்த மறைத்துங்க தாரகமே.

இ - ள்: காவணம் – பூங்கொடிப் பந்தர்களும், சோலேகளும், அணங்கு ஆர்கொடி மேழியர்—அச்சம்பொருந்திய கொடிகளேயேந்திய பூவைசியருடைய, கற்பகப் பூங்காவணம்-கற்பகத்தரு நிறைந்த பூஞ்சோஃபோலத் தம்மை நயந்து வந்தார்க்கு வேண்டியன உதவும் சிறப்பை, காவு – தாங்கும், அணங்கால் – அழகிஞல், தன்மறை– தன்னே மறைத்து நிற்கும், ஏகமலே நெருக்காவணம் – ஓப்பற்ற மலேயைக் கற்பக நாட் **டிறைவன் வந்து நெருக்காதவாறு, காவணம் காட்டிய –** கா**வ** லிட்ட துபோன்ற, மாவை – மாவைப்ப கியை, கவி – பாடும் கவிகள், குறையாகாவணம் – வழுவுருதபடி, வணம் – அழகிய, காந்த — மயிலே வாகனமாகவுடையோய், மறைத்துங்க — வேத முதல்வனே, தாரகமே – அடியார்க்கு ஆதரவாகிய நீ, கா – காப்பாயாக, எ-<u>ற</u>ு.

காவணம் செறிந்த சோலேகளில் வாழும் வேளாளர்க்கு. கற்பகப் பூங்காவைப்போல அவை வேண்டிய வேண்டியாங்கு உதவுதலால், அக்கற்பகக்காவின் இறைவஞன இந்திரன் அழுக் காறு கொண்டு, இதனேத் தான் அறியாதவாறு மறைத்து நின்ற மலேயை நெருக்குவன் என்ற கருத்தால், மாவைப்பதியை ''ஏகமலே நெருக்காவண**ம்** காவணம் காட்டிய மாவை'' என்றுர். நீ எழுந்தருளும் மாவைப்பதி மஃயைக் காத்தலின் நீ நின்?னப் பாடும் கவிகள் குறையாகாவண்ணம் காத்தல் வேண்டும் என்றுராயிற்று. இந்திரனுக்குச் சயிலகோபன் என் னும் பெயருமுண்டாதலின் அந்த நயத்தையுட்கொண்டது இக் கட்டளேக்கலித்துறை யெனவுணர்க.

ஏனேய போலாது இந்நூலிற் கவிகள் மிறைக்கவிகளாதலின். இவற்றைப் பாடுவதும், பாடியவை ஆழ்ந்த கருத்துடைய வாதலும், கற்போர்க்குக் கவியின்பம் சுரத்தலும் அருமை பற்றி, மீட்டும் வணக்கமே கூறிஞர்.

தாரகந் தாரகந் தோய்நீரிற் ருனவர்ச் சாய்த்திடுவி தாரகந் தாரகந் தப்பொழின் மாவைத் தஃயவனே தாரகந் தாரகந் தைக்கடந் தீச்சினஞ் சாய்த்துவடைந் தாரகந் தாரகந் தாழ்குக தாகழற் ருமரையே.

இ-ள் தாரகம் – சா தினிங்கம், தோய்நீரில் – கலந்த நீர் போல், தானவர் - அசுரருடைய உதிரம் பெருக, சாய்த்திடு விதார – கொன்று கிழித்தெறியும் வீரனே, கந்தார கந்தப் பொழில் – வண்டினம் காந்தாரமென்னும் இசையைப் பாடும் வாசனே பொருந்திய சோலே சூழ்ந்த, மாவைத் தலேயவனே --மாவைப்பதியின்கண் எழுந்தருளியிருக்கும் தவேவேனே, தார -மாஃயுடையாய், கந்து ஆர் – உயிரை வெதுப்பு தஃப் பொருந் திய, அகந்தைக் கடம் – அகந்தையாகிய காட்டையும், தீச் சினம் – சினமாகிய காட்டுத்தியையும், சாய்த்து – கெடுத்து, உன் அடைந்தார்—உன் திருவடியை யடைந்தவர்களின், அகம்-மனத்திற்கு. தாரகம் – துணேயாய், தாழ்குக – தங்குகின்ற குகனே, கழல் தாமரை – நின் திருவடித்தாமரை, தாரகம் – எமக்குக் கதியாதலால், தா — அதனேத் தருவாயாக, எ - று.

கந்தாரமெனவும், காந்தாரம், காந்து கந்தெனவும் நின்றன. அடியார் மனமாகிய குகையில் தங்குபவன் என்னும் பொருள்பட வரும் குகன் என்னும் சொற்பொருடோ விரித்து, '' அடைந்**த**ா ரகம் தாரகம் தாழ்குக**்' என்**ருர். இது சொ**ற்** பொருள் விரித்தல். அகந்தையை வெயில் வெதுப்பும் கடம் என்றுராகலின். அது காரணமாகக் கிளர்ந்து நிற்கும் சினத் தைக் கடத்திடைக்கிளரும் தீயாக்கி, ''தீச்சினம்'' என்றுர்.

'' அவனரு ளாலே அவன்றுள் வணங்கி'' என மணிவாசகப் பெருந்தகையார் அருளிய நெறிபற்றி, மாவை முருகன் திருவடி புகழ்ந்து யமகவந்தாதி பாடக் கருதுதலின், அதற்கேதுவாகிய திருவடிஞானம் வேண்டி, ''கழல் தாமரை தா'' என்றுர்: அதனேயும் அவன் அருளப்பெறுவதன்றி ஒருவர் தாமே பெறக்கூடியதன்று என்ருராயிற்று.

தாமரை தாமரை சந்தனச் சாரற் சயிலகற்பத் தாமரை தாமரை சாளச்செய் மாவைய சக்கிரியத் தாமரை தாமரை சானுய மால்விடைச் சந்த்ரமுடித் தாமரை தாமரை நாண்மலர் காட்டுஞ் சரண்முடியே.

இ - ள் : தாமரை – தாவுகின்ற மான் இனம், தாம் – அரை — அடிமேலேயில், சந்தனச் சாரல் — சந்தன பாந்த. மரங்கள் நிறைந்த சாரஃயுடைய, சயில – மஃயையுடைய வனே, கற்பத் தாமரை – கற்பகப் பூவால் தொடுத்த மாலேயை யணிந்த இந்திரனே, அரைசு ஆளச் செய் – தான் இழந்த அரசை மீளப்பெற்று ஆட்சிசெய்ய விடுத்த, அசக்கிரியத் தாம**ரை – பாம்புமாஃ ை**யயுடையவரும், தா**ம் அரைசு ஆனுய** மால்விடை – பாய்ந்து செல்லும் அரச ரிஷபமாகிய பெரிய விடையையுடையவரும், சந்த்ரமுடித்தாமரை—பிறைச்சந்திரணக் கண்ணியாக அணிந்தவருமான சிவபெருமானுக்கு, ஐ – மறை முடிவான செம்பொருளுண்மையின, தா – உபதேசித்த, மாவைய — மாவைப்பதியையுடையாய், மரை நாள்மலர் காட் டும்—தாமரையின் அப்போது மலர்ந்த பூவை நிகர்க்கும், சரண்— திருவடியே, முடியே – எமக்கு முடியிற் சூடும் பூவாம், எ - று.

தாவும்மரை, தாமரை யென வந்தது. அரை, அடிவா**ரம்**; சாரல் - மஃப்பக்க**ம்**; தாம் அரைசாள என்புழி. தாம் அசை; அசக்கிரியத்தாமரையென்புழி. ஈற்று ஐகாரம் அசை; காட்டு உவமவாசகம், சரண்முடியென்பது நினக்கு அடியாவது எமக்கு முடியாம் என்றுரு நயந்தோன்ற நின்றது.

சிவனுக்கு உயர்பொருள் உரைத்த செய்தியை, ''எதிருறுங் குமரீண யிருந்தவி சேற்றியங்கு. அதிர்கழல் வந்தீண யத இடுந் தாழ்வயின், சதுர்பட வைகுபு தாவரும் பிரணவ, முதுபொருட் செறிவேலாம் மொழிதரக் கேட்டனன்'' (வீராட்ட 117) என வரும் தணிகைப் புராணச் செய்யுளாலறிக. இந்திரர்க்கு அரசு நல்கியது. ''இலகுவிண் ணுலக மாக்கி இந்திரற் கரசு நல்கிப், பலரையும் தந்தம் வைப்பிற் படர்தர ஏவிப் பூதர், குலவிய வீரர் சூழக் குறுகினன் கந்த வெற்பு'' (சீபரி. 610) எனவரும் அப் புராணத்தாலறிக.

#### 5

சரணஞ் சரணஞ் சரவினின் ருன்மயி ருங்கிடவஞ் சரணஞ் சரணஞ் சரந்தொடுத் தாரருள் சத்தியிற்குஞ் சரணஞ் சரணஞ் சரசூர ஊத்தடிந் தாய்நினருட் சரணஞ் சரணஞ் சரசெழு மாவைய தந்தருளே.

இ - ள்: நஞ்சு அரவில் நின்று — விடமுடைய பாம்பின் மேல் நின்று, ஆல் — ஆலுகின்ற, மயில் — மயிலானது, சரண் காங்கி—— திருவடியைத் தாங்க, அம் சரண**ம்** — அழகிய சரவ**ணப்**  பொய்கையில், சரணம் — வணக்கம்செய்து, அம் சரந் தொடுத் தார் — அழகிய மாலே தொடுத்தணிந்து பரவிய வானவர்க்கு, அருள் — அருள்புரிந்த, சத்தியின் — உமாதேவியார் அளித்த சக்தி வேலால், குஞ்சு — வளேந்த, அரண் — மதில்கள், அஞ்ச — கெட்டழிய, ரணம் சூரீனத் தடிந்தாய் — போர்வல்ல வலிய சூரீன அழித்தவனே, சரசு எழு மாவைய — சுனகள் பொருந்திய மாவைப்பதியில் எழுந்தருளி யிருப்போய், நின் அருட்சரணம்— நின் அருட்பாதத்தில், சரணம் — வணங்குகின்றேன். தந்தருள் — புகல் அளித்தருளுவாயாக, எ — று.

சரண் நஞ்சு அடவானவர் பொருட்டுப் போருடற்றும் தேவர் களுக்கு என்று இயைக்க. சத்தியின் நீண்டவேல் - சத்தியாகிய உமாதேவியருளிய வேற்படை. சூரன் மாவுருக்கொண்டவ ஞதலின், அவணே வென்ற வெற்றி நலம் கூறுவார், ''சூரணத் தடிந்தாய்'' என்றும் அவன் திருவடி தன்னே அடைந்தவர்க்குப் பேரின்பத்தைக் காட்டுவதாகக் கூறலின் நின் அருட்சரணம் என்றுர். தந்தருள், ஒருவினே முடிபாம்.

சரசெழு மாவைய என்பதற்குச் சான்றோர் கூடிய நல்ல வைகள் மிக்குள்ள மாவைப்பதியென்று உரைப்பினும் அமையும். சூரன் கடலிடத்தே நகரமைத்து, வலிய அரண்களும் சூழ அமைத்திருந்தமையின், அவற்றைக் ''குஞ்சரணம்'' என்றுர்.

6

தந்திர தந்திர டானவர் நேருஞ் சமரில்விண்ணேர் தந்திர தந்திர நாயக மாகித் தருவருக்குத் தந்திர தந்திர யாம்பக சாமி தருகுமர தந்திர தந்திர வாமாவை யீரென்றன் பானணுகே.

இ-ள்: மாவையீர் — மாவைப்பதியிலுள்ள முருகக் கடவுளே, விண்ணேர்தம் — தேவர்களுடைய, திர — சலியாத, தந்திரநாயகமாகி — சேஞதிபதியாகி, தந்தி — யான்யும், ரதம் — தேரும், திரள் — திரண்டெழுந்த, தானவர் நேரும் சமரில் — அசுரர் எதிர்த்த போரில், தருவருக்கு — இந்திரன் பொருட்டு, அதம் தந்தீர் — அவ்வசுரரைக் கொன்று வெற்றி வழங்கினீர், திரயாம்பகசாமி — முக்கண்ணேஞ்கிய சிவபெருமான், தருகுமர— தந்த மகனே, திரவா — மனம் சஞ்சலிக்கின்ற, என்தன்பால் — அடியேன்பால், இரதம் தந்து—இன்பம்தர, நணுகு — வந்தருள்வா யாக, எ — று. '' நிலேமக்கள் சால வுடைத்தெனினும் தாளே, தலேமக்கள் இல்லழி இல்'' (குறள் 770) என்பவாகலின் தானேக்கு இன்றி யமையாத தலேவஞன சிறப்பை விதந்து, 'விண்ணேர் தம்திர தந்திர நாயகமாகி'' என்றும் விண்ணவர் தாணே நிலேமக்கள் சாலவுடைய தென்பதனே, '' திரதந்திரம்'' என விசேடித்தும் கூறிஞர். திர – ஸ்திரமென்னும் வடசொற் சிதைவு திரவா என்றது, இச் சொல்லடியாகப்பிறந்த எதிர்மறைப் பெயரெச்சம். ஈறுகெட்டு என்றன்பால் என்பதனேடு முடிந்தது; இனி இதளை இரதம் என்பதனேடு முடித்தலுமொன்று. தரவென்பது தந் தெனத் திரிந்து நின்றது; ''விணேயெஞ்சு கிளவியும் வேறுபல் குறியு'' (தொல். சொல். 457) என்பது விதி. திரயாம்பகம், வட நூன் முடிவு. அம்பகம், கண். தரு, கற்பகத்தின் மேற்றுதலின், தருவர் என்றது இந்திரனுக்கு ஒரு பெயராயிற்று. அதம், வெற்றி.

முருகவேள் அசுரரொடு பொருதது இந்திரன் முதலிய தேவர் பொருட்டாதலின், ''தருவருக்கு அதம் தந்தீர்'' என்றுர். முருகன் தோற்றமே இந்திரன் முதலிய தேவர் பொருட் டென்பது, ''வலாரியாதி விண்ணேர், இரப்பமரீஇய தொன்றுக மானுடும், நிலாவி நெற்றி விழிக்கணுவ்வொரு நீடிரும் பொறிகாற்றினன்.'' (சீபரி. 20) என வரும் தணிகைப் புராணச் செய்யுளாலறிக.

7

பானலம் பானலம் பட்டிட வீக்கிப் படுத்ததுகோ பானலம் பானலம் பாதிய வாட்டிப் பணிதனேநம் பானலம் பானலம் போருகர் கீற்றுக்கப் பாலுமனிப் பானலம் பானலம் பாழிகொண் மாவைப் பரைமஞ்சனே.

இ — ள்: பானல் அம்பான் — குவளே மலரை அம்பாக வுடைய மன்மதன், அல் அம்பு — மயக்கும் மலர்க்கணே கொண்டு, அட்டிடல் நீக்கி — பொருவதைக் கெடுத்து, படுத்தது — அவணே யும் அழித்தது, கோபானலம் — கோபாக்கினியாகும், பால் நல் அம்பு ஆகிய ஆட்டி — நல்ல ஆன்பாலும் நீரும் பிறவும் கொண்டு அபிடேகித்து, தணப்பணி — தன்னே வழிபடும், நலம்பால் — நல் விணேப் பகுதியையுடைய, நம்பால் — நமக்கு, நல் அம்போருகர் கீற்றுக்கு — நல்ல தாமரையில் உள்ள பிரமனுடைய பதத்துக்கு, அப்பாலும் அளிப்பான் — மேற்பட்ட பதத்தையும் அருளுபவனும், அனல் அம்பு ஆழிகொள் — நெருப்பைக் கக்கும் அம்பும்

சக்கரமு**ம் கையி**ற்கொண்ட, பரை — பராசக்திக்கு, மா**வை** மஞ்சன் — மாவைப்பதியிலுள்ள மைந்தனுமான முருக**ன்,** அலம்பான் — தயங்கான், **எ — று**.

அம்பு ஆதிய ஆட்டி, பணி, நலம்பால் நம்பால் அம் போருகர் கீற்றுக்கு அப்பாலும் அளிப்பான், பரை மஞ்சன் அலம்பான் என இயையும்.

மலராகிய அம்புகொண்டு பொருத மன்மதனேச் சினத் தீயால் அழித்தவர் சிவபெருமாளுயினும், முருகனும் அவரே யாதல்பற்றி முருகன் செயலாகவே கூறிஞர். கோபானலம் பிறந்த நெற்றிவிழியே முருகற்கும் தோற்றுவாயாதலின், அவ் வியைபால் அவரை வழிபடுவாரிடத்தும், மன்மதன் சேட்டை செல்லாதென்பது கருத்து. பிரமனேயும் அடக்கித் திருத்தும் தலேமையமைந்தவஞ்தலின் அவன் பதத்தை யருளுதலில் வியப் போன்றும் இன்மைகண்டு, ''அம்போருகர் கீற்றுக்கு அப்பாலும் அளிப்பான்'' என்றுர். பராசக்திக்கு அம்பும் ஆழியும் படை யாதல், ''சீரணி சிருக்கு மணிவடம் சங்கு திகிரிசூ லப்படை யிலேவேல், போரணி பாசம் அங்குசம் கழைவில் பூங்கணே வேறுவே றணியா'' (சிவசத்தி துதி) என்ற தணிகைப் புராணத் திருவிருத்தத்தால் உணர்க.

8

மஞ்சரி மஞ்சரி மால்வரை மங்கை மணுளர்முக மஞ்சரி மஞ்சரி தோலணி யாளர்க்கு மாமுடித்தா மஞ்சரி மஞ்சரி மாநே ரதிர்வரை மாவையர்ந மஞ்சரி மஞ்சரி நீபத்தர் தாண்முடி மாவணியே.

இ - ள்: இமம்சரி - பனியுருகிச் சரியும், மால்வரை மங்கை மணைர் - பெருமலேயாகிய இமயமலேயரசண் மங்கையாகிய உமாதேவியின் கணவரும், முகம் அஞ்சர் - முகம் ஐந்துடைய வரும், இமம்சரி - சுடுகாட்டில் சஞ்சரித்தலேயுடையவரும், தோல் அணியாளர்க்கு - யாணத்தோலே ஆடையாக அணிந் தவருமாகிய சிவனுக்கு, மாமுடித்து ஆம் அம் - அழகிய முடியின் கண்ணதாகிய கங்கையின், மஞ்சர் - மகளுரும், சரிமஞ்சு அரிமா நேர் - சஞ்சரிக்கின்ற மேகங்கள் சிங்கவேறுபோல, அதிர்வரை மாவையர் - முழங்குகின்ற மாவைப்பதியை யுடையவருமாகிய முருகக்கடவுள், நம்மஞ்சர் - நமக்குத் தலேவர், இமம்சரி -

குளிர்ச்சி பொருந்திய, நீபத்தர்— கடப்பமாலே யணிந்**த அவ** ருடைய, தாள் — திருவடி**த் தாமரை**, முடி மா அணி — நம**து** முடிக்கு அழகுதரும் அணியா**ம், எ — று**.

ஈமம் இமம் எனக் குறைந்தது. சரி முதனிலேத் தொழிற் பெயர். அம் – நீர்; இஃது இங்கே கங்கைக்காயிற்று. இமம் சரிநீபத்தர் சுட்டு மாத்திரையாய் நின்றது. மாமுடித்தா மஞ்சர், மாவையர், மஞ்சர், நீபத்தர் என்பவற்றை ''ஒருபொருள் குறித்த வேறுபெயர்க்கிளவி ''யாகக்கொண்டு (தொல். சொல். கிளவி 42) முடிப்பினுமாம்.

மாவை முருகணேத் தலேவஞகக் கொண்டமையின் அவன் தாள் நிழலில் வாழும் நமக்கு அத்தாள் முடிக்கண் நின்று திகழும் சிறப்பை ''நீபத்தர் தாள் முடி மாவணி'' என்றுர். ஏனேயணி போலாது பிறவி வெப்பம் தணித்து அந்தமில் இன் பத்தை வழங்குதலின் ''மாவணி'' என்றுர்.

தாருகவனத்து முனிபுங்கவர் வேள்விக்கண் உண்டுபண்ணி விடுத்த யாணேயைச் சிவபெருமான் கொன்று அதன் தோலேத் தன்மேற் போர்த்துக்கொண்ட வரலாற்றை ''தோலணி யாளர்க்கு'' என்பதனுல் குறிப்பித்தார்.

#### 9

மாவரை மாவரை மாய்த்தெழு நீத்த மடித்தசய மாவரை மாவரை மாணுண வாகு மஃகொடெய்வ மாவரை மாவரை மாகணத் தார்சுதர் மாவையர்க்கே மாவரை மாவரை மாண்கவி போற்றி வணங்குவனே.

இ-ள்: மாவரை மாய்த்தெழு நீத்த — பெரிய மஃவைகளே மூழ்குவித்து எழும் பெரிய கடலிடத்தே, மாவரை — மாமரமாய் நின்ற சூரண், மடித்த — தடிந்த, சயமாவரை — வெற்றி குறித்து ஏறும் பிணிமுகமென்னும் யாணயினே யுடையவர், மா — திண்மாவும், வரை — மூங்கில் நெல்லும், மாண் உணை வாகும் — மிக்க உணவாகும், மஃகொள் தெய்வமாவர் — மஃவையிலே தங்கும் தெய்வமாவர், ஐ — தஃமைபொருந்திய, மா அரை மாசுணத்தர் — சிறந்த அரையில் பெரிய பாம்பை அரை நாளுகக்கொண்ட சிவனுக்கு, சுதர் — மகளுகிய, மாவையர்க்கு மாவைப்பதியில் எழுந்தருளிய முருகணே, மாவரு — அழகு

கொண்ட, ஐமாவரை — (முடிமுதல்) கால்வரையும், மாண்கவி— சிறந்த கவிகளால், போற்றி — புகழ்ந்து ஏத்தி, வணங்குவன்— வணக்கம் செய்வேன், எ — று.

சூரன் கடலிடத்தே மாமரவுருக்கொண்டு நின்றனஞக, அவனே முருகன் தடிந்த செய்தியை, ''வெய்ய சூரன் மாவடி, வெடுத்து நீர்க் கடற்கண் வேர்களீண்டு சாகை கீழ்மிசை, அடுத்த வைப்பெலாம் அடர்த் தழன்று தேவர் தங்களேப் புடைத்து நிற்ப வங்கிகான்று போந்த வேல் தடிந்ததே'' (சீபரி. 595) எனவரும் தணிகைப் புராணச் செய்யுளால் அறிக, ''பார்முதிர் பனிக்கடல் கலங்கவுள் புக்கு, சூர்முதல் தடிந்த கடரிலே நெடுவேல்'' (முருகு. 45–6) எனவரும் நக்கீரர் வாக்காலும் நன்கு துணியலாம். ''சேயோன் மேய மைவரை யுலக மும்'' என ஆசிரியர் ஓதுப வாகலின் ''மலேகொள் தெய்வ மாவர்'' என்றுர். ''ஐம்மா காணி கால்'' ஆதலால், திருவடியாகிய கால் '' ஐம்மா'' என்றுர். குமரக் கடவுள் ஊரும் யானிக்குப் பிணிமுகமென்பது பெயராதல் '' ஓடாப் பூட்கைப் பிணிமுகம் வாழ்த்தி'' (முருகு. 247) என்பதற்கு நச்சிஞர்க்கினியார் எழுதிய உரையாலறிக.

மாவையர்க்கு உருபுமயக்கம்; ''யாதனுருபிற் கூறிற்ருயினும் பொருள் செல்மருங்கின் வேற்றுமை சாரும்'' (வேற். மய. 23) என்பது இலக்கண விதி.

### 10

வணங்கு வணங்கு வளேயார் வளேயினர் மார்பினர்பூ வணங்கு வணங்கு திரையார் மருகரெம் மாலசல வணங்கு வணங்கு திகழ்வா ரெனுமுரை மாற்றல்செய்தி வணங்கு வணங்கு பரிவா னுளரென மாவைசென்றே.

தவேவி தோழியைத் தூதுபோக்குவாள் சொல்லியது

இ - ள்: வீளயினர் - சங்கேந்துபவரும், பூ அணங்கு மார் பினர் - திருமகள் தங்கும் மார்பையுடையவரும், வணங்கு திரையார் - வீளந்துவிழும் அலேகளேயுடைய பாற்கடலில் சயனிப்பவருமாகிய திருமாலுக்கு, மருகர் - மருகராகிய முருகக் கடவுள், வணங்கு - தன்னே வணங்குதலேயுடைய, அணங்கு -மகளிர் பொருட்டு, வீளயார் - இரங்குவதில்லாதவர், (அதஞல்) எம்மால் அசல அணங்கு - எம்முடைய பெரிய கொல்லிமீலப் பாவைபோலும் தலேவிக்கு, அணங்கு திகழ்வார் — வருத்தம் செய்கின்றுர், எனும் — என்று தாயரும் பிறரும் கூறும், உரை — அலருரையை, மாற்றல் செய்தி — இனியேனும் உண்டாகாத வாறு மாற்றச்சொல்லி வருவாயாக, மாவை சென்று — (அவர் மாவைப்பகுதியில் உள்ளாராதலின்) நீ மாவைக்குச் சென்று, வணங்கு பரிவான் — (அங்கே) அடியார் செய்யும் வணக்கத்தை யேற்கும் அன்பினுல், உளர் என — எழுந்தருளியுள்ளார் என்று மனத்தால் நினத்து, வணங்கு — (வாயால் அவர் புகழைச் சொல்லி) மெய்யால் வணங்கி வருவாயாக, எ — று.

மாவை சென்று வணங்கு என முடிதேலின், இது விற்பட்டு. தன்வயின் உரிமையும் அவன்வயிற் பரத்தைமையும் படமொழி தலின், ''அணங்கு வணங்கு வஃஸயார்'' என்றுள். அசலம். **ஈண்டுக் கொல்லி மலேமேற்று. கொல்லிப்பாவையின் இயல்பை** ''பொறையன், உரைசால் உயர்வரைக் கொல்லிக் குடவ**யின்** அகலிலேக் காந்தள் அலங்கு குலேப்பாய்ந்து. பறவை யிமைக்க பல்கண் இருஅல், தேனுடை கொடுவரைத் தெய்வம் எழுதிய வினேமாண் பாவை'', ''பயங்கெழு பலவின் கொல்லிக் குடவரைப் பூதம் புணர்த்த புதிதியல்பாவை'', ''கால்பொரு தடிப்பினும் கதழுறை கடுகினும், உருமுடன் றெறியினும் ஊறுபல தோன் றினும், பெருநலங் கிளரினும் திருநல வுருவின், மாயாவியற்கைப் பாவை" (நற். 185, 192, 201) என வருவனவற்றுலறிக. ''ஆடவர்க்கு மிக்கணங்கு செய்கொல்லி மால்வரையில் பீடமைந்த வப்பாவை போல்பெண் பிறப்பினர்க்கு, நீடணங்கு செய்பாவை", (வள்ளி. 234) எனக் கணிகைப் பாரணமும் கூறுதல் காண்க.

கடவுள் மாட்டு மானிடப் பெண்டிர் நயந்த பக்கத்துப் பாடாண்டிணேத் தலேமகளாதலின், தன் வேட்கையைத் தாயரும் பிறரும் இனிதறியப் புலப்படுத்தி, அத்தாயர் முதலாயிஞர் தலேவணப் பழித்துரைத்தவற்றைச் செவியிற் கேட்டாளாகத் தோழிபால் தானே யுரைத்துத் தூதுபோக்குகின்றுளாதலின், ''எம்மா லசல அணங்கு அணங்கு திகழ்வா ரெனுமுரை மாற்றல் செய்தி'' என்று மொழிகின்றுள். தனக்கு அவன்பாலுள்ள வேட்கை மிகுதியால், தான் வகுத்துக்கூறும் தகுதிபடைத்த தோழியைக் கூறுவது கூறும் தூதாகக்கொண்டு மாவைக்குச் சென்று செயற்பாலன இவையென்பாளாய், ''வணங்கு வணங்கு பரிவான் உளரென மாவை சென்றே'' என்றுள். மெய்ப்பாடு, அழுகை: பயன்—தூதுபோக்கு மாற்றுல் அயாவுயிர்ப்பாளாவது.

### 11

மாவைய மாவைய முப்புரஞ் செற்றவர் மைந்ததரு மாவைய மாவைய தாக்கிற் கடிகை வரைநிஃக்கு மாவைய மாவைய மன்கொள வூண்ஞம லிந்நரிக்கா மாவைய மாவைய வீதோநா னென்று வருந்தினனே.

இ-ள்: மாவையம்—பெரிய பூமியாகிய, மாவையம்—பெரிய தேரை யூர்ந்து சென்று, முப்புரம் செற்றவர் — முப்புரத்தை யெரித்தழித்த சிவனுடைய, மைந்த — மகனே, தருமா — அறக்கடவுளே, அமா — நின் பக்கத்தே, வை — அடியேண் இருக்க வைத்தலே வேண்டுகின்றேன், ஐயது ஆக்கின் — அவ்வாறு வையாது மெலியச் செய்யின், கடிகைவரை நிலேக்குமா — ஒரு விஞடி நேரமேனும் உயிர் என் உடலில் நிற்குமா? நில்லாதுகாண். ஐய — தலேவ, மாவை — ஆன்மாவாகிய என் உயிரை, யமன் — எம தருமன், கொள — கவர்ந்துவிடின், ஞமலி நரிக்கு ஊண் ஆம் — நின்ற உடம்பு நாய் நரிகட்கு உண்ணும் உணவாகும், நான் — இவ்வுடம் பெடுத்த நான், ஈதோ — பெறும் பயன் இதுதானே? என்று— என்று நிலேந்து, மாவைய — இருமகள் தங்குகின்ற, மாமாவைய — அழகிய மாவைப் பதியுடையாய், வருந்தினன் — வருந்து கின்றேன், எ-று.

சாமீப்பியத்தை வேண்டுகின்ருராகலின், ''தருமா, வை, அமா'' என்ருர். முப்புரஞ் செற்றவர் மைந்தர்க்கு, என்புர மாகிய உடம்பைத் தூய்தாக்கிப் பக்கத்தே வைத்துக் கோடல் அரிதன்று என்றற்கு, ''முப்புரஞ் செற்றவர் மைந்த'' என்றும் அச்செயல் பேரறம் என்றற்கு, ''தருமா'' என்றும் குறித்தார். தன் வேண்டுகோள் அப்பெருமாஞல் ஏற்கப்படுமேயன்றி ஏலாது கழிக்கப்படும் என்றும் கருத்திலராதலின், ''ஐயதாக்கின்'' என்றும், ஒருகால் அங்ஙனமாயின், உண்டாகும் பயன் இது வென்பார். ''கடிகைவரை நிற்குமா'' என்றும் கூறிஞர். உயிர்கழிந்த வழி, நின்றவுடம்பாற் பயனின்று என்றற்கு, ''யமன்கொள், குமலிநரிக்கு ஊணும்'' என்றுர்.

உடம்பெடுத்ததன் பயன், உத்தமஞியை நின்னேப் பெற்றுத் தரிசித்து, நின்பாற்பெறும் பேரின்பானுபவத்துக்கு ஏதுவாக நின் சமீபத்தில் இருப்பதே, ஊன் பெருக உடலே வளர்த்து நாய் நரிகள் பிடுங்கித் தின்பதற்குப் பயன்படுத்துவதன்று என்பார் ''சதோ நான் என்று வருந்தினனே'' என்றுர். இனி ஈதோ நான் என்புழி ஓகாரத்தைச் சிறப்பாச்கி, நரிகட்கு ஊணுகும் இவ்வுடம்பையே நா**ன் என்று கரு**தித் தருக்கியிருந்தேன், இப்பொழுதே இவ்வுண்மை யுண**ர்ந்தேன்,** என்னே நின்பால் வைத்து அருளுக, என்று உரைத்தலு மொன்று.

மாவைய மாமாவை என்புழி, வைகிய **என்னும் பெய** ரெச்சம், வைய என இடைக்குறை யெய்திற்று. **மா, ஆன்மா,** இது நாமைக தேச ரூபம் எனப்படும் வழக்காறு.

தேகாத்**ம** விவேகத்தால் தேகத்தைக் கழித்**து முருகப்** பெருமானின் சா**மீ**பானந்தத்தை வேண்டியவா**று.** 

### 12

வருந்த வருந்த வனஞ்சாய் நிழற்பொழின் மாவையிற்றே வருந்த வருந்த வருர்பணி செய்தி திமைந்தர்கங்க வருந்த வருந்த யிலம்பர் கழன்மலர் வண்டின்நற வருந்த வருந்தகவுற்றகண் ணேகண்ணிவ் வானில**த்தே.** 

இ — ள்: நிழல்பொழில் மாவையில் — இனிய நிழஃலச் செய் யும் பொழில் நிறைந்த மாவைப்பதியில், தேவரும் தவரும் 🗕 தேவர்களும் தவத்தையுடைய முனிவர்களும், தவருர் வருந்த-இடையூறுகளால் தவறுபடுதலின்றித் தாம் மேற்கொண்ட வேள்வி தவம் முதலியவற்றை இனிது செய்ய, வரும் தவன் 🗕 துணேயாய் முன்வந்து நிற்கும் தவமுதல்வதைலால். (நெஞ்சே) அஞ்சா**ய் பணி**செய் **– நீ செ**ய்யு**ம்** முயற்சிக்கண் இடையூறு வருங்கொல் என்று அஞ்சாமல் பணிசெய்வாயாக, திதிமைந்தர் திதிமைந்தர்களான தைத்தியர்களின், கம்கவரும் — தலேயைக் கவர்கின்ற, தவர் — வில்லும், உந்து அயில் — பகைவரை உந்திச் சென்று தாக்கும் வேலும், அம்பர்—அம்பும் உடையவரான முருகக் கடவுளின், கழல் — திருவடியைத் தரிசித்து, மலர் — பூவின், நறவு அருந்து வண்டின் — தேனேயுண்ணும் வண்டுபோல. அவ் — அத்திருவடிக்கண் பெறும் திருவருளாகிய தேணே, அரும் -உண்ணும், தகவு உற்ற கண்ணே – தகுதிபெற்ற கண்களே: இவ்வான் நிலத்து – இந்த விண்ணிலும் மண்ணிலும் வாமும் உயிர்கள் பெற்ற, கண் — கண்களாம், எ — று.

மாவையில் தேவரும் தவரும் தவருர் வருந்த வரும் தவன், அஞ்சாய், பணிசெய் என மாறிக்கூட்டுக. ஆதலால் என்பது எஞ்சி நின்றது. தவருர், முற்றெச்சம். அஞ்சாய் என்பதும் எச்சப் பொருட்டாய், பணிசெய்வதை வற்புறுத்தி நின்றது. வண்டின் நறவருந்து என்பதணே, நறவருந்து வண்டின் என மாறுக. அவ்வென்னும் சுட்டுப்பெயர், உவமத்துக்கேற்ற பொருளேச் சுட்டிநின்றது. ஆரும் அரும் எனக்குறுகி நின்றது.

தேவரும் தவரும் செய்யும் வேள்ளி தவ முதலியவற்றிற்கு அசுரர் முதலியோரால் இடையூறு நேராவகையிற் காத்தல் முருகக் கடவுட்கு இயல்பாதலின் ''தவருர் வருந்த வரும் தவன்'' என்றுர், ''ஒரு முகம் மந்திரவிதியின் மரபுளிவழாஅ, அந்தணர் வேள்வியோர்க்கும்மே'' (முருகு. 94-6) என ஆசிரியர் நக்கீரைஞம் கூறினர். தவரும் அம்பும் அயிலும் என்னுது, தவரும் அயிலும் அற்பும் என்றுதேறைம் அயிலும் வன்றுதேறைம் அயிலும் என்விசேடித்தும் கூறியது, முருகவேட்கு வேற்படை மிக்க சிறப் புடையதென்பது வற்புறுத்தியலாறு.

தேவர் முதலாயிஞர் செய்யும் வேள்வியாதி நல்விணேகட்குத் தீங்கு வாராது காக்கும் பரமன் இடையூறு வருங்கொல் என்று அஞ்சாது நீபணி செய்யின், நின் கண்முன்னும் தோன்றி இடையூறு நீக்கி இன்பம் செய்வன் என்ற கருத்தால் ''அஞ்சாய் பணிசெய்'' என்றுர்.

மலரின் தேணே நாடியுண்ணும் வண்டுபோல, அவன் திரு வடியை நாடிக் கண்டு அவன் திருவருட் டேணேயுண்டல் வேண்டும் என்பார். '' கழல் மலர் நறவருந்து வண்டின் அவ் ஆரும் தகவு'' என்ருர். தேணே நாடியுண்டல் வண்டிற்குப் பிறப்பியல்பாதலின், நினைக்கும் அவன் திருவடிக் காட்சியிற் பெறும் இன்ப நுகர்ச்சி பிறப்புக்கடன் என்ருராயிற்று.

தேவரும் மக்களும் முறையே இமையாக்கண்ணும் மனக் கண்ணும் பெற்ற பயன் முருகக் கடவுளின் திருவடிக் காட்சி பெறுதலே யென்பார், ''தகவுற்ற கண்ணேகண் இவ்வானி லத்தே'' என்றுர்.

### 13

வானில வானில் வும்பொழின் மாவையின் மாணருள்செய் வானில் வானில் யம்புகுந் தேத்தல்செய் வாய் மலர்க்கோ வானில் வானில் மால்குளிர் நீரெரி வன்னிசல வானில் வானில் யப்பொருளாமவன் மன்னடியே. இ — ள்: வான் நிலவு ஆன் — வானத்தேயுள்ள மதிமண் டலத்தின் கண், நிலவும் — அளாவி நிற்கும், பொழில் மாவை யில் — சோஃ சூழ்ந்த மாவைப் பதியின்கண், மாண் அருள் — மிக்க திருவருள், செய்வான் — செய்பவஞியை முருகனுடைய, நிலம்—இடமாகிய, ஆன் இலயம் — கோயில், புகுந்து — உள்ளே சென்று, ஏத்தல் செய்வாய் — அவன் திருவடிகளே ஏத்துவாயாக, மலர்க்கோவான் இலம் — தாமரை மலரில் இருக்கும் தஃவேவஞியை பிரமதேவனது சத்தியலோகமுட்பட, நிலம் — நிலமும், மால் குளிர் நீர் — பெரிய குளிர்ந்த நீரும், எரிவன்னி — எரிகின்ற தீயும், சல அனிலம் — அஃகின்ற காற்றும், வான் — ஆகாயமும், அவன் மன் அடிகள் — அவனுடைய பெருமையுற்ற திருவடிகளில், இலயப் பொருளாம் — ஒடுங்கும் பொருள்களாகும், எ — று.

நிலவு—மதிமண்டலம், இது சூரியமண்டலத்துக்கும் அப்பாற் பட்டது என்ப. ஆன் — இடப் பொருட்டாய சொல்; ''ஆன்வந் தியையும் விணேநிலே யானும்'' (தொல். சொல். 234) என வருதல் காண்க. ஆலயம் என்ற சொல், ஆ — லயம் எனப் பிரித்துப் பசுக்களாகிய உயிர்கள் தற்போதம் கெட்டு ஒடுங்கு மிடம் எனப் பொருளுரைப்பவாதலின், அதணேயுட்கொண்டு ஆன் இலயம் என்றுர். ஆலயம் புகுந்து அவன் திருவடிகளே ஏததுதல் செய்க என்றது, அத் திருவடிகளின் சிறப்பையுணர்த் தற்கு, ''வான்நிலம் மால்குளிர் நீர்எரி வன்னி சலவனில வான்இல யப்பொரு ளாமவன் மன்னடியே'' என்றுர்.

#### 14

மன்றன மன்றன தாழிநும் மேற்ற வருவனசை மன்றன மன்றன மேமனங் கொண்ட மதியிலிர்கா மன்றன மன்றன லாக்கினர் சேய்சுர மாமயில்பொன் மன்றன மன்றன மாவையிற் போற்றுதிர் மந்திரமே.

இ-ள்: அனமே — சோற்றையே, மனம்கொண்ட மதியி லிர் — பெரிதாக வெண்ணியுழலும் பேதைகளே, நசை மன் தனம் அன்று — நீவிர் ஆசைப்படும் செல்வந்தானும் நிஃபெற்ற செல்வமாகாது, மன்றல் — மாறுபடுகின்ற, நமன் தனது ஆழி யால் — எமனுடைய ஆணேயால், நும் ஏற்ற வருவன் — உங்க ளுயிரை வேறுலகிற் செலுத்துதற்கு வருவன், (ஆதலால்) காமன் தனம் — மன்மதனுடைய செல்வமாகியே அழகான உடம்பை, அன்று — அக்காலத்தே, அனலாக்கினர் — நெற்றி விழியால் சுட்டெரித்தவரான சிவபெருமானுடைய, சேய் — மகஞன முருகக் கடவுளேயும். சுரமா — தேவயானோயாரையும், மயில் — மயிலேயும், பொன் — பொன்மான்பெற்ற வள்ளிநாயகி யாரையும், மன்று அன — பெரு மன்றங்களேயொத்த, தனம் — செல்வ நிலேயங்களான, மாடம் — மாளிகைகள், மன் — பொருந் திய, மாவையில் — மாவைப்பதியில், போற்றுதிர் — கண்டு வணங்கித் துதிப்பீர்களாக, மந்திரம் — இதுவே உங்கட்கு மந்திரமுமாம், எ — று.

அனம், அன்னம் என்பதன் விகாரம். ஏகாரம் பிரிநிலேக் கண் வந்தது. நசை – நச்சப்படும் பொருள்மேல் நின்றது, செல்வ நில்யாமை கூறியவர், யாக்கை நில்யாமையின்யும் உடன் கூறுவார், காமதேவன் உடல் இழந்த வரலாற்றைக் காட்டி ''காமன் தனம் அன்று அனலாக்கினர்'' என்றுர். உடம்பு என்னுது தனம் என்றுர், அதுவும் முன்னே நல்வினப் பயனுய் ஈட்டப்படுவதாகலின், ''உருவின் மிக்கதோர் உடம்பது பெறுதலுமரிதே'' (சீவக. 2752) எனத் தேவரும் கூறுதல் காண்க. காமன் தனம் அழிந்த வரலாற்றுல், நச்சப்படும் பெண்ணுசையின் புன்மையும், அதீனப் பொருளாகக்கொண்கைடாழுகுவது இறைநெறியாகாமையும் பெற்றும்.

வள்ளிநாயகியாரை ஈன்ற மான் திருமகளின் அம்சமாத லின், அதனேப் ''பொன்'' என்றுர்; பொன் என்றது திருமகட் கும் பெயராதலின். மன்று அனதனம் என்புழித் தானம், தனம் எனக்குறுகிற்று. தானம், இடம். மன்று என வாளாது கூறவே சிறப்புடைய பொன்மன்று கொள்க.

சான்ளுர் மொழியும் பொருள்நிறைந்த சொற்களே மந்திர மாதலின், உறுதிப்பொருளாகிய முருகக் கடவுள் வணக்கம் கூறும் இம்மொழி நிறைமொழியா தஃ த் தேர்ந்து. ''மந்திரமே'' என்ளுர், ''நிறைமொழி மாந்தர் ஆணேயிற் கிளந்த மறை மொழி தானே மந்திரம் என்ப'' (தொல். பொருள். செய். 178) என்பது தொல்காப்பியம்.

### 15

மந்தர மந்தர வோடிசைந் தானெரி வாய்க்கவுச்ச மந்தர மந்தர ளப்பந் திசையார் மகிழ்ந்தெறிசு மந்தர மந்தர மாவை விழவு வணங்கினர்சா மந்தர மந்தர கம்புகு தார்கடென் மாதிரமே.

16

இ - ள்: மந்தரம் - மந்தரமலேயை, மந்து - மத்தாகவும், அரவோடு - பாம்பைக் கயிருகவும் பூட்டி, இசைந்தான் - கடைந்தவணை திருமானினுடைய, எரிவாய்க் கவுச்சமம் - ஒளி வீசுகின்ற கவுத்துவமணியும், தரம் - மேன்மையான, ஆம் - அழகிய, தரளப்பந்து - முத்துப்பந்தும், இசையார் - விரும் பாது, மகிழ்ந்தெறி - விளேயாட்டு விருப்பால் மகிழ்ந்து எறி கின்ற, சுமந்தர் - மங்கலம் பொருந்திய மக்கள் கூடிச் செய்யும், மந்தர மாவை விழவு - மந்தர மலேபோலும் மாவைப்பதியில் நடக்கும் திருவிழாவை, வணங்கினர் - வணங்கினவர்கள், சாமந்தரம் - சாகுங்காலத்தில், தென்மாதிரம் - தென்திசைக் கண்ணுள்ள யமனுடைய, அகம் அந்தர் - நாட்டின் நடுவணதாகிய நகர்க்குள், புகுதார் - புகமாட்டார்கள், எ - று.

தேவர்கள் கடல்கடைந்த காலத்தில் அவர் பொருட்டுத் திருமால் மந்தர மஃயை மத்தாகவும், வாசுகியென்னும் பாம்பை நாணுகவும் கொண்டு கடைந்தாரென்பது வரலாறு, ''வட வரையை மத்தாக்கி வாசுகியை நாணுக்கி, கடல்வண்ணன் பண்டொருநாள் கடல்வயிறு கலக்கினேயே'' (சிலப். ஆய்ச்சி) என்று இளங்கோ அடிகளும் கூறினர். திருமால் மார்பிலணியும் கவுத்துவ மணியும் முத்தும் வெறுத்தொதுக்கும் பெருஞ் செல்வ ரென்பார், ''எரிவாய்க் கவுச்சம் தரம்அந்தரளப்பந்து இசையார் மகிழ்ந்தெறி சுமந்தர்'' என்ருர். கவுத்துவம், கவுச்சமம் எனச் சிதைந்தது. இசையார், முற்றெச்சம். சுமந்தர், சுமாந்தர் என்பதன் விகாரம். சு, நன்மை; சுகம் முதலியவற்றைக் குறிக்கும் உபசர்க்கம்; சு, சாரியை. சாகும் அந்தரம் என்புழிப் பெயரெச்சம் ஈற்றுமிசை யுகரம் மெய்யொடுங் கெட்டது. அந்தர் — உள்ளிடம்

செல்வக் குறைபாடில்லாத பெருமக்கள் மாவைப்பதியில் நடத்தும் திருவிழாக் காட்சியின் பயன் கூறுவார், அவர்கள் நெடிது வாழ்ந்து முடிவில் உயிர்நீங்கும்போது முருகன் திருவடி நீழற் புகுவரேயன்றி யமனுலகு புகார் என்பார், ''சாமந்தரம் அந்தரகம் புகுதார்கள் தென்மாதிரமே'' என்ருர். திருவிழாக் காட்சியும் சிவபுண்ணியப் பேருமென்பது, ''மண்ணினிற் பிறந் தார்பெறும் பயன்மதி சூடும், அண்ணலா ரடியார்தமை யமுது செய்வித்தல், கண்ணிறைவர் திருவிழாப் பொலிவுகண் டார்தல்'' (பெரிய. ஞானசம். 1087) என வரும் திருவாக்காலு முணர்க.

மாதிர மாதிர டானவர் தேரணி வந்தெதிர்சூர் மாதிர மாதிர மாய்த்தவன் றீர்த்திகை வாரிவல மாதிர மாதிர வாடுறு மாவையெம் மான்முனவிம் மாதிர மாதிர யார்த்தமும் வீடுமுன் வந்திடுமே.

இ-ன்: மாதிரம் – ஆகாயத்தே, மாதிரள் – பெரிய கூட்டமாக, தானவர் தேர் அணி வந்து – தானவரும் தேரும் அணியணியாக வர வந்து, எதிர் சூர்மா – எதிர்த்த சூரபன்மாவின், திரமா – பக்கமாய் நின்று வலிய துணேசெய்து, மாதிரம் – மாமரத்தின் மந்திரவாற்றலே, மாய்த்தவன் – போக்கினவணை முருகனது, தீர்த்திகை வாரி – தீர்த்தமான நதி, வலமாதிரமா – வலப்பக்க மாகச் சூழ்வந்து, திரம் – கரையை, ஆடுறு – அலேக்கும், மாவை எம்மான் முனம் – மாவைப்பதியிலுள்ள எம்பெருமாணுன அந்த முருகன் சந்நிதியில், விம்மா – அன்பு பெருகி நிறகின், திரமா – நிச்சயமாக, திரயார்த்தமும் – அறம், பொருள், இன்பம் என்ற முப்பொருளும், வீடும் – வீடுபேறும், முன்வந்திடும் – தாமே முன்வந்து நிற்கும், அவற்றை நாடிச்செல்லவேண்டுவதில்லே, எ – று.

மாதாள், யாகுத்தாளுமாம். ''அவுணரெல்லாரும் தம் முடனே எதிர்ந்தார் வலியிலே பாதி தங்கள் வலியிலே வந்து கூடும்படி மந்திரங்கொண்டிருந்து சாதித்ததொருமா'' மரம் சூரன்பால் இருந்தமையின், அதனே "சூர்மாதிரமா" என்றுர். அதனே முருகப்பெருமான் தடிந்த செய்தியை, ''அவுணர் நல்வல மடங்கக் கவிழிணர், மாமுதல் தடிந்த மறுவில் கொற்றத்துச், செவ்வேற் சேஎய்'' (முருகு. 59 – 61) என நக்கீரஞர் கூறியவாற்றுலும், இவ்வடிகட்கு நச்சிஞர்க்கினியார் உரைத்த உரையாலும் அறிக. தீர்த்திகை - \* புண்ணிய நதி.

உறுதிப்பொருள் நான்கினுள், அறம் முதலிய மூன்றும் இவ்வையத்தே பெறக்கடவனவாதலின், அவற்றைத் திரயார்த் தம் என்றும், இவற்றை விட்டு நீங்கிப் பெறக் கடவதாகலின் வீட்டிஃனப் பிரித்தும், ''திரயார்த்தமும் வீடும் முன்வந்திடுமே'' என்றுர். ''வடுவிலா வையத்து மன்னிய மூன்றின்''(நாலடி.114)

<sup>\*</sup> இந்நதியின் பெயர் தெரிந்திலது.

என்பவாகலின், அறமுதல் மூன்றும் வையத்தே பெறக்கடவ**ன** என்பது தெளியப்படும். ''பரவே நிவூந்து இம்மூன்றும் விட்டதே பேரின்பவீடு'' என்பது ஔவையார் திருவாக்கு.

இதனுல் மாவை முருகன் சந்நிதி தரிசனம் நால்வகை உறுதிப்பொருளேயும் எளிதில் தர வல்லதெனக் கூறியவாரும்:

#### 17

வந்தனே வந்தனே யானன னீந்த மகாரதநி வந்தனே வந்தனே யர்க்கக வெம்பசி மாற்றவுள்ளு வந்தனே வந்தனே யான்மாவை வாழும் வரதனுரு வந்தனே வந்தனே செய்முடி யும்பவ வல்லியதே.

இ — ள்: ஐயானனன் ஈந்த — ஐந்து முகத்தோஞியை சிவை பெருமான் தந்த, லந்தன் மகாரத — காற்ருகிய பெரிய தேரில், நிவந்தனே — உயர்ந்தனே, வந்தனே அனயோக்கு வந்து — வழிபட்டு நின்ற கார்த்திகைப் பெண்களாகிய தாயார்க்கு முன்னே வந்து, அக வெம்பசி மாற்ற—நின்னகத்தெழுந்த மிக்க பசியை அவர்தம் முஸ்ப்பால் தந்து போக்க, உவந்தனே — மகிழ்ந்தனே, வந்தாய் — இன்று யாம் பரவ இம்மாவைப்பதிக்கு வந்தாய் என்று, உள் — மனமே, மாவை வாழும் வரதன் உருவந்தனே — மாவைப்பதியில் கோயில்கொண்டருளும் கலியுக வரதஞைனை முருகன் உருவத்தை, வந்துன் செய் — வணங்கித் துதிப்பாயாக, பவவல்லி — பிறவித் தொடக்கு, முடியும் — அற்றுப்போமாதலால், எ — று.

சிவபெருமானுக்குத் திருமுகமைந்தாதலால், ''ஐயான னன்'' என்ருர், ''திகட சக்கரச் செம்முக மைந்துளான்'' (கந். பு. 1) என வரும் கந்த புராணத் திருவிருத்தம் காண்க. இவ்வைந்தும், ஈசானம், தற்புருடம், அகோரம், வாமம், சத்தி யோசாதம் என்பன; இவை முறையே, அன்த்தையும் ஆளுதல், காத்தல், அழித்தல், விளக்கல், தோற்றுவித்தல் என்ற இத் தொழில்கட்கு உரியவாம். இம்முகமைந்தஞேடு அதோமுகம் ஒன்று கொண்டு ஆறு முகத்தினும் தோன்றிய பொறியே ஆறு முகக் கடவுளாக மாறினமையின் தோன்றியவுடனே, வாயு தேவன் தாங்கிச்சென்ற வரலாற்றைக் கருத்துட்கொண்டு, ''வந்தன் மகாரத'' என்ருர்.

சரவணப் பொய்கையில் சிறு குழந்தைகளாய் விளேயாடிய காலத்துக் கார்த்திகைப் பெண்கள் அறுவர் போந்து மு?ல

சுரந்து பாலூட்டி வளர்த்தனர் என்ற புராணக் கருக்கைக் குறிப்பார், ''அனேயர்க்கு வந்து அகவெம் பசிமாற்ற உவந்தனே'' என்றுர். அம்மகளிரும் அறுமுகக் குழுவிக்குத் காயாய்ப் பாலூட்டவேண்டிய தவம் செய்தோராதலின், அவர்களே **''வந்தஃன அனே**யர்க்**கு'' என்**ரு**ர். தன**க்கென நா மரூ**பம்** முதலிய ஒன்றுமில்லாதான் இவ்வாறு உருக்கொண்டுவந்து கோயில்கொண்டது அடியார் சகளத்திற் கண்டு தரிசித்து உய்தி பெறும்பொருட்டா தலின் ''வந்தாயென்<u>று</u> வந்த*்*னசெய்'' **என்**ருர். ''ஒங்கொ**ளியாய் வி**சும்பா திதொறும் இய<u>லு</u>ம் தன துருவை உருவின் மாட்டும், பாங்குபெறத் தெரித்ததுபோல்... தணிகையமர் பெருவாழ்வு'' எனவரும் தணிகைப் புராணத் திருவிருத்தம் முருகக் கடவுள் எழுந்தருளும் திறம் கூறுதல் கோண்கை. வந்தன், காற்று.

மாவை முருகனது உருவவழிபாட்டின் சிறப்பு இதுவென் பார். ''பவவல்லி முடியும்'' என்றுர். வல்லி – கொடி; உயிர் களேப் பிணித்துப் பிறவிச்சூழலில் ஆழ்த்துதலின், ''பவவல்லி'' என்றுர்.

தணிகை, காஞ்சி, ஏரகம், பரங்குன்றம் முதலிய இடங்களிற் போல, மாவையில் எழுந்தருளிய முருகன் உருவப்படம் வணங்கு வோர் பவப்பீணி தீர்க்கும் வாயிலாம் என்பது இதஞல் தெரிவித்தவாறு,

வெம்பசி என்புழி வெம்மை வேண்டற்பொருட்டு; கொடுமை மேற்றன்று.

### 18

வல்லியம் வல்லியம் பாற்றுரத் துங்குற மாதி தழ்செவ் வல்லியம் வல்லியம் பேர்முலே வள்ளி மணைகுறை வல்லியம் வல்லியம் பாட்டெழில் காட்டிய மாவையகை வல்லியம் வல்லியம் பெற்றிடச் செய்வேன் மலர்க்கையனே.

இ - ள்: வல்லியம் — புனமேயவரும் பண்றி, யானே முதலிய விலங்குகளே, வல்லி அம்பால் — மஃப்பக்கத்தே, துரத்தும் — உரப்பித் துரப்பும், குறமாது — குறமகளும், இதழ்செவ் வல்லி யம் — வாயிதழ் செவ்வல்லியின் அகவிதழ்போல்பவளும், வல் இயம்பு ஏர்முஃ — சூதாடு கருவியை ஒப்பாகக் கூறும் அழகிய முல்லையயுடையவளுமாகிய, வள்ளி மணுள — வள்ளிநாயகி யார்க்குக் கணவனே, வல் இயம் பாட்டு எழில்காட்டிய மாவைய — வலிய இசைக்கருவிகளின் பாட்டிசை பொருந்திய அழகிய மாவைப்பதியையுடையவனே, வல்லியம் — வலிய கால் களே யுடைய புலிகளேப்போலும் அசுரர்கள், கைவல்லியம் பெற்றிடச் செய் — ஒருங்கே விண்பெறப் பொருதழிக்கும், வேல் மலர்க்கரனே — வேலேந்திய மலர்போலும் கையையுடைய வனே, குறைவல்லியம் — குறை மிகவும் உடையேம், எம்மை ஆதரித்தல் வேண்டும், எ — று.

வல்லியம்பால் துரத்தும் குறமாது என்பதற்குக் கொடிகளே நாணுகப் பிணித்த வில்லில் தொடுத்துச் செலுத்தும் அம்பால் துரத்தும் குறமகள் என்று உரைப்பினுமாம். குறவரும் அருகே முல்லே நிலத்தே யுறையும் ஆயரும் பாடும் பாட்டும், கடற்கரையில் இருத்தலால் பரதவர் தோணியியக்கும் பாட்டும், மருதவளமும் உடைமையின் உழவர் பாட்டும் நிரம்பியிருத்த லின், ''வல்லியம் பாட்டும், இறவர் பாட்டும் நிரம்பியிருத்த லின், ''வல்லியம் பாட்டும், இவர் பாடிய குறிஞ்சிப் பாணியும், தொடுப்பேர் உழவர் ஒதைப் பாணியும், கோவல ரூதும் குழலின் பாணியும், வெண்டிரை பொருத வேலேவா லுகத்து….. அஞ்சொற் கிளவியர் அம் தீம் பாணியும்'' (சிலப். 27:241-50) என வருவனவற்று லும் இப்பாட்டெழில் காணப்படும். குறைகளால் வலியராயுள்ளோம் திருவருள் பெருகவுடையேமல்லேம் என்பார், ''குறைவல்லியம்'' என்றுர். இவ்வன்மை சிறப்பன்று என்பது கருத்து.

#### 19

கரத்தங் கரத்தங் கிளர்கணே யோர்மங்கை காதலர்சூ கரத்தங் கரத்தங் கதமுடை யார்தந்த கந்தரஞ்சா கரத்தங் கரத்தங் கெழுமாவை யீசர் கதிர்மணிச்சே கரத்தங் கரத்தங் கொடுத்தா ரிலநர கங்கணமே.

இ – ள்: அங்கு — குறிஞ்சி நிலத்தில் வாழும், கரத்து — கையில், அரத்தம் கிளர் கணேயோர் — உதிரந் தோய்ந்த அம்பை யுடைய வேட்டுவரின், மங்கை காதலர் — மகளான வள்ளி நாயகிபால் அன்புடையவரும், சூகரத்தம்கரத்து — வளேய லணிந்த தம் தோளின்கண், அங்கதம் உடையர் — தஃமாஃ யணிந்தவருமான சிவன், தந்த கந்தர் — தந்தருளிய கந்தரும், அம்சாகரம் தங்கு — அழகிய கடலிடத்துண்டாகிய, அரத்தம் — பொருள்கள், கெழுமாவை ஈசர் — நிரம்புகின்ற மாவைப்பதியை யுடைய ஈசரும், கதிர்மணி சேகரத்து — ஒளிவிடுகின்ற மணிகள் வைத்து இழைத்த முடியணிந்த, அங்கர் — தஃயையுடையரு **மாகிய சண்**முகக் கடவுள் திருப்ப**ணிக்கு, அத்தம்** கொடு**த்தார் –** பொருளுதவி செய்தவர்களுக்கு, கணம் – கணநேரமேனும், நரகம் இல – நரகவாழ்வுகள் இல்ஃலயாம், **எ** – று.

கரத்தில் அரத்தம் கிளர்கணேயோர் எனக் குறவரைக் கூறினமையின், அங்கு என்பது குறிஞ்சிநிலமாயிற்று. சூகரம், வீளயல் கரத்து அங்கதம் உடையார் என்பதற்குக் கையில் பிரம கபாலம் உடையார் என்று உரைப்பினுமாம். கடலிடத்துண்டா கும் பொருள்கள் மணியும் முத்தும் பவளமும் பிறவுமாம். பிறநாடுகளிலிருந்து கடல் வழியாக வந்தனவும் கொள்ளலாம். அர்த்தம் என்னும் வடசொல் அரத்தம் எனச் சிதைந்தது. கதிர்மணி சேகரத்து அங்கம் என்றதனுல் அங்கம் தலேயா யிற்று.

மாவை முருகன் திருப்பணி செய்தார்க்கு நரக வாழ்வு முன்னே வினப்பயத்தால் உளதாயினும் கணநேரமும் இல்லா தொழியும் என்றது, அத்திருப்பணிப் புண்ணியம் முன்னே வினே, பைச் சார்பறக் கெடுத்து, நின்றதன் பயீனயே நுகர்விக்கும் என்றவாறு. பிருண்டும், மாவை முருகன் திருப்பணிக்குத் தத்தம் பொருளீந்தவர்க்கு, அப்பொருள் கடனுய் நின்று மறுமையில் இந்திரனுல் திரும்பக் கொடுக்கப்படும் என்பார், ''மகா மாவைக் கோவில்தனில் பணிக்காய்த் தத்தம தத்தம முந்தினர்க்கு ஊதியம் சால்கடன் வேதத்தமதத்து அமரேசரின் உண்டு'' (80) என்று கூறுகின்ருர்.

நரகம் பலவாதலின், ஆண்டைய வாழ்வுகளும் பலவாயின; அதஞல் நரகம் இல என்றுர். நரகங்கணமே என்பதற்கு, நரக மாகிய அங்கணத்துத் துன்பங்கள் என்று உரைத்தலுமொன்று. அங்கணம், சேறு; ''அங்கணத்துள் உக்க அமிழ்தற்றுல்'' (குறள்) என வருதல் காண்க.

### 20

கங்கண கங்கண வென்றிரை மாவைக் கடல்குடைந்தா கங்கண கங்கண மாமுடிப் பூணரைக் கச்சுப்பன்ன கங்கண கங்கண காலாரி சேய்கழல் காணுமுங்கட் கங்கண கங்கண நீத்தெய்து மேலுல கத்தின்பமே.

இ-ள்: கடல்குடைந்து-கடலானது கரையைக் குடைந்து, கங்கணகங்கண என்று இரைமாவை – கங்கண கங்கண என்று முழங்கும் மாவைப்பதியில் எழுந்தருளிய, ஆகம்கண்நகம் – உடலின்கண் யானத்தோதும், கணம் மாமுடி — திரண்ட பொன் போன்ற சடைமுடியும், அரைபூண் பன்னகம் கச்சு — அரையில் அணியப்படுகின்ற பாம்பாகிய கச்சினயும், கணகங்கண — திரண்ட பாம்புகளாகிய கங்கணமும் உடைய, காலாரிசேய் — சிவனுடைய மகஞ்ன முருகக்கடவுளின், கழல் காணும் உங்கட்கு — திருவடி தரிசிக்கும் உங்களுக்கு, அம்கண் — அழகிய கண்சளும், அகம் — மனமும், சணம் நீத்து — வினேக்கூட்டத்தின் நீங்குத லால், மேலுலகத்து இன்பம் எய்தும்—மேலேயுலகத்துப் பேரின்பம் வந்து அடையும், எ — று.

கடல ஃகள் கரையில் மோதிக் குடைந்து அஃக்கும் ஒலி மைக் கங்கணகங்கண என்று குறிப்பித்தார். நாகம் நகம் எனக் குறுகி, ''முதலிற் கூறும் சிஃபைறி கிளவி''யாயிற்று. கணமாமுடி யென்றது, சடையினது திரட்சி நோக்கியென்க. அரையிற் கச்சும், கையிற் கங்கணமும் பாம்பேயாதலின் ''அரைக்கச்சுப் பன்னகம்கண கங்கண காலாரி'' என்றுர், ''நாக கங்கணர் அமுத வாக்கு'' (பெரியபு. கண்ணப். 183) என்ற திருவாக்கும் காண்க. காலினக் காய்ந்தவணுதல்பற்றி சிவனுக்குக் காலாரி என்றுரு பெயராயிற்று.

திருவடிக் காட்சிக்கண் கண்ணும் மனமும் ஒன்றி நிற்றலின், ''சாரக்கடவ வினேகட்குச் சார்பு அற்ருழிகலின், சார நிற்பது மேலுலகத் தின்பமே'' என்பார், ''கணம் நீத்து எய்தும் மேலுலகத் தின்பமே'' என்ருர். நீத்து, காரணப் பொருட்டாய வினேயெஞ்சு கிளவி எய்துமென்னும் பிறவினே கொண்டது; நீத்து என்பதனே இன்பத்தின் தொழிலாக்கி முடித்தலுமொன்று; அது பொருந்துமேற் கொள்க. இனி திருவடிக் காட்சியே கண்ணயும் கருத்தையும் மறைத்து நிற்கும் மண்ணுலகத்துப் பிறவிக்கேதுவாகிய காட்சிப் பொருள்களேயும், அவற்றின் வழிக் கருத்தின்கண் ஊறும் சிற்றின்பங்களேயும் போக்கி, மேலுலகத்தே நிலவும் அழிவில் இன்பத்தை எய்துவிக்கும் என்றல் சீரிதாம். அதற்கு எய்தும் என்னும் முற்றுப்பிறவினேப் பொருட்டென்க.

### 21

கத்தின கத்தின வாயுழ னீக்கிக் கழற்கொகன கத்தின கத்தின நில்லா தருடி கறையுணவோ கத்தின கத்தின லீவிலங் காரங் கணிசீனநா கத்தின கத்தின மாமாவை யாசுரர் காவலனே. இ - ள்: கத்தின - வேட்கைமிகுந்து ஆவலித்த, கத்தின் - ஆசை வழியே செல்லும், அவாய் உழல் நீக்கி—அவாவி வருந்தும் வருத்தத்தை நீக்கி, கழல்கொகணத்தின் - திருவடித் தாமரைக் கண் நிற்பதன்றி, அகத்து—மனேவாழ்வின்கண் மோகங்கொண்டு, இனம் - இன்னமும், நில்லாது அருள்தி - நில்லாதொழியும் நிலேயை அருள்வாயாக, கறை -- கருங்காலியும், உணவாகத் தின் -- வாகைமரமும், அகத்தின் -- அரச மரங்களும், அல்சு -- நெருங்கித் தழைத்து இருள் செய்யும், இலங்கு -- விளங்குகின்ற, ஆரம் -- சந்தன மரங்களும், கணி -- வேங்கை மரங்களும், சுன் -- சீனைகளும், நாகத்தின் அகத்து -- மலேயிடத்தே, இனமாம் -- கூட்டமாகவுடைய, மாவையா -- மாவைப்பதியில் உள்ளலனும், சுரர்காவலன் -- தேவர்களேக் காப்பவனுமாகிய முருகனே, எ -- று.

உணவகம், உணவாகம் என நீண்டது; இஃது உணவகம் எனவும் வழங்கும். அகம், அகத்திமரமுமாம். அவா வழிச் சென்று உழலும் வருத்தத்தை, அவாய் உழல் என்றுர். உழல், முதனிஃத் தொழிற்பெயர். கோகனசும், கொகனகம் என்று குறுகிற்று. கோகனகம் – தாமரை.

மன் வாழ்வில் மேன்மேலும் உண்டாகும் தேவை காரண மாகப் பிறக்கும் அவாக்களும், அவையேதுவாகச் செய்யும் முயற்சிகளும், அவற்றை இடையீடு செய்யும் பிறவும் பெரு வருத்தமே செய்து துன்புறுத்துதலின், ''அகத்து இனம் நில்லா தருள்தி'' என்றுர். யாதேனும் ஒன்றைப்பற்றியல்லது நில்லா வியல்பிற்றுதலின், உயிர்க்குப் பற்றுக்கோடு நின் திருவடியே யாதல்வேண்டும் என்கின்றுர்.

மனேத்தொடர்பின் நீங்கி ஒருவன் ஏகிவிடுவது எளிதின் ஆகாத செயல் என்பதை, ''ஓடி யுய்தலுங் கூடுமன், ஒக்கல் வாழ்க்கை தட்குமா காலே'' (புறம் 193) என்பதனுலறிக.

#### 22

காவிலங் காவிலங் கான்மர மார்வரை காவலவே காவிலங் காவிலங் கற்சிர நீரிற் கடலின்முழங் காவிலங் காவிலங் கோதோட்டுமாவையகாலன் முன்னே கோவிலங் காவிலங் கிட்டா தொழிகழற் கஞ்சத்தினே.

இ – ள் : கா – சோஃகெளில், விலங்கு – விலங்குகளும், கால் – நீண்ட அடிப்பகுதியுடைய, மரம் ஆர்வரை – பிற மரங் களும் பொருந்திய, வரை காவல — மஃ நொட்டிற்கு இறைவனே, வேகா — வெயில் வெதுப்பாத, இலங்கா — விளங்குகின்ற, விலங் கல் சிரநீரின் — மஃ யுச்சியினின்று சொரியும் அருவி நீராலும், கடலின் — கடல் நீராலும், முழங்கா — முழங்குகின்ற, விலங்கா— குன்றுகிய, இலங்கா தோட்டு மாவைய — இலங்கா தோட்டம் என்னுமிடத்தேயுள்ள மாவைப்பதியில் எழுந்தருளிய முதல் வனே, காலன் முன் ஏகா இலம் — எமன்முன் நோக்கிச் செல்ல மாட்டாத வீடாகிய, கழற்கஞ்சத்தின் — நின் திருவடித் தாம ரையை, காவிலம் — சிரத்தில் தாங்காதொழிந்தோமாயினும். கிட்டாதொழி — அந்த எமன் எம்மைக் கிட்டாதொழிப்பா யாக, எ — று.

''செண்நின்று இழுமென இழிதரும் அருவிப் பழமுதிர் சோலே மலேகிழவோன்'' (முருகு 315 - 7) என்பவாகலின், ''விலங்கல் சிரநீரின் முழங்கா'' என்றும், கடற்கரையில் இருக் கும் பதியாதலின், ''கடலின் முழங்கா இலங்கா தோட்டு மாவைய'' என்றும் கூறிஞர். இலங்கா தோட்டம் என்பது இலங்கா தோட்டு என வந்தது; இஃது இலங்கையின் ஒரு பகுதி.

முருகன் திருவடிநீழவடைந்தாரை யமன் வந்து பற்றற்கு அஞ்சுவஞதலின், ''காலன்முன்னே காவலம்'' என்ருர். இலம் எனப் பொதுப்படக் கூறினமையின், அதனேப் பின்பு ''கழற் கஞ்சம்'' என விசேடித்தார். கழற்கஞ்சமாகிய திருவடியைத் தாங்கும் அடிமை நலம் தனக்கு இல்ஃயெனத் தன் பணி வுடைமை தோன்றக் ''காவிலம்'' என்ருர், ஆயினும் என்பது இசையெச்சம். இதஞல் திருவடியடைந்தார்க்கு யமபயம் இல்லே யென்றவாறு.

#### 23

கஞ்சனங் கஞ்சனங் கட்குளுற் றட்டவன் காதன்மரு கஞ்சனங் கஞ்சனங் கொண்டோன் றிருவடி காணமயக் கஞ்சனங்கஞ்சனங்கொள்ளாதொழித்தவன் காதலன்காற் கஞ்சனங்கஞ்சனங் கொண்மாட மாவைநங்காமரனே.

இ – ள்: கஞ்சன் அங்கம் – கம்சனுடைய உடலே, சனங் கட்குள் உற்று – அவனுடைய வீரர் நடுவே புகுந்து, அட்டவன் காதல் மருகன் – கொன்றவணுன் திருமாலுக்கு மருமகனும், சன் – ஆளுடைய பீள்ளேயாராய்ப் பிறந்து, அம்கஞ்சனம் கொண் டோன் — அழகிய கைத்தாளம் பெற்றவனும், திருவடிகாண — திருவடியைக் காண்பதற்கு, மயக்கு அஞ்சன் — மயங்கிய திருமாலாகிய பன்றி, அங்கு — அப்பொழுது, அஞ்சனம் கொள்ளாது — ஆணவம் கொள்ளாதவாறு, ஒழித்தவன் காதலன் — ஒழித்த சிவனுக்கு மகனுமாகிய முருகனுடைய, காற்கு — திருவடியைப் பரவுவதற்கு, அஞ்சல் — நெஞ்சே நீ அஞ்சுதல் ஒழிக, நம் — அச்சம் தருகின்ற, கஞ்சனம்கொள் — பொன் நிரம்பிய, மாடமாவை — மாடமாளிகைகள் நிறைந்த மாவைப்பதியிலுள்ள, நம்காமரன் — நாம் பாடும் பாட்டிசையை விரும்பியேற்று இரங்குபவனுகும், எ — று.

திருமால் கண்ணனுய்த் தோன்றிய காலத்து அவற்குப் பல்லாற்ருனும் தீங்குசெய்தலுற்ற கம்சனே அவன் நகரத்துட் பகுந்து. அவனேச் சார்ந்த துணேவரும் அசுரரும் பிறரும் சூழ்ந்து நிற்கவும் அஞ்சாது பொருது கொன்றுறுதலின், அதனே வியந்து, ''கஞ்சன் அங்கம் சனங்கட்குள் உற்று அட்டவன்'' என்றுர். சிறப்புடை வீரரும் துணேவரும் அன்மையின், கம்சன் உடனிருந் தாரை வாளா, ''சனங்கள்'' என்னெழிந்தார். மருகன்சன் என்பது மருகஞ்சன் எதுகைநோக்கித் திரிந்தது. சன் – மனித ளுகப் பிறந்தவன், துவிசன் அனுசன் என்ருற்போல. கஞ்ச ஆகவே கஞ்சனம் கொண்டோன் என்றது னம் தாளம். ஆளுடைய பிள்ளேயாராகிய திருஞானசேம்பந்தரையாதலின், சன், அவரைக் குறிப்பதாயிற்று. அவர் தாளம் பெற்ற வர லாற்றை, ''நாளும் இன்னிசையால் தமிழ்பரப்பும் ஞான தாளம் ஈந்து அவன்பாடலுக் சம்பந்தனுக் குலகவர்முன், கிரங்கும் தன்மையாளனே" (சுந். தேவா.) எனச் சுந்தரமூர்த்தி களும் கூறுதல் காண்க.

மயங்கு அஞ்சனன் எனற்பாலது மயக்கு அஞ்சன் என நின்றது. சிவன் திருவடி காண்டற்குத் திருமால் பன்றியுருக் கொண்டு நிலத்துட் குடைந்தேகிஞன் என்றும், பின்பு அவனே இரணியாக்கன் பொருட்டுப் பன்றியாய்ப் பேராணவம்கொண்டு உலகுயிர்கட்குத் தீங்குசெய்துலவ, அதனேக் கொன்று, அதன் மருப்பைச் சிவன் அணிந்துகொண்டாரென்றும் புராணம் கூறு தலின், ''திருவடிகாண மயக்கஞ்சன் அங்கு அஞ்சனம் கொள்ளா தொழித்தவன்'' என்றுர். திருவடி காண்டற்கும். இரணியாக்களேக் கோறற்கும் கொண்டது பன்றிப் பிறப் பாதலின், ஒன்றில் திருவடிகாண மயங்கியதும், மற்றென்றில் ஆணவமொழிந்ததும் கருதி, ''அங்கு'' என்ற சொல்ஃபைப் பெய்து பிரித்தார். அஞ்சனம் – ஆணவம். அச்சப் பொருட்டாய நாம் என்னும் உரிச்சொல், நம் மெனக் குறுகிற்று. ''பேநாம் உருமென வரூஉம் கிளவி, ஆமுறை மூன்றும் அச்சப் பொருள'' (தொல். சொல். 365) மாவைப்பதியின் சிறப்பும் காவலருமையும் காண்பார்க்கு அச் சம் தருகலின், ''நம் கஞ்சனம்கொள் மாடமாவை'' என்றுர். காஞ்சனம் கஞ்சனமெனக் குறுகிற்று. கழற்கு குவ்வுருபு பொருட்டுப் பொருளில் வந்தது.

முருகனது பெருமையும் தன் சிறுமையும் புன்மையும் நோக்க, மனம் அஞ்சுதலின் ''அஞ்சற்க'' என்ருர். முத் தமிழால் வைதாரையும் வாழச்செய்யும் முருகளுதலின் நம் வழு வுடைய பாட்டையும் ஏற்றருள்வன் என்பார், ''நம்காமரன்'' என்ருர். சுண்டு நம் என்னும் சொல்லாற்றலால் பாட் டிசையில் நலமின்மை தோன்றிற்று.

#### 24

காமரங் காமரங் கூரயிற் கண்ணூர் கனியெழில்வாய்க் காமரங் காமரங் கந்திகழ் மாவைய கார்வடவா காமரங் காமரங் கேசர் மருகநின் கான்மலரே காமரங் காமரங் கந்தகித் தார்சுத காமகிழ்ந்தே.

இ-ள்: காம் அரங்கா — காமக்குறிப்புக் குன்றுத, மரங்கார் அயில்கண்ணர் — மறம்செறிந்த கூரிய வேல்போன்ற கண்ணேயுடைய மகளிரின், கனியெழில்வாய்க் காமரம் — கோவைக்களி போலும் வாயிடத்தே யெழும் காமரப்பண்ணும், காமர் — அழகிய, அரங்கம் — நாடகவரங்குகளும், திகழ் — பொருந்திய, மாவைய — மாவைப்பதியை யுடையோய், கார்வடம் வாகு — பேரிய தோள்மால் பூண்ட தோளோடு, ஆம்மரு அங்கு — நீர் சூழ்ந்த ஆற்றிடைக்குறையாகிய, அரங்கேசர் — சீரங்கத்தை இடமாகவுடைய திருமாலுக்கு, மருக — மருகனே, காமர் — மன்மதனுடைய, அங்கம் தகித்தார் — உடம்பையெரித்த சிவ பெருமானுக்கு, சுத — மகனே, நின்கால் மலரே — நினது திரு வடித்தாமரையையே, காமரம் — யாம் விரும்புதலுடையோம், மகிழ்ந்து கா—அதனுல் அதன்கீழ் எம்மையிருத்திக் காப்பாயாக, எ — று.

காமம், காம் என அம்முக் குறைந்து நின்றது; அரங்குதல், குறைதல், அழுந்துதல். மறம், எதுகைநோக்கி மரம் என்று யிற்று; தரை, தறையென்றுதல்போல. இடையினத்துக்கு வல்லினமும், வல்லினத்துக்கு இடையினமும் ரகர றகர எழுத்துக்கள் மாறிநிற்றல், இன்னேரன்ன மிறைக்கவிகட்கு இயல்பு. கருமை – பெருமை, வடம் – மாஃ. ஆம், நீர்; ஈண்டுக் காவிரியைக் குறித்துநின்றது. காமரம், பன்மைத் தன்மைக் குறிப்பு விணேமுற்று.

#### 25

காமலே காமலே யந்திகழ் மாவைய கன்னலொடே காமலே காமலே யன்புர சூதனன் கண்ணுதல்பா காமலே காமலே வந்தோய்நின் ருள்வணங் காவுடல்புக் காமலே காமலே யாதிய துன்பங் கரக்கவந்தே.

இ-ள்: காமலே – சோலே சூழ்ந்த மலேயின், காம் – அழகிய; மலேயம்திகழ் – உச்சியில் விளங்குகின்ற, மாவைய – மாவைப்பதியில் உள்ளோய், கன்னலொடு காமலே – கருப்பஞ்சோலேயுடன் ஏனேச் சோலேகள் மாறுபடுகின்ற, காமலே – திருவாரூரையுடையவனும், புரசூதனன் – முப்புரத்தை யழித்தவனும், கண்ணு தல் – நெற்றியில் கண்ணேயுடையவனுமாகிய சிவ நடைய, பாக அமலே – பாகத்திலுள்ள பார்வதிதேவியார், காம் – கையில் தாங்கும், அலேவந்தோய் – சரவணப் பொய்கையில் வந்தவனே, நின்தாள் வணங்காவுடல் – நின் திருவடியை வணங்காத உடம்பில், காமலேயாதிய துன்பம் – காமாலே முதலிய நோய்கள், கரக்கவந்து – மறைவாக வந்து, புக்கா – புகுந்து, மலே – வருத்தும்காண், எ – று.

காமம், காம் என நின்றது. கருப்பஞ் சோலேயும் ஏனேச் சோலேகளும் உயர்வு குறித்துத் தம்முள் பிணங்குகின்றன என் பார், ''கன்னலொடு காமலே'' என்ருர். மலேதல் – பிணங்குதல். கமலே, க மலேயெனப் பிரித்து, கர்த்தஞைய சிவனுடைய மலேயென்றுகொண்டு கயிலேக் குரித்தாக்கலும் ஒன்று. பாக அமலே, பாகாமலே என்று ஆயிற்று. முருகக் கடவுள் சரவணப் பொய்கையில் ஆறு குழந்தைகளாய் நிலவும்போது, பரமன் பணிப்பப்போந்த தேவியார், அவ்வாறனேயும் சேர்த்தெடுப்ப, ஒருடலும் ஆறுமுகமும் பன்னிருகையுமாய் விளங்கின வரலாற்றையுட்கொண்டு. ''பாகாமலே காமலே வந்தோய்'' என்ருர். பணிவார் பிணிதீர்க்கும் பரமஞ்தலின் முருகனே நோக்கி, ''வணங்கா வுடல்.... வந்தே'' என்ருர். கவந்தங் கவந்தங் கொடுத்தான் மருக கடைப்பொழுதே கவந்தங் கவந்தங் கடிநடஞ் சோரி கறங்கிசையா கவந்தங் கவந்தங் கஞன்முடிச் சூர்ச்செற்ற கையெஃகிலங் கவந்தங் கவந்தங் கிடர்தீர நன்கு கணித்தருளே.

இ-ள்: கவம்தங்கு — மந்தரமஃயாகிய மத்துநிற்க வேண்டி, அவந்தம் கொடுத்தான் — முதுகு கொடுத்தவஞன திருமாலுக்கு, மருக — மருகனே, கவந்தம் — நீர்ப்பெருக்குப் போல, சோரி — உதிரம் பெருகிப் பிணங்களே அஃத்தோடுத வால், கறங்கு இசை — உண்டாகும் முழக்கம் முழாவிசையாக, கவந்தம் — தஃயிழந்த முண்டங்கள், கடிநடம் — அச்சம் பொருந்திய நடனத்தைச் செய்யும், ஆகவம் தங்க — போரைத் தாங்கிப் பொருதற்குவந்த, அத்தம் கஞல் முடிச்சூர் — பொன்குல் இயன்ற முடியணிந்த சூரபன்மாவை, செற்ற — அழித்த, கை எஃகு இலங்க — கையில் வேல் விளங்க, கடைப் பொழுது — மரிக்குங் காலத்தே, அங்கு வந்து — அவ்விடத்தே வந்து, அவம் தங்கு இடர் – நினேவு தடுமாறும் துன்பம்தருகிற இடர்களே, தீர — தீர்க்க, நன்கு கணித்தருள் — திருவுளம்பற்றி அருளவாயாக, எ — று.

தேவர்கள் பாற்கடலேக் கடைந்த காலத்து நாட்டிய மந்தர மலேயாகிய மத்து நிற்கவேண்டித் திருமால் ஆமையுருக்கொண்டு அதன் அடியில் தங்கித் தன் முதுகில் தாங்கிநின்றுன் என்பது புராணவரலாறு. அவந்தம், பின்பக்கம்; சண்டு முதுகின் மேற்று. கடைப்பொழுது அவம்தங்கு இடர்தீர நன்கு கணித் தருள என இயைத்துக்கொள்க. கடைப்பொழுது, சாகுங் காலம்.

கவந்தம் சோரி கறங்கிசை கவந்தம் கடிநடம் ஆகவம் தங்க என இயைத்து, வந்த என ஒரு சொற்பெய்து சூர் என்பதேஞ்டு முடிக்க. ஆகவம்—போர் கவந்தம் – நீர்ப்பெருக்கு, தாங்க, தங்க எனக் குறுகிற்று. ''தார் தாங்கிச் செல்வதான்'' (குறள் 767) என்றுற்போலத் தாங்குதல், வரும்படையை எதிர்நின்று தாக்கித் தடுத்தல் என்னும் பொருட்டு.

மரணத் துன்பத்தை, ''அவம் தங்கு இடர்'' என்ருர். ''புலணந்தும் பொறிகலங்கி நெறிமயங்கி யறிவழிந்திட் டைம்மே ஹந்தி, அலமந்து'' வருந்தும் வருத்தத்தைச் சுட்டியென்க. 27

தருக்கந் தருக்கந் தகாரத்தி ஞற்றினஞ் சாய்மடவா தருக்கந் தருக்கந் தரித்தார் சடிலந் தனில்வளரிந் தருக்கந் தருக்கந் தநன்மல ரார்சுதர் சாருருச்சித் தருக்கந் தருக்கந் தலமெழின் மாவையந் தானமதே.

இ — ள் : தருக்கம் தருக்கு அந்தகாரத்திஞல் — தருக்க ஞானம் மிகவுடையே மென்னும் செருக்காகிய இருளிஞல், தின மும் — நாடோறும், சாய் — மெலியும், மடவாது அருக்கந் தருக்கு — மடமைபொருந்திய வாதிகளான சமணர்கட்கு, அந் தரித்தார் — இறுதியிணச் செய்தவர், சடிலம்தனில் வளர் இந்தர் — சடைக்கண்ணே வளர்கின்ற பிறையை யணிந்தவரும், உகத்தரு கந்த நன்மலரார் — உயர்ந்த கொன்றை மரத்தின் நல்ல பூக்களேயணிந்தவருமான சிவனுடைய, சுதர் — மகஞர், சார் உருச்சித்தர் — வேண்டியாங்கு உருமாறும் சித்தர்களால், உகந்தர் — உவந்து உபாசிக்கப்படுபவர், உகந்த தலம் — விருப்ப மான இடமாவது, எழில் மாவை — அழகிய மாவையென்னும், அம்தானம் அது — அழகிய இடமாகும், எ — று.

அருக்கந்தர், அருகந்தர்; சமணர். ''வாதுசெய் சமணும் சாக்கியப் பேய்கள் நல்வின நீக்கிய வல்வின் யாளர்'' (சம். அச்சிறு) என்றும், ''சாவாயும் வாதுசெய் சாவகர்'' (சீகாழி) என்றும் ஆளுடைய பிள்ளயார் அருளினமையின், இவரும், ''தருக்கம் தருக்கு அந்தகாரத்திஞல் தினம் சாய்மடவாது அருக்கந்தர்'' என்ருர். அந்தரம்—முடிவு; அந்தரித்தாரென்பது அந்தரம் என்னும் பெயரடியாகப் பிறந்த தெரிநிலே வின்யா லீணயும் பெயர். அந்தரித்தார், நன்மலரார் சுதர், உருச்சித்தர் உகந்தர் என நின்ற ''ஒருபொருள் குறித்த வேறு பெயர்க் கிளவி'' என்ற பெயரெச்ச விணேயோடு முடிந்தன.

உக என்னும் உரிச்சொல் உக்க எனத் திரிந்தது; ''உகப்பே உயர்தல்'' (தொல். சொல். 305) உகந்த தலம், உகந்தலம் என வந்தது; தழங்கு குரல், தழங்குரல் (சீவ. 40) என வருதல் போல.

சித்தர், அணிமா முதலிய எண்வகைச் சித்திகளிலும் வல்லவர். வேண்டியவாறே உருக்கொள்ளும் மேம்பாடுடையா ராதலின், ''சார் உருச்சித்தர்'' என்றும், அவர்கட்கு அச் சித்தி கைவரச் செய்யும் முதல்வராதலின், ''உருச்சித்தர் உகந்தர்'' என்றும் கூறிஞர். 28

தானசந் தானசந் தெய்துந் தருமணி தாமரைநந் தானசந் தானசந் தாமுள வாயினுந் தாபதரேத் தானசந் தானசந் தப்பரி யாக்கொண்ட சத்திகரத் தானசந் தானசந் தில்லாருக் கட்ட தரித்திரமே.

டு - ள்: தான - தேவலோகத்து, சந்தான - அரிசந்தான மும். சந்து எய்தும் தரு -- வேண்டுவார் வேண்டியவற்றை நல்கி அவர் மனதில் திருப்தியெய்துமாறு தரும் கற்பகமரமும், மணி 🛶 சிந்தாமணியும், தாமரை நந்து -- பதுமநிதி சங்கநிதிகளும். ஆண் — சுரபியும், அ*— ஆ*கி**ய** அவற்றின், சந்தானசம் --சௌபாக்கிய சம்பத்துகள், தாம் உளவாயினும் – தம்பால் நன்கு வாய்த்திருப்பினும், தாபதர் ஏத்தான – தவசிகளான தேவர்கள் ஏத்தி ஓதுவனவாகிய, சந்தான சந்தம் – பாரம் பரியமாய் ஓதப்பட்டுவரும் சந்தசுகளேயுடைய வேதங்களே, பரியாக்கொண்ட – குதிரையாகக் கொண்டருளிய, சத்திகரத் தான் – சத்திவேலேக் கையிலேந்திய முருகனுடைய, ந – மேம் பட்ட, சம் – அருளாகிய, தானசந்து – கொடையைப் பெறக் கூடிய தகு இ. இல்லாருக்கு – இல்லாத பேதைகட்கு, அட்ட கரிக்கிரம் – எண்வகைத் தரித்திரங்களே உடைமையா**ம், எ**—<u>ற</u>ு.

தானம், இடம். வாளாது தானமென்றமையின் தேவ லோகமாயிற்று. சாந்தம், நிருப்தி, இது சந்து எனச் சிதைந் தது. சந்தானசம் – வழிவழியாக வரும் சம்பத்து. தேவர்கள் தேவலோக பதமும் அரிச்சந்தான முதலிய எழுவகை நலங் களும் சேர எண்வகையான சுகசம்பத்துக்கீள யுடையாராயி னும், அவை குன்ருநிருக்கவேண்டி, வேதாத்தியயனம் செய்ப வென்பார், ''சந்தானசம் தாம் உளவாயினும்'' என்ருர். வேதத்தைக் குதிரையாகக் கொண்ட பரமனே முருகளுதலின், ''சந்தப் பரியாக் கொண்ட சத்திகரத்தான்'' என்ருர். சந்தம்– வேதம். அது பாரம்பரியமாய் ஓதப்பட்டு வருவதாகலின், ''சந்தான சந்தம்'' என்ருர்.

ந — மேன்மைப் பொருட்டாய இடைச்சொல்; நக்கீரன், நவ்வந்துவன், நக்கண்ணன் என்ருற்போல; '' நச்சிலே வடிக்கண் நுதல் நங்கை'' (கம்ப. பால, கோலங். 36) என்ருர் கம்பரும். எண்வகை பெருமை, குணம், சம்பத்து, தானம், குலம், ரூபம், வித்தை, விவேகம், வயது என்ற எட்டினும் வறுமை. திரவத் திரவத் தபூணூ ணிஃபூச் செயுள்விரைசந் திரவத் திரவத் தயலாஞ் சுகப்பெயர் செப்பிடுமு திரவத் திரவத் திவாவறி யாத குருட்டையுருத் திரவத் திரவத் திசங்கம மாவைய தீரத்தனே.

இ – ள்: திர – நிலேயாக, வத்திர அத்த பூண் ஊண் நிலே பூ செயுள் விரை – உடையும் பொன்னும் பூணுரங்களும் உண வும் உயர் பதவியும் பூமாஃயும் பாமாஃயும் வாசீணப் பொருளும், சந்திரவம் திரவத்து – தவளசத்திரமுதலிய இத் திரவியங்களுக்கு, அயலாம் — அயலாக, சுகப்பெயர் செப்பிடும் முதிர வத்து – சுகவாழ்விற்கு உரியவாகக் கூறப்படும் மண்வி, புத்திரர், பூமி என்ற மூவகைப் பொருள்களாலும் செருக்கி, இரவத் திவா அறியாத குருட்டை – இரவு பகலென அறியாது மயங்கிக் கிடக்கும் அஞ்ஞானத்தை, உருத்திர அத்திர — வெகுண்டு விடுக்கும் அம்புகளேயுடையாய், அத்தி சங்கம மாவைய – கடலொடு கலந்திருக்கும் மாவைப் பதியையுடைய, தீரத்தனே — தீரமுடையோனே உன்னே வணங்குகிறேன், எ – று.

'அத்திசங்கமமாவைய' என்பதற்கு அத்திசம் கமம் மாவைய எனப் பிரித்துச் சங்குகள் நிறைந்திருக்கும் மாவைப்பதியை யுடையோய் என்றும், 'அத்திர தீரத்தனே' என இயைத்து அத்திரத்தைச் செலுத்தும் தீரமுடையோய் என்றும் உரைப் பினும் ஆம்.

வத்திரம் முதலாகக் கூறிய செல்வமணத்தும் பெருகவுடைய ஞைய், இரவுபகலறியாது அஞ்ஞானத்தில் மூழ்கிக்கிடந்த சூரனுக்கும் நல்லறிவு காட்டிய முருகக் கடவுளின் சிறப்பிணே யுட்கொண்டு, ''இரவத்திவா வறியாத குருட்டை யுருத்திர வத்திர'' என்றுர். ''விம்மிதத்தஞிக வெய்ய சூரநிற்ப மெய்யருள் செம்மல் சற்றளிப்ப, உண்மை கண்டு செப்பும்'' (சீபரி. 586) எனவரும் தணிகைப்புராணம் காண்க.

அறப்பகைத்து நின்ற சூரனுக்கும் மெய்யருள் காட்டிய வள்ளலாகிய முருகன், செல்வச் செருக்கிஞல் கண்மூடிக்கிடக்கும் மக்கட்கு அருள்செய்வன் என்பதும், எனவே செல்வர்களும் பிறரும் அவணே வணங்கி அருள்பெறுதல் நலமென்பதும் இதனுல் அறிவுறுத்திஞராம். தீரத்தந் தீரத்தந் தாவள மாமுகன் சிந்திடச்செய் தீரத்தந் தீரத்தந் துன்போத்து வானவர் சிந்தைவிபத் தீரத்தந் தீரத்தந் தேமாவை யீரெனச் சிந்தையுறுத் தீரத்தந் தீரத்தந் தத்துற்று நீப்பன்றென் றிக்கினலே.

இ-ள்: தீர — தீரம்பொருந்திய, தந்தீர — தானத் தல்வை ஞன, தந்தாவள முகன் — யானேமுகத்தையுடைய தாருகன், சிந்திட — அழிய, செய்தீர் — செய்தவரும், அத்தம் தீர — செல்வ நிலே நீங்க, தம் துன்பு ஓத்து வானவர் — தமக்குண்டாகிய துன் பத்தைச் சொல்லி முறையிட்ட வானவர்களின், சிந்தை விபத்து — சிந்தைத் துயர், ஈர — கெட, அத்தம் தந்தீர் — அப யாஸ்தம் கொடுத்தவரும், தேமாவையீர் — தெய்வத்தன்மை பொருந்திய மாவைப்பதியில் எழுந்தருளி யிருப்பவருமான முருகப்பெருமானே, என — என்று, சிந்தையுறுத்தீர் — மனதிலே தியானித்துப் பரவுவீர்களாயின், அத்து — உடல்வாழ்வில் எல்லே யாகிய, தீரத்து அந்தத்து — மனவலியழியும் மரண நிலேயில், உற்று — வந்து, தென்திக்கு இனல் — தென்திசைக்கு இறைவ ஞன யமனுல் உண்டாகும் துன்பத்தை, நீப்பன் — நீக்கிப் பாது காப்பான், எ — று.

தந்திரம், தந்தீரம் என விகாரம்; அஃதாவது சேணே. தாரு கன் யாணமுகத்தோஞதலால் ''தந்தாவளமுகன்'' என்ருர். தாருகன் முதலிய அசுரர்கள் சூரனுக்குத் துணேயாயிருந்து தேவர் திருவெலாம் கவர்ந்து அவர்களேயும் துன்புறுத்தின மையின் அவர்கள் பரமன்பால் முறையிட்டுக்கொண்டது குறித்து, ''அத்தம்தீரத் தம் துன்பு ஒத்துவானவர்'' என்ருர். ஒது ஓத்து என்ருயிற்று. ஓத்து என்பதீனத் தொழிற் பெய ராகக் கொண்டு ஒதுதஃயுடைய வானவர், என்று உரைப்பினு மாம். அபயாஸ்தம், அஞ்சன்மின், யாம் நும்துயர் தீர்ப் பேம் எனக் கைகவித்தல்.

தந்தாவள மாமுகன் சிந்திடச் செய்தீர், வானவர் சிந்தை விபத்து ஈர அத்தம் தந்தீர், மாவையீர் என்று சிந்தித்துப் பரவுமின் என்பது உலகவர்க்கு உரைத்தது. இவ்வாறு சிந்திப் பதஞல் வரும் பயன் கூறுவார், ''தென்திக்கு இனல் நீப்பண்'' என்றுர். அத்து எல்ஃப்பொருட்டு; இது அம்முச்சாரியை பெற்றது. அத்தம் தீர் அது அந்தத்து — எல்ஃயின் நீங்குவ தாகிய அந்த முடிவுநிஃ; அஃதாவது மரணம். 3

திக்கையத் திக்கையத் தார்மாவை யாதிப சேரிருட்டந் திக்கையத் திக்கையத் தங்கொண்ட வற்கொல்லி சேயவது திக்கையத் திக்கையத் தாதீர வந்தரு தீப்பவக்கொ திக்கையத் திக்கையத் தாதி நரக திமவட்டமே.

இ-ள்: திக்கு ஐ அத்தி — திக்கணேத்தும் பரவியுள்ள கடலின், கையத்து ஆர் — பக்கத்தில் உள்ளதாகிய, மாவையாதிப — மாவைப்பதியிலுள்ள அரசே, இருள்தந்து சேர் — காமமயக்கந் தருதற்குப் போந்த, இக்கை அத்தம் கொண்டவன் — கரும்பு வில்லூக் கையிற்கொண்ட காமனே, கையத்து — வெறுத்து, கொல்லி — கொன்ற சிவனுடைய, சேயவ — மகனே, அவம் தரு தீப்பவக் கொதிக்கை — துன்பந்தரும் தீய பிறவி வெப்பத்தையும், அத்திக்கை — அது காரணமாகப் பிறப்பிக்கும் திகைப்பையும், அது ஆதி நரகதிமவட்டம் — அது முதலாக நரகலோகம் வரையி லுள்ள துன்பத்தையும், அத்தா — அத்தகேன, தீர் — தீர்ப்பாயாக, அத்திக்கை — நீ எழுந்தருளியிருக்கும் அத்திக்கு நோக்கி, தூதிக்கை — துதிப்பதே எமககுத் தொழிலாகும், எ — று.

திக்கு ஐ அத்தி என்புழி, ஐகாரம் உடைமைப் பொருண்மை சுட்டி நின்றது. கை, பக்கம், கையத்தார் என்றுகொண்டு அப் பக்கத்தில் வாழ்பவர் என்றுமாம். தந்து, தரவென்பதன் திரிபு. கைத்து என்பது அகரச்சாரியை பெற்று, கையத்து என நின்றது. கொல் + இ. இகரம் உடைமைப் பொருட்டு, வில்லி என்ருற் போல. சேயவ என்புழியும் அகரம் சாரியை. திகைப்புப் பொருட் டாய திகையென்னும் விண் முதனிலேத் தொழிற் பெயராய், விகாரத்தால் ககரம் இரட்டித்து நின்றது. திமவட்டம் – திசையெல்லே.

அவம் தரு தீப்பவக் கொதிப்பையும் அது காரணமாக வரும் பிற துன்பங்களேயும் போக்க முயல்வார், பவத்துக்குக் காரண மாக நிற்கும் காமவிருளேப் போக்கவேண்டும் என்னும் கருத்தை யுட்கொண்டு, ''இருள் தந்து சேர் இக்கையத்தம் கொண்டவற் கொல்லி சேயவ'' என்றுர். பவத்தால் திகைப்புற்றவர், அதனின்நீங்க வியலாது நரகத்துக்கு ஏதுவாகிய தீவிண்களேயே செய்பவாகலின், ''அது ஆதி நரகமதிவட்டம்'' என்று முடித் தார். திக்கு நோக்கித் துதித்தலும், அவரைத் துதித்தலே யாம் என்ற கருத்தால், திக்கைத் துதிக்கை எம் தொழில் என்றுர். எம்தொழில் என்பது அவாய்நிலே. வட்டக வட்டக மார்மா வையவருள் வாரிசெல்கு வட்டக வட்டக மாவோச்சு வள்ளிம ணுளவுரு வட்டக வட்டக சச்சூர வாரிதி மாவினேய வட்டக வட்டக நீக்கிக்கொண் மாமயில் வாகனனே.

இ -- ள் : வட்ட – வட்டமான, கவட்டு – மஃப்பீளவுகட்கு, அகமார்மாவை – நடுவிடத்தே பொருந்திய, மாவைய – மாவைப்பதியின் யுடையாய், அருள்வாரி – கருண்க்கடலே. செல் – மேகம் தவழும், குவட்டகம் – மஃக்குவட்டின்கண், கவண் – கவண்கல்ஃ, தக – ஏற்றவாறு சுழற்றியெறிந்து, மா ஓச்சு வள்ளி மணுள – திணமேயவரும் விலங்குகளே யோட்டும் வள்ளிநாயவியின் கணவனே, உரு அட்ட – பலவேறு உருக்கொண்டு பொருது, கவட்ட – கயிறு கட்டப்பட்ட, கசச் சூர – யானேகளேயுடைய சூரவன்மாவாகிய, வாரிதிமா – கடலிடத்தே நின்ற மாமரத்தை, இளேய – வருந்துமாறு, அட்டு – தடிந்து, அக்கவரு அகம் நீக்கி – அவனது மாயத்தை அவன் மனத்தினின்றும் போக்கியதனுல், கொள் – அவன் கொண்ட வடிவமாகிய, மயில் – மயிஸ், வாகனனே – வாகனமாகக் கொண்டவனே, அடியேன் மனத் திருவேயும் போக்கித் திருவடிக்கு ஆட்கொள்வாயாக, எ – று.

வள்ளிநாயகியார் கையிற் கவணேந்தித் தினே மேயவரும் விலங்கு சுளே அக்கவணிடத்துக் கல்லால் ஓச்சுங்கால், அவற்றின் வன்மை மென்மைக் கேற்ப எறிந்தார் என்பது தோன்ற, ''கவண்தக மா ஓச்சு வள்ளி'' என்றுர். சூரன் பொருமிடத்து மாயப்போர் பல செய்தானுதலின், ''உருவட்ட சூரன்'' என்ருர். கவடு, யானேகட்டும் கயிறு; இது புரசை என்றும் கூறப்படும். முருகக் கடவுள் எறிந்**த** வேற்படைக்கு ஆற்*ரு*து அஞ்சிக் கட**ற்** -கண்ணே ஒரு மாமரமாய் நின்ருனென்றும் புராணம் கூறுதலின், ''சூர வாரிதி மா'' என்றுர். அவன் பொருமிடத்தே மாயம் பல செய்வதுகண்ட முருகன், அவன் மனமயக்கத்தைத் தம் மெய் அவ**ன் அவ**ர் திருவுருவ**ம்** கண்டு யருளால் போக்கியதும், பரவியதும் பிறவும் கந்தபுராணம், தணிகைப்புராணம் முதலிய வற்றுட் காண்க. சூரனுகிய மாமரம் முருகனுல் இருகூருய்ப் பிளக்கப்பட்டதும், ஒருகூறு கோழியாகவும், ஒருகூறு மயிலாகவும் உருக்கொண்டு நிற்ப, கோழியைக் கொடியாகவும், ஊர்தியாகவும் கொண்டான் என்பது குறித்து, ''கவடு அகம் நீக்கிக்கொள் மாமயில் வாகனனே'' என்ருர். ''இம்மையில் இரண்டு கூறும் எழுந்துகுக் குடம யூர, விம்மித வுருவங் கொண்டு

விண்ணவர் மருள வையம், மும்மையும் சிதர்ப்ப தென்ன முழங்கிமே லெழுந்த வன்றே''; '' அருள்விழி சேர்த்த லோடும் ஆணவ மாதி மூன்றும், ஒருவியுள் ளுருகி நிற்ப வூன்றஃப் பொடித்த புள்ளே, மருவுதி கொடியாய் நந்தம் வாம்பரித் தேர் மேல் என்னுங், கிருவியூர் மஞ்ஞை நீத்தங் கெதிர்ந்தமா மயில் மேல் கொண்டான்'' (சீபரி. — 597.8) என்பது தணிகைப் புராணம்.

தன்னேப் பகைத்துப் பொருத சூரனது மனத்திருளேயும் போக்கி அவன் கொண்டுபோந்த மயிலுருவத்தையும் ஏற்றுத் தனக்குப் பணிசெய்ய வமைத்துக்கொண்ட அருளாளனுதலின், நின்பால் அன்புற்றுப் பாமாலே சாற்றிப் பரவும் அடியேணேயும் ஆட்கொள்ளவேண்டும் என்பது குறிப்பெச்சம்.

#### 33

கனகங் கனகங்கை மேல்வரை காவலன் கைத்தெனமிக் கனகங் கனகங்கை கொண்டவர் கூறக் கடவுளர்பு கனகங் கனகங் கணக்கைச்செண் டிற்செற்ற சேய்கழற்கோ கனகங் கனகங்கு லென்மாவைத் தாழ்திய கந்தருக்கே.

இ — ள் : கனகம் – பொன், கன – அகன்ற, கம் – வெண்மை யான பனியுறைந்த, கைவரை காவலன் – பக்கத்தையுடைய கைத்து — கையிடத்தேயுளது, மூலயரசன். என — என்று. மிக்கன — மிகுந்துள்ளன வாகிய, கம் — பிரம கபாலமும், கன — அலேசெறிந்த, கங்கை – கங்கையாறும், கொண்டவர் – கொண் டவராகிய சிவபெருமான், கூற – கூறவே, கடவுளர் புகல் – முனிவர்கள் விரும்புகின்ற, நகம் — மேருமலேயை, கனகக்கணம் — பொற்குவியல் குறித்து, கைச்செண்டில் – கைச்செண்டால், செற்ற சேய் – அடித்துக் கைக்கொண்ட வழுதியாகிய குமர னுடைய, கழற் கோகனகம் – திருவடித்தாமரையையும், கங்குல் -என் கனமாவை – இருள்போல் கறுத்த மேகம் தவழும் மாவைப் பதியையும், (நெஞ்சே) தாழ்தி – தஃவணங்கி வழிபடுவாயாக. தருக்கு – தாழாது செருக்கித் தருதல், அகம் – பாவமாகும்,  $\epsilon \tau - \underline{m}$ .

கனகங் கைமேல் வரை காவலன் என்பதற்குப் பெரிய கங்கையாறு மேலே ஓடு தஃலயுடைய இமையமஃலயரசன் என்றும், கங்கண கங்கை கொண்டவர் என்றதற்குப் பிரம கபாலமும் மாணிக்கக் கல்**ஃ**லயுடைய பாம்பும் கையிற்கொண்ட**வர் என்**றும் உரைப்பினுமாம். வீரபாண்டியன் பாண்டிநாட்டை யாண்ட காலத்தில் பெரு வற்கடமுண்டாக, நாட்டிற்கு நலஞ் செய்வ தற்கு வேண்டும் பொன் இல்லாது போனதால் வருத்தமுற்ற அவ்வழு தி கனவில் இறைவன் தோன்றி, ''அடற்கதிர் வேலோய் மாரி யரிதிப்போ ததனே வேண்டி, இடர்ப்படல்; வரைக்கு வேந் தாய் இருக்கின்ற எரிபொன் மேருத், தடப்பெரு வரையின் மாடோர் தனிப்பெரு முழையி லிட்டுக், கிடப்பதோர் எல்லே யில்லாக் கேடிலாச் சேம வைப்பு'' (திருவினே. மேரு. 10) என்று மொழிந்தார். இதனேயே, ''கனகம், கனகங்கை மேல் வரை காவலன் கைக்தென மிக்கனகங் கனகங்கை கொண்டவர் கூற,'' **என்**ருர். பின்பு அப்பாண்டியன் அவ்வண்ணமே சென்**று** மேருவைக் கைச்செண்டிற் புடைத்து அக்கனகத் திரளேக் கொண்டுவந்தானுதலின், ''கடவுளர் புகல் நகம் கணகங் கணக் கைக் கைச்செண்டிற் செற்ற சேய்'' என்ருர். கனகக் கணத்தை எனற்பாலது விகாரத்தால் மெலிந்து அத்துச்சாரியை பெருது முடிந்தது.

திருவடியாகிய தாமரையை மறவாது பணிக என்பவர், அதனே எளிதிற்கண்டு பணிதற்குரிய இடமும் உடன் உணர்த்து வாராய், ''கழற் கோகனகங் கனகங்கு லென்மாவைத் தாழ்தி'' எனத் தன் நெஞ்சிற்குக் கூறுவாராய் உலகினர்க்கும் உரைத்தார். இவ்வாறு சொல்லக்கேட்டு வணங்காதிருப்பவர், அவ்வா றிருப்பது அவர்தம் சிந்தையில் செறிந்திருக்கும் செருக்கு என்றும், அதன் வழியே செல்வது பாவம் என்றும் கூறுவார் ''தருக்கு அகம்'' என்றுர். தருக்கு முதனிலேத் தொழிற் பெயர்

#### 34

கந்தவ கந்தவ நீள்பொழில் மாவைக் கடலினன்றி கந்தவ கந்தவ ருகவுற் ருடிக் கடிமணமு கந்தவ கந்தவ மேமற வாதுறை கன்னியருக் கந்தவ கந்தவ ஞயுறல் பார்த்தணி கைதஃலக்கே.

இ — ள்: கந்த அகம் — நறிய மணம் கமழும் இனிய சோல் யுள்ள இடம், தவ — இனி வேநே எங்கும் இல்ஃ யென்னுமாறு, நீள் பொழில் — மண்ணுலகைவிட்டு விண்ணுலகு நோக்கி நீண்ட மரங்கள் செறிந்த சோலே சூழ்ந்த மாவைப்பதிக்குச் சென்று, அன்று — தன்னெடு பொருதற்கு வந்தகாலத்தில், இகந்த — இளையவன் என்று இசழ்ந்த சூரபன்மாவினுடைய, அகம் – எண்ணம், தவருக – தவறும்படியாக, கடலின் உற்று – கடற்குட் சென்று, ஆடி – அவனேயும் அவன் சுற்றத்தையும் அறக்கெடுத்து வென்று, கடிமணம் உவந்து – திருமணம் செய்துகொள்ளக் கருதி, அ – அத்தகைய விருப்பமே, அகம் மறவாது – நெஞ்சில் மறவாமல், தவம் உறை கன்னியருக்கு – தவம் செய்துகொண் டிருந்த திருமால் மகளிரான இருவர்க்கும், அந்த – அழகிய, அகம்தவனுய் உறல் – மார்பு நல்குவதில் நீங்காதவனு யிருப்பது, பார்த்து – பார்த்தாயினும், கை தலேக்கு அணி – (நெஞ்சே) கையைத் தலேயிலே குவித்துத் தொழுவாயாக, எ – று.

பெய்துரைக்கப்பட்ட ஏற்புடைச் சொற்கள் இசை யெச்சத் தால் பெறப்பட்டன. அன்று, உற்று, ஆடி, உவந்து, தவஞ யுறல், பார்த்து, மாவைக்குச் சென்று கைதஃக்கு அணியென வினேமுடிவு செய்க. கடலின் உற்று ஆடி என இயையும்.

கண்னியர் இருவரும் சுந்தரி, அமுதவல்லி யென்போராவர்; இவர்களே பின்பு வள்ளிநாயகியாராகவும், தேவயாணயாராகவும் தோன்றியவர். இவ்வரலாற்றைத் தணிகைப் புராணக் களவுப் படலத்தும், விடையருள் படலத்தும் விரியக் காண்க. அவ் விருவரும் முருகவேளேயே ''மணப்பவுன்னித்'' தவம்செய்தமை யின், ''அகம் தவமே மறவாதுறை கன்னியருக்கு'' என்றுர். வள்ளி தெய்வயாண சமேதராய் இருப்பதைப் பார்த்து வணங் குக என்பதாம். ஆகம் அகமெனவும், தவாஞய் என்பது தவ ஞய் எனவும் நின்றனு.

#### 35

தஃவி தஃவி சனத்திறந் தோர்பினுஞ் சார்ந்தனர்ம தஃவி தஃவி கசிதா னனமகிழ் தந்துபிணி தஃவி தஃவி பவமின நேசச் சழக்கிலுறத் தஃவி தஃவி தனமினு மாவை தொழாதவர்க்கே.

> பிரிவிடைத் தலேவியது ஆற்ருமை கண்ட தோழி தன்னுள் வருந்திக் கூறியது

இ - ஸ். தீவவி தீவவிசனத்து இறந்தோர் – தீவவியிடத்தே விசனமுண்டாகப் பண்டுபிரிந்தொழுகிய தீவவர், பினும் – பின் னரும், விபவம் இனம் சார்ந்தனர் – செல்வம்வேண்டிச் சென் ரெழிந்தார், மதீல – மகனுடைய, விது அீல – சந்திரீன யோத்த, விகசித ஆனனம் – மலர்ந்த முகம், மகிழ்தந்து – மகிழ்ச்சியைத் தருதலால், பிணிதேஃ — (ஒருவாறு ஆற்றினும் அவன் தந்தையை நிணப்பிக்கின்றமையின்) தஃவேன்பால் அன்பு தோன்றி இவள் உள்ளத்தைப் பிணித்து வருத்துவதால், விதஃ — நடுக்கமும், நேசச் சழக்கு — அன்பிலரெனக் கொடுமை கூறலும் மேற்கொண்டு, இல் உறு — மஃனயின் கண்ணே தங்கியிருக்கும். அத்தஃவேவிதேஃ — அத்தஃமைகள்பால், மாவை தொழா தவர்க்கு — மாவைப்பதியைத் தொழா தவர்க்கு விசனம் மிக வுண்டாவது போல, விதனம்மினும் — விசனம் மிக்கு நிற்கிறது, இதற்கு யான் என்செய்வேன், எ — று.

''இன்மையது இளிவும் உடைமையது உயர்ச்சியும்'' எண் ணும் தலேமகன் முன்னே சென்றதுபோலப் பின்னரும் பொருள் வயிற் பிரிந்தமை தோன்றப் ''பினும் விபவம் இனம் சார்ந் கனர் '' என்றுள். அவன் பொருள் கரு திச் சென்றது ஒருபுற இவளது ஆற்ருமை முன்னேயினும் மிக்கிருப்பதை நினந்து, ''தஃவி தஃவிசனத்து இறந்தோர் பினும் சார்ந்த னர்'' என்றுள். மகன் முகங்கண்டு ஒருகால் ஆற்றியிருக்கக் கரு திடை்கு, அவன் முகத்தழகு தஃவேணே நிணப்பித்து நோய் மிகுவிக்க கென்போள். ''மத‰விது அஃவைிகசிதானனம் மகிழ் தந்து பிணிதேலே விதஃயும் நேசச் சழக்கும்'' உறுவித்ததென்ருள். '' தந்தையர் ஒப்பர் மக்கள்என் பதஞல்'' (தொல். பொருள்) மகனும் ஆற்ருமைக்கே ஏதுவாயினுன். நேசச்சேழக்கு, தஃவேன் பால் உள்ள அன்புகாரணமாக மகணேத் தெருட்டுவாளேப் போலக் கலேவன் கொடுமை கூறல்: ''செம்மால் வனப்பெல் லாம் நுந்தையை யொப்பினும் நுந்தை, நிஃப்பாலுள் ஒத்த குறியென்வாய்க் கேட்டொத்தி, கன்றிய தெவ்வர்க் கடந்து களங்கொள்ளும், வென்றிமாட் டொத்தி பெருமமற் ருவ்வாதி, ஒன்றினேம் யாமென் றுணர்ந்தாரை நுந்தைபோல், மென்ருள் நெகிழ விடல்; பால்கொள லின்றிப் பகல்போன் முறைகோடாக், கோல்செம்மை யொத்தி பெருமமற் ஜெவ்வாதி, கால்பொரு பூவின் கேவின்வாட நுந்தைபோல், சால்பாய்ந்தார்சாய விடைல்; வீத லறியா விழுப்பொருள் நச்சியார்க்கு, ஈதல் மாட்டொத்தி பெருமமற் ஜெவ்வாதி, மாதர்மென் னேக்கின் மகளிரை நுந்தை போல், நோய்கூர நோக்காய் விடல்'' (கலி. 86) என்றுற்போல வருவது, மிக்கு முடிய வேண்டியன விகாரத்தால் இயல்பாய் முடிந்தன. மினும் மிக்குத் தோன்றும். இத்துணேயும் அழிவில் கூட்டத்து அவன் பிரிவாற்றுமை. மெய்ப்பாடு. பயன் — அயா வுயிர்த்தல். ''ஒன்றித் தோன்றும் தோழி மேன'' (தொல். பொருள்) என்ற விதியினுல், இக்கூற்றுத் தோழிக்கு அமைவதாயிற்று.

தவங்க தவங்க மரனடி காட்டுஞ் சலதியிலா தவங்க தவங்க ளிறல்பார்க்கு மாவையன் சால்குடமா தவங்க தவங்க னயன்மா லிடையிருள் சார் தினமெய் தவங்க தவங்க ளடநோக் கிவாங்கறஞ் சக்கரமே.

இ – ள்: சலதியில் – கடலில் செல்லும், தவ – மிக்க, கத – வலிய, வங்கம் – மரக்கலத்தின், மரன் – கொடிமரம், அடியில் காட்டும் - தங்கள் நிழலில் செல்லுமாறு உயர்ந்திருக்கின்ற, கதவங்கள் – ஆலமரங்கள், இறல் – சாய்ந்து இடம் விடுவதை, ஆதவம் பார்க்கும் – சூரியன் பார்த்திருக்கும், மாவையன் – மாவைப் பதியையுடைய முருகனது, தஞ்சக்கரம் – அருள்செய்யும் கையானது, சால்குடமா – பெருமை யமைந்த குடம் போலும் தஃயையுடைய யானேயும், தவம் கதவு அங்கன் – கோதமாமுனிவனுடைய சாபத்தீ வெதுப்பப்பெற்ற மேனியையுடைய இந்திரனும், அயன் – பிரமனும், மால் – திருமாலும், இருள்சார் தினம் – மயக்கமுற்ற அந்த நாளில், எய்த – தன்பால் சரணடைய, அங்கு – அப்பொழுது, அ – அந்த, தவம் – அவரது தாபம், அட – கெடுமாறு, நோக்கி – அருட்பார்வை செலுத்தி, வாங்கல் – அவர்களேத் துன்பத்தினின்று எடுப்பதாகும், எ – று.

மாவைப்பதியிலுள்ள ஆலமரங்கள் வானளாவ உயர்ந் திருப்பதன் சிறப்பைக் கூறுவார், அதன் அடியில், மரக்கலங்கள் இனிது நிற்கவும் செல்லவும் கூடுமென்பார், ''தவங்க தவங்க மரனடி காட்டுஞ்சலதியில் ஆதவம்'' என்றும், சூரிய மண்டலம் வரையில் உயர்ந்திருத்தலால், சூரியன் இம்மரத்தின் கிளேகள் காற்றில் அசைந்து தான் செல்லு தற்கு இடம் விடுவது நோக்கிக் காத்திருப்பன என்பார், ''அங்கு ஆதவம் இறல் பார்க்கும்'' என்றும் கூறிஞர்.

கோதமன் மணேவியான அகலிகையைக் காதலித்துத் தீநெறிக்கண் சென்று கூடி அவஞல் மேனியெங்கும் கண்ணுமாறு சாபம் பெற்றது குறித்து, அவணத் ''தவம்கதவங்கன்'' என் ரூர். தவங்கதவங்கன் என்பதனே தவ அங்கத அங்கன் எனக் கொண்டு பெரிய வாகுவலயமணிந்த மேனியஞன தேவேந்திரன் என்றும் தஃலமாஃலயணிந்த சிவனென்றும் உரைப்பினுமாம்.

''இருள்சார்தினம்'' என்ருர்; முருகக் கடவுளேந்திய வேலுக் குரிய சத்தி முழுதும் தான் கொடுத்ததாக அயன் கூறக்கேட்டு அவன் ஆணவந்தீர "மண்ணிடைச் செல்க" என அவர் அவண்ச் சபித்த காலத்தில், படைப்புத்தொழில் நிகழாமையின் உலகில் பெருமையக்கமுண்டாயிற்றுகலின். இதனே, ''பலர்புகழ் மூவரும் தீலவே ராக, ஏமுறு ஞாலந் தன்னில் தோன்றித்,தாமரை பயந்த தாவி லொழி, நான்முக ஒருவற் சுட்டி'' (முருகு. 162 — 5) என்ற முருகாற்றுப் படைக்கு ஆசிரியர் நச்சிஞர்க்கினியார் உரைத்த உரையிற் காண்க.

தாபம் என்பது தாவம் எனச் சிதைந்து தவம் எனக் குறு கிற்று. அத்தவம் கெடச் செலுத்திய அருட் பார்வையை அடியோங்கள்பாலும் செலுத்தவேண்டும் என்பது குறிப்பு.

# **37**

சக்கரஞ் சக்கரஞ் செய்படை சூன்றணிந் தார்க்கருள்விஞ் சக்கரஞ் சக்கரஞ் சொல்வார் தமன்பர் தணயவெம்ம சக்கரஞ் சக்கரஞ் சால்கூற் றுறுமுனர்த் தாவருட்டஞ் சக்கரஞ் சக்கரஞ் சாரா திருவிண சார்பவத்தே.

இ - ள் : அரஞ்செய்படை - அரத்தால் கூரிதாக்கப்பட்ட வாள்கொண்டு, சக்கு சூன்று அணிந்தார்க்கு - கண்ணேப் பிடுங்கி யருச்சித்த திருமாலுக்கு, சக்கரம் அருள் - சக்கரப்படையைக் கொடுத்தருளியவரும், விஞ்சு அக்கர் - நெற்றியில் மேம்பட்ட கண்ணேயுடையவரும், அஞ்சு அக்கரஞ் சொல்வார் தம் அன்பர் -திருவைந்தெழுத்தை யோதும் அடியார்க்கு அன்பராவாருமான சிவனுக்கு, தனேய - மகனே, வெம் - கொடிய, மசக்கர் - மயக்கு கின்ற தூதரையும், அஞ்சக்கரம் - பயங்கரத்தைச் செய்தலேயும், சால் - பொருந்திய, கூற்று உறும் முன்னர் - நமன் உயிரைப் பற்றுதற்கு வருமுன்பே, சக்கரம் சாராது - அழிவுளுமல், இரு வினே சார்பவத்து - இருவினேயும் பொருந்திய பிறப்பிலிருந்து, தஞ்சக்கரம் - வரம் தரும் கையினுல், அருள்தா - அருள் தருவா யாக, எ - று.

திருமால் ஆயிரம் பூக்களேக் கொய்து சிவனுக்கு அர்ச்சணே செய்ய, அவற்றுள் ஒன்று குறையக்கண்டு தன் கண்ணேப் பிடுங்கி அருச்⊕த்த சிறப்புக் கண்டு சக்கரப்படை வழங்கினர் என்பது புராணம். ''மாலுக்குச் சக்கரம் அன்றருள் செய்தவன்'' என்பர் சேந்தஞர். ''திருவாஞ்சியத் தடிகள் பாதம் அடைந்தார் அடியார் அடியார்கட்கே'' (சம். தே.) திருவாஞ்சி 9) என்பவாகலின், ''அஞ்சக்கரம் சொல்வார் தம் அன்பர்'' எனச்சிவபெருமானேச்சிறப்பித்தார், ''கூற்று வருமுன் அருள் தா'' என்ரூர்; வந்தபின் அறிவு மயங்கு தலின், அவனே நிணத்தல்கூடாமை பற்றி. ''எணப்பகை யுற்ருரு முய்வர் வினப் பகை வீயாது பின்சென் றடும்'' (குறள) என்பவாகலின் ''சக்கரம் சாராது இருவினே சார்பவத்து'' என்ருர். சங்கரம், சக்கரம் எனச் சிதைந்தது; சங்கரித்தல், வினே.

#### 38

பவநம் பவநம் பகன்ரு ரவளர்ப் பரனருள்வி பவநம் பவநம் பனம்பிகை சேயருள் பண்பதுசோ பவநம் பவநம் பரற்காருஞ் செய்தலெப் பாலினுநீ பவநம் பவநம் வநந்தமம் மாவையிற் பஞ்சகமே.

#### அக்கர சுதகம்

இ-ள்: பவனம் - விண்ணில் இயங்கி, பவன் - காற்றிடைத் தவழ்ந்து, அப்பு - சரவணப் பொய்கையில் உருக்கொண்டு, அகன்று - அதனின் நீங்கி, ஆர - முருகளும் நிலேமை நிரம்ப, வளர்ப்பரன் - வளர்திலயுடைய பரமளுகிய முருகக் கடவுளின், அருள் - திருவருளே, பவனம் - வீடாவது, விபவ - அருட்செல்வ முடையளுய், நம் - நமக்கு, பவ - மேலான, நம்பன் - கடவு ளாய், அம்பிகைசேய் - பார்வதி தேவியாருக்குப் புதல்வளுகிய முருகக் கடவுள், அருள் - அடியார்க்கருளும் அழகே, வனம் -அழகாவது, சோபவனம் - பிரகாசமான தாமரைப் பூவைக் கொண்டு, பவம் - பிறப்பு, நம் - அச்சம் கொண்டு நீங்க, பரற்கு - முருகக் கடவுட்கு, ஆரும் - எத்திறத்தாரும், செய்தல் -அருச்சித்து வணங்குவதே, நம் - வணக்கமாவது, எப்பாலினும் -வருச்சித்து வணங்குவதே, நம் - வணக்கமாவது, எப்பாலினும் -எவ்விடத்தும், நீபவனம் - கடப்பமரம் செறிந்த சோலேகளே யுடைய, அம்மாவையில் - அம் மாவிட்டபுரமாகிய திருப்பதி, பஞ்சகம் - விண்முதல் பூதமைந்தின் கூட்டமாகும், எ - று.

இப்பாட்டு அக்கரசுதகமாதலின், பவனம் – வீடு; வ**னம்.** அழகு; நம் — வணக்கம் எனப் பிரித்துப் பொருள்காணும் வகையில் அமைந்துளது காண்க. முருகப்பிரான் ஐம்பூதங்களிலு**ம்** நிலவியுலவிய செய்தியை, ''தேங்கொளியாய் வெளியடர்ந்து வளிதொடர்ந்து ஒள்ளொளிபடர்ந்து தெளிநீர்ப் புக்கு, நீங்கி விளே யாட்டயர்ந்து தணிகையமர் பெருவாழ்வை நினேந்து வாழ்வாம்'' என வரும் தணிகைப் புராணச் சுப்பிரமணியர்

து தி (கடவுள் வாழ்த்து)யிற் கண்டுகொள்க; முருகனும் நிலேமை யாவது கட்டிளமை குன்றுது எஞ்ஞான்றும் நிலேபெற நிற்கும் இயல்பு. பரமன் நெற்றிவிழியில் தோன்றினும் அம்மையார் முலேசுரந்தூட்டவுண்ட மகஞராதலின், ''அம்பிகைசேய்'' என்றுர். தேவியார் முலேயமுதம் உண்ட செய்தியைத் தணிகைப் புராணத்து, ''மலேயான் மடந்தை மகிழ்ந்துறீஇப் — புல்லியோருருச்செய்து கொங்கை பொழிந்த தீம்பய மூட்டிஞள்'' (சீபரி. 25) என வரும் கவியால் உணர்க.

#### 39

பஞ்சர பஞ்சர ணென்றுழைப் பார்யம பாசர்கைவெம் பஞ்சர பஞ்சர ணேலரி யாம்பகல் பற்றென்மது பஞ்சர பஞ்சர மார்பொழின் மாவைப் பதியகடப் பஞ்சர பஞ்சர சாசைநீக் கென்று பணிந்திலரே.

இ-ள்: பஞ்சரம் — தம்முடம்பையே, பஞ்ச — இப் பிரபஞ்சத்தில், அரண் என்று — உயிருக்குப் பாதுகாப்பான இடமென்று கருதி, உழைப்பார் — அவ்வுடஃலப் பெருக்குதற்குரியவற்றை நாடியுழைப்பரேயன்றி, யமபாசர் — யமதூதருடைய, கை — கையிலுள்ள, வெம்பு அம் சரபம் — வெதுப்புகின்ற வலிய இருப்புச் சலாகை, சரண் — சென்று தாக்குதற்கு இலக்காம் (என்று), ஏலர் — கருதுவதேயிலர், யாம்பகல் பற்று என் — யாம் மெய்யடியாரிற் பிரிந்து அவர்பால் அன்பு வைப்பதனுல் பயன் என்னும், மது பஞ்சர — வண்டினம் பஞ்சரம் என்னும் இசையினேச் செய்யும், பஞ்சரமார் பொழில் — கிளிகள் நிறைந்த சோலேகளேயுடைய மாவைப் பதியையுடையாய், கடப்பஞ்சர — கடப்பமால்யையணிந்தவனே, பஞ்சரச ஆசை — ஐம்புல ஆசையை, நீக்கு என்று பணிந்திலர் — நீக்குவாயாக என்று அன்னுர் பணிவதும் இலர், எ — று.

மாவைப்பதிய, கடப்பஞ்சர, உழைப்பார், ஏலர், பணிந் திலர், அவர்பால் யாம் பற்றுவைப்பது என்னும். என இயைத்து முடிக்க. சரண், இலக்கு. உடலே உயிர்க்குப் பாதுகாப்பாகக் கருதி உழைக்கின்றனரேயன்றி, உயிர்க்கு உண்மைக் காப்பு நிலேயமாகிய நின் திருவடியை நினேந்திலர் என்பார், ''யமபாசர் கைவெம்பு அஞ்ச சரபம் சரண் (என்று) ஏலர்'' என்ருர். அவர் அது செய்தற்குக் காரணம் ஐம்புலன்கண்மேற் செல்லும் ஆசை யாதலின், அதனே நீக்கென்று நின்னேப் பணிந்திலர் என்றற்கு ''பஞ்சரச ஆசை நீக்கென்று பணிந்திலரே'' என்றும், அவ ரோடு கூடியவழி அவர் தம்மையும் அவ்வாசைச் சூழலில் அழுத்திக் கெடுப்பரென்பார், ''யாம் பகல் பற்றென்'' என்றும் கூறிஞர். ''பத்தரோடிணங்குக; அல்லாதார் அஞ் ஞானத்தை யுணர்த்துவராகலான்'' என்பது சிவஞானபோதம்.

#### 40

திலகந் திலகந் தவர்தொழு மாவையன் சீரஃச்செந் திலகந் திலகந் தருநுதன் மாமுகற் செற்றெனுளத் திலகந் திலகந் தொலப்பா னமர்ந்தவன் சீரடிதாழ்ந் திலகந் திலகந் துகிரெஃப் பேயல தென்செயுமே.

இ – ள்: திலகம் – மேலான, தில – குளிர்ந்த வெள்ளிமஃ வாசிகளான, கந்தவர் – விச்சாதரர் கந்தருவர் முதலியோர், தொழும்—வணங்குகின்ற, மாவையன் — மாவைப்பதியையுடைய வனும், சீரஃ – திருச்சீரஃவாயென்னும், செந்திலகம் – திருச் செந்தூரிடத்தே, திலகம் தரும் நுதல் மாமுகன் — புள்ளி பொருந் திய நெற்றியையுடைய யாணே முகனை தாருகண, செற்று – அழித்து, என் உளத்து இலகு — என் உள்ளத்தே நிலவும், அகம் — பாவங்களே, தொஃப்பான் — தொஃத்தருளுபவனுமாகிய ஆறு அமர்ந்து — விரும்பி, சீரடி தொழ்ந்து — அவ முகக் கடவுசு, ருடைய சிறப்புடைய திருவடிகளில் வீழ்ந்து வணங்கி, இலகம் 🗕 விளங்குவோமாக, அகம்துகில் — மீனமக்கள் வீடு மாடு முதலி யனவும், ஆடையாபரணு திகளும், தொலேப்பேயலது – கழித்தற் குரியனவேயன்றி, என்செயும் – என்ன பயணேச் செய்வனவாம். இறந்தால் உயிரோடு தொடர்ந்து வந்து உறுதி நல்குவனவல்ல என்பது குறிப்பு.

அந்தில், தில் என்பன அசை. மீன மக்கள் வீடு ஆகைட ஆபரணம் முதலியவற்றிற்காகப் பெரிதும் முயன்று கெடுவதை. விடுத்து முருகன் திருவடிகளே வணங்கி இலகுவோமாக என்ப. தாம். எனவே நாம் நிலேத்தவையெனக் கருதும் பொன்னும் பொருளும் நிலேயின்றிக் கழிவன என அவற்றது நிலேயாமை. யுணர்த்துவார், ''அகம்துகில் தொலேப்பேயலது என்செயும்'' என்முர்.

தாருகன் முதலிய அசுரர்களே அழித்தருளிய முதல்வ னுக்கு, என் மனத்திடைக் கலிக்கும் அழுக்கினப் போக்கு தல் அரிதன்று என்றற்கு, ''திலகந் தருதல் மாமுகற் செற்று என் உளத்து இலகு அகம் தொஃப்பான் அமர்ந்தவன்'' என்*ரு*ர்.

இலகு**வம் எ**ன்பது சாரியை பெருது, இலகம் **என** முடிந்தது. குளிர்ச்சிப் பொருட்டாய சில் என்பது தி**ல் என** நி**ன்றது**.

#### 41

தென்றலே தென்றலே யார்மா வையிலெற் றெறுதல்புரிந் தென்றலே தென்றலே விட்டா ரருள்வர்முன் சேர்வர்கருத் தென்றலே தென்றலே யன்னதுன் பாறல் சிகிமிசையிந் தென்றலே தென்றலே நோக்கின்றிப் போயநஞ்சிந்தையரே.

# தலேவி வன்புறை எதிரழிந்தது

இ – ள்: தென் தலே – தெற்கின் கண்ண தான. தென் தவே யார் — அழகிய இடத்திற் பொருந்திய, மாவையில் — மாவைப் பதியில், என்தெறுதல் புரிந்து — என்னே வருத்துவகை விரும்பி என்தேலே – என்னிடத்தே, தென்றலே விட்டார் – தென்றற் காற் றைச் செலுத்தியுள்ளார், என்று அஃலயன்ன — சூரியன் வெதுப்பு வதுபோல வருத்துகின்ற, துன்பு — பிரிவுந் துன்பத்தை, ஆறல் — சிகிமிசை இந்து – மரத்தை மேலே ஆற்றும் திறத்தையும், யடைய சந்திரன் என்தலே – என்னே, தென்றலே – துயருறுத் தலேயும், நோக்கின்றி – நோக்காது, போய – பொருளே நோக் கிச் சென்ற, நம் சிந்தையர் – நம் மனக்கின் கண்ணரான காதலர், அருள்வர் — அருள்மிகச் செய்பவர் (ஆதலால்), முன் சேர்வர் – நம் முன் விரையவந்து சேர்வர், கருத்து – இதுவே அவர் கருத்து, என்றல் – என்று சொல்வதை விட்டொழிப்பா யாக, எ - <u>m</u>.

தென் — அழகு. விட்டார் — விட்டுச்சென்றூர் என்றுமாம். என்று - சூரியன்; ஒளிப்பொருட்டாய எல்லென்னும் சொல்லடி யாகப் பிறந்த பெயர்; இஃது என்றூழ் என்றும் வழங்கும். அஃ— அஃத்தல். தென்றுதல் - வருத்துதல், என்றல், அல்லீற்று எதிர்மறை வியங்கோள் விண்முற்று.

தஃலமகன் இளவேனிற் பருவம் குறித்துச் சென்றவன், அதற்குரிய தென்றல் வந்தும் அவன் வாராமை கண்டு ஆற்ரு ளாகிய தஃவவியைத் தோழி, தென்றல் அவர் வரவைத் தூதாக உரைக்கின்றது; அவர் விரைய வருவர், நீ வருந்துதல் ஒழிக என்றுளாக, எதிரழிந்த தலேவி அவள் கூற்றையே கொண்டெடுத்து மொழிந்து, ''எற்றெறுதல் புரிந்து என்றலே தென்றலே விட்டார்'' என்றுள். தென்றலால் தனக்கு உண்டாகும் வருத்தத்தை, ''என்று அலேயன்ன துன்பு'' என்றும், மாலேப்போதில் திங்களெழுந்து குளிர்நிலவு பொழியக்கண்டு வருந்துபவள், ''சிகிமிசை இந்து என்றலே தென்றல்'' என்றும் கூறி, தலேவனேக் கொடுமை கூறுவாள், ''நோக்கின்றிப் போய நம் சிந்தையர்'' என்றுள்.

இவ்வாறு கூறக்கேட்கும் தோழி, அவர் அருளுடையர், முன்சேர்வர், கருத்து இது என்று வற்புறுத்திஞளாக. ஆற்ருமை யால் எதிரழிந்து, '' அருள்வர் முன்சேர்வர் கருத்து என்றல்'' என்றுள். இஃது அழிவில் கூட்டத்தவன் பிரிவாற்றுமை.

முழுத் திங்களின் களங்கத்தைக் காண்பவர், அதனே மரம் எனக் கூறுவதுண்மையின் அதுகொண்டு ''சிகிமிசை பிந்து'' என்றுர்போலும்; எதிர்நின்ற மரத்தின் உச்சியில் சந்திரன் தோன்றக்கண்டு இவ்வாறு உரைத்தாள் என்றுமாம்.

## 42

சிந்துர சிந்துர நேர்பல கூறுவர் தீநெறிந சிந்துர சிந்துர வாரண மாவை யண்யிமங்க சிந்துர சிந்துர ஞற்பொழி வெற்பணச் செஞ்சடைநோய் சிந்துர சிந்துர கத்தார் சுதற்பணி சேதனத்தே.

இ - ள்: தீநெறி நசிந்து - தீ நெறியால் நல்லோர்களேத் துன்புறுத்தித் திர்ந்த, உர - வலிய, சிந்துரவாரீண - யாளே முகத்தையுடைய தாருகளேக் கொன்றவனும், மாவையீன --மாவைப்பதியில் எழுந்தருளியவனும், இமம்கசிந்து - பனியுருகி, உர - பெருகி வரப்பெற்று, சிந்துரனுல் - குள்ளனுகிய அகத்திய ஞல், பொழிவெற்பண - நீர் பொழியப்பெறும் மஃவிணேயுடைய வனும், செஞ்சடை - சிவந்த சடையில், நோய் சிந்து - உற்ற துயர் கெடுமாறு, உரசு இந்து - பொருந்திய சந்திரீணையும், உரசத்தார் - பாம்புமுடைய சிவனுக்கு, சுதன் - மகனுமாகிய முருகண, பணி - பணியும், சேதனத்தை - அறிவுடைமைகண்டு, சிந்து - மனமானது, ரசிந்து-இன்புற்று, உரம் நேர் பல - ஞான பலம் தருவனவாகிய பல மந்திர மொழிகளே, கூறுவர் - பெரி யோர் நமக்கு உபதேசித்தருள்வர், எ - று. சிந்துர ஹரன் என்பது சிதைந்து திரிந்து சிந்துவாரன் என நின்றது. அறவோர், தேவர், முனிவர் முதலாயிஞர்க்குத் தீங்கு செய்வதே நெறியாகக் கொண்டிருந்தாஞகலின், தாருகீன, 'தீநெறி நசிந்து உர சிந்துன்'' என்ருர்; 'பாரகத் துயிர்வாட்டும் பதகன்'' (சீபரி. 53) என்று தணிகைப் புராணம் கூறுதல் காண்க. உரவு, பெருகுதல்; ''ஊர்தொறும் உய்த்து உராய்வெள்ள நாடு மடுத்து விரைந்ததே'' (சீவக. 3) என வருதல் காண்க. அகத்தியர் கங்கையிலிருந்து கொணர்ந்து நீரால் பொதியமஃயில் தங்கி முருகீன வழிபட்டாரென்பது புராண வரலாறு. இதீனயுட்கொண்டு, ''இமம் கசிந்துர சிந்துரனுல் பொழிவெற்பன'' என்ருர். கங்கை இமம்கசித லால் வரும் நீராதல் தோன்ற, ''இமம் கசிந்துஉர'' என்ருர். உராய்வர எனற்பாலது உர என்றே நின்றது.

தக்கன் தந்த சாபத்தால் மெலிந்து வந்த சந்திரனேச் சடையில் வைத்து ஆதரித்த பரமன் செயலே வியந்து கூறு வார், சந்திரனே, ''செஞ்சடைநோய் சிந்து உரசு இந்து'' என் ரூர். சிந்து எனும் முதல்நிலே, வினேயெச்சப்பொருட்டு; ''வரிப்புனே பந்து'' என்புழிப்போல.

முருகன் திருவடியைப் பரவும் வாய்ப்பு, நல்லறிவுடையார்க் கேன்றி யாகாமையின், அதனே, ''பணிசேதனம்'' என்றும், அதனேக் கேண்டு வியக்கும் சான்றோர், அம்முருகனது திருவருளே விரையப் பெறுவது குறித்து மந்திரம் பல உபதேசிப்பர் என்பார், ''உரம்' நேர் பல கூறுவர்'' என்றுர். சிந்தை, சிந்து என்றும், ரசித்து, ரசிந்து என மெலிந்தும் நின்றன. ரசித்து, ரசம் என்னும் சொல்லடியாகப் பிறந்த வினேயெச்சம்.

இதஞல், முருகன் திருவடி பரவும் நற்பணி மேலோர்க்கு விருப்பம் பயந்து அவர் அருள் பெறுதற்கு ஏதுவாதலும் உணர்த்தப்பட்டது.

#### 43

சேதகஞ் சேதகஞ் சந்திகழ் மாவைய தீயவுணஞ் சேதகஞ் சேதகஞ் செய்வேல ராவணற் செற்றதுரி சேதகஞ் சேதகஞ் சாய்த்தோன் மருகதித் தித்திடுநஞ் சேதகஞ் சேதகஞ் சாரா தருணன்றிற் செல்லுகைக்கே.

இ – ள்: சேதகம் – சேறுடைய வயல்களில், சேதகஞ்சம் – செந்தாமரைகள், திகழும் – பூத்து விளங்கும், மாவையா – மாவைப்பதியிலுள்ளவனும், தீயவுணம் — தீய அவுணர் திரள், சேது அகம் — செய்து கொண்ட அரண்களே, சேதகம் செய் வேல — சேதம் செய்த வேற்படையை யுடையவனும், ராவணற் செற்று — இராவண்ணப் பகைத்து, துரிசு தக — அவன் செய்த அக் குற்றத் துக்குத் தக்கவாறு, சேதகம் சாய்த்தோன் மருக — அவனேயும் அவன் செயற்குத் துணே செய்தோரையும் அழித்து, அவர் தம் உதிரக் குழம்பு பெருக்கிட்டோடச் செய்த இராமணுகிய திரு மாலுக்கு மருமகனுமாகிய முருகக்கடவுளே, தித்தித்திடும் நஞ்சே தகும் — தித்திப்பதொரு விஷமே போலும், அஞ்சு — அஞ்சத்தக்க, ஏத — பிறவித் துன்பத்தைத் தரும், கம் சாராது — இந்திரலோக முதலிய போக லோகங்கட்குச் செல்லாமல், நன்றில் செல்லுகைக்கு — அந்தமில் இன்ப நிலேயமாகிய வீட்டினே யடைதற்கு, அருள் — அருள் புரிவாயாக, எ — று.

செம்மைகஞ்சம் - சேத கஞ்சம், கஞ்சம் – தாமரை. அவுணர் கூட்டத்தின் தொகுதியை ''அவுணம்'' என்ருர். அவுணம் என்பது அவுணர் செய்கையையும் குறிக்கும். சேது, செய்யப் பட்டது; அணேயுமாம். சேதம், சேதகம் என வந்தது. செற்றத் துரிசு எனற்பாலது விகாரத்தால் செற்றதுரிசு என நின்றது. தகச் சேதகம் என்புழிச் சகரமெய் மெலிந்தது.

இந்திரலோக முதலிய பதங்கள் போகம் தரும்கால், இன்ப மாய், முடிவில் பிறவிக்கே ஏதுவாதலின் நஞ்சாய் இருத்தலின், ''தித்தித்திடும் நஞ்சே தகும்'' என்றும், அவற்றை நினத்த வழி, நெஞ்சு திடுக்கிடத்தக்க அச்சமும் அவலமும் உண்டா தலின் ''அஞ்சு ஏதகம்'' என்றும் கூறிஞர். ககரமெய் எதுகை யின்பம் குறித்துக் கெட்டது. அஞ்சு ஏது அகம் எனப் பிரித்து அஞ்சுதற்கு ஏதுவாகிய இந்திரலோக முதலியன என்று உரைப் பிஞ்மாம். தித்திடு நஞ்சு என்றது. ''பாலாகித் தோன்றிப் பருகினு ராவிகொளும் ஆலாலம்'' (கந்தபு. - வள்ளி) என்பத ஞேடு ஒப்புநோக்குக.

அந்தமில் இன்பத்து அழிவில் வீடு, அறப்பயஞதலின் ''நன்று'' என்றுர். நன்று, அறமாதல், ''வீழ்நாள் படாஅமை நன்றுற்றின்'' (குறள் 38) என்பதஞல் உணர்க.

இதனுல், பதமுத்தியினும் பரமுத்தியே வேண்டைப்படுவதென வேற்புறுத்தியவாறு காண்க. கைக்கினே கைக்கினே யாழ்நீக்கிக் கஞ்சக் கழலுறுத கைக்கினே கைக்கினே யார்சாரன் மாவைக் கடவுளுண்ண கைக்கினே கைக்கினே யோன்பொருள் பேசிக் கணேயிருளுற் கைக்கினே கைக்கினே முத்தொளிர் காஃயிற் காத்தனனே.

தோழி தஃவியைத் தஃமகனுடன் போக்குடன்படுப்பாள் கூறியது.

இ – ள்: கஞ்சக் கழல் உறுதகைக்கு – தாமரை போலும் கிருவடியில் வீரகண்டையணியும் பெருந்தகைகளின், கைக்கு இளே – வரையாது கொடுக்கும் கைகட்கு நிகராகாது பின்னிட்ட, தவம் கிடப்பனபோலப் படிந்து கிடக்கும் சாரஃயுடைய மாவைப் பதியில் எழுந்தருளியிருக்கும், கடவுள் — முருகக்கடவுளுடைய, உள் நகைக் கிளே — உள்ளம் விரும்பும் அன்பரைப் போலும், கைக்கிளேயோன் – ஒழுக்கமும் கேண்மையுமுடைய தவேவர், கை — கையால், கின் — இயக்கப்படும், கைக்கின் யாழ் — கைக் கிளேயென்னும் நரம்பிணயுடைய கந்தருவரது நெறிபோலும் களவு நெறியை, நீக்கி – இனிக் கைவிட்டு, வரை பொருள் பேசி – வரை தலேயே பொருளாகத் தெருண்டு, கணேயிருள் – மிக்க இருட்காலத்தே, உற்கைக்கினே – விண்மீன் கூட்டம், கை — பக்கத்தே கிடக்கும் மண**ு**லக் கைகளால், கி*ட*ோ — கிடோத்<u>த</u> வழித் தோன்றும், முத்து ஒளிர்காஃலில் — முத்துப்போல் ஒளி காத்தனன் — கொண்டுதவீக் செய்யும் நடு வியாமக்கே. கழியுமுகத்தால் நம்மைக் காக்க வந்தனர், நீ இப்பொழுதே எழுவாயாக, எ-று.

போர்த்திருவும் ஏனேத்திருவும் உடைமை தோன்ற, ''கஞ்சக் கழலுறு தகை'' என்றுர். தகையெனவே, இவர்கள் வரையாது வழங்கும் வள்ளன்மையாகிய ஆண் தகைமையுடையர் என்பது பெற்றும். இவற்கு இளேத்த மேகம் மாவைச்சாரலில் படிதலால், அப்பெரும் தகைகளே விஞ்சுதற்கியலாவிடினும் அவரை யொப்ப வேனும் நீர் வழங்குதற்குரிய தகைமைபெறல் வேண்டித் தவம் கிடப்பன போலும் என்று எண்ணுதற்கு இடமுண்டாகிறது.

கடவுள் உள்றகைக்கினே போலும் கைக்கினேயோன் என்று தோழி தலேமகணேக் குறித்ததஞல், முருகக் கடவுளுடைய அன்பர், பிறவெல்லாம் பேரின்பப் பேற்றினே யெய்தாவாறு தகைத்துச் சிதைக்குமென்று தெளிந்து முருகன் திருவடிக்கண் அன்பு பூண்டு ஒழுகுவதுபோல தலேவரும் ஊரவர் எடுக்கும் அலரும், அது காரணமாக நின்பா லுண்டாகும் மெலிவும் நமது அறத்தொடு நிஃயும் பிறவும் நாம் பெறுதற்குரிய இன்பத்தைப் பெருதவாறு இடையீடு செய்யுமென்று உடன் போக்கினத் தெருண்டு வந்தார் எனக் குறிப்பித்தாளாயிற்று. கைக்கிளே கைக்கிளே யாழ் என்பன யாழையே விசேடித்து நின்றன. யாழ் அடையடுத்த ஆகுபெயராய்க் களவொழுக்கத்திற்காயிற்று. உற்கைக்கிளே முத்துப்போல் ஒளிர்கின்றன என்றதனுல் திங்க ளில்லாத நள்ளிருட் காலமென்பது பெற்ரும். இஃது உடன் போக்கிற்கு உகந்த காலமாகும்.

பக்கத்தே கிடக்கின்ற மணலேக் கிளேத்தவழி, முத்துக்கள் தோன்றி ஒளிசெய்யுமென்றதஞல், ஈண்டு நாணழிவு குறித்துச் சிறிது தாழ்த்து நிற்போமாயின் தாயர் முதலியோர் கண் விழித்து இடையீடு செய்வர் என உள்ளுறுத்துரைத்தாளாம். கிளேத்தல், தோண்டுதல், ''மணற்கிளேக்க நீரூறும் மைந்தர்கள் வாய்வைத் துணச்சுரக்குந் தாய்முலேயொண் பால்'' (திருவள். மாலே 31) என வருதல் காண்க. மெய்ப்பாடு. உவகை, பயன் தேவேவிகேட்டுப் போக்கொருப்படுவாளாவது.

#### 45

கார்த்திகை கார்த்திகை யார்குமி டோன்றி கவினநிலக் கார்த்திகை கார்த்திகை நீர்விழ வோங்கும் கடல்குடைந்துங் கார்த்திகை கார்த்திகை மீனல வன்சுடர்க் காடுதிருக் கார்த்திகை கார்த்திகை மாவையற் காண்முத்தி கண்டணயே.

இ-ள்: கார்த்திகை — காந்தளும், கார் — பெரிய, திகை — வேங்கையும், ஆர்குமிழ் — அரிய குமிழ மரமும், தோன்றி — தோன்றியும், நிலம் கவின — நிலம் அழகுபெறுமாறு பூத்து அழகு செய்ய, கார்த்து — கார்காலத்து, கார் — கரிய மேகம், திகை — திசையெங்கும் பரவி, இத ஐ நீர்விழ — சொரியும் மேன்மையான மழைநீர் பொழிதலால், ஓங்கும் கடல் குடைந்தும் — பெரிய கடலில் மூழ்கிக் கிடந்தும், கார் — மழைக் குளிருக்கு, திகை — திகைத்த, கார்த்திகைமீன் — ஆரல்மீனும், அலவன் — நண்டும், கடர்க்கு ஆடு — வெயிலொளியில் கரையில் விளேயாட்டயரும், திருக்கார்த்திகை — அழகிய கார்த்திகை நாளில், கார்த்த — கரிதாகிய, இகை — கற்றிரள்களே யுடைய, மாவையன் — மாவைப் பதியிலுள்ள முருகப்பெருமாகன், காண் — (நெஞ்சே) காண்பாயாக, முத்திகண்டைவே — காணின் முத்திபெற்றுயாகுவை, எ—று:

''கோடல் குவிமுகை யங்கை அவிழ, தோடார் தோன்றி குருதி பூப்ப'' (முல்லே 95 - 6) என்றும், '' இமிழிசை வானம் முழங்கக் குமிழின்பூப் பொன்செய் குழையின்துணர் தூங்க'' (கார். 28) என வருவனவற்றுல் இப்பூக்கள் கார்காலத்தே மலர் வனவாதல் தெளியப்படும். திகை, தீகையென்பது; அஃதாவது குறிப்பு மொழியாய் வேங்கை மேற்று; '' தீத்தீண்டு கையார்'' (திணமா. 5) என்றுற்போல.

கார்காலத்து மழைபொழியுமிடத்து ஆரலும் நண்டும் மிக்க களிப்புற்றுச் செருக்கித் திரியுமாயினும், ஈண்டுக் குளிர் மிகுதியால் கரையேறி வெயிலில் விளேயாட்டயர்தலும் உண் மையின், அதனேக் கார்ந்து நோக்கி இவ் யமகத்து அமைத்துப் பாடியது நோக்க; இப்புலவர் இயற்கைக் காட்சியில் மிக்க ஈடுபாடுடையவர் என்பது புலஞிகிறது கார்த்திகை நீர்விழ வோங்குங் கடல் குடைந்தும் என்ற தொடர், கார்த்திகை மாதத்தில் நீராட்டு விழாவின்கண் கடலாடியும் என்பதொரு நயந் தோன்றிற்று.

கார்த்திகை மாதத்தில் கார்த்திகை நாளில் மாவைப் பதியில் முருகணக் கண்டு தரிசிக்கும் பயன் பெரிதென்பார். ''கார்த்திகை நாளில் மாவையுணுக் காண்க'' என்றும். காணும் பயனே. ''முத்தி கண்டன்'' என்றும் கூறினர். சுடர்க்காடு – திருக் கார்த்திகை, ''கார்த்திகைமாவையற்காண்'' என்ற தொடரை. மேலேக் ''கார்த்திகை நீர்விழ வோங்கும் கடல் குடைந்தும்'' என்பதடுை உடன் வைத்து நோக்குமிடத்து, கார்த்திகை மாதத்துக் கார்த்திகை நாளில், நீர்விழா நடத்தலும், கட லாடுதலும் சுடர்க்காடுபோல விளக்கேற்றிவைத்துப் பரவுதலும் நிகழ்வதாகிய கார்த்திகை விழா நிகழ்ச்சி இனிது தோன்ற நிற்கும் நயம் காண்க. ''கார்த்திகை நீர்விழ வோங்கும் கடல் குடைந்து''. ''சுடர்க்காடு திருக்கார்த்திகை கார்த்திகை மாவை யற்காண்'். முத்திகண்டனே யாம் என நயப்பொருட் கேற்ப இயைத்து, திருக்கார்த்திகை கார்த்திகை என்பவற்றிற்கு, கார்த்திகைத் திங்கள் கார்த்திகை நாளில் மாவையனேக் காணக என உரைத்துக்கொள்க. இக்கார்த்திகை விளக்கீட்டு விழா இரண்டாயிரமாண்டுகட்கு முன்பிருந்தே தமிழ் நாட்ட வர்க்கு உரிய விழாவாய் நடைபெற்று வருவதொன்று என்பது. ''குறுமுயல் மறுநிறங் கிளரமதி நிறைந்து, அறுமீன் சேரு**ம்** அகலிருள் நடுநாள், மறுகுவிளக் குறுத்து மொல் தோக்கிப், படி விறன் மூதூர்ப் பலருடன் துவன்றிய, விழவுட எயைர வருகைகில் அம்ம'' (அகம் 141) என்பதனுல் இவ்வுண்மை துணியப்படும்.

இற்றைநாளில் பண்டைத் தமிழ் நெறியைக் கைநெகிழ்த்து பிறநாட்டு விழாவும் நடையும் பெரிதும் மேற்கொளல் வேண்டும் எனும் பேதைமை, நாட்டவர் மனதில் இடம்பெற்று நிற்பதால். இந்நாட்டில் காணப்படாத தீபாவளியில் செருக்கிக் களியாட் டயர்கின்றனர். ''ஏதம் கொண்டு ஊதியம் போகவிடலன்றே பேதைமை.''

இகை, கற்றிரள்; இஃது, இகுப்பம், இகுப்பு, இகையென வழங்கும். இகையென்பது அருகிய வழக்கிற்ருய், கொங்கு நாட்டு மஃவோணரிடையே காணப்படுகிறது; ''இகையிகையாயிருக்கிறகல்'' என்பது அவர் வழக்கு. ''இருங்கல் இகுப்பத் திறுவரை சேராது குன்றிடம் பட்ட வாரிட ரழுவம்'' (மஃபடு. 367—8) எனச் சான்ரேர் கூறுதல் காண்க. கார்த்த இகைகளர்த்திகையெனப் பெயரெச்சத்தகரம் கெட்டு முடிந்தது. இனி, திருக்கார்த்திகையைத் திங்களாகவும், கார்த்திகையைக் கார்த்திகைநாள் விழாவாகவும் கொள்ளினு மமையும்.

#### 46

கண்டன கண்டன மார்கடன் மாவையைக் காவிசையங் கண்டன கண்டன மென்மொழி மாப்புனங் காவல்வள்ளி கண்டன கண்டன கந்தொலேத் தானேக் கடப்பமலர்க் கண்டன கண்டன மையனேக் காண்டிமோக் கந்தருமே.

# ஐயம**ற**த் **தல்**

இ-ள்: கண் – உயர்வாகக் கருதப்படும், தனமார் கடல் மாவையைக் கண்டனகா – முத்தும் மணியும் பவளமுமாகிய செல்வம் நிறைந்த கடல்சூழ்ந்த மாவைப் பதியைக் கண்டவை யாகிய சோல்கள், விசையம் கண்டன – சூரியமண்டலத்தைக் கண்டன, (ஆதலால்) கண்டு அன – கண்டசர்க்கரைபோலும், மென்மொழி – மிருதுவாகப் பேசும் சொற்களேயும், மாப்புனம் காவல் – பெரிய தினப்புனத்தைக் காத்தலுமுடைய, வள்ளி கண்ட – வள்ளிநாயகியார் கண்டு வெருவிய, அல்நகு அண்டன் நகம் – இருள்போலும் மேனியோடு போந்து அச்சுறுத்துவான் போன்று பிளிறி யுதவிய விநாயகக் கடவுளாகிய யானேயை, தொல்த்தான் – தொல்த்து வெருட்டுவான் போலத் தோற்றி அவ்வள்ளிநாயகியாரின் அச்சத்தைத் தொல்த்துக் கூடியவனும், கடப்பமலர்க் கண்டன் – கடப்பமாலேயணிந்த கழுத்தின்யுடைய வனும், அகண்டன் – அளவு படாத முதல்வனும், நம் ஐயன் –

நமக்குத் தஃவேனுமாகிய முருகப் பெருமானே, காண் — சென்று காண்பாயாக, மோக்கம் தரும் — அக்காட்சியே வீடுபேற்றினேத் தரும், எ — று.

மாவைப்பதியைக் கண்ட சோலேபிலுள்ள மரங்கள் சூரிய மண்டைலத்தைக் கண்டனவாதலின், அம் மாவைப்பதியில் எழுந் தருளியுள்ள முருகப்பெருமானக் காணின் வீடுபேறு பெறுவது திண்ணமென்ருராயிற்று. மேலே திருக்கார்த்திகைத் திங்களில் கார்த்திகை நாளில் மாவை முருகளேக் காணின் முத்திகண்டா யாகுவை என்றது கேட்டவழி, அந்நாளில் அன்றி வேறு நாட் களில் காணின் அம்முத்தி யெய்தாது போலும் என்றெழுந்த ஐயத்தின், அந்நாளேயன்றி வேறு எந்நாளிற் காணினும், அக் காட்சி மோக்கந்தரும் என ஐயமறுத்தாராயிற்று. இதனேச்சாதிப் பதற்கு அவர் காட்டும் ஏது, ''மாவையைக் கண்டனவாகிய காவிசையம் கண்டன'' என்பதனுல் கூறிஞர். விசையம், சூரிய மண்டலம். கண்டன என இறந்த காலத்தாற் கூறவே, சூரிய மண்டலம் கடந்து அதற்கு மிக அப்பாற்பட்டதாகிய திங்கள் மண்டலம் கடந்து அதற்கு மிக அப்பாற்பட்டதாகிய திங்கள்

வள்ளிநாயகியார்முன் தோன்றிய விநாயகக்கடவுளாகிய யாண்யைக் கண்டு, அவர் தம் மனத்துக்கொண்ட வெகுளி நீங்கி, அச்சம் மிகுந்து போமிடம் வேறு காணுது அலமரக் கண்டு, முருகன் அவர் முன்னே சென்று நின்று அவரைத் தாங்கி, அக்கடவுள் யாணேயைத் தாம் தொலேத்தது போல அவர் காணக் காட்டி வணங்கினுக. அவ் யாண மீண்டது என்னும் செய்தி, ''அஞ்சலே யஞ்ச வென்னு வணத்தொரு கரத்தின் மாதைக், குஞ்சர மடுத்துச் சீறக் குமைப்படன் போல வேற்கை, குஞ்சியீன் மேக்க தாக்கிக் கும்பிடக் களித்து வேட, மஞ்சணே யஞ்சிற் நென்ன மறைந்தது தெய்யை வேழம்'' (சளவு. 177) எனவரும் தணிகைப்புராணத் தீஞ்சுவைக் கவியால் தெளிக.

## 47

கந்தரங் கந்தரங் கந்தரங் கந்தரங் காயொலிநே கந்தரங் கந்தரங் கந்தரங் கந்தரங் காட்டுமாவைக் கந்தரங் கந்தரங் கந்தரங் கந்தரங் காண்கிலக்கீ கந்தரங் கந்தரங் கந்தரங் கந்தரங் காட்டுவரே.

> இ∴து அடிதோறும் முதல் நான்கு சீரும் ஒரு சொல்லே வரத் தொடுத்த யமகம்.

இ – ள் : கந்து – பலவாச்சியங்கள் முழங்கும், அரங்கு – கேவசபையில், அந்தரம் கந்தரம் – தேவகாந்தாரமென்னும் இசையை, கந்தர் – கந்தருவர், அங்கு ஆய் ஒலி – அவ்விடத்தே ஆராயம் இசையோசைகள். அநேகம் — பலவாகவுடைய, தரங் கம் — அஃலைகள், தரம் — மஃலபோல் எழுந்து, கம்தரங்கு — வான் செல்லு தற்கு வழியிது என்று, அந்தரம் காட்டும் — மேனேக்கிக் காட்டும், மாவைக் கந்தர் — மாவைப்பதியில் எழுந்தருளியுள்ள முருகக்கடவுள், அங்கம் – உடல் முதலியனவும், தரம் – மனே நிலம் பொன் முதலியனவும், கந்து — கெடுகின்ற, அரு அங்கு — அரிய நிலேமையாகிய அப்பொழுதில், அந்தரம் – நிலேயாது கெடுவகை. காண்கில் – கண்டு தம்மை நிரந்தரமாக அடையின் அடைபவர்க்கு, அக்கு – உருத்திரக் கண்மணியும் கம் – தேவர் பொருட்டு, ஈ – அவர்கள் கொடுத்த, தரம் – நஞ்சின்யுண்டு தரித்த, கந்தர் – கழுத்தையுமுடைய, கந்தர் – எப்பொருட்டும் கருக்கரா**யள்ள** சிவபெருமான் உபதேசிக்கப்பெற்ற, அந்தரம் – மறைமுடிவான நுண்பொருளே, காட்டுவர் – காட்டியருளுவர்,  $\sigma - m$ 

கந்தர் அந்தரம் சுந்தரம் அங்கு ஆய் ஒலி அநேகமுடைய மாவையெனவும், தரங்கம் சும்தரங்கு (என்று) காட்டும் மாவை யெனவும் இயையும். கத்து — சுந்து என மெலிந்தது. காந்தாரம், கந்தரம் எனக் குறுகிற்று. தரங்கு, வழி கந்துதல், கெடுதல். கருத்தர் என்னும் சொல்லின் சிதைவாகிய சுத்தர் என்பது சுந்தர் என மெலிந்தது. கந்தர் என்றே கொண்டு எப்பொருட்டும் பற்றுக்கோடாயுள்ள இறைவர் என்று உரைப்பினுமாம்.

இதனுற் சொல்லியது: மாவைப்பதி வானுலகிற்கு வழியிது என்று காட்ட மாவைப்பதியிலுள்ள முருகப்பிரான், முத்தி யெய்துதற்குரிய மூலப்பொருசுக் காட்டுவன் என்பதாம்.

# 48

காடியங் காடியங் கஞ்சூடி மைந்தனி காயமிலங் காடியங் காடியங் காட்டிய மாவைக் கடலின்முழுக் காடியங் காடியங் கைதொழு தேத்திக் கழிக்குதிர்சாக் காடியங் காடியங் கச்செலுங் கூற்றுவன் கம்பஃபே.

இ – ள் : காடி – காடுகிழாளாகிய துர்க்கையுடன், அங்கு – அப்பொழுது தானும் கூடி, ஆடி – ஆடுபவனும், அங்கம் சூடி – எலும்பை யணிந்தவனுமாகிய சிவனுக்கு, மைந்தன் — மகனை முருகளே, நிகாயம் இல் — ஒப்பில்லாத, அங்கு — அத்தேவ ருலகத்து அமராவதி நகருக்கு, ஆடி — மண்ணிடத்தே பிரதிபிம் பிக்குமாறு வைத்த கண்ணுடிபோல, அம்காடு — அழகிற்குக் காட்டாக, இயம் — சொல்லும் சிறப்பை, காட்டிய — காட்டுவதா யுள்ள, மாவை — மாவைப்பதியில், கடலில் முழுக்காடி — கடலில் நீராடி, அங்கு ஆடி — அங்க முழுதும் திருநீறணிந்து, அங்கை தொழுது — அழகிய கைகளால் தொழுது, ஏத்தி — துதித்து, சாக்காடு இயம் — சாதஃப் பொருளாகக் கொண்டு, காடு இயங்க — பிணப்பறை முழங்க, செலும் — செல்லச் செய்யும், கூற்றுவன் கம்பீல — யமனுல் உண்டாகும் நடுக்கத்தை, கழிக்குதிர் — போக்கிக்கொள்வீர்களாக, எ — று.

சிவபெருமான் காளியோடு தானும் உடனின்று வாத நடனம் செய்த வரலாற்றை யுட்கொண்டு, அவரைக் ''காடி இயங்கு ஆடி'' என்றுர். சருவசங்காரத்தில் செத்த தேவர் களின் எலும்புகளேத் தேகத்தில் அணிந்துகொண்டு திருநடனம் புரிவரென்பவாகலின், ''அங்கம் கூடி'' என்றுர். அங்கம் - ஆகு பெயர். ''செத்தார்தம் எலும்பணிந்து சேவேறித் திரிவீர்'' (நாகைக்காரோணம்) என்று சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் கூறுவது காண்க. வானுலகத்து அமராவதி நகரைப் பிரதிபிம்பித்துக் காட்டுதற்கு மண்ணிடையே வைத்த கண்ணுடிபோல, தேவ ருலகத்துச் செல்வமும் பிற நலங்களும் நிறைந்திருக்கும் சிறப் பால் மாவைப்பதியை, ''அங்கு ஆடியம் காடு இயம் காட்டிய மாவை'' என்ரார். வானகர் பிரதிபிம்பித்துக் காட்டுதல், '' மடுவில் வானக ருருவுகாட் டியதுபோல் மதில்சூழ் கடிகொள் மாநகர் '' (நைடதம் – நகர. 1) என்பதனைவறிக. காட்டு -எடுத்துக்காட்டு; இஃது இடைக்குறைந்து காடு என நின்றது. அங்கம் என்பது கடைகுறைந்து அங்க என நின்று ஆடி என்பத ேரையைந்து அங்காடிபென நின்றது. கடலில் முழுக்காடி என்றவர் மீட்டும் அங்கம் ஆடி என்பதனுல் நீராடியபின்பு ஆடு வது திருநீருதலின், திருநீருடியென்று கூறப்பட்டது. இதனுல் மாவைப்பதிக்குச் சென்று கடலில் நீராடி, மேனி முழுதும் திருநீறணிந்து, அங்கு எழுந்தருளியிருக்கும் முருகணக் கையால் தொழுது வாயால் துதித்து மனத்தால் தியானித்து வழிபடின், யமபயத்தைப் போக்கிக்கொள்ளலா மென்பார், ''சாக்காடு இயம்காடு இயங்கச் செலும் கூற்றுவன் கம்பலே கழிக்குதிர் '' என்றுர்.

இனி நிகாயம் இல் அங்காடி என்பதற்கு ஒப்பில்லாத கடை வீதிகளில், அம்காடு — அழகிய வண்டிகளின், இயம் காட்டிய மாவை — போக்குவரவுகளால் உண்டாகும் முழக்கம் இடையருதிருக்கும் திறத்தைத் தன்கண் உளதாகக் காட்டிய மாவைப்பதி என்று உரைப்பினுமாம். வண்டிகளேக் கூறவே, உபலக்கணத்தால், பல்வேறு தேய மக்களின் வரவு செலவும், அவர் செய்யும் பண்டமாற்றும் என்று இன்ஞேரன்ன செயல்க ளால் பெரு முழக்கம் உண்டாதலும் கொள்ளப்படும். அன்றியும் மாவைப்பதி கடற்கரைக் கண்ணதாகலின், காலின் வரும் மக்கட் கூட்டமேயன்றிக் கலத்தில்வரும் பல்வேறு தேயமக்களின் தொகைக்கு அளவின்றும் என்க. இவ்வங்காடியில் எழும் ஒலி எழுத்துக்ககப்படாத பேரொலியாதலின், பலவாச்சியங்களின் திரண்ட ஓசையை ஒப்பாக்கி, ''இயம் காட்டிய மாவை '' யென்றுர் என்க.

''பாய தொன்மரப் பறவைபோல் பயன்கொள்வான் பதிஎன தேய மாந்தரும் கிளந்தசொற் றிரட்சிதான் தூய மாயை காரிய வொலியன்றி வான்முதற் கருவின் ஆய காரிய வோசையே யாய்க்கிடந் தன்றே.''

(திருவிஃா. மதுரை 67) எனப் பிறசான்றேரும் கூறுதல் காண்க.

நீராடியபின் திருநீருடுவதே சைவச் சான்ரோர்கள் மரபு என்பதணேச் சேக்கிழார் பெருமான், ''புலரி யெழுந்து புனல் மூழ்கிப் புனித வெண்ணீற் றினுமூழ்கி'' (சேரமான் பு. 8) என ஓதிய திருவாக்காலுணர்க.

# 49

கம்பல கம்பல ஞர்மாவை வாசர் கருத்தினுருக் கம்பல கம்பல ஞதி தரவுண்டு காவல்செயிக் கம்பல கம்பல மாடிதன் மைந்தரிற் காமமயக் கம்பல கம்பல ஞக்குந் திறங்கண்டுங் கைக்கலேயே.

த**லேம்கன் களவே வி**ரும்பியொழுகுதல்கண்டு ஆற்றுளாகிய தோழி அவன் கேட்பத் த**ல**ேவிக்குச் சொற்றது.

இ — ள் : பலகம்பலன் ஆதி — பலவாகிய நீரும் சோறும் பழமும் பிறவும், தர உண்டு — நம் தன்னேயர் கொணர்ந்து தரக் கொண்டு உண்டு, காவல் செய் இக்கம்பலகு—நாம் காத்தொழுகும் இச் செந்தினேக் கதிர்கள், அம்பலமாடி தன் மைந்தரின் – அம்பலத்தில் ஆடும் சிவபெருமான் மகனை முருகக் கடவுள் கொண்டொழுகிய, காம மயக்கின் – காம வொழுக்கம்போல, அம்பல் – அலர்விளேவித்து, அகம் – இற்செறிப்பையே, பலஞக்கும் – பயப்பிக்கும், திறம் கண்டும் – கூறுபாட்டினேக் கண்டிருந்தும், கைக்கலே – இக் களவொழுக்கத்தை விடுகின்ருயில்லே, மாவை வாசர் – மாவைப்பதியில் வாசம் செய்பவரான நம் தலேவர், கருத்தின் உருக்கம் – தம் மனத்திற் கொண்ட காதலன்பால், கம்பல – மேகங்கள் பலவாய்த் திரண்டு, கம்பல் – முழங்குதல் கண்டும், அஞர் – இங்கு வருவதைத் தவிர்கின்று ரில்லே, இதற்கிடையே யான் செய்வகை யறியாது வருந்து கின்றேன், எ – று.

அவரும் வருதலொழியார்; நீயும் அவரை ஏற்றலே மருய்; திண்யும் முற்றி இற்செறித்தற்கு ஏதுவாயிற்று; அலரும் எழுவ தாயிற்று; இவற்றின் விளேவு என்னுகுமோ என்று அஞ்சுகின் றேன் என்றுளாயிற்று.

சிறிதாகிய நீரைச் சின்னீர் என்பவாகலின், பெரிநினேப் பல என்*ருர்*. நீரும் சோறும் பழமும் பிறவும் எனப் பொருள்க டாம் பலவாதலின் ''பல'' என்றுரென்றுமாம். ''பலகம் பலனுதி தரவுண்டு '' இங்கு உறையும் கடப்பாடுடைய நாம் அவர் வரையினராய் ஒழுகவேண்டியவரா யுள்ளோம் என முதற்கண் தமது தன்**னய**ா் உரிமை கட்டினை. தி**ன** முற்றின மையின் நம் தமர் நம்மை இனி இல்லகம் கொடுபோவா ராயினும், நம் ஒழுக்கம் அலர் பயந்து விட்டதனுல் இல்லின் கண் நம்மைச் செறித்த‰யே செய்வர் என்பாள், ''காவல் செய் இக்கம்பலகு அம்பல் அகம் பலஞக்கும்'' என்றும் இதனே அறிந்துவைத்தும் தலேவர் வரைய முயலாது களவே விரும்பி பொழுகுகின் றனர் என்பாள், ''அகம்பல ஞக்கும் திறம் கண்டும்'' என்றும், அவரை ஏலாது மறுப்போமாயின், அவர் தெருண்டு வரை தற்கு வேண்டுவன செய்வரெனின், நீ அவரை மருது அவர் கூட்டமே விரும்பி மெலிகின்றுய் என்பாள், ''கைக்கலே'' என்றும் அவர் வரும் ஆற்றது ஏதம் கண்டும் அஞ்சாது வருதலேத் தவிர்கின் நிலர் என்பாள், ''மாவைவாசர் கருத்தினுருக்கம் கம்பல கம்பல் (கண்டும்) அஞர்'' என்றும் கூறிஞள். இக் கம்பலகு அகம்பலனுக்கும் என்றது நிணேமுதிர்வுரைத்து வரைவுகடாகல் அம்பல் அவர் அறிவுறீஇயது; ''கைக்கஃ'' என்றது. செறிப்பும் ஆற்முமையும் கூறி வரைவு கடாயது; ''கம்பல கம்பல் '' என்றது நெறியருமை சாற்றி வரைவு கடாயது. தலே மகன் கேட்குமிடத்துக் கைக்கலே யென்றது இத்துணே இடையி டுண்மை கண்டும் நீவரையாது களவே விரும்புகின்றனே என்றுள். மெய்ப்பாடு, மருட்கை. பயன் — தலேவன் கேட்டு விரைவில் வரைவானுவது.

#### 50

கைக்கவி கைக்கவி பார்தாங்கு பாண்டிக் கரையொடிலங் கைக்கவி கைக்கவி தாசரிற் செல்லக் கடனெடுத்தோ கைக்கவி கைக்கவி ஞர2ண செய்தவன் காதன்மரு கைக்கவி கைக்கவி யாற்புகழ் மாவையன் கைச்சத்தியே.

இ – ள் : கை – ஒப்பணேயமைந்த, கவிகைக்கவி – குடையேந்திய கவிஞர் துணேயாக, பார்தாங்கு – பூமியை யாள்கின்ற, பாண்டிக்கரையொடு – பாண்டியர் நாட்டுக் கடற்கரையுடன், இலங்கைக்கு – இலங்கைநாட்டுக் கரைக்கு, அவிகைக் கவிதாசரின் – தேவர்க்கு உணவாகிய அமுதம் கடைந்துதந்த சுக்கிரீவன் துணேயால், செல்ல – தான் செல்வதற்காக, கடல் – கடலில், நெடு – நெடிய, தோகைக்கவி – வாலேயுடைய குரங்குகள், கை – தம் கைகளால், கவிஞர் அணே செய்தவன் – அழிகிய சேதுபந்தனம் பண்ணிய திருமாலின், காதல் மருகை – அன்புடைய மருமகளை முருகக் கடவுள், கவிகைக் கவியால் – கேட்டார் நல்லவை யெனக் கைகவிக்கும் பாக்களால், புகழ் – புகழ்தற்கு ஏது, மாவையன் – மாவைப்பதியிலுள்ள முருகனது, கைச்சத்தியே — கையிடத்ததாகிய சத்தி வேலின் துணேயேயாகும், எ – று.

பண்டைநாளிற் புலவர்கள் உயரிய உடையுடுத்து, கையிற் குடையேந்தி, அடைப்பைக்காரர் சூழ்ந்துவர மிக்க சிறப்புடன் அரசவை முதலிய இடங்கட்குச் சென்று மேம்பட்டிருந்தன ராதலின், அவ்வுண்மைக் குறிப்புத் தோன்ற அவர்களேக் ''கைக்கவி கைக்கவி'' என்ருர். பரமன் புலவர் உருக்கொண்டு தருமியின் பொருட்டுச் சங்க மண்டபம் போந்த திறம் கூறிய பரஞ்சோதியார், ''முத்தாற் புரிமதிக் குடைக்கீழ்ப் பொற்காற் கவரிபால் புரண்டு துள்ள'' வந்தார். (திருவிள்யாடல். 52: 100) என்று கூறுதல் காண்க. மேலும் சங்ககாலத்திலிருந்த பாண்டி வேந்தர், நக்கீரர், மாங்குடி மருதனர் முதலிய புலவர் களேத் துண்யாகக் கொண்டு நாடாட்சி புரிந்த நலத்தைப் புறநானூறு முதலிய தொகை நூல்கள் கூறுதலால் ''கவிகைக் கவி பார்தாங்கு பாண்டி'' என்றுர். இதற்குக் கவிந்த குடை நிழற்கீழ் இருந்த வேந்தர் என்றும் கூறலாம்.

பண்டு. தேவர் திருப்பாற்கட‰க் கடைந்த காலக்கே வலிகுறைந்து மெலியவே சுக்கிரீவனும் வரலியும் அவர்க்குத் துணே செய்து அமுதம் பெறுவித்தனர் என்பவாகலின், ''கவி கைக் கவிதாசர் \*\* என்றும், இச்சுக்கிரீவன் முதலாயிஞர், இராம னுக்குத் தாசராய்த் தொண்டாற்றியதுபற்றி, ''கவிதாசர்'' என்றும் கூறிஞர். நெடுந்தோகை என்பது நெடுத்தோகையென விகாரமாயிற்று. தோகை—வால். ''வலஞ்சுரித் தோகை ஞாளி மகிழும்'' (அகம் 122) என வருதல் காண்க. மருகு — மருகன். கவிகைக் கவி - கேட்டார் நன்றென்று மகிழ்ந்து உவகைக்குறி யாகக் கைகவித்தற்கு ஏதுவாகிய கவி; எனவே குற்றமில்லாத கவியென்றுராயிற்று. ''அரியகற் றுசற்றுர் கண்ணும் தெரியுங் கால், இன்மை அரிதே வெளிறு'' (குறள் 503) என்பவாகலின் குற்றமேயில்லாத கவிபாடல் சில்வாழ்நாட் பல்பிணிச் சிற்றறிவி ஞார்க்கு இயலாதென்பது பெறப்படும்; ''குற்ற மேதெரி வார் குறு மாமுனி, சொற்ற பாவினும் ஒர்குறை சொல்குவ'' (கந்தபு: பாயிரம்) எனப் பெரியாரும் கூறினர். அற்றுக அடியேன் குற்றம் சிறிதுமே இல்லாத கவிகளேப் பாடுதற்குக் காரணம் என் சிற்றறிவின் சத்தியன்று; எம்பெருமான் முருகக்கடவுளின் திருக்கைவேற் சத்தியே யென்பார். ''மாவைய**ன்** கைச் சத்தியே'' என்றுர். தன்னறிவைப் பிரித்துக்கொண்டமையின் ஏகாரம் பிரிநில; தேற்றமெனினும் ஒக்கும். புகழ், முதனிலேத் தொழிற் பெயர்.

# 51

சத்தியஞ் சத்தியஞ் ஞானத்தி ஞல்விர சாசைசுகஞ் சத்தியஞ் சத்தியஞ் சாற்றெழின் மாவையைச் சார்ந்திடுமா சத்தியஞ் சத்தியஞ் சாத்தினர் சேய்மலர்த் தாள்பணியாய் சத்தியஞ் சத்தியஞ் ஞான்றிடு ஞானந் தயங்குருவே.

இ — ள்: அஞ்ஞானத்திஞல் — அறியாமையால் உண்டாகும், விரச ஆசை — சுவையில்லா ஆசாபாசங்கள், சத்தி — மாயையின் சம்பந்தமாகையால், சத்தியம் என்று—அவை சாத்தேயம் என்று, சுகம் — கிளிகள், சத்தி — சப்தித்து, சத்தியஞ் சாற்றும் — சத்தான வற்றையே சொல்லும், எழில் மாவையைச் சார்ந்திடு — அழகிய மாவையைச் சென்று சார்வாயாக, மாசு அத்தி அஞ்ச — கரிய யான்யை அஃது அஞ்சுமாறு பற்றி, அத்தியம் சாத்தினர் — அதன் தோஃப் போர்த்துக்கொண்டவரான சிவனுக்கு, சேய் — மகஞையை முருகனது, மலர்த்தாள் பணியாய் — திரு வடித் தாமரையைப் பணிவாயாக, (நெஞ்சே) அஞ்ஞான்று — அப் போது, சத்தி — ஞானசத்தி, இடு — அருளும், ஞானம் தயங்கு உரு — ஞானம் விளங்கும் திருவுருவம் எய்துவது, சத்தியம் — நிச்சயமாகும், எ — று.

அஞ்ஞானம் காரணமாக உண்டாகும் ஆசைகளும் அவற்ருற் பிறக்கும் இன்பமும் நற்சுவையுடையவல்லவாதலின், ''அஞ் ஞானத்திலை விரச அசை '' என்றும் அந்த அஞ்ஞானமும் மாயையின் சக்கிகாரியமாகலின். ''சக்கியஞ்ஞானத்திறைல் '' என்றும் கூறிஞர். சத்தி சம்பந்தமுடையவை சாத்தேயமாதலின், ''சத்தியம்'' என்றுர். சாத்தேயம், சத்தியமௌச் சிதைந்தது. ஆசாபாசங்கள் மாயாசத்தியின் சாரியம்; அவற்றைப் பொரு ளென்று கொள்ளன்மின் எனக் கிளிகள் எப்போதும் சொல் கின்றேன என்பார். ''ககம் சத்தி சத்தியம் சாற்றும்'' என்றுர். சத்திய**ம் என்**ருர். அவற்றின் சொற்கள் நிலேத்த பயன் தருவன வாகலின். சத் என்னும் சொல்லடியாகப் பிறந்ததனுல் சத்திய மாயிற்று. இவ்வாறு கிளி முதலிய பறவைகளும் சத்தியத்தைச் சொல்லி, மாவைப் பதியைச் சார்வோரைத் தெருட்டுதலின், ''எழில் மாவையைச் சார்ந்திடு'' என்றுர். கூறலின் ''சார்ந்திடு'' எனப் பணிக்கின்றுர். னும் சொல்லடியாகப் பிறந்த சத்தியென்னும் வினே முதனில். விண்யெச்சப் பொருட்டாய்ச் சாற்றும் என்பதனேடு முடிந்தது.

தாருக வனத்து முனிவர் சிவீனக் கோறற்கென்று வேள் வியிற்படைத்துவிட்ட யா'னயாதலின், அதீன ''மாசு அத்தி'' யென்ருர். மாசு ஈண்டுக் கருமை மேற்று. தன்'னே யஞ்சுவித்துக் கொல்லவந்த அது தானே யஞ்சுமாறு பற்றிச் சிவபெருமான் கொன்றமை தோன்ற, ''மாசு அத்தி அஞ்ச'' என்றும் அதன் தோஃல அவர் தாமே போர்த்துக்கொண்டா ராதலின், ''அத் தியம் சாத்தினர்'' என்றும் கூறிஞர். அத்தியின் சம்பந்த முடையதீன ''அத்தியம்'' என்ருர்.

முருகக்கடவுள் ஞான வடிவினராதலின், இவர் திருவடி பணிபவர்க்கு ஞான சக்தியின் அருளால் ஞானம் விளங்கு மாதலின், ''சத்தியஞ் ஞான்றிடு ஞானம் தயங்குரு சத்தியம்'' என்றுர். 52

குரு**த்**தங் குருத்தங் கழல்பு**ணந்** தார்சொற் குரவர்நல்வெங்

குருத்தங் குருத்தங் குணவமிர் தம்மை கொடுத்தமறைக்

குருத்தங் குருத்தங் குருமணத் தார்சொற்ற கோமகன்சிக்

குரு**த்**தங் குருத்தங் கிமண்செய் செயுமாவைக் கோகத்தனே.

இ – ள: குருத்தங்கு – நிறம் அமைந்த, உருத்து – உட்குப் பொருந்திய, அம்கழல் புளேந்தார் – அழகிய வீரகண்டை யணிந்தவரும், சொல்குரவர் – தேவாரத் திருப்பாட்டுக்களேத் திருவாய் மலர்ந்தருளிய சமயாசாரியரும், நல்லெங்குருத்து --வளவிய சீகாழிப் பதியிடத்தே. அங்குருத்து — சிறு பிள்ளோயாய்த் தோன்றி, அங்கு உணவமிர்து – அவ்விடத்தே அவர்க்கு உண வாக ஞானப்பாலே, அம்மை கொடுத்த – பார்வதி தேவியார் கொடுப்பவுண்ட, மறைக்குருத்து – வே தியர் குலக் கொழுந் குருதங்கு – பெருமைதங்கிய; உரு – அழகிய, கானவேரும். மணத்தார் – நறுமணம் கமமும் மாலேயணிந்த, கோமகன் – உக்கிர குமர பாண்டியனுமான முருகன், சிக்கு – தன்பால் சிக்குண்ட, உருத்து – இடியேற்றிண்யுடைய மேகம், உருதங்கி – நெடிது தங்கி, மண்செய் – மழைபெய்து மண்ணவர் இனிது வாழச் செய்தலே, செயும் – செய்தருளிய, மாவைக் கோகத்தன் – மாவைப்பதியில் எழுந்தருளும் அரசர்பிரானுவான், எ—று,

ஞானத்தின் திருவுருவினராதலின், ''குருத்தங்கு'' என்ரூர். பரசமய கோளரி என்பது எய்த, ''உருத்தங் கழல் புனேந்தார்'' என்ரூர். உருத்து உட்கு தலேயுடையது. அவர் கூறிய திருப் பாட்டுக்களேத் ''திருநெறிய தமிழ்'' என்றும், ''சொல்'' என் றும் அவரால் வழங்கியருளப்பட்டமையின் ''சொல் குரவர்'' என்ரூர். குரவர் - சமய குரவர். நல்ல வளம் செறிந்த திருப்பதி யாதலின். ''நல்வெங்குரு'' என்ரூர். வெங்குரு, சீகாழி. சீகாழிப் பதிக்குரிய திருப்பெயர் பன்னிரண்டனுள் வெங்குரு என்பது ஒன்று. இந்நகர்க்கண் தரு மன் என்னும் யாவரும் விரும்பும் நல்லரசன் ஒருவன் இருந்து ஆட்சிபுரிந்தமையான், இந்நகர்க்கு வெங்குரு என்னும் பெயர் உண்டாயிற்று; இதனே ஞானசம்பந்த சுவாமிகளே பல்பெயர்ப்பத்து என்னும் பதிகத்துள், ''செங்கோல் நடாவிப் பல்லுயிர்க்கும் செய்வினே மெய்தெரிய, வெங்கோத் தருமன் மேவியாண்ட வெங்குரு'' (பா. 4) என்று விளக்கியருளி யுள்ளார்கள். இத்திருப்பதிக்கண் பிள்ளேயார் பிறந்தருளிய தால், ''வெங்குருத்து அங்குருத்து'' என்ருர். அங்குரித்து என்பது எதுகையின்பம் குறித்து, ''அங்குருத்து'' எனத் திரிந்தது. உண்டலிலும் கொடுத்தல் பெரிதாதலின் அதனே வியந்து ''அம்மை கொடுத்த மறைக்குருத்து'' என்ருர். மறைக் குருத்தை வளரச் செய்வது மறை முதல்வர் கடனுதலின், மறை முதல்வி அமிர்து கொடுத்த மறைக்குருத்து என்றெரு நயந் தோன்றல் காண்க.

உக்கிர குமாரஞய்த் தோன்றிப் பாண்டிநாட்டை யாண்டு வருகையில், நாடு மழையின்மையால் நலிவெய்த, அக்காலே, இந்திரனுடைய மேகங்கள் மேயவந்தவற்றை உக்கிர குமர பாண்டியணை நம் முருகக்கடவுள் பற்றி மழை பெய்வித்துக் கொண்ட வரலாற்றை, ''கோமகன் சிக்கு உருத்தங்கு உருத் தங்கி மண்செய் செயுமாவைக் கோகத்தன்'' என்ருர். இவ் வரலாற்றைத் திருவிளேயாடற் புராணத்துட் காண்க. உரு மணத்தார் என்பதற்கு மணவூரார் பெண்கொடுப்ப மணந்து கொண்ட அவ்வுக்கிரகுமாரன் வரலாற்றைக் குறித்துக் கோட லும் ஒன்று.

முருகக்கடவுளே திருஞானசம்பந்தராகவும் உக்கிரகுமார பாண்டியஞகவும் பிறந்தருளிஞர் என்று கூறும் வரலாறு பிறப்பும், இறப்பும் இல்லாத முதல்வன் முருகன் என்று கூறும் உண்மைமொழிக்கு மாருதலேக் கண்டு தெளிக.

#### 53

கோகன கோகன கர்க்கன லாற்புரங் கொன்றபெம்மான்

கோகன கோகன கச்சடை யான்றன் குமரனுலாக்

கோகன கேர்தொலேத் தான்மாவைக் கோட்டமருங்

கோ**கன** கோகன கப்பூவும் **பொன்னிற்** கொளுஞ்சந்தமே

இ - ள் : கோகன கோகனகர்க்கு – த‰மையான மேகத் தின் நிறத்தையுடைய திருமால், தாமரையை இடமாகக் கொண்ட பிரமன் முதலிய தேவர்பொருட்டு, புரம் அனலால் கொன்ற பெம்மான் – முப்புரத்தைக் கண்ணின் தீயால் சுட்டெ ரித்த பெருமானும், கோ – ஆகாயத்திலுள்ள, கன – பெரிய, கோ – நீராகிய கங்கையைத் தாங்கிய, கனகச்சடையோன் – பொன்போலும் சடையையுடையவனுமாகிய சிவனுடைய, குமரன் – மகனை முருகன், உலாக்கோ – ஜம்பெரும் பூதங்களி லும் உலாவிவரும் தஃவேனுவான், கனகோ – மேகங்கட்குத் தலேவளுன் இந்திரனது, கனகம் – பொன்முடியை, தொலேத் தான் – வளேயெறிந்து தொலேத்தவனும், மாவைக் கோ<u>ட</u>் டமரும் – மாவிட்டபுர மஃவைச்சியிலிருக்கும், கோகன் – அழகிய புயத்தையடையவனுமாகிய அப்பெருமான், கோகனகப் பூவும் – சந்தம் – சந்தனமும், பொன்னிற் கடம்பின் பூமாஃவயும், கொளும் — பொன்போல ஏற்றுக்கொள்வன், எ — று.

சிவபெருமான் தேவர்பொருட்டுத் திரிபுரம் எரித்த வர லாற்றைக் காஞ்சிப்புராணக் கயிலாயப் படலத்துட் காண்க. கோகன கோகனகர்க்கு என்பது உம்மைத் தொகை; நான்க னுருபு கு பொருட்டுப் பொருளது. முருகக் கடவுள் ஐம்பூதங்களி னும் உலாவந்த திறத்தை அக்கரசுதகப் பாட்டிற் காட்டிஞம். சூரனுக்குச் சிங்கமுகன் முருகணப்பற்றிக் கூறுமிடத்து, ''ககனம் கால் அழல்நீர் மண்ணேர் மருவுதலானும் மாயை தோய்விலா அவனே வெல்லும்'' (சீபரி. 176-7) என்று கூறுதலாலும் சுதறியப்படும். இந்திரன் முடிமேல் வசுமெறிந்த வரலாற்றைத் திருவிசோயாடற் புராணத்து இந்திரன் முடிமேல் வசோயெறிந்த படலத்துட் காண்க.

முருகப்பெருமான் கடப்பமாஃயும் சந்தனக்காப்பும் மிக விரும்புபவனுதலின் ''கோகனகப் பூவும் சந்தமும் பொன்னிற் கொளும்'' என்*ரு*ர்.

#### 54

சந்திர சந்திர ளன்னுதி மாமலர் தாம்புலங்க சந்திர சந்திர ணஞ்செய் மதனம்பிற் சார்ந்துளத்தச் சந்திர சந்திர மார்மாவை யாதிப தண்மைகுன்றுச் சந்திர சந்திர வுற்றுர் தவிர்த்தித மப்பவமே. இ-ள்: சம் — இன்பம், திரமார் — நிலக்கப் பொருந்திய, மாவையாதிப — மாவைப்பதியிலுள்ள அரசே, சந்து — சந்தன மும், இரசம் திரள் அன்ன ஆதி — சுவை பவவும் திரண்ட சோறு முதலியனவும், மாமலர் — அழகிய பூமால்களும், தாம்புலம் — வெற்றில் பாக்கு முதலியனவும், கசந்து — கைத்து, இரசம் — அவற்றின் சுவையும், திரணம் செய் — துரும்பினும் புல்லிதாகக் கருதி வெறுத்தொதுக்கச் செய்யும், மதன் அம்பின் – மன்மத மயக்கத்தால் மயங்கி, சார்ந்து — பிறர் மனேயைச் சாரலுற்றுல், உளத்தில் அச்சம் — மனதில் பிறர் காண்பரோ என்று அலேக்கும் அச்சம், திர – தீர, தண்மை — குளிர்ச்சி பொருந்திய, சந்திரன் குன்று — சந்திரன் குன்றிய, சந்து — அமரபக்கக் காலமாகிய, இரவு — இரவுக்காலத்தில், அடைந்தார் — சென்றவர், தமப் பலம் — தாம் பின்பு பிறர் காணப்பட்டு இம்மையில் எய்தும் பழிபாவமும் மறுமையில் நரகத் துன்பமும், தவிர்தி — என்னேச் சாராவகை தவிர்ப்பாயாக, எ — று.

பிறர் மண்யை நயந்து ஒழுகுவார்க்குத் தம்மண்யிற் பெறும் சந்தன முதலிய விரைப் பொருள்களும் அன்ன ஆகாராதிகளும் வெறுப்பாய் இருத்தலின், ''சந்திர சந்திர என்னுக் மாமலர் தாம்புலம் கசந்து இரசம் திரணம்செய்'' என்றுர். சந்திரன் குன்றிய இரவும், அச்சமும், சார்தலும் கூறினமையின், காம மயக்கத்தால் பிறர்மனே நயத்தலாகிய குற்றம் கூறப்பட்டதாம். இனப்பொருளால் எய்த வைத்தவர் எடுத்தோதாமைக்கு ஏது அதனேத் தாம் கூறற்குக் கூசிஞர்போலும். 'ஒழுக்க முடையவர்க் கொல்லாவே தீய வழுக்கியும் வாயாற் சொலல்'' (குறள் 139) என்பவாகலின், மதன் அம்பு என்புழி. அம்பு, ஆகுபெயர். தீர என்பது திர எனக் குறுகிற்று குன்று – குன்றிய என மறுதலே வின்யை வருவித்துச் சந்திரற்கு ஏற்றி யுரைப்பினுமாம். சந்திரன் குன்றிய சந்து, அமரபக்கக் காலம். தமபவம் என்றிருக்கற்பாலது தமப்பவம் என முடிந்தது செய்யுள் விகாரம்.

#### 55

தமரத் தமரத் தமரத் தமரத் தகுவனடத் தமரத் தமரத் தமரத் தமரத் தயலர்பிர தமரத் தமரத் தமரத் தமரத் தஃவரெற்குத் தமரத் தமரத் தமரத் தமரத்த மாவையரே.

> இதுவும் அடிதோறும் முதனன்கு சீரும் ஒரு சொல்லே வரத் தொடுத்த யமக**ம்.**

**ு - ள்:** தமர – ஆரவாரத்தையுடைய, தமரத்து – சுற் றத்தாராகிய சேனுவீரர், அமர – தன்னேத் தொடர்ந்து நிற்க. அதம் மரு–அழிவைப் பொருந்திய, அத்தகுவன்–அச் சூரபன்மா, நடத்து — நடத்திய, அமரத்து — போரின்கண், அமரத்தமர் — சாவாது வெற்றி மேம்பட்ட சிவகண<u>த்து</u>, அமர் – ஒருவரா யிருக்க விரும்பும், அத்து — அதற்கு, அயலர் — அயலவராகிய எணுடோர். பிரதமர் — தமக்குத் தஃவர் எனக் கருதப்படுமவர். அத்தம் மரு – இறத்தஃப் பொருந்திய, அத்தமர் – அதமராவர், அத்தம் – (அப்பிரதமரும்) சூறைக்காற்று மோதும் நெடுஞ் சுரத்தில் நின்ற, மரத்து — மரம்போல, அஃவெர் — பிறப் பிறப்புக் களால் அஃப்புண்டு வெருந்துவர், எற்கு உத்தமர் — எனக்கு உத்தமத் தஃவைராவார், அ— அந்த, தமரத்து அமர் — கடற் அத்தம் — அழகிய, மரத்த — மாமரங்கள கரையில் உள்ள. யுடைய, மாவையர் — மாவைப்பதியிலுள்ள முருகக் கடவு ளாவார். எட்றா.

சூரபன்மனுடன் செய்த போரில் முருகக் கடவுட்கு ஆளாய்ச் சென்று போருடற்றிய தமர் ஏனே எத்தகைய அடியாரினும் மேம்பட்டவராதலின் அவர் கூட்டத்திருக்கும் அச்சிறப்பிணேயே இந் நூலாசிரியார் விரும்புகின்றுராதலின், ''அமரத்தமா் அமா் அக்கு'' என்றுர். அமர் அது என்புழி அ**து,** அத்து **என** நின்றது. அடியார்களாகிய கணத்தை ''அமரத்தமர்'' எனவே ஏனேயோர் ''மரிப்பவர்'' என்றும் எனவே அவர்க்குத் தலேவரும் மரிப்பர் என்பது பெறப்படுதலின், அவரை, ''அத்தம்மரு அத்தமர்'' என்றுர். அந்தம் அத்தம் என வலித்தது. ''மற்று அத்தெய்வங்கள் வேதனேப்படும் இறக்கும் பிறக்கும் மேல் வினேயும் செய்யும்'' என்ற சிவஞானசித்தித் திருவிருத்தம் காண்க. அதமர், அத்தமர் என நின்றது. உத்தமர் எனவே கவேவர் என்பது பெற்றும். தமரத்து, ஆகுபெயராய்க் கடற்கரைக் காயிற்று: கங்கையின்கண் இடைச்சேரியென்பது கங்கைக் கரையின் இடைச்சேரி என்று பொருள்படுவதுபோலும் இலக் கணேயெனினும் அமையும். அந்தம், அத்தம் என விகார மாயிற்று. அத்தகுவன் என்புழிச் சுட்டு பண்டறி சுட்டு. மராத்த. மரத்த எனக் குறுகிற்று. இனி, மரத்த என்றேகொண்டு பல வகை மரங்களேயும் உடைய என்று கோடலும் ஆம். மரத்த என்னும் பெயரெச்சக் குறிப்பு மாவையென்னும் இடப்பெயர் கொண்டது.

இதனுல் பிற அடியார்கள் தமக்குத் தலேவர்கள் எனக் கருதி வழிபடும் தலேவராவார், இறத்தல் பிறத்தல்களேச் செய்தலின் அதமரேயாவர்; எனக்கு உத்தமத் தஃவைராவார் மாவைப் பிராஞகிய முருகர் என்றுராயிற்று. ''பெம்மான் முருகன் பிறவான் இறவான்'' என்ற அநுபூதி வாக்கு ஈண்டு நிணேவுகூர்தற் குரித்து.

#### 56

வையக வையக சேந்திரன் பாவை மணுளவுக வையக வையக லாபிகள் பூவைகள் வன்னிகள்கு வையக வையக மால்குளிர் காரணி வான்பொழின்மா வையக வையக நின்கட் பிணித்தி மலங்கெடவே.

இ-ள்: வைய — கூரிய, கவைய — இணேயிணேயாய் இரு மருங்கும் கவைத்த, கசேந்திரன் பாவை — ஐராவத யானேயை யுடைய இந்திரன் மகளான தெய்வயானேயாரின், மணுள — கணவனே, உகவைய — மகிழ்ச்சியையுடையோய், கவைய — காட்டிடத்தே வாழ்வனவாகிய, கலாபிகள் — ஆண் மயில்களும், பூவைகள் — நாகணவாய்ப் புட்களும், வன்னிகள் — கிளிகளும், குவை — கூடியிருக்கும் கூட்டம், அகவையக — உள்ளுறையும் இடமாகக்கொண்ட, மால் குளிர் கார் — மிகக் குளிர்ந்த கரிய மேகம் படிய நிற்கும், வான்பொழில் — உயர்ந்த சோஃசூழ்ந்த, மாவைய — மாவைப்பதியையுடையோய், கவை அகம் — நெறி நில்லாது கவர்த்தோடு தஃயுடைய என் மனத்தை, மலம்கெட — என்னேப்பற்றிய மலவாதன் கெட, நின்கண்பிணித்தி — நின்பாலே நிற்கப் பிணிப்பாயாக, எ — று.

பாவைமணுள, உகவைய, மாவைய என் கவை அகத்து மலம்கெட. நின்கண் பிணித்தி என முடிவுகாண்க. மருங்குக் கிரண்டாக நான்கு மருப்புக்களேயுடையதாகலின், ஐராவதத் தைக் ''கவையக சேந்திரன்'' என்ருர். கசேந்திரன், இரட்டுற மொழிதலால், ஐராவதத்துக்கும், ஐராவதத்தையுடைய இந்திர னுக்கும் ஆதல் காண்க. தேவயாணயார் ஐராவதத்துக்கும் இந்திரனுக்கும் உரிய மகளாவார். இதனே முருகன் தேவையாண யார்க்குக் கூறும் கூற்ருக:

'' நீயொரு குழவியாய்த் தவழ்ந்து நேர்செலக் காயிலே வயிரவேற் கடவுள் நாயகன் பாயிருங் கடம்பொழி பகட்டை யேவலும் ஆயிடை யதுநினே வளர்த்த தாயிழாய்.'' (வீடை 14) என வரும் தணிகைப்புராணச் செய்யுளாலறிக. அயிராவதம் நான்கு மருப்புடைமை. ''ஈரிரண் டேந்திய மருப் பின் எழில்நடை — தாழ்பெருந் தடக்கை, உயர்த்த யாஃன'' (முருகு 157-58) என்பதனைறியப்படும். அகவை — உள்ளிடம்.

மனம் ஒரு நெறிக்கண் நில்லாது பல வழியினும் சென் றலேந்து தீது விளேத்தற்கு ஏது அணுதியேபற்றிநிற்கும் மலமாகலின், அதனே வெல்லுமுபாயமாக, நின்கண் பிணித்துக்கொளல்வேண்டு மென்பார், ''கவையகம் மலங்கெட நின்கண் பிணித்தி'' என்றுர்; மனத்தை நின்பாற் பிணித்தவழி மலத்திற்குப் பற்றுக்கோடின்மையின் கெடுமென்பார், ''மலம் கெட'' என்றுர். இதனுல் சார்புணர்ந்து சார்பு கெட ஒழுகுதற் குபாயம் கண்டவாறு.

#### 57

மலங்க மலங்க நிறைகடல் பார்த்தி மனமையலா மலங்க மலங்க லிழிசுனே காணிவ் வனநின்றுவிம் மலங்க மலங்கலணிந்தார் வரைதெரி மாவையிற்பொம் மலங்க மேலங்க எலர்கய நோக்குதி மாதரசே.

> புணர்ந்துடன்போகிய **தஃ**மக**்**குத் **தஃமகன்** மாவையின் வளம் காட்டியது.

இ - ள் : மாது அரசே - மங்கையர்க்கு அரசியே, நிறை — உறுப்பிலக்கணம் முப்பத்திரண்டும் குறைவற நிறைந் தவளே, மலங்கு — மலங்கென்னும் ஒருவகை மீன், அமல் — செறிந்த, கடல் பார்த்தி – கடலேக் காண்பாயாக, மனம் மய லாம் மலம் – மனத்திற் படிந்திருக்கும் அழுக்காகிய மலத்தை, அலங்கல் இழி கணே – அசைந்தொழுகும் கம் — கழுவும் நீர். காண் – காண்பாயாக, இவ்வனம் நின்று – இவ் சுனேயை. வனத்திலிருந்து, விம்மல் — மிக்குயர்கின்ற, அம் — அழகிய கமல் – செறிந்த, அம் கல் அணிந்த – அழகிய வயிரக் கற்கள் பொருந்திய, ஆர்வரை தெரி – அரிய மஃயைக் காண்பாயாக, மாவையில் – மாவைப் பதியில், பொம்மல் – செறிதஃயுடைய, அம் கமலங்கள்—அழகிய தாமரைகள், அலர் கயம் நோக்குதி — மலரும் குளத்தையும் பார்ப்பாயாக, எ<u> — ற</u>ா.

இப் பாட்டினே, தலேமகளேக் கூடியுறையும் தலேமகன் அவ வெளடு காவும் பொய்கையும் காட்சி விருப்பாற் செல்பவன், மாவைப்பதியின் கடஃ்யையும், குன்பையும், தாமரைக் குளைத்தை யும் காட்ட மேகிழ்வித்ததாகக் கூறினும் அமையும்.

'' பறநகர்க் கணவெடுடு போகிச் செறிமலர்ச் சோஃவயுங் காவு மாஃவயங் கழனியும், மாஃவெள் ளருவியும், மஃவயுங் கானமும், கண்டுவிள் யாடலும் கடும்புனல் யாறும், வண்டிமிர் கமல வாவியும் குளனும், ஆடிவிளே யாடலும், கூடும்கிழத் திக்கு ''

(இ. வி. 90) என வரும் சூத்திரத்தானும் இதனேத் தெளிக, மலங்கு, விலாங்கு என வழங்கும் மீன். அலங்கல் — அசைதல். கம்மல், கமல் என நின்றது.

#### 58

மாதங்க மாதங்க வையத்தர் சூரை வணிகணெளிர் மாதங்க மாதங்க ரத்தயி லாற்செற்று வானவர்விம் மாதங்க மாதங்க மாற்றிய சேயெல்லி வையத்துற மாதங்க மாதங்கணென்றுதன் மாவையின் மாடறியே.

இ – ள்: மாதங்கம் - யானே, மா – குதிரை, தங்கு அவை யத்து ஆர் – பொருந்திய கூட்டத்தையுடைய (வணிகர் கஃவ னை); சூரை வணிகன் – சூரையென்னும் நகரின்கண் வாழ்ந்த வணிகனுடைய, ஒளிர் – விளங்குகிறை, மாது அங்க – பெண் மகளின் உடம்பும், மா — குதிரை முகமும் உடைய மக**ு.** தம் கரத்து அயிலால் – தமது கரத்திலுள்ள வேலின் சத்தியால், செற்று – தஃவையப் போக்கி, வானவர் விம்மா – தேவர் கண்டு வியப்புக் கொள்ளுமாறு, தங்கமாது—பொன் மகளான இலக்குமி யின், அங்கமா – வடிவாகுமாறு, மாற்றிய சேய் – மாற்றி யருளிய முருகப்பெருமான், எல்லி வையத்து -- உண்மை யறி வின்மையாகிய இருள்படிந்த உலகத்து மக்கள், உற – நன்கு உற்றுக் கண்டறிய வேண்டி, மாது — வள்ளி கெய்வாரோயோகிய இரு மாதர்கள், தம்கண் அமர – தமது பக்கத்தே அமர்ந் திருப்ப. ஒன்று தல் – அவரிடையே பொருந்தியிருப்பதை, மாவை யின் மாடு — மாவைப்பதியின்கண், அறி — நெஞ்சே, நீ தேரிசித்து உண்மை ஞானத்தைப் பெறுவாயாக, எ – று.

இதன்கட் குறித்துள்ள வரலாறு தெரிந்திலது. அவையம் – கூட்டம். யானேயும் குதிரையும் பிறவும் நிரை நிரையாய்த் தனித்தனி கூடியிருப்பதுபற்றி, அவற்றின் கூட்டம் அவையெனப் பட்டது. அங்கம் மாது என்றதஞல், தஃ, மாவின் (குதிரை யின்) தஃயைன்பது குறிக்கப்பட்டது. சூரை வணிகன் மகளின் குதிரைமுகம் மாறுதல்வேண்டி முருகன் ஏந்தும் சத்தி வேஃ வழிபட, அது முருகன் திருவருளால் குதிரை முகத்தை மாற்றித் திருமகள் போலும் வனப்பிண நல்கியது போலும். வரலாறு அறிந்து அதற்கேற்ப வேண்டும் திருத்தங்களேச் செய்து கோடலே வேண்டுவது.

முருகப்பெருமான் வள்ளி தெய்வயாகு வேல் என்ற இவற் றுடன் வீற்றிருப்பது இச்சை ஞானம் கிரியை என்ற மூவகைச் சத்திகளோடிருக்கும் முதற் பொருளின் உண்மையை விளக்குத லின், ''மாவையின் மாடு அறி'' என்றுர். சகளத்தைக் கண்டு அகள நிக்கைய உள்ளத்தால் உணர்தல் வேண்டுமாதலின், ''காண்'' என்னுது ''அறி'' என்றுர்,

### **59**

மாடக மாடக வார்மொழிப் பன்மலர் மாஃதொழு மாடக மாடக வீமாவை நாதர் வரையரற்கா மாடக மாடக மாவேங்கை பொன்சொரி வார்சுணத்தா மாடக மாடக லாவோரை மேவு மகத்துறையே.

# வரைவு மலிந்தது.

இ - ள்: மாடகம் ஆள் - வீணயிசைகொண்டு பாடும், தகவார் - இசைத்தகுதியுடைய நன்மக்கள், மொழிமாலே - இசைமால்யும், பல் மலர் மாலே -- பல பூக்களால் தொடுக்கப் பட்ட மலர் மாலேயும் கொண்டு; தொழும் -- தொழுகின்ற, ஆடகமாடம் -- பொன்மாடங்கள், கவீ -- நிறைந்து நிழல் கவிந் திருக்கும், மாவைநாதர் -- மாவைப்பதியில் எழுந்தருளியிருக்கும் நாயகரான முருகக் கடவுளுடைய, வரையர் -- வெற்பினரான நம் தலேவர், அல் கா மாடு -- இருண்ட சோலேயில், ஆடு அகம் -- நாம் வீளேயாட்டயரு மிடத்தேயுள்ள, மாவேங்கை -- பெரிய வேங்கை மரம், பொன் சொரி -- பொன்போலும் பூக்களேச் சொரியும், வார் சுனே -- நீண்ட சுணேயில், தாம் ஆடு -- தாம் இடையறவின்றி நம்முடன் கூடியாடற்குரிய, அகம் -- நினேவால் (வரைதலேத் தெருண்டு செய்யும்), மாடு அகலா -- செல்வக் குறைபாடில்லாத, மகத்துறை -- திருமணத்துறைக்கு வேண்டும், னரு -- நன்முகூர்த்தம், மேவும் -- எய்துவதாயிற்று, காண், எ -- று.

இன்னிசைகொண்டு சொன்மாலே பாடும் தகுதி எல்லார்க் கும் அமைவதின்மையின், ''மாடகமாள் தகவார் மொழி'' என்றுர். மாலேயை மொழிக்கும் கூட்டுக. சொன்மாலேயுடன் பூமாவேயும் சூட்டி வழிபடுகின்றமை தோன்ற, ு பன்மலர் மாஃ 'பும் உடன் கூறப்பட்டது. இத் தொடர், ''சொன் மாலே பயில்கின்ற கயிலினங்காள் சொல்லீரேல், பன்மாலே வரிவண்டு பண்மிழற்றும் பழனத்தான் '' எனவரும் திருவாக்கை நிணப்பிக்கல் காண்க. சோலேகள் செறியக் தழைத்துப் பூத் திருத்தலின், வெயில் நுழையமாட்டாமையின் இருண்டிருத்த லின் ''அல்கா'' என்றுர். ''வெயில்கண் டறியா வீங்கிருட் பிழம்பின், பயல்கண் படுக்கும் அந்தண் பொதும்பர்'' (திருவா ரூர் நான்மணி) என்ருர் பிறசான்ரேரும். வேங்கைப் பூக்கள் பொன் போறலின் ''பொன்'' என்றுர். வரைந்துகொண்ட பின் தஃமைகஞேடு இடையீடின்றிக் கூடி மகிழ்தல் எளிதாதலின். ''பொன்சொரி கூனத்தாம் அடுஅகம் மகத்துறை'' என்ருர். மகம்—திருமணம். திருமண நிகழ்ச்சிகளுள் நல்லோரை பார்த்**து** மணமக்களே மணவறைப் புணர்த்தல் வழக்காதலின், ''மக**த்** துறை'' யென்றும், ''மாடகலா வோரை மேவம்'' என்றும் கூறிஞர்.

# 60

மகத்து மகத்து மிகுதன்ம மீது மனங்கொழுமே மகத்து மகத்துய ருஞ்சிந்து மாவையன் வாரிசென்மா மகத்து மகத்துவ நோக்கிடப் போனபொன் மீண்டிடில்ய மகத்து மகத்து மடங்குவ தோபடி வார்வித்தமே.

# நற்<mark>ருய் கூ</mark>றிய**து**.

இடள்: மகத்தும் — தென்புலத்தார் கடன் முதலிய ஐவகை யாகத்திலும், அகத்தும் — மீன மாட்சியிலும், மிகு தன்மமீது — மிகுதற்குரிய தருமத்தின் மேல், மனம் கொழும் — செல்லாத மனத்தடிப்பும், ஏம் அகத்து — பொன் முதலிய பொருளிடத்து எழும், மகத் துயரும் — மகத்தான துன்பமும், சிந்தும் — கெடுக்கும், மாவையன் — மாவைப்பதியிலுள்ள முருகக் கடவுட்கு எடுக்கும், வாரி செல் மாமகத்து மகத்துவம் — கடற்குச் சென்று முழுக்காடும் மாசி மக விழாவின் பெருமையை, நோக்கிட — கண்டு முருகனது மாலேயை வாங்கிவர, போன பொன் — சென்ற என் தோழி, மீண்டிடில் — விழவு கண்டு அவன் மாலேயும் பெற்றுத் திரும்புவாளாயின், படிவார் — அங்கே கடலாடும் மக்கள், வித்தம் — கண்டெய்தும் அதிசயம், யமகத்தும் — இந்த யமகப் பாட்டிடத்தும், அகத்தும் — அவர் மனத்தகத்தும், அடங்குவதோ — அடங்கிவிடுவதொன்றே, அன்று காண், எ — று:

மகம் — பிதுர்க்கடன் முதலாகக் கூறப்படும் ஐவகை வேள் விகள். அவற்றை ''தென்புலத்தார் தெய்வம் விருந்துஒக்கல் தான்என்றுங்கு, ஐம்புலத்தா றேம்பல் தஃ'' (குறள்) என்ப. மணமாட்சியாவது அன்புடைமை, அடக்கமுடைமை, ஈகை, புகழ் என்பன முதலிய அறங்களேச் செய்தமையும் மாண்பு. மனக் கொழு எனற்பாலது மனம் கொழும் என நின்றது; கொழு, கொழுப்பு; ஈண்டு அறத்தின் மேல் நாட்டஞ் செல்லாத மனத் தடிப்பு; தொழிற் பெயர். ஏமம், ஏம் எனக்கடை குறைந்தது. ஏமம் — பொன். பொன்னே ஈட்டலும், காத்தலும் முதலிய பல வழிகளால் உண்டாகும் துயரம் பெரிதாதலின் ''மகத்துயரும்'' என்றுர். மகத் — பெருமை, அறத்தின்மேற் செல்லாத மனக் கொடுமையின்யும், பொருள் காரணமாக எய்துகின்ற துன்ப மிகுதியையும் போக்கும் முதல்வனுதலின் முருகனே, ''மனக் கொழுப்பும் ஏமகத்து மகத்துயரும் சிந்தும் மாவையன்'' என்றுர்.

மாசித்திங்களில் மகநாளில், மாவைப்பதியில் கடல் நீராடி மக்கள் முருகப்பெருமான வழிபடும் திருவிழா மிக்க சிறப்படன் நடைபெறுவதாகலின், அதனேயே விதந்து, ''மாசிமகத்து மகத்துவம்'' என்றும், அதுபோது தன் மகளேயும் செல்ல விட்டாளாதலின், ''மகத்துலம் நோக்கிடப் போய பொன்'' என்றும் கூறிஞள். அம் முருகப்பெருமான் தோள்மாஃ வாங்கி வருவதே குறிக்கோளாதல் உட்கருத்தாக, மகத்து விழாவைக் காண்பது குறிக்கோளாதல் உட்கருத்தாக, மகத்து விழாவைக் காண்பது குறித்துச் செல்வாள்போலும் குறிப்புத் தோன்றச் சென்றமையின் அதனேச் சிறப்பித்து ''மாசிமகத்து மகத்துவம் நோக்கிட'' என்றும், அவள் வேறுபாடு கண்டோர் பலரும் முருகனது மாஃ பெறுவ தரிதென்றமையின் ''மீண்டிடில்'' என்றும், காண்பார் பெரு வியப்பு எய்துவர் என்றற்கு, ''படிவார் வித்தம்'' என்றும், அஃது இப்பாட்டிலும் அவர் மனத்திலும் அடங்காது மிகும் என்பாள், ''யமகத்தும், அகத்தும் அடங்குவதோ'' என்றும் கூறிஞள். இது பெருந்திணே.

### 61

வித்துரு வித்துரு மோற்பல மாவையர் மேன் மருண்டா வித்துரு வித்துரு வத்துய ராட்கறு மோபலகு வித்துரு வித்துரு வைக்கொலே செய்தரி மின்னிசிநா வித்துரு வித்துரு வப்பாம் வெறியின் மிகுமையலே.

# வெறி வீலக்கியது.

இ — ள்: வித்துரு — பவளக்கொடிகளும், வி — சிறந்த, துரு மோற்பலம் — கோங்கு மரங்களும் பொருந்திய, மாவையர் மேல் — மாவைப்பதியிலுள்ள முருகக்கடேவுள் பேரில், மருண்டு — காமுற்று, ஆவி — உயிர், துருவி — உடல் மதனம்பால் துளே பட்டும், துருவ — நிலேகலங்கியும் நீங்காத, துயராட்கு — துயரை யுடைய இவளுக்கு, அறுமோ — துயர் நீங்குமோ, பல குவித்து— வெறியெடுத்தற்கு வேண்டிய பொருள்களேக் குவித்து, உருவி — வாள்யுருவி, துருவை — ஆட்டுக் கடாக்களே, கொல்செய்து — கொன்று, பாம் — பாடிப்பரவும், வெறியின் — வெறியாட்டால், நிசி — இரவில், அரிமின் — மின்மினிப் பூச்சியின் ஒளி கொண்டு, நாவி — கத்தூரிப் பூண்யை, துருவி — தேடிச்சென்றுல், துருவப் பாம் — அஃது அகப்படாது நெடுந்தொலேவு செல்வதுபோல், மையல் — காம மயக்கம், மிகும் — மிகுமேயன்றிக் குறையாது. காண், எ — று.

ஆவி கூறவே, அது நிற்றற்குரிய இடமாகிய உடம்பு வரு விக்கப்பட்டது. உயிர்நிலே என்றும் அதற்குப் பெயருண்டு. மதனம்பிற்கு இலக்கு உடம்பாதலின், அது துண்பட்டு வருந்திய வழி, உயிர்நிலே கலங்கிற்றேயன்றி நீங்காதாயிற்று; காலம் நிரம்பாமையின் மையல் நீங்குமாறு வெறியெடுக்கின்ருராதலின், ''துயர் அறுமோ'' என்றுள். மதனவேகத்தைத் தணிக்கும் முருகனது மாலேயே வேண்டுவது என்பாள், வெறி யெடுத்தலே விலக்கலுறுகின்றுள். வெறியாட்டுக்குரிய பொருள்களே,

'' முரண்கொ ஞருவி னிரண்டுட னுடி இச் செந்நூல் யாத்து வெண்பொரி சிதறி, மதவலி நிஃஇய மாத்தாட். கொழுவிடைக் குருதியொடு விரைஇத் தூவெள் ளரிசி சில்பலிச் செய்து பல்பிரப் பிரீஇச் சிறுபசு மஞ்சளொடு நறுவிரை தெளித்துப் பெருந்தண் கணலிர நறுந்தண் மாஃ தேசீணயுற வறுத்துத் தூங்க நாற்றி.......

உருவப் பல்பூத் தூஉய் வெருவரக் குருதிச் செந்தினே பரப்பிக் குறமகள் முருகியம் நிறுத்து முரணி னருட்க முருகாற்றுப் படுத்த உருகெழு வியனகர்''

(முருகு-230-44)

என வருவதால் அறிக. ஆட்டுக்கடாக்கீனப் பலியிடுதலு முண்மையின், ''தாருவைக் கொலே செய்து'' என்ருள். இவ் வெறியாட்டால் முருகன் நிணவே இவட்கு மிகுந்து, உற்றிருக் கும் மையலே மிகுவிக்கும் என்பதனே ''நுவலா நுவற்சி''யால் நுவல்வாள், ''அரிமின் நிசிநாவித் துருவித் துருவப்பாம்'' என்றுள். அரி, மின் என்னும் விசேடணத்தால் மின்மினிப் பூச்சியாதல் பெற்றும். அது மிகச் சிறிதாகிய விட்டுவிட்டொளி ரும் ஒளியினே யுடைமையின், நாடலுறும் பூணே பைக் காண்டல் இயலாதாம். பூணக்கிரவில் கண் தெரிதலின், சிறிதேனும் பொருந்தாத மின்மினியின் துணுகொண்டு ஆராயின் அப்பூண் எளிதில் ஓடியுய்ந்துவிடும் என்பார், ''நிசிநாவித் துருவித் தொருவப் பாம்'' என்றுள். பாவுதல் — பரவுதல். இதனுல், இவட்கு மனவேதனே மிகுவது சரதமாதலின், ''வெறியின் மிகும் மையலே'' என்றுள்.

## **62**

மையனம் மையனம் பாலாதி மாற்ற வனமலர்க்கா மையனம் மையனம் புங்குறி மாண்டென்று வன்றுயர மையனம் மையனம் பாய்வயன் மாவை வளநகரெம் மையனம் மையனம் போருகத் தாட்குச் சிவைகரமே.

இ – ள் : மை – எருமைக்கு, நம் – அஞ்சிய, அனம் — அன்னப்பட்கள், வயல்பாய் – வயலிடையே பாய்ந்தோடும், மாவை வளநகர் எம் ஐயன் — மாவைப்பதியில் எழுந்தருளிய நம் தலேவனும், அம்மையன் – அழகனுமாகிய முருகப் பெரு மான், அம்போருகத்தாட்கு – தாமரைபோலும் திருவடிக்கு, உச்சி – தஃமேல், கரம்வை – கைகுவித்து வணக்கம் செய்வா யாக, (அதனுல்) நம்மை — நம்பால் வந்து மெயக்கும், மையல் 🗕 பசிதாகங்களா ஹண்டோகும் மயக்கத்தை, அனம் பால் ஆதி — சோறும் பாலும் முதலியவற்றினுல், மாற்ற — போக்கவும், வனமலர்க்கா — அழகிய பூக்களேயுடைய சோஃவயும், மை -- மல ரின் தேனேயுண்டு பாடும் வண்டிசையும், அனம் -- கள்ளும், மையன் – கரிய நிறத்தையுடைய காமனது, அம்பும் – பாணங் களும், குறிமாண்டு – காமக்குறிப்புச் சிறந்து, தென்று – தென்றல் வருத்தவும், வன்துயர் அமையல் – உண்டாகும் வலிய துயரத்தை யொழித்துக்கொள்க, எ -- று.

நாம் என்னும் உரிச்சொல் நம் எனக் குறுகிநின்றது. வயலிடை மேய்ந்துநிற்கும் எருமைகட்கு ஆங்குள்ள அன்னங்கள் தாமும் அஞ்சி அயல் வயல்களிற் பாய்ந்தோடுதலால் ''அனம் பாய் வயல்'' என்றுர். அம்மை — அழகு; முத்தியுலகெனினு மாம். உச்சிகரம் வைத்தலாவது, தஃமேல் கை குவித்து வணங்கல்; ''உச்சிக் கூப்பிய கையினர்'' (முருகு) என்றுர் பிற சான்ருரும். தென்றல் எனற்பாலது தென்று எனத் திரிந்தது. அமையல், எதிர்மறை வியங்கோள் முற்று.

பசி தாகங்கீனப் போக்குதற்குச் சோறு, நீர் முதலிய வற்றைத் தேடற்கும், இன்பநுகர்ச்சி குறித்து எழும் வேட்கைத் தீயை யவித்துக் கோடற்குரியவற்றைத் தேடற்கும், காம வேட்கையால் பிறக்கும் தாபத்தைத் தவிர்த்துக் கோடற்கும் அறிவு ஒருநெறிப்படாது மயங்கி அலமருதலின் உண்டாகும் துயர் பெரிது என்றும் அத்துயரிடையே மயங்கி அழுந்துவோரே பெரும்பாலராயிருப்பது நோக்கின் அத்துயர் மிக்க வலியுடைத் தென்றும் நன்கு விளங்குதலின், ''வன்துயர் அமையல்'' என்றுர்.

மையன் அம்பும் குறிமாண்டு என்று வன்துயர் என்று பிரித்துக்கொண்டு, காமனது பூங்கணேயும் வில்லும் குறிதவருது தாக்கும் வலிய விரகவேதனேயும் என்று உரைப்பினுமாம். எற்று என்ருயிற்று.

# 63

வைகறை வைகறை யங்கிரி யாற்குற மாதணேத்து வைகறை வைகறை யார்வேலர் புட்கண மாத்துயிலேல் வைகறை வைகறை முன்றிரி மாவையர் மால்பிடித்தாய் வைகறை வைகறை மேற்பக லாவுறு மானிசமே.

# தோழி பெண்மைகூறி விலக்கியது.

இ-ள்: வைகறை – வைகறை யாமத்தில், வைகு அறை — இடையறவின்றிச் செறிந்த கற்களேயுடைய, அம் கிரியால் – அழகிய மகேயின்கண், குறமாது – குறமகளாகிய மணேவியை, அணேத்து – தழுவிக்கிடந்து, வைகறை – உறங்குவதை விட்டு எழுந்து, வை – கூரிய, கறையார் வேலர் – உதிரக் கறை படிந்த வேஃயுடைய குறவர், புள் – பறவைகளும், கணமா – கூட்டமான விலங்குகளும், துயில் ஏல்வை – துபிலுங் கால மறிந்து, கறைவை – கன்றீன்ற மான், கறை முன் – தன் கன்றை அழைத்தேகு முன்னே (சென்று பற்றுதற்காக), திரி – திரிகின்ற, மாவையர் – மாவைப் பதியையுடைய முருகக் கடவுள்பால், மால் பிடித்து – காமப் பித்துக்கொண்டு, ஆய்வை – அவனேக் குடுதற்குரிய தெறி ஆராய்கின்றனே, (அதனுல்) கறை – நின்பால் பெண்மைக்காகாத குற்றம், வைகறை மேல் பகலா – வைக றைக்குப் பின்னர்த்தாகிய பகற்போதுபோல, நிசம் — நிச்சய மாக, உறும் — வந்து சேரும், ஆகவே இனி அம் முருகன்பால் காதல் பூண்டொழுகும் இத்திறத்தை விட்டொழிப்பாயாக, எ — று.

கடவுள் மாட்டு நயப்புற்ற மானுடப் பெண்டிருள் ஒருத்தி யாய இவள் பெண்மை வரம்பு கடந்து தீரா வேட்கையால் பேதுற்று வாய் வெருவி மெலிதலேக் கண்ட தோழி ஆற்று ளாய்த் தவேவணை முருகக் கடவுளேக் கூடும் நெறிகள் மிக்க அரியவாகும். அதனல் அவனே விரும்புதவேயொழிக என்கின் றமையின், இது விலக்குதற் பொருட்டாயிற்று. இரவுப்போதில் தன் மனக்கினிய குறமகளுடன் இனிதிருந்த குறவன் மானினம் தம் கன்றையும் கஃயையும் அழைத்தேகுமுன் சென்று அவற்றை வதைக்கின்ருன் என்றதனுல். தன் மனத்துக்கினிய தேவிமா ராகிய வள்ளி தேவயானே என்பாருடன் இனிதிருக்கும் முருகேசன், தாயாருடன் இனிதிருக்கும் நின்னுள்ளத்தைப் பிணித்து அலேக்கின்*ரு*ன், அவனது கொடுமை இருந்தவாறு இது. இதனேயறியாது அவன்பால் காமப்பித்துக் கொளல் நாண்துறவா நன்மகளாகிய உனக்கு நலமன்று என்றுளாயிற்று. வைகு அறை – வைகுதல் அறுதல் விழித்தெழுதல் என்றவாறு. ஏல்வை, காலம், சறவை யென்றதஞல் கன்றையுடைய மான் என்பது கொள்ளப்பட்டது. கரைதல், கறைதல் என்று நின்றது. ஆய்வை என்றுள்; குறத்தியை யழைத்துக் குறிபார்த்தலும் தூதுவிடக் கருதுதலும், தார்வேண்டலும் பிறவும் செய்கின் றமை தோன்ற. பெண்மை, நாணமுடைமை. ''பெண்மை தட்ப நுண்ணி திற் ருங்கி'' (நற். 94) எனச்சான்றோர் கூறுதல் காண்க. வைகறைக்குப் பின் பகற்போது எய்<u>து</u>தல் ஒருகா<u>லு</u>ம் பிழையாதவாறு போல, நாணின்மையாகிய குற்றம் வாரா தொழியா தென்பாள், ''கறைவை கறைமேற் பகலா வுறுமால் நிசமே'' என்றுள். ஆல், அசை.

# 64

மானிய மானிய மிக்கத் தணேயைநன் மாவையில்விண் மானிய மானிய மஞ்செய்து மற்றி மறமுகப்பாய் மானிய மானிய லாராடச் செய்தின மாதியின்று மானிய மானிய மார்விழ வேத்துமெம் மைக்குநன்றே.

இ-ள்: மானியம் - கொல்ஃ நிலத்தே வாமும். மான் நியமிக்கு—மான்பெறப் பிறந்த, அத் தணேயை — அந்த மான் மகளாகிய வள்ளிக்கும், விண்பான் – தேவயானேக்கும், இய மா**ன் – உயி**ர்போன்ற கணவனம். நியமம் செய்து – அடியார் துயர் தீர்த்தஃயெ நியமமாகக் கொண்டு, மறம் – அவர் கம் பாவங்களே, உகமற்றி — அறக்கொடுமாறு மாற்றி, பாய்மானி — பாய்ந்தோடும் குதிரையூர்தியுடையவனும், அம்மான் – அமகிய பெருமானமாகிய முருகக்கடவுள்பால், இயலார் ஆடச் செய்து – அன்புற்றெருமுகும் இயல்புடையோர் உண்டு மகிழ்ந் தாடச் செய்து, இன்று – இப்பொழுதே, இனம் ஆதி – அவ் வியல்பினர் கூட்டத்தே சேர்வாயாக, மானியம் – பெரியோர் குழாமும், மான் – கு இரை யானே முதலியனவும், இயம் – வாத்தியக் கூட்டமும், ஆர் – நிரம்பிய, விழவு ஏத்தும் – திரு விமாவைக் கண்டு து இப்பீர்களாக, (இஃது) எம்மைக்கும் -இம்மை, மறுமை, அம்மை என்ற எல்லா நிலேகட்கும், நன்று – நலந்தருவதாம், எ — று.

மானியம், கொல்லே நிலம், பிறர் எவர்க்கும் உரிமை யாகாது கிடக்கும் கொல்லேப்பகுதி. இயமான், உயிர், எஜமானன் என்பதன் சிதைவாகக் கோடலும் பொருந்தும். மாற்றி, மற்றி எனக்குறுகிற்று. மானி, இகரம் உடைமைப் பொருண்மைவிகுதி. இயல், குணம் செயல் நலம். இயற்பழித்தல், இயற்பட மொழிதல் என வரும் வழக்காறுகளே நோக்குக. ஆடல், உண்டு மகிழ்ந்தாடல், அடியார்க்குத் தம்பால் உள்ளன தந்து உண்பித்து அவர் மகிழ்ந்தாடச் செய்தல். இஃது அடியார் பூசனே. இனமாகுக என்ருர்; அவர்தம் கூட்டம் மனமாசு கழுவி அப்பரமன் திருவடியைப் பெறுவிக்குமாதலின். 'பத்த ரினத்தாய்ப் பரனுணர்வி னுலுணரும் மெய்த்தவரை மேவா விணே'' (சிவ. ஞா. போதம் கு. 12, அதி. 2 மேற்) என வரும் திருவாக்கானுணர்க மகனீயர் கூட்டம் மானியம் என்ருயிற்று. மகனீயர்—பெரியோர்.

'பணிந்தவர் அருவின் பற்றறுத் தருள்செயத், துணிந்த வன்'' (ஐயாறு 1) என ஞானசம்பந்தப்பெருமான் அருளுத லால், ''நியமம் செய்துமற முகமாற்றிப் பாய்மானி'' என்ருர். பண்டையில் வள்ளிநாயகியார் முருகணே நோக்கித் தவங்கிடந்த காலத்தில், அவர் 'நீ சென்று மான்வயிற்றிற் பிறந்து வேட ரிடத்தே வளர்க' என நியமிப்ப, அந்நியமப்படியே அவரும் மான் மகளாயினராதலின், ''மான் நியமிக்கு அத் தீனையை'' என்றுர். மைக்கண மைக்கண வேர்த்தோண் மடமயி லேமருளா மைக்கண மைக்கண யப்புறத் தந்தவர் மாவைவரு மைக்கண மைக்கண ஊேபூங் குழல்கண்டு மான்றனவி மைக்கண மைக்கண வுச்சிகீழ் வீழ்வன வாரணமே.

# இடையூறு கிளத்தல்.

இ – ள்: மநளாமை – மருண்டு இருளுதேஃயில்லாத, கண் – நெற்றி விழியினே யுடைய, நம் ஐ – நம் தவேவராகிய சிவபெரு மான், கண் – தம் முகமைந்தனுடன் அதோ முகம் ஒன்றைத் தோற்றுவித்து ஆறுமுகத்தும் நின்ற ஆறு நெற்றிக் கண்களி னின்றும், நயப்பு உற – தம் திருவடியில் வீழ்ந்து இறைஞ்சிய தேவர் முதலாயிஞர்பால் பிறந்த அருள்மிகுதலால், தந்தவர் — தரவந்த அறுமுகக் கடவுளான முருகேறுடைய, மாவை — மாவைப்பதியில் வாழ்கின்ற, மைக்கண் -- மைதீட்டிய கண்ணும். அமைக்கு அணவு ஏர் தோள் – முங்கிலின் நடுவை யொக்க அழகிய தோளுமுடைய, மடமயிலே – இளமையான மயில் போன்றவளே, வரும் மைக்கணம் – இம் மலேச்சாரலிடத்தே வந்தெய்தும் கருமேகக் கூட்டம், ஐக்கண் – மல்லிகை மொட் டுக்கள், அணேபூங்குழல் – அணியப்பெற்ற பூங்குழஃக் கண்டு மான்றன – மயங்கிவிட்டன, மைக்கண – கரிய கண்கஃாயுடைய வாகிய முஃவைக் கண்டு, வாரணம் — இம்மஃயிடத்தே வாழும் யான்கள், உச்சிகீழ் வீழ்வன — தாமும் மயங்கித் தஃகீழாக வீழ்வனவாயின, (ஆதலால்) இமைகண் – கண்களே இமைத்துப் பார்த்தருள்வாயாக, எ— று.

நெற்றிவிழி தீவிழியாதல் வெளிப்பட, ''மருளாமைக்கண்'' என்றுர். கண, குறிப்புப் பெயரெச்சம். கண் நயப்புறத் தந்தவர் என்புழி. உற, உறுவென்னும் உரிச்சொல்லடியாகப் பிறந்த வினேயெச்சம்; ''துன்புறூஉந் துவ்வாமை இல்லாகும்'' (குறள் 94) என்புழிப்போல. தேவர் முதலாயிஞர் செய்த வேண்டு கோட்கிரங்கி, பரமன் முருகணேக் கண்வழியே தந்த வரலாற்றை, ''வலாரி யா திவிண் ணேரி ரப்ப மரீஇய தொன்முக மாறுடும், நிலாவி நெற்றி — விழிக்கண் ஒவ்வொரு நீடிரும் பொறி காற்றினன்'' (சீபரி. 20) எனவரும் தணிகைப் புராணத்தா லுணர்க.

அணவு – நடுவு. ஏர், உவமவுருபு; அழகுமாம். தவேவியது கூந்தற் கருமை கண்ட கருமுகிற் கணம் தமக்கு முன்பே தம்போ லும் பிறமுகிற் கூட்டம் படிந்தனவென்று மருண்டு வேறு போக் கிடம் நாடாது சாரலிடத்தே படிந்தொழிந்தன என்பான், ''வரும் மைக்கணம் மான்றன'' என்றுன். மான்றன, மால் என்னும் சொல்லடியாகப் பிறந்த வி'ன முற்று. மால் கருமைக் கும் பெயராதலின் மான்றன என்பது கறுத்தன என்னும் பொருட்டாய், ''வரும் மைக்கணம் கறுத்திருக்கின்றன நின் குழல்போல, நீ அவற்றைக் காண்பாயாக'' என்பதொரு நயந் தோன்ற இடையூறு கிளைந்த குறிப்பும் பெறப்படுதல் காண்க.

நின் முஃலக்கோட்டைக் கண்டு இனமெனக் கருதிப்போந்த யான்க்கூட்டம், நீ அவற்றை மறையாமையின் கண்தாக்குற்று மருண்டு தஃலகீழாக வீழ்ந்தன என்பான், ''மைக்கண வாரணம் உச்சிகீழ் வீழ்வன'' என்றுன். இனி, இவற்றைத் தம் இன மெனக் கருதிய இவ் யான்க் கூட்டம், இவையிச்சாரலிடத்தே வாழ்தலின் தாமும் இவ்விடத்தினின்றும் நீங்கமாட்டாவாய், இம்மஃயுச்சியின் கீழே வாழ்தலே விரும்புவனவாய் வாழ்நின்றன என்பதொரு நயந்தோன்றக் கூறிணும். இவ்வண்ணம் முகிஃல மயக்கி, யான்க்கூட்டத்தைத் தஃலகீழாக வீழ்த்தி நிற்கும் நின் செயஃல நீயே நின் கண்ணே இமைத்துக் காண் என்பான், ''இமைகண்'' என்றுன்.

#### 66

வாரணம் வாரணம் பாற்பகை சாய்த்தவர் மாவையுறை வாரணம் வாரணம் பங்குடை யார்தமை மார்கழித்தெய் வாரணம் வாரணம் பாலெங்கு மார்கவிர் மானுமுடி வாரணம் வாரணம் பாடேல்வை யேத்திடின் மாலறுமே.

இ – ள்: வாரணம்பால் – கடலிடத்தே, வாரணம் – கவசமணிந்த, பகைசாய்த்தவர் – பகைவராகிய அசுரரை யழித்தவரும், மாவையுறை வாரணம் – மாவைப்பதியில் வாழும் காவலரும், வாரணம் பங்கு உடையார்தமை – தேவயானயாரைப் பங்கிலேயுடையவருமான முருகக்கடவுளே, மார்கழி – மார்கழி மாதத்தில், தெய்வ ஆரணம் – தெய்வ மறைகளும், வாரணம் – சங்குகளும், பால் எங்கும் – எப்பக்கத்திலும், ஆர் – முழங்கும், கவிர்மானும் – முருக்கம்பூப்போலும், முடி வாரணம் – கொண்டையையுடைய கோழி, வார் அணம்பாடு ஏல்வை – நீண்ட அலகைத் திறந்து கூவும் விடியற்போதில், ஏத்திடின் – ஏத்தித் தொழுவோமாயின், மால் அறும் – அஞ்ஞானமாகிய மயக்கம் நீங்கும், எ – று.

கடலகத்தே வீர மகேந்திரம் என்னும் நகரமைத்து அதன் கண் இருந்தே சூரன் முதலிய அசுரர் தீங்கு புரிந்தனராகலின், அவர்களே அக்கடலகத்தே சென்று முருகன் பொருத சிறப்பை வியந்து, ''வாரணம் பால் வாரணம் பகைசாய்த்தவர்'' என்ருர். தெய்வ ஆரணம் — தெய்வாரணம் என முடிந்தது. ஆரணம் வாரணம் பாலெங்கும் முழங்கும் ஏல்வை, வாரணம் வார் அணம் பாடும் ஏல்வை என இயையும். மால், பிறப்பேதுவாக வந்த மயக்கம் என்றுமாம். ''மையல் மானுட மாய்மயங் கும்வழி, ஐயனே தடுத் தாண்டருள் செய்யென்'' (பெரியபு. திரு மலே 28) என வரும் திருவாக்கானும் இப் பொருண்மை துணியப்படும்.

## 67

மாஃயே மாஃயே னீறழ லாடிசேய் மாவைமரு மாஃயே மாஃயே கத்தளித் தாய்தென் வளியொடன்றின் மாஃயே மாஃயே ஞழி குயில்வெண் மதிவருத்து மாஃயே மாஃயே தீந்திடின் மாறு மனச்சலமே.

#### தார் வேண்டல்.

இ – ள்: மால்யம் – சருவமும் ஒடுங்கும் மகா சங்காரத்தில், மால் – திருமால், ஐயன் – பிரமன் முதலிய தேவர்களே யுள்ளிட்ட அனேத்துயிர்களேயும், ஈறு – சங்கரிக்கும், அழலாடி – அனலில் ஆடுபவனுன சிலனுடைய, சேய் – மகணுன முருகனே, மாவை – மாவைப்பதியில், மரு – பொருந்தியிருக்கும், மால்ய – இயல்பிண் யுடையோய், மாலே அகத்தளித்தாய் – தீராத வேட்கையை என் மனத்தே விள்வித்துவிட்டாய், (அதனல்) தென் வளியொடு – தென்றற்காற்றும், அன்றிலொடு – அன்றிற் பறவையும், மாலேயொடு – மாலேக்காலமும், அ – அந்த, மால் – பெரிய, ஐயணுடு – அழகணுன மன்மதன் விடுக்கும் அம்பும், ஆழி – கடலும், குயில் – குயிலும், வெண்மதி – வெள்ளிய சந்திரனும், வருத்தும் – என்னே மிகவும் வருத்துகின்றன, ஐய – தல்வனே, மால்யது – நீ தோளிலணிந்திருக்கும் மால்யை, ஈந்திடின் – தந் தருள்வாயாயின், மனச்சலம் – மனக்கலக்கம், மாறும் – நீங்கும், எ – று.

மாலயம் என்பது மாஃயம் என வந்தது, அயன், ஐயன் என்ருயிற்று, எழுத்துப்போலி அழல், ஆகுபெயரால் சுடுகாட்டிற் கேற்றினுமாம். மாஸ், விரகவேட்கை, ஒடு, எண்டுறைடு. இதன் ஏன்யவற்றேடும் ஒட்டுக். ''என்றும் எனவும் ஒடுவும் தோன்றி, ஒன்றுவழி யுடைய எண்ணினுட் பிரிந்தே'' (தொல். சொல்.) என்பது தொல்காப்பியம். காம நோயுற்றூர்க்கு இக் கூறிய அனேத்தும் நோய் மிகுவிப்பனவாதலின், இவற்றை எடுத் தோதினர். ஐயன், அழகன், மன்மதன். இவன் விடுக்கும் மலரம்பு ஏனேய அனேத்தினு மிக்க துன்பம் செய்வது எய்த, ''அம்மாஸ்யன்'' என்றுள். வருத்துமால் என்புழி, ஆல், அசை. மாஸ்யது என்புழி, அது, பகுதிப் பொருள் விகுதி. மாஸ் என்னு, மாஸ்யது என மிகுத்துரைத்தது, தரக்கூடாத அத்துணேச் சிரிய பொருளன்று என்பதனேச் சாதித்து நின்றது. ஈதல் கூறினுள், அதனே வேண்டிநிற்கும் தனது சிறுமை தோன்ற. சலம்—வருத்தம்.

#### 68

சலசஞ் சலசஞ் சரிகஞ்சொன் மாவைத் தரங்கத்துமா சலசஞ் சலசஞ் சரப்பரி யாக்கொ டஃவவந்தா சலசஞ் சலசஞ் சிதைத்தருள் வாயெனத் தாளிணேக்கி சலசஞ் சலசஞ் சிதமற நோக்கநிச் சம்பணியே.

இ-ள்: சலசம் - தாமரையில், சல - மொய்க்கும், சஞ்சரிகம் - வண்டினம், சொல் - இசைபாடும், மாவை -- மாவைப் பதியில், தரங்கத்து - அஃக்கோயுடைய, மாசல -- பெரிய கடலின் கண் இயங்கும், சஞ்சல -- காற்றுப்போல் செல்கின்ற, சஞ்சரம் -- யானேயை, பரியாக்கொள் தலேவ -- ஊர்தியாகக்கொண்ட தலேவனே, அந்த அசல -- யமனுடைய, சஞ்சலம் -- மரண வேதனேயால் உண்டாகும், சம் -- கலக்கத்தை, சிதைத்தருள் வாய் -- போக்கியருள்க, என -- என்று வேண்டி, தாள் இணேக்கு -- திருவடிகளேப் பெறுதற்கு, இசல் -- இயலாதவாறு தடை செய்யும், அசஞ்சல -- நிலே கலங்காத, சஞ்சிதம் - வின், அற -- தொடர்பற்று ஒழியுமாறு, நிச்சம் நோக்க -- தினமும் தரிசிக்க, பணி -- என்னப் பணித்தருள்வாயாக, எ -- று.

சொல்லோசை பொருளாக நிலவுவது இசையாதலின், இசையைச் சொல்லென்றுர். தரங்கம் — அஃ. கடலின்கண் மஃல போலும் திரையெழுதற்குக் காரணம் அங்கே பெருங் காற் றுண்மையே. முருகப்பெருமான் ஏறும் பிணிமுகமென்னும் பட்டத்தியாஃனயும் பகைவர் படைக்கடலின் நடுவண் பெருங் காற்றுப்போற் செல்வதென்றற்கு, ''தரங்கத்து மாசல சஞ்சல சஞ்சரம்'' என்ருர். ''கால்கினர்ந் தன்ன வேழமேல் கொண்டு'' (முருகு 82) என நக்கீரளுரும் கூறுதல் காண்க. மஃபொலும் மேனியும், உயிர்கட்கு அந்தத்தைச் செய்யும் தொழிலும் உடைமையால், யமீன ''அந்தாசலம்'' என்ருர். அருணகிரி யாரும் இவ்வண்ணமே கூறுவர். இசல் — தடுத்தல், ஒருவன் செய்தவினே, அவணே எவ்வழியினும் விடாது பற்றி நின்று தன் பயீன ஊட்டாது கழியாதாகலின், அத் திண்மை பற்றி, அதனே, ''அஞ்சல சஞ்சிதம்'' என்ருர். எடுத்த பிறவியின் நுகரப் படாது எஞ்சிநிற்கும் கன்மவினே சஞ்சிதமாகும். இச்சஞ்சிதம் இனி எடுக்கும் பிறவிக்கும் தொடர்ந்து சென்று பிராரத்த கன்மமாய்ப் பயனுகர்விக்கும் பான்மையுடையது. நாளும் தரிசித்துவரின், பிறவியறுதலின், சஞ்சிதம் பற்றுக்கோடின்றிக் கெடுமாதலால், ''சஞ்சிதமற நோக்க நிச்சம் பணியே'' என்றுர்.

அவன் திருவடியைப் பணிதற்கும் அவனுடைய திருவருள் முன்னின்று துணே செய்யவேண்டியிருத்தலின் இவ்வாறு கூறிஞர். ''அவனரு ளாலே அவன்றுள் வணங்கி'' என்பது மணிவாசகத்துத் திருவாசகம்.

#### 69

சம்பகஞ் சம்பகஞ் சார்சோலே கீலஞ் சலத்துறழ்பா சம்பகஞ் சம்பகஞ் சாறட மாவைய தானவரஞ் சம்பகஞ் சம்பகஞ் சாரயன் மான்மறை தாகனன்றுஞ் சம்பகஞ் சம்பகஞ் சேர்த்தோ யருள்வர சாகரனே.

இ - ள்: சம்பகம் - சண்பகமும், சம்பு - நாவல் மரமும், அகம்சார் சோலே - அகத்தே பொருந்திய சோலேயும், கீலம் சலத்தோடு - அச்சோலேயிற் கசியும் பிசின் நீருடன், உறழ் பாசம் - கலந்துகிடக்கும் நீர்ப்பாசியும், பகம் - கொக்கும், சம்பகம் - சண்பங்கோழியும், சால் - நிறைந்த, தடம் - நீர் நிலேகளும் பொருந்திய, மாவைய - மாவைப்பதியையுடைய வனே, தானவர் அஞ்சு அம்ப - அசுரர் அஞ்சும் அம்பினேயுடைய யவனே, கஞ்சம்பகம்சார் - தாமரையின் நடுவிலே இருக்கும், அயன் - பிரமனுக்கு, மால்மறை - மயக்கந்தந்த மறைமுடிவான பிரணவப் பொருளே, தா - உபதேசித்த, கனனே - பெருமையுடையவனே, அம்பகம் - வள்ளிநாயகியார் கண்கள், துஞ்சு - இனிது உறங்கு தலேச் செய்யுமாறு, சம்பகம் - சம்பு என்னும் புல்வேய்ந்த அவருடைய மனேயை, சேர்த்தோய் -

சென்று சேர்ந்தவனே, வரசாகரனே – வேண்டுவார் வேண்டும் வரங்களே நல்கும் கடல்போன்றவனே, அருள் – அடியேனுக்கு அருள் செய்வாயாக, எ – று.

சோஃயும் தடமும் உடைய மாவைய என இயைக்க. மாவைய, தானவர் அஞ்சு அம்ப, மால்மறை தாகனனே, சம்பகம் சேர்த்தோய், வரசாகரனே, அருள் என விஃனமுடிவு செய்க. கேலச் சலம் எனற்பாலது கீலஞ்சலம் என மெலிந்து நின்றது. உறழ்தல்—கலந்திருத்தல்; மாறுபட்டிருத்தலுமாம். அஃதாவது கீலச்சலம் மிதப்ப, பாசிகள் அதனேடு படிந்து கிடத்தல். சேர்ந்தோய் என்பது சேர்த்தோய் என வலிந்து நின்றது.

சிறைவீடு பெற்ற பிரமன் தணிகைப்பதியில் பிரமதீர்த் தம் அமைத்து முருகனே நோக்கித் தவம் புரிந்து மறுவலும், படைப்புத் தொழிற்குரிய வண்மையும், தகுதியும் பெற்ற காலத் துத் தான் அறியாது விழித்த மறைப்பொருளேயும் ஏனே வரங்க ளுடன் பெற்றது குறித்து, ''சஞ்சம் பகம்சார் அயன்மால் மறை தாகனனே'' என்ருர். இனி, அவர் வள்ளிநாயகியார் இற்செறிப்புண்டு முருகப்பெருமானக் கூடவியலாமை கருதிக் கண்ணுறக்கமின்றி வருந்துங்கால், அவர் இருந்த மணக்கு இரவுப்போதில் அப்பெருமான் இரவுக்குறி பிழையாது போந்து கூடி அவர் இனிதுறங்கச் செய்தாராதலின், ''சம்பகம் சேர்த் தோய்'' என்ருர்.

'' முன்னும் தனிநின்ற சூழலின் பேரின்பப் முற்றுவித்தார்; பின்னும் தறுகண்க டாங்கவிழ் வேழம் பெயர்த்தளித்தார்; என்றும் தமக்கியல் பில்லேற் கிரவினும் இன்றிறுத்தார்; கொல்னுந்திருவுளை மின்னுமென் கொள்ளினும் கூற்றமின்றே."

(களவு. 393) எனவரும் தணிகைப் புராணச் செய்யுளால் உணர்க.

#### 70

சாகரஞ்சாகரஞ் சாந்திசெய் வார்பவஞ் சாய்த் தலினுற் சாகரஞ் சாகரஞ் சாத நடேசர் சடைகளநி சாகரஞ் சாகரஞ் சாத்தினர் சேய்குக சண்முகவி சாகரஞ் சாகரஞ் சான்மாவைத் தாளம்பு சாதரென்னே.

இ – ன்: பவம்சாய்த்தலின் உற்சாகர் – பிறவித் துன்பத் தைப் போக்கிக்கொள்ளவேண்டு மென்ற முயற்சியில் மிக்க உற்சாகமுடையவர்கள், சாகரம் – இருகைகளாலும், சாகரம்– பதினுயிரங்கோடி, சாந்தி செய்வர் – சாந்திகளேச் செய்வார்கள், அஞ்சாகரம் – அஞ்சாத தன்மையையுடைய, சாத – பூதப்படைகள் சூழ, நடேசர் – திருநடனம் புரியும் ஈசனும், சடைகளம் – சடையிலும் கழுத்திலும், நிசாகரம் சாகரம் – (முறையே) சந்திரீனயும் சாக்காடு பயக்கும் விடத்தையும், சாத்தினர் – அணிந்துகொண்டவருமான சிவபெருமானுக்கு, சேய் – மகனரும், குக – குகளுரும், சண்முக – ஆறுமுகமுடையவரும், விசாகர் – விசாகநாளே யுடையவருமாகிய முருகக் கடவுளுடைய, அம் – அழகிய, சாகரம் சால்மாவை – கடல் சார்ந்த மாவைப் பதியில், தாள் – தரிசித்து அவர் திருவடியை முடியில் சூடிக் கொண்டோர், அம்புசாதர் என் – பிரமபதத்துக்கு உரியவர் என்க, எ – று.

பற்பல சாந்திகளேச் செய்வதனுல் பவத்துன்பம் போக்கிக் கொள்ளலாம் என்று கூறலும் செய்தலும் உடையாரது பேத மையை இகழ்ந்து கூறுகின்ருராகலின், ''பவஞ் சாய்த்தலி னுற் சாகர்'' என்றும், அவருடைய அச் செய்கை அவர் கருதும் பயனேத் தாராது என்று இகழ்வார், ''அம்சாகரம் சாந்தி செய்வார்'' என்றும் கூறினுர். உ — உலகறிசுட்டு. ச + கரம், சாகரம் என வந்தது. கரம்— தன்மை; பயங்கரம் என்புழிப் போல. சடைகளம் நிசாகரம் சாகரம் என்பது நிரனிறையணி. பிரமனுக்கே அப்பிரமபதம் எம்பெருமான் முருகனுல் அருளப்பட்டதாகலின், அப்பெருமான் திருவடியை முடிசூடுவார்க்கு அப்பதம் எய்துதல் மிகமிக எளிதென்பார், ''தாள்பணிந்தார் அம்பு சாதர் என்க'' என்றுர்.

## 71

சாதனி சாதனி யாமா லுகுமென் றஃயினம்பு சாதனி சாதனி தார்க்குரைப் பேனன்பர் தம்முள்வன சாதனி சாதனி லாமாவை நேசத் தஃவென்பாக சாதனி சாதனி கத்தாற் கிஃயித் தஃமேண்டேலே.

# காமமிக்க கையறு கிளவி.

இ — ள்: நிசா — இரவில், தனி — காதலரையின்றித் தனித் திருத்தல், சாதலாம் — சாவதே போல்வதாகும், (ஆதலால்) உகும் என் தஃயின் — உயிர் விடுதற்குரிய என் தஃயில், அம்பு சாதனி — பிரமன், சாதன் இது – எழுதிவைத்த சாசனமாகிய இதனே, ஆர்க்குரைப்பேன் — எவர்க்குச் சொல்வேன், அன்போர் தம் — அன்பருடைய, உள்வனசாதனி — உள்ளக் கமலத்தில் உறைபவனும், சாதனி இலா — சதனிரோக முதலிய நோய்களே இல்லாமல் மக்கள் வாழ்கின்ற, மாவை — மாவைப்பதியிலுள்ள. நேசத் தஃவேன் — அன்புடைய தஃவேரும், பாகசாதனி — இந் திரன் முதலிய தேவர்களோடு, சாத அனிகத்தார்க்கு — சிவகணை மாகிய பூதப்படையிண யுடையவருமாகிய முருகப்பெருமா ஹுக்கு. இத்தஃமேண்டல் — இவ்விடத்து என்பால் வந்தருள்வது,

''இன்னது இனனில்லூர் வாழ்தல் அதனினும். இன்னது இனியார்ப் பிரிவு'' (குறள் 1158) என்பவாகலி**ன் '**'நிசா தனி சாதலாம்'' என்றுள். ஆல் — அசை. எனக்கு**ம் என்**றுல் காதலிக்கப்பட்டார்க்கும் உயிர்போல உடம்பையும் என்றுக வி தியா ஞயின மையின், அவர் பிரிவால் என் உயிரும் உகுகின்ற தென்பாள், ''உகும் என் தஃயின் அம்பு சாதனி சாதன் இது'' என்றுள். ''நான்முகத்தோன் ஒன்று விதித்திலனே உயிர் போல உடம்பையுமே'' (தஞ்சை. கோ.) எனப் பிறரு**ம்** கூறுதல் காண்க. சாத**னம் என்பது** கடை குறைந்து நின்றது. ''இது ஆர்க்குரைப்பேன்'' என்பது கையறு கிளவி. சதன ரோகம், சாதனி வியாகியென்றும் வழங்குவதுண்மையின், சாதனி யென்ருர். சாதனி இலா என்பது சாதனிலா என இயைந்தது. சாத அனிகம் — சாதானிகம் என வரற்பாலது. சாதனிகம் என நின்றது. மண்டல்—நெருங்குதல். அனிகத்தான் என்றுளாதலின், அதற்கேற்ப மண்டுதஃக் கூறினுள். மெய்ப் பாடு: அழுகை, பயன்: அயாவுயிர்த்தல்.

# **72**

மண்டவ மண்டவ ருென்றிற்பல் வேறுசெய் வார்குணந்தே மண்டவ மண்டவ னந்தெறச் சார்பல்சன் மத்தரின்னு மண்டவ மண்டவ தைக்கொடி யார்ப்பா வணேச்சொலட்டே மண்டவ மண்டவ மார்மாவை யன்கா லரவிந்தமே.

இ — ள்: மண் — மண்ணவர் செய்யும், தவம் ஆண்டவன் — தவத்தையாதரித்து வேண்டும் பயீன நல்குபவனும், மண்தவம் — மாட்சிமைப்பட்ட காடும், மண்டவம் — மண்டபங்களும், ஆர் — பொருந்திய, மாவையன் — மாவைப் பதியிலுள்ளவனுமாகிய முருகப்பெருமானுடைய, கால் அரவிந்தம் — திருவடித் தாம**ரை**  யைப் பூசிக்கும் நல்லறிவிஞல், ஒன்று இல் — தாமும் பிரமமும் ஒன்றே என்ற உணர்வால், பல்வேறு செய்வார் — பலவேறு வகையான செயல்களேச் செய்பவரும், குணம் — குடங்குடமாக, தேம்மாண் — கள்ளேயுண்ணும், தவம் — வேட்கையாகிய, மாண் தவனம் — பெரிய நெருப்பானது, தெற — வெதுப்புவதால், சார் பல் சன்மத்தர் — பல்வேறு பிறப்புக்களே எடுத்தற்குரியராயி ஞரும், இன்னும் — மேலும், மண்ட வ — மாட்சிமைப்பட்ட உயிர்களே, அவம் மண்ட — துன்பமுண்டாக, வதைக்கொடியார் — வதைத்தலேயுடைய கொடியவர்களும் கூறும், பாவனேச்சொல் — மெய்யறம்போலத் தோன்றும் பொய்மொழிகளே, அட்டேம் — கேளாது உய்ந்தோம், எ — று.

மண், ஆகுபெயர். மண்ணவர் தன்னே நோக்கிச் செய்யும் தவத்தை இடையூறு வாராமைக் காத்துக் கடைபோக ஆதரித்து முடிவில் அவர் வேண்டும் வரங்களே மிகத் தருபவனுதலின், ''மண்துவ மாண்டவன்'' என்*ளு*ர். தவம்— காடு. மாண்தவம் என்பது மண்தவம் எனக் குறுகிற்று. திருவடியைப் பூசிக்கும் ஞோனம் நன் ஞோனமாதலின். அதனுல் பிறர் குறுவனவற்றைக் கேளாது ஒழிதற்கு ஏதுவுண்டாதல் குறித்து அத்திருவடியை விதந்து, ''கால் அரவிந்தம்'' என்றுர். திருவடி வழிபாடு ஞானம் தருவதைச் சேக்கிழார் பெருமான், ''சிறியேன் அறிவுக் கவர் தம் திருப்பாதந்தந்த, நெறியே சிறிதியான் அறிநீர்மை கும்பிட்டே னன்பால்'' (திருஞான. 844) என்றருளிய திரு வாக்காணணர்க, பல்வேறு செய்வார் ஏகான்மவாதிகள். மது பானமும் தம் சமயக் கிரியைகட்கு ஒத்ததே என்றேதும் கிறித்து சமயத்தவரும் பசு முதலியவற்றை வதைத்தலும் சமய நெறியே யென்னு**ம்** முகமதியரும் இந்நூலாசிரியர் காலத்துச் சமயத்தவ ராதலின் இவர்களேக் குறித்தார் போலும். தாவம், தவம் என நின்றது. மாண்டவ எனற்பாலது மண்டவ என நின்றது. அவர் சொல்வனவற்றைச் சிறிதும் ஏலாது சுழித்தமை**யின் ு அட்டேம்'' எ**ன்*ரா*ர்.

#### **73**

விந்தர விந்தர நாதஞ் சிவஞ்சத்தி விண்டுயர்கோ விந்தர விந்தர வார்சடை யார்திரி வேடசிவ விந்தர விந்தர சாமாவை யீரென்ன விச்சமற விந்தர விந்தர விச்செற்ற வர்க்கிட்டிர் மெய்வசமே.

இ — ள்: அநாதம் — ஆதாரமற்றதாகிய, சிவம் — சிவமும், சத்தி — சத்தியும், விண்டு — இவற்றின் நீங்கி, விந்து — வட்ட மான, அரவிந்தர் — தாமரையிலுள்ள பிரமனும், உயர் கோவிந்தர் — அவரின் உயர்ந்த விஷ்ணுவும், அ — ஆகிய அந்த மூர்த்தங்களேயன்றி, இந்து — பிறைச்சந்திரணேயும், அரவு — பாம்பையும், ஆர் — பொருந்திய, (உயர்) சடையார் — சடையின் வார்ந்த சைவ மூர்த்தமும், திரி — கொண்டு நிரியும், வேட — திருவேடம் உடையீரே, சிவவிந்தர் — சிவனது நேருதிரவிந்துவில் தோன்றியவரே, அவிந்த அரசாம் மாவையீர் — உண்மை ஞான பரிபாலனம் பண்ணும் மாவைப்பதியையுடையீரே, என்ன — என்று சொல்லி வேண்டி, விச்சம் மறு — வேதப் பொருளறிவில் விஞ்சினேமென்னும் செருக்காகிய குற்றம், அவிந்து — அவித்து, அரவிந்தர் — அப்பிரமனுடைய, அவிசற்றவர் — ஆவி கலங்கக் குட்டிச் சிறையிட்ட முருகப் பெருமானே, கிட்டிர் — அன்பு பூண்டு அடைவீராக, (அடையின்) மெய் — உண்மை ஞானமானது, வசம் — உங்கள் வசத்ததாய் விடும், எ — று.

வேடரே, சிவவிந்தரே, மாவையீரே, என்ன, கிட்டிர்; கிட்டின் மெய் வசமாம் என வினே முடிவு செய்க. சிவமும் சத்தியும் நிராதாரங்களாதலின், ''அநாதம் சிவம் சத்தி'' என்ருர். பிரமனும் திருமாலும் ஈசனுமாகிய மும்மூர்த் தியாகவும் நின்று தொழில் புரியும் முதல்வஞதலின், ''திரிவேட'' என்ருர். உயர்தலேச் சடையார் என்புழியும் கூட்டுக. இக்கருத்தினேயே,

''சிவமா துடனே அனுபோ கமதாய்ச் சிவஞா னமுதே பசியாறித் திகழ்வோ டிருவோ ரொருரூ பமதாய்த் திகைலோ கமெலாம் அனுபோகி இவனே எனமா லயனே டமரோ ரிளேயோ னெனவே மறையோத இறையோ னிடமாய் விளேயா டுகவேய் இயல்வே லுடன்மா அருள்வாயே.''

(திருப்புகழ் 673, சமாசப்பதிப்பு) எனவெரும் அருணகிரியார் திருவாக்கானுமுணர்க. அவித்தம், அவிந்தமென மெலிந்தது. ஆவி, அவியென்று குறுகிற்று.

#### 74

வசந்த வசந்த முறுமுன் முனிக்கு மறைசொல்குர வசந்த வசந்த னுடலளித் தார்சுத மாமகத்தா வசந்த வசந்த தனிகலமுற் ரேயிறை வாசததி வசந்த வசந்த மலரணி மாவைய வாமுவென்னே. இ – ள்: தம்வசம் – தம்பால், வசந்தம் உறும் – தென்றற் காற்றுப் பிறந்தேகும், முன் – முன்றீஃயுடைய, முனிக்கு – அகத்திய முனிவருக்கு, மறைசொல் குரவ – வேதப்பொருளா கிய சிவதன்மத்தை யுபதேசித்த தேசிகனே, சந்த – அழகிய, வசந்தன் – மன்மதனுக்கு, உடலளித்தார் சுத – உடம்புதந்த சிவனுக்கு மகனே, மாமகத்து ஆவசம் – பெரிய யாகங்களேச் செய்யும் இடங்கட்கு, தவ – அசுரர் முதலிய பகைவரால் உண் டாகும் இடையூறு கெட, சந்ததன் நிகலம் – பெரிய தன்னுடைய தோளில் காக்குந் தொழிஃ, உற்ரேய் – மேற்கொண்டுள்ள வனே, இறைவா – இறைவனே, சததிவசம் – பல நாளும், தவ – மிகுந்த, தந்தமலர் – வாசஃனபொருந்திய பூக்கீள், அணி மாவைய – அணியும் மாவைப்பதியில் உள்ளவனே, வாம – அழகனே, என்னே – என்றுசொல்லி, வணங்குவாயாக, எ–று.

தென்றல் மலயமஃயில் தோன்றுகிற தென்றல் தமிழ்நூல் மரபாதலின் ''தம்வசம் வசந்தம் உறும்முன் முனிச்கு'' என்றுர். ''பிறந்த தெங்கள் பிரான்மஃ யைத்திடை'' (பெரியபுரா. தடு**த்** தாட். 167.) எனவரும் திருவாக்கான் உணர்க. சிவதன்மோத் **தரத்**தை முருகக்க**டவுள்** குறுமுனிக்கு உபதேசித்தார் **என்பதைத்** தணிகைப்புராண அகத்திய னருள்பெறுபடலத்தானும், ''ஆதிநடு வந்தமிலா னமலனுயிர்க் கழுக்கறுக்க வறைந்த வாய்மை, வேதமுத லுணர்ந்தகுகள் விரைமலர்த்தா ளகத்தியன்ருள் வியந்து போற்றி, போதகனே அனேத்துயிர்க்கும் புலமாக்கும் நெறிபுகலா யென்னக் கந்தன், ஓதியருள் சிவதருமோத் தரநூலேத் தொகைசெய்து முரைப்பா மோர்ந்தே'' (பாயி. 7) என வரும் சிவ தருமோத்தரச் செய்யுளானுமுணர்க. நெற்றிவிழியா லிறந்த மன்மதனுக்கு அவன் மணேவி இர திதேவி வேண்டியதற்கு இரங்கிப் பரமன் தான் உமாதேவியை மணந்துகொண்டஞான்று உட லளித் தாதரவு செய்தாரெனக் கந்தபுராணம் கூறுதலின், ''சந்தவசந்தன் உடலளித்தார்'' என்றுர். ஆவசதம் என்பது ஆவசம் என நின்றது. ஆவசதம் — வேள்விசெய்யுமிடம். ''ஒரு முகம் செறுநர்த் தேய்த்துச் செல்சம முருக்கிக் கறுவுகொள் செஞ்சமொடு களம்வேட் டன்றே'' (முருகு. 98–100) என்பது கொண்டு ''மாமகத் தாவசம் தவசந்த தன் நிகலம் உற்ரேய்'' என்ருர். சத்திவசம், நூறு நாள், மற்று இது நூற்றின் மேலும் செல்லுமாதலின் இதனே அனந்தவாசியென்பர் தக்கயாகப் ப்ரணியுரைகாரர். இதனுல், மாவை முருகனேத் துதிக்கும் நெறி யுணர்த்தியவாறு.

வாமத்த வாமத்த லோகதெய் வத்திர்நம் மாவையர்தே வாமத்த வாமத் தயலரன் சேய்மகிழ் மாவெற்புரு வாமத்த வாமத்த மாவுள தோவென்கை வாளியிற்போழ் வாமத்த வாமத்த கக்கறை சோர்ந்திங்கு வாவியதே.

# கெடுதிவினுதல் (அ) வேழம் வினுதல்

இ – ள்: வாமத்தவாம் – செல்வத்தையுடையவாகிய, அத்தலோக—பொன்னுலகத்து, தெய்வத்திர்—தெய்வமகளிரைப் போல்பவர்களே, நம் மாவையர் – நம்முடைய மாவைப் பதியில் வாழ்பவரும், தே – தெய்வத்தன்மை பொருந்திய, ஆம் – கங்கையும், மத்தம் – ஊமத்தம் பூவும், வாமத்தின் – வாமபாகத்தின், அயல் – பாகத்தே (வலப்பக்கத்தே) உடைய, அரன்சேய் – சிவபேருமானுக்கு மகனுமான முருகக்கடவுள், மகிழ் – விரும்பும், மாவெற்பு உருவாம் – பெரிய மலேயை யொத்த உருவத்தையும், மத்த – மதத்தையும், வாமத்த – மாறுபாட்டையுமுடைய, மா – யாலுயொன்று, உளதோ – வந்ததுண்டோ, என் கைவாளியில் – என் கையிடத்து அம்பினை, போழ் – பிளவுண்டு, வாமம் – தீமை, தவா – குறையாத, மத்தகம் – தலேயில், கறைசோர்ந்து – உதிரம் சொரிய, இங்கு வாவியது – இவ்விடத்தே கடுகி வந்தது, எ – று.

வாமம் — செல்வம், ஒளியுமாம். வாமபாகம் உமாதேவி யாருக்குரியதாகலின் அதனேயடுத்த வலப்பாகத்தே கங்கையும் மத்தமும் கூறிஞர். ''மங்கையங்கொர் பாகமாக வாழ்நிலவார் சடைமேல், கங்கையங்கு வாழவைத்த கள்வன்'' (காவிரி. பல். 3) என ஞானசம்பந்தர் குறித்தோதுமாற்றுல் உணர்க. மத என்பது மத்த என விரிந்து நின்றது. ''வாவியது'' என்றுன், தன் மனத்திடைக் கூற்று நிகழ்த்தும் தீலவன் வேறு கருத்துடை யன் என்பது தோன்ற.

# **76**

வாவிய வாவிய வாரலா ரால்வளர் வாலவுரு வாவிய வாவிய லாழி யரியருள் வள்ளியுள்ள வாவிய வாவிய வல்லவ வாழவிவ் வூரருளால் வாவிய வாவிய லோர வுரையருள் வாயவுள்ளே.

வேற்றினம் விரவாது இடையின வெழுத்துக்களே விரவிவந்த இடையின யமகம். இ – ள்: வாவி – சரவணப் பொய்கையிடத்தே, அவாவிய—விருப்புற்ற, ஆரலரால் – கார்த்திகைப் பெண்களால், வளர் – வளர்க்கப்பட்ட, வாலவுருவா – இள மை நல மே கனியும் உருவுடையோய், வியவா – பெரியோய், இயல் ஆழி அரி அருள் – அழகிய சக்கரப்படையையுடைய திருமால் பெற்ற, வள்ளி – வள்ளிநாயகியாரை, உள் அவாவியவா – மனத்தில் காதலித்தோய், இயவல்லவா – இசைவல்லவனே, இவ்வூரர் – இம்மாவைப் பதியினரது, உள்ளால் – உள்ளத்தில், வாழ – தங்குதற்கு, வாவியவா – விரைந்து சென்றவனே, அருள்வாய – நினது திருவருள் எங்கட்கு வாய்க்குமாறும், இயல் – நின்னுடைய இயல்புகளே, உள் ஓர – எங்கள் உள்ளம் உணருமாறும், உரை – உரைத்தருள்வாயாக, எ – று.

சரவணப் பொய்கையில் கார்த்திகைப் பெண்கள் அறுவரும் போந்து விருப்பத்தோடு முலேப்பால் தந்து வளர்த்தாறென்பது கருதி, ''வாவி அவாவிய ஆரலரால் வளர்வால வுருவா'' என்*ரு*ர். ''ஞால மேத்தி வழிபடும் ஆறு பேர்க்கு மகவென நாணல் பூத்த படுகையில் வருவோனே '' (திருப்பு. 143) என அருணகிரி நாதர் ஓதியருளுதல் காண்க. ''என்றும் இஃாயாய் அழகியாய்'' என்று பெரியோர் போற்றிப் பரவும் சிறப்புக் குறித்து, ''வால வுருவா'' என்றுர். திருப்புகழும், ''சம்பரம மயூர துரகக்காரு, என்று மகலாத இளமைக்கார'' (635) என்கின்றது. மாவை பென்ற பெயர் மெல்லினம் மேவுதலால், அதனே விலக்கி, '' இவ்வூரர்'' என்றுர். தன்னே நிணந்துருகும் அடியார்க் கரு**ளும்** பொருட்டு விரைந்து வருபவனுதலின் முருகனே, ''உள்ளால் வாவியவா'' என் ார். இயல் ஓர உரை என்று கொண்டு, நின் இயல் நலங்களே அடியோம் உணர வுரைத்தருள் என்றும். — அருள்வாய் உள் எனக்கொண்டு அருள்வாய்க்கும்படி திருவுள்**ளம்** பற்றுவாயாக என்றும் உரைப்பினும் அமையும்.

# **77**

வாசந்தி வாசந்தி சாந்தஞ்செல் சோஃயில் வள்ளிதன வாசந்தி வாசந்தி யைந்தபெம் மானங்கண் மாவையிறை வாசந்தி வாசந்தி ரோதய மாஃ மஃயமஃ வாசந்தி வாசந்தி யாஞதி மாற்றன் மனங்கணியே.

மாஃலயம்போது கண்டிரங்கல்.

இ—ள: வாசந்தி வாசம்— வசந்த மல்லிகையின் நறுமணம், திசாந்தம் செல் சோ ஃயில் — திசையெல் ஃகாறும் சென்று கமழும் சோ ஃயிடத்தே, வள்ளிதனம் — வள்ளி நாயகியின் கொங்கையில், வாசம் — அன்புற்று, திவாசந்து — அந்திப்போ திற் சென்று, இயைந்த பெம்மான் — கூடிய பெருமானே, அங்கண் மாவை இறைவா — அழகிய இடத்தையுடைய மாவைப்பதியின் கண் எழுந் தருளிய இறைவனே, சந்து — தூது போலவந்து, இவா — இகழ்கின்ற சந்திர உதயமால் — சந்திரன் உதயமாகும் இம்மால்ப் போ தில், மலேயமல் — மலேயமலேயிலுள்ள, வாசந்தி — குருக்கத்திப்பூவின், வாசம் — வாசணே விரவிய தென்றல் போ ந்து, தியானதி — தியானம் செபம் முதலியவற்றைப் புரியும், மனம் — தவசிகளின் மனத்தையும், மாற்றல் — கலேக்கும் தன்மையுடைத்தா யிருப்பதை, கணி — திருவுள்ளத்தே எண்ணியருள்வாயாக, எ — று.

வாசந்தி, வசந்த மல்லிகை, சோலேயின் நறுமணம் நாற் றிசையும் நெடுந்தொட்ஷே சென்று பரவுதல் குறித்து, ''வாசந்தி வாசம் திசாந்தம்செல் சோலே'' என்றும் அச்சோலேயிடத்தே மாலேப்போதில் அவளாற்ருமையும் தனது ஆராமையும் ஏது வாகச் சென்று கூடிஞைனன்பது தோன்ற, ''வள்ளிதனவாசம் திவாசந்து இயைந்த பெம்மான்'' என்றும் கூறிஞர். அடியார் பலரும் முருகனது இச் செயஃயே பெரிதும் வியந்தோதிப் பரவு வர். அருணகிரியார், ''புனக்குன்றம் திணக்குஞ் செந்தினப் பைப்பொன் குறக்கொம்பின், புறத்தண் கொங்கையிற்றுஞ்சும் பெருமானே'' (திருப்பு. 406) என்று கூறுவர்; நக்கீரஞரும், ''ஒருமுகம், குறவர் மடமகள் கொடிபோல் நுசுப்பின் மடவரல் வள்ளியொடு நகையமர்ந்தன்றே'' (முருகு) என்றுர்.

முருகன்பால் தீரா வேட்கை கொண்டாள், மாஃப்போது எய்தக்கீண்டு ஆற்ருது மெலிவாள். இத்தகைய மாஃப்போதில் வள்ளி தனத்தில் காதலுற்றுச் சென்று கூடிய நீ இன்று இம் மாஃப்போதில் வந்து இயைதல் தக்கதே என்பது குறிப்பு.

இனி, மாஃப்போதில்தான் ஆற்றுளானதற்கு ஏது கூறு வாள், மஃயமஃத் தென்றல் மாதவி மணம்கமழப் போந்து தன் மனத்தைக் கஃக்கின்றதென்றும், திங்களெழுந்து தண் ணிலவைப் பொழிவதுபோல வெம்மைசெய்து வெதுப்புகிற தென்றும் கூறுவாள். ''மஃயமஃ வாசந்தி வாசம்'' என்றும். ''சந்து இவா சந்திரோதய மாஃ'' யென்றும் கூறிஞள். தென் றஃ முன்பு கிளவாது முறைமாற்றியது விரகமயக்கம். தென் றலின் வரவு வாசந்தி மணத்தால் சிறந்து தோன்றலின். அதன் ''வாசந்தி வாசம்'' என்றுள். தியாளுதிகளேப் புரியும் தவத்தோர் உள்ளம்மிகத் திண்ணிதாக, அதீனயும் மாற்றும் வன்மையுடையது இத்தென்றல் என்றற்கு, ''மீலையமீல வாசம் தியாளுதி மனம் மாற்றல் கணி'' என்றுள். எனவே, இதளுல் மிக்க மெல்லியலான என்னே இறந்துபடுவிக்கும் வன்மை யுடைத்தாயிற் றென்பது குறிப்பெச்சம். மனம் என்புழி, சிறப் பும்மை விகாரத்தால் தொக்கது. இன்னபொழுது தனியவரை முனிவுசெய்யும் கொடும்பொழுதாகலின், இன்னே வந்து கூடியருள வேண்டுமென்பாள், ''கணி'' என்றுள்.

# **78**

கணியார் கணியார் கலியரி பாடலர் கண்கண்மயக் கணியார் கணியார் புகல்வரொத் தேங்குகன்மாவைகடைக் கணியார் கணியார் கருத்தின்று முற்றிற்றுக் காதினெருக் கணியார் கணியார் வலர்யா மிவண்விலக் காந்தினமே.

# தோழி திணமுதிர்வு கூறி வரைவு கடாதல்.

ஒ-ன்: காதின் – காதின்கண் அணிந்த, அணியார் – குழையொடு பொருந்தும், கணி – நீண்ட கண்களேயுடையாய், கணியார் – வேங்கை மரமானது, கணியார் – அன்பு கருதாது பூத்து, கலி அரி – சப்திக்கின்ற வண்டினம், பாடலர் – மொய்த் துப் பாடும் பாட்டினேயுடையதாயிற்று, கண்கள் – கண்களே, மயக்கு அணியார் – மயக்கக்கூடிய அழகு நிறைந்த, கணியார் – கண்ணியரான தல்வரால், புகல்வர் ஒத்தேம் – விரும்பப்படு வதற் கமைந்தேம், குகன்மாவை கடைக்கு அணியர் – குகப் பெருமானுடைய மாவைப்பதியிற் கோயிற்கடைத்தலேயணுகி ஞேர் (கருத்து முற்றுப் பெறுதல்) போல, கணியார் கருத்து – வேங்கை மரத்தின் கருத்தும், இன்று முற்றிற்று – இன்று முற்றுப் பெற்றது, இவண் – இவ்விடத்தே, ஆர்வலர்யாம் – தலேவரால் காதலிக்கப்பட்ட யாம், தினம் – இத்தினத்தில், விலக்காம் – இப்புனத்திற்கு விலக்காயினேம், எ – று.

கண்கள் அகன்று காதளவாய் நீண்டிருத்தல் மகளிர்க்குச் சிறப்பாதலின், ''காதின் நெருக்கணியார் கணி'' என்றுள். வேங்கை மரத்தை நொந்து கூறுகின்றுளாகலின், ''கணியார்'' என்றுள். கணியார், முற்றெச்சம். வேங்கை மலர்தலும் நினே முற்றுதலும் ஒரு காலத்து நிகழ்ச்சியாதலின், அதன் மலர்ச் சியை, ''கலியரி பாடலர்'' என்றுள். எனவே, வேங்கை நன்கு மலர்ந்து வண்டினம் மொய்த்துப் பாட்டிசைப்ப நின்றதணேக் கண்டு பொருது உரைத்தாளாகக் கொள்க. வேங்கை பூத்தது கூறவே தின்முற்றி அறுக்குங்காலம் எய்தியது குறித்தா ளாயிற்று. கணியார் என உயர்த்தியதற்கேற்ப, ''கலியரிபாட லர்'' என்றுள். தலேமகனது கண்கொள்ளாப் பேரழகும் தலே மைப் பண்பும் நினேந்து ''கண்கண் மயக்கணியார் கணியார்'' என்றுள். கண்ணியர், கணியார் என நின்றது. அவரால் விரும்பப்படுதற் கமைந்தோமேயன்றி இன்னும் அவரால் தெருண்டு வரைந்துகொள்ளப்பட்டே மில்லேயென இரங்கி, ''புகல்வரொத்தேம்'' என்றுள். ஒத்தல் – அமைதல்.

மாவைக்கடை எனற்பாலது மாவைகட எனத் தொகுத்தல் விகாரமெய்திற்று. மாவை, ஆகுபெயராய் மாவைப்பதியி லுள்ள முருகன் திருக்கோயிற்காயிற்று. அத் திருக்கோயில் தஃலக்கடையில் நின்று வழிபடுவோர்க்கேயன்றி, அதன் அருகே நின்று வழிபடுவோர் கருத்து முற்றும் இனிது கைகூடப் பெறு மென்பார், ''குகன்மாவை கடைக்கு அணியார்'' என்றுர். அணிமை — அருகு. உவமவுருபு விரித்துக்கொள்க.

தன்பால் அன்பு பூண்டு, நிழலில் அமர்ந்து இனி இருந்த நம்பால் அன்புகொள்ளாது நம்மை இப்புனத்தினின்று விலக்க வேண்டும் என்ற கருத்தே கருதியிருந்த இவ்வேங்கை, தான் பூத்தலால் திவீனிவே காட்டி நம்மை இப்புனத்திருந்து நீக்குவதாயிற்றென்பாள்,''கணியார் கருத்தின்று முற்றிற்று'' என்றுள்.''தீத்திண்டு கையார்பிரிவித்தல் காண்"(திணே மா.150) எனப் பிறசான்றேரும் கூறுதல் காண்க.

ஆர்வலர் — அன்பு செயப்பட்டோர்; ''ஆர்வலர் புன்கணீர் பூசல் தரும்'' (குறள் 7!) என்புழிப்போல. பாங்கியிற் கூட்டம் வேண்டி அவன் ஒழுகிய ஒழுக்கத்தின்கண் தான் குறைமறுத்தும் சேட்படுத்தும் குறிமறுத்தும் அவன் தஃவியை இன்றியமையானு யிருத்தஃ நன்கு உணர்ந்துளாளாதலின் அவனுல் காதலிக்கப் பட்ட தம்மை ''ஆர்வலர் யாம்'' என்பாள். எனவே தஃவியும் அவணே யின்றியமையாளாதல் பெற வைத்தாளாம். தஃவியின் தான் வேறல்லளாதலின், தோழி, தன்னேடு உளப்படுத்தி ''யாம்'' என்றுள். ''விலக்காம் தினமே'' என்றது. இனி நம் தஃவேசன் இவ்விடத்தே தஃலப்பெய்தல் ஒழிந்ததென்றும், மண யிடத்தும் காவலருமையும் இற்செறிப்பும் கூட்டம் எய்தாவாறு இடையீடுபடுக்குமாதலின், மணயிடத்தும் இவ்வாறு கூடல் அரிதென்றும் கூறினைாயிற்று.

இதனுற் பயன், தஃலமகன் களவு நெளிவிட்டுத் தெருண்டு வரைந்துகொள்வானுவது. **79** 

காந்தனங் காந்தனங் கொண்டழித் தான்குறக் கன்னியழ காந்தனங் காந்தனங் கம்பிணித் தின்னயங் காட்டியசீர்க் காந்தனங் காந்தனங் கொண்டொளிர் மாவைக் கடவுடார காந்தனங் காந்தனங் கேட்பன வீவனங் கைத்தத்தமே.

இ – ள் : காந்தன் – பிரகாசத்தையுடையவனும், அங்கு – அம்மேருமஃயிடத்தே. ஆம் – உண்டாகிய, தனம்கொண்டு – பொன்னேக்கொண்டு, அழித்தோன் — அம்மலேயரசன் செருக்கை யழித்தவனும், குறக்கன்னி — குறமகளான வள்ளிநாயகியின், அழகாம் தனம் – அழகிய கொங்கையை விரும்பினவனும். அம் – அழகிய, கம் – மேகத்தை, பிணித்து – கட்டிவைத்து, இன்னயம் காட்டிய — இனிய மழைவளத்தை நாட்டில் நிலே பெறுவித்த, சீர்க்காந்தன் – புகழையுடைய உக்கிரகுமரணு இறைவனும், அம் — அழகிய, கா — சோஃயும், இடப்பரப்பும், கொண்டு – தன்பாற்கொண்டு, ஓளிர்மாவைக் கடவுள் — விளங்கும் மாவைப்பதியில் எழுந்தருளிய கடவுளும், தாரகாந்தன் – காரகாசுரனேக் கொன்றவனுமாகிய முருகப் பெருமான், நம் காம் தனம் – நமக்கு விருப்பமாகிய செல்வங் களாக, கேட்பன — நாம் கேட்குமவற்றை, ஈவன் — வரையாது கொடுப்பன், (அதனுல்) அத்தம் – இனி, பொருளென்பது, அங்கைத்து – நம் அகங்கையிடத்ததாம், எ – று.

காந்தம்-பிரகாசம். மேருமலேக்குச் சென்று பொன்கொண்டு அதன் செருக்கழித்த வரலாற்றைக் ''கனகங்கன கங்கை', (33) என்ற பாட்டின்கண்ணும் கூறியிருக்கின்றுர். குறக்குடியிற் பிறந்து வளர்ந்த சிறப்புக்குறித்து, ''குறக்கன்னி''யென்றுர். மேகத்தைப் பிணித்து நாட்டில் மழை பெய்வித்துக்கொண்ட வரலாறு, ''குருத்தங் குருத்து'' (52) என்ற பாட்டின்கட் கூறப்பட்டுளது. அப்பாட்டின்கண் நாட்டில் மழைவளம் செய்து கொண்ட செயலே ''மண்செய்''தல் என்றுராக, அதஞல் பற்பல நாட்டவரும் விரும்பத்தக்க நலமுண்டாதலே, ''இன்னயம்'' என்றும், அது நிலேபெறச் செய்தார் எனற்கு ''காட்டிய'' என்றும், அது நிலேபெறச் செய்தார் எனற்கு ''காட்டிய'' என்றும், கூறினர். தானம், தனம் எனக் குறுகிற்று. தார

காந்தன் என்ருர், கிரவுஞ்சவெற்பில் இருந்துகொண்டு தேவர் முதலாயிஞர்க்குத் தீங்குசெய்த இவன் சூரனுக்குத் துணேவஞய் அவன் செய்த தீமைக்கு ஆக்கம் செய்தவஞைகலானும், முருகப் பெருமாஞல் முதற்கண் சங்கரிக்கப்பட்டமையாலும், முருகற்கு அவஞல் ''தாரகாந்தன்'' என்றெரு பெயருண்டாயிற்று. காமம், காம் எனக் கடைகுறைந்தது.

முருகுணப் பரவித் தாம் வேண்டுவவற்றை நிணந்தவழி, அவையணத்தும் வேண்டியவாறே வந்து கைமேற் பொருளாகச் சேருமென்பார், ''அங்கைத்தத்தமே'' யென்ரூர்; ''முழுதும் கெடுக்கும் மிடியால் படியில் விதனப்படார்'' (கந்தரலங். 33) எனச் சான்றேர் கூறுதல் காண்க. ''வேண்டுநர் வேண்டியாங் கெய்தினர் வழிபட'' என்பது முருகாற்றுப்படை.

#### 80

தத்தம தத்தம காமாவைக் கோவி றனிற்பணிக்காய்த் தத்தம தத்தம முந்தினர்க் கூதியஞ் சால்கடன்வே தத்தம தத்தம ரேசரி னுண்டது சார்கிலர்கைத் தத்தம தத்தம ரூஉமேனு மிங்கெனல் சங்கையதே.

இ-ள்: தத்தமது அத்தம் – தத்தம்முடைய செல்வத்தை, மகாமாவைக்கோவில் தனில் – பெரிதாகிய மாவைப்பதியிலுள்ள கோயிலில், பணிக்காய் – திருப்பணியின் பொருட்டு, தத்தம தத்தம – தத்தம்முடைய செல்வமே முதலில் உரியன என்று, முந்தினர்க்கு – முந்துகின்ற செல்வர்களுக்கு, ஊதியம் சால் கடன் – இலாபம் நிறைந்த கடகை, வேதத்தமதத்து – வேதத் திடத்தே விருப்பமுடைய, அமரேசரின் உண்டு – தேவேந்திரனுல் கொடுபடக்கூடியதாய் உளது, அதுசார்கிலர் கைத்து – அச் செயலில் ஈடுபடாதவருடைய கையிடத்ததாகிய, அத்தமது – செல்வமானது, அத்தம் மரூஉமேனும் – கையில் பொருந்தி யிருப்பினும், இங்கு எனல் – இங்கே இதோ உளது என்று சொல்வதும், சங்கையது – ஐயப்படுவதற்கு உரித்தாம், எ – று.

என்றது, திருப்பணியில் ஈடுபடுத்தாதார் செல்வம் கைமேல் இருப்பினும் இல்லேயாகவே முடியும் என்பதாம்.

மண்ணிடையே, ஒருவர் பெற்ற பெருவளம் இறைவன் அருளியதெனக் கொண்டு, அவன் திருக்கோயிற் றிருப்பணிக்கு அதனே மனமுவந்து கொடுப்பதனுல், அச் செல்வப் பயனே மறு மையில் இந்திரபோகம் துய்க்குமுகத்தால் பேரூதியமாகப் பெறுவர் என்று பெரியோர் கூறும் நல்லுரையை வற்புறுத்து மாற்றுல், ''தத்தம தத்தம முந்தினர்க் கூதியஞ் சால்கடன்வே தத்தமதத்து அமரேசரின் உண்டு '' என்றுர். வேதத்தை விரும்பும் வேந்தனுதலின், இச் செல்வத்தை எவ்வகையானும் கொடுத்தற்குரிய கடனுகக் கருதி, ஊதியம்பெய்து கொடுப்பான் என்பார், ''வேதத் தமதத்து அமரேசர் '' என்றுர். தமதம்—விருப்பம். அப்புண்ணியத்தைச் சாராதார், புண்ணியப் பயனுய்த் தாம் எய்தியிருக்கும் செல்வத்தையும் கணத்தே இழப்பர் என்பார். ''அதுசார்கிலர் '' என்றும், அவர்பால் உள்ள அந் நன்றியில் செல்வம், அவர் கைம்மேலதாயினும் உளதென்று கருதப்படாது என்பார், ''அத்தம் மருஉமேனும் இங்கெனல் சங்கையது '' என்றும் கூறினர்.

பொருளுடையார் தம் பொருள் முருகன் திருப்பணிக்குச் செலவிடாராயின், அஃது அவர் கையகத்திருப்பினும் கழிந்து விடும் என்*ரு*ராயிற்று.

# 81

சங்கர சங்கர நாசன் மருமகன் ருசர்சலச் சங்கர சங்கர வின்றன் றுரைவர சாகரன்வா சங்கர சங்கரங் காமாவை மாத்திரங் கங்குரைமா சங்கர சங்கர வன்னயச் சாகர ரத்தியங்கே.

#### உபயராகபந்தம்

இ - ள்: சங்கு அரசு - சங்கேந்திய அரசனும், அகரநாசன்அந்த முதஃயைக் கொன்றவனுமான திருமாலுக்கு, மருமகன் மருமகனும், தாசர் - அடியார்களாகிய புலவர்கள், சல -- கலக்க மெய்தியபோது, சங்க -- சங்கச் சபையிலே, ரசம் -- பொருட் சுவை, கரவின்று -- மறையாதபடி, அன்று உரை செய்தவன் --அக்காலத்தே அகப்பொருட்கு உரை விரித்தவனும், வரசாகரன்-வரத்தைக் கொடுக்கும் கடல் போன்றவனும், சங்கர -- சுகத் தைச் செய்கின்ற, சம் -- அழகிய, கர -- கைகளேயுடையவனு மான முருகனது, கரசம் -- யானேகள், வாசம் -- வாசம்பண்ணும், கரு அம் காமாவை -- செறிந்த மரங்களால் இருண்ட அழகிய சோஃலகளேயுடைய மாவைப்பதியில், மாத்திரம் -- நாற்றிசை பிலும், கம் – மேகக்கூட்டம், குரை – முழங்கும், மா – பெரிய நல்நய – நல்ல நயத்தைச் செய்கின்ற, சாகரர் அத்தி – சகர புத்திரர் தோண்டிய கடல், அங்கே–அவ்விடத்தே உளது, அதன் கண் அவ்விடத்தே மூழ்கி மாவைப் பரமனே வழிபடுக, எ – று.

திருமால் சங்கேந்தும் முதல்வஞதலின் ''சங்கரசு'' என்றூர். கசேந்திரன் என்னும் யானேயைக் கொல்ல முயன்ற முதவேயை, அவ் யானேயின் வேண்டுகோட் கிரங்கிப் போந்து கொன்று, காத்த செயலே வியந்து ''அங்கரநாசன்'' என்றூர். அங்கர நாசன் என்பது மெலிந்துநின்றது.

> ''மடுவிடை போய்ப்பரு முதஃயின் வாய்ப்படு மதகரி கூப்பூட வள்யூதி மழைமுகில் போற்கக பதிமிசை தோற்றிய மகிபதி போற்றிடு மருகோனே.'' (திருப்பு. 20)

என்று அருணகிரியாரும் கூறுதல் காண்க.

இறையஞர் அகப்பொருட்கு உரைகாணுது கலங்கிய சங்கப் புலவர்க்கு, அக்கலக்கந்தீர உண்மைப் பொருளேத் தெரிவித் தருளிஞரென்று களவியலுரை வரலாறு கூறுதலால், ''தாசர் சலச் சங்கர சங்கர வின்றன் றுரைவர சாகரன்'' என்ருர். இதணே அருணகிரியார்,

''…க.....கெய்ப் பலகைச்
சதுபத் துநவப் புலவர்க் கும்விபத் தியில்ஞான
படலத் துறுலக் கணலக் யதமிழ்த்
த்ரயமத் திலகப் பொருள்வருத் தியினேப்
பழுதற் றுணர்வித் தருள்வித் தகசற் குருநாதா''
(திருப்பு. 344)

என்று ஓதுகின்முர்.

கரசம் — யானே. மாதிரம், மாத்திரமென விரிந்து நின்றது. சகரபுத்திரர் தோண்டியதால், கடற்குச் சாகரம் என்ற பெயரும் எய்திற்றென்ப. சாகரர் வடமொழித் தத்திதாந்த நாமம்; தசரதன் மகன் தாசரதியென்று ஆயதுபோல. சகரர் புத்திரர் சாகரர் என்றுயிற்று.

#### 82

தியங்கந் தியங்கந் தநமவென் ருேதுமுன் சேர்ந்திடுஞ்ச**த்** தியங்கந் தியங்கந் தருபொழில் சூழுஞ் சினகரநித் தியங்கந் தியங்கந் தரமுரண் மாவையன் செஞ்சடையிந் தியங்கந் தியங்கந் திருநீ றணிந்த சிவநந்தனே. இ-ள்: கந்து — கத்துகின்ற, இயம் — முழாவைப்போல, கம் — மேகம் தவழும், தருபொழில் — மரங்கள் செறிந்த சோஃல, சூழ — சூழவுள்ள, சினகரம் — கோபுரத்தில், நித்தியம் — நாடோறும், கம் — ஆகாயத்தே, தியங்கு — திரிகின்ற, அந்தரம் — தேவ சாரணர்கள், முரண் — தேவலோகமோ என மயங்கி மாறுகின்ற, மாவையன் — மாவைப்பதியில் எழுந்தருளி யிருக்கும் முருகப் பெருமான், செஞ்சடை — சிவந்த சடையின்கண், இந்து இயங்கு — சந்திரன் தவழும், அந்தி அங்கம் — அந்திவானம்போலும் திரு மேனியில், திருநீறு — விபூதியணிந்த, சிவநந்தன் — சிவபெருமானுக்குத் திருமகனுவான், (இப்பெருமான்) தியங்கு — பொறி புலன்கள் தடைப்படுகின்ற, அந்தியம் — மரண காலத்தில், கந்தநம என்று ஓதுமுன் — கந்தனே நம என்று மனதில் தியானித்து வாயால் ஓதுமுன்பே, சேர்ந்திடும் — நம் முன்பே வந்து தோன்றுவன், சத்தியம் — இது முக்காலும் உண்மையாகும், எ — று.

மேலே, ''மன்றன மாவையிற்போற்று திர் மந்திரமே'' (14) என்று கூறினவர், ஈண்டு, அம் மந்திரத்தை எடுத்தோதி உபதேசிக்குமுகத்தால், ''கந்தநம்'' என்று கூறிஞர்; 'ஆறெழுத் தடக்கிய அருமறைக் கேள்வி' (முருகு. 186) என நக்கீரஞர் கூறிய திருவாக்கிற்கு நச்சிஞர்க்கினியார், ''நமோகுமராய'' என்று பொருள் கூறிஞர். அருணகிரியார், இத‰ோயே, அநுபூதி யில், ''நாதாகுமராநம'' (36) என்று உரைத்தருளினர். இதஞுல், கந்தநம என்பதும் மந்திரமாதல் காணலாம். மந்திர மோதும் முறை மானசம், மந்தம், உரை யென மூவகைப்படும்; மா**னசம்,** மனத்தில் தியானிப்பது; மந்தம், தன் செவிக்கே புலஞகுமாறு ஓதுவது; உரை பிறர் செவிக்கும் புலஞகுமாறு ஓதுவது. ஈண்டு இவர் மானசம், உரை இரண்டாலும் ஓதப் பணிப்பார். ''கந்தநம என்று ஓதும்'' என்றுர், போமுன், சிலபுகழ் கற்றுச் சொற்கள் பயிற்றித், திருவடி யைப் பற்றித் தொழு துற்றுச், செனன மறுக்கைக் குப்பிர பத்திக் கருள்தாராய்'' (திருப்பு. 768) என வரும் திருவாக்கு இவர் கூறும் உண்மைக்குச் சான்றுதல் காண்க.

தேவலோக சாரணர் வானத்தே யுலவுமிடத்து மாவைச் சினகரத்தைக் கண்டு தேவலோகமோ என ஐயுற்றுப் போந்து, முருகப்பெருமான் சினகரமெனத் தெளிந்து வழிபட்டு, இவ் வழியே போந்தது தவறென்றுணர்ந்து அஞ்<sup>சி</sup> நீங்குவர் என்பார், பதியங்கு அந்தரம் முரண் மாவையன்'' என்ருர். முருகப்பெருமானும் செம்மேனியும் திருநீறும் திருவக்க மணியும் அணிந்து சிவபரம்பொருளோடு தனக்குள்ள இயை பினேத் தோற்றுவித்தல் கொண்டு ''செஞ்சடை இந்து இயங்கு அந்தியங்கந் திருநீறணிந்த சிவநந்தன்'' என்றுர். நந்தன்—மகன். முருகக் கடவுளும் திருநீறும் அக்கமணியும் அணிதலே ''நாயகா புய அட்சமா லாதரா குற மங்கை கோவே'' (631) எனத் திருப்புகழ் கூறுவது காண்க.

#### 83

நந்தன நந்தன யந்தோன் மருக ருமலிசெறி நந்தன நந்தன மார்தட மாவைய நாதசதா நந்தன நந்தன ரிப்பரி கூட னடாத்தியவர் நந்தன நந்தன மேதரு வாய்நய மாவதுவே.

இ – ள் : நந்தனநந்தனன் — முல்ஃ நிலத்தே வாழும் நந்தன் என்னும் இடையனுல், நயந்தோன் — விரும்பி வளர்க்கப்பட்ட திருமாலுக்கு மருமகனே, ஞமலிசெறி நந்தனம் — மயில்கள் செறிந்த சோஃ உளும், நந்து — சங்கு உளும், அனம் — அன்னங் களும், ஆர் — நிறைந்த, தடமாவைய — நீர்நிஃ களு முடைய மாவைப்பதியில் எழுந்தருளினவனே, நாத—எவர்க்கும் தஃவேனே, சதாநந்தன் — எப்போதும் ஆனந்தமாயிருப்பவனும், அநந்தன்— முடிவில்லாதவனும், கூடல் — மதுரையில், நரிபரி நடாத்தியவர் — நரியைப் பரியாக மாற்றி நடத்தியவருமாகிய சிவனுடைய, நந்தன — மகனே, நம் தனமே — எங்கள் செல்வமே, நயமாவது— என்றும் குன்றுத இன்பம் சுரத்தலால் விரும்பப்படுவதாகிய முத்திநெறியை, தருவாய் — உபதேசித்தருள்வாயாக, எ — று.

நந்தன், யசோதையார் கணவன். அவன் மன்யின்கண் இடைச் சிறுவஞய்க் கண்ணஞன திருமால் வளர்ந்ததை யுட் கொண்டு, ''நந்தனநந்தன்'' என்றுர். சோல்கட்கு மயிலும், நீர்நில்கட்கு அன்னமும் அழகு தருவன என்பதஞல் ''ஞமலி செறி நந்தனம்'' என்றும், ''நந்து அனமார் தடம்'' என்றும் கூறிஞர். நந்தனம் என்பதை விணத்தொகையாக்கி மிகுகின்ற அன்னம் எனக் கூறினுமாம். சங்கமும் அன்ன முறையும் பதும முங் கூறியது, குறிப்பால் மாவைப்பதியில் இருவகை நிதியமும் பொருந்தியிருப்பது உணர்த்தியவாறுமாம். மும்மூர்த்திகளும் வணங்கும் முதன்மையுடைமைபற்றி முருகண் ''நாத'' என்றுர். சிவபெருமான் பிறப்பிறப்புக்கள் இல்லாதலஞதலின், ''அனந் தன்'' என்றுர். ''பிறவா யாக்கைப் பெரியோன்'' என இளங்கோவடிகளும் கூறுதல் காண்கை. சிவபெருமான் மணிவாசகர் பொருட்டு நரியைப் பரியாக்கிய செய்தியைக் குறித்து, ''கூடல் நரிப்பரி நடாத்தியவர்'' என்றுர். கூடல் – மதுரை. ''நரிமிகுக் கிள்களேப் பரியெனக் கடிவளத் தொடுபிடித் தெதிர்நடத் திடுமீசன்'' (திருப்பு. 389) என அருணகிரியாரும் கூறுதல் காண்க. ''நடாத்தியமர்'' என்னும் பாடம் பொருட்பேறின்று.

உறுதிப்பொருள் என உயர்ந்தோர் எடுத்த அறம், பொருள், இன்பம் என்பன அழிவில் இன்பம் தராமையான், அவற்றைத் துறந்து பெறும் வீடு பேற்றுக்குரிய ஞானமே அறிவுடையோர் நயக்கும் பொருளாதலின் அதனே வேண்டுவார், ''நயமாவது தருவாய்'' என்றுர். இக்கருத்தை, அருணகிரியார், ''விண்ணுள் பதமும் விரிநீர் புடை சூழ், மண்ணுள் பதமும் மகிழேன் மகிழேன், தண்ணு ரமுதே சயிலப் பகையே, கண்ணு ருனருள் கனியைப் பெறினே'' (அதுபூ. 55) என்பதனுல் உணரலாம்.

#### 84

மாவலி மாவலி யாண்டறு மோவன்பர் மாமகிழி மாவலி மாவலி யாவுமின் றேநெஞ்ச மாவலிக்கு மாவலி மாவலி மாரதம் வந்தின்று மாவையஞன் மாவலி மாவலியாழ்த்தோன் மருகன்றன் மாதலத்தே.

இ – ள்: மாவையன் – மாவைப்பதியில் எழுந்தருளியவனும், ஆன்மாவலி மாவலி – ஆன்மபோதமே மேலிட்டிருந்த மாபலி அழுத்திய திருமா<u>ல</u>ுக்கு மருகனுமான முருக**னு**டைய**, மா** தலத்து — பெரிய தலத்தின்கண், அன்பர்மகிழ் — அன்பர் மகிழு மாறு வேண்டும் வரங்களே நல்கும், மா -- பெரிய, இமாவலி --மலேயரசன் மகளாகிய கொடிபோன்ற உமாதேவியின், மாவலி— உயிர்கட்குப் பாகமுண்டாதற் பொருட்டுச் செலுத்தப்படும் திரோதாயிசத்தியின் மறைப்பு வன்மை, யாவும் — முழுதும், இன்று – இல்ஃயாய் ஒழிந்தது, நெஞ்சம் – மறைப்பு நீங்கிய மனமும், ஆவலிக்கும் – விளங்குகின்ற ஞாஞனந்தத்தைப் பெற ஆவல் கொள்வதாயிற்று, மாவலி — மிக்க வலியோஞ்கிய முருகப் பெருமானது, மா — குதிரையால், வலி – இழுக்கப்படும், மா — அழகிய, ரதம் — தேர், வந்தின்று —இன்னும் வந்திலது, மாவலி— மிக்க வலியுடைய, மா – புலன்களாகிய யானேயால், வலி – ஈர்க்கப்படும் துன்பநிலே, யாண்டு அறுமோ–எப்போது நீங்குமோ,  $et - \underline{m}$ .

தற்போதத்தால் செருக்கித் தன்னேயும் தன்னேயுடைய **தலேவனே**யுமுணர்ந்து அடங்கியொழுகா<u>க</u>ு தீவினேயே புரிந்த மாபலியை பாதலத்தில் அழுத்திய திருமால் மருகன் என்றது, தன்பால் முனேத்துநிற்கும் பசுபோதத்தைக் கெடுத்து அதவேப் பா தலத்தே அழுத்தியருள்வன் என்று குறித்துரைத்தவாறு. பன்முறையும் அச்சுமாறிப் பிறந்திறந்து இளேத்த உயிர்கட்கு அவ்விளேப்ப நீங்கி. ஞானவாம்வ எய்து தற்கேற்ற பக்குவம் எய்துங்காறும் மறைத்து நிற்கும் திரோதான சத்தி நீங்கியதற் கேதுவாக, ஞானசக்திதரஞைய முருகணேப் பத்திபண்ணுதற் கேற்ற மனப்பான்மை உண்டாகிய துணர்ந்துரைத்தலின், ''அன்பர் மாமகிழ் இமாவலி மாவலி யாவு மின்றே'' என்ருர். அன்பர் மகிழ்மா இமாவலி என மாறுக. அன்பர் மகிழ்மா மாவலி என்றற்கு, அன்பராகிய சிவபெருமானுடன் பிரிவின்றி யிருந்து மகிமும் பெரிய உமாதேவியார் என்றுமாம். ''இணங்கு மலேமகளோ டிருகூறென்றுய் இயைந்தாரும் '' ( ஆலங்காடு : 7) எனத் திருஞானசம்பந்த சுவாமிகள் கூறுதல் காண்க.

மறைப்பு நீங்கியபின் உயிர் ஞானத்தைத் தரிசித்து ஆண்டுச் சுரக்கும் இன்பத்தை மிக்க ஆர்வத்தோடு பருக விழைதலின், ''நெஞ்சம் ஆவலிக்கும்'' என்ருர். நெஞ்சம், ஈண்டு உயிர்மேல் நின்றது; ''அறிவிக்க அன்றியா உளங்கள்'' (சிவ ஞா. போ.) என்புழிப்போல. மாவலி, மதவலி என்ற முருகற்குரிய பெயரின் பரியாயம். முருகனது ரதோற்சவம் தரிசிக்கும் ஆவலுடைமை கூறுவார், குறிப்பால் பரஞான தரிசனம்பெற விரும்பும் விருப்பத்தைப் புலப்படுத்துகின்றுர்.

இத் தரிசஞனந்தத்தை விரும்பக் கருதி ஒருப்பட்டு நிற்கும் தம் உள்ளம் புலன்களாகிய யானயால் ஈர்ப்புண்டு மறுபடியும் அஞ்ஞானமாகிய இருட்காட்டிற்குட் புகுந்து ஒளியிழந்துவிடுமோ என்று அஞ்சுமாறு தோன்ற, ''மாவலி மாவலி யாண்டறுமோ'' என்றுர்: மறைப்பு நீங்கி மெய்யுணர்வைத் தஃப்பட்ட வழியும். பயிற்சி வாசணயால் உள்ளம் விட்டு நீங்கிய புலன்கள்மேற் செல்வது குறித்து இவ்வாறு கூறிஞரென வுணர்க.

#### 85

மாதவ மாதவ னூறிட நோற்றசெம் மாசணந்தேண் மாதவ மாதவ வுண்பகற் கோளுடு வாய்த்தறவிம் மாதவ மாதவ றின்ஞர்க்க மூழ்கி மருவினமான் மாதவ மாதவ ணுன்மாவை யான்முன் மயற்பங்கமே. இ – ள் டீ நோற்ற மாதவம் – செய்த பெரிய தவத்தை, மாதவன் – குறுமுனிவன், நூறிட – கெடுத்தழிக்கவே, செம் மாகணம் – தவம்செய்த அந்தச் செவ்விய பாம்பாகிய நகுடன், தேள்மாத – கார்த்திகை மாதத்தில், அ – அந்த, மாதவம் – பெரிய தவப்பயனே, உண்பகல் – நுகர்ந்த காலத்தில், கோள் உடு வாய்த்தும் – அதற்குரிய கோள்களும் நாள்களும் நன்கு பொருந்தியிருந்தும், அற – அந்நுகர்ச்சியில்லாதுபோக, இம் மாதவ மாதவறின்னுர்க்கு – இந்தப் பெருந்தவப் பயனுகிய இந்திரபோகத்தை இழந்த இன்னவேயுடைய வேந்தர்பொருட்டு, அகம் மூழ்கி – பொய்கையில் மூழ்கி, அவண் – அவ்விடத்தே, மாது – பெண்ணேருத்தி, ஆன்மாவையான்முன் – தவம்செய்த மாமுருகன் திருமுன், மாதவம் மருவினம் – நல்ல தவப்பயனேப் பொருந்தினும், மயல்–இனி நம்மைப் பற்றக்கடவ மயக்கமும், பங்கம் – கெட்டதாம், எ – று.

குறிப்பு: இவ்வுரை இப்பாட்டின் சொல்லமை திகண்டு ஒருவாறு கூறியதாகலின், மெய்யுரையென்றே அன்றென்றே தணிதற் கில்ஃ. தலபுராண வரலாறுகண்டு அதற்கேற்பப் பொருள் செய்வதே வேண்டுவதாம். இதன்கட் குறிக்கப்படும் வரலாறுகள் தெரியவில்ஃல.

## 86

பங்கச பங்கச தானந்த மாமலர்ச் சாபகருப் பங்கச பங்கச மம்புரிந் தார்சுத பண்ணவர்நம் பங்கச பங்கச வீகாட்டு மாவைய பாலநெருப் பங்கச பங்கச வாதுளம் வாகிரு பாகழனே.

இ – ள: பங்கு – எவர்க்கும் கேட்டைச் செய்து திரிந்த, அசம் – ஆட்டினே, பங்க – பங்கப்படுத்தி ஊர்தியாக்கிக்கொண்டவனே, சதானந்த – மெய்யான ஆனந்தத்தையுடையவனே, மாமலர் – அழகிய பூக்களே அம்பாகவும், கரும்பு சாப – கரும்பீன வில்லாகவுமுடைய, அங்கச – மன்மதனே, பங்கம் – தோல்வியுறு மாறு, சபம்புரிந்தார் – நெற்றிவிழிப் பார்வையால் விழித் தெரித்த சிவபெருமானுக்கு, சுத – மகனே, பண்ணவர் – தேவர், நம்பு – விரும்பும், அம்கச – அழகிய யானேயையுடையவனே, பங்கசவீகாட்டு மாவைய – தாமரைப்பூ, காடுபோல் பூத்திருக்கும் மாவைப்பதியில் உள்ளவனே, பால நெருப்பு அங்கச – நெற்றி விழியிலுள்ள நெருப்பிற் பீறந்த குமரனே, பங்கம் –

பவமாகிய சேற்றில், சம் — பிறப்பதாகிய, வாது — வாதத்தில், உளம் — சிக்கிக் கிடக்கின்ரே மாதலால், கிருபாகரனே — அரு ரூக்கு உறைவிடமானவனே, வா — அடியேங்களாகிய எங்கள் முன் வந்தருள்வாயாக, எ — று.

நாரத முனிவன் வேள்வியிற் பிறந்து அண்டமுழுதும் நடுங்கக் கத்தியீலத்துப் போந்த ஆட்டுக்கிடாவை யடக்கி யூர்தியாகக் கொண்ட செய்தியைக் குறிப்பார், ''பங்கு அசபங்க'' என்றுர் ''முனிதழல் வருதகர் இவர்வல, அங்கங் கஞ்சம்சங்கம் பொங்கும் கயல்நிறை வளமுறு சிவகிரி மருவிய பெருமாளே'' (562) என்பது திருப்புகழ். ''நாரதன் வேள்விவந்த நாமவான் தகரை யூர்ந்து வீரரோ டமரும் நாளில்'' (சீபரி. 35) என்பது தணி கைப் புராணம்.

வில்லும் அம்பும் கொண்டு பொருத மன்மதனே வெகுண்டு நெற்றிவிழித் தீயால் எரித்தழித்தாராதவின், சிவபெருமானே, ''மாமலர்ச் சாபகருப் பங்கச பங்கச மம்புரிந்தார்'' என்ருர். முருகப்பெருமான் பிணி முகம் என்ற யாணேயையுடையராதலின். ''பண்ணவர் நம்பு அம்கச'' என்ருர். தேவர்க்கு நேர்ந்த இடுக் கணேத் தவிர்க்கக் கருதிய வழி, அவர்க்கு ஊர்தியாய் நின்று அச்செயற்கு ஈடுபட்டதனுல், அவ்யான தேவரால் விரும்பப் பட்டதென்றறிக.

பரமனது நெற்றி விழியிற் பிறந்த தீப்பிழம்பில் தோன்றிய முதல்வனென்பதனே, ''பாலநெருப்பங்கச'' என்றுர். பாலம்— நெற்றி. ஆகுபெயர். பங்கச வீகாட்டும் மாவை யென்பதற்குத் தாமரைப் பூக்கள் மிகுந்துள்ள மாவையென்றுரைப்பினுமாம். பங்கம், ஆகுபெயராய்ப் பவத்தை யுணர்த்தி நின்றது.

# 87

பாகரன் பாகரன் சேய்மாவை யின்மண்பொன் பங்குசன்னி பாகரன் பாகரன் றன்றுவந் தேகப் பணிந்தகிரு பாகரன் பாகரன் றூர்தே ரிவண்வரப் பண்ணல்வியப் பாகரன் பாகரன் னம்புரை கம்பு பணித்தனரே.

> கடவுள்மாட்டு மானிடப் பெண்டிர் நயந்த பக்கம்

இ – ள் : பாகரன் – அழகிய கைகளேயுடையவனும், பாக அரன் சேய் – மங்கையைப் பாகமாகவடைய சிவபெருமானுக்கு மகனும், மண் — அலங்கரிக்கப்பட்ட, பொன் — பொன் ஒல் செய்த, பங்குசன் — தஃலக்கோலமுடையவனும், நிபாசரன் — கடப்பமாஃயணிந்தவனும், பாகர் — அன்பு நெறியில் பக்குவமுற்ற அடியார்கள், அன்றன்று வந்து ஏக — நாடோறும் வந்து தரிசித்துச் செல்ல, பணிந்த — எளியஞ்கிய, கிருபாகரன் — அருளுக்கு உறைவிடமானவனும், பாகர் — அழகிய தோளேயுடையவனுமாகிய முருகக் கடவுள், அன்று ஊர்தேர் — அன்று தாம் ஏறிவந்த தேர், இவண்வர — இவ்வீதியில் இவ்விடத்தே வர, பண்ணல் — பண்ணியது காணின், நல் வியப் பாகர் — நல்ல வியக்கத்தக்க தேர் செலுத்துபவராகவுள்ளார், (ஏனெனில்) அன்பு ஆகு — அவர்பால் அன்பு கொண்டவளாகிய, அரு அன்னம் — அரிய அன்னத்தையொத்த என் மகளின், புரை — நலம் உயர்ந்த உடம்பில், கம்பு — நடுக்கத்தை, பணித்தனர் — உண்டு பண்ணிவிட்டார், எ — று.

முருகளே உலாவில் கண்டு சிந்தை திரிந்து வேறுபட்ட மகள் மெலிவுகண்டு ஆற்ருளான தாய் இரங்கிக் கூறியது. பா— அழகு. அரன் எனவே, பாகம் மங்கை பாகமாயிற்று. பங்குசம்— தலேக்கோலம். நீபாகரன், நிபாகரன் என்று நின்றது. நீபம்— கடப்பமரம். பாகம் — பக்குவம். முருகனுக்கு அடியார்க்கு நல் லார் என்னும் பெயருண்டாதலின், ''பாகரன்றன்று வந்தேகப் பணிந்த கிருபாகரன்'' என்றுர். ''அறிவினுக்குள் என்னே நெறியில் வைக்கவல்ல அடியவர்க்குநல்ல பெருமாளே'' என்றும், ''அடியார்க்கு நல்ல பெருமாளே'' என்றும் பலமுறையும், சான்ரேர் ஒதுதல் காண்க.

முருகன் ஊர்ந்துவந்த தேர் தன் மகள் மனம் சிதைந்து வேறுபடுதற்கு ஏதுவாயிற்றென்பாள், பாகர் ''அன்று ஊர் தேர் இவண் வரப்பண் ணலால் வியப்பாகர்'' என்றுள். தேரைக் காண்பார்க்குக் காட்சியின்பம் நல்குவதேயன்றிக் காணும் இளமகளிர் உள்ளத்தைச் சிதைத்து மேனியில் வேறு பாடு எய்துவித்தமையின் ''வியப்பாகர்'' என்றுள். புரை — உடல். கம்பு — நடுக்கம்.

# 88

பணியம் பணியம் புலியன் புலியன் பரதமூடன் பணியம் பணியம் பரர்க்களிப் போன்சுதன் பண்ணவர்நாப் பணியம் பணியம் பகத்தோகை வாசி பரித்தவநட் பணியம் பணியம் பொருமாவையின்மலர்ப் பாதத்தினே இ-ள்: பணி — பாம்பும், அம்பு — கங்கையும், அணி — அணியாகச் சூடும் பிறைச்சந்திரீனயும் உடையவனும், புலியன்— புலித்தோஃயுடையவனும், பரதமுடன் — நடனவின்பத்தோடு, பணி — பணிகின்ற, அம்பரர்க்கு — தேவர்களுக்கு, அம்பணியம் — அழகிய அமுதத்தை, அளிப்போன் — அளித்தருளுபவனுமாகிய சிவனுடைய, சுதன் — மகனும், பண்ணவர் நாப்பண் — தேவர் நடுவே, இயம்பு — அவரால் துதிச்கப்படும், அணி — அழகிய, அம்பகத்தோகை — அழகிய கண்களேயுடைய மயிலாகிய, வாசி—ஊர்தியை, பரித்தவ — செலுத்துபவனுமாகிய முருகக்கடவுளே, அம்பணியம் — அழகிய பல்வகைப் பண்டங்களின் தொகுதி, பொரும் — ஒன்றினென்று மிக்கிருக்கும், மாவையின் — மாவைப் பதியில், மலர்ப்பாதத்தின் — திருவடித் தாமரையில், நட்பு அணி—அடியோங்களுக்கு அன்புண்டாக அருள்வாயாக, எ — று.

பிறைச்சந்திர**ன்,** முடிச்சடையில் வைத்த அழகியதொரு அணிபோல இருத்தல்பற்றி, ''அணியம்புலியன்'' என்றுர். கடல்கடைந்தபோது நஞ்செழக்கண்டு அஞ்சிப்போந்து பணிந்தா ராசலின், ''பணியம்பார்க்கு'' என்றும், அவர் பணிவு அமுதம் குறித்ததாதலின், ''அம்பணியம் அளிப்போன்'' என்றும் கூறிஞர். பண்ணியம், பணியம் என நின்றது. மயில்வாகனன் என்றற்கு, ''அம்பகத் தோகை வாசி பரித்தவ'' என்றுர். பண்ணியம் – பலவகைப் பண்டங்கள்.

அவர் திருவடிக்கண் அன்புண்டாதற்கும் அவர் திருவருளே ஏதுவாதலின் ''மலர்ப்பாதத்தில் நட்பணி'' என்*ரு*ர்.

# 89

தத்திமி தத்திமி ழின்னிசை காட்டுஞ் சபையரமிழ் தத்திமி தத்திமி லானுடை யார்சுதர் தந்தனர்சீ தத்திமி தத்திமி சைமீ னுறைகடன் மாவைமதத் தத்திமி தத்திமி சார்வரை யாளர் தயாமிகவே.

இ - ள்: தத்திமிதத்து — தத்திமிதத்தென, இமிழ் — முழா முழங்கும், சபையர் — பொற்சபையில் திருநடனம் புரிபவரும், திமிதத்து — பெரு முழக்கத்தையுடைய, அமிழ்த — வெண்மை யான, இமில் ஆன் உடையார் சுதர் — கொண்டையையுடைய எருதையூர்தியாகவுடைய சிவனுடைய மகஞரும், சீததி மிமிசை— குளிர்ந்த நீர்த்துளியைத் துளிக்கின்ற அஃமீது, மீன் தத்தி யுறை — மீன்கள் துள்ளியுலாவி வாழும், கடல் மாவையர் — கடுஃச்சார்ந்த மாவைப்பதியையுடைய, மத — மதத்தை யுடைய, தத்தி — யான்கள் வாழும், மிதத்திமிசார் — மிதமான குளிர்ச்சிபொருந்திய, வரையாளர் — மீலநாட்டுக் கிறைவரு மாகிய முருகக்கடவுள், தயா — திருவருளே, மிகத் தந்தனர் — மிகவும் செய்கின்றுர், எ — று.

தத்திமிதத்து, இசைக்கேற்ப முடிக்கும் முழா முதலியவற் றின் இசை வாய்பாடு. சிவபெருமான் திருநடனம் புரிந்த காலத் தில் நந்தி முதலியோர் முழா முழக்கின செய்தியை நிணேந்து, ''தத்திமி தத்திமிழ் இன்னிசை காட்டுஞ் சபையர்'' என்ருர். திமிதம்—பெருமுழக்கம். அமிழ்தம்—தூய்மை; வெண்மையுமாம். தரும விடையாதலின் ''அமிழ்தத் திமிதத் திமிலா னுடையார்'' என்ருர். கடல்சார்ந்த மாவைப்பதிக்கண் இருக்கும் முருகர், ஏனே மஃநாட்டிற்கும் உரிய கடவுளாதலின் அது குறித்தே, ''கடல் மாவைமதத் தத்திமி தத்திமி சார்வரை யாளர்'' என்ருர். தந்தி, தத்தியென வலிந்துநின்றது, தயா — தயவு.

# 90

யாமினி யாமினி கேதன மாவையர் கின்னலுரை யாமினி யாமினி யத்தரி யார்திறற் கின்னல்புரி யாமினி யாமினி லத்துகு மான்மகிழ் வென்றுமொ**ழி** யாமினி யாமினி யெல்லினுஞ் சீருறு மெம்மக்க**மே.** 

# தோழி வரைவு மலிந்தது.

இ-ஸ்: யாமினியாம் — தெற்கின் கண்ணதான, இன் — இனிய, நிகேதன மாவையர் — கோயில் பொருந்திய மாவைப் பதியின்யுடைய முருகக்கடவுளின் (புகழையோதும்), கின் — கிளியைப்போலும், நல் உரை யாமினி — நல்ல சொற்களே மொழியும் அன்னுய், யாம் இனி — நாம் இனிமேல், அத்தரியார் திறற்கு — நம்மை யின்றியமையாத தலேவருடைய தோள் வலிக்கு, இன்னல் புரியாம் — வருத்தத்தைச் செய்யோம், மினி — மேகங்கள் மின்ன இச் செய்து, ஆம் — மழையைய, இந்நிலத்து உகுமால் — மழையின்றி வாடிக்கிடந்த நிலத்திடத்தே சொரிவதால், மகிழ்வு — அவர் வரைவொடு வருதல் ஒருகலேயாகலின் இன்பம், என்றும் ஒழியாம் — எப்பொழுதும் குறையோம், இனி— இப்பொழுது, எம் மக்கம் — நம் மண்யிடத்துச் செல்வம், யாமினி — இரவிலும், எல்லினும் — பகலினும், சீர் உறும் — சிறப்புறும், எ — று.

யாமினியம், யாமினியாம் என நின்றது. மாவையர் என்புழி, ஈற்று அர் என்பதனே ஆர்என்பதன் திரிபாகக் கொண்டு, மாவைப் பதியில் பொருந்திய என்று உரைப்பினும் அமையும். கின் — கிளி, கின்னரப்புள்ளுமாம். யாமினி — அன்னே; கற்புடையாள். வரை விடை வைத்துப் பிரிந்த தலேவன் குறித்த பருவ வரவு கண்டு மகிழ்ந்து, அவன் வரைவொடு வருதல் ஒரு தலேயாதலின், தலேவி கற்பொழுக்கம் மேம்படல் காணும் விரைவால் ''யாமினி'' என்றுள் என்க. தலேவனே நினேக்கும் போதெல்லாம், அவன் பண்டு தன்னே மதியுடம்படுப்பான் போந்து நின்றகால், தனது இன்றியமையாமை தோன்ற நின்றதே நெஞ்சில் நிலவு தலின், ''அத்தரியார்'' என்றுள். களிற்றிடை யுதவிய நன்றியால் ''திறற்கு'' என்றுள்.

இரளினும் பகலினும் ஒழுகுமிடத்து உளவாகும் இடையீடு களால் வருந்தவேண்டிய வருத்தம் வரைவுக்குப்பின் இல்ஃலயாய் ஒழிதலின், ''இன்னல்புரியாம்'' என்றுள். பிரிந்த தஃவேன் குறித்த கார்ப்பருவம் வந்துவிட்டதென்பாள் ''மினி ஆம் இல் நிலத்து உகுமால்'' என்றுள். மின்னி, மினியென நின்றது மழையின்றிப் புலர்ந்து கிடந்த நிலம் நீர்பெற்றுக் குளிரப் பெய் கின்றதென்றது, அழிவில் கூட்டம் பெருது ஆற்றுளாயின தஃவிக்கு, இனி, அஃது இனிது எய்துகின்றதெனக் குறித்தவாறு. இது குறிப்பு. இனி தஃவென் வரைவொடு வருதல் ஒருதஃல யாதலின், ஏதுவாகிய ''வருவர்'' என்னுது, பயணுகிய ''மகிழ்வு என்றும் ஒழியாம்'' என்றுள். செல்வக் குறைவின்றி எப்போதும் இன்பவாழ்வு சிறக்குமென்பதஃன் ''யாமினி யெல்லினும் சீருறும் எம்மக்கமே'' என்றுள். இது மலிந்துரைத்தல்.

# 91

மக்கட மக்கட லான மயல்செற் றவன்னிவெங்கா மக்கட மக்கட மாறரு மாறெங்ஙன் மாவையன்சே மக்கட மக்கட ஃப்பொடி பெண்செய் வரணேயுரு மக்கட மக்கட ரன்பினின் றேத்த வரும்வித்தமே.

இ - ள்: மக்கள் - மனிதருடைய, தமக்கடலான மயல் -இருட்கடல்போலும் மயக்கத்தை, செற்ற - போக்கின, வன்னி -பிரமசரியம் பூண்ட ஒருவனுக்கு, வெம் காமக்கடு - வெவ்விய காமமாகிய விடத்தை, அம்மக்கள் தம்மால் - காமிகளாகிய அந்த மக்களால், தருமாறு எங்ஙன் - கொடுக்கும் திறம் யாது உளது, மாவையன் சேமக்கள் - மாவை முருகனுடைய உயர்ந்த அடியார்கள், தமக்கடலே – சுற்றத்தாராகிய கடல்போலும் கூட்டத்தை, பொடிபு – துகளாக தமக்கு, எண் செய்வர் – கருதி நீங்குவர், அனே – தாயிடத்தும், உருமக்கள் – தமக்கு அழகிய மைந்தரிடத்தும், அடர் – நிரம்புகின்ற, அன்பின் நின்று ஏத்த – அன்பு கொண்டு ஏத்திய வழி, வித்தம் வரும் – உண்மை ஞானம் சித்திக்கும், எ – று.

மக்கட்கூட்டத்தின் பெருக்கமே காமமயக்கம் காரணமாக வந்த காரியமாதலின், அம்மயக்கத்தை அவர்க்கு உடைமை யாக்கி, ''மக்கள் தமக்கடலான மயல்'' என்ருர். இனி, மக்கள் தமக்கு அடலான மயல் எணக்கொண்டு, நன் மக்களால் கெடுத்தழிக்கப்படுவதான காம முதலிய மயக்கம் என்றுரைப் பினுமாம். இம்மயக்கத்தின் கொடுமை யுணர்ந்து அதனேச் செற்றுப் பிரமசரியம் பூண்ட ஒருவனுக்கு மீட்டும் அம்மயக்கத் தைத் தருதல் ஒருகாலும் இயலாமையின், ''வெங்காமக்கடு அம்மக்கள் தம்மால் தருமாறு எங்ஙன்'' என்றுர். பிரமசரியம் பூண்டவணே வன்னியென்பதனுலே, அவணக் காம இருள் பற்றுமை தானே விளங்குமாறு காண்கை. வன்னி - ஒளி. ஒளி. மின்முன் இருள் நில்லாமையின், இருள் பற்றுமாறு இல்லேயாதல் காண்க.

சே — உயர்வு. மாவையன் சேவடிப்பேறே சேமமாகக் கருதுபவராதலின், அடியாரை, சேமக்கள் என்ற நயம் ஓர்க. காமக் கட ஃச் செற்ற வன்னியர் போல, முருகனடியார் தமர்க் கட ஃச் செற்றவராவர் என்பார், ''சேமக்கள் தமக்கட ஃப் போடிபெண் செய்வர்'' என்ருர். தமர்க்கடல் ''சில விகாரமா முயர் திண்'' என்பதனுல் தமக்கடல் என்ருயிற்று. தமர்க் கட ஃப் பொடியாகக் கருதுதற்குக் காரணம் கூறுவார், அத் தமருட் சிறந்த தாய் தந்தை மணேவி மக்கள் என்ற இவர்பால் செலுத்தும் அன்பை முருகன்பால் செலுத்தின் உண்மைஞானம் எய்திப் பிறவித் துயரைக் கெடுக்கு மென்பார், ''அனேயுரு, மக்கள் தமக்கு அடர் அன்பினின் றேத்த வரும் வித்தமே'' என்றுர். ஞானுனந்தம் பிறவற்றைத் துவர்ப்பிக்கு மென்பதை அருணகிரியார், ''பரமானந்தம் தித்தித்தறிந்தவன்றே கரும்பும் துவர்த்துச் செந்தேனும் புளித்து அறக் கைத்ததுவே'' (கந். அலங். 6) என்று ஓதுதல் காண்க.

இதனுல், முருகன் திருவருட் பேற்றில் ஈடுபட்டு ஞாண வின்பம் நுகர்வோரும், பிரமசரியம் பூண்டு பிரமஞானவின்பம் பெற்ருோர்போல மீட்டு உலக விச்சைகளில் ஈடுபட்டு உழல மாட்டார் என்பதும் ஓராற்றுல் ஓதிரைரயிற்று. வித்தக வித்தக வாதிய மித்தை விடுத்தருண்மே வித்தக வித்தக மாற்றவுற் றேனிணே வீட்ட ஃயேல் வித்தக வித்தக ராமாவை யாதீனர் வெந்துயர்சாய் வித்தக வித்தக ரம்வெறி தன்னமி கைக்கம்பமே.

இ – ள்: வித்தக – பல்வகைச் சதுரப்பாடும், இத்தகவு ஆதிய – இதுபோன்ற தகுதியும் பிறவும், மித்தை – பொய் யென்று, விடுத்து – துறந்து, அருள்மேவி – நின் திருவருளே விரும்பி, தக – அதற்கேற்ப, வித்து அகம் – மேல் விளேவுகட்குக் காரணமாகிய அறிவு, மாற்ற – என்ணப் பிறதுறைகட்குச் செல்லாது மாற்றவே, நினே உற்றேன் – நின்னேச் சரணமடைந் தேன், ஈட்டு அலே – பலவாய்த் திரண்டுவந்த அலேகடலே, ஏல் வித்த - ஏற்று வேலெறிந்து வென்ற. கவித்த — அடியார்க்கு அருள் வழங்கு தற்குக் கவித்த, கரா – கைகளேயுடையோய், மாவையா — மாவைப்பதியில் எழுந்தருளியவனே, தீனர் — எளிய வர்களே வருத்தும், வெந்துயர் சாய்வித்த – வெவ்விய துன்பத் தைப் போக்கினவும், கவித்த – அவர்க்கு வேண்டுவன கொடுத் தனவுமாகிய, கரம் – கைகளேயாயினும், வெறிது – (நின்னே வணங்கித் தொழாதார் கைகள்) வீணே, அன்னம் இகை -சோற்றையள்ளியறியும் அகப்பையின், கம்பம் – கைப்பிடிக் கொம்பக்கு ஒப்பாகும், எ – று.

திருவடி ஞானமன்றிப் பிறவற்றுற் பெற்ற ஞானமணேத்தும் பொய்யுணர்வாய் நலம்பயவாதொழிவன என்பார், ''வித்தக வித்தக வாதிய மித்தை'' என்ருர். இக்கலேஞானம் பயனற்ற தென்பதனே அருணகிரியார்,

'' நிகமமெனி லொன்று மற்று நாடொறு நெருடுகவி கொண்டு வித்தை பேசிய நிழலர்சிறு புன்சொல் கற்று வீறுள பெயர்கூரு நெளியமுது தண்டு சத்ர சாமரம் நிபிடமிட வந்து கைக்கு மோதிரம் நெடுகியதி குண்ட லப்ர தாபமும் உடையோராய் முகமுமொரு சம்ப மிக்க நூல்களும் முதுமொழியும் வந்தி ருக்கு மோவெனில் முதுமொழியும் வந்தி ருக்கு மோவெனில் முடிவிலவை யொன்று மற்று வேருரு நிறமாகி முறியுமவர் தங்கள் வித்தை தானிது,

மொழியம்வளர் செஞ்சொல் வர்க்க மேவர

அருள்வாயே.''

(திருப்பு. 881) என்று உரைப்பது காண்க. மேலே விளேயத் தகுவனவாகிய இன்பதுன்பங்கட்கு ஏது உயிரறிவேயாதலின் அதீன 'வித்து அகம்'' என்றும், அஃது இதுகாறும் பற்றி யிருந்த பற்றின் நீக்கி முருகன் திருவடியைப் பற்றச் செயின், பிறவிக்கு ஏது இன்றிக் கெடுமாதலின், ''தகவித்து அகம்மாற்ற நின்உற்றேன்'' என்றுர். கடலீல திரண்டுவந்தவழி அதனே வேலெறிந்து சுவறச்செய்த செய்தியை உட்கொண்டு, ''ஈட் டீஃயேல் வித்த கரா'' என்றுர். அஃயெல்வித்த கரா, கவித்த கரா என இயையும். இதனேத் திருவிளேயாடற் புராணத்துக் கடல்சுவற வேல்விட்ட படலத்துட் காண்க.

எளியோர் பலர்க்கும் தம்பால் உள்ளன ஈத்துப் பெரும் புகழ் படைத்தோராயினும், அவர் முருகன் திருவடி தொழா ராயின், அவர் கைகள் சிறந்தனவாகா என்பார், ''கரம் வெறிது அன்னம் இகைக் கம்பமே'' என்ருர். ஏகாரம் தேற்றம்; ஈற்றசையன்று. ''தீனர் வெந்துயர் சாய்வித்த கவித்த கரம்'' என்றது, ''விரிநீர் வியனுலகம்'' (குறள். 13) என்ருற் போலப் பயனின் றென்பது உணர நின்றது.

#### 93

கம்பரங் கம்பரங் கொண்மாவை செந்தி கதிரைநல்லே கம்பரங் கம்பரங் குன்று வினன்குடி காமரேர கம்பரங் கம்பரங் காரார் வரைபிற கங்கொளெருக் கம்பரங் கம்பரங் கூத்தாடி சேயிலக் காமங்களே.

# **திரு**க்ஷேத் திரய**மகம்**

இ-ள்: கம் - நீர். பரங்கு - பரந்த, அம்பரங்கொள் - கடல் சூழ்ந்த, மாவை - மாவிட்டபுரமும், செந்தி - செந்தூரும், கதிரை - கதிர்காமமும், நல்ஏகம்பர் அங்கம் - நல்ல ஏகம்பர் வாழும் கச்சிக்குமரக் கோட்டமும், பரங்குன்று - திருப்பரங்குன்றமும், ஆவினன்குடி - பழனியும், காமர் ஏரகம் - அழகிய திருவேரகமும், பரம் - வானத்தே, கம்பரம் - சஞ்சரிக்கின்ற, காரார்வரை - மேகம்பொருந்திய மலேகளும், பிற - ஏனேயவும், காம் - தலேமாலேயும், எருக்கு - எருக்கம் பூவும், அம்பர் - கங்கையுமுடைய, கூத்தாடிசேய் - கூத்தாடு சிவன் மகனை முருகப் பெருமான், இல - கோயிலாக, காமங்கள் - விரும்பிக்கொண்ட தலங்களாகும், எ - று.

மாவை முருக**ன் பே**ரில் இவ்வந்தாதி பாடப்பெறுதலின், சிறந்தமைபற்றி, மாவையை முதற்கட் கூறிஞர். இங்கே கூறப் படாத பிற தலங்களும் அடங்க, ''பிற'' என்*ரு*ர்.

# 94

காமரு காமரு கற்பக மாவைய காந்தையலார்க் காமரு காமரு டற்களித் தார்சுத கண்ணபிரான் காமரு காமரு வாரிச பாதவெங் காலன்முன்னே காமரு காமரு வீதிமுந் நான்கு கரத்தங்கனே.

இ — ள் : காமரு — விரும்பப்பட்ட, கா—சோஃயில், மரு—பொருந்திய, கற்பக — கற்பகங்களேயுடைய, மாவைய — மாவைப் பதியில் எழுந்தருளியவனும், காம் — காதலிக்கும், தையலார்க்கா — இரதி தேவிக்காக, மரு — அழகிய, காமர்க்கு உடல் அளித்தார் — காமதேவனுக்கு உடம்பு கொடுத்தருளிய சிவனுடைய, சுத — மகனும், கண்ணபிரான் — கரிய திருமேனியணு திருமாலுக்கு மருமகனும், மரு — வாசீன பொருந்திய, வாரிச பாத — தாமரை போலும் திருவடிகளேயும், முந்நான்கு கரத்து — பன்னிரண்டு திருக்கைகளேயுமுடைய, அங்கத்தனே — திருமேனியிடையனுமாகிய முருகப்பெருமானே, வெங்காலன் வருமுன்னே — கொடிய எமன் வருமுன்பே, கா — காத்தில, மரு — பொருந்திய, காம் அருள் — அழகிய திருவருளே, ஈதி — அடியேனுக்குத் தந்தளிப்பாயாக, எ — று.

மாவைப்பதியிவ உள்ள சோல், கற்பகச் சோல் யென்பார், ''காமரு காமரு கற்பக மாவைய'' என்றுர். காமர்க்கு உடலளித்தது இரதிதேவியார் பொருட்டாதலின், ''காம்தைய லார்க்கா மருகாமர் உடற்களித்தார்'' என்றுர். குவ்வுருபைப்பிரித்துக் காமர் என்புழிக் கூட்டுக. கண்ணபிரான், கரிய திரு மேனியையுடைய தலேவேனுன திருமால். திருமாலின் அவதாரமான கிருஷ்ணன் என்றுலும் அமையும்.

காலன் வந்துவிடின், அவன் தோற்றமும் செயலும் பொறி புலன்களேக் கலக்கி அறிவை மழுப்பி விடுதலின், நின் திருவருளே மறந்து போயினும் போவேஞதலின், அவன் முன்பே வந்தருள்க என்பார், ''வெங்காலன் முன்னே காமரு காமருள் ஈதி'' என் ரூர். ஈதி என்ருர், தனது சிறுமையும் முருகனது பெருமையும் தோன்ற.

# 95

தங்கம் பதங்கம் படங்கமுங் காட்டிடுந் தையலர தங்கம் பதங்கம் படாசையிற் ருழ்த றவிர்த்துறநித் தங்கம் பதங்கம் படேர்மாவை யிற்குளிர்ச் சந்திரமா தங்கம் பதங்கம் படோற்சவந் தாழ்த றகுபுத்தியே.

இ-ள்: தங்கம் – பொன்போலும் மேனியும், பதங்கம் – களபப் பூச்சும், படங்கம் – மேலாடையும், காட்டிடும் – காட்டி மயக்கும், தையலரது – பெண்களினுடைய, அங்கம் – மூலே மேலும், பதங்கம் – நிதம்பத்திலும், படு ஆசையில் – உண்டாகும் ஆசைக் கடலுள், தாழ்தல் தவிர்த்து – மூழ்கிவிடுதலேத் தவிர்த்து, கம் – மேகம், பதங்கம்படு – விதானமிட்டாற்போல் படிந்திருக்கும், ஏர்மாவையின் – அழகிய மாவைப் பதியில், குளிர் – குளிர்ந்த, சந்திர – கண்கள் பொருந்திய, அங்கம் – தோகையையுடைய, பதங்கம்படு – மயில்வாகளுடுடராய் வரும், உற்சவம் – திருவிழாவைக் கண்டு, தாழ்தல் – வணங்குதல், தகு புத்தி – தக்க அறிவுடைமையாகும், எ – று.

பெண்களின் மேனியழகில் ஈடுபட்டு அவர் தரும் காம வின்பச் சேற்றில் மூழ்கு தீலவிடுத்து முருகப்பெருமான் மயில் மீது எழுந்தருளும் உற்சவக்காட் சியில் ஈடுபட்டு அதன்கண் சுரக்கும் பேரின்பப் பௌவத்தில் மூழ்கி இன்புறுக என்ருராயிற்று. இம் மயில்வாகளுருடராய் வந்து நல்கும் காட்சியின் அருணகிரி நாதர், ''உததியிடை கடவுமர கதவருண குலதுரக உபலளித கனகரத, சதகோடி சூரியர்கள் உதயமென அதிகவித கலபகக மயிலின்மிசை உகமுடிவி னிருளகல ஒருசோதி வீசுவதும்' (சீர்பாத) என ஒதுதல் காண்க. அங்கம், ஆகுபெயராய் மயிலின் தோகைக்காயிற்று. திருவிழாக் காட்சியில் இன்புற்றுத் தாழ்தலே புத்திக்குத் தகுதியெனவே, தையலரது ஆசையில் தாழ்தல் தகாது என்பதாம்.

# 96

புத்திரி புத்திரி பான்மயங் காது பொருந்திவிருப் புத்திரி புத்திரி தோடமின் றேத்தணி போரவுணர் புத்திரி புத்திரி யச்செய்த மாவையன் பொன்னிமவெற் புத்திரி புத்திரி கச்சாமி தாளணி பூதியையே. இ-ள்: புத்இரி — புத்தென்னும் நரகத்தில் வீழா வகையில் பெற்ருறேரை நீக்குகின்ற, புத்திரிபால் — மகளிடத்தே, மயங்காது பொருந்தி — மகளென்னும் உணர்வு திரியாமலே பொருந்தி யிருந்தும், விருப்புத்திரி — காம விருப்பத்தால் தன் புத்திரி யென்னும் உணர்வு திரிந்து, புத்திரிதோடம் — புத்திரி கலங்கிப் புணர்ந்த பெருங் குற்றமும், இன்று — இல்ஃயோகும், போர் அவுணர் — போர் செய்யும் அசுரர்களின், புத்திரி — மகளாகிய அசமுகியிருந்த, புத்து — பாம்பின் புற்றுப்போலும் இடம், இரியச்செய்த — கெடுத்தழித்த, மாவையன் — மாவைப் பதியில் எழுந்தருளியவனும், பொன் இம வெற்புத்திரி — பொன்மையமான குளிர்ந்த மஃயைரசன் மஃயைரட்டியாகிய மேனே பெற்ற, புத்திரி கச்சாமி — மகளான உமாதேவிக்கு மகனுமான முருகக்கைடவுளின், தாள் அணி பூதியை — திருவடிக்கண் அபிடேகிக்கப் படும் விபூதியை, ஏத்து — துதித்து, அணி — சென்னியில் குடிக்கெர்வ்வாயாக, ஏ — று.

அசமுகியென்பாள் இந்திராணியைப் பற்றிக்கொண்டுபோக முயன்றபோது, வீரவாகுவால் கைதுணிக்கப்பட்டு இரு*ந்த* இடமும் எரிக்கப்பெற்று வீரமாகேந்திரத்துக்குத் துரத்தப் பட்டாளாதலின், ''போரவுணர் புத்திரி புத்து இரியச்செய்த மாவையன் '' என்ருர். கொடியோர் இருக்கும் இடம் புற்றெனப் படுதல் மரபாதலின் அசமுகியிருந்த இடத்தைப் ''புத்து'' என்ருர்; செற்றம் முதலிய தீக்குணம் இருக்கும் நம்முடஃயும் புற்று என்றே மணிமேகஃயோசிரியர் கூறுவார். கரவின் செற்றச் சேக்கை'' என்பது காண்க. புற்று, புத்து என வந்தது. வெற்புத்திரி என்புழி. திரி, வடசொற் சிதைவு. ''உருக்காயத் திரிமயக்கால் உயர்காயத் திரிமறந்தான்'' என்று குற்றுலத்தல புராணம் கூறுதல் காண்கை. புத்திரிகன், மகள் வயிற்றுப் பெயரன். சாமி, முருகனுக்கு ஒரு பெயர். புத்திஇரி என்பது, புத்திரி என நின்றது. தோடம் என்பமிச் சிறப்பும்மை விகாரத்தால் தொக்கது.

#### 97

பூதியம் பூதியம் பந்துரம் பல்வகை போமதிறும் பூதியம் பூதியம் புந்தித்துன் பேகும் புரிவிணயூண் பூதியம் பூதியம் பாரத் தறுமனந் தப்பொருளார்ப் பூதியம் பூதியம் பார்மாவைத் தாளம் புயாதரன்பே.

இ – ள்: பூதியம் – உடலும், பூதி – செல்வமும், பந்து — அழகிய உறவினர் கூட்டமும், உரம் — திண்மையும், பல்வகை — பலவேறுவகையாக, போமது — நிஃயின்றிப்போகும் அச்செயல், இறும்பூது – மிக்க வியப்பைத் தருவ தாகும், அனந்தப் பொருள் — எல்ஃயில்லாது ஈட்டிய பொருள்கள், அம்பாரத்து — அம்பாரம்போல் திரண்டிருப்பினும், அறும் — கணப்போதில் நீங்கிப்போய்விடும், (இவற்ருல் நமக்கு ஊதியம் யாதும் இன்மை யின்) பூதி — பூமியிலே, அம்பர் மாவை — கடல்சூழ்ந்த மாவைப் பதியை, இயம்பு – எடுத்தேத்திப் பரவுக, ஊதியம் – அதனுல் உண்டாகும் ஊதியம் யாது எனின், புந்தித்துன்பு ஏகும் அது — மனத்துயரம் போகுமதுவாம், புரிவிண — நாம் செய்யும் விணயும். ஊண் – உண்ணும் உணவும், (ஆகிய இவற்ருல் உண்டாகும்) பூதி – கொடுமை, அம்பூதி – பெருஞ் சமுத்திரம்போல் விரிவ காம். (ஆதலால்) ஆர்ப்பு ஊதியம் — மாவை முருகன் திரு நாமக்கைச் சொல்லி யாரவாரிக்கும் ஊகியம், காள் அம்ப யாகர் — திருவடியாகிய தாமரையையுடைய முருகக் கடவுளின், அன்ப – அன்பைப் பெறுவதாகும், எ – று.

எனவே, மாவைப்பதியை ஒருவன் வாயாரப் புகழ்ந்து பேசுவதும் பாராட்டுவதும், முருகன் திருப்புகழை யோதி ஆர வாரித்தலும் ஊதியமான செயல் என்றும், அவற்ருல் உண்டா கும் ஊதியம் முறையே மனத்துயர் போதலும், வினே முதலியன கெடுதலும், முருகன் திருவருளப் பெறுதலுமாம் என்றும் கூறிஞ ராயிற்று. இவ்வாறு புகழ் பாடிப் பரவும் செய்கை ஊதியந்தருஞ் செய்கையாம் என்பதைச் சேக்கிழார் பெருமான், அப்பூதியடிகள் திருநாவுக்கரசர் புகழ்பாடிப் பரவியது ஊதியச் செயலென விதந்து ''அன்பால் என்றும், செப்பூதியம் கைக்கொண்டார் திருநாவுக்கரசர் பாதம்'' (அப்பூ. 43) எனப் பேசியருளியது

உடல் செல்வம் முதலியன நிஃலயுள்ளனபோல் தோன்றி நின்றே கெடும் வகை தெரியாது பல்வகையால் நிஃயின்றிக் கெட்டொழிதஃலக் கூறுமுகத்தால் அவற்றின் நிஃலயாமையும் அவற்றிற் பேணியாரவாரிக்கும் செயலின் புன்மையும் உணர்த் துவார், ''பூதியம் பூதியம் பத்து உரம் பல்வகை போமது இறும்பூது'' என்றுர். உணவு உடை முதலியன குறித்துச் செய்யும் விஃனையும், உண்ணும்போதும் பல உயிர்களே வதைத்துத் தின்றலும் ஆகிய இவற்றுல் செய்யும் கொடுமை கடலினும் பெரிது என்றற்கு ''புரிவினே வூண்பூதி அம்பூதி'' யென்றுர். யாதண யாதன யோற்றேட வேண்டு மிதயத்தம்**பு** யாதண யாதன வாக்கிண தாளன் பியைந்துபணி யாதண யாதன யாயருண் மாவை யிறையவது**ப்** யாதன யாதண யொப்பிலர்க்கென்றலெலாந்தருமே.

யாத**ுன — எ**துணயும், யாதனேயால் — வருந்தி முயன்று துன்புற்றுத்தான், தேடவேண்டும் – தேடிப்பெற வேண்டும், (ஆனுல்) இதயத்து அம்புயாதனே – மனத் தாமரையில் எழுந்தருளுபவனும், ஆதனே – ஆப்தனுமாகிய முருகப் பெரு மான, வாக்கு – சொல்<u>லு</u>க்கு, இணே – எட்டாத, தாள் – திருவடிக்கண், அன்பு இயைந்து - அன்புகூடி, பணியாகண் -பணியாதவனேயும், யாது – விரும்புவது யாகாயினும். அனேயோய்— தாய்போல் தஃலயளித்து. அருள் — அருள்புரியும், மாவை இறையவ — மாவைப்பதியில் எழுந்தருளியிருக்கும் இறைவனே, துய்யா – தூயவனே, தீன ஒப்பிலர்க்கு – தனக்கு ஒப்பிலாத சிவபெருமானுக்கு, தீனைய — மகனே, என்றலே — என்று பரவுதல் ஒன்றே, எலாம் தரும் — கருதுவன யாவற்றையும் கருதியவாறே பெறத் தருவதாகும், எ – று.

யாதணேயும் என்ற சிறப்பும்மை விகாரத்தால் தொக்கது.

''உண்டோ முயன்றுல் முடியாப் பொருள்'' என்பவாகலின், எப்பொருளேயும் முயற்சியால் பெறலாம் என்ற கருத்தை,

''யாதண யாதண யால்தேட வேண்டும்'' என்றுர். யாதனே,
முயற்சித் துன்பம். ''வருந்தி முயன்று லும் வாராத வாரா'' என்ப வாகலின், முயற்சியும் கருதியவற்றைக் கருதியவாறே நல்காது கருதியது சிறிதும் துன்பம் பெரிதுமே நல்கும் என்பதற்கு,
பெறல்வேண்டு மென்னுது, ''யாதணே யாதணேயால் தேட வேண்டும்'' என்றுர். இன்னும் இதனுல், சில முயற்சிகள்,
முயற்சித் துன்பமேயன்றிக் கருதுவது சிறிதும் எய்தாது கழிதனு
முண்டென்பதும் பெறப்படும். இவ்வாறு நம் முயற்சி யணத்தும் துன்பமாகவே யிருத்தல்பற்றி, ''யாதணேயால் தேடவேண்டும்'' என்றுர் என்பதும் உணர்க.

இனி, இத்துன்பம் சிறிது மின்றிக் கருதுவனவற்றைக் கரு திய வாறே இனிது பெறுதற்கு உபாயம் கூறுவார், "மாவை யிறையவ, துய்யா, தீனயோ, தீன ஒப்பிலர்க்கு என்றல் எலாம் தருமே' என்று ஓதிஞர். தருமே என்புழி ஏகாரத்தைப் பிரித்து என்றல் என்புழிக் கூட்டித் தேற்றப் பொருள் கூறிக் கொள்க. ''யா தூன யாதணே யால்தேட வேண்டும்'' என்றவர் ''எல்லாம் தருமே'' என்றதுணுல், தேடற்கண் உள்ள குற்றம் ஈண்டைக்கு இல்லே **பென்பது** வற்புறுத்தியவா*ளு*யிற்று. மாவைப் பதியி<u>ல</u>ுள்ள முருகன் இயல்பிண ஒதுமிடத்தும், தன்ணேப் பணிபேவர், பணி யாதார் என்ற இரு திறப்பாலும் வேறுபாடின்றித் தாய்போல் தூலயளிக்கும் தகவுடையோன் என அவனது பெருந்தன்மையை '' தாள் அன்பு இயைந்து பணியா, தீனையாது அனேயோய் அருள் மாவை யிறையவ'' என்றுர். பணியாதானே யெனற்பாலது பணியாதணே யென நின்றது. ''மிடுக்கி லாதாணே வீமனே விறல் விசயனே வில்லுக் கிவனென்று, கொடுக்கி லாதானேப் பாரியே யென்று கூறினும் கொடுப்பாரிலே'' எனச் சுந்தர மூர்த்திகளும் ஒதியருளியவாறு காண்க. இறந்தது தழீஇய எச்சவும்மை விகாரத்தால் தொக்கது. அன்னோயாய் என்புழி ஆக்கம் உவமப்பொருட்டு; '' தாயாகித் தஃயெளிக்கும் தண்டுறை யூர'' என்புழிப்போல. யாது என்புழிச் சிறப்பும்மை தொக்கது. இனி இதணப் பணியாதாற்கு ஏற்றி ஒருநாளும் பணியாதாணு யென்றுரைப்பினு மமையும்.

இவ்வாறு, முருகன் தானப் பணியாதாரும் உளராதற்கு ஏது கூறுவார், வாக்குக்கு எட்டாத தாள் என்றுர். வாக்குக்கு அத்தாள் எட்டாமையின், அஃது இணவதாயிற்று என்பார், ''வாக்கு இணதோள்'' என்றுர். இணதல்—வருந்துதல், வாக்கு இணேயும் எனவே, மனத்துக்கு எட்டாமையும் உடனெய்திற்று. ''கல்லார் நெஞ்சின் நில்லான் ஈசன்'' என்பவாகலின், மனத்துக் கெட்டாமையும், அது காரணமாகத் துதியாமையும் பணியா மையும் கல்லார்க்கு உண்டாதல் பெற்றும்.

இனி, அம் முருகப் பெருமான் கற்றவர் நெஞ்சில் நிற்கும் திறம் கூறுவார், ''இதயத்தம்பு யாதீன'' என்ருர். ஞானசம் பந்தப் பெருமான் கூறியது போல, பரமன், ''ஞானம்புகலுடை யோர் தம்முள்ளப் புண்டரிகத் துள்ளிருக்கும் புராணர்'' என வுணர்க. முருகன் சிவமே யென்பதைத் தணிகைப் புராணத்துட் காண்க. அடியார்க்கு அருள்நெறி உபதேசிக்கும் ஞானதேசிக ஞதேலின், ''ஆதன்'' என்ருர். ஆதன், ஆப்தன் என்பதன் திரிபு. அருணகிரியாரும், ''அடியார்கள் முத்தி பெறவே சொல் வசனக்கார'' (திருப்பு. 630) என்பதறிக. இனி இதனேச் செஞ்சொலாகக் கொண்டு ஆதரவு செய்வோன் என்றுரைத் தேலும் ஒன்று. தருமந் தருமந் திருவறு நாளினிற் சாயுமிட்ட<u>க்</u> தருமந் தருமந் தமிக்கெழு நாளிற் றீணயருமா தருமந் தருமந் தொ**ஃ**வென்றெண் ணுளினிற் சாய்குவர்**டி** தரு**ம**ந் தரு**ம**ந் திபாய்மாவைச் சேய்பத மானந்தமே.

இ – ள் : அம் தருமம் – இம்மையிற் செய்யம் பண்ணியங்கள் தரும் – ம<u>ற</u>ுமைக்கண்ணே போக பூமியில் நல்கும், திரு – துறக்க**க்** செல்வங்கள், அறும் நாளில் – புண்ணியங்⊧ள் சழிகின்ற காலத் தில். சாயும் – அழிந்துவிடும், அந்தம் – இம்மையில் செல்வ மிக்கு எழும் நாளில் – மிகவண்டாகும் காலக்கில் மானதை, கூடும், இட்டத்தரும் – நண்பர்களும், மந்தரும் – ஏனே மக்களும் தனேயரும் – மக்களும், மாதரும் – பெண்டிரும், ஆந்தருமம் – ஆந்தத் தருமப்பயனுன செல்வம், தொலேவு என்று – தொலேந்து போயிற்றென்று, எண்நாளில் — எண்ணி வருந்தும் காலத்தில், சாய்குவர் – தொடர்பு சிறிதுமின்றி நீங்கி விடுவர், (ஆனல்) மதரும் அம்தரு – தழைத்துச் செருக்கி நிற்கும் அழகிய மரங் களில், மந்திபாய் - குரங்குகள் ஏறித் தாவிப் பாய்ந்து விளேயாடு டயரும், மாகுவை — மாவைப்பதியில் எழுந்தருளிய, சேய்— முருகுச் கூடவுளுடைய, பாதம் – திருவடி, ஆனந்தமே – பரமானந்தக் சைதயே, தரும் – கொடுக்கும், அது பின்பு ஒருகாலும் நீங்காது, **67** — <u>m</u>j.

ஒருவன் இம்மையிற் செய்யும் நல்வின் புண்ணியமாய் மறு மைக்கண் அவற்குத் துறக்கவின்பத்தைத் தவருது நல்குமாக லின், அவ்வின்பத்தை, ''அம்தருமம் தரும் திரு,'' என்ருர். தரும் என்பது பின்னும் கூட்டப்பட்டது. மீட்டும் பிறவிக் கேது வாயினும், உள்ளளவும் இன்பமே தருதலின், ''அம்தருமம்'' என்ருர், வஞ்சப் புகழ்ச்சியெனினுமாம். ''அறும் நாளினில்'' என்றதனுல், இப்புண்ணியம் பிறவிக்கேதுவாதல் விளங்கும். இதுபற்றியே திருவிண்க் கணிகைக்கு உவமையாக்கி ''புண்ணிய முலர்ந்தபின் பொருளி வார்களேக், கண்ணிலர் தூறந்திடும் கணிகை மார்கள்போல், எண்ணிலள் இகந்திரும்'' (சூனை, முத்தி. 15) என்றுர். அத்தம், அந்தமென வீகாரம். போருள் உள்வழி, மனேவி மக்கள் உற்றுர் உறவினர் எனப் பலரும் தொடர்புற்றுக் கூடி ஒருவன்பால் நெருங்கியிருத்தல் உலகில் நாளும் காணப்படும் நிகழ்ச்சியாகும். ''முட்டின் ரெருவருடைய பொழுதின்கண், அடிற்றுத்தின்பவர் ஆயிரவ ராம்'' என்பது பழமொழி. உள்ள செல்வம் ''நீரிற் சுருட்டும் நெடுந்திரை'' போல நீங்குமாகலின், அது நீங்குங் காலத்தில், அது காரணமாக வந்த மணேவி முதலிய பலரும் நீங்குதல் ஒரு தலேயாதலின், ''தொலேவென்று எண் நாளினில் சாய்குவர்'' என்றுர். எழுநாளிற் கூடினவர், தொலேவென்று எண் நாளில் நீங்குவர் என்றுர்; எண்ணமே அவர் நீங்குதற்குச் சாலும் என் றற்கு. முதன் மூன்றடியிலும், அறுநாள், எழுநாள், எண்நாள் எனவரும் நயம் காண்க. மாந்தர் மந்தரென நின்றது.

வளமுடைமையால் மரங்கள் இருள்படத் தழைத்து வண்டு படப் பூத்து மரகதம் சாய்த்துப் பொன்படக் கனிந்து, வாழும் மந்தி முதலியன இனிதுண்டுவாழும் ஏற்றம் பெற்றிருக்கின்றன என்பார், ''மருதம் அம்தரு மந்திபாய் மாவை'' என்ருர்.

இத்தருமங்களேப் போலாது, முருகன், திருவடிப்பேற்றிக்கை வழங்கும் புண்ணியம் பதிபுண்ணியமாதலின், அதனுற் பெறும் இன்பம் முடிவிலாப் பேரின்பமே என்றற்கு, ''மாவைச் சேய் பதம் ஆனந்தமே'' என்றுர். பதிபுண்ணியம் ஏனேயபோலாது மேன்லேய் வளர்ந்து செல்லுமேயன்றி முடிவெய்தியதில்லே யென்பதைச் சேக்கிழார் பெருமான், ''எல்லேயில்லாப் புண்ணியம் தோன்றி மேண்மேல் வளர்வதன் பொலிவு போல்வார்'' (கண்ணப். 42) என்பதனுல் உணர்த்துதல் காண்க. அருணகிரியாரும், இத் திருவடிப்பேற்றை வியந்து, கனியார் முருகன் கழல் பெற்றிடுவார், இனியார் இனியார் இவருக் கிணேயே'' (அது. 99) என்றல் காண்க.

#### 100

மானந்த மானந்த னந்தா மரைநன் மணியெழில்வி மானந்த மானந்த மாரம ராவதி மாவையினெம் மானந்த மானந்த னேயர்தந் நாப்பண் வதிதல்கண்டு மானந்த மானந்த மாக்கட லாடி மகிழ்ந்திருமே. இ -- ள்; மானம் - பெருமையும், தமானம்-புலமையும், தனம் - செல்வைமும், தாமரை நன்மணி - பதுமம் சங்கம் என்ற இருந்திசரும், விமானம் - ஏழ் நிலேமாடங்களும் பிறவும் போருந்திய, தமான் - இந்திரனுடைய, அந்தமார் அமராவதி - அழகார்ந்த அமராவதி போன்ற, மாவையின் - மாவைப்பதி பின்கண் எழுந்தருளிய, எம்மான் - எம்பெருமானை முருகப் பெருமான், நந்தம் - நமக்கு, மான் நந்து அணயார் - மானே பெருமான், நந்தம் - நமக்கு, மான் நந்து அணயார் டமானே பெருமான், நந்தம் - நமக்கு, மான் நந்து அணயார் இரு வருக்கும், நாப்பண் - நடுவே, வதிதல் கண்டும் - எழுந்தருளி பிருப்பதைக் கண்டு தரிசித்தும், மால்நந்த - மனத்திற் படிந் திருக்கும் பசுபோதமாகிய மயக்கம் கெட்டொழிய, ஆனந்த மாக் கடல் ஆடி - அவனுடைய திருவருட் பரமானந்தமாகிய டைலில் மூழ்தியும், மகிழ்ந்திரும் - மகிழ்திருப்பீர்களாக, எ - று: கடைலில் மூழ்தியும், மகிழ்ந்திரும் - மகிழ்திருப்பீர்களாக, எ - று:

மேலே '' நந்தன நந்தன'' என்ற பாட்டில், இருவகை நிதிகளேயும் குறிப்பாகக் கூறிஞர். ஈண்டு வெளிப்படையாக '' தாமரை நன்மணி'' என்று எடுத்தோதிஞர். இவ்வந்தாதியைப் பொருளறிந்து படிப்போர்க்கு முடிவில் மங்கலமும் ஆனந்தமும் பெருகவுண்டாக வேண்டும் என்று தூய எண்ணத் தால், முருகப்பெருமான் வள்ளிநாயகி தேவயாண சமேதராய் அமர்ந்து அளிக்கும் இன்பஞானக் காட்சியைக் காட்டுவாராய் ''மான் நந்து அணேயார் நாப்பண் வதிதல்'' காட்டிஞர். நந்துதல், உவமப் பொருட்டு. மாவையின் எம்மான் அந்தமான் நந்து அணேயார் என்று பிரித்துக்கோடலும் அமையும். அன்னேயார், அணேயர் என நின்றது.

அன்னேயர் நாப்பண் நம் ஐயன் எழுந்தருளும் காட்சியால், மனத்திற் படிந்து கிடக்கும் பசுபோத இருள் கெட்டழியும் என்பார், ''மால் நந்த'' என்றும், அது கெட்ட வழி, பசு கரணங்களெல்லாம் பதிகரணமாக மாறுதலின், பரமானந்தக் கடலில் தினேத்து மகிழ்ந்திருக்கும் வாய்ப்பு நன்கு எய்துதலின், ''ஆனந்த மாக்கட லாடி மகிழ்ந்திருக்கும்'' என்றும் கூறிஞர். ''ஆணவ வழுக்கடையும் ஆவியை விளக்கியது பூதியடை வித்ததொரு பார்வைக்காரன்'' (வேளே. வகுப்.) என அருணகிரி தாதர் அருளியவாறு காண்க.

**கண்**டும் என்புழி நின்ற எண்ணும்மையை ஆடியென்புழியு**ம்** கூட்டிக்கொள்க. ஆடியென்புழித் தொக்க தெனினுமாம்≩ முகிழ்ந்திரும் என்பது, அதுதவிர நீங்கள் அப்போது இசைய்தற் குரிய செயல் வேறு இல்லே; எல்லாம் அவன் செயலேயாகும் என்று தெருட்டி நிற்பது காண்க.

இனி. இவ்வந்தாதியின் முதற்பாட்டில் முதற்சீர் "திருமா" என்று தொடங்கிஞராதலின், அதஞெடே முடிந்தாலன்றி அந்தாதி நிரம்பாதென்னும் இயைபுபற்றி, ''மகிழ்த்திருமே'' என்று முடிப்பாராயினர்.

> ிதல்லியம் ப**தி** தீரு. பூ. பெர்ள்ள**ம்**பலம்பீள்ளே *பாடிய*

# மாவை யமகவந்தாதிக்கு

இருப்பதி, ஸ்ரீவேங்கடேசர் கல்லூரித் தமிழ் விரிவுரையாளர் வித்துவர்ள் அளவை சு. துரை ராமிப்பிள்ளே அவர்கள் எழு இய

**2** m j

முற்**று**ம்.

Thirupathi 5 - 11 - 42 Avvai S. Doraiswamy Pillai

# இந்நூலாசிரியர் இயற்றிய பிற பாடல்கள்

## 1. மாஃமாற்று

ஈறு தொடங்கியு**ம் வா**சிக்கு க. கானே கயநா விதவேத நாகு தய பானு தீணமதமா வாணேயா — யா**ணேவா** மாத மணேத னுபாய தகு நாத வேத விநாயகனே கா.

#### 2. கரந்துறைச் செய்யுள்

ஏமநிதி மா**ஸையா 'வேளாணியா நம்மறதி** பாபவிண யாப்பே புரைகழ**று — ஊா தகையை** நீபா தஞுசவினப் பாப ம**திணயிலிண்** கோவா கழிநாயே மை.

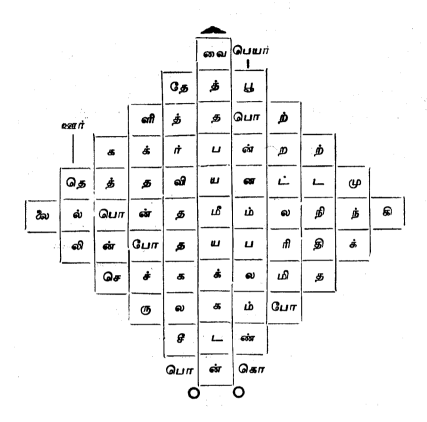
இதனுட் கரந்த செய்யுள் ஓவ்வொரேழுத்து வீட்டுப் படிக்குக. மதிவை வேணிந முதிப கேப்புக லு தய பானுவிப் பதியின் வாழியே.

#### 3. நிரோட்டம்

தாயா யெணேயளித்த சங்கரநற் றில்ஃயிறை காயா நிறத்தனயன் காணுதான்— சேயான கந்தனளி தந்தெனேயாள் கந்தனயிற் கையனடி சிந்தணேசெய் தின்னூலிணத் தீர்.

#### 4. இரட்டை காகபந்தம்

தேவச் சிலம்பனே மாவே லெணேய**ணத் தேன்வணரவ**ண் மாவைப் பதியனேச் சின்மய மங்கை தினேயுற்றதேன் பாகத் தவன்வரப் பாதத் தரும்வினே யாம்பகைசா வேதேற் றவனேத் தவம்வரு மார்வத் தியம்புவனே,



# 5. தேர் வெண்பா

பொன்கொண்ட சீருலகம் போத மிலக்கச்செ லின்போ தயபரிதிக் கிந்நிலம்மீ — தன்பொல்லே தெத்தவிய னட்டமுற்றன் பர்க்களித்த பொற்பூத்தே வைத்தபய மீயக் கடன்.

# பாட்டு முதற்குறிப்பு அகர நிரல்

| முதற்குறிப்பு எண் ம            | ŠS.D | மு <b>த</b> ற்குறிப்பு என்         | ு பக்கம்   |
|--------------------------------|------|------------------------------------|------------|
| கங்கண கங்கண                    | 23   | <b>தங்</b> கம் பதங்க <b>ம்</b>     | 112        |
| கஞ்சனங் கஞ்சனங்                | 26   | தத்தம தத்தம                        | 95         |
| கண்டேவு கெண்டேவு               | 53   | தத்திமி தத்திமி                    | 105        |
| கணியார் கணியார்                | 92   | தந்திர தந்திர                      | 7          |
| கத்தின கத்தின                  | 24   | தமரத் தமரத்                        | 65         |
| கந்தரங் கந்தரங்                | 54   | தாரக்க <b>ந் த</b> ருக்க <b>ந்</b> | 31         |
| கந்தவ கந்தவ                    | 38   | <b>தருமந்</b> தருமந்               | 117        |
| கம்பரங் கம்பரங்                | 110  | தவேவி தவேவி                        | 39         |
| கம்பல கம்பல                    | 57   | தவங்க தவங்க                        | 41         |
| கரந்தங் கரந்தங்                | 22   | <b>தாமரை</b> தாம <b>ரை</b>         | 5          |
| கவந்தங் கவந் <b>த</b> ங்       | 30   | தாரகந் தாரகந்                      | 5          |
| கேனகேங் கேவகேங்                | 37   | தானசந் தானசந்                      | 32         |
| காடியங் காடியங்                | 55   | திக்கையத் திக் <b>கையத்</b>        | <b>35</b>  |
| காந்தனங் காந்த <b>ன</b> ங்     | 94   | <b>தியங்</b> கந் தியங்கந்          | 97         |
| காமரங் கோமரங்                  | 28   | திரவத் திரவத்                      | 3 <b>3</b> |
| காமரு காமரு                    | 111  | திருமா திருமா                      | 3          |
| காம <b>ீல காமலே</b>            | 29   | திலகந் திலகந்                      | 45         |
| கார்த்திகை க <b>ார்த்திகை</b>  | 51   | தீரத்தந் தீரத்தந்                  | 34         |
| காவணுப் கோவணங்                 | 4    | தென்றலே தென்றலே                    | 46         |
| காவிலங் காவிலங்                | 25   | <b>நந்தன</b> நந் <b>தன</b>         | 99         |
| குருத்தங் குருத்தங்            | 62   | பங்கச பங்கச                        | 102        |
| கைக்கவி கைக்கவி                | 59   | பஞ்சர பஞ்சர                        | 44         |
| கைக்கினே கைக்கின               | 50   | பணியம் பணியம்                      | 104        |
| கோகன கோகன                      | 63   | பவநம் பவநம்                        | 43         |
| சக்கரஞ் சக்கரஞ்                | 42   | பாகரன் பாகரன்                      | 103        |
| சங்கர சங்கர                    | 96   | பானலம் பானலம்                      | 8          |
| சத்தியஞ் சத்திய <b>ஞ்</b>      | 60   | புத்திரி புத்திரி                  | 112        |
| சந்திர சந்திர                  | 64   | பூதிய <b>ம்</b> பூதிய <b>ம்</b>    | 113        |
| சம்பகஞ் சம்பகஞ்                | 82   | மக்கட மக்கட                        | 107        |
| சரணஞ் சரணஞ்                    | 6    | மகத்து மகத்து                      | 71         |
| சலசஞ் சலசஞ்                    | 81   | மஞ்சரி மஞ்சரி                      | 9          |
| சாகரஞ் சாக <b>ரஞ்</b>          | 83   | மண்டவ மண்டவ                        | 85         |
| சாதனி சா <b>தனி</b>            | 84   | மந்தர மந்தர                        | 17         |
| சிந்துர சிந் <b>துர</b>        | 47   | மலங்க மலங்க                        | 68         |
| சேதகஞ் சே <b>த</b> க <b>ஞ்</b> | 48   | மன்றன மென்றன                       | 16         |

| முதற்குறிப்பு எ            | ண் பக்கம் | மு <b>தற்</b> குறிப்பு        | எண் பக்கம் |
|----------------------------|-----------|-------------------------------|------------|
| மாடக மாடக                  | 70        | ഖட்டக ഖட்டக                   | 36         |
| மா <b>தங்</b> க மாதங்க     | 69        | வணங்கு வணங்கு                 | 11         |
| மாத <b>வ மாதவ</b>          | 101       | வந்தனே வந்தனே                 | 20         |
| மாதிர மாதிர                | 19        | வருந்த வருந்த                 | 14         |
| மாஃவை மாஃவை                | 80        | வல்லியம் வல்லியம்             | 21         |
| மாவரை மா <b>வரை</b>        | 10        | வாசந்தி வாசந்தி               | 90         |
| மாவலி மாவலி                | 100       | வாமத்த <b>வ</b> ாமத் <b>த</b> | 89         |
| <b>மாவைய</b> மா <b>வைய</b> | 13        | வாரணம் வாரணம்                 | 79         |
| மானந்த மானந்த              | 118       | வாவிய வாவிய                   | 8 <b>9</b> |
| மானிய மானிய                | 76        | வானில வானில                   | 15         |
| மைக்கண மைக்கண              | 78        | வித்தக வித்தக                 | 109        |
| மையனம் மையனம்              | 74        | வித்துரு வித்துரு             | 72         |
| யாதனே யோதன                 | 115       | விந்தர விந்தர                 | · 86       |
| யாமினி யாமினி              | 106       | வைகறை வைகறை                   | 75         |
| வசந்த வசந்த                | 87        | வையக வையக                     | 67         |

வில்: ருபா 7-75