# தென் இந்திய வரலாறு

# நீலகண்ட சாஸ்திரி

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# தென் இந்திய வரலாறு

# தென் இந்திய வரலாறு

வரலாற்றுக்கு முற்பட்ட காலம் தொடக்கம் விசயநகரின் வீழ்ச்சி வரை

K. A. நீலகண்ட சாஸ்திரி, M.A.

அரசாங்க பாஷைப் பகுதி, வெளியீட்டுப்பிரி**வினரால்** இலங்கை அரசாங்க அச்சகத்திற் பதிப்பிக்கப் பெற்றது. 2—R 2017 — 4010 (1/65)

### A HISTORY OF SOUTH INDIA

from Prehistoric Times to the Fall of Vijayanagar

by

K. A. NILAKANTA SASTRI, M. A.

Translated and Published by The Government of Ceylon

by arrangement with

OXFORD UNIVERSITY PRESS

ஒக்சுபோட்டு யூனிவேசிற்றி அச்சகத்தாரின் இசைவு பெற்று இலங்கை அரசாங்கத்தாரால் தமிழில் மொழிபெயர்த்து வெளியி**டப்பட்டது.** எல்லா உரிமையும் இலங்கை அரசாங்கத்தார்**க்கே.** முதற் பதிப்பு, 1966**.**  ைமசூர் மகாராசாவும், கலே, இலக்கியம் ஆகியவற்றின் புரவலரும்

மைசூர்ப் பல்கலேக் கழகத்தில் இந்தியவியற் பீடத்தைத் தாபித்தவருமாகிய

மேன்மைதங்கிய

**ஸ்ரீ ஐயசாமராச உடையார் பக**தூர்

அவர்களுக்கு

அவர்களின் அனுமதியுடன் சமர்ப்பிக்கப்பட்டது

# முன்னுரை

இந்தால் நீலகண்ட சாஸ்திரி எழுதிய A History of South India (தென் இந்திய வாலாறு) எனும் நாலின் இரண்டாம் பதிப்பின் தமிழாக்கமாகும். இலங்கை வாலாறு, புதைபொருளாராய்ச்சி ஆகிய பாடங்களேப் பயிலுவோர்க் குத் தென் இந்திய வாலாறு மிகவும் இன்றியமையாதது. தென் இந்திய அரசி பல் வாலாறு, சமூக வாழ்க்கை, வாணிபம், சமயம், தத்துவம், இலக்கியம், கவின் கீல என்பன நம் நாட்டுப் பண்பாட்டு வளர்ச்சிக்குப் பெரிதும் உதவின வென் பதை யாவரும் அறிவர்.

மேலும், நம் வமிச வாலாறு சம்பந்தமான முக்கிய விடயங்களுஞ் சில இந் தூலிற் குறிக்கப்பட்டுள.

இலங்கை இராசகுமாரனை மானவர்மன் சாளுக்கியருக்கு எதிராகப் போர் செய்த நாகிம்மவர்மனுக்கு உதவி புரிந்தான் என்று சொல்லப்படுகின்றது. முத லாம் சேனனுடைய (831—851) ஆட்சியில் சிறீமாற சிறீவல்லபன் (851—862) ஒரு படையைத் திரட்டி வந்து இலங்கையின் வடபகுதியைச் சூறையாடினன். இரண்டாம் சேனன் சிறீமாற சிறீவல்லபனுக்கெதிராக மதுரைக்கு ஒரு படையை அனுப்பினை. காகியப்ப மன்னன் பாண்டிநாட்டு மாறவர்மராசசிங்கனுக்கு உதவியாக (900—970) ஒரு படையை அனுப்பினன். சுந்தா சோழனுக்கும் வீர பாண்டியனுக்குமிடையில் நிகழ்த்த போரில் மகிந்த மன்னன் பாண்டிய அரசனுக்கு உதவியாக ஒரு சேனேயை அனுப்பினன்.

இராசராச சோழன் பெரும் படையை இலங்கைக்கு அனுப்பி மகிந்தனேத் தாத்தி வட இலங்கையைக் கைப்பற்றி, அனுரதபுரியை அழித்துப் பொல னறுவையை அடிப்படுத்தி அதனே இராசதானியாக்கினன். முதலாம் இராசேந் தொன் அனுப்பிய சேனே மகிந்தனேச் சிறைசெய்து சோழ நாட்டுக்கு அனுப்பி டீது. அதன் பின் அவன் மகன் காசியப்பன் தமிழருக்கெதிராகப் போர் தொடுத்து வென்று உருகுணேயில் 12 ஆண்டு, விக்கிரமபாகு என்னும் பெயர் சூட்டி, ஆட்சி செய்தான்.

1067 இல் முதலாம் விசயபாகு, வீராசேந்தொஞல் தோற்கடிக்கப்பட்டான். இவன் பின்னர் தமிழரை வென்று பொலனறுவையையும் அனுராதபுரியையும் கைப்பற்றி 1072 இல் அரசஞைன். 1166 இல் பாரக்கிரமபாண்டியன் கூலசேகா மன்னனுக்கெதிராகப் போர் தொடுத்தபொழுது முதலாம் பாரக்கிரமபாகு பாண்டிய அரசனுக்கு உதவியாக இலங்காபுரன் என்ற சேஞைதிபதியுடன் ஒரு சேனேயை அனுப்பிஞன். பின்னர் குலசேகா மன்னஞல் இலங்கைக்கு அனுப்பப் பட்ட ஆரியச்சக்காவர்த்தி தந்தத்தாதினே இந்தியாவுக்குக் கொண்டு சென்றன்.

vii

இவ்வுண்மைகளே நம் முறை வாலாற்று நூல்களுடன் ஒப்பிட்டுப் பார்த்தல் மிக்க பயனுடைத்தாம். எனவே இத்தமிழாக்கம் வாலாற்று மாணவர்க்கு மிக்க நன்றை பயப்பதாகும்.

சிலாசாசனப் படங்கள் II, IV, VIII, IX ஆகியவற்றை வழங்கி உத**விய** மைக்காக இந்திய தொல்பொருளாராய்ச்சித் திணேக்களத்தினருக்கு **என் நன்றி.** 

இந்தாலில் முதல் 251 பக்கங்களும் திரு. வ. பொன்னம்பலம் அவர்களின் மொழிபெயர்ப்பு. 252 ஆம் பக்கம் தொடக்கம் 583 ஆம் பக்கம் ஈருக உள்ளவை திரு. சி. சாவணபவன் அவர்களின் மொழிபெயர்ப்பு.

> **ந**ந்ததேவ விசயசேக**ா,** ஆணேயாளர்.

அரசாங்க பாஷைப் பகுதி, (வெளியீட்டுப்பிரிவு), 5, பொன்சேக்கா **விதி,** கொழும்பு **5**.

# පෙරවදන

මෙය නීලකණ්ඩ ශාස්තී මහතා විසින් ලියන ලද 'A History of South India' (දකුණු ඉන්දියා ඉතිහාසය) නම් ඉත්ථයේ දෙ වැති සංස්කරණයේ දෙමළානුවාදයයි. ලංකා ඉතිහාසය හා පුරාවිදාාව හදුරන්නන් හට ද ඒ පිළිබඳ පර්යේෂණ පවත්වන්තත් හට ද දකුණු ඉන්දියා ඉතිහාසය ඉතා වැදගත් වෙයි. දකුණු ඉන්දියාවේ දේශපාලන ඉතිහාසය, සමාජ ජීවිතය, වෙළඳාම, ආගම, දර්ශනය, සාහිතාය හා කලා ශිලප පිළිබද ව මේ ගුන්ථයෙන් අතාවරණය වන කරුණු අප රටේ සංස්කෘතිය කෙරෙහි බලපා ඇති අන්දම රහසක් නො වේ. එහෙත් ඒ පිළිබද ව දෙමළ පොත් ඉතා ම විරල ය.

තව ද අපගේ වංශ කථා පුවෘත්තිවලට අදල වන වැදගත් කරුණු මේ පොතෙහි සඳහන් වෙයි.

නරසිංහවර්මන් හා චාලුකායින් අතර ඇති වූ සංශුාමයකදී මානවර්ම නම් ලංකාවේ කුමාරයකු නරසිංහවර්මන්ට ආධාර කළ බැව් ද, පළමු වැනි සේ න (831-51) රජුන් දවස ශුිමාර ශුිවල් ලහ (815-62) රජුන්ගේ මෙහෙ සීමෙන් ලංකාවට පැමිණි සතුරු සේනා රටෙහි උතුරු පුදේශය විනාශ කළ බැව් ද, II සේන රජ ශුමාර හිුවල්ලභ නරපතීන් ට විරුද්ධව මදුර පුදේ ශයට ද කස් සප රජ II මාරවර්මන් රාජසිංහ (900--920) රජුව සහායවීමට පාණ්ඩා දේශයට ද යද හඳිද යැවූ බැව් ද, සුන්දර චෝල හා වීර පාණි ඩා රජුට ආධාර දීම් වශයෙන් ලංකාවෙන් යුද සෙනහ පිටත්කර **යැ**වූ බැව් ද, රාජ රාජ නම් චෝල රජකු ලංකාවට නැව් හමුද,ටක් එවමින් රටෙහි උතුරු පුදේශය ජය ගෙන මහින්ද රජුන් පලවා හැර අනුරාධ පුරය විනාශකර පොළොන්නරුව ද අල්ලා ගත් බැව් ද, එ සේ ම I රාජේන්ද නරපතින් දවස ලංකාවට පැමිණි යුද්ධ සේනා මහින්ද රජුන් සිරභාරයට ගෙන චෝල රටට පිටත් කර යැවූ බැව් ද, ඉක්බිනිව ඔහු පුන් කස් සප දෙමඑන් සමග කළ සටන වලින් ජය ගෙන විකුමබාහු නමින් 12ස් වසරක් රුහුණෙහි රජ කළ බැව් ද, 1067 දී පමණ වීර රාජේන්ද නම් නරපතීන් විසින් පරදවනු ලැබූ I විජයබාහු පසුව දෙමඑන් නසා පොළොන් නරුව හා අනුරාධපුරය ද අත් කර ගෙන 1072 දී පමණ රජ බවට පත්වූ බැව් ද, පරාකුම පාණිඩා හා කුලශේඛර රජුන් අතර 1166 දී පමණ පැවති සංගාමයක දී පාණ්ඩා රජුට ආධාර කිරීම පිණිස I පරාකුමබාහ රජතුමා ලංකාපර නම් තම සෙනෙවියා යුද හමුදුවක් සමහ පිටත් කර යැවූ බැව් ද පසුව කුලශේඛර ගේ මෙහෙයීමෙන් ලංකාවට හිය බැව් ද මෙහි එන වැදගත් ඓතිහාසික සිද්ධීහු **ය. මෙ බඳු තැත්** 

ix

x

අපගේ වංශකථා සමහ සසදා බැලීමෙන් මහත් පුයෝජන ඇති වෙයි. එහෙයින් මේ පරිවර්තනය ඉතිහාසය හදුරණ ශිෂායන් හට මහත් වැඩදයක කෘතියක් වනවාට කිසිම සැකයක් නොමැත.

මෙම ගුන්ථයේ සඳහන් අංක II, IV, VIII, IX යන පුවරු පළකිරීමට අවසර දීම ගැන ඉන්දියාණාඩුවේ පුරාවිදහා දෙපාර්තමේන් තුවට (The Archaeological Survey of India) අපගේ ස්තූතිය හිමිවේ.

මෙම ගුන්ථයේ පිටු 1-251 දක්වා ව. පොන්නම්බලම් මහතා විසින් ද පිටු 252-583 දක්වා සී. සරචණාබවන් මහතා විසින් ද පරිවර්තනය ක**ර** ඇත.

> නන්ද දේව විජේසේකර, රාජා භාෂා කටයුතු පිළිබද කොමසාරිස්.

1962 අපේල් 25 වන දින, අංක 5, ද පොන්සේකා පාරේ පිහිටි රාජා භාෂා දෙපාර්තමේන්තුවේ පකාශන අංශයේ දීය.

# இரண்டாம் பதிப்பிற்காய முகவுரை

இந்தால்பற்றி மதிப்புரை வழங்கிய பலர் கூறிய ஆலோசனேகளேக் கருத்தில் வைத்து இப்பதிப்புத் திருத்தப்பட்டுள்ளது. அறிவு**ரைக் கட்டு**ரைகளே**க்** கொண்ட சஞ்சிகைகளில் வெளிவந்த மதிப்புரைகள் மூலம் மதிப்புரையாளர் இந்நாலே நன்கு வாவேற்றுள்ளனர். பூர்விக மக்களும் கலாசாரங்களும் பற்றி**ய** III ஆம் அத்தியாயத்தின் சில பகுதிகள் திருப்பி எழுதப்பட்டன; தென் இந்தியாவின் வாலாற்றுக்கு முற்பட்ட காலம்பற்றிய அறிவு, முக்கியமாக இந்திய தொல்பொருளியற் நிணேக்கனத்தின் அகழ்தல்களின் விளேவாக, அண்மைக் காலத்தில் முன்னேற்றமடைந்தமையினுல், அந்த அறிவைப் பயன் படுத்தியே இப்பகுதிகள் திருப்பி எழுதப்பட்டன. கோளத்தின் வாலாற்றிற் கும் கலாசாரத்திற்கும் இப்பதிப்பில் மேலதிக இடமளிக்கப்பட்டுள்ளது. முதற் பதிப்பிலிருந்த சில விளக்கப்படங்கள் நீக்கப்பட்டுச் சில புதிய படங்கள் சேர்க்கப்பட்டுள. வாலாற்றுக்கு முந்திய காலம் பற்றிய அதிகாரத்தைத் திருத்தியெழுதுவதற்கு மைசூர்ப் பல்கலேக் கழகத்தைச் சேர்ந்த கலாநிதி எம். சேஷாத்திரி அவர்களும், இந்திய தொல்பொருளியற் **றிணேக்களத்**தைச் சேர்ந்த திருவாளர்கள் கே. ஆர். சிறீனிவாசன், என். ஆர். பனேர்ஜி ஆகியோ ரும் அளித்த அரிய உதவிக்காக அவர்களுக்கு என் நன்றி. சென்ஃனப் பல்கலேக்கழகத்தைச் சேர்ந்த போசிரியர் கே. கே. பிள்ளே அவர்களும் திரு. ஜி. அரிகாசாஸ்திரி அவர்களும் கோளத்தின் வாலாறு, கலாசாரம் பற்றிய பிரிவுகளேத் திருத்தியெழுதுவதற்குப் பேருதவியளித்தா**ர்கள்.** கன்னட இலக்கியம் பற்றிய பிரிவைத் திருத்தியெழுதுவதற்குப் போசிரியர் மாரியப்ப பாட் உதவியளித்தார்கள்.

நால் அச்சிடப்படும்பொழுது கலாநிதி டி. வீ. மகாலிங்கம் அவர்கள் சில சிறந்த ஆலோசணேகளேக் கூறிஞர்கள்; திரு. எஸ். கிருஷ்ணமூர்த்தி அவர்கள் அட்டவணையைத் தயாரித்து உதவிஞர்கள். இவ்விருவருக்கும் நான் பெரிதும் கடமைப்பட்டுள்ளேன்.

K. A. 👂

xi

#### முகவுரை

இந்நாலே ஆக்கத் தூண்புரிந்தவர்களுக்கு நன்றி தெரிவிக்க வேண்டுமென்ற முக்கிய நோக்கத்துடனேயே இம்முகவுரை எழுதப்படுகிறது; இந்நூலே ஆக்கு வதன் நோக்கம், அதற்காகிய திட்டம் ஆதியன முதலாம் அத்தியாயத்தின் அறி முகப் பகுதியில் விளக்கப்பட்டுள்ளன. இந்நூலின் அத்தியாயங்களேயும் அவற் றின் பிரிவுகளின் விவாங்களேயும் நான் திட்டமிடத் தொடங்குவதற்கு முன், இப்பணியை மேற்கொள்வதற்குப் போதிய ஆயத்தமில்லாதவனுயிருந்தேன் என்பதையும் இதனேச் செய்து முடிப்பதற்கு மற்றையோரின் ஒத்துழைப்பு வேண்டும் என்பதையும் உணர்ந்தேனல்லன். ஆயின் எனக்கு அவசியம் வேண்டி யிருந்த உதவிகள் யாவும் போதிய அளவில், முக்கியமாகச் சென்னேப் பல்கலேக் கழகத்தின் ஏனேய திணேக்களங்களிற் கடமையாற்றிய என் தோழர்களிட மிருந்து, எனக்குக் கிடைத்தன. இவ்வாறு உதவிகள் கிடைத்தமையினுலேயே, நான் தொடங்கிய பணி, கில இன்னல்கள் நேர்ந்தபோதிலும், ஓராண்டுக்குச் கிறிது கூடிய காலத்தில் முடிவுறக் கூடியதாயிருந்தது.

தென் இந்தியப் புவியியலுக்கும் வாலாற்றுக்குமுள்ள தொடர்பு பற்றிக் கூறும் II ஆம் அத்தியாயம் புவியியற் றிணேக்களத்தைச் சேர்ந்த திரு. வீ. கல் யாணசுந்தாம் அவர்களின் பேருதவியினுலே உருவாயது. இந்நூலிலுள்ள தேசப் படங்களேயும் இவரே வரைந்துதவிஞர்; இவருக்கு திரு. ஆர். திருமலே (ஆராய்ச்சி மாணவர்) அவர்கள் வரலாறு சம்பந்தமான உதவிகளேச் செய்தார் கள். தென் இந்தியாவின் வாலாற்றுக்கு முற்பட்ட காலம் பற்றிய III ஆம் அத்தி யாயத்தை எழுதுவதற்கு மாநிலக் கல்லூரிப் போசிரியர் டி. பாலகிருஷ்ணன் **நாயர் அ**வர்க**ள் பேருதவி புரி**ந்தார்கள். முக்கிய அரசியல் வரலாற்றையும் சமூக, பொருளாதார நிலேமைகள் பற்றிய குறிப்புக்களேயும் தரும் IV—XIII ஆம் அத்தியாயங்களும், சமயமும் தத்துவஞானமும் பற்றிய XV ஆம் அத்தியாயமும் இவைபற்றி இதுவரை வெளியான பொசுரங்களேயும் நூல்களேயும் ஆதாரமாகக் கொண்டே எழுதப்பட்டன ; இப்பொசுாங்களும் நூல்களும் ஒவ்வொரு அத்தியாய முடிவிலும் குறிப்பிடப்பட்டுள. இவ்வத்தியாயங்களில், நானும் என் மாணவரும் பதினேழு ஆண்டுகளுக்கு மேலாக நடத்திய, ஆஞல் இதுவரை வெளியிடப் படாத, சில ஆராய்ச்சி முடிவுகளும் சேர்க்கப்பட்டுள. இந்நூலே வாசிப்பவர், இப்**பொழுது நிலவுப்** கருத்**து**க்களுக்கு மாறுன சில கருத்துக்களே இங்கு காண் பாராயின் இந்த ஆராய்ச்சி முடிவுகளே அதற்குக் காரணமென்றறிந்து கொள் வாராக. XIV ஆம் அத்தியாயம் மிகப் பாந்த இலக்கியப் பாப்புப் பற்றிக் கூறுவத ஞல் என் நண்பர்களுக்கு நான் மிகப் பெரிதும் கடமைப்பட வேண்டியவனு னேன் : வடமொழி பற்றிய பிரிவின் பொருட்டு, அம்மொழித் திணேக்களத்தைச் சேர்ந்**த கலா**நிதி வீ. இராகவன், காலஞ் சென்ற கலாநிதி டி. ஆர். சிந்தாமணி ஆகியோர், தமிழ் பற்றிய பிரிவின் பொருட்டு திரு. எஸ். வையாபுரிப்பிள்ளே,

தெலுங்குப் பிரிவின் பொருட்டு திரு. எஸ். காமேஸ்வர ராவ் (ஆராய்ச்சி மாண வர்), கலாநிதி என். வெங்கட்டாமணேயா ஆகியோர், ஈற்றில் மலேயாளப் பிரி வின் பொருட்டு அத்திணேக்களத்தைச் சேர்ந்த திரு. கே. கனகசபாபதிப்பிள்ளே (ஆய்வறிஞர்), திரு. பீ. கிருஷ்ணன் நாயர் ஆகியோர். யாவரும் ஆற்றிய உதவி களின் பொருட்டு அவர்களுக்கு நான் மிகக் கடமைப்பட்டுள்ளேன். தென் இந் திய கட்டடக் கலேயினதும் ஓனியத்தினதும் வரலாற்றைக் சுறும் பணி பேர்சி பிறவுண் அவர்கள் அப்பொருள்கள் பற்றி எழுதிய மிகப் பெரிய ஆய்வு தாலின் உதனியிஞல் பெரிதும் இலகுவாயிற்று என்பதை நான் சிறப்பாகக் குறிப்பில தல் வேண்டும். பிறவுண் அவர்களின் நூல் அப்பொருள்கள் பற்றி ஏற்கெனவே யெழுந்த தூல்கள் யாவற்றையும் விடச் சிறந்ததாகும்.

அறிஞர்கள் பலர் என்னுடன் ஒக்துழைத்து எனக்கு வேண்டிய உதவிகளே உவந்தளித்தனரெனினும் இந்தூலிற் காணப்படும் கருத்துக்களுக்கு அவர்கள் எவ்கித பொறுப்புமுடையால்லர் என்பதை நான் தெளிவாகக் கூற விரும்பு திறேன்.

ளிளக்கப்படங்கள் எங்கிருந்து பெறப்பட்டனவென்பது ஒளிப்படப்பட்டிய லிற் கொடுக்கப்பட்டுள்ளது ; அவற்றை வெளியிடுவதற்கு அனுமதியளித்தமைக் காக, சம்பந்தப்பட்ட அதிகாரிகளுக்கு எமது நன்றி.

K. A. ß.

சென்ணேப் பல்கலேக் கழகம், 1947, ஓகத்து 10.

xii

# உள்ளுறை

បន់តល់

|                |                                         |                |     |    | -                   |
|----------------|-----------------------------------------|----------------|-----|----|---------------------|
| I.             | வாலாற்றுச் சான்றுகள் பற்றிய கணிப்பு     |                | ••  | •• | 1                   |
| п.             | வாலாற்றுடன் நிலத்தின் தொடர்பு           | (              | ••  | •• | 38                  |
| 111.           | பூர்வீச மக்களும் கலாசாரங்களும் 💴 🕠      |                | ••  | •• | 54                  |
| IV.            | வாலாற்றின் உதயம் : ஆரியமயமாகுதல்        |                | ••  | •• | 74                  |
| v.             |                                         |                | ••  | •• | 89                  |
| VI.            | சாதவாகனர்களும் அவர்களே அடுத்து அரசுபு   | ரிந்தோரும்     |     | •• | 99                  |
| vII.           | சங்க காலமும் அதற்குப் பிந்திய காலமும்   |                | ••  |    | 125                 |
| -              | முட் போரசகளின் மோதல்                    |                | •   |    | 161                 |
| VIII.          | AT A A A A A A A A A A A A A A A A A A  |                | ••  | •• | 190 .               |
| IX.            |                                         |                |     |    | <b>2</b> 34         |
| $\mathbf{X}$ . | நான்கு முடியரசுகளின் காலம் 🛛 🕠 🗤        | .*             | • • | •• |                     |
| XI.            | பாமனி அரசர்களும் விசயநகரின் எழுச்சியும் |                | ••  | •• | 25 <b>2</b>         |
| XII.           | லிசயநகரப் பேராசு                        | ×.             | ••  | •• | <b>2</b> 9 <b>8</b> |
| XIII.          | சமூக பொருளாதார நிலேகள்                  |                | ••  | •• | 358                 |
| XIV.           | இலக்கியம்                               |                | ••  | •• | 391                 |
| xv.            | ை<br>சமயமும் தத்துவஞானமும்              |                | ••  | •• | 493                 |
|                | ஓவியமும் கட்டடக்கவேயும்                 | 4 <sup>1</sup> | ••  | •• | 518                 |
| XVI.           | -                                       |                |     |    | 585                 |
|                | ചുപ്പബ്ദാന                              |                |     |    |                     |

xiv

# விளக்கப் படங்கள்

| கன்சால          | ழர் <b>ச் சு</b> தையோவங்கள் முகப்புப் படம்                                                           |  |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| <b>ஒ</b> ளிப்பட | ஒளிப்படங்கள் I–XX 518 ஆம் 519 ஆம் பக்கங்களுக்கிடைய                                                   |  |
| •               |                                                                                                      |  |
| I               | காள்: சைத்திய மகா மண்டபம்                                                                            |  |
|                 | (நிழற்படம்—யோன்சன், ஒவ்மன் கம்பனி, கல்கத்தா)                                                         |  |
| п               | அமராவதி: வெறிகொண்ட யானேயின் அற்புதம்                                                                 |  |
|                 | (இந்திய தொல்பொருளியல் ஆராய்ச்சித் திணேக்களத்திற்கே பதிப்புரிமை)                                      |  |
|                 |                                                                                                      |  |
| III             | அஜந்தா : குகை 19<br>(இந்திய தொல்பொருளியல் ஆராய்ச்சித் திணேக்களத்திற்கே பதிப்புரிமை)                  |  |
|                 | ( ஆந்தய தொல்லபாருள்யல் ஆராய்ச்சத் தண்ககள் தற்றகே பதப்புள்ளை)                                         |  |
| IVa             | ஐகோல் : தென் மேற்கிலுள்ள துர்க்கை கோயில்                                                             |  |
|                 | (இந்திய தொல்பொருளியல் ஆராய்ச்சித் தி <b>ணே</b> க்களத்திற் <b>கே பதிப்புரிமை)</b>                     |  |
| тvb             | எலபந்தா : திருமூர்த்தி                                                                               |  |
| ~               | (இந்திய தொல்பொருளியல் ஆராய்ச்சித் திணேக்களத்திற்கே பதிப்புரிமை)                                      |  |
|                 |                                                                                                      |  |
| v               | எல்லோரா : கைலாசநாதர் கோயில் (பொதுத்தோற்றம்)<br>(சிகல்பார் கார் கிரியாதர்)                            |  |
|                 | (நிழற்படம்—எம். வீ. விசயகர்)                                                                         |  |
| VIa             | எல்லோரா : துமர்லேகு                                                                                  |  |
|                 | (ஐதராபாத்து, தொல்பொருளியற் றிணேக்களத்தின் அனுமதியுடன்)                                               |  |
| VIb             | எல்லோரா : கைலாசநாதர் கோயில் (தூண்களின் பீட விவரம்)                                                   |  |
|                 | (ஐதராபாத்த, தொல்பொருளியற் றிணேக்களத்தின் அனுமதியுடன்)                                                |  |
| VII             |                                                                                                      |  |
| VII             | மாமல்லபுர <b>ம் : கங்</b> கையின் லீழ்ச்சி<br>(நிழற்படம் <b>—எ. எ</b> ல். சியெத)                      |  |
|                 |                                                                                                      |  |
| VIIIa           | மாமல்லபுரம் : கடற்கரைக் கோயில்                                                                       |  |
|                 | (இந்திய தொல்பொருளியல் ஆராய்ச்சித் திணேக்களத்திற் <b>கே பதி</b> ப்பு <b>ரிமை)</b>                     |  |
| VIIIb           | காஞ்சிபுரம் : வைகுந்தப்பெருமாள் கோயில்                                                               |  |
|                 | (இந்திய தொல்பொருளியல் ஆராய்ச்சித் திணேக்களத்திற்கே பதிப்புரிமை)                                      |  |
| · IX            | ≰<br>தஞ்சாவூர் : பெரிய கோயில் (பொதுத் தோற்றம்)                                                       |  |
| 148             | தஞாஜா. விடாய கோயல் (பொறுத தோற்றய)<br>(இந்திய தொல்பொருளியல் ஆராய்ச்சித் நிணேக்களத்திற்கே பதிப்புரிமை) |  |
|                 |                                                                                                      |  |
| X               | நடன சிவம், நடராசர் (10 ஆம் நூற்றுண்டு)                                                               |  |
| -               | (சென் <b>னே, அரும்பொருட்சாலே அத</b> தியட்ச <b>கரின் அனுமதியுடன்</b> )                                |  |
| XI              | இலட்சுமி                                                                                             |  |
|                 | (பாரிசு, கிரூமே அரும்பொருட்சாலே அதிபதியின் அனுமதியுடன்)                                              |  |
| хп              | அலிபிட்டு : ஒய்சளேசுவரர் கோயிற் கவர் விவரங்கள்                                                       |  |
|                 | (மைசூர், தொல்பொருளியற் றிணேக்கள அதிபதியின் அனுமதியுடன்)                                              |  |
|                 | xv                                                                                                   |  |

- xvi
- XIII சோமநாதபுரம்: கேசவர் கோயிற் சுவர் விவரங்கள் (மைசூர், தொல்பொருளியற றிணேக்கள அதிபதியின் அனுமதியுடன்)
- XIV புவனேசுவரர் : இலிஙகராசர் கோமில் (திழறபடம்—யோனசன, ஒவ்மன கம்பனி, கலகத்தா)
- XV கோனராக்கு : கற்பாறை யாணே (நிழறபடம்—எ. எல். சியெத)
- XVI அம்பி: இப்போசிரி குதிரையும் சாரதியும் (திழற்படம்---எ. எல். சியெத)
- XVII மதுரை : மீஞட்சியம்மன் கோயில் (நிழற்படம் : டீ. ஆர். கணபதி)
- XVIII தௌலதாபாததுக கோட்டை ( (இந்திய தொல்பொருளியல் ஆராய்ச்சித் திணேக்களத்திற்கே பதிப்புரிமை)
- XIX பிசப்பூர் : கொல் கும்பாசு (நிழற்படம்—ஏ. எல். சியெத)
- XX பிடார் : மாமூத கவனின் மதுரசா (இந்திய தொல்பொருளியல் ஆராய்ச்சித் திணேக்களத்திற்கே பதிப்புரிமை)

# தேசப்படங்கள்

| 1. | தென் இந்தியா (இயற்கைத் தோற்றம்)     | 38  |
|----|-------------------------------------|-----|
| 2. | தென் இந்தியா: கி.மு. 300–சி.பி. 500 | 92  |
| 3. | தென் இந்தியா: கி.பி. 500-850        | 163 |
|    | தென இந்தியா: இ.பி. 850–1200         | 224 |
|    | பெரிய இந்தியா                       | 227 |
| 6. | தென் இந்தியா: சி.பி. 1200–1325      | 234 |
|    | விசயநகர் காலத் தென் இந்திய <b>ா</b> | 298 |
|    |                                     |     |

# அத்தியாயம் I

# வரலாற்றுச் சான்றுகள் பற்றிய கணிப்பு

- 1. சான்றுகளின் வாய்ப்பு: தென்னிந்திய வரலாற்றைப் புறக்கணித்தமை—இவ்வரலாறு பற்றிய அக்கறையும் அதன் பொதுபபோக்கும்—திட்டம் எதுவும் இல்லாத, அல்லது படிப்பிண் எதுவும் இல்லாதநிலே—வரலாற்றை வடக்கிலிருந்தே இன்னும் அணுக வேண்டிய அவ9ியம்—அர9ியல் வரலாறும் கலேத்துறை வரலாறும்: அவற்றின் தொடர்பு.
- வரலாற்றுச் சான்றுகள் : கல், செம்பு—நாணயங்கள்—இலக்கியம் : இந்திய, அயல் நாட்டு.

கென்னிந்திய பூர்வீக வாலாற்றைச் சுருக்கமாக, 17 ஆம் நூற்றுண்டின் நடுப் பகுதிவரை ஆராய்தலே இந்நாலின் நோக்கமாகும். 17 ஆம் நாற்றுண்டின் பின், விசயநகரப் போசின் பிரதேசங்களே பிசப்பூர், கோல்கொண்டா என்ற சுல் தான்களின் அரசுகளுக்கிடையிற் பகிர்ந்து கொண்டதையும் குடாநாட்டின் கரையோரமாகப் பல முனேகளில் ஆங்கில கிழக்கிந்திய வர்த்தகக் கம்பனி யார் பகிர்ந்துகொண்டதையும் அடுத்துப் புதியதோர் வாலாற்றுக்காலம் ஆரம்ப மாயிற்று. தக்கணம் என்று பொதுவாகக் கூறப்படும் விந்திய மலேக்குத் தெற்கே உள்ள நிலப்பாப்பையே நாம் தென்னிந்தியா என்று கூறுகிறேம். கடந்த 50 ஆண்டு கால எல்லேக்குள் புதைபொருளாராய்ச்சித் துறையிலும், இலக்கியத் துறையிலும் ஏற்பட்ட பல புதிய முக்கியமான கண்டுபிடிப்புகள் இப்பிரதேசம் பற்றிய எமக வாலாற்று அறிவைப் பெரிதும் அதிகப்படுத்தியுள்ளன. இப்புதிய வாலாற்றுச் சான்றுகளின் பெரும்பகுதி வெவ்வேறு காலக் கட்டங்களில் இந் **திய புதைபொருளாராய்**ச்சி பற்றிய கிடைக்கப்பெரு**க** பிரிவு அறிக்கைகளி லும், மிகப்பிரதானமான இந்திய இராச்சியங்கள் என்று அழைக்கப்படும் ஐதரா பாத்து, மைசூர், திருவாங்கூர் போன்ற பொதேச அறிக்கைகளிலும் காணக் கிடக்கின்றது. கிடைக்கப்பெற்ற ஆதாரங்களுக்கு விளக்கம் தந்து பல ஆராய்ச் சியாளர்கள் அறிவுமிக்க சில நூல்களே எழுதியுள்ளார்கள். இத்தகைய நூல்கள் பெரும்பாலும் ஒரு குறிப்பிட்ட அரசவம்சத்தைப்பற்றியோ, பெதேசத்தைப் பற்றியோ, குறிப்பிட்ட பொருள்களேப்பற்றியோ விளக்குகின்றன. இந்தா**ல்** கள். பொச்சினேகளே அணுகியுள்ள முறை நமக்குப் பேருதவி புரிகின்றன வெனி **னும்** இந்தூல்களின் தன்மையிலிருந்து பொதுவாக அரசியல் கலாசா**ரத்** துறைகளில் வாலாற்று இயக்கங்களின் பொதான போக்குகளேப்பற்றி அறிவது கடினமாகும். சேர் ஆர். ஜி. பந்தர்கார் என்பவர் (1895) எழுதிய தக்கணத்தின் பூர்விக வாலாறு என்ற நூல்தான் ஓரளவு பொது வாலாறு எனச் சொல்லக் கூடிய தாலாகும். ஆனுல் இந்த மிகச்சிறந்த தூல், இன்று காலங்கடந்து விளங்கு

3

வதுடன் தூரதெற்கின் பூர்வீக வாலாறு பற்றிக் குறிப்பிடாமலும் விட்டு விட் டது. தார தெற்கின் பூர்வீக வாலாறுபற்றி மாத்திரம் பி. ரி. சீனிவாச ஐயங்கா ரின் தமிழர் வாலாறு (1929) என்ற தால் கூறுகிறது.

'பூர்வீக இந்திய வாலா றுபற்றி எழுத முன்வந்த வாலாற்று ஆசிரியர்கள் தென்னிந்தியா என்று ஒன்று இருந்ததேயில்லே என்று வைத்துக்கொண்டே தால் எழுதியுள்ளனர்' என வின்சன் சிமிது சரியாகக் கூறுவதுபோல, இந்தியா வின் பொதுவாலாறு பற்றிய நூல்களில் நாம் ஆராயும் நாட்டின் பகுதிபற்றி, மிகச் சிறு அளவில் மாத்திரம் சொல்லப்பட்டுள்ளது. மேலும் தெற்குப் பற்றிய இத்தகைய புறக்கணிப்பிற்கு இரண்டு காரணங்கள் உளவென்றும் அவர் விளக்கு கிரூர். ' இந்திய வாலாற்று ஆசுரியர் பொதானமாக வடக்குப் பற்றிய விவாங் களேக் கொண்டே தமது கருத்துக்களே உருவாக்குகிறுர். தக்கண பீட பூமியின தும் தாாதெற்கினதும் வாலாறு பற்றி இரண்டாமிடமே தாப்படுகிறது. அத் தடன் குடாநாட்டு வாலாற்று விவரங்களே விட, வட இந்திய வாலாற்று விவரங் கள் சிற்து தெளிவாகக் காணப்படுகின்றன. கி. பி. 600 ஆண்டுகளுக்கு முற் பட்ட காலத்தில் நிலவிய தென்னிந்திய அரசுகள் பற்றி மிகச்சில குறிப்புகளே தெளிவாகக் கிடைக்கின்றன. எனினும் இந்துத்தானம் பற்றி அதற்கு முந்திய 1200 ஆண்டுகள் வரை ஆதாரமுள்ள வாலாற்று நிகழ்ச்சிகள் இடப்பெற்றுள் ளன. குடாநாடுபற்றிய பூர்வீக ஆதாரங்கள் மிகச் சிறிதளவிலேயே கிடைக்குங் காரணத்தால் இந்திய வாலாற்றை முழுமையாக எழுதும்போது தென்னக வா லாற்றில் நிரப்ப முடியாத ஒரு பெரிய வெற்றிடம் தோற்றகிறது' என்று ஆசிரியர் வின்சன் சிமிது மேலும் எடுத்துக்காட்டுகிறுர். தென்னகத்தின் பண்டைய வாலாறு பற்றி விவாங்கள் மிகக் குறைவாகவே கிடைத்தபோதிலும் இந்த வாலாற்றை மேற்கொண்டு படிக்கும்போது சிமிது அவர்கள் கூறுவது போல நிலேமை அவ்வளவு மோசமாக அமைந்திருக்கவில்லே என்பதை நாம் அறிய முடியும்.

தென்னிந்திய வாலாற இந்திய வாலாற்றின் ஒரு சுவைமிக்க அங்கமாக விளங்குகிறது என்பது எந்தக் கண்ணேட்டத்திலிருந்து பார்த்தாலும் நமக் குத் தென்படும். உலகிலே மக்கள் வாழ்ந்த மிகப்பழமையான பிரதேசங்களுள் வாலாற்றிற்கு முற்பட்ட காலப் புதைபொருளாராய்ச்சிகளும், தென்னக நாகரி கங்களுக்கும் அயல்நாட்டு நாகரிகங்களுக்குமிடையில் இருந்த உறவும் ஒரு பிர தான அத்தியாயமாக இடம் பெறுகின்றன. இந்தியா முழுவதிலும் இந்தோ— ஆரிய வாழ்க்கை அம்சங்களும் ஆரியருக்கு முற்பட்டகால வாழ்க்கை அம்சங் களும், வேறுபட்ட நிலேமைகளிலும், அளவிலும் இணேந்ததன் மூலமே இந்திய பண்பாட்டிற்கு அத்திவாரமிடப்பட்டது; ஆரியருக்குமுற்பட்ட இந்தியாவின் சாயல் வேறெந்தப் பகுதியையும்ளிட அதிகமாகத் தென்னகத்தின் மொழிகள், இலக்கியங்கள், தாபனங்கள் முதலியவற்றில் எஞ்சியிரூப்பதைக் காணலாம். மேற்குத் தக்கணத்திற் காணப்படும் மாரட்டியர்களே இந்தோ-வரைவர். இப்பொதேசத்திற்குக் கிழக்கிலும் தேற்குலும் பேசப்படும் மொழிகள் களாவர். இப்போதேசத்திற்குக் கிழக்கிலும் தேற்கிலும் பேசப்படும் மொழிகள் ஒரே பிரிவைச் சார்ந்தவையாகும். திராவிடம் என்றழைக்கப்படும் இம்மொழிப் பிரிவில் மிகப் பழமைவாய்ந்ததும் இலக்கிய வளமுள்ளதுமான மொழி தமி ழாகும். தமிழ் இலக்கியங்களுக்குள் மிகப் பண்டைய காலத்தவையாக விளங்கு பவை, குறைந்தது கெறித்துவ சகாத்தத்தின் ஆரம்ப நூற்றுண்டுகளேச் சேர்ந் தனவாகும். இத்தகைய பண்டை இலக்கியங்களே ஆதாரமாகக் கொண்டு வரை யறுக்கப்படும் அரசியல், சமூகம் ஆகியன சம்பந்தமான வாலாறு சுவைமிக்க தாக விளங்குவதோடு ஆரியருக்கு முற்பட்ட கால மக்களுக்கும் ஆரியருக்கு மிடையிலிருந்த பண்பாட்டுத் தொடர்புகள் பற்றிய பொச்சினேகள் சிலவற்றைத் தெளிவு படுத்தவும் துணே நிற்பனவாகும். கிழக்கே, வங்காள விரிகுடாவுக் கூடாக, இந்து அரசுகள் தோற்றி வளர்ந்தன என்பது, தென்னிந்தியாவிலும் இலங்கையிலும் ஆரிய மயமாக்கப்பட்ட குடியேற்றங்கள் விரிவடைந்தமையைக் குறிப்பதாகும்; தக்கணaும், தாசதெற்கும், கிறித்துவுக்கு முன்பும் பின்பும், கடல் வழி இயக்கங்கள் பரவுவதற்குத் தனமாக அமைந்தன. விந்திய மலேகளுக் குத் தெற்கே இடம் பெயர்ந்து சென்று குடியேறிய மக்கள் எவ்வகைப் பிரச்சின களே எதிர்நோக்கித் தீர்வு கண்டார்களோ ஏறக்குறைய அத்தகைய பிரச்சின களேயே இந்தோனேசியாவிற்கும் இந்தோ-சினத்திற்கும் குடியேறச் சென்றவர் கள் எதிர் நோக்கித் தீர்வுகண்டனர். சுவைமிக்க பல பண்பாட்டு உறவுகளும், இவற்றிற்கிடையே இருந்த ஒருமைப்பாடும், பலாபலன்களும் பற்றி ஒரு விரி வான ஆராய்ச்சி எதுவும் இன்னமும் மேற்கொள்ளப்படளில்லே. இந்த நாடுகளில் பண்பாட்டு இயல்புகள், உறவுகள் பற்றி ஆராய்வது இந்தூலின் வாம்பிற்கு அப்பாற்பட்டது. இந்திய வாலாறு நெடுங்காலமாகத் தனிமைப்படுத்தப்பட்ட வகையில் ஆராயப்பட்டு வந்துள்ளது. மேலும் ஆசியாக் கண்டத்தைப் பின்னணி யில் வைத்துப் பார்க்கும்போது கடல்வழிவந்த வாலாற்று அம்சங்கள் பற்றிப் போதிய கவனம் எடுக்கப்படவில்லே என்பது தெரியவரும். 'மூன்று சமுத்திர**ங்** களின் முதல்வர்கள்' என்று அழைக்கப்படும் சாதவாகனர்கள் கடல் வழிக் குடியேற்றங்களேயும் வர்த்தகத்தையும் வளர்த்தனர். அவர்களுடைய ஆணேயின் கீழ் பௌத்த கலே மிகச்சிறந்த முறையில் எழிலாருவம் பெற்ற விளங்கியது. இன்று வரை மேற்கிந்திய கற்கோயில்களிற் பேணப்பட்டு வருவனவற்றிலிருந் தும் அமராவதி, கோலி, நாகார்ச்சுனகொண்டா போன்ற, கிருட்டிணே ஆற் றின் பள்ளத்தாக்குகளில் எஞ்சிக் கிடக்கும் தூபிகளில் இக் கலேயின் எழில் ்பற்றி அறியலாம். சாதவாகனர்களின் கலே மாபு, அவர்களே அடுத்து ஆட்சிக்கு வந்த தக்கணத்தின் கிழக்கு மேற்குப்பகுதி அரசர்களால் தொடர்ந்து பேணப்பட்டது. தமிழர்களின் சங்க இலக்கிய காலமும் சாதவாகனர்களின் தக்கண ஆட்சியின் பின்ளேய பாதிப்பகுதியும் ஒரே காலத்தவையே. மேற்கில் இந்தியாவிற்கும் உரோமாபுரிப் போசிற்கும் அதிகமான வர்த்தகம் வளர்ந்ததும் இதே காலத்திலேயே. தக்கணத்தில் இதே காலத்திலும் பின்னரும் ஏற்பட்ட பிளாக்திக்குக் கலே வளர்ச்சி கிரேக்க, உரோமாபுரிக் கலேகளினதும் அவற்றின் மாதிரிக் கலேகளினதும் வழியில் தோன்றியதே என்று நம்ப நல்ல காரணங்கள் உண்டு.

சங்க காலத்தை அடுத்துக் கி. பி. 300 தொடங்கி கி. பி. 600 வரையான காலத் தில், தமிழ் நாட்டில் நடைபெற்ற நிகழ்ச்சிகள் பற்றிப் போதிய செய்திகள் கிடைக்கவில்லே. கி. பி. 300 அளவில் அதற்குச் சுறிது பின், ஆதி அரசர் கள் என்றழைக்கப்பட்ட எண்ணிறந்த பிரபுக்களேத் தோற்கடித்த களப்பிரர் என்ற கொடிய அரசர்கள் ஆதிக்கம் செலுத்தினர். களப்பிரர் தோற்கடிக்கப் பட்டதையடுத்து, கி. பி. 6 ஆம் நூற்றுண்டின் பின், பாண்டிய பல்லவ சாதனேகளின் புதிய சகாத்தம் ஆரம்பமாகிறது. சாதவாகனப் போசினரின் மாபுரிமைகளேத் தமக்குட் பிரித்துப் பாதுகாத்து வந்த பல அரசவம்சங்கள், தமிழ்ப் பிரதேசத்தின் இருள் சூழ்ந்த அதே வாலாற்றுக் காலத்தில், தக்கணத் திற் புகழ்பெற்று விளங்கின. சாதவாகனப் போரசின் அரசியல் நிர்வாக அமைப் புக்களேயும், கலே, பண்பாட்டுத்துறைகளின் பாரம்பரியத்தையும், இந்த அரச வம்சங்கள் ஆட்சிபுரிந்த காலத்தில் பௌத்தமும் சமணமும் குறிப்பிடத்தக்க முன்னேற்றம் அடைந்தன. அசந்தா, ஆந்தொநாடு, இலங்கையின் கிகிரியா இட்சுவாகுக்களும், சாலங்காயனர்களும் கிழக்குத் தக்கணத்தில் உள்ள விட்டுணு குண்டினியர்களும், தெற்குத் தக்கணத்தில் இருந்த சூதர்கள், கடம்பர்கள், கங்கர் கள், பல்லவர்கள் போன்ரோரும் மிக முக்கியத்துவம் வாய்ந்தவர்கள். இந்த அரச வம்சங்கள் ஆட்சிபுரிந்த காலத்தில் பௌத்தமும் சமணமும் குறிப்பிடத்தக்க முன்னேற்றம் அடைந்தன. அசந்தா, ஆந்திரநாடு, இலங்கையின் சிகிரியா போன்ற இடங்களில் ஏற்பட்ட கலே வளர்ச்சிக்குப் பௌத்தம் பேரூக்கமளித்தது. சமணமதம் மேற்குத் தக்கணத்திலும் தமிழகத்திலும் இருந்த அரசர்கள் மத்தி யிற் பெரிதும் வாவேற்கப்பட்டதுடன் குடிமக்கள் மத்தியிலும் கணிசமான பகுதியினருடைய ஆதாவைப் பெற்றது. பர்மா, மலாயா, யாவா, போர்னியோ, இந்தோ-சீனம் போன்ற பகுதிகளிற் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ள மிகப் பழைமை வாய்ந்த கல்வெட்டுகள், தக்கணமும் தென்னிந்தியாவும், இந்த நாடுகளில், ஆரிய மயமாக்கப்பட்ட குடியேற்றங்களே ஏற்படுக்தின என்பதற்குத் தகுந்த சான் றகும்.

அடுத்த காலகட்டத்தில் (கே. பி. 600-950) முன்னேயவற்றை விட விசாலமான அரசுகள், தென்பகுதியில் தோன்றின; இவை போரிலாயினும் சமாதானத்தி லாயினும் சிறந்து விளங்கின. தக்கணத்தில், முதலில் பாதாமியைச் சேர்ந்த சாளுக்கியர்கள், முழுப்பிாதேசத்திலும் தமது ஆதிக்கத்தைப் பாப்பினர்; சாளுக்கியரடைய முழு அதிகாரம் இரு கடல்களுக்கும் இடைப்பட்ட நிலப் பகுதியிலும் பாம்பியது. எனினும் பல அரச வம்சத்தினரின் குலப்பிரிவுகளின் கீழ், தெலுங்கு நாட்டின் கிழக்குக் கடற்கரை யோரத்திலும் வடமேற்கிலுள்ள லாத்தா என்ற மாகாணத்திலும் சுதந்திர குடியாசுகள் வளர்ச்சியுற்றன. சாளுக் கியர்கள் தமது ஆதிக்கத்தைப் பாப்பி, ஹர்ஷவர்த்தனன் தன் பேராசின் எல்லேவை விந்திய மலேக்கு வடக்கே அமைத்துக்கொள்ளும்படி வற்புறைக் வெற்றி கண்டனர். சாளுக்கியர்கள் தமக்கு வடக்கே அமைத்துக்கொள்ளும்படி வற்புறைக் திர்த்தும் தெற்கிலுள்ள பல்லவர்களே எதிர்த்தும் போரடி வெற்றி கண்டனர். அத்துடன் சாளுக்கியர் காலத்தில் பாதைகளிற் செதைக்கப்பட்ட அல்லது கற்களினுற் கட்டப்பட்ட மிக அழகான கற்கோயில்கள் ஐகோல், பாதாமி, பட்ட டக்கால் ஆகிய இடங்களிற் காணப்படுகின்றன. இத்தகைய கலேப்படைப்புகள் சாளுக்கியர்கள் மதத்துறையிலும் சுற்பக்கலேயிலும் கொண்ட ஈடுபாட்டிற்கு நல்ல எடுத்துக்காட்டாகவுள்ளன. அசந்தாக் குகைகளிலுள்ள சில ஒவியங்களும் இதே காலத்திலேயே வரையப்பட்டன என்பதிற் சந்தேகமில்லே. 8 ஆம் நூற்றுண்டின் நடுப்பகுதியுடன் சாளுக்கியர்களின் அதிகாரம் குன்றிவந்தது. இச் சாளுக்கிய அரசர்களின் கீழ் இருந்த எண்ணற்ற பிரபுக்கள் வம்சத்தி லிருந்து, இராட்டிரகூடர்கள் என்ற அரச மாபு தோற்றி, மானியக்கே**டா** என்**ற** பகுதியை மத்தியாகக் கொண்டு ஒரு புதிய போரசை நிறுவி, முக்கியத்துவம் பெற்றது. பாதாமியிலிருந்து சாளுக்கியர்கள் பின்பற்றிய அதே கொள்கைகளே இராட்டிரகூடர்கள் நிருவாகத் துறையிலும், வடக்கிலும்—தெற்கிலும் இருந்த அயல் அரசுகளுடன் அமைந்த உறவிலும் மாபுப்படி பின்பற்றி வந்தனர்; எனினும் இவர்கள் கிழக்குத் தக்கணத்தின் அரசர்களான வேங்கியின் சாளு**க்** கியர்களுடன் முடிவில்லாப் பகைகொண்டிருந்தனர். எல்லோராவில் அதி அற்பு**த** வடிவிலுள்ளதும் பாதையிற் செதுக்கப்பட்டதுமான கைலாசநாதர் கோயில் இராட்டிரகூடர்களின் மிகச் சிறந்த கலேச்சின்னமாகத் திகழ்கிறது

தென்னகத்தைப் பல்லவர்களும் பாண்டியர்களும் பகிர்ந்து கொண்டனர். அடுத்தடுத்து நிகழ்ந்த போர்களின் விளேவாக காவேரியை அடுத்த பொதேச**த்** தில் பல்லவ-பாண்டிய அரசுகளுக்கு இடையிலிருந்த எல்ஃயும் இடம்பெயர்ந்து இருந்தது ; எப்போதும் இரு முனேகளிலும் போர் செய்யவேண்டிவர்களா யிருந்த பல்லவர்களுக்கு இது கடினமாக அமைந்தது. சங்ககாலத்தில் மிகச் சிறப்புற்று விளங்கிய சோழர்களுடைய அரசு அடுத்த காலகட்டத்தில் மிக அற் புதமான போசாக வாலாற்றில் இடம் பெறகின்றது. ஆனுல் அதே சோழ அரசு தமிழகத்தின் அரசியல் வாலாற்றிலிருந்து காலப் போக்கில் முற்றுக மறைந்து விடு இறது. கையளிக்கப்பட்ட மாவட்டங்களிலிருக்கும் இரேநாடு என்னும் பிர தேசத்தில் இருந்த தெலுங்குச் சோடர்களுக்கும் தமிழகத்தின் சோழர்களுக்கும் **உ**றவு இருந்திருந்தால் அத்தொடர்பு எப்பேர்ப்பட்டது என்பது தெளிவா**க** வில்லே. சங்ககாலத்தில் விளங்கிய மிகப் பொசித்தி பெற்ற ஆரம்பகாலச் சோழ அரசர்களுள் ஒருவனுகரிகாலனின் வழிவந்தோரென்ற, தம்மை இந்த அரச வம்சத்தின் ஒரு சி.று பிரிவினர் கூறிவந்தனர். மதம், இலக்கியம், கலே ஆகியவற் றிற் குறிப்பிடத்தக்க முன்னேற்றங்கள் கண்ட காலமாகப் பாண்டிய பல்லவ காலம் அமைகிறது. அப்பொழுது உயர் இலக்கிய மொழியாகவும் பண்பாட்டு மொழியாகவும் வடமொழி கருதப்பட்டு ஒரு மதிப்பிற்குரிய இடம் தாப்பெ**ற்** றது; கங்காவம்ச அரசன் துருவினீதன் என்பவன் வடமொழி, கன்னடம் ஆகிய மொழிகளில் நாலியற்றிய ஆசிரியன் என்று தன்னே வருணித்துள்ளான். முதலாவது மகேந்திரவர்மன் என்ற பல்லவ அரசன், 'விசித்திரசித்தன்'— வியத்தகு திறத்தோன்—என்ற பொருத்தமான அடைமொழி கொண்டு அழைக் கப்பட்டான். அவன் நூலாசிரியனுகவும், கட்டட நிர்மாண சிற்பியாகவும், இசை வல்லுநஞகவும் ஓவியஞகவும் விளங்கியமையே இதற்குக் காரணமாகும்

7

#### தென் இந்திய வரலாறு

வளர்ந்து வரும் சமண பௌத்த மதங்களின் செல்வாக்கிற்கு, எதிரான ஒரு தீவிர இயக்கம் முதலாவது மகேந்திரவர்மன் காலத்தில் தோன்றியது. இதன் விளேவாகச் சைவ, வைணவ சமயத்தவர் மத்தியில் பொம்பத்தி இயக்கம் எழுந் தது. இப்பத்தி இயக்கத்தின் தலேவர்கள், நாயன்மார்கள் என்றும் ஆழ்வார்கள் என்றும் அழைக்கப்பட்டனர். நாயன்மார்களும் ஆழ்வார்களும் சென்று பல தடவை தரிசித்த புண்ணிய தலங்கள் பற்றிப் பாடிய மிக அருமையான பத்திப் பாடல்கள் தேவாரங்கள் என்றும் திவ்வியப் பிரபந்தங்கள் என்றும் பின்பு தொகுக்கப்பட்டன. தமிழ் இலக்கியத்தில் விலேமதித்தற்கரிய மிக உயர்ந்த செல்வ மாக மதிக்கப்படும் இப்பத்திப் பாடல்கள் சமயகுரவர்களால் மதப்பிரசார யாத் திரையில் அருளிச் செய்யப்பட்டவையாகும். புகழ்பெற்ற குமாரிலபட்டரும், மிகப் பெருமை வாய்ந்த சங்காாச்சாரியாரும் இக்காலத்திலேயே வாழ்ந்து போதித்து வந்தனர். சுமாரிலபட்டர் வேத வியாக்கியானங்களிற் காணப்படும் திருநெறிகளேத் திருப்பு வற்புறுத்தியதுடன், பலியிடும் மதச்சடங்கினயும் ஆகரித்தார் ; சங்கரர் ஒரே தெய்வக்கோட்பாட்டின் அடிப்படையில் அமைந்**த** வேதாந்த உண்மைகளே ஈடும் இணேயுமற்ற முறையில் விளக்கிஞர். கோயிற்— சிற்ப அமைப்பிலும் நிருமாணக் கஃயிலும் இக்காலக் கோயில்களும், சிற்பங் களும் மிக உயர்ந்த இடம் பெறகின்றன. இந்த உயர்கலேகளின் அரும்பொருட் சாலேயாக மாமல்லபுரமும் காஞ்சிபுரமும் இன்றும் திகழ்கின்றன.

விசயாலயன் மரபு வழிவந்த போசு கண்ட சோழர்களின் உயர்ச்சி கி. பி. 9 ஆம் நாற்ருண்டின் நடுப்பகுதியில் இடம்பெற்றது. யாரும் அறியாத நிலேயில் இருந்து எழுந்த சோழர்கள் தம் தலேநகராகிய தஞ்சாவூருக்கு வடக்கே எஞ்சி பிருந்த பல்லவர்களின் ஆதிக்கத்தை அகற்றித் தென்னகத்தின் பாண்டிய சோ அரசர்களே அடிபணியவைத்து, இலங்கைமீதும் படை எடுத்தனர். சோழப் போசு தோன்றியபொழுதே (கி. பி. 950 வரையில்) அது அழிவுறக்கூடிய அபாயம் இராட்டிரகூடர்களின், முக்கியமாக 3 ஆம் கிருட்டிணரின், பகைமை யால் ஏற்பட்டது; எனினும் கருநாட்டில் எழுச்சிபெற்ற இராட்டிரகூட அரசு, தனது படை அரணிலிருந்து தூர இயங்கிவந்த காரணத்தால், நிரந்தாப் பயன் எதையும் இராட்டிரகூடர் பெறமுடியவில்லே. கிருட்டிணன் நடத்திய போர்கள் எழுச்சி பெற்ற சோழப் போசை வலுப் பெறவிடாது தற்காலிகமாகவே தடுத் தன; 2 ஆம் சாளுக்கிய தைலன் என்னும் அரசன் கிருட்டிணனுக்குப் பின் ஆட்டி புரிந்த அரசரைத் தோற்கடித்து ஆதிக்கத்தைச் சுலபமாக்கிக் கைப்பற்றி ஞன். திரூட்டிணன் திடைய படைகள் பின்வாங்கியதும் சோழ ஆதிக்கம் விரைவில் புத்துணர்வு பெற்றது. சோழ ஆதிக்கம் 11 ஆம் நூற்றுண்டின் தொடக்கப் பகுதி யில் 1 ஆம் இராசராசன் காலத்திலும், அவனே விடப் பெருமைமிக்க அவன் மக ஞன 1 ஆம் இராசேந்திரன் காலத்திலும் உச்சம் பெற்று விளங்கியது. இக்கால**த்** தில் வட இந்தியா போர் பூசல்களினுற் சிதறுண்டு பலம் குறைந்த சிறு அரசு களாகப் பிரிந்திருந்தது; இசுலாமிய தாக்குதல்களிறைற் கில அரசுகள் ஆட்டம் கண்டன. எனினும் இதே காலத்தில் இந்த இரு அரசர்களும் தென்னிந்**தியா** முழுவதிலும் முதல் முறையாக அரசியல் ஐக்கியக்தை உருவாக்கினர். அத்

துடன் இந்து மகா சமுத்திரத்தின் கடற் போக்குவாத்தைக் கட்டுப்படுத்திய துடன் சிறீவிசயப் போசின் அலுவல்களேயும், தம் படையெடுப்பாலும், இராச **த**ந்தொத்தாலும் வெற்றிகாமா**க** ஒழுங்குபடுத்தினர். மத்**தியிலிருந்து** கட்**டுப்** படுத்தக்கூடிய மிகச் சிறந்த நிருவாக முறையை அமைத்ததுடன் கொமமன்றங் களுக்கு, முன்பிருந்த அரசர் வழங்காத சுயாட்சி முறை உரிமையை வழங்கினர். தென்னிந்திய கட்டிடக்கலேயின் மிகச் சிறந்த இரத்தினமாக மிளிரும் தஞ் சைப் பெரிய கோயிலேக் தந்தை நிருமாணித்தான். மகன் திருச்சிராப்பள்ளி மாவட்டத்தின் காட்டுப்பகுதியில் தஞ்சைப் பெரிய கோயில் போன்ற ஒரு கோபிஃலயும் அதைச் சூழ ஒரு நகரத்தையும் அமைத்தான். கங்கை கொண்ட சோழபுரம் என்ற பெயருடன் விளங்கிய இந்நகரம் (கங்கையைக் கைப்பற்றிய சோழனின் நகாம்) தென்னிந்தியாவில் வளர்ந்த புதிய ஆதிக்கத்திற்கு நாட் டின் ஏனேய பாகங்களில் விளம்பாமாகவே இருந்தது. பல்லவர் காலத்தில் ஆரம் ழக்கப்பட்ட மத மறுமலர்ச்சி இயக்கத்தில் இது ஒரு சிறந்த காலமாக விளங் கியது. காவேரிக்களையில் அமைந்த ஒரு கிராமத்தில், முதலாவது பாரந்த**க** சோழன் காலத்தில், வாழ்ந்த வேங்கடமாதவன் என்பவரால் இருக்கு வேதத் திற்குப் புதிய விளக்கவுரை ஒன்று எழுதப்பட்டது. இதே காலத்தில் சை**வ** வைணவ பிரிவுகளுக்குரிய பாடல்கள் திருமுறைகளாகத் தொகுத்து நூல் வடி வில் ஆக்கப்பட்டன. இன்று வரையும் அத்திருமுறைத் தொகுப்புக்கள் நிலே பெற்றுள்ளன. உலகக் கலேப்படைப்பு வாலாற்றில் நிகரில்லாச் செம்மையும் தொழில் நட்பத்திறனும் மிளிர விளங்கும் நடராசப் பெருமானின் செப்புத் திருவுருவங்கள் நடன அமைப்பின் மகத்துவத்துடன் கூடித்திகழ்கின்றன.

11 ஆம், 12 ஆம் நாற்ருண்டுகளில் இராட்டிரசுடர்கள் அமைத்த போக வீழ்ச்சியடைந்த பின் அதிகாாத்திற்கு வந்தவர்களும் கல்யாணி நகரிலிருந்**து** ஆட்சிபுரிந்தவர்களுமான சாளுக்கியர்கள் அதேகாலத்திலிருந்த சோழர்களின் எதிரிகளாக விளங்கினர். சாளுக்கிய அரசுக்கும் சோழப் போசிற்கும் இடை யில் நடந்த போர்களின் விளேவாகத் துங்கபத்திரையைக் கோடாகக்கொண்டு அமைந்த எல்லே, கடும் பகைமையுடன் நடந்த கில போர்களின் விளேவாக, அடிக்கடி மாற்றமடைந்தது. வேங்கியிலிருந்து ஆட்சிபுரிந்த சாளுக்கிய அரசு சோழர்களுக்கும் கல்யாணியிலிருந்து ஆட்சிபுரிந்த சாளுக்கியருக்குமிடையில் போருக்குரிய பிணக்காக நீடித்திருந்து வந்தது. வேங்கியைச் சேர்ந்த சாளு**க் பி**யர்கள் கல்யாணியைச் சேர்ந்த சாளுக்கியர்களுக்கு மாபு வழிவந்த உறவின**ர்** களாவர். மறுபுறத்தில் வேங்கிச் சாளுக்கியர்கள் அவர்களின் அரசை எதிர்த்**த** (10 ஆம் நாற்றுண்டின் இறுதியில்) நிகற்ந்த உள்நாட்டுக்கலகத்தின் விளேவாக, ஆட்சியிலிருந்து அப்புறப்படுத்தப்பட்டபோது சோழப் போாசின் துணே கொண்டு திரும்பவும் ஆட்சிக்கு வந்தமையால் சோழர்களுக்கு வேங்கிச் சாளு**க் சிய**ர்கள் கடமைப்பட்டவர்களாயிருந்தனர். இதன் பின்னர் சாளுக்கிய சோழ**ர்** அரசவம்சத்தினருக்கு இடையில் வம்சவுறவுகள் ஏற்பட்டு இரு வம்சங்களும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

நேருங்கி உறவாடின; பின்னர் சோழ அரசுரிமைக்கு வழிவந்த ஆண் அரசன் இல்லாத காரணத்தால் வேங்கியை ஆட்சிபுரிந்த அரசனே கி. பி. 1070 இல் சோழ அரசுகட்டில் ஏறினுன். அவனே 1 ஆம் குலோசதுங்கன் ஆவான்.

1 ஆம் குலோத்துங்கனின் மிகப் பெரிய எதிரியாக 6 ஆம் விக்கொமாதித்தன் விளங்கினன். தென்னிந்திய வாலாற்றில் அரை நூற்றுண்டு காலமாக இப்போ சுகளுக்கிடையில் பகைமை நிலவி வந்தது. இதன் விளேவாக இட்போசுகள் இாண்டும், இவ்வாசர்களின் பின் ஆட்சிபுரிந்த வல்லமை குறைந்த அரசர் களின் ஆணேயின்கீழ், பலம் குன்றின. கல்யாணியில் அமைந்திருந்த சாளுக்கியப் போரசினுல் ஆதிக்கம் பெற்று வளர்ந்தவர்களாகிய துவார சமுத்திரப் பகுதியை ஆண்ட ஒய்சளர், தேவகிரியைச் சேர்ந்த யாதவர், வாரங்கலில் இருந்த காகதியர் ஆகிய சூறுநில மன்னர்கள் 12 ஆம் நூற்றுண்டின் பிற்பகுதியில், இவர்களுக்குத் தாயகமாக விளங்கிய போசினுடைய பெரு நிலங்களேத் தமக்கிடையிற் பகிர்ந்துகொண்டனர். சோழப் போரசின் அண்டை நிலங்களே ஆட்சிபுரிந்த கோசலர்கள் சோழப் போரசின் நிலங்களே இணேத்துத் தம் வலிமையைப் பெருக்கியதுடன் தென்னகத்தின் அரசியலிலும் தஃயிட்டனர். சோழ அரசர் களே எதிர்த்து ஆக்கொமிப்புச் செய்து வந்த பலம் பொருந்திய சிற்றாசு களே அடக்கிச் சோழ அரசர்களேக் காத்து வந்தனர். 13 ஆம் நூற்றுண் டின் ஆரம்பத்திலிருந்து பாண்டிய பாம்பரையில் வல்லமையும் சத்தியும் மிக்க அரசர்கள் தோன்றலாயினர். பல்லவர் வழி வந்த அரசன் என்று தன்னே வர்ணித்த கோப்பெருஞ்சிங்கன் என்னும் ஒரு பிரபுவினுடைய ஆசையும் ஆர்வ மும் சோழப் போரசினுடைய வட பாகத்தின் பாதிப் பிரதேசத்தில் இவன் ஆதிக்கம் செலுத்தக் காாணமாயிருந்தன. ஒய்சளர்களுடைய திணே கொண்டு சோழ அரசு சில காலம் நிலேபெற்றது. எனினும் சோழப் போச விரைவிற் சிதைவுற்றமையினுல் தமிழகம் முழுவதும் கிழக்குக் கடற்கரையின் நெல் லார்க் கணவாய்கள் வரை அமைந்த பொதேசமும் பாண்டியரின் ஆணேயின்கீழ் 13 ஆம் நூற்ருண்டின் நடுப்பகுதியிற் கொண்டுவாப்பட்டன. வளர்ந்து வந்த பாண்டிய அரச ஆதிக்கத்தைத் தடுத்து நிறுத்த ஒய்சள அரசர்கள் எடுத்த முயற்சிகள் குறிப்பிடத்தக்க பலணேத்தாத் தவறின. தெலுங்குச் சோடர்கள் கூட இந்த முயற்சியில் ஒய்சளர்களே விடச் சிறந்து விளங்கவில்லே.

இக்காலத்தில் மக்களின் மொழிகள் அவ்வப்பொதேசங்களில் ஊக்கமாகக் கற் கப்பட்டு வந்தபோதிலும் வடமொழிக் கல்வியும் இலக்கியமும் எங்கும் ஆதாவு பெற்று வளர்ந்து வந்தன. சாளுக்கிய ஒய்சள அரசர்களின்கீழ்க் கண்னடமும், கிழக்குச் சாளுக்கியர்கள், காகதியர்கள், தெலுங்குச் சோடர்கள் ஆகியோரின் ஆண்யின்கீழ்த் தெலுங்கு மொழியும், சோழ பாண்டிய அரசர்களின்கீழ்த் தமி மும் வளர்ந்து வந்தன. இராமாயணமும் மகாபாரதமும் இந்த மொழிகள் எல்லா வற்றிலும், புகழ்பெற்ற அலவர்களால், மொழியாக்கம் செய்யப்பட்டன. பத்திப் பாடல்களும் மத சம்பந்தமான கண்டன நூல்களும் இக்காலத்திற் பெருந் தொகையாகப் பெருகின. அரச அவைகளிற் புலவர்களே அமர்த்தி வந்த முறையின் விளேவாக மதப்பற்றற்றனவும் ஓாளவு சரித்திரச் சார்புள்ளனவு மான பல இலக்கியங்கள் தோன்றலாயின. 'யாக்கியவற்கியம்' போன்ற பழைய நீதி நூல்கள் பற்றி எழுந்த விளக்கவுரைகளும் அரசினர் அமைப் புப் பற்றி எழுதப்பட்ட தனிப்பட்ட விளக்கங்களும் இக்காலத்தில் அரச நீதி பரிபாலனம் பற்றிய சிந்தனேகள் முன்னேற்றமடைந்தன என்பதற்கு **ந**ல்ல எடுத்துக்காட்டுக்களாகும். தனக்கு முன் வாழ்ந்த பெரிய வைணவ ஆழ் வார்களும் ஆச்சாரியார்களும் இறை பற்றித் தந்த தத்துவ விளக்கங்களேயும் **உபநிடதக்** கொள்கையையும் இணேக்க முயன்று விசிட்டாத்துவைதக் கொ**ள்** கைகளே, தக்துவத் துறையில் இராமானுசர் அமைத்துத் தந்தார். இராமா லைசருடைய சிந்தனேத் தொகுப்புடன் தொடர்பு கொண்டும் அதே வேளேயில் சில முக்கிய அம்சங்களில் மாறபட்டும் ' நிம்பார்க்கர் ' என்பவருடை**ய** பதவிளக்கம் அமைகிறது. நாராயணன், இலக்குமி ஆகிய தெய்வங்களின் இடத்தை நிம்பார்க்கருடைய தக்துவத்தில் கிருட்டினனும், இராதையும் பெ**று** கிறூர்கள். கிருட்டிணனும் இராதையும் பத்தர்களின் ஈடுபாட்டைப் பெரிதும் கவர்ந்து விடுகின்றனர். தென்னகத்தின் பல பகுதிகளிலும் ஆட்சிபுரிந்த எல்லா அரச மரபினராலும் பெரிய கற்கோயில் அமைக்கும் பணி மேற்கொள்ளப்பட் டது. கட்டடக்கலே போன்ற கலேகள் பெரிய அளவில் அரச ஆதாவும், புத்தம் புதிய எழிலும் அழகும் பெற்று மிளிர்ந்தன. சோழர் சாளுக்கியர்களின் ஆட்சிக்காலமே (900—1200) பல வழிகளிலும் தென்னிந்தியாவின் வாலாற்றில் பெருமைக்குரிய காலமாகும்.

தென்னகத்தில் அமைந்திருந்த இரு பெரும் போசகளின் தேசங்களேயும் பாரம்பரியங்களேயும் தமதாக்கிக்கொண்டு வளர்ந்த நான்கு இந்து முடியாசு கள், 13 ஆம் நூற்ருண்டில், பொசுத்திபெற்றிருந்தன. வடக்கில் யாதவர்களும், காகதியர்களும், தெற்கில் ஒய்சளர்களும், பாண்டியர்களும் முக்கிய வல்லாசர் களாக விளங்கினர். இந்த அரசர்களின் மேலாதிக்கத்தின்கீழ், பழமைபோலப் பல சிற்றாச வம்சங்களும் தழைத்தோங்கின. 13 ஆம் நூற்றுண்டின் முடிவிலும் 14 ஆம் நாற்றுண்டின் ஆரம்பத்திலும் இந்த அரசியற் கட்டுக்கோப்பு, வெளியார் ஆதிக்கத்தினுல் அதிர்ச்சியடைந்தது. தில்லியில் தமது ஆணேயை நிலேநிறுத்திய கில்சிவம்ச சுல்தான்கள், தமது அதிகாாப் பார்வையை மேற்கு இந்தியப் பிர தேசங்களே நோக்கிச் செலுத்தினர். கில்சிகளேத் தொடர்ந்து "துக்லக்'' வம்ச அரசர்களும் இவ்விடயத்தில் அதிகார நாட்டம் கொண்டனர். ஆரம்பத்தில் சூறையாடலும், கொள்ளேயடித்தலுமே அவர்களது நோக்கங்களாக இருந்த போதிலும் நாளடைவில் இசுலாம் மதத்தைப் பாப்புவதிலும் ஆள்புலங்களேக் கைப்பற்றுவதிலும் கருத்துச் செலுத்தினர். பெயாளவில் தில்லியின் மேலா திக்கத்தின்கீழ், தென்னகத்தின் பெரும் பகுதியும் கொண்டுவாப்பட்டது. தில் லியிளுல் நியமிக்கப்பட்ட முசிலிம் ஆள்பதி ஒருவரின் பீடமாக மதுரை விளங் கியது. நாளடைவில் மதுரை ஆள்பதி அவர்கள், தில்லியை எதிர்த்துச் சுதந்திர சுல்தான் அரசு ஒன்றைத் தெற்கில் நிறுவிஞர். முசிலிம் போர் வீரர்களும், தள பதிகளும், நாட்டின் பல பாகங்களிலும் நிலேகொண்டு நாட்டு நிருவாகத்தின் மீத ஆதிக்கம் செலுத்தினர். கோயில்கள் சூறையாடப்பட்டும் தகர்த்தப்பட்

டும் மசூதிகள் அமைக்கப்பட்டன. இந்து சமூக அமைப்பை ஒரு புதிய ஆபத்து எதிர்நோக்கியது. ஆயினும் இந்நெருக்கடி குறுகிய காலம் மட்டுமே நிலேத்தது. தென்னகத்திற்கும் தில்லிக்கும் இடையிலுள்ள தூரமும், பாந்த படைவலி கொண்டு நிறுவப்பட்ட போசின் பலவீனங்களும், மக்கள் மத்தியில் நிலே பெற்ற அந்நிய ஆதிக்க எதிர்ப்புணர்ச்சியும், தென்னகத்தில் இந்து மதத்தைக் காப்பாற்றின. முகமது பின் துக்லக்கு என்ற அரசன் காலத்தில் அவ்வாசை எதிர்த்து எழுந்த பல கலகங்களின் விளேவாக, அப்போச 14 ஆம் நூற்ருண் டின் முதற்பாதியில், விசயநகாத்தையும் குல்பர்காவையும் மத்தியாகக்கொண்டு தக்கணத்தில் இரு முடியாசுகள் தோன்றின.

குல்பர்காவில் உதயமான பாமனி முசிலிம் முடியாசு, வட தக்கணத்தில் வளர்ந்து, கிழக்கிலும் மேற்கிலும் கடல்களே எல்லேயாகக் கொண்டிருந்தது. தெற் கில் இருந்த இந்**து**ப் போசைப் பாமனி முடியாசு எதிர்த்து வந்தது போல**வே** அதன் வடக்கில் இருந்த முசிலிம் அரசுகளுடனும் அது பகைமை சாதித் தது. பாமனி அரசர்களுள் 1347 தொடக்கம் 1518 வரை ஆட்சி புரிந்த 14 சுல்தான்களில் நால்வர் கொலேயுண்டனர். இருவரின் ஆட்சியும் கண்பார்வை யும் பறிபோயின. எஞ்சிய அரசர்கள் கூடக் கொடிய இரத்தவெறியடைந்தோராக இருந்தனர். குடியும் கீழ்த்தா ஒழுக்கரும் கொண்ட இவ்வாசர்களுடைய வா**லா** றகள் விரும்பி வாசிக்கக் கூடியவையல்ல. இக்கால வரலாற்று ஆசிரியர் ஒருவர் இவ்வாச வம்சம் பற்றிப் பின்வருமாறு கூறுகிறூர்.—' இந்த அரசவம்சத்தினுல் இந்தியாவிற்கு ஏற்பட்ட உருப்படியான நன்மை எதுவும் உண்டென்று கூறுவது கடினம்'. மேற்படி அபிப்பிராயம் கடினமானது எனினும் அநீதியானதன்று. பாாசீகத்திலிருந்து வந்த நூலாசிரியர்களுக்கும், கட்டடக்க%ஞர்களுக்கும் இவ் வாசர்கள் காட்டிய பரிவும், சில சமயங்களில் பஞ்சம் பாவியகாலத்தில் முசிலிம் பிசசைகள் மீது அவர்கள் காட்டிய பச்சாத்தாபமும், இவர்கீனப்பற்றி**ய** கணிப்பைச் சிறிது உயர்த்துகிறது. 16 ஆம் நூற்றுண்டில் பாமனி முடியாசு ஐந்து முரண்பட்ட சுல்தான்களின் தலேமையிற் சுதறுண்டது. தமக்குள் விடா**து** போராடிய இம் முடியரசுகள், விசயநகரத்தடன் இருந்த பகைமையையும் தொடர்ந்து வளர்த்துவந்தன. பிசப்பூர், கோல்கொண்டா அகிய இரண்டும் இவற்றுள் மிக முக்கியமானவை மொகலாயப் போசின் ஆதிக்கம் வளாவே, 17 ஆம் நாற்றுண்டில் வெவ்வேறு காலத்தில், இச் சிற்றாசுகள் அனேத்தும் தில் லியின் ஆதிக்கத்தின்கீழ்க் கொண்டுவாப்பட்டன.

பாமனி முடியாசு தொடங்குவதற்குப் பத்து ஆண்டுகளுக்கு முன்பு உதய மான விசயநகாம், இந்து கலாசாரம் புத்துயிர் பெறுவதற்குப் பெரும் ஆதார மாக அமைந்தது. வேறெங்கும் கண்டிராத அளவு எதிர்ப்பை இசிலாத்திற்குதி ராக ஏற்படுத்திக் கணிசமான வெற்றியும் கண்டது. யுத்தத்திற்குத் தன்னேத் தயாராக்கிய அரசியல் அமைப்பும், தொடர்பான படைக் கண்காணிப்பும் இப் போரசின் இயல்பாக இருந்தன. அரசுக்கு உரிமையுடையோர் திறமையற்றவர் களாயிருப்பின் திறமைமிக்க படைத்தலீவர்கள் அவர்களே அகற்றி ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்றனர். விசயநகாப் போரசு என்பது ஒரு படைக்கூட்டணியா

கும். பல சிற்றாசர்கள் தமக்குள் பலம்மிக்க ஒருவனின்கீழ் இணேந்து இயங்கிய தற்கு விசயநகயம் நல்ல எடுத்துக்காட்டாகும். போர் நிர்ப்பந்தங்களால் விசய நகா அரசர்களுக்கு, அந்நியர்களேயும் முசிலிம்களேயும்கூடப் போங்கிப் படைப் பிரிவிலும், குதிரைப்படைப் பிரிவிலும் சேர்த்துக்கொள்ளவேண்டிய அவசியம் ஏற்பட்டது. தமது நாட்டையும் மதத்தையும் காக்கவே அரசர்கள் இவ்வாறு முயன்றனர். எனினும் இத்தகைய நடவடிக்கைகள் தீமைகளேயும் விளேவித்தன. 300 ஆண்டுகாலம் தாம் எதிர்த்து நின்ற சக்திகளுக்கெதிராகக் குறிப்பிடத்**தக்க** வெற்றியும் கண்டனர். இக்கால எல்லேயில் விசயநகரம் தனது ஆதிக்கத்தைப் டறிகொடுக்க நேர்ந்தது. ஐரோப்பிய வர்த்தக நிலேயங்களின் தோற்றத்துடன் புதிய சகாத்தம் ஒன்று உதயமாகியது. போத்துக்கீசர், நெடுநாள் நிலேபெருத தும் கொள்ளேயிடும் தன்மையுடையதுமான அவர்களது கரையோரப் போசை 16 ஆம் நூற்றுண்டின் தொடக்கத்திலேயே நிறுவினர். முக்கியமாக மேற்குக் கரையிலுள்ள விசயநகர்ச் சிற்றாசுகளுடன் போத்துக்கீசர் அடிக்கடி நட்புடை யவர்களாயிருந்தனர். முத்துக் குளிக்கும் கரை நெடுகலும் பிற இடங்களிலும் இருந்த செல்வம் மிக்க இந்துக் கோயில்களேப் போத்துக்கீசர் கொள்ளேயிட்ட னர். அத்துடன் கெறித்துவ குருமார்கள் மதமாற்ற முயற்சியிலும் ஈடுபட்டனர். இந்நிகழ்ச்சிகள் இந்து மதத்திற்கு ஓர் ஆபத்தாக அமைந்தபோதிலும், விசய நகர அரசர்களும், அதிகாரிகளும் இந்நிகழ்ச்சிகளேக் கட்டுப்படுத்திக் கண் காணித்து வந்தனர்.

இந்து சமூக அமைப்பிற்குப் பல திசைகளிலுமிருந்து ஏற்பட்ட ஆபத்துக் களினுல் அதனே அழிந்துபோகாவண்ணம் காப்பாற்றுவதையே குறிக்கோளாகக் கொண்டு விசயநகரப் பேராசு விளங்கிற்று. எனவே இக்காலத்திற் சமூக மத விடயங்களில், கடினமான வைதீக முறைகளேத் தென்னகத்து இந்துக்கள் சடைப்பிடித்ததில் அதிசயம் எதுவும் இல்லே. இன்றும்கூட, அதிக சத்தியுடன் தென்படும் வைதீக நில்மைகளே எதிர்த்து அகற்ற, ஒரு சீர்திருத்த இயக்கம் அவசியமாகத் தென்படுவதுடன், அது கடினமானதுமாகவே இருக்கிறது. வளர்ந்து வந்த வைதீக உணர்வுப் பெருக்கைப் பல வழிகளிலும் வலு வடையச் செய்ய இலக்கியமும் கலேகளும் தூணே நின்றன. வேதங்கள் பற்றிச் சாயனர், மாதவர் ஆகியோர் சிறப்புமிக்க விளக்கங்கள் எழுதினர். 'சர்வதர் சன சங்கிரகம்' (தத்துவ சாத்திரங்களின் தொகுப்பு) என்ற பெயருடன் எழுந்த இலக்கியங்களும் பாாசாரின் சிமிருதிகள் பற்றி எழுந்த இலக்கியங்களும் மத வளர்ச்சிக்கு அடிப்படையாக இருந்தன. நாட்டின் பொதான தலங்களில், புதிய மண்டபங்கள், பூங்காக்கள், கோபுரங்கள், தூணிரைகள் போன்றன நிறு வப்பட்டன. மதவழிபாட்டு வளர்ச்சிக்காக எண்ணற்ற அன்பளிப்புகளே அரசர் கள் ஆலயங்களுக்கும், அறிஞர்களுக்கும் செய்துவந்தனர். கல்வி, கலேகள் ஆகி யன விருத்தியடைவதற்காகச் செய்யப்பட்ட கொண்டுகள்பற்றி நாட்டின் பல பாகங்களிலுமுள்ள கல்வெட்டுகள் கூறுகின்றன. அரசர்களும் அரச சபைப் பிர புக்களும் மத, கலாசாா வளர்ச்சிகளுக்கு வாரி வழங்கிய பெருஞ் செல்வங்கள் பற்றி இக்கல்வெட்டுகள் கூறுகின்றன. ஓவியம், இசை, நாடகம் போன்ற நண்

13

கலேகள் அனேத்தும் ஆலயத்தையும், அரச சபையையும் ஆதாரமாகக்கொண்டு வளர்ந்தன. எனினும் மிகப் பிரதானமான ஒரு துறையில் விசயநகரப் பேரரசு பெலவீனப்பட்டிருந்தது. கொமங்களில் வாழ்ந்த சாதாாண மக்கள், அதிகாரி களின் தயவிலும் மத்திய அரசாங்கத்தின் ஆணேயின்கிழும் கொண்டு வாப்பட்ட மையால் சுயமுயற்சி இழந்த அவலப்பட்டனர். சோழர்கள் காலத்திலும், அவர் களுக்குப் பின்னும் நெடுங்காலம் நிலேபெற்று இருந்த கொட சுயாட்சிமுறை கவனிப்பாரற்றுச் சீரழிந்தது. போசர்களினதும் நாயக்கர் வம்சப் பொடுக்களி ன தம் படைத் துறைத் தேவைகளின் விளேவாகக் கொமச் சுயாட்சிமுறை சோழி**ந்** தது. போரசு படைக்கோலம் பூண்டமையால் அதன் மிகப் பெறுமதி வாய்ந்**த** குடியியல் நிலேயங்களுக்குப் பேரிடர் விளேந்தது. தென்னிந்தியாவின் அரசியற் கலாசார இயக்கங்களின் வாலாறுபற்றி அடுத்து வரும் பக்கங்களிற் சுருக்க மாகவே கூறப்படுகிறது. ஆராய்ச்சி முடிவுகள் எவையும் ஆசிரியருக்குக் கிடைக்க வில்லே. இவ்வாலாற்றைப் படிப்போர் தமக்கெட்டிய முடிவுக்<sub>(</sub>க வாலாம், ஆசிரி யரின் முயற்சி, நீண்ட வாலாற்று உண்மைகளேத் தொடர்ச்சியாகச் சுருங்கக்கூறி விளங்கவைப்பகேயாகும். இவ்வாலாற்றைக் குழப்பமில்லா து புரிந்துகொள்**ள** உதவியாகக் குறைந்தபட்ச விளக்கமும் தாப்பட்டுள்ளது. உண்மைகள், மிகப் போசித்திபெற்ற சில இயக்கங்கள் ஆகியன் பற்றியும், அவற்ரேடு தொடர்புடை யவர்கள் பற்றியும் மாத்திரம் குறிப்பிடப்படும். முக்கியத்**து**வம் இல்லா**த** சிறிய வியாபாரங்களும் பெயர்களும் வாசகர்களின் கவனத்தைப் பிரதான அம்சங்களி லிருந்து திசை திருப்பிவிடும் என்ற காாணத்தால் விலக்கப்பட்டுள்ளன.

இவ்விடயம் பற்றிய ஆராய்ச்சி இன்னமும் ஆரம்ப கட்டத்திலேயே இருக்**கி ரது**. எனவே இவ்வாலாற்றின் ஒவ்வொரு கட்டத்திலும் மாறுபட்ட கருத்**தக்** களும் விளக்கங்களும் உருவாவதற்கு இடமுண்டு. வாலாற்று ஆசிரியர்களின் மாணுன அடிப்பிராயங்களேக்கொண்ட ஒரு வியாக்கியானமாக இந்தாலே வள**ர** விடுவது நோக்கமன்று. இந்நோக்கத்தின் பொருட்டே விடயங்களேப் பற்றிய மாணுன கருத்துக்களேத் தொகுத்துரைத்து அவற்றைக் கொள்கை முறையில் அணுக முயற்சி எடுக்கப்பட்டுள்ளது. சம்பவங்களே மிக நியாயமர்ன முறையில் அணுக காட்டுவதற்கும் எத்தனிக்கப்பட்டுள்ளது. எனினும் வாசகர் ஒ**வ்** வொருவரையும் இந்தால் திருப்திப்படுத்துமென்று நம்புவதற்கில்லே. ஒவ்வொரு அத்தியாயத்தின் முடிவிலும் குறிப்பேடப்பட்டுள்ள துண்துங்களில் இந்தால் கண்டுள்ள பல முடிவுகள்பற்றி நீண்ட விவாதங்கள் நடத்தப்பட்டிருப்பதைக் தாணலாம்.

வின்சன் சிமிது அவர்கள், 'வடநாடு' சமக்கிருத நூல்கள், இந்தோ—ஆரியர் கருத்துக்கள் ஆகிய விடயங்கள் அதிக முக்கியத்துவம் பெற்றள்ளன. ஆரியால் லாதோரின் வாலாற்று அம்சங்களுக்கு உரிய மதிப்புக் கொடுக்கும் காலம் வந்து விட்டது ' என்று அபிப்பொயப்படுகிறூர். சிமிது அவர்களுக்குப் பல ஆண்டு களுக்கு முன்னமே இந்திய அறிஞருள் ஒருவரான போரசிரியர் சுந்தரம்பிள்ளே அவர்கள், ' இந்திய வரலாற்றை அறிவியற் கண்கொண்டு நோக்க விரும்பும் வா லாற்று ஆசிரியன் நெடுங்கால வழக்கமாக இருந்துவருவதுபோன்று கங்கைச்

சமவெளியிலிருந்து ஆராய்ச்சியை ஆரம்பிப்பதற்குப் பதிலாகக் கிருட்டிணே, காவேரி, வைகை ஆகிய ஆறுகளின் வடிநிலங்களிலிருந்த ஆராய்ச்சியை ஆரம் பிக்கவேண்டும்' என்று கூறுகிரூர். இந்திய வாலாற்று ஆராய்ச்சியைத தெற்கி லிருந்து தொடங்கு தலே தருக்களியலுக்குப் பொருத்தமாகும்; எனினும் இத் **தகைய முறை இன்றுவரை அனுட்**டிக்கப்படவில்**லே. சரித்திர ஆராய்ச்**சியில் இத்தகைய பாட்சிகாமான மாற்றம் என்றுவது நிகழலாம் என்பதும் சந்தே கமாகும். ஆரியர் வருகைக்கு முன்னிருந்த இந்திய வாலாற்று அம்சங்களின் ஆதிக்கத்தை வாலாற்று ஆசிரியர்கள் ஏற்க மறுக்கிருர்கள் என்ற காரணத் தால் இது கடினமானது என்று சொல்வதற்கில்லே. இந்திய கலாசார வளர்ச் **சிக்**கு, ஆரியருக்கு முன்னிருந்த மக்கள் ஆற்றிய தொண்டைப் புறக்கணிப்**ப** தற்கில்லே. எனினும் போசிரியர் சுந்தாம்பிள்ளே அவர்களே ஒப்புக்கொண்ட அடிப்படை உண்மை இவ்வாறு அணுகுவதற்கு இடராக அமைகிறது. விர்திய ் மலேக்குத் தெற்கே உள்ளதுதான் உண்மையான இந்தியா, இங்கு வாழும் மக்க ளுள் பெரும்பகுதியினர் ஆரியர் வருகைக்கு முற்பட்ட காலத்தின் குளுதிசயங் களேயும், மொழிகளேயும், சமூக நிறுவனங்களேயும் இன்றும் கூடத் தனிப்பண்பு களுடன் பேணி வருகிறுர்கள் என்ற அடிப்பிராயம் தெரிவித்த போசிரியர் சுந்தாம்பிள்ளே அவர்கள், 'தென்னகத்திற்கூட ஆரிய கலாசாரத்தின் ஊடுருவல் மிக விரைந்து பாவியுள்ளது. தென்னகத்தின் கலாசாரமும் ஆரிய கலா சாரமும் ஒன்றுடனுென்று பின்னிப் பிணேந்து விட்டமையிஞல் ஒன்றை மற்றை யதிலிருந்து பிரித்து அறிதல் வாலாற்று ஆசிரியனுக்குக் கடினமாகிவிட்டது. எனினும் அவ்வாறு பிரித்துணா எங்காவது வாய்ப்பிருந்தால் அது தெற்கில்தான் உண்டு. தூரதெற்கு நோக்கிச் செல்லச் செல்ல இத்தகைய சிறப்பியல்புக**ோக்** கண்டு கொள்ளும் வாய்ப்பும் அதிகரிக்கிறது ' என்று கூறகிரார். இற்றை வனை யிலும் நவீன ஆராய்ச்சியாளர்களுக்கு, இந்திய கலாசாரக்கின் ஆரியருக்கு முற்**பட்ட**கால அம்சங்களேயும், ஆரியர்கால அம்சங்களேயும் பிரித்துணர்வ**து** மிகக் கடினமான ஒரு பொச்சிணயாக இருந்துவருகிறது. தொாவிட அம்சங்களே ஆதாரம் காட்டும் நோக்குடன் அவற்றைப் பெற எடுக்கப்பட்ட முயற்கிகள் கல, வேடிக்கையாகத் தென்படுகின்றன. அனுமான் என்ற பெயர் " ஆண்மந்தி" என்ற சொல்லிலிருந்து வந்திருக்கவேண்டுமென்று தமிழ் மாபுக்கு முரணுகக் காட்ட முயன்றுள்ளனர். அத்துடன் வடமொழிச் சொல்லாகிய ' பூசை' (தெய்வ வழிபாடு) என்ற சொல்லேத் தமிழ்ச் சொற்களான பூ (மலர்) — செய் (செய் தல்) என்றும், பூசு (மெழுகுதல்) என்பது தைலம் அல்லது பலியிட்ட இரத்தத் தைக் குறிப்பிடுவது என்றும் திராவிட மொழியுடன் வலிந்து தொடர்புகாணா முயன்றுள்ளமை வேடிக்கையாகும். சிந்துப் பள்ளத்தாக்குப் புதைபொருள் ஆராய்ச்சிகள் தாம் தீர்த்த பொச்சினேகளிலும் பார்க்கத் கூடிய பொச்சினேக**னே** எழுப்பியுள்ளன. சிந்துப்பள்ளத்தாக்<sub>சு</sub> மக்கள் பயன்படுத்திய எழுத்துக்க*ோ*த் திருப்திகாமாக வாசிக்கத்தக்க நிலேமை ஏற்படும் வரையில், சிந்துச்சமவெளி நாகரிகத்துக்கும், இந்தோ—ஆரிய அல்லது ''திராவிட நாகரிகம்'' என்று 3-R 3017 (1/65)

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org கூறப்படும் நாகரிகங்களுக்கும் இடையிலுள்ள தொடர்பை உறுதியாகக் கூற வது கடினமாகும். மூன்றுவது அக்தியாயத்தில் நாட்டின் பூர்வீகக் குடிகளேப் பற்றியும் அவர்களது. கலாசாரத்தைப் பற்றியும் எடுத்துரைக்க ஓரளவு முயற்சி எடுக்கப்பலம்; வாலாற்றிற்கு முற்பட்டகாலப் புதைபொருள்கள் ப**ற்** றிய சான்றுகள், சில பிற்பட்ட காலப் பொருள்கள் ஆகியவை பற்றியும் ஆரா யப்படும். இப்போதுதான் வாலாற்றுக்கு முற்பட்ட தென்னிந்திய வாலாறு பற்றி ஒழுங்கான ஆராய்ச்சிகள் ஆரம்பிக்கப்பட்டுள்ளன. ஆகவே தென்னிந்திய கலாசாரத்தின் வாலாற்று வளர்ச்சிபற்றி ஆராயும் மூம்றதி வடக்கிலிருந்து தான் இப்போதைக்கு நிகழவேண்டியது அவசியமாகும்.

பொதுவாக வாலாறு, குறிப்பாக இந்திய வாலாறு, அரச வம்சங்களி**ன்** பட்டியலாகவும் அவர்கள் தொடுத்த போர்களின் முடிவில்லா விவாங்களாகவும் அமைகிறது எனவும், பொது மக்களேப்பற்றியும் அவர்களின் கலாசார இயக்க**ங்** களேப்பற்றியும் இவ்வியக்கங்கள் எவ்வாறு பொதுமக்களுடைய அன்ருட வாழ் வைப் பாதித்தன என்பனபற்றியும் வாலாறு சுட்டிக்காட்டத் தவறிவிடுகிறது எனவும் குறை கூறப்படுகிறது. ஆயின் உண்மையில் சரித்தொம் பற்றிய கண் ணேட்டம் முன்னரிலும் பார்க்க இப்பொழுது விரிந்திருக்கிறது. அரசு, நிர்வாகம் ஆகியன சம்பந்தமான மாற்றங்கள், சமூக நிறுவனங்களின் அபிவிருத்தி, மதம், கலே போன்ற துறைகளில் ஏற்படும் வளர்ச்சி முதலியனபற்றி வாலாற்று ஆசு**ரி** யன் இன்று முன்னரிலும் பார்க்க அதிக கவனம் செலுத்துகிறுன். ஆனுல் வான் முறை இயல்தான் வாலாற்றின் சட்டமாகும். அரசியல் வாலாறுபற்றித் தெளி வாக ஆராய்வதன் மூலமே ஏற்றுக்கொள்ளத்தக்க வான்முறை இயலே அமைக் கலாம். இன்றும் வாலாற்றின் பல பொச்சுனேகளுக்கு உறுதியான நீர்வு காணப்படவில்லே; அபிப்பிராய பேதத்திற்கும் அதிக இடமுண்டு. ஆகவே வர லாற்று ஆசிரியன் தனது கதையைத் தெளிவாக்கிக்கொள்ள வேண்டுமாயின் அரசியல் வளர்ச்சிபற்றியே அதிக கவனம் செலுத்துதல் வேண்டும். நமது கவனத்தை ஈர்ந்துள்ள அரசர்களும், பிரபுக்களும், கலேகளேயும் கலாசாரங்களே யும் வளர்க்கத் துணேநின்றதுடன் சமூகத்தினதும் மக்களினதும் காவலர்கள**ாக** வும் விளங்கினர். அரசர்களுடைய வரலாற்றைத் தக்க ஆதாரங்களுடன் ஆராயின் அவ்வாலாறு மக்களின் வாழ்வுடன் ஒன்றி நிற்கும் **உண்**மை வாலா**ற்** . றடன் இணேந்திருக்கக் காணலாம். இந் நிலேயைக் காணவே சுவையற்ற வா லாற்று நூல்களின் திறனுய்வாளர்கள் விளேகின்றனர்.

தென்னிந்திய பூர்வீக வாலாறு என்னும் விடயம், மிக விரைவில் ஆராய்ச் சிக்கு எடுக்கப்படவேண்டியதொன்றுகும். இத்துறையில் ஈடுபட்டுள்ள ஆராய்ச் சியாளர்கள் மிகச் சிலரே. ஆதார சான்றுகளுக்குப் பஞ்சமில்லேயெனினும் அவற்றைத் தாம் பிரித்து விளக்குவதில் நாம் விரும்புமளவிற்கு இன்னமும் முன்னேற்றம் ஏற்படவில்லே. இந்தூலில், தீர்க்கப்படாத பிரச்சினேகள் பற்றிச் சிந்திக்காது உறுதியாக ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்ட உண்மைகள் பற்றி மாத்திரமே கவனிக்கப்படும்; தென்னிந்திய வாலா றபற்றிக் கிடைக்கும் பொதுவான விவாங் கள் மிகச் சிலவே; இதன் காாணத்தால் அவ்விவாங்கள் பற்றிப் போதிய அளவு கூறிய பின்பே நாட்டின் கலாசார இயக்கங்களேப்பற்றிய பொது அம்சங்களே ஆராயலாம்.

இந்திய வாலாற்றில், சூறிப்பாக தென்னிந்திய வாலாற்றில். பெருந்தொகை யாகவும் நம்பக்கூடியனவாகவும் கிடைக்கும் சான்றுகள் கல்வெட்டுக்களேயாம். இவற்றுள் பிராயி எழுத்துக்களில் அமைந்தவையே மிகப் பழமை வாய்ந்தவை. இவற்றுட் சித்தாபுரம், சாதிங்கராமேசுவரம், மைசூர் மாநிலத்தின் பிரம்மகிரி, இறயிய்ச்சூர் மாவட்டத்தின் மாசுக்கி. கர்நால் மாவட்டத்திலுள்ள யோகுடி, இராயலமந்தகிரிபோன்ற பகுதிகளில் காணப்படும் அசோகன் கால தென்னகக் கல்வெட்டுகள் குறிப்பிடத்தக்கவையாகும். இவை மௌரியப் போரசு தென் னகத்தில் எவ்வளவுக்குப், பாவியிருந்தது என்பதைக் காட்டுவனவாயினும் பொதுவாக இந்திய வாலாற்று முக்கியத்துவம் வாய்ந்த **விட**யங்கள் பற்றியே குறிப்பிடுகின்றன. தென்னகத்தின் நிலேமைகள் பற்றி அறிய இவை உதவுவன வாக இல்லே. தமிழ் மாவட்டங்களில் இருக்கும் இயற்கைக் குகைகளில் காணப் படும் கல்வெட்டுகளில் அவற்றை ஆக்கியோரின் பெயர் அல்லது அங்கு வாழ்ந் தோரின் விபரங்கள் பற்றிக் கூடச் சொல்லப்படுகிறது. அசோகன் காலத்தில் பிசாமி எழுத்துக்களில் அமைந்துள்ள கல்வெட்டுக்கள் தமிழ் மொழியில் மிகப் பழமைவாய்ந்த எழுத்துவடிவம் கொண்டிருக்கின்றன. இத்தகைய கல்வெட்டு களின் எண்ணிக்கை இருபது அல்லது முப்பதாக இருக்கலாம். இலங்கைத் தீவிலும் இது போன்ற கல்வெட்டுகள் பல இருக்கின்றன. இக் கல்வெட்டுகள் இன்னும் வாளவு புதிராகவேயிருந்தபோதிலும், கிறித்துவுக்கு முற்பட்ட நூற் ருண்டுகளில் வளர்ந்திருந்த துறவறதர்மங்களான சமண, பௌத்த மதங்கள் தென்னகத்தில் பாவியிருந்தமைக்கு இவை சான்றுகளாகும். கிருட்டிணே ஆற் றின் பள்ளத்தாக்கில், பத்திப்பிரோலு என்னும் இடத்தில், எழுத்துக்கள் பொறிக்கப்பட்ட ஒரு பேழை கிடைத்துள்ளது ; கிறித்துவுக்கு முற்பட்ட காலத் தைச் சேர்ந்த இப்பேழை அக்காலத்திற் பௌத்த ஆதிக்கம் அப் பொதேசத்திற் பாவியிருந்தது என்பதற்கு ஆதாரமாகும். மேற்குத் தக்கணத்திலுள்ள கன்னேரி, கார்லி, நாசிக்கு முதலிய இடங்களிற் கண்டெடுக்கப்பட்ட சாதவாகன அரச வம்சக் கல்வெட்டுகளும் இதே காலத்தைச் சேர்ந்தவையே. இவற்றிலுள்ள வாச கங்கள் வடமொழியுடன் உறவு பூண்ட பிராகிருதம் என்னும் மொழியின் ஒரு பிரிவாகும். பிராமி மொழி வெவ்வேற காலத்திலும் இடத்திலும் மாறபாடு களடைந்தமையை, இக்கல்வெட்டுகள் காட்டுகின்றன. இவை அனேத்தும் கல்லிற் பொறிக்கப்பட்டனவே.

கல்வெட்டுகளேத் தவிரச் சாதவாகனர்களே அடுத்துவந்த அரசர்களால் செப் புத் தகடுகளில் எழுதும் முறையும் அனுட்டிக்கப்பட்டது. இத்தகைய அரச வம்சங்களுள், ஒரு செப்புத்தகட்டில் மாத்திரம் குறிப்பிடப்பட்டுள்ள "பிரிகத்ப காலாயனர்கள்" போன்ற வம்சத்தினர்களும் உளர். கி. பி. 4 ஆம் நூற்ரூண்டு வரை கல்வெட்டுகளினதும் செப்பேடுகளினதும் எழுத்து மொழியாகப் பிராகிரு

தமே தொடர்ந்திருந்தது. இக்காலத்திற்குப் பின் வடமொழியே அரச அலுவலக ஆணேகள் அனேத்திற்கும் கடம்பர்கள், கங்கர்கள், பல்லவர்கள் ஆகிய அரச வம்சத்தவர்களால், இரண்டு மூன்று நூற்றுண்டுகால எல்லேவரை, தனிமொழி யாகப் பயன்படுத்தப்பட்டது. இதன்பின் கல்வெட்டுகள் இரண்டு மொழிகளில் எழுதப்பட்டு வந்தன; பொதுவாகத் தொடக்கமும் முடிவும் வடமொழியிலும், அரச ஆணேயிற் பெரும்பகுதி பிரதேச மக்களாற் பேசப்பட்ட கன்னட**ம்**, தெலுங்கு, அல்லது தமிழ் போன்ற மொழிக்ளிலும் எழுதப்பட்டன; முக்கிய மாக ஆலயங்களுக்கும் அறிஞர்களுக்கும் தாப்பட்ட நன்கொடைகள், அன்பளிப் பாகக் கொடுக்கப்பட்ட காணிகளின் எல்லேகள் போன்றனபற்றி விபரிக்கு**ம்** போது பொதேச மொழிகள் முதல் இடம் பெறகின்றன. கி. பி. 10 ஆம் நூற் ருண்டின் பின் காணப்பட்ட கல்வெட்டுகள், செப்புத்தகடுகள் அனேத்தும் மக்கள் வழங்கும் மொழிகளில் மாத்திரம் எழுதப்பட்டன; ஆயினும் வடமொழி, சில அரச அறிக்கைகளில் பகுதியாகவோ, முழுமையாகவோ எங்கும் மதிப்பிற்கு**ரிய** முறையில் ஒரு கலாசாாத் தொடர்பு மொழியாகப் பயன்படுத்தப்பட்டது. தக்கணத்தின் வட பகுதியில் நவீன கன்னட, தெலுங்கு மொழிகளே ஆக்கி**ய** எழுத்து முறைமை ஒன்று மாற்றமடைந்து வளர்ந்தது. தூரதெற்கில் இத் தகைய எழுத்து வடிவப்பரிணுமம் 7 ஆம், 8 ஆம் நூற்றுண்டுகாலம் தொடக்கம் காணப்பட்ட பல்லவர்களின் கல்வெட்டுகளில், கொந்த எழுத்து முறையின் ஆரம்ப அமைப்பாக இருந்தது; கொந்த எழுத்துக்கள் மாற்றமடைந்து தமிழ் எழுத்து மாபில் உள்ள இருபிரிவுகளான—முறையான தமிழ் என்று கூறப்படும் பிரிவாகவும், வட்ட எழுத்து என்று சொல்லப்படும் எழுத்து வடிவிலும் வளர்ந் தன. இந்த இருவகை எழுத்து மாபுகளின் ஆரம்பம் பற்றித் நீர்க்கமான முடிவு எதுவும் இதுவரை எடுக்கப்படவில்லே; 'புகுலர்' என்பவர் தமிழ் எழுத்து 4 ஆம் அல்ல தூ 5 ஆம் நூற்றுண்டுகால எல்லேயில் தமிழ்மொழி பேசும் மாவட்டங்களில் வடமொழியை எழுதப் பயன்படுத்தப்பட்ட கொந்த எழுத்துக்களின் செல்வாக் கைப் பெரிதும் பெற்றது என்றும், தமிழ் எழுத்து மாபு அநேகமாக வடக்கில் இருந்த வர் எழுத்துமுறையிலிருந்து தோன்றி வளர்ந்திருத்தல் வேண்டும் என்றும் கூறுகிரூர். மேலும் 'புகுலர்' பின் வருமாறு அபிப்பிராயப்படுகிரூர். " தமிழில் உள்ள வட்ட எழுத்து முன்னேய தமிழ் மொழியிலிருந்து காலத்துடன் ஒன்றி வளர்ந்த ஒரு தொடர் எழுத்தாகும். எழுதுவினேஞர்களும், வர்த்**தகர்** களும் பயன்படுத்தும் வடக்கிலுள்ள நவீன மொழிகளின் எழுத்துக்களுக்கும், அவற்றின் ஆரம்ப தோற்றத்திற்குமிடையிலுள்ள ஒற்**று**மை அம்சங்கள், தமி**ழ்** எழுத்து மாபுகளுக்கும் முந்திய பிந்திய எழுத்து மாபுகளுக்குமிடையிலுள்ள ஒற்றுடை அம்சங்களேப் போன்று இருக்கின்றன; மகாராட்டிரர்கள் மத்தியில் உள்ள மோடி மொழிக்கு ' பால்போத்து ' மொழியுடனுள்ள தொடர்பும் " தோக் கொர்களின் " 'தாகரி' மொழிக்கு 'சாரதா' மொழியடனுள்ள தொடர்பும் உதாாணங்களாகும்; கி. பி. 10 ஆம் நூற்றுண்டுடன் வட்ட எழுத்து முறை தமிழகத்தில் வழக்கிழந்து விட்டபோதிலும் மேற்குக்கடற்க**ாயி**ல் இந்த முறை தொடர்ந்து சில காலம் பயன்படுத்தப்பட்டது.

ஆரம்ப கால பல்லவ அரசர்கள் கையாண்ட எழுத்து மாபு ஒன்று (தெலுங்கு கன்னட மொழிகளின் தாயாக விளங்கிய எழுத்து முறை) கடல்கடந்து சென்ற சாவகம், போர்ணியோ, இந்தோ-சீனம் போன்ற பகுதிகளில் குடியேறிய இந்து சமயக் குடியேற்றவாசிகளால் இந்நாடுகளுக்கு எடுத்துச் செல்லப்பட்டது. கி. பி. 300 ஆண்டுகளுக்கு உரியது என்று கணிக்கப்படும் கல்வெட்டு ஒன்றே, இவற் அள் இந்த எழுத்து முறையைப் பயன்படுத்திய மிகப் பழமை வாய்ந்த கல் வெட்டாகும். இவர்களுக்கு முந்திய குடியேற்றவாசிகள் கையாண்ட கல்வெட்டு மொழி வடமொழியாம்.

6 ஆம் நூற்றுண்டை அடுத்துக் கல்வெட்டுகளின் எண்ணிக்கை அதிகரிக்கத் தொடங்கியது. எனினும் சில நாற்ருண்டுகால எல்லே வரையிலும் செப்புத்தகட்டு அறிக்கைகள் வாலாற்று ஆசிரியனுக்கு மிக முக்கியத்துவம் வாய்ந்தனவாகத் தொடர்ந்துள்ளன. செப்புத்தகட்டு அறிக்கைகளே எப்பொழுதாயினும் பறக் கணிக்க முடியாது. கி. பி. 7 தொடங்கி 10 ஆம் நாற்றுண்டு வரை நிலேபெற்ற ஆரம்பகால பாண்டியரின் வாலாறு. நீண்ட இரு செப்புத்தகட்டு அறிக்கைகளே ஆதாரமாகக் கொண்டுள்ளது. இவை இரண்டும் வடமொழி, தமிழ் ஆகிய இரு மொழிகளேயும் பயன்படுத்தின. வடமொழி கொந்த எழுத்திலும், தமிழ் வட்ட எழுத்திலும் எழுதப்பட்டுள்ளன. பல்லவர் வம்சத்தில் வந்த சிம்மவிட்டுண என்ற இதே காலத்தைச் சேர்ந்த அரசனின் வாலாறு பற்றியும் கல்வெட்டுக**ளே** விடச் செப்புத்தகட்டு அறிக்கைகளே அதிகம் ஆதாரங்களேத் தருகின்றன. கீழைச்சாளுக்கியர்களினதும், பாதாமியைச் சேர்ந்த சாளுக்கியர்களினது**ம்** வாலாறு பெரும்பாலும் செப்புத்தகடுகளின் துணேகொண்டே அறியவேண்டி**ய** தாகும். சோழர்களின் சில அரச ஆணேகள், மிக நீண்டவையாகச் செப்பேடு களில் இடம் பெற்றுள்ளன. இத்தகைய ஆணேகள் அதிக எண்ணிக்கையிலும் கணிசமான அளவு நல்ல முறையிலும் தயாரிக்கப்பட்ட செப்புத்தகடுகளில் செதுக்கப்பட்டு, வட்ட வடிவிலான வீளயங்களில் முத்திரையுடன் சேர்த்து ஒட்டப்பட்டுள்ளன. இராசராச சோழனின் 21 ஆம் ஆண்டைச் சேர்ந்த " இலெய்டன் " உடன்பாட்டுச் சாசனம் இவற்றுள் முதன்மை வாய்ந்தது. ஒல்லாந்து அதிகாரிகளின் வசப்பட்ட இந்தச் செப்புத்தகட்டு உடன்பாட்டுச் சாசனம் ' இலெய்டன் ' பொருட்காட்சிச்சாலேயில் வைக்கப்பட்டுளது. இதனு லேயே இதற்கு இலெய்டன் உடன்பாட்டுச்சாசனம் என்ற பெயர் உண்டானது. திருவாலங்காடு, காந்தை ஆகிய இடங்களில் இருந்த 1 ஆம் இராசேந்திரனின் செப்புத்தகடுகளும், வீரராசேந்தொனின் (7 ஆம் ஆண்டு) " சாரளா " செப்புத் தகடுகளும் மிக முக்கியத்துவம் வாய்ந்தனவாகும். ''சாாளா'' செப்புத்தகட் டில் வடமொழியிலுள்ள நீண்ட 'பொசட்டி' (மெய்க்கீர்த்தி) கன்னியாகுமரி கல்வெட்டு ஒன்றில் உள்ள இதே அரசனின் அறிக்கையின் பொதியாகும். வட மொழியில் ஒருவகை 'நாகரி' (நந்திநாகரி) எழுத்து முறையை விசயநகா அரசர்கள் செப்புத்தகடுகளிற் கையாண்டனர். பிற்காலத்து அ**ரச** பிரகடன**ங்** கள், செப்புத்தகடுகளே விட விலேயுயர்ந்த உலோகங்களிலும் பொறிக்கப்பட்டுள் ளன. தஞ்சாவூரைச் சேர்ந்த விசயராகவநாயக்கன் என்ற அரசன் ஒல்லாந்த

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### தென் இந்திய வரலாறு

ருடன் 1658 இல் செய்துகொண்ட உடன்பாட்டுச் சாசனமும், 1676 இல் "இகோயி" என்ற அரசன் ஒல்லாந்தருடன் செய்துகொண்ட உடன்பாட்டுச் சாசனமும் வெள்ளித்தகடுகளிற் பொறிக்கப்பட்டுள்ளன. முறையே தெலுங்கு, தமிழ் ஆகிய மொழிகளிற் செதுக்கப்பட்டுள்ள இவ்விரு வெள்ளித்தகடுகளும் 'பட்டேவியா' (யகார்த்தா) பொருட்காட்சுச்சாலேயில் இன்று உள்ளன. சட்ட நூல்களில் அங்கீகாரம்பெற்ற உலோகம் செப்பாகவே இருந்தது. நாட்டை ஆண்ட சக்திமிக்க அரசர்கள் செப்பைத்தவிரப் பிற உலோகங்களே இத்தகைய தேவைகளுக்குப் பயன்படுத்தவில்லே.

சொத்தாரிமை கொண்டாடவோ, வேறு நோக்கங்களுக்காகவோ, பொய்புனே வதற்கும் செப்புத்தகடுகளேப் பயன்படுத்தலாம். எனினும் பொய்யான செப்பேடு கள், ஏதாவது ஒருவழியில் தமது குறைபாட்டைக் காட்டிக்கொடுத்து விடுகின் றன. வாலாற்றுச்சாசன ஆராய்ச்சி நிபுணர்கள், உண்மையான செப்பேடுகளேப் பிறவற்றிலிருந்து சுலபமாகத் தாம்பிரித்துக் கண்டுகொள்ளுகிருர்கள். மைசூர் நாட்டுக் கங்கர்களின் ஆரம்ப வாலாற்றை, இத்தகைய பொய்யான பல தகடுகள் சூழப்பித் தெளிவற்ற நிலேயை உண்டாக்கிவிட்டன.

செப்புத் தகடுகள் சில நூற்றுக்கணக்கில் மாத்திரம் இருக்கக் கல்வெட்டு களோ பல்லாயிரக்கணக்கிலுள்ளன. அவற்றுட் பெரும் பகுதியும், விளக்குகள், செம்மறியாடுகள், நிலங்கள் போன்றனவற்றை அன்பளிப்பாக ஆலயங்களுக்கு வழங்கிய விபாங்களேத் தருகின்றன. ஆகவே இவை வாலாற்று முக்கியத்துவம் **வா**ய்ந்தனவல்ல. அரசர்கள் வழங்கிய பெரும் கொடைகள் பற்றிய செப்பு**த்** தகடுகள், சில வேளேகளில், வரிகள், உரிமைகள், நிர்வாக அமைப்பு, ஆட்சிக் கொள்கைகள் ஆகிய பற்றிய விபாங்களேயும் கூறுவதால் முக்கியத்துவம் பெறு கின்றன. தஞ்சைப் பெரிய கோயிலின் சுவர்களில் பொதுக்கப்பட்டுள்ள முதலா**ம்** இராசராச சோழனின் கல்வெட்டுகள் எழுத்து நுட்பத்தில் முதலிடம் பெறுகின் றன. அத்துடன் இராசராசன் அமைத்த போரசின் புகழும் பெருமையு**ம்** ஒருங்கே பொதிபலிக்க, தஞ்சைப் பெரி<sub>ய</sub> கோயிலின் பொருளாதார நிலேபற்றி**ய** நட்ப விபாங்கள் அளேத்தையும் இக்கல்வெட்டுகள் எடுத்துக்காட்டுகின்றன. கிராம ஆட்சி மன்றங்களின் அரசியல் அமைப்பு, கடமைகள், தொழிற்கழக**ங்** கள், வர்த்தகக்` குழுக்கள் போன்றனவற்றின் தொண்டுகள் பற்றியும் பிற கல் வெட்டுகள் கூறுகின்றன. நாட்டின் பொருளாதாரக் கலேத்துறைவாழ்சில் இவை கொண்டுள்ள பங்குபற்றியும் நாம் அறியலாம். அன்று நாட்டில் நிலேபெற்ற கலேக்கழகங்கள், பாடங்கள், மாணவர்கள், ஆசிரியர்களின் எண்ணிக்கை போன்ற விபாங்களேக்கூடச் சில கல்வெட்டுகள் தருகின்றன. வீராசேந்தி**ர** னின் திருமுக்கடனில் கிடைத்த கல்வெட்டு, அப்பகுதியிலிருந்த மருத்துவ நிலேயத்தில் கையிருப்பிலிருந்த மருந்து வகைகளின் பட்டியலேத் தருவதால் சிறப்புப் பெற்றுள்ளது. கடல் வர்த்தகம் பற்றிக் கூறும் மிகச் சில அறிக்கை களுள் மோடுப்பள்ளியிற் கிடைத்துள்ள காகதீய கணபதியின் கல்வெட்டு மூதன்மைவாய்ந்தது.

கல்வெட்டுக்களாயினும், செப்பேடுகளாயினும், பெயர்கள் அல்லது சி.ற அன் பளிப்புகளே மாத்தொடே குறிப்படுவனவாயில்லாவிடின், அவை வரு குறித்த ஒழுங்கு முறையைப் பின்பற்றுவனவாகக் காணப்படுகின்றன. கல்வெட்டின் தொடக்கம், ஒரு தெய்வம் மீதோ, பல தெய்வங்கள் மீகோ அதிபாடும் வசன**ம்** அல்லது கவிதையாக அமைகிறது. இதையடுத்துப் பூரசட்டி எனும் மெய்க் கீர்த்தி முகவுரையாகவரும்; இம் முகவுரையில் அரசவம்ச வமித்தோன்றல் களின் விபாம், ஆட்சிபுரியும் அரசர்களின் பெயர்கள், சாகனேகள்பற்றிக் கூறப் படும்; சில வேஃாகளில் ஆட்சிக்காலத்தின் வெவ்வேறு அறிக்கைகளிற் காணப் படும் பொசட்டி என்ற முகவுளைகள் ஒரே முறையில் அமைந்திருக்கும்; முக வுரைகள் அரசியல் வாலாறு பற்றிப் படிக்கும் மாணவனுக்கு மிகவும் முக்கியத் துவம் வாய்ந்தவையாகும். முகவுரையை அடுத்துக் கொடையாளியின் (அரச னல்லாத இடத்து) விபாங்கள், அவரும் அவருடைய முன்னுரும் ஆற்றிய சாதனேகள் போன்றனவும் சொல்லப்படும். நன்கொடை பெறுபவர் தனியொரு வராயின் அவர்பற்றியும் அவருடைய முன்னேர் பற்றியும் சுருக்கமாகக் கூறப் படும். ஒரு குழுவினருக்கோ, ஒரு நிலயத்திற்கோ நன்கொடை வழங்கப்பட் டால் அதிக விபாங்களேக் காணலாம். அடுத்து, கொடுக்கப்பட்ட பணம், கால் **ந**டை, வரி, நிலம் போன்ற பொருள் பற்றிய விபாங்கள் தாப்படும். பெரும் பாலும் நன்கொடைகளாகக் கொடுக்கப்படும் நிலத்தின் எல்லேகள் வரையறுத் தூச் சொல்லப்படும். அன்பளிப்பைப் பெறுபவன் நிரந்தாமாகவும் இடையருத இன்பத்தடனும் அப்பொருளே ஆண்டு அனுபவிக்க வேண்டும் என்பதன் பொருட்டுக் கொடையாளி தாரைவார்த்துக் கொடுக்கும் கிரியை பற்றியும் கூறம். இறுதியில், கொடையை நிறுத்த அல்லது உரிமை கொண்டாடுபவனேத் தடை செய்ய முயல்வோரைச் சபிக்கும் வகையில் பிரார்த்தனே செய்தும், வருங் காலத்தில் இந்த நன்கொடையைப் பேணிக் காத்து நிற்போரை வாழ்த்தியும் முடிவடையும். சிறந்த மாதிரியாக அமைந்த ஒரு கல்வெட்டின் பல பகுதிகளே யும் ஆராய்ந்து பார்க்கும்பொழுது வாலாற்று ஆகிரியனுக்கு இவை எவ்வளவு பெறுமதி வாய்ந்தவை என்பது புலப்படும்.

சில நீண்ட கல்வெட்டுகள் நீனேவுச் சின்னங்களாகவும், ஒரு அர்ப்பணிப்பைக் குறிப்பனவாகவும் இருக்கின்றன; அரச வம்சங்களின் பெறுமதியுள்ள போசட்டி களாகவும் இவை அமைந்துள்ளன. இரண்டாவது புலகேசி ஆட்சிக்காலத்தில் அமைந்த (ஐகோல்) கல்வெட்டும், கடம்பர்களின் தாலகுண்டா கற்றாண் செதுக்கலும் இத்தகைய கல்வெட்டுகளுக்குச் சிறந்த உதாரணங்களாகும். திரு வேந்திரபுரத்தில் மூன்றுவது இராசராசசோழன் காலத்தில் செதுக்கப்பட்ட கல்வெட்டில், இவ்வாசன் எதிர்நோக்கிச் சமாளிக்கவேண்டிய பிரச்சினேகளேப் பற்றியும் ஒய்சள அரசர்களின் தலேயீட்டால் அவனுக்குக் கிடைத்த உதுவிகளேப் பற்றியும் கூறப்பட்டிருக்கிறது. இதுபோன்ற வாலாற்று முக்கியத்துவம் பெற்ற கல்வெட்டுகள் மிகச் சிலவே. புதுக்கோட்டைப் பிரதேசத்திலுள்ள 'குடுமியா மலே 'க் கல்வெட்டு மிகவும் நீண்டதாகவுள்ளது. இது பல்லவர் காலக் கிரந்த எழுத்துக்களில் 7 அல்லது 8 ஆம் தாற்றுண்டிற் பொறிக்கப்பட்டது. ஓர்

#### தென் இந்திய வரலாறு

அரசனல், தன்னிடம் இசை பயின்ற மாணவர்களுக்குச் சாம்பற்றிய குறிப்பு கள் இந்த விசாலமான பாறையிற் செதுக்கப்பட்டிருந்தது. இவ்வரசனது குரு உருத்திராச்சாரியார் எனவும் அரசன் சிவவழிபாட்டில் ஈடுபட்டவன் என்றும் கல்வெட்டுக் குறிப்பிடுகிறது. மற்றையது தஞ்சாவூர் மாவட்டத்தின் திருவிட வாயில் என்னும் இடத்தில் அமைந்துள்ள ஒரு கல்வெட்டு; திருஞானசம்பந்த நாயனர் அவ்வூர்த் தெய்வத்தின் மேற் பாடிய தேவாரம் ஒன்று முழுமையாகப் பொறிக்கப்பட்டுள்ளது. இத்தேவாரம் வேறெங்காயிலும் காணப்படவில்&ு. மோறிக்கப்பட்டுள்ளது. இத்தேவாரம் வேறெங்காயிலும் காணப்படவில்&ு. மேற்கூறிய இரு கல்வெட்டுகளும் குறிப்பிடத்தக்கவையாகும்.

பழைய கல்வெட்டுகள் எல்லாவற்றிலும், அரசர்கள் ஆட்சியிலிருந்த காலத் தையே அவற்றின் காலமாகக் காட்டப்பட்டுள்ளது; வான்முறையியலேச் சரியாகக் காட்டுவனவுமில்லே. ஒரே காலக்தைக் குறிப்பிடுவன மிக அபூர்வ மாகவேயுள்ளன. அவ்வாறு விளக்கமாகக் குறிப்பிடப்படும்பொழுது இக்காலக் குறிப்புகள் திட்டமாக அமைந்துள்ளன. பூர்வீக சாசன அறிவியற் கலேயைக் கொண்டு கணிப்பதைவிட காலத்தை வரையறுக்க வேறு வழியெதுவுமில்லே. முதலாம் புலகேசி காலத்துப் பாதாமிக் கல்வெட்டில்தான் 'சகாப்தம்' என்று இக்காலம் மூதல் முறையாகக் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. சகாப்தம் 465 இல் (கி. பி. 543) புலகேசி வாதாபிக்குன்றின் மீது கோட்டையை அமைத்தான் என்பது பற்றிய அறிக்கை 1941 இல் தான் கிடைத்தது. பிந்திய கல்வெட்டுகள் **ச**காத்தத்தைப் பற்றிக் குறிப்பிட்டாலும் குறிப்பிடா**விட்டா**லும் வானசாத்தி**ர** விபாங்கள் குறிப்பிடப்பட்ட காலங்களுடன் எப்பொழுதும் இயைந்தனவாகக் காணப்படுவதில்லே. எனவே இது பற்றி நாம் கொள்ளும் முடிவுகள் சரியான வையா அல்லவா என்ற கேள்விகள் எழுகின்றன. தென் ஆற்காடு மாவட்டத் **தின் 1 ஆம் ப**ாரந்தக சோழன் காலத்துக் கல்வெட்டு, கலியுகம் தொடங்கி**ய** காலத்தைக் கணக்கிட முயன்றுள்ளது. இந்த அறிக்கையிற் கூறப்படும் கா**ல** வரையறையைக் கொண்டுதான் மீதி விபாங்களேச் சரிபார்க்கவேண்டும். அரச ஆட்சிக்கால ஆண்டுகளேக் குறிப்பிடும் பாண்டிய கல்வெட்டுகளில் ஹாண்டு மற்றுென்றிற்கு எதிராகக் குறிப்பிடப்படுகின்றது. இதன் முக்கியத்துவம் என்னவென்று இன்னமும் விளங்கவில்லே, பூர்வீக சாசன ஆராய்ச்சியாளர்கள், இக்கல்வெட்டுகளிற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ள இலக்கங்களின் கூட்டுத்தொகைதான் கல்வெட்டு நிறுவப்பட்ட ஆட்சிக் காலத்தைக் காட்டுவதாகும் என்று கூறுகிருர் கள்.

கல்வெட்டுகள் எப்போதுமே உண்மையைக் கூறுவன என்ற கூறுவதற்கில்லே அதிலும் முற்றுக உண்மையானவை என்றும் கொள்ளவும் முடியாது. பாரம்பரிய மான கதைகளும் மிகைப்படுத்திச் சொல்லும் முறையும் இங்கு இடம்பெற்று விடுகின்றன. அடுத்தடுத்து நிகழும் போராட்டங்களில் ஈடுபட்டுள்ள அரசர்களே ஆதரித்துப் புகழ்பாடும் முறை இருப்பதால் தத்தம் அரசனே ஆதரித்து எழுதப் படும் கல்வெட்டுகளிலுள்ள உணமைகளே ஆராய்ந்து அறிவது மிகக் கடின மாகிறது. ஒரு போரின் முடிவில் தத்தம் அரசனே வெற்றியீட்டியுள்ளான் என்று இரு தரப்பாரும் கூறுவதாகக் குறிப்பிடும் கல்வெட்டுகள் இல்லாம லில்லே. இக்கல்வெட்டுகள் சொல்லும் செய்திகளுள் சமூக, பொருளாதார முக்கி யத்துவம் வாய்ந்தனவற்றிற்கு விளக்கம் தந்து ஆராயும் முயற்சி இன்னமும் மேற்கொள்ளப்படவில்லே. கல்வெட்டு ஆராய்ச்சித் திணேக்கழகத்தினர் தமக்குக் கிடைத்த கல்வெட்டுகளின் அறிக்கைகளேப் பாசுரிக்கப் பிந்துவதே இதற்குக் காரணமாகும்.

கல், செப்பு ஆகியவற்றிற் பொறிக்கப்பட்ட எழுத்துக்கள் போன்ற நா**ணய**ங் ்களிலுள்ள குறுகிய வாசகங்களும் சில சான்றுகளாக அமைகின்றன. ஆனுல் தென்னிந்திய நாணயங்களே ஆராய்தல் வட இந்திய நாணயங்களே ஆராய்வ திலும் பார்க்கக் கடினமாகவும் குறைந்த பலன் கிடைப்பதாகவும் இருக்கும். பூர்விக நாணயங்கள் மிக அரிதாகவும், காலம் குறிக்கப்படாதனவாகவும். அறிந்து கொள்ளமுடியாத குறிப்புகள் உள்ளனவாகவும் இருக்கின்றன. அ**ரசஹ** டைய பெயரையோ, பட்டத்தையோ மாத்திரம் சில நாணயங்கள் கொண்டுள் ளன. நாணயங்கள் மீது பொறிக்கப்பட்டுள்ள அடையாளங்கள் அநேகமாகத் தெளிவற்றும் செப்பனிடப்படாமலும் இருக்கின்றன. கிறித்துவுக்கு முந்திய பல நூற்*றுண்டுகளிற்* சட்ட நூல்களில் குறிக்கப்பட்டுள்ள பராண நாணய சின்னங் கள் தாங்கியனவும் தூய்மையற்ற வெள்ளியினுல் செய்யப்பட்டனவுமான நீள் சதூ நாணயங்கள் இருந்தன. இத்தகைய அடையாளம் பொறித்த செம்பு நாணயங்களேயும் மக்கள் அறிந்திருந்தனர். கி. பி. 200 வரையில் இத்தகைய நாணயங்கள் புழக்கம் அற்றுப்போயின. இக்காலத்துக்குப்பின் தென்னகத்தின் மிகப் பொதானமான நாணயங்கள் பவுணுல் செய்யப்பட்டன; வெள்ளி பயன் படுத்தப்படவில்லே. சிறு நாணயங்களுக்குச் செம்பு பயன்படுத்தப்பட்டது. பவுண் நாணயங்கள் இருவகைப்படும். வராகன்---சாளுக்கியர்களுடைய பன்றி அடையாள நாணயம். இதற்குப் பொன், கன், பாகொடா (பகவதி என்னம் சொல்லிலிருந்து வருவது?) என்றும் பெயர். மற்றையது 'பர்தோசு' (போத் துக்கீச) நாணயம்—இதன் நிறை 1 களஞ்சு அல்லது 50—60 கிறெயின், பணம் என்பது வராகனில் 1/10 பங்கு (5 அல்லது 6 கிறெயின்) நிறையுள்ளது. இது ஒரு மஞ்சாடி பணத்தின் நிறையாகும். ஆரம்பகாலப் பவுண் நாணயங்கள் தூய பவுணுல் செய்யப்பட்டும் சிறிய துவாாமிடப்பட்டுமிருந்தன. சிறிதுகாலம் செல்ல 'பத்மதங்கம்' என்ற ஒரு நாணயம் வழங்கிவந்தது; இது வளேந்த <sub>காலா</sub>ர மிடப்பட்ட சிறு கிண்ணம் போன்றதாகும்; இந்த வகை நாணயங்கள் முதலில் ஒரு பக்கம் துவாரங்களுடையனவாயும் பின்னர் இரு பக்கங்களிலும் துவாரங் கள் உடையனவாயும் வெளிவந்தன. 1946 இல் 'தௌலேசுவாத்தில்' கண்டெடுக் கப்பட்ட 1 ஆம் இராசாதிராசன், 1 ஆம் இராசேந்திரன் ஆகிய சோழ அரசர் **க**ள் காலப் பவுண் நாணயங்களும், கிழக்குச் சாளுக்கிய அரசனை இராசராச**ன்** காலத்துப் பவுண் நாணயங்களும் ஒரு பக்கத்தில் மாத்தொமே அடையாளம் இடப்பட்டவையாகும். வர்ணம் தீட்டப்பட்டனவும் விசயநகரப் பகோடாக்கள் எனப்படுவனவுமாகிய நாணயங்கள் இறுதியாக வெளிவந்தன. பொதுவாகச்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org சிறிய நாணயங்களுக்கு அதிக மதிப்பிருந்தது. கள்ளிக்கோட்டையைச் சேர்ந்த 1 கிறெயின் அல்லது 2 கிறெயின் எடையுள்ள வெள்ளித் '' தாரை'' நாணயங்கள் நாம் அறிந்த நாணயங்களுள் மிகவும் சிறிய வகையைச் சார்ந்தவையாகும்.

கிறித்துவுக்குப் பிந்திய ஆரம்ப நாற்ருண்டுகளில் உரோமாபுரியின் பவுண் வெள்ளி நாணயங்கள், வர்த்தகத் தொடர்புகளின் விளேவாகத் தொகையாக இறக்குமதி செய்யப்பட்டு நாட்டில் தடையின்றி வழங்கலாயின. உரோமாபுரிச் சின்னங்கள் பொறிக்கப்பட்ட செப்பு நாணயங்கள் தென்னகத்திற் குடியேறிய அந்தியர்களால் வெளியிடப்பட்டிருக்கலாம். சாதவாகன அரசர்கள் நாணயம் வெளியிடுவதற்கு ஈயத்தைப் பயன்படுத்தினர். புராணப் போர்ப்பட்டியல்களில் உள்ளன போன்ற அரச பெயர்கள் அந்த நாணயங்களில் அமைந்திருந்தன. இவ் வகை நாணயங்களுள் ஒன்று. இரு பாய்மாங்களுள்ள ஒரு கப்பற் சின்னத்தை முன் பக்கத்திற் கொண்டுள்ளது. இது ஆந்திர அரசர்களுடைய கடல் ஆதிக்கத் திற்கும் முயற்சிகளுக்கும் சான்றுகும். இதே சின்னம் இதே காலத்தில் அல்லது சற்றுப் பித்திய காலத்தில், இப் பிரதேசத்திற்கு அதிக தெற்கில், வெளியிடப் பட்ட நாணயங்களிலும் சில செப்பு நாணயங்களிலும் பொறிக்கப்பட்டுள்ளது.

ஆரம்பகால ''பத்மதங்க'' நாணயங்களே அடித்தவர்கள் கடம்பர்களாக இருக்கலாம். இவற்றுள் காலம் குறிப்பிடத்தக்க ஒரு கல்வெள்ளி நாணயஞ் சிங்க சின்னக்துடன் "விசாமசித்தி" என்ற பட்டம் முன்புறத்திற் பொறிக்கப் பட்டதாயிருந்தது. இது 615—33 வரையுள்ள ''விட்டுணுவர்த்தனன்'' அரசன் காலத்து நாணயமாகும். விட்டுணுவர்த்தனனே நெடுங்காலம் நிலேத்திருந்த கீழைச் சாளுக்கிய அரச வம்சத்தைத் தோற்றுவித்தவனுவான். பவுண் நாண யங்களில் துளேயிடும் வழக்கம் ஒழிந்த பின்னரும் வெள்ளி, செப்பு நாணயங் களில் துளேகள் இடப்பட்டு வந்தன. 13 ஆம் நூற்றுண்டில் நெல்லூரை ஆண்ட தெலுங்குச் சோட அரசர்கள் பிரசுரித்த நாணயங்கள் பெருந்தொகையில் 1913 ஆம் ஆண்டு கொடூரிற் கண்டெடுக்கப்பட்டன. இவை "பத்மதங்க" அமைப்பு நாணயங்கள் நீண்ட வாலாறும் பெரும் தொடர்பும் உடையனவென் பதை உணர்த்துகின்றன. காகதீய அரசர்களின் நாணயங்களில் நாகரி எழுத்தி லுள்ள வாசகங்கள் முற்றுப் பெருத நிலேயிற் சூறிப்பிடப்பட்டுள்ளன. இவை விசயநகா நாணயங்களில் தொடர்ந்து இடம் பெறுகின்றன. நாகரி வாசகங் கள், கோவாவைச் சேர்ந்த கடம்ப அரசவம்சத்தினரும் சோழர்களும் வெளி யிட்ட நாணயங்களிலும் காணப்படுகின்றன. ஏனேய அரசவம்ச நாணயங்கள் வெளியிடப்பட்ட அவ்வப் பிரதேச மொழிகளான கன்னடம், தெலுங்கு அல்லது தமிழ் வாசகங்களுடன் விளங்குகின்றன.

நாடுபிடிக்கும் பட்சத்தில் நானயங்களில் அதற்கேற்ற அடையாளங்கள் பொறிக்கப்படுகின்றன. ஒரு வயலில் ஒரு பீடத்தில் அமர்ந்திருக்கும் புலி பொறித்த நாணயங்களேச் சோழர்கள் போசுரித்தனர். பாண்டிய சின்னமான மீன் ஒரு புறத்திலும் சோழர்களின் வில்லு நாணயத்தின் கீழ்ப் பாகத்திலும் அமைந்திருந்தன. புலியைவிடச் சிறிதாகவே ஏனேய சின்னங்கள் அமைந்திரு**ந்** தன. விசய நகா அரசர்கள் பலர் பகோடா நாணயங்கள் வெளியிட்டனர். இவை சிறியனவாகவும் தடித்துக் குறுகியனவாகவும் இருக்கின்றன. இந்த நாணயங் களில் அரைப்பங்கு கால்பங்கு பெறுமதியுள்ளனவும் பிரசுரிக்கப்பட்டன. நாண பத்திலுள்ள வாசகங்கள் ஆரம்பத்தில் கன்னடம் அல்லது நாகரியில் இருந்தன. பிந்திய அரசர்கள் நாகரியை மாத்திரம் பயன்படுத்தினர்.

மதுளையைச் சிறிது காலம் ஆண்ட சுல்தான்களின் ஆட்சியில் வெளியிடப் பட்ட நாணயங்கள் அதேகாலத்துத் தில்லி நாணயங்களே ஒத்திருந்தன; எனவே இந்நாணயங்களேத் தென்னக எழுத்துவடிவங்களே மாத்திரம் ஆதார மாகக் கொண்டு பிரித்துணாமுடியும். பாமனி சுல்தான் அரசினர் வெளியிட்ட பவுண் வெள்ளி நாணயங்களும் தில்லி நாணயங்களேயே பெரும்பாலும் பின் பற்றி வெளியிடப்பட்டன. ஆரம்பகால அரசர்கள் வெளியிட்ட நாணயங்களின் அமைப்பிலும் வடிவிலும் வேறுபாடுகள் காணப்பட்டன; ஆயின் பிற்காலத்தில் பவுண், வெள்ளி ஆகிய இரு உலோக வகைகளிலும் வெளியிடப்பட்ட நாணயங் கள் ஒரே வகையான அமைப்பு முறையுடன் விளங்கின. ஆரம்ப செப்பு நாண யங்கள் தில்லி நாணயங்களேப் போன்றே இருந்தன. எனினும் மாற்றங்கள் விளைவாகத் தோன்றின. செப்பு நாணயங்கள் அடிக்கடி மாற்றமடைந்தன. பாமனி முடியாசைத் தொடர்ந்து ஆதிக்கத்திற்கு வந்த ஐந்து சுல்தான்களின் ஆணேயின் கிழும் வெவ்வேறு நாணய முறைகள் தோன்றின.

வாலாற்றுத்துறை அறிவைப் பெருக்க இலக்கியச் சான்று அடுத்த முக்கிய ஆதாரமாகும். இத்தகைய ஆதாரங்கள் உள்ளுரிலும் வெளியூரிலும் காணப் படும். இந்திய இலக்கியம் முழுவதுள்ளும் தனி வாலாற்று முக்கியத்துவம் வாய்ந்த நூல்கள் மிகச் சிலவேயுள. ஆலயங்களுக்குரிய வாலாற்று அறிக்கைகள் சில கிடைக்கின்றன. " மதுரைத் தலவாலாறு", " சிறீரங்கம் கோயில் ஒழுகு" என்பன உதாரணங்களாகும். 1200 இற்குப் பிந்திய காலம்பற்றிச் சில பெறுமதி வாய்ந்த செய்திகளே இவை தருகின்றன. முன்னேய காலத்தை நோக்கும்போது பாரம்பரிய கதைகளின் தொகுப்பாகவே இவை உள்ளன. அத்துடன் பொருந் தாத திரித்துக்கூறப்பட்ட பல சம்பவங்கள் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன. ஆகவே வேறு நம்பிக்கைக்குரிய ஆதாரங்கள் இன்றி இவ்வறிக்கைகளிற் சொல்லியுள்ள வற்றை ஏற்பது பொருந்தாது. 19 ஆம் நூற்ருண்டின் ஆரம்பத்தில் "கேர்ணல் கொலின் மக்கென்சி" அவர்களின் கட்டீோப்படி ஓாளவு சரித்திர நோக்கு டைய நூல்கள் வெளியிடப்பட்டன. ஆயின் இந்நூலிற் கையாளப்படும் காலத்தைவிடப் பிந்திய சம்பவங்களேப்பற்றி மேற்படி நூல்கள் குறிப்பிடுவன வாகையால் அவை எமக்குப் பயன்தாத் தக்கவையல்ல. கொங்கு—தேச—இரா சாக்கள் சரித்தொம், கோளோற்பத்தி போன்ற நூல்களும் பயன் தாமாட்டா. இதே போன்று மக்கள் மத்தியில் நிலவிவரும் பல பாாம்பரியக்கதைகளின் தொகுப்பாக விளங்கும் தலபுராணங்களும் பயனற்றவை. " இராமப்பையன்— அம்மானே'' போன்ற கவிதை இலக்கியங்கள் ஓாளவு வாலாற்று முக்கியத்துவம் வாய்ந்தனவே. எனினும் இதற்கு முந்திய கால எல்ஃயில் ஆக்கிய இத்தகைய . இலக்கியம் எதுவும் நிலேபெற்றதாக இல்லே.

#### தென் இந்திய வரலாறு

வாலாற்றை அறிய இலக்கியம் ஆற்றத்தகுந்த நேர்முகத் தொண்டு மிகச் சிலவாக இருந்தபொழுதிலும் இலக்கியத்தைக் கற்கும் வாலாற்று ஆசிரியன் பெறத்தகுந்த மறைமுக உண்மைகளே வற்புறுத்தாமல் விட இயலாது. இத்த கைய இலக்கியச் சான்றுகள் வாலாற்றில் தோன்றும் பாத்திரங்கள் வாழ்ந்து செயற்பட்ட சமூக, மத சூழல்களே வாலாற்று ஆசிரியன் அறியத் தாணே நிற்கின் றன. அதேபோன்று ஓர் இலக்கியப்படைப்பு உருவான சூழல், பின்னணி முத வியவற்றை அறியவும் நாலாசிரியர்களின் சாதனேகள் பற்றித் தெரிந்து கொள்ள வும் துணே நிற்கின்றன. இலக்கிய கர்த்தாக்களுக்கு அரசர்கள் வழங்கிய ஆதாவு பற்றியும் நாம் அறியலாம். இத்தகைய செய்திகள் கல்வெட்டுகள்மூலம் எமக்குக் கிடைத்துள்ளன. இவை மிகச் சொற்பமான செய்திகளுக்கு விளக்கமாக வுள்ளன. வடமொழி, தமிழ், தெலுங்கு, கன்னடம் ஆசிய மொழிகளிற் காணப் படும் தென்னிந்திய இலக்கியங்களின் வாலாறு பற்றிய கணிப்பை நாம் இலக் கியம் பற்றிய அத்தியாயத்தில் காணலாம். இங்கு சில பொதுவான இலக்கிய அம்சங்களேப்பற்றி மட்டுமே குறிப்பிடப்படும்.

பிந்திய வேதகால இலக்கியங்களும், இதிகாசங்களும் வடக்கில் ஆக்கப்பட்டு வட நாடு பற்றியே கவனம் செலுத்திய போதிலும் தென்னகத்தில் வட இந்திய ஊடுருவல் படிப்படியாக வளர்ந்தமைக்கு இவை நல்ல சான்றுகளாகும். இத்த கைய பொதான கலாசார இயக்கம்பற்றி எமக்குத் தகவல்தரும் ஒரே சான்றுக இவ்விலக்கியங்கள் அமைகின்றன. தமிழ் இலக்கியங்களுள் இன்றுமுளதான மிகப் பழமைவாய்ந்த சங்ககால இலக்கியம் இத்தகைய கலாசார ஊடுருவலின் பலாபலனே எடுத்துக் காட்டுகிறது. முன்னமே கணிசமான அளவு வளர்ந்த தென்னக நாகரிகம் வடக்கின் கலாசாரத்தின் கில அம்சங்களேக் கடன் வாங் கித் தனதாக்கி இணேந்து வளர்ந்த தன்மையை சங்ககால வாழ்வு எடுத்துக் காட்டுகிறது. மனிதவாலாற்றின் கலாசாா இணேப்பு நிகழக்கூடிய முக்கியத்து வம் வாய்ந்த அத்தியாயம் பற்றிய அம்சங்கள் எங்கும்போல் தென்னகத்திலும் கட எமது கண்களுக்குப் புலப்படுவதாக இல்லே. எமக்குக் கிடைக்கக்கூடிய மிகப் பழமைவாய்ந்த தமிழ் இலக்கியங்கள் வடமொழிக் கருத்துக்கள், சொற் கள், நிறுவகங்கள் ஆகியவற்றிற்கு நிறைய இடங்கொடுத்திருக்கின்றன. எனி னும் தமிழ் இலக்கியம் தனக்கெனவுள்ள சிறப்பியல்புகளுடன் சக்திமிக்க வாழ் வைப் பொதிபலித்து மிகத் தெளிவான யதார்த்தத்துடன் திகழ்கிறது. தமிழ் மொழியின் தனித் தன்மைபெற்ற அமைப்பையும் சிறந்த சொல் வளத்தையும், மொழியோடு சம்பந்தப்பட்ட தாபனங்களேயும் மாபுகளேயும் அதன் இலக்கியத் தில் தெளிவாகக் காணலாம். வட, தென் கலாசாரங்கள் கலந்தமை பற்றிய மாபுக் கதைகள் வடநாட்டுத் தென்னுட்டு இலக்கியங்களில் மலிந்து காணப்படு கின்றன. இத்தகைய மாபக்கதைகள் வாலாறு அல்ல; எனினும் இத்தகைய இன இண்ப்பு மாபுக்கதைகளே வாலாற்று ஆசிரியர் புறக்கணிக்க முடியாது.

தமிழ் இலக்கியங்களுள் கலம்பகம், உலா, பாணி, கோவை போன்ற பிரபந்தங் கள் வாலாறு பற்றியும் குறிப்பிடுகின்றன; குறிப்பாக அரச போவைப் புலவர்கள் இயற்றிய இலக்கியங்களாயின் அவர்கள் தம்மை ஆதரித்த அரசர்

#### வரலாற்றுச் சான்றுகள் பற்றிய கணிப்பு

கோனேக் காப்பியத் தலேவகைக் கொண்டு இலக்கியம் இயற்றினர். இறையனுர் அகப்பொருளுக்கு, எழுதப்பட்ட பழைய விளக்கவுரையொன்றில் பாண்டிக் கோவை என்னும் ஒரு நூலிலிருந்து ஏராளமான மேற்கோள்கள் எடுத்துக் கையாளப்பட்டுள்ளன. கடுங்கோற் பாண்டியன் வழிவந்த அரசர்கள் ஈடுபட்ட பல போர்கள் பற்றிக் கோவையின் பாக்கள் புகழ்ந்து பாடியுள்ளன. எனினும் ஒரு குறித்த அரசனேத் தலேவனுகக்கொண்டு இலக்கியம் அமைக்கப்படவில்லே. பல தலேவர்களின் கூட்டுச் சாதனேயைப்பற்றிப் பாராட்டி அரசவம்சம் முழுவ தையும் ஒருவரெனக் கருதிப் பாடப்பட்டதுண்டு; இவ்வாறு பாடும் மாபு அக் காலத்தில் இருந்து வந்தது. இவை பற்றிப் போதிய கவனம் செலுத்தாவிடின் இவற்றைப் படிக்கும்போது தவருன முடிவுகள் ஏற்படலாம். 3 ஆம் நந்திவர்மன் என்னும் பல்லவ அரசனேத் தலேவளுகக்கொண்டு ஆக்கப்பட்டுள்ள நந்திக்கலம் பகம் அதிக நம்பிக்கை வாய்ந்ததாகவும் இக்கால வாலாற்றிற்குப் பெரிதும் உத வுவதாகவும் உள்ளது. சோழப் போசர்கள் காலத்தில் ஆக்கப்பட்ட ஓரளவு சரித்தொ முக்கியத்துவம்வாய்ந்த சில நூல்கள் சரித்திர அம்சங்கள் அதிகமுள் ளனவாக இருக்கின்றன. இவற்**றுள்** சயங்கொண்டார் ஆக்**கிய பு**கழ்பெற்ற க**லிங்** கத்துப் பாணி, சோழப்படையினர் 1 ஆம் குலோத்துங்கன் காலத்தில் க**லிங்கத்** தின் மீது படையெடுத்தமை பற்றிக் குறிப்பிட்டுள்ளது. ஒட்டக்கூத்தரின் மூன்று உலாக்கள் விக்கிரமன், இரண்டாம் குலோத்துங்கன், இரண்டாம் **இராச** ராசன் ஆகிய மூன்று சோழவம்ச அரசர்கள் பற்றிக் குறிப்பிடுகின்றன. கன்ன டத்தில் எழுதப்பட்ட பம்பா**ரதா, இரா**ணுவின் கதாயுத்**தா என்ற நூல்கள் பார** தக் கதையைப் பின்னணியாகக் கொண்ட இலக்கியங்களாயினும் அவை எமுத**ப்** பட்ட காலத்தில் ஆட்சி புரிந்த இராட்டிரகூடர்களினதும், சாளுக்கியர்களின தும் வாலாற்றைப்பற்றிப் பலவாருகக் குறிப்பிட்டுள்ளன. இந் நூலாசிரியர்கள் தமது இலக்கியப் பணிக்கு ஊக்கம் தந்த அரசர்களே இதிகாச பாத்தொங்களு டன் ஒப்பிட்டுப் புகழ்ந்ததுடன் வாய்ப்புக் கிட்டும் போதெல்லாம் தாம் நன்று**ய்** அறிந்த பல வாலாற்றுச் சம்பவங்களேயும் சேர்த்து எழுதியுள்ளனர். பில்கணன் இயற்றியு '' விக்கொமாங்கதேவச்சரிதை'' என்ற வடமொழிக் காவியம் பலமை அம்சங்களிற் குறைவற்றதெனினும் முன் கூறிய தமிழ், கன்னட இலக்கியங்கள் போன்று வாலாறு சம்பந்தமான பயன் தாத்தக்கதன்று.

விசயநகா வாலாறு பற்றிய இலக்கியச்சான்றுகள் பெருந் தொகையாகக காணப்படுகின்றன. சென்னேப் பல்கலேக் கழகத்தினர் தொகுத்து வெளியிட்ட இரு நூல்களில் இந்த இலக்கியச் சான்றுகள் கிடைக்கின்றன. 'கால ஞானங் கள்' என்ற பெயருடன் எதிர்காலத்தைப் பற்றிச் சந்தியாசிகளின் தீர்க்க தரிசனங்களே உள்ளடக்கிய இலக்கியங்கள் வாலாற்று முக்கியத்துவம் வாய்ந்தன வல்ல. பாமனி முடியாசிலும் அதை அடுத்துவந்த அரசுகளின் கீழும் வாழ்ந்த முசிலிம் வாலாற்று ஆசிரியர்களின் குறிப்புகளில் காணப்படும் தவறுகளே திருத்த மட்டும் காலஞான இலக்கியத் தொகுப்புப் பயன்படும்.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

இந்துக்களேவிட முசிலிம்கள் வாலாற்றில் அக்கறையுடன் ஈடுபட்டுள்ளன**ர்.** தக்கணத்தை ஆண்ட முசிலிம் அரசர்களின் ஆதாவில் பாரசேக மொழியிற் பல வாலாற்று முக்கியத்துவம் பெற்ற நூல்கள் எழுதப்பட்டன. இவற்றுட் பல அழிந்துவிட்டன, சில இன்றும் வெளிவராமலிருக்கின்றன. "பெரிசுத்த**ர**" என்ற முகிலிம் வாலாற்று ஆகிரியர் தனது பெரிய சரித்தொப்படைப்பிற் பல நூல்களே மேற்கோள் காட்டியுள்ளார். ஆனுல் அந்நூல்கள் பல இப்பொழுத கிடைப்பதில்ஃ. இப்பொழுது கிடைக்கக்கூடிய நூல்களுள் மிக முக்கியமான வற்றையும் இந்நூலுடன் சம்பந்தப்பட்ட காலத்தைப் பற்றிக் கூறுவனவற்றை யும் மாத்திரம் இங்கு நாம் ஓரளவில் அவதானிப்போம். இசாமி அவர்கள் எழு திய பாமனி முடியாசுபற்றிய ''புத்துசலாதீன்'' என்னும் நூல் அக்காலம் பற் றிய வாலாற்றைக் கூறுவதாகும். இந்நால் ஆசிரியரின் பாட்டன் "சிப்பாசலர் இசாமி'' எனப்பட்ட வயோதிபாாவர். இசாமி அவர்கள் தில்லியிலிருந்து 'தௌலதாபாத்து' செல்லும்படி முகம்மது பின் துக்லக்கு என்ற சுல்தா**ுல்** கு. பி. 1327 இல் நிர்ப்பந்திக்கப்பட்டார். வழியில் வயோதிபர் இறந்துபோஞர்; ஆயின் இளம் இசாமி அங்கேயே தங்கியிருந்து முதல் பாமனி சுல்தான் அரச**னு** டன் சேர்ந்து கொண்டான். 1358 இல் அவர் எழுதத் தொடங்கிய நூல் அடுத்த ஆண்டிலேயே நிறைவெய்தியது. ''பீர்தௌசி'' அவர்களின் '' சாநாமா'' என்ற நூலேப்போன்று தெளிவான கவிதை வடிவில், தில்லி சுல்தான்களின் வாலாற்றை முகம்மது பின் துக்லக்குவின் காலம் வரை இவர் எழுதியுள்ளார். பாமனி முடி யாட்சி நிறுவப்படுவதற்கு முன்னம் தக்கணத்தில் நிலவிய அரசியல் அமைதி யின்மையைப்பற்றித் தெட்டத் தெளிவாக இந்நூலில் எழுதப்பட்டுள்ளது. தக் கணத்தையும் தென்னிந்தியாவையும் முசிலிம்கள் கைப்பற்றியதையும் முதலா வது பாமனி சுல்தானின் ஆட்சி, குணுதிசயங்கள் பற்றியும் கூறப்பட்டுள்ளது பாமனி முடியாட்சிபற்றி ஆக்கப்பட்டுள்ள ஏனேய நூல்கள் பாமனி அரசு அற் றுப் போனடுன்பே அக்கப்பட்டவை. இத்துடன் பாமனி அரசை அடுக்து வளர்ந்த (சுல்தான்களின்) அரசுகளின் நோக்கங்களுக்கு, ஏற்றவாறு பாமனி பற்றிய வரலாற்றுக் கண்ணேட்டம் அமைந்தது. இவற்றுள் பாரசேக மொழியில், சீமை என்ற இடத்தைச் சார்ந்த அலி பின் அசிசுல்லா தபா தபை என்பவ**ால்** இயற்றப்பட்ட பேர்கன்னிமாசீர் என்னும் நூல் குறிப்பிடத்தக்கதாகும். இந் நூலாசிரியர் பெரிசுத்தா என்ற அதிகப் பிரசித்திபெற்ற வாலாற்று ஆசிரி**யர்** காலத்தைச் சார்ந்தவராவர். அகமதுநகர் இராச்சியத்தின் நிசாம்சாகி என்ற அரசசபையில் பெரிசுத்தாவைப் போன்றே இவரும் ஒரு அரசசபைப் பி**ரபு** வாகக் கடமையாற்றிஞர். தபா தபை என்பவருடைய வாழ்வைப்பற்றியும் செயல்முறைபற்றியும் அதிகம் தெரியவில்லே. இவர் வாலாற்று நாலே 1591 இல் தொகுக்கத் தொடங்கி ஐந்தாண்டு காலத்தில் முடிவறச்செய்தார். பாமனி அரசு பற்றிய அறிமுகத்துடன் தொடங்கும் இந்நூல் நிசாம்சாகிகள் பற்றிய வாலா ரூகும். இவர் தன்னே ஆகரித்து நின்ற அரசர்களுக்குச் சார்பான முறையில் வாலாற்றை ஆக்கியுள்ளார். எனினும் பெரிசுத்தாவைவிட இவருடைய கூற்றுக் கள் சில அதிகம் நம்பிக்கையூட்டத் தக்கவையும் நாணயங்களின் சான்றுகளு

டன் ஒத்தனவாயும் இருப்பது குறிப்பிடத்தக்கது. எவ்வாறுயினும் இக்காலத்து முசிலிம் வாலாற்று ஆசிரியர்களுள் பெரிசுத்தா அவர்கள் முதலிடம் பெற்றவர் என்பது சந்தேகத்திற்கிடமற்ற ஒர் உண்மையாகும். இவர் தமது நூலி**ல்** கையாண்டுள்ள பாந்த விடயங்களும், விசாலமான ஆராய்ச்சிகளும் இந்தியா வில் ஆட்சிபுரிந்த முசிலிம்களின் பொது வாலாருக அவருடைய நூலே ஆக்கி யுள்ளன; இவர் கலந்தாலோசுத்துள்ள ஆராய்ச்சு நூல்கள், வாலாற்று விட யத்தை இவர் கையாளும் முறை, வாலாற்றை விளக்கும் ஆற்றல் இவை அனேத் தாம் இவருடைய வாலாற்று நாலே மிக உயர்ந்த நிலேக்கு எடுத்துச் செல்கின் றன. மிக விசாலமான விடயத்தை ஆராய முற்பட்டதாலும் பிறர் தரும் தகவல் களே அங்கீகரித்ததாலும், இவர் விபாங்களேத் தவறுதலாகவும் சில சமயங்களிற் கூறியிருக்கிறா. பிசப்பூரை ஆண்ட அடில் சாகீசு அரசசபையின் 2 வது இபுராகீமின் வேண்டுகோளின்படி எழுதத் தொடங்கிய வாலாற்றில் தன்னே ஆத ரித்து நின்ற அரசர்களுக்குச் சார்புள்ள முறையில் தக்கண அலுவல்கள்பற்றி எழுதியுள்ளார். இந்திய இசிலாமைப்பற்றி எழுதப்பட்ட நூல்களுள் சகலத்தை யும் உள்ளடக்கியதாயும் வாசித்து விளங்கக்கூடியதாயுமிருக்கும் ஒரே நூல் பெரி சுத்தா அவர்கள் 1606 இல் எழுதி முடித்த வாலாற்று நால் என்பதில் சந்தே கம் இல்லே, பிறப்பில் பாரசீகரான முகம்மது காசீம் இந்துசர் பெரிசுந்தா என்ப வர் தன்னுடைய தந்தையாருடன் 1582 இல் 12 வது வயதில் அகமதுநகர் வந்த டைந்தார். இவருடைய தந்தை நிசாம்சாகி இளவாசரின் ஆசிரியாாக அமர்ந்து சில காலம் செல்ல இறந்தார். இ*கோ*ஞனை பெரிசுத்தா <sub>ஒரு</sub> போர்வீ*ான து* வாழ்வை மேற்கொண்டார். அங்கு நடைபெற்ற அரண்மனேப் புரட்சி ஒன்று, அரசனின் காவற் படையின் தலேவ்கை இருந்த பெரிசுத்தாவின் பதவியையும் பறித்தது. முசிலிம்களுள் இருந்த சீயா மதப்பிரிவைச் சார்ந்த இவருக்கு அகமது நகரில் நண்பர்கள் மிகக் குறைவாக இருந்தமையால் பிசப்பூர் சென்று படையில் ஒரு பதவி பெற்றூர். ஆனுல் வாளே வீசிவிட்டுப் பேனு ஏந்தித் தன்னுடைய இயல்புக்கேற்ற எழுத்துத் தொழிலேப் பெரிசுத்தா எப்படி ஆரம் பித்தார், எப்பொழுது ஆரம்பித்தார் என்பன எமக்குத் தெரியவில்லே.

பிசப்பூருக்கு முக்கியத்துவம் கொடுத்து எழுதப்பட்ட மற்றுமோர் நூல் 'தாசிக்கிராத்து உல-முல்கு' என்பதாகும். சிராசு என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த சிராசீ; என்ற பாரசீக வர்த்தகணுல் இது எழுதப்பட்டது. 1560 இல் இவன் ஈடுபட்டிருந்த வர்த்தகம் இவணேக் கிருட்டிணே நதிக்கரையிலுள்ள சாகர் என்ற இடத்திற்கு அழைத்துச் சென்றது. அடில் சாகி என்ற சேவையில் 1574 இல் சிராசீ சேர்ந்துகொண்டான். இவன் 1608 க்கும் 1610 க்கும் இடைப் பட்ட காலத்தில் இந்தூலே எழுதினுன்; இந்தால் பாமனி அலுவல்களுக்கு முக் கியத்துவம் கொடுக்கவில்லே. அவன் வாழ்ந்த காலத்தில் பிசப்பூரில் நடந்த சில சம்பவங்கள் பற்றிக் குறிப்பிட்டுள்ளான். இவ்விபாங்கள் வேறெங்காயினும் கிடைக்கவில்லே. நாம் இங்கு கவனத்திற்கு எடுத்துக்கொண்ட நான்கு வா லாற்று ஆசிரியர்களுள் மூவர் பாரசீகத்திலிருந்து வந்தவர்களாவர். நால்வரும் பாரசீக மொழியிலேயே நூல்களே எழுதியுள்ளனர். இந்து—முகிலம் கலாசார

#### தென் இந்திய வரலாறு

வளர்ச்சிக்குப் பாரசேக மொழி ஆற்றிய தொண்டு இவற்றுல் தெரியவருகிற**து.** 14 ஆம் நூற்றுண்டின் ஆரம்ப காலத்தில் பாரசேக மொழியில் பாரசேகத்தில் இருந்த "அப்தல்லாகிராசீவாசாவு" என்பவர் ஒரு நூல் இயற்றிஞர். தமிழக**த்** தில் அவர் வாழ்ந்த காலத்தில் பாண்டிய நாட்டில் நிகழ்ந்த உள்நாட்டுக் கலகம் பற்றியும் அதே காலத்தில் இருந்த வர்த்தக நிலே பற்றியும் அவர் கூறியுள்ளார்.

தென்னிந்தியா பற்றி அயல் நாட்டு ஆசிரியர்கள் எழுதியுள்ள குறிப்புகள் பலனுள்ளவையாகவும், உருசிகாமானவையாகவும் இருக்கின்றன. கி. பி. 2 ஆம் நூற்றுண்டுவரை இந்தியா பற்றி நிதானமாக எழுதியுள்ளவர்கள் கிரேக்க, உரோமாபுரி வாலாற்று ஆசிரியர்களேயாவர். இவர்களே மிகப் பூர்வீக சம்பவங் கள் பற்றி எழுதியுள்ளனர். அடுக்து 'சீன யாத்திரிகர்களும், ஆராய்ச்சியாளர் களும்' என்ற விடயம் ஆராய்ச்சித்துறையினரால் இன்றும் மேற்கொள்ளப் பட்டிருக்கிறது. 8 ஆம் நாற்றுண்டு தொடக்கம் அராபிய வர்த்தகர்கள், யாத்திரி கர்கள், வாலாற்று ஆசிரியர்கள், புவியியலாளர்கள் ஆகியோர் எழுதியுள்ள குறிப்புகளும் சீனர்களின் சான்றுகளும் முன்னேயவற்றை விடத் தெளிவும் முக்கியத் துவமுமுடைய சான்றுகளாகின்றன. துடேலாவைச்சேர்ந்த பெஞ்சமின், மார்க்கோப்போலோ போன்ற ஐரோப்பிய யாத்திரிகர்கள் தென்னிந்தியாபற்றி இடையிடையே கவனம் செலுத்தியுள்ளனர். 14 ஆம் நூற்றுண்டின் முடிவுடன் அயல் நாட்டு யாத்திரிகர்களின் எண்ணிக்கையும் நாலாகிரியர்களுடைய தொகையும் அதிகப்படுகின்றன. தொடக்கத்தில் போத்துக்கீசரும் இத்தாலியர் களும் அதிகமாக இருந்தனர். அடுத்து ஒல்லாந்தரும் ஆங்கிலேயரும் பிறரும் சேர்ந்து கொண்டனர்.

போபல நூலாசிரியர்களுள் தென்னிந்தியா பற்றி முதலிற் கவனம் செலுத்திய வர் மெகசுத்தீனிசு ஆவர்; இவர் பாண்டிய முடியாசு பற்றி வியப்புறும் வகை யிற் குறிப்பிட்டுள்ளார். ஏாக்கிளிசுவின் மகளாகிய "பாண்டையா" என்**p** அரசு பாண்டிய நாட்டை ஆட்சிபுரிந்தானெனக் குறிப்பிட்டுள்ளார். '' கடலே எல்லேயாகக் கொண்டு தெற்கில் அமைந்த இந்தியப் பகுதியை அவன் தன் மகளுக்கு வழங்கினன் என அந்நாட்டின் எல்லே பற்றியும் மெகசுத்தீனிசு குறிப் பிட்டுள்ளார். பாண்டிய அரசு கொமங்களாகப் பிரிக்கப்பட்டிருந்தது; நாளொன் றுக்கு ஒரு கிராமம் திறை செலுத்தவேண்டும். அவசியமேற்படும்போது திறை செலுத்தத் தவறவோரிடமிருந்த பணத்தைப்பெற இக்கிராமங்கள் அரசுக்குத் துணே நிற்கவேண்டும். எலனிய காலத்திலும், உரோமாபுரிப் போசின் ஆதா விலும், எகிப்திற்கும் தென்னிந்தியாவிற்குமிடையில் அதிக வர்த்தகம் நடை பெற்று வந்தது. இந்தியாவைப் பற்றி உரோமர்களுக்கு இருந்த அறிவு அதிகம் என்று தொபோ என்பவர் கூறுகிறுர். கலசுவின் தலேமையில் (கி. மு. 25 இல்) ஒகத்தசு அவர்களால் ஏடனேயும் (துறைப்பட்டினம்) செங்கடலேயும் ஆணே கொள்ள அனுப்பப்பட்ட கடற்படையின் வெற்றிபற்றியும் இந்நூல் கூறுகிறது. இவற்றை ஆணே கொள்ள வேண்டிய அவசியம் என்னவெனில் உரோமாபுரிப் போசின் வர்த்தகர்களிடையில் இந்திய கடல் வழித்தொடர்பு அதிகரித்தமை பேயாகும். மூத்த பிளினி ( கி. 9. 95), ' எரித்திறேய கடலின் பெரிப்பிளசு '

என்ற நாலே ஆக்கிய பெயர் வெளியிடாத நாலாசிரியன், தொலமி (கி. டி. 130) போன்றவர்கள் உரோமர்களுக்குக் கிழக்கு நாடுகள் பற்றிய அறிவு வளர்ந்து வந்திருக்கிறதென்பதை வெளிப்படுத்தினர்; தொபோ என்பவரே முதலில் இவ் வறிவை வெளிப்படுத்தியவர். பிளினி, தொல்மி ஆகியவர்கள் பிற ஆசிரியர்களிட மிருந்து தமது தகவல்களேச் சேகரித்தனர். ஆயின் பெரிப்பிளசு நூலின் ஆசிரி யர் இந்தியாவின் மேற்குத் துறைப் பட்டினங்களுக்குச் சென்று அங்கு நிலவிய வர்த்தகத்தின் நிலேபற்றி நேர்முக அறிவு பெற்றுவந்**தார். எ**னினும் இவருக்**கு** இந்தியாவின் கிழக்குக் கடற்கரைபற்றிய தெளிவான அறிவு இருக்கவில்ல். கொலமியின் புவியியல் நூல், இந்தியாவின் கிழக்குக் கடற்களைபற்றியும் இந்த — சீனு பற்றியும் கவனம் செலுக்தியுள்ளது. தொலமிக்குப் பின்பு குறிப்பிடத் . தக்க புகழ் படைத்தவர் பிசந்திய மதகுருவாகிய "கொசுமாசு" என்பவராவர் (கி. பி. 550). ' இவர் இந்தியாவிற்குக் கப்பலிற் பிர**யா**ணம் செய்தவர்' என்**ற** கருத்துத்தொனிக்க "இந்துக்கோபிளிசுத்தசு" என்று அழைக்கப்பட்டார். வர்த்தகராக வாழ்வைத் தொடங்கிய இவர் பாரசீகக் குடாவிலும் இந்தியாவின் மேற்குக் களையிலுமுள்ள பல இடங்களுக்கும் சென்றதுடன் தாாகிழக்கில் இலங்கை வரையும் சென்றுள்ளார். '' சுறித்துவ இடவிளக்கவியல்'' என்ற பெய ரில் இவர் வெளியிட்ட நூலேப் பற்றி ' ஒரு சேற்றுக்கண்டம்' என்று குறிப்பிடப் பட்டிருப்பது நியாயமெனக் கூறமுடியாது; எனினும் இதிலிருந்து பிரயோசன மான புவியியற் சுவடுகளே நாம் எடுத்துக்கொள்ளலாம்.

8. மு. 2 ஆம் நாற்றுண்டு வரையிலேயே சீனத்திற்கும் தென்னிந்தியாவிற்கும் தொடர்புகள் இருந்தன. காஞ்சிபாத்தில் இருந்த சீனத்தாதுவராலய அறிக்**கை** யொன்று இதற்குச் சான்றுகவுள்ளது. இதேகாலத்தைச் சேர்ந்த சீன நாணயம் ஒன்று மைசூரில் சந்திரவல்லி என்னும் இடத்தில் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளது. கு. பி. 5 ஆம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்த சீன வாலாற்று அறிக்கைகள், இந்து— சீனத்திலும் தீவுக்கூடங்களிலுமிருந்து இந்து முடியாசுகள் ஒரு புறத்தில் தென் னிந்தியாவுடனும் மறுபுறத்தில் சீனத்துடனும் கொண்டிருந்த நெருங்கிய தொடர்புபற்றிச் சொல்கின்றன. சீன அரசசபைக்குத் தென்னிந்தியாவின் திர வியங்களான வைரிேயம், சந்தனம், முத்துப் போன்றன பல சந்தர்ப்பங்களில் அனுப்பப்பட்டன. பாகியன் தென்னிந்தியாவுக்குச் செல்லவில்லே. " தம்லுக்கு ' என்னும் இடத்திலிருந்து இவர் இலங்கைக்குப் புறப்பட்டார். தக்கணம் பற்றி யும் அங்கிருந்த "பீச்சன் மொஞசுத்திரீ" என்ற மதபீடம் பற்றியும் பிறரிட மிருந்து பெற்ற விபாங்களேக்கொண்டே இவர் எழுதியிருத்தல் வேண்டும். தென்னிந்தியாவிலிருந்தும் இலங்கையிலிருந்தும் கடல் கடந்து சீனம் சென்ற பல பௌத்த மதகுருமார் சீனத்தில் குடியேறிப் பௌத்த தர்மத்தை அங்கு பாப்பவும் புனித பௌத்த நால்களேச் சினமொழியில் பெயர்க்கவும் துணே நின்ற னர். ''கொசுமாசு'' என்பவர் இலங்கைக்குச் சீனத்துப் பட்டுக்கொண்டு வந்**த** கப்பல்களேப் பற்றிக் கூறுகிரூர். பௌத்ததர்ம மேதாவியாகிய புகழ் படைத்த " யுவான்சுவான் " அவர்கள் இந்தியாவைப் பார்க்கும் நோக்கத்துடன் சீனத்தி லிருந்து வந்தவர் எவரையும் விட இந்தியாவை அதிகம் சுற்றிப்பார்த்திருக்

31

தென் இந்திய வரலாறு

கிறூர். ஏனேயோர்போன்று இவர் வாழ்வைத்துறந்தவருமல்லர். தக்கணத்திலும் தென்னகத்திலுமுள்ள பல இராச்சியங்களிற் பல மாத காலங்களே (கி. பி. 641-642) கழித்தார். இதன் பயனுகத் தென்னகத்தில் அப்பொழுது நிலவிய மத, சமூக நிலேமைகள்பற்றிக் குறிப்பிட்டுள்ளார். எனினும் இவருடைய குறிப்புக் கள்பற்றி வாலாற்று ஆராய்ச்சி மாணவர்கள் திருப்திப்படுகின்றூர் இல்லே. இவ ரைப்பற்றித் கூறும்போது, ' இவர் எதையும் கூர்ந்து கவனிக்கும் ஆற்றலுடைய வால்லர்; விடயங்களேத் தீர்க்கமாக ஆராயத் தவறிவிட்டார்; குறிப்புக்களும் . திருப்தியாக இல்லே. சொல்லவேண்டிய பல அம்சங்களோப் பற்றிச் சொல்லத் தவறிவிட்டார்' என்றெல்லாம் சிலர் குறிப்பிட்டுளர். 7 ஆம் நூற்றுண்டின் கடைப் பகுதியில் இந்தியாவில் பல ஆண்டுகளேக் கழித்த "இத்சிங்" என்ற சீனர் தென்னிந்தியாவிற்கு வந்ததேயில்லே. ஆசுவே அவர் இதுபற்றி நோடியா கச் சொல்வதற்கும் ஒன்றும் இல்லே. எனினும் '' இத்சிங்''கின் நால். அவர் சென்று பார்த்த இடங்களின் பட்டியலேத் தருவதுடன் நாடுகள் பலவற்றில் பௌத்தர்கள் மத்தியில் தத்துவரீதியாகவும், நடைமுறையிலும் இருந்த வேற் றுமைகளேக் கூறுவதிலும் முக்கியத்துவம் பெற்றுள்ளது. அத்துடன் அவருடன் இந்தியாவிற்கு வந்த பிரசித்திபெற்ற 60 பௌத்த குருமார்களின் வாழ்க்கைக் குறிப்புகளும் சுருக்கமாகத் தாப்பட்டுள்ளன. காஞ்சிப் பல்லவ அரசும் சீனமும் 8 ஆம் நாற்றுண்டில் கொண்ட உறவுகள்பற்றியும் 11` ஆம் நாற்றுண்டின் சோழ அரசசபைத் தொடர்புகள்பற்றியும் சீனத் தாதுவராலயக் குறிப்புக்களில் ஆ**தா** ாங்கள் உள்ளன. கணிசமான அளவு வர்த்தகத் தொடர்பு தென்னிந்தியாளிற் கும் சீனத்திற்குமிடையில் இருந்தது. சீனக்கப்பல்கள் இந்திய கடல்களில் அடுத் தடுத்து நடமாடின. பிரசித்திபெற்ற மொங்கோலியப் போரசனுன '' குப்பிளாய்க் கான் '' என்பவன் தென்னிந்திய அரசுகளுடன் தூதுவராலயத் தொடர்புகொண் டிருந்தான். இத்தகைய தூதுவராலயங்கள் சில, உள்ளூர் அலுவல்களிலும் தமது செல்வாக்கைப் பாப்ப முயன்றுள்ளன. அத்தகைய முயற்சிகளின் விளே**வு** என்ன என்பது தெரியவில்லே. ஒரு சீன வர்த்தகரான "வாங்தாயுவான்" என் பவர், வர்த்தக நோக்கம் கொண்டு 1330 க்கும் 1349 க்குமிடையில் பல அயல் நாடுகள் சென்று பார்த்துவிட்டுத் 'தீவுகளில் வாழும் நாகரிகமற்ற மக்களின் நிலே' (தாவோ-இ-சு-லியோ) என்ற நாலே எழுதிஞர். சுறந்த நடையாக இல் லாத போதிலும் இந்நூலாசிரியரின் தத்துவநோக்கம் கொண்ட மனநிலேயும் வியாபித்த அறிவும் குறிப்பிடத்தக்கவை. 99 நாடுகள், துறைப்பட்டினங்கள், சிறப்பான இடங்கள் ஆதியனபற்றித் தாம் நேரிற் கண்டவற்றை எழுதியுள் ளார். கொழும்பு, மாலேதீவு, காயன்குளம், எலி, கள்ளிக்கோடு போன்ற சில இடங்கள் அவருடைய பட்டியலில் இடம் பெறுகின்றன. 15 ஆம் நாற்றுண்டின் தொடக்கத்தில் "மிங்" வம்சத்தைச்சார்ந்த மூன்றுவது போசன் தன் வம் சத்தின் புகழையும் ஆதிக்கத்தையும் நிலேநாட்டுமுகமாகக் கடற்படைப் பிரிஷ ஒன்றைப் பல நாடுகளுக்கு அனுப்பி வைத்தான். இதன் விளேவாக வெளிநாட்டு ் வாசர்கள் பலர் தமது தூதுவர்களேச் சீன அரசசபைக்கு அனுப்பினர். இது போன்ற வேறு கடல் தாதுகள் பொசுத்திபெற்ற "செங்கோ" என்ற தளபதியின் தலேமையில் ஏழு முறை சென்றன. அவருடன் "பீசின், மாகுவான்" என்ற இரு ஆசிரியர்கள் இத்தாதுக்குழுவில் இடம்பெற்றனர். பீசின் (சிங்-சா-செங் லான்) 1436 இல் எழுதிய தூலும் மாகுவான் "சமுத்திரத்தின் கரை" என்ற தலேப்பில் (யிங்-யாய்-செங்-லான்) 1451 இல் எழுதிய தூலும் இலங்கை, கொச்சின், கள்ளிக்கோடு போன்ற பகுதிகள் பற்றி மிகப் பெறுமதியுள்ள விப ரங்களேத் தருகின்றன. "இபின்பட்டேடா" வினுடைய யாத்திரைக்கும் போத் தூக்கீசர் வருகைக்கும் இடைப்பட்ட காலம்பற்றியே இக்குறிப்புக்கள் கூறுகின் றன.

அராபிய யாத்திரிகர்களும் புவியியலறிஞர்களும் கெ. பி. 9 ஆம் தாற்றுண் டின்பின் எமக்குப் பயனளிக்கக்கூடிய குறிப்புகளேத் தருகின்றனர். இந்து மகா சமூத்திரத்தின் வர்த்தகம், ஆரம்பகாலம்தொட்டு அராபியர் கையிலேயே இரு**ந்** தது. இசிலாம் மதத்தின் எழுச்சியுடன் இவ்வர்த்தகம் விரிவடைந்து, மதம், அர சியல் போன்ற துறைகளில் மாத்திரமல்லாது வர்த்தகம், அறிவியல் போன்**ற** துறைகளேயும் பாதிக்கத் தொடங்கியது. தபிகள் நாயகமே ஒரு வர்த்தகரா**க** இருந்தமையால் முகிலிம்கள் வர்த்தகர்கள்மீது பெருமதிப்புக்கொண்டிருந்தனர். 7 ஆம் நாற்றுண்டு முடிவடைவதற்கு முன்னம் முசிலிம் வர்த்தகர்கள் இலங் கையில் ஒரு முசிலிம் குடியேற்றத்தை ஏற்படுத்தினர். 758 இல் "கன்டன்" **ந**கரில் அராபியரும் பாரசிகரும் பெருந்தொகையில் குடியேறினர். இந்**த எண்** ணிக்கையின் விளேவாகக் கந்தொன் நகரில் ஏற்பட்ட குழப்ப நிலேயைத் தமக்கு இலாபம் தாத்தக்க முறையில் அயல் நாட்டவர்கள் பயன்படுத்திக்கொண்டனர். மேச்சிய வம்சத்தில் வந்த பாரசேக முசிலிமான " இபின்குறாதாத்பே" என்ப**வர்** " பாதைகளும் இராச்சியங்களும் பற்றிய நூல்" என்ற பெயருடன் 844 க்கும் 848 க்கும் இடையில் எழுதிய நாலே 885 இல் திருத்தித் தொகுத்தார். இந்நாலே அராபியரின் முதல் முயற்சியாகும். பாரசிகக் குடாவிலுள்ள "சீராவு" என் னும் இடத்தைச் சேர்ந்த '' அபுசெய்யது அசன் '' என்ற ஆசிரியன் அ**திக பிர** யாணங்களில் ஈடுபட்ட வர்த்தகர்களேயும் அறிஞர்களேயும் சந்திக்கும் பல வாய்ப்புகளேப் பெற்றிருந்தான். அவர்களுள் புகழடைந்தவர் "மசூதி" என் பவராவர். ' அபுசெய்யது ' இந்தியா, சீனு பற்றி ஒருவர் முன்னமே தயாரித்த ஒரு நாலுக்கு ஓர் அனுபந்தத்தை வெளியிட 916 இல் தீர்மானித்தார் ; கிழக்கு நாடுகளில் பிரயாணம் செய்த பலருடன் உரையாடியதன் விளேவாகவும் தன் சொந்த ஆராய்ச்சிகளின் பலனுகவும் இந்தால் உருவாக்கப்பட்டது என அவர் கூறியுள்ளார். 'அபுசெய்யது ' விற்கு முன்னர் வெளியாகியிருந்த நாலே (851 இல்) பிரசுரித்தவர் சுலேமான் என்ற வர்த்தகர் என்று நம்பப்படுகிறது. ஆயின் அந்நாலே எழுதிய அமைதேய / ஆசிரியருக்கு**த்** தகவல்கள் கொடுத்தவர்களுட் சுலேமானும் ஒருவர் எனக் கொள்வதே சரியாகும். "ஐவன் சுல்-பாக்கி" என்ப **வர் 10** ஆம் நாற்ருண்டின் தொடக்கத்தில் அபுசெய்யது, மசூதி ஆகிய இரு**வ** ருக்கும் முன்னமே வாழ்ந்த மற்றுமோர் நூலாசிரியாாவார். இவரும் அமைதேய ஆசிரியர் எழுதிய அந்நாலிலிருந்து பல தகவல்களே யெடுத்துள்ளார். 10 ஆம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்த பிற அராபிய நூலாசிரியர்கள் எழுதிய நூல்களில் உள்ள

தென் இந்திய வரலாறு

செய்தி ஒவ்வொன்றும் மற்றுென்றின் பொதியாகவே காணப்படுகிறது. ஒரு**வ** ருடைய நாலிலிருந்து அப்படியே மற்றவர் எழுதிக் கொள்ளும் மாபு அராபிய நூலாசிரியர்களிடம் காணப்படும் ஒரு பொதுக் குறைபாடாகும். பொசுத்தி பெற்ற '' அல்பருனி'' அவர்கள் (1030) தென்னிந்தியா பற்றி அதிகம் சொல்லவில்லே. புவியியலிலும், வாலாற்றிலும் அக்கறை கொண்டு அதற்காகப் புகழ்பெற்ற " அபுல்பெதா" (1273-1331) அவர்கள் இந்தியா பற்றிய அறிவைப் பெருக்கத் திணே நிற்கவில்லே. அவர் தென்னிந்தியா பற்றிக் குறிப்பிட்டுள்ளன சுருக்கமாக வும் தெளிவற்றனவாகவும் அடுத்தோர் வாய்க்கேட்ட செய்திகளாகவும் இருக்கின் ற**ன.** எனினும் பிரசித்திபெற்ற யாத்திரிகனும் புவியியலறிஞருமான '<sup>'</sup>இபின் செய்யது '' (1214-86) அவர்களின் அறிக்கைகளிலிருந்து மேற்கோள்களே '' அபுல் பெதா" எடுத்துக்காட்டுகிறூர். மிகப் பொதானமான அராபிய நூலாசிரியனும், சளேயாது புது இடங்களேத் தேடியவனுமான இபின்பட்டேடாவை நாம் கடைசி யாகக் கவனிப்போம். 1300 வரையில் '' தாஞ்சியர் '' என்னும் இடத்தில் பிறந்த இவர் தனது 22 ஆவது வயதில் பிறப்பிடம் விட்டுநீங்கி அடுத்த 30 ஆண்டுக**ள்** வரை தொடர்ந்து யாத்திரை செய்தார். 1377 இல் "பெசு'' என்னும் நகரில் இவர் இறந்தார். அறிவற்ற கொடிய ஆட்சி நடத்திய '' முகம்மது பின் துக்லக்கு '' என்ற அரசன் காலத்தில் இந்தியாவில் இபின்பட்டோ பல ஆண்டுகளேக் கழித் தார். துக்லக்கு அனுட்டித்த கொள்கைகளே எதிர்த்து மாநில அள்பதிகள் பகி ாங்க எதிர்ப்பு இயக்கங்களில் ஈடுபட்டனர். இதன் விளேவாகப் போரசு சிதை வற்றுப் பல சுதந்திர முடியாசுகள் இந்தியாவில் தோன்றின. முகம்மதிய சட்ட மாபுகளில் கலாநிதியாக விளங்கிய இபின்பட்டேடா நல்லவாழ்வு வாழ்ந்தும், மக்களேயும் அவர்தம் அலுவல்களேயும் கூர்ந்து கவனித்தும் வந்தார். தென்னிந்தி யாவில் அவருடைய பிரயாணங்களேயும் அனுபவங்களேயும் பற்றி அவர் எழுதிய தாலில் பல இடங்களிற் குறிப்பிட்டுள்ளார். அரசியல், மதம், சமூகம் ஆகிய துறைகளில் அன்று இருந்த உண்மையான நிலேமைகளேப் பற்றிய விபாங்கள் இந்தூலில் இடம்பெறகின்றன.

இறுதியாகக் "கொசுமாசு" என்பவரைத் தொடர்ந்து இந்தியாளிற்கு வந்த ஐரோப்பியர் பற்றிக் கவனிப்பாம். சிபெயின் நாட்டிலுள்ள துடெலாவைச் சேர்ந்த "பெஞ்சமின்" (1770) என்ற யூத யாத்திரிகன் கொல்லம் பற்றியும் அதன் வர்த்தகத்தைப்பற்றியும் தனது தாலிற் குறிப்பிட்டுள்ளான். எனினும் இவன் எப்போதாவது இந்தியாளிற்கு வந்ததுண்டா என்பது சந்தேகமே. 'இடைக்கால யாத்திரிகர்களுள் இளவாசன்' என்று குறிப்பிடப்படும் மார்க் கோப்போலோ கிழக்கிற்கும் ஐரோப்பாளிற்குமிடையில் நேர்முகத் தொடர்பை ஏற்படுத்தியதன் விளேவாக ஒரு புதிய சகாத்தத்தையே தொடக்கினுன். மூன் **றனை** ஆண்டுகள் ஆசியாளிற்கூடாகச் சிக்கலான போயாணத்தை மேற்கொண்டு, முடிவில், "குப்பிளாய்க்கானின்" அரசசபையை மார்க்கோப்போலோ வந்தடைத் தான். 17 ஆண்டுகாலம் மொங்கோலிய அரசசபையில் இடம்பெற்ற மார்க்கோப் போலேர " கான்" அரசனுடைய மிகுந்த பற்றுக்குரியவனுகினுன். பல போதான தாதுக்குழுக்களில் மார்க்கோப்போலோ அங்கம்வகித்தான். இறுதியாகக் கான்

வம்சத்தைச் சேர்ந்த ஓர் இளவாசியை மணப்பெண்ளுகப் பாரசீக அரசனுக்கு அனுப்பியபோது அவளின் பாதுகாவலனுக மார்க்கோப்போலோ தேர்ந்தெடுக் கப்பட்டான். மார்க்கோப்போலோவம் மணமகளும் 1292 இல் சீனத்திலிருந்து பாாசீகம் நோக்கிப் புறப்பட்டு இந்திய கடல்களுக்கூடாக ஒன்றரை ஆண்டுகள் முடிந்தபின் பாரசீகம் போய்ச்சேர்ந்தனர். அங்கிருந்து கொன்சாந்தினே**பி** ளுக்கூடாக 1295 வரையில் இறுதியாக வெனிசு நகாம் வந்து சேர்ந்தான். பாசசேகம் செல்லும் வழியில் தென்னிந்தியாவின் சில பகுதிகளுக்கூடாக இவன் போயாணம் செய்ததுண்டு. இவ்வாறு பிரயாணம் செய்த மார்க்கோப்போலோ எவரும் ஆச்சரியப்படக்கூடிய வகையில் பெருந்தொகையான செய்திகளேச் சேகரித்திருக்கிறுன். மார்க்கோப்போலோ சம்பவங்களே அவதானித்து உண்மை க்கு முக்கியத்துவம் அளித்திருக்கிறுஞ என நெடுங்காலமாகச் சந்தேகிக்கப்பட்ட துண்டு. ஆனுல் இந்தச் சந்தேகம் நீடித்திருக்கவில்லே. தென்னிந்திய மக்களின் பழக்க வழக்கங்கள், நம்பிக்கைகள், நடைமுறைகள், கடற்களைவியாபாரம் ஆகி யன பற்றி விவரித்துள்ளான். தென்னகத்தின் கடல்வழி வர்த்தகம் பற்றிப் பின் வருமாறு கூறுகிறுன். ' இந்தியாவின் வர்த்தகம் ஒரு சங்கிலிக் கோவை போன் றது. குப்பிளாய்க்கானின் ஆள்புலம் தொடக்கம் பாாசிகக் குடாக்கரை, செங் கடற்கரை ஆகியன வரையும் சென்றுள்ளது. இந்தியக் கடற்கரையோ**ர**மும் த**ி** களும் இயற்கை அன்னேயின் சுறந்த தொவியங்களே உற்பத்தி செய்து செல்வ மும் செழிப்பும் பெற்றிருந்தன. செவ்வந்திக்கல், மாகதம், நீலக்கல், இலங்கை யின் பகழ்பெற்ற நீலமணிக்கல் போன்ற இரத்தினக் கற்களேயும் கோல்கொ**ண்** டாவில் கிடைக்கும் வைரக்கற்களேயும்பற்றி இவன் கூறுகிருன்.

மேற்குக்கும் கிழக்குக்குமுள்ள கலாசாரத் தொடர்புகளின் ஒரு புறத்தை வெனிசு நகர வணிகன் மார்க்கோப்போலோ வர்ணித்திருக்கிறுன்; மறுபுறத்தை தென்னிந்தியாவிற்கு விசயம் செய்த மதகுருமார் மூவரும் எடுத்துக்காட்டுகின் றனர். அவர்களுள் முதல்வர் மொன்டிக்கோர்வினேவைச் சேர்ந்த பிரான்சுக் கன் சபைச் சந்நியாசி "யோன்" என்பவராவர். 1292-3 இல் இந்தியாவிற்கூட**ா** கச் சிரு சென்ற போன், விக்**காக ஆரா**தனே செய்யும் அப்பெருநிலத்திற் கிறித்**து** வின் போதனேயைப் பாப்பச் சென்றூர். தனித்துச் சென்ற இம்மதகுரு இந்தியா வில் அவர் கண்ணுக்குக் கிட்டிய பலவற்றை அனுதாபத்துடன் நோக்கவில்லே. இந்திய வாழ்வு பழக்கவழக்கங்கள் பற்றிய கிறித்தவ பிரசாரகர்களின் கண் டனங்களுக்கு வித்திட்டவர் இவரே. இத்தகைய கண்டனங்கள் எப்பொழுதும் அறிவாற்றலோடு கூடியனவாகவோ, நியாயமானவையாகவோ இருக்கவில்லே.30 ஆண்டுகளுக்குப் பின் 1321 இல் பிறையர் ஒதோரிக்கு எனும் கிறித்தவ பாதிரி பார் போடிநோன் என்னும் இடத்திலிருந்து இந்தியா வந்து சேர்ந்தார். மேற் குக் கடற்கரை வழியாக வந்து இலங்கைக்குச் சென்று அங்கிருந்து மைலாப்பூரி லுள்ள பரிதோமாசு தேவாலயத்தை அடைந்தார். இந்துக்களின் வழக்கங் கள் பற்றியும் செயல் முறைகள் பற்றியும் அவர் நேரிற் கண்டவற்றை எழுதி யுள்ளார். இறுதியாகப் புறையர் யோர்தானசு என்பவர் ஒதோரிக்குவிற்குச் சற்று முன்னதாக இந்தியாவிற்கு வந்து சேர்ந்தார். இந்தியாவில் இருந்து 1321,

#### தென் இந்திய வரலாறு

1324 ஆகிய இரண்டாண்டுகளிலும் அவர் எழுதிய இருகடிதங்கள் உள்ளன. கிழக்கில் கிறித்தவ பிரசாரகர்களுக்கு உள்ள வாய்ப்பு வசதிகள் பற்றி ஐரோப் பாவிலுள்ள தனது சகோதா குருமாருக்கு இக் கடிதத்தில் அவர் விளக்கம் தந்துள்ளார். பார்சி இனத்தவர்கள் இறந்தோருடைய சடலங்களேப் புதை**க்** காமல் ஒரு தனி இடத்தில் விடும் வழக்கம் பற்றியும் அவர் குறிப்பிட்டுள்ளார். பார்சி இனத்தவர்களேப்பற்றிக் குறிப்பிட்டுள்ள அறிக்கைகளுள் இது மிகவும் பழமை வாய்ந்ததாகும். யோர்தானசு என்ற குரு, கொழும்பம் (கொல்லம்) **என்ற** இடத்தின் மேற்றிராணியாராக நியமனம் பெ**ற்**றுர். எனினும் இவ**ர்** இந்த மதப் பொறுப்பை ஏற்றுரா என்பது நன்றுகத் தெரியவில்லே. மரிக் னேலியைச் சேர்ந்த யோன் எனும் மற்றும் ஓர் மதகுருவைப்பற்றியும் குறி**ப்** பிடுதல் வேண்டும்; புளோரென்சு நகரில் பிறந்த இவர் மார்க்கோப்போலோ வைப் போன்று தரை மார்க்கமாகச் சீனம் சென்றூர். குப்பிளாய்க்கானின் அ**ரச** சபைக்குப் பாப்பாசரின் தாதுவராக இவர் அனுப்பப்பட்டார். 1346 இல் சீன**த்** தின் பிரசித்தி பெற்ற துறைமுகமான செயித்தோனில் இருந்து கடல் மார்க்க மாகத் திரும்பிஞர். வழியில் கொல்லம் வந்தடைந்து அங்கு சிலகாலம் தங்கி சோழ மண்டலக்கரையிலுள்ள பரிதோமாசுவின் தேவாலயத்தை வணங்கச் சென்றூர். அவர் இலங்கையில் சில காலம் தங்கியிருந்ததிஞல் அங்கிருந்த பௌத்த குருமாரைப்பற்றிப் பல செய்திகளேக் குறிப்பிட்டுள்ளார்.

14 ஆம் நாற்றுண்டில் விசயநகாப் போசின் எழுச்சியும் இதற்குச் சற்**றப்** பின்பு கிழக்கில் போத்துக்கீச ஆதிக்க தோற்றமும் பல அயல் நாட்டவர்களு டைய கவனத்தை ஈர்ந்தன. இதன் பயஞக, தென்னிந்தியா பற்றிய அயல் நாட் டுச் சான்றுகளின் எண்ணிக்கை, அளவு, அக்கறை ஆகியன அதிகரித்தன. அத் தகைய அனேத்தையும் பற்றி இங்கு ஆராய்வது முடியாத காரியம்; எனினும் எமக்குப் பயன்படத்தக்க பகுதிகளேப் பற்றி நாம் கவனத்திற்கொள்ளவேண் டும். 1420 அல்லது 21 இல் விசயநகாம் வந்தடைந்த '' நிக்கொலோ கொன்டி" என்ற இத்தாலியர்தான் முதன் முதலாக விசயநகாத்தைப் பார்வையிட வந்த ஐரோப்பியராவர். இவர் தாஞக எதையும் எழுதவில்லே. தனது அனுபவங்களேப் பாப்பாசரின் செயலாளர் ஒருவருக்குச் சொல்ல அவற்றை அச்செயலாளர் இல**த்** தீன் மொழியில் எழுதிக் தன் எசமானரின் கவனத்திற்குக் கொண்டுவந்தார். இலத்தீன் மொழியில் எழுதப்பட்ட இவ்வறிக்கை போத்துக்கீச மொழியில் பெயர்க்கப்பட்டது. பின்னர் அதிலிருந்து இத்தாலிய மொழியிலும் பெயர்க்கப் பட்டது. இலத்தீன் மொழியில் எழுதப்பட்ட மூல அறிக்கை இன்று இல்லே. கொன்டி அவர்கள் விசயநகர அரசசபை பற்றியும் விழாக்கள், நாணயமுறை போன்ற பிற செய்திகள் பற்றியும் தொகுத்துக் கூறியுள்ளார். இதே காலத்தில் பாரசீகத் தாதுவன் அப்தூர் இரசாக்கு என்பவன் விசயநகரத்தை வந்தடைந் தான். சாறுக்கு என்ற பாாசீக அரசன் இரசாக்கைச் '' சமரின் '' என்ற அரசனி டம் ஒரு முக்கிய காரணத்திற்காகத் தாது அனுப்பினுன். இரசாக்கு ஓமசுவிலி ருந்து 1442 இல் கள்ளிக்கோட்டைக்குக் கப்பல்மூலம் பயணமானுன். இவன் கள் ளிக்கோட்டை நகரை அதிகம் விரும்பவில்லே. விசயநகர அரசன் செய்தியனுப்பி இவனேத் தலேநகரத்திற்கு அழைத்தமையினுல் இவன் கள்ளிக்கோட்டையில் அதிக நாள் தங்கியிருக்கவில்லே. மங்களூர் வழியாக விசயநகரம் சென்ற அப்தூர் இரசாக்கு சிறந்த முறையில் வாவேற்கப்பட்டான்; மகாநவமி விழாவை நேரிற் கண்டான். பின்னர் ஒமோவைச் சேர்ந்த சில பொறுமை கொண்ட வர்த்தகர்கள் இவனுடைய யோக்கியதாம்சங்களேப் பற்றிச் சந்தேகம் தெரிவித்ததால் தாது வனுக இருந்த இவனின் மதிப்பின் தாம் குறையலாயிற்று. இரசாக்கு விசய நகாத்தைவிட்டு 1443 இல் மங்களூர் வந்தடைந்தான். 1444 இன் தொடக்கத்தில் மங்களூரில் இருந்து பாரசேகத்திற்குப் புறப்பட்டான். ஒரு பயிற்றப்பட்ட அதி காரி என்ற முறையில் அவன் தயாரித்த தாது அறிக்கைகள் அக்கால நிர்வாகம், சமூக அமைப்பு ஆகியன பற்றிய நிலேமைகளுக்குச் சான்றுக அமைகின்றன.

1470 வரை சில ஆண்டுகள் தக்கணத்திற் கழித்துப் பாமனி முடியாட்சியைப் பார்வையிட்ட இரசிய வர்த்தகன் "அத்தநேசியசு நிக்கித்தின்" என்பவன் சாவூல் வழியாகப் பாமனி வந்தடைந்தான். அவனுடைய குறிப்பில், அரசசபை. படை ஆகியனபற்றிய விபாங்களும் பாமனி ஆட்சியில் மக்களின் நிலேபற்றிய விவாங்களும் காணப்படுகின்றன. " லாடோவிக்கோடி வர்த்திமா" என்ற ஒரு போர் வீரக் கனவான் 1502-8 வரை இந்தியாவைப் பார்வையிட்டான். போத் துக்கீசரால் பட்டமளிக்கப்பட்டுக் கௌரவிக்கப்பட்ட இவன் தனது அனுபவங் களேத் தெளிவான அறிக்கை வடிவில் தயாரித்துள்ளான். இவன் கூறியுள்ள விவரங்கள் உண்மையாவெனச் சில காலம் சந்தேகிக்கப்பட்ட போதிலும் அவை உண்மையென்பது பின்னர் தெளிவாகியது.

கோவா, கள்ளிக்கோட்டை போன்ற மேற்குக் கனாயில் அமைந்த துறைப் பட்டினங்களேப் பற்றியும் போத்துக்கீச ஆதிக்கத்தினுல் இவை எவ்வாறு பாதிக் கப்பட்டன என்பன பற்றியும் இவன் எழுதியுள்ளான். மிகப் பெறுமதியான உரு சிகாமான சம்பவங்கள் பலவற்றை விசயநகாப் போரசைப் பற்றியும் நகாத் தைப் பற்றியும் கூறும்முகமாக இவன் குறிப்பிட்டுள்ளான். 1500 தொடக்கம் 1516 வரை இந்தியாவில் போத்துக்கீச அரசின் அதிகாரியாகத் 'துவாரத் பார் போசா' என்பவன் கடமையாற்றினுன். அவன் மீலயாள மொழியை நன்கு தெரிந்திருந்தான். அந்நாட்டவர்களிலும் பார்க்க நன்ருக அம்மொழியை என் தேரித்திருந்தான். அந்நாட்டவர்களிலும் பார்க்க நன்ருக அம்மொழியை நன்கு கேரித்திருந்தான். அந்நாட்டவர்களிலும் பார்க்க நன்ருக அம்மொழியை தன்கு தேரித்திருந்தான். அந்நாட்டவர்களிலும் பார்க்க கண்கு கையாற்றிய இவன் 1503 இல் கண்ணனூரில் வர்த்தக அதிகாரியாகக் கடமையாற்றின் காசுப்பர் கோரியா இவனே ஒரு சிறந்த எழுத்தாளன் எனப் புகழ்ந்தார். 'அல்பன் சோத் அல்பு குவையர்கி' என்பவன் கொச்சினேயும் கண்ணனுரையும் புறக் கணித்துக் கோவாவை விருத்தியடையச் செய்ய வேண்டுமென்று வகுத்த கொள்கைக்கு எதிராகப் பார்போசா இருந்தபோதிலும் அவனே, அவன்

#### தென் இந்திய வரலாறு

திறமையை மெச்சி, அல்பு குவையர்கி தன் சேவையில் அமர்த்தினுன். பார் போசா 1517 க்கும் 18 க்கும் இடையில் போத்துக்கலுக்குத் திரும்பி விசய நகாம் பற்றிய செய்திகளே உள்ளடக்கிய தனது விரிவான அறிக்கைக்கு இறுதி வடிவம் கொடுத்தான். வேறு சில போத்துக்கீச நூலாசிரியர்களும் 16 ஆம் நூற்றுண்டின் வாாலாற்றிற்குத் தொண்டுசெய்துளர். மறைந்த போசு (1900) என்ற தலேப்பில் சிவெல்லு அவர்கள் எழுதியுள்ள நூலில் தொடிங்கோசு பேயசு (1520-2), பேர்னே நுனிசு (1535-7) போன்றேரின் குறிப்புகள் மொழி பெயர்த்துத் தாப்பட்டுள்ளன. பேர்னே நுனிசு என்பவர் ஒரு குதிரை வியா பாரி. விசயநகாத்தில் மூன்று ஆண்டுகளேக் கழித்தவர். " மானுவேல் பருதாசு " என்பவர் கொச்சியிலிருந்து (12 திசெம்பர், 1616) எழுதிய கடிதத்தின் ஒரு பகு தியும் தாப்பட்டுள்ளதா; அதில் விசயநகா முடியாட்சியில் அன்று நிலவிய உள்ளூர்க் கலகக்தின் தோற்றம், பாம்பிய விதம் ஆகியனபற்றிக் குறிப்பிடப் பட்டுள்ளது. தாளிக்கோட்டை (இராக்கசி-தங்காடி) யுத்தத்தின் பின் ஈராண்டு கழித்து விசயநகாத்திற்கு வந்த சீசர் பிரெடரிக்கு, 1583-91 வரை இந்தி**யா** வில் வசித்த இரால்பிச்சு. இந்தியாவில் உள்ள "யேசுசபை" மதப்பிரிவினரின் விருந்தினராக 16 ஆம் நூற்றுண்டின் முடிவில் இந்தியா வந்த நிக்கலசு பீமெண்டா ஒல்லாந்த யாத்திரிகன் 'யோன்யூசன் வான் லின் சோட்டன்' (1583) ஆகியோரே தென்னிந்தியா பற்றிக் குறிப்பிட்டுள்ள ஏனேயோராவர். தென்னிந்தியாவிலிருந்து யேசியிட்டு மதகுருமார் எழுதியுள்ள கடிதங்களில் 17 ஆம் நூற்றுண்டின் அரசியல் நிகழ்ச்சிகள் பற்றித் தெளிவாகக் குறிப்பிட் டுள்ளனர். கோல்கொண்டா இராச்சிய வர்த்தகம், அலுவல்கள் பற்றியும் மசூலி துறைப்பட்டினம் பற்றியும் தெளிவான விபாங்களே ஒல்லாந்த வர்த்தக அதிகாரி இசுக்கோரர் (1615) ஆங்கில வர்த்தக அதிகாரி வில்லியம் மேத்துலுல்டு (1618-22), இதே காலத்தைச் சேர்ந்த பெயர் தெரியாத மற்றுமோர் ஒல்லாந்த ஆசிரியர் ஆகியோர் எழுதியுள்ளனர்; இவற்றை 'மோர்லந்து' என்பவர் வெளியிட்டுள் ளார்.

பீத்திரோ தெல்லாவாலே என்பவரைப் பற்றியும் குறிப்பிட்டு அயல்நாட்டுச் சான்றுகளே முடித்துக் கொள்ளலாம். உல்லாசப் பிரயாணம் செய்தவர்களுள் மிகப் பிரசுத்தி பெற்றவர் இவர். வர்த்தகம், சேவை போன்ற நோக்கங்கள் இவருக்கு இருந்ததேயில்லே. மிகுந்த புத்திசாலித்தனமாக எதையும் அனுக் பெகித்து நிதானமாக வர்ணிப்பதில் தலிசுறந்தவர் என்று பாராட்டப்பட்டுள் ளார். 1586 இல் உரோமாபுரியில் பிறந்த இவர் பாண்டர் அபாசு என்ற இடத்திலிருந்து சனவரி மாதம் 1623 ஆம் ஆண்டு கப்பல் ஏறி இந்தியா வந் தார். காம்போ, அகமதாபாத்து, சாவுல், கோவா, இக்கேரி, மங்களூர், கள்ளிக் கோட்டை போன்ற இடங்களேப் பார்வையிட்டபின் நவெம்பர் 1624 இல் கோவா விலிருந்து புறப்பட்டு மசுக்கற்று நோக்கிச் சென்றூர். அவர் எழுதிய கடிதங் கள், "எமது கண்ணன்னே மக்களின் வாழ்வை அப்படியே படம் பிடித்துக் காட்டுவது போன்ற தெளிவுடையன. 17 ஆம் தூற்றுண்டின் ஆரம்பத்தில் இந் திய கடற்கரையில் அமைந்த போத்துக்கீசக் குடியேற்றங்களிலும் அதையடுத்**த** இந்திய பிரதேசங்களிலும் இருந்த மக்களின் பழக்கவழக்கங்களே இவை எடுத் துக் காட்டுகின்றன".

#### துணேநூற் பட்டியல்

C. J. BROWN: The Coins of India (London, 1922)

- SIR T. DESIKACHARI: South Indian Coins (Trichinopoly, 1933)
- K. A. N. SASTRI: Foreign Notices of South India (Madras, 1939)

-AND H. S. RAMANNA: Historical Method in relation to Indian History (Madras, 1956)

V. A. SMITH: Oxford History of India (Oxford, 1923)

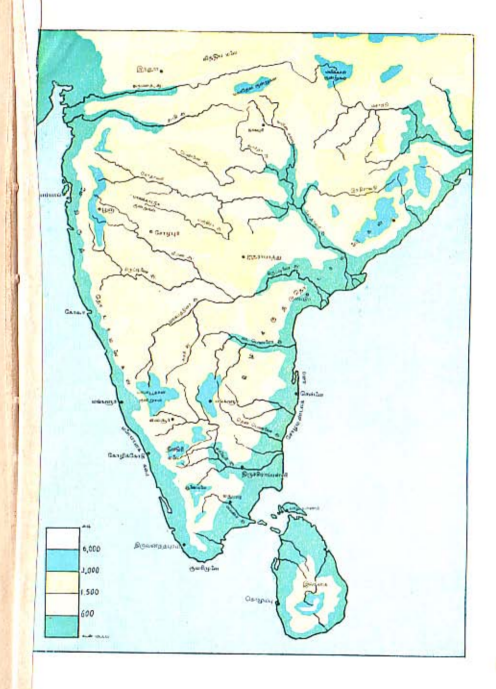
### அத்தியாயம் II

## வரலாறும் புவியியல் அமைப்பும்

வடக்கும் தெற்கும்—குடாநாடு—மேற்கு மலேத்தொடர்—கணவாய்களும் வியாபா வழி களும்—கிழக்கு மலேத்தொடர்—தக்கணமேட்டு நிலம்—மழை வீழ்ச்சியும் தாவரமும்— கடற்கரை மப்பத்தின் மாறுபாடு—வடிகால்—கோதாவரி—கிருட்டினே—விமா—துங்கபத் இரை—காவேரி—நர்மதை—தபடு—லுறைப்பட்டினங்கள்—மேற்குக் கரைப்பகுடு—கிழக்குக் கரை—ஆற்றுக் கழிமுகங்கள்—கோழமண்டலங்கரை.

அடுத்துவரும் வாலாறு சம்பந்தமான அத்தியாயங்களுக்கு அடிப்படையான நாட்டின் பொதுப் புளியியல்பற்றி இவ்வத்தியாயத்தில் வினக்கம் தா நாம் முயல் வோம். உயாத்திலும் பருமனிலும் வேறுபட்டுக் கடகக்கோடு வழி நேடுக, கிழக் **க**லிருந்து மேற்கு நோக்கிக் காடுமூாடாக அமைந்து, விந்நிய மலேக்குத் தெற்கே பாந்து கிடக்கும் நிலப்பொதேசமே போதானமாக எமது கணிப்பெற்குட்பட்ட பகுதியாகும். விந்தியத்திற்கு வடக்கே தெட்டத்தெளிவாகத் தென்படுகின்ற கவடுகளோ, செங்குத்தான பள்ளத்தாக்குகளோ டுத்தென்பகுதியில் இல்லே; இப்பகுதி நிலம் மென்சாய்வுடையதாகக் காணப்படுகிறது. ஆயின் தெற்கே, நர்மதை தோன்றயிடத்திலிருந்து அதன் பள்ளத்தாக்குவரை, சாய்வு செங்குத் தாக அமைந்திருக்கிறது. காடு மூடிய சுவடுகள் பல பொருந்தி விளங்கும் மல்ச் சுவர் ஒன்று, ஒடுங்கிய அவ்வாற்றப் பன்னத்தை தோக்கியவண்ணம் நிகிர்ந்து நிற்கின்றது. ஆற்றின் தெற்கு, எல்லேயில், சற்பா—மகாறியோ—மைக்கல் பலேத் தொடர் அமைந்துள்ளது. சற்பா மலேகளின் தென் சாய்வுகள் வழியே பாயும் தபடி ஆறு நர்மதைக்குச் சமாந்தாமாக மேற்கு நோக்கிப் பாய்கின்றது ; மகா நதி மிழக்கு நோக்கிப் பாய்ந்து வங்காள விரிகுடாவில் விழுகின்றது. வட இந்தி யாவின் சமவெளிகளிலிருந்து குடாதாடாகவிருக்கும் தெற்குப் பகுதியை இரட் டைச் சுவர் பெரிதம் துண்டித்துகிட்டபோதிலும் இரு, பொதேசங்களுக்கிடை யிலும் உள்ள தொடர்பைப் பூரணமாகத் துண்டித்துவிடக்கடியதாக இ<mark>த</mark>ு அமையவில்லே. வாலாற்றிற்கு முற்பட்ட காலந்தொட்டு இன்றுவரை அரசியல், கலாசாரத்துறைகளில் இவ்லிரு பிரதேசங்களும் ஒன்றையொன்று தத்தம் செல் வாக்கின்கீழ்க் கொண்டுவராத காலமே கிடையாது. ஆங்கில ஆட்சியின் ஆரம்பத் துக்கு முன் குறைந்தது மும்முறையாவது வடக்கும் தெற்கும்—இந்தியா முழு வதும்-ஒசே போரின் எல்லேக்குள் இணேந்திருந்தன.

இக்குடாதாம் இத்து மகாசமுத்திரத்திற்குள் அராபிய, வங்கான விரிகுடாக் கடல்களுக்கிடையில் நீண்டு, குமரிமுனேவரை ஒழிங்கி அமைந்துள்ளது. சோழ மண்டலக்களையும் மலேயாளக்களையும் குமரிமுனேயிலிருந்து பல ஆயிரம் மைல் கள் தொடர்ந்துள்ளன; முன்னேயது வடமேற்குப் பக்கமாகவும், பின்னேயது தொடக்கத்தில் வடக்கு நோக்கியும் பின் வடகிழக்காகவும் அமைந்துள்ளன.



# வரலாறும் புவியியல் அமைப்பும்

இரு கடற்கரையோரங்களிலும் இயற்கையாக அமைந்த **நல்ல து**றைப்பட்டினங் கள் மிகச்சிலவே உள்; எனினும், சோழமண்டலக்கரையைவிட மேற்குக் கன**ர** யில் கொச்சி, கோவா, பம்பாய் போன்ற இடங்கள் கப்பல்கள் கணிசமான அள**வு** பாதுகாப்புடன் தங்கத் தக்க வாய்ப்பு உடையனவாகும். மத்தியதரைப் பகுதி, ஆபிரிக்காப் பகுதி ஆகியவற்றிற்கும் சீனத்திற்கும் இடைப்பட்ட கடல்மார்க்க**த்** தின் நடுப்பகுதியில் அமைந்து விளங்கும் இவ்விந்தியக் குடாநாடு, குறிப்பிடத் தக்க கடல்வழிவர்த்தகத்தை இருமருங்கிலுமுள்ள நாட்டவர்களுடன் வளர்த்த தோடு வங்காள விரிகுடாவிற்குக் கிழக்கே விளங்கும் நிலப்பிரதேசங்களில் குடி யேற்றங்களே ஏற்படுத்துவதிலும் பெரும் பங்கு கொண்டது. அத்துடன் இக் குடாநாட்டின் அரசர்களுள் சாதவாகனர்கள், பல்லவர்கள், சோழர்கள் ஆகி யோருட் செலரேனும் சிரத்தைகாட்டி ஒரு சக்திமிக்க கடற்படையைப் பரா மரித்து வந்தனர். பல நூற்ருண்டு காலமாகத் தன்னிகரில்லா ஆற்றலுடன் மலே யாள கடற்கரை மாலுமிகள் கடற் கொள்ளேயடித்தலில் ஈடுபட்டு வந்தார்கள். . இடைக்கால அராபியப் புவியியலாளர்கள், ''சோழநாட்டு **மா**லுமிகள் இந்**து** மகாசமூத்திரத்திலே கப்பல் ஓட்டும் துறையின் மேதாவிகள் ", என மேற்கோள் காட்டியுள்ளனர். இந்திய குடாநாட்டுத் துறைப்பட்டினங்களின் ஆரம்பகால நிலேமைகள் பற்றியும் கடல்வழி வர்த்தக நிலேமைகள் பற்றியும், '' எரித்திறேயன் கடலிற் சுற்றிக்கப்பலோடல் " 1 என்னும் குறிப்பில் கூறப்பட்டுள.

குடாநாட்டின் புவியியற்கரு, பெரும்பகு தியும் மிகப் பழமைவாய்ந்த கற் பாறைகளாலாயதும் முக்கோணத் துண்ட அமைப்புடையதும், சத்மலா---அசந்தா மலேத்தொடர் தொட்டு நீலகிரிவரை பாந்து விளங்குவதுமாய ஒரு பாறையாகும். இப்பகுதி ஒரு மேட்டுநிலத் தரைத்தோற்றம் உடையது; அதன் மேற்கு விளிம்பு செங்குத்தாக அமைந்துள்ளது. மேற்கு மலேத்தொடர், காடு மூரடான ஒடுக்கமான ஒரு ஈாலிப்புப் பள்ளநிலத்திற் கருகே மேற்குக் கரை யைப் பார்த்தவண்ணம் விளங்குகிறது. இம்மேட்டு நிலப்பாப்பு கிழக்கு மலேத் தொடரை நோக்கித் தாழ்ச்சியுற்றுத் தோற்றுகிறது. கிழக்குமலேத்தொடர்ப் பகுதிக்கும் சோழமண்டலக் கடற்களைப்பகுதிக்குமிடையில் அமைந்து விளங் கும் பள்ள நிலமான கருநாடு மிக விரிந்த மென்மையான மேற்கு நிலப்பாப் புடன் ஒப்பிடும்போது, வறண்ட பகுதியாகத் தோற்றுமெதது.

மேற்கிலிருந்து நோக்குங்கால், மேற்குமலேத்தொடர் பிரமாண்டமான கடற் சுவரெனத் தோற்றமளிக்கின்றது. கடற்களையிலிருந்து படிப்படியாக உயர்ந்து விளங்குவதால் "காற்சு" என்ற பெயர்பெற்றுள்ளது. இது செங்குத்தான மோட்டு மலேக்குன்றுகளாலான வட அந்தத்தில் கடல்மட்டத்திற்குமேல் 2000 அடிக்குச் சிறிது அதிக உயரமாய் ஆரம்புத்துப் பம்பாயின் அகலக் கோடுவழி 4000 அடிக்கு அதிகப்பட உயர்ந்து, தெற்கே குத்துயரம் அதிகரித்தவண்ணம் நீலகிரியில் தோடாபட்டாப் பகுதியில் 8760 அடிவரை செல்கிறது; கிழக்கு

- 1 Periplus of the Erythraean Sea.
- <sup>2</sup> Ghats.

#### தென் இந்திய வரலாறு

மலேத்தொடர் குடாநாட்டின் மறுபுறத்திலிருந்து தாவி வந்து தோடாபட்டாப் பகுதியில் மேற்கு மலேத்தொடருடன் இணேகிறது. நீலகிரி மேட்டு நிலத்தின் தென்பாகத்தை அடுத்து, மேற்குமலேத்தொடரினது ஒரேமுறிவு, பாலக்காடு அல்லது கோயம்புத்தூர்க் கணவாயாக விளங்குகிறது. கடல் மட்டத்திலிருந்து 1000 அடி உயாத்தில் அமைந்து வடக்குத்தெற்காக 20 மைல் நீளத்தில் தோற்ற மளிக்கும் இக்கணவாய் கருநாட்டிலிருந்து மலேயாளக் கடற்கரைக்குச் செல் லும் வழியாக விளங்குகிறது. கொச்சி, கள்ளிக்கோட்டை போன்ற பிற துறைப் பட்டினங்களிலிருந்து கருநாட்டிற்குச் செல்லும் சுலபமான சாலயாக விளங் கும் இது வாலாற்றுக் காலம் முழுவதிலும் சிறப்பாகப் பயன்பட்டுள்ளது. கண வாயின் தென்கரைப் பகுதியின் மலேத்தொடர், ஆனேமுடிச்சிகாத்தில் 8841 அடி உயர்ந்து குடாநாட்டின் இறுதியில் அமைந்த குமரிமுனே வரை தெற்கு—தென் மேற்காகச் சென்று முடிவுறுகிறது. மேற்குமலேத்தொடரின் முடிக்கோடு அ**ா** பியாக் கடவிலிருந்து 50 மைல் தொடக்கம் 100 மைல் வரையும் வேறுபடும் தொலேவில் அமைந்துள்ளதாயினும் சில இடங்களில் இது கடற்களையை யி**க** அணுகிக் கடற்க**ாச்** சமவெளியின் அகலத்தை ஐந்து மைல்வரையாக்குவ**து** டன் மலேச்சுவடுகளும் தொடர்களும் கடற்கரையந்தத்தில் ஓங்கல்களா**ய்** அமைந்து காணப்படுவதும் அசாதாரணமானதன்று.

கோவாவிற்கு வடக்கேயுள்ள மேற்கு மலேத்தொடரின் பெரும்பகு இ பெருந் தொகையான தடித்த எரிமலேக்குழம்புப் பெருக்குப் பாறையால் மூடப் பட்டுள்ளது; இதுவே இந்தியப் புவிச்சரிதவியலின் தக்கணப் பொறியாக வுள்ளது. பம்பாய் அகலக்கோட்டை அடுத்துப் பாறையின் தடிப்பு மிகக் கடிய அளவுடையதாயிருக்கிறது. காலப்போக்கில் வானிலேயினுலேற்பட்ட அழிவு காரணமாக உருமாறிய இப்பொறி மகாராட்டிர அரசினர் ஆதிக்கம் பெற் றிருந்தகாலே அவர்களுக்குப் படை அரண்களாகவும், கோட்டைகளாகவும் பயன் பட்டது. பூரைப் போதேசத்தில் விளங்கும் உயர்நிலங்கள் எரிமலேக்கருமண்ணுல் மூடப்பட்டு நர்மதை, தபதி ஆகிய ஆறுகளின் வண்டலான பள்ளத்தாக்குகளின் நிலவளம்போன்று விளங்குகின்றன. கோவாவிற்குத் தெற்கேயுள்ள மேற்கு மலேத்தொடர் பளிங்கடுக்குப் புறைகளாகவும், தகட்டுப் பாறைகளாகவும் அமைந்திருக்கிறது; இப்பகுதி எரிமலேக்குழும்பு குவிந்த வலயமாக விளங்கும் பகுதியிலும் பார்க்க இயற்கையை எதிர்த்து நிற்பதில் உறுதியுடையதாக விளங்குகின்றது.

பம்பாய்க்குத் தெற்கே கடலேப் பார்த்த வண்ணம் விளங்கும் மலேப்பக்கங் களில் காடுகள் அடர்ந்துள்ளன; உள்நாடு செல்லும் ஊடுருவல் வழிகளும் மிகக் குறைவாகும். மேற்குக் கடற்கரைப் பகுதியிலுள்ள மட்ட நிலப்பகுதியிலிருந்து வடக்காக மேட்டுநிலத்தின் உட்புறம் நோக்கி, வாலாற்றுப் புகழ்பெற்று விளங் கும் சால்கள் பல செல்கின்றன. கோதாவரியின் தோற்றுவாய்ப் பகுதிக்கு அருகே உள்ள திரிம்பாக் கணவாய் இவற்றுள் குறிப்பிடத்தக்கது. கோதாவரி யின் தோற்றுவாய்க்கு எதிர்ப்புறம் தொடங்கி வடகொங்கணப் பகுதிக்கூடாக வடிந்து அராபியாக் கடல் நோக்கிச் செல்லும் குறிப்பிடத்தக்க ஒரே ஆற

#### வரலாறும் புவியியல் அமைப்பும்

வைதர்னு என்பதாகும். இவ்வாற்றுத் தோற்றத்தின் புனிதத்தன்மையும் பள் ளத்தாக்கின் முக்கியத்துவமும் கடலுடன் வடக்குத் தக்கணத்தைத் தொடர்பு படுத்தும் ஆதிகால வர்த்தக வழிகளுள் ஒன்றுக இதை ஆக்கின. இவ்வாற்றுச் சமவெளியின் எழில், ஆரியர்களின் ஆரம்பகாலக் குடியேற்றங்களுட் கிலவற்றை அதன் கரையில் அமைப்பதற்கு ஓர் ஏதுவாக விளங்கியது. தால்தொடர் என்**ற** கணவாய் மற்றுமோர் வாலாற்று முக்கியத்துவம் பெற்ற வழியாகும். பம்பா**ய்** ---ஆகிரா பெருவீதியும் மேற்குப் புகைவண்டிப் பாதையின் வடபகுதிக் கிவேப் பாதையும் இக்கணவாய்க் கூடாக அமைந்துள்ளன மற்றும் சோப்பாரா, கல் யாணி ஆகிய இடங்களிலிருந்து நாசிக்குக்குச் செல்லும் பழமைவாய்ந்த பாதை பிம்பிரிக்கணவாய்க்கூடாகச் செல்கிறது. <sub>தி</sub>ஞர், கொங்கண் இணேப்புப்பாதை சில்னர்ப் பகுதியில் விளங்கும் யூஞர் அரணுடன் அமைந்து நாஞக் கணவா**ய்க் க.டாகச் செல்கிறது:** இப்பிாதேசத்தின் வரலாற்று முக்கியத்துவ**ம்** பெற்**ற** அாண்களாக வீமன் ஆற்றின் தொடக்கத்திலுள்ள பீம்சங்கரும் சக்கனும் அமைந்துள்ளன. போர்த்தொடர் அல்லது கந்தாலாக் கணவாய் (2000 அடி வ**ா** யுள்ளது) எனப்படுவது மிகப்பிரபல்யம் வாய்ந்ததாகும். இந்த வழியாகவே பம் பாய்-பூரை விதியும், மேற்குப் புகைவண்டியின் தெற்குக் கிளயும் தக்கணத்தோடு தொடர்புகொண்டு விளங்குகின்ற**ன**. படையினர் பயன்படுத்தும் இப்பழை**ய** பாதை 'எப்போதும் தக்கணத்தின் திறவுகோல் என்றே கருதப்பட்டது.' கொண்டேன். காளே, பாசா, பெற்சா போன்ற வாலாற்றுப் புகழ் படைத்த குகைகள் இப்பாதையிலோ, அருகிலோதான் அமைந்துள்ளன. இரத்தினகிரி-கோல்காப்பூர்ப்பாதை செல்லும் அம்பாக்கணவாயையும், வெண்குருலா-பெல்காம் கார்வார்-தார்வார் ஆகிய பாதைகள் செல்லும் கிறு கணவாய்களேயும் குறிப் பிடவேண்டிய அவசியமில்லே. திருவாங்கூரையும் பாண்டி நாட்டையும் இணேக்கும் பாதைகள் தூரதெற்கில் அமைந்துள்ள செங்கோட்டைத் தொடர், அரம்போலிக் **க**ணவாய் அகியவற்றிற்கூடாகச் செல்கின்றன.

சதா வெட்டுவடிவிலான குத்துமலே உச்சிகள் மேற்குமலேத் தொடரின் தோற் றத்தை நம்பமுடியாத அளவுக்கு எழில் பெறச் செய்கின்றன. வானத்தை நோக்கிக் கிடையான நிலேயில் வேறுபட்ட உயாமுள்ள உரிவுபட்டுக் கிடக்கும் பாறைகள் உள்ள பகுதிகளிலெல்லாம் குத்துமலே உச்சிகள் தென்படுகின்றன. இது போன்ற எழில்மிகு காட்சிகள் தொடர்ந்தும் தக்கணப்பகுதியில் தென் படுகின்றன.

தென்னிந்தியாவில் ஆணேமலேக்குன்றுகள் சிறப்பாகத் தென்படும் மலேத்தொட ராகும்; உயர்மலேத்தொடர் 7,000 அடி வரை உயர்ந்து 8,000 அடிக்கும் அதி மான உச்சிகளுடன் விளங்குகின்றது. இவற்றில் புற்றரைச்சரிவுகளும் பச்சைப் பசேலென விளங்கும் காடுகளும் இவற்றைப் பிரித்துநிற்கும் பெரும்பள்ளத்தா குகளும் அற்புத எழிலின்தன்மையை எடுத்துக்காட்டுகின்றன. 3,000 அடி தொடங்கி 4,000 அடி வரை சராசரி உயாமுடைய கிறு மலேத்தொடர் மேற்குக் கரையில் அமைந்துள்ளது; அதில் பல்லாயிரம் எக்கர் நிலத்தில் கோப்பி பயிர் செய்யப்படுகிறது. இப்பகுதியில் தேக்கும், உதிர்காட்டு வலயங்களில் காணப்

40

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### வரலாறும் புவியியல் அமைப்பும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

படும் பெரும்பான்மையான மாங்களும் வளர்கின்றன. யானேகள் உட்படப் பல மிருகங்கள் இப்பகுதியில் வேட்டையாடப்படுகின்றன. யானே வேட்டை அதிக மாக நடைபெறுவதனுலேயே இம் மலேத்தொடருக்கு இப்பெயர் ஏற்படலாயிற்று. காடர், முடுவர், புலியர் போன்ற மலேச் சாதியினர் இங்கு வாழ்கின்றனர்.

கிழக்கும‰த் தொடர் எழில் எதுவுமின்றி, மேற்கு ம‰த்தொடரின் ஒழுங் கற்ற தோற்றத்தையுடையதாய் இருக்கின்றது. மேற்கு மலேத்தொடரைவிடப் புவிச்சரிதவியற் பழமைவாய்ந்தது எனத் தெளிவாகத் தென்படுகின்றபோதிலும் இம்மலேத்தொடர் சிதற்பண்டு உடைந்து குறைந்த குத்துயாம் உள்ளதாகத் தென்படுகின்றது. கிழக்கு மலேத்தொடர் ஒரிசாவில் ஆரம்பித்துச் சென்ணே யாநிலத்துட் செல்கிறது; தெற்கு நோக்கிச் செல்லும்போது **க**டற்களையுடன் சமாந்தாமாகவும் களாயிலிருந்து 50 மைல் தொலேவிலும், 16° வ. அகலக்கோடு வரை தெற்கு நோக்கியும் அமைந்துள்ளது; அதன்பின் கடற்கரையிலிருந்து தாரவிலகி, சென்னேக்கு அருகில் செல்லும் அகலக்கோடுவரை வடக்குத் தெற் காகச் செல்கிறது. அங்கிருந்து தெற்கு மேற்காகத் திருப்பமுற்றுத் தக்கண மேட்டு நிலத்தின் தென்னக விளிம்பாக அமைந்து மேற்குமலேத்தொடரை நீல கிரியிற் சந்திக்கிறது. கிழக்குமலேத் தொடர் குறைந்த ஏற்றமுடையதாயும் தொடர்பு அறுந்ததாயுமிருப்பதனுல் மேட்டு நிலத்திற்கும் கரையோரச் சம வெளிக்குமிடையிற் போக்குவாத்து நடைபெறுவதற்குத் தடையாகவிருக்க வில்லே; மேற்கு மலேத்தொடரில் ஆரம்பமாகி வங்காள விரிகுடாவை நோக்கி நீண்டிருக்கும் நெடும்பாதை வழியே கிழக்கும**லத் தொடரை** ஆங்காங்கே துண்டித்துப் பாயும் போறுகள் போக்குவாவுகளுக்குத் துணேசெய்கின்றன.

தக்கணமேட்டு நிலம் பொதுவாக 2,000 அடி ஏற்றமுடையதாகும்; ஆயின் தெற்குக் கிழக்கு மலேத்தொடர்களேச் சேரும்போது காடுமுரடாகவும் உயர்ந்தும் விளங்கித் தென்பகுதி முடிவிலுள்ள நீலகிரியில், கிழக்கு மேற்கு மலேத் தொடர் கள் சேர்வதன் விளேவாக உச்சம் பெற்று அமைகிறது; இதனுலேயே மைசூர் மேட்டு நிலம், எஞ்சியுள்ள தக்கணத்தைவிட உயர்ந்த சராசரியுடையதாக விளங்குகிறது. இம்மேட்டுநிலம் முழுவதும் பொதுவாகத் தென் கிழக்காகச் சரிந்து காணப்படுகிறது. குடாநாட்டின் பெருநதிகளான கோதாவரி, கிருட் டிணே, காவேரி போன்ற பெரிய ஆறுகளின் போக்குத் தென்கிழக்காக அமை**ந்** திருப்பதிலிருந்து இது தெளிவாகத் தெரிகிறது. மேற்கு மலேத்தொடரின் சுவ0 கள், ஏனேய மலேயுறுப்புக்கள் ஆகியன காரணமாக இம்மேட்டு நிலத்தின் மேற் பரப்பு ஒரே தன்மையுடையதாயிருக்கவில்லே. இம்மலேச்சுவடுகளுள் இரண்டு சிறப்பாக அவதானிக்கத்தக்கவை. அவை : அகமதுநகாம் அமைந்துள்ள முக் கோண மேட்டுநிலத்தை உள்ளடக்கும் இரு மலேத்தொடர்களாகிய கோதாவரி, வீமா ஆறுகளுக்கு இடைப்பட்ட நீர் பிரிநிலமும், வீமா, கிருட்டிணே ஆறுகளுக் கிடையே அமைந்து மகாதேவ மலேத்தொடாாகி வழங்கும் நீர்பிரிமேடுமாகும். கிழக்கு மலேத்தொடருடன் நெருங்கிய தொடர்பு கொண்டுள்ளனவும் உள்ளூரில் மாறபட்ட பெயர் பூண்டனவுமான ஒரு தொடரான சில குன்றுகள் உள. நல்ல மலேத்தொடர் கிருட்டிணே ஆற்றங்களை தொட்டுப் பெண்ணே ஆற்றுப்பள்ளத்

தாக்குவரை வடக்கு மேற்காக அமைந்துள்ளது. இது கடப்பைப் படிகப் பாரி ஸ்லும் அதற்கு மேலுள்ள கடப்பைச் சிலேற்றினுலும் ஆனது; இதன் சராசரி உயரம் 2,000 அடியானுலும் மிக உயர்ந்த ஏற்றம் 3,000 அடியாகும். இப்பேர தேசத்திர் பல மேட்டு நிலங்களிருந்த போதிலும் நீர்ப்பற்றுக்குறையால் குடி யேற்றம் தடைப்பட்டுள்ளது. சிறீசைலப் பகுதியில் ஆதியிற் குடியேற்றங்களி ருந்தன வென்பதற்குச் சான்றுகளுண்டு; பண்டைய நகரங்கள், கோட்டைகள், கோயில்கள், நீர்த்தேக்கங்கள், கிணறுகள் முதலியவற்றின் எச்சசொச்சங்கள் இப்பகுதிக்குடியேற்றங்கள் செழிப்படைந்திருந்தன என்பதற்குச் சான்றுக விளங்குகின்றன. செஞ்சுசு மக்கள் மாத்திரேந்தன என்பதற்குச் சான்றுக வருகிறுர்கள். மழை வீழ்ச்சி குறைவாக இருப்பதாலும் குன்றுகள் பிளவுற்றுக் காட்சியளிப்பதாலும் சாலிப்புத்தன்மையை நிலம் இழந்துவிடுவதாலும் பெரு மரங்கள் வளரமுடியாமையிறை காடுகள் அடர்த்தியின்றியும் சுறியனவாகவும் காணப்படுகின்றன. கர்தால் மாவட்டத்துள் அமைந்துள்ள நல்ல மல்களுக்கு மேற்கே விளங்கும் சாமலேக்குன்றகளும் எனேய சிறுமலேத்தொடர்களும் அவ வளவு முக்கியம் வாய்ந்தனவல்ல.

பொறிவுப்பொதேசத்தைவிட முற்றிலும் மாறுபட்ட அமைப்புள்ள நாடாகக் கருங்கல்லாலும் பளிங்கடுக்குப் பாறையினுலும் அமைந்து விளங்கும் தென்கிழக் குப் பகுதியும் அதைவிட உயர்ந்து காணப்படும் இந்த மேட்டுநிலத்தின் மைசூர்ப்பகுதியும் பொறிவுப் பிரதேசத்தைவிட முற்றிலும் மாறுபட்ட அமைப் புள்ள பிரதேசமாகக் காட்சியளிக்கின்றன. மட்டமான முடியும் சதுர வடிவமும் கொண்டனவும் குழம்புக்குமிழ் படிந்தனவுமான கிடையான மலேகள் பாந்துள் என; இவை தொடர்ந்து தெற்கே வட்டவடிவமான அழகான முடியுடைய மலே 'களாகவும் சிறு வட்டக் குன்றுகளாகவும் காட்சியளிக்கின்றன. சுற்றுடவிலுள்ள சமவெளிகளிலிருந்து உயர்ந்து காட்சியளிக்கும் குத்துமலேப்பகுதிகள் வட்ட வடிவாகவோ, வட்டவடிவம் போலவோ தென்படுகின்றன. இம்மலேகளேச் சிறந்த அரண்களாகப் பயன்படுத்தலாமென்பதை உணர்ந்திருந்த, அடுத்தடுத்து ஆட்சி புரிந்த அரசர்கள் சிலசமயங்களில் ஊடுருவிச்செல்லவே முடியாத பொமாண்ட மான அரண்களே இக்குன்றுகளின்மீது அமைத்தனர்.

அராபியக் கடலிலிருந்து புறப்படும் தென்மேற்குப் பருவக்காற்றின் ஒரு பிரி வின் பாதையில் அமைந்த மேற்குமலேத்தொடரின் இருமருங்கிலும் வித்தியாச மான மழைவீழ்ச்சி இடம்பெறக் காண்கிறேன். பருவக் காற்று சுமந்துவரும் சாத்திற் பெரும்பகுதியை மலேத்தொடரின் செங்குத்தான விளிம்பு பெறுகிறது. கிழக்குப் பாகம் அக்காற்றுக்கு எதிர்ப்புறத்தில் அமைந்துவிளங்குவதால் இம் மழைச்சாயைப் பிரதேசத்தில் மழை குறைவாக இருப்பதுடன் அதிக மாறு பாடுகளுடையதாகவும் காணப்படுகின்றது. பருவக்காற்று மேற்குக் கரையோ ரத்தில் மழையைக் கொட்டுகிறது. கடற்களைச் சமவெளியில் ஆண்டுக்குச் சாா சரி 80 அங்குலமாக உள்ள மழைவீழ்ச்சி உயர் பொதேசங்களிலுள்ள மகாபலீசு வாம் போன்ற பகுதிகளில் 300 அங்குலமாக அதிகரிக்கின்றது. மலேத்தொடரின் கிழக்குப் பாகத்தில் பெரும்பாலும் மழைவீழ்ச்சி 40 அங்குலத்திற்குக் குறைவா

 $\mathbf{42}$ 

#### வரலாறும் புவியியல் அமைப்பும்

கவே காணப்படுகின்றது. இவ்விதம் மாறுபடும் மழைவீழ்ச்சி இயற்கையாகவே தாவாவளர்ச்சியில் பொதிபலிக்கக் காண்கிறேம். கோடைகாலத்தில் கொட்டும் மழையைப் பெறும் கடற்களைச் சமவெளியும் மலேத்தொடரின் காற்றேட்டப் பகுதியும் அடர்ந்த தாவாங்களால் மூடுண்டு எப்பொழுதும் பச்சைப்பசேலென விளங்கும் காடுகளுடன் காணப்படுகின்றன. இக்காடுகள் பல இனங்கஃாயும் வேறுபட்ட பருமண்யுடைய பொருளாதார முக்கியத்துவம் உள்ள மாங்களேயும் கொண்டிருக்கின்றன. ஏராளமாகக் கிடைக்கும் மூங்கிலும், பெருந்தொகையான தேக்கு, பாலே, கருங்காலி போன்ற மாங்களும் காணப்படுகின்றன. கடற்களை யோரம் தென்னேமாங்களால் அணிசெய்யப்பட்டும் கொர்மங்கள் கமுகு, தல் பொத்து போன்ற மாங்களின் சோல்களாற் சூழப்பட்டுமுள்ளன. கொன்றை, எலக்காய் போன்றவை காட்டு மாங்களாகச் செழித்து வளர்கின்றன. இந்தியா வின் ஏனேய பாகங்களில் மிளகுப் பயிர்களுக்கு வேண்டிய ஈரலிப்பைப் பேண மறைப்புக்கள் பயன்படுத்தப்படுகின்றன; ஆயின் மறைப்புகளின்றியே இப் பிர தேசத்தில் மிளகுப்பயிர்ச்செய்கை நடைபெறுகிறது; இதிலிருந்து கடற்களைப் பொந்தியம் இயற்கையாகவே எவ்வளவு ஈாலிப்புத் தன்மையுள்ள பகுதி என்பது தெரிகிறது.

தக்கணமேட்டு நிலத்தில் மழைவீழ்ச்சு குறைவாகையால் எப்பொழுதும் பச் சைப்பசேலென்று உயர்ந்து விளங்கும் தாவாங்கள் இன்றி உதிர்காடுகளே அவ் விடத்துத் தாவா அமைப்பின் சிறப்பியல்பாகக் காணப்படுகின்றன. இலாபம் தாக்கூடிய தோட்டங்களாகத் தேக்குப்பயிர் சில இடங்களிற் செய்கை பண் ணப்பட்டபோதிலும், நீர்ப்பாசன வசதி போதிய அளவு கிடைக்கும் பகுதிகளில் அது இப்பொதேசம் முழுமையிலும் ஆங்காங்கே காணப்படுகிறது. நறுமண மிக்க சந்தனக்காடுகள் மைசூரிலும் ஆங்காங்கே காணப்படுகிறது. நறுமண மிக்க சந்தனக்காடுகள் மைசூரிலும் அதன்அயல் மாவட்டங்களிலும் அதிகம் வள ருகின்றன. கிழக்கு மலேத்தொடரின் செங்குத்தான சரிவுகளும் பச்சைப்பசே லென விளங்கும் தாவாங்களேக் கொண்டுள்ளன. மழைவீழ்ச்சி குறைவாக இருப் பதால் மாங்கள் மலேயாளத்திலுள்ளனவற்றிலும் பார்க்கக் குறைகியனவாகக் காணப்படுகின்றன.

திருநெல்வேலிக் கடற்களையில் 13 ஆம் நாற்மூண்டில் மிக மேன்மையுற்ற விளங்கிய கொற்கை. காயல் போன்ற செல்வம்மிக்க வர்த்தகக் கடற்கரை நக ரங்கள் இன்று கடலிலிருந்து பலமைல் தொலேவில் மணல்மேட்டுக்குள் புதைந்து கிடக்கின்றன; இந்நகாங்களுக்கு அண்மையிலுள்ளனவும் ஒருகால் தழைத் தோங்கியனவுமான காவிரிப்பூம்பட்டினம். மாமல்லபுரம் (மகாபலிபுரம்) போன்ற துறைப் பட்டினங்களே இன்று கடல் கொண்டுவிட்டது. இவ்வாறு சோழமண் டலக் கடற்களையின் மட்டத்தில் ஏற்பட்ட மாறுதல்கள் வரலாற்றுக் காலம் தொட்டு வெவ்வேறு முறைகளில் ஏற்பட்ட மாறுதல்கள் வரலாற்றுக் காலம் தொட்டு வெவ்வேறு முறைகளில் ஏற்பட்டுள்ளன. இத்தகைய மாறுதல்கள் பற்றி, குறிப்பாகக் காவிரிப்பூம்பட்டினம் பற்றி, மக்களுள் மாபுக்கதைகள் நிலவி வருகின்றனவெனினும் அவை காலத்தைப் பற்றிக் குறிப்படுவனவாகவில்லே. இது போன்ற மாற்றங்கள் காம்பே குடாவிலும் அதன் அயலிலும் நிகழ்ந்துள்ளன.

இந்தியக்குடாநாட்டில் பொதுவாகக் கிழக்கு நோக்கி அமைந்துள்ள நீரோட் டங்களுக்குப் புறநடையாக நர்மதை, தபதி என்ற வடக்கில் உள்ள ஆறுகள் இாண்டும் மேற்குநோக்கி அதிக ஒடுக்கமும் ஆழமுமுள்ள பள்ளத்தாக்குகளுக் **சுடாகச்** சென்ற ஆழமற்ற காம்பேக்குடாவில் வீழ்கின்றன. மேற்குமலே**த்** தொடர் பீடபூமியின் கிழக்கும் மேற்குமாக வடிந்து செல்லும் நீரைப் பிரித்து வைக்கும் எல்லேக்கோடாக அமைகிறது. நீரைப்பிரித்துவிடும் மலேத்தொடரின் உச்சிப் பகுதி மேற்குக் களையோாத்திலிருந்து வெகு தொலேவிலில்லே. ஆ**ஞல்** சூடாநாட்டின் பிரதான ஆறுகள் காடடர்ந்த இம் மலேகளிலிருந்து தொடங்கிக் சூடா நாட்டுக்குக் குறுக்காகப் பாய்ந்து வங்காளவிரிகுடாவில் விழுகின்றன. இது பண்டைய புனியியல் அமைப்பின் ஒர் அம்சமாகக் கருதப்படுகின்றது. ஓர் அளவான உயரமுடைய பள்ளத்தாக்குகளிலோ, நிலம் மிகச் சிறிது சிறிதாக இறங்கிச் செல்லும் பள்ளத்தாக்குகளிலோ. கிழக்கு நோக்கி மந்தகதி **பி**ற் செல்லும் ஆறுகளின் தன்மையும் மலேத்தொடரின் மேற்குப் பி**ரா**ந்தியத்**தில்** விரைந்து பாய்ந்து அராபியக் கடலுட் கலக்கும் அருவிகளின் தன்மையும், குறிப்பிடத்தக்க அளவு முரண்பட்டவையாகும். மேற்குப் பிராந்திய அருவி களின் பள்ளத்தாக்குகள் செங்குத்தாகவும் அருவிகள் ஆரம்பிக்குமிடத்திலே**யே** ஆழமுள்ளவையாகவு மிருப்பது அப்பகுதி நிலத்தின் சாய்வு விகிதம் இன்னமும் ஒழுங்குபெருத நிலேயிலுள்ளது என்பதைக் காட்டுகிறது.

மேட்டு நிலத்திற் பாயும் மூன்று பொதான நதிகள் கோதாவரி, கிருட்டினே, காவேரி என்பவையாகும். இவற்றுடன் மகா நதியையும் சேர்க்கலாம். இங்குள்ள சிற்றுறுகளுள் பெண்ணே ஆறு, பாலாறு, தாம்பரபாணி என்பன முக்கியத்துவம் வாய்ந்தவை. தொடக்கப் பகுதியில் இவ்வாறுகள் நீர்வளத்தைப் பெருக்குவதற் குப் பதிலாக மண்ணேவாரிக் கொண்டு பார் நிறைந்த பள்ளத்தாக்குகளுக்கூடா கப் பாய்கின்றன. இவ்வாறுகள் கடற்கரைச் சமவெளிகளிலுள்ள சமநிலத்தை அடைந்தவுடன் அவற்றிற்குக் குறுக்கே அணேகட்டி அனேத்தையும் நீர்ப்பாசன வசதிகளுக்குப் பயன்படுத்துகின்றனர். கோதாவரி, கிருட்டிணே, காவேரி ஆகிய ஆறுகளின் கழிமுகங்கள் ஏராளமான நீர்ப்பாசன வசதி பெறும் பயிர்ச்செய் கைப் பொதேசமாக விளங்குகின்றன.

கோதாவரியைவிட இந்திய வாலாற்றில் கங்கையும் சிந்துவும் மாத்திரந்தான் தாய்மையிலும், எழில்தவழும் காட்சிகளிலும், மனிதனுக்குப் பயன்படும் வகை யிலும் இந்தியாவிற் சிறந்து விளங்குகின்ற ஆறுகளாகும் கோதாவரி நாசிக்கு மாவட்டத்தில் திரிம்பாக்கிற்குப் பின்புறம் அராபியாக் கடற்களையிலிருந்து 50 மைல் தொலேவிலுள்ள மலேகளில் ஆரம்பித்து 900 மைல் தாரம் பாய்ந்து வங் கான விரிகுடாக் கடலேயடைகிறது; இதன் நீர் 1,12,000 சதுரமைல் நிலப்பாப் பேல் வடிந்து ஒடுகிறது. நாசிக்கிற்கு மேலே இந்த ஆறு ஓர் ஒடுக்கமான பாறைப் படுக்கைக்கூடாக ஓடி, தூரில்கில் திலத்துடன் ஒன்றி, பதிந்த களைகளுடன் பெருகக் காண்கிறேம். சிரோஞ்சாவிற்குக் கீழே இந்த ஆற்றுடன் வலப்புறத் தில் சற்புரா, நாகபுரி சமவெளிக்கூடாக வடிந்து வரும் வார்தா, வைன்கங்கை ஆதியவற்றின் நீர் சேர்ந்து போன்கிதா என்ற பெயருடன் இடப்புறத்தில் சங் 4—R 3017(1/65)

#### தென் இந்திய வரலாறு

கமமாகின்றது. கிழக்கு மலேத் தொடரின் பாசுதார் பகுதியில் விளங்கும் அடர்ந்த காடுகளே வளப்படுத்திப் பெருகிவரும் இந்திராவதி சில மைல் தள்ளி இந்த ஆற்றுடன் சங்கமமாகின்றது. இத்தகைய சங்கமம் ஏற்பட்டதன் பின்பு இவ்வாறு பெரும்பாலும் தென்கிழக்கு நோக்கிச் சென்று கடலுடன் ஒன்று **சுறது. இந்த** ஆற்றுப்போக்கின் நடுப்பகுதியில், இது ஆந்திரப்பொதேச்தி**ற்** குள் பகுந்தபின், இதன் படுக்கை அகன்று மணற்பாப்புள்ளதாகத் தென்படு **கின்றது**. ஒரு மைல் தொடங்கி இரண்டு மைல்வரை அகன்று காணப்படும் இந்**த** ஆற்றின் படுக்கையில் இரண்டு இடங்களில் மாத்திரம் கற்பாறைகள் குறுக்குடு கின்றன. இதுபோன்ற சமமான ஒரே தன்மையான நிலக்திற்கூடே அது அமை தியாக ஒடிக் கிழக்குமலேத்தொடர்களே 200 யார் அகலமுள்ள மிக ஒடுக்கமா**ன** பள்ளத்தின் வழியே கடக்கின்றது. ஆற்றின் இருமருங்கிலும் கண்கொள்ளாக் காட்சியாக விளங்கும் காடுகள் நிறைந்த மலேச்சரிவுகள் ஆற்றின் கருமையான நீர்மட்டத்திலிருந்து இரு மருங்கிலும் எழுகின்றன. மலேத்தொடனாத் தாண் டியபின் மீண்டும் அகன்று பாய்ந்து இலங்காசு என்னும் பெயர்கொண்ட பதி **வான வ**ண்டல்படியும் பல தீவுக*ீ*ள ஏற்படுத்துகின்றது. இராசமந்திரிக்கு**க்** கீழ்ப்புறமாக இவ்வாறு இரு கூறுகப் பிரிந்து கௌதமி கோதாவரியாகக் கிழக் **சிலும், வ**சித்த கோதாவரியாக மேற்கிலும் பெருகுகிறது. நெடுங்காலமாக இ**வ் வாறு கொண்டு**வந்து குளித்துள்ள வண்டலினுல் ஓர் ளிசிறியின் வடிவம்பெற்**ற** கழிமுகத்திற்கூடாகக் கிளயாறுகளுடன் இது பாய்கின்றது. இராசமுந்திரிக் குக் கீழ்ப்பாகத்தில் அணேயிடப்பட்ட இந்த ஆற்று நீர் தௌலேசுவாத்திலிருந்து ' உயர்மட்ட ஆற்றுவாய்க்கால்களுக்கூடாக நாட்டின் பொண்டமான நில**ப்** பாப்பு ஒன்றினுக்கு நீர்ப்பாசனம் செய்வதற்குக் கொண்டு செல்லப்படுகிறது. இதன் பொதான கால்வாய்கள் போக்குவாத்து வழிகளாகவும் பயன்படுகின்றன.

கோதாவரியைவிட 100 மைல் குறுகியதாய், மக்கள் மதிப்பில் கோதாவரி**யை யு**ம் காவேரியையும் விடத் தூய்மை குறைந்ததாகக் கருதப்படும் கிருட்டி**ணே** இம்மூன்றினுள்ளும் விசாலமான வடிகால் நிலத்திற்கூடாகப் பெரூகுகின்ற**து.** தொட்டினோ மகாபலீசுவாத்திற்கு வடக்கில், அராபியக் கடலருகிலிருந்து 40 பைல் தூரத்தில் தொடங்கி தெற்குநோக்கி மேற்குமலேத்தொடரின் கிழக்குச் சுவடுகளின் வாமாகப் பாய்கின்றது; பெரும்பாலும் மேற்கிலிருந்து வரும் பல **கின ஆறுகள்** கிருட்டிணேயுடன் சேருகின்றன. குறந்தவாட்டுக்குக் கீழ்ப்பு**ற** மாக இந்த ஆறு கிழக்கே திரும்பித் தெற்கு மகாராட்டிர மாநிலம், மைசூர், ஆந்திரப் பிரதேசம் ஆகியவற்றுக்கூடாகச் செல்கிற**து**. இம்மலேகளுக்கருகி**ல்** ஆற்றுவாய்க்காலில் பாறைகள் மலிந்து காணப்படுவதுடன் கப்பற் போக்குவ**ா** வுக்குப் பொருந்தாதவாறு அருவி வேகமாகவும் செல்கிறது. சத்தாரா மாவட் டத்திலும் தென்கிழக்கேயுள்ள திறந்த நிலப் பகுதிகளிலும் நீர்ப்பாசனத்திற்கு இந்த ஆறு பெரிய அளவிற் பயன்படுகிறது. பெல்காம், பிசப்பூர் ஆகிய மாவட்டங்களில் கருமண்ணும் செம்பூரான் கற்களும் நிறைந்த கரைகள் (20 தொடக்கம் 50 அடி வரை) சிறப்பாகத் தென்பாகத்தில் உயர்ந்து காணப் படுகின்றன. இந்த ஆறு மைசூருக்குள் புகுந்ததும் தக்கணத்தின் சரிவான

#### வரலாறும் புவிபியல் அமைப்பும்

மேட்டுநிலத்திலிருந்த இறயிச்சூர்ப் பகுதியில் படிந்து அடுத்தடுத்து அமைந்து கம்போயாகத் தோற்றமளிக்கும் கருங்கற்பாறைகளேக் கடந்த செல்கிறது. 3 மைல் தூரத்திற்கிடையில் 400 அடிவரை இறங்கும் இப்பகுதியில் அருவி மிக விரைந்து செல்கிறது. சோழபுரி, பூரு, அகமது நகர் மாவட்டங்களுக்**சுடாக** வடிந்து செல்லும் வீமா ஆற்றின் நீரை இது முதலிற் பெறுகிறது. பின்னர் மைசூர் மேட்டு நிலத்தின் வடபகுதி, பெல்லாரி, கர் நால் மாவட்டங்களுக் கூடாகச் செல்லும் தாங்கபத்திரை ஆறு இதனுடன் சேருகிறது. இதையடுத்துக் குறிப் பிடத் தக்க தாரத்துக்கு ஆற்றின் படுக்கை ஆழமாயும் பாறைகள் நிறைந்ததாயு**ம்** ஆற்று வாய்க்கால் விரைந்து கீழ் நோக்கியும் இறங்குகிறது. நல்ல மலேக்கொட ரைத் தாண்டி வடக்குக் கிழக்கு நோக்கி இந்த ஆற்றின் போக்கு நெளிந்து செல் திறது. கிழக்கு மலேத்தொடரை வந்தடையும் ஆறு செங்குத்தாக வடகிழக்கு நோக்கித் திரும்பிக் கடலுள் இருமுனேகளுக்கூடாகப் பெருகுகிறது. விசயவாட**ா** விற்கருகல் கடலிலிருந்து, காகம் பறக்குமாகப்போன்று நேராக, 45 மைல் தொலேவில் அது 1300 யார் அகலமுள்ள ஒரு சிற மலேத்தொடர்ப் பிளவிற்கூடா கச் செல்கிறது. இதற்குச் சற்றக் கீழே ஆறு நீர்ப்பாசனத் தேவைகளின் பொருட்டு அணேயிடப்பட்டுள்ளது. இந்த அணேக்குக் கீழேயுள்ள ஆற்றுக் கால் வாய் சமவெளியை விடச் சற்றே உயர்ந்த மட்டத்தில் அமைந்துள்ளது.

துங்கபத்திரையே கிருட்டிணே ஆற்றின் போதான கிளயாகும். மைசூரின் மேற்குப்பாகத்திலுள்ள பபாபூதான் மலேகளிலிருந்து தோற்றும் துங்கா, பத் திரா ஆகிய இரு அருவிகளும் குடலிக்கருகே ஒன்றுக இணேந்து துங்கபத்திரை எனும் பெயருடன் பாய்கின்றன. இணேக்கப்பட்ட துங்கபத்திரை மைசூருக் கூடாகவும் கையளிக்கப்பட்ட மாவட்டங்களுக்கு டாகவும் வடகிழக்கு நோக்கி 400 னமல் வரை சென்று கர்நூலுக்குச் சற்று அப்பால் கிருட்டிணே ஆற்றுடன் இணேகின்றது. துங்கபத்திரையின் தலேயாறுகள் இரண்டினது படுக்கைகளிலும் பாறைகள் இருக்கின்றன. இவ்வாறுகள் செல்லும் நிலப்போதேசம் ஆற்றை விட உயர்ந்து விளங்குவதால் நீர்ப்பாசன தேவைகளுக்கு நீரை உபயோகப்படுத் துவது கடினமாகின்றது. இவ்வாறு மழை காலங்களில் அடிக்கடி பெருகிப்பாய் வதுடன் ஆண்டு முழுவதிலும் தொடர்ந்து பாய்கின்றது. காம்பி நகருக்கருகே விசயநகா ஆட்சியாளர் இவ்வாற்றை அணேகட்டித் தடுத்து அப்பெருநகரில் அமைந்த அரண்மண்களுக்கும் தோட்டங்களுக்கும் வேண்டிய நீரைப் பெற்று வந்தனர்.

துங்கபத்திரை இயற்கையாகவே அமைந்த ஒரு எல்லேப்புறமாக வாலாற்றில் பல தாற்ருண்டு காலமாக விளங்கி வருகிறது; பாதாமியை ஆண்ட சாளுக் பெரும் இராட்டிரசுடர்களும், துங்கபத்திரைக்கு வடக்கே அமைந்த கல் பாணியை ஆண்ட சாளுக்கியர்களும், அதன் தெற்கே அமைந்த பல்லவர்களும், கங்கர்களும் உட்பட, ஒருவரின் ஆதிக்கத்தின்கீழ் மற்ரெருவர் இருந்த காலங் களிலேல்லாம் தத்தம் அதிகாரத்தை ஆற்றின் மறுபக்கத்திற்குப் பரப்ப எத்த னித்தாராயினும் குறிப்பிடக்கூடிய வெற்றி கண்டிலர். துங்கபத்திரை ஆற்றின் தெற்குக் கரையில் வரலாற்றுப் புகழ்பெற்ற விசயறகரும் அதன் முன்னுடியாக

#### வரலாறும் புவியியல் அமைப்பும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

**வி**ளங்கிய காம்பிலி நகரமும் எழுந்தன. தக்கணத்தின் போர்த் தளமென வி**ளங்** குவது துங்கபத்திரை. கிருட்டிணே ஆறுகளுக்கு இடைப்பட்ட இறயிச்சூர்**ப்** பகுதியாகும்.

475 மைல் பாய்ந்து செல்லும் காவேரி தென்னகத்தின் கங்கை என்று அழைக் **கப்படு**கிறது. தூய்மையிலும் எழிலான காட்சிகளிலும் நீர்ப்பாசன உபயோக**த்** திலும் கங்கைக்குச் சமமான புகழ் காவேரிக்கும் உண்டு. காவேரியின் நீர் வாழ் வளிக்கும் வல்லமை கொண்டது என்று உணர்ச்சியுடன் பாராட்டியும் பத்தியோடு புகழ்பாடியும் அதன் உற்பத்திபற்றிப் பல பாரம்பரியக் கதைகளேக் கூறியும் **திகழ்கிறது தமி**ழ் இலக்கியம். குடகத்திலுள்ள தாலகாவேரிக்கருகே பொம்மகிரி**யி லிருந்து ஊற்றெடுத்து மேட்டு நிலத்தினூடே தென்மேற்கு நோக்கிப் பெருகிப்** பல வீழ்ச்சிகளுக்குப்பின் கிழக்குமலேத்தொடரைக் கடந்து கர்நாட்டிற்கருகே பள்ள நிலத்திற்கூடாகப் பாய்ந்து திருச்சிராப்பள்ளி, தஞ்சாவூர் கடந்**து தஞ்சா** லூர் மாவட்டத்தில் கிளே ஆறுகளாகப் பாந்து விரிசூடாவை வந்து சேருகிறது. பாறைகள் நிறைந்த படுக்கைகளும், உயர்ந்த கரைகளும், வளமிக்க தாவரமும் காணப்படும் குடகப் பகுதியில் ஆறு வீளந்து சென்று மைசூர் மாநிலத்துட் புகுந்து ஒடுங்கிய பிளவுகளுக்கூடாகச் சென்று சுன்சன்கட்டிப் பகுதியில் 60 தொடக்கம் 80 அடிவரையும் இறங்கிப் பின் அகன்று பெருகுகிறது. ஆறு இரு தடவைகள் இரு அருவிகளாகப் பிரிந்து கிலமைல் கடந்து மறுபடி இணேகிற**து**; இவ்வண்ணம் பிரிந்து இணேவதன் விளேவாக ஒன்**று**க்கொன்று 50 மைல் தொ**லே** வில் அமைந்த சீரங்கப்பட்டணம், சிவசமுத்திரம் என்ற இரு தீவுகள் தோன்றி **பு**ள. சிவசமுத்திரத்திலிருந்து நூற்றுக்கதிகமான மைல் தொ**லேவில் அ**மை**ந்** துள்ள கோலார் தங்கவயலுக்கு மின்சத்தி கொடுப்பதற்காகப் பிரசித்திபெற்**ற** சிவசமுத்திர நீர்வீழ்ச்சி பயன்படுத்தப்பட்டுள்ளது. இத்திட்டம் தொடங்கிய பொழுது உலகத்திலேயே உயர்வலுவுள்ள மின்சத்தி வழங்கும் நெடிய பாதை களுள் பிக நீண்ட பாதையைக் கொண்டதாக அது விளங்கிற்று; இந்தியா இ**த்** துறையில் எடுத்த முதல் முயற்கியுமிதுவாகும். காவேரி மைசூருக்கூடாகச் செல்லும்பொழுது பல கிளே ஆறுகள் அதனுடன் சேருகின்றன; இவற்றுள் முக்கியத்துவம் வாய்ந்தவை காப்பானி, ஏமாவதி, அர்க்கவதி என்பனவாகும். சமவெளிப்பகுதியில் நோாகவும் தீவிரமாகவுமிருக்கும் ஆற்றின் போக்கு நிலத் தின் அமைப்புகளால் பெரிதும் கட்டுப்படுத்தப்படுகிறது. பவானி இணேந்தபின் ஆறு தெந்கிலிருந்து தென்கிழக்குத்திசை நோக்கித் திரும்பிப் பின் கிழக்கு-தென்-கிழக்குத் திசை நோக்கிப் பெருகி மூன்றுவது முறையாக இரு குறுக**ப்** பிரிந்து சிறீரங்கம் என்னும் தீவை உருவாக்குகிறது. சிறீரங்கத்திற்குக் கீழ் ஆற கொள்ளிடம், காவேரி என்று இரு கூறுகப்பிரிந்து செல்கிறது. பின்னர் காவேரி பல கிளேகளாகப் பிரிந்து தஞ்சாவூர்க்கழிமுகம் முழுவதிலும் சென்று பாய்கிறது. மைசூர் மாநிலத்திலும் கோயம்புத்தூர், திருச்சிராப்பள்ளி மாவட்டங்களிலும் **கா**வேரியின் நீர் பெரிய அளவில் நீர்ப்பாசனத்திற்காகப் பயன்படுகிறது; **எனி**  னும், தஞ்சாவூரிலேதான் அந்நீர் மிக நன்றுகப் பயன்படுத்தப்படுகிறது. அடுத் தடுத்து வந்த சோழ அரசர்கள் காவேரியின் வெள்ளப் பெருக்கை நீர்ப்பாசனத் திற்கு, நவீன பொறியியலின் துணேகொண்டு இப்பொழுது நன்கு பாய்ச்சப்படு , வது போலல்லாவிடிலும், பெரிதும் பயன்படுத்தி வந்தனர்.

முக்கியத்துவம் குறைந்த ஆறுகளேப்பற்றி அவதானிக்கும்போது மேற்கு மீலத் தொடர்களில் வளர்ந்தோங்கும் அடர்ந்த காடுகளின் நடுவே ஊற் றெடுத்து இரு பருவக்காற்றுகளின் பலனேயும் பெற்றுப் பெருகிப் பாயும் தாம் பாபாணி ஆறு திருநெல்வேலி மாவட்டத்தின் பயிர்ச் செய்கைக்கு உயிர்நாடி யாக விளங்கத் காண்கிறேம். பிறநாட்டுப் பிரயாணிகள் வர்ணித்துள்ள புகழ் பெற்ற முத்துக்குளிக்கும் இடமாக விளங்கும் மன்ஞர்க்குடா தாம்பாபாணி ஆற் றின் முகத்துவாரத்தில் அமைந்துள்ளது.

மேற்கு நோக்கிப் பெருகும் நதிகளேப் பற்றி இனி அவதானிக்கும்போது குறிப்பிடத்தக்கவாறு நோகவுள்ள பள்ளத்தாக்குகளும், செங்குத்துச் சரிவுகளே யுடைய நர்மதை, தபதி ஆறுகளின் சிறப்புமிக்க பெருகும் வழிகளும் புவிச் சரிதவியலில் தற்செயலாக ஏற்பட்ட விளேவுகள் என்பதைக் காண்போம்.

மத்திய இந்தியாவின் இறீவாப்பகுதியில் உள்ள சற்புரமலேத்தொடரின் வட கிழக்கு உச்சியில் அமைந்துள்ள அமர்கந்தாக்கு மேட்டு நிலத்தின் சிகாத்தி ருந்து ஊற்றெடுத்துப் பெருகும் நர்மதை (நம்நாடியோசு என்று பெரிப்பிளசும் நமதோசு என்று தொலமியும் குறிப்பிடுவது) இந்தியாவில் உள்ள 7 புனித நதி களுள் ஒன்றுகும். நர்மதை 801 மைல் தாரம் சென்று, புரோச்சிற்கு ( பண்டைய புகழ்வாய்ந்த பாக்காச்சா) கீழே 17 மைல் அகலமான ஓர் பொங்குமுகமார்க்க மாகக் காம்பேக்குடாவை வந்தடைகிறது. சற்புரா மேட்டு நிலத்தின் வடபகுதி யிலும் ஆற்றின் தென்பகுதியிலும் உள்ள 36000 சதுரமைல் நிலப்பாப்பிற்கூடாக இவ்வாறு பாய்கின்றது. இதன் பாறை மிக்க படுக்கையும் அடிக்கடி ஏற்படும் வெள்ளப் பெருக்கும் இதனேக் கப்பல் செல்வதற்கு உதவாததாக்கிவிடுகின்றன. அத்துடன் உயர்ந்து விளங்கும் கரைகள் நீர்ப்பாசனத்திற்குத் தடையாயிருக் கின்றன. முகத்துவாரத்திலிருந்து 30 மைல் தராத்திலுள்ள புரோச் வரையும் சென்படுகிறது.

தபதி (436 மைல் நீளமுள்ளது) முல்தெய்க்கு அருகேயுள்ள சற்புரா மேட்டு நிலத்தில் தொடங்கி நோகப் பாய்ந்து செங்குத்தான பள்ளத்தாக்குகள் வழி பெருகி, பாயும் பிரதேசத்தில் அகன்ற வண்டலான சமவெளிகளே உண் டாக்கிக் காம்பே குடாவை ஒரு பொங்குமுகம் மூலம் அடைகிறது. அதன் கரை கள் மிக உயர்ந்தவையாய் (30 தொடக்கம் 60 அடி வரை) இருப்பதனுல் அது நீர்ப்பாசனத்திற்குப் பயன்படத்தக்கதன்று. ஆற்றின் குறுக்கே பலவிடங்களில் காணப்படும் பாறைக் குன்றுகள் இறுதி 20 மைல் தவிர்ந்த எணேய பகுதிகளில் கப்பல் செல்வதற்குத் தடையாகும். தபதிப் பள்ளத்தாக்கின் நடுவிலுள்ள காந்தேசுச் சமவெளியே தக்கணத்தின் வடபாகமாகும்; இது 150 மைல் கிழக்கு

#### வரலாறும் புவியியல் அமைப்பும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

50

மேற்காக விரிந்து வளம் பொருந்திய வண்டலான கருமண்கொண்டு விளங்கு, வதுடன் சுபீட்சமிக்க பட்டினங்கள் அமைந்த பொதேசமாகவுமிருக்கிறது. இப் பகுதி கிழக்கு நோக்கிச் சென்று நாகபுரிச் சமவெளியுடன் இணேகிறது; இப் பகுதியும் நாகபுரிச்சழவெளியும் ஒத்த பௌதிகவுறுப்புக்கள் கொண்டு விளங்கு கன்றன. நதியையடுத்துள்ளனவும் காடுமூரடான மலேகளேயும் காடுகளேயும் கொண்டுள்ளனவுமான பொதேசங்களில் 17 ஆம் நூற்றுண்டுவரை காட்டு யாணே கள் பெருகிவந்தன.

அராபிய மாலுமிகள் அடிக்கடி காம்பேக்குடாவுக்கு வந்து போயினர். ஆரம்ப காலத்தில் சூரத் என்ற சிறந்த துறைப்பட்டினத்தைவிடப் புரோச் புரசித்தி பெற்றுளிளங்கியது ; நர்மதை பொங்குமுகத்தை மணல் மூடியபின்புதான் சூரத் முக்கியத்துவம் பெற்றது. அத்துடன் நன்னம்பிக்கை முனேயைச் சுற்றி இந்தியா விற்கு முதல்வந்த ஐரோப்பிய வர்த்தகர்களின் வருகையும் புரோச்சின் பிரசி**த்** திக்கு ஒரு காரணமாகும். ஆற்றப் பொங்குமுகங்களின் வழித்தோற்றிய துறை முகங்கள் தவிர டையூ, டாமன், பம்பாய் போன்ற உண்மையான தீவுத்*துறை* ழுகங்களும் காணப்படுகின்றன. டாமனுக்குத் தெற்கே திருவனந்தபுரம்வ**ரை** அமைப்பிலும் இயற்கைத் தோற்றத்திலும் சுவாத்தியத்திலும் குட**ா**நாட்டி**ன்** மேற்குக் கரை ஒரே இயல்புடையதாயிருக்கிறது. தரைத்தோற்றத்தின் விசேடத் தன்மையில் இப்பகுதியின் வடபாகம் கொங்கணக் களையாகவும் தென்பாகம் மலே யாளக் கரையாகவும் அமைகின்றன. மலேத்தொடருக்குக் கீழே இடாமன் கங் கைக்குத் தெற்கே வடகன்னடம் வரையும் விளங்கும் சிறுநிலப்பகுதியே கொ**ங்** கணம் என இப்பொழுது வழங்கப்படுகிறது. 20 தொடக்கம் 50 மைல்வரையில் அகலம் கொண்ட இப்பகுதியில் மலேகளும் கற்பாறைகளும் மலேத்தொடரி**வி** ருந்து நீண்டு கடலுட் சென்று இப்பொதேசத்தைத் துண்டாடிவிடுகின்றன. அத் துடன் மழைக்காலத்தில் பெருகி விரைந்த சிற்றருவிகள் பல வறட்சிக்காலத்தில் மிகச்சிறு அளவினவாகின்றன. ஆண்டுதோறும் முகத்துவாரத்தில் ஏற்படு**ம்** வெள்ளப்பெருக்கு ஆழ்ந்த வெட்டுவாய்களே ஏற்படுத்த அவை போக்குவாத் திற்கு அதுகூலமான நல்ல பாதைகளாக விளங்குகின்றன. மேற்குறோக்கிப் பெரு இவற்றுள் ஒன்றுகிய சாவதி மலேயிலிருந்து 850 அடி தனையை நோக்கிக் குதித்து யேர்சொப்பா என்ற புகழ்பெற்ற நீர்வீழ்ச்சியை ஏற்படுத்தியுள்ளது. இவ்வாறு கடற்கரைச் சமவெளி முழுவதும் போக்குவாத்திற்குக் கடினமான தாக இருக்கிறது; அங்கே தட்டையான இடங்கள் வளமானவையாயும் விலே யூயர்ந்த நெல் வகைகளேத் தருவனவாயுமுள.

கொங்கணத்திலும் பார்க்க மலேயாளக் கடற்க**ாை பலவழிகளில் வேறுபட்டு** விளங்குகிறது. கடஸிஸிருந்து அதிக தொலேயில் மலேத்தொடர் உட்புறமாக அமைந்திருப்பதால் கடற்கரைப்பொதேசம் அகன்று காணப்படுகிறது. கொ**ங்** கணம் தொடர்பற்றுத் தனியாயில்லாதிருக்கவும் கர்நாடக சமவெளியுடன் போக்குவாத்துச் செய்யவும் பாலக்காட்டுக்கணவாய் உதவுகிறது. இங்கே பம் பாய்க் கடற்கரையின் நீண்ட உறுதியான இயல்பு மறைந்து அதற்குப் பதிலாக சின்னஞ்சிறு நுழைகுடாக்களும் நீர்த்தேக்கங்களும், கடலேயும் தனாயையும் பிரிக்கும் கோட்டைத்துண்டாடி, மலேயாளக் கரையின் எழிலும் தனித்தன்மை பும் விளங்க அமைந்துள்ளன. கரைக்குச் சமாந்தாமாக அமைந்துள்ள பிற்க**ரை** நீர்த்தேக்கங்கள் சுலபமாயும் இயற்கையாயும் அமைந்த போக்குவாத்து வசதி களே வடக்கிலிருந்து தெற்கு நோக்கியுடையனவாயிருக்கின்றன. கடலே நோக்கிய படி தோற்றும் மலேத்தொடரின் குத்துநிலங்கள் தேயிலே, கோப்பி, ஏலக்காய், சிங்கோனு போன்றன விளேவிப்பதற்கு உதவுகின்றன. வர்த்தக முக்கியத்துவம் வாய்ந்த இயற்கைக் காடுகள் மூங்கில், கருங்காலி, தேக்கு முதலிய மாங்களுடன் அடர்ந்து செழுமையாக வளர்த்துள்ளன.

' இந்தியாவின் மேற்குக் கரை நெடுகக் கடலே எல்லேயாகக் கொண்டுள்ளதும் கதியாவார் முனேறிலம் தொட்டு குமரி முனே வரை நீண்டுள்ளதுமான பள்ளச் சமவெளிகள் இடைக்கால இந்தியாவின் வளம், பலம் இரண்டிற்கும் அறிகுறி யாகவிருந்ததுடன் இன்றும் வளத்திற்கு நல்ல உதாரணமாகத் திகழ்கின்றன. பூர்வீக காலத் துறைப்பட்டினங்களும் அராபிய, போத்துக்கீச, இடச்சு பண் டகசாலேகளும் இந்தக் கடற்கரையில் ஆங்காங்கே பாவலாக அமைந்திருந்தன; கேழ்த்திசை வியாபாரம் இக்கரையில் ஆங்காங்கே பாவலாக அமைந்திருந்தன; கேழ்த்திசை வியாபாரம் இக்கரையில் சிறந்துவிளங்கிய காலத்துச் சின்னங்கள் பல, மாங்கள் செழித்து வளர்த்துள்ள மலேயாளக் கரையிற் காணப்படுகின்றன.' இந்தியாவின் எண்டி பாகங்களுடன் அரசியல் தொடர்பின்றித் துண்டிக்கப்பட் டுத் தனித்திருந்த இக்கடற்கரை பிற உலக இனங்களான உரோமானியப் பேச ரகினர். அராபியர். சீனர், போத்துக்கேசர் ஆதியோருடன் பெரும்பாலும் பொதுவான கடற்கரைத் தொடர்பு வைத்து வர்த்தகம் வளர்த்தமை வாலாற் றிற் குறிப்பிடத்தக்கது.

கிழக்கு மலேத்தொடருக்கும் வங்காளக்குடாளிற்கும் இடைப்பட்ட தாழ்திலம் மகாநதி தொடங்கிக் குமரிமுனேவரை பாந்துள்ளது. ஆரம்பத்தில் 50 தொடக் கம் 100 மைல் வரை அகலமுள்ள இந்தக் கடற்கரைப் பிரதேசம், மேற்கு மலேத் தொடர் கடற்கரையிலிருந்து 16 வடக்கு வரையில் உள்தோக்கித் திரும்பி அமை பும்போது மேலும் அகன்று தென்படுகிறது. காடுகள் மூடி எங்கும் ஒரேமாதிரி யாகவுள்ள ஒடுங்கிய மணல் துண்டமும், நெற்பயிர் பச்சைப்பசேலென விளங்கும் பாகமும் வளர்ந்த தாலமாங்களும், மலேயைப் பின்னணியாகக் கொண்டு, தொடர்ந்து பனிப்புகார் மூடித் தொலயில் ஒன்ருகிய மலேயாளக் கடற்கரையின் பிற்கரை நீர்த்தேக்கங்களும், கடனீரேரிகளும் காணப்படுகின்றன. மணல் குளிந்த ஆழமற்ற கழிமுகங்களுடன் ஆறுகள் காணப்படுவதால் எத்தகைய கப்பலும் துறைமுகம் நோக்கி வா முடியாதிருக்கின்றது. இதுபோன்ற மண் அடையாளக் கழிமுகங்கள் கடலூர், காக்கைநாடு போன்ற பாதுகாப்புள்ள துறைமுகங்களாக விளங்குகின்றன. அண்மையில் விருத்தி செய்யப்பட்ட செயற்கைத் துறைமுகங் களான சென்னே, விசாகபட்டினம் போன்றன அமைவதற்கு முன் இருந்தவை இத்தகையனவே.

சரித்திரப் புகழ்பெற்ற கோல்கொண்டாக் கடற்கரையாகிய வடசேர்க்கார்ப் பூரதேசத்தின் கடற்கரை மேற்குக் கடற்கரையுடன் கில அம்சங்களில் ஒத்திரு**க்** 

# வரலாறும் புவியியல் அமைப்பும்

தென் இந்திய வரலாறு

கின்றது. மலேவிளிப்புக்கும் கடற்களைக்குமிடையிலுள்ள தூரம் சமாந்தரமாக இருப்பதும் மலேத்தொடரின் விளிம்பு கடலுக்கு அண்மையிலிருப்பதும் மலேத் தொடரின் சுவடுகள் குத்தான பக்கத்திலிருந்து பணிந்து காடுமுரடாக கடலுட் பீறிட்டு "டோல்பினின் முக்கு "ப் போன்று தென்படுவதும் மேற்குக் கடற்களை நில்யை நினேவூட்டுகின்றன. மலேத்தொடர்கள் அடர்ந்த காடுகளாலும் பள்ள நிலங்கள் சுறுகாடுகளாலும் மூடப்பட்டு இருக்கின்றன. அடுத்துள்ள குறுகிய அருவிகள் மலேத்தொடரிலிருந்து கடலேநோக்கி விரைந்து செல்கின்றன. இப்பிர தேசத்தின் பிரதான உறுப்புக்கள் சில்கா ஏரியும், கொலேயர் ஏரியை உள்ளடை கிய கோதாவரி கிரூட்டிணே ஆகியவற்றின் இரட்டைக் கழிமுகமுமாகும்.

குறுகிய ஆறுகளின் அண்மையில் இல்லாத கடற்களையிற் பெரும்பகுதி தாழ்ந்த மட்டமான செம்பூரான்கல், சிவப்புப்பால், களிமண் ஆகியவற்றைக் கொண்டுள்ளதால் அப்பகுதி எவ்ளித பயனேயும் தருவதில்லே; எனினும் கோதா வரி, கிருட்டிணே ஆகிய ஆறுகளின் கழிமுகப்பகுதி வந்ததும் நிலேமை முற்ரூக மாற்றமடைகிறது. எராளமான நீர்வளமும், பொறிவுப்பாப்பிலிருந்து வரும் வளம்மிக்க கறுப்புச் சேறு கொண்ட எரிமலேக்குழம்புபடிந்த 10 இலட்சம் எக் கர் நிலப் பரப்புடைய இரட்டைக் கழிமுகமும் 300 சதாமைல் உள்ள கொலே யர் இறக்கத்தைச் சுற்றி அமைந்துள்ளன. கழிமுகநிலம் நெற்களஞ்சியமாக அமைவதுடன் பெறுமதியான புகையில், பருத்தி, கரும்பு ஆகிய பயிர்களேயும் தருகின்றது. இக்கழிமுகக் களையிலேயே சில ஆரம்பகால ஐரோப்பிய குடியேற் றங்கள் இந்தியாவில் இடம்பெற்றன; ஒல்லாந்தர், பிரெஞ்சுக்காரர், ஆங்கிலே யர் ஆகிய அனேவரும் தொழிற்சாலேகளே இங்கேயே நிறுவினர். இத்திட்டுக் களுக்குப் பாதையாக அமைந்த ஆற்றுவாய்க்கால்களே இப்பொழுது மண் மூடி விட்டது.

பாதி சதுப்பு, பாதி ஏரியாக விளங்கும் கொலேயர் ஏரியே ஆந்திரக்கடற்களை யில் அமைந்த ஒரேயொரு பெரிய இயற்கையான நன்னீர் ஏரியாகும். குடாவின் ஒரு பகுதியாக ஆதியில் அமைந்த இந்த ஏரி, இரு ஆற்றுக் கழிமுகங்களும் ஆண்டாண்டுதோறும் விரிந்து கடலுள் தள்ளுண்டு இறுதியில் ஒரு நதியின் வடக்கு எல்லே மற்றையதன் தெற்கு எல்லேயுடன் இணேந்து கொண்டதன் விளே வாக, கடலிலிருந்து துண்டிக்கப்பட்டது. வாலாற்றில் கொலேயர் ஏரி கோலனு என்று பெயர் பெறும். இதனே ஆண்ட போபுக்களான சரோநாதர் என்போர் ஆந்திர நாட்டின் வாலாற்றிற் பெரும் பங்கு கொண்டவர்களாவர்.

சோழமண்டலப் பாப்பில் மலேத்தொடர் கடற்களையிலிருந்து திசைதிரும்பி மேற்கு மலேத்தொடருடன் நீலகிரியில் இணேவதை முன்னமே கண்டோம். மேட்டுநிலத்தின் அம்சம் சிலவற்றையுடைய யாவதி, சீவரோய், பச்சை மலே ஆடியன பிரிந்து தோன்றுகின்றன. ஆனுல் கருநாடு அல்லது தமிழ்ச்சமவெளி என்பது தெற்கு நோக்கிச் செல்லச் செல்ல அகலத்தில் விரிவடைந்து காவேரி ஆற்று வடிநிலத்தில் ஏறத்தாழ 170 மைல் வரை நீண்டு விளங்குகிறது. இந்தச் சமவெளி ஏனேய கடற்கரைச் சமவெளிகளிலிருந்தும், தக்கணமேட்டு நிலத்திலி ரூந்தும் இடவிளக்கவியல், காலநிலே, வரலாறு முதலிய துறைகளில் பெரிதும் வேறுபடுகின்றது. தென்னகத்தின் உண்மையான பண்டைய இந்தியா என்பது இதுவே. தென் இந்தியாவின் வாலாற்றில் பெருமை வாய்ந்த எல்லா இராச்சியங் களினதும் தலேநகாங்கள் இங்குதான் அமைந்திருந்தன. ' எண்ணற்ற ஆலயங் களும் சுதேச கலேகளும் வாலாற்றிற்கு முற்பட்ட தொழில்களும் இந்த நிலத் தில் நிலேபெற்றன.' மிக ஆதிகாலம் தொட்டே இங்கு செயற்கை முறையில் நீர்ப் பாசனம் செய்யப்பட்டு வந்திருக்கிறது; களூர், தஞ்சாவூர்ப் பகுதிகளுக்கிடைப் பட்ட வளமான ஆற்று வலயத்தில் காணப்படும் நீர்ப்பாசன அமைப்புமுறை பயிர்செய்கை தொடங்கிய ஆதிகாலத்திலேயே ஆரம்பிக்கப்பட்டிருத்தல் வேண் டும்.

## துணேநூற் பட்டியல்

S. L. HORA: Outlines of Field Sciences of India (Science Congress Association)

The Imperial Gazetteer of India, Vols. I-IV (Oxford, 1909)

L. W. LYDE: The Continent of Asia (Macmillan)

SIR J. H. MACKINDER: 'The Sub-Continent of India, (Cambridge History of India, Vol. I)

D. N. WADIA: Geology of India (Macmillan)

வென்பதும் இந்நிலேயைத் தெளிவுபடுத்த உதவுகின்றன. ஆதிகாலச் சவக்குழி களிற் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ள மனித எலும்புக்க டுகள், ஒரு பகுதி மக்களின் இன அமைப்புக்கவோத் தெளிவாக அறிவதற்குச் சிலவேவேகளில் உதவுகின்றன. ஆதாரமாக விளங்கும் இவ்வழிகள் எவையும் தனித்தனித்தெளிவான விளக்கம் தாத்தக்கவையல்ல. அத்துடன் வேறுபட்ட ஒவ்வொரு துறையிலும் கிடைக் கும் முடிவுகளே இணேத்துப் பார்ப்பது மேலும் கடினமானதே. இதுபோன்ற ஆராய்ச்சியும் ஒருமுகப்படுத்தும் முறைகளும் இன்னமும் ஆரம்பமாகவில்லே. இப்பொருள்பற்றிய விவரங்கள் நாம் துட்பமாக ஆராயாமல் இதுவரை அறி ஞர்கள் கண்ட பாந்த முடிவுகளே மட்டுமே ஏற்க முடியும்.

தென்னிந்தியாவில் மனிதன் வாழ்க்கை தொடங்கியது எப்போது? விலங் **கி**னங்களி**ன் எலு**ம்புக்கூடுகளே ஆராய்வதன்மூலம் இதற்குப் பதில் பெறமுடி **யும். கோதாவரி, ந**ர்மதை போன்ற ஆற்றுப்படிகளிலும் பள்ளத்தாக்குகளிலும் சிவாலிக்சு போன்ற மலேத்தொடர்களிலும் எலும்புக்கூடுகள் பண்டைய கல்லா **யு**தங்களு**டன் காணப்படுகின்றன. இப்பிரதேசங்களில் ஏறத்தா**!p 300,000 ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்ட மிகப்பழைய காலத்திலேயே மனிதர் வாழ்ந்திருக்கின் றனர் எனக் தெரிகிறது. எனினும் இக்காலத்தின் பெரும்பகுதியில் மனிகள், பழைய கற்கால நிலேயில், செப்பனிடப்படாத கல்லாயுதங்களே உபயோகித்து e.ணவை, தனது தேவைக்கேற்ப விளேவிப்பதற்குப் பதிலாக, சேகரித்தே வந்தி ருக்கிறுன். அவன் உபயோகப்படுத்திய ஆயுதங்கள் சாதாரண கைக்கோடரி களும் வெட்டுக் கருவிகளுமாகும். ஆரம்பத்தில் 'கிளேக்டோனியன்' அல்லது • வெவலோசியன் ' கருவிகளும் அதன்பின் கூராக்கப்பட்ட வெட்டுக் கருவிகளும் உபயோகிக்கப்பட்டன. இந்தியாளின் பழைய கற்காலத் தொழில்களேப் டின் வருமாறு பிரிக்கலாம். 1. வடக்கில் (சோகான்) அமைந்துள்ள "சொப்பர்" தொழில்கள் ; 2. தெற்கில் (செவ்னே) உள்ள அபிவில்லோ — அச்சூவியன் கைக் கோடரிகள் 3. நடைமுறையிலுள்ள இருவகைக் கருவிகளின் சேர்க்கை. சோகான், சென்னே ஆகிய இரு பகுதிகளின் கருவி முறைகளும் வந்து சந்திக் கும் இடமாகக் கணிக்கப்பட்ட சில பகுதிகள் இருக்கின்றன. எனினும் பழைய கற்காலத் தொழிற் பிரிவுகள் வரையறுக்கப்பட்ட அறுதியான பிரிவுகளாக அடையவில்லே. இரு கருவி முறைகளும் பின்வரும் இடங்களில் இணேந்து காணப் படுகின்றன. உத்தாப்பிரதேசத்திலுள்ள பிராசுப்பூரை அடுத்த சிங்கிரவுளி ஆற்று வடி திலம், இயாங்கி மாவட்டத்திலுள்ள இடியோகரா, மெயூர்பாஞ்ச் பிர தேசம் என்பனவாகும்.

பழைய கற்காலம் பொதுவாக ஆரம்ப பழைய கற்காலம் என்றும் பிந்திய பழைய கற்காலம் என்றும் பிரிக்கப்பட்டுள்ளது. இந்தியாளில் பிந்திய பழைய கற்காலம் இருந்ததாக நாம் நம்புவதற்கிடமில்லே. மூளியசு என்பவர் 'பரிணு மம் பெற்ற சோகான் ' அமைப்பில் இந்நிலேயைக் காணலாம் எனக் கூறியுள் ளார். ஆயின் பிந்திய பழைய கற்காலத்துடன் தென் இந்தியாளிலுள்ள பேந்திய இடைப்பட்ட கற்காலத் தொழில்கள் தொடர்புபடுத்தப்படவில்லே. சேசாத்திரி அவர்கள் வெவலோசியன் பிளேக்குத் தொழில்கள் இங்கு இருந்தனவென்றும்

# அத்தியாயம் III

# பூர்வீக மக்களும் கலாசாரங்களும்

விடயத்தின் இயல்பும் சான்றுகளும் — பழைய கற்காலம் — பூர்வீக பழைய கற்காலம்— பூர்வீக இடைப்பட்ட கற்காலமும் பிந்திய இடைப்பட்ட கற்காலமும்—புதிய கற்காலம் — கல் ஓவீயங்கள் — பெரிய கற்காலமும் அது தோற்றிய காலமும் — ஆதிச்சநல்லூர்—நீலகிரி இன வகைகள் : நீகிற்றீரே (காப்பிரி) ; ஆதி—தென்திசை வாழ் இனங்கள் ; ஆதி—மத்தியதரை இடம் ; மத்தியதரை இனம் ; அல்பிசுவின் ஆமிநொமிது இளங்கள் ; நோர்டிக்—மொழிகள் : இந்தோ—ஆரிய ; திராவிட ; தென்திசைவாழ் ஆசிய இனங்களும் ; ஆசிய — மேற்கு ஆசியா வில் திராவிட மொழித் தொடர்புகள் — மேற்கு ஆசியாவிற்கும் தென் இந்தியாவிற்கும் இடையே உள்ள கலாசாரத் தொடர்புகள் — திராவிடப் பிரச்சின் பற்றி ' கெய்மந்தோவு ' அவர்களின் கருத்து.

தென்னிந்திய மக்கள் தனி இன இயல்பு ஏதுவுமுடையவர்கள் என்று சொல்ல முடியாது இவர்களின் உடல் அமைப்புப் பல்வேறு வகைகள் சேர்ந்த ஒரு கதம் பமாகவே விளங்குகிறது. இம்மக்கள் பண்டைய காலத்திலிருந்தேயேற்பட்ட பல இனக் கலப்பின் விளேவாகத் தோற்றியோர் என்பது தெளிவு. பல தெளி வற்ற சிக்கலான ஆதாரங்களேத் தூணக்கொண்டே இக்காலத்தில் இவ்வினங் களேப் பிரித்துக்காட்ட முயலும் கருத்துக்கள் தோன்றுகின்றன. எனவே இந்த அத்தியாயத்தின் பொருளடக்கம் இதுசம்பந்தமான முடிவுகளேத் துணிந்து கூறுவதற்கு அதிகம் வாய்ப்பளிப்பதெனத் கொள்ளமுடியாது.

வாலாற்றிற்கு முற்பட்ட கால இனப்பிாச்சிணேகளேத் தெளிவுபடுத்தும் ஆதா ாங்கள் மூன்று பிரிவுகளாக அமைகின்றன. முதலாவதாக, இந்நாட்டில் வாழும் மக்களிடம் காணப்படும் உடல் அமைப்பு இயல்புகளே இதே இயல்புகளேக் கொண்ட வேறு இடங்களில் இன்று வாழும் மக்களுடன் மிக அவதானமாகப் பொருத்திப் பார்க்கும் முறை, இந்நாட்டு மக்களின் ஆரம்ப தோற்றங்களேயும் நடமாட்டங்களேயும் பறறி நாம் அறிய உதவுகின்றது. இரண்டாவதாக, மொழிப் பிரிவுகள் பாவியிருக்கும் தன்மையும் அம்மொழிகளின் தொடர்புகளும் ஆதாரங் களாக அமைகின்றன. மொழிக்கும் இனத்திற்கும் இடையில் திட்டமான தொடர்பு எதுவும் இல்ஃயென்பது இப்போது முற்றுக அங்கீகரிக்கப்பட்டுவிட் டது. எனினும் சிறந்த மொழியியல் ஆதாரங்கள் கலாசார வாலாற்றை ஆராய் வதற்கு அதிக வாய்ப்பளிப்பனவாகும். இறுதி ஆதாரம் காலங்களுக்கிடையில் உள்ள தொடர்புகளேயும், பொதேச கலாசாரங்களேப் பற்றிய சான்றுகளேயும் தரு லதுடன் புதைபொருளாராய்ச்சிகள், மக்கள் பயன் படுத்திய கருவிகள், பாத்தி ாங்கள், வேறுபட்ட இடங்கள், காலங்கள் என்பவற்றின் அமைப்பு பற்றிய சான்றுகளேயும் எடுக்துக்காட்டுகின்றது. குறிப்பாக மட்பாண்டங்களும், அவை நிலத்தின் மேற்பாப்பிலிருந்து எவ்வளவு ஆழ்த்திற் கண்டெடுக்கப்படுகின்றன

#### தென் இந்திய வரலாறு

இத்தொழில்கள் அவற்றிலிருந்தே வளர்ந்தனவென்றும் கருதுகிருர். இருந்தும் இந்தியாவிற் காணப்பட்ட கற்காலக் கலாசாரங்களுட் பிந்திய பழைய கற்கால முறை அடங்காது என்று கூறுகிருர். தென்கிழக்கு நெய்தனிலத்தின் தேரித் தொழில்களேயும், புரூசு பூற்று என்பார் கர்தால் குறைகளிற் கண்டுபிடித்த பொருள்களேயும் மேலும் ஆராய்ந்து பார்த்தால் இப்போச்சினே பற்றித் தெளிவு எற்படக்கூடும்.

பழைய கற்காலத்தை அடுத்துப் பூர்வீக இடைக்கற்காலமும், புதிய கற்கால மும் தொடங்குகின்றன. இப்பெயர்கள் யாவும் ஒவ்வொரு கட்டத்திலும் பயன் படுத்தப்பட்ட கருவிகளுடன் தொடர்புபூண்டவையே. பழைய கற்காலம் போன்று, இந்தியாவின் பூர்வீக இடைப்பட்ட கற்காலம் தெளிவாக அமைய வில்லே. இருவகைப்பட்ட தொழில்கள் இந்தக் காலத்திற்குரியவை. ஒன்று பிந் திய இடைப்பட்ட கற்காலத்திற்குரியதெனவும் மற்றையது ஆதிப் புதிய கற் காலத்திற்குரியதெனவும் குறிப்பிடப்படும்.

பிந்திய இடைக் கற்காலம் இந்திய எல்ஃப் பிரதேசத்தில் கணிசமான அள**வு** பாந்து காணப்படுகின்றது. வடமேற்கு எல்லேயில் உள்ள பெசாவார் மாவட்டத் தில் யமால்காரி என்னும் இடம் தொடக்கம் தார தெற்கில் உள்ள திருநெல் வேலி மாவட்டத்தின் சாயர்பாம் வரையும், மேற்கில் சிந்துப் பொதேசத்தில் கராச்சி தொட்டு கழக்கிலுள்ள பீகாரின் சிரைகலாவ**ரையும் பாந்து**ள்ள நில**ப்** பாப்பில் பூர்வீக இடைப்பட்ட கற்காலம், உண்மையில் தனித்தன்மையோடு காணப்படாமல், பெரும்பாலும் புதிய கற்காலம் உலோக கற்காலம் ஆகியவற் அடன் இண்ந்து காணப்படுகிறது. இங்கு உபயோகிக்கப்பட்ட கருவிகள் சூரிய காந்திக்கல், பலவர்ணக்கல், கோணீலியக்கல், சிக்கிமுக்கிக்கல் என்ற ஒருவகைத் தீக்கல், படிகமணிக்கல், மற்றும் ஓாளவு பெறுமதியுள்ள கற்கள் ஆகியவற்று அம். வெண்பால் மண்ணுலும் ஆக்கப்பட்டவையே. இத்தகைய கருவி வகைக ளுள் கத்தி வடிவுள்ளவை, பிறைவடிவுள்ளவை, முக்கோண வடிவுள்ளவை, கருள்ளவை, நீண்ட அலகுள்ள உளி வடிவுள்ளவை, பக்கவாட்டிலும் கீழ்ப்பகு தியிலும் துருவுகருவி வடிவிலுள்ளவை என்பன அடங்கும். இச்சிற கருவிகள், தனித்தோ, கூட்டாகவோ. கைப்பிடிகளுடன் பொருத்தப்பட்டிருந்தன. கைப் பிடி உள்ள கருவிகளே பயன்தரு வகையில் அம்பு நனிகளாகவும், அரிவாள் களாகவும் பிற ஆயுதங்களாகவும், பயன்படுத்தப்பட்டன. 'வகை அறி இயலின் படி மேற்குக் கசுப்பியனில் இருந்த பூர்விக இடைப்பட்ட கற்காலக் கருவிகளு டன் ஒற்றுமையுடையவையாக இக்கருவிகள் காணப்படுகின்றன. இன்னமும் பர்மாவில் பூர்வீக இடைப்பட்ட கற்காலக் கலாசாரம் காணப்பட்டமையால் **அ**னேகமாக இது மேற்குக் கசுப்பியனிலுள்ள பூர்வீக இடைப்பட்ட கற்கால கலாசாரத்திலிருந்து தோன்றி இருக்க வேண்டும்' (கிருட்டினசுவாமி).

திருநெல்வேலியிலுள்ள பிந்திய இடைப்பட்ட கற்காலக் கருவிகள் கல்லாகச் சமைந்து மணற்றிடல்களுள் (தேரிகள்) புதைந்து இருந்தமையாலும், நீண்ட காலம் இரும்புக் கறள் படிந்த மண்ணுடன் சேர்ந்திருந்தமையாலும் செந் நிறம் பெற்றுவிட்டன என்று 'பூற்று' என்பவர் அபிப்பாாயப்படுகிரூர். பிந் திய இடைப்பட்ட கற்காலப் பொருள்களே 1949 ஆம் ஆண்டு தாத்துக்குடிக் கருகில் உள்ள புவிச்சரிதவியற் பகுதியில் 'சியுணர்' என்பவர் கண்டுபிடித்தார். இக்கருவிகளுட் சில மிகவும் பூர்விகமானவையென்ற இப்பகுதியின் புவிச்சரித வியலிலிருந்து தெரியவருகிறது. கி. மு. 8000 தொடங்கி 6000 ஆண்டுகள் வரை யிலேதான் பிந்திய இடைப்பட்ட கற்காலம் தோன்றியிருக்கலாம் என்று கருது கிரூர்கள். முன்னேய விவாங்களும் மேலும் நந்திகனமா, கண்டிவிலி போன்ற இடங்களிற் கிடைத்துள்ள ஆதாரங்களும் பிந்திய இடைப்பட்ட கற்கால எல்லே பற்றிய முடிவுக்குவாத் துணே தின்றுள்ளன.

இந்தியாவின் பிந்திய இடைக்கற்காலத் தொழில்களே மேலெழுந்த வாரியாக இரு பிரிவுகளாக வகுக்கலாம். அவை : (1) மட்பாண்ட காலத்திற்கு முன்னேய தொழில்கள், (2) மட்பாண்டத்துடன் தொடர்புடைய தொழில்கள் என்பன. கோடன் என்பவர் இந்தியாவில் பிந்திய இடைப்பட்ட கற்கால முறை கண்டு ழிடிக்கப்பட்ட இடங்களே ஒரு விரிவான பட்டியலாகக் கொடுத்துள்ளா**ர்.** இதைக் தொடர்ந்து பெருந்தொகையான இடங்கள் அண்மையிற் கண்டுபிடிக் கப்பட்டுள்ளன. அவற்றின் பெயர்களேயும் முந்திய பட்டியலுடன் சேர்த்துக் கொள்ள வேண்டும். பிந்திய இடைப்பட்ட கற்காலத் தொழில்கஃாப் பற்றிய ஆராய்ச்சிகள் குஜராத்தில், சிறப்பாக இலாங்ஞச்சு எனும் இடத்தில், சியுண**ர்** என்பவராலும் சங்காலியா என்பவராலும் நடத்தப்பட்டுள்ளன; இதேபோன்று சேசாத்திரி என்பவர் மைசூர் பற்றி ஆராய்ந்துள்ளார். மைசூரிலும் பிற இடங் களிலும் கிடைத்துள்ள ஆதாரங்களேக் கொண்டு பார்க்குமிடத்துச் சில பிந்**திய** இடைப்பட்ட கற்காலத் தொழில்களும், உலோகத் தொழில்களும் ஒ**ோ காலத்** தவை என்று உறுதிப்படுத்தப்படுகின்றன. தென் ஆபிரிக்கா, பலத்தீனம் போன்ற இடங்களில் உள்ளவற்றை இந்தியாவின் பிந்திய இடைக்கற்காலத் தூடன் ஒப்பிடும்போது காணப்படும் ஒருமைப்பாடுகள் பற்றிய பொச்சினே இன் னமும் ஆராயப்படாதிருந்த போதிலும் அத்தகைய ஆராய்ச்சி கவர்ச்சிகர மானதாக விருக்கும். பிந்திய இடைக்கற்காலங்களேக் கடற்கரை ஓ**ரத்தவை** என்றும், உள்நாட்டுத் தொகுதிகள் என்றும் இருவகையாகப் பிரிக்கலாம். கட**ற் க**ரை ஒரத்தவை அநேகமாகப் பழமையானவை. அத்துடன் உள்நாட்டி**ற் காணப்படும்** கருவிகளேவிடச் சாதாரணமானவையாகவும், செப்பனிடப்ப**டர** தனவாகவும் இருக்கின்றன. எனினும் இங்கு காணப்படும் கருவிகளின் வகை கள் வேறுபட்டனவாகவும் பெரியனவாகவும் அமைந்துள்ளன. உள்நாட்டுப் பகுதிகளிற் கிடைக்கப்பெருத ஒரேயொரு கருவி கடற்கரை ஓரத்திற் காணப் படுகிறது; இக்கருவி 'பூரின்' என்று அழைக்கப்படும். இத்தொழில்களே (அ) வேட்டைத் தொகுதியென்றம், (ஆ) விவசாயத் தொகுதியென்றம் பிரிக்கலாம். மட்பாண்டம் உபயோகத்திற்கு வருமுன் மிகப்பழமை வாய்ந்த விவசாய முறை பொன்ற நடைமுறையில் இருந்தமை பற்றி இலாங்ஞச்சிலும் பிற இடங்களி லும் கிடைத்த ஆதாரங்கள் கூறுகின்றன. மேற்கூறியது உண்மையானுல், 'பிந் திய இடைக்கற்காலக் கருவிகளேயும் எலும்பாலான கருவிகளேயும் பயன்படுத்தி வாழ்ந்த மக்கள், விவசாயத் தொழில் பற்றியும் மட்பாண்டத்தின் உபயோக**ம்** 

#### தென் இந்திய வரலாறு

பற்றியும் அறிந்திருந்தனர்; அத்துடன் ஓர் அளவிற்கேனும் ஆரம்பத்தில் பூர் வீக இடைக் கற்கால உணவு சேகரித்து வாழ்ந்தோர், புதிய கற்காலத்தில், **டீ**ணவு உற்பத்தியாளர்களாக மாறினர்' (கோடன்) என்பதற்கு இது ஒரு சா**ன் ராகும். பி**ந்திய இடைக்கற்காலக் கருவிகள் நன்றுகச் செப்பனிடப்பட்ட கல்ல**ா** லான கெலிட்டுக் கருவிகளுடன் தொடர்புடையனவாயிருந்தமை குறிப்பிடத்த**க்** கது. மைசூர் மாநிலத்தில் பிரம்மகிரி என்னும் இடத்திற் கவனமாக நடத்தப் பட்ட புதைபொருளாராய்ச்சி மேற்படி உண்மையை நிரூபிக்குள்ளது. இந்த இடத்திற் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ள கருவிகள், செப்பனிடப்பட்ட கற்கோடரிக் சுலாசாரம் தொடங்கி வரலாற்றின் ஆரம்பகாலக் கலாசாரம் வரை தொடர்ச்சி யான வளர்ச்சி கொண்டிருப்பது குறிப்பிடத்தக்க ஓர் அம்சமாகும். பழைய கற்காலம், இந்திய நாட்டில், தொடர்ந்து இடைக்கற்காலத்துக்கூடாகச் சென்று புதிய கற்காலமாக மாற்றமடைந்ததா அல்லது அத்தொடர்ச்சி இடையிற்றுண் டிக்கப்பட்டதா என்பனபற்றி ஆராயப்பட வேண்டும். ஐரோப்பாவிலும் பு**ற** இடங்களிலும் இத்தொடர்ச்சி நிலேபெற்றிருந்தது; பூர்வீக இடைக்கற்காலம் புதிய கற்காலத்*துடன் கலந்தபொழுது* கற்கருளிகளேச் செப்பனிட்டுக் கூ**ருக்** குங் கலேயும், பயிர்களேயும் விலங்கினங்களேயும் இல்லத்தில் வளர்க்கும் அறிவும் பாந்திருந்தன. உணவைச் சேகரிப்பவகை இருந்த மனிதன் உணவை உற்பத்தி செய்பவனுக மாறிய பெரும் பாட்சி புதிய கற்காலப் பருவத்தின் குறிப்பிடத் தக்க அம்சமாகும். இப்படியான மாற்றம் ஏற்படுவதற்கு நெடுங்காலமாயிற்*று*. ்புற்களேயும், பயிர்வகைகளேயும் வெட்டியதன் விளேவாகப் பளபளப்புப் பெற்ற சிறந்த அரிவாள்கள் எலும்புகளால் ஆக்கப்பட்ட கைபிடிகளுடன் பலத்தீனத் திற் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ள**ன.** 

இந்தியாவில் புதிய கற்காலத்தின் அமைப்புகள்பற்றி ஆராய்தல் மிகக் கடின மாகும். சியுணர் என்பார் இத்துறையில் ஏற்படும் இடர்பற்றி மிகப்பொருத்த மான முறையில் சுட்டிக்காட்டியுள்ளார். இந்திய நாட்டிலுள்ள புதைபொரு ளாராய்ச்சி நடைபெற்ற இடங்களில் பயிர்களே மனிதன் வளர்த்தெடுத்த மு**றை** பற்றிய ஆதாரங்கள் அதிகமாகக் கிடைக்கவில்லே. இல்லத்துடன் இண்ந்த விலங் கினங்களேக் காட்டு இனங்களிலிருந்து பிரித்து அறியும் ஆற்றல், விலங்கினங் களின் எலும்புக்கூடுகளேப் பற்றிய ஆராய்ச்சியின் துணேகொண்டு தெளியப்பட வேண்டியதொன்றுகும். எனினும் எமது நாட்டின் கற்காலம் என்று கருதப் படும் இடங்களாகிய பெல்லாரி, மைசூர், ஐதராபாத்து, மற்றும் தக்கணப் பகுதி கள் அகியவிடங்களிலிருந்து பெருந்தொகையான செப்பனிடப்பட்ட கற்கோ டரிகள், கல்வாச்சிகள், கற்கத்திகள் போன்ற கருவிகள் கிடைத்துள்ளன. இக் கருவிகளே ஆக்குவதற்கு உதவியுள்ள மண்திடல்கள் காணப்படும் இடங்களே யடுத்த பகுதிகளிலேதான் இக்கருவிகளேப் பயன்படுத்திய மக்களும் வாழ்ந்து வந்தனர். பெல்லாரிப்பட்டினத்தையடுத்த சங்கனகல்லு, வட மைசூரிலுள்ள போம்மகிரி, காசுமீரத் திலுள்ள பெர்சகோம் என்னும் மூன்று இடங்களிலுந்தான் இதுவரையிற் புதைபொருளாராய்ச்சிகள் நடைபெற்றுள்ளன. பிரம்மகிரியில் செப்பனிடப்பட்ட கற்கோடரிக் கலாசாாத்தை மட்பாண்டங்களின் துணே

கொண்டும், பயன்தாாத கற்பாறைகளின் துணேகொண்டும் இரு கூறுகளாகப் பிரித்துள்ளனர். ஒர் அளவிலேனும் செம்பு, பித்தளே போன்ற பொருள்களேப் பயன்படுத்தும் அறிவு பெற்றிருந்ததோடு புதிய கற்காலக் கெலுட்டுக் கருவி களேயும் பிந்திய இடைக்கற்காலக் கருவிகளேயும் முறைகளேயும் ஓாளவு பயன் படுத்தி வந்தவர்களே மேற்படி கலாசாரத்தை வளர்த்தவர்கள் ஆவர். பண்டை இந்தியாவின் மேற்படி கலாசாரம்பற்றி ஆராயும் மாணவனுக்குப் பெரம்மகிரியி லும், சங்கனகல்லிலும் கண்டேடுக்கப்பட்டுள்ள மட்பாண்டங்கள் இக்களை சாரத்துடன் கொண்டுள்ள தொடர்புபற்றிய ஆராய்ச்சி மிகவும் பலனளிக்கத்தக்க தாகும். புதிய கற்கோடரிகளேப் பற்றியும், சிறந்த பிந்திய கற்காலத் தொழில்கள் பற்றியும், மங்கலான சாம்பல் நிறமுள்ள மட்பாண்டங்களேப் பற்றியும் சங்கன கல்லு என்னும் இடத்தில் புதிய சான்றுகள் கிடைத்துள்ளன. இப்பொருள்கன் விரம்மகிரிக் கலாசாரத்தைச் சேர்ந்தனவாகக் காணப்பட்டபோதிலும் காலத்தால் முந்தியவையும் கி. மு. 1000 ஆண்டுகள்வரையான அல்லது அதற்கும் கூடிய பழமையுள்ளனவுமாகும். சுப்பாவ் அவர்கள் இதையே உண்மையான புதிய கற்காலம், என்று குறிப்பிட்டுள்ளார்.

கருவிகளேக் கொண்டு கலாசாரத்தைப் பிரிக்கும் 'சோல்டேட் கெலுட்டு' என்னும் வகையைப் 'போயின்ரொட் பட்'' என்னும் வகையுடன் சேர்க்கக் கூடாது; 'சோல்டேட் கெலுட்டு' வகை ஓர் இன ஒசுத்திரிக்கு மக்கள் மத்தி யில் மட்டும் காணப்பட்டது; இந்த ஒசுத்திரிக்கு இனம் இந்தோ சீனத்தினும் மலாயாக் குடாவிலும் உள்ள மக்களுடன் கலாசாரங்களுடனும் நெருங்கிய தொடர்புடையதாயிருந்தது.

இந்தியக் குடாநாட்டிற் காணப்படும் சுவர் ஓவியங்கள் கற்காலத்திற்கு உரி யவை என்று ஒரு சமயம் கருதப்பட்டது. ஆயின் இரும்பு பொதுவாக உபயோ கத்திற்கு வந்த காலத்திலேயே இச்சுவரோவியங்கள் தீட்டப்பட்டிருக்கவேண் டும் என்றும், எனவே இவை காலத்தாற் பிந்தியவை என்றும் அண்மையில் நடத் தப்பட்ட ஆராய்ச்சிகளிலிருந்து தெரியவருகிறது. இச்சுவரோவியங்களிற் பெரும்பகுதி கிழக்கிலுள்ள தாமியா தொடங்கி மேற்கில் சியோனி—மல்வாப் பகுதிக்குச் சற்றுத் தெற்கே சென்று முடிவடையும் மகாதியோ குன்றுகளிலே தான் காணப்படுகின்றது. இச்சுவரோவியங்களுள் மிகப் பிந்தியவை கெ. பி. 10 ஆம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்தவை என்று கருதப்படுகிறது. இங்கு தென்படும் சுவ ரோனியமெதுவும் கி. மு. 7 ஆம் தாற்றுண்டின் முந்தியணு இங்கு தென்படும் சுவ என்று கொள்ளப்படுகிறது. எப்படியாயினும் இவை கி. மு. ஓராயிரம் ஆண்டு களுக்கு முற்படாதவை என்று உறுதியாக நம்பலாம். இந்தப் பாறை ஓவியங் களுள் காலத்தால் முத்தியவை உலோக வகைகளால் ஆக்கப்பட்ட அம்புத் தலி களே உடையனவாயிருக்கின்றன. சிங்கன்பூரிலும் காபோபகார் என்ற இறய்கார் இராச்சியத்திலும் ( மத்தியப் பிரதேசம் ) உள்ள பாறை ஓவியங்கள் மகாதியோ

- 1 Shoulderd Celt.
- <sup>9</sup> Pointed butt.

மலேகளிற் காணப்படும் தொடக்ககால ஓவியங்களுடன் தொடர்புபடுத்தப்படு வென்றன. மேற்படி பொதேசத்தின் அயலிற் காணப்படும் பிந்திய இடைக் கற்கால மும் மேற்கூறிய ஓவியங்களும் ஒரே காலத்தைச் சேர்ந்தவை என்று கருதப்படு கிறது. சன்பள்ளத்தாக்கைச் சேர்ந்த இல்லங்கள், ஓவியங்கள், பிந்திய இடைக் கற்கால அமைப்புகள் ஆகியவையும் இதே காலத்தைச் சேர்ந்தவையே.

**கடைசியாகத் தென் இந்தியாவின் பெரிய கற்காலக் கருவிகள்** சம்பந்தமா**க** எழும் பல விஞக்களுக்குத் திருப்திகாமான பதில் எதுவும் இன்று வரையிலும் **கி**டைக்களில்லே. ஒரு நாற்றுண்டுக்கு முன்னரே இப்பெரிய• கற்காலக்கருவிக**ள்** கண்டுபிடிக்கப்பட்டன. இந்த நூற்றுண்டின் ஆரம்பத்தில் திருநெல்வேலி மாவட் டத்திலுள்ள ஆதிச்சநல்லூரிலும், பெரும்பையூர், நீலகிரி ஆகிய பகுதிகளிலும் ஆரம்ப ஆராய்ச்சிகள் நடைபெற்றன. எனினும் இவ்வாரய்ச்சிகள் மேலும் தொடர்ந்து நடத்தப்படவில்லே. சரித்திர சின்னங்களேப் பற்றிய ஒழுங்கான ஆராய்ச்சி வேலேகள் 1945 ஆம் ஆண்டிலிருந்தே இந்திய புதைபொருளாராய்ச் **சித் து**றையினரா**ல்** மேற்கொள்ளப்பட்டன. செங்கற்பட்டு மாவட்டத்திலு**ம்** அதன் அயலிலும், புதுக்கோட்டை, கொச்சிப் பகுதிகளிலும் விரிவான **நில** ஆராய்ச்சு நடத்தப்பட்டது; அப்பொழுது சில வாலாற்றுச் சின்னங்கள் \_ அகழ்ந்து எடுக்கப்பட்டன. இப்பகுதிகளிற் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ள வாலாற்றுச் சின்னங்கள் பொதுவான பெரிய<sup>–</sup>கற்காலக்கரு**வி வ**கையைச் சேர்ந்தனவாக**க்** காணப்படுகின்றன. சடலங்களேப் புதைக்காமல் விட்டுத் தசைகள் அற்றுப் போனபின் எலும்பை வெவ்வேறு வகைகளிற் சேர்த்து வைத்தனர். கிண்ணங் களிலும், அகழிகளிலும், ' தொல்மினேயிற் ' சமா திகளிலும், நிலத்தின் அடியி லுள்ள பாறை அறைகளிலும், கால்கள் உள்ள கற்சமாதிகளிலும் எலும்புகள் அடக்கம் செய்யப்பட்டன. நிலத்தின் அடியில் உள்ள இத்தகைய கல்லறைகள் இந்தியாவின் மேற்குக் கரையிலும் காணப்பட்டன. வட்ட வடிவமான சமாதி களிற் சில மத்தியில் தாண்களுடையனவாயும், வேறு சில தாண்கள் இல்லாதன வாயுமிருக்கக் காணப்பட்டன. இத்தகைய வேற்றுமைகளே நட்பமாக அவதா னிக்காமல் நாம் பொ*து*வாகப் பார்க்கும்போது இரும்பு உபகாணங்களும், செப்ப னிடப்பட்ட கரிய அல்லது செந்திற மட்பாண்டங்களும் எங்கும் காணப்படுகின் **றன.** ' இவைபோன்ற வாலாற்றுச் சின்னங்கள் பாறைமலிந்த, பயிர்ச்செய்கை**க்** குப் பொருந்தாத உயர்நிலங்களில் அநேகமாகக் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. இவை ஒரு குன்றினுக்கோ, நீர்ப்பாசன வசதிபெற்ற குளத்திற்கோ, விளேநிலங்க ளுக்கோ மிகவும் அண்மையிற் காணப்படுகன்றன ' (சிறினிவாசனும் பெஞர்சி யும்) தென்னிந்தியாவில் நீர்ப்பாசனத்தைப் பயன்படுத்தி நெல் உற்பத்தி செய் **ப**த் தொடங்கியது இந்த இடங்களிலாயிருக்கக்கூடும்.

மைசூரிலுள்ள பிரம்மகிரி, இறயிச்சூர் மாவட்டத்திலுள்ள மாசுக்கி, திரு வாங்கூர் – கொச்சியிலுள்ள பொற்கலம், செங்கல்பட்டு மாவட்டத்திலுள்ள சானூர், அமிர்தமங்கலம், குன்றத்தூர் ஆகிய இடங்களிற் கிடைக்கப்பெற்ற தாவுகளிலிருந்து இங்கு காணப்படும் கலாசாரத்தை வளர்த்த மக்கள் இரும்பின் உபயோகத்தை உணர்ந்தவர்களாயும், கி. மு. 300 ஆண்டு தொடங்கி கி. பி. முத லாம் நூற்ருண்டின் நடுப்பகுதி வரையுள்ள காலத்தவர்களாயும் இருக்கலாம் என் அம் கருதப்படுகிறது. பிரம்மகிரியில் மனிதன் முதல் முறையாக கி. மு. 800 ஆண் டளவில் வாழத்தொடங்கினுன் என்று நம்பப்படுகிறது. பெரிய கற்காலக் கலா சாரம் தோற்றிய காலம் மிகப் பிந்தியதென அபிப்பிராயப்படுகிருர்கள். கோடன் என்பவர் இக்காலம் கி. மு. 700 க்கும் 400 க்கும் இடைப்பட்டது என்று கூறுவது ஏற்கக்கூடிய துபோலத் தோன்றினுலும் அது இன்னும் முந்தியது என்றே சொல்லவேண்டும்.

தென்னிந்தியாவின் பெரிய கற்காலம் உலகின் வேறு பாகங்களிற் காணப்படும் பெரிய கற்காலக் கலாசாரங்களுடனும் தொடர்புடையதாகத் தென்படுகின்றது. குறிப்பாக மத்திய த**ாையை அடுத்த நாடுகளிலும், அத்திலாந்தி**க்கு, கோக்கேசசு, சுரான் ஆகிய பொதேசங்களிலும் உள்ள பெரிய கற்காலக் கலாசாரங்களுடன் தென்னிந்திய பெரிய கற்காலக் கலாசாரம் ஒத்த தன்மை கொண்டதாகத் தென் படுகிறது. ஐரோப்பாவில் கண்டெடுக்கப்பட்ட கற்கால வாலாற்றுச் சின்னங்கள், கி. மு. 2000 ஆண்டு வரையானவையென்று கணிக்கப்படும் உபகாணங்களே ஒத் தனவாயிருக்கின்றன. கோக்கேசசுப் பகுதியிலுள்ள தொல்மொகள் ' சிறிது பிந் தியன. அதாவது கி. மு. 1500 வரையான காலத்தவை என்று கணக்கிடப்படு கின்றன. பெரிய கற்கால வாலாற்றுச் சின்னங்கள் எதுவேனும், கண்டெடுக்கப் படாத பெருவெளி ஒன்று ஈரானுக்கும் இந்தியாவுக்குமிடையில் அமைந்துளது. மேற்குப் பொதேசங்களிற் பாவலாகக் காணப்படும் பெரிய கற்காலக் கருவிகள் கடற்கரையோரமாகவே யுள்ளன; ஆயின் ஏனேய பாகங்களில், குறிப்பாக இந்த யாவில், இவை நாட்டின் தார உட்பாகங்களில் அமைந்துள்ளனவாயும், பெரும் பாலும் இரும்பாலானவையாயுமிருக்கின்றன. இடைவெளிகளும் காலக்கிரம வேறு பாடுகளும் பெரிய அளவில் இருந்த போதிலும் '' சியால்க்கு பீ \* எனப்படும் சு ானிலுள்ள இடுகாடுகள், புகழ்பெற்ற இந்திய தொல்மொகளே மேற்குடனும், கோக்கேசசு அல்லது பலக்தீனக்துடனும் இணேப்பதற்கு உதவுவனவாகும்; இவற்றைப் போட் கோல் பாறைகள் வழியாகச் சென்றடையலாம்" என கோல்டன் சைல்டு கூறகிரூர். மேலும் அவர், ''குடாநாட்டின் தெற்குப் பகுதி யில் அமைந்துள்ள, இத்தகைய கலாசாரங்கள் ஈரானின் நிலப்பகுதியிலிருந்து வரும் எகஞலும் பாதிக்கப்பட்டிருக்குமென்று கூற முடியாது; ஆனுல் கடல் வழி வந்த செல்வாக்குகள் இவற்றுக்கிருந்திருக்கின்றன. இவற்றில் மேற்கு நாட் டுக் கலாசாரச் சாயலிருக்குமாயின் அது கடல் மார்க்கமாகத்தான் தென் இந்தி யாவிற்கு எட்டியிருத்தல் வேண்டும்'' என்கிரூர்.

பெரிய கற்கால முறையுடன் தொடர்புகொண்ட மற்றுமோர் வகை, பாத்திரங் களிலிட்டுப் பிணங்களேப் புதைக்கும் முறையாகும். வட்ட வடிவமான இத்த கைய சமாதிகள் திருநெல்வேலி மாவட்டத்திலுள்ள ஆதிச்சநல்லூரில் பெருந்

1 Dolmer.

8 Port-hole.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sialk B.

#### தென் இந்திய வரலாறு

தொகையாகக் காணப்பட்டன. இவை போன்ற பிணப்புதையல்கள் பெருந் தொகையிற் கண்டுபிடிக்கப்பட்டுள்ளனவாயினும் இவை பெரிய கற்கால வாலாற் அச் சின்னங்களுடன் தொடர்புடையவை என்று வரையறுத்துக் கூறமுடியாது. எனினும் இரும்பு உபகாணங்கள், கறுத்த அல்லது செந்நிற மட்பாண்டங்கள், சடலங்களே நிலத்தடியிற் புதைத்தல் ஆகியன இருவகைக்கும் பொதுவாக விருத் தலிஞல் இப்புதையல்களுக்கும் பெரிய கற்கால முறைக்கும் ஏதோ ஒருவகைத் தொடர்புண்டு என்பது தெளிவாகிறது. வேறு குறிப்பிடத்தக்க வேறபாடுகளும் உண்டு. ஏனேய பகுதிகளில் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ள பெரிய கற்கால மட்பாண் டங்களுடன் ஒப்பிடும்போது ஆதிச்சநல்லூரிற் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ள மட் பாண்டங்கள் காலத்தால் முந்தியவை என்று கருதப்படுகின்றது. ஆதிச்சநல் லார்ப் பகுதியில் பித்தளேப் பாண்டங்களும் பவுணுலாகிய முடிகள் முதலியன வும் கணிசமான அளவு கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. தென் இந்தியாவின் ஏனேய பகுதிகளில் இவை காணப்படவில்லே. எனினும் கி. மு. 1200 ஆம் ஆண்டளவில் இருந்தனவெனக் கருதப்படும் இத்தகைய பொருள்கள் பலத்தீனம், சிரியா, சைப் பாசு ஆகிய நாடுகளிற் கண்டுபிடிக்கப்பட்டுள்ளன. இரும்புக் காலத்தின் ஆரம் பப் பகுதியில் பலத்தீனத்தை ஆட்சிபுரிந்த சொலமன் என்ற அரசனின் காலத் தில் அமைந்த கல்லறைகளுட் கண்டெடுக்கப்பட்ட அபூர்வமான பொருள் முக் கவரான ஒரு இரும்பு முள் அல்லது திரிசூலமாகும்; ஆதிச்சநல்லூர்ப் பகுதி யில் இதேபோன்ற இரும்புத் திரிசூலங்கள் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. பெரிய கற் காலமுறை ஒரே இடத்திலிருந்து ஆரம்பமானது எனக் கொண்டு, அது மத்திய தரையின் கிழக்குப் பொதேசங்களில் தோன்றி இருக்கலாம் என்று சைல்டு என்பவர் கருதுகிறூர். மட்பாண்டங்களிலிட்டுப் பிணத்தைப் புதைத்தல், தொல் மெர்முறை, போட்-கோல் பாறை கொண்டு புதையல்களே மூடுதல் என்பன இந் தியக் குடாநாட்டிற்கு என்ன ஒழுங்கில் எக்காலத்தில் வந்தடைந்தன என்று கூறவது இன்றும்கூடக் கடினமாகவே உள்ளது. முந்திய புதிய கற்காலக் கலா சார முறைகளிலிருந்து இரும்பின் உபயோகத்தை உணர்ந்த (இந்தியக் குடா நாட்டிலுள்ள பெரிய கற்கால) கலாசாரம் தோன்றி வளாவில்லே என்பது தெளிவு.

ஆதிகாலம் தொட்டுத் தமிழ் மக்கள் வழிபட்டுவந்த முருகன் அல்லது வேலன் எனும் பெருவழக்கான தெய்வ வணக்கம் ஆதிச்சநல்லூரிலும் அக்காலத்தில் நிலேபெற்றிருந்தது என்பதற்கு அங்கு சான்றுகள் உண்டு. இத்தெய்வம் சேவ லேக் கொடியாகவும் வேலே ஆயுதமாகவும் தாங்கி நிற்கின்றது. இரும்பாலான வேல்களுடன், ஆதிச்சநல்லூரில் சேவற் சின்னம்பொறிக்கப்பட்ட இரும்பு, பித் தனே உருவங்களும் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. பழனிக் குன்றங்களில் எழுந் தரேளியிருக்கும் முருக மூர்த்தியை வழிபடச் செல்லும் பத்தர்கள் இன்றும் காவடிசுமந்து வாயில் செடில்பாய்ச்சிச் செல்லும் மாபு சரித்தொ காலங்களிலி ருந்து வருவதாய் இருக்கலாம்.

ஆதிச்சநல்லூரில் வாழ்ந்த மக்கள் நெற்பயிர்ச் செய்கையில் ஈடுபட்டிருந்**த** னர் ; உமி நிரப்பப்பட்ட மட்பாண்டங்களும் அரிசியிட**ப்பட்டிருந்த வெண்கல** அண்டாக்களும் இப்பகுதியிற் கண்டெடுக்கப்பட்**டன.**  சமவெளிகளிற் காணப்படும் பெரிய கற்கால அமைப்பு முறை, மட்பாண்டங் கள் முதலியன நீலகிரிப்பகு தியில் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட இடுகாட்டுத் நிடல்கள், புதைபொருள் நீலேயங்கள்- ஆகியவற்றினின் றம் மாறபடுகின்றன. நீலகிரிப்பகு தியில் கண்டெடுக்கப்பட்ட பித்தனேச் சாடிகளும் அண்டாக்களும், யூர்ப்பகு தி யில் ' உவுலியினுல் ' கண்டெடுக்கப்பட்ட பவுண் அண்டாவுடன் உருவத்தில் ஒற் றமையுடையன என்று ' இறிச்சேட்டு ' ' அவர்கள் கருதுகிருர்கள். முந்திய புதைபொருளாராய்ச்சியாளர்கள் வேறு துறைகளிலும் ஒற்றுமை உண்டென்று கருதியபொழுதிலும் அவர்களுடைய முடிவுகளே மறுமுறையும் பரிசிலனேசெய்து புதிய ஆதாரங்களேக் கண்டபின்புதான் அவை ஏற்றுக்கொள்ளக்கூடியனவாகும்; ஆங்காங்கே தெளிவற்றுக் கிடக்கும் சில விபரங்களேக் கொண்டும் உறுதியான எந்த முடிவுக்கும் வா இயலாது.

அடுத்து, தென்னிந்தியாவில் வாழும் குடிகளின் இனச்சேர்க்கை பற்றிச் சிறி தளவு கவனிப்போம். தென்னிந்தியாவிலுள்ள பழைய கற்கால மக்கள் எந்தப் பூரிவைச் சார்ந்தவர்களென்று எமக்குத் தெரியாது. செங்கல்பட்டிலுள்ள அதி ாரமபாக்கத்திற் காணப்பட்ட ஒரு கேழக் காலெலும்புதவிர, இக்கலாசாரக் காலத்து மனிதர்களின் எலும்புகள் எதுவும் இந்தியக் குடாநாட்டிற் கண்டெடுக் கப்படாமையால் இனம்பற்றிய பொச்சினே தெளிவாகவில்லே. பரோடாவிலுள்ள வட்புகர் என்னுமிடத்தில் ஒரு பிக்மி மனிதனின் எலும்பு நிலத்துக்கு அடியி **லிருந்து ஆகழ்ந்தெடுக்கப்பட்டுள்ளது. இம்மனிதனின் உயாம் 30 அங்குலமா** கும். 1935 ஆம் ஆண்டு கண்டெடுக்கப்பட்ட இந்த எலும்புக்கூடு இந்தியாவி லேயே " நீகிறிற்றோ" இனத்துடன் தொடர்புகொண்ட மிகவும் பூறமைவாய்ந்த சின்னமாக இருக்கக்கூடும். நீகிறிற்றோ என்ற குள்ளமான உருவம் காப்பு**ரி** இனத்தைச் சார்ந்தது. அது அபிரிக்காவில் நீகிரோக்கள் என்ற பெயருடன் தோன்றி. இந்தியாவிற்கூடாகக் கிழக்கு நோக்கிப் பாவி, அந்தமான் தீவுகளில் 'பிறீலிதிக்'' பருவத்திற்கு முந்திய கலாசாாம் ஒன்றுடன் தொடர்புகொண் டிருக்கிறது. பழைய கற்காலப் பருவத்தில் இந்தியக் குடாநாட்டின் பெரும் பாகத்திலும் நீகிறிற்றே இனத்தவர்கள் வாழ்ந்திருந்தனர் என்று நம்பக் கா ணங்கள் உண்டு. பாம்பிக்குளப்பகு, தியில் வாழும் காடர்களும் அண்ணுமலேக் குன்றுகளே அடுத்த குடாநாட்டின் தென்முளேயில் வாழும் புலேயர்களும் உருண் டைந்தலேகளும், உரோமம் நிறைந்த குள்ள உருவமுமுடையவர்களாகத் தென் படுகின்றனர். இவர்கள் ஆரம்பகால நீகிறிற்றோ இனச் செல்வாக்குப் பெற்றவர் கள் என நம்பப்படுகிறது. மலாயாக் குடாநாட்டில் வாழும் ' சீமாங்கர்,' என்னும் நீகிறிற்றோ மக்களின் மூங்கிற் சீப்புகளின் சித்திர அமைப்பும் காடர் வகுப்புப் பெண்கள் உபயோகித்த அதே வகைச் சீப்புகளும் ஒ**ோ** தன்மையும் வடிவழும் கொண்டு விளங்கின. இதிலிருந்து காடர்களும் சீமாங்கர்களும் ஒரே கலாசார அமைப்புக்குரியவர்களாயும், ஒரே இனப்பிரிவைச் சார்ந்தவர்களாயும் ஆரம்

1 Woolley, 2 Richard.

<sup>8</sup> Negrito. <sup>4</sup> Prelithic.

#### தென் இந்திய வரலாறு

பத்தில் இருந்திருக்க வேண்டும் என்று நம்பப்படுகிறது. இந்நிலேக்குப்பின் இந் தியாவின் நீகிறிற்றே மக்கள் பின்பு வந்த நீண்ட தலேயுள்ள மக்களுடன் தொடர்புகொண்டதன் விளேவாக மேலும் மாற்றம் அடைந்திருத்தல் வேண்டும்.

உயர்ந்த இமைப்புருவங்கள், விசாலமான சப்பை மூக்கு, நெடிய முகம், நீண்ட கலே ஆகியன கொண்டு விளங்கிய ஆதித்தென்திசை வாழ் ஆசிய இனப்பிரிவினர் பற்றி அடுத்தாற்போல் கூறுவது பொருந்தும். ஆதித் தென்திசைவாழ் ஆ**சிய** இனப்பிரிவினர் இந்தியாவில் ஆதிகாலம் தொட்டு இருந்தனர் என்பதற்கு ஆத**ர** ாம் எதுவும் இல்லே. எனினும், அயல்நாடுகள் கிலவற்றில் இருந்து கிடைக் கும் ஆதாரங்கள் ஆதித் தென்திசைவாழ் ஆசிய இனத்தவர்கள் இந்தியாவில் வாழ்ந்தனர் என்று திடமாக நம்பும்படி செய்கின்றன. இந்த ஆதாரங்களே இங்கு ஆராய்வது சிக்கலானதொன்றுகும். மொகஞ்சதாரோ பகுதியிற் கண்டெடுக்கப் பட்டுள்ள நடனமாடும் நங்கையின் வெண்கல உருவம், சந்தேகத்திற்கிடமின்றி ஆதித் தென்திசைவாழ் ஆசிய இன அம்சங்களுடன் காணப்படுகிறது. மொகஞ் சதாரோ மங்கையின் தலேயிற் சூட்டப்பட்டுள்ள அணிகலன்கள் மத்திய இந்தி யாவிலும், தென் இந்தியாவிலும் காடுகளில் இப்பொழுதும் வாழும் ஆதித் தென் திசைவாழ் ஆசிய இனத்தவர்கள் தலேயிற் சூடும் அணிகலன்களுடன் மிகுந்த தொடர்பு உள்ளவையாகக் காணப்படுகின்றன. தென்னிந்தியாவில் ஆதித் தென் திசைவாழ் ஆசிய இனத்தவர்கள் புறச்சாதிகள் என்றழைக்கப்படும் மக்களுடன் இண்ந்து கொண்டனர்; காட்டு இனங்களாக விளங்கும் செஞ்சூக்கள், மலேயர், காடர், குறும்பர், எருவர் அகிய இனத்தவர்களின் தோற்றத்திற்குக் காரணமாக ஆதித் தென்திசைவாழ் ஆசிய இனம் அமைகிறது.

ஆதி–மத்தியதரை இனமெனப்படும் ஒரு மூன்ரூவது பிரிவினருளர்; இவர்கள் கருமைவாய்ந்த கபிலநிறத் தலேமயிரும், நடுத்தா நீளமும் நோான அல்லது கழுகு மூக்குப் போன்ற மூக்கும், நீண்டு ஒடுங்கிய தலேயும் முகமும் உடையவர் கள். இன்று தென்னிந்தியாவிலுள்ள திராவிட மொழிபேசும் மக்களுள் அதிக மாகக் காணப்படும் இனப்பிரிவினர்கள் இந்த ஆதி மத்தியதரை இனப் பிரி வினரே.

பெரிய கற்கால, புதிய கற்கால, கலாசாரங்களிடையே இருந்த தொடர்பு முறியாத காரணத்தால் புதிய கற்கால மக்கள் ஆதி மத்தியதரை இனத்தின் வழிவந்தவர்கள் என்று கொள்ளுவது முறையானதே. தக்கணத்திற் கண்டெடுக் கப்பட்ட இரும்புக்காலக் கற்குவியல்களேயும் ஆதிச்சநல்லூரில் நிலவிய பிரிவு களேயும் நோக்கும்போது ஆதி–மத்தியதரை இனமே இங்கெல்லாம் வாழ்ந்தி ருக்க வேண்டுமென்று நம்பவேண்டியதாயிருக்கின்றது.

இனம் கண்டுகொள்ளத்தக்க மற்றுமோர் பிரிவு மக்கள், மத்தியதரை இ**னப்** பிரிவைச் சார்ந்தவர்கள் ஆவர். இவர்களே சிந்துப்பள்ளத்தாக்கில் கலப்புக் குடி கள் மத்தியில் பிரதான இடம்பெற்று விளங்கியவர்கள். இவர்கள் மெல்லிய உட லமைப்புடன் குள்ளர்களாயும் அல்லது நடுத்தா உயாம் உள்ளவர்களாயும், நெடிய தலேகளுடனும் சிறி**ய இ**ண்ப்புருவங்களுடனும் நீள்வட்டவடிவம் கொண்ட முகங்களுடனும், கூரிய நாடிகளுடனும் விளங்கிய சிறப்பு அம்சங்க ளுள்ளவர்களாயும் காணப்படுவர். 'கள்ளர்' என்னும் பிரிவினரிலும் தெலுங்குப் பிராமணர்களிலும் மத்தியதரை இனப்பிரிவினரின் குளுதிசயங்கள் தென்படு கின்றன. மத்தியதரை இனப்பிரிவினர் ஆதி–மத்தியதரை இனப்பிரிவிலிருந்து தோன்றியிராது தனிப்பிரிவினராகவே தோன்றியவர்களாயின் பிந்திய புதிய கற்காலத்திலேதான் மத்தியதரை இனப்பிரிவினர் இந்தியாவுக்கு வந்திருத்தல் வேண்டும்.

தென்னிந்தியாவில் கில பகுதிகளில் நீண்டதலேயுள்ள ஆதி மத்தியதரை இனப் பிரிவினங்களேவிடச் சிறிய தலியுள்ள இனப்பிரிவொன்ற ஆதிக்கம் செலுத்தி யிருப்பதை நாம் காண்கிரும். மகாராட்டிர, மைசூர்ப்பே பூமிகளுக்கூடாகத் தமிழ்நாட்டிற்கு அப்பால் இத்தகைய சிறுதலேயுள்ள இனத்தவரின் ஆதிக்கம் தென்படுகின்றது. ஆந்திரப்போதேசத்தில் இந்த இனம் ஓரளவு காணப்படுகிறது. எனினும், கோளப்பிரதேசம் இந்த இனத்திரைற் பாதிக்கப்படவேயில்லே. சிறுதலே படைத்த இந்த இனம் இரு பெரும் பிரிவுகளாகப் பிரிக்கப்படவேயில்லே. சிறுதலே படைத்த இந்த இனம் இரு பெரும் பிரிவுகளாகப் பிரிக்கப்பட்டுள்ளது. இவை ' அல்பிசு ' இனம் என்றும் ' ஆமினுயிட்டு ' இனம் என்றும் வழங்கப்படும். ஆமி னுயிட்டு இனம் அல்பிசு இனப்பிரிவின் சிறப்பியல்புகளேக் கொண்டு விளங்கு வது. உருண்டைத்தலேயும், சதாநாடியும், சிறிது வளேந்த மூக்கும் கொண்ட மக் களே ' அல்பிசு ' என்று வழங்கப்படும் இனப்பிரிவினராவர். சிந்தப் பள்ளத்தாக் தில் ' கால்கோலிதுக் ' காலத்திற் காணப்பட்ட இம்மக்கள் இப்போது குச ராத்து, மகராட்டிரம், குடகம், கருநாடு போன்ற நிலப்பரப்புகளிற் காணப்படு கின்றனர்.

' ஆமினெயிட்டு' வகை மக்கள் சுறுதஃயும், உயர்ந்து வீனந்த மூக்கும், நெடுத்து வளர்ந்த தஃயும் உள்ளவர்கள் ; இவர்கள் தஃ, கழுத்தின் பிடரியிலி ருந்து செங்குத்தாக மேலெழும். தென்மேற்கு ஆசியப் பொதேசங்களில் இந்த வகை விருத்தியடைந்திருப்பதாகத் தெரிகிறது. பாமீர் மஃதொடங்கி இமயத் தின் மேற்குச் சாாலில் அமைந்து விளங்கும் அனத்தோலியா மஃத்தொடர் வரையும் வாழும் மக்களிடம் மேற்படி குணுதிசயங்கள் இப்போது காணப்படு தின்றன. எனினும் இக்குணுதிசயங்கள் இரண்டும் இல்லினத்தவர் ஒருவரில் சேர்ந்து காணப்படுவது மிக அருமையே.

தென்னிந்தியாவில் தமிழ்மொழி பேசும் மக்கள் மத்தியில் இந்த ஆமினெயிட்டு இனப்பிரிவு சிறப்பாகக் காணப்படுகிறது. எனினும் இந்த இனப்பிரிவு தென்னித் தியாவிலே தோற்றியது என்று கூறவியலாது. ஆசியாவில் பாமீர் தொடங்கி இலெவாந்து வரையிலுமுள்ள விசாலமான நிலப்பாப்பே இந்த இனப்பிரி**வின** ரின் இன்றைய தாயகமாக விளங்குகிறது. இதே பொதேசமே அவர்களுடைய ஆரம்ப தாயகமாகவும் அவர்களின் குணுதிசயங்கள் வளர்ச்சிபெற்ற பொதேசமா**க** வும் இருந்திருத்தல்வேண்டும். பாாசீகத்தில் ( ஈரான் ) அல்லது பாரசீகக்குடாக் கரையிலுள்ள நாடொன்றிலிருந்து இந்தியாவுடன் கொண்ட ஆரம்பகால வர்த் தகத் தொடர்புகளால் ஏற்பட்ட இடப்பெயர்ச்சியின் விளேவாக ஆமினெயிட்டு இனப்பிரிவினர் இ**ந்தியா**விற்கு வந்திருக்கவேண்டுமென்று 'கீத்து' அவர்கள்

#### தென் இந்திய வரலாறு

அபெப்போயப்படுகிறுர்கள். தமிழர்கள் மத்தியில் வட்டவடிவான தலேகளேயுடை யோர் தோற்றும் தன்மையைத் தொடர்ந்து பார்த்தால். தக்கணம், குசாாத்து. சித்து ஆகிய பகுதிகளிலும் ஈரானியப் பீடபூமியின் கிழக்குப் பகுதிவரையிலும் இதுபோன்ற வட்டவடிவமான தல்கொண்ட மக்களேக் காணலாம். ஈரானில் சமவெளிகளேவிட மேட்டு நிலங்களில் இந்த இனப்பிரிவு மக்கள் அதிகமாகக் காணப்படுகின்றனர். சில வரலாற்று ஆசிரியர்கள் ஈரானியப் பீடபூமியிலும் மேட்டு நிலங்களிலும் காணப்படும் வட்டவடிவமான தலேயுள்ள இனப்பிரிவின ருக்கும் திராவிட மொழிபேசும் மக்களுக்கும் தொடர்புண்டு என்று கருதுகின் றனர்; கசுப்பியன் பிரதேச மக்களின் பண்பாட்டிற்கும், ஈரானிய மேட்டுதிலங் களில் வாழ்வோரின் பண்பாட்டிற்கும், திராவிட மொழிபேசும் மக்களின் பண் பாட்டிற்குமிடையிலுள்ள நெருங்கிய தொடர்பு இக்கருத்தை வலியுறைத்துகிறது.

ஆந்திர தேசத்திலும் கோளத்திலும், முக்கியமாக கோளத்தில், இந்த வட்டத் தலேயுள்ள (அல்புசு-ஆமினுயிட்டு) வகையினர் காணப்படவில்லே; இதி ரேந்து சிந்து, குஜராத்து, மகாராட்டிரம், தென் கிழக்கு மைசூர் வழியாகவே தமிழ்நாட்டிற்குள் இந்தவகை பாவியதென்பது தெரிகிறது. நீண்ட தலேயுள்ள (ஆதி–மத்தியதரை, மத்தியதரை) இனப்பிரிவினருடன் ஒப்படும்போது வட் டத்தலேயுள்ளவர்கள் ஒரு மிகச்சிறு பிரிவினர் என்பதும் பிந்தி வந்தவர்கள் என் பதும் தெளிவாகின்றன. தோற்ற–அமைப்புபற்றிக் கிடைக்கும் வேறு ஆதாரங் களேக் கொண்டு நோக்குமிடத்திலும் இதே முடிவு ஏற்படுகிறது.

கடைசியாக மற்றுமார் நீண்ட தலேயுள்ள இனப்பிரிவினராகிய நோடிக்கு மக்கள் பற்றி நாம் கவனித்தல் வேண்டும். சரித்திர காலத்துக்கு முற்பட்ட அல் லது ஆதிச்சரித்திர காலத்திலேயே தென்னிந்தியாவிற்குள் இந்த நோடிக்கு இனப்பிரிவினர் வந்திருத்தல் வேண்டும். ஒரே இனத்திலிருந்து தோன்றிய மத் தியதரை இனப்பிரிவினரின் தலேயமைப்பிலும் நோடிக்கு இனப்பிரிவினரின் தலே யமைப்பிலும் ஒருமைப்பாடு தென்படுகிறது. எனினும், மத்தியதரை இனப்**பி**ரி வினரின் தலே சிறிதாகவும் நோடிக்கு இனப்பிரிவினரின் தலே பமைப்படுகின்றன. தென்னிந்தியாவிலே சித்பவன் அல்லது கொங்கணப் போ மணர் எனப்படுவோர் மத்தியில் நோடிக்கு இனப்பிரிவினரின் ஆதிக்கம் தென் படுகிறது. தமிழ்ப் போமணர்கள் மத்தியிலும்கூட நோடிக்கு இனப்பிரிவினரின் ஆதிக்கம் இல்லாமனில்லே.

தென்னிந்தியாவில் இன்னுர வகையான வட்டவடிவுள்ள தலே கொண்ட மக் கள் இருக்கிறுர்கள். இவர்கள் 'அல்பிசு-ஆமினுெபிட்டு' இனப்பிரிவினர்களினி ருந்து மாறுபட்டும் மொங்கோலிய இனப்பிரிவினர்களுடன் இணேந்தும் காணப் படுகின்றனர். இந்த இனப்பிரிவு மக்கள் கடல் மார்க்கமாக இடம்பெயர்ந்து வந்து கிழக்கில் ஒரிசா தொடங்கி மேற்கில் மலேயாளம் வரையிலும் பாந்து காணப்படுகின்றனர்; ஆயின் இவர்கள் அவ்வளவு பெருந்தொகையாகளில்லே. இத்தகைய மக்கள் வருகை சரித்தொகாலத்துக்கு முன்னரே நிகழ்ந்திருக்க வேண்டும்.

தென்னிந்தியாவில் வழங்கிவரும் மொழிகளே மூன்று தொகுதிகளாகப் பிரிக்க லாம். இந்தோ–அரியத் தொகுதி: மாாட்டியமொழி இத்தொகுதியைச் சேர்**ந்** தது; தொவிடத்தொகுதி: தமிழ், தெலுங்கு, கன்னடம், மலேயாளம் போன்**p** மொழிகளுடன் கொங்கணம், கோண்டி போன்ற சில சிற மொழிகளும் இதனு ளடங்கும்; தென்திசைவாழ் ஆசிய இனத்தொகுதி: இத்தொகுதியுள் வடகிழக் குத் தக்கணப்பிரதேசத்தில் வழங்கும் காரியா, யூவாங், சவாரா, காடபா உட் பட்ட முண்டா மொழிகளும், மத்திய பிரதேசத்தின் வடமேற்கு மாவட்டங் களில் வழங்கும் கூர்க்கு மொழிகளும் அடங்கும். இந்தோ–ஆரியப் பிரிவில் முண்டா மொழியின் ஆதிக்கத்திற்குச் சான்றுகளிருந்தபோதிலும் திராவிட மொழிகளிலிருந்து கடன்வாங்கிய சொற்கள் அதில் மிக அதிகமுண்டு; அக் துடன் தென்திசைவாழ் ஆசிய இனப்பிரிவு மொழிகள் திராவிட மொழிகளுக்கு முந்தியன என்றும் திராவிடப் பிரிவு மொழிகள் தென்திசைவாழ் ஆசிய பிரிவை விடப் பிந்தியன என்றும் கொள்ளும் முடிவு தவிர்க்கமுடியா ததொன்*ரு*கும். **வட** இந்தியா முழுமையிலும் முண்டா மொழிகள் ஒருகாலத்தில் பாவியிருந்தன **என்** பது பற்றிச் சந்தேகமேயில்லே ; பஞ்சாப்புத் தொடங்கி வங்காளம் வரையும் இம யத்தை அடுத்துள்ள பிரதேசங்களில் வழங்கும் கலப்பு மொழிகள் பலவற்றிற்கு முண்டா மொழிகளே அடிப்படையாக அமைந்திருப்பதிலிருந்து இது தெரி கிறது. இந்தோ-ஆரிய மொழி சமுத்தொம்போலக் காட்சியளிக்கும் வடமேற்கு இந்தியாவிற்கூட, முக்கியமாகப் பலுக்கித்தானில், வழங்கும் பிராகுவி மொழி யில், திராவிடச் சொற்கள் எஞ்சியிருக்கின்றன. ஆகவே இந்தோ–ஆரிய இனத் தவர்கள் வந்தபோதே திராவிடப்பிரிவு மொழிகள் வடமேற்குப் பகுதிகளில் வடக்கிலிருந்திருத்தல் வேண்டும். இந்தக் கருத்துச் சரியாயின் இந்தியாவின் பெரும்பகுதியிலும் வழங்கிய தென்திசைவாழ் ஆசிய மொழிகளேத் தொடர்ந்து திராவிட மொழிகளும், அவற்றையடுத்து இந்தோ–ஆரிய மொழிகளும் வளர்ந் திருத்தல் வேண்டும். வொன்பேறர் கெய்மன்டோ என்பார் தக்க காரணங்களேக் காட்டி மேற்படி கருத்தை ஏற்க மறுக்கிரூர்; அத்துடன் தொளிட மொழிகள், அவை இப்பொழுது வழங்கும் நிலப்பாப்புகளுக்கு வெளியே நிலேகொள்ளவில்லே என்பதும் அவர் கருத்தாகும். மேற்கு நிலங்களிலிருந்து கடற்கரையோரமாகத் தரைவழியாகவும் கடல்வழியாகவும் சென்று நிலேபெற்ற திராவிட மொழி பேசும் மக்கள் குடியேறியதன் காரணமாகவே பலுக்கித்தானத்திலுள்ள பி**ராகுவி** மொழி தோற்றியிருக்கவேண்டுமென்றும் அவர் கருதுகிரூர்.

மத்திய போதேசத்திலுள்ள மகாதியோ குன்றுகளிலும், தெற்குக் கோதாவரி வரையிலும்கூட, முண்டா மொழிகள் இப்போதும் அழியாது காணப்படுகின் றன. முண்டா மொழிகள் ஒரு காலத்தில் தக்கணம் முழுமையிலும் நிலேபெற்றி ருக்கவேண்டும்; முண்டா உறவை பிகிலி காட்டுகிறது. தக்கணத்திற்குத் தெற் கேயும் முண்டாவின் செல்வாக்குப் பாவியதா என்பதை இப்போது திடமாகச் சொல்ல முடியவில்லே. திருவாங்கூரிலுள்ள காகலான் போன்ற சில இனப்பிரி

**6**6

# தென் இந்திய வரலாறு

வினர் தமக்கே உரித்தான சிறப்பியல்புகள் கூடிய சில மொழிகளே உடையவர் என்று சொல்லப்படுகிறது; ஆளுல் முண்டா மொழியின் சாயல்கள் இந்**த** மொழிகளில் எவ்வளவுக்கு இருக்கின்றன என்பது தெரியவில்லே.

இந்தியாவிற்குள் தென்திசைவாழ் ஆசிய இனத்தவரின் மொழிகளேப் புசூத்து வதற்குப் பொறுப்பாயிருந்த இனம் எது என்பது பற்றி மாறுபட்ட கருத்தக் கள் ஆராய்ச்சியாளர்களிடையே நிலவி வருகின்றன. வரலாற்று ஆசிரியர்கள் தென்திசைவாழ் ஆசிய இனத்தவரின் மொழிகளேப் புசூத்தியவர்கள் ஆதி தென் திசைவாழ் ஆசிய இனப்பிரிவினர் என்றும், மொங்கோலிய இனப்பிரிவினர் என் *ற*ம் ஆதி மத்தியதரை இனத்தவர் என்றும் மாறுபட்ட அபிப்பி**ராயம்** தெரிவித் துள்ளனர். இனங்களின் வாலாற்றுக்கு முந்திய காலநிலேயை, வாலாற்றுக்கு முந்திய மொழியின் நிலேயுடன், ஒப்பிட்டுப் பார்க்கும்போது பின்வரும் பொது வான தற்காலிக முடிவுகளுக்கு வாக்கூடியதாயிருக்கின்றது. இந்தியாவை வந்த டைந்த மிகப்பிந்திய மொழிகளே இந்தோ–ஆரிய மொழிகளாகும். கடைசியாக வந்தடைந்த நோடிக்கு இனப்பிரிவின**ோ** இந்**த மொழிகளேயும் கொ**ண்டுவந் திருத்தல் வேண்டும். இந்தியாவிற்குள் நுழைந்தபோது நோடிக்கு இனப்பிரிவி னர் ஒரு தூய கலப்பற்ற இனத்தைச் சேர்ந்தவர்களல்லர் ; அவர்கள் இந்தியா விற்கு வரும்வழியில் அல்பிசு இனத்தவர்களின் சாயலேயும் பாமீரிலும் அதன் அயலிலுமுள்ள இனப்பிரிவுகளின் குளுதிசயங்களேயும் தமதாக்கிக் கொண்டே வந்திருத்தல் வேண்டும். இவ்வாறே இந்தியாவிலுள்ள வட்டவடிவமான தலேகள் உள்ள இருபிரிவினர்களின், முக்கியமாக ஆமினெயிட்டு இனப்பிரிவினரின், பேச்சு மொழியாகத் திராவிடமொழிகள் அமைந்தன. மத்தியதரை இனப்பிரி **வி**னரின் மொழியாகத் தென்திசைவாழ் ஆசிய இனமொழி **விளங்கியது. மேற்** கூறப்பட்ட ஏனேய இனப்பிரிவுகளின் மொழிகள் பற்றிய அறிவு எமக்கில்லே.

ஆமினெயிட்டுப் பிரிவு மக்களின் குளுதிசயங்கள் தெளிவாகக் காணப்படும் .சுரான், ஆமீனியா, அனத்தோலியா மேட்டு நிலங்கள் போன்ற பகுதிகளிலெல் லாம் திராவிடமொழியும் கலாசாரமும் வியாடுத்திருந்திருக்கின்றன. ஆரியர் வருகைக்கு முந்திய சிந்திய கலாசாரம் பற்றிய சந்தேகம் நிலவுவதற்கு அடிப் படைக்காரணம் சிந்தரப்பள்ளத்தாக்கில் உபயோடுக்கப்பட்ட எழுத்து முறையை விளங்கிக்கொள்ளத் தவறியமையோகும். எனினும் மத்தியதரையிலிருந்து சிந் துப்பள்ளத்தாக்கிற்குப் பாவிய கலப்புக்கலாசாரத்திற்கும் (கி. மு. 3000–2000 ஆண்டுகள்வரை) தென்னிந்தியாவில் வரலாற்றுக்கு முற்பட்ட காலத்தில் இருந்த கலாசாரத்திற்கும் தொடர்புகள் சில இருந்தமைபற்றி ஆதாரங்கள் இல்லாம லில்லே. சின்னுகியாவிலிருந்த இலீசியன்சு என்னும் இனப்பிரிவினர் தம்மை 'திரிம்மிலே' என்று தமது கல்வெட்டுக்களிற் குறிப்பிட்டனர். இது ''திரமில" (தமிழ்) என்ற சொல்லுடன் நெருங்கிய உறவுடையதாய்க் காணப்படுகிறது. 'கால்டுவேல்' அவர்கள் சூசியானு மொழியமைப்புக்கும் தொளிடமொழியமைப் புக்குமுள்ள தொடர்வைச் சுட்டிக்காட்டியுள்ளார். அபுகானித்தான், சாானின்

1 Dramila.

மேட்டு நிலங்கள், யூபிரெட்டிசு-தைகிரிசுச் சமவெளிகள், மெசப்பத்தேயியா இடங்களிலுள்ள பல பூர்வீக இடங்களின் பெயர்கள் பொதுவாகத் திராவிட மொழி அமைப்பிற்கிணங்க விளங்குகின்றன. அத்துடன் இப்பிரதேசங்களில் வாழ்ந்த வரலாற்றுக் காலத்துக்கு முற்பட்ட செமற்றிக்கு அல்லா தவர்களுமான இனப்பிரிவினர் திரொலி மொழிபேசும் மக்களாக விளங்கினர் எனவும் கொள் ளப்படுதிறது. கூடியன், காசயிட்டு மொழிகள் திராவிட மொழிகளுடன் தெளி வாக எடுத்துக்காட்டத்தக்க தொடர்புள்ளனவாக விளங்குகின்றன. இளமைட்டு மொழியும் பிராகுவி மொழியும் தொடர்புளைவைக விளங்குகின்றன. இளமைட்டு மொழியும் பிராகுவி மொழியும் தொடர்புடையனவென ஓர் ஆராய்ச்சியாளர் கூறுகிரூர். இவற்றிலிருந்து, இந்த மொழிகள் யாவற்றுக்குமிடையிற் சில மொழி யிற் ரெடர்புகளுளவென்ற முடிவுக்கு வாவேண்டியிருக்கிறது. இளமைட்டு இன மக்களின் தாயகமாக மேற்கு ஆசியா விளங்கியமையால் இந்தியாவை வந் தடைந்த தொளிட அல்லது ஆதித்திராவிடச் சார்பு மொழிகளும் இவற்றைப் பேசிய மக்களும் உலகின் இந்தப் பகுதியிலிருந்தே தோன்றியிருக்தல் வேண்டும்.

கலாசாரத்துறையில் உள்ள பல ஒற்றுடை அம்சங்கள் மொழி இயல்பின் அடிப்படையிற் கிடைக்கும் அம்சங்களின் ஒருமைப்பாட்டை உறுதிப்படுத்து கின்றன. வாலாற்றில் முக்கியத்துவம் பெற்ற கசுப்பியன் இனப்பிரிவினரின் மிகப் பழமைவாய்ந்த இளமைட்டுகளிடம் இன்றுகூடத் தொளிட இந்தியாவில் எஞ்சியிருக்கும், பெண்வழிச்சொத்த உடைமைமுறை வழங்கியிருக்கிறது. பேர் சிப்போலிசு என்னும் இடத்திலுள்ள வாலாற்றுக் காலத்திற்கு முற்பட்**ட அமைப்** பில் பாம்பை வழிபடும் முறை இருந்ததற்குப் போதிய சான்றுகள் உண்டு. இன் **அம் தாாவிட** இந்தியாவிலே பாம்பு வழிபாடு பொதான இடம் வகிக்கின்றது. 'மலேமாதா' என்று வழிபடப்படும் தாய்த்தெய்வம் யூர் என்னும் இடத்தி லுள்ள சந்திரத் தெய்வத்தைத் திருக்கலியாணம் செய்துகொள்ளும் நிகழ்ச்சி ஆண்டுதோறும் நடைபெறகிறது; இவற்றிற்கும் இந்தியாவில், வெவ்வேறு உரு வந்தாங்கும் பார்வதி வழிபாடு, தென்னிந்தியாவிலுள்ள சிவாலயங்களில் ஆண்டு தோறும் கொண்**டாடப்ப**டும் திருக்கலியாண விழா ஆகியவற்றிற்கும் நெருங்கிய ஒருமைப்பாடு தென்படுகிறது. ஒற்றுமை அம்சங்கள் அநேகம் இருப்பதால், நோடித் தொடர்புபற்றிய ஆதாரங்கள் இல்லாவிடினும், பாம்புவழிபாடும் சக்தி வழிபாடும் தற்செயலாக இடம்பெற்றவை என்ற நாம் நம்புவதற்கில்லே. இன்று கூட கென்னிந்தியாவிலுள்ள அலயங்களின் ஒழுங்குகளும் அமைப்புகளும் வழி பாட்டுமுறைகளும் பூர்வீக சுமேரியாவிலுள்ள ஆலயங்கள், அமைப்புகள், வழி பாட்டுமுறைகள் ஆகியவற்றுடன் நெருங்கிய தொடர்பு கொண்டவையாகக் காணப்படுகின்றன. ஆயின், இந்தியாவிலிருந்த உயர்வர்க்கத்தினர் மத்தியில் · ஊன் உண்பதற்கு எதிராக வளர்ந்து வந்த வெறுப்புணர்ச்சி காரணமாக இங்கு சில மாற்றங்கள் ஏற்பட்டன. பூர்வீக சுமேரியாவின் வழிபாட்டின் பிரதான அம்சம் பற்றி அபிப்பிராயம் கூறும் இலெஞட்வூலி என்பவர் பின்வருமாறு கூறு கிறூர்: '' வழிபாட்டின் அடிப்படை பலியிடுகலாகவே இருந்தது. பலியிடும் சட**ங்** குகள் ஒருபுறத்திலும் பாகம் பண்ணப்பட்ட மிருக ஊனே இறைவனும், மதகுரு

68

#### தென் இந்திய வரலாறு

வும், அடியாரும் பகிர்ந்து கொள்ளல் மறுபுறத்திலும் **நி**கழ்ந்து வந்தன. ஆக**வே** மடைப்பள்ளி அலயத்திலுள்ள முக்கியத்துவம் குறைந்த ஒரு இடமாகக் கருத**ப்** படவில்லே. நாள் முழுதும் மடைப்பள்ளியில் அக்கினி எரிந்தவண்ணமே யிருக் கும். மிருகங்களின் தோலே உரிக்கும் வேலே, ஊனே ஆக்கும் வேலே, பாத்திரம் கழு வும் வேலே, சமையல் வேலே ஆகியவற்றை அடிமைகள் செய்யும்போது அவற்றை மதகுருமார் கண்காணித்து வந்தனர். இக்காலக் கல்வெட்டுகள் பல, தென்னிந் தியாவில் மக்கள் தாமாகவே விரும்பித் தம்மை அடிமைகளா**க அய**லிலுள்ள ஆ**ல** யங்களில் பதிவு செய்ய முனவந்தமையையும் தமது எதிர்காலச் சந்ததியினரை அடிமைகளாகக் கட்டுப்படுத்தியமையையும் விபாமாகக் கூறுகின்றன. தென் னிந்தியாவிற் பொதுவாக நிலவிவரும் தேவதாசிகள் முறை பூர்வீக சுமேரியாவி லும் காணப்பட்டதொன்*றுகு*ம். தென்னிந்தியத் தேவாலயங்களில் இப்பொழு**து** நிலவும் வழிபாட்டுமுறையும் ஆத்மீகத் தன்மையு**ம்,** இராசோபகாரம் என்**று** கடவுளுக்கு அர்ப்பணிக்கப்படும் முறையும், உவூலி அவர்கள் சுமேரிய தேவாலயங் களில் நடைபெற்றனவென வருணிக்கும் தேவவழிபாடுகளே அப்படியே ஒத்திருக் கக் காண்கிருேம். உவூலி, சுமேரியர் வழிபாட்டு முறைக**ீளப் பின்வருமாறு வரு** ணிக்கிரூர். ' ஆண்டவன் அமர்ந்திருக்கும் இடம் எதுவோ அதுவே அரசனுடைய துமாம். அரசும் கோவிலும் ஒன்று என்றே கருதப்பட்டது. வழிபாடு, இவ்வுலக**த்** திற்கு வேண்டிய தேவைகளேத் திருப்தி செய்வதையே நோக்கமாகக் கொண் டது. ஒரு மனிதப் பொபுவிற்குத் தொண்டு செய்துவிட்டு அதற்காக எப்படித் தொண்டன் உலகில் நீண்டவாழ்வும் சுகவாழ்வும் எதிர்பார்ப்பானே அதைப் போன்றே சந்திரத்தெய்வம் செல்வமும் செழிப்பும் தந்து **நகளைக் காத்து நி**ற்**க** வேண்டுமென்று மக்கள் எதிர்பார்த்தனர்.' தமிழ்மொழியில் அரண்மனேயும் ஆல யமும் 'கோவில்' என்ற ஒரே சொல்லாற் குறிப்பிடப்படும். இதைப் போன்றே வட்மொழியில் 'பிரசாதா' எனும் சொல் இவ்விரண்டையும் குறிக்கும். ஆலப வழிபாட்டுமுறை ஆரம்ப வேதகாலச் சமயத்தில் இருந்ததில்லே.

தொளிடர் பொச்சினேபற்றி முன்பு கொள்ளப்பட்ட சான்றுகள் சூழல்களேயும் தெளிவற்ற ஆதாரங்களேயும் கொண்டு உருவாக்கப்பட்டவையே; இவற்றை நம் பிக்கையான காலக்கிரமத்தின்படி ஒழுங்குபடுத்துவதும் கடினமாகும். ஆயின் பியூரர்கெய்மந்தோவு என்பார், இரும்பின் உபயோகத்தை அறிந்திருந்தவர் களும் மேற்கிலிருந்து கடன்மார்க்கமாகத் தென்னிந்தியாவுக்கு வந்தவர்களு மாகிய பெரிய கற்கால மனிதரே திராவிடமொழி பேசியவர்களாவர் எனவும், இவர்கள் குடிபெயர்த்துவரும்பொழுது கரையோரங்களிற் சில குடியேற்றங்களே யும் ஏற்படுத்தியிருக்கலாம் எனவும், இத்தகைய குடியேற்றங்களின் விளேவே கராச்சிக்குக் கிட்டக் காணப்படும் பெரிய கற்காலச் சான்றுகளும் பலுக்கித்தா னத்தின் பொகுவியுமாகும் எனவும், ஓரளவு ஏற்றுக்கொள்ளக் கூடியவாறு, அண்மையிற் கூறியுள்ளார். கி. மு. 500 ஆம் ஆண்டுவரையில் நிகழ்ந்த இத்திராவிட மொழிபேசும் மக்களின் இந்தக் குடிவருகை ஆரம்ப சங்ககாலத் தமிழ் இலக் கிய வளர்ச்சிக்கு வேண்டிய வாய்ப்பைக் கொடுத்திருக்கும் என்றும் இவர் நம்பு தெருர். ஆயின், இவர் கூறும் காலத்தை (கி. மு. 500) ஏற்க முடியாது; அத் தூடன் நிலேபெற்ற நான்கு தமிழ் முடியாசுகள் பற்றி அசோககாலக் கல்வெட்டு களிற் கூறப்பட்டுள்ளதால் இவர்கள் வந்த காலம் மிகவும் முற்பட்டதாகும். கெய் மந்தோவு அவர்களின் அபிப்பிராயப்படி தென்னிந்தியாவிலே திராவிட நாக ரிகம் தோன்றிய காலம் மிகவும் பிந்தியதாயும், வடக்கில் ஆரியக் குடியேற்றங் களும் தெற்கல் திராவிடர் நிலே கொண்டமையும் ஏறக்காழ ஒரே காலக்கில் நிகழ்ந்தவையாயும் இருத்தல் வேண்டும். கெய்மந்தோவு அவர்களுடைய சொந்த வார்த்தைகள் வருமாற்: " தக்கணம் நோக்கிப் படையெடுத்த முதல் ஆரிய மக் கள் தெற்கு நோக்கிச் சென்றதை, (இரும்புக்கால நாகரிகத்துடன் விளங் கிய) மகாராட்டிர பெரிய கற்கால மக்கள் எதிர்த்து அதற்குத் தடையாக இருந் தனர்". அகத்திய கதைகள் வாதாபியை அடுத்துள்ள பகுதிகளில் முன்வேய யோசனேயைச் சிறிதளவு ஆதரிக்கக் காண்கிறேம். இதை அடுத்த அத்தியாயத் தில் நாம் காண முடியும். எனினும் முழுப் பொச்சினேயையும் முற்றுக அலசி ஆராய மேலும் ஆராய்ச்சிகள் நடைபெறுவது மிக அவசியம். கெய்மந்தோஷ அவர்களின் **கருத்து**க்களே அப்படியே ஏற்பதற்கோ, அவற்றை மாற்றுவதற்கோ முன்பு ( இந்த அத்தியாயத்தில் ) நாம் கருத்திற் கொண்ட ஏனேய இனங்களின தும் கலாசாரங்களினதும் அடிப்படை ஆதாரங்களே மனதில் இருத்தி ஆராய்ந்து முடிவிற்கு வருவது பொருந்தும்.

# துணேநூற் பட்டியல்

- A. AIYAPPAN: 'Mesolithic Artefacts from Sawyerpuram in Tinnevelly Dt., S. India' (Spolia Zeylania, Vol. 24, Pt. 2, 1945)
- J. C. BROWN: Catalogue of Prehistoric Antiquities in the Indian Museum, Calcutta (Simla, 1917)
- Bp. CALDWELL: Comparative Grammar of the Dravidian Languages (London, 1913)
- L. A. CAMMIADE : Pygmy Implements of the Lower Godavari' (Man in India, IV)
- ------: 'Prehistoric Man in India and the Karnul Bone Caves' (Man in India, VII, No. 1-12)
- L. A. CAMMIADE AND M. G. BURKITT: 'Fresh Light on the Stone Ages in South-east India' (Antiquity, Vol. IV; 1930)
- S. N. CHAKRAVARTI: 'The Prehistoric Periods in India' (Journal of the University of Bombay, Vol. X. Pt. I, July 1941)
- V. GORDON CHILDE: 'Megaliths' (Ancient India, No. 4, July 1947—January 1948)

- H. de TERRA AND T. T. PATTERSON: Studies in the Ice Age in India and Associated Human Cultures (Carnegie Institute of Washington, Pub. No. 493, Washington, 1939)
- ------: 'The Siwaliks of India and Early Man' (Early Man, 1939)
- R. B. FOOTE: The Foote Collection of India, Prehistoric and
- Protohistoric Antiquities, Catalogue Raisonne, (Govt. Museum, Madras, 1914)
- ------: 'Notes on Their Ages and Distribution' (Govt. Museum, Madras, 1916)
- D. H. GORDON : 'Early Use of Metals in India and Pakistan' (Journal of the Royal Anthropological Institute, 1952)
- ------: 'The Stone Industries of the Holocene in India and Pakistan (Ancient India, No. 6, Jan. 1950)
- B. S. GUHA: Racial Elements in the Population (Bombay, 1944)
- CHRISTOPHER VON FUERER-HAIMENDORF: 'When, How and From Where Did the Dravidians Come to India. ?' (The Indo-Asian Culture, Vol. II, No. 3, January 1954, pp. 238-47)
- E. HERZFELD AND A. B. KEITH : 'Iran as a Prehistoric Cen're' in A. U. Pope's Survey of Persian Art, Vol. I, Ch. II (Oxford)
- J.H. HUTTON; Census of India, 1931, Vol. I, Pt. I
- V. D. KRISHNASWAMI: 'Megalithic Types of South India' (Ancient India, No. 5, Jan. 1949)
- ------: 'Progress in Pre-history' (Ancient India, Special Jubilee Number 9, 1953)

- ------: 'Prehistoric Man Round Madras' (Indian Academy of Sciences, Madras Meeting, 1938)
- B. B. LAL: 'Protohistoric Investigation' (Ancient India, No. 9, 1953)
- H. L. MOVIUS (Jr.): 'Early Man and Pleistocene Stratigraphy in Southern and Eastern Asia' (Peabody Museum Paper XIX, No. 3, 1-25)
- STUART PIGGOTT: Prehistoric India to 1000 B.C., (London, 1950)

- L.V. RAMASWAMI AIYAR: 'Dravidic Place-names in the Plateau of Persia' (QJMS, Vol. XX, Bangalore, 1929-30)
- H. D. SANKALIA: Investigations into the Prehistoric Archaeology of Gujarat (Sri Pratapa Simha Maharaj Rajyabhisheka Grantha Mala, Memoir IV, Baroda State Press, 1946)
- H. D. SANKALIA AND I. KARVE: 'The Second Gujarat Prehistoric Expedition' (New Indian Antiquary, Vol. IV, No. 4)
- ------: 'Preliminary Report on the Third Gujarat Prehistoric Expedition and Human Remains Discovered So Far' (Times of India Press, 1945)
- K. A. N. SASTRI: 'Southern India, Arabia and Africa' (New Indian Antiquary, Vol. I, 1938)
- M. SESHADRI: Microlithic Industries of Mysore' (Annual Report of the Institute of Archaeology, London, 1953)
- ----: 'New Light on Megalithic Dating in India' (Journal of the Mysore University [Arts] 1956)
- ----: Prehistoric and Protohistoric Mysore, (London, 1956)
- -----: 'Paleolithic Industry of Kibbanahalli' (Mysore State), (Artibus Asiae, 1955, xviii, pp. 271-87)
- K. R. SRINIVASAN AND N.R. BANERJEE: 'Survey of South Indian Megaliths' (Ancient India, No. 9, 1953)
- B. SUBBA RAO: The Personality of India, (Baroda, 1956)
- B. K. THAPAR: 'Porkalam 1948: Excavation of a Megalithic Urn-burial' (Ancient India, No. 8, 1952)
- K. R. U. TODD: 'Prehistoric Man Round Bombay' (Proceedings of the Prehistoric Society of East Anglia, Vol. VII, Ipswich, 1932)
- ----: 'Paleolithic Industries of Bombay' (Journal of the Royal Anthropological Institute, Vol. LXIX, London, 1939)
- ----: 'The Microlithic Industries of Bombay' (Ancient India, No. 6, Jan. 1950)
- R. E. M. WHEELER: 'Brahmagiri and Chandravalli, 1947' (Ancient India, No. 4, July 1947-January, 1948)
- F. E. ZEUNER: 'The Microlithic Industry of Langhnaj, Gujarat' (Man. article No. 182, September, 1952)

என்று சாபம் அமைந்தது. அவ்வாறு ஆரியாவர்த்தத்தின் எல்லேகளில் வாழ்ந்த பிள்ளேகளின் பிற்சந்ததியினரே "தசியுக்கள்" என்று கூறப்படும் ஆந்திரர், புந்திரர், சபார், புலிந்தர், முதிபர் ஆகியோர் ஆவர். இந்நூல்கள் இயற்றப்பட்ட காலே வட இந்தியா முற்ருக ஆரியமயமாகிவிட்டது. விந்திய மலேகளுக்குத் தெற்கேயுள்ள பகுதிகள் இக்காலத்தில் ஆரியமயமாகவில்லே. தென்னகம் முழு வதும் ஆரியருக்கு முந்திய மக்களின் ஆதிக்கத்தின் கீழ் இருந்தது தென்ன கத்தில் விதர்ப்பம் என்னும் நாட்டில் மட்டுமே ஓர் ஆரியமுடியாட்சி நிலேபெற்றி ருந்தது. ஆரியர்களுள் அதிக ஊக்கமும் உழைப்பும் உடையோர் பூர்வீக தென்னக மக்களிடையிற் சென்று திருமணம் செய்து கலப்புச் சந்ததியினர் தோன்றுவதற் குப் பொறுப்பாளிகளாய் இருந்திருக்கலாம். இத்தகைய கலப்புச் சந்ததியின னாக் குறைந்த சாதியினர் என்று வடக்கில் வாழ்ந்த (தூய) ஆரியர்கள் குறைத்து மதித்து வந்தனர் என்று வடக்கில் வாழ்ந்த (தாய) ஆரியர்கள் குறைத்து மதித்து வந்தனர் என்று வடக்கில் வாழ்ந்த (தாய) ஆரியர்கள் குறைத்து மதித்து வந்தனர் என்று வடக்கில் வாழ்ந்த (தாய) ஆரியர்கள் குறைத்து மதித்து வந்தனர் என்று கொள்ளலாம். இத்தகையு நிலே உருவாகியி ருந்த காலம் எது என்று உறுதியாகக் கூற முடியாத போதிலும் அக்காலம் கெ. மு. 1000 வரையாகவிருக்கலாம் என்று கருதுவதற்கு இடமுண்டு.

ஐதரேய ஆரணியகம் என்ற நூலில் சோபாதர் என்ற சோர்களேக் குறிப் பிட்டு, அவர்கள் கில விதிகளே மீறிச் சென்ற மூன்று மக்களுள் ஒரு சாரார் என்று கூறப்பட்டுள்ளது. இது கலாசாரக் கலப்பின் அடுத்த கட்டத்தைக் குறிப்பிடுவதாகக் கொள்ளலாம். ஆயின் அந் நூலில் எதுவும் தெளிவாகக் கூறப் படனில்லே. எனினும் இது சோநாட்டவர்களேப்பற்றிய குறிப்பு என்று நாம் கொண்டால் தென்னகத்தில் இருந்து பிரிந்து தனிப்பண்புடன் வாழ்ந்த மலே யாளப் பகுதி மக்களின் பழக்க வழக்கங்களும் சம்போதாயங்களும் மிக முந் திய காலத்திருந்தே வளாத்தொடங்கினவென்பதற்கு இது சான்றுகும். இந்த முடிவிற்கு முந்திய சான்றுகள் எதுவும் துணேயாக அமையவில்லே.

கி. மு. 600 வரையில் வாழ்ந்தவர் எனக் கருதப்படும் பாணினி என்ற இலக் கண ஆசிரியர் கிழக்கிலுள்ள நாடுகளிற் கலிங்கத்தை மாத்திரம் குறிப்பிடு ரி ரா. மேற்கில் நர்மதைக்குத் தெற்கிலுள்ள நாடுகளில், கோதாவரியின் தலே நகிக்கு அண்மையிலுள்ள அசுமகம் என்னும் நாட்டைத் தனிர, எதையும் அவர் அறிந்திருந்ததாகத் தெரியவில்லே. சுத்த நிபாதம் எனும் பௌத்த புனித நால் பாவரி என்ற குரு கோசலத்தை விட்டுச் சென்று தட்சிரைபதத்தில், கோதா வரி ஆற்றங்களையில் அமைந்த அசோக நாட்டில் உள்ள ஒரு கொமத்திற் குடி யேறிஞர் என்று கூறுகிறது. இவருடைய சிடர்கள் வடக்கு நோக்கிச் சென்று புத்தர் பொணக் காண விழைந்தனர்; அவர்கள் செல்லவேண்டிய வழி மூலக நாட்டிலுள்ள பதித்தானம் (பைதான்) என்ற நகருக்கூடாக அமைந்திருந் தது; மேலும் நர்மதை ஆற்றின் களையில் அமைந்த மாகிசுமதி (மாத்தா தம்) உச்செயினி போன்ற இடங்களேயும் தாண்டி இவ்வழி சென்றது. பாவரி வேதங்களில் விற்பன்னாாயிருந்ததுடன் யாகங்களேயும் செய்து வந்தார். மிக அமைதியாகவும் படிப்படியாகவும் குடியேற்றங்களே ஏற்படுத்தி ஆரியப் பண்

# அத்தியாயம் IV

# வரலாற்றின் உதயம் : ஆரியமயமாகுதல்

சான்றுகள் — ஆரியாவர்த்தம் — விந்திய மும் பாரியாத்திரமும் — விதர்ப்பம்—வட டுந்திய இலக்கியங்களில் தென்னகம் பற்றிய அறிவு வளர்ச்சி—பாணினி — காத்தியாயனன்—கௌடி லியன்—கரேக்கக் குறிப்புகள்—பொத்தாயனன்—குசோகனின் ஆணேகள்.

அகத்தியர் பற்றிய மரபுக்கதைகளும் அவற்றின் முக்கியத்துவமும் –– மேற்குக் கரையும் பரசு ராமனும்––ஆரியமயத்தின் தன்மை––மொழிச்சான்றுகள் –– பிந்திய எதிப்பு இயக்கங் களும் கொள்வக்களும் –– வடக்குத் தெற்கு வழிகள் –– மேறகு நாடுகளுடனும் கிழக்கு நாடு களுடனும் உள்ள தொடிர்புகள்.

ஆரியர் வருகையுடனேயே வடக்கிற் போன்று தென்னிந்தியாவிலும் வாலாற உதயமாகிறது. தென்னகம் எவ்வாறு படிப்படியாக ஆரியமயமாயிற்று என்பதை மாபுக் கதைகளிலும் இலக்கியத்திலும் நாம் காணலாம். கி. மு. 600 வரை வடக் கில் இயற்றப்பட்ட தால்கள் எவற்றிலாயினும் விந்தியத்திற்குத் தெற்கேயுள்ள இந்தியா பற்றி எதுவும் கூறப்படவில்லே. எனினும் சில தூற்றுண்டுகள் செல்லச் செல்லக் தென் இந்தியா பற்றிய அறிவும் அதிகரிக்கலாயிற்று. இதிகாசங்களிலும் புராணங்களிலும் அகத்தியரின் பெயரை மத்தியாகக் கொண்டு வளர்ந்த பல மாபுக்கதைகள் உள. இக்கதைகள் தென்னகத்தில் வடவர்களின் கலாசாரம் வந்து கலத்த பேரியக்கத்தைத் தமக்கே உரியமுறையில் நினேவுறுத்துகின்றன. பிந்திய காலத்திற்குரிய மாபுக்கதைத் தொடர் ஒன்று பாசுராமனேத் தலேமகணு கக் கொண்டு உருவாகியுள்ளது; கோள நாட்டின் சிறப்பெயல்புகளேயும் நிறுவ னங்களேயும் பற்றிய விபாங்களேப் பாசுராமன் கதைத்தொடர் சொல்கிறது.

ஆரிய நாட்டின் அங்கீகரிக்கப்பட்ட தெற்கெல்லே விந்திய மலேத்தொடராகும். இமயத்திற்கும் விந்தியத்திற்கும் இடைப்பட்டுக் கிறக்கிலும் மேற்கிலும் சமூத்தி ரங்களே எல்லயாகக் கொண்டு அமைந்ததே ஆரியாவர்த்தம் என்று மனு தெளி வாகக் கூறுகிருர். ஆரியாவர்த்தம் — ஆரியர்களின் தாயகமாகும். சாம்பல், பெத் துவா ஆகிய ஆறுகள் தொடங்கும் இடமாகிய விந்திய மலேத்தொடரின் மேற்கு வடக்குப் பகுதிகளே "பாரியாத்திரம்" என்று குறிப்பிடப்பட்டது எனப் "பந்தக்கார்" என்பவர் கூறுகிருர். இருக்குவேதங்களின் பிந்திய சூத்திரம் ஒன்று. ஆரியமாபிலிருந்து வெளியேற்றப்பட்ட ஒருவர் தென்திசை நோக்கித் சட்டினைபதம் சென்றுர் என்று சொல்லுகிறது. விதர்ப்ப நாடு (பீரார்) முடியாட்சி பற்றியும் அதன் அரசனை வீமா பற்றியும் "ஐதரேய போமணம்" கூறுகின் றது. இதே பிராமணமும், "சாங்காயன சிரௌதசூத்திரமும்" விசுவாமித்திர முனிவர் தனது 50 பின்ளேகள் மீதும் இட்ட சாபத்தைப் பற்றிக் குறிப்பிடுகின் றன; "சுனச்சேப தேவராதன்" என்பவன் மீது பொருமை கொண்டதன் கார ணமாக ஆரியாவர்த்தத்தின் எல்லேகளில் இப்பின்னேகள் வாழக் கடவார்கள்

### தென் இந்திய வரலாறு

பாடுகளேப் பாப்பிய பல சிறந்த ஆசான்களுள் இவர் ஒருவராவர். வால்மீகி இரா மாயாணத்திற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ள தண்டகாரணிய வனத்தின்கண் விளங்கிய ஆச்சிரமங்கள் பற்றிய விபாங்கள், பௌத்த ஆசான் பாவரியின் கதையிலிருந்**து** பெறப்படும் கருத்துக்களே உறுதிப்படுத்துகின்றன.

கி. மு. 4 ஆம் நாற்றுண்டில் வாழ்ந்தவரும், தென்னகத்தவர் எனக் கருதப் படுபவருமான காத்தியாயனர் எனும் இலக்கண ஆசிரியர் பானினியின் இலக் கண நாற் சூத்திரங்களுக்கு அனுபந்தம் எழுதி அந் நூலேக் காலத்திற்கேற்ற வாறு அமைத்தார். இவர் தூர தெற்கில் இருந்த பாண்டிய, சோழ, கோள நாடு கள் பற்றிக் குறிப்பிட்டுள்ளார். கௌடிலியர் இந்த நாடுகளே நன்கு அறிந்திருந் தார். அசோகன் கல்வெட்டுகளும் இந்நாடுகளேக் குறிப்பிடுகின்றன. இக்கல் வெட்டுகளின் ஈற்றில் இலங்கையும் தம்பபண்ணி எனும் பெயராற் குறிப்பிடப் படுகிறது. பாண்டிய நாட்டின் முத்துக்கள் பற்றியும், பட்டு வகைகள் பற்றியும் கௌடிலியர் கூறுகிறூர். பாண்டிய தலேநகராகிய மதுரை, வடக்கிலுள்ள மது**ரா** நகரை நினேவூட்டுகிறது. கிரேக்க குறிப்புகள் ஏரக்கிளிசு ( கிருட்டிணன் ) கதைபற்றிக் கூறும்போது அவன் தனது மகள் பண்டையாவைத் தென் கடலே எல்லேயாகக்கொண்ட இராச்சியத்தின் தலேவியாக்கிஞன் என்று கூறுகின்றன. இலங்கையிலும், சாவகத்திலும் (யாவர்) மதுரா என்ற பெயர் கொண்ட இடங்களேக் காண்கிறேம். இவை வட இந்தியாவிலிருந்து தென்னகம் நோக்கி வந்த ஆரியப்பண்பாடு கடல் கடந்தும் சென்றது என்பதைக் குறிக்கின்றன. தக்கண மக்களிடம் மாத்திரம் காணப்படும் ஜந்து மாபுகள் பற்றித் தர்மருத் தொம் என்ற நூல் இயற்றிய போதாயனர் எனும் பூர்வீக சட்ட அறிஞர் கூறுகி ரூர். சமயப்பிரவேசம் பெருதோருடன் (அனுபேதர்) உணவு உண்ணுதல், பெண்களுடன் உணவருந்துதல், முதல் நாளேய உணவருந்துதல், தாய் மாமன் மகளேயும், தந்தையின் சகோதரி மகனேயும் ஒருவன் திருமணம் செய்யும் வழக் கம் ஆகியனவே அவர் கூறிய தென்னகத்தாரின் ஐந்து சிறப்பான வழக்கங்க ளாகும். இன்றுவரை தென்னிந்திய மக்கள் எவ்வகுப்பினர் மத்தியிலும் மைத் துனர்—மைத்துனி திருமணங்கள் என்ற போதாயனர் கூறிய வழக்கம் நிலே பெற்றிருப்பதை நாம் அறிவோம். போதாயனர் குறிப்புகள் மிக முந்திய காலத்தைப் பற்றியனவாக இருக்கலாம். ஏனெனில் வட இந்தியர் மட்டுமே பி**ற** நாடுகளுக்குக் கடல் கடந்து செல்ல அனுமதிக்கப்பட்டனர் என்கிருர். போதா யனரின் இக்கூற்றுக் கிறித்துவுக்கு முன்னமே தென்னகத்தில் இருந்த மக்க ளின் கடல் தொடர்புகள் பற்றிய நிலேமைக்கு மாருனது எனக் கூறமுடியாவிடி ஹம் கிறித்தவ காலம் தொடக்கமிருந்த நிலேமைக்கு, இக்கூற்று முரணுனது என்றே கருதவேண்டும்.

கி. மு. 1000 அளவில் தென்னிந்தியாவிற் பாவத் தொடங்கிய ஆரியக் கலா சார இயக்கம் தொடர்ச்சியாகவும், சமாதான சூழ்நிலேயிலும் வளர்ந்து மௌரி பப் போரசு அமைவதற்குச் சில காலத்திற்கு முன்பு எங்கும் பாவிவிட்டது. மௌரியப் போரசு தூரதெற்குத் தவிர இந்தியா முழுவதையும் உள்ளடக்கியது. மைசூர், கர்நூல் பகுதிகளிற் போமி எழுத்துக்களேயும் போகிருத மொழி வழக்குகளேயும் கொண்ட அசோக கல்வெட்டுகள் காணப்பட்டதிலிருந்த இவற்றை வாசித்து அறிந்துகொள்ளக்கூடிய மக்கள் இப்பகுதிகளில் வாழ்ந்தி ருத்தல் வேண்டும் என்பதும், பேராசின் எல்லக்கு அப்பாலுள்ள தென்னகத்தி லிருந்த அரசுகளுடன் அரசியல் தொடர்புகளே அசோகன் கொண்டிருந்திருக்க வேண்டும் என்பதும் புலப்படுகிறது.

இதிகாசங்களிலும் புராணங்களிலும் தமிழ் இலக்கியங்களிலும் முதன்மை யான இடம் பெற்றுள்ள அகத்தியர் பற்றிய பாரம்பரியக் கதைகள் எழுதுவ தற்கு அடிப்படையாக இருந்த வாலாற்ற நிகழ்ச்சிகள் தென்னகத்தில் ஆரியப் பண்பாடும் நாகரிகமும் பாவுதற்காகிய டேரியக்கத்திலிருந்து எழுந்தவை யாகும். அகத்திய முனிவர் ஒரு குடத்திலிருந்து (கும்பம்) தோன்றியவர் என்று இருக்கு வேதத்தில் ஒரு சிற குறிப்புக் கூறுகின்றது; எனினும் அகத் தியர் வாலாற்றுப் புகழ்வாய்ந்த ஒரு மனிதன் ஆவார்; இவர் கவிதை இயற்றி ஞர் எனவும், இவருக்கு மணேவியும் ஒரு சகோதரியும் இருந்தனர் எனவும். ஒரு மகனும் கூட இருந்திருக்கலாம் எனவும், இல்லறத்தோடு கூடிய கட்டுப்பாடான வாழ்வை இவர் மேற்கொண்டார் எனவும் பாராட்டப்படுகிறூர். மகாபாரதக் கதையில் அகத்தியருக்கும் தென்னகத்திற்குமிருந்த தொடர்பு விரிவாகக் கூறப் பட்டுள்ளது. விதர்ப்ப நாட்டு இளவாசி உலோபாமுத்திரையை இவர் திரு மணம் செய்தார். முறைப்படி திருமணம் செய்வதற்கு முன் அவள் தன் தந்தை யாருடன் வாழ்ந்த காலத்தில் அனுபவித்த அணிகலன்களேயும் உல்லாச வாழ்வை யும் அகத்திய முனிவர் தமது துறவறத்தைப் பாதிக்காத வகையில் பெற்றுத்தா வேண்டும் என்ற நிபந்தனேயை அவள் விதித்தாள். எங்காவது பெருந்தொகை யான செல்வத்தை நன்கொடையாகப் பெற்றுத்தான் இவளுடைய விருப்பத்தை நிறைவேற்ற முடியும் என்பதை அகத்தியர் உணர்ந்தார். ஆரிய அரசர்**கள்** மூவரை இதற்காக நாடியும் பலன் கண்டிலர்; பின்னர் அகத்தியரும் அவ்வாசர் மூவரும் ' மணிமதி ' என்னும் நாட்டை ஆண்ட தைத்திய அரசஞன '' இல்லல னிடம்" சென்றனர். இல்வலன் பிராமணர்களின் வைரி. இந்திரனேப் போன்ற ஒரு பெருமகனேப் பெறுவதற்கு வாம் அருளுமாறு முன்பு ஒருகால் ஓர் அந்த ணனே வேண்டி இல்வலன் ஏமாற்றம் அடைந்தான். அதனுல் பிராமணர்மீது வஞ் சம் தீர்க்க முற்பட்ட இல்வலன் ஓர் அபூர்வ வழியில் தனது வஞ்சத்தைத் தீர்த்து வந்தான். தனது இளேய சகோதானை வாதாபியை ஆட்டுக்கடாவாகமாற்றி அவன் ஊனேப் பிராமணருக்கு வழங்கியபின் உயிர் பெற்றெழும்படி அவனே அழைப்பதுண்டு. இல்வலன் இயமலோகத்தில் உள்ளவர்களேக்கூடத் தன் சூரல் கொண்டு அழைக்கும் போரற்றல் படைத்தவன். ஆகவே உணவாகச் சென்ற வாதாபி அண்ணன் குரல் கேட்ட மாத்திரத்திலே பிராம**ணர்களுடைய வயிற்** றைக் கிழித்துப் புன்முறுவல் பூத்தபடி வெளிவருவான். இவ்வாறு இரு சகோ தார்களும் பல பிராமணரின் உயிரைக் குடித்தனர். அ**கத்திய**ரும் மூன்று அரசர் களும் இல்வலனேச் சந்தித்தபோதும் இதே திருவிளேயாடலேச் செய்ய முற்பட் டான். வாதாபியின் ஊன் கொண்டு விருந்து பரிமாறப்பட்டபோது அரசர்கள் 5-R 8017 (1/65)

அகத்தியர் அசுாரையும் இராட்சதரையும் எதிர்த்துப் போராட்டங்கள் நடத் திஞர் எனவும் இராமாயணத்திற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. ஆரியக் குடியேற்ற வாசிகளுக்கு எதிராகத் தாடகை நடத்திய கொடுமைகளின் காரணங்களே விசு வாமித்திர முனிவர் இராமருக்கு விளக்கிக் கூறகிருர். சுந்தன் என்பவனே அகத்தியர் கொன்ரூர். சுந்தனின் மனேவி தாடகையும் மகன் மாரீசனும் அகத் தியரைத் திருப்பித் தாக்கினர். அகத்தியரின் சாபத்திஞல் தாயும் மகனும் இராட் சத உருவம் பெற்றனர். இதன் பின் அவள் இராமனுல் வதைபடும் வரை பழி வாங்கவே போராட்டம் நடத்திவந்தாள் என விசுவாமித்திரர் கூறிஞர்.

அகத்தியர் கதைகள் பற்றி அபிப்பொயம் சு.றும் இக்கால ஆராய்ச்சியாளர் ஒருவர் பின்வருமாறு கூறுகிரூர்: 'வாலாற்று நினேவுகளின் அடிப்படையிலே அகத்திய மாபுக்கதைகள் எழுந்தன என்பது தெளிவு. தென்னிந்தியாளில் போராட்டம் நடத்திய ஆதிகால ஆரிய வீரர்களுக்கு அகத்தியர் ஒரு நல்ல உதாரணமாவார். பூர்வீககாலத்தைச் சேர்ந்த போசனென்றும் பரிசுத்தவான் களுள் புகழ்பெற்றவர் என்றும் இன்றும்கூட அகத்தியர் தக்கணத்திற் கொண் டாடப்படுகிரூர். ஆரிய கலாசாரத்தின் முதல் தொண்டராக இருந்த அகத் தியர் பிற்காலத்தில் ஒரு தவசிரேட்டராகவும் ஒரு பரிசுத்தமானவராகவும் மாறு கின்ரூர். தைரியமுள்ளவராகவும் கடினமாகப் போராடும் திறனுள்ளவராகவும் வேட்டையில் வல்லவராகவும் இருந்த அகத்தியர் நாகரிகமற்ற எதிரிகளே வென் ரூர். வேட்டுவத் தொழிலிலும் வில்வித்தையிலும் வல்லவரான அதே அகத்தியர் உணவிலும் ஈடு இண்யற்று ஹேக்குலீஸ் போன்று திகழ்ந்தார். பழைய வீரகானி யங்களேச் சரிவர உணர்ந்தே அகத்தியர் பற்றிய கதைகளின் உட்கருத்தை உணர முடியும். அகத்தியர் ஐவன்கோ என்னும் நாலிற் காணப்படும் துறவி தக்கு என்பவனே ஒத்திருக்கின்ரூர்.'

இமயம் தொடங்கிக் குமரி முன்வரை பல இடங்களில் அகத்தியரின் ஆச்சிர மங்கள் அமைந்திருந்ததாகக் கருதப்படுகின்றது. இந்தியாவிற்குப் புறக்தே மலாயாநாட்டின் குன்றங்களிலும் மேற்கு மலேத்தொடரின் தென் முனேப்பகுதி யிலும்கூட அகத்தியர் ஆச்சிரமம் இருந்ததாக நம்பப்படுகின்றது. தொகையா கக் காணப்படும் அகத்தியர் ஆச்சிரமங்களும், பவனங்களும் அகத்திர் ஓர் கற் பனேப் பேர்வழி என்றேனும் இப்பெயருடைய வம்சத்தினர் பல பாகங்களிலும் சென்று வாழ்ந்திருக்கலாம் என்றேனும் கருத இடமளிக்கிறது. எனினும் இந்த அகத்திய வம்சம் எப்பொழுது உருவானது, எப்படி உருவானது என்று கூறு வது இயலாது. வேத சூத்திரங்களின் ஆசிரியரும் உலோபாமுத்திராவின் கணவ ரும் தென்னிந்தியாவில் ஆரியமய இயக்கத்தை முன்னின்று நடத்தியவரும் ஒரு வரே எனவும் இத்தகைய அகத்தியரை மையமாகக்கொண்டு காலப்போக்கிற கதைகள் பலவாகப் பெருகி அவர் தொடங்கிய இயக்கத்தின் வளர்ச்சியைப் பேதிபவிக்கும் வகையில் ஏனேய கதைகள் எழுந்தன எனவும் கொள்வது பொருத்தமாகும்.

பிந்திய இராமாயணப் பதிப்புக்கள் சிலவற்றில் வரும் கதைகளில் ஒன்று அகத்தியரே இராமருடன் பேசுவதாக அமைந்துள்ளது. பார்கவனின் சாபத்

கவலேயுற்றனர். ஆஞல் அகத்தியரோ உணவு அனேத்தையும் உண்டருளிஞர். இல் வலன் வாதாபிக்கு அழைப்புவிட்டதும் அகத்தியருடைய வயிற்றிலிருந்து காற்று மாத்திரம் வெளிவந்தது; வாதாபி அகத்தியர் வயிற்றில் சோணித்துவிட்டான்; கவலமிகுந்த இல்வலன் அகத்தியன் வேண்டிய செல்வத்தை ஒரு நிபந்தனேயின் பேரில் வழங்குவதாக வாக்குறுதி கொடுத்தான். தான் வழங்க விருப்பது என்ன வென்பதை அகத்தியர் சொல்லவேண்டும் என்பதே அந்நிபந்தனேயாகும்; இதற்குத் தகுந்த பதில் கிடைத்தது. அகத்தியரும் அரசர்களும் வேண்டிய செல்வங்களேப் பெற்று விடு திரும்பினர். மேற்குத் தக்கணத்தில் ஆதிச்சாளுக்கி யாால் அமைக்கப்பட்ட அரண் நகரமாக வாதாபி இருந்தது. இதவே இன்று பாதாமி என்று அழைக்கப்படும் இடமாகும். தைத்திய அரசர்களிருவாதும் ஆட்சிபீடம் இங்குதான் இருந்திருக்கவேண்டும் எனக் கொள்வதாயின் அகத்தி யர் பற்றிய இக்கதை தென்னகத்துடன் அகத்தியருக்கு ஏற்பட்ட தொடர்பின் தொடக்கத்தைக் குறிப்பதாகும்.

அகத்திய முனிவர்பற்றி மகாபாரதத்திலும் கதைகள் உள. தேவர்களுடைய எதிரிகள் கடலுள் ஒளித்திருந்தனரெனவும் அப்போது கடல் நீரை அகத்தியர் உண்டு எதிரிகளேத் தேவர்கள் தோற்கடிக்கத் திணே நின்ரூரெனவும் ஒரு கதை கூறுகின்றது. இதனுல் ' கடல்குடித்த குடமுனி ' என்றும் அழைக்கப்படுகிருர். தென்னகம் நோக்கி ஏதோ அலுவலாகச் சென்ற அகத்தியர் விந்திய மலேயைத் தான் திரும்பிவரும் வரை வளராது இருக்குமாறு வேண்டிச் சென்றூர் எனவும் ஆயின் அவர் தெற்கிலிருந்து திரும்பியதே இல்லே எனவும் இன்னுரே கதை கூறுகிறது. பிந்திய தமிழ் மாபிலும் அகத்தியர் தென்னகம் நோக்கி வந்தமை குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. கிவனுக்கும் பார்வதிக்கும் திருக்கல்யாணம் திகழ்ந்த போது தேவர்களும், முனிவர்களும் வடக்கில் கடினர் என்றும் இதனுல் உலகின் பாரம் வடபால் அதிகரித்துவிடும் என்று அஞ்சித் தென்னகத்திற்கு அகத்தியர் அனுப்பப்பட்டார் என்றும் தமிழ் மாபுக் கதைகள் உள.

விந்திய மலேத்தொடருடனும், கடல் நீர் பருகிய நிகழ்ச்சியுடனும் அகத்திய ருக்கு உள்ள தொடர்பு ஆரிய கலாசாரம் விந்தியத்திற்கும் தெற்கே சென்று கடல் கடந்து தீவுகளேயும், தீபகற்பங்களேயும் தாண்டி இந்தோசீனம் வரையும் வியாபித்தமையைக் குறிக்கும் உருவகக் கதைகள் ஆகும். ஏற்றுக்கொள்ளக் கூடியதான இவ்விளக்கத்துக்கு அகத்தியர் பற்றிய பேற சான்றுகளும் அவரு டைய ஆச்சிரமம் பற்றிய சான்றுகளும் மேலும் ஆதாரமாக அமைகின்றன.

அகத்தியர் எவ்வாறு ஒரு பயங்கா இராட்சதனேக் கொன்று உலகின் நலீனப் பேணி அதனே வாழ்விற்கு ஏற்றதாக்கிஞர் என்று அவர் ஆச்சிரமம் நோக்கிச் செல்லுகையில் இராமபிரான் இலக்குமணனுக்குக் கூறியதாக இராமாயணம் குறிப்பிடுகிறது. மகாபாரதத்தில் குறிப்பிட்டது போலல்லாமல் வேறுவகையில் வாதாபியின் வதம்பற்றி இராமர் கூறியுள்ளார். அகத்தியர் அசுரர்களே அடக் கித் தண்டகாரணிய வனத்தை மனிதர் (ஆரியர்) வாழக்கூடிய இடமாக்கிஞர் என்று கூறும் கருத்துக் கூர்ந்து கவனிக்க வேண்டியதாகும்.

# தென் இந்திய வரலாறு

தால் தண்டகாரணியப் பெருவனம் குடியேற்றத்திற்கு உதவாததாகினிட்டது. விந்திய மீலயின் அடிவாரத்திலிருந்து தூர தெற்குவரை ஆயிரம் யோசனே தொலேக்கு வெறும் பயங்காவனமாக இப்பிரதேசம் அமைந்திருந்தது. இமயத் தின் வெள்ளிப்பனிமீலயிலிருந்து சென்ற அகத்திய முனிவர் தென்னகத்தில் மழை பெய்யவைத்து நிலத்தின் வளம் பெருக்கிப் பல கூட்டமான ஆரிய முனி வர்கள் (இருடிகள்) குடியிருக்கத்தக்க இல்லங்களே அமைக்க வாய்ப்பு ஏற்படுத் திஞர். இராமாயணத்தின் முந்திய கையெழுத்துப் பிரதிகள் எதிலும் இக்கதை பற்றிய குறிப்பே இல்லே. இக்கதை பிந்திய காலத்தைச் சேர்ந்த பொருத்தமற்ற கற்பீனயாகும். பார்கவனின் சாபமும், அகத்தியர் அதனே நிவர்த்தி செய்தமை பற்றிய கதையும் பாசுராமனின் கதையுடன் சில அம்சங்களில் ஒற்றுமை பூண் முள்ளது. அகத்தியர் பாலேவனத்தைப் பொன்கொழிக்கும் பூமியாக்கிய கதையும், பித்தியகாலத்தில் ஆக்கப்பட்ட பாசுராமனின் கேரளநாட்டு அமைப்புப் பற்றிய கதையும் காலத்தாற் பிந்தியவை. உண்மையான புராணங்களில் இக்கதையும் இடம் பெறவில்லே.

பாசுராமன், தன் தாய் இரேணுகாவைத் தன் தந்தை யமதக்கினியின் ஆணே யின் பேரில் கொலே செய்தான் ; இந்தப் பாவத்திற்குப் பிராயச்சித்தமாகப் பி**ரா** மணர்களின் எதிரிகளாகிய சத்திரியர்களே வேருடன் களேயவேண்டியவனுன். 21 படையெடுப்புக்கள் மூலம் தனது நோக்கத்தை நிறைவேற்றி விசுவாமித்தி**ார்** வேண்டுகோளின்படி முழு உலகத்தையும் பிராமணர்களுக்குத் தாரைவார்த்துக் கொடுத்தான். அதன் பின் தான் வசிப்பதற்குத் தனக்கென ஓரிடமின்றித் **தத்த** ளித்த பாசுராமன் சுப்பிரமணியக்கடவுளின் துணேவேண்டித் தவமிருந்து கடல் களுக்கெல்லாம் தெய்வமான வருணனின் கிருபையால் வசிப்பதற்குச் சிறு துண்டு நிலம் பெற்றுன். கையிலிருந்த பாசுவை (கோடரி) விட்டெறிந்த அந்நிலத்தின் பாப்பைக் காட்டும்படி கேட்கப்பட்டான். கன்னியா குமரி தொட்டுக் கோக**ர்ணம்** வரை கோடரி சென்றது. இப்பதியே கடலில் இருந்து மீட்கப்பட்ட பாசுராமன் நாட்டின் முக்கியமானது. இவ்வாறு கிடைத்த நிலத்தில் குடியேற்றுவ**த**ற்**குப்** பிறநாடுகளிலிருந்து பிராமணரை வரவழைத்தான். 64 கொமங்களே அமை**த்து** அவர்களேக் குடியேற்றி, அவர்களுக்கும் அதே காலத்தில் வந்து குடியேறிய **ஏனே** யோருக்கும் வேண்டிய சட்டங்களேயும் நிறுவகங்களேயும் உண்டாக்கினுன். கி. பி. 12 ஆம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்த கன்னட நாட்டுக் கல்வெட்டுகள் கொங்கணப் பகுதியைப் பாசுராமன் கதையுடன் இணேத்துக் குறிப்பிட்டுள்ளன. கொங்க**ணம்** கோளத்திற்கு வடக்கே அமைந்த கடற்கரைப் பகுதியாகும்.

இன்று தென்னிந்தியாவில் மொழிவழி பிரிந்த மாகாணங்களேக் கொண்ட ஒரு (புவியியல்) படத்தைப் பார்க்கும்போது தென்னிந்தியாவில் ஆரிய கலாசாரம் வளர்ந்த வகையையும் அதன் பலாபலன்களேயும் நாம் அறியமுடியும். எப் போதும், மொழியிலுள்ள வேற்றுமை இனத்தில் உள்ள வேற்றுமையாகாது என்ற எண்ணத்துடனேயே நாம் இவற்றைப் பார்க்க வேண்டும். மொழி வேற் றுமை என்பது கலாசார வேற்றுமையே ஒழிய இனவேற்றுமை அன்று. வட இந்தியாவிலும் தக்கணத்திலுள்ள மகாராட்**டிரத்திலும் வழங்கும் மொழிகே**  வடமொழியின் ஒரு பிரிவாகவேனும், அம்மொழி மாபையுடையனவாகவேனும் இருக்கின்றன; வேற்றுமொழி பேசிய மக்கள் மத்தியில் வடமொழி பாவியதன் விளேவாகவே இம் மொழிகள் உருவாகியிருத்தல் வேண்டும். வடமொழியில் இல் லாதனவும் ஆரியருக்கு முற்பட்டகாலத்தில் நிலவிய பூர்வீக மொழிகளிலிருந்து வந்தனவுமான சொற்களும், உச்சரிப்புக்களும் இன்று மக்கள் மத்தியில் நிலவி வரும் மொழிகளில் பெருந்தொகையிற் காணப்படுகின்றன. முன்னேய பூர்விக மொழிகள் பிந்தி வந்த ஆற்றல் மிக்க கலாசார மொழியினுல் அழிவற்றன. வட இந்தியாவிலும் மேற்சூத் தக்கணத்திலும் இவ்வாறு நிகழவில்லே. இ**ப்பகுதிகளி** லும் ஆரியர் அனேகர் சென்று வாழ்ந்து உள்ளூர் மக்களிடையி**ல் தமது நாக** ரிகத்தைப் பாப்ப விரும்பினர். எனினும் ஆரியர்களால், பொதேச மக்களே**த் தமது** சமூக **நிறுவகத்துடன்** இணேத்து அவர்கள் மொழிகளேயும் நாகரிகத்**தின் சிறப்** பியல்புகளேயும் முற்ளுகச் சிதைக்க முடியவில்லே. இப்பகுதிகளில் வாழ்**ந்த பெரும்** பான்மையான மக்கள் பேச்சிலும், பழக்கவழக்கங்களிலும் தமத் **தனிப் பண்பு** கீளப் பாதுகாத்து வந்தனர்; அத்துடன் வடநாட்டுக் கலாசா**ாத் தொடர்பின்** பலனுய் அவர்கள் பேச்சும் பழக்கவழக்கங்களும் வளமுற்றுச் சோடைந்தன. இஃ திவ்வாறிருக்க, இப்பகுதிகளுக்கு வந்த ஆரியர் தென்னக மக்களின் மொழி யைக் கற்றதுடன் தமது வடமொழிமாபை வளம்படுத்தியும் கொண்டனர். உள் ளூர்ப் பழக்கவழக்கங்களேக் கொண்ட புதிய கூட்டுச் சமூக அமைப்பு ஒன்றை யும் அவர்கள் உருவாக்கினர். தொகையாகப் பெருகி வளர்ந்த தமது தெய்வங் களின் எண்ணிக்கைகள் ஆரியருக்கு முற்பட்ட மக்களால் வழிபடப்பட்ட தெய் வங்களுக்கும் ஏற்ற இடம் கொடுக்கவேண்டிய அவசியம் ஆரியர்களுக்கு ஏற் பட்டது. இவ்வாறு மாற்றங்கள் நிகழ்ந்த முறைபற்றிய விவாங்கள் அனேத்தை யும் நாம் அறியமுடியாது. ஆதிகாலத் தமிழ் இலக்கியங்களே எமக்கு இத் துறையிற் கிடைக்கக்கூடிய மிகப் பழமைவாய்ந்த சான்றுகும். தமிழ் இலக்கி யங்களே நாம் ஆராய்ந்து பார்க்கும்பொழுது இவ்வாறு வளர்ந்த ஆரிய நாகரி கத்தின் புதிய ஆதிக்கத்தை மக்கள் வாவேற்று வேண்டிய மாற்றங்களே அமை தியான முறையில் ஏற்படுத்தினர் என்ற கருத்து எமக்குத் தென்படும். தமிழ் இலக்கியம் பிந்திய காலத்தில் வளர்ச்சியுற்றமையால் இந்நிலே ஏற்பட்டிருக்கக் சுடும். தென்னகத்தில் முதல் ஆரியர் ஆதிக்கம் ஏற்பட்ட காலத்தில் தமிழ் இலக்கிய வளர்ச்சி தோன்றியிருக்கவே முயயாது. ஆரம்பகாலத்திற் சில போராட்டத்திற்குப் பின்பே அமைதியும் ஒற்றுமையும் ஏற்பட்டிருக்கவேண் டும். இந்தோ-ஆரிய நாகரிகத்தின் வரலாறுபற்றி நாம் அறிந்த அளவில் கிழக் குக் குடியேற்றங்களில் இத்தகைய போராட்டங்கள் இடம் பெற்றிருக்கும் என்ற நம்புவதற்கு, ஏதுக்களேனும் அவசியமேனும் இல்லே. இராமாயணத்தில் ஆரிய முனிவர்களின் யாகவேள்விகள் கொண்ட மதமுறைகளே இராட்சதர்கள் எதிர்த்தமைக்கு முக்கியத்துவம் தாப்பட்டுள்ளது. யாகவேள்டு மண்டபத்துக் குள் இராட்சதர் பகுந்து குழப்பத்தை ஏற்படுத்தி, ஒழுங்கைச் சிர்குலேத்தனர். ஆகவேதான் இராமன் வேள்விமண்டபத்தை இத்தகைய எதிரிகளிடமிருந்து

#### தென் இந்திய வரலாறு

காக்கும் பொறுப்புப் பெற்றிருந்தான். இக்கதைக்கு வாலாற்றுப் பின்னணி இருக்கும் என்பது சந்தேகம்; அப்படியிருப்பின் பூர்விக மக்கள் தம் நாட்டுக்கு வந்த ஆரிய நாகரிகத்தை ஆரம்பத்தில் எதிர்த்திருக்க வேண்டும் என்பதற்கு இந்நிகழ்ச்சிகள் தக்க சான்றுகும்.

அகத்தியரே தமிழ் மொழியின் தந்தை என்றும், தெய்வவம்ச வழிவந்த பாண் டிய அரசர்களின் குலகுருவாக இருந்தவர் என்றும், தமிழ் மொழிக்குரிய முதல் இலக்கணத்தை வகுத்தவர் என்றும் தொன்றுதொட்டுக் கூறப்படுகிறது. பாண் டிய அரசவம்சத்தின் முதல் அரசனும் இராணியும், சிவனும் பார்வதியும் என வும் கருதுகிறுர்கள்.

இன்றுள்ள சங்கத் தொகை நூல்கள் போன்ற பூர்வீகத் தமிழ் நூல்களுள் அகத்திய முனிவர் பற்றித் தெளிவான குறிப்பு எதுவும் இல்லே. மேற்கு மலேத் தொடரின் தென் முளேயில் ('பெற்றிக்கோ' என்று தொலமி என்பவரால் அழைக்கப்பட்ட ) 'பொதியில்' குன்றம் அமைந்துள்ளது. சங்க இலக்கியங்க ளுள் ஒன்றில் மாத்திரம் 'பொதியில் முனி' எனும் சொற்றொடர் அகத்திய நட் சத்திரத்தைக் குறிப்பிடப் பயன்படுத்தப்பட்டுள்ளது. இது அகத்தியர் **ப**ற்றி**ய** மாபுக் கதைகளேத் தமிழகம் அறியாமலிருக்கவில்லே என்பதற்கு ஒரு சான்**கு** கும். அகத்தியரின் அற்புகப் பிறப்புப் பற்றியும் அவருக்கும் வசிட்டருக்கும் இருந்த உறவு பற்றியும் மணிமேகலே என்னும் காவியம் புனேந்த புலவர் பெ**ரு** மகன் அறிந்திருந்தார். இதே காவியம் அகத்தியருக்கும் காந்த சோழனுக்கும் நட்புறவிருந்தது என்றும், சோழனின் வேண்டுகோளின்படி தான் வைத்திரு**ந்த** நீர்க்குடத்திலிருந்து காவேரியைப் பெருக அகத்தியர் அனுமதித்தார் என்றும் கூறுகிறது. மேலும் மணிமேகலே மலாயாநாட்டு மலேகளில் அகத்தியரின் ஆச்சிர மம் இருந்தது எனவும் குறிப்பிடுகிறது. அத்துடன் 'தூங்குயில்' என்ற கோட்டையைக் கைப்பற்றிய சோழ அரசனுக்குப் புகார்ப்பட்டினத்தில் ஆண்டு தோறும் இந்திானேக் கௌாவிக்கும் பெருவிழா ஒன்றினேத்தொடக்கி வைக்கும் படி மந்திர ஆலோசனே சொல்லி அகத்தியர் வழிநடத்திஞர் என்றும் கூறப்படு கிறது. இடைக்கால உரையாகிரியர் நச்சிஞர்க்கினியர் ( கி. பி. 1400 வ**ரையில் )** கூறிய கதை ஒன்றில் முன்னேய புலவன் ஒருவனே மேற்கோள்காட்டிப் பின்வரு மாறு குறிப்பிடுகிரூர் : தென்னகத்திற் கொடுங்கோலாட்சி செய்த இராவணனே அகத்தியர் பொதியில் சந்தித்துத் தென்னகத்தைவிட்டு இலங்காபுரிக்குச் சென்றுவிடும்படி புத்திமதி கூறி வழிப்படுத்திரை என்பதே அக்குறிப்பாகும்.

தமிழ் இலக்கணத்தை அகத்தியர் வகுத்தார் என்னும் குறிப்புகள் மிகப் பிற் காலத்திலேயே தோன்றின. கி. பி. 8 அல்லது 9 ஆம் தாற்றுண்டைச் சேர்ந்த முச்சங்க அபூர்வ மாபுக்கதைகள் பற்றிய ' இறையஞர் அகப்பொருள் உனை யில்' முதன்முறையாக அகத்தியருடைய இலக்கண தால் பற்றிக் கூறப்பட்டுள் ளது. இந்தாலில் அகத்தியர் 1 ஆம், 2 ஆம் சங்க அங்கத்தவர் என்று கூறப்படு கின்றுர். முதல் சங்கம் 4440 ஆண்டுகள் நிலேபெற்றது என்றும் இரண்டாம் சங்கம் 3700 ஆண்டுகள் நிலேபெற்றது என்றும் கூறப்பட்டுள்ளது. அகத்தியும் முற்சங்க நூல் என்றம், அகத்தியத்துடன் தொல்காப்பிய**மும், வேறு மூன்று** நூல்களும் இர**ண்டாம் சங்கத்தில் இலக்கண நூல்களாயிருந்தன என்று**ம் கரு தப்படுகின்றன.

தமிழகத்தின் மிகச் சிறந்த உரையாசிரியர் அனேவரும் அகத்தியர் தமிழ் இலக் கணம் ஆக்கிரைா என்பது பற்றியும், அவ்வாறு ஒரு நால் ஆக்கப்பட்டிருக்கு மாயின் அதற்கும் இப்பொழுது கிடைக்கும் மிகப் பழைய இலக்கண நாலாகிய தொல்காப்பியத்திற்கும் உள்ள தொடர்புகள் எவை என்பது பற்றியும் ஆராய்ந் .துள்ளனர். போசிரியர் (கி. பி. 1300 வ**ாையில்) என்ற அறிஞரின் கருத்து**ப்படி தொல்காப்பிய நாலாசிரியர் அகத்தியத்திற்குப் புறம்பான விதிகளே ஆதார மாகக் கொண்டு தனது நூலே ஆக்கினூர் என்ற கருத்துப் பாவியிருந்ததாகக் குறிப்படுகிறார். ஆயின் அக்கருத்தைத் தாம் ஏற்க மறுப்பதாகப் போசிரியர் கூறுகின்றூர். மேற்கோள்கள் காட்டி மாபுகளேக் கையாண்டு. குறிப்பாக இறை யனர் அகப்பொருள் உரையைத் துணேயாகக் கொண்டு, அக்கருத்தை மறுக்க ரூர். தமிழ் மொழி, இலக்கணம் ஆகிய இரண்டையும் அகத்தியரே உருவாக்கி ஞர் எனவும் ,அகத்திய முனிவரின் தலேசிறந்த 12 மாணவர்களுள் தொல்காப்பி யர் தலேமாளுக்கன் என்றம், அகத்தியம் என்பது மூலஇலக்கண நால் என் றும், தொல்காப்பியஞர் அகத்தியத்தைப் பின்பற்றியே தொல்காப்பிய நூலே ஆக்கிளூர் என்றும் போசிரியர், தொல் இலக்கியங்களிலிருந்து மேற்கோள் காட்டிக் சுறுகிறூர். வேங்கடம் தொடங்கித் தென்குமரிவரை அமைந்த தமிழ் அகம் பற்றிப் பனம்பாாஞர் அவர்கள் தொல்காப்பியத்திற்கு முகவுரை கூற முற்படும் காலத்தில் குறிப்பிடுகிரூர்; இது அகத்தியம் இயற்றப்பட்ட காலத்தை விடக் சூறுகிய நிலப்பொதேசத்தைக் சூறிப்பிடுகின்றது. எனவே தமி ழகத்தைக் கடல் கொள்ளுவதற்கு முன்பே அகத்தியம் எழுதப்பட்டிருத்தல் வேண்டும் எனவும் போசிரியர் கருதுகிறுர். தொல்காப்பியர் அகத்தியரிட மிருந்து எதையும் பெற்றிலர் என வாதிப்போரும் சில காரணங்களேக் காட்டு கின்றனர். தொல்காப்பியர் அகத்தியரின் சீடர் எனப் பொதுவாக நம்பப்பட்ட மையினுல் இவர்கள் அதை மறுத்துரைக்க முயலவில்லே. ஆயின், அகத்தியரின் பொறுமையும் முற்கோபமும் இருவர் மத்தியிலும் பகைமையை வளர்த்தது என்று இவர்கள் கூறுகிறூர்கள். தென்னகம் நோக்கி அகத்தியர் வந்தபின் தம் மணேவியான உலோபாழுத்தினாயை அழைத்து வரும்படி தன் சிடனை தொண தாமாக்கினி (தொல்காப்பியர்) என்பவனே வடக்கு நோக்கி அனுப்பிஞர் என்ற கதையை நக்கிஞர்க்கினியர் குறிப்பிட்டுள்ளார். அகத்தியர் தன் மாணவனுக்கும் மனேவிக்கும் இடையில் குறிப்பிட்ட அளவு தாரம் பிரயாணத்தின்போது இருப் பக அவசியம் என்ற வரையறுத்திருந்தார் என்றும் ஆனுல் வைகை ஆற்றின் பெருக்கினுல் உலோபாமுத்தார மூழ்கிவிடுவாள் என்று அஞ்சித் தொல்காப்பியர் கிட்ட நெருங்கி, ஒரு மூங்கில் தடியின் துணேகொண்டு அவளேக் கரை சேர்த் தார் என்றும் கூறுகிறது. தனது ஆணேயை மீறிய இருவரையும் அகத்தியர் மோட்சம் செல்ல முடியாதவாறு சபித்தார் என்றும் இதே சாபத்தைத் தொல் காப்பியர் அகத்தியர் மீது விதித்தார் என்றும் கதை கூறுகிறது. இத்தகைய

#### தென் இந்திய வரலாறு

அற்பத்தனமான மாபுக் கதை தெடுநாள் நிலவி முக்கியத்துவம் பெற்றுள்ளது. இன்றும்கட தீர்க்கப்படாமலிருக்கும் அகத்தியர் தொல்காப்பியர் பற்றிய அபிப் பிராயபேத வளர்ச்சியின் ஒரு கட்டத்தின் முடிவையே இக்கதை குறிப்பிடு கிறது. வடக்கிலிருந்து வரும் வடமொழி ஆதிக்கத்தைக் தமிழ் மொழியில் திணிக்கும் மனப்பான்மையின் பொதிபலிப்பாகவே அகத்தியர் பற்றிய பொச்சினே யும் அமைந்துள்ளது. தமிழ் மொழியின் தந்தை அகத்தியர் என்றும், அல்ல வென்றும் தொல்காப்பியத்திற்கு மூலநூல் அகத்தியம் என்றும், அல்லவென்றும் **நடத்துவரும் வி**வாதம் இதற்கு ஓர் நல்ல எடுத்துக்காட்டாகும். தொல்காப்பியத் **திலோ, பனம்பாராரைால் தொல்காப்**பியத்திற்கு எழுதப்பட்ட முகவுரையிலோ அகத்தியர் பற்றிய எதுவும் குறிப்பிடப்படவில்லே. கி. பி. 8 அல்லது 9 ஆம் **தாற்றுண்டு வரையி**லேயே நாம் முன்னர் கவனித்தது போன்ற அகத்தியம் பற் றிய குறிப்புக் காணப்படுகிறது. பாண்டியரின் குலகுரு அகத்தியர் என்று பாண்டிய அரசுப் பிரகடனங்கள் வெளியிட்ட காலமும் இதுவே. வாலாற்றில் முதற் தமிழ் அரச ஆதிக்கத்தை நிலே நிறுத்திப் போரசை நிலேபெறச் செய்ய முயன்ற பாண்டிய அரசர்களே தமிழ் இலக்கியங்களினதும் சங்கத்தினதும் காவலர்களாகவும் விளங்கிஞர்கள். தமிழ் மொழிக்கும் அகத்தியருக்கும் இருந்த தொடர்பை இக்கதைகள் அனேத்தும் உறுதிப்படுத்துகின்றன. தொல்காப்பியம் பிந்திய காலத்தில் தோன்றியிருத்தல் வேண்டும். அகத்தியருக்குத் தமிழ்க்கலா சார வளர்ச்சியிற் சிறப்பிடம் கொடுக்க எடுத்த முயற்சிகள் எதிர்ப்பைத் தூண்டி யிருத்தல் வேண்டும். தமிழ் நாட்டில் வடமொழி, ஆரியரின் கலாசாரம் ஆகி**ய** வற்றின் ஆதிக்கம் அமைதியாகவும் படிப்படியாகவும் ஊடுருவி உள்ளூர் அம்சங் களே மாற்றி வந்தபொழுது எதிர்ப்பு ஏற்படவில்லே. காலத்தால் முந்திய இவ் வூடுருவல் தமிழ் மக்களால் அங்கீகரிக்கப்பட்டுள்ள நிலேயில் ஆரிய கலாசாரத் தின் அம்சங்களுடன் இணேந்து வளர்ந்த கலாசாரத்தில் இனம் கண்டுகொள்வது மிகக் கடினமாகிவிட்டது. ஒரு மாபுக் கதையை அடிப்படையாக வைத்துத் தமிழ் மொழியும் தமிழகத்தின் முழுக் கலாசாரமும் ஒரு வேதகால முனிவனி லிருந்து தோன்றின என்று கூறும் கருத்தை ஏற்க மறுப்பது இயற்கையே. இவ் வாறு கட்டப்பட்ட கற்பனேக் கதைகளுக்கு எதிராக மாற்றுக்கதைகளே, எதிர்க் கும் கருத்துக்கொண்டவர்கள், உருவாக்க முயன்றனர். பின்னர். இப்பொழுதும் நாம் கண்பதுபோன்று, இம்மாபுக்கதைகள் தர்க்கத்திற்குரிய சான்றுகளாகப் பயன்படுத்தப்பட்டன.

பல நூற்றுண்டு காலமாக மெதுவாக நிகழ்ந்த நிகழ்ச்சியே தென்னகம் ஆரிய மயமான சம்பவமாகும். கி. மு. 1000 ஆண்டுகள் வரையில் பாவ ஆரம்பித்த ஆரியகலாசாரம் காத்தியாயனரின் காலத்திற்கு முன்னரே நன்றுகப் பாவியிருத் தல் வேண்டும். காத்தியாயனர் கி. மு. நாலாம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்த ஓர் இலக் கண நூலாசிரியர். இவர் தென்னகத்தின் தமிழ் நாடுகள் பற்றிக் குறிப்பிட்டுள் ளார். தெற்கு நோக்கிச் சென்ற ( ஆரிய ) குடியேற்றக்காரர் பின்பற்றிய வழி கள் எவை? விந்திய, சற்புர மலேத்தொடர்களில் அமைந்த காடுகளும், நர்மதை ஆறும் தெற்கு நோக்கிய பயணத்திற்குப் பெரும் முட்டுக்கட்டையாக இருப்பன வாகையால் கிழக்குக் கரையோரமாகத்தான் அவர்கள் சென்ற வழி அமைந்

#### வரலாற்றின் உதயம்

**திருத்தல்** வேண்டுமென்.அம் ஆராய்ச்சியாளர் சிலர் அபிப்**பிரா**யப்படுகின்*ளு*ர் கள். ஆயின் ஆரிய செல்வாக்கு வடமேற்கிலிருந்து தொடங்கிக் கிழக்கு, தெற்கு ஆகிய திசைகள் நோக்கிப் பாவியது. வட இந்தியாவின் கிழக்குப் பகுதி பிந்திய காலத் தில்தான் ஆரியரின் ஆதிக்கத்தின் கீழ் கொண்டுவாப்பட்டது. அப்படி இருந்தும் கிழக்குப்பாகம் மேற்குப் பாகம் போன்று முற்றுக ஆரியமயமாக்கப் படவில்லே. பாணினி கலிங்கம் பற்றிக் குறிப்பிட்டபோதும் தெற்கு நோக்கி ஆரி யர் முன்னேறியது கிழக்குக் கரையோரமாக என்று நாம் நம்புவதற்கில்லே. பிரா மணங்கள், இராமாயணம், பௌத்த நூல்கள் போன்றவற்றிலுள்ள சான்றுகளி **லிருந்து விந்திய, சற்புர ம**ேத்தொ**டர்களுக்கூடாகவும், நர்மதை ஆற்**றைக் கடந்தும் ஆங்காங்கே வாய்ப்புள்ள தொடர்புக்கடவைகள் அமைந்திருந்தன வெனத் தெரிகிறது. விதர்ப்பநாடு, குறிப்பிடப்பட்ட முடியாட்கிகளுள் முதன்மை வாய்ந்தது. இராமன் வனவாசம் செய்த பிரதேசம் நாகபுரிக்குக் கிழக்கே உள் ளது என்று எவரும் கூறவில்லே. இந்த இடம் மேற்குத் தக்கணத்தில், நாசிக்கு என்ற நகரையோ, அதன் அயஃயோ அடுத்து இருக்கவேண்டும் என்று பலர் கூறுகிரூர்கள். தெற்கு நோக்கி ஆரியர் சென்ற வழியைப்பயன்படுத்தியே, பாவ ரியின் சீடர்கள் அசுமகாவிலிருந்து மகதம் நோக்கி வடக்காக வந்திருத்தல் வேண்டும். ஆரியர் சென்றவழி அவந்தி நாட்டுக்கூடாக நர்மதை ஆற்றின் அரு கில் அமைந்த மாந்தாடைக்குச் சென்று அவ்வாற்றையும் மலேகளேயும் ஊடுரு வித் தென்பகுதியை அடைந்திருத்தல் வேண்டும். விதர்ப்பநாட்டுக் குடியேற்றத் தின் பின்பு மூல நாடு, ''பெயித்தானே'' தலேப்பட்டினமாகக் கொண்டு தொடங் கப்பட்டிருக்கவேண்டும். இதைக் தொ**டர்ந்தே** " அசுமகா " குடியேற்றம் ஏற் பட்டிருத்தல்வேண்டும். தூர தெற்கில் ஆரியர் பயன்படுத்திய வழியைத் துணிந்து கூறமுடியாது; தென்னகத்துப் பிராமணர்களுள் ஒரு பிரிவினர், "பெரும் பயணத்தர்" எனப்பொருள்பட " பிரிகக்காணர்" **என** அழைக்க**ப்** படுவர் ; இவர்கள் தெற்கு நோக்கி வந்த ஒரு பெரிய தொகுதியினர் வழி வந்த வர்களாயிருத்தல் வேண்டும். இத் தொகுதியில் ஒரு பிரிவினர் மலநாடு எ**ன்** பவர்களாவர். இப்பிரிவினர், மேலும் கந்தா—மாணிக்கம், மாங்குடி, சத்**திய**—மங் களம் என்ற உபபிரிவுகளாகப் பிரிக்கப்பட்**டுள்**ளனர். இப்பெயர்கள் மேற்கு மலே**த்** தொடர் அருகே அமைந்தகிராமங்களின் பெயர்களாகும். அப்படியாயின் இக்குடி யேற்றங்கள் மேட்டு நிலங்களுக்கூடாக வந்து மைசூர், கோயம்புத்தூர், மதுரை ஆகிய மாவட்டங்களில் நிலேகொண்டு பிற இடங்களுக்கும் பாவியிருக்கலாம். எனினும் இந்த முடிவுகளுக்கு நோடியான ஆதாரங்களில்லே. சிந்துமுகம் தொடங்கிக் சூசராத்து வரையிலும் உள்ள கடற்கரை **வழியாகவு**ம், **வட**பம் பாய்க் களைவழியாகவும் பிந்திய காலங்களிற் கலிங்கத்தைக் கடந்து கிழக்கு வழியைப் பின்பற்றியும், ஆரியர் தென்னகம் நோக்கிச் சென்ற ஏனேய வழிகள் அமைந்திருக்கலாம். இலங்கை அநேகமாக வட இந்தியாவிலிருந்து கடல் மார்க்க மாகச் சென்ற குடியேற்ற வாசிகளால் ஆரியமயமாக்கப்பட்டிரு<mark>த்தல் வேண்</mark> டும்; இந்தோ—ஆரிய மொழிப் பிரிவைச் சேர்ந்த அவர்கள் சிங்கள மொழி இதற்குச் சான்றுகும்.

#### தென் இந்திய வரலாறு

தென்னிந்தியா படிப்படியாக ஆரியமயமாக்கப்பட்டு வந்த 7 அல்லது 8 தாற் ருண்டுகால எல்லேக்குள் ஒரு புதிய கலாசாரம் வளர்ந்து வந்தது. இதேவேனே யில் மேற்குக் கிழக்கு நாடுகளுடன் தென்னகம் கொண்டிருந்த தொடர்பு தொடர்த்து நடைமுறையிலிருந்தது. இதற்குரிய இலக்கிய, புதைபொருள் ஆராய்ச்சுச் சான்றுகளே நாம் சிறு அளவிலாயினும் கவனிப்பது அவகியம்.

எருசலத்தை ஆட்சிபுரிந்த சொலமன் அரசனேக் காணச் சீபாவின் இராணி சென்றபோது வாசனேத்திரவியங்களேயும் பொன்னேயும் இரத்தினக் கற்களேயும் ஒட்டகங்கள் சுமந்துகொண்டு பெருவரிசையில் வந்தன: கொம் என்பவனின் கடற்படை, ஒபீர் என்னும் இடத்திலிருந்து பொன்னேயும் சந்தன மாங்களேயும் இரத்தினக் கற்களேயும் ஏற்றி வந்தது. அரசன் சொலமன் யானேத் **தந்த**த்தால் ஒரு கிம்மாசனம் அமைத்து அதன் மேல் சிறந்த பொன்னேக் கு**வித்து** வைத் தான். மேலும், கொம் கடற்படையைகிட அரசன், "தார்சுசு" என்ற கடற் படையும் அவன் ஆணேயிலிருந்தது. மூன்று ஆண்டுகளுக்கு ஒருமுறை கடற் படை, பொன், வெள்ளி, யானேத்தந்தம், மந்திகள், மயில்கள் போன்றவற்றைக் கொண்டுவந்தது. தயர் நாட்டின் பினீசிய அரசனே கொம் என்பவன்; இவனுக் கும் சொலமனுக்கும் இருந்த நட்பு எருசலத்தின் சுபீட்சத்திற்கு வழிவகுத்தது செங்கடலுக்குச் செல்லும் பெருவழியாகச் சொலமனின் இராச்சியத்தைக் கொம் பயன்படுத்தினுன். அங்கு கப்பல் கட்டுதல், கடல்வழி வர்த்தகம் முதலி யன வளர்ந்**து** எருசலத்தின் பெரும் செல்வத்தைக் குளித்தன. ந**ீர் என்பது** ஆப்கீரா நாடாக இருக்கலாம். அதை ஒத்த தார்சிசு என்பதும் இங்கு தான் இருத்தல் கூடும். மயில்களும் சந்தன மாங்களும் தென்னிந்தியப் பெயர்களே உடையனவாயிரூப்பதுமன்றி அவை இந்தியாவில் இருந்தே சொலமனுல் பெறப் பட்டனவுமாகும். இந்தியாவில் வெள்ளி கிடைக்காதிருந்த போதும் யானேத்தந் தங்களிற் கில்வாயினும் இந்தியாளிலிருந்தே சென்றிருத்தல் வேண்டும். எடிரே யம், எகிப்து, கிரேக்கம் என்னும் மொழிகளிலுள்ள யானேயைக் குறிக்கும் சொற் கள் வடமொழிச் சொல்லான இப்கா (யானே) என்ற சொல்லில் இருந்தே வந் தன. பாரசீகக் குடாவின் தெற்குக் கரையில் அமைந்த இடேடன் நாட்டைச் சேர்ந்த வர்த்தகர் இக்காலத்தில் இந்தியாவிலிருந்து கருங்காலியைப் பலத்தீனத் திற்கு ஏற்றிச்சென்றனர். அசிரிய, பாபிலோனியப் போரசுகள் பா**ரசிகக் குடா**வி லுள்ள தமது துறைப்பட்டினங்களிலிருந்து வர்த்தகம் செய்து பொன், வாசனேத் தொவியங்கள், சந்தனமாம் முதலியவற்றை இந்தியாவிலிருந்து பெற்றுக்கொண் டன. கி. மு. 5 ஆம் தாற்ருண்டுக்கு முன் பாபிலோனியாவிற்கு இறக்குமதி செய் யப்பட்ட அரிசி, மயில், சந்தனமாம் போன்ற அறியாத பல பொருள்கள் ஒவ் வொன் அம் ஒவ்வொரு திராவிடப் பெயரை—வடமொழிப் பெயான் ற—கொண்டு வந்தன. கி. மு. 7 ஆம் தாற்ருண்டில் பாபிலோனியாவிற்கும் தென் சீ**னத்தி**ற்கும் கடல் வழி வர்த்தகம் வளர்ந்து அவ்வேளேயில் பாடுலோ**னிய நாணயங்கள்** சீனத்தில் புகுத்தப்பட்டன. சீன பாபிலோனிய கடல் வழி வர்த்தகத்தில் இத்தி யாவும் இயற்கையாகவே தொடர்பு கொண்டிருந்தது. மேற்கு அயல் நாடுகளுக் கும் தென்னிந்தியாவிற்கும் இடையில் அ**திக க**டல் தொடர்பு இருந்தமைக்குச்

சான்றுகள் இன்னமும் சில உள. நெபுகட்நெசார் (கி. மு. 604-562) அ**ரண்** மனேக் கட்டடத்திலுள்ள கைமாம் ஒன்று தேவதாரு என்னும் விலேயுயர்ந்த இந்திய மாத்திலிருந்து எடுக்கப்பட்டது. இதே காலத்துக்குரியதும் ஊர் என் அபம் இடத்தைச் சேர்ந்ததுமான சந்திரத் தெய்வத்தின் கோவிலிற் காணப்பட்ட தேக்கு மாக்குற்றிகளும் இந்தியாவிலிருந்**து த**ருவிக்கப்பட்டவையே. பாபிலோ னுக்கு மயிலேக் கடல் வழி கொண்டு சென்ற முதல் இந்திய வர்த்தகர் சிலரின் அனுபவங்கள் பற்றிப் '' பாவெரு சாதக'' என்ற கதை குறிப்பிடுகிறது. இவ்வ**ா** ரூகவுள்ள சான்றுகள் தென் இந்தியாவுக்கும் அதன் மேற்கு அயல் நாடுகளுக்கு மிடையில் அதிக கடல் வழித் தொடர்புகள் இருந்தன என்பதை உறுதிப்படுத்து கின்றன. கி. மு. 7 ஆம், 6 ஆம் நாற்றுண்டுகளில் உலகின் வர்த்தக பீடமாகப் பாடீலோன் உயர்ந்த மதிப்புக் கொண்டு விளங்கியது. பல நாடுகளேச் சேர்ந்த வர்த்தகர்கள் பாடுலோனிய சந்தைகளில் நடமாடினர். அவர்களுள் தென்னிந் திய வர்த்தகர்களும் இடம் பெற்றனர். பாபிலோனியா வீழ்ச்சியடைந்தபோது அதன் வர்த்தகம் மேளசா, ஏடின், கேன் போன்ற இடங்களில் வாழ்ந்த அ**ரா** பிய வர்த்தகர்களின் கைக்கு மாறியது. கிப்பலுசு என்பவர் பருவக்காற்றைப் பயன்படுத்த அறிந்துகொள்ளும் வரையில் கடற்கரையை அண்டியே இந்தியப் போயாணம் நிகழ்ந்தது என்று பெரிப்பிளசு என்ற நாலின் ஆசிரியர் கூறுகிறார். பாசீகக் குடாவிற்கும் இந்தியாவிற்குமிடையில் இருந்த கடல் வழி வர்த்தகப் பாதை, இடர் பல மலிந்த கெத்துரோசியாக் களையை அண்டி அமைந்திருக்கவே முடியாது. கி. மு. 512 இல் சிந்து ஆற்றின் கழிமுகத்திலிருந்து தாரியசும் இாண்டு நூற்றுண்டுகள் கழித்து மகா அலெக்சாந்தரும் இப்பாதை பற்றி அறிந்துவா அனுப்பிய கப்பல்களே எதிர் நோக்கிய தொல்லேகளும், ஆபத்துக் களும் இப்பாதையின் தன்மையை எடுத்துக்காட்டுகின்றன. கப்பலின் மாலுமி கள் இவ்வழிகளே அறியாதிருந்தனர் என்பதும் தெளிவு. கி. மு. 7 ஆம் நூற்றுண் டில் சீனம் சென்ற மாலுமிகளும் இந்திய, அராபிய, பாரசீக மாலுமிகளும், மிக முந்தியகாலம் தொட்டுப் பருவக் காற்றுகள்பற்றி அறிந்திருக்கவேண்டும். ஆகவே தான் அஞ்சாது பெருங்கடல்கள்மீது கப்பல் விட்டிருத்தல் வேண்டும். கிப்பலுசு என்பவனே பருவக்காற்றை முதல் (கி. பி. 45 வரையில்) அறிந்தவன் என்பது உண்மையாளுல் அந்த அறிவு அவனது காலத்தில் வாழ்ந்த உரோம, கிரேக்க வர்த்தகர்களுக்குப் பயன்பட்டிருக்கவேண்டும்.

கி. மு. 7 ஆம் நாற்றுண்டு தொட்டு இந்திய வர்த்தகப் பண்டங்கள் சீனத்திற் கும் கடல் வர்த்தகாரல் கொண்டுவரப்பட்டன என்று சீன வாலாற்றுச் சான்று கள் கூறுகின்றன. இது பொதுவாக அங்கீகரிக்கப்படாத போதிலும் வியப்பூட் டும் ஆதாரங்கள் அத்தகைய தொடர்பு இருந்தமையை எடுத்துக்காட்டுகின்றன. உதாரணமாக, கி. மு. 10000 ஆண்டு காலத்தைச் சேர்ந்த இரும்புக்காலக் கருவி கள் பல பிலிப்பைன் திவுகளிற் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. இக்கருவிகளுக்கும் தென்னிந்தியாவில் இதே காலத்தில் கண்டெடுக்கப்பட்ட கருவிகளுக்கும் தெருங்கிய ஒற்றுமை இருப்பதைக் காணலாம். இவற்றுள் இரும்பாலான கத்தி கன், கோடரிகள், சுட்டிகள், சுட்டிமண்கள், பளிங்கு மணிகள், வளேயல்கள் ஆகி

# அத்தியாயம் V

#### ச்சுளிற்

யன உள்ளன. பளிங்கு மணிகளும் வளேயல்களும் பச்சை, நீல நிறங்களிற் காணப்படுகின்றன. இன்னும் ஒரளவு விலேயுயர்ந்த பாறைப் பளிங்குக் கற்கள் நீலக்கற்கள், பலவர்ணக்கற்கள், செவ்வந்திக்கற்கள் போன்ற இ**ர**த்தினக் கற்க ளாலான மணிகளும் இங்கு காணப்பட்டன. முந்திய இரும்புக்காலக் கண்டுபிடிப் புகளில் இரும்பின் பாதிப்பால் பச்சை நிறம் பெற்ற பளிங்குகள் மட்டும் கிடைத் தன. நீலப்பளிங்கு அடுத்த பருவத்தில் கிடைப்பதற்குக் கா**ரண**ம் செ**ம்பு பயன்** படுத்தப்பட்டமையே. தென்னிந்தியாவில் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ள இரும்பாலான கருவிகளும் பளிங்காலான பொருள்களும் பிலிப்பைனிற் கண்டெடுக்கப்பட்ட இரும்பு, பளிங்குப் பொருள்களேப் பெரும்பாலும் ஒத்திருக்கின்றன. இவை தோல்மன் சமாதிகளிலும் பிற இடுகாடுகளிலும் பல்லாயிரக்கணக்கிற்காணப்படு கின்றன. தெறித்தவ காலத்தை அல்லது அதற்கு முந்திய காலத்தைச் சார்ந்த வாலாற்றுத் தொடக்கம் கொண்ட சோ, சோழ, பாண்டிய முடியாசுகளின் காலத்தை இக்கண்டுபிடிப்புகள் மேலும் முந்தியவை என்று முடிவாக்குவதற் குத் திணேபுரிகின்றன. மலாயாக் சூடாநாட்டிலும், யாவாவில் உள்ள தோல்மன் சமாதிகளிலும், வட போர்னியோவிலும் இதேபோன்ற பளிங்கு மணிகளும், வளேயல்களும் அண்மையிற் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. இச்சான் றகளிலிருந்து வட பிலிப்பைன் தீவுகளிற்கும் தென்னிந்தியாவிற்கும் கி. மு. 10000 ஆண்டுகள் பழமையான கடல் வர்த்தகம் இருந்திருக்கவேண்டும் என்பது தெளிவாகிறது. தென்னிந்திய அரசுகள், வியாபித்து வளர்ந்த வர்த்தகத்தையும் குடியேற்றங் களேயும் சுமாத்திரா, யாவா, இந்தோசினம் போன்ற நாடுகளில் கெறித்தவ காலத் தின் ஆரம்ப நூற்றுண்டுகளிலேயே ஏற்படுத்தின என்பது நாம் அறிந்ததே. முன் கூறிய புதிய கண்டுபிடிப்புகளிலிருந்து தென்னக அரசுகள் இத்தகைய உறவை இக்காலத் திலேயே தொடக்கிவைத் தனவல்ல, பல நூற்றுண்டுகள் பழமையுள்ள ஒரு தொடர்பின் கடைசிக் கட்டமே இவ்வாசுகளின் தொடர்புகள் என்பது தெளிவாகின்றது; இத்தொடர்பு வடபிலிப்பைன் தீவுகள்வரை ப**ரவி**யிருந்தது.

தென் இந்திய வரலாறு:

### துணேநூற் பட்டியல்

D. R. BHANDARKAR: Lectures on the Ancient History of India from 650 to 325 B. C. (Calcutta, 1919)

- R. G. BHANDARKAR : Early History of the Dekkan (Bombay, 1895)
  R. B. DIXÓN : 'Recent Archaeological Discoveries in the Philippines'
- (Proceedings of the American Philosophical Society, Vol. 69, 1930)
- P. T. SIRINIVASA IYENGAR : History of the Tamils, (Madras, 1929) J. KENNEDY : 'The Early Commerce of Babylon with India' (JRAS, 1898)

W. LOGAN: Malabar, Vol. I (Madras, 1887)

W. H. SCHOFF (ed): The Periplus of the Erythraean Sea (New York, 1912)

# மௌரியப் பேரரசின் காலம்

தெற்கில் நந்த வம்ச ஆட்சி — சந்திரகுப்த மௌரியனின் முடிவுபற்றிக்கூறும் சமணக் குறிப்புகள்—கல்வெட்டுகள் — வட இந்தியாவிற்கும் தென்னிந்தியாவிற்கும் இருந்த வர்த்தகத் தொடர்புபற்றி அர்த்தசாத்திரம் கூறுவது — பாண்டிய அரசுபற்றி மெகத்திவிசு — அசோகன் கல்வெட்டுக்களில் தமிழ் முடியரசுகள்—சத்தியபுதா—தக்கணத்தில் அசோகப் பேரரசு—தமிழ் அரசுகளின் கூட்டினேப்பு — தென்னக அரசியல் பற்றி மௌரியர் அக்கறை—குகைகளில் பிராமி மொழியில் அமைந்த கல்வெட்டுக்களும் அவற்றின் முக்கியத்துவமும்.

மகதப் போசசு, கி. பி. 4 ஆம் தாற்றுண்டில், நந்த வம்சத்தினரின் ஆட்சி யின்கீழ், மேலும் விரிவடைந்தது; நந்த வம்சத்தினர் மக்களால் வெறுக்கப் பட்டவர்களாயினும் சக்தியிக்கவர்கள். புராணக் குறிப்புகளின்படி, எதிர்த்த அரசுகள் அனேத்தையும் அடிபணிய வைத்து முழு இந்தியாவிலும் சக்திமிக்க போசர்களாக இவர்கள் நிகழ்ந்தனர். தென்னகத்தில் இவர்களின் ஆதிக்கம் எவ்வளவுக்குப் பாளியிருந்ததென்று சுலபமாகக் கூறமுடியாது. கி. மு. 2 ஆம் நூற்றுண்டில் கலிங்கத்தை ஆண்ட காரவெல அரசர் காலத்துக் 'காதீகும்பா' கல்வெட்டில் கலிங்கம் நந்தப் போசின் ஓர் அங்கமாக இருந்ததென்று குறிப் பிடப்பட்டுள்ளது. இந்தக் கல்வெட்டு நந்த அரசன் ஒருவன் ஒரு வாய்க்கால் நிர்மாணிக்கும் பணியில் ஈடுபட்டிருந்ததைக் குறிப்பிடுகிறது. அத்துடன் **நந்த** அரசன் போரில் வெற்றிகண்டு முடிக்குரிய பல கலிங்க அரசர்களின் கிலேகளே வெற்றிச் சின்னமாகக்கொண்டு சென்*ளு*ன் என்றும் பிறிதோர் இடத்தில் குறிப் பிடப்பட்டுள்ளது. கி. பி. 10 ஆம், 11 ஆம் நூற்றுண்டுகளேச் சேர்ந்த மைசூரில் உள்ள கன்னடக் கல்வெட்டுகளில் குந்தள நாட்டை நந்தர்கள் ஆண்டமைபற் றிய கில குறிப்புகள் காணப்படுகின்றன. ஆயின் இதனே உறுதிப்படுத்துவதற் குத் தகுந்த ஆதாரங்கள் இல்லே. கோதாவரி ஆற்றின் மேற்குப்பகு தியில் அமைந்த நந்தர் என்ற இடத்திற்கும், நௌ-நந்தகெர என்னும் புராதன பெய ருக்கும் தொடர்புண்டு என்று காட்டப்படுகிறது. இப்பெயர் தக்கணத்தில் **நந்த** ஆதிக்கத்தின் எல்ஃயைச் சுட்டிக்காட்டுவதாகவும் கொள்ளப்படுகி**றது. துவார** மிடப்பட்ட பாரண நாணயங்கள், தக்கணம், தென்னிந்தியா, இலங்கை, வட இந்தியா போன்ற பகுதிகளிலும் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. இந்தியாவின் வடக் குத் தெற்குப் பகுதிகளுக்கிடையில் நிலவிவந்த வர்த்தகத் தொடர்புகளே இத நாணயங்கள் விளக்குகின்றன. எனிலும் இப்பூர்வீக நாணயங்கள், நந்தப் போ சின் தெற்கு எல்லேயை வரையறுப்பதற்குத் தூணேயாக இருக்கவில்லே. குந்தளம் நந்தப்போசில் இருந்ததால் நந்தப் போசின் நிலப்பாப்பும், அசோகனது மௌரியப் போசின் நிலப்பாப்பும் ஒத்த அளவுள்ளனவாய் இருந்தன. மௌரி

#### மௌரியப் பேரரசின் காலம்

டெடுக்கப்பட்டுள்ள பிந்தியகால கல்வெட்டுக்கள் (12 ஆம், 15 ஆம் நூற்ருண் டைச் சேர்ந்தவை) இதே மாபுக் கதையைச் சிறுமாற்றங்களுடன் கூறுகின் றன. இலக்கியச் சான்றுகளும் இவைபோன்று அமைந்துள்ளன. இவற்றுள் கி. பி. 931 ஐச் சேர்ந்த பிருகத்கதாகோசம் என்ற அரிசேனனுடைய நூல் பழமைவாய்ந்தது. சந்திரகுப்தனுடைய முடிவுபற்றித் தெளிவான சான்று எதுவும் இல்லே. எனவே இக்கதைகள்பற்றிய நம்பிக்கை வலுப்பெறுகிறது. எனி னும் கதைகளேப் பொறுத்தமட்டில் அவற்றைத் தனித்து ஏற்றுக்கொள்ள முடி யாதாகையால் கல்வெட்டுக்கள் குறிப்பிடும் சந்திரகுப்த முனி சந்தேகத்திற் கப்பாற்பட்டவால்லர்.

மௌரியப் போரசின் ஆரம்பகாலத்தில் வடக்கிற்கும் தெற்கிற்குமிடையில் நிலவிய வர்த்தகத் தொடர்புபற்றிக் கௌடிலியரின், அர்த்தசாத்திரம் கில செய்திகளேத் தருகின்றது. தரை வழிகளுள் தட்சிணுபதம் நோக்கிச் செல்லும் வழியைவிட இமயம் நோக்கிச் செல்லும் வழி உயர்ந்தது என்றும் யானேகள், குதிரைகள், வாசணேத்தொளியங்கள், யானேத்தந்தம், தோல் வகைகள், வெள்ள, பொன் ஆகிய பொருள்கள் போன்ற பெறுமதியுள்ளவை தெற்கில் கிடைப்பது கடினம் என்றும் தனது ஆசிரியர் கூறுவதாகக் கௌடிலியர் குறிப்பிடுகினுர். இக்கருத்தை ஏற்க மறுக்கும் கௌடிலியர் தென்னக வழிபற்றிக் கீழ்க் கண்டவாறு கூறுகிறூர்: ''கம்பளி உடைகள், தோல் வகைகள், குதிரைகள் ஆகியன தென்னக அழியில் குறைவாயுள்ளன. எனினும் தட்சுணுபதத்தில் சங்கு, வைரம், இரத்தினங்கள், முத்துக்கள், பொன்னுலான பொருள்கள் மிக அதிகம். சுரங்கங்கள், வர்த்தகப் பண்டங்கள் போன்றன மலிந்த பெரதேசங் களுக்கூடாகத் தென்னகவழி செல்கிறது. வர்த்தகர் நடமாட்டம் தெற்கில் அதிகம். இங்கு பிரயாணம் செய்வது சுலபம். ஆகவே தென்னக வழி மிக உயர்ந்தது.'' தந்த, மௌரியப் போரசுகள் நிறுவப்பட்டதன் விளேவாகத் தென்னகத்துடன் வர்த்தகம் விரிவடைந்ததை எமக்கு முன்ளேய விபரங்கள் நினேவூட்டுகின்றன. பொன், வைரம், இரத்தினம், முத்துப்போன்றன சுலபமாகச் செல்லக்கூடிய வழி நெடுக இருந்தமை குறிப்பிடத்தக்கது. பாண்டிய நாட்டுத் தாம்பரபாணி, பாண்டியகவாதம் (மலேயக்கோட்டை), கோள நாட்டைச் சேர்ந்த ''குர்கு'' அரசகளஞ்சியத்துள் அடங்கியமைபற்றிக் கௌடிலியர் குறிப்பிட்டுள்ளார். மதுரையிலிருந்து வந்த பருத்திப்புடைவைகள் பற்றியும், பல வர்ண வைடூரியங்கள், சந்தன மாங்கள் போன்ற தென்னகச் செல்வங்கள் பற்றியும் கௌடிலியர் எழுதியுள்ளார்.

எாக்கிளிசு என்பவனுடைய மகள் பண்டையா என்னும் அரசுயின் முடி யாசுபற்றி மெகத்தினிசு குறிப்பிட்டுள்ள மாபுக்கதை, பாண்டிய அரசின் தோற் றக்தைப்பற்றிக் குறிப்பிடுகின்றது. எனினும் அதேகாலத்தில் நிலவிய நிலேமை கீனப்பற்றி இக்குறிப்புகள் சொல்லுவதாகக் கொள்வது தவது. " அரச களஞ் சியத்திற்கு ஒவ்வொருநாளும் பொருள் பண்டங்களாக ஒவ்வொரு கொமமும் திறை வரி செலுத்திவந்தது" என்று மெகத்தினிசு குறிப்பிடுகிரூர். இத்தகைய

தென் இந்திய வரலாறு

யப் போசர் தென்னகத்தில் நாடுபிடிக்கும் நோக்குடன் போர்களில் இறங்கிய தாகச் சான்று எதுவும் இல்லே. முன் கூறிய கன்னடக் கல்வெட்டில் உள்ளது போன்று சரியான மாபுக்கதையின்படி, நந்தப் போச வம்சத்தினரைத் தோற் கடித்தபின் மௌரியர் தென்னக உடைமைகளேப் பெற்றிருக்கவும் சுடும். நந்த வம்சத்தினரின் அளவில்லாத செல்வம் பற்றிப் பண்டைய தமிழ் மக்கள் அறிந் திருந்தனர். மாமூலஞர் என்னும் சங்ககாலப்புலவர், தலேவி ஒருத்தி தனது தலே வன் பிரிந்தமை குறித்து வருந்திக் கூறுவதைப் பின்வருமாறு குறிப்பிட்டுள் ளார். " இன்னமும் என் தலேவன் எனது அழகால் கவாப்படாமல் இருப்பதற் குக் காரணம்தான் என்ன? போர்மூனயில் வெற்றிகண்டீ நந்தர்கள், செழிப்பு வாய்ந்த பாடலிபுரத்திலும், கங்கை ஆற்றின் நீருக்கடியிலும், மறைத்துவைத்த செல்வக்களஞ்சியத்தில் என் தலேவன் நாட்டம் சென்றதோ?" என்கிருர்.

் 'சிருதகெவலின்கள் ' என்னும் சமண முனிவர்களுள் கடைசி முனிவரான பத் தொபாகு என்பவர் 12 ஆண்டுகள் நிலேக்கும் ஒரு பஞ்சம்பற்றி முதற் கூறினு ொன்றும், சந்திரகுப்தன் பஞ்சம் வந்தகாலே முடிதுறந்து இம்முளிவருடனும் இவாது சீடர்களுடனும் தென்னகம் சென்றுன் என்றும் சமண மாபுக்கதைகள் கூறுகின்றன. மைசூரில் உள்ள சாவண பெல்கோலா என்னும் இடத்தில், ஒரு சமணத்துறவியாகச் சந்திரகுப்தன் பல ஆண்டுகள் வாழ்ந்தான். தனது குரு இறந்த பின் 12 ஆண்டுகள் உயிர்வாழ்ந்த போசன், "சலேகாஞ" என்ற விரதம் இருந்து தனது உயிரை நீத்தான். இக்கதையின் அம்சங்களேச் சரவண பெல்கோலா பகுதிகளில் கண்டெடுக்கப்பட்ட 5 ஆம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்த கல்வெட்டுகளுள் ஒன்று குறிப்பிடுகிறது. கி. பி. 600 வரை பழமை யுள்ள ஒரு கல்வெட்டு, பத்திரபாகுவையும் சந்திரகுப்த முனீந்திரீனயும் குறிப் பிட்டுள்ளது. இந்த இரட்டையர் (யூக்குமா)களின் நம்பிக்கையே உறுதியானது என்றும் குறிப்பிடுகிறது. மேலும் உச்செயினி என்ற இடத்தில் 12 ஆண்டுகள் நிலேத்திருந்த பஞ்சம் பற்றிப் பத்திரபாகு முன் கூறிஞர் என்றும், சமண சற் நியாசிகள் சங்கம் தலேமையில் வடக்கிலிருந்து தெற்கு நோக்கிப் புறப்பட்ட தென்றும் மற்றொரு கல்வெட்டு கூறகிறது. பிரபாசந்திரா என்ற ஆச்சாரி யர் சனச் செறிவுள்ள செல்வமிக்க மைசூர்ப் பகுதியிலுள்ள காதவப்பிரா (சந் திரகிரி) என்னும் மலேயை வந்தடைந்தபின் சமண சந்நியாகி ஒருவரைத்**தவிர** ஏனேயோரை அனுப்புவிட்டார். பின்னர் அச்சந்நியாசியின் தூணையுடன் தவமி ருந்த உடலினின்று இறுதி விடுதலே பெற்றுக்கொண்டார் எனவும் அது கூறு கிறது. கி. பி. 900 வகையான இரு கல்வெட்டுகள் சோங்கப்பட்டணத்தின் அயலில் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. சாவண பெல்கோலாவிலுள்ள சந்தொகிரியின் சிக ரம்பற்றி இக்கல்வெட்டுக்கள் குறிப்பிட்டுள்ளன. பத்திரபாகு, சந்திரகுப்தன் ஆகிய இரு முனிவர்களின் கால் அடையாளங்கள் இக்குன்றில் இருக்கின்றன என்று அக்கல்வெட்டுக்கள் குறிப்பிடுகின்றன. சாவண பெல்கோலாவில் கண்

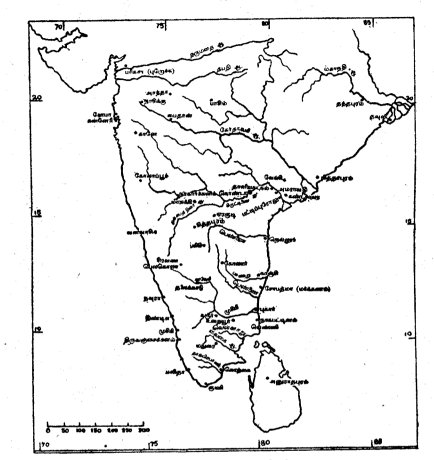
1 பல்புகழ் நிறைந்த வெல் போர் நந்தர் சீர்யிகு பாடலிக் குழீ இக்கங்கை நீர் முதற் கரந்த திடியங் கொல்லோ வைன் கொல் வாழி தோழி---

93

பொருள்கள் அாண்மனேயின் அன்றுடய தேவைகளேப் பூர்த்திசெய்யும் நோச் குக் கொண்டே வழங்கப்பட்டனவாய் இருத்தல் வேண்டும். சிலப்பதிகாரத்**தில்** கி. பி. 600 வரை மதுரையை அடுத்த அயலிலுள்ள இடைச்சேரியிலிருந்து நாளொன்றுக்கு ஒரு குடும்பம் என்ற அடிப்படையில் அரண்மனேக்கு வேண் டிய பசுநெய் வழங்கப்பட்டது என்ற குறிப்பு இருக்கிறது.

அசோகன் காலத்துக்குரிய 2 ஆம், 13 ஆம் கல்வெட்டுகளில் இலங்கையுட் பட்ட தென்னக முடியாசுகள் பற்றிய குறிப்புகள் உள்ளன. 2 ஆம் கல்வெட்டு முழுதாக உள்ளது. அதில் சோழ, பாண்டிய, சத்தியபுதா, கோளபுதா, தம்ப பண்ணி (இலங்கை) என்ற பெயர்கள் அமைந்துள்ளன. அசோகனது போசின் எல்லேக்கு அப்பால் இவை இருந்தன என்றும், அவ்வாறிருந்தும் போசிற்கும் அம்முடியாட்சிகளுக்கும் நட்பு நிலவியது என்றும் கல்வெட்டுக் கூறுகிறது. இவ் வாசுகளில் வாழ்ந்த மனிதர்களேயும், விலங்கினங்களேயும், நோய்களினின்று காக் கவல்ல மருத்துவத் திட்டமொன்றை உருவாக்க அசோகன் துணே நின்றதுடன், வேண்டிய மூலிகைகளேத் தருவிக்கவும், வளர்த்தெடுக்கவும் துணே நின்றுன் என்.றும் கல்வெட்டுக் கூறுகிறது. பௌத்த தருமத்தை இந்நாடுகளில் பாப்ப அசோகன் ஆத்மீகத் தூதர்களே அனுப்பிவைத்தமை இந்நாடுகளில் வாழ்**ந்த** மக்களுடைய உடல் உறுதியில் மாத்திரமன்றி ஆத்மீக வாழ்விலும் அசே**ரக** னுக்கு அக்கறை இருந்தது என்பதற்கு நல்ல சான்றுகும். இத்தகைய விபாங் கள் தென்னக மக்களின் கலாசாரமும், நாகரிக மேம்பாட்டிற்கு வேண்டிய கலே களும் முன்னேற்றம் அடைந்திருந்தன என்பதற்கு, நல்ல சான்றுகளாகும். அசோகன் நட்புறவு ஏற்படுத்த நினேப்பதற்குச் சில காலத்திற்கு முன்னமே தமிழரும் சிங்களவரும் தமக்கே உரிய அரச நிறுவகங்களுடனும், ஆட்சி முறை யுடனும், நிலேபெற்று வாழ்ந்து வந்திருத்தல் வேண்டும்.

சத்தியபுதா முடியாசு என்று குறிப்பிடப்பட்டுள்ள அரசைக் கண்டு கொள்ளு வது கடினம். அத்துடன் இவ்விடயம் பற்றி அபிப்பொய பேதங்களும் இருந்து வருகின்றன. போரிலும், சத்தியத்தைக் கடைப்பிடிப்பதிலும் மிக உயர்ந்தவர் கள் என்று கருதப்பட்ட கோசர் என்று தமிழ் இலக்கியங்களில் கூறப்படும் ஒரு மக்கள் கூட்டத்தினர் இருந்தனர். சத்தியபுதா என்பவர்கள் சந்தியபுத்திரர்கள் ( உண்மையைத் தொழுது வாழ்ந்த குழுவின் உறுப்பினர்கள் ) ஆவர். சத்திய புதா என்ற வடமொழி வார்த்தையின் வரைவிலக்கணத்திற்கு அமைபவர்கள் கோங்கு நாட்டைச் சேர்ந்த கோசர்களே. சேலம், கோயம்புத்தூர் மாவட்டங் களேயும், கிறித்தவ காலத் தொடக்கம் வரையில் துளு நாட்டையும் இணேத்து மேற்குக் கடற்கரை வரை தொடர்காண்டு இக்கொங்குநாடு விளங்கியது. சங்ககால இலக்கியத்தில் இடம் பெற்றுள்ள இவ்வாசுகள் மூவேந்தர்களுக்கு அடுத்து முக்கியத்தில் இடம் பெற்றுள்ள இவ்வாசுகள் மூலேந்தர்களுக்கு அடுத்து முக்கியத்தில் இடம் பெற்றுள்ள இவ்வாசுகள் மூலேத்தர்களுக்கு அடிக்து முக்கியத்தில் இடம் பெற்றுள்ள இவ்வாசுகள் காவே ஆசாய்ச்சி யாளர்கள், சத்தியபுதாவும், கோசர்கள் வாழ்ந்த கொங்கு நாடும் ஒன்றே என்று இப்போதைக்கு ஏற்க இடமுண்டு. சற்புதர்கள் என இன்றைய மகாரர்ட்டிர



தென்னிந்தியா ; கி. மு. 300–கி. பி. 500 🚏

மக்கள் வாழ்ந்துவரும் ஒரு பிரிவினர் தெற்கிலிருந்து வந்தவர்கள் என்று கரு தப்படுகிறது. சத்தியபுதா என்பவரை அதியமானுடன் (அதிகமான்-அதிகை மான்) பெயாளவில் தொடர்புகாட்ட கே. ஜீ. சேஷ ஐயர் அவர்களும் மொழி அடிப்படையில் தொடர்பு காட்ட ரி. பரே அவர்களும் முயன்றள்ளனர்.<sup>1</sup>

அசோகன் ஆட்சிக்காலத்தில் அவன் ஆத்மீகத்தை நோக்கித் திரும்பக் காாணமாயிருந்த ஒரு முக்கியமான நிகழ்ச்சி (கி. மு. 260 வரையில்) கலிங் கத்தை அசோகன் கைப்பற்றியமையே. "மகாநதி" ஆற்றின் கழிமுகக் கரை யில் அமைந்த தவுனி என்ற இடத்திலும், கஞ்சம் மாவட்டத்திலுள்ள

<sup>1</sup> இழத்திசை ஆபிரிக்க ஆராய்ச்சிக் கழகத்தின் பிரசுரம் (இலண்டன்), XII (1948), பக்கங் கள் 136---37, 146---47 பார்க்க.

#### மௌரியப் பேரரசின் காலம்

#### தென் இந்திய வரலாறு

சௌகதா என்ற பகுதியிலும் அசோக கல்வெட்டுகள் காணப்படுவது அதி சயிக்கத்தக்கதொன்றன்று. ஏனெனில், இவை கலிங்க அரசின் ஒரு பகுதி யாகவே அப்பொழுது இருந்தன. அன்றைய கலிங்கத்தின் தலேப்பட்டினமாக இருந்த தொசானியும், தவுலியும் ஒரே இடத்தைக் குறிப்பனவாக இருத் தல் வேண்டும். தக்கணத்தின் வடமேற்கையும் வட கிழக்கையும் மௌரியப் போ ாசு கொண்டு இருந்தது என்பதற்குப் பம்பாய்க்கு அருகிலுள்ள சோபாா என்னும் இடத்தில் கண்டெடுக்கப்பட்ட கல்வெட்டின் ஒரு பகுதி சான்றுகும். மைசூரின் '' இறயிச்சூர் '', '' சித்தல் தூர்க்கம் '' என்ற பகுதிகளிலும். ஆந்திராவி லுள்ள கர்தால் மாவட்டத்திலும் அசோகன் கல்வெட்டுகள் கண்டெடுக்கப்பட் டுள்ளன. இவையே தூர தெற்கில் உள்ள சான்றுகளாகும். இதற்கு மேலும் தெற் கில் மௌரியரு**டைய** ஆதிக்கம் எவ்வளவு தூரம் பாவியிருந்**தது எ**ன்ப**து** ஊகித்தறிய வேண்டியதே. தொண்டைமண்டலத்தின் ஒருபகுதி மௌரிய நிலப் பாப்பில் அடங்கி இருந்திருக்கலாம். வேலார்ப்பாளயத்தில் கண்டெடுக்கப்பட்ட செப்பேட்**டு**ச் செதுக்கல் 9 ஆம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்த பல்லவ செப்**புத்**தகட**ா** கும். இது காஞ்சிபாத்தின் ஆதி அரசர்களுள் ஒருவனை அசோகவர்மன் பற்றி யும் குறிப்பிட்டுள்ளது. இலங்கையிலுள்ள மகாவம்சம் என்ற தூல் தக்கணத்தில் இருந்த நாடுகள் பற்றிக் குறிப்பிட்டுள்ளது. பாடலிபாத்திற் கூட்டப்பட்ட மூன் ருவது பௌத்த சபைக்குப் பின், பௌத்த தர்மத்தைப் பாப்ப ஆத்மீகத் தாதக் குழுக்கள், பல நாடுகளுக்கும் அனுப்பப்பட்டன. மகிஷ மண்டலத்திற்கு ( மைசூர் ) மகாதேவன் என்பவனும், கதம்ப முடியாட்சியின் நடிவிலமைந்த வனவாசி என்னும் இடத்திற்கு ற**க்கித** என்பவனும், பம்பாய்**க் கரையின்** வட பாதியில் அமைந்த அபாரந்தகம் என்னும் இடத்திற்கு யோகு தம்மாக்கித என் பவணும் (இவன் கிரேக்களுயிருத்தல் கூடும்) மகாராட்டிர நாட்டிற்கு மகாரக்கித என்பவனும், பௌத்த தருமத்தைப் பாப்ப் அனுப்பப்பட்ட னர். அசோகன் மகன் மகிந்தன் இலங்கையை மத மாற்றம் செய்து வைக் கப் பொதுப்பாயிருந்தான். மகிந்தனும் வேறு நால்வரும், இலங்கைக்குப் புத்த ரின் அருள் நெறியைக் கொண்டு சென்றனர் எனும் மதிப்பைப் பெறுகிறுர்கள். இந் நிகழ்ச்சிகள் தடைபெற்று 7,8 நூற்றுண்டுகள் கழித்தே மகாலம்சக் குறிப்பு எழுதப்பட்டது. எனினும் அசோக கல்வெட்டுகளுடன் இம்மாபுக்கதைகளும் ஒத்திருப்பதால் இக் குறிப்புகள் அதேகமாக ஏற்றுக்கொள்ளத் தக்கவை என்று கருதவைதற்கு இடம் உண்டு. குறிப்பிடப்பட்டுள்ள தக்கண அரசுகள் அனேத்தும் அசோகப் போரசில் அடங்கியவையே.

மேற்கு வடக்குக் தக்கணப் பகுதிகளில் இருந்த சதிகர்கள் போசகர்கள் ஆகி யோரும் தக்கணத்தில் இருந்த ஆத்திரர், பாதர் ஆகியோரும் இடம் குறிப்பிடப் படாத பிதெனிகர்களும் ஆட்சித்துறையிற் கணிக்கத்தக்க அளவிற்குட் சுயாட் சியை அனுபனித்தனர் எனத் தெரிகிறது. இவை அசோக அரசனின் ஆணேக்குட் பட்ட மக்கள் என்று கல்வெட்டுக்கள் குறிப்பிடுவதால் இவை சுதந்திர அரசுக ளாக இருந்திருக்கவே முடியது. தக்கணம் மௌரியப் போசின் ஒரு பிரதான பகுதியாகும். தொசாலி (தவுலி), சுவர்ணகிரி என்ற (காம்பிக்கும், மாசுகிக்கும்) இடையில் ஐதாரபாத்தில் உள்ளதும் இன்று கனககிரி என்று அழைக்கப்படுவது மான பகுதி) இரு நகாங்களும் அசோகப் போரின் பிரதான பதிலரையர் இரு வர் ஆண்ட பகுதிகளாகும். நிலம், மகாமாத்திரா என்னும் அதிகாரிகளின் நிரு வாகத்தின் கீழ் விடப்பட்டிருந்தது. இந்த உயர் அதிகாரிகள் பதிலரையர்களுக் குத் துணே நின்றும், வேறு சிலர் மாவட்டங்களே ஆட்சி புரிந்தும் வந்தனர். இன் னும் கிலர் நகாங்களில் நீதி அரசர்களாகக் கடமையாற்றினர். அந்த மகாமாத் திரா என்போர் தற்காப்புத்துறைக்கும், பின்தங்கிய மக்கள் மத்தியில் ஆத்மீக பிரசார வேல்களுக்கும் பொறுப்பாயிருந்தனர்.

மைசூரிலும் கர்நூலிலும் உள்ள அசோக கல்வெட்டுகள் வடக்கில் காணப் படும் கல்வெட்டுகளேவிடப் பல துறைகளில் வேறுபடுகின்றன. இக்கல்வெட்டு களில் காணப்படும் போமி எழுத்து ஒரு விசேட தென்னக வகையாக இருக்கி றது. இது, தென்னகத்தில் பிராமி மொழியின் உபயோகம் தொடங்கிச் சில காலம் சென்றிருக்க வேண்டும் என்பதையும், தென்னகத்து மக்கள் வட மொழியை அறிந்திருந்ததுடன், வட இந்திய மக்களுடன் கலாசாரத்திலும் நோக் கத்திலும் ஒத்த நிலே அடைந்திருந்தனர் என்பதையும் காட்டுகுறது.

கற்பெட்டகங்கள் மீது எழுதப்பட்டுள்ள எழுத்துக்கள், கிருட்டிணே ஆற்றின் முடிவிலுள்ள பகாத்திபுரோலு என்னும் இடத்தில், கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. இவை பிராமி எழுத்தில் அமைந்துள்ளன. இவை அசோக கல்வெட்டுகளுக்குக் காலத்தால் கில ஆண்டுகள் பிந்தியவை. பிரதேச மொழி மாபுகள், இங்கு எழுதப்பட்டுள்ள பிராமி எழுத்தில் அமைந்துள்ளன. குபிரகன் என்ற ஓர் அர சன் பற்றியும் அவனுடைய தந்தையைப் பற்றியும் இக்கல்வெட்டுகள் குறிப்பிடு கின்றன; அவன் தந்தையின் பெயரை அறிய முடியவில்லே.

கெ. மு. 2 ஆம் தாற்றுண்டின் முற்பாதியைச் சேர்ந்ததும் காவைலாவிற் கிடைத்ததுமான காதிகும்பா என்ற போதித்திபெற்ற கல்வெட்டு, தமிழ் அரசுகள் இணேந்து ஒரு கூட்டாட்சி நிறுவிய நிகழ்ச்சி பற்றிக் குறிப்பிடுகிறது. இக்கல்வெட்டு செதுக்கப்படுவதற்கு 113 ஆண்டுகளுக்கு முன் நிறுவப்பட்ட இக் கூட்டாட்சி கலிங்க அரசுக்கு ஆபத்தை விளேவிப்பதாயிருந்தது என்று இக்கல்வெட்டுகள் குறிப்பிடுகின்றன. இதிலிருந்து தமிழக அரசுகள், ஆதி காலம் தொட்டே நிலேபெற்ற அரச உறவை ஏற்படுத்தின என்பதும், அண்மை மிலாயினும் சேய்மையிலாயினும் அமைந்த அயல் நாடுகளுடன் நில்யான கொள்கையை அனுட்டித்து வந்தன என்பதும் தெளிவு.

நந்த அரசர்களின் செல்வக் களஞ்சியம் பற்றி மேற்கோள் காட்டிய மாமூல ஞர் என்னும் புலவர் பின்வருமாறு குறிப்பிடுகிறூர் : 'கோசர்' என்பவர்கள் தமது பகைவர் பலரை எதிர்த்துப் பெருவெற்றி ஈட்டினர் ; ஆயின் மோகூர் அரசன் அடிபணிய மறுத்துவிட்டான் ; அப்பொழுது போரில் நாட்டமுள்ள வடு

#### மௌரியப் பேரரதின் காலம்

தென் இந்திய வரலாறு

கர் என்னும் பிரிவினரை அதிகமாகக் கொண்ட பெரும் படையை உடைய மோரியர், கோசர் அரசருக்குத் தூணே நிற்கத் தெற்கு நோக்கிப் படை அனுப் பினர். மாமூலனருடைய கவிதை, மௌரியப் போசு வீழ்ச்சியடைந்த 4 நூற்றுண்டுகளுக்குப் பின்பு எழுதப்பட்டது. புலவர், 'வம்ப மோரியர்' என்ற குறிப்பிட்டுள்ள சொற்றொடர் புதிதாக எழுச்சிபெற்ற மோரியர்களேக் குறிப்ப தாக இருந்தால், கோசருக்கு, உதவி அனுப்பிய இந்நிகழ்ச்சி மௌரியப் போசசு சக்தியும் அதிகாசமும் கொண்டிருந்த காலத்தில் இடம் பெற்றிருக்க வேண்டும். மௌரியர் தமிழகத்தின் அரசியலில் தீவிரமாகத் தலேயிட்டனர் என்ற கூறுவதற்கு ஆதாரம் அதிகம் இல்லே. ஆயின் மாமூலனுரின் செய்யுளில் இச்செய்தி தெனிவாகக் கூறப்பட்டுள்ளது. பாடலிபாக்கில் அமைந்த மௌரியர் தலேநகர், இந்தியா முழுவதிலும் உண்மையான ஐக்கியத்தை ஏற்படுத்தியது. அத்துடன் மௌரியரின் அரசசபை, இந்தியக் குடாநாட்டின் தூர நெற்கில் நடைபெறும் நிகழ்ச்சிகள் பற்றி அவதானித்தும் வந்தது. 'வடுகர்' என்பது வடவர்களேக் குறிப்பதாகும். தமிழகத்திற்கு வடக்கே தக்கணத்தில் வாழ்ந்த தெலுங்கு—கன்னட மக்களின் மூதாதையர்களேக் குறிப்பதற்கே 'வடவர்' அல் லது 'வடுகர்' என்ற சொல் சங்ககால இலக்கியங்களிற் கையாளப்பட்டுள்ளது. தமிழகம் திருப்பதி மலேயை அடுத்த வேங்கடத்தை வட எல்லேயாகக் கொண்டி ருந்தது. மௌரியப் போசில் ஓர் அங்கமாக விளங்கிய ,தக்கணப் பிரதேசம், மௌரியர் சேனேக்கு முன்னணியைக் **கொடுத்தது என்பது புரிந்துகொ**ள்**ளக்** கூடியதே.

மாமூலஞரும், பிற புலவர்களும், சக்காப் போாசர் எனும் கருத்துடைய சக் காவர்த்தி எனும் பழம் பெயருடன் மௌரியரை இணேத்திருந்தனர். மாமூல ஞரை மேற்கோளாகக் கொண்டு நாம் முன்பு கூறிய வாலாற்றுச் சான்றுகளின் முக்கியத்துவத்தை இதற்காகக் குறைத்துக் கணிக்க வேண்டியதில்லே. மௌரி யர் தென்னிந்தியா மீது படை எடுத்தனர் என்றும், பொதிய மலேவரை தார தெற்கிற்கு வந்திருந்தனர் என்றும் சிலர் கூறுவதுண்டு; ஆயின் இக்கூற்றுக்குக் கவிதைகளிற் சான்று எதுவுமில்லே.

இயற்கையாக அமைந்த தென்னகத்தின் மலேக்குகைகளில் காணப்படும் கல் வெட்டுகளுக்கும், இலங்கையில் எண்ணிக்கையில் அதிகமாகக் காணப்படும் கல்வெட்டுகளுக்கும் பல அம்சங்களில் ஒற்றுமை உண்டு. சிறிய பிராமி எழுத் தூக்களால் அமைந்த இக் கல்வெட்டுகளே தமிழகத்தின் மிகப் பூர்வீக வாலாற் றுச் சின்னங்களாகும். இவற்றின் காலத்தையும் லாளவு தாணிந்து கூறல் முடி யும். இவை பத்திப்புரோலுவில் உள்ள கல்வெட்டுகளே எழுத்தில் ஒத்திருக்கின் றன. இக்கல்வெட்டுகள் கி. மு. 3 ஆம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்தவை என்று க.றலாம். எனினும் இக்கல்வெட்டுகள் கொண்டுள்ள கருத்து இன்னும் முற்றுகத் தெளிவாக்கப்படனில்லே, பொதுவாகக் கொடை பற்றிய குறிப்புகளும், அக்குகை களில் வாழ்ந்த துறவிகளின் பெயர்களும் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன. ஒரு குகையில் கழுகுமலே என்ற பெயர் காணப்படுகிறது. ஆதிகால பௌத்தர்களுக்குப் புனிதமான மலேயாக விளங்கிய கிரிதாசுடம் என்ற மலேயின் பெயருக்குத் தமிழ்ச் சொல்லாகக் கழுகுமலே என்ற சொல் அமைந்திருக்க வேண்டும். இக்குகை கள் அனேத்தும் பௌத்த மதத்தைப் பின்னணியாகக் கொண்டு அமைக்கப்பட்டி ருக்கவும் கூடும். ஆயின் இவை பற்றிய இறுதி முடிவுகள் எதுவும் இன்னும் செய்ய முடியவில்லே. புதிய குகைகளும் கல்வெட்டுகளும், நெல்லூர் மாவட்டத் தில் உள்ள 'மலக்கொண்டா' என்ற இடத்தில் காணப்பட்டது போன்று இன்னமும் வெளிவாக்கூடும். பௌத்தத்திற்கு முன்னம் அல்லது பௌத்தம் வாழ்ந்த காலத்திலே தென்னகத்தில் சமணம் பாளியிருத்தல் வேண்டுமென்பது உறுதியான மாபு வழிவந்த முடிபாகும். இக்குகைகள் பௌத்தர்களுக்கோ, சமணர்களுக்கோ தனித் தொடர்புள்ளவை என்று கூறுவதற்கில்லே. இவற்றுட் சில, பௌத்தர்களுடனும், வேறு சில சமணர்களுடனும் தொடர்பு பூண்டிருக்கக் கூடும்.

தென்னகத்தில் இருந்த பிராமி எழுத்து முறையே இக்கல்வெட்டுகளில் பயன் படுத்தப்பட்டதாயினும் அவற்றுட் பல ஆரம்ப நிலேயிலமைந்த தமிழ் மொழி யில் எழுதப்பட்டிருக்கின்றன. எழுத்து முறை நெடுங்கணக்கைத் தழுவியிருந் தது; திராவிடர்களின் சிறப்பு ஒலிகளாகிய ற, ழ, ள, ன போன்ற எழுத்துக் களே இங்கு காணலாம். முதலில் உயிர்மெய் எழுத்துக்களே இரு சின்னங்கள் கொண்டு குறித்தனர். முற் பகுதியில் மெய்யெழுத்தைக்கள் இரை சின்னங்கள் கொண்டு குறித்தனர். முற் பகுதியில் மெய்யெழுத்தைக்கள் அதை அடுத்து உயிர் எழுத்தையும் எழுதினர். இதுபோன்ற எழுத்துக்கள் அனேத்தும் (இங்கு குறிப்பிடப்படாத ஏன்யவும்) முயலல், தவறல் முறைமூலம் திருந்திய வடிவில் அமைக்கப்பட்டிருத்தல் வேண்டும். இத்தகைய நிகழ்ச்சிகள் பல சந்ததிகால மாக நிகழ்ந்திருத்தல் கூடும்.

இக்கல்வெட்டுகளில் அடங்கியுள்ள கருத்து இன்னமும் தெளிவாக்கப்பட வில்லே. இவற்றைப் பற்றிய ஆரம்ப ஆராய்ச்சிகளின் விளேவாகச் சில உண்மை கள் தென்படுகின்றன. உதாரணமாக, இத்தகைய குகைகளேத் தானமாக வழங் கியவர்களுள்—இலங்கை (ஈழ) நாட்டைச் சேர்ந்த ஒரு வேளாளன் (குடும் பிகா), ஒரு பெண், வணிகர், 'காரணி' என்னும் சாதியைச் சேர்ந்தவர்கள் ஆதி யோர் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளனர். காடடர்ந்த மலேகளில் ஏகாந்தநிலேயில் வாழ்ந்த துறவிகளுக்குச் சகல பகுதி மக்களும் ஆதாவு தந்து நின்றனர் என்பதற்குச் சருக்கமான இக்கல்வெட்டுகள் சான்றுக அமைகின்றன. எனினும் இவற்றின் சமூக—மத முக்கியத்துவத்தை மிகைப்படுத்துவது சுலபம்; தமிழ் மக்கள் இந்த ஆதிகாலத்திலே சமணத்தையா, பௌத்தத்தையா ஏற்றிருந்தனர் என்ற கூறுவதற்குச் சான்றுகள் இல்லே; சங்ககால இலக்கியம் வேள்விகளில் நம்பிக்கை கொண்ட வேதகால மதம்பற்றிக் குறிப்பிட்டிருக்கின்றது. மக்களுள் மிக அதிக மாகக் காணப்பட்ட இந்து மத நிறுவகங்கள் அவர்களின் அரசர்களாலும் போற்றப்பட்டுவந்தன.

## தென் இந்திய வரலாறு

#### துணேநூற் பட்டியல்

- K. GOPALACHARI: Early History of the Andhra Country (Madras, 1941)
- G. JOUVEAU-DUBREUIL: Ancient History of the Deccan (Pondicherry, 1920)
- Proceedings of the Third All-India Oriental Conference (1924), pp. 275 ff.
- B. L. RICE: Mysore and Coorg from Inscriptions (London, 1909)
- R. SHAMA SASTRI (ed.) : Arthasastra of Kautilya (Mysore, 1909)
- P. T. SRINIVASA IYENGAR : History of the Tamils (Madras, 1929)

# அத்தியாயம் VI

# சாதவாகனரும் அவர்களே அடுத்து அரசு புரிந்தோரும்

சாதவாகனரின் ஆட்சியின் கீழ் இருந்த நிலப்பரப்பும், அவர்கள் ஆட்சி நிலேபெற்ற கால மும்—சாதவாகனரும் ஆந்திரரும்—சாதவாகனர் ஆதிக்கத்தின் தோற்றமும் வியாபகமும்— காலர்—சகர்—நிலம்பிடித்தமை—கௌதமிபுத்ர சாதகர்னியினதும் அவள் மகனினதும் தலேமையில் சாதவாகனர் மறுமலர்ச்9 பெறுதல்-—யாயன சாதகர்னி—பிந்திய சாதவாகனர்— சாதவாகணின் அரச அமைப்பு—சமூகம்—நகரங்கள் — துறைப்பட்டினங்கள் — வியாபாரம்— மதம்.

சாதவாகனரை அடுத்து அரசுபுரிந்தோம்—ஆபீரர்---சூடுவர்---இக்சுவாகுகளும் அவர்களின் நிருவாகமுறையும்---பிரிகத்பலாயனர்----பல்லவரும் அவர்களின் நிருவாகமுறையும்.

சாலங்காயனர் கலிங்கத்துமாதரர்---விட்டுணுகுண்டினியர்---ஆனந்த கோத்திர அரசர்.

பீராரைச் சேர்ந்த வாகாடகர்----வளவாரியின் கடம்பர்---கங்கவாடியைச் சேர்ந்த கங்கர்-

தக்கணத்தில் மௌரியப் போசு மறையவே சாதவாகன அரசு தோன்றியது. எறக்குறைய டெ. மு. 230 தொடங்கி தாலரை தாற்றுண்டுகாலமாகச் சாதவாகன ரின் ஆதிக்கம் நிலேபெற்றது. சாதவாகனப் போசசு தன் ஆதிக்கத்தின் உச்சக் கட்டத்தில் தக்கணம் முழுவதையும் தனதாக்கிக்கொண்டு, வட இந்தியாவிலும் வியாபித்து, மகத நாட்டைத் தனது வட எல்லேயாகக் கொண்டிருந்திருக்கக் கூடும். இ. பே. 1 ஆம். 2 ஆம் தாற்றுண்டுகளில் குசாரத்தைச் சேர்ந்த சகரை எதிர்த்து நடத்திய தீண்ட போர்களின் விளேவாகச் சாதவாகனப் பேசாசு திதை வுற்றது. டே. பி. 3 ஆம் நாற்றுண்டளலில் இப்போசு முற்றுக மறைந்துனிட்டது. இதை அடுத்துச் சுதந்தோ டிற்றாச வம்சங்கள் பல தோன்றின.

அரசர்களின் புராணப்பட்டியலில் சாதவாகனரின் குலம் ஆந்திரர்கள் அல் லது ஆந்திரப் பிரீதியர்கள் என்று குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. சாதியில் ஆந்திர இனப்பிரிவைச் சார்ந்தவர்களாயிருந்தமையால் இவர்கள் ஆந்திரர்கள் என்று அழைக்கப்பட்டனர். புராண அரசப்பட்டியல் தயாரித்தபோது ஆந்திர நாட்டு எல்லே வரையிலேதான் ஆந்திரர்கள் என்று அழைக்கப்பட்டோரின் அதிகாரம் நிலபெற்றிருந்திருக்கவேண்டும். ஆந்திரப்பிரிதியர்கள் ('' ஆந்திரத்தொண்டர் கள்'') என்ற சொற்றெடர் எழுதுவதற்குப் பின்வருவது காரணமாயிருக்கலாம். சாதவாகன அரசர்களின் முன்னேர் மௌரியப் போரசின் கீழ் தொண்டாற்றி வருங்கால் அசோகளின் முன்னேர் மௌரியப் போரசின் கீழ் தொண்டாற்றி வருங்கால் அசோகளின்பேர்சு வீழ்ச்சியுற்று மறையவே அவர்கள் மேற் குத் தக்கணம் தோக்கிச் சென்று ஒரு சுதந்திர சாதவாகன அரசை அமைத் திருக்கலாம். இதனையே அவர்கள் அவ்வாறு அழைக்கப்பட்டனர் போலும். குழக்குத் தக்கணத்திலுள்ள ஆந்திரப் பிரதேசம் மதில் சூழ்த்த நகரங்களேயும், எண்ணற்ற தொருங்களேயும், 100,000 வீரர்கள் கொண்ட காலாட் படையையும்,

# சாதவாகனரும் அவர்களே அடுத்து அரசு புரிந்தோரும்

2,000 குதிரைகள் கொண்ட குதிரைப்படையையும், 1,000 யானேகள் ஆகியவை யடக்கிய போர்ப்படையையும் உடையதாய் அமைந்திருந்தது என்று '' பிளினி'' என்பவர் கூறுகிறுர். 460 ஆண்டுகாலமாக ஆட்சிபுரிந்த அரசர்களுள் 30 அரசர் களேப்பற்றிப் புராணப்பட்டியல் குறிப்பிடுகிறது. இப்பொழுது நாம் அறிந்துள்ள வற்றைக்கொண்டு இவ்வாசர்களின் தொடர்பான வாலாற்றைக்கூற முற்படுவது மிகக் கடினமே. நாசிக்கு, காளே, நேனிகாத் என்ற மேற்குத் தக்கணப் பகுதி யில் அமைந்த இடங்களில் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ள கல்வெட்டுகளிலும் நாணயங் களிலும் புராணப்பட்டியலில் காணப்படும் ஆரம்பகால அரசர்களின் பெயர்கள் உள்ளன. இந்த ஆரம்பகால அரசர்கள் பற்றி ஆந்தொநாட்டின் கிழக்குக்கரை யோரத்தில் சான்றுகள் எதுவும் கிடைக்கவில்லே. கலிங்கத்தை ஆண்ட காரவல அரசன் தனது முடியாசின் எல்லேயிலேயே சாதகர்ணி என்ற சாதவாகன அரசனின் ஆட்சிக்குட்பட்டிருந்த நிலம் அமைந்திருந்தது என்று குறிப்பிடுகி *றுன்.* இச்சான்றுகளேக் துணேகொண்டு பார்க்குமிடத்து, மேற்கு**த் தக்க**ணத் **தி**லேயே சாதவாகனர்களின் அரசு வளர்ந்திருக்க வேண்டும் என்பது தெளிவு. பெய்த்தான் (பிரதித்தானம்) என்ற நகரை அடுத்த பகுதிகளே, சாதவாகனர் களுடன் மாப்புப்படி தொடர்புபடுத்தப்படும் தொதேசமாகும். பெய்த்தானி லிருந்தே சாதவாகனர்கள் தமது போசைப் பல திக்கிலும் பாவச்செய்திருக்கல் வேண்டும். ஆரம்பத்தில் மகாராட்டிரத்தின் வடக்குத் தெற்குப் பகுதிகளேயும் இன்று மத்திய பிரதேசம் என்று கூறப்படும் மாளவத்தின் கிழக்கு மேற்குப் பகுதிகளேயும் சாதவாகனர் கைப்பற்றினர். நாடு பிடிக்கும் இம்முயற்சியில் சாதவாகனருக்குத் தூண்நின்ற இரதிகர்கள், போசர்கள் போன்றோர் பதவிகள், பட்டங்கள் பெற்றுக் கௌாவிக்கப்பட்டனர். அத்துடன் அரச வம்சத்துடன் திருமணத் தொடர்புகளேயும் ஏற்படுத்திப் பெருநன்மைகள் பல பெற்றனர்.

8. மு. 230 அளவிலேயே முதல் சாதவாகன அரசஞன "சிமுகன்" என் பவன் ஆட்சிபுரிந்திருக்கலாம் என்று புராணப்பட்டியல் குறிப்பிடுகிறது. எனி னும் சாதவாகனர் ஆதிக்கத்தின் ஆரம்பகால எல்லேயை உறுதியாகக் கூறுவது கடினம். நாசிக்கில் இரண்டாவது "கண்ணன்" (கிருட்டிணன்) அரசன் காலத்தைச் சேர்ந்த கல்வெட்டின் எழுத்துக்கள், முன்னேய காலம்பற்றிய கருத்தை ஆமோதிக்கின்றன. கி. மு. 2 ஆம் தூற்மூண்டின் தொடக்கத்தில் இருந்த பிந்திய மௌரியர் அல்லது சுங்கர் காலத்தையும் சாதவாகனர் தோற்றத்தையும் புகுலர் என்பவர் தொடர்புபடுத்திக்காட்டுகிறூர். சிமுகன் (23 ஆண்டுகள் ஆட்சிபுரிந்து) மிகக் கொடியவனை முடிவில் இருந்தமையால் அவனே அரச பீடத்திலிருந்து அப்புறப்படுத்திக் கொலே செய்ததாகச் சமணக் குறிப்புகள் கூறுகின்றன. சிமுகன் பின் அவனது சகோதாஞன கண்ணன் என்ப வன் (கி. மு. 207—189) ஆட்சிக்கு வந்தான். அவன் காலத்தில் மேற்கில் நாசிக்கு நகாம் வனாயிலாவது சாதவாகனருடைய முடியாட்சி மேற்கு நோக்கிப் பாவியிருந்திருக்க வேண்டும். முதலாவது சிறீ சாதகர்ணி என்பவனே இவ்வம் சத்தின் 3 வது அரசஞவான். நேனிகாத் என்ற பகுதியில் காணப்படும் கற்சிலே

களுள் ஒன்று, முதலாவது சிறீசாதகர்ணியின் உருவத்தைக் காட்டுகிறது. அங்கு, அவனது தந்தை சைமுகனின் உருவமும், இராணி நாக நிகையின் உருவமும், ஒரு மகாரதியின் உருவமும், மூன்று இளவாசரின் உருவங்களும் காணப்படுகின் றன. முதலாவது சிறீசாதகர்ணி என்பவன் மேற்கு மல்வம் இணேத்தான். இராணியின் அறிக்கையாக அமைந்த ஒரு கல்வெட்டு இதற்குச் சான்றுகச் சில செய்திகளேச் சொல்லுகின்றது. வெற்றியின் பின்பு வேள்ளி ஒன்று இடம் பெற்ற தாகவும் அந்த வேள்வியை நடத்தி வைத்த அரசர்களுக்குக் குருதட்சணேயாக ஆயிாக்கணக்கில் கோதானமும், பல்லாயிரம் குதிரைகளும், யானேகளும், முழுக் கிராமங்களும், பல ஆயிரக்கணக்கில் பணமும் (கார்சாபணம்) வழங்கப்பட்ட தாகவும் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. வடக்கில் இருந்த சுங்கப்போசை அடிமை கொண்டுதான் இப்பெருவிழா இரு அசுவமேதயாகங்களாகக் கொண்டாடப் பட்டிருத்தல் வேண்டும். அசுவமேதயாகம் நடத்தித் தனது மேலாதிக்கத்தை இரு தடவைகள் பிறர் அங்கீகரிக்கும்படி சாதகர்ணி செய்தான். கவிகாளி தாசன் தனது "மாளவிகாக்னிமித்திர" என்னும் நாடகத்தில் ஆந்திர**ை**த் தோற்கடித்துச் சுங்கர் வெற்றி கண்டுபை பற்றிக் குறிப்பிட்டுள்ளார். இந் நிகழ்ச்சி ஆந்திரர்க்கும் சுங்கர்க்குமிடையில் நிகழ்ந்த போர்களுள் ஒன்றைக் குறிப்பிடுவதாக இருக்கலாம். எனினும் இப்போரின் முடிவு, ஆந்திரர்க்கு இறுதி வெற்றியைத் தந்தது. பிரதித் தானத்திலிருந்து உச்செயினி வரையும் அதன் பின் விதிசா வரையும் கூடச் சாதவாகன ஆதிக்கம் பாவியமைக்கு நாணயங் களும் கல்வெட்டுகளும் சான்*ரு*க அமைகின்றன. காரவெல அரசனின் காதி கும்பா கல்வெட்டில் குறிப்பிடப்பட்டுள்ள அரசன் முதலாவது சாதகர்ணி அல் லது அநேகமாக இரண்டாவது சாதகர்ணியாக இருக்கலாம். இரண்டாவது சாதகர்ணி கி. மு. 172 அளவில் ஆட்சிக்கு வந்த 7 வது ஆந்திர அரசனவான். முதலாவது சாதகர்ணி பற்றி அவனுடைய இராணியின் கல்வெட்டுக் குறிப்பில் தக்கணபதத்தின் பிரபு' என்றும்' கட்டுப்பாடற்ற சக்கரத்தின் (அப்பிரத்திகத சக்கார) காவலன்' என்றும் அவன் பெருமை கூறப்பட்டுள்ளது. சுங்கரிட மிருந்து மாளவத்தைக் கைப்பற்றிக் கொண்ட இரண்டாவது சாதகர்ணி என் பவனே 56 ஆண்டுகள் நீண்ட ஆட்சிபுரிந்த அரசனுவான். கலிங்கத்தை ஆண்ட காரவெல அரசன் இவனுகவே இருத்தல் வேண்டும். இந்தக் கலிங்க அரசன் பெரும் குதிரை, யானே, காலாள், தேர்ப்படைகளுடன் மேற்கு நோக்கிச் சென்று போர் செய்து வெற்றிகண்டான். இரண்டு ஆண்டுகள் கழித்து மராத்தா நாட் டைச் சேர்ந்த இரதிகரையும் பீரார் பகுதியைச் சேர்ந்த போசரையும் கார வெலர் அடக்கியதாக உரிமை கொண்டாடினர். இரதிகரும் போசரும் பிரதிசுத் தானத்திலிருந்த ஆந்திர அரசனின் கீழ் ஆட்சி புரிந்த சிற்றாசராவர். தக்கணத் தில் இருந்த போசின் ஆதிக்கத்திற்கு ஏற்பட்ட ஆபத்து நெடுந்தாரம் நிலேத் திருக்கவில்ஃப்போலும். இரண்டாவது சாதகர்ணி தனது போசச மத்தியப் பொதேசம் வரையும் நிலேபெறச் செய்திருக்கக்கூடும். மத்தியப் பொதேசத்தின் கிழக்குப் பாதிப்பகுதியில் கண்டெடுக்கப்பட்ட ஆபீலகன் என்ற அடுத்த சாத வாகன அரசனின் நாணயங்கள் இதற்குச் சான்றுகும். கி. பி. 20-24 காலம் வரை ஆட்சிபுரிந்த காலன் என்ற 7 வது சாதவாகன அரசன் ஒரு புகழ் பெற்ற புலவ

103

#### தென் இந்திய வரலாறு

ஞவான். சத்தசயி (சப்தசதி) என்ற 700 கதைத் தொகுப்புக்கள் மகாராட்டிர, பிராகிருத எழுத்தில் ஆரிய சந்தத்தில் ஆக்கப்பட்டன. கி. பி. 2 அல்லது 3 ஆம் நூற்**ருண்டையோ,** பிந்திய காலத்தையோ சார்ந்ததாகக் கணக்கிடக்கூடிய மொழி மரபுகள் இவ்ளிலக்கியத்தில், இன்றுள்ள வடிவில் காணப்படுகின்றன.

மேற்கில் அமைந்த புதியதோர் அரசின் அதிகாரத்தால் சாதவாகனருடைய மேற்கு நோக்கிய வளர்ச்சி தடைப்பட்டது. கி. மு. 75 அளவில் திசுத்தானேச் சேர்ந்த சகர் சிந்துநதியின் கழிமுகப்பகுதியைத் தமது ஆணேயின் கீழ்க் கொண்டுவந்தனர். இந்திய நூலாசிரியர்கள் இப்பகுதியைச் "சாகதீபம்" என்று வர்ணித்தனர். கிரேக்க பூகோள ஆசிரியர்கள் இந்தோ-சித்தியா என்று இவ்விடத்தைக் குறிப்பிட்டனர். ஆந்திரருக்கும் சகருக்குமிடையில் நிகழ்ந்த நீண்ட போராட்டத்தின் தொடக்கம், உச்செயினி பற்றிய வாலாற்றின் ஒரு கட்டமாக ஒரு மாபுக்கதையில் இடம் பெற்றிருக்கிறது. உச்செயினி வாலாற்றின் ஏற்றத்தாழ்வு பிந்திய காலத்தைச் சேர்ந்த கல்வெட்டுகளில் தெளிவாகச் சொல்லப்பட்டுள்ளன. உச்செயினி அரசன் கர்டபில்லா ஒரு தடவை சமண முனிவன் காலகன் என்பவனே நிந்தித்தான்; மகன பழுங்கிய சமணமுனி பழி வாங்க முடிவுசெய்து, சக அரசை உச்செயினி மீது படையெடுத்துத் தனக்கு இழைக்கப்பட்ட அநியாயத்திற்கு ஈடு செய்யுமாறு தாண்டினுன். இதனுல் கர்ட பில்லா என்ற அரசனின் ஆட்சி முடிவுற்றது. சில ஆண்டுகள் செல்ல வீரசூரியன் என்று அழைக்கப்பட்ட கர்டபில்லாவின் மகனுன் விக்கிரமாதித்தன் பிரதிசுத் தானத்திலிருந்து போர் தொடுத்துப் பகைவர்களே விரட்டிக் கி. மு. 57 இல் ஓர் அரச மாபை ஏற்படுத்தினுன். இதுவே அக்கதையாகும். இம்மாபுக்கதைகளுக் கும் ஆந்திரருடைய வரலாற்றிற்கும் அடிப்படை வாலாற்றுத் தொடர்பு இருப் பது சாத்தியமாகும். கி. பி. 380-414 வளை ஆண்ட 2 ஆம் சந்திரகுப்தன் (இவனும் ஒரு விக்கிரமாதித்தன்) என்ற குப்த அரசஞல் சகரின் ஆதிக்கம் இறதியாக மேற்கில் நிர்மூலமாக்கப்பட்டது என்பது தெளிவு. எனினும் முந்திய விக்கிரமாதித்தனே அதே பெயர் தாங்கிய பிந்திய விக்கிரமாதித்தனிலிருந்து பிரித்துக்காட்ட மாபுக்கதைகள் தவறிவிட்டன.

காலனே அடுத்து அரச கட்டிலேறிய நால்வரும் 12 ஆண்டுகளுக்குக் குறைந்த கால எல்லேவரையிலேதான் ஆட்சி புரிந்தனர். இக்குறுகிய கால எல்லே அப்பொழுது நிலவிய அமைதியின்மையை எடுத்துக்காட்டுகிறது. இதே காலத்திலேயே மேற்குச் 'சாத்திராப்புகள்' என்று வருணிக்கப்பட்ட சகர் முக்கியத்துவம் பெறுகின்றனர். சகருள் பூமகன் என்பவனே முதல் வந்தவன். நாகபாணன் என்பவன் பல நாடுகளேக் கைப்பற்றிய அரசனுவான். குஜராத்து, கதியவார், வடக்கு மகாராட்டிரம் போன்ற பகுதிகளேக்கூடத் தனது ஆணேயின் சேழ் நாகபாணன் கொண்டு வந்தான். பெரிப்பிளசு என்பவரின் குறிப்புகள், நாகபாணனின் (மாம்பானுசு) முடியரசு ஆரியக (வராகமிகிராவைச் சேர்ந்த ஆரியக்கா) என்ற அரசனுடன் ஆரம்பமானது என்று குறிப்பிடுகின்றன. சாத வாகனரின் துறைப்பட்டினமான கல்யாணிக்கு வந்த கிரேக்க கப்பல்களேப் பரி காசா (புரோச்சு) என்ற துறைப்பட்டினத்திற்கு மாற்றிவிட்டனர். நாகபாண னின் தலேநகாம், உச்செயினிக்கும் புரோச்சிற்கும் நடுவில் அமைந்த மின்னகாம் (தோகத்தாக இருக்கலாம்) என்றும் இக்குறிப்பு கூறுகிறது. பெரிப்பிளசுவின் காலத்திலேயே (கி. பி. 40-80) சகரின் அதிகாரம் விரிவடைந்ததும் சாதவாக னரின் அரசு சிதைவுற்றதுமாக இருக்கலாம்.

கி. பி. 80-104 அளவில் கௌதமிபுத்திர சாதகர்ணி என்ற அரசனின் தலே மையில் சாதவாகனர் ஆதிக்கம் மறுபடியும் மேலோங்கியது. சகர், பகல வர், யவனர் போன்ற அரசர்களே நிர்மூலமாக்கியவன் கௌதம புத திர சாதகர்ணியே என்று கூறப்பட்டுள்ளது. இவனே நாகபாணனுடைய அசசை வெற்றி கொண்டு பெருந்தொகையான வெள்ளி நாணயங்களேயும் வெளி யிட்டவகுவான். இவன் வடக்கு மகாராட்டிாம், கொங்கணம், நர்மதை ஆற்றின் பள்ளத்தாக்கு, சௌராட்டிரம், மாளவம், இராசபுத்தானம் போன்ற நிலப் பிர தேசங்களேச் சகர் ஆதிக்கத்திலிருந்து மீட்டான். தெற்கில் வனவாசி தொடக் கம் வடக்கில் விதர்ப்பம் (பீரார்) வரை இவனுடைய போரசு நிலே பெற் றிருந்தது. இவனுடைய போசின் எல்லே கலிங்கம் வரையும் சென்றிருக்கக் சுடும். எனினும் ஆந்தொதேசத்தில் இவனது ஆட்சி நிலேபெற்றமைக்குச் சான் றகள் எதுவும் இல்லே. நாசிக்கு என்னும் இடத்தில், இவனது மாணத்தின் பின், தாயார் கௌதமி பாலசிறீயிஞல் நிறுவப்பட்ட கல்வெட்டில், கௌதம புத்திர சாகர்ணியின் சாதனேகள் புகழ்ந்து குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன. இரண்டா வது புலுமாயி என்ற கௌதமிபுத்திர சாதகர்ணியின் மகனின் 19 ஆம் ஆண்டு ஆட்சிக்காலத்திலேயே தந்தையைப் பற்றிய இக்கல்வெட்டு நிறுவப் பட்டது. சாகர் தாம் இழந்த சில உரிமைகளேச் சில காலம் வரை திரும்பப் பெறவில்லே என்பதற்கு இது நல்ல சான்றுகும். 24 ஆண்டுகள் வனர ஆட்சி புரிந்த 2 ஆம் புலுமாயி வெளியிட்ட நாணயங்கள் கோதாவரி, குண்டூர் ஆகிய மாவட்டங்களிலும் சோழமண்டலக் கடற்கரையின் தாரதெற்கில் அமைந்த கட லூரிலும் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. கிழக்கில் 2 ஆம் புலுமாயி கவனம் செலுத்திக்கொண்டிருந்த காலத்தில் மேற்கு இராசபுத்தானத்தையும், மல் வத்தையும் சாகர் மீட்டுக்கொள்ள வாய்ப்புக் கிடைத்தது. கி. பி. 126-31 அள வில் பறிபோன நிலப்பகுதியை மீட்கும் பொருட்டுப் புலுமாயியை அடுத்து ஆட் சிக்கு வந்த சாதகர்ணி என்ற அரசன் மகாசத்திரப உருத்திரதாமன் என்ற அரசனின் மகளேத் திருமணம் செய்துகொண்டான். ஆயின் இதே சாக அரசஞ கிய உருத்திரதாமன் அடுத்து வந்த சாதவாகன அரசனே இருதடவை நேர்மை யான போரில் வெற்றிகொண்டு அவனிடமிருந்து '' அபாரந்தம்'' (வடகொங் கணம்) என்னும் இடத்தையும், நர்மதை நதியின் பள்ளத்தாக்காகிய '' அனூபா''. என்னும் இடத்தையும் கைப்பற்றினுன்.

. கி. பி. 170-99 வரை ஆட்சிபுரிந்த "சிறீயக்ஞ சாதகர்ணி" என்ற அரசனே சாதவாகனர்களுள் மிகப் பிரசித்தி பெற்றவனுவான். இவனுடைய முன்னேர் இழந்த கில மாவட்டங்களேப் புதிய போராட்டங்கள் நடத்திச் சாகரிட மிருத்து இவன் திரும்பப் பெற்றிருத்தல் வேண்டும். சாத்திராப்பு நாணயங் களேப் போன்ற மிகவும் அருமையாகக் காணப்படும் வெள்ளி நாணயங்கள்,

#### சாதவாகனரும் அவர்களே அடுத்து அரசு புரிந்தோரும்

அநேகமாக, புதிதாக இவன் இணேத்த மேற்கு மாவட்டங்களின் வெற்றி விழா வுடன் வெளியிடப்பட்டிருக்கலாம். பித்தனே, ஈயம் போன்ற உலோகங்களால் ஆக்கப்பட்ட நாணயங்கள் பல, இவனுல் கிழக்கு மாகாணங்களில் வெளியிடப் பட்டன. பம்பாயிலுள்ள சந்தா மாவட்டத்தில் இதே அரசன் வெளியிட்ட ஒரு வகை உலோகங்களின் கலப்பால் ஆக்கப்பட்ட நாணயங்கள் சில கண் டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. கடற்கப்பலின் சின்னம் பொறிக்கப்பட்ட நாணயங்கள் சில இவனுடைய காலத்துடன் தொடர்புபடுத்தப்படுகின்றன. இது போன்ற நாணயங்கள் இவனுடைய கடல் ஆதிக்கத்திற்குச் சான்றுகும். மேற்கில் கனேரி நாசிக்குப் போன்ற இடங்களிலும் கிழக்கில் சின்ன கஞ்சம் என்ற இடத்திலும் நிறுவப்பட்ட கல்வெட்டுகளும் இவன் காலத்தவையே. கிழக்கு மேற்கு மாவட்டங்கள் இரண்டின் மீதும் ஆதிக்கம் செலுத்திய இறுதி அரசன் நாம் அறிந்த அளவில் சிறீயக்ளுனே ஆவான்.

இவனே அடுத்து ஆட்சி புரிந்தவன் விசயனுவான். பம்பாயில் அகோலா என்னும் இடத்தில் விசயனின் நாணயங்கள் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. அடுத்து வந்த அரசன் கலிங்கத்தில் கல்வெட்டு நிறுவிய சிறீசந்திரா என்பவனுவான். கோதாவரி, கிருட்டிணே மாவட்டங்களிலும் இவன் காலத்தைச் சேர்ந்த நாண யங்கள் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. இந்த வரிசையில் ஆட்சி புரிந்த கடைசி மன்னன் புலுமாயி என்பவனே. பெல்லாரி மாவட்டத்தில் இவன் காலத்தைக் கல்வெட்டு ஒன்று கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளது.

கருணன், கும்பன், உருத்திர சாதகர்ணி போன்ற சாதவாகன அரசர் களுடைய பெயர்கள் நாணயங்களிற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன. கிழக்குத் தக்க ணம், மத்திய பிரதேசம் போன்ற பகுதிகளில் இவ்வரசர்களுடைய ஆதிக்கம் நிலேபெற்றது. அநேகமாக இவர்களுடைய ஆட்சிக்காலத்திற்கு முன்னமே தொகுக்கப்பட்டமையாற் போலும் புராணப் பெயர்ப் பட்டியலில் இவர்களின் பெயர்கள் குறிப்பிடப்படவில்லே. தக்கணத்தின் பலபாகங்களிலும் சாதவாகன வம்சத்தினர் வழிவந்த சிற்றாசர்கள் சிலர் சிறுமுடியாட்சிகளே நிறுவினர். எனி னும், சாதவாகனப் போரசின் வம்சம் நிர்மூலமாக்கப்பட்டதற்குரிய சான்று கள் தெளிவாகவில்லே.

சாதவாகனப் போசசு மிக விரிவடைந்திருந்த போதிலும் அதனுடைய அரசி யல் அமைப்புச் சாதாாண நிலேயில் இருந்தது. உள்ளூர் ஆட்சி பெரும்பாலும் பிரபுக்களின் கையில் விடப்பட்டது. மேலெழுந்த வாரியாக அரச அதிகாரிகள் உள்ளூராட்சியின் மீது பொதுவான கட்டுப்பாடுகளே மட்டுமே விதித்தனர். அர சஞக வரும் மாபுரிமை ஆண் சந்ததிக்கேயுண்டு; ஆயின் அரசர், பிரபுக்கள் ஆதி யோர் பெயர்களுக்கு முன் தாய்வழிப் பெயர்கள் வைக்கும் வழக்கமுண்டு. நிலே கோண்ட சமூக அமைப்பின் பாதுகாவலைதை அரசனே கருதப்பட்டான். ஏழை களும் செல்வர்களும் சமமாக நல்வாழ்வு வாழும்பொருட்டு நீதியான வரிகளே அரசன் அறவிடவேண்டும் என்று எதிர்பார்க்கப்பட்டது. பிரபுத்துவம் மூன்று வகையாகப் பிரிக்கப்பட்டது; தமது பெயரில் நாணயங்களேப் பிரசுரித்த அர சர்கள் முதற் பிரிவினவராவர்; மேற்குத் தக்கணத்தில் மாத்திரம் காணப் பட்ட மகாபோசர், மாரதியர் என்போரே அடுத்த இரு பிரிவினராவர். பின் கூறப்பட்ட இரு பிரிவினரும் சாதவாகனருடன் திருமணத் தொடர்புகொண்ட வர்கள்; பிந்திய அரச வம்சத்தினர் பின்பற்றிய மகாசேனுதிபதி என்ற உயர் படைத்தளபதிகளின் நியமனம் வாலாற்றில் பிந்திய காலத்தைச் சேர்ந்ததா கும். சில மகாசேனுதிபதிகள் தூரத்தில் அமைந்த மாகாணங்களே ஆட்சிபுரிந் தனர். வேறு சிலர் மத்திய அரசின் நிருவாகத் துறைகளே வழி நடத்தினர். அரசு, ஆகரா என்ற நிருவாகப் பிரிவுகளாகப் பிரிக்கப்பட்டிருந்தது. ஒவ் வொரு நிருவாகப் பிரிவிற்கும் (அமாத்தியன்) ஓர் அமைச்சர் பொறுப்பா யிருந்தார். தலேமைக்காரரின் (கிராமிகன்) ஆணேயின்கீழ் இருந்த அடுத்த பிரிவே கொமங்களாகும். கல்வெட்டுகளில் குறிப்பிடப்பட்டுள்ள ஏனேய அதி காரிகள் : பொருளாளர்கள், அரண்மனேத் தலேவர்கள், பொற்கொல்லர்கள்; நாணயங்களே வெளியிடும் அதிகாரிகள், நிருவாகிகள் (மகாமாத்திரர்) அரச அறிக்கைகளுக்குப் பொறுப்பான அதிகாரிகள், வாவேற்பாளர்கள், அரசுத் தாதுவர்கள் ஆகியோராவர்.

தொழில் அடிப்படையில் சாதிகளின் புதிய உட்பிரிவுகள் சமூகத்தில் தென் படத்தொடங்கின. இடையர் (கோலிகர்), உழவர் (ஆலிகர்) போன்ற உப பிரி வகள் தோன்றின. அந்நியர்கள் சமூகத்துடன் முற்றுகச் சேர்ந்துகொண்டமை ஒர் உருசிகரமான நிகம்ச்சியாகும். தர்மதேவன், இரிசபதத்தன், அக்கினிவர் மன் போன்ற முற்றுன இந்தியப் பெயர்களுடன் இந்த அந்நியர்களுட் பெரும் பான்மையினர் மேற்படி சமூகத்துடன் சங்கமமாயினர். சகரும், யவனருமான இவர்கள் பௌத்தர்களாயும், தாம்குறைந்த சத்திரியர்களாயும் சமூகத்தில் சேர்க்கப்பட்டனர். சாக இரிசபதத்தன் பர்ணசா நதி தோத்திலுள்ள புஷ்கரா என்.னும் தலத்திற்குப் புனிதயாத்திரை சென்.று அங்கே கோதானம் செய்து பல கொடமங்களேயும் அந்தணருக்கு அன்பளிப்புச் செய்தான் என்று நூல்கள் சு. றுகின்றன. ஆயின் மேற்குத் தக்கணத்தில் கி. பி. 2 ஆம் தூற்றுண்டின்பின் இந்துமதச் சடங்குகளே அந்நியர்கள் கைக்கொண்டனர் என்று நாம் கேள்விப் படவில்லே. சகர், யவனர், பகலவர் போன்றோரை வெற்றிகொண்ட கௌதமி புத்தொன் இத்தகைய அந்நியர்களே முற்றூக ஒழித்திருத்தல் கூடும்; கிழக்குத் தக்கணத்தில் வாழ்ந்த யவனர்பற்றி ஒன்றும் குறிப்பிடப்படவில்லே. அமராவதி போன்ற கிருட்டிணே ஆற்றின் பள்ளத்தாக்கில் அமைந்த இடங்களில் காணப் படும் தூபிகள் கட்டாயமாகக் கிரேக்க-உரோம கலாசார ஆதிக்கம் படிந்து உருவாக்கப்பட்டவையே. அத்துடன் அல்லூறு என்னும் இடத்தில் உள்ள கல் வெட்டு ஒன்றில் கிரேக்க (யோனகா) விளக்குகள்பற்றிய குறிப்புகள் காணப் படுகின்றன. இவற்றில் இருந்து அந்நியரின் செல்வாக்குப்பற்றி நாம் அறிய ாஷபும்.

கல்வெட்டுகளில், பெண்கள் வழங்கிய தான தர்மங்கள் பற்றிச் சான்றுகள் காணப்படுகின்றன. இவற்றிலிருந்து சமூக வாழ்வில் பெண்கள் சிறப்பிடம் வகித் தனர் என்பதும் சொத்துரிமை பெற்றிருந்தனர் என்பதும் புலஞரும். சிற்பங்க ளிற் கூட பெண்களின் உருவங்கள் காணப்படுகின்றன. பௌத்த சின்னங்களேப்

107

பெண்கள் வழிபடுவது, சபைகளில் பங்கு கொள்வது, தமது இல்லத்தலேவனேடு சேர்ந்து விருந்தோம்புவது போன்ற நிகழ்ச்சிகள் சிற்பங்களில் இடம் பெற்றுள் என. மிகக் குறைந்த ஆடை அலங்காரமும் அதிக ஆபாண அலங்காரமும் செய்து கொள்வதில் பெண்களுடன் ஆண்கள் போட்டியிட்டனர். குடிசைகளிற் ருனும் விட்டிற்குரிய கவர்ச்சிகாமான சகல உபயோகப்பொருள்களும் காணப் பட்டன. அத்தியாவசியப் பொருள்கள் என்று கூறமுடியாத சாடிகள், கு.சாக் கள், நாற்காலிகள், மேசைகள், முக்காலிகள், கட்டில்கள் போன்றவை இடம் பெற்றன.

நகாங்களேப் பெருமதில்கள், காவல் அரண்கள், கதவுகள் ஆகியன பாதுகாத் தன. செங்கற்களும் சண்ளும்பும் நிருமாணப்பணிக்குப் பயன்படுத்தப்பட்டன. வாயில்கள், சாஞ்சியில் காணப்படுவது போன்று, தோரணங்களால் அலங்கரிக் கப்பட்டன. காலாட் படையினர் யுத்த முனேகளில் முன் சென்றனர். இவர்கள் தாக்கும் ஆற்றல் படைத்த குறுகிய வாள்களே ஏந்திச் சென்றனர். வட்ட வடிவ மான கேடயங்களேத் தாங்கித் தம்மை எதிரியின் ஆயுதங்களிலிருந்தும் காத் தாக்கோண்டனர். அத்துடன் தமது வயிற்றைக் கவசங்களாற் சுற்றிக் காத்துக் கொண்டனர். காலாட்படையின் இருமருங்கிலும் குதிரைப்படையும், யானே களும் அணிவகுத்துச் சென்றன. காலாட்படையைத் தொடர்ந்து வில்வீரர் படைப்பிரிவு சென்றது. நீண்ட ஈட்டிகள், போர்க்கோடரிகள், கதாயுதங்கள் போன்றன பயன்படுத்தப்பட்டன. யானேவீரர்களும் குதிரைவீரர்களும் மட்டுமே தலேப்பாகை அணிந்திருந்தனர்.

மேற்குக் கிழக்குக் கரைகளில் வர்த்தக நடமாட்டம் மிக்க துறைப்பட்டினங் கள் பல தென்பட்டன. தொலமி, 'மைசோலியா' என்று அழைத்த பிராந்தி யம் கோதாவரி, கிருட்டிணே கழிமுகங்களுக்கு இடைப்பட்ட பகுதியாகும். ' தங்க கிறைசு ' எனப்பட்ட மலாயாக் குடாநாட்டுக்கும் கிழக்குத் தீபகற்பத் திற்கும் செல்லும் கப்பல்கள் இங்கிருந்துதான் புறப்பட்டன என்று தொலமி குறிப்பிடுகிறார். மேற்குத் தக்கணத்தில் உள்ள பரிகசா (பரோச்சு) என்ற துறைப் பட்டினமே தாாவடக்கில் அமைந்திருந்தது. சோப்ரா என்ற துறைப் பட்டினம் மிகவும் பழைமை வாய்ந்தது. கல்யாணி மிகவும் பெரியது. நாட்டின் உட்புறத்தில் பல வர்த்தகப் பட்டினங்கள் இருந்தன. பைதான், தகாரா, சூனர், காகாதகா, நாசிக்கு, வைசெயந்தி போன்றனவே இவ்வர்த்தகப் பட்டினங்கள். கிழக்குத் தக்கணத்தில் இருந்த தானியகடகா, விசயபுரி, நாசீலம் போன்ற வர்த்தகப்பட்டினங்கள் குறைந்த முக்கியத்துவம் பெற்றனவே. தானிய வணிகர், கன்ஞர், பூக்கடைக்காரர், கொல்லர், வழக்குரைப்போர் போன்றவர் தனித் தனித் தொழிற் குழுக்களாக இயங்கி வந்தனர். நிகமசபா என்று அழைக்கப் படும் தொழிற் குழுக்களின் அலுவலகங்கள் அல்லது கூட்டமண்டபங்கள் ஒவ் வொரு தொழிற் குழுவிற்கும் இருந்தன. தொழிற்குழுவின் தலேவனுகச் செத்தி என்பவன் இருந்தான். நிகமசபாக்கள், வங்கிகள் போன்று பணம் சேர்த்து வைக்கும் இடமாகவும் கடன் கொடுக்கும் நிலேயமாகவும் கடமையாற்றிவந்தன. அயல்நாடுகளிலிருந்து இறக்குமதியான பண்டங்களுள் ஆடம்பாப் பொருள்

களான உவைன், மிக உயர்ந்த புடவை வகைகள், கண்ளுடிப் பொருள்கள், இனிப்புப்பண்டங்கள், வாசனேத்தொளியங்கள், மருந்து வகைகள் போன்றன இடம் பெற்றன. ஏற்றுமதிப் பொருள்களுள் சாதாரண புடவைகள், இரத்தினக் கற்கள், பட்டு வகைகள், மாவுரி உடைகள் போன்றன இடம் பெற்றன. வீதிகள் இல்லாதிருந்தமை வர்த்தகத்திற்குப் பேரிடாரக இருந்தது. தி. பி. 15 ஆம் நூற்றுண்டின் பிற்பகுதியில் பெரும்தொகையாக நடமாடிய பணத்தால் வர்த்த கம் அதிகரிக்க வாய்ப்புகள் இருந்தன. கிழக்குத் தக்கணத்தில் இந்தக் கால எல்லேயில் கைத்தொழில், வர்த்தகம் ஆகிய துறைகளிற் பெரும் முன்னேற்ற மேற்பட்டது. 2 ஆம் நூற்றுண்டின் இறுதிப் பகுதியில் இந்தத் தொழில்கள் உச்ச நிலேயை அடைந்திருந்தன.

கி. மு. 3 ஆம் நூற்றுண்டளவில் பௌத்த மதம் நன்றுக நிலேகொண்டு, சாதவாகன அரசர்களின் காலம் முழுவதிலும் தளேத்தோங்கியது. தக்கணத் தில் கி. பி. 2 ஆம் நூற்றுண்டு வரையும் பௌத்தமதம் மிகவும் புகழுடன் அழகு செய்யப்பட்டது. அல்லூறு, கும்மாதிதுரு, கந்தசாலர், குடிவாடா, கோலி போன்ற இடங்களில் புதிய தூபிகள் நிருமாணிக்கப்பட்டன அல்லது அங்கிருந்த பழையன திருத்தியமைக்கப்பட்டன. நாசிக்கு, காளே, கன்னேரி போன்ற பகுதிகளில் புதிய கற்கோவில்கள் வெட்டப்பட்டு மேலும் நன்கொடை. கள் வழங்கப்பட்டன. புத்தபிரானின் விசுவாசம்மிக்க பத்தர்களுக்கு அறிவூட் டும் பணியில் ஈடுபட்டிருந்த பல மதப் பிரிவினர்கள் பற்றியும் கூரவர்கள் பற்றி யும் இக்காலக் கல்வெட்டுகள் பெயர் சொல்லிக் குறிப்பிடுகின்றன. தூபிகள், புனித போதிமாம், புத்தபோனின் திருப்பாதத்தின் அடையாளம், திரிசூலச் சின்னம், தருமசக்காம், புத்தருடைய உருவங்கள், ஏனேய பெரும் சுரவர்களின் சிலேகள், நாகராசாக்களின் உருவங்கள் ஆதியன அக்காலத்தில் வழிபாட்டிற் குரியனவாக இருந்தன. மண்டியிட்டு வணங்குதல், சாட்டாங்கமாக இரு கைக ளேயும் சுப்பித் தொழுகைக்குரியனவற்றைப் பிரார்த்தித்தல் போன்ற நிகழ்ச்சி களுக்குப் பதிலாக இக்காலச் சிற்பங்கள் ஆண்களும் பெண்களும் பக்திப்பாவ சத்தால் தியானிப்பதைக் காட்டுகின்றன.

போமனீயமும் தழைத்தோங்கியது. சாதவாகன அரசர்கள் பலர் பிராமணீ யத்தின் பத்தர்களாக இருந்தனர். 3 வது சாதவாகன அரசன் வேத சடங்கு கள் பல அனுட்டித்தான். தன்னுடைய புதல்வர்களுள் ஒருவனுக்கு வேதசிறீ என்றே பெயரிட்டான். சப்தசதீ என்ற காலனுடைய காவியம் சிவ வழிபாட் டென் ஆரம்பிக்கிறது. பொமணர்களே ஆதரித்துவந்த கௌதமீபுத்திர சாத கர்ணி என்பவன் இதிகாச தலேவர்களான இராமன், கேசவன், அர்ச்சுனன் போன்றோப் பின்பற்ற முயன்றுன். இந்திரன், வாசுதேவன், சூரியன், சந்தி ான், சிவன், விட்டுணு, கிருட்டிணன், கணேசன், பசுபதி போன்ற இந்து மத தேய்வங்கள் இக்காலத்தில் வழிபடப்பட்டன. சப்தசதீ என்ற நாலில், கௌரிக் குக் கோயில்களும், நீர், நெருப்பு ஆகியவற்றின் தலேவனை வாதனுக்கு ஆலயங் களும் இருந்தன என்ற சூறிப்பிடப்பட்டுள்ளது.

## சாதவாகனரும் அவர்களே அடுத்து அரசு புரிந்தோரும் 👘 👘 109

சாதவாகனப் போசின் வீழ்ச்சியின் பின் அதன் பெரு நிலம் கூறுபோடப் பட்டது. வடமேற்கில் ஆபோரும் தெற்கில் சுதுவரும், ஆந்திர தேசத்தில் இட் சுவாகுக்களும் துண்டாடிய பகுதிகளேத் தமதாக்கிக் கொண்டனர். மத்திய பொ தேசத்தில் மட்டும் சாதவாகனர்களின் வழித் தோன்றல்கள் தொடர்ந்து ஆட்சி புரிந்தனர். தென்கிழக்கில் பல்லவர்கள் ஆதிக்கம் பெற்றனர். நந்த அரசர் காலம் தொட்டுத் தக்கணத்தில் 6 ஆம் நூற்றுண்டு காலமாக நிலேபெற்ற அர சியல் ஐக்கியம் இவ்வாறு சிதைவுற்றது.

'மகாபாஷ்யா' என்ற நாலிற் கூறப்பட்டிருப்பதுபோன்று ஆபீரர் அந்நிய ராவர். மேற்கு இந்தியாவில் இருந்த சக சாத்திராப்புகளின் தளபதிகளாகக் கி. பி. 2 ஆம் தூற்ருண்டில் ஆபீரர் இடம் பெற்றனர். சாதவாகன அரசர்களே அடுத்து 67 ஆண்டு காலத்திற்கு ஆபீர அரசர்கள் அடுத்தடுத்து ஆட்சிபுரிந் தனரெனப் புராணங்கள் குறிப்பிடுகின்றன. நாசிக்கில் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ள ஒரு கல்வெட்டு, 'மாதரீபுத ஈசுவாசேனன்' என்ற ஆபீர அரசன்பற்றிக் குறிப் பிட்டுள்ளது. இவன் சுவதத்தன் என்ற அரசனின் மகனுவான். காலத்தைக் கணிக்கும் வதையிலும் பிற முறைகளிலும் சாதவாகனக் கல்வெட்டுகளுக்கும் இந்தக் கல்வெட்டிற்கும் மிக நெருங்கிய பொதுத் தன்மைகள் காணப்படுகின் றன. ஈசுவாசேனன் என்பவன் ஆபீர வம்சத்தைத் தொடங்கிய முதல் அரச கை இருக்கலாம். இந்த வம்சத்தைப்பற்றிய வேறு செய்திகள் கிடைக்களில்லே. கி. பி. 249-50 இல் கலசூரி அல்லது செடி என்று அழைக்கப்பட்ட காலம் கணக்கிடும் முறைமை ஒன்று மட்டும் இவ்வம்சம் தொடங்கியதாகத் தென்படு கிறது.

மகாராட்டிரத்தையும், குந்தளத்தையும் ஆட்சி புரிந்த சதுவர்கள் பற்றியும் மிகச் சில தகவல்களே கிடைக்கின்றன. மைசூர் மாவட்டத்தின் வடகன்னடம், சித்தல் தூர்க்கம் ஆகிய இடங்களிற் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ள நாணயங்களும், கன்னேரி, வனவாசி, மாலவல்லி போன்ற இடங்களில் காணப்படும் கல்வெட்டு களும், சுது அரச வம்சத்தவர் சிலரின் பெயர்களேக் குறிப்பிடுகின்றன. கடப்பா, அனந்தப்பூர் ஆகிய மாவட்டங்களில் ஈயத்தாலான சில நாணயங்கள் கண் டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. குதிரையின் சின்னம் பொறிக்கப்பட்டு இருக்கும் இந் நாணயங்கள் சுதுவரின் பெயரின் ஒரு பகுதியாகிய 'காரீதி' என்ற பெயரை யும் கொண்டு விளங்குகின்றன. சுதுவர் சாதவாகன அரச மாபினரின் ஒரு பகுதியினரே என்பது சில வாலாற்று ஆசிரியர்களின் கருத்தாகும்; வேற சிலர் இவர்களே நாகவழித் தோன்றல்கள் என்றும் கருதுகிருர்கள். சுதுவரை அடுத்துக் கடம்பர் முக்கியத்துவம் பெறுகின்றனர்.

கிருட்டிணே-குண்டீர்ப் பிசதேசத்தை இட்சுவாக்குக்கள் என்போர் ஆட்சிபுரிந் தனர். புராணங்கள் இவர்களே சிறீபார்வதியர்கள் அல்லது சிறீபர்வதத்தின் ஆட்சியாளர் என்றும் ஆந்திசபிருத்தியர்கள் (ஆந்திசரின் தொண்டர்கள்) என் றும் வருணித்துள்ளன. 7 அரசர்கள் 57 ஆண்டுகள்வரை உடைய பெயர்களேயே நாம் அறியக்கூடியதாயிருக்கிறது. ஆசம்பத்தில் இட்சுவாகுக்கள் சதாவாகன அரசர்களின் சிற்றாசர்களாகவே இருந்தனர். இவர்களுக்கு 'மகா தலேவர்கள்'

என்ற பட்டம் வழங்கப்பட்டிருந்தது. இந்த அரசவம்சத்தைத் தோற்றுவித்த 'வாசிதீபுசு சிறீ சாந்தமூலன்' என்பவன் அசுவமேத, வாஜபேய யாகங்களேச் செய்தானெனக்கூறும் குறிப்புகள் உள. வீரபுரிசதாத்தன் என்ற அவனுடைய மகனின் ஆட்சிக்காலம் பௌத்தமத வாலாற்றின் மிகப் புகழ்படைத்த கால மாகும். இவனுடைய ஆட்சிக் காலத்தில் பல நாடுகளுடன் தூதுவராலயத் தொடர்புகளும் ஏற்படுத்தப்பட்டன. சாகவம்ச வழியில் தோன்றிய பெண்ணே உச்செயினியிலிருந்து தனது இராணியாகக் கொண்டுவந்தான். சுது இளவாசன் ஒருவனுக்குத் தனது மகளே மணம்செய்து வைத்தான். அரசவம்சப் பெண்கள் பெரும்பாலும் பௌத்தர்களாக இருந்தனர். வீரபுரிசதாத்தனின் சிற்றன்னே ஒருத்தி நாகார்ச்சுணகொண்டா என்னும் இடத்தில் ஒரு பெரும் தூபியை நிறுவிஞள். போசஞன புத்தபிரானின் சின்னங்கள் சில வைத்து இத்தூபி அடைக்கப்பட்டது. தேவாலயங்களும் விகாரைகளும் மண்டபங்களும் நிறுவப் பட்டன. இப்பெண்ணே ஏனேய அரசவம்சப் பெண்கள் பின்பற்றினர். இவ்வண் ணமே பெண்குலம் முழுவதும் இருந்ததாகப் போதிசிறி என்ற ஒரு பெண் பிசசை பற்றிய சூறிப்புக் கூறுகிறது. இட்சுவாகு அரச மசபின் இறுதி அரசன் எகுவுலாசாந்தமூலன் என்பவனுவான். இவனது ஆட்சிக்காலத்தில் ஒரு தூபி **யும்**, ஒரு தேவிவிகாசையும், கோபுர ஆலயங்கள் இரண்டும் நிருமாணிக்கப்பட் டன. ஒரு சிங்கள விகாரைபற்றியும் குறிப்புகளில் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. இது ஒரு சிங்களவரால் நிறுவப்பட்டிருத்தல் வேண்டும்; அல்லது அநேகமாகச் சிங் **க**ள மதகுருமார் தங்குவதற்கு இது அமைக்கப்பட்டிருக்கலாம். **தம்பபண்ணி** (இலங்கை) யிலிருந்து வரும் (தேரோக்கள்) பௌக்த சகோதார்களுக்கென அர்ப்பணிக்கப்பட்ட சயித்திய **ம**ண்டபம் ஒன்றும் அமைந்திருந்**தது. இவ்வாறு** இலங்கையின் பௌத்த மதம் ஆந்திர நாட்டுப் பௌத்த மதத்துடன் உறவு கொண்டிருந்தது நாகார்ச்சுணகொண்டாவில் காணப்படும் சிற்பங்களுள் புத்தரின் பெரும் சிலேகள் உள. இப்பெரு உருவங்கள் கிரேக்க சிற்பக் கலேயின் செல்வாக்கையும் பௌத்த மகாயானப் பிரிவின் தன்மைகளேயும் பொதிபலிக்கின் **றன.** இதற்கு முன்னேய நாற்றுண்டில் நிர்மாணிக்கப்பட்ட சிற்பங்களில் காண**ப்** படும் பக்தர்களின் திருக்கூட்டம் நாகார்ச்சுணகொண்டாச் சிற்ப வேலேகளில் இடம் பெறவில்லே.

நிருவாக முறையிலும் சமூக வாழ்விலும் சாதவாகனமாபு மாற்றங்களுடன் தொடர்ந்திருந்தது. சாதவாகனர் காலத்து அதிகாரிகளின் பெயர்கள் இருந்த படி இருக்கப் பல அதிகாரிகளின் கடமைகள் இணேக்கப்பட்டு ஒருவரின் கீழ் விடப்பட்டன. தாய் வழிக் குடும்பப் பெயர்கள் தொடர்ந்தும் கையாளப்பட்டு வந்தன தந்தை வழிக்குமும்பப் பெயர்களும் வழக்கிலிருந்தன. சாதவாகனர் காலம் தொட்டுப் பல்லவர் காலம் வரையும் தாய்வழி, தந்தை வழி அமைந்த கோத்திரப் பெயர்களேக் கையாண்ட வழக்கு பிந்திய கடம்ப அரசர்களாலும் கையாளப்பட்டது. 'ஆகரசர்' என்போர் ' இராத்திரர்' என்று அழைக்கப் பட்டனர். ' இராசர்' என்ற பட்டத்திற்குப் பதிலாகப் பொலிவு வாய்ந்த 'மகா ராசர்' என்ற பதம் பயன்படுத்தப்பட்டது.

6-R 3017 (1/65)

#### சாதவாகனரும் அவர்களே அடுத்து அரசு புரிந்தோரும்

ஆந்திர நாட்டில் இட்சுவாகு அரசர்களேத் தொடர்ந்து 'பிரிகத்பலாயன' கோத்திர அரசர்கள் தோன்றினர். எஞ்சியுள்ள செப்பேட்டுக் குறிப்பு ஒன்றில் இவ்வம்சம் பற்றிக் கூறப்படுகிறது. அங்கு செயவர்மன் என்ற அரசனின் பெயர் மாத்திரம் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. அவனுடைய முடியாட்சி ஆகாசர் என்ற பல நிருவாகப் பிரிவுகளாகப் பிரிக்கப்பட்டிருந்தன. ஒவ்வொரு நிருவாகப் பிரிவிற்கும் வாபதம் (வியாபிருதன்) எனப்படும் பொறுப்பு அதிகாரி ஒருவர் செயற்பட்டுவந்தார். இச்செப்பேட்டிற் காணப்படும் குறிப்புப் போமண ருக்குத் தரப்பட்ட "பிரமதேயம்" எனும் நன்கொடைத் தொடரின் ஆரம்ப மாக இருக்கலாம். இத்தகைய கொடைகள் நூற்றுண்டுகளாக எண்ணிக்கை யிலும், முக்கியத்துவத்திலும் அதிகரித்து வந்தன; பிராமணருக்குத் தரப் பட்ட இந்த நன்கொடைகள், பௌத்தமும் சமணமும் வீழ்ச்சியுற்றமையையும் எடுத்துக்காட்டுகின்றன.

ஷன்னேய சாதவாகனப் போரசின் தென் கிழக்கில் அமைந்து **கிளங்கிய பல்** லைவ அரசு காஞ்சிபாத்தைத் தலேநகரமாக்கியது. ''பல்லவர்'' என்ற ஓர் அந்நிய இனத்திலிருந்து வந்தவர்களே பல்லவர்கள் எனச் சொல்லப்படுகிறது. இதற்கு ஆதாரமாக அரச முடியைச் சுட்டிக்காட்டுகின்றனர்; இந்தோ-கிரேக்க அரசனை தெமெத்திரியசு என்பவன் ஒரு யானேயின் மண்டை ஒட்டை ஒத்த முடியொன்றை 2 ஆம் நந்திவர்மனின் முடிசூட்டுவிழாவிற்கு வழங்கியமை குறிப் பிடப்படுகிறது. ஆயின் கடம்பரையும் சுதுவரையும் போன்றே இவர்களும் வட இந்தியாவில் தோற்றியிருக்க வேண்டுமென்றும், தெற்கு நோக்கிச் சென்று பி**ர** தேச மாபுகளேத் தமதாக்கிக்கொண்டு பயன்படுத்தி வளர்ந்த வம்சத்தவர்களே இவர்கள் என்றும் பொதுவாக நம்பப்படுகிறது. சுது வம்சத்தின் அரசனுன வன வாசி என்பவன் மாலவல்லி என்ற தெய்வத்தின் சிலேயை நிறுவி அதை ஆதரித்து வந்தான். இவனே அடுத்து ஆட்சிக்கு வந்த கடம்ப அரசனும் இதே போன்று **நடந்துகொண்டான். காலப்போக்**கில் கடம்ப வம்சத்தினர் க**டம்ப விருட்சத்தை** யும் அதில் வீற்றிருந்த சுவாமி மகாசேனரையும் (சுப்பிரமணியக் கடவுள்) வணங்கிவந்தனர். கடம்ப விருட்சத்தில் சுப்பிரமணியர் எழுந்தருளியிருப்பார் என்று மாபுக்கதைகள் சொல்லுகின்றன. இவ்வாறே பல்லவ எனும் சொல் தொண்டை எனும் சொல்லிலிருந்து வந்திருத்தல் வேண்டும்; தொண்டை என் பது ஒரு நாட்டையும் அதனே ஆள்வோரையும் குறிக்கும் சொல்லாகும். தொண்டை என்ற பெயர் ஒருவகைக் கொடியையும் குறிக்கின்றது. காஞ்சி **பு**சத்தையும் அதனே ஆண்ட அரசவம்சத்தினரையும் குறிக்கும் 'தொண்டை' **எ**ன்ற சொல்லின் பிராகிருத—வடமொழித் திரிபே 'பல்லவ' எ**னக் கொ**ள்ளு கல் வேண்டும்.

கந்தவர்மன் என்ற முதல் பல்லவ அரசன் யுவராசனை இருக்கும்போது வழங் கிய ஒரு செப்பேட்டு நன்கொடையும், அவன் அரசனுக வந்த பின்னர் வழங்கிய இரு நன்கொடைகளுமாக மூன்று செப்பேட்டுக் கொடைகள் உள; இவையாவும் பொகிருத மொழியில் எழுதப்பட்டிருக்கின்றன. இவையே பல்லவ வாலாற்றின் தொடக்கச் சான்றுகளாகும். இவன் பாரத்துவாச கோத்திரத்தைச் சேர்ந்த

வன். அக்கினிஷ்டோம, வாஜபேய, அசுவமேத போன்ற யாகங்களேக் கந்தவர்மன் செய்து 'தர்மத்தைக் கைக்கொண்ட இராசாதிராசன் ' என்ற பெயர் தாங்கினுன். இவனுடைய போரசு காஞ்சிபாத்தைத் தலேநகராகக் கொண்டு வடக்கில் கிருட் டினோ ஆறுவரையும், மேற்கில் அராபியக்கடல் வரையும் வியாபித்திருந்தது. பல் லவப் போாசு வளர்ந்த விதம் பற்றி இன்று தெளிவாக அறிய முடியாது. 9 ஆம் தூற்றுண்டில் நிலவிய மாபுக்கதை ஒனறு, விாகூர்ச்சன் என்ற புகழ்பெற்ற ஆரம்பகால அரசன் அரச சின்னத்தையும் நாக அரசன் மகளேயும் கைப்பற்றி னுன் என்று கூறுகிறது. சாதவாகனப் போசு சிதைவுற்ற பின்பு சுதுவர் மேற் கில் ஆட்சிபுரிந்தனர். சு.துவரிடமிருந்து நாட்டைப் பல்லவர் கைப்பற்றிய நிகழ்ச் சியின் **எதி**ாாலியாக இம்மாபுக்கதை அமைந்திருக்கக்கூடும். கந்தவர்மனின் தந்தையின் பெயர் திடைக்களில்லே; எனினும் கந்தவர்மன் காஞ்சியை ஆண்ட முதற் பல்லவ அரசன் அல்லன் என்பது தெளிவு. யுவராசா என்பது இவனுக்கு முன்னம் அரசர்கள் இருந்திருக்க வேண்டும் என்பதைக் காட்டுகிறது. இவனுக்கு முன்ணேய அரசர்களுள் சிம்மவர்மன் என்ற ஓர் அரசனும் இருந்திருக்க வேண்டும் குண்டீர் மாவட்டத்தில் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ள பிராகிருத எழுத்திலுள்ள கல் வெட்டு ஒன்ற இவனேப்பற்றிக் குறிப்பிட்டுள்ளது. இவன் மகன் 'புத்தவர்மன்' என்ற யுவராசா பற்றியும் அவன் மணேவி சாருதேவி பற்றியும் இவர்கள் இருவருக் கும் பிறந்த மகன் புத்தியங்குரன் என்பவன் பற்றியும் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. கந்தவர்மன் காலத்தில் வழங்கப்பட்ட மூன்று சாசனங்களும் கி. பி. 3 ஆம் நூற் ரூண்டின் பிற்பகுதியைச் சேர்ந்தனவாகவிருத்தல் வேண்டும். இக் காலத்தில் யுவாாசன் மாத்திரமன்றி ஏனேய அரசகுமாரரும் நிருவாகத்தில் அக்கறை செலுத்திவந்தனர். நாட்டின் வெவ்வேறு பிரிவுகளே ஆளும் கடமைகளே இவர்கள் பெற்றிருந்தனர். நிருவாகத்தில் அரசத்துறைகளின் பொறுப்பதிகாரிகளாகவும் இவர்கள் கடமையாற்றினர். இத்தகைய பொறுப்பதிகாரிகளின் பட்டங்கள், பத **விகள், கடமைகள், ப**ற்றிய விபாங்களேக் கல்வெட்டுகளிலிருந்து நாம் சேகரித் **த**ாக்கொ**ள்னல்** முடியும்.

போரில் வெற்றியும், செல்வமும் சுகமும் பெற்று வாழலாம் என்ற நம்பிக்கை யோடு தெய்வங்களுக்கும் பொமணர்களுக்கும் பெருந்தொகையான நிலங்களே நன்கொடையாகப் பல்லவர் வாரிவழங்கினர். பல்லவர் பொமணீய மதத்தைப் பின்பற்றினர்.

**கி. 9. 4 ஆ**ம் நூற்ருண்டின் நடுப்பகு தியைச் சேர்ந்த சமூத்திரகுப்தனின் தென்னகப் படையெடுப்புப் பற்றிய செய்திகளேக்கூறும் கற்றாண் செதுக்கல் ஒன்று அலகபாத்தில் கிடைத்துள்ளது. தென்னக வரலாற்றில் கந்தவர்மனின் பின் ஓர் இருண்டகாலம் நிலவுகிறது. சமூத்திரகுப்தனின் தென்னகப் படை யெடுப்புப் பற்றிய கல்வெட்டு இக்காலம் பற்றிச் சிறிதளவு அறிந்து கொள்ள எமக்குத் துணே செய்கிறது. காஞ்சியை ஆண்ட விட்டுணுகோபன் என்ற அரசனுடன் சமூத்திரகுப்தன் போர் செய்தான். காஞ்சிக்கு வடக்கே நடந்த

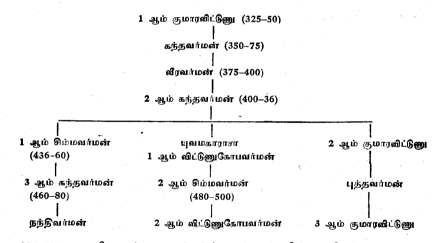
### சாதவாகனரும் அவர்களே அடுத்து அரசு புரிந்தோரும்

113

### தென் இந்திய வரலாறு

இப் போரில் சமூத்தொகுப்தன் பல்லவத் தலேநகருக்குச் செல்லும் பேற்றினேப் பெறவில்லே. நெல்லூர் மாவட்டத்தில் பலக்கநாட்டைச் சேர்ந்த உக்கிரசேனன் என்பவன் சமூத்திரகுப்தனே எதிர்த்து நின்ரேருள் ஒருவனுவான். உக்கிர சேனன் விட்டிணுகோபனின் கீழிருந்த ஓர் சிற்றாசதை இருந்திருக்கக்கூடும்.

வடமொழியில் எழுதப்பட்டுள்ள பத்துச் செப்பேட்டுச் சாசனங்கள் பல்லவ ஆட்சியின் அடுத்த கட்டத்தைப் பற்றியனவாகும். மற்றுமோர் சாசனத்தின் ஒரு பாகமும் கிடைக்கப் பெற்றுள்ளது. இவற்றுட் சில சாசனங்கள் சந்தேகத்திற் குரியவையே. இச் செப்புத்தகடுகள் அரசனுடைய ஆட்சி ஆண்டுகளேக் குறிப் பிடுவின்றன. கால ஒழுங்கைச் சரிவாக் கணிப்பதற்குக் கையெழுத்துப் போதியாக வுள்ள உலோகவிபாக என்ற கூமண நூலிற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ள சாக தேதி தூணேயாக நிற்கின்றது. உலக அமைப்புப் பற்றிய நியதிகளே உள்ளடக்கிய நூல் 25 ஆம் திகதி, ஓகத்து மாதம், 458 இல் முற்றுப் பெற்றிருக்கவேண்டும். சிம்மவர் மன்களின் ஆட்சிக்காலத்தில் 22 ஆம் ஆண்டில் இந் நிகழ்ச்சி இடம் பெற்றிருத்தல் வேண்டும். கங்கர்காலத்தில் 22 ஆம் ஆண்டில் இந் நிகழ்ச்சி இடம் பெற்றிருத்தல் வேண்டும். கங்கர்காலத்தில் 22 ஆம் ஆண்டில் இந் நிகழ்ச்சி இடம் பெற்றிருத்தல் வேண்டும். கங்கர்காலத்தில் 23 ஆம் ஆண்டில் இந் திகழ்ச்சி இடம் பெற்றிருத்தல் வேண்டும். கங்கர்காலத்தில் 23 குன் அடிப்படையில் பல்லவர்களின் அரச வம்சத்தையும் அவர்களின் ஆட்சிக்காலத்தையும் பற்றிப் பின்வரும் பட்டியலே தாம் உருவாக்க முடிகிறது.



325-500 வரையிலுமுள்ள காலம்பற்றிய பல்லவர்களின் அரசியல் வரலாற்றுச் சான்றுகள் காணப்படவில்லே. மேற் சொல்லிய அரசவம்ச ஒழுங்கை ஏற்படுத்த உதவிய சாசனங்கள் நன்கொடைகள் பற்றி மட்டுமே குறிப்பிட்டுள்ளன. சமூத்திரகுப்தனின் எதிரியாகிய விட்டுணுகோபன் என்பவன் 1 ஆம் குமார விட்டுணு என்ற அரசன் காலத்தைச் சேர்ந்தவன். விட்டுணுகோபன் அநேகமாக 1 ஆம் குமாரவிட்டுணுவின் சகோதாகை இருக்கவும் கூடும். யுவமகாராசாவாக இருந்த 1 ஆம் விட்டிணுகோபவர்மன் அரசஞக வாழ்ந்ததில்லே. 2 ஆம் சிம்மவர்ம துடைய ஆட்சி செல்வமும் செழிப்பும் பெற்றிருக்கவேண்டும். இவனது காலத் தில் எண்ணற்ற நன்கொடைகள் வழங்கப்பட்டன. இவனது மறைவின்பின் எது வும் தெளிவாக இல்லே. கி. பி. 6 ஆம் நூற்றுண்டின் முடிவில் பல்லவ வம்சத்தின ருள் பிரசித்தி பெற்ற அரசவம்சத்தை ஆரம்பித்து வைத்தவன் சிம்மவர்ம ஞவான். சிம்மவர்மன் சிம்மவிட்டுணுவின் தந்தையாவான். எனினும் சிம்மவர்மன் பல்லவ அரசவம்ச பட்டியலிற் குறிப்பிடப்படவில்லே. இதனுல் பல்லவ அரச வம்சத்தின் தொடர்பான பட்டியலில் ஓர் இடைவெளி ஏற்படுகிறது.

இக்கால கட்டத்தில் பல்லவர்களின் நிருவாகம் மேற்கொண்டும் முன்னேற்ற மடைந்தது. "பத்தாரகன்" என்ற பட்டத்தையும் அரசன் தனக்கு வைத்துக் கொண்டான்: யவமகாராசா என்ற பட்டத்துடன் முடிக்குரிய இளவாசன் முதன்மைபெற்றுன். ஏணேய இளவாசர்கள் அரச அலுவல்களில் ஈடுபடுத்தப்பட் டனர். வெவ்வேறு வர்க்கங்களேச் சேர்ந்த மாவட்ட அதிகாரிகளும் குறிப்பிடப் படுகின்றனர். இவர்களின் கடமைகள் பற்றித் தெளிவான குறிப்புகள் இல்லே. சத்தியிக்க படையும், நகர்காவலர் நிறுவகமும் இருந்தன. தொழிலாளர்கள் கட் டாய வேலேக்கு அமர்த்தப்பட்டனர். உப்பு, சீனி ஆகியவற்றின் உற்பத்தி அரச னின் ஏகபோக உரித்தாக அங்கீகரிக்கப்பட்டன. அரசாங்க அதிகாரிகள் தமது கடமைகளே நிறைவேற்ற நாட்டைச் சுற்றி வரும்போது உணவு போன்ற வசதி களேத் தந்து காப்பாற்றும் பொறுப்பு கொமங்களிடம் விடப்பட்டது. பொமண ருக்கு அன்பளிப்பாகக் கொடுக்கப்பட்ட நிலங்களுக்கு வரிவிலக்கு அளிக்கப் பட்டது. கொள்கையளவில் இது போன்ற 18 பாதுகாப்புகளே அந்தணர் அனுப வித்து வந்தனர். இம்மாபு சாதவாகன அரசர் பின்பற்றிய கொள்கையின் தொடர்ச்சியே. பல்லவரும் பிராமணீய மதத்தைப் பின்பற்றி வந்தனர். சாதவாக னரைப் போன்று பல்லவரும் சிவனேயும், விட்டுணுவையும் வழிபட்டு வந்ததுடன் யாகங்கள் வேள்விகள் செய்தும் வந்தனர்.

களப்பிார்கள் ஏற்படுத்திய அரசியற் புரட்சியின் விளேவாகத் தென்னிந்திய அரசவம்சங்கள் அனேத்தும் பாதிக்கப்பட்டன. தெளிவற்ற ஆனுல் வியாபித்தி ருந்த அந்த அரசியற் புரட்சி பல்லவர்களுடைய முடியாட்சியையும் பாதித்தது. பின்னர் 63 ஆம் நாற்றுண்டின் இறுதிப் பகுதியில் சிம்மவிட்டுணு என்ற பல்லவ அரசன் களப்பிரர்களே அடிமையாக்கினுன். இந்திகழ்ச்சியுடன் பல்லவர் வர லாற்றின் இரண்டாவது படிவம் தொடங்குதிறது.

இந்தக் கட்டத்தில் நாம் திரும்பவும் ஆந்திர நாடு பற்றி ஆராய்வது பொரு**ந்** தும். கிருட்டிணே மாவட்டத்திலுள்ள எல்லூருக்கருகில் இருக்கும் "பெட்டவேகி" என்னும் இடமும் வேங்கி என்னும் இடமும் ஒன்றே என்று குறிப்பிடலாம். வேங் கியின் அரசகை இருந்த அத்திவர்மன் (350 வரை) என்பவன் சமூத்திரகுப்**த** னின் மற்றுமோர் எதிரியாவான். அநேகமாகப் பல்லவரையும் பிரிகத்பல**ர** 

115

# தென் இந்திய வரலாறு

யனரையும் அடக்கிய பின்பே " சாலங்காயனர்கள் " கோத்திரம் என்று வாலாற் *ரூ*சிரியர்கள் கூறும் அத்திவர்மனின் குடும்பம் அரசு கட்டில் ஏறியது. சால**ங்** காயனர் கோத்திரத்தைச் சேர்ந்த அரசர்களுள் முதல்வனுக இருந்தவன் தேவ வர்மன் என்பது தெளிவு. சுதந்தா முடியாசு ஒன்றின் தலேவதை இருந்த தேவ வர்மனின் தந்தை பத்தாரகன் என்ற பட்டம் பெற்றிருந்தான். தேவவர்மன் அத்திவர்மனுக்கு முன்னம் ஆட்சி புரிந்தவன் என்பது உறுதி. எனினும் இவ்விரு இளவாசர்களுக்கிடையில் இருந்த உறவு முறை தெரியவில்லே. தேவவர்மன் காலத்தைச் சேர்ந்த ஒரேயொரு கல்வெட்டு மட்டும் காணப்படுகிறது. இக்கல் வெட்டின் தேதியாக மாதமும் திதியும் (சந்திரநாள்) மாத்திரம் குறிப்பிடப் பட்டுள்ளன. இவ்வாறு காலத்தைக் கணக்கிடும் மாபு முன்னேய சாதவாகன அரசவம்சத்தினரின் தாலம் கணக்கிடும் முறையில் இருந்து வேறுபட்டது. **எனி** னும் தேவவர்மனின் பின்பு ஆட்சிக்கு வந்தவர்கள் இம் முறையைக் கைக் கொண்டனர். ஓராண்டை மூன்று பருவங்களாகச் சாதவாகனர்கள் பிரித்துக் கணக்கிட்டனர். மூன்ற பருவங்களிலும் ஒன்றிலுள்ள ஒரு குறித்த பட்சத்தை அடிப்படையாகக் கொண்டே சாதவாகனர்களின் காலம் குறிப்பிடும் முறை அமைந்திருந்தது.

சமூத்திாகுப்தன் அத்திவர்மனின் நாட்டின்மீது படையெடுத்தபோது அத்தி வர்மன் அதிகம் பாதிக்கப்படவில்லே. கிழக்குத் தக்கணம் அத்திவர்மன் காலத் தில் பல சிற்றாசுகளாகச் சிதறுண்டு கிடந்தது. பிலாசுப்பூர், இறைப்பூர், சாம்பல் பூர், கஞ்சத்தில் ஒரு பகுதி ஆகிய தற்கால மாவட்டங்களேக் கொண்டிருந்தது கோசல சிற்றாசு; கொலேயர் ஏரியைச் சுற்றியுள்ள பொதேசம் குராலா சிற்றா சாகும்; கஞ்சம் மாவட்டத்திலுள்ள கொத்துரார, இரந்தபல்லா போன்ற பட்டி னங்களேத் தலேநகராகக்கொண்டு வேறு இரு சிற்றாசுகள் இருந்தன. கோதா வரி மாவட்டத்திலுள்ள பித்தாபுரம், அவமுக்தா ஆகிய இடங்கள் இரு சிற்றா சுகளின் தலேப்பட்டினங்களாக இருந்தன; இன்னுமோர் சிற்றாசு விசாகபட்டி னம் மாவட்டத்தில் தேவராத்திரா (இளமஞ்சிலி) என்ற பெயருடன் காணப் பட்டது. பலக்க, குத்தலபுரம் ஆகிய தலேநகரங்கள் வேறு இரு முடியாட்சி களில் இருந்தன. தென்னகத்திலிருந்த இத்தகைய சிற்றாசுகளின் அரசியல் நிலேபற்றியோ, இவற்றிற்கிடையே நிலவிய உறவுகள் பற்றியோ நாம் அதிகம் அறியமுடியவில்ல,

அத்திவர்மனுக்குப் பின் அவன் மகன் 1 ஆம் நந்திவர்மன் (375 வரையில்) ஆட்சி புரிந்தான். கிருட்டிணே ஆற்றின் இரு மருங்கிலும் பாந்திருந்த குத்திர காரப் பகுதியிலிருந்த பிரதேசமும் நந்திவர்மனின் முடியாட்சியில் ஓர் அங்க மாக இருந்தது. கிருட்டிணே ஆற்றின் தென்பகுதியில் இருந்த இப்பிரதேசத்தின் பகுதியைப் பல்லவர் தமதாக்கிக்கொண்டு வேங்கிராத்திரம் என்று பெயரிட்ட னர். 1 ஆம் நந்திவர்மண் அடுத்து ஆட்சிபுரிந்தவன் அவன் மகன் 2 ஆம் அத்தி வர்மன் என்பவனே. இவண் அடுத்து இவன் மகன் கந்தவர்மன் அரசணுன். பின்னர் 1 ஆம் நந்திவர்மனின் 2 வது மகனை சந்திரவர்மன் அரசணுன். இவனுக்குப் பின் அரசனுன இவன் மகன் 2 வது நந்திவர்மன் (430 வரை யில்) என்பவனே நாம் அறிந்தவரையில் இந்த அரசவம்சத்தின் இறுதி அரச னுவான்.

பல்லவரைப் போன்று சாலங்காயனரும் எருதை அரச சின்னமாகக்கொண் டிருந்தனர். இதைவிட இவ்விரு அரசவம்சங்களுக்கிடையில் வேறு தொடர்பு இருந்ததாகக் கூறவதற்குச் சான்றுகளில்லே. தென்னகத்தில் வளர்ந்த சக்தி மிக்க அயலவர்களின் தலேயீடு இன்றிச் சாலங்காயனர் இயங்கினர் என்று கொள்ளுவதற்கோ ஆதாரங்களில்லே. ஏக காலத்தில் நிலவிய பல்லவரின் நிரு வாக முறைக்கும் சாலங்காயனரின் நிருவாக முறைக்கும் ஒற்றுமை அம்சங் கள் பல தென்பட்டன. கிராமத்தலேமைக்காரன் 'முத்துதா' என்ற வேறெங் கும் வழங்காத பெயர்கொண்டு அழைக்கப்பட்டான். சூரியபகவான் அரசவம் சத்தின் காவல் தெய்வமாகக் கருதப்பட்டான். சிவீனயும் விட்டுணுவையும் இவர்கள் வழிபட்டனர். இந்தோ-சினம், மலேசியாபோன்ற பகுதிகளில் ஏற் படுத்தப்பட்ட இந்துக் குடியேற்றங்களில் கையாளப்பட்ட எழுத்து மாபிற்கும் இவர்களின் வம்சத்துச் சாசனங்களில் காணப்படும் எழுத்துகளுக்கும் தெருங் கிய ஒற்றுமை உண்டு. தெலுங்குத் தேசம் அயல் நாடுகளில் ஏற்படுத்திய குடி யேற்ற நடவடிக்கைகளில் முக்கிய பங்குகொண்டிருந்தது என்பதற்கு ஆதா சங்கள் உள.

கலிங்கத்தில் சமுத்தொகுப்தனின் படையெடுப்பின் பின்னர் புதியதோர் அரசவம்சத்தினர் ஆட்சு புரிந்தனர். இப்புதிய அரசவம்சத்தினர் '' மாதாகுலம்'' என்று அழைக்கப்பட்டனர். ஏழு அரசர்கள் "வர்மன்" என்று முடியும் பெயர் களுடன் ஆட்சிபுரிந்திருக்கின்றனர். ஆயின் அவர்களுடைய வம்சவழிபற்றித் தெளிவாகத் தெரியவில்லே. பெயர் பற்றிய விபாங்களே அவர்களுடைய நன் கொடைகள் பற்றிக் கூறும் செப்பேடுகள் சொல்லுகின்றன. செப்பேடுகள் பித் தாபாம், சிம்மபுாம், வர்த்தமானபுாம் ஆகிய இடங்களில் இருந்து வழங்கப்பட் டுள்ளன. கில அரசர்கள் தாய்வழி வம்சப் பெயரைப் பயன்படுத்தினர். பழைய சாதவாகன மாபுப்படி தமது அறிக்கைகளில் காலத்தைக் குறிப்பிட்டனர். **ஏ**ணேய அம்சங்களில் மாதாகுல அரசர்களின் அறிக்கைகள் பிந்திய காலத் தைச் சேர்ந்த அம்சங்களேத் தெளிவாகப் பிரதிபலித்தன. கல்வெட்டுகளில் வட மொழி பயன்படுத்தப்பட்டது. அரசர்கள் கலிங்காதிபதிகள் என்றும் பரமமா கேசுவார்கள் என்றும் தம்மை வருணித்துக் கொண்டனர். 375–500 வரை இவர் களுடைய ஆட்சிக்காலம் நிலவியிருக்கலாம். மாதாகுல அரசர்களின்பின் வட கலிங்கத்தில் கங்கர் ஆட்சிபீடம் ஏறினர். தென்கலிங்கம் வேங்கி அரசின் ஒர் அங்கமாகியது.

வேங்கியில் சாலங்காயனரை அடுத்து விட்டுணுகுண்டினியர் என்ற அ**ரச** வம்சம் ஆட்சிபுரிந்தது. விட்டுணுகுண்டினியரின் குலதெய்வம் சிறீபர்வதசுவா**பி** யாகும். இந்த அரச வம்சத்தின் வழித் தோன்றல்கள்பற்றி அபிப்போயபேதம்

# சாதவாகனரும் அவர்களே அடுத்து அரசு புரிந்தோரும்

117

அதிகமாக நிலவுகிறது எனினும் விபாங்களுக்குள் சிக்கிக்கொள்ளாதபடி, இம் மாபுபற்றிக் கீழ்க்கண்டவாறு அபிப்போயம் கொள்ளலாம்.



1 ஆம் மாதவவர்மன் 11 அசுவமேதயாகங்களேயும் எண்ணற்ற அக்கினித் . தோம யாகங்களேயும் செய்தான் என்று புகழப்படுகிறுன். 2 ஆம் மாதவவர்ம னும் (556–616) இவ்வாறே புகழப்படுவதால் நாம் குறிப்புகளில் காணப்படு வதை அப்படியே ஏற்கவேண்டியது அவசியமில்லே. 1 ஆம் மாதவவர்மனின் இராணி வாகாடக வம்ச இளவரசியாக இருந்திருத்தல் வேண்டும். 1 ஆம் விக் கொமேந்தொன் என்ற மாதவவர்மனின் மகன் தன்னே விட்டுணுகுண்டினியர் வாகாடகர் ஆகியோர் வம்ச வழித்தோன்றல் என்று வருணிப்பதிலிருந்து இது தெரிகிறது இந்திரபத்தாரகன் போர்கள் பல வென்ற வீரன். திரிகூடத்தின் பொபுவாக இருந்த ஒர் உறவினரை இவன் போர்முனேயில் ஒரு சமயம் வெற்றி கொண்டான் என்று குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. அநேகமாக இவ்வாசவம்ச வழி வந்த மகாதேவவர்மனேத்தான் இந்திர பத்தாரகன் வெற்றிகொண்டிருத்தல் வேண்டும். கிழக்குப்பகு தியை ஆண்ட இந்திரவர்மன் என்ற கங்க அரசனுடன் இந்தொ பத்தாரகன் போர் செய்தான். இதன் விளேவாக இந்திர பத்தாரகனின் முடியாட்சி விரிவுபடுத்தப்பட்டது. கோவிந்தவர்மன் விக்கிரமாசிரிய என்ற வீரபட்டத்தைப் பெற்றுன். இவன் மகனுன 2 ஆம் மாதவவர்மன் இவ்வாச வம்ச அரசர்களுள் மிகப் பெயர்பெற்றவனுவான். 2 ஆம் மாதவவர்மனேப்பற்றிப் பிற்காலத்தில் மக்கள் விரும்பும் பல மாபுக்கதைகள் எழுந்தன. இவன் சஞசிரய (மக்களின் காவலன்) என்ற பட்டத்தைப் பெற்ருன். இவன் இரணியகர்ப்பம் என்ற யாகத்தைச் செய்தான். இவன் ஆட்சிக்காலம் முழுவதும் கங்கருடன் பகைமை நிலளியது. கோதாவரி ஆற்றைக் கடந்து கிழக்குப் பிரதேசத்தை இவன் தனதாக்கிக்கொண்டான். கிழக்குத் தக்கணத்தின்மீது 2 ஆம் மாதவவர் மன் படையெடுத்த காலத்தில் வேங்கிநாட்டை விட்டுணுகுண்டினியர் ஆட்சி புரிந்து வந்தனர். 7 ஆம் நூற்றுண்டின் தொடக்கத்தில் பாதாமியைச் சேர்ந்த சாளுக்கிய அரசனை 2 ஆம் புலகேசி இப்படையெடுப்பு நிகம்ந்க காலத்தில் ஆட்சிபுரிந்தான்.

வடக்கில் அமைந்த விட்டுணுகுண்டினியரின் முடியாட்சிக்கும் தெற்கிலிருந்த பல்லவ அரசுற்குமிடையில் 6 ஆம் நூற்றுண்டில் ஆனந்த கோத்திர அர சரின் சிறு முடியாசு வளர்ந்தது. ஆனந்த கோத்திர அரசர்களுள் கந்தான் என்பவனே முதல் அரசுவைான். இவனுடைய மகளேப் பல்லவ இளவரசன் ஒரு வன் திருமணம் செய்தான். கிருட்டிணே ஆற்றங்கரையில் விட்டுணுகுண்டினியரு டன் கந்தான் கடும்போர்புரிந்து வெற்றிவாகைசூடி அவர்களின் 'திருக்கூட பர்வக அதிபதி' என்ற பட்டத்தைத் தனதாக்கிக்கொண்டான். எனினும் இவ . இடைய முடியாட்சு நிலப்பாப்பில் சிறியதே. இன்றைய குண்டூர், தென்**னு** ஆகிய சிறு மாவட்டங்களே மாத்திரமே இந்நிலப்பரப்புக் கொண்டிருந்திருக்க வேண்டும். இந்த வம்சத்தில் வந்த மற்றுமோர் அரசன் தாமோதாவர்மனவான். இவனுடைய தந்தையார் பல யாகங்களேச் செய்தார். ஆதிவர்மன் என்ற ஒரு வனும், செசாலா என்னும் இடத்தில் ஒரு கல்வெட்டை நிறுவியவனும் கந்தா னின் போனுமாகிய வேறு ஒருவனும் அரசாண்டனர். செசாலாவில் நிறுவப் பட்ட கல்வெட்டின் காலம் 6 ஆம் நூற்றுண்டின் பிற்பகுதி என்று கணக்கிடப் படுகிறது இம்முடியாட்சியின் தலேநகாம் கந்தர அரசனுல் அமைக்கப்பட்டிருத் தல் வேண்டும். த&லநகாத்தின் பெயர் கந்தாபுரம் என்றே அமைந்துள்ளது. இந்த வம்ச அரசர்கள் பொதுவாகச் சைவசமயத்தவரே ஆயினும் தாமோதா வர்மன் என்பவன் பௌத்தனுக இருந்தான். அரசர்கள் எந்த மதப்பிரிவைச் சேர்ந்தவர்களாக இருந்தபோதிலும் சகல மதப்பிரிவுகளேயும் பட்சபாதமின்றி ஆதரித்து வந்தனர்.

4 ஆம், 5 ஆம் நாற்றுண்டுகளில் மத்திய பொதேசத்தை ஆண்ட வாகாடகர் அரசியல், கலாசாரத்துறைகளில் பிரதான பங்குகொண்டனர். மத்திய பிர தேச வாகாடகர் குப்தப் போசினர், விட்டுணுகுண்டினியர், கடம்பர் போன்ற எககாலத்து அரசவம்சத்தினருடன் அரச உறவுகளும் திருமணத் தொடர்பு களும் கொண்டிருந்தனர். புகழ்பெற்ற அசந்தாக் குகை ஓவியங்களின் கணிச மான வளர்ச்சியில் வாகாடகரின் தொண்டும் குறிப்பிடத்தக்கதாகும்.

வாகாடகர், பண்டல்கண்டு என்னும் பகுதியைச் சேர்ந்த பகத்து கிராமத்த வர்கள் என்று சில சரித்திர ஆசிரியர்கள் கருதுகிறுர்கள்; வேறுசிலர் இவர்கள் ஆந்திரவம்ச வழித்தோன்றல்கள் என்று வாதாடுகின்றனர். மத்தியப் பாதே சத்தை ஆண்ட சாதவாகனரும் அவர்களே எதிர்த்து வளர்ந்த சாக சாத்திராப் புகளும் வலிமையிழந்து இறுதிக்கட்டத்தை அடைந்தபோதுதான் வாகாடரின் அரசியல் அதிகாரம் மேலோங்கியது. போரிலுள்ள பூரிகா என்னும் இடத்தை ஆரம்ப தலேநகராகக்கொண்டு விந்தியசக்தி என்ற அரசன் வாகாடரின் அதி காரம் விந்தியத்திற்கு வடக்கே விதிசாவரை பாகியிருந்தது என்றும் புராணங் கள் கூறுகின்றன. கி. பே. 3 ஆம் தூற்றுண்டின் இறுதிப்பகுதியில்தான் வாகாட அரசரின் உயர்ச்தி ஏற்பட்டது.

விந்தியசக்தியினுடைய மகன் 1 ஆம் பொவாசேனன் (280-340 வரை) அடுத்**து** ஆட்சிக்கு வந்தான். எட்டுத்திக்கிலுமுள்ள நாடுகளே வென்று அரச ஆணேயை**ப்** பாப்பிய ஒரே மன்னன் 1 ஆம் பிரவாசேனனே. இவனுடைய வம்சத்தில் இவன்

#### சாதவாகனரும் அவர்கள் அடுத்து அரசு புரிந்தோரும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

**டி** திரமே சாம்ராட் (போசன்) என்ற பட்டம் பெற்றிருந்தான். இவன் தன் நான்கு பதல்வரையும் புதிதாகக் கைப்பற்றிய நாடுகளின் அதிபதிகள் ஆக்கினன். இவர்களுள் கௌதமீபத்தான் என்ற மூத்தவன் தந்தைக்கு முன் னமே இறந்துபோனுன். சர்வசேனன் என்ற மற்றொரு மகன் தெற்குப் பீரார்ப் பகுதியையும் ஐதாாபாத்தின் வடமேற்குப் பகுதயையும் ஆட்சிபுரிந்தான். மேற் கில் 304-345 வரை மகாசாத்திராப்பா என்ற பட்டம் சாக அரசர்களுள் வழங் கப்படவில்லே. 332–348 வரை சாக நாணயங்களும் புழக்கத்திலிருக்கவில்லே. இதிலிருந்து சாக அரச பிரதேசங்கள் வாகாடக ஆதிக்கத்தின்கீழ் கொண்டு வாப்பட்டிருத்தல் வேண்டும் என்பது தெளிவு. 1 ஆம் பிரவாசேனன் தனது வெற்றிகளேக் கொண்டாடும் முகமாக நான்கு அசுவமேதயாகங்களேயும் ஒரு வாசபேய வேள்வியையும் நடாத்தி விழாவெடுத்தான். கௌதமீபுத்திரனின் மகன் உருத்திரசேனன் தன் பாட்டன்பின் அரசனுன பொழுது பெருநிலங்களின் போள்பதிகளாகக் கடமையாற்றிய இவனது மாமன்மார் தமது மாநிலங் **க**ளின் சுதந்திரத்தைப் பிரகடனப்படுத்திக் கொண்டனர். 1 ஆம் உருத்தி**ர** சேனன் 340–65 வரை ஆட்சி புரிந்தான். உருத்தொசேனன் தனது தாய் வழிட் பாட்டனுகிய பவனுகன் தாணேகொண்டு ஆணேயை ஏற்க மறுத்த இருமாமன் மாரைத் தனது ஆதிக்கத்தின்கீழ் கொண்டுவந்தான். பவனுகள் மத்திய இந்தி யாவில் பத்மாவதி என்னும் இடத்தை ஆண்டுவந்த பாரசிவ அரசவம்சத்தைச் சேர்ந்தவன். சர்வசேனனின் அரசவம்சம் தொடர்ந்து சுதந்திரமாக அரசுபுரிந்து வந்தது.

குப்தர்களுடன் கொண்ட தொடர்பினுல் உருத்திரசேனனுக்குத் தீங்குவினேய வில்லே; சமூத்தொகுப்தனின் படையெடுப்புகளும் உருத்தொசேனனேப் பாதிக்க வில்லே. சகர் தமது அரச நிலேமையை மேலும் திருத்திக்கொண்டு 346 இல் மகாசாத்திராப்பா என்ற பட்டத்தைத் திரும்பவும் சூட்டிக்கொண்டனர். உருத் தொசேனனின் மகன் 1 ஆம் பிரிதிவிசேனன் (365—90) என்பவனின் துணே கொண்டு சர்வசேனனின் அரசவம்சம் தெற்கு மகாராட்டிரம் அல்லது குந்தலக் தின் ஒரு பகுதியைக் கைப்பற்றியது. 1 ஆம் பிரிதிவிசேனன் ஆட்சிக்காலத்தில் மிக முக்கியத்துவம் வாய்ந்த நிகழ்ச்சி இடம் பெற்றது. 2 ஆம் உருத்திரசேனன் என்ற இவனது மகன் 2 ஆம் சந்திரகுப்தனின் மகளான பிரபாவதியைத் திரு, மணம் செய்த நிகழ்ச்சியே இதுவாகும். சாக அரசர்களே எதிர்த்துக் சுப்தர்கள் நடத்திய போராட்டங்களே வலுவுறச் செய்யும் நோக்கத்துடன் இத் திருமணம் நடைபெற்றிருக்கக்கூடும். 5 ஆண்டுகள் ஆட்சிபுரிந்த 2 ஆம் உருத்தொசேனன் இரு சிறு புதல்வர்களே விட்டு விட்டு இறந்தான். விதவையாக இருந்த சுப்**த** இராணி பதிலாளியாக ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்று நடத்திஞள். பாசிம் என் னும் இடத்தில் ஆட்சி நடத்தியவர்களும் இந்த அரசுடன் தொடர்பு கொண் டவர்களுமான இவள் மாமன்மார் இந்த ஒழுங்கை எதிர்க்கத் துணியவில்லே. 2 ஆம் சந்திரகுப்தன் குசராத்தையும், கதியவாரையும் இவளுடைய ஆட்சிக் காலத்திலேயே கைப்பற்றிஞன். இப்படையெடுப்பின்போது போபாவதி கன் தந்தைக்கு அதிக உதவி புரிந்தாள். இவளது காவல் அரசாங்கம் 13 ஆண்டு கள் நிலேபெற்றபின் புதல்வர்களுள் மூத்தவனை திவாகாசேனன் இறந்து

போனுன். இதன் பின்பும், 410 வரை, இவளே காவல் ஆட்சிப்பொறுப்பைத தனது மகனை தாமோதாசேனன் சார்பில் (2 ஆம் போவாசேனன்) நடத்தி வந்தாள். 2 ஆம் பிரவாசேனன் (410–445) யுத்தத்தில் நாட்டம் செலுத்தாது இலக்கியங்களேயும் கலேகளேயும் வளர்ப்பதில் அக்கறை கொண்ட ஒரு சமாதான பிரியனுகவே இருந்தான். விட்டுணு பத்ததை இருந்த இவன் பிராகிருத மொழி யில் 'சேதுபந்தம்' என்ற காவியத்தை இராமபிரானின் சாதனேகளேப் பாராட் டிப் புளேந்தான். இதேகாவியம் காளிதாசனுல் திருத்திப் புளேயப்பட்டதாகக் கருதப்படுகிறது. தன் ஆட்சியின் பிற்பகுதியில் பிரவாபுரத்தில் தலே நகரை அமைத்து அங்கிருந்து ஆண்டான். கடம்பவம்ச இளவாசியை (காகுத்தவர்ம னின் மகள்) முடிக்குரிய இளவாசனை நரேந்திரசேனன் திருமணம் செய் தான்.

நீரேந்திரசேனனின் ஆட்சு (445-65) தொடக்கத்தில் பல தொல்லேகளுக்குள் ளாகியது 'பசுத்தர்' அரசின் மீது ஆதிக்கம் செலுத்திய பகவதத்தவர்மன் என்ற நள அரசன் வாகாடக அரசின் மீது படையெடுத்தான். அவனது வெற்றி நிரந்தாமானது போன்று சில காலம் தென்பட்டது. நரேந்திரசேனன் இழந்த பலத்தைத் திரும்பப் பெற்று விரைந்து பலமடைந்து எதிரிமீது தனது தாக்கு தலேத் திருப்பின். இவனது மூத்த மாமன் குமாரகுப்தனின் போச உணன ரின் மிரட்டலுக்கு உள்ளாகி இருந்தமையால் நரேந்திரசேனனுக்குக் குமாரகுப் தனிடமிருந்து உதவி கிட்டவில்லே. அப்படியிருந்தும் மல்வம், மேகலா, கோசலம் போன்ற பகுதிகள் நரேந்திரசேனளின் ஆட்சியின் கீழ் சில காலம் வன கொண்டுவரப்பட்டன. இவனது மகனை 2 ஆம் பிருதிவிசேனனே பேரதான அர சவம்சத்தின் இறுதி அரசனை இருந்திருக்கலாம். இவன் தனது வம்சத்தினரின் இழந்த செல்வங்களேத் திரும்பப்பெற இருமுறை முயன்முன். இவனே எதிர்த்து தின்றவர்கள் ' நளர் ' என்ற அரசர்களாக இருத்தல் வேண்டும்; தெற்குக் குஜ ராத்தைச் சேர்ந்த திரிசுடர்களும் இலனே எதிர்த்து நின்றிருத்தல் கூடும்.

வாகாடக அரசவம்சத்துடன் தொடர்புகொண்ட பாசிம் என்ற அரசகின் வம் சத்தின் வாலாற்றை இங்கு சுருக்கமாகக் கவனிப்போம். சர்வசேனணே அடுத்து அவன் மகனுன விந்தியசேனன் அல்லது விந்தியசக்தி என்று அழைக்கப்பட்ட வன் ஆட்சி புரிந்தான். விந்தியசேனன் பேரதான அரசவம்சத்தைச் சேர்ந்த 1 ஆம் பிரிதிவிசேனனின் துணேயுடன் தெற்கு மகாராட்டிரத்தைக் கைப்பற்றி ஞன். இவன் மகன் 2 ஆம் போவாசேனன் 15 ஆண்டுகள் ஆட்சிபுரிந்த பின் இறந்துவிட, எட்டு வயது நிரம்பப் பெற்ற இன்ஞஞைய இவன் மகன் அரசு கட்டிலேறிச் சமாதானமான சூழலில் நெடுநாள் ஆட்சிபுரிந்தான். இவன் மக கை தேவசேனன் (460-80 வரை) இடாம்பீக வாழ்வில் ஆர்வம்கொண்டவன். கசுத்திபோசன் என்ற அமைச்சரிடம் இவன் ஆட்சிப் பொறுப்பை ஒப்படைத் தான். இவனது மகன் அரசேனன் (480-515 வரை) அடுத்து ஆட்சி புரிந்தான். இக்கினவம்சத்தின் மிக முக்கியத்துவம் வாய்ந்த அரசன் இவனே. 2 ஆம் பிருதிவிசேனன் என்ற போதான வம்சத்தின் அரசனே அடுத்து வாகாடக முடி

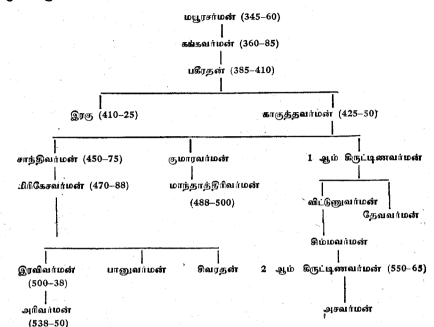
#### சாதவாகனரும் அவர்களே அடுத்து அரசு புரிந்தோரும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

யாட்சி முழுவதுக்கும் அதிபதியானன். அஜந்தாவில் அமைந்துள்ள குறிப்புகள் இவனது அரசு குசாாத்து, மல்வம், தென் கோசலம், குந்தளம் ஆகிய மாகாணங்களே உள்ளடக்கி இருந்தமைபற்றிக் கூறுகின்றன. 1 ஆம் பிரவா சேனன் காலத்தில் இருந்த போரசின் எல்லேப்பொந்தியத்தைவிட அதிகமான நிலப்பாப்பை 2 ஆம் பிரிதிவிசேனனின் போரசு உள்ளடக்கியது. 515-550 க்கு இடைப்பட்ட காலத்தில் வாகாடகரின் ஆதிக்கம் வீழ்ச்சியடைந்தது. "சோம வம்சத்தவர்" என்ற அரசர்களுக்குச் "சாட்டிகார்" என்ற பகுதியை வாகாட கர் பறிகொடுத்தனர். தெற்கு மகாராட்டிரத்தைக் கடம்பரும் வடக்கு மகா ராட்டிருத்தனர். தெற்கு மகாராட்டிரத்தைக் கடம்பரும் வடக்கு மகா ராட்டிரத்தைக் கலாசூரியர்களும் கைப்பற்றினர். மத்தியப் பிரதேசத்தின் வட பகுதியையும் மல்வத்தையும் யசோதர்மன் என்ற அரசன் இணேத்துக் கொண் டான். இறுதியாக பாதாமியைச் சேர்ந்த சாளுக்கியர்கள் வாகாடகரின் ஆதிக் கத்தை (550 வரை) முற்றுக ஒழித்தனர்.

4 ஆம் நூற்றுண்டின் நடுப்பகுதியிலிருந்து கடம்பர் தென் மேற்குத் தக்க ணத்தில் நிலேகொண்டனர். சமுத்திரகுப்தனின் தென்னகப் படையெடுப்பின் விளேவாகப் பல்லவப் போசு பெலவினப்படுத்தப்பட்டமையால் கடம்பருக்கு இந்நிலே ஒரு வாய்ப்பாக அமைந்தது. ஒரு கற்றாணில் சுதுவர் பற்றியுள்ள சிற குறிப்பின் கீழ்க் கடம்பர் பற்றிய ஆரம்பகாலக் கல்வெட்டொன்று காணப்படு கிறது. இது பிராகிருத மொழியில் எழுதப்பட்டிருக்கிறது. கடம்பர் பிராமண வம்ச வழித்தோன்றல்களாவர். ஆரிதி என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த மானவிய கோத்திரவழித் தோன்றல்களே இவர்கள். வேதங்களேக் கற்றதுடன் வேதவேள் விகளேயும் இவர்கள் நடத்திவந்தனர். கடம்பவம்ச அரசஞன மயூரசர்மன் என்ப வன் வேதங்களே முற்றுகக் கற்கும் நோக்கத்துடன் காஞ்சுபுரத்திலிருந்து கடிகா (கல்லூரி) ஒன்றில் சேர்ந்தான்; ஆயின் பல்லவ காவற்படையைச் சேர்ந்த போர்வீரன் ஒருவனுடன் தீவிர பிணக்குக்குள்ளான பொழுது மயூரசர் மன் கல்விக்கழகத்தை விட்டுப் போர்முனே புக்கான். பல்லவரின் எல்லேக்காவல் அதிகாரிகளேத் தனது ஆணேயின்கீழ்க் கொண்டுவந்து, சிறீபர்வதத்திற்கருகில் உள்ள அடர்ந்த<sup>்</sup>காட்டில் நிலகொண்டு, தனது அரசியல் ஆதிக்கத்தைப் பல்லவ சிற்றாசர்களாக இருந்தோர் மீது நிலே நிறுத்தினுன். பிரிகத்பானர் போன்ற பல பல்லவ சிற்றாசர் மயூாசர்மனுக்குக் கப்பம் கட்டி வந்தனர். பல்லவப் படைகளேத் தொடர்ந்தும் தொல்லேகளுக்குள்ளாக்கிய மயூரசர்மனே ஆதிபத்திய உருமை பெற்ற அரசனென்று அங்கீகரிக்கும் வரையில் இப் போராட்டம் நடைபெற்றது. மேற்குக் கடலுக்கும் பிரிகார (இது துங்கபத்திரை அல்லது மலப்போபாவைக் 'கருதுவதாயிருக்கலாம்) வுக்கும் இடைப்பட்ட பொதேசத்தின் தலேவஞக இவன் அங்கீகரிக்கப்பட்டான். சந்திரவல்லி என்னும் இடத்திற் கிடைக்க ஒரு சிறு கல்வெட்டுப் பிராகிருத மொழியில் அமைந்துள்ளது. இக்குறிப்பில் மயூரசர்ம னின் பெயர் ஒரு குளத்துடன் இணேத்துக் கூறப்பட்டுள்ளது. ஆபோ, சகத்தான, சயிந்தக, புதை, மோகரி போன்ற பெயர்களும் இக்கல்வெட்டிற் காணப்படுகின் மன. எனினும் இக்கல்வெட்டின் முக்கியத்துவும் தெளிவாக இல்லே.

இக்காலத்தைச் சேர்ந்த கடம்ப அரசர் வம்சவழியும் அவர்களது ஆட்சிக்**கால** மும் வருமாறு:



பிந்திய மாபுக்கதை ஒன்று மயூாவர்மன் ( இவன் பிந்தியகாலத்தில் இவ்வாறே அழைக்கப்பட்டான்) 18 அசுவமேதயாகங்களேச் செய்தான் என்றும், பல கொ மங்களே அந்தணருக்குத் தானமாக வழங்கிஞன் என்றும் கூறுகிறது; ஆயின் இதைப்பற்றி இவ்வாச வம்சத்தைச் சேர்ந்த ஆரம்பகாலக் கல்வெட்டுகள் கூற வில்லே. பாசிம் கிளேவம்சத்தைச் சேர்ந்த வாகாடக அரசனை விந்தையசேனன் குந்தலேயைக் கைப்பற்றினுன் எனவும், அவனுடைய படையெடுப்பைக் கங்கவர் மன் ஹாளவு வெற்றிகாமாக எதிர்த்தான் எனவும் சொல்லப்படுகிறது. வயந்தி (வனவாசி) என்ற தலேநகரே கடம்பரின் பொதான நகராக அமைந்தது. பாலசிகா (ஆல்சி) என்ற பட்டினம் அடுத்த புரதான நகராகும். காகுத்த வர்மன் என்பவனே இந்த அரச வம்சத்தின் மிக முக்கியத்துவம் வாய்ந்த அரச ளுவான். இவன் செல்வமும் செழிப்பும் வாய்ந்த ஓர் ஆட்சியை நடத்தினுன். காகுத்தவர் மனின் புத்திரிகள் முக்கியத்துவம் வாய்ந்த பல அரசவம்சங்களில் திருமணம் செய்து கொண்டனர். திருமணத் தொடர்பு கொண்ட வம்சங்களுள் குப்தரும் அடங்குவர். சாந்திவர்மன் என்ற காகுத்தவர்மனின் மகன் பெருங் கீர்த்தியும் கவர்ச்சியும் கொண்டு ஆட்சிப் பொறுப்பை நடத்தி வந்தான். "மும் முடி அணிந்த முதல்வன்'' என்று சாந்திவர்மன் பாராட்டப்படுகிறன். ''பகை யாசர்களின் சுபீட்சம் அனேத்தையும் தனதாக்கிய அரசன்" சாந்திவர்மனு

#### சாதவாகனரும் அவர்களே அடுத்து அரசு புரிந்தோரும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

வான். சாந்திவர்மனின் ஆட்சிக்காலத்தில் பல்லவருடைய ஆதிக்கம் கடம்பர் **அ**ரசை அச்சுறுத்தியது; நிலேமையைச் சமாளிக்க சாந்திவர்மன் **தனது** சகோ தானை கிருட்டிணவர்மனிடம் தெற்கு மாவட்டங்களே ஆட்சி செய்யும் பொறுப் பைக் கொடுத்தான். இதனுல் கடம்ப அரசு உண்மையில் இரு கூறுக்கப்பட் டது; கிருட்டிணவர்மன் அசுவமேதயாகம் ஒன்றைச் செய்தான் என்பதிலி ருந்து இது தெரிகிறது. சிற்றாசர் அசுவமேதயாகம் செய்வதில்லே, கிருட்டின வர்மன் பல்லவருடன் நடத்திய போரில் அவன் கேகய நாடு நிர்மூலமாகியது; **அவ**னும் தன் உயிரை இழந்தான். பல்லவரின் மேலாணேயின்கீழ் **வி**ட்டுணுவர் மன் என்ற அவனது மகன் முடிசூட்டிவைக்கப்பட்டான். இம் மோதலில் **பங்**கு கொண்ட நானக்காசன், சாந்திவான் ஆகிய பல்லவ அரச**ர்கள்** பற்றி வேறெங்காயினும் கூறப்படவில்லே. சாந்திவர்மனின் மகனும் அவனுக்குப் பின் அட்சிக்சு, வந்தவனுமான மிரிகேசவர்மன் கங்கரையும் பல்லவரையும் போரில் வெற்றிகொண்டான். குதிரை ஏற்றம், யானே ஏற்றம் போன்றவற்றில் பெரும் திறமைசாலியாக இருந்த மிரிகேசவர்மன் ஒரு பேரறிஞனுமாவான். '' பாலா சிகா" என்னும் இடத்தில் தனது தந்தையின் நினேவிற்காக ஒரு சமணக் கோவிலே நிறுவிப் பெருந்தொகையான பொருளேயும் தானமாக அதற்கு வழங் கினை்.

இரளிவர்மன் விட்டுணுவர்மணேயும் பிற அரசர்களேயும் போரிற் கொன்ருன். பாலாசிகா என்ற தலேநகரைக் கைப்பற்றிச் சண்டதண்டன் என்ற 'காஞ்சியின் அதிபதி 'யை நகரைவிட்டுத் தூரத்தினுன். 'சண்டதண்டன் ' என்பது காஞ்சி யின் அதிபதி எனும் கருத்துடையதெனக் கூறமுடியாது; இவன் ஒரு பல்லவன் என்பதையே இது குறிக்கும். விட்டுணுவர்மனுக்குப் பட்டாபிடேகம் செய்து வைத்த சாந்திவர்மன் என்ற பல்லவ அரசனின் வழிவந்தவனே சண்டதண்டன் என்ற அரசன். இரவிவர்மன் ஈட்டிய வெற்றிகளின் பலனுகக் கடம்ப அரசு, தொடக்கத்தில் பெற்றிருந்த ஐக்கியத்தையும் நிலப்பரப்பையும் மீண்டும் பெற் றுக்கொண்டது.

இரவிவர்மணே அடுத்து ஆட்சு புரிந்தவன் அரிவர்மனுவான் (538–50). சமாதா னப் பிரியனுக இருந்த அரிவர்மன் காலத்தில் கடம்பர் தமது போரசின் வட பகுதியைப் பறிகொடுத்தனர். இப்பகுதியில் உள்ள பாதாமியை ஒரு மலேயாணை அமைத்துக்கொண்ட 1 ஆம் புலகேசி 545 இல் சாளுக்கியரின் ஆதிக்கத்தை இங்கு நிலேபெறச் செய்தான். கடம்பர் ஐக்கியப்பட்ட ஒரு பெரும் சக்தியாக இருக்கவில்லே. அரச மாபின் மூத்தவர்களுக்கும் இள்யவர்களுக்குமிடையில் நிகழ்ந்த மோதல்கள் கடம்ப அரசைச் சிதைவுறச்செய்தன. மூத்தோர்வழிவந்த அரிவர்மன் என்ற கடைசி மன்னனின் மாபிற்கும் ஆட்சிக்கும் முடிவு ஏற்பட் டது. 2 ஆம் கிருட்டிணவர்மன் என்ற இளேயவம்ச வழிவந்த அரசன் வயந்தி நகர் கிருட்டிணவர்மன் என்ற இளையவம்ச வழிவந்த அரசன் வயந்தி நகர் கிருட்டிணவர்மன் என்ற இளையவம்ச வழிவந்த அரசன் வயந்தி தகர் கிருட்டிணவர்மன் என்ற இளையல் காளுக்குய குற்கு பரியும் போதுதான் அந்நகாம் சாளுக்கிய கீர்த்திவர்மறை கைப்பற்றப்பட்டது. சாளுக் திய வம்சத்து அரசணை கீர்த்திவர்மன் 1 ஆம் புலகேசியின் மகனுவான்.

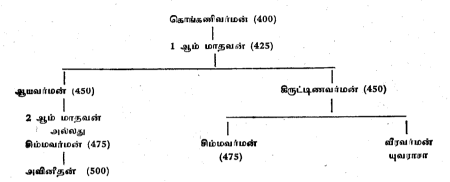
மேற்கில் அட்சிபுரிந்த கடம்பருடைய நிலப்பரப்பிற்கும் கிழக்கில் நிலே கொண்ட பல்லவர் ஆட்சிப் பொதேசத்திற்குமிடையில், இப்பொழுக மைசூர் எனப்படும் மாநிலத்தில், கங்கர் தமது முடியாட்சியை நிறுவினர். இப்பிர தேசம் கங்க ஆதிக்கத்தின்கீழ் இருந்தமையால் கங்கவாடி என்ற பெயர் விளங் கியது. ஆரம்பகால கங்கரின் வாலாறு மாபுக்கதைகளாலும், எண்ணற்ற போலிச் செப்புத் தகட்டுச் செதுக்கல்களாலும் தெளிவற்றுக் காணப்படுகிறது. நம்பத்தகுந்தனவும் ஏககாலத்தைச் சேர்ந்தனவுமான கல்வெட்டுக்களிலிருந்து கங்கரின் முதல் அரசனுன கொங்கணிவர்மன் "யானவேய" குலத்தையும் கங் கர் குடும்பத்தையும், கான்வாயன கோத்திரத்தையும் சேர்ந்தவன் எனத் தெரிதி றது. கொங்கணிவர்மன் பல போராட்டங்களில் ஈடுபட்டுப் பிரசித்திபெற்றதுடன் சுபீட்சம் மிக்க முடியாட்சி ஒன்றையும் நிறுவிஞன். ''தர்ம மகாதிராசன்'' என்ற பெயருடன் சுதந்திர அரசு ஒன்றை இவன் தொடக்கி வைத்தான். கங்கர் தமது சு**தந்**திரத்தை விரைவில் இழந்து கங்க அரச ஆட்சிக்காலம் முழுவதிலும் தென்னகத்தின் போசுகளுள் ஒன்றின் மேலாதிக்கத்தை ஒவ்வொரு காலத்தி லும் அங்கீகரித்திருந்தனர். கொங்கணிவர்மனின் ஆட்சி 400 வரையில் நிலவி யிருக்கலாம். இவனுடைய தலேப்பட்டினம் பற்றிக் குறிப்புகள் எதுவும் இல்லே. எனினும் பிந்திய மாபுப்படி சூவலாலா எனப்பட்டதும் இப்பொழுது கோலார் எனப்படுவதுமான இடத்திலேயே தொடக்கத்தில் தலேநகர் அமைந்திருத்தல் வேண்டும் எனவும், பின்னர் தாலக்காடு என்னும் `நகாம் தஃப்பட்டினமாக இருந்தது எனவும் நம்பப்படுகிறது. கொங்கணிவர்மன் தாலக்காட்டிலிருந்தே பல்லவருடன் இணந்த நின்று பகைமை மிக்க கடம்பரை அவர் எல்லேப் பிர தேசத்தில் தாக்கினுன்.

் கொங்கணிவர்மனின் மகன் 1 ஆம் மகாதிராசமாதவன் அவனுக்குப் பின் (425 வரை) அரசனுன். இவன் ஒரு சிறந்த அரசியல்வாதியுமாவான். மாபுக் கதைகளின்படி இவன் காதல்காவியமாகிய 'தத்தகசூத்திரம்' என்ற நூலுக்கு விளக்கவுரை எழுதினுன். அடுத்த அரசன் இவன் மகன் ஆயவர்மன் (450 வரை) என்பவனே. சாத்திரம், இதிகாசம், புராணம் ஆகியவற்றில் பாண்டித்தியம் பெற்று விளங்கிய ஆயவர்மன் ஒரு பெரும் போர்வீரதைவும் இருந்தான். 1 ஆம் சிம்மவர்மன் என்ற காஞ்சியை ஆண்ட பல்லவன் இவனுக்குப் பட்டாடிடேகம் செய்து வைத்தான். ஆயவர்மனின் இளவலான கிருட்டிணவர்மனுடன் அவன் **நடத்திய போராட்டத்தில் பல்லவர் இவனே ஆதரித்தனர். பி**ந்திய கல்வெ**ட்டு** கள் இவன் பெயரை அரிவர்மன் எனவும், இவனே தாலக்காட்டுக்குத் தலேநக**ரை** மாற்றினுன் எனவும் குறிப்பிடுகின்றன. இரு சகோதாருக்குமிடையில் இருந்த பிணக்கைத் தீர்ப்பதன் பொருட்டுக் கங்கரின் அரசு இரண்டாகப் பிரிக்கப்பட் டது. இரு அரசர்களும் பல்லவ அரசனுடன் உள்ள அரச உறவை நிலேநிறுத்தும் வகையில் சிம்மவர்மன் என்ற பெயரைத் தத்தம் புதல்வர்களுக்குச் சூட்டினர். அரசு பிரிந்திருந்த நிலே இவர்களுடைய புதல்வர்களான சிம்மவர்மன்கள் கா**லத்** திலும் நீடித்தது. இச்சிம்மவர்மன்களில் ஒருவன் 2 ஆம் மாதவன் என்று அழைக்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### தென் இந்திய வரலாறு

கப்பட்டான். 2 ஆம் மாதவன் என்று அழைக்கப்பட்ட கங்க அரசன் கந்தவர்மன் என்ற பல்லவளுல் தமது அரசவம்சத்திற்குரியவனென்று அங்கீகரிக்கப்பட் டான். 2 ஆம் மாதவன் 1 ஆம் கடம்பகிருட்டிணவர்மன் என்ற அரசனின் சகோ தரியைத் திருமணம் செய்தான். இத்திருமணத்தின் விளேவாக (500 வரை) பேறந்த குழந்தையான அவினீதனே முடிக்குரியவகை அங்கீகரித்தனர்.



ஏககால பல்லவ முடியாசின் கீழ் நிலவிய சமூக, பாலன, மத நிலேமைகளே கடம்பர் ஆட்சியிலும் கங்கர் ஆட்சியிலும் இருந்துவந்தன.

## <u>துணோ</u>ரற் பட்டியல்

- K. GOPALACHARI: Early History of the Andhra Country (Madras, 1941)
- G. JOUVEAU-DUBREUIL: Ancient History of the Deccan (Pondicherry, 1920)
- K. A. N. SASTRI: The New History of the Indian People. Vol. VI, ch. xii, 'South India' (Lahore, 1946; Banaras, 1954)
- D. C. SIRCAR: Successors of the Satavahanas (Calcutta, 1939)

## அக்கியாயம் VII

## சங்ககாலமும் அதற்குப் பிந்திய காலமும்

தலிங்கமும் தமிழ் அரசுகளும்---சங்க இலக்கியம்----அதன் காலம்--- சேரர்----ஆயும் பாரியும்----.அடுகமான் அஞ்சு---சோழர், கரிகாலன் ---இளந்திரையன்----பாண்டியர்--- தலேயாலங்கானத்து நெடுஞ்செழியன்---அவன் முன்னேர் --- சோழ முடியரசில் உள்நாட்டுக் கலகம் --- சங்ககால முடிவு, அரசியல் மாற்றங்கள்.

சமூகவாழ்வு---'கூட்டுக் கலாசாரம்----நிலப்பரப்பு----மக்கள் ---- முடியரசு ---- சபைகளும் மன்றங் களும்– வருமானம்–போர்ப்படை – போர்–ஆலங்கியத்திற்கும் கலேகளுக்கும் அரசு ஆதரவு–– கவிதை, ஆடல், பாடல் — பொழுது போக்கு— இல்லங்கள் — மக்கள் நம்பிக்கைகளும் பழக்க வழக்கங்களும்---அயல்நாட்டு உள்நாட்டு வரத்தகம் — சமயமும் அறநெறிகளும் — சங்ககாலத் தின் பின் வந்த இருண்ட காலம், களபிரர்.

முந்திய ஓர் அத்தியாயத்தில் காரவெல கல்வெட்டுப்பற்றி நாம் குறிப்பிட டோம். தமிழகத்தின் முடியாட்சியைப்பற்றி அசோக கல்வெட்டுகளுக்குப் டின் னர் சான்றுக உள்ள ஒரே கல்வெட்டு காரவெல கல்வெட்டே. கி. பி. 2 ஆம் நூற் றுண்டின் முதல் 50 ஆண்டுகாலத்தில் கலிங்கத்தை காரவெல ஆட்சிபுரிந்தான்; அவனுடைய ஆட்சிக்காலத்தின் 11 வது ஆண்டில் (கி. மு. 165 வரை) தமிழ் அரசுகளின் கூட்டணியை (தொமிரதேசசங்காத்தம்) எனவும், 113 ஆண்டு கள் வரை நிலேபெற்றிருந்த இந்தக் கூட்டணி நெடுங்காலமாக ஓர் அபாயகா மான சக்தியாக இருந்துவந்தது எனவும் கூறப்பட்டிருக்கிறது. காரவெல அர சன் நூற்றுக்கணக்கான முத்துக்களேப் பாண்டியர்களிடமிருந்து கலிங்கத்துக் குக் கொண்டுவாச் செய்தான் என்றும், குதிரைகள், யானேகள், ஆபாணங்கள், இரத்தினங்கள் போன்றனவற்றையும் அங்கிருந்து தருவித்திருக்கலாம் என்றும் இக்கல்வெட்டுக் கூறுகிறது. இக்கல்வெட்டு இடைவெளிகளுடன், மிகவும் பழு தடைந்த நிலேயில் காணப்படும் ஒரு சாசனமாகும்; எனவே இதன் அர்த்தத் தைச் சரிவா உணர்தல் மிகவும் கடினமானது. தமிழ் அரசுகளின் கூட்டணிபம் றியும் கலிங்கத்தை இது எவ்வாற அச்சுறுத்தியது என்பது பற்றியும் கார வெல அரசன் ஆபத்தை எவ்வாறு தடுத்துப் பாண்டிய அரசர்களுடன் புதிய உறவுகளே ஏற்படுத்திக் கொண்டான் என்பது பற்றியும் பிற ஆதாரங்கள் எவற்றி லிருந்தும் சான்றுகள், கிடைக்களில்லே.

கி. பி. 3 அல்லது 4 ஆம் நூற்றுண்டுகாலத்தில் வளர்ந்த சங்க இலக்கியங் கள் கூறும் வாலாற்றுக் காலமே தமிழகத்தின் முதன்மையான புகழ்படைத்த காலமாகும். இன்று எமக்குக் கிடைக்கும் மிகப் பழைய தமிழ் இலக்கியங் கள் சங்க இலக்கியங்களே. இவ்விலக்கியங்கள் எட்டுத் தொகைகளாகத் தொகுக் கப்பட்டுள்ளன. அவை, 1. நற்றிணே, 2. குறுந்தொகை, 3. ஐங்குறுநூறு, 4. பதிற்றுப்பத்து, 5. பரிபாடல், 6. கலித்தொகை, 7. அகநானூறு, 8. புறநானூறு

#### சங்ககாலமும் அதற்குப் பிற்<u>திய</u> காலமும்

### தென் இந்திய வரலாறு

என்பனவாம். இத்தொடரின் இறுகியில் 9 ஆவது பிரிவாகப் பத்துப்பாட்டுச் செய்யுள்கள் அமைகின்றன. இவற்றில் 2279 பாடல்கள் மொத்தமாகவுள்ளன. 4 அல்லது 5 அடி முதல் 800 அடிவரை நீண்டு காணப்படும் செய்யுள்கள் இவற் றாள் இடம் பெறுகின்றன. பெண்பாற்புலவர்கள் உட்பட 473 புலவர்கள் இச் செய்யுள்களே இயற்றியுள்ளனர். இவற்றுள் 102 செய்யுள் பாடிய புலவர்களின் பெயர்கள் கிடைக்களில்லே. செய்யுள் ஆக்கிய புலவரின் பெயரையும், செய்யுள் ஆக்கப்பட்ட சந்தர்ப்பம் போன்ற பிற விபாங்களேயும் செய்யுளின் முடிவிற் காணலாம். இத்தகைய குறிப்புகள் இப்பாடல்களேத் தொகுத்த ஆசிரியர்களின் முயற்சியால் குறிப்பிடப்பட்டிருத்தல் வேண்டும். பொதுவாக இத்தகைய மாபு சரியெனக் கொள்ளலாம், ஆயினும் அவ்வாறு கொள்வதற்குச் சில இடர்கள் உள.

தொல்காப்பியம் என்ற தமிழ் இலக்கண நூலும் சங்ககாலத்தைச்சேர்ந்ததே.

பண்டைக் காலத்தில் இருந்த பாவலான இலக்கியத்தின் ஒரு பகுதியே சங்க இலக்கியமாக எஞ்சியிருக்கிறது. இது பற்றி எதுவித சந்தேகமும் இல்லே. கி. பி. 10 ஆம் நூற்றுண்டின் தொடக்ககாலத்தைச் சேர்ந்த கல்வெட்டு ஒன்று ஆரம்ப கால பாண்டியரின் சாதனேகள்பற்றிக் குறிப்பிடுகிறது. இக்கல்வெட்டு, மகா பாரதம் தமிழில் மொழியாக்கம் செய்யப்பட்டதையும், மதுளையில் ஒரு சங்கம் அமைக்கப்பட்டதையும் பாண்டிய அரசர்களின் சாதனேகளாகக் குறிப்பிடுகி றது. இம்மொழியாக்கம் கெடைக்கவில்லே. எனினும் பாரதம் பாடிய பெருந்தேவ ரை இயற்றிய பல செய்யுட்கள் ஆறு நூல்களின் தொடக்கத்தில் வாழ்த்துக் களாக இடம் பெறுகின்றன. பெருந்தேவளுர் எனப்பட்ட ஒருவர் இயற்றிய தமிழ்ப் பாரதத்தின் சில பகுதிகள் இன்று நமக்குக் கிடைக்கின்றன. இந்தப் பெருந்தேவளுர் சங்ககாலத்தைச் சேர்ந்த இலக்கியங்களில் குறிப்பிடப்படும் புலவர் பெருமகனை இருக்க முடியாது; இவர் கி. பி. 9 ஆம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்த 3 ஆம் நந்திவர்மன் என்ற பல்லவ அரசன் காலத்தில் வாழ்ந்தவராவர்.

தமிழ்ப் புலவர்களேக்கொண்ட சங்கமொன்ற மதுரையில் அரச ஆதரவுடன் லே காலம் செழிப்புற்றிருந்தது என்பது உண்மையாக இருக்கலாம். இறைய ஞர் அகப்பொருள் (கி. பி. 750 வரை) உரையின் முகவுரையில் தமிழ்ச்சங்கம் பற்றித் தாப்பட்டுள்ள குறிப்புகள் மாபுவழி வந்தவையாகும். மொத்தம் 9990 ஆண்டுகள் வரை முச்சங்கங்கள் நிலேபெற்றன என்றும், கால இடைவெளிகளு டன் அமைந்த இம்முச்சங்கங்கள் நிலேபெற்றன என்றும், கால இடைவெளிகளு டன் அமைந்த இம்முச்சங்கங்கள் 8598 புலவர்களேக் கொண்டிருந்தது என் றும், தமிழ்ச்சங்கங்களில் சைவசமயக் கடவுளர் கூட அங்கம் வகித்தனரென் றும், 197 பாண்டிய அரசர்களின் போதாவுடன் தமிழ்ச்சங்கங்கள் தழைத் தோங்கின என்றும் அதிற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. கடுங்கோன், உக்கொப் பெரு வழுதி போன்ற கில அரசர்களினதும் புலவர்களினதும் பெயர்கள் கல்வெட்டு களிலும் நம்பத்தக்க அறிக்கைகளிலும் காணப்படுகின்றன. உண்மைகள் கில பெரும் கற்பனேக் கதைகளுடன் கலந்திருப்பதால் பலனுள்ள எந்த முடிளிற்கும் வருவது கடினமாகிறது. அரசர்கள், பொதானிகள், புலவர்கள் போன்ரேரின் விபாங்களே ஒப்பிட்டு அவ தானமாக ஆராயும்பொழுது இத்தகைய இலக்கியத்தில் குறிப்பிடப்பட்டுள்ள சம்பவங்கள் நான்கு அல்லது ஐந்து தொடர்பான சந்ததியினரின் காலத்தவை யாக இருத்தல் வேண்டும் என்பது தெளிவு. செய்யுள்களின் முடிவிற் காணப் படும் விபாங்களே ஆதாரமாகக் கொண்டு பார்க்குமிடத்து இவை 120 அல்லது 150 ஆண்டுகளாக நிகழ்ந்த சம்பவங்களாக இருக்கின்றன என்பது தெரியவரு கிறது. சேர நாட்டு அரசர்களுடைய வழித்தோன்றல்கள்பற்றிமட்டுமே தொடர் பான உரிமையாளர்களேக் காணமுடியும். சோ அரசர்களுள் இரு பிரிவினர் இருந்தனர். திருமணம் அல்லது வேறுவகைத் தொடர்பால் இவ்விரு வம்சங் களும் தொடர்புகொண்டு இருந்தன. இவ்வாசவம்சங்கள் 3 அல்லது 4 சந்ததி வரை நிலேபெற்றன. சங்ககால இலக்கியங்களில் கிடைக்கும் ஏனேய தொடர் பது முடியாதகாரியமாகும். புலவர் பெருமக்களால் பாராட்டப்படும் புகழ் சார்ந்த அரசர்களேயும் அவர்களின் சாதனேகளேயும்பற்றி மட்டுமே நாம் அறிய முடிகிறது.

சோ, சோழ, பாண்டிய வம்ச வழிவந்த முடியுடை வேத்தர்களிடையே தமிழ கம் பிரிக்கப்பட்டிருந்தது. சிற்றாசர்கள் பலர் அரசியல் நிலேமைகளுக்கேற்ற வாறு மூவேந்தர்களுள் ஒருவரின் ஆணேயை ஏற்றும், ஒருவருடன் சேர்ந்து மற்றவரை எதிர்த்தும் வந்தனர். தனித்துச் சுதந்திரமாக இயங்கிய சிற்றாசு களும் இருந்தன. இவ்வாறு சுயேச்சையாக இயங்கிய ஏழு சிற்றாசர்களேப் பாராட்டிப் புலவர்கள் பாடியுள்ளனர். இச் சிற்றாசர்கள் இலக்கியத்தையும் கலேகளேயும் வளர்க்கத் தமது செல்வத்தை வாரி வழங்கியதால் வள்ளல்கள் எனப் பாராட்டப்பட்டனர்.

கி. மு 3 ஆம் நூற்ருண்டைச் சேர்ந்தனவும், போபி எழுத்திலுள்ளனவுமான கல்வெட்டுகளிற் காணப்பட்ட தமிழ் மொழி ஆரம்பவடிவிலமைந்து காணப்படு கிறது என்பதையும், இவற்றுள் வடமொழி மாபு வழிவந்த சொற்களும் கலந்து இருக்கின்றன என்பதையும் ஏற்கனவே கவனித்தோம். சங்ககாலச் செய்யுள் கள் தொகுப்புகளாக அமைந்த காலத்திலேயே தமிழ்மொழி முதிர்ச்சி பெற்று விட்டது. சக்தியும் அழகும் பொருந்திய இலக்கியமாகத் தமிழ் மொழி பேரதி பலித்தது. வடமொழி வழிவந்த பல கருத்துக்களேயும் சொற்களேயும் தமிழ் தன தாக்கிக் கொண்டது. சமூகவாழவைப் பிரதிபலிக்கும் வகையில் இலக்கிய மாபு பல பழக்க வழக்கங்களே அன்று இருந்தபடி தெட்டத்தெளிவாகச் சுட்டிக்காட் மிகிறது. பல பாம்பரையாக வளர்ந்த சமூகமாபுகளின் பலன்களேயே இச் செய் யுள்களில் நாம் காண்களும்.

சங்க இலக்கிய காலத்தை நிர்ணயிக்க இலங்கையை ஆண்ட 1 ஆம் கசபாகு மன்னன் பற்றிய குறிப்புத் தாணே நிற்கின்றது. பதிற்றுப்பத்தில் பாராட்டப் படும் சோன் செங்குட்டுவன் இலங்கைக் கசபாகு மன்னனின் காலத்தவன். பதிற்றுப்பத்து என்னும் செய்யுள் தொகுப்புச் சோர்களேப்பற்றியதாகும். கச பாகு மன்னனின் காலம் 173—95 என்று நிர்ணயிக்கப்பட்டுள்ளது. அதுவே

129

செங்குட்டுவன் வாழ்ந்த காலமுமாகும். இதை ஆதாரமாகக் கொண்டு சங்க காலத்தைக் கணக்கிடும்போது அக்காலம் கி. பி. 100—250 ஆண்டுகள் வரையா னது என்பது புலனுகும்.

சங்ககாலச் செய்யுள்கள் செங்குட்டுவன், கசபாகு சம்பந்தமான ஒரே காலச் சம்பவங்களில் எதையும் கூறவில்லே. சிலப்பதிகாாம் என்ற கவர்ச்சிகாமான இலக்கியப் படைப்புக் கோவலன் கண்ணகிபற்றிய மாபுக்கதையை வெகு அழ காகத் தொகுத்துக்கூறுகிறது; கண்ணகி வழிபாட்டு முறையைத் தென்னகத்தி லும் இலங்கையிலும் நிலேகொள்ளச் செய்தமை பற்றியும் சிலம்பு சொல்லுகி றது. சிலப்பதிகாாமே செங்குட்டுவணேயும் கசபாகு மன்னனேயும்பற்றிக் குறிப் பிட்டுள்ளது. சிலப்பதிகாரம் 5 ஆம் நாற்ரூண்டிற்கு முன்னோயது என்று இன் றுள்ள நிலேயில் கொள்ளமுடியாது; எனினும் சிலம்பு சொல்லும் கதை சமயசம் பத்தமாக இருப்பதாலும், கண்ணகி வழிபாடுபற்றியதாய் இருப்பதாலும் வா லாற்றில் முன்னமே நிகழ்ந்த ஒரு சம்பவத்தை மாபு வழிவந்த கதையாகக் கட் டிக்காத்து அதன் அடிப்படையில் எழுந்த காவியமே சிலப்பதிகாரம் எனக் கொள்வது பொருந்தும்.

மூன்றுவதும் நம்பத்தகுந்ததுமான வேறெரு ஆதாாம் சங்ககாலம்பற்றி அறிய உதவுகிறது. யவனருடன் (கிரேக்கரும் உரோமரும்) தமிழ் அரசுகள் கொண்ட வர்த்தக உறவுகள் பற்றியும் மற்றும் உறவுகள் பற்றியும் சங்கச் செய் யுள்கள் சான்றுகூறுகின்றன. சங்கச் செய்யுள்களில் கிடைக்கும் குறிப்புகள் தொபோ, 'எரித்திரேய கடலின் பெரிப்பிளசு ' என்ற நூலின் அனுமதேய ஆசிரி யர், பிளினி,தொலமி போன்றேர் சொல்லும் குறிப்புகளுடன் அதிகம் ஒத்தன வாகத் காணப்படுகின்றன. மேல்நாட்டைச்சேர்ந்த மேற்படி எழுத்தாளர்களின் காலத்தைச் சேர்ந்ததே சங்ககால இலக்கியமாகும். இது பற்றி இதே அத்தியா யத்தின் பிற்பகுதியில் சந்தேகத்திற்கிடமின்றி ஆராயப்பட்டுள்ளது.

இலக்கியச் சான்றுகளேப் புதைபொருளாராய்ச்சிகள் உறுதிப்படுத்துகின்றன. தென்னிந்தியா முழுவதிலும் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ள தங்க, வெள்ளி நாண யங்கள் கி. பி. 2° ஆம் நாற்ரூண்டுக்கு உரிய உரோமாபுரிப் போசின் நாண யங்களாகும். உரோம தொழிற்சாலே ஒன்று புதுச்சேரிக்கருகில் இருந்ததாக அண்மையில் கண்டுபிடிக்கப்பட்டுள்ளது. புதைபொருளாகக் கண்டுபிடிக்கப் பட்ட இந்த உரோமன் தொழிற்சாலி 1 ஆம் நாற்ருண்டைச் சேர்ந்தது. தமிழ்ச் சங்கமிருந்ததும் இதே காலத்திலேயே என்பதற்கு இதுவுமோர் ஆதாரமாகும்.

சஙககாலத்துச் சமூக வாழ்வைப்பற்றிக் கூறுவதற்கு முன் அக்காலத்து அர சியல் அமைப்பின் சிறப்பியல்புகளேக் கவனிப்பது முறை. சோ, சோமு, பாண் டிய முடியாட்சிகள் காலம் கடந்து நின்றன என்று நம்பப்பட்டது. சங்கச் செய் யுள்கள் மூவேந்தரின் அரசுகளேப் பாண்டவர்க்கும், கௌரவர்க்கும் நடந்த மகா பாரதப் போர் நிகழ்ச்சிகளுடன் தொடர்புபடுத்து ஆர்வம் காட்டியமை புலணு கிறது. சோ அரசர்களுள் முதல்வன் என்று கருதப்படுபவன் உதியஞ்சோல் (கி.பி. 130 வரை) என்பவனுவான். 'சோமான் பெருஞ்சோற்று உதியஞ்சோலா தன்' என்ற பட்டத்தையும் இவன் பெற்றுன். பாரதப் போரில் ஈடுபட்ட இரு படைப்பிரிவினருக்கும் குருசேத்திரத்தில் வயிரூர உணவு வழங்கினுன் என்று சொல்லப்படுகிறது. இவனுடைய மூதாதையர் யாரோ ஒருவர் செய்திருக்கக் கூடிய அன்னதான முறையை இவனுடைய சாதணேயாகக் காட்ட முயன்ற முயற்கியாக மேற்படி சங்ககாலச் செய்யுளேக் கொள்ளுதல் பொருந்தும். இதே போன்ற சம்பவங்களேப் பாண்டிய, சோழ அரசர்களுடன் தொடர்புபடுத்தி அவர்களும் பிறசங்கச் செய்யுள்களிற் கௌரவிக்கப்பட்டுள்ளனர்.

உதியஞ்சோலின் மகன் நெடுஞ்சோலாதன் என்பவனைான். மலேயாளக் கடற்கரையில் உள்ளூர்ப்பகைவன் ஒருவனுக்கு எதிராகக் கடற்போர் நடத்தி நெடுஞ்சோலாதன் வெற்றிகண்டான். யவன வர்த்தகர் பலர் இப்போரில் கைதி களாக்கப்பட்டு மிகக்கடுமையான தண்டனேக்குள்ளாக்கப்பட்டனர். இவ்வாறு யவனர் கைதிகளாக்கப்பட்டதற்குரிய காரணங்கள் தெளிவாகவில்லே. எனினும் பெருந்தொகையான கப்பம் வாங்கியபின் யவனர் விடுவிக்கப்பட்டனர். நெடுஞ் சோலாதன் பல போர்களில் ஈடுபட்டான் என்றும், படையினருடன் போர்க் களங்களில் பல ஆண்டுகளாக முகாமிட்டிருந்தான் என்றும் கூறப்படுகிறது. பல அரசர்களே எதிர்த்து நின்று வெற்றிகண்டமையால் அதிராசன் என்ற உயர் பதவிபெற்றுன். இமயவாம்பன் என்ற பெயரைப்பெற்ற சோ அரசனும் இவனே. ' இமயத்தைத் தனது எல்லேயாகக் கொண்டவன்' என்பது இதன் பொருள். சோ அரசசின்னமாகிய வில்லே இமயத்தின் விளிம்பிலே பொறித்தான் என்.றம் இவன் இந்தியா முழுவதையும் தனது ஆணேயின்கீழ் கொண்டுவந்தான் என்றும் இக்காரணத்தாலேயே இவன் இப்பட்டத்தைப் பெற்றுன் என்றும் சொல்லப் படுகிறது. சங்கச் செய்யுள் செய்த புலவர்கள் மிகைப்படுத்திக் கூறும் தன்மை யுடையவர் என்பதற்கு இது ஓர் எடுத்துக்காட்டாகும். நெடுஞ்சோலாதனின் தலேப்பட்டினம் மாந்தை என்று அழைக்கப்பட்டது. அவன் காலத்தில் வாழ்ந்த சோழ அரசனுடன் நெடுஞ்சோலாதன் போரிட்டான்; இருவரும் அப்போரில் மடிந்தனர். இரு அரசர்களின் மனேவியரும் உடன்கட்டை (சதி) ஏறினர்.

நெடுஞ்சோலாதனின் இளவல் சோன் செங்குட்டுவன், என்பவனைான். "பல் யானேச் செல் கெழு குட்டுவன்" எனவும் அழைக்கப்பட்ட இவன் கொங்குநாட் டைக் கைப்பற்றிச் சோ ஆதிக்கத்தைக் கிழக்கு மேற்குக் கடற்களைவரையும் சிலகாலம் நிலேபெறச்செய்தான். சோலாதனுக்கு இரு புதல்வர்கள் இருந்தனர். இவர்கள் ஒரே தாய் வயிற்றிற் பிறந்தவர்களல்லர். இவர்களுள் ஒருவன் களங் காய் மாலேயும் பனேமாத்தும்பிளுலான முடியையும் சூடிக்கொண்டான் என்ற சொல்லப்படுகிறது; இம்முடி பொன்னுலான அமைப்புடன் இரத்தினக் கற்களே யும் விலேயுயர்ந்த முத்துக்களேயும் சேர்த்து ஆக்கப்பட்டது. ஆகவே இது முற் ரூகப் புறக்கணிக்கக்கூடிய முடியன்று. எனினும் இதுபோன்ற ஓர் அசாதாரண மான முடியை அரசன் சூடிக்கொண்ட காரணம் எவ்விடத்திலும் விளக்கப் படனில்லே. தகறோ ஆண்ட அதிகமான் அஞ்சி என்ற சிற்றாசன் இச்சோ அர சன் காலத்தில் வாழ்ந்தவன். அதிகமான் அஞ்சியைப் போரில் சேரன் வெற்றி கொண்டான் என்று குறிப்பிடப்படுகிறது. மல்யாளத்திற்கு வடக்கே உள்ள

தாளு நாட்டின் நன்னன் என்ற அரசனேயும் படைகொண்டு தாக்கி அவனது நிலத்தைத் தனதாக்கிக் கொண்டான். இச்சோ அரசனும் 7 முடிகள் புனேந்**த** மாலேயைச் சூட்டிக்கொண்ட ஓர் அதிராசன் எனப்பட்டான்.

ரெடுஞ்சோலாதனின் மற்றைய மகன் செங்சூட்டுவன் (180 வரை) பாண ாாற் புகழ்ந்து பாடப்பட்டவன்; சங்ககாலப் புலவர்களுள் நெடுநாள் வாழ்ந் தவரும் பெரும் புகழ்படைத்த பலவருமான ஒருவர் பாணராவர். பதிற் றப்பத்திலுள்ள பாணர் இயற்றிய பத்துப்பாட்டிலோ. புறநானூற்றிலுள்ள அவருடைய செய்யுளிலோ கூறப்படும் சான்றுகள் தனிர செங்குட்டுவனின் வாழ் வுச் சாதனே பற்றிப் பிற சான்றுகள் இல்லே; ஆயின் பிந்திய கால மாபுக்கதை கள் பல செங்குட்டுவனேப்பற்றிப் பலசெய்திகள் கூறுகின்றன. இம் மாபுக்கதை களில் கண்டுள்ளவற்றிற்கு ஆதாரங்களில்லே. மோகூர் நாட்டுத் கலேவனடன் போர் செய்து வெற்றி பெற்றுன் என்று இம்மாபுக்கதைகளிற் காணப்படும் ஒரே யொரு சிறப்பான சாதனேபற்றி மாத்தொம் இப்பாடல்களில் ஆகாரமுண்டு, செங் குட்டுவன் கடல் வலிமை பெற்றவன் என்று பாணர் கூறுகிறார்; எனினும் இது பற்றிய விபாங்கள் எதுவும் சொல்லப்படவில்லே; கடலேத் தமக்கு ஆதாவாகக் கொண்ட எதிரிகள் அக்கடலேப் பயன்படுத்த முடியாதவாறு அதனேப் பின்வாங் கச் செய்தான்; எனவே 'கடல்பிறக்கோட்டிய செங்குட்டுவன்' என்ற பட்ட ாம் பெற்றுன். இந் நிகழ்ச்சி உண்மையாயின் செங்குட்டுவனிடம் ஒரு கடற் படையும் இருந்திருக்கவேண்டும். மேலும் யானே, குதிரை ஏற்றத்தில் மிக வல் லவகை இருந்த செங்குட்டுவன் அதிராசா என்ற பட்டத்தையும் 7 முடிகள் புனேந்த மாலீயையும் அணிந்திருந்தான் என நம்பப்படுகிறது. இவன் கோட் டைகளே முற்றுகையிட்டுக் கைப்பற்றிப் பெரும் போர் வீரஞகத் திகழ்ந்தான். கலேவளர்ச்சிக்குப் போதாவுகாட்டிய ஒரு காவலதைகவும் செங்குட்டுவன் இருந் கான்.

இக்கவிதையின் இறுதிப்பகுதியில் பல புதிய விபாங்கள் கிடைக்கின்றன. இவற்றுள் முதன்மை வாய்ந்தது கண்ணகி வழிபாடு. இது பத்தினி வழிபா டாக இவன் காலத்தில் தொடக்கப்பட்டது. நன்னனுடைய நாட்டிலுள்ள விய அரனா (ஒரு கலகத்தை அடக்கப்போலும்) தாக்கியமையும், கொங்குநாட்டின் கொடுகூர் கோட்டையைத் தகர்த்தமையும் இவற்றிற் குறிப்பிடப்பட்டுளது. மேலும் சோழ நாட்டில் அரச உரிமைக்காக நடைபெற்ற போரில் தலேயிட்டு 9 இளவாசர்களின் உயிரைப்பலிகொண்டு மற்றுமொருவனுக்குச் செங்குட்டுவன் முடிசூட்டிவைத்தான் என்ற விபாமும் கிடைக்கிறது. கற்புக்காசியாம் தெய்வி கக் கண்ணகிக்குச் சிலேயெடுப்பதற்கு வேண்டிய கல்லப் பெறச் செங்குட்டுவன் கேட்டுவன் ஆரிய அரசன் ஒருவணப் போரில் வெற்றிகொண்டு, கல்லெடுத்து அதனேக் கங்கையில் நீராட்டிச் சோநாட்டிற்குக் கொண்டுவந்தான். இத்தகைய எண்ணற்ற விபாங்கள் அனேத்தையும் அதிக நட்பங்களுடன் சிலப்பதிகாரம் வருணிக்கிறது. இக்காவியத்தின் ஆதாரங்கள் எமக்குத் தெளிவாகத் தென்பட வில்லே. கண்ணகி,கோவலன்பற்றிய கதை மக்கள் அபேமானத்திற்குரியதாயிரு**ந்** தது. கண்ணதிமாபு போன்ற வழிபாட்டுமுறைகள் சிலப்பதிகாரத்திற்கு மேன்ன மும் இருந்திருக்கக்கூடும். செங்குட்டுவன் பத்தினி வழிபாட்டு முறையைப் பாப்ப முன்னின்று உழைத்தவன் என்பது ஏற்றுக்கொள்ளக் கூடியதே. செங் குட்டுவன் காலத்தைச் சேர்ந்த பாண்டி, சோழ, இலங்கை நாட்டு அரசர்கள் செங்குட்டுவனின் முயற்சிக்கு ஆதாவளித்தார்கள் என்று சிலப்பதிகாரம் கூறு கிறது.

பதிற்றுப்பத்தில் மூன்று சந்ததியைச் சேர்ந்த ஐந்து அரசர்கள் உதியஞ் சோல் என்ற அரசனின் வழித்தோன்றல்கள் என்று கூறப்படுகிறது. அவர்கள் 201 ஆண்டுகள் ஆட்சிபுரிந்தனர் என்றும் இதே வம்சத்துடன் தொடர்பு கொண்ட வேறு மூன்று அரசர்கள் 58 ஆண்டுகள் வரை ஆட்சிபுரிந்தனர் என் றும் கருதப்படுகிறது. இவர்கள் ஒருவர்பின் ஒருவராக ஆட்சிபுரிந்தனர் என்று கொள்வதற்கு, இடயில்லே; ஏககாலத்திலே ஆட்சிபுரிந்திருக்கவேண்டும்; சோ முடியாட்சி ஒரு குடும்பச் சொத்துப்போன்று இருந்திருத்தல் வேண்டும். வளர்ச்சியுற்ற ஆண் அரசர்களுக்குப் பங்கும் அக்கறையும் இம்முடியாட்சியில் இருந்திருக்கலாம். குடும்பமாக ஆளும் மாபைக் குலசங்கம் என்றும் இத்தகைய குல ஆட்சிமுறை ஒரு சிறந்த அரசு அமைப்பாகும் என்றும் கௌடிலியர் கூறி யுள்ளார். சோழ, பாண்டிய முடியாட்சிகளிலும்கூட இதேகாலத்தில் இத்தகைய குடும்ப ஆட்சி மாபு நிலேபெற்றிருக்கலாம். 9 சோழ இளவாசர்கள் அரச உரி மைப் போரில் உயிரிழந்ததை இதே போன்ற ஒரு குல ஆட்சியின் அம்ச மாகக் கொள்ளலாம். அத்துடன் குல ஆட்சி நிலவியமையாற்றுன் 4 அல்லது 5 சந்ததிகள் காலத்திலிருந்த பல அரசர்களின் பெயர்கள் சங்க இலக்கியச் செய்யுள்களில் இடம்பெறக் காண்கிருேம்.

பதிற்றப்பத்துப் பாடல்களின் இறுதி மூன்று பிரிவுகளிற் குறிப்பிடப்படும் அரச தலேவர்கள் உதியஞ்சோல் வம்ச வழிவந்த அரசர்களின் காலத்தைச் சேர்ந்தவர்களாக இருத்தல் வேண்டும். இவர்களுள் நாம் அறியும் முதல் அரசர் கள் அந்துவனும் அவன் மகன் செல்வக்கடுங்கோ வாழி ஆதன் என்பவனுமாவர். வீரம், தாராள மனப்பான்மை போன்ற நற்குணங்களுக்காக இருவரும் புல வர்களால் பெரிதும் பாராட்டப்படுகின்றனர். தந்தை கற்றறிந்த போரசன் என்று புகழப்படுகிருன்; மகன் வேத வேள்விகள் பல செய்தான் என்று சொல் லப்படுகிருன். இவர்கள் காலத்தைச் சேர்ந்த புகழ்பெற்ற சிற்றாசர்கள் ஆயும், பாரியுமாவர். பல புலவர்களால் எண்ணற்ற செய்யுள்களில் இவர்கள் பாராட் டப்படுகின்றனர். உறையூரைச் சேர்ந்த ஒரு பொமனப் புலவனின் காவலதை ஆய் அரசன் காணப்படுகின்றுன். கபிலர் என்ற மற்றுமோர் பிராமணப் புல வனின் நட்பைப் பாரி பெற்றிருந்தான். பாரியினுடைய மாணத்தின் பின்பே சோ அரசசபைக்குக் கபிலர் திரும்பிச் சென்றூர். அந்துவனின் மகன் க்பில ருக்கு அளித்த வாவேற்பு பதிற்றுப்பத்தைப்பாடலில் 7 ஆம் பிரிவிற் குறிப்பேடப் பட்டுள்ளது.

தமிழகத்தின் பல பகுதிகளிலும் ஆண்டு வந்த வேள்வம்சச் சிற்றாசர்களுள் ஆய் ஒருவனுவான். வேள்வம்சச் சிற்றாசர்கள் தாம் ஒரு வட இந்திய முனிவனு டைய அக்கினிக் குண்டத்திலிருந்து தோற்றியவர்கள் என்று கூறிக்கொண்டனர்.

#### தென் இந்திய வரலாறு

மேலும் விட்டுணு, அகத்தியர் போன்ரோர்களுடன் தம்மைத் தொடர்புபடுத்திய மாபுக்கதைகளிலும் இவர்கள் நம்பிக்கை கொண்டிருந்தனர். பிந்திய காலக் கோசல அரசர்கள் கூறிவந்த மாபுக்கதைகளே இவர்கள் கதைகள் பெரிதும் ஒத் திருந்தன வேள் வம்சத்தின் முன்னேன் ஒருவன், யாகம் செய்துகொண்டிருந்த ஒரு முனிவனேத் தாக்க முயன்ற புலியைக் கொன்றுன் என்னும் ஒரு கதை இவற் **ற**ள் ஒன்*ரூ*கும். பொதியமலேயை அடுத்த பகுதிகளே ஆய் அரசன் ஆண்டுவ**ந்** தான்; மேற்குமலேத் தொடரின் தெற்கு முனேயில் பொதிய மலே இருக்கிறது. தொலமி என்ற திரேக்க புவியியலறிஞர் குமரிமுனேயையும் "பெத்திக்கோ" மலே யையும் அடுத்துள்ள நிலத்தை "ஆயொய்" என்பவன் ஆட்சிபுரிந்தான் எனக் குறிப்பிடுகிறார். 'ஆய்' என்பது ஒர் அரச வம்ச வழிவந்த அத்தனேபேரும் தத் தம் பெயருடன் சோத்துவைத்துக்கொண்ட பெயராகத் தெரிகிறது. உறையூரில் வாழ்ந்த பிராமணப்புலவரின் காவலதை இருந்த அரசன் ''அண்டிரன்'' என்பவ ளுவான். **வட**மொழியில் '' அண்டிான் '' என்ற சொல்லுக்<sub>சு</sub> அர்த்தம் வளமிக்**க** நாடு என்றும், அளவற்ற யானேகள் இங்கு நடமாடின என்றும், யானேகளே அர சன் வரையாது வழங்கினுள் என்றும் புகழ்ந்துரைக்கப்பட்டிருக்கிறது. நீலன் என்ற நாகச் சிற்றாசன் அண்டிரனுக்கு வழங்கிய மிக மெல்லிய உடை ஒன்றை அண்டிரன் சிவபிரானுக்கு வழங்கினுன் எனச் சொல்லப்படுகிறது.

அண்டிான் போரை வெறுத்தவன்; நாட்டின் வளம்பற்றியும் இவனுடைய கொடைத்திறன் பற்றியும் களிதைகள் பல கட்டப்பட்டுள்ளன. இவன் கொங் சுரை மேற்குக்கடற்களை வரை தூரத்திச் சென்று வெற்றி பெற்ற ஒரு சம்பவம் மாத்திரம் ஒரு செய்யுளில் குறிப்பிடப்பட்டிருக்கிறது. அண்டிான் இறந்ததும் தேவலோகம் அவனே வாவேற்றது எனவும் இந்திரனுடைய சபையில் அண்டிா னின் வருகை கண்டு பேரிகைகள் முழங்கின என்றும் உறையூர்ப் புலவர் பாராட் டுகிரூர்.

பாரி என்பவன் கபிலர் என்ற புலவரின் வாழ்நாள் நண்பன். பாரியும் வேள் சிற்றாச மாபைச் சேர்ந்தவன். வீரத்திலும் கொடையிலும் பாரி புகழ்பெற்ற வன். கொடுங்குன்றம் அல்லது பொன்மலே என்று அழைக்கப்படும் குன்றை அடுத்த பாண்டி நாட்டுப் பொதேசத்தைப் பாரி ஆண்டுவந்தான். பாரியினுடைய கொடைத்திறீனப் பிந்தியகாலத்தில் வாழ்ந்த சைவசமயகுரவாான சுந்தா மூர்த்தி சுவாமிகள் தேவாரத்தில் துக்கத்துடன் புகழ்ந்து பாடியுள்ளார். 'கொடுக்கிலாதானேப் பாரியே என்று புகழினும் கொடுப்பாரில்லே' என்பது தேவாரம். பாரியினுடைய ஆணேயின்கீழ் 300 கொமைப்பாரில்லே' என்பது தேவாரம். பாரியினுடைய ஆணேயின்கீழ் 300 கொமப்பாரில்லே' என்பது தேவாரம். பாரியினுடைய ஆணேயின்கீழ் 300 கொமங்கள் இருந்தன. ஒரு மலே யாண் மத்தியாகக்கொண்டு சுற்றாசு நிறுவப்பட்டிருந்தது. பாரியின் நாட்டு வளமும், அரணின் வலியும், அரசனின் வாரி வழங்கும் தன்மையும் கபிலாஸ் மாத்கிரம் அன்றிப் பிற கவிஞராலும் புகழ்ந்து பாடப்பட்டிருக்கின்றன. தமிழ கத்தின் மூவேந்தர்கள் பாரியின் மலேயைக் கைப்பற்றப் படையெடுத்த காலத்தி லும்கூட கபிலர் பாரியின் பக்கம் நின்ரூர். கபிலர் பாரியின் போர்த்திறனேத் தனது புத்திச் சாதுரியத்தால் காத்துதின்ற புலவராவார். பிறபுலவர்களின் கருத்துப்படி கபிலர் பறவைகள் பலவற்றைத் தானியம் கொணர்ந்து சேர்க்கும் பணியில் பயிற்றுவித்தார். ஒரு புலவன் பயன்படுத்தப்பட்ட பறவைகள் கிளிக ளாகும் என்று குறிப்பிடுகிறுர். எதிரிகளின் படை சூழ்ந்த அரணுள் இருந்து பறவைகள் வெளிக்கிளம்பு எதிரிப்படைப்பிரிவினரின் பின்புறத்தமைந்த நிலங் களிலிருந்து தானியத்தை நகருக்குள் கொணர்ந்து சேர்த்தனவாம். இவ்வாறு பறவைகளால் சேர்க்கப்பட்ட தானியம் நகாமக்களுக்கும் எதிர்த்துநின்றபோர் வீரர்களுக்கும் பல மாதகாலம் உணவூட்ட உதவியது. எனினும் பாரியின் அர சின் முடிவு நெருங்கிக் கொண்டிருந்தது. ஒரு சிறு கவிதையில் பாரியின் இரு புத்திரிகளும் இவ்வாணின் வீழ்ச்சுபற்றிக் கலங்கும் நிலே குறிப்பிடப்பட் டுள்ளது.

> '' அற்றைத் திங்களவ் வெண்ணிலவில் எந்தையுமுடையே மெங் குன்றும் பிறர் கொளார் இற்றைத் திங்களிவ் வெண்ணிலவில் வென்றெறி மூரசின் வேந்தரேம் குன்றுங் கொண்டார் யாம் எந்தையுயிலமே''

என்று இரங்கிப்பாடுகின்றூர். வெற்றிமுரசு என்று வேடிக்கையாகவே குறிப் பிடப்பட்டுள்ளது. இதற்குக் காரணமும் உண்டு. பாரி பகைவரால் போரில் கொல்லப்பட்டவன் அல்லன். சதியிஞலே கொல்லப்பட்டான்.

பாரியின் மறைவின்பின் திருமணமாகாத பாரியின் இரு பெண்களேயும் கபிலர் பொறுப்பேற்றூர்; இப்பெண்களுக்கு ஏற்ற வான்களேத் தேட முயன்ற கபிலர் வெற்றிகண்டிலர். புறநானூற்றின் ஒரு செய்யுளின் இறுதிப்பகுதியில் இவர் களேப்பற்றிய குறிப்புக் காணப்படுகிறது. அது பாரியின் மறைவின்பின் கபிலர் அந்தணர்களிடம் அரசனின் பிள்ளேகளே ஒப்படைத்துவிட்டு உண்ணுமலிருந்து உயிர் நீத்தார் என்று கூறுகிறது. ஆயின் 11 ஆம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்த சோழர்காலக் கல்வெட்டு ஒன்று இம்மாபுபற்றி சற்றுமாறுபட்டுக் குறிப்பிடுகி றது. கபிலர் மலேயமான் என்ற அரசனுக்கு ஒரு பெண்ணேத் திருமணம் செய்து வைத்துவிட்டுத் தீயினுட் புகுந்து சுவர்க்கம் சேர்ந்தார் என்ற இக்குறிப்பு சூறுகிறது. முள்ளுரைச் சேர்ந்து சுவர்க்கம் சேர்ந்தார் என்ற இக்குறிப்பு கூறுகிறது. முள்ளுரைச் சேர்ந்து சுவர்க்கம் சேர்ந்தார் என்ற இக்குறிப்பு கூறுகிறது. முள்ளுரைச் சேர்ந்து கவர்க்கம் சேர்ந்தார் என்ற இக்குறிப்பு கூறுகிறது. பல கவிதைகள் கபிலரால் ஆக்கப்பட்டுள்ளன. காரியின் நாட்டின் வளம், அவன் வள்ளற்றன்மை, புலவர்களும் பாணர்களும் காரியினை ஆதரிக்கப் பட்டமை ஆகியனபற்றி அவர் பாடியுன்னார். ஓரி என்ற சிற்றாசணேப் போரிற் கொன்று கொல்லிம்லேயைச் சேர அப்படன் காரி சேர்த்தான் என்றும் கபிலர் புகழ்த்துபாடுகிறுர்.

பாரியின் மகளிரின் திருமணம் பற்றிய உண்மை எவ்வாறிருந்தபோதிலும் கபிலருடைய வாழ்வுபற்றிய ஆதாரங்கள் தெளிவாகவுள்ளன. கபிலர் தனது உற்ற நண்பனும் தன்னே ஆதரித்தவனுமான பாரியின் மறைவின் பின் நோன்பி ருந்து அல்லது அக்கினிக் குண்டத்தில் இறங்கி உயிர் நீக்கவில்லேயென உறுதி யாகக் கூறலாம். அந்துவனின் மகனை சோ இளவாசன் செல்வக்கடுங்கோ வாழி ஆதனின் அவையில் கபிலர் வாழ்ந்து வந்தார். பாரியின் பெருங்குணம்

## தென் இந்திய வரலாறு

அனேத்தும் ஆதனிடம் ஒருங்கே பொருந்தியிருந்தமையினுலேயே கபிலர் அவ னிடம் சென்றுர். கபிலர் ஆதனின் புகழ்பாடி ஏற்ற பரிசில் பெற்றுர்.

ஆதன் என்ற அரசனின் மகன் பெருஞ்சோல் இரும்பொறை (190 வரை) என்பவனைான். சேலம் மாவட்டத்திலுள்ளதும் இன்று தர்மபுரி என்று அழைக் கப்படுவதுமான தகறோ ஆண்டுவந்த அதிகமான் என்னும் சிற்றாசனின் ஆணே யைத் தகர்த்துப் பெரும் புகழ்பெற்றவன் இரும்பொறை. இடையர் குலத் தலே வனு "கழுவுள்" என்பவன் தொடக்கிய எதிர்ப்பையும் அடக்கி அவனது அர ணேக் கைப்பற்றியவன் இரும்பொறையாவான். கல்வியறிவுபடைத்த இரும் பொறை வேள்ளிகள் பல செய்து தனது வீரமாபிற்கு ஏற்ற பல வீரம்மிக்க புதல்வரையும் பெற்றெடுத்தான். அவனுடைய அறிவாற்றலும் நெறியும் அவ னது புரோகிதரை உலகபந்தங்களே விட்டுத் துறவறம் மேற்கொள்ளத் தாண்டின.

அதிகமானுக்கு '' நெடுமான் அஞ்சி'' என்று மற்றுமோர் பெயர் உண்டு. இவன் தகடூரை ஆண்ட நெடுமான் இரும்பொறையின் பகைவனவான். ஏழு வள்ளல் களுள் ஒருவனும், ஒளவை என்ற பெரும் பகழ் படைத்த பாடினியை ஆதரித்தவனுமாவன். நெடுமான் அஞ்சிபற்றியும் அவனது மகன் ''பொகுட்டெ ழினி" என்பவனேப்பற்றியும் ஒளவையார் செய்யுள் இயற்றியுள்ளார். பாவலா ஒளவையும், காவலன் அதிகமானும் ஆரம்பத்தில் நட்புறவு பூண்டிருந்தனர் என்று கூறுவதற்கில்லே. ஒளவை ஒரு செய்யுளில் பரிசில் பெற அரச வாயிலில் நெடுநோம் காத்து நின்றமை குறித்துக் கலங்கிப் பாடுகிறூர். வெகுவிரைவில் காவலனுக்கும் பாவலருக்கும் இடையில் நல்லுறவு ஏற்பட்டது. வீர அரசனின் போர்முனேச் சாதனேபற்றிப் புகழ்ந்து பாடி அரச தூதுவராக அதிகமான் சார் **பில்** ஒளவையார் தொண்டைமானிடம் சென்*றூ*ர். அதிகமான் அஞ்சி பு**லவரைப்** பாராட்டுமுகமாகப் பரிசில்கள் பல வழங்கிக் கௌாவித்தான். அத்துடன் உண் போரை நெடுநாள் வாழவைக்கும் ஆற்றல்மிக்க அரு நெல்லிக்கனி ஒன்றையும் ஒளவையாருக்கு வழங்கினுன். பூசைசெய்து, யாகங்கள் இயற்றி, கடவுள் வழி பாடு செய்து, நெடுங்காலம் நாட்டைத் திறமையுடன் ஆண்டுவந்த ஒரு அரச வம்சத்தில் பிறந்தீவன் அதிகமான் என்றும், அவ்வம்சமே எிண்ணகத்திலிருந்து மண்ணகத்திற்குக் கரும்பை வாப்பிரசாதமாகப் பெற்றது என்றும் ஒளவையார் பாராட்டுகிறூர். 7 சிற்றாசர்களே எதிர்த்து வெற்றிகண்ட அதிகமான் கோவ லூர்க் காவலனின் எதிர்ப்புக் களங்களேயும் கைப்பற்றினுன். தகரோச் சே**ர** அரசன் கைப்பற்றியமைபற்றி ஒளவையாரின் செய்யுள்கள் குறிப்பிடவில்லே. தனது காவலனை அதிகமானின் வீழ்ச்சிபற்றி ஒளவையார் பாட விரும்பவில்லே என்பது தெளிவு. எனினும் புன் எழுந்த கவிதையாகிய '' தகடூர் யாத்திரையின் '' பிரதான அம்சமாக இச் சம்பவம் அமைந்தது. "தகரே் யாத்திரை" என்ற தால் இன்று கிடைக்கப்பெறவில்லே. ஆளுல் இதன் பகுதிகள் சில பிற கவிதை களில் மேற்கோள்களாக எடுத்தாளப்பட்டுள்ளன. சோ அரசை எதிர்த்து நின்ற அதிகமானுக்குப் பாண்டிய சோழ அரசர்கள் துணே நின்றனர்; எனினும் அவர் களுடைய ஆதாவு போரின் முடிவை மாற்றத்தவறிவிட்டது. சோ அரசர்களின் மேலாணேயை அதிகமான் இப்போரின் பின் ஏற்கவேண்டிய நிர்ப்பந்தம் உரு வாகியது. சோ அரசர்கள் சார்பில் நன்னன் என்ற அரசனின் தலேநகரான 'பாளி'யைக் கைப்பற்ற அதிகமான் சிலகாலத்தின் பின் படை கொண்டு சென் ரூன். போரில் மற்றுமோர் சோ சிற்றாசனுன் ''ஆய்' எயினன் '' என்பவனும் அதிகமானும் உயிர்நீத்தனர். நன்னனின் திறமைபிக்க போர்த்தளபதி ''ஞியிலி '' என்றும், மிஞிலி என்றும் அழைக்கப்பட்டான். இத்தளபதியே போரில் இரு சிற்றாசர்களேயும் வெற்றிகொண்டான். அதிகமானின் மறைவு குறித்து ஒளவை யார் புலம்புகிரூர். இறந்த சூழல்பற்றி எதுவும் குறிப்பிடாத ஒளவை அதிகமான் இன்மையால் தன் எதிர்காலம் துன்பமும் துயரும் மிக்கதாயிருக்கும் என்கிரூர். அதிகமான் வீரக்கல் நாட்டத் தகுந்த பெருமைவாய்ந்தவன் என்ற ஒளவையார் புகழ்ந்து பாடுகிரூர். வீரக்கல்பற்றிக் குறிப்பிடப்பட்டிருப்பது அதிகமான் போரில் இறந்தமைக்கு நல்ல சான்ரூக அமைகிறது.

பதிற்றுப்பத்துப் பாடலில் இன்றும் நமக்குக் கிடைக்கும் பகுதிகளில் கூறப் பட்டுள்ள கடைசிச் சோ இளவாசன் குடக்கோ இளஞ்சோல் இரும்பொறை (தி. பி. 190 வரை) என்பவனுவான். இவ்வாசன் தகரேவென்ற இரும்பொறை யின் சகோதா முறையுள்ளவன். போரசர் இருவரை (பாண்டிய, சோழ) குடக்கோ இளஞ்சோல் இரும்பொறை எதிர்த்துப் போராடினுன். 'விக்கி' என்ற அரசையும் இவன் எதிர்த்து நின்றூன். 5 கற்கோட்டைகளேக் கைப்பற்றி யதுடன் பொதியில் ஆட்சி புரிந்த சோழப்போரசண்டிம் வெற்றிகண்டான். பழையன் மாறன் என்ற இளவஃயும் தோற்கடித்து வஞ்சி என்ற புராதன தகருக்குப் பெருந் தொகையான செல்வங்களேக் கொண்டுவந்து குவித்தான் எனவும் சொல்லப்படுகிறது.

சோத் தலேநகர் அருகே பாயும் வாணி நதி குறிப்பிடப்பட்டமை கருவூர் உண்மையில் வஞ்சியாகும் என்பதைக் காட்டுகிறது. மேலும் கருவூர் அருகில் பல உரோம நாணயங்கள் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன; தொலமி, சோ அரசர் களின் தலேநகர் கொருர என்று கூறுகிரூர். இவற்றிலிருந்து கருவூர் என்பது முன்னர் வஞ்சி என அழைக்கப்பட்ட இடமே என்ற முடிவுக்கு வாலாம். வஞ்சி எங்கு அமைந்திருந்தது என்பது பற்றி அண்மையில் வாலாற்று ஆசிரியர்கள் மத்தியில் அபிப்போயபேதம் நிலவியிருந்தது. போதிய ஆதாரங்கள் கிடைக்கப் பெருதிருந்தபோதிலும் சில வாலாற்று ஆசிரியர்கள் வஞ்சி என்பது கோள மாறிலத்தில் (கொச்சி) மேற்குக் கடற்களையில் இப்பொழுது திருவஞ்சைக்களம் எனப்படும் இடத்தில் இருந்திருக்கவேண்டும் என்று கருதுகிரர்கள்.

மாந்தாஞ்சோல் இரும்பொறை என்ற பெயர் பெற்ற (கி. பி. 210 வரை) மற்ற மோர் சோ இளவாசன் யானேக்கட்சேய் என்றும் அழைக்கப்பட்டான். நெடுஞ்செழியன் என்ற பாண்டிய அரசஞல் ஒரு போரில் மாந்தாஞ்சோல் இரும் பொறை கைதியாக்கப்பட்டான். தல்யாலங்கானத்துச் செரு வென்ற பாண்டி யன் நெடுஞ்செழியன் என்பவனே இப்பாண்டிய மன்னன். இரும்பொறை தகுந்த வேளேயில் விடுதலே பெற்று உள்ளூர் எதிரிகளிடமிருந்து தனது அரசை மீட்டுக் கொண்டான்.

தென் இந்திய வரலாறு

சோழர்களுள் கரிகாலன் (கி. டி. 190 வரை) முதன்மைவாய்ந்தவன். கடல்மீது தனது கப்பல்களேச் செலுத்திய போது காற்றை அடிமைப்படுத்திய அரசன் ஒருவனின் (அவன் பெயர் குறிப்பிடப்படவில்லே) வழிவந்தவன் என்று கரிகா லன் ஒரு செய்யுளில் பாடப்படுகிறுன்; இது சோழ அரசர்களின் ஆரம்பகாலக் கடல் நடமாட்டங்களேக் குறிப்பிடுவதாகும். கரிகாலனின் தந்தை '' இளஞ்சேட் சென்னி" என்று குறிப்பிடப்படுகிறூர். துணிவும் போர் ஆற்றலும் பெற்ற இளஞ் சேட்சென்னி பல அழகிய தேர்களேக் கொண்டோன் என்று வர்ணிக்கப்படு கிறுன். கரிகாலன் என்பது கருகிய கால்கள் உடையோன் என்பதாகும். கரிகா லன் இளம்பாரயத்தில் ஒரு தீ விபத்திற்குள்ளாகிய நிகழ்ச்சியை இப் பெயர் குறிப்பிடுகிறது. கரிகாலன் என்ற பெயருக்குப் பிற்காலத்தில் பல விளக்கங்கள் புதிதாகக் கண்டு சொல்லப்பட்டுள்ளன. இது ''கரிகாலன்'' அல்லது ''யானே களின் (பகைவர்களின்) காலன்'' என்ற கருத்துடைய வடமொழித் தொடர்ச் சொற்களாகும் என விளக்கம் கூறியுள்ளனர் சிலர். கரிகாலன் இளம் வயதில் ஆட்சியிலிருந்து நீக்கப்பட்டுச் சிறையிடப்பட்டான். பத்துப்பாட்டு என்ற சங்க நூலில், பட்டினப்பாலேயில், சோழர் தலேநகராகிய காவேரிப்பட்டினம் பற்றிப் பாடப்பட்டுள்ளது. பட்டினப்பாலே என்ற நீண்ட பாடலே ஆக்கிய புலவர், கரி காலன் ஆட்சியிலிருந்து நீக்கப்பட்டபோது அவன் தந்திரமாகத் தப்பியதையும் மறுபடி ஆட்சியில் அவன் அமர்ந்**த** முறையையும் மிக அழகாக **வர்ணி**த்து**ப்** பாடியுள்ளார். தஞ்சாவூருக்குக் கிழக்கே 15 மைல் தொலேயில் இருக்கும் " வெண்ணி" என்ற இடத்தில்தான் கரிகாலன் ஒரு போரில் வெற்றியீட்டிஞன். இந்த இடம் இப்பொழுது "கோவில் வெண்ணி" எனப்படுகிறது. இவன் வெண் ணியில் பெற்ற வெற்றி ஆட்சியின் ஆரம்பகாலத்தில் இவனுக்குக் கிடைத்த சா தீன களுள் ஒன்றுகும். வெண்ணிப்போர் பற்றிப் பல பாடல்களில் பல்வேறு பலவர்கள் குறிப்பிட்டுள்ளனர். சிற்றாசர்களும் பிற அரசர்களுமாகப் பதி னுருவர் இப்பேரீர்முனேயில் தமது முரசுகளேப் பறிகொடுத்தனர். பாண்டிய ரும் சோரும் புகழ் இழந்தனர். சோ அரசன் போர் வீரர்களுக்குப் பெரிய அவமானத்தை உண்டுபண்ணக்கூடியவாறு தனது முதுகில் காயமடைந்தான். வெட்கமேலீட்டால் சோ அரசன் கையில் வாளுடன் வடக்கு நோக்கியிருந்து உண்ணுவிரதம் மேற்கொண்டு உயிர் நீத்தான். வெண்ணியிற் பெற்ற வெற்றி கரிகாலனின் வாழ்வில் ஒரு மாற்றத்தை ஏற்படுத்தியது; கரிகாலனுக்கு எதிராக அமைந்த கூட்டணி தகர்க்கப்பட்டது என்பதே இவ் வெற்றியின் கருத்து. " வாகைப்பறந்தலே" என்ற வாகைமாங்கள் அதிகமாகக் காணப்படும் போர் மூனேயில் மற்றுமோர் போர் கரிகாலனுல் மேற்கொள்ளப்பட்டது. வாகைப்பறந் தலேப்போரில் 9 சிற்றாசர் தமது அரச குடைகளே இழந்து கரிகாலனேப் போசாககை ஏற்றனர். பட்டினப்பாலேயில் இவ் வெற்றியின் பலன் பற்றிப் பலவர் பின்வரும் பொருளுள்ள பாடலேப் பாடுகிறார்:

ஒளியர் பலர் கரிகாலனுக்கு அடிபணிந்தனர். பூர்வீக அருவாளர் அவன் ஆணேயை மேற்கொண்டனர். வடவர் பெருமையிழந்தனர். மேற்குத்திசையில் வாழ்ந்தவர்கள் அடங்கினர். பகை அரசரின் கோட்டைகளேத் தகர்த்தெறியத் தக்க வல்லமையுள்ள தன் பெரும் படையின் சக்தியை உணர்ந்த கரிகாலன் தனது கோபப்பார்வையைப் பாண்டியர்மீது திருப்பிஞன். பாண்டிய அரசின் பலம் சுதைந்தது. இழிந்த இடையர் வழிவந்த அரச வம்சம் முடிவுற்றது. இருங்கோவேள் என்ற அரசனின் வம்சம் வேருடன் களேந்தெறியப்பட்டது என்றெல்லாம் காவலன் புகழைப் பாவலர் பட்டினப்பாலேயில் பாடியுள்ளார். அருவாளர் என்போர், பெண்ணே ஆற்றின் கீழ்ப்பள்ளத்தாக்கில் காவேரியின் கழிமுகத்திற்கு வடக்கே, அமைந்த அருவாநாடு என்னும் பொதேசத்தில் வாழ்ந்தோராவர். அருவாநாட்டில் வாழ்ந்த மக்களுக்குச் சலுகைகள் வழங்கி அவர்களே வேறிடம் செல்லாமல் தடுத்து வெற்றிகண்டவன் கரிகாலன் எனச் சொல்லப்படுகிறது.

தமிழகத்தின் ஏனேய 'முடிவேந்தர்' மேல் கரிகாலன் நடத்திய போர் கள் அவனது மேலாதிக்கத்தை நிலேநிறுத்தச் செய்தன. கரிகாலனின் ஆட்சியின் தேழ் இருந்த நிலப்பாப்பின் அளவும் சிறிது விரிவடைந்தது. பட்டினப்பாலேயில் காவேரிப்பட்டினமும் அதன் கரையும் அதிகமாக வர்ணிக்கப்பட்டுள்ளன. இப் பாட்டிலிருந்து கரிகாலன் காலத்தில் வளர்ந்த தொழிலின் நிலேமையையும் வர்த் தகத்தின் இயல்பையும்பற்றி நாம் அறிய வாய்ப்பு ஏற்படுகிறது. காட்டு நிலங் களேப் பயிர்ச் செய்கைக்காகப் பயன்படுத்திக் குடியேற்றங்களேயும் கரிகாலன் ஏற் படுத்தினுன். மேலும் நீர்ப்பாசன வாய்ப்புள்ள குளங்களே அதிகமாக அமைத்து தாட்டின் வளத்தை அதிகரிக்கச் செய்தான். கரிகாலன் வேதங்களில் கூறப்பட்ட சமயத்தை அனுட்டித்து வேள்ளிகளேச் செய்து வந்தான். வாழ்வில் இன்பம் பொங்கவும் நல்ல முறையில் கரிகாலன் வாழ்ந்து வந்தான்.

பிந்திய காலத்தில் கரிகாலனேப்பற்றிப் பல மாபுக்கதைகள் வழங்கலாயின. சிலப்பதிகாரத்திலும் 11 ஆம், 12 ஆம் நூற்ருண்டைச் சேர்ந்த சில கல்வெட்டு களிலும் இலக்கியங்களிலும் கரிகாலன் பற்றிய மாபுக்கதைகளேக் காணலாம். இமயம் வரை அமைந்த இந்தியா முழுவதையும் கரிகாலன் கைப்பற்றினு; காவேரி வெள்ளப்பெருக்கைத் தடுக்கப்பெருங்கரையைத் தனது சிற்றாசர்களின் தூண்கொண்டு கட்டுவித்தான்; இவ்வாறு பல சம்பவங்கள் மாபுக்கதைகளிற்

## தென் இந்திய வரலாறு

காணப்படுகின்றன. மாபுக்கதை ஒன்றைத்தழுவி நச்சிஞர்க்கினியர் என்ற அறி ஞரும் கரிகாலனுடைய திருமணம்பற்றிக் குறிப்பிட்டுள்ளார். நாங்கூனைச் சேர்ந்த வேளிர்குலமங்கை ஒருத்தியைக் கரிகாலன் மணம்புரிந்தான் எனக் குறிப்பிட்டுள்ளார். நாங்கூரின் படைவீரர்களின் பெருமைபற்றித் திருமங்கை ஆழ்வாரின் பாடல்களில் புகழ்ந்துரைக்கப்பட்டுள்ளது. கரிகாலனுடைய மகள் என்று நம்பப்படும் ஆதி மந்தி என்ற ஒரு பெண்பற்றிக் கூறப்படும் கதை ஒன்று சிலப்பதிகாரத்திலுண்டு. இவளுடைய மணுளன் ஒரு சோ இளவாசனை 'ஆட் டன் அத்தி' என்று குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. எளினும் இக்கதை உண்மை யெனக் கொள்ளமுடியாது. முன்னேய கவிதைகள் சிலவற்றில் ஆதி மந்திக்கும் அத்திக்குமுள்ள தொடர்புபற்றி மாத்திரம் குறிப்புகள் கிடைக்கின்றன; ஆதி மந்திக்கும் கரிகாலனுக்குமிடையே இருந்த உறவு பற்றியேனும், அத்தி சோ வம்சத்தவன் என்பது பற்றியேனும் குறிப்புகள் எதுவும் இல்லே. கணவனும் மனேளியும் நடனத்தைத் தொழிலாகக் கொண்டிருந்தனர் என்று முன்னேய சான்றுகள் கூறுகின்றன. 'ஆட்டன்' என்பது ஆடற்றெழிலில் ஈடிபட்டவன் என்று பொருள்படும்.

காஞ்சுபுரத்திலிருந்து ஆட்சுபுரிந்த தொண்டைமான் இளந்திரையன் என்ப வன் கரிகாலன் காலத்து அரசனுவான். பட்டினப்பாலேயை இயற்றிய புலவனின் பாராட்டுதலேயும் பத்துப்பாட்டின் புகழையும் ஒருங்கே பெற்றவன் தொண்டை மான் இளந்திரையன். இவன் விட்டுணுவின் வழி வந்தவன் என்றும் கடல் அலே களிலிருந்து வெளிக்கிளம்பும் திரையின் வழிவந்தவன் என்றும் தால்கள் கூறு கென்றன. இளந்திரையனும் கரிகாலனும் உறவினர் என்பதற்கேனும், சோழப் போரசின் அரசியல் ஆதிக்கத்தின் கீழ் இளந்திரையன் இருந்தான் என்பதற் கேனும் ஆதாரம் எதுவுமில்லே. அதிகமான் சார்பில் ஒளவையார் ஓர் அரசனிடம் தாது சென்றூர்; ஔவை தாது சென்றது இளந்திரையனிடமா அல்லது அவன் வம்ச வழிவந்த பிற மன்னனிடமா என்பதும் தெளிவாகவில்லே. இளந்திரையன் ஒரு பாவலனுமாவான். அவன் பெயரோடிசைந்த நான்கு கவிதைகள் கிடைக்கின் றன. அவற்றுள் ஒன்று, ஓர் அரசனின் தனிப்பட்ட குணுதிசயங்கள் எவ்வாறு நல்லாட்சியை உருவாக்கப் பெரிதும் உதவுகின்றன என்று விளக்குகின்றது.

' தலேயாலங்கானத்துச் செருவென்ற பாண்டியன் நெடிஞ்செழியன்' கி. பி. 210 அளவில் ஆட்சி புரிந்திருக்கவேண்டும். மாங்குடி மருதன் அல்லது மாங்குடிக் தெழார் என்ற புலவராலும், நக்கீரர் என்ற புவலராலும் நெடுஞ்செழியன் பாராட்டப்பட்டுளான். இவ்விரு புலவரும் நெடுஞ்செழியனேப் பற்றிப் பாடிய ஒவ்வொரு பாட்டும் பத்துப்பாட்டிலுண்டு. புறநானூறு, அகநானூறு என்ற செய் யுட் டொகுப்புகளிலும் நெடுஞ்செழியனேப்பற்றிய செய்யுட்கள் காணப்படுகின் தன.

நெடுஞ்செழியனின் முன் பாண்டிய அரசு கட்டிலே அலங்கரித்த வேந்தர் மூவர் பற்றிய குறிப்புகள் மதுரைக் காஞ்சு என்ற மாங்குடி மருதஞர் இயற்றிய நூலிலும் வேறு நூல்களிலும் காணப்படுகின்றன. இவர்களுள் புராணக்கதைகளி விடம்பெறும் நெடியோன் என்ற பாண்டியன் சிவனேப்பற்றிய மதுரைத் திரு **விளேயாடற்புராணத்தி**ற் குறிப்பிடப்படுகி*ருன்* ; வேள்விக்குடி, சின்னமனூர் ஆகிய இடங்களில் கண்டெடுக்கப்பட்ட செப்புத்தகடுகளிலும் பாண்டியன் நெடி யோனின் சாதனேகள் பற்றிய மாபுக்கதைக் குறிப்புகள் தென்படுகின்றன. பஃதுளி ஆற்றைக் கொணர்ந்தவன் பாண்டியன் நெடியோன் எனவும் கடலே வழி படும் மாபு இவனுல் ஏற்படுத்தப்பட்டது எனவும் சொல்லப்படுகிறது. வேள்விக் குடியில் காணப்பட்ட செப்புத்தகட்டுக் குறிப்பில் '' பல்சாலே முதுகுடுமி '' என்ற பாண்டிய அரசனின் பெயர் காணப்படுகிறது. நெடியோனே அடுத்து வந்த பாண் டிய அரசன் இவனுக இருக்கவேண்டும். செப்பேட்டுக் குறிப்புகளில் காணப்படும் பாண்டியர்களில் '' பல்சாலே முதுகுடுமி'' பற்றி வேறு பல செய்யுள்களும் கூறு கின்றன. பாண்டியன் நெடியோன் என்ற பராண அரசனேவிட அதிக அளவு வாழ்வோடு ஒட்டிய தன்மைகொண்டு வாழ்ந்தவன் இவன் ; பல்சாலே முதுகுடுமி தான் கைப்பற்றிய பிரதேசத்திற் கடினமான ஆட்சியை நடத்தினுன். பல்சாலே களில் வேள்விகளே நடத்திவைத்ததன் விளேவாக இவனுக்கு பல்சாலேப் பாண்டி யன் என்ற புகழ்மிக்க பெயர் ஏற்பட்டது. பாண்டியன் நெடியோனுக்கும் பல் சாலேப் பாண்டியனுக்கும் இடையில் எவ்வளவு காலம் இருந்தது எனக் கூறுவது கடினம். இதே போன்று பல்சாலேப் பாண்டியனின்பின் இவன் வழிவந்த அரசர்களுக்கும் இவனுக்குமிடையே இருந்த காலவேறுபாட்டளவும் தெளிவாக இல்லே. மதுரைக் காஞ்சியில் குறிப்பிடப்பட்டுள்ள மூன்ருவது அரசன் மற்று மோர் நெடுஞ்செழியனவான். ''வடவர்களின் (ஆரியர்) படையை எதிர்த்து வெற்றிவாகை சூடிய" பெருமையிகு மன்னனுகப் பாண்டியன் நெடுஞ்செழியன் வர்ணிக்கப்படுகின்றுன். மதுரை நகரில் இடம் பெற்ற கோவலனின் துயர்மிகு தொலே நெடுஞ்செழியன் காலத்தில் இடம் பெற்றது. சிலப்பதிகார நூலின்படி இக் கொலேயின் விளேவாய் மன்னன் மனமுடைந்து உயிர் நீத்தான். நெடுஞ்செழி யனல் ஆக்கப்பட்டது என்று கருதப்படும் ஒரு திறு செய்யுளில் குடியிருப்பு, கூலம் ஆகிய இரண்டையும் விட அறிவு உயர்ந்தது என்று சுட்டிக்காட்டப் படுகிறது.

தலேயாலங்கானத்து நெடுஞ்செழியன் இன்ஞஞைகவே அரசு கட்டிலேறினுன். அயலில் இருந்த இரு முடியாசரும் 5 சிற்றாசரும் இணேந்து நின்று பகைத்த போதிலும் ஆட்சிக்கு வந்த சில கால எல்லேக்குள் அவர்களே விட ஆற் **றல்** மிக்கவன் என்பதை நிரூபித்துக்காட்டிஞன். இளவலாகப் பட்டம் பெற்ற அரசன் போரில் வீராவேசத்துடன் வெற்றி கொள்வேனென்று வெஞ்சினம் கொண்ட விபாங்களேச் சக்தி மிக்க, தெளிவுள்ள, அழகான பாடலொன்று கூறு தெறது. வயதில் சிறியோன் என்ற காரணத்தால் அவனே வெல்வது சுலபம் என்று பகைவர் எண்ணினர். பெருந்தொகையாகச் செல்வத்தைக் கொள்ளே கொள்ளமுடியும் என்று நம்பிய எதிரிகள் நாட்டின் நடுப்பகுதிவரை தமது படைகளே எவினர். அஞ்சா நெஞ்சம் படைத்த நெடுஞ்செழியன் விரைந்து போர்க்களம் புகுந்தான். பகைவர்களின் படையைப் பின் தொடர்ந்து தன் எல் லேக்கு அப்பாலும் விரட்டினுன். சோழநாட்டிற்குள் புகுந்த பகைவர்களே தஞ் சாவூர் மாவட்டத்திலுள்ள திருவாரூர் என்னும் இடத்திலிருந்து (வடமேற்குப் பக்கமாக) 8 மைல் தொலேவிலுள்ள தல்யாலங்கானத்தில் படுதோல்வியடையச்

## தென் இந்திய வரலாறு

செய்தான். தஃயாலங்கானத்துப் போரின் முடிவில் ''யானேக்கட்சேய்'' என்ற சோ அரசனேச் சிறைக்கோட்டத்திலிட்டான். தலேயாலங்கானத்துப் போரில் பெற்ற வெற்றி நெடுஞ்செழியனின் பாம்பரை ஆட்சியை உறுதிப்படுத்தியதோடு தமிழகத்தின் அரச அமைப்பு முழுவதையும் பாண்டியன் நெடுஞ்செழியனின் மேலாதிக்கத்தின் கீழ் கொண்டுவாத் துணே நின்றது. நெடுஞ்செழியன் மிழல், முத்தார் ஆகிய இரு கூற்றங்களே ( தட்சிப்பொதேசங்கள் ) '' எவ்வி'' என்பவ னிடமிருந்தும் மற்றுமொரு சிற்றாசனிடயிருந்தும் கைப்பற்றித் தனது முடியாட் சியுடன் இணேத்துக் கொண்டான். மதுரைக்காஞ்சியில் நெடுஞ்செழியனின் ஆட் சியின் கீழ் பாண்டிய நாடும் மதுரையும் இருந்த நிலேபற்றி நீண்ட முழு விப ாங்கள் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன. மதுரைக் காஞ்சி பாடிய புலவன், இந்தியா முழுமையிலும் தமது நல்லாட்சியின் பலன்களேப் பாப்பவேண்டும் என்று தன் காப்பியத்தலேவனை நெடுஞ்செழியனே வேண்டியுள்ளான். முதுவெள்ளிலே (இது எவ்விடமெனத் தெரியவில்லே) என்னும் இடத்தில் இருந்த விவசாயிகள், வர்த் தகர்கள் பற்றிப் புலவர் சிறப்பாகக் கூறுகின்றூர். இவர்களுட் பலர் அரசனிடம் பலகாலம் வரை மிக விசுவாசத்துடன் வாழ்ந்து வந்தனர்; ஆலங்கானத்துப் போர் பற்றியும் புலவர் குறிப்பிடுகிறூர். கொற்கையின் அதிபதி என்று தனது காவலனே அழைக்கிறூர். முத்துக் கொழிக்கும் கடற்கரையைச் சார்ந்த தெற்குப் பாதவர் என்ற மாபினர் நெடுஞ்செழியனின் போர்ப் படையில் பிரகான பற்கு கொண்டனர். இத்தகைய தென்னகப் பாதவர்களின் போர்த் தலேவனுக நெடுஞ் செழியன் இருந்தான் என்று புலவர் பாடிஞர்.

நெடுஞ்செழியனின் காலத்தைச் சேர்ந்த பாண்டிய சோழ இளவாசர் களேயும் அவர்களுடைய சாதனேகளேயும்பற்றிப் புக<u>ம்ந்து</u> பாடிய புலவர்களே யும் நாம் காணலாம். சோழ முடியாட்சியில் நெடுநாள் நிலேபெற்ற ஒரு உள் நாட்டுக்கலகம் பற்றிக் கோவூர்க் கிழாரும் வேறு புலவர்களும் குறிப்பிட்டுள்ள னர். ''சேட்சென்னி'' என்று அழைக்கப்பட்ட நலங்கிள்ளிக்கும், நெடுங்கிள் ளிக்குயிடையில் நிகழ்ந்த போராட்டத்தையே இவர்கள் குறிப்பிட்டுள்ளனர். நலங்கிள்ளியின் இளேய சகோதானு மாவளத்தான் என்பவன் முற்றுகையிட்ட ஆவூர் என்னும் இடத்தில் நெடுங்கிள்ளி மறைந்திருந்தான். நெடுங்கிள்ளி நேர் மையானவனுகில் கோட்டையின் கதவுகளேத் திறந்து விடுதல் வேண்டும், வீரனு கில் வெளிவந்து போரிடல் வேண்டும் என்று கோவூர்க்கிழார் ஒரு செய்யுளில் கூறுகிறூர். நெடுங்கிள்ளியின் பயங்கொள்ளித்தனத்தால் நகரில் வாழ்ந்த மக்கள் சொல்லொணுத் துயாத்திற்குள்ளாகக்கப்பட்டனர். நெடுங்கிள்ளி கோட்டை வாயிலேத் திறக்கவுமில்லே, எதிரிகளே எதிர்க்கவுமில்லே. இதே நெடுங்கிள்ளி உறை யூர்க்கோட்டையில் இருக்க நலங்கிள்ளி முற்றகையிடுகிறுன். புலவன் இச்சந்தர்ப்பத்தில் எதிர் அரசனேப்பற்றி நிதானமாகவும் பக்கம் சாராதும் பாராட்டியுள்ளான். நெடுங்கிள்ளி நலங்கிள்ளி ஆகிய இரு அரசர்களேயும் அழி வுப்போரில் இருந்து ஒதுங்கிறிற்குமாறு புலவர் வேண்டுகிறார். யார் போரில் தோற்ரூலும் அது சோழரின் தோல்வி என்றும் இறுதிவரை போர் நடந்தால் ஒரு, சாரார் தோற்பது திண்ணம் என்றும் பாடியுள்ளார். மூன்ருவது செய்யுள் ஒன்று ஒரு புதிய சூழல்பற்றி வர்ணிக்கிறது. நலங்கிள்ளியிடமிருந்து உறை

யூருக்குள் இளம்தத்தன் என்ற புலவன் போய்ச்சேருகிருன். நெடுங்கிள்ளி இளம்தத்தனே ஒரு ஒற்றன் என்று எண்ணி மாணதண்டனே விதிக்கிருன். இதை யறித்த கோவூர்க்கிழார் ஒரு செய்யுள் மூலம் பாவலர்கள் தீங்கிழையா நற்பண் பினர் என்பதை எடுத்துக்காட்டி இளம்தத்தன் உயிரைக் காப்பாற்றுகிருர். மற்றுமோர் செய்யுள் உறையூரை ஆண்ட அரசவம்சத்தினர் மத்தியில் நிலவிய உட்பகைமை பற்றிக் கூறுகின்றது. நலங்கிள்ளியின் போர் வீரர்கள் அபசகுனங் களேக் கூடப் பொருட்படுத்தாது போரில் இறங்க ஊக்குவிக்கப்பட்டனர். இதற் குக் காரணம் உட்பகைமையே. சோழ முடியாட்சியின் சிதைவிற்கு உள்ளூர்ப் போர் ஒரு காரணமாக இக்கால எல்லியில் அமைந்தது. செங்குட்டுவன், முன் கேறிப்பிடப்ப**ட்டது போல்**, இதற்கு முன்பும் உள்ளூர்ப்போர் ஒன்றைத் தடுக் கத் தலியிடிமாறு அழைக்கப்பட்டான்.

சோழர்களே எதிர்த்துப் போராடிய வேறு சோழ அரசர்கள் பற்றிக் கூறு வதுடன் சங்ககால அரசியல் நிலேபற்றிய எம.த குறிப்புகளே முடித்துக்கொள்ள லாம். செருப்பாழி, பாமலூர் ஆகிய பெயர்கள் கொண்டு விளங்கிய சோ மன்னர் களின் இரு கோட்டைகள் நெய்தலங்கானத்து இளஞ்சேட்சென்னி **என்ற அ**ர சஞற் கைப்பற்றப்பட்டன. சிவபத்தஞக மாபுக் கதைகளிற் புகழப்பட்டுள்ள சோழன் செங்கணுன் 'போர்' என்னும் இடத்தில் நிகழ்ந்த போரில் கணேக்கால் இரும்பொறை என்ற சோ மன்னனே எதிர்த்து வெற்றிகண்டான். சிறையிடைத் தேம்பி சோமன்னன் தாகத்தால் தண்ணீர் வேண்டி நின்றகாலே தாமதித்து நீர் கொடுக்கப்பட்டதால் நீர் உண்ண மறுத்துத் தனது வெட்கத்துக்கிடமான நிலேயை ஒரு கவிதை மூலம் காட்டியுள்ளான். பொய்கையார் என்ற சோ அரச னின் நண்பன் ஒரு புலவனுவான்; இவன் சோழர்களின் சிறைக்கோட்டத்தில் அடைபட்டுக்கிடந்த தனது நண்பனே விடுவிக்க எண்ணிச் செங்கணுனின் வெற்றியைப் புகழ்ந்து 40 செய்யுட்கள் கொண்ட ''களவழி'' என்ற கவிதை யைப் புனேந்தான். பாவலனுக்குப் பரிசாகச் சோன் விடுவிக்கப்பட்டான். இப் பாடலின்படி போர் நிகழ்ந்த இடம் கருவருக்கு அருகே அமைந்த கழுமலம் என்பதாகும். கருவூர் சோர்களின் தலேநகர். செங்களுன் பற்றி பல தெய் வீகக் கதைகள் பிற்காலத்திற் கட்டப்பட்டுள்ளன. திருமங்கை ஆழ்வாரின் குறிப்புக்களின்படி. 70 சிவாலயங்களேச் செங்களுன் நிறுவினுன். கி. பி. 4 ஆம் அல்லது 5 ஆம் நாற்றுண்டில் இவன் வாழ்ந்திருத்தல் வேண்டும்.

நக்தத்தஞர் இயற்றிய சிறுபானுற்றுப்படை என்னும் நூல் தென்னிந்திய அரசியல் அமைப்பில் முற்றூக ஒரு மாற்றம் ஏற்படுவதையும் ஒரு கால எல்ல முடிவுறுவதையும் குறிப்பிடுவதைக் கவனிக்கலாம். இப்பாடலில் நல்லியக் கோடன் தலேமகஞ்கவைத்துப் பாடப்படுகிறுன். சங்ககால முடிவில் இருந்த இறுதி அரசன் இவனே என்று கொள்ளலாம். திண்டிவனத்திற்கு அருகே அமைந்த ஒரு கிராமமாகிய "கிடங்கில்" இன்று மாக்கணம் என்று சொல்லப் படும் எயிற்பட்டணம், ஆமூர், வேலார் போன்ற தென் ஆற்காடு மாவட்டத் தில் உள்ள இடங்கள் அடங்கிய நிலப் பிரதேசத்தை நல்லியக்கோடன் ஆண்டு வந்தான். நல்லியக்கோடனின் காலம் கி. பி. 275 வரையாக இருக்கலாம் என்று 7—B. 2017(1/65)

140

நாம் கொள்ள இடமுண்டு. மூவேந்தர்களின் தலேநகாங்களிலும் வள்ளற்றன்மை அற்றுவிட்டது என்றும் கலேபல பேணி வளர்த்த பண்டைய காவலர்கள் இன்று இல்லே என்றும் புலவர் நத்தத்தனர் இரங்கிப் பாடுகிரூர். சுறிதளவு மிகைப்படுத்தப்பட்டதாகப் புலவர் கூற்று இருந்தபோதிலும் இது வஞ்சி, உறையூர், மதுரை போன்ற நகரங்கள். உச்சம் பெற்றிருந்த காலம் கடந்து வீழ்ச்சியுறத் தொடங்கின என்பதைக் காட்டுகிறது.

சங்ககாலத்தில் வாழ்ந்த மக்களின் கலேத்துறைக் கருத்துக்களேயும் கொள்கை களேயும் பற்றி நாம் மிகத் தெளிவான உண்மை**க**ளே அறியச் சங்ககால இலக் கியம் தூணே நிற்கின்றது. மேலும் இக்காலத்துச் சமூகப் பொருளாதார நிலே களேயும் இவற்றை உருவாக்கி வளர்த்துவந்த நிறுவகங்கள் செயற்பட்ட முறை களேயும் பற்றிச் சங்ககாலப்பாடல்கள் தெளிவாகப் படம்பிடித்துக்காட்டுகின் றன. தமிழரின் கலாசாரமும் ஆரிய கலாசாரமும் இணேந்து வளரக்கொடங்கிய தன் தெளிவான சான்ருகச் சங்ககால இலக்கியம் அமைகிறது. தனித்துவளர்ந்**த** இவ்விருவகைக் கலாசாரங்களின் ஆரம்ப அம்சங்களின் தனித்தன்மையைச் சங்ககாலத்தில் நாம் காணமுயல்வது கடினம். வட இந்தியாவில் ஆரம்பமான சில கலாசார அம்சங்கள் ஆரியமயமாக்கப்பெற்ற பிந்திய காலத்தில் தென்ன கத்திற்கு வந்திருத்தல் வேண்டும். மகாபாரதம், இராமாயணம் ஆகிய இரு காவி யக்கதைகளேயும் தமிழ்ப்புலவர்கள் நன்கு அறிந்திருந்தனர். இதற்குச் சான் ருகப் பல மேற்கோள்கள் அடிக்கடி சங்ககாலக் கவிதைகளில் இடம் பெறுவதை நாம் காணலாம். மகாபாரதப் போரில் எதிர்த்துப் போரிட்ட படையினருக்கு மூவேந்தர்களும் உணவு வழங்கினர் என உரிமை கொண்டாடும் நிலேமைபற்றி நாம் முன்பு குறிப்பிட்டோம். உலோகங்களாலான முப்புரம் எரித்த முதல்வன் என்று சிவன் வர்ணிக்கப்படுகிறுர். புறுவைப் பின்தொடர்ந்த பருந்தின் பசியி னின்று அதன் உயிளாக்காக்கும் முகமாகத் தன்னுடலிலிருந்த தசையை வழங்க முன்வந்த சிபிச்சக்காவர்த்தியின் கதை, அசுரர்களே எதிர்த்துப் போரிட்டுச் சூரியனே உடைமைகொண்ட கிருட்டிணன் பற்றிய கதைகள் ஆகிய வற்றைச் சங்ககாலப்புலவர்களின் மேற்கோள்களில் காணலாம். சமுத்திரத்திற் கடியில் ஒரு பெரு நெருப்பு உண்டென்றும், வடக்கே அமைந்த ''உத்தா குரு நாடு" நித்திய இன்பம் தருவது என்றும், கற்புக்காசி அருந்ததி என்றும், மனி தன் பிறக்கும்போது முப்பெரும் கடன்கள் (ரிணத்தொயம்) அவனே சூழ்ந்து கொள்கின்றன என்ற கருத்தும், சகோரம் என்னும் பறவை மழைத்துளிகளே உண்டு உயிர் வாழ்கின்றது என்பதும், சில சூழ்நிலேகளில் மழைத்துளி முத் தாக மாறகிறது என்பதும் பற்றிய வடமொழிக் கருத்துக்கள் சங்ககால இலக் கியங்களிலும் அப்படியே இடம் பெறுகின்றன. ஐந்தொவியாகாணம் என்னும் வடமொழி இலக்கண மாபைப் பின்பற்றியே தொல்காப்பியம் ஆக்கப்பட்டது எனவும் சொல்லப்படுகிறது.

தமிழகத்தில் திருமணச் சடங்கு மாபுகளே ஏற்படுத்தியவர் ஆரியர் என்று தொல்காப்பியம் உறுதியாகக் கூறுகின்றது. ஆரம்பகால தர்மசாத்திரங்கள் ஆரிய நியதிகளின்படி எண்முறைத் திருமணங்கள் இடம்பெற்றன என்று

குறிப்பிடுகின்றன. இத்தகைய எண்முறைத் திருமணங்கள் ஆரியருக்கு முற் பட்ட பழக்கவழக்கங்களேயும் ஆரிய காலப் பழக்கவழக்கங்களேயும் இணேத்ததன் **வி**ளேவாக ஏற்பட்டவையே. தொல்காப்பியமும், பிறநூல்களும் குறிப்பிடும் எ**ண்** வகைத்திருமணங்கள் தமிழ் மாபுகளுக்கு ஏற்ப மாற்றியமைக்கப்பட்டுள்ளன. தமிழர் தருமணம்பற்றி அரியரைவிடச் சாதாரணமான எண்ணம்கொண்டிருந் தனர். ஆணும் பெண்ணும் இயற்கையாகவே உறவாடுதலேத் தமிழர்கள் அங் கீகரித்தனர் ; நாட்டின் வேறுபட்ட இயற்கையமைப்புகளின் விளேவாக ஏற்படும் மாற்றங்கள் காதலின் தோற்றப்பாட்டிலுள்ள வேற்றுமைகளே வளர்த்தன என்று தமிழர்கள் நம்பினர். ஐந்திணே என்று இவற்றைப் பெயரிட்டழைத்த னர், ஒரு கலேப்பட்ட காதலேக் கைக்கினே என்றும், முறையற்றகாதலேப் பெருந் **தி**ணே என்.றம் சூறிப்பிட்**டனர்.** இத்தகைய அமைப்புக்குள் ஆரியரின் எண் வகைத் திருமன முறையைப் பகுத்த முயற்சியெடுக்கப்பட்டது; ஆயின் நற் பயன் ஏற்படவில்லே. இணேப்பில் ஏற்பட்ட தொல்லகள் ஒரு பறமிருக்க, தமிழ் -ஆரிய கலாசாரக் கலப்பின் விளேவாக நற்பயன் ஏற்பட்டது. தமிழ் மொழி மாபின் வளம்மிகுந்து எழில்மிகு இலக்கியங்கள் எழுந்தன. இவ்விலக்கியங்கள் சிறந்த அழகும், பேச்சு வளமும் ஒருங்கே பொருந்தி விளங்கலாயின. இன்று கிடைக்கப்பெறும் தமிழ் இலக்கியங்களுள் காலத்தால் முந்தியதாகக் காணப் படும் சங்ககால இலக்கியம் பல வழிகளிலும் மிகச் சிறந்ததாக அமைந் குள்ளது.

நிலம் நல்ல வளமுடையதாயிருந்தது; தானியங்கள், இறைச்சி, மீன் ஆகியன எராளமாகக் கிடைத்தன. சோநாடு எருமை, பலாப்பழம், மிளகு, மஞ்சள் முத லியவற்றிற்குப் புகழ் பெற்று விளங்கியது. காவேரி பெருகிய சோழவளநாடு, ஒரு யாண படுத்து உறங்கும் நிலப்பாப்பில் 7 யானேகள் உண்பதற்குப் போதிய உணவை உற்பத்தி செய்தது. ஒரு வேலி நிலத்தில் 1000 கலம் தெல்லு விளே விக்கப்பட்டது. பாரி ஆண்ட சிறு கோட்டம் காடுகள் அடர்ந்து விளங்கியது; மூங்கில் அரிசி, பலாப்பழம், வள்ளிக்கிழங்கு, தேன் ஆகியன பெருந்தொகை யாகப் பாரியின் நாட்டில் கிடைத்தன. கொமங்கள் தோறும் இராகியும், கரும் பும் விளேவிக்கப்பட்டன. கிராமங்களின் கருப்பஞ்சாற்றிலிருந்து சர்க்கரை செய் தல், தானியங்களே அறுவடை செய்து உலாவிடுதல் ஆகிய தொழில்கள் நடை பெற்றனவென்று சங்ககாலப் புலவர்கள் மிகத் தெனிவாகவும் யதார்த்தமாகவும் பாடியுள்ளனர்.

மக்கள் தொழில்வூழி பிரிந்து குழுக்களாகத் தம்மை ஒழுங்குபடுத்திக் கொண்டு ஒன்றுக்கொன்று அண்மையாகவுள்ள தனித்தனிக் கொமங்களில் வாழ்ந்து வந்தனர். அவர்களுடைய வாழ்வு சமூக அடிப்படையில் இணேக்கப் பட்டிருந்தது. சமூகத்துறையிலும் பொருளாதார நிலேயிலும் நிலவிய ஏற்றத் தாழ்வுகளேக் கொண்ட சமூக அமைப்பை அனேவரும் ஏற்றனர். இத்தகைய அமைப்பு முறைகளே எதிர்த்தமைக்குச் சான்றுகள் எதுவும் கிடைக்கவில்லே. மழவர் என்போர் தமிழகத்தின் வட எல்லேயில் வாழ்ந்த படிப்பற்ற பாமாமக் களாவர்; அவர்கள் தெருடி வாழ்தலேத் தொழிலாகக் கொண்டனர். எயினர்

என்ற வேடுவத்தொழிலே மேற்கொண்ட மக்களின் இல்லங்களில் அம்பும் வில் லும் கேடயங்களும் நிறையக் காணப்பட்டன. இடையர்களின் இல்லங்கள் தோறும் தயிரும், நறு நெய்யும் விற்பனேக்காக உற்பத்தி செய்யப்பட்டன. வேதங்களே நன்குபயின்ற அந்தணர் அன்றுட மதக்கிரியைகளில் ஈடுபட்டிருந் தனர்; ஆவர்களிடம் விருந்தோம்பும் பண்பு தழைத்தோங்கியது. அந்தணர் மதுவும் ஊலும் உண்டனர்; ஆயின் அதற்காக அவர்களே எவரும் கண்டித்த தாகத் தெரியவில்லே. 4 வகை சாதிப் பிரிவுகள் (குடிகள்) மட்டுமே சமூகத் தில் இருந்தனவெனப் புறநாநாறு கூறுகிறது. புறநானூற்றுச் செய்யுள் ஒன்றில் குடிகள் பற்றிக்கூறும்பொழுது துடியன், பாணன், பறையன், கடம்பன் என்ற சமூகப்பிரிவுகள் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன. போரில் வீரமாணம் எய்தியோருக் குக் கல்நாட்டி நினேவுகூர்ந்தனர். இவ்வீரர்கள் மாத்திரம் கடவுளாகக் கருதப் பட்டனர். அக்காலத்திற்கடைப்பிடிக்கப்பட்ட வீரவணக்க முறைப்படி மக்கள் வீரர்களின் நினேவுக்கற்கள்முன் நெல்பாப்பு வழிபாடுசெய்தனர். இவ்வகைச் சமூகப்பிரிவுகளும் வழிபாட்டு முறையும் ஆரியர் காலத்திற்கு முற்பட்ட வையே. எனவே இவை மிகப் பழமைவாய்ந்த கோட்பாடுகளாகும். வீரக்கல் நாட்டி அவற்றை ஒழுங்காக வழிபட்டுவந்த முறை சங்ககாலம் முழுவதிலும், அதற்குப் பின்பம் பல நூற்றுண்டுகள் வரை நீடித்தது. தொண்டி, முசிறி, பகார் (காவேரிப்பட்டினம்) போன்ற துறைப்பட்டினங்களில் அன்னியர் (யவனர்) அதிகமாக நடமாடினர். தமிழ் மொழியில் பேச ஆற்றலற்றிருந்த போதிலும் யவனர் மதுரையில் அரண்மனேக் காவலாளராகவும், வீதிதோறும் நகர்காவலாாகவும் அமர்த்தப்பட்டனர். யவனர் இந்தியாவிற்குக் கொண்டு வந்த வர்த்தகப் பண்டங்களில் அபூர்வ அமைப்புள்ள விளக்குகளும், போத்தல் களிலடைக்கப்பட்ட உவையின் என்ற மதுபானமும் திறப்பாக இடம் பெற்றன.

பாம்பளாயாக வந்த முடியாட்சிமுறை அக்காலத்தில் நிலவிய அரசாங்க அமைப்பாக இருந்தது. அரச உரிமைக்காக உள்ளூர்க் கலகங்கள் இடம் பெற றன; இதற்காக நிகழ்ந்த உள்ளூர்ப் போர்கள் மக்களுக்குச் சொல்லொணுத் துன்பத்தைத் தீந்தன. அரசன் எல்லா அம்சங்களிலும் எதேச்சாதிகாரம்பெற்ற வனுக விளங்கினுன். அரச எதேச்சாதிகாரத்தை மட்டுப்படுத்**த அ**றிஞர்களு டைய ஆலோசனேகள் உதவின. ஒரு நண்பன், புலவன் அல்லது அமைச்சன் சூறக்கிட்டு அரசனே வழிப்படுத்துவது வழக்கம். அரசினுடைய செயல்முறை கள் கட்டுப்படுத்தப்பட்டிருந்தன. பண்டைய மாபுகளே மதித்து நடந்துவந்**த** சமூக அமைப்பு மிக மோசமான எதேச்சாதிகார அரசனேக்கூடக் கட்டுப்படுத் தியது. எதேச்சாதிகார அரசர்களும் அதிகம் தீங்கிழைக்க முடியாத நிலேயில் இருந்தனர். சங்ககால இலக்கியத்தைப் படிப்போருடைய மனத்தில் அக்கால மக்கள் திருப்தியுடன் வாழ்ந்தனர் என்ற அபிப்பிராயம் ஏற்படுகிறது. மக்கள் தமது மன்னர்களேப்பற்றிப் பெருமையும் கொண்டனர். ' அரசன் எவ்வழி குடி கள் அவ்வழி'என்ற குறிக்கோளீக்கொண்டு மக்கள் வாழ்ந்தமையால் அரசன் மிக உயர்ந்த ஒழுக்க நெறிகளேத் தனது சொந்த வாழ்வில் மேற்கொண்டு வாழ்ந் தான். அர்சன் உணர்ச்சிகளுக்கு வசப்படாதிருப்பது நல்லாட்சி செய்ய உதவி

யாகும் எனப் புலவர்கள் பாடினர். சமயம், கலேகள், இலக்கியம் போன்றன வற்றின் காவலனுக அரசன் இருந்தான். தனது ஆளுகைக்கு உட்பட்ட குடி களேப் பக்கம் சாராது நடுநின்று, தந்தை மக்கள் மீது காட்டும் அக்கறை யுடன், பல்வேறு மக்கட் பிரிவுகளேயும் அரசன் ஆண்டு வந்தான். நாள்தோறும் ' நாளவை' கூட்டி அரசன் குடிகள் முறையீடுகளுக்குச் செவிகொடுத்துச் செங் கோலோச்சினுன். பள்ளத்தினின்று மேட்டை நோக்கி உப்பு ஏற்றிய வண்டியை இழுத்துச் செல்லும் ஆற்றல்மிக்க எருது போன்று அரசன் கடினமான கடமை களேச் செய்யவேண்டியவனுகிருன் என்று ஒரு புலவர் பாடுகிறூர். " நெல்லும் உயி நீரும் உயிரன்றே மன்னன் உயிர்க்கே **எ**ன்றே, மலர் <u>க</u>லேயுலகம் " என்றூர் மற்றுமோர் புலவர். அரச கடமைகளுள் அந்தணருக்கு முக் **கி**யத்துவம் **தா**ப்ப**ட்டது. அன்***ருட* அலுவல்களில் அரசனுக்கு ஆதாவு கொடுப் போருள் (சுற்றம்) அந்தணர் முதன்மை பெற்றனர். அந்தணருக்கு உள்ளம் நோகாதவாறு ஆளும் ஆட்சியே மிக உயர்ந்த அரசு என்றகூட அடிப்படை யாக அமைந்தது. பருவகாலங்களின் மீதுகூட ஆணே செலுத்தும் ஆற்றல் நல்லாட்சி நடத்திய மன்னவனுக்கு இருந்ததாக நம்பப்பட்டது. ' நாடு பிடிக் கும் அரசனே' (விசிகீசு) உதாரணமாகக்கொண்டு அவனேப் போன்று ஏனே யோரும் செயற்பட முயன்றனர். முடியுடை மன்னர் எழுவரை வெற்றி வாகை சூடிய வேந்தன், தோல்வியுற்ற எழுவரின் முடிகளேப் புணேந்த மாலேயை அணிந்து மிக உயர்ந்த நிலேயைப்பெற்றுன். போரற்றல் படைத்த மன்னன் திக்குவிசயம் மேற்கொண்டான்; இந்தியா முழுவதையும் தனது படைகளுடன் வலஞ்சுழியாகச் சென்று நாடு பிடிக்கும் போர்களில் ஈடுபடுவதே திக்குவிசய மாகும். சக்காவர்த்தியின் திக்குவிசயத்தை ஒரு தேவசக்காம் வழிநடத்திய தாகப் புறநானூற்றப் பாடல் ஒன்று கூறுகிறது. தங்கத்தாலான சக்காத்தில் இரத்தினங்கள் இழைக்கப்பட்டு இருந்ததாகவும் இத்தகைய பொற்சக்கரம் ஒன்று திக்குவிசயத்தின்போது போர்ப்படையை வழிநடத்திச் சென்றதாக வும் பாடல் கூறகிறது. புறநானூற்றுப் பாடலில் மற்றும் ஒரு செய்யுள், ஓர் அர சன் இறந்தபொழுது தற்கொலே செய்து கொண்ட அவன் துணேவர்கள் பற்றிக் குறிப்பிடு விறது. வேளேக்காரர், கருடர், சகவாசிகள், ஆபத்து தவிகள் போன்ற கௌாவப் பெயர்கள் சூட்டி அரச துணேவர்கள் அழைக்கப்பட்டனர்.

அரசனின் தல்மையில் அமைந்த உயர் நீதிமன்றம் அரச அவை அல்லது மன்றம் என அழைக்கப்பட்டது. மலேயமானின் புதல்வர்கள் உயர் நீதிமன்றத் தின் முன்பு நிறுத்தப்பட்டு விசாாணேக்குப்பின் தண்டனே அளிக்கப்பட்டனர்; பின்னர் கோவூர் கிழாரின் தலேயீட்டின் விளேவாக அவர்கள் விடுவிக்கப்பட்ட னர். கோப்பெருஞ்சோழன் மறைந்த பின்பு அவனது நண்பரான பொத்தியார் என்ற புலவர் அரசனின்றி அமைந்த மன்றத்தைக் கண்டு ஆருத் துயர் அடைந்தார். அரசசபையில் இடம் பெற்ற அறிஞர்கள் தமக்கிடையே நிலவிய தனிப்பட்ட பூசல்களே மறந்து சபை நிகழ்ச்சுகளிற் பங்கு கொண்டு வழக் கோகவும் மன்னர்களாற் பயன்படுத்தப்பட்டது. சங்ககாலத்திற்குப் பிற்பட்டது

என்று முடிவாகக் கொள்ளத்தக்க குறள் நூல், 'சபை என்பது பல போச்சிண களேயும் அணுகி ஆராயும் பொதுச்சபை ஆகும் ' என்று கூறுகிறது. மன்றம் என்பது கொமங்களின் சிக்கலான சமூக மத போச்சினேகளுடன் சம்பந்த முடையது. கொமந்தோறும் மக்கள் கூடுவதற்காய பொது இடங்கள் இருந்தன. பொதுவாக ஒரு பெருமாத்தின் நிழலின் கீழ் அக்கிராமத்து ஆண்களும் பெண் களும் குழந்தைகளும் இண்ந்து செயற்பட்டனர். கிராமத்தின் பொதுவான நிகழ்ச்சிகளும் விளேயாட்டுகளும் ஓய்வுநோப் பொழுதுபோக்குகளும் இப் போது மாங்களின்கீழ் நடைபெறும். கிராமப் புறங்களில் கூடிய இக்கூட்டங் களில் அரசியலும் இடம் பெற்றிருக்கக்கூடும். பிந்திய சோழ அரசர் காலத்தில் இடம்பெற்ற மிகத் திறமைவாய்ந்த கிராம ஆட்சி மன்றங்களுக்கு வித்தாக இத் தகைய கூட்டங்கள் அமைந்திருத்தல் கூடும்.

நிலத்திலிருந்து கிடைத்த வருமானமும் வர்த்தகத்தின் வழிவந்த வரிகளும் அரச வருவாயின் பிரதான ஊற்றுக அமைந்தன. மா, வேலி போன்றன நாம் அறிந்த சில அளவைகள் ஆகும். விவசாய உற்பத்தியில் அரசனுக்குரிய பங்கு இன்னது என்ற எங்குமே உறதியாகக் கூறப்படவில்லே. அயல்நாட்டு வர்த்த கம் முக்கியத்துவம் பெற்றிருந்தது. அரச வாவுசெலவுத் திட்டத்தில் வருமான விடயங்களுள் சுங்கத்துறைவரி உயரிய இடம் பெற்றது. புகார் (காவேரிப் பட்டினம்) நகரின் சுங்க இலாகா அதிகாரிகளின் நடவடிக்கைகள் பற்றி மிகத் தெளிவாகப் பட்டினப்பாலே கூறகிறது. உள்நாட்டிற்குள் வர்த்தகப் பொருள் கள் ஓரிடத்திலிருந்து பிறிதோர் இடத்துக்குக் கொண்டு செல்லப்பட்டபோது அறவிடப்பட்ட வரிகள் அரச வருமானத்தின் மற்றுமோர் பிரிவாகும். கள்ள வர்த்தகத்தைத் தடுக்குமுகமாகப் பெருஞ் சாலேகளேயெல்லாம் போர் வீரர் கள் இரவும் பகலும் காத்து நின்றனர். புலவர்களின் அறிவுரைகள் காரணமாக வசூலித்த வரியின் அளவை அரசர்கள் மட்டுப்படுத்தினர். அயல்நாடுகளேக் கைப்பற்றிக் கொள்ளகொண்ட செல்வம் அரச வருமானத்தின் பெரும் பகுதி யாக இருந்தது என்று புலவர்கள் கூறியுளர், சங்ககாலத்தில், சோழ அரசின் களஞ்சியம் குட்பகோணத்திற் கடுங்காவலுடன் அமைந்திருந்தது எனக் கூறப் படுகிறது.

சூளேந்திய வண்ணம் தலே நகரின் வீதிகள் தோறும் நகர்காவலர்கள் உலாவி வந்தனர். அரசபாலனத்தில் சிறையும் ஓர் அங்கமாக அமைந்திருந்தது.

போர்கள் மலிந்த காலத்தில் இடையிடாது போர் வீரர்களுக்கு வேலே கிடைத்தது. ஒவ்வோர் அரசனும் நன்றுக ஆயுதம் தரித்த ஒரு படைப்பிரிவை வைத்திருந்தான். படைத்தளபதிகள் " ஏனுதி" என்ற பட்டம் வழங்கிச் சிறப் பிக்கப்பட்டனர். ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்ட தளபதிகளுக்கு அரச வைபவமொன் றில் கணேயாழியும் பிற அரச சின்னங்களும் கொடுக்கப்பட்டன. தேர்ப்படை (எருதுகளால் இழுக்கப்பட்டன), யானேப்படை, குதிரைப்படை, கலாட்படை என்ற பாரம்பரியமான படைப்பிரிவுகள் இடம் பெற்றன. வாள், அம்பும் வில் லும், புலித்தோலால் அமைந்த கவசங்கள், ஈட்டிகள், சூலங்கள், கேடயங்கள், காவற் கையணிகள் போன்ற போர்க்கருவிகள் தாக்குவதற்கும் தற்பாதுகாப்புக்

கும் பயன்படுத்தப்பட்டன. போர் மாசங்கொட்டி வீரர்களே ஆயதம் ஏந்த அழைப்பது வழக்கம். போர்முனேயிற் சங்குகள் ஒயாது ஒலித்துச் செய்திகளே அறிவிக்கும். அரசர்களும், சிற்றாசர்களும் தமக்கெனப் போர் மூரசங்களே அரச சின்னங்களில் ஒன்றுகப் போற்றிவந்தனர். போர் மூரசத்தை இடைக்கிடை நீராட்டி உசக்க மந்திரம் உச்சரித்து வனங்கி வந்தனர். போர் தொடங்கு வதற்கான சந்தர்ப்பங்கள் பலதிறப்பட்டு இருந்தன. பலவர்கள் கூறுவது போன்று வர் அரசன் மற்றவனின் மகளேப் பெண்வேண்ட அது மறுக்கப்பட்ட போதெல்லாம் போர்தொடுத்தனர் என்று கொள்ளுவதற்கில்லே. போர்தொடுக்க முன்பு ஆநிரை கவர்தல் இடம்பெறும்; அல்லது போர்ப்பொகடனத்தை அந் **தணன்** ஒருவனுக்கு ஊட**ாக அனு**ப்பிவைத்து அதன் பின்பே போர்தொடுக்கப் படும். படைமுகாங்கள் பல புரிவுகளுடன் தென்படும். முகாங்களுக்குள் சாலே களும் வீதிகளும் அமைந்திருக்கும். போர்முகாமில் அரசனுக்கென ஒரு பகுதி அமைந்திருக்கும். அரசனின் பகுதியை ஆயுதம் தரித்த பெண்டிர் காத்து நிற் பர். நீரளவுக் கடிகாரங்களேக் காக்கும் காவலாளிகள் யுத்தமுகாமில் இரவு, பகல் நோங்களே அறிவிப்பர். உச்சிப் பொழுதைக் காண்பிக்க நிழற்கடிகாரம் பயன் படுத்தப்பட்டது. விடியற் காலேயை உணர்த்தும் வகையில் ஒரு மாசம் அறை யப்படும். குளிரிலிருந்து வீரரைக் காக்க முகாங்களில்,தேவையேற்படும்போது, தீ மூட்டப்பட்டது. காவற் கோபுரங்களேப் புரதான இடங்களில் நிறுவித் தொடர்ந்து காவல் புரிந்து வந்தனர். எதிரிகளின் திடீர்த்தாக்குதலே அறிவதற்கு இக்காவற் கோபுரங்கள் தூணே புரிந்தன. போரில் இறந்தவன் வீரசுவர்க்கம் எய்துவான் என நம்பப்பட்டது; எனவே போரிட்டு இறத்தலே வீான் மாத்தொ மன்றி அவன் அன்னேயும் விரும்பினுள். உண்மை வீான் படுக்கையிலிருந்து அமைதியாக இறத்தல் அவமானமாகக் கருதப்பட்டது. போரிலன்றி வேறு வகையில் இறக்கும் அரச குடும்பத்தினரின் சடலம், தருப்பைப் பல்லில் வைக் கப்பட்டு மந்திரங்கள் உச்சரித்து வாள் கொண்டு பிளக்கப்பட்டது. இவ்வாறு செய்வதன் மூலம் அவன் வீரசுவர்க்கம் எய்துவான் என நம்பப்பட்டது. போரில் இறந்த பெரு வீரர்களுக்குக் கல்நிறுவி நினேவு கூர்ந்தனர். இத்தகைய கற்களில் மறைந்த வீரனின் நாமம், சாதனே போன்றன கல்வெட்டுகளாக இடம் பெற்றன. இக் கற்கள் சிறு தெய்வங்களாகக் கருதி வணங்கப்பட்டன. காய முற்ற வீரர்கள் மிகவும் அவதானமாக மருத்துவு செடுச்சை அளிக்கப்பட்டனர்; புண்களேச் சுத்தப்படுத்தியும் வேண்டியபோது தைத்தும் விட்டனர்.

அரசர்கள் தாமே போர்க்களம் புகுந்து போர் புரிந்தனர்; அவர்கள் வெற்றி விழாக்களேச் சாதாரண வீரர்களுடன் சேர்ந்து கொண்டாடினர். போரில் அர சூன் படுகாயமுற்றுலோ, இறந்தாலோ அவனது படைகள் போரைக் கைவிட்டுத் தோல்வியை ஏற்றன. வெற்றி கொண்ட அரசர் தோற்றவர்களே அவமானப் படுத்துவதன் வீளேவாக மீண்டும் போர் எழுவதுமுண்டு. தோல்வியுற்ற அரச ரின் முடிகளிலிருந்து பெறப்படும் பொன் வெற்றியீட்டிய அரசனுக்குக் கழல் செய்யப் பயன்படுத்தப்பட்டது; தோற்றவர்கள் பெண்கள் அணியும் கைவீன யகல்ளேயும் இல்களாலாய உடைகளேயும் அணியவேண்டுமென நிர்ப்பந்திக்கப்

### தென் இந்திய வரலாறு

படுதலும் உண்டு அரச காவல் மாத்தை வெட்டிக் குடைந்து, வெற்றி கொண்ட மன்னனின் போர் மூரசக் கொட்டு அமைக்கப்படும். கைப்பற்றப்பட்ட நாடு சில சமயங்களிற் சிதைவுறுத்தப்படும். தானிய வயல்கள் கூட அழிக்கப்படுதலும் உண்டு.

தமிழகத்தின் போர்மூனே ஒன்ற களவழி என்ற பாடலில் மிகத் தெளி வாக வர்ணிக்கப்பட்டுள்ளது. போர் வீரர், காலாட்படை, குதிரைப்படை போன்ற பிரிவினர் தோலால் செய்த காலணிகளேப் பயன்படுத்தி வந்தனர். இளவாசரும் பிரபுக்களும் யானே மீது ஏறிச் சென்றனர். போர்த் தளபதிகள் கொடியுயர்த்திய இரதங்களில் உலாவி வந்தனர். கழுமலம் என்னும் இடத்தில் தமது கணவரைப் போரில் பறிகொடுத்த பெண்கள் தம் இழப்புகள் பற்றி இரங் செக் கூறுவதாகப் புலவர் குறிப்பிட்டுள்ளார். சொல் அழகிற்காகப் புலவர்கள் இச் செய்யுளே ஆக்கியிருக்கலாம் எனினும் உயர்குடிப் பெண்கள் சில சமயங்களில் போருக்குத் தமது தலேவர்களுடன் சென்றனர் எனத் கொள்ள இடமுண்டு.

மன்னன் அரசாங்கத் தலேவனும் போர்த்தளபதியுமாக இருந்ததுடன் சமூகத் தின் முதல்வதைவும் கொண்டாடப்பட்டான். கவிதை, கலேகள் போன்றன வற்றை வளர்க்க ஊக்கம் தந்ததுடன் விருந்தோம்பும் மாபையும் அரசர் பேணி வந்தனர். போரும் பெண் இன்பமும் செல்வம் படைத்த வர்க்கத்தினரின் ஓய்வுநேர வேலேகளாக அமைந்தன. மது அருந்தியும் ஆடல் பாடல்களிலீடு பட்டும் பணம் படைத்தோர் அகமகிழ்ந்தனர். அரசனும் அவனது எண்ணற்ற ஏணுதிகளும், பரிவாரங்களும் இன்பம் பொங்கும் இனிய வாழ்வு வாழ்ந்து வாழ்க்கையைப் பூரணமாக அனுபவித்திருத்தல் வேண்டும்.

பொதுவிருந்துகள் நடத்தும் அரசனேப் புலவர்கள் புகழ்ந்து பாடுவது வழக்க மாகியது. தனது தலேவன் பற்றிப் புகழ்ந்துரைக்கும் ஒரு புலவன் கீழ்க்கண்ட வாறு கூறுகின்றுன். '' நான் உன்னேக் காண வந்ததற்கான காரணம், நன்றுகச் சமைத்த ஊன் துண்டுகள் மென்மையாக்கப்பட்டு வழங்கப்படும் வேளேயில் உன் னுடன் கூடியிருந்தது பல சாடி கள் உண்ணும் பேறு கிடைக்கும் என்று கருதியே." மற்றுமோர் புலவன், "புன்னகை பூத்த முகத்தடன் பெண்கள் இரத் தினக்கற்கள் பதிக்கப்பட்ட தங்கத்தாலான கிண்ணங்களில் வீழங்கும் மது உண்ணும் வாய்ப்புக் கரிகாலனுடைய போவையில் கிட்டும்'' என்கின்றனன். மிருகங்களின் ஊன் முழுவடிவில் சமைக்கப்பட்டு வழங்கப்படுவது வழக்கம். பெண் பன்றியிலிருந்து நெடுநாள் தாரவைக்கப்பட்ட நன்றுகக் கொழுத்த பன்றியின் ஊன் இத்தகைய விருந்துபசாரங்களில் பரிமாறப்பட்டது. பால் தோய்ந்த அப்பமும் இறைச்சியும், பல்வகை மீன்களும் விருந்தில் வழங்கப் பட்டமை பற்றிக் குறிப்புகள் கூறுகின்றன. அங்கு பரிமாறப்பட்ட மதுவகை களுள் அயல் நாடுகளிலிருந்து பச்சைப் புட்டிகளில் தருவிக்கப்பட்ட மது பற்றி **யு**ம் கூறப்படுகின்றது. தேங்காய்ப் பால், பழாசம், கருப்பஞ்சாறு ஆகிய**ன** சேர்ந்த முன்னீர், பலகாலம் நிலத்தினடியில் மூங்கில் பீப்பாக்களில் வைத்**து** முதொச்செய்த கள் ஆகியன பயன்படுத்தப்பட்டன.

வெற்றிலே, பாக்கு, சண்ணம் ஆகியன சேர்த்து அருந்தும் வழக்கம் சங்க காலத்தின் பின்னரே தொடங்கப்பட்டிருத்தல் வேண்டும். தமது தலேவன் போரில் மடிந்ததும் பெண்கள் பச்சிலே உண்பதையும் தண்ணீரில் நீராடுவதையும் ஒழிப்பர். விதவைகள் நிலே கடினமானதே; அவர்கள் மயிர் கொய்து, நகை களேந்து ஆடம்பாமற்ற உணவருந்தி வாழ வேண்டியவர்களாயிருந்தனர். இதனுல் அவர்கள் இறந்த கணவருடன் தாமும் உடன் கட்டை ஏறிச் சதிகள் எனப் பெயர்பெற முன்வந்ததில் ஆச்சரியமில்லே. திருமணத்தின் போது தாவி கட்டுதல் ஆரியர் வருகைக்கு முன்னமே நிலேபெற்ற ஓர் வழக்கமாகும். தமிழ் மாபான தாலிகட்டும் முறை பேற்காலத்திலும் கைக்கொள்ளப்பட்டு நிலேபெற்று விட்டது.

கவிதை, ஆடல், பாடல் போன்றன (முக்கியமாகப் பாடல்) செல்வம் படைத்த வர்க்கத்தினரின் பொழுதுபோக்கிற்கு உதவிய கலாசாா நிகழ்ச்சி களாகும். புலவர்கள் ஆண், பெண் ஆகிய இருபாலாாயும் சமூகத்தின் பல வகுப்பைச் சேர்ந்தவர்களாயும் காணப்பட்டனர்; சந்தர்ப்பங்களுக்கு ஏற்ற வாறு பாடல்களேப் புனேந்து பரிசில்கள் பெற்றனர். பட்டினப்பாலே இயற்றிய புலவனுக்குக் கரிகாலன் 1,600,000 பொற்காசுகள் வழங்கினுன் எனச் சொல்லப் படுகிறது. பாவலர் இயற்றிய பாடல்கள், குறிப்பாகச் சிறு செய்யுள்கள், அழ காகவும் வாழ்வைப் பொதிபலிக்கும் தன்மையுடையனவாகவும் விளங்குகின்றன. சொல்தயம், கவிநயம் மலித்து விளங்கும் பாடல்கள் புலவரின் வாழ்விலும் ஆத் மீகத் துறையிலும் அவர்களுக்குக் கிடைத்த அனுபவங்களே எடுத்துக் காட்டு கின்றன. நீண்ட பாடல்களும் இடம் பெருமலில்லே. ஆத்மீகச் செய்யுள்களும் ஆடல் சார்ந்த பாடல்களும் திறுகதைப் பாடல்களும் இடம்பெறுகின்றன. புல வர் கையாண்ட யாப்புக்கள் எளிமையானவையும் கருத்துக்கு இணங்குவனவை யுமாக இருந்தன; வடமொழி முறையிற் செய்யுள் ஆக்கும் வழக்கு அக்காலத் தில் இருக்கவில்லே.

அரசனுடனும் சிற்றாசனுடனும் அரண்மனேயில் சில புலவர் நிலேகொண்டு தூணேவராகவும் ஆலோசகராகவும் வாழ்ந்து வந்தனர். ஏனேய புலவர் அரச சபைகளில் சுற்றிவந்து தமது கவிதைத்திறனே வளர்க்கப் பல காவலாளரின் ஆதாவையும் பெற்றனர். கபிலருக்கும் பாரிக்கும், பிசிராந்தையாருக்கும் கோப் பெருஞ்சோழனுக்கும், ஔவையாருக்கும் அதிகமான் அஞ்சிக்கும் இடையே வாழ்நாள் முழுவதும். நிலேபெற்ற நட்பு காவலர், பாவலர் உறவிற்குச் சிறந்த எடுத்துக்காட்டாகும். பரிசில் தாத் தாமதித்த அரசர்களும், ஏற்ற சன்பானம் வழங்கத்தவறிய அரசர்களும் புலவர்களால் தமது பாடல்களில் எள்ளி நகை யாடப்பட்டனர். நேர்முகமாகக் காண வாய்ப்பளிக்காத மன்னன் ஒருவன் அனுப்பிய அன்பளிப்பைப் புலவன் ஏற்க மறுத்த நிகழ்ச்சியும் உண்டு. வழங்கப் பட்ட பரிசில்களில் பொற்றுமரைமலர்களும், பிறமலர்களும், நிலம், தேர், குதிரை, பொற்குழி ஆதியனவும் இடம் பெற்றன. பொதுவாக மிகைப்படுத்திச் சொல்லப்படுவதாகிய கரிகாலன் புலவர்க்கு வழங்கிய பொன்முடிப்புப் போன்ற மற்றுமோர் சொடையும் இடம் பெறுகின்றது. புலவன் ஒருவன் ஒரு யானேயைப் பரிசிலாகப் பெற்ரூன்; ஆயின் புலவன் யானேயை எவ்வாறு பயன்படுத்துவான் என்பது தெரியவில்&.

இசை பாடுவோருடன் ஆடல் அழகிகள் அரசசபைகள் தோறும் மாறி மாறிச் சென்று இன்பம் பொங்கச் செய்தனர். பாணர், விறலியர் போன்ரேர் இசைக் கருவிகள் பலவற்றுடன் நாட்டின் பல பாகங்களுக்கும் சென்றுவந்தனர். இவ் வாறு ஆடியும், பாடியும் வந்தவர்கள் பண்டைய காலத்துக் கிராமிய இசை நடனக் கலேகளுக்குச் சிறந்த எடுத்துக்காட்டாகவும் இருந்தனர். அவர்கள் தம் தாங்கொணு வறுமைபற்றிய பாடல்களேயே அதிகமாகப் பாடுவர். அவ்வப்போது கிடைத்ததை உண்டு வாழ்ந்து அடுத்த வேளே உண்ணும் இடம் எதுவென்று அறியாது அவலப்பட்டனர். பரிசில்களே வரையாது வழங்கிய வள்ளல் ஒரு வனேக் கண்ட பின்பு இத்தகைய குழு ஒன்று கீழ்க்கண்டவாறு கூறுகிறது: "எமது நிலேமைக்கு ஒவ்வாத விலே மதிப்புள்ள இரத்தினங்களேச் சோழ

அரசன் எமக்குப் பெரும் தொகையாகத் தந்துள்ளான். வறுமையால் வாடிய எமது கூட்டத்தினருள் சிலர் கணேயாழியைக் காதில் தொங்கவிட்டனர்; கடுக் களே விரலில் அணிந்து கொண்டனர்; இடுப்பில் அணியவேண்டிய நகைகளேக் கழுத்தில் மாட்டிக் கொண்டனர். கழுத்தில் அணிய வேண்டிய அணிகலன்களே இடுப்பில் அணிந்து கொண்டனர். இது சீதாபிராட்டியின் அணிகலன்கள் நிலத் திற் சிதறுண்டு கிடக்கக் கண்ட செங்குரங்குகளின் நிலேயை நினேவூட்டுகின்றது. ஆற்றல்மிக்க அசுரத் தலேவன், விரைந்து தேரோட்டும் இராமனின் மனேவியைக் கவர்ந்து சென்றபோது பிரகாசம்மிக்க அணிகலன்கள் நிலத்திற் சிதறுண்டன. செங்குரங்குகள் அவற்றையெடுத்துத் தாம் விரும்பியவாறு அணிந்தன. அதே போன்று எம் முன் குவிக்கப்பட்ட அணிகலன்களே எவ்வாறு அணிவதென அறியாது திகைத்த எம்மவரைக் கண்டு பிறர் எள்ளி நகையாடினர்.'' தான் பெற்ற பரிசில்கள் பற்றியும் அவற்றை வழங்கிய அரசன் அல்லது வள்ளல் பற்றி யும் ஒரு புலவனே, பாணனே, அன்றி விறலியோ பாடி அன்னுரின் சபை நோக்கி " நீவிரும் செல்லுமின் '' என்று தன் நண்பர்களே வழிப்படுத்தும் கவிதை மாபு ஒன்ற இலக்கியத்தில் ' ஆற்றுப்படை ' என்ற பெயருடன் அமைந்திருக்கக் காண்கிறேம்.

இசை நடனக்கலேகள் அதிகம் வளர்ந்து மக்களிடையிற் பெரிதும் பாவி யிருந்தன. பலவகை யாழ்கள் பற்றியும் முரசங்கள் பற்றியும் பிற இசைக் கருளிகள் பற்றியும் விவரிக்கப்பட்டுளது. ஏழிசைவல்லான் என்று கரிகாலன் அழைக்கப்படுகிறுன். புல்லாங்குழல் 'செந்தேத்தோட்ட கருந்துளேக்குழல் என்று குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. ஒவ்வொரு இசைக்கும் ஏற்றகாலமும், இடமும் பற்றிய மாபு வளர்ந்திருந்தது. இரவில் தீப்பந்தத்தின் ஒளிவியல்

2. பெரும்பாறைற்றப்படை, வரி 180.

லிறலியர் சில வேளேகளில் நடனமாடினர்; இவர்களுடைய சில நாட்டிய முறை களும் அபிதயங்களும் பாதர் இயற்றிய நாட்டியசாத்திர நாலிற் கூறப்படுகின் றன. ஆணும் பெண்ணும் சேர்ந்து ஆடிய நிகழ்ச்சிகளும் இடம்பெற்றன. நடன இசைத்துறைகளில் வடவருடைய முறையும் (மார்க்கம்) ஆரியருக்கு முற் பட்ட உள்நாட்டு மாபும் (தேசி) இணேந்து ஒருமுகப்பட்டன. இத்தகைய இணேப்பு ஏற்பட்டது என்பதைப் பிற்பட்ட காலத்தைச் சேர்ந்த சிலப்பதி காரத்தில் நாம் காணலாம். இது போன்ற கலே நுட்பங்கள் பற்றி மேற்கொண்டு ஆராய்வது இங்கு பொருந்தாதென்க.

உல்லாசப் பொழுதுபோக்குகளுள் நாய் கொண்டு முயல் வேட்டையாடு தலும் வீரர்களுள் மல்யுத்தப் போட்டிகள் போன்றனவும் இடம் பெற்றமை கூறப்படு கின்றது. வயோதிகர்கள் ''சதுரங்கம் ஆடுவதில்'' ஈடுபட்டனர். மாடிகளில் பெண்களும் சிறுமியர்களும் பந்தாடியும் களங்காய் எறிந்தும் களித்தனர். ஆண் பெண் இருசாராரும் சேர்ந்து நீராடுதலும் உல்லாசப் பிரயாணங்களே மேற் கொள்ளு தலும், மன்றங்களில் விளேயாடிப் பொழுதைப் போக்கும் சிறுவர்கள் அம்பு வில்லு போன்.ற கருவிகள் கொண்டு விளேயாடுதலும் பற்றிய குறிப்பு கள் கிடைக்கப் பெறுகின்றன. குளங்களிலும் ஆறுகளிலும் வாலிபரும் இளம் பெண்களும் சேர்ந்து நீராடினர். மனேவிக்குப் போட்டியாக ஆடற்றொழிலில் ஈடுபட்ட விலேமகள் அமைந்தாள். கோவலன் கண்ணகிக் கதையின் பின்னணி இத்தகைய போட்டியின் பொதிபலிப்பாகவே அமைகிறது. வாத்சாயனரின் காமசூத்திரம் போன்று, சங்ககாலத்திற்குப் பிற்பட்ட தூலாகிய மணிமேகலே அமைகிறது. கணிகையர் பல்லாண்டுகளாகப் பயிற்றப்பட்ட பின்பு அரசசபை நடனங்கள், அரங்குகளில் ஆடும் நடனங்கள், பாடல்கள், குழல் போன்ற இசைக்கருவிகளே இசைத்தல், சமையற்கலே, வாசனேத்திரவியங்கள் ஆகிய கலேகளிலும், சித்திரம், பூத்தொடுத்தல் போன்ற பல நுண்கலேகளிலும் பழக்கப் பட்டனர்.

செங்கற்களாலும் சண்ணும்பாலும் அமைக்கப்பட்ட இல்லங்களிற் செல்வந்தர் வாழ்ந்தனர். தேவ உருவங்களும் மிருக வாழ்வைப் பொதிபலிக்கும் சித்திரங் களும் தீட்டப்பட்டன. சாத்திர விதிகளின்படியே இல்லங்களும் அரண்மணே களும் அமைக்கப்பட்டன. இத்தகைய நிகழ்ச்சிகளே நாளும் கோளும் பார்த்துச் சுபநோத்தில் தொடங்கினர். பத்துப்பாட்டில் ஒன்றுன "நெடுநல்வாடை" என்ற பாடலில் நெடுஞ்செழியனின் அரண்மனேயில் அமைந்த அந்தப்புரம் பற்றி வர்ணிக்கப்பட்டுள்ளது. அந்தப்புரத்தில் அமைந்த சுவர்களும் தாண் களும் அழகான விளக்குகளும் யவனரால் அமைந்த சுவர்களும் தாண் களும் அழகான விளக்குகளும் யவனரால் அமைந்த சுவர்களும் தாண் கட்டில்களும் அவற்றை மென்மையாக்கிய பஞ்சணேகளும் பற்றிக் கூறப் பட்டுள்ளது. உல்லாசமுறைகள் உயர்வாழ்வுடன் ஆரம்பகாலம் தொட்டே இணேந்து வளர்ந்துள்ளன. மண்வியர் குடும்பத்தின் விளக்கெனப் பெருமதிப்பு டன் கொண்டாடப்பட்டனர். வறிய மக்கள் கொமங்களிலும் நகாங்களிலும் குறைந்த தாமான இல்லங்களில் வாழ்ந்து வந்தனர். காடுகளில் வாழ்ந்தோர்

 <sup>\*\*</sup> எழின் கிழவ " என பொருநர் ஆற்றுப்படையில் 63 ஆம் வரியிற் காணப்படுகின்றது; ஆயின் இது பரிசு பெருத பொருநீனக் குறிப்பதே யன்றிக் கரிகாலீனயன்று–பதிப்பா திரியர்.

### தென் இந்திய வரலாறு

பற்றியும் புறச்சாதியினர் பற்றியும் செய்யுள்களிற் குறிப்புகள் கிடைக்கின்றன. இவர்கள் குடிசைகளில் வாழ்ந்தனர். புலேயர் கயிற்றுப் படுக்கை செய்தல் போன்ற தொழில்களே மேற்கொண்டனர். மிருகங்களின் தோல்கள் ஆசனங்க ளாக மதிப்பிற்குரியவர்களுக்கு வழங்கப்பட்டது. புகார் நகரில் வாழ்ந்த மீன வரின் வாழ்வு பற்றிப் பட்டினப்பாலே தெட்டத் தெளிவாகக் கூறுகிறது. பாதவர் என்று அழைக்கப்பட்ட இம்மக்களின் ஓய்வு வேளே விளேயாட்டுக்கள் பற்றியும் இந்நால் குறிப்பிடுகிறது.

செய்யுள்களில் அங்காங்கே மக்களுடைய வழக்கங்களேப் பற்றியும் நம்பிக்கை களேப் பற்றியும் முக்கியத்துவம் வாய்ந்த குறிப்புகள் காணப்படுகின்றன. சகுனங்களிலும் சோதிடங்களிலும் மக்கள் அதிக நம்பிக்கை கொண்டிருந்தார் கள். '' யானேக்கட் சேய்'' அரசனின் மறைவிற்கு முன்னர் தோன்றிய துற்குறி கள் பற்றி ஒரு செய்யுள் கூறுகிறது. விரிந்த கூந்தலுடன் தென்படும் பெண் துற்சகுனமாகக் கொள்ளப்பட்டாள். குறிபார்ப்பவர்கள் அதிக வருமானம் பெற்றனர். தீய சக்திகளினின்றும் குழந்தைகளேக் காப்பாற்ற மந்திரம் ஒதிய காவற்கூடுகள் கட்டப்பட்டன. பேய்களின் தொல்ஃயை நீக்குவதற்குச் சில மதச்சடங்குகள் கைக்கொள்ளப்பட்டன. மழையை வருவிக்கவும் வேண்டிய வற்றைப் பெற்றுக்கொள்ளவும் மதச்சடங்குகள் அனுட்டிக்கப்பட்டன. ஆலமாம் ஆண்டவனின் உறைவிடம் என்று கருதப்பட்டது. பாம்புகள் சூரியனேயும் சந்தொனேயும் விழுங்குவதால் ஏற்படும் நிகழ்ச்சியே கொகணங்கள் என்று நம்பினர். தனிமையாக இருக்கும் மனேவிக்குத் தலேவனின் வருகையைக் காகம் குறிப்பாக அறிவிக்கும் என்று நம்பப்பட்டது. பொதுவாகக் காகம் கரைந்தால் விருந்தினர் வருவர் என்றும் நம்பப்பட்டது. ஆகவே அரச அரண்மனேகள் தோறும், மனித இல்லங்கள் தோறும் காக்கைக்கு உணவு வழங்கப்பட்டது. வறியவர்க்குப் பெருந்தொகையான அன்னதானம் வழங்கும் மாபும் இருந்து வந்தது.

உள் நாட்டிலும், அயல் நாடுகளுடனும் சோனமுறையில் அமைந்த வர்த்தகம் இக்காலம் முழுவதும் தீவிரமாக நடைபெற்று வந்தது. தமிழ்ப்பாடல்களும் மேல் நாட்டில் கிடைக்கும் பண்டைய எழுத்தாளரின் குறிப்புகளும், தென்னிந்தி யாவில் கிடைக்கப்பெற்றுள்ள புதைபொருட் சின்னங்களும் வர்த்தகம் வளர்ந் திருந்தமை பற்றி ஒரே குரலில் சான்றுபகர்கின்றன. அயல் நாட்டு வர்த்தகத் தின் பண்டகசால்களாகப் பெருந் துறைப்பட்டினங்கள் அமைந்தன. துறைப் பட்டினமான புகார் நகரின் கடைவரையும் பாயைத்தாழ்த்தாது பெருங் கப்பல் கள் வந்தன; இக்கப்பல்கள் கடல் கடந்து கொணர்ந்த விலே மதித்தற்கரிய பண்டங்கள் பல அப்பட்டினக் கரைகளிற் குனிந்தன என்று குறிப்புகள் எமககுக் கூறுகின்றன. புகார் என்றபெருநகரில் விசாலமான சந்தைகள் அமைந் திருந்தன. பல அறைகளேக் கொண்ட உயர்ந்த மாடமாளிகைகள் அமைந்திருந் தன; ஒவ்வொரு மாடத்திற்கும் தனித்தனிக் கதவுகள் பொருத்தப்பட்டிருந் தன; மாடிகளுக்கு அகன்ற விருந்தைகளும் ஊடு வழிகளும் அமைக்கப்பட்டி ருந்தன. செல்வ வர்த்தகரின் குடும்பவாழ்வு மேல் மாடங்களில் இடம் பெற்றது. கீழறைகள் வர்த்தக நிலேயங்களாகப் பயன்படுத்தப்பட்டன. துறைப்பட்டினத் தில் நின்ற கப்பல்களின் கொடிகள் அசைந்தாடின. வர்த்தகப் பண்டங்கள் விளம்பாம் செய்யவும் நாகரிக மதுச்சாலேகளே அறிமுகம் செய்யவும் வேறு பல வகைக் கொடிகள் பயன்படுத்தப்பட்டன. பாடல்களில் முக்கியத்துவம் பெற்ற துறைப்பட்டினங்களுள் பாண்டி நாட்டைச் சேர்ந்த சாலியூரும் சோநாட்டைச சேர்ந்த பந்தரும் முதன்மைபெற்றவை. பாண்டி முடியாசு தனக்கு வேண்டிய குதிரைகளே வேறு நாடுகளிலிருந்து இறக்குமதி செய்தது. வர்த்தகத்திற்காக வந்தடைந்த கப்பல்களேப் பழுது பார்த்தமைபற்றியும், கலங்களை விளக்கங்கள் பற்றியும் குறிப்புகள் உள. துறைப்பட்டினங்களில் பல நாடுகளேச் சேர்ந்த மக்கள் நடமாடியதால் அங்கு கலப்புக் கலாசாரம் நிலவியது. யவனர் பவுணேற் றிய பெரிய கப்பல்களில் முசுறி (கொங்கனூர்) என்னும் துறைப்பட்டினத்திற்கு வந்து சேர்ந்தனர்; திரும்புச் செல்லும்போது சோ நாட்டு அரசன் வழங்கிய கடல்படு அபூர்வ தாவியங்களேயும் மிளகையும் ஏற்றிச் சென்றனர். இவற்றிற்குச் சான்ருகச் செய்யுள்கள் உள.

உரோமப் போசக்கும் இந்தியாவுக்கும் இடையே இருந்தவந்த வர்த்தகம் பற்றிய மிக முக்கிய தகவலேப் '' பெரிப்பிளசு '' என்னும் நூலின் ஆசிரியர் (கி. பி. 75 வரையில்) குறிப்பிட்டுள்ளார். மேற்குக் கடற்கரையில் அமைந்த மேல்வரும் துறைப்பட்டினங்கள் அந்நூலிற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன : நவுரா (கண்ணனூர்), திண்டிசு (பாடல்களில் தொண்டி எனப்படுகிறது; இது பொன்னுனியைக் குறிப்பது எனக் கருதப்படுகிறது), முசிறிசு, (முசிறி, கிராங்கனூர்), நெல்சிந்தா கோட்டையத்தினருகில் உள்ளது) என்பன. அராபிய, கிரேக்கம் போன்ற நாடு களின் பண்டங்களே ஏற்றிக்கொண்டு முசிறித் துறைமுகத்தை வந்தடைந்த கப்பல்கள் பெருந்தொகை. நெல்சிந்தா, பாண்டிய முடியாட்சிப் பகுதியில் அமைந்திருந்தது. பசாரி (பொறக்காடு) என்பது இதே களையில் அமைந்த மற்றுமோர் துறைப்பட்டினமாகும். இங்கு இடம்பெற்ற வர்த்தகம் பற்றிப் பெரிப்பிளசு கீழ்க்கண்டவாறு குறிப்பிடுகின்றது. அங்கு அமைந்துள்ள சந்தைப் பட்டினங்களே நோக்கிப் பெருங் கப்பல்கள் அனுப்பப்படுகின்றன. பெருந் தொகையாக மிளகு, மஃப்பச்சை போன்ற பொருட்களே இக்கப்பல்கள் அங்கு வாங்கிவந்தன. அந்த நாட்டில் கிடைக்கப் பெருத பண்டங்களே அவர்கள் தருவிக்கிரூர்கள். இறக்குமதியாகும் பொருட்களிற் பெருந்தொகையான நாண யங்கள், கோமேதகக் கற்கள், நுண்ணிய ஆடைகள், அரிதாகக் கிடைக்கும் இலி னன் துணிகள், நீலாஞ்சனக்கல், கடற்கற்கள், பண்படுத்தப்படாத பளிங்குக் கற்கள், செம்பு, தகரம், காரீயம், சிறிது உவைன் என்ற மதுபானம் (ஆயின் பாரிகாசாவில் உள்ள அளவுக்கு) ஆகியன இறக்குமதியாயின. றியல் கர் 1, ஒப்பிமெந்து ² மாலுமிகளுக்கு வேண்டிய கோதுமை ஆகியன அவ்வூர் வர்த்தகர்கள் இதில் வியாபாரம் செய்யாத காரணத்தால், வேண்டிய அளவு தருவிக்கப்பட்டன. கொட்டொனா என்ற மாவட்டத்தில் ஒரு சந்தைக்கருகே

1 Realgar.

2 Orpiment.

### தென் இந்திய வரலாறு

அமைந்துள்ள பகுதிகளில் விளேவிக்கப்படும் மிளகு பெருந் தொகையாக ஏற்று மதியானது. இவற்றைவிட, சிறந்த முத்துக்கள், யானேத் தந்தீம், பட்டுத்துணி கள், கங்கையில் கிடைக்கும் வாசனேமிக்க விலாமிச்சை வே/ர், நாட்டின் உட் பகுதியில் கிடைக்கும் மலப்பச்சை, ஒளியூடுருவிச் செல்லவுல்ல பல்வகை இரத் தினக் கற்கள் (கோவை மாவட்டத்தில் கிடைக்கும் இக்கற்கள் உரோமாபுரியில் பெரும் மதிப்புப் பெற்றன), வைரங்கள் வைடூரியங்கள், ஆமையோடுகள், தமிரிக் காக் களையை அடுத்துள்ள தீவுகளில் இருந்தும் கிறைசு என்னும் தீவிலிருந்தும் பெறப்பட்டன. கிப்பலுசு என்ற எகிப் துதேச மாலுமி, பெரிய கப்பல்கள் பருவக் காற்றைத் துணேயாகக் கொண்டு நேராகச் சாடித்திரத்தைக் கடக்கலாம் ்என்பதை நிரூபித்தார். இதற்கு முன் சிறு கப்பல்கள் மாத்திரம் தரையை அண்டி மெதுவாக நகர்ந்து செல்லவேண்டியும் பல இன்னல்களுக்குள்ளாக வேண்டியும் இருந்தது. கிப்பலுசுவின் காலத்திற்குப் பின் வர்த்தகம் அதிகரித் தது. பெரிப்பிளசு என்னும் நூலில் ஆசிரியரால் மேலும் குறிப்பிடப்பட்டுள்ள தென்னிந்தியத் துறைப்பட்டினங்கள் பின்வருமாறு : சிறந்த துறைமுகம் உள்ள கடற்களைக் கொமம் அகிய பலிதா (வர்க்கலே), சிறந்த துறைப்பட்டினமும் யாத் திரைக்குரிய புனித தலமுமாக விளங்கிய குமரி, பாண்டிய முடியாட்சியின் கீழ் குற்றங்களுக்காகத் தண்டனே பெற்றோர் வேலசெய்த முத்துக்குளிக்கும் களமா கிய கொல்சி (கொற்கை), காமாா (காவிரிப்பட்டினம்), பொதுசா (புதுச் சேரி), சோபத்மா (மர்க்கானம்) என்பனவாம் கிழக்குக் கடற்களையில் மூவகை மாக்கலங்கள் பயன்படுத்தப்பட்டன. கடற்கரையை அண்டிப் பிரயாண மாகும் கப்பல்கள், தனி மாக்கட்டைகளால் இணேக்கப்பட்ட பெரிய கட்டுமாங் கள் (சங்காரா), கிறைசுவிற்கும் கங்கைக்கும் பயணப்பட்ட கொலந்தியா என்ற பெரிய கப்பல்கள் ஆகியனவே இம் மூவகையாகும். அர்க்காரு (உறையூர்) பெரிப் பிளசுவில் குறிப்பிடப்படுகின்றது. கரையோரத்தில் கிடைத்த முத்துக்களே இத் துறைப்பட்டினத் திற்கு அனுப்புவார்கள். அர்காரித்திக்கு என்று அழைக்கப் பட்ட பட்டு இங்கிருந்து ஏற்றுமதியானது. கிழக்குக் கரையோரத்தில் அமைந்த துறைப்பட்டினங்கள் பற்றி அவர் மேற்கண்டவாறு குறிப்பிடுகின்றூர். தமிரிக்கா வில் ஆக்கப்பட்ட பொருள்கள் அனேத்தும் இங்கு இறக்குமதி செய்யப்பட்டன. எகிப்திலிருந்து எக்காலத்திலாயினும் வரும் பெருந்தொகைப் பொருள்கள் இங்கேயே இறக்கப்பட்டன. மசாலியாப் பொதேசத்தில் (ஆந்திர நாடு) அதிக மாகப் பட்டு உற்பத்தி செய்யப்பட்டது. யானேத்தந்தம், மேலும் வடக்கில் அமைந்த தொசாரினி (தசார்ஞ, ஒரிசா) பகுதியில் கிடைத்த சிறப்பான பண்டமாகும்.

உரோமப் போசககள் நீரோவின் காலம் வரை (கி. பி. 54-68) வெளியிட்ட பவுண், வெள்ளி நாணயங்கள் பெருந்தொகையாகத் தமிழகத்தின் உட்பகுதி களிற் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. இவை தமிழகத்தின் வர்த்தக வளர்ச்சிக்கும், உயர் நிலேக்கும், தாழ்விற்கும் உரிய காலங்களேக் குறிப்பிடுகின்றன. மேலும் உரோமக் குடியேற்றங்கள் தமிழகத்தில் நிலேகொண்டமைக்கும் இவை சான்ற கும். ஒகத்தசு என்ற உரோமப் போசன் காலம் தொட்டு அல்லது முன்பே இத்தகைய வர்த்தகத் தொடர்புகள் ஏற்பட்டிருத்தல் கூடும். ஒகத்தசுவின் முத்திரை பொறிக்கப்பட்ட பெருந்தொகையான நாணயங்களும் திபெரியசுவின் முத்திரையுடன் கூடிய நாணயங்களும் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. பாண்டிய அரசன் அனுப்பிய அரசத் தூதுக்கள் அவன் ஆட்சிக் காலத்தில் இடம் பெற்ற போதிலும் பெருந்தொகையான வர்த்தகம் நிகழவில்லே. எனவே பொருளாதாரத் துறையிலும் இக்காலம் முக்கியத்துவம் பெற்றதன்று. போகப் பொருட்களுடன் மாத்திரம் ஆரம்பித்த வர்த்தகம் எதிர்பாராத பெரிய அள விலும் புதிய தோற்றத்துடனும் விரைந்து பெருகிற்று. நீரோவின் மறைவின் பின் தமிழகத்துடன் மட்டும் உரோம வர்த்தகம் நிலகொள்ளவில்லே; இந்திய கடற்கரையின் ஏனேய பாகங்களுடனும் வர்த்தகத் தொடர்புகள் பாவலாயின. பணம் கொடுத்துப் பொருள் வாங்குவதற்குப் பதிலாகப் பண்டமாற்று முறையில் வர்த்தகம் இடம் பெற்றது; நீரோவையடுத்து ஆட்சிக்கு வந்த போரசர்களின் முத்திசைகள் பொறிக்கப்பட்ட நாணயங்கள் அதிகம் காணப்படாமையிலிருந்து இதனே அறிந்து கொள்ளலாம். கி. பி. 2 ஆம் நூற்றுண்டின் முடிவில் உரோமப் ்போசைச் சார்ந்த எகிப்து தேசக் கிரேக்கர்களுக்கும் இந்தியாவுக்கும் இடை யில் நிலவிவந்த நேர்முக வர்த்தகம் குன்றியது. அவுக்சுமைற்றுக்கள் என்ற கிழக் காபிரிக்க மக்களின் கைக்கும் அராபியரின் கைக்கும் வர்த்தகம் மாறியது. இ. பி. 4 ஆம் நூற்றுண்டில் கொன்சு தாந்திநோப்பிள் என்ற நகாத்தின் மலர்ச்சியுடன் வர்த்தகத்தில் புதிய யுகம் ஒன்று ஆரம்பமாகியது. தென்னிந்தியாவில் மீண்டும் உோட நாணயங்கள் தோன்றின. மாலேதீவு, இலங்கை போன்ற பிறநாடுகளி லிருந்தும் கொன்சுதாந்திநோடிளுக்கு அரசத் தாதுக்கள் அனுப்பப்பட்டன. இந்து சமுத்திர வர்த்தகத்தில் இலங்கை இக்காலத்தில் முக்கியத்துவம் பெறத் தொடங்கியது. பைசந்தைன் காலத்திற்கு முன்னர் நிலவிய பொருளா தார நிலே உரோமப் போசைச் சிதைவுறுத்தியது. போசின் செல்வ வளம் வீழ்ச்சியுற்றது. போாசுக்குப் பணம் தந்த செல்வந்தர்களும் ஆத்மீக அறிஞர் களும் பொருளாதாரச் சுதைவுகண்டு எதிர்ப்புத் தெரிவித்தனர். கிரேக்க உரோ மர்களும், இந்தியரும் சேர்ந்து நடாத்திய பிரயாணங்கள், குடியேற்றங்கள் ஆகியவற்றுடன் இணேந்தே ஆரம்பகால உரோமப் போரசின் வர்த்தகமும் வளர்ந்தது. இது பற்றி இசுகோவு என்பவர் மேற்கண்டவாறு கூறுகிறூர். '' இந்தி யாவில் இருந்து கிறித்துவக் காலத்தின் முன்பும் பின்பும், இந்தோசீனத்திற்குப் பெருந்தொகையானவர்கள் சென்று குடியேறிஞர்கள். இதிலிருந்து தென்னிந்தி யாவிலும் இலங்கையிலுமிருந்த துறைமுகங்கள், பெரிப்பிளசு குறிப்பிடுவது போன்று தூரகிழக்கு வர்த்தகத் தொடர்பின் நிலேக்களங்களாக விளங்கின என்பது தெளிவாகும். பெரிய கப்பல்களேப் பெருந்தொகையாக இத்துறைமுகங் கள் பயன்படுத்தின. உருவத்திலும் எண்ணிக்கையிலும் எகிப்துதேசக் கப்பல் களே விட இவை பெரியவை". நீண்ட கால அமைதியின் பின் சோம அரசர் களின் ஆதிக்கத்தின் கீழ், 10 ஆம், 11 ஆம் நூற்றுண்டுகளிற் கடல் வர்த்தகம் மறுமலர்ச்சியுறக் காண்கிறேம். இக்காலத்தில் மக்கள் முன்பு கொண்டிருந்த கடற்றொழில் திறமை அற்றுப் போகவில்லே என்பது நிரூபிக்கப்பட்டது. முன்பு

கிடைத்ததை விடச் சிறந்த வசதி ஏற்படுத்தப்பட்டதும் அதிக் துணிச்சல் மிக்க கடல் முயற்சிகளில் மக்கள் ஈடுபட்டனர். பண்டைக் காரிச் சாதனேகளே விடப் பிற்காலச் சாதனேகள் அதிகமாகும்.

உள்நாட்டு வர்த்தகமும் துரிதமாக நடைபெற்று வந்தது. பண்டங்கள் ஏற்றப் பட்ட வண்டிகளும், பொதிசுமக்கும் மிருகங்களும் ஓரிடத்திலிருந்து பிறிதோர் இடத்திற்கு வர்த்தகப் பொருட்களேச் சுமந்து சென்றன. சந்தைக் தொடர்**பு** களும் இதே போன்று அமைந்தன. பண்டங்களில் உப்பு வர்த்தகம் முக்கியத்து வம் பெற்றது. உப்பு வர்த்தகர் தமது குடும்பத்தினருடன் வண்டிகளில் வர்த் தகப் பொயாணங்களே மேற்கொண்டனர். பழுதேற்படும்போது உதவக்கூடிய மேலதிகமான அச்சுக்களேயும் இத்தகைய வண்டிகளில் கொண்டு சென்றனர். பண்டமாற்றுப் போதான இடம் பெற்றது. தேனும் கிழங்கும் தந்து, மீனெண் ணையும் கள்ளும் பெற்றுக்கொள்ளும் வாய்ப்பு இருந்தது. கரும்பும் அவலும் கொடுத்து மான் இறைச்சியும் சாராயமும் கொள்ளப்பட்டது. முசிறியில் நெல்லே விற்று மீனே வாங்கினர். நாட்டின் பொருளாதாரம் விவசாயத்தை முதன்மையா கக் கொண்டே விளங்கியது. கடைசியர் என்ற கீழ்க் குடியிற் பிறந்த பெண்கள் விவசாயத்தின் சகல நிகழ்ச்சிகளிலும் ஈடுபடுத்தப்பட்டனர். இவர்களின் நிலே அடிமைகளின் நிலேயைவிட அதிகம் மாறுபட்டதல்ல. வேளாளர் என்ற உயர் குடிப்பிறந்த விவசாயிகள் நிலத்தின் பெரும் பகுதியையும் உடைமை கொண்ட னர். வேளாளருக்குச் சமூகத்திலும் முதலிடம் தாப்பட்டது. செல்வம் படைத்த வேளாளர் தாமே பயிர் செய்யாது, மக்களே ஏவல் கொண்டு, விவசாயக்கை வளர்த்தனர். நிலத்தின் உடைமையாளராக வேளாளர் விளங்கியது மாத்திர மன்றி உயர்ந்த குடியியற்பாலன அதிகாரிகளாகவும் படை நிருவாகிகளாகவும் பணிபுரிந்தனர். 'வேள்', 'அரசு' என்ற பட்டங்கள் சோழ நாட்டிலும் 'காவிதி' என்ற பட்டம் பாண்டிய நாட்டிலும் வேளாளருக்கு அரசர்களால் வழங்கப்பட்டன. அரசகுடும்பத்தினருடன் வேளாளர் கலப்புமணம் செய்யும் உரிமையும் பெற்றிருந்தனர். அத்துடன் போர்க்கடமைகளேயும் அரசருடன் பகிர்ந்து கொண்டனர். வேட்டையிலும் விருந்திலும்கூடக் கிடைத்த இன்பத்தில் இருசாராரும் பங்கு கொண்டனர். வறிய நிலேயில் இருந்த வேளாளர் உடல் உழைப்பில் ஈடுபடாது ஒதுங்கி நிற்கவில்லே. தமது சிறு வயல்நிலங்களேத் தாமே பயிரிட்டனர். எங்கும் காணப்படும் உழவரைப் போன்றே வறிய வேளாளரும் உழைத்து வாழ்ந்தனர். தூற்றல் நெய்தல் ஆகிய தொழில்கள், பருத்தி பட்டுப் போன்ற பொருட்களேப் பயன்படுத்தி மிக உயர்ந்த இடத்தைப் பெற்றிருந் தன. ஒய்வு வேளேகளில் என்றும் போல் அன்றும் பெண்கள் தூற்றலே மேற் கொண்டனர். பருத்தி, பஞ்சு ஆகிய பொருட்களேக் கொண்டு மிகவும் நட்பமான **மா**திரிகளே நேசவாளர் திறம்படச்செய்தனர் என்.**ற** இலக்கியங்களிற் பன் முறை குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. உறையூரைப் பருத்தி வர்த்தகத்தின் பிரதான **நகாம் என்று** பெரிப்பிளசு நூல் கூறுகிறது. பாம்புச் செட்டை அல்லது நீரா **விப் படலம் போன்ற மிக மென்மையான பருத்தி ஆடைகள் இருந்தனவெனப்** பாடல்கள் கூறுகின்றன. இத்தகைய ஆடைகளே நெய்யப் பயன்படுத்தப்பட்ட

நால் கண்ணுக்குப் புலப்படாத அளவு நாண்ணியவை என்று செய்யுள்கள் கூறுகின்றன. குத்தரிக்கோல், ஊசிவகைகள் பற்றியும் மக்கள் அறிந்திருந்தனர். இவை சிகை அலங்கரிக்கவும் ஆடைகளே ஆக்கவும் துணேநின்றன. ஒருவகைக் கூந்தல் நெய் (தகாம்) பற்றியும் குறிப்புகள் உள்ளன.

சமயத் துறையிலும் ஒழுக்க நெறியிலும் வட நாட்டுக் கருத்துக்கள் பொதிபலிப் பதைத் தெளிவாகக் காணலாம். விருந்தினரை வழியனுப்பும்போது அவர்களு டன் சிறிது துராம் செல்லுதல் மாபாகும். கரிகாலன் " ஏழு அடி" (சப்தபடி) நடந்து சென்று விருந்தினரிடமிருந்து விடைபெற்றுக் கொண்டான்; விடை பெற்றுக் கொள்பவர், பால் போன்ற வெண்ணிறமான நாலு குதிரைகள் பூட்டப் பட்ட தேரில் அமர்ந்துகொள்ளுமாறு கரிகாலனுல் வேண்டிக்கொள்ளப்பட்டார் என்று கூறப்படுகிறது. பசுவதை, கரு அழித்தல், அந்தணனேக் கொல்லுதல் போன்றன மிகக் கொடிய குற்றங்களாகக் கருதப்பட்டன. இவை எல்லாவற்றை பும்விடச் செய்நன்றி கொன்ரூர்க்கு உய்வில்லே என்று நீதி நூல்கள் கூறின.

இறந்தோர் சடலங்களே ஒரு குறித்த முறையில் தகனம் செய்தனர் என்ற கூறுவதற்கில்லே; சுடுகாடுகளும் இடுகாடுகளும் இவற்றிற்காகப் பயன்படுத்தப் பட்டன. தாழிகளில் இட்டும், இடாதும் இடுகாடுகளில் சடலங்கள் புதைக்கப் பெற்றன. தருப்பைப் புல்லாலான படுக்கையின் மீது வைக்கப்பட்ட தன் மறைந்த தலேவனின் சடலத்துக்கருகே விதவைப் பெண் ஒரு பாத்திரத்தில் சோறு படைப்பாள் என்றும், பூலேயன் இத்தகைய சோறுபடைக்கும் சுமச்சடங் கில் பங்கு கொண்டான் என்றும் சான்றுகள் கூறுகின்றன. உடன் கட்டை யேறும் வழக்கம் ( சதி ) இருந்தது. எனினும் இவ்வழக்கம் எல்லோரூறும் அனுட்டிக்கப்படனில்லே. உடன்கட்டையேறுவோரின் வீரமும் பற்றும் பொது மக்களாற் பெரிதும் போற்றப்பட்டன. எனினும் இவ்வழக்கம் ஊக்குவிக்கவோ வற்புறுத்தவோபடவில்லே. நீராடச் செல்லும் பெண் குளிர்ந்த நீருக்குள் எவ் வாறு இறங்குவாளோ அதே போன்று ஒரு கற்புக்காசியும் தனது தலேவனின் சடலம் எரிந்து கொண்டிருக்கும்போது தீயினுள் புகத் தயங்கமாட்டாள் என்று கருதப்பட்டது.

இக்காலத்தைச் சார்ந்த முடிவேந்தர்கள் பெருரு் செலவு செய்து நடாத்திய யாகங்கள்பற்றிக் குறிப்புகள் உள்ளன. வேதகால மதம் தென்னகத்தில் நிலே கொண்டமைக்கு இது சான்றுகும். வேதம் ஓதி மதம் வளர்த்த அந்தணர் சமூகத்தில் உயர்ந்தவர்களாகக் கருதப்பட்டனர். சோழநாட்டிற் பூஞ்சாற்றாரில் வாழ்ந்த கௌண்டினிய கோத்திரத்தைச் சேர்ந்த விண்ணந்தாயன் என்ற அந்தணனின் வாழ்வு பற்றிய விபாங்களே ஆலூர் மூலம் கிழார் என்ற புலவர் தன் பாடனிற் படம் பிடித்துக் காட்டுகிறுர். வேதங்களேப் பின்பற்றியோருக்கும் வேறு சமயக் கட்சிகளுக்குமிடையிற் பிணக்குகளும் தோன்றின. கொடிகளேப் பறக்க விட்டும், கை அநேயங்களேக் காட்டியும் நடந்த கருத்துப் பிணக்கறுக்கும் விவாதங்கள் பற்றிய சான்றுகள் பலவுள. மாறுபட்ட மதக் கொள்கைகளுடைய கட்சிகள் எவை என்று குறிப்பிடப்படவில்லே. ஏனினும் இவை சமணமும், பௌத்தமும் தான் என்பதிற் சு, தேகமில்லே. இவ்ளிாண்டு மதங்களும் சங்க

### தென் இந்திய வரலாறு

காலத்திற்குப் பின் முதன்மை பெறுகின்றன. எனினும் கிடைக்கப்பியில் குறிப் புகளேக் கொண்டு பார்க்குமிடத்து இந்து மதம் சங்ககாலத்தின் பொதான மத மாகக் கருதப்பட்டது. சுப்பிரமணிய ( முருகன் ) வழிபாடு இடம் பெற்றது. முருகன் பற்றிய மாபுக்கதைகளும் சாதனேகளும் குறிப்பிடப்படுகின்றன. சிவன், பலாாமன், விட்டுணு, கிருட்டிணன், அர்த்தநாரீசுவான், அனந்தசாயி ஆகிய தெய்வங்கள் தெய்வப் பட்டியலில் இடம் பெறகின்றன. பதிற்றுப்பத்தில் துள சியம் மணியும் கொண்டு விட்டுணு வழிபாடு அனுட்டிக்கப்பட்ட விபாங்கள் உள் ளன. உண்ணு நோன்பு மேற்கொண்டு ஆண்டவன் அருள் பெற முயன்றோ் பற் றியும் நாம் அறியலாம். மாலே வேளேகளில் மகளிர் தம் குழந்தைகளு**டன் இறை** வமிபாட்டிற்காகக் கோவில்களுக்குச் சென்றனர். துறவறம் போற்றப்பட்டது. திரிகண்டி என்ற பிரிவுச்சந்நியாசிகள் பற்றிச் சிறப்புக் குறிப்புகள் கிடைக்கப் பெறுகின்றன. பண்டைக் காலம் தொட்டே மக்கள் மத்தியில் நிலவிவந்த வேல ளுடல் போன்ற பழைய மாபுகளுக்கும் முருக வழிபாட்டிற்கும் நெருங்கிய தொடர்புமுண்டு. முருகனின் மகத்துவத்தின் பேரிற் கலேகொண்டு ஆடுதலே வேலனுடலாகும். புகார் நகரில் ஆண்டு தோறும் மேற்கொள்ளப்பட்ட ஒரு சிறப்பு வழிபாடாக இந்தொவிழா அமைந்தது. சங்க காலத்திற்குப் பிந்திய காவி யங்கள் இசையும் நடனமும் மதத்துடன் பின்னிப் பிணேந்து நின்றமைபற்றிச் சான்றுகள் கூறிகின்றன வேடுவர் மத்தியில் இருந்த கொற்றவை வழிபாடும், இடையர் கைக்கொண்ட கிருட்டிணன் வழிபாடும், குறவர் மேற்கொண்ட முருக வழிபாடும் இதற்கு உகந்த சான்றுகளாகும். மணிமேகலேயிற் சாசுவதிக்குக் கோவில் ஒன்ற இருந்ததாகக் கூறப்படுகிறது. சைவத்துறவிகளுள் காபாலிகர் என்ற கண்டிப்பான துறவிகள் இருந்தமை பற்றியும் மணிமேகலே குறிப் பிடுகிறது. மறு பிறப்பு, வரும் பிறவிகளிலும் கன்மவினே தொடர்தல், விதியின் வலிமை ஆகிய அம்சங்களே இந்தியாவில் இருந்த மதங்கள் அனேத்தும் அங்கீ கரித்தன. இத்தகைய பொது விதி தமிழகத்திலும் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டது. இன்பகரமான நல்வாழ்வு பற்றிப் பேசிய சங்ககாலப் பாடல்களுக்குப் பதிலாக எல்லாம் துன்பமே என்ற கருத்துக் கொண்ட பாடல்கள் தோன்றி வாழ்வைப் பாதிக்கத் தொடங்கின. வாழ்வின் துயர்பற்றிப் பௌத்த மதம் அழுத்திக் கூறும் கருத்துக்கள் பிந்திய காலப் பாடல்களிற் தோன்றலாயின. வாழும் விருப்பை விட்டு ஒழித்தலே துக்க சாகாத்தினின்று விடுபட வழி என்பது பௌத்த மதக் கோட்பாடு ஆகும். சங்ககாலத்தின் முடிவில் தோன்றிய செய்யுள்கள் துயர் தோய்ந்து காணப்படுகின்றன. மணிமேகலேயில் இந்த உணர்ச்சி விளக்கமாகத் தெரிகிறது மாணத்தின் ஈவிரக்கமின்மை பற்றி எண்ணுத மூடர்கள், தமது பொன்னு நோத்தைச் சுற்றின்பங்களுக்காகச் செலவிடுகின்றனர் என்று கண் டன முழக்கம் செய்கிறது மணிமேகலே.

சங்ககாலத்தின் பின் ஒரு நீண்ட இருள் படர்ந்த காலம் நிலவக் காண்கிறேட். மூன்று நாற்முண்டுகளுக்கு மேலாக நிலவிய இக்காலம் பற்றி நமக்கு அதிகம் தெரியவில்லே. மறுபடியும் இருள் அகன்று கி. பி. 6 ஆம் நாற்ருண்டு அளவில் வாலாறு ஒளி விசத்தொடங்குகிறது. 6 ஆம் நாற்றுண்டில் இனம் கண்டு

## சங்ககாலமும் அதற்குப் பிந்திய காலமும்

கொள்ளமுடியாக நாகரிகத்தின் எதிரிகளான களப்பிரர் என்ற கொடிய அரசர் வந்து நிலேகொண்டுவிட்டனர். நிலேபெற்ற அரசியல் அமைப்புத் தாக்கியெறியப்பட்டது. பாண்டியரும், பல்லவரும், பாதாமியைச் சேர்ந்த சாளுக்கியரும், களப்பிாரைத் தோற்கடிக்கும் வரை களப்பிராால் ஏற்படுத்தப் பட்ட நிலமைகள் நீடித்தன. களப்பிரர் பற்றித் தெளிவான குறிப்பெதுவும் எமக்குக் கிடைக்கவில்லே. களப்பிரர் குலத்தைச் சேர்ந்த அக்கு தவிக்கந்தன் என்ற ஒருவனேப் பற்றிச் சில பௌத்த நூல்கள் குறிப்பிடுகின்றன. சோட நாட் டில் நிலேபெற்ற அக்குதவிக்கந்தனுடைய ஆட்சிக் காலத்திற் பௌக்க ஆச்சிர மங்கள் தழைத்தோங்கின; பௌத்த நூலாகிரியரும் ஊக்குவிக்கப்பட்டனர். பிற்காலத் தமிழ் இலக்கிய வாலாற்றுப்படி அக்குதனிக்கந்தன், சோ, சோழ பாண்டிய சூல மூவேந்தர்களேயும் காவலில் வைத்தான். கி. பி. 10 ஆம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்தவரும் தமிழ் மொழிக்கு இலக்கணம் வகுத்தவருமான அமிர்தசாகார் என்ற நூலாசிரியர் அக்குதவிக்கந்தன் பற்றிய சில செய்யுள்களே மேற்கோள் காட்டுகிறூர். அக்குதன் அனேகமாக ஒரு பௌத்துதை இருந்திருக்க லாம். அவனுக்கு எதிராகக் களப்பிரர் நடாத்திய அரசியற் புரட்சி மத எதிர்ப்பு மனப்பான்மை அடிப்படையில் இடம் பெற்றிருத்தல் கூடும். எவ்வாறு நோக்கினும் களப்பிரர் ஆதிராசாக்களே நிலேகுலேயச் செய்து பிரமதேய உரி மைகளேத் தகர்த்தெறிந்த கலிகால அரசர்கள் என்.ற கண்டிக்கப்படுகிறார்கள். வந்த இந்த அரசர்களுக்கும் நாட்டு மக்களுக்கும் இடையில் அன்பு நிலவியதே யில்லே. இப்போராட்ட காலத்தில் தமிழகத்திற் சோழர் மாபு மறைந்து விடு கிறது. அவர்களுடைய ஒரு சந்ததியினர் பற்றிய சான்றுகள் மாத்திரம் இருள் மூடிய கால முடிவில் கிடைக்கப்பெறுகின்றன. இவர்களே இராயலசிமையிலி ருந்து ஆட்சி செய்த தெலுங்குச் சோடராவர். கி. பி. 7 ஆம் நூற்றுண்டில் தெலுங்குச்சோடர் குடியாசுபற்றி யுவன் சுவன் குறிப்பிட்டுள்ளார்.

களப்பிராால் ஏற்படுத்தப்பட்ட சீரழிவு சோநாட்டையும் பாதித்தது. சேர நாடு பற்றி இக்காலத்தைய செய்திகள் கிடைக்கப்பெறவே இல்லே. எனினும் பெற்கால மாபுக் கதைகள் 'கோளோற்பத்தி' என்ற தூலிலும் 'கோள மாகாத்மியம்' என்ற தூலிலும் காணப்படுகின்றன. இக்குறிப்புகளின்படி சேர நாட்டை ஆள்வதற்கெனப் பட்டமும் பெற்றனர். கூலசேகா ஆழ்வார் என்ற வைணவ குருவும் இப்பெருமாள்களுள் ஒருவாாக இடம் பெற்றிருக்கலாம். அவ ருடைய பாடல்களில் சோ, சோழ, பாண்டிய அரசுகள் மீது தாம் மேலாதிக்கம் செலுத்தியதாகவும், கொங்கு நாட்டையும் கொல்லிக்குன்றையும் சேர்த்து ஆண்டதாகவும் பாடுகிரூர். கூலசேகா ஆழ்வாருடைய காலம் பற்றி எதுவும் உறுதியாகக் கூறுவதற்கு முடியாது. இவர் 6 ஆம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்தவராக இருக்கலாம் என்று வாதிடுவோர் இதற்குப் பின்பு பாண்டியரையேனும் சோழ ரையேனும் ஆளும் வாய்ப்பை இவர் 6 ஆம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்தவராக இருக்கலாம் என்று வாதிடுவோர் இதற்குப் பின்பு பாண்டியரையேனும் சோழ ரையேனும் ஆளும் வாய்ப்பை இவர் 6 பேற்றிருக்க முடியாது என்பதை மனதில் வைத்தே வாதிடுகின்றனர். எனினும் இக்கவிதையில் சொல் நயத்திற்காகக் கூறப் பட்டவையே இவை என்றும் உண்மையில் கூலசேகா ஆழ்வார் மிகப் பித்திய காலத்தவர் என்றும் (கி. 9. 9 ஆம் தாற்றுண்டு) கொள்வது அதிகம் பொருந்தும்.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

### ்தென் இந்திய வரலாறு

இந்த இருண்ட காலத்திற் பௌத்தமும் சமணமும் அநேதமாக ஆதிக்கம் செலுத்தியிருக்கலாம் என்பதற்குத் தமிழ் இலக்கியத்துறையில் இடம்பெற்ற தீவிா இயக்கங்கள் சான்றுகும். பதினெண்கீழ்க்கணக்கு, சிலப்பதிகாாம், மணி மேகலே போன்ற இலக்கியங்கள் இக்காலத்தவையே. இவ்விலக்கியங்களே ஆக்கிய தாலாசிரியர்கள் எதிர்ப்புக்கொள்கைகளேயுடைய மதப் பிரிவுகளேச் சார்ந்தவர் களாவர்.

## துணேநூற் பட்டியல்

- K. GOPALACHARI: The Early History of the Andhra Country (Madras, 1941)
- B. L. RICE: Mysore and Coorg from Inscriptions (London, 1909)
- Sanga Ilakkiyam (in Tamil), (Madras, 1940)
- K. A. N. SASTRI: Foreign Notices of South India (Madras, 1939)
- K. A. N. SASTRI: The Colas, Vol. I (Madras, 1936)
- R. E. M. WHEELER, A. GHOSH AND KRISHNA DEVA: 'Arikamedu: an Indo-Roman Trading-station on the East Coast of India' (Ancient India, No. 2, July 1946)

# அத்தியாயம் VIII

## முப்பேரரசுகளின் மோதல்

பொதுவான குறிப்பு : --- சாளுக்கியர் : 1 ஆம் புலகேசி, 1 ஆம் கீர்த்திவர்மன் மங்களேசன், 2 ஆம் புலகேசியும் அவன் கைப்பற்றிய நாடுகளும்-பல்லவர்கள் : சிம்மவிட்டுணு, 1 ஆம் மகேந்திரவர்மன்–சாளுக்கிய பல்லவப் போர்கள்–பல்லவ குலத்து 1 ஆம் நரசிம்மவர்மன், மகாமல்லன்–2 ஆம் புலகேசியின் இறப்பும் அதைத் தொடர்ந்து ஏற்பட்ட குழப்ப நிலேயும்⊶ மகாமல்லனின் சாதண்கள்-2 ஆம் மகேந்திரவர்மனும் பரமேசுவரவர்மனும்-பாண்டியர்கள் : **கடுங்கோன், மாறவர்மன் அவனி சூளாமணி, சேந்தன், அரிகேசரி மாறவர்மன்** – சாளுக்**கிய** 2 ஆம் விக்கிரமாதித்தன்–அராபியர் ஊடுருவலுக்குத் தடை–மீண்டும் தொடங்கிய பல்லவப் போர்கள்–2 ஆம் நரகிம்மவர்மன் இராசசிங்கன், 2 ஆம் பரமேசுவரவர்மன், 2 ஆம் நந்தி **வ**ர்மன்–பாண்டிய கோச்சடையன் ; 1 ஆம் மாறவர்ம இராசசிம்மனும் 2 ஆம் நந்திவர்மனுக்கு எதுராக அவன் செய்த போர்களும் – காஞ்சிமீது படை எடுத்த 2 ஆம் விக்கிரமாதித்தன் – 1 ஆம் பாண்டிய இராசசிம்மனுல் தோற்கடிக்கப்பட்ட 2 ஆம் கீர்த்திவர்மன்–சாளுக்கிய ஆதிக்கத் **தின் வீ**ம்ச்சியும் இராட்டிரகூட தந்திதுர்க்கனின் **வள**ர்ச்சியும்–பாண்டிய ஆதிக்கத்தைக் கட்டுப் படுத்தமுயன்ற 2 ஆம் நந்திவர்மன் தோல்விகள்–1 ஆம் வரகுணன், சிறீமாற சிறீவல்லபன்– தந்திவர்மன்–இராட்டிரகூட 1 ஆம் கிருட்டினன், 2 ஆம் கோவிந்தன், துருவன், 3 ஆம் கோவிந்தன்–3 ஆம் நந்திவர்மன் பாண்டியருடன் நடாத்திய போர்கள்–நிருபதுங்கள்–பாண் டிய சிறீமாறனின் ஆட்சியின் முடிவு–1 ஆம் அமோகவர்சன் என்ற இராட்டிரகூட மன்னன்-சேரர் வரலாறு-கலிங்கத்தைச் சார்ந்த கங்கர்கள்.

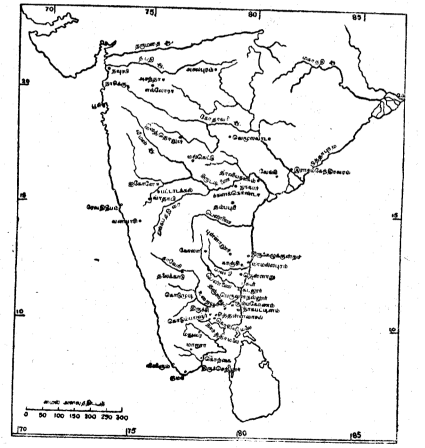
அரசியல் அமைப்பு–பொது அம்சங்கள்–கிராம சமுதாயம் : சபைகள், நகரம்–பெரும் பரிபால னப் பிரிவுகள்–மாநிலங்களும் அதிகாரிகளும்–நீதி நிர்வாகம்–மன்னன்–அரச உரிமையாளர் கள்–அரச சின்னம்–இராணிகள்–அரசர் மீது அமைந்த கட்டுப்பாடுகள்.

கி. பி. 6 ஆம் நூற்ருண்டின் மத்தியகாலந்தொட்டு 300 ஆண்டுகாலம் வரை யுள்ள தென்னிந்திய வாலாறு உண்மையில் மூன்று வல்லாசுகளுக்கிடையில் நிகழ்ந்த போர்களேயும், அயலவர்களின் போசைவிடத் தமது போசை விரி வடையச் செய்ய வேண்டுமென ஒவ்வொரு வல்லாசும் முயன்றமையையும் குறிப் பதாக அமைகிறது. பாதாமியிலிருந்த சாளுக்கியரும், காஞ்சிப் பல்லவரும், மது ரைப் பாண்டியருமே இம்முப்பெரும் வல்லாசுகளாகும். 6 ஆம் தாற்ருண்டி லேயே இம் மூன்று வல்லாசுகளும் வளர்ச்சியுற்று முதன்மை பெற்றன. சாளுக் கியர்கள் மற்ற இரு வல்லாசுகளுக்கும் ஏறக்குறைய ஒரு தாற்ருண்டுக்கு முன் னர் ஆதிக்கம் இழந்தனர். 8 ஆம் தாற்றுண்டின் நடுப்பகுதிவரை சாளுக்கிய ருக்குப் பதிலாக அவர்களேத் தொடர்ந்து ஆட்சிக்கு வந்த மான்யகேதா (மல் கைட்டு) என்ற இடத்தைச் சார்ந்த இராட்டிரகூடர் நில்பெற்றனர். பாதாமி

161

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

ையச் சேர்ந்த பொதான சாளுக்கிய அரசவம்சத்தை விட வேற இாண்டு சாளுக் கிய அரசவம்சப் பிரிவுகளும் இருந்தன. இலாத சாளுக்கியரும் வேங்கியைச் சேர்ந்த கீழைச் சாளுக்கியருமே இவ்விரு பிரிவினராவர்; பிரதான சாளுக் கிய வம்சத்திலிருந்து தனித்து ஓரளவு சுதந்திரம் பெற்ற அரச வம்சங்களாக இப்பிரிவினர் திகழ்ந்தனர். முப்போசுகளின் மோதலில் மைசூரைச் சேர்ந்த கங்கருடன் சேர்ந்து கீழைச் சாளுக்கியரும் தீவிர பங்குகொண்டனர். இத் தகைய போர்களிலே சாளுக்கியர் கொண்ட பங்கு முடிவான பலீனச் சில சம யங்களில் ஏற்படுத்தியது. தமிழகத்திலிருந்த சோழர் மேற்றுக மறைந்து விட் டார்கள். தெலுங்கு அரசர்களின் ஒரு கீன்யாகச் சோழர் பெயர் தாங்கிய அரச



தென் இந்தியா : ி. பி. 500--850

வம்சம் ஒன்று மட்டுமே நிலேபெற்றது. இத்தெலுங்கு அரசவம்சத்தினர் உறை யூர் என்ற தமது தலேநகருடன் மாபுரிமை கொண்டாடி இராயலசீமை என இன்று அழைக்கப்படும் நிலப்பாப்பை ஆட்சி புரிந்தனர்.

அரசியல் மோதல்கள் கலாசார வளர்ச்சியை எவ்வகையிலேனும் கட்டுப் படுத்தளில்லே. சமணம், பௌத்தம் ஆகிய மதங்களேக் கட்டுப்படுத்தும் வகை யில் சமயத்துறையில் பலதிறப்பட்ட மறுமலர்ச்சி இயக்கம் ஒன்று இடம் பெற் **றது.** ஆத்மீக உணர்வை ஊக்குவிக்கவல்ல பத்தி இலக்கியம் பெருந்தொகை யாகப் படைக்கப்பட்டது; தத்துவத்துறையில் விளக்கங்கள் பல வளர்ந்தோங கின. மத இயக்கத்துறையில் ஏற்பட்ட ஊக்கம் கட்டிடக் கலே, சிற்பம், வர்ணம் தீட்டல், இசை போன்ற துறைகளில் குறிப்பிடத்தக்க முன்னேற்றத்தை ஏற் படுத்தியது. இந்துக்கள் கடல் கடந்து பிற நாடுகளில் ஏற்படுத்திய குடியேற் றங்களிலுமே கலேத்துறையில் ஏற்பட்ட இம்மறுமலர்ச்சி இயக்கம் பானிற்று.

சாளுக்கிய அரசவம்சத்தை ஆரம்பித்து வைத்தவன் 1 ஆம் புலகேசி என்ப**வ** னுவான். புலகேசி என்ற வார்த்தையின் அர்த்தம் "சிங்கேறு போன்*ளே*ன்" என்பதாகும். 543-544 வரையில் பாதாமிக்கு அண்மையில் இருந்த மலேயை 1 ஆம் புலகேசி அரணுக ஆக்கிக் கொண்டான். பின்னர் அசுவமேதயாகம் ஒன்று செய்து தனது சுதந்திரத்தைப் பிரகடனப்படுத்தினுன். மலப்பிரபா ஆற்றி லிருந்து மூன்று மைல் தொலேவில் தற்காப்புக்கு ஏற்ற சிறப்பியல்புகளுடன் கூடியதாய் இவ்வாண் விளங்கியது. மலேகள் மத்தியில் கிழக்கில் அமைந்துள்ள மகாகூடம், ஆற்றங்கரை ஓரமாகக் கிழக்குத் திசையில் மகாகூடத்தினின்று 5 மைல் தொலேவில் உள்ள பத்தடக்கல், ஆற்றின் பள்ளத்தாக்கில் பத்தடக்கலில் இருந்து 8 மைல் தொலேயில் விளங்கும் ஐகோல் ஆகிய இடங்கள் சாளுக்கிய மேலாதிக்கம் நெடுநாள் நிலேபெற்றமைக்குச் சான்று பகருகின்றன; அங்குள்ள கோவில்களும் கல்வெட்டுக்களும் மேலாதிக்கம் புரிந்த சாளுக்கியரின் காலம் பற் றிக் கூறுகின்றன. புலகேசியின் மகன் 1 ஆம் கீர்த்திவர்மன் (566-7) தன் முடி யாட்சியின் நிலப்பாப்பைப் போர்கள் மூலம் பெருக்கிக் கொண்டான். வனவாசி யைச் சேர்ந்த கடம்பரையும், கொங்கணத்தையாண்ட மௌரியையும், பாச் தர், செயிப்பூர் ஆகிய பிரதேசங்களில் ஓரளவு பெரிய முடியாட்கியை நிறுவி ஆட்சிசெலுத்திவந்த நளரையும் எதிர்த்து 1 ஆம் கீர்த்திவர்மன் போரிட்டான். கொங்கணத்தைக் கைப்பற்றியதனுல் பிரதான துறைமுகப்பட்டினமான கோவா வளர்ந்து வந்த போரசின் பகுதியானது. கோவா அன்று இரேவதுவீபம் என்று அழைக்கப்பட்டது. கீர்த்திவர்மன் இறந்தபின் (597--8) அவனது மக ஞன 2 ஆம் புலகேசி வயதிற் சிறியவனுன காரணத்தால் ஆட்சிக்கு உடன் வர முடியவில்லே. எனவே கீர்த்திவர்மனின் சகோதானுன மங்களேசன் என்பவன் முடிக்குரிய இளவாசன் சார்பில் ஆட்சிபுரிந்தான் மங்களேசன் நாடு கைப்பற் அப்ப் கொள்கையைத் தொடர்ந்து கடைப்பிடித்தான். குஜராத், கந்தேசு. மளவம் ஆகிய பகுதிகளே ஆட்சு புரிந்த கலசூரி புத்தராசா என்ற அரசனுண்ட நிலத்தின் மீது படை எடுத்தான். இப்படையெடுப்பு தாக்குவதாக அமைந்ததே ஒழிய நிலப்பாப்பு எதையும் புதிதாக இணப்பதற்கு வாய்ப்பை ஏற்படுத்த

வில்லே. திடீர்த் தாக்குதல் மூலம் பெருந்தொகைச் செல்வம் சூறையாடப்பட்டது. இரேவதுவீபத்தை (கோவா) ஆண்ட ஆழ்பதியின் தலேமையில் ஆரம்பிக்கப் பட்ட கலகத்தை மங்களேசன் அடக்கினை. இதன் விளேவாகக் கொங்கணத்தில் சாளுக்கிய ஆதிக்கம் மறுமுறையும் நிலகொண்டது. 2 ஆம் புலகேசி ஆளும் வயதை அடைந்த காலத்திலும் மங்களேசன் ஆட்சிப் பொறுப்பைக் கைமாற் றிக் கொடுக்காது தொடர்ந்து ஆட்சி நடாத்த முயன்றுன். இவ்விதம் செய்வதன் மூலம் காலப்போக்கில் தனது சொந்த மகனுக்கு ஆட்சிப் பொறுப்பைக் கொடுக் கலாம் என எண்ணினுன். எனவே புலகேசி அரசசபையை விட்டு வெளியேறிப் படைவலி கொண்டு மங்களேசன் மீது போர் தொடுக்க ஆரம்பித்தான். தனக்கு நன்றி காட்டிய நண்பர்களின் தூணையுடன் மங்களேசனேப் போரிற் கொன்று தன்னே அரசனெனப் பிரகடனப்படுத்திக் கொண்டான் (609-10), சாளுக்கியர் நிறுவிய இளம் முடியாட்சியில் இடம் பெற்ற உள்ளூர்க் கலகம் அரசைப் பல வீனப் படுத்தியது. முடியாட்சியின் எல்லேகள் அனேத்திலும் பகைவர் தோன்றி ஞர்கள். சாளுக்கிய அரசவம்சப் பெருமைக்குரியோருள் தானும் ஒருவன் என் பதை 2 ஆம் புலகேசி நிரூபித்தான். ஆப்பாயிகன் என்பவனேப் போரில் மூறி யடித்தான். வீமாதி ஆற்றிற்கு வடக்கே இவ்வெற்றி**யைப்** பலகேசி பெற்றுன். ஆப்பாயிகனின் கூட்டாளாகிய கோவிந்தன் என்பான் பலகேசியடன் சேர்ந்து கொண்டான். வனவாசி என்ற கடம்பர்களின் தலேநகரம் படையெடுப்பிற்குள் ளாகி நிர்மூலமாக்கப்பட்டது. தென் கன்னடத்தைச் சேர்ந்த ஆலுபரையும் மைசூரையாண்ட கங்களையும் புலகேசி தனது மேலாதிக்கத்தை ஏற்கும்படி செய்தான். கங்க மன்னன் துருவிநீதன் என்பவன் தனது பெண்பிள்ளேகளுள் ஒருத்தியைப் புலகேசிக்கு மணமுடித்து வைத்தான். 1 ஆம் விக்கிரமாதித்தனின் அன்னே இவளே. வட கொங்கணத்தை ஆண்ட மௌரியரின் தலேநகரான புரீ (எலிபன்றுதீவில்) தாக்குதலுக்குள்ளாகி மீண்டும் அடிமைப்படுத்தப்பட்டது. புரீ நகாம் மேற்குச் சமுத்திரத்தின் இலக்குமி எனப் புகழப்பட்டது. புலகேசி யின் ஆயுதபலத்தின் புகழ் எட்டுத்திக்கும் பாவியது. வட இந்தியாவில் வளர்ந்து வரும் ஆதிக்கம் கண்டு சிலர் அஞ்சினர். இதன் விளேவாக இலாதரும், மாலவ ரும், கூர்ச்சாரும் ஒருவர்பின் ஒருவராகப் புலகேசியின் ஆணேயை ஏற்று அவ னுக்கு அடிபணிந்தனர். எனவே வெகு விரைவில் சாளுக்கியப் போரசின் வட எல்லே மகீயாற்றங்களைவரை விரிவடைந்தது. வாழ்வில் வெற்றி வாகை சூடி நின்ற ஹர்ஷன் தக்கணத்தின் மீது படையெடுத்தான் நர்மகை நடுக்கரையில் ஹர்ஷணே எதிர்த்துப் போரிட்டுப் புலகேசி முதல் முதலாக அவனேப் பெருந் தோல்விக்குள்ளாக்கினுன். பல யானேகள் போரிற் கைப்பற்றப்பட்டன. புலகேசி யின் ஆட்சிக்காலத்தின் முதல் மூன்று அல்லது நான்கு ஆண்டுகளுக்குள் இச் சாதனேகள் இடம் பெற்றன.

புலகேசி தனது இனய சகோதானு விட்டுணுவர்த்தனே அரசஞக்கித் தலேப் பட்டினத்தின் பொறுப்பையும் அவனிடமே கொடுத்தான். பின்னர் தக்கணத் தின் கிழக்குப் பகுதிகளில் போர் தொடுத்து நாடு பிடிக்கும் பணியில் தன் படையை ஈடுபடுத்திஞன். தென் கோசலரும் கலிங்கரும் முதலில் அடிபணிந் தனர். அடுத்துப் பித்தாபுரம் தாக்கித் தகர்க்கப்பட்டது. குளுலா (கொலேயர்) குளத்தருகே நடைபெற்ற ஒரு கடும் போரில் விட்டுணுகுண்டினியர் வென்ற டக்கப்பட்டனர். அடுத்துப் பல்லவர் புலகேசியின் ஆணேயின் கீழ்க் கொண்டு வாப்பட்டனர். மேலும் செல்வதற்கு முன் பல்லவரின் எழுச்சி பற்றிக் கவனிப் போம்.

தமிழகத்துக்குள் படையெடுத்த களப்பிரர்களேத் தொடர்ந்து தமிழ் நாட்டில் அரசியல் துறையிலே குழப்பமேற்பட்டது. 6 ஆம் தாற்றுண்டின் இற திப் பகுதியில் இரு அரசர்களின் நடவடிக்கைகள் தமிழகத்தின் அரசியல் **வர** லாற்றை மறுபடியும் தொடக்கி வைக்கின்றன. காஞ்சிபுரத்தைத் தலேப்பட்டின மாகக் கொண்ட பல்லவ வம்சத்து அரசனை சிம்மவிட்டுணு அவர்களுள் ஒரு வன். மதுரையிலிருந்து ஆட்சி செய்த கடுங்கோன் பாண்டியன் மற்றவன்னான். சிம்மவிட்டுணு களப்பிரர்களின் ஆதிக்கத்தை அடக்கிக் காவிரியின் எல்லேவரை அமைந்த நிலப்பரப்பைத் தனது ஆணேயின் கீழ் கொண்டுவந்தான். பாண்டியர் களுடனும் இலங்கையை ஆண்ட மன்னனுடனும்கூட சிம்மவிட்டுணு என்ற பல் லவன் போரிட்டான். விட்டுணுவை வழிபட்டு வந்த இப் பல்லவ அரசன் '' அவனிசிம்மன்''' என்ற பட்டத்தையும் பெற்றுன். மகாபலிபாத்திலுள்ள (மாமல்லபாம்) வராகக் கற்குகையில் சிம்மவிட்டுணுவின் உருவமும் அவன் மக னுன 1 ஆம் மகேந்திரவர்மனின் உருவமும் செதுக்கப்பட்டுள்ளன. 575-600 வரை சிம்மவிட்டுணுவின் ஆட்சி நிலவியதாகக் கொள்ள இடமுண்டு. இவனே அடுத்து ஆட்சிக்கு வந்தவன் 1 ஆம் மகேந்தொவர்மனவான். 1 ஆம் மகேந்திரவர்மன் போரில் ஆற்றலும் சமாதான ஆர்வமும் கொண்டு பல துறைகளில் திறமையுள் ளவனுகவும் விளங்கினுன். 1 ஆம் மகேந்திரவர்மன் மத்தவிலாசன், விசித்திரசித் தன், குணபான் போன்ற பட்டங்களேப் பெற்றிருந்தான். கட்டிட நிர்மாணப் பணியில் முதன்மை பெற்ற மகேந்தொவர்மன் ஒரு கவிஞருகவும் இசைக்கலேஞ குகவும் விளங்கினுன். சில காலம் சமண சமயத்தைத் தழுவிய மகேந்திரவர்மன், அப்பர் சுவாமிகளின் அருள் பெற்று சமணத்தைத் துறந்து சைவசமயத்தை எற்றுன். 1 ஆம் மகேந்திரவர்மனின் தந்தையின் காலத்தில் இருந்தது போலவே இவன் ஆட்சிக் காலத்தின் (600-630) ஆரம்பத்தில் பல்லவ ஆணேயின் வட எல்லே கிருட்டிணே நதிக்குச் சுறிது அப்பால் அமைந்திருந்தது. பல்லவ அரசின் வட எல்லேயில் விட்டுணுகுண்டினியரின் அரசிருந்தது.

விட்டுணுகுண்டினியரைத் தோற்கடித்த 2 ஆம் புலகேசி 1 ஆம் மகேந்திரவர் மனுடன் பலப் பரீட்சை செய்து பார்க்க முடிவு கட்டினுன். மகேந்திரவர்மனின் வளர்ந்து வந்த அதிகாரம் 2 ஆம் புலகேசியின் ஆதிக்கத்திற்குப் போட்டியாக அமைந்தது. பல்லவ நிலப் பாப்பிற்குள் புகுந்த 2 ஆம் புலகேசியின் படைகள் புல்லலூர் வரை தடையின்றி முன்னேறிச் சென்றது. பல்லவ தலேப்பட்டினத்தி னின்றும் 15 மைல் தொலேவிலுள்ள புல்லலூரில் போர் நடைபெற்றது. மகேந் திரவர்மனுல் தன் தலேநகரைப் பாதுகாக்க முடிந்ததேயொழியத் தன் வட மாநிலங்களேப் பாதுகாக்க முடியவில்லே; அவற்றை எதிரிக்குப் பறிகொடுத் தான். இதனேத் தொடர்ந்து நெடுங்காலமாகச் சாளுக்கியர்களுக்கும் பல்லவர் களுக்கும் இடையே மோதல் ஏற்பட ஆரம்பிக்கிறது.

## தென் இந்திய வரலாறு

வெற்றி கொண்டு திரும்பிய (621 வரை) புலகேசி ஆந்திரநாட்டை ஆளும் பொறுப்புள்ள பிரதான ஆள்பதியாக விட்டுணுவர்த்தனனே அனுப்பிவைத்தான். மீதியாக உள்ள பிரதேசங்களேக் கைப்பற்றுவது விட்டுணுவர்த்தனனின் கடமை களுள் ஒன்று என்று பணிக்கப்பட்டது. தன் கடமையை 631 ஆம் ஆண்டளவில் விட்டுணுவர்த்தனன் முற்றுப் பெறச் செய்தான். பின்னர் தன் சகோதானின் அனுமதியுடன் தெலுங்குநாட்டில் ஒரு புதிய அரசவம்சத்தை ஏற்படுத்தினுன்; இதைத் தொடர்ந்து 5 நூற்றுண்டு காலம் வரை தெலுங்கு நாடு விட்டுணுவர்த் தனனின் அரசவம்சத்தினர்களிடமே இருந்தது.

2 ஆம் குசுறு என்ற பாரசீக மன்னனின் அரசசபைக்கு 625-26 இல் புலகேசி தூதுவருவேணே அனுப்பி வைத்தான். அனேகமாகப் பாரசீக தூதுவனுரெ வனும் புலகேசியின் அரசசபைக்கு அனுப்பப்பட்டிருத்தல் வேண்டும்.

போவாக் கொண்ட புலகேசி பல்லவர்களே எதிர்த்து முடிவான வெற்றி பெற எண்ணி மீண்டும் படையெடுத்தான். மகேந்திரவர்மன் நீங்கிய பின் அவன் **மகன் 1** ஆம் நாசிம்மவர்மன் மகாமல்லன் (630-68) ஆட்சிப் பொறுப்பை **ஏற்** ருன். இக்காலத்தில் பல்லவர்களின் சிற்றாசர்களாக இராயலசீமையை ஆண்டு கொண்டிருந்த வாணரைப் புலகேசி தாக்கத் தொடங்கினுன். இராயலசி ்மையைப் படைவலியாற் கைப்பற்றிப் பல்லவப் பெருநிலத்துள் புகுந்து தலேநக ாத்தை அணுகினுன். அளுல் நாசிம்மவர்மன் சாளுக்கியரைப் பல போர்களில் தோற்கடித்தான். காஞ்சுபாத்திலிருந்து 20 மைல் கிழக்கே அமைந்த மணிமங் சுலம் என்ற இடத்திலேயும் சாளுக்கியர் தோற்கடிக்கப்பட்டார்கள். நாசிம்ம வர்மனின் துணேயுடன் இலங்கையின் அரச உரிமையைப் பெற்ற மானவர்மன் என்ற இலங்கை மன்னன் இப்போர்களில் தனக்கு உதவிய நாசிம்மவர்மனேச் சிறந்த முறையிலே ஆதரித்து நின்றுன். புலகேசி மேற்கொண்ட படையெடுப்புத் தோல்வியிலே முடிவுற்றது. வெற்றியிஞல் ஊக்குவிக்கப்பட்ட நாசிம்மவர்ம**ன்** வஞ்சம் தீர்க்கும் நோக்குடன் சாளுக்கிய நாட்டின் மீது படையெடுத்தான். சாளுக்கிய தலேநகரான பாதாமியைக் கைப்பற்றி அந் நகரின் அரணிலும் தன் மேலாதிக்கத்தை - நிலேகொள்ளச் செய்தான். 2 ஆம் புலகேசி இப் போரிலே இறந்திருக்க வேண்டும். இவன் இறப்புடன் சாளுக்கியப் போரசு சின்னு பின்னப்பட்டுச் சிதறுண்டது. ''பாதாமி கொண்ட நாசிம்மன்'' என்ற பெயர் சாளுக்கிய தலேநகளைப் பல்லவன் கைப்பற்றிய பின் அவனுக்கே கொடுக்கப் பட்ட கௌாவப்பட்டமாகும் பாதாமியில் உள்ள மல்லிகார்ச்சுனதேவரின் கோவிலின் பின்புறத்தே உள்ள குன்று ஒன்றில் காணப்படுகின்ற கல்வெட்டு பாதாமியை நாசிம்மவர்மன் கைப்பற்றியமை பற்றிச் சான்று பகருகின்றது. இக் கல்வெட்டு நாசிம்மவர்மனின் ஆட்சியின் 13 வது ஆண்டில் நிறுவப்பட்டது.

சாளுக்கிய முடியாட்சியின் வாலாற்றிலே இந்திகழ்ச்சி நெருக்கடி மிக்க ஒரு காலத்தில் இடம் பெற்றது. சாளுக்கியச் சிற்றாசர்கள் தனியாசுகள் நிறுவத் தொடங்கினர். புலகேசியின் இரு மைந்தர்கள்கூடப் பிரதான ஆள்பதிகளாக இருந்து தனியாசுகளே அமைக்க முயன்றனர். புலகேசியின் மற்றுமொரு மக னே விக்கிரமாதித்தன், அவனது தாய்வழிப் பாட்டனை கங்க தாருவிநீதனின் துணேயுடன் பல்லவப் படையெடுப்பை எதிர்த்துத் தந்தையின் போசின் ஐக் கியத்தை நிலநாட்ட முயன்ருன். பாதாமியினின்று நாசிம்மவர்மனே வெளி பேறும்படி கட்டாயப்படுத்தினுன். சுயாட்சிகளேத் தொடங்கிய தன் சகோதார் களேயும் எனேய சிற்றாசர்களேயும் போரில் வென்றுன். போசசு துண்டுதுண்டா வதை இவன் தடுத்து நிறுத்தினுன். புதிதாக அமைந்த முடியாட்சியின் மன்ன னென விக்கொமாதித்தன் தன்ளேப் (654-5) போகடனப்படுத்தினுன். விக்கிர மாதித்தனின் இளேய சகோதானு சயசிம்மவர்மன் என்ற அரச அபேமான முள்ள இளவாசன் தென் குஜராத் அல்லது லாதா என்ற அழைக்கப்பட்ட போதேசத்தின் போதான ஆள்பதியாக நியமிக்கப்பட்டான்.

பல்லவ அரசன் 642 இல் தனது தலேநகருக்குத் திரும்பியிருத்தல் வேண்டும். இதன் பின் மானவர்மன் என்ற இலங்கை அரசனுக்கு உதவிசெய்யும் பொருட்டு இரு கடவை தன் கடற்படையை அனுப்பி வைத்தான். இரண்டாவது முறை யாக இலங்கைக்கு அனுப்பப்பட்ட கடற்படை வெற்றி கண்டது. அனுராதபுரி யைக் கைப்பற்றி ஆட்சி புரிந்த மன்னணே மானவர்மன் கொன்று அனுராதபுரி யைக் கைப்பற்றி ஆட்சி புரிந்த மன்னணே மானவர்மன் கொன்று அனுராதபுரி யைக் கைப்பற்றினன். எனினும் மானவர்மன் மீண்டும் நாடுகடத்தப்பட்டுப் பல் லவ நாடு சென்று தஞ்சம் புகுந்தான். அனேகமாக நாசிம்மவர்மனின் மறை வின் பின்பே மானவர்மன் பல்லவ அரண்மணேயில் தஞ்சம் புகுந்திருத்தல் வேண்டும்.

\* சோழர், சோர், களப்பிரர் ஆகியோரையும் பாண்டியரையுமே நாசிம்மவர் மன் போரில் வென்றவன் என்று குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. எனினும் இப்போர் கள் பற்றிய விபாங்கள் எவையும் கிடைக்கவில்லே. டும்மவிட்டுணு (575–600) ஆரம்பித்த பல்லவ ஆணே நாசிம்மவர்மன் காலத்திலே மிகுந்த பலமும் புகழும் பெற்று விளங்கியதென்பதிற் சந்தேகமில்லே. நிருமாணப்பணியில் முதன்மை பெற்று விளங்கிய நாசிம்மவர்மன் காலத்திலேயே பல்லவப் போசின் பிரதான துறைப்பட்டினமான மாமல்லபுரம் நிருமாணிக்கப்பட்டிருத்தல் வேண்டும். நா சிம்மவர்மன் பாதாமி மீது போர் தொடுப்பதற்குச் சில காலத்திற்கு முன்ன ோயே யுவன் சுவன் என்ற சீன யாத்திரிகன் சாளுக்கிய நாட்டையும் பல்லவ நாட்டையும் சுற்றிப் பார்த்துச் சென்றுன். 2 ஆம் புலகேசி, நாசிம்மவர்மன் ஆகியோர் காலத்திருந்த சாளுக்கிய, பல்லவ அரசுகள் பற்றிய சில பிரயோசன மான விபாங்கள் யுவன் சுவன் குறிப்புகளிற் காணப்படுகின்றன. 668 இல் நா சிம்மவர்மன் இறந்தான். அவனது மகனுன 2 ஆம் மகேந்திரவர்மனே அடுத்து ஆட்சிக்கு வந்தான். 2 ஆம் மகேந்திரவர்மன் அவனது குறுகிய ஆட்சிக்கால**த்** தில் 1 ஆம் விக்கிரமாதித்தனுடன் மோத வேண்டிய சந்தர்ப்பம் ஏற்பட்டது. மகேந்திரவர்மனுக்குப்பின் 1 ஆம் பாமேசுவரவர்மன் ஆட்சிக்கு வந்தான். இவன் காலத்தில் சாளுக்கிய மன்னனுன விக்கிரமாதித்தன் பல்லவர் மீது தாக் குதல் நடாத்தினை; அப்பொழுது பாண்டிய மன்னனை 1 ஆம் அரிகேசரி பாரங்குசன் மாறவர்மன் (670-700) என்பவனின் ஆதாவும் சாளுக்கிய விக் கொமாதித்தலுக்குக் கிடைத்தது.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

தென் இந்திய வரலாறு

பாண்டிய முடியாகின் எழுச்சி பற்றி நாம் இந்நிலேயில் கில குறிப்புகள் கூற வது பொருத்தமுடையதே. பல்லவ அரசனின் தோற்றத்துடன் பாண்டிய முடி யாசின் எழுச்சியும் இடம் பெற்றிருத்தல் வேண்டும். எனினம் பாண்டிய மடி யாசின் முதல் இரண்டு மன்னர்களான கடுங்கோன் (590-620) பற்றியும் அவன் மகனுன மாறவர்மன் அவனிசூளாமணி (620-645) பற்றியும் நாம் அதிக வாலாற் றக் குறிப்புகள் பெற முடியவில்லே. ஆயின் பாண்டிய நாட்டில் களப்பிரர்களின் மேலாதிக்கத்துக்கு, முற்றுப்புள்ளியிட்டுப் பாண்டிய அரசின் ஆதிக்கத்தைப் புத்துயிர் பெறச் செய்த மன்னர்கள் இவர்கள் இருவருமே என்பதிற் சந்தேக மில்லே. சயந்தவர்மன் என மறு பெயர் கொண்டிருந்த சேந்தன் என்ற பாண்டி யனே மூன்றும் மன்னனுவான். இவன் சோ நாட்டின் மீது தன் ஆதிக்கத்தைச் செலுத்தி வானவன் என்ற பட்டத்தையும் தனக்குச் சூட்டிக்கொண்டான். பாண் டிய ஆதிக்கத்தைப் பாப்ப இவன் மகஞன அரிகேசரி மாறவர்மன் (670-700) பெரி.தும் முயன்றுன். பெரும் போர் வீரஞகத் திகழ்ந்த அரிகேசரி மாறவர்மன் பல போர்களில் ஈடுபட்டான். இவற்றுட் கில தனதுகாலப் பல்லவ மன்னனே எதிர்த்து நடத்தப்பட்டவையாகும். பல்லவர்களின் எதிரியாகிய 1 ஆம் விக்கிர மாதித்தன் என்ற சாளுக்கிய மன்னனுடன் பாண்டிய மன்னன் கூட்டணி நிறுவி யிருக்கலாம் என்பது ஏற்றுக்கொள்ளத் தக்கதே.

சாளுக்கிய மன்னன், 1 ஆம் நாசிம்மவர்மனின் படையெடுப்பினின்றும் தன் நாட்டைக் காப்பாற்றியபின் தந்தையைக் கொன்றோோப் பழிவாங்க முயன் ருன். பல்லவ சாளுக்கிய மோதல் 2 ஆம் மகேந்திரவர்மன் காலத்திலும் இடம் பெற்றது. 2 ஆம் மகேந்திரவர்மன் மைசூர் நாட்டிற்கு அருகே தோற்கடிக்கப் பட்டான். பாமேசுவாவர்மன் காலத்தில் விக்கிரமாதித்தன் காஞ்சிபாம் வரை படையுடன் முன்னேறிஞன். படையை எதிர்க்க முடியாத பாமேசுவாவர்மன் தலேமறைவானுன். விக்கிரமாதித்தனுடைய போர்ப்படை காவேரி ஆற்றங்கரை வரை சென்றது. உறையூரில் படைமுகாம் அமைத்த விக்கிரமாதித்தன் தனது நண்பஞன பாண்டிய மன்னனுடன் இணேந்து கொண்டான். மறைந்திருந்த பாமேசுவாவர்மன் பெரும்படை தொட்டிப் பூவிக்கிரமன் என்ற விக்கிரமாதித்த னின் கங்கர்வம்ச நண்பனுடன் விளந்தையில் போர் தொடுத்தான். போரில் பாமேசுவாவர்மன் முடியில் இணேக்கப்படும் விலேமதிப்புள்ள இரத்தினக்கல்லேப் பறி கொடுத்தான். உக்கிரோதயம் என்ற கல்பதித்த கழுத்தணி ஒன்றும் எதிரி களுக்கானது. போர் முடிவு தனக்குச் சாதகமாகவில்லாத போதிலும் அவன் தயங்களில்லே. பின்னர் உறையூருக்கு வடமேற்கில் 2 மைல் தொலேவிலுள்ள பெரு வளநல்லூரில் எதிரிகள் படைகளேப் பாமேசுவாவர்மன் தோற்கடித்தான். வினயாதித்தன், விசயாதித்தன் என்ற விக்கிரமாதித்தனின் மகணேயும் போனே யும் பாமேசுவாவர்மனின் போர்ப்படை தேர்ல்வியுறச் செய்து, பல்லவ நிலப் பாப்பினின்றும் சாளுக்கிய ஆதிக்கத்தை முடிவுக்குக் கொண்டு வந்தது. இத் துடன் விக்கிரமாதித்தன் சாளுக்கிய முடியாசுக்குத் திரும்பிவிட்டான். பாமேசு வரவர்மனின் படைகள் சூறையாடிய பெருந்தொகையான பொருள்களுடன் திரும்பின.

ு விக்கிரமாதித்தனின் மகனுன வினயாதித்தன் (681-696) சமாதானமும் சுபீட்சமும் மிக்க ஒரு கால எல்ஃயில் ஆட்சி புரிந்தான். சாளுக்கியப் பல்லவ மோதல்கள் வாளவு வய்ந்தன. வினயாதித்தன் வட இந்தியாவினுள் படை கொண்டு பகுந்தான். இப்படையெடுப்பில் வினயாதித்தனின் மகனை விச யாதித்தன் பெரும் புகழ் பெற்றுன். இப்படையெடுப்பின் பலன் இதுவே. விச யாதித்தனே மிக நீண்ட காலம் (696-733) ஆட்சி புரிந்த பாதாமி கால மன்ன வொன். விசயாதித்தனின் காலம் மிக்க அமைதியும் சுபீட்சமும் நிறைந்து **லி**ளந்தியது. ஆலய நிருமாண வேலேகள் அதிகம் இடம் பெற்றன. இவனேத் தொடர்ந்து 2 ஆம் விக்கொமாதித்தன் ஆட்சியின் ஆரம்பப் பகுதியில் சிந்துப் பொதேசத்திலே நிலேகொண்டிருந்த அராபியர்கள் மேலும் தமது ஆதிக்கத்தைப் பாப்பினர். தக்கணம் நோக்கிப் பாவிய செல்வாக்கிற்குப் புலகேசியின் எதிர்ப்பு உறுதியாக முடிவுகட்டியது. சயசிம்மவர்மனின் மகனே இப் புலகேசி, சயசிம்ம வர்மனே அரச அபிமானத்துடன் தனது சகோதானுன 1 ஆம் விக்கிரமாதித்தனே ஆதரித்து நின்றவன். புலகேசியின் சேவைகளே 2 ஆம் விக்கொமாதித்தன் பெரி தும் பாராட்டிப் பல பட்டங்கள் வழங்கினுன். அவற்றுட் புவிவாழ் மக்களின் தஞ்சம் என்ற பொருள்படும் 'அவனிஜனசிரய' என்பது ஒரு பட்டமாகும். சாளுக்கியப் போரசின் கீழ் இருந்த சிற்றாசனை இராட்டிரகூட தந்திவர்மன் என்பவனும் அராபியர்களே எதிர்க்க ஒத்துழைத்துச் சாளுக்கிய மன்னனின் நன்மதிப்பைப் பெற்றனன்.

2 ஆம் விக்கிசமாதித்தன் பல்லவர்களுடன் தொடுத்த போரே அவன் ஆட்சிக் காலத்தின் முக்கிய நிகழ்ச்சியாகும். காஞ்சி நகரை மும்முறை தோற்கடித்தவன் என இவன் பற்றிய குறிப்புக்கள் கூறுகின்றன; இனித்திரும்பவும் நாம் பல்லவர் பற்றிக் குறிப்பிடுவது பொருந்தும்.

1 ஆம் பரமேசுவாவர்மன் 1 ஆம் விக்கிரமாதித்தனே வெற்றிகொண்டபின் காஞ்சிபாத்தில் தொடர்ந்து ஆட்சிபுரிந்தான். 680 இல் 1 ஆம் பாமேசுவாவர்மன் இறக்க அவன் மகனை 2 ஆம் நாசிம்மவர்மன் இராசசிம்மன் (680-720) என்ப வன் மன்னளுன். சமாதானமும் சுபீட்சமும் நிலவிய இவன்காலச் சாளுக் கியர் ஆட்சியை இவனது நீண்டகால ஆட்சியும் ஒத்ததெனலாம்; அழகான பெரிய கோவில்கள் பல நிர்மாணிக்கப்பட்டன. காஞ்சிபுரத்துக் கைலாசநாதர் கோவிலும் கடற்களையில் அமைந்த மாமல்லபுரக்கோவிலும் இவனது நிருமா ணப்பணிக்குச் சிறந்த எடுத்துக் காட்டுகளாகும். இலக்கியத் துறையிலும் இயக் கங்கள் பல இடம் பெற்றன. சொல்லலங்கார வல்லுனரான தண்டி என்பார் இவ னது அரசசபையில் பல்லாண்டுகள் வாழ்ந்திருத்தல் வேண்டும். இராசசிம்மன் சீனநாட்டிற்குத் தாதுவர்களே அனுப்பி வைத்தான். இவன் காலத்தில் கடல் வழி வர்த்தகம் பெரிதும் வளர்ந்தது. இவனது இறப்பின் பின் இவன் மகனுன 2 ஆம் பாமேசுவாவர்மன் (720-731) என்பான் மன்னளுனே. திருவடி என்னும் இடத் தில் அமைந்த சிவன் கோவில் இவனுலேயே அமைக்கப்பட்டிருத்தல் வேண்டும். இக்கோவிலில் 2 ஆம் பாமேசுவான் காலத்தைச் சேர்ந்த கல்வெட்டு ஒன்று

### தென் இந்திய வரலாறு

காணப்படுகிறது. ஆயின் இக்கோவில் பல முறைக**ள் பழுதுபார்க்கப்பட்டிருத்** தல் வேண்டும் என்று எண்ண இடம் உண்டு.

பாமேசுவாவர்மனின் ஆட்சிக்காலத்தின் பிற்பகுதியில் தலேநகாம் 2 ஆம் லிக்கிரமாதித்தன் என்ற சாளுக்கிய இளவாசனுல் தாக்கப்பட்டது. 2 ஆம் விக்கிரமாதித்தனுக்குக் கங்க இளவாசன் இறையப்பன் என்பவன் துணேபுரிந் தான். சிறீபுருடன் என்பவனின் மகனே இறையப்பன். பெருந் தியாகங்கள் செய்தே பல்லவர் சமாதானத்தைப் பெற்றனர். சிறீபுருடனின் முயற்சிகளுக்குப் பாமேசுவாவர்மன் எதிர்நடவடிக்கைகள் எடுத்துத் தோல்வி கண்டான். விளாந்தே என்னும் இடத்தில் நடைபெற்ற போரில் பாமேசுவாவர்மன் கங்க அரசனுலே கொலே செய்யப்பட்டான். பல்லவ மன்னர்களின் குடையையும் "பெருமானடி" யென்ற பட்டப்பெயரையும் கங்க அரசன் கைப்பற்றிக் கொண்டான்.

பாமேசுவாவர்மனின் இறப்பின் பின் முடியாட்சியில் பெரும் நெருக்கடி ஏற்பட் டது. இவனே அடுத்து அரச உரிமைபெற முடியுடைய மன்னர் எவரும் இருக்க னில்லே. பல்லவ தலேநகரில் இருந்த உயர் அதிகாரிகள், கற்ற அந்தணர் களின் கழகமான "கடிகை"யுடன் கலந்தாலோசுத்து மக்களது அபிப்போயத் தையும் பெற்று ஒரு தூணே அரசவம்சத்தின் இளவாசனே ஆட்சிக்குரியவனுகத் தெரிவு செய்தனர். இரண்யவர்மனின் மகனை 2 ஆம் நந்திவர்மனே இவ்வாறு தெரிவு செய்யப்பட்ட மன்னனுவான். தாய் வழியிலும் தந்தை வழியிலும் தாய் மையான அரசவம்ச வழித்தோன்றல் என்ற காரணத்தால்தான் நந்திவர்மன தியமிக்கப்பட்டான் என்று காரணம் காட்டப்பட்டது. நந்திவர்மன் ஆட்சிக்கு வந்ததை எதிர்த்து நின்று தமக்கும் அரசுரிமை உண்டு என்று வாதிடவல்ல இளவாசர்கள் இருந்தனர். அவர்களுள் ஒருவன் நந்திவர்மனேக் காஞ்சுபுரத்துள் வானிடாது எதிர்த்தனர். அவர்களுள் ஒருவன் நந்திவர்மனேக் காஞ்சுபுரத்துள் வானிடாது எதிர்த்தனர். அவர்களுள் ஒருவன் நந்திவர்மனேக் காஞ்சுபுரத்துன் வானிடாது எதிர்த்தனர். அவர்களுள் ஒருவன் நந்திவர்மனேக் காஞ்சுபுரத்துன் வானிடாது எதிர்த்தனர். அவர்களுள் ஒருவன் நந்திவர்மனேக் காஞ்சுபுரத்துன் தொமாயனுக்குப் பல்லவ அரசில் ஓரளவு ஆதாவு இருந்ததுடன் பாண்டிய அர சும்கூட அவனே ஆதரித்து நின்றதென்று குறிப்புகள் கூறுகின்றன.

பாண்டியர் முடியாட்சியிலே, அரிகேசரி பாரங்குசனின் பின் அவன் மகன் கோச்சடையன் ஆட்சிக்கு வந்தான் (700—730). கோச்சடையன் இரணதோன் என்றும் அழைக்கப்பட்டான். கோச்சடையன் ஆக்கொமிப்புப் போர்கள் நடாத் திப் பாண்டிய ஆதிக்கத்தைக் கொங்கு நாட்டிலும் நிலேபெறச் செய்தான். திரு நெல்வேலிக்கும் திருவாங்கூருக்கும் இடையே அமைந்துள்ள குன்றை யாண்ட 'ஆய்' என்னும் சிற்றாசன் தொடக்கிய கலகத்தை அடக்கி அப்பகுதியையும் கோச்சடையன் தனதாக்கிக் கொண்டான். கோச்சடையனின் ஆட்சி 730 ஆம் ஆண்டில் முடிவடையவே அவன் மகன் 1 ஆம் மாறவர்மன் இராசசிம்மன் என் பவன் ஆட்சிபீடம் அமர்ந்தான். இராசசிம்மன் தன் ஆட்சியின் முற்பகுதியில், சித்திரமாயனுக்கு உதவி புரியும் பொருட்டு, நந்திவர்மன் பல்லவமல்லனுடன் போர் தொடுத்து அவனேப் பல முறை தோற்கடித்தான்; ஈற்றில் நந்திவர்மன் பல்லவமல்லனேக் கும்பகோணத்திற்கருகிலுள்ள நந்திக்கிராமம் என்ற இடத்தில் முற்றுகையிட்டான். உதயசந்திரன் என்ற பல்லவப்படைத்தளபதி பல போர்க ளில் பாண்டியப் படைகளே வெற்றி கண்டவன்; இவன் நந்திக் கிராமத்தின்மீது இடப்பட்ட முற்றுகையை நீக்கிச் சித்திரமாயனேயும் சிரச்சேதம் செய்தான். இகன் மூலம் பல்லவ ஆட்சி பாதுகாப்பான நிலேயையடைந்தது. 2 ஆம் விக்கி மாதித்த சாளுக்கியனுடன் சேர்ந்து பல்லவமல்லனே எதிர்த்து நின்ற ஏனேய எதி ரிகளேயும் உதயசந்திரன் எதிர்த்து அழித்தான். சபாவம்ச அரசன் உதயணனும் நிசாட பொதேசத்தின் சிற்றாசனுக விளங்கிய பிருதிவிவியாக்கொகன் எ**ன்**போ னும் அனேகமாகச் சாளுக்கியருடன் இணேந்து நின்று பல்லவமல்லனே எதிர்த்தி ருத்தல் வேண்டும். விக்கிரமாதித்தன் கங்கர் வம்சச் சிற்றாசனை சிறீபுருடன் என்பவனின் துணேயுடன் பல்லவ அரசின்மேல் (740 வரை) படையெடுத்தான். பல்லவமல்லனின் நீண்ட ஆட்சியிலேற்பட்ட மிகப் பெரிய அபாயம் இப்படை யெடுப்பாகும்; இது அவனுடைய ஆட்சியின் ஆரம்பகாலத்திலேற்பட்டது; ஆயின் பொதுவாக இப்படையெடுப்பின்போது விக்கிரமாதித்தன் மிக நிதான மாகவே நடந்து கொண்டான். நந்திவர்மனேத் தோற்கடித்துத் தலேநகரைத் **தன** தாக்கிக்கொண்டபோதிலும் நகரை அவன் எவ்வகையிலேனும் சிதைவுறுத்த வில்லே நன்கொடைகள் பல தாராளமாக ஈய்ந்து மக்களேத் திருப்திப்படுத்தி ளுன். கைலாசநாதர் கோவிலுக்கும் பிறகோவில்களுக்கும் உரித்தான தங்கக் குளியல்களே அக்கோவில்களுக்குத் திருப்பிக்கொடுத்தான். இவ்வாறு வழங்கப் பட்ட செய்தியை விக்கிரமாதித்தன் கைலாசநாதர் கோவில் கற்றாண் கல் வெட்டொன்றில் கன்னடத்திற் பொறித்தான். 1 ஆம் நாசிம்மவர்மன் காலத்தில் அவன் சாளுக்கிய தலேநகராகிய பாதாமியைக் கைப்பற்றியதன் விளேவாகத் தோன்றிய அவமான நிலேயை விக்கிரமாதித்தன் காஞ்சியைக் கைப்பற்றிய செய்கை அகற்றிவிட்டது. இதன் பின் பல்லவ அரசனேத் தன் முடியாட்சிக்குப் பொறப்பாக விட்டு விக்கொமாதித்தன் தன் சொந்த நாட்டிற்குத் திரும்பிச் சென்றுன். இவன் ஆட்சியின் பிற்பகுதியில் இவனது மகன் கீர்த்திவர்மன் தலே மையில் பல்லவநாடு மீண்டும் ஒரு முறை படையெடுக்கப்பட்டது. வெற்றிகா மாக நடந்த இப்படையெடுப்பின்போது பல யானேகளேயும் பெரும் பொன்னே யும் அணிகலன்களேயும் எதிரிகளிடமிருந்து கைப்பற்றிக்கொண்டு கீர்த்திவர்மன் தாயகம் திரும்பினுன்.

விக்கொமாதித்தன் ஆட்சிக் காலத்திலும் அவீனயடுத்து அரசாண்ட அவனது மகனுகிய 2 ஆம் கீர்த்திவர்மன் காலத்திலும் (744—5) கோவில் கட்டும் திருப் பணி தொடர்ந்து நடைபெற்று வந்தது. 2 ஆம் கீர்த்திவர்மனும், கங்கர் வம்ச சிற்றாசனுன சிறீபுருடனும், பாண்டிய அரசனுடன் மோதும் நிலேயேற்பட்டது. 1 ஆம் மாறவர்மன் இராசசிம்மன் என்ற பாண்டிய அரசன் காலத்தில் பாண் டியர் ஆதிக்கம் கொங்கு நாட்டைத் தனதாக்கிக்கொண்டு அதற்கு அப்பாலும் பாவத் தொடங்கியது. இவன் காவேரியைக் கடந்து மழகொங்கம் என்ற நாட்டை அடிமைப்படுத்தினுன். இப்பொதேசம் திருச்சுராப்பள்ளி, தஞ்சாவூர் ஆகிய மாவட்டங்களுக்கு இடைப்பட்ட பகுதியில் அமைந்துள்ளது. சாளுக்கிய அரசணேயும் அவனது சுற்றாசனேயும் வெண்பை என்ற இடத்தில் நடந்த பெரும்

னுன். போரில் அதெகமானேப் புறமுதுகுகாட்டச் செய்து மேற்குக் கொங்கு தாட்டு மன்னனேயும் கைப்பற்றி வந்தான். யானேகள் பல கொங்குநாட்டினின் அம்கொண்டுவரப்பட்டன. கொங்குநாடு பாண்டியப் போரசுடன் இணேக்கப்பட் டது. கொங்குநாட்டு அரசன் மதுரையில் காவலில் வைக்கப்பட்டான். பாண்டி யன் பல்லவ நாட்டுள் ஊடுருவிச்சென்று தொண்டை நாட்டிலுள்ள பெண்ணே டாற்றங்கரையில் அமைந்த அரசூர் என்னும் இடத்தில் படைமுகாம் அமைத் தான். இவ்வாறு பாண்டியன் முன்னேறியமையினுல் நந்திவர்மன் விரும்பிய வாறு பாண்டியர் ஆதிக்கத்தைக் கட்டுப்படுத்த முடியவில்லே. எனவே பாண்டி யரை எதிர்த்து அமைக்கப்பட்ட கூட்டணி தகர்த்தது.

1 ஆம் வாகுணன் வேறு சில போர்களிலும் வெற்றிபெற்றுன். தென் திருவாங் கூரி வுள்ள வேணுடுவரை 1 ஆம் வாகுணன் படையுடன் சென்றுன். விலினம் என்ற பலம்வாய்ந்த படையாணேத் தாக்கிக் கைப்பற்றித் திருவாங்கூர்ப் பகுதி பைத் தன்ஞீணயின்கீழ்க் கொண்டுவந்தான். வேணுட்டு அரசனுக்குத் தூணயா பிருந்தவனும் இரு நாடுகளுக்கும் இடைப்பட்ட குன்றுகளின் தலேவனைக விளங் **கிய**வனுமான ஆய் சிற்றாசனேப் போரில் தோல்வியுறச் செய்**தா**ன். இப்போர் களின் விளேவாகப் பாண்டிய ஆதிக்கம் திருச்சிராப்பள்ளிக்கு அப்பாற் சென் றது. தஞ்சாவூர், சேலம், கோயம்புத்தூர் ஆகிய மாவட்டங்களும் இவற்றிற்குத் தெற்கே அமைந்த எல்லாப் பிாதேசங்களும் பாண்டிய ஆணேயின்கீழ் கொண்டு வாப்பட்டன. சிறீமாற சிறீவல்லபன் (815—62) என்ற இவனது மகன் காலத் திலும் நாடு கைப்பற்றும் கொள்கை தொடர்ந்து கையாளப்பட்டது. 1 ஆம் சேன னின் (831—51) ஆட்சிக் காலத்தில் சிறீமாற சிறீவல்லபன் இலங்கைமீது போர் தொடுத்து வட மாகாணத்தை நாசம்செய்து தலேநகரையும் கொள்ளே யடித்தான். பின்னர் சேன அரசன் பாண்டியர்களுடன் ஒரு உடன்பாட்டிற்கு வந்தமையினுல் பாண்டியர் படை இடம்விட்டகன்றது. இதையடுத்துப் பல்லவர் தலேமையில் அமைந்த சக்திமிக்க அரசக் கூட்டணி ஒன்றை எதிர்த்துச் சமாளிக்க வேண்டிய நிர்ப்பந்தம் சிறீமாறனுக்கு ஏற்ப**ட்டது. இக்கட்டத்தில்** பல்லவ வாலாறு பற்றி நாம் சிறிது சிந்திப்பது அவசியம்.

வாகுணனே எதிர்த்துப் போடப்பட்ட திட்டங்கள் தோல்வியுற்றதன் பின்னர் நந்திவர்மன் பல்லவமல்லன் என்பவன் 795 வரை ஆட்சிபுரிந்தான். பல்லவமல் லன் விட்டுணு வழிபாட்டில் ஈடுபட்டவன். இவன் கலேகளின் காவலனுகவும் திகழ்ந்தான். பல கோவில்களேத் திருத்தியதுடன் புதிய கோவில் பலவற்றை யும் நிர்மாணித்தான். காஞ்சிபுரத்தில் அமைந்த வைகுந்தப்பெருமாள் கோவில் புதிதாக அமைக்கப்பட்டவற்றுள் ஒன்றுகும். இக்கோவிலில் பல்லவமல்லன் ஆட்சிக்கு வரும்வரை நடைபெற்ற சம்பவங்களேத் தொடர் சிற்பங்களாகத் காணலாம். வைணவ ஆழ்வார்களுட் புகழ்பெற்ற திருமங்கை ஆழ்வார் பல்லவ மல்லன் காலத்தவரேயாவர்.

நந்திவர்மனின் பின் அவன் மகன் தந்திவர்மன் (795—845 வரை) ஆட்சிக்கு வந்தான். 1 ஆம் வாகுணன் தலேமையிலும் சிறீமாறன் தலேமையிலும் இடம்பெற்ற பாண்டிய அரசின் வளர்ச்சி வட பகுதி நிலங்கள் சிலவற்றைப் பாண்டிய அச

8-R 3017 (1/65)

போரிற் பாண்டியன் தோற்கடித்தான். பின்னர் கங்கர் வம்ச இளவாசி ஒருத்**தி** யைத் தன் மகனுக்குப் பெண்ணுக ஏற்றுச் சாளுக்கியருடன் சமாதானம் செய்து கொண்டான்.

பாதாமியை ஆண்ட சாளுக்கிய வம்ச இறுதி மன்னன் 2 ஆம் கீர்த்திவர்மனு வான். எல்லோராவில் 742 இல் ஆட்சு புரிந்த தண்டிதுர்க்கன் என்ற இராட்டிர கூட இளவாசனின் நடவடிக்கைகள் 2 ஆம் கீர்த்திவர்மன் ஆதிக்கத்தைப் பெரி தும் பாதித்தன. மகீ, நருமதை, மகாநதிபோன்ற ஆற்றங்களைகளில் தண்டி தூர்க்கனுடைய ஆரம்பகால அலுவல்கள் இடம் பெற்றன. 'மாளவ' த்தை யாண்ட கூர்ச்சார்களேயும் கோசல கலிங்க மன்னர்களேயும் சிறீசைலம் நாட்டை யாண்ட தெலுங்குச் சோடரையும் தண்டிதுர்க்கன் அடிமைகொண்டான். இராட்டிரசுட இளவரசனின் படைகள் காஞ்சிவரை சென்றன. தனது படைப் பலத்தை நிரூபித்துக் காட்டிய இராட்டிரசுட இளவரசன் நிந்திவர்மன் பல்லவ மல்லனுக்குத் தன் மகளான ' இரேவா' என்பவளே மணமுடித்து வைத்து அவ னுடன் உறவை ஏற்படுத்திக்கொண்டான். கீர்த்திவர்மனின் அயல் மாநிலங் களேக் கைப்பற்றியதன்மூலம் தனது அரசியல் ஆதிக்கத்தைத் தண்டிதுர்க்கன் நிலேபெறச் செய்தான். 752 அல்லது 753 இல் தன்னேத் தக்கணத்தின் அதிபதி என்று பிரகடனப்படுத்திக் கொண்ட தண்டிதூர்க்கன் கீர்த்திவர்மனின் அரசி யல் ஆதிக்கத்துக்குச் சாவுமணியடித்தான். கீர்த்திவர்மன் முக்கியத்துவமற்ற நிலேயில் இரண்டு மூன்று ஆண்டுகள் இதன் பின்னும் ஆட்சிபுரிந்தான். பிந்**திய** காலக் கல்வெட்டுகளிற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது போன்று சாளுக்கியரின்' இராச் சியசிறீ' ஆதிக்கம் இவன் காலத்தே உலகினின்றும் மறைந்துவிட்டது.

2 ஆம் நந்திவர்மனின் ஆட்சிபற்றி மீண்டும் கவனிப்போம். இவன் கங்க முடியாசை எதிர்த்துப் படையெடுத்தான். சிறீபுருடனேத் தோற்கடித்துச் செல் வங்கள், அணிகலன்கள் பல வரிந்து பெற்றுக்கொண்டான். இவ்வாறு பெற்ற வற்றுள் " உக்கிரோதய" என்ற விலமதித்தற்கரிய இரத்தினமுள்ள கழுத்தணி யும் இடம் பெற்றது. நந்திவர்மனின் கீழ் பானுப் போதேசத்தை ஆட்சிபுரிந்த சிற்றாசனு சயநந்திவர்மனுக்குக் கங்கர்களிடமிருந்து கைப்பற்றிய சில நிலப் பகுதிகளே நந்திவர்மன் நன்கொடையாகக் கொடுத்தான். இந்திகழ்ச்சி 775 இல் இடம்பெற்றிருத்தல் வேண்டும். சாதில பாரந்தக நெடுஞ்சடையன் அல்லது 1 ஆம் வாகுணமகாராசன் (765—815) எனப்பட்டவனுடனும் நந்திவர்மன் மோதிக்கொண்டான். 1 ஆம் இராசசிம்மன் என்ற பாண்டிய மன்னனின் பின் ஆட்சிக்கு வந்த, அவன் மகனே 1 ஆம் வாகுணமகாராசன் என்பவனைன். காவேரி ஆற்றின் தென் கரையில் உள்ள பெண்ணுகடம் என்னும் இடத்தில் (775 வரை) பல்லவப் படைகள் தோல்விகண்டன.

வளரும் பாண்டிய அரச ஆதிக்கத்திற்கு எதிராகப் பல்லவமல்லன் அரச கூட்டணி ஒன்றை நிறுவ முயன்றுன். கொங்கு நாடு, கோள நாடு, அதிகமான் ஆண்ட தகரே (தர்மபுரி) போன்றனவற்றுடன் பல்லவமல்லன் நட்புறவு பூண் டான். ஆயின் பாண்டிய மன்னன் இக்கூட்டணிக்குக் குறைந்தவனல்லன்; சம வலிமையுடன் பல போர்களில் ஈடுபட்டுப் பாண்டிய அரசன் வெற்றி வாகைகுடி

## தென் இந்திய வரலாறு

சின்கீழ்க் கொண்டுவந்தது. இதன் விளேவாகத் தந்திவர்மன் தன்னுட்டின் தென் பகுதியில் கணிசமான நிலப்பாப்பைப் பறிகொடுக்க வேண்டிய நிர்ப்பந்தத்திற் குள்ளாஞன். அத்துடன் இராட்டிரசுடரின் அரசியல் ஆதிக்க வளர்ச்சி மற்று மோர் எதிர்ப்புச் சக்தியாக அமைந்தது. இந்நிலேயில் இராட்டிரகூடரின் வாலாறு பற்றிச் சிறிது கூறுவது பொருத்தமுடையதாகும்.

தண்டிதார்க்கன் பிள்ளேகள் இன்றி இறக்கவே அவன் மாமனை 1 ஆம் கிருட் டிணன் 756 இல் ஆட்சிப் பொறப்பேற்றுன். 1 ஆம் கிருட்டினன் தலேமையில் சாளுக்கிய அரசும் முற்ருகத் தோற்கடிக்கப்பட்டது. இராட்டிரசுடரின் புதிய முடியாட்சியின் ஆதிக்கம் பல திசைகளிலும் வளர்ந்தோங்கியது. அவன் தெற்குக் Gகாங்கணத்தைக் கைப்பற்றி அங்கே சிலாரா என்ற சிற்றாச வம்சத்தை ஆளும்படி பணித்தான். கங்கர் நாட்டின்மீதும் படையெடுப்புகள் இடம் பெற்றன. சிறீபுருடன் (768) என்பவன் தோற்கடிக்கப்பட்டான். 1 ஆம் கிருட் **டிண**னின் மேலாதிக்கம் கொங்குநாட்டு அரசர்களால் அங்கீகரிக்கப்பட்டது. வேங்கியில் அமைந்த கீழைச் சாளுக்கிய முடியாட்கியை எதிர்த்து 2 ஆம் கோவிந்தன் என்ற முடிக்குரிய இளவாசனின் தலேமையில் படை ஒன்று அனுப் பப்பட்டது. வேங்கியை ஆண்ட 1 ஆம் விசயாதித்தன் (755—772) 2 ஆம் கோவிந்தனின் மேலாதிக்கத்தைப் போரின்றியே ஏற்றுக்கொண்டான் (769— 770). எல்லோராவில் அமைந்த கைலாசநாதர் கோவிலே நிர்மாணித்த கிருட்டி ணைனின் பின் 2 ஆம் கோவிந்தன் (772—775) ஆட்சிபுரிந்தான். கோவிந்தன், **நந்தி**வர்ம**ன், ப**ல்லவமல்லனுடன் சேர்ந்து நின்று (777—8) 2 ஆம் சிவமார**ீன** ஆதரித்தான். துக்கமார இறையப்பன் என்ற 2 ஆம் சிவமாறனின் சகோ**தானு** டைய எதிர்ப்பைச் சமாளித்துக் கங்கரின் அரசுகட்டில் சிவமாறனுக்கு உரிமை யாக்கப்பட்டது. கோவிந்தன் ஒரு பொதுப்பற்ற மன்னன். இதஞல் போர்வம் படைத்த அவன் சகோதானை துருவன் அரசைக் கைப்பற்றத் திட்டமிட்டான். பல்லவர்களின தும் கங்கர்களின தும் உதவியைக் கோளிந்தன் நாடிஞன். அத் துடன் வேங்கி அரசனும் மாளவ அரசனும் கோவி**ந்த**னுக்குத் துணே நின்*று*ர் கள். அவ்வாறிருந்தும் தருவன் அவர்களேத் தோற்கடித்து மன்னனுன். கோவிந்தன் எவ்வாறு தன்னுயிரைப் போக்கிக் கொண்டான் **என்**பது தெளி வாகவில்லே. துருவன் 780 இல் ஆட்சிக்கு வந்தான். கோவிந்தனின் நண்பர்க ளேத் தண்டிப்பதே துருவனின் முதல் அரசபணியாக அமைந்தது. இவன் 2 ஆம் சிவமாறனேக் கைதுசெய்து சிறையிலிட்டான். பல்லவமல்லனிடமிருந்து யானே கள் பல திறையாகப் பெற்றுன். விந்திய மலேயைக் கடந்த துருவன் மாளவத் தின் கூர்ச்சரமன்னனே நாட்டைவிட்டுத் தூத்தினுன். வத்சராசன் என்ற பெ**யர்** தாங்கிய இவ்வாசன் பா**லேவன**த்துக்குத் துரத்தப்பட்டான். து<sub>ரு</sub>வன் வேங் கியை எதிர்த்துச் சென்றபோது 4 ஆம் விட்டுணுவர்த்தனன் சில நிலங்களேயும் தன் மகளான சீலமகாதேவியையும் தானமாகக்கொடுத்து அவனுடன் சமா தானம் செய்துகொண்டான். மாளவத்தில் துருவனுக்குக்கிடைத்**த** வெற்**றியைத்** தொடர்ந்து கங்கை—யமுனேப் பகுதியின்மீது அவன் படையெடுத்தான். இங்கு வங்கத்தையாண்ட தர்மபாலணேத் தோற்கடித்துத் துருவன் **புகழ்பெற்***ரு***ன்**.

தன் மைந்தர்களில் மிகவும் திறமைசாலியாக விளங்கிய 3 ஆம் கோவிந்தனேத் **தன்றைட்**டின் அடுத்த மன்னனுக்கி வைத்த தாருவன் முடிதுறந்தான். தாரு வன் 793—4 இல் இறந்தபின் உரிமை மறுக்கப்பட்ட ஏனேய சகோதார் களின், குறிப்பாக கம்பகன் என்ற மூத்த சகோதானின், எதிர்ப்பைச் சமா ளிக்க வேண்டிய நிர்ப்பந்தம் 3 ஆம் கோவிந்தனுக்கு ஏற்பட்டது. தனக்கு ஆத **ாவைத்** தேடிக்கொள்ளும் முகமாக 2 ஆம் சிவமாற**ணச் சிறையினின்றும் விடு வித்**தான். ஆயின் 2 ஆம் சிவமாறன் எதிர்பார்த்ததற்கு **மா**றுக, கம்பகனுட**ன்** இணேந்துகொண்டான். 12 மன்னர்களின் கூட்டணியொன்றைக் கோவிந்தன் **தனித்து நின்று** முறியடித்தான். **எனி**னும் வெற்றிகண்டு பெருமிதமடையாமல் **திதானமாக நடந்**துகொண்டான். கம்பகன் கங்கவாடியின் பிரதான ஆள் பழியாக நியமனம் பெற்றுன். கோவிந்தனின் இளேய சகோதார்களில் ஒருவன் **அ**ரசபற்றடன் கடமையாற்றிய**டை**க்கா**க** இலாதா என்னும் பொதேசத்தின் போதான ஆள்பதியாக நியமனம் பெற்று**ன். 2 ஆம் சிவமாறன் திரும்பவும்** சி**றை** யிடப்பட்டான் உள்நாட்டில் ஏற்பட்ட எதிர்ப்புகளே ஒடுக்கியபின் வட **இ**ந்தியா நோக்கி 3 **ஆ**ட் கோவித்தன் படையெடுத்தான். மாளவத்தையா**ண்ட** கூர்ச்சார மன்னதைய 2 ஆம் நாகபட்டனேயும் அவன் நண்பனை சந்திர குப்த**ீனயும் இவன்** போரில் வெற்றிகண்டான். இந்தச் சந்திரகுப்தன் பற்றி**ய** பிற குறிப்புகள் எவையுமில்லே. இலாதாவுடன் மாளவம் இணேக்கப்பட்டது. கணேசியை ஆண்ட சக்கராயுதன் என்ற வடநாட்டு அரசனும் அவன் பாத **காவலதை வி**ளங்கிய தர்மபாலனும் கோவிந்தனின் மேலாதிக்கத்தை ஏற்**றக்** கொண்டனர். நர்மதையாற்றங்களையில் 802 இல் தன்**டு திரும்பும்போது** சி**றீ** பவனத்தில் கோளிந்தன் முகாமிட்டான். இங்கு எதிர்கால மன்னனுன 1 ஆம் அமோகவர்சன் என்பவன் இவனுக்கு மகளுக வந்துதித்தான். சிறீபவனத்தி **லி**ருந்து **தக்**கணத்துக்குக் குறுக்கே விரைந்து (803—4) பல்லவநாடு போய்ச் சேர்ந்தான். தந்திவர்மணேத் தோற்கடித்துக் காஞ்சித்தலேநகருட் புகுந்தான். அங்கு இலங்கைத் தூதுவனின் அரச சாணுகதியையும் ஏற்றுத் துங்கபத்திரை ஆற்றங்களைக்குத் திரும்பி வந்து தனது முகாமை இராமேசுவா தீர்த்தம் என் **ஹ**ம் இடத்தில் அமைத்துக்கொண்டான். 4 ஆம் விட்டுணுவர்த்தனனும் அ**வன்** பின் ஆட்சிக்கு வந்த 2 ஆம் விசயாதித்தனும் (808) வேங்கியை ஆண்ட மன் னர்களாவர். இவர்கள் கோவிந்தனின் அரச அதிகாரத்தின் வலிமையை உண**ர்ந திருந்**தனர். விசயாழித்தன் பெரும் போற்றல் படைத்த போர்**வீான். நரேந்திர** பிரிகாாசன் (அசாரேறு) என்ற பட்டத்தைப் பெற்றிருந்தவன். 3 ஆம் கோவி**ந்** தன் வேங்கி அரசுரிடையை விரும்பி விசயாதித்தனே எதிர்த்துப் போராடிய தன் உறவு வழிச் சகோதானுன வீமாசாலுகியை ஆதரித்து நின்றுன். இத **கை**ல் விசயாதித்தனுக்குத் தொல்ஃயேற்பட்டது. கோவிந்தன் இராட்**டிரகட** அரசவம்சத்தவர்களின் தலேசிறந்த மன்னர்களுள் ஒருவன். இவ**னது அரச** சபைப் புலவர்கள், சிறீகிருட்டிணன் பிறந்த பின் யாதவர்கள் பெற்ற பலத்தை 3 ஆம் கோவிந்தனின் பிறப்பின் பின் இராட்டிரகூடர்கள் பெற்றன**ர் என்று** பகழ்ந்து பாடினர்.

#### முப்பேராககளின் மோதல்

### தென் இந்திய வரலாறு

தூரதெற்கில் நிகழ்ந்த சம்பவங்கள் பற்றி மேற்கொண்டும் கவனிப்பது போருந்தும். பல்லவு கந்திவர்மனின் நீண்ட ஆட்சிக்காலத்தில் தெற்கில் ஆக் கிரமிப்பு நடாத்திய பாண்டிய ஆதிக்கத்தை அவஞல் எதிர்த்துநிற்க முடிய வில்லே. அதேபோன்று வடக்கில் அமைந்த இராட்டிரகூடர்களின் மிரட்டலேயும் தாக்கு தலேயும் பல்லவ தந்திவர்மனுல் சமாளிக்க முடியனில்லே. இவனேயடுத்து 3 ஆம் நந்திவர்மன் (844—66) என்பவன் ஆட்கிபுரியத் தொடங்கினுன். இவன் தந்தையைவிடத் திறமைசாலி. சிறீமாற சிறீவல்லப பாண்டியன் என்ற இவன் காலத்து மன்னனே எதிர்க்க ஒரு சக்திமிக்க கூட்டணியொன்றை இவன் அமைத்துக் கொண்டான். தெள்ளாறு என்ற இடம் வட ஆற்காடு மாவ**ட்டத்** தின் வந்திவாசிக்கு அருகே அமைந்துள்ளது. பாண்டிய அரசன் தெள்ளாற் றில் 3 ஆம் நந்திவர்மனுல் தோற்கடிக்கப்பட்டான். இவனுடைய நண்பர்களா கத் கொங்கரும் சோழரும் இராட்டிரகூடருமே சேர்ந்துகொண்டனர். பாண்டி யரின் ஆக்கொமிப்பு எவ்வளவிற்கு வளர்ந்தது என்பதற்கு நல்ல எடுத்துக் காட்டாக இப்போர்கள் அமைகின்றன. இத**ைல் ந**ந்திவர்மனுக்கு ஆ**தாவு** பெறவது சுலபமானதாக அமைந்தது. தெள்ளாற்றிற் கிடைத்த வெற்றி ஒரு திருப்பு முனேயாக அமைகிறது. நந்திவர்மனுக்கு ''தௌ்ளாறெறிந்த நந்தி'' என்ற பட்டம் கிடைத்தது. பின்னர் நந்திவர்மன் பல வெற்றிகளே யீட்டிப் பாண்டியப் போர்ப்படையைப் பின்வாங்கச் செய்தான். பாண்டிய முடியாட்சி யின் இருதயமென அமைந்த வைகையாற்றின் களைவரை பலலவ சேனே சென்றது.

எனினும் காலப்போக்கில் சிறீமாறன் தான் இழந்த பலத்தைத் திரும்பப் பெற்று நந்திவர்மனயும் அவனே ஆதரித்து நின்ற அரசர்கள் கூட்டணியையும் ரும்பகோணத்திற்கு அருகே போரில் தோல்வியுறச் செய்தான்.

3 ஆம் நந்திவர்மன் தோல்வி கண்டு மனம் சளேயாத பெருமன்னனுவான். பலலவ ஆதிக்கத்தை முன்பிருந்த நிலேக்கு 3 ஆம் நந்திவர்மன் உயர்த்தி லைத்தான். இலக்கியம், கலேகள் போன்றவற்றை வளர்ப்பதற்குத் தயங்காது பலிசில்கள் வழங்கி ஆதரித்து நின்றுன். சக்திமிக்க கடற்படையொன்றை இவன் ∎ாலல் கொண்டிரூந்தானெனும் சூறிப்புகள் உள்ளன. சீயம் நாட்டின் தக்சுவா— பா என்னும் இடத்தில் கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ள கல்வெட்டு ஒன்று தமிழில் உள்ளது. வங்காள விரிகுடாவிற்கு எதிர்ப்புறத்தில் கண்டெடுக்கப்பட்ட இக் கல்வெட்டு, பல்லவர்கள் கடல் கடந்துகொண்டிருந்த தொடர்புபற்றிக் குறிப் பிடுகின்றது. ஒரு விட்டுணு கோவிலும் அவனிநாாணம் என்ற இவனது பட்டம் தாங்கிய குளமும் இக்கல்வெட்டிற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன. ந**ந்**திவ**ர்மனே** அடுத்து அவன் மகன் நிருபதுங்கன் ஆட்சிக்கு வந்தான். நிருபதுங்கன் 860 லரையில் யுவராசனுக வந்தான். இவனது தாயார் ஒரு இராட்டிரசுட இன வாசியாவாள். நிருபதுங்கன் என்ற பல்லவ இளவாசன் கும்பகோணத்திற்கு <u>அ</u>ருகே காவேரியாற்றின் கிளேயாகிய அரிசில் ஆற்றங்கரையில் நிகழ்ந்*த* போரில் பாண்டியரைத் தோற்கடித்தான். இக்கினேயாறு காரைக்காலின் அருகில் கட லுடன் கலக்கிறது. இங்கு ஈட்டிய வெற்றியின் விளேவாகத் தந்தைக்கு **ஏற்பட்**ட தோல்விக்கு ஈடாக நிருபதுங்கன் பழிவாங்கினுன்.

அரிசில் ஆற்றங்களையில் சிறீமாறன் தோற்றடிக்கப்பட்டது ஒரு தனி நிகழ்ச்சி யன்று. சிறீமாறன் நாடு கைப்பற்றும் முயற்சிகள் பலவற்றில் ஈடுபட்டமைக்காக ஒரு பட்டமும் பெற்ரூன். 'பாசக்காக்கோலாகலன்' (படைசூழ்ந்த பகை வளை எதிர்த்து நின்ரூன்) என்பதுவே அப்பட்டமாகும். 2 ஆம் சேனன் என்ப வன் இலங்கையைச் சேர்ந்தவன். இவன் (851-85) 1 ஆம் சேனனின் பின் இலங் கையின் ஆட்சி உரிமையைப் பெற்ரூன். இவன் 1 ஆம் சேனனின் உறவுவழி வந்த மருமகனைான். 2 ஆம் சேனன் பல்லவருடனும், பாண்டிய அரசுக்கு உரலம் கோரிய ஓர் ஏமாற்றுக்காரனுடனும் இணேந்துகொண்டான். 2 ஆம் சேனன் மதுரை முடியாட்சிக்குள் ஒரு படையை அனுப்பி வைத்தான். அரிசில் ஆற்றங்களையில் இடம் பெற்றன. இப் படையெடுப்பு பூரண வெற்றி தந்தது. தலேநகாம் தகர்க்கப்பட்டது. புண்பட்ட சிறீமாறன் உயிர் துறந்தான். அவன் மகன் 2 ஆம் வாகுணவர்மன் 862 இல் சிங்களப்படைத் தளபதியால் முடி சூட்டப்பட்டான்.

இராட்டிரகூட முடியாட்சியை 3 ஆம் கோவிந்தனின் பின் அவன் இளேய மகன் அமோகவர்சன் (814) பொறுப்பேற்றுன். அமோகவர்சன் நிருபதுங்கன் என்னும் மற்றோர் பெயரும் கொண்டிருந்தான். இளவலாக இருந்த அரசனின் ஆட்சியின் ஆரம்பகாலம் முழுவதிலும் தொல்லேகள் சூழ்ந்திருந்தன. 2 ஆம் விசயாதித்தன் என்ற கீழைச் சாளுக்கிய மன்னனும் கங்க அரசனை 1 ஆம் இராசமல்லனும் அதிகாரிகளே ஆதரித்து ஒரு பாவலான கலகத்தை இராட்டிர கூட அரசில் ஏற்படுத்தினர். இலாதா என்ற பகுதியில் ஆட்சிபுரிந்த கர்க்கன் என்ற இவனது உறவுவழிச் சகோதான் ஒருவன் மிகவும் நோமையாக அமோக வர்சனே ஆதரித்தும் பாதுகாத்தும் வந்தான். கலகம் அடக்கப்பட்டது. அமோக வர்சன் 821 இன் முன் ஆட்சியில் நிலேபெற்றுன். அமோகவர்சனின் 64 வருட நீண்ட கால ஆட்சியில் அவனது வியாபித்த பெரும் அரசில் எப்போதாவது அமைதி நிலேபெற்றது என்று நாம் கூறுவதற்கில்லே. இராட்டிரகூடர்களின் பிடியினின் ஆம் வேங்கி முடியாட்சியை விடுவிக்க 3 ஆம் குணக விசயாதித்தன் என்பவன் தீவிர முயற்சி எடுத்தான். 850 இல் மீண்டும் கீழைச் சாளுக்கியருடன் இராட்டி**ரகூட**ருக்குப் போர் ஏற்பட்டது. 3 ஆம் விசயாதித்தன் 2 ஆ**ம்** விசயாதித்தன் போனவான். கர்நூல் மாவட்டத்திலுள்ள தம்பபுரிக் (கம்பகம்) கருகே விங்காவல்லி என்னுமிடத்தில் இரத்தம் சிந்திக் கடும்போர் நடாத்திய அமோகவர்சன் உறுதியான வெற்றியைப் பெற்றுன். இப் போரின் பின் குணக விசயாதித்தன் அமோகவர்சனின் மேலாதிக்கத்தை ஏற்று அவன் ஆட்சி முடியு**ம் வரை** பற்றுள்ளவனுக இருந்தான். கங்க வம்ச அரசனுன இறைய**ன்** என்பவன் (837-70) இராட்டிரகூட அரசை எதிர்த்துக் கலகம் செய்தான். இக்கலகத்தை ஏனேய செற்றாசர்களும் ஆதரித்து நின்றனர். கங்க அரசன் இறையனுக்கு நீதிமார்கன் இரணவிக்கிரமன் என்ற பெயர்களும் உண்டு. இறை யன் 1 ஆம் இராசமல்லனுடைய மகனுவான். அமோகவர்சன் தளபதியான பங்கேசன் இக்கலகத்தை வெற்றியுடன் அடக்கினுன். எனினும் இக்கலகம்

முற்றுக ஒடுக்கப்படுவதன் முன் தலேநகரில் குழப்பம் ஏற்படவே தனபுதி அங்கு அழைக்கப்பட்டான். தலேநகரில் இடம் பெற்ற கலகத்தில் முடிக்குரிய இளவாச னை கிருடடிணனும் லாதாவை ஆண்ட 1 ஆம் தருவனும் கலத்தை கொண்ட னர். 1 ஆம் தருவன் அமோகவர்சனேக் காத்து நின்ற கர்க்கனின் மகனைவான். 1 ஆம் தருவனேப் பங்கேசன் போரில் கொலே செய்தான். தொடர்த்து அவன் மகனன அகாலவர்சனேயும் போனை 2 ஆம் தாருவனேயும் எதிர்த்துப் போர் நடைபெற்றது. 2 ஆம் தருவனுக்கு உறவினர் கிலர் பகைவராக மாறியதால் போச்சினே மேலும் சிக்கலடைந்தது. அத்துடன் நாட்டின் பின்புற எல்லேயில் அமைந்த கூர்ச்சாமன்னன் மிகிர போசன் என்பவன் படை கொண்டு இவனே மிரட்டினுன். இந்திலேயில் 860 இல் அமோவர்சனுடனுள்ள பிணக்கைத் தீர்த் துக் கொள்வது புத்தியாகும் என்ற முடிபிற்கு 2 ஆம் துருவன் வந்தான். இதன் விளேவாக கூர்ச்சாரின் திட்டமும் உறவினர் பகைமையும் ஒழிக்கப்பட்டு 867 முதல் 2 ஆம் துருவன் அச்சமின்றி ஆட்சியை நடத்தினை.

பங்கேசன் திருப்பி அழைக்கப்பட்டபின் கலகக்காரருக்கு எதி**ரான போ**ரின் பொறுப்பு குணக விசயாதித்தனிடம் ஒப்படைக்கப்பட்டது. கு**ணக விசயாதித்** தன் நோலம்ப இராச்சியத்துள் ஒரு படையை அணிவகுத்துச் சென்றுன். 1 ஆம் நோலம்பாதிராசன் மங்கி என்றும் அழைக்கப்பட்டான். அவனும் கலகக்காரருடன் சேர்ந்தமையாலேயே இவனேப் பங்கேசன் எதிர்த்துப் போராடினுன். போரில் மங்கி வெட்டிண்டு இறந்தான். கங்கவாடிவரை அமைந்த சாலே திறக்கப்பட்டது. இதன் பின் கங்கரின் படை தோற்கடிக்கப் பட்டதுடன் சமாதானம் செய்து கொள்ளவேண்டிய நிலே நீதிமார்க்கனுக்கு ஏற்பட்டது.

அமோகவர்சன் மதப்பற்றாள் மனப்பான்மையினன்; போனாவிட இலக் கியத்தில் பெரு விருப்பம் கொண்டவன். அரசசபை அலுவல்களில் நின்றும் பல தடவைகள் தன்னே விடுவித்துக் கொண்டு சமண சமயக் குரவர்களுடன் உறவா டிப் பொழுது போக்கி வந்தான். இந்து மதத்தை அமோகவர்சன் முறைப்படி கைவிட்டான் என்பது ஐயத்திற்குரியதேயாம். சமண மத தூலொன்றுன் "பிரசு நோத்தா இரத்தின மாலிகை" இவஞல் ஆக்கப்பட்டது என்று அபிப்போயப் படுகிருர்கள். நூலாடுரியாக விளங்கிய இவன் பிற தூலாகிரியர்களேப் பெரிதும் போற்றிப் பாதுகாத்து வந்தான். இந்திரபுரியை விடச் சிறந்த முறையிலே "மானியகேதம்" என்ற நகரை அமைத்ததற்காகப் புகழப்படுகிறுன். அரண் மனே கலேப்படைப்புக்களால் அலங்கரிக்கப்பட்டது. இளவாசிகளின் உபயோகத் திற்கெனத் தடாகத்துடன் கூடிய ஒரு புறம் அரண்மணேயில் ஒதுக்கப்பட்டது. அமோகவர்சனே அடுத்து 2 ஆம் கிருட்டிணன் (880) என்பவன் ஆட்சிக்கு வந் தான்.

இதேகாலத்தைச் சேர்ந்த சோ நாட்டு வாலாறு தெளிவற்றுக் காணப்படு தெறது. சோநாடு தொடர்ந்தும் பெருமாள் எனப்பட்டவர்களால் ஆளப்பட்டு வந்திருக்க வேண்டும். பல வம்ச அரசர்கள் கோளத்தைத் தாம் அடிமை கொண்டதாக உரிமை கொண்டாடிய போதிலும் அதற்குப் போதிய சான்று கள் இல்லே. 1 ஆம் நாகிம்மவர்மன் என்ற பல்லவனும் சேந்தன் என்ற பாண்டி பனும் சோரை வென்றமைபற்றி முன்னர் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. கோள பன்னடைன் பல்லவ மன்னன் சேர்ந்து 1 ஆம் வாகுணன் என்ற பாண்டிய **அரசனே எதிர்த்து**ப் போராடினுன். சிம்மவிட்டு*ணு, 3* ஆம் நந்திவர்மன் போன்ற எனேய பல்லவ மன்னர்கள் கோளத்தின் மீது தாம் ஆதிக்கம் செலுத்தியதாக உரிமை கொண்டாடுகின்றனர். சோ நாட்டிற்கும் பல்லவ நாட்டிற்கும் இடையே கலாசாரத் தொடர்புகள் நிலேபெற்றமைக்குச் சான்றுகள் பல இருக்கின்றன. மகேந்தொவர்மனின் மத்தவிலாசம் என்ற நாடகதால் மலேயாளத்தின் மாபுப்படி வந்த சாக்கியார் நடிகர்களால் பெரிதும் விரும்பப்பட்டது. தண்டியாசிரியர் இயற்றிய அவந்திசுந்தரி கதாசாரம் என்ற நூலில் காணப்படுகின்ற ஆதார **விபா**ங்கள் இவர் கோளத்தைப் பற்றிக் கொண்டிருந்த தெளிவான அறிவிற்குச் சான்றாரும். கோள நாட்டைச் சேர்ந்த பல படித்த பிராமணர்கள் காஞ்சிக்குச் சென்றதாகவும், பல்லவ அரச சபையில் வீற்றிருந்த தண்டி இவ்வந்தணர்களேக் காஞ்சியில் கண்டதாகவும் குறிப்புகள் உண்டு. சேந்தன் மாத்தொம் அன்றி ஏனேய பெரும்பாலான பாண்டிய அரசர்களும் சோரைத் தாம் அடிமைகொண்டதாக உரிமை பாராட்டுகின்றனர். 2 ஆம் புலகேசி, 1 ஆம் விக்கிரமாதித்தன், 2 ஆம் விக்கொமாதித்தன், 2 ஆம் கீர்த்திவர்மன் போன்ற பாதாமியைச் சேர்ந்த சாளுக் கியரும் சோரை அண்டதாகக் கூறிக் கொள்கின்றனர். 3 ஆம் கோவிந்தன், 3 ஆம் திருட்டிணன், தண்டிதர்க்கன் ஆகிய இராட்டிரகூடர்களும் சோநாட் டைத் தாம் அடிமை கொண்டதாகக் கூறுகின்றனர்.

பிந்திய காலத்தைச் சேர்ந்த கீர்த்தி வாய்ந்த சோ அரசர்களுட் சோமான் பெருமாள் என்பவன் ஒருவனுவான். இவன் 8 ஆம் நாற்றுண்டின் முடிவிலும் 9 ஆம் நூற்றுண்டின் தொடக்கத்திலும் வாழ்ந்தான். மாபுக்கதைகள் பல இவர் பற்றிக் கூறுகின்றன. இவர் இசிலாம் மதத்தைத் தழுவி மெக்காவிற்கு யாத்திரை சென்ரூர் என்று ஒரு கதை கூறுகிறது. இது நம்பத்தகுந்ததன்று. சோமான் பெருமாள் மிகுந்த மதப் பற்றுள்ளவனுக இருந்திருக்கவேண்டும். சோமான் பெருமாள் தத்தம் மதத்திற்கு உரியவர் என்று சமணர்களும், கிறீத்தவர்களும், சைவர்களும், இசிலாமியர்களும் உரிமை கொண்டாடினர். இவருக்கும் சுந்த**ர** மூர்த்தி நாயஞருக்கும் உறவு இருந்ததாகச் சைவ சமய மாபுக்கதைகள் கூறு கின்றன. இது பற்றிப் பிறிதோரிடத்தில் நாம் காணலாம். இவர் உலகைத் துறப் பதற்கு முன்னர் உறவினர்களுக்கும் சிற்றாசர்களுக்கும் தன் பாந்த அரசைப் **பகிர்ந்தனித்தா**ர். கி. பி. 825 வரை கொல்லம் என்னும் சகாப்தம் இடம் பெற்ற போது சோமான் பெருமாள் வாலாற்றிலிருந்து மறைந்து விடுகிறுர். இக்காலம் சோமான் கோள அரசைப் பிரித்தமையைக் கொண்டாடத் தொடங்கப்பட்டதா, சங்காாச்சரரியாரின் மலபரிபாகத் தத்துவம் சோ நாட்டிற் பாவத் தொடங்கிய மையைக் குறிக்கத் தொடங்கப்பட்டதா என்பது தெளிவாகத் தெரியவில்லே. **இது கொல்லம்** (குயிலொன்) என்ற இடத்தில் யூதவர்த்தகரின் சமூகம் ஒன்**று** அமைந்ததை நினேவூட்டுகின்றது என்றும் சிலர் கருதுகின்றனர். கொல்லம்

### தென் இந்திய வரலாறு

ஆண்டு, சோ வாலாற்றில் கொல்லத்தின் தோற்றத்துடன் ஆரம்பமா**யது என**வும் அழிவுடன் ஆரம்பமாயது எனவும் குறிப்பிடும் கல்வெட்டுக்கள் சி**ல காணப்படு** கின்றன.

இக்காலத்தில் அரசியல் வரலாற்றை உற்று நோக்கும்போது கலிங்கத்தைக் கிழக்குக் கங்கரின் அரசவம்சம் தொடர்ந்து ஆண்டு வந்தது **என்பது புலப்** படும். கங்கர் என்ற பெயரைக் கலிங்க அரசர்கள் கொண்டிருந்த போதிலும் மைசூரையாண்ட இதே காலத்தைச் சேர்ந்த கங்க அரசர்களுக்கும் கலிங்கத்தை யாண்ட கங்கருக்கும் தொடர்பு இருந்ததாகக் கூறுவதற்கிடமில்**லே. கலிங்கத்**தை **யாண்ட கங்கர் கி. பி. 498 என்ற காலத்திற்குச் சமமான ஒரு காலவரையறை** தொடங்கித் தமது ஆட்சிக் காலத்தைக் கணக்கிட்டுக் கல்வெட்டுக்கள் ப**ல** வற்றை நிறுவினர். கலிங்கத்துக் கங்கருக்கும் பிறருக்கும் தொடர்பே இருந்த தில்லே, சில சமயங்களில் கலிங்கத்திற்குத் தெற்கே அமைந்த தெ**லங்கு நாட்டை** யாண்ட, விட்டுணுகுண்டினியர்களும் அவர்கள் பின் அரசியல் பொதுப்பேற்ற சாளுக்கியரும் கலிங்க மன்னர் மீது தமது அரசியல் ஆதிக்கத்தினேத் திணிக்க மூயன்றனர். கிழக்குத் தக்கணத்தை இரண்டாம் புலகேசி (620) கைப்பற்றிய போது கலிங்கத்துக் கங்கர் அவனது மேலாதிக்கத்தை ஏற்றனர். இராட்டிர கூட தண்டிதர்க்கன் என்பவன் காலத்திலும் (750) இது போன்ற நிகழ்ச்சி இடம் பெற்றிருக்க வேண்டும். எனினும் கிடைக்கப்பெறும் கல்வெட்டுக்களில் இருந்து பார்க்குமிடத்து பிறருடைய அலுவல்களில் அவர்கள் தலேயிட்டது மில்லே, பிறர் தலேயிடக்கூடிய சந்தர்ப்பத்தை அவர்கள் ஏற்படுத்தவுமில்லே என்பது தெளிவு. பொதுவாக நோக்கின் மிகவும் அமைதியான வாழ்வைக் கலிங்கத்துக் கங்கர் மேற்கொண்டனர்.

அடுத்து, இக்காலத்தில் அமைந்த அரசியலமைப்புப் பற்றிய **விபாங்களே நாம்** அறிதல் முறையே எனினும், இந்திய அரசியல் அமைப்புப்பற்றிய **பூர்வீக காலங்** களின் அடிப்படை அம்சங்கள் சிலவற்றை நாம் கருத்திலிருந்து உணர்வது அவசியம். மக்களுக்கு அரசு மிகச் சிறிய அளவிலேயே பலன் தரும் என்று அவர்கள் கருதிரைகள். நிலவிய சமூக அமைப்பைப் பாதுகாப்பதே தன் கடன் என்று மன்னன் கருதினுன். உள் நாட்டிலேற்படக்கூடிய தொந்தாவுகளிலிருந் தும் வெளிநாட்டுத் தலேயீடுகளினின்றும் சமூகத்தைப் பாதுகாப்பது மன்னன் **கடமையாகும். இவ்வாறு காத்**தற்றொழிலே மேற்கொண்ட அர**சனுக்கு ம**க்க**ள்** தமது நிலவருமானத்தில் 16 பாகத்தை வரியாக வழங்கினர். சமூக அமைப்பு**ப்** பல வழிகளில் விரிந்திருந்தது : பலப்பாடு (சுருதி), மாபு (சிமிர்தி), மேலோர் பின்பற்றும் வழி (ஆசாரம்) என்பவற்றை வேராகக் கொண்டே **சமூக** அமைப்**பு** உருவாகியது. மக்களின் எண்ணற்ற சமூக, பொருளாதார, சமய நடவடிக்கை கள் மீது அரசனுக்கு இருந்த கட்டுப்பாடு மிகவும் குறைந்த அளவினதேயாம். அரசன் அல்லது அரசசபையின் சமூகத்திற்குப் பிணக்குகள் கொண்டுவாப்பட் டால் அவற்றை விசாரித்து நீதி வழங்குதல் என்ற வகையில் அரசன் சமூக உறவுகளில் தலேயிடுவதுண்டு. தாமாகவே இயங்கிவந்த எண்ணற்ற குழுக்களும், சங்கங்களும் மக்களேயும் அவர்களின் அன்றுட வாழ்வின் விபாங்க**ோயும் கண்** 

காணித்து வந்தன. பொதேசம், சாதி, தொழில் அல்லது மத நம்பிக்கைகள் போன்றவற்றைக் கருத்திற்கொண்டு இத்தகைய குழுக்களும் கழகங்களும் செயற்பட்டன. இக்குழுக்கள் பொதுவாகப் பழைய மாபுகளேயும் செயல்முறை களேயும் பின்பற்றி வந்தன. தேவை ஏற்படும்போதெல்லாம் புதிய முறைகளே யும் நடைமுறையில் கொண்டுவர இவர்கள் கயங்களில்லே. இக்குழுக்கள் குமக் கௌத் திட்டங்களே ஏற்படுத்திக் கொண்டன. தமது குழுவின் திட்டங்களேப் பற்றி உதுப்பினர்களுக்கு நன்முறையில் விளக்கம் கொடுக்கப்பட்டது. இக் குழுக்களின் திட்டங்கள் புதிய சூழ்நிலக்கேற்றவாறு மாற்றியமைக்கக்கூடிய மூறையில் இசைந்து கொடுப்பனவாக அமைந்தன. வழமையாக அமைந்திருந்த ஒரு பொதுச்சபை ஆண்டிற்கொரு தடவையோ, குறிப்பிடப்பட்ட விழா எடுப் பதற்காகவோ, ஏதாவது சடங்குகளே நிறைவேற்றுவதன் பொருட்டோ கூடி வந்தது. அன்**ருட அலு**வல்களேச் செயற்குழு ஒன்று கண்காணித்து வந்தது. இச் செயற்குழு**வில்** குறிப்பிடப்பட்ட சில குணுதிசயங்களேக் கொண்டோரே இடம் பெற்றனர். திருவுளச் சீட்டு இழுப்பதன் மூலம் இவர்கள் நியமனம் பெற்றனர். தீர்மானங்கள் பெரும்பான்மை வாக்கெடுப்பின் அடிப்படையிலேயே நிறைவேற் றப்பட்டன வெனினும் இக்குழுக்கள் எல்லோரும் ஏற்கக்கூடிய வகையில் கருத்துச்சமாசத்தை ஏற்படுத்தித் தீர்மானங்களே ஏகமனதாக நிறைவேற்றவே **ஷயன்று வந்து**ள்ளன. வர்த்தகர்களுக்கெனச் செயற்பட்ட குழுக்களுள் மணி**க்** கிராமம், நாஞதேசிசு என்பன சிலவாகும். 500 க்கு மேற்பட்ட ஐயவோல் என்ற தொழிற்சங்கங்கள் இயங்கின. இத்தொழில்களே மேற்கொண்டோர் பல திறப்பட்டவராவர். எண்ணே வாணிபர், நெசவாளர்கள், கன்ஞர், மாணவர்கள், சன்னியாசிகள், கோவிலடியார்கள், குருமார் போன்ற பலதிறப்பட்டோர் தமக்கெனக் கழகங்களே நிறுவித் தமது தொழிலே வளர்த்து வந்தனர். இவை தவிரக் கிராம அடிப்படையிலும் உயர் பிரிவின் அடிப்படையிலும் பிரதேச சபைகள் இயங்கிவந்தன. அரசாங்கத்திற்கும் அரசனுக்கும் தொடர்பற்ற வகையில் இக்கழகங்கள் செயற்பட்டு வந்தன.

கொள்கையளவில் சமூகத்தைக் காக்கும் பொறுப்புச் சிறப்பான பிரிவினா கிய சத்திரியரைச் சார்ந்திருந்தது. ஒரு பிரதேசத்தை ஆளும் ஆற்றலும் துணி வும் உள்ள ஒருவன் சத்திரியனுகச் சேர்ந்து செயற்படத் தொடங்குகின்ருன். அத் தகையவர் உடனடியாகத் தயங்காது அரசனென்று ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டனர். இவ்வாறு துணிந்து செயற்பட்டோர் வெற்றிகாணும்போது அரசராகி மக்களின் நன் மதிப்பைப்பெறும் பொருட்டு அறிஞர்களேக்கொண்ட சபைகளே நிறுவிக் கல் வியையும் கலேகளேயும் போற்றி வளர்த்தனர். தன்மீதும் அரச குடும்பத்தின் மீதும் கவிதைபாடும் மாபு ஊக்குவிக்கப்பட்டது. போர்செய்து நாடுபிடிப்பது அரசர்களின் கடமை என்று கருதப்பட்டது. அரசனேப்பற்றிய இத்தகைய கணிப்பினுல் அடிக்கடி போர் மூண்டது. சச்சரவுகளின் விளேவாக ஆதிக்கம் சேலுத்தியவர்கள் நில்மையிலும் மாற்றங்கள் தென்பட்டன. இத்தகைய போர் களின் வினேவாக ஏற்படுத்தப்பட்ட அரசியல் மாற்றங்கள் சமூக அமைப்பையே நாகரீகத்தின் இயல்பையோ இந்தியாவில் அதிகம் மாற்றியமைக்கவில்ல; ஆயின்

தென் இந்திய வரலாறு

வேறு நாடுகளில் மாற்றங்கள் ஏற்பட்டிருப்பதை நாம் காணலாம். ஒரு போாசு நிலேபெறுவதுடன் சுபீட்சமும் தொடர்ந்து நிலவுமாயின் இலக்கியம், கலே ஆகிய துறைகளில் பெரும் முன்னேற்றம் ஏற்படுவது இயல்பே.

வாழ்வு மாறுபடாது தொடர்ந்து இயங்கிவாத் துணேநின்ற மாபுகள் சமூக அமைப்பைப் பாதுகாக்து நின்றன. அரசியற் புயல்களுக்கும் புரட்சிகளுக்கும் **தா**க்குப்படாது விளங்கிய கழகங்கள் சுயதேவைப் பூர்த்திகொண்ட தனித் தியங்கும் கிராமங்களில் நிலேபெற்றன. இக்கால அரசியல் அமைப்பின் மிகப் பிரதான ஆரம்ப உறுப்பாக அமைந்தது கிராமமே. கொமம் என்ற அமைப்பு **எ**ந்த வகையில் சக்தி மிக்கதாய் இயங்கி வந்ததென்பதற்குப் பன்னூற்றுக்கண**க்** கான கல்வெட்டுக்கள் சான்றுபகர்கின்றன. இக்கல்வெட்டுக்கள் நாட்டின் **பல்** வேறு பாகங்களிலும் கிடைக்கப்பெறுகின்றன. இல்லத்தை அங்கமாகக்கொண்ட பல குடும்பங்கள் இணேந்ததே ஒரு கிராமம் ஆகும். குடும்பத்திற்கௌத் தனி வீடுகள் அமைந்திருந்தன. இவ்வாறு வாழும் இல்லங்களுக்கு நில உரிமை இருந் தது. கால்நடைகளே மேய்க்கவும், வேண்டிய விறகைச் சேகரிக்கவும் வெற்று நிலங்களும் காடுகளும் பயன்படுத்தப்பட்டன. இவை கொமத்தின் பொது**ச்** சொத்தாகக் கருதப்பட்டன. பல்லவக் கல்வெட்டு ஒன்று ஒரு கிராமத்தில் அரச னுக்குரிய சொக்துக்கள் என்று சிலவற்றைக் குறிப்பிட்டுள்ளது. பூர்வீக இந் திய அரசின்கீழ்ச் சொத்துக்கள் அனேத்தும் அரசனுடையதே என்று கருதப் பட்ட நிலமைக்கு இக்கல்வெட்டு முாளுக அமைகிறது. கிராமத்தின் எல்லேகள் குறிப்பிடப்பட்ட தனியாரின் சொத்துரிமைப் பட்டியல் ஒன்றும் மிகுந்த கல னத்துடன் உள்ள விபாங்கள் அடங்கிய கிராமக்குறிப்புப் புத்தகமும் பாதுகாக் கப்பட்டுள்ளன. பொதுப் பொச்சினேகள் பற்றி ஆராய்வதற்கும் பிணக்குகளே **வி**சாாணே செய்து நீதிபரிபாலனம் செய்வதற்கும் கிராமவாசிகள் அவ்வ**ப்** போது கூடினர். கிராமிய நிர்வாகம் சின்னஞ்சிறு வடிவில் அரும்பிச் சிக்கல் மிக்க நிர்வாக இயந்திரமாகப் பரிணமித்தது. நிர்வாகக் குழுவினரும் பாலன அதிகாரிகளும் பத்தாம் பதினோாம் நூற்றுண்டுகளில் இடம் பெற்றிருந்தனர் என்ற சோழர்காலக் கல்வெட்டுகள் குறிப்பிடுகின்றன. முழுத் தென்னிந்தி யாவையும் உற்று நோக்கும்போது தமிழகத்தினுடைய வளர்ச்சி மிகவும் முற்போக்காக அமைந்திருந்தது என்பது தெளிவு. கொமம் தோறும் தலேமைக் காான் ஒருவன் இருந்தான். கிராமத் தலேவனே முதுடன், கிழான், கிராமபோச கன் என்றெல்லாம் போற்றி அழைக்கப்பட்டான். கொமத் தலேவனே அரச ஆணேக்கும் மக்களுக்கும் இடையே நின்று பாலனத்தை வழி நடாத்தினுன். **பொடத்** தலேவன் எவ்வாறு நியமனம் பெற்ருனென்ரே அவனின் பதவி வம்**ச** வழி வந்ததா என்றே நாம் துணிந்து கூற முடியாது. கிராமத் தலேவனேயும் கொமச் சபைகளேயும்விடக் கொமத்திலுள்ள மூத்தவர்களேப் பற்றியும் சிறப் **பா**ன குறிப்புகள் உள்ளன.

கி. பி. 8 ஆம், 9 ஆம் நாற்ருண்டுகாலம் தொட்டு உள்ளூர் ஆட்சித் துறையில் மூன்று வகையான கிராமசபைகள் அமைந்திருந்தன. தமிழ்க் கல்வெட்டுகளின் படி இவை ஊர், சபை, நகரம் என்று குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன. ஊர் என்பது ஒரு கொமத்திலுள்ள மக்களே உள்ளடக்கியது; இவர்களே கொம நிலத்தின் உடமை யாளர்கள். ஒரு கொமத்தில் வாழும் அந்தணர் தானமாகத் தாம் பெற்ற நிலத்தை உரித்தாக்கிக்கொண்டு தனிச் சபைகளாக இயங்கினர். சபை என்பது அந்தணர் அவைகளே. வர்த்தகர்களும் கிறு வியாபாரிகளும் நிலேகொண்டு ஆதிக்கம் செலுத்தும் பகுதி நகாம் என்று குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. ஒரே பிர தேசத்தில் இதுபோன்ற பிரிவுகள் பக்கம் பக்கமாக அமைந்திருந்தன. அவசியம் ஏற்படும் போதெல்லாம் இவ்வாறு அமைந்த மூன்று சபைகளும் சேர்ந்து ஆலோ சனே செய்வது வழக்கம். ஒன்றுடனுன்று கலந்து ஆலோசனே செய்வதற்காக ஏனேய உன்ளூர்ச்சங்கங்களும் அழைக்கப்பட்டன. கருத்துப் பரிமாறிய பின்பே தீர்க்கமான முடிவுகள் எடுக்கப்பட்டன. கிராம மன்றங்கள் நீர்ப்பாசன உரிமை களே வரையறுத்து, நன்கொடைகளேப் பேணி நிர்வகித்துக் குளங்கள் சாலேகளே மேற்பார்வை செய்து, கோளில் அலுவல்களேயும் வழிதடத்தி வந்தன. இக்கடமை களேச் கில குழுக்களின் துணேகொண்டோ, செயற்படும் அதிகாரிகளின் தாணை யுடனே தான் இவர்கள் நிறைவேற்றி வந்தனர்.கொடைச் சபைகளின் நடைமுறை களேயும் தாமே வகுத்துக் கொண்டனர்.

தக்கணப் பகுதியில் கிராமம் தோறம் அமைந்த மகாசனங்கள் பற்றிக் குறிப்புக்கள் உள்ளன. உள்ளூராட்சிக்குப் பொறுப்பாக இத்தகைய 'மகாசனங் கள் ' அமர்ந்திருந்தனர். 'காமுண்டர்' (கிராமத்தலேவர்) என்பவரே நிர்வா கத்தின் தலேவராவர். கிராமச் சபைகளே இயக்கும் பணியில் தமிழ் நாட்டிவி ருந்து சுப ஆட்சிபெற்ற நகரங்களேப் போலல்லாமல் தக்கணத்தில் கிராமச் சபைகளே அரச அதிகாரிகள் ஆலோசனே கூறி வழி நடத்திவந்தனர்.

உப்புச் சேகரிப்பது, சர்க்கரை உற்பத்தி செய்வது, குற்றவாளிகளேக் கைது செய்வ க போன்ற கடமைகளே நிறைவேற்ற அதிகாரிகள் கிராமங்களுக்கு வரு வதாண்டு. கில சிறப்புக் காரணங்களுக்காகக் திராமங்களுக்கு அதிகாரிகள் வராது விடுவதுமுண்டு. அரச அதிகாரிகள் அரச அலுவல்களேச் செய்வதற்காகக் கொ மத்திற்கு வரும் போதெல்லாம் கிராமத்தலேவர் வசதிகள் செய்து கொடுப்பது மாபு. தண்ணீர் கொண்டு வந்து தருவதற்கு எருதுகள், அதிகாரிகள் தங்கு வதற்கேற்ற இல்லங்கள், படுக்கைகள், சோறு, பால், தயிர், பல், எரி பொருள் கள், மாக்கறி போன்றனவற்றைக் கொமத்தவர்கள் பாலன அதிகாரிகளுக்கு வழங்குவது வழக்கம். இவற்றைவிடப் பொது நிர்மாணப் பணிகளேக் கொமவாசி **கள் சம்பளம் இ**ன்றியும் செய்து வந்தனர். நிலவரி, அதிகாரிகளுக்குச் செய்**ய** வேண்டிய சேவைகள் ஆதியன போக மக்கள் வேறும் பல வழிகளில் நேர்முக மாகவும் மறைமுகமாகவும் வரி செலுத்தும் நிலமையும் இருந்தது. இல்லங்களும் தொழில்களும் வரிவிதிப்புக்கு உள்ளாக்கப்பட்டன. சந்தை வரிகளும், சாலே வரிகளும், ஓரிடத்திலிருந்து இன்னேரிடத்துக்கு விற்பணப் பண்டங்களேக் கொண்டு செல்லும்போது விதிக்கப்பட்டன. நீதிபரிபாலன வரிகளும் தண்டங் களும் வருமானத்தைத் தந்தன. மேற்கு இந்தியாபற்றி நன்றுக அறிந்திருந்த அராபிய ஆசிரியரின் குறிப்புக்களில் இந்திலேபற்றிக் கூறப்பட்டுள்ளது. இந் திய மக்கள் அதிகமான வரிகளேச் செலுத்தித் தமது அரசர்களின் களஞ்சி

கூடரும் இத்தகைய அரச ஆணேகனே 'இராசசிராவிதம்' எல ந கூறினா. கொடு நீதி மன்றங்களும், சாதிகளுக்கும் தொழில்களுக்குமாயமைந்த பஞ்சா யத்துக்களும் பிணக்குகனேத் தீர்த்துவைத்தன. இவற்றைவிட ஆதிகாணம் அல லது தர்மாசனம் என்று அழைக்கப்படும் நீதிமன்றங்களேயும் மத்திய அரசாங்

பத்தைக்களும் பிணக்குகளேத் தீர்த்துவைத்தன. இவற்றைவிட ஆதிகாணம் அல லது தர்மாசனம் என்று அழைக்கப்படும் நீதிமன்றங்களேயும் மத்திய அரசாங் கம் நீதிபரிபாலனம் செய்வதற்காகத் தாபுத்திருந்தது. அரச அதிகாரிகன தலேமைதாங்கி நீதிமன்றங்களே நடாத்தினர். நீதிபற்றிய அறிவு பெற்ற ஆலோ சகர் (தர்மாசனப்பட்டர்) நீதியாசர்களுக்குத் துணேறின்றனர். மகேந்திர வர்ம அரசன் எழுதிய மத்தவிலாசம் என்ற கற்பணே நாடகத்தின் ஒரு காட்சி யில் நீதிமன்றங்கள் குறைபாடுகள் உள்ளனவாக இருந்தமைபற்றிக் குறிப்பேடப் பட்டிருக்கின்றது. முறைப்பாடுகளேத் தீர்ப்பதற்கு வேறு சான்றுகள் இல்லாத போது 'திவ்வியம்' எனப்பட்ட கடும் பரிசோதனே முறை ஆதாரமாகக் கொள் ளப்பட்டது.

முறையாக அமைந்த அமைச்சர் குழு இயங்கி வந்ததற்குத் தெளிவான சான்றுகள் கிடைக்களில்லே. எனினும் மந்திரி மண்டலம் என்ற அமைச்சர் குழு 2 ஆம் நந்திவர்மன் பல்லவமல்லனின் முடிசூட்டு விழாவிற்குமுன் இடம்பெற்**ற** நிகழ்ச்சிகளிற் கலந்துகொண்டது எனத் தெரிகிறது.

மன்னனே அரசின் முதல்வன், கௌாவத்தின் உறைவிடம், நீதியாசன், படை களின் தளபதி என விளங்கிளுன். இக்காலத்தைச் சார்ந்த முதல் அரசர்கள் தம்மைத் தர்மமகாராசாதிராசர் எனப் பெயர் சூட்டிக்கொண்டனர். வேதகால தர்மத்தையே இவர்கள் வளர்த்தார்கள் என்பதும் நாட்டில் இக்காலத்தில் தழைத்து ஓங்கிய பௌத்த சமண சமயங்களே அரசர்கள் ஆதரித்து நிற்க வில்லே என்பதும் தெளிவு. சமண மதத்தைத் தழுவிய மன்னர்களும், முக்கிய மாகக் கங்கவம்ச மன்னர்கள், இருந்தனர். அரசர்கள் தாம் பின்பற்றிய மதத்தை ஆதரித்த போதும் மக்கள்மீது அதைத் திணித்ததாக ஆதாரம் இல்லே. கொள்கையளவில் பிற மதங்களேயுமே ஆதரித்து நின்றனர். ஒரு அரசியற் பாட்சியின் பின் சமூக பொருளாதாரத் துறைகளில் மாற்றங்கள் ஏற்படாது என்று அவசாப் பிரகடனங்கள் வெளிவரும். சொத்துரிமைகள் சம்பந்தமாக முன்னேய உரிமைகள் தொடர்த்தும் இருந்துவரும் எனவும், தர்மசாசனச் சொத்துக்கள் புதிய அரசஞல் பாதுகாக்கப்படும் எனவும் போகடனங்கள் உறுதி கூறும்.

அரசவம்ச வழிவந்த மூத்த ஆண்மகனே ஆட்சிக்கு உரிமையுடையவன். இலக் கியம், நீதிபரிபாலனம், தத்துவம், படைப்பயிற்சி போன்ற துறைகளில் இள வாசர்கள் பயிற்றுவிக்கப்பட்டனர். மேலும் அவர்களது ஆற்ற&லயும் விருப்பை யும் கருத்திற்கொண்டு ஏற்ற பாலனப் பதவிகளில் அவர்களுக்குப் பயிற்சி அளிக்கப்பட்டது. 2 ஆம் புலகேசிக்காக ஆட்சிபுரிந்த மங்களேசன் புலகேசி யின் உரிமைகளே நிரந்தாமாக மறுக்க எத்தனித்தபொழுது தோல்வியடைந்

யத்தை நிரப்பத் துணே நின்றனர் எனக் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. இதுபோன்ற கட்டாய வரிகளேவிட விரும்பியோர் பங்கு கொள்ளத்தக்க வகையில் குளங் கள், கோவில்கள், அன்னசத்திரங்கள், கல்லூரிகள், மருத்துவ நிலேயங்கள் போன்றனவற்றைக் கண்காணித்து வந்த கூட்டுத்தாபனங்களும் இருந்தன. இவற்றை வர்த்தகர்களே பெரும்பாலும் வழிநடத்தி வந்தனர்.

கொடுத்துக்கு மேல் அமைந்த நிர்வாகப் பிரிவுகள் ஆகரா, இராட்டிரா, நாடு, கோட்டம் அல்லது விசயா என்றெல்லாம் வெவ்வேறு காலங்களில் குறிப்பேடப் பட்டுள்ளன. இராட்டிராவும் விசயாவும் இருவகைப்பட்ட பாலன முறைகளா கும்; ஒன்றைவிட மற்றையது பெரியது. தமிழகத்தின் பெரும் பிரிவுகள் வள நாடு அல்லது மண்டலம் என்று வர்ணிக்கப்பட்டுள்ளன. இத்தகைய ஆட்சிப் பிரிவுகள் வரலாற்று நிகழ்ச்சிகளேப் பொறுத்தே அமைந்தன. வானராசவிசயா என்று பாதாமி காலத்தைச் சேர்ந்த பிரிவு ஒன்று இருந்தது. இத்தகைய பிரி விலும்கூட முதியோர் சபை ஒன்று இடம் பெற்றது. தேசபோசக, நாட்டுக் கோன் என்றெல்லாம் குறிப்பிடப்படும் நிர்வாக அதிகாரிகளும் செயற்பட்டு வந்தனர்.

மாகாண அலுவலகங்களே அரச குடும்பத்தைச் சேர்ந்த இளவாசர்களே அதி காரிகளாகவிருந்து நடாத்தி வந்தனர். அரசகுடும்பம் ஐக்கியமாயிருக்கும் போது இந்த ஒழுங்கு சாதகமாக விருந்தது; ஆயின் வேற்றுமை ஏற்படும் போகெல்லாம் உள்நாட்டுப் போர்களும் சோழிவும் ஏற்படுவதற்கும் இது இட மளித்தது. 2 ஆம் புலகேசியின் பின் 1 ஆம் விக்கிரமாதித்தன் ஆட்சிக்கு வரு வதற்கிடையில் சாளுக்கியப் போசில் பாதாமியில் இடம் பெற்ற சம்பவங்கள் இதற்கு நல்ல சான்றகும். வெவ்வேறு முடியாட்சிகளில் வெவ்வேறு பெயர்களு டன் அரச அதிகாரிகள் பலதிறப்பட்ட கடமைகளே மேற்கொண்டு வந்தனர். சமாதானத்தை நிலேபெறச் செய்து வாழ்வையும் **உடமையையும் பாது**கா<mark>த்து</mark> நின்ற அதிகாரிகள் பலதாப்பட்டவர்கள். கிராம அதிகாரிகளே பொதேசங்களில் நகர் பாதுகாவலர்களாகவும் கடமையாற்றினர். 'சாசன சஞ்சாரின்' என்று அழைக்கப்பட்ட ஒருவகை அதிகாரிகள் நாட்டின் பல பாகங்களிலும் நடமாடி வந்தனர். அரச ஆணேகளேயும் நீதிமன்றத் திர்ப்புகளேயும் நிறைவேற்றும் கடமை இவர்களிடம் ஒப்படைக்கப்பட்டது. இக்கடமையில் அவர்களுக்குத் அனேநிற்க நகர்காவலர்கள் (பட்டர்) பணியாற்றி வந்தனர். அசசகளஞ்சியத் நின் முதல்வன் (கோசாத்தியட்சன்) என்ற ஒரு அதிகாரியும் கடமையாற்றி ஞர். நில அளவை, பயிரிடப்பட்ட நிலமதிப்பீடு போன்ற தொழில்களே மேற் கொள்ள நிலக்களத்தார் என்போரும் அதிகாரிகள் என்போரும் நியமிக்கப் பட்டனர் இறுதியாக 'வாயில் கேட்போர்' எனப்பட்டோர் இருந்தனர்; இவர் கள் அரச ஆணேகளே அரசனின் வாயினின்று கேட்பர். வாயில் கேட்போருக்கு ' இரகசியாதிக்கிருதர் ' என்ற பெயரும் உண்டு. அரசனின் செயலாளர்களாக இவர்கள் கடமையாற்றினர். அரச ஆணேகளுக்குச் செவிமடுத்து, உரிய முறைப் படி எழுதி, வேண்டிய அதிகாரிகளிடம் ஆவன செய்தற்காக அவற்றை அனுப்பி வருவதே இந்த அதிகாரிகளின் கடமையாகும். சாளுக்கியரும் இராட்டிர

### தென் இந்திய வரலாறு

தான்; அவன் திட்டம் கைகூடாததற்குரிய காரணம் புலகேசியின் பக்கம் பொதுமக்களின் அபெ்பிராயம் தொண்டு இருந்ததேயாகும். 2 ஆம் புலகேசி இறந்த பின்பு விக்கொமாதித்தன் சாளுக்கியப் போரசைச் சிதைவினின் அம் காப் பாற்றிஞன் என்பது முன்னர் குறிப்பிடப்பட்டது. அத்துடன் விக்கிரமாதித் தன் புலகேசியின் மூத்த மகனுமல்லன். பிரதான அரசவம்சத்தின் இளவாசர் கள் இல்லாது போனபோது உறவு முறைகொண்ட ஒரு அரசவம்சத்தில் இருந்து 2 ஆம் நந்திவர்மன் நியமிக்கப்பட்டான். கீழைச் சாளுக்கியாதும் இராட்டிர கடாதும் வாலாது முழுவதிலும் அரச உரிமை பற்றிய பிணக்குகளும் உள்நாட் டுக் கலகங்க நடதி பெறுகின்றன. கீழைச் சாளுக்கியாதும் இராட்டிர கடாதும் வாலாது முழுவதிலும் அரச உரிமை பற்றிய பிணக்குகளும் உள்நாட் டுக் கலகங்க நடதி பெறுகின்றன. கீழைச் சாளுக்கியாதும் உள்நாட் டுக் கலகங்க நடதி படி பறுகின்றன. கீழைச் சாளுக்கியரின் அரச உரிமைபற் றிய பேச்சின் களில் இராட்டிரகூடரின் தலேயீடு நிலேமையை மேலும் மோச மடையச் செய் தது. 3 ஆம் கோளித்தன் என்ற இளவாசனேத் தருவன் தனக்குப் பின் அரசஞாக விபதித்தைத் தொடர்த்து ஒரு உள்நாட்டுக் கலகம் மூளுகிறது. உரிமை மறுக்கப்பட்ட தருவனின் மூத்த மகனுன கம்பகன் என்பவனே இக் கலகத்தைத் தொடக்கினன். கோளித்தனே துரசுஞக நியமித்தது அத்துணே நியாயமானது என்பது நிகழ்ந்த சம்பவத்தினின்றும் புலனுகிறது.

ஒவ்வொரு அரசரூம்பக்தாக்கு, கடக்கை ஒரு கொடியும் (தவசம்) அரச சின்னமும் (இலாஞ்சன்) அபைந்திருந்தனவெனக் கலவெட்டுகள் சிறப்பாகக் கூறுகின்றன. அரணமனே வாயில் ஆடம்பரமாக அமைந்திருந்தது. போர்செய்து கைப்பற்றிய யானேகளும், குதிரைகளும் அரண்மனே வாயிலே அணிசெய்து நிற் கேம். அரசியர், அரசர்களுடன் சரிநிகர் சமானமாக மதிப்புப் பெற்றனர். தாரு வனின் மனேவியான சிலபட்டாரிகை போரசப் பட்டங்களாகிய பரமேசுவரி, 'பாமபட்டாரிகை' என்பனவற்றைப் பெற்றிருந்தாள்; தான் விரும்பெயடி நிலநன்கொடைகள் வழங்கியதுடன் அரசு நிர்வாக அதிகாரிகளுக்குத் தன் சொந்த ஆணேகளேயும் பிறப்பித்தாள். பல்லவ இராசசிம்மனின் மனேவி இரங்க பதாகை என்பவள் கைலாசநாதர்கோவில் நிர்மாணப்பணியில் ஊக்கம் காட்டி வந்தாள்.

கொள்கையளவில் அரசன் எதேச்சாதிகாரம் படைத்தவகையிருந்தான்; ஆனுல் நடைமுறையில் இந்த நிலமையை மாற்றியமைக்கப் பல கட்டுப்பாடு கள் இருந்து வந்தன. அரச குடும்பத்தவர் அனேவரும் பாலன அலுவல்களில் பங்கு கொண்டனர்; இதன் விளேவாக அரசனின் ஆட்சிக் கொள்கையைக் கட் டுப்படுத்த அவர்களுக்குச் சந்தர்ப்பம் இருந்தது. அரச நிர்வாகத்தில் உயர் அதிகாரிகளும் இருந்தனர். அவர்களுட் கில அதிகாரிகள் வம்சவழிவந்தவர் கள். அவர்களின் பிறப்பு, திறமை, குணநலம் ஆகியன காரணமாக அரசன் அவர்களுக்கு மதிப்பளித்தான். எண்ணற்ற சிற்றாசர்களும் சமூகவாழ்வைக் கட்டுப்படுத்திய பல அமைப்புகளும் இருந்தமையினுல், தவருன வழியில் ஆட்சி புரிபவனுகவோ, திறமையற்றவனுகவோ காணப்படும் அரசனின் ஆட்சியிலேற் படக்கூடிய தவருன விளேவுகள் ஓரளவு மட்டுப்படுத்தப்பட்டன.

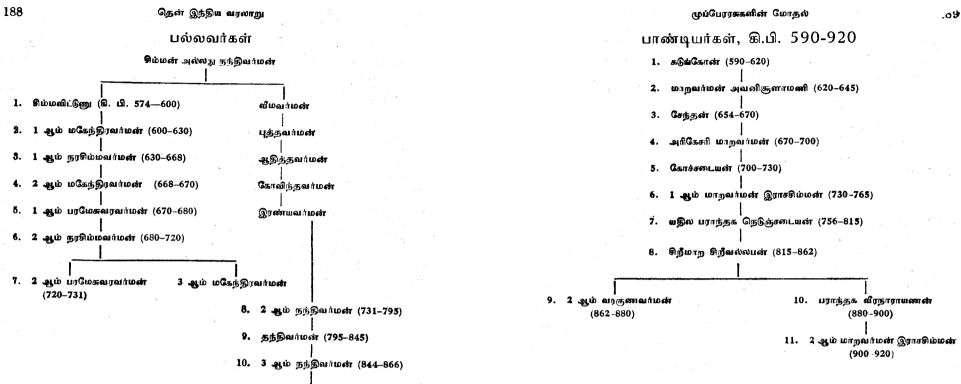
## துணேநூற் பட்டியல்

- A. S. ALTEKAR: The Rastrakutas and their times (Poona, 1934)
- H. W. CODRINGTON : A Short History of Ceylon (London, 1929)
- J. F. FLEET: Dynasties of the Kanarese Districts (Bombay Gazetteer, Vol. I, Pt. II, Bombay, 1896)
- R. GOPALAN: Pallavas of Kanchi (Madras, 1928)
- G. JOUVEAU-DUBREUIL : The Pallavas (Pondicherry, 1917)
- C. MINAKSHI: Administration and Social Life under the Pallavas (Madras, 1938)

B. L. RICE: Mysore and Coorg from Inscriptions (London 1909)

K. A. N. SASTRI : Pandyan Kingdom (London, 1929)

# பாதாமியைச் சேர்ந்த சாளுக்கியர்கள் 1 ஆம் சயசிம்மன் இரணராசா 1 ஆம் புலகேசி 543/4---566 மங்களேசன் 597/8----609/10 1 ஆம் கீர்த்திவர்மன் 566/7----597/8 சயசிம்மன 2 ஆம் புலகேடு 609/10-642 **விட்டுனுவ**ர்த்தன**ன்** சயசிம்மன் அம்போ விக்கிரமாதித்தன் ஆதுத்தவர்மன் சந்திராதித்தன் 654/5-681 வினயாடுத்தன் 681---696 விசயாதித்தன் 696---733/34 2 ஆம் விக்கிரமாதித்தன் 733/4-744/45 2 ஆம் கிர்த்திவர்மன் 744/5---755



- 11. நிருபதுங்கவர்மன் (855–896)
- 12. அபராதிதன் (879–897)

### சம்பலம் படைத்த இரு பேரரசுகள்

# அத்தியாயம் IX

## சமபலம் படைத்த இரு பேரரசுகள்

பொதுவான குறிப்பு—விசயாலயன், 1 ஆம் ஆதித்தசோழன்—சிறீ புறம்பியத்தில் இடம் பெற்ற போர்---அபராகிதன் என்ற பல்லவ அரசன் தோற்கடிக்கப்படல்—1 ஆம் பராந்தகனும் அவன் கைப்பற்றிய நாடுகளும்—2 ஆம் கிருட்டிணன் என்னும் இராட்டிரகூட, மன்னன்----வல்லாளத்தில் இடம் பெற்ற போர்—3 ஆம் இந்திரன், 4 ஆம் கோவிந்தன், 3 ஆம் அமோக **வ**ர்சன், 3 ஆம் கிருட்டிணன் –சோழநாட்டின் மீது படையெடுப்பு-–தக்கோலத்தில் இடும் பெற்ற போர்---விளேவுகள்---வேங்கியும் மாளவமும்---கோதிக்க வம்சம், 2 ஆம் கர்க்கன், 2 ஆம் தைலன் **என்**னும் சாளுக்கிய மன்னனின் எழுச்சி—1 ஆம் பராந்தகனின் பின் சோழ அலுவல்கள்— 1 ஆம் இராசராசனும் அவனது தொண்டும்—2 ஆம் தைலனும் பரமாரரும்—சத்தியாசிரயன் வேங்கி அரச அலுவல்கள்—சாளுக்கிய சோழப் போர்கள்—இராசராசனின் ஆட்சி முடிவு—1 ஆம் இராசசேந்திர**ன்**—5 ஆம் விக்கிரமாதித்தன், 2 ஆம் சயசிம்மன்—2 ஆம் சயசிம்மன் வேங்கி அரச அலுவல்களில் காட்டிய ஆர்வமும் இராசேந்திரனுடன் நடாத்திய போர்களும்—சிறீ விசயனுக்கு எதுராக இடம் பெற்ற சோழப் படையெடுப்பு—இராசேந்திரன் ஆட்சியின் முடிவு—1 ஆம் சோமேசுவரன்—வேங்கியில் அவன் கடைப்பிடித்த கொள்கையும் 1 ஆம் இராசதிராசன், 2 ஆம் இராசேந்திரன், வீரராசேந்திரன் ஆகிய சோழர்களுட**ன்** நடத்திய போர்களும்—1 ஆம் சோமேசு வரனின் முடிவு—2 ஆம் சோமேசுவரன்—யுவராசனுன 6 ஆம் விக்கிரமாதித்தனின் பேராசை யித்த தொள்தைகள்—விரராசேந்திரனி*ன்* மரணம்—அதிராசேந்திர**ன்**, புரட்சி, 1 ஆம் குலோத் **து**ங்கன் ஆட்சியில் அமர்தல், விக்கிரமாதித்த*ன்* அரசஞதல்---இலங்கையில் சோழ ஆதிக்கத்தி*ன்* முடிவு—பாண்டிய நாட்டிலும் கேரள நாட்டிலும் இடம் பெற்ற புரட்சிகள் அடக்கப்படல்— **சினத்திற்குத் தாது—வேங்கி—ஒய்சளப்புரட்சியை விக்கிரமாதித்தன்** அடக்குதல்—வேங்கியைக் கைப்பற்றுதல்—1 ஆம் குலோத்துங்கனேப் பற்றிய கணிப்பு—விக்கிரமசோழன்—3 ஆம் சோமேசு வரன்—2 ஆம் இராசராசன், 2 ஆம் குலோத்துங்கன், 2 ஆம் இராசாதிராசன்—பாண்டிய நாட்டில் உள்ளூர்க் கலகமும், சோழ சிங்கள தலேயீடுகளும்—3 ஆம் குலோத்துங்க<del>ன்</del>—அவன் பாண்டி தூட்டில் நடாத்திய போர்கள்—2 ஆம் சகதேகமல்லனினதும் 3 ஆம் தைலனினதும் ஆட்சிக் காலத்தில் எழுச்சி பெற்ற ஒய்சள விட்டுணுவர்த்தனன் வம்சம்—காகதீயர்—கலாசூரி விசலன்— 4 ஆம் சோமேசுவரன்—யாதவரும் ஒய்சளரும் இணேந்து நி**ன்**று சாளுக்கிய ஆதிக்கத்திற்கு முடிவு கட்டுதல்---தெலுங்கு நாட்டில் 3 ஆம் குலோத்துங்கன் நடாத்திய போர்கள்.

அரசியல் அமைப்பு—முடியாட்சி—அரச அவை—அதிகாரிகள்—நிர்வாகப் பிரிவுகள்—வரிகள் இராம சுயாட்சி—நீதிபாலனம்—நகர்காவலர்—மக்களின் நிலே.

அதிகாரமற்ற நிலேயிலிருந்து எழுச்சி பெற்ற சோழ ஆதிக்கம் பல போர்களே நடாத்தி அதன் பின் போரசாக மாறியது. துங்கபத்திரை ஆற்றிற்கு அப்பால் இருந்த இராட்டிரகூடருடன் முதலில் சோழர் மோதினர். அவர்களே அடுத்**து** ஆட்சிக்கு வந்த கல்யாணியைச் சேர்ந்த சாளுக்கியருடனும் சோழர் போரிட் டனர். இச்சம்பவங்களே அடுத்த 350 ஆண்டு கால (850–1200) வாலாற்றின் பிரதான அம்சமாக இடம் பெற்றன. இரு தூற்றுண்டுக்கும் அதிகமான காலத்

190

தில் துங்கபத்திரை ஆற்றின் தென்பாகத்தில் அமைந்த நாடு முழுவதும் ஐக்கி **பப்பட்டு** ஒரே அரசாக அமைந்திருந்தது. புதிதாக அமைந்த போரசின் புக**ழ் சி**ழக்<sub>சு</sub> உலகில் பாவத் தொடங்கியது. கங்கை ஆற்றின் களைவரை சென்**ற** 1 ஆம் இராசேந்தானின் படையெடுப்பும், சீன நாட்டிற்கு அவன் அடிக்கடி அனுப்பிய அரச தாதுக்களும், சிறீ விசயன் என்போனின் **கடல் சார்ந்த போ ாசு** நிகரில்லாக் கடற்போர் ஒன்றிற் பெற்ற தோல்வியும் சோழப் போரசி**ன்** வலிமையைக் கீழ் நாடுகளுக்கு அறிமுகப்படுத்தின. துங்கபத்திரை ஆற்றிற்கு அடபால் சோழர் தமது எதிரிகளே அழிக்க நடாத்திய போர்களில் கீழைச் சாளுக்கியரின் பொதுவான உதவி இவர்கள் பக்கம் இருந்தது. கீழைச் சாளுக் **தியரும் செ**. மரும் திருமணத் தொடர்புகளினுல் இணேக்கப்பட்டு வந்த**னர்** சோம சிம்மாசனத்தையும் வேங்கி சிம்மாசனத்தையும் 1070 இல் ஒரே அரசன் தனதாக்கிக்கொண்டான். இவ்வாறு ஏற்பட்ட ஐக்கியத்தின் விளேவாக மேலேச் சாளுக்கியரின் பகைமை பெருகி வந்தது. 12 ஆம் நூற்றுண்டின் முடிவு வரை இரு பெரும் அரசுகளும் இடைவிடாப் போர் நடாத்திப் பலவீனப்பட்ட நிலே யில் சிதைவறத் தொடங்கன இது வலை மேலாதிக்கம் செலுத்திய போசுகன் பலவீனப்படவே இந்நில்யைத் தமக் சசாதகமாகப் பயன்படுத்திக் கொண்டு இவர்களின் ஆதிக்கத்தின் கீழிகுந்த சிற்றாசுகள் புது ஊக்கம் வடற்றுச செயற் படத் தொடங்கின, அவர்களுட் தாாதெற்கில் அமைந்த பாண்டியரும், லைகு ஆண்ட ஒய்சளரும், வடதக்கணத்தில் நில்கொண்ட யாதவரும் காகதியரும் இடம் பெறகின்றனர்.

குறிப்பிடத்தக்க திறமை வாய்ந்த நிர்வாக முறை ஒன்றைச் சோழர் கட்டி வளர்த்தனர். கடுமையான மத்திய கட்டுப்பாட்டின் கீழ் அமைந்த இந்த நிர்வ கம் உள்ளூர்த்துறையில் மிகப் பெரிய அளவில் சுயாட்சியையும் உறுதிப்படுத்தி பது. தஞ்சாவூர், கங்கை கொண்ட சோழபுரம், தாராசுரம், திருபுவனி போன்ற இடங்களில் அமைந்த பெருங் கோவில்களும் வேது பல இடங்களில் நிறுவப் பட்ட எண்ணற்ற சுறு கோவில்களும் சோழருடைய சிற்ப நிர்மாணப் பணிக ளின் சிறப்பையும் பொலிவையும் இன்றும் நினேவுபடுத்தி நிற்கின்றன. வர்ணம் தீட்டல், இசை, நடனம் போன்ற பல துண்கலேகள் பெரிதும் போற்றி வளர்க் கப்பட்டன. முன்னரிலும் பார்க்க இலக்கியம் சிறந்து வளர்ந்தோங்கியது.

விசயாலயன் 850 க்குச் சற்று முன்பு தஞ்சாவூரைக் கைப்பற்றியதிலிருந்து சோழ ஆதிக்கத்தின் வளர்ச்சி ஆரம்பமாகிறது. விசயாலயன் தஞ்சாவூரில் நிசும் பாசூதினீ என்ற தார்க்காதேவிக்குத் தேவாலயம் ஒன்றை நிறுவிஞன். விச யாலயன் அக்காலத்தில் பல்லவப் போசின் கீழ் ஆட்சி புரிந்த ஒரு சிற்றாசஞ**க** இருந்திருக்க வேண்டும். பல்லவப் போசின் கீழ் இருந்து அரசாண்ட முத்த**ை** யர் என்பவர் பாண்டியப் பேசாசை ஆதரிக்கத் தொடங்கினர். இக்காலகட்டத் திற்ருன் முத்தரையரிடமிருந்து விசயாலயன் தஞ்சாவூரைப் பறித்துத் தன தாக்கி இருத்தல் வேண்டும். இவனது வெற்றி காவேரிக்கு வடக்கே பாண்டிய ருக்கிருந்த மதிப்பைப் பெரிதும் குறைத்தது. இதன் விளேவாக நிருபதுங்கனின் அதிகாரம் நிலேபெற்றது. சிறீமாற சிறீவல்லவனுற் பல்லவ ஆதிக்கத்திற்கு ஏற் பட்ட அவமானம் அரிசில் என்னும் இடத்தில் நிரூபதுங்கன் பெற்ற வெற்றியின் பயனுகப் பெரிதும் நிவர்த்தி செய்யப்பட்டது.

சிறீமாற சிறீவல்லபனேத் தொடர்ந்து 2 ஆம் வாகுணவர்மன் என்ற பாண்டி யன் ஆட்சி புரிந்தான். இவன் வளர்ந்து வந்த பல்லவ ஆதிக்கத்தைக் கடுக்கும் நோக்குடன் சோழநாட்டின் மீது படையெடுத்தான். இப்படையெடுப்பு சிறந்த முறையில் தொடங்கப்பட்டது. சோழ நாட்டிற் காவேரியின் வடகளையில் உள்ள இடவை என்னும் கொமத்தை இப்படைகள் **வந்தடை**ந்தன (879). மிசூந்**த** சக்திவாய்ந்த ஒரு கூட்டுப் படையினரை இங்கு வாகுணவர்மன் எதிர்நோக்க வேண்டிய நிர்ப்பந்தம் ஏற்பட்டது. வாகுணவர்மனே எதிர்த்த படைகளுக்கு நிரூபதுங்கவர்மனின் மகனும் அப்பொழுது யுவராசன் என்ற பட்டம் பெற்று இருந்தவனுமான அபராசிதன், விசயாலயனின் பின் 871 வரையில் ஆட்சிக்கு வந்த 1 ஆம் ஆதித்தன் என்ற சோழன், பல்லவ மன்னனின் அழைப்பை ஏற்று வந்த 1 ஆம் பிருதிவிபதி என்ற கங்கக்காவலன் ஆகியோர் தலேமை தாங்கினர். கும்பகோணத்துக்கருகே உள்ள சிறீபுரம்பியம் என்னும் இடத்தில் 880 இல் ஒர் முடிவான போர் நடைபெற்றது. இப்போரிற் பாண்டிய அரசன் படுதோல்வி கண்டான். எனினும் பிருதிவீபதி தன்னுயிரை யிழந்தான். 1 ஆம் ஆதித்தன் முத்தரையரிடமிருந்து அவரது தந்தை எடுத்துக் கொண்ட நிலப்பாப்பை மாத் தொமன்றிப் புதிய பொதேசங்கள் செலவற்றையும் பெற்றுன். 1 ஆம் ஆதித்தன் சேவைக்குக் கடமைப்பட்டவளுக விளங்கிய பல்லவப் போரசன் இவற்றை அவனுக்கு நன்றியறிதலுடன் கொடுத்தான். ஆயின் போசின் கீழ் இருக்கும் **நி**லேயை 1 ஆம் ஆதித்தன் திருப்தியுடன் ஏற்றுக் கொள்ளவில்லே. எனவே த**ன்** மீது மேலாதிக்கம் செலுத்திய அரசனேத் திட்டமிட்டு நீக்கினுன். தொண்டை மண்டலத்தின் மீது படையெடுத்துப், போரில் யானேமீது வீற்றிருந்த அபாரசுத னேக் குத்திக் கொன்றுன். தொண்டைநாட்டின் மீது பல்லவர்கள் செலுத்திய ஆதிக்கம் இத்துடன் முற்றுப் பெற்றது. பல்லவப் பெருநிலம் அனேத்தும் சோழர் ஆட்சியின் கீழ்க்கொண்டு வாப்பட்டது. சோழ எல்லே இராட்டிரகூடரின் பிர தேசம் வரை (897) பாவிற்று. 1 ஆம் பிருதிவீபதியின் போனுன 2 ஆம் பிருதி விபதி என்ற கங்க அரசன் ஆதித்தனின் மேலாதிக்கத்தை அங்கெரித்தான். ஆதித்தன் அடுத்ததாகக் கொங்குநாட்டையும் கைப்பற்றினுன். வாசுணவர் மனின் சகோதானும் அவனேயடுத்து ஆட்சு புரிந்தோனுமாகிய பாரந்தக வீர நாராயண பாண்டியன் (880-900) என்பவனே அனேகமாகக் கொங்குநாட்டை அப்போது ஆட்சி செய்திருத்தல் வேண்டும். இவன் காலத்திற் சோநாட்டை ஆண்ட தானுாவி என்ற அரசனின் மகளே ஆதித்தனின் மகனுன பராந்

தகன் மணம் செய்தான்; இதனுல் ஆதித்தனுக்கும் சோருக்கும் நெருங்கிய உறவு நிலேபெற்றிருந்தது. சகியாதிரி தொடங்கிக் கடல் வரையிலும் உள்ள காவேரியின் இரு கரைகளிலும் சிவாலயங்கள் பலவற்றை ஆதித்தன் நிறுவி ஞன். இச்சிவாலயங்கள் மிக உயர்ந்த கற்கோவில்களாக அமைந்தன. காளத்திக் கருகே உள்ள கொண்டைமாளுடு என்னும் இடத்தில் ஆதித்தன் உயிர் நீத்தான். இவனது மகனுன பத்தி வாய்ந்த பாாந்தகன் தன் தந்தையின் பூதவுடலுப் புதைத்து அதன் மீது ஒரு கோவிலே நிறுவிஞன். 907 இல் அரசுகட்டிலேறிய பாாந்தகன் 47 ஆண்டுகள் ஆட்சி புரிந்தான். இவனுட்சிக்காலத்தின் பெரும் பகுதி சுபீட்சமும் அதிக வெற்றியும் கொண்டதாக அமைந்தது. ஆயின் பிற் பகுதியில் அவனது ஆட்சியை அபாயமும் இருளும் சூழ்ந்திருந்தன. பாாக் தகனின் ஆட்சியின் ஆரம்பத்தில் பகைவர்களாக்கப்பட்ட இராட்டிரசுடரின் எதிர்ப்பே இந்நிலக்குக் காரணமாயமைந்தது. ஆட்சியின் ஆரம்பமான 910 இல் பாாந்தகன் பாண்டிய நாட்டுத் த¢ைகாான மதுனாயைக் கைப்பற்றி 'மதுரை கொண்ட' மன்னனென்ற பட்டமும் சூடிக்கொண்டான். அப்போது பாண்டிய அரசஞக விளங்கிய 2 ஆம் மாறவர்மன் இராசசிம்மன் (900-20) பராந்தக வீர நாராயணனின் மகனுவான். 2 ஆம் மாறவர்மன் இராசசிம்மன் விடுத்த வேண்டு கோளே ஏற்று இலங்கையில் ஆட்சி புரிந்த 5 ஆம் காசியப்பன் பாண்டியனுக்குத் துணேயாக ஒரு படையை அனுப்பிவைத்தான். எனினும் வேலூருக் கருகே போராடிய கூட்டுப் படையைப் பாரந்தகன் தோற்கடித்தான். தோல்வியுற்ற இராசசிம்மன் தன்ளுடு விட்டு இலங்கையில் தஞ்சம் பகுந்தான். பின்னர் பாண் டிய நாடு முழுவதையும் சோழர் தமது ஆணேயின் கீழ்க் கொண்டுவந்தனர். இலங்கையில் பல ஆண்டுகள் வாழ்ந்த இராசசிம்மன் தனது முடியையும் செல்வ மனேத்தையும் இலங்கையில் வைத்து விட்டுத் தனது தாயின் பிறப்பிடமாகி**ய** கோளம் போய்ச் சேர்ந்தான். சில காலம் சென்றபின், 4 ஆம் உதயன் என்ற மன்னன் ஆட்சிக்காலத்தில் (940–953), பாரந்தகன் பாண்டிய அரச சின்னத் தைக் கைப்பற்ற முயன்று தோல்வி கண்டான். இவனது தோல்வியை நினேவிற் கொண்டு பல்லாண்டுகள் சென்றபின் இவன் சக்தி வழித் தோன்றலான 1 ஆம் இராசேந்தொன் வஞ்சம் தீர்த்துக் கொண்டான்.

பாாந்தகன் பாண்டிய நாட்டின்மீது படையெடுத்தபோது இராட்டிரகூட மன் னஞன 2 ஆம் கிருட்டிணனும் தன் படைகொண்டு பாரந்தகனேத் தாக்க முயன் ருன். 2 ஆம் கிருட்டிணன் என்ற இராட்டிரகூட மன்னன் அமோகவர்சனே அடுத்து 880 இல் ஆட்சிக்கு வந்தவன். 2 ஆம் கிருட்டிணனின் நாட்டின் மேற் படையெடுத்த 1 ஆம் போசன் என்ற கூர்ச்சா அரசனே எதிர்த்து வெற்றிகொள் வதற்கு இலாட நாட்டுச் சிற்றாசன் கிருட்டிணனுக்கு உதவிபுரிந்தான். இலாட நாட்டுச் சிற்றாசன் கிருட்டிணனின் உறவினனுமாவான். இதன்பின் 2 ஆம் கிருட்டிணன் இலாடநாட்டின் பிரதம ஆள்பதிப் பதவியை ஒழித்துக் தனது சொந்த ஆட்கியை அந் நாட்டிலும் நிலேகொள்ளச் செய்தான். 3 ஆம் குணக விசயாதித்தன் என்ற சக்தி மிக்க வேங்கி நாட்டாசனேக் கீழ்க்படுத்த இவன் எடுத்த முயற்சிகள் பெருந் தோல்வியாகின. கீழைச் சாளுக்கியத் தளபதியான

#### சமபலம் படைத்த இரு பேரரசுகள்

### தென் இந்திய வரலாறு

பாண்டு சங்களுல் பின் தொடசப்பட்ட 2 ஆம் கிருட்டிணன் செடி நாட்டாசளூன கக்களனின் அரசசபையில் தஞ்சம் புகுந்தான். 2 ஆம் கிருட்டிணனின் பெண் கோடுத்த மாமனே கக்களளுவான். விசயாதித்தனின் மேலாதிக்கத்தைக் கிருட்டிணன் ஏற்றவுடன் போர் முடிவிற்கு வந்தது. இதன் பின் கிருட்டிணன் தனது தலேநகரையும் அரசையும் திரும்பப் பெற்றுன். 3 ஆம் குணக விச யாதித்தனின் மறைவின் பின் 2 ஆம் கிருட்டிணன் முன்னேய போரைத் திரும்ப வும் (892) தொடங்கினுன். 1 ஆம் சாளுக்கிய வீமா என்ற புதிய அரசன் முடி சூடக் காத்திருந்த வேளே வேங்கிறாட்டுக்குள் 2 ஆம் கிருட்டிணன் படையுடன் புகுந்தான். 1 ஆம் சாளுக்கிய வீமா என்ற புதிய அரசன் முடி சூடக் காத்திருந்த வேளே வேங்கிறாட்டுக்குள் 2 ஆம் கிருட்டிணன் படையுடன் புகுந்தான். 1 ஆம் சாளுக்கிய வீமா என்பவன் விசயாதித்தனின் உறவுவழி வந்த மருகளுவான். சாளுக்கிய வீமா என்பவன் விசயாதித்தனின் உறவுவழி வந்த மருகளுவான். சாளுக்கிய வீமா என்பவன் விசயாதித்தனின் உறவுவழி கைக்கப்பட்டாளுயினும் விசைவில் விடுதலே பெற்று இராட்டிரகூடப் படை கீன நாட்டை விட்டுத் தாத்தித் தன்னே அரசனுக முடிசூட்டிக் கொண்டான். சில ஆண்டுகள் செல்லக் கிருட்டிணன் திரும்பவும் வேங்கியை அடக்க முயன்று தோல்விகண்டான். தாவடியபுரம், பெருவங்கூர் என்ற இரு இடங்களிலும் **நடை** பெற்த கோர்களில் கிருட்டிணன் தோல்வியுற்றுன்.

சி ்ட்டிணன்கள் மகள் ஒருத்தி சோழ அரசனை 1 ஆம் ஆதித்தனேத் **திரு** மணம் செய்து கன்னாதேவன் என்ற மகனேப் பெற்றுள். 1 ஆம் ஆதித்தன் இறத்த போது பாாந்தகன் அரசஞகி, கன்னா இளவாசன் சிம்மாசனத்திலேற வதைத் தடித்தான். கிருட்டிணன் தன் போனுகிய கன்னா இளவாசன் சார்பில் சோழப் பெருநிலத்தின்மீது படையெடுத்தான். வாணரும், வைதும்பரும் கிருட் டிணனே ஆதரித்து நின்றனர். பாாந்தகன் பக்கம் கங்க அரசனை 2 ஆம் பிருதி விபுதி என்பவன் சேர்ந்து கொண்டான். வல்லாளம் என்னுமிடத்தில் முடிவான போர் ஒன்று நடந்தது. வல்லாளம் என்றிருந்த இடமே இன்றைய திருவல்ல மாகும். இது வட ஆற்காடு மாவட்டத்தில் உள்ளது. போரில் கிருட்டிண னுக்கும் நண்பர்களுக்கும் கடுந் தோல்வி ஏற்பட்டது. வாணர் தம் நிலத்தைப் பறி கொடுத்தனர். 2 ஆம் பிருதிவிபதி வாணரின் நிலத்தைப் பெற்றுக் கொண் டான். வைதும்பரும் தாம் காட்டிய ஆதாவுக்காக அல்லலுற்றனர். இந்த இராட் டிரகூட யுத்தம் 916 க்கு முன்னரே இடம் பெற்றது.

940 முதல் பாரந்தகன் பல இன்னல்களுக்கூடாகத் தனது போசைக் காத்துக் கொள்ள வேண்டியிருந்தது. பாரந்தகனின் ஆதாவாளகை விளங்கிய 2 ஆம் பிருதிவீபதி அப்போது உயிர் வாழவில்லே. கங்க அரசனுன 2 ஆம் பூதுங்கன் இராட்டிரகூட இளவரசியைத் திருமணம் செய்து கொண்டான். இவள் 3 ஆம் கிருட்டிணனின் தங்கையாவாள். கங்கருக்கும் இராட்டிரகூடருக்கும் இடையே இருந்த நட்புறவு நெருங்கி வளர்ந்தது. சோழ ஆதிக்கத்தால் களேந்து எறியப் பட்ட வாணரும், வைதும்பரும் இராட்டிரகூட அரசர்களின் பக்கம் சேர்ந்து கொண்டனர். தனது முடியாட்சியின் வடமேற்கு எல்லேயில் அமைந்த எதிர் பார்த்த தொல்லேகளேச் சமாளிப்பதற்காகப் பாரந்தகன் தனது மூத்த மகனை இராசாதித்தனே அனுப்பினுன். இப்போதேசத்தில் யானேப்படை, குதிரைப்படை போன்ற பிரிவுகளுடன் பெரும்படை ஒன்று இராசாதித்தனின் தலேமையில் நிலேகொண்டது. அரிகுலகேசரி என்ற பராந்தகனின் மற்றுமோர் மகன், அண் ணனுக்குத் தாணேயாக அனுப்பி வைக்கப்பட்டான்.

இராட்டிரசுட வாலாறு பற்றி மறுமுறையும் நாம் கவனிப்பது அவசியமாகும். 2 ஆம் திருட்டினனோத் தொடர்ந்து 915 வரையில் அவன் பேரனை 3 ஆம் இந் திரன் ஆட்சிக்கு வந்தான். யுவராசனுக இந்திரன் இருந்த போதே வடக்கி லிருந்து படையுடன் வந்த ஒர் அரசனேத் தடுத்து நிறுத்தியுள்ளான். மாளவத் தையாண்ட பரமாற அரசனுன உபேந்திரன் என்பவனே இத்தகைய படை யெடுப்பை நடாத்திய அரசனுவான். சோழப் போரில் 2 ஆம் கிருட்டிணன் ஈடு பட்டிருந்த போது இந்நிலேயைத் தனக்குச் சாதகமாக்கிக்கொண்டு, இராட்டி கூட அரசன் மீது உபேந்தொன் படையெடுத்தான். இந்தொன் இப்படையெடுப் பைத் தோற்கடித்து உபேந்தொளே இராட்டிரகூட மேலாதிக்கத்தை ஏற்குமாறு கட்டாயப்படுத்தி வெற்றி கண்டான். இந்திரன் ஆட்சிக்கு வந்த பின்னும் பிரதி கார அரசனை கன்னுசியை யாண்ட 1 ஆம் மகிபாலனே (913-943) வெற்றி கண்டான். மகிபாலன் சில காலம் ஆட்சியைப் பறிகொடுத்தான். பின்னர் சண் டில அரசனுன ஹர்ஷதேவன் துணேயுடன் இழந்த அரசைத் திரும்பப் பெற்றுன். இந்தொன் வேங்கியைப் பொறுத்த மட்டில் எதிர்த்து நிற்பது என்ற வழமையான கொள்கையைத் தொடர்ந்து பின்பற்றினுன்; எனினும் அப்போது வேங்கியை ஆண்ட 1 ஆம் அம்ம அரசன் எதிர்ப்பைச் சமாளித்து 926 முடிய 7 ஆண்டு காலம் வரை தொடர்ந்து ஆண்டான். இவன் இறந்தபின் நாட்டில் அமைதி யின்மையும் ஆட்சிப் போட்டியும் இடம் பெற்று அரசு சீர்கு‰ந்தது. இந்நி‰ யைத் தமக்குச் சாதகமாகத் கொண்ட 3 ஆம் இந்திரன் 7 ஆண்டுகளுக்கு வேங்கி நாட்டைத் தனது அதிகாரிகளினதும் பிரபுக்களினதும் ஆளுகையின் கீழ்க் கொண்டுவந்தான். இந்திரீன அடுத்து அவன் மகன் 2 ஆம் அமோக வர்சன் 927 இல் அரசுரிமை பெற்றுன். மூன்றுண்டுகள் செல்ல அமோகவர்சன் ஒரு சதியில் சிக்கினுன். தன் இளேய சகோதானுன 4 ஆம் கோவிந்தன் என்ற திறமையற்ற. போசை படைத்த, சூழ்ச்சிக்காானின் அநீதியான திட்டங் களுக்கு இவன் இரையானுன். பின்னர் 4 ஆம் கோவிந்தன் அவனது சிற் றாசர்களால் ஆட்சியிலிருந்து நீக்கப்பட்டான். சிற்றாசர்களின் நியமனம் பெற்று ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்றவன் 3 ஆம் பத்தேக அமோகவர்சன் என்**ற** அரசஞவான். 3 ஆம் இந்தொன் என்பவனின் உறவு வழிவந்த சகோதானே 3 ஆம் அமோகவர்சன். 3 ஆம் அமோகவர்சன் சாந்தமும் சமாதான நோக்கும் கொண்ட ஓர் அரசன் எனினும் அவன் மகனுன 3 ஆம் கிருட்டிணன் ஊக்கம் மிக்க இளேஞனைகவும் குணுதிசயங்களில் தந்தையினின்ற மாறுபட்டவனுகவும் விளங்கினுன். 3 ஆம் கிருட்டிணனே அமோகவர்சன் யுவராசஞக நியமித்தான். இராசமல்லன் என்ற அரசனே எதிர்த்துப் படையெடுத்ததன் பயனுக அரசு கட் ழலேக் கிருட்டிணன் தன் மைத்துனனுன 2 ஆம் பூதுகனுக்குப் பெற்றுக்கொடுத் தான். தந்தை இறந்த பின் கிருட்டிணன் 939 இல் அரசஞஞன். சில ஆண்டுகள் செல்ல, சோழ ஆதிக்கத்தின் மீது பழிவாங்கும் நோக்குடன் போர் தொடுக்க

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### தென் இந்திய வரலாறு

அவன் திட்டமிட்டது இயற்கையே. வாணரும் வைதும்பரும் 2 ஆம் பூதுகனுமே சோழ அரசை எதிர்க்க இவனுக்கு ஊக்கம் கொடுத்திருக்கலாம். தக்கோலம் என்னுமிடத்தில் சோழருடன் நடைபெற்ற போரில் ஒரு முடிவான வெற்றியை கிருட்டிணன் பூதாகனின் தாணேயுடன் 949 இல் பெற்றுன். தக்கோலம் சோழ நாட்டில் அரக்கோணத்திலிருந்து தென் கிழக்காக ஆருவது மைல் தூரத் தில் அமைந்திருக்கிறது. இப் போரில் பூதுகன் யானே மீது அமர்ந்திருந்த இராசாதித்தனே ஒரு அம்பினுல் குறிபார்த்து எய்து கொன்றுன். இப்போரில் தீர்மானமான முடிவு ஏற்பட்டபோதிலும் கிருட்டிணனுடைய ஆதிக்க வளர்ச் சிக்கு எதிர்ப்பு முடிவடைந்ததாகக் கருதுவதற்கிடமில்லே. மேலும் பல்லாண்டு காலம் கடும் போர் நடத்திய பின்பே, தெற்கில் அரசனுகத் தன்னே ஆக்கிக் கொள்ளக் கிருட்டிணனுக்கு முடிந்தது. இறுதியில் சோழப் போரசின் வட பாதிப் பங்கின் பெரும் பகுதியைக் கிருட்டிணன் தனதாக்கிக் கொண்டு இப் பொதேசங்களே அளத் தன்னுட்களேயே நியமித்தான். கிருட்டிணன் 'காஞ்சி, தஞ்சை கொண்டான் ' என்ற பட்டமும் சூடிக்கொண்டான் ; இதஞல் பாாந்தக னின் ஆட்சிக் காலத்தின் இறுதிப் பகுதியில் சோழப் போரசு பெரும் அதிர்ச்சிக் குள்ளாகியது. அக்காலத்தில் சோழப் போரசு அற்றுப் போனது என்றே கூறலாம்; வடக்கில் தோல்விகள் ஏற்படவே சோழப் போசின் கீழ்த் தெற்கில் இருந்த சிற்றாசர்கள் அத்தோல்விகளேச் சாதகமாகப் பயன்படுத்தி, தமது சு தந்திரத்தைப் பிரகடனப்படுத்தியமையே இவ்வாறு கூறுவதற்குக் காரண மாகும்.

3 ஆம் கிருட்டிணனும் தன் முன்னுர்களேப் போன்று வேங்கியில் தொல்லேகளே உண்டாக்கினுன். 2 ஆம் அம்ம அரசனுக்கு எதிராகத் தனக்கு மூத்த சகோதான் முறையான தாஞர்நவன் என்பவனேயும் தன் மாபுவழி வந்த இரு இளவாசர் கள் பாதபன், 2 ஆம் தாளன் என்பவர்களேயும் தாண்டிவிட்டான். இவ்வாறு அம்ம அரசனுக்குப் பல தொல்லேகளிருந்த போதிலும் அவன் 970 வரை தொடர்ந்து ஆட்சி புரிந்தான். பின்னர் தாஞர்நவஞல் ஒரு போரில் கொலே யுண்டு அம்ம அரசன் இறந்தான்.

<sup>கி</sup>ருட்டிணன் தன் ஆட்சிக்காலத்தின் பிற்பகுதியில் 963 வரையில் வட இந் தியா மீது படையெடுத்தான். இப்போரில் மாளவத்தை ஆண்ட பரமாரவம்ச அர சனுன அர்சசீயகன் என்பவன் தோல்வியுற்று மறு முறையும் இராட்டிரகூட மேலாதிக்கத்தை ஏற்றுக் கொண்டான். 2 ஆம் பூதுகனின் மகனை கங்க மாரசிம் மன் என்பவன் இப்போரில் கிருட்டிணன் பக்கம் நின்று பெருந் தாணேபுரிந்தான். கிருட்டிணன் ஒரு சிறந்த போர் வீரனுகவும் வள்ளற்றன்மை மிக்க நண்பனுகவும் விளங்கியபோதும் அரசருக்குரிய சாதுரியம் இவனிடம் இருந்ததில்லே. இதன் விளங்கியபோதும் அரசருக்குரிய சாதுரியம் இவனிடம் இருந்ததில்லே. இதன் விள்வாக இவனுடைய கொள்கைகளுக்கு எதிர்ப்பு வளரவே இவனேத் தொடர்ந்து ஆட்சிக்கு வந்தவர் இன்னல்களுக்குள்ளாகினர். கங்கரை இவன் அளவுக்கு மீறி ஊக்குளித்தான். பரமாரர் என்ற அரச குலத்தினரை இது ஆத் திரத்துக்குள்ளாக்கியது; அவர்களேக் கிருட்டிணனுல் அடக்கிக் கொள்ளவும் முடியவில்லே. கண்டபடி சன்மானங்களே (அணுகசீனிதம்) நில நன்கொடைகளா கக் கிருட்டிணன் தன் ஆதரவாளர்களுக்கு வழங்கினுன். பேராசின் மாகாணத் தைக் கிருட்டிணன் சத்தியாசிரய வம்சத்தைச் சேர்ந்த ஆகவமல்ல தைலபாசன் என்ற தளபதிக்கு 965 வரையில் நன்கொடையாக வழங்கியமை இதற்கு ஒரு எடுத்துக் காட்டாகும்.

3 ஆம் திருட்டிணனேத் தொடர்ந்த அவன் உறவுவழி வந்த சகோதானு கோதிகன் என்பவன் 967 இல் அரசனுனைன். கோதிகனின் ஆட்சிக் காலத்தில் இராட்டிரகூடக் குடியரசை எதிர்த்துப் பரமார அர்சசியகன் என்பவன் போர் தொடுத்தான். நர்மதை ஆற்றின் கரையில் இராட்டிரகூடப் படை இவளுல் தோற்கடிக்கப்பட்டது. மாநியகேதம் (மால்கெட்டு) என்ற தலேநகாம் 972-3 இல் நிர்மூலமாக்கப்பட்டது. பாமாரனின் படைகள் நாட்டைவிட்டு வெளியேறிய பின் 2 ஆம் மாரசிம்மனுடைய உதவியுடன் அவனது போரசன் தலேப் பட்டணத்தை மீட்டுக் கொண்டான். பாமாான் படையெடுப்பையடுத்துக் கோதி கன் இறந்தான். கோதிகனின் பின் 2 ஆம் கர்க்கன் என்ற உறவுவழி வந்த அவன் மருகன் ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்றுன் (973). 2 ஆம் தைலன் என்ற சாளுக்கிய வம்ச அரசன் 2 ஆம் கர்க்கனே அவன் ஆட்சிக்கு வந்த சில மாதகால எல்லேக் குள்ளேயே முடியிழக்கச் செய்தான். 2 ஆம் தைலன் 3 ஆம் கிருட்டிணனிட யிருந்து தர்தவாடி என்ற மாகாணத்தைச் சன்மானமாகப் பெற்ற அன்று தொட்டு இது போன்ற ஒரு சந்தர்ப்பத்திற்காகக் காத்திருந்தான். பிந்திய மா பக் கதைகளில் தைலன் சிறீ கிருட்டிண பாமாத்மாவின் அவதாரம் என்று வர்ணிக்கப்பட்டுள்ளான். இந்த அவதார புருடன் இரத்த அரக்கருடன் 108 போர்களில் ஈடுபட்டான் என்றும், அவர்களிடமிருந்து 88 கோட்டைகளேக் கைப்பற்றிஞன் என்றும் கதைகள் கூறும். தைலனின் வெற்றியுடன் கல் யாணியை ஆண்ட சாளுக்கியப் போச ஆரம்பமாகிறது. 2 ஆம் மாரசிம்மன் இராட்டிரகூட ஆதிக்கத்தை மறுமுறையும் ஏற்படுத்தும் நோக்கத்தோடு ஒரு பயனும் தாரத முயற்சியில் ஈடுபட்டான். 4 ஆம் இந்திரன் என்பவன் இதற்காக மாரசிம்மனுல் பயன்படுத்தப்பட்டான். 4 ஆம் இந்திரன் என்பவன் 3 ஆம் தொட்டிணன் மாரசிம்மனின் சகோதரியை மணம் செய்து பெற்ற மகனுவான். மாரசிம்மன் உண்ணு நோன்பு (சல்லேகணம்) மேற் கொண்டு 975 இல் தன் உயிர் நீத்தான். மாரசிம்மனின் கீழ்ச் சிற்றாசகை விளங்கிய பாஞ்சாலதேவன் என்பவன் தைலனுல் போரிற் கொல்லப்பட்டான். பாஞ்சாலதேவன் கிருட்டிணே ஆற்றின் தென் பாகத்தே அமைந்த நாடு முழுமையையும் தனதாக்கி ஆதிக்க உரிமை பாராட்டியவன், 4 ஆம் இந்திரனும் சல்லேகணம் என்ற விரத்தை 982 இல் மேற்கொண்டரீன்.

பாாந்தகனின் ஆட்சியைத் தொடர்ந்து சோழ முடியாட்சியை முப்பது ஆண்டுகாலம் வரை (955-985) பலவீனமும் அரசியல் தடுமாற்றமும் பீடித்தன பாரந்தகனின் மகன் கந்தாாதித்தன் என்பவன் ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்ருன் இவ்வாசன் அரசியலேவிட மதத்துறையிலேயே, அவனது அரசியாகிய செம்பே யன் மாதேவி என்பவருடன் இணேத்துப் புகழப்படுகின்றுன். கந்தாாதித்தன் 957 இல் இறந்தான். இவ்வேளே சோழ முடியாசு ஒரு கிறு சிற்றாசாகச் சுருங்கி விட்டது. 3 ஆம் கிரூட்டிணன் தொண்டைமண்டலத்தை அப்பொழுதும் ஆட்சி

#### தென் இந்திய வரலாறு

புரிந்தான். கந்தராதித்தனின் சகோதானுன அரிஞ்சயன் என்பவன் குறுகிய காலம் (956-7) ஆட்சி புரிந்தான். இவனேத் தொடர்ந்து இவன் மகனுன இரண் டாம் சுந்தா சோழ பாரந்தகன் ஆட்சி பரிந்தான் (957-73). இரண்டாம் ஆகிக் தன் என்ற சுந்தா சோழனின் மகன் தந்தையின் ஆட்சித் தொடக்கத்தலேயே **யு**வராசஞுக நியமிக்கப்பட்டான். சுந்தாசோழன் தெற்கு நோக்கிக் தனது **கவ** னத்தைத் திருப்பினுன். தெற்கில் வீரபாண்டியன் என்பான் ஒரு சோடி அச சனே, இவன் சுந்தராதித்தனுயிருக்கலாம், தோற்கடித்து விட்டுச் சுதந்திரமாக அரசாண்டான். தெற்கை ஆண்ட பாண்டியன் வழமை போல 4 ஆம் மகிந்தன் என்ற இலங்கை அரசனின் துணேயைப் பெற்றிருந்தான். தொடர்ந்து நடை பெற்ற இரு போர்களில் சுந்தாசோழன் வீரபாண்டியனேத் தோற்கடித்தான். இாண்டாம் போரில் வீரபாண்டியனே 2 ஆம் ஆதித்தன் கொன்றுன். சுந்தர சோழனின் படைகள் இலங்கை மீதும் படையெடுத்தன (959). இப் போர்கள் **எ**வையும் தென்னகத்தில் சோழராதிக்கத்தை நிலேபெறச் செய்யவில்லேயாயினு**ம்** சுந்தாசோழன் வடக்கில் எடுத்த மூயற்சிகளில் சிறந்த வெற்றி கண்டான். 973 இல் காஞ்சியில் அவன் வாழ்ந்த பொன்னுலான அரண்மனேயில் உயிர் நீத்தான் என்று சொல்லப்படுகிறது. வடக்கில் இடம் பெற்ற போர் நடவடிக்கைகளே வழி நடத்த முயன்று கொண்டிருந்தபோதே சுந்தாசோழன் உயிர் நீத்தான். சுந்தர சோழனின் ஆட்சியின் கடைசிக்காலம் இருள் கவிந்து துயர் மிகுந்து காணப் பட்டது. இவன் மகனை 2 ஆம் ஆதித்தன் (969) சுந்தராதித்தன் மகனை உத் தம சோழனின் சதியினுல் கொலேயுண்டான். பின்னர் மகனேப் பலி கொடுத்த துயரால் தவித்த தந்தை உத்தம சோழனே அரசுரிமைக்கு உரி**யவன் என்று** அங்கீகரிக்குமாறு நிர்ப்பந்திக்கப்பட்டான். சுந்தாசோழனின் இளேய மகனுன அருள்மொழி (பின்பு 1 ஆம் இராசராசன்) என்பானுக்கு அரசுரிமை மறுக்கப் பட்டது. இந்த ஏற்பாட்டின்படி சுந்தானின் மறைவின் பின் (973) உத்தம சோழன் அரசனுனை. இக்காலமளவில் இராட்டிரகூடரிடமிருந்து தொண்டை மண்டலத்தின் பெரும்பகுதியையும் சோழப் போரசு திரும்பப் பெற்றுக் கொண் டது. அப்பொழுத் இராட்டிரகூடர் 2 ஆம் தைலன் என்ற சாளுக்கிய வம்ச அச சனுல் ஆளப்பட்டனர். 2 ஆம் தைலன் உத்தம சோழனே 980 வரையில் தோற் கடித்தான் என்று பெருமை பாராட்டிக் கொண்டான்.

சோழப்போசின் பெருமை அருள்மொழி வர்மனின் ஆட்சியுடன் ஆரம்பமா கேறது. 985 இன் நடுப்பகுதியில் இராசராசன் என்ற பெயருடன் முடிசூட்டிக் கொண்டான் அருள்மொழி வர்மன். இராசராசனின் 30 ஆண்டு கால ஆட்சியின் போதே சோழப் போசச உருவாகியது. இராசராசன் ஆட்சியை ஏற்ற போது சோழ அரசு சிறியதாக அமைந்திருந்தது. இராட்டிரகடத் தாக்குதல் களின் விளேவினின்றும் நீங்கிய சோழ முடியாட்டு இராசராசனின் ஆட்சியின் கீழ்ச் சக்தி மிக்கதாக வளர்ந்தது. வியாபித்துப் பாந்தும், செல்வ வளம்மிக்க தாயும், சிறந்த நிர்வாக அமைப்புள்ளதாயும் சோழ அரசு பரிணமித்தது. சக்தி மிக்க கடற்படை, தாப்படை ஆகியன களந்தேறியனவாயும், மிகப்பெரிய முயற்சிகளே மேற்கொள்ளக்கூடிய தகுதியுடையனவாயும் இருந்தன.

இராசராசன் தன்னே எதிர்த்து நின்ற பாண்டிய கோள இலங்கை ஆகிய முடியாசுகளின் கூட்டணியைத் தாக்கித் தனது நாடுபிடிக்கும் முயற்சி பைத் தொடங்கினுன். இரு படையெடுப்புகளின் போது பாண்டியரை அழித்த துடன் அகங்காரம் படைத்த கேரள அரசர்களேயும் போரிட்டுக் கைப்பற்றினுன். காண்டலூர், விளினம் ஆகிய இடங்களே இராசராசன் தாக்கியதன் விளேவாகவே அவன் முன்னேய வெற்றிகளே ஈட்டினுன். மூன்றுவது போர் **நடவ**டிக்கை ஒன்றை மேற்கொண்டு கடற்படை கொண்டுதாக்கி இலங்கையின் வடபகுதி பைத் தனதாக்கிக் கொண்டான். 5 ஆம் மகிந்தன் தீவின் தென் கிழக்குப் பாகத்தே அமைந்த மலேநாட்டில் சென்று மறைந்துகொண்டான். அனுராத புரம் அழிக்கப்பட்டது. சோழ மாகாணத்தின் த‰நகராகப் பொலனறுவை அமைந்தது. இன்றைய மைசூர் மாநிலத்தின் பகுதிகளாகிய கங்கைபாடி, நோலம்பாடி, தடிகைபாடி ஆகியன கைப்பற்றப்பட்டுச் சோழ அரசுடன் இணேக்கப்பட்டன. இதன் விளேவாக 2 ஆம் தைலன் என்ற சாளுக்கிய அரசனின் தலேமையில் வளர்ந்த புதிய ஆதிக்கத்துடன் சோழர் முட்டி மோதிக்கொண் டனர். 992 இல் நடந்த முதலாம் போர் சோழருக்குப் பாதகமாக முடிந்தது. 2 ஆம் தைலனே அடுத்து ஆட்சிக்குவந்த அவன் மகன் சத்தியாசிரயன் என்ப வனே இராசராசனின் எதிரியாகக் கணிக்கப்பட்டான். இவர்களுடைய பலப் பரீட்சைகளேக் கவனிக்கமுன் சாளுக்கிய வாலாற்றைச் சிறிது பார்த்**தல் அ**வசிய மாகும்.

இராட்டிரசுட ஆதிக்கம் அகற்றப்பட்டதைத் தொடர்ந்து 2 ஆம் தைலன் என்ற அரசன் தனது அதிகாரத்தை நிலேபெறச் செய்ய முயன்றுன். மானிய கேதம் என்ற இடத்திலிருந்து ஆட்சிபுரிந்த 2 ஆம் தைலன் பல ஆண்டு காலமாகத் தன் அதிகாரத்தை நிலேபெறச் செய்யும் முயற்சியில் ஈடுபட்டிருந் தான். மேற்குத் தக்கணத்தில் நர்மதை ஆற்றிற்கும் துங்கபத்திரை ஆற்றிற்கும் இடைப்பட்ட நிலப் பொதேசம் முழுவதிலும் ஆண்ட பாமாரமுஞ்சன் என்ற அரசன் வடக்கில் இருந்து படையெடுத்தான். இப் போரில் 2 ஆம் தைலன் பாமாரமுஞ்சனேச் சிறைப்படுத்திச் சில ஆண்டுகள் வைத்திருந்தான். சிறையிடப் பட்ட காலத்தில் பாமாரமுஞ்சன் மிருளுளவதி என்ற 2 ஆம் தைலனின் தங்கை யுடன் தொடர்பு ஏற்படுத்திக் கொண்டதன் விளேவாக அவன் பல ஏளனங் களுக்கு உள்ளாக்கப்பட்டு இறுதியில் கொலே செய்யப்பட்டான். இப் போர்கள் அனேத்திலும் தைலனின் மூத்த மகன் சத்தியாசிரயன் அவனுக்குத் திணே நின்றுன். அவன் இறந்தபின் 997 இல் சத்தியாசிரயனே ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்றுன். தந்தையின் நாடு பிடிக்கும் ஆக்கொமிப்புக் கொள்கையைச் சத்தியா சிரயன் தொடர்ந்து பின்பற்றினுன். இராசராசனின் தலேமையில் எழுச்சி பெற்ற சோழ ஆதிக்கமே சத்தியாசிரயனின் முதல் எதிரியாகும். சோழ ஆதிக் கம் வேங்கி அரசின் அலுவல்களில் தலேயிட்டுக் கிழக்குக் தக்கணத்திலும் மிகுந்த சக்தியுடன் நிலேபெற்றது.

தாஞர் நவன் வேங்கியை மூன்று ஆண்டுகாலம்வரை ஆட்சிபுரிந்தான். இந்தக் குறுகிய தொல்லநிறைந்த ஆட்சிக்காலத்தின் முடிவில் இடம் பெற்ற

#### தென் இந்திய வரலாறு

போரில் 973 இல் தானர் நவன் கொலயுண்டான். இவனேக்கொன்ற தெலுங்குச் சோடர் தலேவன் சதாசோடவீமா என்பவனுவான். சதாசோடவீமா 2 ஆம் சாளுக்கிய வீமா என்ற அரசனின் போகை இருத்தல்கூடும். தாஞர் நவனின் மகன் மறைந்து வாழ்ந்து வந்தான். 27 ஆண்டுகள் வரை (973-1000) வேங்கி முடியாசின் தலேவனுகச் சோடவீமா நிலேகொண்டான். பிந்திய கிழக்குச் சாளுக்கியக் கல்வெட்டுகள் இதனே அரசனில்லாக் காலமெனக் குறிப்பிடுகின்றன. கலிங்கத்தை யாண்ட கிழக்குக் கங்கர் மீதும் வைதும்பர் மீதும் வீமா தனது மேலாதிக்கத்தைச் செலுத்தினுன். இறுதியில் தொண்டைமண்டலத் தின் மீது போர் தொடுத்து இராசராசனே எதிர்க்கத் துணிந்தான். தாஞர்நவு னின் மறைந்து வாழ்ந்த புதல்வரை 1 ஆம் இராசராசன் ஏற்று உபசரித்தான். அத்தடன் குந்தவை என்ற தன் மகீளத் தாஞர்நவனின் இளய மகனுக்குத் திருமணம் செய்து வைத்தான். அவர்களுள் மூத்தவனுன 1 ஆம் சத்திவர்மனே அவனது மூதாதையரின் சிம்மாசனத்தில் இருத்த உதவியளிப்பதாக இராசாதி **ா**சன் அவனுக்கு உறுதியளித்தான். இத்தகைய காரணங்களேக் கண்டு ஆத்தி**ர** மடைந்தமையினுலேயே சோடவீமா இராசராசன் மீது போர் தொடுத்தான். போரில் சோடவீமா தோற்கடிக்கப்பட்டுச் சுறையில் தள்ளப்பட்டான். இவ் வாறு சத்திவர்மன் வேங்கி முடியாட்சியின் பொறுப்பை ஏற்க இருந்த தடைகள் அகற்றப்பட்டன. எனினும் எந்தச் சோழப் போசின் உதவியுடன் சத்திவர்மன் தனக்குரிய இழந்த அரசைப் பெற்றுனே அதே போரசனின் மேலாகிக்கக்கை அவன் ஏற்றுக் கொண்டான்.

கிழக்குத் தக்கணத்தில் சோழ அதிக்கம் பாவியதைப் பொறுக்க மடியாக சத்தியாசிரயன் 1006 இல் வேங்கி மீது படையெடுத்தான். அவன் களபதி யான பாயலநம்பி என்பவன் தானியகதகம் (தாணிகோட்டை) என்னும் கோட்டையையும் யனமதலே என்னும் கோட்டையையும் நிர்மூலமாக்கினுன். குண்டூர் மாவட்டத்தில் உள்ள செபுரோது என்னும் இடத்தில் சத்தியாசிரயன் நிலேகொண்டான். தற்காப்புக்குச் சிறந்த வழி தாக்குதலே என்ற நிலேயை ஏற்று இராசராசன் தன் மகன் இராசேந்திரணே மேற்குச் சாளுக்கியத்தின் மீது படையெடுக்குமாறு ஏவினுன். இராசேந்தான் ஒரு பலம் பொருந்திய படைக் குத் தலேமைதாங்கித் தாக்குதல் (1007) நடத்தினுன். இராசேந்திரன் பிசப் பூர் மாவட்டத்திலுள்ள தொனூர்வரை படையுடன் சென்றுன் என்றும் நாட் டைச் சூறையாடிப் பெண்களேயும் குழந்தைகளேயும் பொமணரையும் கொலே செய்தான் என்றும் ஒரு சாளுக்கியக் கல்வெட்டிற் குறிப்பிடப்பட்டிருக்கிறது. வனவாசியையும், இறயிச்சூர் எனப்படும் ஆற்றிடைப் பொதேசத்தின் பகுதியை யும் அவன் கைப்பற்றினுன். மான்யகேதா என்னும் பகுதியைச் சூறையாடி ஞன். வேங்கியிலிருந்து கொல்லிபாக்கை (குல்பாக்) என்ற திசையை நோக்கிப் படையின் மற்றுமோர் பிரிவு முன்னேறத் தொடங்கியது. ஐதாரபாத்திற்கு வட மேற்குத் திசையில் 45 மைல் தொலேயில் அமைந்துள்ள கொல்லிபாக்கை மீது படையெடுத்து அதன் கோட்டையையும் கைப்பற்றினுன். இதன் விளேவாக வேங்கியிலிருந்த படைகளேச் சத்தியாசிரயன் திருப்பியழைக்க வேண்டிய

திர்ப்பந்தம் ஏற்பட்டது. சோழப் படையின் தாக்குதனில் நின்றும் தன் நாட்டை மாத்திரம் பல இன்னல்கள் மத்தியில் காப்பாற்றிக் கொண்டான். சோழப்படை சூறையாடிய பெருஞ் செல்வத்துடன் துங்கபத்திரை நதியின் மறை கரைக்குச் சென்று விட்டது.

இராசாரசனின் ஆட்சிக்கால முடிவில் மாலே தீவுகளேயும் அவன் கைப்பற்றித் தன் போசடன் இணேத்தான். 1012 இல் இவன் இராசேந்தொனே யுவராசஞக்கி ஞன். தஞ்சாவூரில் 1010 இல் கட்டி முடிக்கப்பட்ட இராசராசேசுவர சிவாலயம் மிக அற்புதமான முறையில் அமைந்தது. 1014 இல் மறைந்த இராசராசனின் ஆட்சித் திறமைக்கு இக்கோவில் ஒரு நினேவுச்சின்னமாக அமைதெறது. விரி குடாவுக்கப்பாலுள்ள சிறீ விசயாவையும் (பாலெம்பாங்கு) கதாகையையும் (கெடா) ஆட்சி புரிந்த சிறீ மாற விசயோத்துங்கவர்மன் என்ற சைலேத்திர மன்னனே நாகபட்டினத்தில் ஒரு புத்த விகாரை கட்டும்படி இராசராசன் ஊக்குவித்தான். அவ்விகாரை சூடாமணி விகாரை என சிறீ விசயனின் தந்தையின் பெயரால் அழைக்கப்பட்டது.

தந்தையின் வழிவந்த பெருமை மிக்க மைந்தஞக 1 ஆம் இராசேத்னென் கிளங்கினுன். 1 ஆம் இராசேந்திரன் காலத்தில் சோழப் போரசு மிக வில**ு** மாயும் பெருமதிப்புள்ளதாயும் விளங்கியது. அவன் காலத்தில் இருந்த இந்த அரசுகளுள் மிகவும் மதிப்புக்குரியதாகச் சோழப் போரசு அமைந்தது. அவன் ஆட்சியின் தொடக்கத்தில் (1018) 1 ஆம் இராசாதிராசன் என்ற அவனது மகனே யூவராசனுக நியமனம் செய்தான். தந்தை தொடங்கிய பணியைப் பூர்த்தி செய் யூம் வகையில் இலங்கையின் மீது படையெடுத்து அதனே முற்றுகக் கைப்பற்றி னேன். 5 ஆம் மகிந்தன் சிறைப்படுத்தப்பட்டுச் சோழ நாட்டிற்குக் கொண்டு செல்லப்பட்டான்; அங்கு இவன் 12 ஆண்டு காலத்தின் பின் உயிர் நீத்தான். தமிழர் ஆதிக்கத்திற்கு எதிராகச் சிங்கள மக்களின் எதிர்ப்பியக்கத்தின் மைய மாக அவன் மகன் காசியப்பன் அமைந்தான். 6 மாத காலம் இடம் பெற்ற போரில் ஏராளமான தமிழர் சிங்களப்படைகளினுற் கொலே செய்யப்பட்டனர். பின்னர் தீவின் தென்பாதியான உறகுணேயின் அரசைகுக் காசியப்பன் தன்னே ஆக்கிக்கொண்டான். காசியப்பன் 1 ஆம் விக்கிரமாகு என்ற பெயருடன் 1029 வரை பன்னிரண்டாண்டு காலம் ஆட்சி புரித்தான்.

இராசேந்தொன் தனது படைக்குத் தலேமை தாங்கி, பாண்டிய கோள நாடு களுக்கூடாகச் சென்று, அவற்றை வெற்றி கொண்டு, தன் மகனெருவனேச் சோழ பாண்டியன் என்ற பெயருடன் இப்பொதேசங்களே ஆள நியமனம் செய்தான். மதுரையே இப் புதிய ஆள்பதியின் தல்மைத்தானமாகியது. மேலேச் சாளுக் கியர்பற்றி மறுமுறையும் 1020-1 வரையில் இராசேந்திரன் கவனம் செலுத்த வேண்டிய அவகியம் ஏற்பட்டது.

சத்தியாசிரயணத் தொடர்ந்து 1008 வரையில் அவனது உறவு வழிவந்த மருகஞன 5 ஆம் விக்கிரமாதித்தன் அரசஞஞன். 5 ஆம் விக்கிரமாதித்தனின் மிகக் குறுகியதும் முக்கியத்துவம் பெருததுமான ஆட்சிக்குப் பின் 1015 இல் அவன் சகோதாஞன 2 ஆம் சயசிம்மன் ஆட்சிக்கு வந்தான். சயசிம்மன் பல

பெடுத்துக் கோதாவரி ஆற்றின் கரையில் முகாமிட்டிருந்தான். கங்கைவரை சென்ற தனது படை பாதுகாப்புடன் திரும்புவதற்கு வழியமைத்துக் கொண் டான்; அத்துடன் ஓகத்து மாதம் 16 ஆம் நாள் 1022 இல் தன் உறவு வழிவந்த மருகஞன இராசராசனின் முடிசூட்டு விழாவை விமரிசையாகக் கொண்டாடி குன். வடக்கிலிருந்து வெற்றிவாகையுடன் திரும்பிய படையும் அவனுடன் விரைந்து சேர்ந்துகொண்டது. பின்னர் திருச்சிராப்பள்ளி மாவட்டத்தில் காமே களுக்கடே கட்டப்பட்ட 'கங்கை கொண்ட சோழபுரம்' என்ற புதிய தலே தகருக்கு இராசேந்திரன் திரும்பினை.

சிறீ விசய முடியாசை எதிர்த்து வெகுவிரைவில் இராசேந்திரன் பெருங் கடற் படை யொன்றை அனுப்பினுன். மலாயாக்குடா நாட்டையும் சுமாத்திராவை யும் யாவாவையும் அயலில் அமைந்த தீவுகளேயும் தன்னுணேயின் கீழ் வைத் திருந்த கடலோர அரசு சிறீ விசயம் என்பதாகும். இந்தியாவுக்கும் சீனத்திற் கும் இடையிலுள்ள கடல் வழியைக் கட்டுப்படுத்தக் கூடியதாகச் சிறீ விசய அரசு அமைந்திருந்தது. இராசராசனின் ஆட்சிக்காலத்திலும் இராசேந்திரனின் ஆட்சி யின் ஆரம்பகாலத்திலும் சிறீ விசய அரசுக்கும் சோழப் போரசுக்கும் இடையே மிகவும் நேச உறவுகள் நிலேகொண்டிருந்தன. வர்த்தக நோக்குடனும் இராச தைந்திர நோக்கங்களுக்காகவும் சோழ மன்னர் சீனத்திற்குத் தூதுவர்களே அனுப்பி வைத்தனர் ; இத்தாதுவர்கள் முறையே 1016, 1033, 1077 ஆகிய ஆண்டு களில் அங்கு போய்ச் சேர்ந்தனர். இராசேந்திரன் சிறீ விசய அரசை எதிர்த்து (1025) போர் புரிந்தான். இப்போர் இடம் பெற்ற காலம் சீனத்திற்குச் சோழப் போாசு அனுப்பிய முதற் தாதுக்கும் இரண்டாம் தாதுக்கும் இடை யிலாகும். சிறீ விசய அரசு சீனத்துடன் சோழர் கொண்ட தொடர் பைத் தடைசெய்ய முயன்றதன் விளேவாக இப்போர் மூண்டது என்ரே, இராசேந்திரனின் புகழ் தேடும் போசையினுல் கடல் கடந்து திக்குளிசயம் செய்து போரிட்டான் என்றே நாம் துணிந்து கூறமுடியவில்லே. காரணம் எது வாக இருந்த போதிலும் படையெடுப்புப் பூரண வெற்றி **தந்தது. கடாரமும்** (கதாகை) சிறீ விசய எனும் தலேநகரும் சூறையாடப்பட்டன. மாாவிசயோத் துங்கவர்மன் என்பவன் கைதியாக்கப்பட்டான். சிறீ விசய முடியாட்சியைத் திருப்பி வழங்குவதற்கு நிபந்தனேயாகச் சோழ மேலாதிக்கத்தை விசயோத் துங்கவர்மன் ஏற்றுக் கொண்டபின்னர் போராட்டம் நிறுத்தப்பட்டது. 1088 என்ற தேதி பொறிக்கப்பட்ட தமிழ்க் கல்வெட்டு ஒன்றின் பகுதி சுமாத்திராவில் **க**ண்டெடுக்கப்பட்டது. இக் கல்வெட்டிலிருந்து முடியாட்சிக்கும் சிறீ விசய அ**ர** சுக்கும் இடையில் நெருங்கிய தொடர்புகள் பாம்பளாயாக இடையருது இருந் தன என்பது தெரிகிறது.

பாண்டிய கோள முடியாசுகளில் இடம் பெற்ற கலகங்களே அடக்குவதற்குக் கடும் நடவடிக்கை எடுக்கவேண்டிய அவசியம் ஏற்பட்டது; யுவராசனை இரா சாதிராசன் தலேமையில் எடுக்கப்பட்ட பாந்த நடவடிக்கைகளின் விளேவாக எதிர்த்து நின்ற அரசவம்சத்தின் இளவாசர் பலர் கொலே செய்யப்பட்டோ, நாட்டைவிட்டு வெளியே துரத்தப்பட்டோ பிரச்சிண தீர்க்கப்பட்டது. இலங்

மூனேகளிற் போராடவேண்டியவனுக இருந்தான். மாளவத்தைச் சேர்ந்த பா மார போசன் என்பவன் முஞ்சன் கொலேசெய்யப்பட்டமைக்குப் பழி வாங்கும் நோக்கமாக வடக்கிலிருந்து சாளுக்கிய முடியாசினுள் படையெடுத்துச் சில ஆண்டு காலம் லாடம் என்ற பகுதியையும் கொங்கணத்திற் சில பகுதிகளேயும் ஆட்சி புரிந்தான். போசனுற் கைப்பற்றப்பட்ட பொதேசங்களேச் சுற்றாசர்களின் துணேகொண்டு கடினமாகப் போராடி மீட்டுக் கொண்டான். இராசேந்தி**ர** சோழனே சயசிம்மனின் மிகவும் சக்திவாய்ந்த எதிரியாக விளங்கினுன். சய சிம்மன் ஆட்சிக்கு வந்த சில கால எல்லேக்குள் சத்தியாசிரயன் முன்னர் இழந்த இடங்களேத் தரும்பப் பெற முயன்றுன். சில காலம் வரை இம்முயற்சி கள் அவனுக்குச் சாதகமாக அமைந்தன. இதற்குக் காரணம் இராசேந்திரனின் கவனம் இலங்கையைக் கைப்பற்றுவதிலும், பாண்டிய கோள சூடியேற்றங்களேச் சீர்ப்படுத்துவதிலும் செலுத்தப்பட்டமையேயாகும். வேங்கியில் 1 ஆம் சத்தி வர்மனின் பின் 1011 வரையில் விமலாதித்தன் என்பவன் ஆட்சிக்கு வந்தான். இவனும் 1018 வரையில் அரசியலிலிருந்து ஒய்வு பெற்றிருத்தல் வேண்டும் அல்லது இறந்திருத்தல் வேண்டும். 2 ஆம் சயசிம்மன் 7 ஆம் விசயாதித்த னுடைய உரிமைகளே ஆதரித்து நின்றுன். சோழ இராணியான குந்தவைக்கும் **லி**மலாதித்தனுக்கும் பிறந்த மகனுன இராசராசன் என்ற இளவாசனும் வே**ங்** கிக்கு உரிமை கோரினுன். சயசிம்மன், விசயாதித்தனுக்கு உதவிபுரியும் பொருட் டுத் துங்கபத்திரை நதியைக் கடந்து பெல்லாரியைக் கைப்பற்றியதுடன் கங்க வாடியின் சில பகுதிகளேயும் இணேத்திருத்தல் வேண்டும். வேங்கியின் விசயாதித் தன் விசயவாடா (பெசவாடா) என்ற நகரைக் கைப்பற்றி இராசராசனின் முடி சூட்டு விழாவைத் தடுத்து நிறுத்தினுன். இத்தருணத்தில் இராசேந்திரன் சய **சிம்மனுக்கு எதிராகத்** தன் கவனத்தைத் திருப்பிஞன். சயசிம்மனே எதிர்க்க இரு படைப்பிரிவுகள் ஒரே வேளேயிற் போர்க்களம் புகுந்தன. ஒரு பிரிவு இறயிச்சூர் ஆற்றிடைப் பகுதியுட் புகுந்தது. மற்றையது வேங்கியில் இராசராசனின் உதவிக் குச் சென்றது. மேற்கில் சயசிம்மன் மாசுகி என்னுமிடத்திற் போரில் தோற் கூடிக்கப்பட்டான். எனினும் இராசேந்திான் தொடர்ந்து ஆக்கிரமிப்பு எதிலும் **ஈடு**படவில்லே. இரு அரசுகளுக்கும் இடையில் உள்ள எல்லேயாக துங்கபத்திரை **த**தி பொதுவாக ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்டிருந்தது. வேங்கியில் **நடந்த பல போர்** மூனேகளில் விசயாதித்தீனச் சோழப்படைகள் கோற்கடித்ததுடன், இராச **ரா**சன் சார்பில் இப்படைகள் நாட்டையும் பொறுப்பேற்றன. பின்னர் மேலு**ம்** வடக்கு நோக்கிக் கலிங்கத்திற்குட் சோழப்படைகள் சென்றன. கிழக்குக் கங்கர் களின் அரசனுன மதுகாமார்ணவன் (1019-1038) என்பவன் சயசிம்மனுக்குச் சார்பாக இருந்ததன் காரணமாகவே இப்படையெடுப்பு நேர்ந்திருத்தல் வேண்டும், கங்க அரசனேத் தோற்கடித்த பின் கங்கைப் பள்ளத்தாக்கு, வசை **பும் தன் பலத்தி**ற்கு விளம்பாமாகப் படையை அனுப்பு வைத்தான் சோழன். சோழப் போர்ப்படை வடக்கு நோக்கிச் சென்றபின் தொல்லேகள் பின்னணியில் பெருகிப் போக்குவாத்துத் தொடர்புகளேயும் பெரிதும் பாதித்தன. நிலேமை பைச் சமாளிக்கும் நோக்குடன் 1 ஆம் இராசேந்திரன் வடக்கு நோக்கிப் படை

கையிலும் தொல்லேகள் பாவின. தமிழரை எதிர்த்து விக்கொமபாகு போரில் இறங்கினுன். அதனுல் இராசாதிராசன் படை கொண்டு 1041 இல் இலங்கை பைக் தாக்கினுன். இதேகால எல்லேயில் ஏற்பட்ட விக்கிரமபாகுவின் மறை வால் சோழரின் மாகாணத்திற்குப் புறத்தே அரசனில்லாது குழப்பம் ஏற் பட்டது. துணிச்சலுள்ள சில சுிங்கள வீரர்களும், பாண்டிய நாட்டிலிருந்து உரிகமகளின்றி வெளியேற்றப்பட்ட இந்திய இளவாசர்கள் சிலரும், தொலேவி லுள்ள கன்னேசியிலிருந்து வந்த சகதிபாலன் எனப்பட்ட ஒருவனும் தீவின் சில பாகங்கள் மேல் ஆணே செலுத்தினர். சோழப் போரசை எதிர்த்து இவர் கள் அனேவரும் கிளர்ச்சியில் இறங்கியதன் விளேவாகப் பெருந் துன்பமடைந் தனர்.

இராசேந்தொனின் ஆட்சிக்காலத்தின் முடிவுப் பகுதியில் மீண்டும் மேலேச் சாளுக்கியருடன் போர் நிகழ்ந்தது; வழமைபோல வேங்கி விவகாாங்கள் சம்பந்தமாகவே போர் மூண்டது. சாளுக்கிய முடியாசை ஆண்ட 2 ஆம் சய சிம்மனின் பின் அவன் மகனுன 1 ஆம் சோமேசுவா ஆகவமல்லன் 1042 இல் அரசுரிமை பெற்றுன். மானியகேதா என்ற இடத்தில் அமைந்த தலேநகாம் கல் யாணிக்கு மாற்றப்பட்டது. கல்யாணியில் புதிய கட்டிடங்கள் யாவும் அமைக் கப்பட்டுப் புதிய நகரில் பல வசதிகளும் சேர்த்துக் கொள்ளப்பட்டன. மாள வத்தை ஆண்ட போசனே எதிர்த்துத் தந்தை தொடங்கிய போரைச் சோமேசு வான் தொடர்ந்து நடாக்கினை, மாளவத்தின் தலேநகரான தாராமீது போர் தொடுத்து அரசனே அடிபணிய வைத்தான். விதர்ப்ப நாட்டிற்கு அப்பாலும், இன்றைய மத்திய பொதேசத்தின் பகுதிகளிலும் கோசலம், கலிங்கம் ஆகியவற் றிற்குள்ளேயுமே அவன் ஆதிக்கம் பாவியது. சக்கொகூடம் என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த தாராவர்சாவின் அரசனுன நாகவம்சு என்பவன் மீதும் தனது மேலா திக்கத்தைச் சோழன் செலுத்தினுன். காகதிய தலேவன் 1 ஆம் புரோலனும் அவன் மகனுன பேதனும் போரில் சோமேசுவானுக்குத் துணேநின்று அதற் காக அவனிடமிருந்து அனுமகொண்டவிசய என்ற பகுதியினேப் பரிசாகப் பெற்றனர் என்பது குறிப்பிடத்தக்கது. மறுபுறத்தில் சோமேசுவான் வேங்கி யைத் தாக்கிச் சோழ அதிகாரத்தை எதிர்த்து நின்ருன். 1022 இல் நடந்த இராசராசனின் முடிசூட்டு விழாவைத் தொடர்ந்து அவனுக்கு வேங்கியில் அமைதி நிலவியதேயில்லே. இராசராசனின் சகோதான் முறையான விசயாதித் தன் அரசு கட்டிலேக் கைப்பற்றுவதற்காகிய போராட்டத்தை மீண்டும் ஆரம் பித்தான். இவன் சாளுக்கிய அரசனுன் 2 ஆம் சயசிம்மனின் துணேயைப்பெற்று இராசராசனே வேங்கியை விட்டு வெளியே தூத்தி 7 ஆம் விட்டுணுவர்த்தன விசயாதித்தன் என்ற பட்டத்துடன் 1031 இல் தன்னே அரசஞக்கிக் கொண் டான்; ஆயின் 1035 வரையில் இராசராசன் தான் இழந்த இராச்சியத்தைத் திரும்பப் பெற்றக் கொண்டான். மேலேச் சாளுக்கிய அரசவையில் அடைக் கலம் பகுந்த விசயாதித்தன் அரச உபசாரம் அனேத்தும் பெற்று அங்கு நட் புடன் வாவேற்கப்பட்டான். வேங்கிமீது விசயாதித்தனுக்கிருந்த உரிமைகளே நிலேநிறுத்த உதவும் வகையில் சோமேசுவானின் படையெடுப்பு அமைந்தது.

இப்படையெடுப்புப் பற்றிய செய்திகள் 1 ஆம் இராசேந்திரனே வந்தடை**ந்** தன. போர்க்களம் புக வயது முதிர்ச்சி அரசனுக்குத் தடையாக இருந்தது. **மக**ன் இராசாதிராசன் தெற்கில் போரில் ஈடுபட்டிருந்தான். எனவே நம்பிக் கைக்குரிய ஒரு பொமணத்தளபதி, இராசராசனுக்கு உதவிசெய்யும் பொருட்டு, மற்றும் மூன்று திறமையிக்க படைத் தலேவர்களின் உதவியுடன் அமர்த்தப்பட் டான். கலிடிண்டி என்னும் இடத்தில் இரத்தக்களரி ஒன்று இடம் பெற்றது. எனினும் இப்போர் முடிவு எதையும் தாத் தவறியது. இதே வேளே யில் 1 ஆம் இராசேந்திரன் இறந்தான். அவன் பின் 1 ஆம் இராசாதிராசன் (1044) ஆட்சிக்கு வந்தான். 1 ஆம் இராசாதிராசன் சோழ ஆதிக்கத்தை வேங் தியில் நிலேநிறுத்த விரும்பினுன். தெலுங்கு நாட்டிற்கூடாக, தான் ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்ற சில காலத்தில், 1 ஆம் இராசாதிராசன் தானே தலேமைதாங் கிப் போர்ப்படைதிரட்டிச் சென்றுன். தன்னடா (தான்யகடக) என்ற இடத்தில் நிகழ்ந்த போரில் மேலேச் சாளுக்கியப் படைகள் தோற்கடிக்கப்பட்டன. கிருட் டிணே ஆற்றின் கரையில் இடம்பெற்ற இப்போரில் சோமேசுவானின் மகஞன விக்கிரமாதித்தனும் இராசசிங்கனின் எதிரியான விசயாதித்தனும் குழப்பம் மிகுந்த நிலேயில் போர் முனேயிலிருந்து பின்வாங்கினர். இதன் பின் மேலேச் சாளுக்கிய பிரதேசத்துட்பகுந்து மிகப் பிரதானமான கோட்டையாக விளங் கிய கொல்லிபாக்கை (குல்பாக்கு) என்ற கோட்டையைத் தீயிட்டனர். இவ் வெற்றிகளின் பலனுக இராசராசன் சில காலம் ஒய்வெடுத்துக்கொள்ள முடிந் சது. இவற்றைத் தொடர்ந்து மேற்குக் களையில் பல படையெடுப்புகள் இடம் பெற்றன. சோழப் படையினர் சாளுக்கிய தளபதிகள் பலரையும் சிற்றாசர்கள் பலரையும் கைப்பற்றினர். சாளுக்கிய நகரான காம்பிலியில் அமைந்த அரண் மனே தகர்த்தெறியப்பட்டது. திருட்டிணே ஆற்றின் கரையில் அமைந்த பண்டே ரில் எதிரிகள் இராசராசனுல் தோற்கடிக்கப்பட்டனர். நதியைக் கடந்துசென்று வெற்றிசூடிய சோழர்கள் யாதகிரி என்னும் இடத்தில் நிலேகொண்டு புலிச் சின் னம் பொறிக்கப்பட்ட தூணென்றை நிறுவினர். மேலும் சில போர்கள் நடை பெற்றன; சாளுக்கிய தலேநகரான கல்யாணி சூறையாடப்பட்டது. வீராபிடே கம் என்ற, வெற்றிகொண்ட அரசனின் முடிசூட்டு விழா எதிரியின் தலேநகரில் ரடை பெற்றது. இவ்விழாவில் 'விசயாாசேந்திான்' என்ற பட்டத்தைச் சோழன் சூட்டிக்கொண்டான். துவாரபாலகனின் ஒரு சிறந்த உருவச்சில தஞ் சாவூர் மாவட்டத்திலுள்ள 'தாராசுரம்' கோவில் வாயிலில் வைக்கப்பட்டிருந் தது. இப்போது அது தஞ்சாவூர்க் கலேக்கூடத்தில் இடம் பெற்றுள்ளது. அச் சிலேயில் மேல்வரும் குறிப்புப் பொறிக்கப்பட்டுள்ளது. 'உடையார் சிறீ விசய இராசேந்திரதேவன் கல்யாணபுத்திற்குத் தீயிட்டபின் இந்தத் துவாரபால கனேக் கொண்டுவந்தான்.

1050 க்கு முன்பு சோமேசுவான் சோழப் படைகளேத் தனது பிரதேசத்தி னின்றும் வெளியே தாத்தினை. வேங்கியில் தன்னுதிக்கத்தை மீலாடும் நிலே கொள்ளச் செய்ததுடன் இராசராசனே நிர்ப்பந்தித்துச் சோழ ஆதிக்கத்திற்குப் பதிலாகத் தன் மேலாதிக்கத்தை ஏற்கும்படி செய்தான். இறுதியாகச் சோழ 9—R 3017 (1/65)

#### தென் இந்திய வரலாறு

நாட்டைத் தாக்குவதற்கு ஒரு படையை அனுப்பிஞன்; அப்படை காஞ்சிநகர் வரை சென்று தாக்கிவிட்டுத் திரும்பியது. இவ்வாறு சோமேசுவான் பெற்ற வெற்றிகள் இராசாதிராசனுக்குத் தூண்டுகோலாக அமைந்தன. எனினும் சோமேசுவான் தன்னுட்சியை நிலேகொள்ளச் செய்ய முயன்ற வேளேயில் வேங்கி பையும் கலிங்கத்தையும் இராசாதிராசன் அவனிடமிருந்து மீட்டுக்கொள்ள முயலவில்லே. இதற்குரிய காரணங்கள் தெளிவாகவில்லே. இராசாதிராசன் தன் தம்பியும் யுவராசனுமாகிய 2 ஆம் இராசேந்திரனின் துணேயுடன் சோமேசுவரன் மீது மறுமுறை (1053-4) போர் தொடுத்தான். கொப்பம் (கொப்பால்) என்னும் இடத்தில் ஒரு போர் நடை பெற்றது. கொப்பம் கிருட்டிணே ஆற்றில் இயற்கை யான சக்தி நிறைந்த இடமாகும். உக்கிரமாக நடந்த இப்போரில் இராசாதி ாாசன் காயப்பட்டு இறந்தான்; பின்னர் இராசேந்தொன் படைக்குத் தலேமை தாங்கித் தோல்வியில் முடியவேண்டிய போரை வெற்றியாக முடித்துவைத்தான். பல சாளுக்கியப் படைத்தலேவர்களே அவன் கொன்று அவர்களுடைய போர்ப் படை கலேந்து பின்வாங்கும்படி செய்தான். பல யானேகளேயும் குதிரைகளேயும் ஒட்டகங்களேயும் அதிக பொருள்களேயும் சாளுக்கியப்படை கைவிட்டுச் சென் றது. சில இராணிகள் உட்படப் பல பெண்களேயும் சோழர் கைப்பற்றினர். 2 ஆம் இராசேந்தொன் போர்க்களத்திலேயே முடிபுனேந்து அங்கிருந்து கொல் லாபுரம் என்ற இடம் வரை சென்று வெற்றித் தாண் (சயத்தம்பம்) நாட்டி விட்டுக் கங்கைகொண்டசோழபுரம் என்ற கலேநகர் நோக்கிப் புறப்பட்டான்.

கொப்பத்திலேற்பட்ட அவமானத்தைத் துடைத்தெறியும் நோக்குடன் சோமே சுவான் விளாந்து யுத்தம் தொடங்கினுன். வேங்கியை ஆண்ட இராசராசன் இறந்தது (1061) சோமேசுவானுக்கு வாய்ப்பாக அமைந்தது. 7 ஆம் விசயாதித்தனின் மகனுன 2 ஆம் சத்திவர்மனே ஆட்சியில் அமர்த்தி ஒரு பலம் பொருந்திய படையைத் தனக்குத் தூண்நிற்கும்படி சாமுந்தராசனின் தலிமை யில் அனுப்ப ஒழுங்கு செய்தான். தன் மக்களான விக்கிரமாதித்தனேயும் ச**ய** சிம்மணயும் கங்கவாடி நோக்கிச் சோழ நிலத்திற்குட் படையெடுக்குமாறு சோமேசுவான் அனுப்பிவைத்தான். இரு முனேகளில் தொடக்கப்பட்ட தாக்கு தலேயும் 2 ஆம் இராசேந்திரன் எதிர்த்துப் போராடினுன். ஒரு புறத்தில் இராச **ம**கேந்தொன் என்ற அவன் மகனும் அவன் உடன் பிறந்தானுன வீராாசேந்தி**ர** னும் 2 ஆம் இராசேந்திரனுக்குத் **திண** நின்றனர். **வேங்**கியில் சாமுண்டராசன் போரில் தோற்கடித்துத் கொல்லப்பட்டான். 2 ஆம் சத்திவர்மனும் அப்போரில் இறந்தான். கங்கவாடிக்குட் புகுந்த சாளுக்கியப் படையினர் சின்ஞபின்னப் படுத்தப்பட்டுத் தூரத்தப்பட்டனர். மைசூர் நாட்டில் கூடலி என்று அழைக்கப் படும் துங்காவும் பத்திராவும் சங்கமமாகும் இடத்தில் உள்ள கூடல்–சங்கமம் என்ற போர்க்களத்தில் சாளுக்கியர் பெருந் தோல்வி கண்டனர். கொப்பத்தில் அவனுக்கு ஏற்பட்ட தோல்விக்கு ஈடுசெய்யச் சோமேசுவான் எடுத்த முயற்சி கள் இவ்வாறு தோல்வியின் முடிவுற்றன (1061-2). இதையடுத்துச் சோழ யுவ ாாசனை இராசமகேந்திரனும் அவன் தந்தையான 2 ஆம் இராசேந்திரனும் இறந்தனர். வீரராசேந்திரன் (1063) இதையடுத்து அரசனுனுன்.

2 ஆம் இராசேந்திரனின் மறைவு சாளுக்கியருக்கு எதிராக வீரராசேந்திர ஞல் தொடுக்கப்பட்ட போருக்குச் சிறு கால ஓய்வு தந்தது. ஆயின் 1 ஆம் சோமேசுவான் மறுபடியும் தாக்குதல் தொடுக்கப்படும் என்று எதிர்பார்த்துத் தயாராகக் காத்திருந்தான்; இரு முனேகளிலும் இத்தாக்குதல்கள் தொடங்கக் கூடும் என்று எதிர்பார்த்தான். கிழக்கில் சோமேசுவான் தனது சிற்றாசர்களாக **வி**ளங்கிய நாகவம்சி பொதேசத்தையாண்ட தாராவர்சன் என்பவனது துணே**யை** யும் 3 ஆம் வச்சிரகத்தன் என்ற கீழைச் சாளுக்கிய அரசனின் துணேயையும் எதிர்பார்த்துநின்றுன். பெசவாடா என்ற நகரையடுத்த பகுதியில் ஒரு சக்தி மிக்க படையைச் சோமேசுவான் நிறுத்தி வைத்தான். தாரா என்னும் இடத் தைச் சேர்ந்த சனநாதன் என்னும் ஒரு பரமாரவம்ச இளவரசன் தலேமையில் படை அமைந்தது. மேற்கில் விசயாதித்தனே அனுப்பி எதிரிகளின் நிலத்தில் போர் தொடுக்கும்படி சோமேசுவான் ஊக்குவித்தான். எதிர்பார்த்தபடி வீரார சேந்தொன் தாக்கத் தொடங்கினுன். வேங்கியில் சாளுக்கியப் படைகள் சிறு தோல்விகள் கண்டன. தொடக்கத்தில் சோழருக்கு உறுதியான வெற்றியெதுவும் கிட்டவில்லே. மேலேக்களையில் இடம் பெற்ற போரில் 1066 இல், அனேகமாக துங்கபத்திரை நதியருகே, சோமேசுவானின் படைகள் பெருந்தோல்வி அடைந் தன. எனினும் விரைவில் படைகளே மீண்டும் சீர்ப்படுத்திக் கொண்டு வீரார சேந்தொணேக் கூடல்-சங்கம் என்ற இடத்தில் போர் செய்ய வரும்படி சோமேசு வான் அழைப்பு விடுத்தான். சோழ அரசன் அழைப்பை மகிழ்ச்சியுடன் ஏற்று சமர்க்களம் பகுந்தான். குறிப்பிட்ட இடத்தில் படைகள் தொண்டிருந்தபோதி லும் சோமேசுவான் அங்கு தென்படவேயில்லே. ஒரு மாதகாலம் சோமேசுவ**ா** னின் வருகைக்காகக் காத்துநின்ற வீராசேந்தொன் அவன் வராத காரணத் தால் சாளுக்கியப்படையைத் தாக்கிச் சின்னுபின்னப்படுத்தினுன். இதில் முடி வான வெற்றி கண்ட சோழமன்னன் துங்கபத்திரை ஆற்றின் கரையில் வெற்றித் தாண் நிறுவிவிட்டு வேங்கி நோக்கித் தன் படையுடன் சென்றுன். விசயாதித் தன் தற்காப்புக்காக மறுபுறத்திற் படைகளேத் திரட்டிக் கொண்டிருந்தான். பெசவாடாவுக்கருகே நடந்த பெரும் போரில் சாளுக்கியர் தோல்வி கண்ட னர். வீரராசேந்திரன் கிருட்டிணே நதியைக் கடந்து கலிங்கத்திற்குட் புகுந் தான். கடும் போர் நடைபெற்றது. நாகவம்சத்தினர் நாடான சக்காகூடம் என்ற பகுதியிலும் போர் நடந்தது. சாளுக்கியரின் பக்கத்தில் விசயாதித்தனே **விட 3 ஆ**ம் வச்சிர**கத்**தனின் மகனுன இராசராசனும் விக்கிரமாதித்த**னும்** போரிட்டனர். சோழர் பக்கம் இளவாசன் இராசேந்தான் நின்று போர் செய் தான். இவனே பின்னர் 1 ஆம் குலோத்துங்கன் என்ற பெயருடன் அரசனுனை. வீராாசேந்திரனுடன் தான் ஏற்றுக் கொண்டபடி போர் செய்யத் தனது உடல் நிலே இடங்கொடாத காரணத்தால் 1 ஆம் சோமேசுவான் தனது உயிரை மாய்த் துக்கொள்ள முடிவுசெய்தான். துங்கபத்திரை நதியில் குருவத்தி என்னும் இடத் தில் 29 ஆம் நாள் பங்குனித் திங்கள் 1068 இல் பாமயோகம் அனுட்டித்து நீரில் மூழ்கி சோமேசுவான் தன் இன்னுயிர் நீத்தான். சாளுக்கிய அரசவம்சத்தின்

### தென் இந்திய வரலாறு

புகழ்வாய்ந்த போசர்களுள் ஒருவனுன இவன் இவ்வாறு மறைந்தான். அவனு டைய ஆட்சிக்காலம் முழுவதிலும் சோமேசுவான் வேங்கியைத் தன்னுணேயின் கீழ் வைத்திருந்ததோடு மட்டுமன்றி வடக்கில் மிகவும் பெரும் சக்திகளாக வினங்கிய பாமாார், பொதிகாரர் என்போரைத் தற்காலிகமாக அடிமைகொள்ள வும் அவளுல் முடிந்தது. சோமேசுவான் பல தோல்விகள் அடைந்த போதி லும் தனது வாழ்வின் முடிவு வரை சோழ எதிர்ப்பைத் தளராது தொடர்ந்து நடாத்தினுன். இவன் போர்க்களத்திலும் பார்க்க இராசதந்திரத்தில் புகழுடன் விளங்கிஞன். நீண்டகாலத்திற்குத் தனது ஆதிக்கத்தைப் பல அரசுகளில் பிறர் அங்கீகரிக்கக் கூடிய முறையில் ஏற்படுத்தியமை அவனது இராசதந்திரத்திற்கு ஒரு நற்சான்றுகும். அத்துடன் போர்த்துறையிற்கூட பெரும்புகழ் கிட்டாத நிலேயிலும் இத்திணே செல்வாக்கு இவனுக்கு இருந்தமை குறிப்பிடத்தக்கதா கும். தன்னம்பிக்கை உடையவனுக விளங்கிய சோமேசுவான் தன்னுடன் கூட நின்ற திறமை மிக்க படைத்தலேவர்களுக்கும் கீர்த்தி வாய்ந்த தன் மகனுன விக்கிரமாதித்தனுக்கும் இதே தன்னம்பிக்கை உணர்வை ஏற்படுத்துவதில் வெற்றி கண்டான். சமாதானப் பணிகளில் அக்கறையற்றவனென்று சோமேசு வானேக் கூறிவிடமுடியாது. கல்யாணி என்ற மாட்சிமை மிக்க நகாம் இவ . துடைய நிருமாணப் பணிக்கு நல்லதோர் எடுத்துக்காட்டாகும்.

1 ஆம் சோமேசுவானின் மறைவின் பின் அதே பெயரையே தாங்கிய அவன் மூத்த மகன் ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்றுன். ஆட்சிக்கு வந்தவனின் இளவலான விக்கொமாதித்தன் தொடக்கத்திலிருந்து எதிர்த்து நின்று அசசைக் கவா ஆசைப்பட்டான். 2 ஆம் சோமேசுவான் அரசு கட்டிலில் நிலேகொள்ளுவதற்கு முன்னம் சோழ அரசன் வீரராசேந்தொன் கடுந் தாக்குதல் நடாத்திக் குட்டி நகாத்தை முற்றுகையிட்டுக் காம்பிலி நகரையும் தாக்கினுன். அண்ணனுக்கு ஏற் பட்ட தொல்லேகளே விக்கிரமாதித்தன் தனக்குரிய வாய்ப்பாக மாற்றிக் கொண் டான். சட்டப்படி அமைந்த அரசனுக்கு விசுவாசம் செலுத்தாது தன்னே ஆத ரிக்கும்படி நிர்ப்பந்தித்துச் சிற்றாசர்களேத் தன் பக்கம் சேர்த்தான். அவ்வாறு சிற்றாசர்களின் துணேயைத் தேடிக்கொண்டு வீராாசேந்தொனுடன் பேச்சு வார்த்தை தொடங்கினுன். இதன் விளேவாக இராசதந்திரத்துறையில் பெரும் பாட்சி ஏற்பட்டது. அரசுகளுக்கிடையே இருந்த உறவு முற்றுக மாறியது. சாளுக்கிய முடியாட்சி துண்டாடப்பட்டது. வீரராசேந்திரனின் மேலாதிக் கத்தை ஏற்று அவனுடைய ஆணேயின் கீழ் சிற்றாசாக வேங்கியை ஆட்சி புரிய விசயாதித்தன் சம்மதம் தெரிவித்தான். வீராாசேந்தொனின் புதல்விகள் இரு வரை விக்கிரமாதித்தனுக்கும், இராசராசன் என்ற கலிங்க கங்க வம்ச இள வாசனுக்கும் முறையே மணம் முடித்த வைத்தான். சாளுக்கிய குடியாசின் யுவராசஞக 6 ஆம் விக்கிரமாதித்தன் நியமனம் பெற்றுன். சாளுக்கிய அரசின் தென்பாகத்தை ஆளும் பொறுப்பு 6 ஆம் விக்கொமாதித்தனிடம் ஒப்படைக்கப் பட்டது. இவ்வாளுக முடிவில்லாச் சோழ சாளுக்கிய மோதல்கள் முற்றுப் பெற்று விடும் சாத்தியக்கூறுகள் தென்பட்டன.

ஆயின் 1070 இன் ஆரம்பப் பகுதியில் வீரராசேந்திரனது மறைவு ஏற்பட்ட தைக் தொடர்ந்து நிலேமை மாற்றமடைந்தது. இவற்றைப் பற்றி மேற்கொண்டு கவனிப்பதற்கு முன்னர் நாம் வீரராசேந்திரனின் ஆட்சிக் காலத்தில் இடம் பெற்ற முக்கிய நிகழ்ச்சிகள் சில பற்றிக் கவனிப்பது பொருந்தும். 1067 ற்குச் சில காலம் முன்னர் இலங்கைக்கு எதிராக ஒரு கடற்படையினே வீரராசேந் நிரன் அனுப்பிவைத்தான். இலங்கையை அப்போது ஆட்சிபுரிந்த சிங்கள அர சன் 1 ஆம் விசயபாகு. இவன் சோழ ஆதிக்கத்திற்கு இலங்கையில் முடிவு ஏற்படுத்தும் நோக்கத்துடன் சக்திமிக்க முயற்சி ஒன்றில் ஈடுபட்டிருந் தான். விசயபாகு போரில் தோற்கடிக்கப்பட்டான். அவன் ராணி சிறைப்படுத் தப்பட்டாள். வாதகிரி (கேகாலே மாவட்டத்திலுள்ள வக்கிரிகாலே) என்னும் இடத்தில் விசயபாகு மறைந்து வாழ்ந்தான். அடுத்த சில ஆண்டுகால எல்லக் குள் விசயபாகு வறைந்து வாழ்ந்தான். அடுத்த சில ஆண்டுகால எல்லக் குள் விசயபாகு வறைத்து வாழ்ந்தான். அடுத்த சில ஆண்டுகால எல்லக் குள் விசயபாகு அதிக வெற்றி கிட்டியது என்பதை நாம் காணலாம். வீர ராசேந்திரன் கடாரத்தைக் கைப்பற்றுவதற்கும் ஒரு கடற்படையை ஏவினுன். தன்னுதாவை நாடி (1068) வந்த கடார இளவாசனுக்குத் துணே திற்கும் வகை யிலேயே இக் கடற்படை அனுப்பப்பட்டது.

வீரராசேந்திரனின் மறைவின் பின் விக்கிரமாதித்தன் சோழரின் நட்பு நன்மை விளேக்கத்தக்கதன்று என்பதை உணர்ந்தான். பதிலுக்கு, சோழ உறவு பாதகத்தையே விளேவிக்கும் என்ற முடிவிற்கு அவன் வந்தான். விக்கிர மாதித்தனுக்கு உடன் பிறந்தானுடன் ஏற்பட்ட பகைமை பற்றிக் கவனம் செலுத்த வேண்டிய அவசியம் உள்ளூரில் ஏற்பட்டது; அத்துடன் சோழ அரச கே அன்று அமர்ந்திருந்த இவன் மைத்துனன் அதிராசேந்திரன் என்பவ னேப் பாதுகாக்க வேண்டிய பொறுப்புமேற்பட்டது. அதிராசேந்திரனுக்கு எதிராகச் சதி செய்து ஆட்சியினின்றும் அவனே அப்புறப்படுத்தக் கீழைச் சாளுக்கிய இளவரசன் இராசேந்திரன் (1 ஆம் குலோத்துங்கன்) திட்டமிட் டான். இவ்விரு வழிகளிலும் தன்னேயும் காத்துத் தன் மைத்துனைரையும் காத்துக் கொள்ள வேண்டிய அவசியம் விக்கிரமாதித்தனுக்கு ஏற்பட்டது. கேழுச் சாளுக்கிய இளவரசன் இராசேந்திரன் (1 கும் குலோத்துங்கன்) திட்டமிட் டான். இவ்விரு வழிகளிலும் தன்னேயும் காத்துத் தன் மைத்துனரையும் காத்துக் கொள்ள வேண்டிய அவசியம் விக்கிரமாதித்தனுக்கு ஏற்பட்டது. கேழைச் சாளுக்கியருக்கும் சோழ வம்சத்தினருக்கும் ஏற்படுத்தப்பட்ட திருமண உறவு களேயும் இராசேந்திர குலோத்துங்கன் இரு வம்சத்திலும் பெறும் இடத்தையும் கேழ்க்காணும் வம்சப் பட்டியல் விளக்குதேறது.



# தென் இந்திய வரலாறு

7 ஆம் விசயாதித்தணே வீராாசேந்திான் வேங்கி முடியாட்சியின் உரிமையாள ஞக்கினுன். இதனுல் இராசேந்திான் (குலோத்துங்கன்) தனக்கே உரித்தான முடியாட்சியினின்றும் விலக்கி வைக்கப்பட்டான். எனவே திறமைமிக்க இளவர சனை இராசேந்திான் வீராாசேந்திரனின் மாணத்தின் பின் வேங்கிச் சிம்மாச னத்திற்கும் சோழ முடிக்கும் தனக்குள்ள உரிமையைப் பெற முயன்றுன். விக்கிர மாதித்தன் காஞ்சிக்கு விரைந்துசென்று அங்கு நடைபெற்ற ஒரு கலகத்தை முலோயில் கிள்ளி எறித்து கங்கை கொண்ட சோழபுரத்தில் அதிராசேந்திரனுக்கு முடிசூட்டி விட்டு ஒரு மாத காலம் கழித்துத் துங்கபத்திரை ஆற்றின் களையை வந்தடைந்தான். இதையடுத்து மக்கள் மத்தியில் ஆதாவு பெற்ற ஒரு கலகத்தின் விளவாகச் சோழ அரசன் உயிர் நீத்தான் என்றும், வேங்கியை யாண்ட இரா சேந்திரன் அரசன் அற்ற இருந்த சோழ சிம்மாசனத்தைத் தனதாக்கிக் கொண் டான் என்றும் ஷிக்கிரமாதித்தன் கேள்வியுற்றுன். வீரராசேந்திரனின் மறைவின் பின் இருந்த குறுகிய இடைக்காலத்தைத் தனக்குச் சாதகமாகப் பயன்படுத்திக் கொண்டு விசயாதித்தண் வேங்கியிலிருந்து அப்புறப்படுத்தியதுடன் சோழசிம் மாசனத்தையும் இராசேந்திரன் தனதாக்கிக் கொண்டான் என்பது தெளிவு.

விக்கொமாதித்தன் இரு எதிரிகள் மத்தியில் அகப்பட்டுக் கொண்டான். சொந்தச் சகோதானுன சோமேசுவானின் பகை உள்ளூரிலும் சோழ, வேங்கி நாடுகளே ஆண்ட 1 ஆம் குலோத்துங்கனின் பகை மறுபுறமும் விளங்கின. அடுத்த ஆருண்டு காலத்தில் இத்தகைய ஆபத்து நிறைந்த சூழலில் இருந்து தன்னே விடுவித்துக் கொள்ள வேண்டிய பெரும் பொறுப்பு விக்கிரமாதித்தனின் வேலேயாக இருந்தது. தன் உடன் பிறந்தானு சோமேசுவானின் நிலேமையைப் பலவீனப்படுத்த எண்ணி அவனது ஆணேயின் கீழ் இருந்த சிற்றாசர்களே அவனே ஆதரியாது விடும்படி நிர்ப்பந்தித்துத் தன் முயற்சியில் வெற்றியும் கண்டு கொண்டான். அவன் இளேய சகோதானுன சயசிம்மனும் விசயாதித்தனும் அவன் பக்கம் சார்ந்து கொண்டனர். கொங்கணத்தை யாண்ட கடம்ப வம்ச ் அரசஞனை சயகேகியும் ஒய்சள வம்சத்தைச் சேர்ந்த வினயாதித்தனும் அவன் மகன் இறையங்கன் என்பவனும் இவன் பக்கம் சேர்ந்து கொண்டனர். ஒய்சள வம்சம் அப்போதுதான் முக்கியத்துவம் பெற்று வளாத்தொடங்கியது. உச்சங் கிப் பகுதியை ஆட்சி புரிந்த பாண்டிய அரசனும் யாதவ வம்ச தேவகிரி அரசஞன 2 ஆம் சியூனனும் இவனுடைய தாண்டுதலுக்கு இசைந்து ஆதாவு காட்டினர். இதனுல் சோமேசுவானுக்குப் பெருந்தொல்லே ஏற்பட்டது. எனினும் மிகவும் பற்றுடன் கடமையாற்றிய சில படைத் தலேவர்களின் துணே**யுடன்** சோமேசுவான் அரசுக்குத் தலேமை தாங்கி 1 ஆம் குலோத்துங்கனுடன் நட் புறவு பூண்டு இணேந்து செயற்பட ஆரம்பித்தான். 1075 வரையில் இரு பகுதி பினரும் இராசதந்திரத் துறையிலும் படைத்துறையிலும் வேண்டிய ஒழுங் களேத்தையும் பூர்த்தி செய்து கொண்டனர். கோலார் மாவட்டத்தில் நங்கிலி என்னுமிடத்தில் ஏற்பட்ட மோதலின் விளேவாக விக்கிரமாதித்தனின் **படை** களும் குலோத்துங்கனின் படைகளும் பெரும் போொௌன்றில் ஈடுபட்டன. தோற்கடிக்கப்பட்ட விக்கிரமாதித்தன் துங்கபத்திரைவரை துரத்தப்பட்டான். வழி நெடுகலும் கடும் போர் இடம் பெற்றது. சோழப் படைகள் பின்தொடர்ந்து சென்றன. கங்கவாடியின் தலேவனுகக் குலோத்துங்கன் தன்னே ஆக்கிக் கொண் டான். விக்கிரமாதித்தனின் பின்புறத்தே நின்று குலோத்துங்கனுக்குச் சார் பாகப் போர்புரிந்த சோமேசுவான் போரில் பெரும் நட்டம் அடைந்தான். விக்கிரமாதித்தனின் கையில் சிக்கிய சோமேசுவான் கிறையுள் தள்ளப்பட் டான் ; பின்னர் (1076) விக்கிரமாதித்தன் தன்னே அரசனுக்கிக் கொண்டு சாளுக்கிய-விக்கிரம ஊழி என்று ஒரு ஊழியைத் தன்னுடைய முடிசூட்டு விழாவை ஞாபகப்படுத்துவதற்காகத் தொடக்கி வைத்தான்.

குலோத் தங்கன் விக்கொமாதித்தனுடன் போர் நடத்திய காலே, 1072-3 வரை யில், வேங்கி முடியாட்டு மீது திரிபுரியை யாண்ட கைகேய அரசனை யசுகர்ண தேவன் என்பவன் போர் தொடுத்தான். ஒரு புறத்தில் குலோத்துங்கன் நிரந் தாமாகத் தனது நிலத்திற் சில பகுதிகளே இழந்தானெனினும் படைத்துறையி லும் இந் நிகழ்ச்சி எவ்வித நிரந்தர பல<sup>2</sup>னயும் கொடுக்கவில்லே. இலங்கையை**த்** தமிழாசர்களின் பிடியினின்று விடுவிக்க விசயபாகு எடுத்துக் கொண்ட முயற்சி கள் வெற்றி தந்தன. தீவின் தூரதெற்கிலிருந்து மும்முனேத் தாக்குதலேப் படை கள் மேற்கொண்டன. ஒரே சமயத்தில் மூன்று படைப்பிரிவுகளும் முன்னேறின. பொலனறுவை வீழ்ச்சியுற்றது. 1070 வரையில் அனுராதபுரம் சாணடைந் **த**து. தீவில் நடைபெற்ற ஒரு கலகத்தின் காரணமாக இலங்கை அரசன் **என** விசயபாகு முடிசூட்டிக் கொள்வதிற் சுணக்கம் ஏற்பட்டது; பின்னர் 1072-73 இல் இந்த முடிசூட்டு விழாவைக் கொண்டாடிஞர்கள். இலங்கையைச் சோழர் இழந்து விட்டனர் என்ற நிலேயைக் குலோத்துங்கன் அங்கீகரிக்க வேண்டிய தாயிற்று. விக்கிரமாதித்தன் விசயபாகுவைத் தன் நட்பாளளுகக் கொண்டது இயற்கையே; அன்புத் தாதுவரை இலங்கைக்கு அனுப்பி விஃலயுயர்ந்த சன்மா னங்களேயும் விசயபாகுவிற்கு வழங்கினுன் விக்காமாதித்தன்.

பெருநிலத்தில் பாண்டிய கோள நாடுகளில் ஏற்பட்ட எதிர்க்கிளர்ச்சிகளேக் குலோத்துங்கனுற் புறக்கணிக்கமுடியவில்லே. தெற்கு நோக்கிப் பெரும் படை யுடன் சென்ற குலோத்துங்கன் செம்பொன்மாரி, கோட்டாறு, விழினம், சாலே போன்ற இடங்களிற் கடும்போர் நிகழ்த்தி முழு நாட்டையும் தன்னுணேயை ஏற் கும்படி செய்தான். பாண்டிய, கோள நாடுகளில் இருந்த இளவாசர்கள் பலர் முன்னர் எதிர்த்து நின்றபோதிலும் குலோத்துங்கனின் மேலாணேயைப் பின் னர் ஏற்கவேண்டிய நிர்ப்பத்தம் அவர்களுக்கேற்பட்டது; பாண்டிய, கோள நாடுகளிற் போக்குவாத்துச் சாலேகள் நெடுகப் போர் வீரர்களின் குடியேற்றங் களேக் குலோத்துங்கன் அமைத்துக் கொண்டான். 1 ஆம் இராசராசன், இராசேந்திரன் ஆகியோரின் ஆட்சிக் காலத்தில் உருவாக்கப்பட்ட பண்டைய நிருவாக முறைகள் புதுப்பிக்கப்படனில்லே. உள்ளூர் அரசர்கள் தமது அலுவல் களேத் தாமே நடத்திக்கொள்ளும் பொறுப்பைப் பெற்றனர். 1084-85 வரையில் இலங்கையை ஆண்ட விசயபாகு சோழ அரசின் ேது போர் தொடுத்தான். 6 ஆம் விக்கொமாதித்தனின் அரசவைக்கு விசயபாகு அனுப்பிய தாதுவர்கள் அங்கம் இழுந்தனர் என்ற செய்தி கேட்டு ஆத்தொமுற்றதளுல் விசயபாகு போர்

#### தென் இந்திய வரலாறு

தொடுக்க முடிவு செய்தான். போர் தொடுக்கத் தயாராகிக் கொண்டிருக் கும்பொழுது வேளேக்காரப் படையினர் போரிட எதிர்ப்புக்காட்டினர். தம் தமிழ் இனத்தவரை எதிர்த்துப் போரிட விரும்பாத வேளேக்காரப் படையினர் குழப்பம் செய்து அரச அரண்மனேயைத் தீக்கிரையாக்கினர். அரசன் வக்கிரி கலே நோக்கி ஓடிச் சென்றுன் எனினும் திரும்பி வந்து கலகக்காரரை ஒடுக்கிக் கலகத் தலேவர்களே, அவர்களாற் கொலே செய்யப்பட்ட அரசபற்று மிக்க தளபதி களின் சடலங்களுடன் சேர்த்துத் தீக்கிரையாக்கினர். வேளேக்காரப் படை யினர் நல்ல பாடம் கற்றுக்கொண்டனர். பொலனறுவையில் இன்றும் நாம் காணும் வகையில் தமிழ் மொழியிலுள்ள கல்வெட்டொன்றில் 'வேளேக்காரப்' படையினர் தந்தச் சின்னமுள்ள தேவாலயத்தைப் ' பாதுகாக்கச் சம்மதம் தெரிவித்ததாக வரையப்பட்டுள்ளது. குலோத்துங்கன் விசயபாகுவுடன் நட் புப் பூண்டு சமாதானம் செய்து கொண்டான் என்பது தென்படுகிறது. எனுகில் சுத்தமல்லி என்னும் குலோத்துங்கனின் மகள் ஒருத்தி சிங்கள இளவாசஞனை வீரப்பெருமாளேத் திருமணம் செய்தாள்.

72 பேரைக் கொண்ட சோழவர்த்தகத் தாதுக் குழு ஒன்று 1077 இல் சீனம் போய்ச் சேர்ந்தது ; அங்கு 81,800 செம்பு நாணய முடிப்புகள் இக்குழுவுக்கு வழங்கப்பட்டன ; இக்குழு அன்பளிப்பாகக் கொண்டுசென்ற கண்ணுடிப் பாத் தொங்கள், கற்பூரம், காண்டாமிருகக் கொம்பு, சித்திரப்பட்டு, யானேத் தந்தம், வாசனேத்திரளியங்கள், பன்னீர், கோட்டம், பெருங்காயம், வெண்காரம், கராம்பு போன்ற பொருள்களுக்குப் பதிலாகவே இப்பணம் வழங்கப்பட்டது. சிறீவிசய நாட்டு அரசன் 1 ஆம் குலோத்துங்கனுக்குத் தாது ஒன்று அனுப்பிவைத்தான். சிறீவிசய நாட்டாசனின் மூதாதையர்கள் நாகபட்டினத்தில் நிறுவிய விகாரை களின் நிருவாகத்தை ஒழுங்கு செய்யும் வகையில் இத்தூதுவர்கள் 1 ஆம் குலோத்துங்கனுடன் ஆலோசனே செய்தனர்.

7 ஆம் விசயாதித்தனின் மறைவின் பின் (1076) குலோத்துங்கன் தன் ஆண் பிள்ளேகளே ஆள்பதிகளாக நியமித்தான். இராசராச மும்முடிச் சோழன் (1076-8), வீரசோடன் (1078-84), இராசராசா சோடகங்கன் (1084-9), திரும்ப வும் வீரசோடன் (1089-92), இறுதியாக விக்கிரமசோழன் (1092-1118) ஆகி யோர் ஆள்பதிதாயகங்களாக வேங்கியில் நியமனம் பெற்றனர். 1097 இல் கொலனு என்னும் இடத்தைச் சேர்ந்த சிற்றாசன் கலிங்க அரசனை ஆனந்தவர் மன் சோடகங்கன் என்பவனுடன் சேர்ந்து நின்று கலகம் செய்து சோழ ஆள் பதிதாயகத்தை எதிர்த்தான். இவ்வேளே விக்கிரமசோழனுக்குத் தூர தெற்கில் இருந்த பார்தக பாண்டியன் உட்படப் பலர் துணேபுரிந்தனர். கொலனு சிற்றா சன் பதவியிலிருந்து அகற்றப்பட்டான். தென் கலிங்கம்மேற் படையெடுக்கப் பட்டது. கிளர்ச்சி செய்த சிற்றாசன் அடிபணிந்தான். ஆனந்தவர்மனுமே அடங்கி அரசு புரிந்தான். 1110 வளையில் ஆனந்தவர்மன் சோடகங்கன் என்ற அரசன் சோழர்களுக்குச் செலுத்த வேண்டிய கப்பத்தைச் செலுத்த மறுத் தான். இதன் விளேவாகக் கலிங்கத்தின்மீது சோழர்கள் இரண்டாம் முறை

1 Codrington, p. 57.

யாகப் படையெடுத்தனர்; குலோத்துங்கனின் கீர்த்தி மிக்க தளபதியான கரு ணகாத்தொண்டைமான் இப்படையெடுப்பிற்குத் தலேமை தாங்கிஞன். சென்ற படையினர் கலிங்கத்தை நாசம் செய்தனர். ஆனந்தவர்மன் தோற்கடிக்கப்பட் டான்; பாதுகாப்பிற்காகப் பதுங்கி ஓட வேண்டிய திர்ப்பந்தம் அவனுக்கு ஏற்பட்டது. வெற்றிகொண்ட சோழப்படையினர் குறையாடிய பெருந்தொகைச் செல்வத்துடன் தாயகம் திரும்பினர். இப்போர் பற்றிச் சயங்கொண்டார் என்ற புலவர் 'கலிங்கத்துப்பாணி' என்ற புகழ் பெற்ற காவியம் புனேந்தார்; ஆயின் இப்படையெடுப்பு திரந்தாமான பலனெதையும் கொடுக்கவில்லே எனலாம்.

1115 வரையில் சோழப் போசசு குலோத்துங்கனின் தலேமையில் இலங்கையை இழந்ததே தவிச ஏனேய பகுதிகளேச் சுதைவுருது கொண்டிருந்தது. கிருட்டினே, துங்கபத்திரை ஆறுகளுக்குத் தெற்கே அமைந்த நிலமனேத்தும் சோழப் போச சின் கீழிருந்தது. கிழக்குக் கரையில் கோதாவரி வரை சோழமானிலம் பாவி யிருந்தது. வட இந்தியாவில் தொலேவில் அமைந்த கன்னேசு அரசுடனும் கம் போடியா என்ற இந்தோ-சின அரசுடனும், பேகன் நாட்டு அரசனுன கியான் சீதா (1084-1112) என்பவனுடனும் இராசதந்திர உறவுகளேச் சோழப் போச சன் ஏற்படுத்திக் கொண்டான். எனினும் குலோத்துங்கனுடைய ஆட்சிக்கால முடிவில் மைசூர், வேங்கி ஆகிய நாடுகளிற் கலகம் மூண்டது. இதற்குக் கார ணம் சாளுக்கிய விக்கொமாதித்தனுக்கும் குலோத்துங்கனுக்குமிடையே போர் மூண்டமையே. அடுத்து நாம் சாளுக்கிய விக்கோமாதித்தன் பற்றிக் கவனிப்பது பொருத்தும்.

விக்கிரமா தித்தன் ஆட்சிக்கு வந்த பின் அவனும் அவனுடைய பகைவகை இருந்த குலோத்துங்கனும் தமது குறைபாடுகளே உணர்ந்து ஒருவர்க்கொருவர் தீவிர பகைமையை வளர்க்காது கைவிட்டு விட்டனர். விக்கிரமா தித்தனின் ஆட்சிக்காலம் பொதுவாகச் சமாதான சூழலுடன் காணப்பட்டது. அவனது அரச அவையில் அறிவுபடைத்த கவிஞர்கள், இலக்கிய கர்த்தாக்கள் இடம் பெற்றனர். பில்கணன், விஞ்ஞானேசுவார் போன்றேர் இதற்குச் சான்றுகும். 1083 வரையில் விக்கிரமா தித்தனின் இனய சகோதானை சயசிம்மன் கலகத் தில் இறங்கினன். கடும்போர் நடைபெற்றது; சயசிம்மன் கிறைப்படுத்தப்பட் டான். சயசிம்மன் குலோத்துங்கனிடம் உதவி கேட்டானுயினும் அது கிட்ட வில்லே.

ஒய்சள அரசர்களிடமிருந்து விக்கொமாதித்தனேப் பெரும் ஆபத்து எதிர் நோக்கியிருந்தது. குலோத்துங்கனுக்கு எதிராக நடைபெற்ற போரில் நாம் முன்பு கண்டதுபோல ஒய்சள வினயாதித்தனும் அவன் மகன் இறையங்கனும் விக்கிரமாதித்தனே ஆதரித்துப் போர் புரிந்தனர். வினயாதித்தனின் பின் இறை யங்கன் இரண்டாண்டு காலத்திற்குட்பட ஆட்சு புரிந்தான். இவனேயடுத்து 1 ஆம் வல்லாளன் 1100–10 வரை ஆட்சு புரிந்தான். இவ்வாசர்கள் சாளுக்கிய அரசனுக்குப் பெயாளவில் பத்தி செலுத்திய போதிலும் தமது வலிமையை அதி கரிக்கச் செய்ததுடன் தமக்குரிய நிலப்பாப்பையும் விரிவுபடுத்தித் கொண்ட னர். இக்கொள்கையின் விளேவுகள் வல்லாளனின் இனேய சகோதானுன வித்தி கன் அல்லது விட்டிணுவர்த்தனன் என்பவன் காலத்தில் தெளிவாகத் தென்பட்

#### தென் இந்திய வரலாறு

டன. இவன் ஒரு சிறந்த போர் வீரஞகவும் போசைபிடித்த அரசஞகவும் விளங்கினுன். கங்கவாடி என்ற சோழ மாகாணத்தை விட்டுணுவர்த்தனன் தாக்கித் தலக்காடு என்னுமிடத்தில் ஆட்சி புரிந்த சோழ ஆள்பதியான அதிக மானத் தோற்கடித்து இம்மாகாணத்தை இணேத்துக் கொண்டான் (1116). அடுத்து விக்கிரமாதித்தனுக்கெதிராகத் தன் கவனத்தை விட்டுணுவர்த்தனன் திருப்பி அதிக வெற்றியும் கண்டான். விட்டுணுவர்த்தனன் உச்சங்கியை யாண்ட பாண்டிய அரசனேயும் கோவாப் பிரதேசத்தை யாண்ட 2 ஆம் கடம்ப சயகேசி **எ**ன்பவணேயும் தன் பக்கம் சேர்த்துக்கொண்டு வடக்கே கிருட்டிணே ஆற்றை நோக்கி முன்னேறிச் செ*ன்று*ன். விக்கொமா**தி**த்தன் தன்மீது பற்றுள்ள சிற்றா சர்களின் தூணையுடன் குறிப்பாக 2 ஆம் சிந்த ஆசுகி என்ற யெல்பர்க்காப் பிர தேச அரசனின் ஆதாவுடன் நிலேமையைத் தக்க முறையிற் கையாண்டான். **விட்**டுணுவர்த்தனன் கைப்பற்ற முயன்ற சாளுக்கிய நிலப்பகுதிகளில் இருந்**து** தூத்தப்பட்டான்.கோவாப் பொதேசம் தாக்கப்பட்டுத் தீக்கிரையானது.பாண் டிய அரசன் ஆற்றல் மிருந்த படைகளால் தொடர்ந்து தூத்தப்பட்டான். ஒய் சள அரசன் தாய்நாட்டின் மஃயாண்களில் பாதுகாப்பிற்காகப் பதுங்க வேண் டிய நிர்ப்பந்தம் ஏற்பட்டது. சக்தி மிக்க போசின் படைகள் இங்குங்கூட எதிரியைத் தொடர்ந்து தாக்கின. பல போர்கள் இத் தொடரில் இடம்பெற் றன; எனினும் படை இயக்கம் நீண்டதாகவே விளங்கியது. ஈற்றில் (1122-3) விட்டுணுவர்த்தனன் சாண்புகுந்து விக்கிரமாதித்**தனி**ன் தலேமையில் அமைந்த போரசின் மேலாதிக்கத்தை ஏற்றுன்.

ஒய்சளரை விக்கிரமாதித்தன் அடக்க முயன்ற அதே வேளேயில் குலோத் துங்கனுக்கு எதிராகவும் அவன் புதிதாகத் தாக்குதல் மேற்கொள்ள முயன்றுன். குலோக்துங்கனுக்கு எதிராக ஒய்சளர் கங்கவாடியைத் தாக்கிப் பெற்ற வெற்றி விக்கிரமாதித்தனுக்கு ஊக்கமளித்திருத்தல் கூடும். கொலனு என்ற பசூதியின் சிற்றாசன் நடாத்திய கலகத்திற்கும் விக்கொமாதித்தனுக்கும் தொடர் பிருந்ததா என்று எம்மால் கூறமுடியாது. விக்கிரம சோழன் காலத்தில் நடந்த இரண்டு யுத்தங்கள் ஆனந்தவர்மசோடகங்கன் என்ற அரசனின் அடங்காத தன்மையால் நிகழ்ந்தன. இதிலும் விக்கிரமாதித்தனுக்குத் தொடர்பிருந் தது எனக் கூற இடயில்லே. விக்கொமாதித்தன் வேங்கி அலுவல்களில் 1115 இலும் 1118 இலும் மிகத் தீவிரமாக ஈடுபட்டு வந்தான். 1118 இல் குலோத்துங்கனின் வற்புறுத்தலின்பேரில் விக்கிரமசோழன் வேங்கி நாட்டை விட்டுச் சோழ நாட் டின் யுவராசனுகப் பதவி ஏற்கச் சென்றுன். 1118 இல் விக்கிரமாதித்தனின் கீர்த்திவாய்ந்த தளபதியான அனந்தபாலன் வேங்கியின் அரசன் என வர்ணிக் கப்படுகின்றுன்; மேலும் பல சாளுக்கியப் படைத் தலேவர்கள் தெலுங்கு நாட் டின் எனேய பகுதிகளில் நிலேகொண்டனர். இதைத் தொடர்ந்து சோழ ஆதிக் கம் பல ஆண்டுகள் வரையில் மறைந்து விடுகிறது எனக் கூறலாம்.

குலோத்துங்கனுடைய போரசு அவனுடைய ஆட்சிக் காலம் முடியும் போது ேமலும் ஒடுங்கி விடுகிறது. தமிழகமும் அதையடுத்து மிகச் சில தெலுங்கு மாவட்டங்களின் சிறு பகுதிகளும் மாத்திரமே சோழ அரச நிலமாக விளங்கின.

எவ்வாறு இருந்த போதிலும் மிகப் புகழ் பெற்ற சோழப் போசர்களுள் குலோத்துங்கனும் ஒருவனுவான்; அவனது நீண்ட ஆட்சியின் பெரும் பகுதி ஈடு இணேயற்ற வெற்றிகளேயும் சுபீட்சத்தையும் கண்டது. வீண் போர்களில் அவன் கவனம் செலுத்தியதில்லே. குலோத்துங்கன் கைக்கொண்ட கொள்கை களின் நிரந்தர விளேவுகள் அவனுக்குப் பின் வந்த அரசர் காலத்தில் தெளி வாகத் தென்படுகின்றன. 3 ஆம் சூலோத்துங்கனின் ஆட்சிக்காலம் முடியும் வரை (1216), ஒரு நாற்றுண்டு காலம் அளவில் போச ஒன்றுக இணேந்து பாந்த நிலப்பாப்புடையதாகக் காணப்படாவிட்டாலும் 1 ஆம் குலோத்துங்கனின் ஆட்சிக்கு முன்னர் நடைபெற்றனபோன்ற முடிவில்லாப் போர்கள் ஏற்படு வதற்கு வாய்ப்புகளும் குறைவாகவே காணப்பட்டன. குலோத்துங்கனுடைய அறிவாற்றல் மிக்க இராசதந்திரத்தால், நாட்டில் பத்திக்கும் வசதிகளுக்கும் ஏற்றவாறே தன் குறிக்கோள்களே வகுத்தான். தன் குடிமக்களின் நல் வாழ்வை நினேவிற் கொண்டு செயற்பட்டானேயன்றித் தன் சுய ஆசைகளேப் பூர்த்தி செய்வதன் பொருட்டு அரச கொள்கைகளே வகுத்தானில்லே. குலோத்தங்கன் மாபுப்படியும் பாடல்களின்படியும் 'சுங்கம் தவிர்ந்த குலோத்துங்கன்' (சுங்க வரிகளே அகற்றியவன்) என்ற புகழப்பட்டுள்ளான்; எனினும் இந்த வரி சம் பந்தமான விபாங்களேயோ, இவன் ஏற்படுத்திய மாற்றங்களேயோ பற்றிய குறிப்புகள் எவையும் கிடைக்களில்லே.

விக்கிரமசோழனுடைய ஆட்சிக்காலம் 1118 இல் தொடங்கியதாக அவனுற் குறிப்பிடப்படுகிறது. அவனுட்சி தொடங்கிய காலத்தின் பின் நான்கு ஆண்டு கள் வரை அவன் தந்தை குலோத்துங்கன் உயிர்வாழ்ந்தான். 17 ஆண்டு கள் நிலேபெற்ற விக்கிரமசோழனின் ஆட்சிக் காலம் பொதுவாகச் சமாதான சூழ் நிலேயில் அமைந்து விளங்கியது. சோழ அரசர்கள் பத்தி காட்டி வந்த சிதம்பா ஆலயத்திற்கு மேலும் பல வேலேகளே விக்கிரமசோழன் செய்வித்தான்; 1 ஆம் பாாந்தகனின் ஆட்சிக்குப் பின்பு சிதம்பா ஆலயம் அதிகம் பேணி ஆதரிக் கப்பட்டுவந்தது. சிறீரங்கத்திற் பள்ளி கொண்டுள்ள இரங்கநாதனின் திரு வுருவம் அமைந்த ஆலயமும் இவனுடைய ஆதாவைப் பெற்றது. வேங்கியை யாண்ட 6 ஆம் விக்கிரமாதித்த சாளுக்கியன் 1126 இல் மறைந்தான். பின்னர் அவன் மகன் 3 ஆம் சோமேசுவான் அரசனுனுன். இவன் சாந்த குணம் படைத்தவன். இந்த நிலேமையைச் சாதகமாகப் பயன்படுத்திக் கொண்ட விக்கொமசோழன் வேங்கியில் மீண்டும் சோழ ஆதிக்கத்தை நிலேபெறச் செய் தான். 1133 இல் கோதாவரிக் கரையில் சோமேசுவான் சமூகத்தில் இடம் பெற்ற இறுதிப் போருடன் சோழ ஆதிக்கம் வேங்கியில் நிலேபெற்றது. 1127 இல் இதற்கான போராட்டம் தொடங்கி மெதுவாகத் தீவிரப்பட்டு வந்தது. சோழர் பக்கம் நின்று போரிட்டவர்களுள் 2 ஆம் வெலநாந்தி சோடகங் கன் என்பவன் முக்கியத்துவம் பெற்றுன்; இவன் மேலேச்சாளுக்கியரையும் அவர்களின் கிழக்குக் கங்க நண்பளுக விளங்கிய அனந்தவர்மன் சோடகங்கன் என்பவனேயும் எதிர்த்து நின்று அவர்களின் படைகளேத் தகர்த்தான். பொசுத்தி பெற்ற சில படைத்தலேவர்களேயும் அடிமை கொண்டதுடன் பெருந்தொகையான

#### தென் இந்திய வரலாறு

பொன், குதிரைகள் ஒட்டகங்கள் ஆதியனவற்றையும் கைப்பற்றினுன். கங்க வாடியில் சோழ ஆதிக்கத்தை மீண்டும் ஏற்படுத்த விக்கிரம சோழன் மேற் கொண்ட முயற்சிகள் பெரும்பலன் தாத் தவறின. கோலார் மாவட்டத்தின் சில பகுதிகளே மட்டும் விக்கிரம சோழன் மீட்டுக் கொண்டான்.

விக்கிரம சோழனின் மகனை 2 ஆம் குலோத்துங்கன் முறைப்படி 1133 வளை யில் ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்றுன். 1150 வரை இவன் மிக அமைதியாக அரச அலுவல்களே வழி நடாத்தி வந்தான். நிருவாகப் பணியில் 1146 இன் பின்பு 2 ஆம் இராசராசன் என்ற குலோத்துங்களின் மகன் பங்கு கொள்ளத் தொடங் கினுன், 2 ஆம் குலோத்துங்கன் தன் தந்தை மேற்கொண்ட சிதம்பா ஆலயத் திருப்பணியைத் தொடர்ந்து செய்தான். ஆலய நிருமாணப் பணியில் ஈடுபட்டி ருந்த 2 ஆம் குலோத்துங்கன் நடராச விக்கிரகம் அமைந்திருந்த அதே மண்ட பத்திற் காணப்பட்ட கோவிந்தராச விக்கிரகத்தைச் சிதம்பாத்தினின்றும் அகற் றிக் கடலில் எறிந்து விட்டான். இராமானுசர் அந்த விக்கிரகத்தைக் கடலி லிருந்து மீட்டுத் திருப்பதியில் கோவில் கொள்ளச் செய்தார். பின்னர் விசய நகாத்தையாண்ட இராமராயர் என்ற அரசன், நீண்ட காலத்தின் பின் அதைக் கொண்டு சென்று முன்னர் சிதம்பாத்தில் அது வைக்கப்பட்டிருந்த இடத்தில் வைத்தான்.

2 ஆம் இராசராசன் 1173 வரை பொதுவாகச் சமாதானச் சூழலில் ஆட்சி புரிந்தான். தனக்குப் புத்திரப் பேறற்ற காரணத்தால் 2 ஆம் இராசாதிராசன் என்பவனேத் தனக்குப் பின் வரவேண்டிய அரசஞுகத் தெரிந்தெடுத்து யுவராச குக 1166 இல் நியமனம் செய்தான். 2 ஆம் இராசாதிராசன் விக்கிரம் சோழ னின் ஒரு பேரனைன்; இவன் விக்கிரம்சோழனின் ஒரு மகளின் மகன். 2 ஆம் இராசராசனின் பேராசு தெலுங்கு நாடு முழுவதிலும் பாளியிருந்தது. தாட் சாராமம் (திராட்சாராமம்) என்ற எல்லேவையிலும் கொங்கு நாட்டின் பெரும் பகுதியிலும் கங்கவாடியின் கிழக்குப் பகுதியிலும் 2 ஆம் இராசராசனின் போசு பாவியிருந்தது. போசு தூரப்பகுதிகள் மீதிருந்த தனது அதுகாரத் தைச் சிறிது சிறிதாகவே இழந்துகொண்டே இருந்தது. போசன் வத்திய நிருவாகமே பலவீனங்களின் சாயலேப் பெரதிபலித்தது. சிற்றாசர்கள் ஆங்காங்கே தமது உரிமையை வற்புறுத்தித் தனித்தியங்க முயன்றனர்.

2 ஆம் இராசராசன் அரசு கட்டில் ஏறிய கில காலத்தில் பாண்டிய நாட்டின் அரச உரிமைக்காகக் கடும் போர் நடந்தது. சோழர் ஒரு பக்கத்திற் கும் சிங்கள் அரசர்கள் மறுபக்கத்திற்குமாக ஆதாவு கொடுக்கத் நின்றனர்; எனினும் இரு சாராருள் எவர்க்கும் இந்நிலே நன்மை கொடுக்கத் தவறியது. இல் வாறு இடம் பெற்ற பாண்டிய உள்நாட்டுப் போரின் பின் புதிய பாண்டிய அர சொன்று உதயமாகியது. இது சோழ, இலங்கை அரசுகள் இரண்டையும் ஒன்று சோத் தனதாக்கிக் கொண்டது. பாண்டிய தாட்டை 1 ஆம் குலோத்துங்கன் கைப்பற்றிய பின் பாண்டிய அரசவம்சத்தினர் தமது நாட்டைத் தாமே ஆன்றி கொள்ளும் உரிமையைப் பொதுவாகப் பெற்றனர். சோழ மேலாதிக்கத்தை அங் கேளித்தாற் போதும் என்ற பொதுவான நில்மை மட்டும் பாண்டியரிடம் எதிர்

பார்க்கப்பட்டது. விக்கிரம சோழன் நடாத்திய 1 ஆம் கலிங்கப் போரில் பாரந் தக பாண்டியன் பங்குகொண்டான் என்பதை முன்பு குறிப்பிட்டுள்ளோம். 1 ஆம் குலோத்துங்கனின் ஆட்சிக்குப் பிந்திய சோழ கல்வெட்டுக்கள் பாண்டி நாட்டில் ஒன்றுகூடக் கண்டெடுக்கப்படவில்லே. 1166 இல் மதுரையை யாண்ட பாாக்கொட பாண்டியனுக்கும் குலசேகானுக்குமிடையே ஆட்சி யுரிமை பற்றிப் பிணக்கு ஏற்பட்டது. குலசேகான் மதுராபுரி மீது தாக்குதல் தொடுத்தான். பாாக்கிரமன் இலங்கையை ஆண்ட 1 ஆம் பராக்கிரமபாகுவின் (1153-1186) உதவியை நாடினுன். இலங்கையினின்று பாாக்கிரம பாண்டியனுக்கு ∞உதவி கிட்டுவதற்கு முன்னர் குலசேகாளுல் மதுரை கைப்பற்றப்பட்டது. பாரக்கிரம பாண்டியனும் அவன் இராணியும் சில பிள்ளேகளும் கொல்லப்பட்டனர். இவ் வாறு நிகழ்ந்த போதிலும் இலங்கை மன்னன் பராக்கிரமபாகு தனது படைத் தலேவனை இலங்காபுரனுக்கு மதுரையை மீட்டுப் பராக்கிரமபாண்டியன் அரச வம்ச வழி வந்த இளவாசன் ஒருவனே மதுரையில் அமர்த்தும் வரை போரிடு மாறு பணித்தான். கூலசேகான் துணிந்து எதிர்த்து நின்றுன். போர் முடிவுக்கு வராத காரணத்தால் இலங்காபுரன் இலங்கையிலிருந்து மேலும் படைகளேத் தருவித்தான். இந்நிலேயில் சோழ அரசின் உதவியைக் குலசேகான் நாடினுன். பல்லவராயன் என்ற தளபதியின் தலேமையில் குலசேகானுக்குத் துணேயாகப் பெரும் படை ஒன்றைச் சோழ அரசன் அனுப்பி வைத்தான். இருந்தும் போர் முடிவுகள் குலசேகானுக்கு எதிராகவே ஆரம்பத்தில் இருந்தன. இராமநாதபுரம் மாவட்டத்தில் ஏற்பட்ட பல மோதல்களில் குலசேகான் தோற்கடிக்கப் பட்டான். பாாக்கிரமபாண்டியனின் ஒரு மகனை வீர பாண்டியன் இலங்கைத் தளபதியால் அரியாசனத்தில் அமர்த்தப்பட்டான். விரைவில் சோழப்படையின் வலிமை அதிகரித்தது. பல்லவராயன் தலேமையில் வந்த சோழப் படைகள் சிங்களப்படையைத் தோற்கடித்தன. சோழ அரசன் சொல்லியிருந்ததற்கிணங்க இலங்காபுானின் தலே உட்பட இலங்கைப் படைத் தளபதிகளின் தலேகள் கொய் யப்பட்டு மதுரைக் கோட்டை வாயிலில் அறையப்பட்டன. குலசேகான் மறு முறை மதுரைக்குட் பகுந்தான். இதனுல் பாண்டிய நாடு இலங்கையின் மாகாணமாக ஆகாத வண்ணம் தடுக்கப்பட்டது.

பாாக்கொமபாகு மறு முறையும் இந்திய பூமியைத் தாக்கத் தயார் செய்து கொண்டிருப்பதை அறிந்த பல்லவராயன் இலங்கையில் பாரக்கொமபாகுளிற்கு எதிராக அரசுரிமை கோரி நின்ற சிறீ வல்லபன் என்பவனே ஆதரித்து நின்றுன். சிறீ வல்லபன் தல்மையில் இலங்கைக்கு வந்த போர்ப்படை இலங்கையின் பல பகுதிகளேக் கைப்பற்றி நாசம் விளேவித்தது. பாரக்கிரம பாண்டியனின் அரச வம்சத்தினரை ஆதரித்து நின்றதிஞல் தனக்கு எதுவித பலனும் கிட்டாது பெரும் அழிவு ஏற்பட்டதைப் பாரக்கிரம்பாகு உணர்ந்தான்; எனவே குல சேகானே முடிக்குரியவன் என்பதை அங்கேரித்துச் சோழர்களுக்கு எதிராகப் பாண்டியருடன் அணி சேர்ந்தான். பாரக்கிரம்பாகு விள்வாகக் குலசேகான் களும் சில சோழர்களால் கைப்பற்றப்பட்டன; இதன் விள்வாகக் குலசேகான் செய்த சதி அம்பலமாகியது. சோழக் கொள்கை உடனே மாற்றமடைந்தது.

#### தென் இந்திய வரலாறு

மேலும் சில போராட்டங்கள் நடந்தபின், (இவற்றுட் சில சோழ மண்ணில் நடந்தன) பல்லவராயன் வீர பாண்டியனே மதுரைச் சிம்மாசனத்தில் அமர்த் திக் கூலசேகானே நாட்டைவிட்டு வெளியே தூத்தினுன். பாரக்கிரமபாகுவின் நிட்டங்கள் தோல்வியே கண்டன. மதுரை முடிக்குரியவரைப் பராக்கிரமபாகு ஆதரித்த எவரும் அம்முடியைப் பெற முடியவில்லே. இச் சம்பவங்கள் அனேத் தும் 1169 இற்கும் 1177 இற்கும் இடையில் ஏற்பட்டபோதிலும் இப்போராட் டங்கள் அக்கால எல்லேயுடன் முடிவுற்றன எனக் கூறமுடியாது.

2 ஆம் இராசராசன் காலத்தில் மத்திய அரசாங்கப் பிடியினின்றும் விலகித் தனித்தியங்கத் தொடங்கிய சிற்றாசர்கள் இராசாதிராசன் காலத்தில் தமது சுதந்திரத்தை நிலேபெறச் செய்ய முயன்றனர். சோழ முடியாட்சியின் வட பாதிப் பகுதியில் இடம்பெற்ற சாம்புவராயர், காடவராயர், மலேயமான், நெல் அரையாண்ட தெலுங்குச் சோடர் ஆகியோர் தமக்கிடையிற் போர்களே நடாத் தியும் உடன்படிக்கைகளேச் செய்தும் சோழ அரசனின் அங்கீகாரமின்றித் தனித்துச் செயற்பட்டு வந்தனர்.

2 ஆம் இராசாதிராசனின் பின் அரசு கட்டில் ஏறியவன் 3 ஆம் குலோத்துங் கன் என்பவனுவான். 3 ஆம் குலோத்துங்கனுக்கும் முன்னேய அரச மாபினருக் கும் என்ன உறவு இருந்ததென்பது தெளிவாகவில்லே. ஆடித் திங்கள் 1178 இல் குலோத்துங்கன் ஆட்சிப் பொறுப்பேற்றுன். இராசாதிராசன் 1182 வரை உயிர் வாழ்ந்த போதிலும் குலோத்துங்கனுடைய ஆட்சி 1178 லேயே ஆரம்பமானது. தனித்திறமையும் ஆற்றலும் கொண்ட குலோத்துங்களுல் ஒரு சந்ததிகாலம் வரையில் சோழப் போரசு சிதைவுறு வண்ணம் காப்பாற்ற முடிந்தது. சோழர் களின் கட்டட நிர்மாணக் கலத்துறைப் பணிகளில் புகழ் பெற்ற காலத்தின் இறுதிக் கட்டமாகவும், சோழ அரசர்களில் சிறந்த கடைசி மன்னனுகவும் குலோத்துங்கனின் காலமும் அவனது தனித் தன்மையும் விளங்குகின்றன.

பாண்டிய அலுவல்கள் இவனது கவனத்தை முதலிற் கவர்ந்தன. சலிப்புருத பாரக்கிரம்பாகு சோழருக்கு எதிராகத் தனது படை முயற்கிகளேத் தீவிரப் படுத்தினுன். வீரபாண்டியனேத் தன்னுடன் நட்புப் பூண்டு செயற்படும்படி தாண்டி வெற்றியும் கண்டான். வேளுட்டு அரசனும் இக் கூட்டிற்சேர்ந்து செயற்பட்டிருக்க வேண்டும். கூலசேகானின் மறைவின் பின் அநேகமாக அவனது உறவினன் ஒருவளுன விக்கிரம்பாண்டியன் என்பவன் வீரபாண்டிய ஹக்கு எதிராகக் குலோத்துங்கனின் உதவியை நாடியிருத்தல் வேண்டும். பாண்டிய முடியாசின் மீது தாக்குதல் தொடுக்கப்பட்டது. பாண்டிய சிங்களப் போர்ப்படைகள் தோற்கடிக்கப்பட்டன. வீரபாண்டியன் ஆதிக்கத்தினின்றும் தூரத்தப்பட்டான். விக்கிரம்பாண்டியன் மதுரைச் சிம்மாசனத்தில் அமர்த்தப் பட்டான். இந் நடவடிக்கைகள் 1182 க்கு முன்னர் முடிவுற்றிருத்தல் வேண்டும். மறைந்திருந்த இடத்தில் இருந்தபடி தமது நண்பர்களின் துணேயை நாடி வீர பாண்டியன் மீண்டும் அரசைக் கைப்பற்ற முயன்றுன். நெட்டூர் என்ற இடத்தில் நீகழ்ந்த போர் இந்த ஆசைக்கு முற்றேப்புள்ளி வைத்தது. எனவே வீரபாண்டி பண் இலங்கைக்கு ஓடிச்சென்முன். இதைத் தொடர்ந்து போர் எதுவும் இடம் பெறவில்லே. வேளுட்டு அரசனும் வீரபாண்டியனும் குலோத்துங்கனின் மேலா திக்கத்தை ஏற்பதென முடிவு செய்தனர். அதற் கிணங்கத் தமது பணிவை மதுரை அரசவையில் சோழருக்குச் சமர்ப்பித்தனர். இதே சந்தர்ப்பத்தில் சோழக் கல்வெட்டுக்கள் (அநேகமாக மிகைப்படுத்தி) குலோத்துங்கன் தனது பாதத்தை இலங்கை அரசனின் முடிமிசை வைத்தான் என்று குறிப்பிடுகின் றன. இவ்விரண்டாம் படை நடவடிக்கைகள் கி.பி. 1189 இற்கு முன்னர் இடம் பெற்றிருத்தல் வேண்டும். வீரபாண்டியன் எதிர்பார்த்ததை விட மிகவும் நல்ல முறையில் நடத்தப்பட்டான். அவன் உயிருக்கு எவ்வித தீங்கும் இழைக்கப்பட வில்லே; அத்துடன் அவனுடைய புது நிலேமைக்கேற்பச் சில பொருள்களும் நில மும் வழங்கப்பட்டன.

இரண்டாம் பாண்டிய யுத்தத்தின் பின் கொங்கு நாட்டின் மீது குலோத்துங் கன் படையெடுத்தான். கொங்கு நாட்டில் அப்போது வளர்ந்து வந்த ஒய்சள ஆதிக்கத்தை மட்டுப்படுத்த இப்படையெடுப்பு இடம் பெற்றது. தகனோ யாண்ட அதிகமான் மீது மீண்டும் சோழ மேலாதிக்கத்தைக் குலோத்துங்கன் நிலேநாட்டினுன். போரில் சோ அரசன் ஒருவன் தோற்கடிக்கப்பட்டான். கருவூரில் (1193) விசய அபிடேகம் ஒன்றைக் குலோத்துங்கன் செய்தான். 2 ஆம் வல்லாளன் என்ற ஒய்சள மன்னன் சோழ இளவாகி ஒருத்தியைத் திருமணம் செய்து கொண்டமையிலிருந்து பிற்காலத்திற் குலோத்துங்கனுக்கும் ஒய்சளருக் குற் நட்புறவு ஏற்பட்டிருத்தல் வேண்டுமென்பது தெரிகிறது.

லை காலம் செல்லச் சதாவர்மன்-கூலசேகான் என்பவன் விக்கொமபாண்டியனே அடுத்து 1190 இல் பாண்டிய அரசுகட்டிலில் அமர்ந்தான். குலோத்துங்கனின் ஆணேயை இவன் ஏற்க மறுத்தான். 1205 வரையில் மூன்றும் முறையாகக் குலோத்துங்கன் பாண்டிய நாட்டின் மீது படையெடுத்துத் தலேநகளையும் பாண்டி அரசர்கள் முடிசூட்டிக் கொள்ளும் மண்டபத்தையும் தகர்த்தான். இந் நிகழ்ச்சி குலோத்துங்கன் தன் ஆதிக்கப்பலம் குறைந்துவருவதை உணர்ந்தான் என்பதற்குச் சான்றுகும் எனவும் கொள்ளலாம். கூசைகான் மீண்டும் ஆட்சி யைப் பெற்றுக்கொண்டதுடன் யுத்தம் முற்றுப் பெற்றது. குலோத்துங்கன் இறுதியாக வெற்றி கொண்டான் என்று கூறுவதற்கிடமில்லே. பழிக்குப் பழி வாங்குவதற்கான ஒரு போர் உண்டாவதற்கு வித்திடப்பட்டது.

குலோத்துங்கன் தனது ஆட்சியின் பிற்பகுதியில் பாண்டியருடன் முட்டிக் கொள்வதற்கு முன்னர் வடக்கில் பல யுத்தங்களே நடத்தினுன். பின்பு இடம் பெற்ற பாண்டியத் தாக்குதல் அவனது முழுக் கவனத்தையும் ஈர்த்தது. நிலேமையை ஒய்சள் அரசர்களின் தலேயீட்டால் ஓரளவு சமாளித்தான். சோழப் போசிற்குப் பின்னணியாகக் கொண்டு பார்த்தாற்றுன் இந் நிகழ்ச்சிகளே முற் ருக அறிந்து கொள்ள முடியும்.

கல்யாணியைச் சேர்ந்த மேலேச் சாளுக்கியளைப் பார்க்குமிடத்து 3 ஆம் சோமேசுவான் ஒரு சமாதான சூழலே விரும்பிய அரசஞவான். சாளுக்கிய மேலாதிக்கத்தை ஒய்சள அரசஞன விட்டுணுவர்த்தனன் என்பவன் அங்கீகரிக்க மறுத்தான். அத்துடன் சாளுக்கிய நிலப்பாப்பையே கைப்பற்றித் தன் ஆணேயை

காயர் என்ற மதப்பிரிவிளரை ஒடுக்க முயன்றபோது தனது உயிரைப் பறி கொடுத்தானென்று கூறப்படுகிறது. 1183 வரை விச்சலனின் 3 புதல்வர்கள் அடுத்தடுத்து ஆட்சி புரிந்தனர். ஆயின், அவர்களுள் எவராலும் விச்சலன் கைப் பற்றிய அரசை நன்கு பயன்படுத்த முடியவில்லே. அவர்கள் அனேவரும் 1 ஆம் நாசிம்மனின் மகனை 2 ஆம் வல்லாளன் (1173-1220) என்ற ஒய்சள அரசனுக்கு எதிராகத் தொடர்ந்து போராடி வந்தனர். ஆரம்பத்தில் சில வெற்றியும் கண்ட னர். 1183 இல் 4 ஆம் சோமேசுவரன் என்ற 3 ஆம் தைலனின் மகன் எஞ்சியி ருந்த கலாசூரிய அரச ஆதிக்கத்தை அகற்றிப் பதவியில் அமர்ந்தான்; இதனுல் கலாசூரியர் ஏற்படுத்திய குழப்பமான நிலேயும் நீங்கிற்று. கலாசூரியரை விட்டுச் சோமேசுவானின் சேவையில் சேர்ந்து கொண்ட பிரமன் அல்லது பருமிதேவன் என்ற தளபதியின் துணேயுடனேயே இதை அவன் செய்து முடித்தான்.

4 ஆம் சோமேசுவானின் கீழ்ச் சிற்றாசை ஆட்சி புரிந்த யாதவகுல அரச ஞன வில்லமன் (1187-91) என்பவனே சோமேசுவானின் பலவீனத்தை உணர் ந்து தனது ஆதிக்கத்தைப் பாப்பப் பயன்படுத்திக் கொண்ட முதலாவது சிற்றா சனவான். அவன் சாளுக்கிய முடியாசின்மீத படையெடுத்த அதன் வடமாவட் டங்கள் பலவற்றை 1189 க்கு முன்னர் கைப்பற்றிக் கொண்டான். தம்மைப் போசர்களாகப் பிறர் அங்கீகரிக்கச் செய்யும் முயற்சிகளின்போ த கலாசூரிய **ரைப் போலவே யாதவரும் தொல்லேகள் பலவற்றை எதிர்நோக்கினர். யாத** வருக்கும் சாளுக்கியருக்கும் இருந்த அதே தொடர்பு பிற அரசர்களுக்கும் சாளுக்கியருக்கும் இருந்தமையினுலேயே இப் பிரச்சினே எழுந்தது. இரத்தர், **சிலாகாரர், கட**ம்பர் ஆகிய சிற்றாசர்கள் யாதவருக்கு அமைந்து ஒழுக மறுத்து விட்டனர். மேலும் யாதவரின் உதாாணத்தை முன்வைத்து மீண்டும் மயற்சி செய்ய ஒய்சளர் எண்ணினர். தென்னகத்தில் தான் புதிதாகக் கைப்பற்றிய நாடு களேத் தனது ஆட்சியின்கீழ்க் கொண்டுவரும் முயற்சியில் வில்லமன் சில ஆண்டு களே அங்கு கழித்தான். வில்லமன் தெற்கில் நடமாடியதன் விளேவாகச் சோமே சுவான் தளபதி பிரமனுடன் சேர்ந்து தன் தலேப்பட்டினத்தை வனவாசிக்கு மாற்றவேண்டியதாயிற்று. யாதவரின் கட்டுப்பாட்டின்கீழ் கல்யாணி வந்தது. இதே வேளேயில் 2 ஆம் வல்லாளன் சோட்சுவானேயும் அவன் தளபதியான பிர மனேயும் எதிர்த்து நின்று பல போர்களில் வெற்றி கண்டான். இத்தொடரின் இறுதிப் போர் 1190 இல் இடம் பெற்றது. இத்துடன் சாளுக்கிய அதிகாரமும் முற்றுப் பெற்றது. சேர்மேசுவான் பத்து ஆண்டுவரையில் அஞ்ஞாதவாசம் செய் தான். 2 ஆம் வல்லாளனுக்கும் வில்லமனுக்குமிடையே போசைத் தமதாக்கிக் கொள்ளும் முயற்சியில் பெரும் போட்டி மூண்டது இயற்கையே. பல போர்கள் இடம் பெற்றன. இறுதிப் போர் சொரத்தூர் ஆகிய இடங்களில் கடகத்திற் கருகே நடைபெற்றது. இப் போரில் (1119) வில்லமன் கொல்லப்பட்டான். வல் லாளன் தனது போசின் வட எல்லேயை மலப்பிரபா, திருட்டிணே ஆகிய ஆற கள் வசை விரிவுபடுத்தினுன். இதற்கும் வடக்கே அமைந்த நிலப்பாப்பிற்பெரும்

விரிவடையச் செய்தான். குறிப்பாக நோலம்பவாடி, வனவாசி, அங்கல் போன்ற போதேசங்களில் இத்தகைய ஆதிக்க வளர்ச்சி இடம்பெற்றது. 3 ஆம் சோமேசு வானின் இரு புதல்வர்களான 2 ஆம் சகதேகமல்லனும் (1138-1151) அவனு டைய இளேய சகோதானுன 3 ஆம் தைலனும் (1150-6) ஆண்ட காலத்திலும் விட்டுணுவர்த்தனன் கன் ஆக்கிரமிப்புக் கொள்கைகளேத் தொடர்ந்து நடாத்தி வந்தான். 1149 வரை விட்டுணுவர்த்தனன் தர்வார் என்னும் பகுதியிலுள்ள இலங்காபாத்தில் நிலேகொண்டான். விட்டுணுவர்த்தனனின் மகனுன நாசிம்ம னிடம் கன் கலோகரான தோரசமுத்திரத்தின் ஆட்சிப் பொறுப்பைக் கொடுத் தான். சாளுக்கியப் போசு சிதைவுறத் தொடங்கி விட்டது. எனினும் அதனு டைய அதிகார அமைப்பு முறைகள் அப்படியே இருந்து வந்தன. ஒய்சளர்கூட இடையிடையே பெயாளவில் போரசனுக்கு விசுவாசம்காட்டி வந்தனர். 3 ஆம் சோமேசுவானின் காலம் தொட்டுத் தாதவாடி என்னும் பகுதியை ஆண்ட சிற்றாசனை கலாசூரி என்பவர்களும் தனித்தியங்கத் தொடங்கினர். 6 ஆம் விக்காமாதித்தனிடம் சபி 1000 என்னும் மாவட்டத்தைப் பெற்றுக் கொண்ட காகதீயரும் சாளுக்கிய மேலாதிக்கத்தை ஏற்க மறுத்தனர்; அனுமகொண்டா என்னும் முன்னேய சுற்றாசன் நிலப்பாப்புடன் புதிய பல நிலப்பாப்புக்கள் **சில**வற்றையும் சேர்த்துக் கொண்டனர். 2 ஆம் தைலன்காலம் தொ**டக்**கம் சாளுக்கியருக்குப் பொதுவாக அரச பத்தியுடன் செயலாற்றி வந்த தேவ **கி**ரியைச் சேர்ந்த யாதவர்களும் தனித்தியங்கத் தொடங்கினர். 3 ஆம் தைலன் பலவீனப்பட்ட திறமையற்ற அரசனுவான். அவனுடைய நம்பிக்கையைக் கலாசூரித் தலேவனுன தாதவாடியைச் சேர்ந்த விச்சலன் என்பவன் பெற்றுக் கொண்டு மேலும் மேலும் அதிகாரங்களேத் தன் பொறுப்பில் மிக விரைவில் எடுத் துக்கொண்டான். 1157 இல் விச்சலன் போசவைக்குரிய பட்டங்களேச் சூடிக் கொண்டு புதிய அரச மாபையே ஆரம்பித்தான். அவனது ஆட்சியின் முடிவுவரை தைலன் பெயாளவில் மாத்திரமே மேலாதிக்கம் செலுத்தி வந்தான். ஒய்சள நாட்டின் சக்தி மிக்க அரசனுன 1 ஆம் நாசிம்மன் என்பவன்கூட தைலனின் மேலாதிக்கத்தை அங்கீகரித்தான். 2 ஆம் காகதீய புரோலன் என்பவனுக்கெதி ராகத் தைலன் அனுமகொண்டா என்ற நகரைத் தாக்கிப் போரிட்டான். புரோ லன், தைலனேக் கைப்பற்றி, பின்பு அவன் மீதிருந்த அரசபத்தியினும் கருணே யினுலும் விடுவித்தான். புரோலனுடைய ஆட்சிக் காலத்தின் பின்பும்கூட தைல னுடன் இருந்த பகைமை நீடித்தது. புரோலனின் மகனை (1163) உருத்திரன் மீதுள்ள அச்சத்தால் புரோலன் வயிற்றினவு நோய் பீடித்து இறந்தான் எனச் சொல்லப்படுகிறது.

கலாசூரியர்களின் புரட்சி அப்போது இடம் பெற்றது. விச்சலன் சாளுக்கிய தலேநகரில் தனதாட்சியை ஆரம்பித்தான். விச்சலன் 1 ஆம் நாசிம்மன் என்ற ஒய்சள அரசன்மீது போர்தொடுத்து வனவாசியைக் கைப்பற்றினுன். 1168 இல் விச்சலன் ஆட்சி புரிந்துகொண்டிருந்த அதே வேளேயில் 3 ஆம் சகதேகமல்லன் என்பவனும் போரசுப் பட்டங்கள் அனேத்தும் பெற்று ஆட்சி புரிந்தான். நம்ப முடியாத மாபுக் கதைகள் சிலவற்றில், விச்சலன் புதிதாக எழுச்சி பெற்ற இலிங்

#### தென் இந்திய வரலாறு

பகுதியை யாதவர் தாமே வைத்திருந்தனர். வில்லமன் தேவகிரி என்னும் நக**ளை** நிருமாணித்*து அதைத்* தலேப்பட்டினம் ஆக்கினுன். சாளுக்கிய மேலாதிக்க**ம்** கலேக்கப்பட்டதன் விளேவாகக் காகதியரும் நிலப்பாப்புகள் சில பெற்றனர்.

2 ஆம் வல்லாளன் வடக்கே தான் பெற்றுக் கொண்ட நிலத்தைத் தொல்லே யின்றி ஆளமுடியவில்லே. வில்லமனேத் தொடர்ந்து அவன் மகன் சய்துகி என்ப வன் ஆட்சிக்கு வந்தான். சய்துகி காகதீய உருத்திர அரசனுக்கு எதிராகப் போரிட்டு அவனேக் கொன்று அவனுடைய மகன் முறையான கணபதியையும் (1196) சிறைப்படுத்தினுன். காகதீய அரசனுன உருத்திரணேத் தொடர்ந்து மகா தேவனுடைய குறுகிய ஆட்சிக் காலத்தில் நாட்டில் ஒரு கலகமும் யாதவர் களுடன் ஒரு போரும் இடம்பெற்றன. மகாதேவன் (1199) இறந்தபின் சய்துகி, மகாதேவனின் மகனுன கணபதியைச் சிறையினின்றும் விடுளித்து ஆட்சிப் பொறுப்பையும் அவனிடம் ஒப்படைத்தான். சய்துகியின் பின் அவன் மகன் சிங்கணன் என்பவன் ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்றுன். ஆட்சிக்கு வந்து சிலகாலம் செல்வதற்குள் (1210) ஒய்சள அரசர்களே எதிர்த்துச் சிங்கணன் போரிடத் தொடங்கினுன். வல்லாளனேச் சில ஆண்டுகளாக எதிர்த்துவந்த கடம்பரும் பிற சிற்றாசர்களும் சிங்கணனுக்கு ஆதாவு கொடுத்தனர். இதன் விளேவாக, 4 ஆம் சோமேசுவானுக்கு எதிராகவும் வில்லமனுக்கு எதிராகவும் (1216) போர் நடத் திப் பெற்ற நிலம் அனேத்தையும் வல்லாளன் பறிகொடுத்தான்.

வேங்கியில் 1 ஆம் இராசாதிராசனின் ஆட்சிக் தாலத்தின் பிற் பகுதியி லிருந்து வேளநாட்டுச் சோடர் தாம் தனித்து இயங்குவதாகப் பிரகடனப்படுத் திக்கொண்டனர். விக்கிரம சோழனின் ஆதிக்கத்தின்கீழ் சிற்றாசஞக விளங்கிய வீடன் என்பான் நெல்லூரிலிருந்து ஆட்சுபுரிந்த தெலுங்குச் சோட அரசனு வான். இவனும் 2 ஆம் இராசராசன் என்ற வேளநாட்டுச் சோட அரசனேத் தொடர்ந்து தன் நாட்டுச் சுதந்திரத்தைப் பிரகடனப்படுத்திக் கொண்டான். வடக்குச் சேர்காரர் மாவட்டங்களேயோ, நெல்லூர் மாவட்டத்தையோ 2 ஆம் இராசராசன் ஆட்சி புரிந்தான் என்பதற்குச் சான்றுகளில்லே. ஆயின் 1187 முதல் 3 ஆம் குலோத்துங்கனின் ஆட்சியின் முடிவு வரை குலோத்துங்கனின் மேலாதிக்கம் தெலுங்சூச் சோட அரசர்களான நல்லசித்தனுலும் அவன் சகோ தானை தம்முசித்தனுவம் ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்டது. எனினும் இடையில் நல்ல சித்தன் 1192-3 இல் காஞ்சி மீது படையெடுத்து அதனேக் கைப்பற்றினுன்; பின்னர் அங்கிருந்து 1196 இல் 3 ஆம் குலோத்துங்களுல் அவன் வெளியேற்றப் பட்டான். தெலுங்குச் சோடர் மீண்டும் தம் ஆதிக்கத்தை நிலேநிறுத்திக்கொள் ளக் குலோத்துங்கன் ஆட்சியின் முடிவில் முயல்வதை நாம் காண்கிரேம். சோழ நாட்டின்மீது பாண்டியத் தாக்குதல் நிகழ்ந்தபோதே இக்கிளர்ச்சி உரு வானது என்பதை நாம் அடுத்த அத்தியாயத்திற் காணலாம். குலோத்துங்கன் வடக்கில் 1208 இல் மறுமுறையும் போர் தொடுத்து வேங்கியை அடிமைப்படுத் திக் காகதீய தலேநகரான வாரங்கல் என்னும் பட்டினத்துட் புகுந்தான் என்று சொல்லப்படுகிறது. அநேகமாக இச் செய்தி மிகைப்படுத்தப்பட்டிருக்க வேண் டும்; ஏனெனில் காகதீய அரசு அக்காலத்திற் சக்தி மிக்க அரசனை கணபதி என்பவளுல் ஆளப்பட்டு வந்தது.

சோநாடு பற்றிய இக்காலவாலாறு தெளிவற்றதாக உள்ளது. 9 ஆம் நூற்றுண் டைச் சேர்ந்த பல அரசர்கள் பற்றிய கல்வெட்டுக்கள் கிடைத்துள்ளன. 1 ஆம் ஆதித்தனின் காலத்தைச் சேர்ந்த தானுாவி என்ற அரசனே இக் காலத்தைச் சேர்ந்த சோ அரசர்களில் முக்கியத்துவம் பெற்றவன். 9 ஆம் நூற்றுண்டின் இறுதிப் பகுதியில் இவன் ஆட்சி புரிந்திருத்தல் வேண்டும். கோட்டையத்தில் கண்டெடுக்கப்பட்ட சிரியாவைச் சேர்ந்த கிறித்தவர்களின் செப்புத் தகடுகள் தானூவியுடன் தொடர்புபடுத்தப்பட்டுள்ளன. கொல்லத்தில் இசோதபீர் என் பவாாற் கட்டப்பட்ட தரிசாபள்ளி என்ற கிறித்தவ தேவாலயத்தை அமைக்கும் பணியில் ஈடுபட்ட உழைப்பாளர்களுக்கு வழங்கப்பட்ட குடியேற்றம்பற்றி ஒரு செப்பேடு கூறுகிறது. தானூவியின் பின் விசயராகதேவன் என்பவன் ஆட்சி புரிந்திருக்க வேண்டும். இவனேயே தேவாலய அல்லது அரண்மனே முகாமையா ,ளன் (கோவில் அதிகாரி) என்று கோட்டைச் செப்பேடுகள் வருணிக்கு**ள்** ளன; திருவொற்றியூரிற் காணப்படும் கல்வெட்டில் விசயராகதேவன் கோள அரசன் என்று குறிப்பிடப்பட்டுள்ளான். இவனேத் தொடர்ந்து ஆட்சி புரிந்த அரசர்களுள் பாஸ்கா இரவிவர்மன் (தி. பி. 1047-1106 வரை) என்பவன் சிறப் பாகக் குறிப்பிடப்பட வேண்டியவன். சிறீவல்லபன் கோடை என்பவனும் வேளுட்டையாண்ட கோவர்த்தன மார்த்தாண்டவர்மன் என்பவனம் இவனது காலக்தைச் சேர்ந்த அரசர்களாவர். கொச்சிப் பகுதி யூதர் வசம் இப்பொழுது இருக்கும் செப்புத் தகடு பாஸ்கா இாவிவர்மனுல் வழங்கப்பட்டது. பாஸ்தா இரவிவர்மன் இசுப்பு இரப்பன் என்பவனுக்கு வழங்கிய அஞ்சுவண்ணம் என் னும் உரிமைகள்பற்றி இக்குறிப்புக் கூறுகிறது. வரிசேர்த்தல், நிரந்தாமாக ஒரு பல்லக்கை உபயோகித்தல் ஆகிய உரிமைகளே இசுப்பு இரப்பனுக்கும் அவன் வழிவந்தோருக்கும் வழங்கல் போன்ற 72 உரிமைகள் இச்செப்பேட்டிற் குறிப் பிடப்பட்டுள்ளன. பாஸ்கா இரவிவர்மளுல் நிறுவப்பட்ட கல்வெட்டுகள் ஒரு பாந்த நிலப்பாப்பில் பல இடங்களில் கிடைக்கப் பெறுகின்றன. இப்பெரு நிலப் பாப்புத் தெற்கே சங்கணசேரி முதல் வடக்கே வயநாடு என்னும் சிறு மாவட் டத்திலுள்ள திருநெல்லி என்னும் தேவாலயம் வரை பாந்திருக்கிறது. 1 ஆம் இராசராசன் காலத்திலும் அவன் பின் வந்தவர்கள் காலத்திலும் சோநாட்டின் பெரும்பகுதி சோழர் ஆதிக்கத்திலிருந்தது. 1 ஆம் குலோத்துங்கனின் ஆட்சி ஏற்படுவதற்கு முன்னர் ஏற்பட்ட தொல்லேகளேத் தொடர்ந்து சோ நாட்டிலும் கலகம் மூண்டது. 1 ஆம் குலோத்துங்கன் சோ நாட்டைத் திரும்பக் கைப்பற் றித் தென்பாகத்திற் பல போர்ப் படையினர் குடியேற்றங்களே நிறுவிஞன் என் பதை நாம் முன்பு கவனித்தோம். வேளுட்டை யாண்ட அரசர்கள்பற்றி 12 அம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்த கல்வெட்டுகள் கூறுகின்றன. ஒரு புறத்திற்சோ நாடு பற்றியும் மறுபுறத்திற் கூபகதேசம் என்ற பிரதேசத்தைப் பற்றியும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

இக் கல்வெட்டுக்கள் கூறுகின்றன. விக்கிரம சோழனின் ஆட்சியின் கீழிருந்**த** சிற்றாசஞன பாரந்தக பாண்டியன் என்பவகுல் கூபகதேச அரசன் ஒருவ**ன்** கைப்பற்றப்பட்டான்.

இக் காலத்தில் இதற்கு முன்பு இருந்தது போலவே பாம்பரையான அரசர்கள் ஆட்சி புரிந்து வந்தனர். முன்னேய அரசர்கள் தாமாகவே மிகச் சாதாரண முறையில் ஆட்சியை நடத்தினர்; பின்னேய அரசர்களோ பைசாந்தியப் போர சிற் காணப்பட்டதுபோன்ற ஆடம்பாமான அரசவாழ்வை மேற்கொண்டு எண்ணற்ற அரண்மனேகளேயும் அதிகாரிகளேயும் வைத்து ஆண்டு வந்தனர். பல அரச சடங்குகளும் அரசகொலு வைபவங்களும் போரசினுடைய வளத்தைப் பிறர் அறியும் வண்ணம் அமைந்தன. முடிசூட்டு விழா மிக முக்கியமான, பார்ப் போரின் கவனத்தைக் கவாக்கூடிய சடங்காக அமைந்தது. தாராள மனப் பான்மை இவ்வேளேயில் உச்சம்பெற்றது. பத்தடக் கல் (முடிபுனேயும் கல்) என்ற இடத்திற் சாளுக்கிய அரசர்கள் வழமையாக முடிசூட்டு விழாக்களே ஏற்பாடு செய்தனர். தஞ்சாவூர், கங்கைகொண்ட சோழபுரம், சிதம்பரம், சில வேளேகளில் காஞ்சிபுரம் போன்ற நகாங்களிற் சோழரின் முடிசூட்டு விழாக்கள் இடம் பெற்றன. அரச உரிமைக்காகப் புணக்குகள், மோதல்கள் இடம் பெருமலில்லே; எனினும் பொதுவாக ஆண் வழியிலுள்ள மூத்த ஆண் ஆளும் உரிமை பெற்றி ருந்த நிலே அங்கீகரிக்கப்பட்டிருந்தது. அரசன் உயிர் வாழும் போதே தனக்குப் பின் அரசஞக வர இருப்பவனே யுவராசஞக நியமிக்கும் முறை அவன் இறந்த பின் ஆட்சி உரிமைப் பிணக்கைத் தீர்த்து வைக்கத் துணே நின்றது. 2 ஆம் ஆதித்த சோழன் என்பவனே அவனுடைய மாமன் முறையான உத்தம சோழன் கொலே செய்தமை அரசியற் போசையைக் காட்டும் அசாதாரணமான நிகழ்ச்சி யாகும். அப்பொழுது அரசாண்ட 2 ஆம் பாரந்தகனும் அவன் மகன் 1 ஆம் இராசராசனும் இக் கொடிய செயலே அதிகம் பொருட்படுத்தவில்லே. 6 ஆம் விக்கிரமாதித்தன் அரசியல் அசை கொண்டவன் மாத்திரமன்றி அதற்கேற்ற திறமையும் பெற்றவன். அவன் தன் மூத்த சகோதானுக்கு எதிராகக் குற்றச் சாட்டுக்களேச் சுமத்தி அதன் பின்பு போர் தொடுத்து அரசபதவியிலிருந்து அவனே நீக்கினுன். 1 ஆம் இராசராசசோழன் தனது ஆட்சிக் காலத்தில் இடம் பெறும் சம்பவங்கள் அனேத்தையும் வரிசைக் கொமப்படி கல்லிற் செதுக்கும் மாபொன்றை ஆரம்பித்து வைத்தான்; போதான நிகழ்ச்சிகள் பற்றிய குறிப் புகள் காலத்துக்குக்காலம் பொறிக்கப்பட்டன. காலத்தையும் சூழலேயும் பொறுத்துப் போசனுக்கும் சிற்றாசனுக்கும் இடையில் அமைந்த உறவுமுறை கள் வேறுபட்டன. சோழப் போசின் நிர்வாகம் சாளுக்கிய மத்திய அரசாங்க அமைப்பை விடக் கட்டுப்பாடும் மத்திய ஆதிக்கமும் கொண்டு அமைந்தது. சாளுக்கியர் மிக நன்றுகப் பயிற்றப்பட்ட 'சந்தி விக்கொகிகர்' என்ற இராச தூதுவர்களேப் போசக்கும் அதன் கீழ் அமைந்திருந்த சிற்றாசுகளுக்கும் இடையிலுள்ள இணேப்பு உத்தியோகத்தர்களாக நியமித்தனர். இவ்வாறு அமைந்திருந்த போதிலும் சாளுக்கிய நிருவாகத்தை விடச் சோழப் போசின் நிர்வாகமே சிறந்து விளங்கிற்று. அரச வம்ச வழி வந்த இளவாசர்கள் போர சின் பொதான் பகுதிகளில் ஆள்பதிகளாக அடிக்கடி நியமிக்கப்பட்டனர்.

அரண்மனே எவலாளர்களாக எண்ணற்ற ஊழியர்கள் இருந்தனர். பலவகைப் பட்ட மெய்க்காப்பாளர்கள் இருந்தனர். முடிசூட்டு விழா இடம் பெறும் மண்ட பத்திலும் மடப்பள்ளியிலும் அவற்றுடன் இணேந்த தாபனங்களிலும் பெரும் பாலும் பெண்கள் கடமையாற்றி வந்தனர். சோழரின் அரண்மனே ஏவலாளர்கள் "வேளம்" எனப்படும் பிரிவுகளாகப் பிரிக்கப்பட்டுத் தலேநகரின் வெவ்வேறு பகுதிகளில் குடியமர்த்தப்பட்டனர். சவுயுக்குவா என்ற சீன வாலாற்று ஆசிரி யன் சோழ ஆட்சுபற்றி 13 ஆம் நாற்றுண்டில் மேற்கண்டவாறு குறிப்பிடுகிருன். 'அரச விருந்துபசாரங்களில் இளவாசரும் நான்கு அமைச்சர்களும் சிம்மாச னத்தின் கீழ்ப்பாகத்தில் நின்றவண்ணம் வணங்குவர். பின்னர் அங்கு வீற்றிருக் கும் அனேவரும் இசை மீட்டிப் பாடியும் ஆடியும் களிப்பர். இளவாசன் மது அருந்துவதில்லேயெனினும் ஊன் உண்பான். உள்ளூர் மாபுப்படி பருத்தி உடை

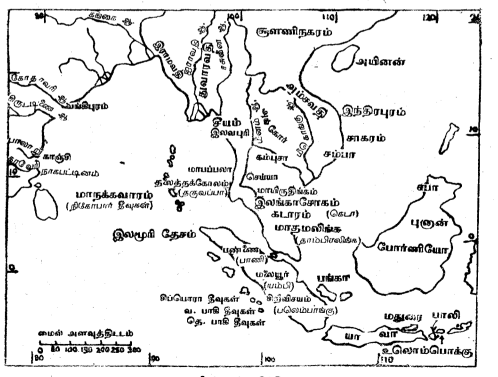


தென் இந்தியா : 8. பி. 850—1200

#### தென் இந்திய வரலாறு

களே அணிந்து மாவாற் செய்த பலகாரங்களே அருந்துவான். இளவரசனின் பணிபுரிவதற்கும் உபசாரகர்களாக இருப்பதற்கும் முற்றுக ஆடலழகிகளே அமர்த்தப்படுவர்; நாள் தோறும் மூவாயிரம் ஆடலழகிகள் ஒருவர்பின் ஒருவ ராகப் பணிபுரியக் காத்து நிற்பர்'. சாளுக்கிய அரண்மணேயில் அரண்மணத் தலேவன் (மணிவேர்காடி) என்பவனும் 'வாணசவேர்காடி' என்ற பிரதான ஊழியனும் இருந்தனர். இளவரசர்களும் அரச குடும்பத்திலுள்ள எனேய பிரபுக் களும் தமது வருமானத்திற்கும் விருப்பத்திற்கும் இயைய மனேகளே அமைத் தக் கொண்டனர்.

அரசன் முறையீடுகளே நேரிற் கேட்டு அரச அலுவல்களே வழிநடத்தி வந் தான். எனினும் இவற்றை அரசன் ஏற்பதற்கு முன்னமும் அரச ஆணேகளே நடைமுறைக்குக் கொண்டு வருவதற்கு முன்னமும் பல சம்பிரதாயங்கள் கையா எப்பட்டன. சோழ அரசன் "உடன்கூட்டம்" நடத்தி நிருவாகத் துறைகளின் பிரதிநிதிகளான அமைச்சர் குழுவை அழைத்து அரச அலுவல்களே அவர்கள் ஆலோசனேப்படி நடத்தி வந்தான். அத்துடன் "ஓலே" என்ற பதிவுநாயகனும் அங்கிருந்தான். சாளுக்கிய அரச சபையிலும் சோழ நிருவாகத்தைப் போன்றே அமைப்பு முறைகள் இருந்து வந்தன.



மிகப் பரந்த இந்தியா

சோழ நிருவாக இயந்திரம் மிகவும் சிக்கல் மிக்க ஒரு அமைப்பைக் கொண்டு விளங்கியது. பல திறப்பட்ட அதிகாரிகள் இங்கு கடமையாற்றி வந்தனர். 'பெருந்தனம்' படைத்தோர் உயர்ந்தோர் என்றும் 'சிறுதனம்' உடையோர் நாழ்ந்த வகுப்பினர் என்றும் கணிக்கப்பட்டனர். பதவிகள் அனேத்தும் பரம் பரை உரித்தாக்கப்பட்டன. படைத்தொழில், குடியியற்ருழில் ஆகியவற்றிற் கிடையில் விளக்கமான வித்தியாசமிருக்கவில்லே. எந்த வகையில் அதிகாரிகள் நியமனம் பெற்றனர் என்றேனும், என்ன அடிப்படையில் பதவி உயர்வுகள் இடம் பெற்றன என்றேனும், என்ன அடிப்படையில் பதவி உயர்வுகள் இடம் பெற்றன என்றேனும் அறிய முடியவில்லே. பதவிக்கும் நிலேக்கும் ஏற்ற வாறு அதிகாரிகள் நிலத்தைச் சம்பளமாகப் (சீவிதம்) பெற்றுக் கொண்டனர். அரசபட்டங்களும் போரிற் கொள்ளேயிடப்படும் பொருள்களிற் பங்கும் அரச அதிகாரிகள் பெற்றனர்.

நிருவாகத்துறையில் சோழப் போரசு வசதிக்கு ஏற்ப மாவட்டங்களாகவும் **சிறு** வட்டங்களாகவும் பிரித்**து** அமைக்கப்பட்டது. வளநாடு அல்லது மண்ட லம் என்றும், நாடு, கூற்றம் என்றும் ஆட்சிப் பிரிவுகள் இருந்தன. பெரும் பட் டினங்கள் தனிக் கூற்றங்களாக அங்கீகரிக்கப்பட்டன; தனியூர் அல்லது தன் கூற்றம் என்ற பெயருடன் இவை விளங்கின. அரசாங்க நிதி, நில வருமானத்தி லேயே முக்கியமாகத் தங்கியிருந்தது; அதனுல் நில உரிமைகள் பற்றியும் வரு மான வருமதிகள் பற்றியும் மிகுந்த கவனத்துடன் பதிவுகள் வைக்கப்பட்டன. **நி**லம் யாவும் க**வன**மாக அளவிடப்பட்டது. நிலம் வரி தாவல்லது என்றும் **த**ராதது என்றும் தாம் பிரிக்கப்பட்டது. கிராமங்களிலும் நகரங்களிலும் **மக்** கள் வாழும் பகுதிகள் (ஊர் நத்தம்), ஆலயங்கள், தடாகங்கள் கிராமத் துக்கூடாகச் செல்லும் நீர்வாய்க்கால்கள், பறைச்சேரிகள், கம்மாளசேரிகள், சுடுகாடுகள் போன்ற நிலப்பாப்பை வரியிறுப்பதற்குரிய முழுநிலப்பாப்பு னின்று கழித்துக் கணக்கு வைத்தனர். வரி செலுத்தவேண்டிய நிலத்தைக் கூட இயற்கை வளத்தைக் கருத்திற் கொண்டும் வளரும் பயிரைக் கருத்திற் கொண்டும் பிரித்துக் கணித்தனர். தனியாருக்கும் தாபனங்களுக்கும் வரிவிலக் குகள் அனுமதிக்கப்படும் போதெல்லாம் அவ்விவாங்கள் கணக்குகளிற் கவன மாகக் குறிக்கப்பட்டன. ஒரு கிராமத்திலிருந்து வாவேண்டிய மொத்த வரியை **யும் அ**ரச அதிகாரிகளிடம் கொடு*ப்பதற்கு முழுக்* கிராமமுமே பொறுப்பாகும். வரியைச் சேர்க்கும் முறையிற் கடினமான வழிகள் கையாளப்பட்டன; சோழப் போசின் சுபீட்சம் நிறைந்த காலத்திற்கூட, அரச அதிகாரிகள் தம்மைத் துன்புறுத்தினர் எனக் கிராமவாசிகள் முறையீடு செய்தமைக்குக் காரணம் உண்டு. மத்திய கட்டுப்பாடு பலவீனப்படும்போது பிரதேசவாரியாக மக்களேத் துன்பு றுத்தும் தன்மைகள் அதிகரித்தன. வழமைக்கு மாருக விதிக்கப்படும் வரி களேக் கொமவாசிகள் அல்லது மாவட்டவாசிகள் எதிர்த்துப் போராடியதற்குச் சான்றுகள் உண்டு. அவர்கள் பொதுவாகக் கூட்டம் நடாத்திக் கூட்டாக எதிர்த்து நிற்பது என்று தீர்மானித்த நிகழ்ச்சுகள் உள. வரிகள் பணமாகவோ, பண்டமாகவோ வசதிக்கேற்றவாறு, சேர்க்கப்பட்டன. நிலவரி தவிர, சுமந்து

செல்லப்படும் பண்டங்கள் மீதும் வரி அறவிடப்பட்டது; தொழில்கள், இல்லங் கள், திருமணம் போன்ற விழாக்கள் ஆகியவற்றிலிருந்தும் வரி வசூலிக்கப்பட் டது. நீதிமன்றங்களில் இடப்படும் குற்றப்பணமும் அரசாங்கத்துக்கே உரிய தாகும். பொதுவாக அறவிடப்படும் வரிகள் தவிர மக்கள் சிறப்புத் தேவை களுக்காகத் தாமாகவே பணம் சேர்த்து வரியாக வழங்கிய சந்தர்ப்பங்கள் பற்றியும் அறிகின்றேம்.

அரச நீதிமன்றங்கள், கிராம நீதிமன்றங்கள், சாதியடிப்படையில் அமைந்த பஞ்சாயத்துச் சபைகள் போன்றன நீதிபரிபாலனத்துறையிற் செயற்பட்டு வந் தன. நீதிபரிபாலனத்திற் சமூக வழக்கங்களும், எழுத்திலுள்ள ஆதாரங்களும், மனித சான்றுகளும் துணேநின்றன. மனிதசாட்சி கிடைக்காத போதெல்லாம் துன்புறுக்தி உண்மை கூறச் செய்யும் வழக்கமுமிருந்தது. ஒரு பொருளிற்கு உரிமையாளன் தான் என்பதை நிரூபிக்கச் சில வேளேகளில் தன் உயிரைத் தானே போக்கிக்கொள்ள முன்வந்த சந்தர்ப்பங்களும் உண்டு. இராசத்துரோ கக் குற்றச்சாட்டை அரசனே விசாரிப்பான். இத்தகைய குற்றத்திற்குச் சொத் தைப் பறிமுதல் செய்வதும், அத்துடன் மாணதண்டனே விதிப்பதும் வழக்கம். சாதாாண குற்றங்களுக்காகக் குற்றமிடுவதும், சிறையிடுவதும் தண்டனேகளாக அமைந்தன. சவுயுக்குவா என்னும் சீன ஆசிரியர் நீதிபரிபாலனம் பற்றி மேற் கண்டவாறு குறிப்பிட்டுள்ளார்; ' ஒருவர் குற்றவாளி எனக் கணிக்கப்படும் போது அரச அமைச்சர்களில் ஒருவன் தண்டனேயை விதிப்பான். சிறு குற்றங் களுக்காகக் குற்றவாளிகள் மாத் நடன் கட்டப்பட்டு 50, 70 அல்லது 100 அடி வரையிற்கூடப் பிரம்பால் அடிக்கப்படுவர். கடுங் குற்றங்களுக்குத் தலே கொய் யப்படுதல், இறக்கும்வரை யானேயிஞல் மிதிக்கப்படுதல் போன்ற தண்டனேகள் வழக்கில் இருந்தன.'

சோழர்காலத்திற் குறிப்பிடத்தக்க திறமையுடன் இயங்கிய கொமப்புற சுயாட்சி மன்றங்கள் இருந்தன. குழுக்களாகப் பாலனத்தை நடாத்துவதற் கென மிகச் சிறந்த 'வாரியம்' என்ற ஒரு முறை உருவாக்கப்பட்டது. உள்ளூர் அலுவல்களே வாரியங்கள் கண்காணித்தன. உதிரமேரூர்ச் சபை அர சியற் சட்டத்தைக் குறுகிய கால எல்ஃயில் இருமுறை திருத்தியமைத்தது. சோழ அரசின் பாலனத்தைத் திருத்தமான முறையில் நடத்துவதற்கு எடுக் கப்பட்ட முயற்சிகளுக்கு இது ஒரு சிறந்த எடுத்துக்காட்டாகும். கொம அலு வல்களேக் கண்காணித்துவந்த அதிகாரிகளேத் தனிர உள்ளூர்ப் பிரபு அல்லது சக்தி மிக்க அரச அதிகாரி ஒருவர் சில கடமைகளேச் செய்யும் ஒரு விசேட ஆட்சி அமைப்பும் இடம் பெற்றது. ஒரு குறித்த பிரதேசத்தில் உயிரினங்களே யும் பொருள் பண்டங்களேயும் காத்து நிற்பதற்காக அவ்வதிகாரிக்குக் காவல்வரி (பாடிகாவல் கூலி) எனும் ஒரு வரி வழங்கப்பட்டது. மத்திய ஆட்சி பலவீன மடைய, பாடிகாவல் கூலி முறையின் முக்கியத்துவம் அதிகரித்தது.

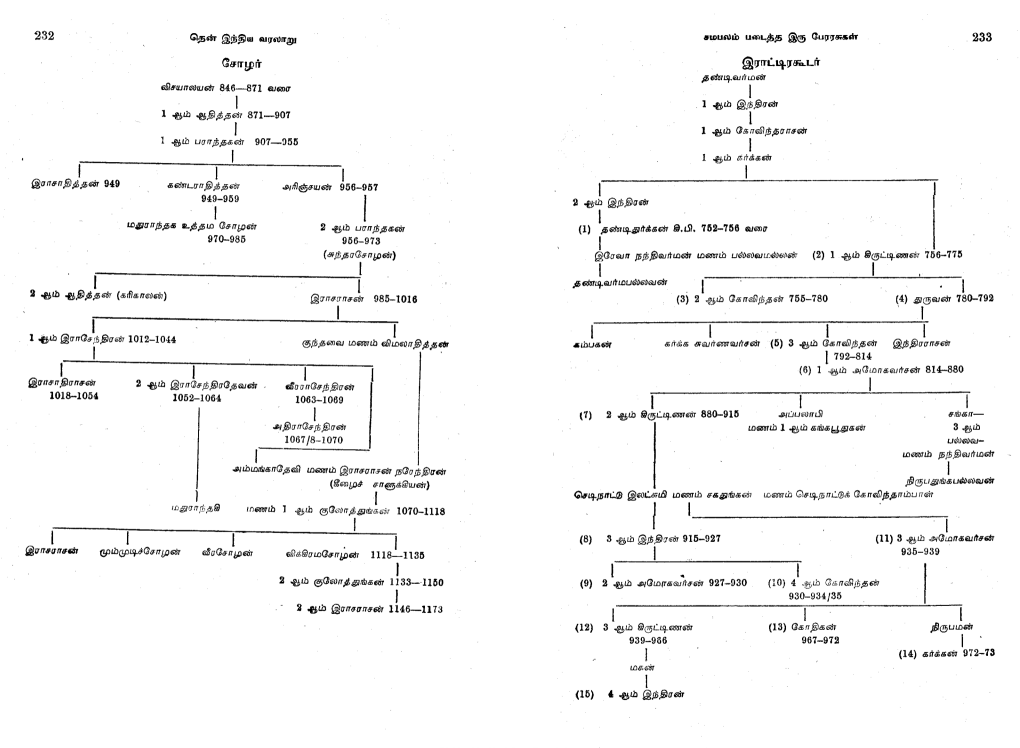
இதுவரை தாப்பட்ட பாலன விவாங்கள் குறிப்பாகச் சோழப்போசுக்குரி யனவாயினும் பொதுவாகப் பார்க்குமிடத்துத் தென்னிந்தியாவின் ஏனோய பாகங் களில் நிலவிய பாலன முறைகளும் இத்தகையனவே என்பது தென்படும்; எனி னும் வெவ்வேறு அரசுகளின்கீழ் ஆட்சிக்கட்டுப்பாடுகள் கிறிதளவு வேறுபட்டும் இருந்தன.

பொதுவாக நோக்குபிடத்து இடைக்கால அரசியலமைப்பு சமூகத்தின் உயர் வர்க்கத்தினரின் நலனேக் கருத்திற்கொண்டு அமைந்ததாகும் என்பது தென் படும்; அக்கடன் இது பொதுமக்களேப் புறக்கணித்தும் விட்டது. எனிலும் இவ்வாட்டி அமைப்பின்கீழ் செல்வம் படைத்தோர் தமது செல்வத்தைச் சமூ கத்துறையிற் பயன்படுத்திய முறை காரணமாக அவர்களிற் காணக்கூடிய மித மிஞ்சிய குறைபாடுகள் ஓாளவு குறைந்தன. செல்வந்தர்கள் தெய்வ சேவையி லும் வறியோருக்குத் தொண்டு செய்வதிலும் போட்டியிட்டு உழைத்து வந்த னர். ஆலயம் அமைத்தல், பாடசாலே அல்லது மருத்துவ நிலேயம் நிருமாணித் தல், பயிர்ச் செய்கைக்கு நிலக்தைப் பண்படுத்தல், நீர்ப்பாசனத்தை விருத்**தி** செய்தல் ஆகிய சமூகவேலேகளில் ஈடுபட்டோர் முக்கியத்துவம் பெற்றனர். தொண்டுகளில் ஈடுபட்டோர் பொதுமக்களால் நன்கு மதிக்கப்பட்டனர். அ**ர** சர், உயர் வகுப்பினர் ஆகியோரும் ஆலயங்களும் பெறும் பணம், பொதுமக்க ளின் உழைப்பிலிருந்தே பல வழிகளாலும் பெறப்பட்டது. எனினும் பொதுமன் கள் கொடுக்கும் பணம் அவர்களின் நலன்கருதிச் செய்யப்படும் சேவைகள் மூலம் அவர்களே மீண்டும் வந்தடைந்தது. சமூகத்துறையில் இதுபோன்ற அற் புதசமாசம் நிலவியது; வெவ்வேறு வருப்புகளுக்கிடையிலும் தனி நபர்களுக்கி டையிலும் சமத்துவம் நிலவவில்லேயாயினும் சமூகத்தில் ஒருவருக்கொருவர் கொடுத்து வாங்கும் பண்பும் நல்லெண்ணமும் சமூகத்தின் கூட்டு வாழ்வின் அத்திவாரமாக விளங்கின.

#### துணேநூற் பட்டியல்

- H. W. CODRINGTON : A Short History of Ceylon (London, 1929)
- J. D. M. DERRETT : The Hoysalas (Oxford University Press, 1957)
- J. F. FLEET: Dynasties of the Kanarese Districts (Bombay Gazetteer, Vol. I, Pt. ii, 1896)
- F. HIRTH and W. W. ROCKHILL: Chau Ju-Kua (St. Petersburg, 1912)
- H. C. RAY: Dynastic History of Northern India, 2 Vols. (Culcutta, 1931, 1936)
- K. A. N. SASTRI: Colas, Vols. I and II (Madras, 1935, 1937), Second edition, 1955)





# அத்தியாயம் X

# நான்கு முடியரசுகளின் காலம்

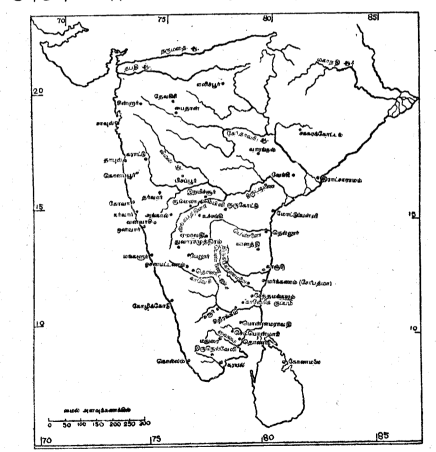
பொநுவான குறிப்பு—மாறவர்வன் சுந்தரன் தல்மையில் பாண்டிய மறுமலர்ச்சி—பாண் டியரையும் காடிவ கோப்பெருஞ்சிங்கண்யும் ஒய்சள அரசர்களின் துணேயுடன் 3 ஆம் இரா சராச சோழன் எதிர்த்தல்—குறுகிய காலத்திற்குச் சோழ அதிகாரம் 3 ஆம் இராசேந்திரன் தல்மையில் புத்துணர்வுபெறல்—சதாவர்ம சுந்தரபாண்டியனும் அவன் மேற்கொண்ட, போர்களும்—மாறவர்மன் குலசேகரனும் ஒய்சளரும்—இலங்கையைப் பாண்டியர் கைப்பற்றி யமை—குலசேகரனின் ஆட்சியின் முடிவு—ஒய்சள இராமநாதன், 3 ஆம் நரசிம்மன், 3 ஆம் வல்லாளன் ஆகியோர்—கேரளம்—யாதவ சிங்கணன், கிருட்டிணன், மகாதேவன், இராமச் சந்திரன் ஆகியோர்—காகதிய கணபதி, உருத்திராம்பாள், 2 ஆம் பிரதாப உருத்திரன் ஆகி யோர்—கலிங்கத்தைச் சேர்ந்த கங்கர்கள்.

மார்க்கோப்போலோ—மலபார், கரயல்பட்டினம் பற்றியும், இலங்கையிலும் மேற்குக் கடற் கரையிலுமுள்ள குதிரை வர்த்தகம், முத்துக்குளித்தல், சமூகநிலமை ஆகியன பற்றியும்.

12 ஆம் நாற்றுண்டின் முடிவில் சாளுக்கியப் போச மறைந்தது. 13 ஆம் நூற்றுண்டின் தொடக்கத்தில் சோம சாம்ராச்சியம் ஈடாட்டமுற்ற நிலேயி லிருந்தது. அடுத்த ஒரு நூற்றுண்டுகால எல்லேயுள் நான்கு முடியாசுகள், மறைந்த போசகளின் எச்சத்தினின்றும் உதயமாயின. தென்னிந்திய வாலாற் றைத் தமதாக்கிக் கொள்ளும் வகையில் இந்நான்கு போசுகளும் பகைமை வளர்த்துத் தம்மிடையே போராடிக்கொண்டன. தெற்கில் பாண்டிய, ஒய்சள மூடியாசுகளும் வடக்கில் காகதீய யாதவ முடியாசுகளும் அமைந்திருந்தன. இந்நான்கு முக்கிய அரசுகளுக்கும் பக்கப்பலமாக நெல்லூரிலிருந்த தெலுங்குச் சோடர்கள் போன்ற சிற்றாசர்கள் தமது சத்தியைப் பயன்படுத்திக் கொண்ட னர். தொழிற்றுறை, வர்த்தகம், கலே போன்றன தமக்கேயுரிய வழமையான வேகத்துடன் வளர்ந்து வந்த போதிலும் அரசு, சமூகம் ஆகிய இரு முனேகளி லும் இக்கால எல்ஃயில் குறிப்பிடத்தக்க பெருமாற்றம் எதுவும் ஏற்படவில்ஃ. அன்று இருந்த நிலேமையைப் பற்றிய விரிவான குறிப்புகளே 1292----3 ஆம் ஆண்டுகளில் நாட்டின் பல பகுதிகளேயும் பார்வையிட்ட மார்க்கோப்போலோ தருகிறுர். தக்கணத்தின் மீது நடைபெற்ற முசிலிம்களின் படையெடுப்பு இந் தூற்றுண்டின் முடிவில் இடம் பெறகிறது. இதைத் தொடர்ந்து நான்கு முடி யாசுகளும் பல தொல்லேகளே எதிர்நோக்குகின்றன. வாலாற்றில் குழப்பமான நிலேமை 14 ஆம் நூற்றுண்டின் இடைப்பகுதியில் தோன்றி விரிவடைந்த பாமனி, விசயநகா அரசுகளின் வாலாற்றுடன் முடிவடைகிறது.

234

3 ஆம் குலோத்துங்களுல் 1205 இல் சதாவர்மன் கூலசேகான் என்ற பாண் டிய அரசன் மிகுந்த அவமானத்திற்குட்படுத்தப்பட்டான். குலசேகா பாண்டி யனேத் தொடர்ந்து பத்தாண்டுகளின் பின் அவன் இன்ய சகோதாளுன மாற வர்மன் சுந்தாபாண்டியன் (1216) அரசு கட்டிலேறினுன். சுந்தாபாண்டியன் ஆட்சிக்கு வந்த சில ஆண்டு காலத்துக்குள் தனக்கும் தன் சகோதானுக்கும் இழைக்கப்பட்ட தீங்குக்குப் பழிவாங்கும் வகையிற் சோழ நிலத்தின்மீது படையெடுத்தான். குலோத்துங்கன் முதிர்ந்த வயதினனுப் இருந்தமையாலும் எதிரிகளின் தாக்குதல் வேகமாய் இருந்தமையாலும் சோழரால் எதிர்க்கு நிற்க முடியனில்லே. சுந்தாபாண்டியன் உறையூளையும் தன்குவாயும் தாக்கிய பின், சோழ அரசனே யுவராசனை 3 ஆம் இராசராசனுடன் நாட்டை விட்டுத் தாத்துவதில் வெற்றி கண்டான். சோழரின் முடிசூட்டு விழா இடம்பெறும்



தென் இந்தியா : இ. பி. 1200—1325

#### தென் இந்திய வரலாறு

மண்டபத்திற் சுந்தாபாண்டியன் வீராபிடேகம் செய்துகொண்டான். இம்மண் டபம் தஞ்சாவூர் மாவட்டத்திலுள்ள ஆயிரத்தளி என்னும் இடத்தில் அமைந் திருந்தது. இங்கிருந்து சிதம்பாம் வரை படையுடன் சென்ற பாண்டியன் கீர்த்தி வாய்ந்த நடராச கோவிலே வழிபட்டான். திரும்பி வரும் வழியில் பொன்னமாாவதிக்கு (புதுக்கோட்டை) அருகே பாண்டியன் முகாமிட்டான். இதேவேளேயில் குலோத்துங்கனின் வேண்டுகோளுக்கு இணங்க 2 ஆம் வல்லா ளன் என்ற ஒய்சள அரசன் படையொன்றைத் தன் மகன் நாசிம்மன் தலேமை யில் சிறீரங்கத்திற்கு அனுப்பிவைத்தான். போரை நிறுத்திச் சமாதானம் செய்துகொண்டு சோழ முடியாசைக் குலோத்துங்கனுக்கும் இராசராசனுக்கும் ஒப்படைக்கவேண்டிய நிர்ப்பந்தம் சுந்தரபாண்டியனுக்கு ஏற்பட்டது. அவர்கள் இருவரும் சுந்தரபாண்டியனேப் பொன்னமராவதி என்னும் இடத்திற் சந்தித்து அவணேப் போசகை அங்கீகரித்தனர். இந்திகழ்ச்சியுடன் பாண்டியரின் இரண் டாம் போசசு தொடங்கியதெனினும் இதனுடன் சோழருக்கு முடிவு ஏற்பட்டு விட்டதாக நாம் கூறுவதற்கில்லே.

3 ஆம் குலோத்துங்கன் 1218 இல் இறந்தான். 3 ஆம் இராசராசன் ஒரு திற மையற்ற மன்னன். இவனுட்சியிற் சூழப்பம் மலிந்து சோழ முடியாட்சி சிதை *வுறு*ம் நிலேமை விரைந்**து** வந்து கொண்டிருந்த**து. யா**ருமறியாதவகையில் ஒட் டர் படையொன்று (ஒரியர்) சோழ நாட்டிற்குள் புகுந்து (1223) சிறீரங்கத் திற் குழப்பங்களே விளேவித்தது. சுந்தாபாண்டியன் இப்படையினரை முறிய டித்தாக் (1225) கலேத்துவிட்டான். ஒய்சள படையினர் வடக்கே காஞ்சியில் நிலேகொண்டிருந்தனர். நெல்லூரை ஆண்ட தெலுங்குச் சோடரையும் அவர் களின் போசதை விளங்கிய காகதீய அரசனேயும் எதிர்க்கும் முகமாக ஒய்ச எப் படைகள் நடமாடியிருக்கலாம். சோழருக்கு எதிராகவும் அவர்களேக் காத்து நின்ற ஒய்சள அரசர்களுக்கு எதிராகவும் காடவத் தலேவன் கோப் பெருஞ்சிங்கன் படையெடுத்தான். சுந்தாபாண்டியனுடன் இணேந்து நின்று செயற்பட முற்பட்ட கோப்பெருஞ்சிங்கன் மிகுந்த சக்திபெற்றவனுக வளர்ந்து வந்தான். தன்னே எதிர்நோக்கியுள்ள ஆபத்துக்களேப்பற்றிச் சரிவா உணராத 3 ஆம் இராசராசன் சுந்தரபாண்டியனே எதிர்த்தான். ஆண்டுதோறும் செலுத்த வேண்டிய திறையைச் செலுத்தாது பகைமையை ஆரம்பித்தான். சுந்தரபாண் டியன் பலங் குறைந்த சோழத் தாக்குதலேச் சமாளித்ததுடன் எதிர்த்தாக்கு தலேயும் ஆரம்புத்தான். இராசராசன் பெருந் தொகையான செல்வத்தைப் பறி கொடுத்தான். அத்துடன் அவன் இராணியும் கைதுசெய்யப்பட்டாள். போரில் வெற்றிகண்ட சுந்தாபாண்டியன் முடிகொண்ட சோழபுரத்தில் (ஆயிரத்தளி). விசயாபிடேகம் செய்து கொண்டான். இராசராசன் வடக்கே இருந்த தன் நண்பனுன 2 ஆம் நாசிம்மன் என்ற ஒய்சள அரசனின் படையுடன் தொடர்பு கொள்ள மூயன்றுன். இம்முயற்கி தடுத்து நிறுத்தப்பட்டதுடன் தெள்ளாறு என்னும் இடத்தில் காடவ கோப்பெருஞ்சிங்கனுடன் நடந்த போரில் இராச ராசன் கைப்பற்றப்பட்டுச் சேந்தமங்கலம் என்ற கோட்டையில் அடைக்கப் பட்டான்.

சோழ அரசனேச் சூழ்ந்துகொண்ட ஆபத்தைக்கண்ட 2 ஆம் நாசிம்மன் அவனுக்குக் துணேயாகச் சென்றுன். சேலம், தென்ஞற்காடு போன்ற பகுதி களேக் கொண்ட மகாநாட்டு அரசனே 2 ஆம் நாசிம்மன் தாக்கி வெற்றிகொண்டு சிறீரங்கத்தின்மீது படையெடுத்தான். மகா அரசன் காடவ அரசனின் நண்ப வொன். 2 ஆம் நாசிம்மன் சிறீரங்கத்திலிருந்துகொண்டு அப்பண்ணன், கோப் பையன் போன்ற தலேவர்களேக் கொண்ட தன் படையைக் கோப்பொஞ்சிங் களின் நாட்டினமீது ஏவினுன். அந்நாட்டை நிர்மூலமாக்கிச் சோழப்போசண ஆட்சியில் அமர்த்தும்படி இப்படைத்தளபதிகளுக்கு உத்தாவிட்டான். தள பதிகளும் கட்டளேகளேச் சரியாக நிறைவேற்றினர். பல பொதான இடங்கள் கோப்பெருஞ்சிங்கனிடமிருந்து மீட்டுக் கொள்ளப்பட்டன; பொம்பலாரில் நடந்த போரின் பின் தொழுதாருக்கு ஊடாகச் சிதம்பாம் சென்றடைந்தனர். இராசராசனுலும், அவனுக்குத் திண்யாக இலங்கையைச் சேர்ந்த இளவாச னை பாரக்கொமபாகுவினைம் அனுப்பப்பட்ட போர்ப்படைகளின் தலேவர்களே நாசிம்மனின் படையினர் எதிர்த்துத் தோற்கடித்தனர். சிதம்பாத்திலுள்ள இறைவனே வழிபட்டபின்னர் கதிலம் நதிக்குத் தெற்கேயும் சேந்தமங்கலத்திற் குக் கிழக்கேயும் உள்ள நாட்டை நிர்மூலமாக்கினர். நாசிம்மன் சேந்தமங் கலத்திலுள்ள கோட்டையைத் தாக்க முயற்சி எடுத்துக் கொண்டிருக்கும் போது கோப்பொஞ்சுங்கன் சோழப் போசனே விடுவிப்பதென்றும் அவனது அரசுகட்டிலே அவனுக்கே கொடுப்பதென்றும் கூறும் செய்தி ஒன்றை அனுப்பி வைத்தான். இச்செய்தியை நாசிம்மன் தன் தளபதிகளுக்கு அறிவித்தான், உடனே நாசிம்மனின் படைத்தலேவர்கள் சோழப் போரசனேச் சகல அரச மரியாதைகளுடனும் 1231 இல் அவனது நாட்டிற்கு அழைத்துச் சென்றனர்.

இதேவேஃயிற் காவேரியாற்றின் களையில் அமைந்த மகேந்திரமங்கலத்திற் சுந்தாபாண்டியனே நாசிம்மனே எதிர்த்து நின்றுன். சுந்தாபாண்டியன் இராச ராசனே ஆட்சியில் அமர்த்தித் தன்னே விடுவித்துக்கொள்ள வேண்டிய நிர்ப்பந் தம் ஏற்பட்டது. காடவருடன் நடைபெற்ற போர் மேலும் சில ஆண்டுகள் தொடர்ந்தது. எனினும் ஒய்சள, பாண்டிய, சோழ அரசுகளிடையே ஏற்படுத் தப்பட்ட அரச குடும்பத் திருமணங்களின் விளேவாகச் சமாதானம் நிலேபெற் றது. சோமேசுவான் (1233—4) என்னும் 2 ஆம் நாசிம்மனின் மகன் அவணே யடுத்து ஆட்சிக்கு வந்தான். சுந்தாபாண்டியணேயும் 3 ஆம் இராசராசனேயும் தொடர்ந்து ஆட்சிக்கு வந்த அரசர்கள் சோமேசுவானே மாமன் (மாமடி.) என்று உறவு கொண்டாடியுள்ளனர்.

1256 வரை இராசராசன் தொடர்ந்து ஆட்சி புரிந்தான். அவனுக்குப் போரில் ஏற்பட்ட தோல்விகளின் பின்பும், பாண்டி நாடு தவிர்ந்த எஞ்சியுள்ள நிலப் பகுதிகள் அவன் ஆட்சிபுரியத் தொடங்கிய போதிருந்த அதே நிலப்பாப் டீனவாகவே அமைந்திருந்தன. இராசத்துரோகம், குழப்பம், தற்காப்பிற்கா கச் சிற்றாசர்கள் ஒருவரோடொருவர் ஒப்பந்தங்கள் செய்தல் போன்றனவும், அரச ஆணேகளே ஏற்க மறுக்கும் இயல்பும் சோழ நாட்டில் அதிகரித்த வண் ணம் இருந்தன. சோழ முடியாசு முழுவதிலும் ஒய்சள ஆதிக்கம் பாவியி 10-R 3017 (1/65)

 $\mathbf{236}$ 

#### தென் இந்**திய வ**ரலாறு

ருந்ததுடன் 1220—45 வரையான கால எல்லேயுள் பாண்டிய நாட்டிலுமே ஒய்சன ஆதிக்கம் அதிகரித்து வந்தது. தென்னகத்தில் ஒய்சள மேலாதிக்கம் நிலேபெற்ற காலமாக இதைக் கொள்ளலாம். ஒய்சள நாட்டின் உள் விவகாரங் கீனேத் தன் அமைச்சர்களிடம் ஒப்படைத்த சோமேசுவான் தமிழ் நாட்டின் மீது ஒய்சள அரசர்களுக்கு இருந்த அதிகாரத்தை அதிகரிக்கச் செய்வதில் தன் முழுக்கவனத்தையும் செலுத்தினுன். இதன் விளேவாகவே தென்னகத்தில் ஒய்சள ஆதிக்கம் பாவியது.

1246 இல், 3 ஆம் இராசேந்திரன் யுவராசனுக நியமிக்கப்பட்டான். இவன் 3 ஆம் இராசராசனே விட மிகுந்த திறமைசாலி. 3 ஆம் இராசேந்திரன் சோழ ஆதிக்கத்தை நிலேபெறச் செய்யத் தன்னுல் இயன்ற அனேத்தையும் செய்தான். சோமேசுவானின் தலேயீடு இல்லாதிருந்திருந்தால் இத்துறையில் மேலும் பல வெற்றிகள் பெற இவனுக்குச் சந்தர்ப்பம் கிடைத்திருக்கும். பாண்டியர்மீது போர் தொடுத்த இராசேந்திரன் பாண்டிய இளவரசர்கள் இருவ**ரைத்** தோ**ற்** கடித்தான். அவர்களுள் ஒருவன் 2 ஆம் மாறவர்ம சுந்தரபாண்டியன் (1238) என்பவனைான். சோழ ஆதிக்கம் முற்றுக நிலேபெறுவதைக் தடுக்கும் வண் ணம் சோமேசுவான் பாண்டியருடன் சேர்ந்துகொண்டான். போரில் இரா சேந்திரனேக் தோற்கடித்து அதன் பின் அவனுடன் நட்புப்பூண்டான். வடக் கில் நெல்லூரை ஆண்ட சோடதிக்கன் அல்லது கந்தகோபாலன் என்பவனுடன் . இராசேந்தொன் நட்புப்பூண்டான். கந்தகோபாலன் 1240 ஆம் ஆண்டில் சோமே சுவாஞல் தாக்கப்பட்டான். திக்கன் தான் நடாத்திய போர்களின் விளேவாகச் சாம்புவராயர்கள், காடவராயர்கள் போன்ரேரின் ஆதிக்கத்தை அடக்கி இரா சேந்தொனின் ஆதிக்கத்தை நிலேபெறச் செய்தான். திக்கன், சோமேசுவானேயும் எதிர்த்துப் போராடிஞன் தான் ஆற்றிய தொண்டிற்குச் சன்மானமாகக் காஞ் சியைக் கைப்பற்றித் தானே வைத்துக்கொண்டான். வாரங்கலே ஆண்ட **காகதீய** கணபதியின்மீது இவனுக்குப் பற்று இருந்தது; கணபதியும் ஒய்சள அரசர் களின் எதிரியாகவே விளங்கினுன்.

இராசேந்தொனுக்கும் சோமேசுவானுக்குமிடையே ஏற்பட்ட நட்பு 1251 இல் கீர்த்திவாய்ந்த யாதவர்ம சுந்தாபாண்டியன் அரசுற்கு வந்ததின் பின் மேலும் அதிகரித்தது. தென்னக வாலாறுகண்ட பெரும் போர்வீரர்களில் யாதவர்ம சுந்தாபாண்டியனும் ஒருவனுவான். இவனது ஆட்சிக்காலத்தில் பாண்டிய ஆதிக்கம் மிகவும் உயர்ந்த இடத்தைப் பெற்றது. சுந்தாபாண்டியனின் ஆட்சி பின் ஆரம்பத்திற் பல போர்கள் இடம் பெற்றது. சுந்தாபாண்டியனின் ஆட்சி பின் ஆரம்பத்திற் பல போர்கள் இடம் பெற்றது. குந்தாபாண்டியனின் ஆட்சி வின் ஆரம்பத்திற் பல போர்கள் இடம் பெற்றன. இவற்றின் விளேவாக இவனு துடைய ஆதிக்கம் நெல்லாருக்கும், அதற்கு அப்பாலும், இலங்கையிலும் பா விற்று. ஒய்சள அரசர்களின் ஆட்சி மைசூர் மேட்டுறிலத்திலேயே நிலேபெற்றது. காஞ்சிபுரம் பாண்டியரின் இரண்டாம் தலேநகராக்கப்பட்டது. இலங்கையும் கோன்டியன் அரச குடும்பத்தைச் சேர்ந்த ஏனேய இளவாசரின் ஒத்துழைப்பை பும் பெற்ரூன்; அவ்வாறு உதனியோருள் சதாவர்மன் வீரபாண்டியன் என்ப வன் (1253) முக்கியமானவனுவான்.

சுந்தாபாண்டியன் ஒரு சிறுபடைகொண்டு சென்று சோநாட்டை ஆண்ட வீராவி உதயமார்த்தாண்டவர்மன் என்பவனேத் தாக்கினுன்; மலேநாட்டைத் தகர்த்ததுடன் மார்த்தாண்டவர்மீனயும் அவன் படைகளேயும் அழித்தான். போரற்றல் மிக்க இராசேந்திரசோழனேக்கூடத் தன் மேலாதிக்கத்தை ஏற்கும் படியும் தனக்குத் திறை செலுத்தும்படியும் செய்தான். இலங்கை மீது படை யெடுத்துக் கப்பமாகப் பெருந் தொகை முத்துக்களேயும் யானேகளேயும் பெற் *றுன்.* இதன்பின் காவேரிக்கு அருகேயுள்ள ஒய்சளப் பொதேசத்தின்மீது படை யெடுத்துக் கண்ணனூர்–கொப்பம் என்ற கோட்டையைக் கைப்பற்றினுன். பல் ஒய்சளத் தளபதிகள் கொலயண்டனர். துணிச்சல் மிக்க சிங்கணன் என்ற வைசளக் தளபதியும் கொல்லப்பட்டான். எண்ணற்ற யானேகளும் குதிஹா களும் பெருந்தொகைச் செல்வமும் கைப்பற்றப்பட்டன; பல பெண்களும் பிடிக்கப்பட்டனர். பீடபூமிக்குள் சோமேசுவான் சென்றதன் பின்னர்தான் சுந்தாபாண்டியன் தாக்குதலே நிறுத்தினுன். எனினும் சோமேசுவான் போரை மீண்டும் தொடங்கி 1262 இல் சுந்தரபாண்டியனின் கையாற் போர்க்களத்திற் கொலேயுண்டு இறந்தான். பின்னர் சுந்தான் சேந்தமங்கலம் என்ற செல்வம் மலிந்த மாநகர்க்கோட்டையைத் தாக்கி அதனேக் கைப்பற்றினுன். இதைத் தொடர்ந்து சுந்தரபாண்டியன் பல போர்களில் சடுபட்டான். இதைக் கண்ட காடவனின் (கோப்பெருஞ்சிங்கன்) இதயத்தில் பயமும் பீதியும் ஏற்பட்டன. இவ்வாறு காடவனின் நாடு, படை, செல்வம் ஆகியன தன் அதிகாரத்தில் வந்த பின், சுந்தாபாண்டியன், கோப்பெருஞ்சிங்கனின் ஆட்சிப் பொறுப்பை அவனி டமே திருப்பிக் கொடுத்தான். பின்னர் சிறீரங்கம் நோக்கிப் புறப்படுமுன். சிதம்பாம் சென்று நடராசப் பெருமானே வழிபட்டான். இங்கே வெற்றி வான்க கூடி. பல துலாபார தானங்கள் செய்து, பார்த்து நின்றோர் கண்களும் நெஞ்ச மும் பாவசமடைய, அறிவு முதிர்ந்த பாவலர்கள் நல்லாகி கூற அரசன் விழாக் கள் பல எடுத்தான். சிதம்பாத் திருக்கோவிலின் கூரையைப் பொன்னுல் வேய் வித்த அங்கு அமைக்கப்பட்ட மிகச் சிறந்த சிங்காசனமொன்றில் பொன்முடி புனேந்து தன் இராணியுடன் 'மலேமிசை எழும் உதய சூரியனே ஒப்ப' வீற் றிருந்தான்.

ஒய்சளரையும் கோப்பெருஞ்சிங்கணேயும் எதிர்த்து நிகழ்ந்த போர்களின் விளேவாக மகதநாடு (வாளுடு), கொங்குநாடு போன்றன சுந்தாபாண்டியஞற் கைப்பற்றப்பட்டன.. மேலும் வடக்கு நோக்கி அவன் மேற்கொண்ட படை யெடுப்பில் கந்தகோபாலன் என்பவணேப் போரிற் கொன்று காஞ்சியையும் கைப் பற்றினுன். காகதீய கணபதி என்பவனுடனும் ஏனேய சிற்றாசர்களுடனும் சுந்தரபாண்டியன் மோதிக் கொண்டான். நெல்லூர் மாவட்டத்திலுள்ள முதுகூர் என்னும் இடத்தில் ஒரு தெலுங்குப் படையைச் சுந்தரபாண்டியன் தோற் கடித்து வாளுட்டுச் சிற்றாசனேயும் நாட்டைவிட்டு வெளியேற்றினுன். இப் போரின் முடிவில் வீராபிடேகம் ஒன்றை தெல்லூரிற் சுந்தரபாண்டியன் தடாத்தி வைத்தான்.

#### தென் இந்திய வரலாறு

1262 இற்கும் 1264 இற்கும் இடையில் இலங்கையை ஆண்ட ஒரு அமைச்ச னின் அழைப்பேற்கினங்கச் சதாவர்ம வீரபாண்டியன் என்பவன் இலங்கைமீது படையெடுத்து இளவாசன் ஒருவனேப் போரில் தோற்கடித்துக் கொன்றுன்; வேறுமோர் சிற்றாசன் பாண்டியரின் மேலாதிக்கத்தை ஏற்றுன். மலாயாக குடாநாட்டை ஆண்ட சந்திரபானு என்ற அரசனின் மகன் ஒருவன் வட இலங்கையை ஆண்டு கொண்டிருந்தான். அவனும் பாண்டிய அரசன் வட இலங்கையை ஆண்டு கொண்டிருந்தான். அவனும் பாண்டிய அரசன் நடாத்திய இரு தாக்குதல்களும் 2 ஆம் பாரக்கொமாகுளின் ஆட்சிக் காலத்திலேயே இடம்பெற்றன. வடஇலங்கையைத் தன்னுதிக்கத்தின்கீழ் கொண்டுவரமுடியாத நிலேயில் 2 ஆம் பராக்கொண்டாகு இருந்தான்; உள்ளூரில் தனித்துச் செயற்பட்ட போரார்வம் கொண்டோரும் படையெடித்துவந்த அன்னியர்களும் வட இலங் கையின் தலேவிதியை நிர்ணயித்தனர்.

சுந்தாபாண்டியன் கைப்பற்றிய பெருந்தொகைச் செல்வத்தை ஆல**பத்** திருப்பணிகளுக்குப் பயன்படுத்தினுன். சில விட்டுணு விக்கொகங்களேக் கொண் முள்ள சிதம்பாம், சிறீாங்கம் ஆகிய பெரிய தலங்களேப் பாகுபாடின்றி அழகு படுத்தி அதிக பொருளும் வழங்கினுன்.

ஒய்சள அரசனை சோமேசுவரன் தன்னுடைய அந்திய காலத்தில் வடக்கி லிருந்தும் தெற்கிலிருந்தும் பல எதிரிகளின் தாக்குதலுக்கு உள்ளானுன். நிலேமையைச் சமாளிக்க முடியாத ஒய்சள மன்னன் தன் அரசை இரு கூற களாக்கி வடபகுதியை 3 ஆம் நாகிம்மன் என்ற தன் மூத்தமகனுக்கும் தெற் சிலிருந்த தமிழ்ப்பகுதிகளேத் தன் இளேயமகனை இராமநாதனுக்கும் கொடுத் தான். தந்தையின் மறைவின் பின் இராமநாதன் சுந்தரபாண்டியனே எதிர்த்து நின்று கண்ணனுரை மீட்டுக்கொண்டான். சுந்தரபாண்டியன் 1268 இல் இறக்கவே 1 ஆம் குலசேகர மாறவர்மன் என்ற போரசன் ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்றுன்.

இக் காலத்திற் பாண்டிய முடியாட்சி பல்வேறு பிரிவுகளாக அரசவம்சத் தைச் சேர்ந்த பல சிற்றாசர்களால் ஆளப்பட்டு வந்தது. எனினும் அவர்கள் அண்வரும் ஒருவணே மேலாதிக்கம் கொண்டவனுக அங்கீகரித்தனர். இது போன்ற ஒழுங்குமுறை பாண்டிய நாட்டில் நெடுங்காலமாக இருந்திருக்க வேண்டும். ஐந்து பாண்டிய இளவாசர்களே 1 ஆம் குலோத்துங்கன் அடிப்படுத்தி குவன்டும். ஐந்து பாண்டிய இளவாசர்களே 1 ஆம் குலோத்துங்கன் அடிப்படுத்தி குவன்டும். ஐந்து பாண்டிய இளவாசர்களே 1 ஆம் குலோத்துங்கன் அடிப்படுத்தி குனன்று கூறப்படுகிறது. ஒய்சள மன்னனை இராமநாதனே எதிர்த்துக் குல சேகான் போர் நடாத்தினை. 3 ஆம் இராசேந்திரன் என்ற சோழனும் ஒய்சள இராமநாதனும் இணேந்து செயற்பட்டனர். 1279 இல் குலசேகான் இவ்விருவனை பும் போரில் தோற்கடித்தான். 3 ஆம் இராசேந்திரன் பெயரிலும் சோழரின் சார்பிலும் இடம்பெற்ற கடைசிப் போராக இது அமைகிறது. குலசேகான் சோழ நாட்டிற்கும் ஒய்சள போரின் கீழ் இருந்த இராமநாதனின் ஆட்சிக் குப்பட்ட தமிழ் மாவட்டங்களுக்கும் அதிபதியாக. அமர்ந்தான். அவன் கோளத்திலுள்ள திருவாங்கரிற் போரிட்டு அங்கு ஓர் உள்ளூர்க் கலகத்தையும் அடக்கிருத்தல் வேண்டும். சில காலம் செல்ல இலங்கையிற் பஞ்சம் நிலவியது.

இந்நிலேயைத் தனக்குச் சாதகமாகப் பயன்படுத்திக் கொண்டு தன் அமைச்சர் களில் ஒருவரான ஆரியச் சக்கரவர்த்தியை இலங்கைமீது படையெடுக்கும்படி தூண்டிஞன். ஆரியச் சக்காவர்த்தி 'தீவின் பல பகுதிகளேயும்' நிர்மூலமாக்🖨 ஞன். சுபகிரி (யப்பகூவா) என்ற கோட்டையைக் கைப்பற்றினுன். 'கிடைத்த திரளான செல்வம் அனேத்தையும் வணக்கத்திற்குரிய தந்தச் சின்னங்களேயும் பாண்டிய நாட்டிற்கு அவன் கொண்டு சென்றுன்.' இச்சம்பவம் 1 ஆம் பவனேகபாகுளின் ஆட்சிக்காலத்தின் முடிவில் இடம் பெற்றது. இதைத் தொடர்ந்து ஏறத்தாழ இருபது ஆண்டுகளுக்குப் பாண்டியப் போசின் உறுப் பாகவே இலங்கை இருந்து வந்தது. இலங்கையின் அடுத்த அரசனை 3 ஆம் பாக்கிரமபாகு (1303) குலசேகானடன் சமாதான வழிகளேக் கடைப்பிடிக்து, தானே பாண்டிய அரச அவைக்குத் தூது சென்று தந்தச் சின்னங்களேத் திருப் பித் தரும்படி வேண்டிப் பெற்றுன். குலசேகானின் மறைவின் பின் (1308-9) நாட்டில் இடம் பெற்ற உள் நாட்டுப் போரின் விளேவாகவும் முசிலிம் படை பெடுப்புகளின் விளேவாகவும் இலங்கை தான் இழந்த சுதந்தொத்தை மீண்டும் பெறச் சந்தர்ப்பம் கிட்டியது. கூலசேகானின் இறுதிக்காலத்தில் அவன் பிள்ளே கள் மத்தியில் ஏற்பட்ட பிணக்குகளால் தொல்லேகள் மலிந்**தன. அவன் தனது** அன்பிற்குப் பாத்திரமான ஒருத்திக்குப் பிறந்த மகனை வீரபாண்டியனுக்கு அரச உரிமையைக் கொடுக்க விரும்பினுன். இதன் விளேவாக அவன் மூத்த மகனுன சுந்தரபாண்டியன் தன் தந்தையின் மறைவின்பின் ஒரு போரைத் தொடக்கிறைன். சுந்தாபாண்டியனே போருக்குப் பொறுப்பாகவிருந்தான் எனச் சில வாலாற்று ஆசிரியர் கூறுகின்றனர். போரின் போக்<sub>சு</sub> வீரபாண்டியனுக்கு**ச்** சார்பாகவே அமைந்தது ; படையெடுத்துவந்த முசிலிம் தளபதியான மாலிக்க பூரின் (1310) உதவியைச் சுந்தரபாண்டியன் நாடவேண்டியவனுனை.

இராமநாதன் என்ற ஒய்சள அரசன் தமிழ்ப் பொதேசங்களே இழந்தபின் தன் சகோதானு 3 ஆம் நாசிம்மனே எதிர்த்து உள் நாட்டுக் கலகமொன்றைத் தொடக்கினை; இதே வேளேயில் தேவகிரியைச் சேர்ந்த யாதவரும், காக தீயரும் 3 ஆம் நாசிம்மனே எதிர்த்த வண்ணம் இருந்தனர். பங்களூர், கோலார், தும்கூர் ஆகிய மாவட்டங்களே இராமநாதன் கைப்பற்றிக் குந்தானேத் தலேநகராகக் கொண்டு ஒரு ஆட்சியை ஆரம்பித்தான். 3 ஆம் நாசிம்மன் 1292 இல் இறக்கவே 3 ஆம் வல்லாளன் என்பவன் ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்றுன். 3 ஆம் வல்லாளனின் ஆட்சி உரிமையை இராமநாகன் எதிர்க்காதிருந்த போதி லும், அவன் மூன்றுண்டுகள் கழித்து இறக்கும்வரையிலும் பகைமை உணர்வு கொண்டவனுகவே வாழ்ந்தான். இராமநாதனின் பின் ஆட்சிப் பொறுப்பேற்ற அவன் மகனை விசுவநாதன்கூட சில ஆண்டுகாலம் அரசியலில் இருந்து மறைந்து போகும்வரைக்கும், பகைமை உணர்வுடனேயே வாழ்ந்தான். 1300 இற்கு முன்னர் மறுபடியும் ஐக்கியமுற்ற ஒய்சள நாட்டின் தலேமையை வல்லா என் ஏற்றுன். குலசேகானின் மறைவின் பின் பாண்டிய நாட்டில் இடம் பெற்ற உள்ளூர்க் கலகத்தை வல்லாளன் தனக்குச் சாதகமாகப் பயன்படுத்திக் கொண்டு, பாண்டிய நாட்டிற் போரிட்ட இரு சாராருள் ஒரு பகுதியினரை

ஆதரித்து நின்றுன். இதன் விளேவாக இராமநாதன் காலத்தில் இழந்த நிலத் தைத் திரும்பவும் பெறலாமென நம்பிஞன். எனினும் மறு முனேயில் திடீரென்ற மாலிக்கபூர் தென்பட்டதன் விளேவாக அவனது திட்டங்கள் அனேத்தும் தகர்க்கப்பட்டன.

13 அம் நாற்றுண்டிற் கோளத்திலுள்ள வேணுட்டை யாதவ குல அரசர்கள் ஆண்டார்களென்று நன்கொடை அறிக்கைகள் சிலவற்றிற் சிறப்பாகக் கூறப் பட்டுள்ளது. 8 ஆம் **நா**ற்றுண்டைச் சேர்ந்த ஆய் அரசனுடன் யாதவகுல அரசர் கள் தம்மைத் தொடர்பபடுத்திக் கொண்டார்கள். மேலும் சங்ககால இலக்கியத் திற் காணப்படும் ஆய் ஆண்டிான் என்ற அரசனுடன் 8 ஆம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்த ஆய் அரசன் தொடர்புபடுத்தப்பட்டுள்ளான். இந் நூற்றுண்டின் இறு திப் பகுதியிற் சோழப் போசன் என்று தன்னேக் குறிப்பிட்ட ாவிவர்மன் குல சேகான் என்பவன் பெருநிலப்பாப்பின்மீது படையெடுத்துக் குறுகிய காலத் திற்குள், நிலேபெற்ற பெருமையைத் தேடிக்கொண்டான். பாண்டிய நாட்டின் மீது படையெடுத்து மேலும் தன் ஆணேயைக் காஞ்சுபாம், பூனமல்லி போன்ற இடங்கள் வரை பாப்பினுன். இவன் திறமையிக்க அரசனுக இருந்ததுடன் கலே களின் காவலனுகவும் விளங்கினுன். அவன து தலேப்பட்டினமாகக் கொல்லம்(குறி லோன்) விளங்கியது. அடுத்த அத்தியாயத்திலும் இவனுடைய சாதனேகள் பற்றி நாம் குறிப்பிடுவோம். இவனுடைய காலத்துடன் தொடர்பு கொண்ட மற்று மோர் அரசன் வீராரகவச் சக்காவர்த்தி என்பவளுவான்; இவனே மணிக்கிரா மம் போன்ற சில கௌாவப் பட்டங்களே இரவிக்கொற்றன் என்பவனுக்கு வழங் **சி**யவன்; இப்பட்டங்கள் கோட்டையத்திற் கண்டெடுக்கப்பட்ட செப்பேடுகள் **டி**லம் வழங்கப்ப**ட்டன. கோள நாட்**டின் பாலனப்பகுதிகளாக விளங்கிய வேணுடு, ஒடருடு, எருநாடு, வள்ளுவநாடு போன்றனவற்றின் அதிகாரிகள் இப் பட்டங்களே இவனுக்கு வழங்கியபோது சான்று பகர்ந்தனர்.

இக்காலத்தின் பின் கோள நாட்டு வாலாறு தெளிவாகவில்லே; இந்திய அரசு களுக்கும் போர்த்துக்கேயருக்கும் இடையில் கோளத்தில் இருந்த போட்டிகள் இக்காலத்தில் இடம் பெறுகின்றன; அத்துடன் ஐரோப்பிய வல்லாசுகளுக்கிடை பில் ஏற்பட்ட மோதல்களும் இடம் பெறுகின்றன. எனினும் இடைக்கால நிலேமையை நவீனகால நில்மையுடன் தொடர்புபடுத்தும் இந் நிகழ்ச்சிகளேப் பற்றிக் கருத்திற் கொள்வது இந் தாலின் நோக்கமன்று. கள்ளிக்கோட்டைக்கும் கொச்சிக்கும் இடையில் இடம் பெற்ற மோதல்களாலும், ஐரோப்பிய வர்த்தக தாபனங்களின் செயல் முறைகளால் ஏற்பட்ட பலாபலன்களாலும் கோள வாலாறு ஒரு புறத்தே ஒதுக்கப்படுவதை அடுத்த அத்தியாயத்தில் நாம் காண லாம்.

அடுத்து, வடக்கில் அமைந்த அரசுகள் பற்றி நாம் நோக்குவோம். யாதவ சைதுகி என்பவனேத் தொடர்ந்து அவன் மகன் சிங்கண்ணன் (1210-47) என்ப வன் ஆட்சிக்கு வருகிறுன். சிங்கண்ணன் ஆட்சியின் கீழ் யாதவப் போரசு மிக அம் விசாலமான நிலேயை அடைகிறது. சிங்கண்ணன் 1231-2 இலும் 1237-8 இலும் இருதடவைகள் குஜராத்தின்மீது படையெடுத்தான். தெற்கில் 2 ஆம் வல்

லாளன் என்ற ஒய்சள மன்னனே எதிர்த்து முதலிற் போரிட்டு அவனடைய நிலக் திற் பெரும் பகுதியைத் தனதாக்கிக் கொண்டான். இப்பிசதேசம் கிருட்டிணேக் சும் மலப்பிரபாவுக்கும் தெற்கே அமைந்துள்ளது. 2 ஆம் நாசிம்மனுடைய ஆட்சிக்காலத்திலும் ஒய்சளருக்கு, எதிராக நடாத்திய இயக்கம் சிங்கண லைல் தொடர்ந்து நடத்தப்பட்டது; பெல்லாரி மாவட்டத்திலுள்ள சாகர் என்ற தாலுகாவை 2 ஆம் நாசிம்மன் கைவிடவேண்டியதாயிற்று. நாசிம்மனே அடுத்து ஆட்சிக்கு வந்த சோமேசுவான், இழந்த பகுதிகளேத் திரும்பப் பெற்று 1236 இல் பண்டர்ப்பூர் என்னும் இடத்திற்கருகே முகாம் அமைத்துக் கொண்டான். அத் தடன் அங்கு அமைந்திருந்த விட்டல்தேவாலயத்திற்கு வேண்டிய வருமானத் தைப் பெற்றுக் கொள்ளும் வகையில் ஒரு கிராமத்தையே வழங்கினுன். கிங்க ணைனின் களபுகியான விசணன் என்பவன் தென்மாகாணம் ஒன்றிற்கு ஆள் பதியாகவும் அமர்ந்தான்; விசணன், சோமேசுவானே அப்பகுதியினின்றும் தூரத்தியதோடு நில்லாமல் ஒய்சள நாட்டிற்குள்ளும் காவேரிக் தனாவரை (1239) படையுடன் சென்றுன். யாதவருக்கெதிராகச் சோமேசுவரன் நடத்திய தாக்கு தல்கள் பெருந் தோல்வியில் முடிவடைந்தன. சேரமேசுவானின் ஆட்சி முடி வடையும்போது அவனுக்கு முன்னர் ஆட்டு புரித்தவர்கள் பறிகொடுத்த நிலப் பாப்பைவிட அதிகமான நிலப்பாப்பை அவன் இழந்தான். மறு முனேயில் சிங் கணனுடைய போரசு விசணனுல் விரிவுபடுத்தப்பட்டது; மத்திய, மேற்கு, தென்மேற்குப் பொதேசங்களில் மேலும் மேலேச் சாளுக்கியப் போசு விரி வடைந்தது. மாளவத்தை ஆண்ட அரசனேயும் காகதீய கணபதியையும் எதிர்த்து முடிவுறுத போர்சளிற் சிங்கணன் ஈடுபட்டான்.

சிங்கண அடைய பொதான சோதிடனுகச் சங்கதேவன் விளங்கினுன். சங்க தேவன் பாஸ்கராச்சாரியார் என்ற புகழ் படைத்த வானசாத்திரியின் போனும் 1 ஆம் சைதுகி அரசனின் போதான ரூருவாகிய இலக்குமீதானின் மகனுமாவான் இவன் பாட்கு நகரில் தன் பாட்டனின் தாலான சித்தாந்த சிரோன்மணியையும் பிற நூல்களேயும் ஆராய்வதற்கென ஒரு கலேக்கழகத்தை நிறுவினுன்.

சிங்கணனுடைய போனுன கெருட்டிணன் என்பவன் (1247-60) யாதவ முடிக்கு உரியவனுன். சிங்கணனின் மகனுன 2 ஆம் சைதுகி, சிங்க ணனின் ஆயுட் காலத்திலேயே இறந்தமையால் கிருட்டிணன் ஆட்சிபீடமேறி னுன். கிருட்டிணன் தென் மேற்கு ஆந்திர தேசத்தின் சில பகுதிகளேக் காகதீய கணபதிக்குப் பறிகொடுத்தபோதிலும், யாதவப் போசை அவன் பொறுப் பேற்ற போது கிடைத்த நிலத்தை அப்படியே அடுத்த சந்ததிக்குக் குறைவில் லாது விட்டுச் சென்றுன் என்று பொதுவாகக் கூறலாம். இலக்கிய இலக்கணங் களுக்காகக் கிருட்டிணனுடைய காலம் போசித்தி பெற்றது. கிருட்டிணனின் அமைச்சனும் தளபதியுமான சல்கணன் என்பவன் சமக்கிருத கவிதைத் தொகுப்பொன்றை ஆக்கித்தற்தான். அத்துடன் அமலானந்தன் என்பவணுல் இதே காலத்தைச் சேர்ந்த வேதாந்தகல்பதரு என்னும் தாலும் ஆக்கப்பட்டது. கிருட்டிணன் மதபத்தி மிக்கவன்; யாகவேள்விகள் பலவற்றை நடாத்தி வைத் தான்.

# தென் இந்**திய வ**ரலாறு

கிருட்டிணனேத் தொடர்ந்து அவனது சகோதானு மகாதேவன் (1260-71) என்பவன் ஆட்சிக்கு வந்தான். மகாதேவன் காகதீய உருத்திராம்பாள் என்ற அரசியைப் போரில் எதிர்த்து வெற்றிகண்டான். அவளது யானேகளேயும், கொடி கள் போன்ற சின்னங்கள் பலவற்றையும் கைப்பற்றினுன். பெண் என்ற காரணத் தால் அவளேக் கொல்லாது விடுத்தான். மகாதேவன் வட கொங்கணத்தின் மீது படையெடுத்தான். கொங்கணத்தை ஆண்ட சிலார அரசனுன சோமேசுவானே கடற்போரில் தோற்கடித்து யாதவப் போசுடன் அவனது நிலங்களேயும் இணேத்துக்கொண்டான். புகழ்பெற்ற ஏமாத்ரி (சிறீகாணுதிபன்) என்பவன் டிகா தேவன் காலத்திலும் அவனேயடுத்து ஆட்சிபுரிந்தோர் காலத்திலும் அமைச்ச தை விளங்கிளுன். எண்ணிறந்த தால்களே ஆக்கிய ஏமாத்ரி கலேக்குப் போதாவு தந்து நிறையும் எழுதத் தூஸ்களே ஆக்கிய ஏமாத்ரி கலேக்கோ நிருமாணித் ததன் விளங்கினை. என்ணிறத்த தால்களே ஆக்கிய ஏமாத்ரி கலக்களே நிருமாணித் ததன் விளவாக ஒரு சிற்பக் கலியே அவன் பெயரில் நிலேபெற்றவிட்டது.

மகாதேவனுடைய மகஞன ஆமணன் என்பவன் அாசைக் தனதாக்கிக் கொள்ள முயன்ற பொழுது கிருட்டிணனின் மகனுன இராமச்சந்திரன் அவனே எதிர்த்துப் போராடி வெற்றிபெற்று 1271 இல் அரசனுனுன். உருத்திராம்பாளேத் தொடர்ந்து ஆட்சிக்குவந்த 2 ஆம் காகதிய பிரதாபருத்திரன் என்பவனேயும் மாளவமன்னளேயும் எதிர்த்து மேற்கொண்ட சில போர்களில் இராமச்சந்திரன் முடிவான பலன் பெறத் தவறினுன். 1276-7 ஆம் ஆண்டுகளில் இராமச்சந்திர னின் நிலத்தின் மீது படையெடுத்தான். அப்போது ஒய்சள நாட்டை 3 ஆம் நாசிம்மன் ஆண்டான் ஒய்சளரின் தலேநகாமான தோரசமுக்கொம் முற்றுகை யிடப்பட்டது. இராமச்சந்திரன் போரின் பின் பெருஞ் செல்வத்தைச் சூறை யாடிச் சென்றுன். எனினும் நாசிம்மன் நிலத்தின் உரிமையாளஞகத் தொடர்ந்து இருந்தான். நாசிம்மனின் சகோதானுன இராமநாதனும் தாக்கப்பட்டான் இத்தாக்குதலால் எப்பயனும் கிட்டவில்லே. 3 ஆம் வல்லாளன் காலத்திலும் ஒய்சள அரசர்களுக்கு எதிரான பகைமை தொடரப்பட்டது. 3 ஆம் வல்லாளன் காலத்தில் ஒய்சள முடியாட்சியை வடக்கு நோக்கி விரிவடைய**ச்** செய்யும் முயற்சி நடைபெற்றது. எனினும் இந் நூற்றுண்டின் இறுதிப் பத்து ஆண்டு காலத்தில் தக்கணத்தில் முசிலிம் ஆதிக்கம் விரிவடைந்ததன் காரண மாக இராமச்சந்திரனின் நடவடிக்கைகள் மட்டுப்படுத்தப்பட்டன. புகழ் பெற்ற மகாராட்டிர திருத்தொண்டரான ஞானேசுவார், இராமச்சந்திரனின் ஆட்சிக் காலத்தில் வாழ்ந்தார். 1291 இல் கோதாவரி ஆற்றங் கரையில் அமர்ந்திருந்து கீதையின் விளக்கவுளையை மாாட்டி மொழியில் எழுதி முடித்தார்.

் காகதீயரை மீண்டும் கவனிப்போம். அவர்களிற் பெருமைக்குரிய மன்னன் கணபதி என்பவனேயாவான். சைதுகி என்ற அரசன் கணபதியைச் சிறையி னின் ஹம்விடுவித்துச் சிம்மாசனத்தில் இருத்தினுன். கணபதி 1199 முதல் 1262 வரை அமைந்த 60 ஆண்டுகளுக்கு மேற்பட்ட நீண்ட ஆட்சியை நடாத்திச் சிறந்த பாலனத்தலேவன் என்ற புகழையும் தேடிக்கொண்டான். ஆந்திர நாட் டில் 1186 இற்குப் பின்னர் வேலநாந்திச் சோடர்களின் ஆதிக்கம் மறைந்தது. அங்கு நிலவிய அமைநியின்மையைக் கண்டு வளமிக்க ஆத்திர நிலத்தைத் தன

#### நான்கு முடியரசுகளின் காலம்

தாக்கிக் கொள்ள---- அதன் இரும்பு வைரம் போன்ற சுரங்கங்களேச் சூறையாட வும் துறைமுகங்களேப் பயன்படுத்தவும் கணபதி விரும்பினுன். இதனுல் 1209 இற்கும் 1214 இற்கும் இடையில் மேற்கொள்ளப்பட்ட படையெடுப்புகளே முடி விற்குக் கொண்டுவந்து நெல்லூரை ஆண்ட தெலுங்குச் சோடர்களேத் தன் மேலாதிக்கத்தை ஏற்கும்படி செய்தான். நெல்லூரை ஆண்ட தெலுங்குச் சோடர்கள் காஞ்சியைக் கைப்பற்றிய பின் 3 ஆம் குலோத்துங்கனுடன் நடத்திய போர்கள் கணபதியையும் சூலோத்துங்கனுடன் பகைக்க வைத்தன. 4 ஆம் அனங்க வீமன் (1211-38) என்ற கலிங்க மன்னனேயும் கணபதி எதிர்த்தான். கலிங்க மன்னன் வடக்கில் முசிலிம் எதிரிகளால் நிர்ப்பந்திக்கப்பட்டான். அக் தடன் தும்மாணு என்னும் பிசதேசத்தைச் சேர்ந்த செடிநாட்டு அரசர்களும் கலிங்க மன்னனுக்குத் தொல்லே தந்தனர். மேலும் கணபதி, யாதவ சிங்கணன் என்ற அரசனுடன் 1231 இல் முடிவெதையும் தராத ஒரு போரட்டத்திலும் ஈடு பட்டான். கடப்பா, கர்நால் ஆகிய பகுதிகளில் ஆட்சிபுரிந்த காயத்தாசுக்களேக் கணபதி முடிவாக (1239) தோற்கடித்தான். காயத்தாசுக்களின் பிரதிநிதிகளான கங்கைய சாகினி என்பவனும் அவனது உறவு வழிவந்த புத்திரர்களான திரி பாாந்தகனும் அம்பதேவனும் போரில் தோற்கடிக்கப்பட்டனர். இதனேயடுத்துக் கணபதி தன் மகளான உருத்திராம்பாளே முடிக்குரியவளெனப் பிரகடனப் படுக்கினுன்; அவளே ஆண்களுக்குரிய பெயராகிய உருத்திரதேவ மகா**ராசா** என்று அழைத்தான். அத்துடன் பாலனத்திலும் அவள் ஈடுபடுத்தப்பட்டாள். மோதுபள்ளி என்னும் இடத்தில் வாணிபம் செய்து வந்த அன்னிய வியாபாரி களின் நலன் காக்கும் பிரகடனம் ஒன்றும் பிரசுரிக்கப்பட்டது. சதாவர்ம சுந் தாபாண்டியன் மேற்கொண்ட ஆக்கிரமிப்புப் போர்களேயும் அவை எவ்வாறு பாண்டியனேத் தெலுங்குச் சோடருடனும் அவர்களின் தலேவனை கணபதியுட ஹம் மோதவைத்தன என்பதையும் நாம் முன்னர் கண்டோம். சுந்தாபாண்டி யன் போரினின்றும் பின்வாங்கியதும் உள்ளூர் எதிரிகளேச் சமாளித்து நெல் **லா**ர் அரச உரிமைக்கு உரியவனுக மனுமசுத்தி என்பவன் அமர்த்தப்பட்**டான்**. மனுமசித்தி என்பவன் சோடதிக்கன் என்பவனின் மகனுவான். கவிஞர் திக் கண்ணன் என்பவரே மனுமசித்தியை ஆட்சியில் அமர்த்தும்படி கணபதியை வேண்டிநின்றவர். கணபதியினுடைய மேலாதிக்கத்தைக் கீழ்ப்படியாக்குணம் மிக்க காடவதலேவனுன கோப்பெருஞ்சிங்கனே அங்கிகரிக்க வேண்டியதாயிற்று.

கணபதியின் மகளான உருத்திராம்பாள் என்பவளே அடுத்து ஆட்சிக்கு வ**ந்** தாள். கோப்பெருஞ்சிங்கனும் கிளர்ச்சி நடத்திய ஏனேய சிற்றாசர்கள் சிலரும் உருத்திராம்பாளின் ஆட்சியின் ஆரம்பத்தில் தொல்லேகள் பல தந்தனர்; ஆயின் அரசபத்திமிக்க தல்வனை அம்பதேவன் என்பவன் இக் கலகங்களே அடக்கி விட்டான். யாதவ மகாதேவன் உருத்திராம்பாளின் முடியாசினுள் துழைந்து நாம் முன்னே கண்ட பலன்களேப் பெற்றுன். மகாதேவனின் ஆட்சியின் பின்னும் யாதவரின் பகைமை தொடர்ந்தது. உருத்திராம்பாளின் போனுன பெரதாப ரூத்திரதேவன் ஒரு சிறந்த படைவீரனை இச் சிறு போர்களிலே பிரசுத்தி பெற்றுன். 1280 இல் இவன் யுவராசஞைக்கப்பட்டான். எட்டாண்டுகளின் பேன்

#### தென் இந்திய வரலாறு

அம்பதேவன் என்பவன் கலகம் செய்தபோது ஒய்சளரும் யாதவரும் கலகத் திற்கு ஊக்கம் தந்தனர். எனினும் யுவராசனுன அம்பதேவன் 1291 ஆம் ஆண் டில் இக்கலகத்தை அடக்குவதில் வெற்றிகண்டான்.

<sup>2</sup> ஆம் பொதாபருத்திான் தன் பாட்டியின் பின்பு 1295 இல் ஆட்சிப் பொறுப் பேற்றுன். அவனது ஆட்சி 1326 வரை தொடர்ந்தது. அவனது ஆட்சியின் ஆரம்பத்தில் 2 ஆம் போதாபருத்திானின் தளபதிகளில் ஒருவன் குந்தள நாட்டின்மேற் படையெடுத்துச் சென்று ஆடவானி (அடோனி) யையும் இறயிச்சூரையும் வேறு சில கோட்டைகளேயும் கைப்பற்றினுன். யாதவ படை யினரை வெளியே தூரத்திய பின்பு பிரதேசத்தைக் காகதீய ஆட்சியின் கீழ் போதாபருத்திரன் கொண்டுவந்தான். இவன் தனது முடியாசை 77 பிரிவுகளா கப் பிரித்து நிருவாகத்தைச் சீர்திருத்தினுன். பாலனத் தலேவர்களாக விளங்கிய நாயக்களைப் பத்மநாயக்க குலத்திலிருந்து மட்டும் தெரிந்தெடுத்தான். நாயக் கர் கீழ் செயற்பட்ட பணியாளர் குழுவையும் திருத்தியமைத்தான். காப்பாய நாயக்கன் போன்ற போசுத்திபெற்ற நாயக்கர் சிலர் முசிலிம் ஆதிக்கத்தை எதிர்ப்பதிற் பெரும் பங்குகொண்டனர். இவர்கள் இந்த நிருவாக முறையைச் சேர்ந்தவர்களே. விசயறகா அரசர்கள் கூட இந்நிருவாக முறைகளேப் பின்பற்றி அம்முறையை மேலும் விருத்திசெய்தனர்.

13 ஆம் நாற்றுண்டு முழுவதிலும் அதற்குப் பின்பும்கூட கலிங்கமுடியாசிற்குக் கங்கர் தலேவர்களாக விளங்கினர். ஆனந்தவர்மன் சோடகங்கன் என்பவனின் போனை 3 ஆம் இராசராசன் (1198-1211) ஆட்சிபுரிந்தபோது ஒரிசாமீது முத லாம் முசிலிம் படையெடுப்பு இடம் பெற்றது. யச்நகளை எதிர்க்க 1205 இல் இகித்தியார்—உத்—தின் முகம்மது—இ—பக்தியர் கில்சி ஒரு படையை அனுப்பி வைத்தான். எனினும் தாக்குதல் முறியடிக்கப்பட்டது. வங்காள முசிலிம்கள் 1211 இலும் 1224 இலும் ஒரிசா மீது நடாத்திய தாக்குதலே எதிர்த்து வெற்றி கண்டனர். இராசராசனின் பின்பு ஆட்சிக்கு வந்த 3 ஆம் அனங்கவீமன் என் பவனின் ஆட்சிக் காலத்தில் மீண்டும் ஒரு படையெடுப்பு இடம் பெற்றது. அனங் கவீமன் காகதீய கணபதியை எதிர்த்துப் போராடிஞன். அனங்கவீமனின் போர்ப்படை காஞ்சிபுரத்திற்கும், சிறீரங்கம் வரையிலும்கூடச் சென்றிருத்தல் கூடும். அனங்கவீமனின் மகனுன 1 ஆம் நாசிம்மன் (1238-64) வங்காளத்தை ஆண்ட முசிலிம் அரசர்களே எதிர்த்து மூன்று தடவை போர் தொடுக்கான். ஆயின் ஒரோமாதிரியான வெற்றியை இம் மூன்று தாக்குதல்களும் தாத்தவறின. 2 ஆம் பானுதேவன் (1306-28) என்பவன் தக்லக்கின் படையெடுப்புக்குத் தலேமை தாங்கிய உலுக்கான் என்பவனுல் தோற்கடிக்கப்பட்டான்; அத்துடன் வெற்றி பெற்ற உலுக்கானுக்குப் பல யானேகளே அவன் கொடுக்க வேண்டியும் ஏற்பட்டது. 3 ஆம் பானுதேவன் (1352-78) பிரோசு துக்லக் என்பவனுடன் போரிட்டு ஈற்றில் சமாதானத்தை ஏற்படுத்த அவனுக்கு அடிபணிய வேண்டிய வனுனைன். கங்க அரசர்களுட் பெருமைவாய்ந்த இறுதி அரசன் 4 ஆம் நாசிம் மன் (1378-1414) என்பவனே. 4 ஆம் நாசிம்மனுடைய ஆட்சிக் காலத்தில் மாள வத்தை ஆண்ட முகிலிம் அரசன் ஒரிசாமீது போர் தொடுத்தானெனினும் எவ்

வித பலனேயும் பெற்றுனல்லன். நெடு நான் நிலேபெற்ற இவ் அரசவம்சத்தின் இறுதி அரசன் 4 ஆம் பானுதேவன் (1414-32) என்பவனே. இவன் பின்ளேயின்றி இறந்தமையால் இவனது படைத்தலேவனு கபிலேசுவர கசபதி என்பவன் ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்றுன்.

இத்தருணக்குல் மார்க்கோப்போலோ என்ற ' இடைக்கால யாத்திரிக இளவா சன் ' கூறியுள்ள அபிப்பிராயம்பற்றிச் சிறிதனவு நோக்குவது பொருத்தமுடை பதே. தென்னிந்தியாவிலே மார்க்கோப்போலோ சில மாதங்கள் வாழ்ந்து, காலத் தைத் தக்க முறையிற் பயன்படுத்தினுன். அக்காலத்தில் இப்பொதேசத்தை அன னியர் மலபார் என்று அழைத்தனர். அராபிய மொழியில் மலபார் என்பது ' பாதை அல்லது வழி' என்று பொருள்படும். பாரசீயக் குடாவினின்றும் அராடு யாவினின் றம் யாத்திரிகர்களும் வர்த்தகர்களும் அடிக்கடி வந்துபோன இந்தியக் கடற்களைப் பகுதியே 'மலபார்' என்று நாமம் பெற்றது. மலபார் 'குலம் (கொல்லம்) கொட்டு நிலவார் (நெல்லார்) வரையும் அமைந்தது ' என்று ஒரு முசிலிம் வாலாற்று ஆசிரியர் குறிப்பிட்டுள்ளார். காயல் பற்றி மார்க்கோப் போலோ மேற்கண்டவாறு கூறுகிறூர். "பாண்டிய முடியாசின் பொதான வர்த் தக நிலேயமாகக் காயற்பட்டினம் அமைந்திருந்தது. காயற்பட்டினம் அர சனுக்கே சொந்தம். அரசன் அளவுகடந்த செல்வத்தின் உரிமையாளன். தன் உடம்பில் விலேயுயர்ந்த ஆபாணங்களே அணிந்திருந்தான். பெரிய அரசைப் பார மரித்துவந்ததுடன் அவன் தனது முடியாசின் பாலனத்தில் நீதி நிலேபெறவும் செய்தான். வர்த்தகர்களும் அன்னியர்களும் சிறப்பான சலுகைகள் பெற்றமை யால் காயற்றுறைக்குச் செல்வதில் அவர்கள் மகிழ்ச்சியடைந்தனர்.' "இந்நக**ை** எல்லாக் கப்பல்களும் வந்தடையும். கோமோர்சு, கிசு, ஏடன, அராபியா போன்ற மேற்குத் துறைகளிலிருந்து குதிரைகளேயும் ஏனேய பொருள்களேயும் ஏற்றிக்கொண்டு பல கப்பல்கள் இங்கு வியாபாரத்துக்கு வருவதுண்டு. இதனுல் காயல்நகரைச் சுற்றியள்ள நாட்டின் பல பகுதிகளிலுமிருந்து பெருந் தொகை யான மக்கள் இங்கு வருவார்கள். வர்த்தகம் உச்சம் பெற்று விளங்கியது". மார்க்கோப்போலோ நாட்டின் செல்வத்திற் பெரும்பகுதி குதிரைகளேத் தருவிப் பதற்கு வீணுக்கப்படுகிறது என்று குறிப்பிட்டுளார். இக்காலத்தைச் சேர்ந்த முசிலிம் வாலாற்று ஆசிரியர்கள்கூட இம்முடிவுக்குச் சான்றுகப் பல குறிப்பு களே விட்டுச் சென்றுள்ளார்கள். குதிரை வளர்ப்புக்கு வாய்ப்பற்ற தென்னிந்திய சுவாத்தியமும் குதிரை மேற்பார்வையாளர்களின் அறிவினமும் ஆண்டுதோதும் பெருந் தொகையான மிருகங்களே இறக்குமதி செய்யவேண்டிய அவசியத்தை இங்கு ஏற்படுத்தின என்று முசிலிம் எழுத்தாளர்கள் மேலும் குறிப்பிட்டுள்ளார் கள். ஆதிகாலம் முதற் பாண்டிய நாடு முத்துக்களுக்குப் பெயர்பெற்று விளங்கி **யது**. முத்துக்குளிக்கும் இடங்கள் பற்றிய விபாங்களேப் பெரும்பாலும் சரியாக விட்டுச் சென்றுள்ள மார்க்கோப்போலோ, அரசன் இதனுல் பெருந் தொகை வருமானம் பெற்றுன் என்றும் குறிப்பிட்டுள்ளார். "அரை சக்கியோ நிறை அளவுக்கு அதிகமான நிறையுள்ள முத்தை எவரும் நாட்டைவிட்டு வெளியே கொண்டு செல்ல அனுமதிக்கப்படவில்லே. அவ்வாறு யாராவது கொண்டு செல்வ தாயின் அது பிறர் அறியாமல் நிகழ்ந்திருத்தல் வேண்டும்." அரசனின் பெரும்

நம்பிக்கைக்குரிய மெய்க்காப்பாளர்கள் என்ற அமைப்புப்பற்றி மார்க்கோப் போலோ அதிகமான குறிப்புகள் விட்டுச் சென்றுள்ளார். தனது உயிரையே பலிகொடுத்தும் மன்னன் உயிரைக் காத்து நிற்கக் கூடியோரின் குழுவாகவே இம்மெய்க்காப்பாளர் அமைப்பு விளங்கியது. பொதுமக்கள் மிகக்குறைவாக **உ**டை அணிந்திருந்ததைக் கண்ட`மார்க்கோப்போலோ மக்கள் பெரும்பாலும் நிருவாணமாக நடமாடினர் என்று மிகைப்படுத்திக் கூறுகிறூர். ஆடை கள் தைப்போர் அங்கு இருந்ததேயில்லே என்றும் அவர் கூறகிறூர். எனி னும் மார்க்கோப்போலோவின் வருகைக்கு முன்**னரோ கண்டெடுக்**கப்ப**ட்ட** கல்வெட்டுக்களில் ஆடைகள் தைப்போர் பற்றிய குறிப்புகள் கிடைக்கப் பெறுகின்றன. உடன்கட்டையேறும் ''சதி'' என்ற முறை வழக்கில் இருந்ததாகக் குறிப்பிடுகிறூர். கொடிய குற்றங்களுக்காக மாணதண்டனே விதிக்கப்பட்ட ஒருவன் தன்னுயிரைத் தான் விரும்பும் தெய்வத்திற்குப் பலியிடுவதற்கு அனுமதிக்கப்பட்டான். மார்க்கோப்போலோ மேலும் பல விப '**ரங்களேக் குறிப்பிட்டுள்ளார். '' இந்நாட்டில்** வாழும் மக்கள் மத்தியில் ஒ**ரு** வழக்கு இருந்தது. பசுவின் சாணம் கொண்டு தமது வீடு முழுமையையும் பேழுகி விடுவதே அவ்வழக்கமாகும். அத்துடன் அங்கு வாழ்பவர்கள் அனேவ ாநம் பெரியோர் சிறியோர் என்ற பேதமின்றி, அரசன் பிரபு என்ற பாகுபா . டின்றி மண்மீது அமர்வர்:—.....ழண், பெண் இருபாலாரும் நாளொன்றிற்கு இரு தடவைகள் தமது உடலேக் கழுவுவார்கள். நாம் எவ்வாறு 'பத்தரின்கள்' என்பவர்களேத் தாழ்ந்தோரென்று கருதுகிறேமோ அதே போன்று உடலேச் சுத்தம் செய்யாதவர்கள் தாழ்ந்தோரென்று கருதப்பட்டனர். உணவருந்தும்போது வலக்கையை மட்டுமே அவர்கள் பயன்படுத்தினர். பானம் அருந்தும்போதும் அதற்கான பாத்திரங்களில் விட்டே அருந்துவர். ஒவ்வொரு வரும் தமக்கென ஒவ்வொரு பாத்திரம் வைத்திருந்தனர். இன்னெருவருடைய பாத்திரங்களில் அவர்கள் பானம் அருந்தவே மாட்டார்கள். பானம் அருந்தும் போது உதட்டில் பாத்திரத்தை வைத்து அருந்துவதேயில்லே. பாத்திரத்தை உயர்த்திப்பிடித்துப் பானத்தை அண்ணுந்து பருகுவார்கள்..... குற்றவாளிகளுக்கே நீதி வழங்குவதில் மிகவும் கண்டிப்பாக நடந்துகொண்ட னர். மதுபானம் அருந்துவதை மக்கள் வெறுத்தனர். கடல்மீது செல்வோரும் மதுபானம் அருந்துவோரும் எந்த வேளேயிலும் பிணேகாரர்களாக ஏற்றுக் கொள்ளக் கூடாதவர்கள் என்பது நாட்டின் நியதி." "கடன்கொடுத்தவன் கட கோத் திருப்பிக் கொடுக்கத் தவறும் கடனுளியைச் சுற்றி ஒரு, வட்டம் கீறு வான்; கடனேத் திருப்பிக் கொடுக்கும்வரை அல்லது தருவதாகப் பிணேகொடுக் கும்வரை கடனுளி அக்கோட்டிற்கு வெளியே செல்லக்கூடாது." முகளியல் அல் லது வதனசாத்திர நிபுணர்கள் அங்கு வாழ்ந்தனரெனக் குறிப்பிடுகிறூர்; குறி பார்த்தல், மாந்திரியத் தொழில் என்பன நடைபெற்றன என்.அம் மக்கள் இவற் றைப் பயன்படுத்தினரென்றும் குறிப்பிடுகிறூர். '' இளம் பெண்கள் பலர் கோயில் களில் உறையும் கடவுளர்களுக்குத் தேவதாசுகளாக அர்ப்பணிக்கப்படுகின்ற னர்" என்று மார்க்கோப்போலோ கூறுகிறுர். வெற்றிலேயைக் கற்பூரம் போன்ற பல வாசனேக் தொவியங்களுடனும் சுண்ணும்புடனும் உண்ணும் வழக்கம் இருந்

ததாகக் குறிப்பிட்டுள்ளார். செல்வந்தர்களும் உயர்குடிப்பிறந்தோரும் உறிகட்டி மெல்லிய பிரம்பாலான ஊசலாடும் படுக்கைகளில் துயின்றனர். இதற்குக் கார ணம் புலிமுகச் சிலந்திகள்போன்ற நச்சுப் பூச்சிகளுக்கு அவர்கள் அஞ்சிய மையே ஆகும். சாதாரண மக்கள் தெருக்களிலேயே படுத்து உறங்கினர் என வும் மார்க்கோப்போலோ கூறியுள்ளார்.

இலங்கை பற்றிக் குறிப்பிடும்போது அதனுடைய இரத்தினக் கற்கள்பற்றிய செல்வப் பெருமையையும், சிவனுளிபாதமஃபற்றி அவர் கேள்வியுற்ற மாபுக் கதைகளேயும் அவர் குறிப்பிட்டுள்ளார். குப்ளாய்கான் என்பவன் ஆதாமினு டைய பல்ஃயும் சில உரோமங்களேயும் பெற்றுவரும்படி 1284 இல் இலங்கைக் குத் தூதுவரை அனுப்பினுன் என்று குறிப்பிடுகிறுர். பரிசுத்த தொடக பற்றியும் மயிலாப்பூருக்கு அருகே அவர் இறந்த முறைபற்றியும் தனக்குச் சொல்லப்பட்ட மாபுக் கதைகளே மார்க்கோப்போலோ குறிப்பிட்டுள்ளார். ஆ**ந்** திர நாட்டை ஒரு இராணி (உருத்திராம்பாள்) ஆண்டுவந்தாளெனவும், நீதி தவருத இராணியாக அவள் விளங்கினுள் எனவும். இராணியின் ஆட்சியில் வயி ரங்களேச் சுரங்கங்களில் இருந்து சேகரிப்பதற்குப் பல முறைகள் கையாளப்பட் டன எனவும் மார்க்கோப்போலோ சூறிப்பிடுகிறூர். ஆந்திர நாடு பற்றி மேலும் அவர் குறிப்பிடும் போது "இந்த இராச்சியத்திற் சிலந்தி வலே எனக் காட்சி யளிக்கும் மிகவிஃயுயர்ந்த ஆடைகள் நெய்யப்படுகின்றன. உலகிலுள்ள எந்த அரசனும் இராணியும் இத்தகைய ஆடைகளே அணிவதில் அகமகிழ்வது உறுதி உலகில் மிகவும் பருக்த செம்மறி ஆடுகள் இங்கு கிடைக்கப் பெறுகின்றன. அத் அடன் வாழ்வுக்கு வேண்டிய பிரதான பொருள்கள் அனேத்தும் இங்கு பெருந் தொகையாகக் கிடைக்கின்றன" என்கிரூர்.

யூதர்களும் கிறித்தவர்களும் குயிலோன் என்ற இராச்சியத்தில் நடமாடினர் என்று கூறும் மார்க்கோப்போலோ, அரசன் பிறர் எவருக்கும் கப்பம் கட்டி ஆளவில்லே என்றும் குறிப்பிடுகிருர். மிளகு, இன்டிகோ என்ற சாயம் தயாரிக் கும் பூடு போன்றன நாட்டிற் பெருந்தொகையாகக் கிடைத்தன. சீனர், அராபி யர், இலேவாந்து நாட்டவர்கள் இந்நாட்டிற்கு அடிக்கடி வருவதுண்டு. "அரி தனிர்ந்த மற்றத் தானியங்கள் எவையும் அங்கு இல்லே. கருப்பம் சர்க்கரையி லிருந்து அவர்கள் ஒருவகைப் பானத்தைத் தயாரித்தனர். இது ஒரு சிறந்த மதுவாகும்; இதனே அருந்துவோர் வெகுவிரைவில் வெறிகொள்வர். மனித வாழ் விற்கு வேண்டிய ஏனேய பொருள்கள் மிகவும் மலிவாகவும் பெருந்தொகையாக வும் கிடைக்கின்றன."

எலி என்ற இராச்சியத்தில் (மௌன்ட் எலி) மிளகு, இஞ்சி போன்ற வாச னேத் திரவியங்கள் பெருந் தொகையாகக் கிடைக்கும். பாதகமான கால நிலேயி ஞல் நிர்ப்பந்திக்கப்பட்டு இந்த இராச்சியத்தின் துறைமுகங்களே வந்தடை யும் கப்பலின் பண்டங்களும் மாக்கலமும் பறிமுதல் செய்யப்படும் . கடற் கொள்ளே மலபார்க் கடற்கரை முழுவதும் மலிந்து காணப்பட்டது. கிழக்கி லிருந்து வரும் கப்பல்கள் செம்பு என்ற உலோகத்தை அடிப்பாரமாக ஏற்றி வரும். அத்துடன் பொன், வெள்ளி இழைத்த விலேயுயர்ந்த பட்டாடைகளும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

மிதியடி போன்றனவும் கொண்டுவாப்படுவதுண்டு. வெள்ளியும் பொன்னும் தாாம்பும், விலாமிச்சைபோன்ற சிறந்த வாசனேத்தொவியமும் கொண்டு வந்த இங்கு விற்பனே செய்யப்பட்டன. இத்தகைய பொருள்களுக்கு இங்கு நல்ல மதிப்பு இருந்தது. அவற்றை இங்கு விற்று இந்நாட்டில் உற்பத்தியாகும் பண் டங்களேக் கப்பல்கள் ஏற்றிச் செல்லும்.

# துணேநூற் பட்டியல்

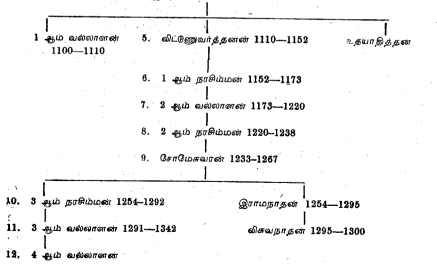
R. G. BHANDARKAR: Early History of Dekhan (Bombay Gazetteer, I, ii, 1894) • 1

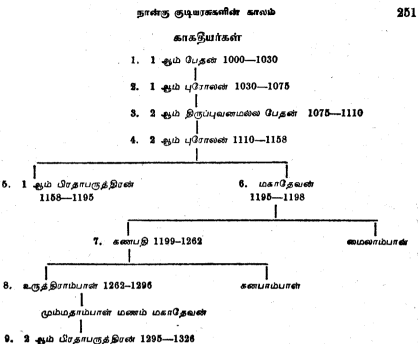
- H. W. CODRINGTON : Short History of Cevlon (London, 1929)
- J. D. M. DERRETT : The Hoysalas (Oxford University Press, 1957)
- J. F. FLEET: Dynasties of the Kanarese District (Bombay Gazetteer, I, ii, 1896)
- K. A. N. SASTRI: Colas, Vol. II (Madras, 1936)
- -Foreign Notices of South India (Madras, 1939)
- The Pandyan Kingdom (London, 1929)

<u>ஓய்சளர் (1022—1342)</u>

1. நிருபகாமன் 1022-1047

- 2. வினயாதித்தன் 1047----1098
- 3. இறையங்கன் 1063—1100





# அத்தியாயம் XI

# பாமனி அரசர்களும் விசயநகரின் எழுச்சியும்

&ல்சி முதலில் தக்கணத்தின்மேற் படையெடுத்தமையும் தேவ&ரியை அடிமைப்படுத்திα மையும்—பிந்திய படையெடுப்புக்கள்—மாலிக் கபூர்—ஒய்சள, பாண்டிய நாடுகள்மேற் படை யெடுப்பு—இந்து எதிர்ப்புகள்—கம்பிலி இராச்சியம்—பாண்டிய குடிப்போரும் துக்லக் படை யெடுப்பும்—யாதவ, காகதீய இராச்சியங்கள்—பகாவுத்தின் கார்சாப் கலகமும் அதன் பெறுபேறுகளும்—கம்பிலியின் வீழ்ச்சி—விடுதலே இயக்கம்—காபய நாயக்கனும் 3 ஆம் வல்லாளனும்—அரிகரனும் புக்கனும்—வித்தியாரண்யம்—விசயநகரம் நிறுவப்படல்—மது ரையின் சுல்தானிய ஆட்சியும் 3 ஆம் வல்லாளனும்—விசயநகரம் 1346 வரை விரிவடைந்தமை.

பாமனி இராச்சியம் நிறுவப்படல்—1 ஆம் அலாவுத்தீன் பாமன் ஷா—1 ஆம் முகம் மது—முசாகித்—தௌத்—2 ஆம் முகம்மது — கியாசுத்தின் — சம்சுத்தின்—பைரசு—2 ஆம் அலாவுத்தின் —அகமது —உமாயூன்—நிசாம் ஷா—3 ஆம் முகம்மது —மகமூது—பாமனி இராச் சியத்தி**ன்** முடிவு—மகமூதின் நான்கு புதல்வர்கள் பெயரளவில் ஆட்சிசெய்தல்.

பன்னிரண்டாம் தூற்றுண்டின் இறுதிக் கட்டத்தில் தில்லியில் ஏற்படுத்தப் பட்ட சுல்தானிய அரசு, அதையடுத்த முதல் நாற ஆண்டுகளிலும் தன் கவ னத்தை வட இந்தியாவின் மேலேயே செலுத்தியது. தக்கணத்தையும் அதற்கப் பாலுள்ள நிலப்பகுதிகளேயும் அடிப்படுத்த வேண்டும் என்ற எண்ணம் கில்சி களுடன் தான் ஆரம்பித்தது. இரகசியமாகத் திட்டமிட்டுத் திடீரென நிகழ்த்தப் பட்ட முசுலிம்களின் முதலாவது தக்கணப்படையெடுப்பு ஹாளவில் தனிப்பட்ட முறையில் மேற்கொள்ளப்பட்ட தோச்செயலாகும். அப்பொழுது சுல்தானுக இருந்த சலாலுத்தீனின் மருமகனும், மகளின் கணவனும், பின் அலாவுத்தீன் எனப் பெயர் பெற்றவனுமான கர்சாசுமாலிக் என்பவன், தன் மனேவியின் அகம் பாவம் நிறைந்த செயல்களினுல் ஆத்திரமடைந்து அவளேத் தண்டிக்க விரும்பு ஞன். ஆஞல் அப்படிச் செய்வதற்கு முன்பாக, சுல்தானேயும் அவனது மக்களே **யும்** எதிர்ப்பதற்குப் போதிய பலக்தையும் சாதனேகளேயும் சேகரிக்க வேண்டி யிருந்தது. முதலில் மாளவ தேசத்திற்கெதிராகப் படையெடுப்பதற்குச் சுல்தா னின் அனுமதியைப் பெற்றுன். ஆனுல் உண்மையில் தெற்கே இன்னுமதிகதாரம் சென்று தேவகிரியிலுள்ள யாதவ இராச்சியத்திற்கெதிராகத் தன் படைகளே விரைவாகச் செலுத்தி முன்னேறினுன். யாதவப் படை, அந்த வேளேயில், வெகு தொலேவில், படையெடுப்பொன்றில் ஈடுபட்டிருந்தது. விளைவாக நடைபெற்ற பலமான தாக்குதலிஞல், யாதவ அரசன் இராமதேவன் தோற்கடிக்கப்பட்டான். ஒரு வாரகாலம் அவனுடைய தலேநகர் முற்றுகையிடப்பட்டது. அதன் முடிவில்

இராமதேவன் சமாதானத்தைக் கோரினுன். தன்னே வெற்றிகொண்ட அலாவுத் தீனிடம் அதிக பொருட்குவையையும் அநேக யானேகளேயும் குதிரைகளேயும் ஒப் புவித்தான் ; அத்துடன் தன் பெண்மக்களுள் ஒருத்தியை அவனுக்கு மனாம் செய்தும் கொடுத்தான். தல்நகருக்கு ஏற்பட்ட அபாயத்தைக் கேள்வியுற்ற இராமதேவனின் மககுகிய சங்கமன், தன் படைவீரர்களுடன் ஒடோடியும் வந் தான் ; மீண்டும் போரைத் தொடா விரும்பினுன். ஆனுல் அவன் தலேநகரை அடைந்தபோது சமாதான உடன்படிக்கை ஏற்பட்டுவிட்டது ; இராமதேவன் எதிரியின்வசம் இருந்தான். ஆகவே, தற்காலிகமாகவாவது, எதிரிகளுக்குப் பணியவேண்டிய நிலே சங்கமனுக்கு ஏற்பட்டது. இராமதேவனுக்கு, அவனுடைய இராச்சியம் திருப்பிக் கொடுக்கப்பட்டது. இராமதேவனுக்கு, அவனுடைய ஆயுள்பரியந்தம் நண்பர்களாக இருப்பதாகவும் உறுதிபுண்டனர். பின்னர் சலா ஆய்ன்பிலிருந்து அலாவுத்தின் எடுத்துச் சென்ற பொருட்குவை பெரிதும் வழி வகுத்து அவனுக்கு உதனிசெய்தது.

சுல்தாளுகப் பதவியேற்ற அலாவுத்தீன், தெற்கே தன் இராச்சியத்தை விரிவு படுத்துவதிலும்பார்க்கச் சூறையாடிக்கொள்ளேயடிக்கும் ஒரு கொள்கையைக் கடைப்பிடித்தான். 1303-4 இல் வங்காளத்திற்கூடாக, வாரங்கல் நாட்டிற்கு எதி **ா**ாக ஒரு படையை அனுப்பினுன். பிற்காலத்தில் முகம்மது பின் துக்லக் எனப் பெயர் பெற்ற மாலிக் பக்கீர் உத்தீன் சுஞவின் தலேமையில் நிகழ்ந்த அந்தப் படையெடுப்புத் தோல்வியில் முடிவடைந்தது; அவன் வாரங்கல்லே அடைய முன், தெலுங்குப் படைவீரர்கள் அவனே எதிர்த்துப் பலத்த சேதமுண்டாக்கி, அவனேப் புறமுதுகிட்டோடச் செய்தனர். இந்தப் படுதோல்வி தக்கணத்தில் சுல்தானியருக்கிருந்த மதிப்பைக் குறையச் செய்தது ; தேவகிரி அரசனுகிய சங் கமன், தன் தகப்பன் கொடுப்பதாக ஒப்புக்கொண்ட திறையைக் கொடாதுவிட் டான்; அத்துடன், சுல்தானியப்படை வீரர்களிடம் சிக்க விரும்பாது அகதி களாக ஓடிவந்த குஜராத் அரசனுக்கும் அவனுடைய மகளுக்கும் தன் நாட் டில் புகலிடம் கொடுத்தான். இராமதேவன் தன் மகன்மீது பகிரங்கமாகக் குற் றஞ்சாட்டினுன். காலம் கடப்பதற்கு முன், வேண்டிய நடவடிக்கைகளே எடுத்து, அலாவுத்தினின் அதிகாரத்தை மீண்டும் நிலேநாட்டும்படி அவனுக்கு (அலாவுத் தீனுக்கு) ஆலோசனே கூறினுன். அலாவுத்தினிடம் இராமதேவனுக்கு உண்மை யான விசுவாசம் இருந்திருக்கலாம்; அல்லது வேறு ஏதாவது ஆழ்ந்த நோக்கம் காாணமாக இருந்திருக்கலாம். சுல்தானுக்கு மிகவும் வேண்டிய அடிமையா**ன** மாலிக்கபூர் தலீமையில் ஒரு படை உடனே அனுப்பப்பட்டது (1307). தே**வ கி**ரிக்கு அருகே தோற்கடிக்கப்பட்ட சங்கமன் அங்கிருந்து ஓடிவிட்டான். **நக** ாத்தைச் சூறையாடிய மாலிக்கபூர், தன் தலேவளுகிய சுல்தானின் போ**ால் அந்த** 

255

#### தென் இந்திய வரலாறு

இராச்சியத்தைக் கைப்பற்றி, இராமதேவளேயும் அவனுடைய குடும்பத்தினரை யும் கைதிகளாக்கித் தில்லிக்குக் கொண்டுசென்றுன். ஆனுல் சுல்தான், இராம தேவனேக் கருண்புடன் உபசரித்துத் தன்னுடனே ஆறு மாதங்களுக்கு வைத்தி ருந்தான். அதன்பின், குஜராத்தின் சில பகுதிகள் சேர்ந்து விரிவுபடுத்தப்பட்ட அவனுடைய இராச்சியத்தை ஆள்வதற்காக அவனே மீண்டும் திருப்பி அனுப்பி ஞன்; அனுப்பும்போது பொருட்குவையும் அன்பளிப்புக்களும் கொடுத்தான். சுல்தானின் இத்தகைய பெருந்தன்மைக்குப் பிரதியுபகாரமாக, இராமதேவன் தன் வாழ்நாள் முழுவதும் அவனுக்கு விசுவாசமாக இருந்ததுடன், தென்ஞட் டில் சுல்தானின் வீரர்கள் படையெடுத்த நேரங்களிலெல்லாம், அவர்களுக்குச் சிறந்த பல உதவிகளேயும் செய்தான்.

வாரங்கவில் சுல்தானின் படைகள் கடைசியாக அடைந்த தோல்வியினுல் ஏற்பட்ட அவமானத்தைக் துடைப்பதற்காக, 1309 ஆம் ஆண்டின் பிற்பகுதி யில் மாலிக்கபூர் அங்கு அனுப்பப்பட்டான். முதலில் அவன் தேவகிரிக்குச் சென்றுன்; அவனுடைய எல்லாத் தேவைகளேயும் இராமதேவன் கவனித்தான். அங்கொந்த யாதவ பொதேசங்களேக் கடந்து, தெலுங்கு நாட்டினுள் புகுந்து, விரைவாக முன்னேறி, 1310 ஆம் ஆண்டின் முற்பகுதியில் வாரங்கல்லிற்கருகே சென்றடைந்தான். இரட்டைச் சுவருடைய அந்நகரின் முற்றுகை ஒரு மாதம் வ**ாை நீடித்தது. வீர**ர்களின் திடீர்த் **தா**க்குதலிஞல் வெளிப்புறக் கோட்டை கைப்பற்றப்பட்டது. அளவிற்கு மீறிய வீரர்கள் உட்புறக் கோட்டையைச் சூழ்ந்து கொண்டதால், மாலிக்கபூருடன் சமாதானப் பேச்சுவார்த்தைகளே ஆரம்பிக்க வேண்டிய நிலே அரசஞுகிய பொதாபருத்தொனுக்கு ஏற்பட்டன. பெரும் பொருட்குவையும் அதிக யானேகளும் குதிரைகளும் ஒப்புவிப்பதாகவும், ஆண்டுதோறும் திறைசெலுத்துவதாகவும் மன்னன் ஒப்புக்கொண்டதனுல், **ம**ற்றுகை கைவிடப்பட்டது. கொள்ளேயடித்த பொருள்களுடன் 1310 ஆம் ஆண்டு ஆனிமாதம் தில்லிக்குத் திரும்பிய மாலிக் கபூரைச் சுல்தான் மிகுந்த கௌாவத்துடன் வாவேற்றுன்.

அடுத்த ஆண்டின் முற்பகுதியில் மாலிக்கபூர் மீண்டும் தெற்கே படையெடுத் துச் சென்றுன். இந்தத் தடவை தெற்கேயிருந்த துவாரசமுத்திர ஒய்சளருக் கும் மலேயாள நாட்டுப் பாண்டியருக்கும் எதிராகப் படையெடுத்தான். தேவ கிரியே மீண்டும் போர் நடவடிக்கைகளின் தளமாக அமைந்தது. ஒய்சள அரச தைய 3 ஆம் வல்லாளன் ஏற்கெனவே இராமதேவனின் இராச்சியத்தின் சில பகுதிகளேக் கைப்பற்றி, இராமதேவனின் பகையைச் சம்பாதித்திருந்தான். ஆகவே இப்போது அவனுக்கெதிராக மாலிக்கபூர் படையெடுத்து வந்தபோது, இராமதேவன் மிக்க மகிழ்ச்சியுடன் கபூருக்கு உதனி புரிந்தான். குலசேகா பாண்டியனின் பிள்ளேகட்கிடையே ஏற்பட்ட பிணக்குகளால், பாண்டிறாம அமைதியற்றிருந்தது. அந்த அமைதியின்மையைத் தனக்குச் சாதகமாகப் பயன்படுத்தி, முன்பு குலசேகாளுற் கைப்பற்றப்பட்டிருந்த தனது இராச்சியப் பகுதிகளே மீண்டும் திரும்பிப் பெறமுயன்ருன் வல்லாளன். ஆகவே வல்லாளன் பாண்டி நாட்டுக்குப் படையெடுத்துச் செல்லும்வரை காத்திருந்து, பின் எந்த விதமான தடையும் குதுக்கேமின்றிக் கபூர் முன்னேறிளுன். செல்லும் வழி முழு வதிலும் நாச வேலேகளில் ஈடுபட்டுக்கொண்டும் மக்களின் மனதில் பீதியை ஏற் படித்திக்கொண்டும் தலேதகரை அடைந்தது கபூரின் படை அதிவிரைவாகத் தன் நாட்டிற்குத் திரும்பிய வல்லாளன், கபூரை எதிர்ப்பதில் போயாசனமில்லே என்பதை உணர்ந்தான்; போரிட வேண்டும் என்று விரும்பிய போடிக்கலோயும் அதிகாரிகளேயும் தடுத்தான். சுல்தானுக்குக் கப்பம் கட்டும் சிற்றாசனை (சிம்மி) இருப்பதற்கும், தன் பொருட்குவை, யானே, குதிரை முதனியவற்றைச் சுல்தா னிடம் ஒப்புவிப்பதற்கும் உடன்பட்டான்.

கபூர், துவாரசமுத்திரத்தில் ஒரு பட்சத்திற்கும் குறைவான நாட்கள் தங்கி யிருந்துவிட்டு, பின் அங்கிருந்து மலேயாளம் நோக்கிப் புறப்பட்டான். அவனு டன் கூடச் சென்ற வல்லாளன் பீடபூமியிலிருந்து சமதளைக்குட் செல்லும் கடி னமான மலேப்பாதைகளிலே, படைவீார்களே வழிநடத்திச் சென்றுன். தங்களுக் குள்ளே பிளவுபட்டிருந்த பாண்டிய இராசகுமாரர்கள், தங்கள்மீது படை யெடுத்து வந்த கபூரை எதிர்ப்பதில் ஒன்று சேர்ந்து அவனுக்கு இடைவிடாது தொல்லே கொடுத்தனர். அதே வேளேயில் ஒரே இடத்திலிருந்து சண்டை புரிவ *தையு*ம், மிக இலகுவில் கைப்பற்றப்படக்கூடிய கோட்டைகளுள்ளே தா**ம்** அடைந்து கிடப்பதையும் தவிர்த்துக்கொண்டனர். உறையூருக்கண்மையினி ருந்த, வீரபாண்டியனின் தலேநகரமான பீர்தாலுக்கு எதிராகத் தன் படையைக் கொண்டு சென்றுன் கபூர். எதிரியின் கையில் தலேநகர் சிக்குவதற்கு முன்பாகவே அரசன் தப்பியோடிவிட்டான். மேற்கொண்டு எதுவும் செய்யமுடியாதபடி மழை கபூரைத் தடுத்தது. வீரபாண்டியன் கண்டீருக்கு ( எது என்று அடையாளங் காணப்படவில்லே) ஓடிவிட்டான் என்பதை அறிந்த கபூர், சாதகமற்ற கால **நி**லீலையயும் கவனியாது, அ**ரச**னேத் தொடர்ந்தான். 120 யானேகளின் மீது, மிகுந்த பாதுகாப்புடன் கொண்டு செல்லப்பட்ட பெரும் பொருட்குவையை வழி பிற் கைப்பற்றினுன். கண்டோ அடைந்து அதைக் கைப்பற்றியபோதும், **வீர பா**ண்டியனின் அடையாளம் எதையும் அங்கு காணவில்லே; ஆகவே அங்கிருந்**து** காஞ்சிபாத்திற்குச் (முசிலிம் வாலாற்ரூசிரியர்கள் கூறும் மாத்புரி) சென்று அங்குள்ள கோவில்களேக் கொள்ளேயடித்தும், அவற்றின் புனிதத் தன்மையைக் கெடுத்தும்விட்டு, பின் பீர்தாலுக்குத் திரும்பினன். அங்கிருந்து, பாண்டிய நாட் டின் பிரதான தலேநகராகிய மதுரையின் மீது திடீர்த்தாக்குதல் ஒன்றை நடாத் **த**த் திட்டமிட்டான். ஏற்கெனவே இதுபற்றி எச்சரிக்கப்பட்டிருந்த மதுரையா

 $\mathbf{254}$ 

#### தென் இந்திய வரலாறு

சன் சுந்தாபாண்டியன், தலேநகளைத் துறந்து, தன் குடும்பத்துடனும் பொருட் குவையுடனும் நாட்டிற்குள் சென்றுன். இந்த நிலேயில், இராச்சியப் பொ**றப்புக்** களிலிருந்து ஓய்வு பெற்றிருந்த, சுந்தாபாண்டியனின் மாமனுகிய விக்கொட பாண்டியன் தன் ஒய்விலிருந்து மீண்டு, பாண்டியர்கட்குக் தலேமை தாங்கி, முசி லிம்களுக்கு இறுதியான தோல்வி ஏற்படச் செய்தான். தன்னுடைய படைகளேத் திருப்பியழைக்குச் செல்லவேண்டிய நிர்ப்பந்தம் கபூருக்கு <mark>ஏ</mark>ற்பட்ட*து. ஆ*குல் வீரபாண்டியனிடமிருந்து கொள்ளேயடித்த பொருட்குவையை ஒரு வழியாகத் தில்லிக்குக் கொண்டு சென்றுன். 1311 ஆம் ஆண்டு ஜப்பசி மாதம் தில்லியை அடைந்த மாலிக்கபூர், 3 ஆம் வல்லாளன் தனது படையினருக்குச் செய்த **உதவி** களேப் பற்றிப் புகழ்ந்து பேசி, அவனுடைய மகளேயும் சுல்தானுக்கு அறிமுகம் செய்து வைத்தான். இந்து மதத்தவனுன அந்த இளவாசனேச் சுல்தான் அன்புட . ஆம் கருணேயுடனும் வாவேற்றுபசரித்**தா**ன். சில தினங்களின்பின் அவ**னே** தந் தையாகிய 3 ஆம் வல்லாளனிடம் திருப்பியனுப்பினுன். வல்லாளனின் இராச்சிய மும் திருப்பிக்கொடுக்கப்பட்டது. ஆகவே மலேயாளப் படையெடுப்பை ஒரு இரா ணுவத் தாக்குதலாகவே கருதினுலும் அந்த அளவில்கூட, அது பிரமாதமான வெற்றியை அளிக்கவில்லே. பெரும் செல்வம் தென்னிந்தியாவிலிருந்து வெளி யேற்றப்பட்டது. இருந்தும் இந்தத் **தா**க்குதல் நிரந்தாமான ப**லன் எதையு**ம் ஏற்படுத்தவில்லே. '' 612 யானேகள், 96,000 தங்கக்கட்டிகள், ஏராளமான நகைப் பெட்டிகள், முத்துப் பேழைகள், 20,000 குதிரைகள் " தென்னிந்தியாவிலிருந்து கொண்டு செல்லப்பட்டதாகச் சரித்தாாசிரியர் பாணி கூறுகின்றூர்.

ஏறக்குறைய ஓராண்டின்பின், 1312 இல் இராமதேவன் இறக்க, அவனுடைய மகனு சங்கமன் தேவகிரியின் அரசனுனுன். சுல்தானியருடன் அவன் கொண்ட பகைமை நன்கு தெரிந்திருந்தது. ஆகவே, அவனுடைய யாதவ இராச்சியத் தைக் கைப்பற்றித் தில்லியுடன் இணப்பதற்காக, மாலிக்கபூர் மீண்டும் ஒரு தடவை படையுடன் அனுப்பப்பட்டான். சங்மன் ஓடிவிட்டபடியால், சண்டை எதுவுமின்றி இவ்வேலே இலகுவில் நிறைவேற்றப்பட்டது. புதிய ஆட்சியாளர்க ளேப் பற்றிப் பயப்படத்தேவையில்லே என்பதை மக்கள் உணரவேண்டும் என்ப தற்காக, கபூர் மிதமாகவே நடந்துகொண்டான். போற்றத் தகுந்த அறிவுக் கீ மையுடன் நிர்வாக வேலேகளேச் சீர்செய்தான். கோவில்களே இடித்துளிட்டு, அந்த இடங்களில் மசூதிகளே நிறுவும்படி வற்புறுத்தும் ஒரே விடயத்தில் மட்டும் அவன் பிடிவாதமாகவே இருந்தான். தேவகிரியிலேயே ஒரு பெரிய மசூதி கட்டப் பட்டது. சுல்தானின் விருப்பப்படி அவனுடைய பெயரே மசூதிக்கு இடப்பட் டது. இருந்தும் யாதவ இராச்சியத்தின் பெரும் பகுதி புதிய ஆணேக்குட்பட்டுக் கிடக்களில்லே. சிங்கேய நாயக்கனின் கீழும், அவனிலும் பார்க்கப் பிரபல மடைந்த அவனுடைய மகனுகிய கம்பேலதோன் கீழும், இவனிலும் பார்க்கப் பிரபல மடைந்த அவனைடைய மகனைத் கம்பேலதோன் கீழுக்கு இருந்த கம்பினி இராச் செயம் தன் சுதந்தொத்தைப் போகடனப்படுத்தியது. இப்போதைய பெல்லாரி, இற யிச்சூர், தர்வார் மாவட்டங்களேயும், மூன்று போதான கோட்டைகளான கம்பிலி, கும்மட்டா, ஒசதுர்கம் (அனிகொண்டி?) முதலியவற்றையும் உள்ளடக்கி யிருந்தது இப்புதிய இராச்சியம். இவையனேத்தும் துங்கபத்திரை நதிக்கரையி லிருந்தன. இந்தக் கம்பிலி இராச்சியத்திற்கெதிராக மாலிக்கபூர் மேற்கொண்ட படையெடுப்பில் எந்தவிதமான இறுதி முடிவும் ஏற்படவில்லே. மீண்டும் ஒரு தடவை அவன் படையெடுப்பதற்கு முன்பாக, அவன் தில்லிக்குத் திருப்பி யழைக்கப்பட்டான். அலாவுத்தீனின் மாணத்திற்கும் (1316) குதுப்புதின் முபா ரக் ஷா பதனி ஏற்றதுக்குமிடையே நடைபெற்ற ஒரு அரசியற் புரட்சியில், மாலிக்கபூர் இறத்தான்.

தேவகிரியில் தான் முன்பு விட்டுவைத்த சேனேத் தலேவனே மாலிக்கபூர் தான் இறக்குமுன்பே திருப்பியழைத்துவிட்டான். ஆகவே இந்த அரசியற் புரட்சியின் கா**ரணமாக, தேவ**கிரியிலிருந்து முசிலிம் அரசு தாஞகவே விலகிக்கொண்ட**து**. சிறிது காலத்திற்கு, இராமதேவனின் மருமகனுன அரபாலதேவன் யாதவரின் அதிகாாத்தை மீண்டும் நிலேநாட்டினுன். ஆளுல் அவன் பதவியேற்ற சிறிது காலத்திற்குள், 1318 இல் முபாரக் கில்சி தேவகிரியை மீண்டும் கைப்பற்ற வேண்டும் என்ற தீர்மானத்துடன் தெற்கு நோக்கிச் சென்றுன். அவனுக்கு மிக வும் வேண்டிய அடிமையான குசிரவுகான் என்பவன் படைத்தளபதியாகச் சென் ரூன். அரபாலனே முறியடிப்பதற்கு, மலேப்பிரதேசத்திற் கடுமையான போர் செய்ய வேண்டியிருந்தது. கடைசிப் போரிற் காயமுற்ற அரபாலனேக் கைதி யாக்கிப் பின் கொலே செய்தார்கள். அவன் உயிருடன் தோல் உரித்துக் கொல்லப் பட்டான் எனப் பாணி கூறகின்றூர். சுல்தான் தில்லிக்குத் திரும்பிச் செல்வதை மழை தாமதப்படுத்தியது. ஆகவே நிர்ப்பந்தம் காரணமாகத் தேவகிரியில் தங் **கி**ய சுல்தான் அரசியல் நிர்வாகத்தைச் சீர்திருத்தி அமைத்தான். மா**லி**க்யா**க்** லக்கி என்பவன் தேவகிரியின் தேசாதிபதியாக நியமிக்கப்பட்டான். பல கீழ் உத்தியோகத்தர்களும் வருமான அதிகாரிகளும் பல்வேறு இடங்களில் நியமிக் கப்பட்டனர். கேந்திர நிலேயங்களில் படைவீரர்கள் நிறுத்தப்பட்டனர். ஒய் சளத்தின் தலேநகராகிய தோரசமுத்திரத்தின் மீது படையனுப்ப எடுத்த முயற்சி தோல்வியடைந்தது. அலாவுத்தினின் மாணத்திற்குப் பின் ஆண்டுத் திறையைச் செலுத்தத் தவறிய வாரங்கல் நாட்டு அரசனுகிய இரண்டாம் பிர தாபருத்திான் மீது நடவடிக்கை எடுப்பதற்காக, குசிாவுகாணேத் தேவகிரியிலே நிறைத்திவிட்டு, 1318 ஆம் ஆண்டு ஆவணி மாதம் சுல்தான் தில்லிக்குத் திரும்பி ஞன் ; குசிரவுகான் வாரங்கல் நாட்டுக்குச் சென்று பழைய பாக்கி முழுவதையும் வசூனித்துவிட்டு, சுல்தானின் அதிகாாத்தை மீண்டும் இலகுவில் நிலேநாட்டி னன்.

#### தென் இந்திய வரலாறு

தேவகிரியின் தேசா திபதியாக இருந்த மானிக்யாக்லக்கி என்பவன் சம்சுத்தீன் என்ற பட்டத்துடன், ஒரு சுதந்திர அரசை ஏற்படுத்தித் தன் பெயரில் நாணயங் கன் வார்க்கவும் தொடங்கினுன். ஆளுல் அவனுடைய சொகுசான வாழ்வும் தீயொழுக்கமும் அவனே மக்களுடைய வெறுப்புக்கு ஆளாக்கின. இவ்வாறு அடங்காதவளுகவிருந்த தேசா திபதியை அடக்குவதற்காகவும் மலேயான இராச் சியத்தை முசிலிம்களின் ஆட்சியின்கீழ் கொண்டு வருவதற்காகவும் குசிரவுகான் தேற்கு நோக்கி வந்தான். தேவகிரியின்மீது குசிரவுகான் படையெடுத்துச் சென்றபோது அரண்மனேப் பிரபுக்கள் ஒன்று சேர்ந்து தேசாதிபதியைப் பிடித் தூக் குசிரவுவிடம் ஒப்படைத்தனர்: அந்தக் கிளர்ச்சுத் தலேவன் கையும் காலும் ஒன்றுகச் சேர்த்துக் கட்டப்பட்ட நிலேயில் தில்லிக்கு அனுப்பப்பட்டான். பின் னர் குசிரவுகான் மேலும் தெற்கு நோக்கிச் சென்றுன்.

1311 இல் மாலிக்கபூர் தில்லிக்குத் திரும்பிச் சென்றதன்பின், வீரபாண்டிய லுக்கும் சுந்தாபாண்டியனுக்குமிடையே உள்நாட்டுச் சண்டை தொடர்ந்து தடைபெற்றது. சண்டையில் தளர்ச்சியடைந்த சுந்தரபாண்டியன் முதலில் முசி **லி**ம்களின் உதவியை நாடினுன். சிறிய அளவில் அவனுக்குக் கொடுக்கப்பட்ட உதவி அதிக நன்மை எதையும் செய்யவில்லே. 1312 ஆம் ஆண்டுவரை சுந்தா பாண்டியனிடம் விசுவாசமாக இருப்பதாகப் பாசாங்கு செய்த தென் திருவாங் கூர் அரசனுகிய இரவிவர்மன் குலசேகான், இந்தக் குழப்ப நிலேயைப் பயன் படுத்திப் பாண்டிய நாட்டின்மீது படையெடுத்துக் காஞ்சிபாம்வரை சென்றுன். அவனுடன் வீரபாண்டியனும் சேர்ந்துகொண்டான் எனத் தெரிகிறது ; ஆகவே, சுந்தாபாண்டியன், காகதீய அரசனுகிய இரண்டாம் பிரதாபருத்திரனிடம் உதவி கோரினுன். அவனுக்கு உதவியாக, நெல்லூர்த் தேசாதிபதியாக இருந்த மூப்பிடிநாயக்களின் தலேமையில் 1317 இல் ஒரு பெரும்படை அனுப்பப்பட்டது. இரவிவர்மன் சூலசேகானும் வீரபாண்டியனும் தோற்கடிக்கப்பட்டனர். இர**வி** வர்மன் குலசேகான் தன்னுடைய சொந்த இராச்சியத்திற்கே பின்வாங்கிச் செல்லவேண்டிய நிர்ப்பந்தமேற்பட்டது; வீரதவளபட்டணத்தின் (பீர்தூல்) அரியாசனத்தில் சுந்தாபாண்டியன் அமர்த்தப்பட்டான். இதற்குப் பின்புதான் குசொவுவின் படையெடுப்பு நிகழ்ந்தது. நோடிப் போரிலிருந்து தப்புவதற்காகத் தன் வழமையான முறையைக் கடைப்பிடித்தான் சுந்தாபாண்டியன்; தலேநக ாத்தைத் துறந்து குடும்பத்தினரை அழைத்துக்கொண்டு, பொற்குவையையும் எடுத்துச் சென்றுன். தன் மதம் தன்னேக் காப்பாற்றும் என்ற நம்பிக்கையில் அங்கு தங்கியிருந்த செல்வந்தரான ஒரு முசிலிம் வியாபாரியின் பொருள் களேச் சூறையாடி அவனே அவமானப்படுத்தினுன் குசிரவு ; இறுதியில் அந்த முசி லிம் வியாபாரி தற்கொலே செய்துகொண்டான். இருந்த போதிலும் குசிரவுவின் படையெடுப்பு வெற்றியைக் கொடுக்கவில்லே. மறை அவனுடைய நடமாட்டு

களுக்குத் தடையாக இருந்தது. அதிலும் மேலாகத் தானே ஒரு பாட்சி செய்ய வேண்டுமெனவும் எண்ணிஞன். இதைக் கண்டுபிடித்த அவன் படைவிார்கள், அவனது செய்கையைக் கண்டித்து, அவீனயும் விலங்கிட்டுத் தில்லிக்கு அழைத் துச் சென்றனர்.

தில்லியில் நடைபெற்ற அரசியற் பாட்சி, கில்சிகளின் ஆட்சிக்கு முற்றப்புள்ளி வைத்துத் துக்லக்குகளின் ஆட்சிக்கு அடிகோலியது; மீண்டும் ஒரு சதந்தி அரசஞகப் போகடனஞ் செய்யும் சந்தர்ப்பமும் இரண்டாம் பொதாபருத்தொனுக் குக் கிடைத்தது. இவனுடைய முன்மாதிரியான செய்கை, சுல்தானிய தேசாதி பதியின் கீழிருந்த மகாராட்டிரத்தின் பகுதிக்கும் பாவி அங்கும் சுல்தானின் மீது விசுவாசமின்மையை ஏற்படுத்தியது. ஆகவே தெற்கேயிருந்து இந்து இராச்சியங்களே ஒன்றன்பின் ஒன்றுய் அழித்து, குமரிமுனேவரை இசிலாமின் அதிக்கத்தை நிலேநாட்ட வேண்டும் எனக் கியாசுத்தீன் துக்லக் தீர்மானித் தான். தன் மகனும் வாரிசுமாகிய உலுக்கான் தலேமையில் வாரங்கல் இராச்சியத் திற்கெதிராக 1321 இல் ஒரு படையை அனுப்பி இந்து இராச்சியங்களே ஒழிக் கும் வேலேயைத் தொடங்கினுன். வழக்கம்போல் தேவகிரிக்கூடாகப்போன படை வீார்கள் நாடு முழுவதையும் நாசமாக்கி, தெலுங்காளுவிற்குள் புகுந்த உடனே அங்குள்ள கோட்டைகளேயும் முற்றுகையிட்டார்கள். பின்வாங்கிய போதாபருத் தொன் தன் படைவீரர்களுடன், நன்கு அரண் செய்யப்பட்ட தலேநகருக்குள்ளே ஒளித்திருந்தான். உணவுப் பொருட்களும் தேவையான மற்றைய பொருட்களும் அங்கு நிறைய இருந்தன. உலுக்கானின் படைகள் தலேநகரை முற்றுகை யிட்டன. இந்த முற்றுகை ஆறு மாதங்கள்வரை நீடித்தது. அதன்பின், படை பெடுத்துவந்தவர்களுக்கிடையில் ஏற்பட்ட பேளவுகளிஞல் படைத் தளபதிகள் உலுக்கானுக்கெதிராகக் கிளம்பி, பிரதாபருத்திரனுடன் சமாதானப் பேச்சு வார்த்தைகளில் ஈடுபட்டனர். முசிலிம் படைவீரர்களேச் சமாதானமாகத் திரும் பிச் செல்வதற்கு, அனுமதித்தான் இந்துமன்னன் ; அவர்கள் அப்படித் திரும்பிச் சென்றபோது, உலுக்கானின் தலேமையில் எஞ்சி நின்ற படைவீரர்களேத் தாக்கி அவர்களேயும் பின்வாங்கும்படி நிர்ப்பந்தித்தான் போதாபருத்திான். பின்னர் தனக்கெதிராகக் கிளர்ச்சி செய்த தன் படைவீரர்களுடன் சமாதானப் பேச்சு வார்த்தைகளில் ஈடுபட்டான் உலுக்கான். தான் தேவகிரிகளுத் திரும்பிச் செல்வ தில் தடையேதும் ஏற்படாதபடி, வாரங்கல் நாட்டு வீரர்களுக்கும் தன் படை வீரர்களுக்கும் நடுவே கிளர்ச்சி செய்த படைவீரர்களே நிறுத்துவதில் வெற்றி யடைந்தான் உலுக்கான். ஆனுல் அவன் அப்படிச் செய்து முடிக்கும்வரை, போதாபருத்தொன், அவனது படைவீரர்களே அமைதியாக இருக்கவிடவில்லே. மசீர் அபுரிசா என்பவனின் தலேமையில் வந்த போர்வீரர்கள் கோட்டதிரி என்ற கோட்டையை முற்றுகையிட்டுத் தோல்வியடைந்தனர். உலுக்கான், திரும்பிச் செல்லும் வழியில், இந்தப் படைவீரர்களேச் சந்தித்தான். உள்ளன்புடன் உலுக் கானே உபசரித்த மசீர், கிளர்ச்சி செய்த படைத் தளபதிகள்மீது நடவடிக்கை எடுப்பதில் உதவிபுரிய முன்வந்தான். கிளர்ச்சி செய்தவர்களேத் தாக்கி, சிறைப்

261

பிடித்து, அவர்களின் தலேவர்களே அரசனின் மன்றுக்கு அனுப்பும்படி ஒரு சுற்ற றிக்கையைச் சமீன்தார்களுக்கும் மாவட்டத் தலேவர்கட்கும் அனுப்பிஞன். பின் உலுக்கானுடன் தேவகிரிவரை சென்றுன். கிளர்ச்சிசெய்தோர் மீது அவன் எடுத்த நடவடிக்கை பெரும்பயன் அளித்தது. கிளர்ச்சி செய்தோருடன் சிலர் போரிட்டு மாண்டனர்; மற்றையோர் ஓடி ஒளித்தனர், வேறு சிலர் பிடிக்கப் பட்டு, சுல்தானின் கட்டளேப்படி சிரச்சேதம் செய்யப்படுவதற்காகத் தில்லிக்குக் கொண்டு செல்லப்பட்டனர்.

எதிரியை வெற்றிகொண்ட சூதாகலத்தில் இருந்த பிரதாபருத்திரன், தன் படைவீரர்களேக் கலேந்து செல்லுமாறு உத்தரவிட்டான்; தலேநகரில் சேமித்து வைத்திருந்த அத்தியாவசிய உணவுப் பொருட்களேச் செலவமித்தான் : எதிரி களின் தாக்குதல்களிலிருந்து நிரந்தாமாகத் தப்பிவிட்டவனேப்போல் நடந்து கொண்டான். கியாசுத்தீணப் பொறுத்தவரையில் தெலுங்கானுகில் அவனு டைய மகனுக்கு ஏற்பட்ட தோல்வி, மேலும் அதிக பலம் வாய்ந்த ஒரு படை யெடுப்பை மேற்கொண்டு அந்நாட்டை அடிபணிய வைப்பதற்கு ஒரு தாண்டு கோலாக அமைந்தது. அதிக பலம் வாய்ந்த படைகளேத் தேவகிரிக்கு அனுப்பு னன். விரைவில் காகதீய இராச்சியத்திற்கெதிராக உலுக்கான் இரண்டாம் தடவையும் படையெடுத்தான். மேற்கெல்ஃயிலிருந்த பிடாரும், போதான் உட் பட வேறு பல கோட்டைகளும் இப்படைகளாற் கைப்பற்றப்பட்டன. வாரங் கல் முற்றுகையிடப்பட்டது. எந்தவிதமான ஆயத்தங்களேயும் செய்யாதிருந்த பிரதாபருத்தான் ஐந்த மாதங்கள்வரை அடிபணியாதிருந்தான். ஆனுல், கடைசியில் உணவுப் பஞ்சம் காரணமாகச் சமாதானத்தைக் கோரினுன். உலுக் கானின் கைகளில் தன்னேயும் தன் குடும்பத்தையும் ஒப்படைத்தான். பலமான காவற் படையினருடன் அவர்களேத் தில்லிக்கு அனுப்பிவைத்தான் உலுக்கான். ஆனல் தில்லிக்குப்போகும் வழியில் பொதாபருத்தொன் தன் ஆயுளுக்கு முடிவு தேடிக்கொண்டான் எனத் தெரிகின்றது. உலுக்கான் வாரங்கல் நாட்டைச் சூறையாடிப் பாழ்படுத்தினை. வெவ்வேறு இடங்களேச் சேர்ந்த இந்துத் தலேவர் கள் தாமாகவே அடிபணிந்தபோது அவர்களேப் பொதுவாக ஏற்றுக் கொண்டும். எதிர்ப்பு இருந்த இடங்களில் போர் செய்தும் நாட்டின் பகுதிகளேத் தனதடிப் படுத்தினை் உலுக்கான்.

உலுக்கான் மலேயாளத்திற்கும் ஒரு படையை அனுப்பினுன். அந்த நாடு பிடிக்கப்பட்டு, சில காலம், தில்லியின் ஆதிக்கத்தின் கீழிருந்தது; பாண்டிய அரசன் பாாக்கிரமதேவன் கைதியாகத் தில்லிக்குக் கொண்டு செல்லப்பட்டான். 1326 இல் முகமது பின் தாக்லக் தேவகிரியை மலேயாளத்தின் தலேநகராக்கும் வரை மலேயாளம் உண்மையில் தில்லி சாம்ராச்சியத்தின் ஒரு மாகாணமாகவே வைத்தெண்ணப்பட்டது. ஒரிசாவைச் சேர்ந்த கங்க இராச்சியத்திலுள்ள சயநகருக்கெதிராக உலுக்கான் வேரெரு படையுடன் சென்றுன். அந்த இராச்சி யத்தைப் பிடிப்பதிலும் பார்க்க, வாரங்கல் நாட்டின் மேற்கெல்லேயை அப்பகுதி யில் பலப்படுத்துவதே அவனுடைய இந்தப் படையெடுப்பின் தோக்கமாக இருந்தது.

இவ்வாருக, முகம்மது பின் துக்லக் ஆட்சிபீடம் ஏறியபோது தக்கணத்தின் பெரும்பகுதியும் தென்னிந்தியாவும் தில்லி சுல்தானியர்களின் அதிகாரத்தை ஒப்புக்கொண்டிருந்தன. தேவகிரியும் வாரங்கல்லும் போராட்சியின் அதிகாரி களின் சத்திவாய்ந்த மேற்பார்வையிலிருந்தன. புதிதாகப் பிடிக்கப்பட்ட பகுதி களே ஒன்று சேர்த்து வலுப்படுத்துவதற்காகவும் அரசாங்கத்தின் அதிகாரத்தை உறுதியாக நிலேநிறுத்தி விரிவுபடுத்துவதற்காகவும் ஓர் இராசப் பிரதிநித மீலயாளத்திற்கு அனுப்பப்பட்டான். தங்களுடைய சுதந்திரத்தைத் தொடர்ந்து அனுபளித்த இந்து இராச்சியங்களுள் தோரசமுத்திரமும் கம்பிலியும் குறிப் பிடக்கூடியவை. புகழ்பெற்ற அசனுன கம்பிலதேவன் என்பவன் கம்பிலியின் அரசதை இருந்தான். தேவகிரியை ஆண்ட போசதைய இராமதேவனுக்கும் ஒய்சள அரசனுகிய மூன்றும் வல்லாளனுக்குமிடையே நடைபெற்ற போர்களில் இராமதேவனுக்குப் பேருதவி புரிந்தான் கம்பிலதேவன். இதன்மூலம் இவன் பேரும் புகழும் அடைந்தான். இது நடந்தது பதினுன்காம் நூற்றுண்டின் ஆரம்ப ஆண்டுகளில். தெற்கில் இசிலாமிய ஆதிக்கம் பாவுவதை இவன் இடை விடாது எதிர்த்தான். ஆனுல் இவனுக்கும், அண்டை நாடுகளான தோரசமுத் திரம், வாரங்கல் முதலியவற்றுக்குமிடையே இருந்த சிறு தகராறுகள் இவனுக் குத் தடையாக இருந்தன. எனினும், அவன் பெரியதொரு இராச்சியத் தைத் தாபித்தான். இப்போதைய அனந்தப்பூரின் கில பகுதிகளாகிய இறயிச் சூர், தர்வார், பெல்லாரி ஆகியவற்றுடன் சிட்டால்துர்கம், சிமோகா முதலிய மாவட்டங்களேயும் உள்ளடக்கியிருந்தது இந்த இராச்சியம். இந்த இராச்சி யக்கை, தில்லி சாம்ராச்சியத்தின் மாரத மாகாணத்திலிருந்து கிருட்டிணே நதி பிரித்தது. கம்பிலதேவன் துக்லக் சுல்தானியரின் அதிகாரிகளிடமிருந்து திறை செல்லும்படி வந்த கட்டளேயை அவமதித்து, முகம்மது பின் துக்லக்கின் மைத் குள்ளை வும். குல்பர்க்காப் பிரதேசத்திற்கண்மையிலிருந்த சாகர் என்ற இடத்தின் தேசாதிபதியுமான பகாவுத்தீன் கர்சாப்புடன் நட்புறவுபூண்டான். கர்சாப்பிற் குக் தன் மைத்துனன்மீது ஏற்கெனவே சிறிது மனத்தாங்கல் ஏற்பட்டிருந்ததால், தில்லி சிம்மாசனத்தில் உரிமை கோரிக் கலகம் விளேத்தான். கலகக்காரன் மீது தக்க நடவடிக்கை எடுக்கும்படி சுசாாத்தின் தேசாதிபதியாகிய மாலிக் சடா என்பவனேயும், தேவகிரியின் தேசாதிபதியாகிய மசீர்அபுரிசா என்பவனேயும் அனுப்பிவைத்தான் தில்லி சுல்தான். கோதாவரி நதி தோத்தில் நடைபெற்ற வீரப்போரில் படுதோல்வியடைந்த கர்சாப் சாகருக்கு ஓடிஞன். வெற்றிபெற்ற சல்தானியப் படை அவனேப் பின்தொடர்ந்தது. கர்சாப் சாகரிலிருந்து, தன் மனேவி மக்களுடன் புறப்பட்டு கம்பிலதேவனிடம் அடைக்கலம் புகுந்தான். இதற்கிடையில், தானே போர்க்களத்தில் இறங்கிய சுல்தான் தேவகிரியை வந்த டைந்து, கர்சாப் தோல்வியடைந்து கம்பிலிக்கு ஓடிவிட்ட செய்தியை அறிந் தான். தனக்கடங்காதவனும், தோல்வியுற்ற கலகக்காரனுக்குப் பாதுகாப்பு அளித்தவனுமான இந்து அரசன் கம்பிலதேவனேப் பணிய வைக்கும் முயற்கி களில் உடனடியாக ஈடுபட்டான் சுல்தான். ஆளுல் அவ்வேலே அவன் எதிர் பார்த்ததிலும் பார்க்க அதிக கடினமாகவிருந்தது. கும்மாட்டா கோட்டையைக் கைப்பற்றுவதற்காக இரண்டு தடவை அனுப்பப்பட்ட படைகள் தோல்வி

# தென் இந்திய வரலாறு

**ப**டைந்தன. மாலிக் சடாவின் தலேமையில் மேற்கொள்ளப்பட்ட மூன்*ரு*வது மூயற்சி வெற்றியளித்தது. கும்மாட்டா கோட்டை வீழ்ச்சியடைந்து. ஒசதுர்க் கத்திற்குள் (அனகொண்டி?) ஒளித்திருக்கவேண்டிய நிர்ப்பந்தம் கம்பிலதேவ துக்கு, ஏற்பட்டது. சுல்தானின் படைகள் ஒசதுர்க்கத்தை முற்றுகையிட்டன. போதியளவு உணவுப் பொருட்கள் இல்லாமையினுல், ஒரு மாதத்திற்குமேல் முற்றுகையைச் சமாளிப்பதற்குக் கம்பிலதேவனுல் முடியவில்லே. ஆனுல் அதற்கு முன். பக்ஷிடம் தேடிவந்த கர்சாப்பையும் அவனுடைய குடும்பத்தின்னையும் மூன்றும் வல்லாளனின் பாதுகாப்பில் இருப்பதற்காக, தோரசமுத்திர அரண் மனேக்கு அனுப்பும் முயற்சியில் வெற்றிகண்டான். கம்பிலதேவன் தன் இறுதி முடிவை வீரத்துடனும் உறுதியுடனும் எதிர்நோக்கினை. தான் போரிட்டு மடி வதாக ஏடுத்துக்கொண்ட முடிவைத் தன் அரண்மனேப் பெண்களுக்கு அறி வித்த கம்பிலதேவன், பெண்கள் எதிரிகளின் கைகளுக்குள் சிக்குவதற்கு முன், தங்களேத் தாங்களே தீயிட்டுத் கொளுத்திவிட வேண்டும் என்று ஆலோசனே கூறினை். பெண்கள் மன மகிழ்ச்சியுடன் அப்படிச் செய்தார்கள். அவர்களு டைய முன்மாதிரியை, மந்திரிகள், பிரபுக்களின் மனேவிமார்களும் பெண்பிள்ள களும் பின்பற்றினுர்கள். அதற்குப்பின், கம்பிலதேவனும் அவனுடைய ஆட் களும் கோட்டைக்குள்ளிருந்து, எதிர்பாராதபடி பாய்ந்துவந்து, எதிரிகளேப் பலமாகத் தாக்கிரைகள். தாம் சண்டையில் இறப்பதற்கு முன் எதிரிகளின் அணியில் பெருஞ் சேதத்தை ஏற்படுத்தினர்கள். வெற்றியை அறிவிப்பதற்காக, கம்பிலதேவனின் தலே, பொதிந்துருப்படுத்தித் தில்லிக்கு அனுப்பப்பட்டது. ஒசதுர்க்கத்தைச் சுற்றியுள்ள நாடுகீனக் கண்காணிப்பதற்காக அங்கே ஒரு படை நிறுத்திவைக்கப்பட்டது (1327).

பகாவுத்தீனேத் தேடிக்கொண்டிருந்த மாலிக் சடா ஒய்சள நாட்டின்மீது படையெடுக்கத் திட்டமிட்டான். மூன்றும் வல்லாளன் என்றும் கம்பிலதேவனு டன் நட்புறவு பூண்டிருக்கவில்லே. அத்தகைய கம்பிலதேவளுல் அனுப்பப்பட்ட பகாவுத்தீனுக்குப் பாதுகாப்பளிப்பதன் விளேவாகத் தன் இராச்சியத்தையும் செல்வத்தையும் இழப்பதற்கு அவன் விரும்பவில்லே. ஆகவே பகாவுத்தீன் தன்னேத் தேடி வந்தவுடன் அவனேப் பிடித்து மாலிக் சடாவிடம் அனுப்பிளுன். அத்துடன் சுல்தானின் மேலதிகாரத்தையும் ஏற்றுக்கொண்டான். இதனுல் மகிழ்ச்சி அடைந்த மாலிக் சடா தன் படைகளேத் திருப்பியழைத்துக்கொண்டு தேவுவிரிக்குத் திரும்பினுன்.

கம்பிலி வீழ்ச்சியடைந்ததன்பின், முகம்மது பின் தாக்லக் சில காலம் தேவகிரி யில் தங்கியிருந்தது, சாம்ராச்சியத்தின் தலேநகாத்தைத் தேவகிரிக்கு மாற்றும் ஏற்பாடுகளேச் செய்துகொண்டிருந்தான். பூணுவிற்கண்மையிலுள்ள கந்தியாஞ (சிங்ககாட்) கோட்டையை எட்டு மாதமாக முற்றுகையிட்டுக் கைப்பற்றிஞன் அங்கிருந்த இந்துத் தலேவனுகிய நாக நாயக்கனே அடிபணியச் செய்தான். கோலி யர்களின் அரசஞுகிய நாக நாயக்கன் சுல்தானுக்குப் பணிந்தபடியால், கௌ வத்துடன் நடாத்தப்பட்டான். அந்தக் கோட்டை சுல்தான் வசம் சென்றது. விளையில் சுல்தான் வடக்கு நோக்கிச் சென்றுன்.

#### பாமனி அரசர்களும் விசயநகரின் எழுச்சியும்

இக்காலத்து (1324-35) தில்லி சாம்ராச்சியத்தில் தக்கணம், தென்னிந்தியா ஆகியன முழுவதும் அடங்கியிருந்தன என்று முசிலிம் வாலாற்றுசிரியர்கள் கூறுகின்றூர்கள். இது மிகைப்படக் கூறுதல் என்றூலும் மன்னிக்கப்படக் கூடியது. இவ்வாலாற்றுகிரியர்கள் இப்பகுதியைத் தேவகிரி, நீலிங், கம்பிலி, தோரசமுத்தொம், மலேயாளம் என்ற ஐந்து மாகாணங்களாகப் பிரிக்கின்றூர்கள். கிலர் சச்நகரை (ஒரிசா) அருவது மாகாணமாகச் சேர்க்கின்றபொழுதிலும், அப்படிச் செய்வதற்குத் தக்க நியாயங்கள் கிடைக்களில்லே. இந்த மாகாணங்கள் ஒவ்வொன்றிற்கும் பொறுப்பாக ஒரு தேசாதிபதி (நயிப்) இருந்தார். மாகாண இராணுவப் படைக்குப் பொறுப்பாகவுள்ள இராணுவ உதவியாளர் தேசாதி பதிக்கு உதவிபுரிந்தார். கொத்தவால் என்கின்ற உத்தியோகத்தர் மாகாணத்தின் தலேப்பட்டினத்தில் சட்டத்தையும் ஒழுங்கையும் நிலேநாட்டினர். எனினும் தேவ கிரி தவிர்ந்த வேறு இடங்கள் எதிலுமே, சுல்தான் அதிகாரம் உறுதியாக நிலே நாட்டப்படவில்லே. உதாரணமாக, தோரசமுத்திரம் பெயாளவில் மட்டுமே அரசபத்தியுடையதாக இருந்தது. அங்குள்ள மக்களில் பெரும்பான்மையினர், விசேடமாக நாட்டுப்புற மக்கள், புதிய ஆட்சியை ஏற்றுக்கொள்ளவில்லே. நிலப் பகுதிகளுக்குப் பொறுப்பாகவிடப்பட்ட முசிலிம் தலேவர்கள் ஒரு குறிப்பிட்ட அளவு படைவீரர்களே வைத்துப் பராமரிக்க வேண்டும்; அரசாங்க திறைசேரிக் கும் பணம் கொடுக்க வேண்டும் என்ற நிபந்தனே இருந்தது; இக்தாசு என்ற முறையின்கீழ் நிலம் சிறுசிறு பகுதிகளாக இந்த**த் த**லேவர்கட்**கிடையே** பங்கிடப்பட்டிருந்தது. ஆனுல் இந்த முறைகள் எல்லாம் அமைதியாகவும் இலகு வாகவும் நிர்வாகம் நடைபெறுவதற்குத் தடையாக இருந்தன. இவ்வாறு உறுதி யற்றிருந்த நிர்வாக அமைப்பு, இயற்கையாகவே வெகு விளைவில் நடைபெற்ற கலகத்தின் விளேவாக, சீர்குலேந்ததில் ஆச்சரியமில்லே.

முசிலிம் ஆட்சியிலிருந்து தக்கணத்தை விடுவிக்க வேண்டும் என்ற இயக்கம் 1329 இல் சுல்தான் வட இந்தியாவிற்குச் சென்றவுடனேயே ஆரம்பித்ததென லாம். தக்கணத்து மக்கள் முசிலிம்களின் ஆட்சியை எப்பொழுதாயினும் மன **விருப்புடன் ஏற்றுக்கொள்ளவில்லே. அத்துடன், சைவ சமய மறுமலர்**ச்சியின் . பலம் மிக்க செல்வாக்கினுல் மக்களும் அவர் தம் தலேவர்களுடன் ஆட்கொள்ளப் பட்டிருந்தார்கள். சைவ மக்களின் ஆலயங்களின் புனிதத் தன்மையை மாசு படுத்திரைகள் முசிலிம்கள்; சில ஆலயங்களே இடித்தழித்தார்கள்; மக்களி டையே நெடுங்காலமாக நிலவிவந்த பழக்கவழக்கங்களேக் கெடுத்தும் ஒழித்தும் வந்தார்கள். இந்த அநியாயச் செயல்களே அமைதியுடன் ஏற்றுக்கொண்டு முசி லிம்களுக்கு அடிபணிந்து வாழும் நிலேயில் மக்கள் இருக்கவில்லே. ஏகாக்கிர சித்தத்துடன் சிவனிடமே பத்தி செலுத்த வேண்டும் என்று கூறியது சைவ சமயம்; இது மற்றைய மதங்களேப் பின்பற்றுவோர்மேல் வெறித்தனமான வெறுப்பைக்காட்டி, அவர்களேப் பாவிகள் என்றுணாச் செய்தது. தன் பக்தர்கள் எல்லாரும் எவ்விதத்திலும் சமமானவர்கள் என்ற இலட்சியத்தையுடைய புதுச் சைவசமயம் இசிலாம் மதத்தை எதிர்ப்பதற்கு ஏற்ற தகுதியும் சக்தியும் பெற்றி ருந்தது. துக்லக்கின் ஆட்சி தக்கணத்தில் பல பகுதிகளில் வேரூன்றுமல் போன

தென் இந்திய வரலாறு

தற்கு, சைவ சமயம் அரசியலுக்குக் கொடுத்த உத்வேகம் முக்கிய காரணமாக இருந்தது. கோவில்களுக்கும் அறநிலேயங்களுக்கும் அளிக்கப்பட்ட தருமசாத னங்களே நிராகரித்தமையும், விவசாயிகள், தொழில்நுட்ப வேலேயாட்கள் முதலி போரிடமிருந்து சுல்தானும் அவன்கீழுள்ள மாகாண தேசாதிபதிகளும் பலவந்த மாகப் பணம் அறவிட்டமையும், மக்களுக்குப் பொருள் சம்பந்தமான அக்கறையை அதிகரிக்கச் செய்து விடுதலே இயக்கத்தை வலுப்படுத்தின. இந்த இயக்கத்தின் தலேவர்களுள் பிரளய நாயக்கனும், அவனுடைய மைத்துனனுகிய காபய நாயக்கனுமே பிரபலமானவர்கள் ; காபய நாயக்கனே, முசிலிம் வாலாற் ருசிரியர்கள், கண்ணய நாயக்கன் எனக் குறிப்பிடுகின்றுர்கள். அவர்களின் பீழிருந்த நாயக்கருள் ஏறக்குறைய எழுபத்தைந்துபேர் அவர்களுடைய முயற் சிக்கு முழுமனத்துடன் ஆதாவு கொடுத்தார்கள் எனக் கர்ண பாம்பரைச் செய்திகள் கூறுகின்றன. அட்டங்கி, கொண்டவீடு ஆகிய பகுதிகளில் ரெட்டி இராச்சியத்தைத் தோற்றுவித்தவனெனக் கொண்டாடப்படும் போளய வீமன் இத்தகையவர்களுள் ஒருவன். 1331 இல் அல்லது அதற்குச் சற்றப் பின்பு. மகாநதி தொடக்கம் நெல்லூர் மாவட்டத்தைச் சேர்ந்த குண்டலகம்மா வரையி லான களைப்பகுதி முழுவதும் முசிலிம்களிடமிருந்து மீட்கப்பட்டதுடன், முன் பிருந்த முறைகளில் மக்களின் பொதுவாழ்வை மாற்றியமைக்கும் வேலேயிலும் இந்துத் தலேவர்கள் ஈடுபட்டார்கள். அதே நோத்தில், தன்னேப் பழைய சாளுக் கிய வம்சத்தின் வழித்தோன்றல் என்று கூறிக்கொண்டவனும், பிற்காலத்தில் விசயநகரில், அரவீடு அரச வம்சத்தைத் தோற்றுவித்தவனுமான சோமதேவன் என்பவன், மேலேத் தெலுங்கு நாட்டிலிருந்த இந்துக்களே, அவர்களுடைய முசி லிம் அதிபதியும் கம்பிலியின் தேசாதிபதியுமாக இருந்த மாலிக் முகம்மதுவுக் கெதிராகக் கிளர்ச்சி செய்யும்படி தாண்டிஞன், கர்நூலுக்கண்மையில் தன்னு டைய மத்திய நிலேயத்தை ஏற்படுத்தி அனகொண்டி, இறயிச்சூர், முத்கல் முதலிய இடங்களிலுள்ள கோட்டைகளேக் கைப்பற்றினுன். இத்துடன், சுல்தானிடம் வைத்திருந்த அரசபத்தியை உதறித்தள்ளி ஒய்சள மன்னனுகிய மூன்றும் வல்லாளன் கம்பிலிமாகாணத்தின்மீது படையெடுத்தபடியாலும், மாலிக் முகம்மது உதவியற்றவனுன். '' நாடே எனக்கெதிராக எழுந்துவிட்டது; ஒவ்வொருவரும் தாம்தாம் விரும்பிய இடங்களின் தலேவர்களாகிவிட்டனர். என் பக்கத்தில் யாருமே இல்லே. மக்கள் தொண்டெழுந்துவந்து, கோட்டையினுள்ளே உணவுப் பொருட்கள் செல்லாதவாறு தடுத்து முற்றுகையிடுகின்றனர். மக்கள் மீது திணிக்கப்பட்ட வரிகள் எதையுமே அவர்கள் கொடுக்கவில்லே" என அவன் சல்தானுக்கு அறிவித்ததாக நூனிசு குறிப்பிடுகின்றூர். காலஞ்சென்ற கமபிலி அரசனுடன் தொடர்புடைய யாராவது சென்றுல்தான் கம்பிலியில் அமைதியை யும் ஒழுங்கையும் நிலேநாட்ட முடியும் எனச் சுல்தானின் ஆலோசகர்கள் ஆலோசனே கூறினர். அவர்களின் ஆலோசனேயை ஏற்ற சுல்தான், அரிகானேயும் \_ அவனுடைய சகோதாஞ்கிய புக்கனேயும், தனக்கு விசுவாசமாக இருக்க வேண் டும் என்று சத்தியம் செய்வித்து வாக்குறுதி பெற்றுக்கொண்டு, கம்பிலி மாகா ணத்தைப் பரிபாலிக்கும்படி அனுப்பிஞன்.

சங்கமனுக்கு ஐந்து புதல்வர்கள் இருந்தார்கள். அரிகான் புக்கன் ஆகியோர் அவர்களுள் இருவர். முதலில் இவர்கள் இருவரும் இரண்டாவது பிரதாபருத்திர னின் கீழ் சேவை செய்தனர். ஆனுல் அவனுடைய இராச்சியம் 1223 இல் மூசிலிம்களாற் கைப்பற்றப்பட்ட பின்னர் இருவரும் கம்பிலிக்குச் சென்றுர்கள். 1327 ஆம் ஆண்டில் கம்பிலியும் வீழ்ச்சியடைந்த வேளேயில் அவர்கள் கைதி களாகத் தில்லிக்குக்கொண்டு செல்லப்பட்டனர். அங்கே அவர்கள் இசிலாமிய மதத்தைத் தழுவியபடியால், சுல்தான் அன்புக்குப் பாத்திராாஞர்கள். கம்பிலி மாகாணத்தின் நிர்வாகப் பொறுப்பை மாலிக் முகம்மதுவிடமிருந்து கையேற்ப தற்காகவும் பாட்சிவிளேவித்த இந்துக்கள் மீது நடவடிக்கை எடுப்பதற்காகவும் மீண்டும் அவர்கள் இருவரும் கம்பிலி மாகாணத்திற்கு அனுப்பப்பட்டார்கள். முசிலிம் வாலாற்றுசிரியர்கள் தரும் செய்திகளும் இந்துக்களின் கர்ணபாம் பரைச் செய்திகளும் முரண்படுவதால், அவர்கள் இருவரும் தெற்கே வந்ததன் பின் உண்மையிலே என்ன நடந்தது என்பதைக் திட்டவட்டமாகக் சுறமுடிய வில்லே. சுல்தானின் இந்த உதவித் தளபதிகள் இருவரும் மிக விரைவில் இசிலாம் மதத்தைவிட்டு நீங்கியதுடன், தில்லி அரசனின் நன்மையையும் புறக்கணித்து, சுதந்திரமுடைய ஒரு புதிய இந்து இராச்சியத்தை ஏற்படுத்த மூனேந்தார்கள் என்பதை இருபகுதியினருமே ஒப்புக்கொள்கின்றனர். இந்த இந்து இராச்சியம் வலிமையுடைய விசயநகர சாம்ராச்சியமாக விரைவில் வளர்ச்சியடைந்தது. முதலில் இவர்கள் சுல்தானின் பணியையே செய்தார்கள். முன்பு அனகொண்டி யுடன் இவர்களுக்கிருந்த தொடர்பு இவர்களது வேலேயை இலருவாக்கியது. ஆனுல் இவர்களுடைய இசிலாமியமதத் தொடர்பு சில மக்களே இவர்களுக்கு எதிசாக இருக்கத் தாண்டியது; எனினும் இவர்கள் கடைப்பிடித்த சமாதானக் கொள்கை மக்களின் மனக் கொதிப்பைத் தணித்தது. பலாத்காரம் இன்றியமை யாததென்று கருதிய இடங்களில் மட்டும் அதனேப் பயன்படுத்தினர்.

நாட்டின் மற்றைய பகுதிகளிலும் பார்க்க முன்னதாகவே, கட்டி என்ற பகுதி பும் அதைச் சூழ்ந்துள்ள இடங்களும் அரிகானின் மேலதிகாரத்தை ஏற்றக் கொண்டனவெனத் தெரிதிறது. ஆஞல் மூன்ரும் வல்லாளனுக்கு எதிராக மேற் கொண்ட போர் முதலில் வெற்றியளிக்கவில்லே. பின்னர் சகோதார்கள் இருவரும் வித்தியாரண்யர் என்ற ஞானியைச் சந்தித்து, அவரின் போதணேயிஞல் தூண் டப்பட்டு, இந்து மதத்திற்கு மீண்டும் வந்தார்களென்றும் இசிலாம் மதத்திற்கு எதிராக இந்து மதத்திற்கு மீண்டும் வந்தார்களென்றும் இசிலாம் மதத்திற்கு எதிராக இந்து மதத்திற்கு மீண்டும் வந்தார்களென்றும் இசிலாம் மதத்திற்கு எதிராக இந்து மதத்தை மேம்படுத்தும் சீரிய பணியை மேற்கொண்டார்கள் என்றும் இந்துக்களின் கர்ண பாம்பரைச் செய்திகள் கூறுகின்றன. வல்லான ஹக்கு எதிராக இரண்டாவது தடவை மேற்கொள்ளப்பட்ட படையெடுப்பு முன்ணேயதிலும் பார்க்கச் சிறந்த பயனே அளித்தது; அதன்பின் நாடுகளேப் பிடித்து அவற்றை ஒன்றுக்கிப் பலப்படுத்துவதற்கு அரிகானுக்கு இலகுவாக இருந்தது.

இதற்கிடையில், பிறிதோரிடத்தில் நடைபெற்ற முக்கிய அரசியல் மாற்றங் கள், தெற்கே துக்லக்கின் சாம்ராச்சியத்தின் அழிவு நெருங்குவதைப் பகிரங்கப் படுத்தின. மலேயாளத்தின் தேசாதிபதியாகிய சலாலுத்தீன் அசன் ஷா என்ப

 $\mathbf{264}$ 

#### தென் இந்திய வரலாறு

வன், சுல்தானிடம் விசுவாசமாக இருந்த தளகத்தர்களே ஒழித்துவிட்டுத் தன் துடைய சுதந்திரத்தை உறுதி செய்துகொண்டு, 1333-34 ஆம் ஆண்டுகளில் மதுரையிலிருந்து தன் பெயரில் தங்க, வெள்ளி நாணயங்களே வெளியிடத் தொடங்கிஞன். இந்தப் பாட்சிச் செய்தியைக் கேள்வியுற்ற சுல்தாஞ்கிய முகம் மது பின் துக்லக் வாரங்கலுக்குப் படையுடன் சென்ரூன். அங்கே திடீரென்ற தோன்றிப் பாவிய ஒரு தொற்று நோய் அவனது படையின் பெரும்பகுதியை அழித்ததுடன், சுல்தாண்யும் பீடித்தது. ஆகவே எந்த விதமான பயனேயும் அடையாமலே அவன் திரும்பேச் செல்லவேண்டிய திலே ஏற்பட்டது. தில்வி சுல் தானிய அரசிற்குத் தென்ஞட்டில் எஞ்சிதின்ற கொஞ்ச மதிப்பும் இதனுல் அற் துப்போனது. கொள்ளே நோயினுல் சுல்தான் இறந்துவிட்டான் என்ற பொய் வதந்தி சூழப்பத்தை மேலும் அதிகரிக்கச் செய்தது. இதனுல் அவனுக்கு எதி ராகவிருந்த இந்து முசிலிம் புரட்சியாளர்கள் பெரிதும் மனமகிழ்ச்சி அடைத் தனர்.

பொளய நாயக்கன் இறக்க, அவனுடைய வேலேகளே மைத்துனஞுகிய காப யன் என்பவன் தொடர்ந்து செய்தான். அமீர்களும் அவர்களின் அடிமைகளும், முசிலிம் வியாபாரிகளும், இந்து மதத்திலிருந்து இசிலாம் மதத்திற்கு மதமாற் றம் செய்யப்பட்டவர்களும் பெரிய அளவில் நாட்டின் பல பகுதிகளிலும் பாந்து இருக்கக் காணப்பட்டனர். தக்கணத்தில் இந்து ஆட்சியையும் இந்து தர்மத்தை யும் மீண்டும் நிலேநிறுத்துவதற்காகத் தான் எடுக்கும் முயற்சிகளுக்கு, மேற் கூறியவர்கள் சக்தி வாய்ந்த முட்டுக்கட்டை போடலாம் என எண்ணிறன். ஆகவே அவன்தன் பணிகளேக் கவனமாகச் செய்ய ஆரம்பித்து, அவ்வேளேயில் தென்னுட்டில் அதிக பலம் வாய்ந்த அரசனுக விளங்கிய தோரசமுத்திர மன் **ன**ன் மூன்*ரூ*ம் வல்லாளனுடன் நல்லுறவு பூண்டான். வல்லாளன் தன்னுடை**ய** இராச்சியத்தின் வடக்கு எல்லேகளே வலுப்படுத்தித் தேவகிரியிலிருந்து வரும் தாக்கு தல்களேச் சமாளிப்பதற்குத் தயாரானுன்; தெலுங்கானுவிலுள்ள முசிலிம் களே எதிர்த்துப் போரிட்ட காபய நாயக்கனுக்கு உதவியாகப் படைகளே அனுப் பினை. வாரங்களிலிருந்த முசிலிம் தேசாதிபதியான மாலிக் மாக்புல் தோல்வி யுற்று, முதலில் தேவகிரிக்கு ஓடி, பின் அங்கிருந்து தில்லிக்குச் செல்லவே, தெலுங்காளுவில் முசிலிம் அரசு இல்லாதொழிந்தது (1336). மிக விரைவில் வல் லாளனும் காபயனும், மலேயாள நாட்டின் வட பகுதியில் தொண்டைமண்டலம் என அழைக்கப்படும் பிரதேசத்திற்குள் புகுந்தார்கள். அங்குள்ள கோட்டை களிலிருந்த முசிலிம் படை வீார்களே விரட்டிவிட்டு, அப்பகுதியின் அரசுரிமை பெற்றிருந்த சாம்புவாாயர்களின் வழித்தோன்றல் ஒருவனிட**ம் நிர்வாகப்** பொறுப்பை ஒப்படைத்தனர். வேறு இந்து இராச்சியங்கள் பிற இடங்களில் தோன்றின. பித்தாபுரத்தைச் சேர்ந்த கோப்புல அதிகாரிகள், கோதாவரிக்கும் கலிங்கத்திற்கும் இடையேயிருந்த கரையோரப் பகுதிகளின் தலேவர்களாகத் தங்களே ஆக்கிக்கொண்டனர். கொண்டவீட்டைச் சேர்ந்த ரெட்டி அரசர்**கன்** சிறீசைலம் தொடக்கம் வங்காளக் குடாவரை பாந்துள்ள ஓர் இராச்சியப் பிரிவை ஏற்படுத்தினர்கள். ஆந்திரப் பிரதேசத்திலுள்ள மலேப் பகுதியாகிய நல் கொண்டா மாவட்டத்திலுள்ள இராசகொண்டாவைச் சுற்றி வேளமர் ஒரு சிறு இராச்சியத்தைத் தோற்றுவித்தார்கள். இப்படியாக, தக்கணத்தில் மாரத் திய மாகாணங்கள் தவிர்ந்த ஏனேய எல்லா இடங்களிலும் துக்லக் சுல்தானிய ரின் அதிகாரம் முற்றுகச் சிதைக்கப்பட்டது. மலேயாளத்தின் அரைவாசிப் பகுதி மீட்கப்பட்டு, அங்கு இந்து அரசே நிலவியது. மிகுதிப் பகுதி ஒரு முசிலிம் அரச னின் கீழ் இருந்தபோதிலும் அந்த அரசன் சுல்தானே எதிர்க்கும் புரட்சியான கைவேயிருந்தான்.

இசிலாமிய அரசுக்கு எதிரான இந்த இயக்கம், சுல்தானிடம் அரிகானும் புக் கனும் வைத்திருந்த விசுவாசத்தைக் குழப்பி, தங்களுடைய நாட்டிற்கும் தம் முன்னுரின் மதமாகிய இந்து மதத்திற்கும் முன்போலவே சேவை செய்ய வேண்டும் என்ற ஆவலே அவர்களிடம் தாண்டிவிட்டது என நாம் நம்பலாம். தமது இதயத்தின் தாண்டு கலேப் பின்பற்றி அவர்கள் நடப்பதற்கு, வித்தியாாண் யரின் (கல்விக்காடு) சந்திப்பு மிகச் சிறந்த ஒரே வழியை அவர்களுக்கு அமைத்துக் கொடுத்திருக்கலாம். இந்து சமுதாயம் ஏற்றுக்கொள்ளக்கூடி**ப** வகையில், இசிலாமிலிருந்து இந்து மதத்திற்கு அவர்களேத் திருப்பியழைப்ப தற்கு, வித்தியாாண்யளைப் போன்ற பெரும் புகழ்வாய்ந்த ஓர் ஆன்மீகத் தலே வர்தான் தேவைப்பட்டார். இப்படியாக, சுல்தானின் அதிகாரத்தைத் தக்கணத் தில் மீண்டும் நிலநாட்டுவதற்காக அனுப்பப்பட்ட சுல்தானின் நம்பிக்கைக்குப் பெரிதும் பாத்தாமான முசிலிம் பாநிதிகள், சரித்திரத்திலே காணப்படும் மிகப் பெரிய இந்து இராச்சியம் ஒன்றினேத் தோற்றுவிப்பவர்களாக மாறிஞர்கள். இந்த இந்து இராச்சியம்தான் பிற்காலத்தில், முசிலிம்களின் **தாக்**குதல்களுக்**கு** எதிராக இந்து கலாசாரத்தைக் காப்பதில் தனிப் பெருமையும் புகழும் பெற்று விளங்கியது. முதலில் சங்கம சகோதார் இருவரும் சுல்தானுக்காகக் கம்பினி யில் தங்கள் ஆதிக்கத்தை நிலேநாட்டி, பின் அதேமாதிரி மேலும் சில பகுதிக கோக் கைப்பற்றிவிட்டு, அதன்பின் இருவரும் இந்து மதத்தில் சேர்ந்து தமது சுதந்திரத்தைப் பிரகடனப்படுத்தினுர்கள். துங்கபத்திரை நதியின் தென்கரை யிலே, அனகொண்டிக்கு எதிராக உள்ள இடத்திலே ஒரு நகரை நிர்மாணித்து அதற்கு 'விசயநகாம்' (வெற்றிநகாம்) என்ற பொருள் பொதிந்த பெயரை யும், இந்த முக்கிய நிகழ்ச்சிகளில் வித்தியாாண்யர் கொண்டிருந்த பங்கை நினே வூட்டுவதற்காக 'வித்தியாநகாம்' என்ற பெயரையும் சூட்டிஞர்கள். இங்கே விரூபாக்சர் என்ற தெய்வத்தின் முன்னிலேயில், 1336 ஆம் ஆண்டு சித்தி**ரை** மாதம் 18 ஆம் திகதி, இந்து மத முறைப்படி, முதலாம் அரிகான் தனது முடி சூட்டு கிழாவைக் கொண்டாடினுன். கிருட்டிணே நதிக்குத் தெற்கேயுள்ள நிலப் பகுதி முழுவதும் விரூபாக்சர் என்ற தெய்வத்திற்குச் சொந்தமெனக் கருதப் பட்டது. அந்தத் தெய்வத்தின் பொதிநிதி என்ற முறையிலேயே தான் ஆளப் போவதாக அரசன் உறுதியளித்தான். அரசாங்கச் சட்டங்களே உண்மைப்படுத் துவதற்காக அவை யனேத்தையும் சிறீவிரூபாக்சரின் முத்திரையுடன் வெளி பிடும் வழக்கத்தை ஆரம்புத்தான். அவனுக்குப் பின் வந்த அரசர்களும் அதே வழக்கத்தைப் பின்பற்றினர்கள்.

## தென் இந்திய வரலாறு

மலேயாளத்தின் வட பகுதியிலுள்ள மாவட்டங்களில் சாம்புவாாயரின் ஆதிக் கத்தை நிலேநாட்டுவதில் வல்லாளன் வகித்த பங்கு காரணமாக அவன், புதி தாகத் தோன்றிய மதுரை சுல்தானியரின் இடையருத பகைமைக்கு ஆளா ஞன். இதன் காரணமாக ஒய்சள இராச்சியம், எழுச்சி பெற்றுக்கொண்டு வந்த விசயநகா இராக்சியத்தினுல் விழுங்கப்பட்டது. மதுரையை ஆண்ட சலா லுக்தீன் அசன் ஷா, ஐந்து ஆண்டு ஆட்சியின் பின் 1340 ஆம் ஆண்டில் படு கொலே செய்யப்பட்டான். அவனுடைய அமீர்களுள் ஒருவளுகிய அலாவுத்தீன் **உத**யி என்பவன், அவனுக்குப்பின் அரசனுனைன். போரில் விருப்பமுடைய இ**வ்** வாசன் வல்லாளனுக்கு எதிராகப் படையெடுக்கத் திட்டமிட்டான். 1340 ஆம் ஆண்டில் ஒய்சள மன்னன் திருவண்ணுமலேயில் தங்கி நின்றுன். உதயியின் படை பெடுப்பு 1341 ஆம் ஆண்டில் நிகழ்ந்தது. ஆனுல் அவன் வெற்றியீட்டவிருந்த நோத்தில் இனந்தெரியாத ஒருவனுல் எய்யப்பட்ட அம்பு அவனேத் தாக்கியது. அவன் உடனேயே இறந்தான். தான் அடையவிருந்த தோல்வியை வெற்றியாக மாற்றிஞன் வல்லாளன். மதுரையிலுள்ள சிறிய முசிலிம் இராச்சியத்தின் முடிவு வந்துவிட்டதோ என்ற நிலே சிலகாலம் இருந்தது. இறந்த சுல்தானின் மருகளேச் சிங்காசனத்தில் இருத்திய பிரபுக்கள், அவனுடைய ஆட்சி திருப்தியளிக்காத படியால் அவனேக் கொன்றனர். அடுத்து ஆண்ட அரசனின் பெயர் கியாசுத்தீன் தம்கானி என்பது. இரத்தவெறி பிடித்து இராட்சதனுக இருந்த இவனிடம் உண்மையான வல்லமையும் இருந்தது. இவன் ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்றபோது, திறந்தவெளிப் போரொன்றில் முசிலிம் படைவீார்களே இறுதியாகவென்ற வல் லாளன், கண்ணனூர்க்கொப்பம் என்னுமிடத்திலிருந்த பலம் மிக்க கோட்டை ஒன்றினே முற்றுகையிட்டுக்கொண்டிருந்தான். ஆறு மாதங்களுக்கு நீடித்த இம் . முற்றுகையின் முடிவில், வல்லாளன் அநாவசியமாக இழைத்த ஒரு பிழையால், தனக்கே அழிவைத் தேடிக்கொண்டான். முற்றகையிடப்பட்ட கோட்டையி **று**ள்ளிருந்**த படைவீ**ரர் வல்லாளனுடன் சமாதானப் பேச்சுவார்த்தை ஆரம் பித்தபோது, சாணடைவதற்கான நிபந்தனேகளே முடிவு செய்வதற்காக, அவர் கள் மதுரை சுல்தானிடம் தொடர்பு கொள்வதற்கு வல்லாளன் அனுமதி வழங் **கி**ஞன். இக்கட்டான நிலேயிலிருந்த சுல்தாஞ<sup>்</sup>ய தியாசுத்தீன் அந்த வேளேயில் 4,000 படைவீசரை மட்டும் சேர்க்க முடிந்தது. அந்தப் படையுடன், வல்லாள ஞல் முற்றுகையிடப்பட்ட வீரருக்கு உதவிபுரிய விரைந்து சென்றுன். சுல்தா **னி**ன் படைகள் தன்னுடைய பாசறையைத் தாக்கவே, வல்லாளனுக்கு அதிர்ச் சியும் ஆச்சரியமும் ஏற்பட்டன. சுல்தானின் <sub>மரு</sub>மகனும், பின் ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்றவனுமான நசீருத்தீன், ஒரு கிழவனேத் தோற்கடித்து அவனேக் கொல்லப் போகும் தருணத்தில், நசீருத்தீனின் அடிமைகளுள் ஒருவன், அந்தக் கிழவன்தான் இந்து அரசன் என்பதை அடையாளம் காட்டினுன். ஆகவே கிழ வன் கைதியாக்கப்பட்டுச் சுல்தானின் முன்னிலேக்கு அழைத்துச் செல்லப்பட் டான். ஆரம்பத்தில் இந்து அரசனிடம் பரிவு காட்டுவதாகப் பாசாங்கு செய்த சுல்தான் கியாசுத்தீன், அரசனின் செல்வத்தையும் குதிரைகளேயும், யானேகளே யும் விட்டுக்கொடுக்கும்படி அரசனேத் தாண்டிவிட்டு முடிவில் அவனுடைய

தோலேயுரித்துக் கொன்ருன். '' அரசனின் தோலுக்குள் வைக்கோல் பொதியப் பட்டு, மதுரைநகர்ச் சுவரில் தொங்களிடப்பட்டிருந்தது. அதே நீலேயில் அங்கே நான் கண்டேன் '' என 1342 ஆம் ஆண்டில் இபன்பட்டேடா கூறுகிருர்.

மூன்றும் வல்லாளனுக்குப் பின் அவனுடைய மகனுகிய நான்காம் விரூபாக்ச வல்லாளன் அரசனுனுன். 1343 ஆம் ஆண்டு ஆவணி மாதத்தில் அவனுடைய முடிசூட்டு விழா நடைபெற்றது என்பதைத் தவிர, அவனேப் பற்றி வேருென் . அம் எமக்குக் தெரியவில்லே. **ஏ**னெனில் அவனுடை**ய** இராச்சியம் புதிதாக**த்** தோன்றிய விசயநகா அரசால் தோற்கடிக்கப்பட்டு, அத்துடன் இணேக்கப்பட் டது. மூன்றும் வல்லாளன் உயிருடன் இருக்கும்பொழுதே பெனுகொண்டாவைப் பக்கா கைப்பற்றிவிட்டான் ; வல்லாளனின் பரிதாப முடிவு, அவனுடைய முழு இராச்சியத்தையும் தன் நாட்டுடன் இணேக்கும் வாய்ப்பைப் புக்கனுக்கு அளித் தது. 1344 ஆம் ஆண்டின் மத்தியில் ஒசபத்தனே, அரிகர் முதலியவற்றுக்கு அண்மையிலுள்ள பொதேசங்களில் பக்கனின் ஆட்சு உறுதியாக நிலேநாட்டப் பெற்றிருந்தது. ஒய்சள குடும்பத்திற்குச் சொந்தமாயிருந்த லட்டமான நிலப் பகுதி, அவனுடைய காங்களில் அழகான ஆபாணமாகத் திகழ்ந்தது. மூன்றும் வல்லாளன் மேற்குக் களையிலிருந்து துளுநாட்டைப் பிடித்துத் தன்னுடைய இராச்சியத்தின் ஒரு பகுதியாக ஆக்கியிருந்தான். ஆனுல், வல்லாளன் இறந் ததும் அந்தப் பகுதி மீண்டும் சுதந்திரம் பெற்றது. அந்த நாட்டைப் புக்கன் இப் போது கைப்பற்றினுன். 1345 ஆம் ஆண்டிலோ, சில சமயம் அதற்கும் முன்**ன** தாகவோ, அந்நாடு அரிகானின் மேலதிகாாத்தை ஏற்றுக்கொண்டுவிட்டது. விசயநகா அரசு ஆரம்பமான அடுத்த பத்தாண்டுகளில் அரிகானின் சகோதார் கள் தமது ஆதிக்கத்தை அதிகரிப்பதில் ஈடுபட்டுப் பல சிறிய இராச்சியங்களேத் தமது போசின் கீழ்க் கொண்டுவந்தனர். 1340 ஆம் ஆண்டளவிலேயே பாதாமி இராச்சியம் புதிய விசயநகா இராச்சியத்தின் ஒரு பகுதியாகிவிட்டது.

இசிலாம் மதம் அளித்த புதிய ஆபத்தைச் சக்திவாய்ந்த முறையில் முறி யடிக்க வேண்டுமானுல், பல்வேறு இந்து இராச்சியங்களின் பலமும் ஒன்று திரட்டப்பட்டு, அவை பலமிக்க ஒரு இராச்சியமாக இணேக்கப்படுவது அவசிய மானது; அத்துடன் சாதாரணமாக அந்த நாடுகளுக்கிடையேயிருந்த பகைமை யும் வெறுப்புணர்ச்சியும் நீக்கப்படவும் வேண்டும். இந்த இலட்சியத்தை ஈட்டு வதன்பொருட்டு அரிகான் பெரிதும் உழைத்தபடியால், 1346 ஆம் ஆண்டில் ஐந்து சகோதார்களுமடங்கிய முழுக்குடும்பமும் அவர்களின் உறவினர்களும், படைத் தளபதிகளும், இந்து சமுதாயத்தின் இணேயற்ற ஆத்மீகத் தலேவரின் முன்னிலேயில், அவருடைய இருப்பேடமாகிய சிருங்கேரி என்னுமெடத்தில் ஒன்று கூடி, கீழ்கடல் தொடக்கம் மேல்கடல் வரை பாந்திருந்த இராச்சியங்களேக் கைப்பற்றிய வெற்றி விழாவை (விசயோத்சவம்) கோலாகலமாகக் கொண்டாடி ஞர்கள்.

271

## ் தென் இந்திய வரலாறு

றைடைய சகோதார்களும், சரியான சந்தர்ப்பத்திலேயே தங்களுடைய வேலேயை மேற்கொண்டனர். விசயநகா அரசின் மிகுதி வாலாற்றை அடுத்த அத்தியாயத்திற்காக ஒதுக்கிவிட்டுப் பாமனி சுல்தானியரின் எழுச்சியையும் வாலாற்றையும் இந்த அத்தியாயத்தில் கூறுவாம்.

முகம்மது பின் துக்லக்கின் ஆட்சு முடிவில், துக்லக் சாம்ராச்சியம் சிதைந்து போவதற்குக் காரணமாயிருந்த பல புரட்சிகளுள் ஒன்றின்மூலம் தோன்றியது தான் பாமனி இராச்சியம். தௌலதாபாத்து மாகாணத்தின் வருமானத் திணேக் களக்கிலன்ள அன்னிய அதிகாரிகள் பலர், தாம் சேர்த்துக்கொடுக்கவேண்டிய பொந்தொகையான வருமானத்தைச் சேர்த்துக் கொடுக்கத் தவறியதால், சுல் தானின் சந்தேகத்திற்கு ஆளாஞர்கள். 'சென்டூரியன்சு' என அழைக்கப்பட்ட இந்த 'நாற அமீர்கள்' சுல்தானின் ஆணேயின்படி, தௌலதாபாத்தின் தேசாதி பதியால், பாதுகாப்புடன் புரேேச்சு என்னுமிடத்திற்கு, அனுப்பி வைக்கப்பட் டார்கள். ஆளுல் அயலிலேயுள்ள மாளவ மாகாணத்தைச் சேர்ந்த ' நூற்றுவர்' சுல்தானுல் இரக்கமற்ற முறையிற் கொல்லப்பட்ட செய்தி அவர்களுக்குக் கிடைக்கவே, அப்படித் தாம் நடாத்தப்படுவதற்குப் பணிவுடன் இணங்கும் மனநிலேயில் அவர்கள் இருக்கவில்லே. ஆகவே, அவர்கள் தமது முகளுளேய அணி வகுப்புப் பிரயாணத்தின் முடிவில், கலகம் விளேவித்து, தௌலதாபாத்திற்குத் திரும்பி வந்து, பலம் குன்றிய அதன் தேசாதிபதியைச் சிறையிலிட்டு, தங்களில் ஒருவனும் ஆப்கானியனுமான இசுமாயில் முக் என்பவனே 'நசீருத்தின் ஷா' என்ற பட்டப்பெயருடன் தக்கணத்தின் இராசாவாகப் பிரகடனஞ் செய்தார் கள். முகம்மதுவின் தலேமையிலேயே ஒரு இராணுவப் படை புரேச்சிலிருந்து வந்து, பாட்சிக்காரரைத் தோற்கடித்து, அவர்களேத் தௌலதாபாத்துக் கோட் டைக்குள் அடைத்து வைத்தது. இசுமாயில் முக் என்பவனின் சகோதார்கள் உட்பட, அவர்களுட் சிலர் அசன் கங்கு அல்லது சபார் கான் என்பவனின் தலே மையில் தப்பியோடி, சூல்பர்கா என்ற இடத்தை அடைந்தனர். ஏறக்குறைய மூன்று மாதங்களின் பின் அசன் கங்கு, ஒரு பெரிய இராணுவப் படையைச் சேர்த்துப் பிடர்ர் என்ற இடத்தின்மீது படையெடுத்தான். இந்தப் படையில் வாரங்கலேச் சேர்ந்த காபய நாயக்கனின் சில ராணுவப் பிரிவுகளும் இருந் தன. இதற்கிடையில் சுசாாத்தில் நடைபெற்ற ஒரு பாட்சி காரணமாக, முகம் மது அங்கே செல்ல, அசன் அவனுடைய இராணுவத் தளபதியைக் கொன்று படையையும் தோற்கடித்துச் சுதறியோடச் செய்தான். அவன் தொலதா பாத்தை அண்மியபோது, அரசனின் படைகள் முற்றுகையைக் கைவிட்டு, மாளவ மாகாணத்திற்குச் சென்றுவிட்டன. முதுமை அடைந்துவிட்ட தக்க ணத்தின் புதிய அரசனுகிய நசீருத்தீன் இசுமாயில் ஷா, சொகுசாக வாழ விருப்பமுடையவனுகையினுல் இக்கட்டுகள் நிறைந்த தன் ஆட்சிப்பொறுப்பை, அசனுக்காகத் தயக்கமின்றித் துறந்தான். 1347 ஆம் ஆண்டு ஆவணி மாதம் 3 ஆம் திகதி, சுல்தான் முசாபர் அலாவுத்தீன் பாமன் ஷா என்ற பெயருடன் அசன், தன்னேயே இராசாவாகப் பிரகடனஞ்செய்தான். இசுபாந்தியர் என்ப வனின் **பக**னும், பாரசிக நாட்டின் புராணக் கதையொன்றில் வரும் விரனுமான

பாமன் என்பவனிலிருந்துதான் தன் வமிச பாம்பரை தோன்றியதாக இவன் குறிப்பிட்டான் எனச் சொல்லப்படுகின்றது. ஆளுல், தன்னே முன்பு அடிமை யாக்கியிருந்த 'கங்கு' என்ற பொமணனேக் கௌாவிப்பதற்காகவே தன்னேக் 'கங்கு பாமனி' என இவன் அழைத்தான் என்று பெரிசுத்தா என்பவர் குறி**ப்** படுகின்றூர்.

சுல்தான் அலாவுத்தீன் பாமன் ஷா பதினொடி ஆண்டுகள் ஆட்சிடுசய்து 1358 ஆம் ஆண்டு மாசி மாதத்தில் இறந்தான். அவன் தன் ஆட்சிக் காலத்தின் பெரும் பகுதியைப் படையெடுப்புகளிலும், தன் ஆளுகைக்குட்பட்ட நிலப்பகு தியை அதிகரிக்கவேண்டும் என்ற நோ**க்கத்துடன்** பேச்சுவார்**த்தை**களே நடா**த்** துவதிலும் செலவுசெய்தான். துக்லக் போசனுக்கு விசுவாசமாக இருந்த, அல் லது விசுவாசமாக இருப்பதாகக் காட்டிக்கொண்ட பிரபுக்கள் முதலில் அவனே எதிர்த்தனர்; ஆளுல் சில சமயத்திற் பலாத்காரம் பயன்படுத்தியும் சில வேளே யிற் கருணேகாட்டியும் விவேகமாக நடந்து அலாவுத்தீன், ஒரு சில ஆண்டுகளுக் குள்ளேயே அந்த நிலேமையை மாற்றிவிட்டான். வாரங்கலேச் சேர்ந்த காபய நாயக்கன்கூட, கௌலர்களின் கோட்டையை அவனுக்கு விட்டுக் கொடுத்து, திறை செலுத்துவதாகவும் உறுதி கொடுக்கவேண்டியதாயிற்று. முன்னதாகவே, அதாவது 1349 ஆம் ஆண்டிலேயே, அவன் விசயநகாத்தைத் தாக்கி, களைச் சூர் என்ற இடத்தைக் கைப்பற்றிவிட்டான். ஐந்து ஆண்டுகளின்பின், தன்னு டைய உறவினளுகிய மதுரையின் புதிய சுல்தானுடன் செய்துகொண்ட உடன் பாட்டின் விளேவாக, அலாவுத்தீன், விசயநகாத்தை இரண்டாவது தடவையா சத் தாக்கினுன். துங்கபத்திரை நதிவரையுமுள்ள எல்லா இராச்சியப் பகுதி களேயும் அவன் கைப்பற்றினுன் என முசிலிம் வாலாற்றுக் குறிப்புகள் கூறுகின் றன; ஆளுல், முதலாவது அரிகான் சுல்தானேத் தோற்கடிக்கான் என இந்து வாலாற்றுக் குறிப்புகள் கூறுகின்றன. அது எப்படியிருந்தபோதிலும், அலாவுத் தின் இறந்தபோது பாந்த ஒரு இராச்சியத்தின் அதிபதியாக அவன் இருந் திருக்கிறுன். அவனுடைய இராச்சியம் மேற்கே கடல் வரையும் பாந்து கோவா, இடாபல் துறைமுகங்களே உள்ளடக்கியிருந்தது. போங்கீர் கிழக்கெல்லயாக இருந்தது. பென்கங்கையும் கிருட்டிணேநதியும் வடக்கெல்லேயாகவும் தெற் கெல்லேயாகவும் இருந்தன. முசிலிம்களின் உலகத் தலேவராகிய காலிப்பினுடைய அங்கீகாரத்தையும் அவன் பெற்றிருந்தான். அவனுடைய நாணயங்களிற் காணப்பட்ட ' ஓர் இரண்டாம் அலெக்சாந்தர் ' என்ற கற்பனேக் குறிப்பிலிருந்து அவன் மேலும் நாடுக்ஃாப் பிடிக்கத் திட்டமிட்டிருந்தான் என்பதைக் காண முடிகின்றது. ரூல்பர்கா என்ற இடத்தைத் தன் தலேநகாமாக்கி, சிறந்த கட்டடங்களால் அதை அழகுபடுத்தத் தொடங்கினுன். தன்னுடைய இராச்சி யத்தை நான்கு மாகாணங்களாகப் பிரித்து நிர்வாகத்தை ஒழுங்குபடுத்தினுன். ஒவ்வொரு மாகாணமும் ஒவ்வொரு தேசாதிபதியின் கீழ் இருந்தது. குல்பர்கா, தௌலதாபாத்து, பிடார் ஆகிய மூன்று மாகாணங்களும் அவ்வவற்றின் முக் கிய நகரங்களின் பெயரையே கொண்டிருந்தன. போர் என்பது நான்காவது மாகாணத்தின் பெயராகும்.

அலாவுத்தீனுக்குப் பின், அவனுடைய மூத்த மகனுகிய முதலாம் முகம்மது (1358—77) அரசுகட்டிலேறினுன். முறையான நிர்வாகியாகவும் விடாமுயற்கி யுடையவஞாவும் இருந்த இவனுல் ஏற்படுத்தப்பட்ட அமைப்புகள், இவன் இறந்ததன்பின்பும் நிலேத்து நின்று, பிற்கால இராச்சியங்களின் அரசியலமைப் பின்மேற் செல்வாக்குடையனவாயிருந்தன. பெசவா உட்பட, எட்டு மந்திரிகள் அடங்கிய ஒர் ஆலோசனேச் சபையை அமைத்தான். மாகாண நிர்வாகத்தைப் பெரிய அளவில் பகிர்ந்து கொடுத்தான். அரசன் பலமுடையவனுகவும், இராச் சியத்தில் அடிக்கடி சுற்றுப்பிரயாணத்தை மேற்கொள்ளக்கூடியவனுகவும் இருந்த வளைக்கும் இந்த நடவடிக்கை நிர்வாகத் திறமைக்கும் பரிபூரணமான ஆட்சிக்கும் வழிவகுப்பதாக இருந்தது. ஆனுல் இதேநடவடிக்கையே முடிவில், இராச்சியங்கள் பிரிந்து போவதற்கும் காரணமாக இருந்தது. மெய்காப்பாளர் படையை நான்கு பிரிவுகளாகப் (நௌபாத்துகள்) பிரித்து ஒவ்வொரு பிரிவும் முறையின்படி ஒரே முறையில் நான்கு நாட்களுக்குக் கடமைபுரியும்படி திருத் தியமைத்தான். வழிப்பறிக் கொள்ளேக்காரரை அடக்குவதற்குக் கடுமையான நடவடிக்கைகளே மேற்கொண்டான். இருபதினுபிரத்துக்குக் குறையாத கொள் ஃாக்காரர் கொல்லப்பட்டதன்பின்பே, பொதுவீதிகள் எல்லாம் கொள்ளேக்காரர் களிடமிருந்த பாதுகாக்கப்பட்ட **திருத்தி, சுல்தானுக்கு ஏற்பட்டது**. குல்பர் காவிலுள்ள பெரிய மசூதி 1367 இல் இவனுல் கட்டிமுடிக்கப்பட்டது. "மிகப் பெரிய திண்மையான உருவமுடைய, பார்ப்போரின் இதயத்தில் பதியும் உன் னதமான கட்டம்" என வர்ணிக்கப்படும் இந்த மசூதி ஒன்றுக்கே திறந்த முன் றில் இல்லே. இந்தியாவிலுள்ள மற்றெல்லா மசூதிகளிலும் சிறந்த முன்றில் உண்டு. 1361 ஆம் ஆண்டில், தன் தாயாரை மெக்காவிற்கு அனுப்பியதன் மூலம் எதிப் திலுள்ள பொம்மைக் காலிப்பின் அங்கீகாரத்தைப் பெற்றுன்.

தெலுங்காளுவின்மீதும் விசயநகாத்தின்மீதும் முகம்மது போர்தொடுத்தான். தௌலதாபாத்தில் ஏற்பட்ட ஒரு பாட்சியையும் அவன் அடக்கவேண்டியிருந் **தது.** அயலிலேயுள்ள இந்து அரசர்கள் விரோதமான செய்திகளே அனுப்பினுர் கள். கௌலரின் கோட்டையைத் திரூப்பிக் கொடுக்கும்படி காபய நாயக் கன் பயமுறுத்திக் கேட்டான்; இறயிச்சூர் இடைநிலத்தைத் திருப்பி ஒப்ப டைக்கும்படி புக்கன் கேட்டான். இந்த இரண்டு இடங்களும் இவர்களிடயிருந்து முகம்மதுவின் முன்னுேற் கைப்பற்றப்பட்டிருந்தன. தில்லி அரசனுடன் சேர்ந்து முகம்மதுவுக்கு எ**திராக** நடவடிக்கை எடுக்கப்போவதாகவும் இருவ ரும் பயமுறுத்தினர்கள். அவர்கள் அனுப்பிய தூதுவர்களேத் தன்னுடன் பதி னெட்டு மாதங்கள்வரை தடுத்து வைத்திருந்த முகம்மது, அதற்குள் தான் செய்யவேண்டிய ஆயத்தங்களேச் செய்து முடித்தான். தன்னுடைய சிற்றாசர் களான அவர்கள் இருவரும், தான் பதவியேற்றகாலேயில் வழக்கமாக அனுப் பும் டரிசுப் பொருட்களே ஏன் அனுப்பவில்லே என்பதற்கான விளக்கத்தை இரு வரிடமும் கோரினுன். அந்தத் தவற்றை நிவர்த்தி செய்வதற்காக, அவர்களிட முள்ள யானேகள் எல்லாவற்றின்மீதம் பொன்னேயும் ஆபாணங்களேயும் மற் றைய செல்வங்களேயும் ஏற்றி அனுப்பும்படியும் திமிருடன் செய்தியனுப்பினுன்.

இதற்குப் பதிலாக, காபயநாயக்கன், தனது மகனை விநாயகதேவனின் (சில குறிப்புகளின்படி நாகதேவனின்) தலேமையில் கௌலநாட்டிற்கெதிராக ஒரு படையை அனுப்பினன். புக்களுல் அனுப்பப்பட்ட இருபதினுயிரம் குதிரை கள் இப்படைக்கு உதவியாகச் சென்றன. இருந்தும், விநாயகதேவன் பகதூர் கான் என்பவளுல் தோற்கடிக்கப்பட்டான். வாரங்கலிற்கு வந்த பகதூர் கான் தெலுங்கானவை விட்டுச் செல்லும்போது, 100,000 பொற்கட்டிகளேயும் 26 யானேகளேயும் எடுத்துக்கொண்டு சென்றுன். இது இரண்டு நாடுகளிடையேயும் நிரந்தா மனவேறுபாட்டையும் நீடித்த பகையையும் விளேவித்தது. உதாரண மாக, குல்பர்காவிற்குக் கொண்டு செல்லப்பட்ட ஒரு குதிரைக் கூட்டத்தை, விநாயகதேவன் வில்கொடுத்து வலுக்கட்டாயமாக வாங்கிவிட்டான் என 1362 ஆம் ஆண்டில் குதிரை வியாபாரிகள் சிலர் முகம்மதுவிற்கு முறையிட்டனர். உடனே முகம்மது, அந்த இத்து இளவாசனேப் பிடித்துச் சிரச்சேதஞ் செய் தான்; தெலுங்கானைன் பெரும்பகுதிக்கும் அழிவை ஏற்படுத்தினுன். இவற் ரூல் முகம்மதுவிற்கும் பாரதாரமான நட்டங்கள் ஏற்படாமனில்லே.

முகம்மதுனிற்கு வேறு இக்கட்டுகளும் ஏற்பட்டன. தெலுங்காளுளிற்குள் அவன் புகுந்திருந்த வேளேயில், அவனுடைய மைத்துனனும் தௌலதாபாத் தின் தேசாதிபதியுமாகிய **பக்கி**ரம் கான் மசன்டாாணி என்பவன் கலகம் விளே வித்தான். பொது எதிரியான முகம்மதுவை முறியடிப்பதற்காகக் காயப நாயக் கனுடன் சேர்ந்து, தில்லிக்குச் செய்தியனுப்பி, பைரசு துக்லக்கின் உதவியைக் கோரினுனுயினும், அங்கிருந்து உதவி கிடைக்கவில்லே. தௌலதாபாத்திற்கு எதி ாாக ஒரு படையை அனுப்பிய முகம்மது, தெலுங்காளுவிற்கு எதிராகத் தானே போர்க்களத்திற் குதித்தான். வாரங்கலும் கொல்கொண்டாவும் முற்றுகை யிடப்பட்டன. காபயநாயக்கன் காட்டுக்குள் ஒட வேண்டியவனுனை; பின்னர் அவன், முகம்மதுவுக்கு விசுவாசமாக இருப்பதாகவும், கோல்கொண்டாவை விட்டுக்கொடுப்பதாகவும், அதிக பொன்னேயும் ஏராளமான யானேகளேயும் கொடுப்பதாகவும் உறுதியளித்தான். இதன்பின்னரே இருவர்க்கிடையேயும் சமா தானம் ஏற்பட்டது. முகம்மது பின் துக்லக்கிற்கென வைத் திருந்த விலேயுயர்**ந்த நீலக்கல் பதித்த சி**ம்மாசனத்தையும் காபயநாயக்கன் முகம்மதுவிற்கு**க்** கொடுக்கவேண்டியதாயிற்று. 1365 ஆம் ஆண்டு மாச்சு 21 இல் முகம்மது பெரிய ஆரவாரத்துடன் சிம்மாசனம் ஏறி விழாக் கொண்டாடினுன். அந்த விழாவின்போது, தன்னே மகிழ்வித்த பாடகர்களுக்கும் நடனாமணிகளுக்கும், விசயநகாத்துத் திறைசேரிக்கு உண்டியல் அனுப்பி, இதன் மூலம் பணம் கொடுக்கப்பட வேண்டும் எனக் கட்டளேயிட்டான் எனவும் மந்திரிமார்களின் எதிர்ப்ையும் பொருட்படுத்தாது, முன்போசனேயில்லாத அந்தக் கட்டளேயை அப்படியே நிறைவேற்ற வேண்டும் என்று பிடிவாதமாக இருந்தான் என்றும் பெரிசுத்தா கூறுகின்றுர். அவனுடைய தாதுவன், உண்டியலே விசயநகாத்திற்கு எடுத்துச் சென்றபோது, புக்கன் (பெரிசுத்தாவின் குறிப்பின்படி திருட்டிண சாயர்) அவனே ஒரு கழுதையிலேற்றி, நகர் முழுவதும் பவனிவாச் செய்தான். அதன்பின் புக்கன், துங்கபத்திரையைக் கடந்து முத்கல் என்ற இடத்தைக் கைப்

தென் இந்திய வரலாறு

பற்றினுன். இதனுல் ஆத்திரமடைந்த முகம்மது, தன் உணர்ச்சியை அடக்க முடியாது, ஒரு சிற படையுடன் புக்கனுக்கு எதிராகப் போர்தொடுத்தான். எதிரிகளுடன் பொருதி நாட்டைக் காக்கும்படி தன் காலாட்படைகளேப் போர்க் களத்தில் நிறுத்திவிட்டு, புக்கன் பின்வாங்கி, தன் குதிரைப்படைகளுடன் அடோனி என்ற இடத்திற்குச் சென்றுன். பாதுகாப்பற்றிருந்த கிராம மக்க ளோக் கொள்ளேயடித்துக் கொன்ற முகம்மது, மழைக் காலத்தில் முத்கலில் தங்கினுன். அவனுடைய மற்றைய படைவீார்களும் இப்போது அவனுடன் சேர்ந்துகொண்டார்கள்; அடோனியை நோக்கி அணிவகுத்துச் சென்றுன். துங்கபத்திரைக்குத் தெற்கேயிருந்த கௌதால் என்னுமிடத்தில் 1367 ஆம் ஆண்டின் முற்பகுதியில் ஒரு போர் நடைபெற்றது. துப்பாக்கிப் பலத்தினுும் குதிரைப் படையின் வலிமையினுலும் முசிலிம் வீரர்களே வெற்றிபெற்றனர். . இந்து அரசனின் பக்கத்திலிருந்த வில்வீரர்கள், தமது ஆற்றலேக் காட்டவருவ தில் காலதாமதஞ் செய்துவிட்டனர். அத்துடன் அவர்களுடைய தளபதியாகிய மல்லிநாதன் என்பவன், போரில் காயமுற்று மாணமடைந்தான். இந்தப் போரில் இரு பக்கத்த வீரர்களாலும் துப்பாக்கி உபயோகிக்கப்பட்ட தென் றும், துப்பாக்கியை இயக்கியவர்கள், பொதுவாக, ஐரோப்பியராகவும் ஒட் டோம துருக்கியாாகவும் இருந்தனர் என்றும் உறுதியுடன் கூறுகின்றூர் பெரிசுத்தா. இந்தத் தோல்வியின் பின் புக்கன், முகம்மது தொடர்வதினின்றும் தப்பி, தன் தலேநகாத்திற்குள்ளே சென்று ஒளித்துக்கொண்டான். அந்தப் பெரிய நகரை முற்றுகையிடக்கூடிய பலம் இல்லாத முகம்மது, உடல்நலம் இல்லே எனப் பாசாங்கு செய்துகொண்டு பின்வாங்கினுன். அப்பொழுது புக்கன், துணிந்து முகம்மதுவைத் தாக்கிஞன்; ஆஞல் பல வீரர்களேயும் சிறிதளவு நிதியையும் இழந்துவிட்டு மீண்டும் தலேநகருள் ஒதுங்கினுன். இதற்குப்பின், விசயநகர் மக்களேக் கண்டபடி வெட்டிக்கொல்லத் தொடங்கிய முகம்மது, தான் முன்பு அனுப்பிய உண்டியலுக்குரிய பணத்தை, விசயநகா மன்னன் கொடுக்கும்வரை, தன் கொலேத் தொழிலே நிறுத்தப்போவதில்லே என அறிவித் தான். அவனுடைய கோரிக்கைக்குப் புக்கன் சம்மதிக்கவே, போர் நின்றது. பத தாயிரம் பிராமண்க் குடும்பங்கள் உட்பட, நான்கு இலட்சம் இந்துக்கள் அந் தப் படுகொஃயின்போது உயிர் இழந்தனர். மிகப் பெருந்தொகையானேர் படு கொலேசெய்யப்பட்டதினுல் அதிர்ச்சி அடைந்த இரு தாப்பினரும் எதிர்காலப் போர்களில், அவற்றில் ஈடுபடாத சாதாரண மக்களே ஒன்றுமே செய்வதில்லே என உடன்படிக்கை செய்தனர். சில சமயங்களில் மீறப்பட்ட பொழுதிலும், இந்த உடன்படிக்கை, இரண்டு இராச்சியங்கட்கிடையிலுமிருந்த நீடித்த பகை மையின் பயங்காத் தன்மையைக் குறைப்பதற்கு ஓாளவு உதவியாக இருந்தது.

விசயநகா இராச்சியத்துடன் முகம்மது தொடுத்த போர்களேப் பற்றிப் பெரிசுத்தா தரும் விபாங்களே நாம் அப்படியே ஏற்றுக்கொள்ளமுடியாது. முகம் மது பெருந்தொகையாக வெளியிட்ட பொற்காசுகளே அங்குள்ள இந்து வங்கி யாளர், அயல்நாட்டு அரசர்களின் தூண்டுதலிலை, உருக்கிவிட்டார்கள் என **நடந்திருக்க** முடியாத ஒரு கதையைக் கூறி, அதுவே முதலாவது போரின் கா**ர**  ணம் என்கிரூர் பெரிசுத்தா. இரண்டாவது போரைப் பற்றிக் கூறும்போது, விசய நகரத்தின் அரசஞக இருந்தவன் கிருட்டிணராயர் என்றும், அவருடைய தனபதியின் பெயர் போசுமால் என்றும் குறிப்பிடுகின்ரூர். ஆஞல், வரலாற்றுக் குறிப்புகளில் போசுமால் என்ற பேர்வழி எவரும் இருந்ததாகத் தெரியவில்லே. பெரிசுத்தாவின் கூற்றுப்படி, இரண்டாவது யுத்தத்தின் முடிவில் ஏற்பட்ட உடன்படிக்கையால், கிருட்டிணே நதிதான் இரண்டு இராச்சியங்களுக்குமிடையே யான எல்லே என்று ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டது. அப்படியாயின், கிருட்டிணே நதிக் கும் துங்கபத்திரை நதிக்குமிடையேயுள்ள நிலப் பகுதியின்மீது விசயநகா இராச்சியம் உரிமையுண்டதாயிருந்திருத்தல் வேண்டும். ஆஞல் முகம்மது, போரில் ஒரே சோக வெற்றியீட்டிஞன் என்ற பெரிசுத்தாவின் கூற்றை நம்புவ தாஞல், மேற்கூறியபடி உரிமை இருந்திருக்க முடியாது.

விசயநகாப் போர் முடிந்தபின் முகம்மது, தௌலதாபாத்தில் நடந்த புரட்சி யைச் சுலபமாக அடக்கிஞன்; தப்பியோடிய பக்கிரம் கான் குஜராத்தின் எல் லேக்குச் செல்லுமளவும் அவனேத் தூத்திச் சென்றுன்.

புறசமயிகளேக் கொடுமையாக நடாத்திய முகம்மதுவுக்கு பெரிசுத்தாவிட மிருந்து நற்சான்றிதழ் கிடைக்கின்றது. சமயக் கோட்பாடுகளுக்கு மாருன வாழ்க்கை வாழ்ந்தபடியால் முகம்மது இறந்தானை, பர்கானிமா சீர் என்ற தாலின் ஆசிரியர் கூறுகின்ரூர்; அவன் அளவிற்கு மீறி மதுவைக் குடித்ததையே சமயக் கோட்பாடுகளுக்கு மாருன வாழ்க்கை எனக் குறிப்பிடுகின்ரூர் போலும். அவனுடைய ஆட்சியின்போது, உள்நாட்டு விவகாாங்கள் அனேத்தும் சைபுத் தீன் கோரி என்பவனுற் கவனிக்கப்பட்டு வந்தன. முதலாவது சுல்தானுக்கு நல்ல முறையில் பணிபுரிந்த சைபுத்தீன் கோரி ஆருவது சுல்தான் பதவியேற் கும் வரை தொடர்ந்தும் பதவியிலிருந்து, நாறு வயதிற்கு மேல்தான் இறைதான்.

முகம்மது விற்குப் பின் அரசனை அவனுடைய மூத்த மகன் முசாகீட், விசய நகா அரசனிடம் நாடு தரும்படி பயமுறுத்திக் கேட்டு, அவனுடைய ஆத்திரத் தைக் விளறிவிட்டுப் பின் அந்த நாட்டின்மீது போர்தொடுத்தான். புக்கன், போரி டுவதைத் தந்திரமாகத் தவிர்ப்பதன் மூலம் எதிரியைக் களேப்படையச் செய்து விட்டுக் கடைசியில் தன் தலேநகாத்திற்குள் ஒதுங்கினுன். நகரின் வெளிப்புறக் காவலணிகளே வென்ற முசாகேட்டின் படைவீரர்கள் முடிவில் தோல்வியடைந் தனர். ஒன்பது மாதங்களாக அடோனி முற்றுகையிடப்பட்ட போதும் வெற்றி கிட்டவில்லே. இதைத் தொடர்த்து சில நாட்கள் அமைதி நிலவியது. விசயநக ரத்தைத் தாக்கியபொழுது, திறமையற்ற முறையில் நடந்துகொண்டதற்காக, தனது மாமனை தௌத்கான் என்பவனே முசாகீட் கண்டித்தான். பழிக்குப் பழிவாங்க நினேத்த தௌக்கான், சதி செய்து 1378 ஆம் ஆண்டு ஏப்பிரில் மாதம் 15 ஆம் திகதி முசாகீட்டைக் கொலேசெய்துவிட்டு, தன்னேயே அரச னைக்கிக்கொண்டான். எனினும், இது நடந்து ஒரு மாதத்திற்குள்ளேயே, முசா

 $\mathbf{274}$ 

## தென் இந்திய வரலாறு

கீட்டின் சகோதரி, தௌத்தாணச் சதிசெய்து கொலே செய்வித்தாள். பின், முத லாம் அலாவுத்நீனின் இன்ய மகஞுகிய இரண்டாம் முகம்மது அரசஞுகப் பிர கடனம் செய்யப்பட்டான்.

இாண்டாம் முகம்மது ஒரு சமாதானப் பிரியன்; மதத்திலும் கவிதையிலும் ஈடுபாடுடையவன். பாரசீகக் கவிஞராகிய கவிசு என்பாருக்குப் பல பரிசுப் பொருள்களே அனுப்பியதுடன் தன் விருந்தினராக வரும்படி ஓர் அழைப்பும் அனுப்பிஞன். அழைப்பை ஏற்று வந்த கவிஞர், பாாசீகக் சூடாவில் வீசிய புய லிருற் பயமுற்று, பிரயாணத்தைத் தொடராது திரும்பிச் சென்றுவிட்டார். விரும்பத்தகாத சில குணமுடையவனுகவும் இரண்டாம் முகம்மது விளங்கினுன்: 1387 ஆம் ஆண்டுக்கும் 1395 ஆம் ஆண்டுக்குமிடையே ஏற்பட்ட உணவப் பஞ் சத்தின்போது, தன்னுடைய முசிலிம் குடிமக்கட்கு மட்டும் நிவாாணம் அளித் தது அவ்வளவு விரும்பத்தக்க குணமாகத் தெரியவில்லே. 1397 ஆம் ஆண்டு எப்பிரில் மாதத்திற் காய்ச்சலிஞல் இரண்டாம் முகம்மது இறக்க, பதினேமு வயது நிரம்பிய அவனுடைய மூத்த மகன், கியாசுத்தின் அரசுகட்டிலேறிஞன். அவனிடம் மனத்திண்மையிருந்தது, ஆனுல் முன்யோசனே இருக்களில்லே. இாண்டு மாதங்களுக்குள்ளாக (யூன் 1397) கியாசுத்தினேக் குருடாக்கி, சிம்மா சனத்திலிருந்து இறக்கிய துருக்கி அடிமையாகிய தாகல்சீன் என்பவன், கியாசுத் தீனின் ஒன்றுவிட்ட இளேய சகோதானுகிய சம்சுத்தீன் தௌத் என்பவனேச் சிம்மாசனத்திலிருத்தித் தன்னே இராசப் பிரதிநிதியாகவும் ஆக்கிக்கொண்டான். முதலாம் அலாவுத்தீனின் போர்களும் இரண்டாம் முகம்மதுவின் பெண்களே விவாகஞ், செய்தவர்களுமான பைாசு, அகமது ஆகிய சகோதார்கள், அடிமை ஒருவனின் ஆதிக்கத்திலிருந்து அரச பாம்பரையைக் காற்பாற்ற விரும்பினர் கள். ஆரம்பத்தில் சிறிது தோல்வியடைந்தனராயினும், பின் (நவம்பர் 1937) தூகல்சினேயும் அவனுடைய எசமானேயும் அரண்மனேயில் வைத்தே தோற்கடித் தார்கள். தாசுத்தீன் பைசசு ஷா என்ற பெயருடன் பைசசு அசசஞனுன்.

பைசசு தேகபலமும் சுர்மதியும் படைத்தவன். பாமனி அரசர்களுள் பைரசே மிகச் சிறந்தவன் எனப் பெரிசுத்தா கருதுகிருர். " நீதியும் பாந்த மனப்பான் மையுமுடைய நல்ல அரசனுகிய பைரசு, குருன் வேத நூலப் பிரதிபண்ணி அதன்மூலம் வருவாய்பெற்று வாழ்ந்தான். அவனுடைய அந்தப்புர மகளிர், உடைகள் தைத்து விற்று வந்த வருவாயில் வாழ்ந்தார்கள்" எனப் பர்காணி மாசீர் என்ற நூலின் ஆசிரியர் சுறுகின்ரூர். ஆளுல் இவை, மிகைப்படுத்தப்பட்ட மதிப்பீடுகளாகும். பைரசு அதிகமாகக் குடித்தான் என்பதில் ஐயமில்லே. அவன் ஆட்சிப்பொறுப்பை ஏற்று, ஆண்டுகள் கழிய, அவனுடைய நடத்தையும் கீழ் நீல்யடைந்தது. அளளிற்கு மீறிய மாதருறவினுல், அதிகபலம் வாய்ந்த தன் தேகத்தையும் கெடுத்துக்கொண்டான். வீம நடுக்கரையில் பைரசபாத்து எனும் புதியதொரு நகரை நீர்மாணித்து, அங்கே, பல்வேறு இனத்தைச் சேர்ந்த பெண்கள் நிறைந்த அந்தப்பாம் ஒன்றை அமைத்தான். பல மொழிகளிற் பாண்டித்தியம் படைத்தவனைப் பாராட்டப்படும் பைரசு, ஒவ்வொரு வைப் பாட்டியுடனும் அவளது சொந்த மொழியிலேயே உளையாடினுன். தன் சகோதா ஞ<sup>டி</sup>ய அகமதுவை முதன் மந்திரியாக்கி, நிர்வாகம் சிறப்புற நடைபெ**றுவத**ற்கு வழி வகுத்தான். முக்கிய பதவிகளில், பிராமணர்களே நியமிப்பதற்கும் அவன் தயங்கவில்லே.

1395 இ**ல் இரண்டா**ம் அரிகான், இறயிச்சூர் இடை நிலத்தின்மீது படை யெடுத்தான். அதே வேளேயில், கிருட்டிணே நதியின் வடகரையிலிருந்த கோலி யர் ஓர் இந்துவின் தலேமையில் பாட்சி செய்தனர். கோலியரின் பூரட்சி நசுக் கப்பட்டது. ஆளுல் அரிகானுக்கு எதிராக, பைரசுக்கு உதவி புரிய, பிரார், தௌலதாபாத்து ஆகிய இடங்களிலிருந்து வந்த படைகள், பிராரை முற் றுக்கையிட்ட கோள நாட்டைச் சேர்ந்த கொண்டுராசாவை எதிர்ப்பதற்காகத் திருட்பிச் செல்ல வேண்டியதாயிற்று. கிருட்டிணே நதியை நோக்கி முன்னேறிய பைசடம் பன்னீராயிரம் குதிரைகள் மட்டுமே இருந்தன. தென்கரையில் முகா மிட்டிருந்த அரிகானிடம் மிகப் பெரிய படையிருந்தது; ஆனுல் அப்படையின **சி**டம் ஒழுங்கு முறையும் கட்டுப்பாடும் இருக்கவில்லே. எதிரிகள் பார்த்து**க்** கொண்டிருக்கும்போதே நதியைக் கடந்து அக்களைக்குச் செல்வதிலுள்ள இக் கட்டுகளேப் பைரசு உணர்ந்தான். அப்போது, குவாசி சிராயுத்தின் என்பவன், ஒரு தந்திரத்தைக் கூறித் தானே அதை நிறைவேற்றவும் முன்வந்தான். பாழுதுபோக்கிற்காக நடனமாடுபவர்களேப்போல், சொயுத்தினும் அவனுடைய அநேக நண்பர்களும் மாறுவேடம்பூண்டு, எதிரியின் முகாமிற்குள் நுழைந்தனர். தமது நடனத் திறமையால் மிக விளைவில் அவர்கள் பேரும் புகழும் ஈட்டி அரி கானின் மகனுக்கு முன்னுல் நடனமாடுவதற்கு அனுமதி பெற்றூர்கள். வெறும் வாளுடன் ஒரு தடவை நடனமாடி, பின், திடீரென்று அரசகுமாரன் மேல் பாய்ந்து அவனேக்கொன்றுர்கள். இந்துக்களின் முகாமில் பெரும் குழப்பம் ஏற் பட்ட இவ்வேளேயில், எந்தவித எதிர்ப்புமின்றிப் பொசினுல் ஆற்றைக் கடப் பதற்கு, முடிந்தது. பரிதாபமான சூழ்நிலேயில் இறந்த தனது மகனின் சடலத் தைக்கொண்டு, அரிகான் விசயநகாத்துக்கு ஓடினுன். பொசு அவனேப் பின் தொடர்ந்து சென்று பதினுயிரம் புராமணர் உட்படப் பலரைக் கைதியாக் கினுன் ; பின், பெருந்தொகையான பணத்தை ஈடாகப் பெற்றுக்கொண்டு அவர் களே விடுதலே செய்தான். அக்துடன் சண்டையும் நின்றது. இறயிச்சூர் இடை நிலத்தைக் குல்பர்கா என்ற தன் சொந்த மாகாணத்திலிருந்து பிரித்த பைரசு, பலாத்கான் என்பவனே முதலாவது இராணுவத் தேசாதிபதியாக நியமித்தான்.

மிக விளைவிற் கோள நாட்டு அரசனுகிய நாசிங்கனுக்கு எதிராக ஒரு வெற்றி காமான படையெடுப்பை நிகழ்த்திஞன். பைரசு, நாசிங்கன் நாற்பது யானே களேயும் பெருந்தொகையான பணத்தையும் தன் மகளேயும் பைரசுவின் கைகளில் கொடுத்தபின்பே, அவனுடன் சமாதானமாக இருக்க முடிந்தது. 1401 ஆம் ஆண்டில் பொசு, பரிசுப் பொருட்கள் பலவற்றுடன் ஒரு தாதக் குழு வைத் திமூரிடம் அனுப்பினுன் "தக்கணம், மாளவம், குஜராத் ஆகியவை பைரசுக்கு வெகுமதியாகக் கொடுக்கப்பட்டன" என்ற அரச கட்டளேயைத் திமூர் பெறப்பேத்தான். இதனுற் பயமுற்ற மாளவ, குஜராத் மன்னர்கள் அரிகா தைடன் பேச்சுவார்த்தைன் நடாத்தினர். இரண்டாம் அரிகானும் தன் திறை

#### தென் இந்திய வரலாறு

யைக் கொடுக்காது பைாசை வெற்றிகாமாக எதிர்த்தான். வடக்கிலிருந்து தனக்கு எதிராகப் படைவாலாம் எனப் பயந்த பைரசு, அரிகானே எதுவுமே செய்யாது விட்டான். 1404 ஆம் ஆண்டில் அரிகான் இறக்க, அதற்கு இரண் டாண்டுகளின்பின், அவனுடைய மகனுகிய முதலாம் தேவராசன் அரசனுன். முத்கலேச் சேர்ந்த ஒரு பொற்கொல்லனின் மகளே அடைய விரும்பிய தேவ **ா**சன் ஒரு போரைத் தொடக்கிஞன் எனப் பெரிசுத்தா கூறுகின்*று*ர். வலுக் கட்டாயமாக அப்பெண்ணே அடைவதற்குத் தேவராசன் மேற்கொண்ட நட வடிக்கைகள் அனேத்தும் தோல்வியடையவே, முத்கலுக்கு அண்மையிலிருந்த சில கிராமங்களேப் பாழாக்கினுன். இந்த ஆக்கிரமிப்பினுல் ஆத்திரமுற்ற பைரசு, விசயநகரத்தின் மீது படையெடுத்துத் தலநகளைத் தாக்கினுன். ஆனுற் போரில் அவன் காயமுற்று, சிறிது தூரத்திற்கப்பாலிருந்த, அரண் செய்யப்பட்ட ஒரு முகாமிற்குத் திரும்பிச் சென்றுன். நகாத்திற்குத் தெற்கே, அடோனிவரை பாந் திருந்த நாட்டை நாசஞ்செய்து கைப்பற்றும்படி தன் உதவித் தளபதிகளே அனுப்பினுன். பைரசு, தேவராசன், தன் மகளேக் கல்யாணஞ் செய்து கொடுப்ப தற்கும், பங்கப்பூர் என்ற நகரை அவளின் சீதனமாகக் கொடுப்பதற்கும், அவற்றுடன் முத்துக்கள், ஜம்பது யானேகள், ஆடலிலும் பாடலிலும் வல்ல இரண்டாயிரம் பையன்கள், பெண்கள் ஆகியோரையும் பெருந்தொகையான பணக்தையும் விடுதலேக்கீடாகக் கொடுப்பதற்கும் இணங்கியே பைரசுடன் சமாதானமாக இருக்க முடிந்தது. கல்யாணம் உரிய ஆடம்பாத்துடன் நடை பெற்றது. ஆனுல் மணமக்கள் நகாத்திலிருந்து வெளியேறும்போது, போதிய அளவு தாரத்திற்குத் தேவராசன் பைரசுடன் செல்லாதபடியால், இருவரும் கோபத்துடனேயே பிரிந்தனர். முன்பு, சண்டை ஏற்படுவதற்குக் காரணமா யிருந்த பெண்ணேத் தன்மகளுகிய அசன் கானுக்கு மணம் செய்து வைத்தான் பைரசு. ஆயினும் பொற்கொல்லரின் மகள் பற்றிய இந்தக் கதை மற்றைய சரித்திராசிரியர்கள் எவருக்குமே தெரியாது.

1412 ஆம் ஆண்டில், கொண்டிலுள்ள மாசுர் பொதேசத்தின் தேசாதிபதி பொசுக்கு எதிராகப் புரட்சி செய்தான். கொண்டிவாளுகிற்குள் தன் படையு டன் பிரவேசித்த பைரசு, புரட்சியை அடக்காமலே திரும்பிவரவேண்டியதா "ரிற்று. சமாலுத்தீன் குசைனி என்ற ஞானி, பைரசின் சகோதாளுகிய அகமது அரசுகட்டிலேறுவான் என முன்பே நிமித்தம் சொல்லியிருந்தபடியால், இப் போது அந்தச் சகோதான் தனக்கு எதிராகச் சதி செய்கின்றுனே எனச் சந்தே கித்தான் பைரசு. இரண்டு அடிமைகள், இப்போது சுல்தானுக்கு மிகவும் வேண்டியவர்கள் ஆளுர்கள். ஒருவன் அயினுல் முல்க் என்ற பட்டத்தையும் மற்றவன் நிசாமூல் முல்க் என்ற பட்டத்தையும் பெற்றுர்கள். 1417 ஆம் ஆண் டில், தெலுங்காளுகிற்கு எதிராக அனுப்பப்பட்ட படை இராசமந்திரியிலுள்ள காட்டயவேம ரெட்டி என்பவனேக் கொன்று, அந்நாட்டையும் அடிமைப்படுத் தியது. ஆளுல், விசயநகா மன்னராற் கைப்பற்றப்பட்டிருந்த பாங்கல் என்ற நாட்டிற்கு எதிராக அனுப்பப்பட்ட படை நாசமாகிவிட்டது. இரண்டு ஆண் கள் வரை நீடித்த இம் முற்றுகையின் முடிலில் நோய் ஒன்று பாவி, எண்ணற்ற பாமனி வீார்களே அழித்து விட்டது. இந்தச் சந்தர்ப்பத்தில், விசயநகாத் தாரின் வெற்றி பூரணமானதாக இருந்தது. தனது இராச்சியத்தின் கிழக்கு மாவட்டங்களிலும் தெற்கு மாவட்டங்களிலும் எதிரிகளே இருக்க விட்டுவிட்டுப் பைசசு பின்வாங்கவேண்டியதாயிற்று. இத்தோல்வி அவனே முற்றுக ஆட்டி அலேக்கழித்துவிட்டது. மனமுடைந்த அவன், தன் அறிவிற்குத் தோன்றியபடி பத்தி பூர்வமான பணிகளேச் செய்வதில் எஞ்சிய நாட்களேக் கழித்தான். இராச் சிய பரிபாலனத்தைத் தனக்கு இட்டமான இரண்டு அடிமைகளிடம் கொடுத் தான்.

அவர்களின் பதவியேற்றத்தினுல், அகமதுவின் நிலேமை ஆபத்தாகி விடவே, பசுராவைச் சேர்ந்த கலாப் அசன் என்ற பணம் படைத்த வியாபாரியுட்பட, தன் ஆதாவாளர்கள் அனேவரையும் அழைத்துக் கொண்டு தல்நகரிலிருந்து ஓடி குண். பின், கலாப் அசனின் ஆலோசனேயின்படி, கல்யாணிக்கருகிலுள்ள முகாமி லிருந்துகொண்டு, 'அரசன்' என்ற பட்டத்தை மேற்கொண்டு, தனக்கெதிராக அனுப்பப்பட்ட படைகளேத் தோற்கடித்து, தல்நகர் வரை அவற்றைத் தூத் திச் சென்றுன் அகமது. ஒன்றுமே செய்ய முடியாதபடி நோயுற்றிருந்த பைரசை, அவனுடைய படைவீரர்களே கைவிட்டுவிட்டு, அகமதுவின் பக்கம் வந்தனர். தமையனின் முடிதுறப்பை ஏற்றுக்கொண்டு அகமதுவின் பக்கம் வந்தனர். தமையனின் முடிதுறப்பை ஏற்றுக்கொண்டு அகமது வின் பக்கம் வந்தனர். தமையனின் முடிதுறப்பை ஏற்றுக்கொண்டு அகமது தமையனின் பிள்ளேகளாகிய அசன் கான், முபாரக் கான் ஆகியோளையும் பொறுப்பேற்றுன் (செத்தெம்பர், 1422). ஒரு சில நாட்களுள் பைரசு இறந்தான். அகமதுவின் கட்டளேயின்படி அவன் நஞ்சூட்டப்பட்டோ, குரல்வனே நெரிக்கப்பட்டோ கொல்லப்பட்டிருக்க வேண்டும் எனக் கூறப்படுகின்றது.

தன் பதவியேற்புப் பற்றி முன்னமேயே நிமித்தம் சொன்னவரும், தான் துன் பத்திலகப்பட்ட பல தடவைகளில் தக்க ஆலோசனே கூறியவருமான ஞானிக்கு, அகமது ஷா (1422-35) பெருந்தொகையான நன்கொடையளித்தான். பசுரா வியாபாரிக்கும் அவரைப் போன்ற மற்றைய நண்பர்களுக்கும் பதவிகளேயும் பட்டத்தையும் பரிசாகக் கொடுத்தான். ஒவ்வொரு தேசாதிபதிக்கும் இரண்டா யிரம் போர் வீரர்களின் தளபதிக்குரிய பதவி வழங்கி அவர்களே நியமித்தான். அவனுக்குக் கீழிருந்த போர்வீரர்களின் தொகை இதற்குமேற்படக் கூடாது எனக் கட்டுப்படுத்தப்பட்டது என்பது இதன் கருத்தன்று.

மூந்திய ஆட்சியின்போது நடைபெற்ற நாசங்களுக்குப் பழிவாங்குவதற்காக, விசயநகா மன்னன் விசயாாசனுக்கு எதிராகப் போர் தொடுத்தான் அகமது. துங்கபத்திரை நதிக்களையில் நடைபெற்ற ஒரு போரைத் தொடர்ந்து இரக்க மற்ற முறையில், விசயநகா இராச்சியத்தில் நாச வேலே நடைபெற்றது. பொது மக்கள் எவ்வித வேறுபாடுமின்றிக் கொல்லப்பட்டனர்; பலர் அடிமைகளாக்கப் பட்டனர்; கோவில்கள் அழிக்கப்பட்டன; பசுக்கள் கொல்லப்பட்டன–இவையே நாசநடவடிக்கையின் மூக்கிய அம்சங்களாக விளங்கின.

1423 ஆம் ஆண்டு மாச்சு மாதத்தில் அகமது வேட்டையாட வெளியிற் சென்று ஒரு கல்மாணப் பின்தொடர்ந்து சென்றபோது தன் மெய்காப்பாளரிட மிருந்து பிரிந்து விட்டான். பொதிகூலமான இந்த நோத்தில் ஓர் இந்து அரச

 $\mathbf{278}$ 

## தென் இந்திய வரலாறு

னின் குதிரைப்படை வீரர்கள் அவனேக் கண்டார்கள். ஆனுல் அவனுடைய சொந்தப் படைவீரர்களில் ஒரு பகுதியினர், அவனுக்கு விசுவாசமாக இருந்த அப்துல்காதிர் என்ற அதிகாரியின் கீழ்த் தக்க தருணத்தில் வந்தபடியால், அகமது காப்பாற்றப்பட்டான். அப்துல் காதிருக்கு, கான் சகான் என்ற பட்ட ஷும் பிரார் என்ற இடத்தின் தேசாதிபதிப் பதவியும் பரிசாகக் கொடுக்கப் பட்டன. அவனுடைய சகோதான் அப்துல் லத்தீப் என்பவன் கான் அசாம் என்ற பட்டத்துடன் பிடார் என்ற இடத்தின் தேசாதிபதியானுன். குதிரையி லேறி அம்பெய்யும் வெளிநாட்டு வில்லாளிகள் அரசனே மீட்பதில் பெரும் பங்கு கொண்டிருந்தபடியால், அன்றிலிருந்து அவர்கள் பாமனிப் படையின் மிகவும் வலிமைபடைத்த ஒரு அணியாக விளங்கிஞர்கள். பெருந்தொகையான திறைப் பாக்கியை விசயராயன், சுல்தானுக்குக் கொடுப்பதற்கு ,இணங்கியபோதுதான் விசயநகருக்கு எதிரான சண்டைநிறுத்தப்பட்டது. சுல்தான் திரும்பிச் சென்ற போது அவனுடன் சேர்ந்து விசயாரயனின் மகன் தேவராயன் கிருட்டிணே நதி வரை சென்றுன். சுல்தான் தன்னுடன் அநேகம் கைதிகளேயும் கொண்டு சென்றுன். இக் கைதிகளுள், ஆற்றல் வாய்ந்த இரண்டு பிராமண இளேஞர்கள் பிற்காலத்தில் முசிலிம்களாக மாறிஞர்கள்; ஒருவன், பிற்காலத்தில் பிராரின் முதலாவது சுதந்திர சுல்தானுக விளங்கியவன்; அகமதுநகரைச் சேர்ந்த நிசாம் சாகி பாம்பளையைத் தோற்றுவித்த அகமது என்பவனின் தந்தைதான் மற்றவன்.

1423, 1424 ஆகிய இரண்டு ஆண்டுகளிலும் மழை பொய்த்துப் பஞ்சம் ஏற்பட்டது. தலேநகருக்கு வெளியே இருந்த ஒரு குன்றின் உச்சியிலேறி, மழையை வேண்டிப் பகிரங்கமாக அகமது பிரார்த்தணேசெய்தான். அவனு டைய பொர்த்தனேக்குப் பலன் கிடைத்ததுபோலத் தோன்றவே, அவனே ஒரு தூறவி (வாலி) எனப் பலரும் அழைத்தனர். இப்படி அகமது அழைக்கப்பட்ட போதிலும், 1424 ஆம் ஆண்டின் இறுதியில் அவன் தெலுங்காளுவின் மீது படை யெடுத்து வாரங்கலேப் கைப்பற்றி, அந்நாட்டின் அரசனேக் கொன்றுன். பிடா ரின் தேசாதிபதி, அந்நாட்டின் எஞ்சிய பகுதிகளேக் கைப்பற்றி, தன் இராச்சி யத்தின் எல்லேயைக் கடற்கரை வரை நீட்டினுன். இதுவே அந்த இந்து இராச்சி யத்தின் முடிவாக இருந்தது.

1425 ஆம் ஆண்டில் அகமது, மாசுர் என்ற இடத்திற்குச் சென்று, கலகக் காரனை அதன் இராசாவுக்கு மன்னிப்பளிப்பதாக உறுதிகூறி ஆசை காட்டி விட்டு, பின் அவனேயும் அவனேச் சேர்ந்த ஆருயிரம் பேர்களேயும் கொன்ருன். அதன் பின், அகமது கொண்டிவானுவிற்குச் சென்று, அந்நாட்டைத் திடீரெனத் தாக்கி, தன் வடக்கெல்ஃயிலிருந்த கவில்கார், நாணுல ஆகிய கோட்டைகளேத் திருப்பிக் கட்டி, ஓராண்டு காலத்தை எலிச்பூர் என்ற இடத்திற் கழித்தான்; திமூரினுல் தன் சகோதானுக்குத் கொடுக்கப்பட்டிருந்த மாளவம், குஜராத் ஆகியவற்றைக் கைப்பற்றுவதற்கான ஆயத்தங்களேச் செய்தான். இந்த நோக் கத்துடன் கண்டேசு என்ற சிறிய நாட்டுடனும் நட்புறவு பூண்டான். இச் சிறிய

நாட்டின் மீது, மாளவம், குஜராத் ஆசிய இரண்டும் ஆளும் உரிமை பாராட் டின. பாமனி சுல்தானின் சிற்றாசதை இருந்த கோள நாட்டாசன் நாசிங்க?ன, 1422 ஆம் ஆண்டில், மாளவு மன்னன் சூசாங் ஷா, மாளவத்துக்கு விசுவாசமாக இருப்பதாக உறுதி கொடுக்கும்படி கட்டாயப்படுத்தினுன். திறையைச் சேகரிப் பதற்கு, 1428 ஆம் ஆண்டில், அவன் கோள நாட்டின் மீது படையெடுத்தான். நாசிங்கன், தனக்கு உதவியளிக்கும்படி அகமதுவிற்கு வேண்டுகோள் விடுத் கான். அகமது படையுடன் எலிச்பூருக்குச் சென்றுன். கோள நாட்டின் முற்று கையைக் குசாங் ஷா மேலும் வலுப்படுத்தினுன். ஒரு நம்பிக்கைத் துரோகியைக் காப்பாற்றுவதற்காக, இன்ஞொ சகோதா முசிலிமை எதிர்ப்பதிலுள்ள அறக் தைப் பற்றிய சந்தேகங்கள் அகமதுவின் மனதைத் தாக்கின. ஆகவே, நாசிங் கணக்காகப் போராடுவதைக் கைவிட்டுத் தன் சொந்த நாட்டிற்குத் திரும்பி விட்டான். அகமது பின்வாங்குகைக்குக் கோழைத்தனமே காரணமெனக் கொண்ட சூசாங் ஷா, பெரியதொரு படையுடன் அவனேத் தூத்திச் சென்றுன். தபதி நதிக் களையில், அவனே அகமது முற்றுகத் தோற்கடித்தான். இருநூற யானேகளும். குசாங்கின் முகாமிலிருந்த முழுப் பொருட்களும், அவனுடைய அந்தப்புரத்திலிருந்த அத்தனே பெண்களும் வெற்றி பெற்றவனின் கைகளில் சிக்கினர், நாசிங்கன், கோள நாட்டிலிருந்து புறப்பட்டு, தோல்வியடைந்த குசாங்கின் படைகளேப் பின்தொடா, அகமதுவும் கோள நாட்டை நோக்கிச் சென்றுன். அங்கே நாசிங்கன் அகமதுவைச் சிறப்புடன் வாவேற்றுபசரித்தான். அகமது, பலத்த காவலுடன், பெண்களேக் குசாங்கினிடமே திருப்பியனுப்பினுன்.

போரிலிருந்து திரும்பிய அகமது பிடாரில் தங்கி நின்றபோது, அந்நகர் அமர்ந்திருந்த இடமும், சுவாத்தியமும் அவனேக் கவர்ந்தன. அங்குள்ள பழைய கோட்டைக்கருகே ஒரு புதிய நகளைக் கட்டியெழுப்பத் தீர்மானித்தான். அகமதாபாத்-பிடார் என்ற அப்புதிய நகர் அவனுடைய புதிய தலேநகாமாக மாறியது. 1429 ஆம் ஆண்டில் அகமது அந்நகரிற் குடியேறிஞன். ஏறக்குறைய இந்தக் காலத்திலே, அவனுடைய மூத்த மகளுகிய அலாவுத்தீன் அகமது, கண் டேசு நாட்டைச் சேர்ந்த நசீர்கான் என்பவனின் மகளே மணஞ்செய்தான். முதலாம் அகமதுவின் கீழிருந்த குஜராத் நாட்டின்மீது காரணமெதுவுமின்றி வேண்டுமென்றே தாக்குதலே மேற்கொள்ளும்படி 1430 ஆம் ஆண்டில் அகமது ஆணே இட்டான். தக்கணத்துப் படை இரண்டு தடவை முறியடிக்கப்பட்டது. பம்பாய்த் தீவிலிருந்த மாகிம் என்ற இடத்தைப் பிடிக்க எடுத்த முயற்சிகளினுல் பெரிய நட்டம் விளேந்தது. ஆனுல் அகமது பாமனி, பிடிவாதமாகத் தனது ழுயற்சியில் தொடர்ந்து ஈடுபட்டிருந்தபடியால், குசாரத்தின் தெற்கெல்ஃயில் 1431 ஆம் ஆண்டில் அதிக போர்கள் நடைபெற்றன. இருந்தும் தக்கணத்துப் படைகள் எவ்வித அனுகூலத்தையும் அடையவில்லே. தன் சகோதரியின் மகஞ கிய செர்கான், தன் சிம்மாசனத்தைக் கைப்பற்றத் திட்டமிடுகிறுன் எனச் சந் தேகித்த அகமது, 1432 ஆம் ஆண்டில் அவனேக் கொன்றுன். முன்பு, அகமதுவின்

## தென் இந்திய வரலாறு

சகோதானுடைய பலவீனமான ஆட்சிக்கு முற்றுப்புள்ளி வைத்துவிட்டு அக மதுவே அரசனை வாவேண்டும் என அவனுக்கு ஆலோசனே கூறியவர்களுள் செர்கானும் ஒருவன்.

குஜராத்துப் போர் அகமதுவை நன்கு களேப்படையச் செய்துவிட்டது. இதை அறிந்த மாளவ மன்னன் குசாங்ஷா,கோள நாட்டைக் கைப்பற்றி நாசிங்கனேக் கொன்றுன். இந்த அவமானத்திற்குப் பழிவாங்குவதற்காக, அகமது வடக்கு நோக்கிப் படையுடன் சென்றுளுயினும், நசீர்கான் தலேயிட்டு, இருவருக்கிடை யிலும் சமாதானத்தை ஏற்படுத்தினுன். ஆளுல் சமாதான நிபந்தனேகள், எவ்ளிதத்திலேனும் அகமதுவிற்குச் சாதகமாக இருக்கவில்லே. கோள நாடு, மாளவத்திற்குத் திறை செலுத்தும் நாடாக ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டது. பிராரின் எஞ்சிய பகுதி, தக்கணத்தின் ஒரு மாகாணமாகவே தொடர்ந்து இருந்தது. இதற்குப்பின் (1424-5) அகமது, தெலுங்கானுவிலுள்ள சில குடித் தலேவர்களேத் தண்டித்துத் தனது பிள்ளேகளுள் ஒருவன் ஆட்சி செய்த மாகாணத்தில் ஒழுங்கை நிலேநாட்டினுன். அகமது தனது 64 வது வயதில், 1435 ஆம் ஆண்டில் இறந்தான். தன் கல்வி காரணமாக, வாழ்க்கையையே ஒருவித சந்தேகக் கண் ணேட்டத்துடன் நோக்கும் குணம் படைத்த அவனுடைய சகோதானுகிய பை சுவைப்போல் அல்லாது, அகமது மூடநம்பிக்கைகளுடைய ஒரு முசிலிமா**க** விளங்கினுன். நீண்ட மயிருடைய 'தூறவி' கட்கு அளவிற்கு மீறிய மதிப்பும் மரியாதையும் கொடுக்குமளவிற்கு, இலேசான மதவெறியும் அவடனிம் இருந் தது. அதே வேளேயில், அறிவையும் நகைச்சுவையையும் இரசித்து அனுபவிக்கக் கூடிய சக்தியம் அவனிடம் இல்லாமற் போகவில்லே. அகமதுவின் தாண்டுதலா லேயே, குராசானிலுள்ள இசுபராயினச் சேர்ந்த ஆசரீ என்ற கவிஞன் 'பாமன் நாமா என்ற பெயரில், அந்த அரச பரம்பரையின் வாலாற்றைக் கவிதை உரு விற் பாடிஞன். இந்நால் இப்போது கிடைப்பதில்லே. அழியாமலிருக்கின்ற சில மேற்கோள்களேப் பார்க்கும்போது, 'ஷா நாமா' என்ற நூலப் பின்பற்றியே இந் நால் எழுதப்பட்ட தென்றும், ஆனுல், ஷா நாமாவைப் போல் சிறப்பாக இருக்கவில்லே யென்றும் தெரிகிறது. அகமதுவின் மாணத்திற்கு முன்பே, ஆசரீ தன் சொந்த நாட்டிற்குச் செ**ன்று, பா**மனி வம்ச வாலாற்றை, 1462 ஆ**ம்** ஆண்டில் தான் இறக்கும்வரை தொடர்ந்து எழுதிஞன். பாமனி வம்சத்தின் இறுதிவரை, மற்றவர்களால் இவ்வாலாறு ஒழுங்காக எழுதிச் சேர்க்கப்பட்டது.

அன்னியர்களான தருக்கியர், அராபியர், முகலாயர், பாரசீகர் போன்ரேர் அரசாங்க உத்தியோகங்களிலும் இராணுவ பதவிகளிலும் ஒழுங்காக அமர்த்தப் பட்டபடியால், அவர்களுக்கும், உள் நாட்டு முசிலிம்களான தக்கணத்தாருக்கு மிடையே போட்டி ஏற்பட்டது. ஆபிரிக்க நீகிரோக்களும், ஆபிரிக்கத் தந்தை யர்க்கும் இந்தியத் தாய்மார்க்கும் பிறந்த பிள்ளேகளும் தக்கணத்தாரை ஆதரித் தனர். குஜராத்துச் சண்டையில் ஏறபட்ட நாசங்களுக்கெல்லாம் தக்கணத் தாரின் கோழைத்தனமே காரணம் என "அன்னியர்கள்" குற்றஞ் சாட்டினர். போட்டி மனப்பான்மை படைத்த இந்தக் குழுக்களிடையே இருந்த சிற தக ராறுகள் அடிக்கடி, பெரிய சண்டைகளிலும் இரத்தப் படுகொலேகளிலும் முடிந் தன. ''அன்னியர்கள்'' 'சியா' பிரிவைச் சேர்ந்தவர்களாகவும், தக்கணத்தார் 'சுனி' பிரிவைச் சேர்ந்தவர்களாகவும் இருந்தது, அவர்கட்கிடையே மேலும் கசப்பையூட்டியது. பாமனி சுல்தானிய அரசினதும், அதற்குப் பின்பு வந்த அரசுகளினதும் பலத்தைக் குறைப்பதில், இந்தச் சிறு சச்சாவுகள் பெரும் பங்கு வகித்தன.

அறவி அகமதுவின் பின், அவனுடைய மூத்த மகன், இரண்டாம் அலாவுத்தீன் (1436-58) அரசணுன். தன்னேச் சுற்றி, அன்னிய உத்தியோகத்தர்களேயே அவன் வைத்திருந்தபடியால் தக்கணத்தார், பொருமை காரணமாகச் செய்த சூழ்ச்சிகள், இவனுடைய ஆட்சிக் காலத்தில் ஏற்பட்ட பல இக்கட்டுகளுக்குக் காரணமாக இருந்தன. விசயநகா மன்னகுகிய இரண்டாம் தேவராயனிட மிருந்து, திறைப்பாக்கியைப் பெற்று வரும்படி, தனது சகோதாகுகிய முகம்மதுவை அனுப்பினை அலாவுத்தீன். பாக்கியை வசூலிப்பதில் முகம்மது வெற்றி அடைந்தான்; இவ் வெற்றி, அவனுடைய மனதில் மேலும் ஆசையை வளர்த்தது. தனக்கும் சுல்தானளவு சமமான அதிகாரம் வேண்டும் அல்லது இராச்சியத்தில் அரைவாசி தனக்கும் கொடுபடவேண்டும் என உரிமைக்குரல் எழுப்பினுன். இதனுல் ஏற்பட்ட சண்டையில், முகம்மது தோற்கடிக்கப்பட்டான யினும், அலாவுத்தீன், அவணே மன்னித்து, இறயிச்சூர் இடை நிலத்தின் தேசாதி பதியாக்கினுன். அதற்குப் பின், என்றுமே முகம்மது தனது சகோதானிடம் விசுவாசமாக இருத்தான்.

கொங்கண நாட்டின் சில பகுதிகள் 1437 ஆம் ஆண்டிற் கைப்பற்றப்பட்டன. சங்கமேசுவாம் என்ற இடத்தின் இராசா, தன் மகளேச் சுல்தானுக்கு மணஞ் செய்து கொடுத்தான். கண்டேசைச் சேர்ந்த நசீர்கானின் மகளாகிய தன் முதல் மனேவியினும் பார்க்க இவளேயே அதிகமாகச் சுல்தான் நேசித்தான். இந்த உதாசீனத்திற்குப் பழிவாங்கும் நோக்குடன், நசீர்கான், பிராரின் மீசு படை யெடுத்து, அந்த மாகாணத்திலுள்ள கான் சகான் என்பவனே நானைக் கோட்டையுள் அடைத்து வைத்தான். இந்தச் சந்தர்ப்பத்தில், மிகவும் கவன மாக இருக்கும்படி சுல்தானுக்குத் தக்கணத்தார் ஆலோசணே கூறினர். தௌல தாபாத்தின் தேசாதிபதியும், அன்னியர் படைத்தலேவனுமான மாலிக்குத் துச் சார் காலப் அசன் பசுரி என்பான் தக்கணத்தார் எவருமின்றி, அன்னியர் படையை மட்டும் தன்னுடன் அனுப்புவதாயின் தான் போர்க்களத்தில் இறங் கத் தயாராக இருப்பதாக அறிவித்தான். அவன் கேட்டபடியே படை அனுப்பப் பட்டது. அவன் மெச்சத் தகுந்த வெற்றி ஈட்டினுன். இதன் விளேவாக, அன்னி யர் படையின் உயரிய நிலே, உறுதிப்படுத்தப்பட்டதாகத் தோன்றியது. சிம் மாசனத்தின் வலப் பக்கலில் இடம் பெறும் கௌாவத்தை அவர்கள் அடைந் தார்கள். தக்கணத்தார் இடப்பக்கத்திற்குத் தள்ளப்பட்டனர்.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

### தென் இந்திய வரலாறு

இதற்கிடையில், இரண்டாம் தேவராயன், தன் படையைத் திருத்தியமைத்து, மற்றெல்லாப் படைகளேயும் விட வலிமையடையதாக ஆக்கிஞன். 1443 ஆம் ஆண்டில், அவன் இறயிச்சூர் இடைநிலத்தின் மீது படையெடுத்து, முத்கலேக் கைப்பற்றி இறயிச்சூரையும் பங்கப்பூரையும் முற்றுகையிட்டு, பிசப்பூர், சாகர் முதலிய இடங்கள் வரை உள்ள நிலப்பகுதியைப் பாழாக்கினுன். அலாவுத்தீன் அவனே அணுகிவாவே, தேவராயன் முத்கலுக்குப் பின்வாங்கிச் சென்றுன். மாலிக்குத் துச்சார் இறயிச்சூர், பங்கப்பூர் ஆகியவற்றின் முற்றுகையை முறி யடித்தான். இதைத் தொடர்ந்து, இருபக்கத்துப் படைவீரர்கட்குமிடையே *மூன் றட்டா தங்களுக்குள் மூன் றடதடவை போர் நிக*ழ்ந்தது. முதலாவது போரி**ல்** இந்துக்கள் வென்றுர்கள். இரண்டாவது போரில் முசிலிம்களுக்கு வெற்றி கிடைத்தது. மூன்றுவது போரில் தேவராயனின் மூத்த மகன் கொல்லப்பட்டு, அவனது படையைச் சேர்ந்த இரண்டு அதிகாரிகள் பிடிக்கப்பட்டுச் சிறையி லிடப்பட்டனர். ஆனுல், அந்த இரண்டு அதிகாரிகளுக்குப் பதிலாக, இரண்டு இலட்சம் இந்துக்கள் கொல்லப்படுவார்கள் என்ற செய்தியைச் சுல்தான் அனுப்ப, தேவராயன் அவனுடன் சமாதானமாக இருக்க உடன்பட்டான் ; இனி மேல் ஒழுங்காகத் திறை கொடுக்கவும் சம்மதித்தான்.

வயது போகப் போக, அலாவுத்தீனின் நடத்தையும் கீழ் நிலேயடைந்தது. அர சியல் அலுவல்களேப் புறக்கணித்து, ஒரேயடியாகச் சிற்றின்ப நுகர்ச்சியில் ஆழ்ந்தான். தக்கணத்தார், இதைத் தமக்கு அனுகூலமாகக் கொண்டு, அன்னிய ரின் ஆட்சியை அழித்தொழிப்பதற்குச் சூழ்ச்சி செய்தனர். 1446-7 ஆம் ஆண் டில், கொங்கண நாட்டிற்கெதிராக, மாலிக்குத் துச்சார் தலேமையில் ஒரு படை அனுப்ப ஒழுங்கு செய்யப்ப**ட்டது. தக்**கணத்துப் படையினர், சங்கமேசுவ**ர** இசாசாவுடனும் வேறொர இந்து அரச குமாரனுடனும் சேர்ந்து செய்த சூழ்ச் சியிஞல், அந்தப் படை தோல்வியடைந்தது; மாலிக்குத்துச்சார் உட்பட ஏராளமான அன்னியர்கள் கொல்லப்பட்டனர். இதிலிருந்து தப்பிப் பிழைத்த வர்கள், பூனுவிற்கு வடக்கேயுள்ள சாகன் கோட்டையில் ஒன்று சேர்ந்தார்கள். ஆனுல் தேசத் துரோக வேஃகளில் அவர்கள் ஈடுபட்டிருக்கிறுர்கள் எனப் பொ**ய்** யான குற்றத்தைச் சுமத்தி, அவர்களேக் கொல்வதற்குச் சுல்தானின் அனுமதி பைத் தக்கணத்தார் பெறமூர்கள். அதன்பின் விருந்து ஒன்றில் எல்லா அதிகாரி களேயும், 1200 சய்யீதுகளேயும் மற்றும் ஆயிரம் அன்னியர்களேயும் ஏராளமான பிள்ளேகளேயும் உபாயமாகப் படுகொலே செய்தார்கள். தங்களின் சூழ்ச்சிக்கு இரையானவர்களின் மனேவிகளேயும் பெண்களேயும் பொருட்களேயும் தமக்குச் சொந்தமாக்கிக் கொண்டனர். குவாசிம் பெக் என்பவனும் வேறு இரண்டு அதி காரிகளும் உட்பட, இதிலிருந்து தப்பிய சொற்பத் தொகையினர், நடந்த நிகம்ச்சிகள் பற்றிய உண்மையான தகவலே, ஏதோ ஒருவகையாகச் சுல்தானு க்கு அறிவித்தார்கள். மனவியாகூலமடைந்த சுல்தான், தக்கணத்தாரின் தலே வர்களேச் சிரச்சேதஞ் செய்து, அவர்களின் குடும்பங்களே அதிக ஏழைமை நிலே க்குக் கொண்டு வந்தான். குவாசிம் பெக், தௌலதாபாத்தின் தேசாதிபதி

யானுன். அவனுடைய தோழர்கள் இருவரும் உயர்பதனியில் அமர்த்தப்பட்டனர். அன்னியரின் மதிப்பும் பதவியும் மீண்டும் உயர்ந்தன. இசுபாரயினேச் சேர்ந்த கவிஞர் ஆசரீயிடமிருந்து, உவைன் குடிப்பதை நிறுத்தி விடும்படியும், தக் கணத்துப் படை வீரர்கள் அவேவரையும் வேலேயிலிருந்து நீக்கும்படியும் 1451 ஆம் ஆண்டில் சுல்தானுக்குக் கடிதம் வந்தது. சுல்தான், அவற்றை நிறைவேற்றி, அரசியல் அலுவல்களில் அதிக ஊக்கம் காட்டத் தொடங்கினுன்.

காலில் ஏற்பட்ட ஒரு காயம் காரணமாக, 1453 ஆம் ஆண்டில் சில நாட்கள், சுல்தான் அரண்மீனக்குள்ளேயே தங்கியீருந்தபோது, அவன் இறந்துவிட்டான் என்ற வதந்தி பாவத் தொடங்கியது. தெலுங்கானுவின் தேசாதிபதியாகிய சிக் கந்தர், கலகம் விளேவித்து, மாளவ மன்னன் 1 ஆம் மகமூது என்பவீனப் பிரா ரின் மீது போர் தொடுக்கும்படி அழைத்து, 1456 ஆம் ஆண்டில் அங்கே சென்று அவனுடன் சேர்ந்து கொண்டான். போரில் அலாவுத்தீனே நோடியாகக் கலந்து கொண்டபோது, அவன் இறந்துவிட்டான் என நம்பியிருந்த மகமூது, மாளவத் திற்குத் திரும்பிவிட்டான். சமீபத்தில் முன்னணிக்கு வந்துகொண்டிருந்த மக மூது கவான் என்ற அன்னிய வீரன், சிக்கந்தளையும் அவனுடைய தந்தையை யும் கைது செய்தான்; ஆயினும் சுல்தான் அவர்கீள மன்னித்து விட்டான்.

1458 ஆம் ஆண்டில் அலாவுத்தீன் இறந்தான். அவன் உவைன் பானத்தை நிறையக் குடித்தானுயினும், தன் குடிமக்கள் அப்பானத்தைப் பருகுவதை அவன் ஆதரிக்கவில்லே. பிடாரில் ஓர் இலவச வைத்தியசாலேயைக் கட்டுவித்தான். தான் அழித்த இந்து ஆலயங்களிலிருந்து பொருள்களே எடுத்து மசூதிகளேக் கட்டியும், நீண்ட மதபோதனேகளே அலுப்பின்றிக் கேட்டுக்கொண்டிருந்தும் தன் பத்தியைக் காட்டினுன். தனக்குப் பின் தன் மூத்த மகனுயை உமாயூன் என் பவனே அரசகனை வாவேண்டும் என்பதை, தான் இறக்குமுன்பே அறிவித்து விட்டான் அலாவுத்தீன்.

உமாயூன் (1453-61), கொரோம் நிறைந்தவன் என்ற கெட்ட பெயர் பெற்ருன். அவனுடைய ஆட்சிக் காலத்தின் விசேட அடையாளமாக இருந்த மூரட்டுச் செயல்கள், சலீம் அல்லது கொடுங்கோலன் என்ற பட்டத்தை அவனுக்குக் கொடுத்தன. அவனுடைய ஆட்சியின் ஆரம்பத்தில், அவனுடைய தம்பியாகிய அசன் கான் என்பவனே அரசஞக்க முயன்றவர்கள் மாணத்தைப் பரிசாகப் பெற் ரூர்கள் ; சிலர் கிறையிலிடப்பட்டார்கள் ; சிலர் நாட்டைவிட்டே ஒடிஞர்க**ள்.** அசன் கான் குருடாக்கப்பட்டுச் சிறையிலடைக்கப்பட்டான். உமாயூன் அன்னி யர்களேயே ஆதரித்து, மகமூது கவானேத் தன் இராச்சியத்தின் தளபதியாகவும் (மாலிக் நாயிப்) பிசப்பூரின் தேசாதிபதியாகவும் ஆக்கிஞன். என்ருலும் பதவி வழங்கும் விடயத்தில் தக்கணத்தார் ஒரேயடியாகப் புறக்கணிக்கப்படனில்லே. இரண்டு புரட்சிகள் நடைபெற்றன. தெலுங்காணுகில் சிக்கந்தரும் அவனுடைய தகப்பனுகிய சலால் கான் என்பவனும் புரட்சி செய்தார்கள். அரசனும் மந்திரி யும் தெலுங்காணுகில் நின்றபோது, தலேநகரில் வேருரூ புரட்சி ஏற்பட்டது. இரத்தக்கறை பிடித்த பாமனி ஆட்சியின் வாலாற்றிலேயே, முன்னெப்போது மில்லாத அதி தீவிர கொரேத்துடன் இரண்டு புரட்சிகளும் அடிக்கப்பட்டன. ஆற்றல் வாய்ந்த மகமூது கவானுலோ, திறமை மிக்க அரசியாகிய மக்துமா சகான் என்பவளாலோ, சுல்தானின் இத்தகைய எல்லே மீறிய கொரேச் செயல் களேக் கட்டுப்படுத்த முடியவில்லேப்போல் தெரிகிறது (தன் கணவனின் மாணத் தின் பின், பிள்ளேகள் வளர்ந்து, தக்க வயதை அடையும் வரை, தானே நிர் வாகப் பொறுப்பில் இருந்து பெரும் புகழ் ஈட்டியவள் மக்துமா சகான்). சுல் தானின் மனிதத் தன்மையற்ற கொரேச் செயல்களிளுல் மனம் சலித்த அவனு டைய பணியாட்கள் ஒருவித வெறியுணர்ச்சியில், சுல்தானேப் படுகொலே செய் தார்கள். 1461 ஆம் ஆண்டு செற்றெம்பரில் உமாயூன் இறந்தபோது அவனு டைய குடிமக்கள் ஆறுதற் பெருமூச்சு விட்டார்கள்.

உமாயூனின் மகனை நிசாம் ஷா பதிவியேற்றபோது, எட்டு வயதுடைய இளேஞ்கை இருந்தபடியால், அவனுடைய தாய், குவாசா சகான் என அழைக் கப்பட்ட தாருக்கி மாலிக் ஷா, மகமூத கவான் ஆகிய இருவரின் உதவியுடன் இராச்சிய அலுவல்களேக் கவனித்தாள். இப்புதிய ஆட்சியின் சக்தியைக் குறை வாக மதித்த தெலுங்கானு, ஒரிசா ஆகியவற்றின் இந்து அரசனும், மாளவ மன் னன் முதலாம் மகமூதவும் அந்த இராச்சியத்தின் மீது படையெடுத்தார்கள். முன்னவரின் படை பிடார் தலேநகரிலிருந்து இருபது மைல்களுக்கப்பால் வந்த பொழுதே தாக்கி விரட்டப்பட்டது. ஆனுல், முதலாம் மகமூதுவின் படையெடு ப்பு, அதிலும் பார்க்க அதிக ஆபத்தை விளேவிப்பதாக இருந்தது. கந்தகார் என்னுமிடத்திற்கருகே பாமனிப்படைகள் தோல்வியடைந்தன. தலேநகர் முற்று கையிடப்பட்டது. தாய் இராணி, இளவயதினனுன தன் மகனுடன் பைர சாபாத்திற்குச் சென்று ஒதுங்கினுள். மகமூது கவானின் உதவிக் கோரிக்கை யைக் குஜராத் மன்னன் மகமூது பெகார்கா ஏற்று உதவியனுப்பினுன். குஜராத்துப் படைகளும் பாமனிப் படைகளும் ஒன்றே சேர்ந்து மாளவப் படை யின் பின் அணியைப் பயமுறுத்தவே, மாளவப் படை பின்வாங்க வேண்டிய தாயிற்று. அடுத்த ஆண்டில் மீண்டும் நடைபெற்ற மாளவப் படையெடுப்பு. கூர்ச்சா மன்னன் தக்க தருணத்தில் தலேயிட்டபடியால், தௌலதாபாத்திற்கு அப்பால் செல்லவிடாது தடைசெய்யப்பட்டது.

இளம் சுல்தான் திடீரென்று 1463 ஆம் ஆண்டு யூலே மாதம் 30 ஆம் திகதி இறக்க, அவன் சகோதானை ஒன்பது வயதுடைய மூன்ரும் முகம்மது அரசன ஞன். முந்திய ஆட்சிக் காலத்தில் நிகழ்ந்ததைப் போலவே, அரசன் போய மெய்தாதிருந்த காலத்தில், "இராசப் பிரதிநிதிச் சபை" நிர்வாகத்தைக் கவ னித்து வந்தது. ஆனுல் குவாசா சகானின் போவா அங்கிருந்த ஒற்றுமையைக் குலேத்தது. மகமூது கவான் தலேநகரிலிருந்து அப்புறப்படுத்தப்பட்டு, எப் போதும் எல்லேப் புறத்திலேயே வேலே பார்க்கும்படி. விடப்பட்டதை அறிந்த தாய் இராணி, குவாசா சகானின் திட்டங்களேப் பற்றிச் சந்தேகம் கொண்டாள். தேசத்துரோகி என்பதற்காகக் குவாசா சகாலேச் சிரச்சேதஞ் செய்ய உத்தாவு கொடுக்கும்படி மகனிடம் பேசி ஒழுங்கு செய்தாள் இராணி. அரசனின் கல்வி யில் அதிக அக்கறை காட்டிய மகமூது கவானே அவன் திரும்பவும் தலேதகருக்கு அழைத்து, அமீர் உல் உமாரா என்ற பட்டத்துடன் அவணேப் பேதான அதிகாரி யாக்கிஞள். மகன் பதினேந்து வயதை அடைந்தபோது அரசியல் அலுவல்களி லிருந்து ஓய்வு பெற்ற இராணி, மகனின் பாசத்தையும் மதிப்பையும் தன் வாழ்வு முழுவதும் பெற்றிருந்தாள்.

மாளவ மன்னன் முதலாம் மகமூதிற்குச் சொந்தமான கோள நாட்டிற்கு எதி ாாக, 1467 ஆம் ஆண்டில் ஒரு படையெடுப்பு மேற்கொள்ளப்பட்டது. ஆனுல் இப்படையெடுப்பிஞல் ஒரு இலாபமும் ஏற்படவில்லே. சமாதானம் ஏற்பட்ட பின், துறவி அகமதுவின் காலத்தில் இருந்ததைப் போலவே, மாளவத்திற்குத் திறை செலுத்தும் நாடாகக் கோள நாடு தொடர்ந்து இருந்தது. பிசப்பூரின் ஆட்சிப் பொறுப்பை இப்போதும் தன்னிடமே வைத்திருந்த மகமூது கவான் பாமனி சுல்தானியர்களால் பரிபூரணமாகத் தோற்கடிக்கப்படாதிருந்த கொங் கண நாட்டில் இருந்த அரசர்களுக்கு எதிராகப் போர் தொடுத்தான். சூறிப் பாக, கெல்னை (விசால்காரர்), சங்கமேசுவாம் ஆகியவற்றின் அரசர்கள், மேற் குக் கரையை அடுத்துள்ள கடற் பகுதியில், தமது கப்பற் படைகள் மூலம் முசி சிம் வியாபாரிகளுக்கும் யாத்திரீகர்களுக்கும் கொடுத்த தொந்தாவைத் தடுப் பதற்கு மகமூத விரும்பினுன். தன் பொறுமையாலும், வேண்டிய இடங்களில் கிட்டமிட்டுப் பலாக்காரக்கை உபயோகித்தும். இலஞ்சம் கொடுத்தும் அவன் பல வெற்றிகளே ஈட்டி, கடைசியில், விசயநகர சாம்ராச்சியத்தின் மிகச் சிறந்த துறைமுகமான கோவாவைக் கைப்பற்றினுன். இக் கடைசி வெற்றி, பாமனி இராச்சியத்தின் நிரந்தா எதிரிக்கு எதிராக ஈட்டிய சாதனே என்பதுடன் மேற் குக் கரை வியாபாரத்தில் பாமனி இராச்சியத்திற்கு உண்மையான ஆதிக்கத் தைக் கொடுத்தது என்பதனுைம் முக்கியத்துவம் வாய்ந்தது; அத்துடன், மெக் காவிற்குச் செல்லும் முசிலிம் யாத்திரீகரின் பாதுகாப்பிற்கும் உத்தாவாத மளித்தது. ஏறக்குறைய மூன்று ஆண்டு இடைவெளியின் பின், 1472 ஆம் ஆண் டில், தலேநகருக்குத் திரும்பிச் சென்ற மகமூது கவான் சிறந்த மரியாதைகளு டன் வரவேற்கப்பட்டான்.

மகமூத கவான் திரும்பி வருவதற்கு முன்பாகவே ஒரிசா நாட்டில், அரசன் கபிலேசுவா கசபதியின் மாணத்தைத் தொடர்ந்து, கபிலேசுவானின் மகஞ்கிய அம்பர் (அம்வீான்) என்பவனுக்கும், மங்கல் என்ற ஆக்கொமிப்பாளனுக்கு மிடையே நடைபெற்ற அரசுரிமைப் போர் பற்றிய செய்தி, மூன்ரும் முகம்மது விற்கு எட்டியது. அம்பர், முகம்மதுவிடம் உதவிகோரி விண்ணப்பம் அனுப்பி யிருந்தான். மங்கல் என்பது, கபிலேசுவா கசபதியின் குமாரர்களுள் வேருரு வனை புருசோத்தம் கசபதியைக் குறித்திருக்கும் எனத் தெரித்றது. விசய நகரிலிருந்து, துறவி அகமதுவினுல் கொண்டுவாப்பட்ட இரண்டு பிராமண இன ஞர்களுள் ஒருவனை மாலிக் அசன், ஆக்கிரமிப்பாளனுக்கு எதிராக அனுப்பப் பட்டான். மாலிக் இப்போரில் வெற்றியீட்டி அம்பருக்கு அரசைப் பெற்றுக் கோடுத்தான். இதற்குக் கைமாறுக, பிற்காலத்தில், இராசமந்திரி, கொண்டவீடு ஆதியவற்றின் ரெட்டியர்களே மாலிக் அசன் தகைகருக்குத் திரும்பி வந்தபோது, அவனுகைய சாதணேகளுக்கு உரிய மதிப்பு அளிக்கப்பட்டது. ஆனுல், புரு

## தென் இந்திய வரலாறு

சோத்தமன், விரைவில் அம்பரைப் பதவியிலிருந்து அகற்றிவிட்டு, ஒரிசாவின் சிம்மாசனத்தைத் தானே கைப்பற்றிஞன்; பின்னர் அம்பர் அவனுடைய சிற்றாசஞகவிருந்து கிமெடியை ஆள்வதற்கு இணங்கிஞன்.

இப்போது, முதன் முதலாக, பாமனி அரசு மேல்கடலிலிருந்து கீழ்க்கடல் வரை பாந்திருந்தது. இராச்சியத்தின் கௌரவம் மிகுந்த பதவிகள், ஓரளவு நியாயமான முறையில் தக்கணத்தார்களுக்கும் அன்னியர்களுக்கும் பகிர்ந் தளிக்கப்பட்டிருந்தன. நான்கு மாகாணங்களுள், பிசப்பூரும் குல்பர்காவும், தௌலதாபாத்தும் மகமூது கவான், யூசுப் அடில்கான் ஆகிய இரு அன்னியர் கையிலிருந்தன. தெலுங்காளு, பிரார் ஆகிய மற்ற இரு மாகாணங்களும் மாலிக் அசன், பாதுல்லா இமாத்-உல்-முல்க் என்பவர்களின் கையிலிருந்தன. விசயநக ரத்திலிருந்து வந்த மற்றைய பிராமண இளேஞனே பாதுல்லா இமாத்-உல்-முல்க் ஆவான்; இவன் அன்னியரிடம் நட்புறவு கொண்டிருந்தான்; ஆளுல் மாலிக் அசன் அப்படி இருக்கவில்லே. மகமூது கவான் கட்சியுணர்ச்சியிறை பாதிக்கப் படாதவளுக இருந்தான். அன்னியர்களின் தலேவனுக இருந்த யூசுப் கொங்கண நாட்டின் வட பிசதேசங்களேப் பூரணமாகக் கைப்பற்றுவதற்கு, அவனேச் சூழ்ந் திருந்த வராளமான அன்னியர்கள் உதவிபுரிந்தனர். இதனுல், அசனிலும் பார்க்க, அதிக சிறப்புகள் யூசுப்பிற்குக் கிடைத்தனன். இதனை அசன், முன்னி ஆம் பார்க்க அதிகமாக, அன்னியர்களேப் பதைத்தான்.

1472 ஆம் ஆண்டின் முடிவில், விசயநகர மன்னஞகிய விரூபாக்சன் கோவாவை மீட்டு இந்து இராச்சியத்துடன் இணேக்கும்படி, பெல்கோம், பங்கப் பூர் ஆகியவற்றின் இராசாக்களேத் தாண்டிஞன். மூன்ரும் முகம்மதுவும் மகமூத கவானும் பங்கப்பூருக்கு எதிராகப் படையெடுத்துச் சென்ருர்கள். பங்கப்பூரின் அரசஞகிய பிர்கணன், சில காலம் முற்றுகையை எதிர்த்து நின்றுவிட்டுப் பின்னர் சாணடைந்தான். அவனுடைய நாடு, பாமனி நாட்டுடன் இணேக்கப் பட்டு, அதன் பொறுப்பு மகமூது கவானிடம் கொடுக்கப்பட்டது. அரச பொறுப் பிலிருத்து ஓய்வு பெற்றபின்பும், மகன் அடிக்கடி ஆலோசனே கோரியபோது, நல்லாலோசனேகள் கொடுத்து வந்த தாய் இராணி, விரைவில் இராணுவ முகா மிற்குள்ளே இறக்க, அவளுடைய சடலம் பிடாரில் அடக்கம் செய்வதற்காக அனுப்பப்பட்டது. இந்த வேளேயில் மூன்ரும் முகம்மது, கவானின் விருத்தினஞ கப் பிசப்பூரில் தங்கியிருத்தான். மகமூது கவானுக்கு உறுதியான ஆதாவளித்த தாய் இராணியின் மாணத்தையிட்டு, அவளுடைய மகனிலும் பார்க்க, கவானே பெரிதும் கவலியுற்றுன்.

1476 ஆம் ஆண்டளவில், கொண்டவீடு என்ற இடத்திலுள்ள மக்கள், தம்மை அடக்கியாண்ட முசிலிம் தேசாதிபதிக்கு எதிராகக் கிளர்ந்தெழுந்து, அவனேக் கொன்று, தங்கள் நகாத்தை, அமீர் என்ற ஒரியாப் பிரபுவிடம் ஒப்படைத்தார் கள். முசிலிம் வாலாற்ருசிரியர்களால் ஒரியாப்பிரபு என வர்ணிக்கப்பட்டவன், ஒரிசா நாட்டின் சிம்மாசனத்திற்காகப் புருசோத்தமனுடன் போட்டியிட்ட அம் பர் (அம்வீரன்) என்பவனின் மகணுன தக்கிண கபிலேசுவர குமார அம்பீர் மகா பத்திரன் என்பதில் சந்தேகமில்லே. முன்பு புருசோத்தமன் இழந்த இராச்சி யத்தை மீண்டும் கைப்பற்றும் காலம் வந்துவிட்டதென அமீர் செய்தியனுப்பி ஞன். அமீர் தெலுங்காணின் மீது படையெடுத்து, இராசமந்திரியிலருந்த மாலிக் அரசனே முற்றுகையிட்டான். அப்போது முகம்மது, நாட்டின் குறுக்கே படையுடன் சென்று அசனேக் காப்பாற்றவே, ஒரிசா அரசன் தன் சொந்த நாட்டிற்குத் திரும்பிச் சென்றுன். அங்கும் 1478 ஆம் ஆண்டில் முகம்மது அவனேத் தொடர்ந்து சென்றுன். ஏராளமான யானேகளேயும், விலே உயர்ந்த பரிசுப் பொருட்களேயும் ஒரிசா அரசன், சுல்தானுக்குக் கொடுத்ததன் பின்பே சமாதானம் ஏற்பட்டது. கொண்டவீடு நகருள் ஒளித்திருந்த அமீர், காலப் போக்கில் சுல்தானிடம் சானடைந்தபோது, முகம்மது அவனுக்கு உயிர்ப் பிச்சை அளித்தான். கொண்டவீடு நகருள் ஒளித்திருந்த அமீர், காலப் பேருக்கில் சுல்தானிடம் சானடைந்தபோது, முகம்மது அவனுக்கு உயிர்ப் பிச்சை அளித்தான். கொண்டவீட்டிலுள்ள பெரிய கோவிலே இடித்து, அந்த இடத்தில் ஒரு மசூதியைக் கட்டிய முகம்மது, அந்த ஆலயத்தில் பிராமணக் குருமார்களேத் தன் கையினுலேயே கொல்செய்து, காசி என்ற பட்டத்தையும் பெற்றுன்.

முகம்மது மூன்று ஆண்டுகளுக்கு மேல் தெலுங்காளைில் செலவழித்து, அதனே முழுதாகக் கைப்பற்றினை. புதிதாகக் கைப்பற்றப்பட்ட பகுதிகள் சேர்க்கப் பட்டதனுல் சுலபமாக நிர்வகிக்க முடியாதபடி இந்த மாகாணம் பெரிதாவி விட்டது; இக்காரணத்தால், அது இரண்டாகப் பிரிக்கப்பட்டது. ஒரு பகுதிக்கு இராசமந்திரியும் மற்றப் பகுதிக்கு வாரங்கலும் தலேதகர்களாக இருந்தன. நிர்வாக சீர்திருத்தத்திற்காக, மகமூது கவான் வகுத்த பொதுத் திட்டத்தின் ஓர் அம்சமாக இது விளங்கியது. ஆனுல், பிரிக்கப்படாத பெரிய தெலுங்காணின் தேசாதிபதியாக வா நினேத்திருந்த மாலிக் அசன், இப்புதிய தெட்டத்தை எதிர்த்து, அதை உருவாக்கியவனே அழித்தொழிப்பதற்குத் தீர்மானித்தான்.

சமீபத்தில் நடைபெற்ற சண்டையில் புருசோத்தமனுக்கு உதவிபுரிந்த வனும், விசயநகா மன்னனின் பொதிநிதியாக இருந்து ஆட்சி செய்தவனுமான சாலுவ நாசிம்மனின் நாடான கிழக்குக் கருநாட்டுக்கெதிராக ஒரு படை யெடுப்பை மேற்கொள்ளுவதற்குத் திட்டமிட்டான் முகம்மது. தனக்குப் பதிலா கத் தன் மகன் அகமதுவை இராசமந்திரியில் நிறுத்திவிட்டு, முகம்மதுவுடன் சேர்ந்து செல்வதற்குத் தானுகவே முன்வந்தான் மாலிக் அசன். அவனிலும் பார்க்கச் சிறந்த போர்வீரனு அகமது, அப்போது பிராரில் உள்ள மாசுர் மாவட்டத்தில் ஓரிடத்தில் சிற்றாசனுக இருந்தான். தகப்பனேயும் மகளேயும் பிரிப்பதற்காக, வேண்டுமென்றே இப்பதவி அவனுக்கு அங்கே கொடுக்கப்பட்டி ருந்தது. இப்போது, அவன் மாகூரிலிருந்து அழைக்கப்பட்டு, இராசமந்திரியில் பதவியில் அமர்த்தப்பட்டான். படையெடுப்பு ஆரம்பித்தது. பாமனிப் படையின் போதான தளமாக, கொண்டபள்ளி அமைந்திருந்தது. முகம்மது தன் மகனுன மகமூத என்பவனே மகமூத கவானுடன் இங்கே இருக்கும்படி விட்டுவிட்டு, காஞ்சிபுரத்தைத் துணிகாமாகத் தாக்கி, அங்குள்ள ஆலயங்களேக் கொள்ளே யடித்து, அநேக குருமாரையும் கொன்றுன். பாமனியின் படைகள் " நகரையும் அதன் கோவில்களேயும் தரைமட்டமாக்கி, புறச்சமயிகளின் சின்னங்கள்

 $\mathbf{288}$ 

#### தென் இந்திய வரலாறு

அனேத்தையும் அழித்தன", என இந்நிகழ்ச்சியின் விளேவுகளே மனம்போனபடி மிகைப்படுத்திக் கூறுகின்ரூர் முசிலிம் வாலாற்ரூசிரியர். முகம்மது, கொண்ட பள்ளிக்குத் திரும்பிச் செல்லும் வழியில், நாசிங்கனின் படைகள், அவன் கொள்ளேயடித்த பொருட்களுள் பெரும்பகுதியை அபகரித்தன. எனினும், மசூலிப்பட்டணத்தைக் கைப்பற்றுவதில் முகம்மது வெற்றியடைந்தான்.

கொண்டபள்ளியிலிருந்து மகமூது கவான் தன் நிர்வாக சீர்திருத்தங்களேச் செய்து முடித்தான். அளவிற்கதிகமாகப் பெரிதாக இருந்த நான்கு தாாப்புகள், ஒவ்வொன்றும் இரண்டாகப் பிரிக்கப்பட்டுக் தனித்தனித் தேசாதிபதிகளின் கீழ் விடப்பட்டன. அதே சமயம், தாாப்தார்களின் (தேசாதிபதிகள்) அதிகாரமும் பெரிய அளவிற் குறைக்கப்பட்டது. ''அந்த எட்டுப் பிரிவுகளிலுமுள்ள பல இடங்களின் வருமானம் அரசனுடைய சொந்தச் செலவுகளுக்காக ஒதுக்கப் பட்டு, அவற்றை நிர்வகிப்பதற்கென மாவட்ட அதிகாரிகள் அரண்மனேயிலி ருந்து நியமிக்கப்பட்டனர்." புதிய கட்டளேயின்படி ஒவ்வொரு மாகாணத்தி *லு*ம் ஒரு கோட்டையின் பொறுப்பு மட்டுமே தேசாதிபதியிடம் கொடுக்கப்பட் டது. '' மற்றைய கோட்டைகள், அதற்கென்றே அரசஞல் நியமிக்கப்பட்ட அதி காரிகளினதும் படைவீரர்களினதும் பொறுப்பில் விடப்பட்டு, தலேமை நிலேயத் திலிருந்தே அவர்களுக்குச் சம்பளமும் கொடுக்கப்பட்டது." பாட்சிகள் ஏற்படு வதைத் தடுக்க முடியாவிட்டாலும், அவற்றை அடக்குவதற்காகவே இவ்வாறு திட்டமிடப்பட்டது. மூன்றுவதாக, படைகளின் பராமரிப்பிற்கான படித் தொகை அதிகரிக்கப்பட்டது. ஆனுல், கடுமையான மேற்பார்வையும் கட்டுப் பாடும் ஏற்படுத்தப்பட்டது ; காளுமற்போன அல்லது சமூகந்தாாத படைவீார் களின் தொகைக்கு ஏற்ப பணமும் கழிக்கப்பட்டது. மகமூது கவான், சரியான நில அளவைக்கும் சரியான நிலமதிப்பீட்டிற்கும் ஒழுங்குகள் செய்து நில வரு மானம் சம்பந்தமான நிர்வாக முறைகளேயும் சீர்திருத்தினுன். இத்தகைய சீர் திருத்தங்கள், எட்டுத் தேசாதிபதிப் பதவிகளுள் ஐந்து பதவிகளே ஏற்றிருந்த தக்கணத்தாரின் மத்தியிலே மகமூதுவின் செல்வாக்கைப் பெரிதும் குறைத் கன.

மகமூதுவின் எதிரிகள் அவனேப் பற்றிப் பல பொய்க்கதைகளேச் சுல்தானுக் குச் சொன்ஞர்கள். ஏதோ ஒருபாயத்திஞல், கவானின் அதிகார முத்திரையை ஒரு வெறும் கடதாசியில் பதிப்பித்து, அதில் தக்கணத்து மக்கள் சூல்தான் முகம்மதுவின் கொடுங்கோன்மையையும் நிரந்தா குடிபோதையையும் சகித்துக் களேத்துவிட்டார்களாதலால் நாட்டின் மீது படையெடுக்கும்படி ஒரிசா அரசனேத் தாண்டி, மகமூது கவான் ஒரிசா அரசனுக்கு எழுதுவதைப் போல ஒரு கடிதத்தை எழுதித் தாங்கள் கொண்டுவந்த குற்றச்சாட்டுகளே நிரூபெப்ப தற்கு முயன்ருர்கள். கடிதத்தைக் கொண்டு சென்ற தூதுவனே இடைவழியில் தடிதத்து அக்கடிதத்தைக் கொண்டு சென்ற தூதுவனே இடைவழியில் தடித்து அக்கடிதத்தைப் பெற்றதாகப் பொய்யுரைத்து, அதைச் சுல்தானின் கைகளில் கொடுத்தார்கள். மகமூது கவானுக்கு உடனடியாக ஆளனுப்பப்பட் டது. இந்த அசாதாரண அழைப்பிற்குக் கீழ்ப்படியக்கூடாதென ஆட்சேபனே கள் எழுப்பி, குஜராத்திற்கு ஓடிவிடும்படி கூறிய நண்பர்களின் ஆலோசணே களேப் புறக்கணித்து மந்திரி அரசனிடஞ் சென்றுன். அரசனுக்கு எதிராக ஒரு வன் இராசத்துரோகம் செய்தான் என்பது நிரூபிக்கப்பட்டால் அவனுக்கு உரிய தண்டண் எது என்று முகம்மது ஷா அவனேக் கடுமையான குரலிற் கேட் டான். தயக்கம் எதுவுமின்றி "மாணம்" என்று பதிலிறுத்தான் கவான். அப் பொழுது, தன்னிடமிருந்த போய்க் கடிதத்தைக் காட்டினுன் சுல்தான், அதிலி ருப்பது தன்னுடைய அதிகாரி முத்திரை என்பதை ஒப்புக்கொண்ட மந்திரி, கடிதத்தைத் தான் எழுதவே இல்லே என வாதாடிஞன். அதை ஏற்றுக்கொள் ளாத சுல்தான், மந்திரியை அந்த இடத்திலேயே கொன்றுவிட வேண்டும் எனத் தன் அபிசீனிய அடிமையான யௌகர் என்பவனுக்குக் கட்டளேயிட, அவனும் அப்படியே அக்கட்டளேயை நிறைவேற்றினுன் ( ஏப்பிரில் 5, 1481 ). விசுவாசத் தினுலும் ஆற்றலினுலும் இராசதந்திரி என்ற நிலேயில் வைத்தெண்ணும்படி இருந்தவனும், நீலேயான அன்புடன் முப்பத்தைந்து அண்டுகளாகத் தன் எச மானர்களுக்குப் பணி புரிந்தவனும், பாமனி அரசர்களின் ஒரேயொரு நல்லா லோசஞக விருந்தவனுமான கவான் இவ்வாறு மாணம் அடைந்தான். சொந்த வாழ்வில், மகமூது கவான் எளிமையும் பாந்த மனப்பான்மையும் தருமசிந்தனே யும் கொண்டிருந்தான். அறிவாளியாகவும் சூற்றமற்றவனுகவும் விளங்கிய அவன், மன்னிக்கும் மனப்பான்மை அற்றிருந்த மாலிக் அரசனின் குரோதம் மட்டும் இல்லாதிருந்தால், தக்கணத்தாருக்கும் அன்னியர்க்குமிடையேயிருந்த பகைப்புண்ணே ஆற்றியிருப்பான்.

மகமூது கவானின் முகாம், படைவீார்களாலும் கலகக்காார்களாலும் கொள்ளேயடிக்கப்படவே, அவனுடைய ஆதாவாளர்கள், மற்றைய '' அன்னியர் '' களுடன் சேர்ந்து, அப்போது போர்க்களத்தில் நின்ற யூசுப் அடில்கான் என்பவ னிடஞ் சென்றூர்கள். கவானின் நிதியைப் பற்றி அவனுடைய நிதிக்காப்பாள னேச் சுல்தான் வினவியபோது, ஈட்டிய பொருள் முழுவதையும் கவான் தருமத் துக்குக் கொடுத்துவிட்டானென்றும் எதையுமே சேமித்து வைக்கவில்லே என்றும் அவன் சொன்னுன், ஒரு குற்றமுஞ் செய்யாத கவானேக் கொன்றுவிட்டானென அரசன் மீது பழிசுமத்திய அந்த நிதிக்காப்பாளன், டிகமூது கவானின் குற் றத்தை நிரூபிக்கும்படியும், அல்லது ஒரிசா அரசனிடம் கடிதத்தைக் கொண்டு போனதாகக் கருதப்பட்ட தூதுவனேயாவது பிடிக்கும்படியும் சவால் விட்டான். காலங் கடந்த பின்பே உண்மையை அறிந்த சுல்தான், தக்க மரியாதைகளுடன் நல்லடக்கம் செய்வதற்காக, கவானின் பிணத்தைப் பிடாருக்கு அனுப்பினுன். அன்னியர்கள் அனேவரும், தக்கணத்தாருள்ளிருந்த சில கௌாவமான பிரிவி னரும் சுல்தானேச் கண்டு பயந்தார்கள்; அவனில் நம்பிக்கையை இழந்தார்கள். மேற்கொண்டு எவ்வித தொடர்பும் வைத்துக் கொள்ள விரும்பாத அவர்கள் அரசசபைக்கோ, இராணுவ முகாமிற்கோ செல்வதற்கு மறுத்தார்கள். எப்போ தாவது அரசனுக்கு மரியாதை வணக்கஞ் செய்யவேண்டி ஏற்பட்டால், வெகு தூரத்தில் நின்றே தம் வணக்கத்தைத் தெரிவித்தனர்.

ஆகவே, காலஞ்சென்ற மந்திரிக்குத் துரோகம் செய்தவர்களின் மத்தியில் அரசன் தள்ளப்பட்டான். தான் நிணேத்ததைப்போல அத் துரோகிகளுக்குத்

## தென் இந்திய வரலாறு

தண்டனே கொடுப்பதற்குப் பதிலாக, அவர்களுடன் நட்புடன் இருக்கவேண்டிய நிலே சுல்தானுக்கு ஏற்பட்டது. மாலிக் அசன் நாட்டின் தளபதியானுன். யூசுப் பிற்குப் பதிலாக, அசனின் மகன் அகமது தௌலதாபாத்தின் தேசாதிபதியா ஞன். முன்பு மகமூது கவானின் கீழிருந்த பெல்கோம், பிசப்பூர் ஆகிய சிற்றாசு களே யூசுப் தன் பொறுப்பில் வைத்துக்கொண்டான். யூசுப் அடில் கானுடன் சமாதானம் செய்துகொள்ளும் எண்ணத்துடன் முகம்மது பெல்கோமிற்குச் சென்றுன். விசயநகர அரசன் நாசிம்மன் கோவாவைத் தாக்குவதற்கு ஆயத் தங்கள் செய்வதாகக் கேள்விப்பட்டபோது, முகம்மது அங்கே செல்ல விரும்பி னுன். அனுல் அவனுடைய பிரபுக்கள் அவனுடன் சேர்ந்து செல்வதற்கு விரும்**ப** வில்ஃல. ஆகவே கோவாவைக் காப்பாற்றுவதற்கு அடில்கானே அனுப்பிவிட்டு, தான் பைசாபாத்திற்குத் திரும்பி, தனக்கு நேர்ந்த அவமானத்தை, அளவிற்கு மீறிய மதுபோதையில் மறக்க முயன்றுன். இளவயதுடைய, தன் மகனுன மக மூது என்பவனேத் தன் வாரிசாக, உத்தியோக பூர்வமாக நியமித்தான். மகமூது கவான் தன்னேக் கொல்கிருன் எனக் கதறியபடி 1482 ஆம் ஆண்டு மார்ச்சு மாதம் 22 ஆம் திகதி, தன் இருபத்தொன்பதாவது வயதில், பிடார் என்னுமிடத் தில் மகமூது இறந்தான்.

பாமனி இராச்சியத்தை ஆட்சி செய்தோருள், பைரசு ஷாவிற்குப் பின், இவனே அதிகம் படித்தவன் எனப் பெரிசுத்தா கூறுகிரூர். இவன் உற்சாகமும் அதிக சுறுசுறுப்புமுடைய நல்ல வீரதை விளங்கினுன். தகுதி வாய்ந்த பல மந் திரிகள் அவனிடம் இருந்தார்கள். அவர்களுள் மிகச் சிறந்து விளங்கியவன் மக மூது கவான். குடிப்பழக்கம், அரசனுடைய மிக மோசமான எதிரியாக இருந்து, கொரோன செயல்களேச் செய்வதற்கு அவனேத் தாண்டி அவனுடைய நற்பெய ரைக் கெடுத்ததுடன், அவனுடைய அகால மாணத்திற்கும் காலாக அமைந்தது. பாமனி வம்சத்தில், 'அரசன்' என்று அழைக்கப்படும் தகுதி பெற்றவர்களின் வரிசையில் அவனே கடைசி அரசதை இருந்தான். அவனுக்குப் பின் ஐந்து பேர் அரசுகட்டிலேறிரைகளாயினும், அவர்கள் கொள்கை எதுவுமற்ற மந்திரிகளின் கைப்பொம்மைகளாகவே விளங்கிரைகள்.

ஆடம்பாமின்றிச் சாதாரணமாக நடைபெற்ற ஒரு சடங்கில், மூன்ரும் முகம் மதுவின் மகன் மகமூது தனது பன்னிரண்டாவது வயதில் ஆட்சி பீடத்தமர்த் தப்பட்டான். பொபுக்கள், வேண்டுமென்றே இவ் விழாவில் கலந்து கொள்ள வில்லே. புதிய அரசனுக்குத் தன் மரியாதையைச் செலுத்துவதற்காக யூசுப் அடில் கான் கோவாவிலிருந்து பிடாருக்குத் திரும்பி வந்தான். ஆணல், சந்தேக மும் சதியும், தக்கணத்தாருக்கும் அவனுடைய ஆதரவாளர்களுக்குமிடையே வெளிப்படையாக நடைபெற்ற சண்டைகளும் பிசப்பூருக்குச் செல்லும்படி அவ னேத் தாண்டின. இதனை, தலேநகரில் மாலிக் அசன் மட்டுமே, அதிகாரம் மிக்க ஒருவனுக விளங்கினை. மாலிக் அசனேக் கொலே செய்வித்துவிட்டுத் தன் சுதந் திரத்தை அடைய விரும்பிய இளம் பையனை சுலதான் மேற்கொண்ட முயற்சி தோல்வி அடைந்தது. அதற்குப் பின் என்றுமே அவன் மிகவும் கவனமாகக் கண்காணிக்கப்பட்டான். எவ்விதமான உதவியுமற்ற ஒரு கைதியாக அரசன்

## பாமனி அரசர்களும் விசயநகரின் எழுச்சியும்

இருப்பது எல்லாருக்கும் தெரியவந்தது. ஆகவே, 'மாலிக் நயீப்' ஆக இருந்த மாலிக் அசனின் கட்டளேகளே, மாகாணங்களின் தேசாதிபதிகள் உதாசீனம் செய்யத் தொடங்கிஞர்கள். 1486 ஆம் ஆண்டில் தெலுங்காஞவின் தேசாதிபதி பூர்ட்டு செய்தான். கோவா, சாகன் போன்ற இடங்களில் கலகங்கள் ஏற்பட் டன. யூசுப் அடில் ஷா இக் கலகங்களே ஆதரித்தான். மிக விளைவில், மாலிக் அசன்மீது தான் கொண்டுள்ள அதிருப்தியை அரசன் வெளிப்படையாகவே தெரிவித்தான். ஆகவே, திறைசேரியைக் கைப்பற்றவும். படைவீார்களேத் தன் பக்கம் திருப்பிக்கொள்ளவும் எண்ணம்கொண்டு மாலிக் அசன் பிடாருக்குச் சென்றுன். இருந்தும் அவன் அகப்பட்டுக் கொண்டான். அந் நகாத்தின் தேசாதி பதியாக இருந்த தில்பசந்கான் என்பவன், அரசனின் கட்டளேப்படி, மாலிக் அசனின் கழுத்தை நெரித்துக் கொன்றுன். ஆனுல் காலங்கடந்த ஒரு செயலா கவே அது இருந்தது. பிடாருக்குத் திரும்பிய அரசன் சோம்பலிலும் தர்நடத் தையிலும் அமிழ்ந்தி, பொதுப் பணிகளே அசட்டை செய்தான். 1487 ஆம் ஆண்டு நவம்பர் மாதத்தில், அவனேச் சிம்மாசனத்திலிருந்து நீக்குவதற்குத் **தக்** கணத்தார் செய்த சதிகள், அன்னிய படையின் தலேயீட்டினுல் முறியடிக்கப் பட்டன. தொடர்ச்சியாக மூன்று நாட்களுக்குத் தக்கணத்தாரும் ஆபிரிக்கர் களும் எவ்ளித வேறுபாடுமின்றிப் படுகொலே செய்யப்பட்டதன் மூலம், து**ோக மி**ழைத்தோர் பழிவாங்கப்பட்டனர்.

காலஞ்சென்ற மாலிக் அசனின் மகனுன மாலிக் அகமது நிசாம் உல் முல்க் என்பவனது ஆலோசனேயின்படி பிசப்பூரைச் சேர்ந்த யூசுப் அடில்கானும் பிரா ரைச் சேர்ந்த பாதுல்லா இமாத் உல் முலக் என்பவனும், அகமதுவுடன் சேர்ந்து, அரசர்க்குரிய பட்டத்தை மேற்கொண்டு, 1490 ஆம் ஆண்டில் பிடாரின் மேலதிகாரத்திலிருந்து தாம் விடுதலே பெற்றுவிட்டதாக அறிவித்தனர். கோல் கொண்டாவைச் சேர்ந்த சூதுப் உல் முல்க் என்பவனும், பிடாரைச் சேர்ந்த பரீத் உல் முல்க் என்பவனும் இவர்களேப் பின்பற்றினர் (1512). இவ்வாறே நிசாம் சாகிகளின் இ**ரா**ச்சியம் அகமது நகரிலும், அடில் சாகிகளின் இராச் சியம் பிசப்பூரிலும், இமாத் சாகிகளின் இராச்சியம் பிராரிலும். குதுப் சாகி களின் இராச்சியம் கோல்கொண்டாவிலும், பரீது சாகிகளின் இராச்சியம் பிடா **ரி**லும் தோன்றின. தன் தந்தையைக் கொலே செய்யும்படி கட்ட**ீ**ளயிட்ட சு**ல்** தானுக்கு விசுவாசமாக இருக்கக்கூடாது என்பதே அகமதுவின் உள்ளெண்ண மாக இருந்தது என்பது நிச்சயம். போசை பிடித்த எந்த ஒரு மந்திரி அரச னின் இட்டமானவகை இருக்கின்றுறே, அந்த மந்திரியால் ஆட்டிப்படைக்கப் பட்ட அரசனின் போக்கைக்கண்டு, மேலும் பொறுக்க முடியாதபடியால், ம**ற்** றவர்கள் தங்கள் சுதந்திரத்தைத் தாமாகவே ஏற்படுத்திக்கொண்டார்கள். அ**ர** சனுக்கு இட்டமான மந்திரியாக அப்போது இருந்தவன் குவாசிம் பரீது என் பவன். அவன், மகமூதை, முன்னெப்போ துமில்லா தபடி பலமற்றவளுக ஆக்கி ஞன். பரீது சாகிகளின் எழுச்சி 1490 ஆம் ஆண்டிலேயே தொடங்கியதெனச் சிலர் கருதுகின்றன**ர்**.

 $\mathbf{292}$ 

## தென் இந்திய வரலாறு

மாகாண தேசாதிபதிகளேத் தன் அதிகாரத்தின் கீழ்க் கொண்டுவர மூயன்ருன் குவாசிம் பரீது. இறயிச்சூர் இடைநிலத்தின் மீது போர்தொடுத்து பெசப்பூரைத் தாக்கும்படி விசயநகரில் இராசப் பொதிநிதியாக இருந்த நாச நாயக்கனேத் தாண்டிவிட்டபின், பரீது, பிசப்பூருக்கு எதிராகப் படையுடன் சென்றுன்; அக மது ஷா, தனக்கு உதவிபுரிவானை எதிர்பார்த்து ஏமாற்றமடைந்தான். அவனே எதிர்த்து, யூசுப் ஒரு வெற்றியை ஈட்டினுன். 1493 ஆம் ஆண்டில், தக்கணத்து அரசனிடம், அவனுடைய சிற்றாசனை கோவாவைச் சேர்ந்த பகதார்கிலானி என்பவன் நடாத்திக் கொண்டிருந்த கடற்கொள்ளேகளேப் பற்றி, குஜராத்தைச் சேர்ந்த மகமூது பெகார்கா என்பவன் முறையிட்டான். தக்கணத்தின் மீது குஜராத்துப் படையெடுப்பு நிகழாது காப்பாற்ற விரும்பிய யூசுப், அகமது, பாதுஸ்ன ஆகியோர் பகதாரை முறியடிப்பதில் குவாகிமிக்கு உதனி புரிந்தனர். பகதார் கொல்லப்பட்டான். அவனுடைய நிலப் பகுதிகள், யூசுப் அடில் என் பவனுக்கு எதிராக நின்று தாக்குதலேத் தாங்கக் கூடியவனைக் குவாசிமிஞல் தெரிவு செய்யப்பட்ட அயின் உல் முல்க் கணுனி என்பவனுக்கு நன்கொடையா கக் கொடுக்கப்பட்டன.

பெயாளவில் மட்டும் அரசனுக இருந்த மகமூதுவின் எஞ்சிய ஆட்சிக் காலத் தில் நடைபெற்ற சூழ்ச்சிகள், பாட்சிகள், கட்சிச் சண்டைகள் பற்றி அதிகம் விபாமாகக் கூறத் தேவையில்லே. குவாசிம் பரீது 1504 ஆம் ஆண்டில் இறக்க, அவ னுடைய இடத்தில் அமீர் அலி பரீது என்பவன் அமர்ந்தான். பற்பல கட்ட நட் டங்களுக்கிடையிலும், அரசன் மீதாள்ள அதிகாரத்தை நிலேநிறுத்தி அதி விருந்து விடுதலே பெறுவதற்கு அரசன் எடுத்த முயற்சிகளேயும் முறியடித்தான். 1518 ஆம் ஆண்டு திசம்பரில் மகமூது இறந்தான். அவனேயடுத்து ஒருவர் பின் ஞெருவராக, அவனுடைய நான்கு பிள்ளேகளான அகமது (1518-21), **அலாவுத்** தீன் (1521) வாலி உல்லா (1521-4), கலிமுல்லா ஆகியோர் அரசராஞர்கள். அலி பரீதுவின் ஆதிக்கத்திலிருந்து விடுதலே பெறுவதற்கு முயன்றதற்காக, அலாவுத் தீன் பதவியிலிருந்து நீக்கப்பட்டு, சிறையிலிடப்பட்டு, பின் கொல்லப்பட்டான். பெயாளவில், மூன்றுண்டுகள் அரசஞக இருந்த வாலி உல்லா என்பவனுக்கும் இதே முடிவு ஏற்பட்டது. தக்கணத்து அரசனேச் சிறைப்படுத்தி வைத்திருப்பவ னேப் போன்றிருப்பவனே நீக்கிவிட்டு, இராச்சியத்தை அரசனுகிய தனக்கு மீட் டுக் கொடுத்தால், தௌலதாபாத்து, பிரார் ஆகிய மாகாணங்களே ஒப்புவிப்ப தாக உறுதி கொடுத்து, பாபர் என்பவனிடம் ஒரு தாதுவனே அனுப்பினுன் சுடைசியாசனுகிய கலிமுல்லா. இதற்கு எவ்விதமான பதிலும் பாபரிடமிருந்து வாவில்லே; ஆயின் இத்தாதுபற்றி மோப்பம் பிடித்தான் அமீர் அலி பரீது. ஆகவே, 1527 ஆம் ஆண்டில் கலிமுல்லா பிசப்பூருக்கு ஓடினுன். அங்கே அவன் அன்புடன் வாவேற்கப்படாததால், அங்கிருந்து அகமது நகருக்குச் சென்*று* சில காலத்தில் அவ்விடத்தில் மாணமடைந்தான். **நல்லடக்கம் செய்வதற்காக** அவனுடைய சடலம் பிடாருக்கு அனுப்பிவைக்கப்பட்**ட**து.

இந்நாட்டின் வாலாற்றில், எவ்விதசிறப்பும் கவர்ச்சியுமற்ற விளங்கிய பாமனி அரசு, இவ்வாறு முடிவடைந்தது. அவ்வம்சத்திலுள்ள பதினெட்டுச் சுல்தான் களுள், அநேகமானேர் கோள் சொல்வோராலும் சுயநலமிகளாலும் சூழப்பட்டு, தூர்நடத்தையுடையோராகவும் குடிவெறியர்களாகவும் இருந்தனர். அரண்மனே யில், குழுச் சண்டைகளும் கட்சுப் பூசல்களுமே பொதான இடம்பெற்றன. மக மூது கவானின் கொலேக் தண்டனேபோன்ற அசட்டுத் தனமான தவறுகளுக்கும் சில சமயம் இவை காலாக இருந்தன, தமது குடிமக்களாகிய இந்துக்களிடம் உண்மையான அனுதாப முடையோராய் எவராவது இருக்கவில்லே. நீர்ப்பாசனத் தையும் விவசாயத்தையும் விருத்தி செய்வதற்குச் சில நடவடிக்கைகள் எடுக் கப்பட்டன. அரசாங்கத்தின் வருவாயை அதிகரிப்பதற்காகவே அவ் வேலேகள் செய்யப்பட்டபோ திலும், மக்களுக்கும் அவை நன்மையளித்தன. பிடாரில் சில காலம் வாழ்ந்த இரசிய நாட்டு வர்த்தகனுன அத்தனுசியசு நிக்கிட்டின் (1470-4) என்பவன், " இந்நாட்டில் சனத்தொகை அளவிற்கதிகமாக இருக்கின்றது. ஆளுல் நாட்டிலுள்ள மக்கள் பரிதாபமான நிலேயிலிருக்கிறூர்கள். பொபுக்கள் அளவிற்சூ மீறிய செல்வந்தராக இருக்கிரூர்கள் ; ஆடம்பா வாழ்வில் தினேக்கின் ரூர்கள். பொன்னுபாணங்களால் அலங்கரிக்கப்பட்ட இருபது குதிரைகள் முன் செல்லவும், முன்னூற சூதிரை வீரர்களும், ஐந்**நூ**ற பாதசாரிகளும், கொம்பு வாத்தியம் வாசிப்போரும், தீவர்த்தி பிடிப்போர் பதின்மரும், சங்கீத வித்து வான்கள் பதின்மரும் பின் தொடாவும், அவர்கள் (பிரபுக்கள்) தம் வெள்ளிக் கட்டிலில் தூக்கிச் செல்லப்படுவது வழக்கமாக இருந்தது," என எழுதுகின்றுன். படைவீரர்களும் அவர்தம் தளபதிகளும் அடிக்கடி நாட்டின் செல்வத்தை உறிஞ்சுஞர்கள். அவர்களுக்கு எதிராக எதையும் செய்ய முடியாத நிலேயிலிருந் தார்கள் மக்கள். அயலிலுள்ள இந்து இராச்சியங்களுடன், குறிப்பாக விசய நகா இராச்சியத்துடன், நடைபெற்ற போர்களில் வெறுப்பூட்டத்தக்க பயங்**கா** நிகழ்ச்சிகள் இடம்பெற்றன. பல சந்தர்ப்பங்களில் பன்னூற்றுக் கணக்கான மக் கள் மதமாற்றஞ் செய்யப்பட்டனர். அன்னிய நாட்டினர் பலர்-பாரசீகர், துருக் கியர், அராபியர், முகலாயர்---வர்த்தகம் காரணமாகவும், உத்தியோகம் தேடியும் வந்து, இந்நாட்டிலேயே வாழ்ந்து, இங்குள்ள பெண்களே மணம் செய்தனர். இருந்தும், இந்நாட்டின் சனத் தொகையில் பெரும் பகுதியினர். இந்துக்களா கவே இருந்தனர். ஐதராபாத்து என முன்பு அழைக்கப்பட்ட இராச்சியத்தி லிருந்த முசிலிம்களின் தொகை எப்பொழுதாயினும் பதினேந்து ,வி தத்திற்கு மேற்படவில்லே.

சிறந்த அமைப்புடன் கூடிய பல கோட்டைகளேப் பாமனி சுல்தான்கள் கட்டி யெழுப்பிஞர்கள். அவர்களாலும் அவர்களின் மந்திரிகளாலும் கட்டப்பட்ட கட்டடங்களின் சின்னங்களே சூல்பர்கா, பிடார் ஆகிய நகாங்களில் இன்றுமுள் ளன. இந்தக் கட்டடங்களின் அமைப்பைப் பற்றி, '' கலே'' என்னும் தலேப்பில் 16 ஆம் அத்தியாயத்தில் ஆராயப்படும்.

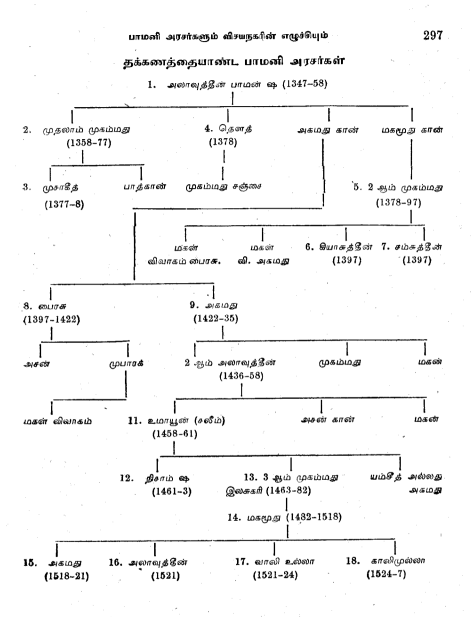
பாமனி இராச்சியத்திலிருந்து எழுந்த ஐந்து தனி இராச்சியங்களின் வா லாற்றையும் விரிவாகக் கூறவேண்டிய அவசியம் இல்லே. விசய நகா இராச்சியத்

## தென் இந்திய வரலாறு

துடன் அவை எவ்விதமான தொடர்பு கொண்டிருந்தனவோ, அந்த அளவிற்கு அவை பற்றி அடுத்த அதிகாரத்தில் கூறப்படும். அவற்றுள் கோல்கொண்டாவும் பிசப்பூருமே மிக முக்கியமானவையும், மற்றவற்றிலும் பார்க்க நீண்ட வாலாறு உடையவையுமாகும். பிசப்பூர் அரசனுகிய இரண்டாம் இபுருகிம் (1580-1626) என்பவனின் கட்டளேப்படியே பெரிசுத்தா என்ற குடும்பப் பெயரால் பிரபல மடைந்துள்ள முகம்மது காசிம், புகழ்பெற்ற தன் வரலாற்று நாலே எழுதினுன்.

## துணேநூற் பட்டியல்

- J. BRIGGS: History of the Rise of the Muhammadan Power in India (Ferishta), Vol. II, pp. 283-559 (Calcutta, 1909)
- SIR WOLSELEY HAIG: The Kingdom of the Deccan, 1347-1436 (Cambridge History of India, Vol. III)
- J. S. KING: The History of the Bahmani Dynasty (London, 1900)
- H. K. SHERWANI: Mahmud Gawan (Allahabad, 1942)
- M. SOMASEKHARA SARMA: A Forgotten Chapter of Andhra History (Madras, 1945)
- N. VENKATARAMANAYYA: The Early Muslim Expansion in South India (Madras, 1942)



# அத்தியாயம் XII

## விசயநகரப் பேரரசு

முதலாம் அரிகர**ன்**—முதலாம் புக்கன்—மதுரை சுல்தானியரின் முடிவு—இரண்டாம் அரிகரன்—இராச்சியம் விரிவடைதல்—பாமனிஇராச்சியத்துடனிருந்த தொடர்புகள்—விரூபாக்ர சன்—இரண்டாம் புக்கன்—முதலாம் தேவராயன்—இராமச்சந்திரன்—விசயராயன்—இரண்டாம் தேவராயன்—ரெட்டி அரசர்களுடனும் கசபதி அரசர்களுடனும் கொண்டிருந்த தொடர்புகள் —அப்துர் ரசாக்—பாமனிப் போர்கள் — இரண்டாம் விசயராயன் — மல்லிகார்ச்சுனன் — பேரரசின் பலவீனம்—ஒட்டர் அரசு விரிவடைதல்—விசுவாசமுள்ள மானியமளிநாடுகள் இரண்டாம் விரூபாக்சன் —சாளுவ நரசிம்மன்.

சாளுவ நரசிம்மனின் போர்கள்---இம்மடி நரசிம்மனும் துளுவ நரச நாயக்கனும்---வீர நரசிம்மன்.

வீரநரசிம்மன் காலத்தில் நடைபெற்ற எதிர்க்களர்ச்சிகளும் போர்களும்—கிருட்டிண தேவராயன்—அவரின் பெருமையும் சாதனேகளும்—அச்சுதராயன்—போத்துக்கேயர் வருகை — மதுரை நாயக்கர்களின் எழுச்சி—முதலாம் வேங்கடன்—சதாசிவன்—இரர்மராசனும் தெற்கில் அதிகாரம் செலுத்திய போத்துக்கேய, முசிலிம் இராச்சியங்களுடன் அவன் கொண்டிருந்த தொடர்புகளும்—இராக்கசி—தங்கடி—விசயநகரின் அழிவு.

திருமலே—முதலாம் கிறீரங்கன்—இரண்டாம் வேங்கடன்—மறுமலர்ச்சி—ஒல்லாந்தர், ஆங்கி லேயர் வருகை—இரண்டாம் வேங்கடனின் மரணத்தின் பின் ஏற்பட்ட உள்நாட்டுக் கலகமும் குழப்பமும்—இரண்டாம் கிறீரங்கன் இராமதேவன்—மூன்றும் வேங்கடனும் மூன்றும் சிறீரங் கனும்—கருநாடகப் பேரரசின் முடிவு.

பேரரசின் அரசியல், பாலன, போர் அமைப்புகள்.

சென்ற அத்தியாயத்தில், 1346 ஆம் ஆண்டுக்கு மூன்பு விசய**நகாம் எழுச்சி** பெற்ற வாலாறு கூறப்பட்டு, சங்கமனின் ஐந்து பிள்ளேகளாகிய அரிகானும் புக்கனும் அவர்களுடைய சகோதார்களும் சேர்ந்து செய்த செயல்களேப் பற் றிய சில குறிப்புகளும் கொடுக்கப்பட்டுள்ளன. பாமனி, விசயநகா இராச்சியங் களேத் தோற்றுவித்தவர்களின் காலத்திலிருந்தே அவ்விரு இரசச்சியங்களி டையேயிருந்த தகாரறுகளேப் பற்றியும் எதிர்த்து, மூன்று நூற்றுண்டுகள்வ**ை** இந்து நாகரிகத்திற்காகவும் கலாசாரத்திற்காகவும் போராடி, அரசியவிலும், கல்வியிலும், கலேகளிலும் இந்நாட்டின் பண்டைய மாபைப் பாதுகாத்த விசய நகரப் போரசின் பின்னேய வரலாற்றை இந்த அதிகாரத்தில் விவரிப்பாம். சுதந்திரமுடனிருந்த தென்னிந்திய இந்து ஆட்சியின் வரலாற்றில், பெரும் புகழ் மிக்க விசயநகரின் வாலாற இறதி அதிகாரமாக இலங்குகின்றது.

இப்போசைத் தோற்றுளித்த முதலாம் அரிகான், அதன் பாலன முறையை உருவாக்குவதிலும் பெரும்பணி புரிந்தான். காகதீயரின் முன்மாதிரியைப் பின்பற்றி இராச்சியத்தை, தலங்கள், நாடுகள் என்ற பிரிவுகளாகப் பிரித்து, பொடணர்களேயே விரும்பிக் கர்ணங் (கரணத்தியலவர்)களாக நியமித்தான் (கர்ணங்களாக முன்பு பதவி வகித்த பொற்கொல்லரையும் வேளமர்களேயும் அவன் விரும்பயில்லே). கையளித்த மாவட்டங்களிலுள்ள பெரும்பகுதி நிலத் தில், விவசாயம் செய்வதற்கு வழியமைத்தான். இவனுடைய ஆட்சிக்காலத் தைச் சேர்ந்த கல்வெட்டுகளில், 1357 ஆம் ஆண்டே கடைசி ஆண்டாகக் குறிப் பெடப்பட்டுள்ளபடியால், இவனுடைய ஆட்சி, 1357 ஆம் ஆண்டையடுத்து முடிவு பெற்றிருக்க வேண்டும். இவன் இறப்பதற்கு முன்பு தன்னுடைய சகோ தார்களுள் ஆற்றல் மிக்க புக்கன் என்பவனே, தனக்குப் பின் அரசனைவேண் மெம் என நியமித்துவிட்டான். ஆனுல், உண்மையில் "சிங்காசனத்திற்கு முண்டு கோடுத்த" புக்கன், 1346 ஆம் ஆண்டளவிலேயே, குற்றி என்ற இடத்தைத் தலீநகராக்கிக் கட்டாசதை இருந்திருக்கிருன்.



தென் இந்தியா—விசயநகர காலம்

## தென் இந்திய வரலாறு

முதலாம் புக்கன் ஒரே இறையாக 1377 ஆம் ஆண்டுவரை, சரியாக இருபது ஆண்டுகள் ஆட்சிசெய்தான். சீன நாட்டிற்கு அவன் ஒரு தாதைக்குழுவை அனுப்பியது, அவன் செய்த பிறநாட்டலுவல்களுட் குறிப்பிடக்கூடியதாகும். இது 1374 ஆம் ஆண்டில் நிகழ்ந்ததாக மிங் வம்ச வாலாற்றில் குறிப்பிடப்பட் டுள்ளது. சென்ற அத்தியாயத்தில் குறிப்பிடப்பட்டிருப்பதைப்போல், உள்நாட் டில், பாமனி சுல்தான்களான முதலாம் முகம்மது, முசாகீது ஆகியோருக்கு எதி ராக அடிக்கடி சண்டைகள் நடைபெற்றன. இவற்றுள் பெரும்பாலானவை நாசத் தையே விளேளித்தன. 1378 ஆம் ஆண்டில் குல்பர்கா இராச்சியத்தின் சுல்தானை கப் பதவியேற்ற இரண்டாம் முகம்மது, சமாதானத்தை விரும்பும் ஒருவனை விளங்கியபடியால், நீண்ட நாட்களாக இருந்த பகைமைப் போர்களின் பின், வாவேற்கத்தக்க ஒர் அமைதி நிலவியது.

அரசியல் முக்கியத்துவத்தின்படி பார்த்தால் புக்கனின் மகனுன குமார கம் பணன், மதுரை சுல்தானியர்களே வெற்றிகொண்டதே பக்கனின் ஆட்சிக்காலத் தில் நடைபெற்ற குறிப்பிடக்கூடிய நிகழ்ச்சியாகும். தன்னுடைய தந்தையின் ஆட்சிக் காலத்தின் ஆரம்பத்திலிருந்து, போரசின் தென்பகு தியில் பதிலரைய குக ஆட்சி செய்தான் கம்பணன். பிரசித்தி பெற்ற தளபதிகளான கோபணன் சாளுவ மாங்கு போன்றேர் அவனுக்குத் திறமையாக உதவினர். வட ஆற்காட் டிலும் தென் ஆற்காட்டிலும் இருந்த சம்புவரையர்மீது தன் அதிகாரத்தைச் செலுத்தி, அவர்களேத் தன் ஆணேயின்கீழ்க் கொண்டுவந்தபின், மதுரையி லுள்ள முசிலிம்களுக்கு எதிராகத் தான் மேற்கொண்ட தீரச்செயல்களுக்குச் சம்புவரையரின் உதவியைப் பெறுவதில் வெற்றிகண்டான். இப்போரைப் பற்றிய விபாங்கள் கிடைக்கவில்லே. மதுரா விசயம் (மதுரை கைப்பற்றப்படல்) என்ற சிறந்த சமக்கிருதக் காவியத்தில், இப்போரைப் பற்றிய இதிகாச முறை யான கருத்து இருக்கின்றது. இக்காவிய நூல், கம்பணனின் மனேவியான கங்கா தேனியால் எழுதப்பட்டது. சம்புவரையரைக் கைப்பற்றினிட்டுச் சொற்ப காலம் காஞ்சிபுரத்தில் கம்பணன் தங்கியிருந்தபோது, பாண்டியநாட்டின் பெண் **கெய்வம் அவனுடைய கனவில் தோன்றி, முசி**லிம்களின்கீழ் அந்நாடு இருந்**த** பரிதாப நிஃபை வர்ணித்து, அகத்தியரால் பாண்டியர்களுக்கு அனுப்பப்பட்ட வாள் ஒன்றினே அவனுக்குக் கொடுத்ததாக இக்காவிய நால் கூறகின்றது. பாண் டியருடைய இறைமையின் சின்னமான இந்த வாளேக் கொண்டு ஆணே செலுத்த முடியாத நிலேயில் பாண்டியர் அப்போது இருந்தனர். பாண்டியன் மதுரையை மீட்கத் தவறியமையே, 1365—1370 ஆம் ஆண்டுகட்கு இடையில், **மதுரை சு**ல்தானுக்கு எதிராகக் கம்பணன் போர் நடவடிக்கைகளே மே**ற்** கொண்ட தற்கு வாலாற்று முறையாகக் கூறப்படும் சமாதானமாகும். முசிலிம் களின் அக்கொமமான ஆக்கொமிப்பு நடைபெற்ற காலத்தில் சிறீரங்கத்திலிருந்**த** 

இரங்கநாதரின் சிலே, பாதுகாப்பிற்காக, வேறு இடத்திற்குக் கொண்டு செல்லப் பட்டிருந்தது. 1371 ஆம் ஆண்டில் மீண்டும் அச்சில சிறீரங்கத்திற்குக்கொ**ண்டு** வாப்பட்டது. 1374 ஆம் ஆண்டில் கம்பணன் இறந்தான்.

முதலாம் அரிகானுல் ஆரம்பிக்கப்பட்ட பணி முதலாம் புக்கனுல் இவ்வாற தொடர்ந்து செய்யப்பட்டது. பாந்த பிரதேசங்களிலெல்லாம் அவனுடைய இறைமை அங்கேரிக்கப்பட்டது. போரச பல இராச்சியங்களாகப் பிரிக்கப் பட்டு, அரச குடும்பத்தைச் சேர்ந்த இராச குமாரர்களாலோ, அரசர்களால் பெரிதும் ஆதரிக்கப்பட்ட தளபதிகளாலோ, ஆளப்பட்டது. உதயகிரி இராச்சி யம் (நெல்லூர், கடப்பா), பெனுகொண்டா இராச்சியம் (பெல்லாரி, அனந்தப் பூர், வட மைசூரின் சில பகுதி), முல்வாயில் இராச்சியம் (மைசூரின் பகுதிகள், சேலம், தென் ஆற்காடு மாவட்டங்கள்), அரகா அல்லது மலேகா இராச்சியம் (வனவாசி சந்திரகுட்டி, கோவா), பாகர்—மங்களூர் இராச்சியம் என்றும் அழைக்கப்படும் துளு இராச்சியம், இராசகம்போ இராச்சியம், தெற்கிலிருந்த மற்றைய இராச்சியங்கள்—எல்லாம் இத்தகைய இராச்சியங்களே.

முதலாம் புக்கணே அடுத்து, அவனுடைய மககைய இரண்டாம் அரிகான் அரசுகட்டிலேறி, இருபத்தேமு ஆண்டுகள் (1377—1404) ஆட்சி செய்தான். இவன் விசயநகரின் மேலதிகாரத்தைத் தென்னிந்தியா முழுவதிலும் பலப்படுத் தினை. மாதவனின் சகோதாகுகிய, புகழ்பெற்ற சாயன ஆச்சாரியார், இவனு டைய முதன் மந்திரியாக இருந்தார். தன்னுடைய தாரத்து உறவினரின் போ சையால் நாடு புளவுபட்டுவிடும் என்பதை முன்கூட்டியே உணர்ந்த இரண்டாம் அரிகான், மாகாணங்களில் தேசாதிபதிகளாக இருந்த தன் மைத்துனர்களே நீக்கிவிட்டுத் தன் புள்ளோகளேயே அப்பதவிகளில் அமர்த்தினை. இவ்வாறு உதயகிரியின் தேசாதிபதியாகத் தேவராயன் நியமிக்கப்பட்டான்.

இராசகொண்டாவிலுள்ள வேளமர் தலேவனுயெ அனபோதன் என்பவனின் படையெடுப்பினுல், 1369 ஆம் ஆண்டளவில் காபய நாயக்கன் தோல்வியுற்று மாணமடைந்ததைத் தொடர்ந்து, தெலுங்கானுவில் ஒரு முக்கிய மாற்றம் ஏற் பட்டது. பாமனி சுல்தான்களுடன் அனபோதன் வைத்திருந்த நட்புறவு, கொண்டவீடு, விசயநகர இராச்சியங்களுக்கு ஆபத்தை விளேவிக்கக்கூடியதாக இருந்தது. இரண்டாம் அரிகானின் மகனுகிய இளவாசன் இரண்டாம் புக்கன், 1390 ஆம் ஆண்டின் முடிவின் முன் வாரங்கல் நாட்டிற்குள் இரண்டு தடவை படையெடுத்துச் சென்றானுயினும், எவ்விதமான இறுதி வெற்றியையும் அடைய வில்லே. ஏழு ஆண்டுகளின் பின் பங்கல் கைப்பற்றப்பட்டது. எதிர்காலத்தில் தெலுங்காளுவில் எடுக்கக்கூடிய நடவடிக்கைகளுக்கு ஏற்ற முன் தளமாக இது அமைந்தபடியால், இந்த வெற்றி மிகவும் முக்கியமானதாக இருந்திருக்கவேண் டும். ஆளுல் விளைவில் இதுவும் பறிகொடுக்கப்பட்டு விட்டதாகத் தெரிகிறது.

மற்றைய திசைகளிலும் இராச்சியம் விரிவடைந்தது. வடமேற்கிலுள்ள கோவா, சௌல், தபோல் ஆகிய துறைமுகங்களும், கரைப்பட்டணமும் முசி லிம்களிடமிருந்து கைப்பற்றப்பட்டன. சில காலத்திற்கு, கிருட்டினே நதியே விசயநகரின் வடக்கெல்லயாக இருந்தது. கர்தால், நெல்லார் ஆகிய இடங்களி

12-R 3017(1/65)

#### தென் இந்திய வரலாறு

லும், குண்ரேின் சில பகுதிகளிலும் கொண்டவீட்டு ரெட்டியர்களுக்குச் சொந்தமாக இருந்த நிலப்பகுதிகள் பிடுங்கி எடுக்கப்பட்டன (1382—85). இன வாசன் விரூபாக்சன் இலங்கைவரை படையெடுத்துச் சென்ற, அந்நாட்டை விசயநகருக்குத் திறை கொடுக்கும் நாடாக ஆக்கினுன்; இது தென்னுட்டில் விசயநகாப் போசுக்கு இருந்த வலுவை மேலும் பலப்படுத்தியது. பாமனி சுல்தானுக இருந்த இரண்டாம் முகம்மதுவின் சமாதானமான மனப்போக்கும், அவனுடைய மாணத்தின்பின், போசைப் பிடித்த தாருக்கிய அடிமையாகிய துகல்சீன் என்பவனுடைய புரளிகளினுல் ஏற்பட்ட குழப்பமுமே, மேற்கூறிய வெற்றிக்கும் குறிப்பாக வட நாட்டில் ஏற்பட்ட வெற்றிகளுக்கும் ஓரளவிலா வது காரணமாக இருந்தன என்பதில் சற்தேகம் இல்லே.

1398—9 ஆம் ஆண்டில், விசயநகருக்கும் பாமனி இராச்சியத்திற்குமிடையே மற்றுமொரு பயங்காமான சண்டை ஏற்பட்டது. இச்சண்டையில் பைரசு, இரண்டாம் அரிகானின் படைகளே, கிருட்டிணே நதிக்களையிலிருந்து தலேநக ாம் வரை தூரத்திச் சென்றுன். இந்துக்கள் பலரைப் படுகொலேசெய்த பைரசு, தான் பிடித்து வைத்திருந்த ஏராளமான போர்க்கைதிகளுக்கு **சடாகப் பெருர்** தொகையான பணத்தைப் பெற்றதன் பின்பே போர் நிறுத்தத்திற்குச் சம்மதித் தான். இருபக்கத்தினரும் கைச்சாத்திட்ட அமைதிப் பொருத்தனேயில், இரண்டு இராச்சியங்களின் எல்லேகளும் சண்டைக்கு முன்பிருந்த மாதிரியே இருக்க வேண்டும், ஒரு பகுதியினர் மற்றைய பகுதியினரின் குடிமக்களே வருத்தாது இருக்கவேண்டும் என்பன போன்ற தெளிவற்ற, நன்கு புலனைப் பிரகடனங் கள் காணப்பட்டன. மக்களின் துன்பத்தை, தக்கணத்தின் பெரும்பாலான பகுதிகளில் பாவியிருந்த பஞ்சம் அதிகரிக்கச்செய்தது. ஒவ்வோராண்டும் திறை கொடுப்பதற்கு உறுதியளித்திருந்தான் அரிகான்; ஆளுல் இரண்டு ஆண்டுகளின் பின், மாளவ, குனராத் சுல்தான்கள் அவனுடைய நட்பாளராக ஆனபின், அத் திறைப்பணத்தைக் கொடாது நிறுத்தினுன்.

1404 ஆம் ஆண்டு ஒகத்து மாதத்தில் இரண்டாம் அரிகான் இறந்தபோது, அவனுக்குப் பின் யார் அரசனுவது என்பதைப் பற்றி அவனுடைய பிள்ளேகளுக் கிடையில் பலத்த சர்ச்சை ஏற்பட்டது. சிங்காசனத்தைத் தனதாக்கும் முயற்சி யில், விரூபாக்சன் வெற்றியடைந்தான். ஆளுல் விரைவில், இரண்டாம் புக்கன் அவனே நீக்கி விட்டு இரண்டு ஆண்டுகள்வரை (1405-06) ஆட்சி செய்தான். கடை சியில் முதலாம் தேவராயன் அரசனுதித் தன் முடிசூட்டு விழாவை 1406 ஆம் ஆண்டு நவம்பர் மாதம் 5 ஆம் திகதி கொண்டாடினுன்.

போத்துக்கீச வாலாற்ரூசிரியாான நானிசு என்பார், இரண்டாம் புக்கனும் தேவராயனும் விசயநகாத் தலேப்பட்டணத்தை மேலும் பெரிதாக்கி, புதிய சுவர் களும் கோபுரங்களும் எழுப்பி, பாதுகாப்பு அரண்களே மேலும் கட்டிஞர்கள் எனக் கூறுகின்ரூர். ஆளுல் சிவெல் என்பவர், அவர்கள் செய்த "பெரிய சாதனே, துங்கபத்திரை நதியில் பாரிய ஓர் அணேயைக் கட்டி, அதிலிருந்து பதினேந்து மைல் நீளமுள்ள ஒரு வாய்க்காலே நகாத்திற்கு வெட்டியதே" எனக் குறிப்பிடு தெரூர். "பழைய நகாம் இருந்த இடத்தில் இப்போது காணப்படும் வயல்களுக்கு இன்றும்கூட நீர்ப்பாய்ச்சும் வாய்க்கால் அதே பழைய வாய்க்கால்தான் என்றுல், அது ஓர் அசாதாரணமான வேலதான். பல மைல்களுக்கு, மலேயின் அடியில் காணப்படும் திடமான கற்பாறைகளே வெட்டி ஏற்படுத்தப்பட்ட இவ்வாய்க் கால், இந்தியாவில் உள்ள நீர்ப்பாசன வேலேகளுள் பெரிதும் குறிப்பிடத்தக்க ஒன்றுகக் கருதப்படுகின்றது " எனவும் அவர் குறிப்பிட்டுள்ளார்.

தேவராயன், தனது ஆட்சியின் ஆரம்பத்தில் பைசசு ஷா பாமனியுடன் சண் டையிட்டான். முத்கல் என்ற இடத்தில் வசித்த ஓர் அழகிய பெண்ணுடன் இந்து அரசன் தகாத முறையில் நடந்து கொண்டமையே இச் 'சண்டைக்குக் காரணம் எனப் பெரிசுத்தா குறிப்பிடுகின்றூர். இந்து அரசனுக்கு எதிராக ஒரு சிகாத் (புனிதப்போர்) மேற்கொள்ள வேண்டும் என்ற பைசசுவின் தீர்மானமே இச்சண்டைக்குக் காரணமாக அமைந்தது என வேறுரு குறிப்புக் கூறிகின் **றது. ஆரம்பத்தில் பைசசுவிற்குப் பாதகமாக இருந்த இச்சண்டை, பின், இந்து** அரசனுக்கு இழிவு ஏற்படுத்தும் அமைதியில் முடிவடைந்தது. விசயதகரி விருந்து அராபிய கடலுக்குச் செல்லும் ஒரு முக்கிய வழியின் கேந்திர நிலேயத் தில் இருந்த பங்கப்பூர் கோட்டையை இந்து அரசன், சுல்தானுக்கு விட்டுக் கொடுத்ததுடன், தன் பெண்பின்ளேகளுள் ஒருத்தியையும் அவனுக்கு மணம் செய்து கொடுக்கவேண்டி ஏற்பட்டது.

அநேகமாக, பொசுவுடன் கூட்டுறவாக இருந்த கொண்டவீட்டைச் சேர்**ந்த** ரெட்டிகள், இச்சந்தர்ப்பத்தைப் பயன்படுத்தி, உதயகிரியைத் தாக்கி, அம் மாகாணத்திற்குச் சொந்தமான சில பகுதிகளேக் கைப்பற்றினர். 1413 ஆம் ஆண் டுவரை ரெட்டிகள் அவ்விடத்திலிருந்து வெளியேற்றப்படவில்லே

**கிருட்டி**ணே, கோதாவரி நதிகட்கிடைப்பட்ட பொதேசத்தின் **த**ல்வ**குக இருந்** தவன், தெலுங்கு---சோட இனத்தைச் சேர்ந்த அனதேவன், இவனும் பைரசு வின் நட்பாளஞசு இருந்தான். இவனுடைய செல்வாக்கைத் தடுப்பதற்காக, இவ னுடைய மைத்துனனும் இராசமகேந்திரவர்மணச் சேர்ந்த ரெட்டியர் **தலே** வனுமாகிய காடயவேமன் என்பவனுடன் தேவராயன் ஒரு நட்புறவு ஒப்பந்தம் செய்து கொண்டான். 1415 ஆம் ஆண்டில் போர் தொடங்கி, அனதேவனுக்குப் பாதகமாகப் போய்க்கொண்டிருந்தது. பின் பொசு அனதேவனுக்கு உதவிபுரிய வந்தான்; காடயவேமன் கொல்லப்பட்டான். தேவாரயனின் படைகளும் தோற் கடிக்கப்பட்டபடியால், பைரசுவினுல், தெலுங்காளுவில் தன் மேலாண்மையைத் தொடர்ந்து செலுத்த முடிந்தது. பங்கல் நகரைக் கைப்பற்றி, பைரசுவின் போக்குவாவு வழிக்கு ஆபத்து ஏற்படுத்தியதன் மூலம், தேவராயன் பழிவாங்கி ஞன் இரண்டு ஆண்டுகள் வரை அந்நகரம் முற்றுகையிடப்பட்டது. இராச கொண்டாவைச் சேர்ந்த வேளமர் தம் கட்சியைக் கைவிட்டுத் தேவராயனுடன் சேர்ந்ததனுல் பாமனிப் படைகள் பலவீனமடைந்தன. கொள்ளே நோய், அவர் களின் பலத்தை மேலும் குறைக்கவே, தேவராயன் மிகப் பெரும் வெற்றியை ஈட்டிஞன் (1419). தன்னுடைய எசமாஞுகிய காடயவேமனின் மகன் குமாரதிரி யின் வாழ்விலும் அக்கறை செலுத்திய அல்லாடன் என்ற தளபதியின் தலேமை யில் இராசமந்திரியிலுள்ள ரெட்டியர்களின் இராச்சியம் மீண்டும் கலேதாக்கி

**யது. இரு**ந்தபோதிலும், கொண்டவீடு, தேவராயனுக்கும் இராசமந்திரியைச் சேர்ந்த வேளமர்கட்குமிடையில் பங்கு போடப்பட்டு மறைந்தது. இந்தப் போர் **கள் சண்டைகள் எல்லாவற்றிலும் தேவராயனின் மகனை வீரவிசயராயன் என்** பவனும், இலட்சுமிதாரா என்ற மந்திரியும் குறிப்பிடத்தக்க முறையில் தேவ ராயனுக்கு உதவியாக இருந்தனர். அரசனேக் கொள்வதற்குச் செய்யப்பட்ட சதி யிலிருந்து இலட்சுமிதாரா, அரசனேக் காப்பாற்றியதாகக் கூறப்படுகிறது. 1422 ஆம் ஆண்டில் தேவராயன் இருக்க, அவனுடைய மகனுகிய இராமச்சந்திரன் சில மாதங்களுக்கு அரசனுக இருந்தான். அவனுக்குப் பின், அவனுடைய சகோ தாணுகிய வீரவிசயராயன் அரசணைன். தேவராயனுடைய ஆட்சியின் இறுதிக் காலத்தில் இத்தாலி நாட்டைச் சேர்ந்த நிக்கொலோ கொண்டி. என்பவன் விசயறகருக்கு வந்தான். நகரை வருணித்து அவன் எழுதிய விபரங்கள் இன்றும் திடைக்கின்றன.

வீசவிசயாாயன் எத்தனே ஆண்டுகள் ஆட்சி செய்தான் என்பதைப் பற்றிப் பலரும் பலவிதமாக மதிப்பிட்டிருக்கின்றுர்கள். ஐந்து ஆண்டுகள்வரை (1422-6) அவனுடைய ஆட்சி நீடித்திருக்கலாம் எனத் தற்காலிகமாக நாம் முடிவுசொல்ல லாம். '' குறிப்பிடத் தக்க எந்தச் செயலேயும் அவன் செய்யவில்லே '' என நூனிசு குறிப்பிடுகின்றூர். அவனுக்குப்பின், உரிய காலத்தில், இரண்டாம் தேவராயன் என்ற பெயருடன் அரச பதவி ஏற்ற அவனுடைய மகன், கிட்டத்தட்ட தந்தை **யுடைய ஆட்சியின்** ஆரம்ப காலத்திலிருந்தே, பாலன விடயங்களில் தந்தை **யுடன் சேர்ந்து பணி**புரிந்தான். பாமனி இராச்சியத்துடனிருந்த பரம்பரைப் பகைமை தொடர்ந்து நீடித்தது. ஆகவே விரைவில் அகமது ஷா, விசயனுக்கு எதிராகப் போர்தொடுத்து, அவனுடைய படைகளே முறியடித்து விசயநகாத் தின் சாதாரண குடிமக்களேப் படுகொலேசெய்து அழிவை ஏற்படுத்தினுன். இரண்டு பக்கத்துப் படைகளும் துங்கபத்திரை நதிக் கரையில் சந்தித்தன. விடியற்காலேயில் விசயராயனின் முகாம் திடீர்த் தாக்குதலுக்குட்பட்டது. ஆகவே, அரசன் மிக விரைவாக ஒரு கரும்புத் தோட்டத்திற்குத் தப்பியோடி ஞன். முசிலிம் வீரர்கள் அவனேக் கண்டார்களாயினும், அவன் ஒரு சரதாரண கூலியாள் எனத் தவருகக் கருதிவிட்டனர். சுல்தானின் வெற்றியைப் பற்றி அந்த முசிலிம் வீரர்கள் கேள்வியுற்றபொழுது, விசயனே விட்டுவிட்டு, தம் நண்பர் களுடன் சேர்வதற்காக அவசாமாக ஓடிச் சென்ரூர்கள். பின், பாதுகாப்பற் றிருந்த நாட்டைப் பாழ்படுத்தத் தொடங்கிஞன் அகமது ஷா. ''மனிதாபி மானம் முழுவதையும் ஒரு பக்கத்தில் ஒதுக்கிவைத்தான். கொல்லப்பட்டோரின் தொகை இருபதினுயிரமாக வந்தபின், மூன்று நாட்களுக்குக் கொலேத்தொழிலே நிறுத்திவிட்டு, இரத்தக்களரி சிந்தும் தன் பணியை விழாவாகக் கொண்டாடி ஞைன். தெய்வச் சிலேகளுள்ள கோவில்களே இடித்து, பிராமணர்களின் கல்விக் கூடங்களேயும் அழித்தான்.'' பெருந்தொகையான திறைப் பாக்கியைக் கொடுத்து, அறிவாளிகளான அநேகம் பிராமணர்கள் உட்படப் பல குடிமக்களேச் சுல்தான் கைதிகளாக்கிக் கொண்டு செல்வதற்கும் விசயன் சம்மதம் தெரிவித்ததன பின்பே இருவருக்குமிடையில் அமைதி ஏற்பட்டது.

விசயாாயனுக்குப் பின் அவனுடைய மகனை இரண்டாம் தேவராயன், 1426 ஆம் ஆண்டளவில் அரசனுனுன். அவனுடைய பட்டப் பெயரான கசபேதகாரன் (யானேகளேக் கொல்பவன்) என்பதற்கு இருவித விளக்கங்கள் கொடுக்கப்படு கின்றன. ஒன்று, யானேகளேப்போன்ற வலிமைபடைத்த எதிரிகளே அவன் வெற்றி கொண்டான் என்று உருவகமாகக் குறிக்கின்றது. மற்றது, யானேகளேக் கொன்று மகிழும் விளேயாட்டில் அரசன் ஈடுபட்டிருந்தானென நோடியாகக் சூறிக்கின்றது. கொண்டவீட்டின் அரசனை, அஞ்சாநெஞ்சம் படைத்த பேட கோமதி வேமன் 1420 ஆம் ஆண்டில் இறந்தபின் அந்நாடு சீர்குலேந்து பலம் குன்றியிருந்தது. 1428 ஆம் ஆண்டளவில் தேவராயன் அந்நாட்டைக் கைப்பற் றித் தன்ஞட்டுடன் சேர்த்துக்கொண்டான். இதைத் தொடர்ந்து, அவன் ஒரிசா விலுள்ள கசபதி இராச்சியத்தின் மீதும் படையெடுத்தான். கொண்டவீடு இராச்சியத்தை அவன் கைப்பற்றியபடியால், அவனுக்கும் கசபதியின் கீழுத்தி போகத்தருக்குமிடையே ஏற்பட்ட பிணக்கு, அநேகமாக, இப்படையெடுப்பிற் குக் காரணமாக இருக்கலாம். ஆனுல் சண்டை தொடர்ந்து நடைபெறுவதற்கு . முன், இராசமந்திரியைச் சேர்ந்த அல்லாட ரெட்டி என்பவன் தலேயிட்டு, இரு பக்கத்தினருக்கும் இடையே சமாதானத்தை ஏற்படுத்தினுன். இதற்குச் சிறிது காலத்தின் பின் அல்லாடன் இறந்தான். அவனுக்குப் பின் அரசர்களாக வந்த அல்லய வேமன், வீரபத்திரன் ஆகிய அவனுடைய இரு மக்களும் தந்தையின் கொள்தையைப் பின்பற்றிக் கலிங்கத்திற்கு நட்டம் ஏற்படும் வகையில் தம் நாட் டைப் பெருக்கத் தொடங்கினர். 1435 ஆம் ஆண்டில், கலிங்கத்தின் அரசனுக, பலம் மிக்க கபிலேசுவான் என்பவன் பதவியேற்றுன். ஆகவே, எதிர்பார்த்தபடி, இராசமந்திரி இராச்சியத்தின்மீது, கசபதி இராச்சியத்தினர் படையெடுத்த னர். தங்களுடன் அரசியல் தொடர்பும் வம்சாவழித் தொடர்பும் கொண்டிருந்த விசயநகர மன்னனின் உதவியை, இராசமந்திரி அரசர்கள் நாடினர். அதற்கு இணங்கிய இரண்டாம் தேவராயன், தன் படையினரைக்கொண்டு கலிங்கத்துப் படைகளேத் தாத்திவிட்டு, இராசமந்திரியில் தற்காலிக ஓய்வை ஏற்படுத்தி ஞன்; ஆயின் இரண்டாம் தேவராயன் இறந்தபின் கபிலேசுவான், இராசமந்திரி யைக் கைப்பற்றித் தன் இராச்சியத்துடன் இணேத்துவிட்டான்.

தேவராயன் தன்னூடைய படைகள்டன் கோளத்திற்கும் சென்று கொல்லம் என்ற இடத்தின் அரசனேயும் மற்றைய நாட்டாண்மைக்காரரையும் அடிமைப் படுத்திஞன். இருந்தபோதிலும், கள்ளிக்கோட்டையிலுள்ள சமோரின், தொடர் ந்து, தன் சுதந்திரத்தைக் காப்பாற்றி வைத்திருந்தான் எனத் தெரிகிறது. தேவ ராயனின் அதிகாரத்தின் கீழ்ச் சமோரின் இல்லாதபோதிலும், அவன், தேவரா யனே எண்ணிப் பயந்தபடியே இருந்தான் என்றும், பாரசேத் தாதமைச்ச**ைந்** தனது அரண்மனேக்குத் தாமதமின்றி அனுப்பி வைக்கும்படி தேவராயன் சமோரினுக்குக் கடிதம் எழுதிய உடனேயே, சமோரின் அக்கட்டனேயை நிறை வேற்றி வைத்தான் எனவும், அவனுடைய ஆட்சிக் காலத்தில் தென்னிந்தியா விற்கு வருகை புரிந்த பாரசீகத் தாதமைச்சனை அப்தூர் ரசாக் என்பார் குறிப்பிடுகின்றுர். தென் இந்தியா முழுவதிலும் தேவராயனின் மேலாதிக்கம்

## தென் இந்திய வரலாறு

பாவி இருந்த தென்பதற்கும், இலங்கை தொடக்கம் குல்பர்கா வரையும், வங் காளம் (ஒரிசா) தொடக்கம் மலேயாளம் வரையும் அவனுடைய இராச்சியம் பாந்திருந்ததென்பதற்கும் அப்துர் ரசாக் சாட்சியம் கூறுகின்றூர். குயிலோன், இலங்கை, புலிக்காடு, பெரு, தெனசரிம் முதலியவற்றின் அரசர்களிடமிருந்தும் மற்றைய இடங்களிலிருந்தும் தேவராயன் திறை பெற்றுன் என நானிசு உறுதி யாகக் கூறுகின்றூர்.

இருந்தும், பாமனி இராச்சியத்துடன் தேவராயன் தொடர்ந்து பகைமை பாராட்டினுன். 1436 ஆம் ஆண்டில் சுல்தாளுகப் பதவியேற்ற இரண்டாம் அலா வுத்தீன், திறைப் பாக்கியைப் பெற்று வரும்படி, தனது சகோதானுன முகம்ம துவை விசயநகருக்கு அனுப்பினுன். ஒரு பெருந்தொகைப் பணத்தைத் தேவரா யன் கொடுக்கவேண்டியிருந்தது. விசயநகாப் படைகளுக்கும் பாமனியப் படை **க**ளுக்குமிடையே நடைபெற்ற போர்களில் விசயநகாப் படைகள் <mark>எ</mark>ந்நாளும் ஒரே மாதிரியாகத் தோல்வியடைந்தன. ஆகவே தேவராயன், அரண்மனே யிலுள்ள விழுமியோர் அடங்கிய ஒரு ஆலோசனேச் சபையைக் கூட்டி, முசிலிம் படைகளின் வெற்றிக்கான காரணங்களே ஆராய்ந்து, அவற்றுக்கு எவ்வாறு **எ**திர்நடவடிக்கை எடுக்கலாம் என ஆலோசித்தான். இதன் விளேவாக, முசிலிம் களும் விசயநகாப் படையில் சேர்ந்து கொள்வதற்குத் தகுதியானவர்கள் எனத் தீர்மானிக்கப்பட்டது. அவர்களுக்கு மதசு தந்திரம் அளிக்கப்பட்டது. ''அவர் களுடைய, சட்டங்களுக்கு மாண்படாத வகையில் தன் முன்னிலேயில் அவர்கள் மரியாதை செலுத்துவதற்காக," தேவராயனின் சிம்மாசனத்தின் முன் ஒரு திருக்குறுன் வைக்கப்பட்டது. அத்துடன் இந்துப் படைவீரர்கள், விசேடமாக விற்போரில், முன்னிலும் பார்க்கச் சிறந்த பயிற்சி பெற்றனர். இத்தகைய சீர் திருத்தத்திற்குப் பின், விசாநகாப் படை முன்னிலும் பார்க்க அதிக திறமை **யுடன்** போரிடக்கூடியதாக இருந்தது.

1443 ஆம் ஆண்டில்தான் கள்ளிக்கோட்டையில் தங்கியிருந்தபோது, இரண் டாம் தேவராயனின் சகோதான் ஒருவன், விருந்தொன்றில் அரசனேக் கொல் வதற்கு முயன்றதாக அப்தர் ரசாக் கூறுகின்றூர். உடல்நிலே காரணமாக விருந்திற்குச் செல்லாதபடியால், அச்சதித்திட்டம் தோல்வியடைந்தது. ஆணு் விருநிதிற்குச் செல்லாதபடியால், அச்சதித்திட்டம் தோல்வியடைந்தது. ஆணு் விருநியோர் பலர் அந்தப் பொறியில் அகப்பட்டு மாண்டார்கள். இரண்டாம் அலாவுத்தீன் பாமனிக்கு இச்சதித்திட்டம் தெரிந்திருத்தல் வேண்டும்; அதணுல் அந்தக் குழப்ப நிலேயைத் தனக்குச் சாதகமாகப் பயன்படுத்தி, ஏழு இலட்சம் வராகன் (பகோடா) கொடுக்கும்படி தேவராயனே அதிகாரத்துடன் கேட்டான். அதை எதிர்த்துப் பதிலளித்த தேவராயன், தொடர்ந்து இறயிச்சூர் இடை நிலத்தின் மீது படையெடுத்தான். இப்படையெடுப்பு ஆரம்பத்தில் வெற்றியை அளித்தது. முத்கல் கைப்பற்றப்பட்டது. இறயிச்சூரும் பங்கப்பூரும் முற்றகை யிடப்பட்டன. பிசப்பூர் வரை இருந்த நாடு நாசமாக்கப்பட்டது. இழந்த பலத்தை விளைவில் மீண்டும் பெற்ற பாமனிப் படைவீரர்கள், தேவராயனே முத் தலுக்குப் பின்வாங்கும்படி செய்தனர். இதைத் தொடர்த்து மூன்று போர்கள் நடைபெற்றன. மூன்றுவது போரில் தேவராயனின் மூத்த மகன் கொல்லப்பட் டான். தேவராயனின் படைகள் முத்கல் கோட்டைக்குள் விரட்டப்பட்டன. இருந்தும், பாமனிப் படையின் இரண்டு முக்கிய தளபதிகள் கைதிகளாக்கப் பட்டனர் இந்துமக்கள் அனேவரையும் ஒரேயடியாகப் படுகொலே செய்யப்போவ தாகச் சுல்தான் பயமுறுத்தினுன். அவனுடைய நிபந்தனேகளே மறுப்பதற்குப் போதிய வலிமை தன்னிடம் இல்லே என்பதை உணர்ந்த தேவராயன் தளபதி களே விடுதலே செய்தான்.

தேவராயன் பல கட்டடங்களேக் கட்டி எழுப்பினுன்; கவிஞர்களே ஆதரித் தான். அறிஞ்ஞுகவும் நூலாசிரியஞுகவும் விளங்கிய அவன், பல இலக்கிய சர்ச்சை களுக்குத் தலேமை தாங்கிக் குறிப்பிடத்தக்க வெற்றியடைந்தான். அப்படியான ஓர் இலக்கிய சர்ச்சையின்போது, புகழ்பெற்ற திண்டிம குடும்பத்தைச் சேர்ந்த அரசவைக் கவிஞரைத் தெலுங்குக் கவிஞரான சிறீநாதன் என்பவர் வெற்றி கொண்டார். இதன் காரணமாகச் சிறீநாதன், பொற்கட்டிகளால் கனகாபிடேகம் செய்யப்பட்டார் எனச் சொல்லப்படுகிறது.

பொதுவாகச் செழிப்புடனிருந்த தேவராயனின் நீண்ட ஆட்சிக்காலம், 1446 ஆம் ஆண்டு மே மாதத்தில் அவனுடைய மாணத்துடன் முடிவடைந்தது. அவனுக்குப் பின், இரண்டாம் விசயராயன் என்னும் ஒருவன் அரசனுனுன். அதையடுத்து, மிக விளைவில், தேவராயனுடைய மகனுன மல்லிகார்ச்சுனன் அரசஞைன். 1447 ஆம் ஆண்டு மே மாதத்திற்குச் சிறிது முன் அவனுக்கு முடி சூட்டப்பட்டது.

பலவீனஞயும் திறமையற்றவஞயும் இருந்த மல்லிகார்ச்சுனன் பதவியேற்ற நாட்களிலிருந்தே இராச்சியத்தில் பிளவுகளும், வீழ்ச்சியும், குழப்பமும் **ஏற்** பட்டன. நாற்பது ஆண்டுகளின் பின், போற்றலும் அரசியல் திறமையுமுடைய சாளுவ நாசிம்மன் அட்சிப் பொறுப்பை ஏற்கும்வரை இந்த நிலே நீடித்**தது**. இந்தக் கடைசிக் காலத்தில் கிளர்ச்சியும் திருப்தியின்மையும் நிலவின. அ**ரச** குடும்பத்தைச் சேர்ந்தவர்களுக்கு எதிர்ப்புத் தெரிவிக்கப்பட்டது. அவர்களுட் பலர், பலாத்காரமாகக் கொல்லப்பட்டனர். மல்லிகார்ச்சுனனுடைய ஆட்சியின் ஆரம்பத்தில், வேளமரின் தலேநகரான இராசகொண்டாவைப் பாமனி சுல்தா**ன்** கள் கைப்பற்றியபொழுது, வேளமர், வேளுகோடா (கர்நூல் மாவட்டம்) என்ற இடத்தில் தமக்கென ஒரு சொந்த இராச்சியத்தை ஏற்படுத்திக்கொண்ட னர். அயலிலுள்ள சிறிய இராசகுமாரர்கள், இந்தச் சந்தர்ப்பத்தில், விசயநக ரின் அமைதியைக் குலேத்து அந்த இராச்சியத்தைப் பலவீனப்படுத்தினர். இரண்டாம் அலாவுத்தீனும் கபிலேசுவா கசபதியும் இந்த நிலேமையைத் தமக்குச் சாககமாகப் பயன்படுத்தினர். அவர்கள் இருவரும் விசயநகரை முற்றுகை **யிட்டார்கள்**. அந்நகளும் தன் பெயருக்கேற்ப அவர்களின் முயற்கிகளே முறி யடித்தது. போர் தொடுத்து வந்தவர்கள், தமது நோக்கம் நிறைவு பெருது திரும் பிச் செல்லவேண்டிய தாயிற்று.

என்ருலும் கபிலேசுவான் போரைக் கைவிடாது, 1454 ஆம் ஆண்டிற்கு முன் இராசமந்திரியையும் கொண்டவீட்டையும் கைப்பற்றினுன். அவனுடைய இந்த `புயற்சிக்குத் கெலுங்கானுவிலுள்ள சத்திரிய நாட்டாண்மைக்காரரும் வேளம

## தென் இந்திய வரலாறு

நாட்டாண்மைக்காாரும் உதனியாக இருந்தனர். கர்நூல் மாவட்டத்தின் பெரும் பகுதிகள் உட்பட, சிறீசைலம் வரையிலான இடங்களே அவன் கைப்பற்றினுன். மகமூது கவானுக்கு எதிராகத் தெலுங்கானுவிலுள்ள வாரங்கலேக் கைப்பற்றும் படி தன் மகன் அம்பர் என்பவனே அனுப்பினுன். கவான் தோற்கடிக்கப்பட்டான். பின் 1461 ஆம் ஆண்டில் உமாயூன் மாணமடைந்தபோது, பிடாரைக் கைப் பற்றுவதற்காகத் தன் மகனே அனுப்பினுன். அதற்குப் பின், அவன் நெல்லூர் மாவட்டத்திலுள்ள உதயகிரியையும், விசயநகரப் போரின் தெற்கு மாவட்டங் களிலிருந்த, காஞ்சிபுரம், திருச்சிரைப்பள்ளி ஆகிய இடங்களேயும் கைப்பற்றினுன் (1463).

இந்த நோத்தில், ஒட்டப் போசு மிகப் பெரிய அளவிற் பாந்து விரிந்திருந் தது. கங்கை தொடக்கம் காவேரி வரை அதன் செல்வாக்குக் காணப்பட்டது. தெலுங்கு மாவட்டங்கள் ஒரிசாப் போரசின் பகுதிகளாகச் சில காலம் இருந் தன. ஆனுல், தென் நிலப் பகுதிகள் விசயநகாப் போசின் ஆதிக்கத்திலிருந்து என்றுமே விடுதலேயடையவில்லே. தெற்கில் நிகழ்ந்த ஒரியப் படையெடுப்பு ஒரு திடீர்த் தாக்குதலாகவே இருந்தது. விரைவில் ஒரியர் பின்வாங்கிவிட்டார் கள். போசன் மல்லிகார்ச்சுனனின் கட்டுப்பாட்டின் கீழ் இல்லாமல், ஏறக்குறை யப் பூரண சுதந்திரத்துடன் ஆட்சி செய்த விசயநகரின் விழுமியோரை, விசய நகரப் போசின் இறைமையைத் தொர்ந்து நிலேநாட்டினர். சாளுவ கோபதிம்ம னும் சாளுவ நாசிம்மனும் இத்தகையோரே. திருமலே தேவமகாராசன் எனவும் பெயர் படைத்த சாளுவ கோபதிம்மன் திருச்சிராப்பள்ளி, புதுக்கோட்டை, தஞ்சாவூர் முதலிய இடங்களே ஆட்சி செய்தான். மத்திய பகுதிகளிலும் கிழக் குப் பிரதேசங்களிலும் பிரபலமடைந்திருந்த சாளுவ நாசிம்மனுக்குத் துளுவ வமிசத்தைச் சேர்ந்த, ஆற்றல்வாய்ந்த வீரனை ஈசுவான் என்பவன் உதவியாக இருந்தான். 1465 ஆம் ஆண்டு, யூனுக்கும் ஒற்ரேபருக்கும் இடையில் மல்லிகார்ச் சுனன் மாணமடைந்தான்.

மல்லிகார்ச்சுனன் விட்டுச் சென்ற அவன் மகன் இராசசேகான் ஒரு சிற குழந்தையாக இருந்தான். ஆஞ்ல் மல்லிகார்ச்சுனனுக்குப் பின், அவனுடைய மைத்துனஞுகிய இரண்டாம் விரூபாக்சன் என்பவனே அரசுகட்டிலேறிஞன். இரண்டாம் தேவராயனின் இன்ப சகோதார்களுள் ஒருவஞுகிய பிரதாபதேவ ராயனின் மகன் விரூபாக்சன், இப் போசின் ஆட்சிக்கு வாமுன் பல ஆண்டு களாகப் பெனுகொண்டா என்ற இடத்தை ஆட்சி செய்தான். "அவன் இழி செயல்களில் ஈடுபட்டு, பெண்களேத் தவிர வேறு எதையும் கவனிக்காதிருந் தான் " என தானிசு கூறுகின்மூர். ஆகவே கோவா, சௌல், தபோல் முதலிய இடங்களே முசிலிம்கள் பிடித்ததையிட்டு ஆச்சரியப்படத் தேவையில்லே. மத்திய அரசின் அதிகாரம் தொடர்த்து வீழ்ச்சியடைந்தது. வலிமை மிக்க மாகாண தோதிபதிகள் மறுபடியும் எடுத்த முயற்சிகளாலேயே போசின் அதிகாரம் ஒரேயடியாகத் தகர்க்கப்படாது நிலேபெற்றது. இத்தோதிபதிகளுள் அதிக பிர சித்தி பெற்றவன் சந்திரகிரி இராச்சியத்தை ஆட்சி செய்த சாளுவ நாசிம்மன் என்பவன். இவனுடைய கல்வெட்டுகள் 1456 ஆம் ஆண்டிலிருந்தே காணப்படு

கின்றன. 1463 ஆம் ஆண்டில் நடைபெற்ற ஒட்டரின் படையெடுப்பால், இவ னுடைய இராச்சியம் பாதிக்கப்பட்டிருக்க வேண்டும். ஆகவே கசபதிக்கு எதி ராக இவன் போர் தொடுக்து, ஒரு முற்றுகையின் பின், உதயகிரியைக் **கைப்** பற்றினை (1470). தமிழ் மாவட்டங்களில் நடைபெற்ற கலகங்களே இவன் நசுக் கினுன். கபிலேசுவாளின் மாணத்தைத் தொடர்ந்து ஒரிசா நாட்டில் உள்நாட்டுக் கலகங்கள் ஏற்பட்டன. இவற்றைத் தனக்குச் சாதகமாகப் பயன்படுத்திக் கொண்டு, விசயநகாப் போரசின் கிழக்கு மாவட்டங்களிலிருந்து ஒரியரை விரட்டிவிட்டுக் கோதாவரிவரை பாந்திருந்த நிலப் பகுதிக்குத் தன்னேயே எச மானுக ஆக்கிக் கொண்டான். 1477 ஆம் ஆண்டிற்கு முன்பாகக் கொண்டவீடும் மசூலிபட்டணமும் அவன் கைக்குள் சிக்கின. பாமனி சுல்தானுகிய மூன்றும் முகம்மதுவின் உதவியுடன், அம்பர் என்பவன் ஒரிசா இராச்சியத்தின் சிம்மா சனத்திலிருந்து புருசோத்தம கசபதியை விரட்டியிருந்தான்; இழந்த ஒரிசா **இ**ராச்சியத்தைத் திரும்பப் பெறுவதில் புருசோ**த்தம கசபதி**க்குச் சாளு**வ நா** சிம்மன் உதவி செய்திருக்கலாம் எனத் தெரிகிறது. நாசிம்மனும் புருசோத்தம ஹம், சுல்தானின் பகைமையை எதிர்நோக்க வேண்டியிருந்தது. இதைக் தொடர்ந்து நடைபெற்ற சண்டை சென்ற அத்தியாயத்தில் விபரிக்கப்பட்டுள் ளது. துணிவுடன் காஞ்சிபுரத்தை முற்றுகையிட்ட சுல்தான், அங்கிரு**ந்து** கொண்டுசென்ற கொள்ளேப் பொருட்களுட் பெரும் பகுதியைத் துளுவ தளபதி பாகிய ஈசுவான் திருப்பிக் கைப்பற்றிப் புகழீட்டினுன்.

தொடர்ந்து ஆட்சி செய்த இரண்டாம் விரூபாக்சனே 1485 ஆம் ஆண்டின் மத்தியில், அவனுடைய மூத்த மகன் கொன்றுன். என்றுலும், தந்தையைக் கொன்ற அவன் ஆட்சுப் பொறுப்பை ஏற்க மறுத்து, தன்னுடைய இளேய சகோதானை பதியாாவ் (பிளௌததேவாாயன்) என்பவனுக்கு முடிசூட்டுளித் தான். தனக்கு இராச்சியத்தை அளித்த தமையனேக் கொலே செய்விப்பதே புதிய அரசனின் முதலாவது செயலாக இருந்தது. பின்னர் இவன் தூர்நடத்தையில் ஈடுபட்டு அரசியல் அலுவல்களேயும் புறக்கணித்தான். பழைய வமிசத்தின் ஆட்சிக்கு முற்றப்புள்ளி வைத்துவிட்டுத் தானே அரசியற் பொறுப்பை **ஏற்** பதே, இராச்சியத்தைக் காப்பாற்றுவதற்குரிய ஒரேவழி என்பதைக் கண்டான் சாளுவ நாசிம்மன். ஆகவே விசயநகரின் மீது படையெடுத்துச் சென்று அதைக் கைப்பற்றும்படி, அவன் தன்னுடைய தளபதியாகிய நாச நாயக்கனுக்குக் கட் டீன்யிட்டான். " நாசிம்மனின் படைத் தளபதி நகரின் வாயிலுக்கு வந்தபோது, அது பாதுகாக்கப்படாதிருந்தது ; அவன் அாண்மனேக்குள் 'நுழைந்தபோது, அவனே எதிர்ப்பார் எவருமில்லே; அவன் அந்தப்புரம் வரை சென்று சில பெண் களேயும் கொலசெய்தான் ; அற்பபுத்தியுடைய அரசன் தப்பியோடிஞன்.'' இந்தக் கடைசிக் காட்சிகளேப் பற்றி விபாமாகத் கூறுகின்றூர் நானிசு; இதற்குப் பின் நாசிம்மன் "அரச பதவிக்கு உயர்த்தப்பட்டான்" (1486). இராச்சியமும் அவன் பெயரால் அழைக்கப்படலாயிற்று. இந்தப் ''பலாத்காரப் பதவியேற்ற'' த்தால் **நா**சிம்மனும் அவனுடைய ஆதாவாளர்களும்<sub>.</sub> போசு சிதைந்து போகா வண்ணம் காப்பாற்றினூகள் என்பதில் சந்தேகமில்லே. அதே வேளேயில் நாசிம்ம

### தென் இந்தி**ய வ**ரலாறு

னின் பதவி உயர்வுக்குப் பலத்த எதிர்ப்பும் இருந்தது. தனது அதிகாரத்தை எதிர்த்த நாட்டாண்மைக்காரான பொனிபாடு என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த (கடப்பா மாவட்டம்) சம்பேதர், மைசூருக்கருகிலுள்ள உம்மத்தூரின் பாளே யக்காரர் ஆகியோருக்கும் மற்றையோருக்கும் எதிராகச் சண்டை செய்து அவர்களேப் பணியவைப்பதில் நாசிம்மன் தன் காலத்தையும் சக்தியையும் செல விடவேண்டியிருந்தது. உள் நாட்டில் ஏற்பட்ட இந்தச் சண்டை சச்சாவுகளே அவன் வென்றுன் என்பது உண்மையே. ஆனுல் இவையெல்லாம், வெளிநாட்டுப் பகைவரை எதிர்க்கும் சக்தியை அதிகம் பலவீனப்படுத்திவிட்டன. மூன்றும் மூகம்மதுவின் மாணத்தின் பின் பாமனி அரசு இருந்த பலவீன நிலேயைத் தனக்குச் சாதகமாகப் பயன்படுத்திய புருசோத்தம் கசபதி, ஒரிசாவிற்குத் தெற்கே, நெல்லூர் மாவட்டத்தைச் சேர்ந்த குண்டல்கம்மா நதிவரை இருந்த கிழக்குக் கடற்கரைப் பிரதேசம் முழுவதையும் 1489 ஆம் ஆண்டளவிற் கைப் பற்றி, பின் உதயகிரி வரைக்கும் முன்னேறி அந்நகரையும் முற்றுகையிட்டான். அந்த முற்றுகையை முறியடிக்க நாசிம்மன் எடுத்த முயற்சி பெரும் நட்டமா னது. போரில் தோல்வியுற்ற அவன் கைதியாக்கப்பட்டான். உதயகிரிக் கோட் டையையும் அதைச் சுற்றியுள்ள இடங்களேயும் புருசோத்தம கசபதிக்குக் கொடுக்கச் சம்மதம் தெரிவித்த பின்பே அவன் விடுதலே பெற்றுன்.

அராபிய வியாபாரிகளிடமிருந்தே, விசயநகா மன்னர்கள் தம் குதிரைப் படைக்குத் தேவையான குதிரைகளே வாங்கிவந்தனர். ஆனுல் இரண்டாம் விரூ பாக்சனின் காலத்தில் மேற்குத் கடற்கரைத் துறைமுகங்கள் எதிரிகளாற் கைப் பற்றப்படவே அராபியர்களின் குதிரை வியாபாரம் சீர்குலேந்தது. துளு நாட் டைக் கைப்பற்றி ஒனவார், பட்டகுளம் (பட்கல்), பாகனூர், மங்களூர் முதலிய துறைமுகங்களில் தனது அதிகாரிகளே நியமித்து நிருவகித்ததன் மூலம், குதிரை வியாபாரத்திற்குப் புத்துயிரளித்தான் நாசிம்மன். "ஓர்மசு, எடின் ஆகிய இடங் களிலிருந்து தன் இராச்சியத்திற்குக் குதிரைகளேக் கொண்டுவாச் செய்தான். வியாபாரிகள் கேட்ட விலேயைக் கொடுத்து அவர்களே இலாபமடையச் செய் தான், " என நானிசு கூறுகின்ரூர். தன்னுடைய போர்வீரர்களின் திறமையை யும், போருணர்ச்சியையும் பலப்படுத்தும் நடவடிக்கைகளேயும் அவன் மேற் கொண்டான்.

என்ரு லும் உதயகிரியில் ஏற்பட்ட தோல்வியின் பின், அவன் அதிக நாட்கள் உயிர்வாழவில்லே. 1491 ஆம் ஆண்டில் அவன் இறந்தான். துளுவ ஈசுவானின் மகனும் தன்னிடம் விசுவாசம் வைத்திருந்தவனுமாகிய நாச நாயக்கன் என்ற தன் தளபதியின் பாதுகாப்பில் தன்னுடைய இளம் குமாரர் இருவரையும் அவன் விட்டிருந்தான். அவர்களுள் மூத்தவனை திம்மபூபன் என்பவனே முதலில் அரச ைக்கினுன் நாச நாயக்கன். ஆளுல் நாசநாயக்கனின் எதிரியாகிய திம்மாரா என்பவன் இந்த அரசனேக் கொலே செய்வித்தான். அதன் பின், இளய அர்களுன இம்மடி நாசிம்மன் என்பவனுக்கு முடி சூட்டப்பட்டது (1491). ஆளுல், பதி லாளி என்ற முறையில் நாச நாயக்கனே அதிகாரம் முழுவதையும் தன் கையில் வைத்திருந்தான். அத்துடன், சாளுவ வமிசப் பட்டங்களுடன் வேத்தியற் பட் டத்தையும் தனக்குச் சூட்டிக்கொண்டான். அதனுல், இயல்பாகவே அரசனுக்கும் நாச நாயக்கனுக்குமிடையே பகைமை மூண்டது. அரசனின் மூத்த சகோதா னேக் கொன்ற திம்மாாசனேத் தண்டிக்கும்படி நாச நாயக்கன் அரசனுக்குச் சொன்னுன். அப்படிச் செய்வதற்குச் சம்மதியாதது மட்டுமன்றி, திம்மாாசனுக் குத் தன் ஆதாவையும் கொடுத்தான் அரசன். இருவர்க்கிடையிலிருந்த பகையை இது கூட்டியது. தன் படைகளுடன் பெனுகொண்டாவிலிருந்து, நாச நாயக் கன் விசயநகரை முற்றுகையிடும் அளவிற்கு (1492) அவர்களுக்கிடையே இரு ந்த பகைமை முற்றியது. பின்னர் தன் பதிலாளியுடன் அமைதியாக இருக்க விரும்பிய இம்மடி நாசிம்மன், திம்மராசனே விட்டு விலகி அவனுக்கு மாண தண்டனேயும் வழங்கினுன். அரசன் இப்போது பெனுகொண்டாவிற்குக்கொண்டு செல்லப்பட்டுக் கவனமான மேற்பார்வையில் வைக்கப்பட்டான். உண்மையிலே, இது ஓர் இரண்டாவது ஆக்கொமிப்பாகும். இச் செயல், உள்நாட்டிற் பல புதிய சங்கடங்களே உண்டாக்கியது. பன்னிரண்டு, பதின்மூன்ற ஆண்டுகள்வரை அந்த இராச்சியத்தின் உண்மையான ஆட்சியாளதை இருந்த நாச நாயக்க னுக்கு அவை பெரும் தடங்கலாக இருந்தன.

சாளுவ நாசிம்மனுக்கு எதிராக இறயிச்சூர், உதயகிரி ஆகியவை புரட்சி செய்தபோது, '' காலநோம் சாதகமாக இல்லாதபடியால், அவளுல் அவற்றை அடக்க முடியவில்லே." அந்த இடங்களிலுள்ள கோட்டைகளேக் கைப்பற்றும் படி, தான் இறக்கும்போது நாச நாயக்கனே வேண்டியிருந்தான் சாளுவ நாசிம் மன். பிசப்பூரில் சுதந்திர அரசனுக இருந்த யூசுப் அடில் கான் என்பவன் மீத படையெடுத்துத் தாக்கினுல், இறயிச்சூர் கோட்டையையும் முத்கல் கோட்டை பையும் நாசநாயக்கனுக்குக் கொடுப்பதாக, பாமனி இராச்சியத்து மந்திரியாகி**ய** குவாசிம் பரீது 1492-93 இல் கூறினுன். அவனுடைய நிபந்தனேயை ஏற்றுக் கொண்ட நாச நாயக்கன், இறயிச்சூர் இடைநிலத்திற்கு ஒரு படையை அனுப் பினுன், '' துங்கபத்திரையைக் கடந்து சென்ற அப்படை முத்கல், இறயிச்சூர் ஆகி<sub>ய</sub> இடங்கள் வரைக்கும் பாந்திருந்த நாட்டைப் பாழ்படுத்தியது '' (பெ**ரி** சுத்தா). அதே வேளேயில் குவாசிம் பரீதுவினுல் தனக்கு எதிராகத் தூண்டி விடப்பட்ட மற்றையு எதிரிகளேயும் அடில்கான் சமாளிக்க வேண்டியிருந்தபடி யால், உடனடியாக நாசநாயக்களே எதிர்ப்பதற்கு அவளுல் முடியவில்லே. அந்த எதிரிகளேத் தாத்திவிட்டு, இறயிச்சூரை மீண்டும் கைப்பற்றுவதற்கு அடில் கான் முயன்றபோது, தான் சமீபத்திற் கைப்பற்றிய இடங்களேக் காப்பாற்ற வேண்டிய நிலே நாச நாயக்கனுக்கு ஏற்பட்டது. என்றுலும், யூசுப் அடில் காளுல் வெற்றியீட்ட முடியவில்லே; அவன் தோற்கடிக்கப்பட்டான். அடோ னிக்கு அயலிலே, துங்கபத்திரையின் வடக்கேயிருந்த மான்வி கோட்டைக்குட் புகலிடம் தேடி யூசுப் ஒடவேண்டியிருந்தது. அங்கிருந்த கொண்டு, தான் பணிந்துவிட்டதாகப் பாசாங்கு செய்து, சமாதானப் பேச்சுக்காக நாச நாயக் களே அழைத்தான் யூசுப். நாசன் அங்கே சென்றவுடன், யூசுப் அடில் கான், அவ னேயம் அவனுடைய வீார்களேயும் தாக்கி, உயர்பதவியிலிருந்த எழுபது அதிகா**ரி** களேக் கொன்றுன். இந்துப் படைகள் அவ்விடயிருந்து ஓடி, அடில் கானுக்கு

வெற்றியை அளித்தன. ஆஞல் இடைநிலம் 1502 ஆம் ஆண்டுவரை, விச**ய** நகாப் போரசின் பகுதியாகத் தொடர்ந்து இருந்தது. இரண்டாம் மகமூதுவின் தாண்டுதலால், பாமனி விழுமியோர் மேற்கொண்ட "சிகாட்" (புனித யுத்தம்) விளேவாகவே அந்த இடைநிலமும் இறயிச்சூர், முத்கல் கோட்டைகளும் யூசுப் அடில் கானின் கைவசமாயின (1502).

1463-64 இல் நிகழ்ந்த கபிலேசுவா கசபதியின் படையெடுப்பிற்குப் பின் தென்ளுட்டில், போசின் அதிகாரம், சக்திவாய்ந்த முறையில் நில்நாட்டப் படவில்லே. சாளவ நாசிம்மன், தன் சொந்த இடத்திற் கண்மையிலுள்ள பகுதி களில் அதிக கவனம் செலுத்தி வந்தான். காவேரிக்குத் தெற்கேயுள்ள பகுதி களில் அவனுடைய அதிகாரம் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டதர என்பது சந்தேகமாக இருக்கின்றது. திருச்சினுப்பள்ளி, தஞ்சாவூர் முதலிய இடங்களின் தேசாதிபதி **யாக இருந்த கோணேதிராசனும் அவீனப் போன்ற அதிகாரிகளும் மக்க<b>னே** அடக்கி ஒடுக்கிக் கொடுமை புரிந்ததைப் பற்றிச் சிறீரங்கத்திலுள்ள வைணவர் கள் நாசநாயக்கனுக்குப் பலதடவை முறையிட்டார்கள். 1496 ஆம் ஆண்டன வில், அல்லது அதற்குச் சற்று முன்பாக, நாசநாயக்கன் தெற்கு நோக்கிச் சென்று அந்த அதிகாரிகளேக் கட்டுப்படுத்தினுன். குமரிமுளே வரையிலுள்ள நாட்டைத் தன் வசமாக்கினன்; சோழ அரசனேயும், சோ அரசனேயும், மதுரை யைச் சேர்ந்த மானபூசன் என்பவனேயும் விசயநகரின் இறைமையை ஏற்றுக் கொள்ளும்படி நிர்ப்பந்தித்தான். காவேரி நதியின் மேல் ஒரு பாலம் அமைத் தைச் திறீரங்கப்பட்டணத்தைத் (செரிங்கபட்டம்) தாக்கிஞன். அங்கிருந்**த** கெவுண நாட்டாண்மைக்காரரான நஞ்சராசன் அவனுக்குப் பணியவேண்டிய சாயிற்று. மேற்குத் கடற்கரையில் மேலும் சில இடங்களேக் கைப்பற்றினுன். கோகர்ணக்குற்குப் படையெடுத்துச் சென்றுன் (1497). இவற்றுடன் நாச நாயக்கனின் பாரிய, வெற்றிகாமான படையெடுப்பு முடிவடைந்தது.

நாசநாயக்கனின் ஆட்சியின் இறுதிக் காலத்தில், அவனுக்கும் கசபதி அரச னுக்கும் மீண்டும் பகைமை ஏற்பட்டது. முப்பது ஆண்டுகள் ஆட்சி செய்த புரு சோத்தமன் 1496 ஆம் ஆண்டில் இறந்தான். அவனுக்குப்பின் அவனுடைய மக னை பிரதாபருத்திரன் அரசனுன். தென்டைடைப் பிடிக்கும் நோக்கத்துடன், அவன் விசயநகாத்தைத் தாக்கினுன் (ஏறக்குறைய 1499 இல்). அத்தாக்குத லேச் சமாளித்த நாசநாயக்கன், தன் இராச்சியத்தை விட்டுக்கொடாதிருந்தான். எந்தப் பக்கத்திற்கும் குறிப்பிடத்தக்க வெற்றியின்றி இப்படையெடுப்பு முடித் தது. கசபதி இராச்சியத்தின் எல்லே, கிருட்டிணே நதிக்குத் தெற்கிலேயே தொடர்த்து இருந்தது.

தனது தலேவஞுகிய சாளுவ நாசிம்மன் விட்ட பணியைத் தொடர்ந்து செய்து விசயநகாப் போரசுக்கு ஒரு புதிய பலத்தை ஊட்டிய திருப்தியுடன் 1505 ஆம் ஆண்டில் நாச நாயக்கன் இறந்தான். நீண்டு பாந்திருந்த தன்னுடைய இராச்சி யம் முழுவதிலும் சக்தி வாய்ந்த முறையில் தனது அதிகாரத்தை நிலேநிறுத்தி ஞன் நாசன். படையையும் திருத்தி அமைத்திருந்தான். உண்மையில், நாச நாயக்கன் அமைத்த அத்திவாரத்திலிருந்தே, திறமையிக்க அவன் மக**னை** கிருட்டிணதேவராயன் பெரும் புகழ் மிக்க தன் ஆட்சிக் காலத்தைக் கட்டி யெழுப்பினுன்.

நாசநாயக்கன் இறந்தவுடனே, வீர நாசிம்மன் எனப் பலராலும் அழைக்கப் பட்ட அவனுடைய மூத்த மகனை இம்மடி நாச நாயக்கன் பகிலாளியாகப் பதவி வகித்தான். சட்டப்படி அரசனக இருந்த இம்மடி நாசிம்மன், அரசியல் அலுவல்களேத் தாளுகவே கவனிக்கக்கூடிய வயதை அடைந்தபோதிலும், அவன் தொடர்ந்து படிநிலுயிலேயே வைக்கப்பட்டிருந்தான். கடைசியாக, 1505 ஆம் ஆண்டின் முற்பகுதியில் அவன் படுகொலே செய்யப்பட்டான். சில காலத்தின் பின் வீ ா நாசிம்மன் அரசனுனுன். விசய நகரை ஆண்ட மூன்றுவது மன்னர் பரம் பரையான துளுவ பாம்பரை, இவ்வீர நாசிம்மனுடன் ஆரம்பமாகின்றது. நாச நாயக்கனின் மாணத்தின் பின், ''நாடு முழுவதும், தன் இரானுவத் தலேவர் . களின் தலேமையில் கிளர்ச்சி செய்தது'' என்று குறிப்பிடுகிறூர் நானிசு. அரச னின் படுகொலேயாலும், அரச பதவியைத் தானே அபகரித்துக்கொண்டதாலும், வீர நாசிம்மன் எண்ணற்ற தொந்தாவுகளே எதிர் நோக்கவேண்டியவனுன். போர் புரிவதிலேயே அவனுடைய ஆட்சிக் காலமாகிய ஆறு ஆண்டு முழுவதும் செலவழிந்தது. எல்லாப் போர்களிலும் அவனே வெற்றியடைந்தான் என்று சொல்ல முடியாது. சில தடவை தோல்வியுமடைந்தான். துங்கபத்திரை நதிக்கு அப்பால் தனது இராச்சியத்தின் எல்லேயை நீட்டுவதற்கு விரும்பிய யூசுப் அடில் கான், அந்நதியைக் கடந்து **கர்**நூலே முற்றுகையிட்டான். அ**ரவீடு குடும்பத்** தைச் சேர்ந்த இராமராசனும் அவனுடைய மகனுகிய திம்மனும் வீர நாசிம்ம துக்குத் துணேயாக நின்று, அடில் கானேத் திரும்பிச் செல்லும்படி நிர்ப்பந் தித்தார்கள்; திரும்பிச் சென்ற படைவீரர்களேத் தூத்திச் சென்ற அடில் கானேயும் தோற்கடித்தார்கள் ; துரோகமிழைத்த படைத் தலேவனே அடோனியி லிருந்து விரட்டிவிட்டு அந்நகளைக் கைப்பற்றிஞர்கள். நன்றி மறவாத விசய நகாப் போசன், அவர்கள் செய்த சேவைக்கு ஈடாக, அடோனியையும் கர்நூல் கோட்டையையும் அவர்களுக்குப் பாளேயமாகக் கொடுத்தான்.

இதற்கிடையில் உம்மத்தார், சிறீரங்கப்பட்டணம் ஆகிய இடங்களிலிருந்து கெவுணர் தலேவர்கள் எதிர்க்கிளர்ச்சி செய்ததால், தனது ஒன்றுவிட்ட சகோ தனுகிய கிருட்டிணதேவராயனேத் தல்நகருக்குப் பொறுப்பாக அமர்த்திவிட்டு, உம்மத்தாரை முற்றுகையிடுவதற்காகத் தெற்கு நோக்கிச் சென்றுன் வீர நா சிம்மன். மூன்று மாதங்களின் பின்பும் அந்நகரைக் கைப்பற்றமுடியாது போகவே, முற்றுகையிடுவதற்காகத் தெற்கு நோக்கிச் சென்றுன் வீர நா சிம்மன். மூன்று மாதங்களின் பின்பும் அந்நகரைக் கைப்பற்றமுடியாது போகவே, முற்றுகையைக் கைவிட்டு, சிறீரங்கப்பட்டணத்தைத் தாக்கினுன். ஆணுல் அங்கேயும் நல்ல பலன் ஏற்படவில்லே. துளுவ நாட்டில் சில சிறு வெற்றி களே அவனுக்குக் கிடைத்தன. பின்னர் இந்தியாவின் மேற்குக் கரையோாங் களில் அவ்வேளேயில் தமது ஆதிக்கத்தை நிலேநாட்டிக்கொண்டிருந்த போத் தைக்கேயருடன் அவன் நட்புறவு பூண்டான். தன்னுடைய ஆயுதப் படைவீரர் களுக்குச் சிறந்த பயிற்சி அளிக்கும் நோக்கத்துடனும், தன் குதிரைப் படைக் குத் தேவையான குதிரைகளேப் பெறுவதற்காகவும், கண்ணனுரிலிருந்து

போத்துக்கேயத் தலேவனுகிய அல்மேடா என்பவனிடம் ஒரு தூதுக் குழுவை அனுப்பினுன். என்று லும், பத்கல் என்ற இடத்தில், ஒரு கோட்டை கட்ட வேண்டும் என்று அல்மேடா தன் விருப்பத்தைத் தெரிவித்தபோது, நாசிம்மன் பதிலே அனுப்பவில்லே. மக்களேப் போரில் ஈடுபாடு கொள்ளச் செய்வதற்கு முயன்றூன் நாசிம்மன். அதிகாரிகளுக்கிடையே பிணக்குகள் ஏற்படும்போது, சம்பத்தப்பட்ட இருவரும் தமக்குள் சண்டை செய்து அவற்றைத் தீர்க்கும் முறையை அவன் ஊக்கப்படுத்தினுன். வாட்போர்த் திறமைக்குப் பரிசாக, வெற்றியீட்டியவர்களுக்கு அழகிய இளம் பெண்களேக் கொடுத்தான்.

கோவாவைத் திருப்பிக் கைப்பற்றுவதற்கும் வீரநாகிம்மன் முயன்ருன். கோவாவிலிருந்த முசிலிம் தேசாதிபதி விசயநகா அரசனுடன் சண்டையிட் டான் (1506) என இத்தாலிய யாத்திரீகனு வர்த்தீமா என்பவர் குறிப்பிடுகின் ரூர். ஆளுல் அந்தச் சண்டையின் விளேவு என்ன என்பது தெரியவில்லே. மீண்டும் **உ**ம்மத்தூ**ைத்** தாக்குவதற்கு ஏற்ற நடவடிக்கைகளே எடுத்துக்கொண்டிருந்**த** வேளேயில், '1509 ஆம் ஆண்டில் அவன் இறந்தான். இராமேசுவரம், சிறீரங்கம், கும்பகோணம், சிதம்பாம், சிறீசைலம், காஞ்சிபாம், காளத்தி, மகாநதி, கோகர் ணம் போன்ற தென்னிந்தியாவின் முக்கிய தலங்களுக்கு அவன் தாராளமாக நன்கொடை வழங்கினுன் என அவன் காலத்துக் கல்வெட்டுகள் சான்று கூ**று** கின்றன. எட்டு வயது நிரம்பிய தன் மகனுக்குத் தன்னுடைய இராச்சியம் செல்லவேண்டும் என விரும்பிய வீரநாசிம்மன், மாணப்படுக்கையிலிருந்த போது, தன் மந்திரியாகிய சாளுவ நாசிம்மனே அழைத்துக் கிருட்டிண தேவார யனின் கண்களேத் தோண்டி எடுக்கும்படி ஆணேயிட்டான் எனவும், மாணத்தது வாயிலிருந்த அரசணத் திருப்திப்படுத்துவதற்காக அந்த மந்திரி, ஒரு மறியாட் டின் கண்களே எடுத்துச் சென்று காட்டினுள் எனவும் நானிசு குறிப்பிடுகின்றூர். என்றுலும், ஒன்றுவிட்ட இச் சகோதார்கள் இருவரும் இப்படிப் பகைமை உணர்ச்சியுடன் இருந்ததற்கு வேறு சான்றுகள் இல்லே. எனினும் உள்நாட்டு மாபுரை, வீரநாசிம்மனே கிருட்டிணதேவராயனேத் தன் வாரிசாகத் தெ**ரிவு** செய்தான் எனக் கூறுகின்றது.

கிருட்டிணதேவாாயனின் ஆரம்பகாலத்து முதலாவது கல்வெட்டுச் சாசனத் தில் 1509 ஆம் ஆண்டு, யூலே மாதம் 26 ஆம் திகதி என்று தெகதியிடப்பட்டுள் ளது. இதற்கு இரண்டு வாரங்களின்பின், சிறீ கிருட்டிணரின் பிறந்த நாளன்று கிருட்டிணதேவராயனின் முடிசூட்டுவிழா நடைபெற்றது. அரசன் கிருட்டிண பாமாத்மாவின் அவதாரம் என்ற எண்ணத்தை ஏற்படுத்துவதற்காகவே இப் படி நடைபெற்றது. கிருட்டிணதேவராயனின் ஆட்சிக்காலம், "விசயநகாம் மிகப் பெரும் வெற்றிகளே ஈட்டிய காலமாகும். விசயநகரப் படைகள் எங்கு சென்றுலும் வெற்றிவையே அடைந்தன. நகரம் மிகவும் செல்வச் சிறப்புடன் திகழ்ந்தது." இருபதிற்கும் இருபத்தைந்திற்கும் இடைப்பட்ட வயதில் கிருட் டிணதேவராயன் அரசுகட்டிலேறினுன். "அரசன் நடித்தர உயரமுடையவன். அழகான வண்ணமும், நல்ல உருவமும் சற்றுப் பருத்த தேகமும் உடையவன். முகத்தில் அம்மைத்தழும்புகள் உள்ளன. எவ்வளவு தாரம் நிறைவுள்ளவனை இருக்கமுடியுமோ அவ்வளவு தூரம் நிறைவாக இருந்த அவனுக்கு அனேவரும் பயந்து பணிந்தார்கள். எப்பொழுதும் இன்பமூட்டும் சுபாவமுடையவனுகவும் மிக்க மகிழ்வுடனும் இருப்பான். அன்னியர்களுக்கு மதிப்பும் கௌாவமும் அளிக்க வேண்டும் என்று விரும்புபவன் அவன். அவர்கள் என்ன நிலேயில் இருந தாலும் அவர்களே அன்புடன் வாவேற்று, அவர்களுடைய வேலேகளேப் பற்றி அக் கறையுடன் விசாரிப்பான். அவன் பெரிய அரசனுக இருந்தான். திடீரெனக் கோபடிற்றுக் கொதித்தெழும் குணமுடையவனுயிருந்தாலும், அவன் எந்நாளும் எல்லார்க்கும் நீதி செலுத்துபவன் '' எனப் பத்தாண்டுகளின் பின் அரசனேப் பார்த்த பேய்சு **என்**பவர் குறிப்பிடுகின்றூர். கடினமான தேகாப்பியாசம் செய்து தன் தேக பலத்தைக் காத்து வந்தான் கிருட்டிணதேவராயன். குதி**ரைச்** சவாரி செய்வழில் அவன் சிறந்து விளங்கினுன். அவனுடன் தொடர்பு கொள் ளும் எவருக்கும், அவன் சிறப்பாக இருக்கும் முறை, மகிழ்ச்சிகாமான ஒரு றினேவை ஏற்படுத்தும். அவன் தன் படைகளுக்குத் தானே தலேமை தாங்கிப் போர்க்களம் புகுவான். ஆபத்தான வேளேகளில், சிறந்த உறுதியுடனும் பலத் தடலும் செயல்புரிவான். தனது படையிலுள்ள சாதாரண வீரர்களின் நலனி அம் அவன் அதிக கவனம் செலுத்தினுன். ஒவ்வொரு போரின் முடிவிலும், காய **மடை**ந்த வீரர்களேச் சந்தித்து, தக்க முறையில் அவர்கள் சிகிச்சை பெறு**வ** தற்கு ஒழுங்கு செய்தான். எல்லா மக்களும் அரசனே அன்புடன் நேசித்து மதிப் பக் கொடுத்தனர். ''எல்லாவற்றிலும் பெருந்தன்மை உடையவனுகவும் **நிறை** வானவனுகவும் இருந்தான் '' எனப் பேய்சு குறிப்பிடுகின்றூர்.

கிருட்டிணதேவராயன் அரசனுகியபொழுது, விசயநகாப் போரசு இருந்த **நிலே எவ்வகையிலும் நம்பிக்கையூட்டுவதாக இல்லே. மைசூரின் பெரும்பசூதியில் கி**ருட்டி**ண** தேவராயனுக்கிருந்த தலேமையாதிக்கத்தை, உம்மத்*தூ*ரில் கலகம் விளேத்த நாட்டாண்மைக்காரன் எதிர்த்தான். ஒரிசாவைச் சேர்ந்த கசபதி மன் னர்கள் வட-கீழ் மாவட்டங்களேக் கைப்பற்றி, அங்கே தங்கியிருந்தனர். பிர **தா**பருத்**திரன்** வெளிப்படையாகவே தன் எதிர்ப்பையும் ஆக்கொமிப்பு மனப் பான்மையையும் காட்டினுன். பாமனி இராச்சியம் ஐந்து வெவ்வேறு அரசுகளா கப் பிளவுபட்டிருந்தபோதிலும், வடக்கிலுள்ள முசிலிம்களினது, குறிப்பாக பிசப்பூரினது, தாக்கம் வலிமை குன்றுது தொடர்ந்து இருந்தது. புதிதாகத் தோன்றிய போத்துக்கேயரின் ஆதிக்கத்தையும் கிருட்டிணதேவராயன் சமா ளிக்கவேண்டியவனுனுன். மேற்குக் கரைக் கடல் வாணிபத்திலும், பாதைகளி லும் தமது ஆதிக்கத்தை விரைவாக நிலேநாட்டிக் கொண்டு வந்த போத்துக் கேயர், '' உள் நாட்டு அரசாங்கங்களுடன்'', தங்களுக்கு நன்மையளிக்கக்கூடிய விதத்தில் அரசியல் தொடர்பு கொள்ள விரும்பிஞர்கள். அவ்வாறிருந்தபோதி லும், மிகக் குறுகிய காலமாகிய பத்து ஆண்டுகளுள், கிருட்டிணதேவாாயன், நாடு முழுவதிலும் விசயநகரின் அதிகாரத்தை மிகவும் உறுதியாக நிலேநாட்டு வதில் வெற்றியடைந்தான். அவனுடைய அந்தப் பெரிய இராச்சியத்தில் எந்தப் பகுதியிலாவது அதிருத்தியோ, எதிர்க்கிளர்ச்சி செய்யவேண்டும் என்ற எண் ணமோ இருக்கவில்லே. போத்துக்கேயரும் அவனுடைய நண்பர்களாயினர்.

## தென் இந்திய வரலாறு

ஒவ்வோராண்டும் ' சிகாக் ' யுக்கம் செய்யவேண்டும் என இரண்டாம் மகமூன 1501 ஆம் ஆண்டில் தீர்மானித்ததற்கிணங்க, விசயநகரின் மீது போர் தொடுத்து வந்த பாமனிப் படைகளே விரட்டி ஒட்டுவதே கிருட்டிணதேவராயனின் முதலா வது வேலேயாக இருந்தது. பாமனி இராச்சியத்தைச் சேர்ந்த பிரபலமான விழுமியோர், வழக்கம்போல் பிடாரில் ஒன்றுகூடி, சுல்தான் இாண்டாம் மக மூதவடன் சேர்ந்து இராயனின் இராச்சியத்தின்மீது தமது வருடாந்தத் திடீர்த் தாக்குதலே ஆரம்பித்தார்கள் (1509). ஆனுல் தாங்கள் நினேத்தபடி, இ**னி** யும் கொள்ளேயடிக்கவும் நாசத்தை ஏற்படுத்தவும் முடியாது என்பதை அவர் கள் விரைவில் கண்டு கொண்டார்கள். இப்போது அடையாளம் காணமுடியாத திவானி என்ற இடத்தில், முசிலிம் படைவீரர்கள் முன்னேருது தடுக்கப்பட்ட னர். அங்கு நடைபெற்ற போரில் அம் முசிலிம் வீரர்கள் இறுதியாகத் தோற் கடிக்கப்பட்டனர். தன் குதிரையிலிருந்து வீசப்பட்ட சுல்தான் படுகாயமடைந் தான். அக்காயங்களிலிருந்து சிறிது சிறிதாகவே அவன் குணமடைந்தான். இந் தச் சமயத்தில் அவனுடைய விழுமியோர்கள், ''போட்டி, சண்டை என்ற கம்ப ளத்தைச் சுருட்டிக்கொண்டு " பிடாருக்குத் திரும்பிச் சென்றனர். அப்படித் திரும்பிய படைகளேப் பின்தொடர்ந்து சென்றுன் கிருட்டிணதேவராயன். குறிப்பாக, யூசுப் அடில் காணே அவன் பின்தொடர்ந்து சென்றபோது, அடில் கான், கோவில்கொண்டா என்ற இடத்தில் திரும்பி எதிர்த்தான். தொடர்ந்து நடைபெற்ற போரில் அடில்கான் இறந்தான். கிருட்டிணதேவராயன் தன் தலே **ந**கருக்குத் திரும்பிச் செல்வதற்கு முன்னுல் கோவில்கோண்டாக் கோட்டை அவன் வசமானதா.

இப்போரின் ஆரம்பத்தில், போத்துக்கேயத் தேசாதிபதியாகிய அல்புக்கேர்க் என்பவன், கிருட்டிணதேவராயனுக்கு உதவியளிப்பதாகக் கூறும்படி தனது பிரதிநிதி ஒருவனே அனுப்பினுன். கள்ளிக்கோட்டைச் சாமோரினுக்கு எதிரா கப் போத்துக்கேயருக்கு விசயநகா மன்னன் செய்த உதவிக்குப் பதிலாகவே இப்போது உதவிசெய்ய முன்வந்தான் போத்துக்கேயத் தேசாதிபதி. அராடிய பாரசீகக் குதிரைகளுள் ஒன்றையுமே பிசப்பூருக்கு அனுப்பாமல், அவை எல்லா வற்றையும் விசயநகருக்கு மட்டும் அனுப்புவதாகவும் தேசாதிபதி உறுதியளித் தான். குதிரை வியாபாரத்தின் முழு உரிமையையும் தானே அடையவேண்டும் என்ற ஆவல், கிருட்டிணதேவாாயனுக்கு இருந்தபோதிலும், அவன் உடனடி யாக அந்த உதவியை ஏற்றுக்கொள்ளவில்லே. போத்துக்கேயப் படைகளுக்கும் பிசப்பூர்ப் படைகளுக்குமிடையே பல மாதங்களாகப் போர் நடந்தது. கோவாவை இருதாப்பினரும் மாறி மாறிக் கைப்பற்றிய பின், இறுதியாக 1510 ஆம் ஆண்டில் அல்புக்கேர்க் அதனேக் கைப்பற்றினை. இதன் பின் இரண் டாவது போத்துக்கேயத் தூதுக் குழு ஒன்று கிருட்டிணதேவராயனிடம் அனுப்பப்பட்டது. பத்கல் என்ற இடத்தில் ஒரு கோட்டையை எழுப்புவதற்கு அனுமதி கோரி அல்மேடா முன்பு விடுத்த வேண்டுகோளே மீண்டும் நினேவூட்டி, அந்த அனுமதியையும் பெற்றுன்.

ஆரம்பத்தில் தனது எதிரிகளுக்கு எதிராகக் கனன்றெழுந்த கிருட்டிணதேவ ாயன், அதன் பின் சில நாட்களேத் தனது தலேநகரிற் செலவிட்டுத் தன் படை களேத் திருத்தியமைத்தான். நிலமானிய முறையில் தொட்டப்பட்டுப் பல்வேறு **நி**லேயிலிருந்த வீரர்களே ஒரு சக்திவாய்ந்த போர்ப்படையாக மாற்றினுன். பிசப்பூருக்கும் பாமனி சுல்தானுக்குமிடையே இருந்த வேறுபாடுகளேத் தனக் குச் சாதகமாகப் பயன்படுத்தி, இறயிச்சூர் இடைநிலத்தின்மீது படையெடுத்து, இறயிச்சூர்க் கோட்டையைக் கைப்பற்றினுன். யூசுப் அடில் கானுக்குப் பின், இளவயதினஞன அவன் மகன் இசுமாயில் அடில் ஷா, பெயாளவில் பிசப் பூரின் அரசஞாக இருந்தான். ஆளுல் கமால் கான் என்பவனே எல்லா ஆதிகாரங் சமோயும் பெற்றிருந்தான். சிம்மாசனத்தைத் தான் அடைவதற்குரிய திட்டங் கலோயும் வைத்திருந்தான். கிருட்டிணதேவராயன் போத்துக்கேயருடன் நட்பு றவு பூண்டி பியது அவனுக்குத் தெரியும். ஆகவே கிருட்டிணதேவராயன் படை பெடுத்த தாதர் சந்தர்ப்பத்தில் பிசப்பூரிலிருந்து பலமான எதிர்ப்புவாவில்லே. இசுமாயிலின் தாயின் கூலியாள் ஒருவளுல் 1511 ஆம் ஆண்டு மே மாதம் கமால் கான் கொல்லப்பட்டான். இறந்த இப் பதிலாளியின் நண்பர்களாக இருந்த பாரசீக, குரசனி இனத்தைச் சேர்ந்த விழுமிபோர்கள் பிசப்பூரில் புதிய தொந் தாவுகளே ஏற்படுத்துவதற்கு இது காலாக இருந்தது. இது எப்படியிருந்த போதிலும், கிரூட்டிணதேவராயன், நான் போட்ட திட்டங்களே எவ்விக கடங் கலுமின்றிச் செயற்படுத்த முனேந்தான். இறயிச்சூளாக் கைப்பற்றிய பின், தன் படையுடன் குல்பர்காவிற்குச் சென்று, இரண்டாம் மகமூதுவின் மந்திரியாக வும் சிறைக்காவலனுகவும் இருந்த அமீர் பரீதுவைத் தோற்கடித்து, அந்த நக **ாத்தையும் கைப்பற்றி**னுன். அங்கிருந்து பிடாருக்குச் சென்று, சிறிதுகால முற் றகையின் பின் அந்நகரையும் கைப்பற்றினுன். இரண்டாம் மகமூதுவை விடு தலே செய்துவிட்டு, '' யவன (முசிலிம்) இராச்சியத்தை நிறுவியவன் '' என்ற பட்டப் பெயரையும் சூட்டிக்கொண்டான்.

அதே வேளேயில், கிருட்டிணதேவன், உம்மத்தூரிலுள்ள கசபதி அரசன் போன்ற மற்றைய எதிரிகளுக்கு எதிராகவும் போரிட்டான். பாமனிப் படை யெடுப்பைத் தடுத்து நிறுத்திய உடனேயே உம்மத்தூரிலுள்ள கங்கராயனுக்கு எதிராகப் படையெடுத்தான். வீரநாசிம்மனின் இறுதிக்காலம் தொடக்கம் இவன் புரட்சி செய்துகொண்டேயிருந்தான். 1510 ஆம் ஆண்டு ஓகத்து மாதம் தொடங்கிய இப்போர் 1512 ஆம் ஆண்டின் இறுதிவரை நீடித்ததெனலாம். புரட்சிக்காரனின் கைகளுள் சிக்கியிருந்த பெனுகொண்டாமீது முதனிற் படை யெடுப்பு நிகழ்ந்தது. பலம் பொருந்திய இக்கோட்டை பிடிக்கப்பட்டது. இதை யடுத்து உம்மத்தாரும் சிவானசமுத்திரமும் (கங்கராயனின் தலேப்பட்டினம்) தாக்கப்பட்டன. சிவானசமுத்திரம் வீழ்ச்சியடைவதற்கு ஓராண்டிற்கு மேல் ஆனது. கங்கராயன் அங்கிருந்து ஓடி, காவேரி நதியில் மூழ்கி மாணமடைந் தான். பின், அவனுடைய தலேதகரம் தரைமட்டமாக்கப்பட்டது. கைப்பற்றப் பட்ட இந்நாடு ஒரு புதிய மாகாணமாக்கப்பட்டது. சிறீரங்கபட்டனும் அதன்

## தென் இந்திய வரலாறு

தலேநகரானது. சாளுவ கோளிந்தராயன் முதலாவது தேசாதிபதியாக நியமிக் கப்பட்டான். உள்துறைப் பரிபாலனம் அப்பகுதியிலிருந்த மூன்று நாட்டாண் மைக்காரரிடம் விடப்பட்டது. பங்களூரைச் சேர்ந்த, புகழ்வாய்ந்த கெம்பி கௌடா என்பவன் அம் மூவருள் ஒருவன்.

சாளுவ நாசிம்மனின் காலத்திலிருந்தே ஒரிசா அரசன், கிழக்குக் கடற்கரை மாவட்டங்களேக் கைப்பற்றித் தன் வசம் வைத்திருந்தான் கிருட்டிணதேவ ராயன் அரசுகட்டிலேறிய பின், ஒரிசா அரசனுக்கு எதிராக மூன்றுவது போரணி ஒன்று தொடங்கப்பட்டது. ஆனுல் கங்கராயனுக்கு எதிரான போர் முடிந்ததன் பின்பே, ஒரிசாப் போர் அதிக பலத்துடன் நடாத்தப்பட்டது. உதய கிரியை முற்றுகையிடுவதற்காக, 1513 ஆம் ஆண்டில் ஒரு படை அனுப்பப்பட் டது. விரைவில் கிருட்டிணதேவராயன் அப் படையுடன் சேர்ந்து, தானே முற் றுகையை நடாத்தினுன். எவருமே அணுகமுடியாதிருந்த அக்கோட்டையின் சுவர்களேத் தன் படைகள் சென்று அடைவதற்காகக் கற்பாறை நிறைந்த குன் றுகளின் மேல் பாதைகளே வெட்டுவித்தான் கிருட்டிணதேவராயன். ஒன்றரை ஆண்டுகளுள் அக்கோட்டை கைப்பற்றப்பட்டது.

தனது சொந்தத் தலேநகருக்குத் திரும்பி வரும் வழியில், கிருட்டிணதேவ ராயன் தன் இரண்டு இராணிகளான திருமாலாதேவி, சின்னதேவி ஆகியோ ருடன் திருப்பதிக்குச் சென்று வெங்கடேசுவர சுவாமிக்குத் தன் நன்றியைச் செலுத்திஞன் (யூல, 1514). இதிலிருந்தும், உதயகிரியிலிருந்த பாலகிருட்டிண ரின் அழகான சிலே ஒன்றை எடுத்து மீண்டும் விசயநகரில் நிலேநாட்டியதி லிருந்தும் கிருட்டிணதேவனின் தீவிர மத பத்தி தெரிகின்றது. இந்நிகழ்ச்சி யைச் சிறப்பித்து, வியாசராயன் என்ற துறவி பாடல்களே இயற்றியுள்ளார்.

உதயகிரியின் முற்றகையை முறியடிப்பதற்குப் பிரதாபருத்திரன் 6 மேற் கொண்ட முயற்கிகள் தோல்வியுற்றன. பின்வாங்கிச் சென்ற அவனுடைய படை வீரர்களே விசயநகாப் படை கொண்டவீடு வரை பின் தூத்திச் சென்றது. வழி நெடுகிலும் விசயநகாப் படைக்கு வெற்றி கிட்டியது. சிறிய கோட்டைகள் இலகு விற் கைப்பற்றப்பட்டன. இதற்குப் பின், முதலில் சாளுவ திம்மராசனும், பின் கெருட்டிணதேவராயனும் கொண்டவீட்டை முற்றகையிட்டனர். கிருட்டிணே நதிக்குத் தென்புறம் கசபதி அரசர்களுக்குச் சொந்தமாக இருந்த பகுதிகளுள் கொண்டவீடு முக்கியத்துவம் வாய்ந்த நகரமாக விளங்கியபடியால், அது மிக வும் பலமாகப் பாதுகாக்கப்பட்டு வந்தது. கொண்டவீடு இராச்சியத்திலுள்ள அநேக அதிகாரிகள் அங்கேயே நிறுத்திவைக்கப்பட்டிருந்தனர். பல மாதங்க ளுக்குப் பிறகு, உள்ளிருந்தவர்களில் அநேகர் பட்டினியால் மடிந்ததன் பின்பு தான் அக்கோட்டையின் சுவர்கள் தகர்க்கப்பட்டு உள்ளிருந்த படையினர் தோற்கடிக்கப்பட்டனர். கசபதி அரசனின் மண்ஷியும் மகனும், மற்றும் ஒரிய நாட்டைச் சேர்ந்த அதேக விழுமியோரும் கைது செய்யப்பட்டு, வீதி வழியாக விசயறகருக்கு அனுப்பப்பட்டனர். கொண்டவீடு மாவட்டத்தின் பாலனத்தைச் சாளுவ திம்மனிடம் ஒப்ப டைத்துவிட்டு, கிருட்டிணதேவராயன் தன் இராணிகளுடன், அமராவதிக்குச் சென்று அமரேசுவாரை வணங்கினுன். `அங்கிருந்து சிறீசைலத்திற்குச் சென்று மல்லிகார்ச்சுனருக்கு அற்புதமான காணிக்கைகளே வழங்கிவிட்டுத் தன் தலே நகருக்குத் திரும்பினுன்.

விளைவில், கிருட்டிணதேவாாயன், போர்க்களத்தில் நின்ற தன் படைகளு டன் சேர்வதற்காக மீண்டும் சென்றுன். விசயவாடாவிற்குப் போகும் வழியில் அகோபலம் என்ற இடத்திலுள்ள நாசிம்மர் ஆலயத்திற்குச் சென்று வழிபட் டான். விசயவாடா கைப்பற்றப்பட்டது. மேற்கொண்டு அதற்கப்பால் நடை பெறவிருக்கும் போர்களின் முன்னணித்தளமாக அந்நகாம் ஆக்கப்பட்டது. வட மேற்வில், மில மைல்களுக்கப்பால், உயாமான சுவர்களினுல் நன்கு பாதுகாக்கப் பட்ட கோட்டை ஒன்று கொண்டபள்ளி என்னுமிடத்தில் இருந்தது. கிருட் டிணதேவாாயன் அக் கோட்டையை முற்றுகையிட்டான். அக் கோட்டையைக் காப்பாற்றுவதற்காகப் போதாபருத்தொணுல் அனுப்பப்பட்ட ஒரு படை கிருட் டிணதே தி அடையும் வரை, மேலும் இரண்டு மாதங்களுக்கு முற்றுகை மும்மூ மாக நடைபெற்றது. இதைத் தொடர்ந்து தெலுங்காளுவிலுள்ள வேறும் பல கோட்டைகள் கைப்பற்றப்பட்டன. கசபதியின் மேலாண்மையிலிருந்த தல் கொண்டா, வாரங்கல் மாவட்டங்களின் பெரும் பகுதிகளும் பிடிக்கப்பட்டன.

சக்திவாய்ந்த இப்படையெடுப்பினுல், தெலுங்கானு முழுவதுமே கைப்பற்றப் பட்டது. இதற்குப் பின் கிருட்டிணதேவராயன் கலிங்கத்தின் மீது தன் கவனத் தைத் திருப்பினுன். முதலிற் கைப்பற்றப்பட்ட நகாங்களுள் இராசமகேந்திர வாமும் (இராசமந்திரி) ஒன்றுகும். விசயநகாப் படையின் முன்னேற்றத்தைத் தடுப்பதற்கு ஒரு சில முயற்சிகள் மேற்கொள்ளப்பட்டனவாயினும், அவற்றை யெல்லாம் முறியடித்து வெற்றியுடன் முன்னேறியது அப்படை. போதனூர்-சிம் காத்திரி வரை செல்லும் வீதியருகிலுள்ள நாடுகள் அனேத்தும் நாசமாக்கப்பட் ் **டன. போதனூர்-**சிம்காத்திரியில் கிருட்டிணதேவராயன் ஒரு வெற்றித்தூணே நாட்டிவிட்டு, இராசமந்திரி வழியாகத் தன் தலேநகருக்குத் திரும்பினுன் (1516). என்ரூலும் வெற்றிகள் பல பெற்ற அவனது படைவீரர்கள் மேலும் கலிங்கத்துட் சென்று அதன் தலேநகாமான கட்டாக் என்னுமிடத்தை அடை**ந் கன**ர். **எ.து**வுமே செய்ய முடியாத ஒரு நிலேக்குக் கொண்டுவாப்பட்டிருந்**த** பிரதாபருத்திரன், அமைதியைக் கோரி விசயநகாப் போரசனுக்குத் தன் மகளே மணம் செய்து கொடுக்க முன்வாவே, கிருட்டிணதேவாாயன் அந்தக் கோரிக்கையை ஏற்றுக்கொண்டான். கிருட்டிணதேவன், கிருட்டிணே நதிக்கு வடக்கில் தான் கைப்பற்றிய பகுதிகள் அனேத்தையும் தாராள சிந்தையுடன் திருப்பிக் கொடுத்தான்.

ஒரிசாப் போரில் (இந்திய வாலாற்றில், பதினுரும் தூற்ருண்டில் நடை பெற்ற போர்களுள் இதுவே மிகச் சுறந்த போர் எனக் கூறலாம்) கிரு**ட்டிண** தேவராயன் மும்முரமாக ஈடுபட்டிருந்தபோது, இசுமாயில் அடில் கான் இற

யிச்சூர் இடைநிலத்தை மீண்டும் கைப்பற்றி விட்டான். அதை மீண்டும் பெறு வதற்குக் கிருட்டிணதேவராயன் மேற்கொண்ட (1520) முயற்சிகளே நூனிசு வர் ணிக்கிருர். இசுமாயிலுடன் இறுதியான ஒரு முடிவிற்கு வந்துவிடவேண்டும் என்ற தீர்மானத்துடன், கிருட்டிணதேவராயன் அவனுக்கு எதிராகப் படை யெடுத்துச் சென்றுன். படையின் பின்னணியிற் சென்ற சாதாரண ஆட்களே யும் சேர்ப்பதானுல், அவனுடைய படையில் ஒரு கோடி மக்கள் இருந்தனர். இற யிச்சூருக்குக் கிழக்கே தன் முகாமை அமைத்துக்கொண்டு ஒழுங்கான முறை யில் முற்றுகையை ஆரம்பித்தான் கிருட்டிணதேவன். கோட்டையைக் காப்பாற் *றுவதற்*காக, மிகப் பலம் வாய்ந்த குதிரைப் படைகளுடன் கிருட்டினே நதியி விருந்து ஐந்து மைல்கள் தாண்டி வந்தான் இசுமாயில். அவன் தங்கி நின்ற இடம் இறயிச்சூரிலிருந்து ஒன்பது மைல்களுள் இருந்தது. பள்ளங்கள் பல வெட்டிப் போருக்கு ஆயத்தமாயிருந்தான் இசுமாயில். 1520 ஆம் ஆண்டு மே மாதம் 20 ஆம் திகதி காலேயில் இறுதிப் போர் நிகழ்ந்தது. விசயநகாப் படைவீரர்கள் முற்பக்கத்திற் சென்று தாக்கியதுடன் போர் தொடங்கியது. விரட்டப்பட்ட முசிலிம் படையினர் தங்கள் பள்ளங்களில் ஒளிந்து கொண் டனர். ஆளுல், பின், முசிலிம் வீரர்களின் பீரங்கியணி இந்துக்களிடையே பெருஞ் சேதத்தை ஏற்படுத்தியது. இந்துக்கள் தளர்வுற்றுத் திரும்ப, முசிலிம் வீரர்கள் மேலும் தாக்கினர். இரண்டாவது அணியின் தளபதியாக இருந்த கிருட்டிணதேவராயன், தன் குதிரையிலேறி, எஞ்சி நின்ற படைப் பிரிவினரை முன்னே செல்லும்படி கட்டளேயிட்டான். அவசா அவசாமாக நடைபெற்ற அவர்களின் பலமான தாக்குதல் அவர்களுக்கு வெற்றியை அளித்தது ; முசிலிம் படைகளின் பல்வகை அணிகளேயும் சிதறியோடச் செய்தது. முசிலிம் படை வீரர்கள் ஆற்றங்கரை வரை இரக்கமற்ற முறையில் விரட்டப்பட்டனர். விசய நகாப் படைகளுக்குத் தோல்வி ஏற்பட்டு விடுமோ என்ற பயம் மாறிச் சுறப் பான வெற்றி கிட்டியது. இசுமாயிலின் முகாம் கைப்பற்றப்பட்டது. அவன் தன் யானேமேலேறி, மயிரிழையில் தப்பியோடிஞன். '' போரிற் கொள்ளேயடித்த பொருட்கள் அதிகமானவையாக இருந்தன; விளேவு இறுதியானதாக இருந் தது.'' அன்றிலிருந்து, கிருட்டிணதேவாாயனே நினேத்துப் பயந்துகொண்டிருந்த பிசப்பூர் சுல்தான், தன் வாழ்நாளில் மீண்டும் அவனுடன் சண்டையிடும் முயற் சியை மேற்கொள்ளும் துணிவின்றி வாழ்ந்தான். கிருட்டிணதேவன் இறயிச் சூருக்குத் திரும்பி, சில நாட்களுள் மீண்டும் அதைக் கைப்பற்றினுன். கிறிசுத் தோவே டீ பிகைடோ<sup>1</sup> என்பவனின் தலேமையிற் போத்துக்கேயப்படை வீரர்கள் செய்த உதவிதான் இறயிச்சூரின் வீழ்ச்சிக்குப் பெரிதும் காரணமாக இருந்தது. பழங்காலத்து முறையிலமைந்திருந்த தமது கைத்துப்பாக்கிகளிஞல், '' சுவர்களிலிருந்து கோட்டையைப் பாதுகாத்தவர்களேச் சுட்டெறிந்து விட்டு'', " சுவர்களின் கற்களே அகற்றி, அரண் செய்யப்பட்ட இடத்தை அடைவதில்" போத்துக்கேயப் படையினர் விசயநகர வீரர்களுக்கு உதவினர். விசயநகரின்

<sup>1</sup> Christovao de Figueiredo

தஃலப்பட்டணத்தில் நடந்த அடுத்த மகாநவமி விழாக்கொண்டாட்டங்களின் போது, அந்தப் போத்துக்கேயத் தளபதி விசேடமான முறையிற் கௌாவிக் கப்பட்டான்.

அடில் ஷாவை எதிர்த்துக் கிரூட்டிணதேவராயன் அடைந்த இம் மாபெரும் வெற்றி, முக்கியமான பல அரசியல் விளேவுகளே ஏற்படுத்தியது. கிருட்டிண தேவன் இறுமாப்படைந்தான். அவன் விடுத்த அதிகாரக் கேள்விகள் தோல்வி யடைந்த எதிரியின் ஆத்திர உணர்ச்சியைத் தூண்டக் கூடியவையாக இருந் தன. அடில் ஷா அனுப்பிய தூதமைச்சரை, ஒரு மாதத்திற்கு மேலாக விசய நகரில் காக்க வைத்தான். பின், அடில் ஷா அங்கு வந்து தன் கால்களே முத்த மிட்டுத் தனக்கு மரியாதை செலுத்திளுல் அவனுடைய நாடும் கோட்டைகளும் அவனுக்குத் திருப்பிக் கொடுக்கப்படும் என்று சொல்லியனுப்பினுன் கிருட்டிண தேவன். எழுச்சி பெற்று வரும் விசயநகரின் யுத்த பலம் தங்களுக்கு ஆபத்தாக இருப்பதையும், தங்களுடைய விவகாரங்களில் தலேயிடும், சக்தியை அப் போரசு பெற்றிருப்பதையும் கண்ட முசிலிம் சுல்தான்கள், சிறிது சிறிதாக, விசய**நக** ருக்கு எதிராக ஒன்று சேர்ந்து கூட்டு நடவடிக்கை எடுத்தார்கள். கடைசியாக, இறயிச்சூர் போரின் காரணமாக, கரைப்பகுதியிலிருந்த போத்துக்கேயர் ,நன்மையடைந்தனர். ''கோவாவின் எழுச்சியும் வீழ்ச்சியும், விசயநகரை யாண்ட மூன்றுவது அரச வம்சத்தின் எழுச்சியும் ஏக காலத்திலேயே நடை பெற்றன. கோவாவின் வியாபாரம் முழுவதும் இந்துக்களின் ஆதாவிலேயே தங்கியிருந்ததை எண்ணிப் பார்த்தால், இது கட்டாயமாக நடைபெறவேண் டியதே."

இசுமாயில் ஷாவின் அரண்மணேயிலிருந்த அசாத் கான் இலாறி என்ற கபடன் அமைதிப் பொருத்தனே ஒன்று செய்வதற்காக விசயநகாத்திற்கு அனுப்பப்பட் டான். அவன் செய்த சதியால், 1523 ஆம் ஆண்டில் கிருட்டிண தேவாாயன் பிசப்பூருக்கு எதிராக மற்றுமொரு தடவை படையெடுத்தான். இசுமாயில் அடில் கான் அல்லது அவனுடைய தாய், கிருட்டிண தேவாாயனே, இராச் சியத்தின் வடக்கெல்ஃவயில் ஒரு குறிப்பிட்ட இடத்திற் சந்திப்பார்கள் என வாக்குறுதி கொடுத்திருந்தான் அசாத் கான். கிருட்டிணதேவராயன் அங்கு சென்றபோது, அவர்களேக் காணுதபடியால், அவர்களுக்கு ஒரு பாடம் படிப் பிக்க எண்ணித் தன் படையுடன் குல்பர்காவிற்குச் சென்று அங்குள்ள கோட் டையைத் தரைமட்டமாக்கினுன். வேறு கோட்டைகள் இருந்த பைசசாபாத், சாகர் முதலிய நகாங்களேயும் கைப்பற்றினுன். பின் தன் படைகளுடன் பிசப் பூருக்குச் சென்று, சில நாட்கள் அங்கே தங்கிக் கொடுமைகள் பல இழைக்கு விட்டுத் திரும்பினுன். குல்பர்காவில், பாமனி சுல்தானுன இரண்டாம் மக மூதுவின் பிள்ளேகளுக்கு விடுதலேயளித்து, அவர்களுள் மூத்தவனேச் சுல் தாஞக்கி, மற்றைய இருவரையும் தன்னுடனேயே விசயநகருக்கு அழைத்துச் சென் ற மிருந்த அன்புடன் அவர்களே ஆதரித்தான். இந்துக்களின் ஆதாவுடன், பாமனி மன்னர்களின் இறைமைக்குப் புத்துயிாளிப்பதற்கு அவன் எடுத்த

முயற்சிகள் **எவ்**வித வெற்றியையும் அளிக்கவில்லே. இச் செயல், பாமனி அரசுக் குப் பின் எழுச்சி பெற்ற ஐந்து நாடுகளின் சுல்தான்களுக்கு எரிச்சலேயும் **ஆத்** திரத்தையும் ஊட்டவே பயன்பட்டது.

கிருட்டிணதேவராயன், தான் உயிருடனிருக்கும்போதே, ஆறு வயது நிரம்பிய தன் மகனே வாரிசாக நியமித்துவிட்டு, தான் மந்திரிப் பதவியை ஏற்றுக்கொண் டான் என நானிசு கூறுகின்றூர். 1524 ஆம் ஆண்டளவில் இது நடைபெற்றிருக்க வேண்டும். யுவராசாவாக அக்கப்பட்டவன் திருமலோயன் என்பது தெளிவு. அவனுடைய கல்வெட்டுகளில் இந்த ஆண்டு (1524) குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. எட்டு மாதங்கள் நீடித்த முடிசூட்டு விழாக் கொண்டாட்டங்களின் போது, திருமலோயன் நோயுற்று இறந்தான் என நானிசு கூறுகின்றுர். இந்த இராச குமாானின் பதவி உயர்வால், முதன் மந்திரியாக இருந்த சாளுவ திம்மனின் பதவி கீழ் நிலயடையவே, இந்த மந்திரியின் மகன் திருமலோயனுக்கு நஞ் சூட்டிஞன் எனவும் நூனிசு கூறுகின்றூர். கிருட்டிண தேவராயன் இதை அறிந்த போது, அந்த மந்திரியை அழைத்து, கோழைத்தனத்தால் செய்த கொடுமைக்காக அவனேப் பகொங்கமாகக் குற்றஞ்சாட்டி, அவனேயும் அவனுடைய குடும்பத்தினரையும் சிறையுள் தள்ளினுன். இச் செயலுக்கு, அவனுடைய அரச சபையிலிருந்த கில போத்துக்கேயர்களும் உதவியாயிருந்தனர். திம்மனின் மக்களுள் ஒருவன் தப்பி ஒடியபோது பிடிக்கப்பட்டான். அவனடைய கண் களும் எஞ்சி நின்ற கைதிகளின் கண்களும் குருடாக்கப்பட்டன.

தான் இழந்த செல்வங்களே மீண்டும் பெறுவதற்காக அடில் ஷா ஒரு படை யுடன் முன்னேறிச் சென்றுன். அவனுக்கெதிராகக் கிருட்டிணதேவராயனே போர்க்களத்திற்கு வந்தபோது, மிக விரைவாக அவன் பின்வாங்கி ஓடிஞன். அடில் ஷாவிற்குச் சொந்தமாக இருந்த பெல்காம் என்ற இடத்தின்மீது படை யெடுக்க ஆயத்தங்கள் செய்து கொண்டிருந்த வேளேயில், கிருட்டிணதேவராயன் கடும் நோய்க்கு ஆளாகி இறந்தான் (1529). தன்னுடைய ஒன்றுவிட்ட சகோதாணுகிய அச்சுதராயணத் தன் வாரிசாக நியமித்திருந்தான் அவன்.

முதல் தாமான போர்வீாகை இருந்த கிருட்டிணதேவராயன், சிறந்த அரசி யல் ஞானியாகவும் பரிபாலகளுகவும் விளங்கினுன். கலேகளே அவன் பெரிதும் ஆதரித்தான். அழகும் ஆடம்பாமும் நிறைந்த அவனுடைய அரசசபையை, வெளிநாட்டு விருந்தினர் பலர் வியந்துள்ளனர். விசயநகரின் செல்வச் செழிப் பையும், அங்கு நடைபெற்ற விழாக்களேயும் நாட்டின் படைவலிமையையும், வீரம் செறிந்த அரசனேயும் பற்றி மிகப் பிரமாதமான முறையில் அவர்கள் வர்ணித்துள்ளனர். தென்னிந்தியா முழுவதும் அவனுடைய ஆதிக்கத்திலேயே இருந்தது. பாதி சுதந்திரம் பெற்றிருந்த பங்கப்பூர், யெர்சொப்பா, பத்கல் முதலிய இடங்களின் தலேவர்கள் கிருட்டிண தேவராயனின் சிற்றரசர்களாக இருந்தனர். அரசனுடைய நோடி ஆட்சியின் கீழ் அப் போசு இருந்தபோதும், அது பல தேசங்களாகப் பிரிக்கப்பட்டிருந்தது. ஒவ்வொரு பிரிளிற்கும் தேசாதி பதிகளாகப் படைத் தளபதிகள் நியமிக்கப்பட்டனர். எந்நோமும் போர் புரிவ தற்குத் தயாராக ஒரு குறிப்பிட்ட அளவான குதிரைப் படையையும், காலாட் படையையும், யானேப் படையையும் இவர்கள் வைத்திருக்க வேண்டும்; ஆண்டு தோறும் மத்திய திறைசேரிக்குச் செலுத்த வேண்டிய பணத்தையும் இவர்கள் செவத்திவிட வேண்டும். இப்படிச் செய்வோர், மேலிடத்துக் குறுக்கீடின்றிச் சுதந்திரமாகவே இருந்து வந்தனர். இப்படியான ஒர் அரச அமைப்பு, திறமை யுடன் செயற்படவேண்டுமானுல், அரசன் தன் மக்கள் அனேவரினதும் மதிப் பைப் பெற்றவளுக இருக்கவேண்டும்; அரசன் பொதுக் கடமைகளேச் செய்யும் போது அவனுடைய சக்தியும், தந்திரமும், கண்காணிப்பும் வெளிப்பு வேண் டும். தான் செய்யவேண்டிய வேலேக்குத் தேவையான திறமையிலும் பார்க்க அடிக நிறமை தன்னிடமுண்டென்பதைக் திருட்டிண தேவாாயன் நிரூபித்தான். அவனுடைய ஆட்சிக் காலத்தில், இராச்சியத்தில் எங்காவது குழப்பமோ, ஒழுங் மீனமோ இருக்கவில்லே. அவன் ஒரு சிறந்த கவிஞருகவும் அறிஞருகைவும் விளங் **கிளு**ன். ஆமுக்தமால்யாதம் என்ற தெலுங்குக் கவிதை நூல் அவனுல் இயற்றப் பட்டதெனத் தெரிதெது. அரசியல் பாலனத்தில் மன்னன் கையாண்ட அடிப் படைக் கொள்கைகளே இந்நூல் விளக்குகின்றது. புகழ்வாய்ந்த தெலுங்குக் கவிஞரான அல்லசானி பெத்தண்ணு என்பவர் அரசவைக் கவிஞராக இருந்து அவனுடைய சபையை அலங்கரித்தார். தகுதியும் திறமையுமுடையோரே ஆக **ரிக்**கும் அரசனின் தயாள குணத்தினுல், அக் காலத்தில் முன்னணியிலிருந்த அறிஞர்கள் அனேவரும் கவாப்பட்டனர். ''இதே போன்று, மதத்தின் மீது கொண்டிருந்த ஆர்வத்தாலும் பாந்த மனப்பான்மையாலும் கிருட்டிணதேவ ராயன் பகம் பெற்றுன். அவன் வைணவ மத பத்தஞக இருந்த போதிலும், **இந்து** மதத்தின் மற்றெல்லா உட்பிரிவுகளுக்கும் சமமா**ன ம**திப்புக் கொடுத் **தான்**. போரில் தோல்வியடைந்து வீழும் எதிரிகளிடம் திருட்டிணதேவரா**யன்** காட்டும் இரக்கம், கைப்பற்றப்பட்ட நகரங்களில் வாழும் மக்களுக்கு இரக்க சிந்தனேயுடன் செய்யும் தர்மச் செயல்கள், மானியமளி நாடுகளின் தலேமை அதிகாரிகளினதும், குடிமக்களினதும் அபிமானத்தைக் கவர்ந்த அவனுடைய போர்த்திறமை, வெளிநாடுகளிலிருந்து வரும் தாதுவர்களுக்கு என்றும் அவன் காட்டும் கருணே, அளிக்கும் இராசோபசாரம், கம்பீரமான அவனுடைய தோற் றம், தூய்மையானதும் கௌாவம் மிக்கதுமான வாழ்க்கையைக் குறிக்கும் கருணேநிறைந்த அவன் மனப்போக்கு, மரியாதையான உரையாடல். இலக்கியக் திலும் மதத்திலும் கொண்ட காதல், மக்களின் நல்வாழ்வில் அவன் காட்டிய அக்கறை ஆ**கியவையும், இவையெல்லா**வற்றிற்கும் மேலாக, நம்பமுடியாத அளவிற்குப் பிராமணர்களுக்கும் கோவில்களுக்கும் அவன் கொடுத்த பெருஞ் செல்வமும் கிருட்டிணதேவராயன, தென் இந்தியாவை ஆட்சி செய்த அரசர் களுள் மிகப் பெரியவனுகக் காட்டுகின்றன,"

கிருட்டிணதேவராயன், பல புதிய கட்டடங்களேக் கட்டியெழுப்பி, தன் தலே நகரின் அழகையும் வசதிகளேயும் அதிகரிக்கச் செய்தான். ஆட்சியின் ஆரம்பத் தில், விரூபாக்சரின் ஆலயத்தில் ஒரு புதிய கோபுரத்தைக் கட்டி, அங்கிருந்த வேருரு கோபுரத்தையும் திருத்தியமைத்தான். முன்பு குறிப்பிட்டதைப் போல், உதயகிரியிலிருந்து அவன் கொண்டுவந்த பாலகிருட்டிண சுவாமியின் சிலேயைப் பிரதிட்டை செய்வதற்காகக் கிருட்டிண சுவாமி கோசிலேக் கட்டினை

## தென் இந்திய வரலாறு

(1513). கோவாலிருந்த போத்துக்கேயத் தேசாதிபதியிடமிருந்து ஒரு பொறி யியலாளரின் சேவையைக் கடனுகப் பெற்று, விசயநகரைச் சுற்றியுள்ள வாண்ட **நிலங்களின் நீர்ப்பாசன**த்தை அபிவிருத்தி செய்தான். தென் திசையிலிருந்து தலேநகருக்கு வரும் வழியில், அழகான ஒரு புற நகரைக் கட்டி., தன் தாய் நாகலா தேவியின் நினேவாக அதற்கு நாகலாப்பூர் எனப் பெயர் சூட்டிஞன். பேய்சு விசயநகருக்கு வந்தபோது கட்டப்பட்டுக்கொண்டிருந்த ஒரு குளத்திலிருந்து இப் புதிய நகருக்குத் தேவையான நீர்வசதி செய்யப்பட்டது. ஆற்றங் களாயி லிருந்த விட்டல்சுவாமி கோவிலேயும் கிருட்டிணதேவராயன் அழகுபடுத்தினுன். விசயநகா பாணியில் ''மிக அற்புதமான பூ வேஃப்பாடுகள்'' அடைந்த முன் னேற்றத்தின் கடைசி எல்லீயை இக் கோவிலிலுள்ள பூ வேலேப்பாடுகள் குறிக் கின்றன. பின்பும் தொடர்ந்து பல ஆண்டுகள் அக் கோவிலே அழகுசெய்யும் பணிகள் நடைபெற்றன; 1565 ஆம் ஆண்டில் முசல்மான்கள் அந் நகரை அழித்தபோதுதான், அந்தப் பணிகள் நிறுத்தப்பட்டன. கிருட்டிண சுவாமி கோவிலின் தென் மேற்குக் கோணத்தில் இருந்த மிகப் பெரிய நாசிம்மரின் சிலே ஒரு தனிப்பெரும் கல்லிலிருந்து செதுக்கி எடுக்கப்பட்டதாகும். கிருட்டிண தேவராயனின் ஆட்சியை நினேவூட்டும் பிற்காலத்து (1528) நினேவுச் சின்னங் களுள் இதுவும் ஒன்று. இதன் அங்கங்கள் பல உருவழிக்கப்பட்ட போதிலும், நகரின் கிதைவுகளுள் இது ஒன்றே இப்பொழுதும், பார்ப்போரின் கண்ணேயும் கருத்தையும் கவரும் பொருளாக இருக்கின்றது.

புதிய அரசனுகிய அச்சு தராயன் இழி செயல்களில் ஈடுபட்டானென்றும், கொடுங்கோன்மை புரிந்தான் என்றும், அவனிடம் நேர்மையும் வலிமையும் இல்லேயென்றும், குடிமக்களும் இராச்சியத்திலிருந்த படைத் தலேவர்களும் அவனுடயை கெட்ட வாழ்க்கையிலும் மனப் போக்கிலும் அதிருப்தி கொண்டி ருந்தார்களென்றும் அவனுடைய அரச சபையில் சில காலம் தங்கியிருந்த தானிசு கூறுகின்றூர். ஆனுல் உண்மையில், அச்சுதராயன் அவ்வளவு கெட்ட அரசனுக இருந்ததாகத் தெரியவில்ஃ. பதினெட்டு மாதங்கள் நிரம்பியிருந்த தன் மகனே விரும்பாது, அச்சுதராயனேயே விசேடமாக விரும்பித் தன் வாரி சாக்கியிருந்தான் கிருட்டிணதேவராயன். இருந்தபோதிலும், அச்சுதராயன் அரசுகட்டில் ஏறியபோது (1529) அவனுடைய நிலேமை சங்கடமானதாக இருந்தது என்பதை மறுக்க முடியாது. கிருட்டிணதேவராயனின் மகனேயே அரசஞகப் பிரகடனம் செய்தான் இராமராயன். சந்திரகிரியில் அமைதியை நில்நாட்டுவதற்காக அச்சுதராயனேயும் குடும்பத்திலுள்ள மற்றைய இராச குமாரர்களேயும் அங்கு சென்று தங்கச் செய்திருந்தான் கிருட்டிணதேவராயன். குழந்தையின் பேரில் தானே ஆட்சியைக் கைப்பற்றத் திட்டமிட்டிருந்த இராம ராயனின் முயற்சிகளேச் சாளுவ நாசிம்மன் முறியடித்தி, சந்திரகிரியிலிருந்து அச்சுதராயன் திரும்பி வரும்வரை, சிம்மாசனத்தைக் காலியாக வைத்திரு**ந்** தான். வேரொருவனேச் சிம்மாசனத்தில் ஏற்றுவதற்கு இராமராயன் செய்த முயற்சிகளே முன்கூட்டியே எதிர்பார்த்த அச்சுதராயன், விசயநகருக்குச் செல் லும் வழியில், திருப்பதியில் ஒன்றும், காளத்தியில் ஒன்றுமாக இரண்டு முடி சூட்டு விழாக்களே நடாத்தினை.

விசயநகரின் எதிரிகள் அவ்விராச்சியத்தைத் தாக்குவதற்குரிய சைகையாக அமைந்தது கிருட்டிணதேவராயனின் மாணம். இசுமாயில் அடில்கான், இறயிச் சூர் இடைநிலத்தின் மீது போர் தொடுத்து, அச்சுதாரயன் எவ்வித தடுப்பு நடவடிக்கையும் எடுப்பதற்கு முன் இறயிச்சூரையும் முத்கலேயும் கைப்பற்றி ஞன். அவனுடைய ஆட்சிக் காலம் முழுவதிலும் நடைபெற்றவற்றுள் குறிப் மிடக்கூடிய நிகழ்ச்சி இதுதான் என நானிசு கூறுகின்றூர். இதே வேணேயில், படையெடுத்து வந்த கசபதியாசன் தோற்கடிக்கப்பட்டுத் திருப்பியனுப்பப் பட்டான். இதைப் போலவே, கொண்டனிட்டைக் கைப்பற்ற விரும்பிய கோல் கொண்டாளின் சுல்தாறையு குவிலிகுதுப் ஷா என்பவனின் முயற்சிகளும் முறியாடிக்கப்பட்டன.

கடையில் அச்சுதாாயன் விசயநகசை அடைந்தபோது, இராமராயனுடன் **சமா தாலமாடி அ**திகாரத்தைப் புதிர்ந்து கொள்வதற்கு இணங்கினுன். இதனுற் பெரியூம் மனமுடைந்த சாளவ வீச நாசிம்மன், அரச சபையிலிருந்து வெளி யேறித் தெற்கே சென்று உம்மத்தாரிலும், தென் திருவாங்கூரைச் சேர்ந்த திரு வாங்கூரைச் சேர்ந்த திருவடி இராச்சியத்திலுமிருந்த நாட்டாண்மைக்காரர் **சளி**ன் **உத**வியுடன் எதிர்க் கலகம் விளேவித்தான். அவர்களுக்கு எதிராக அச்சு தாாயன் படையுடன் சென்றுன். அச்சுதனின் மண மைத்துனனுகிய சலகாாசு இருமலே என்பவன் படைத் தளபதியாகச் சென்றுன். தாமிரபாணிக் கரை வரை வெற்றிகாமாக முன்னேறிய அவர்கள் அங்கே ஒரு வெற்றித் தாணே **நாட்டி**னர். பாட்சியாளர்களாற் பெரிதும் துன்புறுத்தப்பட்டிருந்த பாண்டிய **அ**ரசனுக்கு அவனுடைய இராச்சியம் மீட்டுக் கொடுக்கப்பட்டது. பாண்டிய **னி**ன் மகள், போசனின் மணப் பெண்ணுக ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டாள். போரில் தோற்கடிக்கப்பட்ட சாளுவ வீச நாசிம்மனும் அவனுடைய நட்பாளர்களும், சிறீரங்கத்திலிருந்த அரசனின் முகாமிற்குக் கைதிகளாக அழைத்துச் செல்லப் பட்டனர். திரும்பும் வழியில் உள்ள நாட்டாண்மைக்காரன் கீழ்ப்படிவான மரி யாதைகளே ஏற்றுக்கொள்வதற்காக, உம்மத்தார் வழியாகத் தலேநகருக்குத் திரும்பினை அச்சு தாரயன்.

இதையடுத்து, பெருட்டிண தேவராயனின் பாலிய மகன் இறந்தபடியால் இராமராயனின் நிலே பெரிதும் பலவீனமடைந்தது. அச்சுதராயனின் மனப் பான்மையில் இது ஒரு மாற்றத்தை ஏற்படுத்தியது. பற்பல சண்டைகளுக்குக் காரணமாக இருந்த இறயிச்சூர் இடைநிலத்தின் மீது படையெடுத்து, வடக்கில் இருட்டிணே நதிவரை இருந்த பிசப்பூரை அடிமைப்படுத்தித் தனது ஆதிக்க எல்லேயை மேலும் கூட்டினுன். 1534 ஆம் ஆண்டில் இசுமாயில் கான் மாண மடைய, மக்களின் வெறுப்புக்குப் பாத்திரமான அவன் மகன் மல்லு அடில் கான் பிசப்பூரின் அரசஞை இருந்தபடியாலேயே இது சாத்தியமாயிற்று. கெட்ட பெயர் பெற்ற அசாத் கான் இலாறியின் தாண்டுதலினுல், விழுமியோர்கள் மல்லு வுக்கு எதிராகக் விளர்ச்சி செய்தார்கள். சிறிதும் தாமதியாது, அச் சந்தர்ப்பத் தைத் தனக்குச் சாதகமாகப் பயன்படுத்திய அச்சுதராயன் தன் நிபந்தனே களுக்கு மல்லுவை இணங்கச் செய்தான்.

## தென் இந்திய வரலாறு

இதற்குப் பிந்திய ஆண்டுகளின் வரலாறு தெளிவாக இல்லே. குற்றி என்னு மிடத்தில் நடைபெற்ற கலகம் ஒன்று 1536-7 ஆம் ஆண்டில் நசுக்கப்பட்டதாகத் தெரிகிறது. அதற்குப் பின், அச்சுதன், தன்னுடைய அதிகாரிகளுடன் திருப்ப திக்குச் சென்றுன். பழைய பணியாளர்களே நீக்கிவிட்டு, அவர்களின் இடத்தில் தன் உறவினர்களேயும் நண்பர்களேயும் நியமனம் செய்து, தனது நிலேயைப் பலப்படுத்திக் கொண்டிருந்தான் இராமராயன். 1535 ஆம் ஆண்டில் பிசப்பூரின் சுல்தாளுகப் பதவியேற்ற இபுருகிம் அடில் கான், தனது சேவையிலிருந்து நீக்கிய மூவாயிரம் முசிலிம் படைவீரர்களே, இராமராயன் தன் படையில் சேர்த் துக் கொண்டான். அச்சுதராயன் தலேநகருக்குத் திரும்பியபோது, இராமராயன் மிகுந்த துணிச்சலுடன் அவனேப் பிடித்துச் சிறையிலடைத்துவிட்டு, தானே அப் பகுதியின் அரசன் எனப் பிரகடனஞ் செய்தான். ஆனல் விழுமியோர் காட்டிய எதிர்ப்பிளுல் அதைக் கைவிட்டுவிட்டு, அச்சு தனின் மருமகளுன சதா **சி**வன் என்பவனே அரசஞக்கி, அவனுடைய பெயரில் தானே ஆட்சியை நடாத் **தி**னுன் இராமராயன். இந்த நிலேயில் தென் பகுதியில் கலகங்கள் ஏற்பட்டதா**ல், தலேந**கரிலிருந்**து** அப் பகுதிக்குச் செல்லவேண்டிய நிர்ப்பந்தம் இரா**மராய** றுக்கு ஏற்பட்டது. தன் நம்பிக்கைக்குரிய பணியாள் ஒருவனின் பொறுப்பில் அச்சு தராயனே ஒப்படைத்தான். ஆனுல் அவன் எதிர்பார்த்ததிலும் பார்க்க அதிக நாட்கள் நீடித்த தென்னுட்டுப் போர், கலப்பற்ற, சுத்த வெற்றியை அ**வ** னுக்குக் கொடுக்கவில்லே. இதற்கிடையில், அவனுடைய நம்பிக்கைக்குப் பாத்திர மாயிருந்த பணியாளன் அச்தசுனே விடுதலே செய்து விட்டுத் தன்னேயே முதன் மந்திரியாக ஆக்கிக்கொண்டான். என்றுலும் சலகராசு திருமலே என்பவன், அவனே அகற்றிவிட்டு அரசியல் வேலேகள் அனேத்தையும் தன் கையில் எடுத்துக் கொண்டான். இத்தகைய நிகழ்ச்சிகளின் காரணமாக, தெற்கேயுள்ள கலகக் காரருடன் சமாதானம் செய்து கொண்டு, இராமராயன் தலேநகருக்கு விரைவில் திரும்பினுன்.

தொந்தாவுகள் தொடர்ந்து வந்தன. விசயநகருக்கு எதிராகப் படையைச் செலுத்தி அர்நகரை முற்றகையிடுவதற்கு இச்சந்தர்ப்பத்தைத் தெரிவு செய் தான் இபுருகிம் அடில் கான். அவன் நாகலாப்பூரை அடைந்து, அந்நகரைத் " தரைமட்டமாக்கினன்". கிருட்டிணதேவராயன் பிசப்பூரை முன்பு தரைமட்ட மாக்கியதற்குப் பழிவாங்குவதற்காக இபுருகிம் இப்படிச் செய்திருக்கலாம். அச்சுதராயனுடன் இபுருகிம் சேர்ந்துவிடுவானே என இராமராயனும், இராம ராயனுடன் இபுராகிம் சேர்ந்துவிடுவானே என அச்சுதராயனும், இராம ராயனுடன் இபுராகிம் சேர்ந்துவிடுவானே என அச்சுதராயனும் பயந்து கொண்டேயிருந்த நேரத்தில், கபடனை அசாத் கானின் சூழ்ச்சியால், அகமது நகரின் சுல்தான், பெசப்பூர்மீது படையெடுத்தான். இபுருகிம் தன் சொந்த நாட்டிற்குத் திரும்புச் செல்வதற்கு முன், இந்து அரசர்களுக்கிடையே சமாதா னப் பேச்சுவார்த்தைகளேத் தொடங்கி, அவர்களுடைய தகராறைத் நீர்த்தான். அச்சுதராயன் அரசனை இருப்பதெனவும் இராமராயன், எவருடைய தலேயீடு மின்றித் தன் சொந்த நிலத்தை ஆட்சி செய்வதெனவும் ஏற்பாடாயிற்று. இபுருமெம் செய்த இந்தப் பெரும் பணிக்காக, அவனுக்குப் பெருந்தொகையான பணம் பரிசாகக் கொடுக்கப்பட்டது. 1542 ஆம் ஆண்டில் அச்சுதன் இறக்கும் வரை உடன்படிக்கையின் அம்சங்களே இரு பகுதியினரும் ஏற்று நடந்தனர்.

உள் நாட்டுக் கிளர்ச்சிகள், அன்னியரின் ஆக்கிரமிப்பு, இராமராயனின் போசை, சூழ்ச்சிகள் ஆகியவை ஏற்படுத்திய பாதகமான சூழ்நிலேகளுக்கு எ திராகப் போராடுவதிலேயே அச்சு தராயன் தன் ஆட்சிக்காலம் முழுவதையும் செலவு செய்தான். நாட்டின் எல்லாப் பகுதிகளிலும் நடைபெற்ற வியாபாரத் **ற**ற்ரு**க் தடங்கல் ஏற்பட்டது. வழிப்பறி கொள்ளேக்காரர்கள், பொதுவீ**திகளே**த் ந**ங்கள் ஆறிக்கத்தில் வைத்திருக்காத போதிலும், அடிக்கடி அவ்வீதிகளி**ல்** நிரிந்தபடியால், யாத்திரீகர்களின் போக்குவரவு பாதிக்கப்பட்டது. இத்தகைய ்பல தொந்தாவுகளுக்கு எதிராகத் துணிந்து போரிட்டான் அச்சுதாாயன். அவனுடைய நடக்தையைப் பற்றி நூனிசும் மற்றையோரும் தாக்குறைவாக மதிப்பீடு செய்திருந்தார்கள். அவர்களுடைய இந்தக் கொடுமையான தீர்ப்பு, அச்சு தனுக்குப் பொருத்தமானதாக இல்லே. 'அச்சு தராயாபியு தயம்' என்ற அழகான வடமொழிக் காவியம் அச்சுதனின் வாழ்க்கையைப் புகழ்ந்து பாடு கின்றது. அரசவைக் கவிஞரான இராசநாத திண்டிமர் என்பவரால், அரசனின் ஆயுட்காலத்திலேயே இக்காவியம் இயற்றப்பெற்றது. காவியத்தில் அரசனேப் பற்றிக் கூறப்படும் அளவிற்கு மீறிய புகழுரைகளுக்குத் தக்க கழிவு கொடுத்த பின்பும், அச்சுதனிடம் அசாதாாணமான, போற்றக்கூடிய குணநலன்கள் இருந்தன என்பதை நாம் உணர்ந்து கொள்ளலாம்.

அச்சுதாாயனின் ஆட்சியின்போதும் அதையடுத்த காலத்திலும், போத்துக் கேயர் தென் இந்தியக் கடற்கரை ஓரங்களில் தமது போரசை மிகவும் மும்முர மாக நிறுவிவந்தார்கள். தமது வியாபாரத்தைப் பாதுகாப்பதற்குக் கோட்டை கள் தேவை எனக் கண்ட இடங்களிற் கோட்டைகளேக் கட்டிஞர்கள். விசய நகாப் போரசனுடன் நட்பாக இருப்பதாக அவர்கள் வெளிப்படையாகக் காட்டிக் கொண்ட போதிலும், போசின் மானியமளி நாடுகளுடனும், கள்ளிக் கோட்டைச் சமோரினுடனும் அடிக்கடி சண்டைசெய்தார்கள். "கொள்ளேயடிப் பதற்கும் களவெடுப்பதற்கும் இந்தியக் குடிமக்களேப் படுகொலே செய்வதற்கும் தமக்கு ஒரு தெய்வீக உரிமை" இருப்பதைப் போல் எங்கும் அவர்களுடைய நடவடிக்கைகள் அமைந்திருந்தன. "திட்டமாகச் சொல்வதானுல், ஒரே தொடர் பான அக்கிரமங்கள் நிறைந்ததாக அவர்களுடைய வரலாறு உள்ளது." குறிப் பாக, தங்களுடைய பிடியுள் அகப்பட்ட, செல்வச் செழிப்புடைய எல்லாக் கேளவில்களேயும் கொள்ளயடிப்பதில் அவர்கள் கொள்ளேயின்பம் அடைந்தார் கள். அவர்களின் இச்செயலிலிருந்து திருப்பதிகூடத் தப்பவில்ஃ (1545).

நாகம நாயக்கனின் மகஞன விசுவநாதநாயக்கன் என்பவனே, புகழ்பெற்ற மதுரை நாயக்க வமிசத்தை ஆரம்பித்து வைத்தான் என அவனுடைய பிற் கால சந்ததியினர் கருதினர். தென்ஞுட்டில் அச்சுதன் போர் புரிந்தபோது அவ னுடன் விசுவநாதநாயக்கனும் வந்து சாளுவ நாசிம்மன், திருவடி முதலியவர் கட்கெதிராகப் போர் புரிந்திருக்க வேண்டும். கடைசியில், இவன் விசயநகரின்

## தென் இந்திய வரலாறு

பொதிநிதியாகப் பாண்டிநாட்டில் நியமிக்கப்பட்டான். இவன் மதுரையின் தேசாதிபதியாக, 1533 ஆம் ஆண்டு தொடக்கம் அச்சுதனின் ஆட்சிக் காலம் முடியும் வரை (1542) பதவி வகித்தான். இவனுக்குப் பின் வேரெரு அதிகாரி அப்பதவியை என்ருன். மதுரை நாயக்க வம்சத்தை இவன்தான் ஆரம்பித்து வைத்தான் என்பதற்குச் சான்று எதுவும் இல்லே. மதுரை நாயக்க வம்சம் இவ துடைய காலத்திற்குப் பின்பே தோன்றியது. இவனுடைய மகனுகிய கிருட்டி ணப்பன் இந்த வம்சத்தை ஆரம்பித்து வைத்திருக்கலாம்.

அச்சுதராயனுக்குப் பின் அவனுடைய மகன் முதலாம் வேங்கடன் அரசனு ஞன். ஆஞல் அவன் தக்க பருவத்தையடையாததால், அவனுடைய தாய் மாமனு கிய சலகராசு திருமலே விழுமியோரின் எதிர்ப்பைப் புறக்கணித்துப் பதிலாளி யாகக் கடமையாற்றினுன். இராணியன்னேயாகிய வரதாதேவி, தன் சகோதா னின் உள்ளெண்ணத்திற் சந்தேகம் கொண்டு, அடில் கானின் உதவியை நாடி ஞுள். ஆளுல் சுல்தான் விசயநகருக்குச் செல்லும் வழியில் திருமலே அவனேச் சந்தித்து, அவனுக்குத் தேவையான பணத்தைக் கொடுத்து அவனேத் தன் வசப்படுத்திவிட்டான். இதற்கு எதிர் நடவடிக்கையாக, குற்றி என்ற இடத்திற் சிறையிடப்பட்டிருந்த சதாசிவனே இராமராயன் விடுதலே செய்து, அவனேயே போசகைப் பிரகடனஞ் செய்துவிட்டு, உதவிகோரிப் பிசப்பூருக்கு வேண்டு கோள் விடுத்தான். இவையெவற்றையும் விரும்பாத அடில்கான் விசயநகர் மீது போர் தொடுத்தான். தடுமாற்றமுற்ற தலேநகாத்து மக்கள், திருமலேயை அரசனு கப் பொகடனப்படுத்தினர். அவன், அடில் கான் ஷாவைத் தோற்கடித்த**ப**டியா**ல்**, ஷா திரும்பிச் செல்லவேண்டியதாயிற்று. தன் வழியிற் குறுக்கேநின்ற முதலாம் வேங்கடனேயும் அரச குடும்பத்தைச் சேர்ந்த மற்றைய உறுப்பினரையும் படு கொலே செய்வித்து; எல்லா எதிரிகளேயும் ஒழித்தான் திருமலே. இதற்குப் பின், அவனுடைய கொடுங்கோன்மையைத் தாங்க முடியாத விழுமியோர், தம்மை மீட்கும்படி பிசப்பூர் சுல்தானுக்கு மீண்டும் அழைப்பு விடுத்தனர். அவன் வந் தான், ஆனுல் அவனுடைய கர்வம் பிடித்த போக்கு எல்லா இடங்களிலும் வெறுப்பை ஏற்படுத்தியது. ஆகவே தனக்கு ஏதாவது ஆபத்து நேர்ந்துவிடுமோ என்ற பயத்தில் அவன் திரும்பிச் சென்றுவிட்டான். கடைசியில், சதாசிவனின் பேரில் இராச்சியத்தைக் கைப்பற்ற முன்வந்தான் இராமராயன். முதலில் பெனு கொண்டாவைப் பிடித்து, தொடர்ந்து நடைபெற்ற போர்களில் திருமலேயைத் தோற்கடித்து, துங்கபத்திரை நதிக்கரையில் நடைபெற்ற ஒரு வாட்போரில் அவனேக் கொன்று பின் சதாசிவனின் முடிசூட்டு விழாவைக் கொண்டாடுவதற் காக விசயநகாத்திற்குச் சென்றுன் (1543) இராமராயன்.

முடிகூட்டு விழாவிற்குப் பின் ஏழு, எட்டு ஆண்டுகள் வரை சதாசிவன் மட்டுமே அரசகை இருந்தான். ஆகுல் உண்மையான வலு, இராமராயனின் கைகளிலேயே இருந்தது. காலப் போக்கில், இராமராயன் வேத்தியற் பட்டங் களேத் தானே சூடிக்கொண்டான். சதாசிவன், கடுமையான பாதுகாப்பில் வைக் கப்பட்டான். இராமராயனும், சகோதார்களான வேங்கடாத்திரி, திருமலே என் போரும், '' ஒவ்வோ ாண்டி லும், குறிக்கப்பட்ட ஒரு நாளிற் சட்டபூர்வமான தமது இறையாகிய சதாசிவனின் முன் சென்று, தங்கள் மேல் அவனுக்குள்ள உரிமைக்கு அடையாளமாக, விழுந்து வணங்கினர்.''

இராமராயன் பழமை வாய்ந்த விழுமியோர்களே அழித்துவிட்டு, தன்னுடைய குடும்பத்தினரை அவ்வுயர்நிலேக்கு உயர்த்தினை எனப் பெரிசுத்தா கூறுகின்றுர். மற்றைய வாலாற்றுகிரியர்களும் சாசனங்களும் இவ்வுண்மையை உறுதிப்படுத்து கின்றன. இராமாரயன் தன் படையிற் பெருந்தொகையான முசிலிம் வீரர்களே யும் சேர்த்தான். உண்மையில், இவ் வழக்கம் முதலாம் தேவராயனுற் சிறிய அள வில் முன்பு தொடங்கப்பட்டது. ஆளுல் முக்கியமான பதவிகள் எதுவும் அப் போது முசிலிங்களுக்குக் கொடுக்கப்படவில்லே. விவேகம் பொருந்திய இந்தக் கொள்கையிலிருந்து இராமராயன் விலகினுன். உள் விவகாரங்களே நன்றுக அறிந்துகொள்ளக்கூடிய வாய்ப்பளிக்கும் பதவிகளில் அவர்களே நியமித்தான். கிடைக்கும் ஒவ்வொரு சந்தர்ப்பத்தையும் பயன்படுத்தித் தக்கணத்து முசிலிம் அரசர்களுக்கிடையேயிருந்த தொடர்புகளில் தலேயிட்டு, ஒருவனுக்கெதிராக மற்றவனேத் தாண்டிவிட்டான். இந்த நடவடிக்கையால் தக்கணத்து முசிலிம் அரசர்களேப் **பலவீ**னமடையச் செய்யலாமெனவும், தன் வலுவை அதிகரிக்**கலா** மெனவும் இராமராயன் நினேத்திருந்தான். நடப்பதைத் தெளிவாகத் தெரிந்**து** கொண்ட முசிலிம் அரசர்கள், தமக்குள்ளே சண்டையிடுவதை நிறுத்திக் கொண்டனர் என்று சொல்லத்தேவையில்லே. தன் தவருன கணிப்பினுல் தகுந்**த** நட்டமடைந்தான் இராமராயன். இவன் கடைப்பிடித்த கொள்கை, இராக்கசி-**த**ங்கடி (தலேக்கோட்டை) யில் நடந்த பெருஞ் சேதத்திற்கு நேர்ப்பாதை அமைத்துக் கொடுத்தது.

சதாசிவனின் முடிசூட்டு விழாவிற்குப் பின், மிக விரைவில் இராமராயன் தென்னுட்டிற்குச் செல்லவேண்டியிருந்தது. இராச்சியத்தின் தலேமைப்பதவி யில் இவன் நிலேபெற்றிரூப்பதைக் காணச் சகியாத இவனுடைய எதிரிகள் தமது ஆதிக்கத்திலிருந்து சந்திரகிரிக்குத் தெற்கேயுள்ள நாட்டிற் குழப்பம் **வி**ளேவித்து இராமராயனின் அதிகாரத்தை எதிர்த்தனர். இன்னும் மிகத் தெற்கே யிருந்த திருவாங்கூரின் அரசர்கள், போசின் மானியமளிநாடான கயத்தாறு என்ற இடத்தில் நாட்டாண்மைக்காரகை இருந்த பாண்டியனே விரட்டிவிட்டு **எ**திர்க்கிளர்ச்சி செய்தனர். வண<sub>.</sub> பிரான்சிசு சவேரியார் தலேமையிலுள்ள க**த்** தோலிக்க மதப் பிரசாரகர்கள், மன்னுர்க் குடாவில் முத்து விளேயும் **கட**ற் களையையடுத்து வாழ்ந்த மக்களுள் பெரும் பகுதியினரைத் தம் மதத்திற் சேர்த்தனர். அத்துடன் போத்துக்கேய மன்னனுக்கு இராச விசுவாசத்தை**ச்** செலுத்தும்படியும் அந்த மீனவர்களேத் தாண்டினர். அப்படிச் செய்தால் பல் லாண்டு காலம் அவர்களே வருத்திய இந்து மன்னனின் நசுக்கலிலிருந்தும் முசி லிம் வணிகர்களின் கொள்ளேயடிப்பிலிருந்தும் அம்மக்கள் தப்பலாமெனவும் கூறினர். பொன்கிசுக்கன் சன்னியாகிகளும் யேசு சபையைச் சேர்ந்தவர்களும் கோவில்களே அழித்துவிட்டுக் கடற்கரைப் பகுதிகளிற் கிறித்தவத் தேவாலயங் களேக் கட்டுவதில் மிகவும் மும்முரமாக ஈடுபட்டனர். கோவாவிலிருந்த போத்

331

#### தென் இந்திய வரலாறு

துக்கேயத் தேசாதிபதி, காஞ்சிபுரத்துக்குச் சென்று அங்குள்ள செல்வங் கொழிக்கும் கோவில்களேக் கொள்ளேயடிப்பதற்காக ஒரு படையை ஒழுங்கு செய்தான் என அறிவிக்கப்பட்டது. ஒவ்வோரிடத்திலும் அநேக சிற்றாசர்கள் தமக்குள் ஒருவரோடொருவர் பொருமையுடனிருந்தார்கள். சிலர், போத் துக்கேயருடன் பேச்சுவார்த்தை நடாத்திக்கொண்டிருந்தனர். இவையெல்லாம், ஏற்கெனவே சிக்கலாயிருந்த நாட்டின் நிலேயை மேலும் சிக்கலாக்கின.

இந்த வேளேயில், ஒரு பெரிய படையுடன் தென் நாட்டிற்குச் சென்று அங் குள்ள குழப்பங்களே அடக்கி ஒழுங்கை நிலேநாட்டும்படி தன் மைத்துனனுகிய சின்னதிம்மனுக்குக் கட்டளேயிட்டான் இராமராயன். முதலில், கலகக்காரரிட மிருந்து சந்தொகிரி மீட்கப்பட்டது. பின் சோழ நாட்டிற்குச் சென்று புவனதி ரிக் கோட்டையைத் தகர்த்தான் திம்மன். அங்கிருந்து கரையோரமாகச் சென்று காவேரி நதியைக் கடந்த அப்படை நாகூரை அடைந்தது. கத்தோலிக்கராற் பாழாக்கப்பட்டிருந்த இரங்கநாதர் கோவில் மீண்டும் திருத்திக் கட்டப்பட்டது. தஞ்சாவூர், புதுக்கோட்டை ஆகிய இடங்களின் தலேவர்கள் அடிபணிய வைக் கப்பட்டனர். அவர்களிடமிருந்து திறைப் பாக்கியும் வசூலிக்கப்பட்டது. இதற் குத் தெற்கே, பதவியில் இருந்து முன்பு தாத்தப்பட்ட பாண்டியனுக்கு, அவ னுடைய இராச்சியம் மீட்டுக் கொடுக்கப்பட்டது. கயத்தாறு, தூத்துக்குடி ஆகியவற்றின் தலேவளுயிருந்த பெத்தும்பெருமாள் என்பவனின் கர்வம் ஒடுக் கப்பட்டது. திருவாங்கூரிலிருந்து வந்த "ஐந்து திருவடிகளின்" படைகள் தோவளக் கணவாயில் முறியடிக்கப்பட்டுக் கலேக்கப்பட்டன. திருவாங்கூரின் மிருதிப் பருதியைத் தாக்கி, தோல்வியுற்ற அதன் அரசனே ஆதரவுடன் வர வேற்று, அவனுக்கு முன்பு சொந்தமாயிருந்த நாட்டில் அவனே அரசனுக்கினுன் திம்மன். பின்னர் திருவனந்தபுரத்திலுள்ள பத்மநாத சுவாமி கோவிலுக்குச் சென்று வணங்கிவிட்டு, குமரிமுனே சென்று வெற்றித்தூண் ஒன்றை நாட்டி னுன். இப்படையெடுப்பின்போது மதிப்பு மிக்க சேவைபுரிந்த தன் சகோதா னுன விட்டலனே, கைப்பற்றப்பட்ட இடங்களுக்குப் பொறுப்ப**ா**க நியமித்**து** விட்டுச் சின்னதிம்மன் தலேநகருக்குத் திரும்பினுன்.

இராமராயன், போத்துக்கேயருடன் எந்நாளும் நட்புறவு பூண்டிருந்தான் என்று சொல்வதற்கிடமில்லே. 1542 ஆம் ஆண்டில் கோவாவின் தேசாதிபதியாக மாட்டின் அப்பொன்சோ டீ சௌசா என்பவன் பதவியேற்றதன்பின், நிலேமை மோசமடைந்தது. அவன் கோவாவுக்கு வந்த சில நாட்களில், பத்கல் துறை முகத்தைத் தாக்கிக் கொள்ளேயடித்தான். சோழமண்டலக் களையில் அவன் ஈடு பட்டிருந்த நடவடிக்கைகளேப்பற்றி முன்பு குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. அவனுக் கூப் பின் தேசாதிபதியாக வந்த யோ டீ காசுத்தி ரே என்பவனுடன் 1547 ஆம் ஆண்டில் இராமராயன் ஒரு பொருத்தணே செய்து, அதன் மூலம் குதிரை வியா பாரத்தின் முழு உரிமையையும் பெற்றுன். தொடர்ந்து 1558 ஆம் ஆண்டில் இராம ராயன் இடி பகுதியினர்க்கிடையிலும் நல்லுறவு நிலவியது. 1558 ஆம் ஆண்டில் இராம ராயன் இடீவனச் சான்தோம் என்ற இடத்தைத் தாக்கினு. உரோமன் கத் தோலிக்கக் குருமார்கள் இந்துக் கோவில்களே இடித்தழித்துவிட்டார்கள்

٦

என்று அவனுக்கு முறைப்பாடு செய்யப்பட்டதனுலும், அங்குள்ள மக்கள் பெரு நிதி வைத்திருக்கின்றுர்கள் என்று இராமராயன் நம்பியதாலுமே சான்தோ மைத் திடீரென்று தாக்கினை. ஒரே முயற்சியிலேயே இந்து மதத்தைப் பாதை காக்கவும் தன்னுடைய திறைசேரியை நிரப்பவும் முடியும் என்றும் நினேத் தான். தனக்குத் திறையாக 1,00,000 பகோடாக்கள் கொடுக்கப்படவேண்டும் என்று பயமுறுத்திக் கேட்ட இராமராயன், அதில் அரைப்பங்கை உடனேயே கொடுக்குப்படி வற்புறுத்தின் ஓராண்டின் பின் மிகுதிப் பங்கு கொடுபட வேண்டுமெனக் கூறிய இராமராயன் அதற்குப் பிண்யாக, நாட்டாண்மைக் காரருள் ஐவரைத் தன்னுடன் கொண்டு சென்றூன். கோவாவிலிருந்து சான் தோமுக்கு உதவி செல்வதைத் தடுப்பதற்காக, ஏறக்குறைய இதே வேளேயில், இராமராயனின் மைத்துனளுகிய விட்டலராயன் கோவாவைத் தாக்கினுன். இக்கேரி நாட்டாண்மைக்காரனை சங்கண்ண நாயக்கன் அவனுக்கு உதனி செய்தான். இத்தகைய வீழ்ச்சிகள் போத்துக்கேயருக்கு ஏற்பட்ட போதிலும், அடுத்தடுத்த ஆண்டுகளில், அவர்கள் தொடர்ந்து மலேயாளக் கரையிற் கொள் ளேயடித்து வந்தார்கள்.

முகிலிம் இராச்சியங்களுடன் இராமராயன் கொண்டிருந்த தொடர்பு பற்றிய விபாங்களே இனி நாம் அறியவேண்டும். இராக்கசி— தங்கடி (தலேக்கோட்டை) யில் இறுதிப்போர் நடைபெறுவதற்குக் காரணமாயிருந்த சம்பவங்களேப் பற்றி யும் நாம் கவனிக்க வேண்டும். இப்போரைப்பற்றி ஏற்கெனவே, சாடையாகக் குறிப்பிட்டுள்ளோம். பிசப்பூரும் அகமதுநகரும் (1542-3) தமக்கிடையேயிருந்த வேறுபாடுகள் அனேத்தையும் நீக்கி, விசயநகருக்கு எதிராகப் பிசப்பூர் விரும்பிய படி சண்டையிடலாமெனவும் உடன்பாட்டுக்கு வந்தன. ஆகவே இபுருகிம் அடில் ஷா, விசயநகரைத் தாக்கினுன்.கெலடித் தலேவளுகிய சதாசிவநாயக்கன் விசய நகாப் படையின் தளபதியாக நின்று சண்டையிட்டபடியால் இபுருகிமின் படைகள் பின்வாங்கவேண்டியிருந்தன. இபுருகிம் எவ்வித வெற்றியையும் ஈட்ட வில்லே. பிடாரிடமிருந்து கல்யாணிக் கோட்டையைப் பிடிப்பதற்கு, 1548 ஆம் ஆண்டில் இராமராயன், பர்கான் நிசாம் ஷாவிற்கு உதவி செய்தான்.1553 ஆம் ஆண்டில் பர்கான் இறக்கும்வரை, அக்கோட்டை அவனுடைய கையிலேயே இருந்தது. அவனுடைய மகளுகிய உசைன் நிசாம் ஷா, கோல்கொண்டாவைச் சேர்ந்த இபுருகிம் குதுப் ஷா என்பவனுடன் நட்புறவுபூண்டு, 1557 ஆம் ஆண் டில் குல்பர்காவை முற்றுகையிட்டு, பிசப்பூருக்கு எதிராக மீண்டும் போர்புரிந் தான். இபுறுகிம் அடில் ஷா, இராமராயனின் உதவியை நாடினுன். அவனுடைய கோரிக்கையை ஏற்றுக்கொண்ட இராமராயன் தானே தன் படைக்குத் தலிமை தாங்கி, வழி நடத்திச் சென்றுன். இரத்தக்களரி ஏற்படுவதைத் தடைசெய்யும் ஆவலுடனிருந்த இராமராயன், வீமநதியும் கிருட்டிணே நதியும் சங்கமமாகும் இடத்தில், எல்லாப் பகுதியினரையும் சந்திக்கும்படி செய்தான். இச்சந்திப்பின் விளேவாக ஏற்பட்ட அமைதிப் பொருத்தனே, அனேவரும் இருவயினுத்த நட் புறவுடன் இருந்து பாதுகாப்பதற்கு வழிவகுத்தது. அவர்களுள் யாராவது ஒருவர், அநியாயமான முறையில் வேறு யாராலாவது தாக்கப்பட்டால், உடனே

## தென் இந்திய வரலாறு

மற்றைய எல்லாரும் ஒன்று சேர்ந்து, ஆக்கொமிப்பாளனேத் தாக்கவேண்டும். இத்தகைய பொருத்தனே இக்காலத்தில், கூட்டுப் பாதுகாப்புத் திட்டம் எனக் கூறப்படும்.

**நான்கு அரசர்களின் இந்தச் சந்திப்பு நிகழ்ந்ததையடுத்து, இபுருகிம் அடில்** ஷா இறக்க, அவனுடைய மகனுன அலி அடில் ஷா, பிசப்பூரின் சுல்தாஞனன். விசயநகருடன் கொண்டிருந்த நட்புறவை மேலும் பலப்படுத்துவதற்காக, ஓர் அசாதாாண நடவடிக்கையை அலி மேற்கொண்டான் எனப் பெரிசுத்தா கூறு கின்ரூர். இந்தக் காலத்தில், இராமராயன் தன் மகன் ஒருவனே இழந்தான். அலி நோடியாகத் தனது அனுதாபத்தைத் தெரிவிப்பதற்காக, விசயநகருக்குச் சென்றுன். அங்கே மிகுந்த மரியாதையுடன் அவன் வாவேற்கப்பட்டான். இராமராயனின் மணவி, அலியைத் தன் சுலிகார புத்தொதைக ஆக்கிக்கொண் டாள். எனினும் மூன்று நாட்கள் அரண்மனேயில் தங்கிவிட்டு அலி விடை பெற்று வீடு திரும்பியபோது, இராமராயன் நகருக்கு வெளியேசென்று அவணே வழியனுப்பத் தவறிவிட்டான். " தனக்கு இழைக்கப்பட்ட இவ்வவமானத்தைத் தன் மனத்துள் வைத்தான்" அலி. பிசப்பூரின் செல்வச் சிறப்பு மிகவும் கேழ் நிலே அடைந்தபடியாற்றுன், அதன் சுல்தான், இவ்வளவுதாரம் பணிந்து தன் நட்புறவை நாடினுன் என இராமராயன் நினத்திருந்தான் போலத் தெரிகுறது.

நான்கு அரசர்களின் அமைதிப் பொருத்தனேயை முதன் முதலாகப் புறக் கணித்த உசைன் நிசாம் ஷா, 1560 ஆம் ஆண்டில் பிசப்பூர்மீது படையெடுத் தான். அலி விசயநகருக்கு ஓடி இராமராயனின் உதவிகோரிக் கெஞ்சினுன். அக் கோரிக்கைக்குச் செவிசாய்த்தான் இராமராயன். அத்துடன் கோல்கொண்டா வைச் சேர்ந்த இபுருகிம் குதுப் ஷாவிடம், பொருத்தனேயில் குறிப்பிட்டுள்ள படி, அவனுடைய கடமையை நிறைவேற்றுமாறும் இராமராயன் கேட்டுக் கொண்டான். தயக்கத்துடனேயே அப்படிச் செய்தான் குதுப் ஷா. ஆளுல், கூட் டுப் படைகள் வருவதைக் கண்ட நிசாம் ஷா, பின்வாங்கித் தன் நாட்டிற்குள் ஓடினுன். தன் இந்து அதிகாரிகளுள் ஒருவனுகிய போபால் இராசு என்பவனி டம் கல்யாணிக் கோட்டையைப் பாதுகாக்கும் பொறுப்பை ஒப்படைத்தான். கட்டுப்படையினர், கல்யாணிக் கோட்டையை முற்றுகையிடும்படி தமது வீரர் களின் ஒரு பகுதியினரை விட்டுவிட்டு, தொடர்ந்து அகமதுநகருக்குச் சென்று தாக்கிஞர்கள். சாம்கேட் என்ற இடத்தில் நடந்த போரில் ஷா தோற்கடிக்கப் பட்டான். தப்பியோடிய சுல்தானேக் கூட்டுப் படையினர் தௌலதாபாத்து வரை துரத்திச் சென்றனர். தொடர்ந்து எதிர்ப்பதறைற் பலன் ஏற்படாது என் பதை உணர்ந்த நிசாம் ஷா, அலி அடில் ஷாவிடம் கல்யாணிக் கோட்டையை ஒப்படைத்துச் சமாதானம் செய்தான். இதனுல், அலி அடில் ஷா, இராமராய துக்கு எந்நாளும் நன்றிக்கடன் பட்டிருந்தான். இதற்குப் பின், இராமராயன் பிடாரின்மீது போர் தொடுத்து, பரீது ஷா என்பவனேத் தோற்கடித்தான். அப் பொழுதிருந்து தன் எதிரிகளுடன் இராமராயன் செய்த போர்களில் பரீது ஷா பங்குபற்றவேண்டியவனுனுன்.

ஆரம்பத்தில் கோல்கொண்டாவிலுள்ள சூதுப் ஷாகி அரசசபையில் இராம **ா**யன் கில காலம் சேவை செய்தபடியால், அந்த இராச்சியத்தின் **உ**ள்நாட்டு நில்மைகளே நோடியாகத் தெரிந்து வைத்திருந்தான். அங்குள்ள விழுமியோர் சிலரின் நண்பஞகவுமிருந்தான். தன் சகோதானின் கோபத்திற்குப் பயந்தி விசயநகருக்கு ஒடிவந்த இபுறுகிம் குதுப் ஷாவை இராமராயன் அன்புடன் வர் வேற்றுன். பின் அந்தச் சகோதான் இறந்தபோது, சிம்மாசனத்தை இபுறுகில் கைப்பற்றுவதற்கு இராமராயன் உதவிபுரிந்தான். ஆகவே தொடக்கத்தில் இலர் கள் இருவர்க்கிடையிலும் நட்புறவு இருந்தது. ஆனுல், காலம் செல்லச் செல்ல, அவர்களின் முரண்பட்ட அக்கறைகள், அவர்களேத் தூர விலகும்படி செய்தன. அகமது நகருக்கு எதிரான போரில் அரைமனத்துடன்தான் இபுருகிம், இராம ாயனுடன் ஒத்துழைத்தான். பிற்காலத்தில், அவன் வெளிப்படையாகவே அக மதுநகருடன் நட்புறவு பூண்டுகொண்டு பிசப்பூருக்கு எதிராகச் சென்று கல் யாணிக் கோட்டையை முற்றுகையிட்டான். அக்கோட்டைக்கு உதவிபுரியச் சென்றுன் இராமராயன்; அத்துடன் தன் சகோதானை வேங்கடாத்திரியின் தலேமையில் ஒரு படையை அனுப்பி, கோல்கொண்டா இராச்சியத்தின் தென் மாவட்டங்களேத் தாக்கும்படியும் கட்டளேயிட்டான். இதன் காரணமாக, ஒன்று சேர்ந்த சுல்தான்கள் இருவரும் கல்யாணிக் கோட்டையிலிருந்து டின்வாங்கி ஞர்கள். நிசாம் ஷாவைப் பின்தொடர்ந்து சென்றுன் இராமராயன்; பிசப்பூர்ப் படைகள் குதுப் ஷாவைப் பின்தொடர்ந்து சென்றன. இரண்டாவது தடவை யாக, விசயநகாப் படைகள் அகமதுநகரை முற்றுகையிட்டன. ஆனுல் அம் முற்றுகை வெற்றியளிக்கவில்லே; அருகிலுள்ள ஆறு பெருக்கெடுத்ததால், முற றகையிட்ட படையினர் பெருநட்டத்துடன் திரும்பிச் செல்ல வேண்டியதா யிற்று. போரில் தோல்வியுற்று, மிகுந்த சொமத்துடன் தன் தலேநகரை அடைந்த இபுளுகிம் ஷா, வேங்கடாத்திரியின் படையெடுப்பின் காரணமாக அங்கு எல் லாம் ஒழுங்கீனமாக இருப்பதைக் கண்டான். விரைவில், இராமராயனும் அக மது நகரிலிருந்து திரும்பிக் கோல்கொண்டாவை நோக்கித் தன் படையுடன் சென்றுன். அவனுடைய கவனத்தைத் திருப்ப எண்ணிய இபுறுகிம், கொண்ட வீட்டைத் தாக்கினுன். ஆளுல் வெற்றி கிட்டவில்லே; மீண்டும் தோல்வியே ஏற் பட்டது. அவனுடைய நாட்டை நாசஞ்செய்து, முக்கியமான கோட்டைகளே எதிரிகள் கைப்பற்றினர். முடிவில் கோவில்கொண்டா, கான்புரம், பங்கல் முதலிய இடங்களிலிருந்த கோட்டைகளே விட்டுக்கொடுத்ததன் பின்பே, அமைதி ஏற்பட்டது (1563 ஆம் ஆண்டளவில்). கோல்கொண்டாவிற்கும் விசய் நகருக்குமிடையே இருந்த பிளவை இப்போர் மேலும் அதிகரித்தது. விசயநக ரின் அயல் இராச்சியங்களாக வடக்கேயிருந்த முசிலிம் இராச்சியங்களேத் தொடர்ந்து சிறுமைப்படுத்தி **வந்**த இந்து அரசை அழித்துவிட வேண்டு மென்று, இப்போது கங்கணம் கட்டிக்கொண்டான் இபருகிம்; முசிலிம் இராச் சியங்களின் தூதமைச்சர்கள் கூடத் தக்க முறையில் விசயநகாத்தில் வ**ரவேற்** *கப்படவில்*லே.

13-R 3017 (1/65)

## தென் இந்திய வரலாறு

தமக்கிடையேயிருந்த ஒற்றுமையின்டை இராமராயனுக்கு நன்மையளித்த**து** என்பதை முடிலிம் அரசர்கள் கண்டுகொண்டார்கள். அதிக அளவிற் பாதிக்கப் பட்ட இபுருகிம் சூதப் ஷா, உசைன் நிசாம் ஷா ஆகிய இருவரும் விசயநகருக் கும் எதிராக ஒர் நாட்டுக்கூட்டினேப்பை அமைப்பதில் முன்னின்றுழைத்த **னர். அ**கமது நகர்மீதும் கோல்கொண்டாவின்மீதும் விசய நகரப் படையெடுப்பு தீகழ்ந்தபோது, அங்குள்ள முசிலிம் குடிமக்களுக்கு எதிராகவும் தகாத செயல் களில் ஈடுபட்டனர் இந்துப் படைவீரர்கள். இராமராயனுக்கு, எதிராக வெறுப் பணர்ச்சியைத் தாண்டி விடுவதில் இச்செயல்கள் பெரும்பங்கு வகித்தன என் பதை உறுதியுடன் கூறுகின்றூர் பெரிசுத்தா. சுல்தான்களுக்கிடையே அடிக்கடி தூதுக்குழுக்கள் போய்வந்துகொண்டிருந்தன. அவர்களுக்கிடையே இருந்த வேறுபாடுகள் ஒழிக்கப்பட்டன. நம்பிக்கையுடன் ஒத்துழைக்கக்கூடிய அனே வரையும் இராமராயனுக்கு எதிராகக் கூட்டமைப்பெற் சேர்ப்பதற்கு முயற்சி **கள்** மேற்கொள்ளப்பட்டன. அகமது நகருக்கும் பிசப்பூருக்கு மிடையே இருந்*த* அரசியலுறவு இரு நாட்டு இராச வம்சங்களிடையே நடைபெற்ற திருமணங் **க**ளிஞல் மேலும் அதிக பலமுற்றது. உசைன் நிசாம் ஷாவின் மகளான சாந்**து பீ**பீயை அலி அடில் ஷா மணந்தான். அதேவேளேயில் அலியின் சகோதரிகளு**ள்** ஒருத்தியை, உசைனின் மூத்த மகன் மணம்செய்தான். இந்தத் திருமணங்கள் **ந**டந்து முடிந்தவுடனே, புனிதப் போருக்கான ஆயத்தங்கள் செய்யப்பட்டன. ஐந்து சுல்தான்களும் இராமராயனின் எதிரிகளாக இருந்தனர் என இந்து வர **லா**ற்றுக் குறிப்பு**கள் கூறுகின்றன. ஆ**ஞல் முசினிம் வாலாற்ருசிரியர்கள், பி**ரார்** சல்தானே இதிலிருந்து நீக்கிவிடுகின்றனர். அலி அடில் ஷா,நெடுகவே இரட்டை வேடம்பூண்டு, இரண்டு பக்கத்தினருக்கும் நண்பதை நடிக்க முயன்றுன் என் பது தெளிவ, முசிலிம் படைகள், புசப்பர்ச் சமவெளியில் ஒன்றகூடி, 1564 ஆம் ஆண்டின் முடிவில் தெற்கு நோக்கி முன்னேறின.

இறுதியான பலப் பரீட்சை விளைவில் தொடங்கும் என்பதை அறிந்திருந்த இராமராயன், விசயதசமி தினத்தில் (செத்தெம்பர் 15, 1564), அரசசபையி விருந்த விழுமியோருக்கு, நடைபெறவிருக்கும் போரைப்பற்றி அறிவித்தான். கெடக்கக்கூடிய ஆயுதங்களேயும் படைகளேயும் தாமதமின்றி ஒன்று சேர்க்கும் படியும் ஆணேயிட்டான். படைவீரர்களின் தொகையைப் பற்றிப் பல வாலாற்ரு சிரியர்கள் தரும் குறிப்புகளே நம்பமுடியாவிட்டாலும் இரண்டு பக்கத்திலும் பெருந்தொகையான வீரர்கள் இருந்தார்கள் என்பதிற் சந்தேகமில்லே. கிருட் டிணே நதிக்கண்மையில், சிறிய கோட்டையுடனிருந்த தலேக்கோட்டை என்ற இடத்தை முசிலிம் வீரர்கள் 1564 ஆம் ஆண்டு திசம்பர் மாதம் 26 ஆம் திகதி அடைந்தார்கள். இராமராயன் நிறைந்த நம்பிக்கையுடன் அப்போதைய நில்மையை எதிர்நோக்கினன். கிருட்டிணே நதியைக் காக்கும்படியும், எதிரிகள் அந் நதியைக் கடந்து வருவதைத் தடுக்கும்படியும் கூறி, எல்லாவித ஆயுதங் களேயும் தாங்கிய ஒரு படையுடன் தன் சகோதாஞகிய தெருமலேயை அனுப்பி னே இராமராயன். பின், தன் அடுத்த சகோதாஞகிய வேங்கடாத்திரியை அனுப்பின்ன். கடைசியில் எஞ்சியிருந்த எல்லாப் படை வீரர்களுடன் தானே சென்றுன் இந்துக்களின் போர் முகாம் கெருட்டிணே நதியின் தெற்கே இருந்தது. ஆனல் முசிலிம் படைவீரர்கள், நதியின் இரு கரைகளிலும் இருந்தனர். இறுதிப் போருக்கு முன் நடைபெற்ற சம்பவங்களேப் பற்றியும், இறுதிப் போரைப்பற்றி யும், பாரபட்சமான பல வாலாற்றுக் குறிப்புகள் எழுதப்பட்டுள்ளன. இவற்றி லிருந்து, உண்மையில் நடைபெற்ற சம்பவங்களே அறிவது இலகுவான காரிய மன்று. கிருட்டிணே நதியின் தென்கரையிலேயே உண்மையான போர்க்களம் இருந்தது. நதியின் வடக்கில், பத்து மைல் இடைவெளியில் இருந்த இராக்களி-தங்கடி. ஆகிய கிராமங்கள், தலேக்கோட்டையிலும் பார்க்க, போர்க்களத்திற் கண்மையிலிருந்தபடியால் கில வாலாற்றுகிரியர்கள் இப்போரைத் தலேக்கோட் டைப் போர் எனக் குறிப்பிடாது, இராக்கசி-தங்கடிப் போர் என்று குறிப்பிடு கின்றனர்.

இரு பக்கத்துப் படைவீரர்களும் ஒரு மாதத்திற்கு மேல், ஒருவரையொருவர் எதிர்த்துக் கொண்டு வந்தனர். இக்காலத்தில் கில ஆரம்பப் பலப் பரீட்சைகளும் இடம் பெற்றன. இப்படியான ஒரு பலப்பரீட்சையின்போது படுதோல்வி 'யடைந்த நிசாம் ஷாவும், குதுப் ஷாவும், **ஏதா**வது தந்தி**ர**ம் செய்யவேண்டிய தேவையை உணர்ந்தார்கள். தாங்கள் இ**ராமராய**னுடன் அமைதியாக இருக்கப் போவதாகக் காட்டிக்கொண்டு, பேச்சுவார்த்தைகளேயும் ஆரம்பித்தார்கள். அதே வேளேயில், அலி அடில் ஷாவுடன் வாதாடி, அவனுடைய உறுதியான ஆதாவையும் பெற்றுக்கொண்டார்கள். இராமராயனின் படையிலிருந்த முசிலிம் அதிகாரிகளுடன் அவர்கள் அநேகமாகத் தொடர்பு கொண்டுமிருக்கலாமெனத் தெரிகிறது. எல்லாவித ஆயத்தங்களேயும் செய்து முடித்த பின் முக்கிய முசிலிம் படையணி ஆற்றுத் திடர் வழியைக் காவல் காத்து நின்ற இந்து வீரர்களே எமாற்றி அவர்களே வேறிடத்திற்கு ஒடச் செய்தது. நதியைக் கடந்து சென்று இந்துக்களின் முகாமைத் தாக்கியது. எதிர்பாராத இந்நிகழ்ச்சியினுல் இராம **ராயன் ஆச்சரியமுற்றுளுயினும், விரைவில் பாதுகாப்பு ஒ**ழுங்குகளேச் செ**ய்து** முடித்தான். இறுதியாக நடைபெற்ற போரில் இராமாாயனும் அவனுடைய சகோதார்களும் பங்குபற்றிஞர்கள். சிவெல், பெரிசுத்தா ஆகியோர், 1565 ஆம் ஆண்டு சனவரி மாதம் 23 ஆம் திகதி செவ்வாய்க்கிழமை இப்போர் நடை பெற்றது எனக் குறிப்பிடுகின்றனர். தன் தள்ளாத வயதையும் பொருட்படுத் தாது, ஒரு மூடுபல்லக்கினுள்ளிருந்தபடி தானே போர் வேலேகளேக் கொண்டு நடாத்த வேண்டும் என்பதில் இராமராயன் பிடிவாதமாக இருந்தான். மத்திய படையின் தளபதியாக இருந்த அவனே, உசைன் நிசாம் ஷா எதிர்த்துப் போரிட்டான். இடச்சாரியிலிருந்த படைக்குப் பொறுப்பாகவிருந்த அவன் சகோதான் திருமலேயை எதிர்த்து, அலியின் தலேமையில் வந்த பிசப்பர்ப் படை கள் போரிட்டன. வேங்கடாத்திரியின் தலேமையில் வலச்சாரியில் இருந்த படை கள், அகமதாபாத்து-டிடார்,கோல்கொண்டா ஆகிய இடங்களின் சுல்தான்களே எதிர்த்துப் போரிட்டன. ஆரம்பத்தில் இந்துப் படைகள் வெற்றியுடன் போரிட் டன. போரில் வெற்றியடையும் நிலேயும் அவர்களுக்கு ஏற்பட்டது. ஆளுல் அவ் வேளே இராமராயனின் படையைச் சேர்ந்த இரு முசிலிம் தளபதிகள் செய்த துரோகத்திருல், இராமராயன் தோல்வியடைய வேண்டியதாயிற்று. இந்த

## தென் இந்திய வரலாறு

முசிலிம் தளபதிகள் ஒவ்வொருவரும், எழுபதினுயிரத்திற்கும், எண்பதினுயிரத் திற்கும் இடைப்பட்ட படைவீரர்களுக்குப் பொறுப்பாக இருந்தனர். "இந்தப் படைகள் எதிரிகளுடன் ஒன்றுகச் சேர்ந்தவுடனே, போர் நான்கு மணித் தியாலங்களேனும் நீடிக்கவில்லே. ஒரு சில நிமிட நோம்தான் நீடித்தது. படைத் தளபதிகளாயிருந்த இரண்டு துரோகிகளும், போரின் முக்கிய கட்டத்திலேயே, தமக்குக் கீழுள்ள படையினருடன் சேர்ந்து, அரசனுக்கு எதிராகப் போர் புரிந் தார்கள். இதனை, இராமராயனின் படைவீரர்களிடையே ஒழுங்கீனம் ஏற்பட டது. மனக்குழப்பமடைந்த அந்தப் படைவீரர்கள் போர்க்களத்தை விட்டு ஓடி ஞர்கள் " எனச் சேர் பெருடிரிக் என்பவர் கூறுகின்றார்.

இராமராயனேக் கைதியர்க்கிய நிசாம் ஷா, உடனே அவனேச் சொச்சேதஞ் செய்து, ஈட்டி முனேயில் அவனுடைய தலேயைக் குத்தி இந்துப் படைவீரர்கள் பார்க்கும்படி உயர்த்திக் காட்டிஞன். இதைத் தொடர்ந்து நடைபெற்ற சண்டை யில், ஒரு இலட்சத்திற்கு மேலானேர் கொல்லப்பட்டனர். படை வீரரிடையே பெருங் குழப்பம் காணப்பட்டது. புதிதாகத் தாக்குதலே மேற்கொள்ளவோ, தலே நகாத்தைப் பாதுகாக்கவோ இந்துக்கள் முயலவில்லே. தலேநகருக்குச் செல்லும் வழி பதுகாப்பின்றித் திறந்து கிடந்தது. மனமுடைந்த படைவீரர்களும் இராச குமாரர்களுமே முதனில் அந்தகளையடைந்தார்கள். போர் முனேயிலிருந்து கெட்ட செய்திகளேக் கொண்டுவந்தவர்கள் அவர்கள்தான். இந்துப் போசனுக் குச் சொந்தமான நிதி முழுவதையும் ஆயிரத்து ஐநூற்று ஐம்பது யானேகளின் மேல் ஏற்றிக்கொண்டு தப்பியோடினுன் திருமலே. தலேநகளையும் அங்குள்ள மக்களேயும் அவர்களின் விதியை அனுபவிக்க விட்டு விட்டு, கைதியாகவிருந்த போசன் சதாகிவனேயும், அரச குடும்பத்தைச் சேர்ந்த பெண்களேயும் தன் னுடன் அழைத்துச் சென்ருன் திருமலே.

வெற்றியீட்டிய முசிலிம். படைவீசர்களுக்கு முன் கொள்ளேக்கூட்டத்தினரும் வனவாசிகளும் சென்று ஆதாவற்றிருந்த அந் நகா மக்கள் மீது பாய்ந்து அவர் களின் கடைகளேயும் வீடுகளேயும் கொள்ளேயிட்டார்கள். '' நெருப்பு, வாள், அல வாங்கு, கோடரி முதலியவற்றுடன் ஒவ்வொருநாளும் தம் நாச வேலேயைச் செய்தனர். முதனுள் செழுமையின் முழு நிறைவுடன், விடா முயற்சியுடைய மக்களும் செல்வத்தர்களும் நிறைந்திருந்த உன்னதமான நகாம், அடுத்த நாளே கைப்பற்றப்பட்டுக் கொள்ளேயடிக்கப்பட்டுத் தாகள் தாகளாகச் சிதைக்கப் பட்டதே. வர்ணனேக்கப்பாற்பட்ட கொடிய படுகொல்களும் பயங்கா நிகழ்ச்சி களும் இடம் பெற்றன. உலக வரலாற்றிலேயே இத்தகைய ஒரு பெரும் நாசம் இவ்வளவு திடீரென விளேவிக்கப்படவில்ல எனலாம்.'' இந்த வீழ்ச்சியிலிருந்தை விசயதாப்படை மீட்சியடையவேயில்லே. சில காலத்திற்குப் பின், இந் நகரைப் பழைய நிலேக்குக் கொண்டுவருவதற்குத் திருமலே எடுத்த முயற்சி அதிக வெற்றியைக் கொடுக்களில்லே.

பெனுகொண்டாவைத் தன் இருப்பிடமாக்கிக்கொண்டு, எல்லா வழிகளேயும் கையாண்டு, படையொன்றை மீண்டும் அமைத்தான் திருமலே. அதிக நெருக்கடி யான நிலேயில் இருந்த அவன், போத்துக்கேய வியாபாரிகளிடமிருந்து பல குதிரைகளேப் பெற்றுவிட்டு, அவர்களுக்குப் பணம் கொடுக்க மறுத்தான் எனச் சொல்லப்படுகிறது. விசயநகரின் பதிலாளியாக வருவதற்கு இராமராயனின் மகனை திம்மன் என அழைக்கப்படும் பேடதிருமலே என்பவன் உரிமைகோரி னூன். நகர மக்கள் அவனுக்குச் சாதகமாயிருந்தனர். ஆகவே திருமலே விசய நகரைக் கைவிடவேண்டியதாயிற்று. ஆறு ஆண்டுகள் ஆட்சியறவும் குழப்பமும் ஏற்பட்டன. இதற்குப் பின்பே திருமலே உண்மையில், அரசனுனை. பயிற்சி பெற்ற குடியியற் சேவையைக் குழப்பித் தன் உறவினர்க்குப் பதவியுயர்வு கொடுத்த இராமராயனின் தீய கொள்கை, தெருக்கடியான இந்த வேளேயில், மேலும் தொந்தாவுகளே அதிகரித்தது. ஒவ்வோரிடத்திலும் கலகம் நடந்தது. பாதகச்செயல்கள் அதிகரித்தது. ஒவ்வோரிடத்திலும் கலகம் நடந்தது. பாதகச்செயல்கள் அதிகரித்தது. இந்தச் சந்தர்ப்பத்தை உபயோகித்துத்தான் மதுரை, கஞ்சாவூர், செஞ்சி ஆகிய இடங்களிலிருந்த நாயக்கர்கள் தமது சுதந் திரத்தை உறுதியாக ஈட்டினர்.

இத் தோல்வி அளித்த பெருநாசத்திலிருந்துகூட பேட திருமலேயால் எந்தப் பாடத்தையும் கற்றுக்கொள்ள முடியவில்ஃப் போலத் தெரிகிறது. அவன் தன் மாமனுக்கு எதிராக, அலி அடில் ஷாவின் உதவியைக் கோரினுன். முதலில் விசய ந**க**ருக்**குத்** தன் படையுடன் சென்ற சுல்தான், பின் அங்கிருந்து பெனுகொண் டாவை முற்றுகையிடுவதற்கு ஒரு படையை அனுப்பினுன் ஆளுல், ஆற்றல் வாய்ந்த தளபதியான சவாம் சென்னப்ப நாயக்கனின் பொறுப்பிலிருந்த அக் கோட்டையை எதுவும் செய்ய முடியவில்லே. திருமலே, நிசாம் ஷாவிடம் உதவி கோரினுன். நிசாம் ஷா, பிசப்பூர்மீது படையெடுத்து, அடில் ஷாவை விசய தகரிலிருந்து பின்வாங்கச் செய்தான் (1567). விரைவில் பிசப்பூருக்கு எதிராகத் தங்களுடன் சேரும்படி நிசாம் ஷா, சூதுப் ஷா ஆகியோர் திருமலேயை அழைக் தனர். திருமலேயும் அழைப்பை ஏற்**ற** அவர்களுடன் சேர்**ந்து** கொண்டான். ஆனல் அடில் ஷா, தன் அயலிலுள்ள இந்த சுல்தான்களுடன் சமாதானம் செய்து கொண்டு 1568 ஆம் ஆண்டில் தனது பலம் முழுவதையும் சேர்த்துத் திருமலுின் நாட்டின் மீது போர்தொடுத்து, அடோனியை முற்றுகையிட்டான்; பெலு கொண்டாவிற்கும் ஒரு படையை அனுப்பி அங்கிருந்து அடோனிக்கு உதவி வராதவாறு தடுத்தான். பெனுகொண்டா வெற்றிகாமாக எதிர்த்துச் சமாளித் தது. ஆனுல் அடோனி கைப்பற்றப்பட்டது.

என்ருலும், திருமஜே தன் போசின் பெரும்பகுதியை எப்படியோ, ஒன்ருகவே வைத்திருந்தான். தென்னுட்டு நாயக்கர்களின் புதுப் பதத்தை, வெளிப்படை யாகச் சொல்லாமல் உள்ளூற அங்கீகரித்து, அவர்களேத் தன் நண்பர்களாக்கிக் கொண்டான். மைசூர் உடையார்களும், வேலூர், கெலடி ஆகிய இடங்களினிருந்த நாயக்கர்களும் முன்போலவே, இப்போதும் தமது விசுவாசத்தை அவனுக்குச் செலுத்தினர். திருமஜே தன்னுடைய மூன்று பிள்ளேகளுள் ஒவ்வொருவரையும் ஒவ்வொரு மொழிப் பிரதேசத்தின் பதிலரையாாக நியமித்து, அப் பிரதேசங் களின் பொது அதிகாரத்தையும், பொது மேற்பார்வையயும் அவர்களிடம் ஒப் படைத்தான். முதலாவது மகனை திறீரங்கன், பெனுகொண்டாவைத் தலேநகரா

கக் கொண்ட தெலுங்கு நாட்டின் பதில்லாயனுக இருந்தான். இரண்டாவது மகன் இராமன் கிறீரங்கபட்டணத்தைத் தலேநகராகக் கொண்ட கன்னட நாட் டின் பதிலரையனுக இருந்தான். இளேய மகனை வேங்கடபதி, சந்திரகிரியைத் தலேநகராக்கித் தமிழ் நாட்டின் பதிலரையனுக இருந்தான். "அழிவுற்ற கரு நாடகப் போசைப் புனருத்தாரணம் செய்பவன்" என்ற பட்டத்தையும் தனக் குச் சூட்டிக்கொண்டான் திருமலே. 1570 ஆம் ஆண்டில் அவன் போசனுக முடி சூடினன். ஆனுல் அவன் அப்பொழுதே வயது முதிர்ந்தவனுக இருந்தபடியால் குலகிய கால ஆட்சியின் பின் அவன் ஓய்வு பெற, அவனுடைய மகனே கிறீ ரங்கன் 1572 ஆம் ஆண்டில் போசனுனை. சிற கிறு பகுதிகளாக ஒன்ற சேர்த்துப் பழைய போதை உயிர்ப்பித்தவன் திருமலே. தொடர்ந்து ஒரு நூற் ரூண்டிற்கு மேலாக, அப் போசசு இயங்கியது.

சதா சிவனின் முடிவு எவ்வாறு சம்பவித்தது என்பதைச் சரியாகக் கூற முடிய வில்லே. 1567 ஆம் ஆண்டில், திருமலேயின் மக்களுள் ஒருவளுல் சதா சிவன் படு கொலே செய்யப்பட்டானெனத் தான் கேள்வியுற்றதாகக் கூறுகிருர் சீசர் பிர டெரிக். ஆளுல் இது, புதிதாக ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்ற அரவீடு குடும்பத் தினர்க்கு அபகீர்த்தியை உண்டாக்குவதற்காக, அவர்களின் எதிரிகள் செய்த பிசசாரமாக இருக்கலாம். கீழ்ப்படியத்தக்க சாந்தமான அரசகுமாரனைச் சதா சிவன் இருந்தபடியால், அவனேக் கொல்வதற்கு எவருமே முயற்சி செய்திருக்க மாட்டார்கள். கிறையில் பலங்குன்றிச் சோர்வடைந்த சதாசிவன் இயற்கையான **டிரனைத்தையே அடைந்திருக்கலாம்.** 1576 ஆம் ஆண்டு வரையுள்ள சிலாசாசனங் களில் அவனுடைய பெயர் காணப்படுகின்றது.

1572 ஆம் ஆண்டில் ஆட்சி செய்யத் தொடங்கிளுன் முதலாம் சிறீரங்கன். இராச்சியப் பொறுப்பிலிருந்து ஓய்வு பெற்ற அவனுடைய தகப்பனு திருமலே, மேலும் ஆறு ஆண்டுகள் உயிர்வாழ்ந்தான். பல தடங்கல்கள் இருந்தபோதிலும். போசிற்குப் புத்துயிரூட்டும் வேலேயை அவன் தொடர்ந்து செய்தான். இதற் கிடையில், அயலிலிருந்த இரண்டு முசிலிம் அரசர்கள் இவனுடைய நாட்டின் மீத தொடர்ந்து படையெடுத்துவந்ததால், இவன் தன் நாட்டின் சில பகுதிகளே இழக்கவேண்டியிருந்தது. பெனுகொண்டாவை முற்றுகையிடும்படி, 1576 ஆம் ஆண்டில் அடோனியிலிருந்து ஒரு படையனுப்பினுன் அலி அடில் ஷா. தலேநக ரைப் பாதுகாக்கும் பொறுப்பை ஆற்றல் வாய்ந்த தன் தளபதியாகிய சென் னப்பனிடம் ஒப்படைத்துவிட்டுச் சிறீரங்கன், தன் நிதிக்குவையுடன் சந்திரகிரிக் குச் சென்றுவிட்டான். மூன்று மாதங்களாக முற்றுகைக்குப் பணியாது பெனு கொண்டா எதிர்த்து நின்றது. இந்த இடைக்காலத்தில், உதவி கோரிக் கோல் கொண்டாவிற்கு வேண்டுகோள் விடுத்தான் சிறீரங்கன். உதவி கிடைத்தது. சென்னப்பனுக்குப் படையுதவி செய்வதற்குத் தானும் வேண்டிய நடவடிக்கை களே எடுத்தான். அடில் ஷாவின் கீழிருந்த ஓர் இந்து உதவிப்படைத் தளபதிக் குப் பணம் கொடுத்து, அவனேத் தன் பக்கம் சேர்த்துக்கொண்டான். 1576 ஆம் ஆண்டு திசம்பர் மாதம் 21 ஆம் திகதி, சென்னப்பன் சுல்தானேத் தோற்கடித் தான். இதன் பின், சிறீரங்கன் தன் சொந்த இராச்சியத்துட் சென்று வாழ்ந்

தான். ஆயின் சமீப காலத்தில் சிறீாங்கனுடன் செய்து கொண்ட நட்புறவை மறந்துவிட்ட இபுருகிம் குதுப் ஷா, மூன்று ஆண்டுகளுள் சிறீாங்கனின் நாட்டின் மீது படையெடுத்தான். விசாநகா ஆட்சியில் அதிருப்தியுற்றிருந்த சில விழுமி யோர்களுடன் ஷா இபுருகிம் அநேகமாகத் தொடர்புகொண்டிருக்கலாம். தன் நாட்டைப் பெருப்பிப்பதற்காக இச் சந்தர்ப்பத்தை இபுறுகிம் பயன்படுத்தினுன். கோல்கொண்டா இராச்சியத்திற் சேவைபுரிந்த முரகரி ராவ் என்ற மாரத்தி யப் போமணன் அகோபலத்திலுள்ள செல்வச் சிறப்பு வாய்ந்த நாசிம்மர் கோவிலே 1579 ஆம் ஆண்டிற் கொள்ளேயடித்தான். நாட்டின் பெரும் பகுதிகள் கைப்பற்றப்பட்டு நாசமாக்கப்பட்டன. ஆனுல், பிற்காலத்தில் இவை திருப்பிக் கைப்பற்றப்பட்டு விசயநகருடன் இணேக்கப்பட்டன.

கோல்கொண்டா அரசன் மீண்டும் படைகளின் பொறுப்பை ஏற்று, கொண்ட வீட்டின் மீது படையெடுத்தான். பெனுகொண்டா, கொண்டவீடு, உதயகிரி ஆகிய இடங்களிலிருந்து கோட்டைகளேச் சுற்றிப் போர் நடைபெற்றது. இக் கோட்டைகளேச் சிறீரங்கன் கைப்பற்றிஞன் எனச் சிலாசாசனங்கள் கூறு கின்றன. எனினும் இந்தச் சந்தர்ப்பத்தில் இபுருகிம் பெரு வெற்றியடைந்து **விசயநகரின்** பெரும் பகுதிகளேக் கைப்பற்றினுன் என்பதுதான் உண்மையெ**ன**த் தெரிகிறது. இந்துப் போச பின்னெப்பொழுதாயினும் இவற்றைத் திருப்பிப் பெறவேயில்லே. போரசு ஏறக்குறையப் பிளவுபட்டிருந்ததால், படையைப் பலப் படுத்தக்கூடிய சாதனங்கள் கட்டுப்படுத்தப்பட்டிருந்தன. சிறீரங்கனின் சகோ தார்களும் அவனுக்கு அதிக உதவியளிக்கவில்லே. இதனுற்றுன் சிறீரங்கன் தோல்வியடைய நேர்ந்தது. விழுமியோர்களிடையேயிருந்த கருத்துவேறுபாடு கள், பல சில்லறைச் சண்டைகளேயும் போர்களேயும் ஏற்படுத்தின. சிலர் எதிரி களைடன் சேர்ந்து சதியாலோசனேயும் செய்தனர். இவையாவும் நாட்டின் பாது காப்பை மேலும் பலவீனமடையச் செய்தன. சிறீரங்கன் 1585 ஆம் ஆண்டில் இறந்தான். அவனுக்குப் பிள்ளேகள் இல்லே. திருமலேயின் காலத்தில் சிறீரங்கப் பட்டணத்திற் பதிலரையனுக இருந்த தன் மூத்த சகோதானை இராமனின் இரண்டு பிள்ளேகளின் உரிமையைப் புறக்கணித்துவிட்டு, சிறீரங்கனின் இளய சகோதானுன வேங்கடன் என்பவன் அரசனுனுன். பலமான ஆட்சி தேவைப் பட்ட அந்த நோத்தில், அந்த இரு, பிள்வோகளும் இளவயதினாாக இருந்தனர். ஆகவே விழுமியோர், யக்கதேவராயனின் தலேமையில், வேங்கடணயே அரச ளுகத் தெரிவு செய்தனர். விழுமியோர் எதிர்பார்த்ததை வேங்கடன் பெரிதும் நிறைவேற்றிஞன். 1585-6 ஆம் ஆண்டில் தன் முடிசூட்டு விழாவைக் கொண் டாடினுன். இவனுடைய இருபத்தெட்டு ஆண்டு ஆட்சிக் காலத்தில் விசயநகாப் போசின் பலமும் செல்வச் செழிப்பும் மீண்டும் புத்துயிர்பெற்றன. ஆண்டாண்டு தோறும் தக்கணத்து முசிலிம் அரசர்கள் கொடுத்த நிரந்தர கரைச்சல்களுக்கு முடிவுகண்டான். உள்நாட்டிலிருந்த ஒழுங்கீனங்களேச் சக்திவாய்ந்த முறையிற் கட்டுப்படுத்தினை. நாட்டின் பொருளாதாரப் புனருத்தாரணத்திற்குப் பெரு முதவி செய்தான்.

## 

## தென் இந்திய வரலாறு

தன் முன்னேனின் ஆட்சிக் காலத்தில், கோல்கொண்டாவிஞல் கைப்பற்றப் பட்ட இராச்சியப் பகுதியைத் திரும்பப் பெறுவதே, வேங்கடனின் முதலாவது வேலேயாக இருந்தது. 1580 ஆம் ஆண்டில் இபுருகிம் இறக்க, அவனுடைய மக ஞன முகமது கியூலி குதுப் ஷா கோல்கொண்டாவின் அரசனுனுன். இவனுக்கு எதிராக, கொண்டவீட்டுப் பகுதியிற் கிளர்ச்சிகளேத் தூண்டிவிட்டான் வேங் கடன். கியூலி குதுப் ஷா பழிதீர்ப்பதற்காக, கர்நால் முழுவதையும், கடப்பா, அனந்தப்பூர் மாவட்டங்களின் சில பகுதிகளேயும் கைப்பற்றி, பெனகொண்டா விற்குத் தன் படையுடன் சென்று அந்நகரையும் முற்றுகையிட்டான்; அப் பொழுது வேங்கடன் போரோய்வை நாடிஞன். தன் போரின் விளேவுகளில் திருப்தியடைந்த சுல்தான், பெனுகொண்டாவின் சுற்றுப்புறத்திலிருந்து நீங்கிச் சென்றுன். இப்படி ஏற்பட்ட ஒய்வு காலத்தை நன்கு பயன்படுத்திய வேங்கடன், நீடித்த முற்றுகையைத் தாங்கக்கூடிய வகையில் நகரைப் பலப்படுத்திவிட்டு, மிக விரைவில் மீண்டும் ஒரு தடவை முசிலிம்களே எதிர்க்கத் தொடங்கினுன். கியூலி சுல்தான் மீண்டும் முற்றுகையிட்ட நோத்தில் தன் தவறை உணர்ந்தான். கியூலி தோற்கடிக்கப்பட்டான். மழைக்காலம் நெருங்கியது. கிருட்டிணே நதியில் வெள்ளப்பெருக்கு ஏற்பட்டால், அவன் திரும்பிச் செல்வதும் தடைப்பட்டுளிடும். ஆகவே, முற்றுகையைக் கைவிட்டு, புதிதாகத் தான் கைப்பற்றிய பகுதிகளின் பாலனத்திற்கான ஒழுங்குகளே அவசாமாகச் செய்துவிட்டுத் திரும்பிச் சென் ரூன். ஆனுல் வேங்கடன், மிக விரைவில் குற்றியைக் கைப்பற்றி கான்டிக் கோட்டையையும் முற்றுகையிட்டான். கொண்டவீட்டிலிருந்து கான்டிக் கோட்டைக்கு உதவியாக அனுப்பப்பட்ட படைகளே இடைமறித்து அவற்றைச் சிதறியோடச் செய்தான். இரசுட்டம் கான் என்பவனின் தலேமையில் வந்த வேளுரு கோல்கொண்டாப் படை, பெண்ணுற்றங்கரையில் தோற்கடிக்கப்பட் டுச் சிதறுண்டது; கான்டிக்கோட்டையும் வீழ்ச்சியடைந்தது. இதையடுத்து, மேலும் பல கோட்டைகள் கைப்பற்றப்பட்டன. கோல்கொண்டாப் படைகள் கிரூட்டிணே நதிக்கு அப்பால் விரட்டியடிக்கப்பட்டன. சில காலத்தின் பின், விசயநகரின் எல்லே கிருட்டிணே நதி என்பதைக் கியூலி உத்தியோகபூர்வமாக அங்கீகரித்தான். இன்னும் சற்றக் கிழக்கேயிருந்த உதயகிரி 1589 ஆம் ஆண் டிற்கு முன் வேங்கடனுடைய இராச்சியத்தின் ஒரு பகுதியானது. ஆனுல் கொண்டவீடு, இப்போதும் சுல்தானுடையதாகவே இருந்தது. கோல்கொண் டாவை அடிப்படுத்த வேங்கடன் போட்டிருந்த திட்டங்களேப் பூரணமாக நிறை வேற்றமுடியாதபடி, உள்நாட்டுக் குழப்பங்கள் அவனேத் தடுத்தன.

எப்போதும் சண்டைபிடித்துக் கொண்டிருக்கும் விழுமியோரின் மனப் போக்கில், வேங்கடன் அரசபதவி எய்திய பின்பும் எவ்வித மாற்றமும் ஏற்பட வில்லே. ஆகவே வேங்கடனின் காலத்தின் பெரும் பகுதியும் சக்தியும் அவர்களே ஒழுங்காக இருக்கச் செய்வதிலேயே செலவழிந்தன. உதாரணமாக, கோலார பிரதேசத்தில் தம்மயக் கௌடன் என்பவன் எதிர்க்கிளர்ச்சி செய்தான். விரை வில் அக்கிளர்ச்சி அடக்கப்பட்டு, அவனிடமிருந்து திறையும் வசூலிக்கப் பட்டது. இதிலும் பார்க்க, அதிக ஆபத்தான எதிர்க்கிளர்ச்சி இராயலசிமையில்

---இப்போத கையளிக்கப்பட்ட மாவட்டங்கள் என அழைக்கப்படுமிடத்தில்---ஏற்பட்டது. 1597-8 ஆம் ஆண்டில் நந்தேல கிருட்டிணமாாயனும் மற்றும் பல நாட்டாண்மைக்காரரும் அரசனுடைய அதிகாரத்தை எதிர்த்தனர். யம்புல மதாகு என்ற இடத்தில் நடைபெற்ற போரில் தோற்கடிக்கப்பட்ட கொட்டின மன், நந்தேலா (நந்தியல்) என்ற இடத்திலிருந்த கோட்டைக்குள் ஒளிந்திருந் தான். வேங்கடன், அக் கோட்டையை மூன்று மாதம் முற்றுகையிட்ட பின் கிருட்டிணமராயன் சாணடைந்து, தன் வாழ்வின் எஞ்சிய நாட்களேச் சந்திர கிரிச் சிறையிற் கழித்தான். இராமராயனின் சகோதான் வேங்கடபதியின் போ ளுகிய கந்தனவோஅ கோ**பாலாா**சு என்பவனும் மற்றைய பாட்சியாள*ரு*ம், வேங்கடனுக்கு விசுவாசமாகவிருந்த உதவிப்படைத் தளபதிகளின் உதவியுடன் தகுந்தபடி தண்டிக்கப்பட்டார்கள். பாட்சியாளரின் நிலப்பகுதியிற்போதுமான அளவு, இந்த உதவித் தளபதிகட்கு நன்கொடையாகக் கொடுக்கப்பட்டது. தமிழ் நாட்டிலும் தொந்தாவுகள் ஏற்பட்டன. வேலூரிலுள்ள இலிங்கமநாயக்கன் எதிர்க்கிளர்ச்சிக்குத் தலேமை தாங்கினுன். இவனுக்குத் தடையாக, வேளுகோடி கந்தூரி இரங்கப்பனின் மகனை யாசம நாயுடு என்பவன், அமரமாக (பாளேயம்) இருந்த பெரும்பாடு சீமையில் (செங்கல்பட்டு, மதுராந்தகம் தாலுகாக்கள்) தியமிக்கப்பட்டான். இலிங்கமனின் கீழிருந்த நாகன் என்பவனிடமிருந்து உத்திரமேரூர் என்ற அரண்செய்யப்பட்ட முக்கிய இடத்தை யாசமன் கைப்பற்றி குன். தனக்குக் கீழ், அருகேயுள்ள கோட்டைகளிலிருந்த சிற்றாசர்களே மட்டு மன்றி செஞ்சி, தஞ்சாவூர், மதுரை ஆகியவற்றின் நாயக்கர்களேயும் தனக்கு உதவியாக அழைத்தான் இலிங்கமன். புத்துயிர் பெற்றவரும் போசனின் அதிகாரத்தை நசுக்குவதற்கு உதவி செய்வதில் அவர்களுக்கும் மனவிருப்பு இல்லாமலில்லே. மாபெரும் படையொன்று தொட்டப்பட்டு நாகனின் மண மைத்துனஞன தாவுலபாப்பநாயுடுவின் தலேமையில் 1601 ஆம் ஆண்டு மே மாதத்தில் உத்தொமேரூருக்கு எதிராக அனுப்பப்பட்டது. தைரியத்தை இழக் காத யாசமன் அந்தச் சவாலே ஏற்றுக்கொண்டன். அவனுடைய இளய சகோ தானுகிய சிங்கன் அவனுக்கு உதவியாக இருந்தான். தொடர்ந்து நடைபெற்ற போரில் பாப்பநாயுடு கொல்லப்பட்டான். மற்றைபோருட் சிலர் தப்பியோடி னர்; சிலர் கைதிகளாக்கப்பட்டனர். யாசமன் பூரணவெற்றியடைந்தான். அவ் வெற்றியை மிக்க மன மகிழ்ச்சியுடன் அங்கீகரித்தான் வேங்கடன். ஆனுல், இலிங் கமனும் அவனுடைய நட்பாளர்களும் அடிபணியவில்லே. வேலூருக்கு அருகில் இலிங்கமனேத் தோற்கடித்தான் வேங்கடன். பின், சோழநாட்டிற் பகுந்து அங் குள்ள பாட்சியாளர்களே முறியடித்தான்; காவேரியைக் கடந்து சென்று ழதுரை நாயக்கனின் நாட்டைப் பாழ்படுத்தினுன். தொடர்ச்சியாகக் கிடைத்த இந்த வெற்றிகள், தமிழ் நாட்டில் நடைபெற்ற பாட்சிகளின் முதுகெலும்பை முறித்துவிட்டன. இலிங்கமனேத் தவிர்ந்த மற்றையு எல்லாப் பாட்சியாளர்களும். அடிபணிந்தார்கள். வேலூர்க் கோட்டையின் பலத்தில் நம்பிக்கை வைத்த இலிங் கமன் அங்கு சென்று ஒளித்தான். காலக்கிரமத்தில் இந்தக் கோட்டையும் கைப் பற்றப்பட்டு, போசின் இருப்பிடமாக ஆக்கப்பட்டது. இலிங்கமனின் சொத் தும் சுதந்தொழும் பறிக்கப்பட்டன.

#### விசயருகரப் பேரரசு

## தென் இந்திய வரலாறு

1565 ஆம் ஆண்டு தொடக்கம் திரும்பத்திரும்ப நடைபெற்ற முசிலிம் படை பெடுப்பினுல் பெரிதும் துன்பமுற்ற வடக்கு மாவட்டங்களிலுள்ள கொமங்களின் செல்வ நிலேயை மீண்டும் அபிவிருத்தி செய்வதற்கு வேங்கடன் பலவாறு பாடு பட்டான். அவனும், அவனேப் பின்பற்றிய விழுமியோரும், இலகுவான நிபந்தனே களுடன் குடியானவர்கட்குக் காணிகளே வழங்கினுர்கள். ஆகவே உழவர்கள் தமது வழக்கமான தொழிலே மீண்டும் செய்யத் தொடங்கினுர்கள். வலுவிழந்து கொண்டுபோகும் கிராம மன்றங்களின் பலத்தைத் தொடர்த்து நிலேக்கச் செய் வதற்கும் பாரபட்சமற்ற முறையில் நீதிபரிபாலனம் செய்வதற்கும் வேங்கடன் முயன்ரூன் ஏறக்குறைய முப்பது ஆண்டுகள்வரை நீடித்த வேங்கடனின் ஆட்சி விசயநகாப் போரசை, உடனடிக் குலேவினின்றும் காப்பாற்றியது என்பதிற் சந்தேகமில்லே. தன் மருமகனுன சிறீரங்கனேத் தன் வாரிசாக நியமித்துவிட்டு, 1614 ஆம் ஆண்டில் அவன் இறந்தான்.

வேங்கடனின் ஆட்சிக்காலத்திலேதான் ஒல்லாந்தரும் ஆங்கிலேயரும் கிழக்குக் கரையோரங்களில் நிலேகொள்ளத் தொடங்கினுர்கள். 1605 ஆம் ஆண்டில் கோல்கொண்டாவுடன் பேச்சுவார்த்தைகளே ஆரம்பித்த ஒல்லாந்தர், நிசாம்பட் டணத்திலும் மசூலிபட்டணத்திலும் தொழிற்சாலேகளே நிறுவிஞர்கள். ''வாச ளேத் தொவியங்களுள் அதிக அளவில் தேவைப்பட்ட வகைகளே வாங்குவதற்குத் தெற்கேயுள்ள இந்து நாட்டில் ஒரிடம் தேவை '' என்பதை அவர்கள் விரைவில் உணர் ந்தார்கள். ஆகவே, தெக்கணப்பட்டணத்தில் ( அர்ச். தாவீ து கோட்டை<sup>1</sup>) ஒரு தொழிற்சாலேயை ஆரம்பிப்பதற்குச் செஞ்சி நாயக்கனிடமிருந்து 1608 ஆம் ஆண்டில் அனுமதி பெற்றூர்கள். வியாபாாத்தில் தனிச்சிறப்புரிமையுடன் **புலிக்** காட்டில் ஒரு தொழிற்சாலேயை வைத்திருப்பதற்கும், இரண்டு ஆண்டுகளின் பின், வேங்கடன் அனுமதியளித்தான். சான் தோமிலிருந்த போத்துக்கீசரின் சாக்குதலுக்கு உள்ளாகும் நிலேயில் புலிக்காடு இருந்தது. அதன் பாதுகாப்பிற் காக ஓர் அரண் அமைப்பதற்கு வேங்கடனின் இராணி தாமதிக்கவே, ஒல்லாந்தர் தம் செலவிலேயே அவ்வாணப் பூர்த்தி செய்தனர். ஒல்லாந்தர்களின் இந்த நட வடிக்கை, வேங்கடனின் மாணத்தின் பின் உள்நாட்டுச் சண்டைகளும் குழப்பங் களும் நிகழ்ந்த நோத்தில், அவர்களுக்குப் பெரு நன்மையளித்தது. புலிக்காட் டில் வந்து இறங்குவதற்கு 1611 ஆம் ஆண்டில் ஆங்கிலேயர் எடுத்த முயற்சி தோல்வியடைந்தது. ஆனுல், விளைவில் நிசாம்பட்டணம், மசூலிபட்டணம் ஆகிய இடங்களில் அவர்கள் தமது வியாபாரத்தை ஆரம்பித்தார்கள். வேங்கடன் மாணமடைந்தபோது, வேலூருடன் ஆங்கிலேயர் நடாத்திய பேச்சுவார்த்தை கள் எவ்வித நன்மையையும் விளேளிக்கவில்லே. 1621 ஆம் ஆண்டில், அவர்கள் ஒல்லாந்தருடன் செய்த பொருத்தனேயின்படி புலிக்காட்டில் வியாபாரம் செய் வதற்கு அனுமதிக்கப்பட்டார்கள். ஆனுல் விரைவில், ஆங்கிலேயர் தமது தொழிற் சாலேயை அங்கிருந்து சிறிது தூரம் வடக்கேயுள்ள அரமகன் என்ற இடத்திற் கும், கடைசியில் சென்னேக்கும் (1639-40) கொண்டு சென்றூர்கள். 1620 ஆம் ஆண்டில் தேனியர், தாங்கியூபாரில் குடியேறிஞர்கள்.

<sup>1</sup> Fort St. David.

இாண்டாம் வேங்கடனுக்குப் பல மனேவியர் இருந்தும் அவனுக்கு ஒரு மகன் கூடப் பிறக்கவில்லே. அவனுடைய மனேவிகளுள் ஒருத்தி, தன் பணிப்பெண்ணின் குழந்தை ஒன்றை இரவலாக வாங்கித் தன்னுடைய ''மகன்'' எனச் சொல்லி வளர்த்தாள். அந்த மனேவி, வேங்கடனின் விசேட காதலுக்கு உரியவளாக இருந்தபடியால், ஆரம்பத்தில் அந்த மோசடியைக் கண்சாடையாக விட்டு வந்தான் அவன். ஆனுல் அப்புரளி, தொடர்ந்து நடைபெருமல் இருப்பதற்காக வேங்கடன், சிறீரங்கனேத் தன் வாரிசாக நியமனஞ் செய்தான். ஆனுல் ''மகன்'' என அழைக்கப்பட்டவன் அங்கிருந்தது பல சிக்கல்களே உண்டாக்கியது. சிறீ **ர**ங்கனும் வ**லி**மையிலோ, பத்திக்கூர்மையிலோ சிறந்தவனுகவும் இருக்கவில்ஃ நீரியற்ற முறையில் புதவி நியமனங்கள் செய்தும், போசை பிடித்து ஏராள மான நிலம், பணம், நகைகள் ஆகியவற்றைத் தனக்குக் கொடுக்கும்படி உறுதிக் கேள்வி கேட்டும், அவன் விழுமியோரின் அனுதாபத்தையிழந்து அவர்களேப் பகைத்துக்கொண்டான். விழுமியோர் இரண்டு பகுதிகளாகப் பிரிந்தனர். வேங் கடனின் விசேட காதலுக்குப் பாத்தொமான இராணியின் தம்பியாகிய கோப் பூரியக்கராயன் "மகனின் கட்சிக்குத்" தலேமைதாங்கினுன். வேளுகோடியாசம நாயக்கன், சிறீரங்களே ஆதரித்தான். தன் உதவித் தளபதியான திம்மநாயக்கன், மகராசா ஆகியோரின் ஒத்துழைப்புடன் யக்கராயன், சிறீரங்களேயும் அவ துடைய குடும்பத்தினரையும் பிடித்துச் சிறையிலடைத்**து**விட்டு, "மகன்" **என** அழைக்கப்பட்டவனே அரசனுக்கினுன். சில விழுமியோர்களே, அவனுக்கு இறை யடக்கம் செலுத்தும்படியும் செய்தான். யக்கராயனே எதிர்த்த யாசமநாயக்கன, சட்டபூர்வமான போசனே மீட்பதற்காகப் படைகளேத் திரட்டிஞன. சிறீரங்க னின் இரண்டாவது மகனை இராமன் என்ற இளவரசனே ஒரு சலவைத் தொழி லாளி மூலம் சிறையிலிருந்து கள்ளத்தனமாக வெளியே கொணர்வித்தான். ஒரு சுரங்கப்பாதைமூலம் சிறீரங்கணே மீட்பதற்கு எடுத்த முயற்சி கண்டுபிடிக்கப் பட்டுவிட்டது. ஆகவே, முன்னிலும் பார்க்க அதிக பாதுகாப்புடன் அவன் சிறையிற் கண்காணிக்கப்பட்டான். போசனேயும் குடும்பத்தினரையும் மீட்ப தற்கு யாசமன் மேலும் ஒரு முயற்சி செய்தான். யக்கராயன் அங்கில்லாத சந்தர்ப்பத்தைப் பயன்படுத்திக்கொண்டு, இத்தி ஒபலேசன் என்ற படைத் தலேவனுடன் ஓர் ஒழுங்கு செய்து கொண்டான் யாசமன். இத்தி ஒபலேசன் வேலூர்க்கோட்டையிலிருந்த ஒரு படைத்தலேவனுவான். இவன் காவலாளிகளேக் கொலே செய்யவேண்டும் என்றும், அந்தச் செய்தியைக் கேட்டவுடன் யாசமன் படையுடன் வந்து கோட்டையைக் கைப்பற்ற வேண்டும் என்றும் ஏற்பாடா யிற்று. ஆனுல் தூதிருட்டவசமாக, அச்செய்தி யக்காாயனுக்கே முதலிற் கிடைத்தது. யாசமன் கோட்டையைத் தாக்குவதற்கு முன்பாக, யக்கன் திரும்பு வந்துவிட்டான். பதவியேற்ற நான்கு மாதங்களுள் சிறீரங்கனும் அவனுடைய குடும்பத்தினரும் கொலேசெய்யப்பட்டார்கள்; தொடர்ந்து சதிகள் செய்து. அவர்களே மீட்டுத் திரும்பவும் பதவியிலமர்த்துவதைத் தடுப்பதற்கு இதுதான் ஒரேயொரு நிச்சயமான வழியாக இருந்தது அவனுக்கு.

#### விசயநகரப் பேரரசு 👈

#### தென் இந்திய வரலாறு

அரச குடும்பத்தின் படுகொலே, இராச்சியம் முழுவதிலும் ஒரு பயங்கா உணர்ச்சியைப் பாப்பியது. யக்காாயனும் அவனுடைய சார்பகர்களும் மக்களின் ஆழ்ந்த வெறுப்பிற்கு ஆளாஞர்கள். யாசமனின் முன்யோசனேயினுல், படு கொலேக்குப் பலியாகாது தப்பிய இராமதேவன்மேல் எவ்லோரும் அனுதாபம் செலுக்தினர். யாசமன், அவனேப் போரசனைப் பொகடனம் செய்தான். இதைக் தொடர்ந்து ஒர் நீண்ட கால உள் நாட்டுக் கலகம் நடைபெற்றது. போசசு முழு வகும் இதில் ஈடுபட்டது. யாசமன், போரில் யக்கராயனேத் தோற்கடித்தான்; யக்காரயன் பாதுகாப்பிற்காகக் காட்டிற்குள் ஒடி. ஒளித்தான். நெல்லூர் மாவட்டத்தின் தென்மேற்கிலிருந்த கோப்பூரி நிலங்கள் கைப்பற்றப்பட்டன. எளினும் இவை எவற்றூலும் தளர்ச்சியடையாத யக்கராயன், மீண்டும் சுறு சுறப்படைந்து. மதனை முத்துவீரப்பநாயக்கன், செஞ்சி தொட்டிணப்ப நாயக் கன் ஆகியோரின் ஆதாவைப் பெற்றுன். யாசமனும் அவனுடைய நட்பாளர் களும், திருச்சிரைப்பள்ளிக்கண்மையில் தம் படைகளே ஒன்று திரட்டினுர்கள். யாசமன் வேலூரிலிருந்து திருச்சியை நோக்கித் தன் படையுடன் செல்ல, வழி யில் இரசுநாதனின் படைகள் அவனுடன் சேர்ந்து கொண்டன. பெரிய அணேக் கட்டின் 1 அருகிலுள்ள தோப்பூர் என்ற இடத்தில் இறுதிப் போர் ஏற்பட்டது. யக்கராயனும் அவனுடைய உதவித் தளபதிகள் பலரும் போர்க்களத்தில் வீழ்ச்சி யடைந்தனர். அவனுடைய படை சிதைந்து, பல திசைகளிலும் ஓடியது. யாச மன் பரிபூரணமான வெற்றி ஈட்டினுன் (1616). இந்தத் தொல்லேகளுக்கெல்லாம் காரணமாகவிருந்த, "மகன்" எனக் கருதப்பட்டவன் டுடிபட்டான். செஞ்சி தவிர்ந்த மற்றைய எல்லாக் கோட்டைகளேயும் கிருட்டிணப்ப நாயக்கன் இழந் தான். பின்ளுல், அவற்றை மீட்பதற்கு அவன் எடுத்த முயற்சி, மீண்டும் ஒரு தோல்வியில் முடிந்தது. அவனும் கைது செய்யப்பட்டான். யக்கராயனின் தம்பி யாகிய எதிராசனின் முயற்சியினுலும், நாயக்கரிடையே இருந்த கருத்து வேறு பாடுகள் காரணமாகவும், சண்டை தொடர்ந்து நடைபெற்றது. வேங்கடனின் " மகன் " எனக் கருதப்பட்டவன் 1619 ஆம் ஆண்டில் இறந்தான். பின்னர் இராம தேவனுக்கும் எதிராசனுக்குமிடையே சமாதானம் ஏற்பட்டது. எதிராசனின் மகளே இராமதேவன் மணஞ்செய்தான். இதனுல் சண்டை நின்றது. கருநாடகத் தில் இராமதேவன் அரசஞக அங்கீகரிக்கப்பட்டான். ஆனுல் மதுரைநாயக்கன், தான் நினேத்தபடி தன் வழியிற் சென்றுன். இப்போது எதிராசன், தன் மணமரு மகன் பக்கத்திலே நின்று வேண்டிய உதவிகள் செய்தான். இதே போல், அடங்கா திருந்த சிற்றாசர்களின் மேல், போசனின் அதிகாரத்தை மீண்டும் செலுத்து வதற்கு இரகுநாத நாயக்கன் இராமதேவனுக்கு உதவிசெய்தான். புலிக்காட்டை யும் அதன் சுற்றுப்புறத்தையும் சேர்த்து, கோப்பூரி நிலங்கள் முழுவதையும் எதிராசனிடம் இருந்து பறிப்பதற்கு ஆவலுடனிருந்தான் யாசமன். இப்போது, எதிராசனுக்கும் இராமதேவனுக்குமிடையே ஏற்பட்ட சமாதானம், யாசமனேப் பகைவளுக்கியது. உள்ளூரில் நடைபெற்ற பல சண்டைகளின் பின், 1629 ஆம் ஆண்டளவில் எஞ்சியிருந்த போரசின் பகுதிகளில் இராமதேவனின் அதிகாரம்

<sup>1</sup> Grand Anicut

உறுதியானதாக இருந்தது. செஞ்சி நாயக்கன் தன் பகைமை மனப்பான்றை யைக் கைவிட்டு, நட்புறவுடைய சிற்றாசகுக மாறினுன் யாசமனின் சார்பகர்கள் அடக்கப்பட்டார்கள். எதிராசனுக்கும் போரசிற்குமாக, புலிக்காடும் அதஸ் சுற்றுப்புறங்களும் உறுதியாகக் கைப்பற்றப்பட்டு ஒப்படைக்கப்பட்டன. இவ வாறு பதினேந்து ஆண்டுகளாக நடைபெற்ற சண்டையின் முடிவில் இராமதேவ னுக்கு நியாயமான அளவு வெற்றி கிடைத்தது.

ஆலை இந்த உள்தாட்டுச் சண்டை, பிசப்பூருக்கு ஒரு நல்ல சந்தர்ப்பத்தைக் கொடுத்தது. தெலுங்கு நாட்டின் மேற்குப் பகுதியைக் கைப்பற்றும் தன் இலட் சியத்தைச் சுல்தான் கடைசியில் நிறைவேற்றிக்கொண்டான். 1619-20 ஆம் ஆண்டில், கர்தாலுக்கு எதிராக அப்துல் வகாப் கான் என்பவனேச் சுல்தான் அனுப்பினன். அங்கே, கோல்கொண்டாவின் உதவியுடன் கோபாலாரசு தைரிய மாக எதிர்ப்புக் காட்டினுன். தோல்வியுற்ற அப்துல் வகாப் கான், அமைதியாக இருக்கவேண்டியதாயிற்று. ஆனுல் இது ஒரு போரோய்வே தவிர வேறன்று. 1624 ஆம் ஆண்டில் அவன் மீண்டும் கர்தாலத் தாக்கினுன். இப்போது அயற் மாக எதிர்ப்புக் துன் நண் காக்கள் கோபாலாரசு கைரிய மாக எதிர்கால் அன் மீண்டும் கர்தாலேத் தாக்கினுன். இப்போது அயற் போதேசங்களிலுள்ள நண்பர்கள் கோபாலராசுவிற்கு உதவி செய்தார்கள். தொடர்ந்து நடைபெற்ற போரில், பிசப்பூர்ப் படைகள் வெற்றியடைந்தன. கேரபாலராசு கோட்டையை விட்விட்டு ஓடினுன். ஏற்கெனவே வேறு வேலே களில் ஈடுபட்டிருந்த இராமன் இப்போரில் தலேயிடவில்லே. இருபத்தெட்டு வயது நிரம்பிய இன்ஞனுகிய இராமன் 1630 ஆம் ஆண்டில் இறந்தான். இதனைல் கர் தால் நிரந்தரமாகவே பிசப்பூரின் கைகளுட் சிக்கி, முசிலிம் வெற்றியில் சின்ன மாக விளங்கியது.

இராமனுக்கு மகனே, சகோதானே இல்லாதபடியால், அவன் தன் மைத்துன குகிய பேட வேங்கடனேத் தன் வாரிசாக நியமித்திருந்தான். பேட வேங்கடன், போசன் இராமராயனின் போனுவான். இராமனின் தந்தை வழி மாமனுகிய திம்மாாசன், தனக்கு இராச்சியத்தில் அதிக உரிமை இருப்பதாக நினேத்துச் சிம்மாசனத்தைக் கைப்பற்றி, மூன்*ரு*வது வேங்கடனே, அவனுடைய சொ**ந்த** இடமாகிய அனகொண்டியிலேயே தங்கியிருக்கும்படி நிர்ப்பந்தித்தான். செஞ்சி, தஞ்சாவூர், மதுரை ஆகிய இடங்கள் வேங்கடனுக்கே தம் ஆதாவைத் தெரிவித் தன. நிம்மனுக்கு ஆதாவு கிடைக்களில்லே. அவன் ஒர் ஆக்கிரமிப்பாளளுக, பொதுவாகப் பலராலும் கருதப்பட்டான். இருந்தபொழுதிலும், பல இடங்களில் அவனுல் குழப்பங்களே ஏற்படுத்த முடிந்தது. 1635 ஆம் ஆண்டில் அவன் ம**ாண** மடையும்வரை உள்நாட்டுக் குழப்பங்கள் தொடர்ந்து நடைபெற்றன. ஆரம்ப கட்டங்களில் அவன் சில வெற்றிகளே ஈட்டினுன். மூன்றுவது வேங்கடனின் தம்பி யாகிய சென்ன வேங்கடனின் மகன் சிறீரங்கன், தன் பெரிய தந்தையின் சார்பா கப் போர்க்களத்திற் குதித்தான் ; புலிக்காட்டி விருந்த ஒல்லாந்தரின் உதவியுடன் திம்மனேத் தோற்கடித்து, வேங்கடனின் சிம்மாசன உரிமையை ஒப்புக்கொள்ளும் **படி** செய்தான். என்ருலும் முன்பு பிடித்த பகுதிகள் கிலவற்றைத் திம்மன் **வைத்** திருப்பதற்கு அனுமதிக்கப்பட்டான். ஆனுல் மீண்டும் அவன் குழப்பத்தைத் தாண்டியபோது, செஞ்சி நாயக்கன் 1635 ஆம் ஆண்டில் அவனேத் தோ**ற்கடித்** 

#### **கி**சயநகரப் பே**ரரசு**

தென் இந்திய வரலாறு

**துக் கொன்**ருன். இவ்வாறு, மீண்டும் அமைதி ஏற்பட்டது. (பிசப்பூர் சுல்தானுல் பயமுறுத்தப்பட்ட) பெனுகொண்டாவைப் பாதுகாக்கும் பொறுப்பைக் கொண்டி நாயக்கனிடம் ஒப்படைத்த வேங்கடன், வேலூருக்குச் சென்று அங்கு வாழ்ந்தான். பதினேந்து ஆண்டுகளுக்குப் பின், போசு உருக்குலேந்து போகும்வரை, கொண்டிநாயக்கன், பெனுகொண்டாவைப் பாதுகாப்பாக வைத் திருந்தான்.

செஞ்சி நாயக்கனுடன் வேங்கடன் அதிக நட்புடன் இருக்கின்றுன் என நினேத்த தஞ்சாவூர், மதுரை நாயக்கர்கள், அவனேப் பிடிப்பதற்குச் சதிசெய்தார் கள். இச் சதி தோல்வியடைந்தது. 1637 ஆம் ஆண்டில் சண்டை தொடங்கியது. ஆனுல் ஏதோ ஒரு மாதிரியாக ஏற்படுத்தப்பட்ட அமைதியில் இச் சண்டை முடி வடைந்தது. ஒரு காலத்தில் தன் பெரிய தந்தைக்கு விசுவாசமாக இருந்த சிறீ ாங்கன். இப்போது அவனுக்கு எதிராக மாறி, 1638, 1641 ஆகிய ஆண்டுகளில் பேசப்பூரிவிருந்து இரண்டு படையெடுப்புகள் நிகழ்வதற்கு எல்லா ஒழுந்குகளே யும் செய்தான். இதற்கான காாணம் என்ன என்பது சரியாகத் தெரியவில்லே. முதலாவது போரில் சுல்தானின் படைகள் பங்களூரை முற்றுகையிட்டன. 1639 ஆம் ஆண்டின் ஆரம்பத்தில் பெருந்தொகையான பிணேப் பணத்தை எதிரியிடம் கொடுத்து அமைதியைப் பெற வேண்டிய நிலே வேங்கடனுக்கு ஏற்பட்டது. அந்த ஆண்டின் பிற்பகுதியில், தென்ளுட்டு நாயக்கர்கள் அனுப்பிய படையுதவியுடன் அவன் மிதமான வெற்றியை ஈட்டினுன். முசிலிம்களின் படையெடுப்புக்கு இது ஒரு தற்காலிகத் தடையாக இருந்தது. 1641 ஆம் ஆண்டின் படையெடுப்பு இரந் தூல கான் என்பவனின் தலேமையில் நிகழ்ந்தது. அவனுடன் சிறீரங்கனும் சேர்ந்து கொண்டான். வழியிலுள்ள சில கோட்டைகளேக் கைப்பற்றிக் கொண்டு வேலாசை நோக்கி இருவரும் சென்றனர் ; தலேநகலிருந்து பன்னிசண்டு மைல் களுக்குள் தமது முகாமை அமைத்துக்கொண்டனர். மீண்டும் நாயக்கர்களிட மிருந்து வந்த உதவி, சிறிது காலத்திற்கு வேலாரைக் காப்பாற்றியது.

கருநாடகத்தில் நடைபெற்ற நிகழ்ச்சிகளின் போக்கைக் கவனித்த கோல் கொண்டாவின் சுல்தான், குலேவின் கடைசிக் கட்டங்களிலிருந்த இந்துப் போர கிடமிருந்து கைப்பற்றக்கூடிய நாடு முழுவதையும் கைப்பற்ற விரும்பிஞன். கிழக்கிலிருந்து, கடற்கரை ஓரமாக, 1642 ஆம் ஆண்டு ஏப்பிரில் மாதம் ஒரு படையை அனுப்பிஞன். நெல்லூரின் தென்மூனேயிலிருந்த அரமகன் என்ற இடத் தீன் அதிபதியாகிய வேளுகோடி திம்மனும், சென்னே, பூந்தமல்லி ஆகியவற்றின் அரசஞ்சிய தாமேள வேங்கடனும் எதிர்த்தார்களாயினும், அவர்களுடைய எதிர்ப்பு சக்திவாய்ந்ததாக இருக்கவில்லே. சித்தூர் மாவட்டத்தைச் சேர்ந்த நாராயனவனத்திற்கண்மையிலுள்ள காட்டிற்குள் ஓடி ஒளித்த மூன்ரும் வேங் கடன், ஆதாவற்ற நிலேயில், 1641 ஆம் ஆண்டு ஒற்ரேபர் மாதம் 10 ஆம் திகதி இறத்தான்.

ூன்ரும் வேங்கடனுக்குப் பிள்ளேகள் இல்லே. அவனுக்குப் பின், அவனுடைய பெருமகனை மூன்ரும் சிறீரங்கன் என்ற துரோகி அரசனுன். மலேமில் வேங் கடன் இறக்குந் தறுவாயிலிருப்பதைச் சிறீரங்கன் அறிந்தவுடனே, ∠பிசப்பூர்த் தளபதியைக் கைவிட்டு விட்டு, தன்னுடைய மூதாதையரின் இராச்சியத்தைக் காப்பாற்றுபவனுகத் தன்னேக் காட்டிக்கொண்டு 1642 ஆம் ஆண்டு ஒற்றோபர் மாதம் 29 ஆம் திகதி தன்னேயே அரசனுக்கிக்கொண்டான். பாட்சிக்கார**ைக** இருந்து அவன் செய்த தீங்குகளுக்கு, இப்போது அரசஞைக இருந்து கொண்டு மாற்றுச் செய்ய அவன் தகுதியானவனுக இருக்கவில்லே. தாமோ நாயக்கன், செஞ்சி கிருட்டிணப்ப நாயக்கன் போன்ற விழுமியோர் பலர் அவனுக்கு எதிராக இருந்தார்கள். இருந்தபோதிலும், முசிலிம் இராச்சியங்கட்கிடையே இருந்த பொருமை, சிலகாலம் சிறீரங்கனுக்கு நல்லதோர்` வாய்ப்பைக் கொடுத்தது ; உதய இரிக்கு அப்பால் கோல்கொண்டா முன்னேறுவதைத் தடுப்பதற்கு 1644 ஆ**ம்** ஆண்டில் பிசப்பூரிலிருந்து வந்த உதவி அவனுக்குத் துணேநின்றது. தென்னுட்டு **நாயக்கர்களிடமிருந்து பெருந்தொகைப் பணத்தை வற்புறுத்திப் பெறக்கூடிய** அளளிற்குப் போதிய பலம் தனக்கு வந்துவிட்டதென உணர்ந்தான். டிசப்பூர் அவனுக்குச் செய்த உதவியின் பெறுமதியாக, அப் பணத்தின் ஒரு பகுதியைப் ழசப்பாக்குக் கொடுத்தான். விளைவில் மதுரையும் செஞ்சியும் மீண்டும் கலகம் **வி**லாவித்தன. எவ்வித எதிர்ப்புமின்றிப் புலிக்காடுவரைவந்த கோல்கொண்டா**ப்** படை அக் கோட்டையிலிருந்து ஒல்லாந்தப் படைத்தளபதியினுல் தோற்கடிக்கப் **பட்டது**. இந்தக் கோல்கொண்டாப் படையுடன் செஞ்சி நாயக்கன் சோரமலிரு**ப்** பதற்காக, சிறீரங்கன் அவனுடன் அமைதி உடன்படிக்கை செய்துகொண்டான்; பின்னர் கோல்கொண்டாப் படையை வெற்றிகொண்டு, நெல்லூர் மாவட்டத்தின் வடக்கில் இருந்த கண்டுக்கூர் வரை அப் படையைத் தூத்திச் சென்றுன். பிசப் பூரும் கோல்கொண்டாவும ஓர் உடன்பாட்டிற்கு வந்த நோத்தில், அவர்களு டைய கூட்டுப்படைகளின் எதிர்ப்பை எதிர்நோக்க முடியாதிருந்த சிறீரங் **க**ன், பின்வாங்கிளுன். கோல்கொண்டாவின் த**ளபதியாகிய மீர்ய**ம்லா, க**ர்தால்** வழியாக முன்னேறுவதற்கு ஆயத்தங்கள்செய்தான். அப்பொழுது கோல்கொண் டாவின் சுல்தான் போரை நிறுத்திவிட்டு, பிசப்பூருக்கு நட்டஈடு கொடுத்தான். சிறீரங்க<u>ன</u>டன் செய்துகொண்ட உடன்பாட்டின் விளேவாக இது நடைபெ**ற்** றிருக்கலாம். படையெடுப்பினுல் வரும் ஆபத்து, சில காலம் இல்லாதிருந்**தது.** ஆளுல் வி**ரைவில், மது**ரைத் திருமலே நாயக்கனின் தலேமையில் தென்னிந்**திய** நாயக்கர்கள் கலகம் விளேவித்துப் பிசப்பூரிடம் உதவி கோரிஞர்கள். வேலூருக்கு எதிராகப் பிசப்பூரிலிருந்து முசுத்தபா கான் அனுப்பப்பட்டான். நாயக்கர்களின் படையுடன் போரிடுவதற்காகத் தெற்கே சென்ற சிறீரங்கன், தன்னுடைய தலே நகாத்தைக் காப்பாற்றும் பொருட்டு விளாவில் திரும்பி வாவேண்டியிருந்த**து.** இதே வேளேயில் வினுகொண்டா, உதயகிரி ஆகிய இடங்களேக் கோல்கொண்டா தாக்கியது. இவ்வட்று ஒரேயடியாக நசுக்கப்பட்ட சிறீரங்கன், உதவியற்ற அந்த நிலேயில், கடைசியாக, அரசையும் கோளில்களேயும் பிராமணர்களேயும் மதத்தை யும் காப்பாற்றுவதற்காக ஒன்று தொளும்படி மக்களே உற்சாகப்படுத்தி இந்து தேசிய உணர்ச்சியைத் தூண்டிஞன். இத்தகைய வேண்டுகோள்களுக்கு நாயக்கர் கள் செவிசாய்க்கவில்லே. கருநாடகத்தைத் தாக்கி அதைப் பிரித்துப் பங்கு போடும்படி பிசப்பூர், கோல்கொண்டா ஆகியவற்றின் சுல்தான்களேக் கேட்டிருந் கான் முகலாய போசன். தனக்கு மானியமளித்து வந்த நாயக்கர்களால், 1645 அம் ஆண்டு திசம்பரில் தோற்கடிக்கப்பட்ட சிறீரங்கன், மீண்டும் வேலூருக்குத்

## தென் இந்திய வரலாறு

திரும்பிச் சென்றுன். பிசப்பூர்ப் படைத் தளபதிகள் தமக்குள் எழுந்த சச்சரவு ங்ளேக் தோப்பதற்காகப் பிசப்பூருக்குத் திரும்பிச் சென்றபடியால், அவர்களின் தாக்கம் சிலகாலம் குறைந்திருந்தது. ஆனுல் கோல்கொண்டாப் படைகள் பிகவும் சுறுசுறுப்புடனிருந்தன<sub>்</sub> மீர்்யம்லா என்பவன் நெல்லூர், கடப்பா ்ஆகியவற்றின் சில பகுதிகளேத் தனதாக்கிக்கொண்டான். முசுத்தபா கான், பிசப்பூரிலிருந்த திரும்பிவந்து வேலாளாத் தாக்குவதற்கு வேண்டிய ஆயத்தங் கீளச் செய்தான். காலங்கடந்த அந்த நேரத்திலேதான் தங்களணவரையும் பய முறைத்திக் கொண்டிருக்கும் ஆபத்தை நாயக்கர்கள் உணர்ந்தார்கள். அவர்கள் அப்படி உணர்ந்த அந்த நோத்திலும்கூட மதுரைத் திருமலே நாயக்கன் மற்றை யோரூடன் சோாது, தனித்தே நின்றுன். பணம் பெறக்கூடிய வேறு வழிவகை களில்லாமையால் வேலூரிலுள்ள பெண்களின் ஆபாணங்களேயும் திருப்பதிக் கோவிலின் பொருட்குவையையும் உபயோகித்து, நாட்டைக் காக்கும் படைவீரர் கள் பராமரிக்கப்பட்டார்கள். வேலூருக்கு வெளியே, முசுத்தபா கானுக்கு எதி ராக ஒரு சிறு வெற்றியீட்டிஞன் சிறீரங்கன். ஆஞல் அவனுடைய நட்பாளர் களிடையே கருத்துவேற்றுமை ஏற்பட்டபடியால், அவர்கள் அவனேக் கைவிட்டு விட்டுக் கோட்டைக்குத் திரும்பிச் சென்றுவிட்டனர். இதன் காரணமாக, அந் கச் சிறு வெற்றியைத் தொடர்ந்து வேறு வெற்றிகளேச் சிறீரங்கன் ஈட்டவில்லே. தொடர்ந்து விரிஞ்சிபுரத்தில் ஒரு பெரிய போர் (ஏப்பிரில் 4, 1646) நடை பேற்றது. மைசூர், மதுரை, தஞ்சாவூர் ஆகிய இடங்களிலிருந்து உதவி கிடைத்த போதிலும், சிறீாங்கன் இப்போரிலே தோல்வியடைந்தான். பின், முசுத்தபா கான் வேலாரை முற்றுகையிட்டான். இதற்கிடையில், கிழக்குக் கடற்கரையில் புலிக்காடு வரையிலுள்ள ஆள்புலத்தை மீர் யம்லா கைப்பற்றிவிட்டான். ஆனுல் ஒல்லாந்தர், கோல்கொண்டாவை அங்கீகரிப்பதற்கு அப்பொழு**தும் மறு**த்து விட்டனர். கடைசியில், தன் எதிர்ப்பு முழுவதையும் கைவிட்டு, முசிலிம்களால் கருநாடகம் கைப்பற்றப்படுவதை மதுரை, மைசூர் அரசர்களால் தடுக்க முடி ்யாது போய்விட்டது. 1632 ஆம் ஆண்டளலில் முசிலிம்கள் கருநாடகத்தைப் ்பூரணமாகப் பிடித்துவிட்டனர். சிலகாலத்திற்கு முன் செஞ்சி பணிந்ததுபோல் தன்சாவூரும் 1649 ஆம் ஆண்டில் பிசப்பூருக்குப் பணிந்தவுடனே, சிறீரங்கன் மைசூருக்குச் சென்றுன். கெலடித் தலேவர்களின் உதவியுடன் அங்கே தன் அரச சபையை அமைத்து, வேலுரைத் திரும்பவும் பிடிக்கவேண்டும் என்று கனவு கண்டுகொண்டிருந்தான். 1672 ஆம் ஆண்டளவில் அவனேத் தழுவிய மாணம், அவனுக்கு மீட்சியளித்ததைப்போல் இருந்தது.

ஆயினும், கருநாடகத்தின் வீழ்ச்சி, இந்துக்களின் நலவுரிமையின் வீழ்ச்சியாக இருக்கவில்ஃ பிசப்பூர்ப் படைகள் கருநாடகத்தை நாசஞ்செய்து, சிறீரங்கணே நாட்டைவிட்டு ஓடும்படி விரட்டிக்கொண்டிருக்கும்போது, முக்கியத்துவம் வாய்ந்த தன் வேலேயைச் சிவாஜி ஆரம்பித்துவிட்டான். சிவாஜி, சத்திரபதி யாகத் தன்னே முடிசூட்டிக்கொள்வதற்குச் (1674) சில காலத்துக்கு முன்புதான் சிலீாங்கன் இறந்தான். மதுரையும் மைசூரும் சுதந்திரமுடைய இந்து இராச் சியங்களாகப் பதினெட்டாம் நூற்ருண்டிலும் தொடர்ந்து சிறப்புடன் திகழ்ந் தன.

கருநாடக—விசயநகாப் போசு தோன்றி, மூன்று நூற்ருண்டுகட்குமேல் நிலேபெற்றபின் இவ்வாறு அழிவெய்தியது. இந்த நீண்ட காலத்தில் அப்போ **ாசு,** அண்மையில் வடபகுதியில் இருந்த முசிலிம்களுடன் தொடர்ந்து போராடி வந்தது; மதுரைச் சுல்தானியர்களே அழித்தது; இசுலாமின் அநியாயமான ஆக்கொமிப்பிலிருந்து தென்னிந்தியாவைக் காப்பாற்றிச் சுதந்திரமாக இருக் கச் செய்தது. முசிலிம் அரசர்களின் கீழ் இந்துக்கள் சேவை செய்ததும், விசய நகாக்கு இந்துப் போசர்கள் முரிலிம் படையினரை அமர்த்தியதும் உண் மையே. தொடர்ந்து போட்டியிட்டுக்கொண்டு வந்த இந்த இரு கட்சியினருக்கு பிடையே அடிக்கடி இராசதந்திர உறவுகளும் வமிச நட்புறவுகளும் ஏற்பட் டன. தென் இந்தியாவைப் பாதுகாத்து அதை இந்நாட்டின் பாரம்பரியக் கலாச்சாரக்கிற்கும் நிறுவனங்களுக்கும் இறுதிப் புகலிடமாக வைத்திருப்பதில், விசயநகருக்கு அதிமுக்கியமான பங்கு இருந்தது ; முன்பு கூறிய எதுவும் விசய **நக**ருக்கிருந்த இந்தப் பொறுப்பின் அடிப்படைத் தன்மையை மாற்றவில்லே. சாயனர் என்பவரின் தலேமையில் இயங்கிய அறிஞர்களின் சபை ஒன்று வேதங் களுக்குப் பெரியதொரு வியாக்கியானம் எழுதியது. விசயநகா மன்னர்கள் நாட்டிலிருந்த ஏறக்குறைய எல்லாக் கோவில்களுக்கும் புதிய கட்டடங்களேக் கவர்ச்சி தரும் வகையிற் கட்டியெழுப்பிஞர்கள். இவையிரண்டும் அந்த இந்துப் போசின் தொண்டுகளுக்கு நினேவுச் சின்னங்களாக உள்ளன. போக்குக்கேய ரும் யேசுசபையினரும் குடிமக்களேக் கிறித்தவர்களாக மாற்றுவதற்கு முயன்றுர் கள். இதனுல் அதிருப்தியடைந்த போசர்களும் மானியமளிநாட்டினரும், அவர்கள் அத்திசையில் தொடர்ந்து அதிக தூரம் செல்வதை அனுமதிக்க പിക്കു.

இந்த அதிகாரத்தை முடிப்பதற்கு முன் போசின் அரசியல், பரிபாலன, யுத்த முறைகளேப் பற்றிச் சிறிது சொல்லவேண்டியிருக்கின்றது. கொள்கையள வில் பாம்பரை முடியாட்சியே இங்கு நிலவியது. ஆளுல், காலம் கடினமானதாக இருந்தது; ஒரு பக்கத்தில் முசிலிம் நாடுகளின் எதிர்ப்பும், மறுபக்கத்தில் மானி யமளி நாட்டினரின் விட்டுக்கொடுக்காத மனப்பான்மையும் இருந்தபடியால், இராசுதுந்திரத்திலும் போர்வலிமையிலும் உயர்ந்த திறமையை அரசன் கண் டிப்பாகப் பெற்றிருக்கவேண்டிய நிலே ஏற்பட்டது. ஆற்றலும் போசையுல் கொண்ட அமைச்சர்களில் பலவீனமான அரசர்கள் சிலர் சிறையிலிடப்பட்டார் கள்; சிலர் சிம்மாசனத்திலிருந்து அகற்றப்பட்டார்கள். இதையெண்ணி யாரும் ஆச்சரியப்படத் தேவையில்லே. சிலர் பலாத்காரமாகச் சிம்மாசனத்தைப் பறித் ததன் காரணமாக, மூன்று சந்தர்ப்பங்களில் ஆளும் பாம்பரையில் மாற்றம் ஏற்பட்டது. இந்தச் சந்தர்ப்பங்களில் அரண்மனேயிலுள்ள விழுமியோர் பெரும் பங்கு வகித்து, உரிமைப் போட்டியிடுவோர் பக்கம் சேர்ந்தார்கள். இருந்த போதிலும் பாமனி ஆட்சியிலிருந்த கட்சிப் பிளவுகள், அவர்களின் ஆட்சியி

### விசயநகரப் பேரரசு

### தென் இந்திய வரலாறு

லும் அவர்கட்குப்பின் வந்தோரின் ஆட்சியிலும் ஏற்படுத்திய கு**ரோதத்தை,** விசயநகரிலிருந்த கட்சிப் பிளவுகள் ஏற்படுத்தவில்லே. இந்துப் போசிலிருந்த தலேவர்கள், உண்மைகளே அங்கோிப்பதற்கு என்றுமே தயாராக இருந்தார்கள். பகொங்கமாகக் கலகம் விளேவிப்பதிலும் பார்க்க, முடிந்தபோதெல்லாம், விட்டுக் கோடுப்பதை விரும்பினர். மிகச் சிலரே இதற்கு விதிவிலக்காக இருந்தனர்.

லர் அமைச்சர் கழகம் அரசனுக்கு ஆலோசனே கூறியது. அரசன் அடிக்கடி அக்கழகத்துடன் கலந்தாலோசித்தானுயினும் அதன் ஆலோசனேயை ஏற்றுக் கொள்ளவேண்டிய நிர்ப்பந்தம் அவனுக்கு இருக்களில்லே. தன்னுடைய விருப் பத்தின்படி நடக்கும் சுதந்திரம் அவனுக்கு இருந்தது. தனக்கு இட்டமானவர் களின் ஆலோசனேயைக் கேட்டு அதன்படியும் அரசன் நடக்கலாம், மிகவும் வலு வுள்ள அமைச்சர் என்றுலுங்கூட, அரசனின் தயவிலேயே அவன் பதவிவகுத் தான். அமைச்சரின் பதவியைத் தாழ்த்தவும், சுருக்கமான விசாரணேயுடன் அவணேத் தண்டிக்கவும் அரசனுக்கு உரிமை இருந்தது. செம்மாசனத்திற்கு உரி மையுடையவனுக வாக்கூடிய ஒருவணேக் கொலேசெய்வித்தவனைக் கெருட்டிண தேவராயனுற் சந்தேகிக்கப்பட்ட சாளுவ திம்மன் இவ்வாறே தண்டிக்கப் பட்டான்.

போசன் பல மனேளியரை மணஞ் செய்து வைத்திருப்பதும், அவர்களுக் கும் தனக்கும் பணி புரிவதற்காக ஏராளமான சேடியர்களே வைத்திருப்பதும் வழக்கமாக இருந்தது. தன்கு அமைக்கப்பட்டு அதற்கென நியமிக்கப்பட்ட தனித்தனி அறைகளில் அவர்கள் இருந்தார்கள். அரண்மணேச் செலவுகளில், அந்தப்புரத்தைப் பராமரிக்கும் செலவு பெரும் பங்காக இருந்தது. அரசகுமாரர் களின் தகுதிக்கும் திறமைக்கும் ஏற்றபடி பரிபாலனப் பதவிகளில் பெரும் பாலும் நியமிக்கப்பட்டார்கள். சிம்மாசனத்தின்மீது உரிமை கொண்டாடுவே ரின் நடமாட்டத்தை, கிருட்டிணதேவராயனேப் போன்ற பலம் படைத்த அர சர்கள் கட்டுப்படுத்திக் கவனமாகக் கண்காணித்து வந்தார்கள்.

மத்திய அரசாங்கத்தின் வேலே பல திணேக்களங்களுக்குப் பகிர்ந்து கொடுக் கப்பட்டது. நன்கு அமைக்கப்பட்ட செயலகமும் அதன் அலுவலகமும் அரண் மனேக்கு அண்மையில் இருந்தன. இரண்டு இறைசேரிகள் இருந்தன. அன்ருட தேவைக்குரிய பணத்தை அனுப்பிவைக்கவும், திருப்பிப் பெறவும் சிறிது இறை சேரி பயன்பட்டது. எதிர்காலத் தேவைக்காக ஒதுக்கப்பட்ட பணம் பெரிய இறைசேரியில் இருந்தது. ஒவ்வொரு அரசனும், முன்பிருந்த பணத்தொகையு டன் தானும் ஏதாவது ஒரு தொகையைப் போட்டு அதைப் பெருக்குவதைத் தனது கடமையாகக் கருகினுன். " எவரும் காணமுடியாதபடி, அரச முத்தினை யுடன் பூட்டப்பட்டிருக்கின்றது. அரசர்களுக்குப் பெரிய தேவைகள் ஏற்படு கின்ற வேளேகளிலல்லாது, வேறு என்றுமே அது திறக்கப்படுவதில்லே" எனப் பேய்சு என்பவர் இப்பெரிய இறைசேரியைப் பற்றிக் குறிப்பிடுகின்றுர்.

முடிக்குரிய காணிகள், மகாநவமி விழாக் காலத்தின்போது மாகாணத் கோரதிபதிகளும் மானியமளி நாட்டினரும் செலுத்தும் வருடாந்த இறைப் பணம், போரசின் பல துறைகமுங்கட்கூடாகச் செல்லும் வணிகப் பொருட்

**க**ளின்மீது விதிக்கும் துறைமுக, சுங்க வரிகள் ஆகியவற்றின்மூலமே போசி**ன்** மூக்கிய வருமானம் வந்தது. இந்த வரிகள் பணமாகவும், பொருட்களாகவும் வசூலிக்கப்பட்டன. காணி, கவனமாக அளக்கப்பட்டு, அதன் தாத்திற்கேற்ப வரி விதிக்கப்பட்டது. வாண்ட நிலம், ஈாலிப்பான நிலம், பயிர்கள், விளேச்சல் என்பவற்றைப் பொறுத்து, வரி விகிதத்தில் வேறுபாடு இருந்தது. விளேச்சலில் அரசாங்கத்திற்குச் சேர வேண்டுமெனக் கோரப்பட்**ட ப**ங்கு, காலத்துக்கு**ச்** காலம் வேறுபாடடைந்தது. சில சமயங்களில், முழு விளேச்சலின் அரைவாசிப் பங்குமே கோரப்பட்டது. காணிகளிலிருந்து கிடைக்கும் வருவாயை அனுப விக்கும் சிறப்புரிமையை அரசு, சில நிபந்தனேகளுக்கமைய, கோவில்களுக்கும் படித்த பிராமணர்களுக்கும் கொடுத்து வந்தது. தொழில் வரி, வீட்டு வரி, பஎ விக அனுமதுச் சிட்டுகள் வழங்குவதற்கான பணம், இடமாற்ற வரி, சந்தைவ<mark>ரி,</mark> நீதிபரிபாலனத்தில் வசூலிக்கப்படும் குற்றப்பணம் ஆகியவற்றின் மூலமும் அர சாங்கத்திற்குப் பணம் கிடைத்தது. யார் அதிகப்படியான பணத்தைக் குத்த கையாகக் கொடுப்பதற்கு முன்வருகின்றுறே, அவனுக்கே, மத்திய அரசின் நோடியான பாலனத்தில் இருக்கும் பகுதிகளிலும் மாகாணங்களிலும், பெரும் பாலான வரிகளே வசூலிக்கும் பொறுப்புக் கொடுக்கப்பட்டது. இவற்றைப் பார்க் கும்போது மக்களே நசுக்குகின்ற அளவிற்குப் பெருந்தொகையான பணம் வரி யாக வசூலிக்கப்பட்டது என்றே தோன்றுகிறது.

அாண்மனேக்குரிய செலவுகள், படைகளேப் பாரமரித்தற் செலவுகள், தருமத் திற்காகக் கொடுக்கப்படும் நன்கொடைகள் ஆகியவையே செலவுத் தொகையின் முக்கிய அமிசங்களாக இருந்தன. வருவாயை நான்கு சம பிரிவுகளாகப் பிரிக்க வேண்டும் என்ற கொள்கையைக் கிருட்டிணதேவராயன் வகுத்தான். அரண் மனே நிறுவனங்களேப் பராமரிப்பதற்கும் தருமத்திற்கும் ஒரு பகுதி சென்றது; படைகளேப் பராமரிப்பதற்கு இரு பகுதி சென்றது; பெரிய இறைசேரியில் நிரந் தர வைப்புப் பணமாக, மிகுதி ஒரு பகுதி சென்றது. இது ஒரு இலட்சியம் என்பதில் சந்தேகமில்லே; ஆணுல் இதை நடைமுறைக்குக் கொண்டு வருவது முழுவதும், அவ்வப்போது எழுந்த அவசா தேவைகளிலேயே தங்கியிருந்தது.

இந்து இராச்சியங்களுள் விசயநகாமே, "போர்—அரசு" என அழைக்கப்படு வகற்கு மிகக் கிட்டிய நிலேயில் இருந்தது. அந்த இராச்சியத்தின் யுத்த தேவை களே அதன் அரசியல் அமைப்பில் ஆதிக்கம் செலுத்தின. யானேப்படை, குதி ரைப்படை, காலாட்படை கொண்ட ஒரு பெரிய நிரந்தாப் படையை அரசன் வைத்துப் பராமரித்தான். இப்படையில், " நான்கு மாதங்கட்கு ஒரு தடவை படைவீரர்கள் தங்கள் சம்பளத்தைப் பெற்றுர்கள். எந்த ஒரு மாகாணத்தின் வருவாயிலிருந்தும் பணம் பெறும்படியான உண்டியல் வழங்குவதன்மூலம், சப் பளப் பணம் கொடுக்கும் வழக்கம் இருக்கவில்லே" என அப்துர் ரசாக் குறிப் பிடுகின்றுர். படைவீரர்கட்குரிய பானேயங்கள் நாடெங்கிலும் நிறைந்திரு**ந்** தன. ஒவ்வொரு பானேயமும் ஒரு நாயக்கன் அல்லது படைத்தலேவனின்கேழ் இருந்தது. வருமானப் பணத்தை வசூவிக்கவும், குறிப்பிட்ட பகுதியைப் பரிபா லனஞ் செய்யவும் அவனுக்கு அதிகாரமிருந்தது. போர்க்காலங்களில் போரச

#### விசயநகரப் பேரரசு

### தென் இந்திய வரலாறு

**னின் படைகளுடன்** சேர்ந்து கொள்வதற்குத் தயாராக, முன்னமே இரு பகுதி யினராலும் ஒப்புக்கொள்ளப்பட்ட ஒரு குறிப்பிட்ட தொகையான யானேகளே களேயும், குதிரைகளேயும் படைவீரர்களேயும் இந்த நாயக்கன் எப்போதும் தன் பாரமரிப்பில் வைத்திருக்கவேண்டும் என்ற நிபந்தனே இருந்தது. இப்படியான இருநாற்றுக்கு மேற்பட்ட நாயக்கர்கள் இருந்ததை எண்ணியதாக நூனிசு கூறுகின்றுர். படை வீரர்களுக்கென ஒழுங்கான பள்ளிக்கூடங்கள் நடைபெற் றன. விற்போர், வாட்போர் முதலியவற்றில் வீரர்கள் பயிற்சியளிக்கப்பட்டுப் படையிற் சேர்வதற்குத் தயாராக்கப்பட்டார்கள். என்றுலும் பீரங்கிப்படை யிற் பொதுவாக, அன்னியர்களே இருந்தார்கள். படைவீரர்களின் முகாம், பல ் திறந்த வெளிகளும் நெடு வழிகளும் அமைந்த, நகர்ந்து செல்லும் நகரமாக இருந்தது. போர்புரியாது, படையின் பின்னணியிற் சென்று கொண்டிருந்தவர் களின் தொகை, படைகளேத் தடைசெய்யும் அளவிற்குப் பெரிதாக இருந்தது. ஆளுல், அக்காலத்தில் இது ஒரு சாதாரணப் பகுதியாகவே இருந்தது. பாது காப்பு ஏற்பாடுகளிற் கோட்டைகள் பெரும்பங்கு வகித்தன. முற்றுகையிடும் முறைகள் பலருக்குத் தெரிந்திருந்தன; விரிவான அளவில் அவை கையாளப் பட்டன. இலங்கையின் பல பாகங்கள் மேலும் பல துறைமுகங்கள் மேலும் இராயர்கள் ஆதிக்கம் செலுத்தியமையினுல், ஒரு வகையான கடற்படையும் அவர்களிடம் இருந்திருக்க வேண்டும். ஆனுல், அக்கடற்படையின் அமைப்பைப் பற்றியோ அதன் தொகையைப் பற்றியோ நிட்டலட்டமான செய்திகள் எமக் ருக் கிடைக்களில்லே.

மாகாண ஆட்சியமைப்பு முறைகள், அந்தந்தப் பகுதியின் முந்தைய வாலாற் றமைப்பில் தங்கியிருந்தன. தென் கோடியிலும், மேற்குக் கரையிலும் உள்ள நிலக்தின் பழைய அரசர்கள், போரசனுக்குக் கீழ்ப்பட்ட அரசர்கள் என்ற நிலே யில் ஆட்சி செய்வதற்கு அனுமதிக்கப்பட்டார்கள். இவர்கள் இறைப்பணம் செலுத்த வேண்டும். பேராசின் உயர்தா அதிகாரியினுற் பொதுவாக மேற் பார்வை செய்யப்படுவதற்கு இணங்கவேண்டும். இந்த அதிகாரி, லழக்கமாக, அரச குடும்பத்தைச் சேர்ந்த ஓர் இளவாசனுகவே இருப்பான். இப்படி ஆட்சி செய்தவர்கள்தாம் பாண்டியர்கள், திருவடியர்கள் ஆகியோரும் செரெசொப்பா, காரைக்கால் முதலிய இடங்களின் தலேவர்களும். தமிழ் மாவட்டங்களில், சோழர்களின் பழைய ஆள்புலப் பிரிவுகளும், நன்கு வேரூன்றி நிலேத்த தன் ஞண்மையுடைய கிராம மன்றங்களின் ஆட்சி முறையும் தொடர்ந்து அப்படியே இருக்க அனுமதிக்கப்பட்டன. தெலுங்கு, கன்னட நாடுகளில் இராயர்களிஞல் முற்றிலும் திருத்தமாகச் செய்து முடிக்கப்பட்ட ஏற்பாடுகளேத் தமிழ்ப்பகுதி யில் திணிப்பதற்கு முயற்சி எடுக்கப்படவில்லே. இருந்தபோதிலும், இக்காலத் தில், கொமங்களின் அதிகாரிகள் மத்திய ஆட்சியுடனும் அதன் பொதிநிதிகளுட னும் மிகவும் நெருக்கமாகத் தொடர்புபடுத்தப்பட்டிருந்தபடியால், கிராமங்க ளின் தன்னுமை, கணிசமான அளவிற் கட்டுப்படுத்தப்பட்டது. ஒவ்வொரு இடத்திற்குத் தக்கபடி, பிரிவுகளின் பெயர்களும், பதவிகளின் பெயர்களும் வேறுபட்டன. ஆணுல் மத்திய அரசால் நியமிக்கப்பட்ட மாகாணத் தேசாதிபதி,

அரசனின் சாதாரண் குடியியற் பணியாளன் என்ற (புறையிலும் பார்க்க, கேந் தொ நிலேயத்துக் கோட்டையொன்றின் இராணுவத்தளபதி என்ற முறையிலேயே ஒவ்வொரு இடத்திலும் இருந்தான். பரிபாலனத்தின் உடனடித் தேவைகளுக்கு ஏற்ப, மாகாணங்கள் அல்லது இராச்சியங்களின் எல்லேகள், காலத்திற்குக் காலம் மாற்றப்பட்டன. சில அள்புலங்கள், விசேடமாகப் போரசின் வட பகு தியிலிருந்த ஆள்புலங்கள், தம் ஆட்சியிற் பல மாறுதல்களேக் கண்டிருக்கவேண் டும். இந்தப் பகுதிகள், விசயநகருக்கும், எதிரிகளான முசிலிம் அரசர்கட்கு மிடையே அடிக்கடி கைமாறிக்கொண்டிருந்தன. தேசாதிபதிகளும், நாயக்கர் களும் தமது பானேயங்களேப் பிரதியாளர்கள்மூலம் ஆள்வதற்கு அனுமதிக்கப் பட்டார்கள் ஆகவே தாம் நேரில் சமூகமளிக்காகபோது, தலேநகரில் முகவர் ூள நியமித்து, அவர்களேப் பராமரித்தார்கள். இக்கால **துண்**ணறிவுச் சேவை யினர் செய்யும் வேலேயை, அக்காலத்தில், ஒழுங்கான முறையிலமைந்த ஒரு ஒற் ரூடற் சேவையினர் செய்தனர். போச முழுவதிலுமிருந்த சிற்றாசர்களின் வேலேகளேயும், அயற்புறத்து அரசர்களின் திட்டங்களேயும் நடவடிக்கைகளேயும் ஒற்றர்கள் போச னுக்கு அறிவிக்தார்கள். பொதுவாக, எல்லேப்புறக் கோட்டை களின் இராணுவத் தல்வர்கள் மிகுந்த நம்பிக்கைக்குரியவர்களாக இருந்தனர். தலேநகரிற் சமுகங்கொடுப்பதிலிருந்து, இத்தலேவர்கட்கு விசேட விலக்கு அளிக் கப்பட்டது.

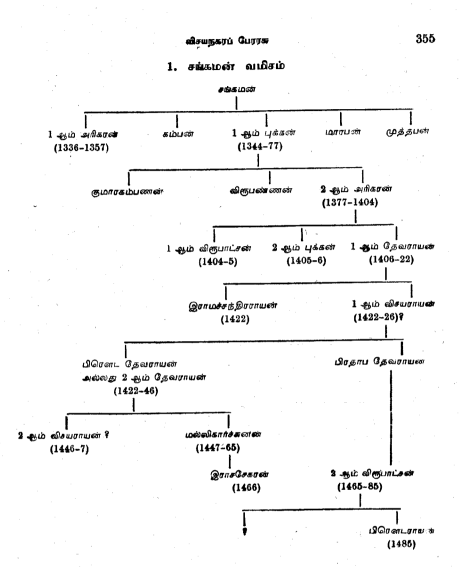
பொலிசு முறை, நியாயமான அளவு திறமை மிக்கதாக இருந்தது. களவு நிகழ்ந்தால், களவுபோன பொருள் மீட்கப்பட வேண்டும்; அல்லது பொலிசு அதிகாரிகளே பொருளே வாங்கிக்கொடுக்க வேண்டும் என்பதே சட்டமாக இருந் தது. வனவாடுகளிடமிருந்து உபத்திரவத்தை எதிர்பார்த்த இடங்களில், கணிச மான அளவு சேவகர்களுடன் பாளேயகாரர் அனுப்பிவைக்கப்பட்டனர். இந் நோக்கத்துடன் ஒதுக்கிவைக்கப்பட்ட சாகீர் என்னும் நிலப் பகுதிகளின் வரு மாயில் இவர்கள் பராமரிக்கப்பட்டனர். நகரத்து வீதிகள் அனேத்தும் இரவு நோங்களில், ஒழுங்காகக் காவல் செய்யப்பட்டன. தலேநகரில், விசேட திறமை யுடன் செய்யப்பட்ட பொலிசு ஏற்பாடுகளே அப்துர் ரசாக் போன்ற அன் விய நாட்டினர் பரராட்டியுள்ளனர்.

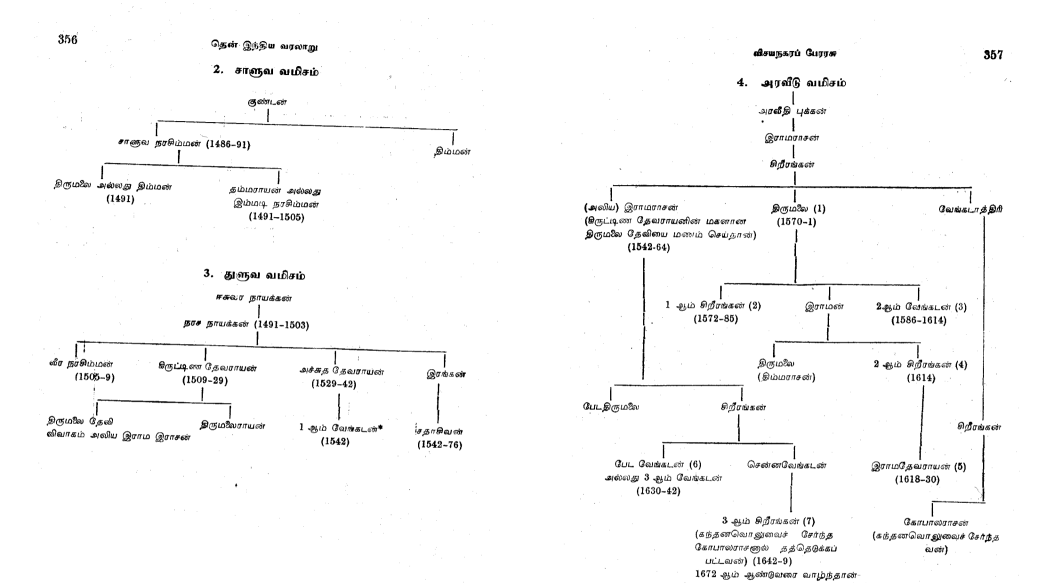
பதவணி மன்றுகள்மூலம் நீதிபரிபாலனம் செய்யப்பட்டது. போசசனின் சபையே அதி உயர்ந்த, மேன் முறையீட்டு அதிகாரமன்றுக விளங்கியது. இந்த மன்றுகளுட் சில, நகரும் மன்றுகளாகவிருந்தன எனத் தெரிகின்றது. சம்பந் தப்பட்ட அதிகாரிகள் முகாமிட்டிருந்த இடங்களில் மன்றுகள் நடைபெற்றன. சட்ட தாணுக்கங்களில் ஏதாவது சந்தேகம் ஏற்படும்போது, யக்ஞவல்யரின் சுமிருதி, பாசாரின் கோவைக்கு மாதவர் எழுதிய பேருரை, ஆகியவற் றின் விசேட அதிகாரங்களுடன் இறுதித் நீர்ப்பு வழங்கப்பட்டது. சிற குற்றங் கள் செய்தல், சாதிக்குரிய சட்டங்களே மீறல், வணிக விதிகளே மீறல் ஆகியவை முதலிற் தொரம்கள் துவையங்களாலும், குழும அமையங்களா லும் விசாரணே செய்யப்பட்டன. முடிக்குரிய மன்றுகளுக்கு இவ்வழக்குகள் ஒரு போதுமே போகளில்லே எனலாம். மனித சாட்சியங்கள் பிழைக்கும்போது, வருத்தி விளங்கும் முறை கையாளப்பட்டது. இக்காலத்துத் தகுதி நிலேயிலி ருந்து பார்த்தால், அக்காலத்துத் தண்டனேகள் கடினமானவையாகவும் காட்டு மிராண்டித்தனமானவையாகவும் இருந்தன. மிகமோசமான சந்தர்ப்பங்களில், குற்றவாளிகளின் அங்கங்கள் வெட்டப்பட்டன; சிலர் கழுவிலேற்றப்பட்டார் கள்; சிலர் யானேகளிடம் எறியப்பட்டார்கள்.

இந்துக்களின் சமுதாய, அரசியல் அமைப்புகளே, இசிலாம் அழித்து விடாத பாதுகாக்க வேண்டும் என்ற நோக்கத்துடன் விசயநகாப் போசர்கள் பணி புரிந்தார்கள். போரில் மீண்டும் மீண்டும் அவர்கள் தோல்வியடைய நேர்ந்த போதிலும், இப்பணியில் அவர்கள் பெரு வெற்றியடைந்தார்கள். தென்னிந்தி பச் சமூதாயம் பல வழிகளில் வட இந்தியச் சமூதாயத்திலிருந்து குறிப்பிடக் கூடிய அளவிற்கு வித்தியாசமாக இருப்பதும், பாம்பரை பாம்பரையாகவுள்ள இந்துக் கட்டடக் கலேஞர்களின் கட்டடத் திறமையின் உயர் நிலேயைத் தம்ம கத்தே கொண்டு மிளிரும் பெரிய கோவில்கள், அதிக அளவில் தென்னிந்தியா முழுவதையும் இப்போதும் அலங்கரிப்பதும், இந்து—முசிலிம் "பெச்சினே" தென்னிந்தியாவில் இல்லேயென்றே சொல்லக்கூடிய நிலேமை இருப்பதும் விசய நகர அரசினதும் அரசர்களினதும் முயற்சிகள் வெற்றியடைந்துள்ளன என்ப தற்குச் சில சான்றுகளாக இருக்கின்றன.

## துணேநூற் பட்டியல்

- T. V. MAHALINGAM: Administration and Social Life under Vijayanagar (Madras, 1940)
- -----: South Indian Polity (Madras, 1955)
- ------: 'Tirumalaideva Maharaya' (Proceedings, Ninth All-India Oriental Conference 1937, pp. 827-32, Trivandrum, 1940)
- K. A. N. SASTRI and N. VENKATARAMANAYYA: Further Sources of Vijayanagar History (Madras, 1947)
- R. SATYANATHA AIYAR: History of the Nayaks of Madura (Madras, 1924)
- R. SEWELL: A Forgotten Empire (London, 1924)
- N. VENKATARAMANAYYA: Studies in the History of the Third Dynasty of Vijayanagar (Madras, 1935)
- V. VRIDDHAGIRISAN: The Nayaks of Tanjore (Annamalainagar, 1942)





முக்கிய குறிப்பு :----பெயர்களுக்கருகே அடைப்புக் குறியுன் உன்ன அராபிய இலக்கங்கன் சும்மாசனமேறிய ஒழுங்கு முறையைக் குறிக்கின்றன.

• இவன் சலகராசு திருமலே என்ற தன் தாய் மாமனுற் படுகொலே செய்யப்பட்டான். 1ஆம் வேங்கடனின் ஆட்சிக்கும், சதாசிவனின் ஆட்சிக்கும் இடைப்பட்ட சில மாதங்களுக்குச் சலகாாசனின் கொடுங்கோன்மை நிலவியது.

மான தொகையில் இருந்தனர் என்பதிற் சந்தேகமில்லே. பிற்காலத்தில், போத் தூக்கேயரும் மற்றை ஐரோப்பிய தேசத்தவரும் இருந்தனர். பதிஞன்காம் நூற்றுண்டின் ஆரம்பத்திலே பார்சிகள் இருந்ததாக யோர்தானசு பாதிரியார் குறிப்பிடுகின்றூர். குடித்தொகையின் பெரும் பகுதியினர் இந்துக்களாகவே இருந்தனர் என்பது வெளிப்படை; அவர்கள் எல்லா இடங்களிலும் என்றும் சாதியமைப்புகளின் கீழேயே இருந்தனர். தொழிலுக்கும் சாதிக்குமிடையே ஒருவிதத் தொடர்பு இருந்தது; ஆனுல் இது எவ்வகையிலும் மாற்றப்படத் கடாததாக இருக்கவில்லு. பழமை பேணுவோரின் எதிர்ப்புகள் இருந்த போதி லும், அரசியல்வலு அவ்வப்போது புதிய மாற்றங்களேத் தடிக்க மூயன்ற போதிலும், புதிய சந்தர்ப்பங்கள், நிலுகள் ஆகியவற்றின் தாக்கம் எப்போதும் மாற்றங்களேக் கொண்டு வந்தது.

இக் காலத்தைப் போலவே அக் காலத்திலும், குடித்தொகையின் எல்லா வகுப்பினரும் குடியியல் திணேக்களங்கள், தரைப் படை, கடற் படை (இது ஏற்படுத்தப்பட்ட இடங்களில்) முதலியவற்றிற் சேர்ந்து தேசத்திற்குச் சேவை செய்யக்கூடியதாக இருந்தது. போர்களில், பிராமணத் தளபதிகள் நன்கு போரிட்டுப் புகழீட்டியதற்கு உதாரணங்கள் பலவுள. அவர்களின் பற்று றுதியில் உயர்ந்த நம்பிக்கை வைத்திருந்த கிருட்டிணதேவராயன் எல்லாக் கேந்திர **நி**லேயங்களிலுமுள்ள முக்கியமான கோட்டைகளுக்குப் பொறுப்பா**க அ**வர்கள் **நி**யமிக்கப்பட வேண்டும் என்று கருதினுன். போர்க் காலங்களி**ல், அரசனு**க்கு இட்டமான வனவாசிகளும் மலேவாசிகளும் தரைப்படையில் விசேடமாகச் சேர்த்துக் கொள்ளப்பட்டார்கள். பொது வீதிகளில் அடிக்கடி **கள்வர் ந**ட மாடினர். வன்மையான முறையில் தலச் சண்டை ஏற்பட்டால், அல்லது நாட் டாண்மைக்காரன் கலகம் விளேக்கிறவனுக இருந்தால், சம்பந்தப்பட்ட கொமம் முழுவதுமே தாக்கப்படும், அல்லது ஆநிரைகள் கவரப்பட்டுவிடும். இப்படியான சந்தர்ப்பங்களில் பொதுவாக, மக்களே தம்மைக் காத்துக்கொள்ள வேண்டி ஏற்படும்: விசேடமாக, காடுகளுக்கும் மலேகளுக்கும் அண்மையிலிருந்த கொ மத்து வீரர்களின் துணிகாமான செயல்களேப் பற்றிப் பல சிலாசாசனங்கள் கூறுகின்றன.

நாடுகள் கைப்பற்றப்பட்ட பொழுது, கில சமயம், தேசத்தின் ஒரு பகுதியி லிருந்து வேருரு பகுதிக்குப் பெருந்தொகையாக மக்கள் புலம் பெயர்ந்தனர்; அத்துடன் சமுதாய, பொருளாதாரத் தொடர்புகளில் புதிய இணக்கங்களும் ஏற்பட்டன. விசயநகாப் போசும், அதற்கு முன் ஒய்சள அரசும் விரிவு பெற்ற பொழுது, தமிழ் நாட்டிற்குட் பெருந்தொகையான தெலுங்கரும் கன்னடரும் வந்தனர். இது நிகழ்ந்தது மிகவும் அண்மைக் காலத்திலாகும். இதன் விளேவுகள் இப்போதும் தெளிவாகத் தெரியக் கூடியவையாக இருக்கின்றன. ஆட்சியாளர் களின் ஆதிக்கத்தை நிலேநிறுத்தும் அதிகாரிகளாகவும், படை வீரர்களாகவும் அவர்கள் வந்திருக்க வேண்டும். கைப்பற்றப்பட்ட ஆன்புலத்து மக்களின் தன்மையைக் கருதாது, இந்த அதிகாரிகளுக்கும் போர்வீரர்கட்கும் நில நன் கொடைகளும் மற்றைய சலுகைகளும் கொடுக்கப்பட்டு அவர்களின் புலம்

# அத்தியாயம் XIII

# சமூக பொருளாதார நிலேகள்

எஞ்சியுள்ள அத்தியாயங்களின் திட்டம்-ஆள்புலப் பிரிவுகள்–மக்கள்–அரண்மணே வாழ்க்கை — அரசன் —தரைப்படையும் கடற்படையும்—போரும் முகாமும் — பிராமணர்கள் — சாதி — உணவும் உடையும் —கல்வி—படிப்பு—கோவில்—விள்யாட்டுகளும் பொழுதுபோக்குகளும்—நகர, கீராம வாழ்க்கை—விவசாயமும் நீர்ப்பாசனமும்—கைத்தொழில்கள்—போக்குவரவு—வணிகக் குழுமங்களும் வர்த்தகப் பொருள்களும்—பாமனி, விசயநகர அரசுகளின் கீழிருந்த கடல் வர்த்தகம்—பதினரும் பதினேழாம் நூற்றுண்டுகளில் கிழக்குக் கடற்கரைகளில் –நாணயம், நிறுத்தலளவை, முகத்தலளவை.

கி. பி. ஆரும் நூற்ருண்டு தொடக்கம் 17 ஆம் நூற்ருண்டு வரை தென்னிந் தியாவிலிருந்த சமுதாய, பொருளாதார நிலேகளேயும், இலக்கிய சமய, கலேத் துறைகளிற் செறிந்து கிடந்த பண்பாட்டின் முக்கிய போக்கினேயும் இந்த அத்தியாயத்திலும் தொடர்ந்து வரும் அத்தியாயங்களிலும் மேலெழுந்த வாரி யாக விவரிப்பதற்கு நாம் முயல்வோம். எடுத்துக்கொண்ட பகுதி பெரிதாக விருக்கின்றது; செய்திகளும் ஏராளமாக இருக்கின்றன. தெரிவு செய்யப்பட்ட சில தலேப்புகளின் கேழ், சுருக்கமான முறையிற் கூறுவதே சாத்தியமாகும்.

நன்கு வரையறுக்கப்பட்ட சில ஆள்புலப் பிரிவுகளாகத் தேசம் பிரிக்கப்பட் 9-ருந்தது; குந்தளம், ஆந்திரம், தொண்டைநாடு, சோழ, பாண்டிய, சோ நாடுகள் ஆகியவற்றை உதாாணமாகக் குறிப்பிடலாம். ஒவ்வொரு பிரிவு மக் களும் தமக்கெனத் தனித்தனி மாபுகளேயும் பழக்க வழக்கங்களேயும் வளர்த்துப் போற்றும் சுபாவத்துடனிருந்தனர். பாதாமி, கல்யாணி ஆகியவற்றைச் சேர்ந்த சாளுக்கியர்களின் தல்மையிலும், இராட்டிரகூடரின் தல்மையிலும், சோழர் களின் தல்மையிலும், விசயநகாத்தின் தல்மையிலும் பெரிய அரசியற் கூறுகள் உருவான போது, இக் குறுகிய தலத் தாயகப்பற்றுகள் எவ்வகையிலும், தடங் கலாக இருக்கவில்லே. பெரிய அரசியற் கூறுகள் பிளவுபட்டதின் விளேவாக ஏற் பட்ட தீமைகளே மட்டுப்படுத்துவதில் இத் தலத்தாயகப் பற்றுகள் பெரும் பங்கு வகித்தன.

நாம் இப்போது விமரிசம் செய்து கொண்டிருக்கும் இந் நீண்ட காலப் பகுதி யில், ஏதாவது ஒரு குறிப்பிட்ட நோத்தில் இருந்த குடித்தொகையைப் பற்றி, நம்பக்கூடிய ஒரு மதிப்பீட்டைச் செய்வதற்கு எதுவித வழியுமில்லே. நிலச் சொத்துக்கள் பற்றி மிக நாணுக்கமாகப் பதிவு செய்து வைத்திருந்த சோழர் கள்கூட, குடித்தொகையைக் கணிப்பதற்கு ஒருபோதும் எண்ணவில்லே. கடற் களாத் துறைமுகங்களிலும் இராச்சியங்களின் தலேநகாங்களிலும், குறிப்பாக விசயநகரத்தில், அராபியர், யூதர், பாரசேகர், சீனர், மலாயாவிலும் கிழக்கே விசுயநகரத்தில், அராபியர், யூதர், பாரசேகர், சீனர், மலாயாவிலும் கிழக்கே விருந்த நீவுக் கூட்டங்களிலுமிருந்து வந்த மக்கள் ஆகிய அன்னியர், கணிச

### தென் இந்திய வரலாறு

பெயர்வு ஊக்குவிக்கப்பட்டது என்பதிற் சந்தேகமில்லே. படிப்பு, கலேகள், சமயம் ஆகியவற்றிற்குக் கிடைத்த அரசாங்க ஆதாவும் இத்தகைய புலம் பெயர்வுகட் குக் கார்ணமாக இருந்தது.

அரசனும் அரண்மணேயிலுள்ளோரும் ஊதாரித்தனமாகவும் ஆடம்பரமாகவும் வாழ்ந்தார்கள். இவர்களின் வாழ்க்கைத்தாம், மற்றைய குடித்தொகையின் **அமைதியான வாழ்க்கைத் தாத்திலிருந்து** குறிப்பிடக்கூடிய அளவிற்கு மாறு பட்டிருந்தது. காலப்போக்கில், நூற்றுண்டுகள் சில கழிய, அரண்மனேயின் பகட்டும் சடங்கும் கண்ணேப் பறிக்குமளவிற்கு வளர்ந்து, விசயநகர இராயர் களின் காலத்தில் அதி உச்சக் கட்டத்தை அடைந்ததெனலாம். அரண்மனே யுடன் எந்நாளும் ஒரு பெரிய தாபனப் பகுதி இணேக்கப்பட்டிருந்தது. கோவில் களில் இருப்பதைப்போல், அரண்மனேகளிலும், பெயரளவில், எழுபத்திரண்டு திணேக்களங்கள் (நியோகங்கள்) இருந்தன. தாபனத்திற் பெருந்தொகையான பெண்கள் இருந்தார்கள். அழகுக்கும் இளமைக்குமாக அவர்கள் விசேடமாகத் தெரிவு செய்யப்பட்டிருந்தார்கள். சிலர், வெளிநாடுகளிலிருந்து கொண்டுவரப் பட்டவர்கள். மற்றையோர் போரிற் கைது செய்யப்பட்டு அடிமைகளாக்கப்பட் டவர்கள். இவர்களுட் பலர், இசை, நடனக் கலேகளில் திறமை பெற்றிருந்த ஆட லணங்குகள் என்று கூறக்தேவையில்லே; இராசகுமாரர்கள், விழுமியோர், இராச சபையைச் சேர்ந்தவர்கள் ஆகியோரின் ஆசை நாயகிகளாக இருந்தனர். சாளுக்கிய மன்னஞகிய பாதாமி விசயாதித்தனின் ஆசைநாயகியாகிய விஞ போதிகள் (பெயரிலுள்ள மரியாதைப் பன்மையைக் கவனிக்க) என்ற பெயர் படைத்தவள், மகாகூடம் என்னுமிடத்தில் இரணியகர்ப்பயாகம் செய்து, சிவப் புக் கற்கள் பதித்த ஒரு பீடத்தை, அதன் மேல் ஒரு வெள்ளிக்குடை விரித்த படி, தெய்வத்திற்குக் காணிக்கையாகக் கொடுத்தாள். இராட்டிரகூட அரசன் அமோகவர்சன் என்பவன், ஆடலணங்கினரையே தன் தூதர்களாக அமர்த்தி யிருந்தான். போசனிடமிருந்து கூட்டம் கூட்டமாக வரும் இப்பெண்களே மானியமளி நாட்டினர் தம் அரண்மனேகளில் வாவேற்று உபசரிக்க வேண்டி யிருந்தது.

பொதுவாக, அரச குடும்பத்தைச் சேர்ந்த அரசகுமாரிகளுக்கு இலக்கியமும் நாண்கலேகளும் நன்கு கற்பிக்கப்பட்டன. அவர்களுட் சிலர், வேண்டிய சந்தர்ப் பங்களிற் பரிபாலனத்தைக் கவனிப்பதற்கும் போர் செய்வதற்கும் வேண்டிய திறமையும் துணிவும் பெற்றிருந்தனர். இரண்டாம் சயசிம்மனின் தமக்கையும் சாளுக்கிய இளவாசியுமான அக்காதேவி என்பவள், ஒரு மாகாணத்தின் பாலனத்தைக் கவனித்து வந்ததுடன், தானே நோடியாகச் சண்டை செய்வதி லும் முற்றுகையிடுவதிலும் மும்முரமாக ஈடுபட்டிருந்தாள். ஒய்சள மன்ன ஞன முதலாம் வல்லாளனின் இராணிகள் இசையிலும் நடனத்திலும் மிகச் சிறந்த திறமை பெற்றிருந்தார்கள்; கலசூரி சோவிதேவன் (1174) என்பவனின் இராணியான சோவளதேவி என்பவள், விழுமியோரும், அறிஞர்களும், அன்னிய நாட்டிலிருந்து வந்த கலேஞர்களும் நிரம்பிய பெரிய சபைகளில், இக் கலேகளில் தானடைந்த தேர்ச்சியை வெளிக்காட்டுவது வழக்கமாக இருந்தது. விசயந்தது இராணிகளுக்காக அதிக செலவில் அமைக்கப்பட்ட தாபனங்களின் தொகையை யும் அவர்களுக்குப் பணிப் பெண்களாக இருந்தோரின் பெருந்தொகையையும், அவர்கள் அணிந்த ஆடம்பரமான உடைகளேயும் நகைகளேயும், அரண்மனேயின் வழமையான வேலேகளில் அவர்களுக்குக் கொடுக்கப்பட்ட இலகுவான சில்லறை வேலேகளேயும் பற்றிப் போத்துக்கேய வரலாற்ருசிரியரான பேய்சு (1520-2) என்பவரும் மற்றைய பிறநாட்டு எழுத்தாளர்களும் அடிக்கடி விபரித்துள்ளனர். பல்வேறு மொழிகளில் எழுதப்பட்ட நூல்களே விளக்கக்கூடிய ஆற்றல் பெற்ற படித்த பெண்பாற் கவிஞர்கள் பலர், தஞ்சாவூர் இரகுநாதநாயக்கனின் மாகாண அரண்மனேயில் இருத்தார்கள் என நாம் அறிகின்றேம். சமூகத்தில் உயர்குடிப் பெண்கள் வடுத்த பங்கு பலவகைப்பட்டதாகவும், முக்கியமானதாகவும், பொது வாகச் சொன்னுல், மகிழ்ச்சி நிறைந்ததாகவும் இருந்தது. சதி செய்யும் வழக் கம், விசேடமாக உயர் வகுப்பு மக்களிடையே, இல்லாமலில்லே; ஆணுல் இது, எல்லாருக்கும் பொதுவான வழக்கமாக இருந்துதன்று எவ்வகையிலும் சொல்ல முடியாது.

நாடோறும் குறைந்தது ஒரு தடவையாவது, அரசன் பகிரங்க தர்பாரில் காட்சியளித்தான். இவ்வேளேயில் எல்லா உயாதிகாரிகளும் விழுமியோர்களும் தர்பாரில் இருக்க வேண்டும். அப் பகட்டான காட்சியின் பிரகாசத்தையும் வனப்பையும் அதிகரிக்கக்கூடிய ஏற்பாடுகளில் ஒன்றுயினும் தவறவிடாது செய் யப்படும். இத்தகுவேளேயிலேதான் அரசன் பொதுமக்களின் அலுவல்களேக் கவனித்தான்; முறைப்பாடுகளேக் கேட்டான்; அன்னிய நாடுகளின் தூதமைச் சர்களே வாவேற்றுன்; தனக்குக் தீழ்ப்பட்ட அரசர்களிடமிருந்து திறைப் பணத்தைப் பெற்றுன். இத்தகைய சிறப்பான காட்சிகள் வெளிநாட்டுப் பிர யாணிகளால் திரும்பத் திரும்ப வருணிக்கப்பட்டுள்ளன. செஞ்சி நாயக்கனுடன் நிக்கொலசு பிமென்ரா (1599) என்பவன் சிதம்பாத்தில் நடத்திய பேட்டியைப் பற்றிய பின்வரும் குறிப்பினே, வெளிநாட்டாருடைய வருணனேகளின் ஒரு எடுக் துக் காட்டாக நாம் கொள்ளலாம்; '' அரசன், தன் ஆணிலத்தில் இருக்கும் இடத் திற்கு வந்துவிட்டான். எங்களேத் தன் முன்னிலேயில் அழைத்து வரும்படி ஆணேயிட்டான். எங்களுக்கு முன்னே, இருநாறு பிராமணர்கள் ஒரே வரிசை யாகச் சென்று அரசன் தங்கும் இல்லத்திற் புனித நீரைத் தெளித்தனர். அர சனுக்கு ஏதிராக ஏதாவது செய்வினே செய்வதைத் தடுப்பதற்காகவே புனிதநீர் தெளிக்கப்பட்டது. ஒவ்வொரு நாளும் அரசன் முதன் முறையாக எந்த வீட் டிற்குச் செல்கின்றுனே, அதற்கு முன்பாகப் புனித நீர் தெளிப்பது அவர்களின் வழக்கமாக இருந்தது. ஒரு பட்டுக் கம்பளத்தின் மேல், இரண்டு மெத்தைகளிற் சாய்ந்துகொண்டு அரசன் படுத்திருப்பதைக் கண்டோம். அரசன் ஒரு நீண்ட பட்டுடை அணிந்திருந்தான். கழுத்தில் அணிந்திருந்த ஒரு பெரிய சங்கிலியில் இழைக்கப்பட்டிருந்த முத்துக்களும் இரத்தினங்களும் அவனுடைய மார்பை அணிசெய்தன. அவனுடை நீண்ட கேசம் முடியப்பட்டிருந்தது. கிரீடம் முத்துக் களால் அழகு செய்யப்பட்டிருந்தது. சில இராச குமாரர்களும் பிராமணர்களும் புடை சூழ நின்ற அரசன், எங்களே மிகவும் அன்புடன் உபசரித்தான். எங்களுக் குக் கொடுக்கப்பட்ட வெற்றிலேயை நாம் அருந்தாததைக் கண்டு மிகவும் ஆச்

## தென் இந்**திய வ**ரலாறு

சரியப்பட்டான். பொன் இழைக்கப்பட்ட விலேயுயர்ந்த சிலேகளேப் பரிசாகக் கொடுத்து எங்களே அனுப்பிஞன். தான் அப்போது கட்டிக்கொண்டிருந்த புதிய நகருக்கு வரும்படி எங்களுடைய குருமாருள் ஒருவரைக் கேட்டான்". 1443 ஆம் ஆண்டில் விசயநகா மன்னன், நகாத்தில் தங்கியிருந்தபோது, பாரசேகத் தா தமைச்சஞன அப்தூர் சசாக் என்பவனுக்கு வாசத்தில் இரு தடவைகள் பேட்டியளித்தான். ஒரு சமயத்தில், தன் மொழிபெயர்ப்பாளர் மூலம் பின்வரு மாறு கூறினுன். ''உங்கள் அரசர்கள் தூதமைச்சரை வரவேற்று, விருந்துண் பதற்கு அழைப்பர். ஆனுல், நீங்களும் நாமும் ஒன்றுக இருந்து விருந்துண் பதற்கு முடியாதாகையால், இப் பொற்கிழியைத் தூதமைச்சருக்கு விருந்தாக நாம் கொடுப்போம்." பாமனி சுல்தான்களும் விழுமியோரும், இவர்களிலும் பார்க்க அதிக ஆடம்பாத்துடன் ஊதாரித்தனமாகவும் இருந்தார்களென இர சிய வர்த்தகரான அத்தஞசியசு நிகிடின் கூறுகின்*றூ*ர். "அரசன் பெருங் கர்வத் துடனும் ஆடம்பாத்துடனும் இருக்கின்றுன் அவனுடைய பணியாட்களுட் பலர் தமது சப்பாத்துகளின் மேற்புறத்திற் பவளங்களேயும் வைரங்களேயும் மற்றைய ஆபாணங்களேயும் அணிந்திருந்தார்கள். ஆகவே இதிலிருந்து, அவர் கள் கை விரல்களிலும் காதைகளிலும் எவ்வளவு ஆபாணங்கள் அணிந்திருந்தார் கள் என்பதை நீங்கள் கற்பனே செய்து கொள்ளலாம். அனேவரும் முகம்மதியர் களாக இருந்தார்கள். தமாசுக்கசு நாட்டின் வழக்கத்தையொட்டி, பெண்கள் தம் முகம் முழுவதையும் மூடிக்கொண்டே செல்வார்கள் " என வர்த்தேமா (1505) என்பவன் பிசப்பூரைப் பற்றி எழுதினுன்.

போர்க்களத்திற்குத் தம் நம்பிக்கைக்குரிய தளபதிகளேயே அரசன் பெரும் பாலும் அனுப்பினுன். ஆனுற் சில சமயங்களில் அவன் நோடியாகவும் களத் திற்குச் சென்ருன். படையின் வழமையான நாற்பிரிவுகளேப் பற்றி, சிறப்பா**க** இலக்கியங்களிற் பேசப்படுகிறது. ஆனுல், போர்க்களத்தில் தேர்ப்படையும் உபயோகிக்கப்பட்டதற்கான தெளிவான சான்று எதுவும் கிடைக்கவில்லே. மிகப் பிற்பட்ட காலம்வரை யானேப்படைகள் தம் முக்கியத்துவத்தை இழக்காதிருந் தன. மகாராட்டிரத்தில், போருக்**கு அனு**ப்பப்படுவதற்கு முன் **யானேக**ளுக்கு மதுவூட்டப்பட்டது என யுவான் சுவாங் குறிப்பிடுகின்றூர். குதி**ைப்படை மிக** வும் முக்கியமானதாக இருந்தபடியால், குதிரை கியாபாரத்தில் மிகவும் மும் முரமாக ஈடுபட்டு இருந்த அராபிய வர்த்தகர்களுக்குச் சாதகமான நிபந்தனே களே அளிப்பதில் அரசர்கள் தமக்குட் போட்டியிட்டனர். பாமனி, விசயநகா இராச்சியங்கட்கிடையே தடைபெற்ற போர்களிற்றுன் முதன் முதலாகத் துப் பாக்கிகள் உபயோகிக்கப்பட்டன. ஆனுல் அன்னியரே துப்பாக்கி வீரர்களாக இருந்தனர். பழைய காலத்திலிருந்தே கோட்டைகள், பாதுகாப்பு முறையில், சிறப்பான அங்கம் வகித்தன. கோட்டைகளே முற்றுகையிடும் முறையும், அவற் றைத் தரைமட்டமாக்கும் திறமையும் வீரர்களுக்குத் தெரிந்திருந்தன. விசய தகாக் காலம் வரை படைகளுக்கு ஆட்கள் சேர்க்கப்பட்ட முறை, பயிற்சி,

படைகள் தாங்கிய ஆயுதங்கள் ஆகியவற்றைப் பற்றிய விபாங்கள் கிடைக்கின் றில. இருந்தபோதிலும் சமூகத்தின் எல்லாப் பிரிவுகளிலுமுள்ள மக்கள் படை யில் இடம்பெற்றிருந்தார்கள் என்பது தெளிவு. போர் நடைபெற்றுக்கொண்டி ருக்கும் வேளேகளிற் போர் **வீரர்க**ளின் தொ**கை அதிக**ரிக்கப்பட்டது. ப**லர்** பதிதாகச் சேர்க்கப்பட்டார்கள். நிலமானிய முறையின் அடிப்படையிற் பலர் சேர்க்கப்பட்டார்கள். நன்முறையில் தெரிவு செய்யப்பட்ட சில படைவீரர்கள் அரசனின் மெய்க்காவலாாகப் பணிபுரிந்தனர். அரசன் ஆட்சிப் பொறுப்பை ஏற்கும்போது இவர்கள் அரசனுடன் சேர்ந்து உணவு உண்பர். இதற்குப் பின் இவ் வீரர்கள், தம்முயிரீந்தும் அரசனேக் காப்பர். இவர்கள் பல்வேறு பெயர் களால் அழைக்கப்பட்டனர். சாளுக்கியரால் சகவாசிகள் எனவும், சோழர்களால் வேலேக்காரர் எனவும், ஒய்சளரால் கருடர் எனவும், பாண்டியரால் ஆபக்கு தவி கள் எ**னவும் அழை**க்கப்பட்டனர். இந்த முறை, பிற்காலத்தில் உபயோகமற்**று** விட்டதெனத் தெரிகின்றது. பூரணமான போர் நடைபெறவில்லேயாயினும் போரின் விளேவுகள் போர்வீ ரர்களே மட்டுமன்றி மற்றையோரையும் பாதித்தன. இரக்க சிந்தையின் காரணமாக, முதலாம் நாசிம்மன் பாதாமியைத் தாக்காது விட்டான்; இரண்டாம் விக்கிரமாதித்தன் காஞ்சி மக்களேத் துன்புறுத்தாது விட்டான். ஆளுல், சோழர்களுக்கும் கல்யாணியைச் சேர்ந்த சாளுக்கியர்களுக்கு மிடையே நடைபெற்ற போர்களும், பாமனிக்கும் விசயநகருக்குமிடையே நடை பெற்ற போர்களும் வேண்டுமென்றே அழிவையும் கொரேத்தையும் ஏற்படுத்தின என்பதிற் சந்தேகமில்லே. விசயநகாப் போர்ப்படை ஒன்றினேப்பற்றி நூனிசு பின்வருமாறு கூறுகின்றுர். '' படைவீரர்கள் அனேவரும், தத்தம் முறைக்கேற் பச் சமமாக, நன்கு ஆயுதந்தரித்திருந்தனர். வில் வீரர்களும், ஈட்டி வீரர்களும் பஞ்சு பொதிந்த இறுக்கமான மேற்சட்டை அணிந்திருந்தனர். கேடய வீரர்கள் தம் வாள்களேயும் கூரிய கத்திகளேயும் இடுப்பிலுள்ள வார்களிற் சொருகி யிருந்தனர். கேடயங்கள் மிகப் பெரிதாக இருந்தபடியால், உடம்பைப் பாது காப்பதற்கெனக் கவசம் தேவைப்படவில்லே. உடம்பு முழுவதும் பூரணமாக மூடப்பட்டிருந்தது. குதிரை வீரர்கள் இறுக்கமான மேற்சட்டை அணிந்திருந்த னர்; கைகளில் ஆயுதந்தாங்கியிருந்தனர். மேற் சட்டைகளேப் போல் பஞ்சு பொதிந்த இறுக்கமான தொப்பிகளேத் தலேயில் அணிந்திருந்தனர். ஒவ்வொரு பக்கத்திலும் நான்கு பேர் இருந்துகொண்டு போர் புரிவதற்கு ஏற்ற அம்பாரி களுடன் யானேகள் சென்றன. யானேகளுக்கும் முழுமையாக ஆடையணியப் பட்டிருந்தது. நன்கு சாணே பிடித்துக் கூர்மையாக்கப்பட்ட கத்திகள் யாணே களின் கொம்பிற் கட்டப்பட்டிருந்தன. யானேகள் இக் கத்திகளாற் பெருஞ் சேதத்தையும் தீமையையும் விளேவித்தன. போங்கிகளும் பல எடுத்துச் செல் லப்பட்டன". போர் முகாமைப் பற்றி இதே ஆசிரியர் குறிப்பிடுகின்ரூர் : " முகாம் முழுவதும் ஒழுங்கான வீதிகளாற் பிரிக்கப்பட்டிருந்தது. செம்மறி யாடு, வெள்ளாடு, பன்றி, முயல், கோழி, கௌதாரி முதலிய பறவைகள் ஆகிய வற்றின் இறைச்சி ஏராளமாகக் கிடைக்கக்கூடிய சந்தைகள், ஒவ்வொரு படைத் தலேவனின் பிரிவிலும் இருந்தன. இதன் காரணமாக, பிசுநாக நகரத்தில் இருப் பதைப் போன்ற உணர்ச்சியே உங்களுக்கு ஏற்படும்". தலேநகரிலும் மற்றைய

## தென் இந்திய வரலாறு

முக்கியமான இடங்களிலும் தேகாப்பியாசம் செய்யும் மண்டபங்கள் இருந்தன. அமைதியான காலங்களில், இம்மண்டபங்களில், போர் வீரர்களுக்கு, ஒழுங்கான முறையிற் போர்ப்பயிற்கி அளிக்கப்பட்டது. போரில் தோற்கடிக்கப்பட்ட படைத் தளபதிகட்குப் பெண்களின் உடைகள் கொடுக்கப்பட்டதை யுவான் சுவாங் கவனித்துள்ளார். பதினோடம் நூற்ருண்டைச் சேர்ந்த சோழரின் சிலாசாசனங்களால், இது உறுதியாகத் தெரிகின்றது.

பெரிய அளவிலும், சிறிய அளவிலும் கடற் போர்கள் நடைபெற்ற போதிலும், கடற்படையைப் பற்றிப் போதுமான செய்திகள் எமக்குக் கிடைக்கவில்லே. திறமை வாய்ந்த கடற்படை அமையம் இல்லாதிருந்தால், மேற்குக் கடற்களையி லிருந்த ரேவத்துவீபத்தையும், பூரியையும் பாதாமி சாளுக்கியராற் கைப் பற்றியிருக்க முடியாது; பல்லவர், பாண்டியர், சோழர், விசயநகா மன்னர் ஆகியோரால் இலங்கையையும் மாலே தீவுகளேயும் கைப்பற்றியிருக்க முடியாது; இவையனேத்திற்கும் மேலாக, சிறீவிசயனின் கடலோரப் போசக்கு எதிராக இராசேந்திர சோழனுல் கடற்படையெடுப்பு ஒன்றை மேற்கொண்டிருக்கவும் முடியாது. மேலும், என்றுமே கணிசமான அளவில் நடைபெற்ற கடல் வர்த்தகத் . திற்குக் கடற் கொள்ளேக்காரரினதும் எதிரிகளினதும் கொள்ளேயடிப்பிலிருந்து பாதுகாப்புத் தேவைப்பட்டிருக்கும். கடற்பிரயாணம் பற்றிய ஆராய்ச்சி விளக் கக் கட்டுரைகளில், சோழ மாலுமிகள் தெரிவித்த கருத்துக்கள், அவர்களின் அங்கோரத்துடன், பதினேந்தாம் பதிருரும் நூற்றுண்டுகளில், அவர்களின் வழிக் கொள்வோராயிருந்த அராபியரால் மேற்கோளாக ஆளப்பட்டன. நியாயமான அளவு தொடர்ச்சியான கடற்படை மாபு தென்னிந்திய இராச்சியங்களிடம் இருந்தது என்பதிற் சந்தேகமில்லே. அவர்களின் உடனடித் தேவைகளே இக்கடற் படை பூர்த்தி செய்ததாயினும், அதிக தோமுடைய ஐரோப்பிய இனங்களுக் கெதிராகச் சென்றபொழுது தோல்வியையே அடைந்தது.

குடியியல் வாழ்வில், பொமணர்கள் அதிக மதிப்பிற்குரிய இடத்தை வகித்த னர். தரைப்படையிலும் வேறு சில பதவிகளிலும் சேர்ந்து தேசத்திற்குப் பணி செய்த சிலரைத் தவிர, அவர்கள் பொதுவாகச் சமய, இலக்கிய முயற்சிகளில் ஈடுபட்டார்கள்; பணத்திற்கும் பதவிக்கும் போட்டியிடுவதிலிருந்தும் ஒதுங்கி நின்றூர்கள். அரசன் தொடக்கம், அவனுக்குக் கீழேயுள்ள எல்லா வகுப்பு மக்களும் தாமாக மனமுவந்து கொடுக்கும் நன்கொடைகளேக் கொண்டு அவர் கள் வாழ்ந்தார்கள். படித்தலிலும் படிப்பித்தலிலும் பிரத்தியேகமாக ஈடுபட் டுள்ள ஒரு வகுப்பு மக்களேப் பராமரிப்பதிலும் அவர்களுக்கு ஊக்கமளிப்பதி லும் அரசர்கள், விழுமியோர், வர்த்தகர் ஆகியோர் தொடர்ந்து காட்டிய அக் கறையைப் பற்றி தூற்றக்கணக்கான சிலாசாசனங்கள் பிரகடனஞ் செய்கின் றன. சமுதாய நலன் சம்பந்தமான எல்லாப் பிரச்சினேகளேயும் பற்றி, பற்றற்ற முறையிற் சிந்திக்கக்கூடியவர்களாக இருந்தனர் இவ்வகுப்பு மக்கள். ஒவ்வொரு தொமத்திலும் நகாத்திலும் இவர்கள் இருந்தன, ஒழுக்க முறையிலும் சமய வாழ் விலும், மற்றைய குடித்தொகைக்கு முன்மாதிரியாக வாழ்ந்து காட்டிரைகள். அத்துடன் மக்களின் நாளாந்த வாழ்க்கையின் எண்ணற்ற விவகாங்களில்,

இவ்வசூப்பு மக்கள் சு.று.சு.றுப்புடன் உதவி புரிபவர்களாகவும், பற்றற்ற முறை யில் பாரபட்சமின்றி நீதி வழங்குவோராகவுமிருந்தனர். இவற்றையெல்லாம் மேற் கூறிய சிலாசாசனங்களிற் காணலாம். ''பிராமணர்'' என்ற சாதியிலுள்**ள** அனேவரினதும் மேற்பட்ட புத்திக்கூர்மை, எல்லோராலும் ஏற்றுக்கொள்ளப்படு மளவிற்குப் போதுமான அளவில் யதார்த்தமாக இருந்தது. அரசியற் ப**ணி** புரிவதன் மூலம் ஆளும் நல்லறிவு படைத்தவராயிருந்தனர். அவர்கள் அரசர் களாக இருக்கவில்லே; மந்திரிகளாகப் பணி செய்தனர். ''கொள்கையளவிலும், **த**டைமுறையிற் பெரிய அளவிலும், பிராமணர்களும் அவர்தம் தெய்வங்களு**ம்** நாயகத்துள் நாயகமாய் இராது, நாயகத்துள் உயர்ந்த நாயகமாய் இருந்தனர் " எனச் சேர் சாள்சு எலியத் என்பவர் கூறுகின்றூர். தம்முடைய தொழிலின் உயர்ந்த இலட்சியங்களுக்கமையப் பிராமணர் எப்போதும் வாழவில்லே என்பதையும், இலிங்காயத்துக்களேப் போன்ற இயக்கங்கள், சமூகத்தில் பிராமணருக்குக் கொடுக்கப்பட்ட உயர்ந்த நிலேயை எதிர்த்தன என்பதையும் மறுக்க முடியாது. ஆனுல் பிராமணர் பொதுவாக, மற்றையோர் தம்மேல் வைத்த நம்பிக்கைக்குப் பாத்திரமாக நடந்து கொண்டனர். பிராமணருக்குக் கொடுக்கப்பட்ட இடம் எல்லா வழியிலும் நீதியானதே என்பதைச் சமூகத்தின் மற்றைய வகுப்பினர் தாமாகவே, மனப்பூர்வமாக ஒப்புக்கொண்டனர்.

உண்மையில், சாதியமைப்பும் அது உணர்த்தும் சமூக, பொருளாதார முறை களும் ஏறக்குறைய எல்லோராலும் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டன. இதன் அடிப் படையில் ஆக்கப்பட்ட சமூக ஒழுங்கை நிலேநிறுத்துவது அரசனின் முக்கிய கடமையாகக் கொள்ளப்பட்டது. வெவ்வேறு பிரிவுகளேச் சேர்ந்த மக்கள், உணவு, விவாகம் சம்பந்தப்பட்ட வளாயில் தனித்தனியே பிரிந்து நின்றதற்கும், அதே வேளேயில், கோவிலயும் அதன் சுற்ருடலேயும் முகாமை செய்தல், கிராமத் தில் நில, நீர்ப்பாசன உரிமைகளே ஒழுங்கு செய்தல், தல விவகாரங்களேப் பாலனஞ் செய்தல் முதலிய பொது வேலேகளில் எல்லாரும் ஒன்று சேர்ந்து ஒக்துழைக்ததற்கும் இதுவே காரணமாகவிருந்தது. தனி ஒருவனது அல்லது ஒரு கூட்டத்தினாது உரிமைகளிலும் பார்க்க, ஒருவன் எந்த நிலேயில் (சாதியில்) இருக்கின்ருஞே அதற்குரிய கடமைகளே நிறைவேற்றவேண்டும் என்பது அழு**த்** திக் கூறப்பட்டது. சமூக ஒற்றுமையும், அப்போதிருந்த சமூக ஒழுங்கில் திருப் தியும் நிறைந்த சூழ்நிலேயே பொதுவாக நிலவியது. வேறுபாடுகளும் சண்டை களும் இருந்தன என்பது உண்மைதான்—இவையின்றி எந்த ஒரு சமூகமும் இருக்கவில்லே— ஆனுல், அவை ஒருபோதும் கடுமையானவையாக இருக்களில்லே. 'வலப்பக்கச் சாதி', 'இடப்பக்கச் சாதி' என்ற வேறுபாடு பழைய காலத்தி லேயே இருந்தது. இது எவ்வாறு தொடங்கியதென்பது மர்மமாகவே இருக் கிறது; இந்த இரு சாதியினருக்குமிடையே ஏற்பட்ட சண்டைகள் கூட, இதற் குப் பிற்பட்ட காலங்களிற் காணப்பட்ட பலாத்காரத்தையும் முரட்டுத்தனத்தை \_ யும், அப்போது அடையவில்லே. பட்டணங்களிலும் கொமங்களிலும், பல்வேறு சாதி மக்களும் தத்தமது சாதிக்குச் சொந்தமான தனித்தனிப் பகுதிகளில் வாழ்ந்து, தத்தம் சாதியினரின் பொத்தியேக பழக்க வழக்கங்களே மேற்கொண் 1 4-R 3017 (1/65)

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### தென் இந்திய வரலாறு

டொழுகினர். சமூகத்தால் நிராகரிக்கப்பட்டவர்கள், கிராமத்திலிருந்து சற்றுத் தாரத்திலுள்ள குக்கிராமங்களில் வாழ்ந்தனர்; (அடிமைத்தனத்திலிருந்து அதிக வேறுபாடற்ற நிலேயிலிருந்த) அவர்கள் நிலத்தைக் கொத்தியும் வேறு இழிந்த வேலேகளேச் செய்துகொண்டுமிருந்தார்கள்.

கலப்புச் சாதியினளைப் பற்றியும் அவர்களின் தொழில்களேப் பற்றியும் நாதன மான சில செய்திகள் சிலாசாசனங்களிற் காணப்படுகின்றன. உதாரணமாக, மூதலாம் சூலோத்துங்கனின் ஆட்சியின் முடிவில், ஒரு கொமத்திலுள்ள பட்டர்கள், சட்டவிதிகளேப் பார்வையிட்டு, அனுலோம சாதியினரான இரதகாரர் கள். கட்டடக்கலேக் தொழில். கோச்சு வண்டி, தேர் முதலியன கட்டுதல், தெய்வச் சிலேகள் கொண்ட கோபுரங்களே எழுப்புதல், யாகத்திற்கு வேண்டிய கருவிகளேச் செய்தல் முதலிய தொழில்களேச் செய்யவேண்டுமென வசுக்கனர். எறக்குறைய இதே காலத்தில் எழுந்த விஞ்ஞானேசுவாரின் மிதாட்சாம் என்ற சட்ட நாலுக்கு இணங்கியதாக இத்தீர்மானம் இருந்தது. சில சமயங்களில், **லி**சேட காரணங்களுக்காக, குறிப்பிட்ட சாதியினரின் சிறப்புரிமைகள் வேக்**தி** யல் பொமாணத்திற்குரிய பொருளாக அமைந்தன. உதாரணமாக, தென் கொங்கு நாட்டிலும் மற்றைய பகுதிகளிலுமிருந்த கற்கொத்தர்களுக்கு (கன்மாளர்) கிழ்க்கண்ட சிறப்புரிமைகள் ஒரு சோழ மன்னளுல் வழங்கப்பட்டன. வீடுகளில் நிகழும் மங்கல நிகழ்ச்சிகளிலும் சரி, துக்கமான நிகழ்ச்சிகளிலும் சரி, அவர்கள் **இாண்டு** சங்குகளே ஊதலாம்; மூரசுகளே ஒலிக்கலாம்; வீட்டிற்கு வெளியே செல்லும்போது செருப்புகளே அணியலாம்; வீட்டுச் சுவர்களுக்குச் சுண்ணும்புச் சாந்து பூசலாம். கொண்டோசன் என்ற மயிர்விண்ஞன், சதாசிவருக்கும் இராம **ா**யருக்கும் பெரும் திருப்தி தரும்படி நடந்தபடியால், வரிகளிலிருந்தும், கட் டாய வேலே, நிலவரி, மகாநவமி யன்று தீப்பந்தம் பிடித்தல் முதலிய கடமை களிலிருந்தும் தன்னுடைய முழு சமுதாயத்திற்குமே விலக்குப் பெற்றுன். இந்த **உண்**மையைப் பதிவு செய்துள்ள எத்தனேயோ சிலாசாசனங்களில், சவ**ாக்** கத்திகள், கத்தி தீட்டும் பட்டைகள், கண்ணுடிகள், கத்திரிக்கோல்கள், மயிர் வினேஞர்க்குத் தேவையான மற்றும் கருவிகள் ஆகியவை செதுக்கப்பட்டுள்ளன.

காலம், இடம், மக்கட்பிரிவு ஆகியவற்றிற்குத் தக்கபடி உணவிலும் உடையி லும் வேறுபாடுகள் காணப்பட்டன. இவை பற்றிய விரிவான, நம்பத்தக்க பல செய்திகளேச் சாசனங்களிலிருந்தும், இலக்கியங்களிலிருந்தும், வெளிநாட்டுப் போ யாணிகளின் குறிப்புக்களிலிருந்தும் பெறலாம். விசயநகாப் போசசு தோன் றிய காலத்திற்குப் பிந்திய வெளிநாட்டுப் போயாணிகளின் குறிப்புகள் விரிவான வையாகவும் அதிக அளவிலும் காணப்படுகின்றன. உதாாணத்திற்காக, பதி ரைம் நாற்றுண்டின் முற்பகுதியில், விசயநகாத்தில் தான் பார்த்தவற்றைப் பற்றி, வர்த்தேமன் என்பவர் எழுதியவற்றை இங்கே பார்ப்போம்: "அவர்க ளுடைய உடை இதுதான். உயர் நிலேயிலுள்ள ஆண்கள் கட்டைச் சட்டை அணிந்திருந்தனர். சோனகர்களின் பாணியில், தலேயிலே ஒரு சருகைப் பட்டு அணிந்திருந்தனர். பாதங்களில் எதையும் அவர்கள் அணியவில்லே. பொது மக்கள், அவாயில் சாதாாண ஒரு துண்டைத் தவிர, மற்றப்படி வெறம் மேலோடு சென்றனர். தங்கச் சரிகையாலான, இரண்டு சாண் நீளமுள்ள ஒரு தொப்பியை அரசன் அணிந்துள்ளான். அரசன், வெளியே போருக்குச் செல் லும்போது, பஞ்சு பொதிந்த உடையை அணிகிருன். அதற்கு மேல், தங்க நாணயங்கள் இழைத்த வேருரு உடையை அணிகிருன். அந்த உடையைச் சுற்றிப் பலவகையான ஆபாணங்கள்பும் அணிகிருன். அரசனுடைய குதிரையிற் காணப்படும் விலேயுயர்ந்த ஆபாணங்கள் காரணமாக, அந்தக் குதிரையின் விலே, எங்களுடைய சில நகரங்களின் விலேயிலும் பார்க்க அதிகமானது. தனது மன மகிழ்ச்சிக்காக அரசன் குதிரையில் உல்லாசப் பொபாணஞ் செய்யும்போது, மூன்று அல்லது நான்கு அரசர்களும், பல பிரபுக்களும், ஐயாயிரம் அல்லது ஆருயிரம் குதிவாகளுடன் செல்வர். இந்தக் காரணங்களிளுல், அவனே, அதிக வலுவுள்ள ஒரு பிரபுவாகக் கருதலாம்".

குடிக்தொகையிற் சில பகுதியினர்—பிராமணர்கள், சமணர்கள், சைவர்கள்— கடுமையான தாவர போசனிகளாக இருந்தனர். பொதுவாக, வாழ்க்கையின் அத்தியாவசிய தேவைப் பொருட்கள் போதிய அளவில் இருந்தன. பொருள் தட்டுப்பாடும் பஞ்சமும் அரிதாக இருந்தன.

சல்வியமைப்பைப் பொறுத்தவளாயில், பொதுக் கல்வியிலும் பார்க்க, **வட** மொழிக் கல்வியைப் பற்றியே உறுதியான செய்திகள் காணப்படுகின்றன. வட மொழியில் உயர்தாக் கல்விக்காகத் தாராளமாக வழங்கப்பட்ட நன்கொடைகள், மிக நீண்ட சிலாசாசனங்களிற் பதியப்பட்டுள்ளன. கிராமத்து ஆசிரியர், கிரா மத்திலுள்ள உழுத பயிரிடக்கூடிய நிலத்தில் அவருக்குரிய பங்கு, ஆகியவற்றைப் பற்றிய செய்திகளிலிருந்தும், குந்தள நாட்டிலுள்ள பாடசாலேகளின் தமிழ், மாரத்தி, பிராகிருதம் ஆகிய மொழிகளேக் காப்பதற்காக அவ்வப்போது கொடுக்கப்பட்ட நன்கொடைகளிலிருந்தும் பொதுமக்களின் கல்வியைப் பற்றி **நா**ம் சில ஊகங்கள் செய்ய முடியும். இப்போது நாம் கூறும் தொழில்துட்பப் பயிற்சி அல்லது தொழிற் பயிற்சி என்பது அக்காலத்தில் தனிப்பட்டவர்களின் விவகாரமாகவே இருந்தது. ஒரு தந்தை, தன்னுடைய பிள்ளேகளுக்குத் தன் தொழிலேயே பழக்கி அவர்களே வளர்த்தான். படிப்பும் தொழிலும் ஒன்றுகவே **த**டைபெற்றன. ஒரு கோவிலே அல்லது அரண்மனேயைக் கட்டியெழுப்பும் சந்தர்ப்பத்தில், ஏற்கெனவே தெரிந்த ஆற்றல்களேப் பிரயோகித்த அளவிற்குப் புதிய திறமையும் கண்டுபிடிக்கப்பட்டது. காலத்தைக் கடந்து வாழும் பழைய சின்னங்களிலிருந்து, தொழிலாளிகளாகவும் அதே வேளேயிற் பெரிய கலேஞர்க ளாகவும் இருந்தவர்கள் எந்த ஒரு காலத்திலும் அரிதாகிவிடவில்லே என்ற முடி விற்கு நாம் நன்றுக வாலாம். கல்லிலும் செப்புத் தகட்டிலும் செதுக்கப் பட்ட சாசனங்களின் அழகும் நாணுக்கமும், செதுக்குவோருடைய எழுத்தறிவு, திறமை ஆகியவற்றின் உயர் தாத்திற்குச் சான்றி பகர்கின்றன. ஒவ்வொரு இடத்திலும் வாழ்ந்த மக்கள் பேசும் மொழி பேணி வளர்க்கப்பட்டது என்ப தைப் பல சாசனங்களின் இலக்கியத் தாமும், எல்லா மொழிகளிலும் இயற்றப் பட்ட ஏராளமான இலங்கியங்களும் காட்டுகின்றன. பாலனம், கல்லி ஆகிய தைறைகளில், அந்தந்தப் பகுதிகளில் வாழும் மக்களின் மொழி எவ்விதத்திலும்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

### தென் இந்திய வரலாறு

**புற**க்கணிக்கப்படவில்லே. இக்காலப் பசுதியின் பிறகூற்றில், மடங்கள் பெரு**ந்** தொகையாகத் தோன்றிப் பிரதேச மொழிக் கல்விக்கும் கலாசாரத்திற்கும் ஆதாவு காட்டின. ஆனுல் இம்மடங்கள் தோன்றுத முற்பகுதியில், முன்பு கூறி**ய** விளேவுகள் எவ்வாறு ஏற்பட்டன என்பதைப் பற்றிய தெளிவான விபாங்கள் **எ**மக்குக் கிடைக்களில்லே. ம**ட** நிழனில் அல்லது கோவில் நிண்ணேகளில் கூடி**ய** கிராமப் பாடசாலேகளில் எண்ணும், எழுத்தும், வாகினேயும் கற்பிக்கப்பட்டன. விதிக்கப்பட்ட கடமைகளே நிறைவேற்ற வேண்டும் என்ற நிபந்தனேயுடன் கிராம அலுவலர்க்கு நிலம் வழங்கப்பட்டது. இப்படி நிலம் பெற்றவர்களுள் கிராம அசிரியனும் (வாத்தி அல்லது அக்கரிகன்) ஒருவன். குருட்டு மனனஞ் பசய்தல், தனாயில் நண்மணல் பாவி அதன்மேல் எழுதல் ஆகியவை உட்பட, அக் காலத்துப் போதனு முறைகளேயும் கொமப் பாடசாலேகளேயும் பற்றித் தெளிவான விபாத்தை இத்தாலியப் புரயாணியான பேதுரு தெல்லாவானி (1623) என்பவர் விட்டுச் சென்றுள்ளார். இப்போதனு முறைகள் சமீப காலம் வரை எல்லோராலுமே பின்பற்றப்பட்டு வந்தன. சில தாரக் கிராமங்களில் இந்த **டிறைகள் இன்றும் கைக்கொள்ளப்பட்டு வருகின்றன. '' அனேர் என்ற இடத்** தில் பெண்களின் கல்விக்கெனவுள்ள பதின்மூன்று பாடசாலேகளேயும், ஆண் களுக்காகிய இருபத்தி மூன்று பாடசாலேகளேயும் நான் கண்டேன். வேறு எந்த இடத்திலும் இத்தகையவற்றை நான் காணவில்லே" என இபின்பட்டேட்டா (1333-46) என்பவர் குறிப்பிடுகின்றூர். மதுரையிலுள்ள 10,000 மாணவர்கள் **ம**தவியல், தக்துவம் ஆகி<sub>ய</sub> பாடங்கள் போதிக்கும் போரிரியரிடம் சென்றூர்க**ள்** என 1610 ஆம் ஆண்டில் எழுதிய கடிதத்தில் உரொபேட்டு நொபிலி என்பவர் கூறுகின்றூர். கிறித்துவ மதப் பிரசாரகர்கள் வந்தபோது, இங்கே அவர்கள் பாடசாலேகளே ஆரம்பித்தார்கள். அவர்களுடைய வேதவாக்கைப் பரப்பும் வாய்க்கால்களாகப் பாடசாலேகளும் வைத்தியசாலேகளும் இருந்தன. மதுரை சான்தோம், சந்திரகிரி ஆகிய இடங்களில், இம்மதப் பிரசாரகர்கள் பாடசா**லே** களே நடாத்தினர்.

புராண இதிகாசங்களே மனனம் செய்து பாடி அவற்றை விளக்குவதற்கேனக் கோவில்களிலே தர்மச் சொத்துக்கள் எழுதி வைக்கப்பட்டன. இவற்றின் மூலம் நாடு முழுவதிலும் முதியோர்க்குக் கல்வி புகட்டப்பட்டது. இப்படி விளக்குப வருட் பிரபலமாயும் புத்திக்கூர்மை படைத்தவராயுமுள்ள ஒருவர், தாலிலுள்ள சொற்களே மட்டும் சொல்லுவதுடன் அமையார்; நடைமுறை விவகாரங்களேப் பற்றிய தன் நண்ணிய விளக்கம் உட்படப் பல்வகைப் பட்ட பொருள்களேப் பற்றியும் தன் விளக்கத்துடன் கலந்து சபையினருக்குப் போதித்து மகிழ்வூட்டு வார். இப்படி மக்களுக்குப் போதனே செய்யும் முறை இந்தக் காலத்திலும் நடை முறையிலிருக்கிறது. பத்திப்பாடல்கள் இசைப்பதற்கேன இருந்த பாடற் குழுவி வார், கோவில்களிற் பராமரிக்கப்பட்டு வந்தனர். மடங்களுடன் இணேந்த பாட சாலேகளில் மாணவர்கள், பத்திப் பாடல்களே இசைப்பதற்குப் பயிற்றப்பட்ட னர். அக் காலக் கல்விமுறையில், குறிப்பிடக்கூடிய ஓர் அமிசம் இது. மடங்களு டன் சமணப் பள்ளிகளும் புத்த விகாரைகளும் அவையவை அமைந்திருந்த இடங்களில் வாழ்ந்த மக்களுக்குக் கல்வி கற்பேப்பதிற் பெரும் பங்கு வதித்தன. **இ**வற்றைச் சேர்ந்த நூல் நிலேயங்களிலே, பல்வேறு கல்வித் துறைகளுக்குரி**ப ஏசா**ளமான நூல்கள் இருந்தன. காலத்திற்குக் காலம் இந்**தூல்கள் பிரதி** பண்ணப்பட்டன.

சில விதிவிலக்குகள் இருந்தபோதிலும், சமக்கிருதக் கல்விப் பயிற்சி, **பொ**மணர்களின் தனியுரிமையாகவே இருந்தது. விசேடமான பெரிய ந**ன்** கொடைகள் மூலம் சமக்கிருதக் கல்விக்கு ஊக்கம் அளிக்கப்பட்டது. சில சமயுத் களில் தத்துவம் (ஆன்வீட்சிகி), வேதம் (தொயி), பொருளியல் (வார்த்தா), அரசியல் (தண்டநீதி) ஆகிய நான்கும் போதனேப் பாடங்களாக எண்ணப் பட்டன. இப்பிரிவு, சிறப்பாக அரசர்களுக்குப் பொருத்தமானதாக இருந்தது. **உ**ண்மையில் இத்தகைய பிரிவு, முதன் ருதலாகக் கௌடில்**லிய**ரின் அர்த்த சாத்திரம் என்ற நூலிற் காணப்படுகின்றது. சில சமயங்களில், பதினுன்கு **அ**ல்லது பதினெட்டுப் போதனேப் பாடங்கள் இருந்தன. பதினுன்கு வித்தைகள் பின்வருமாறு :— நான்கு வேதங்கள், ஆறு அங்கங்கள் (உதவிதால்கள்) — ஒலியமைப்பு, யாப்பு, இலக்கணம், சொல்லாராய்ச்சி (கடினமான சொற்களின் ஆராய்ச்சி), வான சாத்திரமும் கிரியையும், புராணம், தருக்கம் (தர்க்கம்), கியாக்கியானம் (மீமாம்சை), சட்டம் (தருமசாத்தொம்) ஆகியனவாம். இந்தப் பதினுன்குடன் ஆயுர்வேகம் (மருத்துவம்) தனுர்வேகம் (வில்வித்தை) **க**ந்தருவவேதம் (இசை) அர்த்தசாத்திரம் (அரசியல்) ஆகிய நான்கும் சேர்**க் க**ப்பட்டுப் பதினெட்டாக ஆக்கப்பட்டன. பல அறிவு**க் து**றைகளிற் பா**ண் டி**த்தியம் பெற்ற பி**ராம**ணர்கள், இராச குருக்களாக (அரசர்களின் ஆசிரியர் கள்) பணிபுரிந்தனர். நாடு முழுவதிலும் அவர்கள் பாந்து வாழ்ந்து, ஒவ்வொரு பட்டணத்தினதும் கொமத்தினதும் மக்களின் வாழ்க்கையை மேம்பாடடையுச் செப்தார்கள். எங்கெல்லாம் பிராமணர்கள் தேவைப்பட்டார்களோ, அங்கெல் லாம் அவர்கள் சென்று வாழ்வதற்கு அவர்களேத் தாண்டும் வகையில் அவர் களுக்கு நிலமும், வீடுகளும் நன்கொடைகளாக அடிக்கடி அளிக்கப்பட்டன. பல இடங்களில், பொமபுரிகள் அல்லது கடிகைகள் என அழைக்கப்படும் தொகுப்புக் **க**ல்லூரிகளே அமைத்துக்கொண்டு அவர்கள் வாழ்ந்தார்கள். பெல்காம் என்ற இடத்தில் ஒரு பிரமபுரியும் காஞ்சியில் ஒரு கடிகையும் இருந்தன. நிருபதுங் கனின் ஆட்சிக் காலத்தைச் சேர்ந்த காவேரிப்பாக்கத்துச் சாசனமொன்றில், ஒரு வைணவ மடத்தைப் பற்றியும் அங்குள்ள அறிஞர்களேப் பற்றியும் குறிப் படப்பட்டுள்ளது. இதே அரசனுடைய வேரோர் பதிவேட்டில், புதுச்சேரிக் கருகிலிருந்த பாகர் என்னும் இடத்திலுள்ள ஒரு கல்லூரியின் உன்னத நிலே பைப் பற்றிய சான்றுகள் உள்ளன. இக்கல்லூரியிற் பதினுள்கு வித்தைகளும் கற்பிக்கப்பட்டன. புகழ்வாய்ந்த வேரோர் கல்லூரி சலாத்துதி என்ற இடத்தி லிருந்தது. வெவ்வேறு சனபதங்களிலிருந்தும் (நாடுகள்) இக்கல்லூரிக்கு மாணவர்கள் வந்தார்கள். இக்கல்லூரியின் வித்தியார்த்திசங்கத்திற்கு, மூன்ரும் **தி**ருட்டிணனின் மந்திரியாகிய நாராயணன் 945 ஆம் ஆண்டில், வீடுகள், நிலம் முதலியவற்றின் வருமானத்தையும், விவாகம் முதலிய சடங்குகளின்போது விதிக்கப்பட்ட வரிப்பணத்தையும் சேர்த்துப் பெருந்தொகையான நன்கொடை

**தாவு இருந்தது என்பதை** 9 ஆம் நூற்ருண்டின் மத்தியில் ஆய் அரசனை கருணுனந்ததக்கன் என்பவன் கொடுத்த நன்கொடையிலிருந்து அறியலாம். இந்த நன்கொடையால் எழுந்த கல்லூரியிலும் விடுதிச்சாலேயிலும் வியாகாணம் (இலக்கணம்), மீமாம்சை (வியாக்கியானம்), பௌரோகிதம் (குருத்துவத் தொழில்), திரிராச்சிய விவகாரம் (பாண்டிய, சோ சோழ நாடுகளின் சட்ட மும் பழக்க வழக்கங்களும்) ஆகியவற்றில் ஒரு புகுமுகத் தேர்வு நடாத்தப்பட்டு அதன் பின்பு, 95 வேத மாணவர் அனுமதிக்கப்பட்டார்கள். தென் திருவாங் கூரிற் பார்த்திவசேகாபுரம் என்ற இடத்திலிருந்த ஒரு விட்டிணு கோவிலில் இக் கல்லூரி இயங்கியது. நாட்டிலுள்ள பல கோவில்களும் மடங்களும் சாத் திரங்களும் குருகுல முறையில் கல்வியை வளர்க்கும் நிலேயங்களாக இருந்தன.

கோவில் வணக்கத்திற்குரிய ஓர் இடமாக இருப்பதுடன் மட்டும் அமைய வில்லே; மக்களின் கலாசார, பொருளாதார வாழ்விலும் ஒரு பெரிய இடத்தை வகித்தது. துணிச்சலுடன் திட்டமிடுவதிலும், திறமை வாய்ந்த முறையில் அதைச் செய்து முடிப்பதிலும் தமக்குட் போட்டியிடும் ஏராளமான கட்டடக் கலேஞர்களும் திறமை வாய்ந்த தொழிலாளர்களும், கோவிற் கட்டட வேலேகளி லும் அதன் பராமரிப்பிலும் ஈடுபட்டார்கள். கல்லிலும் உலோகத்திலும் தெய் வச் சிலேகள் செய்யும் வேலே, நாட்டிலுள்ள சிறந்த சிற்பிகட்கு நல்ல வாய்ப்பை **ப**ளித்தது. சோழர் காலத்தைச் சேர்ந்த சில பெரிய உருவச் சிலேகள், அவை செய்வதற்கு உபயோகிக்கப்பட்ட உலோகக் கட்டியின் தன்மையினுறும், களி வான தோற்றம் காரணமாகவும் உலகிலுள்ள அதிசயங்களில் ஒன்றுக இடம் பெறுகின்றன. விசேடமாக, பெரிய கோவில்களின் நாளாந்த வேலே ஒழுங்குகள், பெருந்தொகையான குருமார்கட்கும் பசனேக் குழுவினருக்கும், இசைக் கலே ஞர்கட்கும், நடன மாதர்கட்கும், பூக்கட்டிகளுக்கும், மடைப்பள்ளி வேலே காராக்கும் மற்றும் பலவகையான தொழிலாளர்கட்கும் வேலேவாய்ப்பை அளித் தன. காலத்திற்குக் காலம் நடைபெறும் திருவிழாக்களின்போது, விசேட சந்தைகள், புலமைப்போட்டி, மல்யுத்தப் போட்டி முதலியவையும் மற்றும் பிர பலமான களியாட்டங்களும் இடம் பெறும், பாடசாலேகளும் வைத்தியசாலே களும், கோவிலின் சுற்றுப் புறத்திலேயே பெரும்பாலும் கட்டப்பட்டன. தல **விவகார**ங்களேப் பற்றிய பரிசீலனே செய்வதற்காக மக்கள் ஒன்று கூடும் நகர **மண்டபமாக**வும் கோவில் அமைந்திருந்தது. புனித இலக்கியங்கள் சம்பந்தமா**ன** விரிவுரைகளும் கோவில்களில் இடம் பெற்றன. பாம்பரை பாம்பரையாகப் பத்தி மிக்க நன்கொடையாளர்கள் ஒவ்வொரு கோவிலுக்கும் நிலமாகவும் பண மாகவும் பெருந்தொகைப் பொருளே நன்கொடையாகக் கொடுத்தபடியினுல், ஒவ் வொரு கோவிலும், தாராளமனம் படைத்த நிலக் கிழாராகவும் நிதிச் சேமிப் பாளாாகவும் இருந்து வந்தது. உதவி தேவையானேருக்குக் கோவில் என்றுமே **உதவியளித்தது. உருவச்** சிலேகளே, குறிப்பாக வீதியில் உலா வரும்போது **உப** யோகப்படுத்தப்படும் உருவச் சிலேகளே, இரத்தினக் கற்கள் பதித்த ஆபாணங் களிஞல் அலங்கரிக்கும் வழக்கம், நகைத் தொழிலாளர்களின் கலேக்குப் பெரும் ஊக்கமளித்தது. ஒரு பெரிய கோவிலின் பொருளாதார நிலேமையைப் பற்றிய

கொடுத்தான். நாகையிலுள்ள ஒரு கடிகையில் 257 பேர் இருந்தனசென அறி கிரோம். இவர்களுள் வேதம் பயிலும் மாணவர்கள் 200 பேர், சாத்திரம் பயில் வோர் 50 பேர், வேதம் பயிற்றுவோர் மூவர், சாத்திரம் பயிற்றுவோர் மூவர் – பாட்ட, பொபாகா மீமாம்சை, நியாயம் ஆகிய ஒவ்வொன்றுக்கும் ஒவ்வொரு வர்—தால் நிலயப் பொறப்பாளர் ஒருவர். இவர்கள் அனேவருக்கும் போதிய வசதி இக்கடிகையில் இருந்தது. தென்னுற்காட்டிலுள்ள எண்ணுயிரம் என்னு மிடத்தில், முதலாவது சோழ இராசேந்திரன் ஒரு பெரிய கல்லூரியைக் கட்டி ஞன். இக்கல்லூரியிலிருந்த (1) 270 கனிட்ட மாணவர்களுள் 40 பேர் ரூபாவ தாரம் என்ற நூலேப் பின்பற்றி ஆரம்ப இலக்கணத்தைப் பயின்றனர்; 10 பேர் போதாயனரின் சூத்திரங்களேப் பயின்றனர்; மிருதிப்பேர் வேதங்களே மனனஞ் செய்தனர். (2) இங்கிருந்த 70 சிரேட்ட மாணவர்களுள் 10 பேர் வேதாந்தத் தைப் பயின்றனர்; 25 பேர் வியாகாணம் படித்தனர்; மிகுதிப்பேர் பிரபாகா மீமாம்சையைப் படித்தனர். (3) இங்கே 14 ஆசிரியர்களுமிருந்தனர். இதற்கு அண்மையில், திரிபுவனியில் இருந்த வே*ளேர்* கல்லூரியில் 260 மா**ணவர்களும்** 72 ஆசிரியர்களும் இருந்தார்கள். செங்கல்பட்டு மாவட்டத்திலுள்ள திருமுக் கூடல் என்னுமிடத்திலிருந்த ஒரு சிற தாபனத்திற் பயின்ற மாணவர்களின் விடுதி, உணவு பற்றிய முழு விபாங்களும் வீராாசேந்திரம் (1067) என்ற அரச னின் காலத்துக் கல்வெட்டொன்றிற் காணப்படுகின்றன. இந்த இடத்திலிருந்த நல்ல பரிமாணமுள்ள ஒரு வைத்தியசாலேயிற் காணப்பட்ட மருந்து வகைகளேப் பற்றியும் சுவையான தகவல்களே இதே கல்வெட்டுத் தருகின்றது. திருவாவடு தைறையிலிருந்த ஒரு வைத்தியக் கலாசாலேயில் அட்டாங்ககிருதயம், சாரக்க சங்கிதை என்பன போதிக்கப்பட்டன. திருவொற்றியூரில், பாணினியின் இலக் கணத்தைப் படிப்பதற்கு, ஒரு கல்லூரி இருந்தது. தேவகிரியைச் சேர்ந்த யாத வர்கள் சட்டம், வானசாத்திரம் ஆகியவற்றைப் படிப்பவர்களுக்கு, விசேட ஊக்கமளித்தனர். விசயநகர மன்னர்களும் மானியமளி நாட்டினரும், கல்விக் கும் படிப்பிற்கும் தமது தாராளமான ஆதாவைத் தொடர்ந்து அளித்து வந் தனர். பாமனி அரசர்களும் அவர்கட்குப் பின் வந்தோரும், முசிலிம் கல்வியி லும் இசிலாமிய போதனேயிலும் தமது கவனத்தைச் செலுத்தி வந்தது இயற் கையே. புகழ் வாய்ந்த மந்திரியாகிய மகமூத கவான் என்பவளுல், பிடாரில் நிறுவப்பட்ட ஒரு பெரிய கல்லூரியில் இப்போதனேகளுக்காகிய எல்லாவிதமான வசதிகளுமிருந்தன.

புவியியல் தன்மையில் கோளம் தனி நாடாகக் காணப்பட்டபோதிலும், கலா சாரப் பண்பில் தனியே இருப்பதாகக் கருதத் தேவையில்லே. இந்தியாவின் மற் றைய பகுதிகளில் எழுந்த இலக்கியத்திற் கோளமும் பல வகைகளில் இடம் பெறுகின்றது. கோளத்திலுள்ள நம்பூதிரிப் பிராமணர்கள், தம் மூத்த மகனே மட்டுமே நிரந்தாமாகக் கல்யாணஞ் செய்து குடும்பத்தை நிருவகிப்பதற்கு விட்டனர். குடும்பக் கவலேகளிலிருந்து விடுபட்ட மற்றைய பிள்ளேகள், படிப் பதிலும் படிப்பிப்பதிலும் ஈடுபட்டுப் பொதுமக்களின் கல்வித் தாத்தை உயர்த் துலதற்கு உதவி புரிந்தார்கள். சமக்கிருதக் கல்விக்குத் தலேவர்களின் போ

ஏராளமான சிலேகளேப் பற்றிய சரியான. விபாமான வர்ணனேகள் கல்வெட்டு களிற் காணப்படுகின்றன. சிலேகளுட் சில, புராணக் கதைகளில் வரும் பிரசித்தி பெற்ற சம்பவங்களே விளக்கும் வகையில், ஒன்று சேர்த்துத் தொடர்பாக அமைக்கப்பட்டவையாகும். கோவிலின் நகைகள் ஆபாணங்கள் பற்றிய நாணுக் கமான, முழுமையான குறிப்புக்களேயும் இக்கல்வெட்டுகளிற் காணலாம். கோவிலின் அலுவல்கள் நடைபெறும் முறை பற்றிக் காலத்துக்குக் காலம் நடாத்தப்பட்ட விசாரணேகளின் விபரங்களும் காணப்படுகின்றன. சில சமயம், அரசனே இந்த விசாரணேயை நடத்தினுன். கோவிற் பரிபாலனத்தின் தொழின் முறை அம்சம் சரியான முறையில் ஆதிக்கம் பண்ணப்பட்டது என்பதற்கு இது ஒரு தெளிவான சான்றுகும். சோழர் காலத்திலிருந்த பொதுப் பரிபாலனம் திறமையான முறையில் அமைந்திருந்ததைப் போல், மற்றையோரின் பரிபாலன முறைகள் அமையவில்லே. தஞ்சைப் பெருங்கோவில் சிறப்புடன் திகழ்ந்ததைப் போல், மற்றைய கோவில்கள் இருக்கவில்லே. உண்மையாகப் பார்க்கப் போனுல், சோழர்களின் தலேநகருக்கும் தஞ்சைக் கோவிலுக்குமிடையே எப்படியான தொடர்பு இருந்ததோ அதே போன்ற தொடர்புதான், மற்றைய ஒவ்வொரு கோவிலுக்கும் அதன் சுற்றுடலுக்குமிடையே இருந்தது. இத்தொடர்பின் விக்தியாசம் மிகச் சிறிதாகவேயிருந்தது. நாகரிக வாழ்வுக்கேற்ற கலேகளிற் சிறந்தவற்றை யெல்லாம் தன்னுடன் இணேத்து வைத்திருந்த கோவில், தரும உணர்ச்சியிலிருந்து பிறந்த மானிட நோக்குடன் அவற்றை வழிப்படுத்தியது என்ருல் மிகையாகாது. மத்திய காலத்து இந்தி**யக்** கோவில், சமுதாய நலனின் நிலேயமாக இருந்தது. இந்தவகையில், இதற்குச் சமமானது வேறெதுவுமில்லே.

வெவ்வேறு வகுப்புகளேச் சேர்ந்த மக்களின் **வி**ளேயாட்டுகள், பொழுது போக்குகள் பற்றிய நம்பத்தகுந்த செய்திகளே விபாமான முறையில் இக் கல் வெட்டுகள் தாவில்லே. இராட்டிரகட அரசனை மூன்றும் கோவிந்தன் 804 ஆம் ஆண்டில் காஞ்சியைக் கைப்பற்றியபின், துங்கபத்திரை நதிக்கரையில் முகாமிட்டிருந்தபோது பன்றி வேட்டையில் ஈடுபட்டான். இரண்டாம் கங்க பூதாகனுடைய "காளி" என்ற வேட்டை நாய், ஒரு பன்றியுடன் சண்டை பிடித்து இறந்தது (நாய் புதைக்கப்பட்ட ஆதகூர் என்னுமிடத்தில் ஒரு நினேவுச் சின்னம் எழுப்பப்பட்டு, அதற்கு ஒழுங்காகப் பூசை செய்வதற்காக ஒரு குற வன் நியமிக்கப்பட்டான்). குதிரையின் மேலிருந்த கொண்டு தடுப்பிளுல் பந்தைக் தள்ளி விளேயாடும் 'போலோ' போன்ற ஒரு விளேயாட்டு, இசாட்டிச கட இளவாசஞகிய நான்காம் இந்தொனுக்கு மிகவும் பிடித்த ஒரு விளேயாட் டாக இருந்தது. கிருட்டிணதேவராயன், ஒவ்வொரு நாளும் வைகறைப் போதில் நல்லெண்ணெயைக் குடித்துவிட்டு, மட்பாண்டப் பாாங்களேத் தாக்கி **பு**ம், வாட்பயிற்சியில் ஈடுபட்டும், தான் குடித்**த** எண்ணெய், வியர்வையாக வெளியேறும்வரை பயிற்கி செய்தான் எனப் பேய்சு என்பவர் குறிப்பிடுகின்றூர். இதற்குப் பின் கிருட்டிணதேவாாயன், தன் மல்யுத்த வீரர்களுள் ஒருவனுடன் மல்யுத்தஞ் செய்வான்; பின், குதிரைச் சவாரி செய்வான்; இவற்றின் பின்னே காலேக் குளிப்பில் ஈடுபடுவான். விசயநகாத்தின் அரண்மனேயிலேயிருந்த சி**ல** 

## தென் இந்திய வரலாறு

**விபாங்**களே அறிவதற்கு, தஞ்சைப் பெருங்கோவிலிலுள்ள ஏ**ராள**மான கல் வெட்டுகளே விடச் சிறந்த பதிவேடுகள் வேறேதுமில்லே. இராச**ராசன், தான்** வெற்றியீட்டிய நாடுகளிலிருந்து கொண்டுவந்த பொருளின் பெரும்பகுதியை இக்கோவிலுக்கே நன்கொடையாகக் கொடுத்தான்; 41,500 களஞ்சு தங்கத்**தை** இராசராசன் நன்கொடையளித்தான். ஒரு களஞ்சு, ஏறக்குறைய 70 குன்று மணிக்குச் சமம் என்றுல் அவன் கொடுத்த தங்கம் 500 இறுத்தலுக்கு மேற் பட்டது. அவன் கொடுக்க நகைகளின் பெறுமதி 10,200 காசுகள். இவை 5100 களஞ்சு தங்கத்திற்குச் சமமானவை. 50,650 களஞ்சு அல்லது 600 இருத்த**ல்** வெள்ளி கொடுத்தான். இலங்கையுட்பட்ட தன் ஆணிலத்திலுள்ள கிராமங்களில் நிலங்களேக் கோவில்களுக்கென ஒதுக்கினுன். இவற்றிலிருந்து ஆண்டு தோறும் 116,000 களம் நெல் வந்தது. அப்போதைய விலேயின்படி, நெல்லின் பெறுமதி 58,000 காசுகளாகும். இத்துடன் இந் நிலத்திலிருந்து பணமாக 1,100 காசு வரு **லாயாக** வந்தது. போ**ர**சிலிருந்த மற்றைய கோவில்களிலிருந்து 400 தேவதாசி கள், இக்கோவிலிற் சேவை செய்வதற்காகத் தெரிவு செய்யப்பட்டுப் பொட்டுக் கட்டப்பட்டார்கள். ஒவ்வொருவருக்குமுரிய பங்கு ஒரு வீடும் ஒரு வேளி நிலமு மாகும். இந் நிலத்திலிருந்து 100 களம் நெல், ஆண்டுதோறும் வந்தது. ஆண் நடன ஆசிரியர்கள் 212 பேரையும், இசைக் கலேஞர்களேயும், மேளகாரர்களேயும், தையற்காரரையும், பொற்கொல்லரையும், கணக்காளர்களேயும், இவர்கள் போன்ற மற்றையோரையும் பராமரிப்பதற்கென மேலும் இத்தகைய 180 பங்குகள் ஒதுக்கப்பட்டன. ஆண் கலேஞர்களுள் மூவர் ஆரியம் பாடுவதற்கும், நால்வர் தமிழ் பாடுவதற்குமாக இருந்தனர். ஆரியம், தமிழ் **என்பவை, வே**றே**ரிடத்** திற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ள அகமார்க்கம், தேசி என்ற இருவேறு இசை **முறை** களாக இருக்கலாம். 50 பேரைக் கொண்ட ஓர் இசைக்குழு, நாட் சம்பளமாக 3 குறுணி நெல்ஃப் பெற்று, இசைக்கருவிகளுடன் சேர்ந்து திருப்பாடியம் பாடி **பது. த**னக்குப்பின், தன் இடத்தை நிரப்புவதற்குத் தகுதியான ஓர் உற**வின** ரின்றி இந்த இசைக் குழுவைச் சேர்ந்த ஒருவர் இறந்தால், அல்லது வேறு **நா**ட்டிற்குப் போனுல் காலியான இடங்களுக்குத் தமக்கு விருப்பமானவர்களே **திய**மிக்கும் சிறப்புரிமை இக்குழுவினருக்கு இருந்தது. இராசராசனின் தமக்**கை** யாகிய குந்தவை, கோவில் நிதிக்குத் தாராளமாக உதவிய ஒரு பெண்ணுவர். ஒரு சந்தர்ப்பத்தில், 10,000 களஞ்சு நிறையுள்ள தங்கத்தையும் 18,000 காசு பெறுமதியான பாத்திரங்களேயும் நன்கொடையாகக் கொடுத்தார். அரசிகள், உயர் அதிகாரிகள், போர்ப் படையினர் ஆகிய மற்றையோரும் நன்கொடை யளித்தார்கள். இந்த நன்கொடைகள் கவனமாகவும் சரியாகவும் கோவிலின் சுவர்களிலும் தாண்களிலும் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன. நன்கொடைப் பணத்தி லிருந்து பெருந்தொகையான காசுகள் பல கொமச் சபைகளுக்குக் கடனுக் கொடுக்கப்பட்டன. இக்கடனுக்குப் பெரும்பாலும் பன்னிாண்டு வீத வட்டி பணமாகவோ, பொருட்களாகவோ பெறப்பட்டது. நன்கொடைப் பணத்தினி ருந்து கற்பூரம், ஏலக்காய், சம்பகக் கொழுந்து, 'கசகசா' வேர்கள் ஆகியவை வாங்கப்பட்டன.

## தென் இந்திய வரலாறு

பகுதிகளில், அரசனதும் அரண்மனேயிலுள்ளோரதும் மகிழ்ச்சிக்காக, மிருகங் கட்கிடையிலே சண்டைகள் ஒழுங்கு செய்யப்பட்டன; மல்யுத்தங்களும் இடம் பெற்றன. சில சமயம், பெண்களிடையே மல்யுத்தங்கள் நடைபெற்றன. சூதா டல், ஓட்டப்பந்தயம், கோழிச்சண்டைகள், கடாச் சண்டைகள் ஆகியனவும், திருளிழாக்களும், தாராளமான முறையில் கூடிய விசேட சந்தைகளும் பொது மக்களின் பொழுது போக்குகளாக இருந்தன. பாம்பாட்டிகள், காணமடிப்போர் போன்ற நாடோடிக் கூட்டத்தினரால், மிகக் குறைந்த செலவில் மக்களுக்கு உண்மையான களியாட்டம் கிடைத்தது. உல்லாசப் பிரயாணங்கள், கிராமிய நடனங்கள் ஆகியனவும் மக்களின் பொழுதுபோக்குக்களாக அமைந்தன. ஒரு நாள் மாலே (1623-4 இல்), இக்கேரி என்ற இடத்தின் வீதிகளில் பீது அடிதல்லா வானி என்பவர் கண்ட காட்சியைக் கூறும் மேல்வரும் விபாம் பலவிதமான காரணங்களினுல், முக்கியத்துவம் வாய்ந்தது:

" இளம் பெண்கள் பல கூட்டங்களாக வீதியிற் செல்வதை நாம் கண்டோம். அவர்கள், தம் வழக்கத்திற்**கேற்ப, நன்றுக உடையணி**ந்திருந்தார்கள். ஒட்டி யாணத்திற்குக் கீழே, நன்கு தைக்கப்பட்ட பட்டு அணிந்திருந்தனர். அதற்கு மேல், சிலர் ஒன்.றமணியவில்லே. சிலர் மிகவும் திறமையான இலினன் அணிந் திருந்தனர். சிலருடைய இலினன் ஒரே வர்ணமாக இருந்தது. சிலருடையவை, கோடிடப்பட்டு, வேறும் பல வேலேப்பாடுகளேயுடையனவாயிருந்தன. இதே போன்ற கழுத்துப் பட்டைகளேத் தோளில் அணிந்திருந்தார்கள். அவர்களு டைய தலேகளே அணிசெய்த மஞ்சட் பூக்களும் வெள்ளேப் பூக்களும் தலேயின் மேல் எர் உயர்ந்த பெரிய திரீடம் போன்றிருந்தன; சில, சூரியனின் ஒளிக்கதிர் களேப் போல் வெளியே தெரிந்தன. மற்றவை ஒன்றுகச் சேர்த்து மூறுக்கப் பட்டுப் பல மாதிரித் தாங்கின. இது பார்ப்பதற்கு அழகான காட்சியாக இருந் தது. அவர்கள் அளேவரும் தம் ஒவ்வொரு கையிலும், வர்ணம் பூசப்பட்ட உருண்டையான ஒரு தடியைக் கொண்டு சென்றனர். அவற்றின் நீளம் ஒரு சாண் அல்லது சற்று அதிகமாக இருக்கலாம். மேளம் முதலிய இசைக் கருவி **க**ளுக்கேற்ப, காலப் புரமாணத்தின்படி அவர்கள் அந்தத் தடிகளே ஒன்*ருகச்* சேர்த்துத் தட்டிஞர்கள். அவர்களுள் மிகவும் திறமைசாலியான ஒரு பெண் ஒரு பாட்டின் சில அடிகளேப் பாடினுள். அதன் முடிவில், பாட்டின் யாப்பிற்கு ஏற்றபடி ஏழு அல்லது எட்டுத் தடவை, மற்றவர்கள் "கோலி கோலி கோலி" என்று பதிலளித்தார்கள். இந்தச் சொல் என்னத்தைக் குறிக்கின்றது என்பது எனக்குத் தெரியாது. ஆனுல் அது மகிழ்ச்சியைக் குறிக்கும் ஒரு **சொல் என்றே** நம்புகின்றேன். ஒரு விசேட விழாவிற்காகவே அவர்கள் அப்படிச் சொ**ன்**ஞர்கள் என நம்புகின்றேன்."

இதே ஆசிரியரிடமிருந்து கிடைப்பதும் கள்ளிக்கோட்டை சம்பந்தமானது மான இன்ஞெரு உதாாணத்தையும் நாம் கவனிப்பது நல்லது. நகரின் நிலேயை மிகவும் சிறப்பாகப் படம் பிடித்துக் காட்டுகிரூர் இவர். இந்த விபாங்கள், இந்நக ருக்கு மட்டுமன்றி, மற்றைய நகாங்களுக்கும் பொருந்தும் என்பது தெளிவு. , " கடற்கரைக்கு அண்மையிலுள்ள கடைத்தெருவைப் பார்ப்பதற்கு **நாம் சென்** 

ரோம்; வீடுகள்-குடிசைகள் என்று சொல்வது பொருந்தும்-மண்ணிஞற் கட்டப் பட்டு, ஒலேயினுல் வேயப்பட்டுள்ளன. மிகவும் தாழ்ந்த குடிசைகள் அவை. விதி கள் மிகவும் ஒடுக்கமாகவும், அதே நோத்திற் போதிய அளவு நீளமானவை யாகவும் இருக்கின்றன. மக்கள் தம் வாழ்க்கை முறைக்கேற்ப வாழ்வதற் குத் தேவையான உணவுவகைகளும் மற்றைய எல்லாவகையான பொருட் களும் சந்தையில் நிறைந்திருந்தன. உடையைப் பொறுத்தவரையில், அவர் களின் தேவை மிகவும் சொற்பமாகவே இருந்தது. ஆண்களும் பெண்களும், தமது வெட்கத்தை மறைப்பதற்காக, அரையிலிருந்து முழங்கால்வரை பருத்தி அல்லது பட்டினுலான ஒரு சிறு துண்டை அணிந்தனர். உடம்பின் மிகுகிப் பாகத்தை அவர்கள் உடையினுற் சிறிதும் மறைக்கவில்லே. சற்று மேம்பட்ட வர்கள், நீல நிறத்துண்டையோ, ஆகாய நீலக்கோடிட்ட வெள்ளே நிறத் துண் டையோ அணிந்தார்கள்; அல்லாவிடில் ஆகாய நீலத்துடன் வேரோ வர்ணத் தையும் சேர்த்து அணிந்தனர். கடும் நீலத்திற்கு அவர்களிடையே பெரு மதிப்பு இருந்தது. மேலும், ஆண்களும் பெண்களும் மயிரை நீளமாக வளர்த்துக் கொண்டையாகக் கட்டிஞர்கள். பெண்களின் கொண்டை ஒரு பக்கத்தில், காதின் கீழே தாங்கியது. இது அவர்கட்கு நல்ல அழகைக் கொடுத்தது. மற் றைய இந்தியப் பெண்களும் இவ்வாறே செய்தார்கள். மற்றைய தேசத்துப் பெண்களிலும் பார்க்க, இந்தியப் பெண்கள் தலேயை அழகு படுத்துவது மிக மிகக் கவர்ச்சி வாய்ந்ததும் அழகானதுமாகும் என்பது என் அபிப்பிராயம். ஆண்கள் உச்சிக் குடுமி வைத்திருந்தார்கள். சில சமயம், இது ஒரு பக்கம் சாய்ந்திருக்கும். ஆண்களுட் சிலர், வர்ணந் நீட்டப்பட்ட தலேப்பட்டையை உபயோகித்தார்கள். ஆனுல் பெண்கள் எதையுமே உபயோகிக்கவில்லே. இருபா லாரும் கைகளில் காப்பு அணிந்திருந்தனர்; காதுகளில் குண்டலங்களும் கழுத் தில் கழுத்தணிகளுமணிந்திருந்தனர். பாலக்காட்டு ஆண்களேப் பற்றி நான் கூறி யதைப்போல், ஆண்கள் பெரும்பாலும் வாள்களும் கேடயங்களும் அல்லது வேறுவித போர்க்களுவிகளும் கொண்டு செல்வார்கள்".

குடித்தொகையின் மிகப் பெரும்பான்மையினர் கொமங்களிலேயே வாழ்ந் தனர். விவசாயமே அவர்களுடைய முக்கிய தொழிலாக இருந்தது. நிலவுடை மைக்குப் பெருமதிப்பு இருந்தது. ஒவ்வொருவனும், அவன் என்ன தொழிலேச் செய்பவனுகளிருந்தாலும், தன்னுடைய சொந்தம் என்று சொல்லக் கூடியதாக ஒரு சிறு துண்டு நிலத்தை வைத்திருப்பதற்கு முயற்சி செய்தான். அடிப்படை யில், கிராமம் விவசாயிகளின் குடியிருப்பாகவும், அதன் மன்றம் நிலக்கிழார் களின் சங்கமாகவும் இருந்தன. பயிரிடக்கூடிய நிலத்தைக் கிராமவாசுகளி டையே சாலத்திற்குக் காலம் திரும்பத் திரும்பப் பங்கீடு செய்யும் முறை, மிகச் சமீப காலத்திற்குக் காலம் திரும்பத் திரும்பப் பங்கீடு செய்யும் முறை, மிகச் சமீப காலத்திற்குக் காலம் திரும்பத் திரும்பப் பங்கீடு செய்யும் முறை, மிகச் சமீப காலம் வரை வழக்கத்திலிருந்தது. பெரியதும் சிறியதுமாயிருந்த நிலவுரி மையாளர்களுடன், நியாயமான அளவு தொகையினரான நிலமற்ற தொழிலான வகுப்பினரும் இருந்தார்கள். விவசாயிகளான இப் பாட்டாளி மக்கள் பயிர்த் தொழிலிற்கு உதவி செய்து, வின்பொருளில் தமது பங்கைப் பெற்றனர். இவர் களுட் சிலர் அடிமை நிலேயிலேயே மிருந்தனர். தல விவகாரங்களே முகாமை

## தென் இந்திய வரலாறு

செய்வதில், நிலவுரிமையாளர்களிலும் பார்க்கக் குறைந்த பங்கே இவர்கட்கிருந் தது. கொல்லர், தச்சர் போன்ற தொழிலாளர்கட்கு, ஒரு கிராமத்தின் பொ**து** நிலத்திற் பங்கு இருந்தது. ஒரு குறிப்பிட்ட கொமத்தில் இத் தொழிலாளர்கள் தங்குவதற்கு இது தாண்டுகோலாக இருந்தது. இதன் காரணமாக, தம்மி**டம்** வரும் வேலேயை ஏற்றுச் செய்வதற்கு அவர்கள் என்றுமே தயாராக இருந்தார் கள். ஒவ்வொரு வேலக்குமுரிய சம்பளம், சம்பந்தப்பட்டவர்கட்கிடையே, அவ் வப்போது, வெவ்வேறு பேச்சுவார்த்தை மூலம் தீர்மானிக்கப்பட்டது. கீழ்த் தா வேலேகள் செய்யும் தொழிலாளர்களாகப் பஞ்சமர்கள் இருந்தனர். இவர்கள் செய்யும் சேவைக்கு **ஈடாகப்** பொது நிலத்திற் பங்கு கொடுக்கப்பட்டது. **சாதா ாண**மாகத் தானியமே நாட்கூலியாகக் கொடுக்கப்பட்டது. மிகச் செறி**ய விவ** சாயிகூடத் தன் ஒய்வு நோத்தில், கூலிக்கு வேலே செய்யத் தயாராக விரு**ந்** தான். நிலத்தைக் குத்தகைக்குப் பெற்றுப் பயிரிடு**தல் சர்வ சாதாரணமான** வழக்கமாகவிருந்தது. கோவில்களுக்கு அல்லது வேறு தொகுப்பு நிறுவனங்கட் குச் சொந்தமான நிலமே, விசேடமாகக் குத்தகைக்கு எடுத்துச் செய்யப்பட் டது. முன்பு நன்கொடையளிக்கப்பட்டபோது இருந்த முறைகளின்படி குத் தகை நிபந்தனேகள் சில சமயம் தீர்மானிக்கப்பட்டன. சில சமயம் தனிய**ான** பேச்சுவார்த்தைகள் மூலம் அவை தீர்மானிக்கப்பட்டன. இத்தகைய நிலங் களிற் பயிரிடும் குத்தகைக்காரருக்கு நிலத்தின் பங்குதாராரகும் உரிமையு மிருந்தது. வரி வசூலிப்பதற்காகவும் வேறு நோக்கங்களுக்காகவும், தலேநகருக் கண்மையிலேயிருந்த பூந்தோட்டம், பழத்தோட்டம் ஆகியவை உள்ளிட்ட தோட்ட நிலங்கள், மாரிச் செய்கை நிலம், கோடைச் செய்கை நிலம், காட்டு நிலம் ஆகியவற்றிடையே இருந்த வேறுபாடுகள் நன்கு கவனத்திற்கு **எ**டுக்க**ப்** பட்டன. மாரிச் செய்கை நிலம், அதன் இயற்கையான செழுமைக்கு ஏற்றபடி மேலும் பல தாமாகப் பிரிக்கப்பட்டது. ஈாலிப்பு நிலத்திலும் வறண்ட நிலத்தி லும், உணவுத்தானியங்கள், பருப்பு வகைகள் ஆகியவை விளேவிக்கப்பட்ட தூடன், பூச் செடிகளும், காய்கறி வகைகளும், பண வருவாய் கொடுக்கும் பயிர் களான பருத்தி, கரும்பு முதலியனவும் அடர்த்தியாகப் பயிரிடப்பட்டன. சாளுக்கியர்களின் குறிப்பேடுகளில், ஈாலிப்பு நிலம், வறண்ட நிலம், கழிவு நிலம் ஆகியவற்றுடன் கருமண் நிலம், செம்மண் நிலம் ஆகியவற்றைப் பற்றி யும் கூறப்பட்டுள்ளது. தோட்ட விளேபொருட்களுள் வெற்றிலே, பாக்கு, இஞ்சி. மஞ்சள், பழங்கள், மலர்கள் ஆகியனவையே முக்கியமானவையாக இருந்தன. விசயநகரில் போசா வியாபாரிகளின் தொகையைக் கண்ட அப்தூ் ாசாக் என்பவர், அந் நகரத்து மக்களுக்கு உணவைப்போல், ரோசாவும் அவசிய தேவையாக இருந்தது எனக் கூறுகிறூர். மிகப் பழங்காலத்திலிருந்தே நீர்ப்பாச னத்தின் முக்கியத்துவம் உணாப்பட்டு வந்தது. அருவிகளுக்கூடாக அணேகள் கட்டப்பட்டு, அவற்றிலிருந்து வாய்க்கால்கள் வழியாக, எங்கெல்லாம் நீர் கொண்டுசெல்லமுடியுமோ அங்கெல்லாம் கொண்டு செல்லப்பட்டது. இயற்கை அருவிகள் இல்லாத இடங்களில், பெரிய குளங்கள் கட்டப்பட்டிருந்தன. இவற்றை ஒழுங்காகப் பாரமரிப்பதற்கு வேண்டிய ஒழுங்குகளும் செய்யப்பட்டிருந்தன.

பயிரிடுவதற்குத் தகுதியற்ற நிலங்களேப் பண்படுத்திப் பயிரிடுவதற்குத் தகுதி யாக்கி முதன் முதலில் அவற்றிற் பயிரிடுவோருக்கு, குறிப்பிட்ட சில காலத்திற்கு வரிச்சலுகைகளும் வேறு விசேட வசதிகளும் செய்து தாப்பட்டன. இவ்வாறு விவசாய அபிவிருத்தியில் ஊக்கம் செலுத்தப்பட்டது. ஒரு விவசாயியின் செல்ல நிலே, பருவ காலங்களில் ஓாளவிற்குத் தங்கியிருந்தபோதிலும், குத்தகை நிபந் தனேகளிலும் வரி வசூலிக்கும் முகவர்களிலுமே பெரிதும் தங்கியிருந்தது. சம யப் பணிகட்கும் தரும நிலேயங்கட்கும் ஒதுக்கப்பட்ட நிலங்களினதும், மடங்க ளுக்கும் பிராமணர்களுக்கும் சொந்தமாயிருந்த கோவில்களுக்குமென ஒதுக்கப் பட்ட நிலங்களினதும் குத்தகை நிபந்தனேகள் மிகவும் இலகுவாக இருந்தன. வரி வசூலிக்கும் உரிமை, சில இடங்களில் உயர்தா அதிகாரிகட்கும் விழுமீ யோருக்கும் கொடுக்கப்பட்டிருந்தது. சில இடங்களில், குறிப்பிட்ட நிபந்தணே களுக்கமைய இவ்வுரிமை சிலரிடம் குத்தகையாகக் கொடுக்கப்பட்டது. இந்த முறையே பெரும்பாலும் கையாளப்பட்டது. இப்படியானவர்கள் வரி வசூலித்த இடங்களில், வரி விகிதமும் வரி வசூலிக்கும் முறையும் விவசாயிகளேப் பெரிதும் வருத்தின. திறமையும் தாராள மனப்பான்மையும் பொருந்திய சோழர்களின் பாலனத்திலேயே வரி வசூலிப்பாளர்களின் கொடுமையான முறைகளேப் பற்றி முறைப்பாடுகள் செய்யப்பட்டன. விசயநகா இராச்சியம் பலவீனமடைந்ததன் பின், நாயக்கர் காலத்திலே, அரசாங்கத்திற்குச் செல்ல வேண்டிய தானியட் பங்கை, வரி வசூலிப்பவரின் எண்ணத்திற்கேற்பத் தீர்மானிக்கப்பட்ட விலேக்கு வாங்கும்படி பண்ணேயாட்கள் நிர்ப்பந்திக்கப்பட்டனர். மந்தை வளர்த்தலுப் பாற்பண்ணே வைத்தலும் விவசாயத்துடன் நெருங்கிய தொடர்புடையனவ யிருந்தன. மேய்ச்சல் நிலமாக ஒரு பகுதி ஒதுக்கப்பட்டது. இந்தத் தொழில் எல்லாக் காலங்களிலும் எல்லா இடங்களிலும் பாந்திருந்திருக்க வேண்டும். ஆனுல் கல்வெட்டுகளில், கோவில்களுக்கும் உணவுச் சாலேகட்கும் சொந்**ந**மா**ன** பசுக்களேப் பற்றியும் அவற்றுக்குப் பொறுப்பாயிருந்த இடையர்களேப் பற்றியும், கோவில்களுக்கோ, வேறு உரிமையாளர்களுக்கோ இவ் இடையர்கள் செய்ய வேண்டிய கடமைகளேப் பற்றியுமே நாம் அதிகமாகக் கேள்ளிப்படுகின்றேம். மேல் வகுப்பினரிடையே நெய் மிகவும் முக்கியமான ஒர் உணவுப் பொருளாக இருந் தது. அத்துடன் பெரிய கோவில்களிலுள்ள விளக்குகளே எரிப்பதற்கும் நெய் பெருந்தொகையாக உபயோகிக்கப்பட்டது.

சாதாரண தொழிற்சாலேகளுட் பெரும்பாலானவை அந்தந்தத் தலச் சந்தை கட்குத் தேவையான பொருட்களே மட்டுமே உற்பத்தி செய்தன. ஆனுல் நாட் டின் ஒரு பகுதியிலிருந்து வேறு பகுதிகட்குத் தனிப்பட்ட வணிகர்கள் அடிக் கடி சென்று வந்ததும், நாட்டின் பல்வேறு பகுதிகளில் மிகவும் முன்னேற்றமான முறையில் வணிகத் தொகுப்பகங்கள் அமைக்கப்பட்டிருந்ததும், குறிப்பிட்ட கில வகையான பொருட்களில் உள்நாட்டு வியாபாரம் மிகச் சுறு சுறுப்புடன் நடைபெற்றதென்பதற்குச் சான்ருக இருக்கின்றன. நால் நாற்றலும் நெய்தலும் பெரியதொரு தொழிலாக இருந்தது. பெருந்தொகையான மக்கள் இதில் ஈடுட டிருந்தார்கள். நெசவாளர்களின் குழுமங்கள் மிகச் செழிப்பான நிலேயில் இருந்

#### தென் இந்திய வரலாறு

தன. தல முயற்சிகள் பலவற்றில் இவை தீவிர பங்கெடுத்தன. நமது கவனிப்பிற் குட்பட்ட இக்காலப் பகுதி முழுவதிலும், நாட்டின் பல்வேறு பகுதிகளிலு மிருந்து உயர்தாமான சீலேகள் ஏற்றுமதி செய்யப்பட்டன என்பதற்குப் பதிவுக் குறிப்புகள் சான்று பகர்கின்றன. கம்பளம் **உ**ற்பத்தி செய்வதில<sup>்</sup> வாரங்க**ல்** விசேட சிறப்புப் பெற்றிருந்தது. இக்கம்பளங்கள் மக்களாற் பெரிதும் விரும்பு வாங்கப்பட்டன. வேறு இடங்கள், வெவ்வேறு தொழில்களில் விசேட திறமை பெற்றிருந்தன. உலோகத் தொழில்களும் நகை செய்யும் கலேயும் பூரணத்துவம் பெற்று அதியுன்னத நிலேயிலிருந்தன. உலோகங்களாற் செய்யப்பட்ட வீட்டுப் பாவணேப் பாத்திரங்களேப் பணக்காரர் மட்டுமே உபயோகித்தார்கள்போற்றெரி கின்றது. சாலேகளில் (தருமச் சத்திரங்கள்) சமையல் வேலே, சாப்பாடு ஆகியவை சம்பந்தமாக அடிக்கடி மட்பாண்டங்களேப் பற்றிக் குறிப்பிடப்படுவதிலிருந்து, சாதாாண மக்கள் இம் மட்பாண்டங்கஃரியே உபயோகித்தார்கள் என்று தீர்மா **னிக்க முடிகின்றது. போர்க்க**ருவிகள் செய்வதற்கு இரும்பு **உபயோகிக்கப்** பட்டது. பழநாடு போன்ற சில இடங்கள் மிகச்சுறப்பான முறையிற் போர்க் கருவிகள் உற்பத்தி செய்வதிற் பெயர் பெற்றிருந்தன. உப்பு விளேளித்தலும் விற் பனேயும், பொதுவாக அரசாங்கத்தின் பொறுப்பிலிருந்தன. இதிலிருந்து அரசாங் கத்திற்குப் பெருந்தொகையான வருமானம் வந்தது. கடற்கரையிலுள்ள முக்கிய மான கேந்திர நிலேயங்களில் உப்பு விளேவிக்கப்பட்டது. இதேபோல் மன்னூக் குடாவில் மூத்துக்குளிப்பு நடைபெற்றது. வெளிநாட்டு யாத்திரீகர்களின் (மாக்கோப்போலோ உட்பட) கவனத்தை இம் முத்துக்குளிப்புத் தொழில் கவர்ந்தது. அவர்கள் அடிக்கடி இதைப்பற்றி வருணித்துள்ளனர்.

எல்லாக் கலேகளும் கைப்பணிகளும் அதற்குரிய சாதியினராலும் குழுமங்க ளாலும் செய்யப்பட்டு வந்தன. கூட்டுறவு அடிப்படையிலேயே வேலே நடை பெற்றதென்பது தெளிவு. தனிப்பட்ட கலேஞர்களின் பெயர்களேப் பற்றி நாம் ஒன்றும் கேள்விப்படவில்லே. தேசத்தின் வாழ்க்கைக்கு அழகட்டிய கட்டடக் கலேஞர்கள், சிற்பிகள், வர்ணந் தீட்டுவோர் ஆகியவர்களின் பெயர்களேக் கூட நாம் கேள்விப்படவில்லே. இப் பொது விதிக்கு ஓர் அருமையான விலக்காக இருப் பவன் பட்டாடக்கல் என்னும் இடத்தில் உலோகேசுவாரின் கோவிலே (இப்போ அ இது விரூபாட்சர் ஆலயம் என அழைக்கப்படுகின்றது) கட்டிய சிறீகுண்டன் அனிவாரிதாச்சாரி என்பவன். அப்போது பாதாமியையாண்ட சாளுக்கிய அரச னிடமிருந்து, தன் வகுப்பினருக்குப் பல சிறப்புரிமைகளே இவன் பெற்றதுடன் 'தென்கனடிசேயசூத்திரதாரி'—தென்**டைடி**ன் சிற்பி—**என்**ற ப**ட்ட**ப் பெ**யரை** யும் பெற்றுக் கொண்டான். இக்கோவிலே அலங்கரிக்கும் இராமாயணக் காட்சிச் சிலேகளே இவனே திட்டமிட்டமைத்தான். நகா அமைப்பைத் திட்டமிடுவதிலும் **அ**ரண்மனே**கள், வாகனங்கள், சிம்மாசனங்கள், கட்டில்க**ள் ஆகியவற்றை நிரும**ா** ணிப்பதிலும் இவன் நிபுணஞக இருந்தான் எனக் கூறப்படுகின்றது. ஒய்சளச் சிற்பிகள் பலர், தமது சிருட்டிகளில் தங்களுடைய பெயர்களேயும் பொறித்திருக் கின்றூர்கள். மலிதம்மன், பைக்கோசன், கௌடயன், நஞ்சயன், பாமன் ஆ**சி** போர் இவர்களுட் பிரபலமானவர்கள்.

உள்நாட்டுப் போக்குவாத்தின் நிலேயைப் பற்றி விரிவான விபாங்கள் கொடுப் பது சாத்தியமில்லே. நாட்டின் உட்பகுதியில், இயற்கையான ஆறுகள், கால்வாப் கள் ஆகியவற்றின் மூலம் வியாபார்ப் பொருட்களேக் கொண்டு செல்வதற்கு (இப்பொழுது போல்) அப்பொழுதும் மிகக் குறைந்த வாய்ப்பே இருந்தது. விவசாய நிலங்களுக்கு நீர்ப்பாய்ச்சுவதற்குக் கால்வாய்கள் உபயோகிக்கப்பட்ட <sup>தற்குச்</sup> சான்று எதுவும் இல்லே. தேசத்தின் எல்லாப் பகுதிகளிலும் கற்பாதை கள் இருந்தன எனக் கல்வெட்டுகள் கூறகின்றன. பெரிய கற்பாதைகளேயும் **ெ**றிய கற்பாதைகளேயும் திருத்திக் கவனமாக வைத்திருப்பது தல அதி**காரி** களின் கடமைகளுள் ஒன்று; பொதுவில், கொம மக்கள் அளேவரும் இலவசமாக ஊழியஞ்த செய்தல் வேண்டும். பொதான கற்பாதைகள் இருபத்திநான்கு அடி அகலமாக 🗠 ந்தன. ஒற்றையடிப்பாதைகளிலும் பார்க்கச் சற்று நல்ல பாதை களும் இருநாதன. சக்காறுடைய வண்டிகள் இப்பாதைகளாற் செல்ல முடியா நிருந்தன. கடையோ 1 ங்களில் ஒழுங்கான முறையிற் கடல்வாணிபம் நடைபெற் **P.ஏ. ம**லேப்பகுதியில் வியாபாரப் பொருட்கள் வண்டிகளிலும் மனிதர்களின் தோள்கள், தலேகள் ஆடியவற்றிலும் (காவடிகள்) மிருகங்களின் முதுகுகளி **ல**யம் கொண்டு செல்லப்பட்டன. எல்லாக் காலங்களிலும், கற்பாதைகள் பாது காப்பானவையாக இருக்கவில்ஃ. அமைதியற்ற காலங்களில் வழிப்பறிக்கொள்ண அடுகரித்தது. இராக்கசி–தங்காடிப் போர் முடிவடைந்தபின், ''பாதைகளில் அங்குமிங்கும் திரிந்த கள்ளர்களின்'' நடமாட்டம் நீங்கும்வரைக்கும், ஏழு மாதங்களாக, சீசர் பிரெடரிக் என்பவர் விசயநகரில் மறித்து வைக்கப்பட்டார்.

பெரும்பாலும், வணிகர் சக்திவாய்ந்த குழுமங்களிலும் தொகுப்பகங்களிலும் சேர்ந்திருந்தனர் ; இவைகள் அரசியற் பிரிவுகளேக் கடந்து மேம்பட்டிருந்தமை யிஞல், அரசியலில் ஏற்படும் சண்டைகளும் எதிர்க்கிளர்ச்சிகளும் இவற்றைப் பாதிக்கவில்லே. மணிக்கிராமம், நாஞதேசிகள் அல்லது ஐந்நாற்றுவர் என்பவை ஆரம்ப காலத்திலிருந்தே மிகவும் புகழ்வாய்ந்த சூழுமங்களாக விளங்கின. காக தீயர்களின் பதிவுக் குறிப்புகளில் உள்நாட்டு வியாபாரிகள் ( சுவதேசபேகாரு லுக்கள்), வேறோர் நாட்டு வியாபாரிகள் (பாதேசபேகாருலுக்கள்), வெவ் வேறு நாடுகளின் வியாபாரிகள் ( நாஞதேசிகள் ) ஆகியோரைப் பற்றிக் கூறப் பட்டுள்ளது. இவர்களுள் முதலாவது பிரிவைச் சேர்ந்தவர்கள் நகரங்கள் எனப் படும் தலக் சூழுமங்களேச் சேர்ந்த தல வியாபாரிகளாவர். இரண்டாவது பிரிவி னரும் முன்னவரைப் போன்றேயிருந்தனர். ஆனுல் இவர்கள் வேற்றுநாட்டைச் சேர்ந்தவர்கள். இவர்களின் பிரயாணத்தில் வியாபார நோக்கத்துடன், தம் அய லவர்களேச் சந்தித்து அளவளாவி மகிழும் உல்லாச நோக்கமும் கலந்திருந்தது. சிலர், சமய வாழ்வில் உயர்தகுதி பெறுவதற்காக, பிரசித்தி பெற்ற கோவில்களி**ல்** நடைபெறும் திருவிழாவிற்குச் செல்லும் யாத்திரையையும் நோக்கமாகக் கொண்டு வந்தனர். கடைசியாகவுள்ள பிரிவே, முன்பு கூறப்பட்டதைப்போல், சக்திவாய்ந்த குழுமங்களாக இயங்கின. எல்லாத் தேசங்களேயுஞ் சேர்ந்த வியா பாரிகள் இதில் இருந்தனர். எல்லாத் தேசங்களிலும் இதன் கிளேகள் அமைக்கப் பட்டிருந்தன. தேசத்தின் வெளிநாட்டு வியாபாரம் முழுவதிலும் இக்குழுமம்

#### ் தென் இந்திய வரலாறு

ஒரு முக்கிய பங்கு வகித்தது. மணிக்கிராமம் என்ற பெயர் வணிக்கிராமம் என்ப தன் சிதைவாக இருக்கலாம் எனச் சொல்லப்படுகின்றது. 'வியாபாரிகளின் சங் கம்' என்ற கருத்துடைய வணிக்கிராமம் என்ற சொல்லே சரியானதாக இருக்க லாம். ஆரம்ப காலத்துக் கல்வெட்டுகள் பலவற்றிலும் பல்லவ மன்னகுகிய மூன் ரும் தந்திவர்மன் காலத்தைச் சேர்ந்த தக்குவாப்பா (சியம்) என்ற இடத்தி லுள்ள ஒரு தமிழ்க் கல்வெட்டிலும் இக்குழுமம் பற்றிக் கூறப்பட்டுள்ளது வங்காளக் குடாவின் எதிர்க்கரையில் இது அமைக்கப்பட்டிருந்தது. ஏறக்குறைய நிரந்தரமாகவே இது இருந்தபடியால், ஒரு விட்டுணு கோவிலும் ஒரு குளமும் இதன் பொறுப்பில் விடப்பட்டிருந்தன. இதிலிருந்து, பழையகால அரசியல், வர்த்தகத் துறைகளில் மிகச் சொற்பமாகவே தெரிந்திருந்த ஒரு பகுதியைப் பற்றிய சில உண்மைகளே நாம் அறியக்கூடியதாயிருக்கிறது.

மத்திய காலத்தில், தென்னிந்தியாவிலிருந்த வியாபாாக் குழுமங்களுள் மிகப் போபலமாக விளங்கியது ஜந்நூற்றுவர் என்ற சூழுமமே. ஐயவோலுபுரத்து ( ஐகோல் ) ஐந்நாறு சுவாமிகள் எனவும் இது அழைக்கப்பட்டது. அக்காலத் திய பெரிய அரசர்களேப்போல், இக் குழுமத்தைச் சேர்ந்தவர்களும் தமக்குச் சொந்தமாக ஒரு பிரசத்தியை வைத்திருந்தனர். அவர்களின் மாபுக்ளேப் பற்றி யும் சாதனேகளேப் பற்றியும் இப் பொசத்தி கூறியது. இவர்களே, விழுமிய **வியா** பாரிகளின் சட்டத் தொகுப்பான வீரவணஞ்சுதர்மம் என்பதின் காவலாளர்க **ளாக** இருந்தனர். சமக்கிருதத்தில், வியாபாரியைக் <sub>கு</sub>றிக்கும் ' வணிச ' என்பதி லிருந்தே வணஞ்சு என்ற சொல் தோன்றியது என்பது வெளிப்படை. 500 வீர சாசனங்கள் (வீரர்களின் கட்டளேப் பட்டியல்) இத் தர்மத்தை உள்ளடக்கி யிருந்தன. இவர்கள் தம் கொடியில் ஒரு நந்தியைப் பொறித்திருந்தனர். துணிச் சலுக்கும் தீரச் செயல்களுக்கும் ' உலகம் முழுவதிலும் ' பெயர் பெற்றிருந்தார் கள். வாசுதேவன், கந்தழி, மூலபத்தொன் ஆகயோரின் பாம்பரையில் தாங்கள் தோன்றினரென உரிமை கொண்டாடுபவர்களாகவும் அவர்கள் இருந்தனர். சோ, சோழ, பாண்டிய, மலாய, மகத, கோசல, சௌராட்டிர, தானுத்திர, குரும்ப, காம்போச, சுளைன, லாட, பாவ்வா, பாச (பாரசீகம்), நேபான நாடுகளுக்கு **அவர்கள்** சென்றூர்கள். ஆற கண்டங்களிலுமுள்ள எல்லாத் தேசங்களுக்கும் **த**ரைப்பாதைகளாலும் நீர்ப்பாதைகளாலு**ம் அவ**ர்கள் பிரயாணஞ் செய்தார்கள். யானேகள், இரத்தக்கல், நீலக்கல், சந்திர வட்டக்கல், முத்து, பவளம், வைரம், வான நீலக்கல், கோமேதகம், பட்பராகம், மாணிக்கம், மாகதம் முதலிய இரத்தி னக் கற்களிலும் ஏலக்காய், கராம்பு, பசை, சந்தனம், கற்பூரம், கத்தூரி, குங்கு மப்பு, மலிகசா முதலிய வாசனேத் தொவியங்களிலும் வாசனேப் பொருட்களிலும் இவர்கள் மொத்த வியாபாரஞ் செய்ததுடன் தோளிற் சுமந்து திரிந்து வீதிகளி அம் விற்பனே செய்தார்கள். இவர்கள் ஒழுங்காகச் 'சுங்கப்பணம்' கட்டிஞர் **கள்**. அரசாங்க இறைசேரியைத் தங்கத்தாலும் நகைகளாலும் **நி**றைத்**தார்க**ள்; **அர**சனுடைய ஆயுத சாலீயைத் திரும்பத் திரும்ப ஆயுதங்களால் நிறைத்**தார்** கள். ' நான்கு சமயங்களிலும் ஆறு தரிசனங்களிலும் பாண்டியத்தியம் பெற்ற' பண்டிதர்களுக்கும் ஞானிகளுக்கும் நன்கொடை கொடுத்தார்கள். கழுதைகளே

**பும் எருமைகளேயும் பொதி சுமப்பதற்கு உபயோகிக்கும் எட்டு நாடுகளேச்** சேர்ந்த செட்டிகளும், கவோர்கள், காத்திரிகள், செட்டிகள், செட்டிக்குட்டர் seir, அங்ககாரர்கள், வீரர்கள், வீரவணிசர்கள், கண்டிகர்கள் கவுண்டர்கள், கவுண்டசுவாமிகள் ஆகியோரும் இவர்களுள் இருந்தார்கள். சுமாத்திராவில் துண்டு துண்டாக இருக்கும் ஒரு தமிழ்க் கல்வெட்டும் (1088), பாகன் என்ற இடத்தில் இவர்கள் கட்டியெழுப்பிய விட்டுணு கோவிலும், கடல்களுக்கப்பானி ருந்த அன்னிய நாடுகளுடன் வியாபாரஞ் செய்த அவர்களின் உரிமைக்குச் சான்றுகளாக உள்ளன. இவ்விட்டுணு கோவில் பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டில் மிக வம் உன்னதமான நிலேயில் இருந்தது. சோழநாட்டில், வீரபட்டணங்கள் என் **றழைக்கப்படும் குடியிருப்புகளில் இவர்கள் இருந்தனர். தல அதிகாரிகள், மத்** திய அரசாங்கத்தினர் ஆடியோரின் அங்கீகாரத்துடன், வியாபார அலுவல்களில் இவர்கள் விசேட டுறப்புரிமைகளே அனுபவித்தனர். இப்பழைய காலத்தில், வியா பாரம் மக்களின் மனப்போக்கை எவ்வாறு பாதித்தது என்பதைப் பற்றி வர லாற்றுசிரியர்கள் எதுவுமே கூறவில்லே. உதாரணமாக, வெவ்வேறு சமூகப் பின் னணியில் வாழும் மக்கள் ஒருவரையொருவர் அடிக்கடி சந்தித்து, ஒருவரோ டொருவர் கலந்து வாழ்வதால், குறுகிய மனப்பான்மைக்கு எதிரான தாரான மனப்பான்மையும் உலகப் பொதுவான மனப்பான்மையும் வளர்ந்தன என்பதிற் சந்தேகமில்லே.

கிறித்தவ சகாப்தத்தின் ஆரம்ப நாற்ருண்டுகளில் நடைபெற்ற தென்னிந்தி யக் கடல் வியாபாரத்தைப் பற்றி ஏழாம் அத்தியாயத்திற் சுருக்கமாகக் கூறப் பட்டுள்ளது. ஐந்தாம், ஆரும், ஏழாம் நாற்ருண்டுகளில் எழுந்த சீன வாலாறு களில் இலங்கை, இந்தியா, அரேபியா, ஆபிரிக்கா ஆகிய நாடுகளில் உற்பத்திப் பொருட்கள், பாரசீகத்தின் உற்பத்திப் பொருட்களேயெனக் குறிப்பிடப்பட்டுள் ளன. ஐந்தாம் நூற்ருண்டளவில், இந்தியாவிற்கும் சீனுவிற்கு மிடையேயான நோடிக் கப்பற்பாதை சாதாரணமாக எல்லோரது உபயோகத்திற்கும் வந்து விட்டதாகத் தெரிகின்றது. இருநாறுக்குக் குறையாத இந்திய, இலங்கை வியா பாரிகளே ஏற்றிக்கொண்டு சென்ற ஒரு வியாபாரக் கப்பலிற் பாகியன் இலங்கை விலிருந்து பிரயாணஞ் செய்தான். இத்திங் என்பவர், தன் காலத்தைச் சேர்ந்த 37 பேர், இதே வழியால் வெவ்வேறு காலங்களில் இந்தியாவிற்குப் பிரயாண மாஞர்கள் எனக் குறிப்பிடுகின்றுர். கி. பி. 750 ஆம் ஆண்டில் கன்டன் என்ற இடத்திற் பிராமணர்களின் கோவில்கள் இருந்தன; போமண வியாபாரிகளும் இருந்தார்கள்

**கி. பி.** ஒன்பதாம் நூற்ருண்டளவில், தென் ஆசிய நாடுகள் பாந்த அளவிற் கடல் வாணிபம் செய்வதில் முன்னேறின. இவ் வாணிபத்தினுல், அந்நாடுகளுக் குப் பெருஞ் செல்வம் கிடைத்தது. இந்தியாவிற்கு வெளியேயுள்ள இராச்சியங் களில், சீனுவிலுள்ள தாங்குப் போசும் சக்திவாய்ந்த சைலேந்திர வமிசத்தினீ தீழிருந்த சிறீ விசய இராச்சியமும், பாக்தாது என்னுமிடத்திலிருந்த அப்பாசித் கலிபாத் என்பதுமே இவ் வியாபாரத்தினுற் செழிப்புற்ற நாடுகளுள் முக் தெயலானவையாக இருந்தன. அரசியற் குழப்பங்களின் காரணமாக 9 ஆம் நாற்

## தென் இந்திய வரலாறு

ருண்டின் பிற்பகுதியில் அன்னியர் சிளுவிற்குச் செல்வது பாதுகாப்பற்றதாக இருந்தது. ஆனுல் சினக் கப்பல்கள் மலாயாக் குடாநாடு, சுமாத்திரா ஆகியவற் றின் துறைமுகங்கட்கு ஒழுங்காகச் சென்று அன்னிய நாட்டுப் பொருட்களே வாங்கின. இதுவே, சிளுவின் பெருங்கடற் பிரயாணத்தின் தொடக்கமாகும். பன்னிரண்டாம் தூற்ருண்டு தொடக்கம் பதினேந்தாம் தூற்ருண்டு வரை பெரிய சீனக் கப்பல்கள் இந்தியாவின் மேல் கரைக்கு அடிக்கடி வந்துபோயின. மேற் கில், பாரசிகக் குடாவின் கீழ்க்களையிலருந்த சிராப் என்னும் இடமே பல் வகைப் பொருட்களும் விற்பனவு செய்யப்படும் மத்திய இடமாக அமைந்திரு**ந்** தது. அந்நகரத்திலிருந்த பணம் படைத்த வியாபாரிகள் சிரை, யாவா, மலேயா, இந்தியா ஆகிய இடங்களிலிருந்து வரும் வியாபாரிகட்குப் பெருவிருந்து அளித் தைக் கௌ வித்தார்கள். இவ்விருந்தின்போது ஒவ்வொரு இந்தியனும் தனக் கெனத் தனியான ஒரு கோப்பை ஒதுக்கி வைக்க வேண்டும் என வற்புறுத்தி ஞன்.

பத்தாம் நூற்றுண்டின் முடிவிற் சீனுவின் அரசியல் நிலேயில் மீண்டும் அமைதி நிலவத் தொடங்கியது. அக்காலத்தில் ஆட்சியிலிருந்த சுங்கு அரசாங்கம் வெ**ளி** நாட்டு வர்த்தகத்திற் பெரும் அக்கறை காட்டியது. இவ்வெளிநாட்டு வர்த்தகத் தில் அரசாங்கத்திற்கே முழு உரிமை இருந்தது. இவ் வர்த்தகத்தை அதிகரிப்ப தற்கு ஊக்கமுடன் பல முயற்கிகள் எடுக்கப்பட்டன. இப்புதிய நிலேமைகளிவி ருந்து நன்மையடைய விரும்பிய சோழர்கள் சின நாட்டிற்குத் தூதுவர்களே அனுப்பினர்கள். இப்படியான ஒரு வர்த்தகப் போட் குழு இராசராசனுடை**ய** ஆட்சியின் முடிவிலே புறப்பட்டு, வழியில் மூன்றுண்டுகளேக் கழித்து 1015 ஆம் ஆண்டிற் சீனுவையடைந்தது. முதலாம் இராசேந்தொளுல் அனுப்பப்பட்ட வேளுரு குழு, அந்த அழகிய அரச சபையை 1033 ஆம் ஆண்டில் அடைந்தது. மூன்றுவது குழு 1077 ஆம் ஆண்டிற் சினைக்குச் சென்றது. குறைந்த அள வடைய, அதே சமயம் அதிக பெறுமதி வாய்ந்த, பொருட்களே இந்த நெடு**ந்** தூர வர்த்தகத்தின் வியாபாரப் பொருட்களாக, இருந்தன. உதாரணமாக, சிராப் என்ற இடத்தின் முக்கிய இறக்குமதிப் பொருட்களாகத் தாழை மாங் கள், அம்பர், கற்பூரம், இரத்தினக் கற்கள், மூங்கில், யானேத் தந்தம், கருங்காலி, **கட**தாசி, சந்தணக்கட்டை, இந்திய வாசீனப் பொருள்கள், மருந்துக**ள்**, தா**ளி** தப் பொருள்கள் ஆகியவை இருந்தன. அரேபியாவிலிருந்து இந்தியாவிற்குக் குதிரைகளே இறக்குமதி செய்வது எப்போதுமே முக்கியத்துவமுடையதாக இருந்தது. 14 ஆம் நூற்றுண்டில் பாமனி, விசயநகர அரசுகள் எழுச்சி பெற்ற தன்பின், இது பெரிய அளவில் அதிகரித்தது. இந்தியக் கடற்பாதைகளின் ஆதிக் கத்தைப் போத்துக்கேயர் பெற்றபோது அவர்கள், குதிரை வியாபாரத்தின் முழ உரிமையையும் எடுக்க முயன்றூர்கள் என்பதை நாம் கண்டோம். சினவில் இறக்குமதி செய்யப்பட்ட பொருள்கள் இருவேறு பிரிவாக இருந்தன; வேலேப் பாடுகள் செய்யப்பட்ட பருத்தித்தணி வகைகள், வாசணேப் பொருள்கள், மருந்து வகைகள் ஒருபிரிவில் இருந்தன. இவற்றிலும் பார்க்க விலேயுயர்ந்த பொருள்களாகிய நகைகள், ஓாளவு மதிப்புமிக்க பொருள்களாகிய யானேத்தந்

தம், காண்டாமிருகக் கொம்பு, கருங்காலி, அம்பர், பவளம் ஆகியவையும், பல வகையான வாசனேத்திரவியங்களும் இரண்டாம் பிரிவிலிருந்தன. இவ்வர்த்தகத் திற்குச் சினுவில் ஆரம்பத்தில் நல்ல வாவேற்பிருந்தது. ஆனுல் பன்னிரண்டாம் தாற்றுண்டில், ஆடம்பாப் பொருட்களின் வியாபாாம் பெருகியதன் விளேவாக, விலேமதிப்புடைய உலோகங்களும் நாணயமும் சினைிலிருந்து வெளியேறியதால், **சீன அ**ரசாங்கத்திற்குப் பெருங் கவலே ஏற்பட்டது. ஆகவே, விலே மதிப்புடைய உலோகங்களும் நாணயங்களும் சினுவிற்கு வெளியே செல்லக்கூடாதெனச் சின அரசாங்கம் தடைவிதித்தது; அத்துடன் மலேயாளம், குலம்-அதாவது கொ மான்டல் கரையும் கொல்லமும்—என்ற பகுதிகளுடன் நடைபெறும் வியாபாரத் திற் கட்டுப்பாடுகளேயும் விடுக்கது. இருந்தபோதிலும், 13 ஆம் நூற்றுண்டின் முடிவு வரை, ஏறக்குறைய ஒழுங்காகவே, இந்த வியாபாரம் நடைபெற்றது. சோழ அரசர்களின் ஆட்சியிற் கொல்லத்திலிருந்த வியாபார நிலேமைகலோப் பற்றி, யூத யாத்திரிகனும் துடெல்லாவைச் சேர்ந்தவனுமான பெஞ்சமின் (1170) கூறியதைக் கவனிப்பது பயனுடைத்து: "வியாபாரம் சம்பந்தமான **விடயங்க**ளில் இத் தேசம் மிகவும் நம்பிக்கைக்குரியதாக இருக்கின்றது. அன் னிய வியாபாரிகள் அந்நாட்டுத் துறைமுகப்பட்டினங்களுக்குட் செல்லுகின்ற வேணேகளில், அரசனின் செயலாளர்கள் உடனடியாகக் கப்பலில் ஏறிச் சென்று, அவர்களின் பெயர்களேப் பதிவு செய்து கொண்டு, அரசனுக்கு அறிவிப்பார்கள். அதன்பின், அரசன் அவ் வியாபாரிகளின் சொத்துக்களுக்குப் பாதுகாப்பளிப் பான். அவர்கள், தமது பொருட்களே, எவ்வித காவலுமின்றித் திறந்த வெளி களிலும்கூட விட்டுவைக்கலாம். அரசனின் அலுவலர்களில் ஒருவர் சந்தையில் இருப்பார். எங்காவது கண்டெடுக்கப்பட்ட பொருட்களே இந்த அலுவலர் ஏற்று வைத்துக்கொள்வார். அப்பொருட்கள் தம்முடையவைதான் என்று கோரும் **வி**ண்ணப்பதாரர்கள், அவற்றைப் பற்றிய நாணுக்கமான விபாங்களேக் கூறினுல் அவர்கட்கு அப் பொருட்களேத் திருப்பிக் கொடுப்பார். இவ்வழக்கம், இப்பேர ாசு முழுவதிலும் அனுசரிக்கப்படுகின்றது".

பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டின் மத்தியில் காகதிய அரசஞைகிய கணபதி என்ப வன் தனது ஏமப்பட்டயத்தின் மூலம் (அபய சாசனம்) ஆந்திர தேசத்தின் வெளிநாட்டு வர்த்தகத்திற்கு ஊக்கமளித்தான். இதுகால வரை, விபத்திற் சிக்கி யுடையும் கப்பல்களின் பொருட்கள் அரசாங்கத்திஞற் கைப்பற்றப்பட்டன. ஆணுல் இந்தப் பட்டயத்தின்படி பொருட்களே, வியாபாரிகளிடமிருந்து அர சாங்கம் கைப்பற்றமாட்டாது. மேலும், ஏற்றுமதி, இறக்குமதிப் பொருட்களின் மீது விதிக்கப்படும் வரி, அப் பொருட்களின் மதிப்பில் முப்பதிலொரு பங்குக்கு மேலிராது. ஒரு தூற்றுண்டின் பின், இச் சாசனம் அன்னபோத ரெட்டி (1378) என்பவனுற் புதுப்பிக்கப்பட்டது. தென்னிந்தியாவின், மிகவும் சிறப்பும் முன் னேற்றமுமுடைய எல்லாத் துறைமுகங்களிலுமிருந்த பொதுவான வழக்கத் நிற்கு ஏற்ப இது அமைந்திருந்தது. ஆணுல் கொழும்பு மட்டும் 14 ஆம் நூற்றுண் டிலும் பழைய வழக்கத்தையே பின்பற்றியது. குப்பிளாய்கானின் ஒய்வற்ற போசையும், திருப்திப்படுத்த முடியாத ஆலலும், இவற்றுடன் பாண்டிய தாட்

## தென் இந்திய வரலாறு

டின் அமைதியற்ற அரசியல் நிலேமைகளும் சேர்ந்து, பதின்மூன்ரும் நூற்ரு**ண்** டின் கடைசிப் பாகத்தில் தென்னிந்திய, சீன அரசுகளிடையே மிகவும் சுறுசுறுப் பான தாதுப் பரிமாற்றத்தை விளேவித்தன. இவை, வர்த்தகத் தாது என்பதி லும் பார்க்க, அரசியல் தூதுகளாகவே பெரும்பாலுமிருந்தன. மீண்டும், பதி லேந்தாம் நூற்ருண்டிலே மூன்ரும் மிங்குப் போசன் (1403-25) ஆட்சியில் பெரிய சீனக் கப்பல்கள் பல பிரசித்திபெற்ற சீனத் தளபதியாகிய செங்கோ வின் தலேமையில் ஏழுதடவைக்குக் குறையாமல், இந்து சமூத்திரத்துக்கூடாகத் தென்னிந்தியத் துறைமுகங்கள் பலவற்றிற்கு, குறிப்பாக மேற்குக் க**ையி** லுள்ள துறைமுகங்களுக்கு, வந்து போயின.

**வி**சயநகா, பாமனி அரசுகள் ஏற்பட்டதன் பின், ஆர்வமுடைய பல அன் னியர்கள், புகழ் படைத்த இந்த இராச்சியங்கட்கு வருகை புரிந்து, தாங்கள் இங்கு கண்டவற்றைப் பற்றிய குறிப்புகளே கிட்டுச் சென்றபடியால், இக் காலத் தில் நடைபெற்ற கைத்தொழில், வியாபாரம், பிரயாணம் பற்றி நமக்குக் கிடைக்கும் செய்திகள் விரிவானவையாகவும் சரியானவையாகவும் இருக்கின் றன. போத்துக்கேய ஆதிக்கம் நிலநாட்டப்பட்டதினுலும், மற்றைய ஐரோப் பிய தேசங்களின் வர்த்தக வாரியங்கள் இங்கு வந்து, **அவ**ற்றின் **வர்த்தகப்** பொதிநிதிகள் இந்நாட்டின் கைத்தொழில்களேப் பற்றிச் சரியாகத் தெரிந்து கொண்டதினுலும், பதினொழ் பதினேழாம் நூற்**ளண்டுகளில் தென்னிந்தியாவின்** பொருளாதார நிலேகளேப் பற்றிய பல முக்கிய செய்திகள் சேகரிக்கப்பட்டுப் பதியப்பட்டன. இச் செய்திகளுட் பெரும்பாலானவை சரியானவையா பிழை யானவையா என்பது பற்றி இனிமேல்தான் ஆராய்ந்து பார்க்க வேண்டும். சில, மிக முக்கியமான செய்திகளேக் குறிப்பதுடன் நாம் இப்போது திருப்தியடைந்து விட வேண்டும். விசயநகர இராச்சியம் மிகவும் பெரிதான தென்றும், மக்கள் நெருக்கமாக வசித்தார்கள் என்றும், அதன் அரசன் "மிக உயர்ந்த அளவில் பெருமையும் இறைமையும் உடையவனுயிருந்தான்" எனவும், "அவனுடைய ஆணிலங்கள் சொந்தீப்பின் (இலங்கை) எல்லேயிலிருந்து கல்பேர்கா நாடு வ**தை** பாந்திருந்தன" எனவும் அப்தூர் ாசாக் (1443) என்பவர் வருணிக்கின்றூர். நாட்டின் பெரும் பகுதிகள் நன்கு பயிரிடப்பட்டு மிகவும் செழிப்புடனிருந்தன. இந்நாட்டில் 300 துறைமுகங்கள் வரை இருந்தன; படையில் ஆயிரம் யானேக ளுடன் பதினுரு இலட்சம் படைவீரர்களும் இடம்பெற்றிருந்தனர்.

இந்தியாவை யடைந்த அப்தர் ாசாக், கள்ளிக்கோட்டையில் இறங்கிளுன். இத்துறைமுகத்தில் ஆபிரிக்கா, அரேபியா முதலிய இடங்களிலிருந்து வரும் கப்பல்கள் பாதுகாப்புடன் தங்கி நின்றன. பெருந்தொகையான முசிலிம் மக் கள் நிரந்தாமாக இத்துறைமுகத்திற் கண்மையில் வாழ்ந்தார்கள். முசிலிம்கள் இரண்டு மசூதிகளேயும் கட்டியிருந்தார்கள். பாதுகாப்பும் நீதியும் மிக உறுதி யாக நிலேநாட்டப்பட்டன. சுங்க அலுவலர்கள், வியாபாரப் பொருட்களேக் கண் காணிப்பார்கள். விற்பணேயாகும் பொருட்களுக்கு வரியாக, நாற்பதிலொரு பகு தியை அறவிடுவார்கள். வில்ப்படாத பொருட்களுக்கு வரி அறவிடப்படுவதில்லே. மெக்காவுடன் மிகச் சிறப்பான முறையில் மிளகு வியாபாரம் நடைபெற்றது.

மற்றைய துறைமுகங்களில் நடைபெறுவதைப் போல், வழிதவறி வந்த கப்பல் கள் ஒன்றும் இத்துறைமுகத்தினராற் சூறையாடப்படவில்லே. எழுபதுக்கு மேற் பட்ட ஆண்டுகளின் பின், இங்கு சென்ற துவாட்டி பார்போசா என்பவர், மிகப் பெரிய அளவிற் கள்ளிக்கோட்டையின் வியாபாரம் நடப்பதைக் கண்டார். இவ் வியாபாரம் காரணமாகப் பல்வேறு தேசத்து மக்கள்-அராபியர், பாரசீகர், குஜ ாத்தியர், கோசனியர், தாக்குவானியர்-இங்கு குடியேறினர். சோனகர்கட் குத் தனியாக ஒரு தேசாதிபதி இருந்தான். அரசனின் தலேயீடின்றி, இத் தேசாதிபதி ஆட்சி செய்து குற்றவாளிகளேத் தண்டித்தான். சில சந்தர்ப்பங் களில் மாத்திரம் இத்தேசாதிபதி தான் எடுக்கும் நடவடிக்கைகளேப் பற்றி. அர சனுக்கு விளக்கம் கொடுக்கவேண்டியிருந்தது. கப்பல் கட்டும் தொழில் குறிப் பிடத் தக்க வகையிற் சிறப்பாக நடைபெற்றது. ஆயிரம் தொடக்கம் ஆயிரத்து இருநாற பகார்கள் நிறையான அடிச்சட்டங்களுடைய கப்பல்கள் கட்டப்பட் டன; மேல் தளம் அமைக்கப்படாததுடன் ஆணிகளும் உபயோகிக்கப்படவில்லே. கப்பலின் உடற்பகுதி முழுவதும் தூலினுல் தைக்கப்பட்டது. ஒவ்வொரு இடத் **தி**லிருந்தும் கப்பலிற் பொருட்கள் ஏற்றப்பட்டன. பருவக் காற்றுக் கால**ங் க**ளில், பத்து அல்லது பதினேந்து கப்பல்கள் செங்கடல், ஏடின், மெக்கா ஆகி**ய** இடங்களுக்குச் சென்றன. இவ்விடங்களிலிருந்து, இடைப்பட்டவர்கள் மூல மாகப் பொருட்கள் வெனிசுநகாம் வரை கொண்டு செல்லப்பட்டன. மிளகு. இஞ்சி, கறுவா, எலக்காய், புளி, மைரோபலன், பல்வகையான இரத்தினக்கற் கள், முத்துச் சிப்பி, கத்தாரி, அம்பர், தாழைமாம், பருத்தித்துணி, பீங்கான் முதலியவையே ஏற்றுமதி செய்யப்பட்ட பொருட்களாகும். யூடாவிலிருந்து கள்ளிக்கோட்டைக்குச் செம்பு, பாதாசம், குங்குமம், பவளம், குங்குமப்பூ வர்ண வெல்வெற்று, பன்னீர், கத்திகள், பட்டுக்கம்பளம், தங்கம், வெள்ளி முத லிய பொருட்கள் இறக்குமதி செய்யப்பட்டன. 1510 ஆம் ஆண்டிலேயே, கொச்சியில் போத்துக்கேயருக்கு ஒரு குடியேற்றமும் கோட்டையும் இருந்தன. '' விசுப்பன் கடற்றளத்திற் பூரணமாகச் செய்யப்படுவதைப் போல்", இங்கே யும் அவர்கள் புதிய கப்பல்களேக் கட்டிஞர்கள்; அத்துடன் பழையவற்றைத் திருத்திஞர்கள். காம்பே என்ற இடத்திற் கண்மையிற் பருத்தி பெருந்தொகை யாக விளேவிக்கப்பட்டதென்றும், இதன்காரணமாக ஒவ்வோராண்டிலும் நாற்பது அல்லது ஐம்பது கப்பல்கள் பருத்தியும் பட்டும் ஏற்றிக்கொண்டு வெவ் வேறு நாடுகளுக்குச் சென்றன என்றும் இத்தாலியனை வருத்தேமன் (1505) குறிப்பிட்டுள்ளான், காம்பேயிலிருந்து ஆறு தொடக்கம் ஒன்பது நாட்கள்வரை பாயாணஞ் செய்யவேண்டிய தாரத்திலிருந்த மலேப்பகுதிகளிலிருந்து பளிங்குக் கற்களும் வைரக் கற்களும் கொண்டுவரப்பட்டன. இன்னெரு சிறந்த, பெரிய நகராகிய கண்ணனூரில், பலம் வாய்ந்த அரண் ஒன்று போத்துக்கேய அரச னுக்குச் சொந்தமாக இருந்தது. பாரசேகத்திலிருந்து குதிரைகள் இங்கே வந் திறங்கின. இக்குதிரைகள் ஒவ்வொன்றுக்கும் சுங்கப் பணமாக 25 துக்காது கள் அறவிடப்பட்டன. இதன் பின்பே, அவை 15 நாட் பிரயாணத்தில், விசய நகருக்கு அனுப்பப்பட்டன. கண்ணனூரிலிருந்து 12 மைல்களுக்கப்பாலிருந்த

#### தென் இந்திய வரலாறு

**த**ருமப்பட்டணத்தின் சுற்றுடலில் திறமான மாங்கள் இருந்த **காரண**த் தால், அந்த இடமும் கப்பல் கட்டும் தளமாக இருந்தது. சௌல் என்ற இடத்திலிருந்து கோதுமை, அரிசி, சோழம், எள் ஆகியனவும், இராச்சியத்தில் தயாரிக்கப்பட்ட மசுலின், கலிக்கோ பாமனி **F**ක ஷகலியனவும் ஏற்றுமதி செய்யப்பட்டன எனப் பார்போசா (1515) என்பவர் சூறிப்பிட்டுள்ளார். சௌல் என்ற இடத்திலிருந்து 15 மைல் கள் உள்ளே தள்ளி ஒரு பெரிய சந்தை இருந்தது. '' நன்கு பழக்கப்பட்ட எருது களில் இங்கு பொருட்கள் கொண்டு வாப்பட்டன. கசுட்டீலில் உள்ளவற்றைப் போல், இந்த எருதுகளின் முதுகுகளில், பொதி ஏற்றக்கூடிய சேணங்கள் இருந் தன. ஒரு சாரதி, இருபது அல்லது முப்பது எருதுகளே ஓட்டிச் செல்வான்". மலேயாளத்தைப் பற்றிய உண்மையான குறிப்பைப் பார்போசா எழுதியுள்ளார். " இத் தேசம் சிறியதாக இருந்த போதிலும், இங்கே மக்கள் நிரம்பியிருப்ப தால், திலாய் மலே தொடக்கம் கவுலம் (கொல்லம்) வரை பரந்திருக்கும் ஒரு நக ாம் என இதை அழைக்கலாம்''. சீனுவிலிருந்து அதிக அளவு பட்டும், வங் காளத்திலிருந்து சீனியும் கொச்சித்துறைமுகத்தில் இறக்குமதி செய்யப்பட்ட தைச் சீசர் பிரெடரிக் (1567) என்பவர் கண்டார். ''கோவாவிற்குக் கப்பலில் எல்லாப் பொருட்களும் கொண்டு செல்லப்பட்டன. அவற்றுடன் சென்ற குதி **ை**களுக்குச் சுங்கவரி செலுத்தப்படவில்லே. குதிரைகளுக்குச் சுங்கவரி செலுத் தப்பட்டால் மற்றப் பொருட்களுக்குச் சுங்கவரி செலுத்தத் தேவையில்லே" எனக் கூறுகின்றூர் ரால்பு உவிச் (1583-91) என்பவர். குதிரைகள் இல்லாத வேளேகளில், பொருட்களுக்கு எட்டு வீதச் சுங்கவரி செலுத்தப்பட்டது. ''போத்துக்கேயரிடமிருந்து, சோனகர்கள் நுழைவுச் சீட்டுப் பெற்றுல் மட் டுமே, அவர்கள் செல்வதற்கு அனுமதிக்கப்படுவர் ; அல்லாவிடில் அவர்கள் அன மதிக்கப்படார்": எல்லா வகையான வாசனேத் திரவியங்களும், மருந்து வகை களும், பட்டுத் துணிகளும், சந்தணமும், யானேத் தந்தமும், சீனச் சட்டி வகை களும் சௌல் என்ற இடத்திற்குக் கொண்டுவாப்பட்டன. " உலகிலேயே மிகவும் அதிக இலாபம் கொடுக்கும் மாம்'' அங்குள்ள பாம் மாமென உவிச் என்பவர் கூறுகிறூர்; காம்பே என்ற இடத்தில் நொண்டிநாய்கள், பூனேகள், பறவைகள் ஆகியவற்றை வைத்திருப்பதற்கு வைத்தியசாலேகள் இருந்தன என்றும், 'அவை எறும்புகளுக்கு இறைச்சி கொடுக்கும்' என்றும் அவர் குறிப்பிடுகின்றூர்.

மசூலிபட்டணத்திலும் அதன் சுற்ருடலிலும் சில ஆண்டுகளேக் கழித்த ஓர் ஆங்கிலேய வர்த்தகப் பொதிதிதியும் இரண்டு ஒல்லாந்த வர்த்தகப் பொதி நிதிகளும் இந்தியாவின் கிழக்குக் கடற்களைப் பகுதிகளில், சிறப்பாகக் கோல் கொண்டாப் பிரதேசத்தில், கைத்தொழில், வியாபாரம் ஆகியவை என்ன **நிலே** யில் இருந்தன என்பதை மிக மிகத் தெளிவாகத் தெரிவிக்கின்றுர்கள். **நாடு** பெரும்பாலும் விவசாய நாடாகவே இருந்தது. தாழ்ந்த பிரதேசங்களில் அரிசு, தானியங்கள், பருப்பு வகைகள் ஆகியவற்றை மக்கள் பிரதான உணவாக உண் டனர். நீலம், சாயவேர் போன்ற சாயப் பயிர்கள் நெசவு, தொழிலுக்காகச் சிறிய அளவிற் பயிர் செய்யப்பட்டன. அக்காலத்திற்றுன் இந்தியாவிற்குள் கொண்டுவாப்பட்ட புகையிலே, முக்கியமாக ஏற்றுமதி செய்வதற்காக, பபிர்

## சமூக பொருளாதார நிலேகள்

பண்ணப்பட்டது. பருத்தி பாந்த முறையிற் பயிர்செய்யப்படவில்லே. ஆனுல் நாட்டின் உட்பகுதியிலிருந்து கொண்டு வாப்பட்டது. உயர்ந்த தாமான இரும்பு, உருக்குப் பொருட்கள் உள்நாட்டில் மிகத் தூரத்திலிருந்து உற்பத்தி செய்யப் பட்டு, மசூலிபட்டணத்திலிருந்து ஏற்றுமதி செய்யப்பட்டன. கொள்ளூர் என்ற இடத்தில், வைரம் எடுப்பது மிகவும் முக்கியமான தொழிலாக வார்ந் தது. தெரிழில்களுட் பருத்தி நெசவு செய்தல், தனித்து இயங்கியது. நாட்டின் எல்லாப் / பருதிகளிலும் நெசவுக்கொழில் நடைபெற்றது. உள்ளூர்த் தேவைக் காகவும், பெருந்தொகையாக ஏற்றுமதி செய்வதற்காகவும் இந்நெசவுத்தொழில் **நடை**பெற்றது. நெசவாளர்கள் தம் சொந்த வீடுகளிலிருந்தே வேலே செய்**தார்** கள். ஆனுல் வாடிக்கையாளர்கள் கொடுக்கும் முற்பணத்திலேயே அவர்களின் முதலீடு தங்கியிருந்தபடியால், வாடிக்கையாளர்கள் விதிக்கும் தாத்திற்கும் தொகைக்கும் ஏற்பவே அவர்கள் தம் பொருட்களேத் தயார் செய்யவேண்டி பிருந்தது. இரண்டு பிரிவான பருத்தித் துணிகள் அக்காலத்திலிருந்தன. மண் ணிறமான அல்லது வெளிறிய அல்லது சாயம்போடப்பட்ட, வேலேப்பாடுக**ள்** இல்லாத கலிக்கோ, மசுவின் துணிகள் ஒருவகை ; இப்பொழுது 'அச்சடியன்' . என்ற சொல்லப்படும் வேலேப்பாடுகள் செய்யப்பட்ட தாணிகள் இ**ர**ண்டாவது வகை. இந்த வேலேப்பாடுகள் கலிக்கோ, மசுவின் துணிகளில், வர்ணத்திரைல், உள்நாட்டு முறைப்படி செய்யப்பட்டன. இவை யாவா, தூரகிழக்கு நாடுகள் ஆகியவற்றிலுள்ளோரின் நூதனமான உருசிக்கும் தேவைகளுக்குமேற்ப மிகவும் கவனமாகத் தயாரிக்கப்பட்டன. வேஃப்பாடுகளற்ற வெறுந்துணிகளின் ஏற்று மதி வியாபாரம் கோல்கொண்டாக் களையில் மட்டுமே நடைபெற்றது; வேலேப் பாடுகளுடைய பலவிதமான துணிகள் புலிக்காட்டிலிருந்தே பெரும்பாலும் ஏற்றுமது செய்யப்பட்டன.

பருத்தித் துணிகள், இரும்பு, உருக்கு ஆகியவையே கோல்கொண்டாவின் முக் கிய ஏற்றுமதிப் பொருட்களாக இருந்தன. நீலம், மேற்குக் கரைக்குக் கொண்டு செல்லப்பட்டு, அங்கிருந்து பாரசிகத்திற்கு அனுப்பப்பட்டது. பருத்தி நால் பர்மாவிற்குச் சென்றது. பெருந்தொகையாக, அக்காலத்தில் நடைபெற்ற ஏற்று மதி வியாபாரத்தில், பல சில்லறைப் பொருட்களும் சேர்ந்திருந்தன. மிகக் குறைந்த பொருட்களே இறக்குமதி செய்யப்பட்டன. வாசனேத் திரவியங்கள், சாயமாங்கள், இரும்பு தவிர்ந்த மற்றைய உலோகப் பொருட்கள், கற்பூரம், பீங் கான், பட்டு, மற்றைய பெரும்பாலான ஆடம்பாப் பொருட்கள் ஆகியவை விற் பனேக்காகக் கரைக்குக் கொண்டு வாப்பட்டன. இறக்குமதியிலும் பார்க்க ஏற்று மதி அதிகமாக இருந்தபடியால், மேல் மிச்சமான ஏற்றுமதிப் பொருட்களுக்கு உரிய பெறுமதிக்குத் தங்கமும் வெள்ளியும் கொடுக்கப்பட்டன. வடக்கே வங் கானத்துடனும், தெற்கே இலங்கையுடனும் அக் காலத்திற் கரையோர வியாபா ரம் நடைபெற்றது.

சான்தோம் தொடக்கம் பெகுநாடு வரை ஒழுங்கான **வியாபாரம் நடைபெற்ற** தைச் சீசர் பிரெடரிக் அவதானித்துள்ளார்.

## சமூக பொ<mark>ருள</mark>ாதார நிலேகள்

## தென் இந்திய வரலாறு

பல்வேறு வகைப்பட்ட காசுகளும், நிறுவைகளும், முகத்தலளவைகளும் எல் லாக் காலங்களிலுமிருந்தன. ஒவ்வொரு இடமும், தனக்கென ஒரு முறையைக் கைக்கொண்டது. முக்கியமான வியாபார நிலேயங்களில், பணம் மாற்றிக் கொடுப்பவர்கள், நியாயமான பரிமாற்று விகிதங்களேத் தீர்மானிப்பதன் மூலம் **வியாபாரத்**துக்கு உதவியாக இருந்தனர். திரவ, தானிய அளவைகளிலும், சிறப் பாக நில அளவையிலும் 'அரச அளவை 'கள் இருந்திருப்பதைச் சிலாசாசனங் களிற் காணலாம். மிக முக்கியமான அரச பாம்பரைகளின் பெயர்கள் அவற்றிற் காணப்படுகின்றன. இது அளவைகளே ஒரே தரப்படுத்துவதற்கு எடுக்கப்பட்ட முயற்சி என்பதில் ஐயமில்லே. உதாரணமாக, இராட்டிரகூடக் கல்வெட்டுகளில் தொம்மா, சுவர்ளு, கட்டியானு போன்ற பெயர்கள் காணப்படுகின்றன. இவற்றுள் முதலாவது பெயர், 65 குன்றமணி நிறையுள்ள இந்து-பத்தீரிய வெள்ளி நாணயமாகிய திராச்சுமா என்பதை நினேவூட்டுகின்றது. 11 ஆம், 12 ஆம் நூற் ருண்டுகளேச் சேர்ந்த தமிழ்க் கல்வெட்டுகளிற்கூட, திரமம் என்று ஒரு நாண் யத்தைக் குறிக்கும் பெயர் இருக்கின்றது. இந் நாணயம் வெள்ளியாற் செய்யப் பட்டிருக்கலாம். அக்காலத்திற் சோழர்களின் நியம நாணயமாகவிருந்த காசு என்ற தங்க நாணயத்தின் ஐந்திலொரு பகுதி அல்லது ஆறிலொரு பகு**தி எடை பு**ள்ளதாக இது இருந்தது. இராட்டிரசுடப் பதிவேடுகளில் தங்கத்தா**லான** தொமங்கள் குறிப்பிடப்பட்டிருக்கின்றன. இவற்றின் பெறுமதியை நிர்ணயிப்பது சாத்தியமில்லே. பொதுவாகப் பார்க்குமிடத்து, தென்னிந்தியாவிலிருந்த பழைய நாணயங்களின் நிறை, இருவேறு முறைகளில் இருந்தது என்பதைக் காண லாம். தக்கணத்துத் தங்க நாணயமாகிய கட்டியானுவின் சராசரி நிறை 58 குன்றுமணிகள். ஒன்றின் ஆகக் கூடிய நிறை 60.1 குன்றுமணிகள். இதுதான் பழைய கட்டியானு (கச்சாணம்) அல்லது (தமிழில்) களஞ்சு எனப்படுவகு. ஆனல் பொதுவாகச் சோழர் காலத்தில் நியம நாணயமாக இருந்தது, நிறையிற் கூடிய களஞ்சு என்பதே. இதனுடைய நிறை 20 மஞ்சாடிகள் ஆகும். பெயாள வில் இது 72 சூன்றுமணிக்குச் சமமாக இருந்தாலும், சில சமயம் 80 சூன்று மணிக்குஞ் சமமாக இருந்தது. இந்தத் தாமுடைய நாணயம் பொன் அல்லது மாடை என அழைக்கப்பட்டது. இதனுடைய பெறுமதியின் சரி அரைவாசிப் பெறுமதியுடையதே காசு என்பது. ஆனுல் பதிவேடுகள் பல்வேறுவிகமான மாடை, காசு என்பவற்றின் பெயர்களேத் தருகின்றன. ஆகவே இவற்றை ஒசே **தரப்படு**த்தும் முயற்சு குறிப்பிடக்கூடிய அளவு வெற்றியைக் கொடுக்கவில்& என்றே தெரிகின்றது. பல சிறிய, நாளாந்தக் கொடுக்கல் வாங்கல்களில், நாண யம் எவ்வித பங்கும் வகிக்கவில்லே. பண்டமாற்று, வழக்கத்திலிருந்தது. சில சம யங்களில், தானியம் காசுக்குப் பதிலாகப் பயன்படுத்தப்பட்டது. நாணயம் வார்ப்பது, ஒரு, தனி மத்திய அதிகார பீடத்தின் முழு உரிமையாக என்றுமே இருக்கவில்லே. ஆளுல் விசயநகா ஆட்சிக் காலத்தில், ஏறக்குறையத் தனி யுரிமை, சிலகாலமாக ஏற்பட்டிருந்தது. அரசாங்கத்தின் நாணயசாலேயைப் பற் றிக் குறிப்பிட்டு, அப்தார் ாசாக், பின்வருமாறு கூறுகின்றூர்; ''இந்நாட்டில்

மூன் அளிதமான நாணயங்கள் இருக்கின்றன. இவை தங்கமும் வேறு உலோகக் களும் கலந்து செய்யப்பட்டன. வராகம் என்பது ஒன்று. இதன் நிறை ஒரு ் மித்கல் ' ஆகும் ; கோபேகி எனப்படும் இரண்டு ' திரைர் ' களுக்குச் சமமானது. ்**புர்தாப்பு'** என்றழைக்கப்படும் இரண்டாவது வகையான நாணய**ம்**; முன்னதி லிருந்த சரி அரைவாசிக்குச் சமானமாகும். பணம் என்றழைக்கப்படும் மூன்று வது வகையான நாணயம், இரண்டாவது நாணயத்தின் பத்திலொ<sub>ரு</sub> பங்கி**ற்** குச் சமமாகும். வெவ்வேறு விதமான இந்நாணயங்களுள், பணம் என்பதே மிக அதிக உபயோகமுடையதாக இருந்தது. பணத்தின் ஆறிலொரு பங்கு மதிப் புள்ள தார் எனப்படும் நாணயம் வெள்ளியினுலானது. இதுவும் மிகவும் உப யோகமுடையதாக இருந்தது. தார் என்பதன் மூன்றிலொரு பங்கு பெறுமதி யுடைய திசுத்தெல் செம்பில் வார்க்கப்பட்டது. போரசிற் பின்பற்றப்பட்ட வழக்கத்தின்படி, ஒரு குறிப்பிட்ட காலத்தில், எல்லா மாகாணங்களும் தமத தங்கம் முழுவதையும் நாணயசாலேக்குக் கொண்டுவருகின்றன". ஏறக்குறைய 60 ஆண்டுகளின் பின்னுல், வருத்தேமா என்பவர், சிறு சிறு நாணயங்கட் கிடையே இருந்த வேறு தொடர்புகளேக் கூறுகின்றூர். பதினுறு தயர்கள் கொண்டது ஒரு பணம். பதினுற காசுகள் கொண்டது ஒரு தயர். ஆனுல் இரு பது பணம் கொண்டது ஒரு பகோடா (பருதாவோ, வராகன்) ஆகும். அக் **காலத்**திலிருந்த நாணய முறையில் நேர்மையைப் பற்றித் துவாட்டி பார்போ**சா** மிகவும் உயர்ந்த அபிப்பிராயம் தெரிவிக்கின்றூர்: '' இவ்விடத்திலுள்ள நாண யங்கள் பரிபூரணமான நம்பிக்கைக்குரியவை. இவற்றுள் ஒன்றுகூடப் பொ**ப் பானது என**க் கண்டுபிடிக்கப்படவில்லே. இப்பொழுதுங்கூட அவை பொய்யான வையாக இருக்கவில்லே''. ஆனுல் வெவ்வேறு விதமான நாணயங்கள் இருந்த கொண்டே வந்தன. அவை பெரிய சௌகரியங்களேயும் ஏற்படுத்தின. ஒரு புதிய தேசாதிபதியின் நாடென்றுல், புதிய நாணயங்கள் **என்பது தான் கருத்** தாகும்; ' இன்ற நாம் பெறும் பணம், அடுத்தநாள் செல்லுபடியாகாது ' என்ற குறைகூறுகிறூர் சீசர் பிரெடரிக்.

## துணேநூற் பட்டியல்

- T. V. MAHALINGAM: Administration and Social Life under Vijayanagar (Madras, 1940)
- -----: Economic Life in the Vijayanagar Empire, (Madras, 1951)
- C. MINAKSHI: Administration and Social Life under the Pallavas (Madras, 1938)
- W. H. MORELAND: Relations of Golconda in the Early XVII Century (Hakluyt Society, London, 1931)

## தென் இந்திய வரலாறு

390

S. PURCHAS: His Pilgrimages, Vol. X (Glasgow, 1912)

- K. A. N. SASTRI: The Pandyan Kingdom (London, 1929)
- -----: Foreign Notices of South India (Madras, 1939)
- ------: The Colas-2 vols. (Madras, 1935, 1937), Second edition 1955
- SIR R. C. TEMPLE (ed.): The Itinerary of Ludovico di Varthema of Bologna, 1502-1508 (London, 1928)
- N. VENKATARAMANAYYA: Studies in the history of the Third Dynasty of Vijayanagar (Madras, 1935)

## அத்தியாயம் XÍV

## இலக்கியம்

 சமக்கிருதம் : சூத்திரங்கள்---வியாக்கியானங்கள்---பாகவதம்---இதகாசங்கவேப் பற்றிய விளக்கவுரைகள்----அழகு இலக்கியம், பேச்சுக்கலே---தத்துவஞான இலக்கியம் : நியாயம் ; பூர்வமீமாம்சை ; அத்துவைதம் ; விசிட்டாத்துவைதம் ; வைணவம் ; சைவம் ; துவைதம்---தருமசாத்திரம்----அகராதித் தொகுப்புமுறை---இலக்கணம்----கேரளத்தின் பங்கு----இசையும் நடனமும்.

2. தமிழ் : கடைச் சங்க இலக்கியம்---இரண்டாம் காலப் பகுதி (500-850) : நீதி நூல்கள் ; சைவ, வைணவப் பத்தி இலக்கியம்---பொது இலக்கியம்---முன்மும் காலப் பகுதி(850-1200) : பொது இலக்கியம் ; சைவ, வைணவ, சமணப்பத்தி இலக்கியம் ; இலக்கணம் ; அகராதி தொகுப்புமுறை ; சைவ கித்தாந்தத்தின் ஆரம்பம் --நான்காம் காலப் பகுதி (1200-1650) : சைவ சித்தாந்தம் ; பத்தி இலக்கியம், சமய இலக்கியம், புராணங்கள், வைணவ இரகசியங்கள், மதச்சார்பற்ற இலக்கியம், கவிதைத் தொகுதி ; இலக்கணம், விளக்கவுரைகள், அகராதி தொகுப்புமுறை, சமய அறிவு, கதைப் பாடல்.

3. கன்னடிம் : பம்பாவுக்கு முன்--- மூன்று இரத்தினங்கள் '---சாவுந்தராயன்---துர்க்க சிம்மனும் அவன் காலத்தவர்களும்---நாகசந்திரன்---கருணபாரியன்---மற்றைய சமண எழுத் தாளர்கள்---வீர சைவ இலக்கியம்---வைணவ இலக்கியம் : தாசர்கள்----பதினேழாம் நூற்ருண் டின் ஆரம்பத்தில் இருந்த பட்டாகலங்கனும் மற்றைய எழுத்தாளர்களும்---கதைகள்.

4. தெலுங்கு : மொழி, இலக்கியம் ஆகியவற்றின் ஆரம்பங்கள் —நன்னயரும் அவர்காலத் தில் வாழ்ந்தோரும்—வீரசைவ எழுத்தாளர்கள்—இதிகாசங்களே மொழிபெயர்த்த திக்கண்ண ரும் மற்றையோரும்—திக்கண்ணரின் காலத்தில் வாழ்ந்தோர்—கணித இலக்கியம், மொழி பெயர்ப்புகள்—சிறீநாதரின் காலம்—கிருட்டிண தேவராயரின் காலம்—பதின்ரும் நூற்ருண் டின் பிற்பகுதுவிலும் பதினேழாம் நூற்றுண்டின் ஆரம்ப காலத்திலும் எழுந்த இலக்கியங்கள்.

5. மலேயாளம்: ஆரம்பம்—உண்ணுநீலி சந்தேசம்—நாட்டுப் பாடல்கள்—இராமசரிதம். இராமகதைப்பாட்டு—சாக்&யார் கூத்து, சம்பூசு—நிரணக் கவிஞர்கள்—செருச்சேரி நம்பூதிரி— தலப்பாடல்களும் கதைப்பாடல்களும்—எழுத்தச்சன்—கதகவி.

தென்னிந்தியா முழூவதிலும் உயர் கலாசார மொழியாக விளங்கியது சமக் திருதம். பல நாற்ருண்டு காலமாகக் களிஞர்களும் அறிஞர்களும் செய்த பணிக வால், இலக்கியத்தின் பல்வேறு பிரிவுகளிலும் பெருந் தொகையான நால்கள் ஆக்கப்பட்டன. இவ் விலக்கியப் பணிகளின் வாலாற்றைப் பற்றிப் பொதுவான கில குறிப்புகளே முதலிற் கூறிவிட்டுத் தமிழ், கன்னடம், தெலுங்கு, மலேயாளம் முதனிய மொழிகளில் எழுந்த இலக்கியங்களேப் பற்றிப் பின்பு ஆராய் வோம். ஏறக்குறைய இங்கு கூறப்பட்ட ஒழுங்குமுறையிலேயே இம் மொழிகள் தம் இலக்கிய மாபுகளே விருத்தி செய்தன. இம் மொழிகளிலெழுந்த இலக்கியங்

#### இலக்கியம்

சோழ, விசயநகாப் போசுகள் ஏற்பட்டதன்பின், வேதங்களே விரித்த விளக்கும் முயற்கிகள், குறிப்பிடத்தக்க வகையில், மேற்கொள்ளப்பட்டன. சோழ மன்னஞிய முதலாம் பாரந்தகனின் காலத்திற் காவேரிக் களைக் கொம மொன்றில் வாழ்ந்த வெங்கடமாதவர் என்பவர் இரிகார்த்ததிபிகை என்ற தூலே எழுதிஞர். ஆரம்ப விசயநகா மன்னர்களினதும், குறிப்பாக முதலாம் பக்க னதும் போதாவுடன் சாயனர் என்பவரின் தலேமையில் ஓர் அறிஞர் குழே, நான்கு வேதங்கள், பல பிராமணங்கள், ஆரனியகங்கள் முதலியவற்றின் சங்கிதைகலோப் பற்றி விளக்கவுரை செய்தது. இது ஓர் அற்புதமான பணியாகும்.

மூல நூல்கள் இயற்றப்பட்டுப் பல ஆண்டுகளின் பின்னரே இவ்வறிஞர்கள் **விள**க்கவுரைகளே எழுதியபடியால், மூல நூல்களின் கருத்துக்களேச் சரியாகவு**ம்** எல்லோராலும் ஏற்றுக்கொள்ளக்கூடிய வகையிலும் கூறுவதில் அவர்கள் எப் போதும் வெற்றிபெறவில்லே என்பது வெளிப்படை. ஆனுல் மிக நுணுக்கமாகத் திறனுபும் திறன்படைத்த இக்கால அறிஞர்கள், 10 ஆம், 14 ஆம் நூற்றுண்டு களில் தென்னிந்தியாவிலிருந்த வேத பாடசாலேகளில் நிலவிய மாபுவழி விளக் கங்களேத் தம்மகத்தே கொண்டிலங்கும் விளக்கவுரைகளுக்குத் தாம் கடமைப் பட்டிருப்பதை மறுக்கமாட்டார்கள். சாயனருக்கு முன்பு தோன்றிய வேத விளக்கங்களுள், ஒய்சள இராமநாதனின் கீழ், பாதசுவாமியாற் சாமவேதம் சம்பந்தமாக எழுதப்பட்ட விளக்க உளை குறிப்பிடத்தக்கது. வெங்கடமாத வருக்கும் சாயனருக்கும் இடைப்பட்ட காலத்தில், சட்குருசீடர் (ஆற ஆசிரியர் களின் மாணவர்) என்ற ஒரு பெரிய உரையாகிரியர் இருந்தார்; இவருடைய சொந்தப் பெயர் என்ன என்பது தெரியவில்லே. ஐதரேய பொமணம், ஆரணிய கம், காத்தியாயனரின் சருவானுக்கிரமணி ஆகியவற்றிற்கு விளக்கவுரை செய்தார். பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டின் மத்திய பகுதியில் இது நடைபெற்றி ருக்கலாம்.

வேத நூல்களுடன், தூண் நூல்களான பொதிசாக்கியங்கள் (உச்சரிப்புக் கலே நூல்கள்), கல்ப சூத்திரங்கள் (கிரியைகள்) முதலியவற்றிற்கும் உரைகள் எழுதப்பட்டன. சட்குருசேடர் என்பவரே ஆசவலாயன சுரௌத சூத்திரத்திற்கு ஒரு விளக்கவுரை எழுதிஞர். ஆபத்தம்ப சிளைதத்திற்கு ஒரு தடவை தாளவிருந்தறிவாசன் என்பவரும், வேருரு தடவை கௌண்டபாசாரியன் என்பவரும் (14 ஆம் நூற்ருண்டு) உரையெழுதினர். கௌண்டபாசாரியன் வேளுன்றுடன் தொடர்பில்லாததும், கிரியை வழக்கங்களேப் பற்றியதுமான பேரோன இரத்தினமாலே எனும் ஆராய்ச்சு நூலே எழுதினர். போதாயன சிரௌ தம் என்ற நூலுக்கும் இரண்டு உரைகள் எழுதப்பட்டன. ஒருரை பாதசுவாமி யால் (9 ஆம் அல்லது 10 ஆம் நூற்றுண்டில்) எழுதப்பட்டது. மற்றவுரை, புகழ் வாய்ந்த சாயனரால் எழுதப்பட்டது; சாயனரே இச் சிளைத சூத்தேரத்தைப் பேன்பற்றி ஒழுகிறுர். இதே பிரிவைச் சேர்ந்த இன்னெர உரைநாலாதிய அனுவிலாவும், ஆபத்தம்ப கிருகிய சூத்திரத்தின் உரை நாலாகிய அனுகுலாவும், தருமகுருக்கிரத தின் உரைநாலாகிய உச்சவலாவும் இவரால் எழுதப்பட்டவையே. உண்மையான தின் உரைநாலாகிய உச்சவலாவும் இவரால் எழுதப்பட்டவையே. உண்மையான

#### தென் இந்திய வரலாறு

கன் அனேத்தும் சமக்கிருதத்திற்குப் பெரிதும் கடமைப்பட்டுள்ளன. சாதாாண கொமிய மொழிகளாகவிருந்த இத் திராவிட மொழிகள் ஒவ்வொன்றையும், தன் மந்திரக் கோலால் தொட்டு, அவற்றை உயர்ந்த இலக்கிய மொழிகளாக்கியது சமக்கிருதமே. இத் திராவிட மொழிகள் ஒவ்வொன்றும், ஒன்றையொன்று பெரிய அளவிற் பாதித்தன. ஆளுல் இப் பாதிப்பைப் பற்றி, இந்தச் சுருக்க வாலாற்றில், போதிய அளவு விபரமாகக் கூறுவது சாத்தியமில்லே.

இத் தாலில் ஆராயப்படும் காலப்பகுதியிலேயே மாாட்டி இலக்கிய வளர்ச்சி ஆரம்பமானதாயினும், அதைப் பற்றி இங்கு எதுவுமே கூறப்படமாட்டாது. எனெனில், இம்மாாட்டி மொழி, ஒரு வட இந்தியக் கிராமிய மொழியாகவே கருதப்படுகின்றது. இக் காலத்திலியற்றப்பட்ட மாாட்டி இலக்கியங்களுட் பெரும்பாலானவை பத்தி இலக்கியங்களாகவே இருந்தன. ஞானேசுவார் (1290), நாமதேவர் (1425), ஏகநாதர் (1608), துக்காராம் (1608-49) முதனி யோர் பத்தி இலக்கியங்களே இயற்றினர். ஆனுல், இலக்கியத்துறையிலும் பார்க்க மதத் துறையிலேயே இவர்கள் புகழ் வாய்ந்தவர்களாக இருக்கின்றனர்.

# சமக்கிருதம் ,

யாகங்களே ஆதரிக்கும் வைதிக மதம், கிறித்துவின் காலத்திற்கு முன்பே நாடு முழுவதிலும் பாவியது என்பதை எல்லாரும் ஏற்றுக்கொள்ளாவிட்டாலும், கிறித்துவ காலகட்டத்தின் ஆரம்பத்தில் நாடு முழுவதிலும் பாவியிருந்தது என்பது உண்மையே. ஆகவே சமக்கிருத இலக்கிய உலகில், வைதிக இலக்கியங் களும் அவற்றின் வியாக்கியானங்களுமே முதலில் நமது கவனத்தைக் கவரு **கி**ன்றன. சுரௌத, கிருகிய, தரும சூத்திரங்கள் முதலியவற்றை இய**ற்றி**ய ஆபத்தம்பர், கி. மு. 3 ஆம் நூற்ருண்டளவிற் கோதாவரிப் பள்ளத்தாக்கில் வாழ்ந்திருக்க வேண்டும். இந் தூல்கள் முழுவதும் இன்றுவரை கிடைக்கக் **கூ**டியதாகப் பாதுகாக்கப்பட்டிருப்பது நமது நற்காலமே. பாணினியின் காலத்திற்கு முற்பட்ட காலத்தைச் சேர்ந்த மொழிநடையை இவர் கையாண் டிருக்கிறூர் எனத் தெரிகிறது. இவருடைய கொள்கைகளேப் பின்பற்றுபவர்கள் **ந**ருமதைக்குத் தெற்கேயுள்ள நிலப் பகுதியில் நிறைந்திருக்கின்*ரூ*ர்கள். சத்தியசாத இரணியகேசிகர் என்பவரின் தருமசூத்திரம் என்னும் நாவில் ்ஆபத்தம்பரின் செல்வாக்குத் தெளிவாகக் காணப்படுகின்றது. இவருடைய கொள்கைகளேப் பின்பற்றுபவர்கள், கிறித்துவிற்கு முன் முதலாம் நூற்ருண்டிற் கும் கிறித்துவிற்குப் பின் முதலாம் நூற்றுண்டிற்குமிடையே, சாகியப் போதே சத்தில் (மலேயாளம், தென் கன்னடம்......?) புகழ் பெற்றிருந்தார்கள். வைகாநசர் என்பவரைப் பின்பற்றும் மூன்றுவது பிரிவும் தென்னிந்தியாவில் இருந்தது. இவருடைய கிருகியசூத்திரம் என்னும் நூலில் திராவிட மொழி களின் மாபுச் சொற்களின் செல்வாக்குப் பெரும் அளவிற் காணப்படுகின்றது.

## தென் இந்**திய வ**ரலாறு

**சிறப்பின் கார**ணமாக இவ்வுரை நூல்கள் போற்றப்படுகின்றன. இவர் கௌ**தம** தரும சூத்திரம் பற்றி மீதாட்சாம் என்ற நூலே எழுகிஞர் ; போதாயன சிரௌத சூத்திரத்திற்கு ஒரு விளக்கவுரையும் எழுதிஞர். ஆஞல் இவ்வுரை நூலின் மிகச் சிறிய பகுதியே இதுவரை கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளது.

15 ஆம் நூற்ருண்டிற் சிறீரங்கத்தில் எழுதப்பட்ட தேவராசரின் நிகண்டு வியாக்கியம், வேதங்களில் மக்களுக்கிருந்த அறிவு வளர்ச்சி பெற்ற வரலாற்றில், ஒரு முக்கியமான கட்டத்தைக் குறிக்கின்றது. யாசகர் என்பவர் வேதநூல்களிற் காணப்படும் சொற்களின் உண்மையான கருத்துக்களேப் பற்றி எழுதிய சிறந்த ஆராய்ச்சி விளக்கமே இந்த நிகண்டு வியாக்கியம்.

புராண்களுட் பாகவதம், பத்தாம் தூற்றுண்டின் ஆரம்பத்தில் தென்னிந்தி யாவிலுள்ள ஓரிடத்தில் இயற்றப்பட்டது. இந்து மதத்திற்கும், வேதங்களே ஒப்புக்கொள்ளாத மதங்களான பௌத்த, சமண மதங்களுக்குமிடையே நான் காம் அல்லது ஐந்தாம் நூற்றுண்டில் முாண்பாடுகள் ஏற்பட்டபொழுது தோன்றி வளர்ச்சியடைந்த புதிய பத்தி மார்க்கத்தின் அடிப்படைக் கொள்கை களேயும் போக்கையும் சுருக்கிக் கூறியது பாகவதம். கிருட்டிணருக்குச் செலுத் தப்படும், கடலலே போன்று ஆர்த்தெரும் உணர்ச்சி மயமான பத்தியையும், சங்காருடைய அக்துவைத தக்துவத்தையும் ஒன்றுக இணேத்துத் தன்னுள் அடக்கியுள்ளது பாகவதம். இப்படியான இணேப்பு, அக்காலத்தில், தமிழ்நாட் டில் மட்டுமே சாத்தியமானதாக இருந்தது. புராணங்களுள் மிகச் சிறியதாகவும், அதே சமயம் மிகச் சிறந்ததாகவும் விளங்குவது விட்டினு புராணம். விட்டுணு சித்தர் என்பவர் பன்னிரண்டாம் நாற்றுண்டில் இந் நாலுக்கு விளக்க **வு**ரை செய்தார். இலக்கியத்திறனுய்வுத் துறையிலும் ச**ம**யவாதிகளின் சிந்த**னே** களிலும் இராமாயணம், மகாபாரதம் ஆகியவற்றின் விளக்கவுரைகள் சிறப்பான தோர் இடத்தை வகிக்கின்றன. புகழ்வாய்ந்த இவ்விளக்கவுரைகளேயும் நாம் கவனத்திற்கு எடுத்துக்கொள்ள வேண்டும். உதாலி என்ற மறுபெயர் பூண்ட ஆத்திரேய வாதாாசர், பன்னிரண்டாம் நூற்றுண்டில், இராமாயணம் பற்றி விவேகதிலக்ம் என்ற நாலே ஆக்கினர். இவர் இராமானுசருக்குப் பின்**பு** வாழ்ந்தவர். பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டில் திருவாய்மொழியைப் பற்றியெழுந்**த** மிகப்பெரும் விளக்கவுரை நாலாகிய ஈடு என்பதில், ஆத்திரேய வாதாரசரின் **உரை** மேற்கோளாகக் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. பொபலமான நூலாகிய பூஷ**ணம்** என்பதும் கோவிந்தராசன் என்ற வைணவ ஆசிரியராலேயே ஆக்கப்பட்டது. இவர், விசயநகாத்தைச் சேர்ந்த கிருட்டிணதேவாாயர், இராமராயர் ஆகியோ ரின் காலத்தவரும், காஞ்சிபுரத்தைச் சொந்தவூராகக் கொண்டவருமாவர். திருப்பதியிலுள்ள புகழ்பெற்ற கோவிலுக்கு ஒருதடவை சென்றபோ**து** இவருக்கு ஏற்பட்ட ஆத்மீக உணர்ச்சியின் காரணமாகவே இவர் இந்நாலே எழுதினூர் எனக் கூறப்படுகின்றது. இராமாயணத்தின் முக்கிய விளக்கவுரை **பான** கடகம் என்ற நூலே மாதவயோகி எழுதினர். மூல நூல் பற்றிய திறனுய் விற் பல சுவையான தகவல்களே ஆசிரியர் முன் வைத்து, காயத்திரியின் தலேவளுகிய பிரம்மாவின் அவதாரமே இராமன் என வலியுறுத்துகின்றூர்.

இராமாயணத்திலிருந்து தெரிவு செய்யப்பட்ட சில செய்யுட்கள் ஈடு மூழுவதி லும் அங்கங்கே பாவிக் கிடக்கின்றன. இச்செய்யுட்களின் விளக்கவுரைகளின் அடிப்படையில் எழுந்ததே அகோபலரின் வால்மீகி இருதயம் என்னும் நூலா கும். கௌண்டினிய கோக்திரக்தில் உதிக்க ஈசுவர தீட்சிதர் என்பவர், இவ் விதிகாசம் பற்றி, இலகு உரை, பிருகத்விவாண உரை என இாண்டு விளக்க **வு**ரைகளே 1517 ஆம் ஆண்டில் எழுதிஞர் ; விசயநகாத்திலுள்ள ஏமகூட**ம் என்***லு* மிடத்தில், <sup>இ</sup>ருட்டிண தேவராயரின் போதாவில் இப்பணி செய்யப்பட்டது. தென்னிந்தியாவில் இராமாயணம் பற்றி ஏறக்குறைய இருபது விளக்கவுரைகள் ஆக்கப்பட்டன. வாதிராசரின் இலட்சாபாணம் என்ற பாரத விளக்கவுரை பதினுரும் நூற்றுண்டில் இயற்றப்பட்டது. மகாபாரதம் பற்றித் தென்னிந்தியா **வில் எழு**தப்பட்டு, இப்போது கிடைக்கும் விளக்கவுசைகளுள் இவ்வுசையே **மி**கப் போபலமானதாகும். ஆசிரியர் தாஞகவே முயன்று, இப்பெரிய இதிக**ாச** மாலி வுள்ள ஒரிலட்சம் செய்யட்களின் உண்மையான மூலவாசகங்களேத் தீர் **மா**னித்துள்ளார். ஏறக்குறைய இதே காலத்தில், அல்லது இதற்குச் சற்**ற** மு**ன்** பாக வியாக்கியாத்தினுவளி எழுதப்பட்டது. மேற்குக் கரையிலுள்ள கோகர் ணத்திலிருந்து இவ்வுரையை எழுதிய ஆனந்தபூரண வித்தியாசாகார், விசய நகா அரசஞையே இரண்டாம் அரிகானின் மாமஞைய கதம்ப காமதேவனின் காலத்தில் வாழ்ந்தவர். சர்வஞ்ஞ நாராயணர் என்பவரும் ஒரு விளக்கவுரை எழுதியுள்ளார். இவ்வுரையின் கில பகுதிகளே இப்போது கிடைக்கின்றன. தென்னிந்தியாவில் எழுதப்பட்ட உ**ரைக**ளுள் மிகப்பழமையானது இதுவே பெனக் கூறலாம்.

இலக்கிய நூல்களுள் முதலில் நமது கவனத்தைக் கவருவது சட்டசை என்ற கவிதை நாலாகும். இந்நால் மகாராட்டிரப் பிராகிருத மொழியில் எழுதப் பட்டது; ஏறக்குறைய எழுநாறு கவிதைகள் கொண்டது; சாதவாகன அரசஞ **கிய ஆலர் எ**ன்பவன் எழுதியதாகக் கூறப்படுகின்றது. ஒவ்வொ*ர*டி செய்யுளும் ஒரு குணவிசேடத்தைக் குறிக்கின்றது ; அசாதாரண அளவிற்கு யதார்த்தமாக **உள்ளது. தொகுதியை** முழுமையாக நோக்கும்போது, 'சிக்கலற்ற கா*த*லேச் சிக்கலற்ற சாதாரண நிலேக்களனில்' இக்கவிதைகள் காட்டுகின்றன **என**க் கூறலாம். ' இந் நாட்டுப் பொதுமக்களான இடையர்கள், இடைச்சிகள், தோட் டக்காரிகள், ஆலேகளில் தானியமரைக்கும் பெண்கள், வேட்டையாடுவோர், கைப்பணி புரிபவர்கள் ஆகியோரின் உணர்ச்சிகளேயும் புறத்தோற்றத்தையும் உண்மையாகவே விபரிக்க விரும்பிய கவிஞர்களின் ஆக்கமே கவிதைகள்'. மொழி வளர்ச்சிக் கணக்கின்படி, திறனுய்வாளர்கள், இந்நூல் கி. பி. 200 ஆம் ஆண்டிற்கும் கி. பி. 450 ஆம் ஆண்டிற்கும் இடைப்பட்ட காலத்தைச் சேர்ந்த தாகக் கூறகின்ரூர்கள். ஆனுல் ஏற்கெனவே எழுதப்பட்ட ஒரு நாலேத் திருத்தி எழுதிய புது நூலாகவும் இது இருக்கலாம். சாதவாகனரின் காலத்தில் எழுந்த இன்னொர குறிப்பிடத்தக்க நால், குளுட்டியரின் பிருகத்கதை ஆகும். இந் நால் வட்டார மொழியாகிய பைசாசி மொழியில் எழுதப்பட்ட பெருமை படைத்து. ஆனல் இந்நூல் இப்போது கிடைக்கின்றிலது. மூல நூலே நணுகி

## தென் இந்திய வரலாறு

யாராய்த்து திருக்கி எழுதப்பட்ட சமக்கிருக நால்களே இப்போது கிடைக்கின் றன. இந்நால் ஆக்கப்பட்ட விதக்தையும், நாலுக்கு நேர்ந்த கதியையும் பற்றிப் பல கட்டுக் கதைகள் கூறப்படுகின்றன. பிற்காலத்திற் பல்வேறு மொழிகளில் எழுந்த இலக்கியங்களே இந்நால் பாந்த அளவிற் பாதித்ததென்பதை பலரும் ஏற்றுக் கொள்கின்றனர். பிருகத்கதை என்ற இந்நாலின் கதாநாயகன், உதயண னின் மகளுகிய நாவாகனதத்தன் என்பவன். இராமாயணம், பௌத்தமத நூல் கள் முதலியவற்றிலிருந்து கடன்வாங்கப்பட்ட உட்கருத்துக்களேயே கதைகள் விளக்குகின்றன. ஏறக்குறைய எட்டாம் அல்லது ஒன்பதாம் நூற்ருண்டுவ**ரை** இத்தால் இருந்ததாகத் தெரிகிறது. புகழ்பெற்ற நூலாகிரியர்களாகிய பாணர், தண்டி ஆகியோர் இந்நாலே வெகுவாகப் புகழ்ந்து பாராட்டியுள்ளார்கள்.

சுந்தாபாண்டியனின் நீதித்துவிசத்திகை ஆரும் நூற்ருண்டிற்கு **முன்ன தா**கவே ஆக்கப்பட்டிருக்க வேண்டும். இதன் ஆசிரியர் யார் என்பதை அடை **யாள**ங் கண்டு கொள்வது கடினமாக இருக்கின்றது. ஆனல் இந்நால் **உயர்ந்த த**ாத்தை உடையது. நீதி (கொள்கை) இலக்கியத்தில், இச்செய்யுட்களுக்கு ஓ**ர்** உயர்ந்த இடமுண்டு. குமாரதாசஞல் இருபது காண்டங்களில் எழுதப்பட்ட சானகேசாணம் என்ற நால், எல்லோர்க்கும் அறிமுகமான இசாமகதையைக் கூறுகின்றது. நூலாசிரியர், காளிதாச மகாகவியின் இரசிகர் என்பது தெளி வாகத் தெரிகின்றது. இந்நூலிற் காளிதாசரின் கருத்துக்கள் பல காணப்படுகின் **ற**ன. பிற்காலத்தில் தோன்றிய, ஆளுல் அதிகம் நம்பமுடியாத, மாபுரைகள் இ**க்** குமாரதாசனும், ஆரும் நூற்ருண்டில் இலங்கையை அரசாண்ட குமாரதாசனும் ஒருவனே என்ற கூறுகின்றன. இக்காவியத்தின் வாலாறு அதிசயமானது. சிங்கள மொழியில் எழுதப்பட்ட இகன் பொழிப்புரையின் மூலமும், இ**ராச** சுந்தாஞல் (ஏறக்குறைய 1600 ஆம் ஆண்டில்) சமக்கிருத**த்தில் 1**5 கா**ண்டம்** களில் திருப்பி மொழிபெயர்க்கப்பட்ட மொழிபெயர்ப்பின் மூலமுமே, மிகச் **சமீப** காலம் வரை இந்நாலேப் பற்றி அறியக் கூடியதாக இருந்தது; ஆயின் இதன் மூலதால் அண்மைக் காலத்தில் மலேயாள நாட்டிற் கண்டெடுக்கப்பட்டது. **இத** னிலும் பார்க்க அதிக பிரபலம் வாய்ந்ததும், உயர்ந்த இலக்கியத் தாம் உடை யதுமான பாரவி என்பவரின் கிராதார்ச்சுலீயம் என்னும் நூல், சிவனுக்கும் அருச்சுனனுக்குமிடையே ஏற்பட்ட சண்டைகளேயும், கடைசியில் அதிக மதிப் புடைய பாசுபத அத்திரத்தை அருச்சுனன் பெறுவதையும் பதினெட்டுக் காண்டங்களில் விபரிக்கின்றது. இக்காவியம் அதன் சீவகளேக்கும் கற்பனேக்கும் பொசித்தி பெற்றது. இக்களிஞர் முன்னமேயே புகழ் வாய்ந்தவராக இருந்தார் என்பதை, 634 ஆம் ஆண்டில் எழுதப்பட்ட ஒரு சிலாசாசனம் குறிப்பிடுகின் றது. சில மாபுரைகள், இவரைக் கீழைச் சாளுக்கிய பரம்பரையை ஆரம்பித்த விட்டுணுவர்த்தனன் என்பவனேடும் காஞ்சியிலிருந்த சிம்மவிட்டுண் என்பவ ஞேடும் தொடர்புபடுத்துகின்றன. கங்கை நாட்டின் அரசஞிகி**ய தா**ருவிநீ**தன்** என்பவன், இந்நாலின் 15 ஆம் காண்டத்திற்கு விளக்கவுரை எழுதினுன் எனக் கூறப்படுகின்றது. ஆனுல் இவையெல்லாம் சந்தேகத்திற்குரியவையாக இருக் வன்றன.

#### இலக்கியம்

இங்கு கூறப்பட்ட இச் சிலாசாசனம், ஐகோல் என்ற இடத்திலுள்ளது. இாண்டாம் புலகேசியின் வீரப்பிரதாபங்களேக் கூறும், மிகவுயர்ந்த இலக்கியத் தாமுடைய ஒரு சிறிய களிதை இதிற் காணப்படுகின்றது. இக் கவிதையின் ஆசிரியரான இரவிகீர்த்தி என்பவர், இக் கவிதையை ஆக்கியதன்மூலம், தான் பாாவிக்கும் காளிதாசருக்கும் சமமானவர் என்று உறுதிப்படுத்துகின்றூர். இதற் குச் சற்று முற்பட்ட காலத்தைச் சேர்ந்த ஒரு சிலாசாசனம் மகாகூடம் என்ற இடத்திலுள்ளது; இதன் அலங்காரமான வசனநடை, பாணரின் வசன நடை புடன் ஒப்புநோக்கத் தக்கது. உண்மையாகவே சமக்கிருத இலக்கியத்தின் முழுமையான வாலாற்றைப் பார்க்க வேண்டுமாளுல். நால்களில் நாம் செ.லுக் தும் கவனத்தைச் சி**லாசாசனங்க**ளிலும் செலுத்தியேயாக வேண்டும்; உண்டை பில் இது மற்றெல்லா மொழிகட்கும் பொருந்துமாயினும், இதைப் பற்றிப் பேசுவதற்கு இப்போது சாத்தியமில்லே . இரண்டாம் புலகேசியின் மகனுன சந்திராதித்தனின் மனேவியாகிய விசயபட்டாரிகை என்பவள், பெண்பாற் கவிஞராகிய விசயாங்கை அல்லது விசிகை என்பவளாக இருக்கலாம் எனக் கூறப்படுகின்றது ; இது ஏறக்குறையப் பொருத்*த*ாகவும் இருக்கலாம். விசி**கை** என்ற இக்கவிஞர், தன்னே ஓர் கரிய சாசுவதி (கல்வித் தெய்வமாகிய சாசு வதியை வெள்ளே நிறமுடையவளாகவே வருணிப்பர்) என வருணிக்கிரூர். பெரும் திறனுய்வாளராகிய இராசசேகரர் என்பவர், இக் கவிஞரின் நடை காளி தாசரின் நடைக்கு அடுத்தபடியாக இருப்பதாகக் கூறுகிறுர். இவ்வுயர்ந்த மதிப்பீடு சரிதான் என்பதை, கவிதைக் தொகுதிகள் மூலம் பாதுகாக்கப் பட்டுள்ள இப்பெண்பாற் கவிஞரின் சில கவிதைகள் காட்டுகின்றன.

" நாதனமான எண்ணமுடைய "காஞ்சியிலிருந்த பல்லவ அரசனுகிய முதலாம் மகேந்திரவர்மன், இன்பமூட்டும் இரண்டு கேலிச் செய்யுள் நூல்களே (பிரக சனம்) இயற்றினுன். மத்தவிலாசம், பகவதச்சுகம் என்ற இந்த இரண்டு தூல்களும், காபாலிகர்கள், புத்த பிட்சுகள் ஆகியோரின் போக்குகளேக் கிண்டல் செய்தன. அக் காலத்தில் மிக ஆழமாக வளர்ந்து வந்த பிரிவு மனப்பான்மைக்கு எதிரான இயல்பு இந்நூல்களிலே காணப்பட்டது. பகவதச்சுகம் என்ற தூலே இயற்றியவர் யார் என்பது சந்தேகத்திற்குரியதாகவே இருக்கின்றது. இந்நூல் போதா**யனா**ால் இயற்றப்பட்டதென்றும் கூறப்படுகின்றது. மற்றைய துறைகளுடன் ஒப்பிடும்போது சுவையற்ற விடயமாக இருக்கு**ம் யாப்பிலக்** கணம், சந்தோவிசிதி—சஞசிரயம் என்ற தூலில் விளக்கப்பட்டுள்ளது. விட்டுணுசூண்டினிய வமிசத்தைச் சேர்ந்த இரண்டாம் மாதவவர்மன் இந் நாலே எழுதியிருக்கக்கூடும் (சஞசிரயன் என்பது இவனுடைய பட்டப் பெயர்). அவந்திசுந்தரிகதையில் கூறப்பட்டுள்ள மாபு**ரைகள் உண்மையான** வையாக இருந்தால், புகழ்பெற்ற தண்டி என்பவர், பாாவியின் நண்பனை தாமோதானின் போகுக இருக்க வேண்டும். அத்துடன் பல்லவ மன்னனை முதலாம் நாசிங்கவர்மன் (630-68) என்பவனின் அரச சபையையும் இவர் அலங்கரித்திருக்க வேண்டும். அவந்திசுந்தரி கதை **உ**ரைநடையிலான ஒரு பெ**ரிய தாலாகும். ஆளுல் இந்**தாலின் சில பகுதிகளே இப்போதிருக்கின்றன. இப்**போ** 15-R: 3017 (1/65)

## **இலக்கிய**ம்

## தென் இந்திய வரலாறு

துள்ள தசகுமாரசரிதம் என்னும் நூலின் முக்கியமான மத்திய பகுதிகள், அவந்திசுந்தரி கதையின் ஒரு பகுதியாக இருக்கக்கூடும். தசகுமாரசரிதத்தின் ஆரம்பமும் முடிவும் வேறு ஆசிரியர்களால் எழுதப்பட்டன. தண்டியாசிரியருக் கூப் பெரும் புகழீட்டிக் கொடுக்கும் காவியதரிசம் சொல்லாற்றல் பற்றிக் கூறும் சிறந்த நூலாகும். 'வைதர்ப்பி' என்ற நடையே, நல்ல கவிதையின் உரைகல் என இந்தால் விதித்தபடியால், இலக்கியத் திறனுய்வின் வாலாற்றில், இந்தால் ஒரு கால கட்டத்தைக் குறிக்கின்றது எனக் கொள்ளலாம். தண்டியலங்காரம் என்ற தமிழ் நூலுக்கும் இந்தாலே அடிப்படையாக அமைந்தது.

பவபூதியினுடைய இலக்கியப் பணிகளுட் பல, வட இந்தியாகிலேயே மேற் கொள்ளப்பட்டனவாயினும், இவர் போரிற் பிறந்தபடியாலும், குமாரிலரிடம் இவர் கல்வி பயின்றதாகக் கூறப்படுவதாலும், இலக்கியம் பற்றிய இக் கணக் கெடுப்பில் இந் நாடகாசிரியரின் பெயரையும் சேர்த்துக் கொள்வது தவரு காது. மகாவீரசரிதம், உத்தாராமசரிதம் ஆகிய இவாது இரு நாடக தால் கள், இராமருடைய வாழ்க்கையின் சில பகுதிகளே அடிப்படையாக வைத்து எழுதப்பட்டவை. மாலதிமாதவம் என்ற இவாது மூன்ரூவது நாடக நால், இவ ரூடைய சொந்தக் கற்பனேயிலிருந்து எழுந்தது. ஏழாம் நூற்ருண்டின் முடிவி அம் எட்டாம் தாற்ருண்டின் ஆரம்பத்திலும் இவர் சிறப்புடன் வாழ்ந்தார்.

கோளத்து அரசராகிய கூலசேகார், பிற்கால ஆழ்வார்களுள் ஒருவர். இவர் அநேகமாக ஒன்பதாம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்திருக்கலாம். பத்தி உணர்ச்சி ததும் பும் மிகச் சிறந்த களிதை நூலாகிய முகுந்தமாலேயை இவர் இயற்றினர். இன்று வரை இந் தாலுக்குப் பெரிய செல்வாக்கு இருந்து வருகின்றது. யுதிட்டிாவிச யம், திரிபுரதகனம், சௌரிகதை, நளோதயம் ஆகிய நான்கு யமக காவியங்களே **இய**ற்றிய வாசுதேவரை ஆதரித்தவர் குலசேகரர் என நம்பப்படுகின்றது. யமகம் (சந்தக் கவிதைகள்) நூதனமான சொற்றொடர்களுக்கும் வலிந்த கொள்ளும் அமைப்புகளுக்கும் இடமளிக்குமாயினும், வாசுதேவர், இக் குறைபாடுகளிலி ருந்து குறிப்பீடக்கூடிய அளவிற்குத் தப்பிவிட்டார் என்றே கருத வேண்டியிருக் கின்றது. காசுமீரத்தைச் சேர்ந்த இராசநாக இரத்திஞகார் என்பவர் யுதிட்டிர விசயம் என்ற நூலுக்கு விளக்கவுரை எழுதிஞர். பாணினியால் வகுக்கப்பட்ட சமக்கிருத இலக்கண விதிகளே விளக்கும் பட்டிகாவியம் என்ற நாலினேப் போல், வாசுதேவரும் ஐந்து காண்டங்களில் வாசுதேவவிசயம் என்னும் காவியத்தை எழுதிஞர். சத்திபத்திரர் எழுதிய ஆச்சார்ய சூடாமணி என்பதே தென்ஞட் டில் தயாரிக்கப்பட்ட முதலாவது முழுமையான நாடக நூல் ஆகும். வழக்கமான இராமர் கதையைத்தான் இந்த நூலும் கூறுகின்றது. ஆசிரியர் செய்த சில மாற றங்கள் உண்மையிலேயே நல்ல திருத்தங்களாக உள்ளன. இதன் கவிதை, வச னம் இரண்டுமே உயர்ந்த தரத்தையுடையன. இந்நால் மலேயாள நடிகர்களி டையே என்றும் பிரபலமாக இருந்தது. இதே ஆசிரியரால் எழுதப்பட்ட இன் ஞொர நாடக நாலான உன்மாதவாசவதத்தை இப்போது கிடைக்கின்றிலது.

ஆசிரியர், சங்காரின் மாணவர் எனப் பெயரும் புகழும் பெற்றவர். ஆகவே, இவர் ஒன்பதாம் தூற்ருண்டின் ஆரம்ப காலத்தைச் சேர்ந்தவர் என நாம் கொள்ள லாம்.

இராட்டிரகூட அரசனுகிய 3 ஆம் இந்திரனின் காலத்தில் (915) வாழந்த திரிவிக்கிரம பட்டர் என்பவர் நளசம்பு அல்லது தமயந்திகதை என்ற தூலே எழுதிஞர். சமக்கிருதத்தில் இப்பொழுதுள்ள மிகப் பழைய சம்புகாவியம் இதுவே. ஆசிரியரின் தகப்பன் அரசவைக் கவிஞராக இருந்தார். அவர் ஒருநாள் அரசசபையில் இல்லாதபோது, அவருடைய எதிரி ஒருவர் விடுத்த சவாலேக் கண்டு, இக் கவிஞர் சரசுவதிதேவியின் உதவியுடன் இந் தூலே ஆக்கிஞர் எனக் கூறப்படுகின்றது. ஆணுல், நால் முடிக்கப்படு முன்னமே, ஆசிரியரின் தந்தையார் திரும்பி வந்து, மகனின் முயற்சியைத் தேவையற்றதாக்கிவிட்டார். இந்தூலின் செய்யுள், உரைநடை ஆகிய இரண்டுமே சாதாரணமானவையாகத்தான் இருக் கென்றன. மதாலசாசம்பு என்பதையும் திரிவிக்கொமரே எழுதிஞர் எனக் கூறப் படுகின்றது. திவாகரரால் இயற்றப்பட்ட (கி. பி. 1299) அமோகராகவம் என் தும் தூலே, கோளத்திற் கிடைக்கும் மிகப் பழைய சம்புகாவியமாகும். இரா மாயணத்திலுள்ள பாலகாண்டக் கதையை அடிப்படையாக வைத்தே இந்த தால் எழுதப்பட்டது. இம்மாதிரி தூல் எழுதும் முறை பிற்காலத்தில், சமக் கெருத மொழியிலும் மலேயாள மொழியிலும் பெரிய அளவிற் கையாளப்பட்டது.

கோளத்திலிருந்த மற்றொரு குலசேகார் (935-55) மகாபாரதத்திலுள்ள சுற நிகழ்ச்சிகளே வைத்து, அரங்கில் நடிப்பதற்கேற்ற முறையில், தபதீசம்வாணம், சுபத்திராதனஞ்சயன் என்ற இரு நாடக நூல்களே எழுதிஞர். அமாகோசம் பற்றி வங்காள மொழியில் எழுதப்பட்டுள்ள ஒரு விளக்கவுரையில் (கி. பி. 1159) குறிப்பிடப்படும் ஆச்சார்யமஞ்சரி என்ற உரைநடை நூலே இயற்றியவரும் இக் குலசேகாரே. குலசேகாரின் காலத்தில், சாக்கியார்கள், சமக்கிருத நாடகங் களே அரங்கேற்றும் முறையிற் சீர்திருத்தங்களேச் செய்தார்கள் என மாபுரை கள் கூறுகின்றன. சாக்கியார்கள் என்போர் நடிப்பையே தொழிலாகக் கொண்ட வர்கள். முர்காலக்கில், கோள நாட்டில், பொதுமக்களின் சபைகளிற் புராணங் களே மனனஞ் செய்து பாடிக் காட்டும் 'சூதர்' என்போரின் அடியில் தோன்றி யவர்களே இச் சாக்கியார்கள் எனத் தெரிகிறது. சாக்கியார்கள் அரங்கேற்றிய நாடகங்களுள் மத்தவிலாசம், பகவதச்சுகம், கல்யாணசௌகந்திகை என்பது நீலகண்டரால் இயற்றப்பட்ட ஒரு வியாயோக நாடகமாகும். அனுமனுக் கும் வீமனுக்கும் இடையே ஏற்பட்ட சண்டையையும் பின் அவர்கள் தாம் ஒரே பெற்றோரின் பிள்ளேகள் என்பதை உணர்ந்தபோது, சமாதானமாகியதை யும் இந்நாடகம் சித்திரிக்கின்றது. கிருட்டிணலீலாசுகர் அல்லது லீலாசுகர் எனச் சுருக்கமாக அழைக்கப்படும் வில்வமங்கள சுவாமி என்பவரும் அரசனின் ஆதாவைப் பெற்றவராவர். இவருடைய கிருட்டிணகருணுமிர்தம் என்ற பக்திப் பாடல் நூல் மூன்ற ஆசுவாசங்களே உடையது. அழகில் இந்நூலுக்கு இணே

## தெ இந்திய வரலாறு

யில்லே. அறிவு நிறைந்த வேறும் பல நால்களே இவ்வாகிரியர் இயற்றிஞர். ஆனுல் கிருட்டிணகருணுமிர்தம் மூலம் சமக்கிருத அபிமானிகளின் இதயங்களில் இன் அம் அவர் வாழ்கின்றூர்.

இராட்டிரகூட மன்னனுகிய மூன்றும் கிருட்டிணனின் கீழ் அரசாண்ட வெமுலவாடாவைச் (ஆந்திரப் பிரதேசம்) சேர்ந்த இரண்டாம் அரிகேசரியின் சபையில், பெரிய சமண எழுத்தாளராகிய சோமதேவசூரி (950) என்பவர் இருந்தார். இச்சபையிலேயே புகழ்பெற்ற கன்னடக் கவிஞராகிய பம்பா என்ப வரும் இருந்தார். யசத்திலக சம்பு, நீதிவாக்கியாமிருதம் முதலிய நூல்களே இயற்றிஞர் சோமதேவர். சம்பு கதை, எவ்வகையிலும், மந்தமானதாக இருப்ப தில்லே. ஆளுல் ஆசிரியரின் முக்கிய நோக்கம் சமணக் கொள்கைகளேயும் சமண ஒழுக்கங்களேயும் பற்றிப் பிரசாரம் செய்வதாகும். அருத்தசாத்திரத்திற் கூறப் பட்ட விடயங்களே, சமணர்களின் அறநிலேயிலிருந்து திறனுப்வு செய்கின்றது நீதிவாக்கியாமிருதம். அறிவு பொதிந்த, சாரமுள்ள, தெளிவான நடையை ஆசி **ரிய**ர் கையாண்டுள்ளார். மூன்*ரு*ம் கிருட்டிணனின் காலக்தில் வாழ்ந்த இன் ஞெரு கவிஞராகிய அலாயுதர் என்பவர், கவிரகசியம் என்ற நாலே எழுதிஞர். ஆசிரியரிடமிருந்த படிப்புக் கருவத்தைக் காட்டும் இந்தால், சமக்கிருத வினே யடிதளிலிருந்து நிகழ்காலம் எவ்வாறு உருவாகின்றது என்பதை விளக்க முயல் வதுடன், இராட்டிரசுட அரசனேயும் புகழ்ந்து பாடுகின்றது. சோமதேவசூரி பின் சிடனுன வாதிராசர் (இவரும் தன் குருவைப் போல் ஒரு சமணரே) யசோதாசரிதம் என்ற நூலே எழுதினூர். இந்நூலில், தான் முன்பு எழுதியது பார் சுவநாதசரிதம் என்ற நூலப் பற்றிக் குறிப்பிடுகின்றூர்; ஆனுல் அந்த நூல், **இப்போது இ**ல்ஃ.

இலாட நாட்டைச் சேர்ந்த காயஸ்த சாதியினரான சொத்தலர் என்பவர் உதய சுந்தரிகதை என்ற கற்பனேக் கதையை உரைநடையில், கி. பி. 1000 ஆண்டள வில், தானுவைச் சேர்ந்த மும்முனிராசன் என்ற அரசனின் போதாவுடன் எழுதிஞர். ஆசிரியர், பாணர் எழுதிய ஹர்ஷசரிதம் என்ற நாலேயே முன்மாதிரி **யா**கக் கொண்டிருந்தபோதும், அதைப் போன்று சிறப்பாக இந்நூலே எழுத முடியவில்லே. இக்காலத்திற் கோளநாட்டில் ஆதுலர் என்பவரால், மூஷகவமிசம் **என்ற நால் எழுதப்பட்டது. ஓா**ளவிற்கு வாலாற்று நாலாகவும் கொ**ள்ளக்** கூடிய இந்தால் மூஷக அல்லது இராமகதை அரசர்களின் வாலாற்றைப் பதி னேந்து காண்டங்களிற் கூறுகின்றது. கோளத்திலிருந்து, கிருட்டிணவிலாசம் என்ற மிகச் சுறந்த, ஆனுல் முற்றுப் பெருத காவியமும் கிடைத்திருக்கின்றது. இதன் ஆசிரியரின் பெயர் சுகுமாான். ஆ**ஞல் இவர் வாழ்ந்த காலம் எது எ**ன்**ப** தும், எந்த நாட்டைச் சேர்ந்தவர் என்பதும் பொச்சினேக்குரியவையாய் இருக்கின் றன. வில்கணரின் விக்கிரமாங்கதேவசரிதம், பதினெட்டுக் காண்டங்களேயுடைய ஒரு மகாகாவியமாகும். இந்நூல் இதிகாசப் பாணியில், சாளுக்கியப் பேராச னின் வாழ்க்கையையும் சாதனேகளேயும் கூறுகின்றது. வில்கணர் காசுமீரத்தைச் சேர்ந்தவர். அரும் விக்கிரமாதித்தனின் வித்தியாபதியாக இருந்தவர். நூலின் இறுகிக் காண்டத்தில், ஆசிரியர் தன் சொந்த வாழ்க்கை வாலாற்றைக் கூறி,

## இலக்கியம்

கோதாடக அரசன், தன் பிற்கால வாழ்க்கையில் குனக்குக் கொடுத்த பெரிய கௌாவத்திற்கு நன்றிதெரிவிப்பதற்காகவே இக்காவியத்தை இயற்றியதாகவும் **சுறுகின்றுர். விக்கிரமாதித்தனுக்கும் அவனுடைய தமையனுகிய சோமேசுவர** துக்குமிடையே இருந்த தொடர்புகளேப் பற்றிக் கூறும் செய்திகள் முழுவதுமே உண்மை என்று ஏற்றுக்கொள்ள முடியாது. கவிதை ஆற்றொழுக்குப் போல் **அ**மைந்துள்ளது. ஆனுல் வருண*னேகள் அளவிற்*கு மீறி நீண்டுவிட்டன. வில்கணர் வேறு நால்களேயும் எழுதினூர். சில கவிதைத் தொகுதிகளில், அந் தால்களின் சில பகுதிகள் மேற்கோளாகக் கூறப்பட்டுள்ளன. பொருந்தாக் **கா**தனின் இன்பத்தைப் பற்றிச் சற்று வெளிப்படையாகவே கூறுகின்**ற** மனத்தையாருக்கும் காவியமாகிய பஞ்சாசிகம் என்ற நூலேயும் இவரே இயற்றி றைர் என்று கூறுவதற்குச் சரியான சான்றுகள் ஒன்றுமில்லே. சாளுக்கிய **அரச**னை முன்றும் சோமேசுவானுல் இயற்றப்பட்டதெனக் கூறப்படுகின்**ற, ஆ**ளுல் உண்மையில் இம்மன்னனின் அரசவைக் கவிஞர் ஒருவராலோ பலராலோ இயற்றப்பட்ட, நூல் மானசொல்லாசம் அல்லது அபிலாசிதார்த்த சிந்தாமணி (1129-30) என்பது. இந்நூல், தேசத்திலுள்ள எல்லா வகுப்பு மக்களின் **ந**ன்மைக்காகவும் ஆக்கப்பட்டது. ஒவ்வொன்றும் இருபது அதிகாரங்க**ள்** கொண்ட ஐந்து தொகுதிகளாலான இந்நூல், எல்லாப் பொருட்களேப் பற்றியும் கூறுகின்றது. மருந்துவகைகள், மந்திர வித்தை, மிருகசாத்திரம், இரத்தினக் கற்களேயும் முத்துக்களேயும் மதிப்பிடல், அரண் அமைத்தல், ஓவியம், இசை, **வி**ளேயாட்டுகள், கேளிக்கைகள் முதலியவை பற்றிய பழைய, மிக **நட்பமான ஆ**ராய்ச்சிகளேக்கொண்ட <sub>ஒரு</sub> கலேக்களஞ்சியமாகும் இந்**நால். த**லேப்புகளே**த்** தெரிவு செய்ததிலோ, அவை கூறப்பட்ட முறைகளிலோ பெருந்திறமை காணப் படவில்லே. ஆனுல், அக்காலத்திற் பலவித விடயங்களில் மக்களுக்கிருந்த அறி **வி**ன் நிலேயை இந்**நா**ல் குறிக்கின்றது என்ற வகையில் இதற்கு மதிப்புண்டு. மூன்றும் பாமேசுவானின் கீழ் ஒரு சோதிடாாகவும் கவிஞராகவும் விளங்கிய **வி**த்தியாமாதவர் எழுதிய பார்வதிருக்மிணீயம் என்னும் **தால், இவ்வாசிரிய** ருடைய திறமையின் சாதனேயாகத் திகழ்கின்றது. இதிலுள்ள ஒவ்வொரு செய்யுளும் இரண்டு கருத்துக்களேத் தருகின்றது. ஒரு கருத்து, சிவனுக்கும் பார்வதிக்கும் நடைபெற்ற திருமணத்தைக் கூறுகின்றது. மற்றது, கிருட்டிண ருக்கும் உருக்மிணிக்கும் நடைபெற்ற திருமணத்தைக் கூறுகின்றது. நம்பிக்கை யூட்டாத இந்தால் வரிசையில் எழுந்த, சற்றுச் சிறந்த முயற்சியாகக் கவிராச மாதவபட்டரின் இர்ாகவபாண்டவீயம் என்ற நூல் விளங்குகின்றது. இதில் இராமாயண பாரதக் கதைகள் இடம்பெற்றுள்ளன. கதம்பகாமதேவனின் (1182-97) அரசசபையிலிருந்த இக் கவிஞர் பாரிசாதகாணம் என்ற நூலேயும் இயற்றிஞர். இக்காவியம், பத்துக் காண்டங்களில், கிருட்டிணரின் லீலேகளிற் போபலமான ஒன்றைக் கூறுகின்றது.

பாம்பரைக் கவிஞர்களாகவிருந்த, ஒ**ோ** குடும்பத்தைச் சேர்ந்த கவிஞர்கள், ஒய்சளர்களின் அரண்மணேயில் வித்தியாசக்காவர்த்திகளாக (அரசவைக் க**வி** ஞர்கள்) இருந்தார்கள். ஆனுல் இவர்களுடைய பெயர்கள் கிடைக்கின்றில. இ**வர்** 

#### இலக்கியம்

களுள் ஒருவர், பாண்டியர்களாலும் மற்றைய தென்னுட்டு அரசர்களாலும் நன்கு கணிக்கப்பட்டார். ஓாளவிற்கு வாலாற்று நால் என்று சொல்லக் கூடிய தான கத்யகருணுமிருதம் என்ற நாலே இவர் இயற்றிஞர். பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டின் முற்பகுதியில், பாண்டியர்களுக்கும் ஒய்சள மன்னனை இாண் டாம் நாசிம்மனுக்குமிடையே நடைபெற்ற போரைப் பற்றிச் சிறப்பாகக் கூறும் உரைநடை நால் இதுவாகும். வேறேர் ஆசிரியர், உருக்மிணிகல்யாணம் என்ற உயர்தாமான கவிதை நாலே இயற்றிஞர் ; அலங்காரசர்வசுவம், காவியப்போகாசும் ஆகிய நூல்களுக்கும் விளக்கவுரைகள் எழுதிரைர். இந்நூல்களிரண்டும் கவிதைத் திறைய்வுத் துறையிற் சிறப்பிடம் வகிக்கும் நூல்களாகும். மூன்றும் வல்லான னின் (1291-1342) காலத்தில் இந்நூல்கள் ஆக்கப்பட்டன.

சாரதாதநயர் என்பவரும் 13 ஆம் நூற்றுண்டிலேயே வாழ்ந்தவர். செங்கற் பட்டு மாவட்டத்திலே, அறிவாளிகளின் குடும்பத்திலே பிறந்த இவர் பாலப் பொகாசம் என்ற பொசித்தி பெற்ற தூல் எழுதிஞர். இலக்கியத் திறனுய்வுத் துறையில், இந்நாலுக்கு ஒரு முக்கிய இடமுண்டு. வேறு எந்த வகையிலும் எமக்குத் தெரியாத சில தால்களேயும் எழுத்தாளர்களேயும் இவர் இந்நாலில் மேற்கோளாகக் காட்டியுள்ளார். சாரதியம் என்ற பெயரில் இசை பற்றிய ஓர் ஆராய்ச்சி நாலேயும் இவர் எழுதினர். இதே காலத்தில், **இதே சு**ற்ருட**லில்** வாழ்ந்தவர் புகழ்பூத்த இன்னுரு எழுத்தாளரும் பெரிய வைணவ ஆசிரியரு மான வேங்கடநாதர் அல்லது வேதாந்த தேசிகர் (பிறப்பு 1268) என்பவர். சமயத் துறையிலும் தத்துவஞானத் துறையிலும் இவர் எழு**திய நா**ல்கள் இவருக்கு அதிக புகழைக் கொடுத்தபோதிலும் பொது இலக்கியத் துறையிலும் இவர் பெரும் புகழீட்டிஞர். இவர் எழுதிய யாதவாப்யுதயம் என்ற மகா**காவிய**ம், கிருட்டிணருடைய வாழ்க்கையைப் பற்றிக் கூறுகின்றது. இந்த தூலுக்கு, அப்பையதீட்சிதர் என்ற புகழ்பெற்ற உரையாசிரியர். விளக்கவரை எழுதினர். **பொது** இலக்கியத் துறையில் இவர் எழுதிய மற்றைய நூல்களுள் காளிதாசரின் மேகசந்தேசம் என்ற நாலேப் பின்பற்றி, அதே மாதிரி எழுதப்பட்ட அம்ச சந்தேசம், பாதுகாசகசொம் என்ற பத்திக்காவியம், சங்கல்ப்ப சூரியோதயம் (கிருட்டிளுமிசாரின் அத்துவைத நாடக நாலாகிய பொபோதசந்திரோதயம் என்ற நாலுக்கு மறுப்பாக எழுதப்பட்ட விசிட்டாத்துவைத நூல்) என்ற நாடகம் ஆகியவற்றைச் சிறப்பாகக் குறிப்பிடலாம்.

கோளத்தில் சந்தேச காவியங்கள் பல்கிப் பெருகி இருந்தன. இலட்சுமிதாசர் இயற்றிய (கி. 9. 1100) சுகசந்தேசம் மிகப் பழமையானது. மற்றைய சந்தேச காவியங்களிலும் பார்க்க இதுவே மிகச் சிறந்தது என்றுங் கூறலாம். உத்தண்ட கவியின் கோகிலசந்தேசம் (பதினேந்தாம் நூற்றுண்டு), உலோசஞ என்ற தூலுக்கு விளக்கவுரை எழுதிய உதயர் இயற்றிய மயூரசந்தேசம் (இதே நூற் ருண்டு), வாசுதேவர் இயற்றிய (16 ஆம் நூற்றுண்டு) பிருங்க சந்தேசம் ஆகிய தூல்களும் குறிப்பிடக்கூடியவை. இக்கவிதைகள் அனேத்தும் ஓசைநயமுடை யவை. அக்காலத்தில் வாழ்ந்த பெரியார்களேப் பற்றியும் நடைபெற்ற நிகழ்ச்சி கீனப்பற்றியும் இவை குறிக்கின்றபடியால் இவை வாலாற்று முக்கியத்துவம் பெறிகின்றன; சம்பந்தப்பட்ட தாதுவர்கள் ஒவ்வொருவரும் செல்லும் வழிகளேப் பற்றி விரிவாக விளக்குகின்றபடியால், தல அமைப்பைப் பற்றியும் முக்கிய செய்திகளேக் கூறுகின்றன. திருவாங்கூர் மன்னனுகிய இரவிவர்மன் கூலசேகான், கொந்தளிப்பான தன் அரசியல் வாழ்வின் மத்தியிலும், இலக்கிய முயற்சிகளில் ஈடுபட்டான். பிரதியும்மினனுக்கும் பேரபாவதிக்குமிடையே நடைபெற்ற திரு மணத்தைப் பற்றி ஐந்து அங்கங்களிற் கூறும் போதியும்மினைப்புதயம் என்ற நாடக நாலே இவன் இயற்றினுன். காசுமீரைச் சேர்ந்த உருயகன் இயற்றிய அலங்காரசருவசுவம் என்ற நூலுக்கு அறிவுத் திறன்மிக்க விளக்கவுரை ஒன்றை எழுதிய சமூத்திரபந்தன் என்பவரையும் இம்மன்னன் ஆதரித்தான்.

1300 ஆம் ஆண்டளவில், நாடகக் கலேயைப் பற்றி, ஒரே நோக்கத்துடனும், எறக்குறைய ஒரே மாதிரியாகவும் இரண்டு நூல்கள் இயற்றப்பட்டன. இந்த இாண்டு நூல்களும், இவற்றுடன் வே*ொெ*ரு நாடக நூலும், நூலாசிரியரை அதரித்தவரைப் புகழ்ந்தேற்றுவதற்காகவும், நாடகத்தின் விதிகளே விளக்கு வதற்காகவும் எழுதப்பட்டன. ஒரிசா நாட்டாசனுன இாண்டாம் நாசிம்மனின் கீழிருந்த வித்தியாதாஞல் எழுதப்பட்ட ஏகாவளி என்பதும், வாரங்கலேச் சேர்ந்த காகதிய அரசனுன இரண்டாம் பிரதாபருத்திரனின் ஆதாவிலிருந்த லித்தியாநாதர் எழுதிய பிரதாபருத்திர-யசோபூஷணம் என்பதுமே இந்த இரு தூல்களாகும். இரண்டாம் பிரதாபருத்திரன் நீதி சம்பந்தமான ஒரு தூலேயும் இயற்றினுன். இந்நாலின் சில பகுதிகள் சூரியர் என்பார் இயற்றிய சூத்திரத் திரைகாம் என்னும் கவிதைத் தொகுப்பிற் காணப்படுகின்றன. இந்நீதி நூலின் அடிப்படையிலே தெலுங்கில் பத்தணநீதி என்ற **தா**ல் எழுந்தது. மொத்தம் எழுபத்திநான்கு காவியங்களே இயற்றிய புகழ்பெற்ற ஆசிரியாாகிய அகத்தியர் என்பவரும் வித்தியாநாதரும் ஒருவரே எனப் பலர் கருதுகின்றுர்கள். இந்த எழுபத்துநான்கு காவியங்களுட் பாலபாரதம், கிருட்டிணசரிதம், நளகீர்த்தி கௌமுதி ஆகியவை சில. மகாபாாதத்தைச் சுருக்கமாக, இருபது காண்டங் **க**ளிற் கவிதையிற் கூறுகின்றது பாலபாரதம். கிருட்டிண தேவராயரின் அமைச்சராகிய சாலுவதிம்மர் இதற்கு விளக்கவுரை எழுதியிருக்கின்றூர். பாகவதத்தை உரை நடையில், சுருக்கிக் கூறுகின்றது கிருட்டிணசரிதம். எல்லோர்க்கும் அறிமுகமான நளன், தமயந்தி கதையைக் கூறுகின்றது நள கோத்திகௌமுதி. கவிதைக் கலேயைப் பற்றி மிக விரிவாகக் கூறும் சாகித்திய தர்ப்பணம் என்ற நூலே எழுதிய விசுவநாதர் (1300 வரை) என்பவர் நாசிம்மன் என்ற ஓர் அரசனின் அவையில் இருந்தார். ஒரிசாவை ஆண்ட நாசிம்மர்களுள், இவ்வாசன் மூன்றுவதாக இருக்கலாம்.

விசயநகா அரசஞைகய முதலாம் புக்கனின் இரண்டாவது மகஞைகய குமா கம்பணரின் சாதனேகளேப் பற்றி, அவனுடைய மனேனியாகிய கங்காதேவி என்பவள் எழுதிய மதுராவிசயம் (மதுரையை வெற்றி கொள்ளல்) என்ற அழகிய கவிதை நூலிற் புகழ்ந்து பாராட்டப்பட்டுள்ளது. வித்தியாரணியரின் மாணவர்களுள் ஒருவர் வாமனபட்டபாணர் என்பவர். இவர், தன்னே ஆத ரித்த ரெட்டி அரசராகிய, கொண்டவீட்டைச் சேர்ந்த பெட்டகோமதிவீமர்

### இலக்கியம்

#### 👝 தென் இந்**திய** வரலாறு

என்பவரைப் போற்றிப் புகழ்ந்து தன் வேமபூபாலசரிதம் என்ற **தாவிற்** கூறியுள்ளார். இந்நூல், நியாயமா**ன அ**ளவு நீளமுடை**ய, உரை**நடையிலா**ன** கற்பனேக் கதையாகும். உரைநடை எழுதுவதில், பாணருடன் போட்டியிட வேண்டும் என்பதே ஆசிரியரின் நோக்கமாக இருந்தது. இவர், தன் முயற்சியில், குறிப்பிடக்கூடிய அளவு வெற்றியடைந்தார். நளாப்பியுதயம், இரகுநாதசரித காவியம், நாடக நூல்களான பார்வதீபரிணயம், கனகலேகா கல்யாணம், என்பன ஆசிரியரின் மற்றைய நூல்களாகும். ரெட்டி அரசராகிய பெட்ட கோமதி என்பவரே அமருசதகம், சப்தசதிசாரம் என்னும் நூல்களுக்கு விளக்க வுரைகள் எழுதிஞ்சொனக் கூறப்படுகின்றது. நாறு காதற் கவிதைகளேக் கொண் டது அமருசதகம். ஆலரின் பிராகிருதக் கவிதைகளிலிருந்து தெரிவு செய்யப் பட்ட நாறு கவிதைகளேக் கொண்டது சப்தசதிசாரம். சாகித்திய சிந்தாமணி என்ற கவிதைக் கலேயைப் பற்றிய தனி நூலேயும் சங்கீதசிந்தாமணி என்ற சங்கீதக் கலேயைப் பற்றிய தனி நூலேயும் இவர் இயற்றிஞர் எனவும் கூறப் படுகின்றது. இவரைப் போலவே, இவருக்கு முன் அரசாண்ட குமாரகிரி என்ப வரும் நாலாசிரியராகவும், இலக்கிய ஆசிரியர்களின் ஆதாவாளராகவும் இருந் தார். இவர் நாட்டியம் (நடனம்) பற்றி வசந்தாாச்சியம் என்ற ஒரு தூலே **எ**ழுதினூர். இவருக்குரிய பட்ட**ங்க**ளுள் ஒன்றைத் தழுவியே இந்நூலுக்குப் பெயரிட்டார். இவருடைய மைத்துனராகிய (மந்திரியாகவும் இருந்தவர்) காட்டயவேமர் என்பவர் காளிதாசரின் நாடகங்களுக்கு விளக்கவுரைகள் எழுகிஞர் ; இவ்விளக்கவுரைகள் பொசித்திபெற்றவை.

விசயநகா காலத்தின் முற்பகுதியிற் கவிதை, நாடகம், திறனுய்வு முதலிய வற்றைப் பற்றி எழுதப்பட்ட பல சிறிய நால்களேத் தவிர்த்துவிட்டு, இரசாரண வசுதாகாம் என்ற நூலேக் கவனிப்போம். இரசம் பற்றியும் நாடகக் கலேயின் விதிகளேப் பற்றியும் திறமையுடன் கூறும் ஆராய்ச்சி நால் இது. இராச கொண்டாவைச் சேர்ந்த சிம்மபூபாலர் என்பவரால் (1350 ஆம் ஆண்டளவில்) இந்தால் இயற்றப்பட்டதெனக் கூறப்படுகின்றது. ஆனுல் இவ்வாசனின் அரச வைக் களிஞரான விசுவேசுவானுலேயே இது பெரும்பாலும் இயற்றப்பட்டிருக்க லாம். பேச்சுக்கலேயைப் பற்றிக் கூறும் நல்ல நூலாகிய சமத்காரசந்திரிகை என்பதை விசுவேசுவானே எழுதினுர். வட ஆற்காடு மாவட்டத்திலுள்ள முல்லாந்திரம் கிராமத்தில் வாழ்ந்த திண்டிமர்களின் குடும்பத்திற் புகழ்வாய்ந்த பல நூலாசிரியர்கள் தோன்றிஞர்கள். இராசநாதர் தன்னே ஆதரித்த சாலுவ **நாசிம்மனின் (பதினே**ந்தாம் நூற்*ருண்டின்* பிற்பகுதி**) யுக்**தங்களேப் பற்றி**க்** கூறும் ஓாளவு வாலாற்றுக் காப்பியமாகிய அவருடைய சாலுவாப்பியுதயம் என்ற நாலும், அச்சுதாாயரின் ஆட்சிக்காலத்தில், பதிருைம் நாற்றுண்டில் வாழ்ந்த வேறோர் இராசநாதரால் இயற்றப்பட்ட பாகவதசம்பு, அச்சுதராயாப்பி **யுதயம் எ**ன்ற நூல்களும் குறிப்பிடத்தக்கன. கடைசியாகக் கூறப்பட்ட க**விதை தால்** அச்சுதராயரின் கால நிகழ்ச்சிகளே அறிவதற்கு வழிகாட்டியாக **உள்**ள**து. கி**ருட்டிணதேவராயர், அறிஞராகவும் கவிஞராகவும், அத்துடன் போர் வீ**ரராக வும் அ**ரசியல் ஞானியாகவும் விளங்கினுர். சமக்கிருதத்திலும் தெலுங்கிலும் அதி**க** 

**வலுவு**டன் இவர் எழுதிஞர். யம்பவதிகல்யாணம் என்ற இவாது நாடக தால், இவரிடமிருந்த உயர்ந்த களித்திறமையையும் நாடகத் திறமையையும் காட்டுகின் றது. திருமலாம்பாள் எழுதிய வாதாம்பிகாபரிணயம் இக் காலகட்டத்தைச் சேர்ந்த வாலாற்றுச் சம்பு காளியமாகும். அச்சு தாரயருக்கும் வாதாம்பிகைக்கும் நடைபெற்ற திருமணத்தின் நினேவாக இக்காளியம் எழுதப்பட்டது.

புகழ்வாய்ந்த எழுத்தாளராக இருந்த அடுத்தவர் அப்பய்ய தீட்சிதர் (1520-92) என்பவராவர். சமக்கிருதத்தின் பல்வேறு துறைகளிலும் நூற்றுக்கு மேற்பட்ட நூல்களே எழுதிய இவரை, வேலூரிலுள்ள நாயக்க நாட்டாண்மைக் காரர்களும், சிறப்பாகச் சின்னபொம்மனும் ஆதரித்தனர். யாதவாப்யுதயம் என்ற நூலிற்கு இவர் எழுதிய விளக்கவுரையைப் பற்றி ஏற்கெனவே கூறப்பட் டுள்ளது. இலக்கியத் திறனுய்வைப் பற்றியும் கவிதை நயம் பற்றியும் சித்திர மீமாம்சை, இலட்சணுவளி ஆகிய நூல்கள் இவரால் எழுதப்பட்டன. உருவத் தைப் பொறுத்தவரையிற் சயதேவரின் சந்திராலோகம் என்பதன் ஒர் விரிவான விளக்கமாக இருந்தபோதிலும், அணிகீளப் பொறுத்த வரையில், வேறு எந்த தூலுடனும் தொடர்பில்லாத தனி ஆராய்ச்சி நூலேப் போன்றே விளங்கு கின்றது. சூவலயானந்தம்; சொற்களின் கவிப்பொருளே ஆராய்ந்து கூறும் விருத்திவார்த்திகை என்பதும், வாதாாசத்துவம் முதலிய பல பத்திப் பாடல் களும் கவிதை, கவிதைக்கலே ஆகியவற்றின் வளர்ச்சிக்காக இவர் எழுதிய பல தூல்களாகும். அப்பய்ய தீட்சிதரின் குடும்பம் திறமைமிக்க தூலாசிரியர்கள் பலரைத் தோற்றுவித்திருக்கின்றது. ஆனுல் அவர்கள் எல்லாரையும் இங்கே குறிப்பிடுவது சாத்தியமில்லே. அப்பய்ய தீட்சிதரின் மூத்த மருமகனை நீல கண்ட தீட்சிதர், தன் மாமனிலும் பார்க்கச் சிறந்த கவிஞராவர். இவருடைய கவிதை நூல்கள் பல, இலக்கிய வலுவும் கவர்ச்சியுமுடையனவாக இருக்கின்றன. இதற்கு முன்பு பல நூற்றுண்டுகளாக இத்தகைய நூல்கள் எழுதப்படவில்லே. நீலகண்டவிசயசம்பு (1637). கங்காவதாரணம், நளசரிதநாடகம், சீவலீலாரண வம் என்ற நூல்களெல்லாம் நூலாசிரியரின் உயர்ந்த திறமையைக் காட்டுகின் றன. இவ்வாசிரியர் மதுரைத் திருமலே நாயக்கரின் மந்திரியாக இருந்**து புக**ழ் பெற்றவர்.

தஞ்சை நாயக்கரின் அரண்மணேயில், ஏறக்குறைய இதே காலப் பகுதியில், கோவிந்த தீட்சிதர் என்பவர் சிறப்புடன் திகழ்ந்தார். தஞ்சை நாயக்கர் பாம் பனாயை ஆரம்பித்த செவ்வப்ப நாயக்கனும் அவனுடைய சந்ததியினரும் இவருக்குப் பெருமதிப்பளித்தனர். இவருடைய சாகித்தியசூதம் என்ற நால், பிற்கால அரசர்களாகிய அச்சுதப்பன், இரகுநாதன் ஆகியோரின் வாலாற்றைக் கூறுகின்றது. சங்கேத்சுதாநிதி என்ற நால்யும் இவரே ஆக்கிஞர். கோவிந்த தீட்சிதரின் மக்களுள் இருவர் எழுத்தாளர்களாகப் பெயர் பெற்றவர்கள். யஞ்ஞநாராயணன் என்ற ஒரு மகன் இரகுநாத நாயக்கனின் வாழ்க்கையைப் பற்றிச் சாகித்தியாத்திஞகாம் என்ற கவிதை நாலேயும், இரசூநாத விலாசம் என்ற ஐந்து அங்கங்கள்புடைய நாடகத்தையும் எழுதிஞர். மற்ற மகனுதிய வேங்கடமதி என்பவர் எல்லாச் சாத்திரங்களேப் பற்றியும் எழுதிய சகல கலா வல்லுநர். ஆணுல் இவர் எழுதிய சாகித்திய சாம்ராச்சியம் என்ற காவியம் இப்

போது கிடைக்கின்றிலது. இரகுநாத நாயக்கனே, பாரிசாதகாணம், வால்மீகிசரி தம், கசேந்திரமோட்சம், நளசரிதம், அசியுதேந்திராப்புதயம் முதலிய பல நால்களே இயற்றிஞன். கடைசியாகக் கூறப்பட்ட நால், இவனுடைய தகப்பனின் வாழ்க்கை வாலாற்றைக் கூறுகின்றது. இசையைப் பற்றியும் இவன் நாலெழுதி ஞன். இராமபத்திராம்பாள் எழுதிய இராகுநாதாப்யுதயம் என்ற தாலும் இந் நாயக்கனின் கதையைக் கூறுகின்றது. திறமை மிக்க இப்பெண்பாற் கவிஞர், நாயக்க மன்னர்மீது கொண்டிருந்த ஆழ்ந்த பத்திக்கு இந்நால் தெளிவான சான்ருக இருக்கின்றது.

செஞ்சி நாயக்கரின் கீழ் வேரோர் தீட்சிதர் குடும்பம் இலக்கியத் துறையிற் புகழீட்டியது. சத்தியமங்கலத்தைச் சேர்ந்த இரத்தினகேத சிறீநிவாச நீட்சி தர் என்பவர் பதினெட்டு நாடகங்களும் அறுபது கவிதை நூல்களும் எழு**தியவர்** எனப் புகழ்பெற்றவர். இவற்றுட் பெரும்பாலானவை மறைந்துவிட்டன. பாவன புருஷோத்தமம் என்ற இவாது உருவக நாடகம், சூரப்ப நாயக்கர் என்பவரின் வேண்டுகோளின்படி எழுதப்பட்டது. பைசுமீபரிணயசம்பு என்ற சிறிய நூல், உருக்மிணிக்கும் கிருட்டிணனுக்கும் நடைபெற்ற திருமணத்தைப் பற்றிக் கூறுகின்றது. சிறீநிவாசருக்கு மூன்று புத்திரர்கள் இருந்தார்கள். இவர்களுன் மிகவும் பிரபலமான இராசசூடாமணி தீட்சிதர், தஞ்சாவூருக்குச் சென்று வேங்கடமகியின் சீடராக இருந்தார். இருபது வயது தொடங்குவதற்கு முன்பே கமலினி கலகம்சம் என்ற நாலே இவர் எழுதிஞரொனக் கூறப்படுகின்றது. ஆனந்தராகவம் என்ற நாடகமும் உருக்மிணி கல்யாணம் என்ற கவிதையும், சங்கராச்சாரியாரின் வாழ்க்கை வரலாற்றைக் கூறும் சங்கராப்யுதயம் என்ற தாலும் இவருடைய மற்றைய நூல்களுட் சில. மீமாம்சையைப் பற்றியும் வேறு பல விடயங்களேப் பற்றியும் இவர் எழுதிஞர். இவற்றைப் பற்றிப் பின்பு குறிப் படப்படும்.

தத்துவஞான இலக்கியத்தில் இனிக் கவனஞ் செலுத்துவோம். கௌதமரின் நியாயசூத்திரங்கள் என்ற தாலுக்கு விளக்கவுரை எழுதிய வாத்சியாயனர் (ஏறக்குறைய 350 ஆம் ஆண்டிற்கும் 400 ஆம் ஆண்டிற்கும் இடைப்பட்டவர்) தென்னிந்தியாவைச் சேர்ந்தவர் என மாபுரை கூறுகின்றது. நியாயம் பற்றி எழுதிய முதலாவது தென்னிந்திய எழுத்தாளர், வாதராசர் என்பது நிச்சய மாகத் தெரிதிறது. தார்க்கிகாட்சம் என்ற தாலேயும் உதயணரின் குசுமாஞ்சனி என்ற தாலுக்கு ஒரு விளக்கவுரையையும் (போதினி) இவர் எழுதிஞர். இவர், அநேகமாக, பன்னிரண்டாம் நாற்றுண்டின் மத்தியில் வாழ்ந்திருக்கவேண்டும். பாசர்வஞ்ஞரின் நியாயசாரம் என்ற தாலுக்கு அபராக்கர் எழுதிய விளக்கவுரை யையும் இக் காலத்தைச் சேர்ந்ததெனக் கொள்ளலாம். ஆசிரியர், கொங்கண நாட்டைச் சேர்ந்த சிலாகார அரசர்; யாஞ்ஞவல்கியசுமிருதி என்ற தாலுக்கு எழுதிய விளக்கவுரையினை அதிக புகழீட்டியவர். தருக்கபானை என்ற தாலுக்கு குப் பொபலம் வாய்ந்த மல்னிநாதர் (13 ஆம் தாற்றுண்டு) என்பவரும், சென்னு பட்டர் (14 ஆம் தாற்றுண்டு) என்பவரும் இரண்டு விளக்கவுரைகள் செய்தனர். தருக்கம் பற்றிக் கூறும் மிகப் போல தாலாகிய தருக்கசங்கிரகம் என்பதையும் அதன் சொல்விளக்க நூலாகிய தீபிகையையும் அன்னம்பட்டர் என்பவர் இய**ற்** றிஞர். இவர் சித்தூர் மாவட்டத்தைச் சேர்ந்தவர்; தருக்கம் சம்பந்தமான மற் றைய சிறந்த நூல்களுக்கும் இவர் விளக்கவுரைகள் எழுதிஞர்.

பூர்வமீமாம்சையைக் கற்பிக்கும் கல்வி நிலேயங்களுக்கு நன்கொடையளித்த தைக் குறிப்பிடும் சிலாசாசனங்கள் தென்னுட்டில் ஏராளமாகக் காணப்படுவ தனைல், இங்கே பூர்வமீமாம்சைக் கல்விக்குப் போதாவு இருந்ததாகத் தெரி கிறது. குறிப்பாக, பிரபாகரரின் கொள்கைகளே ஆதரிக்கும் நிலேயங்கட்கு நன் கொடைகள் கொடுக்கப்பட்டன. தென்னுட்டில், பூர்வமீமாம்சைக் கல்வியை ஆரம்பித்துவைத்த குமாரிலர் என்பவரின் சீடராகவும். பின் அவருடன் போட்டி யிடுபவராகவும் இருந்தவர் பிரபாகார். குமாரிலர், பிறப்பால் ஆந்திர இனத் தைச் சேர்ந்தவர் எனப் பொதுவாகக் கருதப்படுகின்றது. இவர் சங்கராச்சாரி யாரின் (8 ஆம் நூற்றுண்டு) காலத்தில் வாழ்ந்தவர் ; அவரிலும் பார்க்க வயதில் மூத்தவர். சுலோகவார்த்திகம், தந்திரவார்த்திகம், தூபடீபம் ஆகிய மூன்றுமே இவரியற்றிய முக்கிய நூல்களாகும். இவை மூன்றும், சைமினி என்பவரின் மீமாம்ச சூத்திரங்களுக்குச் சபாசுவாமி எழுதிய பாடியத்தின் பூரண விளக்க உரைகளாகவுள்ளன. பிரபாகார் (மாபுரையின்படி இவர் வட திருவாங்கூரைச் சேர்ந்தவர்) சபாசுவாமியின் பாடியத்திற்கு இரண்டு விளக்க உரைகள் எழுதி ஞர். ஒன்று இலகுவீ அல்லது விவாணம் என்ற வகையைச் சேர்ந்தது. ஆனுல் இது இப்போது கிடைப்பதில்லே. மற்றது, சற்று விரிவான பிருகதீ அல்லது நிபந் தனே வகையைச் சேர்ந்தது. இதன் சில பகுதிகள் இப்போதுள்ளன. ஆசிரியரின் சுய திறமைக்கும் தருக்கத் திறமைக்கும் இந்நால் சரியான சான்றுகும். சங்கா **ரின் காலத்தில் வாழ்ந்த, ஆ**ளுல் வயதில் மூத்தவரான மண்டனமிசிரர் என்ப**வர்** மீமாம்சையில் இரண்டு அடிப்படைப் பொருட்களேப் பற்றித் தன் விதிவிவேகம், பாவனு விவேகம் ஆகிய நூல்களில் ஆராய்ந்திருக்கின்றூர். சபரசுவாமியின் தூலேப் பற்றிப் பிரபாகார் கொண்டிருந்த கொள்கையின்படி சீரசாகாமிசிரர் (11 ஆம் நாற்றுண்டு) எழுதிய விளக்கவுரையே பாடியதீபம் ஆகும். இதே ஆசி **ரி**யர், அருத்தவாதாதி விசாரம் என்ற ஒரு சிற நூலேயும் எழுதியுள்ளார். இவர் களின் அடிப்படைக் கொள்கைக*ளே விளக்கி வாதராசர் நயவிவேக* தீபி**கை** என்ற நூலேப் பன்னிாண்டாம் நூற்றுண்டில் எழுதிஞர். தென்னிந்தியாவில், மீமாம்சை இலக்கியங்களேப்பற்றி எழுதப்பட்ட நூல்களின் தொகை மிகப் பெரி தாகும். எல்லாவற்றையும் இங்கே முழுமையாகத் திறனுப்வு செய்ய முடியாது. அதிக முக்கியத்துவம்`வாய்ந்த ஆசிரியர்களினதும் அவர்களின் நூல்களினதும் பெயர்களே மட்டுமே இங்கு குறிப்பிட முடியும். அவையாவன—குமாரிலரின் தந் தொவார்த்திகை பற்றிய விரிவான விளக்கவுரையாகிய சோசேமசுவாரின் நியா யசுதா (1200 ஆம் ஆண்டளவில் இயற்றப்பட்டது); இதே நூலேப் பற்றிய இன் ணொ விளக்கவுரையாகிய கங்காதாமிசிரரின் நியாயபாராயணம் (பதின்மூன் **ரு**ம் நூற்றுண்டின் மத்தி); மாறுபட்ட இாண்டு கொள்கைகளேப் பின்பற்று வோரின் கொள்கைகளே ஒன்றுக இணேக்க முயன்ற வேதாந்த தேசிகர் எழுதிய பீமாம்ச பாதுகையும், சேசுவாமீமாம்சையும்; சபாசுவாமியின் பாடியத்தின்

## இலக்கியம்

ஒவ்வொரு பிரிவிலுமுள்ள பொருள் பற்றிச் சாயனரின் சகோதாரான மாதவர் (14 ஆம் தூற்றுண்டு) இயற்றிய: செய்யுள் தாலாகிய நியாயமாலாவும் உ**ரை** நடையிலமைந்த அதன் விளக்கமும்; மீமாம்சைபற்றி அப்பய்ய தீட்சுதர் எழு திய விதிரசாயனம், உபக்கிரமபாரக்கிரமம், வாதநடசத்திமாலே போன்ற சிறு தால்கள்; குமாரிலரின் கொள்கையைப்பற்றி நன்கு விளக்கும் பார்த்தசா**ரதி** மிசிரரின் சாத்திரதீபிகைக்கு அப்பய்ய தீட்சுதர் எழுதிய விளக்கவுரையாதிய மேயூகாவளி என்பவையாகும்.

வேதாந்தத்தைப் பொறுத்தவரையில், அதன் மூன்று முக்கிய பிரிவுகளும் மூகன்முகல் தென்னுட்டிலேகான் ஆரம்பமாயின. அக்துவைக வேதாந்கப் பிரிவை ஆரம்பித்த சங்கார்தான், முதல்வரும் முக்கியமானவருமாவர். இவ ரூடைய வாழ்க்கையைப் பற்றிய நம்பத்தகுந்த விபாங்கள் ஒரு சிலவே உன் ளன. இவர் 788 ஆம் ஆண்டிற் காலடி (வடதிருவாங்கூர்) என்னுமிடத்திலே பிறந்து, தன் 32 ஆம் வயதில், 820 ஆம் ஆண்டில் இறந்தாரென நம்பப்படுகின் pது. பொம்மசூத்திரங்கள், முக்கியமான உபதிடதங்கள், பகவத்கீதை ஆகியவற் றிற்கு இவர் எழுதிய பாடியங்களே இவருடைய முக்கிய தால்களாகும். உபதேச சாகசிறீ போன்ற தனிக்கட்டுரை தூல்களேயும் எழுதிஞர். வேறும் பல தால்களே, குறிப்பாகத் தோத்திரங்களே (பத்திப் பாடல்கள்) இவரே இயற்றினு**ொனச்** சொல்லப்படுகின்றது. ஆனுல் அதை நம்புவதற்குப் போதிய காரணம் ஒன்றுமே யில்லே. சங்காரின் நூல்களிற் காணப்படும் இலக்கிய வலுவும், ஆழ்ந்த தத்துவ ஞானமும், அவரை உலகின் மிகச் சிறந்த சிந்தனேயாளர்களின் மத்தியில் ஓர் உயரிய இடத்திற்குரியவராக ஆக்குகின்றன. இவருடைய சிடனுகிய சுரேசுவார், பாலகிரீடை அல்லது யாஞ்ஞவல்கியசுமிருதி என்ற நூலுக்கு விளக்கவுரை எழு திஞர். விசுவரூபர் என்பவரே சுரேசுவரர் என்றும் கொள்ளலாம். இவ்வாசிரி **ப**ர், தன் குருவின் அடிப்படைக் கொள்கைகளே, நிஷ்காமியசித்தி என்ற த**னது** தூலில், சுருக்கமாக மீண்டும் கூறியுள்ளார். தைத்திரீய உபநிடதத்திற்கும், பிருகதாரணியக உபநிடதத்திற்கும் சங்கார் எழுதிய பாடியங்களேப் பற்றி, **இவ்** வாசிரியர், சிறப்பான வார்த்திகைகள் (தெளிவுரைகள்) எழுதினூர். சங்காருக்கு வேறு சீடர்களும் இருந்தார்கள். ஆனுல் அவர்கள் யார் என்பதும், எங்கிருந்து வந்தார்கள் என்பதும், என்ன எழுதிஞர்கள் என்பதும் தெரியவில்லே. என்று லும், பத்மநாபரின் பஞ்சபாதிகை என்ற நாலே இங்கே குறிப்பிடலாம். இந்நால், பிரம்ம சூத்திரங்களுக்குச் சங்கார் எழுதிய பாடியத்தின் விளக்கவுரையாகும். ஆனுல், முதல் நான்கு சூத்திரங்களுக்கு எழுதப்பட்ட விளக்கவுரை மாத்திரமே இப்போது கிடைக்கின்றது. பத்மநாபர், கோளத்தைச் சேர்ந்த ஒரு பிராமணார வர். சங்காரின் சம காலத்தவர் என நாம் ஏற்கெனவே குறிப்பிட்ட மண்டனமி சொர், அத்துவைதம்பற்றி வேறு விதமான கருத்துக் கொண்டிருந்தார். இவர், தமது கருத்துக்களே, பிரம்மசித்தி என்ற தூலிற் கூறியுள்ளார். சர்வஞ்ஞாத்மன் என்பவர்தான், அடுத்த, பெரிய, அத்துவைத ஆசிரியராவர். இவர், பத்தாம் தாற்றுண்டினிறுதியில், திருவாங்கூரில் வாழ்ந்தவர். சிறந்த இலக்கிய அம்சம் பொருந்திய சமுச்சேபசாரீாகம் என்பது இவருடைய முக்கிய நாலாகும். இ**ந்** 

தால், அதிகாரபூர்வமானது. இவர், பஞ்சப்பிரகிரியம், பிரமாண இலட்சணம் ஆகிய நூல்களேயும் எழுதிஞர். அறிவுக் கொள்கையைப்பற்றி, இவர் கடைசியாக எழுதிய நூல், மீமாம்சகாாலும் வேதாந்திகளாலும் ஒருங்கே ஏற்றுக்கொள்ளப் பட்டது. ஞானகணரின் தக்துவசுத்தி ஏறக்குறைய இதே காலத்தில் எழுதப் பட்ட ஆராய்ச்சி நூலாகும். சிருங்கேரி மடத்தின் பிரதான மதகுருமாரின் பெயர்ப்பட்டியலில், இந் நூலாசிரியரின் பெயரும் காணப்படுகின்றது. சுரேசுவா ரின் நிஷ்காமியசித்திபற்றி விளக்கவுரை எழுதிய ஞானேத்தமர், நியாயசுதா, ஞானசித்தி ஆகிய இரு சுயமான நூல்களேயும் எழுதினர். சிம்மாசலக்கைச் சேர்ந்த சித்துசுகர் (ஏறக்குறைய 1200 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தவர்) என்ப வர், இவருடைய சீடராவர். சித்துசுகர் பல்லோராலும் போற்றப்பட்டவர். பிரம்ம சூத்திரங்களுக்குச் சங்கார் எழுதிய பாடியத்திற்குச் சித்துசுகர் எழுதிய பாடிய பாவ-பாகாகிகை என்ற விளக்கவுரை, கற்றோர்களால் மிகவும் உயர்ந்ததாகக் கணிக்கப்படுகின்றது. அத்துவைதம்பற்றி இவ்வாசிரியர் எழுதிய தத்துவப் புர தீபிகை, இவருடைய மற்றைய **நா**ல்களுட் பிரபலமானது. சுகப்பிரகாசர் மு**த** லிய இவருடைய சீடர்கள், புகழ்வாய்ந்த எழுத்தாளர்களாக விளங்கினர்கள். சுகப்பிரகாசரின் மாணுக்கராகிய அமலானந்தர், யாதவ அரசர்களாகிய கிருட்டி ணன், மாதவன் ஆகியோரின் ஆட்சிக்காலங்களில்(1246-71)கோதாவரிக் கரையி லுள்ள நாசீக்கு என்னுமிடத்தில் வாழ்ந்தார். இவர் எழுதிய வேதாந்த கல்பதரு என்ற நூல், சங்காரின் பிரம்மசூத்திர பாடியத்திற்கு வாசஸ்பதிமிசிரர் **என்ப** வர் எழுதிய பாமதி என்ற விளக்கவுரைக்கு எழுதப்பட்ட **விரிவான விளக்கவுரை** யாகும். இவர் எழுதிய சாத்திரதர்ப்பணம் என்ற நூல், பாமதிப்பிரிவினரின் கோட்பாடுகளேச் சுருக்கமாகவும் தெளிவாகவும் விளக்குகின்றது. சங்காா**னந்தர்** (1250 ஆம் ஆண்டளவில்) எழுதி<sub>ய</sub> ஆத்மபுராணம் என்பது அனுஷ்டுப்புச் செ**ய்** யட்களாலானது. உபநிடதங்களின் சாரத்தைச் சிறந்த முறையிற் கூறும் **நால்** இதவாகும். இவர், பிரதான உபநிடதங்களேப் பற்றியும், சங்கராச்சாரியாரின் பிரம்மசூத்திரபாடியம் பற்றியும் விளக்கவுரைகள் எழுதிஞர். கோள நாட்டைச் சேர்ந்த இராகவானந்த முனி என்பார் எழுதிய சர்வமதசங்கிரகம், இந்துமத தத்துவஞானத்தின் பல்வேறு அமைப்புகளேயும் பற்றிச் சுருக்கமாகக் கூறும் நூலாகும். இதிலும் பார்க்க அதிக பிரபலமடைந்த சர்வதரிசன சங்கிரகம் என்ற மாதவ ஆச்சாரியாரின் நாலுக்கு இது முன்னுடியாக விளங்குகின்றது. பாமார்த்தசாரம், முகுந்தமாலே ஆகியவை பற்றி இராகவானந்தர் எழுதிய விளக்கவுரைகளும், பாகவதபுராணம் பற்றிய அவருடைய விளக்கவுரையாகிய தொட்டிணபதீ என்பதும், இலக்கியத்தின் பல்வேறு பிரிவுகளில் இராகவானந்த ருக்கிருந்த உயர்ந்த அறிவைக் காட்டுகின்றன. புராதன இலக்கியங்களுக்கு விளக்கவுரைகள் எழுதுவதும், கோட்பாடுகளேச் சிறப்பாகத் திருத்தித் திருப்பு எமதுவதும், சந்ததி சந்ததியாக, மிகவும் உறுதியாக நடைபெற்ற ஒர் வேலே யாகும். மூல நூல்களிலிருந்து தோன்றிய இலக்கியங்களில், மிக முக்கியமான வற்றின் பெயர்களே மட்டுமே இப்போது கவனிக்க முடியும். வித்தியாரணியரின் விவாணப் பொமேய சங்கொகம், சீவன்முத்தி விவேகம், வித்தியாாணியாாலேயே

#### இலக்கியம்

### தென் இந்திய வரலாறு

எழுதப்பட்டதெனச் சிலரும், இவருடைய குருவாகிய பாதீதீர்த்தர் என்பவரால் எழுதப்பட்டதெனப் பலரும் கூறும் பஞ்சதசீ என்ற தால், தத்துவஞானத்தின் பலவேறு முறைகளே ஆராய்ந்து, அவற்றுள் அத்துவைதமே உயர்ந்தது என நிறுவும் சாயனமாதவரின் சர்வதரிசன சங்கொகம், கண்டன கண்ட காத்யம், பேர்ம்பசுத்தி ஆகியவற்றிக்கு ஆனந்தபூரணர் (1410 ஆம் ஆண்டளவில்) எழுதிய விளக்கவுரைகள், ஆனந்தபூரணர் இயற்றிய விவரணம், நியாயசந்திரிகை, அப் பய்ய நீட்சிதரின் துணேவிளக்கவுரைகளாகிய வேதாந்தகல்பதருபரிமளம், அத் துவைதம் பற்றிப் பலவேறு பிரிவினரும் கூறும் கருத்துக்களின் தொகுப்பாகிய அவருடைய சித்தாந்தலேச சங்கிரகம், மத்துவரின் துவைதத்திற்கு மறுப்பாக எழுதப்பட்ட மத்துவதந்திர முகமர்த்தனம் என்ற வாதநால், அத்துவைதம் பற்றி எழுதப்பட்ட நால்களுள் மிகப் பிரபலமாக விளங்கிய தருமராசாதிவர னின் வேதாந்தபரிபாஷை ஆகியவையே இத்தகைய தால்களாகும்.

விசிட்டாத்துவைத<mark>க் தத்துவம் பற்</mark>றிய இலக்கியம் நாதமுனி அல்லது இரங்கநாதமுனி (824-924) என்பவர் இயற்றிய யோகாகசியம், நியாயத்துவம் ஆகியவற்றுடன் தொடங்குகின்றதெனக் கூறலாம். வைணவ ஆழ்வார்களேப் பின் பற்றி வந்த பெரிய ஆச்சாரியர்களுள் இரங்கநாதமுனி என்பாரே முதன்மை யானவர். இந்நூல்களுக்குப் பின் சித்தித்திரயம், கீதார்த்த சங்கிரகம், ஆகமப் பிரமாணியம் ஆகியவை இடம்பெறுகின்றன. நாதமுனியின் போனுன யமுனுச் ாரியாரால் (பிறப்பு 917) விசிட்டாத்துவைதம் பற்றி ஒழுங்கான முறையில் எழுதப்பட்ட நூல்களே இவை. பத்திப்பாடலான தோத்திராத்தினம் போன்ற நூல்களேயும் யமுஞச்சாரியார் எழுதினூர். பூரணமான முறையில் விசிட்டாத்து வைதப் பிரிவை ஆரம்பித்தவர் இராமானுசர் ஆவர் (பிறப்பு 1018); பிரம்ம சூத்தொங்கள் பற்றி இவர் எழுதிய சிறீபாடியம் இப்பிரிவின் மிகச் சிறந்த இலக்கியமாக உள்ளது. இவர், தன்னுடைய கொள்கைகளுக்கேற்றபடி பகவத் கீதைக்குக் குறிப்புகள் எழுதினூர். உபநிடதங்கள், தன்னுடைய கொள்கை களேயே ஆதரிக்கின்றன என்பதையும், சங்காரின் கொள்கைகளே ஆதரிக்கவில்லே என்பதையும் காட்டுவதற்காக, வேதார்த்த சங்கிரகம் என்ற நாலே இவர் எழுதி ஞர். இவர் எழுதிய வேதாந்தசாரம், வேதாந்த தீபம் என்பவை, பிரம்மசூத்தி ாங்கள் பற்றிய இலகுவான விளக்கவுரைகளாகும். இராமானுசருக்குப் பின் சிறீ **ாம்**கத்தில் 1137 ஆம் ஆண்டில் மதகுருவாக வந்த பராசாப**ட்டர்** தத்து**வ** இரத்திஞகாம் என்ற நூலே எழுதிஞர். ஆஞல் இந்நூல் இப்போது இல்லே. இவர், விட்டு ணுசகசொநாமம் பற்றியும் விளக்கவுரை எழுதிஞர். 1200 ஆம் ஆண்டிற் குச் சிறிது காலத்திற்கு முன், நாராயணரியரால் இயற்றப்பட்ட நீதிமாலேயும் நடாத்தூர் அம்மாளின் (பிறப்பு 1155) பொமேயமாலே, தத்துவசாரம் என்பன வம் இம்முறையை மீண்டும் திருப்பிக்கூறும் முக்கிய நூல்களாகும். நடாத் தார் அம்மாளின் பொபன்னபாரிசாதம், போபத்தி (சாணடைதல்) என்ற கோட் பாட்டைப்பற்றி மிகவும் விரிவாக விளக்குகின்றது. நடாத்தூர் அம்மாளின் சீட**ாகிய சுத**ரிசனபட்டர், இராமானுசரின் சிறீபாடியம் பற்றிச் சுருதப்பிர காசிகை என்ற விளக்கவுசையை எழுதிஞர். இவ்விளக்கவுசை பல்லோசாலும்

போற்றிப் பாராட்டப்படுகின்றது. இவர் கி. பி. 1175 ஆம் ஆண்டிற் பிறந்தாரென வும் சிறீரங்கத்தை முசிலிம் ஆக்கிரமிப்பாளர்கள் தாக்கியபோது, காவேரியாற்று மணலில் தன் விளக்கவுரையைப் புதைத்துவிட்டுச் சிறீரங்கத்திலிரு**ந்து** ஓடி**னு** ரௌவும் மாபுரை கூறுகின்றது. ஆனுல் இந்த இாண்டு செய்திகளும் உண்மை யானவையாக இருக்க முடியாது. இவருடைய விளக்கவுரை மிகப் பெரியதும், இவாது ஆழ்ந்த கல்வி அறிவைக் காட்டும் நூலாகவுமுள்ளது. எழுதப்பட்ட காலத்திலிருந்தே இவ்வுரையைப் பற்றிப் பலர் உயர்வாகக் குறிப்பிட்**டு வந் க**ள்ளனர். சுதரிசனர் சுருதப்பொதிபிகை என்ற நூலுயும் இராமானுசரி**ன்** வேதார்த்த சங்கிரகம், பாகவதம் ஆகியவற்றிற்கு விளக்கவுரைகளேயும் எழுதினுர். பாகவகக்கின் விளக்கவரைக்குச் சுகபட்சியம் என்ற பெயருண்டு. புகழ்பெற்ற பிள்ளே உலோகாச்சாரியார் என்பவர் நடாத்தார் அம்மாளின் இன்னொடுடோ வர். இவர், வசனபூஷணம், ஆச்சாரிய இருதயம், தத்துவவிவேகம் ஆகிய நூல் களுடன், தமிழிலும் பல நூல்களே எழுதினூர். தென்கலே (தெற்குப்பிரிவு) சம் போதாயத்தை ஆரம்பித்தவரும் இவரே. நடாத்தூர் அம்மாளின் மூன்றுவது சீட **ரா**கிய ஆக்கிரேய இராமானசர் (பிறப்பு 1220) நியாயகுலிசம் என்ற நூலே எழு திஞர். வேதாந்தத்தின் பொதுக் கோட்பாடுகளே இந்நூல் நிறுவுகின்றது. அத்து வைதத்திற்கும் விசிட்டாத்துவைதத்திற்கு மிடையேயுள்ள வேறுபாடுகள் ஒரு சில அத்தியாயங்களிலேதான் அழுத்திச் சொல்லப்படுகின்றன. ஆத்திரேய இரா மானுசரின் மருகரும் (சகோதரியின் மகன்) சீடருமாகிய, புகழ்வாய்ந்த வேதாந்த தேசிகர் என்பவர் (1268-1369) இராமானுசரின் சிறீபாடியம் (தத் துவதீகை), கீதாபாடியம் (தாற்பரிய சந்திரிகை) ஆகியவற்றிற்கு, விளக்கவு**ளை** கள் எழுதிஞர் ; விசிட்டாத்துவைதம் பற்றிச் சுயமாகவே நியாயசித்தாஞ்சனம், சர்வார்த்த சித்தி, தத்துவமுத்தாகலாபம் போன்ற நூல்களேயும் எழுதிஞர். இவ பெழுதிய சததாஷனி என்னும் நூல், அத்துவைதத்திற்கு மறுப்பாக எழுதப் பட்ட வாதமாகும். தென்கலே முனிவராகிய மணவாளமகாமுனி (பிறப்பு 1370) என்பவர், தமிழ் மொழியிலே அதிக நாட்டமுடையவாாயிருந்தபோதிலும் தத்துவத்திரயம், இரகசியத்திரயம், சிறீவசனபூசணம், ஞானசா**ர**ம், பி**ர**ோய சாரம் போன்ற நூல்களேச் சமக்கிருதத்தில் எழுதினூர். விசயநகர மன்னர்களின் ஆதாவில் வைணவம் மிகப் பலமாக வளர்ந்தது; நூலாசிரியர்கள் பலர், ஏராள மான நூல்களே எழுதியபோதிலும், தத்துவச் சிந்தனேயில் உண்மையான வளர்ச்சி மிகக் குறைவாகவே காணப்பட்டது.

விசிட்டாத்துவைதமே, சைவ சமயத்தின் தத்துவமாகவும் இருந்தது. அரதத் தாச்சாரியார் .(இறப்பு 1116) என்பவரே சைவ சமயத்தைச் சேர்ந்த முதலா வது சமக்கிருத எழுத்தாளர் எனக் கூறலாம். இவர் எழுதிய சுருதி சூக்திமாலே (சதுர்வேத தாற்பரிய சங்கிரகம் என்றும் இந்தால் அழைக்கப்படும்) என்ற தூல், சைவ சிந்தனேயில் முக்கியமான அம்சங்களே ஒழுங்காகக் கூறுகின்றது. இவருடைய அரிகாதாரதம்பியம் என்பது, ஒரு பிரிவைச் சார்ந்த, கண்டன தூலாகும். இவருக்குப் பின் வாழ்ந்த சிறீகண்டர் என்பவர், பாதராயணரின் சூத்

திரங்களேச் சைவர்களின் கருத்துப்படி விளக்கும் பிரம்மமீமாம்சபாடியம் என்ற தூலே எழுதிஞர். கௌட நாட்டிலிருந்து சிதம்பா நடராசரை வணங்க வந்த வரும், பின் விக்கிரம சோழனுல் அவனுடைய குருவாக நியமிக்கப்பட்ட வருமான ஆச்சாரியரே சிறீகண்டர் என அகோர சிவாச்சாரியார் கருதுகின்றுர். சிறீகண்டரின் பாடியத்திற்கும் இராமானுசரின் சிறீபாடியத்திற்குமிடையே குறிப்பிடத்தக்க சொற்பொருத்தங்கள் உள்ளன. தமிழ் நூல்களிற் காணப்படும் சைவசித்தாந்த முறையிலிருந்து வேறுபடுத்துவதற்காக, சிறீகண்டரின் முறை யைச் சிவாத்துவைதம் என அழைப்பர். இவையிரண்டும் ஒன்றே எனக் காட்டு வதற்கு முயற்சிகள் மேற்கொள்ளப்பட்டனவாயினும், அம்முயற்சிகள் வெற்றி யளிக்கவில்லே. போசதேவரின் தத்துவப்பிரகாசிகையைப் பற்றியும் உயர்ந்த தத்துவங்களேக் கூறும் மிருகேந்திராகமம் என்ற நூலேப் பற்றியும் அகோசிவாச் சாரியார் (ஏறக்குறைய 1158 ஆம் ஆண்டளவில்) எழுதிய விளக்கவுரைகள், சைவ மததத்துவஞான வாலாற்றில் மிக முக்கியமானவையாக விளங்குகின்றன. பவுஷ்கா சங்கிதையைப் பற்றி உமாபதி சுவாச்சாரியார் (ஏறக்குறைய 1290-1320) எழுதிய பாடியம், ஒவ்வொருவரும் வணங்கக்கூடிய தெய்விம் சிவனே என வலுவுடன் வாதிடுகின்றது. தஞ்சாலூ் செவ்வப்ப நாயக்கரின் ஆசிரியரும், தஞ்சை மாவட்டத்தில் சூரியஞர் கோவிலிலுள்ள மடத்தைச் சேர்ந்தவருமான ஞானசிவாச்சாரியார், சிவஞானபோதம் பற்றி ஒரு விளக்கவுரை எழுதினுர். அதிக பயன் நல்கும் சைவ சித்தாந்தக் கொள்கைகளின்படியே இவ்விளக்கவுன**ா** எழுதப்பட்டது. இச் சிவஞானபோதம் மெய்கண்டார் தமிழில் எழுதிய சிவ ஞானபோதம் அன்று; பௌாவ ஆகமத்தின் ஒரு பகுதியே இச் சிவஞா**ன** போதம் ஆகும். இப்போது கிடைக்காத பல நூல்களிலிருந்து மேற்கோள்கள் காட்டியிருப்பது இவ்விளக்கவுரையிற் குறிப்பிடத்தக்க ஓர் அம்சமாகும். சைவ சமயவகைகளேப் பற்றி ஐந்து பிரிவுகளிற் கூறும் சைவபரிபாடை, வழிபாட்டுக் கிரியைகளேயும் துறத்தலேயும் பற்றிக் கூறும் சிவாக்கிரபத்ததி, கிரியாதீபிகை ஆகியவை இவருடைய மற்றைய நூல்களாகும். சிறீகண்டரின் பணியை, நீல கண்டர் (1400 ஆம் ஆண்டளவில்) தொடர்ந்து செய்தார். இவருடைய கிரியா சாரம் என்ற நூல், சிறீகண்டரின் பாடியத்தின் பொழிப்பாகும். இது செய்யுளி லமைந்தது. இந்த நூல், தன் பிரிவிற்கும் வீர சைவர்களின் பிரிவிற்குமிடையே யுள்ள ஒப்புமையைக் காண முயல்கின்றது. அப்பய்ய தீட்சிதரும் சிறீகண்டரின் பணியைத் தொடர்ந்து செய்தார். இவர், சைவ தத்துவஞான வளர்ச்சிக்குக் குறிப்பிடத்தக்க முறையில் உதவி செய்தார். சிறீகண்டரைப் பற்றி இவர் எழு திய சிவாக்கொமணிதீபிகை என்ற சிறந்த நூலே, விசேடமாகக் குறிப்பிடலாம்.

ஆனந்த தீர்த்தர் (1198-1275) என்றழைக்கப்பட்ட மத்துவர், பிரம்மசூத்தி ரங்களுக்கு எழுதிய பாடியத்திலும், இந்தப் பாடியத்தில் அவர் கூறிய முடிவுகளே ஆதரிக்கும் அனுவியாக்கியம் என்ற விளக்கவுரையிலும், துவைதத் தத்துவத்தை விரிவாக விளக்குஞர். இவர், உபநிடதங்களேப் பற்றியும் பகவத்தேதையைப் பற்றி யும் விளக்கவுரைகள் எழுதிஞர். பாரததாற்பரியதிருணயம் என்ற பெயரில் மகா ்பாரதத்தின் சுருக்கத்தை எழுதிஞர்; இருக்கு வேத வியாக்கியம் என்ற தலேப்

#### இலக்கியம்

பில் இருக்கு வேதத்திலுள்ள சில பாடல்களுக்கு விளக்கவுரையும் எழுதினுர். எதிர்ப் பிரிவினரின் கோட்பாடுகளே மறுத்துப் பல கண்டன நூல்களேயும் இவர் எழுதினர். தன் வாதத்திற்கு வலுவேற்ற, வேத நூல்களேயும் தருக்கச் சான்று களேயும் விட்டு, புராணங்களின் ஆதாவையே பெரிதும் நம்பியிருந்தார். மாதவாச் சாரியாரின் நூல்களே விரித்து விளக்கியோருள், மத்துவரின் சீடரான அட்சோப் பிய தீர்த்தரின் சீடரும், வித்தியாாணியரின் காலத்தில் வாழ்ந்தவருமான சப **பீர்க்கர்** (இறப்பு 1388) மிகச் சிறந்தவர். இவருக்குத் தீகாச்சாரியார் **என்ற** பட்டமும் உண்டு. இவர் இரண்டு கண்டன நூல்களேயும் எழுதினூர். ஒன்று, மத்து வரின் பொம்மசூத்தொபாடியம் பற்றிய நியாயசுதா என்பது; மற்றது வாதாவலி என்பது. துவைதத்தின் வாலாற்றில் நாம் அடுத்துக்காணும் பெரிய எழுத்தாளர் **வியா**சராயர் (1447-1539) என்பவர். விசயநகர மன்னர் கிரூட்டிணதேவராய ாால் இவர் பெரிதும் கௌாவிக்கப்பட்டார். இப்பிரிவின் கோ**ட்பாடுக**ளேச் சுரு**க்க** மாகத் திருப்பிக் கூறுகின்ற இவருடைய பேதோச்சீவனம், தாற்பரியசந்திரிகா என்ற நூல்கள். நியாயாயிருதம், அத்துவைதத்திற்கு எதிராக எழுதப்பட்டது. தர்க்கரின் (நையாயிகர்கள்) முடிவுகளுக்கு எதிராகத் தர்க்கதாண்டவம் எழுதப்பட்டது. வியாசராயரின் சீடரான வாதிராசர், சங்காரின் கோட்பாடுகளே எதிர்த்து, யுத்திமல்லிகா என்ற நூலே எழுதிரை. வியாசராயரின் வேறோ் சீட ரான விசயீந்திரர் (1576) என்பவரைத் தஞ்சாவூர்ச் செவ்வப்ப நாயக்கன் பெரி தம் மதித்துப் போற்றினுன். அப்பய்ய தீட்சிதரின் நூல்களுக்கு எதிராக, உபசங் காரவிசயம், மத்துவதந்தா முகபூஷணம் ஆகிய நூல்களேயும், வியாசராயரின் தூல்களுக்கு விளக்கவுசைகளேயும் எழுதிஞர் விசயீந்திரர். அப்பய்ய நீட்சிதரின் சிவதத்துவ விவேகம் என்ற நூலுக்குப் பதிலளிக்குமுகமாக, இவர், பாதத்துவப் பிரகாசம் என்ற ஒரு நூலே எழுதினர். இவர், தன் இறுதிக் காலத்தைக் கும்ப கோணத்தில் நூல்கள் எழுதுவதிற் செலவிட்டார்.

முன்பு கூறிய சூத்திரங்களின் பின், சட்டம் சம்பந்தமாகத் தோன்றிய இலக் கியங்களுள் (தருமசாத்திரங்கள்) முதலில் நமது கவனத்தைக் கவருவது யாஞ் ஞவல்கியசுமிருதி என்ற தூலேப் பற்றி விசுபரூர் எழுதிய பாலகிரீடை ஆசும். சுரேசுவார் என்றும் அழைக்கப்பட்ட இந் நூலாசிரியர் சங்காரின் சீடாரவர். விட்டுணு தருமசூத்திரங்கள், மனுசுமிருதி ஆகியவற்றைப் பற்றி விளக்கவுரைகள் எழுதிய பாருசி என்பவரும் ஏறக்குறைய ஆரம்ப காலப் பிரிவைச் சேர்ந்தவரே. இவற்றுள் முதலாவதன் விளக்கவுரை மறைத்துவிட்டது. மற்றையதன் தில பகு திகள் மட்டும் மிகச் சமீப காலத்திற் கண்டெடுக்கப்பட்டன. ஆரும் சாளுக்கிய விக்கிரமாதித்தரின் அவையை அலங்கரித்த விஞ்ஞானேசுவாரே இத்துறையில் மிகச் சிறந்தவர். யாஞ்ஞவல்கியரின் நூலப் பற்றி இவர் எழுதிய விளக்கவுரை பாகிய மீதாட்சாம், மிக முக்கியமான ஒரு சட்ட தூலாகும். முன்பிருந்த நூல் களின் அடிப்படையிலேயே இந்தால் எழுதப்பட்டது. தென்னிந்தியா முழுவதி லும், வடஇந்தியாவிற் பெரும்பாலான இடங்களிலும் இந்தால் அங்கோரம் பெற் றிருந்தது. பின் வந்த எழுத்தாளர்கள் பலர், இந்தால் அங்கோரம் பெற் றிருந்தது. பின் வந்த எழுத்தாளர்கள் பலர், இந்தால் அங்கீகாரம் பெற்

412

தில் மொழி பெயர்த்த கோல்புறாக்கு என்பவர், பிரித்தானிய இந்திய மன்றுகளில் அவற்றை நடைமுறைக்குக் கொண்டுவந்தார். மாணத் தடக்கைப் பற்றி அர்த்தம் பொதிந்த பத்துச் செய்யுட்களிற் கூறும் ஆசௌச தசசும் அல்லது தசசுலோகி என்ற ஒரு நூலயும் விஞ்ஞானேசுவார் எழுதினர். இப் பெரிய நூலாசிரியரின் சீடரான நாராயணர் என்பவர் வியவகார சிரோமணி என்ற பெயரில், குடியியற் சட்டங்களுள் முக்கியமானவற்றை ஒன்றுகத் தொகுத்தார். இந்நூலின் சில பகுதிகளே இன்று கிடைக்கின்றன. நியாயம் சம்பந்தமாக எழுதும் எழுத்தாளரென ஏற்கெனவே குறிப்பிட்ட,கொங்கணியின் சிலாகார அரசாாகிய அபரார்க்கர் அல்லது முதலாவது அபராதித்தர், 12 ஆ**ம் தா**ற்றுண்டின் முற்பகுதியில் யாஞ்ஞவல்கியம் பற்றி விரிவான ஒரு விளக்கவு**ளை** எழுதிரைர். மூல நாலத் தழுவாமல், சுதந்திரமாக எழுதப்பட்ட தொகுப்பு இது. இந்த வகையில், மீதாட்சாத்திலும் பார்க்க, இது அதிக சுதந்திரமான, சுயமான தாலாகும். வாதாாசரின் விவகார நிருணயம் என்ற தால், கி. பி. 1297 இல் எழு தப்பட்டதெனச் சிலரும், கி. பி. 1500 இல் எழுதப்பட்டதென வேறு சிலரும் வெவ்வேறு ஆண்டுகளேக் சுறுகின்றனர். இந்நால் மீமாம்சைக் கொள்கைகட்சு ஏற்ப, சட்ட சம்பந்தமான விதிகளே விளக்குகின்றது. தென்னிந்தியாவை**ச்** சேர்ந்த சட்டத் தொகுப்புகளுள் இதற்குச் சிறப்பிடம் உண்டு. இதிலும் பார்க்க அதிக விரிவான சுமிருதிசந்திரிகை, தேவனபட்டர் என்பவரால் ஆக்கப்பட்டது. **எமா**த்திரி என்ற ஆசிரியர், அடிக்கடி இந்**நாலே** மேற்கோளாக எடுத்தாண்டா**ர்.** புகழ் வாய்ந்த அரதத்தர் என்பவர், பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டின் பிற்கூற்றில் வாழ்ந்தாரெனக் கொள்ளலாம். ஆபஸ்தம்பாதும், கௌதமாதும் தருமசாத்தொங் களுக்கு இவர் எழுதிய விளக்கவுரைகள், மாதிரி விளக்கவுரைகளாக மிளிர்கின் றன. மீதாட்சாம் பற்றி எழுந்த சுபோதினி என்ற நூலே எழுதிய விசுவேசுவார் (1375), இவரைப் பற்றி அடிக்கடி குறிப்பிடுகின்றூர். யாதவ அரசஞிகிய மகா தேவர் (1260-71) என்பவாதும் அவருக்குப் பின்பு ஆட்சி செய்த அரசாதும் அமைச்சராகவிருந்த ஏமாத்திரி என்பவர் சதர்வர்க்கசிந்தாமணி என்ற கலேக் களஞ்சியத்தொகுதியின் ஆசிரியராவர். இந்நால் **விரதம், தானம்,** தீர்த்தம், மோட்சம், பரிசேடம் ஆகிய ஐந்து பெரும் பிரிவுகளே உடையதாயிருந்தது. பிராயச்சித்தம் (கழுவாய்), வியவகாாம் (குடியியற் சட்டம்) ஆகியவற்றைப் பற்றி, மேலும் இரண்டு பிரிவுகளே ஆசிரியர் தொகுத்தாரெனக் கூறப்பட்ட போதிலும், அவை இப்போது கிடைக்கின்றில. நூலாக வெளியிடப்பட்ட பகுதி 6,000 பக்கங்களுக்கு மேற்பட்டது. இந்நாலிற் கூறப்பட்டுள்ள விடயங் களேப் பற்றிய மிக மிக விரிவான தொகுப்பு இதுவேயாகும். விசயநகரின் புகழுக் கும் பெருமைக்கும் ஒரு வகையிற் காரணமாக இருந்தவர் சாயனரின் சகோதர ரான மாதவர். பராசாசுமிருதி என்ற தூலுக்கு இவர் எழுதிய பராசரமாத வியம் என்ற விளக்கவுரை, அறிவு பொதிந்த ஓர் **நா**லாகும். **பாாசா**ரின் மூ**ல** தூலில் விடப்பட்ட வியவகாரம் பற்றி இவர் தாமாகவே எழுதிய ஒரு கட்டுரை யும் இந்தாலில் இடம்பெற்றள்ளது. இதிலும் பார்க்கச் சற்றுக் குறைந்த **முக்** 

#### இலக்கியம்

கியத்துவமுடைய ஏராளமான நூல்களேச் சாயனரும் எழுதினூர். பி**ராயச்**சித்**தம்** (கழுவாய்), யஞ்ஞதந்தொம் (வேதக் கிரியைகள்), புருடார்த்தம் (மனித முயற்சி யின் இலட்சியங்கள்) முதலியவற்றைப் பற்றி எழுதிய சுத்தநீதிகள் என்பவையே அவை. சகோதார்கள் இருவரும் 14 ஆம் நாற்றுண்டின் முற்கூற்றில் இந்நால் களே எழுதிஞர்கள். தளபதி என்பவர் எழுதிய, பன்னிரண்டு பிரிவுகளுடைய நிரிசிம்மப்பிரசாதம் என்ற விரிவான நூல், சமய, குடியியற் சட்டத்தின் எல்லா நிலேகளேயும்பற்றி ஆராய்கின்றது. தளபதி (1490-1533) என்பவர், அகமதுநக ரிலிருந்து நிசாம் சாகிபின் அரச சபையில், மிகவுயர்ந்த பதவியில் இருந்தவர். ஒரிசாவைச் சேர்ந்த பிரதாபருத்திர கசபதி, தனக்கு முன்பிருந்த விஞ்ஞானேசு வார், அபாார்க்கர், பாருசி முதலியவர்கட்கிடையே இருந்ததாகத் தோன்றிய முரண்பாடுகளே நீக்க வேண்டும் என்ற தீர்க்கமான எண்ணத்துடன், சரசுவதி விலாசம் என்ற தாலே எழுதினர். ஆனுல் இந்தாலின் வியவகாரப் பகுதி மட்டுமே இப்போது கிடைக்கின்றது. பலதுறைப் போறிஞரான உலோல இலட்சுமீதார் என்பவரால் எழுதப்பட்ட நூல்களுள் இந்நூலும் சேர்க்கப்பட்டதால், இந்நூல், அரசனுலே, எழுதப்பட்டதா என்பது சந்தேகத்திற்குரியதாகவே இருக்கின்றது. பல வைணவ அறிஞர்களின் இருப்பிடமான செங்கற்பட்டு மாவட்டத்தைச் சேர்ந்த ஆரீதவேங்கடாச்சாரியார் (தோழப்பர்) (1450-1500) எழுதிய சுமிரு திரத்திஞகாம் என்பது, சமயச் சட்டங்கள் பற்றி அதிகாரபூர்வமான விளக்கம் தரும் நால் என்பதைத் தென்ளுட்டிலுள்ள வைணவர்கள் எல்லோரும் ஏற்றுக் கொள்கின்றனர். அநேகமாகப் பதினேழாம் நூற்றுண்டின் ஆரம்பத்தில் எழு தப்பட்ட வைத்தியநாத தீட்சிதரின் சுமிருதிமுத்தாபலம் என்ற தூல், இதே போன்ற ஓரிடத்தைச் சுமார்த்தர்களிடையே வகிக்கின்றது. பதினுரும், பதினே ழாம் நூற்றுண்டுகளில், தென்னிந்தியாவில் நாயக்க அரசர்களின் **கீ**ழ், **த**ரும சாத்திரத்துறையிலும், மற்றைய இலக்கியப் பிரிவுகளிலும் வேறும் பல நூல்கள் எழுதப்பட்டன.

அகாா திகளேப் பொறுத்தவரையில், இராமானு சரின் ஆசிரியரான யாதவப் பேசு காசர் எழுதிய வைசயந்தி என்ற நூல், பிற்கால நூலாசிரியர்களால் அதி காரபூர்வமானதெனக் கருதப்பட்டது. இவ்வகராதி இரண்டு பிரிவுகளேயுடைய தாயிருந்தது. ஒரு பிரிவில், ஒரே பொருளேத் தரும் பல சொற்களும், மற்றப் பிரி வில் ஒரே ஒலியுடைய, ஆஞல் வேறுபட்ட பொருளேக் குறிக்கும் சொற்களும் இடம்பெற்றன. கருநாடகத்தைச் சேர்ந்த சமண எழுத்தாளரான தனஞ்சயர் (1150) என்ற திகம்பார், நாமமாலே என்ற நூலேத் தொகுத்தார். ஒரே பொரு கே தரும் பல சொற்களேக்கொண்ட இந்தால், ஏறக்குறைய இரு தாறு செய்யுட் களாலானது. கருநாடகத்தைச் சேர்ந்த சாதவேத தீட்சிதர் (1250) அமா கோசம் பற்றித் தம் பிருகத்விருத்தியில் விளக்கம் எழுதினுர். கடைசியாக வாமன பட்ட பாணர், சப்தாத்தினைப், சப்தசந்திரிகை ஆசிய இரு சிறந்த அகாதிகளேத் தயாரித்தார். இவருடைய நாடக உணைநடை நூல்களேப்பற்றி ஏற்கெனவே குறிப்பிட்டுள்ளோம்.

414

குளுட்டியரின் காலத்தில் வாழ்ந்தவர்களுட் புகழ்வாய்ந்தவரும், சாதவாகன **ரி**ன் அரசசபையில் இருந்தவருமான சர்வவர்மன் என்பவர், இலகுவான முறை யிலமைந்த காதந்தொருத்தொங்கள் என்ற இலக்கண நாலே, தன்னே ஆதரித்த அச சனுடைய நன்மைக்காக எழுதினர். இதிலிருந்தே காதந்திரப் பிரிவு ஏற்பட் டது. பிற்காலத்தில், இப்பிரிவினர், மற்றைய இடங்களேவிட வங்காளத்திலேயே அதிக அளவில் வாழ்ந்தனர். இராட்டிரகூட அரசனை முதலாம் அமோகவர் ச*்*ர (817—877) என்பவனின் ஆட்சிக் காலத்திலே வாழ்ந்த சாகதாயனர் என் பவர் தென்னுட்டில் வேறேர் இலக்கண முறையை ஏற்படுத்தினர். இவர், நான்கு அதிகாரங்கள்கொண்ட சப்தானுசாசனம் என்ற நூலேயும், அதன் விளக்கவுரை **யா**க அமோகவிருத்தி என்பதையும் எழுதிஞர். தன்னே ஆதரித்த அமோக**வர்** சனின் நினேவாகவே, அமோகவிருத்தி என்ற பெயர் நாலுக்கு இடப்பட்டது. இவற்றுடன், தன் புதிய இலக்கண முறையைப் பூரணமானதாக ஆக்குவதற் குத் தேவையான துணே நூல்களேயும், கட்டுரைகளேயும், குறிப்புகளேயும் இவர் எழுதிஞர். பாணினியின் முறையைப்பற்றி முதன் முதலில் தென்னிந்தியாவில் எழுதியவர் அரதத்தர் (9 ஆம் நூற்றுண்டு) என்பவர். வாமனரும் சயாகிக்க ரும் எழுதிய காசிகைக்கு இவர் எழுதிய பதமாஞ்சரி என்ற விளக்கவரையே. மிகச் சுறந்ததெனக் கொள்ளக்கூடிய தகுதி உடையதும், அதிகாரபுர்வமானதும் ஆரும். ஒரே மாதிரியான உருவமுடைய வினேயடிகளேப்பற்றி அர்த்தம்பொதிந்த இருநாற செய்யுட்களேயுடைய நாலாகிய, தேவர் எழுதிய தைவம் என்ற தாலுக்கு, கிருட்டிண லீலாசுகர் என்ற ஒருவர் பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டில், புருசகாரம் என்ற விளக்கவுளையை எழுதினர். இவ்விளக்கவுரை ஒரு வர்த்திகை என வருணிக்கப்படுகின்றது. இலக்கண நூல்களுள் ஓர் உயர்ந்த இடத்தைப் பெறக்கூடிய தகுதி இதற்குண்டு. வேதங்களேப்பற்றி விளக்கவுரைகள் எழுதிய போசிரியாரதிய மாதவர், பாணினியின் தாதுபதம் (வினேயடிகளின் பட்டியல்) என்ற நாலுக்கு ஒரு விளக்கவுரை எழுதினூர். அதன் பெயர் மாதவியாதாது விருத்தி என்பது. பெருந்தொகையான சொற்கள் எப்படித் தோன்றின என்ப தைப்பற்றி இந்நால் கூறகின்றது. வேறு எந்த நாலிலும் இத்தகைய விபாங்க ளேக் காணமுடியாது. அப்பய்ய தீட்சிதரின் காலத்தில் வாழ்ந்தவரும். வயதில் அப்பய்யருக்கு இளயவருமான பட்டோசி தீட்சிதர் என்பாரியற்றிய சித்தாந்த கௌமுதி என்ற நூல், மிகச் சிறந்த சமக்கிருத இலக்கண நூலாக இன்று போற் **றப்**படுகின்றது.

சமக்கிருதக் கல்வி, சமக்கிருதக் கலாசாலேகள் சம்பந்தப்பட்டவரை, ஆரம் பத்திலிருந்தே, கோளம் ஓாளவிற்கு விசேட இடத்தை வகித்துவந்தது. 15 ஆம் தாற்றுண்டிலே, கள்ளிக்கோட்டையையாண்ட சமோரின் அரசர்கள், கோளத் தின் அதிக வலுவுடைய அரசர்களாக ஆனதிலிருந்து, இந்த விசேட நிலே, மேலும் குறிப்பிடக்கூடிய அளவிற்கு வளர்ந்தது. இவ்வமிசத்தைச் சேர்ந்த ஆரம்பகால அரசர் ஒருவர், பகொங்க விவாதங்களே நடாத்துவதற்காக, அறிஞர் களும் கவிஞர்களும்கொண்ட ஒரு பட்டமளிப்புச் சபையை ஆண்டுதோறும் கட்டிஞர். இவர்களுள், மிகச் சுறந்த தகுதி பெற்றவருக்குப் பட்டர் என்ற

# இலக்கியம்

கௌாவப் பட்டம் சூட்டப்பட்டது. பெருந்தொகையான பணமும் நன்கொடை யாக அளிக்கப்பட்டது. இவ்விழா பட்டதானம் என அழைக்கப்பட்டது. இந்த வைபவம், கிட்டத்தட்ட ஒன்றரை நூற்றுண்டுகளாக நடைபெற்றது. இதன் **காரணமாக, தூர தேசங்களிலுள்ள அறிஞர்க**ளும் கள்ளிக்கோட்டைக்கு **வந்** தார்கள். பதினேந்தாம் நூற்றுண்டின் மத்தியில் ஆட்சிசெய்த மானவிக்கிரமன் என்ற சமோரின், சிறந்த அறிஞருகைவும் இலக்கியத்தை ஆதரிப்பவனுகவுமிருந் தான். கட்டுக்கதைகளில் வரும் உச்சயினி விக்கிரமாதித்தனின் அரண்மனேயை ' ஒன்பது இரத்தினங்கள்' (கவிஞர்கள்) அணிசெய்தார்களாம். அந்த விக்கிர மாதித்தனேப் பின்பற்றி, மானவிக்கொமனும் தன்னேச் சுற்றி**ப் பதி**னெட்**டு** இல**க்** கிய இரத்தினங்களேயும் மலேயாள வாகவியாகிய பூனம் என்பவரையும் வைத்தி ருந்தான். பூனம் என்பவர் அரைக் கவிஞராக மதிக்கப்பட்டார். இந்தப் பதி னெட்டரைக் கவிஞர்களில் (பதினெட்டரைக் கவிகள்) ஒரு சிலரின் பெயர்களே இப்போது கிடைக்கின்றன. இந்நட்சத்தொங்களிடையே மீமாம்ச இலக்கியத்தில் விசேட திறமை பெற்ற, பாயூரைச் சேர்ந்த பட்டாதிரிகள் விசேட இடம் வகித் தார்கள். இவர்கள் தாய இலக்கிய நூல்களே எழுதுபவர்கள் எனவும் பெயர்பெற் றிருந்தார்கள். இவர்களுள் பாமேசுவான் எனப் பெயர்பெற்ற மூவர் இருந்தார் கள். முதலாவது பாமேசுவான், வாசஸ்பதியிசிார் என்பவரின் நியாயகணிகை (மீமாம்சை) என்ற நூலேப்பற்றி இரண்டு விளக்கவுரைகள் எழுதினர். இவரே அரிசரிதம் என்ற நூலேயும் எழுதிஞர். வாருசியின் சந்திரவாக்கியங்களுள் ஒவ் வொன்றை ஒழுங்காக, முதலிற்கொண்டு தொடங்கும் 263 செயற்கைக் கவிதை கள் கொண்ட நால் அரிசரிதம். இவருடைய போனுகிய இரண்டாம் பரமேசு வான், மீமாம்சச் சக்ரவர்த்தி எனப் பெயர்பெற்றனன். மதனமிசிரரின் சுபோத சித்தி (சுபோதக் கோட்பாட்டைப் பற்றியது), விப்பிரமவிவேகம் (ஐந்து கியாதி வாதங்களேப் பற்றியது), வாசஸ்பதிமிசிரரின் தத்துவபிந்து (சொற்களின் மூலம் அறிந்துகொள்ளும்முறை), சித்தானந்தரின் நீதிதத்துவ விற்பவம் (மீமாம்சை) ஆகியவற்றைப்பற்றி, ஆழ்ந்த அறிவு நிறைந்த விளக்கவுரைகளே இவர் எழுதிஞர். சுபோதசித்திக்கு இவர் எழுதிய விளக்கவுரையில், தான், மண் டனரின் நூல்களுக்கு அதிகாரபூர்வமான விளக்கம்கொடுப்பதற்குத் தனியுரிமை யும் திறமையும் படைத்த ஒரு குடும்பத்தைச் சேர்ந்தவர் எனக் குறிப்பிடுகின் ரூர். இவருக்கு, இரண்டாம் வாசுதேவர் என்ற பெயருடைய ஒரு சகோதாரும் இருந்தார். அவர் ஒரு கவிஞர். கி. பி. 9 ஆம் நூற்றுண்டில் இதே பெயரில் வாழ்ந்த ஒரு கவிஞனைப் பின்பற்றி இந்த வாசுதேவர்,தேவிசரிதம், சத்தியதபக் கதை, அச்சுதலீலே ஆகிய யமகக் (அடுக்குத்தொடர்) காவியங்களே எழுதினுர். இரண்டாம் பரமேசுவானின் போனே மூன்ரும் பாமேசுவான் ஆவான். சபா சுவாமியைப் பின்பற்றி எழுதப்பட்ட சைமினியின் சூத்திரங்களுக்கு இவர், மீமாம்ச சூத்திரார்த்த சங்கிரகம் என்ற விளக்கவுரையையும், வேறும் பல நூல் களேயும் எழுதினர்.

செங்கற்பட்டு மாவட்டத்திற் பாலாறு என்ற ஆற்றங்களையிலுள்ள இலாட புரத்தைச் சேர்ந்த உத்தண்டன் (கி. பி. 1430) என்பவர், மானவிக்கொமனின்

அரசசபையிற் சிறப்பானதோர் இடத்தை வகித்தார். இவர், பவபூதியின் மாலதி மாதவம் என்ற தூலேப் பின்பற்றி, மல்லிகாமாருதம் என்ற நாடகத்தை எழுதி ஞர். கவிஞர்களும், நூல்களும் பல்கிப் பெருகிய இக்காலகட்டத்தில் தோன்றிய எல்லாக் கவிஞர்களேயும் தூல்களேயும் பற்றிக் குறிப்பிடுவது சாத்தியமில்லே. ஆணும் சென்ன நம்பூதிரியின் தந்திரசமுச்சயம் பற்றிக் குறிப்பிட்டேயாக வேண்டும். கோளிற் கட்டடக்கலே, தெய்வச் சில செய்தல், கிரியைகள் ஆகியவை சம்பந்தமான விடயங்களேப்பற்றி அதிகாரபூர்வமான தூல் இதுவாகும்.

மானவிக்கி**ரமனின் இல**க்கியக் குழுவிற்குப் பின் மேல்பத்தூர் நாராயண பட்டாத்திரி (1560—1666) என்பவர் இலக்கியவானில் மிகப் பெரிய நட்சத்திர மாக மிளிர்ந்தார். சகல கலாவல்லுநரான இவர், தான் தொட்ட எல்லாவற்றை **யு**ம் தலங்கச் செய்தார். பலராலும் போற்றப்படுகின்ற நாராயணீயம் **என்ற** இவருடைய காவியம், ஆயிரம் கவிதைகளில், குருவாயூரப்பனின் புகழைப்பாடு கின்றது. சமக்கிருதத்திலுள்ள ~சிறந்த பத்திப்பாடல் இதுவாகும். இந்நூல், பாகவதபுராணத்திற்குச் சமமான புனிதத்தன்மைவாய்ந்த நூலாகக் கோளத் திற் கருதப்படுகின்றது. இலக்கணம் சம்பந்தமாக இவர் எழுதிய நூலின் பெயர் பிரக்கிரியாசர்வசுவம் என்பது. கோளநாட்டிற்கு வெளியே, சித்தாந்த கௌமு திக்கு எத்தகைய பிரபலம் உண்டோ, அத்தகைய பிரபலம், இந்நூலுக்குக் கேர ளக்தில் உண்டு. பெரிய கவிஞர்கள், இலக்கணத்தின் கண்டிப்பான விதிகளுக் குக் கட்டுப்படவேண்டியதில்லே எனவும், இத்தகைய கவிஞர்கள் உபயோகிக்கும் இசாற்கள், வசனங்கள் ஆகியவற்றைப் பின்பற்றியே இலக்கணம் எழுதப்பட வேண்டும் எனவும் இவர் வாதாடிஞர் ; இவர் எழுதிய அபாணினீய பிராமாணிய சாதனே என்ற கண்டன நூலில், இக்கருத்துக்களே வலியுறுத்தினர். இந்த வகை யில், இந்நூலாசிரியர், தன் ஆசிரியரான அச்சுதப் பிசாரோதியைப் பின்பற்றி ஞர். அச்சு தப் பிசாரோதி என்பவர், பாணினியின் வழியிலிருந்து வழுவி, இலக் கணத்தை இலகுவாக்கிப் பிரவேசகா என்ற ஆரம்ப நூலே எழுதினுர். மானமே யோதயம் என்பதின் மானம் என்ற முதற்பகுதியை நாராயணர் என்பவர் எழு திரை. கள்ளிக்கோட்டை மானதேவரின் ஆதாவிலிருந்த வேறொரு நாராயணர், மேய என்ற பகுதியை எழுதி இந்தூலேப் பூரணமாக்கிஞர். சாக்கியர்களாற் பாடப்படுவதற்காக, நாராயணபட்டாத்திரி என்பவர் அநேக சம்புகாவியங் களே எழுதினர். இவர் எழுதிய நிரனுநாசிகப்பிரபந்தம் என்ற நூல், இவரு டைய இலக்கியத் திறமையைக் காட்டுகின்றது. தன்னுடைய மூக்கு வெட்டப் பட்டபின், சூர்ப்பனகை இராவணனுக்குச் செய்யும் முறையீட்டை, ஒரு மெல் லின எழுத்தும் கலவாத செய்யுட்களில் இந்நூல் விபரிக்கின்றது. பட்டாத்திரி தாற ஆண்டுகட்குமேல் வாழ்ந்தவர். இவருடைய புகழைக் கண்டு, தஞ்சாது ரைச் சேர்ந்த இரகுநாதநாயக்கர் (1650) என்பவரின் மந்திரியாகிய யஞ்சு நாராயணர் வியந்தார்.

கோளத்திலிருந்த சில குடும்பங்கள், பாம்பரை பாம்பரையாகவே, குறிப்பிட்ட சில விடயங்களே ஆழ்ந்து கற்று அவற்றிற் சிறந்து விளங்கின. உதாரணமாக, தாயக்காட்டு இல்லம் கட்டடத் கலேயிற் சிறந்து விளங்கியது. வாஸ்துவித்தியா,

மனுசியாலய சந்திரிகை, சில்பாத்தினம் ஆகிய போபல நால்கள், கட்டடக் கலே பின் வளர்ச்சிக்காகக் கோளத்தில் எழுதப்பட்டன. பாம்பரை பாம்பரையாக ஆயுர்வேதம் (மருத்துவம்) சம்பந்தமான அறிவைப் பாதுகாத்துப் பயின்று. வைத்தியர்களாகப் பணிபுரிந்த எட்டுப் பெரிய குடும்பங்கள் பிரபலமாயிருந்தன. வானசாத்திர வளர்ச்சிக்கும், சோதிட அறிவு வளர்ச்சிக்கும், கோளம் குறிப் படக்கூடிய அளவிற் சேவை செய்திருக்கின்றது. எண்கள் சம்பந்கமான கடப யாதி முறையைக் கோளத்திலிருந்த வாருசி என்னும் ஒருவரே உண்டாக்கினூர். வருடத்தில் எந்த நாளிலாயினும் சந்திரனின் நிலேயைக் கணிப்பதற்கு உபயோ **கி**க்கப்படும் சந்திரவாக்கியங்களே இயற்றிவரும் இவரே முதலாம் பாஸ்க**ான்** என்பவர், தன்னுடைய மகாபாஸ்கரீயம் என்ற நூலில், ஆரியபட்டரின் வான சாத்திர முறையைப் பற்றி விளக்கிஞர். சித்தாந்தசிரோமணி என்ற நூலே இயற் றிய பாஸ்கராச்சாரியார் என்பவருக்கு ஐந்து நூற்றுண்டுகளுக்கு முன்பே இந் **தா**ல் ஆக்கப்பட்டுவிட்டது. இந்நால், இப்போது கோளத்திற் பலாால் உபயோ கிக்கப்பட்டு வருகின்றது. இந்நூல் பற்றிய ஒரு விரிவான பாடியத்தைக் . கோவிந்தசுவாமி என்பவர் எழுதினுர். இவருடைய மாணவராகிய சங்கரநாரா யணர் என்பவர், முதலாம் பாஸ்கான் எழுதிய வேறொரு நூலாகிய இலகுபான் கரீயம் என்பதற்கு கி. பி. 869 ஆம் ஆண்டில் ஒரு விளக்கவுரை எழுதினுர். சங்கா நாராயணரை ஆதரித்த மகோதயபுரத்தைச் சேர்ந்த இரவிவர்மன் என்பவர், ஒரு பெரிய வானசாத்திரியாவர். இவர் ஒர் அவதான நிலேயத்தை ஏற்படுத்தி **பி**ருந்தார். கொல்லம் ஆண்டைத் தொடக்கி வைத்தவரும் இவரேயெனக் கூ**றப்** படுகின்றது. இதற்குச் சற்று முன்பு வாழ்ந்தவரும், வானசாத்திரத்தில் விசேட அறிவு பெற்றிருந்தவருமான அரிதத்தர் என்பவர், கொகசார நிபந்தனம் என்ற தாலே, கி. பி. 700 ஆம் ஆண்டில் எழுதினூர். பல நூற்றுண்டுகளாகக் கோளத்திற் கைக்கொள்ளப்பட்டுவரும் பாகிதக் கணிப்பு முறைக்கு இந்நாலே அடிப்படை பாகுமெனக் கருதப்படுகின்றது. சந்தொனின் சரியான நிலேயைக் கணிப்பதைப் பற்றி விளக்கும் வெண்வாரோகம் என்ற நாலே, சங்கமகிராமத்தைச் சேர்ந்த மாதவன் நம்பூதிரி என்பவர் கி. பி. 1400 ஆம் ஆண்டில் எழுதினர். ஆனுல், வான சாத்தொத் துறையில், மற்ற எல்லோரையும் விட. மேலாகக் குறிப்பிடப்பட வேண்டியவர் பரமேசுவார் என்ற ஒருவர். சந்திரன், சூரியன் ஆகியவற்றின் போக்கைத் தாஞகவே நேரில் அவதானித்த இவர், 1431 ஆம் ஆண்டில் திருக் கணிதம் என்ற முறையைக் கண்டுபிடித்தார். பாகித முறையிலும் பார்க்க, இது திருந்திய ஒரு முறையாகும். இவர் வானசாத்திரம் பற்றியும் சோதிடம் பற்றி யும் ஏராளமான நோல்களே எழுதினுர். அவற்றுள், ஆரிய பட்டீயம் என்ற தாலுக்கு இவர் எழுதிய படதீபிகை, கோலதீபிகை எனும் இரு வேறு விளக்க வுரைகள் குறிப்பிடத்தக்கனவாகும். அடுத்து, இத்துறையிலிருந்த சிறந்த அறி ஞர் நீலகண்ட சோமயாதி (1442-1545) என்பவர். இவர், பாமேசுவாரின் மக குகிய தாமோதாரின் சீடனுக இருந்தார். இவர் எழுதிய அநேக நூல்களுள், அரிய பட்டீயத்திற்கு எழுதிய பாடியம் குறிப்பிடத்தக்கது. அடுத்து நமது கவனத்தைக் கவருபவர், பகழ்வாய்ந்த நாராயணபட்டாத்திரியின் ஆசிரியராகிய அச்சு தப் பிசாரோதி (1550-1621) என்பவர். இவர் வான நூற் கணிப்புகள்

# தென் இந்<mark>திய வரலா</mark>று

சம்பந்தமான காணேத்தமம் என்ற நூலேயும், **கொ**கணங்கள் பற்றி உப்**ராகக்** கிரியாக்கிரமம் என்ற நூலுயும், வெண்வாரோகம் என்ற நூலுக்கு ஒரு மலேயாள -விளக்கவுரையையும் வேறு பல நூல்களேயும் இயற்றிஞர். சோதிடத்தைப் பலர் பயின்ரூர்கள். விரிவான நூல்கள் பல எழுதப்பட்டன. ஆஞல் அவற்றையெல்லாம் இப்போது விரிவாகப் பார்க்க இங்கே முடியாது.

குறிப்பிடத்தக்க இலக்கண ஆசிரியர்களும் கோளத்தில் இருந்தார்கள். வியா காணத்தைப்பற்றி, முக்கியமான தலேப்புகளில், இருபக்கைந்து செய்யுட்களில் (காரிகைகள்) இயற்றப்பட்ட நூல் வாரருசசங்கொகம் என்பது. கொச்சிக்கு அண் மையிலிருந்த அக்கினிகோத்திர இல்லத்தைச் சேர்ந்த நாராயண நம்பூதிரியே இந்நூலின் உரையாகிரியராவர். இந்த நூலின் ஆசிரியராதிய வாருசி என்பவர். ஏறக்குறையப் பாணினிக்குச் சமதையானவர் என இவ்வரையாசிரியர் கூறு கின்றூர். கையடர் எழுதிய பாடியப் பிரதீபம் என்னும் நாலுக்கு நாராயணர் ஒரு விரிவான விளக்கவுரையையும் எழுதியிருக்கின்றூர். காசிகாவிருத்தி என் னும் நாலுக்கு, காசி இல்லத்தைச்சேர்ந்த ஒரு நம்பூதிரி, விருத்திரத்தினம் என்ற விளக்கவுரையைக் கவிதையுருவில் எழுதினர். இதே ஆகிரியர், 2720 செய்யுட் களில் ஒரு இலகுவிருத்தியையும், மாதவரின் தாதுவிருத்தி என்ற நூலுக்குப் பாலாமிருதம் என்ற விளக்கவுரையையும் எழுதிஞர். மற்றைய நூல்களுள் வேளுரு நாராயண நம்பூதிரி, இருபது காண்டங்களில் எழுதிய சுபத்திராகா ணம் என்ற காவியத்தைக் குறிப்பிடலாம். இந்நூல், பாணினியின் இலக்கண விதிகளே அனுஷ்டுப்புக் கவிதைகளின்மூலம் விளக்குகின்றது. பட்டி, பௌம**ர்** ஆகியோரின் இத்தகைய நூல்களிலும் பார்க்க, இந்நூல் ப**ல வகை**யிற் சி**றந்து** விளங்குகின்றது.

கோவில் வழிபாட்டிலும் கிரியைகளிலும், கோளம் ஒரு விசேட இடத்தைப் பெற்றிருந்தது. இவைபற்றிய நூல்கள் பலவும் கோளத்தில் எழுதப்பட்டன. இருபத்தொரு அத்தியாயங்களில் இரவி எழுதிய போயோக மஞ்சரி என்பதும், ஈசான சிவகுரு என்பவர் 18,000 செய்யுட்களில் எழுதிய, கலேக்களஞ்சியம் போன்ற பத்ததியும், இத்துறையில் எழுதப்பட்ட மிகச் சிறந்த தூல்களுக்கு உதாரணங்களாக விளங்குகின்றன.

இசை, நடனம் ஆகியவற்றைப் பற்றிச் சமக்கிருதத்தில் எழுதப்பட்ட முக்கிய மான நூல்களேச் சுருக்கமாகக் குறிப்பிட்டு, இந்த விவாணத்தை முடித்துவிடு வோம். குடுமியாமலேயில் (புதுக்கோட்டை) இசை சம்பந்தமான கல்வெட் டொன்று காணப்படுகின்றது. தந்தி வாத்தியங்களிற் சாதகஞ் செய்யவேண்டிய அப்பியாசங்கள் இதில் அடங்கியுள்ளன. இக்கல்வெட்டு, பல்லவ அரசனுகிய முதலாம் மகேந்திரவர்மனுல் எழுதப்பட்டதெனக் கூறப்படுகின்றது. ஆனுல், இதற்குத் தக்க ஆதாரம் எதுவும் இல்லே. உருத்திராச்சாரியாரின் மாணவனை இருந்த ஒரு சைவ அரசனுலேயே இக்கல்வெட்டு எழுதுவிக்கப்பட்டதென்பது இதிலுள்ள வாசகத்தின் இறுதியில் நாம் காணக்கூடியதாக இருக்குன்றது. ஏழாவது அல்லது எட்டாவது நூற்றுண்டில் உருத்திராச்சாரியார் என்பவர், மிகப் போலமான இசையாசிரியராக இருந்தார் என்பது தெரிகின்றது. சாளுக்

#### இ**லக்கிய**ம்

கிய அரசஞைகிய கல்யாணியைச் சேர்ந்த சகதேக மல்லன் (1138—50) என்ப வர், ஜந்தர் அதிகாரங்களில், சங்கீத சூடாமணி என்ற நூலே எழுதினுர். தேவ கிரியைச் சேர்ந்த யாதவ சிங்கண்ணன் (1210---47) என்பவரின் ஆட்சிக் காலத திற் சாரங்கதேவர் என்பவர் சங்கீதாத்தினுகாம் என்ற மிகச் சிறந்த நூலே எழு திரூர். ஏழு அதிகாாங்கள்கொண்ட இந்நூல், இசை, நாட்டியம் ஆகியவற்றைப் பற்றிய முழு விடயங்களேயும் கூறுகின்றது. காகதீய மன்னர் கணபதியின் தள பதியான சயசேஞபதி என்பவர் நாட்டியத்தைப்பற்றி எட்டு அத்தியாயங்கள் கொண்ட நிருத்தாத்தினுவளி (1254) என்ற நாலே எழுதினூர். அரபாலதேவன் என்ற சாளுக்கிய இளவாசன், நடனம், இசை ஆகியவற்றைப்பற்றிச் சங்கீத சுதாகாரம் என்ற நூலே எழுதினுன். இந்த இளவாசன் யார் என்பதைச் சரியாக அறிந்துகொள்ள முடியவில்லே. விசயநகர மன்னர்களும், மானியமளி நாட்டி னரும் நாண்கலேகளுக்குப் போதாவு கொடுத்தார்கள். இசை, நடனம் பற்றிய கொள்கைகளும் அவற்றைக் கையாளும் முறைகளும் குறிப்பிடத்தக்க வகையில் முன்னேற்றமடைந்தன. பெரும்புகழ் படைத்த வித்தியாாணியர், சங்கீதசாாம் என்ற நாலே எழுதிஞர். இசையைப்பற்றி எழுதிய கல்லிநாதர் என்பவர், மல்லி கார்ச்சுன மன்னரின் ஆதாவில் வாழ்ந்தார். இவருடைய போனுகிய இராம அமாத்தியர், சுவாமோகலாநிதி என்ற நாலே எழுதிஞர். இவரை இராமராயர் ஆதரித்தார். கிரூட்டிண தேவராயரின் அரச சபையிலிருந்த ஆத்தான வித்து வானுகிய இலட்சுமி நாராயணர் என்பவர், சங்கீதசூரியோதயம் என்ற நாலே எழுதினர். இரகுநாத நாயக்கரின் பேரில், கோவிந்த தீட்சிதரால் இயற்றப் பட்ட சங்கீதசுதா என்ற நூலும், கோவிந்த தீட்சிதரின் மகளுகிய வெங்கடேசு வாமகி என்பவாால் இயற்றப்பட்ட சதார்தண்டிப் பொகாசிகை என்பதும் தஞ்சாவூரிலுள்ள நாயக்க அரச சபையில் எழுதப்பட்ட மிகச் சிறந்த நூல் களாகும்.

இசையின்படி முறை வளர்ச்சியில், மிகப் பழைய காலத்திலிருந்தே தென்னித் தியா ஒரு முக்கிய இடத்தை வகித்துவந்தது. இசையைப்பற்றி எழுதிய பழைய எழுத்தாளராகிய பாதர் என்பவர், ஆந்திரி—சாதி என்ற ஒருவகையான இன் னிசையுருவத்தைப்பற்றிக் குறிப்பிடுகின்ரூர். தென்குட்டைச் சேர்ந்த மற்றைய பாணிகளின் விபாங்களே, மதங்கர், சாரங்கதேவர் போன்ற பிற்கால ஆசிரியர் கள் குறிப்பிடுகின்ரூர்கள். 7 ஆம், 8 ஆம் தாற்ரூண்டுகளிலேற்பட்ட சமய மறு மலர்ச்சியின்போது, பலர் சேர்ந்து பாடும் கூட்டுக் கானம் பிரபலம் பெற்றிருந் தது. பெரிய இசைக் கல்ஞராகவும் இசையாசிரியராகவுமிருந்த கோபால நாயக் கரை, அமீர் குஸ்ரு என்பவரின் வேண்டுகோளின்படி, அலாவுத்தீன் கில்சி வட இந்தியாவிற்கு அழைத்தான். கோபால நாயக்கர் ஆக்கிய இராக கதம்பம் என் பதைக் கல்விநாதர் மேற்கோள் காட்டுகின்ரூர். கீதம், பெரபந்தம், தாயம், ஆலா பம் ஆகிய உருவங்களில், இராகம் விரிவடையும் என்பதைக் காட்டும் சதூர் தந்தி என்பதைக் கோபால நாயக்கரே பேபலமடையச் செய்தார் என வெங் கடமகி கூறுகின்ரூர். வைணவத் துறவியாகிய புரந்தரதாசர், ஏராளமான சாகித்தியங்களே இயற்றிஞர்; கருநாடக இசைப் பாம்பரையை உருவாக்குவ

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

தில், இவை பெரும் பங்கு வகித்தன. தல்லபாக்கம் என்ற இடத்தில் வாழ்ந்த இசையாசிரியர்கள், நான்கு சந்ததிகளாக, திருப்பதி வெங்கடேசுவார் மேல் பல கீர்த்தணேகளே இயற்றிஞர்கள். கீர்த்தணேயின் தன்மை, உருவம் ஆகியன பற்றிச் சங்கீர்த்தன இலட்சணம் என்ற ஒரு சிற தாலேயும் இவர்கள் இயற்றி ூர்கள். இவர்களும் மருவாபுரியைச் (குண்ரேர் மாவட்டம்) சேர்ந்த, புகழ் வாய்ந்த சாகித்திய கர்த்தாவான சேத்திரஞ்ஞர் என்பவரும், இக்காலகட்டத் தின் முடிவில் வாழ்ந்த இசைக் கலேஞர்களாவர்.

# தமிழ்

சங்க கால இலக்கியங்களே, இப்போது தமிழிலுள்ள மிகப் பழைய இலக்கி யங்களாகும். இவற்றைப்பற்றிய சில விபாங்களே ஏற்கெனவே 7 ஆம் அத்தியா **ய**த்திற் கூறியுள்ளோம். ஆரம்பத்தில் தனித்தனியாக விளங்கிய தமிழ்க் கலாச் சாரமும் அரியக் கலாசாரமும், காலப்போக்கில் என்றையொன்ற சந்திக்கு ஒன் ரூகத் கலந்தன. இதன் விளேவே சங்க இலக்கியங்களாகும். சங்க இலக்கியம் எப் போது ஆரம்பமானது என்பதைக் கண்டுகொள்ள முடியாதிருக்கின்றது. இப் போது எமக்குக் கிடைக்கின்ற சிறு செய்யுள் தொட்டுகள், இந்த இலக்கிய சகாப் தத்தின் மிகப் பிந்திய ஒரு நிலேயினேயே பிரதிபலிக்கின்றன என்பதிற் சந்தேக மில்லே. இவற்றிற்குரிய காலம் கெ. பி. 100 ஆம் ஆண்டிற்கும் கி. பி. 300 ஆம் ஆண்டிற்கும் இடைப்பட்டதாகக் கொள்ளலாம் என நாம் கூறினேம். இக்காலத் தில் எழுந்த பல்வேறு நூல்களின் இலக்கணம், உபயோகிக்கப்பட்ட சொற்கள், எடுத்தாளப்பட்ட கருத்துக்கள் ஆகியவற்றைக் கூர்மையாக ஆராயும் ஒரு பயிற்றப்பட்ட வாசகளுல், இலக்கியத்திற் படிப்படியாக ஏற்பட்ட முன்னேற் **ற**த்தினே அறிய முடியும்; இந்த தூல்கள் ஆக்கப்பட்ட காலக் கொமத்தைப் பற **றி**த் தற்காலிகமான முடிவுகளுக்கும் வாமுடியும். எடுத்தக்காட்டாக, தொல் காப்பியம், மேலே கூறப்பட்ட காலப்பகுதியின் இறுதியிலேயே ஆக்கப்பட்ட தெனக் கொள்ளப்படுகின்றது. கலித்தொகை, பரிபாடல் ஆகிய இரண்டு செய் **யு**ள் திாட்டுகளுமாயினும், இதற்கு ஆகக்குறைந்தது ஒரு நூற்றுண்டின் பின் இயற்றப்பட்டிருக்க வேண்டும். கலித்தொகையின் 130 பாடல்களின் பொரு **ளா**க இருப்பது, ஜந்து திணாகளில் (தரைத் தோற்ற வகைகள்) நிகழும் கா*த*லே. கலித்தொகையில் இந்தப் பொருள் கையாளப்பட்ட விதம், அகநானூறு என்ற தூலிற் கையாளப்பட்ட விதத்தைவிட எவ்வளவோ செயற்கைத்தன்மை நிறைந் ததாக இருக்கின்றது. இச்செயற்கைத்தன்மை பரிபாடல் என்பதிலும் காணப் படுகின்றது. இந்த இரண்டு நூல்களும், முந்திய நூல்களிற் காணப்படாத வாகு வலயம் (கையணிகள்), மேகலே (அரைப் பட்டி) போன்ற புதிய ஆபாணங்க ளின் பெயர்களேக் கூறுகின்றன. நல்லந்துவளுர் என்ற ஒருவர், கலித்தொகை **யின்** நெய்தல் பகுதியிலுள்ள செய்யுட்கள் அனேத்தையும் இயற்றிஞர் என ஒரு செய்தி கூறுகின்றது. இவரே, இச்செய்யுள் தொட்டு முழுவதையும் ஒன்றுகத் தொகுத்தார் என வேறொரு செய்தி கூறுகின்றது. பரிபாடல் என்ற பெயர், அத் தொகுதியிலுள்ள கவிதைகளின் யாப்பு முறையிலிருந்தே ஏற்பட்டது. ஆரம்

பத்தில், பல்வேற தெய்வங்களின்மேற் பாடப்பட்ட எழுபது பாடல்களே இத் தொகுதி கொண்டிருந்தது. ஆண் இப்போது ஆக 24 முழுப் பாடல்களும், சில பாடல்களின் பகுதிகளுமே எமக்குக் கிடைக்கின்றன. திருமால் (விட்டுணு), முருகன் ஆகிய செய்வங்கள்மீதும் வைகையாற்றின்மீதும் இப்பாடல்கள் பாடப் பட்டுள்ளன. இசைத்—தமிழ் என்ற பிரிவில், இசைக்கென அமைக்கப்பட்ட பாடல்களேக் கொண்ட முதலாவது நூல் இதுவாகும். உபநிடதங்களிலும் புரா ணங்களிலும் காணப்படும் அறிவுக் கருத்துகளுடன் இப்பாடல்கள் நெருங்கிய தொடர்புடையனவாகக் காணப்படுகின்றன. வெவ்வேறு கருத்துப்பிரிவுகளேச் சேர்ந்தோரின், வளர்ச்சி பெற்ற தத்துவளுனக் கருத்துக்கள் இப்பாடல்களில் நிறைந்துள்ளன; போகலாதனுடைய கதையின் முழு விபாங்களும், இந்திரன், கௌதமரின் மனேவியான அகலிகையுடன்கொண்டிருந்த நெறிதவறிய நடத்தை பும் கூறப்பட்டுள்ளன; முருகனின் ஆறு தாய்மார்கள், கோமிகைகளுடன் விட் நிணு ஆடிய நடனங்கள் முதலிய கட்டுக்கதைகள் ஆகிய இவையெல்லாம் இத் கொகுதி மிகப் பிற்பட்ட காலத்தில் எழுந்தது என்பதைக் குறிக்கின்றன.

தமிழ் இலக்கிய வாலாற்றில், அடுத்த முக்கியமான காலப்பகுதி, மூன்றரை நூற்றுண்டுகட்குமேல் (500—850) நீடித்திருந்தது. இந்தக்காலப் பகுதியில், வட இந்தியச் சமக்கிருதச் செல்வாக்கு, முன்பிலும் பார்க்க அதிகம் குறிப் பிடக்கூடியதாக இருந்தது. ஒழுக்கவியல், சமயம், தத்துவஞானம் ஆகிய அறை களில் ஏராளமான கருத்துக்களும் சொற்களும் தாராளமாகக் கடன்வாங்கப் பட்டுத் தமிழுடன் சேர்க்கப்பட்டன. இக்காலப்பகுதியிற் குறிப்பிடத்தக்க அம் சமாக, பெருந்தொகையாகத் தோன்றிய போதனே நூல்கள் விளங்கின. இவற் அக்கெல்லாம், சமக்கிருதக் கோவைகளும் நீதிநூல்களுமே அடிப்படையாக இருந்தன என்பது ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டது. சில வேளேகளில், சமக்கிருதத் தில் அல்லது அதனுடன் தொடர்புடைய சேரி மொழிகளில் எழுதப்பட்டிருந்த தால்கள், முழுமையாக மொழிபெயர்க்கப்பட்டன; அல்லது அவற்றைத் தழு <u>ளித் தமிழில் நூல்கள் எழுதப்பட்டன. சமணமும் பௌத்தமும் மிகப் பலமாக</u> வளர்ச்சி பெற்றுக்கொண்டிருந்த காரணத்தால், இக்காலப்பகுதியிற் பல சமண எழுத்தாளர்கள் இருந்தார்கள். ஆனுல் இம்மதங்களுக்கு மாறுன இந்துக்களின் எதிர்ப்பு இயக்கம் பத்திப் பாடல்களேப் பெருந்தொகையாகத் தோற்றுவித்தது. இசையுடன் இணேந்த இப்பத்திப் பாடல்கள் கொமத்து மக்களின் இதயங்க ீளப் பாவசப்படுத்தின. இலக்கியம், இலக்கணம், அகராதி ஆகிய பிரிவுகளில் குறிப்பிடக்கூடிய வளர்ச்சி ஏற்பட்டது. ஆனுல், இத்துறைகளிற் சமணரும் பௌத்தருமே முக்கிய இடத்தை வகித்தனர். ஏறக்குறைய எல்லா நூல் களும் செய்யுளுருவிலேயே அமைந்திருந்தன. குறிப்பிட்டுச் சொல்லக்கூடிய உடைநடை நூல்கள் மிக மிகக் குறைவாகவே காணப்பட்டன.

இக்காலப் பகுதியில் ஆக்கப்பட்ட போதனே நால்களுட் பெரும்பாலானவை, சிறிய சீர்களில், பொதுவாக வெண்பா என்ற செய்யுள் வகையில் அமைந்திருந்த படியால், அவையனேத்தும் ''பதினெண்கீழ்க்கணக்கு'' என ஏறக்குறையப் பதின்மூன்றும் தூற்றுண்டு தொடக்கம் வழங்கப்பட்டன. அவற்றுள் மிகப்

போபலமானதும், மிகப் பழையது என்று சொல்லக்கூடியதுமான நூல் திருவள் ளுவர் இயற்றிய குறள் ஆகும். ஒழுக்கம், அரசியல், காதல் ஆகியவற்றைப் ப**ற்** றிக் கூறும் விரிவான நால் இது. மொத்தம் 1330 குறள் வெண்பாக்களாலா**ன** இந்நால், ஒவ்வொன்றும் 10 சுறள் வெண்பாக்கள் கொண்ட 133 அதிகாரங்களா கப் பிரிக்கப்பட்டுள்ளது. முதல் 38 அத்தியாயங்கள் ஒழுக்கம் (அறம்) பற்றியும், அடுத்த 70 அத்தியாயங்கள் அரசியல், பொருளியல் (பொருள்) பற்றியும். மிகுதி முழுவதும் இன்பம் (காமம்) பற்றியும் கூறுகின்றன. நாலாசிரியர் அநேகமாகச் சமண மதத்தைச் சேர்ந்த ஒரு தெய்வீக ஞானியாக இருந்திருக்க வேண்டும். மனு, கௌடில்லியர், வாத்சயாயனர் ஆகியோரின் நூல்களில் இவருக்கு நெருங் கிய பரிச்சயம் இருந்தது என்று கூறுவது பிழையாகாது. இவருடைய வாழ்க் கையைப் பற்றிய நம்பத் தகுந்த செய்திகள் சொற்பமாகவே உள்ளன. இவரு **டைய நாலின் த**குதிச் சிறட்டும் அந்நூலுக்குத் தொடர்ந்து இருந்துவரும் செ**ல்** வாக்கும், இவரைப்பற்றி இயற்கையாகவே பல கட்டுக் கதைகள் தோன்றுவ தற்கு வழிவகுத்துவிட்டன. சிலர் அடிக்கடி உறுதியாகக் கூறுவதைப்போல், இவரும் வேறு சில எழுத்தாளர்களும் ஒரு சங்கத்தைச் சேர்ந்தவர்களாக இருந்திருந்தால், அந்தச் சங்கம், கிறித்துவ சகாப்தத்தின் ஆரம்ப நூற்றுண்டு களிற் சிறப்புடனிருந்த சங்கத்திற்குப் டிந்திய வேரொரு சங்கமாகவே இருக்க வேண்டும். 450 ஆம் ஆண்டிற்கும் 500 ஆம் ஆண்டிற்கும் இடைப்பட்ட காலத்தி லேயே குறள் இயற்றப்பட்டதெனக் கொள்வது மிகப் பொருத்தமாகும். பொ**ய்** கையாரின் களவழியும் மது**ளையைச் சேர்ந்த கூடலார்க்கிழாரின்** முது**மொழிக் கா**ஞ்சியும் இதே காலப்பகுதியிலேயே ஆக்கப்பட்டன. களவழியைப் பற்றி ஏற்கெனவே கூறியுள்ளோம். நிலேயாமையைப்பற்றி 100 செய்யுட்களிற் கூறும் தால் முதுமொழிக்காஞ்சு.

இத்தொகுதியிலுள்ள மற்ற நூல்களின் காலத்தைத் தற்காலிகமாக, பாந்த எல்லேகளுடன், கீழ்க்கண்டபடி வருக்கலாம்; 550 ஆம் ஆண்டிற்கும் 650 ஆம் ஆண்டிற்கும் இடைப்பட்டவை கார்நாற்பது, இன்றொற்பது, ஐந்திணே ஐம்பது, நாலடி, நான்மணிக்கடிகை, பழமொழி ஆகியவை. 650 ஆம் ஆண்டிற்கு**ம்** 750 ஆம் ஆண்டிற்குமிடைப்பட்டவை: திரிகடுகம், ஐந்திணே எழு**பது, திணே** மாலே ஐம்பது, கைநிலே, ஏலாதி, திணமாலே நாற்றைம்பது, சிறுபஞ்சமூலம், இனி யவை நாற்பது, ஆசாரக்கோவை ஆகியவை. நாற்பது (40), ஐம்பது (50) என்ற எண்களுடன் முடியும் சில நால்களின் பெயர்கள், அந்த நூல்களில் எத தனே செய்யுட்கள் உள்ளன என்பதைக் குறிக்கின்றன. கார்நாற்பது என்பது ஹா, காதற் காவியம்; தன் காதலீனப் பிரிந்த துயரால் வருந்தும் ஒரு பெண், மழைக்காலம் நெருங்கி வருவதைக் கண்டு அஞ்சுவதாகக் கூறும் கவிதைகள் அடங்கியது. திணே என்ற சொல் சேர்ந்த மற்றைய நான்கு நூல்களும், கைநிலே என்பதும் காதலேயே பொருளாகக் கொண்டவை. இவை அனேத்தும் அகம் என்ற பிரிவைச் சேர்ந்தவை. துன்பந்தருகின்ற, துக்கம் தோய்ந்த பொருட் களேயும் செயல்களேயும் இன்னுநாற்பது தொகுத்துக் கூறுகின்றது. இன்பமூட்டு கின்ற, மகிழ்ச்சிகாமான பொருட்களேயும் செயல்களேயும் இனியவை நாற்பது

#### இலக்கியம்

தொகுத்துக் கூறுகின்றது. நாலடி (400 செய்யுட்கள்) என்பது சமணர்களால் இயற்றப்பட்ட செய்யுட்டிரட்டாகும். பதுமனர் என்பவர் இவையனேத்தையும் ஒன்*ருகத் தொகுத்து, குற*ீஎப் பின்பற்றி, 40 அத்தியாயங்களாக வகுத்தா**ர்.** இத்தொருதியிலுள்ள செய்யுட்களே ஆக்கிய கவிஞர்களின் பெயர்கள் தெ**ரிய** வில்லே. ஆனுல் இரண்டு செய்யுட்களில், முத்தரையர் என்பவரின் பெயர் குறிப் படப்படுவதிலிருந்து இச் செய்யுட்டிரட்டின் காலத்தைப் பற்றி ஒரளவு அறி யக்கூடியதாக இருக்கின்றது. வைணவப் புலவராகிய விளம்பி நாகஞர் என்பவ **ா**ல் ஆக்கப்பட்டது நான்மணிக்கடிகை (100 செய்யுட்கள்). ஒவ்வொரு செய் **புளிலும்** சுருக்கமான நான்கு அறிவுரைகள் உள. மிகவுயர்ந்த இலக்கியத்தா மூடைய இந்நால் குறளுக்கு அடுத்தபடி வைத்தெண்ணப்படுகின்றது. 400 வெண்பாக்களாலான பழமொழி ஒரு சமண நாலாகும். ஒவ்வொரு வெண்பா வும் ஒரு பழமொழியையும் அதை விளக்குவதற்கு ஒரு நிகழ்ச்சியை அல்லது கதையையும் கூறுகின்றது. திரிகடுகம் ('மூன்று காரங்கள்'), ஏலாதி (ஏலக் காய் முதலியவை), சிறுபஞ்சமூலம் (ஐந்து சிறு வேர்கள்) ஆகியவை பலாறிந்த மருந்துத் தயாரிப்புகளின் பெயர்களேக் கொண்டு விளங்குகின்றன. மருந்துகள், உடம்பின் நோயைக் குணப்படுத்தி, ஆரோக்கியத்தை மீட்டுத்தருவதைப் போன்று, இந்நூல்களில் வலியுறுத்தப்பட்ட ஒழுக்கங்கள், மனம், ஆத்மா ஆகிய வற்றின் நோய்களேக் குணப்படுத்தி வாசகரை நல்லொழுக்கப் பாதையிலும் இள்பப்பாதையிலும் இட்டுச் செல்கின்றன. திரிகடுகம் என்ற நூலின் ஆசிரியர் **விட்டுணுவை வழிபட்டவராவர்.** மற்றைய நூல்கள் இரண்டும் சமணர்களால் இயற்றப்பட்டன. சைவ நூலாசிரியாால் இயற்றப்பட்டதென நம்பத்தகுந்த சுமிருதியே ஆசாரக்கோவை. சமக்கிருத மூல நூல்களின் அடிப்படையிலேயே இது எழுதப்பட்டது என்பது உறுதி. இக்காலப் பகுதியில் எழுந்த இம்மாதிரி **பான நால்களுள், ஆசாரக்கோவை ஆகப் பிந்தியதாக இல்லாவிட்டாலு**ம், பிந் **திய நூ**ல்களுள் ஒன்*று*கக் கருதப்படலாம்.

சைவ நாயனர்களும் வைணவ ஆழ்வார்களும் ஒன்று சேர்ந்து பணிபுரிந்த படியால், பரந்த அளவில் இந்து மதத்தில் மறுமலர்ச்சி ஏற்பட்டது. இம் மறு மலர்ச்சி அளித்த சக்திவாய்ந்த ஊக்கத்தினுல், மக்கள் நயக்கும் பத்தி இலக் கியம் வளர்ச்சி அடைந்தது. இப்பத்தி இலக்கியங்களின் பெருந்தொகையினு லும், மக்களின் வாழ்க்கையில் இவை செலுத்திய செல்வாக்கினுலும். இவை பெரு முக்கியத்துவும் பெறுகின்றன. யாராவது ஒரு சிறந்த சமயத் தலேவரின் தலேமையில், அடியார் திருக்கூட்டத்தினர் இடத்திற்கிடம் கோவிலுக்குக் கோவில் சென்று, அத்தகைய தங்கள் யாத்திரையின்போது தாமியற்றிய பத் திப் பாடல்களேப் பாடினர். இதன்விளேவாக, எளிமையான சொற்களும், மக் களே இலகுவில் கவாக்கூடிய மெட்டுகளும் உபயோகிக்கப்பட்டன. இத்தகைய சைவப் பாடல்களேப் பத்தாம் நூற்குன்டில் நம்பியாண்டார் நம்பி என்பவர் திருமுறைகளாகத் தொகுத்துப் பாதுகாத்தார். வைணவப் பாடல்களே நாத முனி என்பவர் பாசுரங்களாகத் தொகுத்துப் பாதுகாத்தார். ஆணுல் இத் தொருதியில் இடம்பெற்ற பாடல்களேகிட இன்னும் அதிகமான பாடல்கள்,

் தென் இந்திய வரலாறு

தமிழ் தாட்டில் இந்து மதக்கில் ஏற்பட்ட இப்பொற்காலத்தில் இயற்றப்பட்டி ருக்கவேண்டும். எடுத்துக்காட்டாக, தேவாரத் தொகுப்பில் இடம்பெருத ஞான சம்பத்தரின் பாடலொன்று தஞ்சாவூர் மாவட்டத்தில் உள்ள திருவிடையவாயி லிலுள்ள ஒரு கோவிலிற் காணப்படும் கல்லொன்றிற் செதுக்கப்பட்டுள்ளது.

பத்தி இலக்கியங்களே இயற்றூயோருட் காரைக்கால் அம்மை—' காரைக் காலேச் சேர்ந்த பெண்'---அவர்களேயே தொன்மையானவராகக் கருதலாம் போலத் தெரிகின்றது. ஆரம்ப ஆழ்வார்களுள் ஒருவராகிய பூதாழ்வாரின் காலத் கில் இவர் வாழ்ந்தாரென மாபுரை கூறகின்றது. இவர்கள் இருவரும் ஏறக் குறைய 550 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தார்களெனக் கொள்ளலாம். காரைக் காலம்மையார் திருவாலங்காடு என்ற தலத்திற் சிவபெருமானின் திருநடனத் தைத் தரிசித்**து, அ**ப்பெருமானின் புகழைப் பாடிஞர். இவரியற்றிய **திரு** விரட்டைமணிமாலே, அற்புதத் திருவந்தாதி என்ற இரு கவிதை நூல்கள் தமி ழிற் போபந்த இலக்கியங்களின் ஆரம்பமாக இருந்தன---இப்புதிய பிரபந்த இலக்கியத்தில், காலப் போக்கில், தொண்ணூற்றுறக்குக் குறையாத வகைகள் ஏற்பட்டிருந்தன. ஒரு கலிக்துறைச் செய்யுளும் ஒரு வெண்பாவுஞ் சேர்ந்த இணேக் கவிதைகள் இருபது கொ**ண்டது திருவி**ரட்டைம**ணி**மாலே. அற்புத**த்** திருவந்தாதியில் 100 வெண்பாக்கள் இருக்கின்றன. அடுத்து வருபவர் ஐபடி கள் காடவர்கோன் என்பவர். இவர் தன்னுடைய பொதேசத்தின் ஆட்சியைத் தன் மகனிடம் ஒப்படைத்துவிட்டுத் தான் சமய வாழ்க்கையில் ஈடுபட்டுப் புக ழீட்டியவர். இவரியற்றிய சேத்திரத் திருவெண்பா ஓர் அந்தாதியாகும் (அந் தா தியில் ஒரு கவிதையின் கடைசுச் சொல் அல்லது அதன் பகுதி, அடுத்த கவி தையின் ஆரம்பத்தில் மீண்டும் இடம்பெறும்). உச்சயினி (மாகாளம்) உட்பட, இவர் காலத்திற் பெருமதிப்புடனிருந்த இருபத்தொரு சைவக் கோவில்களின் பட்டியல் இந்நூலிலுண்டு. அப்பர் இயற்றிய 307 பதிகங்கள் (பத்திப் ப**ாடல்** கள்) சைவத்திருமுறைத் தொகுதியில் நான்காம், ஜந்தாம், ஆரும் திருமுறை களாக விளங்குகின்றன. சைவ சித்தாந்தத் தத்துவஞானக் கருத்துக்கள் பல அப் பரின் தேவாரங்களிற் குறிப்பிடத்தக்க வகையில் முன்கூட்டியே இடம்பெற்று விட்டன. அப்பரின் தேவாரங்களிற் காணப்படும் பத்திச் செறிவு குறிப்பிடத் தக்க விசேட அம்சமாக இருக்கின்றது. இதிலும் பார்க்க இன்னுமதிக சிறப்பு டைய பத்திச் செறிவை மாணிக்கவாசகரின் திருவாசகத்தில் மட்டுமே காண முடியும். பத்திப்பாடல்களேப் பாடிய மற்றையோரைவிட அதிகமாகப் போற் றிக் கொண்டாடப்படும் ஞானசம்பந்தர், தேவாரத் திருமுறைகளுள் முதலிடம் பெறுகின்றூர். அவர் பாடிய 384 தேவாரங்கள், திருமுறைத் தொகுப்பின் முதல் மூன்ற திருமுறைகளாக விளங்குகின்றன. இவர், மூன்று வயதுக் குழந்தை யாக இருக்கும்போதே தேவாரங்களே இயற்றிப் பாடத் தொடங்கிவிட்டார் என வும், இவர் அப்பரையும் சிறுத்தொண்டரையும் நேரிற் சந்தித்தார் எனவுங் கூறப்படுகின்றது. ஆனுல் வைணவ ஞானியாகிய திருமங்கையை இவர் சந்தித் தார் என்பது ஓர் அழகிய கட்டுக்கதையே தவிர வேறில்லே. சம்பந்தரின் தேவா ாங்கள் அசாதாரணமான அளவு உயர்ந்த இலக்கியத் தன்மை வாய்ந்தவையாக

இருக்கின்றன. ஆளுல் ஒவ்வொன்றின் முடிவிலும் பௌத்தர்களும் சமணர்களும் ஒரோயடியாகக் குற்றஞ்சாட்டப்படுகின்றுர்கள். நாத்திகக் கொள்கைகட்கு எதி ராக நடைபெற்ற தாக்குதல்களிற் சம்பந்தர் வகித்த தீவிர பாகத்திற்கு இவை சான்றுக விளங்குகின்றன.

ஆன்மார்த்த அறிவுக் காட்சி மூலம் கடவுளே அடையலாம் என்ற சைவக் கொள்கையை 3000 செய்யுட்களில் திருமூலர் எழுதிய திருமந்திரம் என்ற நூல் **வி**ளக்குகின்றது. திருமுறைத் தொகுப்பில் இது பத்தாவது திருமுறையாக **வி**ளங்குகின்றது. ஆனுல் சேக்கிழாருக்கு முன்பு வாழ்ந்த ஆசிரியசெவரும் இந் நூலேப் பற்றிக் குறிப்பிட்டிருப்பதாகத் தெரியவில்லே. திருமூலரின் வாழ்க்கை யைப்பற்றி விசித்தொமான ஒரு கட்டுக்கதை இருக்கின்றது. இவர் ஒரு சித்தர். **சி**வபொ**டானின் உறைவிடமாகிய திருக்கைலாசத்திலிருந்து** இவர் வெளியேறித் தன் நண்பராகிய அகத்தியரைச் சந்திப்பதற்காகத் தென்னுட்டிற்கு வந்தார். வரும் வழியில் திருவாவடுதுறைக்கண்மையில், ஆட்டுமந்தைக் கூட்டம் ஒன்று, தம்மை மேய்த்த இடையன் இறந்துவிட்டதனுற் கலங்கி நிற்பதைக் கண்டு, அவற்றின்மீது இரக்கம் கொண்டு, இறந்துவிட்ட இடையனின் உடம்பிற்குட் புகுந்து, இடையனுக மாறி அந்த ஆடுகளே இடையனின் வீட்டிற்கு மீட்டுச் சென்றூர். ஆனுல் இடையனின் குடும்பத்தைக் கைவிட்டு விலகிச் சென்றூர். இந் தச் செயலுக்குப் பிராயச்சித்தமாக, ஒரு மாத்தின்கீழ் 3000 ஆண்டுகள் இருந்து, ஆண்டொன்றிற்கு ஒரு செய்யுள் வீதம் 3000 செய்யுட்களே இயற்றி **றை**ர். தெளிவில்லாமல், ஏறக்குறைய விளக்கமற்றதாகவே இந்நூல் இருந்தபோதி லும், சைவத் தமிழ் மக்கள் இதனேப் பெரிதும் போற்றிப் பூசித்து வருகின் ருர்கள்.

தேவாரம் பாடிய மூவருட் கடைசியாகவுள்ள சுந்தரமூர்த்தி 100 தேவாரங் களேப் பாடிஞர். இவை எழாந் திருமுறையாக விளங்குகின்றன. ஒரு நெருங் கிய நண்பருக்குச் செலுத்தும் பத்தியைப் போன்று, இவர் கடவுளிடம் பத்தி செலுக்கிரை. இதன் காரணமாகக் 'கடவுளின் நண்பன்' (தம்பிரான் தோழன்) எனவும் இவர் அழைக்கப்பட்டார். இவர் சிறிதுகாலம் ஒழுக்கந்தவறியிருந் தார் என்பதற்காக, இவருடைய முதற் காதலி இவருடன் கோபமுற்று இருந் **தாள் என**வும், ஆகவே இவர் கடவுளேத் தன் காதலியிடம் தூதஞக அனுப்பி ஞர் எனவும் கட்டுக்கதைகளுண்டு. திருவாரூரில் அடியார்கள் (பத்தர்கள்) முன் னிலேயில் இவர் பாடிய திருத்தொண்டத்தொகை தனித்தனியாகவும் கூட்ட மாகவுமிருந்த சைவ ஞானிகளின் பட்டியலாகும். இதில், ஆசிரியரின் தாய், **தகப்**பன் உட்பட அறுபத்தொண்டு பேர் சேர்க்கப்பட்டுள்ளனர். இவர்களுடன் சுந்தாமூர்த்தியின் பெயரும் சோ, நாயஞர்கள் அறுபத்துமூவராகின்றனர். இவர்களின் வாழ்க்கையை நம்பியாண்டார் நம்பி பத்தாம் நூற்றுண்டிற் சுருக்க மாகக்கூறிரை; இதிகாசமாக விரித்துப் பன்னிரண்டாம் நூற்றுண்டிற் கூறி **ஞர்** சேக்கிழார். சுந்தாரின் நண்பர்களுள் ஒருவராகிய சேரமான் பெருமா**ள்** என்பவர் உயர்ந்த இலக்கியத்தன்மையுடைய பத்தி நூல்களே இயற்றிஞர். திரு வாலார் மம்மணிக்கோவை, பொன்வண்ணத்தந்தாதி, திருக்கைலாய ஞான

உலா என்பவை அவற்றுட் சில. திருவாலூர் மும்மணிக்கோவை என்ற சுருக்க மான கவிதை நூலில் ஒவ்வொன்றும் மும்மூன்று கவிதைகளேயுடைய பத்துப் பிரிவுகள் உள்ளன. இந்த மூன்று கவிதைகளும் வெவ்வேறு யாப்பில் ஆக்கப் பட்டவை : முதலில் அகவல், அடுத்து வெண்பா, அதன்பின் கலித்துறை. பொன்வண்ணத்தந்தாதியில் 100 செய்யுட்கள் இருக்கின்றன. உலா என்ற இலக் கியப் பிரிவில் முதலாவது நூல் எனப் புகழ்பெற்றது. திருக்கைலாய ஞான உலா ஆகும். சுந்தாமூர்த்தியுடன் சேர்ந்து நாயஞர் கைலாசம் என்ற புனிதத் திரு மலீலைய அடைந்தபின் இந்நூல் வெளியிடப்பட்டதாகும்.

இக்காலகட்டத்தில் வாழ்ந்து, தமிழர்களின் இலக்கியங்களிலும் இதயங்களி லும் நிரந்தாமான ஒர் இடத்தைப் பெற்ற சைவ ஞானிகளுட் கடைசியாக இருந்தவர் மாணிக்கவாசகர். இவர் கடைசியாக வாழ்ந்தவர் என்பதற்காக இவ ருடைய முக்கியத்துவமும் சிறப்பும் குறைந்தன என எவ்விதத்திலும் கருதலா காது. இவரியற்றிய திருவாசகம் எட்டாந்திருமுறையாக விளங்குகின்றது. சிலர், இதனுடன் இவரியற்றிய திருக்கோவையையும் சேர்த்துக்கொள்வார்கள். மணிவாசகரின் பத்திப்பெருக்குநிறைந்த பாடல்கள் திருவாசகத்**தி**ல் உள. அ**வற்** றினாடே தெளிவாகத் தெரிகின்ற ஆசிரியரின் நேர்மை வாசகனின் மனதில் வெசூ ஆழமாகப் பதிகின்றது. விநோதமான பல புராணமேற்கோள்கள் இருந்தபோதி ,லும் இவ்வைம்பத்தொ<sub>ரி</sub> பத்**திப் பாட**ல்கள், ஆசை, அறியாமை ஆகிய த**ளே** களிலிருந்து விடுதலே பெற்றுப் பேரின்பத்தையும் ஞான ஒளியையும் நாடிச் **செ**ல்லும் ஓர் ஆன்மாவின் யாத்திரையை வர்ணிக்கும் ஒரு தெளிவான, சமய அனுபவத்தின் உண்மையான பதிவுக் குறிப்பாக, வாசகனின் மனத்திற்படுகின் **றன.** இந்த ஞானியின் எண்ணம், உணர்வு ஆகியவற்றின் போக்கிற் கிறித்து**வ டத**ச் செல்வாக்கைச் சிலர் **கா**ண்பார்கள். கிறித்துவ மத அனுபவங்களேப் போன்ற சில அனுபவங்கள் இவரிடம் காணப்படுகின்றன என்பதுண்மையே. ஆளுல் அவை நோடியாகக் கடன் வா**ங்கப்பட்டமை**க்குச் **சான் ற** ஒன்றுமில்லே. மூழமையாகப் பார்க்கும்போது, ஒப்புமையிலும் பார்க்க வேறுபாடுகளே அதிக ழுக்கியத்துவம் வாய்ந்தவையாக இருக்கின்றன. முதன் முதலாகத் தோன்றிய முழுமையான கோவைகளுள் ஒன்று திருக்கோவை. இது 400 சிறிய கவிதை களிற் காதலேப்பற்றிக் கூறுகின்றது. ஒவ்வொரு கவிதையும் ஒரு குறிப்பிட்ட நிலேயை விளக்குகின்றது. மாணிக்கவாசகரின் இக்கவிகை நூல் முழுவதிலும் இரட்டைக் கருத்துக்கள் காணப்படுகின்றன. கடவுளிடம் ஆன்மா கொண்டுள்ள **கா** தலே மிக முக்கியமானதாகும். இந்நூலே இயற்றியவர் மாணிக்கவாசகர்தா**னு** எனச் சிலர் சந்தேகப்படுகின்றுர்கள். திருவாசகத்தை எழுதிய ஆசிரியரிடம் இருக்கக்கூடிய ஆழமான பத்தியை, அதேயளவு ஆழத்துடன் இந்நாலிலும் காணலாம். ஆளுல் இந்நூலின் நடையும் வசன அமைப்பும், அவ்வளவு தூரம் மக் கள் நயக்கத்தக்கனவாக அமையவில்லே. காரிநாயஞரின் காரிக்கோவையும் யாப் பருங்கல (10 ஆம் நூற்றுண்டு) விளக்கவுரையிற் கூறப்பட்டுள்ள முத்தரையர் கோவையும் காலத்தால், திருக்கோவையிலும் பார்க்க முந்தியவையாக இருக் கலாம். ஆனுல் இக்கோவைகள் இப்போதுகிடைக்கின்றில. இவற்றைப்போன்றே,

பாண்டிக்கோவையும் காலத்தால் முந்தியதாக இருக்கலாம். இந்நூலின் சில பகுதிகள் வேறு நூல்களில் மேற்கோள்களாகக் காட்டப்படுகின்றனவே தனிர, இந்தூலும் இப்போதில்லே.

சைவ நாயனர்கள் தொண்டு செய்த வழியில், வைணவ ஆழ்வார்களும் அதே காலக்கில் இந்து சமய மறுமலர்ச்சிக்காகப் பாடுபட்டார்கள். அவர்கள் பெற் றிய பத்திப் பாடல்கள் ' நாலாயிரம் புனித பத்திப் பாடல்கள் '—நாலாயிரத்திவ் வியப் பொபந்தம் என அழைக்கப்படுகின்றன. பொ**ய்கையா**ழ்வார், பூதாழ் வார், பேயாழ்வார் ஆகிய மூவருமே முதன் முதல் வாழ்ந்த ஆழ்வார்களாவர். பிற்காலத்து இலக்கிய மாபுரை, பூதாழ்வார் காரைக்காலம்மையாரின் காலத் கில் வாழ்ந்தவர் எனக் கூறகின்றது. இவர்கள் ஒவ்வொருவரும் இயற்றிய நூற வெண்பாக்கள் கொண்ட ஒவ்வொரு அந்தாதி, நாலாயிரத் திவ்வியப் பிரபந்தத் தில் உண்டு. இந்த அந்தாதிகள், எப்பக்கமும் சார்பற்ற இவர்களுடைய மனப் போக்கையும் சாந்தமும் தூய்மையும் நிறைந்த இவர்களுடைய பத்தியையுங் காட்டுகின்றன. இவர்களேயடுத்து வாழ்ந்தவர் திருமழிசை ஆழ்வார். இவர் முதலாம் மகேந்திரவர்மனின் காலத்தில் வாழ்ந்தவர். இவரியற்றிய நான்முகத் திருவந்தாதி, திருச்சந்தவிருத்தம் ஆகியவற்றில், முன்னேய மூன்று ஆழ்வார் களின் நூல்களில் இருந்ததைவிட, அதிக விவாதத்தைக் கிளப்புகின்ற ஒரு தொனியைக் காணலாம். இவர் பௌத்த சமயத்திலும் சமண சமயத்திலும் இருந்துவிட்டுப் பின்பு தான் வைணவ மதத்தைத்தழுவிப் புகழ்பெற்றுர். இதி லிருந்து, இவர் காலத்தில் மதம் இருந்த நிலேயை விளங்கிக் கொள்ளலாம். இவர் பாடல்களிற் காணப்படும் விவாதத்திற்குரிய தொனிக்கும் இதுவே காரணமா கின்றது. இவர்களிலும் பார்க்க மிகவும் அதிகமாக எழுதிக் குவித்தவர் திருமங்கை (எட்டாம் நூற்றுண்டு). விவாதங்கள் செய்வதில் இவருக்கு நிரம்பிய ஆர்வம் இருந்தது. தொகுதி முழுவதிலுமுள்ள பாசுரங்களில் ஏறக்குறைய மூன்றிலொரு பகுதியைத் திருமங்கை பாடினர். இப்பாசுரங்கள், கவிஞர் என்ற வகையிலும், பத்தர் என்ற வகையிலும் இவர் மிகவுயர்ந்தவர் என்பதைக் காட்டு கின்றன. இலக்கியத்தன்மையிலும் உணர்ச்சி பாவத்திலும் இவருடைய பாசுரங் களுக்கும் சம்பந்தரின் தேவாரங்களுக்குமிடையே அநேக ஒப்புமைகள் காணப் படுகின்றன. இவருடைய பல பாசுரங்கள், சமணர்களேயும் பௌத்தர்களேயும் தாக்குகின்றன; சைவர்களேக்கூடச் சில பாசுரங்களில் தாக்குகின்றுர். பெரியாழ் வாரும் அவருடைய மகளாகிய ஆண்டாளும் சேர்ந்த பாடிய 650 பாசுரங்கள் இத்தொகுதியிலுள்ளன. சிறீரங்கத்தில் வீற்றிருக்கும் முழுமுதற் கடவுள், தன் காதலரென உரிமை கொண்டாடினுள் ஆண்டாள். அந்தக் கடவுளுடன் ஒன்று சோ வேண்டும் என்ற ஆசைவெறி நிறைந்த ஏக்கத்தை ஆண்டாளின் பாடல் களிற் பாக்கக் காணலாம். சிறீரங்கநாதரால் மணப்பெண்ணுக ஏற்றுக்கொள்ளப் பட்டவள் எனக் கூறப்படும் பெருமையுடையவள் ஆண்டாள். ஆண்டாளின் பாசுரமும் அவளுடைய தந்தையின் பாசுரமும் நாலாயிரத்திவ்வியப் பிரபந்தத் **தில்** முதலிடம் பெறுகின்றன. ஆண்டாளின் பாசுரங்களில், சக்கரம் போன்**ற** சுற்றிச் சுற்றிக் கிருட்டிணர் நடாத்திய திருவினேயாடல்கள், படிப்பவர் மனத்திற் 16-R 3017 (1/65)

### தென் இந்திய வரலாறு

பத்தியுணர்ச்சியைத் தூண்டக்கூடிய வகையிற் சிறப்பாகக் கையாளப்பட்டுள் ளன. வெவ்வேறு பின்னணியில் மீண்டும் மீண்டும் இந்தக் கதைகளேப்பற்றிக் குறிப்பிட்டிருப்பது ஆண்டாளின் பாசுரங்களிலுள்ள கவர்ச்சிகரமான அம்சமாக இந்துக்களுக்குத் தோன்றுகின்றது. விட்டுணுவிற்கும் தனக்கும் நடைபெற்ற கனவுத் திருமணத்தைப்பற்றிக் கூறும் ஆண்டாளின் 'வாரணம் ஆயிரம்' (ஆயி ாம் யானேகள்) எனத் தொடங்கும் பாசுரம் எல்லா வைணவப் பிராமணர்களின் கல்யாணங்களிலும் இன்றும் பாடப்பட்டு வருகின்றது. அடுத்து, திருப்பாண், தொண்டரடிப்பொடி ஆகியோரைக் குறிப்பிடலாம். திருப்பாணுழ்வார் ஒரே யொரு பாசுரம் மட்டுமே இயற்றியுள்ளார். ஆனல் தொண்டாடிப்பொடியாழ் வார் திருமாலே, திருப்பள்ளியெழுச்சி ஆகிய இரண்டு பாசுரங்களே இயற்றினுர். தெய்வத்திற்கு இராசோபசாரம் என்ற இராச மரியாதை செலுத்தி வணங்கும் வழக்கம் கோவில்களில் இருப்பதாகக் கருதி எழுதப்பட்ட திருப்பள்ளியெழுச்சி, உதயகாலத்தில் ஆண்டவனேத் துயிலெழுப்புவதற்காகப் பாடப்படுவது. திரு மங்கை, தொண்டாடிப்பொடி, குலசேகார் ஆகிய மூவரும் சமகாலத்தவர் எனச் சொல்லப்படுகின்றது. ஆனுல் இக்கூற்றுச் சந்தேகத்திற்குரியது. குலசேகார், கன் பாடல்களில் தான் கொங்கர், சுடல், கோழி ஆகியவற்றின் அரசரெனத் தன்னே அழைக்கின்றுர். சமக்கிருதத்திலுள்ள முகுந்தமாலே என்ற குறிப்பிடத் தகுந்த பத்திப் பாடலின் ஆசிரியர் இவரே. வைணவ – சமயத் தமிழ்நூற்றொரு தியின் ஒரு பகுதியாக விளங்கும் பெருமாள் திருமொழியிலுள்ள 105 தமிழ்ப் பாசுரங்களேயும் இவரே இயற்றினுர். சடகோபர் என அழைக்கப்பட்ட வேளா ளத் துறவியாகிய நம்மாழ்வாரும் அவருடைய பிராமணச் சீடராகிய மதுரகவி யும் ஆழ்வார்களுட் பிந்தியவர்கள். நம்மாழ்வாரின் பாசுரங்கள் உபநிடதங்கள் போதிக்கும் மிக ஆழமான தத்துவஞானக் கருத்துக்களே உள்ளடக்கியிருப்ப தால், மிகவுயர்ந்த மதிப்பைப் பெறுகின்றன. திருவாய்மொழியிலுள்ள 1101 பாசு ாங்களும் மதிப்பிற்குரிய ஒரிடத்தை வகிக்கின்றன. பிற்காலத்தில், விசிட்டாத்து வைதத் தத்துவஞான முறையை விளக்கியவர்கள், திருவாய்மொழியிலுள்ள பாசுரங்களுக்கு மிக விரிவான விளக்கவுரைகள் எழுதிரைகள். இவரியற்றிய திருவாசிரியம், திருவிருத்தம், திருவந்தாதி ஆகிய மற்றைய மூன்று நூல்களி லும் 200 க்குக் குறைந்த பாசுரங்களேயுள. இவை, ஏறக்குறைய முப்பது கோளில்களிலுள்ள தெய்வங்கள் சம்பந்தமாக எழுதப்பட்டவையாகும். இவற் அள் இருபத்துனுன்கு கோவில்கள் பாண்டிய, சோ நாடுகளிற் காணப்படுகின் றன. நம்மாழ்வார் ஒரு யோகியாக விளங்கினுர். தன்னுடைய ஆத்மார்த்த அகக் காட்சிகளேப்பற்றி எல்லோரும் நம்பக்கூடிய வகையில் இவர் கூறும் செய்திகள் திருவாய்மொழியில் நிறையவுண்டு. மற்றைய ஆழ்வார்களேப்போன்ற இவரும், ளிட்டுணுவின் திருப்பிறவிகளேப் பற்றியும் அவற்றின் சாதனேகளேப் பற்றியும், ரிந்திப்பதிலும் தியானஞ் செய்வதிலும் தனி மகிழ்ச்சி அடைகின்றூர். இராமர், கிருட்டிணர் ஆகியோரின் வாழ்க்கையில் நடைபெற்ற சில நிகழ்ச்சிகளேக் கவர்ச்சிகாமான முறையிற் சில குழந்தைப் பாடல்களில் இவர் கையாண்டுள் ளார். ஒரு தத்துவஞானியாகவும், ஆத்மார்த்த அகக்காட்சியாளஞகவும் மட்டு

மல்லாது, ஒரு தூய்மையான இலக்கியக் கலேஞன் என்ற வகையிலும் நம்மாழ் வார் ஓர் உயர்ந்த இடத்தை வகிக்கின்றுர். இதையடுத்த காலப்பகுதியைச் சேர்ந்த ஆச்சாரியர்களுள் முதல்வராகிய நாதமுனி என்பவர் இவருடைய சீட ரெனவும் 4000 வைணவப் பாசுரங்களேயும் இவரிடமிருந்து பெற்றுக்கொண்டா ரெனவும் சொல்லப்படுகின்றது. இவருடைய மற்றச் சீடராகிய மதுரகவியும் ஓர் ஆழ்வாரே. இவர் தன்னுடைய குருவைப் புகழ்ந்து ஒரேயொரு பாசுரம் மட்டுமே இயற்றியுள்ளார். எமது இரண்டாவது காலப் பகுதியின் எல்லேயாகிய 850 ஆம் ஆண்டிற்குப் பல ஆண்டுகளின் பின்னரும், கடைசி இரண்டு ஆழ்வார் களும் வாழ்ந்தார்கள் என்பதை அநேகமாக உண்மை என்றே கொள்ளலாம்.

பொக இலக்கியத் துறையிலுள்ள மிகச் சுறந்த மூன்று இலக்கியங்களேயும் சமண, பௌத்த ஆசிரியர்களே இயற்றியுள்ளனர். சிலப்பதிகாரம் ஈடிணேயற்ற ஒரு மாணிக்கமாகும். ஆனுல் அதன் ஆசிரியர் யார் என்பதையும் எந்தக் கால கட்டத்தில் அது இயற்றப்பட்டது என்பதையும் சந்தேகத்திற்கிடமின்றிக் கூற முடியா திருக்கின்றது. சில வகையிற் பார்த்தால், தமிழிலக்கியங்கள் அனேத்துள் ளும் கிலப்பதிகாரம் ஒப்பற்றதோர் இடத்தை வகிக்கின்றது. நூலிலுள்ள காட்சி களின் தெளிவான வருணனேயையும், திறமையான யாப்புச் சிறப்பையும் வேறெந்த நூலிலும் காணமுடியாது. பலாறிந்த ஒரு பழைய நிகழ்ச்சியையே இந்நூல் கூறகின்றது. வணிக இளவாசனை கோவலன், தன் மனேவி கண்ணகி யைப் புறக்கணித்துவிட்டு, புகாரைச் சேர்ந்த புகழ் பெற்ற நடன மங்கையாகிய மாதவியின் மேற்கொண்ட காதல் காரணமாகத் தன் செல்வம் முழுவதையும் இழக்கின்றுன். காதலர்க்கிடையில் ஏற்பட்ட ஒரு பிணக்கு, கோவலணே மீண்டும் கண்ணகியிடம் அனுப்புகின்றது. கண்ணகியின் ஆபாணங்களே, குறிப்பாக அவ ளுடைய காலணியை (சிலம்பு) விற்று, அதனுல் வரும் பொருளேக்கொண்டு ஒரு புதுவாழ்வு தொடங்குவதற்காக, இருவரும் புகாரிலிருந்து மதுரைக்குச் செல் கின்றூர்கள். இந்தக் காலணியின் (சிலம்பு) காரணமாகவே, இவ்விலக்கியம் சிலப் பதிகாரம் என்ற பெயரைப் பெற்றது. மதுரை அரசனுடைய பொற்கொல்லனின் சூழ்ச்சிகளின் விளேவாக, கோவலனே அரண்மீனயிலிருந்து இராணியின் காலணி பைத் திருடினுன் எனக் குற்றஞ்சாட்டப்பட்டு, மதுரை வீதியில் அரசனின் அதிகாரிகளாற் சிரச்சேதஞ் செய்யப்படுகின்றுன். இச் செய்தியைக் கேள்வி யுற்றுக் கொதித்தெழுந்த கண்ணகி, தன் கணவன் குற்றவாளியல்லன் என்பதை நிரூபிப்பதற்காகத் தன் மற்றைய காலணியைக் கொண்டு அரச சபைக்கு விரை கின்றுள். தான் இழைத்த அநீதியை உணர்ந்த பாண்டிய மன்னன், மன முடைந்து உடனேயே உயிர்விடுகின்றுன். மதுரைமாநகரை எரியூட்டித் தன் வஞ்சத்தைத் நீர்த்துக்கொள்கின்றுள் கண்ணகி. பின், அங்கிருந்து சேர நாட்டிற் சூச் செல்கின்றுள். அங்கே கோவலனும் அவளும் சொர்க்கத்திற்கு அழைத்துச் செல்லப்படுகின்றனர். சோ மன்னன் செங்குட்டுவன் கற்பின் தெய்வமான கண்ணகிக்குக் கோயிலெடுக்கின்றுன். இயற்கைக்கு மாறுன சில அம்சங்கள் இருந்தபோதிலும், இக் கதை மனிதாபிமானம் மிக்க ஓர் உருக்கமான நிகழ்ச் **சியை, வலுவான** முறையிற் கூறுகின்றது. தமிழ் நாட்டின் மூன்று இராச்சியங்

### தென் இந்திய வரலாறு

களும், நிகழ்ச்சிகளின் நிலேக்களதை உள்ளன. ' இளங்கோ அடிகள் ' (இளவாசத் துறவி) என அழைக்கப்படும் ஆசிரியர், சோ மன்னன் செங்குட்டுவனின் சகோதார் எனப் புகழ்பெற்றவர். ஆனுல் இப்படியான ஒரு சகோதார் இருந் தார் என்ற செய்தி சங்கப் பாடல்களிற் காணப்படவில்லே. மதுரையைச் சேர்ந்த வரு தானிய வியாபாரியும், மணிமேகலே என்ற நூலின் ஆசிரியருமாகிய சாக்களைர் என்பவரின் காலத்திலே இளங்கோவும் வாழ்ந்தார் என அறியும் போது இளங்கோவைப் பற்றிய மர்மம் மேலும் சிக்கலடைகின்றது. மணிமேகலே, பொம்பாலும் சமய வாதிகளின் ஆர்வத்தைத் தாண்டும் ஒரு பௌத்த காவிய மாகும். கோவலனுக்கும் மாதவிக்கும் பிறந்த மகளான மணிமேகலேயின் கதையை இந்நூல் கூறுகின்றது. மணிமேகலே இளங்கோ அடிகளுக்கும், சிலப்பதி **காரம்** சாத்தஞருக்கும் வாசித்துக் காட்டப்பட்டன என இந்த இரண்டு நூல் களிலுமுள்ள முகவுரைகள் கூறுகின்றன. சங்கப் புலவர்களுள் சீத்தலேச் சாத்த ஞர் என்ற ஒருவர் இருந்தார் என்பது உண்மையே. எட்டுத்தொகை நூல்களுள் நான்கில் இவருடைய பத்துக்கவிதைகள் இடம்பெறுகின்றன. ஆனுல் அக்கவிதை களில், இவர் பௌத்தமதச் சார்படையவராக இருந்ததற்குரிய அடையாளம் எதுவுமில்லே. இப்போதைய உருவில் மணிமேகலே, தருக்கத்திலுள்ள பல தவற் களேப் பற்றி நீண்ட விளக்கங்களேக் கொண்டிருக்கின்றது. இந்த விளக்கங்கள், **கி.** பி. ஐந்தாம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்த தின்**குகர் எ**ன்பவரின் நி**யாய**ப்பிரவேசம் **எ**ன்ற நூலின் அடிப்படையில் எழுந்த**வை என்பது** வெளிப்படையாகவே தெரி **தின்**றது. சங்க இலக்கிய காலம் என நா**ம் சரியாகக்** குறிப்பிடுகின்ற காலத்தைச் சேர்ந்த இலக்கிய உருவத்திற்கும், இந்த இரண்டு இதிகாசங்களின் இலக்கிய உருவத்திற்குமிடையே பெரிய வேறுபாடு காணப்படுகின்றது. ஆகவே சங்க காலத்திற்கும், சிலப்பதிகாரம், மணிமேகலே ஆகிய நூல்கள் தோன்றிய காலத் திற்குமிடையே ஒரு நீண்ட இடைவெளி இருந்தது எனக் கொள்வதில் தவ ரொன்றும் இல்லே.

கொங்கு வேளிரின் பெருங்கதை (சமக்கிருதத்தில் பிருகத் கதை) சமண நாலாசிரியாால் இயற்றப்பட்ட வேருரு பெரிய காளியமாகும். ஆனுல் இப் போது, இந்நாலின் சில பகுதிகளே எமக்குக் கிடைக்கின்றன. கௌசாம்பியைச் சேர்ந்த, புகழ்வாய்ந்த உதயணனின் மகனுகிய நாவான தத்தனின் தீரச் செயல் களே இந்நால் கூறுகின்றது. பைசாசி மொழியிற் குளுட்டியர் எழுதிய புகழ் மிக்க காளியத்தை, மேலேக் கங்கையாசனுகிய தாருவினீதன் என்பவன், ஆரும் நாற்றுண்டின் இறுதியில் சமக்கிருதத்தில் மொழிபெயர்த்தான். இந்தச் சமக் கிருத மூல நாலேத் தழுவியே பெருங்கதை எழுதப்பட்டதெனத் தோன்றுகின் றது. ஒரு கதையைக் கூறும் காளியம் என்ற வகையில், பெருங்கதை அசாதாாண மான தகுதிகளேயும், அவற்றிற்கேற்ப போசித்தியையுமுடையதாக இருக்கின்றது. ஆளுல் இவையிரண்டும் ஐம்பெருங்காப்பியங்களுள் இடம்பெற்றிருந்தன. அடுத்த காலப் பகுதியைச் சேர்ந்த சமண இலக்கிய நாலாகிய யாப்பருங்கலம் என்பதின் விளக்கவுரையில், சமண நாலாசிரியர்களால் எழுதப்பட்ட பல இலக்கண நால் களிலிருந்து மேற்கோள்கள் காட்டப்பட்டுள்ளன. இந்த நூல்கள் அனேத்தும் இந்தக் காலப் பகுதியிலேயே ஆக்கப்பட்டிருத்தல் வேண்டும். பௌத்த இலக்கண தூலாகிய வீரசோழியம் என்பதின் விளக்கவுரையில், இந்தக் காலப் பகுதியைச் சேர்ந்த பௌத்த காவியங்களிலிருந்து பல செய்யுட்கள் மேற்கோளாகக் காட் டப்பட்டுள்ளன. ஆளுல் இந்தக் காவியங்கள் எதுவும் இப்போது கிடைப்பதில்லே.

இறையஞர் அகப்பொருள் என்பதின் விளக்கவுளையை நக்கோர் எழுதிஞர் என மாபுரை கூறுகின்றது. இக்காலப் பகுதியின் பிற்கூற்றில் இது எழுதப்பட்டி ருத்தல் வேண்டும். உனாநடையிலமைந்த விளக்கவுளைகள், தமிழ் உணைநடை யின் வளர்ச்சியிற் கிறப்பானதோரிடத்தை வகிக்கின்றன. இவற்றுட் பழமை யானது இறையஞர் அகப்பொருளின் விளக்கவுரை என்பது குறிப்பிடத்தக் கது. இந்த விளக்கவுரைகளின் நடை எவ்விதத்திலும் இலகுவானதாகவோ, பலாால் நயக்கத் தக்கதாகவோ இருக்கவில்லே. தங்களுடைய அறிவைப் பறை சாற்ற வேண்டும் என உரையாசிரியர்களிடமிருந்த அவாவும், அடுக்குத் தொடர்களே வலிந்து உபயோகுத்த முறையும் இவ்விளக்கவுரைகளேப் பெரிதும் கெடுத்துவிட்டன. இம்மாதிரியாக எழுதுவதிலுள்ள குறைபாடுகள் அணேத்தை யும், முதன் முதலாக எழுந்த விளக்கவுரை முழுமையாகக் காட்டுகின்றது.

தமிழ் நாட்டு முடியுடை மூவேந்தர் ஒவ்வொருவரினதும் புகழைத் தனித்தனி 300 வெண்பாக்களிற் பாடும் முத்தொள்ளாயிரம், மொத்தம் 900 வெண்பாக்கள் கொண்டது. இந்நாலிலிருந்து வெவ்வேறு ஆசிரியர்கள் தம் நால்களில் மேற் கோள்களாக எடுத்தாண்டவற்றுள் ஏறக்குறைய 100 செய்யுட்கள் மட்டும் இப் போது கிடைக்கின்றன. இவை யீனத்தும் நல்ல கவிதைகளாக மிளிர்கின்றன. ஆலுல் இவற்றின் ஆசிரியர் யார் என்பதை அறிய முடியவில்லே. இதே காலத் தைச் சேர்ந்த, ஆணுல் இப்போது கிடைக்காத இன்னுரே நால் தகரே பாத் திரை என்பது. அங்கு மிங்கும் காணப்படும் மேற்கோள்களிலிருந்தே இந் தூலப் பற்றியும் அறிய முடிகின்றது. சங்க காலத்தின் பிற்கூற்றில், சோமன்ன னுக்கும், தகரோச் சேர்ந்த அதிகமான் என்பவனுக்குமிடையே நடைபெற்ற போரைப் பற்றி இந்தால் கூறுகின்றது.

இறு தியாக, பல்லவ மன்னளுகிய மூன்ரும் நந்திவர்மனின் காலத்தில் எழுதப் பட்ட நூல்களேக் குறிப்பிடவேண்டும். யாரால் இயற்றப்பட்டதெனச் சொல்ல முடியாத அநாமதேய நூலாகிய நந்திக்கலம்பகம், பல இடைச் செருகல்களு டன் இன்றுங் கிடைக்கின்றது. இதை ஓரளவு வரலாற்றுக் காவியம் எனக் கூற லாம். பல்வேறு யாப்புகளில் இயற்றப்பட்ட எண்பது செய்யுட்களேக் கொண்ட இந்தால், கடைசியாக அரசு புரிந்த பல்லவ மாமன்னனின் ஆட்சிக் காலத்தில் நடைபெற்ற நிகழ்ச்சிகளேப் பற்றிக் கூறுகின்றது. பெருந்தேவளுரின் பாரதத் தில் ஒரு சில பகுதிகளே இப்போது கிடைக்கின்றன. திருப்தியளிக்கக்கூடிய முறையிற் பதிலிறுக்க முடியாத கேள்விகளே இப்பாரதம் எழுப்புகின்றது. இப் போது கிடைக்கின்ற பகுதிகளேன், உத்தியோக பருவம், வீட்டும பருவம் என் பனவும், பதின்மூன்றும் நாட் போர் வரையுமுள்ள துரோண பருவத்தின் பகு

தியும் உள்ளன. வெண்பாக்களும், இடையிடையே கதைத்தொடர்பைக் கூறும் உனாநடைப் பகுதிகளும் இந்தாலிற் காணப்படுகின்றபடியால் இது ஒரு சம்பூ காவியம் என்ற உருவத்தைப் பெறுகின்றது. ஆனுல் இதிற் காணப்படும் கவி தையும், உனாநடையும் ஒரே ஆசிரியாாலேயே எழுதப்பட்டனவா என்பது சந் தேகத்திற்குரியதாகவேயுள்ளது. சங்க காலத்தைச் சேர்ந்த ஒரு பெருந்தேவ ஞர் என்பவரால் பாரதம் பாடப்பட்டது என்ற கூற்று, இப் பிரச்சினேயை, மேலும் சிக்கலானதாக ஆக்குகின்றது. இப்போது கிடைக்கும் தால், கவிதை யிலும், உரைநடையிலும் பாரதக் கதையை எளிய முறையில், எவ்வித சிக்கலு மின்றித் தெளிவாகக் கூறுகின்றபோதிலும், வார்த்தை அழகுகளும் கவர்ச்சி யும் அற்றுப்போய்விடவில்லே. இந்தால் முழுவதும், ஒன்பதாம் தூற்றுண்டில் வாழ்ந்த ஓராசிரியரால் எழுதப்பட்டதெனக் கொள்ளலாம். கவிதைகளின் அமைந்திருக்கிறது. ஆனுல் உரைநடைப்பகுதி, அப்போது வழக்கிலிருந்த சிறந்த வினக்கவுரைகளின் நடையைப் பின்பற்றியிருக்கிறது.

சோழ ஏகாதிபத்தியத்தின் காலம் (850-1200) தமிழ்ப் பண்பாட்டின் பொற் காலமாகும். இக் காலத்தில் இலக்கிய முயற்சிகள் பாவலாக மேற்கொள்ளப் பட்டன. பெரிய அளவில் இலக்கியத்திற்கு ஆதாவளிக்கப்பட்டது. பிரபந்த இலக்கிய வகை சிறப்பான இடத்தை வகித்தது. தத்துவ ஞானத் துறையில், சைவ செத்தாந்தத்தைப் பற்றி ஒழுங்கான முறையில் ஆராயும் வழக்கம் இக் காலத்திலே தோன்றியது. பெரிய சிவாலயங்கள் புதிதாகக் கட்டப்பட்டன. முந் திய காலப்பகுதியைச் சேர்ந்த கோவில்கள், பத்திப் பாடல்களிற் புகழ்ந்து பாடப்பட்டதைப் போன்ற, இப்புதிய கோவில்களும், புதிய நாலாகிரியர்களால் (அவர்களுள் ஒருவர் அரச குமாரகை இருந்தார்) புகழ்ந்தேற்றப்பட்டன. சைவ நாயனர்களேப்பற்றிய வாலாறுகளிற் காணப்பட்ட முரண்பாடுகள் எல்லா வற்றையும் களேந்து, சேக்கிழார், நல்ல முறையில் ஒரு புராணத்தை எழுதினர். ஏராளமான வைணவ நூல்களும், மத நூல்களேப் பற்றிய விளக்கவுரைகளும் தோன்றின. சீமண, பௌத்த நூலாசிரியர்கள் இக்காலப் பகுதியிலும் சிறப் படன் வாழ்ந்தார்களாயினும், இதற்கு முந்திய காலப் பகுதியில் வாழ்ந்தோ **ரைப் போன்று அதிக தொகையினராக விருக்கவில்**லே. இக்காலப் பகுதியைச் சேர்ந்த கல்வெட்டுகளிற் காணப்படுகின்ற பல நூல்கள், திருப்பிப் பெற முடி யாதபடி தொலேந்துவிட்டன.

பொது இலக்கியத் துறையில், சமணத்துறவியும் கவிஞருமான திருத்தக்க தேவர், பத்தாம் தூற்ருண்டின் முற்பகுதியிற் சீவகசிந்தாமணியை எழுதிஞர். ஒன்பதாம் தூற்ருண்டின் பிற்கூற்றிலெழுந்த சமக்கிருத மூல தூல்களேப் பின் பற்றி இது எழுதப்பட்டது. இலட்சிய கதாநாயகனை சீவகனின் கதையை இந்தூல் கூறுகின்றது. போர்க் காலங்களில் திறமையாகப் போரிடுவதிலுஞ்சரி, அமைதியான வேளேகளில் நல்லமுறையில் ஆட்சி புரிவதிலுஞ்சரி, இவன் சிறந்து விளங்கினை. ஒரு பூரணமான ஞானியாகவும், அதேவேளேயிற் கவர்ச்சி நிறைந்த காதலஞகவும் இவன் இருந்தான். புயல் சூழ்ந்த இளமைப் பருவத்திலே இவன்

#### இலக்கியம்

பல தோச்செயல்களேச் செய்துள்ளான். இவற்றிற்குப் பின், இவனுடைய வாழ்க் கையின் மிகச் சிறந்த பகுதியில் இவன் சிறப்புமிக்க ஒர் இராச்சியத்தின் அரச றைன். பின், சில ஆண்டுகளாக, தன் எட்டு இராணிகளுடன் உல்லாசமான மகிழ்ச்சிகாமான வாழ்க்கை வாழ்ந்தான். உண்மையில், இந்நூலுக்கு **மண நா**ல்— 'கல்யாணங்களேக் கூறும் நூல்'—என்ற ஒரு பெயருமுண்டு. ஆரம்பத்திற் சீவ கன் செய்த தோச் செயல்கள் ஒவ்வொன்றும் திருமணத்தில் முடிந்தபடியால் இப் பெயர் ஏற்பட்டது. அற்ப முக்கியத்துவமுடைய, ஆனுற் சீவகனேப் பொறுத்த வரை ஆழ்ந்த கருத்துடைய நிகழ்ச்சி ஒன்று, இவ்வலக வாழ்க்கையில் திளேக் துத் திருப்தியடைந்துகொண்டிருந்த சீவகனே உலுக்கியது. ஒருகணநோ மின் வெட்டில், மனித வாழ்க்கையின் வெறுமையையும், இத்தளேயிலிருந்து விடுதலே பெற்றுப் போவதிலுள்ள பத்திசாலித் தனத்தையும் கண்டான். ஆகவே சீவுகன். தன் மகனேச் சிம்மாசனத்தில் அமர்த்திவிட்டு அமைதியை நாடி வனஞ்சென்று, இறைகியில் மோட்சத்தை அடைகின்றுன். இப்போது நமக்குக் கிடைக்கும் நூலில் 3,154 செய்யுட்கள் இருக்கின்றன. இவற்றுள் 2,700 செய்யுட்கள் மட்டுமே நூலா சிரியாால் எழுதப்பட்டவையென்றும், இரண்டு செய்யுட்கள் இவருடைய குருவி ஞல் இயற்றப்பட்டவையென்றும் கருதப்படுகின்றன. ஆசிரியர், தன் குருவின் அனுமதியைப் பெற்றே நாலே எழுதிஞர். மிகுதிச் செய்யுட்கள், பிற்கால எழுத் தாளர் ஒருவரால் ஆக்கப்பட்டவை. இந்நூலுக்கு விளக்கவுரை செய்தவர், குரு எழுதிய இரண்டு செய்யுட்களேயும் அடையாளம் கண்டுள்ளார். ஆனுல், மூன்று வது எழுத்தாளர் எழுதிய செய்யுட்கள் எவை **என அ**டையாளம் காண்பதற்கு எவ்வித வழியும் இல்லே. மிக உன்னதமான ஒரு கவிதைக்குரிய தன்மைகள் யாவும் திருத்தக்கதேவரின் கவிதைகளிற் காணப்படுகின்றன. இவருடைய களி தைகளே, கம்பனின் திறமை மிசூந்த கவிதைகளுக்கு, முன்மாதிரியாக அமைந் திருந்தன என்பது பலாறிந்த செய்தி. சமய இலக்கியத் துறையிற் சமண எழுத் தானர்கள் சிறந்து விளங்கினர்கள் என்பதை எல்லோரும் ஏற்றுக் கொள்வார் கள். ஆனுல் சமண எழுத்தாளர்களாற் காதல் இலக்கியங்கள் எதையும் எழுத முடியாது என யாரோ ஒருவரினுல் விடுக்கப்பட்ட சவாலுக்குப் பதிலளிக்குமுக மாகவே திருக்கக்க தேவர் இந்நூலே எழுதிஞர் எனச் சொல்லப்படுகின்றது. இத் தகைய ஒரு நாலே எழுதுவதற்குரிய இலக்கியத்திறமை தன்னிடம் இருக்கின் றது எனவும் இத்தகைய நூலே எழுதுவதால், தன்னுடைய ஆத்மீக நிலேயைத் தான் இழக்கமாட்டாரெனவும் தன் குருவைத் திருப்திப்படுத்திய பின்னரே, அந் தச் சவாலே ஏற்ற இந்த நூலே எழுதுவதற்குத் திருத்தக்கதேவர் அனுமதியளிக் கப்பட்டார். திருத்தக்கதேவர், ஒரு சோழ இளவாசனைகப் பிறந்தார் எனச் சொல் லப்படுகின்றது. வேருரு சமண எழுத்தாளராகிய தோலாமொழி (ஈடிணே யற்ற சொல்லாற்றல் வாய்ந்த மனிதன்) என்பவர், ஒரு சமணப் புராண நிகழ்ச் சியை இனிமை சொட்டும் கவிதைகளிற் கூறும் சூளாமணி என்ற தாலே இயற்றி ஞர். தமிழ் இலக்கியத்திலுள்ள சிறு காப்பியங்கள் ஐந்தினுட் சூளாமணியும் ஒன்று.

கல்லாடம் என்ற நாலே எழுதிய கல்லாடஞர், சங்க காலத்திலிருந்த கல்லாட ஞரினிருந்து வேறுபட்டவர். பதிஞொாம் திருமுறையை எழுதிய ஆசிரியர் இவ

435

# தென் இந்திய வரலாறு

ரேயெனக் கொள்ளல் அநேகமாகச் சரியாக இருக்கக்கூடும், கல்லாடம் என்பது ஒர் இடத்தின் பெயர். அநேகமாக ஆசிரியர் இந்த ஊரிலே பிறந்திருக்கலாம். இவர், திருக்கோவையிலிருந்த நூறு செய்யட்களேக் தெரிவ செய்து அவற்றின் அடிப்படையிலேயே, சிவனின் அறுபத்துநான்கு திருவிளேயாடல்களேப் பற்றிக் கூறும் தன் நாலே இயற்றிஞர் எனச் சொல்லப்படுகின்றது. சங்க காலக் கவிதை உருவங்களேயும் சொல்லமைப்புகளேயும் ஆசிரியர் மீண்டும் கொண்டுவர முயன்ற தின் விளேவாக, இந்நூலின் நடையில் ஒருவித போலித்தன்மை காணப்படுகின் றது. இந்நூலிலுள்ள நூற செய்யுட்களில், ஒவ்வொன்றும் காதலின் (அகத் துறை) குறிப்பிட்ட ஒரு நிலேயைச் சித்திரிக்கின்றது. இக்கவிதைகள் அனேத்தி லும், ஆசிரியரின் அளவிற்கு மீறிய கல்விச் செருக்கினேக் காணலாம். சோழ அரண்மனேயிலிருந்த அரச அவைக் கவிஞரான சயங்கொண்டாரின் கலிங்கத்துப் பாணி, முரலாம் குலோத்துங்கனுடைய ஆட்சியின் முடிவில் இயற்றப்பட்டது. இப்போது கிடைக்கின்ற பாணிகளுள் மிகச் சிறந்ததும், காலத்தால் மிக முற் பட்டதுமான பாணி இதுவேயாகும். இது ஒரு சிறிய, ஆனுல் தலேசிறந்த நூல். ்வாலாற்றிற்கும் கற்பனேக்கதை மாபிற்குமிடையேயுள்ள வேறுபாட்டை இந்நூல் தெளிவாக விளக்கிச் செல்கின்றது. நன்கு தெரிந்தெடுக்கப்பட்ட, பொருத்தமான சொற்பொயோகங்களும், இந்நூலில் உபயோகிக்கப்பட்ட பல்வேற யாப்பு களிடையே காணப்படும் லயமும், **நாலில்** விவரிக்கப்படும் நிகழ்ச்சியும் ஒப்பற்ற முறையில் அமைந்துள்ளன. போர்க் காவியங்களுள் மிகச் சிறந்து விளங்கும் இப் பாணி, போரின் பகட்டையும் ஆடம்பாத்தையும் மட்டுமல்லாது போர்க்களத் தில் நடைபெற்ற பயங்கா நிகழ்ச்சிகளின் திபாங்கள் அனேத்தையும் திபரிக் கின்றது. இக்காவியத்தின் கருப்பொருளான குலோத்துங்கனின் கலிங்கப் போர் பற்றி, வேறும் பல தால்கள் புகழ்ந்துகூறியபோதிலும், சயங்கொண்டாரின் இக் காவியத்திற்கு அவற்றுளெதுவுமே ஈடாகமாட்டாது. சோழ அரண்மனேயில் வாழ்ந்த இன்னெரு அரச அவைக்களிஞர் கூத்தன் அல்லது ஒட்டக்கூத்தன் ஆவர். இவர், குலோத்துங்கனுக்குப் பின், ஒருவர்பின் ஒருவராய் அரசாண்ட மூன்று அரசர்களின் (விக்கிரம சோழன், இரண்டாம் குலோத்துங்கன், இரண் டாம் இராசராசன்) ஆட்சிக் காலங்களிலும் சிறப்புடன் வாழ்ந்து, இவ்வாசர் கள் ஒவ்வொருவரைப் பற்றியும் சொன்னயம் மிக்க உலாக்கள் பாடியுள்ளார். சோழ நாட்டிலுள்ள மலரி என்ற கிராமத்தில் ஒரு வறிய செங்குந்தர் (நெச வாளர்) குடும்பத்திற் பிறந்த கூத்தன், தன்னிலும்பார்க்க அதிக புகழ்படைத்த கம்பனே ஆதரித்த சடையனின் தகப்பனும் புதுவையின் நாட்டாண்மைக்காரவு மாகிய சங்கானின் கீழ்ப் பணிபுரிந்தார். காங்கேயன், திரிபுவனி என்ற இடக் தைச்சேர்ந்த சோமன் என்பவர்களும் கூத்தனே ஆதரித்தார்கள். நாலாயிரக் கூத்தன், காங்கேயனேப் புகழ்ந்து கோவை என்ற நூலிற் பாடி யுள்ளார். கூத்தனின் புகழ் எங்கும் பாவியவுடன், முன்பு கூறிய மூன்று

அரசர்களும் தம் அரச ச**பைக்**கு அவரை அழைத்து, கவிச்சக்கரவர்த்தி யாக (கவிரார்களின் போசன்) மதித்து, உபசரித்தார்கள். முன்பு கூறிய மூன்று உலாக்கள் தவிர, கலிங்கத்தின்மீது விக்கிரம சோழன் மேற் கொண்ட போரைப் பற்றிய ஒரு பாணியையும், இரண்டாம் சூலோத் துங்கனின் பேரில் ஒரு பிள்ளேத்தமிழ் (கதாநாயகனின் பிள்ளேப் பரு வத்தை வர்ணிக்கும் காவியம் ) நூலயும் இவர் இயற்றினூர். இவரியற்றிய பாணி, இப்போது கிடைப்பதில்லே. இவரியற்றிய நூல்களுட் பிள்ளேத்தமிழ் நாலே மிகச் சிறந்தது. இந்நூலில், அபரிமிதமான சொல்லமைப்பும், மிகவுயர்வான இன்னி சைச் சிறப்பும், கற்பனே நயமுமுண்டு. இவ்வாசுரியரின் தக்கயாகப்பாணி என் பது, கலிங்கத்துப்பரணியின் யாப்பையும் நடையையும் பின்பற்றி எழுதப் பட்டதென்பது வெளிப்படை. கட்டுக்கதைகளில் வரும் தக்கனின் யாகத்தைப் பற்றி இந்நால் அதிக வலுவுடனும் வேகத்துடனும் கூறுகின்றதாயினும், தருதி நிலேயைப் பொறுத்தவரையில், கலிங்கத்துப்பாணிக்குக் கீழேயே நிற்கின்றது. தன்னேக் கவிஞஞக ஆக்கியருள்புரிந்த கல்வித் தெய்வமாம் சாசுவதியைப் புகழ்ந்து இவர் பாடிய சாசுவதியந்தாதி என்பதே, இவரியற்றிய முதலாவது நால் என்ற சிறப்பைப் பெறுகின்றது. அரும்பைத்தொள்ளாயிரம், ஈட்டியெழு பது, எழுப்பெழுபது ஆகிய நூல்களேயும் இவரியற்றினர் எனக் கூறப்படுகின் றது. ஆனுல் இந்நால்களில் எவ்வித சிறப்புமில்லே. இந்நூல்கள் இயற்றப்பட்ட விதத்தைப் பற்றிப் பலரும் தத்தம் கற்பனேயில் தோன்றியபடி கட்டுக்கதை களேக் கட்டிவிட்டனர். ஆளுல் இக்கட்டுக்கதைகள், அவைகளேத் தோற்றுவித்த வர்களினதோ, கவிஞரினதோ நல்ல தன்மைகளேப் பொதிபலிக்கவில்லே. அரிசி லாற்றங்களையிலுள்ள (தஞ்சாவூர் மாவட்டம்) கூத்தனூர் என்னும் கொமம். இக்கவிஞரின் நினேவை நிலேநிறுத்தி வருகின்றது. இங்கே ஒரு சாசுவதிகோவி லுண்டு. இக்கோவிலிலுள்ள பதிவேட்டில், ஒட்டக்கூத்தனின் போனுன கவிப் பெருமாள் என அழைக்கப்பட்ட ஒவாத கூத்தர் என்பவர், கல்வித் தெய்வத் தின் திருவுருவச் சிலேயைப் பிரதிட்டை செய்தார் என்ற செய்தி காணப்படு கின்றது.

தமிழில் இராமாயணம் அல்லது இராமாவதாரம் என்ற தூலே இயற்றிய, புகழ் வாய்ந்த ஆசிரியராகிய கம்பன், கூத்தனிலும் பார்க்கப் பெரிய கலிஞராவர். இவர் மூன்ரும் குலோத்துங்கனின் காலத்தில் மிகச் சிறப்புடன் வாழ்ந்தார். இட காவியந்தான், தமிழிலக்கியத்திலுள்ள மிகப் பெரிய இதிகாசமாக விளங்குகின் றது. வால்மீகியைப், பின்பற்றியே இக்காவியத்தை எழுதியதாக ஆசிரியர் கூறிக் கொண்டாலும்கூட, இக்காவியம், சமக்கிருத மூலதாலின் மொழிபெயர்ப்பா கவோ, ஏன், தழுவலாகவோ கூடக் காணப்படவில்லே. இராமருடைய கதை யைத் தத்தம் மொழிகளிற் காவியங்களாக எழுதி அந்தந்த மொழிகளே வளம் படுத்திய, இந்தியாவின் வெவ்வேறு மொழிகளேச் சேர்ந்த பெரிய கவிஞர்களேப் போன்று, கம்பனும், தான் வாழ்ந்த காலம், இடம் ஆகியவற்றின் போக்கும் நோக்கும் பிரதிபலிக்கும்படி தன் காவியத்தை எழுதினை. கம்பனின் கோசல நாட்டு வர்ணனே, தன் நாடாகிய சோழதாட்டைப் பற்றி அவன் கண்ட இலட்சி யக் கனவின் வர்ணனேயாகவேயுள்ளது. தன்னே ஆதரித்த, வெண்ணெய் நல்தார்ச்

சடையனின் புகழிற்கு நிலவின் ஒளியை ஒப்பிடுகின்றுன் கம்பன். சமக்கிருத மாபுச் சொற்களின் முதல்வனுக இராமன் இருப்பதைப் போன்று, தமிழ் மாபுச் சொற்களின் முதல்வனுகவும் விளங்குகின்றுன். சில இடங்களில், இறுக்கமான தமிழ்க் கவிதை மாபினே விட்டுக் கம்பன் விலகுகின்றுன். மிதிலேக்கு இராமன் சென்றவுடனே, அவன் சீதையைத் தற்செயலாகச் சந்தித்தபின், இருவர் உள் ளங்களிலும் தோன்றும் உணர்ச்சிகளேப் பற்றிக் கம்பன் விரிவாக ஆராயும் இடத்தை, இதற்கு எடுத்துக் காட்டாகக் கூறலாம். அனுமானிடமிருந்து இராம ருடைய கணேயாழியைப் பெற்றபோது, சீதை நடந்துகொண்ட முறையை வர் ணிக்குமிடத்தில், கணவனுடன் மீண்டும் சேர்ந்ததைப் போன்று மகிழ்ச்சியை அவள் அடைந்தாள் என வால்மீகி கூறிய சிறு குறிப்பினேக் கம்பன் மிக விரி வாக விளக்கிப் பாடுகின்றுன். வேறு சில சந்தர்ப்பங்களில், வால்மீதி கூறும் விப ாங்களேத் கம்பன் சுருக்குகின்றுன். தசாதனின் அசுவமேதயாகம் பற்றித் கூற வதை இதற்கு எடுத்துக் காட்டாகக் கொள்ளலாம். கம்பனின் வாழ்க்கையைப் பற்றிய நம்பத்தகுந்த விபாங்கள் அரிதாகவேயுள்ளன. காளி முதலிய தெய்வங் களின் கோவில்களிற் பூசாரிகளாக விளங்குவோரின் குலமான உவச்சர் குலத் தைச் சேர்ந்தவர் கம்பன் என நம்பப்படுகின்றது. கம்பன் பாடிய சில தனிப் பாடல்களின் மூலம், இவர், பாண்டிய, காகதீய அரசர்கள் உள்ளிட்ட எல்லாத் தென்னிந்திய மன்னர்களுடனும் தொடர்பு கொண்டிருந்தார் என அறியக்கிடக் கின்றது. இராமர் அயோத்திக்குத் திரும்பி வந்து அரசதை முடிசூட்டிக் கொள் வசு வரையமுள்ள இராமககையைக் கம்பனின் காவியம் கூறுகின்றது. உத்தர காண்டம் வேறொரு புலவரால் எழுதப்பட்டது. கம்பனின் இராமாவதாரம் மிக வும் பிரபலமடைந்திருந்தது. கம்பராமாயணத்திற்கு விளக்கம் கூறுவதையே தம் பரம்பரைத் தொழிலாகக் கொண்ட அசன் குடும்பத்தினர் 14 ஆம் நூற் ருண்டின் முடிவில் மைசூரில் வாழ்ந்தார்கள். ஏரெழுபது, சடகோபாந்தாதி ஆகிய இரு சாதாரண காவியங்களேயும் கம்பன் எழுதினுன் எனச் சொல்லப்படு கின்றது. இவற்றுள், முதலாவது நூல் விவசாயத்தைப் புகழ்ந்து கூறுகின்றது. இராமாயண காவியத்திற்குச் சிறீரங்கப் பெருமானின் அங்கீகாரத்தைக் கம்பன் வேண்ட, அப் பெருமான், தன் அன்பிற்குகந்த பத்தாாகிய சடகோபரைப் (நம் மாழ்வார்) புகழ்ந்து நூறு கவிதைகள் பாடும்படி கட்டளேயிட்டார். அதனுல் எழுந்ததே சடகோபாந்தாதி. சோழர் காலத்தின் பிற்கூற்றில் தோன்றிய மதச் சார்பற்ற **நால்க**ளுள், குலோத்துங்கன் கோவை என்பது மிகப் பொபலமானது. ்குமார குலோத்துங்கன் என்றும், பின்னுல் 3 ஆம் குலோத்துங்கன் என்றும் அழைக்கப்பட்ட அரசனேப் பற்றி இந்நூல் கூறுகின்றது. இந்நூலின் ஆசிரிய ரைப் பற்றி அதிகமாக ஒன்றுந் தெரியவில்லே. ஒரு பெரிய சோழ மன்னனே இந் தால் காவிய நாயகஞகக் கொண்டுள்ளதென்பதையும், போரில் அம்மன்னன் ஈட் டிய சில சாதனேகளேப் பற்றி இடைக்கிடை கூறுகின்றது என்பதையுந் தவிர, இந்நூலில், குறிப்பிடக்கூடிய அம்சங்கள் வேறில்லே.

் முந்திய காலப் பகுதியில் (500-850) பத்தியிலக்கியங்களேப் படைக்க வேண் டும் என்ற உத்வேகம் மிகவும் அதிகமாக இருந்தது. அந்த உத்வேகம், ஓரளவு வலுவுடன் இந்தக் காலப் பகுதியிலும் (850 - 1200) தொடர்ந்திருந்தது. பதீ தாம் நூற்றுண்டின் முடிவிலும் பதிரொொம் நூற்றுண்டின் ஆரம்பத்திலும் வாழ்ந்த நம்பியாண்டார் நம்பி என்பவர், சைவத் திருமுறைகளேப் பதிஞெரு பகுதிகளாக ஒழுங்குபடுத்தினர். இதே ஒழுங்கு முறையே இப்போதும் காணப் படுகின்றது. திருமுறைகளேத் தொகுத்துப் பதிப்பிப்பதில் இவர் மேற்கொண்ட முயற்சிகளேப் பற்றி உமாபதிசுவாச்சாரியாரின் திருமுறைகண்ட புராணம் (பதி ஞன்காம் நூற்றுண்டு) கூறுகின்றது. நம்பி, சுயமாக எழுதிய நூல்களுள், ஞான சம்பந்தர்மீது பாடிய ஆறு பிரபந்தங்களும், அப்பர் மேற் பாடிய ஒரு பிரபந்த மும், சுந்தரமூர்த்தியின் திருத்தொண்டத்தொகையை அடிப்படையாக வைக்கு, அறுபத்து மூன்று நாயன்மார்களின் வாழ்க்கையைப் பற்றிச் சுருக்கமாக எழு திய திருத்தொண்டர் திருவந்தாதியும் அடங்கும். இவைகளும் விநாயகரைப் பற்றியும் சிதம்பாத்தைப் பற்றியும் புகழ்ந்து இவர் பாடிய காவியங்களும், பதி ஞொாந் திருமுறையில் இடம்பெறகின்றன. இவற்றுடன், நம்பியின் காலத்த வரும், ஆனுல் வயதில் நம்பியிலும் பார்க்க மூத்தவருமான பட்டினத்துப் பிள்ளே யார் என்பவர் சிதம்பாம், கழுமலம் ( சியாழி ), திருவிடைமருதூர், காஞ்சிபுரம், ஒற்றியூர் ஆகிய இடங்களிலுள்ள சைவ ஆலயங்களேப்பற்றிப் புகழ்ந்து பாடிய ஐந்து பாடற்றொகுதிகளும் பதினொர் திருமுறையில் இடம்பெறுகின்றன. ஒன்பதாந் திருமுறையாகிய திருவிசைப்பாவில் இடம்பெற்று**ள்ள பாடல்**களேப் பாடியவர்கள், நம்பியின் காலத்திற்கு ஒருகில ஆண்டுகள் முன்பு வாழ்ந்தவர் கள். ஒன்பது ஆசிரியர்களின் பாடல்கள் இதிற் சேர்க்கப்பட்டுள்ளன. அவர் களுள் ஒருவர், முதலாம் பாரந்தகனின் மகனுகிய கண்டாரதித்தியன் என்பவர். கருவூர்த்தேவன் என்ற இன்ஞருவன், தன் காலத்தில் சோழநாட்டிற் கட்டப் பட்ட மூன்று கோவில்களிலுள்ள—களந்தையிலுள்ள ஆதித்தியேசுவார், தஞ்சாவூர் இராசராசேசுவரர், கங்கை கொண்ட சோழ புரத்துக் கங்கை கொண்ட சோமேசுவார்---தெய்வங்களேப் பற்றிப் பாடியுள்ளார்.

, இரண்டாம் குலோத்துங்கனின் (1133-50) ஆட்சிக் காலத்திற் சேக்கிழார் இயற்றிய திருக்தொண்டர் புராணம் அல்லது பெரிய புராணம், சைவத் தமிழி லக்கிய வாலாற்றில் ஒரு முக்கியமான கட்டத்தைக் குறிக்கின்றது. சேக்கிழார் பெரியபுராணத்தை இயற்றிய நிகழ்ச்சியை, உமாபதிசிவாச்சாரியார், தன் சேக் கிழார் நாயஞர் புராணம் என்ற தூலிற் புகழ்ந்து கூறியுள்ளார். வேளாண்குலத் தைச் சேர்ந்த சேக்கிழார் சென்னேக்கு மிக அண்மையிலுள்ள குன்றத்தூர் என்ற இடத்திற் பிறந்தார்; சோழ மன்னனின் சேவையிற் சேர்ந்து, மிகவுயர்ந்த பத வியை யடைந்து, உத்தம சோழ பல்லவராயன் என்ற பட்டத்தைப் பெற்றூர். தான் மிகவும் ஈடுபாடு கொண்டிருந்த திருநாகேசுவாம் (கும்பகோணத்திற் கண்மையில்) என்ற இடத்திலுள்ள கோவிலேப் போன்ற ஒரு கோவிலே இவர் கட்டிஞர். சோழ மன்னன், சீவகசிந்தாமணி என்ற நூலேப் படித்தபடியால், ஆழ்ந்த மத பத்தியுடைய சேக்கிழாரின் உள்ளம் துன்பமுற்றது. பத்தியில்லாத வெறும் காதலிலக்கியங்களேப் படித்தலே விடுத்து, சுந்தாமூர்த்தி நாயஞாரலும் நம்பியாண்டார் நம்பியாலும் புகழ்ந்து போற்றப்பட்ட அறுபத்து மூன்று நாய

ஞர்களின் வாழ்க்கையைப் பற்றிப் படிக்கும்படி சேக்கிழார், மன்னனேத் தூண் . டிரைர். ஆகவே, அவர்களின் வாழ்க்கையை விளக்கிக் கூறும்படி சேக்கிழாரைக் கேட்டான் மன்னன். சேக்கிழார் கூறிய வாலாற்றுல் பெரிதும் கவாய்பட்ட மன்னன், அவற்றை ஒரு காவியத்தில் மிக விரிவாக எழுதும்படி கூறி, அதற் குதனியாக ஏராளமான பொருளேயும் அவருக்குக் கொடுத்தான். சிதம்பாத்திற் குச் சென்ற சேக்கிழார், தெய்வ அருள் நிறைந்த மனத்தினராய் - உலகெலாம் என்ற சொல்லுடன் காவியத்தை ஆரம்பிக்கும்படி. ஒரு குரல் அவருக்குக் கட் டீளேயிட்டது—அங்குள்ள அழகிய ஆயிரங்கால் மண்டபத்திலிருந்து பர ணத்தை எழுதத் தொடங்கினூர். புராணம் எழுதி முடிக்கப்பட்டபோது, சோழ மன்னன் சிதம்பாத்திற்குச் சென்றுன். சேக்கிழார் தன் பராணத்தை விளக்கிக் கொண்டிருந்தபோது, வேறொரு தெய்வக் கட்டளேயின்படி, மன்னன் அவ்விளக்க வுரையை ஒவ்வொரு நாளும் மிகக் கவனமாகக் கேட்டான். ஓராண்டு காலமாக இந்நிகழ்ச்சி நடைபெற்றது. இந்தப் புராணத்தை உண்மையான ஐந்தாம் தமிம் வேதம் என எல்லோரும் அழைத்தார்கள். சைவத் திருமுறைத் தொகுதியிற் கடைசியான பன்னிரண்டாந் திருமுறையாக இது இடம்பெற்றது. தமிழ் நாட்டி லுள்ள சைவ மக்களின் வாழ்க்கையை இப் புராணம் பெரிதும் பாதித் துள்ளது. மொழிபெயர்ப்புகள் தழுவல்கள் மூலமாக, ஆந்திர, கருநாடக நாட்டு மக்களின் வாழ்க்கையையும் இந்நூல் பாதித்துள்ளது. தமிழ் இலக்கி யத்திலுள்ள மிக உன்னதமான நூல்களுள் இதுவுமொன்று. ஏகாதிபத்தியவாதி களான சோழப் போசர்களின் பொற்காலத்தினதும், சைவ மதத்தின்மீது அவர்கள் கொண்டிருந்த ஆழ்ந்த ஈடுபாட்டினதும் நினேவுச் சின்னமாக இப் புராணம் விளங்குகின்றது.

இக் காலப்பகுதியில் வைணவ இலக்கியங்கள் பெரும்பாலும் சமக்கிரதத்தி லேயே இயற்றப்பட்டன. கடைசி இரண்டு ஆழ்வார்களும் இக்காலப்பகுதியி லேயே வாழ்ந்தார்கள் எனக் கொள்ளலாம். இவர்களேயடுத்து வந்த ஆச்சாரியார் களும், நாலாயிரத் திவ்வியப் பிரபந்தத்தைக் தொகுத்த நாதமுனியும், இராமா னுசர் என்ற பெரியாரும் ஏறக்குறைய எல்லா நூல்களேயும் சமக்கிருதத்திலேயே இயற்றினர். சைவ சமயத்திலும் பார்க்க அதிக மக்களின் நெஞ்சைக் கவரும் வகையில் ஆரம்பித்த வைணவ மறுமலர்ச்சி இயக்கத்தில், இப்படியான வரு மாற்றம் ஏற்பட்டது விந்தையாகவே இருக்கின்றது. ஆரம்ப காலத்திலெழுந்த திருவாய்மொழிக்கு, இப்போது கிடைக்கக்கூடிய மிகச் சுருக்கமான விளக்க வுசையை எழுதிய பிள்ளான் என்பவரும், வேறு பல விரிவான விளக்கவுசைகளே எழுதிய நாஞ்சியார், நம்பிள்ளே, பெரியவாச்சான், வடக்குத் திருவீடிப்பிள்ளே ஆகிய எல்லாரும் ஒரு நாதனமான மணிப்பிரவாள (நோடி மொழிபெயர்ப்பு : பளிங்கும் பவளமும்) நடையைக் கையாண்டார்கள். இந்த வசனநடையில் ஏராளமான சமக்கிருதச் சொற்**கள் க**லந்திருக்கும். படித்த, குறுகிய ஒரு வட் டத்தினரைத்தவிர, மற்றையோரால் இந்நடையை இலகுவில் விளங்கிக்கொள்ள முடியாது. இராமானுசரைப் புகழ்ந்து, அவருடைய சீடராகிய திருவரங்கத்து அமுதனர் இயற்றிய நாறு பாடல்கள் கொண்ட இராமானுச நாற்றந்தாதி என்

பது, குறிப்பிடத்தக்க புறநடையாக அமைந்துள்ளது. இப்பாடல்கள் மிக எளி மையான, பத்தியைத் தூண்டக்கூடிய நடையில் எழுதப்பட்டுள்ளன. இன்றும் பலர் இதற்கு மிக உயர்ந்த மதிப்பு அளித்து வருகின்ரூர்கள். இந்தூல், பலரால், தம் நாளாந்தப் பிரார்த்தனேபின்போது, பாராயணம் பண்ணப்பட்டு வருகின் றது. குருவின் அருளின்றி விடுதலே கிடையாதென்பதே இந்தால் விளக்கும் முக் திய கருத்தாகும்.

தேவேந்திர முனிவர் இயற்றிய சீவசம்போதனே என்ற சமண தூல், பன்னி ரண்டு வகையான தியானங்களேப் பற்றி விளக்குகின்றது. ஆன்மாவை விளித்துச் சொல்லும் முறையில் இந்தூல் அமைந்திருக்கின்றது. புராண சம்பந்தமான கதை களும் நிகழ்ச்சிகளும் இந்த தூலில் நிறைந்துள்ளன. இதிலுள்ள யாப்பு முறை கள், இதே காலத்தில் எழுதப்பட்ட கல்வெட்டுகளிற் காணப்படும் யாப்பு முறை கீன ஒத்திருக்கின்றன.

தமிழ் இலக்கணத் துறையில், பத்தாம் நூற்றுண்டின் இறுதியில் வாழ்ந்த சம ணத் துறவியாகிய அமிதசாகார் என்பவர் யாப்பருங்கலம், யாப்பருங்கலக் காரிகை என்ற இரண்டு நூல்களே எழுதிஞர். யாப்பிலக்கணத்தைப் பற்றிய அதி காரபூர்வமான நூல்கள் இவையாகும். இவையிரண்டிற்கும் மிகத் தெளிவான விளக்கவுரைகள் உள. சமணத்தறவியாகிய குணசாகார் என்பவர் காரிகைக்கு விளக்கவுரை எழுதிஞர். இவர், பெரும்பாலும் அமிதசாகரரின் சிடராக இருக்கக் கூடும். ஒப்பற்ற முறையிற் பல்வேறு விடயங்களேப் பற்றிக் கூறும் யாப்பருங் கலம், தமிழிலுள்ள யாப்பு முறைகளேப்பற்றி மிக விரிவாகக் கூறுகின்றது. இதனுடைய சுருக்கமே காரிகை (சமக்கிருதத்தில் காரிகா). அமிதசாகார் சூளாமணியை மேற்கோள் காட்டுகின்றுர். வீரசோழியம் என்ற நாலே எழுதிய பௌத்த ஆசிரியாாகிய புத்தமித்திரர், அமிதசாகாரை மேற்கோள் காட்டுகின் ரூர். அமிதசாகாரும் புத்தமித்திரரும், அக்காலத்திலாட்சுசெய்த சோழ மன் னர்களால் ஆதரிக்கப்பட்டார்கள். அவர்களுக்கு நன்கொடையாக மிகப் பாந்த ஆணிலப்பகுதிகள் வழங்கப்பட்டன. வீராாசேந்தொன் என்பவர் ஒரு பெரிய தமிழ் அறிஞர் எனப் புத்தமித்தார் குறிப்பிடுகின்றுர். கலித்துறையில் எழுதப் பட்ட புத்தமித்திரரின் நூல், சமக்கிருத இலக்கண முறைகளேயும் தமிழ் இலக் கண முறைகளேயும் ஒன்றுக இணேக்க முயல்கின்றது. சந்தி (எழுத்து), சொல், பொருள், யாப்பு, அலங்காரம் (அணி) ஆகிய ஐந்து பிரிவுகளுடைய பூரண மான ஆராய்ச்சி நூலாக இது விளங்குகின்றது. தமிழ் இலக்கணக் கொள்கை யின் வாலாற்றைப் பற்றி அறிந்து கொள்ள விரும்பும் மாணவனுக்கு, அதிக ஆர் வக்கையண்டாக்கும் வகையில் இந்நூல் அமைந்துள்ளது. இந்நூலாசிரியரின் மாணவராகிய பெருந்தேவஞர் என்பவர் இதற்கு ஒரு விளக்கவுரை எழுதியுள ளார். கண்டியலங்காரம் என்ற நூல், முக்கியமாக அணிகளேப் பற்றிக் கூறுகின் றது. இந்நூல், தண்டியாசிரியரின் புகழ்பெற்ற நூலாகிய காவியதரிசம் என் பதை முன்மாதிரியாக வைத்து எழுதப்பட்டது என்பதை, இதன் பெயரே காட்டுகின்றது. சூத்திரங்களால் (நீதிவாக்கியங்களேப் போன்று) ஆக்கப்பட்ட இந்நூல், காவியதரிசத்தைப் போல், கவிதை, காவியம் ஆகியவற்றின் தன்மை களேப் பற்றியும் அணிகளேப் பற்ற<sup>6</sup>யும் அருத்தாலங்காரம் (பொருள**ணி),** சப்

தாலங்காரம் (சொல்லணி) ஆகிய இரு பெரும் பிரிவுகளிற் கூறுகின்றது. ஒவ் வொரு சூத்திரத்தின் முடிவிலும், அதன் விளக்கமும் உதாரணமும் கொடுக்கப் பட்டுள்ளன. இவையணத்தையும் நூலாசிரியரே எழுதிஞர் எனவும் நம்பப்படு கின்றது. உதாாணத்திற்குக் கொடுக்கப்பட்ட சில செய்யுட்கள் அனபாய சோழ ணப் (2 ஆம் குலோத்துங்கன்) புகழ்ந்துரைக்கின்றன. ஆசிரியரின் பெய ரும் அவருடைய வாழ்க்கை விபாங்களும் இப்போது கிடைக்கவில்லே. நூற்றுக் குக்குறைந்த வெண்பாக்கள் கொண்ட சிறிய நூலாகிய குணவீரபண்டிதனின் நேசிநாதம், தமிழ் இலக்கணத்திலுள்ள எழுத்ததிகாரம் பற்றியும் சொல்வகை களேப் பற்றியும் (எழுக்கும் சொல்லும்) கூறுகின்றது. 3 ஆம் குலோத்துங் கனின் காலத்தில் வாழ்ந்த சமணராகிய இந்நூலாசிரியர், தென் மைலாப்பூரில் வாழ்ந்த தீர்த்தங்கார் ஆகிய நேமிநாதரின் பெயரை இந்நூலுக்குச் சூட்டினுர். இதே ஆசிரியர் யாப்பிலக்கணத்தைப் பற்றிக் கூறும் வச்சணந்திமாலே (வச்ச ணந்தியின் பூமாலே) என்ற நூலேயும் எழுதினூர். தன் சூருவின் பெயராகிய வச்சணந்தி என்பதையே தன் நூலுக்குச் சூட்டினர். இந்நாலுக்கு வெண்பாப் பாட்டியல் என்ற ஒரு பெயருமுண்டு.வேறொரு சமண இலக்கண ஆசிரியாாகிய பவணந்தி நன்னூல் (நல்ல நூல்) என்பதை இயற்றிஞர். 3 ஆம் குலோத்துங் கனின் மானியகாரனுகவிருந்த கங்கையாசன் இவரை ஆதரித்தான். எழுத்து, சொல் ஆகியவற்றைப் பற்றியே நன்னூல் கூறுகின்றது. ஆசிரியர் இவற்றுடன் **நி** அத்திஞரா, அல்லது அவரியற்றிய மிகுதிப் பகுதி தொ**ல்ந்**து போய்விட்டதா என்பது இப்போது தெரியவில்லே. நன்னால் எளிமையாகவும் சாநக்கமாகவும் அமைந்துள்ள காரணத்தினுல், தமிழ் இலக்கணம் பயில ஆரம்பிப்பவர்கள், மற் றெல்லா நூல்களேயும் விட, இதனேயே தம் கைநூலாகக் கொள்கின்றனர். வேறொரு சமண எழுத்தாளரான ஐயனுரிதனுர் என்பவரின் புறப்பொருள் வெண்பாமாலே, புறம் சம்பந்தமான துறைகள் (நிலேகள்) பற்றிய மாபினே வரையறுத்துக் கூறுகின்றது. ஒவ்வொரு துறையும் ஒவ்வொரு வெண்பாவிஞல் விளக்கப்படுகின்றது. சில வகையில், இந்த நூல் தொல்காப்பியத்தினின்றும் வேறபட்டிருக்கின்றது. முன்பு எழுதப்பட்ட பன்னிருபடலம் என்ற தாலே அடிப்படையாகக் கொண்டே புறப்பொருள்வெண்பாமாலே எழுதப்பட்டதென வும் சொல்லப்படுகின்றது.

அகாரதிகளேப் பொறுத்தவரையில், பிங்களம் என்ற பெரிய நிகண்டு (அக ராதி) இக்காலப் பகுதியைச் சேர்ந்தது. இதனே இயற்றிய ஆசிரியரும் இதே பெயரையே கொண்டிருந்தார். இதிலுள்ள விடயப் பிரிவுகள், திவாகாம் என்ற நிகண்டிலுள்ள விடயப் பிரிவுகளிலிருந்தும் வேறுபட்டவை. அம்பர் என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த சேந்தன் என்ற ஒருவரின் ஆதாவின் கீழிருந்த திவாகான் என்பவர், கி. பி. எட்டாம் நாற்முண்டில் திவாகாதிகண்டை இயற்றிஞர். இப் போது கிடைக்கின்ற நிகண்டுகளுள் முதன் முதலாக இயற்றப்பட்டது திவா காம் ஆகும். பிங்கள நிகண்டின் ஆசிரியரைப்பற்றி அதிகமாக ஒன்றுந் தெரிய வில்லே. அவளைப்பற்றி நன்னுலிற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. அவர் ஒரு சைவ ராக இருந்தார் எனத் தெரிகிறது.

#### இலக்கியம்

இக் காலப் பகுதியின் பிற்கூற்றில், சைவ சித்தாந்தத் தத்துவஞான இலக்கியங் கள் முதன் முதலாக எழுதப்பட்டன. திருவுந்தியார் என்பதை 1148 ஆம் ஆண் டில் திருவியலூர் உய்யவந்த தேவர் என்பவரும், திருக்களிற்றுப்படியார் என்ற நூலே 1178 ஆம் ஆண்டில் திருக்கடவூர் உய்யவந்த தேவர் என்பவரும் எழுதி ஞர்கள். பின்னவர், முன்னவரின் மாணவர் எனச் சொல்லப்படுகின்றது. சித் தாந்த சாத்திரம் பதினைகனுள், மெய்கண்ட தேவரின் சிவஞானபோதத்திற்கு முன்பு எழுதப்பட்ட நூல்கள் இவையிரண்டுமே. சைவ சமய தூல்களுள், சிவஞானபோதம் பல்லோராலும் புகழ்ந்து போற்றப்படும் ஒரு நூலாக விளங்கு கின்றது.

1200 ஆம் ஆண்டு தொடக்கம் 1650 ஆம் ஆண்டுவரை பாந்திருந்த காலப் பகுதி, தமிழ் இலக்கிய வாலாற்றில் நமது கவனத்தைக் கவரும் இறுதியான நான்**காவது ப**குதியாகும். இக் காலப் பகுதியில், தத்துவஞான நூல்களும், விளக்கவுரைகளும், புராணங்களும், பிரபந்தங்களும் அதிக அளவில் இயற்றப் பட்டன. இவற்றுட் பெரும்பாலானவை இரண்டாந் தாமான, சார்பு நூல்களாக இருப்பதால், ஆக்கபூர்வமான சாதனேகளேச் செய்த காலம் மாறி, வேளெரு தூலேப் பின்பற்றி எழுதுகின்ற, கண்டனஞ் செய்கின்ற காலம் வந்துவிட்டது என்ற கருத்து நமக்கு ஏற்படுகின்றது. இக் காலப் பகுதியில், நாட்டின் கல்வி யமைப்பிற் குறிப்பிடத்தக்க பங்கு எடுக்கத் தொடங்கிய ஏராளமான மடங் கள், ஓாளவிற்கு ஏட்டுக் கல்விப் புலமையை ஊக்குளித்தன. இப்போ திருந்த ஆசிரியர்களுட் பெரும்பாலானவர்கள் சைவ, அல்லது வைணவ மதப் பிரிவைச் சேர்ந்தவர்களாக இருந்தார்கள். சமண எழுத்தாளர்களுட் சிலர் இக் காலப்பகுதியிலும் தொடர்ந்து நூல்களே இயற்றிஞர்கள். விசயிநகரப் பேராசர் களும், தெற்கே மதுரைவரையிருந்த அவர்களின் மானியகாரர்களுட் பெரும் பாலானவர்களும் தெலுங்கர்களாக இருந்தார்கள் ; சமக்கிருத, தெலுங்கு மொழி களிலே அதிக நாட்டம் செலுத்தினுர்கள். இருந்தபோதிலும், இக்காலப் பகுதி யில் தமிழ் இலக்கிய வளர்ச்சி பின் தங்கியிருந்தது என்று நினேப்பதற்கு, எவ் வித காரணமும் இல்லே. தென் கோடியிலிருந்த பாண்டியர்கள் பதினேந்தரிம் நூற்றுண்டு தொடக்கம் தமிழை வளர்ப்பதில் முக்கிய கவனம் செலுக்கிஞர்கள்.

இக் காலப் பகுதியின் ஆரம்பத்தில், பதின்மூன்ரும் தாற்ருண்டின் முற்கூற் றில் மெய்கண்டதேவர் வாழ்ந்தார். இவர் தன் சிவஞானபோதம் என்ற தூலில், சைவ சித்தாந்தக் கொள்கைகளே முறைப்படுத்திக் கூறிஞர். பன்னிரண்டு சூத் திரங்களேக் கொண்ட சிறிய நால் இது. ஒரு சமக்கிருத மூலதாலிலிருந்து இந் தூல் பெரும்பாலும் மொழிபெயர்க்கப்பட்டிருக்கலாம். ஆசிரியர் சேர்த்துள்ள வார்த்திகைகள், ஒவ்வொரு சூத்திரத்திலும் விவாதிக்கப்படும் பொருளே உதார ணத்துடன் விளக்குகின்றன. இந்தாலின் அமைப்பு முறை எளிமையானது. கட வுள் (பதி), தளே (பாசம்), ஆன்மா (பசு) ஆகிய முப்பொருளுண்மைகளே முதன் மூன்று சூத்திரங்களும் உறுதிப்படுத்துகின்றன. அடுத்த மூன்று சூத்தி ரங்கள், அவற்றின் தன்மையையும், ஒன்றுடன் ஒன்று கொண்டுள்ள தொடர்பினே யும் வரையறுத்து விளக்குகின்றன. அடுத்த மூன்று சூத்திரங்கள், விடுதலேயடை

யும் வழிகளேப் பற்றிக் கூறுகின்றன. கடைசியாகவுள்ள மூன்று சூத்திரங்கள் அவ்விடு தலேயின் தன்மையைப் பற்றிக் கூறுகின்றன. "வேதம்தான் பசு; உண் மையான ஆகமம் அப் பசுவின் பால். தமிழில் நால்வர் பாடிய தேவாரம், திரு வாசகம் என்பவை அந்தப் பாலிலிருந்து எடுத்த நெய்; புகழ்பெற்ற வெண்ணே நகரைச் சேர்ந்த மெய்கண்டாரின் இந்நூல், அந்த நெய்யின் நறுமணம்" என்று ஒரு கூற்று உண்டு. சிவஞானபோதத்தை அடுத்து, சைவக் கோட்பாட்டைப் பற்றியெழுந்த முக்கியமான நூல், அருணந்தியின் சிவஞானசித்தியார். இவர், முதலில், மெய்கண்டாருடைய தந்தையின் குருவாகவும், பின் மெய்கண்டாரின் சீடனுகவுமிருந்து புகழ்பெற்றவர். சிவஞானபோதத்திலுள்ள சூத்திரங்களின் ஒழுங்கைப் பின்பற்றி, உண்மையான கோட்பாட்டை (சுபக்கம்) இந்நூல், விருத்தப் பாக்களில் விவரிக்கின்றது. ஒவ்வொரு விவாணத்திற்கும் முன்னே, மறு சமயங்கள் (பா—பக்கம்) பற்றிக் கண்டன முறையிலான ஓர் ஆராய்ச்சி இடம் பெற்றுள்ளது. இந்த மறு சமயங்களுள், பௌத்த மதத்தின் நான்கு பிரி வுகளும் சமண சமயத்தின் இரண்டு பிரிவுகளும் உட்பட, பதினுன்கிற்குக் குறை யாத சமயங்கள் இடம்பெற்றுள்ளன. சைவக் கோட்பாடு பற்றிக் கமிழில் எழு தப்பட்ட சிறந்த, பெரிய நால் இதுவே. இந்நாலுக்கு அடிக்கடி உரைகள் எழுதப் பட்டன. இவ்விடயம் பற்றி எழுந்த நூல்களுள் மிகப் பாந்த அளவிற் பயிலப் படும் நூலும் இதுவாகும். ஓர் ஆசிரியருக்கும் மாணவனுக்குமிடையே நடை பெறும் உரையாடலேப் போன்று, இரு வேறு யாப்புகளில் மாறி மாறி எழுதப் பட்ட இருபது செய்யுட்களேக் கொண்டது இருபா—இருபது. இதை இயற்றிய வரும் அருணந்தியே. இந்த இருபது செய்யுட்கள் ஒவ்வொன்றிலும், ஆசிரியரின் குருவாகிய டெய்கண்டாரின் பெயர் இடம்பெறுகின்றது. திருவாடி (தென்னுற் காடு) என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த மனவாசகங்கடந்தார் என்பாரின் உண்மை விளக்கம் (பேருண்மையைப் பற்றிய விளக்கம்) சைவக் கோட்பாட்டைப் பற்றி மிக எளிய முறையில் எழுதப்பட்ட நூலாகும். இது, ஆகமங்களின் முக்கிய கருத்தாக்களினின்றும் வழுவாது எழுதப்பட்டுள்ளது. சைவ சித்தாந்த சாத்தி ாங்கள் புதினைக்கனுள் எஞ்சியுள்ள எட்டு நூல்களேயும் இயற்றியவர் உமாபதி சிவாச்சாரியார் ஆவர். ( இவர் பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டின் இறுதியிலும் பதி ஞன்காம் நூற்ருண்டின் ஆரம்பத்திலும் வாழ்ந்தவர்). இவற்றுள் ஒன்ருகிய சங்கற்பநிராகாணம் 1313 ஆம் ஆண்டில் இயற்றப்பட்டது. செத்தியாரில் உள்ள பாபக்கத்தைப் போன்று, இந்நாலும் மறுசமயங்களேக் கண்டிக்கின்றது. ஆனுல் முன்னேயதைப் போலன்றி, இந்நூல், சைவ சமயத்திலுள்ள மிக நட்பமான வேறுபாடுகளேயும் கவனமாகக் கூறுகின்றது. இந்த இரண்டு நூல்களுக்கும், திரு வொற்றியூரைச் சேர்ந்த ஞானப்பொகாசர் என்பவர், 16 ஆம் நூற்றுண்டில் விளக்கவுரை எழுதிஞர். இவர் தனது பிறந்த ஊரைப் பற்றி ஒரு **புராண**மும் எழுதிஞர் (ஏறக்குறைய 1580 ஆம் ஆண்டளவில்).

பதினு்காம் நாற்ரூண்டினிறுதியிலும், பதினேந்தாம் தாற்ருண்டின் ஆரம்பத் திலும் வாழ்ந்த சுவரூபானந்ததேசிகர் என்பவரும் அவருடைய மாணவராகிய தத்துவராயர் என்பவரும் அத்துவைத தத்துவம் சம்பந்தமான, பலராலும்

### இலக்கியம்

பாராட்டப்படும் இரண்டு செய்யுள் நூல்களே ஆக்கிரைகள். 2,824 செய்யுட் களேக் கொண்ட சிவப்பிரகாசப்—பெருந்திரட்டு என்பதனேச் சுவரூபானந்த தேசிகர் எழுதிஞர். இதில் சரி அரைவாசிச் செய்யுட்களேக்கொண்ட சூறுந் தொட்டு (சருக்கமான செய்யுட் தொட்டு) என்பதனே, அவருடைய மாணவராகிய தத்துவராயர் எழுதிஞர். தமிழ் நாட்டில், சைவ சமயத்தின் வெள்ளிக்காலம் எனக் கூறக்கூடிய இக்காலப் பகுதியிலெழுந்த சமய, தத்துவஞான இலக்கியங் களே இந்த இரண்டு செய்யுட் தொட்டுகளும் பாதுகாத்து வைத்திருக்கின்றன. இந்த இரண்டு நூல்களுமில்ஃயேல், அந்த இலக்கியங்கள் தொலேந்துபோயிருக் கும். தன் குருவைப் போன்று, தத்துவராயரும் ஒரு துறவியாக இருந்தார். ஏராளமான பத்திப் பாடல்களே இவர் இயற்றிஞர். அவற்றுட் சில, எளிமையான சொல்லமைப்பினுலும், சாதாரண மக்களின் நெஞ்சைப் பெரிதும் கவர்ந்தமை யினுலும், குறிப்பிடத்தக்கவையாக விளங்கின. பாடல்கள், எளிய நடையில் எழுதப்பட்ட சிறிய பாடல்களாக இருந்தமையால், அவற்றை முன்மாதிரியாக வைத்துப் பிற்காலச் சாகித்திய கருத்தாக்கள் அதிக பாடல்களே இயற்றிஞர் கள். கவிதைகளுள் பாடுதுறை, ஞானவிஞேதன் கலம்பகம், மோகவடைப் பாணி, அஞ்ஞவடைப் பாணி முதலியவற்றைக் சுறிப்பிடலாம். இவற்றிலும் பார்க்க, மக்களின் நெஞ்சை அதிகம் கவர்ந்தவை பல்வேறு யாப்புகளில், மிகத் திறமையுடன், அருணகிரிநாதர் ஆக்கிய 1360 க்கு மேற்பட்ட திருப்புகழ் பாடல்களாகும். ஒப்பற்ற இனிமையுடன் விளங்கும் ஒவ்வொரு பாடலிலும் சமக்கிருதச் சொற்கள் பெருந்தொகையாக உபயோகிக்கப்பட்டுள்ளன். அருண கிரிநாதரின் கற்பணே உருவங்கள் மிகத் தெளிவாக இருக்கின்றன. இந்து சமயத் தின் புனிதமான புராணக் கதைகளே இவர் பாந்த அளவில் அறிந்திருந்தார் என்பது ஒவ்வொரு பாடலிலும் தெரிகின்றது. பிசௌத தேவார்யனாப் பற்றி ஆசிரியர் குறிப்பிடுகின்றபடியால், இவர் பதினேந்தாம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்த வர் எனக் கொள்ளப்படுகின்றது. இவருடைய வாழ்க்கையைப் பற்றிக் கட்டுக் கதைகள் பல உள. இவருடைய பாடல்களிலுள்ள சில மேற்கோள்களிலிருந்து, இவர் முதலில் ஒழுக்கக் கட்டுப்பாடில்லாதவாாக வாழ்ந்தாரெனவும் ஆனுல், அதற்காகப் பின்ளுல் வருத்தப்பட்டாரெனவுந் தெரிகின்றது. முருகன் அல்லது கார்த்திகேயனேத் தன் முழுமுதற் கடவுளாக ஏற்றுக்கொண்ட இவர், சைவ சித்தா**ந்தக் கொள்கைகளே**ப் பின்பற்றிஞர். **இவர்** முருகனுடைய ஆலயங்கள் எல்லாவற்றையும் தரிதித்திருக்கின்றுர் எனத் தெரிகின்றது. பழனியில் இவ ருக்கு விசேட பற்று இருந்தது. பழனியைப் பற்றித் தன் திருப்புகழில் நிறை ்யப் பாடுகின்றூர். முருகனேப் புகழ்ந்து, பல சிறிய பத்திப் பாடல்களேயும் இவர் இயற்றிஞரெனச் சொல்லப்படுகின்றது. மதுரையில் வாழ்ந்த சிவப்பிரகாசர் (1489) என்ற ஒருவர், அருணந்தியின் இருபா-இருபது என்பதற்கும் உமா பதியின் சிவப்பிரகாசம் என்ற நூலுக்கும் விளக்கவுரைகளே எழுதிஞர். இவ் விளக்கவுரைகள் அதிக பெறுமதி வாய்ந்தவை. பெரும்புகழீட்டிய விசயநகர மன்னஞுகிய கிருட்டிண தேவாாயனின் அரசசபையை அணிசெய்த கரிதாசர் என்ற வைணவப் புலவர், சைவம், வைணவம் ஆகியவற்றை விளக்கும் இரு

சமய—விளக்கம் என்ற நாலே எழுகினூர். இந்நூல் சைவத்திலும் பார்க்க வைண வததையே அதிகம் சார்ந்ததாக இருக்கின்றது. சிதம்பாத்திலுள்ள ஒரு மடத் கில் வாம்ந்த மறைஞானசம்பந்தர் என்பவர், 1200 செய்யுட்களேக் கொண்ட சிவதருமோத்தாம் (1553) என்ற நூலே இயற்றினூர். ஆகமங்களின் அடிப் படையில் எழுந்த இந்நால், பன்னிரண்டு பிரிவுகளில், இப்பிரபஞ்சத்தைப் பற்றியும், கோவிலேப் பற்றியும், அதன் அமைப்பு முறையைப் பற்றியும் மத சாத்திரத்தைப் பற்றியும் கூறுகின்றது. இதே ஆசிரியர், சைவ மக்கள் வைவொருவரும் ஒவ்வொரு நாளும் கைக்கொள்ள வேண்டிய சமய வழக் கங்களேப் பற்றி, 727 சிறிய செய்யுட்களில் (குறள் வெண்பாக்கள்) சைவ சமய நெறி (சைவ சமயத்தின் வழி) என்ற நூலே இயற்றினர். ஏறக் குறைய இதே காலத்தில், (1564) சுவாக்கிரயோகி என அழைக்கப்பட்ட சிலக் கொழுந்து தேசிகர், சித்தியார் முழுவதற்கும் அதிகார பூர்வமான ஒரு **விளக்க** வரை எழுதிரை. கிரியைகள், துறவு ஆகியவற்றைப் பற்றியும் மத சம்பந்த மான மற்றைய விடயங்களேப் பற்றியும் இவ்வாசிரியர் நூல்கள் எழுதினர். இதே காலத்தில் வாழ்ந்த கமலே ஞானப்பொகாசர் என்பவர் சைவ வழி பாட்டைப் பற்றிப் பல நூல்களேயும், திருமழுவாடியைப் பற்றி ஒரு புராணத் தையும் திருவண்ணுமலேயைப் பற்றி ஒரு கோவையையும் இயற்றினர். உத்தா கோச மங்கையைப் பற்றி மாசிலாமணி சம்பந்தர் எழுதிய புராணம், மாணிக்க வாசகரின் வாழ்க்கையைப் பற்றிக் கூறும் மிக முக்கியமான நூலாகும். அகராதி களிற் **காணப்படுகின்ற அரிதான** சொற்களெல்லாவற்றையும் உபயோகித்து, நிரம்ப அழகிய தேசிகர் என்பவர் எழுதிய சேதுபுராணம் அறிஞர்களின் மத்தி யிற் பொசுத்தி பெற்றுள்ள ஒரு நூலாகும். எழுத்தாளர்களாக வருவதற்கு விரும்ப பவர்கள் இந்நூலப் படித்தால், அவர்களின் சொல்வளம் அதிகரிக்கும். திருப் பரங்கிரி, திருவையாறு முதலிய இடங்களேப் பற்றிய புராணங்களேயும் இவரியற் றிஞர். சித்தியாருக்கு ஒரு விளக்கவுரை இவரால் எழுதப்பட்டது. இவர் காலத் தில் வாம்ந்த, ஆளுல் இவரிலும் பார்க்க வயதில் மூத்தவரான சிவாக்கிரயோகி என்பவர் எழுதிய விளக்கவுரையிலிருந்து, இவர் எழுதிய விளக்கவுரை, சில வகையில் வேறுபட்டுள்ளது. இவருக்கு மாணவர்கள் பலர் இருந்தார்கள். அவர் கள் பல சிறிய புராணங்களேயும், பிரசித்திபெற்ற திருவாலூர் புராணம் (1592) உட்பட, வேறு பல சமய நூல்களேயும் இயற்றிஞர்கள். துறசை அம்பலவாண கேசிகர் (1605 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தவர்) என்பவர், சித்தாந்த சிகாமணி, நிட்டை விளக்கம், சன்மார்க்க சித்தியார் போன்ற பல சமய நூல்களே எழுதி கூர். இவற்றுடன் சைவ தத்துவத்தை விளக்கி இலகுவான வசன நடையில் பூப்பிள்ளே அட்டவணே என்ற நாலேயும் எழுதினர். இவருக்குக் கீழ்ப்படிவுள்ள ஒரு வேலேக்காானின் அறிவை விருத்தி செய்வதற்காக இ**ந்நால் இயற்றப்பட்ட** தௌச் சொல்லப்படுகின்றது.

துறையூர் சிவப்பிாகாச சுவாமி என்பவர் வேலூர் லிங்கம நாயக்கனின் (17 ஆம் நூற்றுண்டின் ஆரம்பம்) காலத்தில் வாழ்ந்தார். விசயநகாத்து வைணவ அதிகாரிகளிடம் சகிப்புத்தன்மை இல்லாதபடியால், அவர்கள், சிதம்ப ரத்திலுள்ள நடராசர் ஆலயத்திற் பூசை, வழிபாடு நடைபெறுவதைத் தடை

### இலக்கியம்

செய்திருந்தனர். நாயக்க மன்னனின் ஆதாவைப் பெற்று, அவ்வழிபாட்டை மீண்டும் ஏற்படுக்க வேண்டும் என்ற நோக்கத்துடன் இவர், வீர சைவத்தைக் . தழுவிஞர் எனச் சொல்லப்படுகின்றது. அத்துவைத வெண்பா என்ற இவரு டைய நால் 218 செய்யுட்களேயுடையது. இந்நால், வாதுல ஆகமத்தின் அடிப் படையில், சைவத் தத்துவத்தை விளக்குகின்றது. இவருடைய ஏனேய நூல் களாகிய கணபாஷித இரத்தினமாலே, சதகத்திரயம் என்பவை வீரசைவத்தின் மதக் கொள்கைகளேயும் தத்துவங்களேயும் பற்றிக் கூறுகின்றன. மதுரை நாயக்க ரின் கீழ், திருநெல்வேலி மாவட்டத்திலுள்ள கயத்தாறு என்ற இடத்தில், ஏறக் குறைய 1633 ஆம் ஆண்டளவில், அதிகாரியாகவிருந்த மாதை திருவேங்கட தாதர் என்பவர் ஒரு நூல் இயற்றிஞர். இது ஒரு சாதாரண நூல் அன்று. நீண்ட தமிழ்க் கவிதையில் அத்துவைத வேதத்தைப் பற்றி விளக்கும் பணியை இவர் மேற்கொண்டார். கிருட்டிணமிசிரர் என்பவர் தன் பிரபல சமக்கிருத நாடகமான பொபோதசந்திரோதயம் என்பதின் மூலம் கொடுத்த விளக்கத்தைவிடச் சுறந்த விளக்கத்தைக் கொடுக்க இவர் முயன்றூர். இவரியற்றிய நூலுக்குப் பிரபோத சந்திரோதயம் என்ற பெயரும், மெய்ஞான விளக்கம் (உண்மையான அறிவைப் பற்றிய விளக்கம் ) என்ற மாற்றுப்பெயருமுண்டு. இந்நூலில் 48 காண்டங்களும், 2019 செய்யுட்களும் உள. திருவேங்கடர் ஒர் உயர்தா அதிகாரியாக இருந்தபடி யால், இவர் பல கவிஞர்களேயும் ஆதரித்தார். சைவ தத்துவம் பற்றிக் கடைசி யாக எழுந்த நூல்களுள், ஞானுபாணவிளக்கம் என்பது ஒன்று. புகழ்வாய்ந்த சுமாகுருபாரின் மாணவாாகிய வெள்ளியம்பலத் தம்பொன் (1650 ஆம் ஆண்ட ளவில் வாழ்ந்தவர்) என்பவர் சிவஞான சித்தியாருக்கு எழுதிய விளக்கவுரையே ஞாரைபாணவிளக்கம் என்பது. இது ஒரு விரிவான பாடியம் ஆகும். ஆகமங்களி லிருந்து பல மேற்கோள்களே ஆசிரியர், இவ்விளக்கவுரையில் எடுத்தாண்டிருப் பதுடன், சில ஆகமங்களேத் தமிழிலும் மொழிபெயர்த்துள்ளார்.

வைணவத்தைப் பொறுத்தவரை, மத இலக்கியங்கள், தத்துவஞான இலக்கி யங்கள் அணத்தும், சென்ற காலப் பகுதியில் இருந்தவற்றைப்போல், இக் காலப் பகுதியிலும் பெரும்பாலும் சமக்கிருதத்திலேயே ஆக்கப்பட்டன. பத்திப் பாடல் களுக்கு எழுதப்பட்ட விளக்கவுரைகள், துணே விளக்கவுரைகள், ஒரு சிலருக்கு மட்டும் உரிய இரகசியங்கள் என்ற மத சம்பந்தமான தூல்கள் ஆகியவற்றைத் தவிர, வேறு தூல்கள் தமிழில் மிகக் குறைவாகவே ஆக்கப்பட்டன. இரகசியங் கள் என்ற இந்த தூல்களேப் பற்றி நம்பத்தகுந்த விபரங்கள் சேர்ப்பது கடின மாக இருக்கின்றது. விளக்கவுரைகள் அனேத்தும்` மணிப்பொவாள நடையிலே எழுதப்பட்டன. பதினெட்டு இரக்கிய தூல்களின் ஆசிரியராகிய புள்ளே உலோ காச்சாரியார் என்பவரும், அவருடைய இன்ய சகோதாரும் மாணவருமான அழ கிய மணவாளப் பெருமாள் நாயனுர் என்பவரும் பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டின் முதற் பத்துக்களில் வாழ்ந்தார்கள். அழகிய மணவாளப் பெருமாள், தன் தமை யனிலும் பார்க்க அதிக இரக்கிய தூல்களேயும், மத தூலின் சில பகுதிகளுக்கு விளக்கவுரைகளேயும் எழுகிரை. தெய்வகடாட்சம் பெற்ற போல தூலாகிரியரான வேதாந்த தேசிகர், ஏராளமான தூல்களேச் சமக்கிருதத்தில் எழுகினுர்.

மும்மணிக்கோவை, நவரத்தினமாலே, அர்த்தபஞ்சகம், அடைக்கலப்பத்து போன்ற தமிழ் நூல்களின் ஆசிரியரும் இவரேயாவர். இவருடைய மகனும் மாண வனுமாயிருந்த நயிஞர் ஆச்சாரியார், தன் குருவும் தந்தையுமான இவரைப் புகழ்ந்து இருபது செய்யுட்களேக் கொண்ட பிள்ளேயந்தாதி என்ற தூலே எழுதி ஞர்; சமய சாத்திரங்களேப் பற்றிய தூல்களேயும் எழுதிஞர். விவாதம் செய்வதில் மிகுதியான ஆர்வமுடைய தந்தையும் மகனும் சமய சம்பந் தமான விவாதங்கள் நடாத்துவதற்காக, அடிக்கடி வெவ்வேறு இடங்கட்குப் பேரயாணஞ் செய்தார்கள். திருவாய்மொழிப்புள்ளே (1307) என்பவர் பெரியாழ் வாரின் பாடல்களுக்கும், பிள்ளே உலோகாச்சாரியாரின் பதினெட்டு இரகசியங்க ளுள் ஒன்றுன சிறீவசனபூஷணம் என்பதற்கும் விளக்கவுரைகள் எழுதிஞர். திரு வாய்மொழிப் புள்ளேயின் மாணவராகிய மணவாள மகாமுனி (1370) என்பவர், இராமானுச நூற்றத்தாதி என்ற தூலுக்கும், வேறும் பல சமய நூல்களுக்கும் விளக்கவுரைகள் எழுதிஞர். வைணவர்களுள் ஒரு பகுதியினராகிய தென்கேலப் பிரிவினர் (தெற்குப் பிரிவு) இவருக்கு மிகவுயர்ந்த மதிப்புக் கொடுத்து வரு கின்றனர்.

இக்காலப் பகுதியில் இயற்றப்பட்ட சமய, தத்துவ இலக்கியங்களுட் பல, புராணங்களாகவே இருந்தன. இவைகளுட் சிலவற்றை ஏற்கெனவே குறிப்பிட் டுள்ளோம். மற்றைய பிரபலமான புராணங்களேப் பற்றி இப்போது கவனிப் போம். உமாபதி சிவாச்சாரியாரின் கோயிற்புராணம், முதன் முதலாக இயற்றப் பட்ட கல புராணங்களுள் ஒன்று. பல்லோர் போற்றும் சிதம்பாத்திலுள்ள சைவக் கோயிலேப் பற்றிய புராணக் கதைகளேயும் கற்பனேக் கதைகளேயும் இந் நூல் கூறுகின்றது. காவிய நடையில் எழுதப்பட்ட இந்நூல் மிகவுயர்ந்த இலக் கியத்தாத்தை உடையது. புராண திருமலேநாதன் என்பவர் சிதம்பரபுராணம் (1508) என்பதையும், மதுரையிலுள்ள சொக்கநாதக் கடவுளேப் புகழ்ந்து சொக்கநாதர் உலா என்பதையும் இயற்றினர். நல்லூர் வீரகவிராயர் எழுதிய அரிச்சந்திரபுராணம் (1524) சொல்லமைப்பி<u>ஞ</u>லும் பொருளடக்கத்தி<del>்</del>னுலம், மற்றைய நூல்களிலும் பார்க்கப் பிரபலமடைந்துள்ளது. அரிச்சந்தொன் எப் போதும் உண்மையையே பேசவேண்டும் என்ற வைராக்கியத்துடன் இருந்த காாணத்தினுல், அவன் தாங்கவேண்டியிருந்த சங்கடங்களேயும் சோதனேகளேயும் பற்றிச் கூறுகின்றது இந்நால். பன்னிாண்டு பிரிவுகளில், ஆற்றொழுக்கு நடையி லமைந்த 1,225 செய்யுட்களேயுடையது. இந்நூலின் ஆசிரியர், இராமநாதபுரம் மாவட்டத்தைச் சேர்ந்த நல்லூரிலுள்ள ஒரு பொற்கொல்லர் எனக் கூறப்படு கின்றது. அடுத்து, மதுரைமாநகரிற் சிவபெருமான் நிகழ்த்**திய** அறுபத்து நான்கு திருவிளேயாடல்களேப் பற்றிக்கூறும் மூன்று பெரிய நூல்களேக் குறிப் பிடலாம். மதுரை வீரப்ப நாயக்கனின் (1572-95) தளபதியாகவிருந்த திரு விருந்தான் என்பவனின் வேண்டுகோளின்படி அனதாரி என்பவராற் சுந்தர பாண்டியம் இயற்றப்பட்டது. சமக்கிருதத்திலிருந்து மொழிபெயர்க்கப்பட்ட இந்நூல், மூலநாலின் பெயரையே கொண்டுள்ளது. இப்போது இந்நாலில், 2000 செய்யுட்களேயுடைய ஒரு பகுதி மட்டுமே கிடைக்கின்றது. திருவிள்யாடல்

என்ற பெயரையுடைய இரண்டு நூல்கள், பல மாறுபாடுகளுடன், ஒரே பொருளேயே கூறுகின்றன. இவற்றுட் சிறிய நூலேப் பெரும்பற்றப்புலியூர் நம்பி என்பவர் இயற்றினர். இவர் பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்தவர் எனக் கூறப்படுகின்றது. ஆனுல் அப்படிக் கூறுவதன் காரணங்கள் உறுதி வாய்ந்தனவாக இல்லே. இவர் பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டிற்குப் பிற்பட்ட காலத்திலேயே வாழ்ந்திருக்கக்கூடும். இவற்றுட் பெரிய தூலே (ஒவ்வொரு திரு விளேயாடலும் நிகழ்ந்தபோது ஆட்சி செய்ததாகக் கூறப்படும் பாண்டிய அரசர் களின் பெயர்கள் இந்நூலிற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளனவாம்) வேதாரணியத்தைச் சேர்ந்த பாஞ்சோதி என்பவர் எழுதினூர். இந்நூல் அநேகமாகப் பதினேழாம் நூற்றுண்டிஞாம்பத்தில் எழுதப்பட்டிருக்கலாம். கம்பனின் கவிதையமைப்பை மிக **நணுக்கமாகப் பின்**பற்றியிரு**ப்பதாக**க் காணப்படும் கந்தபுராணம் கச்சி யப்பசிவாச்சாரியாரால் (1625) எழுதப்பட்டது. சமக்கிருதத்திலுள்ள காந்த புராணம் என்பதின் ஒரு பகுதியை அடிப்படையாக வைத்தே தமிழிற் கந்த புராணம் இயற்றப்பட்டது. இந்நூலின் கடைசிப் பகுதியைக் கச்சியப்பரின் மாணவராதிய ஞானவரோதயபண்டாரம் என்பவர் எழுதி முடித்தார். மாணவ ரியற்றிய 2,600 செய்யுட்களுடன் இந்நூலில் மொத்தம் 13,000 செய்யுட்கள் உள் ளன. இக்காலப் பகுதியின் முடிவில் எழுதப்பட்ட தலபுராணங்களுட் பின்வரு வனவற்றைக் குறிப்பிடலாம் : துறையூர் சிவப்பிரகாசரின் மாணவராகிய ஞானக் கூத்தர் இயற்றிய விருத்தாசல புராணம்; களந்தைக் சூமான் (1616) என்பவர் இயற்றிய திருவாஞ்சிய புராணம் ; புகழ்வாய்ந்த இலக்கண ஆசிரியராகிய வைத் தியநாத தேசிகரைத் தன் மாணவராகக் கொண்டிருந்த அகோர முனிவர் என்ப வர் கும்பகோணம், வேதாாணியம், திருக்காணப்பர் முதலியவற்றின்மீது இயற் றிய பராணங்கள்; பழனியைச் சொந்தவூராகவுடைய பாலசுப்பிரமணியக் கவிராயர் இயற்றிய பழனித்தலபுராணம் (1628). பாகவதம் என்ற சமக்கிருந நூலுக்குத் தமிழில் இரண்டு மொழிபெயர்ப்புகள் உள. மதுரை மாவட்டத்தி அள்ள வேம்பத்தாரைச் சேர்ந்த செவ்வைச்சூடுவார் என்பவரும் நெல்லி நகரைச் சேர்ந்த வாதராச ஐயங்கார் (1543) என்பவரும் இந்நூலே மொழி பெயர்த்தார்கள். இவற்றுள் செவ்வைச்சூடுவாரின் நூல்தான் காலத்தால் முந்தியதும் சிறந்ததுமாகும்.

மதச் சார்பற்ற இலக்கியங்களில், வஞ்சியைச் சேர்ந்த பொய்யாமொழி இயற்றிய தஞ்சைவாணன் கோவை முதலாவதாக உள்ளது. இக் கோவையின் கதாநாயகனுன தஞ்சையைச் சேர்ந்த வாணன், 'மலேநாட்டைக் கைப்பற்றிய பாண்டியனின் கண்ணுவான்' என்று வருணிக்கப்படுகின்றுன். இங்கு குறிக்கப் படும் பாண்டியனி, முதலாம் மாறவர்மன் கூலசேகா பாண்டியஞகவே (1260-1308) இருக்கவேண்டும். ஏனெனில், இக் கோவை கூலசேகானின் கீழிருந்த நாற்களிராச நம்பி என்பவர் எழுதி வெளியிட்ட நம்பி அகப்பொருள் என்ற தாலிற் காணப்படும் விதிகளே, ஒழுங்கான முறையில், உதாரணத்துடன் விளக்கு கின்றது. மதுளைக்கண்மையில், இப்போது தஞ்சாக்கூர் என்று அழைக்கப்படும் இடமே, இக் கோவையின் கதாநாயகணு பாணனின் இருப்பிடமாகிய தஞ்சை

### தென் இந்திய வரலாறு

என்பது. நளன், தமயந்தி ஆகியோரின் துன்பியற் கதையை உருக்கமான முறை யில், இலருவான நடையிற் புகழேந்தியின் நளவெண்பா கூறுகின்றது. மள்ளுவ நாட்டைச் சேர்ந்த முள்ளூர் என்ற இடத்தின் நாட்டாண்மைக்காரனு சந்தொன் சுவர்க்கி என்பவன், புகழேந்தியை ஆதரித்தான் என்பதைத் தவிர, இவ்வாசிரியனாப் பற்றிய நம்பத்தக்க செய்திகள் வேறு எதுவும் இல்லே. சும்ப னுக்குப் பின்பே இவர் வாழ்ந்தார் என்பதுமட்டும் உறுதியாகத் தெரிகின்றது. ஒட்டக்கூத்தன், ஒளவையார் ஆகியோருடன் இவரைத் தொடர்புறுத்திக் கூறப் படும் பொசித்தி பெற்ற கதைகளுக்கு நாம் மதிப்பளிக்கத் தேவையில்லே. வில்லி புத்தூரர் (1400 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தவர்) இயற்றிய பாரதம் மிகவுயர்ந்த மதிப்பிற்குரிய காவியமாகும். நன்கு அமைக்கப்பட்ட 4,350 செய்யுட்களில், மகாபாரதச் சண்டையைப் பற்றிய முழுக்கதையையும் இந்நூல் கூறுகின்றது. இக் காவியத்தைப் படிக்கும்போது, ஆசிரியரின் கதை சொல்லும் முறையும், ஏராளமான சமக்கிருதச் சொற்களேயும் சொற்றொடர்களேயும் கலந்துள்ள உயர்ந்த சொல்லமைப்பும் மனதைக் கவருகின்றன. கொங்கர் குடும்பத்தைச் சேர்ந்த வாபதி ஆட்கொண்டான் என்ற ஒருவர் வில்லிபுத்தாரரை ஆதரித் தார். வில்லிபுத்தாரரின் காலத்திலே, இரட்டைப் புலவர்கள் என அழைக்கப் பட்ட இரு சகோதார்கள் இருந்தார்கள். இவர்களுள் ஒருவர் முடவராகவும் மற்றவர் குருடாாகவுமிருந்தனர். இவர்கள் ஏகாம்பா நாதர் உலா என்ற நூலே யும் இாண்டு கலம்பகங்களேயும் இயற்றினர்கள். காஞ்சியிலுள்ள சைவக் கோவி லேப் புகழ்ந்து போற்றும் இந்த உலாவில், வட ஆற்காடு, செங்கற்பட்டு மாவட் டங்களிலிருந்த செங்கேணி நாட்டாண்மைக்காரருட் கடைசியாகவிருந்த மல்லி நாதன் இராசநாராயண சம்புவராயன் (1350) என்பவணேப் பற்றிக் குறிப்பிடு கின்றூர்கள்.

நகைச்சுவைச் செய்யுட்கள் பலவற்றை இயற்றியதாக நம்பப்படும் காளமேகம் என்ற புலவர், சிறீரங்கத் தீவிலுள்ள திருவானேக்கா சிவாலயத்தின் மீது ஓர் உலா பாடியுள்ளார். பதினேந்தாம் நூற்ருண்டின் மத்தியில், விசயநகாப் போசின் கீழிருந்த சோழநாட்டை ஆண்டவனும் கோப்பயனின் மகனுமாகிய சாளுவ திருமலோசன் என்பவன் காளமேகப் புலவரை ஆதரித்தான். தஞ்சா ஆர் மாவட்டத்திலிருந்த வேளாண் குலத்தைச் சேர்ந்த சைவ எல்லப்ப நாவலர் என்பவர் பதினுரம் நூற்ருண்டில் (ஏறக்குறைய 1542 ஆம் ஆண்டு தொடக்கம் 1580 ஆம் ஆண்டுவரை) வாழ்ந்தவர். இவர் திருவாரூனாப் பற்றிச் சிறந்த ஒரு கோவையையும் (496 செய்யுட்கள்) திருவண்ணுமலேக் கோவிலேப் பற்றி அருணே யந்தாதி, அருணுசலபுராணம் ஆகியவற்றையும், திருவிரிஞ்சைப்புராணம் என் பதையும் இயற்றிஞர். விரைக்களிராசபண்டிதர் என்பவர் தமிழில் மொழி பெயர்த்த சௌந்தரியலகரி என்ற நூலுக்கு ஒரு விளக்கவுரையையும் இவர் எழுதிஞர்.

எறக்குறைய இதே காலத்தில், தென்காசியைச் சேர்ந்த பாண்டிய மன்னனை **கெய அதிவீராாமன் (1564 ஆ**ம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தவன்) நைடதம் என்ற தூலே இயற்றி, இலக்கிய உலகிற் சிறப்புப் பெற்றுன். இந்தாலிற் பன்னிரண்டு படலங்களும் 1,172 செய்யுட்களும் உள. மிகவுயர்ந்த நடையிலமைந்த இச் செய்யட்கள், எண்ணுதற்கரிய உவமைகளுடன் கூடியிருப்பதால், இப்போதைய வாசகர்கட்கு இன்பமளிப்பவையாகத் தெரியவில்லே. ஆனுல், பண்டிதர்கள், இந நூலுக்குப் பெருமதிப்புக் கொடுக்கின்றூர்கள். சீவகசிந்தாமணி, கம்பன் இயற் றி**ய தொ**மாயணம் போன்ற படைய சிறந்த இலக்கியங்களிற் காண்ப்படும் பல உணர்ச்சிகளேயும் சொற்றொடர்களேயும் இந்நால் எதிரொலிக்கின்றது. அரசனை இக் கவிஞரால், சமக்கிருத மூல நூல்களிலிருந்து மொழிபெயர்க்கப்பட்ட காசிகாண்டம், கூர்மபுராணம் ஆகியவை இலகுவான, எளிய நடையில் அமைந் துள்ளன. சிறுவர்களுக்காக எழு**த**ப்பட்ட வெற்றிவேற்கை அல்லது நறுந் தொகை என்ற சிறிய ஒழுக்க நூல், சிறுவர்களால் விளங்கிப் பின்பற்றக்கூடிய அளவிற்கு இலகுவான நடையில் அமைந்துள்ளது. இவர் காலத்திற் சேரைக் கவிராசபிள்ளே என்பவரும் வாழ்ந்தார். இக் கவிஞர், அரசனுடைய வேண்டு கோளின்படி காளத்தியிலுள்ள கடவுளின் மீது திருக்காளத்திநாதர் கட்டளேக் கலித்துறை மாலே என்ற நூலே இயற்றிஞர். திருக்காளத்திநாதர் உலா, திரு வண்ளுமலேயார் வண்ணம், சேயூர் முருகன் உலா, இரத்தினகிரி உலா ஆகிய நூல்களேயும் இவரே இயற்றிஞர். இவருடைய கவிதைகள் அனேத்திலும் அழ கான சொல்லமைப்பும் ஆழ்ந்த சமய உணர்ச்சியும் காணப்படுகின்றன. அதி வீராாமனின் மைத்துனளுகிய வாதுங்காாம பாண்டியன், பல்வேறு துறைகளில் ஆர்வமுடைய ஓர் இலக்கிய ஆசிரியனுவான். திருநெல்வேலி மாவட்டத்தைச் சேர்ந்த கரிவலம்வந்த நல்லூர் என்றழைக்கப்படும் கருவை என்ற இடத்தி லுள்ள சைவக் கோவிலின்மீது இவரியற்றிய மூன்று அந்தாதிகளும் தூய இலக்கியங்களாக உயர்ந்த இடத்தைப் பெறுகின்றன. இவற்றுள் ஒன்று பத்து வித யாப்பில் ஆக்கப்பட்ட காரணத்தால் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி எனப் பெயர் பெறுகின்றது. மற்றைய நூல்கள், அவற்றில் உபயோகிக்கப்பட்ட யாப்புக்களேக் கொண்டு வெண்பாவர்காதி, கலித்துறையந்தாதி என அழைக்கப்படுகின்றன. சமய விடயங்களேப் பற்றிக் கூறும் இவருடைய பொமோத்திரகாண்டம் என்பது. பன்னிாண்டு அத்தியாயங்களேயும், 1,310 செய்யுட்களேயும் கொண்ட சமய, சாத் திர காவியமாகும். சிற்றின்பம் பற்றிக் கொக்கோகர் என்பவர் சமக்கிருதத்தில் எழுதிய கொக்கோகம் என்ற நூலே இவர் தமிழில் மொழிபெயர்த்தார். பதி னேழாம் நூற்றுண்டின் முற்பாதியில், திருப்பூவணத்திலுள்ள சைவக்கோவிலின் மீது ஒர் உலாவையும், திருவாப்பனூர் பற்றி ஒரு புராணத்தையும் எழுதினுர். இவரிலும் பார்க்க அதிக புகழ்படைத்தவர் அந்தகக்களி வீராாகவ முதலியார் என்பவர். கந்தபுராணத்தை இயற்றிய கச்சியப்பசிவாச்சாரியரின் மாணவரான இவர், திருக்கழுக்குன்றத்தைப் பற்றி ஒரு புராணத்தையும் உலாவையும், திரு வாரூரைப் பற்றி ஓர் உலாவையும், இவை போன்ற வேறு நூல்களேயும் இயற் றிஞர். தன்னே ஆதரித்தவர்களேப் பற்றியும் அரசர்களேப் பற்றியும் நீண்ட கவிதை நூல்களேயும் எழுதினர். சேயூரைச் சேர்ந்த வித்தினர் அம்மையப்பன் மீது ஒரு, பிள்ளேத்தமிழ், இலங்கையைச் சேர்ந்த பாராசசிங்கன் என்பவன்மீது ஒரு வண்ணம், முன்பு குறிப்பிட்ட பொபேர்தசந்திரோதயம் என்ற நூலின்

ஆசிரியரும் கயத்தாறு என்ற இடத்தின் அரசருமாகிய மாதை திருவேங்கட நாதர் மீது ஒர் உலா ஆகியவையே அக்கவிதை நூல்களாகும். ஆனுல் இந் நூல்கள் ஒன்றும் இப்போது கிடைப்பதில்லே, '

குமாகுருபார், துறைமங்கலம் சிவப்பிரகாசர் என்போர் திருமலே நாயக்கரின் காலத்தில் வாழ்ந்த புகழ்பெற்ற மற்றைய நூலாசிரியர்களாவர். குமாகுருபார், சிறீவைகுண்டம் என்ற இடத்திற் பிறந்தார். தருமபுர மடத்தின் நான்காவது அதிபதியாக இருந்த மாசிலாமணி தேசிகர் என்பவரின் கீம். இவர் முதன் முதலாகக் கல்வி கற்கத் தொடங்கினூர். இவர் தன் வாழ்க்கையின் பெரும் பகுதியை, வட இந்தியாவில், முசிலிம்கள் உட்பட்ட பல சமயங்களேச் சேர்ந்த வர்களுடன் விவாதங்கள் செய்வதிற் கழித்தார். இவர் பல அற்புதங்களேச் செய் தார் எனவும், முகலாயப் போசரைச் சந்தித்து, வாரணுசியில் லாந கோவிலும் மடவும் கட்டுவதற்கென நிலத்தை நன்கொடையாகப் பெற்றார் எனவும் கூறப் படுகின்றது. ஊமையாகப் பிறந்த இவர், திருச்செந்தார்க் கடவுளின் அருளினுல், தன் ஆரும் வயதிற் பேசும் சக்தியைப் பெற்றூர். கந்தர் கலி வெண்பா என்ற தன் முதலாவது நூலில், இவர், திருச்செந்தூர்த் தெய்வத்தைப் புகழ்ந்து பாடி யுள்ளார். இவர் பிறந்த இடம் கைலாசம் எனவும் அழைக்கப்பட்டது. அங்குள்ள சிவபிரான்மீது கைலேக் கலம்பகம் என்ற தூலியும், மதுரை மீனுட்சியம்மை மீத ஒரு பிள்ளேத்தமிழையும் இரட்டைமணிமாலேயையும், மதுரைச் சொக்கலிங்க ரையும் (சிவன்) அவருடைய திருவிளேயாடல்களேயும் புகழ்ந்து 102 செய்யுட் களில் மதுரைக்கலம்பகம் என்ற நூலேயும், திருவாரூர்த் தியாகராசர் (சிவன்) மீத<sub>்</sub> நான்குவித யாப்புகளில் 40 செய்யுட்களேயுடைய திருவாரூர் நான்ம**ணி** மாலேயையும், வைத்தீசுவ்ான் கோவிலிலுள்ள முத்துக்குமா<sub></sub> சுவாமி (முருகன்) மீது ஒரு பிள்ளேத்தமிழையும் காசிக்கலம்பகம் என்ற ஒரு நூலேயும் இவரியற்றி ஞர். வாரணுசியில் இவர் தங்கியிருந்தபோது, பத்துச் செய்யுட்களிற் கல்வித் தெய்வமாகிய சாசுவதியைப் புகழ்ந்து சகலகலாவல்லி மாலேயைப் பாடினுர். திறமையூட்டியதற்காகவே, இவர் சாசுவதியைப் புகழ்ந்து பாடிஞர். தமிழ் யாப் திறமையூட்டியதற்காகவே, இவர் சாசுவதியைப் புகழ்ந்து பாடிஞர். தமிழ் யாப் பிலக்கணத்தைப் பற்றிச் சிதம்பாச் செய்யுட்கோவை என்ற நூலயும் இவர் எமுதினர். இந்நால் பல வகையான யாப்புகளே வரையறுத்துக் கூறி அவற்றை, எடுத்துக்காட்டுகளுடன் விளக்குகின்றது. திருமலே நாயக்கன், தன் வாழ்க்கை யின் வழிகாட்டியாக வைத்திருப்பதற்காகக் குறளின் சாரத்தைத் தரும்படி இவரிடம் கேட்டான். அவனுடைய வேண்டுகோளுக்கிணங்கிய குமாகுருபார், 102 வெண்பாக்களாலான நீதிநெறி விளக்கம் என்ற ஒழுக்க நாலே எழுதினர்.

சிவப்பிாகாச<sub>ர்</sub> துறைமங்கலத்து அண்ணுமலே ரெட்டியின் நட்பையும் ஆதாவையும் பெற்றிருந்தபடியால், இவர் துறைமங்கலம் சிவப்பிாகாசர் **என** அழைக்கப்படுகின்றூர். காஞ்சிபாத்திற் பிறந்த இவர் **திருநெல்வேலியைச் சேர்ந்த** வெள்ளியம்பலத் தம்பிரான் என்பவரிடம் கல்விகற்றூர். திருநெல்வேலிக்குப் போகும் வழியிலும் அங்கிருந்து திரும்பி **வரும் வழியிலும், இவர் சில நாட்க** அண்ணுமலே ொட்டியுடன் கழித்தார். புரவலர், புலவர் ஆகிய இருவரும் விர சைவத்தில் அதிக நம்பிக்கை வைத்து வீர சைவர்களாகவேயிருந்தனர். ஆனுற் பலவராகிய சிவப்பிரகாசர் மகவெறி பிடித்தவராக இருந்தார் என எவ்வாற் றூனுங் கூற முடியாது. இவரியற்றிய முப்பது நூல்களுட் பெரும்பாலானவை, சைவசித்தாந்தத் தத்துவத்திலும் சைவ சமயாசாரியர் நால்வர் இயற்றிய நூல் களிலும் இவருக்கிருந்த ஆழ்ந்த அறிவையும், அவற்றின் மீது இவர் கொண் டிருந்த பெரு மதிப்பையும் காட்டுகின்றன. இவர் ஒரு கிறித்துவ மதப் போசார கரை (ஞானத் தந்தை பெஸ்கியையே இவர் சந்தித்தாரென அடிக்கடி கூறப் படுகின்ற போதிலும், அது உண்மையாக இருக்க முடியாது) சந்தித்து, அவ ருடன் சமயவிவாதம் செய்தார் எனவும், கிறித்துவ மதத்தைக் கண்டித்து, ஏசு மக நிராகாணம் என்ற நூலே எழுதிஞொனவும் கூறப்படுகின்றது. ஆளுல் இந் தால் இப்போது கிடைப்பதில்லே. திருச்செந்தூர், துறைமங்கலத்திற் கண்மையி அள்ள திருவெங்கை, திருவண்ணுமலே முதலிய இடங்களிலுள்ள தெய்வங்களின் மீது இவர் பத்திப் பாடல்களே இயற்றினர். கன்னட மூலத்திலிருந்து போபு லிங்கலீலே என்ற நூலேயும் மொழிபெயர்த்தார். வீசசைவர்களாற் பெரிதும் மதிக் கப்படுபவரும் சிவபெருமானின் திருவவதாரங்களில் ஒருவருவமான அல்லம தேவர் என்பவரின் திருவிளேயாடல்களேப் பற்றிக் கூறுகின்றது பிரபுலிங்கலீலே. 25 பிரிவுகளேயுடைய இந்த நீண்ட காவியத்தில் 1,157 செய்யுட்கள் உள்ளன. இந்நூல் 1652 ஆம் ஆண்டைச் சேர்ந்தது. சித்தாந்தசிகாமணி என்ற வீசசைவ தாலே, இவர் சமக்கிருதத்திலிருந்து மொழிபெயர்த்தார். சங்கராச்சாரியாரின் விவேக சூடாமணியின் ஒரு பகுதி கன்னடத்தில் மொழிபெயர்க்கப்பட்டிருந்தது. அதை வேதாந்த சூடாமணி என்ற பெயரில் இவர் தமிழில் மொழிபெயர்த்தார். சமக்கிருத நூலாகிய தர்க்கபாஷையைத் தர்க்கபாடை என்ற பெயரில் இவர் தமிழாக்கிஞர். ஒழுக்களியல் பற்றி நாற்பது வெண்பாக்கள் கொண்ட நன்னெறி என்ற சிறியதாலேயும் இவர் இயற்றிஞர். தன்னுடைய முப்பத்தொண்டாவது வயதில் இவர் இறக்கும்வரை பிரமச்சாரியாகவே வாழ்ந்தார்.

புறத்திரட்டு என்ற முக்கியமான செய்யுள் தொட்டு பதினேந்தாம் தாற்ருண் டின் முற்பாதியைச் சேர்ந்ததாகக் கருதப்படுகின்றது. விடயங்கள், பிரிவுகள் ஆகியவற்றைத் தெரிவு செய்வதிலும் அவற்றை ஒழுங்குபடுத்துவதிலும் இந் நால் குறனேப் பின்பற்றுகின்றது. இத்திரட்டு பதிப்பிக்கப்பட்டகாலம் வரை, தமிழிலே தோன்றிய எல்லா நால்களிலுமிருந்து 2000 இற்கு மேற்பட்ட செய் யுட்களே இந்தால் தொண்டுள்ளது. கம்பனின் தாலிற்குப் பின் தோன்றிய தால் எதுவும் இத் திரட்டில் சேர்த்துக்கொள்ளப்படவிலீலேயெனத் தெரிகின்றது. இத் திரட்டின் கடைசிப் பகுதி காதலேப் பற்றிக் கூறுகின்றது. இத் செய்யுள்களேத் தவிர வேறு எதுவும் கிடைக்கவில்லே. இத் திரட்டைத் தொகுத் தவர் யார் என்பது தெரியவில்லே. இப்போது எமக்குக் கிடைக்காத வேறும் பல கவிதைகள் அவருக்குத் தெரிந்திருந்தன.

ஏற்கெனவே குறிப்பிட்ட நம்பியகப்பொருள் என்பதைவிட, இக் காலப் பகுதி யில் எழுந்த மற்றைய இலக்கண தூல்களுள் பாஞ்சோதி இயற்றிய சிதம்பாப் பாட்டியல் என்பதை ஒன்றுகக் கூறலாம். பாஞ்சோதி என்பவர், சிதம்பாபுரா

ணத்தை எழுதிய திருமலேநாதன் (1508) என்பவரின் மகனுவார். வெவ்வேறு வகையான போபந்தங்களே இயற்றுவது சம்பந்தமான கவிதை மாபுகளேப் பாட்டியல் விளக்குகின்றது. இதே விடயத்தைப் பற்றி நவநீத நாடன் என்பவர் நவதீதப்பாட்டியல் என்ற தாலே எழுதியுள்ளார். இதற்குப் பெறுமதி மிக்க ஒரு விளக்கவுரையும் எழுதப்பட்டது. அடுத்து, பூர்த்தியாக்கப்படா**ததும்** பெயரி டப்படாததுமான ஒரு தாலேக் குறிப்பிடலாம். இந்தால் இறையஞரின் அகப் பொருள் அல்லது களவியல் என்பதின் அடிப்படையில் எழுந்தது. இதன் காரண மாக, மிக மதிப்புள்ள இந்நூலேப் பதிப்பித்த எஸ். வையாபுரி அவர்கள் இந தாலுக்குக் களவியற் காரிகை என்ற பெயரைச் சூட்டியுள்ளார். வேறு வகையில் எமக்குத் தெரியாத நூலாசிரியர்கள், அவர்களின் நூல்கள் ஆகியவற்றை இந் தாலும், குறிப்பாக இதன் விளக்கவுரையும் மேற்கோளாக எடுத்தாள்கின்றன. இதே காரணத்தினுல் இவை மதிப்புடையவையாகவும் விளங்குகின்றன. குரு கை பெருமாள் கவிராயரின் (1575 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தவர்) மாறன்-அலங்காரம் அணியியல் பற்றிக் கூறுகின்றது. இதற்கு முன்பிருந்த பல எழுத் தாளர்களே இந்தால் குறிப்பிடுவதுடன், மாறன் என்ற நம்மாழ்வா**ரையும்** போற்றிப் புகழ்கின்றது. நம்மாழ்வார் பிறந்த ஆழ்வார் திருநகரி மீது திருக் குருகா-மான்மியம் என்ற தல புராணத்தையும் இவர் இயற்றினர். திருவாளூர் வைத்திய நாததேசிகர் இயற்றிய இலக்கணவிளக்கம், பதினேழாம் நாற்றுண் டின் முற்பாதியைச் சேர்ந்தது. தமிழ் இலக்கணம் முழுவதையும் பூரணமான முறையில் விளக்கும் தொல்காப்பியம் போல் இது அமைந்துள்ளபடியால், இது . குட்டித்தொல்காப்பியம் எனச் சரியாகவே புகழப்படுகின்றது. திருமலே நாய**க்** கனின் கீழ் கயத்தாறு என்ற இடத்தில் அரசதை இருந்த மாதை திருவேங்கட நாதர் என்பவரின் பிள்ளேகளுக்கு இந்நூலாசிரியர் படிப்பித்த பாடங்களேக் கொண்டே, இவர் இந்தூல் எழுகினுொனக் கூறப்படுகின்றது. பாசவதைப் பாணி, நல்லூர்ப்புராணம் போன்ற பத்திக் காவிய நூல்களேயும் தேசிகர் இயற்றி ஞர். நல்லூர்ப் புராணத்தில் ஆயிரத்துக்கு மேற்பட்ட செய்யுட்களுள.

தென் இந்திய வரலாறு

1200 ஆம் ஆண்டிற்கும் 1650 ஆம் ஆண்டிற்கும் இடைப்பட்ட காலப் பகுதி பிற் புகழ்வாய்ந்த பல உளையாசிரியர்கள் வாழ்ந்தார்கள். தமிழ் இலக்கியத்தின் ஒரு சுருக்கமான வாலாற்றிலேகூட இடம் பெறுமளவிற்கு இவர்களுடைய விளக்கவுரைகள் முக்கியத்துவம் வாய்ந்தவையாகவுள்ளன. இவற்றுள் பல உசைகளின் காலத்தைச் சரியாகக் கணிக்க முடியாவிட்டாலுங்கூட, இவை யெல்லாவற்றையும் இக் காலப்பகுதியிற் சேர்த்துக் கொள்வதற்குப் போதிய காரணங்களுண்டு. ஆரம்ப கால உரைகளுள் நன்னூல் பற்றி மயிலேநாதர் எழு திய விளக்கவுரையும், வீரசோழியம் பற்றிப் பெருந்தேவஞர் எழுதிய விளக்க அரையும் இடம்பெறுகின்றன. இவை இரண்டும் இலக்கண தால்களாகும். இவற்றையடுத்து வருவது, சிலப்பதிகாரத்திற்கு அடியார்க்கு நல்லார் எழுதிய அறிவு பொதிந்த சொற்சிறப்பு மிக்க உரை. இப்போது எமக்குக் கிடைக்காத பல நால்களிலிருந்து விரிவான, போதணேக்குரிய மேற்கோள்கள் இவ்வுரையில் இடம்பெறுவதால் இவ்வுரை குறிப்பிடக்கூடியதாக இருக்கின்றது. தொல்காப்பி இலக்கியம்

யத்துச் சொல் அதிகாரத்திற்கு சேனுவரையர் எழுதிய உரையும் குறளுக்குப் பரிமேலழகர் எழுதிய உரையும் அடுத்து வருகின்றன. பரிமேலழகருக்கு முன், குறளுக்கு ஒன்பது உரைகள் எழுதப்பட்டிருந்தன. ஆனுல், பரி மேலமகரின் உரையே சிறப்பு வாய்ந்ததாக இப்போது கணிக்கப்படு கின்றது. பரிமேலழகர் அறிவு மிக்கவர்; சுருக்கமாகவும் தெளிவாகவும் எழுதுபவர். குறளின் கருத்துக்கள் சமக்கிருத மூலத்திலிருந்து வந்தன என அடிக்கடி இவர் காட்டுகின்றூர்; அல்லது மற்றையோர் அவ்வாறு காண உதவிசெய்கின்றுர். இவர் மதுரையைச் சேர்ந்தவர் எனக் கூறப்படுகின்ற படியால், பரிபாடல் என்ற நூலுக்கு உரையெழுதிய பரிமேலழகரிலிருந்தும் இவர் வேறுபட்டவராகவே இருக்க வேண்டும். பரிபாடலுக்கு உரையெழுதிய பரிமேலழகர், காஞ்சியைச் சேர்ந்த வைணவராவார். அடுத்து, புகழ் பெற்ற போ சிரியரும் நச்சிஞர்க்கினியரும் வருகின்றனர். முன்னவர் தொல்காப்பியத் திற்கும், சங்கச் செய்யுள் தொட்டாகிய குறுந்தொகையிலுள்ள 400 கவிதை களுள் 380 கவிதைகட்கும் விளக்கவுரை எழுதினர். பின்னவர், குறுந்தொகை யின் சொல்விளக்கத்தைப் பூரணமாக்கியதுடன் தொல்காப்பியம், பத்துப் பாட்டு, கவித்தொகை, சீவகசிந்தாமணி ஆகியவற்றிற்கும் உரை எழுதினூர். சங் கச் செய்யுள் தொட்டுகளாகிய புறநானூற, பதிற்றுப்பத்து, ஐங்குறுநூறு ஆகிய வற்றிற்கு விளக்கவுரைகள் எழுதியோர் யாரெனத் தெரியவில்லே. ஆனுல் இவ் விளக்கவுரைகள் இக் காலப் பகுதியிலேதான் இயற்றப்பட்டிருக்க வேண்டும். இதே காலத்திலேயே புறப்பொருள் வெண்பா மாலேக்குச் சாமுண்டி தேவநாய கன் என்பவர் ஒரு விளக்கவுரை எழுதினூர். திருநெல்வேலி மாவட்டத்திலுள்ள தென் திருப்பேரையிற் பிறந்த திருமேனிக் கவிராயர் திருமலே நாயக்கரின் .காலத்தில் வாழ்ந்தவர். இவர் மாறன் அலங்காரத்திற்கு ஒரு விளக்கவு**ரையை** யும், குறளின் கருத்துக்களேச் சுருக்கித் திருக்குறள் நுண்பொருள் மாலே என்ற பெயரில் ஒரு வசன நாலேயும் எழுதினூர். இதே போன்று தொல்காப்பியக் கருத் துக்களேச் சுருக்கி இவர் எழுதிய நூல் இப்போ*து* இல்லே. இந்*த* விளக்**கவுரை** கள் இாண்டு வகையில் முக்கியத்துவம் பெறுகின்றன. தமிழில் இருக்கின்ற உரை நடை நூல்கள் பெரும்பாலும் இவை மட்டுமே. இவ்வுரைகள், பல நூலா சிரியர்களேயும் அவர்களின் நூல்களேயும், வாலாற்று உண்மைகளேயும், சமுதாய உண்மைகளேயும் தெரிவிக்கின்றன. இச்செய்திகளேப் பற்றி வேறு எந்த வழியி அம் எம்மால் அறிய முடியவில்லே.

அகாாதிகளுள் நிகண்டு—சூடாமணி என்பதே ழிகப் பிரபலமானது. இவ்வக ராதி, மண்டலபுருஷன் என்ற சமண ஆசிரியரால் தொகுக்கப்பட்டது. விசய நகரப் போரசர் கிருட்டிணதேவராயரின் பெயர் மிகத் தெளிவாக இவ்வகராதி யில் இடம் பெறுகின்றபடியால் இது அநேகமாக இவ்வாசனின் காலத்திலேயே தொகுக்கப்பட்டிருக்க வேண்டும். திவாகரத்தைப் பின்பற்றி இது தொகுக்கப் பட்டது. ஆனுற் சூத்திரங்களுக்குப் பதிலாக, செய்யுளருவத்திலேயே ஆக்கப் பட்டது. இதையடுத்து, சிதம்பாரேவணச்சித்தர் என்ற வீர சைவர் அகராதி — நிகண்டு (1594) என்பதை எழுதிஞர். இதுவே, சொற்களே அகர வரிசைப்படி தொகுப்பதற்கு எடுக்கப்பட்ட முதல் முயற்சி. 'அகர வரிசை' என்பதைக் குறிக்

கும் ' அகராதி' என்ற முதலாவது சொல், இதற்குப் பின் ஒரு அகராதியைக் குறிக்கும் சொல்லாக வழங்கி வருகின்றது. கயாதாம் என்பதும் உரிச்சொல் அகராதி என்பதும் குறிப்பிடத்தக்கவை. கயாதார் என்ற பிராமணர் (1550 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தவர்) கயாதாம் என்பதைத் தொகுத்தார். மாறன்—அலங் காரத்தில் இதைப் பற்றிக் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. காங்கேயன் (பதினேழாம் தாற்றுண்டின் தொடக்கம்) என்ற சைவ ஆசிரியர் உரிச்சொல்-நிகண்டு என்ற சிறிய அகராதியைத் தொகுத்தார்.

திருநெல்வேலியைச் சேர்ந்த தமிழாகா முனிவன் என்பவர், சமக்கிருதத்தி அள்ள சமயச் சட்டத்தின் சில பகுதிகளே மொழிபெயர்த்துப் பிராயச்சித்த சமுச்சயம் (1633), ஆசௌசதீபிகை முதலிய நூல்களே எழுதிஞர். முதலாவது தூல் பாவங்களுக்கு நிவாரணம் தேடுவதைப் பற்றியும், இரண்டாவது தூல் மாணத்துடக்கைப் பற்றியும் கூறகின்றன. இதே ஆசிரியர் நீதிசாரம், நெல்லேத் திருப்பணிமாலே போன்ற வேறு தூல்களேயும் இயற்றிஞர். இராமப்பையன் அம் மானே என்பது மிகவும் சுவையான ஒரு தூலாகும். இதை எழுதியவர் யார் என் பது தெரியவில்லே. இதைப் போன்ற தகைச்சுவை நூல்கள் மிகச் சிலவே இப் போது கிடைக்கின்றன. திருமலே நாயக்கனின் தளபதி ஒருவனுடைய போர் களேப் பற்றி இத்தூல் விபரிக்கின்றது.

# கன்னடம்

தென்னிந்திய மொழிகளுள், தமிழுக்கு அடுத்தபடி, கன்னட மொழியிலேதான் மிகவும் பழமைவாய்ந்த இலக்கியங்கள் இருக்கின்றன. ஆனுற் கன்னட இலக் கியங்கள் எப்போது முதன் முதலாக எழு**தப்பட்டன என்பது** தெரியவில்லே. இப்போதுள்ள நால்களுள் அணியியலேப் பற்றி நிருபதுங்கர் இயற்றிய கவிராச மார்க்கம் (850) என்ற தாலே காலத்தால் மிக முந்தியது. ஆனல் இந்தாலுக்கு முன்பே, பல கவிதை நூல்களும் உசை நடை நூல்களும் அதிக அளவில் வெளி வந்திருக்க வேண்டும். வடக்கே, மராத்தி மொழி பேசப்படும் ஆள்புலத்தின் பெரும்பகுதி உ<del>ள்</del>ளிட்டு, தெற்கே காவேரி தொடக்கம் வடக்கே கோதாவரி வரை கன்னடநாடு பாந்திருந்ததென இந்தாலிற் கூறப்பட்டுள்ளது. புலிகரி என்ற இடத்தைச் சுற்றியுள்ள மாவட்டம், கன்னடத்தின் அப்பழுக்கற்ற, பரி ஈத்தமான கிணறு எனப் பலராலும் கருதப்பட்டது. மிகச் சிறந்த கன்னட உரைநடை எழுத்தாளர்களுள் துருவினீதன் என்பவனும் ஒருவன் என இந் தால் கூறுகின்றது. இவன் 6 ஆம் தாற்றுண்டில் கங்கை மன்னஞக இருந்த தாரு வினீ தஞக இருக்கலாம். ஆரம்ப காலத்திலிருந்த இன்ஞெரு எழுத்தாளர், புகழ் பெற்ற சிறீவர்த்ததேவர் ஆவர். இவர் பிறந்த இடத்தின் காரணமாக துமு புலூராச்சாரியார் எனவும் அழைக்கப்பட்டார். தத்துவார்த்த மகாசாத்திரம் என்ற நூலுக்கு இவர் ஒரு விளக்கவுரை எழுதினூர். சூடாமணி என்ற பெயரை யுடைய இவ் விளக்கவுரை 96,000 செய்யுட்களேக் கொண்டது. கன்னட மொழி யிற் பெரிய இலக்கண ஆசிரியராகவிருந்த பட்டாகளங்கர் (1604) என்பவர், சூடாமணி என்பதே கன்னடமொழியிலுள்ள மிகப் பெரிய நால் எனக் கூறுகின்

457

ரூர். ஆரம்ப காலத்துக் கன்னட எழுத்தாளர்களுள் (ஏறக்குறைய 650 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தோர்) சியாமகுண்டாச்சாரியார் என்பவரும் ஒருவர். ஆரம்ப காலத்துக் கன்னட எழுத்தாளர்களுட் பெரும்பாலானேர், சமண சம யத்தைச் சேர்ந்தவர்கள். இந்த இரண்டு ஆச்சாரியார்களும் சமணர்களே.

கனிராசமார்க்கம் என்ற நால் ஓரளவிற்குத் தண்டியின் காவியதரிசம் என் பதை அடிப்படையாக வைத்து எழுதப்பட்டது. இராட்டிரகூடப் பேராசஞ்சிய நிரூபதுங்க அமோகவர்சன் என்பவனே இந்நூலே இயற்றியதாகக் கூறப்படுகின் றது. ஆளுல் உண்மை அதுவன்று. இப்போசன் இந்நாலே உண்மையில் இயற்றி யிருக்காவிட்டாலுங்கூட, இந்நூல் எழுதப்படுவதற்குத் தாண்டுகோலாக இருந் திருப்பான் என்பது நிச்சயம். இப்போது நமக்குக் கிடைக்கின்ற உண்மையான இலக்கிய நால்களுள், சிவகோடி (கி. பி. 900 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தவர்) என்பவரியற்றிய வட்டாராதனே என்ற நூலே, காலத்தால் மிக முந்தியது. பூர்வ கால கன்னடம் என அழைக்கப்படும் பழைய கன்னட மொழிநடையிற் பெரும் பாலும் அமைந்த இந்த உரைநடை நூல், பழைய சமணத் துறவிகளின் வாழ் வைப் பற்றிக் கூறுகின்றது. அடுத்து வருபவர் பம்பா என்பவர். வேங்கியிலுள்ள ஒரு குடும்பத்திற் பிறந்த இவர், இராட்டிரகூட மன்னஞ்சிய 3 ஆம் கிருட்டிண னின் மானியகாரஞக இருந்த, வேமுலவாடையைச் சேர்ந்த 2 ஆம் அரிகேசரி யின் அரசசபையில் இருந்தார். தன் முப்பத்தொன்பதாம் (941) வயதிலேயே, பம்பா இரு பெருங் காவியங்களே இயற்றிஞர் எனச் சொல்லப்படுகின்றது. முத லாவது சமணத் தீர்த்தங்காரரின் வாழ்க்கை வாலாற்றை இவருடைய அதி புராணம் கூறுகின்றது. இவர், மகாபாரதக்கதையைப் பற்றிய தன் கருத்தை, விக்காமார்ச்சுன விசயம் என்ற நாலிற் கூறகின்றூர். இவருடைய விளக்கத்தின் படி அமைந்த காரணத்தால், இந்நூல் பம்ப—பாரதம் எனவும் அழைக்கப்படு கின்றது. இந்நூலில், ஆசிரியர், அருச்சுனனேயே காவிய நாயகன் ஆக்குகின்றுர். அருச்சுனனுடன், தன்னே ஆதரித்த அரிகேசரி மன்னனேயும் இணேத்து, சமகால வாலாற்றிலிருந்து பல சுவையான விபாங்களேயும் தன் காவியத்திற் சேர்த்துள் ளார். கன்னடக் கவிஞர்களுள், பம்பாவே சிறந்தவர் எனத் திறனுயவாளர்கள் ஒரேமுகமாகக் கூறுகின்றூர்கள். பம்பாவின் காலத்தில் பொன்றை என்ற ஒரு களிஞரும் வாழ்ந்தார். இவர் பம்பாவிலும் பார்க்க வயதிற் குறைந்தவர். பதினு ரூவது தீர்த்தங்காரரைப் பற்றிய கர்ணபாம்பரைக் கதையை இவரியற்றிய சாந்தி புராணம் கூறகின்றது. புவனேக்கராமாப்புதயம் என்ற நாலேயும் இவர் இயற்றிஞர். பிற்காலத் தெழுந்த நூல்களிற் காணப்படும் மேற்கோள்களி **லிருந்து மட்டுமே இப்போது** இந்நூலேப் பற்றி அறிய முடிகின்றது. 'சமணர் களேப் புகழ்ந்து, தொடைக் கவி போன்ற கவிகளாலாய' ஜினுட்சாமாலே என்ற தாலேயும் இவர் இயற்றினர். இவரும், வேங்கியிலுள்ள ஒரு குடும்பத்தைச் சேர்ந்தவரே. ' இரண்டு மொழிகளிலும் ( சமக்கிருதம், கன்னடம் ) மிகச் சிறந்த கவிஞர்' என்பதைக் குறிக்கும் உபய கவிச்சக்காவர்த்தி என்ற பட்டத்தை இவர் பெற்றூர்.

பூரணப் பொலிவுடன் ஒளிவிட்டுப் பிரகாசிக்கும் வகையிற் கன்னட இல**க்** கியத்தை வளர்த்த வழிகாட்டிகளான பம்பா, பொன்னு, ாண்ணு ஆகியோர், 'மூன்று இரத்தினங்கள்' என அழைக்கப்படுகின்ரூர்கள். ரண்ணு என்பவர், சாளுக்கிய மன்னஞ்கிய இரண்டாம் தைலர் என்பவரின் ஆட்சிக் காலத்திலும், அவரையடுத்தாண்ட மன்னனின் ஆட்சிக் காலத்திலும், அவர்களின் அரச சபையை அணிசெய்தார். முதுவோளல் என்னுமிடத்தில், வளேயல் விற்போரின் குடும்பம் ஒன்றில், 949 ஆம் ஆண்டிற் பிறந்த ாண்ணு, சாளுக்கிய அரச சபை யின் கவிச்சக்காவர்த்தியாக (அரச அவைக் கவிஞர்) உயர்வு பெற்றூர். தங்கப் பொல்லும், சௌரியும், யாணேயும், ரூடையும் விருதாக இவருக்குக் கொடுக்கப் பட்டன. பன்னிரண்டு ஆசுவாசங்களில் இவரியற்றிய அசிதபுராணம் (993) என்ற சம்புகாவியம், இரண்டாவது தீர்த்தங்காரரின் வாழ்க்கையைக் கூறுகின் றது. இக் காவியம், நாகவர்மன் என்ற தளபதியின் மனேவியும் தெய்வ பத்தி **யுடையவளுமாகிய அத்திமாப்பே என்பவளின் வேண்டுகோளின்படி இயற்றப்** பட்டது. தன் கணவன் இறந்த பின்பும் சில ஆண்டுகள் வாழ்ந்த இவள், சமண சமய வளர்ச்சிக்குப் பல வழிகளில் உதவி செய்தாள். இந்தாலாசிரியர் இயற்றிய சாகசபீமவிசயம் அல்லது கதாயுத்தம் (982) என்பதும் ஒ**ரு சம்**புகாவியமாகு**ம்.** இதிற் பத்து ஆசுவாசங்கள் உள. இக் காவியம், மகாபா**ாதக்** கதையை, குறிப் பாகப் பீமனுக்கும் துரியோதனனுக்குமிடையே இறுதியில் நடைபெற்ற கதா யுத்தத்தையும், இறிவபேதாங்க சத்தியாசிரயனுடைய சண்டைகளேயும் சாதனே களேயும் கூறுகின்றது. இறிவபேதாங்க சத்தியாசிரயனுக்கு, இக் கவிஞர், 'சாகச பீமன் ' (தாணிவுடைய பீமன்) என்ற பட்டத்தைச் சூட்டுகின்றூர். ாண்ணு எழுதிய மற்றைய நூல்களான பாசுராம சரிதம், சக்ரேசுவர சரிதம் ஆகியவை. இப்போது இல்லே. ாண்ண காண்டம் என்ற நிகண்டும் இவருடைய ஆக்கமாக இருக்கலாம். இந் நிகண்டிலுள்ள செய்யுட்கள், பெரும்பாலும் கவிரத்தினம் என்ற சொல்லில் முடிகின்றன.

ாண்ளுவின் ஆரம்பகாலப் புரவலர்களுள் ஒருவராகிய சாவுந்தராயன் என் பவர், கங்கைமன்னகைய இராசமல்லரின் மானியகாரராக இருந்தார். சிரவண பெல்கோலா என்ற இடத்தில் மிகப் பெரிய கோமதீசுவரர் ஆலயத்தை இவர் கட்டியெழுப்பிய காரணத்தினுல், இராசமல்லர், இவருக்கு இராயர் என்ற பட் டத்தைச் சூட்டிஞர். கன்னடத்திலுள்ள மிகப் பழைய உரைநடை நூல்களுள் ஒன்றுன சாவுந்தாரய புராணம் அல்லது திரிசத்திலட்சணமகாபுராணம் என்ற நூலே, இவர், 978 ஆம் ஆண்டில் இயற்றிஞர். இருபத்தி நான்கு தீர்த்தங்காரர், பன்னிரண்டு சக்கரவர்த்திகள், ஒன்பது பாலபத்திரர்கள், ஒன்பது நாராயணர் கள், ஒன்பது பொதிநாராயணர்கள் ஆகிய அறுபத்து மூவரைப் பற்றிய புராணக் கதைகளேக் கூறும் இந்நூல் இப்போதும் இருக்குன்றது. 1 ஆம் நாகவர்மன் என் பவரும், சாவுந்தராயளுல் ஆதரிக்கப்பட்ட ஒருவராவர். சாவுந்தராயனேப் போல் இவரும் அசீதசேனரின் மாணவரே. இவர், பம்பாவைப் போல், வேங்கி நாட்டி விருந்துவந்த ஒரு பிராமண குடும்பத்தைச் சேர்ந்தவர். இவ்வாசிரியர், தன் மன்னியை நோக்கிக் கூறும் வகையில் அமைந்த சந்தொம்புதி என்ற 'யாப்பிலக் கணச் சமூத்திரம்', கன்னடத்தில் யாப்பிலக்கணத்தைப் பற்றி முதன்முதலாக எழுதப்பட்ட ஒரு நாலாகும். சமக்கிருத உரைநடையிற் பாணர் எழுதிய காதற் கதையின் அடிப்படையில் எழுந்தது கர்நாடக காதம்பரி என்ற சம்பு தால். இதன் இனிமையான, ஆற்ரெழுக்கு நடை, திறனுய்வாளர்களால் மிகவும் உயர்ந்ததாக மதிக்கப்படுகின்றது.

அடுத்து, இரண்டாம் சயசிம்ம சகதேகமல்லரின் கீழ் மந்திரியாக விருந்த . கார்க்கசிம்மர் என்ற சைவப் பிராமணர் சூறிப்பிடத்தக்கவர். இவரு**டைய பஞ்ச** தந்திரம் என்ற தூல், குளுட்டியரின் பிருகத்கதையைப் பி**ன்பற்**றி எழுதப்பட் டது என்பது வெளிப்படையாகவே ஒப்புக்கொள்ளப்பட்டது. இச் சம்பு காவி யம் ஓர் அறிவுக் களஞ்சியமாகும். இக் காலத்து இரசனேக்கு ஏற்றுற்போல், இந் தாலில் ஹசை நயந் தரும் (பிராசம்) சொற்கள் அளவிற்கு மீறிக் காணப்படு கின்றன. தனக்கு முன்பிருந்தோர் பலரையும் தன் சமகாலத்தில் வாழ்ந்த பலரையும் பற்றித் தூர்க்கசிம்மர் குறிப்பிடுகின்றூர். இவருடைய காலத்தில் வாழ்ந்தவர்களுள், பல்துறைப் போறிஞராகவிளங்கிய சந்திரராசன் என்பவர் ஒருவர். இவர் வாசிகோத்திரத்தைச் சேர்ந்த ஒரு பிராமணராவர். தன்னுடைய புரவலருக்கும் அவருடைய மனேவிக்குமிடையே நடைபெறும் உரையாடலேப் போல், இவரியற்றிய மதனதிலகம், சிற்றின்பக் கலேயைப் பற்றிக் கூறும் ஒரு சம்புவாகும். இந்நால் பதினெட்டு அதிகாரங்களேக் கொண்டது. தன் காலத்து நவீன மொழியை (போச-கன்னடம்) உபயோகித்ததாக ஆசிரியர் பெருமையடித்துக்கொள்கின்றூர். சயசிம்மரின் ஆதாவின் கீழிருந்த ஓர் அத்து வைத, சைவப் பிராமணராகிய சாவுந்தராயர் என்பவர், உலோகோபகாரம் (கி. பி. 1025) என்ற நாலே இயற்றிஞர். நல்ல தாமான செய்யுட்களில், வான சாத்தொம், சோதிடம், சிற்பம், கட்டடக்கலே, சருனம், நீர்நிலயம், மருந்து மூலிவகைகள், அவற்றின் உபயோகங்கள், நறுமணந்தரும் பொருட்கள், சமை யற்கலே, நஞ்சு சம்பந்தமான செய்திகள் முதலிய பல்வேறு பொருட்களேப் பற் றிப் பூரணவிளக்கமுடன் கூறும் இந்நூல், மக்களின் நாளாந்த வழிகாட்டியாக இருந்தது. சிறீதராச்சாரியார் என்ற சமணப் பிராமணர், தன் சாதகதிலகம் (1049) என்ற நூலின் மூலம் விஞ்ஞானத்தைப் பற்றி எழுதுவதில் தனக்குள்ள திறமையையும், சந்திரப்பிரபாசரிதை என்ற நூலின் மூலம் இலக்கிய நூல்களே எழுதுவதில் தனக்குள்ள திறமையையும் (காவிய கவித்துவம்) காட்டியுள்ளார். கன்னட மொழியில், சோதிடத்தைப் பற்றியெழுந்த முதலாவது நூல், சாதக திலகம் ஆகும். வனவாசி என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த இரண்டாம் சோமேசுவா ரின் மானியகாராரன் கங்கை மன்னன் உதயாதித்தன் (1070) என்பவரால் ஆதரிக்கப்பட்ட அத்துவைதி நாகவர்மாச்சாரியார், சந்தொசூடாமணி சதகம் என்ற நூலே எழுதினர். மக்தேபம் என்ற யாப்புமுறையில் இயற்றப்பட்ட இலரு வான செய்யட்களாலான இந்நூல், துறவொழுக்கத்தைப் பற்றிக் கூறுகின்றது.

அடுத்த பெரிய எழுத்தாளர் நாகச்சந்திரர் (ஏறக்குறைய 1105 ஆம் ஆண்டள வில் வாழ்ந்தவர்) என்பவராவர். செல்வந்தரான இச் சமணர் பிசப்பூரில் மல்லி நாத சமணுலயத்தைக் கட்டி, பத்தொன்பதாவது தீர்த்தங்காரருக்கு அர்ப் பணஞ் செய்தார். இவர் மல்லிநாதபுராணம் என்ற சம்புவையும் இயற்றிஞர்.

ஆனுல் இராமச்சந்திரபுராணம் என்ற தூலின் ஆசிரியர் என்ற வகையிற்று**ன்** இவர் பெரும்பெயர் பெற்றுர். பதினுன்கு பிரிவுகளேயுடைய இச் சம்புகாவியம், சமணர்களின் கண்ணேட்டத்தின்படி இராமகதையைக் கூறுகின்றது. இந் நாலிற் பதினுன்கு அத்தியாயப் பிரிவுகள் இருந்தபோதிலும், மூன்றுவது பிரிவி லிருந்துதான் கதை தொடங்குகின்றது. இக் காவியம் பம்பாவின் பாரதத்தோடு சேர்ந்து ஒரு பரிபூரணமான காவியமாகின்றது. இந்தக் காரணத்தினுல், அபி நவ (புதிய) பம்பா என்ற பட்டம் இவருக்குக் கிடைத்தது. வால்மீகியின் கதை யிலிருந்து இக் கதை பல வழிகளில் வேறுபட்டுள்ளது. இராமர், சமணதீட்சை பெற்றுச் சமணத் துறவியாகி இறுதியில் நிர்வாணம் அடைகின்றூர். மற்றெல்லா மதங்களேயும்விட, சமணமே உயர்ந்த மதம் என நிறுவ முயலும் சமயப்பரீட்சை என்ற பிரச்சினேக்குரிய தூல், பிரம்மசிவன் என்பவரால் எழுதப்பட்டது. கீர்த்தி வர்மரின் கோவைத்தியம் என்னும் தால் மிருகநோய் வைத்தியத்தைப் பற்றிக் கூறுகின்றது. இந்நூலிற் பாதி மருந்துகள் சம்பந்தமாகவும், பாதி மந்திர தந் திரம் சம்பந்தமாகவுமுள்ளது. இந்த இரண்டு நூல்களும் பன்னிரண்டாம் நூற் ருண்டின் முதற் காற்கூற்றைச் சேர்ந்தவை. ஏறக்குறைய 1145 ஆம் ஆண்டள வில் கர்ணபாரீயர் என்பவர் நேமிநாதபுராணம் என்ற தன் தூலில், இருபத்தி ாண்டாவது தீர்த்தங்காரரின் வாழ்க்கையைப் பற்றிக் கூறியுள்ளார். பதினுன்கு ஆசுவாசங்கள் கொண்ட இச்சம்புவில், கிருஷ்ணனின் கதையும் மகாபாரதக் கதையும் திறமையான முறையிற் சேர்க்கப்பட்டுள்ளன. 2 ஆம் நாகவர்மர் எழு திய காவியலோகம் என்ற நூலும் இதே**காலப்பகுதியைச்**சேர்ந்ததே. ஐந்**த** அத்தியாயப் பிரிவுகளில், கன்னட மொழி இலக்கணத்தைப் பற்றியும் அணியி யலேப் பற்றியும் கூறும் முக்கியமான நால் இதுவாகும். செய்யுளாலான சூத்தி ாங்களும், அவற்றை விளக்குவதற்கு, இலக்கியங்களிலிருந்து எடுக்கப்பட்ட மேற்கோள்களும் இந்த நூலிலுள. நாகவர்மர், கர்நாடகபாஷாபூஷணம் என்ற பெயரில் வேருொ, இலக்கண நாலேயும் எழுதியுள்ளார். இந்நாலில், சூத்திரங் களும் சுருக்கமான விளக்கமும் சமக்கிருதத்திற் கொடுக்கப்பட்டுள்ளன; கன் னட இலக்கியங்களிலிருந்து உதாரணங்கள் தரப்பட்டுள்ளன. இரண்டாம் நாக வர்மர் இயற்றிய மூன்றுவது தூலாகிய வாஸ்துகோசம். 800 கொந்தங்கள் கொண்ட ஒரு சிற நிகண்டாகும். இதிற் சமக்கிருதச் சொற்களுக்குச் சமமான கன்னடச் சொற்கள் கொடுக்கப்பட்டுள்ளன. இரண்டாம் சகதேகமல்லரின் கீழ் கடகோபாத்தியாயர் (போர்முகாமில் ஆசிரியர்) ஆக இருந்த நாகவர்மர், சகதேகமல்லர் இறந்தபின்பும் பல்லாண்டு காலமாக வாழ்ந்தார். இவர் சன்னு (1209 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தவர்) என்ற கவிஞரின் ஆசிரியராகவுமிருந் தார். தண்டியின் காவியதரிசம் என்ற நாலே அடிப்படையாக வைத்து, சோழ இளவாசனுன உதயாதித்தர் என்பவர், கவிதைக் கலேயைப் பற்றி, உதயாதித் தாலங்காரம் என்ற நூலே எழுதினர். சமக்கிருத மொழியில் பூச்யபாதர் எழு திய கல்யாணகாரகம் என்ற மருத்துவ நூல், சமண ஆசிரியரான ஜகத்தல சோமநாதர் என்பவராற் கன்னடத்தில் மொழிபெயர்க்<mark>கப்பட்டது. இ</mark>ந்நூல் கூறும் சிகிச்சை முறை, முழுக்க முழுக்கத் தாவா உணவு சம்பந்தமானதாக வும், போதைப் பொருட்கள் அற்றதாகவும் இருந்தது; பூவினபாகை என்ற

இடத்தைச் சேர்ந்த இராசாதித்யர் (1190) என்பவர் மிகத் திறமையான முறையில், இலகுவான செய்யுட்களிற் கணித சாத்திரம் சம்பந்தமான பல விட யங்களேத் தன் வியவகார கணிதம், கேத்திர கணிதம், லீலாவதி போன்ற பல கணித நூல்களிற் கூறியுள்ளார்.

இதுவரை கூறப்பட்ட ஆசிரியர்களுட் பெரும்பாலானவர்கள் சமணர்களாக இருந்தார்கள். கன்னட இலக்கியத்தில், வீரசைவர்கள், வைணவர்கள் ஆகியோ ரின் செல்வாக்கு, முறையே பன்னிரண்டாம் நூற்ருண்டு தொடக்கமும், பதினேந் தாம் நாற்ருண்டு தொடக்கமும் ஏற்பட்டது. இந்த இரண்டு வகுப்பினரைப்பற் றியும் கூறுவதற்கு முன்பு, சமண ஆசிரியர்களேப் பற்றிக் கூறி முடிப்பது நல் லது.

பிற்கால ஒய்சள மன்னர்களின் கீழும் பல சமண ஆசிரியர்கள் வாழ்ந்தார்கள். பீர்த்தங்காரர்களின் வாழ்க்கையைப் பொருளாக வைத்துப் பல சம்பு புராணங் கள் இயற்றப்பட்டன. வீரவல்லாளனின் அரச அவைக் கவிஞராகிய நேமிசந் தொன் என்பவர், லீலாவதி என்ற காவியத்தை இயற்றிஞர். சிக்கல் எதுவுமில் லாத ஒரு காதற் கதையை இக்காவியம் கூறுகின்றது. வனவாசி என்பதே கதை நிகழிடமாக இருக்கின்றது. கதையில் வரும் ஓர் அரசகுமாரனும் அரச குமாரியும் இவ்விடத்தில் இருந்துகொண்டு, ஒருவரையொருவர் கனவு காண்கின் றனர்; பல தடைகளுக்குப் பின் இருவரும் சந்திக்கின்றனர்; பின் மணஞ் செய்துகொண்டு மகிழ்ச்சியுடன் வாழ்கின்றனர். வல்லாளனின் மந்திரி ஒருவ ருடைய கேள்விப்படி நேமிசந்திரன், நேமிநாதபுராணம் என்பதையும் எழு **த**த் தொடங்கினர். ஆனுல் இந்த நூலே எழுதி முடிப்பதற்கு முன்னுல் ஆசிரியர் இறந்துவிட்டார். ஆகவே இந்நூல் அர்த்தநேமி—' பூர்த்தியாக்கப்படாத நேழி' **என அ**ழைக்கப்படுகின்றது. சன்னு என்பவர் ஒரு கவிஞர் மட்டுமன்றி, ஒரு அமைச்சராகவும், கோவில்களேக் கட்டுவிப்பவராகவும் இருந்தார். இவர் யசோ தா சரிதை (1209) என்ற நாலே எழுதிஞர். இரண்டு சிறுவர்களே மாரியம்மனுக் ருப் பலி கொடுக்கப்போன ஒர் அரசன், அவர்கள் கூறிய கதையைக் கேட்ட பின், அவர்களேப் பலி கொடாது விடுதலே செய்து, அன்று முதல், உயிர்களேப் பலி கொடுக்கும் வழக்கத்தையும் கைவிட்டுவிட்டான். இந்த அரசனின் கதை யைக் கூறுகின்றது யசோதாசரிதை. பதினுன்காவது, தீர்த்தங்காரரைப் பற் றிய அனந்தநாத புராணம் என்பதும் (1230) இதே ஆசிரியரியற்றிய நூலா கும். இந்தாவின் பண்பும் அழகும் நிறைந்த நடை குறிப்பிடத்தக்கது. பந்து வர்மர் என்ற வைசியர், அரிவம்சாப்யுதயம் சீவசம்போதனம் என்ற இரு நூல் களேயும் எழுகினர். ஆன்மாவை நோக்கிச் சொல்லும் பாணியில், ஒழுக்கம், தாறவு முதலியவற்றைப் பற்றிக் கூறும் நூல் சீவசம்போதனம். ஓர் இசைக் கருவியுடன் சேர்ந்து பாடப்படுவதற்காக சாங்காத்தியம் என்ற ஓர் புதிய சிரூட்டி உருவத்தைச் சிசுமாயனர் (1232 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தவர்) தன் அஞ்சஞசரிதம், திரிபுரதகனம் ஆகியவற்றிற் கையாண்டுள்ளார். பிறப்பு, சிதைவு, இறப்பு ஆகிய மூன்று கோட்டைகள் அழிவதைப் பற்றிய உட்கருத் **த**டன் திரிபுரதகனம் என்ற **நூல் ஆக்கப்பட்டது. ஆண்டையா என்பவரின்** 17-R 3017 (1/65)

மதனவிசயம் (மன்மதனின் வெற்றி), 1235 ஆம் ஆண்டளவில் ஆக்கப்பட்டது. இந்த நூலில், சமக்கிருதச் சொற்கள் அப்படி அப்படியே (தற்சமம்) உபயோ கிக்கப்படாதிருப்பதும், உள்நாட்டுச் (தேசீய) சொற்களும், கன்னடமாக்கப் பட்ட சமக்கிருதச் சொற்களும் (தற்பவம்) மட்டுமே உபயோகிக்கப்பட்டிருப் பதும் குறிப்பிடத்தக்கவை. ஆனுல் இந்த மொழிப் பரிசோதனேயைப் பிற்கால ஆசிரியர்கள் பின்பற்றவில்லே. சிவபெருமான் சந்தொனேச் சிறையிலிடவே, ஆத் தொமடைந்த மன்மதன், தன் அம்புகளிஞற் சிவபெருமானேத் தாக்கிஞன். இத ஞல், சிவபெருமானின் சாபத்திற்கு ஆளான மன்மதன், தனது மனேவியிடமி ருந்து பிரிக்கப்பட்டான்; என்ருலும் மன்மதன் தன் தந்திரத்தினுல், சாபத்தி லிருந்து விடுபட்டுத் தன் மனேவியுடன் சேர்ந்து வாழ்ந்தான். இந்தக் கதை யைக் கூறுகின்றது மதனவிசயம். இந்த நூலுக்குக் காவன கெல்ல (காமனின் வெற்றி), கபிகாகாவ (கவிஞர்களின் காவலன்), சொபகின சுக்கி (அழகின் அறுவடை) என்ற பெயர்களும் உண்டு. சன்னுவின் மண மைத்துனரான மல்லி கார்ச்சுனர் (1245 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தவர்) என்ற துறவி, சூக்தி—சுதார் ணவம் என்ற செய்யுள் திரட்டைத் தொகுத்தார். பதினெட்டு விடயத் தலேப்பு **க**ளின் கீழ், பல நூல்களின் பகுதிகளே இந்நூல் ஒழுங்காகக் கூறுகின்றது. ஆளுல் இப்பதினெட்டுள், பதினேந்து பிரிவுகளே இப்போது கண்டெடுக்கப்பட் **டு**ள்ளன. மல்லிகார்ச்சுனரின் மகனுகிய கேசிராசன் (1260 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தவர்) என்பவர் சப்தமணிதர்ப்பணம் (சொல்நகைகளின் கண்ணுடி) என்ற நாலே இயற்றிஞர். கன்னட மொழியிலுள்ள, முன்மாதிரியான இலக்கண தால் இதுவேயாகும். இலக்கண விதிகள் கண்ட என்ற யாப்பு முறையிற் கூறப் பட்டுள்ளன. இவற்றைத் தொடர்ந்து, ஆசிரியரே உ**ரைநடையில் விளக்க**வுரை **யை**யும் எழுதியுள்ளார். இதே இலக்கியப் பிரிவைச் சேர்ந்த மற்றையு தூல் களேப் போன்று, இந்த நூலும் புகழ்வாய்ந்த எழுத்தாளர்கள் கையாண்ட சொற்களே மேற்கோள்களாகக் காட்டுகின்றது. கன்னட மொழியைப் பயிலும் ஒரு மாணவனுக்கு, அறிவியல், வாலாற்று முறையில் இந்நால் பெரிதும் பயனு டையதாக இருக்கும். குமுதெண்டு (1275 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தவர்) என் பவர், சமண மாபின்படி, இராமாயணத்தைச் சத்பதி யாப்பில் எழுதினர். ஏற் கெனவே நாம் கவனித்த பம்ப-இராமாயணம் என்பதின் செல்வாக்கு இந்நாலிற் பெரிய அளவிற் காணப்படுகின்றது. இரத்தமாலே அல்லது இரத்தசூத்திரம், புண்ணியாசிரவம், ககேந்திரமணி தர்ப்பணம் ஆகியவை, ஒய்சளரின்கீழ் இயற் றப்பட்ட குறிப்பிடத்தக்க மற்றைய **நா**ல்களாகும். இரத்தமா**லே** அல்லது இரத்தசூத்திரம் (1300 ஆம் ஆண்டளவில் ஆக்கப்பட்டது) இயற்கையின் உற் பாதங்களான மழை, பூகம்பம், மின்னல், கொகங்கள், சசூனம் போன்றவற்றைப் பற்றி இரத்த கவி என்பாரியற்றிய நாலாகும். புராணத்தில்வரும் நாயகர்களேப் பற்றி ஐம்பத்தொண்டு செய்யுட்களிற் கூறும் புண்ணியாசிாவம் (1331 ஆம் ஆண் டளவில் இயற்றப்பட்டது) என்ற சம்புகாவியம் நாகராசனுல் இயற்றப்பட்டது.

இந்தால், ஒவ்வொரு குடும்பத் தலேவர்க்கும் வழிகாட்டியாக இருக்க வேண்டும் என்பதற்காகச் சமக்கிருதத்திலிருந்து மொழிபெயர்க்கப்பட்டதெனச் சொல் லப்படுகின்றது. முதலாம் மங்கராசனுல் (1360 ஆம் ஆண்டீளவில்) நஞ்சுகளேப் பற்றி எழுதப்பட்ட நால் ககேந்திரமணிதர்ப்பணம் ஆகும்.

விசயநகா மன்னர்களின் காலத்தில் (1336-1650) பல்வேறு கொள்கைகளேப் பின்பற்றும் சைவர்கள், வைணவர்கள் ஆகியோரின் செல்வாக்கு வளர்ந்து வந்த காரணத்திஞல், சமணர்கள் உறுதியான முறையில் வெளியே தள்ளப்பட்டார் கள். என்றுலும், அவர்கள் தீர்த்தங்காரர்களேப் பற்றியும், புனிதமான வேறு பெரியார்களேப் பற்றியும் தொடர்ந்து எழுதிவந்தார்கள். இரண்டாம் அரிகான், முதலாம் தேவராயன் ஆகியோரின் மந்திரிகளால் ஆதரிக்கப்பட்ட மதுரர் (1385) என்பவர், பதினேந்தாம் தீர்த்தங்காரரைப் பற்றிக் தருமநாதபுராணம் என்ற நூலேயும், சிரவண பெல்கோலாவிலுள்ள கோமதீசுவரரைப் புகழ்ந்து ஒரு சிறு காவியத்தையும் எழுதினூர். இவருடைய மொழி நடை, இலருக்கு முன் பிருந்த சமணப் புலவர்களின் மொழிநடையைப் போன்றேயிருந்தது. அமிதகதி என்பவர் சமக்கிருதத்தில் எழுதிய தருமபரீட்சை என்பதன் <mark>கன்னட விளக்</mark> கத்தை, அதே பெயரிலேயே விருத்த விலாசர் என்பவர் எழுதிஞர். இதே ஆசி**ரி** யர் சாத்திரசாரம் என்ற தூலேயும் எழுதிஞர். இந்த இரண்டு தூல்களும், அரைக் கரைவாசி, சமய முக்கியத்துவம் வாய்ந்தவை. சீவந்தரராசரின் வாழ்க்கையைப் பற்றி எழுதுவது, பலருக்குப் பிடித்த ஒரு விடயமாக இருந்தது. மூவர், மூன்று தாம் இவ்விடயத்தைப் பற்றி எழுதிஞர்கள். பெனுகொண்டாவைச் சேர்ந்த பாஸ்கான் (1424), தெற்களும்பியைச் சேர்ந்த பொம்மாாசர் (1485 ஆம் ஆண் டளவில்), துளுவ தேசத்தைச் சேர்ந்த கோடீசுவார் (1500 ஆம் ஆண்டளவில்) ஆகிய மூவரும் சத்பதி யாப்பில் இக் கதையை எழுதிஞர்கள். செல்வத்தை வெறுத்து, சமய வாழ்க்கையை மேற்கொண்ட நாககுமாான் கதையைச் சிரு**ங்** கேரியைச் சேர்ந்த பாகுபலி (1560 ஆம் ஆண்டளவில்) என்பவர் எழுதினுர்.

இந்தக் காலப் பகுதியில், மற்றைய இடங்களே விடத் துளுவ நாட்டிலேயே சமணம் செழிப்புற்றிருந்தது. 1431 ஆம் ஆண்டில் கார்க்கலா என்ற இடத்தில் ஒன்றும், 1603 ஆம் ஆண்டில், பேனூர் என்ற இடத்தில் ஒன்றுமாக இரண்டு பெரிய சமணச் சிலேகள் எழுப்பப்பட்டன. இந்நாட்டில் நான்கு சமண நாலாகிரி யர்கள் இருந்தார்கள். முதலில் நம் கவனத்திற்கு வருபவர் கெரோசப்ப என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த அடுநவவாதி வித்தியானந்தர் என்பவர். விசயநகரிலும் வேறு பல மாகாணத் தலேநகாங்களிலும் நடைபெற்ற பகொங்க விவாதங்களில், இவர் சமண மதத்திற்காக வாதாடிஞர். 1533 ஆம் ஆண்டில், நாற்பத்தைந்து தலேப்புக்களில் காவியசாரம் என்ற செய்யுட்டிரட்டை இவர் தொகுத்தார். மல்லி கார்ச்சுனரின் சூக்திசுதார்ணவம் என்பதைப் போன்ற இத்தால் 900 ஆம் ஆண் டிற்கும் 1430 ஆம் ஆண்டிற்குமிடையிலிருந்த பல புலவர்களின் பெயர்களேக் குறிப்பிடுகின்றபடியால், அதிக உபயோகமுடையதாக இருக்கின்றது. கொங்க ணத்திலுள்ள ஒரு சிற்றாசனின் அவைப்புலவராக இருந்த சால்வர் (1550 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தவர்) என்பவர், பதினுற பருவங்களில், சத்பதி யாப்பில்,

சமணக் கண்ணேட்டத்துடன் பாரதத்தை எழுதினர். 1510 ஆம் ஆண்டள விற் பாரதம் பற்றிய வைனவக் கருத்தைப் பூரணப்படுத்திய கிருட்டினராய பாரதம் என்பதற்குப் போட்டியாகவே, இந்த தால் அநேகமாக எழுதப்பட்டிரு**க்** கலாம். முடாபிதீரைச் சேர்ந்த ஒரு சத்திரியனை இரத்திகை வர்ணி என்ப வர் பல நால்களே எழுதினர். இவருடைய திரிலோகசாரம் (1557) பிரபஞ்சம் உற்பத்தியானதைப் பற்றிக் கூறுகின்றது; அபராசித சாதகம் என்ற நால் தத் துவஞானம், அறவொழுக்கம், துறவு முதலியவற்றைப் பற்றிக் கூறுகின்றது; போசனை பாதனேப் பற்றிய கட்டுக் கதையைப் பாதேசுவர சரிதம் என்ற நால் கூறுகின்றது. சமணத் துறவியாக மாறிய முதலாவது தீர்த்தங்காரரின் மகனே, இப்பாதன். இவ்வாசிரியரின் பாடல்கள் பல, இப்போதும் சமண மக்க ளிடையே வழங்கிவருகின்றன. இப்பாடல்கள் அன்னகளபதம்—சகோதார்களின் பாடல்கள்—என அழைக்கப்படுகின்றன. கிரியைகள், கடுந்தவம் ஆகியவற்றைச் செய்வதைவிட, தியானம், கல்வி ஆகியவற்றின் மூலம் மேலான முறையில் விடு தலே அடையலாம் என்பதைக் கூறுகின்றது நேமன்னரின் ஞான பாஸ்கா சரிதை (1559) என்ற தால்.

இறு தியாக, ஆயதவர்மர் என்ற கவிஞரைக் கூறலாம். இவர் எந்தக் காலத் தைச் சேர்ந்தவர் என்பது சரியாகத் தெரியவில்லே. சிலர், 1400 ஆம் ஆண்டன வில் இவர் வாழ்ந்திருக்கலாம் எனக் கூறுகின்ரூர்கள். இவருடைய இரத்தின காண்டகம் என்பது சமக்கிருத மூலத்திருந்து மொழிபெயர்க்கப்பட்ட ஒரு சம்புகாவியமாகும். நன்னம்பிக்கை, நல்லறிவு, நன்னடத்தை ஆகிய மூன்று சமண ' இரத்தினங்களின் ' தல்ப்பின் கீழ் இந்தால், சமணர்களின் நம்பிக்கை கீனயும் கடமைகளேயும் பற்றிக் கூறுகின்றது.

்சமணர்களுக்குப் பின், கன்னட மொழிக்கும் இலக்கியத்திற்கும் வீசசைவர் களே பொந்தொண்டு புரிந்தனர். இவர்கள் பல சமய இலக்கியங்களேக் கன்னட மொழியில் எழுதினுர்கள். செய்யுளிலும் பார்க்க, உரைநடையில் எழுதுவதி லேயே இவர்கள் தனி விருப்பம் காட்டினர். பசவர் என்பவரும் அவருடைய காலத்தில் (பன்னிரண்டாம் நூற்றுண்டு) வாழ்ந்தோரும் புதிய மதத்தை நன்கு பாசித்தியடையச் செய்யவேண்டும் என நன்கு திட்டமிட்டு, சாதாாண மக்க ளால் இலகுவில் விளங்கிக் கொள்ளக்கூடிய எளிய நடையிலமைந்த வசன இலக் கியத்தைத் தோற்றுவித்தனர். பல பெண்கள் உட்பட, இருநாறுக்கு மேற்பட்ட எழுத்தாளர்கள் இருந்தனர். அணேவர்க்கும் தலேவராக விளங்கியவர் மகாதேவி யக்கர் என்பவராகும். இவ்வெழுத்தாளர்கள் செய்த பணிகளின் குணவிசேடங் களே இ. பி. றைசு என்பார் பின்வருமாறு விளக்குகின்றூர். ''உருவத்தைப் பொறுத்தவரையில், இவ் வசனங்கள், ஒன்றுடன் ஒன்று தொடர்புற்ற சிறிய பந்திகளாக இருந்தன. ஒவ்வொரு பந்தியின் இறுதியிலும், எந்தப் பெயர்களாற் **சிவ**பெருமான் அந்நாட்டில் வழிபடப்பட்டாரோ, அவற்றுள் ஒரு **பெயர் இ**ரு**ந்** தது. நடையைப் பொறுத்தவரையில், சுருங்கச் சொல்லி விளங்க வைக்கும் முறையிலும், கருத்தொப்புமையை எடுத்துக் காட்டும் வகையிலும், மேற்கோள் களேக் காட்டும் விதத்திலும் அமைந்திருந்தன. பொருட் செல்வத்தின் உபயோக

மின்மை, வெறும் கிரியைகள், புத்தகப் படிப்பு ஆகியவற்றின் பெறுமதியின்மை, வாழ்க்கை நிலேயாமை, சிவபத்தனின் ஆன்மீக மேம்பாட்டுச் சிறப்பு ஆகிய வற்றைப் பற்றி இவை கூறுகின்றன. உலகிலுள்ள செல்வத்திற்கும் சொகுசுக் கும் அசைப்படுவதைவிட்டு, உலகப் பற்றைத் துறந்து மிதமான வாழ்க்கை வாழ்ந்து சிவபெருமானேச் சாண் அடையும்படி, இந்நூல்கள் மாந்தர்க்கு அலோசனே கூறுகின்றன. இந் நூல்களில், விவாதத்திற்குரிய விடயங்கள் ஒன்று மில்லே; பெரும்பாலும் ஆலோசனே கூறுபவையாகவும் பத்தியூட்டுவனவாகவும், விளக்கந்தருபவையாகவுமே இருக்கின்றன. இலிங்காயத ஆச்சாரியார்கள், தம் மாணவர்கட்குப் போதனே செய்யும்போது இவற்றையும் ஒப்பிக்கின்றனர்." சில வசன நூல்களிற் கலாஞானம் என்ற ஒரு பகுதி இருக்கின்றது. இப்பகுதியில், தேவதா துவனுக்குரிய ஒரு தீர்க்க தரிசனத் தடன் எதிர்காலக்கைப் பற்றி மன் கட்டியே சொல்லும் செய்தி இடம்பெற்றுள்ளது. வீரவசந்தாாயர் என்ற ஓர் இலட்சிய அரசர் தோன்றி, கல்யாணியைப் புதுக்கிக் கட்டி, இலிங்காயத மதத் தைப் புனருத்தாாணஞ் செய்து, அது மீண்டும் பூரணப் பொலிவுடன் விளங்கும் படி செய்வார் என்று கூறுகின்றது. இந்த வசன நூல்களுட் பல, ஆசிரியர்களின் முத்திரைகளேக் (ஒவ்வொருவருக்குமெனக் குறிக்கப்பட்ட அடையாளச் சொற் ரொடர்கள்) கொண்டுள்ளன.

ஆற தால்களே ஆக்கியவசெனக் கூறப்படும் பசவர், அவருடைய மருமகனை சென்ன பசவர் ஆகியோரை மட்டுமன்றி, மிகவுயர்ந்த முறையிற் கௌசவிக்கப் பட்ட ஆசிரியர்களும் எழுத்தாளர்களும் சேர்ந்த இரண்டு குழுக்களேப் பற்றியும் விசேடமாகக் குறிப்பிடவேண்டும். ஒரு குழு 'மூன்று பண்டிதர்கள்' என அழைக்கப்பட்டது. இக் குழுவில், சிவலெங்கா (சிவபெருமானின் மெய்க் காவலர்) என அழைக்கப்பட்ட மஞ்சண்ணு, சிறீபதி பண்டிதர், மல்லிகார்ச்சன பண்டிதாராத்தியர் ஆகியோர் இருந்தனர். மற்றக் குழு "ஐந்து ஆச்சாரியார் கள்" என அழைக்கப்பட்டது. கொல்லிபாகத்தைச் சேர்ந்த சேவணசித் தர் அல்லது இரேணுகாச்சாரியார், கொல்லாபுரத்தைச் சேர்ந்த மேனசித் தர் அல்லது இரேணுகாச்சாரியார், கொல்லாபுரத்தைச் சேர்ந்த மருளசித்தர், மூன்று பண்டிதர்களுள் ஒருவரான பண்டிதாராத்தியர், ஏகோராமி தாண்டே, விசுவேசுவராச்சாரியர் இகியோர் இன்மேகில் இருந்தனர். இவர்கள் பசவரின் காலத்திலோ, அவருக்குச் சற்று முன்போ அல்லது பின்போ வாழ்ந்தோராவர்.

இக்காலத்தில், கன்னட மொழியிலும் இலக்கியத்திலும் சில திட்டவட்டமான மாற்றங்கள் ஏற்பட்டன. ழ என்ற எழுத்து, மெல்ல மெல்ல மறைந்து, ள என்ற எழுத்துத் தோன்றுகின்றது. சில குறிப்பிட்ட சந்தர்ப்பங்களில், ப என்ற எழு த்து க ஆக மாறுகின்றது. சம்பு உருவில் இலக்கியங்களே ஆக்கும் முறை வழக் கற்றுவிடுகின்றது. கன்னட மொழிக்கேயரிய சத்பதி யாப்பில் ஆறடிச் செய்யுட் களும், திரிபதி யாப்பில் மூன்றடிச் செய்யுட்களும் பல்லவிகளேயுடைய இராக லேக்கள் என்ற உணர்ச்சிப் பாக்களும் இயற்றும் முறை வழக்கத்திற்கு வந்தது.

வசனங்கள் என்ற இலக்கிய நூல்களே எழுதியவர்களே விட்டுவிட்டு, இனி, மற் றைய முக்கியமான இலிங்காயத எழுத்தாளர்களேக் கவனிப்போம். முதலாவதாக உள்ள அரீசுவார் என்பவர், அளெபிடு என்ற இடத்திலுள்ள காரணிகர்களின்

(கணக்காளர்கள்) குடும்பத்தைச் சேர்ந்தவர்; ஒய்சள மன்னனு முதலாம் நாசிம்மனின் (1152-73) காலத்தில் வாழ்ந்தவர். அம்பி என்னுமிடத்தில் பல் லாண்டுகாலம் வாழ்ந்த இவர் அங்குள்ள விரூபாட்சரைப் புகழ்ந்து நூறு செய் யுட்கள் கொண்ட பம்பாசதகம் என்றதாலே இயற்றிஞர். பழைய சமண தால் களின் பாணியில் இவரியற்றிய கிரிசா கல்யாணம் என்ற சம்பு கா<mark>வியம், பத்</mark>துப் பகுதிகளேயுடையது ; சிவனுக்கும் பார்வதிக்குமிடையே நடைபெற்ற கல் யாணத்தைப் பற்றிக் கூறுகின்றது. இந்நூலாசிரியருடன் ஆரம்பமாகும் ஒரு புதிய கோட்பாட்டுக் குழுவினரின் குணவிசேடங்கள் எல்லாவற்றையும் கொண் டுள்ளது இவரியற்றிய சிவ-கணத-இரகளேகளு என்ற நூல். ஆரம்ப காலத்தில் சைவ சமயத்தொண்டு புரிந்த அறுபத்து மூன்று ஞானிகளேப் பற்றியும், பச வரைப் பற்றியும் மற்றைய பத்தர்களேப் பற்றியும் இந்நூல் கூறுகின்றது. அரீசு வாரின் மருமகனும் மாணவருமான இராகவாங்கர் என்பவர் அம்பியைச் சேர்ந் தவர். இவரே, சத்பதி என்ற யாப்பு முறையை முதன் முதலாக உபயோகித்தவ **ாா**வர். இவரியற்றிய அரிச்சந்திர காவியம் என்ற நூலில், மிகச் சிறந்த கவித்**து** வம் இருந்தபோதிலும், அநேக தேசியச் சொற்கள் இடம்பெற்றிருப்பதுடன், அடிக்கடி, இலக்கண விதிகளும் மீறப்பட்டுள்ளன. இலிங்காயதத் துறவிகளின் **வா**ழ்க்கையையும், அவர்களேப் பற்றிய கட்டுக் கதைகளேயும் இவரியற்றி**ய** சோ**ம நாத** சரிதை, சித்தராம புராணம் ஆகிய நூல்கள் கூறுகின்றன. புலிகேரியை**ச்** சேர்ந்த சோமய்யாவின் வாழ்க்கை வாலாறு சோமநாத சரிதையில் இடம் பெற்றுள்ளது. சொன்னுவிகையைச் சேர்ந்த சித்தராமரின் வாலாறு சித்தராம புராணத்தில் இடம்பெற்றுள்ளது. அரிகாமகத்துவம் என்ற நூல் அம்பியைச் சேர்ந்த அரீசுவாரைப் புகழ்ந்து கூறுகின்றது. வீரேசுவா சரிதை, சாப் சரிதை ஆகியவை, இவரியற்றியதாகச் சொல்லப்படும் மற்றைய நூல்களாகும். கெரேய பத்மாாசர் என்பவர், முதலாம் நாசிம்மரின் கீழ் பணிபுரிந்தார். இவர், பேலூர்க் குளத்தைக் கட்டிப் பட்டம் பெற்ரூர். பதவியிலிருந்து ஓய்வுபெற்றிருந்த இவர், ஊர் ஊராகக் திரிந்து வைணவ மகப் பிரச்சாரஞ் செய்துவந்த ஒரு தெலுங்குப் பிராமணருடன் வாதிடுவதற்காக அழைக்கப்பட்டார். விவாதத்தில் தோல்வி**ய** டைந்த தெலுங்குப் பிராமணர், சைவ சமயத்தைத் தழுவவேண்டியதாயிற்று. பத்மராசர், தீட்சிதபோதம் என்ற தாலே, இரகளே யாப்பில், இயற்றிஞர். ஒரு குருளிற்கும் மாணவனுக்குமிடையே நடைபெறும் உரையாடலேப் போன்று அமைந்த இந்நூல், சமக்கிருதச் செய்யுட்களிலிருந்து மேற்கோள் கா**ட்டி** உண்மையான சமயக் கோட்பாட்டைப் பற்றி அறிவுறுத்துகின்றது. இவருடை**ய** வழித்தோன்றல்களுள் ஒருவர் (1385 ஆம் ஆண்டளவில்) இயற்றிய பத்மராச புராணம் என்பதின் காவிய நாயகனுகப் பத்மராசர் விளங்குகின்றுர். இராகவாங் கரும் பத்மராசரும் பசவரின் காலத்தில் வாழ்ந்தார்கள் எனினும், இருவருள் ஒருவராவது பசவரைப் பற்றிக் குறிப்பிடவில்லே. கோதாவரி மாவட்டத்தி லுள்ள பால்குரிகி என்ற இடத்திற் பிறந்த பால்குரிகி சோமநாதர் என்பவர் **வீாசைவத்**தைப் பற்றிக் கன்னடத்திலும் தெலுங்கிலும் பல நூல்களே எழுதி**யுள்** ளார். மற்றைய மதப்பிரிவுகளேச் சேர்ந்தவர்களுடனும், குறிப்பாக வைணவர்களு

#### இலக்கியம்

டனும் இவர் வாதிட்டு வென்றுசௌவும் இறுதியிற் கைலாசத்தில் முத்தி பெற் ரூர் எனவும் இவரைப் பற்றிக் கர்ணபாம்பரைக் கதைகள் கூறுகின்றன. இவ ருடைய வாழ்க்கையைப் பற்றித் தோண்டதாரியர் (1560 ஆம் ஆண்டளவில்) ஒரு புராணம் எழுதியுள்ளார். இவர் பசவரைப் பெரிதும் மெச்சியவராவர். இவர் தெலுங்கில் எழுதிய பசவபுராணம் என்பதை வீமகவி (1369) என்பவர் பயன்படுத்திக் கன்னடத்திலும் இதே பெயரில் ஒரு புராணம் எழுதியுள்ளார். சீல சம்பாதனே, சகஸ்ரகணநாமம், பஞ்சாத்தினம் ஆகியவை கன்னடத்தில் சோமநாதர் எழுதிய முக்கிய நூல்களாகும். இவற்றுடன் ஏராளமான இரகளே **நால்க**ளேயும் வசன நூல்களேயும் இவர் எழுதியுள்ளார். ஒழுக்கவிடயங்களே**ப்** பற்றிக் கூறும் சோமேசுவாசதகம் என்ற நூல் சோமநாதரின் காலத்தில் அதே பெயரில் புலிகேரியிலிருந்த ஒருவரின் நூலாக இருக்கலாம். குசுமாவளி, சிருங் காசாரம் ஆகிய இரண்டும், இக்காலப் பகுதியைச் சேர்ந்த காதல் நூல்களா கும். தேவ கவி எழுதிய (1200 ஆம் ஆண்டளவில்) குசுமாவளி என்ற நாலின் கதை, நேமிசந்திரன் இயற்றிய லீலாவதி கதையைப் போன்று உள்ளது. சிருங்காரசாரம் என்ற நூலேச் சோமராசர் (1222) இயற்றிஞர். கெரொசப்ப அரசஞைகிய உத்பதன் என்பவன் இந்நூலின் கதாநாயகஞைக இருக்கின்ற கா**ர** ணத்தினுல், இந்நாலுக்கு உத்பதகாவியம் என்றவொரு பெயருமுண்டு.

விசயநகா மன்னர் காலத்தில் (1336-1650) எழுந்த இலிங்காயத இலக்கியங் களே இரண்டு பிரிவுகளாகப் பிரிக்கலாம். ஒரு பிரிவில், சீர்திருத்தவாதிகள், பத் தர்கள் ஆகியோரின் கதைகள் இடம்பெற்றன. மற்றப் பிரிவில், கோட்பாடுகளின் விளக்கங்கள் இடம்பெற்றன. சமயத் துறவிகளின் வாழ்க்கை வாலாற்றைக் கூறும் நூல்களுள், ஆராத்தியப் பிராமணராகிய வீமகவி என்பவரால் 1369 ஆம் ஆண்டில் எழுதி முடிக்கப்ப**ட்ட பசவபாாணம் என்பது மிக மு**க்கியமானதும் அதிக பிரசித்தி பெற்றதுமாகும். சத்பதி யாப்பில் ஆக்கப்பட்ட இந்நூல், பச வர், நந்தியின் திருப்பிறவி என்றும், வீரசைவமதத்தை இவ்வுலகில் மீண்டும் நிலே நாட்டுவதற்காக அவர் விசேடமாக அனுப்பப்பட்டார் எனவும் கூறி, பசவர் தன் வாழ்நாளிற் செய்த அற்புதங்களேப் பற்றியும் விரிவாகக் கூறுகின்றது. பசவரின் வாழ்க்கையைப் பற்றி, 1500 ஆம் ஆண்டளவிற் சிங்கிராசரால் இயற் றப்பட்ட மாலபசவராசசரிதம் என்ற நூலும் கூறுகின்றது. இதற்குச் சிங்கிராச புராணம் என்ற பெயருமுண்டு. இந்நூல் பசவரின் எண்பத்தெட்டு அற்புதங் களேயும், விச்சலரின் அரசசபையிற் பசவருக்கிருந்த **எதிரிக**ளி**ன் வி**பா**ங்களே** யும் கூறுகின்றது. அல்லமாப்பிரபு என அழைக்கப்பட்ட பிரபுலிங்கர் என்பவர், பசவரின் கூட்டாளியாக இருந்தவர். இரண்டாம் (பிரௌட) தேவராயரின் (1422-46) அரச சபையிலிருந்த புலவராகிய சாமராசர் என்ற ஆராத்தியப் பிராமணர் இயற்றிய பொபுலிங்கலீலே என்ற நாலின் காவிய நாயகராக விளங்கு பவர் இந்தப் பிரபுலிங்கரே. இந்நூலில், கணபதியின் திருப்பிறவியாகப் பிரபு லிங்கர் கருதப்படுகின்றூர். இவருடைய பற்றற்ற உளப்பாங்கின் உறுதியைப் பரிசோதிப்பதற்காக, வனவாசியைச் சேர்ந்த ஓர் இராசகுமாரியாகப் பார்வதி உருவெடுத்து வந்தார் எனச் சொல்லப்படுகின்றது. இந்நூல், தேவராயருக்கு

466

வாசித்துக் காட்டப்பட்டதென்றும், அவர் இந்தூலேத் தெலுங்கிலும் தமி ழிலும் மொழிபெயர்க்கச் செய்தாரெனவும் கூறப்படுகின்றது. அரசரின் முன் னிலேயிற் சாமராசர், வைணவர்களுடன் விவாதஞ், செய்தார். இவர், கன்னட பா**ாதக்தை** எழுதிய குமாாவியாசரின் எதிரியாகவுமிருந்தார். சென்ன பச**வ** பாணம் என்ற நாலே இயற்றிய விரூபாட்ச பண்டிதர் (1584) என்பவர், இவ ருக்கு ஒரு தாற்றுண்டிற்கு மேற்பட்ட காலத்திற்குப் பின் வாழ்ந்தார். சொன்னு விகையைச் சேர்ந்த சித்தராமருக்கு, சமய ஞானிகளின் கதைகளுட்படச் சைவ சமயத்திலுள்ள கதைகள் எல்லாவற்றையும் போதிப்பதற்காகச் சிவபெருமான் எடுத்த திருப்பிறவியெனக் கருதப்படுகின்றனர், இந்நாலின் காவிய நாயகார ப சென்ன பசவர் என்பவர். அக்காலத்தில் விசயநகரையாண்ட வெங்கடபதிராயர், தன் கல்வெட்டுக்களில், தான் 'கல்யாணபுரத்தின் அதிபதி' எனக் குறிப்பிட்டுள் ளார். தெய்வீக தீர்க்க தரிசனமுடைய வீரவசந்தராயரும், இந்த வெங்கட**பதி** ாாயரும் ஒருவரே என இப்புராணம் கூறியபோதிலும், அப்படிக் கொள்வதற்குப் போதிய ஆதாரங்கள் இல்லே. பல ஆச்சாரியார்கள், புராதனர்கள் (முதியோர்) முதலியோரின் வாழ்க்கையைக் கூறும் நூல்களும் உள. ஆச்சாரியார்களுள் பண்டிதாராத்தியரும், ரேவணசித்தருமே மிகவும் பிரபலமானவர்கள். பல தூல்களின் காவிய நாயகர்களாக இவர்கள் விளங்குகின்றுர்கள்.

மதக் கோட்பாட்டைப் பற்றிய பல இலக்கியங்கள், இரண்டாம் தேவராய னின் காலத்தில் எழுதப்பட்டன. இம் மன்னனின் மந்திரிகளாக, உற்சாகம் மிக்க இலிங்காயதர் இருவர் இருந்தனர். இவர்களுள் ஒருவரான இலக்கண்ணன் என் பவர், வீசசைவ மதப் பிரிவின் முக்கிய கொள்கைகளேயும் கிரியைகளேயும் பற்றி சிவதத்துவ சிந்தாமணி என்ற நாலே எழுதிஞர். யக்கநாரியன் என்ற மற்ற ம**ந் திரி நாற்ருண்டுத்தலம் (நூற்றி**யொரு தலேப்புகள்) என்ற பெயரையுடை**ய** தூலே இயற்றியதுமன்றி, குமாாபங்கநாதன், மகாலிங்கதேவன் போன்ற அறி ஞர்களேயும் தாராளமாக ஆதரித்தான். இக்காலத்திற் குருபசவர் என்ற புகழ் பெற்ற குரு இருந்தார். இவர் சப்தகாவியங்கள் என்ற ஏழு நூல்களே எழுதினுர். இவற்றுள் ஆறு நூல்கள் சத்பதி யாப்பில் அமைந்திருந்தன. ஆசிரியருக்கும் மாணவருக்குமிடையே நடைபெறம் உரையாடல்களேப் போன்று அமைந் திருந்த இந் நூல்கள், மதக் கோட்பாட்டின் முக்கிய அமிசங்களே விளக்குகின் றன. இவரியற்றிய ஏழாவது நூல் அவதாத கீதை-பற்றற்ற நிலே**யைப்** பற்றி**ப்** புகழும் பாடல்கள்-ஆகும். நூற்றொரு பேர், சங்கமங்களேப் படிப்பித்துக் கொண் டிருந்தனர். இவர்கள், மதக் கோட்பாடு பற்றிய பல வசன இலக்கியங்களேயும் மற்றைய நூல்களேயும் எழுதினர். இலிங்காயத்துக்களுக்கும் வைணவர்களுக்கு மிடையேயிருந்த தீவிர போட்டியின் காரணமாக, 'ஒவ்வொரு பகுதியினரும் தத்தம் மத நம்பிக்கைகளேக் கூறும் நூல்களுக்கு மதிப்பளிப்பதற்காக, நகாத் திற்கூடாக ஊர்வலங்களே ஒழுங்கு செய்தனர்.' இந்தப் போட்டியின் காரண மாக அத்திரிசியனின் (1595 ஆம் ஆண்டளவில்) பிரௌடராய சரிதம் என்ற தால் எழுந்தது. பிராமணீயக் கண்ணேட்டத்துடன் எழுதப்பட்ட பாரதத்தி

லிருந்து 2 ஆம் தேவராயனின் மனத்தை மாற்றுவதற்காக இந் நூலிலுள்ள சைவத் துறவிகளின் கதையை, யக்கநாரியன், 2 ஆம் தேவராயனுக்குக் கூறி றூன்.

தோண்டத சித்தேசுவார் அல்லது சித்தலிங்கயதி என்பவர், விரூபாட்சனின் காலத்திற் (1465-85) பிரபலமான ஆசிரியராக இருந்தார். இவர், நீண்ட நாட் களாக ஒரு பூங்காவிற் சிவயோகஞ் செய்துகொண்டிருந்தபடியால், இவர் பூங் **காவி**ன் தோண்டதர் என அழைக்கப்பட்டார். குனிகல் என்ற இடத்திற்க**ண்** ையிலுள்ள எடியூர் என்னுமிடத்தில் இவர் நல்லடக்கஞ் செய்யப்பட்டார். அங்கே இவரின் நினேவாக ஒரு கோவிலும் மடமும் உண்டு. இவர் சட்தல ஞானு பிருகம் என்ற 700 வசன இலக்கியத்தை உரைநடையில் எழுதினுர். இவருடைய சீடர்களுட் பலர், இத்தகைய நூல்களே எழுதிஞர்கள். விரத்த தோண்டதாரி யன் (1560 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தவர்) என்பவர் தன் ஆசிரியரின் வாழ்க் கையைப் பற்றிக்கூறும் சித்தேசுவாபுராணம் என்ற நூலே எழுதினர். முதலில், பெலந்தாருக்கண்மையிலுள்ள சம்பலிங்க மலேயைச் சூழ்ந்த ஆணிலப் பகுதியின் சிற்றாசஞாகவும், பின் சிவயோகியாகவும் இருந்த நிசகுணசிவயோகி என்பவர் தன் நூல்களில் திரிபதி, சாங்கத்தியம், இரகளே யாப்புகளேயும் உரைநடையை யும் கையாண்டு ஏராளமாக எழுதிக் குவித்தார். அவற்றுள், சமக்கிருத மொழியை வாசிக்கத் தெரியாத, ஆனுல் மோட்சத்தை அடைய விரும்புகின்ற வர்களுக்காக, சிவயோகப் பிரதீபிகை என்ற சமக்கிருத நூலுக்குக் கன்னடத் தில் எழுதிய விளக்கவுரையும், வீரசைவக் கதைகளும் சமக்கிருதச் சொற்று டர்களும் நிறைந்த பல்துறை அறிவுக்களஞ்சியமாக விளங்கும் விவேக சிந்தா மணியும் குறிப்பிடத்தக்கவை. கிருட்டிணதேவராயரின் ஆட்சிக் காலத்தி**ல்** (1509-29) வாழ்ந்த, குப்பியைச் சேர்ந்த மல்லநாரியன் என்பவர், கன்னடத் திலும் சமக்திருதத்திலும் பல நூல்களே எழுதினர். இவருடைய கன்னட நூல் களுட் பாவசிந்தாரத்தினம் (1513), சத்தியேந்திரச் சோழ கதை, வீரசைவா மிருதம் (1530) ஆகியவை குறிப்பிடத்தக்கவை. பாவசிந்தாரத்தினம் என்பது ஞானசம்பந்தர் இயற்றிய ஒரு நூலின் அடிப்படையில் எழுதப்பட்டதெனச் சொல்லப்படுகின்றது. சைவமக்களின் புனிதமான பஞ்சாட்சாம் என்ற மந்திர**த்** தின் சக்தியை விளக்கும் வகையிலமைந்த ஒரு சோழ மன்னனின் கதையைக் கூறுகின்றது சத்தியேந்திர சோழ கதை. பழைய, புதிய சைவ ஞானிகளின் வாழ்க்கையையும், சிவபெருமானின் இருபத்தைந்து திருவின்யாடல்கள்யும் பற்றிக் கூறுகின்றது வீசசைவாமிருதம் என்ற நூல். புராதனராக இருந்த சேச மாங்க அரசனின் வாழ்க்கையைப் பற்றிய ஒரு சரீங்கத்திய நூலே, விரூபராசர் (1519) என்பவர் எழுதினர். இவருடைய மகனுகிய வீரபத்திரராசன் என் பவர் வீசசைவக் கோட்பாடுகளேயும் ஒழுக்கங்களேயும் பற்றி ஐந்து சதகங்களே எழுதினர். இக்காலப் பகுதியின் முடிவில் இருந்த சர்வஞானமூர்த்தி என்பவர் சர்வஞானபாடகளு என்ற நூலேத் திரிபதியாப்பில் எழுதிஞர். இவற்றுள் ஏறக் குறைய ஆயிரம் பதங்கள், சமயம், ஒழுக்கங்கள், சமுதாயம் ஆகியவற்றைப் பற்றித் தெலுங்கில் வேமனுவும் மாாட்டியில் நாமதேவரும் துகாராமும் எவ் வாற எழுதியுள்ளார்களோ, அவற்றைப் போன்று அமைந்துள்ளன. இவற்றை

இப்போதுங்கூட மக்கள் படித்தும் பின்பற்றியும் வருகின்றூர்கள். இந்த ஆசிரி யர்களேப் போன்று, சர்வஞான மூர்த்தியும், உருவவழிபாடு, தலயாத்திரை, கிரியைகள் போன்ற புற ஒழுக்கங்களேவிட, வாழ்க்கையில் நேர்மையாக நடப் பதையே உயர்ந்த ஒழுக்கமாகக் கொள்கின்றூர்.

வைணவ மதத்தைப் பற்றிக் கன்னடத்தில் முதலாக எழுதியவர்களுள், வீர வல்லாளனின் காலத்தில் (1173-1220) வாழ்ந்த சுமார்த்தப் பிராம**ணராகிய** உருத்திரபட்டர் என்பவர் குறிப்பிடத்தக்கவர். விட்டுனு புராணத்தின் அடிப் படையில் இவர் எழுதிய சகந்நாகவிசயம் என்ற சம்புதால், பாளுசுரத்துடன் சண்டை புரிந்தது வரையிலான கிருட்டிணரின் வாழ்க்கையைக் கூறுகின்றது. மத்துவருக்குப் பின் மூன்றுவதாக வந்த நாகரிதீர்த்தர் என்பவர் 1281 ஆம் ஆண்டில் விட்டுணுவைப் போற்றிப் பல பாடல்களே இயற்றினர். ஆனல், கிருட் டிணதேவராயரின் 'ஆட்சிக் காலந் தொடக்கந்தான், கன்னட இலக்கியக்கில் வைணவ மதத்தின் செல்வாக்கு வலுவான முறையில் எற்பட்டது. சமக்கிருகக் திலுள்ள உயர்ந்த வைணவ நூல்கள், கன்னடத்தில் மொமிபெயர்த்கப்பட்டன. இம் மொழி பெயர்ப்புகள், மத்திய காலக் கன்னட மொழி சிறிது சிறிதாக நவீன கன்னடமாக மாறுவதைக் குறிக்கின்றன. மகாபாரதத்தின் முதற் பத்துப் பருவங்கள் (பிரிவுகள்) குமார வியாசர் என்ற பட்டத்தையடைய நாரணப்பர் என்ற பிராமணரால் மொழிபெயர்க்கப்பட்டன. இவர் இரண்டாம் தேவராயனின் காலத்தில் வாழ்ந்த சாமராசர் என்பவரின் எதிரியாக விளங்கி ஞர். இவருடைய நூல், கடக் என்ற இடத்திலுள்ள தெய்வத்திற்கு அர்ப்பணிக் கப்பட்டிருப்பதால், கடுகின பாரதம் என அழைக்கப்படுகின்றது. மிகுதிப் பருவங்களே, திம்மண்ணர் என்பவர் 1510 ஆம் ஆண்டில் மொழி பெயர்த்து, அந்நாலே, தன்னேயாதரித்த புரவலாாகிய கிருட்டிணதேவராயரின் பெயரால். **கி**ருட்டிணராய பாரதம் என அழைத்தார். இதையடுத்து, தொரவி இராமா**ய** ணம் எழுதப்பட்டது. சோலாப்பூர் மாவட்டத்திலுள்ள கொரவி என்னுமிடக் தில் இந்தால் ஆக்கப்பட்டதால், இப் பெயர் ஏற்பட்டது. பொமணீயத் கண்ணேட்டத்தில், கன்னட மொழியில் முதன் முதலாக எழுந்த இராமாயண தால் இதுவாகும். இந்நூலின் அசிரியராகிய நாகரி, தன்னேக் குமார வால்மீசி என அழைத்துக்கொண்டார். ஆனுல் அவர் எவ்வாண்டில் வாழ்ந்தார் என்பது இன்னும் சரியாகக் கணிக்கப்படவில்லே. பதினேழாம் நூற்றுண்டில் இலக்குமீச ால் ஆக்கப்பட்ட சைமினிபாரதம் என்ற நாலேயும் நாம் குறிப்பிடவேண்டும். சட்பதியாப்பில், சமக்கிருத மூலத்திலிருந்து. இலக்கண மாபுகளே பற்றிக் கவனியாது, மொழிபெயர்க்கப்பட்ட இந்நாலுக்கு, 'பண்டிதர்களும் பாமார் களும் ஒரே முகமாக உயர்ந்த மதிப்பைக்' கொடுக்கின்றனர். கர்ணபாம்புரைக் கதைகளில் வரும் சையினி என்ற ஞானியே இம்மொழி பெயர்ப்பைச் செய்தார் எனச் சொல்லப்படுகின்றது. யுதிட்டிரரின் அசுவமேத யாகத்திற்காகத் தெரிந் தெடுத்து நியமிக்கப்பட்ட குதிரை, நாடு நகாங்களில் தன்னிச்சைப்படி திரிந் ததையே இந்த நூல் கூறுகின்றது. மகாபாாதத்திலுள்ள அசுவமேத பருவத் தின் ஒரு பகுதிக்கும் இந்நாலுக்குமிடையே ஒற்றுமை காணப்பட்டபோதிலும், விடய விபாங்களோப் பொறுத்தவரை எவ்வித ஒற்றுமையும் காணப்படவில்லே.

# இலக்கியம்

கிருட்டிண தேவராயரின் காலத்திலும், அவருக்குப் பின் ஆட்சி செய்த அச் சுதாரயரின் காலத்திலும் வாழ்ந்த சாது விட்டலநாதர் என்பவர் பாகவதம் என்பதை மொழிபெயர்த்தார். குமார வியாசாரல் மிகவும் சுருக்கமாக மொழி பெயர்க்கப்பட்டிருந்த மகாபாரதத்தின் பௌலோம, ஆத்தீ பருவங்களே இவர் பூரணமாக மொழிபெயர்த்தார். இக்காலப் பகுதி, கன்னட மொழிக்கு மட்டு மன்றி, சமக்கிருதம், தெலுங்கு, தமிழ் போன்ற மற்றைய மொழிக்டகும் உன் னதமான காலமாகவே இருந்தது. வைணவர்கள் மட்டுமல்லாது, இலிங்காயதர் களும் சமணர்களும் கிருட்டிண தேவராயாரலும் அச்சுதராயராலும் ஆதரிக் கப்பட்டார்கள்.

இக் காலப் பகுதியில் எழுதப்பட்ட கன்னட வைணவ இலக்கியங்களுள், தாசர்கள் (பாடிப் பிச்சையெடுப்போர்) என்போரால் இரகளே யாப்பில் ஆக் கப்பட்ட பாடல்களும் சேர்கின்றன. இவர்கள், இத்தகைய பாடல்களே ஆக்கு வதற்கான தாண்டுதலே, மாதலாச்சாரியார், வியாசராயர் ஆகியோரிடமிருந்து பெற்றார்கள். 1510 ஆம் ஆண்டிற் சைதன்னியர் தென்னுட்டிற்கு வந்தது, மக் **க**ள் நயக்கும் இப்பாடல்களின் வளர்ச்சிக்குத் தாண்டுகோலாக அமைந்**தது**. புரந்தாதாசர் என்பவரே, இவர்களுள் 'காலத்தால் மிக முந்தியவரும், மிக ஏரா ளமான பாடல்களே ஆக்கியவரும், மிகப் பிரபலமானவரும் , ஆவர். இவர் அச் சுதராயரின் காலத்தில் விசய நகரத்திற்குச் சென்று, 1564 ஆம் ஆண்டிற் பண் டரிபாத்தில் இறந்தார். இவரியற்றிய பாடல்கள் அனேத்திலும் புரந்தா விட்ட லர் என்ற இவருடைய முத்திரைச் சொல் இருக்கின்றது. தர்வார் மாவட்டத் திலுள்ள காகிநெலி என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த கனகதாசர் என்பவர், புரந்தர காசரின் காலக்கில் வாம்ந்தவர். சொசிலேயிலுள்ள மாதவ மடத்தின் தலேவரா கிய விசயராயரே, இவரையும் சமயவாழ்க்கையில் ஈடுபடுத்தினர். கிருட்டிண ரைப் புகழ்ந்து போற்றி இசைக் கருவிகளுடன் இணேந்து பாடக்கூடிய பல பாடல்களேப் பரந்தாதாசர் இயற்றினர். சாங்கத்திய யாப்பிற் கிருட்டிணரின் ககைகளேக் கூறும் மோகனதாங்கிணி (இன்ப நதி) என்பதையும், சட்பதி யாப் பில் நளசரிதம், அரிபத்திசாரம் என்பவற்றையும் இயற்றிஞர். அரிபத்திசாரம் என்ற நூல், சிறுவர்களின் ஒழுக்கத்தைப் பற்றிக் கூறும் பிரபலமான நூலாகும். கருநாடக நாட்டின் பெரும்பகுதியிலுள்ளோரின் முக்கிய உணவாக விளங்கும் இராக் என்ற தானியமே, மற்றைய தானியங்களிலும் பார்க்க மிகவுயர்ந்தது என்பதைக் கனகதாசரின் சுறு காவியமாகிய இராமதானிய சரித்திரம் கூறு கின்றது. கனகதாசர், வேடுவர் குலத்தைச் (வேடர்) சேர்ந்தவர் எனச் சில செய் திகளும், இடையர் (சூருபர்) குலத்தைச் சேர்ந்தவர் என வேறு கில செய்தி களும் கூறுகின்றன. இவர்களேத் தவிர வேறு பல தாசர்களும் இருந்தார்கள்.

பதினேழாம் நூற்றுண்டின் ஆரம்பப் பகுதியிலெழுந்த சில முக்கியமான நூல் களேக் கவனித்துவிட்டு, கன்னட இலக்கியத்தைப் பற்றிய இச் சுருக்கமான வா லாற்றை முடிப்போம். இக் காலப்பகுதியில் ஆக்கப்பட்ட நூல்களுள், பட்டா களங்கதேவர் என்பவர் இயற்றிய கர்நாடக சப்தானுசாசனம் (1604) என்ற நூலே விசேடமாகக் குறிப்பிடலாம். கன்னட இலக்கணத்தைப் பற்றி மிக விரி

473

தென் இந்திய வரலாறு

வாகக் கூறும் இந்தால், 592 சமக்கிருதச் சூத்திரங்களேயும், அதே மொழியிற் குறிப்புரையையும் (விருத்தி) விளக்கவுரையையும் (வியாக்கியம்) கொண்டது. இதற்கு முன்பிருந்த மிகச் சிறந்த இலக்கிய ஆசிரியர்களினதும் கன்னட முன் னணி எழுத்தாளர்களினதும் நூல்களிலுள்ள பகுதிகளே, இந்நூல் மேற்கோள் களாக எடுத்தாள்வதால், கன்னட மொழியின் வாலாற்றை அறிய விரும்பும் மாணவனுக்கு இந்நூல் அதிக பெறுமதி வாய்ந்ததாக இருக்கின்றது. சமணரான இந்தாலாசிரியர், ஆறு மொழிகளில் வல்லுநர் எனப் புகழ் பெற்றவர். சிரவண பெல்கோலாவில் 1612 ஆம் ஆண்டிற் கொம்மட தெய்வத்தின் சிலே பிரதிட்டை செய்யப்பட்டதை, அதே பட்டணத்தைச் சேர்ந்த பஞ்சபாணர் என்ற கவிஞர் தன் பூசாபலிசரிதம் (1614) என்ற நாலில் விபரித்துள்ளார். 1646 ஆம் ஆண்டிற் கார்கலரின் உருவச் சிலே மீண்டும் புனிதப் பிரதிட்டை செய்யப்பட்டது. இந்த வாலாறும் கொம்மட தெய்வத்தின் வாலாறும் துளுவ நாட்டைச் சேர்ந்த சந்திர மர் எழுதிய கார்களகோமதீசுவா சரிதம் என்ற நூலின் உரிப்பொருளாக இருக் கின்றன. கல்யாண நகரிலிருந்த பசவரின் வாழ்க்கையைச் சமணக் கண்ணேட் டத்திற் கூறும் விச்சலராச்சரிதம் என்பதும், சமண ஒழுக்கங்களேப் பற்றிக் கூறும் சின முனிதனயம் என்பதும் இக் காலப் பகுதியிலெழுந்த மற்றைய நூல்களாகும்.

சிறுகதைத் தொகுதிகளின் பெயர்களேயும் இங்கே குறிப்பிடலாம். இவை, எக்காலத்தில் எழுதப்பட்டவை என்பதைப்பற்றிய பொச்சினேகள் இன்னமும் தீர்க்கப்படவில்லே. ஆனுல், அநேகமாக இவை, பதினுரும் நூற்ருண்டில் தோன்றி யிருக்கலாம். பட்டீசபுத்தலி கதை, சம்பு, திரிபதி ஆகிய யாப்புகளிலும், உரை நடையிலும் அமைந்த பேதால பஞ்ச விம்சதி கதை, சுகசப்ததி முதலியவையே இத் தொகுதிகளாகும். கிருட்டிணதேவராயரின் அரச சபையிலிருந்த பேரபல கோமாளியான தென்னுலிராமனின் நகைச் சுவைக் கதைகள் தென்னுலி இராம கிருட்டிண கதை என்ற தொகுப்பில் உள்ளன.

# தெலுங்கு

பழைய காலத்தில், தெலுங்கு நாட்டைத் திரிலிங்கம் என அழைத்தார்கள். காளத்தி, சிறீசைலம், தட்சாாமம் ஆகிய இடங்களிலுள்ள மூன்ற இலிங்கங் களேக் கொண்ட நாடு அல்லது இம்மூன்று இலிங்கங்களாலும் சூழப்பட்டுள்ள நாடு என்பது இதன் பொருள். திரிலிங்கம் என்ற இச்சொல்லிலிருந்தே, தெலிங்க—தெலுங்கு முதலிய பெயர்கள் இந்த நாட்டிற்கும் இங்கு பேசப்படும் மொழிக்கும் ஏற்பட்டன எனக் கொள்ளலாம். தெனே 'தேன்' என்ற சொல்லி லிருந்தோ, தென்னு 'வழி' என்ற சொல்லிலிருந்தோ தெலு(ங்)கு என்ற பெயர் ஏற்பட்டிரூக்கலாம் எனவும் கிலர் கருதுகின்ருர்கள். கெ. பி. ஐந்தாம் ஆரும் தூற்றுண்டுகளேச் சேர்ந்த கல்வெட்டுகளில், இம்மொழியின் ஆரம்பத்தைக் காணலாம். அடிப்படை அமிசங்களில், இம்மொழிக்கும் தமிழ், கன்னடம் ஆகிய வற்றிற்குமிடையே மிக நெருங்கிய ஒற்றுமைகள் காணப்படுகின்றன. ஆனுல் ஆரம்பத்திலிருந்து, இம்மொழி, சமக்கிருதத்திலிருந்தே தன் இலக்கிய மாபுச் சொற்களேப் பெற்றது. தெலுங்கு யாப்பிலக்கணத்தைப் பற்றிக் கூறும் யணு **ரய** சந்தங்கள் என்ற ஆரம்பகால நூலின் கில பகுதிகள் சமீபத்திற் கண்டெடுக் கப்பட்டன. இந்தூல் முழுவதும் சமக்கிருதத்திலேயே எழுதப்பட்டுள்ளபோதி அம், சமக்கிருத மொழியில் உபயோகிக்கப்படாத, தெலுங்கு மொழியிற் போத்தி யேகமாக உபயோகிக்கப்படுகின்ற கில யாப்பு முறைகள் இந்தாலிற் சேர்க்கப் பட்டுள்ளன. விட்டுணுகுண்டினிய வமிசத்தைச் சேர்ந்தவனும், யஞசிரயன் என்ற பட்டப்பெயனையுடையவனுமாகிய 2 ஆம் மாதவவர்மன் (580–620) என்பவனே இந்தாலே அனேகமாக எழுதியிருக்கக்கூடும். இவ்வாச பாம்பரை யினரின் கல்வெட்டுகள் சமக்கிருத மொழியில் எழுதப்பட்டுள்ளன; ஆனுல் அநேக பிராகிருதச் சொற்களும் தெலுங்குச் சொற்களும் கலக்கப்பட்டுள்ளன.

ஆரம்பத்திற் கன்னட மொழிக்கும் தெலுங்கு மொழிக்குமிடையே பல பொதுப்பண்புகள் காணப்பட்டன. இந்த ஒற்றுமை, இவ்விரு மொழிகளினதும் வளர்ச்சியின் ஒரு பிற்காலக் கட்டம்வரை தொடர்ந்து காணப்பட்டது. கன்னட மகாகவிகளுள் இருவரான பம்பா, பொன்னு ஆகியோர் தெலுங்கு நாட்டைச் சேர்ந்தோரே. தெலுங்கு மகாகவியாகிய சிறீநாதர் என்பவர் கர்நாட பாடைப் பலவர் எனத் தன்னேக் கூறிக்கொள்கின்றுர். தெலுங்குச் சோடர்கள், கீழைச் சாளுக்கியர்கள் போன்றவர்களின் கல்வெட்டுகளில் மட்டுமே ஆரம்பகாலத் தெலுங்கு உரைநடையையும் செய்யூளேயும் காணலாம். பாண்டுரங்கன் (845-6) என்ற தளபதியின் மானியத்தைக் குறிக்கும் கல்வெட்டு ஒன்றினே, சீச யாப் பில் நன்முறையில் எழுதப்பட்ட செய்யுள் ஒன்று அணி செய்கின்றது. மக்கள் **நயக்கும் வகையிலமைந்த எழுதா இலக்**கியங்கள் பல இருந்திருக்கவேண்டும் என்பதிற் சந்தேகமில்லே. லாலி பாடலு (தாலாட்டுப் பாடல்கள்), மேலுக் கொலுபுலு (உதயகாலப் பாடல்கள்), மங்கள காரதுலு (விழாப் பாடல்கள்), கீர்த்தனது (பத்திப் பாடல்கள்), ஊடுப்புபாடது (அறுவடைப் பாடல்கள்) போன்ற தேசீயப் பாடல்கள் சாதாரண மக்களின் நாளாந்த வாழ்க்கையில் உயிர்த்துடிப்பும் மகிழ்ச்சியும் ஏற்படச் செய்திருக்கும்.

சமக்கிருதத்தின் வலுவான செல்வாக்குக்குட்பட்ட உயர்ந்த இலக்கியம், மார்க்க நடையில் எழுதப்பட்டது. இவ்வகை இலக்கியங்களுள், பதினொம் தாற்றுண்டிற்கு முன்னதாக இயற்றப்பட்ட தால்கள் இப்போது கிடைப்பதில்ல. இக்தகைய எழுத்து முறையின் தொடக்கத்தையோ, ஆரம்ப வாலாற்றினேயோ இப்போது அறிய முடியாதிருக்கின்றது. இப்படித் தனியான மார்க்க நடை என்று ஒன்று இருந்தது என்பதையே இப்போது சிலர் சந்தேகிக்கின்றனர்.

இராசராச நரேந்தொன் (1019—61) என்ற அர்சனுடைய ஆட்சிக்காலத்தில் நன்னயர் என்பவர் செய்த மகாபாரத மொழிபெயர்ப்புடனேயே தெலுங்கு இலக்கியம் ஆரம்பமாகின்றது எனத் தெரிகின்றது. அரசனுடைய கேள்விப் படியே, நன்னயர் இப்பெரிய வேலேயை மேற்கொண்டார். இவருக்கு உதவியாள ராக இருந்த நாராயணபட்டர் என்ற திறமைமிக்க கவிஞருக்கு, மன்னன் மிகச் சிறந்த நன்கொடைகளேக் கொடுத்தான். இராசராசனின் ஆட்சிக் காலத்தில் நாட்டிற் குழப்பங்கள் நிறைந்திருந்தன. இந்த அரசியற் குழப்பங்கள் நன்னய ரின் மொழிபெயர்ப்பு வேலேயினேப் பாதித்தனவா என்று தெரியவில்லே. இரன்டு

பருவங்கள் (ஆதி பருவம், சபா பருவம்) முழுவதையும், மூன்றுவது பரு**வத்** தின் (வன பருவம்) ஒரு பகுதியையும் மட்டுமே இவசால் மொழிபெயர்க்**க** முடிந்தது. இவர் ; இந்நூல்ச் சொல்லுக்குச் சொல் நோடி மொழிபெயர்ப்பாக ஆக்காது, ஆக்கத்திறமை வாய்ந்த தன் கற்பஞசக்தியை நன்கு பயன்படுத்தி, இதனே வளம்படுக்தினர். பின்னுல் தோன்றிய மொழிபெயர்ப்பாளர்கட்கெல் லாம், இவர் முன்மாதிரியாக விளங்கிளுர். சமக்கிருதச் சொற்களே அதிகமாக இவர் உபயோகித்தபோதிலும், எந்த இடத்திலாவது, இவருடைய மொழி பெயர்ப்பு, தெளிவற்றதாக அமையவில்லே. மகாபாாதத்தை மொழிபெயர்த்த வேறொரு மொழிபெயர்ப்பாளராகிய எற்றுப்பொகதர் என்பவர், நன்னயரின் சொல்வளத்தின் மாட்சியைக் கண்டு, அம்மொழிபெயர்ப்பை ஓர் உயர்ந்த யானேக்கு (பத்திாகசம்) ஒப்பிடுகின்றூர். சொற்கள், அவற்றின் உபயோகங்கள் ஆகியவை சம்பந்தமாக இருந்த வேறுபாடுகளே நீக்கி, ஒரே மாதிரியான**வை** யாக ஆக்கி, தெலுங்கு மொழிக்கு ஓர் ஒழுங்கான அமைப்பைக் கொடுத்த கார ணத்தினுல், தூலாசிரியருக்கு, வாகனுசாசனம், மொழிக்கு, விதிகள் கொடுத்த வர் என்ற பட்டப் பெயர் ஏற்பட்டது. ஆந்தொ—சப்தசிந்தாமணி என்ற தெலுங்கு இலக்கண நாலின் ஆசிரியரும் அநேகமாக நன்னயராகவே இருக்க லாம்.

பெரும் புகழ்வாய்ந்த வேமூலவாத வீமகவி என்பவர் நன்னயரின் காலத்தில் வாழ்ந்தாராயினும், வயதில் அவருக்கு இளேயவராகவிருந்தார். கீழைக் கங்கைப் போசனைய அனந்தவர்மன் சோடகங்கன் (1078—1148) என்பவரும் இவ்வீம கவி என்பவரும் ஒருவரே என மாபுரை சுறுகின்றது. இவர், கவிஞானசிரயம் என்ற தெலுங்கு இலக்கண நாலயும் தட்சராமத்திலுள்ள வீமேசுவரர் ஆலயம் சம்பத்தமான வீமேசுவரபுராணம் என்ற தாலயும் இயற்றிஞர். இராமாயணம் மகாபாரதம் ஆகியவற்றின் கதைகளேக் சுறும் இராகவபாண்டவீயம் என்ற தூலியும் இவரே இயற்றிஞர் எனத் தெரிகின்றது. இந்நூலிலுள்ள செய்யுட்கள் முழுவதும் இரட்டைக் கருத்துகளேத் தருகின்றன. இந்நூல் இப்போது கிடைப் பதில்லே. வீமகவியின் வாழ்க்கையைப் பற்றியும் அவரியற்றிய நூல்களேப் பற்றி யும் உறுதியான செய்திகள் ஒன்றும் கிடைக்கவில்லே. ஏராளமான கட்டுக்கதை களுக்கும் அற்புதச் செயல்களுக்கும் மையமாக அவர் விளங்குகின்றுர்.

பன்னிரண்டாம் நூற்ரூண்டிலிருந்து, தெலுங்கு மக்களின் சமய வாழ்க்கை யில், வீரசைவம் ஒரு முக்கியமான இடத்தை வகிக்கத் தொடங்கியது. மக்க ளின் மனப்போக்கு, நாளுக்கு நாள் ஒருபக்கச் சார்புடையதாக அமையத் தொடங்கியது. இக்காலப் பகுதியில் வாழ்ந்த கவிஞர்கள் பெரும்பாலும் இம் மதத்தின் ஆதரவாளர்களாகவும் போசாரகர்களாகவும் இருந்தார்கள். இவர் களுட் பிரபலமானவர், நன்னே சோடனின் குருவாக விளங்கிய மல்லிகார்ச்சுன பண்டித என்பவர். இவரியற்றிய சிவதத்துவசாரம் என்ற தால், ஏறக்குறைய ஐந்தாது செய்யுட்களில் வீர சைவ மதத்தைப்பற்றி விளக்குகின்றது. பாகநாட் டைச் சேர்ந்த சோடபல்லியின் மகனும் தெலுங்கு—சோட இளவாசனுமாகிய தன்னே சோடன் இயற்றிய குமாரசம்பவம் என்ற மகாகாவியம், சமீபத்தின்

கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளது. இதே பொருள்பற்றிக் காளிதாசரும் உத்பதரும் சமக்கிருதத்தில் எழுதிய நாலின் அடிப்படையிலேயே இந்நால் எழுந்தது. நூலா சிரியர், தனக்குத் தெரிந்த சைவ இலக்கியங்களிலிருந்து தேவையான செய்தி களேச் சேகரித்திருக்கின்றுர். நன்னே சோடன், தனது கவிதைகளில், கன்னட, தமிழ்ச்-சொற்களே உபயோகித்துள்ளார். கன்னட யாப்பிற் கவிதைகள் எழுது வதில் இவருக்குத் தனிவிருப்பு இருந்தது. ஆனுல் இந்நூலாசிரியரின் நடை யைப் பெரும்பாலானவர்கள் போற்றிப் புகழவில்லே. நன்னே சோடன், அமங் கலமான யாப்புகளேக் கையாண்டதன்மூலம் மாணத்தை விரும்பினூர் என அதர் வணர் என்ற இலக்கண ஆசிரியர் கூறுகின்றுர். காகதீய மன்னஞிய 2 ஆம் பிர தாபருத்தொன் (1291-1330) என்பவனின் காலத்தில் பால்குரிகி சோமநாதர் என்பவர் வாழ்ந்தார். தீவிர இலிங்காயதாாக இருந்த சோமநாதர் சமக்கிருதம், கன்னடம், தெலுங்கு, ஆகிய மொழிகளில் ஏராளமாக எழுதிஞர். வீர சைவத் தின் வளர்ச்சிக்காகப் பல விவாதங்களே நடாத்துவதிலும், துண்டுப்பொசுரங்களே வெளியிடுவதிலும் இவர் சுறுசுறுப்புடன் ஈடுபட்டார். பண்டிதாாத்திய சரி**தம், த**ு விபத பசவ புராணம், அனுபவ சாரம் ஆகியவை, தெலுங்கில் இவர் எழுதிய பெரிய நூல்களாகும். இவற்றுள் முதலாவது நூலேச் சிறீநாதர் என்பவர் உப யோஙித்து, அதே பெயரில், தானும் ஒரு நாலே எழுதினூர். பிடுபர்த்தி சோமநா தர் (1510) என்பவரும் பசவபுராணம் என்ற செய்யுள் நூலேக் கெலுங்கில் எழு திஞர். பசவ மகாகவியை விழித்து, பால்குரிகி சோமநாதாால் எழுதப்பட்ட தூற செய்யுட்கள் கொண்ட விரிசாதிப சதகம் என்ற தூல் மிகவும் பிரபல மடைந்துள்ளது.

பிகப் பெரிய தெலுங்குக் கவிஞராகக் கொள்ளக் கூடிய திக்கண்ணர் (1220---1300) மகாபாாத மொழிபெயர்ப்பு வேலேயை மீண்டும் மேற்கொண்டார். நியோகி பிராமணராகிய இவர், காகதீய மன்னனுகிய கணபதியின் கீழ் நெல் லூரின் தலேவனுகவிருந்த மனுமசுத்தி என்பவனின் அவையிலிருந்தார். இக்கவி ஞரின் போன் ஒரு கவிஞருகவும் மந்திரியாகவுமி**ருந்தார். இ**வருடை**ய தந்தை** யும் மைத்துனரும் புகழ்வாய்ந்த போர்வீார்களாக விளங்கிஞர்கள். திக்கண் ணர், வெற்றிகாமான முறையில் அரசனுக்குத் துதிபாடுவோனுகவும் சூழ்வல் லோஞகவுமிருந்தார். ஒரு சந்தர்ப்பத்தில் இவர், மனுமகித்தி இழந்த சிம்மாச னத்தைத் திருப்பிப் பெறுவதற்குக் கணபதியின் உதவியைப் பெற்றுக்கொடுத் தார். ஒரு யாகஞ்செய்து சோமயாசி என்ற பட்டத்தைப் பெற்றூர். முன்பு, நன் ளயரூடைய மகாபராக மொழிபெயர்ப்பு வேலே நிறைவுறுமல், இடையிலே தடுக் கப்பட்டது துக்கமான ஒரு நிகழ்ச்சியாகும்.' ஆகவே, நன்னயர் விட்ட இடத்திலிருந்து ஆரம்பிக்க விரும்பாத திக்கண்ணர், விராட பருவத்திலிருந்தே மொழிபெயர்க்க ஆரம்பித்து, பாரதத்தின் மிகுதிப் பகுதி முழுவதையும் பூரண மாக மொழிபெயர்த்தார். திக்கண்ணரிடமிருந்த அதிசயமான கல்வியறிவைப் பற்றியும், எந்நாளும் இடைவிடாதிருந்த ஆன்மீக உணர்ச்சியைப்பற்றியும் பல **வி**தமான கட்டுக்கதைகள் கூறப்படுகின்றன. இவருடைய் சுயமான கருத்துக்கள் நிறைந்த முகவுரையில் சில மாபுகள் உபயோகத்திற்குக் கொண்டுவாப்பட்டுள்

ளன. இவருக்குப் பின்வந்த மொழிபெயர்ப்பாளர்கள் பெரும்பாலும், இம்மாபு களேப் பின்பற்றிஞர்கள். திறமையற்ற களிஞர்களே நிந்தித்த இவர், உண்மையான கவிஞர்களேத் தாராளமாகப் புகழ்ந்தார். இவருடைய பாட்டன் ஒரு கனவில் தோன்றியதாகவும், இவருடைய மொழிபெயர்ப்பைத் தனக்கு அர்ப்பணஞ் செய்யவேண்டும் என்ற அரிகாநாதரின் செய்தியை இவருக்குச் சொன்னதாகவும், இவர் தன் முகவுரையில் எழுதியுள்ளார். இறுதியில், இவர் புகழ்ச்சிப் பாட லொன்றை வைத்துள்ளார். இப்பாடலிலுள்ள சொற்கள் ஒவ்வொன்றும் ஆளும் வேற்றுமை உருபுடன் (சட்டியத்தமுலு) முடிவடைகின்றன. இந்த முதலாவது அம்சமும் கடைசி அம்சமும் நன்னே சோடரின் குமாரசம்பவம் என்ற நாலிலும் காணப்படுகின்றன. இவருடைய சுருக்கமான சொல்லமைப்பும், தெளிவாக வருணிப்பதிலும் குணவிசேடங்களேக் கூறுவதிலும் இவருக்கிருந்த அற்புதமான ஆற்றலும், இவருக்குக் கவிப்பிரம்மா என்ற பட்டத்தை ஈட்டிக்கொடுத்தன. **பாரத** மொழிபெயர்ப்பை மேற்கொள்வதற்கு முன்பாக, இவர் நிர்வசனேத்**தர** இராமாயணம் என்ற நாலே எழுகினர். முழுவதும் செய்யுளாலான இந்நூல், இராமபட்டாபிடேகத்திற்குப் பின் நடந்த கதையைக் கூறுகின்றது. ஏதோ ஒரு காரணத்தினுல், இந்நூலின் கடைசிக் காண்டத்தை இவர் எழுதாது, வேறு யாராவது எழுதி முடிக்கும்படி விட்டுவிட்டார்.

நன்னயர் வன பருவத்தின் ஒரு பகுதியை மட்டுமே மொழிபெயர்த்திருந் தார். திக்கண்ணர், விராட பருவத்திலிருந்து மொழிபெயர்க்க ஆரம்பித்தார். இடையில் விடுபட்ட பகுதியை எற்றுப்பொகதர் (1280-1350) என்பவர் மொழி பெயர்த்தார். இவர் நெல்லூர் மாவட்டத்திலுள்ள சூட்லூர் என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த ஒரு, நியோகி பிராமணராவர். இவருடைய தந்தையான சிறீ சூரிய**ர்** என்பவர் ஒரு யோகி ஆகவும், சமக்கிருதம், தெலுங்கு ஆகியவற்றிற் கவியியற் . அம் கவிஞராகவும் இருந்தார். சிவபெருமானிடம் பெரிதும் **ஈடுபாடுட**னிருந்த காரணத்திளுல், எற்றுப்பிரகதருக்குச் சம்புதாசர் என்ற பட்டம் இருந்தது. இவர், புரோளய வேம ரெட்டி என்பவரின் அவையில் இடம்பெற்றூர். துர திட்டவசமாக இடையில் தடைப்பட்ட நன்னயரின் மொழிபெயர்ப்பைத் தொடர்ந்து செய்வதால் ஏற்படக்கூடிய தீய விளேவுகளே எண்ணிப் பயந்த எற்ரூப்பிரகதர், தான் மொழிபெயர்த்த பகுதி நன்னயராலேயே மொழிபெயர்க் கப்பட்டது என்று தோன்றும்படி, அப் பகுதியை நன்னயரின் பாவலராக இருந்த இராசராச நரேந்திரருக்கு அர்ப்பணஞ் செய்தார். திக்கண்ணர் தன் கனவிலே தோன்றி, பாரத மொழிபெயர்ப்பைப் பூரணமாக்கும்படி தன்னேத் தூண்டியதாகவும் இவர் கூறுகின்றுர். நன்னயரின் நடையில் தன் மொழி பெயர்ப்பை ஆரம்பித்த இவர், பின் எவருக்கும் வெளிப்படையாகத் தோன்றுத வகையில், சிறிது சிறிதாக நடையை மாற்றித் திக்கண்ணரின் நடையில் எழுதி ஞர். இதிலிருந்து இவருடைய கவிதையாற்றல் தெரிகின்றது; இவர், போபந்த பாமேஸ்வான் எனவும் அழைக்கப்பட்டார். பாரதப் போருக்குப் பின் நடை பெற்ற நிகழ்ச்சிகளேக் கூறும் அரிவம்சம் என்ற நூலேயும் இவர் மொழிபெயர்த்

தார். இந்தால், பாரதக்கிற்குப் பின்னுரையாக அமைந்துள்ளது. இராமாயணம் (இந்தால் இப்போது கிடைப்பதில்லே), அகோபல மகாக்மியம் என்றும் அழைக் கப்படும் இலட்சுமீ நிரிசிம்மபுராணம் ஆகியவையே இவரியற்றிய மற்றைய தூல்களாகும்.

மகாபாரதத்தை மொழிபெயர்த்த மூலருக்கும் மிகவுயர்ந்த மதிப்புக் கொடுக் கப்பட்டுவருகின்றது. தெலுங்கின் மூன்று கவிஞர்கள் எனப் பொருள்படும் களித்திரயம் என இவர்கள் கௌரவமாக அழைக்கப்படுகின்றூர்கள். இவர்களுக் குப் பின் தோன்றிய நூலாசிரியர்கள், இம் மூவருக்கும் தமது மரியாதையைச் செலுத்திவிட்டே தம் நூல்கஃாப் பெரும்பாலும் எழுத ஆரம்பித்தார்கள்.

எற்ரூப்பிாகதரின் காலத்தில் வாழ்ந்தவரான நச்சனசோமர் (1355-77) என்ப வர், எற்ரூப்பிாகதரின் மொழிப்பெயர்ப்பில் அதிரூப்தி கொண்டு, நாலின் உரிப் பொருளுக்கிணேயான தகுதிவாய்ந்த ஒருமொழி பெயர்ப்பைச் செய்ய வேண்டும் என்ற நோக்கிளுல், உத்தா அரிவம்சம் என்ற நாலே ஆக்கிஞர். இக் கவிஞர் தன் இலட்சியத்தை நிறைவேற்றியுள்ளார் எனத் தகுதிவாய்ந்த திறனுய்வாளர்கள் கருதுகின்ரூர்கள்.

பதின்மூன்றும் தாற்றுண்டிலும் பதினை்காம் நாற்றுண்டிலும் வாழ்ந்த இரு கனிஞர்களால் இராமாயணம் மொழிபெயர்க்கப்பட்டது. காகதீய மன்னன் இரண்டாம் பிரதாபருத்திரனின் மானியகாரனை கோனபுத்தாரசன் என்பவர் துனிபத யாப்பில் இரங்கநாத இராமாயணம் என்ற தாலே ஆக்கெஞர். மிகுந்த எளிமையும் இனிமையும் கொண்ட இந்தாலில், பொருத்தமான உவமைகள் நிறைந்துள்ளன. இரங்கநாதருக்கும் இந்தாலுக்குமுள்ள தொடர்பு என்ன என்பது தெளிவாகத் தெரியவில்லே. இவர் ஒன்றில் அரச அவைக் கவிஞராக இருந்திருக்க வேண்டும். அல்லாவிடில், இந்தாலுக்கு முள்ள தொடர்பு என்ன ஏன்பது தெளிவாகத் தெரியவில்லே. இவர் ஒன்றில் அரச அவைக் கவிஞராக இருந்திருக்க வேண்டும். அல்லாவிடில், இந்தாலேத் தனக்கு அர்ப்பணஞ் செய்த அரசனின் குரு ஆக இருந்திருக்க வேண்டும். புத்தராசனின் புத்திரர்கள், உத்தா இராமாயணத்தை எழுதிச் சேர்த்து, இந்தாலேப் பூரணமாக்கிஞர்கள் எனச் சொல்லப்படுகின்றது. இராமாயணத்தின் இரண்டாவது மொழிபெயர்ப்பு சம்பு உருவிலமைந்தது. குல்லகி பாஸ்கான் என்பவர் இம்மொழிபெயர்ப்புச் செய் தார். இவருடைய சீடர்கள் இந்தாலச் சாகினிமாரன் என்ற ஒருவருக்கு அர்ப் பணம் செய்தார்கள். இந்தச் சாகினிமாரன் என்பவர் யார் என்பதை உறுதி யாகத் தேர்மானிக்க முடியாதிருக்கின்றது.

திக்கண்ணருடன் சமகாலத்தில் வாழ்ந்தவர்களுள், கேதனர், மாரணர், மஞ்ச னர் ஆகியோரைக் குறிப்பிடலாம். கேதனர் என்பவர் தண்டியாகிரியரின் சமக் கிருத தாலாகிய தசகுமாரசரிதம் என்ற தாலே அதே பெயரில் மொழிபெயர்த்த படியால், அவருக்கு 'அபிநவதண்டி' என்ற பட்டப்பெயர் ஏற்பட்டது. இவர் ஆந்திரபாஷாபூஷணம் என்ற இலக்கண தாலே எழுதியதுடன் விஞ்ஞானேசு வாரின் மிதாட்சாம் என்ற நூலேயும் மொழிபெயர்த்தார். மாரணர் என்பவர், திக்கண்ணரின் சீடர்களுள் ஒருவர். இவரியற்றிய மார்க்கண்டேயபுராணம் என் பதின் அடிப்படையிலேயே பிற்காலத்திற் பெத்தண்ணர் என்பவர் மனுசரித் திரம் என்ற தாலே எழுதிரை. மஞ்சனர் என்பவர் இராசமந்திரி என்ற இடத்

லிருந்து மாறுபட்டு விளங்கும் இந்தால், வீதிநாடகம் என்ற புதிய இலக்கியப் பிரிவின் முதல் நூலாக அமைந்துள்ளது. வாரங்கல் நாட்டு வீதிகளில் ஒருவர் நின்று தன் அனுபவங்களே இன்னெருவருக்குச் சொல்வதாகவும், அவர் ஒன் அலீம பேசாது, முன்னவர் கூறுவதை அப்படியே கேட்பதாகவும் அமைந்துள் ளது வீதி நாடகம். கவிதைத் திறனுய்வைப் பற்றிக் கூறும் சிருங்கார தீபிகை என்ற நூலே, குமாரகிரி ரெட்டி என்பவர் இயற்றினொனக் கூறப்படுகின்றதா யினும், சிலர், இந்நூலேச் சிறீநாதரே இயற்றினுரெனக் கொள்ளுகின்றூர்கள். பதின்மூன்றும், பதினை்காம் நூற்றுண்டுகளிற் பல்நாடு (குண்டேர் மாவட் டம்) என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த போர்வீரர்களின் வெற்றிச் சாதனேகளேப் பகம்ந்து கூறும் பல்நாட்டி வீரசரித்தொம் என்ற நூலயும் இவரே இயற்றிஞர் எனக் கருதப்படுகின்றது. வீரச்சுவைதரும் கதைப் பாடல்களேக் கொண்ட இந் **\_தா**ல், மக்களிடையே பிரபலமானதாக உள்ளது. இப்போது கிடைக்கின்ற இம் **மாதி**ரியான நூல்களுள், இதுவே முதன் முதலாவதாக இயற்றப்பட்டது. **பல்** வேறு பொருள்களேப் பற்றிய சாதுக்கள் அல்லது தனிச் செய்யுட்கள் பல வற்றை இவரே இயற்றிஞொனப் புகழ்ந்து பேசப்படுகின்றது. இன்றுங்கூட, இக் கவிதைகளுக்கு, மக்கள் மத்தியிலே அதிக செல்வாக்குண்டு.

சிறீநாதரின் இளேய மைத்துனரான பம்மோ போதனு (1400-75) என்பவர், சிறீநாதரின் காலத்திலேயே வாழ்ந்தவர். இவர்களிருவருக்குமிடை யில், குறிப்பிடத்தக்க விதத்திற் பலவித வேறுபாடுகள் இருந்தன. கடப்பா மாவட்டத்திலுள்ள ஒண்டிமிட்டா என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த நியோக போ மணாாகிய இவர், பாகவத புராணத்தை மொழிபெயர்த்தார். போதனு **ஏ**ழையாக வாழ்ந்து ஏழையாகவே இறந்தார். இவர் கல்வி கற்கவில்லே. **ஆழ** மான பத்தியினுல் ஏற்பட்ட உள் மன உந்தலின் காரணமாக இவரியற்றியு கவி தைகளுட் பல, நட்பமான இலக்கண விதிகளே மீறியிருக்கின்றன. இவர், சீதா னந்தர் என்ற யோகியைச் சந்தித்ததாகவும் அவருடைய அருள், இவரைப் பத் தாாக மாற்றிக் கவியியற்றும் கொடையைக் கொடுத்ததாகவும் சொல்லப்படுகின் றது. மூல நூலிலும் பார்க்கப் போதனுவின் பாகவதம் அதிக செய்யுட்களேக் கொண்ட மிக விரிவான நூலாகும். இந்நூலிலுள்ள இலகுவான சொல்லமைப்பு, தெளிவான வருணனே, கதை சொல்லுந் திறன், ஏறக்குறைய ஒவ்வொரு செய் யுளும் எடுத்துச் சொல்லும் ஆழ்ந்த ஆன்மீக அனுபவம் ஆகியவற்றுல், இம் மொழிபெயர்ப்பு, இராமாயணம், மகாபாரதம் ஆகியவற்றின் மொழிபெயர்ப்பு களேவிட, மக்களிடையே அதிக பிரபலம் அடைந்துள்ளது. இராவ் சிங்கம் என் பவர், இந்நூலேத் தனக்கு அர்ப்பணஞ் செய்யும்படி போதனுவைக் கேட்டதா கவும் அப்போது கல்வித் தெய்வம் போதனுவின் கனவிலே தோன்றி சிங்கபூ பாலரின் கையிற்குள் தன்னே எறியாது தனது கற்பைக் காக்கும்படி போதஞ வை இரந்து கேட்டதாகவும் ஒரு கதையுண்டு. போதனு, கல்வித் தெய் வத்திற்கு அளித்த மறுமொழி எனச் சொல்லப்படும் செய்யுள் ஒன்று இந்**தாலிற்** குறிப்பிடக்கூடியதாக உள்ளது. எது எவ்வாறுயினும், போதனை தன் வாழ் நாளில் இந்நூலேப் போசுரிக்காது, தன்னுடைய மகனுகிய மல்லனருக்கு முத

தைச் சேர்ந்தவர். இவர் கேயூரபாகு சரித்திரம் என்ற நூலே எழுதிஞர். சட்சக சிர நாட்டைச் சேர்ந்த உருத்திரமாதேவியின் மானியகாரராக இருந்த பத்தே னர் என்ற சோழன், நீதிசாத்திர முத்தாவளி என்ற நூலே எழுதிஞர். பதி னேந்து அதிகாரங்களேயுடைய இந்நூல், அரசியலேப் பற்றிக் கூறுகின்றது. ஒழுக் கம் சம்பந்தமான பழமொழிகளேக் கூறும் சுமதிசதகம் என்ற பிரபலமான நாலே யும் அநேகமாக இவரே இயற்றியிருக்கக் கூடும்.

அடுத்த காலப் பகுதிக்குச் செல்வதற்கு முன், இரண்டு கணித நூல்களேப் பற்றி நாம் கவனிக்க வேண்டும். சமக்கிருதத்திலிருந்து மொழிபெயர்க்கப்பட்ட இந்த இரண்டு தூல்களுமே, விஞ்ஞானம் சம்பந்தமாகத் தெலுங்கில் முதன் முத லெழுந்த நூல்களாகும். குண்ரேக்கண்மையிலுள்ள பவலூரின் கர்ணமாக விளங்கிய மல்லனர் (1060—70) என்ற நியோகி பொமணர், மகாவீராச்சாரி யூலு என்பவரின் கணித நூலேச் செய்யுளுருவில் மொழிபெயர்த்தார். இந்நூலி லுள்ள அதிகாரங்களுட் கில, அளவை, பின்னங்கள், எண் தத்துவம் ஆகிய வற்றை விளக்குகின்றன. பாஸ்கான் எழுதிய லீலாவதி என்ற நூலே எலு கந்தி பெத்தண்ணர் என்பவர் மொழிபெயர்த்து, அதற்குப் போகீரணகணிதம் எனப் பெயரிட்டார்.

1350 ஆம் ஆண்டிற்குப் பின்னுள்ள ஒன்றரை நூற்றுண்டுக் காலத்தைச் சிறீ நாதர் (1365—1440) காலம் என்றே சொல்லி விடலாம். மிகப்பெரிய கெலங் குக் கவிஞர் இவரே எனச் சிலர் கருதகின்றுர்கள். இவரிடமிருந்த கிறந்த திறமை காரணமாக, செறு வயதிலேயே, கொண்டவீடு ரெட்டிகள், இராச கொண்டாவைச் சேர்ந்த வேளமர்கள், விசயந்கர மன்னன் 2 ஆம் தேவராயன் ஆகிய தலேவர்களினதும் அரசர்களினதும் ஆதாவை இவர் பெற்றூர். அரசர்களு டனும் அவர்களின் மந்திரிகளுடனும் சமதையாகப் பழகிய இவர், வாழ்க்கை யின் இன்பங்களே முழுமையாக அனுபவித்தாராயினும், இறுதியில் ஓர் ஏழை யாகவே இறந்தார். சமக்கிருதம், தெலுங்கு ஆகிய இரு மொழிகளிலும் இவருக் திருந்த ஆட்சியையும் ஆற்றலேயும் போன்று வேறெவருக்கும் இருந்ததில்லே. மருத்திரச் சரித்திரம் என்ற நூலேத் தான் சிறுவனுக இருந்தபோதே எழுதிய தாகவும், 'சாலிவாகனசப்த சதி என்ற நாலே இருபது வயதிற்கு முன்பாகவே மொழிபெயர்த்து விட்டதாகவும் இவர் கூறுகின்றூர். ஆனுல், தாதிட்டவசமாக, இந்த இரண்டு நால்களும் இப்போது கிடைப்பதில்லே. சிருங்கார நைடதம் என் பதே இவருடைய மிகச்சிறந்த நூலாகத் திகழ்கின்றது. இந்நூல், சிறீகர்சர் என்பவருடைய நைடத கரவியத்தின் மொழிபெயர்ப்பாகும், மாட்சியும் கம்பீர மும் நிறைந்த இக் காவியத்திற் சிறீநாதரின் இயற்கையான திறமைகள் முழுவ தும் பூரணமாக வெளிப்படுகின்றன. இவர், பண்டிதாராத்திய சரிதம், சிவராத் திரி மகாத்மியம், காவிலாசம், வீமகாண்டம், காசிகாண்டம் ஆகிய நூல்களேயும் இயற்றினர். இவற்றுள், கடைசியாகக் கூறப்பட்ட நான்கு நூல்களுமே இப் போது உள்ளன. சிவபெருமான்மீத் எத்தகைய உறுதியான பற்று இவரிட மிருந்தது என்பதை இவை காட்டுகின்றன. கிரீடாபிராமம் என்ற நாடக நாலே யும் இவரே இயற்றினர் எனக் தெரிகின்றது. முன்னேய தெலுங்கு நூல்களி

### டுலக்கியம்

#### தென் இந்திய வரலாறு

சமாக விட்டுச் சென்றூர். பிற்காலத்தில், இந்நூலின் சில பகுதிகள், பூச்சிக ளால் அரிக்கப்பட்டுச் சேதமடைந்தன. இப்படிக் கெட்டுப்போன கவிதைகளுக் காகப் புதிய கவிதைகளே, வேறு சில ஆசிரியர்கள் ஆக்கிச் சேர்த்திருக்கின்றூர் கள். இந்நூலில், கசேந்திரன் (யானேகளின் அதிபதி) விட்டுணுவால் விடுவிக்கப் பட்ட பகுதியும், உருக்குமணி கல்யாணத்தைப் பற்றிக் கூறும் பகுதியும் எழுத் தறிவில்லாதவர்களின் டெஞ்சங்களேக் கூட ஈர்க்கும்வகையில் அமைந்துள்ளன. வீ பபத்திரவிசயம் என்ற நூலியும் இவரே அநேகமாக எழுதியிருக்கக்கூடும். தக்கனின் யாகம் நடைபெற்றபோது, சிவபெருமானின் எதிரிகள், சிவபெரு மானே நிந்தித்த சொற்களேத் தன் எழுதிகோலினை எழுதியதற்குப் போயச்சித் தமாகவே இவர் இந்தாகல் எழுதினைவத் சொல்லப்படுகின்றது. இந்தால் சிவ பெருமானின் புகறைப் பாடுகின்றது.

தத்துவஞான ஒழுக்கவாதியாகிய வேமனு என்பவர் பதினேந்தாம் தூற்ருண் டின் ஆரம்பப் பகுதியில் வாழ்ந்திருக்கலாம். இவரியற்றிய சதக (தாறு) செய் யுட்கள் இளேஞர்க்கும் முதியோர்க்கும் ஒருங்கே தெரிந்தவை. இவை வேறு பல மொழிகளில் மொழிபெயர்க்கப்பட்டுள்ளன.

பில்லல்மற்றி பின வீரபத்திரகவி என்பவர் சிறீநாதரின் சமகாலத்தில் வாழ்ந்தவர்தானென்ருலும், இவர் போதனுவிலும் பார்க்க வயதில் இளேயவர் என மரபுரை கூறுகின்றது. பாரத மூல நானிலுள்ள அசுவமேத பருவத்தில் உள்ள கதையைக் கூறும் சைமினி பாரதத்தை வீரபத்திரர் மொழிபெயர்த்து, அதைச் சாளுவநாசிம்மருக்கு அர்ப்பணஞ் செய்தார். இவர், கல்வித் தெய்வ மாகிய சாசுவதியே தன் இராணியென உரிமையுடன் கூறிஞரென்றும், நாசிம் மரின் அரசசபையிலிருந்தோரின் மனம் திருப்திப்படும் வகையில், தன் உரி மையை நிலேநாட்டிஞரென்றும் சொல்லப்படுகின்றது. காளிதாசரின் பெரிய நாடகத்தை இவர் சிருங்காரசாகுந்தலம் என்ற பெயரில் மொழிபெயர்த்தார். இப்போது கிடைக்கின்ற இவருடைய இரண்டாவது தால் இதுவாகும். இவரின் மற்றைய நால்களேப் பெயாளவில் அறிகின்ருமேதவிர, அவை இப்போது கிடைப்பதில்லே. இவருடைய செய்யுளிற் காணப்படும் தன்னிய இசைத்தன் மையைத் திறஞய்வாளர்கள் பெரிதும் பாராட்டியிருக்கின்றர்கள்.

இக்காலப்பகு தியிலிருந்த மற்றைய கவிஞர்களுள் நந்தி மல்லயன், கண்டம் சிங்கயன் (1480 ஆம் ஆண்டளவில் வாழ்ந்தோர்) ஆகியோர் முக்கியமானவர்கள். இவர்கள் இருவரும் கூட்டாகச் சேர்ந்து வராகபுராணம், பொபோத சந்திரோத யம் ஆகிய தூல்களே ஆக்கிஞர்கள். பொபந்த உருவில் அமைந்த பொபோத சந்தி ரோதயம், சிறீநாதரின் நைடதம், பின வீரபத்திரரின் சாகுந்தலம் என்பவற் றைப் போலல்லாது, சமக்கிருத மூல தாலின் உண்மையான மொழிபெயர்ப்பாக இருக்கின்றது. வராகபுராணம் என்ற தூலும் சமக்கிருத மூல தாலின் மொழி பெயர்ப்பே. இந்தால், துளுவ நாசநாயக்கனுக்கு அர்ப்பணஞ் செய்யப்பட்டுள் ளது. உச்செயினியை ஆண்டதாகக் கற்பனேக் கதைகளிற் கூறப்படும் அரசனேச் சுற்றிபெழுந்துள்ள கதைகளேக் கூறும் விக்கொமார்க்க சரிதம் என்ற தூலேப் பொம் ராசு சக்கண்ணு (1450) என்பவர் எழுதிரை. நிகேதோபாக்கியானம் என்ற நூலே யியற்றிய துக்குபல்லி தூக்கயன் (1480), பஞ்சதந்**திரத்தை** இயற் றிய தூபாகுண்ட நாராயணன் (1470), விட்டுணுபுராணம் என்ற நூலே இயற் றிய வென்னலகண்டி சூரண்ணு (1460), அரிச்சந்திரோபாக்கியானம் எனற நூலே இயற்றிய கௌரணு ஆகியோர் குறிப்பிடக்கூடிய மற்றைய நூலாசிரியர் களாவர்.

தொட்டிணதேவராயரின் ஆட்சிக்காலம் அரசியல், போர், கலே முதலிய துறை களிற் பொகாசம் பெற்றிருந்ததைப் போன்று, இலக்கியத் துறையிலும் பொகா சம் மிக்கதாக விளங்கியது. அரசனே மிகச் சுறந்த அறிஞருகவும் களிஞரைக வும் விளங்கினுன். தெலுங்கு இலக்கியத்திற்கு இம்மன்னன் அளித்த ஊக்கமும் உற்சாகமும், இவன் இறந்த பின்பும் தொடர்ந்து நீடித்திருந்தன. இவனுடைய தலேமையில், சமக்கிருத மூல நூல்களிலிருந்து மொழிபெயர்க்கும் வழக்கம் பொரும்பாலும் கைவிடப்பட்டது. புராணக் கதையைத் கூறும் சுயமான பிரபந் தங்கள், கற்பிக்கப்பட்ட ஏதாவது உரிப் பொருளுடன் கூடிய, சமக்கிருதத்தி லுள்ள மகாகாவியத்தைப் போன்ற நூல்கள் முதலியவற்றை எழுதும் வழக்கம் ஏற்பட்டது. ஆரம்பத்தில் எழுதப்பட்ட பிரபந்தங்களிலுள்ள பொருள், நடை முதலியவற்றில் சுயசிந்தனே, சுதந்திரம், அழகு ஆகியவை காணப்படுகின்றன. அத்துடன், எல்லாம் ஒரேவகையாக அமையாது பல்வகைப்பட்டனவாக இருந் தன. ஆளுல், காலப்போக்கில், திறமை குறைந்த கவிஞர்களால் இயற்றப்பட்ட பாபந்தங்கள் எல்லாமே ஒரே மாதிரியானவையாகவும் ஒரே சுவையைக் தரு பவையாகவுமிருந்தன. இப்பாபந்தங்கள் அணியியல் இலக்கண விதிகளேக் கவ னித்து எழுதப்பட்டவை என்பது உண்மையேயானுலும், இவை உண்மையான இலக்கியங்களாக அமையவில்லே.

தெலுங்கிலுள்ள பஞ்சமகாகாவியங்களுள், கிருட்டிணதேவராயர் இயற்றிய ஆமுத்தமாலியாதம் அல்லது விட்டுணுசித்தீயம் என்பது ஒன்று. புதிய இயக் கத்தின் முதற் கனிகளுள் ஒன்றுன இந்நூல், தெலுங்கு இலக்கியத்தில் வைண **வத்தின்** செல்வாக்கு ஏற்படத் தொடங்கியதைக் காட்டுகின்றது. விட்டுணுச் சித்த ஆழ்வார் (பெரியாழ்வார்) என்பவரின் வாழ்க்கை, வைணவத் **தத்துவ** ஞானத்தை அவர் விளக்கியமை, அவருடைய வளர்ப்பு மகளாகிய கோதைக் கும் இரங்கநாதருக்குமிடையேயிருந்த காதல் ஆகியவற்றைப் பற்றி இந்நூல் கூறுகின்றது. இந்நூலின் நடை சிக்கலானதாகவும், உவமைகள் சில சமயம் பொருத்தமற்றவையாகவும் இருந்தபோதிலும், இந்நால் மாட்சியும் கம்போமும் நிறைந்ததாகவுள்ளது. 'மொழியின் மூலம் வெளிவருவதற்குத் துடித்தபடி, கருத்துக்கள் ஒரே கோவையாக வந்தவண்ணமிருப்பதை இந்நூலிலே காண்ப தைப் போன்று வேறு தெலுங்கு நூல்களிலே நாம் காணமுடியா.து. இந்நூலின் மொழிவளம் செழிப்பாக இருந்தபோதிலும், கருத்துக்கள் முழுமையாகவும் போ தியவளவு விளக்கத்தைக் கொடுக்கும் வகையிலும் எடுத்துச் சொல்லப்பட ளில்ஃல. மனித இயல்பைப் பற்றி நாணுகி ஆராய்ந்து கூறுவதிலும், உள்ளொன்று பறம்பொன்றுக நின்று ஏமாற்றுந்தன்மையுடைய மனநிலேகளேத் தெளிவான

# தென் இந்திய வரலாறு

சொற்ரெடாக்களிலை மிக இலகுவாக வருணிப்பதிலும், கிருட்டிணதேவ**ராயர்** ஒப்பாருமிக்காருமற்று விளங்குகின்றூர்'. இவர், சமக்கிருதத்திலும் பல **தால்** கீன இயற்றியிருக்கின்றூர்.

aிக்கிரமாதித்தனின் அரசசபையிலிருந்த நவரத்தினங்களேப்போன்று, **கிருட்** டிணதேவராயரின் அவையிலிருந்த அட்டதிக்கசங்கள் (எட்டுத்திக்கு யானே கள்) என்ற கவிஞர்கள் புகழ்வாய்ந்தோராக விளங்கினர். இந்க இரண்டு சந் தர்ப்பங்களிலும் பொதுமக்கள், வாலாற்றுண்மையைப் புறக்கணித்துவி**ட்டுத்** தம் மனம்போனபடிசெய்த கற்பனேயின் மூலம், இவர்களுக்கு மேலும் புகமூட்டி யுள்ளார்கள். கிருட்டிணதேவராயரின் அவையைப் பெரிய கவிஞர்கள் பலர் அணிசெய்தார்கள் என்பதிற் சந்தேகமில்லே. அவர்களுள் அல்லசானி பெத் தண்ணு என்பவர் மிகவும் சிறந்து விளங்குகின்றூர். கிருட்டிணதேவராயர் இவ ருக்கு ஆந்திரக்கவிதாப் பிதாமகர் (தெலுங்குக் கவிதையின் பாட்டன்) என்ற பட்டத்தைச் சூட்டினர். சொக்களுமாத்தியரின் மகனுன இவர், அக்காலத்தில் வைணவத் தல்வராக விளங்கிய சதகோபயதி என்பவரிடம் இலக்கியப் பயிற்சி பெற்றூர். சிவாரோசுசசம்பவம் அல்லது மனுசரிதம் என்பதே இவரியற்றிய முக் கிய நாலாகும். இந்நாலின் கதை, மார்க்கண்டேயபுராணம் என்பதிலிருந்து எடுக்கப்பட்டது. வரூதினி என்ற தேவதாசியின் காதலே வைதீகப் பிராமணரா கிய போவான் என்பவன் ஏற்றுக்கொள்ளா.து மறுக்கின்றுன். இதையறிந்த ஒரு கந்தருவன், பிரவானின் உருவத்தை எடுத்து அப்பெண்ணுடன் வாழ்கின்றுன். இவர்களுக்குப் பிறந்த மகனின் பெயர் சிவரோசிசன் என்பது. இந்தச் சிவரோ சிசனிடத்து இரண்டாவது மனு பிறந்தார். காவியநாயகனுடைய பெயரையே தால் கொண்டிருக்கின்றது ; காளிதாசரின் கும**ராசம்**பவம் என்ப**திலுள்ளதைப்** போன்று, காவியநாயகனின் பெற்றோரைச் சுற்றிக் ககையின் முக்கிய நிகம்ச்சி கள் நடைபெறுகின்றன. பிாவான், வரூதினி ஆகியோரைப் பற்றிச் சரியாகவும் சிறப்பாகவும் வருணிப்பதிலேயே பெத்தண்ணரின் புகழ் தங்கியுள்ளது. இவர், தான் சொல்ல எடுத்துக்கொண்ட பொருளே நல்ல முறையிற் சொல்லிக்கொண்டு போவதற்குதவியான சில அமிசங்களிலே தனக்கு முன்பிருந்த சிறீநாதர் போன்றோசைப் பின்பற்றினர். அவர்களேப் பின்பற்றிக் கன்னடச் சொற் களேயும் தன் நூலில் உபயோகித்தார். மனுசரிதம், கிருட்டிணதேவாாயருக்கு அர்ப்பணஞ் செய்யப்பட்டது. பெத்தண்ணரின் பல்லக்கைத் தாங்கிக்கொண்டு சென்றதன் மூலம், கிரூட்டிணதேவராயர், அக்காவியத்தைத் தான் நயந்ததை வெளிப்படுத்திரை. கிருட்டிணதேவராயர் இறந்த பின்பும் உயிருடனிருந்த பெத் தண்ணர், தனிமையின் கொடுமையால் வருந்திஞர். இவரியற்றியதாகக் கூறப் படும் அரிகதாசாரம் என்ற நால் இப்போது கிடைப்பதில்லே.

கிருட்டிணதேவராயரின் அவையிலிருந்த இரண்டாவது பெரிய கவிஞராகிய நந்தி திம்மண்ணர் என்பவர், பாரிசதாபகாணம் என்ற தாலே எழுதிஞர். சிறீ கிருஷ்ணனின் வாழ்க்கையின் பிரபலமான நிகழ்ச்சுயொன்றை அழகான செய் யுட்களிற் கூறுகின்றது இந்நூல். கிருட்டிணதேவராயரின் இராணிகளுள் ஒருத்தி, தன் கணவனின் படத்திற்கு முன்ஞல் தன் கால்களே நீட்டிப் படுத்துத் தாங்கெவிட்டான். தன் இராணியே இப்படித் தன்னே அவமதித்துவிட்டானே என ஆத்திரமடைந்தார் கிருட்டிணதேவராயர். அவரைச் சாந்தப்படுத்தி மனே வியுடன் சமாதானமாக இருக்கச் செய்ய வேண்டும் என்ற நோக்கத்துடனேயே இந்தால் ஆக்கப்பட்டதாகச் சொல்லப்படுகின்றது. சத்தியபாமாவைச் சமாதா னப்படுத்துவதற்குக் கிருஷ்ணன் மேற்கொண்ட முயற்சிகளும், குறிப்பாக, அவளுடைய கால்களிற் கிருஷ்ணன் விழ, சத்தியபாமா அவரை வெறுத்து உதைப்பதும், காதலர்கட்கிடையே எவ்வளவுதாரம் சுதந்திரமும் உரிமையும் உன்டென்பதைக் கிருட்டிணதேவராயருக்குக் காட்டுவதற்காகவே எழுதப்பட் டன. இவற்றின் நோக்கம் நன்கு நிறைவேறியது. இது அழகான கதைதான்; ஆணல் உண்மையாகவே நடைபெற்ற நிகழ்ச்சிதாஞ என்பது ஐயத்திற்குரியது.

பிற்காலத்தில் இராமராசபூஷணர் என அழைக்கப்பட்ட பட்டுமூர்த்தி என்ப வர் இலக்கிய உலகில் நீண்ட காலம் சிறப்புடன் பணியாற்றிரை. இவர், விக் தியாநாதரின் பிரதாபருத்தரீயம் என்ற நாலேப் பார்த்து, அதேபோல், அணியி யலேப் பற்றி நாசபூபாலியம் என்ற நூலே எழுதித் தொரகண்டி நாசராசு என்ப வருக்கு அர்ப்பணஞ் செய்தார். இவரியற்றிய அரிச்சந்திர—நளோபாக்கியா னம் என்ற காவியத்திலுள்ள ஒவ்வொரு செய்யுளும் இரு வேறு கருத்துக்களே யடையதாக இருக்கின்றது. நளனின் கதையையும், அரிச்சந்தொனின் கதையை யும் ஒவ்வொரு செய்யளும் கூறுகின்றது. ஆனுல் வசுசரித்திரம் என்ற நூலின் மூலம்தான் இவருடைய புகழ் அதிகரித்துள்ளது. ஓர் எளிமையான கதையைச் சிறந்த கலேத்திறமையுடன் இந்நூல் கூறுகின்றது. சுத்திமதி என்ற ஆற்றுக்கும் கோலாகலம் என்ற மலேக்கும் மகளாகப் பிறந்த கிரிகா என்பவள், வசு என்ற அரசகுமாரனத் திருமணஞ் செய்ததைப் பற்றிக் கூறுகின்றது இந்நூல். இது மகாபாாதத்தில் ஒரு சிறிய நிகழ்ச்சியாக இடம்பெற்றுள்ளது. இவ்வாசிரியரி**ன்** செய்யட்களிலுள்ள பொருத்தமான இசைச் சிறப்பும், அளவிற்குமீறி விரிவாகக் காணப்படும் வருணனேகளிலுள்ள உயர்ந்த கற்பனேயும், திறனுய்வாளர்களாற் பெரிதம் பாராட்டப்பட்டுள்ளன. இராமராயரின் சகோதரரான முதலாவது திருமலேயின் ஆட்சிக் காலத்தில் எழுதப்பட்ட இக்காவியம், அவருக்கே அர்ப் பனஞ் செய்யப்பட்டுள்ளது. இந்நூல் சமக்கிருதத்திலும் மொழிபெயர்க்கப் பட்டது.

காளத்தியைச் சேர்ந்த சைவராகிய தூர்ஜடி என்ற களிஞர் காளத்தி மகாத்மியம் என்ற தூலேயும், அதே ஆலயத்தின்மீது ஒரு சதகத்தையும் இயற் றிக் கிருட்டிணதேவராயரின் பாராட்டினேப் பெற்றூர். இவருடைய போகுகிய குமாரதார்ஜடி என்பவர் கிருட்டிணதேவராய விசயம் என்ற தாலில் அப்போர சன் நாடுகளேக் கைப்பற்றியதைப் பற்றிக் கால ஒழுங்கின்படி கூறியுள்ளார். அர சவைக் களிஞராகிய மாதய்யகரிமல்லனர் என்பவர் இராசசேகா சரிதம் என்ற நாலே எழுதி, சாலுவதிம்மரின் மருமகனும் கொண்டவீட்டின் தேசாதிபதியுமா கிய நதேந்தில அப்பா என்பவருக்கு அர்ப்பணஞ் செய்தார். அவந்தி மன்னனை கிய இராசசேகானின் போர்களேயும் காதல் வாழ்வையும் பற்றிக் கூறும் உண் மையான பிரபந்தம் இது. பிள்ளாள (பல பிள்ளேகளின்) இராமபத்திரன் என்

#### இலக்கியம்

தார். இவருடைய பாண்டுரங்க மகாத்மியம் என்னும் தூல், தெலுங்கிலுள்ள ஐம்பெருங்காவியங்களுள் ஒன்றுகக் கணிக்கப்படுகின்றது. மிகவுயர்ந்த இலக் கியத்தாமுடைய இந்தூல், இயமனுடைய ஏவலாளர்களின் கையிலகப்பட்டுச் சிதைந்த ஒரு பிராமணனின் உயிரை, அவன் பண்டரிபுரத்தில் இறக்க நேர்ந்த படியால், விட்டுணுவின் ஏவலாளர்கள் வெற்றிகரமாக மீட்ட நிகழ்ச்சியைக் கூறு சின்றது. இராமகிருட்டிணர், உத்படாச்சாரியசரிதம் என்ற தாலே எழுதி, அதைக் கிரூட்டிணதேவராயரின் அதிகாரி ஒருவருக்கு அர்ப்பணஞ் செய்தார்.

'எட்டுப் பெரிய' கவிஞர்களுள் ஒருவராக வைத்தெண்ணப்படாவிட்டாலுங் கூட, சங்குசால நிரிசும்ம கவி என்பவர், அக் காலத்தில் வாழ்ந்த புகழ் வாய்ந்த ஒரு கவிஞராவர். பொருமை காரணமாகப் பெத்தண்ணர் என்ற கவிஞர், போசசாமிய பெருட்டிணதேவராயரிடம் நிரிசிம்ம கவி செல்வதைத் தடுத்தார் எனவும், ஆகவே இந்த ஏழைக் கவிஞர் தன் கவிகர்ண இரசாயனம் என்ற தாலே அங்காடியில் விற்றூர் எனவும் சொல்லப்படுகின்றது. இந்தாலிலுள்ள ஒரு செய்யுள் பேராசரின் மகளாகிய மோகனுங்கியின் மூலம் கெருட்டிணதேவராயருக்கு எட்டி யது. அச்செய்யுளின் அழகினுற் கவரப்பட்ட போசான், கவிஞரை அழைத்து வரும்படி ஆட்களே அனுப்பினை. ஆனுல் அதற்கிடையில், கவிஞர் சிறீரங்கத்திற கேர்கள்று அங்குள்ள அம்பாளுக்குத் தன் தாலே அர்ப்பணஞ் செய்தார். கட்டுக் கதைகளில் வரும் மாந்தாதா என்ற போசனின் வாழ்க்கையைப் பற்றி இந்தால் கூறுகின்றது. இந்தாலிலுள்ள முன்னுரையில், தீய கவிஞர்களேயும் அரசர்களேயும் இக்கவிஞர் ஒரேயடியாகக் கண்டித்துள்ளார்.

சிந்தலபூடி எல்லய்யா என்பவர் இராதா மாதவ விலாசம், விட்டுணு மாயா விலாசம் ஆகிய இரண்டு நூல்களே எழுதிஞர். முதலாவது நூல், பலராலும் விரும்பி இரசிக்கப்பட்டபடியால், இக்கவிஞரே இந்தாலின் பெயரால் அழைக்கப் படுகின்றூர். அக்காலத்தில் வாழ்ந்த மொல்லா என்ற பெண்பாற் கவிஞர், தாழ்ந்த சாதியிற் பிறந்தவர்; தூய்மையும் எளிமையும் நிறைந்த தெலுங்கு நடையில் இவர் `மொழிபெயர்த்த இராமாயணம் தெலுங்கிலுள்ள மற்றைய மொழிபெயர்ப்பு களேவிடப் பிரபலமானது. தேவலோக நடனமங்கையாகிய இரம்பையைப் பந்த யப் பொருளாக வைத்து நிரங்குசன் என்ற சூதாட்டக்காரன், சிவபெருமானே வென்ற நிகழ்ச்சியைக் கவர்ச்சிகாமான முறையில் இந்நூல் கூறுகின்றது. நிரங் குசனுக்கும் இரம்பைக்குமிடையேயிருந்த தொடர்பினே முறிப்பதற்கு இந்திான் ர்நயற்கு செய்தபோதிலும், நிரங்சூசன் தொடர்ந்து இரம்பையுடன் வாழ்ந்த தாகக் கூறகின்றது இந்த நூல். அட்டங்கி கங்காதார் (1570) என்பவர் தபதீச சம்பவரர்ணேபாக்கியானம் என்ற நூலேயும், பொன்னகந்தி தெலகண்ணு என்பவ**ர்** யயாதி சரித்திரம் என்ற நூலேயும் எழுதிஞர்கள். கோல்கொண்டாவின் அரச குகிய இபுருகிம் குதுப் ஷா என்பவருக்கு இவ்விரண்டு நால்களும் அர்ப்பணஞ் செய்யப்பட்டன. இருவாதும் அர்ப்பணவுளைகளில், அரசனின் பெயர் இப்பா---ராம—சௌரி எனக் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. வெங்கடநாதர் என்பவர், பஞ்ச தந்திரம் என்பதை, மூலத்திலுள்ளதைப் போன்று ஒரு கதைத் தொகுப்பாக மொழிபெயர்க்காமல், ஒரு பிரபந்த உருவில் மொழிபெயர்த்தார். பிதுபர்த்தி

#### தென் இந்**திய வரலாறு**

றழைக்கப்பட்ட அய்யலராசு இராமபத்திரன் என்பவர் இராமராசபூசணரின் உதவியாற் கிருட்டிணதேவராயரின் ஆதாவைப் பெற்றுர். போரசனின் கேள் விப்படி பல புராணக் கதைகளேச் சுருக்கி சகலதாசார சங்கிரகம் என்ற நூலே எழுதிஞர். பின் கொப்பூரி நாசராசு என்பவரின் ஆதாவில், இராமரின் கதையை இராமாப்பியுதயம் என்ற நூலில் எழுதிஞர்.

பிங்கலி கோண்ணு (பிங்கலி என்பது கிருட்டிணே மாவட்டத்திலுள்ள ஒரு கிராமம்) என்பவர் அட்டதிக்கசங்களுள் ஒருவரெனக் கணிக்கப்பட்டபோதி லும் கிருட்டிணதேவராயரின் ஆட்சிக் காலத்திற்குப் பின்பே வாழ்ந்தார். இவ ரியற்றிய இராகவபாண்டவீயம் என்ற நூல், இராமாயண, மகாபாரதக் கதை சுளே ஏககாலத்திற் கூறுகின்றது. இப்படி வலிந்து எழுதும் ஆக்கவகைகளிற் காணக்கிடைக்காத அழகும் எளிமையும் இந்நூலிலேயுள்ளன. பட்டு மூர்த்தி (இவரைப் பற்றி ஏற்கெனவே கூறப்பட்டுள்ளது) என்பவர், இந்நாலே முன்மாதிரி யாகக் கொண்டே தனது நூலே ஆக்கினுர் என நம்பப்படுகின்றது. சூாண்ணு வின் கலாபூர்ணுதயம் என்பதை ஒரு பிரபந்தம் என்று சொல்வதிலும்பார்க்க, கவிதையுருவிலே எழுதப்பட்ட புதினம் என்று சொல்வது பொருந்தும். இந்த வகையில் எழுதப்பட்ட நால் இதுவொன்றே. தவறுகளிஞல் விளேந்த இன்பத் தைக் கருவாகக் கொண்டுள்ள இந்நூல், வாசகர்களின் ஆவலே இடைவிடாது தாண்டிக் கொண்டேயிருக்கின்றது. 'கதைக் கருளின் மையத்திற் கிருட்டிண ரும் அவருடைய அந்தப்புரமும் காணப்பட, பின்னணியில், நரபலியைக் குறிக் ரும் பயங்காத் தோற்றத்துடன் காளிபத்தர்களும், மறைபொருளான மாலேகள், அதிசயமான மந்திர சக்தி ஆகியவற்றுடன் மலேயாள மாந்திரீகர்களும் காணப் படுகின்றனர். நூலாசிரியர், இந்நூலிலே 'சிலேச' முறையை ஒரேயடியாகப் புறக்கணித்திருப்பது குறிப்பிடத்தக்கது'. தான் எழுதிய நூல்களுட் பிரபாவதி-பிரத்தியும்மினம் என்பதுதான் சிறந்ததென இவ்வாசிரியரே மதிப்பீடு செய் துள்ளார். இந்நூல், ஒரு புராணக் கதையைப் பழைய நாடக முறையிற் கூ**று** கின்றது. கிருட்டிணனின் மகனுன பொதியும்மினனிடம், வலிமைமிக்க தைத்திய மன்னனுகிய வச்சிரநாபன் தோல்வியடைந்ததையும் இதைக் தொடர்ந்து, கைச்திய மன்னனின் மகளாகிய பிரபாவதியைப் பிரதியும்மினன் திருமணஞ் செய்ததையும் இந்தால் கூறகின்றது. இந்நூலில், சூரண்ணுவின் ' கதாபாத்திரங் கள் உயிருள்ளவர்களேப் போன்றிருக்கின்றன; அவர்களுடைய நடை இயல்பான தாக இருக்கின்றது ; உளாயாடல் இயற்கையானதாகவும், சந்தர்ப்பங்கள் ஆவ ீலத் தூண்டக்கூடியவையாகவும் தெளிவானவையாகவும் விளங்குகின்றன.'

சில வகையிற் பார்க்கப்போனுல், இக்காலப் பகுதியில் வாழ்ந்த மிகச் சுவா <sup>சடி</sup>யமான கவிஞர் தெனுலி இராமகிருட்டிணர் என்பவரேயாவர். கிருட்டிண தேவராயரின் காலத்தில் வாழ்ந்து தன் இலக்கியப் பணியை ஆரம்பித்த இவர், வெங்கடரின் ஆட்சிக்காலம்வரை வாழ்ந்தார். மிகவுயர்ந்த பதவிகளிலிருந்த அதிகாரிகளேப் பற்றிப் பரிகாசம் செய்த அரண்மனேக் கோமாளியாகவே, பிற் சந்ததியினர் இவரைக் கணிக்கின்றனர். இவருடைய பரிகாசத்திற்கு அரசன் கூட விதிவிலக்காக இருக்கவில்லே. இவர் திறமைமிக்க ஒரு கவிஞராகவுமிரு**ந்** 

#### தென் இந்திய வரலாறு

சோமநாதர் இயற்றிய பசவபுராணம் என்ற தாலே இக்காலத்தில் தோன்றிய ஒரேயொரு சைவதால் ஆகும். இந்தாலாசிரியர் ஒரு தீவிர வீரசைவராக இருந் தார். வைணவத்தை இவராற் பொறுக்க முடியவில்லே. இவருடைய இந்த மனப் பான்மை இந்தாலில் ஒவ்வொரு இடத்திலும் தெளிவாகத் தெரிகின்றது. சகிப்புத் தன்மையும் விட்டுக்கொடுக்கும் மனப்பான்மையும் நிறைந்த கிருட்டிணதேவ ராயரின் காலத்தில் இந்த தால் எழுந்தது பொருத்தமானதாகத் தெரியவில்லே. சாரங்கு தம்மய்யா, சடலுவாட மல்லய்யா ஆகிய இருவரும் இரண்டு விப்போ நாராயண சரிதங்களே எழுதிஞர்.

இக் காலத்தெழுந்த விஞ்ஞான நூல்களுள், மனுமஞ்சி பட்டரின் அயலட்சண சாத்திரம், வல்லபாச்சாரியாரின் லீலாவதி கணிதம் ஆகியவற்றைக் குறிப்பிட லாம். குதிரைகளேப் பற்றியும் அவற்றுக்குப் பயிற்சியளிப்பதைப் பற்றியும் சுய மாக எழுதப்பட்ட நூலாகிய அயலட்சணசாத்திரம், கிருட்டிணதேவராயரின் கீழ் தண்டநாயக்களுகக் கடமையாற்றிய ஒப்ப கம்பராயருக்கு அர்ப்பணஞ் செய்யப்பட்டது. இந்நூலின் சில பகுதிகளே இப்போது கிடைக்கின்றன. லீலா வதி கணிதம் என்ற இரண்டாவது நூல், செய்யுளுருவிலமைந்த மொழிபெயர்ப்பு தூலாகும். இந்நூல் அச்சுதராயரின் அதிகாரி ஒருவருக்கு அர்ப்பணஞ் செய்யப் பட்டது.

பதினேழாம் நூற்றுண்டில், விசயநகாம் தன் முக்கியக்துவக்தை இழக்க, அதன் மானிய நாடுகளான கண்டிக்கோடா, சித்தவடம், நெல்லூர், செஞ்சி, தஞ்சாவூர், மதுரை ஆகியவை முன்னணிக்கு வந்தன. சித்தவடம் (கடப்பா மாவட்டம்) என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த மாத்திலி அனந்தர் (1590-1610) என்பவரும் அவருடைய போனும் கவிஞர்களாக இருந்தார்கள். முன்னவர் காகுத்த விசயம் என்ற நூலயும் பின்னவர் சூமுதவதி கல்யாணம் என்ற நூலே யும் இயற்றிஞர்கள். ஏறக்குறைய இதே காலத்தில் பெம்மசானி திம்மநாயுடு என்பவரின் கேள்விப்படி தரிகொப்புலு மல்லனர் என்பவர் சந்திரபானு சரித் திரம் என்ற பிரபந்தத்தை எழுதிஞர். இப்பிரபந்தம், தன்னளவிற் சுவையுட னிருந்தபோதிலும், கிருட்டிணதேவராயரின் காலத்தில் ஆக்கப்பட்ட மிகவுன்ன**த** மான பொபந்தங்களுடன் ஒப்பிடும்போது, தாத்திற் குறைவானதாகவே காணப் படுகின்றது. பர்த்துருகரியின் நீதிசதகம் என்ற நாலேத் தெலுங்கில் மொழி பெயர்த்தவரும், அனுமனின் வீரதோச் செயல்களே வர்ணிக்கும் சமீரகுமார விசயம் என்னும் நூலே எழுதியலருமான புட்பகிரி திம்மன்னர் என்பவரால் நெல்லூர் பிரபலமடைந்தது. புகழ்வாய்ந்த கங்கந்தி சகோதார்களான பாப ாசர், நாசிம்மர் ஆகியோருட்படத் திறமைவாய்ந்த நண்பர்கள் பலர் இவரைச் சூழவிருந்தார்கள். பாபராசர் இயற்றிய உத்தாராமாயணம், தெலுங்கிலுள்ள மிகச் சுறந்த நூல்களுடன் போட்டியிடும் தகுதிபெற்றது. யட்சகான விட்டுணு மாயா விலாசத்தையும் இவர் எழுதினர். இவரைவிடச் சற்றுக் குறை வான புகழுடைய இவரின் சகோதாரான நாசிம்மர் என்பவர் இராதா மாதவ எல்லய்யாவின் விட்டுணுமாயாவிலாச நாடகம் என்ற தூலேத் துவிபத யாப்பில் மொழிபெயர்த்தார். ஆனுல் இம்மொழிபெயர்ப்பிற் சுவையோ, கவர்ச்

# இலக்கியம்

சியோ இல்லே. தாணிதேவுல இராமமந்திரி என்பவரியற்றிய தசாவ**தார**சரி**த**ம் என்பதும் இக்காலத்தெழுந்த நூல்களுட் குறிப்பிடக்கூடிய ஒன்றுகும். தன் துடைய கல்வியறிவைக் காட்ட வேண்டும் என்ற மனப்பான்மை ஆசிரியரிடம் காணப்பட்டபடியால், செய்யுட்கள் சற்றுக் கனமானவையாக இருக்கின்றன. தஞ்சாவூரில் இரகுநாத நாயக்கன், வால்மீகி சரித்திரம், இராமாயணம் ஆகிய இரண்டு சுவையான நூல்களே எழுதிஞர். வால்மீடி சரித்திரம் என்பதே தெலுங்கு மொழியில் முதன் முதலாக எழுந்த முக்கியமான உளாநடை நாலா கும். இராமாயணம் என்ற நூல், நிறைவு பெறவில்ஃயாயினும், இரகுநாதனின் கலேத்திறமையின் மிகவுயர்ந்த நிலேயினேக் காட்டுகின்றது. இரகுநாதனிலும் பார்க்க அவருடைய மகனுகிய விசயராகவன் திறமையிற் சற்றுக் குறைந்தவர். இவரும் பல கவிதைகளேயும் யட்சகானங்களேயும் இயற்றிஞர். ஆஞல் இவர் பல புலவர்களே ஆதரித்த காரணத்தினைலேயே அதிக புகழ்வாய்ந்தவராக இருக்கின் ரூர். இவர் ஆதரித்த புலவர்களுட் சேமசுரி வெங்கடகவி என்பவர் ஒருவர். இவ ருடைய சாரங்கதார சரித்திரம் என்ற நூல், சுத்திராங்கிக்குத் தன் பெறுமகன் மேல் ஏற்பட்ட காதலேக் கூறுகின்றது. புனித நீர்த்தங்களுக்கு அருச்சுனன் செய்த யாத்திரைகளேப் பற்றியும் நாக இளவாசியாகிய உலாசியையும் சிறீ கிருஷ்ணனின் சகோதரியாகிய சுபத்திரையையும் அருச்சுனன் திருமண**ஞ்** செய்ததைப் பற்றியும் விசயவிலாசம் என்ற நால் கூறுகின்றது. விசயவிலாசம், தெலுங்கிலுள்ள பெரிய காவியங்களுள் ஒன்றுக வைத்தெண்ணப்படுகின்றது; இம்மதிப்பீடு சரியான தாகும். விசயாகவரின் இராணிகளுள் ஒருவரான இரங்க சம்மா என்பவர் தன் மன்ஞருதாசவிலாசம் என்பதன் மூலம் யட்சகானத்தின் வளர்ச்சிக்குத் துணேபுரிந்தார். இந்நூலில், வழக்கத்திலும் பார்க்க அதிகமான பாத்திரங்களே ஆசிரியை உபயோகிக்கின்றூர். உரையாடல்களேப் பாடல்களிலில் லாது உரைநடையிலேயே எழுதினர். தென்னுற்காட்டில் வாழ்ந்த சவரம் சின்ன நாராயணராசு என்பவர் குவலயாசுவசரித்திரம் என்ற பிகச் சிறந்த காவியத்தை எழுதினூர். இவருடைய அழகொழுகும் நடையும் நகைச்சுவையும் குறிப்பிடத் தக்கவை. கடைசியாக, மூன்ரும் சிறீரங்கரின் பிரதம தளபதியாகிய இராமராச ரின் மைத்துனராகிய கதிரீபதி என்பவர் சுகசப்ததி என்ற நூலே எழுதிஞர். உன்னதமான இலக்கியச் சிறப்பு வாய்ந்த இந்நூலில், கதை சொல்லும் கலேயை இவர் பூரணத்துவமுடையதாக ஆக்கினுர்.

### மலேயாளம்

தனியாக இயங்கி வளர்ந்து, தமக்கென ஓர் இலக்கியத்தை வளர்த்த தென் னிந்திய மொழிகளுள் மீலயாள மொழியே கடைசியானது. சங்க காலத்தில், இப்போதைய மீலயாளப் பகுதி தமிழ் பேசும் நிலமாகவே இருந்தது. ஆணு் மீலதாட்டிற் பேசப்பட்ட பிாதேசமொழி மாபுத் தமிழிலிருந்து பல வழிகளில் மாறுபட்டிருந்ததை இலக்கண ஆசிரியர்கள் கண்டார்கள். சங்க இலக்கியத்திற் கானப்படும் பல சொற்களும் சொற்ருடர்களும் இப்போதைய தமிழில் வழக்கற்றுவிட்டபோதிலும், அவை மீலயாள மொழியில் இன்றும் வலக்கிலிருக் தின்றன. சமக்கிருதத்திலிருந்தே மீலயாள மொழி தோன்றியதென்றே, சமக்

#### தென் இந்திய வரலாறு

கிருதத்திலிருந்து அல்லது தமிழிலிருந்து தோன்முது தானுகவே இம்மொழி தோன்றியதென்றே நிரூபெப்பதற்கு எடுக்கப்படும் முயற்கிகள் வீண் முயற்கி கள் என்பது தெளிவு. கிறித்துவ சகாப்தத்தின் ஆரம்பத்திற் கோளத்தில் வழக் கிலிருந்த கொடுந்தமிழிலிருந்து பல நாற்முண்டுகாலமாக இயற்கையான முறை யிற் படிப்படியாக வளர்ந்த மொழி இம்மொழி என்பதிற் சந்தேகமில்லே. கன்ன டத்தையும், தெலுங்கையும்போல், மலேயாள மொழியும் இலக்கிய மாபுச் சொற் கள் பலவற்றைச் சமக்கிருதத்திலிருந்து தாராளமாகக் கடன்வாங்கியது. சமக் திரூத ஒலிகளேச் சரியாக உச்சரிப்பதற்காக, பழைய வட்டெழுத்து முறையை விட்டுவிட்டு, தமிழ்-கொந்தத்தின் அடிப்படையில் ஒரு புதிய எழுத்து முறையை கிட்டுவிட்டு, தமிழ்-கொந்தத்தின் அடிப்படையில் ஒரு புதிய எழுத்து முறையை சேறவாக்க வேண்டியிருந்தது. இந்நிகழ்ச்சி பத்தரம் தூற்றுண்டளவில் அல்லது சற்றுப் பித்தி நடைபெற்றிருக்கலாம். மலியாள நாட்டிற் காணப்படும் ஆரம்ப காலக் கல்வெட்டுகளில், தமிழ், மலியாளச் சொற்கள் வட்டெழுத்திலும், சமக் கிருதச் சொற்கள் கொத்த எழுத்திலும் எழுதப்பட்டுள்ளன.

இப்போது கிடைக்கின்ற மலேயாள நூல்களுள், உண்ணுநீலி சந்தேசம் என்பதே, காலத்தால் மிகவும் முற்பட்ட நாலாகும். ஆனுல், இந்நால் யாரால் இயற்றப்பட்டதென்பது தெரியவில்லே. காளிதாசரின் மேகசந்தேசம் என்**ற** தாலே வைத்து இந்தால் எழுதப்பட்டது. திருவனந்தபுரத்திலுள்ள ஒரு காதலன், கொடுங்கல்லூரிலுள்ள தன் காதலிக்கு அனுப்பும் செய்தியையே இந்நூல் சு.று வதாகச் சொல்லப்படுகின்றது. செல்லவேண்டிய வழியைப் பற்றிய விரிவான வர்ணனேயும் இதிற் காணப்படுகின்றது. மற்றைய சந்தேச காவியங்களில் முகலோ, பறவையோதான் தாதுவர்களாக வருகின்றன. ஆனுல் இக்காவியத் தில், ஆதித்தியவர்மன் என்ற இளவாசன் தூதுவஞக வருகின்றுன். செல்லும் வழியில், கொல்லம் நாட்டிலிருந்த பெருமன்னஞுகிய இரவிவர்மன் (குலசேகான்) என்பவனுக்கு இத்தாதுவன் மரியாதை செலுத்த வேண்டும் எனக் கட்டளே யிடப்படுகின்றது. இக்காலத்திலிருந்த மற்றைய மன்னர்களின் பெயர்களும் இக் காளியத்திற் கூறப்பட்டுள்ளன. பெரும்பான்மையான மலேயாள இலக்கிய நால் கீனப் போல், இந்நூலும் சமக்கிருதச் சொற்கள் பல கலந்த மணிப்பிரவாள நடையிலே எழுதப்பட்டுள்ளது. இந்நூல், மலேயாள மொழியிலுள்ள மிகச் சிறந்த தூல்களுள் ஒன்று என்பதை எல்லோரும் ஏற்றுக் கொள்கின்றனர். இக்காலத்தி லெழுந்த சந்திரோத்சவம் என்ற இன்னொ காவியம், சமக்கிருத யாப்பு முறை யில் எழுதப்பட்டதாகும். லீலாதிலகம் (15 ஆம் நாற்றுண்டு) என்பது மணிப் பிரவாள நடையில் எழுதப்பட்ட இலக்கண நாலாகும்.

் முதலாவது சந்தேச காவியம் தோன்றிய காலத்திற்கு முன்னதாகவே பல வகைப்பட்ட கதைப்பாட்டுகள் மலேயாளத்திற் பொபலமாக இருந்தன. இவைகளே இப்போது பழைய பாட்டுகள் என அழைப்பர். இப்போது புதிய உருவில், நவின உடையில் இவை காணப்பட்டபோதிலும், இவற்றுட் கில பாட்டுகளாயினும் உண்மையாகவே மிகப் பழைய காலத்தைச் சேர்ந்தனவாக இருக்கவேண்டும்

#### இலக்கியம்

எனத் தகுதிவாய்ந்த விமரிசகர்கள் கருதுகின்றுர்கள். இந் நாட்டுப் பாடல்களில், கல்யாண வைபவங்களிற் பாடப்படும் பொமணிப் பாட்டு, பத்திரகாளியைப் புகழ்ந்து பாடும் பத்திரகாளிப் பாட்டு, சாத்தனைரப் புகழ்ந்து பாடும் சாத்தப் பாட்டு, யாத்திரை விழாக்களிற் பாடப்படும் யாத்திரைக் களிப்பாட்டு, திரு வாதிரைகிழாவிற் பாடப்படும் திருவாதிரைப் பாட்டு போன்ற பல வகைகள் இருந்தன. இப்பாடல்களுடன் நடனமும் பெரும்பாலும் சேர்ந்திருந்தது என**த்** தெரிகின்றது. பய்யனூர் பட்டோலே என்பதும் இவற்றைப் போன்ற குணப் பண்புடையது; ஆனுல், தொடர்பான பல விடயங்களேக் கையாளும் காரணத் திஞல், இவற்றிலும் பார்க்க அதிக நீளமுடையது. இந்நூலேப் பற்றிய நினேவு மட்டுமே இப்போதுள்ளது. ஆரம்ப காலத்தைச் சேர்ந்த இந்த இலக்கியத்தில், சமக்கிருதச் சொற்கள் மிகவும் குறைவாகவே உபயோகிக்கப்பட்டுள்ளன. ஆரம்ப காலத்தெழுந்த செய்யுளிலக்கிய தால்களுள், இசாமசரிதம், இசாமகதாப் பாட்டு ஆகிய இரண்டுமே, ஒழுங்கான முறையில் எழுதப்பட்டவையும், உண்மையான இலக்கியங்களுக்கு அண்மையில் வைத்தெண்ணப்படும் தகுதிவாய்ந்தவையு மாகும். மிக நீண்ட களிதை நூலாகிய இராமசரிதம், இராமாயணத்திலுள்ள யுத்த காண்டத்தின் கதையைக் கூறுகின்றது. இந்தால், திருவனந்தபுரத்துப் பழைய மன்னர் ஒருவரால் கி. பி. பத்தாம் நூற்ருண்டிற்கும் பதின்மூன்ரும் நூற்றுண்டிற்கும் இடையே எழுதப்பட்டதாக நம்பப்படுகின்றது. இந்நூலிலும் பார்க்கச் சற்றுப் பிற்பட்ட காலத்தைச் சேர்ந்த இராமகதாப் பாட்டு என்பதை அய்யிப்பிள்ளே ஆசான் என்ற ஒருவர் இயற்றிஞர். சொற்களேயும் யாப்புகளேயும் பொறுத்தவரையில், இந்த இரண்டு நூல்களிலும் தமிழின் செல்வாக்கு வலுவாக இருந்ததென்று தெரிகின்றது. பாசாகௌடிலீயம் என்பதும் ஆரம்ப காலத்தைச் ் சேர்ந்ததே. கௌடில்லியரின் அர்த்தசாத்திரம் என்ற நூலுக்கு, மலேயாளத்தில் எழுதப்பட்ட விளக்கவுரையே இந்நூலாகும். ஆனுல் இவ்விளக்கவுரையை எழுதி யவர் யார் என்பது தெரியவில்லே. சமக்கிருத விளக்கவுரையாகிய சயமங்களா வைப் போன்று அமைந்த இவ்விளக்கவுரையின் பதினேந்து அதிகாணங்களுள் ஆறு அதிகாணங்கள் மட்டும் இப்போது கிடைக்கின்றன.

ஏறக்குறையப் பதின்மூன்றும் நாற்றுண்டு தொடக்கம் சாக்கியார்-கூத்த என்ற நடனமுறையிலேற்பட்ட வளர்ச்சி, இலக்கியத்திற்கும் ஓர் உறுதியான தாண்டுதலேக் கொடுத்தது. நாகானந்தம், ஆச்சாரிய சூடாமணி போன்ற நாட கங்களே விளக்கும் வகையிற் கூடியாட்டம் என்ற எளிமையான கலே ஆரம்பத்தில் இருந்தது. இதிலிருந்து தோன்றிய சாக்கியார் கூத்தில் இலக்கிய நூல்களிற் கானப்படும் நிகழ்ச்சிகள் நடனமாக ஆடப்பட்டன. சாக்கியாரின் நிகழ்ச்சிகளே அதிகரிப்பதற்காக, உரைநடையும் செய்யுளும் கலந்த பல சம்புக்களும், பிரபந் தங்களும் எழுதப்பட்டன. சமக்கிருதத்தின் செல்வாக்கு இவை எழுவதற்குத் தூண்டுதலாக இருந்தது. செய்யுட்கள் சமக்கிருத யாப்பில் ஆக்கப்பட்டன. உரைநடைப் பகுதிகள், உள்ளடக்கத்திலும் எண்ணத்திலும் கவிதையைப் போன்றிருந்தன. இவ்வாக்கங்களின் உரிப்பொருளாகப் புராணக் கதைகளும்

#### இலக்கியம்

#### தென் இந்திய வரலாறு

நிகழ்ச்சிகளுமிருந்தன; இவையல்லாத புற நிகழ்ச்சிகளும் சேர்க்கப்பட்டன. அக்காலத்து மனிதர்களேப்பற்றியும் பழக்க வழக்கங்களேப் பற்றியும் கேலி செய் யம் பகுதிகள் சம்புக்களில் நிறைய விருந்தன. மனத்தைப் புண்படுத்தக்கூடிய நகைச்சுவைக்கும் கேலிக்கும் பெயர்பெற்ற நம்பூதிரிப் பிசாமணர்களே பெரும் பாலும் இந்நூல்களே இயற்றினர். ஆனுல் அவர்களின் நகைச்சுவையும் கேலியும் இந்நூல்களில் நல்ல நோக்கத்திற்காக உபயோகப்படுத்தப்பட்டுள்ளன. பதி ீனந்தாம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்த புனம் நம்பூதிரி என்பவர் இவர்களுள் அதிக போபல்யம் வாய்ந்தவர். இவர் பல சம்புகாவியங்களே இயற்றிஞர் எனச் சொல் லப்படுகின்றது. இராமாயண—சம்பு என்பது இவரியற்றிய மிகச் சிறந்த தூலா கும். இவருக்கு இரண்டாவதாக வைத்தெண்ணப்படும் மழமங்கலம் நம்பூதிரி என்பவர், பதினுரம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்த உணர்ச்சிக் கவிஞராவர். தெளி வான கற்பனே வளமும் இலகுவான சொல்லோட்டமும் இவர் பெற்றிருந்த கொடைகளாகும். இவருடைய மிகப் பெரிய நூலாகிய நைடதசம்பு என்பதில், **ந**னன் தன் இராச்சியத்தைவிட்டு நீங்குதல், தமயந்தி கணவனின் புரிவை யெண்ணி வருந்துதல், போன்ற நெஞ்சைத் துளேக்கும் சம்பவங்கள், மிகவும் திறமையாக வருணிக்கப்பட்டுள்ளன. இந்த முன்னணி எழுத்தாளர்களேத் தொடர்ந்து, இவர்களிலும் பார்க்கத் திறமையிற் குறைந்த எழுத்தாளர்கள் வாழ்ந்தார்கள். இவர்களுள், பாரத—சம்பு என்ற நூலே இயற்றிய நாராயணன் என்பவர் குறிப்பிடத்தக்கவர்.

திரணம் கவிஞர்களேப் பற்றியும் நாம் குறிப்பிட வேண்டும். திருவாங்கூரின் மத்தியிலுள்ள நிரணம் என்ற கிராமத்தைப் பிறப்பிடமாகக்கொண்ட இக்கவி ஞர்கள், தமிழ், சமக்கிருத முன்மாதிரிகளின் ஆதிக்கத்திலிருந்து விடுபட்ட, ஒரு புதிய தனித் தன்மையான மலேயாள' நடையை வளர்ப்பதற்குப் பதினேந்தாம் தாற்றூண்டு தொடக்கம் முயன்ருர்கள். இவர்களுட் பிரபலமானவர் இராம பணிக்கர் என்பவர். இராமரின் கதையைப் பூரணமாகக் கூறும் இவரியற்றிய இராமாயணம், கண்ணச்ச இராமாயணம் என்ற பெயரிற் பிரபலமடைந்துள் ளது. பாரத கதா, சாவித்திரி மகாத்மியம், பிரம்மாண்ட புராணம், பாகவதம் ஆகியவற்றையும் இவரே இயற்றிஞர். இவருடைய கவிதையிற் காணப்படும் கதை சொல்லும் முறை சுறந்தது. இவரை " மலேயாளமொழியின் சோசர்" என அழைத்துவருகின்ருர்கள். இராம பணிக்கரின் தாய்வழிப் பாட்டனுகிய மாத வப் பணிக்கரின் கீதை மொழிபெயர்ப்பைப் பற்றியும் சுறப்பாகக் குறிப்பேட வேண்டும். நிரணம் கவிஞர்கள், நாணவிருத்தம் என்ற ஒரு புதிய யாப்பு முறை யையும் போபலமடையச் செய்தார்கள். ஆஞல் இதே போன்ற யாப்பு, தமிழி லும் உள்ளது.

கிரு**ட்டிணகதா என்ற தூலின் ஆசிரியாாகிய செருச்சேரி ந**ம்பூதி**ரி (பதினு** ரும் தூற்றுண்டின் ஆரம்பப் பகுதி) என்பவருடன் மலேயாள இலக்கியத்தின் மத்திய காலம் முடிவடைந்*து,* நவீன காலம் உதயமாகின்றது எனலாம். பாக வதத்தின் பத்தாவது காந்தத்திற் கூறப்பட்டுள்ள கிறீ கிருஷ்ணனின் கவர்ச்சி மிக்க வாழ்க்கையைப் பற்றியே இப்பெரிய காவியமும் கூறுகின்றது. செருச் சேரியின் கதா, அதிலுள்ள கற்பனேச் செல்வத்தினுலம், கருத்துக்கும் ஒ**லி**க்கு மிடையேயுள்ள இலயத்தினுலம், வாசகர்களின் மனத்தை அடிமைப்படுத்தும் அற்புதமான ஒரு கலேப்படைப்பு எனத் திறனுய்வாளர்கள் கூறுகின்றனர்.

சொரச்சேரிக்குப்பின் சில காலமாக, வடக்கன்பாட்டுகள், அஞ்சு—தம்புரான் –பாட்டு, எாவிக்குட்டிப்பிள்ளேப்பாட்டு போன்ற தலப்பாடல்களும் கதைப் பாட்டுகளுமே ஆக்கப்பட்டன. சமகால நிகழ்ச்சிகளேப் பற்றிப் பாடியதிலி ருந்தே மலேயாள இலக்கியம் தோன்றியது. மேற்கூறிய கதைப்பாடல்கள், இப் **ப**ழைய மாபைப் பின்பற்றின. செருச்சேரிக்குப்பின், வெண்ணிலாபோல் ஒளி **லி சியவர் துங்கத** இராமானுச எழுத்தச்சன் என்பவராவர். நவீன மலேயாளத் திற்கு உருவம் கொடுத்தவர் இவரே. அத்தியாத்தும இராமாயணம் கிளிப் பாட்டு, பாரதம் கிளிப்பாட்டு, அரிநாம கீர்த்தனம், அத்துவைத வேதாந்தம் பற்றிய சிந்தாரத்தினம் ஆகியவை இவரியற்றிய முக்கிய நூல்களாகும். பாகவ தம் கிளிப்பாட்டு, தேவீமகாத்மியம் ஆகியவற்றையும் இவ**ோ இய**ற்றியிருக்க**க்** கூடும். இந்துமதப் புராணக் கதைகள் முழுவதையும் பற்றி இவர் எழுதிஞர் ; இரு பெரும் இதிகாசங்கீளப் பற்றியும் பாகவதம் பற்றியும் தன் கருத்தை வெளியிட் டார் ; தத்துவஞானத்தையோ, சமயத்தையோ இவர் புறக்கணிக்கவில்லே. கிளிப் பாட்டு, இவர் கைகளிற் பூரணத்துவம் பெற்றது. சாதாரண மனிதனின் நாளாந் தப் பேச்சு வழக்கை இலக்கியத் தாத்திற்கு உயர்த்தி அதனே இலக்கியக் கலே யில், உயர்ந்த நோக்கங்களுக்காகப் பயன்படுத்திய திறமைசாலி என இவர் போற்றப்படுகின்றூர். இவர் எந்தக் காலத்தில் வாழ்ந்தார் என்பது இன்னமும் சரியாகக் தீர்மானிக்கப்படவில்&, இவர், அநேகமாகப் பதினுரும் தூற்ருண் டின் பிற்பகுதியிலோ, பதினேழாம் நூற்றுண்டின் முற்பகுதியிலோ வாழ்ந்தி ருக்கலாம்.

ஆட்டக்கதா அல்லது கதகளி என்பதைப் பற்றியும் ஒரு வார்த்தை கூற வேண்டும். பல்வேறு வகைப்பட்ட இந்நாட்டிய நாடகம், சமீபத்தில் தோன்றி வளர்ந்தது என்றே சில ஆண்டுகளுக்கு முன்புவரை நம்பப்பட்டது. ஆனுற் சமீ பத்திற் செய்யப்பட்ட ஆராய்ச்சிகளின் மூலம், முதன் முதலில், ஆட்டக்கதை கள் பதினேந்தாம் தூற்ருண்டின் முடிவில் ஆக்கப்பட்டன எனத் தெரிகின்றது. கொட்டாரக்காத் தம்புரான் என்பவரியற்றிய இராமன் ஆட்டம் என்பது முதன் முதலாக இயற்றப்பட்ட ஆட்டக்கதையாகும். இது எட்டுக் காட்சிகளேக் கொண்டது. நோடியான சான்றுகள் இல்லாவிட்டாலுங்கூட, இவ்வாசிரியர் பதி ளுரும் நாற்ருண்டைச் சேர்ந்தவர் எனக் கொள்ளலாம். மக்கள் மத்தியிலே பே பலம் பெற்ற இவ்வகை இலக்கியத்தில், இதுவரை இருதாறு கதைகள் இயற்றப் பட்டுள்ளனவெனத் தெரிதின்றது. எமது இந்தூலில் நாம் கூற எடுத்துக் கொண்ட காலப் பகுதிக்குப் பின்பே அக்கதைகள் இயற்றப்பட்டன. தென் இந்திய வரலாறு

### துணேநூற் பட்டியல்

# Tamil

- S. SOMASUNDARA DESIKAR: Sixteenth-century Tamil Poets (in Tamil: Madras, 1936)
- M. SRINIVASA AIYANGAR : Tamil Studies (Madras, 1914)

# Kannada

- R. NARASIMHACHARYA : History of Kannada Literature (Mysore, 1940)

# Telugu

T. ACHYUTA RAO: A History of Andhra Literature in the Vijayanagar Empire

(2 parts in Telugu : Rajahmundry and Pithapuram, 1933 and 1940)

- P. CHENCHIAH AND BHUJANGA RAO: A History of Telugu Literature ('Heritage of India Series', Calcutta, 1930)
- P. T. RAJU: Telugu Literature (Bombay, 1944)
- GURUJADA SRIRAMAIAH : Kavipritamulu (in Telugu : Madras, 1925)
- K. Veeresalingam : Kavula Carita (3 vols. in Telugu : Rajahmundry, 1917, 1910 and 1911)

# Malayalam

- C. ACHYUTA MENON: Eluttachan and his Age (Madras, 1940)
- P. GOVINDA PILLAI: History of Malayalam Literature (2 vols. in Malayalam: Trivandrum, 1889)
- H. GUNDERT: Malayalam Dictionary (Mangalore, 1872)
- P. KRISHNA NAIR: Attakatha or Kathakali (Madras, 1939)
  R. NARAYANA PANIKKAR: Kerala Bhasha Sahitya Caritram (4 vols. in Malayalam: Trivandrum, 1927, 1929, 1941, 1944)
- T. K. VELU PILLAY: Travancore State Manual, Vol. 1 (Trivandrum, 1940)

# அத்தியாயம் XV

# சமயமும் தத்துவஞானமும்

(ரகவுரை—ஆரம்ப காலத்திற் பல்வேறு சமயப் பிரிவுகளிடையேலிருந்த இசைவு—சமண எமயத்திற்கும் பௌத்த சமயத்திற்கும் எதிரான நடவடிக்கைகள்—பத்தியை அடிப்படையாகக் கொஸ்ட சமயப் பிரிவுகள்—நாயன்பமார்கள்—ஆழ்வார்கள்—குமாரிலரும் சங்கரரும்—கோவில் குரைம் பத்திநெறியும்—கோழர் காலத்திற் சமயத் துறையில் இருந்த கொள்கைப் பிரிவுகள்— இராபாறால் நிரியார்கள்— மத்துவர்—வைணவத்தில் இருந்த பிளவு—மகாராட்டிரத்திலி ரே நாபாறால் நிரியார்கள்— வக்குவாக்காவன்பதில் இருந்த பிளவு—மகாராட்டிரத்திலி தே பாய ஞாவிகள்— வல்லபாச்சுரியர்—பாசுபதப் பிரிவுகள்—தக்கணத்துக் கோவில்கள் வையித்தாரத்ததின் வளங்கி—வீரசைவமும் ஆராத்தியர்களும்—விசயநகர காலத்திற் கோளில்களும் நிருவிழாக்களும்.

பெவத்தம், சமணம், ஆசிவிகர்கள்—இசுலாம்—கிறித்துவம்.

பொதுவாக ஆக்மீகப் பண்பாடு சம்பந்தமான விடயங்களிலெல்லாம் தென் இந்தியா ஆரம்பத்தில் வட இந்தியாவிற்குப் பெரிய அளவிற் கடமைப்பட்டிருந் **த**து. சமயத்துறைக்கும் இவ்வுண்மை பொருந்தும். ஆனுற் காலப்போக்கி**ல்,** தாற்றுண்டுகள் சில கழிய, தென்னிந்தியா, தான் பட்ட கடனிலும் பார்க்க அதிக மாகவே திருப்பிக் கொடுக்துவிட்டது எனலாம். சமயக் கொள்கைகள், சமய அஸட்டானங்கள் ஆகியவற்றிலும், தத்துவஞானத்தின் பல்வேறு துறைகளிலும் தென்னிந்தியா செய்த சேவை குறிப்பிடத்தக்கது. அடக்கமுடியாத ஆர்வம் **நி**றைந்த உணர்ச்சியின் மூலம் கடவுளேச் சாணடையும் ஒரு புதிய விதமான பத்தியைத் தென்னுட்டு ஞானிகளும் துறவிகளும் சிறிது சிறிதாக உருவாக்கினூ் **க**ள். இப் பத்தியைப் பற்றிப் பாகவத புராணங்கள் மிகவுயர்ந்த முறையிற் கூறு 📾ன்றன. கிறித்து பிறப்பதற்கு முன்பும் பின்புமான ஆரம்ப நூற்றுண்டுகளில், வட இந்தியாவில் தோன்றிய பாகவதங்களிற் காணப்படும் அமைதியும் மதிப்பும் றிறைந்த பக்கிக்கும், இந்தப் புதுவிதமான பத்திக்கும் அதிக வேறுபாடுண்டு. வேதங்களின் விளக்கமான மீமாம்சத்தைக் குமாரில பட்டர், பிரபாகார் ஆகிய இருவர் எழுதினர். இவர்கீனப் பின்பற்றி இருவேறு கோட்பாட்டுக் குழுக்கள் தென்னிந்தியாவில் தோன்றின. வேதாந்தத்தின் மூன்று முக்கிய பிரிவுகளே ஆரம் பித்த சங்கார், இராமானுசர், மத்துவர் அகியோரும் தென்னிந்தியாவிலேயே இருந்தனர். இவற்றைவிட, இன்னுமொரு முக்கிய தத்துவஞானப் பிரிவாகிய சைவசித்தாந்தத்தை விளக்கிப் பாப்பும் பலர் தென்னிந்தியாவில் வாழ்ந்தனர். இந்தியாளின் தென் பகுதியிற் பல தடவைகளில் வேதங்களுக்கு விளக்கங்கள் எழுதப்பட்டன. வெவ்வேறு வைதிகக் குழுக்களின் கிரியை முறைகளேப் பற்றிக் கூறும் தூல்களேப் படிக்கும் பழக்கம் தென்ஞட்டில் தொடர்ந்திருந்தது. இந் தச் சமய இயக்கங்கள் சம்பந்தமான இலக்கியங்களேப் பற்றி முந்திய அத்தி யாயத்திற் பரும்படியாக விமரிசனம் செய்யப்பட்டுள்ளது. இந்த அத்தியாயத்

18-R 3017 (1/65)

495

### தென் இந்திய வரலாறு

தில் இவை வளர்ச்சியடைந்த வாலாற்றின் முக்கிய படிகளேப் பார்ப்போம். கிறித்துவிற்குப் பின் ஏறக்குறைய ஐந்தாம் தாற்ருண்டு வரை, வெவ்வேறு மதப் பிரிவினரிடையே யிருந்த உறவு முறையில் ஒற்றுமையும் சகிப்புத்தன்மையும் காணப்பட்டன. பழங்காலத்துச் சிறு தெய்வங்களுக்கு இரத்தமும் மதுவும் காணிக்கையாகக்கொடுத்து வழிபடும் வழக்கம் இருந்து வந்தது. அதே வேனே யில், மிக விரிவான முறையில் வைதீகக் கிரியைகளேச் செய்து வழிபடும் வழக் கமும் `காணப்பட்டது. முருகன், சிவன், விட்டுணு, இந்திரன், கிருஷ்ணன் முதனிய கடவுளர்களேயே பெரும்பாலோர் வணங்கினர். நாட்டின் பல்வேறு பகுதிகளிற் பௌத்தர்களும் சமணர்களும் எவ்வித இடையூரே, தடங்கலோ இன்றித் தத்தம் மத அனுட்டானங்களேச் செய்துவந்தனர். உதாரணமாக, மணி மேகலே என்ற தாலிலுள்ள கதையில் வேதம், சைவம், வைனேவம், ஆசீவிகம், சமணம் ஆகிய தத்துவஞான முறைகளேயும், சாங்கியர், வைசேடிகர், உலோகாய தர் ஆகியோரின் தத்துவஞான முறைகளேயும் காஞ்சியிற் சென்று கற்கும்புடி கதாநாயகிக்கு ஆலோசனே கூறப்படுவதைக் காண்கின்றேமும்.

ஆனுல் விரைவில் ஒரு பெரிய மாற்றம்—குறிப்பாக தமிழ் நாட்டில்—ஏற் பட்டது. நாடு முழுவதும் சமணத்திற்கும் பௌத்தத்திற்கும் அடிமையாகி விடுமோ என்ற பயம் மக்களின் மனத்தில் ஏற்படத்தொடங்கியது. பொங்கி யெழுந்து வரும் நாத்திக அலேயை எப்படியாவது தடுத்து நிறுத்த வேண்டும் என்ற உணர்ச்சி சைவ, வைணவ பத்தர்களுக்கு ஏற்பட்டது. ஒரு பக்கத்திற் சிவபெருமானிடம் அல்லது விட்டிணுவிடம் ஆழமான, உணர்ச்சி பூர்வமான பத்தி வளர்ந்தது. மறு பக்கத்திற் பௌத்தர்கள் மீதும் சமணர்கள் மீதும் வெளிப்படையாகவே வெறுப்புணர்ச்சி வளர்ந்தது. இவையே இக்காலப் பகுதி யின் முக்கிய குணவிசேடங்களாக இருந்தன. பகிரங்க விவாதங்களுக்கு வரும் படி அழைத்தல், அற்புதச் செயல்கள் செய்வதிற் போட்டியிடல், மிகக்கடின மான, உடம்பிற்கு ஊறசெய்யும் பரிசோதனேகளின் மூலம் மதக்கோட்பாடு களின் உண்மையைப் பரிசோதித்தல் ஆகியவை நாளாந்த நிகழ்ச்சிகளாக விருந் தன. பலவிதத் திறமைகளே இயற்கையிலேயே கொடையாகப் பெற்ற யாராவது ஒரு, தறவியின் தலேமையிற் பத்தர்கள் கூட்டம் கூட்டமாக நாடு முழுவதிலும் பலதடவை யாத்திரை செய்தார்கள். செல்லும் வழியிற் பாடிக்கொண்டும் அடிக்கொண்டும் விவாதங்கள் செய்து கொண்டும் சென்றார்கள். சமயத்துறையில் ஏற்பட்ட இந்த உற்சாக அலே ஏழாம் நாற்றுண்டின் முற்பகுதியில் மிக உச்ச நிலேயையடைந்தது. ஒன்பதாம் நூற்றுண்டின் நடுப்பகுதிவரை இந்த உணர்ச்சி நீடித்தது.

சைவசமயத்தில் ஏற்பட்ட மறுமலர்ச்சியின் புகழ்வாய்ந்த தலேவர்களாக , நாயன்மார்கள் திகழ்ந்தார்கள். தனித்தனியாகவும் ஒன்றுசேர்ந்தும் இவர்கள் மதப்பணிபுரிந்தார்கள். அறுபத்துமூன்று நாயன்மார்கள் இருந்தார்கள் எனப் பிற்காலத்து மாபுரை கூறுகின்றது. இந்த நாயன்மார்களுள், காரைக்காலேச்

சேர்ந்த ஒரு பெண்மணியும், ஆதனூரைச் சேர்ந்த நந்தன் என்ற பறையனும், பல்லவ சேனேகளின் தளபதியான சிறுத்தொண்டரும் இடம்பெற்றனர். இந்த அறுபத்து மூவருள்ளும், தேவாரம் பாடிய மூவரே அதிக புகழ் வாய்ந்தோர**ா** வர். இவர்களுள், திருவாமூரைச் சேர்ந்த வேளாளரான திருநாவுக்காசர் முதலி ட**ம்** பெறுகின்*ரூர். இவர் அனேகமாக, பல்லவ மன்ன*ஞுகிய முதலாம் மகேந்தி**ர** வர்மனின் ஆட்சிக் காலத்தில் வாழ்ந்திருக்கலாம். வைதீக சைவக்குடும்பத்தில் **இ**வர் பெறந்த போதிலும், இளமைப் பருவத்திற் சமணசமயம் இவரைக் கவ**ே,** இவர் பாடலிபுத்திரம் (கடலூர்) என்னுமிடத்திலுள்ள சமணத்துறவிகளின் -மடத்தில் ஒரு துறவியாகச் சேர்ந்தார். மதநம்பிக்கையில் இவருக்கேற்பட்ட **மா**ற்றத்தைக் கவனித்**துச் சொல்லொளுத் துக்கமுற்ற இவருடைய தமக்<b>கை சிவ**பெருமானின் உதவியை வேண்டிக் கெஞ்சிஞர். அவளுடைய பிரார்த்த**னேக்** குப் பலன் கிடைத்தது. துறவிமடத்திற் தருமசேனர் என்ற பெயருடனிருந்த அவளுடைய சகோதார், மாற்றமுடியாத குடல்நோய்க்கு ஆளாஞர். மற்றைய சமணத் துறவிகளால் அந்த நோயை மாற்றமுடியாமற் போகவே, தன் சகோதரி யின் உதவியை நாடிப் போக வேண்டிய நிர்ப்பந்தம் தருமசேனருக்கு ஏற்பட் டது. திருவதிகையிற் கோவில் கொண்டெழுந்தருளியுள்ள கடவுளின் அருளினுல் தன் தம்பியின் நோயைக் குணமாக்கினுர் தமக்கையார். தருமசேனர் தன் தமக் கையின் சொற்கேட்டு நடந்தது, பாடலிபுத்திரத்திலுள்ள சமணத்துறவிகளின் **உள்**னத்திற் பெரும் கலக்கத்தை ஏற்படுத்திவிட்டது. தருமசேனருக்கெதிரா**கப்** பல பொய்க் குற்றச்சாட்டுகளேக் கூறி, மகேந்திரவர்மனின் நெஞ்சிலே நஞ்சைக் கலக்கச் சமணத்துறவிகள் முயன்றுர்கள். தருமசேனர் பற்பல சோதனேகளுக் கும் சித்திரவதைக்கும் உள்ளாஞர். இருந்தும் சிவபெருமானின் அருளிஞல் அவையெல்லாவற்றிலிருந்தும் நீங்கி வெற்றி ஈட்டிஞர். இறுதியில் அரசனே, சைவசமயத்தின் மேன்மையையுணர்ந்து இம்மதத்தைத் தழுவினுன். இதுதான் **த**ருமசேனர் என்ற அப்பர் அல்லது திருநாவுக்காசரின் வாலாறு. இந்**த** வாழ்க்கை வாலாற்றில் எவ்வளவு உண்மையிருக்கின்றதோ தெரியாது. ஆனுல், திரூச்சிரைப்பள்ளியிற் காணப்படும் மகேந்திரவர்மனின் சிலாசாசனத்திலுள்ள ஒரு செய்யுள், அவ்வாசன் வேறொரு சமயத்திலிருந்து சைவ சமயத்தைத் தழு விஞன் என்பதற்கு மிகத் தெளிவான சான்ருக விளங்குகின்றது. ஆஞல் மத்**த** விலாசம் என்ற நாலின் உட்கருத்தைப் பார்க்கும்போது அப்பர், மகேந்தொவர் மனுல் வருத்தப்பட்டார் என்ற கதை பொருத்தமானதாகக் காணப்படவில்லே **என்பதை நா**ம் எற்றுக்கொள்ளத்தான் வேண்டும் (சேக்கிழார் கூறும் கதையி**ல் மகேந்**தொவர்மனின் பெய**ோ** இடம்பெறவில்லே). அப்பர் 81 வயதுவரை வாழ்**ந்** தார். மிகுதிக் காலத்தை யாத்திரைகள் செய்வதிற் செலவிட்டார். யாத்திரை **க**ளின்போது பல நாயன்மார்களே அவர் சந்தித்தார். அவர்களுள் ஞானசம்ப**ந்** தடோ அதிகம் குறிப்பிடத்தகுந்தவர் ; அவரே எல்லோரிலும் மிகச் சிறந்தவர் என்று கூறலாம்.

#### தென் இந்திய வரலாறு

தஞ்சாலர் மாவட்டத்திலுள்ள சீர்காழியைச் சேர்ந்த ஞானசம்பந்தர், கௌண்டினிய கோத்திரத்தில் உதித்த ஒரு பிராமணராவர். இப்பொழுது ஞான சம்பந்தருக்குப் பூசை செய்யாத கோவில்கள் தென்னுட்டில் மிகக் குறைவு **எ**ன்றே சொல்லலாம். இவர் மூன்று வயதுக் குழந்தையாக இருந்தபோது பார் வதி தேவியிடம் ஞானப்பாலேப் பெற்றூர் எனவும் பின் இந்த நிகழ்ச்சியை ஒரு தேவாரத்தின் மூலம் தன் தந்தையிடம் தெரிவித்தார் எனவும் புராணக் கதை **க**ள் கூறுகின்றன. தன் மகனின் தெய்வீகத் தன்மையை **உ**டனடியாகவுணர்ந்த **த**ந்தையார் இவ**ரைத்** தன் தோள்களிற் சுமந்துகொண்டு ஒவ்வொரு டிவால**யத்** திற்கும் சென்றூர். வானுறையும் தேவர்கள் ஞானசம்பந்தரின் உபயோகத்திற் காக ஒரு முத்துப் பல்லக்கைப் பரிசாகக் கொடுத்தார்கள். அதுவரைக்கும் தந் தையார் மகனேத் தோள்களிற் சுமந்து திரிந்தார். அந்த நோத்தில் ஏறக்குறை யப் பாண்டிய நாடு முழுவதுமே சமண சமயம் என்னும் நோயினுற் பீடிக்கப் பட்டிருந்தது. சைவர்களாகவிருந்த சோழநாட்டு அரசகுமாரியாகிய பாண்டிய இராணியும், அமைச்சர் குலச்சிறையும், பாண்டிய நாட்டிற்கு வந்து சமணசம யத்தின் கோரப்பிடியிலிருந்து பாண்டிய மன்னனேயும் அவனுடைய நாட்டை யும் மீட்டுக் காப்பாற்றும்படி ஞானசம்பந்தருக்கு ஓர் அவசா அழைப்பை அனுப்பினுர்கள். ஞானசம்பந்தர் மதுரைக்குச் சென்று, தனக்கெதிராகச் சம ணர்கள் செய்த சதிகள் எல்லாவற்றையும் முறியடித்து, சொற்போரில் அவர்க**ளே** வென்று, பாண்டிய மன்னனேயும் அவனுடைய குடிமக்களேயும் சைவசமயத் ைதத் தழுவும்படி செய்தார். இந்தச் சந்தர்ப்பத்தில், 8000 சமணர்கள் கழுவேற் **றப்**பட்டார்கள் என்*ளொ* கதையுண்டு. இக்கொடிய நிகழ்ச்சியை நினேவூட்டு**ம் வ**கையில் ஒரு விழா இன்றும் மதுரைக் கோவிலில் நடைபெறுகின்றதாம். எ**ன்** *ள்லு*ம் இது விரும்பத்தகாத ஒர் கட்டுக்கதையேயன்றி வேறன்று. வாலாற்று **நி**கழ்ச்சி என இதை நாம் ஒப்புக்கொள்ள முடியாது. அந்தக் காலத்தில் **மிக** வும் உக்கிரமான முறையில் சமயப் பிணக்குகள் நடைபெற்றபோதிலும், சகிப் பற்ற தன்டை, இத்தகைய கொரோ, காட்டுமிராண்டித்தனமான செயல்களேச் செய்யும் அளவிற்குச் சென்றிருக்கும் என்பதை நம்புவதற்குப் போதிய ஆதா **ா**ங்களில்லே. இதைப்போன்று, ஞானசம்பந்தரின் திருமண நிகழ்ச்சியையு**ம்** நம்பமுடியாமலிருக்கின்றது. ஞானசம்பந்தர் தனது பதிஞருவது வயதிலே திரு மணம் செய்தாரென்றும், திருமணநிகழ்ச்சி முடிந்த மறுகணமே திருமணத்தம் பதிகளும், மணவிழாவிற்கு வந்திருந்த அனேவரும் முழுமுதற் கடவுளாகிய சிவ பொடமானுல் ஆட்கொள்ளப்பட்டார்களென்றும் கூறப்படுகின்றது. ஒரு சில ஆண்டுகள் மட்டும் வாழ்ந்த ஞானசம்பந்தர் புத்த சமயிகளுடன் பலதடவை வாதிட்டார். பல ஆலயங்களுக்குச் சென்று நூற்றுக்கணக்கான தேவாரங்களேப் பாடிஞர். சைவ சமயத்துறவிகளுள் மிகவும் தாய்மையானவர் இவரே. தன் கடந்தகால வாழ்க்கையைப் பற்றியெண்ணிப் பின்னுல் கழிவிரக்கப்படும்படி வாழாது மிகவும் தாய்மையாகத் தன் வாழ்க்கையை நடாத்தினூர். இவர் ஏழாம் நூற்றுண்டின் மத்தியில் வாழ்ந்தாரெனக் கொள்ளலாம். இவர் காலத்தில் பா**ண்** 

**டிய நாட்டையாண்ட ம**ன்னன், ஒன்றில் மாறவர்மன் அவனிசூளாமணியாக இருக்கலாம், அல்லது அவனுடைய போனுகிய அரிகேசரி மாறவர்மனுக இருக் கலாம்.

ஏறக்குறைய ஒரு நாற்றுண்டின் பின் வாழ்ந்தவர் நாவலூரைச் சேர்ந்த சுந் தாமூர்த்தி என்பவர். ஒரு வறிய பிராமணக் குடும்பத்தில் பிறந்த இவர் **தன்** அழகினல் அவ்வுரைச் சேர்ந்த நாசிங்க முனேயதரையன் என்ற நாட்டாண்மைக் காானின் கவனத்தைக் கவர்ந்தார். இந்த நாசிங்கன், சுந்தாமூர்த்தியின் பெற் ரோர்களின் சம்மதத்தைப் பெற்றுச் சுந்தாமூர்த்தியைத் தானே வளர்த்து வந் தான். சுந்தாமூர்த்திக்கும் அவருடைய சாதியைச் சேர்ந்த ஒரு பெண்ணிற்கும் திருமணம் நடைபெறவிருந்த சமயத்தில் மிக நாதனமான முறையிற் சிவபெரு மான் தலேயிட்டு, சுந்தாமூர்த்தி தன் அடிமை என்று உரிமைக்குரலெழுப்பி, அத் றிருமணத்தை நிறுத்தினர். பின், சுந்தாமூர்த்தி திருவாரூரைச் சேர்ந்த ஒரு **நடனமா**தின் மேலும் திருவொற்றியூரைச் சேர்ந்த ஒரு சூத்திரப் பெண்ணின் **மேலும் காதல் கொண்டார். அ**ப்பெண்களுக்கிடையேயிருந்**த பொ**ருமையை, அவர்களுள் ஒருத்தியின் தாதுவனுக வந்த சிவபெருமானல் மட்டுமே தீர்த்து வைக்க முடிந்தது. மற்றைய நாயன்மார்களேப்போன்று சுந்தாமூர்த்தியும் பற் **பல** அற்புதங்களேச் செய்தார் எனச் சொல்லப்படுகின்றது. அக்காலத்திற் சே**ர** நாட்டு அரசஞைவிருந்த சோமான் பெருமாள் இவருடைய நண்பஞக இருந் தார். இவர்கள் அடிக்கடி ஒருவரையொருவர் சந்தித்துக்கொண்டனர். சிவபெரு மானின் இருப்பிடமாகிய திருக்கைலாயமலேக்கு இவர்கள் தம் இறுதி யாத்திரை யில் ஒன்றுகவே சென்றுர்கள். அப்போது சுந்தாமூர்த்தி ஒரு வெள்ளே யானே யின்மீதம் சோமான் பெருமாள் ஒரு குதிரையின்மீதுமாகச் சென்றனர். சுந்த**ர** மூர்த்தி, சிவபெருமானே ஒரு நெருங்கிய நண்பனுகக் கருதிப் பத்தியும் ஈடுபாடும் கொண்டிருந்தபடியால், அவருக்குத் தம்பிரான் தோழர் (கடவுளின் நண்பன்) என்ற பட்டம் கொடுக்கப்பட்டிருந்தது.

மிகவும் புகழ் வாய்ந்த மாணிக்கவாசகர், சுந்தாருக்குச் சில காலத்தின் பின் வாழ்ந்தார். இவர் பாண்டிய மன்னனின் அமைச்சராக இருந்தார் என்றும் மதுரை நகரின் தலேமைக் கடவுளாகிய சிவபெருமான் இவருக்காகப் பல அற்பு தங்களேச் செய்தார் எனவும் புராணக்கதைகள் உள. இரண்டாம் வாகுணன் (862-80) என்பவனே இவர் காலத்திற் பாண்டிய^மன்னதை இருந்திருக்கலாம். இலங்கையிலிருந்து வந்த பௌத்தர்களுடன் மாணிக்கவாசகர் சிதம்பாத்தில் வாதிட்டு வென்றூர் எனச் சொல்லப்படுகின்றது. இவருடைய பத்திப் பாடல்கள் திருவாசகம் (புனிதமான சொல்) என அழைக்கப்படுகின்றன. திருச்சிற்றம்பலக் கோவை என்ற நாலியும் இவரே இயற்றினுர் எனச் சொல்லப்படுகின்றது.

சம்பந்தர், அப்பர், சுந்தார் ஆகியோரின் தேவாரங்கள், சமய சம்பந்தமான பல்வேறு அனுபவங்களேக் கூறும் நிதிக் களஞ்சியமாகவுள்ளன. ஆன்மார்த்த அகக் காட்சியில் ஆண்டவனேக் கண்டதால் ஏற்படும் பாவச நிலேகள், கடவுளேக்

### தென் இந்திய வரலாறு

காணும்போது தெய்வீக ஒளி பிறக்கும் சந்தர்ப்பம், அவருடைய அருளின் ஒளி யில் உலகமே மேனிலேயடையும் நிலே, எல்லாமே இருள் மயமாக இருக்கும்போது ஏற்படும் மனச்சோர்வு, இருளிற் கடவுளேத் தேடியலேபவனுக்கு ஏற்படும் பய வுணர்ச்சி ஆகியவற்றைப் பற்றியெல்லாம் இவை கூறுகின்றன. மாணிக்கவாச கரின் திருவாசகம், இவற்றிலிருந்து சுறிது வேறுபாடுடையது. அளவிற்கு மீறிய உணர்ச்சி வெளிப்பாட்டை மாணிக்கவாசகரின் பாடல்களிற் காணலாம். மற்றை யோரிலும் பார்க்க அதிகம் வெளிப்படையாகவே பல உண்மைகளே ஒப்புக் கொள்கின்ரூர் மாணிக்கவாசகர். அவருடைய பத்தி அதிக உணர்ச்சி பூர்வ மானது. இந்த நாயன்மார்களுட் சிலர் வாதிடுவதில் அதிக ஆர்வமுடையோரா யிருந்தனர். பௌத்தர்களேப் பற்றியோ, சமணர்களேப் பற்றியோ கூறும்போது எவ்வித இனிய சொற்களேயும். அவர்கள் உபயோகிக்கவில்ல.

இந்த மறமலர்ச்சி இயக்கத்தின் வைணவப் பிரிவிற் பன்னிரண்டு ஆழ்வார்கள் (கடவுளின் தன்மைகளேப் பற்றி ஆழ்ந்து ஆராய்ச்சி செய்பவர்கள்) இருந்தார் கள். இவர்களுடைய கால ஒழுங்கைப் பற்றி, வைதீக வைணவ மாபுரை கூறும் செய்தியை ஒப்புக்கொள்ள முடியாதிருக்கின்றது. இவர்களுட் பொய்கையாழ் வார், பூதாழ்வார், பேயாழ்வார் ஆகியோரே முதல் மூவராக விருந்தார்கள் என நம்பப்படுகின்றது. இவர்கள் முறையே காஞ்சி, மல்லே, மைலாப்பூர் ஆகிய இடங் களிற் பிறந்தோராவர். மூன்று பேர்கள் மட்டும் நிற்கக்கூடிய ஓர் அறையில் இம்மூவரும் மழைக்காக ஒதுங்கி நின்ரூர்கள் எனவும் அப்போது விட்டுணு அவர்களேத் தேடி அங்கே வந்தார் எனவும் அழகான ஒரு புராணக் கதை இருக் சென்றது. இவர்களுடைய பத்தி, மென்மையான, எளிய பத்தியாகும். ஒருபக்கச் சார்புடைய மனப்பான்மை இவர்களிடம் காணப்படனில்லே. இந்த உண்மையும், தங்கள் செய்யுட்களில் வெண்பா யாப்பைக் கையாண்டிருப்பதும், இவர்கள் **பிக** முந்திய காலத்தைச் சேர்ந்தவர்கள் என்பதைக் குறிக்கின்றன. கி. பி. ஐந்தாம், ஆரும் தூற்றுண்டிற்குப் பிந்தாமல் இவர்கள் வாழ்ந்திருக்க வேண்டும்.

இவர்களுக்குப் பின் வாழ்ந்தவர் திருமழிசை என்பவர். செங்கல்பட்டு மாவட் டத்திலுள்ள திருமழிசை என்ற கிராமத்திற் பிறந்த இவர் அனேகமாகப் பல்லவ முதலாம் மகேந்திரவர்மனின் காலத்தில் வாழ்ந்திருக்கக்கூடும். ஆஞல் இவர் அவ் வாசனிலும் பார்க்க வயதில் மூத்தவராயிருந்தார். இவர் பிறக்கும்போது உருவ மற்ற ஒரு சதைப்பிண்டமாகவே காணப்பட்டார் என்றும் இவருடைய பெற் ரோர் இவரை விட்டுச்செல்ல, இவரை ஒரு சூத்திரன் எடுத்து வளர்த்தான் என் றும் ஒரு கதையுண்டு. இவர் ஆரம்பத்தில், சமண, பௌத்த, சைவசமயங்களேச் சேர்ந்து அந்தந்த மத ஒழுக்கங்களின்படி வாழ்ந்து, இறுதியில் வைணவ யோகி யாக மாறிஞர் என்றுஞ் சொல்லப்படுகின்றது. முதல் மூவரிலும் பார்க்க இவ ருடைய பாடல்களில் வாதம் செய்யும் தொனி சற்று அதிகமாகக் காணப்படுகின் றது. இவர் வாழ்ந்த காலத்தை எண்ணும்போது இது இயற்கையானதாகவே தோன்றுடின்றது.

இவரையடுத்துத் திருமங்கை வாழ்ந்தார் என நாம் கொள்ளலாம். மிக அதிக அளவிற் புகழ்ந்து போற்றப்படும் ஆழ்வார்களுள் இவர் ஒருவராவர். இவர் தஞ் சாவூர் மாவட்டத்திலுள்ள ஆலிநாடு என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த ஒரு சிற நாட் டாண்மைக்காரர் என்றும், உயர்ந்த சாதியைச் சேர்ந்த ஒரு வைணவ வைத்திய ரின் மகளேத் தூக்கிச்சென்று திருமணம் புரிவதற்காக இவர் ஒரு வழிப்பறிக் கொள்ளேக்காரராயினர் என்றும் அந்தப் பெண்ணே அடைவதற்காகத் தன் மதத்தை மாற்றினர் என்றும் புராணக்கதைகள் உண்டு. சிறீரங்கத்திலுள்ள கோவிலேத் திருத்திக்கட்டும் செலவுக்காக நாகபட்டினத்திலுள்ள ஒரு பௌத்த சன்னியாசி மடத்திலிருந்து புத்த பகவானின் தங்கச்சிலே ஒன்றைத் திருடினர் என்றுஞ் சொல்லப்படுகிறது. தன் பாடல்களில் வைசமேகம் என்பவரைப் பற்றி இவர் தெளிவாகக் குறிப்பிடுவதிலிருந்து இவர் எட்டாம் நூற்றுண்டின் **நடு**ப்பகுதியில் **வா**ழ்ந்தாரெனக் கொள்ளலாம். •இந்த முடிவு சரியாயின் ஞான சம்பந்தரை இவர் சீர்காழியிற் சந்தித்து உரையாடிஞர் என்பதை நம்பமுடி யாது. இந்த இாண்டு நிகழ்ச்சிகளேயும் நாம் வரலாற்று உண்மைகளாக எடுத்க ்முடியாது. இருந்தபோதிலும், பிற்காலத்தில், இவருடைய அடியார்கள் இவரைப் பற்றி என்ன நம்பிக்கை கொண்டிருந்தார்கள் என்பதற்கு இந்த இரண்டு கதை களும் வழிகாட்டிகளாக இருக்கின்றன. இவரியற்றிய ஏராளமான பாடல்களில் கவித்துவமும் சமணத்திற்கும் பௌத்தத்திற்கும் எதிரான தாக்குதல்களும் நிறைந்திருப்பதைக் காணலாம். சைவ சமயத்தைப் பொறுத்தவரை இவர் ஒரு நட்புறவு மனப்பான்மையையே கொண்டிருந்தார். இலக்கிய உருவம், சமய உணர்ச்சி ஆகியவற்றைப் பொறுத்தவரையில் திருமங்கையின் பாடல்களுக்கும் ஞானசம்பந்தரின் பாடல்களுக்குமிடையே அதிகப்படியான ஒற்றுமைகள் காணப்படுகின்றன.

திருமங்கையின் காலத்திற்குச் சற்றுப் பின்னுல், அதாவது எட்டாம் நூற்றுண் டின் முடிவிலும் ஒன்பதாம் நூற்றுண்டின் ஆரம்பத்திலும், பல ஆழ்வார்கள் வாழ்ந்தார்கள். சிறீனில்லிபுத்தூரைச் சேர்ந்த பெரியாழ்வார்` என்ற போ மணர், பாண்டிய மன்னன் சிறீமார சிறீ வல்லபன் (815-62) என்பவனின் அர சவையில் நடைபெற்ற ஒரு சமய வாதிற் கலந்து வெற்றியீட்டினுர். இந்த ஆழ் வார்களுள் ஒரே ஒருவரே பெண்குலத்தைச் சேர்ந்தவராயிருந்தார். அவருடைய பெயர் ஆண்டாள் அல்லது கோதை என்பது. (வடமொழி : கோதா) இவர் பெரி யாழ்வாரின் மகளாகவோ, வளர்ப்பு மகளாகவோ இருக்கலாம். விட்டுணுவின் மீது இவர் கொண்டிருந்த ஆழ்ந்த பத்தியின் காரணமாக அக்கடவுளுக்கும் தனக்கும் திருமணம் நடப்பதைக் கனவிற் கண்டு அந்த அனுபவத்தைக் தனது பாசுரங்களில் வருணித்தார். இவர் இந்த ஆக்மார்த்தப் பிணேப்பு ஒன்றையே அறிந்திருந்தார். இவருடைய அநீதப்பத்தி, மாணிக்கவாசகரின் பத்தியை ஒத் திருந்தது. ஆண்டாளின் பாசுரங்களிற் கிருஷ்ணனின் பல லீலேகளேப் பற்றிக் குறிப்பிடப்பட்டிருக்கின்றது. திருப்பாண் என்பவரும் எறக்குறைய இதே காலத்தைச் சேர்ந்தவராவர். தாழ்ந்த சாதியிற் ரேன்றிய இசைவாணரா**திய** இவர் சிறீரங்கத்திலுள்ள கோவிலுக்குட் செல்வதற்கு அனுமதிக்கப்படவில்லே.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

ஆகவே சைவசமயத்திலிருந்த நந்தனேப் போல வைணவத்திலிருந்தார் திருப் பாண். தொண்டாடிப்பொடி (தொண்டர்களின் பாதத்தூசி) என்பவரும் இதே காலத்தைச் சேர்ந்தவரே. தஞ்சாவூர் மாவட்டத்தைச் சேர்ந்த பிராமணராகிய இவருடைய உண்மைப் பெயர் விப்பிரநாராயணர் என்பதாகும். திருமங்கையாற் சமணத்தையும் பௌத்தத்தையும் எவ்வளவு தூரம் பொறுக்கமுடியவில்லேயோ அதேயளவு சகிப்பற்ற தன்மை இவரிடமும் காணப்பட்டது.

வடமொழியிலும் தமிழிலும் திறமைபெற்ற கோள அரசஞைய குலசேகானே அடுத்த ஆழ்வார்; இவாாற் பாடப்பெற்ற விட்டுணு கோவில்களுட் சிதம்பாம், திருவாழி ஆகிய இடங்களிலுள்ளனவும் அடங்கும்; திருவாழியைத் தாபித்தவர் திருமங்கை ஆழ்வார் என்பதிற் சந்தேகமில்லே. புகழ்பெற்ற நம்மாழ்வாரும் அவருடைய சீடராகிய மதூகவியுமே கடைசியாக வந்தவர்கள். நம்மாழ்வார் திருநெல்வேலி மாவட்டத்தில், ஆழ்வார்த்திருநகரி (இது குருகூர் எனவும் வழங் கும்) எனும் ஊரிலுள்ள ஒரு வெள்ளாளக் குடும்பத்திற் ரேன்றியவர். அவரு டைய சொந்தப் பெயர் மாறன் எனவும் அவர் தீட்சை பெற்றபொழுது சடகோ பர் என்ற பெயரைப் பெற்றூர் எனவும் தெரிகிறது. அவர் தன் முப்பத்தைந்தாம் வயதில் உலக வாழ்வைத் துறந்து யோகம் செய்வதில் ஈடுபட்டார். திருமங்கை ஆழ்வார் பாடிய திருப்பதிகங்களின் எண்ணிக்கைக்கு அடுத்தபடியாகவுள்ள இவருடைய திருப்பதிகங்களின் எண்ணிக்கைக்கு அடுத்தபடியாகவுள்ள இவருடைய திருப்பதிகங்கள் உலகில் மிகப் பெரிய நீர்க்கதரிகெளுள் ஒருவரு டைய மிக ஆழ்ந்த சமய அனுபவத்தையும் தத்துவஞான சிந்தனேயையும் கொண்டிரூப்பனவாகக் கருதப்படுகெறது.

யுவான் சுவாங் என்பவர் 642 ஆம் ஆண்டில் தென்னிந்தியாவிற்கு வரு**கை பு**ரிந்தார். அப்போது தான் இந்துமத மறுமலர்ச்சி இயக்கம் சிறிது சிறி**தாக வேக** மடையத் தொடங்கியது; ஆயின் அவர் இந்த இயக்கத்தைக் கவனிக்கவில்லே. என்ரூலும், மகாராட்டிரத்தைப்பற்றிக் குறிப்பிடும்போது, தேவனே ( சிவனே ) வணங்குபவர்கள் தம் உடம்பு முழுவதிலும் திருநீற்றை அணிந்திருந்தார்கள் எனக் கூறுகின்றூர். தன் சொந்த மதமாகிய பௌத்தம் வீழ்ச்சியடைந்துகொண் டிருந்ததையும் மிகத் துக்கத்துடன் குறிப்பிடுகின்றூர். திகம்பா சமண சமயத் திற்குப் பௌத்தம் விட்டுக்கொடுத்துவிட்டது எனவும் குறிப்பிடுகின்றூர். இதற் குப் பின்வந்த இாண்டு நாற்றுண்டுகளிலும், சமய மறுமலர்ச்சி இயக்கம் பெரிய அளவில் வெற்றியடைந்தது. சமய சம்பந்தமாக நடைபெற்ற பகாங்க விவாதங் கள் மன்னர்களேயும் ஆட்சியாளர்களேயும் ஒரு சமயத்திலிருந்து மற்றச் சமயத் திற்கு மாறும்படி செய்தன. நாயன்மார்களும் ஆழ்வார்களும் ஆத்மாவிற்கு எழுச்சியூட்டும் தம் பாடல்களிற் பொதுமக்களின் சொற்களேக் கையாண்டமை யும், மக்கள் விரும்பிப் பாடக்கூடிய இலகுவான இசையமைப்புடன் பாடல்கள் அமைந்திருந்தமையும் இம்மத மறுமலர்ச்சிக்கு முக்கிய காரணங்களாகவிருந் தன.

இதே மறமலர்ச்சியின் இன்ஞெரு முக்கியமான, ஆஞல் அவ்வளவு தூரம் பிர பலம் அடையாத அமிசத்தை குமாரிலர், சங்கார் ஆகியோரின் பணிகளிற் காண லாம். இவர்கள் இருவரும் சுமார்த்தர்கள் (மரபு வழி நிற்போர்). குறிப்பிட்ட ஒரு திறு மதப்பிரிவின் வளர்ச்சிக்காக மட்டும் இவர்கள் பாடுபடாது, பல நூற் ளுண்டுகளாக வளர்ந்து வரும் பழைய பிராமண மதத்தின் மேன்மைக்காகப் பாடுபட்டார்கள். சமயக்கிரியைகளேக் கைக்கொண்டொழுகும் இளமைக் காலத் தையும், தத்துவஞானம் சம்பந்தமான சிந்தனேயில் மூழ்கியிருக்கும் முதுமைப் பருவத்தையுமே தமது சமய வாழ்வின் இலட்சியமாக இவர்கள் காட்டினர். குமா **ரில**ர் தன் நூல்களில் அடிக்கடி பௌத்தர்களேத் தாக்குகின்றுர். சமய அறிவைப் பாப்புவதற்காக இவர் மேற்கொண்ட யாத்திரைகளின் போதெல்லாம் பௌத்தத் தின் பொய்ப்மையை மக்களுக்கு விளக்கினுர். கிரியைகள் பற்றிய தத்துவத்தின் ( மீமாம்சை ) சகல அமிசங்களேயும் இவர் விரிவாக விளக்கினர். ஆனுல் இவரி லும் பார்க்கச் சங்காரே சிறந்த சிந்தனேயாளராக விருந்தார். இவருடைய வாழ்க்கையைப் பற்றிக் கிடைக்கும் விபாங்களுள் ஒரு சிலவே உண்மையென நிரூபிக்கப்பட்டுள்ளன. இவர் **வட** திருவாங்கூரிலுள்ள ஆல்வாய் ஆற்றங்கரையி லமைந்த காலடி கிராமத்தைச் சேர்ந்த ஒர் நம்பூதிரிப் பிராமணர் எனப் பொது வாக நம்பப்படுகின்றது. காலடியில் இவர் 788 ஆம் ஆண்டிற் பிறந்தார். சிறுவய திலேயே தன் தந்தையை இழந்த இவர், துறவியாக மாறி, கௌடபாதர் என்பவ ரின் சீடனுகிய கோவிந்தயோகி என்பவரைத் தன் குருவாகக் கொண்டார். குறு கிய வாழ்க்கையே வாழ்ந்த இவர், கட்டுப்பாடு மிக்கதும், என்றுமே மாற்றமடை யாததுமான ஒருமைவாதம் என்ற தன் தத்துவக் கொள்கையைப் பிரசாரஞ் செய்து, அதைப்பற்றித் தன்னுடன் வாதிட வந்த அனேவரையும் வெற்றிகொண் டார். பௌத்தத் துறவிகளின் சங்கத்தைப்போல் சங்கார் இந்துமதத் துறவிக ளின் சங்கத்தை மாற்றியமைத்தார். இந்தியாவிற் பல்வேறு இடங்களிலும் பல மடங்களேத் தாபித்தார். அவற்றுட் சிருங்கேரி, துவாாகை, பத்திரிநாத், பூரி, நாஞ்சி ஆகிய இடங்களிலமைந்த மடங்கள் பொபலமானவை. நமக்குத் தோன்று கின்ற சிக்கல்களுக்கும் வேறுபாடுகளுக்கும் காாணம் மாயை (மாயா) என்ப தையே இவருடைய தக்துவஞானம் கூறகின்றது. இந்தக் கருத்து உபநிடதங் களிலிருந்து பெறப்பட்டது என்பது உண்மைதான். ஆஞல் இதன் விளக்கங்களே யும் எிப்ரங்களேயும் பார்க்கும்போது மகாயான பௌத்த மதத்தைச் சேர்ந்தோ ரின் கற்பனேகளுக்கும் இவருடை**ய தத்து**வஞானம் கடமைப்பட்டுள்**ளது எ**ன்பது தெளிவாகத் தெரிகின்றது. இருந்தபோதிலும், இவர் பௌத்தத்தைச் சைவசம யத்தின் முக்கியமான எதிரியாகவே கருதிஞர். 820 ஆம் ஆண்டில் இவர் இறந் தார். இவர் இறந்த ஒருசில ஆண்டுகளுள் இவருடைய சீடர்களுள் ஒருவராகிய சிவசோமர் என்பவர் இவருடைய கோட்பாடுக**ீஷக் கடலுக்**கப்பாலுள்ள க**ம்** புசம் என்ற இடத்திற் பாப்பிரை. '' சங்காரிடம் சுயசிந்தனே நிறைந்திருந்தது என்பதற் கையமில்லே. இருந்தபோதிலும் மாபுமீது இவர் வைத்திருந்த மதிப்பு, தன் சுய சிந்தனேயை உறுதியாக வெளியிடமுடியாதபடி செய்துவிட்டது. இவர் **க**ன் **சுய**சிந்தனேயை முழுமையாக வெளியிட்டிருந்தாராளுல் உலகின் மிக**ப்** போபலமானவர்களின் பெயர்களுள் இவருடைய பெயர் இன்னுமதிக உயர்ந்த இடத்தைப் பெற்றிருக்கும்'' **எனக் கூறப்படுகின்றது. இக்கூற்றில் நியாயம்** இல்லே என்று சொல்வதற்கில்லே.

JU3

# ்தென் இந்திய வரலாறு

பாண்டிய பல்லவர் காலத்தில் துறவிகளாகவும் அதே வேளேயிற் புலவர்க**ளாக** வும் இருந்தவர்களாற் செய்யப்பட்ட **பணி**யைச் சோழர் காலத்தில் இரண்டா**ந்** தாப் புலவர்களும் ஆசிரியர்களும் தொடர்ந்து செய்தார்கள். பாண்டிய~பல்லவர் காலத்திலெழுந்த பத்திப் பாடல்கள் வேதங்களுக்குச் சமானமானவையாக மதிக் கப்பட்டுத் தேவாாத் திரூமுறைத் தொகுதிகளாகத் தொகுக்கப்பட்டன. காலப் போக்கிற் கோவில்களில் நடைபெறும் நாளாந்த வழிபாட்டில் இத்தேவாரங்கள் தவருது உபயோகிக்கப்பட்டன. தேவாரங்களே இயற்றிய நாயன்மார்கள் தெய் வீக அவதாரங்களாகக் கருதி வணங்கப்பட்டனர். மக்களுடைய சமய வாழ்க் கையிலும் சமுதாய வாழ்க்கையிலும் கோவில் ஒரு முக்கியமான இடத்தை வகிக்கநேர்ந்தது, மத மறுமலர்ச்சி இயக்கத்தின் நோடியான விளேவாகும். தென் ஞட்டில் ஓர் ஏகாதிபத்தியத்தை நிறுவிய சோழர்களின் காலத்தில், பாந்து விரிந் திருந்**த அ**வர்களின் போசிலுள்ள ஒவ்வொரு கிராமத்திலும் பெரியனவும் சிறி **ய**னவுமாகப் பல கற்கோவில்கள் கட்டப்பட்டன. தஞ்சாலூரிலும் கங்கைகொண்ட சோழபுாத்திலும் கட்டப்பட்ட கோவில்கள் இரண்டும் இப்புதிய காலத்தின் அடையாளச் சின்னங்களாகவுள்ளன. அக்காலத்தில் வாழ்ந்த புலவர்களின் பத் திப் பாடல்களில், வேறுபல கோவில்களுடன் இந்த இரு கோவில்களும் புகழ்ந்து பாராட்டப்பட்டன.

சைவத் திருமுறைகளில் இப்பத்திப் பாடல்கள் இடம் பெற்றன. முதலாம் இராசராசன் காலத்தில் நம்பியாண்டார் நம்பி என்பவரால் இப்பத்திப் பாடல் கள் ஒழுங்குபடுத்தப்பட்டுத் தொகுக்கப்பட்டன. ஏறக்குறையப் பன்னிரண்டாம் நாற்றுண்டின் மத்தியகாலம்வரை உள்ள பல புதிய பத்திப்பாடல்களும் இத் தொகுப்பிற் சேர்க்கப்பட்டன. மறுபக்கத்தில், நாதமுனி என்பவ**ர் வைணவ** மத நால்களுக்கு ஓர் உறுதியான உருவம் கொடுத்தார். ஈசுவானின் ஆ**தா** வும் அருளும் மக்களுக்குத் தேவையெனத் தெளிவாக எடுத்துக் கூறி, அன்புவழி, தக்துவஞானத்தின்படி நியாயமானதே என்பதைக் காட்டிஞர். இக் காலப் பகுதியில் வாழ்ந்த வைணவ ஆச்சாரியார் பாம்பரையில் அடுத்துக் குறிப் பிடக்கூடியவாக்க விளங்குபவர் இவருடைய போனுகிய ஆளவந்தார் என்பல **ா**ரும். தன் இளமைப்பருவத்திற் கிருஷ்ணன் விளேயாடி**த்** திரிந்த **இட**ங்களு**க்** குச் சென்றதை நினேவுகூரும் முகமாக இவர் யமுஞச்சாரியார் எனவும் அழைக் கப்பட்டார். ஆரம்ப காலத்தில் இவர் சாதாரண உலக வாழ்க்கையிலே ஈடுபட்டி ருந்தார். நாதமுனியின் சீடர் ஒருவரின் அழைப்பின்பேரிலேயே இவர் உயர்ந்த சமய வாழ்க்கையில் ஈடுபட்டார். பின் இவர் ஒரு துறவியாக மாறி, ஒரு சமய ஆசிரியராக வாழ்ந்தார். தன்னேச் சுற்றிலும் சீடர்களே இருக்கச் செய்து அவர் களுக்குச் சமயத்தைப் போதித்தார்; நூல்களே எழுதினர்; சமய வாதங் களே நிகழ்த்திஞர். இவர் தன் சமய நூல்களில், '' பாமாத்மா என ஒன்று இருக் கின்றதௌவும், தனிப்பட்ட சீவாத்மா, எந்நாளும் சுதந்திரத்துடனிருக்கின்ற தெனவும் நிரூபிக்க முயன்றுர் ". இராமானுசர் இதை அடிக்கடி மேற்கோளாகக் காட்டியுள்ளார்,

வைணவ ஆச்சாரியார்களுள் மிகச் சிறந்தவர் இராமனுசர் என்பதிற் சந்தேக மில்லே. சென்னேக்கு அருகிலுள்ள சிறீபெரும்புதார் என்ற இடக்கிற் பதினொம் நாற்ருண்டின் முதற்காற்கூற்றில் இவர் பிறந்தார். சங்காரின் கொள்கைகளேப் பின்பற்றிய காஞ்சிபுரம் யாதவப்பிரகாசர் என்பவரிடம் இவர் ஆரம்பத்திற் தத்துவஞானப் பயிற்சி பெற்றூர். யமுஞச்சாரியார் காஞ்சிபுரத்தில் இராமானு சளை ஒருதடவை சந்தித்தார் என்றும், அவ்விளேஞனின் படிப்பைக் குழப்ப விரும்பாது, சிறீவைணவர்கள் பெருகவேண்டும் எனப் பிரார்த்தனே செய்துவிட் டுத் திரும்பிச் சிறீரங்கத்திற்குச் சென்ருரெனவுங் கூறப்படுகின்றது. பின், தன் குருவின் போதனேகளுடன் கருத்து வேறுபாடு கொண்ட இராமானுசரைச் சிறீ ரங்கப் பிரிவைச் சேர்ந்தோரின் கொள்கைகள் பெரிதும் கவர்ந்தன. இராமா துசரை அழைத்து வரும்படி யமுஞச்சாரியார் ஆட்களேயனுப்பிஞர். ஆஞல் ் இராமானுசர் அவரை அடைவதற்கு முன்பாக, அவர் தன் இறுதி மூச்சை விட்டு **கிட்டார். ய**முஞச்சாரியாரின் பின், இராமனுசர் சிறீரங்கத்திலுள்ள மடத்தின் ்**த**லீவசாஞர். இதனுல் கோவில், பாடசாலே ஆகியவற்றின் அதிகாசம் இவருடைய கைக்கு வந்தது. இம்மதப்பிரிவில் அதிகாரம் செலுத்தும் பதவியும் இவருக்குக் கிட்டியது. மிகவிரைவில், படிப்பிப்பதிலும் எல்லாவற்றையும் ஒழுங்கான முறை யில் நிர்வகிப்பதிலும் தனக்கிருந்த சக்தியையும் திறமையையும் நிரூபித்தார். இவருடைய செல்வாக்கு நாளுக்குநாள் வளர்ச்சியடைந்தது. இவர் தன் சொற் பொழிவுகளிலும் எழுத்துக்களிலும் சங்காரின் மாயாவாதத்தைக் கண்டித்து, உபநிடதங்கள், மிகவும் தீவிரமான ஒருமைவாதத்தைப் போதிக்கவில்லே என் பதை விளக்கிக் காட்டிஞர். '' கடவுளும் ஆக்மாவும் ஒரே பொருளாலானவை. கடவுள் ஆத்மாவை உருவாக்கினர் என்று சொல்வதிலும் பார்க்க, கடவுளிலி ருந்த ஆத்மா தோன்றியது என்பது பொருந்தும். இருந்தபோதிலும், ஆத்மா கடவுளுடன் இரண்டறக் கலக்காது கடவுளுக்கண்மையிலிருந்தே முத்தியின் பத்தை அனுபவிக்கமுடியும்'' என்பதை ஒப்புக்கொண்டு, கடவுள் என்ற ஒரு**வ ரிட**ம் பத்தி செலுக்துவதையும் வேதா**ந்**த தக்துவ ஞானத்தையும் இணேத்**து** ஒன்ருக்கும் விசிட்டாத்துவைதம் என்ற புதிய தக்துவத்தைப் பாப்பினர். எங் கெல்லாம் முடியுமோ, அங்கெல்லாம் நடைபெறும் கோவிற் கிரியைகளில் நன் மாற்றஞ்செய்து, தன் மதப்பிரிவு முழுவதிலும் ஒரோமாதிரியான கிரியை முறை கள் இருக்கச் செய்வதற்கு முயன்றூர். இருபிறப்பாளர் தவிர மற்றெவரும் வேதங் களேப் படிக்கலாகாது என்ற சட்டத்தை இவர் மதித்தபோதிலும், ஆழ்வார்களேப் போன்று, சூத்திரர்களின் மத்தியிலும், ஏன், தாழ்த்தப்பட்டவர்களின் மத்தி யிலும் பத்திக்கோட்பாட்டைப் பாப்புவதற்கு இவர் ஆவல்கொண்டிருந்தார். தாழ்த்தப்பட்டவர்கள் ஆண்டில் குறிப்பிடப்பட்ட ஒரு நாளில், சில முக்கிய மான கோவில்களுக்குட் சென்று தரிசிப்பதற்கான ஏற்பாடுகளே இவர் செய்தி ருந்தார். தன் கருத்துக்களேப் பாப்புவதற்காக இந்தியா முழுவதும் இவர் யாத் திரை செய்தார். வட இந்தியாவில் இம்மதப்பிரிவின் செல்வாக்குப் பெருகி இருப்பதற்கு இந்த யாத்திரைகள் காரணமாகவிருக்கலாம்.

#### தென் இந்தி**ய வர**லாறு

சோழர்கள் தீவிர சைவர்களாகவிருந்தார்கள். ஆகவே அவர்கள் இராமானுச ரின் செல்வாக்கு வளர்ந்து வருவதை ஆதாவுடனும் அனுதாபத்துடனும் நோக்க வில்லே என்பது தெளிவு. இராமானுசரும் அவரைப் பின்பற்றுவொரும் பலவித கொடுமைகளுக்கு ஆளாக்கப்பட்டதைப் பற்றிய கட்டுக்கதைகளே நாம் நம்பத் கோடுமைகளுக்கு ஆளாக்கப்பட்டதைப் பற்றிய கட்டுக்கதைகளே நாம் நம்பத் கோவில்லயெனினும், 1098 ஆம் ஆண்டளவில் இராமானுசர் தன் மதப்பிர சார வேலேகளே நிறுத்திவிட்டு மைசூருக்குச் சென்று தங்கியிருந்ததும், 1122 ஆம் ஆண்டுவரை, சிறீரங்கத்திற்குத் திரும்பிவர முடியாதிருந்ததும் உண் மையே. இக்காலப்பகுதியில், இராமானுசர், ஒய்சள மன்னனுகிய விட்டுணுவர்த் தனனேச் சமண சமயத்திவிருந்து வைணவ மதத்திற்கு மாற்றி, மெல்கோட்டை என்ற இடத்தில் ஒரு மடத்தை நன்கு அமைத்தார். சிறீரங்கத்திற்குத் திரும்பி வந்தபின், 1137 ஆம் ஆண்டில் இறக்கும்வரை, இராமானுசர் தன் மதப்போசார வேலேகளில் தொடர்ந்து ஈடுபட்டார். எல்லா விட்டுணு கோவில்களிலும், இவர் ஒரு திருவவதாரமாக வழிபடப்பட்டு வருகின்ரூர்.

இராமானுசரின் காலத்தில் வாழ்ந்த நிம்பார்க்கர் என்பவர், இராமானுசரை **விட வயதி**ற் குறைந்தவர். பெல்லாரி மாவட்டத்திலுள்ள நிம்பாபாம் **என்ற** இடத்தைச் சேர்ந்த இத்தெலுங்குப் பிராமணர், அறிவுநிறைந்த ஒரு பாகவதர் ஆவர். இவர் தன் வாணுளிற் பெரும்பகுதியை வட இந்தியாவிலுள்ள பிருந்தா வனம் என்ற இடத்திற் கழித்தார். சமயத்துறையில் இவர், சானடைதல் (பிர பத்தி) என்ற கோட்பாட்டை ஏற்றுக்கொண்டு, கிருஷ்ணனிடமும் ராதையிட மும் முழுமையான பத்தி செலுத்தினூர். ராதை, கிருஷ்ணனின் விசேட பிரே மைக்குரிய காதலியாக மட்டுமன்றி அவரின் அன்புமிகுந்த மனேவியாகவும், மிகச் சிறந்த சொர்க்கமாகிய கோலோகத்தில் எந்நாளும் இண்டிரியாது வாழ்கின்*றூ*ர் எனவும் கருதிஞர். கடவுள், ஆத்மா, உலகம் ஆகியவை ஒன்றே, ஆனுல் அகே வேளேயில் அவை வெவ்வேருனவையாயும் இருக்கின்றன என்ற தத்துவமான பேதா-பேதம் என்பதை இவர் ஏற்றுக்கொண்டார். ஆகவே இராமானுசரின் மதப்பிரிவைப் போன்ற, ஆனுல் அதிலிருந்தும் வேறுபட்ட ஒரு புதிய மதப் புரிவை நிம்பார்க்கர் தோற்றுவித்தார். வேதாந்தசூத்தொங்களுக்கு இவர் எழு திய விளக்கவு**ாையி**லும் சித்தாந்தாத்தினம் அல்லது தசசுலோகி என்ற **நாலி** லும் இவர் தன் கருத்துக்களே விளக்கினர்.

சங்காரின் கொள்கைகளே எதிர்த்து நடைபெற்ற தத்துவ விவாதங்கள், உல கின் மெய்ம்மையையும், பிரமத்திலிருந்து ஆத்மா வேறபட்டதென்பதையும் அழுத்தமாக வற்புறைத்தின. இவற்றிலிருந்து மத்துவரின் பன்மைவாதம் தோன் றியது. சுருங்கேரியிலிருந்து மேற்கே 40 மைல் தொலேளிலுள்ள தென் கனரா மாவட்டத்திலுள்ள உடுப்பு தாலுக்காவிலே கல்யாணபுரம் என்ற கிராமத்தில் 1200 ஆம் ஆண்டிற்குச் சற்று முன் ஒரு பிராமண குடும்பத்திற் பிறந்த மத்துவர், மிக இளவயதிலேயே ஒரு சன்னியாதி ஆஞர். இராமானுசரைப் போன்ற இவ ரும் சங்காரின் சமயக் கொள்கைகளிற் பயிற்கி பெற்றூர். இப்பயிற்கு முடிவடை வதற்கு முன்பாகவே இவர் அங்கிருந்து பிரிந்து சென்று தாளுகவே ஒரு புதிய பிரிவை உண்டாக்கினுர். பெரும்பாலும் பாகவத்புராணம் என்பதின் அடிப் படையிலேயே இவருடைய கொள்கை உருவாகியது. உடலே வருத்தியுழைக் கும் போற்றல் இவரிடமிருந்ததென மாபுரை கூறுகின்றது. திருவனந்தபுத் **தி**ல், திருங்கேரியைச் சேர்ந்த ஓர் ஆச்சாரியாருடன் வாதிட்டு இவர் தோல்வி அடைந்தார். இவரிடமிருந்து நூல் நிலேயம் பறிக்கப்பட்டது. இவருக்குப் பல இன்னல்களும் இடுக்கண்களும் கொடுமைகளும் இழைக்கப்பட்டன. வட இந்தி யாவில் இவர் சுற்றுப்பிரயாணம் செய்தபோது கள்வர்களுடனும் காட்டுமிருகங் களுடனும் போராடவேண்டியிருந்தது; பகையுணர்ச்சி கொண்ட நாட்டாண் மைக்காரரும் இவரை எதிர்த்தனர். அரித்துவாரத்தில் இவர் சில நாள் தங்கி இளப்பாறிவிட்டு, பின் இமாலயத்திற்குச் சென்று வியாசருடன் தொடர்பு கொண்டு, அங்கிருந்து திரும்பியபின் வேதாந்த சூத்திரங்கள் பற்றிய தன் விளக்கவுரையை வெளியிட்டார். மீண்டும் உடுப்பிக்குத் திரும்பிக் கிருஷ்ண **லைக்கு** ஒரு கோவில் எழுப்பிவிட்டு, பின் சமயப் பிரசாரம் செய்வதிலும், ம**த** மாற்றம் செய்வதிலும் " மாயாவாதிகளே "த் தோற்கடிப்பதிலும் தன் காலத்தைச் செலவிட்டார். ஏறக்குறைய எண்பதாண்டுகள் சமயப்பணி செய்தபின், தன் தொண்ணூற்றுறுவது வயதில் ஒரு நாள் தன் சீடர்களுக்குப் போதனே செய்து கொண்டிருந்தபோது திடீரென்று பார்வையிலிருந்து மறைந்துவிட்டார். அதற் குப் பின் இவரை யாருமே காணளில்லே. இவர், தான் காற்றுக் கடவுளாகிய வாயுவின் அவதாரமெனக் கூறிக்கொண்டார். இவர் மிக அதிக அளவில் நூல்கள் எழுதியுள்ளார். சொல்லலங்காரம் நிறைந்த வாதங்களே இவர் வெறுத் தார். முக்கியமாகப் புராணங்களிலிருந்தும் மற்றைய பிற்கால இலக்**கியங்களி** லிருந்தும் தன் போதனேகளுக்குரிய ஆதாரங்களே இவர் காட்டிஞர். இந்த உல கம் முழுவதம் கடவுளால் - விட்டுணு இலட்சுமி ஆகிய இருவரின் மூலம் - ஆளப் படுகின்றது என்றும் உலகிலுள்ள ஆன்மாக்கள் அனேத்தும் கடவுளிலிருந்து என்றமே வேறபட்டிருக்கின்றன என்றும் இவர் போதித்தார். ஆன்மாக்களுட் பல்வேறு பிரிவுகளே இவர் கண்டார். இவற்றுட் சில என்றுமே நாகத்திற் **பி**டந்து அழியவேண்டியவை என இவர் ஒதுக்கினுர். இதனுற்*ரு*ன் இவரு**டைய** போதனேகளில் " கிறித்துவ மதக் கோட்பாட்டின் சாயலேக் காணக்கூடியதா யிருக்கின்றது" என இக்கால விமர்சகர்களுட் சிலர் கூறுகின்றுர்கள். பாகவத**த்** திற் கூறப்பட்டிருப்பது போன்று கிருஷ்ணனுக்குச் செலுத்தப்படும் பத்தி**யே** இவருடைய மதத்தின் பிரதான கொள்கையாக இருக்கின்றது. இங்கே இர**ா** தைக்கு இடமேயில்லே. ஆளுல் மற்றைய திருவவதாாங்களுக்கெல்லாம் மதிப் பளிக்கப்பட்டுள்ளது. '' சிவன் '' வணங்கப்படுகின்றூர். '' ஐந்து கடவுளர்க்கு '' (பஞ்சாயதனர்) இடமளிக்கப்பட்டுள்ளது.

பதின்மூன்றும் பதினுள்காம் நூற்றுண்டுகளில், இராமானுசரைப் பின்பற்ற வோரிடையிற் பிரபத்தி` (சாணடைதல்) என்பதைப்பற்றிய விளக்கம் கார ணமான கருத்து வேறுபாட்டாற் பிளவு ஏற்பட்டது. கடவுளின் அருளேப் பெறு வதற்குப் பத்தன் முயன்றுபாடுபடவேண்டும் எனச் சிலர் கூறினர். சாணடையும்

# தென் இந்திய வரலாறு

ஆவலுள்ள ஆன்மாவிற்குக் கடவுள் தானுகவே அருள் புரிந்து வீடுபேற்றை யளிப்பார் என வேறு சிலர் கூறினர். வடகலே (வடக்குப் பிரிவு) என்றழைக்கப் பட்ட முதலாவது பிரிவைச் சேர்ந்தவர்களின் நிலேயை, குரங்குக்குட்டி தானு கவே முயன்று தாயுடன் ஒட்டிக்கொள்கின்றது என்ற பொருள்படும் மர்க்கடகி சோரநியாயம் என்ற தொடர் விளக்குகின்றது. தாய்ப்பூனே தன் குட்டியைத் தானே தன் வாயிற் கவ்விக்கொண்டு செல்கின்றது என்ற பொருளுடைய மார்ச் சாரக்சோரநியாயம் என்ற தொடர், இரண்டாவது பிரிவாகிய தென்கலேப் பிரி வினரின் நீலேயை விளக்குகின்றது. இவ்விரு பிரிவினர்க்கிடையே வேறம் **பல வேறுபாடுகள் உள. வடக**ஃயினர் சமக்கிருதத்தைப் பெரிதும் விரும்புகின்ற னர். தென்கலேயினர் தமிழையே தம் சமய மொழியாகக் கருதுகின்றனர். தென் பிரிவினர், பின்ளே உலோகாச்சாரியார் என்பவரே (பிறப்பு 1213) தம் பிரிவை ஆரம்பித்தார் எனக் கூறிகின்றனர். இவர் பதினெட்டு இரக**சிய நால்க**ளே (இரக **சியங்கள்)** எழுதினர். முசிலிம்களின் படையெடுப்பின்போது புனிதத் தெய்வச் சிலேயை எடுத்துக்கொண்டு இவர் சிறீரங்கத்திலிருந்து வெளியேற வேண்டியேற் பட்டுவிட்டது. தென்கலேப் பிரிவில், இவரையடுத்து, வாழ்ந்த மணவாளமகாமுனி (ஏறக்குறைய 1370 ஆம் ஆண்டிற் பிறந்தவர்) பெரிய ஆசிரியராகவும் எழுத் ுதாளராகவும் திகழ்ந்தார். இவர் தென்கலேப் பிரிவினரின் கொள்கைகளே மிகவும் சக்திவாய்ந்த முறையில் விளக்கினர். வடகலேப்பிரிவின் தலேவராக வேதாந்த தேசிகர் (பிறப்பு 1268) என்பவர் விளங்கிஞர். ஒரு சமயம் முசிலிம்கள் படை யெடுத்து வந்தபோது ஒரு பிணக்குவியலின் கீழே இவர் ஒளித்திருந்துவிட்டு, பின் மைசூருக்குத் தப்பியோடி முசிலிம்களின் போர்ப்புயல் அடங்கும்வரை **அங்** கேயே தங்கியிருந்தார். நாம் முன்பே பார்த்ததுபோல் இவர் ஒரு கவிஞாாகவும் தத்துவஞானியாகவும், பல பணிகளில் ஈடுபட்டுழைப்பவராகவுமிருந்தார்.

பதின்மூன்றும் தூற்றுண்டின் இறுதிப்பகுதியில் வைணவ மதத்தில் இன்னு மொருளிதமான வளர்ச்சி ஏற்பட்டது. பாகவதத்தை அடித்தளமாகக் கொண்டு, மகாராட்டிரத்தில் பல துறவிக் கவிஞர்கள் தோன்றிஞர்கள். கில தூற்றுண்டு களுக்கு முன், நாயன்மார்கள், ஆழ்வார்கள் ஆகியோரின் பத்திப் பாடல்கள் தமிழ் நாட்டு மக்களுக்குப் புத்துணர்ச்சியை ஊட்டியதைப் போன்று இத்துறவிக் கவிஞர்களின் பாடல்கள் மகாராட்டிர மக்களுக்குப் புத்துணர்ச்சியையூட்டின. இவர்களுள், காலத்தால் முந்திய முதல்வர் தன்னியாந்தேவ தஞ்ணோ என்று பல்லோராலும் அழைக்கப்பட்ட ஞானேசுவரர் என்பவராவர். இவர் இருமை வாதியும் தனக்கென ஒரு மதப்பிரிவை உண்டாக்கியவருமான விட்டுணு சுவாமி என்பவரின் சிடன் எனச் கில செய்திகள் கூறுகின்றன. பகவத்கிதையைப் பற் றிச் செய்யுள் தடையில் மராத்தி மொழியில் மிக விரிவான ஒரு தூலே ஞானேசு வரர் இயற்றிஞர். இவருடைய தொனியிலிருந்து, இவர் ஓர் அதவைதியாகவே தோன்றுகின்றர். ஆனுல் யோகம் என்பதின் அவசியத்தை இவர் மிகவும் அழுத் திக் கூறிஞர். அபங்கள் அல்லது பத்திப் பாடல்கள் பலவற்றை இவர் இயற்றிஞர். இவராலே ஆரம்பிக்கப்பட்ட இயக்கம் பல துறவிகளால் தொடர்ச்சியாக ஆதரிக் கப்பட்டு, சிவாஜியின் காலத்திலிருந்து துக்காராம் என்பவரின் காலம்வரை தொடர்ந்திருந்தது.

வைணவம் ஆதிக்கம் மிகுந்த சக்தியாக இருந்து, மக்களின் வாழ்க்கையைத் தொடர்ந்து பாதிக்தது. எஞ்சிய இக்காலப் பகுதியிற் கோட்பாட்டிலோ, செயல் முறையிலோ குறிப்பிட**த்த**க்க வளர்ச்சி நிகழவில்லே. விசேடமாக, ராதை**யை** வணங்கும் மதப்பிரிவினர், இடைக்கிடை காதல் லீலேகளில் அளவிற்கு மீறி ஈடு பட்டனர். குறிப்பாக, சைதன்னியரின் காலத்தில் வாழ்ந்த தெலுங்குப் பிராமண ாகிய வல்லபாச்சாரியார் (1479-1531) என்பவரைப் பின்பற்றியோரைப் பொறுத் தவரை இச்செய்தி உண்ளமயானதாகும். இவர் வாரணுகியிற் பிறந்தார். வேதாந்த சூத்திரங்களின் விளக்கவுரையுட்படப் பல நூல்களேச் சமக்கிருதத்தில் இவர் எழுதினர். அறிவிலும் பார்க்கப் பத்தியே மேம்பட்டது எனக் கருதம் சத்தாத்துவைதம் என்ற கொள்கைப் பிரிவை இவரே ஆரம்பித்தார். கிருட்டிண தேவாாயரின் அரண்மனேயில் நடைபெற்ற பகிரங்க விவாதங்களில் இவர் சுமார்த்த அறிஞர்களே வென்றுர் எனச் சொல்லப்படுகின்றது. இப்பிரிவைச் சேர்ந்த ஆச்சாரியார்கள், மகாராசாக்கள் என அழைக்கப்பட்டனர். அவர்கள் ஆடம்பா வாழ்க்கை வாழ்ந்தனர். கோபிகைகள் ஆகி, சுவர்க்கத்திற்குச் சென்று திருஷ்ணனுடன் நிரந்தாமாக லீலேகளில் ஈடுபடுவதே, இவரைப் பின் பற்றுவோரின் உயர்ந்த குறிக்கோளாகவிருந்தது. ஆனுல் இந்தக் குறிக்கோன், நடைமுறையில், வெறும் காமக் கேளிக்கையில் ஈடுபடும் செயலாக மாறியது. வெவ்வேறு கொள்கைப்பிரிவினரிடையே ஏற்பட்ட சிறு தகராறுகள் சிலசமயம் அசாதாரண பலாத்காரம் பொருந்திய பெருஞ் சண்டைகளாக வளர்ந்தன. இருந்தபோதிலும் வைணவ மதம் வாழ்க்கையில் உன்னதமான, இனிமையான செல்வாக்குடன் தொடர்ந்து திகழ்ந்தது. விசயநகாத்து இராயர்கள் வைணவத் தின் பெரும் பாவலர்களாக விளங்கினுர்கள். சிறீபெரும்பு தூரிலுள்ள இராமானு சரின் ஆலயத்தையும் அதைச் சேர்ந்த தாபனங்களேயும் பாதுகாத்துப் பரிபா லிப்பதற்காக, இராமராயரின் வேண்டுகோளின்படி, முப்பத்தொரு திராமங்களே 1556 ஆம் ஆண்டிற் சதாசிவர் கொடுத்தார்.

மீண்டும் சைவசமயத்தின் வாலாற்றைப் பார்ப்போம். தேவாரம் பாடிய மூன்று சமய ஞானிகளும் மாணிக்கவாசகரும் தூய்மையான பத்தி நிறைந்த மதத்தை வளர்த்தார்கள். வேறு வகையான சிவ பத்தர்களும் இருந்தார்கள். இவர்களுடைய கொள்கைகளும் செயல்களும் கொரோமானவை; தற்கால மக் களின் கொள்கைக்கும் விருப்பத்திற்கும் முற்றிலும் மாறுபட்டவை. பாசுபதர் கள், காபாலிகர்கள், காலாமுகர்கள் முதலியோரே இவர்களாவர். இவர்கள் காஞ்சி, திருவொற்றியூர், மேல்பாடி, கொடும்பாளூர் ஆகிய இடங்களிற் பெருந் தொகையாக வசித்தார்கள் என்பதற்கு ஏழாம் நாற்றுண்டிலும் அதற்குப் பின் பும் எழுந்த இலக்கியங்களும் சிலாசாசனங்களும் சான்று பகர்கின்றன. எரிந்து

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

### தென் இந்திய வரலாறு

கொண்டிருக்கும் சிதையிலிருந்து சாம்பரை எடுத்து உடம்பு முழுவதும் பூசுதல், மண்டையோட்டில் உணவு புசித்தல், மதுக்குடங்களே வைத்திருத்தல் முத**லி** யவை காலாமுகர்களின் சாதாரண வழக்கங்களுட் சில. வேறு சில பிரிவினர் சத்தி உபாசனேயில் ஈடுபட்டனர். ஆளுல் இவ்வழக்கம், பல சந்தர்ப்பங்களில் கீழ்த்தாமான காம வெறியாட்டத்தில் இவர்களே இறங்கவைத்தது. பத்தர்கள் தம் தலேயையே சத்திக்குப் பலியாகக் கொடுக்கும் வழக்கம் இருந்ததென்பதைப் பல்லவர், சோழர் காலத்தைச் சேர்ந்த சிற்பங்களும் இலக்கியங்களும் காட்டுகின் தன.

தக்கணத்தில், பாதாமி சாளுக்கியர்களின் ஆட்சியிலும் மானியகேதத்தைச் சேர்ந்த இராட்டிரகூடர்களின் ஆட்சியிலும் சைவமும் வைணவமும் செழிப்புற் ருேங்கியபோதிலும், சைவமே அதிகம் விரும்பப்பட்ட மதமாக இருந்தது. பாதாமி, பத்தடகல், மகாசுடம், எல்லோரா முதலிய இடங்களில் மிக அற்பு**த** மான கோவில்கள் கட்டப்பட்டன. கங்கைக் கரையிலிருந்த ஆச்சாரியர்களிலி ருந்து அர்ச்சகர்கள் (குருமார்கள்) வாவழைக்கப்பட்டார்கள். நாளாந்த வழி பாட்டிற்கும், காலத்திற்குக் காலம் நடைபெறும் திருவிழாக்களுக்கும் பெருந் தொகையான பணம் கொடுக்கப்பட்டது. அதே வேளேயில், வேதமுறைப்படி **யா**கங்கள் செய்யும் முறை தொடர்ந்து பின்பற்றப்பட்டது. விரதங்கள் ( சம**ய** சம்பந்தமான உறுதிகள்) மேற்கொள்ளப்பட்டன. தானங்கள் ( நன்கொடை கள்) கொடுக்கப்பட்டன. பத்தாம் நூற்ருண்டிற் பெல்லாரிப் பொதேசத்திற் கார்த்திகேயர் வழிபாடு மிகச் சிறந்திருந்தது. கார்த்திகேயரை முழுமுதற்கடவு ளாகக் கருதி இாண்டு தபோவனங்கள் அர்ப்பணிக்கப்பட்டன. வங்காளத்தினி ருந்து வந்த சில ஆசிரியர்களே இவ்வளர்ச்சிக்குக் காரணமாயிருந்தனர். கிறித் **து**வ சகாப்தத்தின் ஆரம்ப நூற்றுண்டுகளிற் பௌத்தமதம் செழிப்புற்றோுங்கி**ய** ஆந்திர நாட்டிலுங்கூட, இந்தமத மறுமலர்ச்சி மிகவும் வலுவான முறையில் ஏற்பட்டது. காளத்தி, தாட்சாராமம், சிறீசைலம் ஆகிய இடங்களிலுள்ள கோவில்களுடன் செப்பிரோலு என்ற இடத்திலுள்ள மகாசேனரின் (கார்த்தி கேயர்) ஆலயம், பித்தாபுரத்திலுள்ள உம்காரசங்கரியின் ஆலயம், பெசவாடாவி லுள்ள மல்லேசுவா ஆலயம் என்பன முக்கியமான யாத்திரைத்தலங்களாக இருந் தன. மடங்கள் வளர்ச்சியடைந்தன.இவற்றில் வாழ்ந்த குருமார், ஏழைகளுக்கு **உ**ணவளித்தார்கள். நோயாளிகளுக்குச் சிகிச்சை செய்தார்கள். மனமுடைந்**து** போனவர்களுக்கு ஆறுதல் கூறிஞர்கள். இளேஞர்களின் கல்விக்காகப் பாடசாலே களேயும் கட்டிஞர்கள். இந்தச் சந்தர்ப்பங்களிற் பல பௌத்த ஆச்சிரமங்களும் விகாரைகளும் இந்துக்களின் உபயோகத்திற்கு விடப்பட்டன.

இந்துசமயம், பல மாளிகைகளேக்கொண்ட ஒரு வீடாக என்றமே இருந்**து** வருகின்றது. பன்னிரண்டாம் நூற்ருண்டின் ஆரம்பத்கில் அராபிய நாட்டுப் **புவி** யியல் அறிஞர் அல் - இதிரீசி என்பார் எழுதிய கீழ்க்கண்ட வர்ணனே, பத்தாம்

நூற்றுண்டு தொடக்கம் பன்னிரண்டாம் நூற்றுண்டு வரை தக்கணத்து நிலே யைக் குறிப்பிடுவதாகக் கொள்ளலாம். '' இந்தியாவின் முக்கியமான இனங்க ளுள் நாற்பத்திரண்டு மதப்பிரிவுகள் உள்ளன. கில பிரிவுகள், படைத்தற் கட வுள் ஒருவர் இருக்கின்றூர் என்பதை ஏற்றுக்கொள்கின்றன. ஆனுல் கடவுளின் தா ஆவர்கள் என்போர் இருப்பதாக ஏற்றுக்கொள்வதில்லே. வேறு சில புரிவகள் இவையிரண்டையுமே மறுக்கின்றன. சுடலேகளும் கற்களும் மற்றையோர்க்காகப் பரிந்து வாதாடும் சக்திபெற்றவை எனச் சில மதப்பிரிவினர் ஏற்றுக்கொள்கின் றனர். சிலர் புனிதக் கற்களே வணங்குகின்றுர்கள். இக்கற்களில் எண்ணெயும் நெய்யும் ஊற்றப்படுகின்றன. சிலர் நீயை வணங்கித் தம்மைத் நீக்கு அர்ப்பணிக் கின்றூர்கள். சிலர் சூரியனே உலகைப் படைத்து வழிகாட்டுகின்றுன் எனக் கரு **திச்** சூரியனே வணங்குகின்றனர். சிலர் மாங்களே வழிபடுகின்றனர். சிலர் பாம்பை வணங்குகின்றூர்கள். இவர்கள் பாம்புகளேக் கூட்டில் அடைத்துத் தம் மால் இயலக்கூடியவரை சிறப்பாக உணவூட்டுகின்றர்கள். இப்படிச் செய்வது அறச்செயலெனவும் இவர்கள் நம்புகின்றூர்கள். எவற்றின் மீதும் எவ்விதமான பத்தி செலுத்தாதவர்களும் இருக்கின்றுர்கள். இவர்கள், மனிதர்க்கு மேற்பட்ட சக்திகள் இருக்கின்றன என்பதை முற்றிலும் மறுப்பவராவர்". தனக்கு முன் னிருந்த எழுத்தாளர்களேப் பின்பற்றியே அல்-இதிரீசியும் எழுதியுள்ளார்.

பன்னிரண்டாம் பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டுகளில் தமிழ் நாட்டிலும் தக்கணத் திலும் சைவ சமயத்தில் ஏற்பட்ட இருவேறு தத்துவ வளர்ச்சிகள் விசேடமாகக் குறிப்பிடத்தக்கவை. முதலாவது, ஆகமங்களின் அடிப்படையில் தமிழில் தோன்றி வளர்ச்சி பெற்ற சைவசித்தாந்தத் தத்துவமாகும். ஆகமங்களேப் பற்றி முதன் முதலிற் சுந்தாமூர்த்தி குறிப்பிட்டுள்ளார். திருமூலர் (ஒன்பதாம் நூற் ருண்டு) எழுதிய திருமந்தாம் என்ற நாலே ஆகமங்களின் சமயக் கருத்தை முதன் முதலிற் பொதிபலித்தது. மாணிக்கவாசகரின் பாடல்களிலும் ஆகமச் சொற்றொடர்கள் இடம்பெற்றன. ஆகமங்கள் சிவபெருமானுல் திருவாய்மலர்ந் தருளப்பட்டவை எனக் கூறும் மாணிக்கவாசகர், சங்காரின் ஒருமை வாதமான வேதாந்தத்தின்மீதுள்ள வெறுப்பை வெளிப்படையாகவே தெரிவிக்கின்றூர். ஆளுல் முதன் முதலிற் சைவசித்தாந்தத்தை உறுதியாக வரையறுத்து உருவாக் தியவர் மெய்கண்ட தேவர் என்பவராவர். இவர் சென்னேக்குத் தெற்கேயுள்ள பெண்ணே ஆற்றங்களையில், பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டின் ஆரம்ப காலத்திலே வாழ்ந்த பத்தி நிறைந்த ஒரு வேளாளராவர். சைவசித்தாந்தத்தைப் பரப்புவதற் காகப் பாஞ்சோது முனிவர் என்பவர் கைலாசத்திலிருந்து இவ்வுலகிற்கு நோடி யாக அனுப்பப்பட்டார் என்றும், மெய்கண்டதேவர் அவரிடம் பாடம் கேட்டார் எனவுஞ் சொல்லப்படுகின்றது. ரௌாவ ஆகமம் என்பதிலுள்ள பன்னிரண்டு வடமொழிச் சூத்திரங்களே மொழிபெயர்த்து இவர் எழுதிய சிவஞானபோதம் என்ற நூல், சைவ சித்தாந்தக் கொள்கையின் முதநூலாகக் கருதப்படுகின்றது. 19-R 3017 (1/65)

#### ்தென் இந்திய வரலாறு

இந்நூஃயொட்டிப் பாந்த அளவில் எழுதப்பட்ட தத்துவஞான இலக்கிய நூல் கீனப் பற்றி ஏற்கெனவே ஆராய்ந்துள்ளோம். கருத்துப் பரிமாறல்களில் ஏற் பட்ட முன்னேற்றம், சைவசித்தாந்த அமைப்புக்குள்ளேயே வெவ்வேறு கொள் கைப் பிரிவுகளே ஏற்படுத்தியது. ஆனுல் மற்றைய மதத்தத்துவங்களேப்போல், சைவசித்தாந்தமும், முக்கியமாகக் கடவுள், சடப்பொருள், ஆத்மா ஆகியவற் றிற்கிடையேயுள்ள தொடர்பு என்ன என்பதைத் தீர்மானிக்க முயன்றது. கட வுளேப் போன்று, சடப்பொருளும் ஆத்மாவும் நிரந்தாமானவை எனச் சைவ சித்தாந்தம் கூறியது. ஆத்மாவின் தூய்மையைக் கெடுக்கும் சட**ப்பொ**ருள், மூன்று அழுக்குகள் (மலங்கள்) ஆகியவற்றின் தனேயிலிருந்து தன் அருள் மூலம் ஆத்மாக்களே மீட்பதில் முழுமுதற் கடவுள் என்றமே ஈடுபட்டுள்ளார். உடம்பும் மனதும் சேர்ந்து ஓர் முழுமையான ஒற்றுமையை உண்டாக்குகின்றன. இதைப் போல், இயற்கையுலகமும் மனிதனும் உடம்பாக இருக்க, அதன் உயிராகக் கட வள் இருக்கின்றூர். இவ்விரண்டனுள் எதனுடனுவது கடவுள் முற்றுமுழுதாக இணேந்திருப்பவால்லர். இவையே கடவுளாகார். ஆளுல் இவற்றிற் கடவுள் உறை கின்றூர், கடவுளில் இவை உறைகின்றன. அத்துவைதம் என்பது வேற்றுமை யின்மையன்று, பிரிக்கமுடியாத தன்மையேயாகும். இந்த ஒற்றுமையை உணர் வதே ஆத்மாளின் உயர்ந்த இலட்சியமாரும். குரு, அல்லது ஆசிரியசே மற்றை யோர்க்கு ஒளியூட்டவேண்டும்; ஆனுல் சிவபெருமானே எல்லா ஒளிக்கும் மூல காரணமாக இருக்கின்றூர்; புத்திசாதுரியம், அருள் ஆகியவற்றின் உருவமாக இருக்கின்*നார். ஆகவேதான் பத்தியுடன் ஈ*டுபடும் அனேவரும் அடைய ஆவ அறும் உண்மையான இலட்சியப் பொருளாக இருக்கின்றுர். சைவசித்தாந்தம், சாதிமுறைகளுக்கும் கிரியைகளுக்கும் மேற்பட்டது. உண்மையான உள்ளத் தாய்மையும் பத்தியுமே வேண்டப்படுவன. மனத்திருத்தி, நீதி, அறிவுடைமை ஆகியவையே வழிபாட்டிலிருந்து கிடைக்கும் மலர்கள் என ஒர் ஆசிரியர் குறிப் பிடு இன்றூர்.

கருஞடகத்திலும் தெலுங்கு நாட்டிலும் ஏற்பட்ட வீரசைவம் அல்லது இலிங் காயத வழிபாட்டு வளர்ச்சியே சைவசமயத்தில் ஏற்பட்ட மற்ற வளர்ச்சி யாகும் (இதுவும் இருபத்தெட்டுச் சைவ ஆகமங்களின் அடிப்படையிலேயே எழுந்தது). கல்யாணியில் ஆட்சி செய்த காலசூரி விச்சலர் (1156) என்பவரின் பிரதம மந்திரியாக இருந்த பசவர் என்பவரே வீரசைவத்தைத் தோற்றுவித்த வர் எனப் பொதுவாகக் கருதப்படுகின்றது. ஆஞல் இம்மதம் மிகவும் பழமை யானதென்றும், சிவபெருமானின் ஐந்து தலேகளிலிருந்து தோன்றியதாகக் கரு தப்படும் எகோராமர், பண்டிதாராத்தியர், ரேவணர், மருளர், விசுவாராத்தி யர் ஆகிய ஐந்து துறவிகளாலும் தோற்றுவிக்கப்பட்டதெனவும் இலிங்காயத மாபுரை கூறுகின்றது. பசவர் இம்மதத்தில் மறுமலர்ச்சியை மட்டுமே ஏற்படுத் திரை என்றும் இம்மாபுரை கூறுகின்றது. ஆஞல் இந்த ஐந்து தறவிகளும் பச

வரின் காலத்திலேயே வாழ்ந்தார்கள் என்பதை நாம் அறிவோம். சிலர் பசவரி லும் பார்க்க வயதில் மூத்தோராயும் சிலர் இளேயோராயுமிருந்தனர். ஆகவே, வீசசைவமதத்தின் ஆரம்ப வாலாறு இப்போதும் நிச்சயமற்றதாகவே இருக் கின்றது. குருமடங்களுக்குக் கொடுக்கப்பட்ட சிறப்பான இடம், இம்மதத்தைப் பின்பற்றுவாரிடையே காணப்படும் பூரணமான சமூதாய, சமய சமத்துவங் கள் இரண்டும் சமண, இசுலாமிய சமயச் செல்வாக்கால் ஏற்பட்டவை எனக் கருதப்படுகின்றது. இலிங்காயதர்கள், சிவபெருமானேயே மிகப் பெரும் கடவுளா கக் கருதுகின்றபடியால், சிவனே மட்டுமே வணங்கவேண்டும் என்கின்றனர். ஆகவேதான் உறு**தியான சைவர்கள் என**ப் பொருள்படும் வீசசைவர்கள் என அவர்கள் அழை**க்கப்படுகின்**றூர்கள். அவர்கள் ஒவ்வொருவரும் தாம் தமக் கெனத் தெரிவு செய்த குருவையும் வணங்கவேண்டும். ஒவ்வொரு இலிங்காயத ஆணும் பெண்ணும் தம்முடன் ஒரு இலிங்க உருவைக் கொண்டு செல்வர். பெரும்பாலும் வெள்ளி அல்லது மாத்தாலான ஒரு பேழையுள் வைத்துக் கழுத் தில் தொங்கவிடுகின்றனர். தமிழ்நாட்டைச் சேர்ந்த அறுபத்து மூன்று நாயன் மார்களேயும் புராதனர்களாகக் (முதியோர்) கருதி இலிங்காயதர்கள் வணக்கஞ் செலுக்துகின்றனர். மாணிக்கவாசகர், பசவர், பசவரின் முக்கிய சீடர்கள் ஆகி யோர் உட்படப் டுற்காலத்தில் தோன்றிய 770 ஞானிகளுக்கும் வணக்கஞ் செலுத்துகின்றனர். இலிங்காயத இலங்கியங்களேப் பற்றிய குறிப்பு ஏற்கெனவே தாப்பட்டுள்ளது.

தெலுங்கு நாட்டிலிருந்த ஆராத்திய சைவர்கள் இலிங்காயத்துகளிலிருந்து சில வகைகளில் வேறுபட்டிருந்தனர். பசவரின் காலத்தில் வாழ்ந்த மல்லிகார்ச் சன பண்டிதாராத்தியரை இவர்கள் பின்பற்றினர். பசவர் வேதங்களேயும் சாதி யமைப்பையும் ஏற்க மறுத்ததை இவர்கள் ஏற்றுக்கொள்ளவில்லே. ஆணுல் ஆராத்திய சைவத்திற்கும் இலிங்காயத மதத்திற்குமிடையே நேசபூர்வமான உறவே இருந்தது. பதினுன்காம் தாற்றுண்டில் நிகழ்ந்த முசிலிம் படையெடுப் பினே எதிர்ப்பதிலும், விசயநகரப் போசை ஏற்படுத்துவதிலும் இந்த இரண்டு மதைகைச் சேர்ந்தவர்களும் ஒன்றுபட்டுழைத்தார்கள்.

விசயநகா இராயர்களின் ஆட்சியின் கீழ் பல்வேறு வகையான மதங்களுக்கு ஊக்கம் அளிக்கப்பட்டது. தென்னிந்தியாவிலுள்ள கோவில்களுட் பல மேலும் பெரிதாகக் கட்டப்பட்டன. சிறப்பாக கோபுரங்கள், சாலேகள், மண்டபங்கள் ஆகியவை சேர்க்கப்பட்டன. இவற்றுட் சில முற்றிலும் பூரணமாகத் திருப்பிக் கட்டப்பட்டன. திருமலேநாயக்கனின் (1623-59) ஆட்சியில் மதுரைக் கோவில் திருப்பிக்கட்டப்பட்டது. பெரும்பாலான கோவில்களிற் காலத்திற்குக் காலம் நடைபெறும் திருவிழாக்களுக்காகப் பெருந்தொகையான பணம் ஒதுக்கப்பட் டது. சமுதாயத்தின் பல்வேறு பிரிவினரும், இடத்திற்கிடம் சென்று வியாபாரம் 20– R. 3017 (1/65)

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

### தென் இந்**திய வ**ரலா<u>ற</u>ு

செய்யும் வணிகர்களும் திருவிழாக்காலங்களில் ஒரேயிடத்தில் ஒன்று கூடினர். விசயநகாத்தின் தலேநகரில் நடைபெற்ற விழாக்களில், குறிப்பாக ஒற்ரேபர் மாதத்தில் நடைபெற்ற மகாநவமி (ஒன்பது நாள்ளிழா) விழாவில், பலவித அற் புதக் காட்சிகளேக் காணலாம். இக்காட்சிகளேப் பார்த்த வெளிநாட்டுப் போ யானரிகள் இவற்றைப் பற்றி நன்கு வருணித்துள்ளனர். எருமைகளேயும் செம் மறியாடுகளேயும் தேவிக்குப் பலியாகக் கொடுத்தல், தூக்குக் காவடியாடல் போன்ற இழிந்த செயல்கள் நடைபெற்றன என்பதையும் அன்னிய யாத்திரீகர் களிஷ் குறிப்புகள் சந்தேகத்திற்கெடமின்றிக் கூறுகின்றன.

# பௌத்தம் — சமணம் — ஆசீவிகர்கள்

தென்னிந்தியாவிற் பௌத்தத்தின் ஆரம்ப வாலாற்றைப் பற்றி இந்நூலின் தொடக்க அதிகாரங்களிற் கூறப்பட்டுள்ளது. கிறித்துவுக்குப் பின்னுள்ள ஆரம்ப நூற்றுண்டுகளில் ஆந்தொ தேசத்திற் செழிப்புற்று வளர்ந்த பௌத்தம், பின் வீழ்ச்சியடைந்ததை ''யுவான்சுவாங்'' அவதானித்தார். இவருடை**ய** காலத்திற்குப் பின் பௌத்தம் மேலும் வீழ்ச்சி யடைந்தது. இக்காலத்தில் மறு மலர்ச்சியடைந்த இந்து சமயத்தில், அமராவதியில், விட்டுணுவின் அவதாரமா கப் புத்தர் கருதப்பட்டு வழிபடப்பட்டார். இதே போன்ற வேறம் பல ளெத்த கேந்திர நிலேயங்கள் இந்து ஆலயங்களாக மாற்றப்பட்டன. தமிழ் நாட் டில் இந்து மதத்தைச் சேர்ந்த நாயன்மார், சீர்திருத்தவாதிகள் ஆகியோரின் பணிகளின் விளேவாகப் பௌத்தம் மிக வேகமாக வீழ்ச்சியடையத் தொடங்கி யது. ஆனுல் நாட்டின் பல்வேறு இடங்களிலும் பௌத்தம் அருகிக் காணப்பட் டது. சோழர்களின் ஆட்சியில் இந்தியாவின் கீழ்க்கரையிலுள்ள நாகபட்டினத் திலும் மேல்கரையிலுள்ள சிறீமூலவாசம் என்ற இடத்திலும் பௌத்தக் குடி யேற்றங்கள் இருந்தன. தஞ்சைப் பெருங்கோவிலிலுள்ள சில தாண்களில் அழ கான சித்திரங்கள் வரைவதற்குப் புத்தருடைய வாழ்க்கையிலிருந்து சில நிகழ்ச்சுகளே உபயோகித்தனர். இலங்கையிலுள்ள திருகோணமலேக் கண்மை யிலிருக்கும் பெரிய குளத்தின் கரையிலமைந்த வெல்கம் விகாரை என்ற புரா தன விகாரை புதிய அமைப்பிற் பெரிதாக்கிக்கட்டப்பட்டு இராசராசப் பெரும் பள்ளி என்ற மாற்றுப்பெயரும் சூட்டப்பட்டது. இது பதிறோம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதியில் நடைபெற்றது. முதிரைக்கல்லாலான புக்கரின் உண்மையான அளவிலுள்ள பெரிய உருவச்சிலேயும் எழுத்துக்கள் பொறிக்கப்பட்ட வெண் **விளக்கு நி**லேயும் இவ்விகாரை இருந்த **இடத்**திற் **காணப்பட்ட** ക്ത பொருட்களுட் சில. இலங்கையிலுள்ள தன் குடிமக்களின் ஆன்மீக மேம் பாட்டில் இராசாாசன் பெரும் அக்கறை எடுத்தான் என்பதற்கு இவை தெளி வான சான்றுகளாக உள்ளன. வீரராசேந்தொனின் ஆட்சிக் காலத்தில் இயற் **்றப்**பட்ட " வீரசோழியம்'' என்ற **தமி**ழ் இலக்கண நூலின் ஆசிரியர் ஒரு பௌத்த அறிஞராவர். மிகச் சமீப காலம்வரை காஞ்சிபுரத்தின் ஒரு பகுதி

புத்த காஞ்சி என அழைக்கப்பட்டது. இங்குள்ள பௌத்த குருமடங்களுள் ஒன்றிலிருந்த ஒரு பௌத்த பிக்கு பதினுன்காம் நூற்ருண்டிற் கிழக்கு யாவாவை ஆட்சி செய்த ஓர் இந்து அரசனின் புகழைப் பாடினுர்.

ஒன்பதாம் நூற்றூண்டின் பிற்பகு தியில் தக்கணத்தின் வடமேற்குப் பகு தியிற் பௌத்த விகாரைகள் கட்டப்பட்டன. வங்காளத்தைச் சேர்ந்த ஒரு பிக்கு 853 ஆம் ஆண்டிற் சங்கத்தின் உபயோகத்திற்காகக் கிருட்டிணகிரியில் (கண் ணேரி) ஒரு பெரிய குரூமடத்தைக் (மகாளிகாரை) கட்டி நூறு பொன் திரம் மங்களேத் தருமசாதனமாகக் கொடுத்தான். இதன் அயற்புறத்திற் கொங்கணி யைச் சேர்ந்த ரிலாகாரர்களின் அமைச்சர் ஒருவரால் 877 ஆம் ஆண்டிற் பௌத்த குருமார்களின் உபயோகத்திற்காக ஒரு தியான மண்டபம் கட்டப்பட் டது. இதே இடத்தில் இதே காலப்பகுதியிற் புத்த வழிபாட்டிற்காக வேறும் பல தர்மச்சோத்துக்கள் கொடுக்கப்பட்டனவெனப் பதிவேடுகள் கூறுகின்றன.

முழுமையாகப் பார்க்கும்போது, குறிப்பாகக் கருடைகத்திலும் தமிழ் நாட் டிலும், பௌத்த மதத்திலும் பார்க்கச் சமணசமயமே மக்களின் வாழ்க்கையில் அதிக செல்வாக்குடன் இருந்தது. கன்னட, தமிழ் இலக்கியங்களுக்குச் சமண ஆசிரியர்கள் ஆற்றிய குறிப்பிடத்தக்க பணியே இதற்குக் காரணமாகும். இவை சம்பந்தமான குறிப்புகள், இலக்கியத்தைப்பற்றிய சென்ற அத்தியாயத்தில் கூறப்பட்டுள்ளன. 2 ஆம் புலிகேசியின் ஆட்சிக்காலத்தில் இரவிகீர்த்தியினுல் ஐகோல் என்னுமிடத்திற் கட்டப்பட்ட சமணக்கோவில், எல்லாச் சிறப்புக்களுக் கும் அழகுகளுக்கும் உறைவிடமாயிருந்தது எனச் சொல்லப்படுகின்றது. சாளுக்கியர்களினுலம் இராட்டிரகூடர்களினுலம் ஆளப்பட்ட பாந்த நிலப் பகுதி முழுவதிலும் சமணக்கோவில்களும் குருமடங்களும் தொடர்ந்து கட்டப் பட்டன. உதாரணமாக இராட்டிரகூட மன்னஞகிய 1 ஆம் அமோகவர்சன் என்பான் தன் நீண்ட ஆட்சிக் காலத்தில் ஒன்றுக்கு மேற்பட்ட **தட**வைகளில், ஒரு சமணக் குருமடத்திற்குச் சென்று மன ஆறுகல் பெற்றுன் எனத் தெரிகின் றது. மேலேக் கங்கையை ஆரம்பகாலத்திலாட்சுசெய்த அரசர்களுட் பலர் சமண சமயத்தையே பின்பற்றிஞர்கள். கீழைச் சாளுக்கியர்களின் ஆட்சிக் காலத்திலும் சமண சமயம் போதாவைப் பெற்றது. 2 ஆம் அம்மா (10 ஆம் தோற்றுண்டின் மத்திய பகுதி) என்பவர் சத்திரங்கள் (உணவுச்சாலேகள்) இணேக்கப்பட்ட இாண்டு சமணுலயங்களே அமைத்தார். இந்தச் சத்திரங்களில் நான்கு சாதியைச் சேர்ந்த சிரமணர்களுக்கும் (சமணக்குருமார்) உணவளிக் கப்பட்டது.

பௌத்தத்திலும் பார்க்க, சமணத்திற்கும் இந்துமதத்திற்குமிடையே அதிகப் படியான பொதுப்பண்புகள் உள. மக்கள் நயக்கும் பல நம்பிக்கைகளும் வழக் கங்களும் இந்த இரு மதங்களுக்கும் பொதுவானவை. சாளுக்கிய மன்னன் விமலாதித்தியனுக்குச் சனீசுவான் (சனி) என்ற கொகம் ஏற்படுத்திய துன்பங் களேயும் சங்கடங்களேயும் நீக்குவதற்காக 812 ஆம் ஆண்டில் ஒரு சமணக் கோவி

# தென் இந்திய வரலாறு

லுக்குப் பெருந்தொகைப் பணம் தருமமாக வழங்கப்பட்டது. இந்துக் கோவில் களுக்குக் கொடுக்கப்பட்ட நன்கொடையைப் பெற்றவர்கள் அப்பணத்தைக் கொண்டு கில குறிப்பிட்ட சமயக் கிரியைகளேயும் அனுட்டானங்களேயும் செய்ய வேண்டும் என்று கட்டாயப்படுத்தப்பட்டார்கள். இதே போன்று சமணசம யத்திலிருந்து நன்கொடை பெற்ரேரும் வற்புறுத்தப்பட்டார்கள். செல்வாக் குடைய வணிகக் குழுமங்களில், சமண உறுப்பினர் வலிமையுடைய ஒரு பிரி வாக விளங்கினர். விசயநகாப்போசு உருவாக்கப்பட்டவுடன், தாம் வைணவர் களால் துன்புறுத்தப்படுவதாகச் சமணர்கள் புக்கராய அரசனுக்கு முறையீடு செய்தார்கள். அரசன் தலேயிட்டு (1368), இரு பகுதியினரும் தத்தம் மதத்தைச் சரிசமமான சுதந்திரத்துடன் கைக்கொள்ள வேண்டும் என்றும் ஒருவர் மதத் தில் மற்றவர் தலேயிடக்கடாதென்றும் சட்டமியற்றினுன். சமணம் படிப்படி யாகத் தன் பிடியை தெகிழ்த்தி மறைந்துகொண்டு வந்தபோதிலும் நாட்டிலி ரூந்து ஒரேயடியாக மறைந்துகொண்டு வந்தபோதிலும் நாட்டிலி தியில் இம்மதம் அனுட்டிக்கப்பட்டுவருகின்றது.

இந்தியாவின் பிறபகுதிகளில் இல்லேயென்ருலும், தென்னிந்தியாவில் ஆசீவிகர் களேப் பின்பற்றுவோர் சிலர் இருக்கின்றுர்கள். இம்மதப் பிரிவு இந்து சமயத் திலிருந்து வேறுபட்டது. இப்பிரிவை ஆரம்பித்தவர் புத்தர், மகாவீரர் ஆகி யோரின் காலத்தில் வாழ்ந்த கோசால மஸ்கரீ புத்திரர் என்பவராவர். சவி கற்ப வாதிகளான இவர்கள் வடக்கே மௌரியர்களின் ஆட்சிக் காலத்தில் அதிக செல்வாக்குடன் இருந்தார்கள். அசோகனும் அவன் பின்னுெகிய தசாதன் என்பவனும் சிறந்த குடைவரைக் குகைகளே இம்மதத்தினர்க்கு அன்பளிப் பாகக் கொடுத்தார்கள். மிகவும் வலிமைவாய்ந்த, சிறிதும் தவருத நியதி (விதி) ஒன்று இருக்கின்றதென்றும் அதை எதிர்த்து மனிதனுல் எதுவுமே செய்ய முடி யாதென்றும் இவர்கள் நம்புகின்றனர். தென்னிந்தியாவிலிருந்த ஆசீவிகர்கள் கடுமையான தவத்தை மேற்கொண்டிருந்தார்கள். இந்துமதம், மகாயான பௌத் **தம் ஆ**கியவற்றின் செல்வாக்கினுற் போலும் ''சொற்களால் விவரிக்க இயலாத கடவுள் " எனக் கோசாலரைக் கருதத் தொடங்கிஞர்கள். " உலகில் நாம் காணும் மாற்றங்களும் அசைவுகளும் வெறும் கண்மயக்கே. உலகம் உண்மை யில் நிரந்தரமாகவும் அசைக்க முடியாதபடியும் ஒரே நிலேயிலேயே நிற்கின் **ழது** '' என்ற கொள்கையையும் வளர்த்தார்கள். சோழர்களின் காலத்தில் இவர் **க**ள் ஒரு விசேட வரியைக் கட்ட வேண்டியேற்ப**ட்டது** என்பதைக் கல்வெட்**டுக்** கள் காட்டுகின்றன.

# இசுலாம்

வட இந்தியாவிலும் பார்க்கத் தென்னிந்தியாவிலேயே முதன்முதல் இசுலா மியத் தொடர்பு ஏற்பட்டது. கலிப் உமர் என்பவரின் கீழே தேசாதிபதி யாகப் பணிபுரிந்த ஒருவர், 636 ஆம் ஆண்டில் தாணுவுக்கு ஒரு படையை அனுப்பிஞர். இதுவே இந்தியக் கடலில் முதன் முதற் பிாயாணஞ்செய்த

முசிலிம் கப்பற்படையாகும். ஆனுல் தன் தேசாதிபதியின் இச்செயலுக்கு உமர் அங்கீகாரம் அளிக்கவில்லே. முசிலிம் ஆட்சிக்காலத்திற்கு முன்பிருந்த தொடர்புகளே நீடிக்க விரும்பிய முசிலிம் வியாபாரிகள், விரைவில், மலேயாளக் **க**ரையிலுள்ள பல பகுதிகளிற் குடியேறி அங்குள்ள பெண்களே மணஞ் செய்**து** கொண்டனர். இவர்களுக்குப் பிறந்த குழந்தைகள் மாப்பிள்ளேகள் (மோப் பிளர்) என அழைக்கப்பட்டனர். இத்தகைய முசிலிம் வியாபாரிகளே ஆதரித்து ஊக்கமூட்டிய இந்த அரசர்கள், இவர்களேத் தங்களின் குதிரைப்படைகளுக் குத் தேவையான குதிரைகளேப் பெற்றுக்கொண்டுவருவதற்கும், தங்கள் கப்பல் களேச் செலுத்துவதற்கும் உபயோகித்தார்கள். பத்தாம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்த அரேபிய எழுத்தாளரான அல்-இஷ்ட கிரீ என்பவர் இந்தியாவிற்கு வந்து இந் நாட்டைப்பற்றி யறிந்தார். இராட்டிரகூடப் போசில் இருந்த பெரிய நகரங் களில் முசல்மான்களும் யும்மா மஜீக்துகளும் இருந்தன என இவ்வெழுத்தாளர் குறிப்பிடுகின்றூர். கோளத்தையாண்ட பெருமாள் அரசர்களுட் கடைசியாக விருந்த சோமான் பெருமாள் என்பவர் இசுலாம் மதத்தைத் தழுவிஞர் எனக் கர்ணபாம்பரைக் கதையொன்றுளது. ஆனுல் இக்கதையை நம்பமுடியாதிருக் கின்றது. இவர் மக்காவுக்கு யாத்திரை செய்தார் எனவும் அங்கிருந்துகொண்டு, முசிலிம் மக்களே அன்புடன் வாவேற்று உபசரிக்கும்படியும், மசூதிகள் கட்டிக் கொடுக்கும்படியும் தன்னுட்டிலுள்ள சிற்றாசர்களுக்குக் கட்டளே அனுப்பினுர் என்றும் சொல்லப்படுகின்றது. மசூதி (916), இபின்பதாதா (14 ஆம் நூற் ருண்டு) போன்ற யாத்திரிகர்கள் மேற்குக் கரை முழுவதிலும் முசிலிம்கள் மாத் தொமன்றி மசூதிகளும் இருந்தன என்பதற்குச் சான்று பகர்கின்றனர். கிழக்குக் கரையிலும் முசிலிம் குடியேற்றங்கள் இருந்தன. அவற்றுட் காயற்பட்டணம், நாகூர் ஆகியவையே மிக முக்கியமானவையாகும். தாருக்கியைச் சேர்ந்த சையீது இளவாசராகிய நதட்வலி என்பவர் சமயப் பிரசாரகராக இந்தியா விற்கு, வந்து இசுலாம் மதத்தைப்பற்றித் திருச்சிராப்பள்ளிக் கண்மையிற் பதி ஞோாம் நாற்றுண்டின் முற்பகுதியில் மிகவும் ஆர்வ**த்துடன்** பொசாரஞ் செ**ய்** தார் எனவும் தன் இறுதிக்காலத்திற் பல இந்துக்களே இசுலாம் மதத்திற்கு மாற்றிஞர் எனவும் சொல்லப்படுகின்றது. திருச்சிராப்பள்ளியில் இவருடை**ய** கல்லறை இப்போதும் இருப்பதாகச் சுட்டிக்காட்டப்படுகின்றது. 3 ஆம் ஒய்ச**ள** வல்லாளனின் பவூடயில் 20,000 முசல்மான்கள் இருந்தார்கள் என இபின்ப **தா**தா கூறுகின்றுர். வடக்கிலிருந்துவந்த முசிலிம் படையெடுப்பு, அதன் விளே**வு** கள், பாமினி இராச்சியத்தின் எழுச்சி, பாமினிக்கும் விசயநகருக்கு மிடையே யிருந்த தொடர்பு முதலியவற்றைப் பற்றிப் பிறிதோரிடத்திற் கூறப்பட்டுள் ளதா. பதிரைம் நூற்ருண்டின் ஆரம்பத்தில் மலேயாளத்திலிருந்த குடிசனத்தில் ஐந்திலொரு பகுதியினர் மாப்பிள்ளேகளாக இருந்தார்கள் என துவாட்டி பார் போசா என்பவர் மதிப்பிட்டுள்ளார். ஆனுல் போத்துக்கீசரின் வருகை, முதி லிம் அரசின் வளர்ச்சியைக் கட்டுப்படுத்தி, அரேபியரின் வியாபாரத்தையும் பாழ்படுத்தியது.

#### தென் இந்திய வரலாறு

தென்ஞட்டில் இந்துமதத்தின் சிந்தனேகளேயும் சமயக்கிரியைகளேயும் இசு லாம் எவ்வளவு தூரம் பாதிக்கது என்பதைச் சொல்வது கடினம். இந்துமத மறுமலர்ச்சியின் சில குணவிசேடங்கள்—ஒருவனே தேவன் என்ற கொள்கை, உணர்ச்சி வழிபாடு, ஒருவன் தன்னே அர்ப்பணித்தல், ஓர் ஆன்மீக குருநாத ரிடம் பத்தி செலுத்தவேண்டியதின் அவசியம் ஆகியவற்றிற்குக் கொடுக்கப் பட்ட அதிகப்படியான முக்கியத்துவம், சாதிச்சட்டங்கள் படிப்படியாக நெகிழ்ச்சி அடைந்தமை, இந்துமதத்தின் சில பிரிவினர் சமயக் கிரியைகளில் அக்கறைகாட்டாதிருந்தமை–ஒருவகையில் இசுலாமியச் செல்வாக்கின் விளேவே எனச் சொல்லப்படுகின்றது. ஆனுல் இந்த வளர்ச்சிகளே இந்துசமயத்தின் வாலாற்றிலிருந்தே விளக்கமுடியும். இவை இசுலாமியச்¦}செல்வாக்கினுலேதான் எற்பட்டன என்பதற்கு நோடியான சான்று எதுவுமில்லே. எலியற்று என்பார் குறிப்பிட்டதைப்போல், மதத்தின் உட்பிரிவுகள், '' இந்துக்களுக்கும் இசுலா மிய மதத்திற்கும் நெருங்கிய தொடர்பு ஏற்பட்ட பின், விசேடமாக வைணவர் களுக்கிடையே, கோட்பாடு, அமைப்பு முதலியவற்றில் அதிக வரையறைவுள் ளனவாகத் "தோன்றின. இது தற்செயலாக ஏற்பட்டதன்று என்றும் கூற லாம். எனினும், முன்னரே நாம் குறிப்பிட்டதுபோல், ஏராளமான முசல்மான் கள் இருந்தார்கள்; தம் மதவழிபாட்டைக் கைக்கொள்வதற்கும் மதமாற்றம் செய்வதற்கும் அவர்களுக்குச் சுதந்திரம் இருந்தது.

# கிறித்துவம்

கிறித்துளிற்குப்பின் முதலாம் நாற்ருண்டில் வண. தோமசு என்பார் தென் னிந்தியாவிற்கு முதன் முதனிற் கிறித்துவ சமயத்தைக் கொணர்ந்தார் என ஒரு மாபுரை கூறுகின்றது. ஆனுல் இது சந்தேகத்திற்குரியதே. அலெக்சாந்திரியா வைச் சேர்ந்த கொஸ்மஸ் என்ற வியாபாரி 522 ஆம் ஆண்டில் தென்னிந்தியா விற் போயாணஞ் செய்தபோது கொல்லம் என்ற இடத்திலும் இலங்கையிலும் ஒவ்வொரு கிறிதீதுவ தேவாலயம் இருப்பதைக் கண்டார். இவையிரண்டும் நெஸ்தோரியன் மதப்பிரிவைச் சேர்ந்தவை. மலேயாளக் கிறித்துவர்களுக்கு நன்கொடை கொடுக்கப்பட்டதைக் குறிக்கும் செப்புப்பட்டயங்கள் பல உன் என இவற்றுள் முதன்முதலாக எழுதப்பட்ட பட்டயத்தில் 774 ஆம் ஆண்டு பொறிக்கப்பட்டுள்ளது. சம்பந்தப்பட்ட இந்தக் கிறித்துவர்கள் உள்தாட்டைச் சேர்ந்தவர்கள் என்பதையும், மதமாற்றஞ் செய்யப்பட்டவர்கள் என்பதையும் இச்செப்புப்பட்டயங்கள் காட்டுகின்றன. ஆனுல் இக்கிறித்துவர்களின் எண் ணிக்கை அதிகமாக இருக்கவில்லே. கிறித்துவ சமூகத்தின் எண்ணிக்கை, மேல் நாடுகள், பக்தாது, நினேவா, யெரூசலம் முதலிய இடங்களிலிருந்து இங்கு வந்தவர்களிஞ்ல் அதிகரித்தது.

பறங்கிமலே என்றழைக்கப்படும் வண. தொமஸ் மலேயில் ஒரு கிறித்துவ சமூ தாயம் இருந்தது. ஆனுல் மார்க்கோபோலோ (1293) இந்தியாவிற்கு வருகை

# சமயமும் தத்துவஞானமும்

புரிவதன்முன் இச்சமூதாயம் எவ்வாறு இருந்ததென்பதைப் பற்றி நிச்சயமாக எதையும் அறியமுடியவில்லே. இம்மலேயில் வண. தோமசு அடிகள் தன்னேத் தியா கஞ்செய்த கதையை மார்க்கோபோலோ முதலிற் கூறிஞர். ஆனுல் பெரிய மலே யின் மேலுள்ள ஆலயத்திற்கு இந்துக்களும் முசிலிம்களும் கிறித்துவர்களும் சென்றுவந்தார்கள். வண. தோமசு அடிகளின் கதையை மார்க்கோபோலோ கேள்விப்பட்ட முப்பது ஆண்டுகளின்பின் ஒதோரிக்கு என்ற ஞானச் சகோ தார், இவ்வர்லயத்தினுட் பல தெய்வ உருவங்கள் நிறைந்து கிடப்பதையும் ஆல யத்திற்கண்மையில் நெஸ்தோரியன் மதப்பிரிவைச் சார்ந்த பதினேந்து வீடு கள் இருப்பதையும் கண்டார். ஒரு தாற்ருண்டின்பின், கொன்டி என்பவர் நக ரத்தில் ஆயிரம் நெஸ்தோரியர்கள் இருந்ததாகக் கணக்கிட்டார். பதினுரம் தாற்றுண்டின் ஆரம்பப்பகுதியில், இத்தேவாலயம் சிதைவுற்றிருந்ததையும், அங்கே விளக்கேற்றுவதற்காக ஒரு முசிலிம் பக்கிரி அமர்த்தப்பட்டிருப்பதை யும் பார்போசா கண்டார்.

மத்திய காலப்பகுதியில் இந்தியாவிற்கு வந்த கிறித்துவப் பிரயாணிகள், தென்னிந்தியாவிற் கிறித்துவர்கள் மிகவும் குறைவாகவே யிருந்ததாகவும், சில சந்தர்ப்பங்களில் அவர்கள் துன்பங்களுக்குள்ளாக்கப்பட்டார்கள் எனவும் இடைக்கிடை முறையிட்டார்கள். யோர்தனசு (1321-1330) என்ற ஞானச் சகோதார் இந்தியாவிற் கிறித்துவ மதப் பிரசாரஞ் செய்து இம்மதத்தைப் பரப்புவதற்கு நல்ல சந்தர்ப்பம் இருப்பதாக மிக உற்சாகத்துடன் எழுதினுர்.

இருந்தபோதிலும் போத்துக்கீசர் வருகையின் பின்பும், புனித பொன்கிசு சவேரியார் (கிட்டத்தட்ட 1545 ஆம் ஆண்டு) அவர்களின் வருகையின் பின் புமே கிறித்துவ மதப் பாசாரம் சுறுசுறுப்பாக நடைபெறத் தொடங்கியது. ஆஞல் இவர்களின் பிரசார வேலேகள் தாழ்ந்த வகுப்பார் தனிர்ந்த மற்றைய வகுப்பினரிடையே பெரிய மாற்றங்களே ஏற்படுத்தவில்லே; இதற்குமாருக, புதிய கத்தோலிக்கக் கிறித்துவர்களுக்கும் ஏற்கெனவே நாட்டின் பல்வேறு பகுதிக ளில் நிலேயூன்றியிருந்த மற்றைய மதப்பிரிவினர்க்குமிடையே பிளவுகளேயும் சண்டைகளேயும் இம்முயற்சிகள் ஏற்படுத்தின. ஒல்லாந்தரைப்போன்ற மற் றைய கிறித்துவ இனத்தினரின் வருகை குழப்பத்தை மேலும் மிகுவித்தது. சமயப் போசாரத்தை அரசியலுக்குச் சாதகமாகத் திருப்பினிடும் போத்துக் கீசரின் கொள்கை, சகிப்புத்தன்மை வாய்ந்த விசயநகர மன்னர்களினதும் அவர்களின் மானியகாரர்கள் ஆகுயோரினதும் எதிர்ப்பைக்கூட ஏற்படுத்தியது என்பதை நாம் முன்பே கண்டோம்.

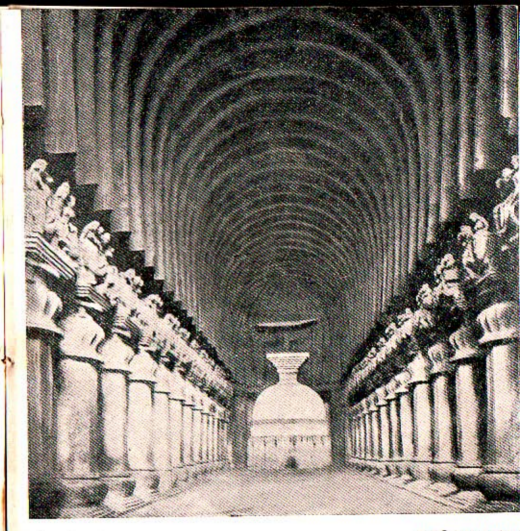
இந்தாலில் நாம் ஆராய எடுத்துக்கொண்ட காலப்பகுதியில், கிறித்துவ மதம், மக்களின் வாழ்க்கையைப் பாதிக்கத்தக்க செல்வாக்குடையதாயிருந்ததெனக் கூறமுடியாது.

# தென் இந்திய வரலாறு

# துணேநூற் பட்டியல்

Archaeological Reports of Ceylon, (1953, 1954)

- A. L. BASHAM: The Wonder that was India (London, 1954)
- R. G. BHANDARKAR : Vaishnavism, Saivism and Minor Religious Systems (Strassburg, 1913)
- ESTLIN CARPENTER : Theism in Medieval India (London, 1921)
- TARA CHAND : Influence of Islam on Indian Culture (Allahabad, 1936)
- SIR CHARLES ELIOT : Hinduism and Buddhism, 3 vols, (London, 1921)
- J. N. FARQUHAR : An Outline of the Religious Literature of India (London, 1920)



I antir :

சைத்திய மகா மண்டய

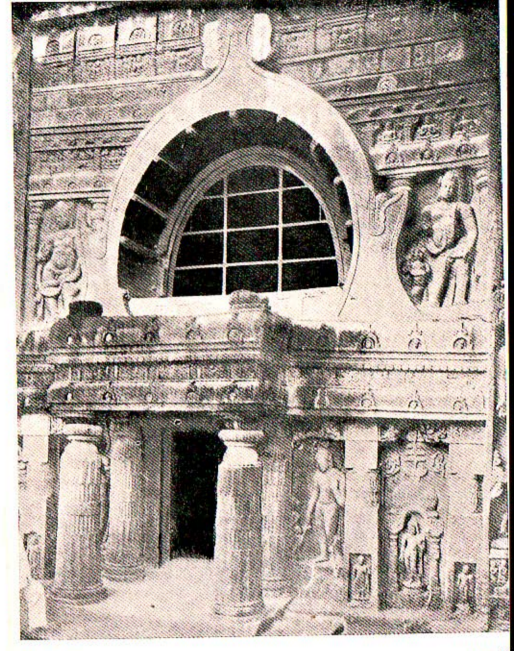
21-R 3017 (1/65)

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



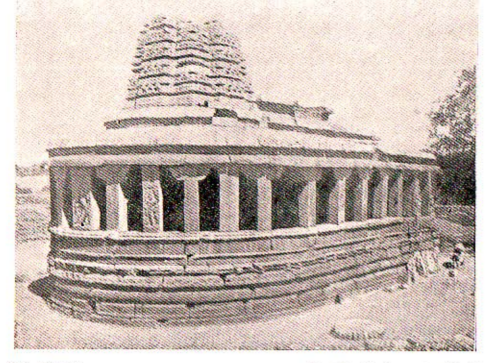
I அமராவதி :

வெறிகொண்ட யானேயின் அற்புதம்



III அஜந்தா:

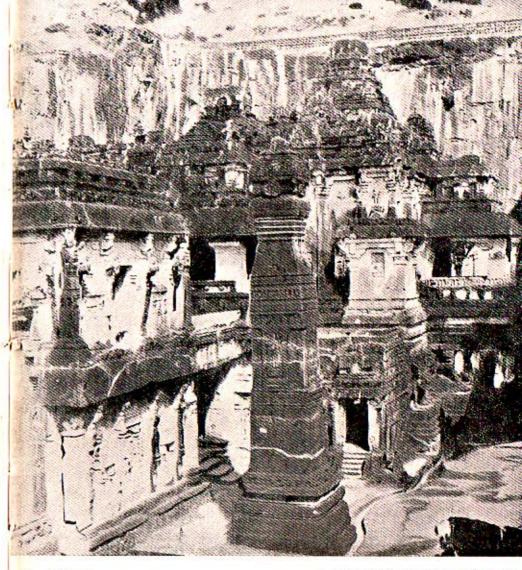
ருவக 19



IVa 26. ты :

தென் மேற்கிலுள்ள துர்க்கை கோவில்



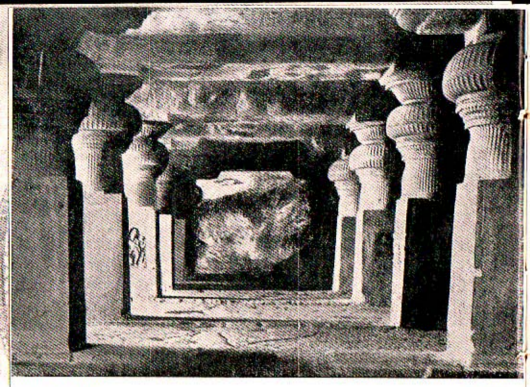


V and Golaga :

கைலாசநாதர் கோவில் (பொதுத்தோற்றம்)

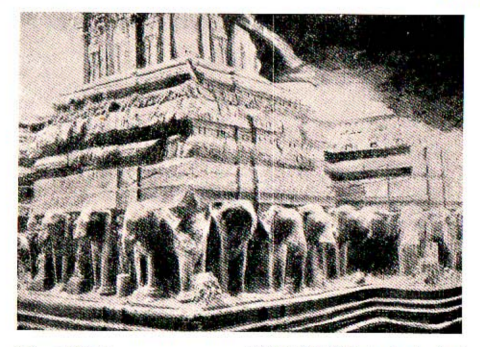
IVb எலிபந்தா:

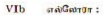
இருமாத்தி Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



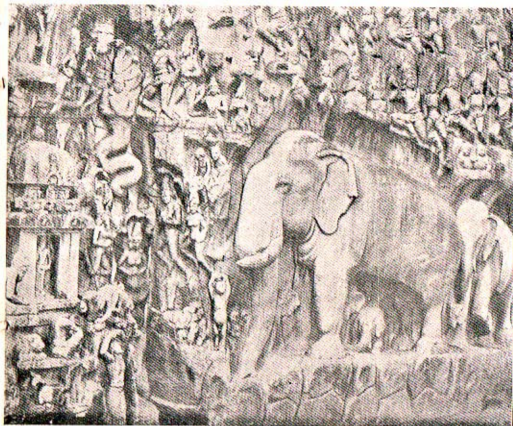
VIa statiGanger :

துர்மவேளு





கைல்சதாதர் கோவீல் (தாண்கலின் பி., லிவாம்)



VII առամության։

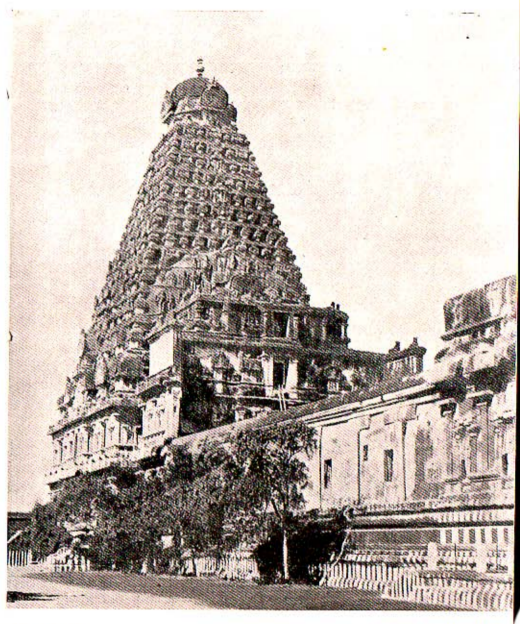
கல்கையின் வீழ்ச்சி



VIIIa առաժջակդա :

கடற்கரைக் கோவில்





IX доэтал:

**பெர்டி கோவில்** *(பொதுத் தொற்*றம்)



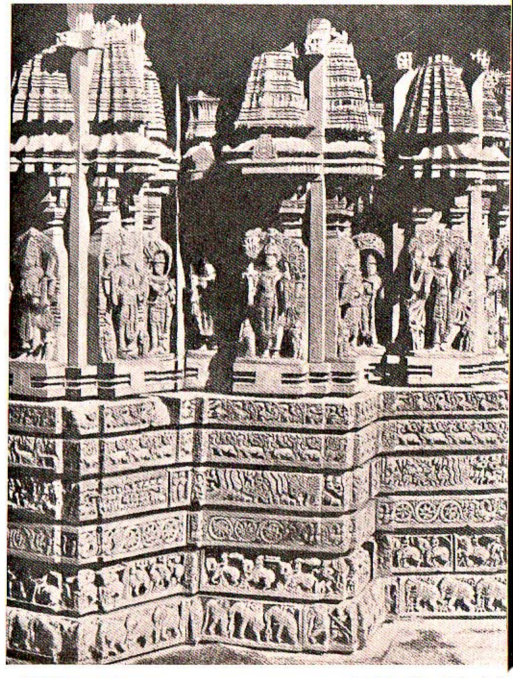
X நடன வெம் :

நடிகள் (10 ஆம் முற்றுண்இ)



XI Quitad





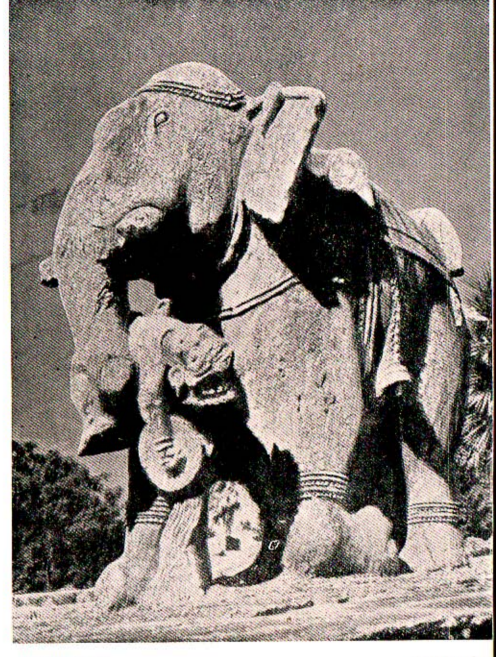
XIII Сопоразијой:

கேசவர் கோவீற் கவர் விவரங்கள்

XII அலிபிட்டு:

ցարնութույ՝ ն<mark>առո</mark>ւյ թուլ անույնեու



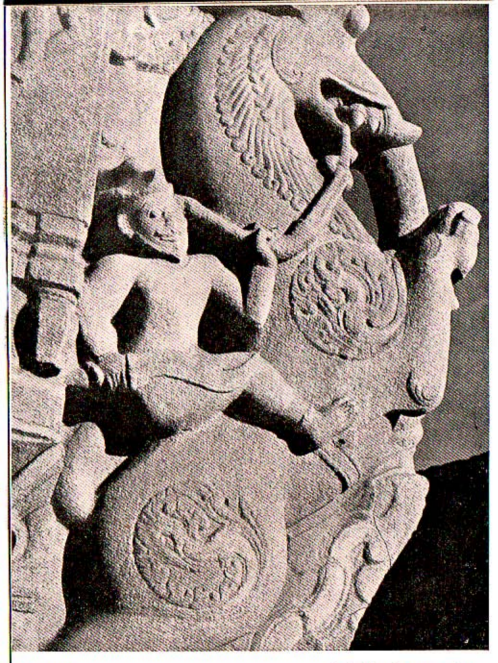


XV Gancaronales;

សភ្នំជាលក្ខ ណាតែរ

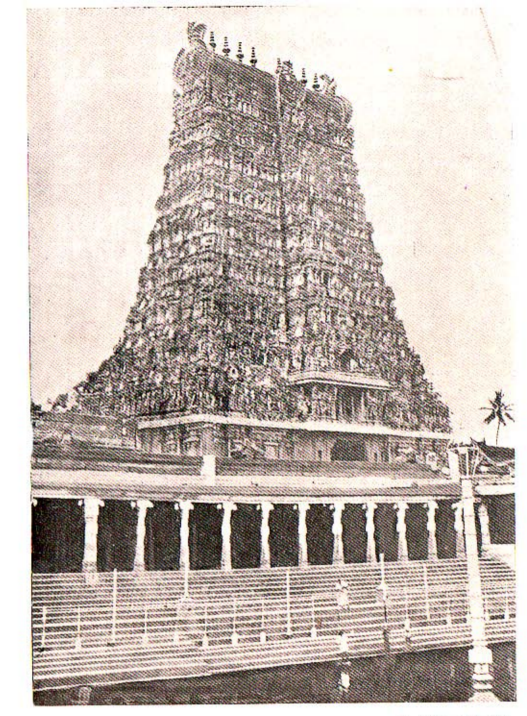
XIV quaGermanti;

இலிங்கராரர் கோவில்

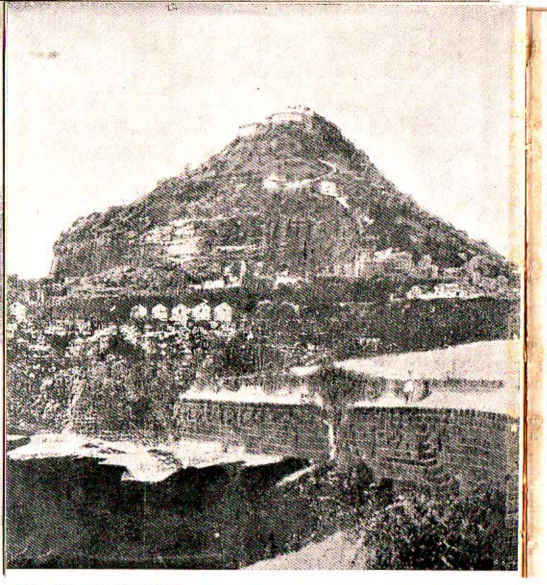


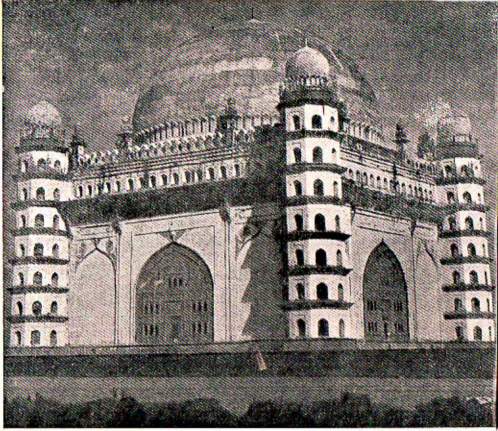
XVI அம்பி:

இப்போசிர் குதிரையும் சாரதியும்



XVII manuf;





XIX dougs:

கொல் கும்ப

XVIII Ogenet, grunde gate Cancion.

# அத்தியாயம் XVI

# ஒவியமும் கட்டடக் கலேயும்

வடமேற்குத் தக்கணத்திலுள்ள வாத்தியங்கள், விகாரைகள்—ஜரிசாவிலுள்ள சமணக குசைன்—மோதாவர், நெட்டினே நடுணின் ≩ழ்ப்பத்தினிலுள்ள பௌத்த மதத்திற்<mark>தர</mark>்∎ புனிகத் தலங்கள்—மேற்கத் தக்கணத்தெறுள்ள குவ.வருத் கட்டபங்கள் (ஐந்தாம் நூற் ளுண்டு—வண்ணச் தெடுரங்கள்-–ஐகோலிலுள்ள கோவில்கள்—பாதாமிமிலுள்ள குடைவரை மன்டபங்கள்—பத்தடக்கல் என்ற இடத்திலுள்ள தோவில்கள்—மெற்குத் தக்கணத்தின் குடை வரைக் கட்டடங்களின் ஒறுதித் தோற்றம்.

பல்லவர் காலத்துக் குடைவரைக் கட்டடக்கலே—கல்லாலும் சாத்தாலும் கட்டப்பட்ட சோளில் கள்---மற்காலச் சோழர்களின் கோவில்கள் -- இராசராசவின் காலம்---இருவாலிகவரம்--- ஆஞ் ரா வர்ப் பேரிய கோவில்—கங்கைகொண்ட ரோழபாம்—சோழர்களின் கற்தி2்வகளும் வெண்கல்ச் <u>நில்களும்—பாண்டியுக் கட்டடக் கல்—கோபரங்கள்—மண்டயங்கள்—சமண நின்வுச் நின்</u> னங்கள்.

மேற்கத் தக்கணத்திலுள்ள சமருக்கியர்களின் கோலில்கள்—அய்சவரின் கட்டடக் கலியும் பிற்பக் கஸ்யும்.

ஒரிராவின் கட்டடக் கலே—முகலிங்கம்—புவனோவரர்—பூரி—கோனரகம்.

" தக்கண " கோவில்கள்—(படுனுொம், படுன்மூன்றும் நூற்றுண்டுகள்) ஏமதபந்நிப் tirmî.

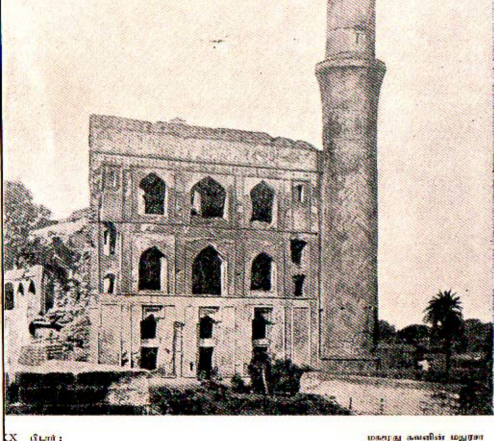
விசமருகரக் காலம்—தூன்கள் நிறைந்த மண்டபங்கள்—விட்டலர், அசார இராமர் கோவில் கள்—மத சம்பத்தமற்ற கட்டடங்கள்—மறுரைப் பானி.

பாயிவியரின் கட்டடக் கலே, யுத்த சம்பந்தமானவையும், சாதாரண உமயோகத்டுற்குரியவை யும்—இந்துக் கட்டடக் கஸ்பின்மீது அவை செலுத்திய செவ்வாக்கு.

தென்னிந்தியக் கட்டடக் கலேயையும் ஒலியக் கலேயையும்பற்றிய சுருக்கமான குறிப்புகளே இங்கே தருகின்றேம். இவை கலேக்கண் கொண்டு எழுதப்பட்டவை என்று கூறுவதிலும் பார்க்க, வாலாற்று முறையாக அமைந்தவை என்று சொல் வது அதிகம் பொருந்தும், கலேயை இரசிக்குந் தன்மை, ஒவ்வொருவனுடைய தனிப்பட்ட உணர்ச்சியைப் பொறுத்தது. கலாவிமர்சதனின் பங்கு, கலேயின் வாலாற்றை அறிய விழையும் மாணவனின் பங்கிலிருந்தும் வேறுபட்டது. கலேயின் உருவங்கள் இடையீடின்றிப் படிப்படியாக அடைந்த வளர்ச்சியையும்,. வெவ்வேது இடங்களிலும் காலப்பகுதியிலுமிகுந்த பல்வேது கொள்கைகளே யுடைய கலேப்பிரிவினர் தமக்கிடையே ஒருவர்க்கொருவர் செலுத்திய செல் வாக்கையும் பற்றிப் பொதுவாக இங்கே கூறப்பட்டுள்ளதே தனிர, அவற்றைப் பற்றி விரிவாகக் கூறும் முயற்சி ஒன்றும் மேற்கொள்ளப்படலில்லே. வெவ்வேறு பிரிவுகளின் முக்கியமான அமிசங்களேயும் அவற்றின் படைப்புகளேயும், மிகச் சமீபத்தில் அவற்றைப்பற்றி மேற்கொள்ளப்பட்ட ஆசாய்ச்சியின்படி, பொது வாகக் கூறுவதே எமது நோக்கமாகும்.

22-R 3017 (1/65)

X GLutt:



#### ஓவியமும் கட்டடக் கலேயும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

வட-மேல் தக்கணத்திலுள்ள சைத்தியங்கள், விகாரைகள் ஆகியனவே எமது கவனத்தைக் கவர்கின்ற மிகப் புராதனமான நினேவுச் சின்னங்களாகும். இவை 'குகைகள்' எனவும் 'குகைக் கோவில்கள்' எனவும் அழைக்கப்படுகின்றன. எல்லேயில்லாப் பொறுமையுடனும், முன்யோசனேயுடனும், பாரிய மலேயிலிருந்து திறமையான முறையிற் செதுக்கி எடுக்கப்பட்ட இவற்றுள், பெரிய, நன்கு நிட்டமிடப்பட்ட கோவில்களும் குருமடங்களும் பலவுள. அற்புதமான முறை யில் தோண்டி எடுக்கப்பட்ட இவற்றைக் குகைகள் என்றே குகைக்கோவில்கள் என்றே குறிப்பிவெது தவருன கருத்தைக் கொடுக்கும். 'குகைவரைக் கட்ட டச் கலே ''' என்ற சொற்ருடோ, இவற்றைச் சரியாகவும் தெளிவாகவும் விளக் கும் என பேசி பிறவுண் (இவர் எழுதிய இந்தியக் கட்டடக் கலே பற்றிய பெரிய தாலிலிருந்தே இங்கு கொடுக்கப்பட்ட விபாங்கள் அநேகம் எடுக்கப்பட்டுள் ளன) கூறுகின்றுர்.

. இத்தகைய வேலேகளேச் செய்வதிற் பொறியியற் பொச்சினேகள் அதிகம் **ஏற்** படவில்லே. தனியே கட்டடக் கலே என்று சொல்வதிலும் பார்க்க, 'பெருவியப் பைத்தருகின்ற, சிறப்பான அளவிலான' சிற்பக் கலேயின் ஒரு பிரிவு என்பது பொருத்தமுடைத்து. சைத்தியம் என்பது, முக்கியமாக, வணக்கஞ் செலுத்து வதற்குரிய ஒரு கோவில் அல்லது இடமாகும். ஆரம்ப காலப் பௌத்தத்தில், வணக்கத்திற்குரிய பொருளாக தூபம் (சைத்தியம்) என்பதே பெரும்பாலும் இருந்து வந்தபடியால், கோவில், சைத்தியம் எனப் பெரும்பாலும் அழைக்கப் பட்டது. விகாரை என்பது குருமடமாகும். ஈனயான பௌத்தத்திற் புத்தருக் குச் சிலேயுருவம் அமைக்கப்படவில்லே. ஆளுல் சிம்மாசனம், காற் பீடம், மெத்தைகள் முதலியவற்றினுும், மற்றைய குறியீடுகளின் மூலமும் புத்தர் பெருமான் பற்றிய எண்ணம் தோற்றுவிக்கப்பட்டது. பிற்கால மகாயான பௌத்தத்திலேயே, புத்தர்சிலே வழக்கிற்கு வந்தது. இதன்பின், கன்னேரி, நாசிக்போன்ற இடங்களிலுள்ள சைத்தியங்களிற் புத்தரின் சிலேகள் வைக்கப் பட்டன. பம்பாய் மாகாணத்தில், நாசிக் என்ற இடத்தைச் சுற்றிலும் இரு தாறு மைல் ஆரத்திற்குட்பட்ட இடங்களில், ஈனயான பௌத்தத்தைச் சேர்ந்த குடைவரைக் குருமடங்கள், கோவில்கள் அனேத்தும் இடம்பெற்றுள்ளன சைத்தியம் என்பது பெரும்பாலும் வில்வளேவான கூரையுடைய மண்டபமாகும் : மேற்பாகத்தைத் தாங்குவதற்காக, அந்தத்தில் வளேவாகக் கட்டப்பட்டிருக்கும். இடைவெளிகளுடன் கூடிய இரண்டு வரிசைகளாலான தாண்கள், இம்மண்ட பத்தை நீளப்பக்கமாக மூன்று பிரிவுகளாகப் பிரிக்கின்றன. இவற்றுள் ஒரு பகுதி, பத்தர்கள் வந்து வணங்குவதற்குரிய இடமாகவும், மற்றைய இரண்டு பகுதிகளும் பத்தர்கள் போய்வருவதற்குரிய வழிகளாகவும் இருக்கின்றன. <sup>1</sup> Rock architecture

அந்தத்திலுள்ள வளேவு, இருபக்கமுமுள்ள வழிகள் ஆகிய இடங்களேச் சுற்றிச் சுற்றிச் சென்று தூபத்தை அடையலாம். பத்தர்கள் வணங்குவதற்கென அமைக் கப்பட்ட இடத்தில் அவர்கள் ஒன்று கூடுவர். முன்னுலுள்ள ஒரு விருந்தையி லிருந்து 'நுழையக்கூடிய வகையில் அமைந்த மண்டபத்துடன் கூடியது' **விகாரை.** இம்மண்டபத்தைச் சுற்றி, மலேயினுள்ளே அறைகள் பல குடைய**ப்** பட்டன. ஒவ்வொரு அறையினுள்ளேயும் ஒரு பிக்கு வசித்தார். கட்டடத்தைப் பொறுத்தவரையில், விகாரைகளிலும் பார்க்கச் சைத்தியங்கள் செறப்பிக்குக் குறிப்பிடத் தகுந்தவை. ஆரம்பத்தில், மாங்களாற் கட்டப்பட்ட கட்டடங்களேப் பின்பற்றியே சைத்தியங்கள், விகாரைகள் என்பன பின்னர் கற்களாற் கட்டப் பட்டன. குடைவரைக் கட்டடங்களிற்கூட, கட்டடங்களின் முகப்பிலும் உட் புறத்திலும் மாங்கள் ஏராளமாக உபயோகிக்கப்பட்டன. ஆரம்பகாலக் கலேஞர் கள், கற்களினுற் கட்டடங்கள் கட்டுவதற்கு முன்னுல், மாங்களினுல் நன்கு கட்டப் பழகியிருந்தார்கள். ஆனுல், நமது கவனத்திற்கு வரும் குடைவரைக் கட்டடக் கலே மிக முதிர்ந்த நிலேயிலுள்ளது. அது படிப்படியாக வளர்ச்சி யடைந்த பல்வேறு நிலேகளே ஒப்போதைய கட்டடங்களிற் தாண முடியாதிருக் கின் றது.

கி. மு. இரண்டாவது தூற்றுண்டு, கி. மு. முதலாம் நூற்றுண்டு ஆகிய காலங் களேச் சேர்ந்த எட்டுச் சைத்திய மண்டபங்கள் உள்ளன. கட்டப்பட்ட கால ஒழுங்கின்படி இவற்றை, 'பாச, கொண்டனே, பிடால்கொரா, அஜந்தா (இல. 10), பெத்சா, அஜந்தா (இல. 9), நாசிக், காளே' என வரிசைப்படுத்தலாம். இவற்றுள் முதல் நான்கும் இரண்டாம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்தவை. மிகுதி நான்கும் முதலாம் நூற்றுண்டைச் சேர்ந்தவை. சுன்னர் என்ற இடத்தி லுள்ள இரண்டு சைத்திய மண்டபங்கள், '' நாசிக்கிலுள்ள மண்டபத்தைப் போன்றவை; அதே காலத்திலேயே கட்டப்பட்டவை". இந்த வரிசைத் தொடர். கன்னேரி (கி. பி. இரண்டாம் நூற்றுண்டு) என்ற இடத்தில் உள்ள சைத்தியத் தடன் முடிவடைகின்றதெனலாம். முன்னேய எடுத்துக் காட்டுகளில், இடை வெளிகளுடைய தூண்வரிசைகளில் உள்ள தாண்கள் ஒவ்வொன்றும், நடப வேஃப்பாடற்ற, சாதாரண மாத்தாண்களேப் பின்பற்றிச் செய்யப்பட்டவை யாகும். எண்கோணவடிவமைந்த பகுதியொன்று அவற்றிலுண்டு. மேற்புறத்தில் அகன்ற பாகமோ, அடித்தளமோ அற்ற இத்தாண்கள், பொதுவாக, உள்நோக் திச் சாய்ந்து செல்பவையாக இருந்தன. பின்னேய எடுத்துக்காட்டுகளில், உள் நோக்கிச் செல்லும் சரிவு மறைகின்றது. மேலே அகன்ற பாகமும், அடித்தள மும் உடையனவாகி, தாண்வரிசையின் வேலேப்பாடுகள் விரிவடைந்து ஒரு புதிய ' அமைப்பாக ' வளர்ச்சியடைகின்றன. கட்டடத்தின் முகப்பிற் பிரதானமான பகுதியாகவுள்ள, நுழைவாயிலின் மேற்காணப்படும் குதிரைலாடம் போன்ற வில்லவோவு, முன்னதிற்கு ஏற்றுற் போன்ற மாற்றத்தை அடைகின்றது. இந்த ஆரம்ப வரிசைத் தொடரிலுள்ள சைத்தியங்களுக்குச் சிறந்த எடுத்துக்காட் டாக, பெத்சா, காளே ஆகியவற்றைக் குறிப்பிடலாம். இவற்றின் முகப்பிலும் தாணிலும் பல புதுமைகள் உள்ளன. பெத்சா என்ற இடத்திலுள்ள தூண்களின்

#### ஓவியமும் கட்டடக் கலேயும்

்தென் இந்திய வரலாறு

அடித்தளம், பூச்சாடி உருவில் அமைந்துள்ளது. தூணின் மேலுள்ள அகன்ற பாகம் ஒவ்வொன்றிலும், ஆட்களின் உருவங்களும் மிருகங்களின் உருவங்களும் காணப்படுகன்றன. ' ஓர் ஆணும் பெண்ணும், எளிமையான உடையுடனும், **ஏ**ராளமான ஆபாணங்களுடனும், ஒரு பக்கத்திலே குதிரைகளும், மறுபக்க**த்** தலே யானேகளும் முழந்தாளில் நிற்க, இடையே கால்களே அகல விரித்து உட் கார் ந் திருக்கின் றனர். இங்குள்ள கட்டடங்கள் அனேத்தும், குடைவரைக்கட்டடக் கலேயின் மிகத் தெளிவான, உயிர்ப்பு நிறைந்த எடுத்துக்காட்டுகளாகும். மிக மிகச் சிறந்த ஒரு குடைவரைக் கட்டடக் கலேஞருலேயே இவை கட்டப்பட்டன என்பது தெளிவு'. பெத்சாவிலுள்ள மண்டபம் 45½ அடி. நீளமும் 21 அடி அக**ல** முமுடையது. இவ்வரிசையில் மிகப் பெரியதாகவும் மிகச் சிறந்ததாகவும் இருக் கின்ற காளேயிலுள்ள மண்டபம் (1 ஆம் படம்) 124 அடி நீளரும், 46½ அடி அகலமும், 45 அடி உயரமும் உடையது. இம்மண்டபக்கின் முகப்பு இரு வேறு நிலேயில் அமைந்துள்ளது. கீழ்ச்சுவரில் மூன்று நுழைவாயில்கள் உள்ளன. மேலே இருக்கும் ஆளோடியில், குதிரைக் குளம்பின் உருவிலமைந்த பாரிய சாளாம் காணப்படுகின்றது. பெத்சாவிலுள்ள தாண்களிலுள்ளவையிலும் பார்க்க இங்குள்ள தாண்களின் மேற்பகுதியிலுள்ள அகன்ற பாகம், அதிகப்படி யான அலங்கார வேலேப்பாடுகளுடன் கூடியவையாயிருக்கின்றது. இவற்றிலி ருந்து மேலெழுந்து செல்லும் மாத்தாண்கள், கூரைக்குக் கீழேயுள்ள குவிந்த கல்லுடன் இணேக்கப்பட்டுள்ளன. முகப்பின் கீழ்ப்பாகத்திற் காணப்படும் தூழைவாயில்களுக்கிடையேயுள்ள இடைவெளிகளே, மிகப் பெரியனவும் மிக அழகு பொருந்தியனவுமாகிய இாண்டு மனித உருவச்சிலேகள் அலங்கரிக்கின் றன. மலேயின் முற்பக்கத்தில், சற்று உள்ளே தள்ளி, மண்டபத்தின் நுழை வாயில் அமைக்கப்பட்டிருப்பதனுல், அது ஒரு முகமண்டபம் போன்று தோற் றமளிக்கின்றது. இம் முகமண்டபத்தின் இருமருங்கிலும் பல மாடிகளேயுடைய முகப்புகள் கட்டப்பட்டுள்ளன. ஆகக் கீமேயுள்ள மாடி, பெரிய யானேகளின் மேற் கட்டப்பட்டுள்ளது. முகப்பின் அடிப்பகுதியைப் போன்று, இரண்டாவது மாடியும் பலவித சிற்பங்களால் அழகுபடுத்தப்பட்டுள்ளது. நுழைவாயிலுக்கு முன்னுல், மாத்தாலான ஒரு முகமண்டபம் அல்லது முன்னறை இருந்தது. இன் **ல**ம் நன்கு வெளியே தள்ளி, தனிக்கற்களாலான இரு துவசத்தம்பங்கள் இருக் **க**ன்றன. இவற்றின் மேல் உள்ள அகன்ற பாகத்தில், நான்சூ சிங்கங்கள் காண**ப்** படுகின்றன. முன்ஞெரு காலத்தில் இந்தச் சிங்கங்களின் மேல் ஒரு சக்காம் **இ**ருந்தது. குதிரைக் குளம்பின் உருவிலமைந்த சா**ளா**த்திற்கூடாக உள்ளே வரும் பொகாசமான சூரிய ஒளியைத் தடுத்து வளேப்பதற்காக மிகவும் கவன மாகச் செய்யப்பட்ட இந்த ஏற்பாடுகளேப் புகழ்ந்து பேசி பிறவுண் என்பார் **பின்வருமாறு கூறுகின்**ரூர்: ''காளேயிலுள்ள சூரிய சாளாத்திற்கூடாக ஒளி பாய்ச்சப்பட்டு, மென்மையான, ஒளி மிகுந்த சூழ்நிலே உருவாக்கப்பட்டுள்ளது. இதிலும் பார்க்க அதிக பவித்தொமும் அழகும் நிறைந்த ஒளியமைப்புகள், வேறி டங்களில் மிகச் சிலவே இருக்கின்றன". கன்னேரியிலுள்ள சைத்தியம், 'காளே யிலுள்ளதைப் பின்பற்றிக் கட்டப்பட்டதாயினும், சரியான முறையிலே கட் டப்படவில்லே. இதன் அளவு, முன்னதில் மூன்றிலிரண்டு பங்கேயாகும்'.

சைத்தியங்களுக்கு அருகில், அவற்றுடன் தொடர்பில்லாமல் தனியாகக் குடைந்தெடுக்கப்பட்ட விகாரைகள் குருமாரின் வசிப்பிடங்களாகும். உலகச் சிந்தனேகளில் ஈடுபடாமல், மனத்தை ஒடுக்கித் தம் சமய அனுட்டானங்களேச் சுதந்திரமாகச் செய்வதற்குரிய வாய்ப்பு பிக்குகளுக்கு இங்கே கிடத்தது. சிறிய அளவில் ஆரம்பித்த இவ்விகாரைகள், காலப் போக்கில், படுக்கையறை, பொது அறை, சிற்றுண்டியறை முதலியவையும் ஒவ்வொரு பிக்குவின் உபயோகத்திற் கான தனி அறைகளும் கொண்ட பல அறைகளேயுடைய பெரிய கட்டடங் களாக வளர்ந்தன. ஆரம்ப காலத்து ஒரு மாடியுடைய விகாரை என்**ற** வகைக்குரி<sub>ய</sub> எடுத்துக்காட்டாக இருந்தது அஜந்தாவிலுள்ள விகாரை (இல. 12). இந்த விகா**ளை எ**ளிமையான முறையில் அமைக்கப்பட்டது. இதே மாதி**ரி யா**ன ஒரு விகாரை, கொண்டனேயிலுள்ள சைத்தியத்திற்கு இடப்பக்கத்தில் இருக்கின்றது. இதே மாதிரியான, ஆனுல் மிக நன்றுக அலங்கரிக்கப்பட்ட மூன்று விகாரைகள் நாசிக்கில் உள்ளன. கி. பி. முதலாம் நாற்றுண்டைச் சேர்ந்த இவற்றிலுள்ள கல்வெட்டுக்களிலிருந்து, இவை நகபானம் (இல. 8), கௌதமீபுத்திரம், சிறியஞ்ஞம் என அழைக்கப்பட்டதாகத் தெரிகின்றது. 'தூண்களேக்கொண்ட புகுமண்டபம் இவையனேத்திற்கும் உண்டு. மத்தியி லுள்ள பெரிய மண்டபங்களில் தூண்கள் ஒன்றும் இல்லே. இம்மண்டபங்களி லிருந்துதான், தனித்தனி அறைகள் தொடங்குகின்றன. பொதுவாக, இவ்வறை களிற் கற்படுக்கைகள் காணப்படுகின்றன.

மேற்கு மலேத்தொடர்களிலுள்ள இந்தக் குருமடங்கள் கட்டப்பட்ட காலத் தில், ஒரிசாவில் கட்டாக் என்ற இடத்திலும் சில கட்டடங்கள் கட்டப்பட் டன என்பது கண்டுபிடிக்கப்பட்டிருக்கிறது. ஆனுல் இவை சமண மதத்தைச் சேர்ந்தவையேயன்றிப் பௌத்த மதத்தைச் சேர்ந்தவையல்ல. கண்டகிரி, உதய **கி**ரி என்ற இரு மலேகளிற் காணப்படும் இக்குடைவரை மண்டபங்கள், கிறித்து சகாப்தத்தின் முன்னுவள்ள ஒன்றரை நூற்றுண்டுகளுட் கட்டப்பட்டன. இங்கே எல்லாமாக முப்பத்தைந்து கட்டடங்கள் நிலத்தை அகழ்ந்து கண்டு பிடிக்கப்பட்டன. இவற்றுள் அரைவாதி முக்கியமானவை. ஒரேயொரு கட்டடம் மட்டும் கண்டகிரியிலுள்ளது. ஒழுங்கான திட்டம் எதுவும் இருந்ததாகத் தெரிய வில்லே. வசதியான இடங்களில் இவை குடைந்தெடுக்கப்பட்டு, பின் பாதைக ளால் இணேக்கப்பட்டன. கட்டட வேலே, அவலட்சணமாகவும் செம்மையற்றும் இருக்கின்றது. மலேத்கற்கள் மூரட்டுத்தன்மை வாய்ந்தனவாக இருந்தது இதற்கு ஒரு காரணமாக இருக்கலாம். இந்தப் பிரதேசத்தில் இருக்கும் குருமடங்கள் கும்பாக்கள் என அழைக்கப்படுகின்றன. ஒவ்வோரு கும்பாவுக்கும் முன்ளுல் காதி (யானே) போன்ற வெவ்வேறு முற்சேர்க்கைகள் உண்டு. மிக முக்கியமான கும்பாக்களில், சமணப் புராணக் கதைகளிலுள்ள கில காட்சிகள் கிலாரூபமாக இடம்பெற்றிருக்கின்றன. ஆனுல் இவற்றைத் தெளிவாக அடையாளம் கண்டு பிடிக்க முடியவில்லே. சுயமான, மனுபலம் வாய்ந்த பாணியிலேயே சிலேகள் ஆக்கப்பட்டுள்ளன. இராணி கும்பா, கணேச கும்பா ஆகிய இரண்டும் இரு மாடி களேயுடையவை. இராணி கும்பாவின் முன்றில் ஒரு திறந்தவெளி அரங்காக

# தென் இந்திய வரலாறு

இருந்ததென்று கருத நியாயமுண்டு. கட்டடம் முழுவதிலும் தண்ணீர் விநியோ கரு செய்வதற்கு வேண்டிய வாய்க்கால்கள் சிதைந்த நிலேயிலுள. கணேச கும்பாவின் துழை வாயிலிலுள்ள படிகளின் இருமருங்கிலும் யானேகளின் உரு வங்கள் அமைக்கப்பட்டுள்ளன. குடைவரை மண்டபத்து வாயிலின் இரு மருங் கிலும் மிருகங்களின் சிலேகள் இடம்பெறுவது இதுவே முதற்றடவையாகும். இந்த அமைப்பு முறையே, மிகவும் அற்புதமான விதத்தில், எல்லோராவிலும் எலிபந்ளிலும் கைக்கொள்ளப்பட்டது (ஆனுல் இந்த இடங்களில், யானேகளுக் குப் பதிலாகச் சிங்கங்களின் சிலேகள் உபயோகிக்கப்பட்டுள்ளன).

கிருட்டிணே, கோதாவரி நதிகளின் கீழ்ப்படுக்கையில், குடைவரைக் கோவில் களாகவும், கல்லாலும் சாந்தாலும் கட்டப்பட்ட கோவில்களாகவுமிருந்த பெள க்க கலங்களின் சிதைவுகள் இப்போது காணப்படுகின்றன. மிகவும் முற்பட்ட காலக்தில் அக்திவாரமிடப்பட்டதற்கான அடையாளங்கள், ஏறக்குறைய இக் கோவில்கள் எல்லாவற்றிலும் காணப்படுகின்றன. ஆந்திரர்களின் ஆட்சிக் காலத்திலும் அவர்களுக்குப் பின் வந்தோரின் காலத்திலும் அரசர்களின் போ தாவுடன் பௌத்தக் கட்டடக்கலே இப்பகுதியிலே வளர்ந்தது. பௌத்தக்கலே யின் பரிணும வளர்ச்சி ஏறக்குறைய கி. மு. 200 ஆம் ஆண்டு தொடக்கம் கி. பி. 400 ஆம் ஆண்டுவரை இடையீடின்றி ஏற்பட்டது. இப்பகுதியிலுள்ள நினேவுச் சின்னங்கள் பழைய பார்கத்து, சாஞ்சி கலேப்பிரிவுக்கும் மத்தியகால இந்துக் கலேக்குமிடையேயான மிக மதிப்புள்ள தொடர்பாக விளங்குகின்றன. ஆந்திர இராச்சியத்தில் குண்டுப்பள்ளி (கிருட்டிணே மாவட்டம்), சங்காம் குன்றுகள் (விசாகப்பட்டண மாவட்டம்) ஆகிய இடங்களிற் குடைவரைக் கட்டடங்கள் காணப்படுகின்றன. குண்டுப்பள்ளியிலுள்ள 18 அடி விட்டமுடைய சிறிய வட்ட வடிவமான சைத்தியமும் (கி. மு. 200), ஊசிக்கால்களேயுடைய குவிந்த சுரையும் புராதன குடிசைகளேப் போன்றே இருந்தன. இன்னும் அதிக விரிவான முறை யிற் சைத்திய மண்டபங்கள் கட்டப்படுவதற்கு இந்தக் கட்டட அமைப்பு வழி காட்டியாக இருந்ததெனலாம். இதைவிட ஒரு பெரிய விகாரையும் சிறிய விகா ரையும், செங்கட்டியினுற் கட்டப்பட்ட சைத்திய மண்டபத்தின் சிதைவுகளும், **ப**ல்வேறு அளவிலமைந்த தூபிகளும் இங்குண்டு. இத்தாபிகளுட் சில மலேயி**வி** ருந்து குடையப்பட்டன; சில கல்லாலும் சாந்தாலும் கட்டப்பட்டன. கட்டடம் கட்டுவதில் ஒழுங்கான திட்டம் எதுவும் இருக்கவில்லே. கட்டட வேலேயும் காடு மூாடாக இருக்கின்றது. சங்காம் குன்றுகளிலுள்ள திதைவுகள், காலத்தாற் பிற் பட்டவை. அவை ஏறக்குறைய கி. பி. 350 ஆம் ஆண்டைச் சேர்ந்தவையாக இருக்கலாம். மலேயுச்சியின் அமைப்புக்குப் பொருந்தக்கூடியதாக, ஒழுங்கற்ற முறையில் அங்கங்கே அமைந்த குடைவரை மண்டபங்களும், ஒற்றைக் கல்லி னலான தாபிகளும் மிகப் பாந்த அளவிற் கட்டப்பட்ட ஒரு குருமடமுமே இங்குள்ள முக்கிய சிதைவுகளாகும். இங்கேயுள்ள ஒற்றைக் கல்லினுலான தாபிகளுட் சில, வேறு இடங்களிற் காணப்படுபவையிலும் பார்க்க, அளவில் மிகப் பெரியன. இவற்றுள் ஒன்றின் அடித்தளத்தின் விட்டம் 65 அடியாகும். குண்டுப்பள்ளியிலுள்ளதைப் போன்று இங்கேயும் குரூரமான, நட்பமற்ற வேஃப்பாடுகளே உள்ளன.

#### <u>ஓவியமு</u>ம் கட்டடக் க**லேயும்**

ஆந்தொக் கலேஞனின் நட்பத்திறமையையும் கலேச்சிறப்பையும் எல்லோா வைச் சுற்றி 75 மைலுக்குள் அங்கங்கே கிடக்கும் தாபிகளிலிருந்தும் நாம் நன்கு கண்டுகொள்ளலாம். மிகச் சிறப்பாகக் குறிப்பிடத்தக்க தூபிகள், கொலி, சக் கயபடுடம், பட்டிப்புரோது, கண்டசாலே, அமராவதி, நாகார்ச்சுனக் கொண்டா ஆகிய இடங்களில் இருந்தன. பௌத்தக் கட்டட, சிற்பக்கலேயின் எடுத்துக் காட்டுகளாகக் கிறித்து சகாப்தத்தின் ஆரம்ப காலங்களில் இவை ஒப்புவமை யற்று விளங்கின. பெரும்பாலான தூபிகளேச் சுற்றி, படைப்புச் சிற்பங்களே யுடைய சலவைக்கல் சேர்க்கப்பட்டிருந்தபடியால், அவை கம்பீரமான தோற்றத் தடன் விளங்கின. பட்டிப்புரோலு என்ற இடத்திலுள்ளதைப் போன்ற ஆரம்ப காலத் தூபிகள், உள்ளே எவ்வித வெளியுமில்லாமற் கட்டப்பட்டன. ஆனுல் பி**ற்** காலத்திற் குறுக்குச் சுவர்கள் மூலமும், ' நடு அச்சிலிருந்து, சக்காத்தின் சுற்று வளேவுக்குச் செல்லும் கம்பிகளேப் போன்று அமைந்துள்ள' சுவர்கள் மூலமும், தூபிகள் பலம் வாய்ந்தனவாக ஆச்கப்பட்டன. இதன் மூலம், பொருட் சிக்கன மும் ஏற்பட்டது. செங்கட்டிகள், மீ கப் பெரிய அளவில், 24 " நீளமும் 18 " அகல மும் 4 " உயாமும் கொண்டிருந்தன. ஆரம்பத்தில் தூபி, சாஞ்சியிலுள்ளதைப் போல், கோளார்த்தவடிவமுடைய ரூன்றின் உருவில் அமைந்திருந்தது. ஆனுல் பிற்காலத்தில் உயர்ந்த அடிப்பீடத்திலிருந்து கூரை எழுப்பப்பட்டது. செங் கட்டியாலான இத்தூபி முழுவதையும் மூடிச் சலவைக்கல் வேஃப்பாடுகள் செய்யப்படவில்லே. கீழ்ப்பகுதி மட்டுமே சலவைக்கல்லால் மூடப்பட்டது. மிகுதி சாந்து பூசப்பட்டு வெள்ளேயடிக்கப்பட்டது. பேலேயுள்ள வீதிக்குச் செல்வதற் காக அமைக்கப்பட்ட படிகள் இடம் பெற்ற அடித்தளத்தின் நான்கு முக்கிய இடங்களிலிருந்து நீள்சதுரமான பாகங்கள் வெளியே நீட்டப்பட்டிருந்தன. நீட்டப்பட்ட இந்தப் பாகங்களுக்கு மேலே ஐந்து மெல்லிய தாண்கள் நிறுத்தப் பட்டிருந்தன. இவை ஐந்து தியானி புத்தர்களின் குறியீடுகளாக இருந்திருக் கலாம். ஆரியக் கம்பங்கள் (வணக்கத்திற்குரிய தாண்கள்) என இவை அழைக் கப்பட்டன. குவிந்த உருவில் அமைந்த தூபிக்கு அழகும் கவர்ச்சியும் ஊட்டும் வகையில் வெளியே நீட்டப்பட்ட பகுதியும் அழகுநிறைந்த ஐந்து தாண்களும் விளங்கின. தென்னுட்டுக் கட்டடக் கலேக்கு ஒரு கலேச் சிறப்பையும் இவை கொடுத்தன.

இத்தகைய தூபிகளுள் மிகப் பெரியதாக விளங்கும் அமராவதியிலுள்ள தூபி கி. மு. 200 ஆண்டளவில் உண்டானது. ஆனுல் கி. பி. 150 திற்கும் 200 இற் குமிடையே இது மூற்றிலும் திருப்பிக் கட்டப்பட்டது. இதன் குவிந்த கூரையின் அடித்தளம் 162 அடி. நீளமானது. ஒரே மையமுடைய வட்டவடிவமான தண்ட வாளங்களால் 15 அடி அகலமுடைய பிரதட்சணப் பாதை அடைக்கப்பட்டுள் ளது. குவிந்த கூரையின் உயரம் 90 அடிக்கும் 100 அடிக்கும் இடைப்பட்டிருக்க வேண்டும். தரையிலிருந்து 20 அடிக்கு மேலே வழக்கமாக நீட்டப்பட்ட பாகங் களுடனும் ஆரியகத் தாண்களுடனும் ஓர் உயர்ந்த வீதி இருக்கின்றது. மேல் மாடியிலுள்ள வீதியைச் சுற்றி, 8 அடி உயரத்தில் ஒன்றுடன் ஒன்று இணேக் கப்பட்ட தாண் வரிசை இருக்கின்றது. இந்தத் தாண்களின் உட்புறத்தில் மிக

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### ஓவியமும் கட்டடக் கலேயும்

### தென் இந்**திய வர**லாறு

நன்மூகச் செய்யப்பட்ட சில்யுருவ வேலேப்பாடுகள் உள்ளன. இந்த அற்பு தமான கட்டடத்தின் சில சில்யுருவத் துண்டுகளும், தண்டவாளங்களுமே இப்போது காணப்படுகின்றன. இவை தொல்பொருட்காட்சிச்சாலேயிற் பாதுகாப்புடன் வைக்கப்பட்டுள்ளன.

அமராவதியிலுள்ள சிற்பங்கள், சுற்றுடலிலுள்ள ஏராளமான தாபிகளில் உள் ளவற்றைப் போன்று புத்தருடைய வாழ்க்கையில் நடைபெற்ற சம்பவங்களேயும், வணக்கம் செலுத்தும் காட்சிகளேயும் வேறும் பல சிறந்த, அழகான காட்சிகளே யும் எடுத்துக் காட்டுகின்றன. பெண்கள், மிருகங்கள் ஆகியவற்றின் உருவங்கள் சாஞ்சி மாபில் எழுந்தன. வலிமை மிகுந்த, சந்தர்ப்பத்திற்குப் பொருத்தமான யதார்த்த உருவுடன் இவை காட்சியளிக்கின்றன. குறிப்பாக மிருகங்களின் உரு வங்கள், அசோகனின்காலம் தொடக்கம் மாமல்லபுரத்திலுள்ள பல்லவர் சிலேக ளின் காலம் வரையுள்ள இந்தியச் சிற்பக் கலேயின் தனிக்குண விசேடங்களேப் போதிபலிப்பனவாய் இருக்கின்றன. பெண்களின் இருப்பிடங்களேக் காட்டும் காட்சிகளில், இயற்கை உருவிற் கபடமற்ற மகிழ்ச்சியும் குறிப்பிடத்தக்க புதுமை நிறைந்த உன்னதமான இன்ப உணர்ச்சியும் ஏற்படுகின்றன. போதிசத் துவர்கள், புத்தர் பெருமான் அகியோரின் உருவங்கள் உண்மையாகவே காட்டப் பட்டுள்ளன; வெறும் குறியீடுகள் உபயோகிக்கப்படவில்லே. உரோமானியக் கலே மாபின் செல்வாக்கு அமராவதியில் இருந்ததென்பதற்குத் தக்க சான்றுகள் உள் ளன. இவ்விடத்தில் ஐகோல், மாமல்லபாம் ஆகியவற்றின் முன்னுடியாக அமா வதி விளங்குகின்றது. அமராவதிக் கலேமாபின் இந்த அம்சம், இயற்கை வாதத் தைப் புறக்கணித்துவிட்டு மிக உயர்ந்த நிலேயிலுள்ள இலட்சியத்தை—' அழகும் அமைதியும் நிறைந்த ஒரு புது விதியை, இந்தியாவின் கலாரசனேயின் இலட்சி யத்தை'த் தோற்றுவித்து வளர்க்கின்றது. அமராவதிக் கலேப்பிரிவு கல்லினுலான உண்மையான பல ஓவியக் காட்சிகளேக் காட்டுகின்றது. யார் என்று சரியாகத் தெரியாது போனுலும் சில பெரிய கலேஞர்களாலேயே இச்சிலேகள் பூரணமான முறையில் செதுக்கி அமைக்கப்பட்டுள்ளன என கிறௌசெற்று <sup>1</sup> என்பார் குறி**ப்** பிடுகின்றூர். எடுத்துக்காட்டாக மதம் கொண்ட யானே ஏற்படுத்திய குழப்பமும், இதற்கு நேர்மாறுகப் புத்தர்பிரானின் இரக்கத் தன்மையின் சக்தியிலை யானே அடக்கப்பட்டபின் ஏற்பட்ட அமைதியும் மிக நன் முறையிற் சுத்திரிக்கப்பட் டிருப்பதை, (சென்னே தொல்பொருட் காட்சிச்சாலேயிலுள்ள) யானேயை, அடக்கும் காட்சியைக் காட்டும் புடைப்புச் சிற்பத்திலே (2 ஆம் படம்) நாம் நன்கு காணலாம். பல்வேறு விதமான கதைகளேச் சித்திரிக்கும் இத்தகைய காட்சுகளிற் 'சுவருடன் கூடிய நகரங்கள், அரண்மனேகள், மாளிகைகள், கோரணங்கள், தாடுகள் ஆகியவற்றைக் குறிக்கும் அடையாளங்கள் உண்டு. அமராவதித் தாபி புகழின் உச்ச நிலயில் இருந்தபோது அந்தத் தாபியிருந்த நிலேயைப் பல கற்றாண்கள் காட்டுகின்றன.

<sup>1</sup> Grousset.

சோலாப்பூர் மாவட்டத்தில் உள்ள தேர் என்ற இடத்திலும், கிருட்டிணே மாவட்டத்தில் உள்ள செசார்லா என்ற இடத்திலும் செங்கல்லாற் கட்டப்பட்ட பௌத்த சைத்திய மண்டபங்கள் காணப்படுகின்றன. இவை அதேகமாக கி. பி. 5 ஆம் நாற்றுண்டிற் கட்டப்பட்டிருக்கக்கூடும். பௌத்த மதம் வீழ்ச்சி அடைந்தபின் பிராமணர்களின் உபயோகத்திற்காக இவை விடப்பட்டபடியால் இவை இன்றும் நிலேபெற்றிருக்கின்றன. தேர் என்ற இடத்தில் உள்ள திரிவிக் கிரமர் கோவிலயும், செசார்லா என்ற இடத்திலுள்ள கபோதீசுவரர் கோவிலே யும் குறிப்படுகென்றேம். இவை ஒவ்வொன்றும் 30 அடிக்கு மேற்படாத நீள முடைய சுறு கட்டடங்களாகும். கற்களாற் கட்டப்பட்ட பௌத்த கோவில் களின் வெளிப்புறத் தோற்றம் எப்படி. இருக்கும் என்பதை, இந்த இரண்டு கோவில்களின் மூலமே நாம் அறிந்து கொள்ளமுடியும். குடைவரைச் சைத் தியங்களுக்கு அவற்றின் முகப்பைத்தவிர, வேறு வெளிப்புறத் தோற்றம் எது வும் இல்லே.

ஏறக்குறைய ஐந்தாம் தாற்ருண்டின் மத்திய பகுதியில், மகாயான பௌத்த மதம் அளித்த தாண்டுதலிலை, மேற்குத் தக்கணத்திற் குடைவரைக் கட்டிடக் கலேயில் ஒரு மறுமமலர்ச்சி ஏற்பட்டது. இக்கலேயின் முக்கிய கேந்திரங்களாக அஜந்தா, எல்லோரா, ஒளாங்கபாத் ஆகியவையும், இவற்றிலும் பார்க்க முக் கியத்துவத்திற் குறைந்த சில இடங்களும் விளங்கின. சைத்தியத்தின் பிரதான அம்சங்கள், முன்பிருந்தவற்றைப் போன்று மாருமல் இருந்தன; ஆணுல் புத்தர் பெருமானின் உருவச்சிலேகள் மட்டும் புதிதாக இடம் பெற்றன. சிலசமயம், மிகப் பெரிய அளவில் இச்சிலேகள் அமைந்திருந்தன. விகாரையைப் பொறுத்த வரையில், அதில் பற்பல மாற்றங்கள் ஏற்பட்டன. உள்ளே உள்ள தனி அறைகள் முன்பு பிக்குகளின் படுக்கைகளாக விளங்கின. ஆணுல், இப்போது, புத்தர் பெரு மானின் உருவச்சிலேகள் இடம் பெறும், புனித இடங்களாக மாறின. இவ்வாறு குருமார் வசிக்கும் இடமாக மட்டும் அன்றி, வணக்கத்திற்குரிய இடமாகவும் விகாரை மாறியது.

அஜந்தாவில் குருமார் ஒதுக்கமாகத் தங்கியிருந்த இடங்கள் மலேயின் செங் குத்தான பகுதியில் அரிவாளப் போன்ற இருந்த வளேவில், மூன்றிலொரு மைல் நீளத்திற்குட் பாந்து, மலேயின் கணவாய்க்கூடாகவிழுந்து, கீழே ஓடும் அழகான சிற்றருவியின் நீரின் மேல் கவித்து நிற்கின்றன. பல்வேறு அளவிலான இருபத்தெட்டு மண்டபங்கள் இங்குள்ளன. இவை மேற்கிலிருந்து கிழக்கு நோக்கி, ஒழுங்காத எண்ணப்பட்டு இலக்கமிடப்பட்டுள்ளன. ஆந்திரர்களின் (கி. மு. 200—கி. டி 200) காலத்தில் ஆரம்ப **சனயான** பௌத்தமதம் நன்னிலே யில் இருந்தபோது இரண்டு சைத்தியங்களும் மேன்று விகாரைகளும் (இல. 8, 9, 10, 12, 13) இங்கு அமைக்கப்பட்டுவிட்டன. கி. பி. 450 ஆம் ஆண்டை அடுத்து வந்த இரு தூற்றுண்டுகளில் மற்றையவை சேர்க்கப்பட்டன. டிற் காலக் கட்டடங்களில், மாக்கட்டேங்களேப் பார்த்து அப்படியே கட்டும் முறை முற்றுகக் கைவிடப்பட்டது குடைவரைத் கட்டடங்களே ஆக்குவதற்கெனத் தனியான முறை கையாளப்பட்டு அதில் முன்னேற்றம் ஏற்பட்டது. இம்மண்ட

#### . ஓவியமும் கட்டடக் கலேயும்

பங்களின் சுவர்களிலும், கூரையின் உட்புறங்களிலும், ஏராளமான சுவர்ச்சித் திரங்கள் வரையப்பட்டன. சில சுவர்ச்சித்திரங்கள் பழுதுருமல் ஏறக்குறைய முன்பு கூறப்பட்ட அதே அழகுடனும், தெளிவுடனும் இப்போதும் காணப்படு கின்றன.

வாகடர்களின் அட்சிக் காலத்தில் (ஏறக்குறைய கி. பி. 500) உருவாக்கப் பட்ட இரு விகாரைகளிலும் (இல. 16, 17) தாண்களே உடைய மண்டபங்கள் (பின்சுவர்களில் வழக்கமான கண்ணறைகளும் கோவில் அறைகளும் உண்டு) இருக்கின்றன. இம்மண்டபங்களில் '' ஐரோப்பிய பாணி''யில் உட்கார்ந்திருக் கும் (பாலம்ப பாதம்) புத்தர் கிலே உண்டு. 16 ஆம் இலக்கமுடைய விகாரையிற் காணப்படும் வர்ணச் சித்திரங்களில் உள்ள உருவங்களும், கரையிலுள்ள கட் டட வேஃப்பாடுகளும், குறிப்பிடத்தக்க வகையில் இணேந்து அழகு தருகின் றன. 17 அம் இலக்க விகாளாயிற் காணப்படும் சித்திரங்கள் புத்தரின் வாழ்க் கையில் நடைபெற்ற நிகழ்ச்சிகளேக் கதைபோற் கூறுகின்றன. மிக அதிகமாக அழகுபடுத்தப்பட்ட முகப்புடனும், ஏராளமான புத்த உருவங்களுடனும் கூடிய 19 ஆம் இலக்க விகாரை (3 ஆம் படம்) மகரயானச் சிற்பக்கலேயின் பெருவளர்**ச்** சியைக் காட்டுகின்றது. இது ஏறக்குறைய 550 ஆம் ஆண்டு வரையில் ஏற்பட்ட தாகக் கொள்ளலாம். ஆரம்ப காலத்திற் கட்டப்பட்ட சைத்தியங்களேயும் 7 ஆம் தூற்றுண்டிற் கட்டப்பட்ட சைத்தியங்களேயும் தொடுக்கும் பாலம் போன்று இது அமைந்துள்ளது. இச்சைத்தியத்தின் உள்ளே காணப்படும் தூண்கள் செங் குத்தான பள்ளங்களே உடையன; மிகச் சிறப்பாக அலங்கரிக்கப்பட்டுள்ளன. இத்தாண்களின் போதிகைகள் கும்பங்களேக் கொண்டன போன்று இருக்கின் றன. 'கபிலவத்துவுக்குத் திரும்பிச் செல்லுகை' என்பது தான் இங்கு வரையப் பட்டுள்ள முக்கியமான சித்திரமாகும். 1-5, 21-6 ஆகியனவே கடைசியாகச் சேர்க்கப்பட்ட கட்டடங்களாகும் (ஏறக்குறைய 600-50 வரை). ' நீலத்தாமனை யுடன் கூடிய' அழகான போதிசத்துவரின் சித்திரமும், 'சிபி-சாதகம்', 'பார சீகர்களின் விருந்து' ஆகியவை உள்ளிட்ட பிரபல சித்திரங்களும் 1 ஆம் இலக் கச் சைத்தியத்திற் காணப்படுகின்றன. 'பாரசேர்களின் விருந்து ' என்பதில், புத்தர்களின் கடவுளான பஞ்சிகர் என்பவரே உண்மையிற் குறிக்கப்படுகின்றூர். அஜந்தா ஒவியர்கள் மனிதர் நிற்கும் தோற்றத்தைப் பற்றிப் பூரணமான அறிவு பெற்றிருந்தார்கள். கைகளின் வகைகள், நிலேகள், சைகைகள், அழகுகள் ஆகிய வற்றைப் பற்றி அவர்கள் கொண்டிருந்த அறிவு ஆச்சரியப்படத்தக்கது. பல் வேறு மனிதரையும் வரைந்துள்ளார்கள். ஒவ்வொரு இனத்தின் முக்கிய அம் சங்களே விரிவாக ஆராய்ந்து அவற்றை உயர்ந்த முறையில் தம் ஓவியங்களில் கையாண்டுள்ளார்கள். இது அவர்களுடைய தனிப்பாணி என்று கூடச் சொல்ல லாம். வெவ்வேறு அசைவுகளுக்குக் காரணமான தாண்டுகோல்கள் சில ஒளியங் களில் நன்கு தொனிக்கின்றன. வர்ணக் கலப்புத்திட்டம் நன்கு குறிப்பிடக் சுடியதாகவும், சுவையானதாகவுமுள்ளது. இத்திட்டத்திலும் பல்வேறு வகை கள். உண்டு. ' இக் குகையில் உள்ள ஓவியங்கள் எக்துணேப் பெருமையும் உறுதி யும் வாய்ந்தன என்பதையும், சமய உணர்வையும், எளிமையையும் பொறுத்த வரை எத்துணே அற்புதமானவை என்பதையும், அவற்றைக் கண்களால் நேரே

காளுத ஒருவரால் உணா முடியாது. பல்லாண்டுகாலமாகச் சுய உணர்வுடன் பின்பற்றப்பட்டுவந்த கலேமாபின் விளேவாகவே இந்த எளிமை தோன்றியது'. ' அஜந்தாச் சுவரோவியத்திற் காணப்படும் முக்கிய பொருள் ஒவ்வொன்றும் தனித்தனியாக நாணுகி ஆராயப்படும் தகுதிவாய்ந்தவை', என கிறௌசெற்று என்பவர் குறிப்பிட்டுள்ளார். அஜந்தாச் சித்திரங்களேப் போன்ற சித்திரங்கள், இலங்கையிலுள்ள சிகிரியாவிலும் காணப்படுகின்றன. இவை இரண்டும் ஒரே காலத்தைச் சேர்ந்தவை. சித்தன்ன வாசல் (புதுக்கோட்டை) என்ற இடத்தி லுள்ள சமணக்குகைக் கோவிலிலும், திருமலேபுரம் (திருநெல்வேளி மாவட்டம்) என்ற இடத்திலுள்ள குகைக் கோவிலிலும், தஞ்சைப் பெருங்கோவிலின் கருப்பக் கொகைத்தின் உட்புறச்சுவர்களிலும் அஜந்தா ஓவியங்களேப் போன்ற ஓலியங்கள் காணப்படுகின்றன. பின் குறிப்பிட்ட மூன்ற இடங்களிலுமுள்ள ஓவியங்கள் அஜந்தாவிலும் பார்க்கச் கில தாற்ருண்டுகளின் பின்பே வளையப்பட்டன.

குடைவரைக் கட்டடக்கலே எல்லோராவில், 450-650 காலத்தில் பௌத்தர் களால் ஆரம்பிக்கப்பட்டது. ஆரம்பத்தில் பன்னிரண்டு குடைவரை மண்டபங் கள் கட்டப்பட்டன. இவை இரண்டு உட்பிரிவுகளில் அடங்கும். ஒரு பிரிவு, மற்றைய பிரிவிலும் பார்க்கக் காலத்தால் சற்றுப் பிந்தியது. ஒவ்வொரு கட்டடத்திலும் தியான மண்டபங்களும் குரு மடங்களும் இணேந்துள்ளன. சற்றுப் பிற்பட்ட காலத்தைச் சேர்ந்த பிரிவில், ஏறக்குறைய 50 அடி உயர முடைய மூன்றடுக்கு மாடிகளேயுடைய இாண்டு குருமடங்கள் உள்ளன. இவற் றிற்கு முன்னுல் அகன்ற முற்றம் உண்டு. இவை போன்ற கட்டடங்கள் வேறெங் கும் காணப்படவில்லே. சில விகாரைகளில் குடைவரைக் கட்டடக் கலேநட்பம் மிக உயர்ந்த நிலேயிலுள்ளது. இவற்றில் மற்றைய விகாரைகளில் காணப்படு பவற்றை விட, கோடுகள் அதிக நோானவை ஆகவும், கோணங்கள் அதிக திருந்தமானவையாகவும், மேற்றளம் அதிகம் இயற்கையானதாகவும் உள்ளன. அவுாங்கபாத் என்னும் இடத்தில், நகாத்திற்கு வடக்கே 3 மைல் தொலேவில் கூட்டம் கூட்டமாக மூன்று இடங்களில், பௌத்த கட்டடங்கள் அகழ்ந்து காணப்பட்டுள்ளன. ஓரிடத்தில் ஒரு சைத்தியமும் நான்கு விகாரைகளும் காணப்படுகின்றன. வேரெரு இடத்தில் நான்கு விகாளைகள் உள்ளன. மூன்றும் **இடத்தில்,** முக்கியத்துவம் இல்லாத மூன்று குகைகள் காணப்படுகின்றன. இவை யனேத்தும் ஆரும் ஏழாம் நூற்ருண்டுகளேச் சேர்ந்தவை. இங்கு காணப்படுகின்ற சில தெய்வச்சில்களும் ஆண், பெண் பத்தர்கள் ஆகியோரின் சில சிலேகளும் மிகப் பெரிய அளவில் அமைந்துள்ளன; மிக உறுதியானமுறையில் செதுக்கப் பட்டுமுள்ளன. அக்காலத்தில் வாழ்ந்த மக்களேயும் அவர்களின் உடைகள், தலே யணிகள், ஆபாணங்கள் முதலியவற்றையும் தத்ரூபமாக இவை பொதிபலிக்கின் றன.

ஐகோலிலும் அதன் சுற்றுப்புறத்திலும் கி. பி. 450 முதல் கி. பி. 650 வரை ஏராளமான அமைப்பு நுட்பமுள்ள கோவில்கள் கட்டப்பட்டன. தென் இந்தியா வின் இந்துக்கோவில் கட்டடக்கலே இவற்றிலிருந்தே ஆரம்பித்ததெனலாம்.

#### ஓவியமும் கட்டடக் கலேயும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

கோவில்கள் நிறைந்த நகரமாகிய ஐகோலில் எழுபதிற்குக் குறையாத கோவில் கள் இருக்கின்றன. இங்கே ஆரம்பித்த கட்டடவேலே, அண்மை நகரங்களான பாதாமியிலும் பத்தடக்கலிலும் தொடர்ந்து செய்யப்பட்டது. ஐகோலிலுள்ள இலாத்துகான் என்ற கோவில், 450 ஆம் ஆண்டளவிற் கட்டப்பட்டதெனக் கூறப்படுகின்றது. அதிக உயாமில்லாத, தட்டைக் கூரையையுடைய இக்கோவில் 50 அடி சதாமூடையது. பிற்காலத்தில், இதன் கூரையில் ஒரு அறையும், முகப் பறையும் கட்டப்பட்டன; சூரியனுக்கு ஒரு தனிக் கோவிலாக இவை விளங்கு, கின்றன. பிரதான கோவில் மூன்று பக்கங்களிற் சுவரால் மறைக்கப்பட்டுள்ளது. இாண்டு சுவர்களில் அழகிய வேலேப்பாடுகள் நிறைந்த கற்சாளாங்கள் காணப் படுகின்றன. கிழக்குப் பக்கத்திற் சுவர் ஒன்றும் இல்லே. இதுதான் வாயிலாகும். இங்கேயுள்ள திறந்த முகப்பு மண்டபத்தின் தாண்களில் நதித்தெய்வங்களின் (பெண் தெய்வங்கள்) உருவங்கள் உள்ளன. கோவிலின் உட்புறத்தில் உள்**ள** மண்டபத்தில் ' இருவரிசைகளில் சற்சதாமான தாண்கள்'—முதலில் ஒரு வரிசையும் அதற்குள்ளே அடுத்த வரிசையுமாக—காணப்படுகின்றன. மத்திய பகுதியில் ஒரு பெரிய நந்தி உண்டு. ஆக அடியிலுள்ள அறை, நாம் எதிர்பார்த்த ைதப் போன்று பொதான மண்டபத்தினின்றும் பிரித்துத் தனியாகக் கட்டப் பட்டதன்.று. அம்மண்டபத்தினுள்ளே, அதன் பிற் சுவரிலிருந்து அது கட்டப் பட்டதாகும். ஒரு கோவிலின் நோக்கங்களே நிறைவேற்றுவதற்கு இக்கட்**ட**ட**த்** தோற்றம் போதவே போதாது. மிகச் சிறிய மண்டபமாகவிருந்தது ஒரு கோ**வி** லாக மாற்றப்பட்டிருக்கலாம் எனப் பேசி பிறவுண் கருதுகின்றுர். கட்டடத் தின் வெளிப்புறக் கோணங்களில் புடைத்து நிற்கும் தூண்கள், மேலே கூம்பிச் செல்கின்றன. தாணின் ' தலேப்பகுதியில் உள்ள பூவேலேப்பாடமைந்த சட்டம் அணேப்பலகையைத் தாங்கி **உள்**ளது.' சுரையின் அமைப்பும் நாதனமாக**வே** உள்ளது. நீளமான மெல்லிய கற்கள், சுரையிலுள்ள பெரிய, தட்டையான கற் களேப் பிணேக்டின்றன. தட்டையான கற்களில் இடப்பட்டுள்ள துளேகளில், இந்த நீளக் கற்கள் பொருத்தப்பட்டுள்ளன.

இலாத்துக்கான் கோவிலிலருந்து பெரிதும் வேறுபட்டு இருக்கின்றது துர்க்கா கோவில் (VIa). பொமண மதக் கோவிலாக, ஒரு பௌத்த சைத் தியத்தை எவ்வாறு மாற்றியமைக்கலாம் என்ற நோக்குடன் செய்யப்பட்ட பரி சோதனேக்கு இதுவும் ஓர் உதாரணமாகும். இக் கோவில் அநேகமாக ஆரும் நூற்ருண்டிற் கட்டப்பட்டிருக்கலாம். வில்வளேவாகக் கட்டப்பட்ட இக்கோவி லின் (60 அடி × 30 அடி) கிழக்குப் பக்கத்தில் 24 அடி நீளம் உடைய முகப்பு மண்டபம் உண்டு. ஆகவே இதன் முழு நீளம் 84 அடியாகும். ஓர் உயர்ந்த பேத்தில் இக்கோவில் கட்டப்பட்டுள்ளது. வார்ப்படங்கள் பல இதில் உண்டு. இக்கோவிற் சுரையின் மேல் தனி, தரையிலிருந்து 30 அடி உயரத்திலுள்ளது. வில்வளேவிலுள்ள கருப்பக்கொகத்தின் மேலே ஒரு சிகாம் எழுகின்றது. சதா மான தூண்களிற் பாரமான தாங்கெகளின் மேல், தட்டைக் கற்கள் சாய்ந்த நிலேயில் வைக்கப்பட்ட ஒரு விருந்தையும் உண்டு. இந்த விருந்தையே இக் கோவிலின் பிரதட்சண வழியாகும். வட இந்தியாவில், மூலத்தானத்திற்கு மேல் உள்ள சிகாம் அல்லது கூர்நிதிக் கோபுரம் வில்வளேவு போன்ற உருவமுடையது. ஆளுல், தென் இந்தியாவில் இச் சிகாம் சதூத்தளங்களாலானது. மேலே செல்லச் செல்ல, இத்தளங்களின் அளவு குறைந்து கொண்டே செல்சின்றது. தக்கனத்தில் இந்த இரண்டு அமைப்பு முறைகளும் உபயோகிக்கப்பட்டன. இரண்டு முறைகளேயும் ஒன்ருக இணேத்து அமைக்கும் மனப்பான்மையும் சில சந்தர்ப்பங்களிற் காணப்பட்டது. தூர்க்கா கோவிலின் சிகரம், அநேகமாகப் பிற்காலத்திற் சேர்க்கப்பட்டதா யினும் வட இந்திய முறையிலேயே அமைக்கப்பட்டது.

தர்க்கா கோவிலிலும் பார்க்கச் சிறியதும் எளிமையானதுமான உச்சி மல்லி குடி, தூர்க்கா கோவிலேப் போன்ற அமைப்பை உடையது. ஆனுல், இக்கோவி லில் ஒரு புகிய அமிசமுண்டு; போதான மண்டபத்திற்கும் பின் அறைக்கு மிடையே இருக்கும் முன் கூடம் அல்லது அந்தராலா என்பதுவே இதுவாகும். ஆகக் கடைசியாக ஐகோலிற் கட்டப்பட்ட கோவில்களுள், மேகுடி (634) என்ற இடத்தில் உள்ள சமணக் கோவில் ஒன்றுகும். கோவிற் கட்டடக் கலேயில் ஏற் பட்ட பெருவளர்ச்சியை இக்கோவில் காட்டுகின்றது. இக்கோவில், அரைகுறை யாகவே கட்டப்பட்டிருக்கின்றது. இதனுடைய உள் மூலத்தானம், பின்சுவரு டன் இணேயாது, பிரிந்து இருக்கின்றது. பாதாமியிலுள்ள மாலகிட்டி சிவாலயம் என்பதும் ஏறக்குறைய இதே காலத்தைச் சேர்ந்ததாகும். நல்ல அளவும் அமைப்பும் கொண்ட இச்சிறிய ஆலயம் சிறப்பானதோர் இடத்திற் கட்டப் பட்டது.

பாதாமியில் தாண்களேயுடைய குடைவரை மண்டபங்கள் நான்கு உள்ளன. இவற்றில் மூன்ற இந்துக்களுடையவை; ஒன்று சமணருடையது. இந் நான் கும் ஒரே மாதிரியான அமைப்பையுடையவை. இவை ஒவ்வொன்றம் தாண் களுடைய விருந்தையும், தாண்களுடைய மண்டபங்களும், மல்ப்பாதையில் ஆழமாக வெட்டப்பட்ட சதுரமான கண்ணறையும் உடையன. இவற்றுள் ஒன்று (இல: 3) வைணவக் குகையாகும். இது சரியாக 578 ஆம் ஆண்டைச் சேர்ந்தது. அனந்தனின் மேல் உட்கார்ந்து இருக்கும் விட்டுணுவின் உருவமும், நாசிம்மனின் உருவமும் விருந்தையிற் செதுக்கப்பட்டுள்ளன. குகைகளிலுள்ள வேலேப்பாடுகள், உயர்ந்த தொழில் நுட்பச் சிறப்பு வாய்ந்தவை. சுவரின் மேலே காணப்படும் பல பீடங்கள் ஒவ்வொன்றின் மேலும், பல்வேறு வேடிக்கையான நிலேகளிற் கணங்களின் புடைப்புச் சிற்பங்கள் செதுக்கப்பட்டிருப்பது குறிப் பிடத்தக்கது. இவை தவிர, வேறு எதுவும் முன்பக்கத்தில் இல்லியன்றே கூற லாம். ஆனுல் உட்புறத்திலுள்ள ஒவ்வொரு சிறிய வேலேயும் கவனமாகவும் அதிக திறமையுடனும் செய்யப்பட்டிருக்கின் தது.

பாதாமியிலிருந்து ஏறக்குறையப் பத்து மைல்களுக்கு அப்பால் இருக்கும் பத்தடக்கல் என்ற இடத்திலுள்ள கோவில்கள் சாளுக்கியருடைய கலே வளர்ச்சி மின் அடுத்த நிலேயைக் காட்டுகின்றன. வட இந்திய பாணியிற் கட்டப்பட்ட நான்கு கோவில்களும், தென்னிந்திய பாணியிற் கட்டப்பட்ட ஆறு கோவில் களுமாக இங்கே பத்துக் கோவில்கள் இருக்கின்றன. முன்னவற்றுள் பாபநாதர்

#### ஓவியமும் கட்டடக் கலேயும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

கோவிலும் (ஏறக்குறைய 680 ஆண்டு) பின்னவற்றட் சங்கமேசுவார் கோவில் (ஏறக்குறைய 725 ஆம் ஆண்டு), விரூபாட்சர் கோவில் (ஏறக்குறைய 740 ஆம் ஆண்டு) ஆகியவையும் குறிப்பிடத்தக்கவை. கோவிலின் பல்வேறு பகுதிகளுக்கிடையே எவ்விதமான தொடர்பு இருக்க வேண்டும் என்பதைப் பற்றித் திட்டவட்டமான அறிவு இல்லாத காரணத்திஞல், பாபநாதர் கோவில் அமைப்புத் திட்டத்திலும் சரி, மேலேயுள்ள கட்டடங்களிலும் சரி, பலவித குறைபாடுகள் காணப்படுகின்றன. இக்கோவில் 90 அடி நீளமுடையது. ஆணுல் இதன் உயரம், இதன் நீளத்திற்கு ஏற்றதாக அமையவில்லே. உண்மையான வட இந்திய பாணியிற் கட்டப்பட்ட இக்கோவிலின் கோபுரம் சிறியதாகவும், வேண்டுமென்றே உரிய அளவிற் கட்டப்படாததாகவும் காட்சியளிக்கின்றது. அந்தரால மண்டபம் மிகவும் பெரிதாக, மிகையாகச் சேர்க்கப்பட்ட ஒரு மண்ட பம்போற் காணப்படுகின்றது. முதன் முதலாக இக் கோவிலிலேயே வட இந்திய பாணியையும் தென்னிந்திய பாணியையும் கலந்து கட்டும் முயற்சி எடுக்கப்பட் டதுபோல் தெரிகின்றது. ஆண் இம்முயற்சு நன்கு வெற்றியளிக்கவில்லே.

விரூபாட்சர் கோவில், இரண்டாம் விக்கிரமாதித்தனின் இராணிகளுள் ஒரு வாரற் கட்டப்பட்டது. இக் கோவிலின் அமைப்புத்திட்டத்திலும் கட்டப்பட்**ட** முறையிலும் பெரிய முன்னேற்றம் காணப்படுகின்றது. காஞ்சிபாத்திலிருந்து வாவழைக்கப்பட்ட கட்டடக் கலேஞர்களே, இம் முன்னேற்றத்திற்கும் பெரிய அளவிற் காரணமாயிருந்திருக்கலாம். இக்கலேஞர்கள், சில பத்து ஆண்டுகளுக்கு முன்னுற் பல்லவத் தலேநகரிற் கட்டப்பட்ட கைலாசநாதர் கோவிலேப் பார்த்து அதைப் போன்று விரூபாட்சர் கோவிலேயும் கட்டிஞர்கள். ''விரூபாட்சர் கோவி லின் தோற்றம் முழுவதிலும் ஒருவித சக்திவாய்ந்த அழகு காணப்படுகின்றது. மிக விரிவான அடிப்படையில் எழுந்த திட்டம் இது. பிரதான கட்டடத்தைத் தவிர, முன்னுல் நந்தி மண்டபத்தையும் இது கொண்டுள்ளது. இந்த நந்தி மண்டபம் தனித்திருக்கின்றது. இக் கோவிலேச் சுற்றி ஒரு மதிற்சுவர் உண்டு. பொருத்தமான ஒர் இடத்திற் காணப்படும் துழைவாயில் மூலமாக இக்கோவி லின் உள்ளே செல்லலாம்'' எனப் பிறவுண் குறிப்பிடுகின்றார். முகப்புக் கூடத்தில் இருந்து மூலத்தானத்தின் பிற்சுவர் வரை 120 அடி நீளமுடையது. கவனமான ஆராய்ச்சியுடன் கோவிலின் பல்வேறு பகுதிகள் ஒன்று சேர்க்கப்பட்டுள்ளன. முழுமையாக நோக்கும்போது இக்கோவிலின் தோற்றம் மகிழ்வூட்டுகின்றது. இக்கோவிலில் உள்ள கல்வேலேகளின் மிகுதிப்பாட்டை உயர்ந்த தரமுடை**ய** ஏராளமான சிற்பங்கள் குறைத்துக் காட்டுகின்றன. மண்டபத்தில் இருந்து வேறுக உள்ள மூலத்தானத்தைச் சுற்றி ஒரு பிரதட்சண வழி இருக்கின்றது. தாண்களாலான மண்டபத்தைச் சுற்றித் தடித்த சுவர்களுள. இச் சுவர்களில் தினபோட்ட கற் சாளாங்கள் பொருத்தப்பட்டுள்ளன. **மிகத் தெ**ளிவான முறை யிற் கட்டப்பட்ட மாடிகளின் மேற் சதுரமான சிகரம் எழுப்பப்பட்டுள்ளது. மேலேயுள்ள ஒவ்வொரு மாடியும் அதிக உய**ா**முடையது. சுவரின் வெளிப்புற**த்** திற் சற்றுப் புடைத்துள்ள தூண்களுக்கிடையே போதிய இடவசதியுடை**ய** அழகிய வேஃப்பாடமைந்த மாடங்கள் உள்ளன. இம்மாடங்களிற் சாளாங்

களும் கற்சுவர்களும் ஒன்றைவிட்டு ஒன்று மாறி உள்ளன. சிவன், நாகர்கள், நாகினிகள், இராமாயணக் காட்சிகள் ஆகியவை சிலே உருவிற் காட்சியளிக்கன் றன. "தொடர்ச்சியான, ஆஞல் ஒழுங்குபடுத்தப்பட்ட, அருவி வீழ்வதைப் போன்று, சிற்பங்கள் கட்டடத்துடன் இணேந்து பொருந்தியிருக்கின்றன. கோவிலின் உருவைத் தம் மனத்திரையிற் கண்டு, பின் அதைத் தம் கைவண் னத்தால் உருவாக்கிய கலேஞர்களின் ஆத்மா, விரூபாட்சர் கோவில் போன்ற பழைமையான கோவில்களிற் சுற்றித் திரிவதை இன்றும் காணலாம்" எனப் பிறவுண் குறிப்பிடுகின்றூர். இக்கோவிலிற் கண்மையிலுள்ள சுங்கமேசுவார் கோவில், இதற்குச் சில ஆண்டுகட்கு முன்னர், பெரும்பாலும் இதே பாணியிற் கட்டப்பட்டதாகும். ஆனுல் சங்கமேசுவார் ஆலயத்தில் ஒரு திறந்த மண்டபம் உண்டு.

கற்களாலும் சுண்ணத்தாலும் கட்டடங்கள் கட்டியெழுப்புவதில் முன்னேற் றம் காணப்பட்டது என்பதனுல், குடைவரைக் கட்டடக்கலே கைவிடப்பட்டது என்பது அர்த்தமில்லே. ஒன்பதாம் நூற்றுண்டின் முடிவு வரைக்கும் குடை வரைக் கட்டடக்கலேயும் நன்னிலேயில் இருந்தது. 200 ஆண்டுகளுக்கு மேலாகப் பௌத்தர்கள் நிறைந்திருந்த எல்லோராவிலும் பம்பாய்க்கு அண்மையிலுள்ள எலிபந்தா, சல்செத்தி ஆகிய தீவுகளிலும், மிகத் தெற்கேயுள்ள பல்லவ இராச் சியத்திலும், குடைவரைக் கட்டடக்கஃயின் கடைசி வெளிப்பாடு தெரிகின்றது. எல்லோராவில், பிராமண மதத்திற்குரிய கட்டடங்களில் (மலேயின் மேற்கு வாயிற்கரையில் அரைமைல் நீளத்திற்கு மேல் பாந்திருக்கின்றன) பதினுற கோவில்களுள்ளன. இவற்றை மூன்று அல்லது நான்கு வகையாகப் பிரிக்கலாம். இவற்றுள் மிக எளிமையான முறையில் அமைக்கப்பட்ட கோவில்களிற் பௌத்த விகாளாயின் செல்வாக்குப் பெரிதும் காணப்படுகின்றது. தாண்களுடைய ஒரு முகப்பறையும், அதற்கப்பால் ஒரு கருப்பக்கொகமும் கொண்டு விளங்குகின்றது இது. தசாவதாாக் குகை இவ்வாறேயிருக்கிறது. இரண்டாவது வகையைச் சேர்ந்த கோவில்களும் முதலாவது வகையைப் போன்றே இருக்கின்றனவா யினும் இவற்றிலுள்ள கருப்பக்கொகத்தைச் சுற்றி ஒரு பாதை இருக்கின்றது. இராவண-கா-கை, இராமேசுவாம் ஆகிய குகைகளே இரண்டாவது வகைக்கு எடுத்துக் காட்டாகக் கூறலாம். மூன்றுவது வகையிற் சிலுவை வடிவமுடையதும் ஒன்றுக்கு மேற்பட்ட வாயில்களே உடையதுமான ஒரு மண்டபத்தின் மத்தியில் மூலத்தானம் இருக்கின்றது. எலிபந்தாவிலுள்ள துமாலேனர் கோவிலேயும், சல்செத்தியிலுள்ள யோகசுவார் கோவிலேயும் எடுத்துக்காட்டாகக் கொள்ள லாம். கைலாசநாதீர் கோவிலின் மண்டபங்கள், தாண்கள், மூலத்தானம் முத**லிய** எல்லாமே ஒரு தனி மலேப்பாறையிலிருந்து முழுமையாகக் குடைந்தெடுக்கப் பட்டுள்ளன. இக்கோவில், ஒப்புவமையற்ற ஒரு தனிப்பிரிவிலடங்கும். குடை வரைக் கட்டடக்கலேயின் அதியுச்ச நிலேயை இக்கோவிலில் நாம் காணலாம்.

இவற்றுள், மூதலாவது வகையைச் சேர்ந்தவற்றுள், தசாவதாரக் குகையே மிகப் பெரியதும், மிகச் சிறந்த எடுத்துக்காட்டுமாகும். குடைந் தெடுக்கப்பட்ட ஒரு துழைவாயிற் கூடாகச் சென்ரூல், ஒழு**ங்கற்ற உருவமுடைய ஒரு திறந்த** 

#### ஓவியமும் கட்டிடக் கலேயும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

முற்றத்தை அடையலாம். இம் முற்றத்தின் மத்தியில் ஒரு கோவில் உண்டு. இக் கோவில் அநேகமாக ஒரு நந்தி மண்டபமாக இருக்கலாம். இதற்கு அப்பால் இரண்டு மாடிகளேயுடைய கோவிலின் முன்புறம் இருக்கின்றது. இங்கே ஒன்றின் மேல் ஒன்றுக, இரு சதுரத்தாண் வரிசைகள் காணப்படுகின்றன. ஒவ்வொரு தனத்திலும் தாண்கள் நிறைந்த மண்டபம் உள்ளது. தாண்கள் பொதுவாக, நீனட் சதுரப் பக்கங்களும் ஒத்த நேர்கோட்டுருவங்களுமாக அமைந்த இரு முனேகளேயும், அலங்கரிக்கப்பட்ட சட்டங்கள் கொண்ட தட்டையான மேற் பகுதிகளேயும் உடையன. சுற்றுப் புறச் சுவர்களிற் சற்றுப் புடைத்துள்ள தாண் களினிடையில், சம இடைவெளியுடைய அறைகளில் இந்துப் புராணக் கதை களின் நிகழ்ச்சிகளேக் குறிக்கும் பாரிய சிலகள் பொருத்தப்பட்டுள்ளன. இவற் றிற்கு ஆதாரச் சட்டமாக அமையும்படியாகவே கட்டடங்கள் கட்டப்பட்டுள் என. ஒரு பக்கத்திலுள்ள சிலேகள் பெரும்பாலும் வைணவ மதத்தைச் சேர்ந் தவையாகவும், மறுபக்கத்திலுள்ள சிலேகல் முழுவதும் சைவ மதத்தைச் சேர்ந் தவையாகவும் இருக்குன்றன. இச்சிலேகளுன் மிகச் சுறந்தது இரணியக்சிபுவின் மாணத்தைக் காட்டுலதாகும்.

இரண்டாவது பிரிவைச் சேர்ந்த இராவண-கா-கை கோளிலும், இராமேசு வாக் கோளிலும், மிக எளிமையான அமைப்புத்திட்டம் உடையவை. இராவண-கா-கையிலுள்ள ஒரே கல்லான கருப்பக்கிரகத்திற்குச் செல்லும் வாயிலின் இரு மருங்கிலும், இரண்டு துவாரபாலர்கள் உட்பட, பல உருவச் சிலேகள் செதுக் கப்பட்டுள்ளன. கருப்பக்கிரகத்தின் உள்ளே தூர்க்கையின் உடைந்த சிலேயொன் றுள்ளது. தாண்களாலான மண்டபத்தின் சுவர்களிற் சற்றுப் புடைத்துள்ள தாண்களுக்கிடையிலுள்ள வெளிகளில் நன்கு வரையப்பட்ட புடைப்புச் சிற் பங்களுள. தெற்குச் சுவரிலுள்ளவை சைவசமயத்தைச் சேர்ந்தவை. வடக்குச் சுவரிலுள்ளவை வைணவ மதத்தைச் சேர்ந்தவை. இராமேசுவரக் குகையிலுள்ள கருப்பக்கிரகத்தில் ஒரு இலிங்கம் உண்டு. இரண்டு பாரிய துவாரபாலர்கள் இதைக் காவல் புரிகுன்றனர். இக்குகையின் எல்லாப் பகுதிகளிலும் ஏரான மான சிற்பங்கள் செதுக்கப்பட்டுள்ளன. பெண்களின் உருவங்களே, அவர்கள் நிற்கும் நீலேயின் கவர்ச்சியையும் இயற்கையாகவுள்ள சிற்றின்ப சுபொட்டு அழ கையும் உணர்ந்து செதுக்கியுள்ளார்கள்.

மூன்ருவதுவகைக் கட்டடங்களுக்கு எல்லோாாவில் ஒரே ஒரு எடித்துக் காட் டாக விளங்குவது துமாலேனர் குகைக் கோவிலாகும் (IVa படம்). முன்னை ஒன்றும், இருபக்கக் கட்டடங்களில் ஒவ்வொன்றுமாக மூன்று நுழைவாயில்கள் இதற்குள்ளன. பாப்பளவிலாயினுஞ்சரி, பல்வேறு பகுதிகளின் அளவிலாயினுஞ் சரி, இது முன்கூறிய வகைகளிலும் பார்க்கப் பெரியதாகும். மூன்று வெவ்வேறு திசைகளிலிருந்து, ஒளி இதனுள்ளே நுழைவதால் மற்றையவற்றிலும் பார்க்க அதிக அழகுடையதாக இக்குகை தோன்றுகின்றது. இந்த இனேனின் மத் தியில் ஒரு பெரிய மூலத்தானம் உண்டு. படிகளின் மூலம் எறிச் செல்லும் நான்கு துழைவாயில்கள் இம் மூலத்தானத்திற்குண்டு. பெரிய துவார பாலர்கள் ஒவ்வொரு நுழைவாயிலிற்கருகிலும் இருந்து மூலத்தானத்தைக் காக்கின்றனர். பிரதானமண்டபம், மூலத்தானம் வரை சென்று மூலத்தானத் தின் ஒரு பகுதியைச் சுற்றியிருக்கிறது. 150 அடி நீளம், 50 அடி அகலமுடைய இந்த நீள்சதுர மண்டபம் ஜவைந்து தாண்கள் கொண்ட இரண்டு தூண் வரி சைகளினுல் மூன்றூகப் பிரிக்கப்பட்டுள்ளது. நடுப்பகுதி பத்தர்கள் கூடும் இட மாகவும் மற்றவையிாண்டும் போக்குவாத்திற்குரிய விருந்தைகளாகவும் உள் ளன. பிரதான நுழைவாயிலிலுள்ள இரண்டு தாண்களும் இந்தத் தாண்வரிசை களில் அடங்கும். பிரதான மண்டபத்தின் இருமருங்கிலும் இருக்கும் பக்க மண்டபங்கள் பக்கத்திலுள்ள இரு நுழைவாயில்கள்வரை செல்கின்றன. பக்க துழைவாயிலிலிருந்து கோவில் வரையுள்ள அகலமும் ஆழமும் ஒரே அளவின தாயுள்ளன. இம்மூன்று நுழைவாயில்களும் அகலமானவையாகவும் தாண்களே யுடையவையாகவும் இருக்கின்றன. பல படிகளேக் தாண்டியே இவற்றை அடை யலாம். இப்படிகளின் இரு மருங்கிலுமுள்ள பீடங்களின்மேல் முன்னங்கால் களே நிமிர்த்தி உட்கார்ந்திருக்கும் சிங்கங்கள் இப் படிகளேக் காத்து நிற்கின் றன. இக்கோவிலினுள்ளே காணப்படும் தாண்கள் மிகப் பெரிய அளவுடையன. அவை 15 அடி உயாமும், கீழ்ப்பாகத்தில் 5 அடி அகலமும் உடையன. இத் தாண்களின் மேற்பாகம் அழகிய வேலேப்பாடுடைய மெத்தை போன்றிருக்கின் றது.

இந்த மூன்றுவது வகைக் கட்டடங்களுக்கு எடுத்துக்காட்டாகப் பம்பாய்க்கு அண்மையிலுள்ள எலிபந்தாத் தீவிலும் ஒரு கோவில் உள்ளது. பல வகையி**ல்** இது துமாலேனர் கோவிலே ஒக்திருந்த போதிலும் அளவிற் சற்றுச் சிறிய தாகவே இருக்கின்றது (130 அடி நீளமும் 129 அடி அகலமுமுடையது). ஆனுல் சிற்பங்களேப் பொறுத்தவளையில், எலிபந்தாக்குகை, இதைப்போன்ற **மற்** றைய குகைகளிலும் பார்க்கச் சிறந்து விளங்குகின்றது. இவற்றுள்ளும் சிறப் பாகப் பிற்சுவரிலுள்ள சிற்பங்களேக் குறிப்பிடலாம். சற்றுப் புடைத்த துண் களாற் பிரிக்கப்பட்ட பெரிய சதுரமான மூன்று இடுக்குகள் இங்கு காணப் படுகின்றன. ஒவ்வொரு தாணிலும் ஒரு பெரிய துவாரபாலரின் உருவம் உண்டு. இடப்பக்கத்திலுள்ள இடுக்கில் ஆண், பெண் வடிவம் ஒன்*ருய் அ*மை**ந்த** சி**வ** பெருமானின் அர்த்தநாரி உருவம் காணப்படுகின்றது. வலப்பக்கத்திலுள்ள இடுக்கிற் சிவன், பார்வதி ஆகியோரின் உருவச் சிலேகள் உள்ளன. நடுவிலுள்ள இடுக்கிலேதான் மூன்ற தலேகளேயுடைய மிகப் பெரிய உருவம் (IVb படம்) ஒன்று காணப்படுகின்றது. பல காலமாக இச் கிலே திரிமூர்த்தி என அழைக்கப் பட்டு வந்தாலும் உண்மையில் இது மகேசுவான் சிலீயே. பிரமிப்பூட்டும் இச் சிலீயைப் பற்றிக் கிறௌசெற்று என்பார் பின்வருமாறு குறிப்பிடுகின்றுர். ஒரே ஆளின் இம் மூன்று முகங்களும் எவ்வித பெரும் முயற்சியுமின்றி இசைவிக்கப் பட்டுள்ளன. தெய்வத்தத்துவத்தைச் சடப்பொருள் மூலம் காட்டுபவற்றுள் இந்த உருவத்தைப் போன்று சக்தி வாய்ந்ததும் சரியான அளவுடையதுமா**ன** உருவம் உலகம் முழுவதிலுமுள்ள மற்றெந்தக் கலாரூபத்திலும் இல்லே. மனித காங்களால் ஆக்கப்பட்ட பல தெய்வங்களே வணங்கும் மதத்தினரின் கடவுளின் மிகச் சிறந்த உருவம் இது என்பதற்கையமில்லே. "கோபமும் பொறுப்பும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

நீரம்பிய இவ்வாய், புலன்களின் உணர்ச்சியைச் சிறப்பாக வெளிக்காட்டுகின் றது. இன்ப எரியைப் போன்றிருக்கும் உதடுகளின் ஓரத்தில், துடிக்கும் உன்னத மான நாசித்துவாரங்கள் குஞ்சம் போன்றிருக்கின்றன" என மிகச் சிறந்த கவிதை நடையில் உரொடின் என்பவர் இச்சிலேயைப் புகழ்ந்து பாராட்டியுள் ளார். வாழ்க்கையின் உற்சாகம் மிகுந்த சக்தி, ஒழுங்காக இசைவிக்கப்பட்ட முறையில் தன்னே வெளிப்படுத்தும் அகில உலகிற்கும் பொருத்தமான மகிழ்ச் சிப் பேரொலி, மற்றெந்தச் சக்தியையும்விட மேலான சக்தியின் பெருமை, எல்லாப்பொருட்களிலும் காணப்படும் தெய்வீகத் தன்மையின் இரகசியப் புகழ்ச்சி-ஆகியவை எல்லாம் இத்துணே தெளிவான முறையில் வேறெங்கும் வெளிக்காட்டப்படவில்லே.

சல்செத்தியிலுள்ள யோகீசுவரி (எறக்குறைய 800 ஆம் ஆண்டு) ஆலயம் இதே பாணியிலமைந்ததாயினும் மற்றையவற்றிலும் பார்க்க அளவிற் பெரியது. அதனுடைய நீளம் 250 அடியாகும். இந்த நீளச் சிறப்பைவிட வேறு எவ்வித மான சிறப்பு அம்சங்களும் இக்கோவிலில் இல்லே.

கடைசி வகையைச் சேர்ந்த கோவில்களுக்கு ஒப்பற்ற எடுத்துக்காட்டாகத் திகழ்வது எல்லோராவில் உள்ள ஒரேகல்லினுலான கைலாசநாதர் கோவிலாகும் (V ஆம் படம்). இராட்டிரகூட மன்னனை முதலாம் கிருட்டிணனின் காலத்தில் இது குடையப்பட்டது. பொது அமைப்புத் திட்டத்தைப் பொறுத்தவரையில், இக்கோளில் பத்தடக்கலிலுள்ள விரூபாட்சர் கோவிலே ஒத்திருக்கின்றதாயினும், பின்னதின் அளவிலும் பார்க்க இரு மடங்கு பெரியது. பிரதான கட்டடம், முன் நாழைவாயில், இவை இரண்டிற்கும் இடையேயுள்ள நந்திகோவில், முற்றத் தைச் சுற்றியுள்ள வளேவுக்கூரை மண்டப்ப் என இக்கோவிலே நான்கு பிரிவு களாகப் பிரிக்கலாம். முற்றத்தின் பக்கங்களில் மேலும் சில அறைகள் குடைந் தெடுக்கப்பட்டுள்ளன. இவை சற்றுப் பிந்திய காலத்திற் குடையப்பட்டவை யாக இருக்க வேண்டும். முற்றத்தின் வடக்குப் பக்கத்தில் உள்ள பெரிய, தூண்களேயுடைய மண்டபம் இலங்கேசுவாம் என அழைக்கப்படுகின்றது. கோவிலின் நுழைவாயில், மேற்குத் திசையில் அமைந்துள்ளது. பிரதான கட்ட டம் 150 அடி நீளமும் 100 அடி அகலமும் உடையது. கட்டடத்தின் உயர்ந்த பக்கமாக, குறிக்கப்பட்ட இடைவெளியுடன், வெளியே நீட்டப்பட்டுள்ள பகுதி கள் காணப்படுகின்றன. 25 அடி உயாத்தில் போதுமான அளவுடன் உயாமும் சுடிய பீடத்தின் மேலும் கீழும் வார்ப்பட உருவங்கள் காணப்படுகின்றன. மத் திய பகுதியில் யானேகளும், சிங்கங்களும் கொண்ட மிகச் சிறப்பான வரிசை கள் காணப்படுகின்றன. கட்டடத்தை இம்மிருகங்களே தாங்குவதைப்போன்று தோன்றுகின்றது (படம் IVb). பேசு பிறவுண் அவர்களின் வருணனேயை அப் படியே எடுத்துத் தருவதிலும் பார்க்கச் சிறப்பான ஒரு பணியை நாம் செய்ய முடியாது.

' இப்பீடத்தின்மேல் உயரமாக நிற்பதுதான் பிரதான கோவிலாகும். மேற்குப் புறத்தில் உள்ள இக்கோவிலில் தாண்களுடைய ஒரு முகப்பு மண்டபம் உள்ளது. பலபடிகளின் மூலம் ஏறியே இம்முகப்பு மண்டபத்தை அடையவேண்டும். இம் முகப்பு மண்டபம் அமைப்பதிலே கலேஞர்கள் தம் கைவரிசையை மிகச் சிறப் பாகக் காட்டியிருக்கின்றூர்கள். மண்டபம், விமானம் ஆகியவற்றைச் சேர்த் துக் கட்டும் பண்டைய மாபை இவர்கள் மீறியதாக வெளிப்படையாகத் தெரிய வில்லே. தெளிவாகவும், நட்பமாகவும் ஆக்கப்பட்ட மேற்சுவர் விளிம்புகள், சுவரிலிருந்து சற்றுப் புடைத்த சதுரத் தூண்கள், மாடங்கள், தோரண வாயில் கள் போன்ற கட்டட அம்சங்கள் ஒழுங்காகவும் கலேப்பண்புடனும் இணேக்கப் பட்டிருப்பது மேலான திறமையைக் காட்டுகின்றது. இவையனேத்திற்கும் மேலே கம்பீரமான மூன்று அடுக்குக் கோபுரம் காணப்படுகின்றது. இக்கோபுரம் வெளியே நீட்டிக் கொண்டிருக்கும் முக்கோண வடிவமான முகப்பும், குடை போலக் களிந்த கூரையும் உடையது. இதன் முழு உயாம் 95 அடியாகும். இது மட்டுமல்ல இன்னும் சிறப்பான பல அம்சங்கள் உண்டு. விமானத்தின் அடித் தளத்தில் மேடைக்கு மேலே உள்ள அகலமான வெளியில், ஐந்து புனிதத்திணப் பீடங்கள் பாறையிலிருந்து குடையப்பட்டுள்ளன. இவை பிரதான புனித பீடத்தைப் போன்று, ஆனுல் சிறிய அளவில், சிறப்பாகக் குடையப்பட்டுள்ளன. கோவிலின் உள்ளே தாண்களுடைய ஒரு மண்டபத்திலிருந்து கண் அறை வரை ஒரு தலேவாயில் உண்டு. பொருத்தமான நீளம் உடைய இம்மண்டபம் 70 அடி நீளமும் 62 அடி அகலமும் உடையது. மண்டபத்தின் உள்ளே ஒவ் வொன்றும் நான்கு சதூரத்தாண்கள் கொண்ட நான்கு தாண் வரிசைகள் உள்ளன. தூண்கள் அமைக்கப்பட்டிருக்கும் ஒழுங்கு மத்தியிற் சிலுவையூருவான ஒரு உட்பாதையை உண்டாக்குகின்றது. மிக உன்னதமான ஓர் விளேவை இது ஏற்படுத்துகின்றது '1 என்கிறூர் பிறவுண்.

கட்டடத்தின் எனேய பகுதிகளுள், நந்தி பீடத்திற்கு இருமருங்கிலும் காணப் படும் 51 அடி உயரமான இரண்டு துவசத்தம்பங்கள் குறிப்பிடத்தக்கவை. மிகச் சிறந்த கலேப்படைப்பாகத் திகழும் இவை, தென்னிந்திய பாணியில் தாண் கள் கட்டும் கலேயின், ஒரு முக்கியமான நிலேயைக் குறிக்கின்றன. கோவில் முழு வதையும் அழகுபடுத்தும் சிற்பங்கள் சிறப்பாக அமைந்து கோவிலின் புகழுக் கும், பெருமைக்கும் சிகாம் வைத்தாற் போன்று விளங்குகின்றன. கைலாச மலேயைப் பெயர்ப்பதற்கு இராவணன் முயற்சி செய்யும் காட்சியைச் சில்யுரு விற் காட்டியிருப்பது விசேடமாகக் கவனிக்கத்தக்கது.

எல்லோாாவில் ஐந்து சமணக் குகைகள் குடையப்பட்டுள்ளன. இவை அனேத் தும் அநேகமாக ஒன்பதாம் நூற்ருண்டைச் சேர்ந்தவையாக இருக்கலாம். இவற் றுள் மூன்றமட்டுமே குறிப்பிடத்தக்கவை. ஒன்று கைலாசக் கோவிலின் பிரதி யைப் போன்றுள்ளது. கைலாசக் கோவிலிலும் பார்க்க நான்கிலொரு பகுதி அளவுடைய இது, சிறிய கைலாசம் என அழைக்கப்படுகின்றது. இந்திர சபா, சகந்நாத சபா என்ற மற்றைய இரண்டும் இருமாடிகளுடையவை. அவற்றுள் இந்திர சபா அதிகம் பெரியதும், அதிக சிறப்புடையதுமாகும். இதன் மேல்

<sup>1</sup> Indian Architecture (Buddhist and Hindu.) p. 87.

# மாடியில் உள்ள சிற்பங்களும், நான்கு பக்கங்களிலும் கட்டடங்கள் அமைந்த ஒரு முற்றத்தின் மூன்று பக்கங்களேயும் உள்ளடக்கி அழகாக இருமாடிகளாக**க்** கட்டப்பட்ட இதன் முகப்பு மண்டபமும் குறிப்பிடக்கூடிய அம்சங்களாகும்.

அரங்கமகால் என்று அழைக்கப்படும் கோவிலின் இரண்டாம் மாடியின் முகப்பு மண்டபத்தின் உட்புறக் கூரையிற் சுவர்ச்சித்திரங்கள் இருப்பதைக் காணலாம் (இக்கோவிலின் உட்புறம் முழுவதையும் ஒரு காலத்தில் வர்ணச் சித் தொங்கள் அழகுபடுத்திய காரணத்தால், அரங்கமகால் என்ற பெயர் ஏற்பட் டிருக்கலாம்). இந்தச் சித்திரங்கள் இருவேறு காலப் பகுதியைச் சேர்ந்தவை. குகை குடையப்பட்டகாலமாகிய எட்டாம் நூற்*றுண்டைச் சேர்ந்தவை* சி**ல** சித்திரங்கள். மற்றையவை மிகப்பிற்பட்ட காலத்தைச் சேர்ந்தவை. பிற்காலப் படலம் முன்னதை ஒரளவிற்கு மூடிமறைக்கின்றது. ஆளுல் இது தாத்திற் குறைந்தது. முதற்காலப் பிரிவைச் சேர்ந்த வர்ணச் சித்திரங்கள் அஜந்தாச் சித்திரங்களேப் போன்றுள்ளன. இவ்வண்ணச் சித்திரங்களுள் மனிதர்களேப் போன்ற கருடர்களால், மேகங்களுக்கூடாக விட்டுணுவும், இலட்சுமியும் சுமந்து கொண்டு வாப்படும் சித்திரத்தையும், கொம்புடைய சிங்கத்தின்மேல் ஒருவர் சவாரி செய்யும் சித்திரத்தையும், கந்தர்வர்கள் சோடி சோடியாக முகில் களுக்கிடையே நீந்தும் சித்தொத்தையும், மற்றும் யானேகள், மீன்கள் நிறைந்த தாமரைக் குளங்களேயும் அடையாளம் கண்டு கொள்ளலாம். இச்சித்திரங்களின் தன்மை அலந்தாபாணிச் சித்தொங்களினின்றும் பெரிதும் வேறுபட்டுள்ளது. மத் திய காலக் குஜராத்திப் பாணியை இவை ஒத்திருக்கின்றன.

தென் இந்திய வரலாறு

தென்ஞட்டிற் குடைவரைக் கட்டடக் கலேக்கும், கற்கட்டடக்கலேக்கும் பல்ல வர்கள் பாலம் அமைக்கின்றனர். தென்னிந்தியக் கலேவரலாற்றிற் பல்லவர்களின் கட்டடக்கலேயும், சிற்பக்கலேயும் ஒளிவிடும் அதிகாரங்களாக மிளிர்கின்றன. முதற்படி முழுக்க முழுக்கக் குடைவரைக் கட்டடங்களாகவே இருந்தது. இகணே இாண்டு பிரிவாகப் பிரிக்கலாம். செங்கற்கள். மாம், உலோகம், சுண்ணும் புக்கலவை முதலியவற்றை உபயோகிக்காது கற்றளிக்கோவில்கள் கட்டிப் புகழ் அடைந்த 1 ஆம் மகேந்திரவர்மனின் ஆட்சிக்காலத்தில் எழுப்பப்பட்ட தா**ண்க** ளுடைய மண்டபங்கள் ஒருபிரிவில் அடங்குவன. இவற்றைப் போன்ற, ஆனுற் சற்று விரிவான முறையிற் கட்டப்பட்ட மண்டபங்களும், ஒரே கற்பாறையிற் செதுக்கப்பட்ட இரதங்களும் இரண்டாவது பிரிவில் அடங்குவன. இவையனேத் தும் முதலாம் நாசிம்மவர்மன் மாமல்லனும் அவனே அடுத்தாண்ட அரசர்க ளாலும் கட்டப்பட்டவையாகும். மகேந்திரனுற் கட்டப்பட்ட மண்டபங்கள் அதிக் வேஃப்பாடற்ற, எளிமையான தாண்கள் நிறைந்த மண்டபங்களாகும். இவற்றின் பிற்பக்கச் சுவரில் ஒன்று அல்லது ஒன்றிற்கு மேற்பட்ட கருப்பக்கிர கங்கள் உண்டு முன் முகப்பின் பொதான அம்சம், ஒவ்வொன்றும் 7 அடி உயா முடைய தூண் வரிசையாகும். இத்தூண்களின் நடுப்பகுதி சதாவடிவானது. இச்சதாப் பகுதியின் மேலும் கீழும் இரண்டடி உயரமுடைய பக்கங்கள் உண்டு. நடுப்பகுதியின் முனேகள் சாய்வாக அமைக்கப்பட்டுள்ளபடியால் அது எட்டு மூலேயுடையதைப் போன்று தோற்றமளிக்கின்றது. பாரமான ஒரு தாங்கியின்

மேல், தாணின் மேற்பாகம் இருக்கின்றது. ஆரம்பகாலத்திற் கட்டப்பட்ட கட் டடங்களின் (மண்டகப்பட்டு, திருச்சிஞப்பள்ளி) தாண்களுக்கு மேல் விளிம்பு இருக்கவில்லே. சற்றுப் பிற்பட்டகாலத்தில் ஒரு சுருளான வார்ப்படம் சேர்க்கப் பட்டது. இத்தகைய தாண்கள் பல்லாவாத்திற் காணப்படுகின்றன. இன்னும் பிற்பட்ட காலத்திற் கட்டப்பட்ட கோவில் தாண்களின் மேல்விளிம்பில், இடை யிடையே கூடு என்ற புதிய அலங்கார உருவம் காணப்படுகின்றது. இது உண் மையிற் பௌத்த சைத்தியங்களில் உள்ள சாளாத்தைப் போன்று அமைந்த சிறிய ஒரு பகுதியே. மோகல்ராசபுரத்தில் இத்தகைய கூடு வகையைக் காண லாம்.

உந்தவல்லி (சூண்டூர்மாவட்டம்) என்ற இடத்தில் உள்ள அனந்தசயனரின் குடைவரைக் கோளிலும், பைரவகொண்டா (வடஆற்காடு மாவட்டம்) என்ற இடத்தில் உள்ள கோவில்களும் மகேந்தொனின் ஆட்சியின் இறுதிக் காலத்திற் கட்டப்பட்டன. முன்பு கூறப்பட்ட கோவில்கள் எளிமையான அமைப்பை உடையன. ஆனுல் இந்த இரண்டு கோவில்களும், முன்னேயவற்றிலிருந்து சிறிது மாறபட்டவையாக உள்ளன. உந்தவல்லியில் உள்ள கோவில் அநேகமாக ஒரு பௌத்த விகாரையைப் போலக் கட்ட எடுக்கப்பட்ட முயற்சியின் பயனுக இருக்கலாம். இது நான்கு அடுக்குகள் கொண்டது. ஒவ்வொரு அடுக்கிலும் தூண்கள்கொண்ட மண்டபங்கள் உள. முழுக் கட்டடத்தின் உயரம் 50 அடியா கும். பைரவ கொண்டா என்ற இடத்தில் உள்ள தாண்களின் அமைப்பிலேதான், ஒரு தனிப்பல்லவ பாணியை நாம் காணக்கூடியதாக இருக்கின்றது. தூணின் கீழ்ப்பகுதியில் ஒரு சிங்கமும், மேலேயுள்ள அகன்ற இடத்தில் ஒரு சிங்கமும் தாணுடன் சேர்த்து இணேக்கப்பட்டுள்ளன. மாமல்லனின் பெயரால் அழைக் கப்படும் இரண்டாவது வகைக் கட்டடங்களின் தூண்களில் இந்த அமைப்பு முறை இன்னும் அதிக கலேச்சிறப்படனும் ஒழுங்குடனும் கையாளப்பட் டுள்ளது.

இப்போது உபயோகிக்கப்படாத துறைமுகப் பட்டினமாகிய மாமல்லபுரம் (மகாபலிபுரம்) என்ற இடத்தில்தான் மாமல்லனின் கட்டடங்கள் அனேத்தும் இருக்கின்றன. இப்பட்டினம் சென்னேக்கு 32 மைல் தெற்கே உள்ள பாலாற்றின் முகத்துவாரத்தில் அமைந்துள்ளது. 100 அடி உயரமும், தெற்கில் இருந்து வடக்கே அரைமைல் நீளமும் கால்மைல் அகலமும் கொண்ட ஒரு கருங்கல் மலேயிலும் இதற்குத் தெற்கேயுள்ள ஒரு சிறுமலேக் கற்பாறையிலும் பல்லவ சிற்பிகள் தமது கைவண்ணத்தைக் காட்டிக் கலேவண்ணம் மிளிரச் செய்தனர். அரசாங்க மாளிகைகளும், அங்காடிகளும், பண்டக சாலேகளும் நிறைந்த மாமல்லபுரம் சுறுசுறுப்பும், பாபாப்பும் நிறைந்த ஒரு துறைமுகமாக இருந் திருக்கவேண்டும். விரைவிற் கிதைந்து அழித்து விடக்கூடிய பொருட்களாற் கட்டப்பட்ட மதச்சார்பற்ற கட்டடங்கள் எல்லாம் இப்போது அழித்துபோய் விட்டன. சமய நோக்கத்துடன் இயற்கையான மலேயில் இருந்து குடைந் தெடுக்கப்பட்ட மண்டபங்களும் சிற்பங்களும் இப்போதும் காணப்படுகின்றன. பொருட்களேச் சேகரித்து மற்றைய நாடுகளுக்கு விதியோகஞ் செய்யும் தென் னிந்தியத் துறைமூகங்களில் ஒன்றுக மாமல்லபுரம் விளங்கியது என்பதிலும் இங்கிருந்து பாளிய கலாசாரத்தின் செல்வாக்கு இந்தோசினம், இந்தோனே சியா முதலிய நாடுகளில் இருந்த இந்துக் குடியேற்றக்காரரின் கலேயை உருவாக் கியது என்பதிலும் கிறிதும் ஐயமில்லே.

பாலாற்றில் இருந்து தண்ணீர் எடுத்துத் துறைமுகத்தின் பல்வேறு பகுதி களுக்கும் விதியோகஞ் செய்வதற்கென நன்கு திட்டமிடப்பட்ட அமைப்பு முறை இருந்தது என்பதற்குரிய தெளிவா**ன அடையாள**ங்கள் இப்போ**து** காணப்படுகின்றன. ' அருச்சுனனின் தவம்' எனப் பல காலமாக அழைக்கப் பட்டு வந்த ' கங்காதிர்த்தத்தின் இறக்கம்' (படம் VII) என்ற குறிப்பிடத்தக்க திறந்தவெளிச் சிற்பத்திற்கும், முன்சொன்ன அமைப்பு முறைக்கும் இடையில் ஒரு நெருங்கிய தொடர்பு இருந்தது என்று கருத இடம் உண்டு. கடலே எதிர்நோக்கி உள்ள மலேச்சாாலிற் புடைப்புச்சிற்பமாகச் செதுக்கப்பட்ட இச் சிற்பம் ஏறக்குறைய 30 யார் நீளமும் 23 அடி உயரமும் உடையது. மலேப்பாறை யின் மத்தியில் இயற்கையாக ஏற்பட்ட ஒரு பிளவில் நீர்வீழ்ச்சி ஒன்றுண்டு. இந்நீரில் நாகர்கள், நாகினிகள் கூட்டமாக விளேயாடுகின்றுர்கள். **புனித** நீரின் குறியீடாக இது அமைந்துள்ளது. இருமருங்கிலும் தெய்வங்கள், மனிதர்கள் ஆகியோரதும் பலவகையான மிருகங்களினதும் சிலேகள் செதுக்கப்பட்டுள்ளன. பிளவைப் பார்த்துக்கொண்டு அல்லது பிளவை அணுகிக்கொண்டு பத்தி செலுத் தும் பாவனேயில் இச்சிலேகள் அனேத்தும் அமைந்துள்ளன. ' நாம் இங்கே காண் பது ஒரு பெரிய படமாகும்; இது ஒழுங்கான முறையிற் கற்களில் தீட்டப்பட்ட ஒரு சுவர்ச் சித்திரமாகும். இதன் அமைப்புமுறை, நேர்மையான தாண்டுகையி ஞற் பல்வகை உயிர்களேயும் நன்மைதரும் நீரைச் சுற்றி ஒன்றுசேர்க்கும் திறன், இயற்கையின் மீதுள்ள தாய்மையான ஆழமான பற்று, ஆகியவற்றுல் இப்புடைப் புச் சிற்பம் மிக மிக உயர்ந்த கஃப்படைப்பாக விளங்குகின்றது<sup>1</sup>' என கிறெ**ள** செற்று கூறுகின்றுர். இந்நீர்வீழ்ச்சியின் இடப்பக்கத்தில் உள்ள ஒரு சிற கோவிலில், நிற்ரம் தோற்றத்திற் சிவபெருமானின் உருவச்சிலே காட்டி அளிக் கின்றது. இக்கோவிலின் முன்னுல், பகீரதனின் மெலிந்த சிலேயொன்று தலே குனிந்து வணங்கும் பாவணேயிற் காணப்படுகின்றது. கைகளே மேலே **உ**யர்த்தி**த்** தவம் செய்யும் பகோதனின் உருவம் கோவிலின் மேலே இருக்கின்றது. சிற்**பங்** களாகச் செதுக்கப்பட்ட மிருகங்களுள், பொசித்தி பெற்ற யானேகளின் சிலே களும், பகோதன் தவம் செய்யும் நிலேயை அப்படியே பின்பற்றிய நிலேயில் இருக் கும் உருத்திராட்சப் பூனேயும், பூனேயை நம்பி அதன் கால்களில் விளேயாடிக் கொண்டிருக்கும் சுண்டெலிகளும், 'எதிரே இடதுகரைப் பக்கத்தில் உள்ள குகை வாயிலில், தன் பின்னங்காலால் மூக்கைச் சொறியும் பாவனேயில் நிற்கும் -கலேமானே ' நோக்கிய வண்ணம் நிற்கும் ஒரு சோடி மான்களும் அடங்கும். வட்டமான ஓரிடத்திற் செதுக்கப்பட்டுள்ள குரங்குக் குடும்பத்தின் சிலே உயி <sup>1</sup> Grousset, India (English Translation), P. 230.

ருள்ளதாகவும், அதிக ஆச்சரியத்தை ஊட்டுவதாகவும் உள்ளது. இச்சில்யிற் 'பெண்குரங்கிலுள்ள பேன்களே ஆண்குரங்கு எடுக்க, பெண்குரங்கு தன்குட்டி களுக்குப் பாலாட்டிக் கொண்டிருக்கின்றது '.

மாமல்லபாத்திலுள்ள பொதான குன்றின் பல்வேறு பகுதிகளிலும் மாமல்ல னின் பாணியில் அமைக்கப்பட்ட பத்து மண்டபங்கள் உள்ளன. மகேந்தானின் காலத்திய எளிமையான பாணியிலிருந்து அதிக முன்னேற்றம் ஏற்பட்டதை இம்மண்டபங்கள் அனேத்தும் வெளிக்காட்டியபோதிலும், பொதுப்பண்பிலும் விகிதாசாரத்திலும், , ஏறக்குறையப் பழையமாதிரியே இருக்கின்றன. இவற்றுள் ஒன்றாவது பெரிய கட்டடமாக அமையவில்லே. பொதுவாகச் சொல்லப்போனுல் அவற்றின் அளவுகள் பின்வருமாறு : கட்டடத்தின் முகப்பு 25 அடி அகலமும் 15-20 அடி உயாமும் (கருப்பக்கொகம் உட்பட) 25 அடி ஆழமும் உடையது; தாண்கள் 9 அடி உயாமும், அவற்றின் மிக அகலமான பகுதி 1-2 அடியும் உடை யவை; கருப்பக்கிரகங்கள் நீள் சதுரமானவை; ஒவ்வொரு பக்கமும் 5-10 அடி கொண்டவை. கட்டடத்தின் பிரதான அம்சம் தாண்களாகும். தாண்களின்மேல் சுருட்டப்பட்டுள்ள விளிம்பின் முன்பகுதி கூடுகளால் அலங்கரிக்கப்பட்டுள்ளது. ஒன்றுவிட்டொன்று நீளமும், இடையில் சிறியதுமாகச் சிற்றாருவிலமைந்த புனிதபீடங்களேக்கொண்ட ஒரு கைப்பிடிச்சுவர், விளிம்பின் மேல் இருக்கின் றது. உட்புறத்திற் புராணநிகழ்ச்சிகளே விளக்கும் சிற்பங்களே வைப்பதற்கு, சுவரிலிருந்து சற்றுப் படைத்த தூண்களும் வார்ப்படங்களும் நல்ல சட்டங் களாக அமைந்துள்ளன. மற்றவற்றிலும் பார்க்க அதிக திருத்தமாகக் கட்டப் பட்ட, மகிடாசுர மண்டபத்தின் வெளிப்புறத்திலுள்ள தாண்களும் வராக மண் டபத்தின் வெளிப்புறத்திலுள்ள தாண்களும் வராக மண்டபத்தின் முகப்பு லுள்ள தாண்களும் ஈடிணேயற்ற கவர்ச்சியுடனும் அழகுடனும் விளங்குகின் றன. ஆளுல் மகிடாசுர மண்டபத்தின் சிங்கத் தூண்களான உள் தாண்வரிசை கள் இரண்டுமே எல்லாவற்றிலும் பிகச் சிறந்தவையாகும். செங்குத்தான பள் ளம் உடைய நடுப்பகுதி, அழகாக அமைந்த கழுத்துப்பகுதி (தடி), 'முலாம் பழம் ' போன்ற அழகிய மேற்பகுதி (கும்பம்), இதற்கு மேலேயுள்ள தாம ரைப் பூப்போன்ற உருவம் (இதழ்), அகன்ற மணிச்சட்டம் (பலகை) ஆகிய எல்லாம் மிக அழகான முறையில் இண்ந்து பல்லவ 'பாணி'க்குச் சிறந்த எடுத்துக்காட்டாகவுள்ளன. வராக, வாமன் அவதாரங்களும், சூரியன் தூர்க்கை, கசலட்சுமி, சிம்மவிட்டுணுவும் அவனுடைய இராணியும், மகேந்திரவர்மனும் அவனுடைய இராணியும்—வராகக் குகையிற் புடைப்புச் சித்திரங்களாகச் செதுக்கப்பட்டிருப்பதைக் காணலாம், மாமல்லபாச் சிற்பங்களுள் இவை குறிப் பிடத்தக்கவை. ஒருவித நிச்சயத்தன்மையும், தெளிவான ஒரு நாடகக் காட்சி யைப் போன்ற தோற்றமும் இச்சுற்பங்களின் குணவிசேடம் எனக் கொள்ள லாம். இத்தகைய குணவிசேடங்களே, மகிட மண்டபத்தில் உள்ள அனந்தன் என்ற நாகத்தின்மேல் விட்டுணு பள்ளிகொள்வதைக் குறிக்கும் புடைப்புச் சுற் பத்திலும், எருமையாக்களுகிய மகிடனுடன் தூர்க்கை சண்டை செய்வதைக்

குறிக்கும் புடைப்புச் சிற்பத்திலும், பஞ்சபாண்டவர் மண்டபத்தில் கோவர்த் தன மலேயைக் கிருட்டிணர் தாக்கும் காட்சியைக் குறிக்கும் புடைப்புச் சிற்பத் திலும் நாம் பார்க்கலாம்.

குடைவரை மண்டபங்கள் பாண்டிய நாட்டில் இருந்தன என்பதையும் இச் சந்தர்ப்பத்தில் நாம் கூற வேண்டும். இம்மண்டபங்கள் அதிக கவனத்துடன் ஆராயப்படவில்லேயாயினும், இவை பல்லவர்களின் மண்டபங்கள் கட்டப்பட்ட காலத்தையே சேர்ந்தவை; ஏறக்குறையப் பல்லவ பாணியிலேயே கட்டப்பட்ட வையுமாகும். மதுரைக்கண்மையிலுள்ள திருப்பாங்குன்றத்திற் காணப்படும் மண்டபத்தைச் சிறந்த எடுத்துக்காட்டாகக் கூறலாம். இம்மண்டபத்தின் சுவர் களிற் சிற்பங்கள் உள்ளன. நியாயமான அளவிலமைந்த, மத்திய காலப்பகுதி யிற் கட்டப்பட்ட சுப்பிரமணியர் கோவிலின் பின்னுல் மறைக்கப்பட்டிருக்கும் இம்மண்டபம் இக்கோவிலின் கருப்பக்கிரகமாக விளங்குகின்றது. வேறு இடங் களிலும் குடைவரை மண்டபங்களின் முன்னுற் கோவில்கள் கட்டப்பட்டதாகத் தெரிகின்றது. செங்கற்பட்டு மாவட்டத்திலுள்ள சிங்கப் பெருமாள் கோவிலே எடுத்துக்காட்டாகத் கொள்ளலாம்.

எழு பகோடாக்கள் என அழைக்கப்படும் தனிப்பாறையிற் குடைந்தெடுக்க**ப்** பட்ட இரதங்கள், மண்டபங்களின் பாணியிலேயே அமைந்திருந்தபோதிலும், மாத்தாலான கோவில்களின் பொதியைப் போன்று அவை விளங்குவது வெளிப் படையாகவே தெரிகின்றது. மாக்கோவிலிற் காணப்படும் ஒவ்வொரு சிறிய நட்பமான வேலேப்பாடும், அப்படியே க<sub>ி</sub>ங்கல்லில் இம்மியும் பிசகாமற் செய் யப்பட்டிருக்கின்றது. எந்தவொரு இரதத்தின் உட்புற வேலேயும் பூரணமாக நிறைவேற்றப்படவில்லே. அவ்விரதங்கள் எப்போதாயினும் உபயோகிக்கப்பட்ட னவாவென்பதுந் தெரியவில்லே. எல்லாமாக எட்டு இரதங்கள் இங்குள்ளன. தெற் குப் பக்கத்திலுள்ளவை திரௌபதி, அர்ச்சுனன், வீமன், தருமாாசன், சகா தேவன் ஆகியோரின் பெயர்களாலும், வடக்கிலும் வடமேற்கிலும் உள்ளவை கணேசர், பிடாரி, வீளயான் குட்டை ஆகியோரின் பெயர்களாலும் அழைக்கப் படுகின்றன. இந்த இரதங்கள் நடுத்தரமான அளவுடையன. இவற்றுள் ஒன்று வது 42 அடி நீளத்திற்கும் 35 அடி அகலத்திற்கும் அல்லது 40 அடி உயாத்திற கும் மேற்பட்டதாக இல்லே. சுரையால் வேயப்பட்ட கட்டடத்தின் புரதியைப் போன்றுள்ள திரௌபதி இரதம் வெறும் கண்ணறையாகவே காட்சியளிக்கின் றது. இதன் அடித்தளத்திற் சிங்கமும், ஆனேயும் ஒன்றுமாறி ஒன்றுகக் காட்சி யளிக்கின்றன. மற்றைய இரதங்கள் எல்லாம் விகாரை அல்லது சைத்தியத்தின் பிரதிகளாகும். விகாரை பாணியில் அமைந்தவை கூர்நுதிக் கோபுர உருவில் இருக்கின்றன. தருமாரச இரதம் இதற்கு மிகச் சிறந்த எடுத்துக்காட்டாகும். இது மத்தியிற் சிறிய சதுரமான ஒரு மண்டபத்தையும், கீழே தாண்கள் கொண்ட விருந்தைகளேயும், மேலே கூர் நதிக் கோபுரம் போன்ற சிகாத்தையும் உடையது. இதன் அடித்தளத்திற் பல சிங்கார வேலேப்பாடுகள் உள. சிங்க உரு விலமைந்த தாண்கள் கொண்ட இதன் முகப்பு, இதன் தோற்றத்தை மேலும் அழகுபடுத்துகின்றது. ' இப்படியான ஒரு திட்டம், தன்**ன**ளவிலே சக்தி வா**ப்** 

ந்த ஒரு படைப்பாக மட்டுமன்றி, மனத்திற்கு இன்பமூட்டும் உருவங்களும், கலே வேலேப்பாடுகளும் நிறைந்த ஒரு களஞ்சியமாகவும் காணப்படுகின்றது. இன்னுமதிக ஆற்றலுடைய தன்மைகள் இங்கே நிறைந்திருக்கின்றன' என்கி ரூர் பிறவுண் என்பார்.

பீம, சகாதேவ, கணேச இரதங்களின் அமைப்பு சைத்திய பாணியிலுள்ளது. செவ்வக வடிவமான இவை இரண்டு அல்லது இரண்டிற்கு மேற்பட்ட அடுக்கு களேயும் நானியில் முக்கோண வடிவுடைய பீப்பாபோன்ற கூளைகளேயுமுடை யவையாகும். சகாதேவ இரதம் வில்வனேவு போன்றது. பிற்காலப் பல்லவரின் கோவில்களிலும் ஆரம்பகாலச் சோழரின் கோவில்களிலும் இத்தகைய உருவிற் கூரைகள் அமைக்கப்பட்டிருந்தன. சோழர் கோவில்களின் இத்தகைய கூரையை கசப்பிரிட்டம் (யானேயின் முதனு) எனச் சிறப்பாகக் குறிப்பிட்டார் கள். நீளப் பக்கத்திலமைந்துள்ள தாண்கள் பொருந்திய முகப்பு மண்டபத்தின் மூலம் கணேச இரதத்தின் உள்ளே செல்லலாம். இந்த இரதங்களில் செவ்வக அமைப்பு, மேலே போகப் போக அளவிற் குறைந்து செல்லும் அடுக்குகள், கூம்பிய முடி (கவசங்கள்), முக்கோண வடிவிலமைந்த மேற்புறம் ஆகியவற் றைத் தாங்கிய பீப்பா போன்ற கூரைகள் முதலியன பிற்காலத்திற்கோவில் களின் நுழைவாயிலிற் கட்டப்பட்ட கோபுரங்களுக்கு வழிவகுத்திருக்கலாம். எல்லா இரதங்களும் சைவ சமயப் பண்புடையவையாகவே இருக்கின்றன. இவற்றிலுள்ள சிற்பங்களின் தாம், மண்டபங்களிலுள்ள சிற்பங்களின் தாத்தை ஒத்துள்ளன. மனிதர்களும் தெய்வங்களும் மிகவும் கவர்ச்சிகாமான முறையிற் செதுக்கப்பட்டுள்ளன. மிருகங்களின் உருவங்கள் மிகத் திறமாகத் காணப்படு கின்றன. தெய்வச் சிலேகள் நான்கு காங்கீளயுடையவையாகவும், துவாரபாலர் கள் இரு காங்கள் மட்டும் கொண்டவையாகவும் காணப்படுகின்றன. தனிப் பாறைகளிற் கோவிலேக் குடைந்தெடுக்கும் இவ்வேலே ஏதோ ஒரு காரணத்தி ஞல் அரைகுறையாகவே விடப்பட்டுள்ளது. பல்லவக் கட்டடக் கலேயின் இரண் டாவது படியை நாம் பார்க்கும்போது முழுக்க முழுக்கக் கல்லாற் கட்டப்பட்ட கோவில்களேயே காண்கின்ளும்.

இக்கற்கோவில்கள் இரு பிரிவிலடங்கும். ஒரு பிரிவைச் சேர்ந்த கோவில்கள் இராசசிம்மனுற் (ஏறக்குறைய 700—800) கட்டப்பட்டவை. மற்றப்பிரிவைச் சேர்ந்தவை நந்திவர்மனுற் (800—900) கட்டப்பட்டவை. மாமல்லபுரத்திலுள்ள கடற்கரை ஆலயம், ஈசுவா ஆலயம், முகுந்த ஆலயம் ஆகியவையும் பனமலே (தென் ஆற்காடு மாவட்டம்) என்ற இடத்திலுள்ள ஒரு கோவிலும், காஞ்சி புரத்திலுள்ள கைலாசநாதர் கோவிலும், வைகுந்தப் பெருமாள் கோவிலும் முதற்பிரிவிலடங்கும். இவற்றுட் காலத்தால் மிகவும் முற்பட்டது கடற்களைக் கோவில்தான் (படம் VIIIa) என்பதிற் சந்தேகமில்லே. காற்று, கடல்நீர், கடற் களமணல் ஆகியவற்றின் தாக்கு தலுக்கு உட்பட்டிருக்கின்றபோதிலும் இக் கோவில் பழுதுறுமல் இன்றுவரையும் பழைய மெருகுடன் இருப்பது, இக் கோவில் உறுதிவாய்ந்த முறையில் நன்கு கட்டப்பட்டுள்ளது என்பதையே நிரூ பிக்டுன்றது. இக் கோவிலின் அமைப்பு முறை அசாதாரணமானதாகவே இருக்

#### தென் இந்திய வரலாறு

கின்றது. இதனுடைய மூலத்தானம் கடலேப் பார்த்தபடி, கிட்டத்தட்டக் கடல் **நீ**ரின் விளிம்பில் அமைந்திருக்கின்றது. ஆகவே இதனுடன் சோநத மற்றைய பகுதிகள் இதற்குப் பின்ஞலேயே அமைந்துள்ளன. பிரதான கட்டடத்தைச சுற்றிப் பெரியதொரு சுற்றுமதில் காணப்படுகின்றது. இம்மதிலின் மேற்கு**ப்** புறத்திற் கோவிலின் நுழைவாயில் உண்டு. இக்கோவில் கட்டிமுடிந்ததன்பின் ஏற்பட்ட ஒரு நினேவிறைப்போலும் இதன் மேற்கு அந்தத்தில் மேலும் இரண்டு சிறிய கோவில்கள் கட்டிச் சேர்க்கப்பட்டுள்ளன. இவற்றுள் ஒரு கோவிலுக்கு விமானம் உண்டு. முதன் முதலாகப் பார்ப்பவர்கள் இதையே பிரதான நுழை வாயிலாகக் கருதிவிடுவார்கள். அதிகப்படியான இந்த இரு கோவில்களும், இரு <u> வி</u>மானங்கள் கொண்ட கடற்கரைக் கோவிலின் அசாதாாண, ஆனுல் அதே வேளேயிற் பார்ப்பதற்கு அழகான, அமைப்பிற்குப் பெரிதும் காரணமாக விளங்குகின்றன. (குடைவளைக் கட்டட முறையிலிருந்து கல்லாற் கட்டும் (முறைக்குக் கைமாறியது என்பதைத் தவிர) தர்மாாச இரதத்திலிருந்து தர்க்க ரீதியாக ஏற்பட்ட வளர்ச்சியே இக்கோவில் என்பது தெளிவாகின்றது. குடை வரைக் கட்டட முறையிலிருந்து கல்லாற் கட்டப்படும் முறைக்குக் கைமாறி யது என்பதைத் தவிர அதே வேளேயில் குறிப்பாக விமானங்களேப் பொறுத்த வரையில் விகாரையைப் போன்று அமைப்பதைக் கைவிட்டு ஒரு புதிய இலகு வான, அதிக லயமுடைய கோபாத்தைக் கட்டுவதற்குக் குறிப்பிடக்கூடிய முயற்சு எடுக்கப்பட்டது என்பதும் உண்மையே சுவரிலிருந்து சற்றுப் புடைத்து நிற்கும் தாண்களின் களையிற் செய்யப்பட்ட செங்க வேலேப்பாடுகளில் அதிக வளர்ச்சி ஏற்பட்டது. "கட்டியக்காரரைப் போன்று நிமிர்ந்து நின்று, திரா **எிட** முறையிலமைந்**த தாணி**ன் மேற்பாகத்தைத் தாங்கும் சிங்கம், ஒவ்வொரு கோணத்திலிருந்தும் வெளியே தெரியும்படி நிற்கின்றது. கட்டடத்தின் கீழ்ப் பசூதி முழுவதிலும் சமமான இடைவெளிகளுடன் சிங்கத்தின் உருவங்கள் பொறிக்கப்பட்டுள்ளன," எனக் கடற்கரைக் கோவிலேப் பற்றிச் சிறப்பாகக் குறிப்பிட்டுள்ளார் பிறவுண். வெளியே அடைக்கப்பட்ட பகுதியில், ஆழமற்ற வாவிகள் இருந்தன. நீர்க்குழாய்கள் மூலம் இவற்றிற்குத் தண்ணீர் கொண்டு வாப்பட்டது. வாவிகள் நிரம்பியபின் மேல்மிச்சமான நீர் கடலிற்குக் கொண்டு சேர்க்கப்பட்டது. கம்போமாகத் தோற்றமளிக்கும் சுற்றுமதிலின் கைப்பிடிச் சுவரின் மேல், படுத்திருக்கும் எருதுகளின் உருவங்கள் வைக்கப்பட்டன. மதி லின் வெளிப்புறத்தே, சற்றுப் புடைத்த நிலேயிற் சிங்கங்களின் உருவங்கள், நெருங்கிய இடைவெளிகளுடன் **காணப்பட்டன.** மேற்குப்பக்கத்திலிருந்த, மிக**ச்** சிறப்பாக அழகுபடுத்தப்பட்ட **நு**ழைவாயிலின் மூலம் மண்டபத்திற்குட் செ**ல்** லலாம். ஆளுல் இப்போது மண்டபத்தின் அத்திவாரம் மட்டுமே காணப்படு கின் றது.

கடற்களைக் கோவிலிற்குச் சில காலத்தின் பின் கட்டப்பட்டது காஞ்சி புரத்திலுள்ள கைலாசநாதர் கோவில். இக்கோவிலின் பெரும்பகுதி இராசசிம் மனின் ஆட்சிக்காலத்திற் கட்டப்பட்ட போதிலும், இராசசிம்மனின் மகனுகிய மகேந்திரவர்மனே இதைப் பூரணமாக்கினுன். ஆரம்ப உருவில், இக் கோவில் கூர் நதிக் கோபுரம் போன்ற விமானத்தையுடைய மூலத்தானத்தையும், அதற்கு முன்னுல் தாண்கள் நிரம்பிய ஒரு மண்டபத்தையும் கொண்டிருந்தது. மூலத் தானமும் மண்டபமும் தனித்தனியாக ஒரு நீள்சதுரமான வெளியில் இருந் தன இந்த நீள்சதுர வெளியைச் சுற்றி, கண்ணறையுள்ள உயரமான மதிற் சுவர் இருந்தது. பல நூற்ருண்டுகளின் பின் மூலத்தானமும் மண்டபமும் ஓர் அர்த்த மண்டபம் மூலம் ஒன்ருக இணேக்கப்பட்டன. இந்த இணேப்பு அவற் றின் அழகைக் கெடுத்துவிட்டது. இங்கே காணப்படும் துணேக்கோவில்களே விட் டுப்பார்த்தால் மூலத்தானமும் விமானமும், தர்மராச இரதம் போன்று அமைந் துள்ளதைக் காணலாம். மூலத்தானத்தின் ஒவ்வொரு மூஃயிலும் ஒரு துணேக் கோவிலும், வாயிற் பக்கம் தவிர்ந்த மற்றைய மூன்று பக்கங்களின் மத்தியில் ஒவ்வொரு துணேக் கோவிலுமாக மொத்தம் ஏழு துணேக்கோவில்கள் இங்குள் ளன. முழுக்கோவிலின் அழகையும் இவை மிகுவிக்கின்றன. பல்லவபாணியின் போதான அம்சங்களெல்லாம் மிகச் சிறப்பாகவும் கவர்ச்சியாகவும் இங்கே இணேக்கப்பட்டுள்ளன. சுற்று மதிலில் உள்ள வர்ணச் சித்திரங்களின் அடையா எங்கள் காணப்படும் கண்ணறைகள், 'குடை'போலக் குவிந்த முன்யுடைய சுவரின் அமைப்புமுறை, மண்டபத்திலுள்ள உறுதிவாய்ந்த தூண்கள், இவற் றில் மிக நெருக்கமாகவுள்ள சிங்கப் புடைப்புக்கள் ஆகிய எல்லாம் போற்றக் கூடிய முறையில் ஒன்று சோக்கப்பட்டுள்ளன. கடற்கரைக் கோவிலிலுள்ள விமானத்தை விட இங்குள்ள விமானம் அதிக முன்னேற்றத்தைக் காட்டுகின் **றது**. இது அளவிற் பெரிதாகவும், சிறந்**த** விகிதாசாரமுடையதாகவும் இருக்கின் றது. மகேந்திரவர்மேசுவாம் என்ற பெயருடைய ஒரு பாந்த துணேக்கோவி **லி**ன் பக்கங்களிலுள்ள வெளிகளே கைலாசநாதர் கோவிலின் முற்றத்திற்கு**ச்** செல்லும் துழைவாயில்களாக இருக்கின்றன. துணேக்கோவிலிலிருந்தே பெரிய கோவிலின் கோபுரம் தொடங்குவதைப்போன்ற எண்ணம் ஏற்படக்கூடிய விதத்தில் மகேந்திரவர்மேசுவரம் கட்டப்பட்டுள்ளது. கைலாசநாதர் கோவி லேக் கட்டிய கலேஞர்கள் நன்கு சிந்தனே செய்தபின்பே கட்டடத்திற்கு வேண் டிய பொருட்களேத் தெரிவு செய்தனர்போலத் தெரிகின்றது. பெரிய பாரத்தைத் **த**ாங்கக்கூடிய முறையில், கருங்கல்லால் இக் கோவிலின் அடித்தளம் அமை**ந்** துள்ளது. சிற்பங்கள் கொண்ட கட்டடத்தின் மேற்பகுதி முருகைக் கற்க**ளா** லானது. காலத்தின் கொடோத்தினுல் பல திருத்த வேலேகள் செய்ய வேண்டி**ய** அவசியம் ஏற்பட்டது. ஆனுல் இத்திருத்தங்கள் பகுத்தறிவுடன், நுட்பமாகச் செய்யப்படவில்லே.

மிக நிறைவுற்ற நிலேயிலுள்ள பல்லவக் கட்டடக் கலேக்கு எடுத்துக்காட்டாகத் திகழ்வது வைகுந்தப்பெருமாள் (படம் VIIIb) ஆலயம் என்று கூறலாம். கைலாசநாதர் கோவிலேவிட இது சற்றுப் பெரியது. இதன் வளேவுக் கூரை மண்டபங்கள், முகப்புமண்டபம், மூலத்தானம் ஆகிய முக்கிய பகுதிகள் தனித் தனியாக இராது நல்லமுறையில் இணேக்கப்பட்ட ஒரு கட்டடம் போன்றிருக் தென்ரன. இதன் மூலத்தானம் ஏறக்குறைய 90 அடிச் சதுரமாகும். இதன் முற் பகுதி கிழக்கே 20 அடிவரை நீட்டப்பட்டு, ஒரு முகப்பு மண்டபமாக விளங்கு

### தென் இந்திய வரலாறு

கின்றது. இக் கோவிலேச் சுற்றி உயரமானதொரு சுற்றுமதிலுண்டு. இம்மதிலின் வெளிப்புறத்தின் கரை முழுவதும் எளிமையான, ஆனல் நன்கு கவாக்கூடிய வேலேப்பாடுகளால் அலங்கரிக்கப்பட்டுள்ளது. மதிலின் உள்ளேதான் பத்தர்கள் நடந்து செல்லக்கூடிய வெளியுண்டு. இவ்வெளியின் மேல் வளேவுக்கூரையிருக் கின்றது. சிங்கமுகத் தாண்வரிசைகளும் இங்கு உண்டு. பல்லவ வாலாற்றின் முக்கிய நிகழ்ச்சிகளேக் குறிக்கும் சிலாரூபங்கள் இத்தாண்களிலுள்ளன. முகப்பு மண்டபம் 21½ அடிச் சதுரமானது. கூரையின் உட்புறத்தை எட்டுத் தூண்கள் தாங்குகின்றன. முகப்பு மண்டபத்தையும் விமானம் மேலேயுள்ள நீள்சதா மான அறையையும் முன்கூடம் ஒன்று இணேக்கின்றது. விமானத்தின் அமைப்பு 47 அடிச் சதுரமானதாக இருக்கின்றது. ஆனல் நிலத்திலிருந்து 60 அடி உய ரம்வரை விமானம் இருக்கின்றது. விமானத்தில் நான்கு மாடிகள் உண்டு. " ஒவ் வொரு மாடியின் வெளிப்புறத்தையும் சுற்றி ஒரு வழியும், மத்தியில் ஒரு அறை யும், சுற்றிச் சுற்றிச் செல்வதற்காக இவற்றுள் இரண்டைச் சுற்றி ஒரு நடை பாதையும் உண்டு."

பல்லவக் கட்டடங்களின் இரண்டாவது பிரிவாகிய நந்திவர்மன் பிரிவிற் பெரும்பாலும் சிறிய கோவில்களேயுள்ளன. இதற்கு முன் உள்ள காலப்பகுதி யிற் கட்டப்பட்ட கோவில்களின் அமைப்பிலிருந்து எவ்வித முன்னேற்றத்தை **யு**ம் இவை காட்டவில்லே. காஞ்சிபுரத்திலுள்ள முத்தேசுவார், மதங்கேசுவார் ஆலயங்கள், செங்கல்பட்டிற்கு அண்மையில் உாகடம் என்ற இடத்திலுள்ள வாடாமல்லீசுவார் ஆலயம், அரக்கோணத்திற்கண்மையில் திருத்தணியிலுள்ள வீரட்டானேசுவார் ஆலயம், குடிமல்லம் (இரேணிகுண்டாவுக்கு அருகில்) என்ற இடத்திலுள்ள பாசுராமேசுவாம் அகியவையே பிரதான எடுத்துக்காட்டு களாகும். இவைகளுட் காலத்தால் முந்தியவை, காஞ்சிபாத்திலுள்ள இரு கோவில்களுமே. நுழைவாயிலிலுள்ள இவற்றின் முகப்பு மண்டபத்தை இரண்டு தாண்கள் தாங்குகின்றன. இப்பிரிவைச் சேர்ந்த ஏனேய நான்கு கோவில்களும், வில்வளேவு போன்று கட்டப்பட்டன. மாமல்லபாத்திலுள்ள சகாதேவ இர தத்தை இவை பின்பற்றியிருக்கலாமெனத் தெரிகின்றது. ஆடம்பாமற்று, அடக் கமான முறையிற் காட்சியளிக்கும் இக்கோவில்கள், பல்லவ ஆதிக்கத்தின் வீழ்ச்சிக்குச் சான்று பகர்கின்றன. அமராவதிமாபைக் காத்து வளர்த்து, கடல் கடந்த நாடுகட்கெல்லாம் பாப்பிய பெருமை பல்லவர்களேச் சார்ந்ததே. காலப் போக்கில் இக்கடல்கடந்த நாடுகளில் தோன்றிய நினேவுச் சின்னங்கள், தாய் நாட்டின் மிகச் சிறந்த சாதனேகளேயும் விஞ்சிவிட்டன.

கோவிற் கட்டட மாபைப் பொறுத்தவரை சோழர்கள், பல்லவ மாபின் வாரிசுகளாக இருந்து அதைத் தொடர்ந்து கையாண்டார்கள். அவர்கள் தம் இராச்சியம் முழுவதிலும் எண்ணற்ற கற்கோவில்களேக் கட்டிஞர்கள். ஆணுல் பத்தாம் தூற்ருண்டின் முடிவுரை கட்டப்பட்ட கட்டடங்கள் பெரிய கட்ட டங்களாக இருக்கவில்லே. பதிஞொட்ட நூற்றுண்டின் முற்பகுதியிற் கட்டப் பட்ட மகத்தான கட்டடங்களேப் போலல்லாது, இக்கட்டடங்கள், குறைந்த திறமையையும், அவ்வவ்விடங்களுக்குரிய கட்டடக் கலேயின் வளர்ச்சியையுமே குறிக்கின்றன. ஆரம்பகாலச் சோழர்களின் கட்டடங்கள் இன்றும் புதுக் கோட்டை மாவட்டத்தில் நல்ல முறையிற் பாதுகாக்கப்பட்டுள்ளன. மிகப் பேருந்தொகையான இத்தகைய கட்டடங்களே இங்கே நாம் காணலாம். பிற் காலப் பல்லவர்களின் கட்டடப்பாணி, படிப்படியாக வளர்ந்து சோழர் கட்டடப் பாணியாக மாறியது. இம்மாற்றத்தின் பல்வேறு கட்டங்களே இக்கோவில்கள் எமக்<sub>சு</sub> நன்கு எடுத்துக் காட்டுகின்றன. இவற்றுள், நார்த்தாமலேயிலுள்ள வி**ச** யாலய—சோழீசுவரம் என்ற கோவில்தான் நமது கவனத்தை முதலிற் கவர் கின்றது. இக்காலப்பகுதியின் முதலாவது சோழ அரசஞக விருந்த விசயாலய னின் ஆட்சுக் காலத்தலேயே இக்கோவில் அனேகமாகக் கட்டப்பட்டிருக்கக் கூடும். மேற்கு நோக்கி அமைந்த இக்கோவில், ஆரம்பகாலச் சோழர் பாணி யின் மிகச் சிறந்த எடுத்துக்காட்டுகளுள் ஒன்றுக விளங்குகின்றது. இக்கோவி லின் அமைப்பு, அசாதாரணமானதாக இருக்கின்றது. சதுரமான பிரகாரத் தின் உள்ளே வட்டமான கர்ப்பக்கிரகம் ஒன்றுண்டு. கர்ப்பக்கிரகத்துக்கும் போகாரத்திற்கும் மேலேயுள்ள விமானம், மேலே போகப் போக அளவிற் குறைந்திருக்கும் நான்கு அடுக்குகளேக் கொண்டுள்ளது. விமானத்தின் மேலே யுள்ள நான்காவது மாடி வட்டமாகவும் மற்றைய மூன்றும் சதுரமாகவும் உள்ளன. இவை எல்லாவற்றிற்கும் மேலே குமிழி போன்ற சிகாமும், அதற்கு மேலே வட்டமான கலசமும் காணப்படுகின்றன. கோவிலின் முன் பக்கத்தில் மூடுமண்டபம் ஒன்றுண்டு. சோழர் முறை'க்கெனத் தனிச் சிறப்பாயமைந்த அமிசங்கள் பொருந்திய சுவரிலிருந்து சற்றுப் புடைத்த தாண்களிலுள்ள அழ கிய வேலேப்பாடுகள் சுற்றுமதிலின் வெளிப்புறத்தை அலங்கரிக்கின்றன. சுவர் களில் மாடங்கள் எதுவும் காணப்படவில்லே. சுவரின் வளேக்கப்பட்ட மேல்விளிம் பின் கீழுள்ள கரைப்பகுதியில், பூதங்களின் உருவம் செதுக்கப்பட்டுள்ளது; விளிம்பை மனிதத் தலேகளும் மிருக உருவங்களும் கொண்ட கூடுகள் அழகு படுத்துகின்றன. சுவரின் மூலேகளிற் சுருள்களேயுடைய அலங்கார வேலேப்பாடு கள் உள்ளன. விளிம்பிற்கு மேலேயுள்ள நாடா போன்ற பகுதியிற் சிங்கங்களின் (யாளர்கள்) உருவங்கள் உள. இவை, மூலேப்பகுதியில் மகாத்தின் தலேயாக உருமாறுகின்றன. கூரையின் உட்புறத்திலுள்ள கைப்பிடிச்சுவரிற் சிறு கோவில் கள் (பஞ்சாங்கள்) காணப்படுகின்றன. மூலேயிலுள்ள இச்சிறு கோவில்கள் சதூர வடிவாகவும் மற்றையவை நீள் சதுரமாகவும் இருக்கின்றன. விமானத் தின் கீழ்ப்பகுதிகளிலுள்ள மாடிகளிலும் பஞ்சாங்கள் காணப்படுகின்றன. முன் னுள்ள மண்டபத்தின் தாண்கள் பல்லவ பாணியிலேயே, அடிப்பாகமும் நனிப் பாகமும் சதுரமாகவும், மத்திய பாகம் எண்கோண வடிவாகவும் அமைந்துள் ளன. சுருள் வேஃப்பாடுகளேத் தாங்கும் போதிகைக் கட்டையில், சற்று உயர்த் தப்பட்ட, வேலேப்பாடற்ற, நடுத்தர அளவிலான அகலக்கோடு போன்ற ஒரு பகுதியுண்டு பிரதான துழைவாயிலின் மேற்புறத்தில், நுட்பமாகச் செதுக்கப் பட்ட பூவேலேப்பாடுகள் உண்டு. இதற்கு இருமருங்கிலுமுள்ள 5 அடி உயாமான மாடங்களில், துழைவாயிலின் பக்கம் பாதி திரும்பிய உடம்பும் நேர்ப்பார்வை **யு**ம், ஒரு காலின்மேல் மறுகாலே வைத்த தோற்றமுமுடைய இரு துவாரபாலர்

# தென் இந்திய வரலாறு

கள் காணப்படுகின்றனர். பல்லவர்களின் கட்டடங்களிற் காணப்படுவதைப் போன்று இத்துவாரபாலர்களும் இரண்டு கையுடையவர்களாகவே உள்ளனர். பிரதான கோவிலேச் சுற்றியுள்ள ஒரு வெளியில், உள்ளே பார்த்தபடி ஏழு சுறிய தூணேக் கோவில்கள் உள்ளன. கல்லாற் கட்டப்பட்ட இவையனேத்தும், முக்கிய அம்சங்களிற் பிரதான கோவிலே ஒத்திருக்கின்றன. பிரதான கோவிலேச் சுற்றி ஏழு அல்லது எட்டுத் துணேக்கோவில்களே அமைப்பது ஆரம்பச் சோழர் காலத் திற்குரிய சிறப்பு அம்சமாகும். கண்ணனூரில் (புதுக்கோட்டை), முதலாம் ஆதித்தனின் காலத்திற் கட்டப்பட்ட பாலசுப்பொமனியர் கோவிலும் இதே பாணியில் அமைந்ததாகும். ஆணுல் இங்கே கோவிலின் சுரையிலுள்ள நான்கு மூலேகளிலும், விமானத்தில் சிகாத்தின் கீழுள்ள பகுதியிலும் நந்திகளுக்குப் பதலாக யாணேகளின் உருவங்களே உள்ளன. இங்கே சுப்போணியரின் வாகன மாக விளங்குவது யாணேயே.

கும்பகோணத்திலுள்ள நாகேசுவார் கோவில் என்ற அழகான சிறிய கோவில் எறக்குறைய இதே காலத்தையும் பாணியையும் சேர்ந்தது. இதன் வெளிச்சுவரி லுள்ள மாடங்களிற் காணப்படும் சிற்பங்கள் இக்கோவிலின் குறிப்பிடத்தக்க அம்சமாகும். கர்ப்பக்கொகத்தின் மேற்குப்பக்கத்திலுள்ள மாடங்களின் மத்திய மாடத்தில் அர்த்தநாரித் தெய்வத்தின் உருவச்சிலேயுண்டு. இதேபோல் வடக்கே பாம்மாவின் உருவச்சிலயும் தெற்கே தட்சணுமூர்த்தியின் உருவச்சிலயுமுள. மற்றைய மாடங்களில், உயிருள்ளவர்களின் அளவில் அமைந்த ஆண் பெண் உருவங்கள் படைப்பச் சிற்பங்களாகவுள்ளன. மிக ஆழமாக இவை செதுக்கப் பட்டிருக்கும் காாணத்தினுல், இவை முப்பரிமாணமுடையனவாகக் காணப்படு கின்றன. அழகு நிறைந்த தோற்றத்துடன் காணப்படும் இவை, கோவிலுக்கு நன்கொடை கொடுத்தோரதோ, அக்காலத்து அரசகுமாரர்கள், அரசகுமாரிகள் ஆகியோரதோ உருவப் படங்களாக இருக்கவேண்டும் என்பதிற் சந்தேகமில்லே. கர்ப்பக்கொகச் சுவர்களிற் சற்றுப் புடைத்திருக்கும் தூண்களின்கீழுள்ள அடித் தனத்தில், புராண நிகழ்ச்சிகளேக் குறிக்கும் படைப்புச் சிற்பங்கள் உள்ளன. ஆளுல் இவை, ஆழமாகச் செதுக்கப்பட்டிருக்களில்லே. பொற்கொல்லரின் 'கீலயை அல்லது மாத்திற் சிற்பம் செதுக்குவோரின் கீலயை இவை எமக்கு நினேலுட்டுகின்றன.

கட்டடக்கலே வளர்ச்சியின் அடுத்த நிலேயை 1 ஆம் பாாந்தகளின் ஆட்சிக் காலத்திற் சிறீநிவாசநல்லூர் (திருச்சிரைப்பள்ளி மாவட்டம்) என்ற இடத்திற் கட்டப்பட்ட கோரங்கநாதர் கோவில் சிறப்பாகக் காட்டுகின்றது. இக்கோவி லின் முழு நீளமும் 50 அடியாகும். கர்ப்பக்கிரகம் 25 அடிச் சதுரமானது. முன் மண்டபம் 25 அடி நீளமும் 20 அடி அகலமுமுடைய நீள்சதுரமானது. செகாத் தின் உயரம் 50 அடியாகும். உள்ளே நான்குதூண்கள் கொண்ட ஒரு சிறு மண் டபம் இருக்கின்றது. இதற்கப்பாலுள்ள ஒரு முன்கூடமும் நடைபாதையும், 12 அடிச்சதுரமான ஒரு கர்ப்பக்கிரகத்துக்கு இட்டுச் செல்கின்றன. ஏற்கெனவே நாம் கவனித்த மற்றைய கோவில்களேப் போன்று நடுத்தா அளவிலமைந்த இக் கோவிலிலும், இதன் பல்வேறு பகுதிகள் பொதுவில் மிக எளிமையான முறை யிற் கட்டப்பட்டுள்ளன. அளவிற்கு மீறி அலங்கார வேலப்பாடுகள் செய்வது தவிர்க்கப்பட்டுள்ளது. எளிமையான முறையில் மேற்பாப்பு அமைவதின் மதிப்பை உணர்ந்துள்ளமை தெரிகின்றது. தூண்களின் கரையிற் சிங்க உருவங் கள் பொறிக்கப்படவில்லே. ஆனுல், வேறு பொருத்தமான இடங்களில், நீண்ட வரிசையிற் சிங்க உருவங்கள் வைக்கப்பட்டுள்ளன. உள்ளேயுள்ள தூண்கள் முழுக்க முழுக்கச் சோழர் ' முறை'யிலேயே அமைந்துள்ளன. ' பல்லவரின் கட்டட முறையிலிருந்து இரண்டு மாறுதல்களே நாம் காணக்கூடியதாக இருக் கின்றது. ஒரு மாற்றம் தாணின் மேலேயுள்ள அகன்ற பகுதி சம்பந்தமானது. மற்றது அதற்கும் மேலே உள்ள பலகைப் பகுதி சம்பந்தமானது. தாணின் தலேப்பகுதிக்கும் நடுப்பகுதிக்குமிடையே புதிதாக ஒரு கழுத்துவார்ப்படம் சேர்க்கப்பட்டுள்ளது. தாணின் நடுப்பகுதியின் மேற்புறமான ஒரு பகுதியி லமைந்த இக்கழுத்தின்மேல் ஒரு பாத்திரம் அல்லது பானே போன்ற உருவம் (கலசம்) தாணின் தஃலப்பகுதியின் கீழ்ப்புறத்தே காணப்படுகின்றது. மணிச் சட்டத்தைப் பொறுத்தவரையில் பலகை விரிவாக்கப்பட்டு, கீழே மலர் உருவில் (இதழ்) அமைந்த பகுதியுடன் இது சேர்ந்து மிகக் குறிப்பிடத்தக்க அம்சமாக பிளிர்கின்றது.' கர்ப்பக்கிரகத்தின் புறச் சுவரின் மத்தியில் அமைந்த மாடங் களில், தெற்கு மாடத்தில் இரு பக்கங்களிலும் பத்தர்களாலும் சிங்கங்களாலும் கணங்களாலும் சூழப்பட்டு ஒரு மாத்தின்கீழ் அமர்ந்துள்ள தட்சணுமூர்த்தி மின் உருவமும், வடக்கு மாடத்தில் நிற்கும் பிரம்மாவின் உருவமும் காணப்படு கின்றன. மற்றைய மாடங்களில் நிற்கும் உருவங்கள் உருவப்படங்களாக இருக் கலாம். மிக ஆழமாகச் செதுக்கப்பட்டுள்ள எல்லா உருவச் சிலேகளும் மிக நுண் ணிய வேலப்பாடுகள் உடையன.

கொடும்பாளூர் (புதுக்கோட்டை) என்ற இடத்திலுள்ள மூவர் கோவில் என் பதும் ஆரம்பகாலச் சோழர்களின் சிக்கலான அமைப்புள்ள கோவில்களுள் லன்றுகும். இக்கோவிலின் நட்பமான கட்டடங்களும் அழகிய சிற்பங்களும் குறிப்பிடத்தக்கவை. பல தூணேக் கோவில்களின் மத்தியிலேயுள்ள மூன்று விமானங்கள் மூன்று பிரதான கோவில்களேயும் குறிக்கின்றன. 2 ஆம் பராந் தக சோழனின் மானியகாரனுகவிருந்த பூதி விக்கிரமகேசரி என்பவனுல், பத் தாம் நாற்றுண்டின் பின் அரைக் கூற்றில் இவை கட்டப்பட்டன. காலாமுகர் களின் ஆசிரியாான மல்லிகார்ச்சுனனின் பொறுப்பிலுள்ள ஒரு பெரிய சூரு மடம் இவற்றுடன் இணேக்கப்பட்டிருந்தது. மூலத்தானங்கள் மூன்றும் 21 அடிச் சதூரமான அடித்தளமுடையவை. வடக்குத் தெற்கு வரிசையில் மேற்குநோக்கி அமைந்துள்ள இக்கோவில்கள் ஒவ்வொன்றிற்கும் இடையே 10 அடி இடை வெளியுண்டு. தெற்கிலும், நடுவிலும் உள்ள கோவில்கள் இப்போதும் நன்னிலே யிலேயிருக்கின்றன. ஆனுல் வடக்குக் கோவிலப் பொறுத்தவரை, அதனுடைய வார்க்கப்பட்ட அடித்தளம் மட்டுமே காணப்படுகின்றது. ஒவ்வொரு கோவி லுக்கும் 18 அடிச் சதுரமுடைய ஓர் அர்த்த மண்டபம் இருந்தது. அர்த்த மண்டபத்திலிருந்து 8 அடி தூரத்தில் மூன்று கோவில்களுக்கும் பொதுவாக வடக்குத் தெற்காக 91 அடி நீளமும் கிழக்கு மேற்காக 41 அடி அகலமும்

# ஓவி<sub>ய(</sub>ழம் கட்டடக் கலேயு**ம்**

உடைய ஒரு மகாமண்டபம் இருந்தது. மகாமண்டபத்தின் முன்னுல், 2 அடி அப்பாலுள்ள இடத்தின் மத்தியில் 11 அடி உயரமான பக்கங்களுடன் கூடிய சது வடிவிலமைந்த ஒரு சிறிய நந்தி கோவில் இருந்தது. நந்தி கோவிலுக் சூம் போதான நுழைவாயிலுக்குமிடையே, சரியான மத்திய இடத்தில், 5 அடி 9 அங்குலச் சதூரமுடைய ஒரு அடிப்பீடம் காணப்பட்டது. இது பலிபீடத் திற்கோ, துவசத்தம்பத்திற்கோ உரியதாக இருக்கலாம். இவை அனேத்தையும் சுற்றி ஒரு மூடு மண்டபம் இருந்தது. இதில், பல்வேறு அளவிலமைந்த பதி ளேந்து தூணேக் கோவில்களும் கீழ்க்கண்டவாறு அமைந்திருந்தன :-- மேற்கி லுள்ள பிரதான நுழைவாயிலின் இரு மருங்கிலும் இவ்விரண்டு கோவில்கள்; சுற்ற மதிலின் உட்புறத்தில் வடக்கிலும் தெற்கிலும் நன்னுன்கு கோவில்கள்; கிழக்குச் சுவரில், மூலத்தானங்களின் பின்னுல் மூன்று கோவில்கள். வெளியே யுள்ள சுற்றுமதில் 3 அடி 4 அங்குலப் பருமனுடையது. மேற்கேயுள்ள துழை வாயிலிற் காணப்படும் கோபுரம், மூலத்தானங்களின் மேலுள்ள விமானங்களி லும் பார்க்கச் சிறியதானுலும், ஒரு காலத்தில் நியாயமான அளவு உயாமுடை யதாயிருந்திருக்க வேண்டும். கீழேயுள்ள நுழைவாயில் 4 அடி 6 அங்குல அகல முடையது. வடகிழக்கு மூலேயில் 4 அடி அகலமுடைய வேளொரு நுறைவாயிலு மிருந்தது. இவ்வாயிலூடாகப் பல படிகள் மூலம் வெளிச்சுவருக்கு அருகில் 10 அடி விட்டமுள்ள ஒரு வட்டவடிவமான கிணற்றிற்குச் செல்லக்கூடியதாக இருந்தது. இக்கிணறு கல்லாற் கட்டப்பட்டிருந்தது. மூலத்தானங்களின் அடித் தளத்தில், நன்கு விரிந்த தாமரைப்பூவின் இதழ்களேப் போன்ற அலங்கார வேஃப்பாடுகள் இருந்தபடியால் அவை பத்மகோசங்களாகக் கருதப்பட்டன. கட்டடத்தின் மற்றைய அம்சங்கள், முன்பு கூறப்பட்ட கோவில்களில் உள்ள வற்றைப்போற் காணப்பட்டாலும், இவை அதிக நட்பமாகச் செய்யப்பட்டன. விளிம்பின் கீழே, ஒரே நீளமான வரிசையிற் கணங்களின் உருவங்கள் செதுக் கப்பட்டுள்ளன. இக்கணங்கள் நிற்கும் நிலே, செயல்கள், முகபாவங்கள் முதலி யவை கலேஞர்களாற் பல்வேறு விதமாக அமைக்கப்பட்டிருப்பதால், பார்ப்ப வர்க்கு இன்பமூட்டுகின்றன. விமானங்களின் சுவர்களில், அல்லது அங்கங்கே காணப்படும் கற்றாண்களிலுள்ள சுற்பங்களில், சிவனின் பல்வேறு தோற்றங் களான அர்த்தநாரி விணுதா தட்சணுமூர்த்தி, கலூரி, அந்தகாசுர சங்கார மூர்த்தி, கிராதமூர்த்தி, சுங்காதார், அரிகார், உமாப்பிரசாதனர், சந்திரசேக ார், காலாரி போன்றவையும் சந்தான், சூரியன், உமா, ஜேஷ்டா, சப்தமாத்திரி கைகள், மோகினி ஆகியவையும் குறிப்பிடத்தக்கவை.

1 ஆம் இராசராசனும் அவனுடைய மகனுகிய இராசேந்திரனும் பற்பல நாடு களேக் கைப்பற்றிய காரணத்தினுலும், அவர்களிடம் ஒப்பற்ற திறமை இருந்த படியாலும், கோவில்கள் கட்டுவதற்குப் பெருமூக்கமளித்தனர். இராசராசனு டைய ஆட்சியின் ஆரம்ப காலத்தில் நாம் முன்பு குறிப்பிட்ட கோவில்களே விடப் பெரிதான, ஆளுல் நடுத்தர அளவுடைய பல கோவில்கள், விரிவடைந்து வரும் அவனுடைய பேராசின் பல்வேலு பகுதிகளில் எழுந்தன. சிறப்பாகக் குறிப்பிடத்தக்க கோவில்களுள்---மிகச் சிறப்பாகவும், பெரிய அளவிலும் செய் யப்பட்ட சிற்பங்களால் ஒப்பற்று விளங்கும்---திருவாலீசுவாம் கோவில் ஒன்று கும். இக்கோவில் திருநெல்வேலி மாவட்டத்தைச் சேர்ந்த பிரமதேசம் என்ற இடத்தில் அமைந்துள்ளது. இக்கோவிலின் கர்ப்பக்கிரகம் சற்சதுரமானது. அடிப்பீடத்தில் ஒரே நீள வரிசையில் யாளியின் முழு உருவமும் காணப்படுகின் றது. ஆனல் வேறு கோவில்களில் மார்புக்கு மேலேயுள்ள பகுதி மட்டுமே காணப்படுவது குறிப்படத்தக்கது. விளிம்பின் கீழே நடனமாடும் நிலேயில் அல் லது வேறு மகிழ்வூட்டும் விளேயாடல்களில் ஈடுபட்ட நிலேயில் கணங்களின் உரு வங்கள் மிக நல்ல முறையில் வரிசையாகச் செதுக்கப்பட்டிருக்கின்றன. சில கணங்கள் சிங்க அல்லது குரங்கு முகங்களுடனும் பானே வயிற்றுடனும் கோமாளிகளேப்போன்.ற காட்சியளிக்கின்றன. நடனம், கேலிக்கூத்து, இசைக் கச்சேரி ஆகியவை நடைபெறும் காட்சி நகைச்சுவை ததும்பும் வகையிற் சித் திரிக்கப்பட்டுள்ளது. விளிம்பின் மேலுள்ள கூடுகள், மேலே சிங்கமுகங்கள் பொருத்தப்பட்ட அலங்கார வளேவுகளாக இருக்கின்றன. இவற்றிற்கிடையே யுள்ள இடைவெளிகள் இலேகளாலும், கொடிகளாலும் மிக நன்றுக அழகுபடுத் தப்பட்டுள்ளன. விமானத்தின் முதலாவது மாடியில் மிகச் சிறந்த சிற்பங்கள் காணப்படுகின்றன. இக்காலப் பகுதியைச் சேர்ந்த விக்கிரகங்களேப் பற்றி அடிப் படைக் கலேயை அறிய விரும்புவார்க்கு இச் சிற்பங்கள் பெரிதும் பயன்படும். தெற்குத் திசையில், நடுவே நடராசர் உருவரும் இதற்கு நேர் இடப்பகுதியில் இடபாரூடருடன் கங்காதாரும் காட்சியளிக்கின்றனர்; நேர் வலப் பக்கத்தில் வீரபத்திரரும் தேவியும் காட்சிதருகின்றனர். மேற்குப் பக்கத்தின் மத்தியிலே இலிங்கோத்பவரும் அருகே விட்டுணுவும் பொம்மாவும் காணப்படுகின்றனர். இதற்கு நேசே இடப்பக்கத்தில் காலாரிமூர்த்தி, கொதமூர்த்தி ஆகியோரும், மறுபக்கத்தில் யோகதட்சளுமூர்த்தி, உமாசகிதர் ஆகியோரும் உள்ளனர். வடக் குப் பக்கத்தின் மத்தியிலே கஜாரி இருக்க, சந்தேசானுக்கொகரும், சுகுணமூர்த் தியும் வலப்பக்கத்திலும், சோமாஸ்கந்தரும், அடையாளம் காணமுடியாத உருவமுடைய இன்னருவரும் இடப்பக்கத்திலுமுள்ளனர். நவீன காலத்தில், அர்த்த மண்டபத்தின் மேலே செங்கற்களாற் போடப்பட்ட கூரையற்ற மேற் றளம் கிழக்குப் பக்கத்தை மறைத்து நிற்கின்றது. கர்ப்பக்கிரகத்தின் வெளிப் புறத்திற் காணப்படும் கணங்கள், யாளிகளின் வரிசைகளேயும் விளிம்பு வேலேப் பாடுகளேயும் மற்றைய அழகான அம்சங்களேயும், விமானத்தின் இரண்டாவது மாடியில் சற்றுக் குறைந்த அளவுப் பொமாணத்தில் மீண்டும் காணலாம். இரண் டாம் மாடியின் மேற்புறத்து நான்கு மூலேகளிற் கம்பீரத்தோற்றத்துடன் கூடிய படுத்திருக்கும் காளேகள் வைக்கப்பட்டுள்ளன. இவை வெளியே நோக்கியபடி இருக்கின்றன. மத்திய பகுதியிலிருந்து மேலெழும் ஓர் எண்கோணப் பீடத்தின் மேல் கிரீவமும் எட்டுப் பக்கங்களேயுடைய சிகாமும் காணப்படுகின்றன. கிரீ வத்தின் முக்கியமான இடங்களிற் பல மாடங்களுண்டு. தென்மாடத்தில் வியாக் கிய தட்சணுமூர்த்தியின் உருவமும், மேற்கு மாடத்தில் யோக நாசிம்மரின் உரு வமும், வடக்கு மாடத்திற் பிரம்மாவின் உருவமும், கிழக்கு மாடத்தில் இந்திர னின் உருவமும் இடம் பெற்றுள்ளன. மிக நன்றுக அழகு செய்யப்பட்ட சிகாத்

23-R 3017 (1/65)

### ் தென் இந்**திய வ**ரலாறு

தின்மேல் மகாபத்மம், பத்திகை ஆகியவையும் அவற்றின் மேலே தாபியும் உள. கோவிலின் முன்னுவுள்ள அர்த்த மண்டபமும் சிகாமும் சமகாலத்தவை. ஆனுல் மகாமண்டபம் பிற்காலத்திற் கட்டப்பட்டது; அனேகமாக 1 ஆம் இராசேந்தி ானின் காலத்தில் இது கட்டப்பட்டது; அனேகமாக 1 ஆம் இராசேந்தி எனின் காலத்தில் இது கட்டப்பட்டது. இது அநேகமாகப் பதின்மூன்ரும் தூற்ருண்டிற் கட்டப்பட்டிருக்கலாம். இராசராசனின் ஆட்சிக் காலத்திற் கட்டப்பட்ட சிறிய கோவில்களுள், திருவடி (தஞ்சாவூர் மாவட்டம்) என்ற இடத்திலுள்ள உத் தாகைலாசம், திருமழவாடி (தருச்சிரைப்பள்ளி மாவட்டம்) என்ற இடத்தி லுள்ள வைத்தியநாதர் கோவில், தாதாபுரம் (தென்ளுற்காடு மாவட்டம்) என்ற இடத்தில் சிவனுக்கும் விட்டுணுவுக்கும் சேர்த்தைக் கட்டப்பட்ட இரட்டைக் கோவில்கள், பொலனறுவை (இலங்கை) என்ற இடத்திலுள்ள 2 ஆம் சிவதேவா லயம் ஆகியவை சிறப்பாகக் குறிப்பிடத்தக்கவையெனினும், சிற்பங்களேப் பொறுத்தவரையில் இவற்றுள் ஒன்றுவது திருவாலீசுவாக் கோனிலுக்கு **ஈடா** காது.

தஞ்சாவூர், கங்கை கொண்ட சோழபுரம் ஆகிய இடங்களிலுள்ள கம்பீரமான கோவில்களிற் சோழர்களின் கட்டடக்கலே முதிர்ந்த நிலேயில் இருப்பதைக் காணலாம். 1009 ஆம் ஆண்டளவிற் கட்டி முடிக்கப்பட்ட தஞ்சாவூரிலுள்ள மிகச் சிறந்த சிவாலயம் (படம் IX) இராசராசனின் காலத்தில் ஏற்பட்ட மிக முக்கியமான சாதனேகளின் தகுதி வாய்ந்த நினேவுச் சின்னமாகத் திகழ்கின்றது. மற்றெல்லா இந்தியக் கோவில்களிலும் பார்க்க அதிகம் பெரிதாகவும் அதிகம் உயாமாகவுமுள்ள இக்கோவில், ஈடிணேயற்ற படைப்பாகும். தென் இந்தியக் கட்டடக் கலேயின் மிகவுயர்ந்த நிலேயை இக் கோவில் காட்டுகின்றது. மதிலாற் சூழப்பட்ட, 500 அடி நீளமும் 250 அடி அகலமும் கொண்ட, நல்ல இடவசதி யுடைய ஓரிடத்தின் மத்தியில் விமானம், அர்த்தமண்டபம், மகா மண்டபம், நந்தி, கோவில் ஆகியவை வரிசையாக ஒழுங்கு செய்து கட்டப்பட்டுள்ளன. இவையனேத்திற்கும் முன்னுல், கிழக்குத் திசையில் ஒரு கோபுரம் உண்டு. பொதான கோவிலேச் சுற்றி, மதிலின் உட்புறத்தில் நான்கு பக்கங்களிலும் முக்கியமான இடங்களில், சம அளவு இடைவெளியில் துணேக் கோவில்கள் கட்டப்பட்டுள்ளன. தாண்களேயுடைய நடைபாதை ஒன்று, இத்துணேக் கோவில்களேத் தொடுக்கின்றது. முதலாவது கோபுரத்தின் முன்னுல் இன்னு மொரு கோபுரம் இருக்கின்றது. சுற்றுமதிலாற் சூழப்பட்ட இரண்டாவது வீதிக்கு இக்கோபுரம் வாயிலாக அமைந்துள்ளது. மேற்கிலுள்ள கர்ப்பக்கிரகத் தின் மேலே ஏறக்குறைய 200 அடி உயாத்திற்குச் செல்லும் விமானம்தான் இம்முழுக்கோவிலின் பிரதான அம்சமாக இருக்கின்றது. சுற்றுடலிலுள்ள எல் லாப் பொருள்களிலும் பார்க்க இவ்விமானமே எல்லோரது கவனத்தையும் கவர்ந்து கொண்டிருக்கின்றது. இதன் பல்வேறு பகுதிகளும், எளிமையான முறையில் அமைக்கப்பட்டிருப்பதே இதற்குரிய பெரிய சிறப்பாகும். 'இதன் அடித்தளம் செங்குத்தாகவும் சதுரமாகவும் உள்ளது. முக்கியமானது என்று சொல்லத் தகுந்த நடுப்பகுதி மிக உயாமானது. மேலே போகப்போகக் சும் பித்கொண்டு செல்கின்றது. எல்லாவற்றிற்கும் மேல், அழகுநிறைந்த குமிழி போன்றமைந்த முடி இருக்கின்றது. செங்குக்கான அடித்தளம் 82 அடிச் சதுர மானது. இதன் பக்கங்கள் 50 அடி உயாத்திற்கு நிறுதிட்டமாக மேலெழும்பு கின்றன. இதன் மேலுள்ள பகுதி கூர்நுதிக் கோபுர வடிவுடையது. இப்பகுதி மேலே போகப்போக அளவிற் சிறுத்துக்கொண்டு போகும் 13 அடுக்குக்கோ யுடையது முகட்டின் அகலம் அடித்தளத்து அகலத்திலும் பார்க்க மூன்றிலொரு பகுதியாகும். இப்படியாக உருவாக்கப்பட்ட மேடையிலே குடைபோலக் களிந்த சுரை ஒன்றுண்டு. இதன் உட்புற வளேவு, மூரட்டுத்தனமான முறையிற் கட்டப்பட்டுள்ள மற்றைய பகுதிகளிலிருந்து வேறபட்டு அழகாகக் காட்சிதரு கின்றது. உருண்டை போலமைந்த கூரையின் நுனிப் பகுதி, பாரம் குறைந்த ஆளுல் நியாயமான அளவுடைய கோளமாகக் காட்சி தருகின்றது. மிக உயர்ந துள்ள சிகாத்திற்குத் தகுதியான நுனிப் பாகமாக இது திகழ்கின்றது. ஆகக் கீழேயுள்ள செங்குத்தான பகுதி விமானத்திலுள்ள பல கோடுபோன்ற விளிம் பினுல் இருமாடிகளாகப் பிரிக்கப்பட்டுள்ளது. இவ்விளிம்பின் மேலேயும் கீழே யும் உள்ள சுவர்களில் அழகிய வேலேப்பாடுகளுடன் கூடிய புடைப்புக் தாண் கள் உள்ளன. இத் தாண்கள் சுவரை, நல்ல விகிதாசாரம் பொருந்திய பல உட் பிரிவுகளாகப் பிரிக்கின்றன. ஒவ்வொரு உட்பிரிவின் மத்தியிலே ஒரு மாடமும் அம்மாடத்தினுள்ளே மிகவுயர்ந்த முறையிற் செதுக்கப்பட்ட சிற்பமும் காணப் படுகின்றன. கூம்பியிருக்கும் மேற்பகுதியில், மேலே போகப்போக அளவிற் குறைந்து செல்லும் அடுக்குகளின் கிடைக்கோட்டுப் பகுதிகள், செங்குத்தா**ன** அமைப்பிலுள்ள அலங்காரப் பீடங்களே ஊடறுத்து, மிக அழகு பொருந்தி**ய** கட்டட அமைப்பை உண்டாக்குகின்றன. கடைசியாக, வட்டவடிமான குடை போன்றமைந்த கூரையும், அதன் நான்கு பக்கங்களிலும் உள்ள சிறகு மாடங் களும் ' கட்டடத்தின் புற உருவிற் காணப்படும் கடினத்தையும் கடுமையையும் குறைக்கின்றன'.

மூலத்தானத்தின் உட்புறம் 45 அடிச் சதுரமாயிருக்கின்றது. 9 அடி அகலமான, சுற்றிச் சுற்றிச் செல்லும் வழி ஒன்று இதனேச் சுற்றி இருக்கின்றது. இந்த வழியின் இருமருங்கிலுமுள்ள சுவர்களின் உட்புறத்தில், மிகச் சிறந்த சுவர்ச் சித்திரங்கள் காணப்படுகின்றன. கோவிலின் முற்புறம் கட்டப்பட்ட காலத்தி லேயே இச்சித்திரங்கள் வரையப்பட்டன. ஆனுல் பிற்காலத்தில் தஞ்சாவூரை யாண்ட நாயக்க அரசர்கள், இச் சித்திரங்களின் மேல் வண்ணப்பூச்சுக்கள் பூசினர். மூலத்தானத்தில் மிகப் பெரிய அளவிலமைந்த இலிங்கம் ஒன்றுண்டு. முன்பு இராமேசுவாச் என்று அழைக்கப்பட்ட இந்த இலிங்கம் ஒன்றுண்டு. முன்பு இராமேசுவாச் என்று அழைக்கப்பட்ட இந்த இலிங்கம் இப்போது பேருகதீசுவார் என அழைக்கப்படுகின்றது. இலிங்கமும் அதன் அடிப்பாகமு மாகச் சேர்ந்து, இருமாடிகளின் வெளியை அடைத்து நிற்கின்றன. இந்த மூலத் தானத்தின் முன்னுல், ஒரு நடைபாதையுண்டு. வடக்கிலிருந்தும் கிழக்கிலிருந் தும் பல படிகள் மூலம் ஏறியே இந்த நடைபாதையை அடையலாம். கர்ப்பக் கொகம், அர்த்த மண்டபம் ஆகியவற்றுள் இருமருங்கிலுமுள்ள சுவர்களேப் புடைப்புத் தாண்களும், மாடங்களும் அழகுபடுத்துகின்றன; கோவிலின் மதி லின் வெளிப்புறத்திற் காணப்படும் தாண்கள், மாடங்களே ஒத்தவையே இவை

# ்தன் இந்திய வரலாறு

மூலக்தான அறையின் நுழைவாயிலின் இருபக்கங்களிலுள்ள மாடங்களில் இரு துவார பாலர்கள் காவல் புரிகின்றனர். நடைபாதையின் கூரையை நான்கு தாண்கள் கொண்ட இரண்டு தூண் வரிசைகள் தாங்குகின்றன. நடைபாதை மின் முன்னல் அர்த்தமண்டபம் ( இதுவும் இரு மாடிக் கட்டடமாகும் ) இருக் **கிச்பறது**. நடைபாதையும் அர்த்தமண்டபமும், ஒரே அடிப்பீடத்தில், ஒரே மாதி flura புடைப்புத் தாண்கள், மாடங்கள் ஆகியவற்றுடன் காட்சியளிக்கின்றன. இதற்கு அப்பால் மகாமண்டபம் உண்டு. இதன் நடுவே தாண்வரிசை இருக்கின் றது. தாண்களின் இருபுறமும் உட் சிறகு மண்டபங்கள் உண்டு. மகாமண்டபத் திற்கு முன்னுலம் ஒரு நடைபாதையுண்டு. வடக்கிலிருந்தும் தெற்கிலிருந்தும் பல படிகளில் ஏறி இப்பகுதியை அடையலாம். இதிலும் பார்க்கச் சிறிய மண்ட பம் ஒன்றும் அதற்கு முன்னுற் பல படிகளும் மிகப் பிற்காலத்திற் கட்டப்பட் டன. இந்த மண்டபத்திற்குச் சில யார் தூரத்திற்கு முன்னுல், நந்திமண்டபம் **உண்டு. கென் இந்தியாவிற் காணப்படு**கின்ற ஒரே கல்லாலான மிகப்பெரிய நந்தி இங்குதான் உண்டு. அர்த்த மண்டபத்தின் வெளிப்புறச் சுவரிலுள்ள பல மண்ட பங்களில், நட்பமான விக்காக வார்ப்புத் திறனும், கலேத்திறனும் பொருந்திய ஆண் கடவுள்கள் பெண் கடவுள்கள் ஆகியோரின் உருவச் சிலேகள் காணப்படு கின்றன. பாரம் கூடிய வார்ப்புகள் பொருந்திய உயரமான அடித்தளத்திலி ருந்து, அதன் உச்சிவரை, நட்பமான விகிதாசாரமும், உருவச் சிறப்பும் பொருந் திய ஒரு தனிக்கட்டடமாக இக்கோவில் திகழ்கின்றது.

இராசராசனின் மகஞுகிய இராசேந்திரனின் சிருட்டியான கங்கைகொண்ட சோழபுரக் கோவில், இதன் முன்னுடியாகிய இராசராசேசுவரத்தை விட ஒவ் வொரு வகையிலும் சிறப்புடையதாக இருக்க வேண்டும் என்ற நோக்கத்துடன் கட்டப்பட்டது என்பது தெளிவாகத் தெரிகின்றது. இக்கோவிலேச் சுற்றி யிருந்த நகரமும், சோழர் தலேநகரின் சுற்றுடலே அழகுபடுத்திக் கொண்டிருந்த நன்னீர் வாவியும் இப்போது மறைந்துவிட்டன. சிறப்புமிக்க இக் கோவில், பாந்த காட்டில் தனித்து நிற்கின்றது. அருகேயுள்ள சிறிய கொமத்தில் மட்டும் சில மண் குடிசைகள் காணப்படுகின்றன. தஞ்சாவூர்க் கோவில் கட்டப்பட்டுக் கிட்டத்தட்ட இருபது ஆண்டுகள் கழிந்தபின், அஃதாவது 1030ஆம் ஆண்டள வில், ஏறக்குறைய அதே பாணியில் இக்கோவில் கட்டப்பட்டது. மிக விரிவான முறையில் இக்கோவில் கட்டப்பட்டிருப்பது இராசேந்திரனின் ஆட்சியிற் சோழப் போசு இருந்த செல்வ நிலேக்குச் சான்று பகர்கின்றது. தஞ்சைக் கோவிலிலும் பார்க்கப் பாந்த அமைப்புத் திட்டமுடையதாயினும், அதே போன்ற உயாமுடையதாகக் காணப்படவில்லே. இதனுடைய விமானம், 100 அடிச் சதாமுடைய அடித்தளமும் 186 அடி உயாமுமுடையது. 340 அடி நீள மும் 110 அடி அகலமுமுடைய நீள்சதா வடிவிலமைந்த இக்கோவில், சுற்றுமதி லாற் சூழப்பட்ட பெரிய ஓரிடத்தின் மத்தியிற் கட்டப்பட்டுள்ளது. மதிலுக்கு வெளியே தென்கிழக்கு மூலேயில் ஒரு பெரிய புற அரணும், மேற்குப் பக்கத்தில் ஒரு சிறிய புற அரணும் காணப்படுகின்றபடியால், சுற்றுமதில் ஓாளவிற்குப் பாதுகாப்பு நோக்கத்துடனேயே கட்டப்பட்டதௌலாம். கோவிலின் பிரதான நூழைவாயில் கிழக்குப் பக்கத்திலுள்ளது. இதையடுத்து, அதிக உயாமற்ற ஒரு மகா மண்டபம் இருக்கின்றது. 175 அடி நீளமும் 95 அடி அகலமுமுடைய இம் மண்டபத்தினுள்ளே சாதாரண வேலேப்பாடுகளுடன் கூடிய 150 தூண்கள் காணப்படுகின்றன. 4 அடி உயாமுடைய ஒரு மேடையின்மேல் இத்தூண்கள் வரிசை வரிசையாக நிறுத்தப்பட்டுள்ளன. இம்மேடையின் மத்தியிலுள்ள ஒரு அகலமான நடைபாதை இம்மேடையை இரண்டாகப் பிரித்துச் செல்கின்றது. இதேயளவு உயாத்திலுள்ள ஒரு ஒடுக்கமான நடைபாதை மண்டபத்தைச் சுற்றி யிருக்கின்றது. மகாமண்டபத்திற்கும் மூலத்தானத்திற்கு மிடையிலே ஓர் உட் பாதையிருக்கின்றது. இதற்கு வடக்கிலும் தெற்கிலும் வாயில்கள் உள்ளன. 'மிக ஆழமான இடுக்குகள்புடைய பக்க துழைவாயில்களே அடைவதற்குப் பல படிகளேக் கடக்க வேண்டும்'. தஞ்சாவூரிலுள்ளதைப்போல், இந்த உட்பாதை யிலும் இரண்டு வரிசைகளிற் சதுர வடிவமைந்த எட்டுச் சிறு தாண்கள் காணப் படுகின்றன.

தஞ்சாவூர்க் கோவிலிலுள்ள விமானம் மாதிரியே இங்குள்ள விமானமும் அமைக்கப்பட்டிருக்கின்றது. ஆனுல் தஞ்சாவூர்க் கோவிலின் கூர்நுதிப் பகுதி யில் பதின்மூன்று அடுக்குகள் காணப்படுகின்றன. இங்கே எட்டு அடுக்குகள் மட்டுமே காணப்படுகின்றன. தஞ்சாவூர் விமானத்திலுள்ள பலமான நேர்கோட் டிறகுப் பதிலாக இங்கே வளேவுகள் சேர்க்கப்பட்டிருப்பது இங்குள்ள முக்கிய மான வேறுபாடாகும். இவ்விமானத்திற் கூர்நுதிக் கோபுரம் போன்றமைந்த பகுதியின் புறக் கோணங்கள் புறங்கவிந்த தோற்றமுடையனவாகக் காணப் படுகின்றன; பக்கங்கள் உட்குவிந்த தோற்றம் தாக்கூடிய வகையில் வளேக்கப் பட்டுள்ளன. விமானத்தின் அழகை இவ்வளேவுகள் மிகுளித்தபோதிலும், அதனு டைய கம்பீரத்தையும் சக்தியையும் குறைத்துவிடுகின்றன. இரண்டு விமானங் களேயும் ஒருசோப்பரிசீலனே செய்த பிறவுண் பின்வருமாறு குறிப்பிடுகின்றூர் : '' இவை ஒவ்வொன்றும் கட்டட உருவம்மூலம் வெளிப்படுத்தப்பட்ட, சிருட்டி கர்த்தாவின் இறுதியான, நிறைவான காட்சியைக் காட்டுகின்றன. ஒன்று தன் **ல**றிவுடன் கூடிய சக்தியின் குறியீடாகவும் மற்றது உள்ளுணர்வுடன்கூடிய அழகின் குறியீடாகவும் உள்ளன; ஆளுல் இரண்டுமே '' ஆத்மாவைப் பீடித்த தெய்வீகத் தன்மயைின்'' தாண்டுதலாலே உருவாக்கப்பட்டன''.

இங்குள்ள சுவரின் சுற்றுப் புறத்திலுள்ள சிலேகள், அலங்கார வேலேப்பாடுகள் அனேத்தும் தஞ்சாவூரிலுள்ளவற்றைப் போன்றே அமைந்திருந்தாலும், அவற் றின் பாணி சற்று அதிக நுட்பத்துடன் கூடியதாக இருக்கின்றது. விமானத்தின் வடக்குப் புறத்திலுள்ள சிறிய சண்டேசுவார் கோவில், பிரதான கோவிலின் காலத்தில் அதேபாணியிற் கட்டப்பட்டது. அம்பாளின் கோவில் தனியாகவுள் ளது. நடுத்தர அளவுடைய இக்கோவிலுக்குத் தஞ்சாவூரிலுள்ள விமானத்தைப் பெரிதும் ஒத்திருக்கும் ஒரு விமானம் உண்டு. பிரகான கோவில் கட்டப்பட்ட ஒரு சிறிது காலத்திற்குள் இக் கோவில் கட்டப்பட்டதாகத் தெரிவின்றது.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# <u>ஓ</u>வியமும் கட்டடக் கலேயும்

சோழர் பாணி மேலும் ஒரு நாற்றுண்டுவரை சிறப்பாகக் கையாளப்பட்டது. இப்பாணியில் ஏராளமான கோவில்கள் கட்டப்பட்டன. எல்லாவற்றையும் இங்கே குறிப்பிட முடியவில்லேயாயினும், இரண்டு பெரிய கோவில்களேச் சிறப் பாகக் குறிப்பிடலாம். மேலே கூறப்பட்ட இரு பெருங் கோவில்களுடன் ஒப்பு நோக்கக்கூடிய தகுதி வாய்ந்தவை இந்த இரு கோவில்களும். தாராசாம் (தஞ் சாவூர் மாவட்டம்) என்ற இடத்திலுள்ள ஐராவதேசுவார் கோவிலும், கும்ப கோணத்திற் கண்மையிலுள்ள திரிபுவனம் என்ற இடத்திலுள்ள கம்பகரேசு வார் கோவிலுமே இக்கோவில்களாகும். ஐராவதேசுவார் கோவில் 2 ஆம் இராச ராசனின் காலத்தில் ஏற்பட்ட கட்டடக்கலே முன்னேற்றத்திற்கு மாதிரியாக அமைந்துள்ள மிகச் சிறப்பான கட்டடமாக மிளிர்கின்றது. 3 ஆம் குலோத்துங் கேற் கட்டப்பட்ட நிலேயில் எவ்வித பழுதுமில்லாமல் இன்றும் காட்சியளிக்கும் கம்பகரேசுவரர் கோவில்குப் பிற்காலத்திற் சில கட்டடங்கள் புதிதாகச் சேர்க் கப்பட்டுள்ளன. இந்த இரண்டு கோவில்களின் கட்டடங்கள், சிலேகள் ஆகியவற் றிற்கும் முன்பு கூறிய பெருங்கோவில்களின் கட்டடங்கள், சிலேகள் ஆகியவற் றிற்கும் மன்பு கூறிய பெருங்கோவில்களின் கட்டடங்கள், சிலேகள் ஆகியவற் றிற்குமிடையே பல பொது அம்சங்கள் காணப்படுகேன்றன.

சோழர் காலம் கற்சிலேகள், வெண்கலச் சிலேகள் முதலியவற்றிற்கும் குறிப் பிடத்தக்கதாகும். இச்சில்களுட் பல அதி உன்னதமானவையாயிருக்கின்றன. சைவ சமயத்திலுள்ள புனிதமான புராண நிகழ்ச்சிகளேக் குறிக்கும் பல வெண் கலச் சிலேகளேப்பற்றித் தஞ்சாவூர்க் கல்வெட்டுக் கூறுகின்றதாயினும், இவை யெல்லாம் இப்போது மறைந்து விட்டன. உலகின் பல்வேறு நாடுகளிலுமுள்ள தொல் பொருட்காட்குச் சாலேகளிலும், தென் இந்தியாவின் கோவில்களிலும் இப்போதிருக்கும் சிலேகளுள் வெவ்வேறு உருவமுடைய சிவன் சிலேகள், பிரம்மா, எழு அன்னேமார், தன் மனேவியாாகிய இலட்சுமி (படம் XI) பூதேவி ஆகி யோருடனிருக்கும் விட்டுணு, இராமர், சீதை, அவர்களின் பரிவாரங்கள், சைவ நாயன்மார்கள்—இவர்களுட் சம்பந்தரின் சிலேயே அதிக அளவிற் காணப்படுகின் றது—,காளியன் என்ற பாம்பின்மீது நடனமாடும் குழந்தைப் பருவக் கிருட்டி ணர் முதலியோரின் சிறந்த சிலேகளேயும் இவைபோன்ற பிற சிலேகளேயும் காண லாம். முன்பு கூறப்பட்ட பல்வேறு கிளேப்பிரிவினரின் மிகச் சிறந்த கற்சில களுடன் இச் சிஃகள் ஒப்புநோக்கக் கூடிய வகையில் அமைந்துள்ளன. நீண்ட பரம்பரை பாம்பரையாக உருவாக்கப்பட்டிருந்த சிற்ப மாபுக்குப் பெரும்பாலும் இயைய இச்சிற்பங்கள் செதுக்கப்பட்டிருந்த போதிலும் பதினொம் தூற்ருண் டிலும் பன்னிரண்டாம் நூற்றுண்டிலும் சிற்பிகள் அதிக சுதந்திரமாகத் தம் கலேப்படைப்புக்களே ஆக்கினர். இவைகள், அதியுயர்ந்த அழகையும், மேன்மை பையும், பூரணமான கலேயுணர்வையும் காட்டுகின்றன. இக்கலேயின் அதி உன்னத நிலேயைத் தெய்வ நடனகாராகிய நடராசரிற் காணலாம் (படம் X). 'எரி நெருப்பின் ஒளியுமிழும் திருவாசி (பிரபாமண்டலம்) என்பதால் அவர் சூழப் பட்டிருந்தாலும் இல்லாவிட்டாலும், நாட்டியத்தின் அரசஞன அவர் தாளலய மும் பெருமையும் நிறைந்தே காணப்படுகின்றூர். உலகெங்கும் நிறைந்து நிற்ப வரும் இவர்தான்; உலகிற்கு அப்பால் நிற்பவரும் இவர்தான். திருவாசி இந்த உலக வட்டததையே குறிக்கிறது. இவாது வலக் காங்களுள் ஒன்றிலுள்ள உடுக் கின் மூலம் இவர் எழுப்பும் ஒலியினுற் கவாப்பட்ட எல்லா உயிர்களும் இவரைச் சேர்ந்து, தாளலயம் மிருந்த ஆட்டத்தில் ஐக்கியமாகி, இவருடன் கூடித் தாழும் நடனமாடுகின்றன. மாபின்படி, காற்றிற் பறந்து கொண்டிருக்கும் இவருடைய விரிசடை, உத்தரீயம் ஆகியவை உலகம் முழுவதற்கும் பொதுவான இவருடைய நடனத்தின் வேகத்தைக் காட்டுகின்றன. உலகிலுள்ள சடப்பொருளனேத்தை யும் கெட்டியாக்கிப் பின் அதனேப் பொடியாக்கும் சக்தி இந்த நடனத்திற்குண்டு. இவருடைய இடக் காங்களுள் ஒன்று நெருப்பைத் தாங்கியிருக்கிறது. உலகத் திற்கு உயிர்த்துடிப்பைக் கொடுப்பதும் பின் இந்தப் படைப்புச் சூழலில், உல கம் முழுவதையும் விழுங்குவதும் இந்த நெருப்பேயாகும். மனித உருவிலும் பார்க்கப் பெரிய உருவமுடைய ஒருவனே, இவருடைய கால்களுள் ஒன்று நசுக் கிக் கொண்டிருக்கின் றது. '' இறந்தோரின் உடல்களுக்கு மேலேயே இந்த நட னம் ஆடப்படுகின்றது. இருந்தபோதிலும், இவருடைய வலக்காங்களுள் ஒன்று மனிதர்களுக்கு மீண்டும் நம்பிக்கையை ஊட்டும் தோற்றத்திற் (அபயமுத்திரை) காணப்படுகின்றது. மிகவும் உண்மையான தோற்றத்துடன் இது காணப்படுவ தாற் படைப்புப்பற்றிய சிந்தனேகளுடனும், சாதாரண உயிர்களின் நிலயிலிருந் தும் பார்க்கும்போது, உலகத்தின் விதியைத் தீர்மானிக்கும் இந் நடனம் கொடே ாம் மிக்கதாக இருக்கின்ற அதே வேளேயில் எதிர்காலத்தைப் படைக்கும் நோக்குடன் கருணே மிக்கதாகவும் இருக்கின்றது. நம் நாட்டிலுள்ள வெண் கலத்தாலான நடராசர் சிலேகளில், நடனங்களின் இராசாவாக இருக்கும் இவர் பெரிய பன்முறவலுடன் காட்சி தருகின்றார் என்பதும் உண்மையே. இறப்பை யும் பிறப்பையும், துன்பத்தையும் இன்பத்தையும் ஒரே நிலேயில் நோக்கிப் புன் முறுவல் பூக்கின்றூர். இவருடைய புன்முறுவல், இறப்பு, பிறப்பு, துன்பம், இன் பம் ஆகிய அனேத்தையும் குறிக்கின்றது என்றுகூட நாம் சொல்லலாம். உண்மையில் இந்த உயர்ந்த விளக்கத்திலிருந்து பார்க்கும்போது, எல்லாப் பொருட்களும், தங்களுக்குரிய விளக்கத்தையும் தர்க்கரீதியான கட்டாயத்தை யும் பெற்றுத் தத்தம் நிலேயில் அமைதி பெறுகின்றன. இங்கே தத்துவஞானக் கருத்திற்குச் சரியான விளக்கத்தைக் கலே கொடுக்கின்றது. இலகுவில் உரு வாக்கத் தக்கதாகத் தோன்றும் தாளலய அழகு உண்மையில் ஓர் இலட்சிய இலயத்தின் வெளிப்பாடேயாகும். இவரிடம் காணப்படும் பல காங்கள், முதலிற் பார்க்கும்போது குழப்பத்தையே ஏற்படுத்தும். ஆனுல் அவை எல்லாம் ஓர் உள்ளார்ந்த விதிக்கு அமையவே காணப்படுகின்றன. ஒவ்வொரு சோடிக் காங்களும் தம்மளவில் மிகச் சிறந்த அழகின் மாதிரிகளாகவுள்ளன. ஆகவே நடராசரை முழுமையாகப் பார்க்கும்போது அவருடைய பயங்கர இன்ப விளே யாட்டில், பிரமிக்கத்தக்க இசைவு இருப்பதையும் அவதானிக்கலாம். இத் தெய்வ நடிகரின் நடனம் உண்மையிலேயே ஒரு விளேயாட்டு ( லீலே )—பிறப்பு இறப்பு சம்பந்தமான விளேயாட்டு; ஆக்கல் அழித்தல் பற்றிய முடிவற்ற பயன் தூக்கா விளேயாட்டு என்பதை உறுதியாக வலியுறுத்துவதற்காகப்போலும், இவருடைய இடக்காங்களுள் முதலாவது காம், எவ்ளித கவனமுமின்றி கஜஹஸ்தத்தின் (யானேயின் தும்பிக்கையை ஒத்த கை) தோற்றத்தில், தூங்கு

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# தென் இந்திய வரலாறு

கென்றது. நடராசர் சிலேயைப் பின்பக்கத்திலிருந்து நோக்கும்போது, உல கம் முழுவதையும் தாங்குகின்ற இவருடைய தோள்களின் உறுதியான நிலேயும், வியாழீனப் போன்ற உடம்பின் கம்பீரமும் மெய்ப்பொருளின் நிலேயான தன்மையையும் மாறுபடாத தன்மையையும் குறிக்கவில்லேயா? மயக்கந்தரும் வேகத்துடன் சுழலும் இவருடைய கால்களின் சுழற்சி, சகல சீவராசிகளினதும் சுழற்கியைக் குறிக்கவில்லேயா?"

பாண்டியர்களின் ஆட்சிக் காலத்திலேயே கலேஞர்கள் தம் கவனத்தைப் பிர தான கோவிலிற் செலுத்தாது கோவிலின் வெளிப்புறக் கட்டடப் பகுதியிற் செலுத்தத் தொடங்கினர். மூலத்தானத்தைச் சுற்றியுள்ள அடைப்புகளுக்குச் செல்லும் நுழைவாயில்களிற் கம்போமான தோற்றமுடைய மிகப்பெரிய கோபுர வாயில்களேக் கட்டுவதன் மூலம், கோவிலின் புனிதத் தன்மையை வலியுறுத்த மூணேந்தனர். ஆகவே கோபாங்கள், மிகப் பெரிய அடுக்குகளாக மாறி, ஏராள மான சிற்பங்களால் அழகுபடுத்தப்படும் கருவிகளாயின. பொதுவாக, கோபுரத் தின் கீழிரண்டு மாடிகளும் உறுதியான தனிக் கற்களிறை செங்குத்தாகக் கட்டப்பட்டன. செங்கல்லாலும் சாந்தினுலும் சுர்நுதிக் கோபா அமைப்பிற் கட்டப்பட்ட மேற் பகுதிக்கு இது ஒரு பலம் வாய்ந்த அடித்தளமாக இருந்தது. கோபுரங்களுட் சில, நேராகச் சாய்ந்து வரும் பக்கங்களுடன் கூடிய உறுதியான கோபுரங்களாக விளங்கின. ஆனுற் சில கோபுரங்களின் வெளிப்புறக் கோடு, வளேந்தும் உட்குளிந்தும் மேலே நோக்கும் ஏற்றம் போன்று காணப்படுகின்றது. கடைசியாகக் கூறப்பட்ட கோபுரங்களில் அதிக பூவேலேப்பாடுகளுடன் கூடிய சித்திரங்கள் காணப்படுகின்றன. பாண்டியர்களின் ஆட்சிக் காலத்தில், தாண் களில், மேலும் ஒரு மாற்றம் ஏற்பட்டது. இதழ், ஓரத்தில் நெளிவுகளேயுடைய தாகவும் அதிக உறுதியுடன் கூடியதாகவும் அமைக்கப்பட்டது. போதிகைக் கட்டை, தாங்கும் பதக்கத்தைப் போன்று ஆக்கப்பட்டது. பலகையின் அகலம் அதிகரிக்கப்பட்டது. பாண்டியர் காலத்தில் வெளி மண்டபங்கள், மேலதிகமான துணேக்கோவில்கள், கோபுரங்கள் முதலியவற்றைக் கட்டி ஏற்கெனவேயிருந்த கோவில்களின் அழகை மிகுவிப்பதிற் கட்டடக் கலேஞர்கள் ஈடுபட்டிருந்தார் களே தவிரப் புதிய கோவில்களே அமைப்பதில் அவ்வளவு தூரம் அக்கறைகாட்ட வில்லே. சிறீரங்கத் தீவிலுள்ள சம்புகேசுவர ஆலயத்தின் இரண்டாம் சுற்றுமதி லின் வாயிலிலுள்ள கோபாம் பாண்டியர்களின் ஆரம்ப காலக் கட்டடக் கலேக்கு எடுத்துக்காட்டாக விளங்குகின்றது. பன்னிரண்டாம் நூற்றுண்டிற் கட்டப் பட்ட இக்கோபுரத்திற் சோழர் பாணியின் பல அம்சங்களே நாம் இன்றுங் காணலாம். சம்புகேசுவாத்திலுள்ள சுந்தாபாண்டியன் கோபுரம், சிதம்பாக் கோவிலின் கிழக்குக் கோபுரம் ஆகியவை, பாண்டியர் காலத்தில் விசேடமாக அமைந்த கோபுரங்களுட் குறிப்பிடக் கூடியவையாயிருக்கின்றன. சோழர்களின் கட்டடக் கலே முதிர்ந்த நிலேயில் இருந்தபோது அலங்கார வேலேப்பாடுகள் மிகமாகவே செய்யப்பட்டன. 'விசயநகாக் கட்டடங்களில், அதிக அழகு வாய்ந்த ஆளுல் அளவிற்கதிகமான வேஃப்பாடுகள் ' காணப்பட்டன. இவை

யிாண்டிற்கும் இடைப்பட்ட ஒரு நிலேயையே பாண்டியர்களின் கலே குறிக்கின் றது. அதிகப்படியான வேலேப்பாடுகள் மூலம், ஒரு சிறப்பான அழகை ஏற்படுத் தப் பாண்டியக் கல்ஞர்கள் முயன்றனர்.

சிரவண பெல்கோலா என்ற இடத்தில் இரண்டு சமண நினேவுச் சின்னங்கள் குறிப்பிடக்கூடிய வகையில் அமைந்துள்ளதையும் நாம் குறிப்பிட வேண்டும். கங்கை மன்னஞுகிய 4 ஆம் இராசமல்லனின் அமைச்சராகவிருந்த சாமுண்**டா** யர் என்பவரே இவ்விரண்டையும் கட்டுவித்தார். இவற்றுள் ஒன்று சாமுண்டா யர் பசதி என்பதாகும். சந்திரகிரிக் குன்றின் ஒருபாலுள்ள ஏராளமான சமணக் கோவில்களுள், இப் பசதியே மிகப் பெரியதும் மிகச் சிறந்ததுமாகும். முன் கிழக்குப் பக்கத்திலுள்ள முகப்பு மண்டபத்துடன் சேர்ந்து, இக் கோவில் 70 அடி நீளமும் 36 அடி அகலமுமுடையது. முதன் முதலாக இது. கி. பி. 980 இல் கட்டப்பட்டிருக்க வேண்டும். ஆனுல் இப்போதைய உருவில் இது பன்னிரண்டாம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதியிலிருந்த சோழர் கட்டடப் பாணிக் குச் சிறந்த எடுத்துக்காட்டாகத் திகழ்கின்றது. மற்ற நினேவுச் சின்னம், முத லாவது தீர்த்தங்காரின் மகனுன கொம்மடர் என்பவரின் கிலயாகும். மிகப்பெரிய இச்சிலே, ஒரே கல்லிலேயே செதுக்கப்பட்டுள்ளது. இந்திரபெட்டா என்ற குன்றின் மேல் அமைந்துள்ள இச்சிலே 56 அடி உயரமானது. முற்றிலும் நிர் வாணமாக நின்று தியானத்தில் அமிழ்ந்துள்ள ஞானியின் இச்சிலே, ஏறக்குறைய கி. பி. 953 ஆம் ஆண்டளவிற் செதுக்கப்பட்டதாகும். இச் சிலேயின் பாதங்களில் எறும்புப் புற்றுக்கள் காணப்படுகின்றன. பலவித செடிகொடிகள், இச்சிலேயின் அங்கங்களேச் சுற்றிப் படர்ந்துள்ளன. தனிக்கற்களாலான, இரு சிறிய சிலேகள், கனரா நாட்டில் உள்ளன. கார்கல என்ற இடத்திலுள்ள 46 அடி உயரமான சிலே 1432 இல் செதுக்கப்பட்டது. ஏனூர் என்ற இடத்திலுள்ள 35 அடி உயா மான சிலே 1604 இல் செதுக்கப்பட்டது. தென்ஞட்டிலுள்ள சமணக் கோவில் களில் மானத்தம்பம் என்பது பொது அம்சமாக விளங்குகின்றது. பல படி களுடன் கூடிய ஓர் அடித்தளத்தில், கோவிலின் முன் பக்கத்தில் மானத்தம்பம் நிற்கன்றது. இத்தாணின் கீழ்ப்புறம் பெரும்பாலும் சதுரமாகவும், மேலே போகப்போக வட்டவடிவாகவும் அமைந்துள்ளது. 'ஆழமற்ற குழாய்போன்ற பகுதிகள் பக்கவாட்டிலமைந்த வரிசைக்கோடுபோன்ற பகுதிகளேக் குறிப்பிட்ட இடங்களிற் சந்தித்து ஒன்றையொன்று வெட்டிச் செல்கின்றன'. தாணின் மேற் பாகம், உள்ளே எதுவுமின்றிப் பூச்சாடி போன்றிருக்கின்றது. இதன் மேலுள்ள மணிச்சட்டத்தின் மேலும் இரு கால் தாக்கி நிற்கும் யாளிகளின் உருவங்கள் உண்டு. வேறு கட்டடங்களுடன் இண்யாது தனித்து நிற்கும் இத்தாண்களுட் சில 50 அடி உயரத்திற்கும் மேற்பட்டன. மிகச் சிறந்த கலேப்படைப்பாகவும் இவை விளங்குகின்றன.

கல்யாணியைச் சேர்ந்த சாளுக்கியர்களின் ஆட்சிக் காலத்தில் மேற்குத் தக் கணத்திற் பல கோவில்கள் கட்டப்பட்டன. இங்கு வளர்ச்சி பெற்ற அம்சங் களின் முதிர்ந்த நிலேயை மைசூரிலுள்ள ஒய்சளர்களின் கோவில்களிற் காண லாம். இக் கோவில்களின் பிரதான நுழைவாயில்கள், முன்னுல் இல்லாது 24—R 3017 (1/65)

#### தென் இந்திய வரலாறு

இாண்டு பக்கங்களிலுமேயிருந்தன. ஒப்பற்ற அழகுடனும் அடக்கத்துடனும், இக் கோவில்களின் வெளிப்புறச் சுவர்களிற் சரிகை போன்று செய்யப்பட்ட அலங்கார வேலேப்பாடுகள், நல்ல விகிதசமமுடைய பகுதிகளாகச் சுவரைப் பிரித்தன. விமானங்கள், எளிமையான முறையிற் படிகளுடன் அமைந்த ஆரம்ப சாளுக்கியர்களின் மாடிகளுக்கும், வார்ப்பு முறையில் அமைக்கப்பட்ட அடுக்குகளேயுடைய ஒய்சளர்களின் பாணிக்கும் இடைப்பட்ட ஒரு நிலேயிற் காணப்பட்டன. தாண்கள் கடைந்தெடுக்கப்பட்டன. தாண்களின் அகன்ற மேற் பாகத்திற்குக் கீழே கத்திமுனே போன்ற ஒரு பகுதி நன்கு வெளியே தெரிந்து கொண்டிருந்தது. வெளியேயுள்ள நுழைவாயில்களின் கதவுகளும், மூலத்தானத் தின் கதவுகளும் மிக விரிவான முறையில் அதிக நட்பமாகச் செய்யப்பட்டிருந் தன. இப்பாணியிற் கட்டப்பட்ட கோவில்களுக்கு எடுத்துக்காட்டாக, கடக்கு என்ற இடத்திற்கண்மையிலுள்ள குக்கனூர் என்ற இடத்திற் கட்டப்பட்ட நவ லிங்க (ஒன்பது இலிங்கங்கள்) கோவிலும், கல்லேசுவார் கோவிலும் திகழ்கின் **றன. இவை அ**னேகமாகப் பத்தாம் நூற்றுண்டின் முடிவிற் கட்டப்பட்டிருக் கலாம். ஆரம்ப காலச் சாளுக்கிய பாணியில் ஐகோல், பத்தடக்கல் என்ற இடங் களிற் கட்டப்பட்ட கோவில்களுக்கும் இக் கோவில்களுக்குமிடையே சில நெருங்கிய ஒற்றுமைகள் இருக்கின்றன என்பதும் உண்மையே. சாளுக்கியப் போசின் பல்வேறு பகுதிகளிலும், இப்பாணியிற் கட்டப்பட்ட ஏராளமான கோவில்கள் காணப்படுகின்றன. இப்பாணிக்கேயுரிய சிறப்பான கோவில் களாக இலக்குண்டி என்ற இடத்திலுள்ள காசிவிசுவேசுவரர் கோவில், இட்டதி என்ற இடத்திலுள்ள மகாதேவர் கோவில், கறுவட்டி என்ற இடத்திலுள்ள மல் லிகார்ச்சுனர் கோவில் ஆகியவற்றைக் குறிப்பிடலாம்.

ஆரம்ப காலச் சாளுக்கியர்கள், மிகப் பாரிய முருகைக் கற்களே உப**யோ**கித் தனர். ஆனுல் ஒய்சளக் கோவில்களேக் கட்டியவர்கள், நாண்மையான முறையி லமைந்த, ஒருவகைக் கறுப்புக் கற்களே உபயோகித்தனர். இந்த மாற்றம், மைசூர்க் கோவில்கள் முன்னிலும் பார்க்க அதிக சிறப்புடன் அமைக்கப்படு வதற்கும், சிற்பங்கள் முன்னிலும் பார்க்க அதிக நட்பமாகவும் அழகாகவும் செதுக்கப்படுவதற்கும் வழிவகுத்தது. பெரும்பாலான ஒய்சளக் கோளில்கள், ஒரு மத்திய கட்டடத்தையும், ஏராளமான கண்ணறைகள் கொண்ட மதிற்சுவர் களேயும் கொண்டிருந்தன. இவற்றுக்கு முன்னுல் தாண்களேயுடைய ஒரு விறுந் தையோ, ஒரு மூடுமண்டபமோ உண்டு. பிரதான கட்டடத்தில் ஒரு மூலத் தானமும் முன்னுல் சுகநாசி என்றழைக்கப்படும் ஒரு கூடமும் உண்டு. இக் கூடம் தாண்கள் நிறைந்த ஒரு மண்டபத்துடன் (நவரங்கம்) தொடுக்கின்றது. இந்த மண்டபத்தின் முன்னுல், பெரும்பாலான கோவில்களில் தாண்கள் நிறைந்த, ஆனுல் சுற்றிலும் அடைக்கப்படாத முகமண்டபம் இருந்தது. ஒய் சளக் கோவில்கள் பலவற்றில் முக்கியமான பகுதிகள் தனித்துக் கட்டப்படா மல், இவ்விாண்டாகக் கட்டப்பட்டன. மும்மூன்றுகவும், நன்னுன்காகவும், சில இடங்களில் ஐவைந்தாகவும் கூடக் கட்டப்பட்டன. மூலத்தானத்தைச் சுற்றி யுள்ள சுவர்களின் வெளிப்புறம் நட்சத்திர வடிவிலமைந்திருப்பதும் குறிப்பிடக்

கூடிய ஓர் அமிசமாகும். ஓர் உயர்ந்த மேடையிலமைந்துள்ள சுவர்கள், தாம் மேலே தாங்கும் கட்டடப் பகுதியிலுள்ள கோடுகள், கோணங்கள் முதலியவற் றிற்குச் சமாந்தாமாக உள்ளே வளேந்தும் வெளியே நீட்டியபடியும் இருக்கின் றன. கோவிலிலும் பார்க்க அதிக அகலமுடைய இம் மேடை, கோவிலேச் சுற்றி லம் காணப்படுகின்றது. இதன் தட்டையான மேற்றளம் பொதட்சணபாதை யாக இருக்கின்றது. உள்ளே, தனியான பொதட்சணபாதை வேறு இல்லே. சுவர் களின் வெளிப்புறத்திற் கிடைக்கோட்டுவாக்கில் சரிகைக்கரை போன்ற வேலேப் பாடுகள் ஒன்றின்மேல் ஒன்றுய் செய்யப்பட்டுள்ளன. விமானக்கின் சுவர்கள் கிடைக்கோட்டுப் பிரிவுகளாகப் பிரிக்கப்பட்டுள்ளன. ஆതுல் தாண் மண்டபத் துச் சுவர்கள் இரண்டு பிரிவுகளாக மட்டுமே பிரிக்கப்பட்டுள்ளன. இந்த இாண்டு பிரிவுகளேயும், எவ்வித இடைவெளியுமின்றித் தொடர்பாகச் செல் அம் ஒரு மேல் விளிம்பு ஒன்றுகப் பிணேக்கின்றது. இரண்டிற்கும் 9 அல் லது 10 அடி உயரமுடைய (படம் XIII) ஏறக்குறையச் செங்குத்தான அடித் தளம் இருக்கின்றது. இந்த அடித்தளத்தின் நான்கு புறங்களிலும், மிருகங் களின் உருவச் சிற்ப வேலேப்பாடுகள் சரிகைக்கரை போன்றமைந்துள்ளன. அகக் கீழேயுள்ள பகுதி பெரும்பாலும் யானேகளின் நிரையையும், அதற்கு மேலுள்ள பகுதி குதிரை வீரர்களின் வரிசையையும் கொண்டுள்ளது. இவற் றிற்கு மேல், சுழலும் இலேகளின் வரிசையுண்டு. இதற்கு மேல், கண் மட்டத்தில் சற்று அகலமான பகுதியிற் புராண நிகழ்ச்சிகளேக் குறிக்கும் உருவச் சிலேகள், மிக நட்பமாகச் செதுக்கப்பட்டுள்ளன. இதற்கு மேல் யாளிகளின் வரிசை இருக்கின்றது. யாளிகளின் வாயில் இலச்சுருள்கள் காணப்படுகின்றன. இவை எல்லாவற்றிற்கும் முடி வைத்தாற்போன்றமைந்திருக்கின்றது அன்னங்களின் வரிசை. தூண் மண்டபத்தின் அடித்தளம் 'சாய்வான ஓர் இருப்பிடத்துடன் (ஆசனம்)' முடிவடைகின்றது. இந்த ஆசனத்திற்கு மேலே, மண்டபத்தின் வெளித்தாண்கள் காணப்படுகின்றன. வார்ப்பட முறையிலமைந்த நடுப்பகுதி களேயுடைய இத்தாண்கள் சமமான இடைவெளிகளுக்கொன்றுக நிறுத்தப்பட் டுள்ளன. இந்த இடைவெளிகள், துளேபோடப்பட்ட கல் திரைகளிஞல் நிரப்பப் பட்டுள்ளன.

மண்டபத்திலுள்ள இரு பிரிவுகளிலும் பார்க்க விமானத்திலுள்ள மூன்ற கிடைக்கோட்டுப் பிரிவுகள் அதிக அழகான வேலேப்பாடுகளுடன் கூடியவை. மண்டபத்தின் அடித்தளத்துடன் சேர்ந்திருக்கும் இந்த அடித்தளம் அதே போன்றே அமைந்துள்ளது. தாண்களும் திரைகளும் நிறைந்துள்ள மண்டபப் பகுதியை இங்கே ஒத்திருக்கும் பகுதியில் நல்ல வேலேப்பாடுகளுடன் கூடிய மாடங்கள் காணப்படுகின்றன. இம்மாடங்களில் மெல்லிய தகடுகளால் அலங் கரிக்கப்பட்ட மேற்கூரையின் சரிவின் கீழ், தெய்வங்களின் உருவங்கள், சிறந்த கலேப்படைப்பு என்று சொல்லக்கூடிய விதத்தில் நன்கு செதுக்கப்பட்டுள்ளன (படம் XII). (பெரும்பாலான சிலேகளில், சிற்பிகளின் கைச்சாத்து இருக்கின்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

**pது). இச்** சிற்பங்கள் அளிக்கும். உயர்ந்த அழகை, நட்சத்திரம் போன்ற கட் டடத்தின் வடிவம் அதிகப்படுத்துகின்றது. இவ்வமைப்பு, செங்குத்தான பல மட்டத்தளங்களே உண்டாக்கி மிகச் சிறப்பான ஒளிநிழல் மாற்றங்களே ஏற் படுத்துகின்றது. கோவிலின் பிரதானமான பாகத்தையும் சிகாத்தையும் வெளியே நீண்டிருக்கும் அகலமான விளிம்பு பிரிக்கின்றது. சிகாமும் நட்சத்திர அமைப்புடனேயே காணப்படுகின்றது. ஆனுல் இதிலுள்ள செங்குத்தான கோடு களேக் கிடைக்கோட்டு வாக்கிலமைந்த வார்ப்படங்கள் சமதிலேப்படுத்துகின்றன. மேலே போகப்போக அளவிற் குறைத்து செல்லும் அடுக்குகள் ஒழுங்கான முறையிற் சேர்த்து வைக்கப்பட்டுள்ளன. கோபுரத்தின் முடி, குடைபோன் றமைந்துள்ளது. சிறிய கோவில்களும், மாடங்களும் இந்த அடுக்குகள் ஒவ் வொன்றையும் அழகுபடுத்துகின்றன.

தாண், அதன்மேலுள்ள அகன்ற பாகம் ஆகியவற்றின் உருவ அமைப்பு, இப் பாணியின் குறிப்பிடத்தகுந்த இன்னோம்சமாகும். ஒரே கல்லாலான தாணின் அகன்ற மேற்பாகத்திற் குழியிடப்பட்டு, அங்கே சாய்வான ஒரு தாங்கு கல் பொருத்தப்பட்டது. இத்தாங்கு கற்களும் தனிக் கல்லாலானவை. தலேயைச் சுற்றி ஒளிவட்டம் போன்றமைந்த இலேகளுடன் கூடிய சிறந்த உருவங்கள் இத் தாங்கு கல்லிலிருந்தன. இவை மதனகை உருவங்கள் எனப்பட்டன. இவ்வுருவங் கள் மிக நுட்பமாகச் செய்து முடிக்கப்பட்டிருப்பது விமானத்து மாடங்களிற் காணப்படும் உருவங்களுடன் போட்டியிடக்கூடியதாகவிருக்கிறது.

ஒய்சளக் கோவில்கள், அடிப்படையில் தென் இந்தியக் கட்டடக்கலே வளர்ச் சியின் சின்னங்களாக இருந்தபோதிலும், ஆனேத்தந்தங்களில் நட்பவேலே செய் கின்றவனது அல்லது பொற்கொல்லனது கலேத்திறமையைக் கல்லிற் பிரயோகித் தால் எவ்வாறிருக்குமோ அவ்வாறிருப்பதன் எடுத்துக்காட்டாகத் திகழ்கின் றன (படம் XII, XIII). இவ்வருவங்களுட் பலவற்றிற் காணப்படும் ஏராள மான ஆபாணங்களும், பல்வேறு வகைப்பட்ட தலே அணிகளும் வேறுபலவும், அக்காலத்துச் சமுதாய வாழ்வைப்பற்றி நல்ல எண்ணம் ஏற்படும் வகையிற் சேர்க்கப்பட்டுள்ளன. இந்தப்பாணிக்குரிய சிறந்த, பூரணமான எடுத்துக்காட் டாகத் திகழ்வது, சிறீரங்கப்பட்டணத்திலிருந்து இருபது மைல் தாரத்திலுள்ள சோமநாதபுரத்திலிருக்கும் கேசவர் கோவிலாகும். இது சிலுவை வடிவில் உள்ள மூன்று வழிபாட்டுத்தானங்களேயுடைய ஒரு கோவில். 87 அடி நீளமும் 83 அடி அகலமும் கொண்ட இக் கோவிலுக்கு ஒரே ஒரு நுழைவாயில் கிழக்குப் பக்கத் திலுண்டு. நீள்சதாமான வெளியினுள் அமைந்த இக் கோவிலேச் சுற்றி 64 கண் ணறைகள் உள்ளன. எல்லாக் கட்டடங்களும் சேர்ந்த அடைப்பு முழுவதும் 215 அடி நீளமும் 177 அடி அகலமும் கொண்டது. ' இக்கோவிலின் பல்வேறு பகுதி கள் சிறந்த விகிதசமமுடையனவாயும் நன்கு சமநிலேப்படுத்தப்பட்டுமிருப் பதால், எந்த ஒரு பகுதியாவது பலவந்தமாக நுழைக்கப்பட்டதாகவோ, தேவை யற்றதாகவோ இருக்கவில்லே. நட்சத்திர வடிவிலமைந்த மூன்று கோபுரங்களும் 50 அடி உயாமேயானுலும், கட்டடத்தின் பிற பகுதிகளுடன் பூரணமாக இணங்கி யிருக்கின்றன '.

இதைவிடப் பெரிய, காலத்தால் முந்திய கோவில்கள் பேலூர் என்ற இடத்தி லுள்ளன. 1117 ஆம் ஆண்டிலிருந்து இவை கட்டப்பட்டன. இவற்றுட பிரதாண கோவிலாகத் திகம்வது சென்னகேசவர் கோவிலாகும். இக் கோவிலின் மேற்பறப் பகுதி இப்போது காணப்படவில்லே. ஆனுல் அது பூரணமாக்கப்பட்டிருந்த போது அளவுக்கு மீறிய அழகுடன் திகழ்ந்திருக்க வேண்டும் என்பது தெளிவா கத் தெரிகின்றது. தாண் மண்டபத்தில் மூலத்தானம் இருக்கும் திசை தவிர்ந்த மற்றைய மூன்று திசைகளிலும் ஒவ்வொரு நுழைவாயிலுண்டு. 'பல படித் தொகுதிகளேக் கடந்தே இந் நுழைவாயில்களே அடைய வேண்டும். கட்டடச் சிறப்புக்கு எடுத்துக்காட்டாக விளங்கும் கூர்ங்கோபுரம் போன்றமைந்த வழி பாட்டுத்தானங்கள் படிகளின் இருமருங்கிலும் காணப்படுகின்றன. சிற்பக் கலே ஞன் மண்டபத்தின் பிரதான தூண்களிலும், இடுக்குகள் நிறைந்த உட்புறக் கடவையிலும் அதிக கவனஞ் செலுக்தியுள்ளான். 92 அடி நீளமும் 78 அடி அகல மும் கொண்ட இம் மண்டபத்தில், எல்லாமாக நாற்பத்தாறு தூண்களுள. நடுப் பகுதியிலுள்ள நான்கு தாண்களேவிட, மற்றவை வெவ்வேறு மாதிரியில் அமைந் குள்ளன. தாண்களின் வெவ்வேருன தோற்றமும் பல மாதிரிகள் கலந்திருப்பதும் அற்பு தமாதாயிருக்கின்றது. ஒவ்வொரு தானும் தனிப்பட்ட ஒரு கலேஞனதும் அவனுடைய உதவியாளர்களினதும் படைப்பாக இருந்திருக்க வேண்டும். இந்த ஒழுங்கினுல், கலேவிற்பன்னர்கள். மிகச் சிறந்த படைப்புக்களே ஆக்குவதில் ஒருவரோடொருவர் போட்டியிட்டனர்.

ஒய்சளக் கலேப்பிரிவினரின் அதியுன்னத சாதனமாக அமைந்திருப்பது, அலி பிட்டு என்ற இடத்திலிருக்கும் ஒய்சளேசுவார் கோவிலாகும். ஆளுல் அக்கோ வில் சிதைந்த நிலேயில் இப்போது காணப்படுவதால்—கோவிலின் மேற்கட்டடங் கள் முழுவதும் இப்போது இல்ல--இந்த உண்மையை உணர்தல் கடினமாகும். முதலாம் நாசிம்மனின் கீழிருந்த சிறந்த கட்டடக் கலேஞதைய கெதரோசன் என்பவனில் நாசிம்மனின் கீழிருந்த சிறந்த கட்டடக் கலேஞதைய கெதரோசன் என்பவனின் மேற்பார்வையில் இக்கோவில் திட்டமிட்டுக் கட்டியெழுப்பப் பட்டது. இது ஓர் இரட்டைக் கோவிலாகும். ஒரே மாதிரியான இரண்டு பூரண மான கட்டடங்கள் அருகருகே கட்டப்பட்டு, உட்பாதைகள் மூலம் தொடுக்கப் பட்டன. ஒவ்வொன்றும் 112 அடி நீளமும், ஏறக்குறைய 100 அடி அகலமு முடையன. இக்கோவிலின் வெளிப்புறத்தே காணப்படும் ஏராளமான சிற்பங் கள், உலகின் அதிகம் குறிப்பிடத்தக்க நினேவுச் சின்னங்களுள் ஒன்றுக இக் கோவிலே ஆக்குகின்றன; மதச்சிந்தனேகளே வெளியிடும் உருவங்களின் ஒப் பிலாக் களஞ்சியமாகவும் இக்கோளில் விளங்குகின்றது.

கலிங்க (ஒரிசா) இராச்சியத்தில் ஒன்பதாம் நாற்ருண்டு தொடக்கம் பதின் மூன்றும் நாற்றுண்டு வரை, வட இந்திய பாணியிற் பல கோவில்கள் கட்டப் பட்டன. பிரதானமான கோவில்கள் புவனேசுவாம் என்ற இடத்திலுள்ளன. முப்பதிற்கு மேற்பட்ட கோவில்கள் இங்குண்டு. இங்கிருந்து ஐந்து மைல்களுக் குள், இந்த இடத்திற்குரிய மிகப்பெரியதும் மிக முக்கியமானதுமான இரண்டு நினேவுச் சின்னங்கள் இருக்கின்றன. இவற்றிலொன்று பூரியிலுள்ள ஜகன்னுகர்

#### <u>ஓவியமும் கட்டடக் க</u>லேயும்

#### தென் இந்திய வரலாறு

ஆலயமாகும்; மற்றது கோனராக்கிலுள்ள சூரியன் கோவிலாகும். கஞ்சம் மாவட்டத்தின் எல்லேயிலே, முகலிங்கத்திற்குத் தெற்கே சில சிறு கோவில்களு முடை ஆரம்பகாலக் கோவில்களுக்கு எடுத்துக்காட்டாக முகலிங்கத் கோவில் களேக் குறிப்பிடலாம். தக்கணத்திலுள்ள ஆரம்பகாலச் சாளுக்கியர்களின் கோவில்களுக்கும் இக்கோவில்களுக்குமிடையே கட்டட அம்சங்களிற் சில உண்மையான ஒற்றுமைகள் காணப்படுவதால் இவை ஒன்பதாம் தூற்குண்டின் தொடக்கத்திலிருந்தாவது கட்டப்பட்டிருக்க வேண்டும் எனக் கூறலாம். இக் கோவில்களுள் அதிகம் குறிப்பிடக்கூடிய எடுத்துக்காட்டாக விளங்குவது முக விங்கேசுவரர் கோவிலாகும். மத்திய மூலத்தானமும், ஒவ்வொரு மூலேயிலும் ஒவ்வொன்கு நான்கு துணேக்கோவில்களும் இங்கேயுள. இக்கோவிலின் அலங் கார வேலேப்பாடுகளிற் சாளுக்கியச் செல்வாக்கையும் குப்தச் செல்வாக்கையும் காணலாம்.

ஒரிசாவில் மூலத்தானம் (இது சற்சதாமான கட்டடமாக இருப்பது வழக்கம்) தேவுல் எனவும், இதற்கு முன்னுல் பத்தர்கள் ஒன்றுகூடும் மண்டபம் சகமோ கன் எனவும் அழைக்கப்படுகின்றன. பெரிய கோவில்களில் மேலும் இருபகுதிக ளுள. சகமோகன் மண்டபத்திற்கு முன்னுல் நாட்டியமண்டபமாகிய நடமத்திர், அதற்கு முன்னுல் அமைக்கப்பட்டுள்ள போகமத்திர் என்பவையே அவை. இவை யணேத்தும் ஒரே நேர்வரிசையிற் கட்டப்பட்டுள்ளன. இம் மண்டபங்கள் ஒரே அடித்தளத்திலேயே கட்டப்பட்டிருந்தன. இவை பெரும்பாலும் ஒரேயொரு மாடியுடையவையாகவும் இருந்தன. இதன் கீழ்ப்பகுதி கனபரிமாணமுடையதா கவும் இருந்தது. தாண்கள் இங்கே இல்லாதிருப்பது குறிப்பிடத்தக்கது. பெரிய மண்டபங்களின் கூர்துதிக் கோபுர வடிவிலமைந்த கூரையின் பாரத்தைத் தாங் குவதற்காக நான்கு தனித்தனிச் சுறு தூண்கள் சதுரமாக அமைந்த உத்தாத் தின் ஒவ்வொரு மூலேயிலும் ஒவ்வொன்றுக அமர்த்தப்பட்டன. ஒரிசாக் கோவில் களின் வெளித்தளம் அளவிற்கு மீறி அலங்கரிக்கப்பட்டிருப்பதும், அதற்கு மாறுக உட்புறம் எளிமையான முறையில் அமைக்கப்பட்டிருப்பதும், அதற்கு யாருக உட்புறம் எளிமையான முறையில் அமைக்கப்பட்டிருப்பதும், அதற்கு யாருக உட்புறம் எளிமையான குறையில் அமைக்கப்பட்டிருத்து.

750 ஆம் ஆண்டிற்கும் 900 ஆம் ஆண்டிற்கும் இடைப்பட்ட காலப்பகு தியிற் கட்டப்பட்ட கோவில்களுக்கு எடுத்துக்காட்டாகத் திகழ்பவை புவனேசுவாத்தி அள்ள பாசுராமேசுவார் கோவிலும், வைதல் தேவுல் என்பதுமாகும். இப்பாணி எவ்வாறு தோன்றியது என்பதைப் பற்றியும் என்னென்ன அம்சங்கள் இணேக் கப்பட்டிருந்தன என்பதைப் பற்றியும் சில செய்திகளே இவை தரும் வகையால், இவை முக்கியத்துவம்பெற்று விளங்குகின்றன. பாமேசுவார்கோவிலின் தேவுல், சகமோகன் ஆகிய இரண்டும் சேர்ந்து 48 அடி நீளமுடையன. தேவுலின் மேலுள்ள சிகாம் 44 அடி உயரமுடையது. பதிவான நீள்சதுரமான மண்டபம் இரட்டைக் கூரையும் எளிமையான முறையிலமைந்த பெரிய தாழ்வாரங்களும் கொண்டது. மூலத்தானம் இருக்கும் பக்கம் தவிர்ந்த மற்றைய மூன்று பக்கங் களிலும் ஒவ்வொரு வாயிலுண்டு. மண்டபத்திற் பத்தர்கள் கூடும் நடுப்பகுதி அருகிலுள்ள நடைபாதைகளிலும் பார்க்க உயர்த்திருந்தது. இதன் மேலுள்ள

சு.ரையின் உட்பறத்தை ஒவ்வொன்றும் மூன்று தூண்கள்கொண்ட இரண்டு தாண் வரிசைகள் தாங்கிக்கொண்டிருந்தன. ஆரம்பத்திற் கட்டப்பட்ட தேவுல் சிதைவற்றுப் பிற்காலத்தில் மீண்டும் திருப்பிக் கட்டப்பட்டிருக்க வேண்டும். தேவுலுக்கும் மண்டபத்திற்குமிடையே இருக்கும் பொருத்தும், இரு கட்டடங் களின் சுவர்களிலுள்ள சிற்பங்களின் குணவிசேட வேறுபாடும் இதைத் தெளி வாகச் காட்டுகின்றன. சிகாத்தின் உருவம் பருமனுனதாகவும் புராதனமானதா கவும் இருக்கின்றது. மேற்சூப் பக்கத்திலுள்ள வாயிலின் இருமருங்கிலும் ஒவ் வொரு கற்கிறதி இருக்கின்றது. இளம் நாட்டிய மங்கையரினதும் இசைக் கரு விகளுடன்கூடிய இசை வல்லுனரினதும் உருவங்களேக் கொண்டுள்ள இக்கற் திறைதிகள் அதிக கலேத்திறமையுடன் கூடிய படைப்புக்களாத விளங்குகின்றன. கலவைச் சாந்தோ இணேப்பேற்படுத்தும் வேறு பொருட்களோ இன்றி, பாரிய கற்களேக்கொண்டு இக்கோவில் கட்டப்பட்டது. இந்த அம்சமும் இதுபோன்ற வேறு சில அம்சங்களும் இக்கோவிலே ஐகோலிலிலுள்ள சாளுக்கிய கோவில் களுடன் தொடர்புறுத்துகின்றன. பூச்சாடிபோன்ற மேற்பாகமுடைய புடைப் புத் தூண்களும், மற்றைய அழகுவேலேப்பாடுகளும் குப்தர் கலேயிலிருந்து பெறப்பட்டன.

வைதல் தேவுலிலுள்ள பீப்பாக்கூரையுடைய சிகாம், சகமோகன் மண்டபத் தின் நான்கு மூலேகளிலுமுள்ள துணேக்கோவில்கள் ( இவை இக் கோவிலே ஆரம்ப நிலேயிலுள்ள பஞ்சாயதன கோவிலாக ஆக்குகின்றன), நன்கு சமநிலேப்படுத் தப்பட்ட பகுதிகள் ஆகியன குறிப்பிடக்கூடியவையாயிருக்கின்றன. 25 அடி நீள மும் 18 அடி அகலமும் 35 அடி உயரமுமுடைய இச் திறு கட்டடம் நன்கு வரை யறுக்கப்பட்ட தென்ஞட்டுக் கட்டடமுறை, வடநாட்டுக் கட்டடமுறை ஆகிய வற்றின் கலப்பாக விளங்குகின்றது.

900 ஆம் ஆண்டிற்கும் 1100 ஆம் ஆண்டிற்கும் இடைப்பட்ட இரண்டாவது காலப்பகுதியிற் கட்டப்பட்ட கோவில்களுக்கு, புவனேசுவாத்தின் எல்லேப்புறத் திலமைந்த சிறிய முத்தேசுவார் கோவிலும் (975), புவனேசுவாத்திலுள்ள இலிங்கராசர் கோவிலும் (1000), பூரியிலுள்ள ஜகந்நாதர் கோவிலும் (1100) எடுத்துக்காட்டுகளாகும். பின்னவை இரண்டும் மிகப் பெரிய கோவில்களாகும். ஆரம்பகாலக் கட்டடங்களிலும் பார்க்கப் பெரிய அளவில் முன்னேற்றம் ஏற் பட்டதை முத்தேசுவார் கோவில் குறிக்கின்றது. கோவிலின் உட்புறத்தில் அழ கிய சிற்ப வேலேப்பாடுகள் அமைந்த ஒரு சில கோவில்களுள் இதுவுமொன்று. 520 அடி நீளமும் 465 அடி அகலமுமுடைய, நாற்புறமும் கட்டடங்களாற் சூழப்பட்ட பெரிய ஓரிடத்தின் மத்தியில் இலிங்காாசர் கோவில் (படம் XIV) அமைந்துள்ளது; மிக உயர்ந்ததும், மிகப் பருமனுனதுமான ஒரு சுவரினுல் நாற்புறமும் சூழப்பட்டிருக்கின்றது. அவசியமான வேளேகளில் இலகுவாகப் பாதுகாக்கக்கூடிய விதத்தில் உள்ளே ஒரு மேடையும் உண்டு. அடைப்பிற்கு உள்ளே பொதான கோவிலின் மாதிரியைப் போன்றமைந்த பல சிறு கோவில் கள் உள்ளன. ஆனுல் நடமந்திர், போகமந்திர் ஆகியவை பின்னுற் கட்டிச் சேர்க்கப்பட்டன. இக்கோவிலில் அதிக கவர்ச்சியுடைய அம்சமாக விளங்கு.

#### <u>ஓ</u>வியமும் கட்டடக் கலேயும்

### தென் இந்திய வரலாறு

வது தேவுலுளின் மேலுள்ள சிகாமாகும்; இது தன் உயாத்தினும் (125 அடி) பருமனினுலம் நகாம் முழுவதிலும் மேம்பட்டு விளங்குகின்றது. சிகாத்தின் வெளிச் சுவரிலுள்ள அலங்கார வேலேப்பாடுகள், பார்ப்போரின் கண்களே ஈர்க் கும். களேஞர்களின் புதுமை நிறைந்த படைப்புகளுக்கு இவை எடுத்துக்காட் டுகளாகத் திகழ்கின்றன.

பூரியிலுள்ள ஜகந்நாதர் கோவில் 1100 ஆம் ஆண்டளவில் அனந்தவர்மன் சோடகங்கன் என்பவறை கட்டத் தொடங்கப்பட்டது. இலிங்கராசர் கோவிலின் அமைப்பிற் கட்டப்பட்ட இக்கோவில் ஒரே வரிசையிலமைந்த நான்கு, பகுதி களேயுடையது. இதன் முழு நீளம் 310 அடியும், அகலம் 80 அடியுமாகும். கோபு ாம் ஏறக்குறைய 200 அடி உயாமுடையது. கோவில் உயர்ந்த மேடொன்றில் அமைந்திருக்கின்றபடியால், கோவிலும் வானளாவிய அதன் சிகாமும் பலமைல் சுற்றுடலுக்குக் கம்பீரமான தோற்றத்துடன் காட்சியளிக்கின்றன. இக் கோவி லின் விகிதசமம் குறிப்பிடக்கூடிய முறையில் அமைந்திருந்ததே தவிர இலிங்க ராசர் கோவிலேப் போலவே மிகுதியும் கட்டப்பட்ட இக்கோவிலில் எவ் விதமான முன்னேற்றமும் காணப்படவில்லே. கடற்காற்றின் அரிப்பினுற் காலத் திற்குக் காலம் பல விதமான திருத்தங்கள் செய்யவேண்டியேற்பட்டன. இவை தொடக்க காலத்திலிருந்த தோற்றத்தை மாற்றிவிட்டன. நடமந்திர் 80 அடிச் சதுரமான ஒரு பெரிய மண்டபமாகும். இதனுடைய சுரையின் உட்பறம் ஒவ் வொன்றும் நான்கு தூண்கள் கொண்ட நான்கு தாண்வரிசைகளில் தங்கியிருக் கின்றது. ஒரிசாவில் தூண்களுள்ள ஒரு மண்டபத்திற்கு இது நல்ல எடுத்துக் காட்டாக உள்ளது. பொதான கோவிலேச் சுற்றி 30 அல்லது 40 சிறிய கோவில்கள் உள்ளன. இவை அனேத்தையும் சுற்றி ஒரே நடுமையத்தையுடைய மூன்று வட்டச் சுவர்கள் மூன்று மாலேகள்போல் இருக்கின்றன. ஒவ்வொரு பக்கத்தின் மத்தியிலும் துழைவாயில் உண்டு. இந்த துழைவாயில்கள் கூர்நுதிக் சுரையுடைய பெரிய கட்டடங்களாகும். இவற்றிற்கும் தென் இந்தியக் கோவில் களுக்குமிடையே எவ்வித ஒற்றுமையுமில்லே.

1100 ஆம் ஆண்டிற்கும் 1250 ஆம் ஆண்டிற்கும் இடைப்பட்ட மூன்றுவது கடைசிப் பகுதியில் நடுத்தா அளவுள்ள பல கோவில்கள் ஒரிசா பாணியில் கட் டப்பட்டன. வேலேப்பாடு மிகுந்த தோற்றத்தினுலம் அருமையான கலேநட்பங் களாலும் இவையனேத்தும் குறிப்பிடக்கூடியவையாக விளங்குகின்றன. புவனேசு வாத்தில் ஆகக் குறைந்தது பன்னிரண்டு கோவில்களாயினும் உண்டு. இவற்றுட் பல தேவுல், சகமோகன் ஆகிய இரு முக்கிய பகுதிகளேயே கொண்டுள்ளன. குறிப் பிடத்தக்கதாக விளங்கும் அனத்தவாசுதேவர்கோவிலுக்கு நடமந்திர், போகமத் திர் ஆகியவை பிற்காலத்திற் கட்டிச்சேர்க்கப்பட்டன. இக்கோவிலின் முழுநீளம் 125 அடியும், அகலம் 40 அடியும், கோபுரத்தின் உயரம் 68 அடியுமாகும். கட்ட டம் முழுவதும், போதுமான அளவுள்ள ஓர் அடிப்பேத்திற் கட்டப்பட்டுள்ளபடி யால் மனதிற் பதியக்கூடியதாகவிருக்கின்றது. இராசாாணிக் கோவிலின் தேவுல் மட்டும் பூரணமாக்கப்பட்டிருக்கின்றது. சகமோகன் பூரணமாக்கப்படவில்லே. ஆண்டி பூரணமாக்கப்படாத நிலேயிலும் அக் காலத்துச் சிற்பெகள் எவ்விதமான தொழில் நட்ப முறைகளேக் கையாண்டார்கள் என்பதை ஓரளவிற்கு அறிய முடிகின்றது. பூரணமான நிலேயிலுள்ள தேவுலின் வளேவுகள், வெளிக்கோடுகள், கோபுரத்திலுள்ள அழகு வேலேப்பாடுகள் செம்மையாக இருக்கின்றன. சிகாங் களே அழகுபடுத்துவதில் ஒரு புதிய வழிவை இது ஆரம்பித்திருக்கின்றது என வும் சொல்லலாம். மத்திய இந்தியாவிலுள்ள கசுராகோ என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த ஆலயங்களில் இம்முறை மேலும் பின்பற்றப்பட்டது. இராசராணிக் கோவிலின் தேவுல், முன்னுள்ள மண்டபத்திற்குக் குறுக்கு வட்டமாக அமைக் கப்பட்டுள்ளது. ஒரிசா பாணியைப் பொறுத்தவரையில் இது அசாதாரணமான தென்றே சொல்லவேண்டும்.

ஆளுல் இக்காலப் பகுதியின் மிகப் பெருஞ் சாதனேயாக விளங்குவது கொன சாக்கிலுள்ள சூரியன் கோவில்தான் என்பதிற் சந்தேகமில்லே. இக்கோவில் பூரியி லிருந்து, வடகிழக்கில் இருபது மைல்களுக்கு அப்பால் கடற்கரையில் இருக்கின் றது. நாசிம்மதேவன் (1238-63) என்ற அரசனுற் கட்டப்பட்டுப் பின் சிதைவுற்று இப்போது கறுப்புப் பகோடா என அழைக்கப்படும் இக்கோவில் இந்த நிலப் பகுதியிற் குறிப்பிடக்கூடிய ஓரிடமாக விளங்குகிறது. இக்கோவில் என்றுவது பூரணமாகக் கட்டப்பட்டதா என்ற சந்தேகமும் எழலாம். பாரமான மேற்கட்ட டப்பகு தி பூரணமாகக் கட்டப்படுவதற்கு முன்னரே அத்திவாரம் ஆட்டங்கண் டிருக்கலாம். ' இக்கோவில் ஒரு மேதாவியினுல் மிகப் பெரிய அளவிற் கற்பனே செய்யப்பட்டிருக்கக் கூடும். ஆனுல் மிகப் பிரமாண்டமாக, அதியுன்னத மேன் மைச் சிறப்புடன் கட்டி முடிக்க வேண்டும் என்ற எண்ணம், அதனேக் கட்டுவ தற்கு வேண்டிய சாதனங்களின் குறைபாட்டால் நிறைவேற்றப்படவில்லே. இருந்தபோதிலும் இது ஓர் மிகச் சிறப்பான தோல்வியாரும். இப்போதைய அதன் திதைந்த நிலேயிலும், இந்தியாவின் மிகச் சிறந்த கட்டடக் கலேஞனுல் அதிக சிறப்புடன் கட்டப்பட்டிருக்கக்கூடிய கட்டடம் இது என்பதை இலகு விற் கற்பனே செய்துகொள்ள முடிகிறது ' என்கிறூர் பிறவுண். சூரியனின் ஏழு குதிரைகளும் சக்காங்களுடைய ஒரு கேரை இழுத்துச் செல்லும் தோற்றத்தில் இக் கோவில் அமைந்துள்ளது. மிகப் பெரிய அடிப்பீடத்தின் இருமருங்கிலும், ஒவ்வொன்றும் 10 அடி உயரமுடைய இருபது சில்லுகள் உள்ளன. முன்னுலுள்ள அகலமான படிகளின் ஒரங்களில் நன்கு அலங்கரிக்கப்பட்ட ஏழு குதிரைகள் காணப்படுகின்றன ( இந்தப் பெரிய பாரமான தேரை நகர்த்துவதற்கு ) ; அவை தம் சேணங்களுடன் முன்னங்கால்களேத் தூக்கிப் பின்னங்கால்களில் நின்று மிகுந்த பிரயாசைப்படுகின்றன. கோவிலின் முன்னுலுள்ள ஓர் உயரமான அடிப் பீடத்தில் தனியான கட்டடமாகத் திகழ்கின்றது நடமந்திர். சுர் நுதிக்கோபுரம் போன்ற கூரையுடைய இம்மண்டபத்திற் கோவிலின் முக்கியமான அம்சங்கள் அனேத்தும் சிறிய அளவிற் காணப்படுகின்றன. இதைச் சுற்றி அநேக உப கோவில்களும் தாணேக் கட்டடங்களும் இருக்கின்றன. இவையனேத்தும் 875 அடி தீளமும் 540 அடி அகலமும் கொண்ட ஓர் முற்றத்தில் அமைந்திருக்கின்றன. இம் முற்றத்தின் மூன்று பக்கங்களிற் கூர்நுதிக் கோபுர அமைப்புடன் கூடிய வாயில்கள் இருக்கின்றன. பொதான கோவில், துணேக்கோஷில்கள் ஆகியவற்றின்

# தென் இந்திய வரலாறு

சுவர்த் தளங்களேப் பல சிற்பங்கள் அலங்கரிக்கின்றன. இவற்றுட் சில மிகச் சிறந்த அழகு பொருந்தியவை. சில மூாட்டுத்தனமான முறையிற் காதலேப்பற் றிச் சித்திரிப்பவையாகும். 100 அடிச் சதுரமும், படிகளுடைய 100 அடி உயர மான கூர்துதிக் கூரையும் கொண்ட சகமோகன் மட்டுமே, ஓரளவிற்குப் பாது காக்கப்பட்ட நிலேயிலிருக்கின்றது. துணேக் கோவில்களுட் குன்றின் தென மேற்குப் பகுதியில் அமைந்துள்ள அழகான இராமச்சந்திரர் கோவில் குறிப் பிடத்தக்கது. மிகப் பிரமாண்டமான சிற்பங்கள் இப்போது தரையில் அங்கங்கே தனித்துக் கிடக்கின்றன ( படம் XV ). இவற்றுட் சில மிகச் சிறந்த கலேப்படைப் புக்களாகும். கட்டடத்தின் பொதானமான இடங்களில் வைப்பதற்காக இவை செய்யப்பட்டன. இவற்றுள் உணர்ச்சித் துடிப்புடன்கூடிய இரண்டு யுத்தக் குதிரைகளும், சூரியன், கங்கை ஆகியோரின் சிலேகளும் குறிப்பிடத்தக்கவை. இந்தியக் கலேஞனுக்குத் தெரிந்த அத்தனே பொருளேப்பற்றியும் விளக்கும் சிற பங்கள், சருகைக்கரைபோன்ற மிக நாண்ணிய வேலேப்பாட்டுடன், கோளிலச் சுற்றியுள்ள சுவரின் வெளிப்புறத்தை அழகுசெய்கின்றன. இவற்றின் அடிப் பாகத்திற் செங்குத்தாகவும் கிடைக்கோட்டு முறையாகவும் அமைந்துள்ள சட் டங்கள் அதிசயிக்கக்கூடிய அழகைத் தருகின்றன.

பதிஞொாம் நாற்ருண்டு தொடக்கம் பதின்மூன்ரும் நாற்ருண்டுவரை வட மேற்குத் தக்கணத்தில், வட இந்தியக் கட்டட முறையிலிருந்து சற்றுத் திரி படைந்த ஒரு கட்டட முறை சிறப்புற்றிருந்தது. சிகாத்தின் கீழ் விளிம்பிலிருந்து முடிவரை ஒவ்வொரு கோணத்திலும் நாடா போன்ற ஒரு பகுதி, செங்குத் தாகச் செல்கின்றது. தக்காணி பாணியிற் கட்டப்பட்ட கோவிலில் அதிகம் குறிப் பிடக்கூடிய அம்சமாக இப்படியான சிகாத்தின் அமைப்பு விளங்குகின்றது. நாடா போன்ற பகுதிகளுக்கு இடையேயுள்ள வெளிகளில், சிகாத்தின் மறு அமைப்பைப் போன்ற சிகர வரிசைகள் காணப்படுகின்றன. ஒவ்வொன்றும் ஒவ் வொரு அடிப்பீடத்தில் அமைக்கப்பட்டுள்ளன. முழுக் கட்டடத்தினதும் சிறிய நகல் அமைப்புக்களேக் கோவிலின் ஏனேய பகுதிகளில் அழகுக்காக உபயோகித் துள்ளார்கள். பொதுவாக இவை அழகும் மகிழ்வும் ஊட்டும் வகையிலமைந்துள் ளன. பெரிய கோவில்களில், மூலதனத்தானம் குறுக்கு விட்டமான ஒழுங்கில் அமைந்திருக்கின்றது. தாண்களின் உருவ அமைப்பு, குறிப்பிடக்கூடிய அளவில், விரிவான முறையில், வெளியே நீட்டிய பகுதிகளும் இடுக்குகளும் நிறைந்ததாக இருக்கின்றது. சில இடங்களில் அளவிற்கதிகமான முறையில் இவ்வேலேப்பாடு கள் அமைந்துள்ளன. தூணின் வெளித்தளத்தின் செங்குத்தான தோற்றத்தைக் கிடைக்கோட்டு முறையிலமைந்த வார்ப்படங்கள் குறைக்கின்றன. இவ்வார்ப் படங்களுட் பெரும்பாலானவை கனி எனப்படும் கத்தியலகு, போன்ற பகுதி யுடையவையாகும். தாண்கள் பெரும்பாலும் கடைந்தெடுக்கப்பட்டவையாயும், கனி வார்ப்படத்துடன் கூடியவையாயும், முழுப்பகுதியும் செதுக்கப்பட்டவை யாயுமிருந்தன. சில சந்தர்ப்பங்களில், அடியிலுள்ள பகுதி நீண்ட சதுரப் பக்கங் களேயும் ஒத்த நேர்கோட்டு உருவங்களேயும் உடையனவாய், வேறெவ்வி த வேலேப் பாடுமின்றி விடப்பட்டிருந்தது. தக்காணி பாணியிற் கட்டப்பட்ட கோவில்

களுள் மிகப் பெரியதின் நீளம் 80 அடிக்கு மேலில்லே. உட்புற்த்தில் தனிக்கல்லா லான தாணின் உயரத்திற்கு ஈடுகொடுக்கும் வகையிற் கோவிலின் மற்றைய பகுதி கள் அனேத்தும் சிறந்த விகிதாசாரத்துடன் கட்டப்பட்டன.

இத்தகைய கோவில்களுள், காலத்தால் முந்தியவற்றுள் ஒன்றும், அனேகமாக மிகச் சிறந்தது எனச் சொல்லக் கூடியதும், பம்பாயில் தாணு மாவட்டத்திலுள்ள அம்பா நாத்திலிருக்கும் கோவிலாகும். நீண்ட, ஆழமான ஒரு குளத்திற்கருகில், மனங்கவருமிடத்தில் 1060 ஆம் ஆண்டளவிற் கட்டப்பட்ட இக் கோவில் முழு வதும் அளவிற்கதிகமான, ஆளுல் கவர்ச்சியளிக்கின்ற நுட்பமான அலங்கார வேலேப்பாடுகள் நிறைந்துள்ளது. நடுமையக் கோட்டின் அகலப்பகுதியிற் கோவி லின் இரு முக்கியமான பகுதிகளும் குறுக்கு வட்டமாக அமைக்கப்பட்டுள்ளன. கவர்ச்சிகாமான இவ்வமைப்பு 90 அடி நீளமும் 75 அடி அகலமும் உடையது. பக்கங்களிற் காணப்படும் வெளியே நீட்டப்பட்ட செங்குத்தான பகுதிகளும் இடுக்குகளும் நிழல், ஒளி அமைப்புகளேப் பெருக்குகின்றன. பத்தர்கள் கூடும் மண்டபத்தின் சாதாரண மூன்ற கோணங்களிலும் மூன்ற வாயில்கள் இருக் கின்றன. உட்புறக் கூரையிலுள்ள மாச்சட்டங்களிலும் மேலே அதிக உயாமில் லாத குமிழிலும் பல சிறப்பான செதுக்கு வேலேப்பாடுகள் இருக்கின்றன. பிர தான மண்டபத்துத் தூண்களில், குறிப்பாக மத்தியிலுள்ள நான்கு தூண்வரி சைகளில், மாபுதவருத வகையிலமைந்த அலங்கார வேலேப்பாடுகளும் உருவங் களும் மிக விரிவான முறையில் அமைந்திருக்கின்றன. அம்பாரநாத் கோவிலின் சிறிய மாற்றுருவம் போன்றமைந்துள்ளது கந்தேசு என்ற இடத்தைச் சேர்ந்த பல்சனே என்ற இடத்திலுள்ள கோவில். இங்கே ஏராளமான கோவில்கள் காணப்படுகின்றன. இவையனேத்தையும் கட்டி. முடிப்பதற்கு ஒரு நூற்றுண் டுக்கு மேல் ஆகியிருக்கலாம். இவற்றுள் ஒன்று ஏறக்குறைய ஒரு குடைவரை விகாரை போன்றேயிருக்கின்றது. சின்னர் (நாசிக் மாவட்டம்) என்ற இடத்தி அள்ள கொண்டேசுவார் கோவில் (பன்னிரண்டாம் நூற்றுண்டின் முன் அரைக் கூறு) மத்தியிற் பிரதான கோவிலும், சுற்றிவர அதே பாணியில் அமைந்த நான்கு செறிய துணேக் கோவில்களும் உடைய ஒரு பஞ்சாயத்தனக் கோவிலா கும். அழகுபடுத்தப்பட்டதும் படிகளேயுடையதும் 125 அடி நீளமும் 95 அடி அகலமும் கொண்டதுமான ஓர் உயர்ந்த மேடையில் இவையனேத்தும் கட்டப் பட்டுள்ளன. பிரதான கோவில், மேடையின் மத்தியில் அமைந்திருக்கின்றது. அதற்கு முன்ளுல் ஒரு நந்திமண்டபம் உண்டு. இங்குள்ள சிற்பங்களின் தாம் குறைவாக இருக்கின்றது. சிற்பக்கலே நட்பத்தில் ஏற்பட்ட வீழ்ச்சியை இது குறிக்கின் றது.

பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டின் பின்னரைக் கூற்றிலும், பதினைகாம் நூற்றுண் டின் ஆரம்பப் பகுதியிலும் பாரிய உருவமுடைய, ஆனுல் வெளிப்புறத்திற் சிற்ப வேஃப்பாடுகளற்ற பல கோவில்கள் கட்டப்பட்டன. இவை, ஏமத்பந்தி பாணி யில் அமைந்தவை எனப் பொதுவாகச் சொல்லப்படுகின்றன. ஏமாத்திரி அல்லது ஏமதபந்தி என்பவன், தேவகிரியை ஆட்சி செய்த கடைசி யாதவ மன்னனின் அமைச்சரூள் ஒருவனுக இருந்தானென்பதையும், சமய சம்பந்தமான பல கட்

### தென் இந்திய வரலாறு

டடங்களேக் கட்டிப் புகழீட்டியவன் என்பதையும் நாம் முன்பே பார்த்தோம். இப்பாணியில் அமைந்த கோவில்கள் தக்கணத்தில் மட்டுமன்றி, மத்தியப் பொ தேசத்திலும் (போர்) காணப்படுகின்றன.

விசயநகா காலத்தில், தென் இந்தியக் கலே ஒரு பூரணத்துவம் பெற்றதுடன் கலப்பற்ற, சுதந்திரமான முறையில் தன்னேச் செழிப்பாக வெளிக்காட்டியும் கொண்டது. இசுலாமின் தாக்குதலுக்கும் ஆக்கிரமிப்பிற்கும் பின், இந்து மதத் தில் என்னென்ன பண்புகளும், அம்சங்களும் பாழாகாமல் எஞ்சி நின்றனவோ அவற்றைப் பாதுகாத்து வளர்க்க வேண்டும் என்ற பெரு நோக்கம் விசயநகாப் போசர்களிடம் இருந்தது. இந்த உணர்வுக்கீடான முறையில் ஒரு சுதந்திரக் கலேயாகத் தென்னுட்டுக் கலே விளங்கியது. இக் காலப் பகுதியிற் கோவிற் கட்ட டங்களும், அமைப்பும் மிகவும் விரிவாக இருந்தன. படைய கோவில்களுடன், தாண்மண்டபங்கள், கூடாரங்கள், வேறு சிறு கட்டடங்கள் முதலியன புதிதாகக் கட்டிச் சேர்க்கப்பட்டுப் பெருப்பிக்கப்பட்டன. இச் சேர்க்கைகளுள் அதிகம் குறிப்பிடக் கூடியதாக இருந்தது கல்யாணமண்டபம் ஆகும். கிழக்கு வாசலால் நாம் உள்ளே செல்லும்போது, கோவில் முற்றத்தில், நமது இடக் கைப்புறத்தில் இம் மண்டபம் அமைக்கப்பட்டிருக்கும். அதிக அலங்கார வேஃப்பாடுகளுடன் கூடிய இத் தாண் மண்டபத்தின் மத்தியில் உயரமான மேடை ஒன்று அமைக்கப் பட்டிருக்கின்றது. ' பிரதான கடவுளுக்கும் அவருடைய தேவிக்கும் ஆண்டு தோறும் நடைபெறும் திருக்கல்யாண் விழாவின்பின் இம்மண்டபத்திலேதான் வாவேற்பு நடைபெறுகின்றது '. பெண் தெய்வங்களுக்குப் பெரும்பாலும் தனித் தனிக் கோவில்கள் கட்டப்பட்டன. இந்த முறை, பிற்காலச் சோழர்களால் ஆரம் பிக்கப்பட்டது. ஏராளமான தாண் வரிசைகளேயுடைய ஆயிரங்கால் மண்டபம் இன்னெரு அம்சமாகும். உண்மையிற் பல்வேறு விதமாகவும் சிக்கலான முறை யிலும் தாண்கள் அமைக்கப்பட்டிருப்பதுகான் விசயநகாப் பாணியில் அதிகம் குறிப்பிடக்கூடிய அம்சமாக இருக்கின்றதெனலாம். தாணின் நடுப்பகுதி வெறும் பகுதியாக இருக்க, அதைச் சுற்றிலும் வட்டமாகச் செதுக்கப்பட்ட பெரிய அள வான சிற்பங்கள் காணப்படுகின்றன 'கோபத்துடன் பின்னங்கால்களில் நின்று பாயும் குதிரை, இதே மாதிரிப்பாயும் சிறகுக் குதிரை அல்லது இயற்கைக்கு அப் பாற்பட்ட வேறு ஒரு மிருகம்' ஆகியவை இச் சிற்பங்களுட் குறிப்பிடக்கூடியன வாக இருக்கின்றன. இவை முழுவதும் — தாணும் சிற்பங்களும் — ஒரே கல்லி லேயே செதுக்கி எடுக்கப்பட்டவையாகும் ( படம் XVI ). பல சிறு தாண்களாற் சூழப்பட்ட ஒரு மத்திய தாணேயும் சில இடத்திற் காணலாம். இத்தாண்களின் மீது தட்டினல் இந்திய சங்கேத்தின் ஏழு சாபேதங்களின் ஒலி எழும்பக் கூடிய வகையில் இவை செதுக்கப்பட்டுள்ளன. வேறு பல மாதிரிகளிலும் தாண்கள் கட்டப்பட்டன. ஆனுல் எல்லாத் தாண்களின் மேற்பாகத்திலும், அலங்கரிக்கப் பட்ட பலகைத் தாங்கிகள் இருந்தன. தலேகீழாகவுள்ள தாமரை மொட்டு, இப் பலகைத் தாங்கியிலிருந்து தூங்கியது. பாண்டியர்களின் காலத்திற் கட்டப் பட்ட அதியுயரமான கோபுரங்களேப் போன்ற கோபுரங்கள் இப்போது கட்டப் பட்டன

விசயநகாப்பாணியிற் கட்டப்பட்ட கட்டடங்கள், துங்கபத்திரைக்குத் தெற்கே யுள்ள நாடு முழுவதிலும் காணப்படுகின்றன. ஆஞல் மிகச் சிறந்தவையும், இப் பாணியின் விசேட எடுத்துக் காட்டாக உள்ளனவுமான கட்டடங்கள், இப்போது கைவிடப்பட்டுள்ள விசயநகாப் பட்டணத்திலேயே இருக்கின்றன. விட்டலர் கோவிலும், அசார இராமர் கோவிலுமே இங்குள்ள மிக முக்கியமான கோவில் களாயிலும் குறிப்பிடக்கூடிய வேறு சில கோவில்களும் இங்குள்ளன.

எல்லாவற்றுள்ளும் அழகு வேஃப்பாடுகள் நிறைந்த கோவில் விட்டலர் கோவி லாகும். 2 ஆம் தேவராயர் காலத்திற் கோவிலின் கட்டட வேலே ஆரம்பமாகி அச்சு தராயரின் ஆட்சிக் காலத்திலும் தொடர்ந்து கட்டப்பட்டது. ஆனுல் இக் கோவில் ஒருபோதும் பூரணமாகக் கட்டி முடிக்கப்படவில்லே. கோவிலச் சுற்றி லும் 500 அடி நீளமும் 310 அடி அகலமுமுடைய நீள்சதுரமான முற்றம் ஒன் அண்டு. இதன் உட்புறத்தில் மூன்று தாண்வரிசைகளுடன் கூடிய முடு மண்ட பங்கள் இருக்கின்றன. கோபுரங்களுடன் கூடிய மூன்று நுழைவாயில்கள் உள் ளன. இவற்றுள் கிழக்கிலும் தெற்கிலும் உள்ள கோபுரங்களே முக்கியமானவை. பிரதான கோவில், மத்தியில் உள்ளது. சுற்று மதிலுக்குள்ளே பெரும்பாலும் தாண் மண்டபங்கள் எனச் சொல்லத்தக்க ஜந்து கட்ட்டங்கள் இருக்கின்றன. பிரதான கோவில், விட்டலர் என்ற பெயரில் விட்டுணுவுக்கு அர்ப்பணிக்கப்பட் டுள்ளது. கிழக்கு மேற்காக மிக நீளமாகக் (230 அடி) கட்டப்பட்ட இக் கோவி லின் உயரம் 25 அடி மட்டுமே. மூன்று வெவ்வேறு பகுதிகளே இக் கோவில் உள் ளடக்கியது. முன்னுல் உள்ள, அடைக்கப்படாத தாண் மண்டபமாகிய மகாமண் டபம், இதே போன்ற, ஆனுல் அடைக்கப்பட்ட மத்தியிலுள்ள அர்த்தமண்டபம், பின்னுலுள்ள கர்ப்பக்கிரகம் ஆகியவையே இம் மூன்று பகுதிகளுமாகும். மகா மண்டபத்தின் ஆகக் கூடிய நீளம் அல்லது அகலம் 100 அடியாகும். இதன் பக் கங்களில் உள்ள ஆழமான இடுக்குகள் மனதைக் கவர்வன. 5 அடி உயரமுடைய வார்க்கப்பட்ட ஓர் அடிப்பீடத்தின் மேலே இது கட்டப்பட்டுள்ளது. வாயிலில் லாத மூன்று பக்கங்களிலுமுள்ள படிகளின் ஓரத்தில் யானேகளின் உருவங்கள் செதுக்கப்பட்டுள்ளன. சுவரின் மூலேகளிலிருந்து எழும் செங்கற் தாண்களும், அவை தாங்கும் அகலமான இரட்டைப் பிளவுடைய தாழ்வாரமும் இம் மண்ட பத்தின் குறிப்பிடக்கூடிய மற்றைய அம்சமாகும். ஒவ்வொன்றும் பன்னிாண்டு அடி உயாமான ஐம்பத்தாறு தாண்கள் உள்ளே இருக்கின்றன. சமமான இடை வெளிகளுடன் கூடிய நாற்பது தூண்கள், மண்டபத்தின் வெளிவிளிம்பைச் சுற்றி ஒர் உட்பாதையை ஏற்படுத்துகின்றன. மற்றைய பதினுறு தூண்களும், மண்ட பத்தின் மத்தியில் ஒரு செவ்வகமான பாதையை உண்டாக்குகின்றன. முன்பு நாம் கூறிய பாணிகளிலிருந்து சிறுசிறு மாற்றங்களுடன் கூடியவையாக மிக வலுவான முறையிற் செதுக்கப்பட்ட இத்தூண்கள் அதிக அழகும், ஆச்சரியத் தைக் தாக்தக்க பொலிவும் கொண்டு நிற்கின்றன. கோவிலின் எஞ்சிய பகுதி முழுவதும் ஒரே இணேப்பாகக் கட்டப்பட்டுள்ளது. 135 அடி நீளமும் 67 அடி அகலமும் கொண்ட இக் கோவிலின் வெளிப்புறச் சுவர்கள், புடைப்புத் தாண் கள், மாடங்கள், மேற்கூரைச் சரிவு முதலியவற்றுல் அழகுபடுத்தப்பட்டுள்ளன.

### தென் இந்திய வரலாறு

அர்த்த மண்டபத்தின் கிழக்குக் களையில், மகா மண்டபத்திலிருந்து வரும் வாயில் உண்டு. இதை விட இதற்கு இாண்டு பக்க வாயில்களும் உள்ளன. 'இவ் வாயில்களுக்கு' முகப்பு மண்டபமும் படிகளும் உண்டு. அர்த்த மண்டபத்தின் உட்பகுதி 55 அடிச் சதுரமானது. இதன் மத்தியிற் சதுரமான மேடையொன்று இருக்கின்றது. மேடையின் ஒவ்வொரு மூலேயிலும் ஒவ்வொரு தாண் இருக்கின் றது. மற்றைய தூண்கள் மண்டபத்தின் புற எல்லேயில் ஓர் உட்பாதையை உண் டாக்குகின்றன. 75 அடி நீளமும் 72 அடி அகலமுமுடைய விமானத்தினுள் ஒரு பொதட்சண பாதை உண்டு. இப்பாதை, வெளிமுற்ற உயாத்தில் அமைந்திருக் கின்றது. கர்ப்பக்கிரகம், அர்த்தமண்டபம் ஆகியவற்றை ஒரு முன் கூடம் இணேக் கின்றது. இந்த முன் கூடத்தின் இருமருங்கிலுமுள்ள படிகளின் மூலம், பிரதட் சண பாதையை அடையலாம். மற்றைய கட்டடங்களுள், மிகச் சிறந்த சிற்பங் களேயடைய கல்யாணமண்டபம் அதிக அழகுடன் விளங்கி, மற்றவற்றை ஒளி குன்றச் செய்கின்றது. ஆனுல் இம்மண்டபம், மகா மண்டபத்திலும் பார்க்கப் பாதியளவேயுள்ளது. கல்யாண மண்டபத்திற்கருகே, மகா மண்டபத்தின் வாயிலே நோக்கியபடி கடவுளின் தோகிய இரதம் நிற்கின்றது. இதனுடைய அடித்தளமும், பிரதான அடுக்கும், ஒரே கருங்கல்லிலிருந்து செதுக்கப்பட்டன. இதனுடைய சில்லுகள் சுழலக்கூடியன. செங்கல்லிஞற் கட்டப்பட்ட மேற்பகுதி இப்போது அழிந்துவிட்டது. இதே மாதிரியான கல் தேர்கள் இக் காலப்பகுதி பைச் சேர்ந்த வேறு கோவில்களில் இருக்கின்றன. தாத்துபத்திரி, திருவாலூர் முதலிய கோவில்களே எடுத்துக்காட்டாகக் கூறலாம்.

அசார இராமர் கோவில், இதே பாணியிற் கட்டப்பட்ட அடக்கமான, ஆனுல் பூாணமான கலேச்சிறப்புடைய கோவிலாரும். இக் கோவில், அனேகமாக 2 அம் விரூபாட்சனுற் கட்டப்பட்டிருக்கக் கூடும். பிரதானமான கோவிலேத் தவிர, அம் பாளுக்கு ஒரு கோவிலும் ஒரு கல்யாணமண்டபமும், பல துணேக் கோவில்களும், 24 அடி உயரமான சுவரினுற் சூழப்பட்ட ஒரு முற்றத்திற் கட்டப்பட்டுள்ளன. நல்ல விகிதசமத்துடன் தட்டைக் கூரையாற் கிழக்குப் பக்கத்தில் அமைக்கப் பட்ட ஒரு முகப்பு மண்டபத்திற்கூடாக இதற்குட் செல்லலாம். இவ் வழியால் முதலிற் பத்தர்கள் கூடும் மண்டபத்திற்கே செல்லாம். இம் மண்டபத்தின் மத்தியிலுள்ள சதுரமான இடத்தின் ஒவ்வொரு மூலேயிலும், கருங்கல்லாலான பெரிய தாண்கள் உள்ளன. கனவடிவமும் உருளே வடிவமும் மாறி மாறியமைந்த மத்திய பாகமுடையவையாக, அசாதாரண அமைப்புடன் கூடியவையாக இத் தாண்கள் அமைந்துள்ளன. ஆளுல் எல்லாமே சிறப்பாகச் செதுக்கப்பட்டிருக் கின்றன. மண்டபத்தின் இருபக்கங்களிலும், முகப்பு மண்டபத்துடன்கூடிய இரு வாயில்கள் உள. இவற்றினூடாக முற்றத்திற்குச் செல்லலாம். கீழ் மாடி கல்லா லும், மேற்பகுதி செங்கற்களாலும் கட்டப்பட்ட விமானம் இப்போது சிதைந்தி ருந்தபோதிலும் பார்ப்போரின் மனதைக் கவரும் வகையில் அமைந்திருக்கின் றது. ஆனுல் இதன் உயரம் 50 அடி மட்டுமே. கோவிலின் உட்சுவர்களில், இரா மாயணக் காட்சிகள், புடைப்புச் செற்பங்களாகச் செதுக்கப்பட்டுள்ளன.

விசயநகரக் கோட்டை எல்லேக்குட் கட்டப்பட்ட மதச் சார்பற்ற சில கட்டடங் களின் கீழ்ப்பகுதிகள், எதிரிகளின் தாக்குதலிலிருந்தும் தப்பிவிட்டன. அவற் றையும் சிறிது கவனிக்கலாம். கவர்ச்சிகாமான இவ்வடித்தளங்களுள் இரண்டு, மற்றவற்றிலும் பார்க்க அதிக சிறப்புடன் காணப்படுகின்றன. அரசனின் ஒலக்க மண்டபம், சிம்மாசன மேடை ஆகியவையே இவையாகும் ( ஒரிசாவைக் கிருட் டிணதேவராயர் கைப்பற்றியதைக் கொண்டாடும் முகமாக, சிம்மாசன மேடை அமைக்கப்பட்டபடியால் அது சிலசமயம் வெற்றிமாளிகை எனவும் அழைக்கப் படுகின்றது). இந்நகரத்தின் கட்டடங்களேப் பற்றி வெளிநாட்டு யாக்கிரீகர்கள் கூறிய எல்லேயற்ற புகழ்மொழிகள் முற்றிலும் நியாயமானவைதாம் என்பதை இக்கட்டடங்கள் காட்டுகின்றன. இரண்டு மேல்தளங்களுக்கும் மேலே, தாண் களுடைய கூடாரங்கள் இருந்திருக்க வேண்டும். பல மாடிகள் உயரமுடைய இவற்றின் கூரை, சுர்நுதிக் கோபுரத்துக் கூரை போன்றிருந்தது. ஒலக்க மண்டபம், ஒவ்வொன்றும் பத்துத் தாண்கள் கொண்ட பத்துத் தாண்வரிசைகள் ---எல்லாமாக 100 தாண்கள்---கொண்ட மண்டபமாகும். இத்தாண்கள், சதுர மான அடித்தளங்களும், உருனே போன்ற நடுப்பகுதிகளும் பலகை தாங் கும் மேற்பாகமும் கொண்டவை என்பது தெளிவாகத் தெரிகின்றது. அடித்தளம், ஒன்றின் மேல் ஒன்றுக அடுக்கப்பட்ட விசாலமான மேடை களேக் கொண்டது. மேலே போகப் போக, இம்மேடைகளின் அளவு குறைந்து கொண்டு சென்றது. முழுக் கட்டடத்தின் சிறப்பை மிகு ிக்கக்கூடியனவாக அமைந்த வார்ப்படங்களும் மற்றைய வேலேப்பாடுகளும் இதன் அமகான படிகளேயும் பத்தங்களேயும் மேலும் அலங்கரிக்கின்றன. இதைப் போன்றே சிம்மாசனப் பீடமும் மூன்று அடுக்குகளேக் கொண் டது. முழுவதும் சதுர வடிவிலமைந்த இப் பீடத்தின் கீழ் அடுக்கு 132 அடி நீளமும் ஆக மேலேயுள்ள அடுக்கு 78 அடி நீளமும் உடையன. ஆக மேலேயுள்ள அடுக்கினே, அதிக சிறப்பு வாய்ந்த கல்வார்ப்படங்கள் அலங்கரிக்கின்றன. மற் றைய இரண்டு அடுக்குகளும் ஏறக்குறைய வேலேப்பாடுகள் எதுவுமற்ற அடித் தளங்களாகவே இருக்கின்றன. என்றுலும், மிருகங்களின் உருவங்கள், மெல்லிய புடைப்புச் சிற்பங்களாகச் சில வரிசையிற் காட்சியளிக்கின்றன.

இதே பானியிற் கட்டப்பட்ட புகழ்வாய்ந்த கோவில்கள் மேலும் கும்ப கோணம், காஞ்சுபுரம், தாத்பத்திரி, சிறீரங்கம் ஆகிய இடங்களில் இருக் கின்றன. கல்யாண மண்டபங்களுள், வேலூரிலுள்ள கல்யாணமண்டபமே மிகுந்த அழகு வாய்ந்ததாகும். இக்கோவிலின் கோபுரம், இந்நூற்றுண்டுக் கட் டடப் பாணியின் சிறப்பான எடுத்துக் காட்டாகவுள்ளது. விரிஞ்சுபுரம் (வட ஆற்காடு மாவட்டம்) என்ற இடத்திலுள்ள மார்க்கசகேசுவரர் கோவிலின் கல்யாண மண்டபம் அதிக அழகு வாய்ந்த முறையிற் கட்டப்பட்டுள்ளது. குறிப் பிடத்தக்க பெரிய அளவிலான கூடார மண்டபங்கள் காஞ்சிபுரத்திலுள்ள ஏகாம்பாநாதர் கோவிலிலும், வாதராசர் கோவிலிலும் இருக்கின்றன. இம் மண்டபத்துக் தூண்களிலுள்ள "விந்தையான, கற்பணேச் சிற்பங்கள்" இப் போதும் குறிப்பிடக் கூடியவையாயிருக்கின்றன. கோபுரங்களின் நிறுதிட்டமான பகுதி, பெரும்பாலும், அதிக வேலேப்பாடின்றிச் சாதாாணமான பகுதியாகவே

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

575

விடப்படும். ஆனல் தாத்பத்திரியிலுள்ள இராமேசுவார் கோளிலின் இரு கோபுரங்களில் இப்பகுதி, அதிக அழகுவாய்ந்த செதுக்குச் சிற்பங்களால் அலங்கரிக்கப்பட்டிருந்தது. 'இப்பாணியில் அமைந்த மற்றைய பகுதிகளிலும் பார்க்க, இச் செதுக்குச் சிற்பங்கள் அதிக கலேயுணர்ச்சியுடன் அமைந்துள்ளன ' என்கிரூர் பர்கு சன். சிறீரங்கத்திலுள்ள 'குதிரைமண்டபம்' என்று சொல்லப் படும் சேஷகிரி மண்டபத்தில், கோபத்துடன், ஏறக்குறைய ஒன்பது அடிவரை, முன்கால்களேத் தாக்கிப் பாயும் குதிரையின் வரிசை காணப்படுகின்றது. இக் குதிரைகள் செதுக்கப்பட்ட அதி நட்பமான முறை, அவை கல்லாலானவை என்ற எண்ணத்தை ஏற்படுத்தாது உறுதியான உருக்கினைானவை என்ற எண்ணத்தையே ஏற்படுத்துகின்றது (பிறவுண்).

னிசயநகரக் காலப் பகுதியின் இறுதி நிலேயிற் கட்டப்பட்ட கட்டடங்கள் மதுளைப் பாணியில் அமைந்திருந்தன எனச் சரியாகக் கூறப்படுகின்றது. மதுரையைச் சேர்ந்த நாயக்க மன்னர்கள் இக்கட்டடங்களே அமைப்பதில் ஊக்கமும் உற்சாகமும் காட்டிய காரணத்தினுல் இப்பெயர் ஏற்பட்டது. ஓரள விற்குப் பாண்டியர்களின் கட்டட முறைக்குப் புத்துயிரூட்டி, புதிய கட்டடங் கள் சேர்க்கப்பட்டுப் புதுப்பிக்கப்பட்டன. ஒரே மையமுடைய அதிகப்படியான சுற்றுமதில்களின் மூலம், அதிக பிராகாரங்கள் உண்டாக்கப்பட்டதை நாம் கவனிக்கலாம். ஒவ்வொரு பிராகாரத்தின் முக்கிய இடத்திலும் நான்கு கோபுரங் கள் கட்டப்பட்டன. இந்தச் சுற்றுமதில்கள், ஆயிரங்கால் மண்டபம், அல்லது புனித கோவிற் குளம் முதலியவற்றையும் உள்ளடக்கி யிருந்தன. எடுத்துக் காட்டாகச் சிறீரங்கக் கோவிலில் ஒரே மையமுடைய நீள்சதுரமான ஏழு சுற்று மதில்கள் இருப்பதைக் காணலாம். தாண்களின் தொகையை அதிகரிக்கும் யார்க்கப் பல இடங்களில் இருக்கின்றது. அத்துடன் இயற்கையான அளவிலும் பார்க்கப் பெரிய அளவிலான தெய்வங்கள் அல்லது உபகாரிகளின் உருவங்கள் தாணின் மத்திய பகுதியில் இடம் பெற்றன.

இக்காலப் பகுதியைச் சேர்ந்த கோவில்களுள், மதுரை, சிறீரங்கம், சம்புகேசு வாம், திருவாலூர், இராமேசுவாம், சிதம்பாம், திருநெல்வேலி, திருவண்ணுமலே, சிறீவில்லிப்புத்தார் ஆகிய இடங்களிலுள்ளவை முக்கியமானவை. இவையனேத் திலும், இக்காலப் பகுதிக்குரிய தனிச்சிறப்புடன் திகழ்வது மதுரைக் கோவி லாகும். இக்கோலிலின் பெரும்பகுதி, ஒரே காலத்திலேயே கட்டப்பட்டதாகும். இரட்டைக் கோவிலான இதில், ஒன்று சுந்தரேசுவாருக்கும் மற்றது அவரின் தேவியாகிய மீரைட்சிக்கும், அர்ப்பணம் செய்யப்பட்டன. மிக உயரமான பேர தான சுற்றுமதிலாற் சூழப்பட்ட, 850 அடி நீளமும் 725 அடி அகலமும் உடைய உட் பகுதியின் பெருமிடத்தில் இந்த இரு பெரும் கோவில்களே அமைந்திருக் கின்றன. இச் சுற்றுமதிலின் பக்கங்களின் மத்தியில், நான்கு பெரிய கோபுரங் கள் இருக்கின்றன. கிழக்குப் பக்கத்திலுள்ள போதான நுழைவாயிலின் உள்ளே 200 அடி நீளமும் ஏறக்குறைய 100 அடி அகலமுமுடைய ஒரு தாண் மண்டபம் காணப்படுகின்றது. இத்தாண் மண்டபத்தாற் சென்று ஒரு சிறிய கோபுரத்தை அடையலாம். இக் கோபுரம், இரண்டாவது போகாரத்தின் கிழக்கு தழை

வாயிலாக விளங்குகின்றது. 420 அடி நீளமும் 310 அடி அகலமும் கொணட இரண்டாவது பராகாரத்தின் ஒவ்வொரு பக்கத்து மத்தியிலும், வெளிக் கோபுரங்களிலும் பார்க்கச் சிறிய கோபுரங்கள் இருக்கின்றன. இரண்டாவது பிராகாரத்தின் பெரும்பகுதிக்குக் கூரையுண்டு. வடக்கிலுள்ள ஒரு சிறிய பகுதி மட்டும் சுரையின்றியிருக்கின்றது. இதற்கும் உள்ளே, முற்றிலும் கூரையுடைய 250 அடி நீளமும் 160 அடி அகலமுமுடைய ஒரு சிறிய பகுதி உண்டு. இதற் குள்ளே செல்வதற்குக் கிழக்குப் பக்கத்தில் மட்டும் ஒரேயொரு துழைவாயில் உண்டு. இந்த துழைவாயிலின் வெளிப்புறத்தலேதான், மிக விரிவான அலங்கா வேஃப்பாடுகளுடன் கூடிய தூண்கள் காணப்படுகின்றன. ஒரு வகையிற் பார்த் தால், இங்குள்ள முழுக் கட்டட அமைப்பிலும் மிக அதிகமாக மனதைக் கவர் பவை இத் தாண்களே. கடைசியாகக் கூறப்பட்ட சுற்று மதில்களின் உட்புறத் திலேதான், மூன்று பிரிவுகளாலான பிரதான கோவில் உண்டு. மூலத்தானத்தின் மேலேயுள்ள சிகாம், கோவிலின் இப்பகுதி முழுவதையும் மூடி, தட்டையான கரைக்கு மேலே நீண்டு நிற்கின்றது. நடைபாதைகள், மண்டபங்கள் ஆகியவற் றின் இரு மருங்கிலும் நீண்ட தாண்வரிசைகள் அமைந்து அவற்றைச் சசலே போலாக்குகின்றன. தூண்களும் மதுரைப்பாணியிலேயே அமைந்துள்ளன. சாலேகள் பல திசையிலும் செல்கின்றன. பிரதான மூலத்தானத்தின் தெற்குப் பக்கத்தில், சற்றுப் பின் தள்ளி, மீனுட்சியின் மூலத்தானம் உண்டு. அளவிற் கிட்டத்தட்டப் பிரதான மூலத்தானத்தின் அரைவாசியாயிருக்கும் இக் கோவில். பிரதான மூலத்தானத்தின் மாற்றுருவம் போன்றேயமைந்துள்ளது. சுற்று மநி லாற் சூழப்பட்ட இப்பகுதி 225 அடி நீளமும் 150 அடி அகலமுமுடையது. இரண்டு கோபுரவாயில்கள் இதற்குண்டு. கிழக்கிலுள்ள கோபுரம் சற்றுச் சிறிய தும், மேற்கிலுள்ளது சற்றுப் பெரியதுமாகும். பக்கத்திலுள்ள சிவன் கோவிலி லிருப்பதைப் போன்று, இம் மூலத்தானத்தின் சிகாமும், தட்டையான சுரை யின் மேல் எழுகின்றது. மீனுட்சி கோவிலின் முன்னுல் பொற்றுமரைக் குளம் (படம் XVII) இருக்கின்றது. 165 அடி நீளமும் 120 அடி அகலமுமுடைய இக் குளத்தைச் சுற்றிலும் படிகளும், பக்கங்களில், தூண்களுடைய முகப்பு மண்ட பங்களும் உள்ளன. இதன் அருகேயுள்ள 150 அடி உயரமுடைய தெற்குக் கோபுரத்தின் நிழல் இதன் மேற்றளத்திற் பாந்து இதனுடைய அழகை மேலும் மிசூவிக்கின்றது. இக் சுளத்தின் வடகிழ்க் கரையிலுள்ள, நியாயமான அளவு உயாமுடைய கோபாத்திலிருந்து செல்லும் வழியால், நேரே மீஞட்சியம்மன் கோவிலே அடையலாம். வெளிப் பிராகாரத்தின் வடகிழக்கு மூலேயில் உள்ள ஆயிரங்கால் மண்டபம், 250 அடி நீளமும் 240 அடி அகலமும் கொண்டது. பொதான கோவிலுக்குட் செல்லும் தாண்கள் நிறைந்த வழியின் பக்கலிலேயே **யுள்**ள இம் மண்டப முகப்புத் தெற்கு நோக்கி யிருக்கின்றது. இதற்குள்ளேயுள்ள தாண்கள் ஒத்த பரிமாணமுடையவை. மத்தியிலுள்ள ஒரு நடைபாதை வழி யாக, இம் மண்டபத்தின் வடக்கு முனேயிலுள்ள ஒரு சிறிய சபாபதி கோவில அடையலாம். ' எனக்குத் தெரிந்த இதே மாதிரியான மண்டபத்துத் தாண்களில் உள்ள சிற்பங்களிலும் பார்க்க இம் மண்டபத்தாண்களின் சிற்பங்கள் அதிக சிறப்பு வாய்ந்தவை' என்கின்றூர் பர்கூசன் என்பார். பிரதான சுற்றுமதிலுக்கு 25-B 3017 (1/65)

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# மதுரைக் கோவிலேப் போன்று ஒரே திட்டத்திற் கட்டப்பட்ட இராமேசுவாம் கோவிலிலுள்ள தாண்கள் நிறைந்த நடைபாதைகள் குறிப்பிடத்தக்கவையாகும். இரு மருங்கிலுமுள்ள தாண் வரிசைகளின் நடுவே காணப்படும் சாலேகள் கோவி லுக்கு இட்டுச் செல்கின்றன. இப்பாதைகள் 17 அடிக்கும் 21 அடிக்கும் இடைப் பட்ட பல்வேறு அடி அகலமுடையவை. இவற்றின் உயரம் ஏறக்குறைய 25 அடி யாகும். இப்பாதையின் முழு நீளம் 3000 அடி எனக் கணிக்கப்பட்டிருக்கிறது.

சோழர் காலத்தில் மிகப் பாந்த அளவிற் கைக்கொள்ளப்பட்டு வந்த வெண் கலச் சிலே வார்க்கும் கலே, விசயநகர மன்னர்களினதும் அவர்களது மானிய காரர்களினதும் ஆட்சியின்கீழ் தொடர்ந்து கைக்கொள்ளப்பட்டு வந்தது. வார்ப்பு முறையும், தெரிவு செய்யப்பட்ட விடயங்களும் முன்னேயைப் போலவே இருந்தன. ஆணல் இக்காலப் பகுதி, உண்மையான இயற்கை அளவில் அமைந்த உருவச் சிலேகளுக்குப் பெயர்பெற்றது. இத்தகைய உருவச் சிலேகளுள் திருப் பதிக் கோவிலிலுள்ள கிருட்டிணதேவாாயர், அவருடைய இரு மணேவிகள், 1 ஆம் வேங்கடர், சரியாக அடையாளம் காணமுடியாத வேறுகிலர் ஆகியோரின் சிலே களேச் சிறப்பாகக் குறிப்பிடலாம். கிருட்டிணதேவாாயாரல் 1520 ஆம் ஆண் டிற் கட்டப்பட்ட சிதம்பாம் கோவிலின் வடக்குக் கோபுர வாயிலிலுள்ள ஒரு மாடத்திற் காணப்படும், கிருட்டிணதேவாாயரின் சிறிய கற்சிலேயைப் பற்றியும் குறிப்பிடவேண்டும்.

பாமினி இராச்சியத்தின் கட்டடக்கலே பற்றியும் அதன்பின் தோன்றிய கட்ட டக்கலே பற்றியும் சுருக்கமாகக் கூறிவிட்டு இந்த அத்தியாயத்தை முடிப்போம். பொதுவாகச் சொல்லப்போனுல் தில்லியுடனிருந்த அரசியல் தொடர்பு 1347 ஆம் ஆண்டில் முறியடிக்கப்பட்டு விட்டபோதிலும் தில்லிக் கட்டடக் கலேயின் மாதிரியே பின்பற்றப்பட்டு வந்தது. மாகாண அடிப்படையில் வளர்ந்த முசிலிம் கட்டடப் பாணிகள் சுற்றியுள்ள சுதேசியப் பாணியிஞற் பெரிதும் பாதிக்கப் பட்டன. ஆளுல் பாமினிப் பாணி, மிகக் குறைந்த அளவிலேயே பாதிக்கப் பட்டது. இருந்தபோதிலும், பதினேந்தாம் நூற்றுண்டின் ஆரம்பம் தொடக்கம் தார இடங்களிலுள்ள வேறு கட்டடப் பாணிகளின் செல்வாக்கு, பாமினிக் கட்டடப் பாணியைப் பாதித்தது. பாமினி அரசர்கள் கலே, விஞ்ஞானம், கல்வி போன்றவற்றிற்குத் தாராளமாக ஆதாவளித்தார்கள். செல்வத்தை விரும்பும் போர்வீரர்களேப் பாமினிப் படை கவர்ந்தது போன்று, கவிஞர்களேயும் அறிஞர் களேயும் கலேஞர்களேயும் பாமினியரின் அரசசபை கவர்ந்தது. ஐரோப்பாவின் போர்க் கட்டடக்கலே மாபினதும், பாரசிகத்தின் சாதாரண கட்டடக்கலே மாபின தும் செல்வாக்கை இங்கேதான் அதிகமாகக் காணக் கூடியதாய் இருக்கின்றது. குல்பர்கா என்ற இடத்திலுள்ள யாமி மசூதி, பாரசீகக் கலேஞர்களாற் கட்டப் பட்டதெனத் தெரிகின்றது. தௌலதாபாத்திலுள்ள சாந்தியிஞர் (1435) என் பதிலும் பிடாரிலுள்ள மகமூதாகவானின் கல்லூரியிலும் (1472) பாரசீகச் செல் வாக்கு மிகத் தெளிவாகத் தெரிகின்றது. இவையும், பாரசீகக் கலேஞர்களா லேயே அநேகமாகக் கட்டப்பட்டிருக்க வேண்டும். மற்**றைய கட்டடங்**களிற்

# தென் இந்திய வரலாறு

வெளிப்புறத்தில், கிழக்குக் கோபாத்திற்கு நேரே, ஒரு வீதிக்கு அப்பால், ' திரு மலேயான் சத்திரம்' என்றழைக்கப்படும் புது மண்டபம் இருக்கின்றது. சுற்றி லும் அடைக்கப்படாத மிகப் பெரிய இம் மண்டபத்தின் நீளம் 350 அடியும் அகலம் 105 அடியுமாகும். நன்கு செதுக்கப்பட்ட, நான்கு தாண் வரிசைகள் இம்மண்டபத்தை, நீளப்பக்கமாக, பத்தர்கள் கூடும் இடமாகவும் இரு நடை பாதைகள் கொண்டதாகவும் பிரிக்கின்றன. மண்டபத்தின் மத்தியிலுள்ள தாண் களில் மதுரையை ஆண்ட நாயக்க மன்னர்களின் இயற்கையான உருவங்கள் பொறிக்கப்பட்டிருக்கின்றன. நாயக்கர்களில் கடைசி அரசனை திருமலேயே இம்மண்டபத்தைக் கட்டியவனுவான்.

சிறீரங்கத்திலுள்ள இரங்கநாதர் கோவிலில் மதுரை நாயக்கர்கள் புதிய **கட்டடங்களேச்** சேர்**த்துக் கட்டி, அ**தைத் தென்னிந்தியாவின் மிகப் பெரிய **கோவிலாக ஆ**க்கிஞர்கள். வெளிப்புறத்திலுள்ள பிராகாரம் 2880 அடி நீளமும் 2475 அடி அகலமும் கொண்டது. இதற்குள்ளே ஆறு பிராகாரங்கள் உள்ளன. ஆகவே, மூலத்தானத்தை மத்தியாகக் கொண்ட எழு பிராகாரங்கள் இக் கோவிலேச் சுற்றியிருக்கின்றன. ஆக வெளிப்புறத்திலுள்ள மூன்று பிராகாரங்கள் கோவிலின் ஒருபகுதியாயிருப்பதைப் போன்று அங்குள்ள பட்டணத்தின் ஒரு **பருதியாகவும் வி**ளங்குகின்ற**ன. ஆ**க வெளிப்புறத்திலுள்ள பிராகாரத்தில் பர்த்தியாக்கப்படாத இரு கோபுரங்கள் இருக்கின்றன. இவற்றுள், தெற்குப் **பக்கத்தில், பிரதான நு**ழைவாயிலின் மேலுள்ள கோபுரம் பூர்த்தியாக்கப்பட் டிருந்தால், ஏறக்குறைய 300 அடி உயாத்தை எட்டியிருக்கும். நான்காவது வீதி யிலிருந்தே போதான கோவில் ஆரம்பிக்கின்றது என்று சொல்லலாம். 1235 அடி தீளமும் 849 அடி அகலமும் உடைய இதன் சுற்று மதிலின் வடக்கு, தெற்கு, **சிழக்கு ஆசிய பகுதிகளிற் கோபுாங்கள் இருக்கின்றன. இவற்றுட் கிழக்குக்** கோபராந்தான் மிகப் பெரியதும் மிகட் சிறந்ததுமாகும். இக் கோபுரத்திற்கு **அண்**மையில், நான்காம் விதியின் வடகிழக்குக் கோணத்தில் 500 அடி நீளமு**ம்** 160 அடி அகலமுமுடைய ஆயிரங்கால் மண்டபம் உண்டு. புகழ் வாய்ந்த 'குதிரைவீதி' யும் இங்கேயுண்டு. மூன்றும் வீதியைச் சுற்றியுள்ள மதிலின் வடக் கிலும் தெற்கிலும் கோபுரங்கள் உள்ளன. கருட மண்டபத்திற்கு இட்டுச் செல் லும் தெற்குக் கோபுர வாயிலே பிரதான வாயிலாகும். இவ்வீதியில் ஒரு சூரிய வாவியும் சந்திர வாவியும் உள்ளன. இரண்டாவது வீதி முழுவதும் கூரையால் மூடப்பட்டுள்ளது. தூண் நிறைந்த மண்டபங்களே இங்கு பிரதானமாகவுள்ளன. **ந**டந்து செல்லக்கூடிய நீண்ட பாதை ஒன்று மேற்குக் கரையிலுள்ளது. வடக்கி லும் தெற்கிலுமுள்ள இரண்டு நுழைவாயில்கள் மூலமாக இந்த இரண்டாவது **வீதியை அடையலா**ம். இதற்கு முன்னேதான், உள்வீதி இருக்கின்றது. 240 அடி **நீளமும் 181 அடி அகலமும் கொண்ட உள் வீதிக்குத் தெ**ற்குப் புறத்திலேதா**ன்** ஒரு துழைவாயிலுண்டு. சதுர வடிவமான ஒரு பகுதியில், வட்ட வடிவமாக அமைந்திருக்கின்றது மூலத்தானம். இதைச் சுற்றிலும் நீள்சது**ரமான அறை** ஒன்றுண்டு. இதற்குமேல் பொன்னலான குமிழ் போன்ற விமானம், தட்டைக் கூளையிலிருந்து நீட்டியபடி நிற்கின்றது.

பாசசீகப் பாணியின் தாண்டுதல் இருந்தது என்பது மறைமுகமாகத் தெரிகின் றது. இருந்த போதிலும், பதினேந்தாம் நூற்ருண்டின் இறுதிப் பகுதியில், தக் கணம் தன் நிலேயை மீண்டும் உணாத் தொடங்கியது. முசிலிம்களின் வரு கைக்கு முன்னிருந்த கட்டடக்கலேப் பாணியைப் பிசப்பூரிற் கட்டப்பட்ட கட் டடங்களில் மிகத் தெளிவாகக் காணலாம். இக் கட்டடங்களேக் கட்டுவதற்கு இந்தியக் கலேஞர்கள் பெருந் தொகையாக உபயோகப்படுத்தப்பட்டார்கள்.

இப்போ திருக்கும் நினேவுச் சின்னங்களுள், 1294 ஆம் ஆண்டிற்கும் 1347 ஆம் ஆண்டிற்கும் இடைப்பட்டவையென இரண்டு கட்டடங்களேயே திடமாகக் குறிப்பிடலாம். தௌலதாபாத்திலுள்ள யாமி மசூதி (1315 ஆம் ஆண்டளவில்), மூகம்மது துக்லக்கின் ஆட்சிக் காலத்திற் போதன் என்ற இடத்திற் கட்டப் பட்ட தேவல் மசூதி ஆகியவையே இந்த இரண்டுமாகும். ஆனுல் இவையிரண் டும், இந்துக் கோவிற் கட்டடங்களிலிருந்து பொருத்தமான சில மாற்றங்களு டன் கட்டப்பட்டவையே தவிர, இசுலாமியக் கலேக்கும் இவற்றிற்கும் உண்மை யான தொடர்பு எதுவுமில்லே. கோட்டைகளேப் பலப்படுத்தும் வகையில் உறுதி யான பல கட்டடங்கள் கட்டப்பட்டன. தௌலதாபாத் கோட்டையை எடுத் தைக்காட்டாகக் கொள்ளலாம். அனுற் போர்க் கட்டடக் கலேயின் வாலாற்றைப் பற்றிச் சரியாக ஆராயப்படவில்லேயாதலால், வரிசைக் கிரமமாய் வரும் பல் வேறு காலப்பகுதிகளிற் கட்டப்பட்ட கட்டடங்களேயோ, இந்துக்களாலும் முசி லிம்களாலும் கட்டப்பட்ட கட்டடங்களேயோ பிரித்தறிவது கடினமாகவுள்ளது. தௌலதாபாத்தில் (படம் XVII) யாதவர்களாலும், துக்லக்குகளாலும், பாமி னியராலும் கட்டப்பட்ட கட்டட வேலேகள் ஒன்றுகக் கலந்து இணேந்துள்ளன. உள்ளேயுள்ள கோட்டையாண், 600 அடி உயாமான தனி மலேயொன்றில் இருக் கின்றது. வெளிப்புறச் சுற்றுமதில் 2¾ மைல் சுற்றளவுடையது. இச்சுற்றுமதி அசுக்கும் உள்ளேயிருக்கும் கோட்டையாணுக்குமிடையே மூன்ற உட்சுவர்கள் உள்ளன. இந்த உட்சுவர்கள் அனேத்தும் துளேகளுடன் கூடியவையாகவும், எதிரி பைத் தாக்கும் அமைப்படைய கொத்தளங்களேக் கொண்டவையாகவும் இருக் **கின் றன. அ**ரண் செய்யப்பட்ட வாயில்களும், அவைகளுக்கு வெளியே புறஅரண் களும் காணப்படுகின்றன. வெளியேயிருந்து எதிரி தாக்கும்போது, உள்ளே யிருந்து எவ்வளவு அதிகப்படியான குண்டுமாரி பொழிய முடியுமோ, அவ்வளவு குண்டுகளேப் பொழியக் கூடிய விதத்தில் இவையனேத்தும் அமைக்கப்பட்டிருக் கின்றன. வெளிப்புற மதிலச் சுற்றி, சரிவான அரண் சுவருக்குக் கீழே ஓர் அகழி இருந்தது. பாமினி மன்னர்களுக்கு எல்லாத் திசைகளிலும் வலுமிக்க எதிரிகள் இருந்த காரணத்தினுல், அவர்கள் போர்க்கட்டடக்கலே வளர்ச்சிக்குப் பெரும் அதாவளித்தனர். அதி முக்கியமான கோட்டைகளுள், பீராருக்கு வடக்கிலி ருந்த எலிச்சபூர், கவில்கார், நாணுலாக் கோட்டைகள் ; வார்தா ஆற்றுக்கு அப் பாலிருந்த காட்டுவாசிகளேயும், சத்புரா என்ற மேட்டுப் பகுதியின் நாட்**டாண்** மைக்காரரையும் தடுக்கக் கூடிய வகையில் அதிலாபத்து மாவட்டத்திலமை**ந்க** மகூர் கோட்டை; மேற்கிலுள்ள பரேந்தா, நால்துர்கம், பன்கலா, குல்பர்கா ஆகிய கோட்டைகள் ; மத்திய பகுதியிலுள்ள பிடார் கோட்டை ; கிழக்கிலுள்ள

வாரங்கல், கோல்கொண்டா கோட்டைகள் ; தென் மேற்கு மூலேயிலுள்ள முக் கல், இறயிச்சூர் ஆகிய கோட்டைகள் முதலியவை குறிப்பிடத்தக்கவை. இவற் **்றட்** சில இந்*து* அரசர்களிடம் இருந்து கைப்பற்றப்பட்டுப் பெரிய அளவில் மாற்றப்பட்டபடியால், பழைய கட்டட அமிசங்கள் ஒரு சிலவே காணப்படுகின் றன. இறயிச்சூர் கோட்டை ஓர் இந்து நாட்டாண்மைக்காரனுல் 1294 ஆம் ஆண்டிற் கட்டப்பட்டது. முத்கல் கோட்டை, ஒரு காலத்தில் அப்பகுதி யாதவ தேசாதிபதிகளின் இருக்கையாக இருந்தது. பிடார் கோட்டைச் சுவரின் உய ாம் 50 அடியாகும். 3 மைல் சுற்றளவுடைய இக் கோட்டையிற் கொக்களங் களும் புற அரண்களும் மற்றைய வெளிப்புறப் பாதுகாப்பு ஏற்பாடுகளும் உள் ளன. இவையனேத்தும் மிக உறுதியான முறையிற் கட்டப்பட்டுள்ளன. கடின மான பாறையிலிருந்து தோண்டிய மூன்று பகுதியாயமைந்த குழி ஒன்று இவையனேத்திற்கும் பாதுகாப்பாக இருக்கிறது. பரேந்தாக் கோட்டை மிகச் சிறியதாகும். மகமூது கவானுற் கட்டப்பட்டதாகச் சொல்லப்படும் இக் கோட்டையிலுள்ள பாதுகாப்பு ஏற்பாடுகள் திறமை வாய்ந்தமை. ஐரோப்பாவி லுள்ள போர்க் கட்டடங்களின் அமைப்பை அப்படியே பின்பற்றி இது கட்டப் பட்ட தென்பது தெளிவாகத் தெரிகின்றது. பாமினி மன்னர்களின் சேவையி லிருந்த துருக்கியர் போன்ற அன்னியர்கள் இதற்குக் காரணிகளாக இருந் திருக்கலாம். ஆனுல் கட்டடப் பாணி முழுக்க முழுக்க இந்நாட்டுப் பாணியே. இது ்நோக்கத்திலிருந்து பிறழாமலும், அழகுபடுத்த வேண்டும் என்ற உள்ளு ணர்வை இணேத்தும்' (மார்சல்) கட்டப்பட்டுள்ளது.

பாமினி மன்னர்களின் காலத்திலே இராணுவத் தொடர்பற்ற கட்டடங்கள் பல குல்பர்கா, பிடார் போன்ற தலேநகாங்களிற் கட்டப்பட்டன. குல்பர்காவில் அரசர்களின் சமாதிகள் இரண்டு தொகுதிகளாக இருக்கின்றன. ஒரு தொகுதி கோட்டையின் தென்புற வாயிலுக் கண்மையிலும் மற்றது நகரத்திற்குக் கிழக் கிலும் காணப்படுகின்றன. இவை இரண்டும் வெவ்வேறு மாதிரிகளாக அமைந் துள்ளன. 'பதிவான சதுர அடிப்பீடத்தின் மேல், கைப்பிடிச் சுவரும், மூலேகளி லிருந்து தாழ்வாரத்தைத் தாங்கும் சிறு தூண்களும், குமிழ் போன்ற கூரையு மூடைய எளிய முறையிலமைக்கப்பட்ட சதாவடிவமான அறைகள் கொண்ட' ஒற்றைச் சமாதிகள் ஒரு பிரிவிலடங்குவன. இரட்டைச் சமாதிகள் இரண்**டா** வது பிரிவிலடங்கும். முதற் பிரிவின் ஒவ்வொரு பகுதியும் இரண்டு இரண்டாக அமைந்ததே இரட்டைச் சமாதியாகும். சமாதிகளின் சிறு சிறு பகுதிகளேப் பொறுத்தவரை, அவை, வெவ்வேறு மன்னர்களின் காலத்தில் வெவ்வேறு வகை யாகக் கட்டப்பட்டன. சுல்தான் அசனின் சமாதி, தில்லி துக்லக் பாணியின் சிறந்த எடுத்துக்காட்டாகத் திகழ்கின்றது. முகம்மது ஷா, முசாகிது, தௌத் ஆகியோரின் சமாதிகளும் இதே பாணியில் அமைந்தவையே. பதினை்காம் தூற் ளண்டின் இறுதியிற் கட்டப்பட்ட கியாசுத்தீனின் சமாதியிற் காணப்படும் பிரார்த் தனே மாடத்திலுள்ள சிற்பங்களில், இந்துக் கலேஞர்களின் கைவண்ணத் தைக் காணலாம். ஒரு பாம்பரையின் பின் கட்டப்பட்ட, பொசு ஷா என்பவன

# தென் இந்**திய வர**லாறு

தும் அவனுடைய குடும்பத்தினதும் மிக அழகுவாய்ந்த சமாதியில் இந்துக் க**ஸ்** பின் செல்வாக்கையும் பாரசீக அழகுக் கலேயின் சேர்க்கையையும் ஒரு**ங்கே** காணலாம். இச் சமாதியின் வெளிப்புறம் 153 அடி நீளமும் 76 அடி அகலமு முடையது. இச்சமாதியின் வெளிப்புறங்களில் இந்துக் கலேயின் பிரதிபலிப்புக் காணப்படுகின்றது. உள்ளே ஒளிவிடும் சாந்திலும், வண்ணம் பூசப்பட்ட அழகு வேலேப்பாடுகளிலும் பாரசீகக் கலேயின் செல்வாக்கைக் காணலாம். பாரசீகர் களின் புத்தகம் கட்டும் கலேயிலுள்ள அலங்கார வேலேப்பாடுகளேயும் தையற் கீலையிலுள்ள வேலேப்பாடுகளேயும் இவை நினேனூட்டுகின்றன.

குல்பர்காவில், முகம்மது ஷா, இாண்டு மசூதிகளேக் கட்டினுன். காலத்தால் முந்தியதும் உருவில் சிறியதும், இப்போது ஷா பசார் மசீது என அழைக்கப் படுகின்றது. பைரசு ஷாவின் ஆட்சியில் தில்லியிற் கட்டப்பட்ட துக்லக் பாணிக் கட்டடங்களே அப்படியே பின்பற்றி மிக மிக எளிமையான முறையில் இது கட்டப்பட்டது. கோட்டைக்குள்ளிருக்கும் மிகப் பிரபலமான யாமி மசிது (1367) என்பதே மற்ற மசூதியாகும். இதன் படாடோபமான குமிழிக் கூரை யும், ஒடுங்கிய நுழைவாயில்களும் பாரசீகப் பாணியில் அமைந்தாலும், மற்றைய பகுதிகள் அனேத்தும் தில்லிப் பாணியிலேயே அமைந்திருந்தன. மூடுமண்டபங் களில் நிலத்தைத் தொடும் வகையிலமைந்த வளேவுகள் முதன் முதலாக இங்கே தான் காணப்படுகின்றன. இது பின்னுல் தக்கணக் கட்டடக் கலேயின் ஓர் வழக்க மான அமிசமாக இடம்பெறகின்றது. இம் மசூதியின் முன்றில், ஈடிணேயற்ற வகையில் அமைக்கப்பட்டது. வழக்கம் போல் திறந்தவெளியாக விடப்படாமல், ' இருகரையுமுள்ள தாண் வரிசைகளின் இடைவெளியின் மேலுள்ள வளேவான பகுதியிலமைந்த 63 குமிழிக் கூரைகளால் இது மூடப்பட்டுள்ளது. பக்கங்களி லுள்ள மூடு மண்டபங்களின் கூரைகளும் இதே போன்ற வில்வளேவுகளின் மேலேயே உள்ளன. வெளிப்புறச் சுவரிலுள்ள திறந்த வில் வளேவுகளின் மூலம் ுளியும் காற்றும் உள்ளே செல்கின்றன'. இக் கட்டடம் முழுவதும் 216 அடி நீளமும் 176 அடி அகலமும் கொண்டது. இதன் நான்கு மூலேகளிலும் நல்ல உருவிலமைந்த குமிழ்க் சுரைகளுண்டு. இரு பக்கங்களிலுள்ள நடைபாதை களின் கூரையின் மேல் அமைந்துள்ள சுவர்களிற் பொருத்தப்பட்ட ஐந்தாவது பெரிய குமிழிக் கூரை, பிரார்த்தனே மண்டபத்திற்கு நேர்மேலேயுள்ளது. மற் றைய நான்கிலும் பார்க்க அதிக பெரியதும் அழகுவாய்ந்ததும் இதுவேயாகும். எளிமையான முறையிற் கண்ணியமாகவும் கம்பீரமாகவும் கவர்ச்சியாகவும் இக் கட்டடம் கட்டப்பட்டிருப்பதனுல் இக்காலத்து மசூதிகளுள் இது முதலிடத் தைப் பெறுகின்றது. பிற்காலத்தில் இப் பாணியில் தோன்றிய வளர்ச்சிகளில், இக்கட்டடத்தின் செல்வாக்கு அதிகம் இருந்ததற்கும் இ**துவே காரணம்.** 

அகமது ஷா வாலி (1422-35) என்பவனின் காலத்திலிருந்து பேடார் முன்ன ணிக்கு வந்திருக்கின்றது. இங்கேயுள்ள சமாதிகள் இரு வேறு பிரிவில் அடங்கு வன. ஒரு பிரிவு பிற்காலப் பாமினி, அரசர்களுடையது ; மற்றையது பரீது ஷாகி யினுடையது. முதற் பிரிவில் உள்ள பன்னிரண்டு சமாதிகளும் குல்பர்காச் சமாதிகளேப் போன்று அமைந்திருந்தாலும் அவற்றின் அளவு பெரிதாகவும், குமிழ் போன்ற மேற் கூரைகள் அதிக உயரமானவையாயும் பெரிய உருண்டை யாயும், முகப்புகள் அதிகப்படியான வளேவு நிறைந்த இடுக்குகளாலும் சல் லடையிட்ட சாளாங்களாலும் அலங்கரிக்கப்பட்டவையாகவும் காணப்படுகின் றன. இவையனேத்திலும் சிறந்து விளங்குவது அகமதுவின் சமாதியேயாகும். இச்சமாதியின் உட்புறம், பாரசேகப் பாணியிலமைந்த ஒளிவிடும் வண்ணச் சித்தி ாங்களாலும், கடும் நீலமா**ன அ**ல்லது கடுஞ் சிவப்பான த**ாயின்மேல், பொன்** எழுக்துக்களால் வரிசை வரிசையாகப் பொறிக்கப்பட்ட, குவிக்¹ முதலிய சிலாசாசனங்களாலும் அலங்கரிக்கப்பட்டுள்ளது. அலாவுத்தீன் அகமது ஷா (1436-58) என்பவனின் ஆட்சிக் காலத்தில் தௌலதாபாத்திற் கட்டப்பட்ட சந்துமிஞர் என்பதிலும், இப்போசரின் சமாதியிலும் பாரசேக மயமாக்கும் வேலே மேலும் நடைபெற்றது. அழுக்கடையாதிருப்பதற்காக, பல்வேறு நீல வண்ணங்களிற் கண்ணுடி போன்று பூசப்பட்ட ஓடுகளினுற் போசனுடைய சமாதியின் முற்புறம் அலங்கரிக்கப்பட்டுள்ளது. ஆனுல் பாரசேகப் பாணியில் அமைந்த கட்டடங்களுள் மிகச் சிறந்ததாகத் திகழ்வது பிடாரில் உள்ள கவானின் (1472) மதாசா என்பதே (படம் XX). மூன்று அடுக்கு உயாத்தில், முற்பக்க இரு மூலேகளில் உயர்ந்த மினுரெற்று எனப்படும் கோபுரத்துடன் காட்சியளிக்கும் மதாசா, 205 அடி நீளமும் 180 அடி அகலமும் கொண்டது. இதனுள்ளே 100 அடி நீள, அகலமுடைய ஒரு திறந்த வெளியில் ஒரு மசூதி யம், நால்நிலேயமும், விரிவரை மண்டபங்களும், போசிரியர்களின் இருப்பிடங் களும், மாணவர்களின் தங்குமிடங்களும் இருந்தன. கட்டடத்தின் முற்பக்கத் தில், நுழைவாயிலின் இரு மருங்கிலும் மசூதியும் நூல் நிலேயமும் அமைந்திருந் தன. மற்றப் பக்கங்களின் மத்திய பகுதியில் உயாமான விரிவுரை மண்டபங் களே (மூன்று அடுக்குகளின் உயாம்வரை இவை இருந்தன) காணப்பட்டன. போசிரியர்களின் அறைகள் மூலேகளில் இருந்தன. வசதியாகவும் சுகமாகவும் இருக்கக்கூடியதாகவும் ஒளியும் காற்றும் நிறைய வாத்தக்கதாகவும் இவை யனேத்தும் திட்டமிடப்பட்டன. மூலேகளிலுள்ள மிஞரெற்றுக் கோபுரங்கள், உருவிற் சந்துமினோ ஒத்திருந்தன. இவற்றிற்கிடையேயுள்ள முற்பகுதியின் ஓடுகளில், சூடாக்கப்பட்ட வண்ணக் கலவையிஞல் பளபளப்பான முறையில் அலங்கார வேலேப்பாடுகள் செய்யப்பட்டன. ஆங்கில V எழுத்துப் போன்ற அமைப்பில் வரிசை வரிசையாகப் புனித மத நூல்கள் அடுக்கப்பட்டிருந்த காட்சி பாரசீகத்திலுள்ள அமைப்புகளுடன் ஒப்பிடக்கூடியதாக அமைந்துள் ள து.

பிசப்பூரைச் சேர்ந்த அடில் ஷாகி அரசர்கள் பிசப்பூர் நக்ரத்தை இந்தியா வின் மிகச் சிறந்த நகரங்களுள் ஒன்றுக ஆக்கிரைகள். பரிபாலன வேலேகளின் கேந்திர நிலயமாக இருப்பதற்கு அரண்செய்யப்பட்ட ஒரு நகரம் தேவைப் பட்டது. இத் தேவைக்கேற்பப் பிசப்பூரில் ஒரு இராச்சியத் தலேநகருக்குத் தேவையான அரண்மணேயும், மசூதிகள், சமாதிகள், நாணயம் அச்சிடும் சாலே

<sup>1</sup> Kufic.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# தென் இந்**திய வரலா**று

கள், துழை வாயில்கள் முதலியனவும் இருந்தன. அங்குள்ள ஒருவித மலேக் கற் களினுல் இக்கட்டடங்கள் கட்டப்பட்டபடியால் நகரம் முழுவதும் ஒருவித மந்தமான தோற்றமுடையதாயிருக்கின்றது; ஆனுல் இதே காலத்தில் முகலா யக் கட்டடங்கள், சிவப்புக் கற்களினும், வெள்ளேச் சலவைக் கல்லினுலும் கட்டப்பட்டன

1565 ஆம் ஆண்டளவில், 1 ஆம் அடில் ஷா என்பவனுற் கட்டத் தொடங்கப் பட்ட யாமி மசீது, முக்கியத்துவத்தில் முதலிடம் பெறுகின்றது. இக்கட்டடப் பாணி உருவாகிய முறையையும் இது எடுத்துக்காட்டுகின்றது. எப்பொழுதா யினும் இது பூரணமாகக் கட்டி முடிக்கப்படவில்லே. முன்றிலின் முகப்புப்பகுதி இங்கே காணப்படவில்லே. வில் வளேவு போன்ற பிரார்த்தனே மண்டபத்தில் ஐந்து உட்பாதைகள் உள. இப் பாதைகளிற் பாரிய தாண்கள் காணப்படுகின் றன. இவற்றுடனும் அழகான முறையில் அமைந்த குமிழிக் கூரையுடனும் கூடிய பிரார்த்தனே மண்டபம் மனதைப் பெரிதும் கவர்கின்றது. மிகக் குறைவான வேலேப்பாடுகளே இங்குள்ளன. மேற்றளத்திற் பூசப்பட்ட தடித்த சாந்து காலப் போக்கில் வெண்ணெய் நிறமுடைய மெல்லிய மேற்பூச்சாக மாறிப் பார்ப்போர் கண்களுக்கு இன்பமூட்டுகின்றது. இருந்த போதிலும் நடிவிலே தாண் வரிசை களின் இடையேயுள்ள பகுதியில், பலவேறு வண்ணத்தினுும் பொன்னுும். செய்யப்பட்ட பகட்டான அலங்கார வேலேப்பாடுகள் பிற்காலத்துக் கலேஞர் களாற் செய்யப்பட்டன. ஆடம்பாமற்ற எளிமைச் சிறப்புடன்கூடிய எஞ்சிய பகுதிகளுடன், இப்பகுதி இண்ந்து நிற்கவில்லே. பதினுரும் தூற்ருண்டின் முடி விற் கட்டப்பட்ட இபுராகிம் ரவுஷா, பெரிய அளவில் அதிக அலங்கார வேஃப் பாடுகளுடன் கட்டப்பட்ட கட்டடமாகும். சுற்றுமதிலின் உள்ளே, ஓர் உயர்ந்த மேடையிற் கட்டப்பட்ட 2 ஆம் சுல்தான் இபுராகிமின் சமாதியையும், மசூதியை யும் கொண்ட இந்த இபுராகிம் ரவுஷா, முகலாயர்களின் மிகச் சிறந்த கட்டடத் தடன் போட்டியிடக்கூடிய சிறப்பும் தகுதியும் வாய்ந்தது. சமாதிதான் மிக முக்கியமானது. உள்நாட்டுக் கலஞர்களின் செதுக்கு வேலேப்பாடுகளுடனும் கலேத்திறமையுடனும்கூடிய இச்சமாதி எவ்வித குறைபாடுமின்றி அழகுடன் திகழ்கின்றது.

டிசப்பூர்த் தொழிலாளரின் பல்கலேத் திறமையை, மிகக் கம்பீரமாகவும் பெரி தாகவும் கட்டப்பட்ட முகம்மது அடில் ஷா என்பவனின் சமாதியாகிய கொல் கும்பாசுவிலும் (படம் XIX), இதற்கு எதிர்மாமுக ' மிகச் சிறிய உருவில் அதி தாட்பமாகக் கட்டப்பட்ட மித்தர் மகால்' என்பதிலும் காணலாம். நகரில் அணே வாது கவனக்தையும் அதிக அளவிற் கவரும் கொல் கும்பாசு, உண்மையிலேயே மிகச் சிறந்த ஃலேச்சாதனேயாகும். மிகப் பெரிதான குமிழிக்கூரை கிட்டத்தட்ட 18,000 சதா அடியை உள்ளடக்குகின்றது. முகம்மது (1627-56) ஆட்சிக் காலத் திற் பிசப்பூர் மிகவுயர்ந்த நிலேயில் இருந்தது என்பதைக் கொல் கும்பாசு தெளி வாகக் காட்டுகின்றது. 'மிகப் பாந்த சுற்றுமதிலினுள்ளே ஒரு மசூதியையும், ஒரு வாயிலேயும், இசைக் கலேஞர்களின் மண்டபத்தையும், ஒரு விடுதிச் சாலேயை

யும் ஓர் அரசனின் சமாதிக்குத் தேவையான மற்றைய கட்டடங்களேயும் கொல் கும்பாசின் அமைப்புத் திட்டம் உள்ளடக்குகின்றது.' இந்த அமைப்புத் திட்டம் முழுவதும் பரிபூரணமாகக் கட்டி முடிக்கப்பட்டதா என்பது சந்தேகமே. சமாதி யறை இதுவரை கட்டப்பட்ட மிகப் பெரிய தனியறைகளுள் ஒன்றுக விளங்கு கின்றது—' மிக உன்னதமான விகிதாசாரமுடைய மண்டபம்'. வெளிப்புறத்தில், பெரிய உருவிலமைந்த குமிழிக் கோபுரத்தைவிட, ' ஒவ்வொரு மூலேயிலுமுள்ள எண்கோணமான மூலேத் தாண்களும் கைப்பிடிச் சுவரின் கீழே அதிக பலகை தாங்கிகளுடன் கூடிய விளிம்பும் அதிக அளவில் அனேவாது கண்களேயும் கவரும் அம்சங்களாக இருக்கின்றன'. சுவர்களுக்கிடையேயுள்ள வெளியில் மூன்று வளேவுகள் உட்புதைந்து காணப்படுகின்றன. ஏதோ ஒரு அம்சம் இங்கே பூரணப் படுத்தப்படவில்லேப்போல் தெரிகின்றது. சற்சதாமான அமைப்புடன் கூடிய சுவர்களிலிருந்து, குமிழிக்காைக்குத் தேவையான வட்ட மேடையை உண்டாக் கும் பிரச்சினேயை, குமிழியைத் தாங்கும் வில்வளேவுகளின் அமைப்புமுறை, திறமையான முறையிலும் கலேத்துவமான முறையிலும் தீர்த்து வைத்துவிட்டது. இதே போன்ற இன்னேர் எடுத்துக்காட்டு, 600 ஆண்டுகளுக்கு முன்னுல் கொர் தோவா என்ற இடத்தில் கட்டப்பட்டது.

மித்தர் மகால் (1620) என்பது, அதன் பெயர் குறிப்பதைப்போல், ஓர் அரண் மனேயன்று. ஒரு மசூதியின் முன்றிலுக்கு இட்டுச் செல்லும் அலங்கார வேலேப் பாடுகள் நிறைந்த தோரணவாயிலே இதுவாகும். உயரமான அழகு வாய்ந்த இக் கட்டடத்தின் மேல் மாடியிற் கூட்டமண்டபம் ஒன்றுண்டு. ' இதற்கு மேலே, படைத்து வெளியே நீட்டிக் கொண்டிருக்கும் சாளாங்களும், துளேயிடப்பட்ட கைப்பிடிச் சுவர்களும் கூடிய உயாமான சுவரிறைற் சூழப்பட்ட திறந்த வெளி **யுண்டு**. மூகப்பின் இரு**பக்**கத்திலும் அழகு வேலேப்பாடமைந்த மெல்லிய மினர்த் தாண்கள் இருக்கின்றன.....அருல் இவையிாண்டிற்கும் இடையே யள்ள வெளி முழுவதையும் உள்ளடக்கி, வெளியே புடைத்து நிற்கும் மேல்மாடிச் சாளாம்தான், அதிக கவனத்திற்குரிய அமிசமாகும். சுவரில் நெருக்கமாக இருக்கின்ற செதுக்கப்பட்ட பலகை தாங்கிகளின் மேல் இச்சாளாம் பொருத் தப்பட்டிருக்கின்றது. மாத்தினுற் செய்யப்பட்டதைப்போன்ற தோற்றத்தைக் கொடுக்கின்ற மிகநுட்பமாகச் செதுக்கப்பட்ட கற்களாலான உதை கட்டைகள் தாழ்வாரத்தின் தொங்கும் பகுதியைத் தாங்குகின்றன'. இக்கட்டடம் முழுவ தும் ஈடிணேயற்ற நுண்ணழகுடன் திகழ்கின்றது.

இந்துக்களாற் கட்டப்பட்ட மதச் சார்பற்ற சில கட்டடங்களில், அதிக இசலாமியச் செல்வாக்கு இருப்பதையும் நாம் கவனிக்கலாம். 1575 ஆம் ஆண் டளவில், விசயநகரிற் கட்டப்பட்ட நந்தவன மாளிகையாகிய தாமரை மகால், லோடி 1 முறையில் அமைந்த செடி வேலப்பாடுகளுடன் கூடிய வளேவுகளேயும் இடுக்குகளேயும் கொண்டுள்ளது. தென் இந்தியக் கோவிலின் சிகாத்தைப் போல் ஒன்றின் மேல் ஒன்றுன பல அடுக்குகளுடன் கூடிய கூர்நுதிக் கூரையையும் இது

Lodi.

# தென் இந்திய வரலாறு

கொண்டுள்ளது. சந்தொகிரிக் கோட்டையிலுள்ள (பதினேழாம் தூற்ருண்டின் ஆரம்பகாலம்) அரண்மனேயின் முகப்பிலும், இதே மாதிரியான அமிசங்கள் ஒன்றுக இணேந்து பார்ப்போருக்கு மகிழ்வூட்டுகின்றன. மதுரையிலுள்ள திரு மலே நாயக்களின் அரண்மனே (1645 ஆம் ஆண்டளவில்) யிற் சில ஐரோப்பியக் கட்டடப் பாணியும் கலந்துள்ளது. இவ்வாண்மனே தன் பாரிய உருவத்தினுல் மனதைக் கவர்கின்றது. ஆனுல் பல்வேறு பகுதிகளிலிருந்து எடுக்கப்பட்ட கட்டடக்கலே அம்சங்கள் மனதிற்குத் திருப்திதாக்கூடிய வகையில் ஒன்றுக இனேக்கப்படவில்லே.

# துணேநூற் பட்டியல்

PERCY BROWN : Indian Architecture, Vols. I and II (Bombay, no date)

Cambridge History of India, Vols. III and IV (Cambridge, 1937)

- A. K. COOMARASWAMY: History of Indian and Indonesian Art (New York, 1927)
- J. FERGUSSON: History of Indian and Eastern Architecture, Vols. I and II (London, 1910)
- R. GROUSSET (tr. C. A. PHILLIPS) : India ('The Civilizations of the East' Series) (London, 1932)
- G. JOUVEAU-DUBREUIL: Archeologie du Sud de l'Inde (Paris, 1914)
- A. U. POPE AND P. ACKERMAN: A Survey of Persian Art (London, 1938)

# அட்டவணே

அக்காதேவி, சாளுக்கிய இளவரசி, 360 அக்குதவிக்கந்தன், களப்பிர அரசன், 159 அகத்தியம், 82.83 அகத்தியர, 71, 74, 76-9, 81-5, 132, 300, 492.427 கொல்காப்பியர், 82-4 அகநானூறு, தமிழ் இலக்கியம், 125, 422 அகமது (பாமனி அரசன்), 294 அகமது ஷா (பாமனி அரசன்), 279–82, 304, 579 அகாலவர்சன், இலாதாவின் அரசன், 178 அகோபலம், 319, 339 அகோபலம், சமக்கிருத நூலாசிரியர், 395 **அ**கோரசிவாச்சாரியார்**,** சமக்கிருத <sub>ந</sub>ூலாசி fluit. 412, 413 அகோர முனிவர், தமிழ்ப் புலவர், 449 அகோலா, 104 அச்சுதப்பன், 405 அச்சுதப் பிசாரோதி, சமக்கிருத நூலாசிரியர், 418 - 19அச்சு தராயன் (விசயாகர் அரசன்), 324-28, 471.570 அச்சு தராயாபியு தயம், வடமொழிக் காவியம், 327 அசந்தா, 4, 5, 117 ---, பௌக்த <del>சி</del>ன்னங்கள், 519-21, 526-27 அசவர்மன் (கடம்ப அரசன்), 122 அசன் கங்கு, 270 அசன் கான், 278 அசாத் கான் இலாறி, 321, 325, 326 அசார இராமர் கோவில், 570-1 அசுமகம், 75, 85 அசோக நாடு, 75 அசோகன், 76, 89, 92, 93, 99, 513, 525 A (65) A, 134 அட்சோப்பியதீர்த்தர், 413 அட்டங்கி கங்காதரர், தெலுங்கு நாலாசிரியர், 485 அடியார்க்கு நல்லார், 454 அடில் ஷா, 1 ஆம், பிசப்பூர் சுல்தான், 581 அடோனி, கோட்டை, 274, 337

அண்டிரன், 132

ગ

அண்ணமலே ரெட்டி, 452 அத்திரிசியன், கன்னட நாலாசிரியன், 468 அத்திவர்மன் (சாலங்காயன), 113 அத்திவர்மன், 2 ஆம் (சாலங்காயன), 114 அத வணர், **475** அதிகமான், தகடுரைச் சேர்ந்த, சங்க காலச் சுற்றாசன், 93, 129, 133-5, 138, 172, 213, 219, 433 அதியமான், 93 அதிராசேந்திரன், சோழ அரசன், 210 அதிராமபாக்கம், 63 அதிவீரராமன், தென்காசி, 450 அந்தகக்கவி வீரராகவ முத**லியா**ர், **45**1 அப்துர் ரசாக், பாரசீகத் தூதுவன், 34, 305-6, 351, 362, 376, 384, 388 அப்துல் காதிர், பாமனி அதிகாரி, 280 அப்தல் வகாப் கான், 345 அப்பண்ணன். 237 அப்பர், 165, 439, 495-6 அப்பாசித் கலிபாத், 381 அப்பையதீட்சதர், 402, 405, 407, 410, 412, 413, 416 அபராக்கர், 406 அபராசிதன் (பல்லவ அரசன்), 192, 193 அபராதித்தர், 1 ஆம், 414, 415 அபராந்தம், 103 அபிநலவாதி வித்தியானந்தர். கன்னட \_நூலாசிரியர், 463 அபு செய்யது அசன், அராபிய பிரயாணி, 31 அபுல்பெதா, அராபிய நூலாசிரியர், 32 அம்பதேவன், 245 அம்பர், 287, 308-9 அம்பாநாக், 568 அம்பலவாணகேசிகர். 446 அம்பாக் கணவாய், 41 அம்ம, 1 ஆம் (சாளுக்கிய அரசன்), 195 அம்ம, 2 ஆம் (சாளுக்கிய அரசன்), 196 அடிராவ தி. 3, 105, 511 -, (பௌத்த சின்னங்கள்), 523, 524, 544 அமலானந்தன், 243 அமிர் தசாகரர், 159, 441 அமிர்தமங்களம், 60 அமீர், 289

#### அட்டவணே

அமீர் அலி பரீது, 294, 317 அமோகவர்சன், 1 ஆம், 175, 177-8, 193, 360, 416, 512 அமோகவர்சன், 2 ஆம், 195 அமோகவர்சன், காஞ்சிபர அரசன், 94 அய்யலராசு இராமபக்கொன். 484 அய்யிப்பின்ளே ஆசான், 489 அயின் உல் மேல்க் கணனி. 294 அர்க்காரு. 154 அர்சசீயகன், 196 அர்சகேவன், 195 அர்த்தசாத் திரம், 1 அசஞர், 173 அரதத்தர், 393, 413, 416 அரதத்தாச்சாரியார், 411 அரபாலகேவன், 421 அரபாலதேவன் (யாதவ அரசன்), 257 அரம்போலிக் கணவாய், 41 அரமகன், 342 அராபியா, 249, 382 அராபியர், 169, 170, 358 அரிகரன், 1 ஆம் (விசயநகர அரசன்) 264-71, 298-300 அரிகான், 2 ஆம் (விசயநகர் அரசன்), 276-7, 300-1.463 அரிகலகேசரி, 195 அரிகேசரி பாராங்குசன் மாறவர்மன், 1 ஆம், 167.170 அரிகேசரி மாறவர்மன் (பாண்டிய), 168, 496 அரிகேசரி, 2 ஆம், 400 அரிசில், போர், 176, 192 அரிசேனன், 91 அரிசேனன் (வர்காடக அரசன்), 119 அரிஞ்சயன், 198 அரிகத்தர். 419 அரீசுவரர், கன்னடப்பலவர், 465 அருணகிரிநாதர், 445 அருணந்தி, 444 அருள்மொமிவர்மன், 198 அல். இஷ்டக்கிரீ, அராபிய எழுத்தாளன், 514 அல்–இதிரீசி, 508 அல்பருனி, அராபிய நாலாசிரியர், 32 அல்பிசு, 65 அல்புக்கேர்க், 316 அல்மேடா, 314, 316 அல்லசானி பெத்தண்ணு, தெ**லுங்குப்** புலவர், 323, 482, 485 அல்லமதேவர், 453,

அல்லாடன், ரெட்டிக் களபதி, 303, 305 அலகபாத்து, கற்றாண் செதுக்கல், 111 அலாவுத்தீன் உதயி, மதுரை, 268 அலாவக்கீன் (இல்சி), 252-3, 256-7 அலாவுத்தீன், 1 ஆம் பாமன் ஷா (பாமனி அரசன்), 272 அலாவுத்தீன் (பாமனி அரசன்), 294 அலாவுத்தீன் (பாமனி அரசன்), 2 ஆம், 283-5, 305-7, (அகமது ஷா), 580 அலி அடில் ஷா, பிசப்பூர் சுல்தான், 332-7 அலிபிட்டு, 562 அலி பின் அசிசுல்லா தபா கபை, 26 அவந்திசுந்தரி கதாசாரம், 179, 397 அவனிசிம்மன் (சிம்மடிட்டுணு), 165 அவனிநாரணம், 176 அழகிய மணவாளப் பெருமாள் நாய்ஞர், 447 அன்னபோத ரெட்டி, 383 அன்னம்பட்டர், 407 அனகொண்டி, 264, 265, 267, 345 அனங்க வீமன், 3 ஆம் (கலிங்க அரசன்), 245 - 6அனத்தோலியா, 68 அனதாரி, 448 அனதேவன், 303 அனந்தசயனர், 538 அனந்தவாசுதேவர் கோவில், 565 அனபாய சோழன், 442 அனபோதன், 301 அனுராதபுரி, 167, 199 அளைபா, 103

શ્ર

ஆகவமல்ல தைலபரசன், 197, 2 ஆம் தைலன் பார்க்க ALFA, 282, 284 ஆசீவிகம், 494, 513 ஆட்டன் அத்தி, 138 ஆடவானி. 246 ஆண்டாள், 429, 499 ஆண்டையா, 461 ஆத்திரேய இராமானுசர், 411 ஆத்திரேய வரதராசர், 394 ஆதன் (சேர இளவரசன்), 133 ஆதனூர், 494 ஆதிகரணம், நீதிமன்றம், 185 ஆதிச்சநல்லூர், 60, 62, 64 ஆதித்தன், 1 ஆம், சோழ அரசன், 192-4, 223

# ஆதித்தன், 2 ஆம், சோழ அரசன், 198, 224 ஆதி மந்தி, கரிகாலனுடைய மகள் என்று நம்பப்ப⊛ம், 138 ஆதிவர்மன், 117 ஆதுலர், 400 ஆந்திர நாணயங்கள் 21 ஆந்திரப்பிரிதியர்கள், 99 அப்பாமிகன், 164 ஆபத்தம்பர், 392, 414 அபிரர், 108 ஆபீகலன், 101 ஆமணன் (யாதவ அரசன்), 244 ஆமினெயிட்**டு, 65–6** ஆமீனியா, 68 ஆமுக்தமால்யாதம், தெலுங்குக் கவிதை, 323, 481 ஆய்—அண்டிரன், 131, 132, 170, 173, 241 ஆய் எயினன், 135 அயகவர்மர், 464 ஆயிரத்தளி, 236 ஆயொய், அரசன், 132 ஆராத்திய சைவர்கள், 510 ஆரிதி, 120 ஆரியக, 102 ஆரியச்சக்கரவர்த்தி, 241 ஆரியமயமாகுதல், தென்னிந்தியா, 13, 74, 80 ஆரீத வேங்கடாச்சாரீயார், 415 ஆலங்கானம், போர், 140 அலிநாடு, 498 ஆலுபர், 164 ஆவூர், 140 ஆழ்வார்கள், 6, 425, 429, 430, 498-9, 503-6 ஆழ்வார்த் திருநகரி, 499 ஆளவந்தார், 502 ஆனந்த கோத்திர அரசர்கள், 117 ஆனந்தபாலன், 214 ஆனந்தபூரணர், 410 ஆனந்தபூரண வித்தியாசாகரர், 395 கலிங்க சோடகங்கன். ஆனந்தவர்மன் AUFOR, 212-4, 246, 474, 565 ஆனேமலேக் குன்றுகள், 41, 63

இக்கேரி, 374 இதித் தியார்-உத்≁தின் முகமது-இ–பக்தியர் கல்ரி, 246

Q

#### அட்டவணே

இகோயி, 18 இசாமி, 26 இசுப்பு இரப்பன், 223 \_\_\_\_\_\_\_\_தையா்**, 27**0 இசுமாயில் அடில் ஷா, 317, 319-22, 324 இசுமாயில் முக், 270 இசுலாம், 510, 513 இசோதபீர், 223 QLL8, 559 இட்சுவாகுக்கள், 4, 108-10 QLaa, 192 டொபல், 271 இடைக்கற்காலம், 56-9 இத்தின், 30, 381 இத்தி ஒபலேசன், 343 இந்திரபத்தாரகன், 116 இந்தரபெட்டா, 558 இந்திரவர்மன் (கங்க அரசன்), 116 இந்திரன், 3 ஆம் (இராட்டிரகூட அரசன்), 195.399 இந்திரன், 4 ஆம் (இராட்டிரகூட அரசன்), 373 இந்தோ-ஆரிய மொழிகள், 67 இந்தோ-சீனம், 2, 4, 16, 78, 87, 115 இந்தோனேசியா, 3 இபின்பட்டூட்டா, 32, 269, 368, 514 இபுராகிம் ரவுஷா, 581 இபுருகிம், 2 ஆம் (பிசப்பூர் சுல்தான்), 27, 296 இபுளுகிம் அடில் கான், 326, 331 இபுருகிம் குதுபு ஷா, 331-5, 339, 485 இம்மடி நரசிம்மன் (விசயநகர் அரசன்), 310-11 இமயவரம்பன் (சேர அரசன்), 129 யொமல்காரி, 56 இரட்டைப் புலவர்கள், 450 இரண்யவர்மன், 170 இரணியகேசிகர், 392 இரவிக்கொற்றன், 242 இரவிவர்மன் (கடம்ப அரசன்), 122 (Javana) (Construction) (Constructio இலக்கியம், கன்னடம், 456-72 சமக்கொதம், 392-422 தமிழ், 2, 422–456 தெலுங்கு, 472-487 மலேயாளம், 487-91 இலக்குமீசர், கன்னட நாலாசிரியர், 470

#### அட்டவணே

Qombons, 3, 5, 15, 28, 76, 86, 89, 92, 94, 127, 131, 155, 165, 166, 173, 175, 300, 305, 371, 381, 497, 511, 515 @ஸ்வ்கை அரசர்கள், 127, 166-7, 173, 177, 193, 198-200, 203, 209-211, 216-8, 237. 240-41 இலட்சுமிதாசர், வடமொறிப்புலவர், 402 இலட்சுமிநாராயணர், 421 இலாத்துகான் கோவில், 529 இலிங்கமநாயக்கன். வேலார். 341 இலிங்கராசர் கோவில், புவனேசுவரம், 564 இலிங்காயதர், 510 இல்வாந்து, 249 இனங்கோ அடிகள், 432 இளஞ்சேட்சென்னி. 136 இனம்தத்தன், 141 இளமைட்டு, 69 இறையங்கன், 210, 213 இறையப்பன், 170, 174 இறையன், 177 இறையஞர் அகப்பொருள், 25, 126, 432 இறையஞர் அகப்பொருள் உரை, 82

ंस

ஈசான சிவகுரு, 420 ஈசுவாதீட்சிதர், 395 ஈசுவான், 308, 309 ஈரான், 68 ஈனயான பௌத்தம், 519

2

உச்சிமல்லிகுடி, 530 உசைன் நிசாம் ஷா, 331–7 உம்காசசங்கரி ஆலயம், 508 உமாயூன் (பாமனி), 285, 308 உலோகாயதர், 494 உலோகேசுவரர் கோனில், 378 உலோபாழுத்திரா, 77, 79, 83

எகுவுலாசாந்தமூலம், 109 எகோசாமர், 510 எண்ணுமிசம், 370 எதிசாசன், 344 எல்லோசா, 4, 172, 174, 507, 526–7, 531, 537 எலி, 30 எலிச்பூர், 281 எலிசபூர், 532–4

எ

# -

TETAİ

னகாம்பரநாதர், 572 ஏடின், 87, 310 ஏமாத்திரி, 244, 413–4, 568 ஏரக்கினிசு, 28, 76, 91

ஐ கோல், 5, 19, 163, 396, 512 ---, சாளுக்கிய டின்னங்கள், 525, 528, 529, 530, 559, 564 ஐங்குறு தாறு, தமிழ் இலக்கியம், 125 ஐத்ரேய ஆரணியகம், 75, 393 ஐதரேய பிராமணம், 74, 393 ஐந்தூற்றுவர், 379 ஐயடிகள் காடவர்கோன், சைவ ஞானி, 426 ஐயனிதனர், 442 ஐராவதேசுவரர் கோவில், தாராசுரம் (தஞ் சாவூர் மாவட்டம்), 555 இவன் சல்-பாக்கி, அராபிய எழுத்தாளன், 31

न

ജ

# •

ஒகத்தசு, உரோமப் பேரரசன், 155 ஒசதுர்கம், 257, 262 ஒசுத்திரிக்கு மக்கள், 59 ஒசுத்திரிய–ஆசிய மொழிகள், 67–68 ஒட்டக்கூத்தர், தமிழ்ப்புலவர், 25, 436, 450 ஒய்சன அரசர்கள், 8, 9, 210, 213, 219–22, 236–7, 240–4, 254–6, 261–9, 360, 392, 401, 461, 503, 514, 562 ஒய்சனர், துவாரசமுத்திர, 254, 262 ஒய்சனேசுவரர் கோவில், அலிபிட்டு, 562 ஒனவார், 310

ള

3

ஒர்மச, 310 ஒவியங்கள் : அஜந்தா, 526–7 எல்லோரா, 536 ஒள ஒளரங்கபாத், 526 ஒளவையார், 134, 138 க

கக்களன், செடி அரசன், 194 கங்கர், கங்கவாடி, 123–4

# கங்கர், கலிங்கம், 179 கங்கராயன், 317 கங்கவர்மன் (கடம்ப அரசன்) 121. கங்கவாடி, 123, 175, 177, 199, 206 கங்காதேவி, 300, 403 கங்கு பாழனி, 271 கங்கைகொண்ட சோழபுரம், 7, 191, 203, 209. 501 கங்கைபாடி, 199 கச்சியப்ப சிவாச்சாரியார், 449 கசபாகு, 1ஆம் (இலங்கை அரசன்), 127 கசுத் திபோசன், 119 **கசு**ராகோ, 566 ALLIAR COL இந்து, 528-81 எமதபந்தி, 568 தய்சன, 558–62 கலிங்க, 562-6 கும்பா, 522 சமண. 522 சானக்கிய, 529-37 Ganup, 545-56 தக்கனை, 566-9 தாபி, 523-5 പരാതപ, 537-75 பாண்டிய, 556-7 பாமனி, 576–81 பௌத்த, 518-29 மதுரை, 573–6 லிசயநகர், 569–72 கட்டாக். 319 கடம்ப அரசர்கள், 4, 15, 109-10, 118-23, 163, 210 கடம்ப நாணையங்கள், 22 கடிகை, 170 கடுங்கோன் (பாண்டிய அரசன்), 126, 165, 167 கண்டதி, 522 கண்டசாலே, 524 கண்டூர், 255 கண்ணதி, 128, 129-31, 151, 431 தண்னைய நாயக்கண், 264 கண்ணன் (சாதக அரசன்) 100 கண்ணனஹர், 240 கண்ணனூர் கொப்பம், 239 கண்ணனை இப் (சோழர்களின் கட்டடங்கள்), 546 **西欧川島**, 222, 238-9, 243-383 கணேக்கால் இரும்பொறை (சேர அரசன்). 141

#### அட்டவணே

கர்ககோபாலன், 238–9 கந்தான் (ஆனந்த கோக்கிர அரசன்), 117-8 கந்தனவோல் கோபாலாாசு. 341 கந்தாலக் கணவாய், 41 கந்தியான, 262 கந்தேசு, 163 கபிலர். 131-3 கபிலேசுவர சசபதி (ஒரிசா அரசன்), 287, 305, 307-8, 311 கபிலேசுவான். 287 கபோதசுவரர் கோலில், 526 கம்பகரேசுவரர் கோவில், 555 கம்பன், 435-7, 453 கம்பிலகேவன், 256, 260-1 கம்பிலி, 205, 208, 256, 260, 263-5, 267 கம்பிலி அரசு, 256, 261-3 கமூல ஞானப்பிரகாசர், 446 கமால் கான். 317 கயாதரர் (தமிழ் நூலாசிரியர்), 456 கர்க்கன் (இலாத), 177 கர்க்கன், 2ஆம் (இராட்டிரகூட), 197 கர்சாசு மாலிக், 252 கர்டபில்லா, 102 கரகாதகா, 106 கரிகாலன் (சோழ அரசன்), 5, 136–8, 148, 150 கரிகாசர், **44**5 கருணன் (சாத, அரசன்), 104 கருணுகாத் தொண்டைமான், 213 கருணைனந்ததக்கன், 371 கருவூர், 135 கரைச்சூர், 271 கல்பேர்கா, 384 கல்யாணபுரம், 504 கல்யாணி, 204-5, 221 கல்லாடனர், 435 கல்லிநாகர், 421 கல்லேசுவரர் கோவில். 559 கலாப் அசன், 279 கலிங்க அரசர்கள், 245–6 கலிஙகத்துப் பாணி, 25, 213, 436 கலிங்கம், 75, 85-6, 89, 94-5, 103, 115, 125, 165, 172, 180 கலிங்கா தபதிகள், 115 கலிடிண்டி, 205 கலிக்கொகை, 125, 422 கலிப் உமர், 513 கவில்கார், 280, 577

#### அட்டவணே

கழுகுமலே. 97 கழுமலம், 141 கழுவைன், 134 கன்னர், 65 கள்ளிக்கோட்டை, 374, 384 களந்தைக்குமான், தமிழ்ப்புலவர், 449 கனாப்பிரர், 4, 159—60, 165—7 **ട**ണവണി, 141, 148, 424 கன்டன், 381 கன்னாதேவன், சோழ அரசன், 194 கன்னேரி, 15, 104, 107. 519-20 கனகதாசர், 471–2

கா

காகதீய அரசர்கள், 8–9, 204, 220–1, 237-8, 242-6, 249, 253-4, 257-60, 315, 317-19, 383, 402, 477 காகதீய நாணயங்கள், 22 காகலான், 67 காகுத்தவர்மன் (கடம்ப அரசன்), 119, 121 காசியப்பன், 5 ஆம் (இலங்கை), 193, 200 காசிவிசுவேசுவரர் கோவில், 559 காஞ்ச, 30, 160, 165-6, 168-9, 172-3, 176, 178, 205, 222, 236-8, 241, 245-6, 369, 494, 501-2 காஞ்சிபுரம், 110-11, 120, 138, 166, 255, 257, 308-9, 314, 572 காடபா. 67 காடர்கள், 63-4 காடவராயர்கள், 238 காண்டலார், 199 காத்தியாயனர், 76, 84 காதீகும்பா கல்வெட்டு, 89, 95, 101 காபய நாயக்கன், 264–5, 270–3 காபாலிகர், 158, 507 காபிராபகார், பாறை ஓவியங்கள், 59 காமரா, 154 காமுண்டர், 183, 381 காயல், 44, 247, 514 காயன்குளம், 30 கார்க்கால் (சமணக் கட்டிடம்), 558 கார்த்திகேயர் ஆலயம், 508 காரவெல (கலிங்க அரசன்) 89, 95, 100–1. 125 **க**ளரி, 133 காரிநாயனர், 428 களரியா, 67

காரைக்கால் அம்மை, 426, 428, 494 காலகன், சமண முனி, 102 காலடி, 408, 500 காலன், 101, 395 காலாஹகர்கள், 507 காவிரிப்பூம்பட்டினேம், 44, 136—7 காவேரி ஆறு, 48-9 காவேரிப்பாக்கம், 369 காளத்தி, 193, 314, 324, 507 காளமேகம், 450 காளிதாசன், வடமொழிப் புலவர், 101, 119, 396, 402-3, 480, 482, 487 காளே, 15, 100, 106, 520-21

ନ୍ନ

கான் சகான், 283

சியாசுத்தீன் தம்கானி, 268 சியாசுத்தீன் துக்லக், 259–60 கியாசுத்தீன் (பாமனி அரசன்), 276 தொமபோசகன், 182 இருட்டிணைகிரி, 512 கிருட்டினதேவராயர் (விசயநகர் அரசன்), 313-17, 320-25, 359, 373, 394, 402-3, 412, 456, 469-71, 481-86, 506 இருட்டிணராயர், 273-4 சிருட்டிணவர்மன் (கங்க அரசன்), 123 இருட்டிணவர்மன் (கடம்ப அரசன்), 122, 124 திருட்டிணவர்மன், 2 ஆம் (கடம்ப அரசன்), 122இருட்டிணன், 1 ஆம் (இராட்டிரகூட அரசன்), 174-5, 534 திருட்டிணன், 2 ஆம் (இராட்டிரசுட அரசன்), 178. 193-5 சிருட்டிணன், 3 ஆம் (இராட்டிரகூட அரசன்), 6, 179, 195-8, 400 திருட்டிணன் (யாதவ அரசன்), 243, 408 கருட்டி2ண ஆறு, 45-6 **சிழக்குச்சாளுக்கிய நாணயங்கள், 31** சிழான், 182 கிறிசுத்தோவே டீ பிகைடோ**, 320** சிறித்துவ இடவிளக்கவியல், 29

# £

கீர்த் திவர்மர் (கன்னட நூலாசிரியர்), 460 கீர்த்திவர்மன், 122, 163 கீர்த்திவர்மன், 2 ஆம், 171–2, 179

# அட்டவணே

குலசேகர மாறவர்மன், 1 ஆம் (பாண்டிய), 240-41, 449 குலசேகரன் (பாண்டிய அரசன்), 217–8, 255குலம் (கொலம்), 247 குலோத்துங்கன், 1ஆம் (சோழ அரசன்), 8, 25, 207-15, 223, 240, 365, 436 குலோத்துங்கன், 2 ஆம் (சோழ அரசன்), குடக்கோ இளஞ்சேரல் இரும்பொறை (சேர 216, 219, 436 கலோத்துங்கன், 3ஆம், **அவ<u></u>ைடைய பான்** டியப் போர்கள், 218–9 குலோத்துங்கன், 3ஆம் (சோழ அமசன்), குணக விசையாதத்தன், 3 ஆம், 177-8, 215, 218-9, 222-3, 235-6, 245, 437-8, 442, 555 குவாசா சகான், 286 医负角, 299, 326, 328, 340 கூறும்பர், 64 குனை, போர், 164 ðn.

591

கூடல்சங்கம், போர், 207 கூடலூர்க்கிழார் (தமிழ் நூலாசிரியர்), 424 கூடியன், 69 கூடிரகன், 95 கூர்க்கு, 67 கூற்ச்சரர், 172

#### கெ

கெம்பி கௌடா, 318

# கே

கேசவர் கோவில், 561 கேசிராசன் (கன்னட இலக்கண ஆசிரியர்), 462 கேரளபுதா, 92 கோளமகாத்மியம், 159 கோளம், 281 கோளோற்பத்தி, 23, 159

#### கை

கைலாசநாதர் கோவில் (காஞ்சிபுரம்), 169–70 186, 531, 542-45. கைலாசநாதர் கோவில், எல்லோரா, 174, 532 - 7

குக்கனூர் (ஒய்சள சின்னங்கள்) 559.

கு

குசராத், 163, 242

குசமாக் தியர், 385

குசாங் ஷா, 281-2

குசிரவுகான், 257-8

குசுறு, 2 ஆம், 166

அரசன்), 135

ആൽനെപ്പണ്ണി. 523-4

குணவீரபண்டகைன். 442

குந்தலே, 89, 108, 246

குந்தவை, 200, 372

314, 547, 572

குமரி, 154

குமாரகிரி, 303

வாளரும்), 404

குமாரகுப்தன், 119

493, 499-500

சிரியர். 454

குருபசவர், 468

477

499

குணுட்டியர், 395, 416, 432

குப்ளாய்க்கான், 30, 32, 249

கும்பன் (சாத. அரசன்), 104

குமார கம்பணன், 300, 403

குதுப்புதீன் முபாரக் ஷா (கல்சி), 257

கும்பகோணம், 146, 171, 176-7, 191.

குமாகுருபார், தமிழ் நூலாசிரியர், 452–3

குமாரகிரி (வடமொழி நூலாசிரியரும் ஆதர

குமாரதாசன், வடமொழிப் புலவர், 396

குமாரவிட்டுணு, 1ஆம் (பல்லவ), 112

குமாரவியாசர், கன்னட நாலாசிரியர், 468–9

குமாரிலபட்டர், (குமாரிலர்), 6, 398, 406-7.

குருகை பெருமாள் கவிராயர், தமிழ் நூலா

குல்பர்க்கா, 10, 270–3, 331, 576–80

குலச்சிறை, அமைச்சர், 496

குல்லதி பாஸ்கான், தெலுங்குப் புலவர்,

குலகேசர ஆழ்வார், 159, 397-8, 430

குடிமல்லம், 545

குணைசாகரர், 441

குணபான், 165

### அட்டவணே

# கொ

கொங்கணக்கரை. 50 கொங்கனிவர்மன் (கங்க அரசன்), 123 கொங்குதேச இராசாக்கள் சரித்திரம், 23 கொங்கு நாடு, 92-3, 129, 159, 171-2 கொங்குவேளிர் (தமிழ்ப்புலவர்), 432 கொட்டாரக்கரத் தம்புரான் (மலேயாள நூலா சிரியர்), 491 கொடுக்கூர், கோட்டை, 130 கொடுங்குன்றம், 132 கொடும்பாளூர், 507 கொடும்பாளூர் (சோழ சின்னம்), 548 கொண்டபள்ளி, 289-90 கொண்டலீடு, 287-9, 304-5, 307-9, 318-9, 325, 334, 339-40, கொண்டனே (பௌத்த சின்னங்கள்), 520–21 கொண்டிவாஞ, 278, 280 கொண்டேசுவரர் கோவில், 568 கொப்பம், போர், 206 கொம்மடர். 558 கொல்லம், 242 கொல்லாபாம், 206 கொல்லிபாக்கை, 200, 205 கொல்லிமலே, 133 கொல**லு, 212** கொற்கை, 44, 141

# கோ

கோகர்ணம், 314 கோச்சடையன் (பாண்டிய அரசன்), 170 Салай, 92-3, 95 கோசாலர், 513 கோட்டதிரி, கோட்டை, 259 கோட்டம், 184 கோட்டா லு, போர், 211 கோதாவரி ஆறு, 45 கோதிகன் (இராட்டிடகூட அரசன்), 197 கோதை, 499 கோப்பூரியக்கராயன், 343 தொ கோப்பெருஞ்சிங்கன், 8, 236-8, 245 கோப்பொஞ்சோமன், 145 கோப்பையன், 237 கோபணன், 300 கோபாலநாயக்கர், 421 கோபாலராசு, 345 கோரசேனியர், 385 கோல்கொண்டாக் கடற்க**ரை, 5**1

கோலி, 3, 524 கோவர்த்தன மார்த்தாண்டவர்மன், 223 கோவன், 128, 130, 138, 150, 431 - 2Canan, 163, 271, 286, 293, 301, 309, 314 316, 320, 324, 329-31 கோவிந்தசாமி, 419 கோலிந்த தீட்சிதர், 405, 421 கோலிந்தயோகி, 501

கோவிந்தவர்மன், 116 கோவிர்கன், 164 கோவிந்தன், 2 ஆம் (இராட்டிரகூட), 174 கோவிந்தன், 3 ஆம் (இராட்டிரகூட), 175-7, 179. 186. 373 கோவிந்கன். 4 ஆம் (இராட்டிரகூட), 195 கோவூர்க்கிழார் (தமிழ்ப்புலவர்), 140-41, 145 கோனபுத்தராசன், தெலுங்குப் பலவர். 477 கோனாாக்கு (சின்னங்கள்), 563

#### கௌ

கௌடபாகர், 501 கௌடயன். 378 கௌடிலியர், 76, 91, 131, 423 கௌண்டபாசாரியன், 393 கௌதமி கோதாவரி, 46 கௌதமீபுத்தான் (இளவரசன்), 118 கௌ தமீபத் திரன் (விகாரை), 522 கௌதமீபுத்திரன் சாதகர்ணி, 103, 105, 107 கௌதால், போர், 274

சக்கராயு தன், 175 சகதிபாலன், 204 சகதேகமல்லன், 2 ஆம், 220, 421, 460 சகதேகமல்லன், 3 ஆம், 220 சச்சநகர், 246, 260 சடலுவாட மல்லய்யா, 486 சதாசோடலீமா, 200 சதாவர்**மகுலசேகரன் (பாண்டிய** அரசன்), 219, 235 சந்திரதிரி, 338 சந்திரகுப்த**ன் (**மௌரி**ய** अत्रम्ला). 90. 91 சந்திரகுப்தன், 2 ஆம், 102, 118

175 சந்திரபானு, 240 சந்திரராசன், 459 சந்திரவர்மன், 114 சுந்தொவுல்லி, 29 சந்திரன் சுவர்க்கி, 450 சந்திராதித்தன், 2 ஆம் புலகேசியின் மகன், 397 சும்பகேசுலாம், 55**7** FLOEMIC, 4, 6, 110, 157-60, 163, 165, 494-5, 498-9, 503, 509, 512-3. சமாலுத்தீன் குசைனி (முசுலிம் ஞானி), 278 சுய்தாத (யாகவ), 222, 243 சய்தாக 2 ஆம் (யாதவ), 243 சயகேசி, 2 ஆம் (கடம்ப), 210, 214 சயங்கொண்டார், தமிழ்ப்புலவர், 436 சயசிம்மவர்மன், 167-8 சயசிம்மன், 2 ஆம், 202, 204, 360, 459 சயசிம்மன், 3 ஆம், 210, 213 சயசேபைதி (சமக்கிருத நூலாசிரியர்), 421 சயதீர்த்தர், 413 சயந்தவர்மன் (பாண்டிய அரசன்), 168 சயாந்திலர்மன், 172 சலால்கான். 285 சலாலுத்தீன் (இல்சி அரசன்), 252–3 சலாலுத்தீன் அசன் ஷா, 265, 268 சிறீமாற விசயோத்துங்கவர்மன், 201 சனநாதன் தாரா, 207 சதைரய, 116

æп

சாதில பராந்தக நெடுஞ்சடையன், 172

சாமுண்டராசன், அமைச்சன், 558

சாருதேவி, பல்லவ அரசி, 111

சாக்கியார், 179, 399

சா கிங்கராமேசுவரம், 15

சாதுவிட்டலநாதர், 471

சாந்து பீபீ, 334

சாமராசர், 467, 470

சாமுந்தராசன், 206

சாவந்தராயன், 458

சாம்கேட், 332

சாந்திமினர், 576, 580

#### அட்டவணே

சந்திரகுப்தன், 2 ஆம் நாகபட்டனின் நண்பன். சானக்கிய ஆதிக்கம் சித்தல்றக்கு, 94 சித்பவன், 66 573

அரசர்கள் (கல்யாணி), 6-7, 163, 196, 201, 204-10, 213, 215, 219-21, 224, 360, 363, 401, 413, 457-8 அரசர்கள் (பாகாமி), 4, 19, 116, 122, 163-72, 179, 184-5, 396, 512 அரசர்கள் (வேங்கி), **5, 7, 173-8, 193**, 195-6, 199, 202, 204-212, 396, 512 கல்யாணியின் முடிவு, 219 பாகாமியின் வீம்ச்சி. 172 சானக்கிய நாணயங்கள், 21 சாளக்கிய–பல்லவப் போர்கள், 164–71 சாளக்கிய வரலாறு, 25

# କ

திக் தொமாயன், 170–71 சுகம்பரம் 236-40, 314, 497, 499 தெம்பரம் (சோழர் காலக் கற்சிலேகள்), 555–6, சுகம்பரரேவண்ணச் சுத்தர், 455 சிந்தலபூடி எல்லய்யா, 485 இந்துப் பள்ளத்தாக்கு, 13, 68 சின்னகேவி, 318 சின்ன பொம்மன், 405

# P

Forth. 28, 29, 86, 249, 300, 381-2

## (85)

சூடாமணி விகாரை, 201 சூரை, 106, 520

# ഷെ

சைசார்லா. 526. 527 சென்சி. 343 செஞ்சூக்கள், 64 செபரோடை 200 செயவர்மன், 110 செலுச்சேரி நம்பூதிரி, 490-91 சென்ன நம்பூ திரி, 418 சென்ன பசவர், 465 சென்னைபட்டர், 406 சென்னே, 342

#### அட்ட வ ணே

சேமகூரி, 587 சேர அரசர்கள், 127–36, 140–41, 171, 193, 223, 239, 241–2, 370, 427, 431, 497, 514 சேரமான் பெருமாள, 179, 427, 497, 514 சேரன் செங்குட்டுவன், 129

Gæ

#### சை

சைதன்னியர், 506

# சோ

சோடதிக்கன், 238 சோழ அரசர்கன், 5-7, 17-19, 25, 104, 135-40, 149, 150, 157, 190-220, 222-4, 234-41, 246, 365, 370-71, 382, 392-3, 411, 436-8, 441, 473, 475, 502, 511, 512, 546-49, 555 சோழ நாணயம், 21 சோழ அரச வசிப்பிடங்கள், 224-5 சோழ திராம ஆட்சி, 228 சோழ நிருவாக முறை, 226-7 சோழ நிருவாக முறை, 226-7 சோழ மக்கள், 228-9 சோழ முடியாட்சி, 223-4 சோம வாலாறு, 25

#### சௌ

சௌல், 301, 309

#### ஞா

ஞானக்கூத்தர், தமிழ் நூலாசிரியர், 449 ஞானகணர், 409 ஞானப்பிரகாசர், திருவொற்றியூர், தமிழ் நூலாசிரியர், 444 ஞானேசுவரர், மராத்திய ஞானி, 244, 506 ஞானேத்தமர், 409

# Ц

டிறமில, 68

## த

தக்கண ஆறுகன், 42–3 .தக்கண மேட்டுநிலம், 45–6 தசசலோகி, 504 தசர தன், 513

# தசாவதாரக் குகை, 532-3 தண்டிதுர்க்கன் (இராட்டிரகூட), 168-3, 180 தந்திவர்மன் (பல்லவ அரசன்), 173-5 தர்மபாலன், 174 தர்மமகாராசாதிராசர், 185 தருமசேனர், 495 தருமபட்டணம், 385 தருமமராசாதிவரன், 410 தவுலி, 93 தன்னடா, 205 தன்னியாந்தேவ தனிறோ, 506

# தா

தாட்சாராமம், 508 தாதாபுரம், 551 தாமோதரசேனன், 119 தாமோதரவர்மன், 117 தாராசுரம், 555 தாராவர்சா, 204–6 தாரைநவன், 196

# କ୍ତ

இகம்பரர், 500 இப்பசந்கான், 293 திராவிடர், 2, 13, 65–70 திருஞானசம்பந்தநாயஞர், 20, 426-7, 430, 439, 469, 495-8 திருநெல்வேலிக் கடற்கரை, 44 திவ்வியப் பிரபந்தங்கள், 6, 428-30 திவாகரசேனன், 118 திவாகரர், சமக்கிருத நூலாசிரியர், 399 திவாகரன், தமிழ் நூலாசிரியர், 442 கிவாகர், 416

து

துக்கமார இறையப்பன், 174 துமாலேனர், குகைக் கோவில், 533-4 துர்க்கா கோவில், 529 துருவன், 1 ஆம் (இராட்டிரகூட), 174, 178, 186 துருவன், 1 ஆம் (இலாட), 178-9 துருவன், 2 ஆம் (இலாட), 178 துருவிநீதன், கன்னட நூலாசிரியர், 456 துருவிநீதன் (கங்க அரசன்), 5, 164, 166, 396-7, 432

# கெ

தெமெத்திரியசு, 110

# தே

தேசபோசக, 184 தேவகிரி, 252–57, 260 தேவசேனன், 119 தேவராசர் (சமக்கிருத நூலாகிரியர்), 394 தேவராசன், 1 ஆம், 278, 302–4, 329, 463 தேவராயன், 2 ஆம், 283–4, 304–7, 467, 470, 478 தேவல் மரூரி, 577 தேவவர்மன், 114 தேவளபட்டர், 414 தேவாரம், 6, 427–8, 494, 507 தேவேர்கிர முனிவர், 441

தொனுர், 200

# தோ

கொ

தோரசமுத்திரம், 244, 254, 257, 260

## தௌ

தௌத்கான் (பாமனி அரசன்), 275 தௌலதாபாத்து, 270, 273

# ந

நக்கீரோ், தமிழ் எழுத்தாளார், 138 நச்சிரைக்கினியர், 82, 137, 455 நசீர்கான், கன்டேசு, 281, 283 நசீருத்தீன் (மதாரை), 268 நசீருத்தீன் ஷா, 270 நடராசர், 555-6 நத்தத்தனர், தமிழ்ப்புலவர், 141 நந்தன், சைவ ஞானி, 494, 499 நந்திக்கலம்பகம், 25, 433 நந்திக்கிராமம், 170 நந்திவர்மன், 1 ஆம் (சாலங்காயனர்), 114–5 நந்திவர்மன், 2 ஆம் (சாலங்காயனர்), 115 நந்திவர்மன், 2 ஆம் (பல்லவ), 110, 170–73, 178, 184-5 நந்திவர்மன், 3 ஆம் (பல்லவ), 126, 176-8, 380. 433 நம்பியாண்டார் **நம்பி,** தமிழ் **நா**லாசிரியர், 425-6, 439-40, 502

#### அட்டவ ணே

ரும்மாம்வார். **430–1**, 499 நர்மதை ஆறு, 49, 164 நாச நாயக்கன், 294 நரசிம்மவர்மன், 1 ஆம் (பல்லவ), 166-8, 171, 178, 363, 397, 537 நரசிம்மர், தெலுங்கு நூலாசிரியர், 486 நரசிம்மன், 1 ஆம் (ஒய்சள), 220, 563 நரசிம்மன், 2 ஆம் (ஒய்சள), 236-8, 243, 401 நரசிம்மன், 3 ஆம் (ஒய்சள), 241, 243 நரசிம்மன், 1 ஆம் (இ. கங்க), 566 நரசிம்மன், 2 ஆம் (இ. கங்க), 402 நாசிம்மன், 4 அம் (கி. கங்க), 246 நரேந்திரசேனன் (வாகா. அரசன்), 119 நல்லந்துவனர் (தமிழ்ப்புலவர்), 422 நல்லியக்கோ**டன்**, 141 நல்லூர் வீரகவிராயர், தமிழ் நூலாசிரியர், 448 **நலங்க**ள்ளி, 140-41 நற்றி2்ண, 125

#### நா

நாக நாயக்கன், 262 நாகபட்டன், 2 ஆம் (கூர்ச்சர), 175 நாகபட்டினம், 201, 498, 511 நாகபாணன் (சாக அரசன்), 102 நாகட நாயக்கன், 327 плай, 108-9, 132, 539 நாகலாதேவி, 324 நாகவர்மன், 1 ஆம், 458 நாகவர்மன், 2 ஆம், 460 நாகவர்மாச்சாரியார், கன்னடப் பலவர், 549 நாகார்ச்சுணதொண்டா, 3, 109, 524 நாகேசுவரர் கோவில், கும்பகோணம், 547 நாசிக்கு, 15, 100, 103-4, 106, 519, 522 நாணய காலம், 21–2 நாகமுனி (இரங்கநாகமுனி), 410, 426, 431, 440, 502 நாயக்கர்கள், செஞ்சி, 337, 341, 345, 360, 405; மதுரை, 336; தஞ்சாவூர், 337, 405; வேலார், 405 நாயன்மார், 6, 425, 427, 494-6, 499, 506, 509 நாலாயிரத் திவ்வியப்பிரபந்தம், 429-31 நாற்கலிராசநம்பி, தமிழ் நூலாசிரியர், 449

# நி

நிசாம் ஷா (பாமனி அரசன்), 286 நிம்பார்க்கர், 9, 503

#### அட்டவணே

நிர்வாகம் : அரசன், 360-61 தரைப்படையும் கடற்ப**டையும், 362-4** பல்லவரின் கீழ், 183-4 போரும் தங்குமிடமும், 361-2 நீரம்ப அழசிய தேசிகர், தமிழ் நூலாசிரியர், 446 நிரவடியபுரம், போர், 194 நிரூபதுங்கன் (இராட்டிரகூட), 177, 456-7 நிரூபதுங்கன் (பல்லவ), 176-7, 192, 369

# ĥ

நீதிமார்க்கன் (கங்க), 178 நீலைசிர, 60

# நா

\_நானிசு, 36, 302-4, 308-4, 313-4, 319, 322, 324, 327, 352, 363

# நெ

நெட்டூர், போர், 218 நெடுங்கிள்ளி, 140 நெடுஞ்செழியன் (பாண்டிய), 135, 138-9, 152நெடுஞ்சோலாதன் (சேர), 129 நெடுநல்வாடை (தமிழ்க்கவிதை), 151 நெடுமான் அன்சி, 134

## நோ

நோலம்பாடி, 199, 219 நோலம்பா திராசன், 1 ஆம் (மங்கி), 178

### п

பக்கிரம் கான் மசன்டாரணி, 273 பகலவர், 103, 105 பகவகத்தவர்மன். 119 பகாவுத்தீன், 261-2 பங்கப்பூர், 303 பங்கல், 301 பங்கேசன், 177–78 பசவர், 464, 466, 474, 509, 510 பசாரி, 153 பட்டகுளம், 310 பட்டாகளங்கள், 456, 471 பட்டினத்துப் பிள்ளேயார், சைவ ஞானி, 439 பட்டினப்பாலே, தமிழ்க் கவிதை, 136-8, 146, 148, 151

பல்சனே. 568

பட்டுவுமர்க்கு. 483 பட்டோசி தீட்சிகர். 416 பண்டிதாராத்தியர், கன்னட \_ நாலாசிரியர். 468. 509 பத்தடக்கல், 163, 378, 507 பத்தி, 6. 493-99, 502-511 பத்திரபாக, 90 பத்திரிநாக், 501 பத்துப்பாட்டு, தமிழ் இலக்கிய காவியம், 126, 136. 141 பத்தேக அமோகவர்சன், 3 ஆம், 195 பத்தேனர், 478 பதியராவ் (விசயநகர் அரசன்), 309 பதிற்றுப்பத்து, தமிழ் இலக்கிய கானியம், 125, 127, 131, 158 பதுமனர், தமிழ்ப் புலவர், 425 பந்தர், 153 பந்துவர்மர், 461 பம்பபாரதா, கன்னட காவியம், 25, 457 பர்கன் நிசாம் ஷா, 331 பாணர், தமிழ்ப் பலவர், 130 பாதகவாமி, 393 பரம்பிக்குளம், 63 பரமேசுவரவர்மன், 1 ஆம் (பல்லவ), 167–70 பரமேசுவரவர்மன், 2 ஆம் (பல்லவ), 169 பரமேசுவரன் (மூவர்), சமக்கி**ருத நூலா**சிரியர் கள் (கேரளம்), 417 பராக்கிரமபாகு, 1 ஆம் (இலங்கை அரசன்), 217 - 8பராக்கிரம்பாகு, இலங்கை இளவரசன், 237 பராக்கிரமபாகு, 2 ஆம் (இலங்கை அரசன்), 240 பராக்கிரமபாகு, 3 ஆம் (இலங்கை அரசன்), 241 பராக்கிரமதேவன் (பாண்டிய), 260 பராந்தக பாண்டியன், 212, 216, 223 பராந்தக வீரநாராயணனன் (பாண்டிய), 193 பராந்கன், 1 ஆம் (சோழ), 7, 20, 193-4. 196-7, 215, 392-3, 438, 547 பராந்தகன், 2 ஆம் (சோழ), 198, 224, 548 பரிகாசா, 102, 106 பரிபாடல், தமிழ், இலக்கிய காவியம், 125, 422 பரிமேலழகர், 455 பரீது சாகி, 293 பரீது ஷா. 332

பல்லவ அரசர்கள், 5, 16, 110-14, 123, 126, 165-78, 184-5, 191-2, 363, 369, 380. 396-7, 421, 428, 433, 494-5, 498, 537, 543 பல்லவ–பாண்டியப் போர், 170–2, 175–6 பல்லவர் நிருவாகம், 113-4 பல்லவாாயன். 217 பல்லவரின் முன்னேய அரசர்கள், 110-12 பல்லவ வரலாறு, 25 பலிதா, 154 பவபத, 398, 418 படைய கற்காலம், 55 பளுதாசு, 36 பனம்பாரனர், தமிழ்ப்புலவர், 83-4

#### 110

பாகவகபாரணம், 493 பாகனூர், 310 பாசியன், 381 பாகுபலி, 463 பாசூர், 369 பாச்கர். 163 பாச, 520 பாசர்வஞ்ஞர், 406 பாஞ்சாலதேவன், 197 பாடலிபுத்திரம் (கடலூர்), 495 பாடலிபுரம், 90, 94 பாண்டிக்கோவை, தமிழ் நூல், 25-6, 428 பாண்டிய அதிகாரத்தின் விரிவ, 173 பாண்டிய அரசர்கள், 126, 135, 138-9, 152. 165, 167, 170-3, 175-9, 191-2, 198, 210-12, 216-9, 223, 234-41, 245, 254-60, 396, 400, 497 பாண்டையா, 28, 76, 91 பாணர், 400, 404, 459 பாணி, 256–7 பாணிணி, சமக்கிருத இலக்கண ஆசிரியர், 76, 85, 370, 392, 398, 416, 418-20 பாகபன். 196 பாகராயணார், 411 யாதாலி, 5, 77, 161, 162, 166-8, 171-2, 269, 507 பாதுல்லா இமாத்-உல்-முல்க், 288, 293 பாபநாகர் கோவில், 530 பாபிலோனியா, 86 பாமன், 378 பாமன் நாமா, 282 பாமன் ஹா, 270

பாமனி அரசர்கள், 27, 270–94, 300. 301-310, 331-38, 578-80, பாமனி கல்தான் நாணயங்கள், 23 பாமனிவாலா m. 26 பாயலநம்பி, 200 பார்கத்து, 523 பார்போசா, 386 വന്നതി. 397 பாரு. 413, 415 பால்குரிக் சோமநாதர், தெலுங்கு, கன்னட நாலாசிரியர், 466, 474 பாலசுப்பிரமணியக் கலிராயர். 449 பாலசுப்பிரமணியர் கோவில், 547 பாலாசிகா, 122–3 பாவரி, 76, 85 பாளி, 135 பானுதேவன், 2 ஆம், 246 பானுதேவன், 4 ஆம், 247 பாஸகர இரவிவர்மன், 223 பாஸ்கான், 1 ஆம், 419 பாஸ்கான், கன்னட நாலாசிரியா, 463 பாஸ்கராச்சாரியார், 243, 419

597

# เพิ

பிரம்மிரி, 15, 58-60 பிரம்மசிவன், 460 பிரமன, 221 பிராகுவி, 67 பிராமி எழுத்துக்கன், 96–7 பிரிகத்கதாகோசம், 91 பிரிகத்பகாலாயனர்கள், 15 பிருகதேவரர், 552 பிருநதாவனம், 504 பில்கணன், 213

# ദ

பீசின். 31 பீர்தாவூசி, 26 பீர்கால. 255

# 4

புக்கன், 2 ஆம், 302 பக்கா, 264-6, 269, 273-4, 298-300 புத்தகாஞ்சி, 512 பத்தமித்துமா, 441 புத்தராசா, 163 பத்தவர்மன், 111

# அட்டலணே

புத்தியங்கான். 111 புத்துசலாதீன், 26 புதிய கற்காலம், 56–59 புவனேகபாகு, 1 ஆம், 241 புவனேசுவரம், 562

# Ц

பூதி விக்கிரமகேசரி, 548 பூதுங்கன், 2 ஆம், 194-6, 373 பிக்கிரமன், 168

# பெ

பெஞ்சமின், 28, 32, 382 பெண்ணுகடம், போர், 172 பெக்சா. 520 பெத்தும்பெருமாள், 330 பெர்சகோம், 58 பெரிசுத்தா, 26-7, 271, 273-5, 278, 292, 296. 303, 329, 331, 334-5 பெல்காம், 369 பெனுகொண்டா, 336-7, 340 பெஸ்கி, ஞானத்தந்தை, 453

# பெ

பேடகோமதிவேமன், கொண்டலீடு, ரெட்டி அரசன், 305, 404 படதிருமலே, 337 பட வேங்கடன், 345 பேதன், 204 பேர்கன்னிமாசீர், 26 பேலூர், 562

# பை

பைக்கோசன், 378 பைரசபாத்து, 276, 286 பைரசு, 276-9, 302-3 பைரசுதுக்லக், 273 பைரவகொண்டா, 538

# பொ

பொம்பாரசா, 463 பொருளாதாரநிலே, விவசாயமும் நீர்ப்பாசன மும், 376–79

அடடவணே

போசகர்கள். 94. 100. 101 போசன், 1 ஆம், 193 போசன் (மாளவம்), 202 போதாயனர், 76, 397 போதான், 260 போர்த்தொடர், 41

# யௌ

பௌத்தம், 4, 5, 92, 107, 110, 158-9, 163, 494, 498, 500, 507, 511-3, 520

Gun

#### to

மக்துமா சகான், பாமனி அரசி, 286 மகதம், 85, 89, 99 மகமூது (பாமனி அரசன்), 292–3 மகமூது, 1 ஆம் (மாளவம்), 285–6 மகமூதுகவான், 285-92, 294, 308, 370 மகமூது பெகார்கா, 294 மகரநாட்டு அரசு, 237 மகாகூடம், 163, 360, 507 மகாசனங்கள், 183 மகாசேனர் ஆலயம், 508 மகாதேவர் கோவில் இட்டதி, 559 மகாதேவன் (காகதீய), 94, 222 மகாதேவன் (யாதவ), 244-5, 409, 414 மகாதேவியக்கா, கன்னட நாலாசிரியை, 464 மகாநகி, 172 மகாயான பௌத்தம், 519, 526 மகாவம்சம், 94 மகாவீரர், 513 மசிசமண்டலம், 94 மகிந்தன், அசோகன் மகன், 94 மிதந்தன், 4 ஆம் (இலங்கை அரசன்), 198 மித்தன், 5 ஆம் (இலங்கை அரசன்), 199— 200 மசிபாலன், 1 ஆம் (கன்னேசி), 195 மகீ. 172 மகேந்திரமங்கலம், 237 மகேந்திரவர்மன், 1 ஆம் (பல்லவ), 6, 165-6, 397, 421, 428, 494-5, 498, 537 - 544மங்களூர், 310 மங்களேசன் (பாதாமி சாளுக்கிய), 163, 185 மசீர் அபுரிசா, 259 மசூதி, அராபிய யாத்திரீகன், 31 மசூலிபட்டணம், 309, 341, 343

# மண்டலம், 184 மணவாளமகாமுனி, 411, 447, 505 மணிமங்கலம், 166 மணிமேகலே, தமிழ்க் காவியம், 82, 150, 158, 160, 432, 494 மத்தவிலாசன், 165, 178, 184, 397, 495 மத்துவர், 412, 493, 503 மதுகாமார்ணவன் (கி. கங்க), 202 மதுரகவி ஆம்வார். 430 மதுரர், கன்னட நூலாசிரியர், 463 மதுரா நகர். 76 மதுரா விசயம், சமக்கிருத காவியம், 300, 403 மதாரை. 9, 91, 92, 126, 142, 161, 165, 172, 177, 255, 300, 345, 431, 496, 511. 573 மதுரைக் காஞ்சி, தமிழ்க் கவிதை, 138-9 மதாரைத்தல வரலாறு, 23 மயிலாப்பூர், 249 மயூரசர்மன் (கடம்ப), 120, 121 மல்லிகார்ச்சுனதேவர் கோவில், பாதாமி, 166 மல்லிகார்ச்சுன பண்டி தாராத் தியர், தெலுங்கு, கன்னட நாலாசிரியர், 465, 474, 510 மல்லிகார்ச்சுனர் கோவில், க<u>ற</u>ுவட்டி, 559 மல்லிகார்ச்சுனன் (விசயநகர் அரசன்), 307 மல்லிகார்ச்சனன், காலாமுகர்களின் ஆசிரி ш*ћ*, 548 மல்லிநாதன், 274. 406

மல்லேசுவர ஆலயம், 508 மலக்கொண்டா, 97 மலப்பிரபா, 163 மலேசியா, 115 மலேயமான். 133 மூலயாளக் கடற்கரை, 50 மலேயாளம், 255-7, 262, 267, 382 மழகொங்கம், 171 மழமங்கலம் நம்பூதிரி (மலேயான நாலாசி ரியர்), 490

மறைஞானசம்பந்தர், தமிழ் \_நாலாசிரியர். 446

#### юſГ

மாங்குடி மருதனர், தமிழ்ப் பலவர், 138 மாசிலாமணி சம்பந்தர், தமிழ் நூலாசிரியர், 446 மாசுக்கி, 15, 60, 202 மாணிக்கவாசகர், 426, 428, 497, 499 மாதரகுலம், கலிங்கம், 115

# அட்டவணே

மாதரீபத ஈசுவரசேனன் (ஆபீர), 108 மாதவப் பணிக்கர், **மலேயாள நா**லாசிரியர், 490 மாதவர், வடமொழி நாலாசிரியர், 11. 300. 353, 407, 409, 414-6 மாதவவர்மன், 1 ஆம் (விட்டுணுகுண்டினியர்), 116 மாதவவர்மன், 2 ஆம் (விட்டுணுகுண்டினியர்), 116. 473 மாகவன் (மகாதிராசமாதவன்), 1 ஆம் (கங்க), 123 மாதவன், 2 ஆம் (கங்க), 123 மாகவி, 431-2 மாதை திருவேங்கடநாதர், தமிழ் நூலாசிரி шл, **447** மாந்தரஞ்சேரல் இரும்பொறை, 135 மாமல்லபுரம், 6, 44, 165-7, 169, 525. 538-9, 542 மாமூலஞர், தமிழ்ப்புலவர், 90, 95, 96 மார்க்கசகேசுவரர் கோவில், விரிஞ்சிபுரம், 572மார்க்கோப்போலோ, \* 28, 33, 234, 246-7, 516 மாரசிம்மன் (கங்க), 196 மாலகிட்டி சிவாலயம், பாமனி, 530 மாலவர். 164 மாலவிகாக்னிமித்திரம், 101 மாலிக் அகமது நிசாம் உல் முல்க், 293 மாலிக் அசன், 287-8, 291-2 மாலிக் கபூர், 241, 253-7 மாலிக்குத்துச்சார், 284 மாலிக் சடா, 261 மாலிக் பக்கீர் உத்தீன்கண, 253 மாறவர்மன் அவனிசூளாமனி (பாண்டிய), 168, 496 மாறவர்மன் இராசசிம்மன், 1 ஆம் (பான்டிய), 170 மாறவர்மன் இராசசிம்மன், 2 ஆம் (பாண் டிய), 193 மாறவர்மன் சுந்தரபாண்டியன், 235-8 மாறவர்மன் சுந்தரபாண்டியன், 2 ஆம், 238 மானவர்மன், இலங்கை அரசன், 166–7 மானியக்கேதம், 5, 178, 197, 199-200, 204

# เกิ

மிகரபோசன் (கூர்ச்சர), 178 மிக்கர் மகால், 582

# அட்டவணே

மிரிகேசவர்மன் (கடம்ப), 122 மிருணைவதி, 199

LÔ மீர்யம்லா, 347

# (Φ

மூகம்மது, 1 ஆம் (பாமனி அரசன்), 272–5, 300 முகம்மது, 2 ஆம் (பாமனி அரசன்), 275–6, 300, 301 மூகம்மது, 3 ஆம் (பாமனி அரசன்), 286–92, 309-10 முகம்மது அடில் ஷா, சமாதி, 581 மூகம்மது காசிம் (பெரிசுத்தா), 296 மூகம்மது கியூலி குதுபு ஷா, 340 முகம்மது பின்துக்லக், 261–3, 265, 270, 272, 577 முசாகீட் (பாமனி அரசன்), 275, 300 முசிறி (துறைப்பட்டினம்), 144, 153 முசுத்தபா கான், 347 முடிகொண்ட சோழபுரம், 236 முத்கல், 264, 306, 324 முத்தரையர், 192 முத்துவீரப்பநாயக்கன், மதுரை, 344 முதுகூர், 239 முபாரக் கில்சி, 257 மூருகன், இந்துத் செய்வம், 62, 158, 422–3, 445

## (LP)

மூவர் கோவில், கொடும்பாளூர், 548

#### மெ

மெகசுத்தீனிசு, 28, 91-2 மெய்கண்டார்**, சைவஞானி**யும் **நா**லாசிரியரும் 412, 441-2, 508

# மே

மேகுடி **சமண**க்கோவில், **5**30

### மொ

மொகஞ்சதாரோ, 64

Cion CLOIT OFT. 17, 95, 130 மோரியர். 96

# மௌ

மௌரியப் போசசு, 99 மௌரியர், 15, 89–91, 94–6, 100, 163

# w

யக்கதேவராயன், 339 யக்கநாரியன், கன்னட **நா**லாசிரியர், 469 யம்புலமதுகு, 341

um

யாதவர்ம சுந்தர பாண்டியன், 238-9, 245 யாமி மசூதி (குலபர்கா), 576, 578 யாமி (தௌலதாபாத்து,) 577 யாமி (பிசப்பூர்), 580 யாவா, 4, 16, 88

Щ

щсл, 385 யூதர், 358

### யோ

யோகீசுவரர் கோவில், 532-4 யோ டீ காசுத்திறோ, 330

### யௌ

யௌகர், அபிசீனிய அடிமை, 291

# லா லாதா, 167, 174

ഹ லீலாசுகர், வடமொழி நூலாசிரியர், 399. 416

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# வ வல்லாளன், 1 ஆம், 213 வல்லாளன், 2 ஆம், 219–22, 236, 242

#### அட்டவணே

வல்லாளன்., 3 ஆம், 241, 244, 254-55, 262-69, 401, 514 வல்லாளன், 4 ஆம், 269 வனவாசி, 163, 194, 195

പ

### வா

anout, 166, 194, 195

விச்சலன் (கலாகூரி), 220 வித்திகன், 213 வில்லமன், 221, 222 வில்வமளங்களசுவாமி, 399

### ണ്

**ര്**ഥക്കി (**ദേഹ്ര**ബെച്ച), 474 **வீமகவி, கன்னட நா**லாசிரிய**ர், 4**67

வீமசாலுகி, 175 வீமாதி ஆறு. 164 லீமா, 1 ஆம், 194

# வெ

வெளிநாட்டு யாத்திரீகர்கள்: அசாபியர். 302 உரோமர். 29 ஜரோப்பியர். 31-6 காலம், 27-8 8 min, 27-8 போத்துக்கீசர், 35-6

# ണ

ஹர்ஷன், 164-5

# Ð

ஜகத்தல சோமநாதர், 460 ஜகன்னுதர் ஆலயம், பூரி, 562-4

