# DLL BBATILL BBYBB



ஈழகேசர்ப் பொன்னயா நினவு வெளியீட்டு மன்றம் குரும்படுட்டி :: யாழ்ப்பாணம் :: இலங்கை

# மட்டக்களப்புத் தமிழகம்

ஈழகேசரிப் பொன்ஜோயா நினேவு வெளியீட்டு மன்றம்

# மட்டக்களப்புத் தமிழகம்

வித்துவான், பண்டித வி. சி. சுந்தையா, B. O. L. (ஆசிரியர், சிவாகக்த வித்தியாலயம், மட்டக்களப்பு)



ருமுகேசரிப் பொன்னேயா நினவு வெளியீட்டு மன்றம் குரும்பசிட்டி :: யாழ்ப்பாணம் :: இலங்கை 1964

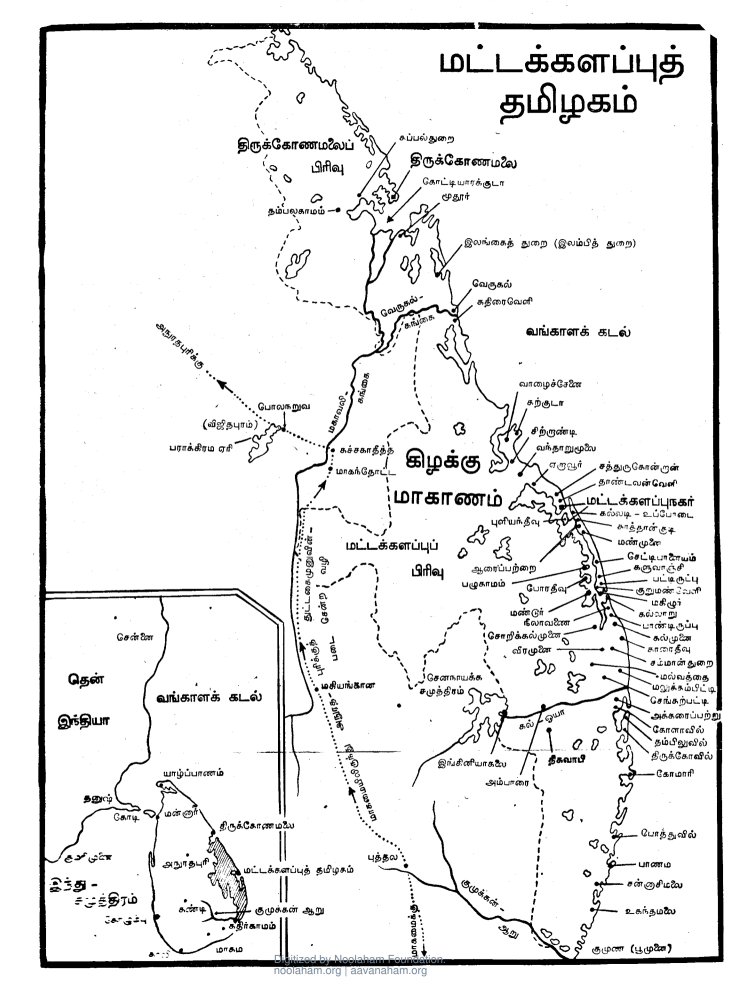
#### சுழகேசரிப் பொன்னேயா நிண்வு வெளியீட்டு மன்றப் பிரசுரம்—5

முதற்பதிப்பு: ஐப்பசி — 1964

திருமகள் **அ**ழு**த்**தகம் சுன்னுகம்

விஸ் ரூபா 10-00

[பதிப்புரிமை]



# பதிப்புரை

~37800-

் ஈழகேசேரிப் பொன்னோயா நினேவு வெளியீட்டு மேன்றத் தினர் ' கோக்கங்களுள் ஒன்*ரு*கிய, சிறந்த நூல்களே வெளி யிடுதல் என்னும் நோக்கத்தை கிறைவேற்றும் பணியில், இந்நூல் ஐந்தாவது வெளியீடாக அமைந்துள்ளது. கஃவப் பலவர் க. நவரத்தினம் அவர்கள் எழுதிய 'இலங்கை**யிற்** கேஃவௌர்ச்சி' என்னும் நாலே 1954ஆம் ஆண்டிலும், பிபோய வாதி சி. கதிரவேற்பிள்ளே அவர்கள் எழுதிய 'மேடுட்டுத் தரிசன வரலாற்றின் சுருக்கம்' என்னும் நாகு 1958ஆம் ஆண்டிலும், கஃப்புலவர் க. நவரத்தினம் அவர்கள் எழுதிய 'Tamil Element in Ceylon Culture ' என்றும் ஆங்கில நூல 1959ஆம் ஆண்டேலும், 'கணேசையர் நிகுவை மலர்' என்னும் நாலே 1960ஆம் ஆண்டிலும் வெளியிட்ட நாம், இப்பொழுது அவற்றைத் தொடர்க்து பண்டிதர் வி. சி. கங்தையா அவர்கள் ு எழுதிய 'மட்டக்களப்புத் தமிழகம்' என்னும் நூலே வெளி யிடுவதில் மகிழ்ச்சியடைகிறும்.

எமது மன்றத்தின் ஆரம்ப கர்த்தாக்களாகிய கலேப்புலவர் க. நவரத்தினம் அவர்களும், தனலக்குமி புத்தகசாலே கிர்வாகியாயிருந்த திரு. கோ. அப்பாக்குட்டி அவர்களும் ஒருவர் பின் தெருவராக இவ்வுலக வாழ்வை நீத்தமை மன்றத் தினருக்கும் மற்றையோருக்கும் மிகவும் துக்கத்தைத் தருவன வாயின. இவர்களது மரணமே இந்நூல் இத்துணேக்காலம் தாழ்த்து வெளிவருவதற்குக் காரணமாகும். இல்லேயெனின் இதற்குமுன் இந்நூலின் வெளியீட்டு விழா கிகழ்ந்திருக்கும். 'உருவத்தால் நீண்ட உயர் மரங்களாயினும் பருவத்தா லன்றிப் பழா,' ஆதலாற் போலும் இந்நூல் இப்பொழுது வெளிவருவது திருவருளுக்கு ஏற்றதாயிற்று.

பண்டிதர் வி. சி. கக்தையா அவர்கள் கான்காம் தமிழ் விழா மலரில் எழுதிய 'மட்டக்களப்புத் தமிழகம்' என்னும் கட்டு கைரயை, விரித்து இக் நூலாக்கியுள்ளார். இக்நூலே, தவப்பெருக்கிரு தெய்வசிகாமணி அருணுசல தேசிக அடிகளார் (குன்றக்குடி

#### vi

அடிகளார்) அவர்கள், வணக்கத்துக்குரிய சேவியர் தனி நாயக அடிகளார் அவர்கள், திரு. வி. செல்வநாயகம், எம். ஏ. அவர்கள், செனெட்டர் சு. நடேசபிள்ளே அவர்கள், தவத்திரு. நடராஜாநந்த அடிகளார் அவர்கள் ஆதியோரின் அணிந்துரைகள் அழகு செய்கின்றன. இத்தகைய சிறந்த நூல எமது மன்றத்தின் ஐந்தாவது மலர்க் காணிக்கையாகத் தமிழ் மக்களது திருமுன்னர் சமர்ப்பிக்கிரேம்.

வணக்கம்

ஈழகேசரிப் பொன்**கோயா** நி**கூ**வு வெளியீட்டு மன்றத்தினர்

### பொருளடக்கம்

|                                                |                    | பக் <b>க</b> ம் |
|------------------------------------------------|--------------------|-----------------|
| மட்டக்களெப்புத் தமிழகம் (படம்)                 | •••                |                 |
| பதிப்புரை                                      | •••                | ▼               |
| மேற்கோள் ஆசிரியர் <b>களின் அட்டவ</b> ஃ         | oor                | ix              |
| மேற்கோள் நூல்களின் அட்டவணே                     | •••                | xii             |
| இடம்பெறும் படங்களி <i>ன் அட்டவ‱</i>            | •••                | xiv             |
| அணிந்துரைகள்                                   | •••                | xvii            |
| ் அருணுசல தேசிக அடிகளார் (குன்றக்              | ்குடி அடிகள        | rni) xvii       |
| சேவியர் தனிநாயக அடிகளார்                       | •••                | xviii           |
| திரு. வி. செல்வநாயகம்                          | •••                | xx              |
| செனெட்டர் சு. நடேசபிள் <i>ள</i> ே              | •••                | <b>x</b> xi     |
| நடராஜாநந்த <b>அ</b> ஷ <b>களா</b> ர்            | •••                | xxiii           |
| முன் னுரை                                      | •••                | xxviii          |
| சமாப்பண <b>ம்</b> —குஞ்சித்தம்பி உபாத்திய      | ர யார்             | xxxvii          |
| ஈழகேசரிப் பொன்னோயா                             | ×                  | xxxix           |
| விபுலாகந்த அடிகளார்                            | •••                | xl              |
|                                                |                    |                 |
| 1ஆம் இயல்: அறிமுகம்                            | ***                | 1               |
| இதும் இயல்: உணர்ச்சிக் கேவி் கேலம்             | •••                | 24              |
| ஆம் இயல்: நாட்டுக் கூத் <b>துக</b> ள்          | •••                | 47              |
| 4ஆம் இயல்: நீரரமகளிரு <mark>ம் யாழ்</mark> நூல | <b>ர</b> சிரியரும் | 67              |
| 5ஆம் இயல்: செந்தமிழ்ச் சொல்வளம                 |                    | 84              |
| 6ஆம் இயல்: கண்ணகி வழிபாடு                      | •••                | 153             |
| i. பத்தினித் தெய்வம்                           |                    | 153             |
| ii. சடங்கும் வழக்குரையும்                      | •••                | 167             |
| iii. கொம்பு விளோயாட்டு                         |                    | 179             |
| iv. தமிழ்க்குரவை                               | •••                | 191             |
| v. வசந்தன் ஆடல்                                | • • •              | 198             |
| 7ஆம் இயல்: புலவர் பரம்பரை                      | •••                | 205             |
| i. வித்துவான் ச. பூபாலபிள் <i>ள</i> ே          | •••                | 207             |
| ii. வித்துவான் அ. சரவணமுத்தேன்                 | •••                | 213             |
| iii. குமாரசுவாமி ஐயர்                          | •••                | 224             |
| iv. மொட்டைவேலாப்போடியார்                       | •••                | 230             |
| v. பண்டிதோ் குஞ்சித்தம்பி                      |                    | 236             |
| vi. வித்துவான், புலோலியூர் வைத்தி              | ≀ஸாஙக ⊈தேசிக       |                 |
| vii. புலவர் விஞைசித்தம்பி                      | •••                | , <b>25</b> 3   |
| viii. புலவர்மணி பெரியதம்பிப்பிள்கூ             |                    | 260             |
| ix. சின்ன ஆலிம் அப்பா                          |                    | 275             |

| 12                  | ****                                         |                               |         |               |
|---------------------|----------------------------------------------|-------------------------------|---------|---------------|
| 4                   |                                              |                               |         | பக்கம்        |
| x.                  | சேகுமதாறுசாகிப் புலவர்                       |                               | •••     | 281           |
| xi.                 | முகம்மதுருபிப் புலவார்                       |                               | • • •   | 287           |
| xii.                | அப்துற்றஹுமான் ஆலிம்                         | புல <b>வ</b> ர்               |         | 291           |
| xiii.               | ஹாஷீம் ஆலிம் பாவலர்                          | •••                           | • • • • | 295           |
| xiv.                | <b>வி</b> புலாகக்த அடிகளா <b>ர்</b>          |                               | ***     | 300           |
| xv.                 | தமிழ் மணிகள் :                               |                               |         | 316           |
|                     | சோமசுந்தர தேசிகர்                            |                               |         | 316           |
|                     | <b>உவி</b> ல்லியம்பிள் <i>ள</i> ே            | ,                             | •••     | <b>31</b> 9   |
|                     | ் <b>வேத</b> நாயகம் போதகர்                   | •••                           | •••     | 3 <b>2</b> 2  |
|                     | கணைபெதிப்பிள் <i>ு</i> ளப் புலவர்            | •••                           | . •••   | <b>3</b> 24   |
|                     | சின்னவப் புலவர்                              | •••                           |         | <b>3</b> 26   |
|                     | கார்த்திகேசு (பொலிய <b>வி</b> த              | ा थ्वा )                      | •••     | <b>3</b> 28   |
|                     | வேடப்பிள்ளோ                                  | •••                           | •••     | 329           |
|                     | <b>சண்</b> முகச் சட்டம்பியார்                | •••                           | •••     | <b>33</b> 0   |
|                     | வீரபத்திரச்செட்டி—நாகமை                      | ळारी -                        | •••     | 331           |
|                     | <b>அருணுசலதேசிகம</b> ணி                      | •••                           | •••     | 332           |
| 8ஆம் (              | இ <b>யல் : ம</b> ருந் <i>து</i> ம் மந்திரமு  | <b>ு</b> ந                    | •••     | 3 <b>3</b> 8  |
| i.                  | மந்திர வழக்கு                                |                               | •••     | 338           |
| ii,                 | பாம்புக்கடி                                  | • • •                         |         | 358           |
| 9 ஆம் (             | இயல்: வரலாறு                                 | •••                           | •••     | 3 <b>9</b> 0  |
| i.                  | <b>்</b> அரசியலும்; தமிழர் குடியே            | <b>ມ ຍັ່</b> ຫ ແມ <b>ເ</b> ບ້ |         | 390           |
|                     | திகவாபி                                      | •••                           | •••     | 398           |
|                     | பிற்காலம்                                    | •••                           |         | 403           |
|                     | திருக்கோ <b>வில்</b>                         |                               | ,       | <b>4</b> 05   |
|                     | மட்டக்களப்பு மான்மியம்                       |                               |         | 411           |
| ii.                 | <b>ம</b> ட்ட <b>க்</b> களப்புத் துறைமுக      | ரங்கள்                        |         | 418           |
|                     | இயல்: ஒழிபு                                  |                               | •••     | 430           |
|                     |                                              | •••                           |         |               |
|                     | துசம <b>யம்</b> (பொதுக்குறிப்பு <sub>)</sub> | )                             | • • •   | <b>4</b> 30   |
| •                   | பள்ளயம்                                      |                               | •••     | 431           |
|                     | 5ப்படைக்கோ <b>விலு</b> ம் குடிப்டி           | ரிரிவும்                      |         | <b>43</b> 3   |
|                     | ுவிருதுகள்                                   | • • •                         | • • •   | <b>4</b> 39   |
|                     | க்கை <b>வ</b> ழக்கங்கள் சில                  | • • •                         | •••     | 445           |
|                     | <u>ஞட்டார் வரவு</u>                          | • • •                         | •••     | 449           |
|                     | தோலிக்க மதம்                                 | . ••••                        | •••     | <b>4</b> 5 l  |
|                     | தொடிஸ்த திருச்சபை 🦠 🦠                        |                               | •••     | <b>4</b> 55   |
|                     | ாத்தியம்                                     | •••                           | •••     | <b>4</b> 59   |
| <i>ത</i> ാ <i>a</i> | 5த்தொழில்க <b>ள்</b>                         | • • •                         |         | 460           |
|                     | யா <b>து</b>                                 | ••                            |         | 461           |
|                     | ால் அட்டவணே                                  | • • •                         |         | 465           |
|                     | ளக்கப் படங்கள்                               | • • •                         | •••     |               |
| <i>51</i> 0         | லாசிரியரைப்பற்றிச் சில                       |                               |         | $x_{L}v_{l}t$ |
|                     |                                              | ,                             |         |               |

# மேற்கோள் ஆசிரியர்களின் அட்டவணே

#### (எண் -இயல்களேக் குறிக்கும்)

| அகத்தியன் 7, 8                                |
|-----------------------------------------------|
| அசன் புலவர் 7                                 |
| அசீஸ், ஏ. எம். ஏ. 7                           |
| அந்தோனி 7                                     |
| அப்துற்றகுமான் ஆலிம் 7                        |
| அருணந்தி 7                                    |
| அருணுசல தேசிகர், 1,7                          |
| அவித்தம்பி 7                                  |
| ஆதிமூலம்பிள் <b>ளே தா. அண்</b> ணு<br>வியார் 7 |
| ஆவிம் அப்பா — சின்ன 7                         |
| இசுமாலெப்பை முகியதீன் 7்                      |
| இராக்வையங்கார் மு. பேரா                       |
| <b>ச</b> ெரிய <b>ர்</b> 6                     |
| இள <b>ங்கோவடிகள் 2,</b> _6                    |
| இசோயாப்போடியார்] 7                            |
| ஈழத்தடிகள் 7                                  |
| <b>உ</b> துமாலெவ்வைப் புலவர் 7                |
| உமறுப் புலவர் 7                               |
| உவில்லியம்பிள்ளே 7                            |
| உவில்லியம் மனிங்ஸ் 6                          |
| ஏர்ஸ்தின் 10                                  |
| ஒட்டக்கூத்தர் 2                               |
| <b>கண</b> புதி ஐயர் 7                         |
| கணைபெதிப்பிள்ளோ க., கலோநிதி 6                 |
| கணபதிப்பிள் <i>ள</i> , புலவர் <i>1</i> , 7    |
| கணேசையர் 7                                    |
| <b>கண்</b> ணப்பார், கட்டாடி. 6, 7             |
| கதிரேசச் செட்டியார், பண்டித                   |
| மணி 7                                         |
| கந்தப்புலவர் 7                                |
| கக் <b>ை</b> தய <b>ா</b> ஓடாவியார் 7          |
| கபிலன் 7, 8                                   |
| கம்பன் 2                                      |
| கயிலாயபிள்ளே 7                                |
| கலாமிதி ஆநந்தகுமாரசுவாமி 6                    |

கலாநிதி தோமாஸ்குக் 10 கலியாண சுந்தரமுதலியார் கனகசுந்தாம்பிள்ளே தே. 7 கனகரெத்தினம் எஸ். ஓ. 7 கார்த்திகேசு 7 கார்ல் வெல்ட் 5, 7 கொகாம். ஜோன் 5 கிரேடி ஓ. எஸ். டீ. ஓ. (O. S. De. O' Grady) 10 கௌவ் 10 கெறீன் ஸ்ரான்லி (Mr. Stanley Green) 10 குஞ்சித்தம்பி ஆசிரியர் 6, 7 குமாரசாமி ஐயர் 7 குமாரசோமி. புலவர் 7 சூறெவ்ற் (Miss. Groft) 10 கேணல் வால் 8 கோணுமஃ, உபாத்தியாயர் 7 சண்முகம், அண்ணுவியார் 7 சண் முகம், சட்டம்பியார் 7 சதாசிவ ஐயர் தி. 1, 6 சந்தொசேகரம் ிள்ளே 7 சபாரெத்தினசாமி, கொத்தா ரிஸ் 7 சரவணமுத்து, வித்துவான் 7 சின்னத்தம்பி 7 சின்னத்தம்பி சாத்திரியார் 7 சின்ன லெவ்வை வன்னியன் 7 சின்னவப் புலவர் 1, 7 சுப்பிரமணிய சாஸ்திரிக**ள்** 7 சுப்பிரமணிய பாரதியார் 1, 7 சேக்சிற்பியார் (Shakespeare) 3 ஷெய்கு இப்ருகிம் லெவ்வை 7 சேகுமதார்ப் புலவர் '7 சேகுமதாறு சாகிப் புலவர் 7 சேதுகாவலர் ஆர். டிபிள்யு 7

சோமகுக்கா உபகேசியார் 1.7 சோமசுந்தர தேசிகர் 7 ஸ்டான்லி கிறீன் 4. 10 டெனென்ட் 4. 8 தம்பிமுத்து, ஈ. ஆர். 1 தம்பிுமத்து ஈ. எல். 7 தாகூர் 7 கிருநாவக்கரசர் 3 கிரு**வள்**ளுவர் 2 கெனிசன் 7 கொல்காப்பியர் 1 நச்சிரைக்கினியர் 5 நடேசேபிள்ளோ. சு. 6 கவநீதுகிருஷ்ணபாரதியார், சு. 7 நவரத்தினம், க. கஃலப்புலவர் 6 நீலகண்ட சாஸ்திரியார்**,** கே. எ. 7 பக்மன் 10 பவணந்தியார் 5 பாணர் 7,8 பர்ளுட், எச். ஓ. 8 பிரீட்ஸ் 4 பிலிப் சகோதார் 4,7 பட்கரஞர் 8 புனிதே சவேரியார் (Francis-Xavier) 10 பபாலபிள்ளே வித்துவான் 7 பெரியதம்பிப்பிள்ளே, மணி I, 7டெரியத**ப்**பி விதொ*ீ*ன 7 பெருந்தலேச் சாத்தனர் 8 பொணல் சுவாமியார் 7, 10 பொய்கையார் 1 *பொன்னம்பலபிள்ளே* 7 போப் ஐயர் 7 பௌலர் 4 மகாலிங்கசிவம் 7 மாக்ட், டாக்டர் 8 மாமூலர் 8 மீரா லெவ்வைமுகம்மது த்தம்பி 7 மூகம்மத்லியார் 7

முகம்மதாரிப்புலவர் 7 முகையதீன் பிச்சைப்புலவர் 7 முத்துக்குமாரசாமிக்குருக்கள் 7 முத்துக்குமாரு அண்ணுவியார் 7 முருகேசபிள்ளே 7 மொருன் அடிகளார் 4 ரௌட், சேர் ஜேம்ஸ் எமெர்சன் 8 லாங் அடிகளார் 4 வின்ச் 10 வசந்தாரசபிள்ளே 7 விபுலாகக்த அடிகளார் 1, 4, 7 வில்லிபுத்தூராழ்வார் 2 வில்லியம் வைட் 10 விைஞைத்தம்பி, புலவர் விரைசெத்தம்பி, விதானோ 7 வின்சன்ற் 1() வீரபத்திரச் செட்டி நாகமணி 7 வீரமாமுனிவர் 7 வேடப்பிள்ளே 7 வேதநாயகம் பாதிரியார் 7 வேலாப்போடியார்,மொட்டை7 வேலுப்பிள்ள. கல்லடி 7 வேலுப்பிள்ளே ச. 7 வேல்மயில்வாகனப் புலவர் 7 வைத்திலிங்க கேசிகர் 7 வைதைதியலிங்கம்பிள்ளோ. ச. 7 สเป็น บองอห์ 7 றூவியாக் அடிகளார் (Rev. Fr. A. M. Rouffiac) 10 றைட் சகோதரர் (Rev. Br. Wright) 10 ஹாசீம் ஆலிம் பாவலர் 7 ஜம்புலிங்கம்பிள்ளே சே. வை 7 ஸ்குவன்ஸ் 10 ஹாவார்ட் 10 Ananda Kumaraswamy, K. Dr. 6 Codrington, H. W. 5 Graham, John 5 Queroz. Rev. Fr. 9 Shakespeare 3, 8

# மேற்கோள் நூல்களின் அட்டவணே

்(எண் - இயல்கீளக் குறிக்கும்)

அகநானூறு 2 அப்பூதி அடிகள் புராணம் 8 அம்மன் பள்ளு 6 அமிர் தசாகரம் 8 ஆயுள்வேத வைத்தியக் கருவூலம் 7 ஆரைப்பற்றை திரைநீலகண்ட விநாயகர் பதிகம் 7 இசை நுணுக்கம் 4 இந்திராபுரி இரகசியம் 7 இந்துசமய மாத மேகத்துவ மான்மியம் 7 இராசாவளி 6, 9 இராமகிருஷ்ண விஜயம் 7 இருக்குவேதம் (Rig Ved I. 32: 5, 8 etc) - 9 இலக்கண விளக்கக் குறிப்பகள் 7 இலங்கை 8 இலங்கைச் சுதந்திரம் 7 உடுகுச்சிந்து அல்லது ஊர்சுற்றுக் காவியம் 6 உமாமகேசுவரம் 7 உருத்திராக்கமான்மியம் 7 உலகியெல் விளக்கம் 7 ஊர்சுற்றுக் காவியம் 6 எட்டுத்தொகை 5 ஒருபா ஒருபஃது 7 ஒல்லாந்தர் கடல் வழிப் படம் (Hollanders Hydraulic Map) 9 கடல் கடந்த கண்ண கி 6 கத்தோலிக்கமதப் பழைய சாசனம் Documents found in the Archives of the Roman Cotholic Mission, Batticaloa) 10 கண்டி ஒப்பாரி 7 கண்டிராசன் சரிதை 7 கண்ணகிகதை 6 தண்ண கிவழக்குரை 1,6

கண்ணைகி அம்மன் குளுத்தி 1.6 கணேச கோக்கொ பன்சகம் 7 கணேசர் கலிவெண்பா 7 கதிர்காமக்காகல் 7 கரிர்காமசககம் 7 க்கொர்காமத்தந்தாதி 7 குகிர்காமத்தம்மானே 7 குதிர்காம விருத்தம் 7 கதிர்காம வேலவர் கோத்திர மஞ்சரி 7 கதிரையம்பதி மாணிக்கப்பிள்ளே யார் இரட்டை மணிமால் 7 கந்தப்புராணம் 7 கந்தப்புராண விருத்தியுரை 7 கைப்சேன்வக நாடகம் 7 கர்மயோகம் 7 கல்கி - நீபாவளி மலர் 1952. 6 கல்லாடம் 8 கல்லாற்று ஒப்பாரி 7 கலித்தொகை 2 கிருஷ்ணன் தூது நாடகம் 7 கிருஷிக ஆத்திசூடி 7 கொடாம்பாள் 7 கிறித்தவ சகைபைத் தாயிலுணர்ச்சி 7 குணநால் 4 குமரவேள் கவமணிமாலே 7 -குருதேவர் **வாக்**கியம் 7 குருபேரதார்சனத் திருவேட்கை 7 குளக்கோட்டன் கல்வெட்டு 9 குறுக்தொகை 2 கெருட பஞ்சாட்சரம் 8 கெருடாருடம் 8 கொத்துக்குளத்து மாரியம்மன் பகிகம் 7 கொம்பு விளேயாட்டுப் பாடல்கள் 6 கோட்டை முனே வைரவன் காவியம் 7 கோணேசர் கல்வெட்டு 7 கோவலன் ககை 6

சங்கமாங்கண்டிப் பதிகம் 7 சந்தனை நாடகம் 7 சந்திராளுடம் 8 சயந்தம் 4.8 சர்ப்பாளுடம் 8 சராசந்தன் நாடகம் 7 சனிவெண்பா 7 சாரங்கதேரனின் சரிதை 7 சித்தர் ஆருட கொண்டிச் சிந்து 8 சித்தியாரூடம் 8 சிவஞான சி**க்**தியார் 7 சிவதோத்திரம் 7 சிவாரக்கிரி அம்மானே 7 சிவரைர்குடம் 8 சிலப்பதிகாரம் 1 சிலம்பக்கா 6 சீமந்தனி புராணம் 7 சிவகசிக்காமணி 5.8 சீருப்புராணம் 7 சுதேசநாட்டியும் 7 சுந்தா விலாசம் 7 சுப்பிரமணிய சு**வா**மிகள் இரட்டைமணிமாலே 7 செங்குந்த மித்திரன் 7 செந்தமிழ்ப் ப**த்திரிகை 7** செயிற்றியம் 4 சைவக்களஞ்சியம் 7 சைவசமய இகோஞர் போதினி 7 சைவசமய சிக்காமணி 7 ஞான குருபதிகம் 7 ஞானபோகம் 7 *நோனலை* வென்*ரு*ன் 7 தட்சிண கைலாசபுராணம் 7.9 தம்பிலுவிற்பள்ளு 7 தமிழ்ப் பொழில் – துணர் 16, மலர் 18; 1940. 4, 7 தமிழ்வரலாறு 7 தமிழின் ஒலிமரபு (Phonetics in Tamil) 7 தாமரைக்கேணி மாரியம்மன் பதிகம் 7 திராவிட மொழிகளின் ஒப்பியல் இலக்கணம் 5 திருக்குறள் 4 **தி**ருக்கோவையார் 6 திருக்கோயில் ஊஞ்சல் 7 திருச்*செ*ந்தூர்ப் **புரா**ணம் 7

கொமுகர் பகிகம் 7 திருமுருகாற்றுப்படை 6.7 திருவாசகம் 7 தில்லேத்திருநடனம் 7 தில்ஃலைகடராசர் பதிகம் 7 கீபம் பக்கிரிகை 7 தேவதோத்திர சங்கொகம் 7 தேவியாகுடம் 7 தொல்காப்பியம் 2 நச்சுப்பொய்கைச் சருக்கம் 7 நடராசர் திருவடிவம் **4** கம்மவர் காட்டு ஞான வாழ்க்கை 7 நல்லிசை நாற்பது 7 நற்றிணே 2 <u> நன் னூல்</u> 7 **நா**காரூடம் 8 நாலடியார் 5 நிகண்டு 7.8 நீரரமகளிர் இன்னிசைப் பாடல் 4 கைடதம் 7 பக்த குசேல நாடகம் 7 பகவைத்தீகை வெண்போ 1.5.7 பஜனுமிர் **த**ம் 7 பஞ்சபாரதியம் 4 பஞ்சாட்சாரளடம் 8 பஞ்சாழிர்தக் கீர்த்தனம் 7 பத்தினி படிமா 6 பல்பாமாலே 7 பவளேந்திரன் நாடகம் 7 பறையன் ஒப்பாரி 7 பாணகை வழிகடைக்கும்மி 7 பார்க்கவ பராணம் 7 பாலசரித நாடகம் 7 பாலேயடி வாலவிக்கினேசுர ரூஞ்சல் 7 பிச்சை வேலேக்கும்மி 7 பிரபுக்க பாரதம் 7 பிள்ளேக்காவியம் 7 பிள்ளேயார் ககை 7 பிள்ளோயார் பராணம் 7 பசற்காவியம் 7 பு**து**மைக் கம**க்காரன்** 7 பலந்திரன் தூது நாடகம் 7 புவனேந்திரன் விலாசம் 7 பளியாகர் ஆஃனப்புர்டு **விக்**ரி னேசுவார் படுகம் 7

புறநானூறு 1 பசாவளிய 9 பெரிய**பார**ணம் 8 பெருங்குருகு 4 பெருநாரை 4 மகாபாரகம் 7 <u>மகாலட்சுமி தோத்திரம்</u> 7 மகாவமிசம் 1.9 **ம**ஞ்சட்பூதம் அல்லது இழந்த செல்வம் 7 மட்டக்களப்பு மான்மியம் 7.9 மண்டூர் இரட்டைமணிமாவே 7 மண்டூர்க் கேந்தசுவாமி வீலா சந் கரமானவருஞ்சல் 2 மண்டூர்ப்பதிகம் 7 மண்டூர் முருகன் காவடிப் பாட்டு 7 மண்டூர் வடிவேலவர் குறம் 7 மணமங்கலமாலே 7 மணிசேகாரால் 8 மணிம**லர் 7** மணிமேகலே 8 மதங்கசூளாமணி 3 மதுரைக்காஞ்சி 6 மதுரைவீரன் 7 ம்லேரியாக்கும்மி 7 மமைக்காவியம் 6.7 **டிஃப**டுகடா**ம்** 6 மணேன் மணி 7 மாணிக்க கங்கைக் காவியம் 7 மாமாங்கப்பிள்ளோயார் பதிகம் 7 மாரியம்மன் குளுக்கி 7 மீட்சிப்பத்தை **1** முகையதீன் ஒப்பாரி 7 முப்பொருளாராய்ச்சிக் கட்டுரை 7

ഗ്രസ്ഖർ 4 மொடேர்ன் றிவியூ 7 யாப்பருங்கல உரை 8 யாம்நால் 1.4 லங்காவர்த்தமானி 7 வசந்தன் கூத்து 2 வசந்கன் பாடல்கள் 1.6 வயிராரல் 8 வருக்கமாலே 7 விஷ்ணுபதிகம் 7 விநாயகர் மான் மியம் 7 விபுலாகக்த அமுதம் 7 விபுலாகக்தத் தேன் 7 விபுலாகக்க வெள்ளம் 7 விவேகாகக்க சம்பாவஃண 7 விவேகாகக்க ஞான திபம் 7 வேதாந்த கேசரி 7 Ancient Antiquities of Cevlon Vol. I 6. Ancient Ceylon 6 Conguesta or the Historic Tragedy of the Island of Ceilao 9 Dravida - A History of the Tamils from Pre - Historic times to A. D. 1800 English Word Book 5 Glossary of Native Foreign Anglosised words 5 History of Indian and Indonesian Art. 6 Modern Review 7 Monograph of Batticaloa 7 Spolio Zeylanica 8 The Journal of the American Medical Association

# இடம்பெறும் படங்களின் அட்டவண

#### படம் இலக்கம்

- 1. எழுவான்கரை தென்னஞ்சோஃ
- 2. திருக்கோவில் சித்திரவேலாயுத்சுவாமி கோவில்
- 3. அமிர்தகழி தீர்த்தக் குளமும், மாமாங்கப் பிள்ள யோர் கோவிலும்.
- 4. மண்டூர்க் கந்தசுவாமி கோவில்
- 5. கொக்கட்டிச்சோஃ த் தான்தோன்றீஸ்வரர் கோவில்
- 6. புதிர் காவுதல்
- 7. பொலிதூற்றுதல் (அவுரி திரித்தல்)
- 8. எருமைக் கடாக்களாற் சூடுபோடு தல்
- 9. சேவரக்கால், வட்டி—தனித்தனி
- 9 (A) சேவேரக்கால்மீது—வட்ட
- 10. கொண்டைவட்டவான் குளத்திற் கண்டைடுக்கப்பட்டு, இன்று அம்பாரையில் உள்ள அரசாங்கக் காரி யாலயத்தின் முன் வைக்கப்பட்டுள்ள கல்வெட் டுத் தூண்.
- 10 (A), 10 (B) திருக்கோவிலிற் கிடைக்கும் கல்வெட்டுகள்
- 11. காறையும் மற்றும் சில பழங்கால நகைகளும்
- 12. கடுக்கெண்டாப் போடியார் ஒருவரின் தோற்றம்; இவரது காதிற் 'கடுக்கன் கொல்ஃ' என்னும் காதணி தொங்குவதைக் காணலாம்
- 13. கருங்கல்லினுல் அமைக்கப்பெற்ற பழையை காலத்துப் பெரிய கட்டிலொன்றின் படம்
- 14. கல்லடிப்பாலம்
- 14 (A) கல்லடிப் பாலம்—1923ஆம் ஆண்டில் வேலேகள் நிறைவுறும் நிஃயில்
- 15. மட்டக்களப்புத் துறைமுகமும் கலங்கரைவிளக்கமும்
- 16. தென்மோடிக் கூத்தர் கொலு—இக்கால உடையில்
- 17. வடமோடிக் கூத்தர் கொறு—பழைய உடையில்
- 18. கத்தாக்கு என்னும் உடையில் இரு போர்வீரெர்
- 19. விபுலாநந்த அடிகளார்
- 20. 'பாடும் மீன்' என்று அழைக்கப்பெறும் ஊரியின் தோற்றம்
- 21. காரை தீவுக் கண்ணகை அம்மன் கோவில்

- 22. பத்தினித் தெய்வம் இலண்டேனில் உள்ள பிரிட்டிஷ் மியூசியத்திற் காணப்படுவதும், மட்டக்களப்புப் பகுதியிலிருந்து கொண்டு செல்லப்பட்டதுமான கண்ணகி தேவியின் முழுச்சிஃ ஒன்று
- 23. தென்சேரிக் கொம்பு
- 23(A) வடசேரிக் கொம்பு
- 23(B) பீலி (பில்லி)யுடன் வைத்துக் கட்டப்பட்டுள்ள கொம்பின் தோற்றம்.
- 24. துரவை போடும் நிஃவயில் பெண்கள் மூவர்.
- 25. மட்டக்களப்புக் காட்டுப்பகு தியில் உள்ள ஒரு குறவர் குடிசை—குறப்பெண்கள் இருவரும் ஒரு கைக் குழந்தையும்
- 25(A) பழக்கப்பட்ட நாகபாம்பொன்றைக் குறவன் தன் மகுடி இசையினுல் ஆடச் செய்தல்.
- \$5(B) காட்டு வழியிற் சந்தித்த நாகபாம்பு ஒன்றைப் பிடித் தற்காகக் குறவன் தன் மகுடி இசையில் மயங்கி அதை ஆடச் செய்தல்
- 26. வசந்தன் ஆட்டம்
- 27. விற்குறி பார்த்தல்
- 28. ஒரு இராசநாகத்தின் சீறிய தோற்றம்
- 29. கண்ணுடிப் புடையன் பாம்பு
- 30. திருக்கோவிலில் உள்ள பாம்புக்கல்
- 31. வித்துவான் பூபாலபிள்ள
- 32. வித்துவான் சரவணமுத்தன்
- 33. குமாரசுவாமி ஐயர்
- 34. காரைதீவுக் கயிலாயபிள்ளேக் கப்புகஞர். 'கயிலாய பிள்ளே அண்ணுவியார்' என்றும் அழைக்கப் பெறுவார்.
- 35. புலவர்மணி பெரியதம்பிப்பிள்கோ
- 36. குஞ்சித்தம்பி உபாத்தியாயர் (சமர்ப்பணப் படம் பார்க்க)
- 37. விபுலாநந்த அடிகளாரது கல்லறை (முன்னேய தோற்றம்)
- 37(A) விபுலாநந்த அடிகளார்து கல்லறை (நிஃனவுக் கல் வெட்டுடன் இன்றைய தோற்றம்)
- 38. விபுலாநந்த மணிமண்டபம்
- 39. சிவாநந்த வித்தியாலயம்
- 40. கணபைதிப்பிள்ளப் புலவர்

- 41. சின்னவப் புலவர்
- 42. அருணுசல தேசிகமணி
- 43. சோமசுந்தர தேசிகர்
- 44. அர்ச். மிக்கேல் கல்<u>ல</u>ரரி
- 44(A) அர்ச். மிக்கேல் கல்லூரியின் தந்தையான பொணல் சுவாமியார்
- 45. வின்சன்ற் மகளிர் கல்<u>ல</u>ொரி
- 46. மட்டக்களப்புக் கோட்டை
- 47. குறுவ்ற் அம்மையார்— தமிழ் உடையில்
- 48. கல்லோயா அணேக்கட்டு
- 49. சம்மாந்துறைப் பள்ளிவாசல்
- 50. தும்புவேஃ ஆரைப்பற்றைக் கிராமத்தில்
- 51. பிரம்புக் கைத்தொழில்—புதுக்குடியிருப்பில்
- 52. நாடன் குடுகு—குறவரது தண்ணீர்ப்பாத்திரம்
- 53. வேடர் கட்டம் ஒன்று
- 54. கற்குடாத் துறைமுகப்பாலம் (சிதைந்த நிஃவில் உள்ள இன்றைய தோற்றம்)
- 55. சிற்ருண்டிக் கந்தசுவாமி கோவில்
- 56. மெதொடிஸ்த மத்திய கல்லூரி
- 57. திகவாபி—புதிய கிராமத்துக் கோவில்
- 58. லகுகஃக் காட்டினுள் சிதைந்த நிஃவயில் உள்ள பழமையான தாதுகோப**ம் ஒன்**று
- 59. லகுகஃக்காட்டினுள் அழிந்துபோன நிஃவிற்காணப் படும் பழமையான சைவக்கோயில் என்று கூறப் படும் கட்டிட**ம்** ஒன்றினது அடிப்பாகத்தில் உள்ள அழகிய சிற்பங்கள்
- 59(A) அக் கோவிலின் இன்னெரு பகுதியில் உள்ள ஒரு வைரவர் சிஃல
- 60. உகந்தமஃ உச்சியிற்பாதுகாப்புடன் அமைந்திருக்கும் ஒரு தீர்த்தக் கிணறு. இம்மஃ அடிவாரத்திற் பழமை வாய்ந்த முருகண் ஆலயம் ஒன்றும் இருக் கின்றது
- 61. தென்மோடிக் கூத்தர் கொலு ஒன்று—பழைய பூமுடி முதலான உடைகளுடன்

# அணி ந்துரைகள்

குன்றக்குடி, திருவண்ணுமஃயாதீனத்து மகாசந்நிதானமாகிய தவப்பெருந்திரு தெய்வசிகாமணி அருணுசலதேசிக அடிகளார் (குன்றக்குடி அடிகளார்) அவர்கள் அளித்த

# வாழ்த்துரை

' மட்டக்களப்புத் தமிழக'த்தைப் பார்த்தேன். ஆம்; சைவத் தமிழ் ஞானக் கொழுந்தாகிய விபுலாநந்த அடிக ளாரை ஈன்றெடுத்த மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் புகழ் பாடுதற்குரியது; பாராட்டுதற்குரியது.

இந்நூல், மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தைப் பலகோணங் களிலும் நமக்கு அறிமுகப்படுத்திவைக்கின்றது. இத் தமிழகத் திற் பயிலும் நாடோடிப்பாடல்களில் நிறைந்துள்ள தமிழின்ப மும் அதனேடு இணந்துநிற்கும் கருத்துவளமும் பேச்சு மொழி நலமும் எல்லாம் நிணத்தொறும் இன்பம் தருவன.

இக்காலத் தமிழ் உரைநடையினுக்குச் சிகரம்போன்று உயர்ந்த இலக்கிய நடையில் அமைந்து, மட்டக்களப்புத் தமிழ் நிலத்தாரது பண்பாடு, கலாச்சாரம், வரலாறு, புலமைச் சிறப்பு என்பனவற்றைத் தெளிவுறுத்தும் திருநூல் இது.

இவ்வினிய நூஃப் படித்து முடித்தவுடன் நம்முடைய நெஞ்சகத்திலிருந்து எழுந்த உணர்ச்சி, 'மட்டக்களப்புத் தமிழ்நிலத்திடை வஃனந்து சூழ்ந்து கிடக்கும் வாவி தமிழ்ச் சுணே; ஆங்கு வாழும் மக்கள் பண்பட்ட பழந் தமிழ்க்குடிகள்' என்றுதானே சொல்லுகின்றது.

சிறந்த இந்நூல் எழுதிய நண்பர் பண்டிதர் வி. சீ. கந்தையா அவர்கள் நமது பாராட்டுதலுக்குப் பெரிதும் உரியவர். அவர் செந்தமிழ் அறிஞர்; சிவநெறிச் செல்வர். அவருடைய வாழ்க்கைத் துண்னியாடூய திருவாட்டி கங்கேஸ் வரி அவர்கள் முண்மாட்சிக்குரிய தமிழ் நல்லாள்; சைவம் கமழும் செந்தமிழ்ப் பண்டிதை. இத்தகு மண்யற வாழ்வி லிருந்துதான் 'மட்டக்களப்புத் தமிழகம்' மலர்தல் கூடும்.

இம் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் மண்டுபுகழ் அனேவ ராலும் போற்றப்படுதற்குரியது.

வாழ்க தேமிழ்! வாழ்க மட்டக்களப்புத் தமிழகம்!!

திருவண்ணுமலே ஆதீனம், குன் நக்குடி, தமிழ்நாடு.

தெய்வ**சிகாம**ணி

தூத்துக்குடித் தமிழ் இலக்கிய மன்றத் தலேவரும், 'தமிழர் பண்பாடு' என்ற ஆங்கில மாத வெளியீட்டின் ஆசிரியரும், இலங்கைப் பல்கலேக் கழகத்து முன்னேநாட் கல்விப்பகுதித் தமிழ் விரிவுரையாளரும், மலாயா தேசத்துப் பல்கலேக் கழகத்துக் கீழைத் தேய மொழித்துறைகளின் தலேவரும், தமிழ்ப் பேராசிரியருமாகிய

சேவியர் தனிநாயக அடிகளாருடைய

# அணிந்துரை

'மட்டக்களப்புத் தமிழகம்' என்ற பெயரால் ஒரு நூல் வெளிவந்தமை குறித்து நான் பெரிதும் மகிழ்வுறுகின் நேன். ஈழத் திருநாட்டிற் சிறந்தோங்கும் மட்டக்களப்புப் பிரிவினது இயற்கை வனப்பு, கூல, மொழிவளம், பண்பாடு முதலியவற்றில் நிறைந்த ஆர்வம் எனக்குண்டு. வாய்ப்புக் கிடைக்கும் பொழுதெல்லாம் அங்குள்ள நமது தமிழ் மரபின ருடன் பழக நான் தவறுவதில்ஃ. இந்நிஃயில் மட்டக் களப்புத் தமிழகத்தின் செல்வமணத்திண்யும் மற்றையோரும் கண்டு மகிழுதல் வேண்டும் என்று நான் எண்ணுவதுண்டு. அப் பெருவிருப்பிண நிறைவுறுத்துகின்றது இச் சிறந்த நூல்.

மட்டக்களப்புக்குச் செல்லும் வெளிநாட்டார்க்கு வியப் பூட்டும் வகையில் அங்கு வழங்குவதும் பழங்காலத் தொடர் புடையதுமான மொழிச்செல்வம் என்ணப் பெரிதும் க்வர்ந் துள்ள ஒன்று. அத்துறை, இந்நூலில் விரிவாக ஆராயப் பெற்று, நாட்டு வழக்கிலுள்ள பல சொற்களின் பொருள்வள மும் நண்கு காட்டப்பெற்றுள்ளது. தமிழகத்தின் ஏணேய பகுதி களிலே வழக்கினின்றொழிந்தனவாய் இங்கே வழங்கிவரும் சொற்கள் சிலவற்றின் பயிற்சிச் சிறப்பைப் பண்டையை இலக் கிய ஆட்சியிலிருந்து எடுத்துக்காட்டி ஆசிரியர் அவற்றிற்கு நல்விளைக்கம் தந்துள்ளார்.

நாட்டுப் பாடற்றுறையில் வளம் நிறைந்தது ஈழத்து மட் டக்களப்புநாடு எண்பேதை யாவரும் அறிவர். எனினும் அப் பாடல்களின் இன்பத்தின்யும் இலக்கியச் சுவையினேயும் பெருற்பாலோர் கருதுவதில்லே. சங்கச் செய்யுள்களே ஒத்து நேலம் கனிந்த அவற்றினே எடுத்து அகம், புறம் என்று ஆறிரி யர் இருகுறுகப் பிரித்துக் காட்டியிருப்பது மிக்க சுவை அளிப்ப நாகும். நாட்டுக் கூத்துகீனப்பற்றிய பகுதியானது வேத் நியல், பொதுவியல் என்ற சங்கச் சான்றூரின் பிரிப்புக்கும் மங்கலமுடிவினை, அமங்கலமுடிவின என்ற மேல்புல அறிஞ ரின் பிரிப்புக்கும் அமைய நடக்கின்ற தென்மோடி, வட மோடி நாடகங்களே இலக்கணத்துறையோடு சுவைபெறக் கோட்டுவதாயுள்ளது.

இத் தமிழகத்தினரிடை அழியாதிருக்கும் பழைய இலக் கியச் செல்வங்களான 'கண்ணகி வழக்குரை', 'குளுத்திப் பாடல்', 'மழைக்காவியம்', 'உடுகுச்சிந்து' முதலான வற்றையும், கஃபொலிந்த ஆடல்களான கொம்பு விளே யாட்டு, வசந்தடைல், குரவையயர்தல் என்பவற்றையும் விளக்கும் 'கண்ணகி வழிபாடு' என்னும் பகுதி படிக்கும் போது புதிய இன்பந் தருவதொன்றுக அமைகின்றது.

புலவர் பரம்பரை, அரசியல்வேரலாறும் தமிழர் குடியேற் றமும், மருந்தும் மந்திரமும், ஒழிபு என்னும் பகுதிகள் நாட்டு வரலாற்றில் நாம் அறிந்துகொள்ள வேண்டிய பல செய்திகளே எடுத்து விளக்குவன. இந்நூலுக்கோர் முகவுரை போன்று அமைந்துள்ள 'அறிமுகம்' என்ற பகுதி பெயருக்கு ஏற்பப் பொருள் நிறைந்து விளங்கும் ஒன்றுகும்.

இவ்வாறுன நூல் முழுவதும் தெள்ளிய தமிழ்நடையில், இலக்கியச்சுவை நிரம்ப எழுதப்பட்டுள்ளது. இதஞிரிய ரான பண்டிதர் கந்தையா அவர்கள் என் நண்பேர்; மொழிப் பற்றும் நாட்டுப்பற்றும் நிறைந்தவர்; ஆராய்ச்சியில் ஈடுபட்டு இன்புற்று வருகின்றவர். இவ்வெளியீட்டின்மூலம் தாம் பெற்ற இன்பத்தைத் தமிழுலகிற்கும் நல்கியதுபற்றி அன் ஞெரைப் பெரிதும் பாராட்டுகின்றேன்.

தமிழ் உலகு இந்த அரும்பணியை மகிழ்ந்து ஏற்று அன்ன ருடைய சிறந்த முயற்சிக்கு ஊக்கம் அளிக்க வேண்டும் என்று வாழ்த்துகின்றேன்.

சே. தனிநாயகம்

கொழும்பு

இலங்கைப் பல்கலேக்கழகத்துத் தமிழ் விரிவுரையானராயுள்ள திருவாளர் வி. செல்வநாயகம், எம். ஏ. அவர்கள் தந்த

# சிறப்புரை

பிழந்தமிழ் நாட்டில் விளங்கிய இயலிசை நாடக மென் னும் முத்தமிழையும் போற்றி வளர்த்துவரும் மட்டுநாட்டின் பெருமையைத் தமிழ்மக்கள் அண்வரும் அறிந்து பாராட்டு தற்கு வாய்ப்புடைய ஒரு கருவிநூலாக விளங்கும் 'மட்டக் களப்புத் தமிழகம்' என்னும் இந்நூலீத் தமிழுலகத்துக்கு அறிமுகப்படுத்துவதிற் பெருமகிழ்ச்சி யடைகின்றேன்.

இந்நூலாசிரியர் திரு. வி. சீ. கந்தையா அவர்கள் இலங்கைப் பல்கஃக்கழகத்துத் தமிழ் வித்துவான்; அண்ணுமஃப் பல்கஃக்கழகத்து B. O. L. பட்டதாரி; யாழ்ப்பாணம், மது ரைத் தமிழ்ச் சங்கங்களின் பண்டிதர். விபுலாநந்த அடிகளின் மாணவர்; சிவாநந்த வித்தியாலயத்து ஆசிரியர். இந்நூலின் கண் 'புலவர் பரம்பரை' என்ற இயலுள் ஏழாவது புலவராக இடம்பெற்றுள்ள புலவர் விஞசித்தம்பி அவர்களின் மகன். மட்டக்களப்புக் கஃவேளம் சம்பந்தமாகப் பல ஆராய்ச்சிக் கட்டுரைகளே எழுதி வெளியிட்டுள்ளவர்; 'குளுத்திப்பாடல்' முதேலிய நூல்களேயும், நாட்டுப்பாடல்களேயும் இவர் வெளியிட்டுள்ளனர். மட்டக்களப்பு நாட்டுக்குப்பல்லாற்று மை தொண்டாற்றிவரும் இந்நூலாசிரியர் பன்னெடுங்காலம் வாழ்ந்து தமிழ்த் தொண்டோற்ற இறைவேன் அருள்புரிவாராக.

இந்நூல் மட்டக்களப்பு நாட்டைப்பற்றிப் பலவகையாக ஆராய்ந்து கூறுகின்றது. அறிமுகம், உணர்ச்சிக் கவிநலம், நாட்டுக் கூத்துகள், நீரரமகளிரும் யாழ்நூ லாசிரியரும், செந்தமிழ்ச் சொல்வளம், கண்ணகி வழிபாடு, புலவர் பரம் பரை, மருந்தும் மந்திரமும், வரலாறு, ஒழிபு என்னும் பத்து அதிகாரங்களேயும், விளக்கப்படங்கள் பலவற்றையும் இது கொண்டு விளங்குகின்றது. தெள்ளிய இலக்கிய நடையிலே அரிய விஷயங்கள் பலவற்றை எடுத்துக்கூறும் இந்நூல் கற் நறிந்தார் போற்றும் தகைமையுடையதாக விளங்குகின்றது: ஆசிரியருடைய சிறந்த சிந்தனு சக்தியும், ஆராய்ச்சிவன்மையும், அறிவும் இந்நூல்ப் படிப்பார்க்கு எளிதிற் புலனுகும். மட்டக்களப்பு நாட்டின் பண்பாட்டையும், கலேவளத்தையும் அறிந்துகொள்ள விரும்புவார்க்கு இந்நூல் பெரிதும் பயன் படும் என்பதிற் சிறிதும் ஐயமில்லே.

வி. செல்வநாயகம்

இலங்கைப் பல்கலேக் கழகம், பேரா தனே. முன்ணநாள் தபால் வாணெலி மந்திரி, செனெட்டர், இராமநாதன் பல்கலேக்கழக அமைப்பாளர் திருவாளர் சு. நடேசபிள்ளே அவர்களின்

# மதிப்புரை

இலங்கையிலே தமிழ்மக்கள் பன்னூருண்டுகளாக வாழ்ந்து வரும் பகுதிகளுள், வடக்கில் யாழ்ப்பாணம் பிரசித்தி பெற் றிருப்பதுபோன்று, கிழக்கில் மட்டக்களப்புப்பகுதி பிரசித்தி பெற்றுள்ளது. யாழ்ப்பாணத்தில் ஆறுமுகநாவலர் தோன்றி அத்தப் புகழீட்டித் தந்தனர். மட்டக்களப்பில் விபுலாநந்த அமகள் சமீபகாலத்திற் தோன்றி அதற்குப் புகழீட்டித் தந் துள்ளார். இவ்விரு பெரியாரும் தமிழ்மொழிக்குச் செய்த அரும்பெருந் தொண்டினைல், இவர்கள் இலங்கையில் மாத்திர மன்றி இந்திய நாட்டுத் தமிழகத்திலும் போற்றப்படுகின் றனர். அங்குள்ள மக்களின் பாராட்டுக்கு யாழ்ப்பாணம் உரியதாவதுபோல், மட்டக்களப்பும் இக்காலத்தில் உரிய தாகின்றது.

மட்டக்களப்புக்குச் சில தனிச் சிறப்புகளுண்டு. நீர்வள மும் நிலவளமும் நிரம்பப்பெற்ற இப்பகுதி இலங்கையின் நெற்களஞ்சியமாக விளங்குகிறது. பாலுந் தேனும் பாய்ந் தோடும் நாடு என்று இதனேப் புலவர்கள் பாடியிருப்பது வெறும் புணந்துரையாகாது. மட்டக்களப்பிற் பாடும்மீன்கள் உள்ளன என்பதைப் பலரும் அறிவார்கள். விபுலாநந்த அடிகள் தமது யாழ்நூலில் இம்மீன்களின் இசையைக் குறிப் பிட்டு, அதைப் பீடிகையாகக்கொண்டு தமிழிசை ஆராய்ச் சிபைத் தொடங்குகின்றனர். பல ஆராய்ச்சிகளுக்கு மட்டக் களப்பு நிஃலக்களஞக இருக்கிறது. இந்திய நாட்டில், பண் டைக்காலத்துத் தமிழ் மக்களிடையே நிலவிய சில பேழக்க வழக்கங்களும் சொல்லாட்சிகளும் மட்டக்களப்புத் தமிழ் மக்களிடையே இன்றுங் காணப்படுவது இம் மக்களின் தொன்மைத் தொடர்பைப் புலப்படுத்துகின்றது. கண்ணகி வழிபாடு இந்தியநாட்டுத் தமிழகத்தில் மறைந்தும், மட்டக் களப்பிற் பன்னோருண்டுகளாக நிஃ பெற்றிருப்பது குறிப்பிடத் தக்கதாகும். தொன்மைத் தொடர்புள்ள தமிழ்க் கூத்து . வகைகள் மட்டக்களப்பில் இன்றுங் காணக்கூடியனவர யிருக்கின்றன.

#### xxii

மட்டக்களப்பைப்பற்றி இவ்வாறு அறியத்தக்கன எல்லா வற்றையும் விரிவாக ஆராய்ந்து விளக்கி, 'மட்டக்களைப்புக் கமிழகம்' என்ற ஒர் அரிய ஆராய்ச்சி நோஃத் திரு. வி. சீ. கந்தையா அவர்கள் இயற்றி வெளியிடுகிறுர்கள். இந் நூலில் மட்டக்களப்பில் தோன்றிய புலவர்களேப் பற்றி இவர்கள் எழுதிச் சேர்த்துள்ள பகுதி மிகவும் பயன்படத்தக்கதாகும். திரு. கந்தையா அவர்கள் பண்டிதெப் பட்டமும், வித்துவான் பட்டமும் பெற்றதோடு அண்ணுமீஃப் பல்குஃக்கழகத்திற் பயின்று பி. ஓ. எல். பட்டமும் பெற்றுள்ளார்கள். இவர்கள் மட்டக்களப்பில் ஒரு வித்துவ பரம்பரையைச் சார்ந்தவர்கள்; மட்டக்களப்பின் அருந்தவப் புதல்வராகிய விபுலாநந்த அடிகளிடமும், இக்காலத்தில் மட்டக்களப்பிற் செஞ்சொற் கவிஞராக விளங்கும்புலவர்மணி பெரியதம்பிப்பிள்ள அவர்க ளிடமும் தமிழ் பயின்றவர்கள். இவர்கள் இப்பொழுது வெளியிடும் நூலினின்று இவர்களது சீரிய புலமையும் நுணு கிய ஆராய்ச்சித் திறனும் நன்கு விளங்கும். வாழ்க இவர் தமிழ்ப்பணி.

சு. நடேசபிள்2ள

#### இராமகிருஷ்ண சங்கத்து இலங்கைப் பாடசாலேகளின் முகாமையாளரான தமிழ்ப்பேரறிஞர் தவத்திரு. நடராஜாநந்த அமுகளார் தந்த

#### பொன்னுரை

ஈழமணித் திருநாட்டின் வட, மத்திய, கிழக்கு மோகா ணங்களிற் தமிழ் மக்கள் கூட்டமாக வாழ்ந்து வருகின்றனர். இவர்களுண்வரும் ஏதோ ஒருகாலத்தில் தென்னிந்தியத் தமி மகத்திலிருந்து இலங்கையிற் குடியேறியவர்கள் என்று அறி யப்படுகின்றது. தாய்நாட்டுத் தமிழ் மக்களிடம் காணப் படும் பொதுப்பண்புகள் பல இம்மூன்று பிரிவினரிடையேயும் பொதுவாக மிளிர்வதைக் காணலாம். வட, மத்திய பகுதிகளில் வதியும் மக்களுக்குத் தாய்நாட்டுத் தொடர்பு அன்றுதொட்டு இன்றுவரை இருந்துவருகின்றது. ஆணுல் கிழக்கிலங்கை மக் கள் தம் தாய்நாட்டுத் தொடர்பு மட்டுமன்றி ஈழத்தின் வட, மத்திய பகுதிகளில் வதியும் சகோதரத் தமிழ் மக்களின் தொடர்புங் குன்றிய நிலேயிலேயே வாழ்ந்து வந்துள்ளனர். இக் காரணத்திருவே, மட்டக்களப்புப் பகுதித் தமிழ் மக்கள். ஈழத்தின் ஏணய பகுதிகளில் வேதியும் மக்களிடங் காணப் படாத சில சிறப்பியல்புகளேக்கொண்ட ஒரு தனித்தன்மை வாய்ந்தவர்களாகக் காணப்படுகின்றனர். ஆതுல் இவர்க‰ுப் பற்றிய விரிவான வரலாறு அல்லது ஆராய்ச்சிநூல் எதுவும் இதுவரை வெளிவந்ததேயில்லே. மட்டக்களப்புச் சிவாநந்த வித்தியாலயத் தமிழ் விரிவரையாளர் வித்துவான், பண்டிகை வி. சீ. கந்தையா அவர்கள் எழுதிய 'மட்டக்களப்புத் தமி ழகம்' என்றும் இப் புதிய ஆராய்ச்சி வெளியீடு இப்பெருங் குறையை நிவிர்த்தி செய்கின்றது.

இந்நூல், மட்டக்களப்பு நாட்டைப்பற்றிப் பல கோணங்களிலிருந்தும் ஆராய்வதை; பத்து இயல்களேக் கொண்டது. முதலாம் இயலில், மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் வரை விலக்கணத்தையும், ஆசிரியர் மேற்கொண்டுள்ள அடுத்த ஒன்பது இயல்களிலும் ஆராயப்போகும் விடயங்களான (2) உணர்ச்சிக் கவிநலம், (3) நாட்டுக் கூத்துகள், (4) நீரரமகளிரும் யாழ்நூலாசிரியரும், (5) செந்தமிழ்ச் சொல்வளம், (6) கண்ணகி வழிபாடு, (7) புலவர் பரம்பரை, (8) மருந்தும் மந்திரமும், (9) மட்டக்களப்புத் தமிழர் குடியேற்றமும் அரசியற் குறிப்புகளும், (10) ஒழிபு – என்பன வற்றையும் பற்றிச் சுருக்கமாகவும் விளக்கமாகவும் வரசகர் களுக்கு அறிமுகப்படுத்துகிறுர்.

உணர்ச்சிக் கவிநலத்தை ஆராயப்புகுந்த வித்துவான் அவர்கள் அக்கவிதைகளின் உணர்ச்சி வேகத்தினுல் உந்தப்

<sup>&#</sup>x27; இராமகா தன கம் ', சுன் ஞகம்.

பட்டு நாமிதுவரை கேட்டிராத பல பொறுக்கு மணிகளாகிய சொல்லோவியங்களே வடித்துத் தந்துள்ளார். பாமர மக்க ளின் இன்ப நிகழ்ச்சிகளின் எழிலே இனிய, எளிய செந்தமிழ் மொழியிற்கூறும் இந் நாடோடிப் பாடல்களுட் பல, இது வரை அச்சுவாகன மேருமற் செவியேறல்மூலம் பொதுமக்க ளின் நாவிலே தவழ்ந்து வளர்ந்துள்ளவை. நாடோடிக்கவிதைகளே அறிவுக் கண்கொண்டு ஆராய்ந்துபாராத இக்காலக் கல்விமான்கள் அவற்றைக் கொச்சைத் தமிழ்ப் பாடல்களெனப் புறக்கணித்து வந்தார்கள். இவ்வாசிரியரின் ஆராய்ச்சியின் பயனுக நாட்டுப்பாடல்கள் தமக்குரிய தனி மதிப்பையும் இடத்தையும் பெற்றுக்கொண்டதோடு சங்க காலச் செய்யுள்களுக்கு மட்டுமே உரியதாக இருந்த ஒரு சில தனிச் சிறப்புக்களிலுங்கூடப் பங்குகொண்டுவிட்டன.

நாட்டுக் கூத்துகள் மட்டக்களப்பு மக்களின் பாரம்பரியச் சொத்தாகும். வடமோடி, தென்மோடி நாடகங்கள், விலா சங்கள், வசந்தன், கும்மி, குரவை போன்ற ஆடல்கள் என் பன இந்நாட்டுக் கேளிக்கையாகவும் பொழுதுபோக்கு விளே யாட்டுக்களாகவும் அமைந்துள்ளன. இவற்றிற்பெரும்பாலும் இளங் காளயர்களும் கன்னியர்களும் பங்குபெறுகின்றனர். இவ்வாறு களிப்பூட்டும் கல்ஸியீனப்பற்றி ஆராயப் புகுந்து பல ஏட்டுப் பிரதிகளேத் துருவிப் பார்த்தும், அண்ணுவிமாரின் விளக்கங்களேக் கேட்டும், நாட்டுக் கூத்துகளேப்பற்றிய முழுவிபரங்களேயும் இந்நூலாசிரியர் விளக்கியிருப்பதோடு, ஆடல், பாடல், கூத்து என்பனவற்றில் திறமைபெற்ற ஆடவருக்கு விவாகச் சந்தையில் நல்ல மைகிப்புண்டு என்பது போன்ற செய்திகளேயும் சுவைபெற இப்பகுதியுட் கூறியுள்ளார்.

விபுலாநந்த அடிகளாரின் தஃ இெறந்த இசைத்தமிழ் நூலாகிய யாழ்நூலின் மூலம் மட்டக்களப்புத் தமிழகம் வான்புகழ் எய்தியுள்ளது. அவர்களின் நன் மாணவரான பண்டிதர் கந்தையா அவர்கள், நீரரமகளிரும் யாழ்நூ லாசிரியரும் என்ற கட்டுரையில் அடிகளார் கண்டே இசை நாட் பங்கஃபைப் பல்லோரும் விளங்கக்கூடிய முறையில் விளக்கி, இளங்கோவடிகளின் திருவவதாரமெனப் போற்றப்படுகின்ற யாழ்நூல் முனிவரின் இசைத்தமிழ் ஆற்றஃ எடுத்து நன்கு விளக்கியிருப்பதன்மூலம் தாமும் ஓர் இசைத் தமிழறிஞ

மட்டக்களப்பு நாட்டின் பல்வேறு தரப்பட்ட மக்க ளிடையே வழங்கிவரும் சொல்லாட்சிச் சிறப்பைப் பொருத்த மான ஆதாரணங்களுடன் இம் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்நில் விளக்கிக் காட்டியுள்ளார் இதன் ஆசிரியர். பழந்தமிழ்ச் சொற்குளேயே பேச்சுமொழியிற் பாமர மக்களும் கையாள் வதை இங்குச் சர்வசாதாரணமாகக் காணலாம். சண்டை போட்டுக்கொண்டு ஒருவர் மற் இெருருவரை வையும்போது கூட மங்கல மொழியிலேயே தூற்றுவது மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தாரது பண்பாகும். பேசுந்தமிழும் பண்டை இலக் கியத் தமிழும் இந்நாட்டிற் பெரும்பாலும் ஒரே தன்மை யனவா யிருக்கின்றன. ஊன்றி நோக்கிறைற் கொச்சைத் தமி ழென்பது இப்பகுதியில் மிகக் குறைவாயுள்ள தென்றே கூற லாம். அவ்வாறுன செந்தமிழ்ச் சொல்வளத்தை இந் நூலா சிரியர் மிகச் சிறந்தமுறையிற் காட்டியுள்ளமை அவரது மொழி நூலறிவை (Linguistic Knowledge) நன்கு புலப் படுத்துவதாயுள்ளது. காலாகாலங்களில் எடுத்தாளப்பட்டு வந்த பிறமொழித் திசைச்சொற்கள் இந்நாட்டுத் தமிழ் வளர்ச்சியிற் கொண்டுள்ள பங்கும், இவ்வரிய ஆராய்ச்சியில் இடம்பெற்றுள்ளது.

மொழியிலே காணப்படும் சிறப்பியல்புகஃபைப்போன்று சமய, வழிபாட்டு முறைகளிலுஞ் சில புதிய அம்சங்கள் இந் நாட்டிலுள்ளன. கண்ணகி, முருகன், பிள்ஃபையார், பேச்சி, மாரி, திரௌபதி, நாகராசா என்ற தெய்வங்கஃப மட்டக் களப்பு மக்கள் வழிபடுவர். பத்தினித் தெய்வமாகிய கண்ணகியைத் தமிழ்மக்கள் மட்டுமன்றிச் சிங்கள மக்களும் ஈழ நாட்டில் வழிபடுகின்றுர்கள். கண்ணகி வழிபாடு பற்றிய செய்யுள் நாலொன்றை வெளியிட்ட இவ்வாசிரியர் பத்தினித் தெய்வம், சடங்கும் வழக்குரையும், கொம்பு விஃபாடுட்டு, தமிழக்குரவை, வசந்தன் ஆடல் என்னும் ஐந்து உட்துறை களின் மூலம் கண்ணகி வழிபாடுபற்றித் தெளிவாக இங்குக் கூறியிருக்குஞ் சிறப்பு மிகுதியும் பாராட்டுதற்குரியது.

மட்டக்களப்பிலே புலவர் பரம்பரை யொன்றிருந்த தென்பதை யறியாத பல்லோரும் வியப்புறும்வகையிற் பண் டிதர் அவர்கள் பதினந்து பலவர்களின் கவிதை வாழ்வின யும், இன்னும் பதிணந்து புலவர்களின் வரலாற்றுக் குறிப் புக்களேயும் தம் நூலுட் கொடுத்திருப்பது இந்நாட்டைப் பற்றி மற்றையோருக்கிருந்த அறிவுக் குறைவினே நீக்கி மட் டக்களப்புத் தமிழகத்தின் புகழை மேலும் உயரச்செய்வதா யுள்ளது. தம் பேரையும் புகழையுங் கருதாது, தாய்மொ மியை அரியாசனமேற்றவேண்டுமென்ற ஒரேயொரு எண்ணத் துடன் மட்டக்களப்புத் தமிழ்ப் புலவர்கள் தெய்வத்கை முண்ணிட்டுப் பாடிய தனிப்பாடல்கள் பல தெய்வ மணங் கமை**ற்வனவா**ய் இங்கு உள்ளன. இவற்றுட் சில மந்திரசக்கி வாய்ந்திருக்கக் காணலாம். இவற்றைப் பாடிய புலவர் பெரு மக்களிற் சிலர் கிறிஸ்தவ, இஸ்லாமிய மதங்களேச் சேர்ந் தவர். இவ்வாறுன புலவர் பெருமக்கள் அனேவரது தமிம் வாழ்வினேயும் தமது மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் மூலம்

வெளிக்கொணர்ந்திருக்கும் பண்டிதர் கந்தையா அவர்களது நடுநிலீச் சிறப்பையும் தமிழ்ப்புலமை. ஆராய்ச்சித்திறன் என்பவற்றையும் நாம் பெரிதும் பாராட்டுகின்ளேம்.

மருந்துக்கும் மந்திரத்துக்கும் பேர்பெற்ற நாடு மெட்டக் களப்பு. விஞ்ஞான அறிவு நிறைந்த இக்காலத்தி லும் அவற்றில் நம்பிக்கையுடைய மக்கள் பலர் இங்கு உள்ளனர். முறிந்த எலும்பை உருக்கு மருந்துவைத்து ஒட்டச்செய்தல்; பேய், பில்லி, கூனியம் முதலியவற்றை நீக்குதல்; பாம்புக்கைடிக்குக் கைதேர்ந்த சிகிச்சைசெய்தல், பிரசவ வேத2ீனயைக் குறைத் துப் பிள்ளேப்பேற்றை இலகுவாக்குதல்; காதலர் காதலி யரைச் சேர்த்தி மருந்தின்மூலம் பி‱த்துவைத்தல் போன்ற துறைகளில் மந்திரமும், மருந்தும், மூலிகைகளும் இங்குக் கையாளப்பட்டு வருகின்றன. இவை மட்டக்களப்பு மக்க ளின் பரம்பரைச் சொத்தாயுள்ளவை. இக்கஃலகளிற் தேர்ச்சி பெற்றுள்ளோர் தம்மறிவை இரகசியமாகவே வைத்துக் கொள்ளு கின்றுர்கள். இதுகாரணமாகப் பெரும்பகு தியான மருந்தும் மந்திரங்களும் பிற்சந்ததியாரின் நலினக் கருதாத சுயநலமிகளோடு மறைந்து போகின்றன. தற்கால வைத்திய முறைகள் பயனளிக்காவிடத்து மந்திர சிகிச்சை கைகண்ட ப்பனளித்திருப்பதையும் நாம் அறிவோம். ஒருசிலர் இவற் றைத் தகாதமுறைகளிற் பிரயோகஞ் செய்தபோதிலும் இவற் ருல் மக்களுக்குக் கூடிய நன்மையே கிடைத்திருக்கின்றன என இக் கஃலப்பயனே ஆசிரியர் நன்கு ஆராய்ந்து எழுதி யுள்ளார்.

இந்நாட்டு அரசியல், தமிழர் குடியேற்றம் என்னும் விஷையங்குளப்பற்றி இக்காலச் சரித்திர ஆசிரியர்களும் ஏற் றுக்கொள்ளத்தக்க முறையிலே, தமது நீண்டே ஆராய்ச்சியின் பயனுகக் கண்ட முடிபுகளே ஆசிரியர் இந்நூலில் நன்கு எடுத் தாக் காட்டியிருப்பதன்மூலம், தாமும் சிறந்த ஒரு சரித்திர ஆரோய்ச்சியாளராகிவிட்டார்.

மேலே கூறப்பட்ட தஃப்புக்களில் அடங்கப்பெறுது எஞ் சியவை நூலின் இறுதியாக உள்ளதான ஒழிபியலில் இடம் பெற்றுள்ளன. இந்நாட்டு மக்களிடையே இருக்கும் சாதி, குடிப்பிரிவுகள், சமய சமூகச் சடங்குகள் என்பனவற்றையும், வெளிநாட்டாரது வரவால் மட்டக்களப்புத் தமிழகத் தாருக்கு, ஏற்பட்ட புதிய சமய, சமூக, கலாச்சார உறவு கீளயும் எடுத்து விளைக்கும் அப்பகுதி மட்டக்களப்பு நாட் டைப்பற்றி நாம் மேலும் அறிந்துகொள்ளவேண்டிய செய்நி கீளக் கொண்டதாகும். இத்தகைய அரிய விடயங்களோடு ஏறத்தாழ அறுநாறு பக்கங்களேக் கொண்டமைந்துள்ள இந்நூலில் ஏறக்குறைய எழுபத்தைந்து விளக்கப் படங்களும் சேர்க்கப்பட்டிருத்தல் நூலாசிரியருடைய கருத்திண நாமணேவரும் நன்கு கண்டு மகிழ்வதற்குக் கருவிசெய்கின்றது. சொல்லட்டவணேயும், இந் நூலின் மேற்கோளாக அங்கங்கே எடுத்தாளப்பட்டுள்ள ஐம்பதுக்கு மேற்பட்ட ஆசிரியர் பெயர், நூற்பெயர் என்ப வற்றின் அட்டவணேயும், மட்டக்களப்புத் தேசப்படமும் அழ குற அமைந்து நூலிணே இனிதே நிறைவேற்றி வைக்கின்றன.

இவ்வாறு பலப்பல வகையா லும் சிறந்த இந்நூ ஃ வெளி யிடுவதன்மூலம் யாழ்ப்பாணத்து 'ஈழகேசரிப் பொன்ணயா நிண்வு வெளியீட்டு மன்றத்'தினர் சிறந்ததொரு தமிழ்ப் பணியைச் செய்திருக்கின்றுர்கள். மட்டக்களப்பு, யாழ்ப் பாணம், இந்தியா, மலாயா என்று தமிழர் வாழும் இடங் களேயெல்லாம் இணத்த கஃப்பாலமாக விளங்கிய 'ஈழகேசரி' என்னும் அரிய தமிழ் இதழை நிறுவிக் காத்த பெருந்திருவாள ரான பொன்ணேயா அவர்களது நிண்வு மன்றத்தினரால், தமிழுலகு அணத்தையும் பிணத்து ஒருங்கே மகிழ்விக்க வல்ல இந்நூல் வெளியிடப்பெற்றமை மிகுதியும் பொருத்தமான தென்றே சொல்லவேண்டும்.

பண்டைதெர் கந்தையா அவர்கள் அரும் பாடுபட்டுப் பல ஏடுகளே ஆராய்ந்து, பல்வேறு கிராமங்களேச் சேர்ந்த பழங் கேட மேக்கள், அறிஞர், முதியோர் ஆதியோருடன் நடத்திய சம்பாஷணே மூலமும் தற்காலம் வெளிவந்துகொண்டிருக்கும் பதிய நூல்கள், சரித்திர விஞ்ஞான அராய்ச்சிக் கட்டுரைகள் மூலமும் தமது 'மட்டக்களப்பத் தமிழகத்தை'ச் சிறப்புற உருவாக்கி மங்காப் புகழை ஈட்டிக்கொண்டனர். தமிழன்னே யைப் பழையபடி அரியாசனமேற்ற வேண்டுமென்ற சிறந்த எண்ணத்துடன் பண்டிதர் கந்தையா அவர்கள் எழுப்பிய கஃ க்கோயில் போன்ற இந்நூஃ த் தமிழ்கூறும் நல்லுலகம் என்றும் பாராட்டக் கடமைப்பட்டுள்ளது. இதை மனமுவந்து ஏற்றுத் தமதுள்ளங்களில் அரங்கேற்றி இதற்குரிய சிறந்த மதிப்பைக் கொடுப்பது மட்டக்களப்புத் தமிழ் மக்களேச் சார்ந்த பெருங்கடனுகும். பண்டிதர் அவர்கள் பல்லாண்டு வாழ்ந்து இத்தகைய அரும்பெரும் பணிகளில் மேன்மேலும் ஈடுபட்டுத் தாம் பிறந்த நாட்டுக்கும், தமிழுக்கும், சமயத் துக்குந் தொடர்ந்து சேவைசெய்துவரவேண்டுமென மனமார வாழ்த்துகின் ரேம்.

சுவாமி நடராஜாநந்தா

'சிவபுரி', இராமகிருஷ்ண ஆசிரமம், மட்டக்களப்பு.

# முன்னுரை

மிதுரைத் தமிழ்ச்சங்கத்துச் செந்தமிழ் ஏட்டின் 1949ஆம் ஆண்டு மார்கழி இதழிலே வெளியிடப்பெற்ற 'நீரரமகளி ரும் யாழ்நாலாசிரியரும்' என்றே கட்டுமைரையிடுகை—ு ஏறக் தாழப் பதினேந்து ஆண்டுகளுக்கு முன்னரிலிருந்து தொடங் கு தின்றது மட்டக்களப்புத் தமிழகம் என்னும் இந்நூலின் ஆராய்ச்சி வரலாறெனலாம். மட்டக்களப்பு நாட்டிலே பலதுறைப்பட்டுக் கிடக்கும் **க**ீலவளத்தி*ன* மற்றையோ ரும் அறிந்து இன்புறத்தக்கவாறு வெளிப்படுத்துதெல் வேண்டும் என்ற எமது பெருவிருப்புக்குத் துஃணோகின்று வளர்த்தவை சென்னேத் தமிழ் வளர்ச்சிக் கழகத்தார் 1951ஆம் ஆண்டு சித்திரை மாதம் யாழ்ப்பாணத்திலே நடத்திய இலங்கைத் தமிழ்விழா நிகழ்ச்சி**கள். அக்காஃ** அன் ஞரால் வெளியிடப்பெற்ற இலங்கைக் கமிழ்விழா மலரிலே என்டுவையும் ஒரு கட்டுவைர் எழுதுமாறு அம் மலர்க் குழுவினர் கேட்டுக்கொண்டனர். அக்கட்டுரை, மட்டக் களப்பு மாநாட்டின் கஃவவளம் பற்றியதாக அேமைதல் வேண்டும் என்று அவ்விழாவின் சார்பில் மட்டக்களப் பிலே பணிசெய்த குழுவிலிருந்த தமிழுறிஞர்கள*ீன* வரும் எனக்கு ஆலோசீன கூறினர். அதன்படி உருப்பெற்று இலங்கைத் தமிழ் விழா மலரிலே மட்டக்களப்புக் தமி ழகம் என்ற பெயரால் வெளிவந்த கட்டுரைதான் இந் நூலுக்கு அமைந்த நிடமான அடிப்படையாகும். இலங் கைத் தமிழ் விழாவுக்கு வந்திருந்த இந்திய அறிஞர் பலர் அக் கட்டுரையின்ப் படித்து மகிழ்ந்தார்களென்றும், அதன்கண் அமைந்துகிடக்கும் பொருட்துறைகளே எல் லாம் தனித்தனி விரிவாக ஆராய்ந்து தெமிழுலகுக்கு அளித் தால் அது பெரும் பயனளிக்குமென்றும் 'கல்கி' ஆசிரியா திரு. ரா. கிருஷ்ணமுர்த்தி அவர்கள் மகிழ்ச்சியோடு என் னிடம் அக்காசீல கூறினர். உடன்நின்ற, தமிழ்விழா மலர் ஆசிரியர் குழுவின் தஃவைரும், ஈழகேசேரிப் பத்திராசிரியரு நண்பர் இராஜ *அ*ரிய**ர**த்தின**ம் அவர்**களும் மான கல்கியாரின் கூற்றை வழிமொழிந்து என்னே ஊக்கப்

படுத்தலாயினர். அன்றிலிருந்து இந்நூலமைப்பிற்கான உள்ளத்தெழுச்சி எம்மிடத்துக் காலூன்றப்பெற்று வளர்வ தாயிற்று. அக் கட்டுரைப்பெயரே இந்நூலுக்கும் பெயராய் அமைந்ததோடு, அக்கட்டுரையே 'அறிமுகம்' என்ற பெய ரோடு நூலின் முதலாவது இயலாயெழுந்து மட்டக் களப்புத் தமிழகத்துக்கும் புகுமுகமாயிற்று.

மட்டக்களப்புக் தமிழகம் என்ற கட்டுரைப் பொருளின் தொடர்பாக 'மட்டக்களப்பு நாட்டுப் பாடல்கள் '(1952), ் மட்டக்களப்பு நாட்டுக் கூத்துகள்' (1953) என்ற இரு கட்டுரைகளே மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கத்துச் செந்தமிழ் ஏட் டிலே பின்னர் எழுதலானேன். தமிழகத்தின் பலபாகங் களிலுமிருந்து அவைபெற்றிப் பாராட்டுக்கள் பல வந்தன. ஈழத்திலே சுதேந்திர**ன், வீர**கேசெரி என்ற வார இதழ்கள் அக் கட்டுரைகளே மறு பிரசுரஞ்செய்து சிறப்பித்தன. சிலகாலத் தின் பின்னர்த் தினகோன் இதழார் தமது வெள்ளி விழா மலரிலே மட்டக்களப்பு நாட்டுக்கூத்துகள்பற்றி பெழுது மாறு என்டுகைக் கேட்டு, அப்பொருளில் மேலும் ஒரு கட்டுரையைத் தோற்றுவித்து வெளிப்படுத்திஞர்கள். மட்டக்களப்புப் புலவர் பெருமக்கள் பலரதும் வரலாற்றுக் கட்டுரைகளேத் தமது இலக்கிய வார ஏட்டில் ஈராண்டு களாகத் (1955—1956) தொடர்ந்து வெளிவரச்செய்**து** இந்நூலின் எழுத்து வளத்தை வளரச் செய்தனர் ஈழகேசேரி ஆசிரியராகிய இராஜ அரியரத்தினம் அவர்கள். மேலும் அவர் தந்த பேரூக்கம் இந்நாட்டிலே நிலவும் கண்ணகி வழி பாட்டின் தொடர்பானமைந்ததான 'கொம்புவி'ளயாடல்' பற்றிய எமது கட்டுரை ஒன்றினேயும் தோற்றுவித்து, ஈழகேசரி வெள்ளிவிழா மலரிலே வெளிவரச் செய்வ தாயிற்று. நல்ல எழுத்தாளரைத் தோற்றுவித்துத் தமிழ் மொழியினே மேன்மேலும் வளமூட்டிவைக்கும் பெரும் பணியிற் தி*ளோப்போரான* செந்தமிழ், ஈழகேசரி, கேசுரி, தினகரன், சுதந்திரன் இதழ்களின் ஆசிரியப் பெருமக்கள் காட்டிய பேருக்கத்திறைற் காலத்துக்குக் காலம் என்றும் படைக்கப்பட்ட கட்டுரை யூனத்தும் வேண்டிய திருத்தங்களேயும், மாற்றங்களேயும் பெற்ற இந்நூலுள் அமைந்து கிடக்கக் காணலாம். 'வசந்தனுடல்'

'குரவையாடல்', 'மந்திரவழக்கு' என்ற கட்டுகைரப் பொருள்கள் இலங்கைகை வாடுஞெலியின் மூலம் அவ்வப் போது ஒலியஃலகளினூடு உலவப்பேற்றவை.

இவ்வாறு பெலவாயில்களாலும் வளர்ந்துவந்த எமது முயற்சி கைகைடுவதற்கு மட்டக்களப்புக் கிராமந்தோறும் உள்ள அண்ணுவிமாரும், தமிழ்க்கிழவர்களும் பெரிதும் *து*ீணபுரிந்திருக்கி**ன்**றுர்கள். ம**ற்**றையோருடையை கண்க ளிலும் படாதவாறு அவர்கள் மறைத்து வைைத்திருந்த பட்டயங்களும் கல்வெட்டுக்களும் உள்ள ஏடுகள், கண்ணக் வெழக்குரை ஏடுகள், மட்டக்களப்பு மான்மிய ஏடுகள், நாட்டுக் கூத்துகள் பலவற்றின் ஏடுகள் ஆகிய வற்றை என் கையில் மகிழ்வுடன் தந்ததோடு அவற்றின் பரிசீலீனயின்போதும் வேண்டிய உதவிகளே மகிழ்வுடன் செய்தார்கள். அவருள் திருக்கோவில் வரலாறு, சாதித் தெய்வக் கல்வெட்டு, மட்டக்களப்ப மான்மியம் என்ற பொருள் பல பொதிந்த ஏடுகளேத் தந்துதவிய தம்பிலு வில்ஃசை சேர்ந்த தமிழ்மணியாகிய உவில்லியம்பிள்ளோ என்பார் குறிப்பிடத்தக்கவர். அவர் இந்நூலின் புலவர் பரம்பரையுள்ளும் (பக். 319) இட**ம்**பெறுகின்றூர். மற் தெருவர், மண் முவுப்பகுதி அரசியல் வரலாற்றுக் குறிப் புகள் பலவற்றையும், கொக்கட்டிச்சோஃத் தான்தோன் றீஸ்வரர் கோயிற் பட்டயங்கள், கல்வெட்டுக்கள் என்பன வற்றையும், மட்டக்களப்பு மான்மியத்தின் வெவ்வேறுன ஏட்டுப்பிரதிகள் இரண்டையுக் தேடித் தந்துதவியதோடு. மண் முணப்பகுதிச் சாதிக்கட்டுப்பாடு, குலவிருதுகள் **மு**தலானவற்றைச் சரிவேர **அ**றிவதிலும் து*ீ*ண செய்த வர், முதஃலக்குடாவைச் சேர்ந்த தமிழ**றி**ஞர் திரு. தோ. மு. சிவசம்பு ஆசிரியர் அவர்கள். மட்டக்களப்புத் தமிழகத் தின் பெருநன்றிக்குரியோரான இப்பெரியோர் இருவரும் அண்மையில் இயற்கை எய்திவிட்டனர். வாழ்க அன்னர் தமிழ்ப் புகழ்.

கண்ணை வெழிபாட்டி @ேடு தொடர்புள்ள இந்நாட்டுப் படையை இலக்கியச் செல்வங்களின் ஆராய்ச்சியின்போது கோரைதீவுத் தமிழ்ச் செல்வர்களான திரு வே. தம்பிராசா ஆசிரியர், திரு க. கயிலாயபிள்ளேக் கப்புக⊚ர் (படம் 34)

அதியோர் பெரிதுக் துணேசெய்தனர். புலவர் பரம்பரைக் குறிப்புக்களேத் தேடிச்சேர்ப்பதில் மட்டக்களப்புக்கிராமக் தோறும் உள்ள எமது மாணவர் பலரும் நன்கு உழைத் தார்கள். மட்டக்களப்புத் தமிழ்ப் பணிகளிலே தாமும் ஒன்றி வாழ்வோராகிய முஸ்லீம் மக்கேளிடை விளங்குக் தமிழ்ப்புலவர்களுடைய வரலாற்றுக் குறிப்புக்களேப் பெறு வதிற் **து** ஃண நின் ோேர் அக்கரைப்பற்றினேச் சேர்ந்த ஜனப் அ. ஸ. அப்துஸ் ஸமது ஆசிரியரும், ஏறுவூரைச் சேர்ந்த ஜனுப். மு. அகமது லெவ்வை ஆசிரியருமாவர். மட்டக்களப்பு வரலாற்றினேடு தொடர்புடைய இலங்கை யின் அரசியற் குறிப்புக்களேச் சரிவரப் பெறுவதிற் துணே ின்று வேண்டிய ஆலோசனேகளேயுங் கூறினர் இலங் கைப் பல்கலேக் கழகத்துக் கல்விப்பகுதி விரிவுரையாள ராக உள்ள திருவாளர் ப. சந்திரசேகரம், எம். ஏ. அவர்கள். சிவாகந்த வித்தியாலயத்தில் வரலாற்று ஆசிரியராக உள்ள வரும், எமது மாணவருமான திரு. க. தியாகராசா, பீ. ஏ. அவர்களும் நூல் அச்சாகும் காலத்து, இதுபற்றி வேண்டிய திருத்தங்களேச் செய்யத் துணேபுரிந்தனர். மட்டக்களப்புக் கத்தோலிக் மதத்தாரது வேரலாறும் சேவைகளும் பற்றிய குறிப்புக்கள் சரிவரக்கிடைப்பதில் உறுதுணோயாயிருந்தவர் அர்ச். மிக்கேல் கல்லூரியைச்சேர்ந்த வணக்கத்துக்குரிய ஜோசப் மேரி அடிகளார். அவர் எமது தமிழ்ப் பண்டித மாணவர்மாவர். மெதொடிஸ்த திருச்சபை பற்றிய குறிப் புக்களேச் சரிசெய்வதில் வேண்டிய ஆலோசினகளேத் தந் து தேவியைவர் மட்டக்களைப்பு மத்திய கல்லூரியின் உப அதிப ரான திருவாளர் பிரின்ஸ் காசிநாதர் அவர்கள். இப் பெரியோர் அனேவர்க்கும் மட்டக்களைப்புத் தமிழகத்தின் சார்பில் எனது மனமார்ந்த நன்றியைத் தெரிவித்துக் கொள்கிறேன்.

பலதுறைகளிலும் இவ்வாறு சேர்க்கப்பெற்ற குறிப்புக் களேத் தெளிவுபடுத்துவதற்காக இந்நூலின் இறுநியிற் சேர்க்கப்பட்டுள்ள படங்களே எடுத்துதவுவதிற் சிறிதும் மனங்கோணுது நாட்டின் உட்பகுதிகளிலே வெகுதூரத் தில் உள்ள கிராமப்புறங்களுக்கும், காடுகள், மஃகீ குகைகள், மஃலயுச்சிகள், பாழ்ங்கோயில்கள், சிதைந்து

அழிந்து கிடக்கும் தாதுகோபங்கள் என்பனவற்றுக்கும் வேண்டியபோகெல்லாம் என்னடன் வந்த புகைப்படக் கலேஞர்களான அக்கரைப்பற்றைச் சேர்ந்த திரு. வி. பி. சிவப்பிரகாசம், கல்லடி உப்போடையைச் சேர்ந்த திரு. ம. த. லோறன்ஸ் ஆகிய இருவரும் இந்நூல் அழகுற கிறைவுறுவதிற் பெரிதும் பங்குகொண்டோராவர். இவ ருள் கைதேர்ந்த தமிழ்த் தட்டெழுத்தாளருமான திரு. சிவப்பிரகாசம் அவர்கள் இந்நூலுக்கான ஆய்வுவேலே களின்போது உடனிருந்து தட்டெழுத்துப்படிகளில் அனேத் தையுஞ் சிறப்புற வடித்துத் தந்தார்கள். அப்படிகள் அழுத்தகத்தாரின் வேலேயை இலகுவாக்கி எனது வேலே யின் பெரும் சுமையையுங் குறைத்தன. இந்நூலுக்கான புகைப்படங்களே எடுத்துத்தந்த மற்றும் இரு பேரன்பர்கள் மட்டக்களப்பு 'ராஜா ஸ்ரூடியோ' அதிபரான திரு. கே. எஸ். எஸ். நடராசா அவர்களும், கல்லடி உப்போடை பைச் சேர்ந்த திரு. வீ. மகாலிங்கசிவம் அவர்களும் ஆவர். சொல்லட்டவண, மேற்கோள்பெற்ற புலவர் பெயர் வரிசை, நூற்பெயர் அகராதி என்பனவற்றையெல்லாம் சரிவரச் செய்து தந்தனர் சிவாநந்த வித்தியாலயத்து ஆசிரியரும் எமதுமாண வருமான திருவாளர்கள் வே. கண புதிப்பிள்ளே, க. பழநித்தம்பி என்பார். இந்நூலின் புற அமகும் உட்பொருளோடு பொலிவுற அமைந்து விளங்கு மாறு பொருத்தமானதோர் அட்டைப் படத்தை வரைக் தளித்தனர் சிற்ருண்டியைச் சேர்ந்த ஓவீயக் கலேஞர் குமார் அவர்கள்.

பல்வேறே வேகையிலும் இந்நூல் இனிதே பொருள் பொதிந்து அழகுற விளங்குதேற்குக் காலாக ஊக்கமும், உதவியும், உறுதியும் தந்துநின்ற இப்பெருமக்கள் அணே வருக்கும் எனது மனமார்ந்த நன்றியைச் செலுத்திக் கொள்ளுகின்றேன்.

இவ்வாறு வளர்ந்த பொருட்தொடர்பீனத்தையும் நூலூருவில் வெளிப்படுத்துதேற்கோன நன்முபற்சியில் முன் னின்று உழைத்தனர், திருக்கோணமூல் நண்பர் திரு. கோ. இராஜகோபால் அவர்களும், திரு. இராஜ அரியரத் தினம் அவர்களும். அன்னர் 'ஈழகேசேரிப் பொன்**கோ**யா

நினேவு வெளியீட்டு மன்றத்'தாரின் அன்புத் தொடர்பினே இந்நூலுக்கு ஆக்கிவைக்கனர். அம்மன்றத்தின் செய லாளராக இருந்த கலேப்புலவர் க. நவரத்தினம் அவர் களும், மன்றப் பொருளாளரும் திருமகள் அழுத்தகத்து அதிபருமாயிருந்த திருவாளர் கோ. அப்பாக்குட்டி அவர் களும் 'மட்டக்களப்புத் தமிழக' வெளியீட்டிற்குப் பெரிகும் காரணமாக இருந்த தமிழறிஞர்களாவர். இந்நூலின் அச்சுப் பணியைத் தொடங்கிவைத்த இப்பெருமக்கள் இருவரும் நூல்கிறைவு காணுமுன்னரே விண்புசூந்து விட்டார்கள். அவர்களின் பிரிவினத் தொடர்ந்து அழுத் தகத்திலே ஏற்பட்ட இதன் வளர்ச்சிக் குறையை நீக்கி. நாலிகோ வெளிக்கொணர்ந்து தெருபவர், குறித்த மன்றப் பணிகள் பலவற்றிற்கும், திருமகள் அழுத்தகத்திற்கும் தற்காலம் பொறுப்பாளராக விளங்கும் தமிழ்த் திருவாள ரான திரு. மு. சபாரத்தினம் அவர்கள். இவர்கள் அணே வரும் யாழ்ப்பாணம் – மட்டக்களப்பு ஆகிய ஈழத்தின் இருபெருக் தமிழ்ப்பகுதிகளுக்கு மிடையே சிறக்ததொரு கஃலப்பாலம் அமைத்த பெரும் சிற்பியாகிய ஈழகேசரிப் பொன்2ு பா அவர்களின் உளமறிந்து தமிழ்ப்பணிபுரியும் கவேக்குரிசில்கள். இவர்களுக்கும், மற்றும் இந்நூலின நல்லன்போடு வெளியீடு செய்த ஈழ**கே**சரிப் பொன்*னோயா* நினே வுமன் றத்துத் தலேவர் திரு. ச. பேரின்பநாயகன் அவர் களுக்கும், மன்றத்தின் ஏனோய உறப்பினர்களுக்கும். திருமகள் அழுத்தக உதவியாளர் அனேவருக்கும் மட்டக் களப்புத் தமிழகம் பெரிதும் கடமைப்பட்டுள்ளது. இவர்க ளீனவருக்கும் எனது உளங்கலந்த பெருகன்றியை என்றும் உரித்தாக்குகின்றேன்.

இந்நாட்டின் கலேவிளக்குப் போன்றிலங்கும் தமிழ்ப் பேரறிஞரான புலவர்மணி பெரியதம்பிப்பிள்ளே அவர்க எது பகவத்கீதை வெண்பாவானது விரைந்து அச்சேறி வெளிவருதல் வேண்டும் என்ற எனது விருப்பத்தை, இந்நாலினே எழுதும்போது காட்டியிருந்தேன். அவ்விருப்பு நிறைவுபெற்றுப் பகவத்கீதை வெண்பாவின் முதற்பகுதி அச்சூர்ந்து தற்போது வெளிவந்திருத்தல் கண்டு அனே வரும் மகிழ்வுறுகின்றேம். 'மட்டக்களப்பு மான்மியம்'. என்ற இந்நாட்டு வரலாற்று ஏடுகளிலிருந்து பெற்ற

குறிப்புக்களும் எனது மட்டக்களைப்புத் தமிழக அரசியல் வரலாற்றிலே ஆங்காங்கு எடுத்தாளப் பட்டிருப்பதைக் காண லாம். மறைந்து கிடந்த அவ்வேடுகளும் நூலுருவில் வெளிப்படுகளின் அவசியத்தை இந்நுலுள் எடுத்துக் **காட்டியி**ருக்**கின் றேன்**் பமமையான அந்த பலவற்றையும் தாருவி ஆராய்ந்த வித்துவான் எவ். எக்ஸ். சி. நடராசா அவர்கள் மட்டக்களப்பு மான்மியம் என்ற நூல அண்மையிலே பதிப்பித்து வெளியிட்டுள்ளார்கள். மட்டக் களைப்பு நாட்டுப்பாடல், நாட்டுக்கூத்து, மற்றும் கஃலச்சிறப் பக்கள் முதலியவற்றிலெல்லாம் பெரிதும் ஈடுபாடுள்ள விக்குவான் அவர்கள் மட்டக்களப்பில் வழங்கும் 'எண் கீணச் சிந்தப் பாடல்கள்' பலவற்றையும் திரட்ட அச் சேற்றி வெளியிட்டுமிருக்கின்றனர். பலவர்மணி அவர்க ளின் பகவத்கீதை வெண்பாவும், வித்துவான் நடராசா அவர்களது மட்டக்களப்பு மான்மியப் பதிப்பும் கைச் சாகித்திய மண்டலப் பரிசுகளேப் பெற்ற நூல்க ளாகும் என்பதை மகிழ்வுடன் இங்குக்குறிப்பிட விரும்பு கின்றேன்.

இந்நூ லுள் விளக்கப்பட்டுள்ள மட்டக்களப்பின் பமம் பெருங் கலேகளான நாட்டுக் கூத்துகளும், நாட்டுப் பாடல்களும் பிற்காலத்திலே, பிறமொழிக்கல்வி, அந்நிய நாகரீகம் என்பவற்றினது தொடர்பிறைற் பொதுமக்க ளிடையிலிருந்து மங்கி மறைந்துகொண் டிருந்ததோடு, வெளியுலக மதிப்பையும் இழந்து வந்தன. அந்தத் தாழ் கிலேபை அகற்றி, நமது பழம் பெருங் கலேகளுக்கு உரிய மதிப்பைக் காட்டி அவை புத்துயிர்பெற் றெழுதற்காகப் பெரிதும் உழைத்தவர் இலங்கைப் பல்கலேக் கழகத்துத் தமிழ் விரிவுரையாளரான கலாநிதி சு. வித்தியானந்தன் அவர்கள். அவரது தூலமையிலே, இலங்கைக் கலேக் கழகத் தமிழ்நாடகக் குழுவில் யானும் ஓர் உறுப்பினருக இருந்து மட்டக்களப்புப் பழந் தமிழ்க் கலேகளின் மறு மலர்ச்சிப் பணியில் அன்றைருடன் உழைக்கும் வாய்ப்பைப் பெற்றுள்ளேன். மறைந்து கிடெந்த நாட்டுப் பாடல்களேத் தொட்ட அச்சேற்றி வெளியிடவேண்டும் என்றம், பல நாட்டுக்கூத்துப் பாடல்களேயுக் திரட்டி அச்சேற்றி வெளிக் கொண்ரல் வேண்டும் என்றம், மட்டக்களப்புக் கிராமந் தோறும் பண்டுபோலக் கூத்துக்களரிகள் தோன்றிக்

கலே ஒலியினே எங்கணும் கேட்கச் செய்தல் வேண்டும் என்றும் இந்நூலினுள் யாம் காட்டியிருக்கும் பெருவிருப் பினே நிறைவேற்று தலில் அவர் எடுத்த பேருக்கத்தின் பயனுக மட்டக்களப்பு நாட்டுப்பாடல்கள், அலங்காரருபன் நாடகம் என்னும் இருநால்களும் இலங்கைக் கலேக்கழக நாடகக் குழுவின் சார்பில் அவரால் வெளிப்படுத்தப் பெற்றன. கலாகிதி அவர்கள் மட்டக்களைப்பு அண்ணுவி மார்களது நோவில்மட்டும் வாழும் கூத்திலக்கண வியான தாளக்கட்டுகளே யெல்லாம் அக் கமேக்கழகத்தின் மூலம் ஒலிப்பதி**வ**செய்**து** பாதுகாத்**துவைக்**கவும் செய்தனர். அன்ரைது கல்போர்வத்திறை கிராமந்தோறும் நாட்டுக் கூத்துகள் பலவம் பத்துயிர் பெற்று ஆடப்பெற்றன: நாடக நூல்கள் பல எழுதப்படுதின்றன. மேலும் பல நாட்டுக்கூத்து ஏடுகளேப் பரிசோதித்து வெளியிடக்கூடிய சூழ்நிலேக்கு அரசினரிடம் வழிகோலிநிற்கும் அப்பெரியார் இத்துறையிலே மட்டக்களப்புத் தமிழகத்துக்கு ஆற்றி வரும் சிறந்த தொண்டுகளுக்காக இத் தமிழகம் அன் ைருக்கு என்றும் நன்றிபாராட்டக் கடைமைப்பட்டுள்ளது. இவை 'நாட்டுக் கூத்துகள்' என்றும், 'உணர்ச்சிக் கவிநலம்' என்றும் இந்நூலில் உள்ளை இரண்டு இயல்க ளோடும் தொடர்புடைய நற்செய்திகளாய் இங்கப் பொறிக்கப்படல் வேண்டியனவுமாயின.

மேலும், இந்நூலின் ஆருவதாக உள்ள கண்ணகி வழிபாடு என்னும் இயலின்மூலம் மட்டக்களப்புத் தமி மகத்தில் மறைந்துகிடக்கும் கண்ணகி இலக்கியமீனத்தும் வெளிக்கொணரப்படவேண்டியதன் அவசியத்தை நாம் நன்கு உணரலாகும். காலஞ்சென்ற தி. சதாசிவஐயர் அவர் களது பதிப்பாக வெளிவந்த 'வசுந்தன்கவித்திரட்டு', எமது பதிப்பான 'கண்ணகியம்மன் குளுத்திப் பாடல் முதலிய நான்கு நூல்கள்' என்ற வெளியீடுகள் போக, மற்றையவற்றுள் கண்ணகி வழக்குரை என்றும் நூல் மிக முதன்மை யான ஒன்றுயுள்ளது. அதனுல், மட்டக்களப்புத் தமி முகத்து வேல்களோடு, இந்நாட்டிற் கிடைக்கக்கூடியனவாயிருந்த வழக்குரை ஏடுகள் பலவற்றையும் தேடிப் பெற்றுப், பரிசீலீன் செய்து, அச்சிட்டு வெளியிடுதற்காக யானே ஒருபடியினே அண்மையில் எழுதி எடுத்தேன், அதீன் விரைந்து பதிப்பித்து வெளியிட வேண்டியதன்

அவசியத்தை அறிந்து, அதற்காக இலங்கைச் சாகித்திய மண்டலத்தாருடைய தொடர்பினே, இலங்கைப் பல்கலேக் கழகத்து விரிவுரையாளரும், சாகித்திய மண்டலத்து உறுப் பீனராகிய தமிழறிஞருள் ஒருவருமான கலாசிதி ஆ. சதாசிவம் அவர்கள் ஆக்கிவைத்துள்ளனர். இத்தொடர்பு கண்ணகி வழக்குரையினே மட்டுமின்றி, இங்கு மறைந்து கிடக்கும் மற்றைய இலக்கியச் சுவடிகளேயும் வெளிக் கொணருதற்கு வழிகோலும் என்ற நாம் எதிர்பார்க்க லாகும்.

இவ்வாறு கேர்முகமாகவும் மறைமுகமாகவும் மட்டக் களப்புத் தமிழகத்தின் கலேவளப் பணியில் ஈடுபட்டுள்ள பெருமக்கள் அனேவருக்கும் இக்காட்டுப் பொதுமக்கள் யாவரும் மிகுதியுங் கடப்பாடுடையராவர்.

மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் நிறைவுகண்டு பெரு மகிழ்வோடு அணிக்துரைகள் நல்கி எமது முயற்கியை ஊக்கிவைத்த தமிழ்ப் பேரறிஞர்களான தவத் திருவாளர் கள் குன்றக்குடி அடிகளார், நடராஜாநக்த அடிகளார், தனிநாயக அடிகளார் ஆகியோருக்கும், உயர் திருவாளர் கள் வி. செல்வநாயகம், சு. நடேசபிள்ளே ஆகியோருக் கும் எனது அன்பும் நன்றியும் கலந்த வணக்கத்தைச் செலுத்திக்கொள்கின்றேன்.

இயன் றவரை, பல்லோர் துணேயுடனும் தொடங்கிய இம்முயற்சி ஒருவாறு கிறைவுற்று வெளிவருதற்குத் தோன்றுத் துணேயாயிருந்த திருவருளே நினேந்து வழுத்து கின்றேன்.

மிகப் பரந்துபட்ட இத்துறையில் இயல்பாய் விடு பட்டுப் போனவற்றையும், மேலும் சேர்க்கை, திருத்தம் பெற வேண்டிய பொருட்துணிபுகளேயும், மற்றும் ஆலோ சணேக் குறிப்புக்களேயும் அறிஞர் பெருமக்கள் எமக்குக் கூறுவாராயின் நன்றியுடன் ஏற்று மறுபதிப்புகளில் அவற் றைப் பொருத்தம் நோக்கிச் சேர்த்துக்கொள்ளுதலாகும்.

வணக்கம்.

' கூடல்', 15, மு.டி வீதி, மட்டக்களப்பு, 24-10-1964. இங்ஙனம் வி. சி. க**ந்தையா** நூலாசிரியன், மட்டக்களப்புத் தமிழகம்

#### ' சமர்ப்பணம் '



கண்ணமு**த்து-**குஞ்சித்<mark>தம்பி உப</mark>ாத்தியாயர் அவர்களுக்கு

#### சமாபபண உரை

க. குஞ்சித்தம்பி உபாத்தியாயர் அவர்கள் விபுலாகக்த அடிகளாரின் கல்லாசிரியர்.

'' அம்புவியிற் செக்தமிமும் ஆங்கிலமும் எனக்குணர்த்தி அறிவு நீட்டி வம்புசெறி வெண்கலச வல்லியருள் கட்டிவைத்த வள்ளல் குஞ்சித் **தம்பி**பெனும் பெயருடையோன் தண்டமிழின் கரைகண்ட தகைமை போன்றன் செம்பதும் மலர்ப்பதத்தைச் சிரத்திருத்தி எஞ்ஞான்றம் கிந்திப் பேனே."

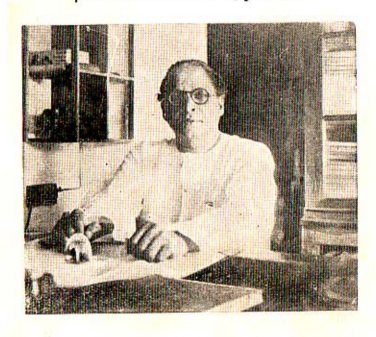
(மட், தமிழ. பக். 301)

என்று அடிகளாராற் குருவணக்கம் செய்யப்பெறுபவர். எனது பெரிய தக்தை முறையினரும், விபுலாகக்த அடிகளாரின் மாணவஞ்க என்கேன வழிமுறை செய்து தமிழ்ப் பயனூட்டிய பெருக்ககையினருமாகிய அன்னர்தம் போன்னடிகளில் இந் நூலேச் சூட்டி மகிழ்கின்றேன்.

வி. சி. கந்தையா நூன் சிரியன் . மட்டக்களப்புத் தமிழகம்.

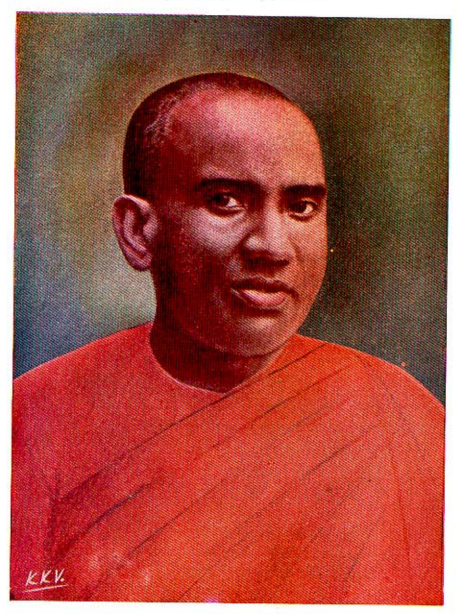
ஐப்படு 1964.

### ஈழகேசரி அதிபர் நா. பொன்ணேயா அவர்கள்



தமிழணங்கின் புகழ்பரப்பும் சால்புடையான் பொன்2னயத் கமிழ்றின் சுன்னகத் தனிசுழ கேசரியால் அமிழ்தனேக்க புகழ்தனேக்தான் ஆங்கவன்றன் கலேப்பணிக்கு இமிழ்கடல்சூழ் புவிமீதே இணோயேதும் உண்டாமோ!

— வி. சி. க.



வூனத் தவிக்கொழுந்து நங்கள் கல்முதல்வன் மோனத் தமிழ்முன்றும் முற்றுமுனி—தானத்தின் சன்மணிஎம் சாமீவீபு ஸாதத்த நன்மணியின் பொள்ளபுகள் என்துலமேற் பூ

# மட்டக்களப்புத் தமிழகம்

1. அறிமுகம்

உலகெங்கும் ஏற்பட்டுள்ள புதிய அரசி<mark>யல் லிழிப்</mark> புணர்ச்சியால் மக்களுள்ளத்திலே மூண்ட தாய்நாட் டன்பு என்னும் கனலானது வளர்க்கு தாய்மொழிக் கிளர்ச்சி எனும் ஒளிப் பிழம்பாக இன்று வி<mark>ளங்</mark>குகின்றது. சு தக்திர காடுகளிலுள்ள தேசத் தொண்டர்களேல்லோரும் தத்தம் தாயகத்தின் மானம் காக்கும் முதற் செயலாகத் தாய்மொழியைப் பேணி வளர்ப்பதில் ஈடுபட்டுள் ளார்கள். இந்நிலேமையில் நம் தமிழ்மொழியின் பழமை யும் செழுமையும் துலங்கி அது மீண்டும் உலகறிந்த சிறப் புற்றுத் நிகழச்செய்தல் தமிழர்பாற் சார்ந்துள்ள இன் றைய பெருங் கடமையாயுள்ளது. இந்தியா, இலங்கை, பர்மா, தென்னுபிரிக்கா முதலிய பல நாடுகளிற் பரக்து வாழ்க்துவரும் தமிழ்மக்கள் அன்வரும் தமிழினம் என்ற ஒரே குழுவில் ஒன்றபட்டுத் தோளோடு தோள் சேர்ந்து உழைத்தாலன்றி இப்பெருங் கடமையை கன்கு கிறை வேற்று தல் ஒல்லாது. இந்த அடிப்படையான ஒற்றுமையை வளர்க்கும் கருவீயாகத் தனிப்பட்ட ஒவ்வொரு சமிழ்க் குழுவினருடைய சரிதமும், வாழ்க்கை, பண்பாடு, நாகரீக வளர்ச்சி என்பனவும் அறிந்துகொள்ளப்படுதல் அவசிய

மாகும். இக்குறிக்கோளில், ஈழநாட்டின் ஒரு பகுதியில் வாழும் ஒரு பழந்தமிழ்க் குழுவினரின் வரலாறு சுருக்க மாக இந்நாலிற் கூறப்படுகிறது.

''.....ஆரியர் போற்றும் அணிசால் இலங்கையிலே சீரார் குணதிசையைச் சேர்ந்து வளர்புகழும் ஏரால் இயன்றசெந்நெல் இன்சுவைத்தீங் கன்னலொடு தெங்கி னிளநீரும் தீம்பலவி னள்ளமிர்தும் எங்குங் குறையா இயலுடைய நன்ஞடு மட்டக் களப்பென்னும் மாநாடு......"

என்று யாழ்நூலகத்துப் புகழ்ந்து கூறப்பெறும் பழக் தமிழகம், ஈழகாட்டின் கீழ்கடல் சார்க்து, கிழக்கு மாகாண மென்னும் அரசியற் பிரிவுள் அடங்கிக்கிடக்கின் றது. சிவணெளிபாதமஃயிடைத் தோன்றிக் கீமைக்கடல் சேரும் ஈழப் பேராருகிய மகாவலிகங்கை இம் மாகா ணத்தை, வடபாற் திருக்கோணமல் என்றம், தென்பால் மட்டக்களப்பு என்றும் எல்ஃ வேகுத்தாக் கடலூட் பாய்கின் றது. இவ்வாற்றிலிருந்து தெற்கே குமுக்கறைவரை ஏறக் குறைய நூற்றுமுப்பது மைல் நீண்டு கிழக்கு மேற்காய் முறையே கெய்தலும், மருதமும், முல்ஃலயும், குறிஞ்சியும் அணிபெற அமைந்து ஏறக்குறைய எழுபது மைல் அகன்று கிடப்பது இந் நாடு. இதன் நடுவணதாய் வடக்குத் தெற்காக கீண்டு மட்டக்களப்புவாவி என் ெருரு நீர்ப்பரப்புக் கிடக்கின்றது. மட்டமான (ஆமு மற்ற) நீர்நிலே எனும் பொருளமைந்த வாவியின் இப் பெயர் அதனிருமருங்கிலுமுள்ள நாட்டிற்குப் பெயராயிற் றென்று பெரும்பாலுங் கொள்ளப்படுகின்றது. பெயர் 'மட்டக்களப்புவ' எனும் சிங்களச் சொல் லின் திரிபா யமைந்ததென்று கருதுவர் ஒரு சோரார். இந்நாட்டு வளத்தில் ஈடுபட்ட புலவர்கள் இது மட்டுக் கலப்பு (தேறை கலக்கும் நாடு) என்ற தமிழ்ச்சொற் பிறப்பி னமைந்ததே யென்று கூறி மகிழ்கின்றுர்கள். 'வம்பரை' என்ற வகையிீனச் சார்ந்த பெருந் தேன் மட்டக்களப்புக் காடுகளிலிருந்து நிறையப் பெறப்பட்ட தென்றும், பெருங் கோவில்கள், கற்கிணறுகள், இன்று

முள்ள பழமைவாய்க்த கோட்டை மதில்களெல்லாம் சுண்ணும்புடன் இவ்வகைத் தேன் கலக்தே அரணுற அமைக்கப்பெற்றனவென்றும், காடுகளிலிருக்து வாவியுட் கலக்த கான்யாறுகளெல்லாம் மாரிகாலத்துத் தேன் வெள்ளமாகவே பாய்க்தனவென்றும் தெளிவாக அறியப் படுகின்றது. பெயர்க்காரணம் எவ்வாருயினுங் கலேவளத் தாலும் கிலவளத்தாலும் அனேவரையுங் கவர்க்து கிற்கும் சிறப்பும் பெருமையும் மட்டக்களப்பு நாட்டிற்கு உண்டு.

இக்காட்டின் இயற்கை வனப்பைக் குறித்து **யாழ்நூற்** புலவர் பின்வருமாறு சுருக்கமாகக் குறிப்பிடுகிறூர்கள்:--

'' மட்டக்களப்பிலே முப்பது மைல் நீண்ட வாவி ஒன்றுளது. இது கடலொடு கலக்கும் வடகோடி அமிர்தகழி என்னும் புண்ணியப் பழம்பதிக்கு அணிமையானது. அழகிய தெற்குக் கோடிக்கு அணிமையாக மேற்குக் கரையிலே மண்டூர் என்றும் புண்ணியப் பழம்பதி உளது. வாவியின் மருதத் தண்பணோயாகும். மேற்குக்கரை முழுவதும் கிழக்குக் கரையிலுள்ள ஊர்கள் தெங்கு, மா, பலா முதலிய மரங்கள் செறிந்து கண்ணுக்கும் மனத்துக்கும் உவகை தருவன. புலியன் என்னும் வேடர்குலத் தஃவென் அரசுபுரிந்த இடமாதலின் முன்னுளில் 'புலியன்திவு' என வழங்கப்பெற்றதும், இந்நாளிலே மொழிச் சிதைவி னுலே 'புளியந்தீவு**' என வ**ழுங்கப்படுவதும், *மூ*ன்று மைல் சுற்றளவுடையதுமான அழகிய நகரம் ஒன்று. காவிரி நடுவணமைந்த திருவரங்கம்போல, மட்டக்களப்பு வாவியின் நடுவணமைந்துள்ளது. இந்நகர் மட்டக்களப்புப் பிரிவிற்குத் தஃலககராகும்."

புளியந்தீவு எனும் இடப்பெயர் இப்பந்தியுட் காட்டப் பட்டவாறு காரணத்தா னமைந்தமைபோல, இங்குள்ள வேறு பலவிடங்களும் காரணத்தாற் பெற்ற பெயர்களே யுடையன.

் மட்டக்களப்பு வாவியுள் பல தீவகங்கள் ஆங்காங் குள்ளன. அவற்றுட் பெரும்பாலானவை மருத வயல்களேயுடையன. புளியந்திவை யொட்டிய வாவியின்

பகுதியிலேதான் 'நீரரமகளிர்' என்று பாராட்டப்பெறும் ஊரிகளின் (S<sub>inging</sub> F<sub>ish</sub>) இன்னிசை இடையரு தொலிக்கின் றது. மட்டுக்கரத்திலிருந்து 'எழுவான்கரை' (வாவியின் கிழக்குக்கரை — அதாவது: சூரியன் எழும்புந் திசையி லுள்ள கரை) வழியே தென்முகமாக ஒரு கெடிய வீதி செல்கிறது. இவ் வீதியின் 25ஆவது *கிரா மங்களூடே* மைலில் உள்ள கல்முடுன் எனும் இடம் இந்தப் பகுதியில் அமைந்துள்ள ஒரு சிறு நகரமாகும். அங்கிருந்து தெற்கு கோக்கிச் செல்லுகையில் மட்டக்களப்பு நாட்டின் வயல் வளம் இனிதாகக் காட்சியளிக்கிறது. வழியின் வலப் புறமாகக் கண்ணுக்கெட்டிய தூரத்துக்கு அடிவானம் வரையுக் தோன்றும் பரக்த மருதத் தண்பணேயின் காட்சி மிகுதியும் இன்பம் பயப்பதாயுள்ளது. உழவும், விதைப் பும், வெட்டும் ஒரேகாலத்தில் வெவ்வேறு பகுதிகளில் கடைபெறு தலால் பல்வேறு தோற்றப் பொலிவு சான்ற இவ் வயற்பரப்பு ஆங்காங்குள்ள வாய்க்கால், வடிகால் களினுஹம், தாமரை, ஆம்பல், அல்லி என்பன நிறைந்த குளம் குட்டைகளினும் மேலும் புதிய அழகுவாய்ந்து காண்போர் கருத்தைக் கவர்ந்து தோன்றும். இடப்புறம் பார்த்தாலோ கடற்கரை சார்ந்து, அடர்ந்து வானுற வோங்கிய குஃலத் தெங்குகளின் காட்சி (படம் 1). மக்கள் குடியிருக்கும் பகுதி அது. பழந்தமிழ் நூல்களிற் குறிப் பிடப்பெற்ற 'மன்றம்' ஆக அமைந்து ''நரைமூதாளர் நாயிடக் குழிந்த" (முதியோர் பொழுது போக்காகக் ஆடுதலாற் குழிவுபெற்ற) இடங்களேயுடைய *க*வற பெரிய ஆல், அரசு, வேம்பு, வாகை முதலிய மரங்கள் சூழ்ந்த கோயில்கள் கிராமந்தோறுங் காணப்படுவன. . இக்கிராமங்களில் நானில வளமும் குவிக்கப்பெற்ற காட்சிச்சா~ீலகள் போன்று மிளிரும் சந்தைகள் இட**ந்** தொறுங் கண்கொள்ளாக் காட்சியளிக்கும்.

'படுவான்கரை' (பொழுதுபடும் மேல்திசைக்கரை) வழியே பயணஞ் செய்தாலோ கண்ணுக்கும் மனத்துக்கு மினிய புதிய வேறு காட்சி. பழந்தமிழ்ப் பண்புடன் வாழும் உழவர் அங்கே காணப்படுவர். உழவர்தம் உயிர்போன்ற செல்வமான மந்தைகள் மேயும் முல்ல கிலத்தைச் சார்ந்துள்ள கழனிகள் தனியழகுடன் அங்குத் தோன்றவ. முதிரை, கருங்காலி முதலிய மரங்கள் கிறைந்த பெரிய சோலேக்காடுகள், சிள்வண்டின் ஓசை யாலும், ஆண் அரவத்தாலும் செல்வார்க்கு அச்சத்தை விளேவிப்பன. அக் காடுகளிலும் மலேச்சாரல்களிலும் இருந்து எடுக்கப்படும் நறுந்தேனுக்கு 'அளவுகணக்' கில்லே. இந்த மேல்பகுதிச் செல்வம் 'பாலோடு தேறைை பாய்ந்தோடு நன்றைடு' என்று மட்டக்களப்புக்குப் பெரும் புகழையும் ஈட்டித் தந்துள்ளது.

சில இடங்களில் நானில வளமும் நெருங்கி அங்கங்கே விளங்கும் இந்நாட்டின் இயற்கை யமைப்பு, பொய்கை யார் எனும் புலவர், சேர அரசன் ஒருவீனப் புகழ்ந்து பாடியதாகவுள்ள:—

'' புனவர் தட்டை புடைப்பி னயலது இறங்குகதி ரலமரு கழனியும் பிறங்குநீர்ச் சேர்ப்பினும் புள்ளொருங் கெழுமே.''

— црю 49.

(சேணேப் பயிர்களில் வந்துவீழுங் களிகளேக் கடிவோர் சுழற்றுகின்ற 'தட்டை' எனும் கருவியினது ஓசையினுல் வெருண்டு, மருதவயல்களிலிருந்தும் நெய்தற் பொழில்களி லிருந்தும் பறவைகள் உடனெழுந்து செல்கின்றன) என்ற பாடுஸ் நிணேவுறுத்துகின்றது. இதுபோன்று, மட்டக் களப்புப் புலவர்மணி பெரியதம்பிப்பிள்ளே அவர்கள் இந்நாட்டின் நானில மயக்கிணேயுங் குறித்துப் பாடிய:—

'' திருவளர் தாமரைத் தெண்ணீர்ப் பொய்கைவாய் உருவஒண் சிருஅர் மலராய்க் துழக்கலின் செழுகீர்ப் பறவைத் தொழுதிஆர்த் தெழுக்தே கொழுமடற் தெங்கிற் குயிலொடு பயிலும்; \*தாட்டுணே ஆடவர் சதங்கைக் கூத்தொலி குட்டுமிசை மயிலக் தோகைதுயி லெழுப்பும்; பால்மலி எருமைப் பகட்டொடு மயங்கி மால்மருப் பியாண வனக்தொறுக் திரியும்; குடம்பொழி பசுவினம் கண்துயி வீடக்தொறும் மடம்பயில் மான்கணம் வண்புல் கறிக்கும்;

என்ற செய்யுளடிகளும் ஈண்டுக் கெருதி இன்புறத்தக்கன.

மேலும் அவராற் பாடப்பெற்ற:-

- " பால்பெருகுக் தேன்பெருகும் பண்புடைய மன்னவர்செங் கோல்பெருகும் படிவயற்பைங் கூழ்பெருகும் புனல்பரக்து கால்பெருகுங் கல்லார்க்குஞ் சொல்லாட்சி மிகப்பெருகும் நூல்பெருகும் இடையார்க்கு நுவலறங்கள் பெருகுமால்."
- " மட்டக் களப்புகீள் வளவயற் காய்த்த செல்லினும் பொலிககல் யாண்டு பலவே."
- '' புன்'ணமரம் வளர்கெய்தற் புலவுமணற் கடற்கரையில் தென்'னமரம் வளர்க்தோங்கிச் செல்வமிக வளருமால் என்'னகுறை கஃலமகளும் இனிதுகளி நடம்புரியும் அன்'னயெனு மட்டுநன்னுட் டம்மைதனக் கிஃணயெதுவோ.''
- "மோட்டெருமை வெண்டயிரும் முப்பழமும் கற்கண்டும் போட்டினிய சீனிதேன் பொருந்து செந்கெல் வெண்சோற்றைக் கூட்டிஒன்ருய்க் குழைத்ததீனக் குலக்குமரர் தமைக்கூவிக் கூட்டுணுவார் அமிர்தமெனக் குறைவில்செல்வ மவர்க்கம்மா." என்ற செய்யுள்களும் நாட்டின் வளச் சிறப்புக்களே நன்கு விளக்குவன. இங்குத் தந்தவற்றுள் ஈற்றுச் செய்யு ளானது வளத்திடன மட்டுமன்றி இங்குள்ளாரின் புதி துண்ணும் பண்பாட்டு வழக்கிடையும் விவரிக்கின்றது. வெண்டயிருடன் கறிமிசையாது, சீனி, தேன் சேர்த் தொன்ருய்த் திரட்டி யுண்ணும் வழக்கம் மட்டக் களப்புக்கே தனித்துரிய தொன்றுகும்.

இவ்வாற நீர்வள நிலவளஞ் சான்ற மட்டுகன்னடு 2500 வருடங்களுக்கு முற்பட்டு இங்கே வாழ்ந்துவரும் பழந்தமிழ்க்குடிகளே யுடையது. விஜயன் கி. மு. 540இல், பாண்டிய நாட்டிலிருந்து கொண்டுவந்த தமிழ் மக்களேக் 'குதிரகால' என்னும் மலேச்சாரலிற் குடியேற்றினுன் என்றும், அப்பகுதி அக்காலத்து வேடராற் குடியிருக்கப் பெற்றதென்றும் சிங்கள சரித்திர நூல்கள் கூறுகின்றன. அவற்றுட் குறிப்பிடப்பெற்ற 'கதிரகால' மஃலப்பகுதி ஏறக் குறைய 1200 அடி உயரமுள்ள குன்றுகளாக இத் தமி ழகத்திலே மட்டுககரின் தென்மேல் திசையில் 17 மைல் தூரத்தே இன்றும் உளது. இக் குடியேற்றத்திற்கு கெடுங் காலத்துக்கு முற்பட்டது இராவணரைட்சி. அவனுடைய பக்திக்குரிய தலமான திருக்கோயிலும், அதன் தென் தோன்றும் 'இராவணன் கடலுள் அமிழ்ந்து கோட்டை'களும் பழமையின் சின்னங்களாக இன்னமுங் விஜயனுடைய ஆட்சிக்குப் பின்னர்த் காணப்படுவ. தொடர்ந்து சிங்கள ஆளுகையிலே இருந்த இத் தமிழகம் கி. பி. 200இல், ஏலேலசிங்கன் எனும் சோழ அரச னுடைய படையெடுப்புக்கு இலக்காயிற்று. பின்னர், கி. பி. ஏறக்குறைய 425இல், குளக்கோடன் என்ற சோழ அரசன் படை திரட்டிவந்து இப் பகுதியைப் பிடித்துத் திருக்கோணம‰க் கோயிஃயுங் கோட்டையையுங் கட்டித் தூலை நகராக்கி 'வன்னியர்' என்னுஞ் சிற்றரசர் எழுவ ரைத் தன் பிரதிநிதிகளா யங்கங்கமர்த்தி ஆண்டா னென்றும், அவனுலும் தமிழர் பலர் இங்குக் குடிபேற்றப் பட்டனரென்றும் கல்வெட்டுகளும், மகாவம்சமுங் கூறு கின்றன. குளக்கோடனுடைய ஆட்சியின் பின்னர் நெடுங்காலமாக மட்டக்களப்புப் பகுதி, கண்டிச் சிங்கள அரசரின் கீழ்ப்பட்டுத் தமிழ்ரசர்களால் ஆளப் இடைக்காலத்தே கி. **பி**. 113இல் பட்டு வெந்துள்ளது. கஜபாகு என்னும் சிங்கள மன்னன் சேரநாட்டிலிருந்து கண்ணகி வழிபாட்டைக் இலங்கைக்குப் பத்தினிக் வரக்கரு சிலப்பதிகாரத்து கொண்டுவந்தானென்று காதையால் அறிகின்ரேம். இலங்கையிற் பத்தினி வழி அவன் நிறுவினுே பாட்டை ்மட்டக்களப்பிற்ருன் கண்ணகி கோயில்களும், என்று ஊகிக்கும்வண்ணம் பண்டைய வழக்கத்தைத் தழுவிய அவ் வழிபாட்டு முறை யும் இப்பகுதியிலேயே மிகுந்து இன்றுங் காணப்படு கின்றன. இந்த வெவ்வேறு நிகழ்ச்சிகளினுல் மட்டக் முன்னரே நெடுங்காலத்துக்கு தமிழ்மக்கள் களப்புத்

இப்பகுதியிற் குடிபேறினேரென்பது தெளிவாயிருப்பினும் இவர்கள் சேர, சோழ, பாண்டிய நாடுகளில் எந் நாட்டினரின் சந்ததியினரென்பதை நாம் தெளிவாகக் கூறுவதற்கில்ஃல.

இங்குள்ளாரின் பழக்க வழக்கங்களே ஆராயும்போது, பமைய சேரநாட்டிலிருந்தனவாய், இன்று மஃலயாளக் கரையிற் காணப்படுவன சில, மேல்நாட்டு நாகரிகச் குமலிலே மயங்கி மறைந்துகொண்டிருக்கும் நிலேயில் காணப்படுகின்றன. மருமக்கட்தாய முறையும், மக்திரப் பயிற்சிகளும், தேங்காய் கலந்த உணவுண்பதும், நஃக் குத் தேங்காயெண்ணெய் பூசுதலும், மங்கல நிகழ்ச்சிக ளிற் குரவை அயர்தலும், நாட்டுக்கூத்து நிகழ்த்துதலும் ்போன்றவை அவற்றுட் குறிப்பிடத்தக்கன. தாய் வழிக் குடியே பிள்ளேயின் குடியாதலும், பெண்மைக்கு அதனுல் முதன்மை கொடுத்துப் பேணி, மணம்முடித்த பின்னரும் பெற்ரோர் தம் மகளே அவள் கணவனுடன் தம் வீட்டி லேயே வைத்திருக்கும் ஒழுகலாறும், பெண்வழிக்கென்றே சில ஆதனங்களப் 'பெண்ணடி முதிசம்' ஆக எழுதி வைக்கும் வழக்காறும் இம் மருமக்கட்தாயத்தின் தொடர் பாக இன்னும் இங்கு கைக்கொள்ளப்படுகின்றன. பெண்மக்களும் பெற்றோர் வழிக்குப் பெருநிமலா யமைது 'ஆண்டிழலில் டின்றுபோ, பெண்ணிமலில் இருந்துபோ' என்ற இங்கு வழங்கும் பழமொழியால் நன்கு அறியலாகும்.

மட்டக்களப்பு நாட்டின் மணமுறையானது ஆரியக் கலப்பற்ற தனிச்சிறப்பு வாய்ந்தது. மைத்துனர் குடியில் மணமக்கள் தீர்மானிக்கப்பெற்ற பின்னர்ப் பெண் வீட்டார் 'மாப்பிள்'னே 'கேட்டு அவர்வீட்டுக்கு முறைப் படி போவதும், அப்பால் மாப்பிள்ளே வழியினர் அவ் வாறே பெண்பிள்ளே வீட்டுக்குப் போவதும் நிகழ்ந்தபின் நல் 'முழுத்தம்' (முகூர்த்தம்) நிச்சயிக்கப்பெறும். அச் சுபநேரத்துப், பெண்பிள்ளே வீட்டிலே மணப்பலகையில் இருவர்க்கும் 'கண்ணூறு கழித்த' பின்னர்ப் பெண் ணின் தந்தையார் தம் மகளேக் கைப்பிடித்து மணமகன் கைக்கொடுத்து மங்கல வாழ்த்துக் கூறுவார். பின்பு 'கலத்தில் போடுதல்' என்னும் முக்கிய நிகழ்ச்சி இடம் பெறும். 'சேவரக்கால்' (சேமக்கலக்கால்-படம் 9) மீதிட்ட பெரியதோர் வெங்கலவட்டியிற் படைத்த 'ஏழு மரக் கறி' கூட்டிய அறுசுவை யுண்டியை மணமகனும் மணமகளும் ஒருவர்க்கொருவர் மும்முறை ஊட்டி உண்டு உறவு கலப்பர். இவ்விணயுடன், கூறை தாலி கட்டுத லும் நிறைவேறியதும் மட்டக்களப்புத் 'தேசவழக்க'ப் படி திருமணம் முடிந்ததாகக் கொள்ளப்படும். சில நாட்களின் பின்னர் மணமக்கள் மாப்பிள்ளே வீட்டுக்கும் தம் உறவினர் வீட்டுக்குஞ் செல்வர். இது 'கால்மாறிச் செல்லுதல்' என வழங்கும்.

மருகம் சான்று, ஈழநாட்டின் மற்றைய் பகுதிக ளுக்கும் கெல் முதலிய உணவளித்துப் புகழ் ஈட்டிய இந்நாட்டு மக்களின் வேளாண் செய்கை முறைகளும் இங்கு வேளாண்மைச் தனிப்பட்டவை. செய்கை மழையை நம்பிச் செய்வது ஒன்று; மூவகைப்படும் : இது 'மானுவாரி' (வானவாரி) என வழங்கும். நீர்ப் பாய்ச்சிச் செய்யப்பெறுவது மற்நுன்று; இது கோலூ போகம் ' ஆகும். இவ்விரண்டுக்கும் இடைக்காலத்துச் செய்வதை 'இடைப்போகம்' என்பர். இங்குள்ள மிகுந்த வயற்பரப்பு, பெரும்பாலும் நாற்று நடுகல். பிடுங்குதல் என்பன இன்றியே நல் விளவை அளிக் கிறது. ஏக்கர் ஒன்றிற்கு 20 அவணம் (150 புசல்) விளேவதரும் நிலமும் இங்குண்டு. இந்நாட்டில் உழுவித் துண்பாரைப் 'போடியார்' என்றம், உழவர் தலேவனே ் முல்ஃக்காருன் ' என்றம், உழவணச் ' செய்கைக்காரன் ' என்றும் பெயரிட்டு வழங்குவர். வயலிலே, விசேடமாகப் போரடுங்காலத்துக் குமூஉக்குறிச்சொற்களயே பேசுவர். பொலி (கெல்), களம் (சூடுமிதிக்கும் இடம்), வெள்ளம் அல்லது கலங்கல் (தண்ணீர்), வேஃலக்காரன் (போர் கிளறும் வளவோன தடி), போர் அல்லது சூடு (குதிர்க் குவியல்), வாரிக்காலன் (மாடு), கரைஞ்சான் (வாழைப்

பழம்), வலிச்சான் (உரொட்டி), வெள்ளோடன் (கேங் காய்), கூரைக்கோடு (வீடு), பொலிக்கொடி (வைக் கோல்), கணக்கன் (மரைக்கால்), குஞ்சுவாயன் (கைப் பெட்டி), பெருவாயன் (கடகம்), கெடுமுமவன் (கயிறு). கட்டு (வா, போ), பெருக்கம் (இல்லே), மின்னிகட்டு தல் (நித்திரை செய்தல்), நெடுமின்னி (மரணம்), வாட்டி கட்டுதல் (கள ஓரங்களக் கூட்டுதல்), வருணன் (மழை), கூளக்கையன் (பேய்), பெருமாள் (ஆண் பிள்ளே), அடைக்கலச்சல்லி (பெண்பிள்ளே), கடற்கரும்பு (மீன்), கருங்காய் (பாக்கு), புகைஞ்சான் (புகையிலே), களம் போலிதல் (சூடுபோட்டு முடிவுறுதல்) என்பன அத் தகைய சொற்களிற் சிலவாம். தண்ணீர் இல்லே என்ப தற்கு " வெள்ளம் பெருக்கம் " என்ற சேர்த்துப் பேசு தல் வழக்கம். சூடுமிதிக்கும் தஃமை வாரிக்காலீன 'அரக் கன்' என்றும், 'சூடுபோடும்' (சூடுமிதிக்கும்) ஆரம்ப விழாவை 'அரக்குப் புதைத்தல்' என்றும், கூடுபோடுக லாகிய பொலிவிழாவின் முடிவை 'அரக்குக் கிளப்புதல்' என்றும் வழங்குவர். போரடுங் காலத்துப் பாடப்படும் பொலிப்பாடல்கள் பல இங்கு நாடோடி இலக்கியமாக உள்ளன:-

"தாயே பொல் தம்பிரானே பொல்! பூமி பொல் பூமாதேவித் தாயே மண்ணின் களமே மாதாவே கிறைகுடமே பொன்னின் களமே பொலிபோலி...... முன்னங்கால் வெள்ளேயல்லோ — பொல் அம்மதாயே முகம் கிறைந்த சீதேவி பொலிபோலி....... வெள்ளி வெளிச்சத்திலே — நீ விளேயாடிவா பொலியே வாரி சொரியப் பொலி தன்மதாயே — இந்த வளநாடு பொன்சொரியப் பொலி பொலியோ."

என்று பின்னிலா இரவில் சூடு மிதிக்கும்போது (படம் 8) கடாக்கள் கோமறந்து வேலே செய்யத்தக்க தாக மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தார் இன்குரற் தொடுத் துப் பாடும் பொலிப்பாடல்கள் சித்திரை தொடக்கம் புரட்டாதி மாதம் வரையும் நெடுக் தொலேவிலும் சென் ரெலிக்கும்.

வயல் வேலேகள் முடிந்த ஓய்வு காலங்களில் மக்கள் கல்களிற் கவனம் செலுத்தி வருகின்ருர்கள். உடலுக்கும் உளத்துக்கும் பயிற்சி கொடுக்கும் அவை பெரும்பாலும் மக்களின் ் தொழில்களுடன் \_\_\_ தொடர்புபெற்றனவா வசந்தன் அடித்தல் இவற்றுட் பிரதான யுள்ளன. பன்னிருவர் சேர்ந்து கோலடித்தாடும் இக் மான<u>த</u>ு. அநுமான் வசந்தன், அம்மன் பள்ளு, கூத்தில் மாதவி நடனம், குயில் வசந்தன், செவ்வாய் வசந்தன், ஊர்சல் வசந்தன் போன்றனவும், வேளாண்மைவெட்டு வசந்தன், உப்பட்டிகட்டு, சூடுமிதிப்பு, கடோபிடுங்கல் போன்றனவும் இடம்பெற்றாள.

" வாடை யாலே மழையும் வருகுது வாருங்கோ பள்ளர் உப்பட்டி கட்டுவோம்"

'' தென்றல் வக்திடு தெற்குத் திசையினில் சென்று காரிருள் மண்டி ஒதுங்குது ''

என்று தம் தொழில்முறைகளேக் கூறி வசந்தனடித் தாடுதல் காண்போர் கண்ணேயுங் கருத்தையுங் கவரும். மட்டக்களப்பு நாட்டின் வளத்தையும் மக்களின் தொழில், பண்பு, நாகரிகம் என்பவற்றையும் உள்ளுறை யாகக் கொண்டெழுந்த சிறந்த இலக்கியமான இவ் வசந்தன் ஏட்டுப் பாடல்களிற் பலவற்றை அண்மையிற் காலஞ்சென்ற யாழ்ப்பாணத்து அறிஞர் திரு. தி. சதாசிவ ஐயரவர்கள் திரட்டி நூலாக அச்சேற்றித் தமிழர்க்களித் துள்ளார்கள். அவர் தொண்டு வாழ்க. அன்ஞரது வசந்தன் கவித்திரட்டில் இடம்பெறத் தவறிக் காணப் படும் பாடல்களேயுக் திரட்டியுதவி அதன் மறுபதிப்பினே வளர்த்தல் வேண்டும்.

மேலும் தென்மோடி, வடமோடி, விலாசம் எனும் பாகுபாடுளமைந்த பல நாட்டுக் கூத்துக்கள் இங்குள் ளாரால் முறைப்படி ஆடப்படுகின்றன. பழந்தமிழ் நாடக இலக்கண அமைதியும், நல்ல நடையும், பொருட் பொலிவுங் கொண்டு மிளிரும் அஙிருத்த நாடகம், இராம நாடகம், தருமபுத்திர நாடகம் என்பன இவற்றுட் குறிப் பிடத் தக்கவை. ஆடவர் அரங்கேறித் திறம்படக் கூத் தாடிப் பெறும் புகழை, நல்ல மணமகனுதற்கோர் மேலதிகமான சிறப்பாக முன்னேர் கருதுவர்.

வசந்தீனயும் நாட்டுக் கூ.த்தையும்விட இன்னேர் உணர்ச்சியூட்டும் பொழுதுபோக்கு 'கொம்புவிளேயாட்டு' ஆகும். நாடு மழைவளம் குன்றி, பசியும் பிணியும் மிகுந்து மக்கள் அல்லற்படுங் காலத்து, அவை நீங்கி, மழையும் வளமும் சுரக்குமாறு கண்ணகியம்மீனச் சாந்தி செய்யும் ஒரு விழாவாக இது நடத்தப்படுகிறது. விழாக் காலத்து மக்கள் அணேவரும் தென்சேரி (கண்ணகி கட்சி), வடசேரி (கோவலன் கட்சி) என்று பிரிந்துநின்று கொம்பு முறித்து வெற்றி கொண்டாடி அம்மனுக்குச் சடங்குசெய்து தேர் இழுத்துக் 'குளுத்தி' பாடி வழிபா டாற்றுவர். வடசேரி, தென்சேரி என்பன 'வாரம்' என வழங்கப்படும். இந்த வாரப்பிரிவில் மாத்திரம் பெரும்பாலும் மக்கள் தந்தைவழிச் சேரியைக் கொள்ளும் உரிமையுடையர். இவ்விளேயாட்டில்,

#### (வடசேரியார் கூற்று:-)

'' தவிட்டங் காயான் தென்சேரியான்—அவன் தன்மானம் சற்று மில்லாண்டி, அவிட்டுத் தஃப்பாவைக் கையி லெடுத்து அஞ்சியதோ ஓடிப் போருண்டி.''

#### (தென்சேரியார் கூற்று:-)

''வாழைக் காயான் வடசேரியான்—அவன் மான ஈனம் கெட்டவண்டி, பெண்பிள்ளோப் பேச்சுக்கு ஆற்ருமலே அவன் பேரழிக்தே வெட்கிப் போருண்டி.''

என்பனபோல ஒரு சேரியார், மற்றைச் சேரியாரை வசைபேசிப் பாடுதலும் வழக்காகும். இவ்விழாவின் முடிவில் மக்கள் வேண்டியாங்கு, மழைபெய்து வருதல் இன்றும் கண்டு வியக்கத்தக்கதொரு நிகழ்ச்சியாகும்

களுதாவளே என்னுமூர் முன்னுட்களிலே இக் கொம்பு விளேயாட்டிற் பெயர்பெற்றிருந்தது. கொம்பு முரித்தல் நடைபெற்ற சிறப்புக் காரணமாக இங்குக் 'கொம்புச் சந்தி' என்னும் பெயருள்ள ஓரிடம் இன்றுமுண்டு. 'குளுத்தி' யின்போது கேட்கப்பெறம் கண்ணகி ககை சம்பந்தமான பாடல்கள் மிக இனிமையானவை. ஆண்டு தோறும் வைகாசிமாத வளர்மதி நாட்களிற் சடங்கும், நிறைமதி நாளன்று குளுத்தியும் கண்ணகியம்மன் கோயில்களில் தவருது நடைபெற்று வருகின்றன. சிலப் பதிகாரத்திற் காணப்படுவதுபோற் தெய்வம் ஆடிக் கட்டுச்சொல்லும் முறையும் கண்ணகி கோயில்களில் உண்டு. இவ் விழாக்காலத்தே சிலப்பதிகார விரிவுரை போன்று விளங்கும் 'கண்ணகையம்மன் வழக்குரை' கோயில்தொறும் பாடப்பெறும். ஓஃச் சுவடியாகவே கிடைப்பதும், பழந்தமிழ் நடையைப் பின்பற்றியுள்ளது மான இந்நூல் முழுவதும் இசைப்பாடல்களா லானது. கண்ணகி வழக்குரைத்து மதுரையை எரித்தபின்னர், அப் பத்தினித் தெய்வத்தின் கோபத் தீயைத் தணித்துக் குளிர் செய்தற்காகப் பலி கொடுத்துச் சடங்கு செய்து அவ ளருள்பெற்று மக்களுய்ந்ததாக உள்ள அவ்வளவிலே நூல் முடிவடை கிற காரண த்தாற்போலும் 'வழக்குரை' என்று இதற்குப் பெயராயிற்று. கண்ணகையம்மன் சடங்கின் இறுதிநாளான 'குளுத்தி' யிலன்று,

" கோடற் புருவே கொடுவாராப் வெற்றிஃபே அன்றின்ய நோய்பிணிகள் இன்றே அகன்ருடே" என்பது முதலியனவாக உள்ள கண்ணகை யம்மன் குளுத்திப் பாடல்களே இருவர் சேர்ந்து இசையுடன் தொடர்ந்து பாடுதல், கேட்போர்தம்மை அகங்குழைந் தின்புறச் செய்யும்.

இங்குள்ள தமிழ்மக்களின் சமயம், வழிபாட்டு முறை என்பவற்றை ஆராயும்போது சைவசமயமே பழ்மையாக இவரிடை இருக்திருத்தல் தெரிகின்றது. பிள்ளோயார், அம்மன், முருகன் ஆலயங்கள் பல்வாய் எங்குங் காணப்படுவனவாயினும் 'முருகன்' வழிபாடே

பெருவழக்காயுள்ளது. திருக்கோயில் (படம் 2), அமிர்த கழி (படம் 3), மண்டூர் (படம் 4), கொக்கட்டிச் சோலே (படம் 5) போன்ற இடங்களிலுள்ள ஆலயங்கள் இவர்களின் பழமையான சமய வழிபாடுகளுக்குச் சான் ருக உள்ளன. கடற்கரை சார்ந்துள்ள திருக்கோயில் இராவணனுடைய தொடர்புடைய தலம் என முன்னர்க் கண்டோம். இலங்கையை எரிக் குணவுசெய்த பின்னர், அநுமான் தன் வால்கெருப்பை அவித்த சேறமைந்த திருக்குளமுடையதும், இராமராற் பூசிக்கப் பெற்ற இலிங்கம் உடையதென்று கருதப்படுவதுமான பழம்பதி அமிர்தகழி. மண்டூர் இப் பகுதியிற் பிரைசித்தி பெற்ற முருகவேள் கோயில், 'தில்ஃமெண்டூர்' எனவும் 'சின்னக் கதிர்காமம்' எனவும் சொல்லப்படும் வாலயத்தில் மக்திரம் இல்லாத மௌனபூசையும் இறைவ னது அருவத் திருமேனி வழிபாட்டு முறையும் நடை பெறுகின் றன. தான்தோன்றீசுவரர் கோயில்கொண் டுள்ள கொக்கட்டிச்சோஃல இந்நாட்டில் உள்ள ஒரேஒரு பழைய சிவதலமாகும். மிகப் பழமையான வேஃலப்பாடமைக்த தேர் இவ்வாலயத்துமட்டுமே இப் பகுதியில் உள்ளது. இந்த ஆலயங்களின் வரலாறும், இவைபெற்ற மானியங்களும் பொறித்த செப்புப்பட்டயங் கள்யேம் கல்வெட்டுக்களாயும் (படம் 10A) நாம் இன்ன மும் அங்கங்குக் காணலாம். தம்பிலுவில் அம்மன் கோயி லுக்கு அளிக்கப்பெற்ற மானியமொன்று திருக்கோயிலி வள்ள பின்வருங் கல்வெட்டிற் குறிப்பிடப்பெற் றாள்ளது:- (படம் 10g)

'' சிறி சங்கபோதி பருமரான திரிபூவன சக்கிரவர்த்திகள் சிறி விசயவாகு தேவர்க்கு ஆண்டு பத்தாவதில் தை மீ 20க், திகதி சிவஞான சங்கரகோவிலுக்கு கொடுத்த வோவில. இதை தன்மத்துக்கு அகித்தம் செய்தாஞுகல் கெங்கைக் கரையில் காராம்பசுவைக் கொன்ற பாவத்தைக் கொள்ளக்கடவராகவும்''

இ்திற் குறிப்பிடப்பட்ட அரசன் 1ஆம் விஜயபாகு (கி. பி. 1075) ஆவன். இப்படியான கல்வெட்டுக்களே பிட்ட குறிப்புகள் சில, மட்டக்களப்பு வரலாற்றை ஆங்கிலத்திலெழுதிய முதலியார் எஸ். ஓ. கனகரத்தினம் அவர்களால் எடுத்துக் காட்டப்பெற்றுள்ளன.

அருகிவரும்நிலேயில் இங்கேயுள்ளனவான 'நாகபடம்', ்மேலீடு', 'காதுப்பூ', 'காறை', 'கைக்கட்டு' எனும் ஆபரணங்கள் (படம் 11) பழங்காலத் தொடர்புடையன. ஆண்கள் வாலிப வயதடைந்ததும் முதல்முதல் முகத்து மயிர் எடுத்து, ஆண்மைக்கு அறிகுறியாகக் காதிலே' கடுக் கன் ' அணிந்துகொள்ளும் வழக்கமும் (படம் 12) மறைந்து வருகின்றது. ஊர்த் துவேவுகு தெரிந்து இங்கே 'கடுக் கென்றவர்' எனும் பெயரால் அழைப்பர். இத் தொட ரில் வரும் 'கடுக்கென்றல்' எனும் சொல் ''கெஞ்சம் க(நெத்ததுகாட்டும் முகம்" எனும் திருக்குறளில் வரும் ்கடுத்தல்' எனும் சொல்லின் கருத்திலேயே (மிகுதி, முனப்பு என்று) இருப்பது கருதத்தக்கது. ' பதினெண்குடி வேளாளர் 'பற்றித் தொல்காப்பியத்திற் கேள்விப்படுகின் ரேம். வேளாளர்களேயும் முக்குவரையும் வேறுசில வகுப் பினரையும் 'குடி'ப் பெயரால் அழைக்கும் வழக்கம் மட்டக்களப்பில் இன்றும் நிலவுவதை நாம் காணலாகும். தீபாவளி போன்றவற்றைப் பார்க்கிலும் தைப்பொங்கல். சித்திரை வருடப்பிறப்பு என்ற திருநாட்களேயே இங்குள் ளார் சிறப்புறக் கொண்டாடுவது சிந்திக்கத்தக்க ஒன்று. சில இடங்களில் இப்பொழுது கிடைக்குங் கருங்கல்லிற் செதுக்கப்பெற்ற பெரிய கட்டில், (படம் 13) நாற்காலி என்பனவும், எஃகிறைற் செய்த வாள், ஈட்டி போன்ற ஆயுதங்களும், செப்பு நாணயங்களும், புதுமைதெரியும் பழமையான சில ககைகளும், மயில் மீன் என்பன எழுதப் பெற்ற கொடிகளும் இப்பகுதி மக்களின் பழைய நாகரிக வளர்ச்சி முதலியவற்றைக் காட்டும் சின்னங்களாகும்.

.இப்படிப் பல வேருன பண்புகள் கொண்ட தமிழ்ச் சாதியாருடன் இந்நாட்டிலே, பழமையான சோனுகச் சாதியினரும் ஐக்கியமாக வாழ்ந்து வருகின்ருர்கள். இவர்கள் அராபியாவிலிருந்து வந்து கி.பி. 8ஆம் நூற்

ருண்டிற் குடியேறிய வியாபாரிகளின் சந்ததியார். தமி ழையே தாய்மொழியாகக் கொண்டோர். இம்மக்கள் காத்தான்குடி, கரவாகுப்பகுதி, நிந்தவூர், சம்மாந்துறை, அக்கரைப்பற்று, ஏருவூர் முதலியே இடங்களிற் செறிந்து வாமுகிருர்கள். அவர் வழிபாடாற்றும் பழமையான பள்ளிவாசல்கள் பல இந்நாட்டல் உள்ளன (படம் 49). மொத்தக் குடிசனத் தொகையான மட்டக்களப்பின் 2,03,137ல். 85,375 பேர் சோனகர் என்றம் 1,02,264பேர் தமிழர் என்றம் மீதிப்பேர் பறங்கியர், சிங்களவர் முதலியோர் என்றும் 1946ஆம் ஆண்டின் குடிசனமதிப்பு அறிக்கையின்படி தெரிகின்றது. இப் பகுதிச் சோனகர் பழம் பண்பாடும், கட்டுப்பாடும் உடையோர். 'கவி' என்று வழங்கப்படும் நாட்டுப் பாடல்களேப் பெருவழக்காக இவர்களிடைக் கேட்கலாம். அப் பாடல்கள் பெரும்பாலும் அகச்சுவை தமுவிச் சொல்லமுகும், பொருணயமும் பொலிந்து விளங்குவன:-

் வாழைப் பழமே எந்தன் வலதுகையிற் சர்க்கரையே ஏலம் கிராம்பே உன்ீன என்னசொல்லிக் க.ப்பிடட்டும் ''

என்பன போன்று நல்ல உவமைகளும் கொண்டுள்ள கணக்கிறந்த 'கவி'கள் இம் மக்களின் வாழ்க்கைப் பண்புகளே நன்கு அறிதற்குக் கருவியாகின்றன.

இவையும், இவை போன்று அகச்சுவையும் புறச் சுவையுக் தழுவித் தமிழ் பேசும் மக்களிடையே வழங்கும் பிற கவிகளும், பண்டைய குருகுலக் கல்விமுறையை ஒட்டிப் பள்ளிச் சிரூர் பாடும் 'எண்ணெய்ச் சிக்நு' களும் இங்கே வழக்கத்திலுள்ள தனிப்பாடல்களாகும். அகவல்கள், காவியங்கள், வசைப் பாடல்கள், ஊஞ்சற் பாட்டுகள், பள்ளுப்பாட்டுகள் என்பனவும், முன்னர்க் கண்ட 'குளுத்தி', 'வழக்குரை', 'பொலிப்பாட்டு' என்பனவும் இவைபோன்ற பிறவுமாய் இந்நாட்டு வழக்கிலுள்ள அச்சேறுத பண்பட்ட இலக்கியங்கள் யாவற்றையும் தமிழ்உலகிற்கு வெளிப்படுத்துதல் அறிஞர் கடகுகும்.

இச்சிறப்புகள் வாய்ந்த மட்டக்களப்புநாடு பண்டு சிங்கள ஆட்சியில் நெடுங்காலமாக இருந்துவந்துள்ளது. கண்டி மன்னர்க்குத் திறை கொடுத்து ஆண்ட தமிழ்ச் சிற்றரசர்கள் தமிழர் பண்பாட்டை வளர்த்து வந்திருக் கிருர்கள். அக்காலத்து இங்கிருக்தோர் கண்டி நகருக்குப் பொதி எருதுகளிற் சென்று வாணிபஞ் செய்து வந்துள் ளார்கள். கண்டிக்குச் சென்று வந்த மட்டக்களப்பு வணி கர்கள் கூறிய அநுபவ மொழியான 'அட்டை கடியும் அரிய வழிகடையும், கட்டை இடறுதலும் காணலாம் கண்டியிலே' என்னும் தொடர், பழமொழியாக இங்கு பமுகாமம். வழக்கத்தில் இருக்கின்றது. மண்டூர், சம்மாக்துறை என்னும் இடங்களிலிருக்து கண்டிக்குச் சென்ற பழைய கிட்டிய பாதைகள் தூர்ந்தநிலேயில் இன்னும் உள்ளன. மட்டக்களப்புகாட்டார் இவ்வழியிற் கூறூம் கண்டியின் எல்ஃ 'கண்டியக்கட்டு' என்று இன்றும் பெயர் வழங்கப்படுகிறது.

செங்களரின் நீண்ட ஆட்சிக்குப் பின்னர் அவரிட மிருந்து போர்த்துக்கீசரும், டச்சுக்காரரும், ஆங்கிலேயரும் முறையே இந்நாட்டைக் கைப்பற்றியுள்ளனர். போர்த்துக் கீசராற் தொடங்கப்பட்டு டச்சுக்காரரால் கி.பி.1684இல் கட்டி முடிக்கப்பெற்ற கோட்டை ஒன்று புளியந்தீவில் உளது (படம் 46). ஒல்லாந்தருடைய ஆட்சிக்காலத்திலிருந்து தினம் மாலே 4–15 மணிக்கு இக்கோட்டையில் ஒரு பீரங்கி வெடி சுடப்பட்டு வந்தது. இங்குள்ள வெயிற் கொடு மைக்காக மாலே 4–15 தொடக்கம் இரா 9மணி வரையுமே ஒல்லாந்தர் வேலே செய்து வந்தனரென்றும், அவரை

<sup>&#</sup>x27;' தஞ்ச முகமும், உன்ர கூர்விழுந்த முக்கழகும், நெற்றி இளம்பிறையும், எந்தன்நினேவைவிட்டுப்போகுதில்ஃ''

<sup>&#</sup>x27;'காவ லரணே மச்சான் கள்ள ஹுக்கு முள்ளரணே வேலி யரணே மச்சான் வேணுமென்ற கள்ளை ஹுக்கு ''▼

<sup>&#</sup>x27;'கடலே இரையாதே கற்கிணறே பொங்காதே கிலவே எறியாதே என்கீலவண்டார் வருமளவும்''

வேலேக்கழைக்கும் அறிவிப்பான அதே பீரங்கிவெடி ஆங்கிலேயர் காலத்துத் தொழிலாளர் வேலே கலேதற் குரிய அறிவிப்பாக மாறியதென்றும் அறிகின்ரும். 'நாலேகால் குண்டு' போடும் இப்பழைய வழக்கம் மிக அண்மையிற் கைவிடப்பட்டுவிட்டது. கோட்டைக் கல்லாறு எனும் இடத்திற் சிதைக்து காணப்படும் கோட்டை அத்திவாரமும், கிணறும் ஒல்லாக்தருடைய ஆட்சியை மேலும் கிணவூட்டுஞ் சின்னங்களாம்.

ிவளிநாட்டாரின் சந்ததியினரான, போர்த்துக் தீச, ஒல்லாந்த மக்கள் இன்றும் மட்டக்களப்பில் வாழு கின்றனர். ஆங்கிலக் குடிகளும் ஒருசிலர் உளர். இங்குக் குடியேறிய ஆங்கிலேயர் பெரும்பாலும் மட்டக்களப்பிற் பெரிய தென்னந் தோட்டங்களே அமைத்து, தென்ணேயின் ஆக்கத்தில் இங்குள்ளோர்க்கும் ஊக்கமளிப்பாராயினர். திருக்கோவில், பட்டிருப்பு முதலிய இடங்களில் உள்ள மிகப் பெரிய தென்னந்தோட்டங்கள் அவர்களுடைய இம்முயேற்சியின் பயனுப் விளங்குவனவே.

ிவளிநாட்டாரின் ஆட்சிக்காலத்தே மதபோகணையை ூடிப்படையாகக்கொண்டு கிறித்துவ சபையாரால் உலகியுற் கல்வியும், அறிவியுற் கல்வியும் முதல்முதல் இங்கு பரப்பப்பெற்றன. புதுக் கல்வியைத் தொடர்ந்து மக்களிடையே மதமாற்றமுங் கிளர்ச்சியுக் தோன்ற லாயின. பின்னர் 1925இல் உயர்திரு விபுலாநந்த அடிக ளாரால் இங்குக் கொண்டுவரப்பெற்ற இராமகிருஷ்ண இயக்கமானது சமய சமரசகோக்கைப் பரப்பி மத வேறுபாடு காரணமா யுண்டான வெறுப்பை அமைதியையும் இங்கே கிஃ்கோட்டிற்று. திண்டாமைப் பிரச்சிணே மக்கள் வாழ்க்கையை இந்நாட்டிற் பாதித்த தாகத் தெரியவில்ஃ. மக்களீனவரும் தமக்குள் சாதி சமய வேறுபாடின்றி ஒன்றி வாழ்கின்ருர்கள். வெளி யிடங்களிலிருக்<u>த</u>ு அறிமுகம் குறித்தும் குறியா<u>த</u>ும் புதிதாக வருவோரை மகிழ்ந்து வரவேற் றுபசரித்து, விருந்தயரும் பண்பில் மிகுதியும் சிறந்து ' வந்தாரை

வாழவைக்கும் மட்டக்களப்பு' எனும் பழம் புகழை மக்கள் நிலேநிறுத்தி வருகின்றனர். இப் பண்புகளும், இயற்கை வனப்பு இயற்கை விளேபொருள்கள் என் பனவும் பிறரது உள்ளத்தைக் கொள்ளேகொள்ளுதலால் ஈழத்தின் மற்றைய பகுதிகளின் அன்பையும் இந்நாடு பெற்றுள்ளது. இந்நாட்டை நோக்குவார், 'உழவ ருழாதன நான்குபய தடைத்தே' என்னுக் தொடரை நினேவுகூராதிரார்.

மொழிவளத்தை ஆய்ந்து பார்க்கின் பழமையான நல்ல தமிழ்மொழி வழக்கு இங்கே இருப்பதை அறிய கமிமுலகிலேயே இன் று வமக்கொமிக்கு லாகும். *கொல்காப்பியர்* காலக்கதுமான போன சும் என்னும் அசைநிலே இடைச்சொற் பிரயோகம் இங்கே இருக்கின்றது. எலுவன், எல்லா, ஏலா என்ற பண்டை விளிப்பெயாகளின் திரிபான 'இல' என்றதனுடன் ்கா' என்ற அசைச் சொல்லும் சேர்ந்து 'இலக்கா' என்னும் விளியாகிக் கிராம மக்களிடை இங்கு வழங்கு கின்றது. 'மட்டக்களப்பிலே ஆடவர் தோளிலுங் கா, அரிவையார் நாவிலுங் கா ' என்ற இதனே ஒரு யாழ்ப் பாணத் தமிழறிஞர் குறிப்பிட்டுக் கூறியுள்ளார். இன்னும் இந்நாட்டு வழக்கிலிருக்கும் மறுகா (மறுகால்), அப்புதல் (பூசுதல்), ஏமம் (யாமம்), முடுகு (கிட்டப்போ), ஒப்பிணே (ஒப்புவமை, அழகு), நறணே (நறுநெய்), ஒண்ணு (ஒல்லா), கிறுகு (திரும்பு), கொள்ளே (அதிகம்), விரசு (தாரத்தா, கெருங்கு), மப்பிலி (மயிற்பீலி), உவட்டு (பெருக்கு), பொருப்பத்தல் (பொருட்படுத்து தல்), (கணக்கறிஞர் தஃலவன்), வண்ணக்கள் என்பன போன்ற சொற்கள் மிகப் பழமையான மூலப்பிறப்பினே உடைய்ன. 'கணகாட்டு' (தொல்லே), கப்புகளுர் (பூசை செய்வோர்), கணத்தை (சிறுபற்றைக்காடு), போட்டா (பெருவரவை), கோப்புத்த (கமுகம்பட்டை), கிணுட்டை (சிறு வாழைக்குஸ்) என்பனபோன்ற சொல்வழக்குகள் சிங்களமொழித் தொடர்பாற் பெற்ற கலப்பாலானவை. இன்னும் போர்த்துக்கீசமொழிச் சொற்களான மேசை,

கதிரை, அலுமாரி, அலவாங்கு போன்றவையும் ஒல்லாந்தமொழிச் சொற்களான கந்தோர், இலாச்சி, இருக்கை, கொத்தாரிசு போன்றவையும் இங்குக் கலந்து வழங்குவ.

இந்த இலக்கியங்களும் பண்பாடும் நிறைந்த சூழ் நிலுப்பெற் காலந்தோறும் பல பெரியோர்கள் தோன்றித் தமிழ்த்தொண்டாற்றி வந்துள்ளார்கள். 'தமிழ்வரலாறு' முதலிய பல நூல்களின் ஆசிரியரும், 'உலகியல்விளக்க' உரையாசிரியரும், மதுரைத் தமிழ்ச்சங்கப் பரீட்சகருமாகிய வித்துவான் ச. பூபாலபிள்ள யேவர்களோயும் (படம் 31), நாடக வல்லுநரும் மதுரைத் தமிழ்ச்சங்க அங்கத்தினரு மாகிய வித்துவான் அ. சரவணமுத்தன் (ஈழத்துநாண லம் நித்திலக்கிழார்) அவர்களோயும் (படம் 32) தமிழுலகு நன்கறியும். சிறந்த தமிழாசிரியாக்ளாயும், எழுத்தாளாக் ளாயும், சரித்திர விற்பன்னர்களாயுமிருந்து தமிழுக்கு ஆக்கவேஃகள் செய்து போந்தார் இன்னும் பலராவர். அவர்களுள் சின்னவப்புலவர், வித்துவான் பொ. வைத் திலிங்கதேசிகார், டக்டர் எம். கோவிந்தார், எஸ். ஓ. கனக ஆர். என். சேதுகாவலர் பாதிரியார். ரெத்தினம், டி. டப்ளியு. கதிர்காமா் என்பாாா் குறிப்பிடத்தக்கவா்கள். மேலும் மிக அண்மையில் நம்மிடை வாழ்ந்து நம்முட் கலந்தவரும் மட்டக்களப்புக் காரைதீவு தோற்றுவித்த முத்தமிழ் முனிவரும், பன்மொழிப் புலவருமான விபுலா நந்த அடிகள் (படம் 19), தமிழ் இசைச் செல்வமான யாழ் நூல்மூலம் இந்நாட்டின் ஃபெயரைப் பொன்னெமுத்திற் பொறித்துச் சென்றுள்ளதையும் நாமறிவோம். அப் பெரியாருடைய மதிப்பும் அன்பும் பெற்று அவர்களேயே மெய்ம்மறந் துருகச் செய்த குழைவுபொருந்திய **மீட்சிப் பத்துப் பாடல்**களின் ஆசிரிய**ரா**ன பெரியதம்பிப்பிள்கோ என்பார் (படம் 35) இந்நாட்டில் இன்றுவாழும் ஒரு புலவர் திலகமாவர். ' இலங்கை மணித்திருநாடு ' எனும் தம் பாட லாற் பரந்த புகழ்பெற்ற இப் பெரியார் பகவத்கீதை வேண்பா எனும் நூலே இனிய செந்தமிழில் யாத்து வைத்திருக்கிருர்கள். இந்நூலும், இன் ரை து

கணக்கான மற்றைய தனிப்பாடல்களும் அச்சேறி வெளிவருங் காலத்து மட்டக்களப்புநாட்டின் புகம் மேலும் மிக்கோங்கும் எனக் கூறல் மிகையாகாது. இன்னும் கணபுதிப்பிள்ளப் புலவார் (படம் 40), சின்னவப் புலவர் (படம் 41), கா. அருணுசல தேசிகர் (படம் 42), சோமசுந்தர உபதேசியார் (படம் 43) போன்ற பெரியோர் தம் வரகவிகளினுலும் செந்தமிழ்ப் பிரசங்கங்களாலும் பொதுமக்களுடைய நன்மதிப்பைப் பெற்று வாழ்கின் ருர்கள். இவர்களுடைய புலமையைப் பயன்படுத்தி நலனடை**தல்** தமிழர் கடமை.

எவ்வளவு பழமையும், பெருமையும் பெற்றிருந்த போதிலும், மட்டக்களப்புநாடு தன் இயற்கை அமைப்பி **ைல** இங்குள்ளாரை மற்ளூருடன் கலக்து வாழ இயலாமற் செய்துள்ளது. மட்டக்களப்புவாவி நாட்டை இரு நெடுங்கூருக்கியிருத்தலால் வேண்டியபோது அதன் இரு கரையினரும் தம்முட் சந்தித்தல் ஒல்லாதாயிற்று. மற்றைய மாகாணங்களுக்கும் இந்நாட்டுக்கும் இடையி லுள்ள மஃல, ஆறு, பள்ளத்தாக்கு போன்றவை புறக் தொடர்புக்குத்தடையாயின. நாட்டின் செல்வத்தில் மயங்கி இங்கு வந்த அயல்நாட்டவரும் கற்குடா (படம் 54), மட்டக் களப்பு (படம் 15), அறுகம்குடா போன்ற கடற்றுறைகளே அஞ்ஞான்று அமைத்து அவற்றின்மூலம் வளத்தை வாரிச் செல்வதிலேயே கருத்தாயிருந்தனர். சில வீருடங்களின் முன்னர் அரசியலறிவரும், சட்டநூல் வல்லாருமாகிய ஈ. ஆர். தம்பிமுத்து அவர்களின் அரு முயற்சியினல் கிறைவுபெற்ற கல்லடிப்பாலம் (படம் 14) மட்டக்களப்பின் தென்பகுதிக்கும் வடபகுதிக்கும் ஒரு பிணேப்பை ஏற் படுத்தி வைத்தது. நகருக்கு அண்மையில் அமைந்ததும், இலங்கையிலேயே பெரியதுமாயுள்ள இந்தப் பாலமும், வாழைச்சேணக் கருகிலுள்ள 'ஓட்டமாவடிப் பாலமும்' மிகுந்த அழகும் பயனும் பொருந்தியன. இவையிரண்டும், வெளியூர்களுடன் இணக்கப்பெற்ற மற்றைய பிரயாண சாதனங்களும் மட்டக்களப்பினர்க்கு அயல் நாடுகளுடன் இருந்த கலாசாரத் தொடர்பை இலகுவில்

வளர்க்கக் கருவியாயின. கால வெள்ளத்திற் கரைந்து போன நாட்டின் பழஞ்செல்வம் மீட்கப்படுதற் கேதுவாக புதிய அமுதசுரபிபோன்ற மாபெருங் கல்லோயா அணேக் கட்டு (படம் 48) வேலேகள் அண்மையில் நிறைவேற்றப் பட்டுளை. 'ஈழத்துணவு' என்ற கங்கச் சான்றோர் தந்த பழம் புகழை மட்டக்களப்புநாடே, வருங்காலக்கில் இலங்கைக்கு மீட்டுக்கொடுக்கும் **நிலே** இன்னும் . வெகுதூரத்தில் இல்லே என்று கூற இந்த அணேக்கட்டுத் திட்டம் கமக்குத் திடமளிக்கிறது. மட்டக்களப்பின் தென்பகுதியிலிருந்த பெரிய காடுகளெல்லாம், பரந்த நீர்வள நிலவளஞ் சான்ற வயல்வெளிகளாகவம். குட யேற்ற கிலமாகவும் விளங்கவைத்திருக்கும் இக் 'கல் ீலோயாத் திட்டம்' மட்டக்களப்புநாட்டின் பொருள் வளத்தை உயா்த்தக் கருவியாகவிருப்பதொன்று.

இப்படிக் கஃவௌம், நிலவளம் என்பன நிறைந்து ூருழத்தின் ஒருபுறத்துக் கிடக்கும் மட்டக்களப்பக் கமிமக மும் காலப்போக்கை ஒட்டி உலகின் மற்றைய கமிழ்ப் பகுதிகளுடன் சேர்ந்து உழைத்துத் தமிழன்னேக்குச் செய்யவேண்டிய கடமைகளிற் தன் பங்கை கிறை வேற்று தல் வேண்டும். நாட்டின் பழமையைமட்டும் பாராட்டிச் சும்மா இருப்பதை ஓழிந்து இங்குள்ள அறிஞர் யாவரும் ஒன்றோபட்டு அப் பழமையிற் புதுமலர்ச்சி க்ண்டு இப்பகுதியின் தொன்னலம் தூர்ந்துபோகாது வளர்த்துவரல் வேண்டும். இந்நாட்டிலே மறைந்து போகும் நிலேயிலுள்ள பண்டைய நாடோடி இலக்கியங் களேயும், கல்வெட்டுப்போன்ற சாதனங்களேயுக் திரட்டி வெளியுலகுக்கும் காட்டி 'மறைவாக நமக்குள்ளே பழங்கதைகள் சொல்வதிலோர் மகிமையில்ஃ, திறமான பலமையெனில் வெளிநாட்டோர் அதை வணக்கஞ் செய்தல் வேண்டும்' என்ற பாரதியின் கூற்றுக்கும் நம்மை இலக்கியமாக்கிக்கொள்ளல் வேண்டும். இந்நாடு போன்று வெளியுலகில் அங்கங்கே சிதறிக்கிடக்கும் மற்றைய தமிழகங்களிலுள்ள மக்களுடைய தனிப்பட்ட பண்புகளேயும் நாம் தேடித்தேடி அறிந்து அவர்தம்முடன்

பிணேந்து, இந்தியத்தமிழன்,இலங்கைத்தமிழன் —அதிலும் யாழ்ப்பாணத்தமிழன், மட்டக்களப்புத்தமிழன் என்பன போன்ற வேறுபாடு நீங்கி, தமிழர் ஒன்றுபட்டு வாழ் தற்கும் நம்மாலான ்தச் செய்தல் வேண்டும். இப்படி யான பல நற்பயன்கள் கைகூடுதற்காய் அங்கங்கே உழைத்துவரும் தமிழ்க் கழகங்கள் ஆற்றிவருகின்ற நற் பணிகள் நிறைவெய்து தலில் நம்மாலான ஒத்துழைப்பை யும் நாமளித்தல் அவசியம். இன்று சென்னதே தமிழ் வளர்ச்சிக் கழகம் இடந்தொறுஞ் சென்று 🗼 காலத்துக் கேற்றபடி தமிழ்விழாக்கள் நடத்தி, இலக்கிய மலர்கள் வெளியிட்டுக், காட்சிச் சாஃகெள் வேகுத்து, அவற்றின் மூலம் தமிழ்ப் பண்புகளே வெளிப்படுத்தி, தமிழனுடைய பழஞ் சிறப்பை மலர்வித்து, தமிழினுக்குப் பெருமையூட்டி வருகின்றது. அக் கழகத்தாரின் தொண்டுகளும் நில பேருன அரிய நற்பயன்களேச் செய்ய நம் கன்னிமை இன் னருள் செந்தமிழணங்கின் என்றம் குன் ருச் உடனிற்க வாழ்த்துவோம். இயன்ற க‰ப்பணிகளச் செய்தலின்மூலம் தமிழன்னயினே மீண்டும் அரியணேயி லிருத்தி வாழ்வோம்.

### 2. உணர்ச்சிக் கவிரலம்

நாட்டுப் பாடல்கள் என்றதும் ஈழத்து மக்கள் பெரும்பாலும் மட்டக்களப்புநாட்டினே உடனே கிணந்து ஈழத்தின் பழந்தமிழகமான கொள்கிருர்கள். மட்டக்களப்பு அவ்வளவு அதிகமான உணர்ச்சிக் கவிகை ்கிறைந்த ஒரு நாடாக உள்ளதென்பதை இகனல் அறிய கவிதையிற் பேசிக், கவிதையில் வளர்ந்து, லாகும். கவிதையிலேயே வாழ்ந்த பழங்காலத்துப் பரம்பரையைச் சேர்ந்த தமிழ்மக்கள் இங்கு வாழ்ந்து வருகின்ருர்கள். இம் மக்களிடை வழக்கத்திலிருக்கும் நாட்டுக்கூத்து வகைகளும், குரவையாடலும், கண்ணகி வழிபாட்டு வழக்கும், குளுத்திப்பாடலும் சிலப்பதிகாரகாலத் தொடர் காணப்படுகின்றன. படையனவாய்க் சிலப்பகிகாா நடையை ஓட்டி எழுந்ததான 'கண்ணகி வழக்**கு**ரை' ஏட்டுப்பிரதியாகவே இங்குக் கிடைக்கும் ஒரு கண்ணகி வரலாற்று நூல். 'கொம்பு விளேயாட்டு' என்று இங்கு வழங்கப்படுகின்றதும் தெய்வ வழிபாடு கலந்ததுமான ஒருவித மங்கல விழாவும், 'வசந்தன்கூத்து' என்றும் களியாட்டமும், இக் கண்ணகி வழிபாட்டின் தொடர் பினவாய் நடந்து கஃவயும் திருவும் நல்கி ஊரை அணி செய்கின்றன. இவ் விழாக்காலங்களிற் பாடப்படும் சிறந்த பாடல்களெல்லாம் நாடோடி இலக்கியவகையைச்

சேர்ந்தன போலவே இன்னமும் வழக்காற்றில் உள் தனித்தனிக் கட்டுரைகளில் விரித்து விளக்கவேண்டிய சிறப்பும், நுணுக்கமுங் கொண்ட இவைபோன்ற எத்தீனயோ கவித்துறை சார்ந்த கஃலத்துறைகளே நாம் இங்குக் காணலாகும்.

நாட்டுப் பாடலானது சாதாரண மக்களின் பரம்பரைச் சொத்து. கல்வியறிவு பெருத கிராமவாசிகள், தமது நாளாந்தத் தொழில் அரங்கில் தாமே பாடித், தாமே கேட்டுச், செவி கருவியாய் மனதில் தாமே எழுதிப் பிரசுரம்செய்து இதை வளர்த்து வெருகின்றனர். வேளாண்மை வெட்டுவோர், உழுகிறவர்கள், மிதிப்போர், நீர் இறைப்போர், மீன் பிடிப்போர், வண்டில் ஓட்டுவோர், தம் உடல்கோ மறந்து பாடுகிற பாடல் நாட்டுப்பாடல். எழுத்தறிவில்லாத இத்தகைய தொழில் மக்களின் **உள்**ளத்திலே பொங்குகின்ற கவிதையாகப் பெருகுவதுண்டு. இப் பெருக்கிலே ஓசை யின்பம், தாளக்கட்டு, சொல்லமகு, தொடைச்சிறப்ப என்பன இருக்கும். சில பாடல்கள் இலக்கண வரம்புக்கு பல அவ் வரம்பை மீறி நடக்கும். உட்பட்டிருக்கும். எமுதாமறையாயுள்ளன இப் பாடல்கள். காலவெள்ளம் இவற்றைக் கரைத்திலது; கடல்வெள்ளமும் அரித்திலது. கெருப்பின் நா இவற்றின் சுவை யறியாது. லேருவிடினும் இவ்வாறு தோன்றும் எந்த இன்னலினையம் அழிக்துபோகாது தஃுமுறை தஃுமுறையாக வழங்கிவருஞ் சிறப்புக்கொண்டு நம்மை வியப்புக்குள்ளாக்கும் உயிரும், ஆற்றலும் படைத்த இலக்கியமாக உள்ளது நாட்டுப் பாடல்.

எழுத்துருவம் பெற்று அறிஞர்களாற் படித்துப் போற்றப்பட்டுவரும் கவிகள் எல்லாம் நல்ல பண்பட்ட புலவர்களின் ஆக்கங்களானவை; செய்யுள்களுக்குரிய இலக்கணவமைதி கிறைந்தவை; நல்ல சொற்கோப்பிறைற் பெறப்படும் ஆழ்ந்த கருத்துக்களால், கற்போர் கருதீதைக் கவர்ந்து நிற்பவை; நல்ல அவிதைகளுக்கு இன்றி

யமையாது வேண்டப்படுவதான கற்பூனச் செறிவ பொருந்தியவை; உவமையும், உருவகமும் முதலான பல வேறு அணிகளால் அமகுபெற்ற நிற்பவை. பாடல்களோ என்றுல் இலக்கணம், இலக்கிய மரபு, செய்யுள் வழக்கு ஆகிய வரம்புகளுக்கடங்கிக் கற்பனே யூற்றிற் பிறக்கும் அத்தகைய செய்யள்களேப்போல அன்றி உணர்ச்சிப்பெருக்கொன்றிணயே முதன்மையான அடிப்படையாகக் கொண்டு உலக வமக்கினேடு பொருக்கிப் பிறப்பவையாகும். கருத்தை விளக்கும் செம்மொழிகளே யன்றிக் கர்ப**ீன** இங்கே பெறுவதில்ஃ. கவிகளே இயற்றும் ஆற்றல் நோக்கிய உரிமை, நாடோடிக் கவிதை உலகில் யாருக்கும் கட்டுப் படுத்தி வைக்கப்பட்டிலது. கவியரங்கேறும் மன்றங்கள் கூடிப் பிழைநீக்கம் செய்து, துருவி அவற்றை நில கிறுத்தவுமில்ஃல. பிழையுறப் பாடுவோரைப் பழித்துத் தண்டத்த பலவர்கள் என்று கருதப்படும் ஓட்டக்கூத்தர், வில்லிபுத்தூராழ்வார் போன்றவர்களின் பயம் நாடோடிக் கவிஞர்களின் சுகந்கா ஆட்சியில் *தலேகாட்டியது* கிடையாது. வள்ளுவனும், கம்பனும், இளங்கோவும் முதலான பெரும் புலவர்களே நல்ல செய்யள்களே ஆக்கினர் என்பதுபோன்ற சிறப்பின் வரையறையும் இக் கவிஞரிடை உளதன்று. சமையம் வரும்போது சின்னவப் உதுமாலெவ்வையும், பாத்தும்மாவும்கூட கல்ல உயிரோவியங்களேப் படைத்துவிடுகிருர்கள் கவிதையுலகிலே.

உணர்ச்சி வயப்பட்ட ஒருவன் தன் மனக்கருத்தை மற்றவருக்குத் கெரிவிக்கும்போ து சொல்லடுக்குகள் இய்ல்பாகவே ஒரு ஒழுங்கில் அவனிடம் வந்து சேர்ந்து ் கேட்போனும் உணர்ச்சி வயப்பட்டு விடுகின் றன. மொழிப் பெருக்கில் ஆழ்கின்றுன். ஓசையின்பமே அவ னுக்கு வழிகாட்டி. குறிப்பிட்ட ஒரு சொல்லொழுங்கிலே உணர்ச்சி வழியாக அவனது பதிலும் உடனே வெளிப் அங்குக் கவிகையாகின்றது. படுகின் றது. உணார்ச்சி இத்தகைய கவிதைக்கு உயிர் உணர்ச்சியேதான்.

இதனுலேயே செய்யு எமைத்தற்கு இன்றியமையாத தாகக் கருதப்படும் அறிவுப்புலமை நாடோடிக் கவிதை யுலகில் இடம்பெறும் அவுசியம் வேண்டாது போயிற்று.

இவ்வாறு பொதுமக்களின் உணர்க்கிவேகத்திரைல் மட்டும் எழுந்தனவன்றிப் புலமையினுற் பு‱ந்தனவல்ல ஆதலிருலேயே, புலவாகள் நாடோடிக் கவிதைகளோப் கொள்ளாராயினர். பாடல்கள் என்றா பண்பட்ட கொருப்யக்கவிகை என்றும், நாட்டுப்பாடல் எனினும், என்றும் இப் பாடல் வகைகள் எழுத்தறியாப் பொது அறிஞர் குழுவினுள்ளும் வழங்கி மக்களிடையிலும், வருவதிலிருந்து கவி, பாடல், பாட்டு எனும் பெயர்களுக் *வெ்புக்கொள்ளப்பட்* தன்மை இவற்றிலும் குரிய டிருப்பதை நாம் அறிகிரும்.

கவிதை**வ**ளம் இத்தகைய உணர்ச்சிக் மட்டக் களப்புத் தமிழகத்தின் கிராமப் புறங்களிடையே பல் வேறு துறைப்பட்டு, கிறைந்து விளங்குகிண்றது. சில கவிதை**கள்** மாந்தூ்தம் தொழிற்களத்துப் பாடப்படு இந்நாட்டுக்கே யமைந்த விளயோட்டு கின்றன. சில விளக்கங்கள்; சில சாதி வரன்முறை கூறுவன; சில வசைக்கவிகளாயுள்ளன; சில காதலர்தம் இன்ப உரை யாடல்களாயெழுந்தவை. இவ்வாறு பல்வேறு பிரிவுகளே யும் சார்ந்து வழங்குவனவாய் இதுவரை கிடைத்த பூல பாடல்களேயும் தொகுத்துப் பார்க்கும்போது, சங்ககால எட்டுத்தொகை நூல்களுள்ளே ஜேந்து நூல்கள் அகத் திணே எனப்படும் இன்பப் பகுதியினவாய் இருத்தல் போன்று, இப் பாடல்களுள்ளும் பெரும்பாலானவை அகத்நிணே ச்ார்ந்திருத்தல் புலனுகின்றது. சங்கச் சான் ளோர் அகத்திணேச் செய்யுள்களுக் கமைத்துச் சென்ற துறைகளிலும்கூட இப் பாடல்களுட் பல ஒத்திருப்பது கண்டு மகிழத்தக்கதாகும்.

் இன்பத்திணேயையும் இன்பவாழ்வின் படிகளேயும் பிற்காலத்துக் கவிஞர்கள் மக்களின் சாதாரண வாழ்வி விருந்து பிரித்துவைத்துவிட்டனர். காதலிலக்கியத்திற்கு நானு சென்று துறைவரையறை செய்து காதஃயும் கோவைநூல்களுட் கட்டுப்படுத்தி வைத்துவிட்டார்கள். அந் நூல்களுள் வரும் காதல் நிகழ்ச்சிகளெல்லாம் பாடல் சான்ற புலனெறி வழக்கம்ரக உள்ளனவன்றி மக்கள் வாழ்வுக்கு ஏட்டாதனவுமாயின. தன்னிகரில்லாத் தஃவை' ஞெருவன் அத்தகைய தஃவி ஒருத்தியுடன் நுகரும் இன்பநிகழ்ச்சிகளே அப் பாடல்களில் இடம்பெற்றன. தரம் குறைந்த பொதுமக்கள் காதல் செய்யவும், 'உயர்ந்த அக் காதஃச்' சுவை தேரவும் தெரியாதவர்கள் என்று இடைக்காலத்துக் கவிஞர்கள் கருதிவிட்டனர் போலும்! அதனுலேயே, கோவைநூற் காதல் நிகழ்ச்சிகள் ஒரு நாடக நிகழ்ச்சிகளேப்போல் அமைந்து பொலிவிழந்து காணப்படுகின்றன.

எனினும், பழந்தமிழரின் இன்பவாழ்வுச் சின்னங்க ளாக இலங்கும் நற்றிணே, குறுந்தொகை, அகநானாறு என்ற அகத்திண் சார்ந்த சங்க இலக்கியங்களிலே இத்தகைய் கட்டுப்பாட்டினே நாம் காண முடியாது. அரசன் கண்ட காதலும் அங்குண்டு; உழவன். இடையன், குறவன், வஃலஞன் என்போர் கண்ட அங்கே இடம்பெற்றாள்ளது. கா தலும் கா கல் நிகம்ச்சிகளேப் புன்ந்துரை வகையானன்றி இயல்பாய் உள்ளபடியே சங்கச் சான்ரோர் பாடிவைத்துள்ளார்கள் இவ்வாருன சங்கத்துப் பாடல்களேத் துறைவகையாலும். பொருள்வகையாலும் ஒத்த இயல்புடையனவாய்க், காகலரைக் கல்வி, செல்வம், தொழில், வலி என்ற பேதங் காட்டிப் பிரித்துவைக்காது எல்லாருடைய காதல் நிகம்ச்சிகளோயும் உணர்ச்சியுறக் காட்டும் பாடல்களாய் இங்கு வழங்குவனவே 'கவி' வகையைச் சார்ந்த நாட்டுப் பாடல்கள் என்பதை அறிந்து நாம் இன்புறல் வேண்டும். 'கவி' என்னுஞ் சொல் பாடல்கள் அனேத்தையுங் குறிக்கும் ஒரு பொதுச் சொல்லாக இருப்பினும், மட்டக்களப்புநாட்டிலே இது அகத்திண் சார்ந்த் நாட்டுப் பாடல்களேயே குறிக்கும ஒரு சிறப்புச் வழங்குகின் றது. பன்மைபற்றி சொல்லாய்

ஆட்சிச் சிறப்புப் பெயர் இது என்று நாம் கொள்ள லாகும். இக் கவிகேளில் அதிகம் ஈடுபாடுடையோர் இந்நாட்டு முஸ்லீம் மக்கள். கவிகளிற் பல இவரின் முந்தையோர்வாய்த் தோன்றினவையே. நினேத்தவுடன் நல்ல கவிகளேக் கோக்கும் ஆற்றல் வாய்ந்த 'கவிப் புலவர்கள்' இவர்களிடை இன்றேம் பலர் உள்ளனர்.

இத்தகைய உணர்ச்சிக் கவிஞ்ர்களால் யாக்கப்படும் இலக்கிய வழக்கினுக்கு உணர்ச்சிக் கவிதைகளிலே வைவாத நிகழ்ச்சிகள் இடம்பெறுதலும் இயல்பேயாகும். களவுக் காதலர்க்கு இடைத்தூதர் ் ஒருவரின் வேண்டுவதே யென்ருலும், அத் தூதுவரையே எ திர் பார்த்துக் காதலர், தம் காலத்தை வீண்செய்யும் இலக்கிய வழக்கு, நடைமுறைக்கு எப்போதும் இயைந்துவரக் கூட்டத்தின் பின்னர், கூடியதன்று. தம*து* முதற் வேண்டியவற்றைக் காதலர் தாமே கேரிற் கொள்ளும் இயல்பினேக் களவு ஒழுக்கத்திலே கைக் கொள்கின்றனர். ஆகையால் இலக்கியவழக்கிற் போலத் ' குறியிடம்' மூலமாக வன்றிக் ( கா தலர் தனிமையிற் கூடும் இடம்) இது என்று தஃவிதானே தூவனிடம் கூறும் பொதுமக்களின் வழக்கை இந் நாட்டுக் கவிகளில் நாம் காணலாகும்.

'சந்தன மரத்தைமூச்சான் சந்திக்க வேணுமென்ருல் பூவ லடிக்குமச்சான் பொழுதுபட வந்திடுங்கோ'

'கடப்படியில் வந்துநின்று காடீன கடீனக்குமென்றுல் எங்கிருந்த போதும்நாகு எழுந்துவர மாட்டாதோ,

என்னும் பாடல்கள் தலேவி குறியிடங் கூறும் துறையி லமைந்துள்ளன. மணநிகழ்ச்சி மைத்துனர் குடியுள் நடப்பதே இந்நாட்டு மரபாதலால், தன் மைத்துனன் மீது காதல் பூண்ட ஒரு மங்கை மாலே நேரத்திலே தான் நீர் அள்ளப்போகும் பூவலின் (ஆறு, குளம் என்பவற்றினருகில் உண்ணீர் பெறுதற்காகத் தோண்டப் பட்டுள்ள சிறுமடுவின்) புறமாக வர வேண்டுகின்றுள். காலமும் இடமும் கற்பித்த நங்கை தன்னேச் சந்தன

மரம் என்று சொல்லுவது மிக்க நயம் பொருந்தியதாயிருக் கின்றது. சந்தனமரம் எங்கே நிற்பினும் அதன் நறு மணம் திசைதொறும் சென்று வீசி மரம் நிற்குமிடத்தைக் காட்டிக்கொடுத்துவிடும். மரத்தின் இனிய மணத்தால் அதீன எடுத்துப் பயன்கொள்ள அனேவரும் விரும்பதல். இயற்கை. அதுபோன்று மங்கைப்பருவம் அடைந்த தன்னுடைய அழகும், இன்பச்செவ்வியும் நோக்கி மற்றையோரும் மணம் விரும்பக்கூடும் என்ற கருத்தைத் தீலவி குறிப்பாக இங்குக் காட்டுகின்றுள். ்விரும்புவதுபோலத் தலேமகனும் தன்னே விரும்பினல் மட்டுமே சந்திப்பு நிகழட்டும் என்பது தோன் ற 'சந்திக்க வேணுமென்றுல்' என்ற கூறுவதனல் தூவை னிடத்திலேயே முடிபை விட்டுச் செயலுக்கு அவீனத் தூண்டும் விரைவு புலனுகிறது. அக் குறிவழியே சென்றி கூட்டம் நிகழ இடம்பெருவிடின் யாமத்தில் வந்து துயிலெமுப்பிக்கொள்ளலாம் என்பதற்காகவே இன்னேர் குறியிடமும், துயிலெழுப்பும் விதமும் குறிப்பிட்டனள். எழுந்துவரமாட்டாதோ' 'கா'ளே கவுக்கால் நாகு என்ற கேள்வியிணே அவனிடம் கேட்ட்தன்மூலம், கட் என்ற நிடத்நினக் காட்டித் டாயம் எமுந்துவரும் தன் பூரண மனகிஃயையும் வெளிப்படுத்தும் (முறை இதில் இனிதே யமைந்துளது. அவீனக் கா வே என்றதற்கேற்பத் தன்னோ '**நா**க' என்றா அவள் கூறு தல்் மிகுதியும் பொருத்தமுடையதாகும்.

காதலி ஒரு உழவர் மடமகள். இரவில் வயற்காவலுக்கு அவள் சகோதரரும் தந்தையும் போய்விடு இன்றனர். வீட்டில் ஆளரவம் குறைந்து துயிலுறையும் அரையாமத்தில் காதலன் அங்கு வந்து துயிலெழுப்பு கின்ருன்:-

'பொடுபொடென்ற மழைத்தாற்றல் பூங்காரமானங்லா கடுமிருட்டு மாஃ வெள்ளி கதவுதிற கண்மணியே' என்பது அவன் கூறும் காதற் கவி. மழையின் சிறு

தாற்றலிலே நூன்ந்து, முங்கிய நிலவொளியிலே வந்தாள்

ளான். வானத்தில் மாஃவெள்ளியின் வெளிச்சமும் மின்னு கின்றது. எனினும் அவனே அந்த வேளேயைக் நடும் இருட்காலம் என்றே குறிப்பிடுகின்றனன். தன்னே ஒருவரும் கண்டிலர் என்று கருதிப் பதுங்கிவந்த அவ னுக்கு உலகமே இருண்டு தெரிதல் இயல்புதானே. அன்றியும் தன் கண்மணி கதவு திறப்பதை மற்றை யோர் காணமுடியாத இருட்செறிவு வெளியில் உள்ளது என்று ஊரார் வம்புக்குப் பயந்த தன் மனநிலே ஆயும் அவனுல் மறைக்கமுடியா நிலேயிற் கூறுகின்றுன். எது இருப்பினும் கதவு திறக்கப்படவேண்டியது அவன் கருத்து ஆதலால் 'கண்மணியே' என்று காதல் ஒழுகக் கடைசியில் தன் அழைப்பினே அமைத்தனன்.

இன்பம் நுகாந்த தஃமைகன் தஃவியினருமையில் மெய்ம்மறந்து அவளப் பாராட்டத் தஃவப்படுதல் இயல்பு. கோவை நூல்களிலே 'நலம்புகோந்துரைத்தல்' என்ற குறிக்கப்படும் இத்துறையி லமைந்தனவாய் வழங்கும் இன்பக் கவிகள் பல இங்குள.

- 'வாழைப் பழமே எந்தன் வலதுகையிற் சர்க்கரையே ஏலம் கிராம்பே உன்ீன என்னசொல்லிக் கூப்பிடட்டும்'
- ' தங்கக் கிளியே என்ரே தாய்மாம னீன்ற கண்டே மையிட்ட கண்**கே**ண உன்*ன* மறந்திருக்கக் கூடுதில்ஃலை'

'காலிவின் பாக்குக்கும் களுதாவன வெற்றிலேக்கும் ஏலம் கிரொம்புக்கும் ஏற்றதுகாண் உன்னெழில்வாய்'

அங்க நலன்களேப் பாராட்டிக்கொண்டிருக்கையில் வெற்றிலே யருந்துகின்றனர். இந் நாட்டின் எழுவான் கரை ஊர்கள் பலவற்றிலே நீர்வெற்றிலேத்தோட்டங்கள் உள்ளன. அவற்றுள் களுதாவளே என்னும் ஊரில் உண்டாகும் வெற்றிலே சிறந்ததென்று சொல்லப்படு நிறது. ஈழத்தின் தென்கரைத் துறைமுகமாகிய காலியி லிருந்து கிடைக்கும் கொட்டைப்பாக்கும் அவ்வாறு சிறந்தது என்பர். அவ்விரண்டனுடன் ஏலம், கராம்பு என்பவற்றையுஞ் சேர்த்து மணம்பெற உண்டபோது தீலவியின் மெல்லிய உதடுகள் மிகுதியும் சிவப்பூர்ந்து மேலும் அழகு கனிந்து விளங்குவதைக் காணுகின்றுன். அவளழகினே மிகுத்து அவ்விதழ்கீளப் புகழ்ந்த உள்ளத் துணர்ச்சியே கடைசிக் கவியில் துளும்புகின்றது.

இணர்ச்சிவயத்தளாய தஃமகளும் அவன் நலத் தினீப் பாராட்டுதல் நாடோடிக் கவிதையுலக வழக் காகும்:-

- ' நித்திரைக் கண்ணிலயும் நிஃனவிலயும் தோணுவது 1 கலிமா விரலும்மச்சான் கல்பதித்த மோதிரமும் '
- 'வட்ட முகமும்உந்தன் வடிவிலுயர் மூக்கழகும் கட்டு உடலும்மச்சான் என் கருத்தழியச் செய்யுதுகா'
- ' தங்கத் தகடோளந்தன் தகதகத்த பொன்தகடோ வெள்ளித் தகடோஉன்னே விலேமதிக்கக் கூடுதில்லே' என்பன அவள் பாடும் பாராட்டுக் கவிதைகளாகும்.

தாய் துயிலாமை, இற்செறிப்பு முதலிய காரணங் களால் தஃமைகள் வெளிச்சென்று தஃவைக்கைக் குறியிடத் திற் காணமுடியா தவளாகிருள். அக்காலங்களில் அவனும் அங்கு வந்து காத்திருந்து வறிதே மீள்வதுண்டு. காதலிலக்கியங்களில் 'இடையீடு' என்று வழங்கப் பெறும் இத்துறையைச் சார்ந்த இன்கவிகளும் பல உள.

'வில்லுக்கு வந்து கொம்பன் விடியளவும் புல்லருந்திக் கல்லில் முதுகுரஞ்சிக் கொம்பன் காடேறிப் போகுதுகா'

'ஆருயம் வெள்ளி ² அதராலே சாயுமட்டும் காத்திருந்து போனேனென்று — உன்ர கதவுகிஸ் சாட்சி சொல்லும் '

மறுநாட் தஃவியைத் த**னி**மையிற் காணமுடிந்த போது தூலமகன் அவளிடம் தன் ஆற்ருமை தோன்றக் கூறிய கவிகள் இவை. முதற்பாடல் வீட்டுக்கு வெளியிற் குறியிடமுடையோர் கூற்று. இரண்டாவது வீடே குறியிட மாகவுடையோர் கூறுவது. குளக்கரையிலே கொம்பன் யானே வேந்து விடியும்வரை நின்றதென்பதும், எண்ணம் கைகூடாமற் போனமையால் 'காடேறிப் போன' தென் பதும் அவனது விடாமுயற்சியையும், ஏமாற்றத்தினை லடைந்த மனத்துயரையும் காட்டுவனவாகும். அறிமுக வுரையுள் யாம் குறிப்பிட்ட 'கா' என்றும் முன்னிஃல யசைச்சொல் வழக்கு 'போனதுகா' என்னுமிடத்தில் இங்கு ஆளப்பட்டிருத்தஃக் காணலாம். திரங்கள் சேர்ந்த ஒரு வெள்ளிக்கூட்டம் 'ஆருயம் வெள்ளி' எனப்படும். அக் கூட்டம் மாஃவோனத்திற் சரிந்துநிற்றல் பொழுது விடியப்போகின்ற தென்பதற்கு அடையாளமாகும். இரவெல்லாம் தான் காத்திருந்த நிஸ்மையையே காதலன் 'ஆருயம் வெள்ளி அதராலே சாயுமட்டும் காத்திருந்து போனேன்' எனக் கவியட் குறிக்கின் ருன். மெல்ல மெல்ல இறங்கிச் செல்லும் வெள்ளிக் கூட்டத்தினக்கொண்டு நேரங் கணித்துக் காத்திருந்த அவனது பொறுமை மிகப் பெரியதேயாகும். அதற்குச் சான்று அவள்வீட்டுக் கதவுதான். யாரும் காணுத தனிமைதேடிக் கூடும் காதலர்க்குச் சிலவேளே களிற் சாட்சி தேவைப்பட்டுவிடுதேலுண்டு. இயற்கைப் அப்போ து வேறுயார் *मा ठैळ*ा பொருட்களேயன் றி செய்வர் !

் ஒழுகு நீரோரல் பார்க்கும் குருதும் உண்டு தான்மணந்த ஞான்றே' ஒருத்தி குறுந்தொகையுள் தலேவி வரும் என்ற நாரையைச் சான்று காட்டுகின்றதை அறிவோம். மீீணப் பிடிக்கக் காலம் ஓர்ந்துநின்ற குருகு தம<u>த</u>ு கூடல் நிகழ்ச்சியைக் கண்டதோ இல்ஃயோ என்ற ஏக்கம் அப் பாட்டிற் பொறிக்கப்பட்டுள்ளது. இங்கே ஆതുல் ஐயம் இல்லாத ஒரு சாட்சியைத் தஃலமகன் தன் கட்சியில்

<sup>1.</sup> கலிமா – இங்கு ஐந்து என்னும் பொருளேக்குறிக்கும் ஒரு அரபுச் சொல்.

<sup>2.</sup> அதர் என்பது 'அசறு' என்ற அரபுச் சொல்லின் திரிபு. அசர் – 3, 4 மணிப் பொழுது:

வைத்திருக்கின்றுன். கதவுகிலே அவளுடைய வீட்டது: ஆயினும் தான் காத்துக்கிடந்த எளிகிலக்கு அதுகூட மனம் இரங்கிக் கட்டாயம் தன் கட்சியை வலியுறுத்தும் என்ற அவனது தெளிவினே நாம் இப் பாடலுட் காணுகின்றேம்.

இந்தக் கள வொழுக்கினே ஊரார் அறிந்து தம்முள் உணூயொடும் கவிகளும் உள்ளன.

> '' வெள்ளேக் கிடாநாம்பன் வீசுகொம்பன் தாமரையன் பள்ளத்து வெள்ளாமையைப் பால்பறக்கத் தின்னுதல்லோ''

'' திடுதிடென்று மழைபொழியத்க திட்டியெல்லாம் தண்ணிகிற் மதுரையடி நாய்குஃலக்க—அங்கு வந்தக**ள்ளன் ஆ**ரோடி''

பள்ளவயல் வேளாண்மை, அழகும் இளமையும் பொருந்திய எருமைக்கடா ஒன்றினுல் உண்ணப் படுகின்றது என்ற கூறும் நயமும் குறிப்புப் பொருளும் அறிந்து இன்புறத்தக்கன.

" பூவஃலக் கிண்டிப் புதுக்குடத்தைக் கிட்டவைத்து ஆரம் விழுந்தகிளி அள்ளுதுகா நல்லதண்ணி" என்னும் கவியும்,

> " மான்போல் கடைநடந்து மயில்போற் சிறகொதுக்கித் தேன்போற் குடிகிளம்பி—என்ர சின்னவண்டு போறதெங்கே ''

என்னும் கவியும், தஃவேன் நயப்புரைத்தலா யமைந் துள்ளன. 'ஆரம் விழுந்த கிளி' என்று தஃவியின் அழகினேயும் இளமைச் செவ்வியினேயும் நயந்து இன்புறு கின்றுன். தன் தரத்துப் பெண்களுடன் செல்லும் காதலி நடையால் மான்போலவும், ஒதுங்கி ஒதுங்கிச் செல்லும் அழகிஞல் மயில்போலவும், தோழியர் கூட்டத்தாற் குடியெழும்பிச் செல்லும் தேனீபோலவும் அவனுக்குக் காட்சிகொடுக்கின்றுள். ஆயினும், இத்தனே உண்மைக்கும் கடுவே 'சின்னவண்டு' என்ற கடைசிச் சொல்லிலேதான் அவனுடைய காதல் உணர்ச்சியின் உயர்கிலே செறிக்கப்பட்டுளது. 'வண்டு' என்று அன்பு கனிக்த முறையிற் செல்வமாகக் குழக்தைகளே இங்கே அழைக்கும் வழக்கமுண்டு. காதற் கனிவிஞல் அம் மரபினத் தழுவிச் 'சின்னவண்டு' என இனிய அடைகொடுத்தழைத்தமை அவள்மீதுள்ள அன்பினுயர்வை கன்கு வெளிப்படுத்துகின்றது. இதுவன்றித் தலேவி தலேவண் 'வண்டு' என்று சொல்லி மகிழும் கவிகளும் இங்கு உள:

'' கடலே இரையாதே கற்கிணறே பொங்காதே கிலவே எறியாதே என் நீலவண்டார் வருமளவும் ''

என யாம் அறிமுகவுரையிற் காட்டிய பாடலும் இத் தகையது. வழியில் உள்ள இடையூறெதீன்யும் பொருள் கொள்ளாது தன்ீன இரவிற் கூடவரும் தஃமைகீன அயலவர் காணுமலும், இயற்கை இன்னலெதுவும் அவனுக்கு ஏற்படாமலும் இருக்கவேண்டும் என்று உள்ளம் துடிக்கின்ருள். அத் துடிப்பும் அவளது அருட் குறிப்பும் இவ் வருமைக் கவிதையில் உணர்ச்சியோடு பொறிக்கப்பட்டுள்ளன.

பிறன் எவினயும் வரைந்துகொள்ள விரும்பாது மாமன் மகனுக்கென்றே தன்ணே வளர்த்துவரும் மங்கை ஒருத்தி வேலிப்புறமாகச் செல்லும் அம் மச்சானுக்குக் கேட்கக்கூடிய மென்குரலிற் பாடிய இன்கவி இது:

''கச்சா னடிக்கக் கயல்மீன் குதிபாய மச்சானுக் கென்றே வளர்த்தேன் குரும்பைமுலே''

மட்டக்களப்புநாட்டிலே ஆனி, ஆடி, ஆவணி மாதங்களில் வீசும் வரண்ட மேல்காற்று கச்சான் என் றழைக்கப்படும். இக்காற்று வீசுங் காலத்தில் ஏற்படும் கூடிய வெப்பங் காரணமாய் மக்கள் உமிழ்கீரும் வற்றி உகடுகளில் வெடிப்பங் கொள்வர். எனினும் கச்சான் காலத்தில் பெண்கள்மட்டும் உடல் பூரிக்கப்பெறுதலும், வயதடைந்த இளங் கன்னியர் பலர் 'புத்தியறி தலும்' இயல்பாயிருத்தலால் 'கச்சான் பெண்களுக்கு மச்சான்' என்ற பழமொழியும் இங்கு எழுவதாயிற்று. போலவே கயல்மீனும் அக்காலத்துக் கொழுப்பேறி மிஞ்சிய மகிழ்வால் குதிபாய்ந்து நீர்நிலேயிணே அமக செய்யம். கச்சான்காலம் பருவப்பிரிப்பில் வேனிற் கால மாகக் கருதப்படக்கூடியது. கார், கூதிர்க்காலத்து மட்டு மன்றி வேனிற் பருவத்தும் இன்பநிணேவிணக் காதலர் நிகழ்ச்சிகளேப் பண்டைய இன்பநூல்களுட் பெறும் காண்கின்ரும். அத்தகைய வேனில்சான்ற கச்சான் காலம் மகளிர்க்கு இன்ப நினேவை யூட்டுதலால், அவ் காலவாய்ப்பினோயும் 'முலேயும் வாரா முதுக் குறைந்த' தன் பருவநலீனாயும் மச்சா ஹக்கு மச்சாள் நயம்பொருந்த இக் கவிதையினுற் தெரிவிக்கின்ருள்.

தம்முட் காதல்கொண்ட கூனி ஒருத்தியும், குறளன் ஒருவனும் ஒருவரை ஒருவர் முதலில் வசைபேசிப் பின்னர்ச் சமாதானம் பெற்றுக் கூடி இன்பநுகருதஃலக் கூறும் பாடல் ஒன்றைக் கலித்தொகையுள் (மருதம் 29) நாம் காணலாம்.

'அடியவர் பாங்கினும் விணேவலர் பாங்கினும் கடிவரை யிலபுறத் தென்மஞர் புலவர்' (பொருள் 23)

ு என்ற தொல்காப்பியச் சூத்திரத்தான் அமைத்துக் கொள்ளப்பட்ட அக் காதல் ஙிகழ்ச்சியை ஒத்து வழங்கும் காதற் கவிகள் பலவற்றை மட்டக்களப்பு உணர்ச்சிக் கவிகளிடை நாம் காணலாம்.

தலேவன் கூறுவது:-

்' அட்டாளக்' கோலி அதுக்கடுத்த முக்காலி பாக்குவெட்டிக் காலி உன்ளேப் பார்க்கவர நேரமில்லே'' இவ்வாறு தன்*ன* இழிவுபடுத்**த**ப் பேசியவ*ன* அவளும் பதிலுக்குப் பழிக்கின்றுள்:—

> '' சுட்டகட்டை போலமச்சான் சுடுகாட்டுப் பேய்போல மாட்டட்டை போலஉன்னே மாப்பிளேக்கு ஆரெடுப்பார்''

அவன் பதிலாக, 'எவ்வளவுக்கு நீ உன்பு அணி செய்துகொண்டாலும் வேறு எவனும் உனக்கு வாழ்க் கைப்பட மனம் ஒருப்படான் ' என்னும் கருத்தில்,

> ''சாயக் கொண்டை கட்டுறதும் சளிக்க எண்ணே பூசுறதும் ஏவி ஏவி நடக்கிறதும் — எந்த இளந்தாரிக்கு வாழவெ**ன்**ரே''

எனப் புறத்தே பழிப்பதுபோலப் பாடிவிட்டு நிலேமை மேலும் முற்றிக் கெட்டுப்போதல் கூடாதென்று கருதித் தன் தோல்வியை ஒப்புக்கொண்டவன்போல் நலிந்து நின்று அவளேப் பாராட்டி மன ஒருப்பாடு வேண்டு கின்ருன்:-

> ''கன்னி விராலே எந்தன் கற்பழியா நங்கணமே தங்கமூஃலக் கோட்டையிலே—மச்சி தானருந்தத் தந்தாலென்ன''

'' தாலிக் கொடியே—எனது தாய்மாம னீன்றகன்றே மாமிக் கொருமகளே—மச்சி மறுகுதஃலே பண்ணேதகா''

அவளும் மனம் விரும்பிக்கொள்கிறு**ள். எனி**னும் மானம் குறுக்கே நிற்கிறது:—

> '' தங்கமுஃலக் கோட்டையிலே தானருந்தத் தந்தனென்ருல் மானமென்னும் கண்ணுடி—ூஅது மங்கிடாதோ நானறியேன் ''

என அதஃனத் தெரிவித்து, இரகசியமான வேரூர் இடத்துக்கு வரும்படி கூறுகின்றுள். அவ்விடத்தின் காவ லருமை பற்றியும், காவஃலத் தாண்டும் முறைபற்றியும் அவர்களுள் நடந்த உரையாடல் இது:—

#### தவேவன் கூற்று :-

'' சுற்றிவர வேலி சுழலவர முள்வேலி எங்கும் ஒருவேலி எதாலபுள்ள நான்வரட்டும்''

#### தவேவி பதில்:-

- " காவலரணே மச்சான் கள்ளனுக்கு முள்ளரணே வேலியரணே மச்சான் வேணுமென்ற கள்ளனுக்கு"
- '' வெற்றிலேயைக்கைப்பிடித்துவெறும்புளகைவாயிலிட்டுச் சுண்.ணும்பு இல்லேயென்று சுற்றிவர லாகாதோ''

காவஃக் கடந்து உள்ளே புகுதற்குக் கூறப்பட்ட முறை செயன்முறைக்கு ஏற்றதாய், பெண்களுக்கு இயல்பானமைந்த புத்தி நுட்பத்தை மிகுதியும் புலப் படுத்துவதாய் அமைந்துள்ளது. 'பாக்குச் சீவஃ வாயிலே போட்டுக்கொண்டு, வெற்றிஃயிற் பூசி மெல்லுதற்குச் சுண்ணும்பு கேட்பவஃனப்போல் உள்ளே வந்தால் யாரும் தடுக்கமாட்டார்; ஐயுறவும் கொள்ளார்' என்று அவள் குறிப்பிட்டனள். அப்பால் அவர்கள் விருப்பம் நிறைந்து கூடுதல் கைகூடுகின்றது.

வயல் வேஃக்குச் சென்று அங்குத் தங்கியிருக்கும் கணவனுக்கு அவன் மஃனவி, தான் பூப்புற்றிருத்தஃலச் சொல்லிவிடும் இனிய முறையைப் பாருங்கள்:-

> '' ஆதங்காக்கா ஆதங்காக்கா அவரைக் கண்டாற் சொல்லிடுங்கோ பூவரசங் கன்னிஒன்று பூமலர்ந்து போச்சுதென்று ''

பூப்படையா முன்னர்ப் பெண்களே மணம் செய் விக்கும் வழக்கமும் சில இடங்களில் உளதாதலால், அவ்வாறு மணம்பெற்ற ஒரு கன்னிப்பெண், தான் பூப்படைந்து மங்கைப் பருவமுற்ற மங்கல நிகழ்ச்சியை அப்போ துவீட்டிலில்லா த தன் கொழுநனுக்கு ஆதங்காக்கா மூலம் தெரிவிக்கின்றுள். 'பூ மலர்ந்து போச்சு 'தென்று அறு தியிட்டுக் கூறும் முறையால் முன்னர்ப் பூபீபடையோ திருந்த நிஃுமை நமக்குத் தெளிவாகின்றது. மாதநிகழ்ச்சியையே கூறைகின்றுள் என்னலுமாம். வயஃ நோக்கிச் சென்றுகொண்டிருக்கும் ஆதம் என்பவ*ீ*னக் காக்கா (முஸ்லீம் மக்கள் தமையணக் 'காக்கா' என்று அழைப்பது மரபு.) என்று அன்புகனிய அழைத்துத் தன் செய்தியை 'அவரிடம்' கூறுமாறு வேண்டிக்கொள் கொளுள். 'அவர்' என்ற சொல்லி ஹாள்ளோ, கணவனிடத்து அவளுக்குள்ள அன்பும், மதிப்பும், காதலும் குழைக் திருப்பதையும், தன் காதல் மனத்தினே ஆதம் அறிவதற் காக அடைந்த நாணநி∂்ல 'கண்டாற் சொல்லிடுங்கோ எனக் கட்டாயப்படுத்தாது கூறியதில் மறைந்திருப்பதை யும் நாம் அறிந்து இன்புறலாகும்.

புணர்ச்சிக்கினிய கார்காலம் வந்தும், தன் கொழுநன் மீண்டு வீட்டுக்குவரப் பிந்துமிடத்துக் காதலியொருத்தி கார்கால அருமை கூறி வருந்தும் அழகு பின்வருங் கவிகளில் அமைந்துள்ளது.

- ''கன்னிக் கிரான்குருவி கடுமழைக்கு ஆற்ருமல் மின்னிமின்னிப் பூச்சாலே விளக்கெடுக்கும் கார்காலம்''
- '' இந்த மழைக்கும் இனிவாற கூ தலுக்கும்—என் சொந்தப் புருஷனென் ருவ் சுணங்குவாரா வட்டையிலே ''

இலகுவிலே குளிர் உட்புகாவாறு செப்பமாய் அமைக் கப்பட்ட கூட்டினுள் வாசம் செய்வது கிரான்குருவி. ஆயினும், முழையின் கடுமை காரணமாக ஏற்பட்ட கார்காலக் குளிரானது அக் கூட்டினுள்ளும் புகுந்து கொடுமை செய்யும். அப்போது உள்ளே உறையும் கன்னிப் பருவமடைந்த கிரான்குருவி குளிர் பொறுக்க மாட்டாமல் அதீனப் போக்கிக்கொள்ளுதற்கு நெருப் பைப்போற் தோன்றிய மின்மினிப் பூச்சிகளே உண்மை

<sup>♦</sup> கிரான் குருவி – தூக்கணங்குருவி என்று சொல்வர்.

நெருப்பென்று கருதித் தன் கூட்டினுட் சேர்த்து அதன் சூட்டிலே *அணே* ந்து *து*யில்கொள்ள முயல்வகும் கார்கால வரவினேடு காதலியின் கருத்தில் வருகின்றது. 'கன்னிச் கிரான்குருவி'யை எண்ணும்போது தானும் கன்னிப் பெண்ணுய் இருந்தால் வேறு நினேப்பின்றி நெருப்பினே அணேந்து இன்பம் பெறல்கூடும் என்ற நினேவும் தோன்றுகின்றது. ஆறுல் கார்கால மழைக் குளிருக்குத் தனது இன்பக் காதலரின் அணேப்பிணப் பெறு தஃவிட வேறு எதுவும் அவளுக்கு நிறைவுடைய தாகாது. அப்படி கிறைவுபெற முயலுதல் மின்மினி கொண்டு குளிர்துடைக்க எண்ணுவது போன்று மதியீன மான செயலேயாகும் என்னும் உட்பொருள் தோன்றப் புனேயப்பட்ட இக் கவிதை அறிவுக்கு நல்விருந்தா யிருக் கின்றது. அத்தகைய மழையையும், கூதைஃயும், அவற்றுல் தான் படுந் துன்பத்தையும், உணர்ந்து வந்துசேராக நாயைகூணத் தனக்கே சொந்தமான 'புருஷன்' என்று எங்ஙனம் செர்ல்லலாகும். அவளது ஆற்ருமையைப் ்புலப்படுத்தும் இக் கருத்தே 'சொந்தப் புருஷனென்ருல் சுணங்குவாரா' என்னும் அடியில் செறிந்துள்ளது.

காதற் துறை சார்ந்த இக்கவிகள் போன்று, உணர்ச்சி வயப்பட்டு எழும் புறப்பாடல்களும் பல மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் கிராமமெங்கும் வாழ்கின்றன. சித்திரை வருடப்பிறப்புக் காலத்தும், தைப்பொங்கல், தீபாவளி ஆகிய சைவத் திருநாள்களின்போதும், முஸ்லீம் புது வருடம், பெருநாள் ஆகிய காலங்களிலும் ஊஞ்ச லாடுதல் இடந்தோறும் நடக்கின்ற ஒரு மகிழ்வூட்டும் விளயாட்டாகக் கருதப்படுகிறது. அப்போது படிக்கப் படும் பாடல்கள் நல்ல தமிழ்ச்சுவை சொட்டுவனவா யுள்ளவை:— தறியாமல் விட்டுவன வேடரெல் லோரும் தங்கள்சுற் றூருக்கு வழிகொண்டு போஞர் — (தெந்தன)

போனதைக் கண்டுசித் திரவேலர் தாமும் புதியகிழல் மாறியே பரதேசி யாளூர் — (தெந்தன)

தெக்தன தெணுதென தெணுதென தெணு தெனனு தெணுதெக்த ணுதெக் தணுன்"

என்ற தருவுக்கேற்ப இசையமைத்துப் படிக்கப்படும் இப்பாடல்கள் ஊஞ்சலாயமைந்து வள்ளியம்மை திருமண வரலாற்றைக் கூறுவனவாகும். இவை காரைநீவில் வாழ்ந்த வித்துவான் வைத்திலிங்க தேசிகராற் பாடப் பெற்ற 'மண்டூர்க் கந்தசுவாமி லீலா சங்கிரகமானவ ரூஞ்சல்' என்னும் நூலுளமைந்தவை.

- '' காத்திடுவாய் வேலவரே—ஊஞ்சல் கவியிசைக்க அருள்தருவாய்''
- ''உன்னுங்கடி தோழியரே—நல்ல பொன்னினூஞ்சல் ஆடிடுவோம்''
- '' காக்காய்க்கும் குருவிக்கும் கழுத்திலே கொண்டை கடுக்கண்டாப் போடிக்குக் காதிலே கொண்டை''

(பருத்த 'கடுக்கன் கொல்லே' என்னும் காதணி கொண்டை என இங்குக் குறிப்பிடப்படுகின்றது.) (படம் 12)

> ''வெள்'ளமோட்டு வண்டிகட்டி விடியற்காஃ எழுக்திருந்து புள்ளிமாட்டுத் தயிருங்கொண்டு எம்புருஷன் வருவாரடி''

் குரும்பைக்குஸ் குரும்பைக்குஸ் குலுக்கி முடியாதோ

• பொழுதேறப் பொழுதேறப் பூசை முடியாதோ"

என்பனவாக வழங்குவனவெல்லாம் தனித்தனியான ஊஞ்சற் பாடல்களாம்.

<sup>&#</sup>x27;' என்றபொழு தேவேட ரணேவோருங் கூடி இந்தமரம் நல்லகிழல் ஏகாந்த கிலேயம் — (தெந்தன)

தனியே இருக்கின்ற தங்கச்சி யார்க்குத் தக்கது‱ யென்றெண்ணி மனமிசைக் தவராய்—(தெக்தன)

மேலும் இராமகாடகம், பூருவச்சக்கரவர்த்தி காடகம் என்னும் காடக வரலாறுகளிற் சில பகுதிகளும், திருக் கோவி லூஞ்சல் (புலவர் பரம்பரையுள் மொட்டை வேலாப் போடியாரைப்பற்றிய பகுதியிற் காட்டப்பட் டுள்ளது.) வன்னியஞர் ஊஞ்சல் என்ற தனித்தொகுதி களும், குறத்தி ஊஞ்சல் போன்று வழங்கும் தனிப் பாடல்களுமாக எண்ணிறந்த ஊஞ்சற் கவிதைகள் செவி யேறலாக இங்கே உள்ளன. இவற்றை அவ்வப்போது பாடிய பொதுமக்களும், புலவர்களும் இத் தமிழகத் தாரேயாம் என்ற தெரிகின்றது.

வயற்களங்களிலே உழவு, மிதிப்பு என்பன நடை பெறுங் காலங்களில் மாடுகளேக்கொண்டு வேஃகொள் வோர் அப்போது பாடும் தனியடிகளாலான பாட்டுகள் பல 'ஏர்ப்பாட்டு' என்று வழங்குவ.

- ''வரம்போ தலகாணி— தம்பி செல்லா உ**னக்கு** வாய்க்காலோ பஞ்சுமெத்தை''
- " இந்த நடைநடந்தே—என்தம்பி செல்லா நாம் எப்போகரை சேர்வமடா"
- ''ஓடிநட கண்டே—என்தம்பி செல்லா உன் உறுதியுள்ள காலாலே''
- ் வெள்ளியினுற் சுள்ளாணி—என் தம்பி செல்லா உனக்கு வெண்கலத்தால் மதியாணி "

என்பன அப்பாடல் வகையின. இங்குத் தந்த கடைசிப் பாட்டில் வந்த 'சுள்ளாணி', 'மதியாணி' என்பன கலப்பை, கொழு என்பவற்றில் வந்துள்ள ஆணிகளேக் குறிக்கும் சொற்களாகும். பாடல்களில் மட்டுமன்றிப் பேச்சுவழக்கிலும், உழவர் தம் நாற்காற் செல்வங்களேச் 'செல்லன்' என்பது போன்ற அன்புப் பெயர்களாலேயே அழைத்தல் பொதுவழக்காகும். இன்குரலிசையினைல் ஏர்க் களத்தோரும், வேஃலக் கடாக்களும், நோமறந்து தம் தெரீழில்புரிய உதவியாகும் இக் கவித்துறை சார்ந்த பாடல்கள் இத் தமிழகத்தில் நிறைய வழங்குகின்றன. இவைபோன்று சூடுபோடும் (போரடும்) களத்தில் வழங்கும் பொலிப் பாடல்களும் மிகப் பலவாதஃ அறிவோம். 'பொலி' என்ற சொல் கெல்ஃலத் தனி யாகவும், தொகையாகவும் குறிப்பது. பொலியின்வாரி (வளம்) பெருகவேண்டி இரவிலே சூடுபோடும்போது பாடும் பாடல்களும் இதனுற் 'பொலிப்பாட்டு' என்றே அழைக்கப்படுகின்றன. அறிமுகவுரையுள் யாம் கண்ட பொலிப்பாடல்களேத் தொடர்ந்து:—

- ''கண்டுப் பூனயோஃ பொலி தன்மதாயே உனக்குக் கணக்கெழுத நல்லோலே
  - ---பொலி, பொலி, பொலியோ ''
- '' மாவிலுப்பைத் தோணிவெட்டி—பொலி தன்மதாயே கந்தர் மாமாங்கம் போருராம்
  - —பொலி, பொலி, பொலியோ"
- '' சங்கீன்ற முத்தோ—பொலி தன்மதாயே சமுத்திரத்தி லாணிமுத்தோ
  - பொலி, பொலி, பொலியோ''
- ''சங்கு முழங்குதல்லோ பொலி தன்மதாயே சங்கரஞர் கோயிலிலே — பொலி, பொலி, பொலியோ''
- "வாட்டி வலமாக பொலி தன்மதாயே வலம்புரியோர் சங்காக — பொலி, பொலி, பொலியோ" என்பனவாக அத்தகைய பாடல்கள் பல இங்குப் படிக் கப்படுகின்றன. சூடுபோடும்போது பொலிப்பாட்டுப் படித்தஃலக் 'குரற்காட்டுதல்' என்று கூறுதல் மரபாகும் இவைகீங்கலாக:—
- 'ஆக்காண்டி ஆக்காண்டி எங்கெங்க முட்டைவைத்தாய், கல்ஃப் பிளந்து கடலருகே முட்டைவைத்தேன்; ஓவத்ததுமோ மூணுமுட்டை பொரிச்சதுமோ ரெண்டுகுஞ்சு, மூத்தகுஞ்சுக் கிரைதேடி மூணுமஃ சுத்திவந்தேன்; இளோயகுஞ்சுக் கிரைதேடி ஏழுமஃ சுத்திவந்தேன்; எல்லா மஃலயும் ஒருமஃலயாச் சுத்திவந்தேன்;

மாயாக் குறத்திமகள் வழிமறிச்சிக் கண்ணிகுத்த, நானமுத கண்ணீரும் என் குஞ்சமுத கண்ணீரும், வாய்க்கால் வழியோடி வழிப்போக்கர் கால்கழுவிக், குண்டு கிரம்பிக் குதிரை குளிப்பாட்டி, ஆழி கிரம்பி ஆனே குளிப்பாட்டி, இஞ்சிக்குப் பாய்க்து இலாமிச்சைக்கு வேரோடி, மஞ்சளுக்குப் பாய மறுகுதுகாண் அம்மான." என்பதுபோன்ற சிறுகதைகூறும் பாடல்களும்,

''ஆஃயிலே சோஃயிலே ஆலம்பாடிச் சக்தையிலே கிட்டிப்புள்ளும் பம்பரமும் கிறுகியடிக்கப் பாலாறு பாலாறு '' என்பது போன்று விளேயோடல் கூறைம் பாடல்களும்,

'' சுட்ட கருவாடாம் பறங்கிக்குச் சோறுமிறங்காதாம் சூரப்பற்றைக்குள்ளேபறங்கி சுங்கானே மாட்டிக்கொண்டான் இழுக்க இயலாமல் பறங்கி ஏலேலம் சொல்லுருண்டி''

என்பது போன்ற பரிகாசப்பாடல்களும் ஆக வழங்கு வன எல்லாம் ஒருசார் உணர்ச்சிக் கவிகளேயாகும்.

பொருளின்பமும் சொல்லின்பமும் இவ்வா று பொதிந்து பொதுமக்களுடைய உணர்ச்சிப் பெருக்கின் சின்னமாக விளங்கும் காதற்கவிகளும், புறத்துறை சார்ந்த ஏு்காய கவிதைகளான ஊஞ்சற்பாடல்கள், ஏர்ப் பாட்டுகள், பொலிப்பாடல்கள், கொம்புவிளேயாட்டுப் பாடல்கள், குளுத்திப்பாட்டுகள்,வசந்தன்கவிகள், வசைக் கவிகள், தோணிப்பாட்டுகள், ஆரியப்பூமா*ஃ* என்னும் உடுக்கைப்பாட்டுகள். சவணிக்கைப்பாட்டுகள், கார்த் திகைப்பறைப்பாட்டுகள், தீர்த்தமாடும் பாட்டுகள், தெருப்பாடல்கள் என்பனவும் பிறவுமாக மைற்றும் இங்கு வழங்கும் எண்ணிறந்த ஏனேய பாடல்களுமெல் **ந**லனுப்ந்து சுவைதேர தனி த் தனி எடுத்து லாம் இவற்றுள், வேண்டிய சிறப்புடையன. குளுத்தி, வசந்தன், கொம்புவினோயாட்டு என்பனபற்றிய பாடல்க ளிற் செலவற்றை இந்நூலில், கண்ணகி வழிபாடு என் னும் அதிகாரத்துள் காணுவோம். எல்லாப் பாடல்களே யும் நன்முறையிற் தொகுத்து வெளியிட்டால் அவைகளே மற்றையோருமறிந்து பயனுறலாகும்.

மட்டக்களப்புநாட்டுக் 'கவி'கள் இத்துறையில் பற்றிய கட்டுரைகள் சில, பத்திரிகைகளில் வெளிவரு கின்றன. அவ்வாறு வெளியிடும் சேவை நன்னேக்க முடையதே யெனினும், மரபு கடந்த கருத்துகளேயும் தாமே கட்டுரையாளர் கற்பீன சூளோயும் சேர் த்*து* உண்மைக் கவிகளின் உயிர்த்தன்மையைச் சிதைக்க முற்படாது பார்த்துக்கொள்ளினன்றி உரிய பயனே அது தரமாட்டாது. மட்டக்களப்புப் பெண்கள் அருவி வெட் கவிகளிவை டும்போகு பாடிய பென்றம். கூள பிடுங்குகையிற் பாடியவை இவை பென்றம். சில நாட்டுப் பாடல்களுக்குப் பிழையான தஃலயங்கங்கள் குறிக்கப்படுகின்றன. ஒரு நாட்டு மக்களின் வாழ்க்கை மரபறியாதே அவர்தம் க‰களே ஆராயத் தஃப்படுத லால் இத்தகைய பிழைகள் நேருகின்றன வென்னலாம். மட்டக்களப்பு நாட்டிலே பல்லாயிரம் ஏக்கர் நன்செய் நிலம் நீர்ப்பாய்ச்சல் வசதிகள் நிறைந்து ஒருகோலத்தில் பயிரேற்றப்படுதலாலும், அவ் வயலெங்கும் களேபிடுங்கு தற்கு வேண்டிய அளவு தொழிலாளர் கிறைய இங்குக் கிடையாமையாலும், நிலத்தின் இயற்கைவள அமைப்பம், 'உழவு', 'மிதிப்பு' என்பன நடக்கும் சிறுந்த முறைகளும் காரணமாகக் களேபிடுங்கும் அவசியம் வெகு தூரம் குறைக்கப்பட்டுள்ளமையாலும் இக்காலம் பயிற்சிவகை ுயில் இடைக்கிடை காட்டப்படுதஃவவிட இந்நாட்டு வயல் நடைபெறுவதில்**ஃ**ல. **க**ளிலே **களே பி**டுங்கும் **േഖ**മ எனவே வேறு தொழிற் களத்துக் கவிகளே வலிந்து ஏற்படா இந்நிலேக்கு இழுக்கவேண்டிய அவசியம் தா கின்றது. 'வேளாண்மை வெட்டுத'ஃ 'அருவி வெட் என்று சொல்லும் வழக்காறு இக்காட்டில் டுதல் ' இல்லே. அவ்வேலே இங்கே பெண்களாற் செய்யப் படுவேதுமன்று. வயல் வேஃகேளிற் பெரும்பாலானவை— கதிர் துவைக்க வேண்டிய அவசிய மேற்படின் அது ஆண்களாலேயே செய்யப்படுவன. தவிர—எல்லாம்

ஆதலால் இத்துறைகளிலெல்லாம் 'துறைபோன' நல் லறிஞர் கூட்டம் செய்யும் பரிசீலீணகளுடன் வுணர்ச்சிக் கேவிதைச் செல்வம் சீரியமுறையில் வெளி வரின் அது இந்நாட்டு மக்களின் கஃவையயும், பண்பை யும் காப்பாற்றி வளர்க்கும் ஒரு பெரும் பணியாகும். கஸ்ச்சங்கங்கள் இதனேக் கருத்திற் கொள்ளல் வேண் டும். தனி அறிஞர்களும் இக் கவிதைச் செல்வம் வளர்க்கும் தொழின் மாந்தரின் சிறப்பினேப் போற்றி ஆட்சி அவர்தம் உணர்ச்சிக் கவிதைகள் இயந்திர மிக்க இக்காலமயக்கில் மறைந்துபோகாது கா த்தல் வேண்டும். 'செவியேறல்' வாயிலாகச் சிறந்த கவிதை களேத் திரட்டி கெஞ்சிற் பொறித்து வைத்திருக்கும். எழுத்தறியாக் கவிவாணர்களோயும், அத்தகைய கவிகளே உணர்ச்சி சொட்ட உடனுக்குடன் பாடும் ஆற்றலோடு இன்று வாழும் கவிப்புலவர்களேயும் நாம் அணவரும் மதிப்புக் கொடுத்துப் போற்றுதலும் இன்றியமையாத தொன்று. ஒருநாட்டின் உண்மையான பண்பாடுகளேப் பொறித்துக் காட்டும் பெருஞ் சிறப்புடையனவும், அக் நாட்டினது பொது மக்களின் அறிவு, கூல, புலமை என்ப வற்றை நிலேப்படுத்தி அதன் மக்கட் குழுவின் பரம்பரை யான நாகரிகச் சிறப்பை உறுதி செய்யும் பெருமை யினைல் முதுகெலும்பு போன்று விளங்குவனவுமான இந் நாட்டுப் பாடல்களேப் பேணிச் சிறப்புச் செய்யும் பணி யில் அனேவரும் ஒத்துழைப்பாராக.

## 3. நாட்டுக் கூத்துகள்

கிழக்கிலங்கைத் தமிழகமான மட்ட**க்**களப்பிலே நாட்டுக் கூத்துகள் பல, பழங்காலக்தொட்டு ஆடப்பட்டு வருகின்றன. புதிய விஞ்ஞானச் சிறப்பிறைற் குறைந்த செலவில் மக்களுக்கு நிறைந்த இன்பமூட்டவல்ல பேசும் படங்கள் இக்காலத்து மலிந்துள்ளபோதிலும் இங்குக் கொர்மப் புறங்களில் உள்ள மக்கள் தாம் கூத்தாடி காணுகிருர்க**ள்.** மகிம்வகிலேயே பெரிதும் இன்பங் நாட்டுக் கூத்துகள் என்று சொன்னுல் காலத்துக்கேற்ப முன்னேருத்தும் நாகரிகமற்றதுமான ஒருவித ஆட்டம் அது என்று பலர் இக்காலத்துக் கருதுகின்றனர். நாட்டுக் கூத்துகளின் சிறப்பியல்புகளேயும், கூத்தாட்டங் களில் உள்ள தாள அமைதி, அவற்றில் வெளிப்படும் கஃலச்சிறப்பு, நாடகப் பொருளமைவு என்பவற்றையும் கருதும் ஆற்றல் பெரும்பாலும் அவர்க்கில்லாமையே இதற்குக் காரணம் என்று நாம் கொள்ளல் வேண்டும்.

. மட்டக்களப்பு நாட்டுக் கூத்துகள் என்ற தஃலப்பில் இங்கு எழுதப் புகுந்தாலும், கூத்துகள் ஒரு குறிப்பிட்ட நாட்டுக்கு என அமைந்தன அல்ல என்பதை முதலிற் குறிப்பிட விரும்புகிறேன். அவிநெயத்தின் மூலம் மனக் கருத்தை வெளிப்படுத்துதல் உலகமக்க ளீனவேருக்கும் பொதுவான தாக இருத்தல் போலவே, கூத்துகளிலே பொருளுக்கேற்ப உணர்ச்சி புலப்பட பாட்டுகளின் அவிநயஞ் செயதலும் மக்களுக்குப் பொதுவானதாக இதணுலேயே நமது இயற்றமிழும் அமைந்துள்ளது. இசைத்தமிழும் வழங்குதற்கேற்ற கிலம் 'வடவேங்கடக் தென்குமரியாயிடைத் தமிழ் கூறு நல்லுலகம்' என எல்ஃ வகுக்கப்பட்டதுபோல, நாடகத் தமிழ்வழக்கிற்கு நம் முன்ஞோர் எல்ஃ கொறுதுவிட்ட**னர்.** செக்சிற்பியார் என்னும் மேல்காட்டு நாடகப் பேராசிரியர் இயற்றிய ஆங்கில நாடகங்களும்கூட நம் தமிழ் நாடக இலக்க ணங்களுக்கு அமைந்தனவாய் இயற்றப்பட்டிருத்தற்குக் காரணம் இப்பொதுத் தன்மையேயாகும். இப்படிப் பொதுவானவையாயினும் தமிழர்தம் பண்பாட்டைப் பிரதிபலிப்பனவாய் அமைந்த நாடகங்கள் பல முன்ற ளில் தமிழ்நாடெங்கும் நடந்தன என்றும், காலகதியில் அவற்றினமைப்புமுறைகூட அறிய முடியாதவாறு அழிக் தொழிந்தன என்றும் தெரிகின்றது. தமிழ்நாட்டிலே நடிக்கப்படுகின் றன சில கிராமங்களில் நாடகங்கள் எனினும், சிறந்த கூத்துமுறையில் அவை ஆடப்படு கின்றில. மஃயோளக் கரையிலும் இலங்கையின் மட் டக்களப்புப் பகுதியிலும் நல்லமுறையிலமைந்த நாட்டுக் கூத்துகளே ஆடும் பெருவழக்கம் இன்றும் அழியாது நிகழ்ந்துவருதல் இங்குக் கருதத்தக்க ஒன்ருகும்.

மட்டக்களப்புநாட்டில் ஆடப்படும் கூத்துகளே நாம் நோக்கும்போது அவை வடமோடி, தென்மோடி என்ற இரு பெரும் பிரிவினவாய் இருப்பதை அறி வோம். இவற்றைவிடச் சிறுபான்மையாக வழங்கும் 'விலாசம்' என்னும் ஒரு வகைக் கூத்தும் இங்குண்டு. விலாசங்கள் மேற்காட்டப்பட்டவற்றைச் சில பகுதிகளிற் சார்ந்து சில துறைகளிற் புதிய மாற்றங்களேக் கொண் டனவாய் இருக்கின்றன. பெருவழக்காக நடக்கும் நாடகங்களான வடமோடி, தென்மோடி என்ற இரண்

டிற்கும் இடையே பெரிதும் வேறுபாடு காண்கின்ரேம். இவற்றின் கதைப்போக்கு, ஆடல்வகை, தாளக்கட்டு (தாள ஒழுங்கு), உடை அணியும் முறை என்பன இம் மாற்றங்களிற் குறிப்பிடத்தக்கவைகளாம். என்ற பிரிவுகளின் பெயர்க் மோடி, தென்மோடி காரணங்கள் யாவை என வரையறுத்துக் கூற முடியா விடினும் வடநாட்டிலிருந்து வந்து தமிழரிடைக் கலந் வமங்கிய 'ஆரியக் ததும், பண்டைத் தமிழகத்தில் கூத்து' வகையைச் சேர்ந்ததுமான கூத்து வடமோடி என்றும், தமிமுக்குச் சொந்தமாகத் தென்டுட்டில் நிலவிய கென்மோடி கூத்து வகையைச் சேர்ந்தது என்றம் வழங்கப்படுகின் றன கொள்ளல் எனக் ஒருவாறு பொருத்தமாகத் தெரிகின்றது. கூத்துகளின் கதைப் வடமோடி போக்கை கோக்குமிடத்து நாடக<u>ங்</u>கள் பெரும்பாலும் போர்செய்து வெற்றி பெறுவதில் வுறுவனவாய் இருக்க, தென்மோடி நாடகங்கள் காதற் சுவை பயந்து அக்காதல் கைகூடுவதில் முடிவேனவாய் விளங்குகின்றன. இங்கே ஆடப்படும் வடமோடிக் கூத்து களிற் சிறந்தனவாக உள்ள இராம நாடகம், வீரகுமார நாடகம், தருமேபுத்திர நாடகம். பப்பிரவாக நாடகம். 18ஆம் போர், குருக்கேத்திரன் போர், சூரசம்மாரம், குசலவே நாடகம், பாண்டவர் வனவாசம் என்பவற்றிற் போர்க்கள முடிவையும், தென்மோடியிற் சிறந்தனவாக உள்ள அநிருத்த நாடகம், பவளவல்லி நாடகம், அலங் காருளுபே நாடகம். வாளபிமன் நாடகம், நரேந்திர நாடகம் என்பவற்றில் காதல் வெற்றி பெறும் முடிவின யும் நாம் கருதிப் பார்த்தல் வேண்டும். இவ்வகையிலே பழந்தமிழர்தம் நாடக இலக்கணங்களேயும், மேடைடாரது நாடக அமைப்பு வகைகளேயும் ஒத்து இக் கூத்துகள் அகத்திணேயையும் புறத்திணையையும் சார்ந்து விளங்கு கின்றன. மேல்புல உலகிற் சிறந்த நாடகாசிரியார் எனப் 'செகசிற்பியா'ருடைய போற்றப்படும் (Shakespeare) நாடகங்களே துன்பியல் அல்லது அமங்கல முடிபின இன் பியல் அல்லது (ரிறஜெடி-Tragedy), முடிபின (கொமெடி-Comedy) என்றும் வகுத்துள்ளார்தள்.

ூரிறஇஇடி' என்பது போர் சம்பந்தமான அல்லது மனத் துன்பமான முடிவின்ப் பெறும் நாடகம். 'கொமெடி '. காதலின்பத்திண் முடிவாக உடையது. மட்டக்களப்பு நாட்டுக் கூத்துகளின் கதைப் போக்கினே கோக்கும் போது பெரும்பாலும் வடமோடி நாடகங்கள் (ரிறஜெடி) அமங்கலம் ஆகவும், தென்மோடி நாடகங்கள் (கொமெடி) மங்கலம் ஆகவும் முடிதல் தெரிகின்றது. காதல் என்னும் அடிப்படையில் எழுந்த அன்பு வாழ்வு வாழ்ந்த தமிழ ரிடைத் தமது வெற்றியையும், வீரவெறியையும் புலப் படுத்திப் பெருமிதப்பட்டனர் ஆரியர். பெரும்பாலும் சிறப்புடையன எனத் தாம் கருதிய போர்க்கருத்துகள் போன்ற புற வாழ்வின் இலக்குகளேத் தமிழர் வடதிசை நடிப்புடன் சேர்த்து வடமோடி என்றனர் எனலாம். தமிழ்நாடு தென்னுடுதானே; ஆகவே காதல் கலந்த தமிழ்மோடி தென்மோடி எனப்பட்டது. மோடி என்ற சொல் இந்நாட்டிலே வகை, விதம், பகுப்பு கருத்துகளிற் பேச்சிலும் வழங்குகின்றது.

'செக்சிற்பிய'ருடைய (Shakespeare) நாடகங்கள் ஆடவ ரும், அரிவையரும் அரங்கிலேறிப் பெரும்பாலும் சொல் லாற் கருத்தைப் புலப்படுத்தி நடிக்கும் வகையிலே அமைந் துள்ளன அன்றி நம் நாட்டுக் கூத்துவகையில் ஆடும் முறையிலே அமைக்கப்பட்டில. ஒருவாறு இத்தகைய சொல் நடிப்பை முக்கியமாக உடைய கூத்துகளே மட்டக்களப்பு நாட்டில் 'விலாசம்' என்றே வகுப்பைச் சார்ந்தனவோயுள் ளன. 'விலாசம்' என்பது 'டிருமா' ( Drama ) என்று ஆங்கி லத்திற் சொல்லப்படும் நாடகத்துக்கும், கூத்து என்று தமிழிற் சொல்லப்படும் நாடகத்துக்கும் இடைப்பட்ட ஆட்ட அமைப்பினே உடையதாக இருக்கின்றது. தென் மோடி வடமோடியாகி, வடமோடி விலாசமாகி, விலாசம் ்டிருமா 'வாய்ப் படிப்படியே நடைவேறுபட்டுச் செல்லு தல் நோக்கத்தக்கது. அவ்வாறு ஆடப்படும் விலாசங் களிற் இறந்துள்ளவை பூதத்தம்பி விலாசம், அரிச்சந்திர விலூசம், கண்டிராசன் விலாசம் என்பனவாம்.

இது நிற்க, அகம் புறம் என்ற தமிழர் பகுத்துக் கண்ட கூத்தியல்பகளோடு, மட்டக்களப்பு கூத்துகளேத் தொடர்பு படுத்திக் காண்போம். உள்ளத்து **கி**கழும் அநுபவத்**தைச்** சுவை **எ**ன்று சொல்லல் தமிழ் மரபு. இச்சுவை முகக் குறிப்பாலும் வெளி உறுப்பு களின் அவிநயச் செயலாலும் உடம்பிற் புறப்பட்டுத் தோன்றுதலால் மெய்ப்பாடு என்றும் சொல்லப்படும். வீரம், அச்சம், இழிப்பு, அற்புதம், இன்பம், அவலம், ககை, கோபம். நடுநிலேமை என இச்சுவை என்று சொல்லப்படு கின்ற அநுபவம், அல்லது மெய்ப்பாடு ஒன்பது வகைப் படும். இவற்றுள்ளே மனமகிழ்வும் சிரிப்பும் அவற்ருல் வரும் அதிசய நிஃலயும் என்ற மூன்றையும் தருவனவா யுள்ள உவகை, நகை, வியப்பு என் னும் சுவைகள் இன்பப் பகுதியைச் சார்ந்து அகத்நிணே எனப்படுவ. மற்றைய ஐந்து சுவைகளும் பெரும்பான்மையாக வருவது புறத் திணே எனப்படும். இவ்வேறுபாடு கொண்டு வரும் அகத் திணுக் கூத்துகளேயும், புறத்திணுக் கூத்துகளேயுமே விபுலாகந்த அடிகளார் தமது 'மதங்கசூளாமணி'யுள் வேத்தியல் என்றும் பொதுவியல் என்றும் முறையே குறிப்பிட்டார்கள். இதன்படி மட்டக்களப்பு நாட்டுக்கூத்து வகையை நாம் ஆராய்ந்தால் தென்மோடி நாடகங்களிலே இன்பமும் நகையும், காதல் தடைப்படுதல் கிறைவேறு தல் என்பவற்றுலாம் வியப்பும் ஆகிய சுவைகளே பெரும் பாலும் பயின்று வரல் காண்போம். இத் தென்மோடி யுள் போர் வீரம் என்பன வர கேர்க்தால் அவையும் காதல் காரணமாய் அந்த உவகைச் சுவையி⁄னயே மிகுப் பனவாய் அமைந்துள்ளன என்று அறிதல்வேண்டும். வடமோடி நாடகங்களில் வரும் முதன்மையான சுவை வீரமாக இருக்கின்றது. அதீணச் சார்ந்து கோபம். அமுகை முதலான சுவைகள் தோன்றுகின்றன. இந்தச் சுவைப்போக்கை நோக்கும்போது அகத்திணே, புறத்திண என்பவற்றை முறையே சார்ந்த வேத்தியல், பொதுவியல் என்ற பழந்தமிழ்க் கூத்துவகைகளுக்கும் 'கொமெடி', ஆங்கில *நாடகவகைகளுக்கும்* 'ரிறஜெடி' ு என்ற நிரனிறையே பொருந்துவனவாக மட்டக்களப்புநாட்டின்

தேன்மோடி, வடமோடி நாடகங்கள் அமைக்து கிடத்த ஃலக் காண்போம்.

இச்சிறப்புக்கள் வாய்ந்து நடைபெறும் நாட்டுக் கூத்துகளே மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் கிராமக்தோறும் உள்ள மக்கள் தம் ஓய்வு காலங்களில் ஆடிப் பழகு வார்கள். கூத்துக்களேப் பழக்கும் ஆசிரியர் 'அண்ணு வியார் ' என அழைக்கப்படுவர். கூத்தாடும் மேடையின் ஓலேக் கொட்டில் இடமாகக் கட்டப்படும் உயர்ந்த 'இலங்கக்கூடம்' என்ற சொல்லாற் கிராமப்புறங்களிற் குறிக்கப்படுகின்றது. 'அரங்கக்கூடம்' என்னும் இனிய சொற்குடுடிரின் திரிபு இது என்பதை அறிக்து நாம் இன் புறல் வேண்டும். கூத்தாடும் அரங்கு 'களரி'ஆகும். அரங்கின்மேல் அமைந்த இந்த அரங்கக்கூடத்தில் நன்கு ஆடிப் பழகியபின் நடிகர் முறைப்படி கோலம் பூண்டு பரந்த பொது இடமொன்றிலே கூத்தை அரங்கேற்றம் அரங்கேற்றத்துக்கான உயர்ந்த மண் செய்வார்கள். மேடை பெரும்பாலும் ஊர்க்கோயில் வீதியி லமைக்கப் அமைப்பு, மேடையில் இடம்பெறும் படும். இதன் மேற்கட்டி, எண்ணெய் விளக்குகளே வைப்பதற்கான தூண்கள் என்பனவும், சிலப்பதிகார உரையுட் காணப் பழந்தமிழ் நாடக அரங்கின் இலக்கணங்க படும் ளுடன் பொருந்திப் பழம் பெருமையை நிணேவூட்டி அறிஞர்க்கு வியப்பை அளிக்கின்றன.

இக் கூத்துக்கள் தொடங்கும்போது 'கட்டியகாரன் ' முதலில் தோன்றுதல் பொதுவான வழக்கம். கூத்தின் தலேமைக் கதாநாயகணை பேரரசனுடைய சபைக் கட் டியகாரன் அவன். அவன் வந்து தன் வரவையும் பின்னுல் வரப்போகும் அரசனுடைய சிறப்பு முதலிய வற்றையும் சொல்லி அமைதியாய் இருந்து பார்க்கும் படி சபையோரை எச்சரிக்கை செய்து செல்வான். இது கட்டியங் கூறுதல் என வழங்கும். அப்பால், கதைப் போக்குப்படி கூத்துக்காரர் முறையே தோன்றி நடிப்பர். அரசீன், அரசி, மந்திரி பிரதானிகள் என்போர் கூட்டங் ்கொலு' என்று வழங்கப்படுகிறது. இராமர் கொலு, தருமர் கொலு என்ற தொடர்கள் இதற்குதாரணம். நடிகர்களுடைய முதற் தோற்றத்துக்கு 'வரவு' என்று பெயர். அம் முதற் தோற்றத்தின்போது மட்டுமே வரவப் ஆட்டங்களும் இடம் பெறுகின்றன. பாட்டுகளும், கொலுவினருக்கோ, தனிப்பட்ட ஒரு அாங்கில் லரு 'வாவ' நிகமும்போது மிகச் சிறந்த கொலுவக்கோ ஆட்டம் ஒன்ற இடம்பெறும். தாள அறுதி பிசகாது மத்தளம் அடிப்பவருடைய திறமையினுல் இந்த நேரத் தில் மேடை அதிர்ந்து விளங்கும். அமைதியாக இருந்து குழந்தைகள் கூட இந்த ஆடல் இன்பத்தைப் பருகும் சிறப்பு வரவு ஆட்டங்களுக்கு உண்டு. கூத்தைப் பழக்கிய அண்ணுவியார் பெரும்பாலும் 'சல்லரி' என்ற தாளத் துடன் மத்தளம் அடிக்கும் அண்ணுவியின் பக்கலில் நிற்பார். பக்கப் பாட்டுப் பாடுவோரும், கூத்து ஏட்டுப் பிரதி பார்ப்பவரும் இவர்களுடன் மேடையில் இடம் பெறுவர். இவர்களேச் 'சபையோர்' என்ற கூறுகல் இந்நாட்டு வழக்காகும். வரவின்போது வேறு வேருன ஓலிக்கும். மத்தள த்தில் அத்தாளங்களே காளங்கள் வாயாற் சொல்லும் சொல்வரிசைக **லை**வகையாக ளுக்குத் 'தாளக்கட்டு ' என்று பேர். அரசன் கொலு வரவு, சேரைபதி வரவு, அரசகுமாரி வரவு, முனிவர் வரவு என்ற வேறு வேருன இயல்புடையவர்களின் வரவுகளுக்கெல்லாம் வேறு வேருன ஆட்டங்களும் அவற்றுக்கேற்ற தாள ஒழுங்குகளும் உண்டு. ஒரு அரச ஹைடைய ஆட்டம் சேஞதிபதியுடைய ஆட்டத்தை விட இலகுவாய் இருக்கும். பெண்கள் வரவு மென்மைக் தன்மையுடைய நுணுக்கமான அவிநயங்களேப் புலப்படுக் தும் தாளக் கட்டுகளேயும் ஆட்டங்களேயும் கொண்டு நிக ழும். அதிலும் அரச கன்னியர் வரவு சாதாரண பெண் களின் தனிப்பட்ட வரவை விடச் சீர்மைபெற்ற ஆட்ட நுணுக்கமும் சிறப்பும் பொருந்தி விளங்கும். இந்த எல்லா விதமான ஆட்ட நுட்பங்களும் வடமோடி, தென்மோடி இரண்டுக்கும் தனித்தனி வேருன வகையில் இயங்கிச் செல்வன.

தென்மோடியில் வடமோடியினப் பார்க்க அதிக நுணுக்கமும் கடினமுமான ஆட்டங்கள் உள. தென்மோடி வரவுக்குரிய ஆட்டங்களே முடித்துப் பாட்டுப் படிக்க வரும்போது கூத்துக்காரர் வேண்டிய கட்டத்துக்கு (இளத்த உடம்புடையவராயின்) பெரும்பாலும் களேப் படைந்து விடுவார்கள். வடமோடி ஆட்டம் இப்படி உடம்பை அதிகம் முறிக்காதது. இதறை்போலும் வட மோடியில் வரவு ஆட்டத்தின் பின்னர், தம் வரவைக் குறிக்கும் பாட்டை நடிகர்தாமே ('தருமர் வந்தாரே' என்று தருமராக வருபவரே) படிக்க, தென்மோடியில் அதீனச் சபையோர் என்றழைக்கப்படும் பக்கப் பாட்டுக்காரர் படிக்கும் ஏற்பாடு உண்டு. சபையோர் அவ்வாறு படிக்கும் வரவுப் பாட்டுக்குரிய இலகுவான ஆட்டத்தின்போது ஒருவாறு தம் கூளப்பிணேப் தென்மோடிக் கூத்தர் போக்கிக்கொள்ள இது வசதிதருகின்றது. வரவப் பாடல்கள் அரங்கில் தோன்றி நடிப்போரைப்பற்றிய பகழ்ச்சிப் பாடல்களாயிருப்பதால் தம்மைத் புகழ்ந்து கூறும் பண்பு தமிழாக்கு உரியதன்று என்னும் கொள்கை, அவர்தம் சொந்தக் கூத்தான தென்மோடி யில் அப்பாடல்களேச் சபையோர்வாயிலாகப் பாடுதலின் மூலம் காட்டப்படுகின்றது என்றும் கொள்ளலாம்.

வடமோடியார் தம் விருத்தங்களே அதிகம் நீட்டி இசைக்காது படிப்பதும், தென்மோடியார் அவற்றை நீண்ட ஓசை புலப்பட இழுத்துப் பாடுவதும் வழக்கம். வசனங்களும் அவ்வாறே வடமோடியிற் சாதாரணமாகச் சொல்லப்படத் தென்மோடியில் அவை இசைபட இழுத்துச் சொல்லப்படுகின்றன. வடமோடிக் கூத்தர் பக்கப்பாட்டுக்காரரும் ஒரு பாட்டைப் படித்தால் அத‰ாத் தொடர்ந்து படிப்பர். அப்போது பாட்டுக்கேற்ற தாளத்துடன் கூத்தர் நடிப்பது வழக்கம். தென்மோடி யிலோ என்றுல் பாட்டை நடிகர் படிக்க அப்பாட்டின் பிற்பாட்டுக்காரர் மட்டும் பாகத்தை கடைசிப் தொடர்ந்து படித்துவிட்டுப் பாட்டு முழுவதற்குமுரிய தருவைப் படிப்பார்கள். பாட்டுக்கு அமைக்கப்படும் போன்று, கூத்துப்பாட்டுகளேப் பாடும் சுரவரிசை

முறையை அமைத்துக்காட்டும் ஒருவித சொற்கோப்பு 'தரு' எனப்படும். உதாரணமாக:-

> பதினுறு வயது மகனுருவம் — அவன் பாவையரோ டனுபவிக்கும் பருவம்.

> > (அலங்கார ரூபநாடகம்)

என்ற பாட்டுக்குரிய தரு:-

கன்னாகன்ன நான கன்னநாஞ — கன்ன நானகன்ன நானகன்ன நாஞ.

என்று இருக்கும். இப்படித் தருப்படிக்கும்போது நடிகர் அத்தருக்களுக்கேற்ற தாளத்துக்கே நடிப்பர். இவ்வாறு கூத்துப் பாட்டுக்களுக்குத் தருப்பாடும் வழக்கம் தென்மோடிக்கன்றி வடமோடிக்கு இல்லே. நடிகர் தம் வரவு, ஆட்டம், பாட்டு என்பவற்றை முடித்துக்கொண்டு களரியைவிட்டுப் போகவேண்டிய நேரம் வந்ததும் ஒரு துரிதமான ஆட்டத்தை ஆடுதல் வடமோடியார்க்கு நியதியாகும். இக் கடைசி ஆட்டத்துக்குக் 'காலமேற்றுதல்' என்று பெயர். காலமேற்றுதல் தென்மோடிக்கு இல்லே.

மட்டக்களப்ப நாட்டுக் கூத்துகளுக்குரிய ஆட்டங்க ளின் நுணுக்கங்களேப்பற்றிய பொதுக்குறிப்புகள் சில வற்றை இதுவரை கண்டோம். அவைகளேத் தொடர்ந்து, ்கத்துக்களிலே விசேடே இடம் பெறுவனவாய், நடிப் புக்கு உயிர்நாடியாய் உள்ள 'தாளக்கட்டு'களே இனிக் கவனித்து மேற்செல்லல் பயன் தருமென்று கருதுகின் ரேன். கூத்தர் மேடையிலே தோன்றி ஆடும் காளங் களேச் சொற்கோப்பினல் தொடுத்து (கட்டி அல்லது சேர்த்து)க் காட்டுவது தாளக்கட்டு ஆகும். கீர்த்தனேகளி விருக்கும் 'பல்லவி 'போன்ற ஒரு உறுப்பு இத் தாளக் கட்டுகளிலும் முதலில் இருக்கின்றது. நடிகரின் வரவுத் தொடக்கத்திலே 8 முதல் 12 முறைவரை அண்ணுவி யார் இம் முதற்பகுதியைத் திருப்பித் திருப்பித் தாள அமை தியுடன் படிக்க *அதற்குரிய* அவிநயம்காட்ட அரங்கின் முகப்பிலேயே கின்ற கூத்தர் ஆடுதல் மரபு. இந்த முதல் ஆட்டத்தின் பின்னரே அவர்கள் களரியுள் இறங்குவர். வரவுக்கேற்றபடி தாளக் கட்டினே அண்ணு வியாரும் பக்கப்பாட்டுக்காரரும் தொடர்ந்து சொல்லு கையில் அவர் கூற்றை அவ்வாறே மத்தளமும் தன் மொழியிற் சொல்கின்றது. அப்போது உணர்ச்சியைக் கடந்த ஆட்டமானது கூத்துக்காரரை மேற்கொண்டு பார்ப்போரீனவரையும் பரவசப்படுத்திவிடுகின்றது. மத் தளத்தின் இந்தச் சிறப்பு நிலேயை மக்கள் '' மத்தளம் நன்கு பேசுகின்றது '' என்று சொல்லி அநுபவித்து மகிழ்கின்றுர்கள்.

வடமோடி ' அரசர் கொலு ' வரும்போது :-

'' தகதிகதா தெய்யத் தெய்தெய் தாத்தெய்யத்தோம் தகதிகதா''

என்று ஆட்டம் தொடங்கு இன்றது. பல்லவிபோன்ற இம் முதற்பகு இ, குறிக்கப்பட்ட கால அளவுக்கு மீட்டும் மீட்டும் சொல்லப்படும்போது கூத்தர் நின்ற நிலேயிலும், பக்கங் களுக்குத் திரும்பியும் அவிநயஞ்செய்து ஆடி அந்த இடத்திலே வீசாணம் போடுதல், எட்டுப் போடுதல், இவ்விரண்டுபேராகத் தமக்குள் இடம்மாறியாடுதல், என்ற சுழல் ஆட்டங்களேயும் முறைப்படி முடிப்பர். ஒருவர்பின் இருவராகப் பாம்புபோல் வீளந்து ஆடிச் செல்வது வீசாணம். எட்டு என்ற இலக்கத்தைப் போன்று வளேந்து செல்லும் ஆட்டம் எட்டுப் போடுத

'' தகதத் தகதத் தகதத் தகத தந்தரி நாதரி தகுந்தரி குகுந்தரி தந்தரி நாதரி தகுந்தரி குகுந்தரி சணுத்தச் சணுத்தச் சணு தகததிங்கி**ணத்தோம்** சணுத்தச் சணுத்தச் சணு தகததிங்கிணதோம் தகததிங்கிணதோம்''

என்று நடு அரங்கில் ஆடி:-'' தாம் தாம்தக தந்தரிகிடதக தீந்தாரத் தில்லானு சுந்தரி தகணக சுந்தரி ததிமிர்த கிடதெய் தளங்கு தித் தக தகததிங்கிணதோம் தகததிங்கிணதோம், தகததிங்கிணதோம் "

என்ற முன் களரியிலும், பக்கங்களிலும் சென்ற ஆடிப் பாட்டுத் தொடங்குதற்காக வரவு ஆட்டத்தை முடித்துக் கொண்டு வருவர். இப்படி அது முடிவுறும்போது 'தக ததிங்கிணதோம்' என்ற கடைசித் தாளம் இரண்டு மூன்று முறை மத்தளத்தில் இறுக்கி அடிக்கப்படும். இந்த அடிக்குத் 'தாளம் தீர்தல்' என்று பெயர். தாளந் தீர்ந்ததும் கொலுவின் முதன்மைக் கூத்தர் தன் விரவைப் பற்றிய பாட்டுகளேப் படிப்பர். பின்பு கதைப்போக்கிற் கேற்ப உரையாடல் முதலியவை தொடர்ந்து நடக்கும்.

இங்கு நாம் காட்டிய தாளக்கட்டும் அதன் ஆடலும் வடமோடியில் வரும் எல்லாக் கூத்தர்களுக்கும் பொது வானதாய் இருந்து நடிகர்களின் தன்மைக்கேற்பச் சில மாற்றங்களேக் கொள்ளுகின்றது. உதாரணமாக: ஒரு சேறைபெதி, அல்லது ஒரு காவலாளியின் வரவின்போது தொளிக்கத்தக்கதாக வீரந் இருக்க தாளக்கட்டு வேண்டும். எனவே 'தகதிகதா தெய்யத் தெய் தெய்' மேற்காட்டிய தாளக்கட்டின் என்று நாம் முதல் அடியானது:-

> '' தாத்தெய்யத் தெய், தக்கச்சந்தரிகிட தெய் தாத்தெய்யத் தெய், தக்கச்சந்தரிகிட தெய் ''

என்று மாறும். அது தொடர்ந்து:-

தகதத் தகதத் தகதத் தாஞ்சணங்தக்க தகதத் தகதத் தகதத் தீஞ்சணங்தக்க திருத்தில்லாண தீஞ்சணங் தக்க திருத்தில்லாண தாதிந்தத் தோதிந்தத் தோதிந்தத் தாதாம் தாதிந்தத் தோதிந்தத் தோதிந்தத் தாதாம் தாதகதா தோதகதெய், தாதகதா தோதகதெய்

என்பனபோன்ற புதிய தாளக்கட்டுகளாகி முடிவுறுகின் றது. தாளந் தீர்தற்கு முன்பு வீரவான்களுக்கு மாத்திரம் என வகுக்கப்பட்ட ஒரு கடினமான ஆட்டம் உண்டு. அதற்கு 'நாலடி' என்று பெயர். வீரக் தொனிக்கும் குதிநடை கொண்டு கால்களேத் தனித்தனி முன்னும் பின்னும் நீட்டித் துரிதமாய் நான்கு விதமாக மிதித்து ஆடுவதாகிய 'நாலடி போடுதலோடு' இன்னும் சில கடினமும் நுணுக்கமுமான ஆட்டங்களும் இவர்க்குள. இந்த வீரர் ஆட்டமே சில மாற்றங்களுடன் கன்னியர் களுக்கும் பொருந்துகின்றது. 'தகதிகதா' என்றும் 'தாத்தெய்யத்தெய்' என்றும் வந்த தொடக்க அடிகள் பெண்களுக்கு வரும்போது வேறுபட்டு நீண்டு:-

> ் தத்திமித்திமி தெய்யதி மித்திமி தாகிட சுந்தரி தோம் ததிங்கிண ''

என மாறும். பின்னர்த் 'தீந்தாரத்தில்லாஞ' என்பது வரைக்கும் அதிக மாற்றமில்ஃ. நாலடி போடுதலுக்குப் பதிலாகப் பெண்களுக்கு 'குந்துதல்' என்ற நடனரிஃல சேர்க்கப்படுகின்றது. பின்பு:-

> '' தூதிந்தத் தோதிந்தத் தோதிந்தத் தோம் தூதிந்தத் தோதிந்தத் தோம் தந்தகதா திந்தகதெய், தந்தகதா திந்தகதெய்''

என்று தாளக் தீர்க்து முடிக்கப்படும். இவ்வாட்டங்களில் சில அடிகள் இரட்டிக்கப்படும்போது வலம், இடம் என்ற இரு கைக்கும் (இருபக்கத்துக்கும்) ஆடுதலும் அவிகயம் பிடித்தலும் கடைபெறும். வீசாணம் எனும் ஆட்டம் இடைக்கிடை கடப்பது அவசியம். கடிகர் தம்மைத் தாமே சுற்றி ஆடும்போது வடமோடியில் வலப்புறமாகவும், மற்றையதில் இடப்புறமாகவும் திரும் புதல் ஒரு பிரதான குறிப்பாகும்.

'முத்திரைப் பல்லவம்' என்னும் ஒரு ஆட்டமும் வடமோடி நடிகர் சிலருக்குண்டு. இது வரவுப் பாட்டின் பல்லவியை இரட்டித்துப் படிக்கும்பொழுது முத்திரை பிடித்து ஆடும் ஒரு துரித ஆட்டமாகும். உதாரணமாக: கொட்டினர் வரவில், '' ராசராசன் மகா ராசன் கிருஷ்ணபதி ராசன் கொலுவில் வந்தான்—மிகு போசன் கொலுவில் வந்தான் — (பல்லவி)

' செங்கையிற் சங்கும்–மற்ரோர்கையிற் சிறந்தசக்கரமும் பொங்கரவநிழலிற் புனலில் துயில்செய்வோன் மங்கைபாகன் செய்ய மாயன் தருமர்முன்பு

(தருமபுத்திரநாடகம்)

என்று பாட்டை முடித்து உடனே,

ு <sub>தாம் தா</sub>ைதகதிக தெய், தகதத்தத்தி **"** 

என்று தாளம் தீர்ந்து பெல்லவியைத் துரிதமாகப் படிக் கும்போது கிருஷ்ணர் ஆடவேண்டிய ஆட்டம் 'முத்திரைப் பல்லவம்' என்று பெயர் பெறும். இரட்டித்துப் படிக்கப் படும் இப் பல்லவியும் இதனுல் 'முத்திரைப் பல்லவி' என்று பெயர்பெறுகிறது.

தென்மோடி வரவுக்குரிய தாளக்கட்டு:-

'' ததித்தளாதக ததெய்யதிமிதக தாதிமிதத்தித்தெய்யே ததித்தளாதக ததெய்யதிமிதக தாதிமிதத்தித்தெய்யே'

என்ற முதுவேயுடையது. அது பின்னார்:-

" தச்சோந்திமி தொந்தரிகிட திமிதக தாதெய்யதா தளங்கு ததிங்கிண தொங்கதீந்தா, தொங்கதீந்தக தீந்தாந்தா தாதெய்யதா தளங்கு ததிங்கிண தாதத்தோ தீந்தத் தீந்தத்தாம் — தளங்குததிங்கிண தாதத்தோ தீந்தத் தீந்தத் தாம் தாதத்தோ தீந்தத் தோதக தாதீந்தத் தோதீந்தத் தோதக தாதீந்தத் தோதீந்தத் தோதக தச்சோந்திமி தளங்கு ததிங்கிண தொங்கதீந்தா தீந்தாந்தா"

என்று தொடர்ந்து செல்கின்றது. இவ்வளவுக்குமுரிய ஆட்டத்தைக் களரியின் நாலு ' வாட்டி ' (திசைமுகம்) களிலும் தனித்தனி ஆடும் ஆட்டமே சிற்சில மாறுபாடு களுடன் மற்றையோர்க்கும் வருகின்றது. இத் தோளக் கட்டிற்கு முதலில் 'கொலுத்தாளம்' என்ற ஒரு பாடற்பகுதி அரசகுமாரன், அரசகுமாரி என்போர் வரவுக்குச் சேர்க்கப்படுதலுமுண்டு• அரசகன்னியர்க்கு மேற்காட்டியவற்றுடன்:—

தாதத்திமித்தத் தெய்யோ தாதாக் தாக்தெய்யோ தாதத்திமித்தத் தெய்யோ தாதாக் தாக்தெய்யோ தாதத் தாதத் தாதத் தெய்யத் தெய்யத் தெய்ய.

என்ற ஆட்டத்தருக்களும் சேர்க்கப்படுகின்றன. தஃல யாரி (தஃலமைக்காவலன்) ஒருத்தனின் வரவில் இவை யாவும் தூரிதம் பெற்ற வேறு தாளமாகின்றன.

'' தாதாக் தெய் தெய்ய தாதாக் தெய்தெய்ய'' என்பது அவனுக்குரிய முதற் தாளமாகும்.

> '' தச்சோந்திமி தந்தரிகிட திமிதக தாம் தெய்யதா தளங்கு ததிங்கிண தாதொங்க தீந்தா தீந்தாந்தா தானன்ன தனன்னதான தானன்ன தனன்னதான தரிகிட தரிகிட தரிகிட தாதெய்யதா தளங்கு ததிங்கிண ''

என்ற குதிநடை கிறைந்த இப்பகுதி வீரருடைய ஒரு வாட்டிக்குரிய ஆட்டமாகும். இவ்வாறு அடிதோறும் பேதமும், நுணுக்கமும் வாய்ந்த ஆட்டங்களுக்குரிய தாள வகையெல்லாம் இத் தாளக்கட்டுகளாய் மட்டக்களப்பு நாட்டு அண்ணுவிமாரின் வாயிலாகக் கேட்டறியக்கூடியன வாக மட்டுமே கிடைக்கின்றன. எழுதா இலக்கணமான இவைகள் புதிய நாகரிக மயக்கில் மறைந்தொழிந்து போகாவண்ணம் பாதுகாத்தல் எம்போன்ருர் கட னென்று கருதியே இவற்றின் நுணுக்கங்களே ஓரளவு விரித்துக் கூற முற்பட்டேன்.

இந்த ஆட்டங்களுக்கேற்பவே கூத்தர்களின் உடை யும் அமைந்திருக்கின்றது. உடல் வருந்த வீளந்து ஆடப் படும் காரணத்தால் தென்மோடியாருடைய உடைகள் மற்றவர்களுடையவற்றிலும் பார்க்கப் பாரங் குறைந்

இருக்கின் றன அரசருடைய வடமோடி **த**வையாய் தென்மோம் ஆகவும், 'கொடுடம்' (கிரீடம்) (LDLQ\_ யாரது 'பூமுடி' ஆகவும் இருத்தல் முறை. இவற்றுள் பின்னது தமிழ்ப் பெயராய் இருத்தலே நாம் கவனித்த லாகும். வடமோடி நடிகர் பெரியகரப்படுப்பகளே அதாவது இடுப்பில் ஒடுக்கமாகவும், கீழ்ப்பாகம் அகன்ற வட்ட மாகவும் கரப்புப்போற் தொங்குகின்ற வட்டுடைகளே அணிவர் (படம் 16). தென்மோடி உடைகள் பெரும் பாலும் பட்டுத் தாகிலாலும், மணிகளாலும் குயின்ற வேட்டி, சேலே என்பவற்றைப் போன்று உடுக்கத் தக்கன வாய் அமைந்துள படம் 17). சன்னியாசிகளுக்குரிய கத்தாக்கு, 'மரவுரி' என்ற உடைகள்மட்டும் பெரும் பாலும் இருமோடியிலும் ஒத்திருக்கின்றன. போர்வீரர்க ளுடைய உடையும் கத்தாக்கு எனப்படும் (படம் 18). அரங்கேற்றததின்போது இடம்பெறம் இவ்விதமான எல்லா உடைகளும் 'சோடுகு' என்ற வழங்கப்படுவெ.

கதைப்போக்கு, சுவை, ஆடல், அவிகயம், பாட்டு, இசை, உடை, நடை என்ற பல துறைகளிலும் வேறு பட்டு நடக்கும் வடமோடி, தென்மோடி என்ற நாட்டுக் கூத்துக்கள் சுமார் இருபத்தைந்துக்கு மேற்பட்டு மட்டக் களப்பில் ஆடப்படுகின்றன. இவற்றின் பெயர் சில வற்றை ஆரம்பத்திற் குறிப்பிட்டேன். அக்காடகங்கள் பலவற்றுள்ளும் சொல்லாலும் பொருளாலும் கடையா லும் நயத்தாலும் சிறந்து விளங்குவன வடமோடியில் இராம நாடகம், வீரகுமார நாடகம், தருமபுத்திர நாடகம் என்பனவாம். தென்மோடியில் அத்தகையன அலங்கார ரூபே நாடகம், அகிருத்த நாடகம், வாளபிமன் நாடகம் முதலியன. இக்கால வழக்கத்தில் உள்ள பல பழமொழி களே யமைத்துக் காட்டும் சிறந்த பாடல்களேக்கொண்ட தருமபுத்திர நாடகம் மிகப் பிற்பட்ட காலத்துள் எழுதப் பட்ட ஒன்றுகத் தெரிகின்றது பஞ்சபாண்டவர் சூதாடி ்நாடு நகரிழந்து வனம்புகுந்து இருக்கும் நிஃயில், தம்மிடம் வந்த வியாசரைக் கண்டதும் அவர்கள் கூறும் பாடல் களிலே துரியோதனன் செய்த கொடுமையெல்லாம்

நாடோடிப் பழமொழி வாயிலாக நன்கு வெளிப்படுதஃலக் காண்போம்.

> ''கும்பிடப் போனவர் தஃலயிற் கோழிலிடிக்தே விழுமோ முனிகாதா.''

என்று தருமரும்,

''ஏழைக எழுதகண்ணீர் கூரியவாள் கிகராமே முனி**நா**தா''

என்று திரௌபதியும் இங்கே முறையிடுகின்றனர். அருச்சுனன தவகிஃயில் சிவவேடனுடன் அவன் போர் தொடுக்க வேண்டி வருதஃலயறிவோம். அவ்விடத்து, இந்திரன் மகனை தான் அதற்கேற்ற வீரமுமுடையவனே என்று காட்டுமாறு அருச்சுனன்,

> '' ஆவேறு நிறமெனினும் பால்வேறு நிறமாகா தறிகுவாயே'' என்றும்,

"பட்டினத்து நரியதணப் பனங்காட்டு நரியேய்த்த பருவந்தானே" என்றுங் கூறும் பகுதிகளும், பதில் உரைக்கும் வேடன் அருச்சுனனே வெல்வது தனக்கு அரிதல்ல என்பதைக் காட்ட,

> '' எலிவேட்டையாடத் தவிலடியும் வேண்டுமோ இயம்புவாயே''

என்று கூறும் பகுதிகளும் பழமொழிகளோடு கவிச் சுவையும் நன்கு நிறைந்து விளங்குவன. அநிருத்த நாடகத்திலே காதலால் மெலிந்த ஒரு மங்கையின் உண்மைநிலே வாணுசுரன் மகளான வயந்த சுந்தரி வாயிலாக நன்கு வெளிப்படுத்தப்பட்டிருக்கின் றது. கனவிடை அநிருத்தனேக் கண்டு கூடிய சுந்தரி அவன் அழகை:

> " மேகமொத்த கறுப்பழகும் — அவரிட விழியிரண்டும் சிவப்பழகும் வாகையொத்த புயத்தழகும் — கண்டால் மரப்பாவை உருகாதோ "

என வியந்து தோழியர்க்குக் கூறி:

'' சோறருந்தத் தானு மருவருப்பு—எந்தன் துய்யதன மிரண்டும் விறுவிறுப்பு—நீ கூறுமோழி தானெனக்கு நெருப்பு—அவரைக் கொடுத்தாலென் தோலுனக்குச் செருப்பு''

என்று அவணப் பெறுதற்குத் தோழியருடைய துணேயை வேண்டுகிறுள். தோழியரும் தாமறிக்த மன்னர்தம் படமெல்லாம் எழுதிக் காட்டி:

> " சிங்கள தேசமோ வங்காள தேசத்து மன்னவரோ சொல்லுவீர் என்னம்மா மன்னவரோ சொல்லுவீர்"

எனக் கேட்கின்றனர்.

'' கங்குலில் வக்தெனக் கிங்கிதம் தக்திடும் காதல ரல்லவடி இவர்என் காதல ரல்லவடி ''

என்று அவள் மறுத்துக் கூறிவந்து, அநிருத்தனின் படத்தைக் கண்டதும் காதலால் உளம் கெகிழ்ந்து அவனே தன் காதலனெனக் காட்டி நிற்பதும் எல்லாம் 'சிருங்காரம்' என்ற காதற் சுவை நிறைந்து வழியும் பகுதிகளாம். அநிருத்தனும் சுந்தரியும் வாணன் மாளிகை யிற் காதல் புரிந்து வாழ்வதைக் குறிப்பிடும் பாட்டு களும் இவ்வாறே இன்பச் சுவையும், வியப்பும் நிறைந் தன. தன் மாளிகையில் அநிருத்தன் மறைவாக மக ளுடன் வதிவதையறிந்த வாணன் கோபம் கொண்டு அவீனப் பிடித்துவரச் செய்கிருன். அப்போது இருவ ருக்கு மிடையில் நடந்த உரையாடற்பகுதி வீரச்சுவை நிறைந்ததாகும் வாணன்:

> அத்தீனக்குன் கெறுவென்னடா—என்வீட்டில்வர அத்தீனக்குன் கெறுவென்னடா மத்தருக்குள் வைத்தசடி லத்தருக்கு மேயரிது இத்தெருக்குள் ஏகுதற்குப் பித்தருக்குள் வாறதடா —அத்தீனக்குன் கெறுவென்னடா"

என்று கேட்பதும்,

அநிருத்தன் :

" கெட்டி கெட்டி மட்டிகீ போடா— உனக்கு என்ன கேடுகாலம் வந்ததோ மூடா துட்டகெறு மட்டடக்கும் உக்ரசேய ருத்திரணே கட்டியடித் திடவுந்தன் சித்தமதிலே கிணந்தாய் கசடா துடியாதே எனது கெறுவதீன அறியாயோ"

என்று விடையளிப்பதுமாக இப்பகுதி சுவை மிகுந்த பாட்டுகளால் அமைந்துள்ளது.

அலங்காரரூப நாடகமும் மிக்க சுவை செறிந்த பாட்டுகளால் நிறைந்துள்ளதெனப் பாராட்டப்படுவகு எனினும், பெரும்பாலாக அரங்கேற்றம் பெருதே முடிவுறும் ஒருகுறை இதற்குண்டு. இக்க டேகம் செய்யுட் சுவை நிறைந்ததாயினும், பாடல்களின் தொகையும் நாடகத்திற்கு வேண்டிய நடிகர் தொகையும் அதிகமா யிருத்தலால் அரங்கேற்றத்திற்கு வேண்டிய கீண்டகால நடைமுறைக்குக் கொஞ்சம் விலகி நின்றுவிடுகின்றது. நாடகங்களுவெல்லாம் அநிருத்த நாடகம், அலங்காரரூப நாடகம், வீரகுமாரநாடகம், இராமநாடகம் என்பன காலத்தால் முற்பட்டன. அநிருத்த நாடகம் இணுவிற் சின்னத்தம்பி என்பவராலும், இராம நாடகம், தரும புத்திர நாடகம் என்பன மானிப்பாயைச் சேர்ந்த நாடக சுவாமிநாதா் என்பேவராலும், வாளபின் நாடகம், அலங் காரரூபே நாடகம் என்பன கணபதி ஐயர் என்பவராலும் எழுதப்பெற்றன எனத் தெரிகிறது. இங்கு வழங்கும் மற்றைய நாடகங்களிற் பலவற்றை எழுதிய ஆசிரியர்கள் மட்டக்களப்பு நாட்டின் வேறு வேறு கிராமங்க**ோ**ச் என்ற அறிகின் ோம். சேர்ந்த அண்ணுவிமார்களே மக்களுக்கு இன்பமும் அறிவும் ஊட்டி அவர்களுடைய மதிப்பைப்பெற்று வாழ்ந்த இக் கவிஞர்களும் 'அண்ணுவி மார்' என்றே அழைக்கப்படுகின்ருர்கள். இவர்களுடைய புலமையானது கிராம மக்களே இலக்கியம், நடனம், இசை என்ற முத்தமிழ்க் கலேகளிலும் தூண்டி அவர்களுடைய பழம் பண்பை வளர்க்கக் கருவியான நாட்டுக்கூத்துகளாக மிளிர்கின்றன. இக் கூத்துக்களே ஆடும் காலம் ஓருருக்கு மகிழ்வும் கீலயின்பமும் துளும்பும் காலம் என்று கருதப் பட்டது. அதனல், கூத்தாடுதல் ஒரு இன்பக் கீலயாக இப்பகுதி மக்களிடை கிலேகின்றுவிட்டது. இள்ளுரும் கடுத்தர வயதினரும் கூத்தாடுவதில் அதிகம் ஈடுபடுவர். இளமையில் ஆடி மகிழ்க்தோர் முதுமையிற் கூத்துப் பழக்கி இன்பம் காணுகின்றனர்.

ஒரு கிராமத்திற் கூத்து அரங்கேற்றமொன்று நடந்து விட்டால் அதீனத் தொடர்ந்து அவ்வூரிற் பல திரு மணங்கள் நடப்பது வழக்கம். திறம்படக் கூத்தாடும் காளோயர்க்கு அப்புகழ் மேலைதிகமான ஒரு திருமணத் தகுதியாகக் கருதப்படுகிறது. கூத்தாடிப் பெற்ற புகழால் செலர் அக்கூத்தின் பெயராலே அநுமான் முத்தர், தருமர் வேலுப்பிள்ளோ, துரோபதை சீனி என்பனபோல ஆயுள் இப்படி அழைக்கப்படுதலும் உண்டு. முழுவ<u>க</u>ிம் நாட்டுக் மக்களிடைச் சிறப்புப் பெற்று வழங்கும் பழக்கவும் நடிக்கவும், திறம்பட கூத்துக்கீளத் வல்லார் பலர் காரைதீவு, களுதாவகா, மண்டூர், ஆரப் பற்றை, அக்கரைப்பற்று, தம்பிலுவில், வந்தாறுமூலே அவர்க இருக்கின் றனர். முதலான கிராமங்களில் ளுக்குத் தெரிந்த இப் பழங் கஃலயானது காலமயக்கில் மறைந்துபோகாது நாம் பார்த்தல்வேண்டும். இதனே நிறைவேற்றுதேவினேல், நமது தமிழ்க் கூத்துக்கீள மட்டு மன்றி, அவற்றுள்ளே கலந்து விளங்கும் திம், தக, திமி முதலான தாளங்கள் வாயிலாகக் கிடைக்கும் தமிழ் இசைச் செல்வத்திணயும் நாம் போற்றிக் காத்தவர்க ளாவோம். அச்சேருது ஏட்டுப் பிரதிகளாகவே கிடக்கும் நாடகங்களேயெல்லாம் அச்சேற்றிப் பேணல் இவ்வகை யில் முதன்மையான ஒரு பணியாகும். கிராமந்தோறும் பெருவரவிற்ருய்ப் பண்டுபோலத் தொடர்ந்து நாட்டுக் கூத்துகள் நடந்து வருதற்குக் கற்றேரினவேரும் நல்லா தரவு கொடுத்தலும் அவசியம். தமிழ்க் கூத்துகளுக்குப் புறம்பானவையாய் அவற்றை மருவி நடந்த பல கூத்து களுள் ஒன்றுனதும், 'சிங்களக் கூத்து' என்று சிலப் பதிகார உரையுள் குறிக்கப்பட்ட கூத்தின் தொடர் பானதுமான 'கண்டி நடனம்' சிங்களவரால் இன்று மிக உயர்ந்த நிலேயிற் போற்றி வளர்க்கப்படுவதை யறிவோம். இதனே நோக்கும்போது சிறந்த பெருமரபின வான தமிழ்க் கூத்துகளே நாம் புறக்கணித்து நடப்ப தற்காக வெட்கப்படுதல் வேண்டாமா! மங்கி, மறைந்து, அழிந்துடோகாது இச் செல்வத்தினக் காத்தல் தமிழர் கடமை என்பதை உணர்ந்து, இக் கூத்துகளின் பெருமை யினே எடுத்து உலகறியச் செய்து போற்றி வளர்க்கத தமிழறிஞர் முன் வருவாராக.

# 4. நீரரமகளிரும் யாழ்நூலாசிரியரும்

இியல், இசை, நாடகம் என்ற மூன்று பிரிவுக ளாக முன்னேரால் வளர்க்கப்பெற்று வந்த பண்பட்ட மொழி கமது தமிழ். அக்காலத்தில் முக் தமிழ் என்றும் பெயரையும், இம்மொழி பெற்றுளது. இலக்கண இலக்கியங்களேப்போலவே இசைக் கஃவயும், நாடகக் கஃவயும் தமிழ்மொழி வளர்ச்சிக்கு இன்றி யமையாதனவாக விளங்கின. எனினும், பழங்காலத் தில் இக் க‰கள் அடைந்திருந்த பெருஞ்சிறப்பை நாம் முற்றும் அறிந்து பயனுற முடியாதவாறு காலவெள்ள மும், கடல்கோளும் செய்த இடையீடு பெரிதாயிற்று. தமிழ் வளர்த்த சான்ரோர்காலத்திருந்த சிறந்த இசை, நாடகத் தமிழ் நூல்கள் எனக் கூறப்படும் பெருநாரை. பெருங்குருகு, இசைநுணுக்கம், பஞ்சபாரதியம், முறுவல், சயந்தம், குணநூல், செயிற்றியம் என்பன **ந**மக்குக் கிடைத்தில. ஆயினும் இந்நூல்கள் காலத்தும், பின்னரும், இக்கலேகள் இருந்த வரலாற் றைச் சிலப்பதிகார உரையிலும், பிற மேற்கோள்களிலும் இருந்து எடுத்து விளக்கப் பிற்கால அறிஞர்கள் முற் பட்டிருக்கிறுர்கள். அவர்களுட் *தஃ*சிறந்தோ*ராகக்* 

கொள்ளத்தக்கார் ஈழத்துப் பல்கலே மன்றத் தமிழ்ப் பேராசாகுக இருந்து அண்மையில் விண்ணுலகு புகுந்த முத்தமிழ் முனிவர் விபுலாநந்தர் ஆவர் (படம் 19). அவர்கள் யாத்த **மதங்க துளாமணி, நடராசர் திரு** வடிவம் ஆகிய நாடகத்தமிழ் நூல்களும், **யாழ்நூல்** என்னும் இசைத்தமிழ் நூலும் தமிழுலகுக்குச் சிறந்த பெருங் கொடைகளாக மிளிர்வன.

இவற்றுள், இசைக்கடற் பரப்பினே அளந்துகாட்டும் நுண்கருவிபோன்ற யாழ்நூல் வழியாக இப்பெரியார் தமிழுக்குச் செய்துள்ள தொண்டு மிகப் பெரிதென்ன லாம். மும்மையாக வளர்க்கப்பெற்ற நம் தமிழ்க் களஞ் ' நடுநாயகத்தை '— மறைந்துபோன சியத்திலிருந்து இசைத் தமிழ்ச் செல்வத்தை — இக்நூல் இன்று நமக்கு ஓரளவு மீட்டுத் தந்திருக்கின்றது. இதீன உருப்படுத்தித் தருவதில் அடிகள் செய்த ஆராய்ச்சிகளும் அடைந்த அவருடைய ஆராய்ச்சி அநுபவங்களும் மிகப் பல. சிலப்பதிகாரத்து அரங்கேற்று காதையினே நிலுக்களைஞகக் கொண்டு தொடங்கிற்று; அநுபவம், ஈழநாட்டு மட்டக் களப்பு வாவியிலெழும் இன்னெலி முதலாகத் தொடங் கிற்று. காற்றினும், காவினும், யாற்றினும், எங்கணும் இன்னிசை கேட்டு மகிழ்ந்து, இசை வளர்த்த தமிழ் மக்களின் பண்டைச் சிறப்புக்களே, அடிகள் தாம் கேட் 'விளங்கும் மட்டுகீர் கிஃவயுள் **ட**நுபவித்த வொருநா தத்தி'லிருந்து தொடங்கி ஆராயப் புகுந்தார் கள். இந்த அநுபவம் பழுத்த கனியே 'நீரை மகளி ரின்னிசைப் பாடல்' எனும் உரைத் தொடராக விக்கிரம ஆண்டு (1940) கார்த்திகைத் திங்களிலே தமிழ்ப் போழிலில் (தாணர் 16, மலர் 8) வெளிவரலாயிற்று.

சுவாமிகள் மட்டக்களப்பிற் சிவாநந்த வித்தியா லயத்தே தங்கியிருந்த காலத்து அண்மையிலுள்ள வாவியிலெழும் இன்னெலியைக் கேட்கும் வாய்ப்பிஃனப் பன்முறை பெற்றுள்ளார்கள். இந்தியாவிலிருந்து, இராமகிருஷ்ண மடத்துச் சாதுக்கள் அடிக்கடி வித்தி யாலயத்துக்கு வருவது வழக்கம். வருவோர் பாடும் மீன் இசை (ஊரி – Singing Fish ) என்ற கூறப்படும் இசை அவர் களே சுவாமிகள். யினேக் கேட்க விரும்பவர். அழைத்துச் சென்று, அவ்விசையைப்பற்றி விளக்கமும் ஒருமுறை வங்காளத்திலிருந்து இசை செய்வார்கள். வல்லுநரான சாது ஒருவர் வந்திருந்தார். அன்று இள வேனிற் பூரீணகாள். அந்தச் சாதுவுடன் சுவாமிகளும் இசை பருகச் சென்றனர். அவ்வாறு கோணியே றி சென்று வந்த நிகழ்ச்சியை அடிப்படையாகக் கொண்டு நீரரமகளிரைப் பற்றிய அவருடைய பாடல் எழுவ தாயிற்று.

சிலநாட்களின் முன்னர் வெளிவந்த விபுலாநந்தர் நினேவுமலர் ஒன்றில் 'நீரரமகளிர்' எனும் தூலப்புடன் ஒரு கட்டுரையும் இடம்பெற்றிருந்தது. அக் கட்டுரை ஆசிரியர் ஒரு தமிழ் அறிஞர். அக்கட்டுரையிலே சுவாமிக ளுடைய பாடலேப்பற்றி அவர் குறிப்பிட்டிருக்கும் பகுதி யினே இங்கு யாம் ஆராய்ச்சிக்கு எடுத்துக்கொள்ளுதல் அவசியமாகின்றது.

#### அப்பகுதி :-

குடியேற்றப் ''ஈம நாட்டிலே பண்டைத்தமிழ்க் பட்டினமாகிய மட்டக்களப்பிலே அமகிய யங்கள் உண்டு. அவற்றில் ஒன்று புளியந்தீவுக்கும் கல்லடிக்கும் இடையில் இருப்பது. இங்கே இளவேனிற் காலத்தில், முழுமதி நாளில் படகில் ஏறிச் சென்றுல் மிகவும் மஞேரம்மியமான இன்னிசையைக் கேட்கலாம். அவ் விசையைப்பற்றிய பல கதைகள் உண்டு. மேல் நாட்டார்கள் அவ்விசை ஒருவகை மீனினத்தால் எழுப் ப்ப்படுகின்றது என்பர். ஆതுல் மீன் பாடுவது இல்லே என்றை அடிகள் குறித்தாள்ளார்கள். இவ்விசை கீரர மகளிர்களாலே பாடப்படுகின்றது என்றே , வெளியிட்டுள்ளார்கள். இவ்விசையைக் குறித்து பாடியுள்ள ஒரு கவிதையை 'யாழ் தமிழ்க்கவிஞர் நூ'லில் அடிகளார் வெளியிட்டுள்ளார்கள். அதில் ஒரு பகுதியைமட்டும் எடுத்துக்காட்டுவோம்:-

கீல வானிலே நிலவு வீசவே மால் வேசோயே மல்லவு திருவோம்; சால நாடியே சலதி நீருளோ பால் பாடியே பலரொ டாடுவோம்; நிலவு வீசவே மல்வவு திருவோம் சலதி நீருளே பலரொ டாடுவோம்; நிசரி காகமா மபத நீநிசா சரிக மாமபா பகநி சாசரீ

இதைப் பாடிய கவிஞரின் மன எழுச்சியைப்பற்றி இக் கவிதையே காட்டுகின்றதல்லவா?" என்பது நமக்கு வேண்டிய பகுதியாகும். குறித்த கட்டுரையின் இப் பகுதியிற் சில பொருந்தாமைகள் உள்ளன. அவற்றுள் முதன்மையானது விபுலாநந்த அடிகள் மற்டுரு தமிழ்க் கவிஞருடைய இப் பாட ஃத் தம் 'யாழ்நூ'லில் வெளியிட் டுள்ளார்கள் என்பதாகும்.

அடிகளார் 'தமிழ்ப்பொழி 'லில் வெளியிட்ட 'மீரர மகளிர் இன்னிசைப்பாடல் ' என்ற தமது கட்டுரையி லிருந்து, இசையாராய்ச்சிக் கவசியமான பகுதியிண **யாழ்** நூற் பாயிரவியலுள்ளும் எடுத்தாண்டாரகள். கட்டுரை யின் முற்பகுதி ஈழநாட்டையும், மட்டக்களப்பையும் பற்றி ஆராய்ச்சியுடன் விளக்குவது. கட்டுரையில் நீரர மகளிரைப் பற்றியுள்ள பாடலானது சுவாமிகளாலேயே அன்றி, இன்னெருவராற் புணயப்பெற்றதன்று என் பதை நாம் உணருதல் வேண்டும். பாடற்றுடக்கத்தின் முன்னர் யாழ்நூலில் அடிகள் கூறும் வசனப் பகுதி, பாடல் வேருருவருடையது என்ற விளக்கத்தை மேற் குறித்த கட்டுரையாளர்க்குக் கொடுத்திருத்தல் கூடும். அடிகள் கூறும் அப்பகுதியை இங்குத் தந்து உண்மையை அறிவோம்:-

"இலங்கைக்கு வரும் மேணுட்டார் இவ்விசையைச் செவிமடுப்பதற்காக மட்டக்களப்புக்கு வருவ துண்டு. இவ்விசை நீரினுள்ளிருந்து எழுவதாதலின் நீர்வாம் செந்துவின் ஒலியாதல் வேண்டும் என எண்ணிப்போலும் அக்கிய காட்டார் இதீனப் பாடும் மீன் (Singing Fish) இசையென்பர். மீன்கள் கீரினுட் குதித்து ஆடுதலேக் கண்டோமேயன்றி அவை மகிழ்ச்சி யாற் பாடுதலே யாண்டும் கேட்டிலம் ஆதலின் அக்கிய காட்டாரது உரையினே யாம் ஏற்றுக்கொள்ளமாட்டோம். கலேவல்லார் காணுத உண்மைகள் சில கவிஞரது உள் ளத்து உதிப்பனவாதலின் இவ்வற்புத கீதவொலியைக் குறித்துத் தமிழ்ப்புலவர் ஒருவர் எழுதிய செய்யுள் ஒன் றினே ஈண்டுத் தருகின்ரும். அறிஞர் உவக்தேற்று அருள்புரிவாராக. கவிஞர்க்கு இயல்பாக அமைந்த புனேக்துரையெனக் கொள்ளினும் இழுக்காது " என்பது கமக்குவேண்டும் அப்பகுதியாகும்.

பழந்தமிழ்ப் பண்பாடு கனிந்த அடிகளாருடைய உள்ளம், செய்யுள் தமதேயென்று வெளியாகக் கூற மறுத்தமையாற்போலும் தமிழ்ப் புலவரொருவர் எழுதிய செய்யுள் என்று குறிப்பாய்க் காட்டிஞர். ஆயினும் 'அறிஞர் உவந்தேற்று அருள் புரிவாராக' என்னும் அவையடக்க மொழியினுலும், 'கவிகற்பணே யெனக் கொள்ளினும் இழுக்காது' என இலேசாகக் கூறுவதி னுலும், செய்யுள் அடிகளாருடையதே யென்பது தெளிவு படுகின்றது. பாடல் முழுவதையும் இனி இங்குக் கவனித்தல் நன்று:-

- '' தண்ணளிசெங் கோலாய்த் தனியறமே சக்கரமாய் மண்முழுதும் ஆண்டபுகழ் வாமன் அடியிணேயே என்றும் அழியா திலங்கும் சமனுளியும் கன்று குணிலாக் கனியுதிர்த்த மாயவற்கு மூவடிமுண் ணீந்தளித்து மூவாப் புகழ்படைத்த மாவலியின் பேரால் வயங்கு மணிநதியும் காவும் பொழிலும் கழிமுகமும் புள்ளணிந்த
- காவும் பொழிலும் கழிமுகமும் புள்ளணிந்த ஏரியும் மல்கி இரத்தினத் தீவமென ஆரியர் போற்றும் அணிசால் இலங்கையிலே
- சீரார் குணதிசையைச் சேர்ந்து வளர்புகழும் ஏரால் இயன்றசெந்நெல்இன்சுவைத்தீங்கன்னலொடு தெங்கி னிளகீரும் தீம்பலவின் அள்ளமிர்தும் எங்கும் குறையா இயலுடைய நன்ளுடு

மட்டக் களப்பென்னும் மாநாடந் நாட்டினிடைப் பட்டினப் பாங்கர்ப் பரந்ததோ ணுமுகமாய் ஐங்கரன் கோயில் அமிர்த கழிக்கணித்தாய்ப் பொங்குகழி யுட்புகும் நீர்கிலே யொன்று, நீர்நிலேயி னுள்ளே நிகழ்ந்த அதிசயத்தைப் பாரரியக் கூறும் பனுவல் இதுவாகும்: மாசகன்ற மணிவிசும்பில் வயங்கு கிறைமதியம் மலர்க்கிரண ஒளிபரப்ப வளரு மிளவேனில் வீசுதென்ற லொடுங்கூடி வீளபாடல் கண்டு விண்ணகத்தார்மண்ணகத்தில்விழைவுகொளும்யாமம் அஞ்சிறைய புள்ளொலியும் ஆன்கன்றின் கமுத்தில் அணிமணியின் இன்னெலியும் அடங்கிய பின்நகரார் பஞ்சியைந்த அணேசேரும் இடையாமப் பொழுதில் பாண நெம்தோணிமிசைப்படர்க்தன னேர்புலவன்: கேனிலவ மலர்ப்பொழிலிற் சிறைவண்டு துயிலச் செழுந்தரங்கத் தீம்புனலுள் நந்தினங்கள் துயில மீனவைன் செலவின்றி வெண்ணிலவிற் துயில விளங்குமட்டு நீர்கிலேயு ளெழுந்ததொரு நாதம்; நீல வானிலே நிலவு வீசவே மாலே வேளேயே மலேவு திருவோம் சால நாடியே சலதி நீருளே பாலே பாடியே பலரொ டாடுவோம்; நிலவு வீசவே மஃவவு திருவோம் சலதி நீருளே பலரொ டாடுவோம்; நிசரி காகமா — மபத நீநிசா சரிக மாமபா — பதங் சாசரீ ரிகம பாபதா — தஙிச ரீரிகா கம்ப தாதகீ — நிசரி காகமா

என்ன எழுந்தஅந்த இன்னிசைத்தீம் பாடலினேக் கன்னலெனக் கேட்டுக் களித்த புலவனும்தன் அன்பன் முகநோக்கி ஆகா,இவ் வற்புதத்தை என்னென் றுரைப்பேன், இசைநூற் பொருளுணர்ந்தேன்; ஐந்தாம் நரம்பின் அமைதியினே யானறிந்தேன் காந்தாரத் தைந்தாய்க் கனிந்த நிஷாதமெழும்

செய்ய கிஷாதச் செழுஞ்சுரத்தின் பஞ்சமமே வையம் புகழுகின்ற மத்திமமாம் மத்திமத்திற்கு அஞ்சாஞ் சுரமாம் அணிசட்ஜம் சட்ஜத்தின் பஞ்சமமே பஞ்சமமாம் பன்னு ரிஷபமதற்கு அஞ்சாஞ் சுரமாய் அடையும் அணிரிஷபத் தெஞ்சாத பஞ்சமமாய் எய்திகிற்குக் தைவதமே தைவதத்திற் கைக்தாய்த் தனித்தகாக் தாரமெழும் இவ்வகையே ஏழாகி இன்னிசையாழ் தீங்குழலில் நாதமாய்த் தோன்றி நவைதீர் அமிழ்தீணய கீதமாய் மேவும் கிஃாயாய்ப் பகைநட்பாய் நின்ற முறையை நினேயின் இவைகினோயாம் என்ற பொழுதில் எழுவர் மடகல்லார் கீரு ளிருந்தெழுந்து நின்ருர் அரமகளிர்; ஆதலிஞல் மூப்பறியார் அந்தீங் குழலொலியம் ஒதிய யாழின் ஒலியுமென மொழிவார் பைம்பனலின் மேற்படர்ந்த பாசிநிகர் கூந்தலார் அம்பொன்னின் மேனி அரையின்கீழ் மீன்வடிவம் செங்கமலம் போற்கரங்கள் திங்கள் மதிமுகத்திற் பொங்கிய புன்முறுவல் பூத்தார் புலமையார் கவிமுகத்தை கோக்கிக் கனிந்துரைப்பார் யாங்கிளேயே புவியிலெணத் தாரமென்பார் புதல்வியிவள் பேருழையே உழையின் மகள்குரற்பே ருற்றுள் இளிதகயை பிழையில் இளிபாற் பிறந்தாள்பேர் துத்தமே துத்தம் பயந்தசதை விளரிப்பேர் பூண்டாள் உய்த்த விளரிக் குறுதாயை கைக்கிளேயே பொன்னின் கபாட புரத்துறைவோம் மாவலிகீர் தன்னிற் படிந்து சமனெளியைக் கும்பிடுவோம் ஆடுவோம் பாடுவோம் ஆராத காதலினுல் வாடுவோம் பின்னர் மகிழ்வோம் ககைபுரிவோம் அச்ச முற்வோம் அடையாதார் தங்களேயாம் இச்சை யறவே இழித்துரைக்கும் நீர்மையேம் உருத்தெழுந்து கோபிப்போம் உண்மை யுரைப்போம் அருத்தியொடு வீரம் அறைவோம் வியப்புறுவோம் திங்கள் நிறைநாளிற் சேர்வோமிக் நீர்நிலேயைக் கங்குல் கழியுமுன்னே கார்படிக்த மைக்கடலேச் சென்றுயாஞ் சேர்வோமெஞ் செய்கை யிதுவென்றிர் ஒன்றுக நீருள் ஒளித்தார்; தமிழ்ப்புலவன்

சிக்தையை அன்ஞர்பாற் சேர்த்தி மீனபுகுக்தான் வக்த இசையின் வரன்முறையு மீங்கிதுவே.

( யாழ் நூல் — பாயிரவியல் )

பாட்டின் இடையே 'பாணெடும் தோணிமிசைப் படர்ந்தனஞேர் புலவன்' என்று அடிகள் குறிப்பிடுவது, மேலே நாம் கூறிய வங்கத்துச் சாதுவையும் தன்னே யுமே யாகும். இது யானும் உடனுறைந்து அறிந்த உண்மை.

மேலும் இவ்விசை நீரரமகளிராலேயே பாடப்படு கிறது என்று அடிகள் கருதியதாக நாம் கொள்வதும் தவருகும். உண்மையாக மீன்கள் பாடுவதில்ஃலெயென, பாடும் மீன் (Singing Fish) என்ற மேடைடார் கறைறை மறுத்துவிட்டுக் கற்பீனக் கண்களால் அதை கோக்கி, ஏழு இசைப் பிறப்பினேயும், எழுவர் அரமகளிராகப் புடுனந்து கூறிஞர்கள். இசைக்கு இயல்பான மென்மை, அழகு, இன்பம் என்பவற்றை அரமகளிர்தம் தன்மைக ளாகவும், சேர்ந்துவரும் ஒன்பது சுவைகளேயும் அவர்தம் குணங்களாகவும் வகுத்தமைத்து அடிகள் கற்பீனயை மிகுதியும் நயம்பெருகச் செய்துள்ளார்கள். யாழ்நாலுள், நீரரமகளிருடையை இன்னிசைபற்றித் தாம் எழுதிய செய்யுளேத் தந்து அதன் முடிவிலே கூறும் வசனப்பகுதியால், மட்டு நீர்நிலேயு ளிருந்தெழும் இவ் வின்னிசையின் உண்மைக் காரணத்தையும் ஒருவாறு தெளிவுபடுத்தியுள்ளனர். அவ்வுரைப் பகுதியை இங்கு எடுத்துக் காண்பது பயன் தருவதாகும்:-

'' நீரரமகளிர்தோன்றியது கவிகற்பீனயாமெனக்கொள்ளு மிடத்து இசைத் தோற்றத்திற்குப் பிறிதோர் காரணம் காட்டல் வேண்டும். மணி, கடல், யானே, குழல், மேகம், வண்டு, தும்பி, சங்கு, பேரிகை, யாழ் எனக் கூறிய பத்து வகை நாதங்களுள்ளே சங்கமானது முரற்சி, முழக்கம் என இருவகைப்படும் என்று அறிஞர் கூறுவர்.......இம் முரற்சியானது சங்கினது வளர்ச்சிக்கேற்ப நாதம் வேறு பட்டுத் தோன்றும். மட்டக்களப்பு வாவி கடலொடு கலப்பதாதலின் ஒருவகைச் சங்கு வாழ்தற் கெடமாயிற்று அளவிற் சிறியவும் பெரியவுமான சங்குகள் இடையிட்டு முரல்வதிஞலே ஏற்படும் ஓசையின் சேர்க்கை இசைத் தன்மை பெற்றுத் தோன்றுகின்றது. அஃதெவ்வாருயினும் கவிதையுட் கூறப்பட்ட நீரரமகளிரது கிளேயிற் பிறப்பு முறை இசைமரபிற்கு ஒத்ததேயாகும்" என்பது அடிக ளார் கூற்று

இலங்கையின் ஏீனாய பகுதியினரும், மற்றும் வெளி நாட்டாரும் இதீனப் பாடும் மீன் இசை யென்றழைத் தாலும், மட்டக்களப்புநாட்டில் இதஃன 'ஊரிபாடுதல்' ஊாி என்பது (படம் 20) என்றே சொல்கின்ருர்கள். அடிகள் மேற்குறிப்பிட்டபடி சங்கினத்தைச் சேர்ந்த ஒன்று. தோற்றத்திலும் சங்கைப்போன்று, ஆஞல் /சற்று மெலிந்து நீண்டதாக இருப்பது. சிறியவும் பெரியவு மான ஊரி பலவற்றைக் கோடைகாலங்களில் வாவிக் கரையெங்கும் காணலாம். மிகச் சிறிய ஊரி, கால் அங்குல நீளம் உடையதாக இருக்கும்; பெரியதின் நீளம் பெரும்பாலும் மூன்று அங்குலத்துக்குமேல் இல்ஃபென லாம். இவை வாவியினடியிற் காணப்படும் பாறைகளிற் படிந்து கிடப்பனவென்றும், நீர் கலக்கமற்று வானமும் களங்கமற்றுள்ள காலமாகியே சித்திரை, வைகாசி, ஆனி, ஆடி (பெரும்பாலும் வைகாசி, ஆனி) மாதங்களில், பூரஃண நிலா நாட்களில் நீரினடியிலிருந்து ஓசையிடு கின்றனவென்றும் இப்பகுதியிலுள்ள அநுபவம் வாய்ந்த மீன்பிடிகோரார் கூறைகின்றனர்.

நீருள்வாழ் செந்துவின் ஒலியாதலால், அதிகம் ஆராய்ச்சியின்றி மேணுட்டார் இதனே மீனெனக் கருதினர் என்றே, அடிகள் அன்னுர் கூற்றை ஏற்க முற்ருக மறுக் கின்றனர் எனலாம். இவ்வூரியிசை, பாடல்களாகவன்றித் தனித்தனிச் சுரங்களாகவே கேட்கப்படுகின்றது. பல் வேறு தனி ஓசைகளாக இவ்வொலி கேட்கப்பெற்ற போதிலும் ஊரிகளின் முரற்சியில் ஓர் இனிய பொருத்தம் இருப்பதை இசையறிவாளர் காணலாம். அடுத்தடுத்துக் கேட்கப்படும் சுரங்கள் தொடர்ந்து ஒன்றுக்கொன்று பொருந்த இசைப்பனவாகவே இருக்கின்றன. மிக அகேகமான சுரவொலிகள் கேட்கப்படும்போதும் ஒன் றேனும் அவச்சுரம் படாமை அதிசயிக்கத்தக்கவொன் ருகும். எடுத்தும், படுத்தும், நலிந்தும் கேட்கப்படும் ஏழு சுரங்களேயும், அடிகள் கோத்து அரமகளிர் பாடிய இன்னிசைப் பாடலாக்கி நமக்குக் காட்டிஞர்:-

```
கீகி — சாச — ரீ = கீல — வானி — லே
கிசரி — காக — மா = கிலவு — வீச — வே
மாம — பாப — தா = மாஃல — வேண் — யே
மபத — கீகி — சா = மஃலவு — தீரு — வோம்
சாச — ரீரி — கா = சால — காடி — யே
சரிக — மாம — பா = சலதி — கீரு — ளே
பாப — தாத — கீ = பாஃல — பாடி — யே
பதகி — சாச — ரீ = பலரொ — டாடு — வோம்
```

சுரங்களுக்கேற்ப எழுதப்பெற்றுள்ள பாடற்பகுதியை ஒன்றுசேர்க்கும்போது முன்னர் வந்த செய்யுளாதல் காணலாம்.

நிற்க, இசைப்பிறப்பு முறையை விளக்குவதாக வுள்ள கடைசிப்பாகச் செய்யுடு நோக்குவோம், ' ஐந்தாம் நரம்பின் அமைதியிடுன யான் அறிந்தேன்...... நின்ற முறையை நிடுயின் இவைகிடையாம்'' எனும் பகுதியுள் அடிகள் கூறும் இசையின் பிறப்புவரலாற்றைச் சுரங்களின் ஒழுங்கின்படி விளக்கிக் காட்டுதும். சுரங்களி னருகே இங்கு எம்மால் இடப்பெற்றுள்ள எண்களே முதலிற் கவனிக்க வேண்டியதில்லே.

```
ச — சட்ஜம் 4,

ரி — ரிஷபம் 6,

க — காந்தாரம் 1,

ம — மத்திமம் 3,

ப — பஞ்சமம் 5,

த — தைவதம் 7,

கி — கிஷாதம் 2,
```

''காந்தாரத் தைந்தாய்க் கனிந்த நிஷாதமெழும் '' என்ற அடியின் பொருள்:- காந்தாரம் என்னும் சுரத் துக்கு நிஷாதம் என்னும் சுரம் ஜந்தாம் சுரம் (நரம்பு) ஆகும் என்பதாம். இசைப்பிறப்பு முறைப்படி காந்தா ரமே 1ஆம் சுரம் ஆகிறது என்பதை இங்குக்கருத்திற் காந்தாரத்திலிருந்*து* கொள்ளல் நன்று. முறையே ஐந்தாம் சுரங்களே எண்ணிக் கிளே(முறை காணல் வேண்டும். எனவே 2ஆம் சுரம் கிஷாதமாகும். இப் படியே மற்றைய அடிகளுக்கும் பொருள் கொண்டால் மேலே போட்டுக் காட்டப்பட்ட எண்களின் ஒழுங்குப் படி காந்தாரம், நிஷாதம், மத்திமம், சட்ஜம், பஞ்சமம், ரிஷபம், தைவதம் என்ற முறையில் சுரங்கள் அமை வதைக் காணலாம். 'சட்ஜத்தின் பஞ்சமமே பஞ்சமமாம் ' என்னும் தொடருக்கு சட்ஜம் எனும் நரம்பின் ஐந்தாம் நரம்பே பஞ்சமம் எனும் நரம்பு என்று பொருள். இசை நரம்பு <sub>ஒ</sub>வ்வொன்றுக்கும் அதன் ஐந்தாம் ந**ரம்**பு கிளே இசைநூன் முடிபு. நேரம்பாகும் என்பது பெண்டைய கிளே, இனம், உறவு, சந்ததி என்பன ஒரு பொருட் சொற்கள். இதன்படி கோக்கினுல் இங்குப் பின்னர்க் கண்ட ஒழுங்கு கிளேயொழுங்காதல் புலனுகும். இசை, ஒன்றிலிருந்து ஒன்று கினேத்து வந்தது என்றும், அவ் வாறு கிளேத்த ஒழுங்கே இது என்றும் கூறைவதே '' நின்ற முறையை நினேயின் இவை கிளேயாம்" எனும் அடிப் பொருளாகும்.

முந்தையோர் ஏழு இசைகள் எனக் கொண்டதைப் பிற்காலத்தினர் ஏழு சுரங்கள் என்று அமைத்தார்கள். சுரங்கள் பின்வருமாறு இசைப்பெயருறுவன:—

```
இசைப் பிறப்பு முறைப்படி:-

1 க — காந்தாரம் — தாரம்,

2 நி — நிஷாதம் — உழை,

3 ம — மத்திமம் — குரல்,

4 ச — சட்ஜம் — இளி,

5 ப — பஞ்சமம் — துத்தம்,

6 ரி — ரிஷபம் — விளரி,

7 த — தைவதம் — கைக்கினே.
```

சிலப்பதிகாரத்துள் இசைபற்றிவரும் பகுதிகளு வொல்லாம் இசைப்பிறப்புமுறை இங்குக்கண்ட தாரம், உழை, குரல், இளி, துத்தம், விளரி, கைக்கினே என் னும் ஒழுங்கின்படியே காட்டப்பெற்றுள்ளது. இதினையே, ஏழிசையாகிய எழுவரரமகளிரும் கூறியதாக:—

> '' புவியிலெ*ன*த் தாரமென்பார் புதல்வியிவள் —பேருழையே

உய்த்த விளரிக் குறுதாயை கைக்கினேயே"

எனும் அடிகளில் **யாழ்நூற்** புலவர் கூறியுள்ளனர். மேலே காட்டிய விளக்கத்தை அறிந்துகொண்டால், பாடல் முழுவதும் தெள்ளிதிற் பொருள் புலப்பட்டு நிற்பது காணலாம்.

இசைகளுடன் பொருந்திச் சுவைகளொன்பதும் வருமாறு **யாழ் நூலு**ள் நன்கு விளக்கப்பெற்றுள்ளது. கலிப்பாவாலான மேற்போந்த இச்செய்யுளுள், தரவிலும் தாழிசைகளிலும் வந்தாள்ள வருண*ு*கைகும், அவற்றக் காக அடிகளார் எடுத்தாண்ட செஞ்சொற்களும் மிக இனிமை பயந்து அவருடைய கவிதாசக்தியின் பெரு மையை நமக்குக் காட்டுகின்றன. மட்டக்களப்பின் ஊரிப் பாடலே ஆண்டுதோறும் ஆயிரக்கணக்கானேர் கேட்டுச் செல்கின்றனர். 'இவ்விசையில் என்ன சிறப்பு உளது, இதற்கேன் இவ்வளவு முதன்மை கொடுத்தல் வேண்டும்' என்று பேசிச் செல்வோருமுளர். ஆறைல் அடிகளுக்கோ தம்முடைய இசைநூற் புலமையாலும், நுண் கணிதப் பேரறிவாலும், தமிழர் தவப்பயனுலம் இவ்விசை பெரிய கிளர்ச்சியைச் செய்து அரியதோர் இசையாராய்ச்சி யிணச் செய்யத் தூண்டுவதாயிற்று. உயிரற்றுக்கிடக்கும் சிறை கற்துண்டுகள்கூடக் கவிஞநைடைனும், ஓவியக்கார னுடனும் உரையாடுகின்றன என்றுல் அடிகளுடன் இந்த ஊரியிசை உருப்பெற்றுப் பேசியதில் என்ன வியப்புளது!

இவ்வாறு யாழ்நாற் பிறப்பின் அடிப்படையாயிருந்த ஊரியிசை உலகப் பேரதிசயங்களுள் ஒன்ருக இடம்பெற் றிருக்கின்றது. பெரும்பாலும் இலங்கையிலுள்ள மட்டக் களப்புவாவியிலும் அமெரிக்காவிலுள்ள கலிபோர்னியாக் கடற்கரையிலும் மட்டுமே இவ்விசை கேட்கப்படுகின்ற தென்பர். இவ்வருமைப்பாட்டினுல் ஈழத்திற்கு வரும் அயல்நாட்டவரெல்லோரும் இவ்வொலியைக் கேட்கப் பெறுதல் பெரும் பேறென்று கருதுவர். மட்டக்களப்பு மண்ணகத்தை அழகுசெய்யும் வாவியும் இதனுல் உல கோர் மனத்திடை உயர்ந்த மதிப்பிணேப் பெறுவதாயிற்று. நீருள் இருந்தெழும் இன்னெலியாதலின், இது மீனினத்தி ைலேயே எழுப்பப்படுகின்றதென்று துணிந்துபோலும், ஆங்கிலேயர் இந்த இன்னெலியினேப் 'பாடும் மீன்' (Singing Fish ) இசை என்றனர். இப்பெயர் பொருத்த மற்றதாகுமென்று மேறத்த யாழ்நூல் ஆசிரியரது கருத் கிண மேலே காட்டினேம்.

வானம் களங்கமற்றிலெங்கும் வைகாசி, ஆனி மாத கிறைமதி நாட்களிலே உருக்கின வெள்ளியை வார்த்தா லென்ன விளங்கும் மட்டக்களப்பு வாவியின் நீர்ப்பரப்பு இந்த இன்னெலியால் நிறைந்திருக்கும். அடிகளார்தம் பாடலிற் குறிப்பிட்டது போன்ற விண் ணுலகினரும் மண்ணுலகத்திற்கு வர விழைவு கொள்ளத்தக்க பேரழகு வாய்ந்த வெள்ளி நிலவின் குளிப்பு மட்டக்களப்பு வாவியை மட்டுமன்றி அதீனச் சூழ்ந்து கிடக்கும் பெரு கிலப் பரப்பினேயும் அழகு செய்து கிற்கும். அவ்வின்ப வேளேயில் மீன் பாடுதேலேக் கேட்க விரும்புவோர் புளியக் தீவுக்கும் கல்லடி என்னும் ஊருக்கும் இடையிலுள்ள வாவிப்பகு தக்குத் தோணியிலேறிச் செல்லு தல் வழக்கம். என்ற பெயருக்கே காரணமாகி வாவியுட் கல்லடி ' யா'னேக்கல்'லி'னேயண்டி இந்த கிடக்கும் பரக்<u>த</u>ு இன்னெலி பிறக்கக் கேட்கலாம். நீண்ட ஊன்றுகோல் ஒன்றினே ஆழமான நீருள் நட்டு அதனருகில் தோணி யுள் நின்று செவிகொடுக்கும்போது குறித்த இசைக் கச்சேரியை நாம் நன்கு அனுபவித்தல் கூடும். இவ் வின்னிசையின் சுவை தேர்க்தோர் ஈடெதுவும் காணுத இன்பகிஃயினே இதற்கு உவமை காட்டுவர். இசை உணர்ச்சியின் மணமே அறியாதோர் இவ்வொலியினே வெறுத்துக் கூறுதஃயும் நாம் கேட்டல் கூடும். இசை உணராத இவர்களது துளேச் செவிகளே இதற்காகக் குறை கூறுவதிற் பயனென்ன இருக்கின்றது!

வீணே நரம்புகளேத் தனித்தனி நெருடிவிட்டாலோத்த ஒலிக்குறிப்புக்களும், குழலின் மெல்லொலிபோன்ற கீற்ருலிகளும், மென்பட்டுத் தாளி**ண வா**யில் வைத்து ஊதுதலாற் பிறக்கும் இனிய ஓசைக் கூறுகளே ஒத்தன வும், ஆர்மோனியத்தின் அடிக்கட்டைகளே விட்டு விட்டு நசித்தலால் எழுவது போன்ற எடுத்தல் ஒலிக்கூறு களும் கலந்து கேட்கும் ஊரி ('பாடுமீன்') களது இசைக் கச்சேரியின் இன்பமானது, இசை இன்பம் நுகர்ந்த செவிகளே யுடையாரை மெய்ம்மறக்கச் செய்துவிடுகின் றது. வாவிக்கரை யோரத்திற் கிடக்கும் தவளேகளின் ஒலிகளிலே தம்மை மறப்பார் இவ்வின்பத்தின் அறியர ராவர்.

நீரிலெழும் இந்த இசைப்பிறப்பினுக்குப் பல்வேறு காரணங்கள் கூறப்படுகின்றன. தந்திக்கம்பிகளூடே செல்லும் காற்ருசையின் எதிரொலிதான் நீருள் இருந்து இவ்வாறு கேட்கப்படுகின்றதென்று கூறும் நூதன ஆராய்ச்சியாளர் 'பாடும்மீன்' என்று கொள்ளத்தக்க ஒன்றேயில்லே யென்கின்றனர். ஆலைல் இத்தகையோர் கூற்றுக்கு விஞ்ஞானக் கலேவளர்ச்சி 'அப்படியொன்று உண்டு' என்று திடமாகப் பதில் தந்துவிட்டது.

மட்டக்களப்பில் உள்ள அர்ச் மைக்கேல் கல்லூரியைச் சேர்ந்த அமெரிக்க யேசுசபைத் துறவிகளான 'லாங்' அடிகளாரும், 'மொருன்' அடிகளாரும் வாவியின்மேல் உள்ள கல்லடிப் பாலத்தின் நடுப்பாகத்திலிருந்து நீருள் எட்டடி ஆழ்த்திய ஒலிபெருக்கி ஒன்றிலுல் பாடும் மீனின் இன்னெலியை—மட்டக் களப்புத் தமிழகத்தின் மங்காத புகழொலியை—வெளிக்

கொணர்ந்து எட்டுகிமிட நேரம் இசைத்தட்டுக்களிற் பதிவு செய்துகொண்டார்கள். இவ்வொலியைக் கேட்போர் இது தவளேகளின் தா, தந்திக் கம்பிகளின் எதிரொலியா, அன்றிப் பாடும் மீன் என்று கொள்ளத்தக்க ஒன்றினது ஒலிதானு என்பதை இலகுவில் அறிந்துகொள்ளுவர். இந்த அற்புத சாதீனயின்மூலம் அந்த அமெரிக்கத் துறவிகள் இருவரும் மட்டக்களப்பு நாட்டுக்குச் செய்த தொண்டு பெரும் பயனுடையதாயிற்று.

அப்பெரியோர் தம் இசைத் தட்டுகளில் அமைத்துக் கொண்ட நான்கு வேறு ஒலிகளேத் தெளிவாகக் கேட்க லாம். ஐந்தாம் ஒலியின் பதிவும் மெல்லியதாகக் கேட்கப் படுகின்றது. ஆருவது ஒலியினப் பதிவுசெய்ய முடியாத வாறு காற்று அதீனக் கீலத்துவிட்டதென்கின்றனர். இவற்றையடுத்த ஏழாம் ஒலியோ இசையறி புலவரை மட்டும் தேடிக்கொண்டு மெல்ல நீருள் ஒலித்துக்கொண் டிருக்கின்றது. இந்த ஏழு ஒலிகளேயுமே யாழ்நூல் அடிக ளார் 'அரமகளிர் எழுவர் மடநல்லார்' என்று கற்பீன சேர்க்கார்கள் என்பகை நாம் அறிதல் வேண்டும்.

வேறுவேருன்வையாயினும் அவச்சுரம் படாத பெருஞ் சிறப்புடைய இவ்வொலியைப் பிறப்பிப்பதுதான் மட்டக் களப்புத் தமிழகத்தார் கூறும் சங்கினத்தைச் சேர்ந்த ஊரி (Molluse) என்று காட்டினேம். ஒருவகை மீனின் ஒலி இது என்று சிலர் கொள்வதுமுண்டு. கற்பாறை களில் வசிக்கும் சில பிராணிகளின் கெட்டியான ஓடுகளில் நீர் உராய்ந்து செல்லுதலால் இவ்வொலி பிறப்பதென்று வேறும் சிலர் கூறுகின்றனர். நீர்க்கரையில் உள்ள பிராணி களின் ஒலி நீருட்பட்டு எதிரொலிப்பதனல் இது பிறக்கிற தென்பர் சிலர். மேனுட்டு ஆராய்ச்சியாளர் சிலரது கூற்றுக்களும் இக் கருத்துடையனவாயிருக்கின்றன.

பிரீட்ஸ் என்பார், சில மீன்கீளப் பிடித்து வெளியில் எடுக்கிறபோது, அவை வெவ்வேறுவித ஒலிகீளச் செய்யக் கோண்கிருமோகையால் நீருள்ளும் அவை இனிய பாடல் கீளே எழுப்புதல் கூடும் என்கின்றுர். கௌிறு, கருமுரல், பேத்தை முதலான மீனினங்கள் கீரினின்ற நிலத்திற் போடப்பட்டவுடன் ஒருவகை ஒலி செய்வதை நாமும் கேரில் கேட்டுள்ளோம். ஆயினும் அவை கீரினுள் இசைத் தல்பற்றி நம்மால் அறிந்துகொள்ளப்படவில்ஃ. அவஸ் திரேவியாக் கரையில் காணப்படும் மீனினம் சிலவும் பாடுகின்றன என்று தெரிகின்றது. திமிங்கிலத்தின் இனத் தைச் சேர்ந்த 'காத்தஃயேன்' என்னும் பெருமீன் ஒன்று (இதுணக் 'கத்துஃ' என்றும் கூறுவர்.) நீர் மட்டத்துக்கு மேல் வந்து ஒருவகை இன்னெலி செய்கின்றது என அறிந்தோர் கூறுகின்றனர். இது நீங்கலாக பௌலர் என்னும் ஆராய்ச்சியாளர் ஒருவர், ஓடுள்ள பிராணிகள் கீரோட்டத்திற் செல்லும்போது இன்னெலியினேப் பிறப் பிக்கின்றன என்கிறூர். ஆതுல் ஸ்டான்லி கிரீன் என்றும் ஆங்கில அறிஞர், பௌலரது கூற்றை முற்றுக மறுக் கின்றனர். கேரில் இங்கு வக்து 'பாடும்மீன்' இசையின் ஒலிக்கூறபாடுகளே யெல்லாம் நுணுக்கமாக ஆராய்ந்து, யூதாக்ளின் பழமையான ஹார்ப் (Harb) என்னும் வீண யின் இன்னெலியை ஒத்ததாய் உள்ள இவ்விசை ஊரி களாலேயே பாடப்படுகின்றன என்ற தெளிவாகக் கூறி யுள்ளார். இன்ஞருடையே கூற்றிணே ஆராய்ந்த எமர்சன் டெனென்ட் என்ற அறிஞர் தாம் இலங்கையைப் பற்றி எழுதியுள்ள நாலுள் பாடும் மீணப்பற்றியும் குறிப்பிட் டுள்ளனர். இதுபோன்ற ஒலி இந்தியாவின் மேற்குக் கரையில் உள்ள பம்பாய்த் துறைமுகத்தை பகுதிகளிலும், தென்னமெரிக்கச் சில்லி மாகாணக் கடற் கரை சார்ந்த 'கல்டெற' என்னுமிடத்திலுங் கேட்கப் படுகின்றன என்று கூறி, மீன்களன்றி ஊரி (Molluscs) களே இசைபாடி மட்டக்களப்பினேப் புகழ் உறுத்துகின் றன என்று அறுதியிட்டுள்ளார். இவ்விதியை ஆதரித்த தமது கருத்தை 1826ல், ராபாட் கிரான்ட் என்பாரும் எடின்பரோ கஃக்கழக விஞ்ஞான பீடத்தினர்க்கு ஒரு கட்டுரைமூலம் தெரிவித்துள்ளார்கள்.

ஆതல், டெனன்ட் என்பார் கருதோவதுபோல ஊரிகள் நீருள் பாறைக்கல்லருகில் மட்டும் பாடுவதாகத் தெரியவில்*ஃ*. ஸ்டான்லிகிரீன் என்பவர் இவ்வொலியை

ஆராய்வதற்காக மட்டக்களப்புக்கு வந்திருந்தபோது இயந் திரப் படகொன்றில் கல்லடிப் பாலத்திற்குத் தெற்கே ஏறக்குறைய 20 மைல் தூரம்வரை சென்றுர் என்றும், ஏழு மைல்களுக்கப்பால் உள்ள மண்ருகுகியிலும், பதிறையை மைல்களுக்கப்பால் இருக்கும் பட்டிருப்பு என்னும் ஊரி லும் தெளிவாக இவ்வொலி கேட்கப்பட்டதென்றும் தமது குறிப்பில் பொறித்துள்ளார். இவ்விடங்களிலெல்லாம், பாறைகளே இல்ஃ என்பது குருதத்தக்கது. இன்னும் தெற்கே மண்டூருக்கு அப்பால் வாவியின் நடுவில் உள்ள கவடாதீவின் கிழக்குக்கரையிலும் இவ்வொலி நன்கு கேட்கப்படுவதை நாம் அறிகின்ரேம். ஆனி ஆடி மாதங் களில் வாவியின் நீர்மட்டம் வற்றுகிறபோது ஆயிரக்கணக் கான ஊரிகளே அப்பகுதிக் கரையொதுக்கிலும் காண முடிகின்றது. இவையனேத்தும், ஊரிகளே வாவியுள்ளிருக் தெழும் இன்னெலிக்குக் காரணமானவை என்ற முடி வினேக் காட்டப் பயன்படுவன. எனிறும், ஆராய்ச்சி யாளர்களது கருத்தைத் தூண்டி கிற்கும் இப்பொருள் பற்றி மேலும் ஆராய்ந்து தேறுதல் நன்றுகும்.

இவ்வாறு, மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் மண்டு புகழினே மேல்புல உலகிலும் எடுத்து விளக்கி நிற்கும் பெருஞ் சிறப்பால் இப் "பாடும் மீன்" ஒலியிண் "நீரர மகளிர் இன்னிசை" என்று தெய்வப்பண்பு சேர்த்த விபுலாகந்த அடிகளாரது கற்பீணத்திறீனையும் மதிநுட்பத் தினேயும் வியந்து நாம் பெருமைகொள்ளுதல் வேண்டும்.

# 5. செந்தமிழ்ச் சொல்வளம்

ஒரு மொழியின் பேச்சு வழக்கானது பொதுமக்க ளாலும், அதன் இலக்கியம் புலமக்கேளாலும் இயன்று நடத்தல் எங்கணும் இயற்கை. பண்டைத் தமிழகத்திலே அறிவியற்துறைகளிற் தேர்ந்த புலமக்கள் மட்டுமன்றிப் பொதுமக்களும் கூட நுண்ணறிவு படைத்தோராய் இருக் அதனுல் அவர்கள் பொருள்களின் திருக்கின் றனர். இயல்புகளே யெல்லாம் நுணுகியறிந்து அவற்றுக்கியைந்த நற்பெயரிட்டு வழங்கிஞர்கள். இவ்வாறு வளர்க்கப்பட்டு வரும் சொல்வளம், இலக்கியச் செம்மொழிகளுக்கெல்லாம் பொதுவானதாகும். எனினும், தனக்கென்றே அமைந்த அச் செஞ்சொல்வளத்தில் தமிழ்மொழியானது மற்றைய மொழிகளிலுஞ் சிறந்து விளங்குகின்றது என்று தமிழ் மொழியை நன்கு கற்றுணர்ந்த மேல்புல அறிஞர்கள் ஒப்பியல் ''திராவிட மொழிகளின்' கருதோகின்றனர். இலக்கணம் '' அமைத்துத் தந்த கார்ல்ட் வெல்ட் என்னும் மொழிநூற் புலவர் தமிழின் சொல்வளச் சிறப்பினேயும் பொருள்களின் நுண்ணிய பேதமெல்லாம் தனித்தனி புலப்படுமாறு வெவ்வேறு சொற்களே வகுத்தமைத்த பழக் தமிழரது மதிநுட்பத்தினேயும் பாராட்டும்போது:

" தமிழ்போன்ற திராவிட மொழியை நன்று கற்ற ஐரோப்பியரொருவர், அத்தகு வியத்தகு மொழியை வளர்த்துள்ள மக்களினத்தை மதிப்போடு கருதாம விருக்க முடியாது."

என்றும், இவ்வகையில்:

"தென்னிந்தியப் பழங்குடிமக்கள் மிக மதிநுட்பம் வாய்ந்தவர் என்பதற் கையமில்ஃ."

என்றும் குறிப்பிட்டுள்ளார்கள்.

தமிழிலே இவ்வாறு வியத்தகுமுறையில் சிறந்து விளங்கிய கம் சொல்வளம், இன்று எங்குச் சென்றது! ்கமிழ்மொழியில் சொல் நிறைவு இல்ஃ; தனித்தியங் கும் ஆற்றலும் இம்மொழிக்கில்ஃ என்ற கம்மவருட் சிலர் இன்ற போடும் கூச்சல் எழுதற்குக் காரணந்தான் என்ன? புறநாகரிகத் தொடர்பாலும், பிறமொழியாளர் ஆட்சியாலும், நமது மொழிச் செல்வத்தை நாம் மெல்ல மெல்ல இழந்துவந்துள்ளோம். எத்தணயோ சீரியசொற்க ளெல்லாம் தமிழுலகின் பெரும் பகுதியிலிருந்து, வழக்கா றற்றுச் சென்றுவிட்டன. மொழியினது சொல்லமைப் பின் நுண்சிறப்பு, இன்றியமையாமை என்பவற்றை அறிந்துகொள்ள நாம் தவறிவிட்டோம். நாம் விட்ட பிழையினே உணர்வதும், அதினத் திருத்த முயல்வதும் கூடை அவமானமாகும் என்ற போலிமானத்தைப் பிறராட்சி யிற் கடைப்பிடித்தோம். எனவே தமிழ்ச் சொல்வள மும் நம்மைக் கைவிட்டு மேற்கண்ட கேள்விகளேக் கேட்கும் இமிகிலேயில் நம்மை விட்டு அகலச் சென்றது எனலாம்.

#### கைதந்த செல்வர் :

ஆயினும், தமிழகத்தின் மானங்காக்கும் பழம் பரம் பரையினர், நாட்டுப்புறங்களிலே இன்னமும் வாழ்ந்து கொண்டிருத்தல் நமது பெரும் புண்ணியமாயிற்று. அரசி யல் அடிமை நீக்கத்தால் நாம் விழிப்புணர்ச்சி பெற்று நம் மொழிச் சிறப்பை வேண்டி அலமந்து நிற்கும்போது நமக்குக் கைகொடுத்து, பழந்தமிழ்ச் சொற்குவியலுக்கு வழிகாட்டிச் செல்கின்ற பெருமக்கள் கிராமப்புறங்களிலே வாழ்கின்றனர். வெறும் வெளிப் பகட்டினேச் சிறந்த வாழ்வின் சின்னமென்று நம்மிற் பலர் கருதினும். அப் பகட்டினே மதிக்காது, பழைய பண்பட்ட மொழிவளத் தினேயும் பழைய நாகரிக வாழ்வின் சிறப்பினேயுஞ் சிறந் தன என்று போற்றி, வழிவிலகாது வாழ்ந்துவந்த நாட் டுப்புற மக்கள் அதனுல் நமக்கு அநாகரிகராகத் தெரிந் தனர்; அவரிடைக்கலந்து வாழ்தலும் அந்நிலேயில் நமக்கு அருவருப்பாயிருந்தது. ஆயினும் காலம் நம் நிலையை மாற்றி, ஒருமொழிக்கிருக்கும் சிறப்பும் மதிப்புங்கொண்டே அம்மொழிபேசும் மக்களின் பெருமை அளவிடப்படுகின்ற தென்ற உண்மையை நமக்குக் காட்டியுள்ளது.

ஒரு மொழியானது அக்காட்டு மக்களின் பேச்சுச் சிறப்பினயும் இலக்கிய அழகினேயும் மட்டும் காட்டுவ தாகாது. நாட்டின் பண்பாட்டு வளர்ச்சியினேயும், வர லாற்றையுங்கூட அது காட்டுகின்றது என்னலாம். அது போலவே ஒரு நாட்டின் பண்டைய வரலாற்றை அறிவ தற்குப் புத்தகங்களும் செய்யுள்களுக்தான் வேண்டு மென்பதற்கில்லே. அக்காட்டுமொழி, அல்லது சொல்கூட வரலாறுரைக்கும் பெருங் கருவியாய் அமையும். இவ் வுண்மையை நாம் இன்றுணர்க்து நமது தமிழ் வளத்தை அணேக்து மகிழத் தலேப்பட்டுள்ளமை நற்பயன் தரும் ஒன்ருகும்.

இவ்வகையில், மட்டக்களப்புத் தமிழகம் தனது பழைய செஞ்சொற் செல்வத்திற் சிறந்து நிற்பதை அறிந்து மதிழுகின்றேம். அயல் மக்களுடன் இலகுவிற் தொடர்பு கொள்ளவிடாது தடுத்த இயற்கை ஏதுக்கள் மொழி வளத்தைப் பொறுத்தவரையில் இந்நாட்டுக்குப் பெரு நன்மை செய்துள்ளதென்றே சொல்லுதல் வேண்டும். தமிழ்நாடு மறந்துவிட்ட எத்தீனயோ தண் தமிழ்ச் சொற்கள் இங்குள்ள பொதுமக்களின் பேச்சிலே வழங்கு கின்றன. பழமையான தோற்ற வடிவுகளும் உயர்ந்த இலக்கியப் பொருளுங்கொண்ட சொல்வழக்குடையார் இந்நாட்டு மக்கள். இவர்தம் பேச்சு வழக்கில் உள்ள பல சொற்கள் மொழி ஆராய்ச்சியாளருக்கு நல்விருந்தாய் அமைந்து நடக்கின்றன.

செந்நெற் செல்வம்:

ஒரு நாட்டின் பொருள்வளங் கூட, அதன் விளே பொருள்களுக்குரிய சொல்வளங்கொண்டு நன்கறியப் படுகின்றது. மருதேவளம் சான்ற மட்டக்களப்பு நாட்டில் விளோயும் தானியங்களின் உட்பிரிவுகளோ மிகப் பலவாகும். செக்கெல், வெண்ணெல், கருகெல், சம்பா, வாணன் என்று கெல்லின் வகைகளேக்குறிக்கும் சொற்கள் பலவுள அவற்றுள் சம்பா ஒன்றையே இனமும், குணமும் கோக்கி ஆவரம்பூ, முத்து, ஆனேக்கொம்பன், குண்டு, குருவி, சிறுமணி, சிரகம், புனுகு, இளங்கமே, அல்லி, முருங்கை யன் எனப் பல பெயர் வகுத்து வழங்கு கொர்கள். இவை விளே தேற்கு வேண்டிய காலமும் நிலமும் ஒன்றுக்கொன்று சிறிது வேறுபடுவன. இந் நெல்லரிசிகளின் மணம், குணம், சுவை என்பனவும் வேறுபடுவன. இந் நுட்பங்களே நாம் காணும்போது சொல்வளத்தினேவிட்டு வயல் வளமும், கெல்விளேவு செய்வதில் மக்கள் அடைந்திருக்கும் புலவள மும் கோக்கி நம் கருத்தே சென்றுவிடுகிறது.

தென் தமிழ்ச் சிறப்பு:

பழங்காலத்துத் தமிழ்க் கண்டம் தென்திசைக் கடலுள்ளே பரவிக் கிடந்ததென்பர். அத‱பொட்டித் தெற்கு கோக்கிச் செல்லச் செல்ல மொழிவளம் பழமையும் உயர்வும் உற்றிருக்கிறதென்றும் தமிழ்நாட்டிற் கருதப்படு கின்றது. ஒருவா் பேசும்போது விடும் பிழையை இன் ஞெருவர் திருத்தம் செய்யப்போனுல் அவ்வாறு திருத்த வருவோரை மற்றையவர், 'கீர் திருத்தக் கல்லிற்குத் தெற்கே பிறந்தவரோ' என்று குத்தலாகக் கேட்கும் பழமொழி வழ்க்கு இன்றும் தமிழகத்தில் உண்டு. இத ைல் தெற்கே வழங்கும் தமிழின் சிறப்பும் திருத்தமுங் காரணங்களாகி, தமிழ்மொழி வழக்கின் திருத்தத்திற்கு எல்ஃகை்கல் தெற்கிலேதோன் இருக்கிறது என்ற கருத்தை யும் ஊட்டியிருத்தல் உணரப்படுகின்றது. தமிழின் பிறப் பிடமாகத் தென்திசை இருத்தல் மட்டுமன்றி, ஆரிய நாட்டாருடைய கொள்கையும் கலப்பும் மிகுந்து தமிழ் வழக்குச் சிதையாத நிலேயும் தெற்கிலே செல்லச் செல்லக் கூடிக் காணப்படுதலும் இவ்வுண்மைக்குக் காரணங் களாம். இவ்வகையில் தமிழுலகின் தென்கோடியிலே —யாழ்ப்பாண நாட்டுக்கும் தென்பால்—கிடக்கும் மட்டக் களப்புத் தமிழகம் தனது செந்தமிழ் வளத்திற் சிறந் திருப்பது குறித்து நாம் வியப்படைதற்கில்ஃ யெனலாம்.

### " இலக்கா" ஆராய்ச்சி :

மிகப் பழையனவான விளிப்பெயர்களும், அசைச் சொற்களும் கொண்டுள்ள சிதையா வழக்கிண இன்றும் நாம் இங்குக் காண்டல் கூடும். அறிமுகவுரையுள் யாம் குறிப்பிட்ட 'கா', 'இல' என்ற சொற்கிள எடுத்து இங்கு விளக்கிக் காட்டுதல் சாலும்:

"யா, கா,

பிற், பிறக்கு, அரோ, போ, மாது எனவரூஉம் ஆயேழ் சொல்லும் அசைநிஃலக் களவி." —சொல். 279 என்னும் தொல்காப்பியச் சூத்திரத்துக் காட்டப்பட்ட ஏழு அசைச் சொற்களும் பண்டைச் செய்யுள் வழக்கிற் பயின்று நடந்தவை.

"அறூழ்லெனக் கொண்டாய் குடையக் குடைப் புறுவிழற் கீழ்ப்பட்டாளோ இவளிவட் காண்டிகா." என்னும் 'கலித்தொகையுள்' "காண்டி'' என்னும் முன் னிஃவிண சேர்ந்து "கா'' என்ற அசைநிஃச் சொல் வழங்கியது. பவணந்தியார் காலத்தில் "கா'' என்பது உயர்ந்தோர் வழக்காக அமைக்கப்பட்டதை நென்னூலிற் காணலாம். இவ்வழக்கும் பிற்காலத்து அருகிவந்து மறைந்துபோயிற்று.

ஆயினும் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்திலே செய்யுள் வழக்கில் மட்டுமன்றிப் பேச்சு வழக்கிலும் இது மல்கி வழங்குவதை இன்றும் காணலாம். ''காண்டிகா கால்கள் கழலுமே'' என்பது மட்டக்களப்புப் புலவர்மணி அவர்கள் செய்த 'பகவத்கீதை வெண்பா'வில் ஓரடி, தம்முள் ஒத்தாரையும் முதிர்க்தாரையும் பெண்கள் அன் பால் அழைக்கும்போது பெரும்பாலும் இக்த அசையினேச் சேர்த்துக்கொள்வர். வயதின் முதிர்க்த ஆடவர் தம்முள் ஒத்தாரையும் நண்பரையும் ''கா'' சேர்த்து அழைப்பதும், இருபாலாரும் மாறி அமைத்தலும் சிறுபான்மையாக உண்டு.

"கெல்லிருக்குதாகா காசிக்கே எஎ" என்று கெல்வாங்கும் மகளிர் கூவிக்கேட்டலும், "இருக் குது வாகா" என்று கொடுப்பார் கூவி அழைத்தலும், இல்ஃலயேல் "இல்லகா" என்று சொல்லி விடுத்தலும் போலப் பயின்று பண்டமாற்றிலும் "கா" இடம்பெற் றுள்ளது.

''புள்ளலெக்கா புள்ளலெக்கா—உன்ர புருசு இனங்க போனதுகா கல்லூட்டுத் திண்ணேயில கதைபழகப் போனதுகா.''

என்று மட்டக்களப்பு நாட்டுக்கவி வழக்கில் "கா" முன் னிஃக்கேற்ற அசையாகி இரு பெண்களின் விஞவும் விடையுமாய் அமைந்திருக்கும் இக் கவியுள் இடம்பெற் றுள்ளது. "வீடு" என்ற சொல் "ஊடு" என மருவிய வழக்கம் "கல்லாடு" என்ற தொடரில் அமைந்திருக்கின் றது. கவியுலகில் இவ்வாறு "கா" பெற்றுள்ள பெரு மிடத்தை இந் நூலில் "உணர்ச்சிக் கவிநலன்" பற்றிய பகுதியுள்ளும் கண்டுகொள்ளலாம்.

"கா" என்ற அசைகிலேயை ஏற்று இக் கவியுள் வக் திருக்கும் "இல" என்னும் விளிப்பெயர் ஆராய்ச்சிக்குரிய ஒரு சொல்லாகும். பிள்ளே, இலக்கா என்னுமிரு சொற் களும் ஒன்று சேரும்போது 'கவி'யுலகின் ஓசையிலக் கணத்திற்குட்பட்டுப் "புள்ளலெக்கா" என்று ஆகியிருக் கின்றன. "பிள்ளே" என்ற சொல் திரிக்து "புள்ளே" ஆயிற்று. தமிழ்காட்டினர் ஆண்மக்களேப் "பிள்ளே" என்று அழைக்கும் வழக்கம்போலன்றி அதற்கு மாருகப் பெண்களேப் "பிள்ளே" யென்றழைப்பது மட்டக்களப்புப் பெருவழக்காகும். தம்குடியைப் பெருக்கும் குலக்கொழுக்து மகளேயாதல் இக்காட்டு மருமக்கட்தாயமுறைக்கு உரிய தொன்று. அதனைல் வழக்காறுன "புள்ளே" யுடன் சேர்க்து வக்த "இலக்கா" என்பது இல—கா என்ற இரு சொற் களின் தொடராகும். 'இல' என்னும் சொல்வழக்கு மிகப் பழங்காலத் தொடர்பினது. தொல்காப்பியர் காலத்திற், தஃவேனும் தஃவைியும் ஒருவரையொருவர் விளித்தற்கமைந்ததாய் "எல்லா" என்றுரு பொதுச்சொல் வழங்கியிருக்கின்றது. அன்பு கனிந்தவர் தம்முள் விளித்து வழங்குதற்குரிய ஒரு முறைப் பெயராகக் கருதேப்பட்ட அதீன விளக்கும்:

" முறைப்பெயர் மருங்கின் கெழுதகைப் பொதுச்சொல் சிலக்குரி மரபின் இருவீற்று முரித்தே."

—பொருளியல்: 220

என்னும் தொல்காப்பியச் சூத்திரத்திற்கு நச்சிஞர்க்கினி யர் கூறும் உரைவளம் இங்குக் கண்டின்புறத்தக்கது:

" முறைப்பெயரிடத்து இருபாற்கும் பொருந்தின தகுதியுடைய " எல்லா" வென்னுஞ் சொல், புல னெறி வழக்கிற்குரிய முறைமையினுலே வழுவா காது ஆண்பாற்கும் பெண்பாற்கும் உரியதாய் வழங்கும் என்றவாறு.

'கெழுதகை' என்றதனுனே, தஃவியும் தோழியும் தஃவைகுக் கூறியதே பெரும்பான்மையென்றும், தஃவவன் தஃவியையும் பாங்களேயும் கூறுதல் சிறுபான்மை வழு வமைதி என்றும் கொள்க.

 $\varrho_{-}-i\dot{p}$ :

" அதிர்வில் படிற் நெருக்கிவைந்தென் மகன்மேல் ...... எகிர்வழி நின்ருப் நீயே செல்;

இனி எல்லா''

எனத் தஃவியைத் தஃவைன் இழித்துக்கூறவில் வழுவா யமைந்தது.

'' எல்லாகீ

என்னீபெருத தீதென் ''

**—ക**ഏ−6 1

—**ക്കി-81** 

எனத் தோழி தஃவேண் விளித்துக் கூறைலின் வழுவாய் அமைந்தது. "எல்லா விஃதொத்தன்" (கலி–61) என் பது பெண்பால்மேல் வந்தது. ஏனேய வந்துழிக்காண்க. பொதுச்சொல் என்றதணுனே எல்லா, எலுவ என்பனவும் கொள்க. "எலுவசிருஅர்" (குறுந்தொகை–129) எனவும், "யாரை எலுவயாரே" (நற்றி‱—295) எனவும் தல்வை ணத் தோழி கூறிஞள். "எலுவி" என்பது பாலுணர்த்த லின் ஆராயப்படா" என்பது நச்சிஞர்க்கினியர் செய்த தொல்காப்பிய விளக்கமாகும்.

இதனுல் "எல்லா" என்னும் சொல்ஃ, ஒத்தார் தம்முள் வழங்குவதே முன்னுளிற் பெரும்பான்மையென்று தெரிகிறது. ஒத்தார் தம்முளன்றி மாறி வழங்குதல் மரபுக் குப் பொருந்தாமைபற்றியே அவ்வாருனவற்றை வழுவா யமைந்தன என உரைகாரர் கொண்டுள்ளார். '' எல்லா '' என்றும் விளியானது ''ஹலோ'' (Hallo) என்ற ஆங் கிலச் சொற்போன்று இருபாற் பொதுவாய் வழங்கிய ஒன்று எனினும், திரிபு நிலேயில் "எலுவன்" என்னும் ஆண்பால் வடிவத்திற்கும் "எலுவி" என்னும் பெண் பால் வடிவத்திற்கும் இடக் தக்தது. அவ்வாறே "ஏலா, ஏலாள், எலுவன், எலுவை, எலுவல்'' என் னும் பெயர்ச் சொற்களும் எலுவா, எலா, எல்லே, எல்ல, எல, இல என்ற விளிப்பெயர்களும் இதன் திரிபாய் வழங்க லாயின. ("எலுவா" என்று மட்டக்களப்பில் வழங்கும் விஞச்சொல் ''அல்லவா'' என்னும் உடன்பாட்டு விஞ வின் சிதைவு அன்றி எல்லாவகையைச் சேர்ந்த பிறப் பினதன்றென்பதை இவ்விடத்தில் நினேவுகொள்ளல் நன்று.) எல்லா என்னும் சொல் இன்று தென்னுட்டில் ்எல், எலா, எலே' என்னும் வடிவுகளில் ஆண்பால் விளியாகவும் "ஏழா" என்னும் வடிவில் பெண்பால் விளியாகவும் சிறுபான்மை வழங்கி வருகின்றது. எணே, இணே, அணே என்பன வாய், ணகரஓசை இயைந்து யாழ்ப்பாணத்துப் பொதுமக்களிடை வழங்கும் சொற்கள் எல்லாவின் பண்டைப் பொருளமை தியி ஊயும் ஒருங்கே பெற்ற திரிபுகளாம்.

"ஏல'' என்னும் வடிவம் ஏட, ஏடா, ஏடே, அட, அடா, அடே என்று திரிபுபெற்று ஆண்பால் விளியாக வும்; எடி, ஏடி, அடி, அடீ என்று பெண்பால் விளியாக வும் தமிழகம் எங்கணும் வழங்கு கின்றது. எனினும் "எல்லா'' வின் பண்டைய அன்பு வழக்கு இத்திரிபுகளில் அதிகம் இடம்பெறவில்ஃ. 'அடா' என்பதை அரா, ரா

என்றும் 'அடே' என்பதை அரே, ரே என்றும் தெலுங்கர் வழங்குவர். மஃயாளிகள் 'ஏடா' என்று இதனேக் குறிப் பிடுவர். ரா, ரே என்னும் சிதைவுகள் இந்தி, உருது மொழிகளிலும் வழக்காறு பெற்றுள என்பர். இங்ஙனம் தமிழ்மொழி தன் குழுமொழிகளுக்குத் தாய்மைபூண் டிருந்த தன்மையை நன்குணர்த்தும் இச்சொல் தஃவேனும் தஃவியும் ஒருவரை ஒருவர் மதிப்பாய் அழைக்கும் விளி யாய் இருந்து, இன்று நேர்வழக்கொழிந்துவிட்டமை மட்டு மன்றித் திரிந்த உருவில் அடியவரையும் கீழ்மக்களேயும் விளிக்கும் இழிவுச் சொல்லாய் மாறிவரும்போதும் மட்டக் களப்புத் தமிழகத்திலே, பண்டையமரபு தவருதே நிஃவில் "இல" என்பதன் ஆட்சி விளங்க வழங்குதல் பெருமை கொள்ளத்தக்க ஒன்றுய் உள்ளது.

#### "சீறடி சிவப்ப எவன் **இலகுற** மகள் இயங்குதி**ு**

என்னும் அகநானூற்றுச் செய்யுளடியில் ஒரு தோழி தன் தீலமகளே அன்போடு "இல" என்றும், "குறுமகள்" என்றும் அழைத்து "நின் சிறியபாதம் நோவினுற் சிவப் பூர ஏன் இங்கு நடந்து திரிகின்றீன" என்று கேட்கின் ருள். அன்பொத்த விளிப்பொருளிலே இச் சங்கச் செய் யுளில் ஆளப்பெற்ற மரபினே யொட்டியே "புள்ள லெக்கா" என்ற மட்டக்களப்புக் கவித் தொடரிலும் "இல" என்னும் விளி அமைந்திருத்தல் கருதத்தக்கது. கவி வழக்கில் மட்டுமன்றி இந்நாட்டு மகளிர் தம் நாவழக் கிலும் "இலக்கா" நிறைந்து பயிலப்படுதஃப் பெரு வழக்காகக் காண்டல்கூடும். இத் தொன்னெறி வழக்கு களும் இவைபோன்ற பிறவும், மட்டக்களப்புத் தமிழகத் தாரின் பழம் பெருமைக்குச் சான்ருய் விளங்குவன.

## கோச்சைச் சொற்களின் சிறப்பு:

சொற்கள்மூலம் இவ்வாறு மொழிவழக்கின் தொன்மை மட்டுமன்றி மக்களின் ஒழுகலாறு, நாட்டுவரலாறுபோன்ற பிற குறிப்புக்களும் புலப்படுகின்றன. இச் சிறப்பிணேயே ஆங்கிலச் சொல் நூலாசிரியரான ஜோன் கிரகாம் என்ப வரும் பின்வருமாறு குறிப்பிடுகின்றனர். "பழங்காலத்துச் சமூகமிஸ், அரசியல் நிஸ் என்பவற் றைக் கண்டு அவற்றைப்பற்றிய தம் கருத்தை மற்ருரும் நமக்கு அறிவிக்குமாறு, அந்நிஸ்களேக் காட்டுவனவாய் இன்றைய சொல்வடிவில் வழங்கும் நினேவுச் சின்னங் களே ஓர் ஆசிரியன் குறித்துவைத்தல் வேண்டும். ஒவ் வொரு நாட்டவரினதும் அகவாழ்வானது, அவரது மொழி விலகா எழுத்திற் பேச்சுவழக்குப்படி பொறிக்கப்பட்டு எதிர்கால மக்களின் அறிவுக்காகப் போற்றப்படுகிறது. அதனுல் நாட்டு வரலாறு, பழக்கவழக்கங்கள், ஒழுக்க விதிகள் என்பவற்றைப் பொருள்வழக்கொழிந்த சொற் களினின்றும் வெளிக்கொணராத ஆசிரியர் தமது வர லாற்று ஆராய்ச்சியில் மிகுதியும் தவறியவராவர்."

"The teacher ought to note for remark the living memorials, in the words of today, of the social and political condition of the people in ages of gone by. The inner life of every people is stereotyped in their Language and retained therefore the instruction of future generations and the teacher will signally fail if he does not evoke from the fossil elements of words much of national history customs and morals"

- English Word Book-by John Graham

அதனுல் மட்டக்களப்புத் தமிழகக் கலேவளமும் பண் பாடும் பற்றிய இந்நூலுள், இந்நாட்டிலே சிறப்புற வழங் கும் சொற்களில் இதுவரை திரட்டிப்பெற்ற சிலவற்றை யாவது பேச்சுவழக்குப்படி மேலும் குறிப்பிட்டு அவற் றின் பொருளேயும் ஓரளவு விளக்கிக் காட்டுதல் பயன் தருமென்று கருதுகின்றேன். தமிழுலகின் பொதுவழக்கா றடையனவாய் இங்கேயும் வழங்குகின்ற பழஞ் சொற் கள் கூடியவரை இப்பகுதியுள் ஆய்ந்து விலக்கப்பட்டுள் ளன. தமிழகத்தின் மற்றைய பகுதிகளில் வழங்குவன வும் எனது எடுத்துக்காட்டுக்களில் இங்கு இடம்பெற் றிருப்பின் அவை இந்நாட்டின் பெருவழக்கும் சிறப்புப் பயிற்சியும்பற்றியே எடுத்தாளப்படுகின்றன என்று அறிஞர் கொள்வார்களாக•

## ஆட்சிக்குறி :

சொற்களேப்பற்றிய ஆராய்ச்சியின்போது அவை தரும் பொருள்களுக்குரிய காரணத்தைக் காணமுடியாத கில்மை பல இடங்களிற் தோன்றுகின்றது. அவற்றுக்கு ஆட்சியும் வழக்குமன்றி வேறு காரணம் கற்பித்தல் ஒண் ணது. உதாரணமாக: வாழ்க்கை, வாழ்வு என்பன ஒரே கில்ச் சொற்களாயினும் ஒன்று உயிர் வாழும்காலத் துக்கும், மற்றுன்று இன்பமான வாழ்வுக்கும் ஆளப் படுதலேக் காணலாம். இவ்வாறே ஒரே பிறப்பும் இலக்கண முடிபுமுடைய பின்வரும் தொழிற் பெயர்ச் சொற்களும் பேச்சுவழக்கிலே ஒன்றுக்கொன்று பொருட்பேத முடையனவாகின்றன.

- 1. நிறுத்தல் தராசில் (துலாக்கோலில்) வைத்து நிறுத்துப்பார்த்தல்.
- 2. நிறுத்துதல் நிறுதிட்டமாக (கேரோக நிறுத்தி) வைத்தல்.
- 3. நிறுவுதல் ஆராய்ந்து நிலேநாட்டல் அல்லது முடி**வு**காட்டல்.
- 4. நிற்பித்தல் ஒருவீன நிற்குமாறு செய்தல்.
- 5. நிற்பாட்டுதல் (வேஃலயிலிருந்து) நீக்குதல், தொடர்ச்சியைத் துண்டித்தல்.

சொற்பிறப்பின்படி நிறுத்தல், நிறுத்துதல், நிறுவுதல், நிற்பித்தல், நிற்பாட்டுதல் என்ற சொற்கள் யாவும் ஒரே பொருளனவாயினும், ஆட்சிக் குறியினுல் இவை பெரிதும் வேறுபடுவதைக் காண்கின்ரேம். இத்தகைய ஆட்சிக் காரணம் பற்றித் தமிழின் பொதுக் கருத்தினின்றும் விலகி கடக்கும் சொற்கள் பல இங்குள்ளன.

வெப்பத்தைக் குறிக்கும் "வெக்கை" என்றும் சொல் இங்குக் கெட்ட நாற்றத்தையும் குறிக்க வழங்குகின்றது. சன நெருக்கத்தினுலுண்டாகும் வெப்பத்தாற் பிறக்கும் தீ நோற்றத்தினே "மனித வெக்கை" என்று கூறுதல் இந் நாட்டு வழக்கு. பூசினி, சுரை, நாடை என்னும் சொற்கள்

இந்நாட்டுக்கே தனித்த சிறப்புப்பொருளக் குறிக்கின்றன. நீற்றுப்பூசினிக்காய்தான் இங்குப் பூசினிக்காய் எனப் படும். பூசினிக்காய் என்று மற்றையோர் குறிப்பிடும் காய் இங்கு '' சுரைக்காய் '' ஆகின்றது. மற்றையோர் கருதும் ''சுரைக்காய் '' இங்கு ''நாடங்காய் '' ஆகும். ஆனுல் நாடையின் குடுகைச் '' சுரைக்குடுகு '' என்பதும் '' நாடங் குடுகு" என்பதும் இங்குள்ள வழக்கு. இந்நாட்டில் வழங் கும் ''அமுது, விருந்து, பரத்தை', என்ற சொற்கள் மூன்றும் நுண்ணிய பொருட்பேதமுடையன. "அமுது" -சமய சம்பந்தமான நிகழ்ச்சிகளில் நடக்கும் விருந்**து.** விருந்து — திருமணம், வெற்றிவிழா போன்ற கிகழ்ச்சிகளில் நடப்பது ; பரத்தை — வீடுவேய்தல்; கணைறு வெட்டுதல், வேலியடைத்தல் போன்ற வேஃகேளின் முடி வில் அவற்றைக் கூலி பெருது செய்து தந்த உறவினர், நண்பர் ஆகியோர்க்குக் கொடுக்கும் பெருவிருந்துணவு. பாக்கை – பரந்த அளவிற் சமைக்கப்படுதல் என்ற பொரு ளுடையது. 'மருங்கை' என்ற பெயராலும் உறவினர் மட் டும் கலக்கும் விருந்து ஒன்றுளது. அது பிள்ளேப் பேற்றினே ஒட்டி நடப்பது. மருங்கு – பக்கம்; அச் சொல்லடியாகப் பிறைந்த மருங்கை – பக்கத்தார் (உறவினர்) தம் தொடர் பைக் குறிப்பதாயிற்று. அரங்கேற்றம் செய்தற்கு முன் னர்க் கூத்தினக் கடைசிமுறையாக ஆடிப்பார்க்கும் ஒழுங்கிற்கு "அடுக்குப்பார்த்தல்" என்ற பேர். வில்லங் கம், கஷ்டம் என்ற சொற்களால் மற்றையோர் வழங் கும் கருத்து இங்கு 'பொறுப்பு' என்னும் சொல்லாற் குறிக்கப்படும். இது ஒரு 'பொறுப்பான பாட்டு' என்றுல், 🕽 இலகுவில் பொருள்விளங்கக் கூடாத பாட்டு இது' என்ற பொருளாகும். இவையும் இவைபோன்ற பிற சொற்களுமெல்லாம் மட்டக்களப்புப் பகுதியிற் சிறப்பான கருத்துக்கள் உடையனவாய் ஆட்சிப்பட்டு வழங்குதலே இங்குக் கலந்து செல்லும் மற்றைய தமிழகப் பகுதியினர் நன்கு காணலாகும்.

#### மருஉ வழக்கு:

சொற்கள் உரு வேறுபட்டு வழங்குதல் எம்மொழிக் கும் பொதுவான இயல்பாகும். திரிபுபெற்ற சொல்

லொன்றே பேச்சு வழக்கில் இடத்துக்கிடம் வேறுபட்டுப் பல தோற்றம் அளித்தலும் உண்டு. வாழைப்பழம் என்ற ஒரு சொல் தமிழகத்தின் வட எல்ஃயில் "வாயப்பயம்" என்று உருத்திரிய, அதன் தென்கோடியான மட்டக்களப் பில் "வாளப்பள்ம்" என்ற வழங்குகின்றது. "ரகர", " றகர " ஓசை மயக்கம் தென்னுட்டு மொழிவழக்கில் இருத்தல்போன்று "ழகர", "ளகர" ஓசை மயக்கு ஈழத்திலுண்டு. பேச்சிலே எப்படி இருப்பினும் எழுத்திற் பொறிக்கும்போது கொச்சை தவிர்ந்த பொதுச் சொல் ஃபை குறிப்பிடுதல் எழுத்துலகின் பொதுக்கொள்கை யாயினும், ஒருநாட்டு மக்களின் பேச்சு மரபிணேயும், சொற்திரிபு வரலாற்றையும் அறியக் கருவியாகும் சிதைந்த சொற்களேயும் அப்படியே குறித்துக்கொள்ளுதல் சில போது பெரும்பயன் தருவதாகும் என முன்னர்க் கண் டோம். 'இழுத்துக்கொண்டு போய்விட்டான்' என்றும் செந்தமிழ்த் தொடரானது சென்னோககர் வழக்கில் 'இஸ்தாகுனு பூட்டான்' என்றாலவுகின்றது. இதீன மேட் டக்களப்பார் வேரோர் வகையிற் திரித்து 'இளுத்திற்றுப் பெயித்தான்' என்ற வழங்குகின்றனர். இத்தகைய மொழிநடை வழக்கு ஆராய்ச்சியாளருக்குப் பெரிதும் சுவைதரும் ஒன்றுய்த் தோன்றம்.

"அவர்கள்" என்னும் சொல்லொன்று தமிழகத்தின் பேச்சுவழக்கில் எத்தீணயோ மாற்றங்களேப் பெற்று நடக் கக் காண்போம். "அவர்" என்ற பண்டைப் பலர்பாற் சொல் இடைக்காலத்தில் உயர்ந்த ஒருவரைக் குறிக்கும் சொல்லுமாகிப், பன்மையைக் குறித்தற்குக் "கள்" என்றீ விகுதியையும் பிற்காலத்தே சேர்த்துக்கொண்டது. இவ் வாறு வழக்கிற் பயின்ற "அவர்கள்" என்னும் சொல் ஃத் தென்டைட்டினர் 'அவா' என்றும், 'அவாள்' என் றும் வழங்குவாராயினர். யாழ்ப்பாணப் பொதுமக்கள் பன்மையை ஆண், பெண் என்ற இருபாலாருக்கும் வேருக்கி ஏற்ற விகுதி சேர்த்துக்கொண்டனர். "அவன்" என்ற சொல்லுடன் "கள்" சேர்த்து "அவன்கள்" என்ற சொல்லுடன் "கள்" சேர்த்து "அவன்கள்" என்றும், "அவங்கள்" என்றும் ஆண்பாற் பல்லோரை யும்; அவள் என்ற சொல்லுடன் "அவை" என்பகோர்

விகுதி சேர்த்து "அவளவை" எனப் பெண்பாற் பல் லோரையும் அவர் குறிப்பிடுவர். பல்லோர் பொது அங்கே '' அவை '' எனத் திரிந்து வழங்குவது முண்டு. பலர்பாற் சொல்ஃ ஆண், பெண் எனப் பால்பிரிக்கும் வழக்கு மட் டக்களப்பிலும் உள்ளது. இங்கே அவண், அவள் என்ற சொற்கள் பன்மை குறிக்கும்போது உகரச்சாரியையையும் ''கள்'' என்ற விகுதியையும் பெறுதல் ஒரு விலகா மரபா கும். 'அவனுகள்', 'அவளுகள்' என்பவை அம்முறையே நடக்கும் சொற்களாம். மேலும் இந்நாட்டு வழக்கிலே ''அவர்கள்'' என்ற பல்லோர் பொதுச் சொல்லின் ''ர்'' என்ற மெய்யெழுத்து அடுத்துள்ள ககரத்துக்கினமான ''ந்'' ஆகி 'அவங்கள்' என்று உருப்பெற்று பல்லோர் பொதுவினக் குறிக்க வழங்குகின்றது. அவர்கள் என் பது "அவையள்" என்றும் ஒரோவேழித்திரிந்து வழங்கு தல் உண்டு. மட்டக்களப்புச் சோனக மக்கள் அவர்கள் என்பகை 'அவகள்' என்றம், 'அவக' என்றம் வழங்கு வர். எனவே இப்படி முறையே அவர்கள், அவங்கள், அவகள், அவக, அவை, அவா, அவாள் என்ற மெருவி இடத்துக்கிடம் வேறுபட்டு ஒரேசொல் வழங்குவதைக் காண்கின் ரேம்.

அரிவாள்மீண — அருவாமீண ; நிழல் — இணல்; இளநீர் — இணலி ; வீடு — ஊடு ; ஓமடா — ஓண்டா ; விள் யாட்டு — விளாட்டு ; அறைந்துவிடுவேன் — அறைஞ்சிரு வன்; இதோபாருங்கள் — இஞ்சாருங்க; இதோ — இன்ஞ, இந்தா ; அதோ — அன்ஞ, அந்தா ; எங்களுடையது — எங்கட ; பெண்பிள்ள — பொம்புள ; சேர்வைக்கால் — சேவ ரக்கால் ; தீஃயீண — தலகாணி ; திறப்பு — துறப்பு ; கெரித் தான் — நசிச்சான் ; மயிர்கொட்டிப்புழு — மசுக்குட்டிப்புழு ; சிற்றெறும்பு — சித்திரம் பூச்சி ; நறுகெய் — நறீண, நறலா என்பனபோன்ற சொற்களெல்லாம் இவ்வாறு மட்டக் களப்பு மொழி வழக்குக்கேற்ற சிதைவுபெற்றனவாம்.

### இல்க்கிய ஆட்சி:

பழந்தமிழ் இலக்கியங்களிலே ஆளப்பட்டுள்ள பல சொற்களும் தொடர்களும், அப் பொருள்களிலேயே ம – 7 பேச்சுவழக்கிற் சிறிது திரிக்தும், திரிபுபெருதும் இங்கு வழங்குகின்றன. தமிழ்காட்டினர் பொங்கல் என்று தொழிலாகு பெயராற் குறிப்பிடும் உணவை இங்குள் ளார் "புக்கை" என்ற சொல்வர். "உப்பின்று புற்கை உண்கமா கொற்கை யோனே" என்று பழஞ் செய்யுள் கூறும் புற்கை என்னும் சொல்லே இங்குப் 'புக்கை' ஆயிற்று. தம்மால் ஒரு வேலேயைச் செய்ய இயலாத போது "ஒண்ணு" என்றும், இயலுமேல் "ஒண்ணும்" என்றும் இங்குள்ளார் கூறுவர். இவை "ஒல்லா", "ஒல் லும்" என்ற சொற்களினின்று பிறக்து முறையே எதிர் மறையும் உடன்பாடும் குறிப்பவையாம்.

''.....வல்வின இட்ட வித்தி னெதிர்ந்து வந்தெய்தி ஒட்டுங் காலே ஒழிக்கவும் ஒண்ணு''

என்று "ஒண்ணு" என்னுஞ் சொல் சிலம்பினுள் இதே பொருளில் ஆளப்பட்டிருத்தல் கருதத்தக்கது. இக் கருத்து ஏலும், ஏலாது என்று சொல்லப்படுதலுமுண்டு. "இய லாமை" என்னும் சொல் பெரிய கோயையும் இங்குக் குறிக்கும். காட்டுவழியையும், ஒற்றையடிப் பாதையின யும் இங்குள்ளார் "அதர்" என்றே வழங்குவர். "ஆக் கம் அதர் விணைப்ச் செல்லும்" என்ற வள்ளுவப் பயனி லும், "அதர்" என்னும் பழஞ்சொல்லானது நுழைந்து செல்லும் வழியினக் குறிப்பதை அறியலாகும்.

"வாரம் பட்டுழித் தீயவும் நல்லவாம்" என்ற சீவக சிந்தாமணியிற் பயிலப்பெற்ற "வாரம்" என்ற சொல் அதே பொருளில் இங்கு வழக்காற்றில் உள்ளது. இத் தமிழகத்துக் கொம்பு விளயாட்டில் மக்கள் இருபகுதி யாகப் பிரிவுற்று வடசேரி வாரம், தென்சேரி வாரம் எனப் பண்டுதொட்டே குறிக்கப்பெற்று வருதலே இங்குக் காணலாம். ஒரு கட்சியைக் குறிப்பிடும்போது 'வாரம்' என்றும், கட்சியொன்றைச் சார்ந்து கிற்றலே 'வாரப்பாடு' என்றும் இங்குக் குறிப்பிடுதல் அவ்வழக்கின் தொடர்ச் சியேயாகும். "கத்தரிக்காய்" என்ற சொல் இந்நாட்டுக் கிராமப்புற வழக்கிலில்லே. "வளுதிலங்காய்" என்பதே அவர் ஆளும் சொல். இது '' வழுதுணங்காய்'' என்பதன் சிதைவாகும். இச் சொல்ஃ:

''வட்டும் வழுதுணேயும் போல்வாரும் வாழ்வாரே பட்டும் துகிலும் உடுத்து ''

என்று பழந்தமிழ் இலக்கிய ஆட்சியிலும்,

''வரகரிசிச் சோறும் வழுதுணங்காய் வாட்டும்'' என்று இடைக்கால ஒளவையார் பாடலுள்ளும் காண் கின்ரும், "தோதுவமுதுணு" என்றைம் செடி "தோது வளே'' என்ற இங்குச் சொல்லப்படும். தூது – சிறிய உருண்டைக்கல், என்பது பமங்களத்து. 'தாதுணம் பறவை' (புரு) என்பது கலித்தொகை. வயது, அறிவு, ஆண்மை என்பவற்றில் முதிர்ந்தோரைக் 'கடுக்கென்ற வர்' என்றும், ஊர்த்தஃமையையும் பெற்ற அத்தகை யோரைக் "கடுக்கொண்டாப் போடியார்" (படம் 12) என்றும் இங்கே அமைழைப்பார். இவற்றில் உள்ள ''கடுத் தல்'' என்ற வழக்கிடைச் திருக்குறளிலுள்ளதென்பதை அறிமுகவுரையுட் கண்டோம். வயதுவந்த ஆண்கள், ''கடுக்கன்'' என்னும் காதணியினே அணியப்பெறுதல் ஒரு மங்கல விழாவாக நடத்தலும், "கடுக்கெண்டாப் போடியார்" ஒருவர் இறக்ககேரிடின் உடனே அவருடைய இடத்திற்கு ஒருவரை 'ஊர்கூடித்' தெரிவு செய்தலும் பண்டுதொட்டுள்ள வழக்காகும். குழப்படி காலங்களில் அப் போடியார் சொல்ஃயே முடிவான தீர்ப்பென்று மக்கள் கொள்ளுவர். கருக்கொண்ட மகளிர் உறும் உணவு வேட்கை கோயின் "வயா" என்றம் "வயவ்" என்றம் பண்டையோர் - வழங்கினர்.

> "வயவுறு மகளிர் வேட்டுணி **ன**ல்லது பகையை ருண்ணு வருமண் ணி*ன*ேயே"

என்புது புறநானூற். ''வயா'' என்ற சொல்'யா' என முதல் கெட்டு அக்கருத்திலேயே இங்கு வழங்குகின்றது. ''யா'' என நிற்பதன்றி ''இயா'', ''இசா'' என்றம் இக் கருத்துப் புலப்படுத்தப்படல் உண்டு. இவையே யன்றி " மசக்கை" என்னும் சொல்லாட்சி இந்நாட்டுக் குப் பொதுவானதாகாது. கருக்கொண்ட வேளாண் மையை 'யாப்பருவம்' உடையதென்று குறிப்பிடுதலும் இத் தொடர்பினதேயாகும்.

'' அரிமயிர்த் திரண்முன்கை வாலிழை மடமங்கையர்'' என்னும் புறப்பாட்டில் நெருக்கமின்மையைக் குறித்தற்கு ''அரி'' என்ற சொல்லாளப்பட்டுள்ளது. '' அறுஅலின்று அரிமுன்கைக் கொட்கும்'' என்ற கெய்தற் கலியுள்ளும் 'அரிமுன்கை' என்பதற்கு ' ஐதாகிய மயிரினேயுடைய முன்கை' என்றனர் நச்சிரைக்கினியர். '' அரியே ஐமை '' என்பது தொல்காப்பியம். ஜமை, ஜது என்பன ஒரு சொல்லின் இருவேறு வடிவங்கள். இவையும் அரி என் பதும் நெருக்கமின்மையைக் குறிக்கப் பண்டுவழங்கிய சொற்கள். பழைய இலக்கிய ஆட்சிப்படியே அரி, ஐது என்ற செஞ்சொற்கள் இரண்டும் பொதுமக்களுடைய பேச்சுவழக்கில் இங்கு வழங்குகின்றன. வீடுவேயும்போ து கிடுகுமட்டைகள் அளவுப்படி நெருக்கமாக அமையாவிட் டால் அதனேக் 'கிடுகு அரிமட்டையாகக் கட்டப்பட்டுள் ளது ' என்றும், வயல்களில் நெற்பயிர் கெருக்கம் குறைந்து காணப்படின் "பயிர் ஐதாக இருக்கிறது" என்றும் கூறு தல் மட்டக்களப்பிற் பொது வழக்காருகும். நீர்கொக் சம், கொஞ்சமாக ஓடுதஃ "அரிந்தோடுதல்" என்ற குறிப்பிடலும் இச் சொல்லாட்சியையே காட்டும். மாகிமல் களில் நெருக்கம் குறைந்து காணப்படும் வெயிற்பகுதிகள் ''அரிவெய்யில்'' என்ற இங்கு வழங்கப்படுதல், ''வஃல வலந்தன்ன மாநிழல்'' என்ற சங்கச் செய்யுளடியினேயும் அதன் உரையிணயும் கற்ரோர்க்கு நினேவூட்டும்.

கதிரீனுதல் அல்லது குஃல பறிதஃல 'வாங்குதல்' என்ற சொல்லால்,

''கொல்லே குரல்வாங்கி யீனு மலேவாழ்கர் அல்லபுரிக் தொழுக லான்''

என்ற குறிஞ்சிக் கலியுட்போல வழங்குதல் இந்நாட்டுச் சேணே(புன்செய்)ப் பயிர்ச் செய்கையாளரிடைப் பெரு மரபாகும். "இம்முறை மிளகுகொடி நிறையக் கோல்வாங் கிக் கிடக்கிறது " என்று அவர் கூறும்போது, அதிக குல் யீன்று காய்த்துக் கிடக்கும் மிளகுகொடி நம் மனக்கண் முன் வந்து தோன்று மல்விடாது. "கால்" என்ற சொல்லால், கதிர்களேயும், கதிர்போன்ற குல்களேயும் குறிப்பிட்டு வழங்குதல் கருதத்தக்க சிறப்பினது. நெல் முளேத்து வேர் விடுதலேக் கால்வாங்குதல் என்றும், கதிர் வெளிவருதலேக் "கதிர்வாங்குதல்" என்றும் சொல்வர். கால்வாங்குதல் என்பது மகணக் குறிக்கும் "கான்முள்" என்றும் பழஞ் சொல்லே நினேவூட்டுவது.

''குடிப்பிறந்தார்சொல் கால்காட்டும்''

என்ற நாலடியாரில்: கால் – சந்ததி, வேர் என்ற கருத் துக்களேத் தருதல் கருதத்தக்கது.

பருவம் பார்த்து ஒன்றைப் பயன்கொள்ளுதல் இங்கே " பாடுபார்த்தல்" என்று வழங்கப்படுகிறது. இது "காடு களே இந்தனம் பாடு பார்த்தெடுத்து '' என்னும் நற்றிணே யுள் காணப்படும் சொல்லாட்சியின் தொடர்பினதாகும். மேலும், ஒருமுறை, இருமுறை என்ற கருத்திலும் ஒரு பாடு, இருபாடு என அடைபெற்று இச் சொல் வழங்குவ துண்டு. தஃமேயிரை முற்றும் நீக்கி மொட்டையடித்த‰த் '' தீல வழித்தல் '' என்று இங்கே சொல்லும் பெருவழக்கா றுண்டு. அது " மழித்தலும் நீட்டலும் வேண்டா உலகம் பழித்த தொழித்து விடின் " என்றே வள்ளுவப் பயனிலே யுள்ள "மழித்தல்" என்பதின் சிதைவாய் அமைந்திருத் தூல அறியலாகும். மொட்டையடித்தூலச் "சிரைத்தல்" என்றும் கூறுவா். இச்சொல் "சிதைத்தல்" என்ற சொல் லின் தொடர்பினதாயிருக்கலாம். இவ்வாருன பண்டைய இலக்கியச் செஞ்சொற்கள் பலவற்றின் இறந்துபடா எளி நடை வெழக்கி*ண*க் கேற்றறிவாளர் இம் மட்டக்களப்புத் தமி ழகத்துப் பொதுமக்களிடைப் பரக்கக் கண்டு மகிழுவர்.

#### உரற்கடை:

இவை ஒருபாலாக, மக்களுடையை தினசரித் தொழிற் களங்களிலும் நிறைந்த செஞ்சால் வளத்தி*னே நா*ம்

காண்டல்கூடும். கெற்குத்தும் வேஃலக**ள** இங்கேயும் இயந் திரங்கள் அண்மையில் மேற்கொண்டுள்ளன. அதனுல் உரற்கடையில் (உரல்வைத்து நெற்குற்றுமிடக்கில்) வமங் கும் நுண்ணிய செஞ்சொற் செல்வமும் நம்மை விட்டுச் செல்லும் நிலே ஏற்பட்டுவருகின்றது. கெல்வே அரிசியாக் கும்போது நடைபெறும் ஒவ்வொரு குற்றுவேஃயும் வேறு வேறு நுண் பெயரால் வீழங்கும். முதற் குற்றிலுள்ள மூன்றுபடிகளும் முறையே குத்துதல், நசித்தல், குமைத் தல் எனப்படுவ. அடுத்தவை முறையே அடுக்கலாக்கு தல், தீட்டுதல், வெள்ளேயாக்குதல் என அமைக்கப்பெறு கின்றன. முறம் இங்குச் "சுளகு" ஆகும். சுளகிறுல் தூய்மை செய்து வகைப்படுத்தும் படிமுறைகள் படைக் தல், கொழித்தல், தௌ்ளுதல், தாத்துதல் எனப் பலவாய் வழங்குகின்றன. இவ்வேஃகளால் அரிசியானது அதன் பருமனுக்குத் தக்கபடி முறையே அரிசி, குறுணல், மங்கு, தீலப்பு, மூக்கு, ஆர்ப்பு என்ற நுணுகிப் பிரிக்கப்படுகின் றது. இடிக்கும்போது மிஞ்சும் குறுணல்போன்ற அடிப் பாகம் "கப்பி" ஆகும். "நுங்கும் குறுணியும் நீக்கி" என்ற பண்டை வழக்குத் தொடரிற் காணப்படும் ' நுங்கு ' இந்நாட்டிலே "மங்கு" எனத் திரியப்பெற்றுளது. அவ் வாறே குறுணியும் 'குறுணல்' ஆயிற்று.

#### ஏர்க்களம்:

உழவர் பரம்பரையினர், தம் வயற்பரப்பிற் தனிப்பட வழங்கும் சொல்வளமோ மிகப் பெரியதாகும். வயலிடத் திலே போடியார், முல்லேக்காரன், செய்கைக்காரன் என்ற பெயர்களாற் குறிக்கப்படுவோரை அறிமுகவுரை யுட் கண்டோம். "போடி" என்ற சொல் உழவர் பெரு மகன், உழவர் தலேவன் என்ற கருத்துக்களில் வழங்கி வந்துளது. பிறப்பான் 'முக்குவர்' குடிவகுப்பைச் சேர்ந் தோருக்கும், சிறப்பான் மற்றையோரிற் பெருமக்களுக் கும் இச்சொல் வழங்கப்பெறுகின்றது. போடிமார் குடி மக்களுக்குத் தலேமை பூண்டு போஷிப்பா ராதலினைல் ''போடி'' என்னும் சொல்லும் 'போஷி' என்ற சங்கதத் தொடர்புடையதாக இருக்கலாமென்று சிலர் கூறுவர்.

எனினம் போடியார் (கெற்செய்கைக்கு வேண்டிய முதஃப் போடுபவர்) என்னும் சொல் பெருஙிலக்கிழவ னுக்கே உரியதாய், மாகாணச் சிற பகுதியொன்றுக்கு கியமிக்கப்பெறும் அதிகாரியையும் குறிப்பிடுவதாக வழங் கிய ஒரு பழைய தமிழ்ச் சொல் என்றே கொள்ளு தல் வேண்டும். கொட்றிங்டன்துரை யவர்கள் தமது சொல்லாராய்ச்சிபற்றிய நூலுள் (Glossary of Native, Foreign Anglosised Words by H. W. Codrington) 'பற்றா' எனப்பட்ட மாகாண உட்பிரிவுகளின் தஃமைக் காரர் 'போடியார்' என்ற அழைக்கப்பட்டனர் என் றும், இன்று வயற் சொந்தக்காரரை இச்சொல்லாற் குறிக் கின்றனரென்றும் கூறுகிருர்கள். மேலும் கௌரவப்பட்ட மாகவம் **வ**ழங்கப்படுகின்ற ஒரு சொல் இது என்ப**து** அவர் கருத்து. அன்னுர் கொள்கைக்குச் சான்ருன ஒல் லாந்தர் காலத்தைய 'ஆக்கத்து' (எழுத்துருவமான உத்தியோக அதிகார சின்னம்) ஒன்றை இங்கே கோட்டு தல் பொருந்துவதாகும்.

#### ஆக்கத்து

"அறுமக்குட்டி சாதி முக்குவன் எங்களிடத்திலே மண் முனேப்பகுதிக்குப் பெடியாய் இருக்கக் கெட்டபடியால் அதற்கு நாங்கள் நிர்ணயித்துப் பார்த்துத் தன்னுடைய நல்ல நடபடியைக் கெட்டுத் தெர்மானித்து முன் சொல்லப் பட்ட மண்முனப் பகுதிக்குப் பெடியாகக் கற்பிக்கிரேம். அது கூடக் கொடுக்கப்பட்டது. தமது தொளிருக்கடுத்த சங்கையும், புரோசனமும், பெரியவர்களுக்கு நடக்கும் பூச்சியமும் பொதுக்கிடைத்திருந்தபடிக்கு இப்பொவும் அந்தப் பிரகாரந்தான் யிதிற் கட்டளேபண்ணுகிரும். இதிலடங்கிய சகலமானபேரும் இந்த அறுமக்குட்டியைப் பெடியாக அறிந்து உண்டானபடிக்குச் சங்கிக்க வெணும். இதற்கு அடையாளம் திட்டப்படுத்தி வளமையான முத் திரையும் வைத்துக் கையொப்பம் பொட்டுக்கொடுத்தோம். இப்படிக்கு இலங்கைத்தீவிற் கொழும்புக் கோட்டைய்.

776 ஹெ கார்த்திகை மீ 6ஆக் தீயிலே கையோப்பம் வைத்தது. இமான் வேல்லம்பல்க். மேலான சங்கைபோக்த யுத்தம

கத்தனுகிய மகாராசா இமான்வேல் அவர்கள் இலங்கையில் முத்திரை சிவத்த லோக்கிரியாலே வைத்தது.

கோலாண் தோர் மேஸ்த்தர் லம்பல்க் கட்டனிப்படிக்கு

அதன்கீழ்க் கையோப்பம் வைத்தது யோகான் கோஸ்தன் அங்கலவேக் சக்கடத்தார்.

்சரிவாக் கண்டது அதிரியானிஸ் யவானிஸ் பிருன்ஸ் கெ

அதிரியானிஸ் யுவானிஸ் பிருன்ஸ் கே. தோலுக்கரித்தது கணக்கன்.

'ஆக்கொத்து' என்ற ஒல்லாந்தச் சொல் ஆக்கத்து என மருவி இன்றும் இங்கே வழங்குவதொன்று. போடி என்ற சொல் இந்த ஆக்கத்தில் 'பெடி' எனத் திரிந்து நிற்பதைக் காணலாம். (தொளிர் – தொழில், புரோ சனம் – பிரயோசனம், சங்கித்தல் – மரியாதை செய்தல், நல்லநடபடி – நன்னடத்தை, சங்கை – மதிப்பு). மட்டக் களப்பில் வழங்கும் புதிர்காவு வசந்தன் பாடலிலும்:

முல்ஃல என்பது இடையர் வாழும் காட்டு நிலத்திற் கும், அந்நிலத்து மக்களின் ஒழுகலாற்றுக்கும் வழங்கி வந்த சொல். வயற்செய்கைக்கு வேண்டிய மந்தைகளேப் "பராபரிக்கும்" தொழிற் தஃமையையும், ஆதி நாட்க ளில் உழவர் தஃவேனே இங்கு மேற்கொண்டிருந்தமை யால் அதுபற்றி அவீன "முல்ஃலக்காரன்" என்று அமைழக்கும் மரபு ஏற்பட்டிருத்தல்கூடும். பராபரிப்பு என்ற சொல் வயல்கள், மந்தைகள் என்பவற்றைப் பாதுகாத் தல் என்னும் பொருளது. இத்தொழிஃ மேற்பார்க்கும் அதிகாரி ஒருவர் பராபரிப்பு உடையார் என்ற பெயரால் கியமனம் பெறும் வழக்காறு பண்டைய மரபினதாய் மட்டக்களப்பில் இருந்துள்ளது. வேளாண்மைக்காரருக்கு உணவு கொண்டுவருதலும், வயலிற் குருவிகளே ஓட்டிக் காத்தலும்போன்ற குற்றேவல்களுக்காக நியமிக்கப்படும் சிறுவன் "குருவிக்காரன்" எனப்படுவான். அவனுக் குச் சிறப்புரிமையாக வயலிலே 'குருவிமூஃல வரவை' என ஒரு சிறு பகுதி இலவசமாக அளிக்கப்படுதலும் உண்டு. வயற் பரப்பின் சிறு பகுதிகள் தனித்தனி "வரவை" என்றமைக்கப்படும். வரம்பினைல் எல்ஃப் படுத்தப்பட்டது என்று இதற்குப் பொருளாகும். மிகப் பெரிய வாவை ''போட்டா'' என்றம் சிறிய வரவை ''கேன்னட்டி'' என்றும் அழைக்கப்படுகின்றன. (ஓரத்தில் உள்ளது) என்றதா னட்டி = கன்னம் – தி யிருக்கலாம். கன்னம் என்பது ஒரு ஓரம் அல்லது மூஃல யைக் குறிப்பிடும் சொல். ஒவ்வொரு வயலிலும் குறிப் பிட்ட ஒரு பகுதியினே "முத்தெட்டு" என்ற வழங்குவ துண்டு. இது "முற்றூட்டு" என்ற பழந்தமிழ்ச் சொல் லின் திரிபு ஆகும். முழு உரிமையாக ஒருவனுக்கு விஃல எதுவும் கொள்ளாது அளிக்கப்படும் நிலம் பண்டு முற் றாட்டு எனப்பட்டது. இன்று மட்டக்களப்பு வயல்களிலே போடியாருக்கென ஒரு பகுதியையும், முல்ஃலக்காரனுக் கென ஒரு பகுதியையும் உழவர் செய்து, கூலி யெதுவும் கொள்ளாது அவற்றின் முழுவிகோவையும் முறையே அவ்விருவருக்கும் அளிக்கும் வழக்கம் உள்ளது. இவற் றிற் போடியாருடைய வயற்பகுதிக்கு " இலவிசம்" என் றும் முல்ஃக்கோரனுடையதற்கு " முல்ஃவையல்'' என்றும் பெயர். '' இலவிசம் ''**, ''** மு**ல்ஃ**வையல் '' இரண்டும் சேர்க்த பகுகியே பண்டையிலிருந்து இங்கு "முத்தெட்டு" என் றமைக்கப்படுவதிலிருந்து " முற்றூட்டு " என்னும் சொல் லுக்கும் இதற்கும் உள்ள பெருக் தொடர்பு கன்கு புலனை கின்றது. வேளாண்மை விளேவித்தஃச் "செய்கை" என்று வழங்குதல் மரபாகும்.

வயற் பரப்பு முழுவதும் வட்டை என்றழைக்கப்படும். இது வெட்டை என்ற சொல்லின் திரிபாகும் என்பதை வயலுக்குள்ள " வெளி'' எனும் பெயரினுலும் நாம் துணிந்துகொள்ளலா மெனினும், வட்டை என்பது வட் டம் என்ற தமிழ்ச் சொல்லிலிருந்தே வந்ததென்று கொள் ளுதல் வேண்டும். வட்டமாகவே வயற்பகுதிகள் அமைக் கப்பட்டரைந்தமையை " வட்டை வீளத்தல்" என்ற வேழக் காற்றுத் தொடரும் காட்டும். வயஃலக் காவல் செய்வோர் வயற்புறத்தைச் சுற்றி வருவது ''வட்டை விளத்த'' லென்று அழைக்கப்படுகிறது. ஆற்றுப்படுக்கையின் கரை கெடுகிலேனும் அல்லது ஒரு வயலின் எல்ஃலையச் சூழ்ந்தே னும் உள்ள மதில்போன்ற பெருவரம்பு ''அடையா வளஞ்சான்'' எனப்படுகின்றது. பண்டைநாளிற் கோயிற் புறப் பெருமதி*ஃ*ல '' அடையவ**ீள**ந்தான் '' என்று வழங்கி யிருத்தவினுல் அச்சொல்லின் பொருட் தொடர்பும் திரிபு முடையது இது என்று துணியலாகும். இவைபோன்று வழங்கும் வேறு சொற்கள்:

அள — (சிறிய நீர்க்கால்), தாய**ீள (அளக**ளுக்கு **நீ**ர் கொடுக்கும் பேரளு), காலீள, சிற்றீள எனப் பலவகைப் படும். வக்கடை (கீர் செல்லு தற்காக வரம்பில் வெட்டிவிடப் படுவதும், வேண்டும்போது அடைக்கப்படுவதுமான வழி). வங்கு – (வெட்டப்படுவது), அடை – (அடைக்கப்படுவது) இரண்டும் சேர்ந்த ஒரு இடம் "வக்கடை" ஆகும். இது வைகறை என்ற பழஞ் சொற் போன்ற அமைப்பினது. முறிவு – வெள்ளத்தால் உடைவுற்ற வரம்புகளில் உள்ள ஆழ்ந்த மடு ; ஆரப்பற்றை – நீரோடுதற்கென இயற்கையா னமைந்த பெரிய ஓடை; வாய்க்கால் – வயலுக்கு நீர் கொண்டு செல்லும் கால்வாய்; வடிச்சல் – நீரை வெளி யேற்றும் வடிகால்; நட்டுமை– வரம்பினூடு (நடுவண தாக) கண்ணுக்குப் புலப்படாது நீர்க்கசிவினல் அமைந்து நீ**ரை** வெளியே விடும் சிறு துவாரம். ஆறுதூல் — பேரோறும் வயலுக்கு நீர் செலுத்தும் பெருவாய்க்காலும் பொருந்து மிடம்; புரன் – செய்கைபண்ணுத தரிசு நிலம்; நிலே யெடுப்பு – முதல் உழவு; இரட்டிப்பு – இரண்டாம் உழவு; சார் – கலப்பை சென்றவழி; இது உழவுசால்

சொல்லப்படுவது. பரம்படித்தல் – மிதித்துச் சேருக்கிய களிநிலத்தைச் சமன் செய்தல்; கங்களவு தண்ணீர்— இளம் கெற்பயிர் நீருள் மறையத்தக்கதாக (கண்கழுவும் உயரத்துக்குப்) பாய்ச்சப்படும்கீர். யாப்பருவம் கடந்து, கதிரீனும். ெ*ந்பயிர்* அடைந்து குடலேப்பருவம் மாவக்கை – அரிந்த ஒரு பிடியளவு நெற்கதிர்த்தொகுதி; மாவக்கை சில சேர்ந்தது உப்பட்டி; உப்பட்டி சில சேர்ந் தது கட்டு; பல நூறு கட்டுக்கதிர் சேர்ந்த போர்க்குவை சூடு; கந்து — சிறிய சூடு; ஒட்டுத்தாள் — கதிர் அறுக்கப் பட்டு வயலில் மீந்து நிற்கும் பயிரின் அடிப்பாகம்; தாள் — நெற்பயிரின் கீழ்ப்பகுதி ; ''தா(ள்)க்கத்தி ''–வேளாண்மை வெட்டும் கூன் கத்தி; வந்தை — கென் முளேகள் தெரிந் தெடுக்கப்பட்டு மீந்து கிடக்கும் முனோக்காத நெல்; வந்தி (மலடி) போன்றிருப்பதால் இப் பெயர் பெற்றது. மடி— ஈரம் பட்டுப் பழுப்பூர்ந்து பழுதான நெல். மடி (சோம்பல்) உற்றுத் தொழிற்படாதிருப்பது பற்றிய காரணப் பெயர் இது.

போர் மிதித்தலேச் 'சூடுபோடுதல்' என்று சொல்லு தல் வழக்கம். சூடுபோடும்போது சூடு தள்ளுதல், சூடு கல்லுதல், சூடுகிளறுதல், திரைவெடுத்தல் என்னும் நுண் பெயர்கொண்ட வேலேகள் பல நடைபெறுகின்றன. வாரிக் காலியின் (மாட்டின்) கால்களினுல் மிதிப்புண்டு, கெல் உதிரப்பெற்று, வெறுமையாய் அலேபோற் திரண்டு, மேலே வரும் வைக்கோலே கெல் உதிராத கதிர்களிலிருந்து பிரித்தெடுப்பது திரைவெடுத்தலெனப்படும்.

நெல்லேக் குவித்துப் பதர் நீக்கித் தெரிவு செய்கைகையில் வைரப்பொலி (நல்லநெல்), கந்துமுறி (நெல்லின் இரண்டாந் தெரிவு), அரைவயிறன் (பா தியளவு உள்ளீடு கொண்ட நெல்), பதர்க்கடை எனப் பிரிக்கப்படும். பொலி தூற்று தற்காகப் பயன்படுவதும் வைக்கோலாற் சமைந் ததுமான உயர்ந்த முக்காலிக்கு "அவுரி" என்று பெயர். நெல் தூற்று தலே "அவுரி திரித்தல்" (படம் 7) என்று சொல்லு தல் பண்டைய வழக்கம். இதில் வரும் 'அவுரி' என்ற சொல் இங்கு வழக்கில் இருத்தலேக் காணலாம். வாரி' என்னும் பண்டைச் சொல்லே நெல்ல விகோச்சலேக்

குறிக்க இன்னும் இங்கு வழங்குகின்றது. சூடு மிதிக்கும் களம் 'களவெட்டி' அல்லது 'களவட்டி' எனப்படும். களத்தைக் கூட்டுதற்குப் பயன்படும் மாற்கள் "கோலம்" (கெருக்கமாக மிலாறுகளாற் கட்டப்பட்டது) எனப்படும். பெரிய மிலாறும், பெரிய இடைவெளியும் கொண்டு அமைந்தது 'கட்டமிலாறு' ஆகும். சூடு மிதிக்கும்போது பொலிப்பாட்டுப் பாடு தஃக் '' குரல்(க்)காட்டு தல் '' என்று வழங்குவர். வேளாண்மை செய்யப்படும் காலத்துப் போடியார் உழவர்தம் உணவுக்காக வாரக்தோறும் கெல் கொடுக்கும் வழக்கம் "படிகொடுத்தல்" எனப்படும். சூடுபோட்டு முடியும்வரை வயலில் அவ்வாருன வகை களிற் செய்த விடுமுதலாக (செலவாக) விளேவிலிருந்து போடியார் பெறவேண்டிய பங்கு " இலம்பை" ஆகும். ் இது இலக்கு என்ற கருத்திலுள்ளது. காணிக்குரிய குத் தகை "ஆயம்" எனப்படும். கெல்லே வைக்கோலால் மூடிவைக்கும் போர் "பட்டறை" எனப்படுகிறது. இது ்பட்டடை' என்ற சொல்லின் திரிபுடையது. பண்டை நாளில் "நெற்கூடு" என்ற வழங்கப்பட்டதும் இதுவே. கெல் அல்லது அரிசியினே உள்ளீடாக வைத்து வைக்கோ லாற் போர்போல் அமைத்துத் தூக்கிச் செல்லும் சிறு ' கெற்கூடு' '' கோட்டை'' எனப்படும். உழவர் தம் வயல் வேலே யாவும் முடிந்த பின்னர்ப் போடியார் வீட்டுக்குப் புதிர்க்கோட்டை காவிச் செல்லு தலும் (படம் 6) அவர்க் குப் போடியார் விருந்தளித்துமகிழ்வூட்டுதலும் 'கோட்டை' யின் தொடர்பான நிகழ்ச்சிகளாம். வயற் காவலுக்காக அமைக்கப்படும் காவலிடங்களும் வகை நோக்கிப் பல் பெயருடையன.

அட்டாளே – மிக உயர்ந்த பரண்; புரை – உயர்ந்த கால்களின் மேற் பரவிய கம்புகளின்மீது மண்பூசி ஓரளவு நிஃயோய் அமைக்கும் வசிப்பிடம்; பரண் – பதிந்த காவற் படுக்கையிடம்; சிரும்பி – சிறிய பரண்.

இவைபோக மேலும் உழவர் மொழியான குழூஉக் குறிச் சொற்கள் மிகப் பலவாகும். அவற்றுட் சிலவற்றை இந்நூலின் அறிமுக உரையிற் கண்டோம் (பக். 9-10).

மீன் பிடிக்கும் தொழிலாளரிடை வழங்கும் பொதுச் சொற்கள் சிலவற்றையும் இங்குக் காண்போம். தோணி, வள்ளம், கூறைப்பாய் வள்ளம் (சீஃபைப் பாயாகக் கட்டி ஓடுவது), ஒட்டங்குத்தி (ஒரே மரத்தில் குடைக் தெடுத்த பெரிய தோணி), மச்சுவாய், உரு என்பன ஓடத்தின் வகைகளாம். அணியம் – தோணியின் முன் புறம் ; புறகம் – பின்புறம் ; தோணியில் கொல்லா இருப் பதற்கு எதிர்ப்பக்கமாக உள்ள விளிம்பு கச்ச எனப்படும். கொல்லா – தோணியுடன் கட்டப்படும் மிதவைக்கட்டை. ஏரா — தோணியின் கீழ்ப்புறம். விசாள் — கொல்லாவை யம் தோணியையும் இணக்கும் கம்புகள். கம்பை, தீரை என்பன தோணியின் விளிம்பைச் சுற்றி அடிக்கப்படும் கீளமான சட்டம். வாரி – ஆட்கள் இருக்கும் பலகை. சவள் – தோணியைச் செலுத்தும் துடுப்பு; தண்டு – தோணியை விரைக்தோட்டப் பயன்படும் பெரியதுறா. தண்டினுல் தோணி செலுத்து தூல "வலித்தல்" என்றும், சவளினுற் செலுத்து தூலத் 'தொடுத்தல்' என்றும் வழங்கு வர். பண் – வஃல, அளி – வஃபோரம், அளிக்கட்டுதல் – அத்தாங்கு – ஓரடி மடித்துக்கட்டுதல். **வ**ஃலவிளிம்பை முதல் மூன்றடிவரை குறுக்களவுள்ளதும் மட்டை கட்டப் பட்ட வட்டமான வாயை உடையதுமான ஒரு மீன்பிடி வைஃக்கருவி; இது ஆழம் குறைந்த நீருள் மீன் பிடிக்கப் பயன்படுவது. அத்தாங்கிஞல் மீன் பிடித்தஃல 'வடித்த' லென்று சொல்வர். பெரிய அத்தாங்கு "கொண்டடி" எனப்படும். சிறுதடிகளால் வட்டமாய் வேலிபோல் வாய் குவிய நிரைத்**து வ**ரிந்து கட்டப்பட்டுள்ள ஒரு மீன்பிடி கருவி "கரப்பு" என வழங்கப்படும். இக் கருவியினுல் மீன் பிடித்த2்லக் "கரப்புக் குத்துதெல்" என்பர். கரப்பு என்பது மறித்தல், மறைத்தல் என்ற கருத்தில் வழங்கும் பழந்தமிழ்ச் சொல். மேலும் மண்டா, முள் அம்பு, தூண்டில், எறிகயிறு என்பன வேறு வேருன மீன்பிடி கருவிகளின் பெயர்களாகும். சூழியம், "கம்பான்", "ஆ்ஞ்சான்" என்னும் சொற்கள் தோணி, கூறைப் பாய் வள்ளம் என்பவற்றிற் கட்டப்படும் கயிறுகளோயும், ்பேரமன்' என்பேது அவற்றிற் கட்டப்படும் கம்புகளோயும் குறிக்கும் சொற்களாம்.

பெரு நீர்நில்களிலே எழும்பும் அல்மேடுகளே "உவட்டு" என்பர். அவை கரையில் வந்து அல்யாகி மடியுமிடம் "மடங்கு" ஆகும். மடங்கு என்னும் சொல் பெரியநூல்யும் குறிப்பது. இராக்காலத்தில் மட்டக்களப்பு வாவி நீரினுட் பரந்து காணப்படும் ஒருவித ஒளி "கவிர்" எனப்படும். நீரின் உப்புத்தன்மை முறுகி இருக்கும்போது அதிற் செறிந்துள்ள நீயதை (Phosphorus) ஒளிகா ஆதலே இக் கவிர்' எனப்படுவதாகும். ஆழமான நீர்ப்பகுதியில் இருக்கும் மீன்களேயும் இரவில் இவ்வொளி வல்லஞருக்குக் காட்டிக்கொடுத்து உதவி செய்கிறது.

வலேசெய்தற்கான நூல் பதஞ் செய்யும் இடத்தினரின் நாவில் இருந்து பத்தவளேயம் (நூல் சுற்றுதற்காகப் பிரம்பினைலாக்கப்பட்ட வளேயம்), திருவட்டம் (நூல் இழை எடுக்கப் பயன்படும் கருவி), இழை (நூல்), கைவிளா (ஒருவகைச் சுற்றுநூல்), வடிகதிர் (நூல் முறுக்கும் கருவி), நூல்தீற்றுதல் (நூலுக்குப் பசைபோடல்), துவர்ப் போடல் (நீருள் அவியப்போடல்), கத்தை (சணற் பஞ்சு) முதலான சொற்கள் வழங்குவதைக் காணலாம். இவ்வாறே மற்றைய தொழிற் களங்களிலும் செந்தமிழ்ச் சொற்கள் பலவற்றின் சிறந்த நடையினே நாம் காண்டல் கூடும். அவைகளேயும் அவற்றின் மரூ சே சொற்களேயும் காலம் வாய்க்கும்போது தொகுத்துக் காண்போம்.

தொழிற்களம், வேறு சூழ்நிலேகள், பழந்தொடர் வழக்கு முதலியவற்றில் மட்டுமன்றி, ஒலிமாற்றம், எழுத் துத் திரிபு முதலான மொழி இயல் (Linguistics) கோக்கி லும் மட்டக்களப்புத் தமிழகச் சொல்வளத் துறையினுள் அறிஞர் நுழைவாராயின் தம் கருத்துக்கினிய சிறந்த விருந்தின் அங்கும் பெற்று மகிழ்வுகொள்ளுவர். அவ் வாறு மொழி இயல் நோக்கில் நாம் இத் தமிழகத்துக் காணக்கூடிய சிறப்புகளோ மிகப் பல என்னலாம். தனிப் பட்ட ஆராய்ச்சிக்குரிய பெரும் பொருளாய்ப் பரந்து கிடக்கும் அத்துறையில் நின்று இரண்டொரு உதாரணங் களே மட்டும் இங்குக் கண்டு மேற்செல்லுதல் சாலும் என்று எண்ணுகின்றேன். இங்குள்ள மொழிநடை வமக்

கிலே 'ன'கரமும், 'ற'கரமும் தொடர்ந்துள்ள சொற் கள் முறையே 'ண'கர, 'ட'கரமாக மாறி ஒன்று -ஒண்டு; கன்று - கண்டு; கொன்று - கொண்டு; பன்றி -பண்டி ('பன்றி' என்ற சொல் தமிழ்நாட்டிலே பொது வாக 'பன்னி' என, 'ற'காம் தன்முன்றுள்ள னகர **மா**க மாறியே ஒலிக்கும்); வென்று - வெண்டு என்பன வாக நடக்கக் காணலாம். வைத்த வச்ச, வெச்ச; பச் சைப் பொய் - பச்சப் பொய்; பிள்ளே - புள்ள; ஜம்பது -அம்பது என்பவற்றில் ஐகாரம் அகரமாக மாற்றம் பெற்று வழங்குகின்றது. வைத்த - வச்ச, வெச்ச என்பவற்றில் குகரவுலி சகரமாக மாற்றம்பெற்று நடப்பதையும், வைத்த-வேச்ச என்பதில் மேலும் ஐகாரம் எகரமாக மாறுவதையும் காண்கின்ரும். அரிசி - எரிசி ; அரிக்குமில (அரிக்கன் சட்டி)- எரிக்குமில (இச்சொல் அத்திமில என்றம் மாற்றம் பெற்று வழங்கும்); மன்னன் - மென்னன்; அலங்கார ரூபன் - எலங்காரரூபன் ; வட்டை - வெட்டை என்பன வாக மொழிமுதல் அகரம், எகரமாதலும் சில கிராமங் களில் வழக்காறுக உள்ளது.

முடிந்தது - முடிஞ்சது ; விடிந்தது - விடிஞ்சது என்ப வற்றில் 'ந்த', 'ஞ்ச' ஆகி நடக்கக் காண்கின்றேம். பிள்**ளே - பு**ள்ள என்பதில் ஐகாரம் 'அ'கரமாயிருத்த லோடு மொழிமுதவில் உள்ள 'இ'கரம் 'உ'கரமாகி நிற்பகதையும் காணலாகும். 'ஏன் 'என் னும் விகுதி 'அன் ' ஆக மாறி ஒலித்தல் ஈழநாட்டுத் தமிழ்வழக்கிலே பொது வான ஒன்ருயினும், மட்டக்களப்பாரது மொழியிடை இம்மாற்றம் மிகுந்து பயிலுதல் வழக்காயுள்ளது. வந் கேன் - வந்தன் ; வருவேன் - வருவன் ; தந்தேன் - தந் தன்; அடித்தேன் - அடிச்சன்; பிடித்தேன் - பிடிச்சன்; கதைத்**தேன் -** கதைச்சன் ; படிப்**பேன் -** படிப்**பன்** ; படிக் கிறேன் - படிக்கிறன் என்பன இதற்குச் சில உதாரணங்க ளாகும். இவ்விகுதி மாற்றம் மூன்று காலங்களிலு**ம்** மாரு அவருவது. சில நிகழ்காலச் சொற்கள், இவ்வாருன விகுதி மாற்றத்தோடு மொழிமுதல் நீண்டும், இடைநில திரிந்தும், தருகிறேன் - தாறன் ; வருகிறேன் - வாறன் ;

போக**ேற**ன் - போறன் என்பனவாக வழங்குகின்றன. கிகழ்காலச் சொற்கள் 'கின்று' இடைகிஃயிணே ஏற்கா மல், 'கிறு' இடைகிஃயிஃனயே ஏற்று ('கடக்**கென்ரு**ன்' என்று வழங்குதல் இன்றி 'கடக்**கிரு**ன்' என்பது போலவே) பெரும்பாலும் இங்கு வழங்கும்.

ஒன்பேது - ஒம்பேது என்று 'ன்' 'ம்' ஆதலும்; ஐம் பது - அன்பைது என 'ம்''ன்' ஆதலும் உண்டு. நாற்பது -நாப்பது; வெட்கம் - வெக்கம்; நிற்கிருன் - நிக்கிருன்; என்பவற்றில் எழுத்துக்கள் ஓரினமாதல் (Assimilation) அறியலாகும். 'சிவப்பு' என்ற சொல் சில இடங்களில் 'சிகப்பு' என 'வ', 'க' ஆகி வழங்குர். அயறோ - அசுறா ; பயறு – பசுறு ; வியாதி – விசாதி என 'ய'கரம் 'ச'காமாக லும், சில இடங்களில் போசிண் – ரோசிண் என்று யகரம் ரகரமாதலும் உண்டு. நேற்று - நேத்து; புற்று - புத்து; ஊற்று - ஊத்து; காற்று - காத்து என றகரம் தகரமாக மாறும் வழக்கு இக்காட்டிலே கிறையப் பயிலுவதாகும். வாழைப்பழம் - வாளேப்பளம் ; தமிழன் - தமிளன் ; மழை -ம**ீள** என்று ழகர ஒலி ளகரமாகவே ஒலிக்கப்பெறல் இங்கு மிகுதியும் காணப்படுவது. மண் - மண்ணு: பொ**ன் -** பொ**ன்னு** என மெல்லின மெய்யீறும், கல் -கல்லு; கெல்-கெல்லு என இடையின மெய்யீறும் குற்று கரம் ஏற்று மொழிவழக்கில் இயலுதல் இங்குமுள்ள தாகும். சேவல் - சாவல் ; பேடு - போடு என்னும் சொற் களில் ஏகார உயிர் முறையே 'ஆ', 'ஓ' என மாற்றம் பெற்று நடக்கின்றது. குரவை - குலவை ; சரவை - சலவை என்னும் இடங்களில் ரகரம் லகரமாக நடக்கும் வமக் காறு அறியப்படுகின்றது.

இவ்வாருன மொழி இயல் கோக்கத்துக்கும், பழங் தொடர்பு, இலக்கிய ஆட்சி முதலான சிறப்புகளே அறி தற்கும் பயன்படலாம் என்று கருதிப் பலதுறைகளிலும் உள்ள பெரும்பான்மையான பொதுவழக்காற்றுச் சொற் களேமட்டும் முடிந்தமட்டில் இங்கு அகரவரிசைப்படுத்திக் காட்டுகின்றேன்:

```
அங்கால — (அங்கு+ஆல்)
அங்கிட்டு — (அங்கு+இட்டு)
அவடத்த — (அ+இடத்தில்)
அன்றை, அயின — அங்ஙனே)
அந்தப்பக்கம்.
```

- அசவு:- விறகு, பாய் முதலிய பொருள்களின் அடுக்காய், ஊஞ்சல் போன்று தொங்குவது. தொங்கி அசைவ தால் அசைவு எனப் பெயர் பெற்றிருக்கலாம்.
- அசறு:— ஆறிய புண்ணில் உள்ள காய்ந்து தடித்த தோற் படை. மாலே அல்லது அதிகாலே மூன்று மணிநேரம் என்ற பொருளில் இங்குள்ள சோனக மக்களிடை வழங்கும் அரபுச் சொல்லும் ஆகும். ''ஆருயம் வெள்ளி அசருலே சாயுமட்டும்''—என்னும் நாட்டுப் பாடலில் 'அசறு' என்பது அதிகாலே நேரத்தைக் குறித்தது.

அசமதாகம்:- ஓமம்.

- அசுப்பு:– நடமாட்டம்; இக்கருத்தில் சிலாவினே, பரு மாறுதல் என்னும் சொற்களும் வழங்குவ.
- அடுக்குப்படுத்து தல் :- ஒன்றைச் செய்தற்கு வேண்டிய ஏற்பாடுகளேச் செய்தல்.
- அடுக்குப்பார்த்தல்: நாடகம் முதலியவற்றை ஒத்திகை பார்த்தல்.
- அடைக்கலச்சல்லி:- நுணல் என்னும் பெரும் தவளே. போரடும் இடங்களில் 'பெண்' என்ற கருத்தி லும் குழூஉக்குறியாக இச்சொல் வழங்கும்.
- அட்டாதுட்டி:- துட்டத்தனமான குழப்படி.
- அட்டுவம்:- மரம், விறகு என்பவற்றை அடுக்கும் பரண். வீட்டுள் மச்சுப்போலப் பரவிக் கட்டப்படும் மேலிட மும் இப்பெயர் பெறும்.

**и** - 8

- அண்டைபோடல்:- கிழிந்த சீஃ, உடைந்த பாத்திரம் என்பவற்றிற்குத் துண்டுபோட்டு ஓட்டையடைத்தல். அண்டச் செய்வதெனப் பொருள்.
- அதப்பியம்:- மறைத்துச் சொல்லவேண்டிய சொல்; சபைக்கு ஏற்காத சொல்லெனக் கருத்துடையது. 'அசப்பியம்' என்ற சங்கதச் சொல்லின் திரிபு.
- அதியாகுதியாகேரம்:- கடும் வெயிலெறிக்கும் கேரம்.
- அத்தக்கூலி:- நாட்கூலி (அன்று + ஐ + கூலி), அற்றைக் கூலி என்பதன் திரிபு.
- அத்திமடக்கு:- ஒருவகைச் சிறுசட்டி.
- அத்திமில:— அரிசியை அரித்துக் கல்ஃ நீக்கும் வகையில் உள்வரிகளமைந்த சட்டி. இதனே அரிக்குமில, அரிக் கேன்சட்டி என்றும் சொல்வர்.
- அந்துபோச்சி:— அறந்துபோயிற்று என்பதன் திரிபு. இக் கருத்திவோப் "பிஞ்சுபோயிற்று " என்றும் சொல்லு தல் வழக்காறு.
- அந்தை:- வேலியின் ஒருபகுதி. நில எல்ஃலயின் அந்தத் தில் இடப்படுவதுபற்றி இப்பெயர் பெற்றிருக்கலாம்.
- அப்புதல்:- பூசுதல், தடவுதல், ஒட்டுதல்.
- அமசடக்கு: செய்திகளே இரகசியமாக வைத்திருத் தல். இக் குணமுடையோரை 'அம்மமுண்டி' என்றழைப்பர்.
- அம்மாச்சி:— மாமா; அம்மாவின் உடன்பிறந்த ஆண் என்று பொருள். (பெத்தாச்சி, அண்ணுச்சி, அப்புச்சி என்று முறைப்பெயர்கள் சில, மரியாதைப் பொருளில் இவ்வாறு 'சி' விகுநிபெற்று வேழங்குவ. அம்மான்—சி.)
- அரட்டுதல்:– நீரை இளஞ்சூடாக்கல்; நித்திரை செய் வோரை மெல்ல எழுப்புதலுக்கும் இப்பெயருண்டு.
- அரிச்சாணியம்:- தொக்தரவு.
- அருக்குதல்:- தயங்குதல்.
- அரையாப்பு:- பவுக்திரம்; தொடையும் இடுப்பும் முன் புறத்தில் பொருக்துமிடம்.

- அலசுவாரக்கதை:— மற்றையோர்களப் பற்றியதும் அவசிய மற்றதுமான பேச்சு.
- அலவரை:— எல்ஃப்புறத்தில் உள்ள தரிசுநிலப்பகுதி. செய்கைபண்ணப்படும் நிலவரைக்கு (எல்ஃ வரம் புக்கு) வெளியே அலந்து (பயனற்று) கிடப்பது என்று பொருள்.
- அலுவல்:- தொழில், காரியம்.
- அவுரி போர்க்களத்தில், ஏறி நின்று பொலி தூற்ற உத வும் முக்காலி (படம் 7).
- அளே தல்:- கைவிரல் பலவற்ருல் குழப்புதல், தொடுதல்.
- அறுதோசி:— சூற்றம் அற்றவன். குற்றம் உடைய ஒருவனே அதற்குரிய எதிர்ச்சொல்லால் இவ்வாறு அழைத்தல் போன்று "நாசமற்றுப்போ'' என்பது முதலான பல மங்கல வழக்குத் தொடர்கள் இங்குள்ளன.
- அறுத்தாப்பாற்கிழங்கு:- உருளேக்கிழங்கு; இது ஒல் லாந்த**ரது** மொழிவழக்கின் கொடர்பினுற் கிடைத்த புதுச்சொல்.
- ஆக்கின்:- தொல்ஸ்; தண்டின்.
- ஆத்தாது:— `இயலாது; இது ஆற்ருது என்ற சொல்லின் சிதைவு.
- ஆணம்:— சொதி; தேங்காய்ப்பாலினே முதன்மையாகக் கொண்டு செய்யப்படும் நீர்த்தன்மையான ஒரு கறி; சாப்பிடும்போது கடைசியாக 'இரசம்' என்று மற் றைய இடங்களில் வழங்கப்படுவதுபோல இடம் பெறுவது.
- ஆண்டோர்:- சந்திரன்; (இரவின்) ஆளுபவர் என்பது பொருளாகும்.
- ஆய்தல்:- பறித்தல், பிடுங்குதல்; இது "தெரிந்தெடுத் தல்" என்ற கருத்தினே உடைய சொல்.
- ஆல்வாடுதல்:– இளம் வெயிலிற் காய்தல்; இலேசாக வாடுதல்.

மட்டக்களப்புத் தமி**ழ**கம்

ஆவலாதி:- ஊர்க்கதை, வம்பளத்தல்.

ஆவாசம்:- ஆறுதல்.

இக்கட்டு:- துன்பம்.

இட்டறு :- (இட்ட+அறுதி) கடைசிகாலம்.

இராவு:- கடந்த இரவு.

இருட்டுப்பட: மாஃலகேரம்; இருள் உண்டாகும் கேரம் என்ற பொருள்படும்.

இருட்டோட:— காஃமோரம்; இருள் ஓடும்**கேர**ம் **என்று** பொருள்படும்.

இறடுதல்:-- இடறுதல் என்பதன் ஒலிமாற்றம்.

இறுக்கி:- கெட்டியாக.

ஈர்ப்புவைத்தல்:- (புண்ணில்) சிறுபுழு உண்டாதல்.

ஈர்:- பேன் முட்டை.

ஈவுவிடல்:- இடைவெளி உண்டாகுதல்.

ஈறல்:- பெரிய காடு; மாருத **மனக்கவ**ீல.

உக்குதல்:— (உட்குதல்) மனமாரப் பயப்படுதல். ஒன்றை நினேந்து நினேந்து கவிலப்படுதல்.

உசத்தி:- உயரம், பெருமை.

உசுப்பிராணி:- உயிர்ப்பிராணி.

உசுப்பு:- உயிர்ப்பு; பெலன்.

உசும்புதல்:- அசைதல்; இதன் பிறவினே 'உசுப்புதல்' என்றும் உலுப்புதல் என்றும் வழங்கும்.

உச்சாணி:- ஆக உயர்ந்த தஃப்பு; உயரத்தின் இறுதி எல்ஃ.

உச்சாப்பு:- உற்சாகம்.

உடுகு:– உடுக்கு என்னும் சிறுபறை; சடங்கு வேளேக ளிற் பூசாரியினுல் ஒருபக்கம் மட்டும் அடிக்கப்படுவது.

உணத்து தல்:- காயவைத்தல் அல்லது தலேயை ஈரம் துடைத்தல். இது உணக்குதல் என்னும் பழஞ் சொல்லின் திரிபாகும். அன்றி, உலர்த்துதல் என்னும் சொல்லின் தொடர்பினது என்றும் கொள்ளலாம்.

ுண்டுடெண்ண :− சற்று அதிகமாக (உண்டு+என்ன.)

•\_தப்பழம்:- நன்கு கனியாத காய்ப்பழம். உதப்பழ மாதற்குக் கொஞ்சம் முக்திய பருவம் 'கருங்காய்' எனப்படும்.

்\_த்தரிப்பு:— துன்பம் அனுபவித்தல்; நீங்காத நெடுந் துன்பம்.

உமல்:– பன்னுற் செய்யப்பட்டதும், வாய் குவிந்து, அடிப்புறம் விரிந்துள்ளதுமான கூடை.

ு\_ம்பாரம்:— மிக அதிகம். இது அம்பாரம் என்றும் சொல் லப்படும்.

ை ரஞ்சுத**ல்:—** த**ன**குதல், சருவுதல்.

ு\_லுவாரிசி :- வெந்தயம்.

உள்ள நாளும்:- ஒவ்வொரு நாளும்.

உள்ளுடு:- வீட்டன் நடுஅறை. (உள்+வீடு).

உழஃ:- வேலிக் கடவையின் குறுக்கில் இடப்படும் சுழல்தடி; ''உழஃல பாய்ந்துலாம் முன்றிற் பள்ளி யும்'' என்னும் செய்யுளடியுள் உள்ளதுபோல.

(உ)ளேதை:- உருளே.

உன்னிப்பு:- முஜோப்பு, ஊக்கங்கொள்ளுதல்.

ஊருற:- ஊர்ந்து செல்லுகின்ற.

ஊத்து:- ஊற்று.

ஊறல்:— குடிநீர்; இதனேக்'கருக்கல்' என்றும் வழங்கு வர். மருந்து மூலிகைகள் ஊறவைக்கப்பட்ட கொதி நீர் 'ஊறல்' என்றழைக்கப்படும்.

எங்கட:- எங்களுடையது.

எங்கிட்டு:- எந்தப்பக்கம்.

எண்படுதல் :- அகப்படுதல். இது திரிந்து 'அம்படுதல்' எம்பிடுதல் ) என்றும் வழங்கப்பெறும். எத்துதல் – ஏமாற்றுதல்.

எம்பிட்டு:- எவ்வளவு.

எலுகமானம்:-- எல்ஃ; இது எலுகை **+ மான**ம் என்ற இரு சொற்களாலானது.

எலுவா:- அல்லவா?

எழுவுன்:— கிழக்கு; சூரியன் எழுந்திசை. வானீற்றுப் பெயராய் அமைந்த சொல். சூரியன் படும் நிசை 'படுவான்' என்று சொல்லப்படும்.

ஏகாலி:- வண்ணுன்.

ஏத்தாப்பு:- பெண்கள் மார்பை மூடியணியும் மேலாடை.

ஏத்தா ஃ :– இடைக் காலத்துச் செய்யப்படும் வேளாண்மை.

ஏமலாக்தி, ் ஏமாக்தவன். பாத்திரம் போன்ற ஏனவாயன் \ திறக்த வாயோடு எதையும் கேட்டுக் கொண்டிருப்பவன் ஆதலால் ஏமாளி இவ்வாறு கூறப்படுவான் போலும்.

ஏருவப்படல்:- ஒன்றைச் செய்வதாக ஏற்றுக்கொள் ளுதல்.

ஏலா:- இயலாது என்பதன் திரிபு.

ஏலாமை:– நோய்; உடலின் இயலாமையை இது குறிப் பிடுவதாகும்.

ஏனம்:— பாத்திரம்; "ஓஃலக்கலம்" என்று திவாகர நிகண்டு கூறும்.

உவனியம்:— கறி; 'சோற்றுக்கு இன்று ஒரு உவனிய மும் இல்ஃலயே' என்பதுபோல் வழக்கில் இடம் பெறும். (சோற்றுடன்) சேர்த்து உண்பது என்று பொருள்.

ஒகுத்து:- தருணம், நேரம். இச்சொல் திரிந்து 'ஊத்து' என்றும் வழங்கும். ஒசில்:- இச்சொல் சந்தர்ப்பத்தை ஒட்டி அழகு, அழ கின்மை ஆகிய இரண்டையும் குறிப்பது. இது ''ஒயில்'' என்பதன் திரிபு ஆகும். '' ஒயில்'' அழகு (திருப்புகழ் 1, 58) இச்சொல் அலங்கோலத்தைக் குறிகுக்கும்போது வஞ்சப் புகழ்ச்சியாவது. இங்கு நடைமுறையிலே, புகழ்வதுபோல் இகழ்தல் ஆகிய கருத்திலேயே வழங்குகின்றது.

ஒஞ்சுதல்:- தயங்குதல்.

ஓடுங்கா :- ஓடுக்கமான இடம்.

ஒட்டு உட்டு :- ளில் இவை வழங்குவ. வழக்கிலே ஆட்டம் ' போன் உட்டுத் தெரியுது ' என்றுல் பொன் போன்று தெரிகிறது என்று பொருளாகும்.

ஒத்தாப்**பு:– தாழ்வார**வீடு.

ஒத்தி:- மற்றவரைச் சார்ந்து வாழ்தல்; 'உதைத்து விட்டு' என்ற இறந்தகால வினேயெச்சப் பொருளி லும் வரும் (ஒத்திப்போட்டான் - உதைத்துவிட்டான்). "ஒற்றி" என்னும் சொல்லின் திரிபு இது. இதே தமிழ்ச்சொல்லே இலங்கை அரசாங்க நெற்காணிச் சட்டத்தில் ஆங்கிலமொழியிலும் அப்படியே ஏற்று (otti) வழங்குகின்ருர்கள். இன்னுருவரிடம் தான் வாங்கிய கடனே வட்டியில்லாமல் திருப்பிக் கொடுக் கும்வரை தன் வயலேக் கடன் தந்தவர் செய்து பயன் இவ்விடத்தில் கொள்ளுமாறு கொடுப்பது 'ஒத்தி' எனப்படும். ஒத்திக்குக் கொடுத்தல் – இவ்வாறு கன் வயலே மற்றவருக்குக் கொடுத்தல்.

ஒய்யாரம்:– எழில், அழகு.

ஒல்லி:- 'தேரை' என்னும் கோய் பிடித்த தேங்காய்; யானே என்னும் கோய்பிடித்த விளாங்காய்போல. இது ''பிச்சி'' என்ற சொல்லாலும் குறிப்பிடப்படும். இலேசாகத் தேரைமேய்க்த தேங்காயை '' நிலாப் பார்த்த காய்'' என்பதும் உண்டு. பிச்சித் தேங்காய்,

- ஒல்லித் தேங்காய், தேரைமேய்ந்தகாய், நிலாப்பார்த்த காய் என்ற சொற்கள் முறையே தேங்காயின் உள்ளீடற்ற தன்மையின் படிமுறையே வழங்குவன.
- ஒளி:— மறைவு; ஒளித்திருந்து மிருகங்களேக் கொல்லு தற்காக மரங்களின் மேலும் மடுக்களினுள்ளும் அமைந்த மறைவிடம்.
- ஒளுங்கை:— சிறிய தெரு; கிராம மக்களெல்லாராலும் மனமொத்து ஒழுங்காக விடப்பட்டது என்ற கருத் தில் அமைந்த சொல் இது.
- ஒளும்பு:– எழும்பு என்பதன் சிதைவு.
- ஒள்ளுப்பம்:– கொஞ்சம், எள்ளுப்போல. 'ஒட்பம்' என்ற பழஞ் சொல்லின் திரிபு.
- ஒறுவாய்:— வாயுடைந்த பாத்திரம்; ஒறுத்த (குறைந்த) வாய் என்று பொருள்.

ஓசி:- இலவசம்.

ஓர்மை:- துணிவு.

கக்கம்:- ஒக்கடு, இடுப்பின் பக்கம்.

கக்கிசம்:- பெருங்கவில்; இது ''கவில்'' என்ற சொல் லோடு சேர்ந்து ''கவில் கக்கிசம்'' என அடுக்குத் தொடர் ஆதலும் உண்டு.

கசிதல்:- ஊறுதல், பொசிதல்.

கச்சை:- கோவணம்.

கஞ்சல்:– குப்பை அல்லது அழுக்கு; ஒழுக்கக்கேடு உடையவனேயும் இச்சொல்லாற் குறிப்பர். 'கந்தல்' என்ற சொல் இவ்வாறு மாறிற்று.

கடவல் :- தெருவாசல்; கடந்து செல்லப்படுவதால் இப் கடப்பு :- பெயர் பெற்றது.

கடைக்குட்டி:- ஆக இள்யபிள்ளே.

கட்டாடி:- வண்ணுன்.

கட்டாடியார்:— பூசாரி; அம்மன்கோவில்களின் பூசகரே பெரும்பாலும் இச்சொல்லாற் குறிக்கப்படுவர்.

- கட்டாது:- முடியாது; போதாது.
- கட்டுச் சொல்லுதல்: தெய்வ ஆவேசங்கொண்டோர் கூறும் வார்த்தை. இது சொல்பவளேப் பண்டைய மர பில் ''கட்டுவிச்சி'' என்று கூறுவர். தெய்வ ஆவேசங் கொள்ளுதஃ '' உருவேறுதல்'' அல்லது '' சன்ன தம் கொள்ளுதல்'' என்று இங்குக் குறிப்பிடல் வழக்கு.
- கட்டிறம்பூச்சி:— கட்டெறம்பு. கடு + எறும்பு—கட்டிறம் பூச்சி ஆதல்போலவே சிறு + எறும்பு—சித்திரம் பூச்சி ஆதல் வழக்கு.
- கணகாட்டு:– கரைச்சல், இது ஒரு சிங்களச் சொல் என்பர்.
- கண த்தை:– சேனேப் பயிர் செய்து கைவிட்ட ஙிலத்தி லுண்டாகும் சிறு பற்றைக்காடு.
- கண்ணயர்தல்: சிறு உறக்கம் கொள்ளுதல். அறிதுயில் எனப்படுவது. இதுவே உள்ளம் உறங்காது கண், மாத்திரம் அயர்ந்து மூடிப்படுத்தல்.
- கதியால்:– (கதி + கால்) கூரிய அடியை உடையதாக வெட்டப்பட்ட காட்டுக்கம்பு.
- கதிர்வாங்குதல்:— கதிரீனல். 'கொல்ஃ கதிர்வாங்கியீனு' என்ற கலித்தொகையில் உள்ளதுபோல வழங்குவது.
- கத்தறை:— சந்ததி, கோத்திரம். இச்சொல் "கத்தரை" என்பதன் திரிபு. இது "வறுகை" என்ற சொல்லா லும் குறிக்கப்படும்.
- கந்தப்பார்த்தல்: துப்புரவாக்குதல் (கந்தல் + பார்த்தல்). கந்தீல வேருக்குதல்; கந்தல் என்பதற்கு கழிவு என்று இங்குப் பொருள்.
- கந்தறுத்தல்:- முடிவாக்குதல், ஆதாரமில்லாமற் பண்ணு தல். கந்து - பற்றுக்கோடு; ஆதாரம்.
- கப்பு:— கவார்த்ததாண், கவருள்ள கம்பு; கவர்வு என்ற சொல்லின் திரிபு.

- கப்புகன்:— மண்டூர் முதலிய குறிப்பிட்ட சில ஊர்க் கோவில்களிற் பூசை செய்யும் சைவக் குருக்கள். கதிர்காமத்தில் வழங்கும் 'கபபுருள்' என்பது போன்ற சொல். ''கற்பகன்'' என்பதன் திரிபா யிருக்கலாம். தெய்வத்தினிடம் மக்கள் வேண்டிய தைப் பெறுதற்கு வழிசெய்து கொடுக்கும் கற்பக தருப் போன்றவன். கப்புகன் தோன்றும் மரபு 'கப்புகக்குடி' எனப்படும்.
- கமம்:- வேளாண்மைச் செய்கை; வயல்.
- கம்மா ு:- கொல்லர், கம்மாளர், தச்சர் முதலியோரது தொழிற்சா ஃ. கம்மசா ஃ என்பதன் திரிபு. 'பட்டறை' எனவும் இது வழங்கப்பெறும்.
- கம்மாளர்:- தட்டார்; கம்மியர் என்பதன் திரிபு.
- கையட்டம்:— கஷ்டம் என்ற சங்கதச் சொல்லின் திரிபு; துன்பம்.
- கரட்டி:– கரடு (சுண்ணும்புக் கரட்டி-காய்ந்த சுண் ணும்பு).
- கரப்பு:— மீன் பிடிக்கும் ஒரு பொறி. காய்ந்த மெல்லிய கம்புகளால், வீளந்தவேலிபோல் வாய்குவித்து, அடிவிரித்துக் கட்டி அமைக்கப்படுவது. கரப்புப் போன்ற வடிவினதாக உள்ள கூத்து உடுப்பு ஒன்று 'கரப்புடுப்பு' என வழங்கப்பெறும்.
- கருக்கட்டை:— முட்கம்பிக்காக வேலியில் நாட்டும் கட்டை கள்; கரு-முள்.
- கருக்கல்:– மிளகை வறுத்து நீரிலவித்த குடிநீர்; மாஃ நேரம்.
- கருக்கு:— வாளின் பல்போன்று வரிசையான கூரிய முள். பனங்கருக்கு – பீனமட்டையின் வாள்போன்ற முள்.
- கருமாரி:— பிள்பு சிரசாதற்குரிய கடிய பிரசவ கோக்காடு; கொருக்கடியான கேரத்துக்கும் சிலபோது இச்சொல் வழங்கப்பெறும்.
- கரைச்சல் :- தொக்தரவு, தொல்ஃ.

- கலைத்தில்போடுதல்:- திருமண நிகழ்ச்சியின்போது மண மகனுக்கு மணமகள் முதல் முதல் சோறு உண்பித்தல்.
- கலம்பக்கபிறு:— தென்னம் தும்பிஞல் செய்த கபிறு. கதம்பைக்கபிறு என்பதன் திரிபு.
- கலவாங்கட்டி:– கலவோட்டின் சிறு துண்டு. இது 'கள வட்டாங்கட்டி' என்றும் சொல்லப்படும்.
- கல்லு:- தோண்டு, கிண்டு.
- கவடா:— பண்டகசாஃ; சிறப்பாகக் கோவில்களில் மட்டும் வழங்கும் சொல். சிங்களச் சொல்.
- கவடாக்காரன்:- பண்டகசாஃயின் பொறுப்பாளி.
- கவுத்தன்:— பூசகன்; 'கவுத்தன்குடி' என்னும் வேளாளர் குடித் தஃவைன். கார்காத்த வேளாளர் என்பது போன்று இங்கு மதிப்பிற்குரிய ஒரு வேளாண் குடிப் பிரிவு கவுத்தன்குடி எனப்படும்.
- கவையில்ஃ: காரியமில்ஃ; கட்டாயம் பொருட்படுத்த வேண்டாத ஒன்றை இவ்வாறு சொல்லி, ஏற்றுக் கொள்ளுதல் மரபு.
- களப்பு:— ஆழமற்ற நீர்நிஃல. களம் உடையது களப்பு.
- களம்:– சூடுபோடுமிடம். ஆழமற்ற நீர்நிஃப் பரப்பு.
- களவட்டி:– வட்டமாக அமைந்த சூடுபோடும் நிலப் பரப்பு. (களம்+வட்டி. வட்டி = வட்டமானது).
- களிக்கோல்:– நாயைக் கட்டும் குறுந்தடி. கழி, கோல் என்ற இரு சொற்களாலானது.
- கள்ளறை:— வீட்டில் மறைவிடமாக உள்ள சிறிய அறை. அலுமாரி, பை என்பவற்றில் அவ்வாறுள்ள பகுதி கள்ளத்தட்டு எனப்பெறும்.
- கழிசறை:- பலராலும் கழிக்கப்பட்ட நடத்தையுடைய வன்.
- கழிப்புச் செய்தல்:- வேள்வி செய்து பேயோட்டுதல்.
- கறுகும்மென்றுவரல்:- மழைமேகம் கடுமையாக இருண்டு வரல். கிறக்குறிப்புச்சொல்.

- கறுவித்தல்:— பழிவாங்கக் காத்திருத்தல். "கறுவு கொள் கெஞ்சமொடு " என்னும் திருமுருகாற்றுப்படையிற் போல.
- காத்தாடி:- பாரங்களேத் தோளில் வைத்துச் சுமக்க உத வும் கம்பு. இது 'காவுதடி' என்பதின் சிதைவு. (கா+தடி).
- காயம்:- பிள்போப்பெற்ற காலத்தில் பெண்கள் உண்ணு மொரு மருந்து. ''குறத்தி பிள்போப்பெறக் குறவன் காயம் தின்னுதல்போல'' என்றுரு பழமொழி உண்டு. உடம்பில் உண்டாகும் புண்பீணக் குறிப்பது பொது.
- காரண காட்சி:- துன்பமுண்டாதற்குக் காரண மான கோலம் காட்டுதல்.
- காராவட்டி:— முதலிய**ன**; 'கலியாணம் காரா**வட்**டி' என் ருல் கலியாணமும் அதன் தொடர்பான வேஃகளும் எனப் பொருள்படும்.
- காலமே:- காஃமோம்.
- காஃ: பயிர்த்தோட்டம்; ஆடு, மாடு முதலிய விலங்கு கீன அடைக்கும் வேலி சூழ்ந்த இடம்; காஃ நேரம்
- கால்மாறுதல்:— மணமானபின் கணவனும் மீனவியும் மணமகன் வீட்டுக்கும், உறவினர் வீட்டுக்கும் செல் ஆம் முதற் செலவை.
- கால்வாங்குதல்:- விதைமுளேத்தல்; கதிர்விடுதல்.
- காளாஞ்சி:- பூக்கிண்ணம். கோவில்களில் வெண் கலத்தாலான குவிந்த வடிவுள்ள இப் பாத்திரத்தில் பூசைக்கு வைக்கப்பட்ட மலர், பழம், பாக்குகளே வைத்து முன்னீடாகக் கொடுப்பது வழக்கம்.
- காற்றணவு:- பிள்குகைகுப் பேய் பிசாசு பிடித்தல்; ''கண்ணூறு நாவூறு காற்றுக்குவு வாராமல், வெண் ணீற்றி തுலே விகுதிர்ப்பாய் மாதாவே'' என எண் குணைய்ச்சிந்துப் பாடலில் வரும்.
- கிரிகோலம்:- அவலட்சணமான காட்சி; அலங்கோலம்.

- கிரிசைகெட்ட: ஒழுங்கில்லாத; கிரியை கெட்ட என்ப தன் சிதைவு.
- கிளேகள்:— பல பிள்ளோகள்; 'பூள்ளோக் கிளோகள்' என் பது வழக்கு; ''நாகநம்பனினுங்கிளோ'' என்னும் செய்யுளிற்போல.
- கிணைட்டு :- சிறாகுஸ் ('வாழைக்கிணூட்டு', 'வாழைக் கிணுட்டை' என்று சேர்த்துச் சொல்லுதல் மரபு); சிங்களச்சொல் என்பர்.
- கிளேதல்:- மானங்குறைத்தல்.
- கிள்ளவடு:- சுண்ணும்பு வைக்கும் சிறு பாத்திரம்.
- கிறு:- செருக்கு, மதம், பெலம். " கறு " என்பதன் திரிபு; கெறு என்றும் வழங்கும்.
- கிறுகு:- திரும்பு.
- கிறுக்கி:— கதவின் உட்பக்கத்திற் தாழிடும் சிறு மரக் கட்டை. பல பக்கமும் கிறுகுவதால் (திரும்புவதால்) இப்பெயர் பெற்றது.
- குச்சிக்குடில்:- சிறியவீடு.
- குஞ்சப்பு:- சிறிய தந்தை.
- குஞ்சாத்தை:- சிற்றன்டுன.
- குடக்குழி:— கிணற்றின் நடுவில் (நீர் குறைந்த காலத்து) குடம், அல்லது வாளி புதைந்து நீர் மொள்ளக்கூடிய தாக வெட்டப்படும் ஆழமான சிறு குழி.
- குடுதியம் பொருள்:- 'குடிஃலயம் பொருள்' போன்ற அருமையான சொத்து.
- குடுகு, குடுக்கை:- உட்குழிந்த பாத்திரம்.
- குடிச்சிரு:- குடித்துவிடு என்பதன் சிதைவு.
- குண்டணி:— கோள் சொல்லுதல்; கோள் சொல்லு வோன்; குண்டுணி என்பதன் திரிபு. கோள்குண் டணி என்று அடுக்குத்தொடராக வழக்கில் வரும்
- குண்டாழம்:- உள் தாழ்ந்தது; (குண்டு + ஆழம்). "குண்டுகுண் பூத்த" என்பது முருகாற்றுப்படை,

குதாவிடை:- கிண்டலான வார்த்தை.

குப்பி:- சிறுபோத்தல்.

குமுதம் பெரொலிசெய்து விடீபா டு தல் குமுதம் குத்தல் :- "குமுதமிட்ட குலவரை" என்னும் செய்யுளடியில் குமுதம் என்பது பேரொலியைக் குறிப் பிடுதல் காண்க "குமுதம்" என்பது ஒலிமாறிக் "குதுமம்" என்று வழங்குதலும் உண்டு.

கும்புதல்:– நீர் குறைந்து நெருப்புக் கூடும்போது, பக்குவ நிலேயைக் கிட்டிய உணவு அடுப்பிலிருந்து தீய்ந்து போதல்.

குரும்பட்டி:- தென்னேயின் பூம்பிஞ்சு.

குலுமாசி:- பாசாங்குபண் ணுதல்.

குழைச்சி:– கைகால்களின் மொழிப் பொருத்து ; குழைவு பெறுமிடம் குழைச்சி ஆகும்.

குளுதல் துளோறுதல் }:- அழுதல்.

குளு:— கூச்சம், பழக்கப்படாத. அக்குளுக் குத்துதல்— கமுக்கட்டிலும், கழுத்து, இடுப்பின் பக்கம்போன்ற இடங்களிலும் தொட்டு உடற்கூச்சம் பெறச்செய்தல்.

குளுமாடு:- பழக்கப்படாத கொழுத்த காட்டுமாடு.

குளேயடித்தல்:— புத்திமதிகள் சொல்லு தலால் ஒருவரது மனத்தை மாற்று தல். மந்திரம் சொல்லி வேப்பங் குழை களால் ஒரு நோயாளியின் தஃயில் அடித்தல்மூலம் அவரது நோயை மாற்றும் செயல் குளேயடித்தல் எனப் படும். இச் செயல்போன்று புத்திமதிகளால் ஒருவர் மனத்தை மாற்று தலும் இப்பெயர் பெற்றது.

கூதல்:- குளிரால் வரும் சிறு நடுக்கம். கூதிர்கால உடல் உணர்ச்சி பண்டு இவ்வாறு கருதப்பட்டது.

கெந்து தல் :- நொண்டு தல்.

கௌிதல் படுத்தல், சரிதல்; சிறிது கேரம் இளப் கௌ்ளார்தல் : பாறுதற்காகப் படுத்தஃ யே இச்சொற் கள் குறிப்பிடுவ.

- கெளித்தல்:— கவிழ்த்து ஊற்றுதல். சரித்தல் என்று மற்றைய இடங்களிற் குறிப்பிடப்படுவது இங்கு இவ் வாறு வழங்கும்.
- களுத்தி:— கௌிற்றுமீன். "கௌிறு" என்பதன் திரிபு. "கௌிறு பெய்வட்டில்" என்பது பழம் செய்யுள்.
- கௌத்திநாடு:- கௌிற்றுமீனின் இருகடைவாயிலும், முதுகிலும் உள்ள நீண்டமுள்.
- கைமுளுத்தம்: கல்ல 'முழுத்தத்தில்' (முகூர்த்தத்தில்) 'கொடுக்கல் வாங்கல்' பண்ணுதல்.
- கொக்கை, கொப்பா, கொம்மை, கொண்ணன்:- இச் சொற்கள் முறையே உன் அக்கா, உன் அப்பா, உன் அம்மா, உன் அண்ணன் என்னும் முன்னிஃலப் பொருளில் வழங்குவன.
- கொச்சிக்காய்:— மிளகாய்; கொச்சிநாட்டில் இருந்து வந் தது என்று கருத்து. மிளகாயிஃனப் பெரும்பாலும் இச் சொல்லாலேயே மட்டக்களப்பு மக்கள் குறிப்பிடுவர்.

்கொஞ்சுதல்:– முத்தமிடுதல்.

கொடுக்குக்கட்டல்:- ஆயத்தமாதல்.

கொடுவாக்கத்தி (கொடுவாய்க்கத்தி) :- கொடுமையான (வளேந்த) வாயை உடைய வெட்டுக்கத்தி. '' கொடு வாய்க்குயத்தின் விடுவாய்செய்து '' என்பதுசெய்யுள்.

கோட்டகை: – சுவரில்லாத கெடியகூடம். கூத்தாடும் இடம் போன்று உயர்ந்து நீண்ட குடில்.

கொட்டறை:- - வீட்டின் பின்புறமாக உள்ள சிறிய அறை.

கொட்டு:– மரத்தின் குடற்பகுதியைக் குடைந்து நீண்ட குழாய்போ லாக்கியபின் கற்கிணற்றுக்குப் பதிலாக ஆழமாக நாட்டிவைப்பது. கற்கிணறுபோல் அவ்வாறு மரத்தாலமைந்த கிணறு 'கொட்டுக்கிணறு' எனப் படும்.

கொட்டு இறக்குதல்:- மணல் கிலத்துள் அவ்வாருன மரக்கிணற்றை (இக்காலம் கற்கிணற்றை) பதித்தல்.

- கொம்புதல்:– ஏசுதல்; (கொம்பு–கொழு உடையது ஆத லால்) கொம்புதல் என்பது கொழுவுதல் என்ற பொருளில் இவ்வாறு வழங்கியிருத்தல்கூடும்.
- கோடி:- புதிய உடை; வீட்டின் மூலேயில் அமைந்திருக் கும் கொல்லே அல்லது பின்பகுதி.
- கோணி:- குணமுடையவன்; ஆண்கோணி என வழங் கும். பெண்ணுய்ப் பிறந்திருந்தும் ஆண்மைக்குணமே மிகுதியும் உள்ளவர் ஆண்கோணி என இழிவாகக் கூறப்படுவர்.
- கோந்தல்:- அணில் முதலிய பிராணிகளாற் கொஞ்சம் கடிக்கப்பட்ட பழம் முதலியன. "குயிலலகாற் பல்லவங்கள் கோதுமாலோ" என்பதில் உள்ள கோதுதல் என்ற சொல்லிக்கக் காண்க.
- கோப்புசம்:- வீட்டின் கூரைப்பகுதி; கோர்க்கப்பட்ட கூரைத்தளம்.
- கோப்புத்த:– கமுக ஓஃவயின் மட்டையினுடைய அகன்ற அடிப்பாகம்.
- சகதி:– கெருக்கம்; கீரும், மண்ணும் கலக்துள்ள சேற் றுப்பாங்கு.
- சக்கட்டு: 'சாமான் சக்கட்டு' என்பதுபோலச் சேர்த் துச் சொல்லப்படும் ஒரு சொல்; சாமான் முதலியன என்பது இதன் பொருள்.
- சக்கு:– பூசணம். சக்குப்பிடித்தல் பூசணம் கொண்டு பழுதுபட**ல்.**
- சங்கை:- மானம். "மானம் போச்சே, சங்கைக்கீன மாச்சே" என்பது கூத்துப்பாட்டு.
- சச்சடி:- ஆரவாரம்; சனச்சச்சடி ஆரவாரமுடைய சன நெருக்கடி.
- சமூர்த்தம்பழம்:- நாரத்தம்பழம்.
- சம்பா ஊதுதல்:- இளங்கன்றை இழந்த எருமையினது வாலின் அடிப்பகுதியை நோக்கிப் பப்பாசிக்குழலால்

- ஊதுவைதன் மூலம் அதன் மடியில் பால் சுரக்கச் செய் தல். இவ்வாறு கன்ற இன்றியே பால்தரும் எருமை பையும் 'சம்பாஎருமை' என்று சொல்லுதல் உண்டு.
- சம்பாப்பால்: சம்பா ஊதுவதன்மூலம் கறந்தெடுத்தபால்.
- சரக்கு:- கொத்தமல்லி; மருந்துக்குரிய மூலிகைகளுக்கும் இது பொதுச் சொல்லாக வழங்கும்.
- சரிசாமம்:- நடுஇரவு.
- சருவுதல்:- கோபமுண்டாக்கல்; சண்டைக்கு அடிப் போடுதல்.
- சேலிப்பு:- அழுகை; விருப்பமற்றது.
- சவணிக்கை:- கவுத்தனர் முழக்கும் ஒருவகைத் தோற் கருவி.
- சவளக்கடை:- சௌளம்+கடை (Barbers' Shop). இப் பெயரால் கிட்டங்கித்துறைக்கு அருகில் ஓர் ஊருண்டு.
- சவுத்தல்:- குடோத்தல்; பின்வாங்குதல்.
- சள்ளு:- தொக்தரவு.
- சாங்கம்:- சாயல்; பொருத்தமான அவயவ அமைப்பு.
- சாட்டு:- காரணம். 'சாக்குப்போக்கு' என்னும் பொருளது.
- சாணுகம்:— சாணி; புறப்பொருள் வெண்பாமாஃ உரையுள் இதே சொல் ஆளப்பட்டுள்ளது.
- சாதிமான்:- உயர் குடியிற் பிறக்தோன்.
- சாய்ப்பூடு:- (சாய்ப்பு வீடு)-வீட்டின் தொங்கற் சிறு அறை.
- சித்திரம்பூச்சி:- சிற்றெறம்பு. இதீனயே மற்றையோர், 'நுள்ளான்' என்று அழைப்பர். கட்டிறம்பூச்சி பார்க்க
- சிம்புளி:- அதிகமாகக் கண் இமைத்தல், கண் கூசும் நிஃல (சிம்புளிக் கண்ணார்). ''ஓவற இமைக்கும் சேண்விளங் கவிரொளி'' என்ற திருமுருகாற்றுப் படைப் பொருளது.

- சிராம்பு:— மரங்களி லுள்ள கூரிய ஈர்க்குப்போன்ற பகுதி. இச் சொல்லே " செறும்பு" என்று சிறுபாணுற்றுப் படை உரையுள் வருகின்றது.
- சுண்டு:— முகத்தலளவைக்குரிய பாத்திரம். சுண்டுக் கொத்து என வழக்கில்வரும்.
- சுதந்திரம்:— வயல்களில் வட்டவ<sup>9</sup> தா கோ, அதிகாரி எனப் படும் மேற்பார்வையாளருக்குக் கூலியாகக் கொடுக் கும் விகு வுப்பங்கு. வட்டவி தா கோச் சுதந்திரம் என் பதுபோல அடையடுத்தும் இச் சொல் வழங்குவ ் துண்டு.
- சுளித்தல்:— (சுழித்தல்)-ஏமாற்று தல்; "சுழிக்கும் விஃனையாலென்கு" என்ற செய்யுளிற்போலே.
- சுள்ளி:- காய்ந்த குச்சு.
- சுறுக்காக:— விரைவாக; இரட்டைக்கிளவிகள் சிலகால் எச்சமாய்த் திரிந்தவிடத்து ஒரு சொல்லே அப் பொருளேக் குறிப்பதுண்டு. கிறுகிறுப்பு என்பது கிறுகி எனவும் சுறுசுறுப்பு என்பது சுறுக்கு சுறுக்காய் என வும் வருவேன கொள்க.

சூத்திரம்:– சைக்கிள் வண்டி.

சூம்புதல்:- மெலிதல்.

செகிடன் :- செவிடன்.

செக்கல்:- (செக்கர்) - மாஃலநோம்.

செங்கல் மங்கல்: – மாஃலநேரம்; செம்மையும் கருமையும் கலந்த அந்திமாஃலப்பொழுது.

செடி செடிகாற்றம் } :- மணம் அல்லது நாற்றம்; கூடிய கெட்ட நாற்றம்.

செத்தை:- ஓஃலயாற் கட்டப்பட்ட வேலி அல்லது சுவர்.

செமித்தல்:— சீரணமாதல்; சமித்தல் என்னும் சொல் முதல் எகர ஓசை பெற்றது. ஜயம், ஜெயம்; ஜபம், ஜெபம்; அரிசி, எரிசி என்பனவாகச் சொல் வழக் காறு உண்டு.

- செருக்கு தல்: தடி, மரம் என்பவற்றைச் சீவு தல், செதுக்கு தல்; வெறியுண்டாதல் (செருக்கு - மதம்).
- செவிட்டை:— கன்னம்; செவியைச்சார்ந்த பகுதி என்று பொருள்.
- செவியேறல்:- கேள்விஞானம்.
- சேவரக்கால்:- வெண்கல வட்டிலே வைத்து உண்ப தற்காக வெண்கலத்தாற் சமைக்கப்பெற்றதும், சுமார் ஒரு அடி உயரமுள்ளதுமான ஒற்றைக்காற்பீடம். (சேமக்கலக்காற்பீடம் என்பதும் சேர்வைக்கால் என்பதும் இது. படம் - 9).
- சொக்கு சொத்தை} :- கன்னம்.
- சொட்டு:- தேங்காய்ச்சொட்டு (சிறுதுண்டு); கிண்ணஞ் சொட்டு - கிண்ணேமர ஆகாயவேர்,
- சோக்கு:- அழகு; இது 'ஜோக்' என்ற மேல்புல மொழித்திரிபு.
- சோங்கல்:- தூக்கக் குணமுடைய (சோம்பல்), சோம்
- சோட்டை:- ஆசை, விருப்பம்.
- சோலி:- தொந்தரவு; இச்சொல் தென்னிந்தியாவில், அலுவல் என்னும் பொருளில் வழங்குவது.

தண்ணிச்சோறு:- பழஞ்சோறு.

தண்டக்காரன்:- வண்ணூர் தஃவென்.

தண்டயல்:- வஃவஞர் தஃவன்.

தத்தி:- ஒரு பரம்பரையினர்; 'தியாகப்பர்தத்தி' என் ருல் தியாகப்பர் என்பவருடைய வழிபைச் சேர்ந் தோர் என்று பொருளாகும்.

தத்துவம்:- அதிகாரம்.

தப்பிலி:- தப்புள்ளவன் (தப்பு+இலி) என்பது ழங்கல வழக்காக இவ்வாறு வழங்கும்.

- தயிலாப்பெட்டி:— மரத்தாற் செய்யப்பட்டதும் கள்ள அறைகள் உள்ளதுமான சிறுபெட்டி.
- தஃவைட்டுதல்:— தஃமையிர் களோதல்; (ஆகுபெயர்), முடி வெட்டுதல் என்று சொல்லும் வழக்கம் இங்கு இல்ஃ.
- தளிசை:- தட்டம், தாம்பாளம்.
- தறக்கணித்தல்:– கண்டித்து (பிஞ்சு, காய் முதலியன) கனியாத நிலேயினே அடைதல்.
- தனகுதல்: கோபமூட்டுதல், சருவுதல்; இக் கருத்தில் 'உரஞ்சுதல்' என்று சொல்லுதலும் உண்டு.
- தாக்கத்தி:- வேளாண்மை அடியை (தாள்களே) வெட்டு தற்குப் பயன்படும் (தாள்க்கத்தி) கூன்கத்தி.
- தாயதி:— வழிவழி வந்த பழஞ் சொத்து; இது, தாயம் என்பதிலிருந்து வந்த சொல்.
- தாயம்:— நல்லதருணம்; இது தான் தாயமென்று அவன் தன்னுடைய அலுவலே முடித்துக்கொண்டான் என் பது போன்று வழங்கும்.
- தடல் } :- மேட்டுகிலம்; ''திடுதிடென்று மழையடிக்கத் திட்டி } :- திட்டி எல்லாம் தணணி கிற்க'' என்ற காட்டுப் பாடலிற்போல.
- திண் ஊ :- வீட்டின் முன் வெளிப்புறமாக மேடைபோல் அமைந்துள்ளது ; இதன்பே 'விறுந்தைை' (Veranda) என்ற சொல்வர்.
- திப்பிலிக்கொச்சிக்காய் \ :— பருமனிற் சிறியதான ஒருவகை சீரகக்கொச்சிக்காய் \ :— மிளகாய்; இது மிகவும் காரம் உள்ளது.
- திருகாணி: பாத்திரங்களே அடுக்கிவைத்தற்காக வீட்டுள் கிலத்தில் வட்டமாகத் தோண்டி அமைப்பது. பெரும் பாலும் உடைந்த குடம், பாணே என்பவற்றின் வாய் வளேயமும் இதற்குப் பயன்படுத்தப்படுவதால், இச்சொல்லினே '' வாய்வளயம்'' என்று குறிப்பிடுத லும் வழக்காயுள்ளது.

- நிருகுதாளம்:- ஏமாற்றுதல் கலந்த வெருட்டு.
- நிருக்கு:— சவாரி செய்யும் சிறு வண்டில்; இதனேத் திருக்கல் என்று சொல்லுதலும் உண்டு. திருக்கல் வண்டிகளேப் போட்டியாக ஓட்டுதல் கிராமப்புறங் களில் வழக்கத்திலே உள்ள ஒரு மகிழ்வூட்டும் விளே யாட்டாகும்.
- நிருக்குப்போடுதல்:— குறுக்தடியை கடுவே இட்டுக் கட்டு களேக் கடுமையாகத் திருகி முறுக்குதல். இதற்குப் பயன்படும் தடிக்குத் "திருக்குப்பொல்லு" என்று பெயர்.
- நிலாந்து:— துலா திலா என்று மருவி திலாந்து என வழக்கேறிற்று.
- நிலாவுதல்:— கெல்போன்ற தானியங்களே நிலத்தில், அல்லது பாயில் பரவுதல்.

நிருவுதல்:- தடவுதல்.

துக்குறி:- கேட்டுக்கு அறிகுறி (துர்க்குறி).

துடியன்:- சற்றுப்பெரியது.

துமித்தல்:- மழை தூறுதல்; 'துமிதம்' என்பதன் மறு வடிவம். ''துமித மூர்புக வானவர் துள்ளிஞர்'' என்பது செய்யுள்.

துரவு:- நீர்க்கேணி.

நாந:— பூம்பிஞ்சுக்கு அடுத்த பருவத்தின தாயுள்ள இளம் பிஞ்சு இப் பெயராற் குறிப்பிடப்படும். இது சில வேளேகளில் 'தாருப்பிஞ்சு' என்று சேர்த்து வழங்கப் படுவதும் உண்டு.

துவைளுதல்:− ഖഅதல்.

துறேட்டி:— நுனியில் கொழுவைத்துக் கட்டப்பட்ட நீண்ட கம்பு; தோட்டி (வீளவு) என்பதன் திரிபு. இதீனக் 'கொக்கை' என்று மட்டக்களப்பார் கூறுவதில்ஃ. 'அக்கா' என்னும் சொல்லின் முன்னிஃயமுவமே இந்நாட்டில் 'கொக்கா' என்றும், 'கொக்கை' என் றும் வழங்கப்பெறும்.

துறட்டிபோடுதல்:- கொழுவுதல்; சண் டைக்காகத் தனகுதல். வீளத்து இழுத்தல் என்னும் பொருளது.

துறப்பு:- திறவுகோல், சாவி.

தெங்கடிதேவை விருப்பு, ஒன்றை தெண்டைக்குத்தேவை :- விருப்பமில்லாமல் செய்தல், வேண்டாவெறுப்பு அல்லது அப்படிச்செய்ய ஏற் றுக்கொள்ளுதல்.

தெண்டித்தல்:- விடாது முயலுதல்.

தேவல்ல:— வேண்டாம், (தேவையில்ஃ); இச் சொல் தென்னிந்தியாவில் "ஓரளவு நல்லது'' என்னும் பொருளில் வழங்குகின்றது. அக்கருத்தை இங்குக் "குற்றமில்ஃ'' என்று குறிப்பிட்டுக்கொள்வர்.

தொப்பட்டம்:- பெருமழையில் உடுத்த துணியோடு நீனதல்; இது ''தப்பட்டம் தொப்பட்டம்'' என்ற ஒரு தொடராகவும் வழங்கும்.

தொம்பல் சுரி }:– சேறு.

தொழில்:- மந்திரத்தோடு செய்யும் பேய்க்கழிப்பு முத லிய செய்கைகள். இது தொளிர் என்றும் வழங்கப் பெறும்.

தோண :- கடற்கரையில் அமைந்த சிறு நீர்நிஃ ; '' பட்டி னப்பாங்கர்ப் பரந்த தோணமுகமாய் '' என்பது யாழ் நூற் செய்யுள்.

தோம்:— விளோயாட்டுச் சம்பந்தமான ஒரு குறிப்புச் சொல்; 'குற்றம்' என்பது பொருள். ''தோமிரா மூன்று நாலும்'' என்னும் செய்யுளிற்போல.

தோம்புதோர்:— விவாகம், பிறப்பு, இறப்பு முதலியவை களேப் பதிவு செய்பவர். ஒல்லாக்தர் காலத்திற் கலக்த சொல் இது. தோய்தல்:— கத்தி முதலிய ஆயுதங்களேக் கொல்லுலே யிற் கூராக்குதல்; 'காயாம்பூ நிறமெடுத்து தோயடா கொல்லா' என்று தோய்ச்சலின் சிறப்பு இங்கு நிறத்திறுற் குறிப்பிடப்படும். வடித்தல் என்னும் இலக்கியச்சொற் பொருளது.

நகைநட்டு:− ஏதாவது ஒரு நகை.

நசித்தல்:- நெரித்தல்; நெல்ஃலக் குற்று தலின் முதற்படி.

நடப்பு:- செல்வாக்கு.

நட்டாமுட்டி:— சண்டைக்காரன்; நாட்டாண்மை கூறி முட்டுபவன்.

கட்டுமுட்டு:- கட்டுவரது மேளவாத்தியம்.

நட்டுவக்காலி :- தேள்; நண்டுவாய்க்காலி என்னும் கொடுக்கான் } :- சொற்திரிபு. நண்டின் இடுக்குங்கால் போன்ற வாய்கொண்ட கால்களே உடையது.

நெறுவிசை:- வரையேறை, கண்டிப்பு.

நற்சீரகம்:- சின்னச்சீரகம்.

நன்னித்தீன் நன்னிபின்னி }:− சிற்றுண்டி.

நாசமறுப்பு:- தொல்ஃ (நாசம்+அறுப்பு) என்பதன் மங்கல வழக்கு.

நாசிவன், நாவிதன், பரியாரி:- அம்பட்டன்.

நாட்டுக்கட்டை:- காட்டு நிலத்தில் வெட்டப்பட்ட சிறிய கம்புகளின் அடிக்கட்டையாக இருப்பது.

நாத்து:– நாள் ; முந்தநாத்து - முந்தைநாள், நேற்றைக்கு முதல்நாள்.

நாம்பன்:- இ**ீளைய** எருத்துமாடு. இது 'நாகு' என்ப தன் ஆண்பாற் சொல்.

நாளப்புறத்தை:- நாளக்கு அடுத்தநாள்.

நாருணி:— நாராயணன் என்பதன் சிதைவு. பொது வாக செவிடர்களே இப் பட்டப்பெயராற் கூறுவது

- உண்டு. நாராசம்போல் உறைக்கச் சத்தமிட்டுக் கதைக்கப்பெறவேண்டியவர் என்பது பொரு ளாகலாம்.
- நிண்டான் பாஞ்சான்:— அவசரம். ஓடிவெந்து பாயாமல், நின்ற நிலேயிலிருந்தே நி ீண த்தவுடன் பாய்தல் போன்ற அவசர நிலேயில் ஒன்றைச் செய்தல்.
- கிப்பிலி ஆட்டுதல்:— (கிற்பு + இலி) 'ஓரிடத்தில் ஆறுதலாய் கிற்றல் இல்லாத கிலேமை' என்னும் பொருளி லிருந்து பிறந்த ஒரு சொல். ஓயாத கரைச்சல் கொடுத் தல் என்பது இத்தொடரின் கருத்தாகும்.
- நிறைத்தல்:— விளக்கை அணேத்தல்; இதுவும் மங்கல வழக்குச் சொல்.
- நிறைமதியம்:- நடுமத்தியானம்; நடுப்பகல்.
- நூர்தல்:— (விளக்கு) அணேதல்; "நூர்த்தல்" என்பது இதன் பிறவினச் சொல். விளக்கை 'நூர்த்துவிடு' என்று ஏவலில் வரும்.
- கெஞ்சாங்கடைய விழுதல்:- கெடுஞ்சாண்கிடை வணக் கம். கெஞ்சு கிலத்தில் படத்தக்கதாக விழுந்து வணங்குதல்.
- கெஞ்சாங்குஃ :- இருதயம் அல்லது ஈரற்குஃ.
- கெட்டை (நிட்டை):– ஒரே நிலேயில் அசையாது நிற்கச் செய்யும் ஒரு மந்திரம்.
- கெத்திமுட்டு, (கெற்றிமுட்டு):- வீட்டின் சரிவுச்சுவர்.
- கேரத்தோட:- முன்னுடி, முதலில்.
- படி }:- ஓலேயால் அல்லது கம்புகளா**ற்** கட்டப்பட்ட படல் }:- தெருவாசற் கதவு. "பால்போல் நிலவெறிக் கப், படி தேறந்தவஞர் தோழி." —கொம்பு விளேயாட்டு வசைப்பாட்டு
- படிகடத்தல்: கோவிலின் மூலத்தானத்தை அடைந்து பூசைசெய்யும் கிஃமைைக்கு ஒருவர் உயர்தல்; கற்பகஞ ராதல் (Promotion).

- படிக்கம்:— எச்சிஃ உமிழும் பாத்திரம். 'படிகம்' என் பதிலிருந்து பிறந்தது. (படிகம்-கண்ணுடி, கண்ண டிப் பாத்திரம்).
- படுவான்:— மேற்கு; சூரியன் படும் திசை என்னும் பொருளில் வந்த வானீற்றுப் பெயர்ச்சொல்.
- பட்டங்கட்டி:- வஃலஞர் தஃவேன்.
- பட்டறை:— பட்டடை என்பதன் திரிபு. உலோகத் தொழிற் சாஃ. இது கம்மாஃ எனவும் வழங்கப்பெறும்.
- பட்டி:- கூட்டம் (ஆட்டுப்பட்டி), குவியல் (சாணிப்பட்டி), விருது (அரசாங்க உத்தியோகத்தர் சிலர் அணிவது).
- பட்டை:- தண்ணீர் இறைப்பதற்காக மரத்தால் அல்லது ஓஃலயாற் செய்யப்பட்ட வாளி.
- பட்டோஃ:— மருந்தூச் சரக்குகளின் அட்டவணா (Prescription); நீண்ட செய்தி.
- பம்பல்:- அதிகம்; (பம்பு + அல் கெருக்கமாய் உள்ளது).
- பரவணி:— பரம்பரைப் பழக்கம். "பழக்கம் பெரிதோ பரவணி பெரிதோ" என்பது பழமொழி.
- பரிசாரி:- வைத்தியன் (பரிகாரி), அம்பட்டன்.
- பரு:– சிறுகட்டு; 'முகப்பரு' என்பதுபோல் சொல் லாட்சிபெறும்.
- பருமாறு தல்: நடந்து திரிதல். "நானறியேன் தோழி எனக்கு நடக்கப் பருமாற ஒண்ணு." —நாட்டுப்பாடல்.
- பவிசு:- நடப்பு (பவிஷு), செல்வாக்கு, எடுப்பு.
- பறப்பு:- அதிக ஆவல், பேரவா.
- பறவாதி:- அதிகம் ஆவலும் பேராசையும் உடைமை யால் பறந்து திரிபவன்.
- பன்னரை:- அரிதட்டு. பன்னைடைபோன்றது.
- பன்றைடை:- தென்னே, பண என்னும் மரங்களில் இருந்து எடுக்கப்படும் இயற்கைப் பன்னரை.

பாடு:- ஒருமுறை. ஒருபாடு, இருபாடு என்று எண் சேர்த்து வழங்கப்பெறும்.

பாட்டம்: – கூட்டம்; பறவைகளின் தொகுதி; ஒருபாட்டம் என்னும்போது - ஒருமுறை எனப் பொருள்படும்; ஒருபாட்டம் குருவி - குருவிக்கூட்டம் ஒன்று.

பாமங்கை:— வயல்களில் நீர் உள்ள இடங்களிலிருந்து உப்பட்டிகளே வெளியேற்றவும், மண் சுமக்கவும் தக்க தாக இருவர் கைகளாற் தூக்கிச் செல்லக்கூடிய வகையில் கம்புகளாலும் பலகைகளாலும் அமைந்த தட்டி. இது பரவப்பெற்றது என்னும் பொருள்படுவ தான ''பா'' என்னும் முதலிலிருந்து அமைவுபெற்ற சொல்லாகும். பாவுங்கை.

பாவறை:— நீர்ப்பரப்பை அடுத்த நிலத்தின் கீழுள்ள பாழி; நிலத்தின் கீழ் பரந்துபட அறக்கப்பட்டு முதஃ முதலியன பயமின்றி வாழுமிடம். (பா - பரப்பு; அறை - அறுக்கப்பட்டது).

பாளி (பாழி):- முதஃ வேசிக்கும் வங்கு.

பிசினி:— ஈயாதவன், பிசினுல் ஓட்டியதுபோல் கைப் பொருளே இறுகப் பிடிப்பவன். வேண்டியவற்றிற்கும் செலவு செய்யாத பெரு லோபி.

பிள்**ளே** த்தாச்சி:— கருப்ப**வ**தி; குட்டித்தாச்சி, கன்றுத்தாச்சி என அவ்வாறுன விலங்கினங்கள் குறிக்கப்படுவ.

பிடுதேல்:- பிசைதல்; குழைத்தல்.

பின்னேரம்:- மாஃேரேம்.

புடார் } :- படார்.

புடை:- பாணயின் வளாந்த உட்பக்கம்.

புடைத்தல்:— அரிசிபோன்றவற்றைச் சுளகிஞல் துப்புர வாக்கல்; வீங்குதலுமாம்.

புட்டி (பிட்டி):- மேட்டுகிலம்.

புழுங்குதல்:- அவிதல், மனம் வேகுதல்; கடும் வெப் பத்தால் வியர்த்தல். புளகு:- சிறுதுண்டு; பாக்குப்பினவு.

புளக்கம்:- பெருவழக்கானது என்று பொருள்படும் சொல்; ஆள்நடமாட்டம், பொருள்களே உபயோ கித்தல் என்பனவுமாம்.

புளங்குதல்:— உபயோகித்தல்; இது புழக்கம் என்றும் சொல்லப்படும்.

புளுகு:— மீன் துண்டு; மீன்புளுகு என்று சேர்த்துச் சொல்லப்பெறும்.

புளோப்பு:- தொழில், பிழைப்பு.

புள்:— 'கிட்டிப்புள்' என்றும் ஒரு விளோயாட்டு.

புள்ளக்குஞ்சு:- சிறு குழந்தை.

புறணி:- புறங்காட்டல், புறங்கூறல்.

புறுபுறுப்பு:- ஏச்சுக்கலந்த முணுமுணுப்பு.

புன்ன:- பின்கு, பிறகு.

பூசாரி:- பூசகர்; கவுத்தன், கப்புகன் எனப்படுவோர்; பெரும்பாலும் இந்நாட்டு மந்திரங்களோடு தொடர் புடைய பூசகரே இப்பெயராற் குறிப்பிடப்படுவர்.

பூஞ்சாணம்:- பூசணம் அல்லது சக்கு.

பூரைம்:– நகைகளுக்கான பொதுப்பெயர்.

பூந்தபொழுது: – பொழுது (சூரியன்) படும் நேரம்; புகுந்த பொழுது; பொழுது கடலுட் புகும் மாஃலநேரம். இது ' இரண்டுங் கெட்டநேரம்' என்றும் சொல்லப்படும்.

பூரான்:— முளுத்த தேங்காய்க்குள்ளிருக்கும் சுவை மிக்க, வெண்ணிறச் சதைப்பகுதி; 'பூரான் அட்டி யல்' என்று வழங்கும் ஒரு நகைக்கும் இது பெயர்; மட்டைத்தேள் எனும் விடசந்தையும் குறிக்கும்.

பூருதல் :- நுழைதல் (புகுதல் என்பதன் மரூஉ).

பூவ்ல்:— குடிகீரையுடையை சிறிய ஊற்றாகீர் மடு. "பூவஃக் கிண்டிப் புதுக்குடத்தைக் கிட்டவைைத்து ஆரம் விழுந்தகிளி அள்ளுதுகா நல்லதண்ணி'' —காட்டுப்பாடல் பெட்டை பொடிச்சி }:- சிறுபெண்.

பெத்தப்பா:- பாட்டன்.

பெத்தா }:- பாட்டி.

பெருந்தஃமட்டை:- தென்ணேஃ மட்டையின் அடியி லுள்ள பெருத்த தஃப்பாகம்.

பையப்பைய:- மெல்ல மெல்ல.

போசிதல்:- நீர் கசிந்து வெளிவரல்.

பொடியன்: – மருமகன், சிறுபையன்; 'பொடியா மரு மகனே' என்று சேர்த்துச் சொல்லுதலும் உண்டு.

பொட்டுக்கட்டு:— ஒருவீனப்பற்றி மற்றையோருக்குத் தெரியா திருக்கும் உள் இரகசியம்.

பொட்டுக்கேடு:- இரகசியம் வெளிப்படுதல்.

பொதும்புதல்:— (வீட்டுள்) நிலம் இளகக்கூடியவரையில் தண்ணீர் தேங்கி நிற்றல்.

பொத்தல்:- துவாரம், ஓட்டை.

பொத்தி:- வாழைப்பூ, சோழன்குஃ. இது 'மொத்தி' ் எனவே பெரும்பாலான இடங்களில் வழங்கப்படும்.

பொத்து தல்: – துவாரம் அடைத்தல்; அடைத்தல், கைக் குள் ஒரு பொருளே வைத்து இறுகப் பிடித்துக் கொள்ளுதல்.

பொக்து } :- பெருத்த துவாரம்.

பொருக்கு:- கரடுமுரடான தடித்த மேற்தோல்.

பொருப்பத்தல்:— செவிகொடுத்துக் கேட்டல். பொருட் படுத்துதல் என்பதன் திரிபு.

.பொலியர்:— (பிள்ளோயார்) பெரியவர். சிதம்பரப்பொலி யர், கணபதிப்பொலியர் என்பனபோன்று பெரி யோர்களே அழைக்கும் வழக்காறுண்டு. கணபதிப் பிள்ள என்பது கணபதிப்பிள்ளயோர் ஆகி, கண பதிப்பொலியர் ஆகியிருக்கலாம்.

போல்லு:- குறுந்தடி.

பொறிவு:- தோற்றம்.

பொறுப்பு:- கஷ்டம்; வில்லங்கம், துன்பம்.

போகயா:— போகப்போகிறுயா என்று முன்னிலே யோரையும் போகட்டுமா என்று தன்மையினேயும் குறிக்கும் விஞை.

போக்கணங்கெட்டவன் } :- உரோசமில்லா தவன். சுணேகெட்டவன்

போடியார்:- வயற் சொக்தக்காரனை செல்வர்.

போட்டா:— பெருவரவை. ''போட்டா வரம்பாலே புரு மேய்ந்து போவதுபோல்'' என்பது நாட்டுப்பாடல்.

பௌவல்:— அடைமழை; நாட்கணக்கில் விடாது பெய் யும் மழை.

மகுடி:- ஏமாற்றுக் தக்திரம்; பாம்பாட்டி ஊதும் குழல்-மகுனம்:- செருக்கு.

மச்சி ). முர்கான் கூழக்கானி எ

முச்சா }:— மச்சாள், மைத்துனி என்பதன் திரிபு. மதினி }

மதவுதல்:– அதிகம் குடித்தல்.

மதித்தல்:- அடையாளம் கண்டுபிடித்தல்.

மப்பு:— வானம் மந்தாரமாய் இருத்தல்.

மயண்டை:– அந்திநேரம். மயன்றை என்ற பழஞ்சொற் திரிபு. சூரியன் அந்திவானில் மயங்கும் நேரம்.

மயிந்து தல் விளத்து தல் மறு**கு**தல்

மருங்கை:— உறவினர்மட்டும் கலந்துகொள்ளுவதும் மகப் பேறு சம்பந்தமானதுமான விருந்துவிழா. மருங்கு என்னும் சொல்லிலிருந்து பெறப்பட்ட ஆகுபெயர். மெல்லாக்கப்பறிய:– மல்லாக்து**.** 

மறிமாடு:— பசுவோடு இணேயும் காதல் கிலேயில் போகும் எருத்துமாடு.

மாங்கு:- கூரையின் இருசரிவுகளிலுமுள்ள பத்திக்கம்பு; கைமரத்துக்குப் பதிலாகப்போடும் கம்பு.

மாசாலம்:— வெளிவெருட்டு. 'மாசாலம் போடாதே' மாய்மாலம் என்பதுபோன்று வழங்கும் சொல்.

மாய்ச்சல்:- சோம்பல்.

மாய்தல்:— பிடிவாதம் செய்தல்; ஏன் அதிலே மாய் கிருய் என்ருல் ஏன் அதன் விடாப்பிடியாக விரும்பு கிருய் என்று பொருள்.

மாராப்பு:- மூட்டை.

மாரி:— ஆண்மாரி, பெண்மாரி என்ற சொற்களில், மாறி என்பதன் திரிபு ஆக வழங்கும். பெண்ணுய்ப் பிறந்து, ஆண் தன்மையும், ஆணுய்ப் பிறந்து பெண்தன்மை யும் உடையோர்.

மாஃபெடுதல்:- மாஃக்காலம் தோன்றுதல்.

மால்:- பெரிய ஓஃலக்கூடம்.

மாவரை : நீள்தடி. நீண்டவரிச்சுக்கம்பு; கூரையில் வரிச்சி : மாங்குகளுக்குக் குறுக்கே வைத்து வரிந்து கட்டப்படும் மெல்லிய கம்பு.

 $\left\{ egin{array}{ll} egin{array}{c} \egin{array}{c} egin{array}{c} egin{array}{c} egin{array}{c} \egin{array}{c} egin{array}{c} egin{array}{c} egin{array}{c} \egin{array}{c} egin{array}{c} \egin{array}{c} \egin{a$ 

மிலாறு:- கெருங்கிய மரக்கிளேகள். விளார் என்பதன் திரிபு; பெரும்பாலும் காய்ந்த மரக்கந்துகளேயே குறிப்பது.

மினக்கேடு: – வீண்கேரச் செலவு - விணக்கேடு என்ப தன் தெரிபு இச்சொல். ஒரு விண்யின் முடிக்காது அதிக கேரத்தை வீணுக்குதலேக் குறிக்கும்போது இது வழங்கும். முகத்தாச்சின் } :- முகத்தாட்சண்ணியம்.முகம் முறிக்க முகத்தாச்சனியம் } :- முடியாமை, கண்ணேட்டம் என்ற சொல்லின் கருத்துடையது.

முகறக்கட்டை:- முகம், இது இழிபொருளில் (பழித்துக்) கூறும்போது வழங்கப்பெறும்.

முசைப்பாத்தி:— (மு சுப் பு + ஆத்தி) பொழுதுபோக்கு, முசுப்பு - இளேப்பு, ஆற்றி - ஆற்றுவது. இக்கருத் தறியாதோர் முஸ்வாத்தி - என்ற பிறமொழிச் சொல் லின் திரிபென்பர்.

முசுற :— முயிறு என்னும் பூச்சி. மரங்களில் வாழும் சிவந்த நிறமுடைய எறும்புபோன்றது.

முச்சுக்கூடுதல்:- சித்தியாதல்.

முடுகடி:- கிட்டடி.

முடுகுதல்:- விரைதல் (முடுகு - விரைவு), கிட்டப்போதல்.

முண்டாசி:– தஃப்பாகை. "வட்டமுண்டோசி தின்ன." —கூத்துப்பாட்டு.

முந்தநாத்து:- நேற்றைக்கு முந்தியநாள். 'நாத்து' பார்க்க.

முந்தான:— பெண்களணியும் சீஃயின் முன்பகுதி. (முன் + தான்).

முல் கேகாரன்: – வயல் செய்கையாளருள் முதல்வன்.

முளிவிசளம்:— வீட்டைவிட்டு வெளிக்கிடும்போது ஒருவர் முதலில் சந்திக்கும் சகுனம். விழாவிசேடம்.

முன்னீடு:— ஆலயங்களில் பிரசாதத்தை முதலில் ஆலய அதிகாரி, பெரிய மனிதர் போன்ற ஒருவருக்குக் கொடுத்தல். பெருஞ்சபைதனில் உள்ள பெரிய மனிதர் ஒருவருக்குச் செய்யப்படும் முதல் மரியாதைக் கும் இப்பெயர் வழங்கப்பெறும்.

மூசாப்பு } :- வானம் மப்பாயிருத்தல். 'வெளிப்பு' என் மூசறை } :- பது 'மூசாப்பு' என்னும் சொல்லுக்கு எதிர்க்கருத்தைக் குறிக்கும். முள:– பிறகு (மீள), மீண்டு.

மூளி:— அங்கக்குறைவுடையது; ஒல்லித் தேங்காயையும் குறிக்கும். மூளிவெற்றிஃல, மூளிப் பாக்கு என்பன போல் அங்க அழகு கெட்ட பொருள்கள் குறிப்பிடப் பெறுவ.

மென்னி } :- பிடரி.

மேய்தல்:- (வீடு) வேய்தல்.

மொச்சை:— மணம். இளம் ஆட்டிறைச்சியிலுள்ள ஒரு வகை மணத்தை விசேடமாக இச்சொல்லாற் குறிப் பர். பால் வைக்கப்பெற்ற பாத்திரங்களிலிருந்துவரும் மணமும் இச் சொல்லால் 'பால்மொச்சை' என்று குறிப்பிடப்படும்.

மொத்தி:— வாழையின் விரியாதபூ. இது சில இடங் களில் 'பொத்தி' என்றும் வழங்கப்பெறும்.

மொல்லாப்பு இஃலச்சல் } :- மீன்கூட்டம்.

மோக்கான்:- பெருந்தவடு.

ராங்கி ராணுவம் } :- பெலம்.

ரேதேத்தல்:- ஒருகுணம் அல்லது ஒரு மருந்து உளத்தில் அல்லது உடலில் பழக்கமாய் அமைந்துவிடுதல். இமியூண் (Immune) என்னும் ஆங்கிலச்சொல்லின் பொருளது.

லந்து:- பெருங்காடு.

லாசுவாரிக்கதை:- பயன் இல்லாததும், பொருத்தம் அற் றதுமான பேச்சு.

வைகில் வைவுல் } :- உலோபித்தனம்.

வங்கு:- பெரிய புதைகுழி, கிடங்கு.

வாங்கிசம்:— வம்சம். இது முறையே வம்மிசம், வங்கிசம் என்று திரிந்த உருபினே அடைந்திருக்கின்றது. ''வந் தார் அழுவினமோ, வங்கிசத்தார் இல்லாமல்.'' —நாட்டுப்பாடல்.

வசைவு:- வளேவு.

வடிச்சல்:- நீர் வெளியேறும் வடிகால்.

வடிவு:- அழகு (ஓசில் என்பதன் எதிர்ச்சொல்).

வடுவா:- வடுவுள்ளவனே!

வட்டா:- வெற்றில் போக்கு வைக்கும் வெண்கலத்தட்டு (வட்டவடிவமாய் உள்ளது).

வட்டி :- சாப்பிடும் வெண்கலத்தட்டு. வட்டமாக அமைந்த வயற்பரப்பும் இவ்வாறு பெயர்பெறும்.

வதனமார்:- இடையர்குலத் தெய்வம்.

வெந்தி:- நட்டஈடு; 'இடுவந்தி' கூறி நட்டம் கேட்டல் மட்டக்களப்பு வழக்கு. ''போருய் மகனே புத்தி சொல்லத் தேவையில்ஃ, ஊரார் கலசமணி உடைஞ்சுதெண்டால் வந்திவரும்.'' —நாட்டுப்பாடல்

வம்பரை:- பெருக்தேன்கூடு. "வாழைப் பழம் எடுகா வம்பரையிற் தேன் எடுகா". — காட்டுப்பாடல்

வெம்புக்காய்:- அகாலத்திற் காய்த்தகாய்; "வம்பு நிலே யின்மை'' என்பது தொல்காப்பியம்.

**வ**யக்கேடு:— மெலிவு. வசம்கேடு- தன்வசம் கெடுதல்.

வல்லுகம்:- வெற்றிலே பாக்கு வைக்கப்பெறும் பை.

வழங்காமுட்டு:- ஒன்றுக்கும் இயலாதவன்; (வழங்கா -இயலாத). பரிகாசச் சொல். இதே கருத்தை ' ஏலா வாளி' என்று கூறிஞல் அது பரிதாபச் சொல்லாகும்.

வழிசல்:— விடுகாலியானவன். ஒழுங்குகளே மீறி (வழிந்து) நடப்பவன்.

வளவு:- வீடு கட்டுதற்கும், பயிர் செய்தற்கும் ஏற்ற மட்டு கிலப்பகுதி.

வறக்கத்து:-- பெரிய வறுமை. அராபிய மொழியில் இது பெருஞ் செல்வ கிஃவையக் குறிப்பது. இச்சொல், ம - 10 இங்குள்ள சோனக மக்களிடமிருந்து பெற்று மங்கல வழக்காக வறமையைக் குறிக்கப் பயன்படுகின்ற தென்னலாம்.

வறுகுதல்:- அபகரித்தல்; மற்றையோர் பொருளேச் சுரண்டுதல்.

வறுகை:- சந்ததி.

வாகடம்:– வைத்திய ஏடு; "மடத்தனத்துக்கு மருந்து வாகடத்திலும் இல்ஃ" என்பது பழமொழி.

வாசற்கடை:- முற்றம். .

வாசி:- தருணம் அல்லது நல்லகாலம்.

வாடி:— வயல் முதலான தொழில் இடங்களிலுள்ள சிறு வீடு. பாடிவீடுபோன்றது. 'பாடி' என்ற சொல் வீன் திரிபு இது.'வாடிய' என்ற சிங்களச்சொல்லின் சிதைவானது என்றும் கூறுவர்.

வாணற்காந்து:— அறுக்கப்பட்ட மரக்கட்டிகளில் மரத்தின் புறத்தோல் சார்ந்த பகுதி சேர்ந்திருப்பின் அப் பகுதி இச் சொல்லாற் குறிக்கப்படும்.

வாய்ச்சப்பை:- வெற்றிஃல பாக்கு முதலிய எல்லாம் சேர்ந்த தாம்பூலம்; வாயிற் சப்புதற்காக இடப்படு வது என்ற பொருளது.

வாருகல்:- (வாருகோல்) கூட்டுந்தடி, துடைப்பம்.

வாருதல்:- அள்ளுதல்.

வாலாயம்:- மிகவாய்ப்பு, கைவந்த நிலே.

வாறன்:– வருகிறேன்.

விசர்:- பைத்தியம்.

விசளம்:— செய்தி; இது விசேடேம் என்பதன் திரிபென்று சிலர் கொள்ளுவர்.

விசுக்குதல்:- விசிறியால் மெல்லை வீசு**தல்**; தூர ஒன்றை எறிதல்; அடித்தல்.

விட்டவிடியவும்:- அதிகாஃலயில்; இது விடிய விடிய என்ற அடுக்குத் தொடரால் ஆனது. தெள்ளத் தெளிய - (தெட்டத்தெளிய) என்பதுபோல. விட்டாடி:- தனித்த நிலேமை (விட்டு+ஆடி); துணேகளே இழந்து தெயருறுகிற தனிமை நிலே.

விணுசல்:- மென்மையான வாய்ச்சளி.

விண்ணன்: – கெட்டிக்காரன். ஆகாயம்போன்ற விசால மான ஆராய்ச்சி உடையவன் என்பது கருத்து. விசும் பினேச் 'சூழ்ச்சியதகல'த்துக்கு உவமையாகக்காட்டிய புறநானூறு 2ஆம் பாட்டில் உள்ளதுபோல.

வித்தாந்து:- கெட்டித்தனம்.

ிரசு:- துரத்து ; 'கெருங்கு' என்பது இலக்கியப்பொருள்.

ில்:— குளம்; இச் சொல்லாற் பெயர்பெற்ற ஊர்கள் (தம்பிலுவில், எருவில்) மட்டக்களப்பிற்பல உள்ளன.

ில்லுக்கத்தி:- விரித்து மடக்கக்கூடிய வில்லில் இயங் கும் சிறிய கத்தி.

விறுக்கன்:- முரடன்.

ிசம்:— அவசியம்; "கிளக்கன் மீனேச் சுட்டுத்தாடா முடக்குராமா, அதுக்கு வந்த வீசமென்னடா — வையாளிப்போடி'' என்ற நாட்டுப்பாடலில் இப் பொருளிலே "வீசம்'' வந்துள்ளது. அவசரம் என்ற பொருளிலும் சில இடங்களில் வரும்.

விருப்பு } :- செருக்கு.

வெக்கடை:— (வெட்கம்+அடை) - நாணம். இது உடைய வீன 'வெக்கடையன்' என்பர்.

ிவடுக்கு:- புலால்மணம்.

வெட்டாப்பு:- மழை இருள் நீங்கி வானம் வெளிப் படைந்துள்ள நிஃல.' மூசாப்பு' என்பது இதன் எதிர்ச் சொல்லாகும்.

வெட்டை:- வெளி (வெளி+வெளி - வெட்டவெளி).

வெட்டைக்கிறங்கு :- புறப்படு (வெட்டைக்கு + இறங்கு).

வெம்பு:- சுடுமணல், வெந்தநிலம், பயிர் முதலியன எளி தில் உண்டாகாத நிலம். வெளியாக்கல்:— துப்புரவு செய்தல். கக்தல் பார்த்தல் எனவும் இது சிலபோது வழங்கப்பெறும்.

வெள்ளாமை:- வேளாண்மை.

வெள்ளேக்கறி:— குழம்புக்கறி போன்றதும், தடிப்பான தேங்காய்ப்பாலே மிகுதியும் சேர்ப்பதால் வெண்ணிற முடையதுமான கறி.

வெள்ளேவெங்காயம்:- உள்ளி.

வெள்ளென, வெள்ளாப்பு, குமரி வெள்ளாப்பு, யாகு வெள்ளாப்பு, இருள்பிரியும் கேரம் என்னும் சொற்கள் பொழுது விடிவதற்குச் சற்றுமுன் உள்ள கேரத்தின் சிற பகுதிகளே முறையே குறிப்பன. இதற்குக் கொஞ்சம் முன்னுள்ள இருட்காலம் குமரி இருட்டு என்று சொல்லப்படும். வெள்ளாப்பு என்பதற்கு எதிர்ச்சொல் 'கேருக்கல்' ஆகும்.

வெறுமனே:- ஒன்றுமில்லாமல்.

வெறுவாய்க்கிலங்கேடு:- பெருவறுமை. உண்ணு தற்கு ஒன்றும் இல்லாமை மட்டுமன்றி, வெறுமையாக இருக் கின்ற வாயில் இடுதற்கு வெற்றிஃயோவது கிடைக் காத ஏழ்மைகிஃல. (வெறும்வாய்க்கு இஃலயும் கேடு).

வேகரம்:- காரமான மணம்.

வேட்டைக்கிடா:- காட்டில் வேட்டைக்குச் செல்வோர், தமக்கு மறைவிடக் தக்து பதுங்கிப் போதற்குப் பயன் படுவதற்காக உடன் அழைத்துச் செல்லும் பழக்கப் பட்ட எருமைக்கடா. "யானயால் யானே யாத்தற்று" என்ற குறளிற்போலக் காட்டெருமைகளேப் பிடித்தற் குதவும் பார்வை மிருகமாக மட்டுமன்றி, வேட்டை யாளர் மற்றைய விலங்குகளே அகப்படுத்திக்கொள் ளுதற்காக மறைக்து செல்லுதற்கும், காட்டுள் முள் வழிகளில் வாகனமாக ஏறிச் செல்லுதற்கும் வேட்டைக் கடாக்கள் இங்குப் பயன்படுவ.

வேலிக்கால்:- வேலியின் அருகு, வேலி ஓரம்.

வைத்து:- இது ஒரு இடைச்சொல். 'மரத்தடியில் வைத் துச் சொன்னேன்' என்பதிற்போல வழங்கப்படுவது. இடைவை ஒருபோலாக, வெளிநாட்டவர் தொடர்பாலும் பேச்சுத் தமிழிடைக் கலந்து வழங்கும் பிறமொழிச் சொற் களும் பல இத் தமிழகவேழக்கில் உள்ளன.

#### போர்த்துக்கீச மொழிச் சொற்கள் சில:

சலாது - Saladu. அச்சாறு – Achar. அலவாங்கு – Alawanco. சாவி - Chave. அலகோசு - Algos.  $\mathcal{H}_{i,i,j,i,h}$  — Cibao. சீமேந்து – Cemento. அலமாரி - Almario. அன்னசி – Anona. கவறனோ - Taberna. இருத்தல் - Arrated. தோம்பு — Tombo. நத்தால் – Natal. ഉ\_നേതെട്ട - Roda. பட்டாசு – Petardo. கசாது - Casado. பட்டாளம் — Batalhas. கதிரை - Cadeira. கப்பாத்து – Capado. பாதிரி — Padre. பிட்டிசம் - Peticao. கரத்தை – Carrete. தொடு - Grade. பேனே – Pena. மேசை - Mesa. குதம் – Gudao. யன்னல் — Janella. குருசு — Cruz. வாங்கு - Banco. கொய்யா - Goiaba. வாத்து - Pato. கோப்பை - Copo. விசுக்கோத்து - Biscoito. கோவி - Couve. வின்ணுகிரி - Vinagre சப்பாத்து – Sapato.

#### ஒல்லாந்த மொழிச் சொற்கள்

கந்தோர் – Kantoor. அப்பல் - Appel. அறுத்தாப்பால் கிழங்கு — கலாவரை - Kalaver. Aardappal. கேத்தில் — Ketel. கோக்கி - Kok. ஆசு – Ace. திறைசேரி - Tresorie. *ஆ*டத்தன் - Hart. இலாச்சி — Laadje. தொலுக்கு - Tolk. இருக்கை - Rak. கொத்தாரிசு - Notaris. பிசுக்கால் - Fiscal. ஏர் - Heer.

4Co - Vrouw.

வக்கர் - Bakker.

போத்தல் - Bottel.

வங்குரேத்**த –** Bankerot.

மோள் - Molen.

ബ്*ற* - Boer.

பிறமொழிகளுள் ஆங்கிலத்தின் தொடர்பு இக்காலத் தில் மிகப் பெரிதாயினும் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தார் அம் மொழிவழக்கிலிருந்து சொல்லிரவல் அதிகம் பெற்றி லர். இலங்கை முழுவதையும் பொறுத்தவரையிலும் இம் மொழிக் கலப்பு அதிகம் உண்டாகவில்லே எனலாம். வேண்டியவிடத்தெல்லாம் ஆங்கிலச் சொற்கள் கூடிய வரை நற்றமிழில் மொழிபெயர்க்கப்பெற்றே வழக்கேறி உள்ளன. எனினும் ஒருவாறு இடம்பெற்றுவிட்ட ஆங் கிலச் சொற்கள் சில:—

அநேட்டு - Arrowroot.

செக்கு – Cheque.

இஞ்சினியர் - Engineer,

சேட்டு – Shirt.

(இ)டாகுத்தர் – Docter.

தறணி — Attorney.

ஏக்கர் – Acre.

புணில், புனல் — Funnel.

கவிச்சு – Couch.

பென்சில் — Pencil.

Carb - Court.

மார்க்கட்டு – Market.

கோப்பி — Coffee.

யார் - Yard.

கோறுணைமேந்து —

ரோக்கீசு – Talkie.

Government.

வத்தை – Boat.

 $Gar\dot{p}y - Coat.$ 

வயின் – Wine.

சறுக்கீசு - Circus.

வில் **–** Bill.

சாய்ப்பு - Shop.

வெனியன் – Banion.

சூப்பு – Soup.

ேருட்டு – Road.

் க‰ச்சொற்களின் கலப்பு எங்கும் பொதுவான தாதலால் அவற்றை நாம் இங்குக் கொள்ளவில்‰.

மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் கிலவளமும் கஃவள மும் பெருக்குவதில் தமிழின மக்களோடு பங்கு கொண் டுள்ள சோனகர் பெருங்குழுவினரும் நாட்டிற் பல இடங் களில் வாழ்கின்றனர். பசுக் தமிழிலே இனிமையுறப் பாடல்புனேயும் புலவர் பெருமக்களும் இவரிடைத்தோன்றி நாட்டைப் புலமைநலம் விளங்கச் செய்திருப்பதை நமது புலவர் பரம்பரைக் கட்டுரைகளிற் காணலாகும். அம் மக்களின் சூழலில் உள்ள ஒரு சில இடங்களில் அரபு மொழிச் சொற்களும் தமிழிடைக் கலந்து வழங்குகின் றன. அவ்வாறு வழங்கும் சொற்களுள் சில:—

அக்பர் – மிகப்பெரியவர்.

அசறு — பின்னேரம்; சுமார் மூன்றுமணிப் பொழுதினக் குறிப்பது. '' ஆருயம் வெள்ளி அசருலே சாயு மட்டும்.''

அமல் - அநுட்டானம், நடைமுறை.

ஆமீன் (ஆமென்) – பிரார்த்தீனையை ஒப்புக்கொள்.

ஆலிம் – அறிஞர்.

ஈமான் — நம்பிக்கை.

கந்தூரி — அன்னதானம்.

கபீர் — பெரியவர்.

கலம் – பேளு.

கிதாபு – புத்தகம்.

குர்ஆன் – இறைவன் கூறியவை.

சதக்கா — தாளம், தருமேம்

சபர் - பிரயாணம்.

சபுர் – பொறுமை. "சவுறு பொறுத்துக்கொள்' என்பது போல, வழக்கிற் சேர்த்துச் சொல்லப்படும்.

சாஹிப் - தோழன்.

சுன்னத்**து –** செய்தால் நல்லது என்னும் தன்மையுடைய கிரியை.

செய்த்தான் – பசாசு (சாத்தான்).

செய்லான் – இலங்கை (சிலோன்).

நஜீஸ் – அசுத்தம்.

நிக்காஹ் – கலியாணம்.

பிஸ்மி – ஆரம்பம்.

மகரி – சூரிய அஸ்தமனம்.

மத்ரஸா – மதபாடசாகு.

மலக்குகள் – தேவர்.

மவுத்து – இறப்பு.

மௌலவி – மார்க்கப்பண்டி தர்.

மௌலானு – நாயகப் பரம்பரையினர்.

ராகத்து – சுகவுணர்ச்சி.

வலாய் – அகியாயம், கெட்டது.

ஹக் – உண்மை.

ஹயாத் – வயது.

ஹயிறு — நன்மை.

ஹலால் – விதி, அறம், இறைவளுல் அங்கீகரிக்கப்பட்டது.

ஹாரம் — இல்லே என்ற பொருளில் வழங்கப்படுகிறது. இறைவஞல் நிராகரிக்கப்பட்டது என்பது சரியான பொருள்.

ஷர் – நீமை, ஹயிறு என்பதற்கு எதிர்ப்பதம். ஷர்த்து (ஷரத்து) – சட்டம். ஸலாம் – சாந்தி வணக்கம்.

இவையும், இவைபோன்றனவுமான தனிச்சொற் கள் பல இங்கே உள்ள மொழிகடை வழக்கை அழகு செய்வன. மட்டக்களப்புத் தமிழகத்திலுள்ள இத்தகைய செக்தமிழ்ச் சொல்வளம் கற்ரேர் கண்டு இன்புறத் தக்கது; சொல்லாராய்ச்சி செய்வார்க்குச் சுவைதரும் விருக்தாயமைவது. பழம்பெரும் கருத்துக்கள் செறிக்துள்ள இவற்றின் கயத்தின் மற்றையோரும் உணர்க்துகொள்ளு தற்கு வழிசெய்து, வழக்கிலிருக்து இச் செல்வம் மறைக்து போகாது பேணுதல், கற்ரேரது பெருங்கடகுகும்.

# 6. கண்ணகி வழிபாடு

## I. பத்தினித் தெய்வம்

மிகப் பழங்காலத்திலிருந்தே தமிழ்மக்களிடை நிலவி வருவது பத்தினித் தெய்வ வழிபாடு. பத்தினித் தெய்வம் என்று நாம் கொள்ளும் அணங்குதான் சிலம்பு தந்த கண்ணகியாவள். சோழ மண்டலத்துக் கண்ண 🕏 பாண்டி மண்டலத்தில் வீரக் கற்பரசியாகி, சேரமண் டலத்திலே பத்தினித் தெய்வப் படிமம்சார்க்து, ஈழமண் டலத்துச் சிங்களவரிடைப் 'பத்தினித் தெய்யோ'' எனப் பெயர்பெற்று, மட்டக்களப்புத் தமிழகத்திலே '' கண்ணகை அம்மன் '' ஆகி விளங்குகின்றுள். கண்ணகி, தமிழரசு மூன்றும் கண்ட பெருமையள் என்று சிலப்பதிகாரம் கூறும். கண்ணகி பிறந்து தெய்வநிலே சான்ற தமிழ்த் திருநாட்டிலே அவள் பெயர் நிஃவெற்றுள்ள பதிகாரம் என்னும் கஃலக்கோயிஃலத் தவிர்ந்த வேறு கோயில்கள் இல்ஃ என்றே சொல்லலாம். ஈழமண்டல மாகிய இலங்கையிலோ எனில், கண்ணகி கோயில்கள் மிகப் பல விளங்கக் காணுகின்ரும். தமிழ் மணமோ, கண்ணகி வரலாரே சற்றும் அறியாத சிங்கள மக்களும் கூடை அவளே வழிபடுகின்ற பெருஞ்சிறப்பு ஈழநாட்டிலே கண்ணகிக்கு உள்ளதாகும்.

சிங்கள மக்களிடை வழங்கும் '' பத்தினித் தெய்யோ '' வழிபாடுதான் ஈழத்திலுள்ள மிகப் பழமையான கண்

ணகி வழிபாடு என்று தெரிகிறது. கண்ணகி தேவியின் உண்மை வரலாற்றைச் சிங்கள மக்கள் அறியாராயிறும். இந்தியாவிலிருந்தே பத்தினித் தெய்வ வழிபாடு கொண்டு வரப்பட்டதென்பதை " இராசாவளி" என்றும் நூலிறுல் நன்கு அறிவார்கள். கயபாகு மன்னன் சோழநாடு நோக் கித் தமிழகம் புகுந்து பல வெற்றிகளீட்டி மீண்டு வருகை யில் கண்ணகி தேவியின் காற்சிலம்பு ஒன் றி2ீனக் கொண்டுவந்தானென்றும், பின்னர் ஈழத்தில் பல இடங் களிலும் அவளுக்குக் கோயில்கள் எடுப்பித்தானென்றும் இராசாவளி கூறுகிறது. சிங்கள மக்களிடையே பரம்பளை பரம்பரையாகக் கேட்கப்பட்டுவந்த பத்தினித் தெய்வக் தின் ஈழநாட்டு வருகை, கி. பி. 16ஆம் நாற்றுண்டில் எழுந்ததாகக் கருதப்படும் இந் நூலிலேதான் முதல் முதல் எழுத்துருவில் பொறிக்கப்பட்டுள்ளது. இவற்றை நாம் அறியும்போது இற்றைக்குச் சுமார் 1800 ஆண்டுகளின் முன்னர் நடந்ததெனக்களுதப்படும் கண்ணகி வரலாற் றிலே நிறைந்திருக்கும் உண்மையின் சிறப்பிணக் கண்டு மகிழக்கூடியதாயிருக்கின்றது.

சிலப்பதிகார வஞ்சிக்காண்டத்திலே பத்தினித் தெய் வத்துக்குச் சேரன் செங்குட்டுவன் கோயிலெடுத்த வர லாற்றினே இளங்கோவடிகள் கூறியிருக்கின்ருர். சிங்கள நாட்டுக் கயவாகு மன்னனும், மற்றைய அரசரும் தமிழ் இலக்கியத்தில் இடம்பெறுகின்ற சூழ்நிலே அங்கு ஏற்படு கின்றது:

"வலமுற மும்முறை வக்தனன் வணங்கி உலக மன்னவன் நின்ருன் முன்னர் அருஞ்சிறை நீங்கிய ஆரிய மன்னரும் பெருஞ்சிறைக் கோட்டம் பிரிந்த மன்னரும் குடகக் கொங்கரும் மாளுவ வேந்தரும் கடல்சூ ழிலங்கைக் கயவாகு வேந்தனும் எந்நாட் டாங்கண் இமய வரம்பன்இந் நன்னுட் செய்த நாளணி வேள்வியில் வந்தீ கென்றே வணங்கினர் வேண்டத் தந்தேன் வரமென் றெழுந்த தொருகுரல்" என்பது சிலம்பு.

— சிலம்பு, வரக். 155 **–** 164.

இதிற் கூறப்பெற்ற கயவாகு வேந்தன் அநுராதபுரி யைத் துவேநகராகக்கொண்டு கி. பி. 2ஆம் நூற்ருண்டிலே இலங்கையை ஆட்சி செய்தவனென்றும், தமிழகத்தில் கண்ணகிகதை நடந்த காலத்திலேயே ஈழத்துக்கு அவள் வழிபாடு இவனுல் கொண்டுவரப்பட்ட தென்றும் தெரிய வருகிறது. இம் மன்னன் இலங்கைக்கு மீண்டகாஃ 'சம்பு கோளா ' எனப்படும் சம்புத்துறைமுகம் வழியாக வந்த னன் என்பது வரலாறு. இத்துறை யாழ்ப்பாணத்தில் மா தக லுக்குக் கிட்டவுள்ள ' திருவடிகிலே ' என்பதேயாகும் என்றும், அரசன் தான் இறங்கிய இடத்துக்கு அருகிலிருந்த அேங்கணுமைக்கடவை 'என்னும் இடத்திலே ஒரு கண் ணகி கோயிலே முதலில் கட்டினுனென்றும் பத்தினி வழி பாடு பற்றி ஈழத்திலே எழுந்த பழமையான கோயில் இதுவேயாகும் என்றும் இலங்கைப் பல்கலேக்கழகத்துத் தமிழ்ப் பேராசிரியராகிய கலாநிதி க. கணபதிப்பி**ள்**ள அவர்களும் கூறுகின்றனர். அங்கணுமைக்கடவை, பழமை யும் பெருமையும் உள்ள ஒரு கண்ணகி தலமாகும் என்ப கற்கு மட்டக்களப்பிலே வழங்கும் 'உடுகுச்சிந்து' என் ஹாந் நூற் குறிப்புகளும் பயன்படுகின்றன. மட்டக்களப் பிலே கண்ணக் கோயில் கொண்டுள்ள ஊர்களெல்லா வற்றையும் தனித்தனி கூறி வழிபாடு செய்யும் காரணத் கால் இந்நால் 'ஊர்சுற்றுக் காவியம்' எனவும் வழங்கப் படுவது. விருத்தயாப்பினுல் எழுந்த இந்நூலின் ஆசிரியர் மட்டக்களப்பி அள்ள ஊர்களேப்பற்றிக் கூறுமுன் அங்கண மைக்கடவை அம்மையினே நான்கு பாடல்களிலே வழுத்தி யள்ளார். காரைநீவ பற்றிய பாடல்கள் ஏழும், வந்தாறு மூஃ, செட்டிபோளோயம், களுவாஞ்சி எனும் ஊர்களுக்கு முறையே மூன்றும், வீரமுண, நீலாவஃண என்பவற்றுக்கு முறையே இரண்டும் நீங்கலாக மற்றைய திருப்பதிக வெல்லாம் ஒவ்வொரு பாட்டிலேயே நூலுள் வாம்க்கப் பெற்றுள்ளன. இறுதிப்பகுதியிலுள்ள பாடல் ஒன்றிலே "காமனகர் வாழ்குளக் கண்டியுறை மாதே" (பாடல் 63) என்று கூறுதலாற் கண்டி நகரியிலிருந்த கண்ணகி கோயி லம் மட்டக்களப்பில் பிரசித்திபெற்றிருந்ததென்று தெரி கிறது.

ஈழம் புகுந்த கண்ணகி வழிபாடு சிங்கள அரசலுல் முதலிலே தஃலககரமான அஹராதபுரத்தில் நிறுவப்பெற் றது. மன்னவன் இத் தெய்வத்துக்கு ஆடிமோகம் கோறும் விழாவெடுக்க இசைந்து வந்தனனென்று சிலப்பதிகார உரைபெறு கட்டுரை கூறும். கயவாகு வேந்தன் காலத்தி லிருந்து ஆடி (எசலா) மாதப் பூர2ணதோறும் பெரஹரா என்ற பெயரிலே பத்தினித் தெய்வத்துக்கான திருவிமா வும் தவருது நடத்தப்பெறலாயிற்று. 'பெரஹாரா' என்ற சிங்களச்சொல் 'பிராஹாரம்' என்ற சங்கதச் சொல் லின் திரிபுடையது. ஊர்வலமாக வரும் திருவிழாவென நாம் இதன் பொருளேத் தமிழிற் கொள்ளலாகும். பத் தினி விழாவாக விருந்தபோது இந்த ஊர்வலத்திலே ''நாத தெய்யோ'' (சிவன்), ''விட்டுணு தெய்யோ'', ் குதிர்காமத் தெய்யோ'' (முருகன்) என்ற தெய்வங் களும் இடம்பெற்றன. சிங்களமக்கள் எல்லோரும் மிகுந்த பக்திசெய்யும் விழாவாக இது நடந்தது. சிங்கள மன்னர் கள் கம் கஃலநகர்களிலெல்லாம் காலந்தோறும் பொறை ராவை இடம்பெறச் செய்தனர். பல்லாயிரம் மக்களும், நன்கு அலங்கரிக்கப்பெற்ற நூற்றுக்கணக்**கான யா**னே களும் பங்குகொள்ளும் இந்த ஊர்வல விழாவானது கண்ணுக்கும் மனத்துக்கும் உவகைதரும் ஒன்ருக இன் றும் கண்டியில் வருடந்தோறும் 'எசலா பெரஹாரா' எனும் பெயரோடு நடக்கக் காணலாம். இற்றைக்கு இருநூறு ஆண்டுகளின் முன்**னர்**ச் சீய நாட்டிவிருந்<u>த</u>ு இலங்கைக்கு வந்த புத்தபிக்குகள் சிலருடைய விருப்பப் படி பத்தர்பிரானின் புனித தந்தப் பேழையும் கண்டி நகரில் நடந்துவந்த இப் பெரஹராவிலே இடம்பெறலா யிற்று. சுமார் இரண்டாயிர வருடப் பழமை வாய்க்த பத்தினித் தெய்வ ஊர்வல விழாவில் காலப்போக்கிலே பக்கரின் பனித தந்தத்துக்கே முதலிடம் சிங்கள மக்க ளால் அளிக்கப்பட்டுவிட்டது. எனி னும், சிங்களமக்கள் தம் வழிபாட்டு நிஃயங்களுக்கு அருகிலெல்லாம் 'பத்தினித் கெய்யோ 'வினுக்கும் கோயில் அமைத்து வைக்கத் தவறி யது இல்லே.

சிங்கள மன்னனுல் ஈழம் சேர்ந்த கண்ணகி வழிபாடு மட்டக்களப்பில் இடம்பெற்ற வழிபற்றிய திட்டமான குறிப்புகள் நமக்குக் கிடைக்கவில்ஃலயாயி னும், அனுராத புரத்திலிருந்து முல்ஃலத்தீவைச் சேர்ந்த வற்ருப்பழைக் கும், அங்கிருந்து கடல் வழியாக மட்டக்களப்புக்கும் இது கொண்டுவரப்பட்டிருக்கிறது எனப் பலர் கூறக் கேட் டுள்ளோம். மட்டக்களப்பிலே உள்ள இருபத்தைந்துக்கு அதிகமான ஊர்களில் கண்ணகையம்மன் கோயில்கள் (படம் 21) விளங்குகின்றன. இவற்றுள் எந்த ஊரிலே கண்ணகை முதலில் எழுந்தருளினள் என்பதும் இலகு விற் கூறமுடியவில்&ு. கோயில் உள்ள ஊர்களிலெல்லாம் அங்கங்கே கண்ணகியம்மன் குடிபுகுந்ததுபற்றிய பழமை யான வரலாறுகள் பல கேட்கப்படுகின்றன. வீரமுனே, காரை தீவு, தம்பி லுவில் என்ற இடங்களிற் கிடைக்கும் சில சான்றுகளால் கண்ணகி அங்கிருக்தே வேறு இடங்களுக் கும் போயிருக்கிறுள் எனத் தெரிகிறது. அனுரதபுரியிற் பக்கினிவி மா நிறுவப்பட்டபோதே சிங்களநாட்டில் இருந்த குறாநில மன்னர்களும் தத்தம் இடங்களில் அவ் வழி பாட்டை ஏற்படுத்தினரென்பது வரலாற்றுக் குறிப்பு. அதன்படி கண்டிக்கும் உடனே சென்ற கண்ணகி அங் கிருந்து மட்டக்களப்புக்கு வந்திருத்தல் கூடும். கண்டி நாட்டாரும் மட்டக்களப்பாரும் வாணிகத்தின் வழியாகப் பண்டிருந்தே நெருங்கிய தொடர்பு கொண்டிருந்தார்கள். மட்டக்களப்பிலிருந்து கண்டிக்குச் செல்வதற்கான பழைய வழியொன்றிருந்த தென்பதை அறிமுகவுரையுட் டோம். அது காரைதீவிலிருந்து சம்மாந்துறை, வீரமுகோ களுக்கூடாகச் சென்றது. மண்டூரிலிருந்தும், பழுகாமத்தி விருந்தும் வந்த ''கண்டி அதர்'' (கண்டிக்குச் செல்லும் காட்டுவழி) இரண்டும் ஊவாமாகாண எல்ஃயினேச் சார்ந்துள்ள "கண்டியக்கட்டு" என்றும் இடத்தில் வீர முனே வழியோடு ஒன்றுபட்டன. இவையெல்லாம் கண்டி நாடு மட்டக்களப்புடன் கொண்டிருந்த பெரும் தொடர் பினே உறுதிப்படுத்துவனவாகும். எனவே கண்டியிலிருந்து வீரமுனே வேழியாகக் கண்ணைகி வெழிபாடு மட்டக்களப் புக்கு வந்து நாட்டின் வடபகுதியில் உள்ள கிராமங்க ளுக்கும் பரவியிருத்தல்கூடும். மட்டக்களப்பிலே தெற்கி லிருந்து வடக்கு நோக்கிக் "கண்ணகையம்மன் பறந்து வந்தனள்" என்ற வழங்கும் கதைகளும், மேற்குறித்த வீரமுக்கு, தம்பிலுவில் முதலாகத் தெற்கில் உள்ள இடங் களிலிருந்து வடக்கு நோக்கிப் பரவிய வழிபாட்டு வரலா றுரைப்பனவாக இருக்கலாம். எனினும் மட்டக்களப்பிலே கண்ணகி வழிபாடு இடம்பெற்ற ஊர்களின் வரன்முறை யானது மேலும் சான்றுகொண்டு நன்கு ஆராய்ந்து நிறுவப்படவேண்டிய ஒன்றுகவே உள்ளது. உடுகுச் சிந் தின் 71ஆம் பாடலில்:—

"பட்டிகைர் தம்பிலுவில், காரைககர், வீரமூன் பவிசுபெறு கல்மூன்,கல் லாறு,மகி ழூர்,எருவில் செட்டி பாளுயம், புதுக்குடியிருப்பு, செல்வ முதஃலக் குடா, கொக்கட்டிச் சோஃ, அட்டதிக்கும் புகழு வந்தாறு மூஃ, அன்பான சிற்ருண்டி ககரதனில் உறையும் வட்டிவப் பூங்குழல் மண்முளேக் கண்ணகையை மனதினில் கிணக்கவினே மாறியோ டிடுமே''

என்று கண்ணகி கோயில்கொண்ட ஊர்கள் சில மட்டக் களப்பின் தென்கோடியிலிருந்து வரிசைபெற்றிருக்கக் காண்கின்ரும். துறைநீலாவ க்ண, களுவாஞ்சிக்குடி, களுதாவள, ஆரப்பற்றை, தாண்டவன்வெளி, கோரு வெளி முதலான ஊர்களும் கண்ணகை அம்மன் அங் கங்கே குடிகொண்டமைபற்றி வேறு வேறு பழமையான ஒவ்வொரு வரலாறு கொண்டிருக்கின்றன.

மட்டக்களப்பெங்கும் இவ்வாறு நிறைந்துள்ள கண்ணகி கோயில்களிலே வருடந்தோறும் வைகாசிமாத வளர்மதி நாட்களில் மட்டுமே பூசீண நடத்தப்பெறும். பூசீணக்கான விழாக்களேச் ''சடங்கு'' என்று அழைத் தலே மட்டக்களப்பு வழக்கமாகும். அதன் விவரமெல் லாம் அடுத்துள்ள 'சடங்கும் வழக்குரையும்' என்னும் பகுதியுட் காண்போம். 'வசந்தன் கூத்து' என்னும் ஆடல் களும் கண்ணகி விழாவின் தொடர்பாக இங்குச் சிறப் புற நடப்பதுண்டு. இதீனையும் இனிமை நிறைத்தை வசந்தன் பாடல்களின் சிறப்புகளோயும் பற்றி இதே அதிகாரத்தில் உள்ள 'வசந்தன் ஆடல்' என்ற பகுதியுட் குறிப்பிட்டுள்ளேன்.

இவைபோக, ஈழநாட்டிற்குக் கண்ணகி வழிபாடு வந்த காலத்திலேயே யாழ்ப்பாணத்திலும் கண்ணகிக் கான பல கோயில்கள் அமைக்கப்பட்டன என்று தெரிய வருகிறது. ஆனல், சைவம்கொழிக்கும் அத்திருநாட்டிலே கண்ணகி சைனத் தொடர்புடையவள் என்று கருதப் பெற்றதனுற்போலும் சைவம் பரப்புவோர் சிலரின் முயற்சியால் கண்ணகி கோயில்கள் பல இராஜராஜேஸ் வாரி அம்மன் கோயில்களாக மாற்றப்பட்டு விட்ட்ன. இலங்கை அரசாங்கத்துப் பழைய மக்திரியும் தமிழறிஞரு மான திரு. சு. நடேசபி**ள்**ளே அவர்களும் இதுபற்றிய நமது ஆராய்ச்சியில் இவ்வாறே கூறுகின்றனர். ஆயினும் கண்ணகி பெயரால் வழங்கும் ஒரு சில கோயில்கள் இன்றும் அங்கே இருக்கின்றன. முல்லேத்தீவைச் சேர்ந்க வற்ருப்பழையில் இருக்கும் கண்ணகையம்மன் கோயில் வட இலங்கையிலே மிகப் பிரசித்திபெற்றுள்ள ஒன்றுகும். வைகாசிமாதப் பூரணேயினே அண்டிய திங்கட்கிழமையி லன்று அக் கோயிலில் நடக்கும் பொங்கலுக்கு யாழ்ப்பா ணத்திலும், திருக்கோணமலேயிலுமிருந்து பெருந்திரளாக மக்கள் ஒன்றுகூடுதல் கண்கொள்ளாக் காட்சியாக இருக் கும். வற்ருப்பழை யம்மன் கோயிலுக்கும் மட்டக்களப்புக் காரைதீவில் உள்ள கண்ணகை யம்மன் கோயிலுக்கும் கெருங்கிய தொடர்பிருந்ததாக மட்டக்களப்பில் வழங்கும் கதைகளிற் சொல்லப்படுகிறது.

மட்டக்களப்பிற் கிடைத்த கண்ணகி சிஃவொன்று கடல் கடந்து ஃண்டன் சென்று உலகப் புகழீட்டியுள்ளதாய் அறிகிரும். 'இந்திய, இந்தோனேசியக் கூஃ வரலாறு' (History of Indian and Indonesian Art—by Dr. K. Ananda Kumaraswamy Page 167) என்னும் நூலிலே கலாயோகி ஆநந்தக் குமாரசுவாமியவர்கள் பிரிட்டிஷோரின் 'மியூசிய'த்தில் இருக்கும் இந்த அற்புதமான கண்ணகி சிஃயின் (படம் 22) சிறப்பின் வியந்து எழுதியுள்ளார் கள் இது திருக்கோணமூலக்கும் மட்டக்களப்புக்கும்

இடையில் உள்ள ஓரிடத்தில் அகப்பட்டிருக்க வேண்டு மென்பது அவர்கருத்து. பஞ்சலோகத்திறை செய்யப்பட்ட இச்சிஃுதான் கஃுயறிஞர் இன்று கண்டு மகிம்தற்குரிய கண்ணகியின் ஒரு முழுச் சிஃலயாக விளங்குகிறது. இடது கால் ஒடிந்துபோன நிலேயில் இன்னேர் அழகிய கண் ணகி சிஃப்யும் அங்குள்ளது. இலங்கையிற் பிரிட்டி ஷாரின் ஆட்சிக்கால முதற்பகுதியில் (சுமார் 1730இல்) ஒரு கண்ணகி சிஃ மட்டக்களப்புக் குளக்கட்டு ஒன்றில் நின்ற புளியமரத்தின் கீழ் அவர்களால் கண்டெடுக்கப்பட்ட தாகத் தெரிகிறது. எனினும், மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தில் இதன் தொடர்பாகக் கூறப்படும் ஊர்கள் பலவற்றுள் உண்மையாக எவ்விடத்திலிருந்து இது இங்கிலாந்து சென்றதென்று திட்டமாகச் சொல்லமுடியவில்லே. ஒல்லாக் தர் தம் ஆட்சிக் காலத்திலே மட்டக்களப்பிற் செல்வம் கிறைந்து விளங்கிய சைவக் கோயில்**க**ள் சிலவற்றைக் கொள்ளேயடித்து வந்தனரென்றும், அன்னருடைய துன் பப் பிடிப்பினின்று தமது உயிருக்குயிரான கண்ணகி கேவி பைக் காப்பாற்று தற்காக அவளுடைய இச் சிஃயின் முகியோர் சிலர் கோயிலிலிருந்து வேறிடம் பெயர்த்து மறைத்து வைத்தார்களென்றும் தெளிவாகத் தெரிகிறது. அற்பு தமான அந்தச் சிஃயின் உருவப்படமொன்றின இறு தியிற் காட்டியுள்ளோம் (படம் இல. 22).

இம் முழுச் சிஸ்யின் அமைப்பினே நன்கு ஆராய்ந்து கண்ட கலேப்புலவர் க. நவரத்தினம் அவர்கள், வடஇந் தியக்கலே அமைப்பினேயுடையதாய் மகாயான புத்தமதச் சாயலும், தீபேத்திய முத்திரையும்கொண்டு விளங்கும் இச் சிஸ் புத்தமதப் பெண் தேவதை ஒன்றினதாக இருத் தல்கூடும் என்று கருதுகிருர்கள். கொழும்பு மியூசியத்தில் வைக்கப்பட்டிருக்கும் கண்ணகி சிஸ்யும் மேற்கண்ட வாருன அமைப்பினேயுடையதாய், லண்டன் 'மியூசிய'த் துச் சிஸ்யினேயே ஒத்திருத்தலும், இச்சிஸ்கள் ஒரு முலே யிழந்த திருமா பத்தினியான கண்ணகிக்குரியனவல்ல என்ற அவர் கருத்தையே காட்டுகின்றது. சேரன் செங் குட்டுவன் சமைத்த கண்ணகியின் தமிழ்ச்சிஸ்யினேப் படியோற்றியே கயவாகு மன்னன் இலங்கைக்குச் சிலே கொணர்ந்திருத்தல்வேண்டுமாயினும், காலஞ் செல்லச் செல்ல அத் தமிழ்ச் சிஃயினேப் படியொற்றி யெழுந்த வேறு படிமங்கள் இலங்கைப் புத்தர்களதும், பிற்காலச் சோழர்களதும் சிற்பக்கஃலத் தொடர்பினுல் மெல்ல மெல்ல இவ்வுருவத்தின் அடைந்திருத்தல் கூடும் என்று கொள்ளுதலும், கலாயோகி ஆநந்தக் குமாரசுவாமியவர்க ளது கருத்துப்படி நாம் இவற்றைக் கண்ணக் சிஃல யாகவே கொள்ளுதலுமே பொருத்தமென்று எண்ணு கின்றேன்.

ஈழநாட்டிலே கண்ணகி வழிபாடு இவ்வாறு நிலேத்து நிற்க, பல்வேறு காரணங்களால் இந்தியத் தமிழகத்திலே அது மறைந்துபோவதாயிற்று. சோழநாட்டு வரலாற்றுக் குறிப்பொன்றைப் பார்க்கும்போது ஈழத்து அரசி ஒருத்தி யால் அங்குப் பத்தினித் தெய்வம் கோயில்கொண்டன வொன்று தெரிகிறது. கி. பி. 11ஆம் நூற்ருண்டிலே தமி முழுமையும் ஒருகுடைகொண்ட சோழர்குலப் பெரிமன்னைகைய இராசராசன் என்பான், இலங்கை யின்யும் அடிப்படுத்திச் சிங்கள மன்னடுகிய ஐந்தாம் மகிந்தீனயும் மீனவியையும் சிறைப்பிடித்துச் சென்றனன். குஞ்சையில் அமைந்த மாளிகை ஒன்றிலே அவ்விருவரும் மரியாதையுடன் வைத்துக் காவல்செய்யப்பட்டார்கள். சிங்கள மன்னனின் மீனவி பத்தினிவழிபாடு குன்றுதவ ளாகையால் அவ் வழிபாடிழுந்து உயிர் வாழ்வதற்காகப் பெருதும் வருந்தினை. பகைவர்மீதும் அருட்கண் செலுத்தும் பண்புபடைத்த தமிழ்ப்பெரு மன்னகைய இராசராச சோழன் இதனே அறிந்து அவள் விருப்பப் படியே கண்ணகி கோயில் ஒன்றை அமைத்துக் கொடுத்த தோடு பத்தினி விழாவும் அங்கு ஒழுங்குற நடந்துவாச் செய்தான். இச் சோழ மன்னது புகழினுக்கோர் சிகாம் போன்று விளங்குந் தஞ்சை இராசராசேசுவரப் பெரும் பள்ளி என்ற பிரகதீசுவரர் கோயிலுக்குச் சிறிது தூரத்தே இந்தக் கோயில் இன்றும் இருக்கின்றது. சோழநாட்டில் பத்தினித்தெய்வ வழிபாடு மறைந்திருந்த அக்காலத்தில் மக்கள், கண்ணகி தேவியினச் சிங்கள நாட்டிலிருந்து தம்முருக்கு வந்த ஒரு தெய்வமாகக் கருதிவிட்டமையாற் போலும் "சிங்களநாச்சி" கோயில் என அதனே அழைக்க

லாயினர். நாச்சி என்பது அம்மை என்ற பொருளில் வழங்கிய மிக உயர்ந்த ஒரு சொல்லாகச் சோழ அரசர்க ளது கல்வெட்டுக்கள் பல குறிப்பிடுவ. சிங்களநாச்சி என்னும் சொல் பிற்காலத்தே திரிபுகொண்டு இன்ற "செங்களாச்சி" அம்மன் கோயில் என்று வழங்கப்படு கிறது. சிங்கள அரசியார் குறிப்பிட்ட வழக்கப்படி இன் றும் செங்களாச்சி அம்மன் கோயிலிலே வருடந்தோறும் திருவிழா நடந்துவருதீலத் தஞ்சையிற் காணலாகும்.

இதுபோக, தமிழகத்தின் மாபெரும் பத்தினியாகிய கண்ணகி பெயராற் பழங்காலத்தே தென் இந்தியா வெங்கும் கோவில்கள் பல இருந்தனவென்ற கொள் ளத்தக்க சான்றுகளும் உளவாகின்றன. சோன் செங் குட்டுவன் கண்ணகிக்கு இமயக்கல்விற் படிமஞ்செய்து கடவள் மங்கலம் ("சேரன் செங்குட்டுவனர் கண்ணகி பைக் கடவுள் மங்கலஞ் செய்தற்குப் பிரிந்த பிரிவு சிலப் பதிகாரத்தில் கண்டுகொள்க. ''- தொல். அகத். 30 உரை) செய்தகாலத்திலே சோழபாண்டிய நாடுகளிலும், மற்றும் உள்நாடுகள் பலவற்றிலும், ஈழம் முதலான வெளிநாடு களிலம் கண்ணகி கோயில்களும் வழிபாடும் எழலாயின. சில நூற்ருண்டுகளுக்குப் பின்னர் தென் இந்தியாவில் இவ் வணக்கம் வேறு உருவில் மாறுபெற்றது. பத்தினித் தேவியைத் தூர்க்கைஎன மக்கள் கொள்ளலாயினர். கண் ணைகியைத் தூர்க்கை என்று கருதுதற்குச் சிலப்பதிகாரத் திலே ஆதாரம் இல்லே எனினும் கணவன் இறந்தா னென்று கண்ட கண்ணகி ஒற்றைச் சிலம்புடன் பாண்டிய ஹடையே அரமீனவாயிலில் நின்றபோது வாயில் காவலர் அவளது தோற்றத்தை, கொற்றவை, காளி, துர்க்கை என்ற பயங்கரத் தேவதைகளிலொன்றே என நினேந்து பின்னர் மானிடப் பெண்ணேயன்றி அவை யல்லள் என்று தேறினர் என்பதாகக் கூறப்பட்டிருத்தலேக் காணலாம்.

"வெற்றிவேற் நடக்கைக் கொற்றவை யல்லள் ..... கானக முகந்த காளி தாருகன் பேருரம் கிழித்த பெண்ணும் அல்லள் செற்றனள் போலும் செயிர்த்தனள் போலும்." —சிலம்பு. வழக். 36 – 41.

அன்றியும், ''இனிய கண்ணகை'' ''அன்பான பத்கினி கங்கை'' என்ற இவளப் போற்றியுள்ள நூலாகிய உடுகுச் சிந்திலே மூன்று பாடல்கள் (65–67) மூர்க்க மாதா (நார்க்கை) என்று கண்ணகையெம்மீனக் குறிப்பிடுகின் றன. இதனுல் கண்ணகியின் சீறிய கற்பு நிஃலயம், மதுரை எரித்த வீரப்பாங்கும் கொண்டு அவளேத் தூர்க்கை என் றும் மக்கள் கொண்டனரென்னலாம். மட்டக்களப்பில் ுள்ள கண்ணகி கோயில்களிற் பெரும்பாலானவை காட் ோரங்களில் இருத்தலும் வைகாசிமாதவிழா ஒழிந்த நாட்களில் அவற்றின் பக்கம் செல்லுதற்கு மக்கள் பயப் படுவதும் இக்கருத்தினே வலியுறுத்துவனவாகும். இத ஞல் இந்தியாவிலே தூர்க்கையின் பெயரால் லைக் கோயில்கள் மாற்றம் பெற்றிருக்கின்றன வென்று கொண்டாலும் இன்றுள்ள நிஃயில் தூர்க்கைகோயில்கள் எல்லாம் அப்படி மாற்றம் பெற்றனவே யென்று கொள் ளுதற்கில்ஃ. ஆயினும் புத்தினியின் தொடர்பான பெயர் களும், வரலாறுகளும் உடைய கோயில்கள் சில அவற் றிடை இருக்கக் காணலாம்.

மஃயாள நாட்டிலே கொடுங்கோளூர் (கொடும்பா ார்-சிருங்கனூர்-Cranganore) என்ற நகரத்தில் 'ஒற்றை முஃச்சு' என்னும் அம்மன் கோவில் ஒன்று மிகப் இரபல மாக விளங்குகிறது. இப் பெயரினே ''ஒரு முஃலயிழந்த நிருமாபத்தினி '' என்ற கண்ணகியின் பெயராகவே கருத இடமுண்டு. பங்குனி (மீன)மாதத்துப் பரணிநாளில் இப் பகவதிக்குப் பலிகள் பல கொடுத்து விழாக் கொண்டாடு கிருர்கள். இக்கோயில்தான் சேரமன்னன் பத்தினிக்கடவு ளுக்கெடுத்த முதற்கோட்டம் என்று ஈழகாட்டுப் பேராசிரி யார் கணைபதிப்பிள்ளே அவர்கள் கொள்கின்றனர். ஆனுல், கொங்குநாட்டுக் கருவூரிலே வஞ்சியம்மன், வலங்கை பம்மன் என்ற திசைகாவற் தெய்வங்களுக்குக் கோயில்கள் உள்ளன. இவற்றுட் பின்னயது அங்கு நடைபெறும் வழிபாடுகளாலும், வரலாறுகளா லும் கண்ணகிக் கெழுந்ததோர் கோவிலேயாமென்று கருத இடந்தருகின் றது. இக்கோவில்கண்ணகிக்குச் சேரன் செங்குட்டுவன் எடுத்த முதற் கோவிலாதல்கூடும் என்று பேரோசிரியர்

மு. இராகவையங்கார் அவர்கள் கருதுகின்றனர். மஃயோ ளத்தில் வழங்கும் கோவலன் கதையிலே கண்ணகி யானவள் இறுதியில் மஃலநாடு சென்று திருச்செங்குன்றில் பகவதியாகக் கோயில்கொண்டு தரிசனந் தருகிருள் என்று காணப்படுகிறது. அதன்படி அங்குள்ள பகவதி கோயிலும் கண்ணகி கோயிலாகவே இருந்தமை புலப்படுகிறது.

மதுரை மீஞட்சியம்மன் கோயிலுக்கரு இலே செல்வத் தம்மன் கோயில் என்றழைக்கப்படும் தூர்க்கை கோயி லில் ஒற்றைக்காற் சிலம்புடன் காணப்படும் சிலே கண் ணகியின் படிமமாகவே இருக்கலாமாயினும், தூர்க்கை ஒருகாலிற் சிலம்பும் மற்றைக்காலில் வீரக்கழலும் பூண்ட வள் என்று சிலப்பதிகாரத்துப் பழைய உரை கூறுகின்ற தாகையால் இதனே காம் மேலும் தெளிவு செய்து கொள்ளுதல் கன்றுகும். இவ்வாறு ஒற்றைக்காலிற் சிலம்புடைய சிலே ஒன்று கங்கை கொண்ட சோழபுரத் துப் பெருங்கோயிலிலும் காணப்படுகின்றது.

நீலேகிரியைச் சேர்ந்த உதகமண்டலத்து ம*ஃ*லக்குன்று களில் வாழும் தோடர்(Todas)களுடையை வழிபாட்டு வழக் கத்தினே ஒருமுறை நேரிற் சென்று விசாரித்தபோது, தாம் வணங்கும் தூர்க்கா பகவதி பாண்டிநாட்டை எரித்த வள் என்றும் சிலம்பு காரணமாகத் தன் கணவனக் கொஃலசெய்த அரசன் மீது கொண்ட கோபத்தால் கொ நாட்டையே எரியூட்டிய அத் தெய்வத்தின் பெயரைத் தாங்கள் வீடுகளிலே சாதாரணமாகச் சொல்லுவது மில்ஃ என்றும் அவர்களுள் முதியோர் சிலர் கூறினர். ஆயினும் தங்களிடம் வந்துதான் கோபம் ஆறப்பெற்ற வள் அப்பகவதி ஆதலால், தங்களுக்குத் தீங்கு ஒரு போதும் செய்யாது அருள்சொரியும் அன்னே அவளென்ற அவர்க்குண்டென்று தெரிந்தது. **நம்**பிக்கையும் ருடைய மொழியினே அறிந்து கூறுதற்காக எம்முடன் வந்திருந்த மீலயாளத்தைச் சேர்ந்தவரான கிருஷ்ண மடத்துத் துறவி ஒருவர், தம் நாட்டு மஃவோசி களிடை வழங்கும் கண்ணகி வழிபாடு பெற்றியும் மஃ யாள மொழிக் கோவலன் கதைபற்றியும் மேலும் எமக்குக் கூறியவற்றிலிருந்து கண்ணகிதேவி மஃயாள நாட்டிற் கலந்து அங்கங்கே அருள்சுரந்து வாழ்கிருள் என்றும் அறிதல் முடிந்தது.

சென்னே நகருக்கு வடபால் உள்ள திருவொற்றி யூரில் இருக்கும் சிவாலயத்தின் வடக்கு வீதியிலே ஒரு தார்க்கை கோவில் தனியாகவுள்ளது. அதிலுறையும் தேவியும் பத்தினிக் கண்ணகியின் மாறுபாடு கொண்ட வளே என அங்கிருந்த முதியோர் கூறினர். தமிழகத் திலே வழங்குகின்ற கோவலன் கதையிற் கூறப்படும் வரலாறும் இக் கூற்றுக்குச் சான்றுபகருகின்றது. 'காளி யம்ச' மாக இருந்த பத்தினிதேவி திருவொற்றியூருக்கு வந்து 'வட்டபுரியம்மன்' ஆகி விழாக்கொண்டிருந்தாள் என்பது அந்நூற் கதைக்கூற்று. திருவொற்றியூரிலே இவ் விழாக்கள் பதினேந்துநாட்களுக்கு நடப்பதும் முடிவில் கண்ணைகி மதுரையை எரித்த நிகழ்ச்சியை நிணேவதாகப் பொய்ப் பந்தலொன்று சமைத்து அதீன எரியூட்டுவதும் இக் கோவிஃக் கண்ணகிக் குரித்தாக்குகின்றன. மட்டக் களப்பில் வழங்கும் "கோவலன் கதை" வரலாறு அங்கு வழங்குவதற்கு வேறுபட்டதாயுள்ளது. திருவொற்றியூர்ச் செய்திகளும் மட்டக்களப்புக் கோவலன் கதையினுள் காணப்பட்டில.

கன்னடநாட்டிலே தமிழ்ச் சிலப்பதிகாரம் கூறுமாறே கண்ணகி கதை நடந்து இறுதியில் மட்டும், வெட்டுண்ட கோவலன் கண்ணகியின் கற்பினுக்கிரங்கிய சிவனருளால் உயிர்பெற்றெழ, அப்பால் இருவரும் தம்மூர் சென்று சுகமே வாழ்ந்தனரென்று திரிவுகொண்டு வழங்குவதாக அறிகின்றேம். கண்ணகி, கோவலன், மாதவி என்பார் முறையே சந்திரா, கொய்லா, மௌலீ என்ற பெயர்க ளுடன் அங்கு வழங்கவும் பெற்றுள்ளனர். மாளுவநாட்டு நாகோட்ஸ் சமஸ்தானத்தில் 'பதைனிதேவி'என்று எழுத் திற் பொறிக்கப்பட்டு விளங்கும் கோயிலே சிலப்பதிகாரத் திற் கூறப்பட்ட மாளுவ வேந்தன் கண்ணகிக் கெடுத்த கோயிலாக இருக்கலாம் என்று கருத இடம் உண்டு.

வைசூரி, குக்கல், வெப்பு, சின்னம்மை, வயிற்றுக் கடுப்பு, மங்கமாரி, கண்ணேய், பெருஞ்சுரம் என்னும் சூட்டுகோய்கள் கண்ணகி அம்மனின் கோபத்திஞலேயே பேரவுகின்றன என்று மட்டக்களப்பு மக்கள் பலர் கொள் கின்றனர். காளியின் அம்சமான கண்ணகையம்மனின் 'பெரிகலங்கள்' (அணுக்கத் தேவதைகள்) எண்மர் உளர் என்றும் அவர்களே இக்கோய்களுக்குத் தஃவோர் என்றும் கூறப்படுகின்றது.

'' அன்றுகொட்டுப் பாண்டியநாடு மழைவறங்கூர்்ந்து வறுமை எய்தி வெப்பு கோயும் குருவும் தொடரக் கொற் கையிலிருந்த வெற்றிவேற் செழியன் நங்கைக்குப் பொற் கொல்லராயிரவரைக் கொன்ற களவேள்வியால் விழா வோடு சாந்திசெய்து, நாடுமலிய மழைபெய்து நோயுந் துன்பமும் நீங்கியது " என்ற சிலப்பதிகார உரைபெறு கட்டுரையிலும் கண்ணகி காரணமாக வெம்மை கோய் கள் வந்துநீங்குதல் அறியப்பட்டுள்ளது. இந்தவெம்மை கோய்கள் பத்தினித் தெய்வத்தின் கோபம் காரணமான வையே என்றும், இவைகள் வராமற் காப்பதற்கே இத் தேவியாருக்கு வழிபாடாற்றப்படுகின்றதென்றும் 'சிலம்ப கதா', 'பத்தினிபடமோ' என்ற சிங்கள நூல்களா லம் அறிய வருகின்ரேம். இது பற்றிய ஆராய்ச்சியை ' இலங்கையின் பழமையானவை',(Ancient Antiquities -- Volume No. I) என்ற நூலிலும் காணலாம். ஈழநாட்டுக்குப் பத்தினித் தெய்வம் வந்தபோது இங்குள்ள காவற்தெய்வங்களின் கட்டுகளே மீறியே உட்புகுந்தன ௌன்றும், அவள் கால் வைத்த கற்பாறைகளுங்கூட அருள் விசேடத்தால் நன் னீர் சுருந்து வளம் கிறைந்தன என்றும், காளியின் அம்ச மான இவளது கோபம் பயங்கர முடிபினேத் தரவல்ல தென்றும் மக்களிடை வழங்குவதாக 'பண்டைய இலங்கை ' (Ancient Ceylon) என்னும் நூலாசிரியர் கூறி யிருக்கின்றுர்.

இவ்வாறு அருளன்னேயும் வீரபத்தினியுமாயுள்ள கண்ணகி தேவியினது சினம் நிறைந்தகால் அதீனத் தணித்தற்காக மட்டக்களப்பு மக்கள் அவள் பொருட்டு 'கொம்பு முரித்தல்' என்னும் ஆடலினே மேற்கொள்ளு கின்றனர். அவ்வாடற் சிறப்பும் சுவையும், கண்ணகி விழா நிகழ்ச்சிகளும், அக்காலக் கேட்கப்படும் வழக்குரை, குளுத்தி முதலான பாடற்சிறப்புகளும் தனித்தனி அறிந்து கொள்ளவேண்டியன ஆதலால் வேறு கட்டுரைகளாக அவற்றை இங்குத் தருகின்றேம்.

## II. சடங்கும் வழக்குரையும்

உலகறிந்த பெரும்புகழ் படைத்த இப் பத்தினித் தெய்வம் 'கண்ணகை அம்மன்' என்ற பெயரோடு குடிகொண்டுவிட்டாள். மட்டக்களப்புத் தமிழகத்திற் சிலம்பி ஹெள் வரும் 'கண்ணகி' என்றும் பெயர், இங்கே ்கண்ணகை' என்ற சிறந்த பொருள்கொண்ட ஒன்று கத் திரிபு பெற்றுள்ளமை கோக்கத்தக்கதாகும்.கண் — நகை என்ற இரு சொற்களின் சேர்க்கையாலான இப் பெயர் கண்ணின் ஒளி, கண்ணுக்கு அணிகலம் என் வம் பொருள்களிலே இந்நாட்டிற் கருதப்படுகின்றது. ் நதுரையைச் சுட்டெரித்தற்குக் காரணமான கோபப் இப்பெரும் பேராட்டி பொறி பறந்த கண்களாதலால் யிடத்து அவற்றை முதன்மையாகக் கொள்ளுதல் வேண்டும் என்று கூறுவர். மட்டக்களப்பு நாட்டிலே வெப்புகோய் பலவற்றுள்ளும் கண்களேப்பற்றிய கோயி னுக்கு மக்கள் இவ்வம்மையினேயே கருதி வழிபாடும், நேர்த்தியும் செய்தலே வழக்கமாக உடையர். கண்ணகை அம்மன் சடங்கு காலத்தில் பொன்னுும் வெள்ளியின லும் செய்யப்பெற்ற கண்ணுருவங்களும், கண்மணிக ளும் அம்மனுக்குக் காணிக்கையாகச் சமர்ப்பிக்கப்படுதவ யும் இக்கருத்தில் நாம்கண்டுகொள்ளலாம்.

மட்டக்களப்புப் பகுதியிலே அம்மன்கோயில்களில் நடக்கும் பூசீணயினேச் 'சடங்கு ' என்ற கூறுதல் வழக்கம். அதனுல் கண்ணகி விழாவும் மட்டக்களப்புத் தமிழில் 'கண்ணகையம்மன் சடங்கு ' என்றே அழைக்கப்பெறும். சடங்கு என்ற சொல்லுக்கு மற்றைய இடங்களிற்போலத் திருமணம் என்ற கருத்தன்றி மேலே கண்ட பொரு ளொன்றே பெருவழக்கமாக இங்குள்ளது. இந்தக் கண் ணகையம்மன் சடங்கானது வருடந்தோறும் வைகாசிமாத வளர்மதிநாட்களில் மட்டுமே நடைபெறுவது. ஆண்டு முழுவதும் பூட்டப்பெற்றுக் கிடக்கும் கண்ணகி கோயி லெல்லாம் வைகாசிமாதம் பிறந்துவிட்டதும் பூரீணையினே யண்டிக் குறிப்பிட்ட சில நாட்களின் முன்னர்த் திறக்கப் பெற்றுவிடுவ. மந்திர பூசீணகளோடு தேங்காயுடைத்த லாகிய ஆன்மபலி கொடுத்து அம்மனின் அருட்கதவினே அன்பர் திறப்பாராதலிஞெல் முதல்நாள்விழா திறத்தல் ' என்ற பெயராலேயே அழைக்கப்பட்டுவரு கிறது. பின்னர் நாள்தோறும் மதியம், இரவு ஆகிய இருவேளேகளிலும் சடங்கு நடக்கும். அம்மனுக்கு நடை பெறும் பூசை, தெய்வம் ஏறியோர் அவ்வேளேகளில் உருவேறப்பெற்ற ஆடுதல், உடுக்கு வாத்தியங்களோடு அம்மன் காவியம், உடுகுச்சிந்து என்பன பாடுதல், அம் மாகுகைக்காய், சிலம்பு என்பனவற்றைச் சிறுவர் 'கிலுக்கு தல்' (குலுக்குதல்), மகளிர் இடும் பேரொலிக்குரவை, ஆலத்தி முதலான எல்லாவற்றையும் சடங்கு என்ற சொல் உளைப்படுத்துவதாகும். கதவு திறுந்த ஐந்தாவதுநாள் 'கேலி யாணக்கால் வெட்டுதல்' என்னும் விசேட சடங்கும், கலி யாணப் படிப்பும் நடக்கும். குறித்ததோர் தூய இடத்தில் வளர்க்து நிற்கும் பூவரசங்கம்பு ஒன்றினே மங்கல முழவுக ளோலிப்ப வெட்டிக்கொண்டு வருதலும், அப்படி வந்த கேவியாணக்காவிவோக் கோயில் மண்டபத்துள் நட்டு, ஆடை அணிகளால் ஒரு பெண்ணெனக் கோலம்செய்து கண்ணகையம்மனுகப் பாவித்துக் கோவலனூக்கு அவ் வம்மையினேத் திருமணம் செய்வித்தலும் கலியாணப் படிப்புக்கான சடங்குநாளில் நடப்பனவாகும். அன்றெல் லாம் வீதிதோறும் கலியாணக்கால் ஊர்வலத்துக்காக அமைந்த தோரணங்களும், பந்தர், நிறைகுடம் குத்து விளக்குகள் என்பனவும் ஊர் முழுவதையுமே ஒரு திரு மண அரங்காக அழகுசெய்து நிற்றல் கண்கொள்ளாக் காட்சியாக விளங்கும். தினமும் முறைப்படி சடங்கு நடந்து, இறுதிகாளன்று "குளுத்தி" என்னும் பெயாரிகோப் பெற்று விழா நிறைவெய்தும். குளுத்திநாள் நிறைமதி சேர்ந்ததொரு திருநாளாய் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தி கோக் களியூட்டி மகிழ்விக்கும் ஒரு பொன்ளையுப் விளங்கு வது. இரவெல்லாம் மக்கள் துயில் நீத்துக் கண்ணகி கோயில்களிலே தங்கியிருப்பர். சடங்கு நாட்களிற் சில வற்றை மக்கள் 'கோயில்காத்தல்' என்னும் கேர்த்திக் .கடேனுக்காக அம்மன் வீதியிலேயே தங்கிக் கழிப்பது

முண்டு. குளுத்தியன்றிரவு நடக்கும் சடங்கிலே பொங்கல் இடுதல் மிக முதன்மையான ஒன்றுக இடம்பெறும். நடு நிசி கழிந்த பின்னர் அம்மன் சன்னி இயில், கோயிற் பொங்கலுக்குரிய 'விநாயகப்பா'ன 'யின் அடுப்பேற்று த லோடு தொடங்கும் பொங்கல் விழாவிலே வீதியைச் சூழ்ந்து எல்லாரும் தத்தமது பொங்க‰த் தனித்தனி செய்வார்**கள்.** விநாயகப்பா*ண*யிலிருந்து குளுத்திப்பாணக் கத்துக்காகக் கொதிக்கும் பால் 'கட்டாட' (பூசாரி) யின் கைகளினல் அள்ளிக்கொள்ளப்படும். பின்னர் நடக்கும் சுண்ணமிடித்தல் அழகிய காட்சியிணயும் பத்திப் பெருக்கினயும் தருவதொன்று. முடிவில் பொங்கலேப் படைத்து இறுதிநாட் சடங்கை மக்கள் நிறைவேற்றுவர். பொழுது உதயமாகும் வேளேயில் நடைபெறும் அச் சடங்கிணத் தொடர்ந்து 'குளுத்தி' ஏடு படிக்கப்பெறும். கண்ணகி அம்மனது மதுரையை எரித்த கோபமானது தம் பூசண்களால் தணிந்து குளிருமாறு அவளே வேண்டுதல் செய்யும் குளுத்திப் பாடல்களேப் பாடியபின்னர் 'வாழி' பாடப்பெறும். அம்மீன வரம் வேண்டி வாழ்த்தும் அக் நிகழ்ச்சிக்குப் பின்னர் எல்லாரும் குளுத்திப் 'பாணக்கம்' பெறுவார்கள். பொங்கற்பாடுனையிலிருந்து எடுக்கப்பட்ட பாலோடு சர்க்கரை, தோடம்பமும், மாதுளம்பமும். வாமைப்பமம், மாம்பமம், பலாப்பமம், கரும்பு, கெய், தேன் முதலான பூசீனத் திரவியங்கள் கலக்கப்பெற்று, இனிமையும் குளிர்மையும் கிறைக்த ஓர் அமிர்தம்போன்று விளங்கும் இப் பாணக்கம் எல்லா அன்பெர்களேயும் உளம் குளிரச் செய்வதாயிருக்கும்.

இவ்வாறு கண்ணகையம்மன் சடங்கின் இறுதிப் பயஞுய் நிறைந்து நிற்கும் குளுத்தி(குளிர்ச்சி)யே கண் ணகி விழாவில் மிக முதன்மையான ஒன்றுக இருக்கும். அக்காஃப் படிக்கப்பெறும் குளுத்தி ஏடு (இதுவும், உடு குச் சிந்து முதலிய கண்ணகி வழிபாடு பற்றிய வேறு மூன்று நூல்களும் 'கண்ணகை அம்மன் குளுத்திப் பாடல்' என்றும் பெயரோடு எம்மாற் சென்ற ஆண்டு அச்சிற்பதிப்பிக்கப் பெற்றுள்ளன.) கண்ண கியாரின் பிறப்பிண்:— '' காரணி யுங்கொடை வாழ் வணிகர் காதல் மிகுத்ததோர் கோவலஞர் சீரணி யுந்திரு மாமணி நங்கை செல்வி உலகுய்யத் தோன்றின**ோ.''** 

—குளுத்திப்பாடல் 1

என்று முகம் செய்து, அம்மையின் வரலாற்றைச் சுருங்கக் கூறி, அத் தேவியின் திருவுள்ளத்திற் பிறந்த கோபத்தை யும் துன்பத்தையும் ஆற்றிக் குளிர்வித்து, வாம்த்துகள் கூறி நிறைவுறும் ஒரு பழைய நூலாகும். அது ஆசிரியச் சீர்களிடை, வெண் தனு யும், கலித்தளேயும் பயின்ற சீர்க் கோப்புகளும் விரவியமைந்த செய்யுள்களே உடையது. தாழிசைகளேப் போலவே இசைகிறைத்து இவ்விரண்டடி கள் சேர்த்துப் பாடப்படும் இந்நூல் தொண்ணுறு ஈரடிப் பாக்களா லமைந்திலங்குவது. இவற்றுள் முதற் புதிறை பாடல்களால் மதுரையை எரியுறுத்தியதுவரையு முள்ள கண்ணகி வரலாறுரைக்கப்படுகின்றது. அடுத் துள்ள இருபத்தொன்பது பாடல்கள் கண்ணகியைத் தெய்வச் சிறப்பூட்டி வழுத்துவன. மிகுதியால் அத்திருமா பத்தினியை வாழ்த்திக் 'குளுந்தருள்வாய்' என்று அவ ளேச் சாந்திவேண்டி முடிக்கின்ருர் நூலாசிரியர். நூலிற் பெரும் பங்கு அன்னுளின் உள்ளக் குளிர்ச்சியை வேண்டு வதாற்போலும் அந்நூலும் 'குளுத்திப்பாடல்' எனப் பெயர் பெறுவதாயிற்று.

தட்டான் பொடியாகத் தார்வேந்தன் நீருகச் சுட்டெரித்துப் போட்டதொரு தோகாய் குளுந்தருள்வாய். —குளுத்திப்பாடல் 71

எல்லே படும்பழிக்கு எண்ணவொண்ணுப் பழிவாங்கிச் சொல்லரிய மாமதுரை சுட்டாய் குளுந்தருள்வாய்.

— குளுத்திப்பாடல் 72

மதுரா பு**ரித்**தெய்வம் வாய்மாற்றக் தான்கேட்டுச் சதுராக வேகம் தணிக்தாய் குளுக்தருள்வாய்.''

—குளுத்திப்பாடல் 73

என்று நூலின் இறுதிப்பகுதி அம்மீனக் குளிருமாறு வேண்டி நிறைவுறக் காணலாம். கண்ணேகியைப் பற்றிச் சிலம்பு கூறும் செய்திகளுள் மதுரையை எரித்த வரலாறு வரையுமே இந்நூலும், மட்டக்களப்பில் வழங்கும் வேறு கண்ணகி கோவலன் கதைகளும் கூறுகின்றன. சிலப்பதி காரத்து வஞ்சிக்காண்ட வரலாறு இளங்கோவடிகளால் இயற்றப்பட்டதன்றிப் பின்னர்ச் சேர்க்கப்பெற்ற ஒன்ரு யிருக்கலாமென்று சிலர் கொள்ளும் ஐயப்பாடு இவ் விடத்துக் கருதத்தக்கதாகும்.

இந்நில்யில், மட்டக்களப்புக் கண்ணகி கோயில் தோறும் படிக்கப்பட்டுவரும் பழைய கண்ணகி காவியம் ஒன்றனே நாம் நோக்குதல் வேண்டும். கண்ணகி வரலா றுரைப்பதாய் அவள் பெயராலோ, அன்றி இளங்கோ வடிகள் கூறுவதுபோன்று அவளது சிலம்பின் பெயராலோ அன்றி, அவள் உரைத்த வழக்கின் பெயராலோ அன்றி, அவள் உரைத்த வழக்கின் பெயராலோ அன்றி, அவள் உரைத்த வழக்கின் பெயர்கோண்டு இயல்வதான அந்நால் 'வழக்குரை' என்றும், 'வழக்குரை காவியம்' என்றும் அழைக்கப்படுகிறது. கண்ணகி உரைத்த தோலாவழக்கினச் சிறப்புறக்காட்டி மதுரையை அவள் எரியூட்டிய வரலாற்ரேடு இந்நாலும் நிறைவுறுவதாயுள்ளது. கண்ணகி உரைத்த வழக்கிறைற் பிறந்த அறமே மதுரையை எரித்து மங்காப்புகழினே அந்த வீரபத்தினிக்குந் தந்து அவளேத் தெய்வ நில் சேர்த்ததாகலின் நூலுக்குக் கொடுக்கப்பட்டுள்ள அப் பெயர் மிகுதியும் பொருத்தமானது என்றே கூறலாம்.

இந்த வழக்குரையானது வரம்பெறுகாதை முதல் குளிர்ச்சிக்காதை ஈருகப் பதிஞெரு காதைகளால் நடக்கின் றது. சில ஏட்டுப்பிரதிகள் இப் பதிஞெரு காதைகளின் உட்பிரிவுகளேயும் தனித்தனிக் காதைகளாகக் கொண்டு இருபது காதைகளே உடையது நூல் என்றும் கூறுவ. இப் பதிஞென்றனுள் பத்தாவதாக உள்ள வழக்குரைகாதை யும், கண்ணகி தேவியாருக்கான காற் சிலம்பினுள் இடு தற்கென நாகமணி தேடிச்சென்ற மீகாமன், வெடியரச னுடன் போர்செய்த வரலாறு கூறும் இரண்டாவது கப்பல் வைத்தகாதை, மூன்ருவது கடலோட்டுகாதை என்பன வும், மாதவியின் நடன அரங்கேற்றம் கூறும் ஐந்தாவது அரங்கேற்றுக்காதையும், அதிகமான செய்யுள்களேக் 172

கொண்டன. காவியம் முழுவதும் அகவலடிகளும், வெண்பா காழிசை என்பன சிலவம் கலந்த ஒரு விருத்த நாலாக விளங்குகின்றது. கலிவிருத்தங்கள் 'நடைசாரி' பெயராலும், மற்றைய சந்தவிருத்தங்கள் **எ**ன் ஹம் 'சிந்து' என்னும் பெயராலும் இந்நூலுள் அழைக்கப்படு கின்றன. ஏறக்குறைய 2220 இத்தகைய பாடல்களேக் கொண்ட வழக்குரை காவியம் பெரும்பாலாக அந்தாதித் தொடையால் இயல்வது. இதனுள் இனிய இலக்கியச் சுவை நிறைந்த பல செய்யள்களே நாம் காணலாம். ஆளுவ தான பொன்னுக்கு மறிப்புக்காதையின் உட் பிரிவாக உள்ள 'இரங்கிய காதல்' என்னும் பகுதி, கோவலன் தன்னே நீத்துச் சென்ற பின்னர் மாதவிபட்ட காதற் துன் பத்தை எல்லாம் அழகுற வர்ணிப்பதாய் அமைந்துள்ளது.

" கானிர**ங்கு** தொடைமார்ப**ன்** காவிரிசூழ் வளநாட்டில் வானிரங்கு புகழ்கொண்ட மாசாத்தர் கோவலற்காய்த் தேனிரங்கு மொழிமடவார் சேயிழையார் மாதவியார் தானிரங்கு கதைபாடத் தரணியுள்ளோர் கேளுமெல்லாம்"

என்பது முதலான இன்சொற்புணர்க்த எழுபத்தேழு பாடல்களே இப்பகுதி கொண்டிருக்கின்றது. நூலுக்கு உயிர்காடிபோன்று இறுதியில் உள்ளதான 'வழக்குரை காதை' கண்ணகி தேவிக்கும், கோவலீனக் கொடுங் கோன்மை செய்த பாண்டிய மன்னனுக்கும் இடையில் கடந்த நீதிப் போராட்டத்தை இருநூற்றிருபத்தைந்து பாடல்களால் விவரிப்பது.

'' கண்டனளே நெஞ்சகத்தே கடுங்கோபங் கனலெழவே தொண்டையது பதைபதைக்கத் துடியிடையா எீ துரைப்பாள் கொண்டலெனக் கொடைபடைத்த கோவலரைக் கள்வனென்று விண்டுரையால் வெட்டுவித்த மீனவன்றன் வாசலிதோ.—33

மீன நெடுங் கொடிவினங்க வென்றிமன்னர் புடைசூழச் சோனுமத கரிபரியும் தாங்கமணித் தேர்படையும் தேனமரும் தொடைபுளுந்து செங்கனக முடியிலங்க மானபங்கம் பாராத வழுதிதிரு வாசலிதோ." 34

எனப் பாண்டியனது அரமீனத் தஃவவாசல் கண்ணகியின் கண்களினூடு இப்பகுதியுட் காட்டப்படுகின்றது. கண் ணகி தேவியினது வீரக் கற்பினே நமக்குத் தெளிவுறுத் தும் இவ்வாருன பாடல்கள் வழக்குரைகாதையில் கிறைந் தோள்ளன.மதுரையினே எரித்தவீரபத்தினியைை இடைச்சேரி மாதர் குளிர்விப்பதைக் கூறுவது இறுதியிலுள்ள குளிர்ச் சிக்காதை. வழக்குரை காவியத்தின் பெரும்பகுதி, அந்தா தித் தொடையால் நடத்தல், நூலே மனப்பாடம் செய்து கொள்ளுவார்க்கு இலகுவானதாய் இருக்கின்றது.

மட்டக்களப்பின் இலக்கியச் செல்வமான இத்தகைய வழக்குரை காவியமானது சிலம்பிலே நாம் காணும் கண் ணகியினப், பிறப்பிலிருந்தே தெய்வ நி லே சேர்த்து வளர்த்துவரும் ஒன்றுய்ப், பல வேறுபாடுகளேக்கொண்ட கதைப்போக்கினே உடையதாய் இலங்குகின்றது. அதில் கூறப்பட்டுள்ள கண்ணகி வரலாற்றின் சுருக்கத்தினே நாம் இங்குக் காணுதல் நன்று:—

பராசர முனிவரது மகளின் அருங்குணத்தையும், பேரழ கினேயும் கண்டு மகிழ்ந்த சிவபிரான் அவளே நோக்கி நீயும் பூலோகத்தாராற் தெய்வமாகப் போற்றப்படும் தகைமை உடையவளாதலால் கற்புக்கரசியாக விளங்கவும், மானி டர் உன்னேப் பத்தினித் தெய்வமாக வணங்கவும் ஒரு வரம் தந்தோம் என்றனர். தன் தவப்பேற்றிஞல் சிவீனப் போல நெற்றியிலும் கண் கொண்டிருந்த பாண்டியமன்ன னிட மிருந்து அக்கண் நீங்கிவிடல் வேண்டும் என்று தனக்கிருந்த நீண்டநாளேய ஆசையைப் பார்வதி தேவியும் அவ்வேளே இறைவனிடம் கூறிஞள். அவ்விருப்பினே நிறைவேற்றுதல் வேண்டும் என்று தேவி வேண்டுக் கொண்டதற்கிணங்கப் பராசரன் மகளுக்குப் பாண்டிய நாடு பூலோக பிறப்பிடமாகக் கற்பிக்கப்படலாயிற்று.

பின்னர் ஒருபோது அக்காட்டிலே புதுமை வாய்க்த மாங்கனி ஒன்று காணப்பட்டது. அதஃனப் பறிக்க மரத் தில் ஏறினேர் கண்களுக்கு மறைக்த அப் புதுமைக் கனி யிண அறிக்த அரசன், முனிவர் சிலரின் யோசணப்படி அம்பினுல் அதண அறுத்து வீழ்த்தினன். கிலத்தில் வீழாது அக்தரத்தே தொங்கிய அம் மாங்கனியைப் பிடிக்க அரசன் கீட்டிய கைகளில் கெருப்புருண்டையாகி அது விழவே அரசனும் பயக்து கிலத்திடை அதனேவிட் டெறிக்து தன் கையால் கெற்றியின் வியர்வையைத் துடைத்தனன். மாங்கனியைத் தொட்ட அக்கை பட்ட தும் அரசனது நெற்றிக்கண் அழியலாயிற்று. நிலத்திடை வீழ்ந்த கனியினே அரசன் தன் மீனவியிடம் கொடுத்து நடந்ததைச் சொல்லி வருந்தினுன். அவளும் தெய்வத் தன்மை பொருந்திய அக்கனியினப் பொற் குடத்திலிட்டு வைத்தனள். மூன்ரும்நாள் அரசவைக்கு அக் குடத்தி கோக் கொண்டுவரச் செய்து பார்த்தபோது மாங்கனி அழகிய பெண்ணுயிருக்கக் கண்டு அனேவரும் வியப்புள் மூழ்கினர். இந் நிகழ்ச்சியெல்லாம் 'பீடுறும் மதுரை அரசோ டழியக் காரணமாகும்' என்று கணிதர் சொன்னபடி, அறிந்த மன்னனும் அழகிய பேழையொன்றிலே குழந் தையை வைத்துக் கடலில் விட்டெறிந்தான்.

சோழநாட்டிற் கரிகாற் பெருவளத்தான் ஆட்சிசெய்த இக்காலத்தில், அந்நாட்டின் தலேநகரமாகச் சிறப்புற்று விளங்கிய காவிரிப்பூம் பட்டினத்திலே மாசாத்துவான், மாநாய்கன் என்றிரு வணிகர் பெருமக்கள் வாழ்ந்திருந் தார்கள். அவருள் மாசாத்துவானுக்குக்கோவல னென் ரெரு புதல்வன் இருந்தனன். மற்றையவனே பிள்ளேப் பேறில்லாது கவன்று வாழ்ந்தவன். இருவரும் ஒருநாட் கடற்கரையில் நிற்கும்போது கரை சேர்ந்த மேற்படி பேழையுள் இருந்த குழந்தையினயே மாநாய்கன் தன் மகளாகப் பெற்றுன். பிள்ளுயில்லாக் கவலேயால் ஒளி யிழந்திருந்த தன் கண்களுக்கு ஒளியும், மகிழ்வும் ஊட்டிய அக் குழந்தையைக் 'கண்ணகை' என்று பெயர் சூட்டி வளர்த்துவரலாயினன்.

பருவம் எய்திய கண்ணகை கோவலனுக்கு மண மகளாகக் குறிக்கப்பெற்றுள். திருமணத்தின் முன்பு தன் பெண்ணுக்கு மாநாய்கன் விஃவயுயர்ந்த நகையெல்லாம் செய்வித்து அணிய விரும்பினன். காற் சிலம்புக்கு மட்டும், தகுந்த உள்ளிடு மணி பெருது வருந்திய அவனுக்குச் சோழநாட்டின் தென்றிசையிலே உள்ள தீவொன்றிற் கிடைக்கும் நாகமணியின் சிறப்பும் அதன் பெறுதற்கருமை யும் கூறப்பட்டது. வெடியரசனின் ஆளுகையில் உள்ள அத் தீவுக்குச் சென்று மணி கொணர்தற்கு வேண்டிய கப்பற் படைகளே ஒரு மீகாமனிடம் மாநாய்கன் கொடுத் தனுப்பினன். கப்பல் சமைத்தற்கான மரம் ஈழநாட்டி லிருந்து பெறப்பட்டது. உறுதிபெறச் சமைத்த கப்பல்க ளுடன், மீகாமனும் அத் தீவகத்தை அணுகி வெடி யரசனிடம் நாகமணி கேட்டபோது அவன் மறுத்துரைத்த னன். அதனை் இருவர்க்குமிடையில் நடந்த பெரும் போரில் வெடியரசன் தம்பியாகிய வீரநாராயணன் கொல்லப்பட்டு வடியரசனும் சிறைசெய்யப்பட்டான். பின்னர் வெடியரசனின் இன்னேர் தம்பியாகிய விளங்கு தேவன் எதிரிகளேத் தன்னுற்றலாற் சிறைசெய்து தமை யணே மீட்டுக்கொள்ளவே மீகாமன் அவணே இரந்து நின்று தான்வந்த காரியத்தைக் கூறி நாகமணிக**ு**ப்பெற்று இத்தீன அரிய மணிப்பால் கொண்டு மீண்டனன். செய்யப்பேற்ற சிலம்பு கண்ணகியின் காலில் அணியப் பெற்றபின்னர்க் கண்ணகியும் கோவலரும் சிறப்புறத் திருமணம் நடக்கப்பெறலாயினர்.

இது இவ்வாருக, தேவலோகத்தில் நாரதமுனிவரின் சாபத்துக்காளாகிய ஊர்வசி,கணிகையர் குலத்தினளாகிய சித்திராபதிக்கு மகளாய் மாதவி என்னும் பெயரோடு காவிரிப்பூம்பட்டினத்திலே பிறந்திருந்தாள். ஆடல் பாடல் வல்ல அவளது நடனம் அரசன் ஏவலால் ஒருநாட் சிறப் புற அரங்கேற்றம் பெற்றது. மாதவியின் அழகினுலும் இசை, நடனச் சிறப்பினுலும் பெரிதும் மகிழ்வுற்ற அரசன் விஃயுயர்ந்த பல பரிசில்களோடு ஒரு பொன்மாஃயினேயும் அவளுக்களித்தான். மாதவியை மணஞ்செய்யவிரும்பு வோர் ஆயிரத்தெண்ணூறுகளஞ்சுபொன் கொடுத்து அம் மாஃயை வாங்குவதோடு, நாள்தோறும் அவ்வளவு பொன்கொடுக்கவும் கடமைப்பட்டவராவர் என்று மதிப் பும் செய்தனன். அவள்பாற் பெரிதும் மயங்கிய கோவல ஞர் அதற்கு உடன்பட்டு மாதவியுடன் வாழ்வாராயினர்.

ஈராண்டு வாழ்க்கையின் பின்னர்ப், பரந்துபட்ட அவனது கடல்வாணிகம் இதஞற் சுருங்கி வருவாய் குன்றவே மாதவிக்குக் குறித்தபடி பொன் கொடுத்தலும் சிறிது சிறிதே தாமதமாயிற்று. சித்திராபதியோ குறித்த பொன்னேப்பெருது இலகுவில் அவனே விடுபவளாயில்லே. மாதவியின் தோழி ஒருத்தியால் தன் கணவனுக் ஏற்பட்ட இந்த அவமானத்தை அறிந்த கண்ணகிதேவி தன் நகைகளே அவனிடம் அனுப்பிவைத்தாள். கண்ணகி அணிந்தவற்றைத் தான் அணிய முடியாதென்று கூறி அவற்றை உருக்கிப் பொன்னுகத் தரும்படி மாதவி கேட்ட னள். குறித்த அளவுக்கு ஒருசிறிது (அரைமாப்பொன்) குறைந்த இப் பொன்னேச் சித்திராபதியின் தூண்டுதலால் ஏற்க மறுத்த மாதவியினது பிடிவாதம் கோவலீனப் பெரி தும் மனம்வருந்தச் செய்தது. இதன் பின்னர் மாதவியின் விருப்பப்படி அவளுடன் ஒருநாட் காவேரியாற்றின் கரைக் சூச் சென்றிருந்த கோவலன் பேசாதே அவீளப் பிரிந்து செல்லலாயினன். வயந்தமாலே என்னும் தோழியைத் தூதுவிட்டு அவீன மீட்டுத்தர மாதவி செய்த முயற்சி யும் பலிக்காது போயிற்று.

தனது இந்த இழிதகவுக்கு வருந்திய கோவலன் கண்ணகியோடு, இரவோடிரவாக மதுரை நோக்கி நடந்து சின்னுளில் அந்நகர்ப்புறத்திருந்த இடைச்சேரியினேச் சேர்ந்தனன். இடைச்சியரது ஆதரவில் சிலநாள் இரு வரும் மகிழ்ந்திருந்த பின்னரே சிலம்பு விற்கச் சென்ற கோவலன் அரமீனச் சிலம்பைத் திருடிய தட்டான் ஒருவனுல் கள்வன் என்று அரசனிடம் காட்டிக்கொடுக்கப் பெற்றனன். ஆராயாது கொலேத்தீர்ப்பிட்ட அரசனது கொடுங்கோன்மையும் கோவலீணப் பலிகொள்ள லாயிற்று.

தன் தீக்கனவுகளால் கோவலற்குற்ற நீமையை உணர்ந்த கண்ணகி வேப்பங்கிளே ஒன்றின் ஒருகையி லும் ஒற்றைச் சிலம்பினே மற்றைக் கையிலும் கொண்டு கொலேக்களம் நோக்கி ஓடிஞள். இறந்து கிடந்த கணவ னுடலேக் கட்டித்தழுவி உயிர் பெற்றெழச்செய்து நடந்ததை அவன் மூலம் அறிந்து கொண்டாள். கோபக்கனல் பறக்க அரசவைபுகுந்து தன் கணவன் கள்வனல்லன் என்று பாண்டிய மன்னனுடன் வழக்குரைத்து உண்மையை அவள் நிலேநாட்டிய உடனே அரசன் உயிர் துறந்தான். அதுகண்டு அவன் மண்வியாகிய கோப்பெருந்தேவியும் இறந்துவிடுவாளாயினள். கண்ணகியோ அதன் பின்னரும் சீற்றம் தணி யாளாய்த் தன் ஒரு முஃயினேத் திருகி அக்கொடியோஞ லாளப்பெற்ற "மதுரையும் எரிந்தழிக" என்று வீசினள். எங்கும் நீச்சுவாஃ கொழுந்துவிட்டதும், தன் கட்டீனப் படி எரிபுகாது தவிர்ந்திருந்த இடைச்சேரியிடையே புகுந் தாள். இடையர்குல மகளிரெல்லாரும் அவளே நெய், பால், தயிர் பெய்து திருமுழுக்காட்டிக் கோபம் தணிவித் தார்கள். "பத்தினித்தெய்வம் இவள்" என்று பராவிக் குளிர்ச்சி செய்தார்கள். கண்ணகையும் அவர்கள் வேண்டு தற்படி எரியுண்ட மதுரை தழைக்க வரங்கொடுப்பா ளாயினள். மக்கள் குலமும் அவளேத் தெய்வமென்று போற்றி வாழ்வு பெறுவதாயிற்று; என்று வழக்குரை காதைக் கண்ணகிவரலாறு கிறைவுறுகின்றது.

இடையர் செய்த குளிர்ச்சிவிழாவே கண்ணகை யம்மன் சடங்கின் இறுதிகாளிற் குளுத்தி ஆக இங்கு கடை பெறுகின்றது என்பர். அவ்வேளேயிற் பாடப்படும் குளுத் திப் பாடல்களும் கண்ணகையைச் சாக்திசெய்த வரலாறு கூறுவனவே யென்பது தெளிவாகின்றது. இடையர் மகளிர் செய்த குளிர்ச்சி விழா ஒருபாலாக, இடையர் குலச் சிறுவர்களும் சில விளேயாட்டுக்களேக் கண்ணகியின் முன்னிஃயிலே அவளது கோபக் தணிக்து உளங்குளிரு மாறு செய்தனரென்றும், அவற்றுள் கொம்பு விளேயாட்டும், வசக்தடைலும் குறிப்பிடத்தக்கவை என்றும் மட்டக் களப்புத் தமிழகத்திற் கூறப்படுகின்றது. அவ்வாடல்கள் பற்றிய விபரம் இவ்வதிகாரத்திலே தனித்தனி காட்டப் பெற்றுள்ளது.

' அம்மன் பள்ளு' என்ற வசந்தன் பாடல்களிலே கண்ணகியின் முதற்தோற்றமான மாங்கனியினது பிறப்பு வேறுபடக் காணப்படுகிறது. பாண்டியனது பேரவையிலே மாதவியின் நடன அரங்கேற்றம் நடந்ததென்றும், அந்நடனச் சிறப்பினுல் அரசன் மிக மகிழ்ந்து அவளே வியந்து சிரித்தானென்றும், மதுரையின் தெய்வமாகக் குடிகொண்ட தன்னே மறந்து அவளே வியந்த அன்னு னது ஆணவச் சிரிப்பினேச் சகியாத பரமேசுவரியின்

நுதல்விழியிலிருந்து பறந்த கோபப்பொறி ஒன்று மொங்கனி யாயிற்றென்றும் அப்பள்ளு கூறும். பின்வரும் பாடல்களில் அம் மாங்கனியின் அவ்வரலாறு உள்ளது:

- 9. ஆடும் பரதந் தீனக்கண் டரசனும்—வழுத்திச்சபையில் அகமகிழ்ந் தினிதாக நகைத்தனன் நீடு மரசன நகைத்த நகைகண்டு—பரமேஸ்வரியும் நிறைசபை தனில் உருப்படாமலே.
- 10. உருவில் லாத மாய மாகியே—நுதல்விழிதனில் ஒருபொறி கவிழ்ந் துறக்க மானதே விருத ரரசர் புகழ்தென் பாண்டியன்—வீற்றிருக்கிற வேளு யன்னதில் மாங்கனி யானதே.

பத்தினித் தேவிபற்றிய கதைகள் இடக்தோறும் பல பட வழங்கினுலும் பிறப்பிலிருக்தே தெய்வகிலே சான்ற பெருகங்கை கண்ணகை என்பது இக்காட்டின் பெரு வழக்கான முடிவு. அவளது புகழுரைக்கும் வழக்குரை காவியம், குளுத்திப் பாடல், வசக்தன் கவிகள், உடுகுச் சிக்து என்னும் நூல்கள் மட்டக்களப்பின் பெருஞ் சிறப் புரைக்கும் பழைய இலக்கியச் செல்வங்கள். அவற்றைப் பேணுவதால் காட்டின் கலேவளமும் பத்தினி வழிபாட்டுச் சிறப்பும் கம்மாற் பெரிதும் போற்றப்படுவனவாகும்.

# III. கொம்பு விளயாட்டு

"கொம்பு" என்ற சொல் விலங்குகளின் கொம்பு களேப்பற்றிய எண்ணத்தையே பொதுவாக நமக்கு ஊட்டு வது. ஆயினும் இங்குக் குறிப்பிடும் கொம்பு என்பது மரங்களில் இயல்பானமைந்து காணப்படும் வளதேடி ஒன்றே என்பதைப், பயின்றூர் உடனே அறிந்து கொள்ளுதல்கூடும்.

செங்கோல் கோடியவனுப்க் கோவலீனக் கொல செய்த பாண்டிய மன்னனேப் பழிவாங்கி அவனரசியற்றிய மதுரையினே எரியூட்டிய பின்னரும் கோபக் தணியாது வந்த கண்ணகிமுன்னர், இடையர்குலத் திளோஞர் ஒரு காதல் கலந்த விளேயாட்டு விழாவாகக் கொம்புவிளே யாடுஃச் செய்து அவளக் குளிர்வித்தனர் என்றும் அதன் தொடர்பினதாக எழுந்ததே இன்றும் மட்டக்களப் பில் வழங்கும் கொம்பு விளோயாட்டு என்றும் கணைடோம். கோவலன் கட்சியாரும் கண்ணகை கட்சியாருமாக மக்கள் பிரிந்து நின்று இரண்டுவேறு வீளந்த தடிகளே ஒன்ளே டொன்று கொளுவி இழுத்துக் கோவலனதை முறித்துக் கண்ணகிக்கு வெற்றிகாட்டி மகிழ்வித்தபோது அந்தப் பத்தினித் தெய்வம் சினம் தணிந்து ஆறி இடைச்சேரியை மேலும் வாழ்த்திச் சென்றனள் என்றும் கொம்புவின யாடிக் கண்ணகியம்மனுக்குக் 'குளுத்தி ' செய்து வேண் டிய வரம் பெற்றனர் என்றும் இங்கு கூறப்படு இறது.

மட்டக்களப்பு நாட்டிலே மழைவளும் குன்றிப் பசி யும் பிணியும் மிகுந்து மக்கள் கொடிய வெய்யிலிஞல் நலிந்து அல்லற்படும்கா ஃ க் கண்ணகி தேவியினோ நினாந்துகொள்ளுதலும் அத்தகைய கொடிய வெப்ப நிலேக்குக் காரணம், அந்த வீரபத்தினியின் சீற்றமிகுதியே என்று அவளுக்குச் சாந்தி செய்ய முனேதலும் இன்றும் உள்ள வழக்கமாகும். அத்தகைய சாந்தி நிலேயைக் கண் ணகிக்கு ஊட்டுமுகத்தான் ஊர் முழுவதற்குமே மகிழ்வூட் டும் கலேயாடலே கொம்புவிளேயாட்டு. இவ் விளேயாடல் நடந்தால் உடனே நாடு குளிர மழை பொழிந்து இன்ன லெல்லாம் நீங்கப் பெறுதல் வியக்கத்தக்க வொன்ருக இன்னமும் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தில் நடப்பதைக் காணலாகும்.

கொம்பு விளயாட்டுத் தொடங்கியதும் ஊர் முழுதும் இரண்டு கட்சியாகிவிடுதல் உண்டு. ஒன்று கண்ணகிக்கும் மற்றையது கோவலனுக்குமான அக்கட்சிகள் முறையே தென்சேரி, வடசேரி என்ற பெயர் குறிப்பிடப்படுவன. சேரியென்பது சொல்வழக்கில் இங்கு 'வாரம்' ஆகும். பண்டுகொட்டே மருமக்கட்காய வமக்குடையதாதலால் தாய்வழி கொண்டே குடிப்பெயர் முதலியவற்றிற்கு இந் நாட்டுமக்கள் கருதப்படுவாராயினும், கொம்பு விளேயாட் டூச் 'சேரிவார' த்தில் மட்டும் அவர் தந்தை வழியைச் சார்ந்து நிற்றல் நோக்கத்தக்கது. இங்கு வாழும் தமிழ் மக்கள் மருமக்கட்தாயம் வளர்ந்த பண்டைச் சேரநாட்டின் தொடர்பினராதல் கூடுமென்றும், தந்தைவழிச் செல்லும் மரபிண்யடைய பாண்டிநாட்டு மதுரையினின்றும் வந்த தொடர்பின தான கொம்புவிளேயாட்டில் அக்காட்டு மரபை பொட்டிய பிரிவு இங்கே இடம்பெற்றதென்றும் கொள்ளு தற்கு இந்நிலே இடம் தருகிறது. சாதாரண காலங்களில் பொருள் எதுவும் அற்றதாகத் தெரியும் இவ்வாரப் பகுப் பானது கொம்பு வீளயாட்டுக் காலங்களில் உயர்ந்த பொருள்கொண்ட உணர்ச்சிப் பகுப்பாக விளங்குவதைக் காணலாம். குலம், குடி அணத்தையும் மறந்து அந்தந்தச் சேரியார் ஒன்றபட்டு நின்று விளேயாட்டின் வெற்றி தோல்விகளே உணர்ச்சியுடன் அனுபவிப்பர். கணவனும் மணேவியும் முறையே இரு வேறு வாரங்களேயும் சேர்ந்த வர்களாக இருக்க நேர்ந்தால் கொம்பு விளேயாடலது வெற்றி தோல்விகளின் எதிரொலியினே வீடுதோறும் நடக்கும் பெருத்த சண்டைகளாக நாம் காணக்கூடிய அவ்வளவு உச்சகிலேயை கோக்கி இவ்வாடல் நடைபெற தல் பெருவழக்கு.

கொம்பின் அமைவினே உடனுள்ள படங்களின்மூலம் ஒருவாறு காட்டியுள்ளோம் (படம் இல 28, 28A). வட சேரியாரது கொம்பு பெரும்பா லும் தொண்ணூறு பாகைக்கு மேற்பட்ட வளேவுடையதாகவும் தென்சேரி யாரது அதிலும் ஒடுங்கியதாயும் இருக்க வேண்டியது பொதுவிதி. இயல்பான் அமைந்த வளேவுடைய இத்தகைய கொம்புகளே எல்லா மரங்களிலும் காணலாமாயினும் 'கேரையாக்கு' என்னும் ஒருவகை மரத்திலிருந்து மட் டுமே விளேயாட்டுக்கான கொம்புகளே எடுப்பது மர பாகும். கருவீரம் என்றும், வெட்சியென்றும் இம் மரம் இலக்கியப் பெயர்பெறும்.

கொம்பு விளேயாட்டுத் தொடங்கப்படுதல் வேண்டு மென்ற ஊர்கடித் தீர்மானஞ் செய்தபின்னர், பொது மன்றிலே ஓர் இரவு போர்த்தேங்காய் அடித்துவக் கொம்பு முறித்தலின் முதல் விழாவாக நடத்துதல் மட் டக்களப்பு வழக்கு. எதிரெதிராக இருக்கும் இருவாரத் தினரதும் பிரதிநிதிகளிருவர் தம் கையிற்கொண்டுள்ள வலிவடையதான சிறிய போர்த்தேங்காய்மூலம் முறையே எதிர் வாரத்தார் உருட்டியனுப்பும் தேங்காய்களே ஒவ் வொன்ருய் உடைப்பர். ஒருபகுதியாரால் உடைக்கப் பட்ட தேங்காய்களின் கூடிய எண்ணிக்கை கொண்டு வாரத்தினுடைய வெற்றி தீர்மானிக்கப்படும். அது முடிந்த தும் கொம்பு விளேயாட்டின் முதற்குறியாக ஒரு கொம்பை முறித்து அவ்விழாவினே ஆரம்பித்துவைப்பது வழக்காகும். முதல் முதல் உடைக்கும் தேங்காயிலும், போர்த்தேங்காய் உடைத்தல் நடந்த பின் முறிக்கும் முதற் கொம்பிலும் அம்மனின் (கண்ணகை அம்மாளின்) தென் சேரிவாரத்துக்கே வெற்றிகொடுத்தல் மரபு.

மறுகாளிலிருக்து கொம்பு முறித்தல் கடக்கும். இரு வாரத்தாரது கொம்புகளின் வளேவிலுமுள்ள 'குச்சு'க்கு அண்டிய பாகத்தின் சுற்றளவால் ஒத்த கொம்புகளே போட்டிக்காகத் தெரிக்தெடுக்கப்படுவன. அவை முறுக் கேறிய புரிகளால் வரிக்து கட்டப்பெற்றுப் பனிச்சங்காய்ப் பசையூட்டிக் காயவைக்கப்படும். அவ்வாருன கொம்பினே கடுவில் வைத்துப், பசையூட்டிய புரியாற் சுற்றப்பட்ட இரண்டு கம்புகளே இருபுறமும் அணேத்துக்கட்டுதல் கியதி. கொம்புடன் அணேத்துக்கட்டப்பட்ட இரு கம்பு களும் 'பில்லி' என்றழைக்கப்படுவ. பில்லி கட்டப்பட்ட கொம்பே விளையாட்டுக்குத் தகுதியான கிறைந்த கிலேயை அடைந்ததாகும். ஒரு மரத்திற் பூட்டிய 'அரிப்பு' (சிறு வடம்) எனப்படுவதான கயிற்றில் தென்சேரியாரின் கொம்பு தொடுக்கப்படும். அக்கொம்பிற் கொளுவிய வடசேரிக் கொம்பிலே இன்னேர் அரிப்பிணப் பிணேத்து அவ்வரிப்பிலே பெரிய வடமொன்றை மாட்டுவர். அவ் வடத்தைப்பற்றிப் பலர் இழுக்கும்போது இரு சேரியை யும் சேர்க்த திறமையாளர் சிலர் தத்தம் கொம்புகளிற் 'பல்வாய்' (கொம்பின் தஃலப்பகுதி), 'குச்சு' (கொம் பின் வளேந்த இடத்து நடுஆணி), 'முதுகுமரம்' (கொம் பின் தஃலப்புப்பகுதி), 'பில்ஷி' (கொம்பின் இருபுற மும் அணேத்துக்கட்டியே தடிகள்) என்னும் உறுப்புக்கள யெல்லாம் முறைப்படி பிடித்துக்கொள்வர். பிணேந்த பெருவடத்திண் இருசேரிப் பொதுமக்களும் இழுப்பர். அப் பலரது இழுவைப் பொறுப்பினுல் இரண்டி லொரு கொம்பு முறியும். உடனே வென்றபகுதியார் தமது வாரத்தின் பெயரைச் சொல்லி அதற்கு வெற்றி பென்று கூவி ஆடிப்பாடிச் செல்லுவர். இந்த வெற்றிக் களியாட்டத்தின் அளவு, முறிக்கப்படும் கொம்பின் தரத் தைப் பொறுத்ததாகும். கொழுக்கொம்பு, கொம்புத்தட்டுக் கொம்பு, கூடாரக் கொம்பு, ஏடகக் கொம்பு, தண்ணீர்க் கொம்பு என்ற கொம்பு வகை ஐந்திலும் முறையே ஒன்று, மூன்று, ஐந்து, ஏழு, ஒன்று ஆகப் பதினேழு இணக் கொம்புகள் பூட்டி இழுக்கப்படுதல் கொம்பு விளேயாட் டில் ஒரு கணக்காகும். இவற்றுள் கொழுக்கொம்பென் பது, போர்த்தேங்காய் அடித்த‰த் தொடர்ந்து தென் சேரிக்கு வெற்றியளிப்பதற்காக முறிக்கப்படும் முதற் கொம்பாகும். தண்ணீர்க் கொம்பென்பதும் விழா கிறை வில் அவ்வாறே முறிக்கப்படுவது. விழா முதல்நாளி லிருந்து கொம்புத் தட்டுக்கொம்பு, கூடாரக்கொம்பு என்ற இரண்டுவகைக் கொம்புகளும் முறிக்கும்போது மக்களின் கட்சிப்பற்றும், வெற்றிவிழா நிகழ்ச்சி அமைப்பு முறை களும் வளர்ந்துகொண்டேபோகும்.

ஒவ்வொருநாளும் கொம்பு முறித்தபின் இரவுதோறும் இருகட்சியாருக்கும் பொதுவான 'கொம்புத்தட்'டில் (ஒரு ்பூம்புந்தேர் அமைவுடன், கொம்புகளே வைத்து ஊர்வல மாக எடுத்துச் செல்லப்படும் பூந்தட்டில்) நன்கு அலங் காரிக்கப்பட்ட அம்மன் சிஃவைபீனையும் வைத்து ஊர்வலம் செய்யவேண்டியது முறை. அவ்வேளேயில் ஒரு கட்சியின ரின் வெற்றிப் பாடல்களன்றி, பொதுவான உடுகுச் கிந்து எனப்படும் ஊர்சுற்றுக் காவியம் முதலான அம்மன் காவியப் பாடல்களே படிக்கப்படுவன. ஊரின் நடுச்சந்தி யில் தட்டை வைத்துவிட்டுச் சிறிதுநேரம் வசந்தன் கூத்து ஆடி அம்மன் புகழ் பாடுதலும் வழக்கு. இவற்றின் இடையே மந்திரங்கள் சொல்லப்பெறுதலும், பேயாட்ட மும், விணேத உடை அணிந்தோரது ஊர்வலம் முதலான காட்சிகளும் இடம்பெறுவ. பின்னர் இடம்பெறும் ஏடகக் கொம்பு முறித்தலானது எல்லோராலும் பயபக்தியான ஒன்ருகக் கருதப்படுவது. மற்றைய கொம்புகளேவிட இரண்டு மடங்குக்குக் குறையாத பருமனுடைய ஏடகமரங்களே முறித்தற்கு ஊர் கூடி வடம் இழுக்க வேண்டி இருக்கும். இக்கிலேக்கு முன்னர் இரு சேரி யாரும் தத்தம் கொம்புகளே வைத்துப் பூசைபண்ணுதற் காக இருவேறு தேர் கட்டுவர். அத்தேர்களே வைக்கும் நடம் தேர்ப்புரை எனப்படும். ஏடகக் **கொ**ம்புக**ள** வைத்துப் பூசைசெய்யும் தேரும் 'ஏடகம்' என்றே குறிக்கப்படுவது. வடசேரியாருடைய தேர்ப்புரை, ஏடகம் என்பவற்றின் முடிகள் தென்சேரியாரதிலும் பார்க்கச் சற்று உயர்ந்திருக்க வேண்டியது இலக்கணமாகும். தமது தேர்ப்புரைகளுள் வைத்து மற்றைச் சேரியாருடையதி லும் அழகுமிக்கு விளங்குதல் வேண்டுமென்ற கோக் குடன் தனித்தனி தம் ஏடகங்களே இரு கட்சியாரும் சோடீன செய்வது வழக்கம்.

பூசுணக்குப் பின்னர் ஏடகமரங்களே எழுந்தருளப் பண்ணிக் கொண்டுபோய் வடத்திற் பூட்டி இழுத்தல் வழக்கு. தம் சேரிக்கொம்பு வென்றுவீட்டால் அக்காலத் தில் ஒரு திறத்தார் காட்டும் மகிழ்ச்சியின் எல்லேயைக் கூறவே முடியாது. வென்றேரை மறுநாள் தாம் வெல்லு தல் வேண்டுமென்று வேறு கொம்பெடுத்து அதற்கு மந்திரம் சொல்லி வலுவூட்டுதல் முதலியவற்றிலே தோற்ற கட்சியார் சென்றுவிட, வென்ற பகுதியினர் அன்று இரா முழுமையும் நாட்டுக்கூத்துகளும், வசந்தன் ஆட்டங்களும் வசைப்பாடற் போட்டிகளும் ஆகப் பல களிநிகழ்ச்சிகளே நடத்துவார்கள். பெண்களும் பிள்ளேகளுங்கூட உணர்ச் சியிறைற் தம் நீலே மறந்து வெற்றிவிழாவில் ஈடுபடுவ துண்டு. வேடர், குறவர், போர்வீரர், முடிமன்னர், முனிவர், ஆண்டிகள் முதலாக பலகோலம் புணேந்து மக்கள் அப்போது ஆடல்புரிவர். அக்காஃ, பல கொம்பு விளேயாட்டுப் பாடல்கள் போட்டியாகப் படிக்கப்படும்.

- கோலப் பணிச்சேலே கொய்துடுத்து கொம்பு விளாட்டுக்குப் போகையிலே வேலப்பர் வந்து மடிபிடித்து மெத்தவும் சிக்கிக்கொண் டார்தோழி.
- காப்பணி மங்கையர் மன்மதவேள் கந்தன் குமரன் அருள்வேலன் சீப்புடன் மல்லிகைப் பூமாஃதந்து சேர்வமென் ருரடி தோழியரே.

### வேறு

- 3. தோழி ஒருவசனம் சற்றே சொல்கிறேன் கேளடி நற்தோழி வாளிதக் தென்ணயுமே — இங்கு வரச்சொன் ஞரடி மாஞரே.
- 4. மஃலக் குறத்திக்கு மையல் கொண்டு மணிபவளம் வளேயல் விற்று தினேப்புனத்தினில் கண்டவுடன் — வேலர் வேங்கை மரமாஞர் தோழியரே.

என்பன வெற்றியாடுவோர் குறவள்ளியும் தோழியரு மாகக் கோலம் புஃனந்து தம்முட் படித்தாடும் கொம்பு விளேயாட்டுப் பாடல்கள்.

1. ஆற்ருேரம் போறமயில் — அது ஆண்மயிலோ பெண்மயிலோ பார்த்துவாடா வடசேரியான் — உனக்கு பாவற்பழம்போல மாலேதாறேன்.

- 2. ஆற்ரேரம் சிரும்பிகட்டி அங்கேகின்று வடமிழுத்து வேர்த்துவாருன் தென்சேரியான் — அவீன வெள்ளி மடல்கொண்டு வீசுங்கடி.
- 3. ஆற்ரேரம் சிரும்பிகட்டி அங்கேநின்று படைபொருது தோற்றுவாருன் தென்சேரியான் — அவஃனத் துடைப்பங் கட்டாலே அடியுங்கடி.
- 4. வடசேரியான் கொம்பு எங்கேயெங்கே மணமுள்ள தாழையின் மேலேமேலே தென்சேரியான் கொம்பு எங்கேயெங்கே செம்பரப் பற்றைக்குக் கீழேகீழே.
- 5. வடசேரியான் கொம்பு எங்கேயெங்கே வண்ணுண்ட சாடிக்கு உள்ளேஉள்ளே தென்சேரியான் கொம்பு எங்கேயெங்கே செத்திரத் தேருக்கு மேலேமேலே.

இவ்வகையாக இயல்வன ஒரு சேரியாரை இன் இரை சேரியார் பழித்தும் தம்சேரியைப் புகழ்ந்தும் பாடும் வசைப்பாடல்கள். முதல் மூன்று பாடல்களிலுமுள்ள தென்சேரியான், வடசேரியான் என்ற சொற்கள் பாடுவாரது சேரிக்கேற்ப மாற்றியமைக்கப்படுவன.

> ''பால்போல் நிலவெறிக்கப் படலே திறந்தவன் ஆர்தோழி நான்தாண்டி தென்சேரியான் — உனக்கு நாழிப்பணம் கொண் டுலாவுறண்டி.''

என்பன முதலிய தனிவசைப் பாடல்களும் பலவுள.

- கற்பகஞர் கிதம் அர்ச்சணே செய்யக் கரிமிசை வாறவர் ஆர்தோழி முப்புரம் நீறெழச் செய்த சிவனருள் முருகவே ளாமடி மாஞரே.
- 2. மஞ்சட் குருவி போலே மடி நிறைந்ததோர் மல்லிகைப்பூ சிந்தித் தெருவில் வாற சிறுக்கனல் லோடி தென்சேரியான்.

- 3. மானே மடப்பிடியே எங்கள் வண்ண விரலுக்கு மோதிரமே கானே தருவேனென்று — என்ன களும்பு ருனடி கல்லன்னமே.
- 4. **நத்தை** மிதந்தாற் போலே நாவற்சருகு பறந்தாற் போலே பாவட்டம் பத்தைக்குள் ளேயிருந்து — பயல் பாய்ந்து கரத்தைப் பிடித்தானடி.

என்பனபோன்ற பாடல்களும் படிக்கப்பெறுதல் உண்டு. இவற்றையெல்லாம் இசையும் தாளமும் அறுத்து மக்கள் தம்முட் பாடுதஃலக் கேட்கும்போது உணர்ச்சி வசப் பட்டு அவற்றின் சுவை மீதூர எவரும் மெய்ம்மறந்து நிற்றல் இயல்பாகும்.

- முலயோரம் வேட்டைக்குப் போய் மானடி பார்த்து வருகையிலே கலேயோ கலே மானே காடேறி மேய்ந்ததோர் பெண்மானே.
- 2. புல்லாந்திப் பத்தைக்குள்ளே புலிகிடந்து உறுமுகுது, ஒக்க மிதிப்பாய் புல்லாந்தி — அதை ஒருகுத்தாய்க் குத்தாய் புல்லாந்தி.

என்பது முதலான பாடல்கள் வேட்டுவவேடம் புகுக்து ஆடுவோர் தம்முட் பாடுவன. இரண்டாம் பாடவில் உள்ள முதலாவது 'புல்லாக்தி' ஒரு மரத்தையும் மற் றையன அப்பெயருடைய ஒரு வேடுகுயுக் குறிக்கும்.

இவ்வாறு இயலும் ஏடகக் கொம்புகளின் முறிப்புக் குக் குறிப்பிட்ட காலக் கடைசிகாளன்று தண்ணீர்க் கொம்பு முறிப்பது வழக்கம். பகைகொண்டு போராடி கின்ற மக்களும் தண்ணீர்க் கொம்பு என்றதும் ஒன்று பட்டுவிடுதல் இயல்பு. அது தென்சேரிக்கு (கண்ணகி யம்மனுக்கு) வெற்றியாக முறிக்கப்பட்டதும் இருசேரித் தேர்களும் ஊர்வலத்திற்காகப் புறப்படும். வடசேரித் தேர் செல்லவேண்டிய தெரு இதுவென்றும் தென்சேரித் தேர் செல்லவேண்டிய தெரு இதுவென்றும் பண்டுதொட்டே குறிப்பிடப்பட்டுள்ள வழியாகத் தேர், வீததோறும் இழுக் கப்பட்டுக் குறித்த போது இடமொன்றிற் சந்திக்கும். அப்பால் இரு தேர்களும் ஒருமித்துத் தம் புரைகளே நோக்கிச் செல்லுதல் இயற்கை. ஊர்வல காலத்தில் மக் கள் தம் கட்சிப் பற்றினே மறந்து தெண்சேரித் தெய்வ மான அம்மனே வழிதோறும் வாழ்த்தி நிற்பர். ஊர்வலம் முடிந்த மறுநாள் குளுத்தி ஆடுதல் நடைபெறுவதும் அக் குளுத்தியின்போது 'கண்ணகையம்மன் குளுத்தி' படிக் கப்படுவதும் வழக்காறு.

- ஒருமா பத்தினி வந்தாள் உல கேழுந் தழைத்திட வந்தாள் வந்தாள் —குளுத்திப்பாடல் 30
- 2. கொற்றவன் செல்வ மழித்த கோபம் கோல மழகிய மாதே யாருய். —குளுக்கிப்பாடல் 40
- 3. மாதவிக்குப் பொன் தோற்று வாழ்வணிகர் தம்முடனே காதலித்துப் பின்போன கன்னி குளுந்தருள்வாய்.—குளுத்திப்பாடல் 50
- தென்னம் பழம்சொரிய தேமாங் கனியுதிர வன்னி வழிநடந்த மாதே குளுந்தருள்வாய். —குளுத்திப்பாடல் 55
- எச்சேரி வெக்தாலும்
   இடைச்சேரி வேகாமல்
   உன்முல் குளுந்தாற்போல்
   கீயும் குளுந்தருள்வாய். —குளுத்திப்பாடல் 78

என்பனவாக இருவர் ஙின்று அடிதோறும் மாறிமாறி இசையெழப் படிக்கும் இப்பாடல்களே வைகாசிப்பூரணே காலத்தில் நடக்கும் அம்மன் சடங்குக் குளுத்தியின் போதும் கேட்கப்படுவனவாகும்.

குளுத்தியும் வாழியும் பாடி முடிதலோடு கொம்பு விளேயாட்டு கிறைவெய்தி மக்கள் செய்யும் வேண்டுதல் களும் கிறைவுறுத்தப் பெறுதல் இயல்பாயுள்ளது.

14

போதுவான இந்த நடைமுறைபோக, மழைக்காவியம் என்னும் வகையைச் சேர்ந்த கில பாடல்களும் கொம்பு விளோயாட்டு இரவுகளில் நடக்கும் சடங்குகளிற் படிக்கப்படுதல் உண்டு. மழைவளங்குன்றிக் கொடிய வெப்பமும், வெம்மை நோய்களும் மிகுந்து, பயிர் வகையும் விலங்கினங்களும் வருந்து தலேத் தவிர்க்க எழுவதான கொம்பு விளோயாட்டின்போது மழை குறித்த கவிகள் இடம்பெறுதல் இயல்பேயாகும். இந்த மழைப் பாடல் களுட் தம்பிலுவில் பிராமணப் பொடியன் பாடிய மழைக்காவியம் ' என்னும் தலப்பில் வழங்குகின்ற பாடல்கள் முதன்மைபெற்று வழங்குகின்றன. அறுசீரடியானமைந்த பதிகுக்கு ஆசிரிய விருத்தங்களேக்கொண்ட இச் சிறுபிர பந்தம் தம்பிலுவில் என்னும் ஊரில் உறையும் கண்ணகையம்மலேன வாழ்த்தி அவளருளால் மழைபெய்து வளம் சுரக்க வேண்டுவதாய் உள்ளது.

"கப்பல்திசை கெட்டது கரைக்குள் அடையாதோ கட்டையினில் வைத்தபிண மற்றுயிர் கொளாதோ உப்பள மதிற்பதர் விதைக்க முஃாயாதோ உத்தரவு ஊமைய னுரைக்க அறியானே இப்பிறவி யர்குருடு இப்ப தெளியாதோ எப்பமா மழைதருவ தென்றினி திருக்தாய் தப்பினுல் உலகமுறு வார்கள்துயர் கண்டாய் தற்பரா பரனுதவு சத்திகண் ணகையே"

என்பதுபோன்று கண்ணகை யம்மனின் அருட்சிறப்பினே வியந்து வேண்டுவன இப்பாடல்கள். இப்ப — இப்போது; எப்பமா — எப்போது அம்மா என்பதன் திரிபாகும். 'இப்போ' 'எப்போ' என்பனவாக உள்ள இந்நாட்டுப் பேச்சு வழக்குச் சொற்கள் பாடலுட் பயின்றுவருவதைக் காணலாம். நீண்டகால அருங்கோடை ஒன்றிஞல் மக்கள் துயருற்றபோது எழுந்த இப்பாடல்கள் நிறைவுற்ற உடனே திடுதிடென்று இரவுபகலாக மழை பெய்து ஆறு குளம் எல்லாம் நிரம்பப்பேற்றன என்று கேட்கின்றேம். இப்பாடவேத் தெய்வீகமாகத் தோன்றிய ஒரு பிராமணப் பையன் பாடிஞன் என்றே பலர் சொல்லுகின்ருர்கள். .எனினும் பாடகனுடைய பெயரமைந்த செய்யுளொன்று உரிய புலவீனக் காட்டுவதாக அமைந்து நிற்கின்றது.

"சோதிமதி பானுசுழல் பொய்த்திடினும் மேலோர் சொன்னமொழி தவருத குறிதவறி ணுலும் காதலுறு வேதவிதி பொய்த்திடினு முங்கள் கற்புகெறி பொய்த்ததொரு காலமதி லுண்டோ காதலடி யார்கள்பணி விடைகார னுன்னுடைய கட்டாடி கண்ணப்ப னுக்காயினு மிரங்கி மோதுகுளிர் தாரைமழை நீயருள வேணும் மேகககர் தம்பிலுவில் வாழுமா தாவே."

இச்செய்யுளிற் கண்டபடி கண்ணப்பன் என்பாரே மழைக்காவியப் புலவராதல் வேண்டும். அம்மன்கோயில் களிற் பூசகராக நிற்போரைக் 'கட்டாடி' என்ற பெய ராற் குறிப்பிடுதல் மட்டக்களப்பு வழக்கு. பக்தியிற் சிறுந்த கட்டாடி கெண்ணப்பார், மழையின்றி மன்னுயிர்கள் படும் பெருந்துன்பம் கண்டு மனம் மிக நொந்து, அம்மீன வேண்டி இவை பாடிப் பெருமழை பெற்றுத் தந்தா ரென்று கொள்ளுதல் பொருந்தும். கண்ணகி தேவியின் பேரருளிற் கடுகளவும் நம்பிக்கை குன்றுத அவருடைய பழுத்த சைவகெறி, அவரை ஒரு அற்புதப் பிராமண ராகக் கற்பிக்க இடந்தந்ததெனலாம். அன்றி, பாடல்களின் வல்லமை கண்டு அவற்றிற்கோர் தெய்வ நிலே ஊட்டுதற் கெழுந்த கற்பீணப் பெயராகவும் 'பிராமணப் பொடி யன்' என்பது இருத்தல் கூடும். இக் கருத்துக்களோடு கட்டாடி கண்ணப்பரே மழைக்காவியம் செய்த தெய்வப் புலவராவார் என்று தம்பிலுவில்லில் உள்ள முதியோர் சிலர் கூறைதஃபையும் கருதூதல் பயன்தரும். மேலும் தம்பிலு வில் அறிஞர்களால் அமைக்கப்பட்ட இனிய வசக்தன் காவியங்கள் சிலவற்றை அவ்வாறு பிராமணர் ஒருவர் தஃ்யிற் சார்த்திக்கூறும் வழக்கும் இப்பகுதியிற் கேட்கப் படுத&ல இங்கு நாம் கருதுதல் நன்று. மழைக்காவியப் பாடல்கள், உடுக்கை ஒலியோடு பாடப்படும்போது கேருத் துக்கும் செவிக்கும் இனிமையையும் எழுச்சியையும் தந்து கொம்புவி**ளேயாட**ற் பயின இனிது நிறைவேற்றுவனவா யுள்ளன.

இவ்வாறு இலக்கியச் செல்வமும் கொண்டு நாட்டைக் கஃவளம் செய்து களிப்பூட்டுவது கொம்பு விளேயாடல். பரந்துபட்ட இவ்வாடல் மட்டக்களப்பின் பல கிராமங்களிலும் முன்பு நடைபெற்றுவந்த தெனினும் இன்று அந்நிஃமொறி மண்டூர், தம்பிலுவில், காரைதீவு, வந்தாறுமூஃ என்ற சில ஊர்களில் மட்டுமே காணப்படுவதாய் இருக்கிறது.

கொம்பு வீள்யாட்டு கடைபெற்ற சிறப்பிஞல் களுதா வீளயில் 'கொம்புச்சந்தி' யென்ரோர் இடமும் பெயர்பெற் றுள்ளதென்று அறிமுகவுரையுட் கண்டோம். மேலும், தம்பிலுவில்லிலுள்ள கண்ணகி ஆலய முன்றிலில் இவ் வாடல் கடந்த பழைய இடமும், மண்டூரில் இது பற்றி யுள்ள இடமும் 'கொம்புவம்மியடி' என்றே குறிப்பிடப் படுதீல அறியலாம். இவ்விளேயாட்டில் பெரிதும் சுவை பெற்ற சிலர் 'சேரியார்' என்று அங்கங்கே இன்ன மும் குறிப்பிடப்படுகின்றுர்கள்.

இவ்வாருன கொம்பு விளோயாடற்காலம் மக்கள் பய பக்தியாக வாழும் நாட்களேக்கொண்டது. வீதிதோறும் மங்கள முழக்குகளும் இரவெல்லாம் நிறைந்த தெரு விளக்குகளும் கொண்டு ஊரை அணி செய்யுங்காலம் இது. மக்கள் உள்ளமும் சேரி உணர்ச்சியினுல் நிறைந்து கவலே மறந்து களிபொங்கும் அக்காலத்தில் கொம்பு விளேயாடல்பற்றிய உணர்ச்சிக் கவிதைகள் எல்லார் வாயிலிருந்தும் கேட்கப்படும். வாரப்பாட்டு உணர்ச்சியி ஞற் புதுப்புதுக்கவிதைகள் பல்லோர் நாவினும் பிறக்கும். அதனுற் பல 'கவி'ப் புலவர்களேயும் ஆக்கிவிடும் சிறப் புடைய இக்காலத்தை நிணீந்தாலே மட்டக்களப்பின் திராமப்புற மக்கள் மகிழ்பூத்து உணர்ச்சியாற் தூண்டப் பட்டு எழுவதை இன்னமுங் காணலாகும்.

## IV. தமிழ்க் குரவை

பண்டைத் தமிழகத்தில் வழங்கி வந்தது போன்று இன்னமும் மாருது நடக்கும் கீஃயாட்டங்கள் பலவும், சிறு மாற்றங்களுடன் வழக்கினின்று நீங்காது இயலும் கீஃத்தொழில்கள் பலவும் இங்குள்ளன என்று கண் டோம். அத்தகைய கீஃ துளும்பும் ஆட்டங்கள் பலவற் றுள் குரவை யயர்தலும் கருதிப் பார்க்கக்கூடிய சிறப் புடைய ஒன்ருகும். சங்கம் வளர்ந்த தமிழ்நாட்டில், இலக் கியமும் கீஃயும் பின்னிக்கிடந்த திருநாட்களிலே மக்கள் ஆடிவந்த பலவகைக் கூத்துக்களுள் குரவையும் ஒன்ருக இருந்தது.

பண்டைக் கூத்தியலிலக்கணத்தை இன்னும் நாம் காணத்தக்கதாய் ஒரு கஃலக்களஞ்சியமாக விளங்கும் சிலப் புதிகார அரங்கேற்று காதையுள் அதன் உரைகாரர் 'குரவை' என்பது விநோதக் கூத்தென்ற வகையினுள் அடங்கி நடைபெறும் ஒரு கூத்தென்று கூறுகின்றுர். கலி நடம், குடக்கூத்து, கரணம், நோக்கு, தோற்பாவை, வெறியாடல் என்ற ஆறும் விநோதக் கூத்தின் மற்றைய உட்பகுதிகளாம். இவற்றுக்குக் காட்டப்பட்ட இலக்கணங் களே நாம் பார்க்கும்போது மக்கள் களிசிறந்து மகிழ் நிறைவாற் பலவித கோலம்பூண்டு பல்வேறு துறைகளில் விநோதம் விளக்கும் பெருநோக்குடன் ஆடிய கூத்துக்கள் எல்லாம் விநோதக் கூத்துக்களாயின என்று தெரிகிறது.

"குரவை வரிக்கூத்தின் ஓர் உறுப்பு" (பக்கம் 80) என்றும், "குரவை நாடகத்தை ஆடி முடித்தார்; இது கூத்தாற் பெற்ற பெயர்" (பக்கம் 461) என்றும் சிலம்பு உரைகாரர் காட்டுவதால் இது ஒரு கூத்தாகவே இயன்ற தென்றறிகின்றேம். ஆய்ச்சியர் ஆடுவது 'ஆய்ச்சியர் குரவை' என்றும், குன்றவர் ஆடுவது 'குன்றக் குரவை' என்றும் பெயர் பெறலாயின. சிலம்பினுள் "கோத்த குரவை" (பக். 450, வரி 2), "குரவை தொடுத்தொன்று பாடுகம் வாதோழி" (பக். 515, வரி 20) என்று வரும் தொடர்களாற் குரவைச் செய்யுளேயும் அது குறித்து கிற்றல் காணலாம்.

''குரவை தழீஇயா மாடக் குரவையுட் கொண்டுங்ஃல பாடிக் காண்.''

—கவி. 39

என்னும் செய்யுள்அடிகளால் குரவை என்னுஞ் சொல் குரவைச் செய்யுளேயும் குரவைக் கூத்தையும் ஒருங்கே குறித்து கிற்பதை அறிவோம்.

எனினும், இன்று மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தில் 'குலவை' என்ற திரிந்த சொல்லால் வழங்கப்படும் குரவையானது கூத்து வழக்கினின்றும் பிறந்த ஒன்று போலவே தெரிகின்றது. அன்றியும் இங்கே அது விரோதம் விளேத்தற்காக எழுந்த ஒன்று எனக் கொள் ளும் தன்மையுடையதாயும் காணப்படவில்ஃல.

மண நிகழ்ச்சிபோன்ற மங்கல விழாக்களிலும் கோயி லில் நடக்கும் திருவிழாக்களிலும், மட்டக்களப்புப் பெண் கள் 'குலவைபோடும்' வழக்கம் கொண்டுள்ளனர். பண்டைத் தமிழகத்தில் வழங்கிய குரசையொடலுக்கு,

> ''குரவை யென்பது கூறுங் காஃச் செய்தோர் செய்த காமமும் விறலும் எய்த உரைக்கும் இயல்பிற் றென்பை.'' என்றும்,

" குரவை யென்ப தெழுவர் மங்கையர் செந்நிலே மண்டிலக் கடகக் கைகோத்து அந்நிலேக் கொட்ப நின்றுட லாகும்.'' என்றும்

சிலம்பின் உரையுள் இலக்கணம் கூறப்படுகின்றது. அரசரும் தஃமைக்களும் பெற்ற வெற்றியின்போதும், காமங் கலந்த மங்கல நிகழ்ச்சிகளிலும் எழுவர் மடநல்லார் கைகோத்து நின்று குரவைக்கூத்தினே ஆடுதல் பழந்தமிழக வழக்கமாயிருந்தது என்பதை இதனுல் நாமறியலாகும்.

மட்டக்களப்புத் தமிழகத்திலே மேற்காட்டிய நிகழ்ச்சி களோடு கோயிற் திருவிழாக்களிலும், தெய்வம் பராவும் மற்றைய சடங்குகளிலும் பெண்கள் குரவையிடுகின்ருர் கள். பெரிய திரளாக மகளிர் சேரும்போது குரவையிடு வோர் தொகை எண்வகையால் ஒன்று சேர்க்கப்படா விடினும் காமங்கண்ணிய நிகழ்ச்சிகளிலே சில இடங்க ளிற் குரவையிடும் மகளிர் தொகை ஒற்றை இலக்கம் உள்ளதாக இருத்தல் காணப்படுகின்றது. அக்காலங்களில் எழுவர் அல்லது ஒன்பதின்மர் சேர்ந்து நின்று குரவை போடுகின்றனர். வாயிதழ் குவித்து நாவை ஒடுக்கிச் சுருட்டி வாயின் உட்புறமிரண்டி கோயும் முறையே நா நுனியால் தடவும்போது எழும் ஒருவித ஒலியே 'குரவை' யென இங்குக் கூறப்படுகின்றது. குரவையிடும்போது வலது கையை மேல் உதட்டின்மேல் வைத்துக்கொள்ள லும், மடித்து மேல்நோக்கி நிற்கும் அவ் வலக்கையினே முழங்கைப்புறமாக இடக்கையால் தொட்டுக்கொள்ள லும் பொது வழக்கமாகும் (படம் 24). கன்னியர் மங்கைப்பருவ மடைந்தமை குறித்த நல்விழாக்களிலே குறிப்பிட்டபடியான ஒன்றுபட்ட எண்கொண்ட மகளிர் வட்டமாகச் குழ்ந்து நின்று மேற்காட்டியபடி குரவையிடுதல் கிராமப் புறங்களிலே பெருவழக்கமாக உள்ளது.

கண்ணகி வழிபாடு மிகுந்த இத்தமிழகத்தில் வைகாசி மாதத்துப் பூரண்யின் அண்டியகாலம் கண்ணகியம்மன் கோயில்களிலே சடங்கு நடைபெறும் நாட்களே யுடைய தென்றறிந்தோம். இந்தச் சடங்குக்கான பூசைவேளே களில் குரவையிடுதல் இன்றியமையாத ஒரு வழிபாட்டு முறையென்று கருதப்படுகிறது. உடல்நலம் குன்றித் தம் பெண்மக்கள் இருக்குங்காலத்து, தாயர் அவர்களுடைய நோயின் கடுமையினக் குறைக்குமாறு கண்ணகி அம் மண வேண்டி 'மூன்று அல்லது ஐந்து அல்லது ஏழுநாட்களுக்கு நின்கோயில் காத்து (சடங்குகால முற்றும் கோயிலடியிலேயே தங்கிப் பணிசெய்தல்) குரவையிடச் செய்வேன்' என்று நேர்த்திக்கடன் செய்வதிலிருந்து குரவையிடுதல் கண்ணகி வழிபாட்டுடன் எத்தகைய பிணேந்த நிகழ்ச்சியாயிற்று என்பதை நாம் அறிந்துகொள்ளுதல் கூடும்.

இடந்தோறும் இங்குள்ள தமிழ் முருகனது கோயில் களில் நடக்கும் பூசைவேளேகளில் மக்கள் பலர் ஒன்று கூடும்போது குரவையிடுதலுமுண்டு. எனினும் சூரன் போர் நடத்தப்படும் காலங்களிலே, முருகன் சூரபன்மீன வெல்லும் கிகழ்ச்சிபற்றிய இடத்திலும், பின்னர்த் தெய்வ யானே திருமணக்காலத்தும் குரவை வழிபாடு இன்றியமை யாது அக்கோவில்களில் வேண்டப்படுகிறது. சூரன்போர் கிகழ்ச்சியோ, அதுபற்றிய புராணப் படிப்போ டீவாத தும், தமிழ் முருகனுக்கும் குறிஞ்சித் தஃவவியான வள்ளி காயகிக்கும் கடந்ததாகக் கருதப்படும் பண்டைக்காதல் முறை வழிபாடுகள் அழியாது கடத்தப்படுவதுமான மண்டூர்க் கந்தசுவாமி கோயிலில் 'கந்தர்சட்டி' விரதம் தொடங்கிய மூன்றும்காளில் வள்ளியம்மை திருமணம் கடத்துகிறுர்கள். பொதுமக்கள் இதீனக் 'கலியாணப் படிப்பு' என்றும், 'குரவைத்திருகாள்' என்றும் கருது கின்றனர். அன்று இரவு முற்றும் முருகனுக்கும் வள்ளி காயகியாருக்குமான திருமண கிகழ்ச்சியும் அதற்குரிய தெனக் கருதப்படும் குரவையிடும் வழிபாடும் கடக்கின்றன.

இந்நாட்டில், அங்கங்கே உள்ள கண்ணன் கோயில் களிலே முல்ஃநிலத்து இடையர் பாங்கில், அந்த மணி வண்ண நுக்கு வழிபாடுநடத்தும் சடங்குக்காலமும் குரவை குன்றுத் திருநாட்களே உடையதாகும். இத்தகைய விழா நிகழ்ச்சிகளில் மக்கட் குழுவினருள்வரும் தம்முட் பேதமின்றி ஒன்றுபட்டு நின்று குரவையிடும்போது எழும் இனியபேரொலியானது மெய்ம்மறந்த பக்தி நிஃவினே எல்லாருக்கும் ஊட்டவல்லதாயிருக்கின்றது.

குரவையைப்பற்றிப் பேசு ந் தமிழ் நூல்களுள் முதன்மைபடைத்த இலக்கியமான சிலம்பினுள் இரண்டு பெரிய தமிழ்க் குரவைகளே நாம் காணுகின் நேம். ஆய்ச்சி யர் குரவையும், குன்றக்குரவையும் என்று அவ்விரண் டும் முறையே திருமாஃயும் முருகீனயும் பராவுமுகத் தான் அமைந்தன என்று தெரிகின்றது. வழிநடைக் களேப்பு நீங்குமாறு கண்ணகி கண்டுகளித்ததும், வேடர்க ளாடியதுமான வரிக்கூத்துகளுள்ளும் ஒரு குரவையினே நாம் அங்குக்காணலாகும். இவையெல்லாம் குரவையிட்டு மகளிர் கைகோத்து நின்று ஆடும் கூத்துக்கள் எனவும், கூத்தாடுங்காலத்து முருகீனமோ, திருமாஃயோ, கொற் றவையையோ அவர்கள் பரவி அதற்கேற்பப் பாடுதல் வழக்கம் எனவும் காட்டுகின்றன. தமது வீடுகளில் எவ்

வித துன்பக் குறிகள் தோன்றும்போதும் அவை நீங்க வேண்டுமென்று கண்ணன் வணங்கி ஆயர்பாடியில் இடைப்பெண்கள் குரவை யயர்ந்தனரென்றும், அவரும், கண்ணன், பின்ஜோப்பிராட்ட என்பாரது வேடேந் தரித்து ஆடினரென்றும் ஆய்ச்சியர் குரவையா லறிகின்ரேம். இதனுல் கண்ணனது திருவருளேப்பெற உடனே குருவை பயன் தருமென்பது தெளிவாகின் றது. குரவைக்கும் இறை வமிபாட்டிற்கும் உள்ள கெருங்கிய தொடர்பு குறித்துப் போலும், மதுரையை எரித்தும் கோபந் தணியாளாய கண்ண கியின் முன்னிஃலயில் மகளிர் குரவை யயர்ந்து, கொம்பு முரித்து அவளேக் குளிர்ச்சி செய்தனர் என்ற மட்டக்களப்பு நாட்டில் ஏட்டுருவமாய் வழங்கும் பழைய இலக்கியங்களான 'கண்ணகி வழக்குரை' முதலியன கூறைகின்றன. எனினும், குரேவையொடல் என்பது எவ்வாறு கூத்துவகையில் • நடந்ததென்பதை இந் நூல்களுள்ளும் அறியக்கூடியதாக இல்ஃல.

சிலம்பு கூறும் ஆய்ச்சியர் குரவையும், குன் றக்குரவை யும் தெய்வ வழிபாடு கலந்தனவாகத் தெரிந்தா லும் பல வேறு களிகோக்குகளி லும் குரவையிடும் வழக்கத்தை ஏீனைய தமிழ்நூல் சிலவற்றிற் காணுகிரேம்.

> '' அருங்குறும் பெறிந்த கான வருவகை திருந்துவே லண்ணற்கு விருந்திறை சான்மென நறவுநாட் செய்த குறவர்தம் பெண்டிரொடு மான்றேற் சிறுபறை கறங்கக்கல் லென்று வான்றேய் மீமிசை யயருங் குரவை''

> > என்னும் மஃபேடுகடாமும் (318-322).

" பெருமஃ ..... வாங்கமைப் பழுகிய நறவுண்டு வேங்கை முன்றிற் குரவையுங் கண்டே'' என்னும் நற்றிணேயும் (276),

" குறியிறைக் குரம்பைக் குரவன் மாக்கள் வாங்கமைப் பழுஙிய தேறன் மகிழ்ந்து வேங்கை நீழ**ற்** குரவை யயரும்'' என்னும் புறப்பாட்டும் (129), " கொடுந்தொழில் வல்வி**ற்** கொ**லேஇய கானவர்** நீடமை விளுந்த தேக்கட் தேறல் குன்றகச் சிறுகுடிக் கிளேயுடன் மகிழ்ந்து தொண்டகச் சிறுப**றை**க் கு**ரவை யய**ரும்."

என்னும் திருமுருகாற்றுப்படையும் (194—197)

கானவர், குறவர், வேட்டுவர் என்பார் கட்குடித் துக் குரவையயரும் வழக்குடையாரென்று கூறுகின்றன. ஆயினும் இவர்களது ஆடலிற், குரவைக்கூத்து மக ளிர்க்கு மட்டுமே உரியது என்று வரையறைப்படுத்தப் பட்டிலது.

இதுபோலவே மட்டக்களப்புக் காடுகளிலும் மஃச் சாரல்களிலும் வாழுங் குறவர்குலத்தாரும், கட்குடித் தாடும்போது குரவையிடுதஃலக் காண்கிரேம். அவரும் தூலயிற் கலசம், வில், அம்பகள் என்பவற்றை வைக்கு ஆடுகின்றனர். அவ்வாடல்களிற் பெண்பாலாரும் கலந்து கொள்ளலும் (படம் 25) இருபாலாரும் வாயிறுற் குரவை யொலி கிளத்தலும் வழக்கமாக உள்ளது. அவர்களுடைய ஆடல்தானும் எந்தத் தாள அமைதிக்கு உட்பட்டது என்றும் தெரியவில்ஃ. இக் குரவைக் கூத்துத் தனித்தனி நின்றே ஆடப்படுகின்றது. வெயில் மிகுந்த ஆடி, ஆவணி மாதங்களில் விளேவுவிழா முடிந்த படுவான் கரைவயல் களில் குறவர் வந்து குடிபுகுந்து சிறு கூடாரம் அடித்துக் ்தங்குதஃலயும், அன்ஞர் தமது தெய்வமொன்றுக்குச் சடங்கியற்றி உயிர்ப்பலியிட்டு இவ்வாடல் புரிவதையும் நாம் காணலாகும். அவர்கள் பொதுவாக முருகீனக் குறித்தே குரவையாட்டம் செய்கிருர்களென்ற தெரி கின்றது.

''கடம்பின் ..... சீர்மிகு கெடுவேட் பேணித்தழூஉப் பிணேயூஉ மன்றுதொறும் கின்ற குரவை.''

என்னும் மதுரைக்காஞ்சியும் (614-615) முருகவேட் குகந்த குரவையாடஃப்பற்றிக் கூறுகின்றது. குறவர் குரவையாடல் புரிதல் பெருவழக்கென்பதையே: " **க**ிழங்கு **ம**ருந்தி இருந்தெம்மொ டின்று கிளர்ந்துகுன்ற**ர்** முழங்குங் குரவை இரவிற்கண் டேகுக.''

என்ற திருக்கோவையாரும்(127) கூறுகின்றதென்னலாம்.

மேலும், மகளிர் கூடிகின்று குரவையிடுதற்குப் பதிலாக, மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் சில கிராமங்களிலே 'செம்பூதுதல்' என்னும் செயல் வழக்கத்திணயும் சிறு பான்மை உடையவராயிருக்கின்றுர்கள். குறிப்பிட்ட தொகையான மகளிர்கூட்டம் தனித்தனி செம்பை வாயில் வைத்து அதனுள் ஊதிக்கொண்டு பக்கமாகச் சாய்ந்து ஆடுகின்றனர். இதுவும் நடைமுறை இடங்களில் குரவையையே ஒத்தியல்கின்றது. எனினும் குரவை இடு தலோ, செம்பூதுதலோ இங்கு ஆடலாக அன்றி மங்கல மான இன்னெலி கூட்டும் செயல்களாகவே கருதப்படு கின்றன.

சில இடங்களில் மாத்திரம் மண நிகழ்ச்சி முடிந்த பின்னரும் கண்ணகி வழிபாட்டுக் காலத்தும் **கு**ரவை யிட்டுக்கொண்டே மகளிர் தனித்தனி ஆடும் வழக்கம் இருந்ததென்பர்.

புதிய நாகரிகப் பழக்கங்களும் மேல்நாட்டு நாகரிகப் படிப்புகளும் வளர வளர இத்தகைய பண்டைக்கலே வளம் மக்களிடையிருந்து விடைபெற்றுக்கொண்டே வரு கின்றதென்னலாம். புதுமைக் கல்வி பயின்ரூர் இப் பழங்கலே நிகழ்ச்சிகளில் மறைந்துகிடக்கும் நுட்பங்களே யும் ஆய்ந்தறிந்து இவற்றைப் பேண முற்படுதல் பெரும் பயன் தருவதாகும்.

# V. வசந்தன் ஆடல்

உணர்ச்சிக் கவிவளம் கிறைக்துள்ள இம் மட்டக் களப்புத் தமிழகத்திலே, மக்களது களிப்பிஞல் கடிக்கப் படுவனவாய் காட்டை உயர்வுறுத்தும் சிறப்புவாய்க்த கூத்து வகைகள் பல உள்ளன என்றும், அவற்றுள் நன்கு மதித்துப் போற்றத்தக்க பெருமையுடைய ஒன்று 'வசக் தன் ஆடல்' என்றும் அறிக்தோம். பன்னிருவர் வட்ட மாக கின்று கோல்கொண்டு தாள அமைதி பிசகாது ஆடும் ஓர் ஆடல் இது (படம் 26). இவ்வாடல் நடை பெறும்போது வேறு வேறுன சக்தங்கொண்ட பாடல்கள் வெவ்வேறு பெயருடன் படிக்கப்படுகின்றன. ஆடல் களின் பெயரால் அப்பாடல்களும் (வேளாண் மை வெட்டு வசக்தன், அம்மன்பள்ளு வசக்தன் என்பன போல) பெயர்பெற்று, அப் பெயருக்கேற்ற பொருள் பொதிக்தனவாய் இயலுவ.

்வசந்தன்' என்ற தனிச் சொல்லாலும், 'வசந்தன் கூத்து 'என்ற தொடராலும் இந் நிகழ்ச்சி பெயர்பெற் றிருப்பி ஹம் பின் ீன யதே பெருவழக்கா யிருத்தல் கொண்டு கூத்துவகையைச் சேர்ந்த ஒன்றே இது என்று துணியலாகும். இவ்வாடல் நடைபெறும்போது 'வட மோடி', 'தென்மோடி' என்ற நாடகங்களேப்போலவே மத்தளம், சல்லரி என்பன இசைநடைக்கியைய அடிக் கப்படுவன எனினும் இவ்வசந்தன் கூத்து அவற்றுள் எந்த வகையைச் சேர்ந்ததென்று பழங்கோள் காட்டி நாம் இன்று அறுதியிடக்கூடாததாயிருக்கின்றது. என்று லும் தாள அமைப்பின் ஒழுங்கினேயும், பாட்டுக்களின் முடிவில் தருப்படித்தாடுகின்ற மாருத வழக்கிணேயும், அரங்கேற்ற காலங்களில் அணியும் உடை விசேடங்களே யுங் கொண்டு, நமது பழஞ்சொத்தாக வழங்கி வருகின்ற தென்மோடி நாடக வகையினே இவ்வாடல் ஒரு புடை சார்ந்து நிற்றல் புலஞகும். இதறல் காலவழக்கில் மக்கள் இதீன வெறும் கோலாட்டம்போலக் கருதினும் பண் டைய வழிப்படி இதனே நாம் ஒரு கூத்து என்றே கொள்ளுதல் பொருத்தமாகத் தெரிகின்றது.

இவ்வாடலே அழகுபடுத்தும் 'வசந்தன் கவிகள்' தமிழறிந்த பெருமையுடையன. அப் பாடல்களின் பெருஞ் சிறப்பைக் கண்டு மகிழ்ந்து மற்றையோரும் இவற்றைப் படித்துப் பயன்கொள்ளல் வேண்டும் என்ற நன்னேக் கத்தினேடு காலஞ்சென்ற யாழ்ப்பாணத்துத் தமிழறிஞராகிய தி. சதாசிவஐயர் அவர்கள், பல்லோரறியாது ஏட்டுருவிலே இந்நாட்டிற் கிடந்த வசந்தன் கவிகளேத் திரட்டி நூல் செய்து 'வசந்தன் கவித்திரட்டு' ஒன்றை நமக்குத் தந்து சென்ருர்கள். ஆயினும் இன்று நாம் அந்தப் பழங் கலேயை மறந்துவிடும் நிலையில், ஆடலும் அறியாது பாடலும் தெரியாது அதன் பெருமைகளேச் சிந்தியாது, பெரி தும் வெட்கப்படக்கூடிய இழிநிலேயிலேயே வாழுகின்றேம்.

செய்யுளிலக்கணம் எதுவும் கல்லாமலே உணர்ச்சிப் பெருக்கின் வசப்பட்டு நல்ல கவிகளோயாக்கித் தந்தோரின் பரம்பரையினர் வசந்தன் பாடல் ஆசிரியர்கள். அவர்கள் தமது ஊரையும் பெயரையுங் குறிப்பிடாது சென்றுவிட்ட னர். ஆறுல் ஆடலின் பகுதிதோறும் 'வசந்தன்' என்ற தஃயங்கத்தை (குயில் வசந்தன், மாதவி வசந்தன், வேளாண்மை வெட்டு வசந்தன் என்பனவாக) வைத்துப் போற்று தற்கு மட்டும் மறந்திலர். இதனைல், இவற்றுக் கெல்லாம் வசந்தன் என்ற பெயர் எவ்வளவு முதன்மை யாகக் கருதப்பெற்றது என்று தெளிவாகின்றது. வசந்த காலத்தில் ஆடப்படுதலே இப் பெயர்க்குக் காரணமாகப் பொருந்துவதென்று சிலர் கூறுகின்றனர். நடுநிலப் பகுதி யினேச் சார்ந்து மாரியும் கோடையுமின்றி வேறு பருவ பேதங்களே உணராத் மட்டக்களப்பு நாட்டுக்கு வசந்த காலம் வருதல் நிலஇயல் அறிவுக்குப் பொருத்தமானது போற் தெரியவில்ஃ. அம்மன்பள்ளு என்னும் வசந்தன் பாடல் ஒன்றில் ' அமிர்தம்சேர் சின்னப் புலவன் அடியின் பாடவே '' என்றிருக்கும் பாடபேதமாக ''வசந்தன்சேர் சின்னப் புலவன் பாடவே'' எனச் சில ஏடுகளில் இருப்பது, வசந்தன் என்பது காலத்தை ஒட்டிய பெயராய் இருக்காது என்ற கருத்தினே ஒருபடி வலி யுறுத்துகின்றது. 'வசந்தன்' என்ற சொல்லுக்கு ் நிறைந்த இன்பம்' என்னும் கருத்து இங்குள்ள சில கிராமங்களில் வழங்குவதையுங் காணலாம். அதை ஏற் றுக்கொண்டால் மக்கள் வயல் வேலேகள் முடிந்தபின்னர், நிறைந்த இன்பத்தினுல் ஆடும் ஒரு இனிய கூத்து என இதீனக்கொள்ள இடமுண்டு. 'அமிர்தம்' என்பது நிறைந்த இனிமையைக் குறிக்கின்ற ஒரு சொல்லாதலால் மேற்கண்ட பாடபேதத்தையும் இதே பொருளில் ஏற்றுக் கொள்ளச் செய்கின்றது. சித்திரை தொடக்கம் ஆடி யீருகவுள்ள பகுதியே மட்டக்களப்பு நாட்டில் முன்னர் இக்கலே நிரம்பி வழிந்த காலமாகும். கண்ணகிதேவி வழி பாடு பற்றிய இன்னேர் ஆடலான கொம்பு வீளயாட் டின்போது ஆவணி, புரட்டாதி ஆகிய மாதங்களிலும் இது நடைபெறுவதுண்டு.

வசந்தன் பாடல் பலவற்றையும் செய்த புலவர்கள் இந் நாட்டுக் காரைதீவினேயும் தம்பிலுவில்ஃயும் சேர்ந்த வர்களாய் இருக்கலாம் என்று கருதப்படுகிறது. சின்னப் புலவர், சின்னவி அண்ணுவியார், வசந்தராசபிள்ளா என்ற பழம்பெயர்கள் சில அவ்வூர்களில் இதுபற்றிக் கேட்கப்படுகின்றன எனினும் இப்பொருள் நன்கு ஆராய்ந்து முடிவுகட்ட வேண்டிய ஒன்றுகும்.

வசந்தன் பாடல்களிற் பல கண்ணகி வரலாற்றைக் கூறும் வகையில் அமைந்து அவ்வழிபாட்டின் தொடர் பினவாய் இயலுகின்றன. இவற்றிற் காணும் கண்ணகி வரலாறு சிலப்பதிகாரக் கதைக்கு மாருன ஒன்ருகத் தெரிகின்றது. கண்ணகியின் பிறப்புத் தெய்வீகமுறை யிலே இப்பாடல்களிற் கற்பிக்கப்பெற்றுள்ளது.

" உருவில் லாத மாய மாகியே — நுதல்விழித**னில்** ஒருபொறி கவிழ்ந் துறக்க மானதே விருதராசர்கள் புகழ்தென் பாண்டிய**ன் — வீற்றி**ருக்**கின்ற** வே*ளே அ*ன்னதில் மாங்கனி யானதே."

இறைவனது நெற்றிக்கண் பொறி ஒன்று மாங்கனி யாகி, அம்மாங்கனியே பின்னர்க் கண்ணகியாய் மாறிற்று என்று அம்மன்பள்ளு வசந்தனிற் குறிப்பிடப்படும் வர லாறு இங்குள்ள 'கண்ணகி வழக்குரை' என்னும் பழைய நூலிற் கூறப்படும் வரலாற்றுப் பகுதியினே ஒத் துள்ளது. 'கூவாய் குயில்' என்பதுபோன்ற வசந்தன் பாடல்கள், வரலாறு மட்டுமன்றி கண்ண கி வழிபாட்டினே யும் கூறுவதாயிருக்கின்றன.

கண்ணகி கதையின் தொடர்பானவை போக மிகுதி யிற் பெரும்பகுதி வேளாண்மைச் செய்கைபற்றிய ஆடல் களாகும்.

> "கொண்ட லாலே மழையும் இருளுது கூடுங்கோ மள்ள ருப்பட்டி கட்டுவோம் தென்றல் வக்திடு தெற்குத் திசையினில் சென்று காரிருள் மண்டி ஒதுங்குது."

என்று இயற்கையின் காலஙிஃல கூறி வேஃலக்கு மேள்ள ரைக் கூவி அழைக்கும் பொருள்கொண்ட இது பட்டி கட்டு வசந்தீன 'அழகுறுத்தும் முதற் பாடலாகும். இவையும், இராமகாதை சார்ந்த சிலவும், செல்லப்பிள்ளே \_\_\_\_\_ வசந்தன் முதலாயினவுமாக அறுபத்துமூன்று வசந்தன் ஆடல்களுக்குரிய பாடல்களே ஐயரவர்கள் திரட்டி நூலாக்கியுள்ளனர். இன்னும் சில ஆடல்பற்றிய பாடல் கள் இப் பதிப்பில் இடம்பெருது கிடக்கின்றன. காரை கீவை, தம்பிலுவில், மண்டூர், வேந்தாறுமூ&ல என்றும் ஊர் களிலே பல வசந்தன் ஏடுகள் பெட்டகங்களிற் கிடந்து துயில் செய்கின்றன. அவ்வாருன ஏடுகள் சிலவற்றில் ்கேண்ணை கியம்மன் பத்ததி ' என்ற அம்மன்பூசை விதி களும் காணப்படுவ. பூசைவிதிகள் தமிழ் மந்திரங்களா லானவை; 'மறை'த்து ஓதப்படுபவை. அதனுற்போலும் பொதுமக்களின் கைக்கு இவ்வேடுகளேச் சேர்க்கச் சிலர் முறுக்கிறுர்கள் என்றும் தெரிகிறது.

வசந்தன் பாடல்களுள் நரேந்திரசிங்கன் பள்ளு, இராசசிங்கன் பள்ளு என்ற தஃபப்பிலுள்ளவை, தாம் எழுந்த காலத்தை ஒருவாறு காட்டுவன. முதலதை நர சிங்கன் பள்ளு எனவும், கண்டிராசன் பள்ளு எனவும் கூறுவதுமுண்டு. இது கி. பி. 1706 முதல் 1739 வரை கண்டியில் இருந்து அரசாண்ட நரேந்திரசிங்கன் என்

னும் அரசன் மீது பாடப்பட்டதாகும். மற்றையது, அவ னுக்குப் பின் (1739–17**4**7) இருந்த**! க**ண்டி அரசனுகிய இராசசிங்கன்மேற் பூணாயப்பெற்றது. நரேந்திரசிங்க னுடைய பட்டத்து இராணியின் சகோதரனை இம்மன் னன் மதுரை நாயக்கமரபைச் சேர்ந்தவன். கண்டி அர சர்களிற் பலர் நல்ல தமிழ் அறிஞர்களாய் இருந்திருக் கிறுர்கள். அவர்கள் மட்டக்களப்பு நாட்டிடுமைப் பண்டு தொட்டே ஆண்டுவந்தவர்கள். அன்னுர் மட்டக்களப்பு நாட்டுக்கு வந்து அடிக்கடி கலேநுகரத் தவறு**வ**தில்ஃ. அம் மன்னர்களேக் காலந்தோறும் இங்கிருந்த புலவர்கள் பாடிப் பாிசில் பெற்றுவெந்த வழக்கின் தொடர்பாக உள்ள தனிப் பாடல்களோடு இந்த இரு வசந்தன் பாடல்களும் கிடைத்துள்ளன. மட்டக்களப்பில் வாழ்ந்து வறியோரை வளம்செய்த பெருங் கொடையாளிகளான செல்வர் சிலரும் வசந்தன் பாடல்களில் இடம்பெற்றுள்ள னர். நிலவளமும், அதீனப் பயன்கொள்ள மக்கள் கைக் கொண்ட வேறுவேறு தொழில்வளமும் தனித்தனியாக வசந்தனிற் காணப்படுகின்றன. வேளாண்மை வசந்த னிலே இங்குள்ள வயல்களில் விதைக்கப்படும் கெல்லின் பல இனங்கள் அழகுடன் கூறப்பட்டிருப்பதையும் காண் டல் கூடும்.

அம்மன்பள்ளு என்னும் வசந்தனில் மாதவிழி துடைய நடன அரங்கேற்றம் பற்றியும் கூறப்படுகின்றது. அரச சபையிலே தோன்றிய மாதவிபுணேந்த கோலமான து வசந்தன் கவிவாணரது புலமை வாயிலிருந்து மிகுந்த நயத் துடன் புறப்படுவதை இப் பாடல்களிலே காணலாகும். "வேளே யறிந்தே இனிய மாதவி—காற்சிலம்பிட்டு வீரத் தண்டைபொற் பாடக மணிந்து வாளேயீனையவிழிக்குமையெழுதிக்—குழைக்குத்தோடிட்டு மைக்குழல் வார்ந்து மலர்கள் சொருகியே.

—அம்மன்பள்ளு 6

" சொரிமுத்து மாஃ பதக்கம் சவடியும்—மார்பிலணிந்து தூண்மு ஃலக்குப் பொற்கச்சுக ளிறுக்கியே பரிபுர சித்திரக் கடையம் பூட்டியே—விரல்கள்தோறும் பசும்பொன் மோதிரம் பரிந்தி ணக்கியே.

—அம்மன்பள்ளு 7

" இணக்கமான துகில்கள் பு'ணேந்துதான்— வழுதிசபையில் இரதி என்னவே வடிவ மிலங்கவே, மணக்கும் குங்குமக் களபம் பூசியே— இனியதோகை மயில்கள் போலவே மாதவி ஆடினேள்.

—அம்மன்ப**ள்**ளு 8

இனிய செஞ்சொற்பயின்று அந்தாதித் தொடையா னமைந்த இப் பாடல்களிலே மாதவி யணிந்திருந்த நடிக்கட்டுகளின் வனப்பெல்லாம் நன்கு காட்டப்பெற் றுள்ளன. இசைகொண்டமைந்த இத்தகைய பாடல்கள் மிளிரும் வசந்தன் கவிதைத் தொகுதியானது பொருள் வளம் நிறைந்து கற்போர் கருத்தைக் கவர்ந்து நிற்பது.

பழைமை செறிந்த இவ் வசந்தன் ஆடல் நலத்தின் 1925ஆம் ஆண்டு மட்டக்களப்புக்கு வந்திருந்த இலங்கைத் தேசாதிபதியாகிய உவில்லியம் மனிங்ஸ் என்பவர் நேரிற் கண்டு களிகூர்ந்து இதன் சிறப்பினே ஆங்கிலநாட்டுக்கும் பல கட்டுரைகள்மூலம் நன்கு விளக்கிக் காட்டிஞர். இதனல், இக்கலேயைப் போற்றிவளர்த்த மட்டக் களப்புக் காரைதீவுக்கும், வசந்தடைற் சிறப்பினே அவ் ஆங்கிலேயர் முன்னிலேயில் நிறவி மட்டக்களப்புத் தமி முகத்தின் புகழை மேற்குலகினுக்கும் விளக்கிவைத்த குஞ்சித்தம்பி ஆசிரியர் (படம் 36)—விபுலாநந்த அடிகளது நல்லாசிரியர்—அவர்களுக்கும் மேல்நாடுதந்த பெரும்புகழ் கிடைப்பதாயிற்று.

<sup>&#</sup>x27;' பச்சைப் பெருமாள், கறுப்பன், பாளே, முகவன்,—செழும் பன்றிக் கூரன், வெள்ளே வாலன், பச்சைச் சம்பா, . மெச்சியே பலரும் விரும்பும் வெள்ளே வாணன்—இந்த மேதினி எல்லாம் புகழும் முத்துச் சம்பா. 5

<sup>&</sup>quot; முத்துச்சம்பா கெல்மு⁄ன யை முன்னே விதைப்போம்—கல்ல முருங்கன் கறுப்பன்களே மேட்டில் விதைப்போம் சித்தியுடன் கெல்வயல் முற்றும் விதைத்தோம்—பயிர் செழித்தபின்பு வேலிகாவல் செப்ப னிடுவோம். 7

கண்ணகி வழிபாட்டினே நன்கு விளக்குவதாய், அதனேடு பிணேக்து இன்றும் கடைபெற்றுவருவது வசக்த டுடைல். இக்க‰ச்சிறப்பு மட்டக்களப்பு நாட்டின் புகழை வளர்ப்பது. இசை நுணுக்கம் செறிந்த வசந்தன் பாடல் களே முறைப்படி பாடவல்லாரும் அவற்றின்வழி ஆடல் பயில்வாரும் மட்டக்களப்பின் கலேச் செல்வர்கள். இனிய சொற்கோப்புக்கொண்ட வரிப்பாடல்கள் வசந்தன் பாட் டுக்கள். இவற்றின் சொன்னயம், பொருள்கயம் என்பன வும், ஆடலின் சிறப்பும் அறிந்து பேணித் தம் பரம் பரைப் புகழை மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தார் மேலும் வளர்ப்பாராக. இவ்வசந்தன் கூத்தின் ஆடல்பாடல்களில் வல்லாநார், மட்டக்களப்பு நாட்டுக் கூத்துகள், நாட் கொம்பு விளேயாட்டுப் பாடல்கள், டுப் பாடல்கள், கண்ண கி வழக்குரை, குளுத்திப் பாடல் முதலான அம் மன் காவியங்கள் என்ற இத் தமிழகத்துக்கே சொந்த மான பல கஃப்பகுதிகளோயும் துறைபோக நன்கு பயின் றுள்ளவருமான காரைதீவைச் சேர்ந்த கயிலாயபிள்ளோ அண்ணுவியார் (படம் 34) அவர்களோயும், அவர்போன்று அங்கங்கே மறைந்துவாழும் இந்நாட்டுக்கலேஞர் பலரை யும் அறிந்து வெளிக்கொணர்ந்து பேணி, அவர்களக் கொண்டு நல்ல கஃக்கூடங்கள் நடைபெறச் செய்தலின் மூலம், இக்கலேச் சிறப்புகளே மற்றையோரும் பயன்கொள வைத்தலும், இச்சார்பில் வேண்டிய ஒன்றுகும்.

# 7. புலவர் பரம்பரை

் பெட்டக்களப்பு' என்றுல் அது என்ன, எங்கே உள்ளது என்று மற்றையோர் அறியாது மறந்தகாலம் னைறு இருந்தது. மட்டக்களப்பில் விளேந்த நெல்லும் தேங்காயும் தம்முணவிற் பங்கு கொள்ளப்பெற்ற ஈழத் தின் மற்றைய பகுதியினரும் இக்காட்டைப்பற்றி அறிக்து கலந்துவாழ முயலாதிருந்தனர். ஈழத்தின் ஏனோய பகுதியி னர் மட்டக்களப்பென்ருல் மந்திரமும் தந்திரமும் கிறைந்த ஒருநாடு; முரட்டுத்தனமும், மூடத்தனமும் அங்கு கிறைய உண்டு என்று கற்பணக் கதைக**ோக் கட்**டிக்கொண் டிருந்தனர். அறிமுகம் குறித்தும், தொழில் முதலிய வேறு காரணம் பற்றியும் இங்கு வக்தோரிற் பெரும்பாலானேர் இந்நாட்டு மக்களின் விருந்தோம்பும் மனவளத்திலும், பொன் கொளிக்கும் நிலவளத்திலும் சொக்கி மகிழ்ந்து இங்கேயே குடியிருந்*து* விடுதற்கு ஏற்பாடுகளேச் செய்துகொள்ள முற்பட்டபோது அதணே ஓராது, மந்திர சத்தியினுல் மட்டக்களப்பார் தம்மிடம் வந்தோரை மடக்கி அவ்வாறு செய்துவிட்டனர் என்று மற்றையோர் கருகி னர். விருந்து புறந்தருதேலின் ஈடிஃணேயற்ற பண்புபடைத்த ' திருநாடு ' வேளாண் வாழ்க்கைகொண்ட பெருமக்கள் செறிந்துவாழும் இம் மட்டக்களப்புத் தமிழகம். இங்குள்

ளோரை மடையாகள் என்று கருதி, அவர்கள் காட் டும் அன்பினேக் கருவியாகக்கொண்டு அவர்களேயே ஏமாற்றிவிட்டுச் செல்ல நினோந்த அயலார் சிலர் இந்நாட்டு மந்திரவலியின் சுவை தேர்ந்தனரன்றி, அன்பு கலந்த வேறெவரும் அவ்வின்னலே இங்குக்கண்டிரார் என்பதே பேருண்மையாகும்.

மல்த்தொடர்களும், பள்ளங்களும், நதிகளும், வாவி களும் இந்நாட்டினே ஈழத்தின் மற்றைய பகுதிகளுடன் தொடர்புகொள்ளவிடாது தடுத்திருந்தமையால், நாகரிக மென்று தற்காலத்தோர் கருதும் புறவாழ்வின் முன் னேற்றமானது இங்கு இலகுவிற் புகமுடியவில்ல். அரசிய லாரும் 'பிற்போக்கானநாடு' என்று இதனேக் குறிப் பிட்டு வைத்தார்கள். அதனைல் இங்கு நிலவும் பண்டைய நாகரிகம் இக்காலத்துக்கு அநாகரிகமாகத் தெரிந்தது; மட்டக்களப்பாரின் பழந்தமிழ்ப் பேச்சும் கொச்சை மொழியாகக் கருதப்பட்டது. இந்நாட்டு வளங்களேச் சுரண்டிச் சென்று வாழும் தொடர்புபற்றியன்றி வேறு எந்த நன் மதிப்புக்கும் இந் நாட்டினரை மற்றவர் கருதாத அவல நிலே இருந்துவந்தது.

தமது மட்டக்களப்பினேப் புற உலகம் எப்படிக் கரு தினபோதிலும் இந்நாட்டு மக்கள் அதனேப் பொருட் படுத்தினரில்லே. தாய்நாட்டுப் பற்றினே மறக்காத பழம் பண்புவாய்ந்த எத்தனேயோ புலவர்களும், அண்ணுவி மாரும் முத்தமீழ்ச் செல்வங்களேயும் அழியாது வளர்க் கும் தம் கடமையில் ஒருபோதும் தவறினுரில்லே. உண்மை ஒளி, நில்யாக மறைத்து வைக்கப்படக் கூடியதன் றென் பது அவர்களது நம்பிக்கையாயிருந்தது. இதனுற் குடத்து விளக்குப்போல் அடங்கியும், புறத்தொடர்பு இல்லாமை யாற் புதுவளர்ச்சி இன்றி மங்கியும் மட்டக்களப்புத் தமிழகம் கிடந்தது. இந்தச் சூழ்நிலேயிலேதான் வித்து வான் பூபாலபிள்ளே போன்ற புலவர் பலர் தோன்றி இத் தமிழகத்தின் கலேப்புகழை மலேவிளக்காக்கினர்.

# 1. வித்துவான் ச. பூபாலபிள்ளே

ஏறக்குறைய நாறு ஆண்டுகளின் முன்னர் மட்டக் களப்பின் உதயவானிலே முடீனத்த விடிவெள்ளிபோன்று தோன்றிய பேரறிஞரே வித்துவான் ச. பூபாலபிள்ள (படம் 31). மட்டக்களப்ப என் கொரு அவர்கள் நாடுண்டு; உணர்ச்சியும் கஃப் பண்பும் நிறைந்த தமிழ்க் குடிகள் அங்கும் உள்ளனர்; எவர் புறக்கணித்தாலும் மங்கி மறைந்து போகாத பெரும்புகழ் ஒளி உடையது அந் நாடு என்று தமிமுலகுக்கு எடுத்துக்காட்டிய முதன் மணி யாக இந் நாட்டின் சரிதையில் இடம்பெற்ருர்கள். யாழ்ப் பாணத்துப் பேரறிஞர்களும், இந்தியத் தமிழகத்தாரும் மதித்துப் போற்றிய மட்டக்களப்பின் ஒருமுகமாய் முதற் புலவர் இவரேயென்று கொள்ளல் வேண்டும். வெளியுலகுடன் இப் பெரியார் இணேத்து வைத்த கஃவயுறவுப் பாலமானது மட்டக்களப்பிற்குப் பெரியதோர் உறுதுணேயா யமைந்து இந்நாட்டின் பெருஞ் சிறப்பை வளர்த்து வருகின் றதென்னலாம்.

புலவர் பரம்பரைக்குரிய இயல்பினே ஓட்டிப் பொருள் வளம் குறைந்திருந்த ஒரு செழுங்குடி முதல்வரா*ன* சதாசிவம்பிள்குக்கும்—வள்ளிப்பிள்குகைக்கும் புதல்வராக 1856இல், மட்டுகைரிற் பிறந்த பிள்ளோயின் இளமைக் கல்வியினே அந்நகர்க் கிறித்தவ மத்தியகல்லூரி நல்கி வளர்க்கது. ஆங்கிலமொழி, தமிழ், கணிதம் என்றபாடங் களில் மிக்க திறமையுற்று " இவன் தங்தை என்னேற் ருன் கொல்'' என்ற பெருஞ் சொல்ஃலயும் தக்தைக்கு ஈட்டித்தந்து - பிள்ளுயவர்கள் கஃவைளர்ச்சி பெறுவாராயி னார்: வயதாம் உடன் வளர்ந்தது. மகணே உயர்தாப் படிப் பக்கு அனப்பதல் வேண்டுமெனத் தந்தை விரும்பிரை; ஆயினும் வறுமைகிலே அரசினர் இலிகிதர் சேவைக்குத் தான் அவரைச் சேர்க்கலாயிற்று. உத்தியோகம், சொந்த ஊரில் நிலேயாய் இருக்கும் தொடர்பையும் கலேத்துவிட் டது. பிள்ளுயின் உள்ளமோ, தன்றுட்டின் கிஃவையிட்டு உறுத்திக்கொண்டிருந்தது. கந்தப்புராணம், மகாபாரதம் முதலிய புராண இதிகாசங்களே யெல்லாம் வாய்ப்பாட மாகச் சொல்லவும் பொருள் கூறவும் வல்ல அறிஞர் பலர் அக்காலத்து இருந்தனர். திண்ணேப் பள்ளிக்கூடங் கள் வைத்து மாணவருக்குப் பாடஞ் சொல்லிக்கொடுத் தும் வந்தனர். எனினும், இலக்கண இலக்கியங்களே த் துறைபோகக் கற்ற பெருமக்கள் தொகை குறைவாகவே இருந்தது. இந்நிலேயுயரவேண்டும் என்று உணர்ச்சிக் கண்ணேடு தம் தாய்நாட்டை நோக்கிஞர்; இடைக்கிடை வந்து இளேஞர்க்கு ஊக்கமும் தந்தார்; தாமும் ஓய்வு நேரம் முழுவதையும் தமிழ் கற்பதிற் செலவிட்டார்.

தருக்கம், கிகண்டு முதலான கருவி நூல்களேயும், நன்னூல், தொல்காப்பியம் முதலிய இலக்கண நூல் களேயும், சங்க இலக்கியங்களேயும், புராண இதிகாசங் களேயும், சித்தாந்த சாத்திரங்களேயும் முறையே கற்றுத் தேறிஞர். இயற்றமிழ்ப் பேராசிரியரான வல்வையூர்ச் ச. வைத்தியலிங்கம்பிள்ளே அவர்கள் இவருக்கு நல் லாசிரியராய் அமைந்தனர். சுன்னேக் குமாரசுவாமிப் புல வர், திருக்கோணமலே த. கனகசுந்தரம்பிள்ளே, அட்டாவ தானம், பூவை கலியாணசுந்தர முதலியார் முதலியோ ருடைய நட்பும் தொடர்பும் கிடைக்கப்பெற்றதளுல் கலே, புகழ், மதிப்பு என்பவற்றில் மேலும் உயர்வு பெறுவா ராயினர்.

முப்பது வருடகால அரசாங்க சேவையின்போது உத்தியோகப் படிகள் பலவற்றில் உயர்ந்து ஈற்றிற் புகி ரங்க சேவைப்பகுதியில் முதல்வர் பதவியும் வகித்தார். தொழிற் திறமையும், கடமையுணர்ச்சியும்பற்றி இவரை அரசினர் பெரிதும் மதித்துப் பாராட்டினர். அரசினர் கடமையோடு தமிழன் கோயின் அடித்தொண்டி கோயும் மற வாது கருத்தோடு பணியாற்றி வந்தனர். இலக்கண இலக்கியத் துறையில் இவர் அக்காலங்களிற் செய்த ஆராய்ச்சிகளின் பயனுகப் பல கட்டுரைகளேத் தமிழகம் கண்டு போற்றியது. இவராலியற்றப்பட்ட தனிப் பாடல் களும், தோத்திர நூல்களும் பலவாகும். மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கத்துச் செந்தமிழ்ப்பத்திரி கையில் இவருடைய ஆராய்ச்சிக் கட்டுரைகள் பல வெளிவந்தன. சங்கச்சான் ரேரும் இவர் பெரிமையைப் போற்றி இவரை ஒரு கௌரவ ஆயுள் அங்கத்தவராகச் சேர்த்துக் கனம் பண்ணிஞர்கள். அது மட்டுமன்றி மதுரைத் தமிழ்ச் சங் கத்துப் பண்டித பரீட்சைக் குழுவிலும் இவரை ஒரு நிரந்தர அங்கத்தினராக்கினர்.

இவரடைந்த பெருஞ் சிறப்புக்களால் மட்டக்களப்பு நாட்டின் பெருமை மஃவிளக்காகி வளர்ந்து கஃவுலகின யும் கவர்ந்துநின்றது. பொதுமக்கள் ஆங்காங்கே சங் கங்கள் கூட்டி விழாவகுத்து 'வித்துவான்' என்ற கஃப் பட்டத்தினே இவருக்குச் சூட்டித் தம்மையும் மதிப்புக்குள் ளாக்கிக் கொண்டனர். வித்துவா ஹடைய நால்கள் என்ற தும் அறிஞர்குமு அவற்றை உவக்தேற்றுக்கொள்ளத் தஃப் முதன் முதலாக 1882இல், இவருடைய 'திருமுகர் பதிகம்' என்ற தோத்திரநூல் ஒன்று வெளியிடப் பெற்றது. மட்டக்களப்புப் பெரியதுறை என்றும் இடத் தில் உள்ள முருகப் பெருமானது அருண்முகங்களேச் சிறப் பித்துப் பாடப்பெற்ற பக்திநூல் ஆதலால் இது 'திருமுகர் பதிகம்' என்றும் வழக்கேறலாயிற்று. இரண்டாண்டு களின் பின்னர் 800 விருத்தப் பாக்களேக் கொண்ட 'சீமந்தனிபுராணம்' எ**ன்ற**ும் நூ*ര* ஆக்கித் தந்தார். இந்நூலின் சிறப்பை வியந்து வல்வை வைத்தியலிங்க ரை அதனே அச்சிட்டு வெளிப்படுத்தி மகிழ்ந்தனர். அகவற்பாவால் இயன்ற 'விநாயகர் மான்மியம்' என் றைம் ஒரு புராண நூலும், 'புளியநகர் ஆஃனப்பந்தி விக் னேசுவரர் பதிகமும்' 1905ஆம் ஆண்டில் வெளிவந் தன. அடுத்த ஆண்டிலே கண்டிநகர்ச் சைவ மக்களின் விருப்பத்துக்கிணங்கி 'சிவதோத்திரம்' ஒன்று செய் தார்கள். அக்காலத்துத் தமிழழிவு செய்துவந்த சில போலிப் பண்டிதேர்களின் பேச்சுக்களே மறுத்து இவர் எழுதிய ஒரு கண்டனம்போன்ற உரைநடைநூல் 'முப் பொருளாராய்ச்சிக் கட்டுரை' என்பதாகும். இக் கட் டுரையினே 1918ஆம் ஆண்டில் மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கத் **தார்** தமது 'செக்தமிழ்' இதழில் வெளியிட்டனர். யாழ்ப் . பாணத்து அரசடி விநாயகர்மீது இவ்வாசிரியர் பாடிய அகவல் நூல் 1920ஆம் ஆண்டில் வெளியிடப்பெற்றது. இரண்டாண்டுகளின் பின்னர்ப் பார்க்கவ பராண த்தில்

கணேசசரிதம் பற்றியுள்ள பகுதியை இனிய தமிழிலே 'கணேசர் கலிவெண்பா' என யாத்தளித்தார்கள்.

சமயச் சார்புபற்றிய இந்நூல்கள் நீங்கலாகத் தமி ழிலக்கிய உலகிலே ஒரு வரலாற்று நூலே நன்கு வகுத் ்தமைத்த நல்லாசிரியர் என்ற பெருமைக்கு, இவரியற் றிய 'தமிழ் வரலாறு' என்னும் ஆராய்ச்சி உரைநடை நூல் இன்ணைர ஆளாக்கியது. பல அறிஞர்களின் பெரு மதிப்பை இந்நூல் பெற்றதாகும். சிறந்த சொற்பொழிவாள ராயும், கண்டன வீரராயும், சமயநூற் களஞ்சியமாயும், இன்கவிப் புலவராயும், ஆழ்ந்த ஆராய்ச்சியாளராயும் விளங்கிய வித்துவான் அவர்கள், அவைமட்டுமன்றித் தஃல சிறந்த ஒர் உரையாசிரியருமாவர் என்ற மதிப்பினேயும் பெற்றிருந்தார். மாவிட்டபுரத்து வெண்ணெய்க் கண்ண ரை எனப்படும் பெருங்கவிஞரான புலவர்மணி சு. நவநீத கிருஷ்ணபாரதியார் அவர்கள் இயற்றிய 'உலகியல் விளக்கம்' என்னும் பொருள் நூலுக்கு அவ்வாசிரியரது உள்ளப்படியே யமைந்த உயர்ந்த உரையொன்றை நமது பிள்ளோயவர்கள் எழுதிரைகள். நாற் சிறப்பிணேயும், இவ ரது உரை வளத்திணயும் போற்றிப் பண்டித மயில் வாகனரை எனப் பெயரிய உயர்திரு விபுலாநந்த அடிக ளார் தாமே அவற்றைப் பதித்து வெளியிடலாயினர். இத் ககைய அருஞ்சேவைகளாலே தம்மையும் தம் குலத்தை யம் தம் நாட்டையும் உயர்த்தித் "தோன்றிற் புகழொடு கோன்றுக அஃதிலார் தோன்றலிற் தோன்றுமை நன்று'' என்ற வள்ளுவப் பயனுக்கு வித்துவானவர்கள் இலக் கணமாயினர். 1915ஆம் ஆண்டில் அரசினர் பணியி லிருந்து இளப்பாறிய **பின்னரே தமது** நாட்டுப் பொது மக்களிடை நிலேயாகத் தங்கியிருந்து தமிழ்ப்பணியும் சைவப்பணியும் தாங்கும் மகிழ்வு இவர்க்குக் கிடைத்தது. அக்காலத்தில் இளேஞராயிருந்த வித்துவான் சரவண முத்து அவர்களேத் தமிழுலகுக்கு அறிமுகம் செய்து வைத்து, மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கத்திலும் அவரை அங்கத்தவ நமது பிள்ளோயவாகளே. மட்டக்களப்பு ராக்கியவர் நாட்டின் இள்ஞேர்குலம் பிள்ளோயவர்களாற் கிளர்ந்து சங்கங்கள் கூட்டித் தமிழ் வளர்க்கத் தொடங்கிற்று.

பிள்ளேயவர்களின் ஓயாத உழைப்பிஞல், மஃபோன் றிருந்த அவரது உடலின் உள்ளுறுப்புகள் தளர்வடைந் தன. தோற்றப்பொலிவும், வாடாத நல்லெழிலும் குன்று மாறு நீரிழிவு நோய் அவரைக் கைதொட்டது. தொடர்ந்து எத்தீணயோ பெரியோர்களேயெல்லாம் சுவைகண்டும், பசி குன்றுத தொன்முதுகாடானது நமது வித்துவானவர்க ளது பொன்னுடஃயும், 1921ஆம் ஆண்டில் அன்ஞரது 65ஆவது வயதிலே இரைதேர்ந்து பெருமைகொண்டது. அக்காலம், அவரது பெரும்பிரிவால் தமிழுலகு அடைந்த பெருந்துயரம் சொல்லவொண்ணுததாகும். அழுது புரண்டாலும் மாண்டார் வருவரோ!

சில காலம் கழிந்து, மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கத்துத் தொடர்பு பூண்டவரும், சைவப் பேரறிஞருமாகிய சே. வை. ஜம்புலிங்கம்பிள்ளே என்பார், பிள்ளே அவர்க ளுடைய சமயநூல்கள் இருபதிணயும் இரண்டு பாகங்க ளாகக் கோவைசெய்து 1923இல் முதலாம் பாகத்தின வெளியிட்டனர்.

அத்தொகுப்பினுள் 1. கணேசர் கலிவெண்பா, 2. சிவதோத்திரம், 3. யாழ்ப்பாணத்து அரசடி விநாயக ரகவல், 4. சிவமாஃ, 5. பெரியதுறைத் திருமுகர் பதிகம், 6. மட்டக்களப்பு ஆன்ப்பந்தி-சித்திவிக்னேசுவரர் பதிகம், 7. கண்டிநகர்ச் செல்வவிநாயகர் பதிகம், 8. கண்டிநகர்க் கதிரேசன் பதிகம், 9. கொத்துக்குளத்து மகாமாரியம்மன் அந்தாதி, 10. நல்லிசைநாற்பது எனும் நூல்கள் அடங்கி யுள்ளன. நூற்தொகுப்பின் இரண்டாம் பாகம் வெளி வந்ததாகத் தெரியவில்ஃ. சிலேடைநயம் செறியப் பாடு வதிற் பிள்ளோயவர்களுக் கிருந்த திறமையை இத்தோத்திர நூல்களுள் நாம் பரக்கக் காணலாகும்.

" ஒருமான் முடிமேல் ஒருமான் கரத்தில் அரைமானும் பாகத் தமர்ந்தால்—பெருமான் வருமானங் காணுமோ மற்றவரைக் காக்க இரவாதென் செய்வா னிருந்து." என்பது இவருடைய ' நல்லிசை நாற்பதி 'ல் உள்ள ஒரு வெண்பா. ' மான் ' கூடினபடியால் வருமானம் காணு மல் சிவன் பிச்சை கேட்டுத் திரிகின்ருர் என்பது பொருள். கங்கையினேயும், கஃமோனேயும், உமையாளேயும் ' மான் ' என்ற சொல்லால் முறையே கவிஞர், இங்குக் குறித்த னர். இனிய செஞ்சொற்களாலமைந்த இவரது வெண் பாக்களெல்லாம் இதுபோலவே சுவை தேர்ந்து கற் போர்களது கருத்தைக் கவேர்வனவாம்.

இத்தகைய புலவர் பெருந்தகையாருடைய பாடல் அனேத்தும் கிடையாத நீல் இன்றுளது. பெரியோர்கள் வாழ்ந்த அடிச்சுவட்டைப் பேணி, இயன்ற பணியை நாமும் செய்யவேண்டுமாயின், அவர்களது திருநூல் களே யெல்லாம் இறவாத புதுநூல்களாக வெளியிட்டு வழங்கச் செய்தல் வேண்டும். அந்நூல்கள் மூலம் அவர்க ளது உள்ளத்துடிப்பை உணர்ந்து, நமது நெஞ்சமும் உணர்ச்சி துலங்கக் கடமை செய்தல் வேண்டும். இத னேயே அவர்கள் தம் ஆவிவடிவில் நமது கைம்மாருகக் கொண்டு இன்பமுஞ் சாந்தியும் அடைந்து நிற்பார்கள்.

## II. வித்துவான் அ. சரவணமுத்தன்

"சேந்தக் கவிகளும், இசைப் பாடல்களும் எழுத வல்லவன்; தமிழ்க் கவிஞர்க் கரிதாக உள்ள எந்தக் கவிதையினேயும் இனிதே யமைக்கும் கவிவாணன்; துறைதேர்ந்த தமிழறிஞன்; கற்ரேர் வியப்புறும் நந்தமிழ் 'நாவலன்' ஆக இதோ "எம்முளும் உளன் ஒரு பொரு நன்" என்று முத்தமிழ் அடிகளான பண்டித மயில் வாகனஞர் வியந்து பாடிய அறிஞர் ஒருவர் மட்டக்களப் புத் தமிழகத்தின் புலவர் பரம்பரையிலே தோன்றியிருக் கின்ருர்.

'' சந்தப்பா விசைப்பாவும் தமிழ்ப்பாவில் விழுமிதென்ன**த்** தக்கோ ராய்ந்த

எந்தப்பா வெனினுமிக வெளிதினமைத் திறமளிக்கு மியற்பா வாணன்

கந்தப்பா வெமையாளக் கடிதப்பா வருகவெனக் கவிதை பாடித்

தந்தப்பா சுரவிசையுந் தமிழிசையும் பிறவிசையுந் தரித்த சீலன்."

'' அருணை கிரி **தவப்புதல்வன் இள**மைமுதல் எனக்கன்பன் அமுத மன்ன

பொருளழகு திகழ்தமிழின் கலேபலவும் நனியாய்க்தோன் புலவர் நாப்பண்

மருளகல விடுத்துரைக்கும் வண்மையினுன் ருென்மையினுன் மலரோ னன்னுன்

சரவணமுத் தெனும்புல**வன்** கவியுவகை புவியுவகை தழைக்க மாதோ**.''** 

என்று அடிகள் பாராட்டிய அப்பெரு ந்த கையாளர் நேழத்து நாணலம் நித்திலக் கிழார்' எனப் புகழ்பெற்ற வித்துவான் சரவணமுத்தன் அவர்களேயாவர் (படம் 32).

அறம் வளர்ந்த தமிழகத்திலே மறம் புகுந்து மக்கள் தம் பழம் பண்பு துறந்து, வாழ்வின் நெறியிணே மறந்து செல்லுகையில் ஆங்காங்குப் பேரறிஞர்கள் தோன்றிச் செந்நெறி பரப்பி வந்துள்ளார்கள். அத்தகைய சீரிய ரெல்லாரும் தூய ஒழுக்கமும், தம் சமய நெறியிற் தவருத கட்டுப்பாடுங் கொண்டு விளங்கினர். ஒழுக்கமும், தவ மும், புலமையும் காத்துத் தொண்டு செய்யும் அன்ன ரைப் பொதுமக்கள் பெருஞானிகள் என்று கருதினர். மக்கட் குலத்துக்கு நல்வழிகாட்டும் அவர்கள் இறைவ னின் பிரதிகிதிகள் என்றே கொள்ளப்பெற்றனர். அத ஞல், ஒன்றிப் பிணேந்துகின்ற சமயமும் தமிழும் வளர்த்த பெரியோரெல்லாரும் அக்காலத்திற் 'சாமி' என்னும் மதிப்புக்குரிய உயர்ந்த சொல்லால் வழங்கப்பெற்று வந்தனர்.

ஒல்லாந்தரது ஆட்சியைத் தொடர்ந்து இலங்கையில் நிலேபெற்ற புறச்சமயப் பிரிவுகள் மட்டக்களப்பிலும் மெல் லப் பரவி மக்களுடைய தமிழ்ப் பண்பினேயும், ஒழுகலாற் றினேயும் மாற்றி வரும்போது அந்நிலேயை மாற்றி அனே வருக்கும் நல்லறிவு புகட்டிச் 'சைவசமய இயக்கம்' என்ற பிரச்சார இயக்கத்தின் பேராற் தமிழ் மானங் காத்த ஒரு மட்டக்களப்பு நாவலர் நம் சரவணமுத்துச் சாமியார் அவர்கள்.

மட்டு நகரின் ஒருபால் உள்ள தாண்டவன்வெளி என் னும் ஊரில் வாழ்ந்துவந்த வேளாண் செல்வரான அருண கிரியாரும் அவர் மணேவியார் கந்தம்மையாரும் (1890இல்) விரோதி வருடம் பங்குனிமாதம் 27ஆர் திகதி செவ்வரய்க் கிழமையன்று இப் பெருந்தகை**யா**ரைத் தம் மககுகப் பெற்றுப் பெரும்பேறு பெற்ருர்கள். மந்தமாகவே கமிந்க இவரது இளமைக்காலம், மட்டுககர் அர்ச். மைக்கேல் கல்லூரியிற் பெற்ற ஆங்கில எட்டாம் வகுப்பு அறிவோடு உலகுக்கு இவரை அறிமுகம் செய்துவைத்தது. எவரும் எதிர்பாராதவகையிலே மட்டக்களப்பிற் சரவணமுத்தன் ஒரு குட்டி வில்லிபுத்தூராழ்வாராகித் தோன்றுவார் என் பதை அக்காலம் யாரும் உணர்ந்திலர். பிற்காலத்தே எழுதுகோல் வன்மையால் எத்தகைய வலி தமது படைத்த எதிரியையும் அடிபணியச் செய்த இவரது ஆற்றல்கூட எவ்வித குறிகளும் தோன்றுது அடங்கிக் கிடந்தே வெளிப்பட்டதெனலாம்.

அக்காலத்து வயாவிளான், 'சுதேச நாட்டியம்' என்ற வெளியீட்டுச் சொந்தக்காரராகவும் பெரிய கண்டனப்புவியாகவும் விளங்கிய கல்லடி வேலுப்பிள்ளே அவர்களுக்கும் இவருக்கும் பத்திரிகைகளிலே நடந்த சொற்போர்களோயும், சரவண முத்தனின் கண்டன ஆற்றஃயும் தமிழ்ப் புலமையினேயும் வேற்பிள்ளேயார் போற்றிய பெருமையினேயும் தமிழுலகு நன்கறியும். சரவண முத்தனின் செய்யுள் ஒன்றை நன்கு விளங் கிக் கொள்ளாது குறை கூறுதற்கு முன்ந்த பண்டித ரொருவரைப் பழித்துப் ''புழுகு கணபதி பெயர னறிவனே கமுகு மஃலையப்பன் கணக்கு'' என்றம், சட்டிக்குள் கரணமடிக்கும் பண்டிதைக்குஞ்சே" என்றும் வேற்பிள்ளக் கவிஞர் தமது 'சுதேச நாட்டிய'த்திற் கண்டனந் நீட்டினர். வித்துவான் அவர்களே வெல்ல எண்ணி வேற்பிள்ளோயவர்களின் துணேயையும் அதற்கு ஆசிரியரான வேதநாயகம் வேண்டி நின்ற 'தீபம்' பாதிரியாருக்கு, 'சரவணமுத்தினச் சொற்போரில் எதிர்க்கத் தகுந்த ஆற்றல் உம்மிடம் இல்ஃ என்று வேற்பிள்ளோயவர்கள் பதில் கொடுத்தார்கள். இந்நிகழ்ச்சிக ளெல்லாம் வித்துவானவர்களுடைய கலேப் பெருமையை மூலவிளக்காக்கின. அப்பால் சரவணமுத்தனும், வேற் பிள்ளோயும் அறிவுத்துறையில் மிக கெருங்கிக் கடும் கண் எழுதும் கட்டுரைகள் பர்களாயினர். வித்துவான் வெளியிடும் பதிப்பித்து கவிதைகள் **அனே** த்தையும் வேலேயைக் கல்லடி நாவலர் தாமே மேற்கொண்டனர்.

கலாசாஃப் படிப்பின் பின்னர், மட்டக்களப்பு இந்து வாலிப சங்கத்தார் நடத்திவந்த நூல் நிஃயத்திற்கு மேற் பார்வையாளராக அமர்ந்ததன் மூலம் வித்துவான் அவர் கள் தமிழ் கற்கும் காலவாய்ப்பினே நிறைய அடையப் பெற்ருர்கள். இலக்கண இலக்கியம், புராண இதிகாசம், சித்தாந்த சாத்திரம் அனேத்தையும் கற்றுத் தேர்தற்கேற்ற சூழ்நிஃவைய அளித்த இயற்கை, இவருக்கு ஒரு நல்லா சிரியரையும் பின்னர்க் கூட்டிவைத்தது. ஆங்கில ஆசிரி யரும் சிறந்த தமிழ் அறிஞருமாக விளங்கிய பண்டித மயில்வாகனஞர் அக்காலத்தே இவரது வீட்டினருகில் குடியிருக்க வந்தமை, கஃவயும் புலமையும் நிறைத்துத் தமிழுலகு போற்றும் பேரறிஞராகச் சரவணமுத்தன மாற்றிவிடக் கருவியாயிற்று. அஞ்சா நெஞ்சம், உறுதி, கடவுள் பக்தி, தூய உள்ளம், ஏழைகள்மாட்டன்பு, அடக்கம் என்னும் அருங்குணங்கள் யாவும் சரவண முத்தனிடம் மிளிரக் கண்ட மயில்வாகனஞரும் அவரை வியந்து, மதித்துத் தமக்கு நன் மாணவராயும், உற்ற நண்பராயுங் கொண்டு போற்றுவாராயினர்.

அக்காலத்திலே பெருக் தமிழறிஞராய் விளங்கிய வித்துவாளுகிய புலவர் போற்றும் பூபாலபிள் போய்வர்கள், வேதாக்த சித்தாக்கக் கருத்துக்களேத் துலக்கிக் காட்டும் அரிய இலக்கியம் போன்று அமைக்ததும், சரவணமுத்தளுல் 1915ஆம் ஆண்டு பாடப்பெற்றதுமாகிய மாமாங்கப் பிள் போர் பதிக'த்தின் சிறப்பினேக் கண்டு வியக்து மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கத்தாருக்கு இவர் பெருமையைக் காட்டிவைத்தனர். சங்கம் கடத்திய வித்துவான் தேர்வி லும் சரவணமுத்தளர் 1916 மாசியில் தேறிஞர்; சங்கம் தன் கலேக்குழுவில் இவரை ஓர் அங்கத்தவராக்கிப் பெருமைப்படுத்திற்று. அடுத்த மாதமே இலங்கை அரசாங்க எழுத்தாளர் சேவையிலும் தேறி மட்டக்களப்புக் காட்டுக் கந்தோரில் தொழில் கடத்தவும் தொடங்கினர்.

அரசினர் பணியிற் சேர்ந்தாராயினும் தமிழ் வளர்க் கும் பணியினேயும் இவர் மறந்தாரல்லர். இயல், இசை, நாடகம் மூன்றையும் நன்கு கற்ரூர்; அவைதம்மைத் தன்டுட்டில் வளர்த்துவந்தார். இயற்றமிழ்ப் புலமை யோடு வீண, வாய்ப்பாட்டு என்ற துறைகளேச் சார்ந்து இவரிடத்திருந்த இசைப் புலமையினேயும், நடிக்கவும் பழக்கவும் வல்லரான நாடகப் புலமையினேயும் அறிந்து மட்டக்களப்பிலே அந்நாளில் மிகப் பெயர்பெற்று நாடகம் வளர்த்து வந்த 'சுகிர்த விலாச நாடக சபையார்' தமக்கு நாடகம் எழுதும் அறிவுப் பணியையும் இவருக் குப் பணிந்தளித்தார்கள். அதன் தொடர்புகொண்டிருந்த காலங்களிற் பல நாடகங்களுக்குப் பாடல்கள் எழுதியும், வசனங்கள் அமைத்தும், கொடுத்ததுமட்டுமன்றித் தாமே

அரங்கேறித் திறம்பட நடித்தும் வந்தார்கள். 'பாதுகா பட்டாபிடேகம்', 'இராமா் வனவாசம்', 'இலங்கா தகனம்' என்று இன்று இயலும் நாடகங்கள் மூன்றும் இவராலேயே முற்றும் எழுதப்பட்டனவாம். 'கண்டி ராசன் நாடகம்', 'சீதா கல்யாணம்' என்ற நாடகங் களிற் தாமே கதாநாயகஞக நடித்துப் பெயர்பெற்றனர். "சேரவண முத்தனெனும் மரகதத்தின் தாள்பணிந்து" என்று கண்டாருக் நாடகத்திற் தன் வரவின்போது பாடு தற்குத் தன் பெயரமைந்த முருகணே வணங்கும் வரவுப் பாடலொன்றை அமைத்துக்கொண்டாராம். இராவணன் வேடம் இவருக்கு மிகுதியும் பொருத்தமாயிருந்ததென் றும், உவேல்ஸ் இளவரசர் கொழும்புக்கு வந்தகாஃ இராம கதையில் ஒரு பகுதியை நாடகமாக்கித் தாமே இராவண ஞகவும் நடித்துப் புகழும், பரிசிலும் பெற்ருர் என்றும் அறிகிருேம். இனிமையும் எடுப்புங் கொண்ட உரத்த குரலோடு, வேடப்பொலிவும் இவருக்கமைந்தது போல் இராவணகை நடித்த வேறு யாருக்கும் அதுவரை பொருந்தியதில்ஃ என்றும் சொல்லப்படுகின்றது.

மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கத்து ஆண்டுவிழாக்களிற் தவருது கலந்து சொற்பொழிவுகளாற்றும் வாய்ப்பு இவ ருக்குக் கிடைத்திருந்தது. ஒருமுறை மதுரை சென்றிருந்த போது இவருடைய உடுப்புப் பெட்டியும், பணப்பையும் திருட்டுப்போய்விட்டன. எவரிடமும் இரந்து உதவிபெற விரும்பாத கவிஞர், கைச் செலவுக்கும் வழியற்ற கிலே யில் அங்கே வைரவப்பிள்ளே என்பவரால் நடாத்தப் பெற்றுவந்த நாடகசபை ஒன்றுக்குச் சென்று நடிப்பதற் குத் தமக்கும் இடம் தருமாறு கேட்டனர். அவர்களோ இவரை அறிந்து மதித்துப் பேணுது நந்தன் சரிதையில் நந்தேன் வீட்டுச் சேவகைகைய நாககுக வேடம் ஏற்று நடிக் கும்படி குறைந்த கூலிக்கு அமர்த்திஞர்கள். திருமதி வைரவப்பிள்ளேயே நந்தனின் மனேவியாக நடித்தார். மேடையிற் தோன்றியதும் அவர் சேவகீன அடிக்கடி என்று அழைத்துக்கொண்டே இருந்தமை · agl ' மனம் கொதித்திருந்த வித்துவாகு மேலும் வருத்திற்று. ஒருமுறை மிகக் கடுமையான குரலில் ''அடே நாகா ''

என்று அந்த அம்மையார் கூப்பிட்டபோது சேவகர் அசைவற்று ஒரு தூணிற் சாய்ந்து நின்ருர். மேலும் மேலும் பலமுறை அதட்டி ''என்னடா தூங்குகின் ருயா? '' என்று கேட்டதும் இவர் பொறுமையோடு "இல்ஃயெம்மா" என்ற சொல்லி "நீடாழி யுலகத்து மறைநாய் குஃலக்கவே நெடுநாகன் பீணயேறினுன் '' என்று பாரதத்தின் காப்புச் செய்யுடோத் திரித்துப் படிக்கத் தொடங்கிரை. தன்னே "நாய்" எனச் சேவகன் குறிப் பிடுவதை விளங்கிக்கொண்ட அவள் அவமானமடைந்து உள்ளே சென்றுவிட்டனடுளன்றும், பின்னர் நாடகசபை யார் இவருடைய திறமையைக் கேட்டறிந்து மன்னிப்புப் பெற்று, மறுநாள் நடந்த அல்லி—அரிச்சுறை நாடகத்தில் கதாநாயகளுக இடமும், கூடிய சம்பளமுங் கொடுத்து இவருடைய சிறந்த நடிப்பைப் பெற்றதன் மூலம் தம் சபைக்குப் புகழையும் தமிழகத்தில் நன்கு வளர்த்துக் கொண்டனர் என்றம் அறியப்படுகிறது.

பிற்காலத்தே மட்டுநகர்ச் சுகிர்த விலாச சபையும் இவரைத் தஃவேராகக்கொண்டு நெடுநாள் நாடகப்பணி செய்தது. மிகுந்த நகைச்சுவை வல்லவராகவும் விளங் கிய நமது வித்துவான் சில சமையங்களில் 'கோமாளி' வேடம் தரித்துச் சபையை மகிழ்விப்பதும் உண்டென்பர்.

சிலேடைகயம் பொதிக்த இவரது சொற்சுவையினைல், சொற்பொழிவுகளிலும், கண்டன உரைகளிலும் இவ ருக்கு எங்கும் பெரும் சிறப்புக் கிடைத்துவக்தது. ஒரு கால் தமிழறிஞரொருவருடன் சொற்போர் ஒன்று எழுக்த போது தருக்கமுறைகளேக் கைக்கொண்டு மரபு கடவாது வித்துவானவர்கள் வாதிட்டுக் காட்டிய நுண்கருத்துக் களே ஏற்றுக்கொள்ளவோ, விளங்கிக்கொள்ளவோ மறுத்து, மற்றவர் 'விதண்டாவாதம்' செய்யலாயினர். அதனைல் வித்துவானவர்களுஞ் சற்று எல்ஃமீறி '' ஒட்டி ஓரா திருக்கைதான் உமக்கு நன்றுமோ'' என்று சிலேடை யாக மீனுணவு கொள்ளும் அப் பெருந்தகையாரைக் கூறினர். யான் கூறுவதைச் சார்ந்து உணராதிருப்பது உமக்கு நன்றுமோ என வெளிப்படையாகவும், ஓட்டி, ஓரா, திருக்கை என்னும் மீன் விருந்தன்றி என்னறிவு விருந்து உமக்கு நன்றுக இருக்குமோ என்று குறிப்பாக வும் கண்டிக்கப்பெற்றபோதுதான் அவர் அறிவு தெளிந்து முத்தீனப் பணிந்து போற்றினரென்பர்.

கள்ளருந்தும் பழக்கம் வித்துவானவர்களே த் தொட்டு வளர்ந்து வந்ததை அறிந்த விபுலாநந்த அடிகள் ஒரு முறை ''என்ன வித்துவான் நீங்கள் மதுபானம் அருந்து கின் நீர்களென்று கேள்விப்படுகிறேன் '' என்று கேட்டார். அதற்கு அவர் '' இல்ஃ சுவாமி, பழங்கள் மட்டுக்தான் சாப்பிடுகின்றேன்"' என்று நயமும், பயமும் தோன்றப் குலுங்கக் கு<u>ல</u>ங்கச் சுவாமிகள் புகிலிறுத்தபோது சிரிக்கும் நிலீலமை ஏற்பட்டது. ''சைவ உணவு கொள்ளும் பழங்களேயே உணவாகக் கொள்கிறேன்'', நான் என்று கூடியிருந்த மற்றையோருக்குச் சொல்வதுபோலக் காட்டி, பழைய கள்ளே மட்டும் தான் அருந்திவரும் பழக் கத்தையும் அவர் ஒப்புக்கொண்ட *சொற்*சாதுரியத்தை அடிகள் பாராட்டினர். இவ்வாறு சிலேடை அணியா னது சரவணமுத்தனின் கைப்பட்டதளுல் ஒரு தனிச் சிறப்பைப் பெற்று நடந்ததை இவருடைய கண்டனக் கட்டுரைகளில் நாம் பரக்கக் காணலாம். அத்தகைய அறிவுக் கட்டுரைகளுக்குச் 'சுதேசநாட்டியம்', 'தீபம்', ் செந்தமிழ்' என்ற வெளியீடுகள் கன்மதிப்புக் கொடுத்து வெளியிடலாயின.

1910ஆம் ஆண்டிலே மட்டக்களப்பிற் தோன்றி நலிந்த நிலேயில் இருந்த 'சைவப் பள்ளிக்கூட இயக்கத் திலே' சரவணமுத்துச் சாமியார் ஒரு தஃமைத் தளபதி யாகச் சேர்ந்தார். தமிழ்நூல்களோடு, கிறித்தவ வேதங் களேயும் நன்கு கற்று, ஆங்கில மொழியிலும் சொல்லாற்றல் படைத்திருந்த வித்துவானுடைய பேச்சினே எதிர்த்து வெல்லமுடியாது பாதிரிமார் பலர் திணறிஞர்கள். இவர்து தெய்வத் தமிழ்ப் பெருக்கிற் சைவர் தினேத்துக் கிளர்ந்தனர். தேசிகமணியும், சைவப் புலவருமாக இன்று விளங்கும் 'அருணுசலம் சாமி'யின் (படம் 42) துணேயும் இவருக்கு அக்காலே கிடைக்கலாயிற்று. அவரையும்

உடன்கொண்டு இடந்தொறுஞ் சென்று சொன்மாரி பெய்து சைவம் வளர்க்கும் பணியிலே அளப்பரிய வெற்றிகண்டார். தமிழ் வள்ளல்கள் பலருடைய ஒத் துழைப்பும் இவருக்குக் கிடைக்கவே எங்கும் பள்ளிக் கூடங்கள் பல அமைந்தன; திண்டீணகள் வளர்ந்தன; நாடக **அரங்கு**களும் எழலாயின. இவருடைய பெரு முயற்சியால் கிறுவப்பட்ட கலாசாலேகளேயே விபுலாநந்த அடிகளார்**, பி**ற்காலத்தில் இராமக்கிருட்டின சங்கத்திற் சேர்த்து வளர்த்தனர். சரவணமுத்து விதைத்த தமிழ் விதை, சைவ, வாலிப, தமிழ்க்கலே மன்றங்களாக முளேத்து வளர்ந்தது. அக்காலத்து இள்ளுராயிருந்த புலவர்மணி பெரியதம்பிப்பிள்ள அவர்களின் தமிழ் அறிவையும் ஆற்ற&லயும் வியந்து 'பண்டிதேர்' ஆசிரியத் தொழிலிலீடுபடுவதற்கு ஒரு பாராட்டும். மதிப்புப் பத்திரமும் வழங்கி 1922ஆம் ஆண்டிலேயே மட்டக்களப்பு நாட்டின் தமிழ்மரபு காக்கும் பெரும் பணியானது தொடர்ந்து வளர்ந்துவருதற்கும் வித்துவா னவர்கள் அடிகோலி வைத்தார்கள்.

பல துறைகளிலும் சிறந்து விளங்கும் சரவணமுத்த ஞருடைய சமயஞான முதிர்ச்சியையும், இசைப் புல மையையும் பயன்படுத்தி இசைப்பாடல் நூல் ஒன்றை அமைக்க வேண்டும் என்று சென்னேநகர் அண்ணுவியார் தா. ஆதிமூலம்பிள்ளே அவர்கள் விரும்பிஞர்கள். அதீனயேற்று, அவரமைத்துக் கொடுத்த தாள, இராகங்களுக் கமைவாகக் 'கதிர்காம வேலவர் தோத்திரமஞ்சரி' எனும் ஒரு நூலே நமது வித்துவானவர்கள் யாத்தனர். 1927இல், 'சு தேசநாட்டிய' காரராற் பதிப்பிக்கப் பெற்ற இந்நூலின் சிறப்புரையிலேதான் விபுலாநந்த அடிகளார் நாம் முன்னர்க் காட்டிய புகமுரையை இவருக்கு வழங்கலாயினர். கீர்த்தீன என்று இக்காலத்தில் வழங்கப்படும் இசைப் பாடல்களமைந்த இந்நூலுள்:

" குறவர்மகள் தேனோடும் குமேரன் றன்னேக் குன்றுடிக் குன்றாருவக் குறித்து மாநற் திறலுடனே வேல்விடுத்த மயிலோன் றன்னேத் தேவர்சிறை மீட்கவரு திகழி ஞூன் அறமுணர்த்து மம்மைமைக்த குறைன் தன்கோ அடியவர்க்கே யருளமுத மளித்து மேழ்வெம் பிறவிகோய்க் கலிதீர்க்கும் பெம்மான் றன்குப் பேசுவார் மாசிலாப் பெரியோ ராமே.'' 39 என்பதுபோன்ற விருத்தமும், வெண்பா, கலித்துறை என் னும் மற்றையே இயற்றமிழ்ப் பாடல் சிலவும் இடம் பெற்றுள்ளன.

> "மதிசூடி பெற்ற மகனே குறத்தி மூனாடு சித்ர — வடிவேலா."

என்று திருப்புகழ் போன்ற நடைபெற்றமைக்க 'நவரத் தினச் சக்தக்கவி' களும், 'வண்ணச் சக்தம்' என்னும் வகை சார்க்து, 'புன்னுகவராளி', 'நாதனுமக்கிரியை' முதலிய இராகங்களி னிசைவுக்கமைக்த சக்தப் புகழ்ப் பாடல் சிலவும் ஈற்றிலமைக்து அறுபது பாடல்களா னியலும் 'தோத்திர மஞ்சரி' பல அறிஞர்களின் பாராட் டுரை பெற்ற ஒரு புகழ் நூலாகும்.

கணிதம், இலக்கியம் என்ற கலேத்துறைப் புலமை யில் இவர் பெற்றிருந்த ஆற்றல் சோதிடக் கலேயையும், இவர்க்கு இலகுவில் ஊட்டிற்று. தமது நுண்மதியினுல் எத்தனேயோ நிகழ்ச்சிகளே முன் கூட்டியே கணித்து அறிந்து கூறிச் சோதிட விற்பன்னர்' என்ற பெருமைக்கும் இலக்காயினர். தமது கிரக நிலேப்படி பிற்காலத்தே சனி பகைகொள்ளப் பெற்றமையாற், தன்னுற்றலால் மேற்கொள்ளமுடியாத பல துன்பங்கள் வந்தன என்று நம்பினர். எடுத்த கருமங்கள் சிதைந்து பொருளழிவு கொண்டார்; மூலநோய் தொட்டது; அதன் வெம்மை தணித்தற்காகக் கள்ளுண்ணும் பழக்கங்கொண்டார்; கீழ்மையானதென்று அவரே விரும்பாத அப் பழக்கம் பல்லோர் நகைப்புக்கும் தன்னே ஆளாக்கியதென்பார். அவற்றுல் உடலும், உளமும் நொந்து சனிபகவானே வேண்டி மனங்கசிந்து பாடினுர்:

"நள்ளார் நகைக்கவைத்தாய் நானிலத்தோ ரேசவைத்தாய் உள்ள மரியாதை யோட்டிவைத்தாய்—மெள்ளவே வந்தணுகாத் தீச்செயல்கள் வந்திடச்செய் தாய்கலியே எந்தையினி யென்மே லிரங்கு," 5 " சொறியுனக்குச் சீதனமா சோம்பலுக் தன்பேரு கிறிபெருக்க வோகிளர்வு கேள்வா—அறிவுடையார் வேண்டா தனவெல்லாம் வேண்ட வழிவைத்தாய் ஈண்டா திவைதீ ரினி."

22

''கிழங்கு வருத்தவே கீழ்மைப் படுத்தப் பழங்களுண் ணச்செய்தல் பண்பா—வழங்கா வகைகீக்கு வாய்சனியே வையத் தவர்செய் ககைகீக்கி யாள்வாய் கயக்து.''

25

(கிழங்கு வருத்தவே—மூலகோய் துன்பஞ் செய்தலால்.)

இவ்வாறு சனியினேத் துதித்துப் பாடிய 30 வெண் பாக்களும் 'சனிவெண்பா' எனும் நூலுளமைந்தன. அந்நூலூச் செங்கலடி வென்னிமை முதலியார் திரு. கு. போன்னோயா என்பார் 1927இல் பதிப்பித்தனர். கல்லடி வேற்பிள்ளோயவர்கள் பாடிய 'அச்சிடுவித்தார் மான்மி யம்' எனும் செய்யுள்கள், இந்நூலுக்கு முகவுரைபோ லமைந்துள்ளன. வேறு பல சிறப்புரைகளேயும் இந்நூல் பெற்றுள்ளது.

இரத்தினபுரி, அப்புத்த**ோ**, திருகோணமல் என்ற இடங்களுக்குத் தொழில்கில் மாறிச் சென்று சேவை செய்த காலங்களில் அங்குள்ள தல இறைவர்மீது இவர் பாடிய தோத்திரச் செய்யுள்கள் பலவாகும். அவ்வூர் களில் எல்லாம் தமிழ் வகுப்புக்கள் நடத்திப் பணிசெய்த னர். தமிழின் தனி இனிமையிற் றிளேத்துக் கலப்பற்ற தூயநடையிற் பல கட்டுரைகளேப் பிற்காலத்தே வித்து வான் அவர்கள் எழுதிஞர் என்பர். அதஞல் சரவண முத்தன் என்னும் இவரியற்பெயரையும் அறிஞர் 'ஈழத்து நாணலம் கித்திலக்கிழார்' என்று தமிழ்செய்து வழங்குவாராயினர்.

வலிமைபெற்று உயர்க்து பெருத்த உடற்கட்டும், மேவி வளர்க்த குடுமியும், முறுக்கிவிட்ட மீசையும், உருத்திராக்க மாஃயும், வெண்ணீற்றின்பெருங் குறிகளும் கொண்டவ ராகி அஞ்சாத கெஞ்சமும், "அவையஞ்சி மெய் விதிர்க் கோத" ஆண்மையும் படைத்திருக்த வித்துவான் வீர சரவண முத்தரை் தமது நாற்பதாவது வயதில் (1930ஆம் ஆண்டு ஆடிமோதம் 11ஆக் திகதி வெள்ளிக்கிழமை) விண் புகுதற்கு விடைபெற்றுவிட்டார். கலேமீது இவருக்கிருந்த கரைகாணுத காதலே கடைசியிற் காலணுக வந்து கை தொட்டது. சனி வெண்பாப் பாடிய சிறப்பாற்போலும் சொறி முதேலிய கோய் நீங்கி, உளமகிழ்ச்சியும், புது மலர்ச்சியும் பெற்றுச் சிலகாலம் ஆறு தலடைந்திருந்த வித்து வானின் குடவிலே நச்சுநீர்த் தாக்கமொன்று உண்டா யிற்று. அதற்காகக் கொழும்பு சென்று சத்திரசிகிச்சை பெற்றனர். கோய்ப் படுக்கையிலிருக்கும்போது தாம் வீரராவணு தை முன்பு நடித்ததைக் கேனவுக் காட்சியிற் கண்டு எழுந்தார். மற்றையோர் வந்து பிடித்துத் தடுத்தற் கிடையிலே தம்மையும் மறந்து இராவண வீரஞக நடிக்க லாயினார். வயிற்றிலே கதைக்கப்பெற்றி ருந்த காயம் மீண்டு பிளவுற்றது; குடல் வெளியே சரிந்து குருதி சொரிந்தது. சரவணமுத்தனின் உயிரும் உடனே பிரிந் தது. மிகக் குறைந்த ஆயுட்காலத்திலேயே எத்தீனயோ பெருஞ் செயல்களே யெல்லாம் புகமுறப்புரிந்து தமிழ் வளர்த்த வள்ளலேக் காலம் நம்மிடை நீண்டநாள்விட்டு வைத்திலது. வெளிநாட்டாரின் முன்னர்த் தாழ்ந்து நில்லாது பண்டைக்காலம்போல மற்றவர் தனக்குத் தஃ காழ்ந்து செல்லவேண்டிய உயர் நிஃவையத் தமிழகம் மீண் டும் பெறுதல் வேண்டும் என்பது விண்புகுந்த வீரனது தீராத வேட்கை; முத்தமிழரசு மீண்டும் பண்டுபோல் விளங்கவேண்டும் என்பது அவன் கண்ட கனவாகும். நிறைவேற்றிவைக்கும் என்றே எதிர் காலம் அவற்றை பார்க்கின் ருேம்.

### III. குமாரசுவாமி <u>ஐ</u>யர்

விபுலாநந்த நாவலருக்குச் சங்கதமொழிக்கல்வியைத் தொடங்கி வைத்த தமிழ்ப் புலவர் ஒருவர் நம்மிடை ஆடம்பரமின்றி வாழ்ந்து மறைந்துள்ளார். மட்டக்களப்புச் செங்குந்தர் மரபை அணி செய்த இப் புலவர் தமது சைவநெறி குன்றுத வைதிக வாழ்விஞல் 'ஐயர்' என்று குறிப்பிடப்பெற்ற சிறப்புடையவர் ஆவர் (படம் 33).

இவர், ஆரைப்பற்றை எனும் கிராமத்தைச் சேர்ந்த சின்னத்தம்பியாரும் அவர் மீனவியாரான சின்னம்மையா ரும் தமது மூதாதையரின் இடமான கோட்டைக் கல்லாற் றிற் குடிபுகுந்த காலத்திலே, வெகுதானியவருடம் மார்கழி மாதம் 22ஆந் திகதி (1879), தமிழும் சைவமும் வளர்த்தற் கென்றே பிறக்கலாயினர். நோய் நிறைந்தோகுய் மெலிந்த தேகியாய் இருந்த குமாரசுவாமிபிற்காலத்திற் பேரறிஞுடைய் விளங்குவானென்று அப்போது யாரும் எதிர்பார்த்திருக்கவில்ஃ. இளமையிலே தமிழ் இலக்கிய இலக்கண நூல்களே மூலபாடமாக இவர் கற்றபின்னர், யாழ்ப்பாணத்தில் பெருந் தமிழ் வித்துவாகுய் விளங்கிய த. கைலாசபிள்ளே என்பவரின் மாண கை இவருக்குக் கிடைத்த வாய்ப்பு மட்டக்களப்பு நாட்டுக்குப் பெரிதும் மதிப்பிணே ஈட்டிக்கொடுப்பதாயிற்று.

ஆசிரியருடைய கன் மதிப்பைப் பெற்ற முதற்தர மான மாணவர் கமது ஐயர். இளமையிலேயே, சிவபக்கி யும் சிவகெறியில் வழுவாத ஒழுகலாறும் இன்ஞரது தமிழ் கெஞ்சோடு கலக்து பலருடைய மதிப்புக்கும் இவரை இலக்காக்கின. தமிழ்மொழியில் மட்டுமன்றி வடமொழியி லும் இராமோதக்தம் முதலான கல்லிலக்கியங்களேயெல் லாம் கற்றுத் தம்மூர் திரும்பிஞர். கல்ல பண்பட்ட பாடல் களே ஆக்கும் புலமை இவரிடத்தில் இயல்பாயமைக் திருத்தலேக் கண்டு கண்பர் பலரும் வியக்தார்கள். தமி முக்கு இயல்பான இனிமையும் குழைவும் ஐயர் எழுதும் தமி முரைகடையிலே பொலிக்து தனியழகு பெற்றன. இவருடைய உரைகடைப் புலமையைச் சித்தவைத்தியப் பத்திரிகைகளிலும், 'செங்குந்தமித்திரன்' முதலான வெளி வீடுகளிலும் கண்டு பல அறிஞர் பாராட்டுவாராயினர். இப் பெரியார் சங்க இலக்கியங்களேத் தமது பழஞ்சாத்துக்கள்போலப் பேணிக் கற்றும் கற்பித்தும் வந்தார். மட்டுநகர்க் கோட்டைமுனேயில் இவர் வசித்தகாலத் தில் தமிழிலும் சங்கதத்திலும் இவருக்கு மாணவராய் அமைந்து பயன்பெற்றேர் பலராவர். இந்தக் காலத்திலே தான் பண்டித மயில்வாகனரைது தமிழுறவு இவருக்கு ஏற்பட்டது. ஐயருடைய புலமையை வியந்து வடமொழிக்கல்வியில் அவருக்கு மாணவதை அமைந்து, மயில்வாகன ஞரும் ஐயருடைய கலேப்புகழை மேலும் உயர்த்திஞர். நாடகக் கொப்பிகள், காவடிச் சிந்துகள் முதலாகப் பல நூற்பிரதிகள் ஐயரவர்களுடைய திருத்தத்துக்கும் அங்கீ காரத்துக்குமாக பல இடங்களிலுமிருந்து வந்துபோகும்.

அரசடியில் இருந்த தமிழ் ஆசிரியர் பயிற்சிக் கலா சாஃயிலே இவர் சிலகாலம் தனிப்பட்ட முறையில் அமைந்த ஓர் ஆசிரியராகப் பணிசெய்து மாணவர் பல ரைத் தமிழ்நூற்றுறைகளிற் கரைசேரச் செய்தனர்.

" நல்லா ரிணக்கமும் கின்பூசை நேசமும் ஞானமுமே அல்லாமல் வேஞென் றறியேன் பராபரமே.''

என்ற இவருடைய கடப்பாடு விபுலாநக்த அடிகள் வித்துவான் சரவணமுத்தன் முதலிய நல்லறிஞர்களது தொடர்பால் அக்காலத்தில் இனிது வளம்பெறலாயிற்று.

இந்நாட்களிலே தமது பரம்பரைக் கல்வியான வைத் தியத்துறையில் இவர் மனம் சென்றது. தமிழ், சங்கதம் ஆகிய இரு மொழிகளிலும் புலமையாளராய் இலக்கிய இலக்கணங்களிற் டைக தேர்ந்தவராய் விளங்கிய இவருக் குத் தமிழ் வைத்தியக் கல்வி ஒரு பொறுப்பாகத் தோன்ற வில்ஃ. ஒரு சிறிதுகாலத்துள் அந்நூற் பரப்பிணச் சுவை தேர்ந்து முடித்தார். சித்த வைத்தியக் கஃ இவரிடம் கை வந்ததொன்றுயிற்று. 'நாடி' பார்ப்பதில் ஐயர் பெயர் பெற்றவராயினர். கோய் இன்னது என்று அவர் நிதா னித்துக் கூறிறுல் அதிற் கடுகளவும் பிழையே இருக் காது. இத்திறமை, குமாரசுவாமி வைத்தியர் புகழை எங்கும் பரப்பியது. உயரிய முறையில் ஆக்கப்பெற்ற நல்ல மருந்துகளேச் செய்யுந் திறமையாளராயும் இருந் ததனுல் பலருடைய தீராத நோய்கள் எல்லாம் இவரைக் கண்டு ஓட்டம் பிடித்தன. திராட்சாரிட்டம், மிளகுசந்த னுதித்தைலம், மயணத்தைலம் முதலான உயர்ந்த மருந்துகள் சிலவற்றிற்கு மக்கள் இவரை இன்றும் நீண்த்துப் பேசுகின்றனர். இக் கலேப் பெருமையால் இந்தியாவிலுள்ள சித்தவைத்திய சங்கத்திலும் ஒரு உறுப் பினராக நீண்டகாலம் இருந்து தன் பங்கை நன்கு நிறை வேற்றிப் புகழ்கொண்டனர்.

இவரது வைத்தியக் கலேப் புலமையி இரைபகுதி இவரியற்றிய 'ஆயுள்வேத வைத்தியக் கருவூலம்' என் னும் நூலின் மூலமாக வெளிவந்திருக்கிறது. வெண்பா, ஆசிரியப்பா, கலித்துறை, கலிவெண்பா, விருத்தம் என்னும் யாப்புக்கள் கொண்ட 800 பாக்களால் அமைந்த 'வைத்தியக் கருவூலம்' இவருடைய அநுபவ முதிர்ச்சியையும் சித்திவைத்தியக் கலேச் சிறப்பையும் நல்ல தமிழிற் காட்டி வைத்தியத்துறையை அழகுசெய்யும் சிறப் புடையதாயிருக்கின்றது.

> '' ஈச்சங் கொழுந்து கொச்சியில் இசங்கு மணித்தக் காளியிலே காய்ச்சுஞ் சங்கம் குப்பியிலே கரிய சீரம் பீநாறி மூச்சை யழிக்கும் செஞ்சந்தம் முதிய குப்பை வெண்காயம் பாச்சிக் கசாயம் பருக்கிவிட்டால் ப**ற**க்கும் கரப்பன் பாலருக்**கே**''

என்னும் பாடல் சொறி, சிரங்கு, கரப்பன் என்பன சிறுவருக்கு வந்தாற் போட்டுக் கொடுக்க வேண்டிய குடி நீரொன்றிணக் குறிப்பிடுவது. 'பறக்கும் கரப்பன் பால ருக்கே' என்று தமது திடமான கருத்தை வெலியுறுத்தி நோய் பறக்கின்ற வேகத்தைக் காட்டுகின்றுர். " போமென்ற கனமாந்தக் குளிகை பொன்ற புகலுகின்றேன் திரிகடுகு கரிய சீரம் ஆமென்ற வசம்புள்ளி யசம தாகம் அப்பனே வகையொன்று வராக ணென்று நாமென்ற கல்வத்தில் மருந்தை வைத்து நாட்டக்கேள் பிரண்டையொடு மாவி லங்கை தாமென்ற வேளே நொச்சி வேம்புவுஞ் சங்குடனே பேய்மருட்டி சங்கந் தப்பி''

என்ற குளகச் செய்யுளானது கணமாக்தக் குளிகையைப் பற்றிய முதற் பாடலாக அமைக்து அதன் விவரத்தைக் கூறுதற்கேற்ற இழுமென்னேசையோடு கடக்து ஐயரவர்க ளது வைத்தியப் புலமையும், தமிழ்ப்புலமையும் கலக்த ஒன்றுக மிளிர்வதைக் கண்டின்புறலாம்.

இத்தகைய பயன் கிறைந்த நூல் இன்னமும் அச் சேறி வெளிவராதிருப்பது வருந்தத்தக்கது. அரசடி ஆசிரிய கல்லாரி யுகிபாரயிருந்த திரு. தம்பு என்பவர் ஐயரவர்க ளுடையை வைத்தியப் புலமையையும் தமிழ்ப் புலமையை யும் வியந்து, மலேரியாக் காட்டுச்சுரத்தைப் பற்றிய பாடல் நூல் ஒன்று செய்து தரும்படி `அவரை வேண்டிரை். ஆங் கில வாடை மிகுந்து, மேடைடு வைத்திய முறைகளிலேயே பெரும் நம்பிக்கை கொண்டிருந்த சூழல் ஒன்று, இவர் மூலம் அவ்வாறு பணித்தமையை அறிந்த ஐயர் அவர்கள் மேஃத்தேச வைத்திய முறைகளேயும் சிறிது அறிவாராத லால், தமிழ் வைத்திய வழிகள் கொஞ்சமும் கலவாத முறையில் ஐம்பத்தொரு பாடல்களேக் கொண்ட 'மலே ரியா என்றும் காட்டுச் சுரம்' என்ற நூல் ஒன்றை ஆக்கி அளித்தார்கள். வெண்பா முதலாகக் கும்மி, கொண்டிச்சிந்து, ஆனந்தக்களிப்பு, குறம் (பள்ளு) என்ப வற்ருல் நடந்து, கலிவெண்பாக்களால் முடிவுறும் இந்நூல் 1931ல் திரு. டி. என். நல்லதம்பி ஆசிரியர் அவர்களோல் அச்சிட்டு வெளிப்படுத்தப்பட்டது. இந்நூற் சிறப்பைப் பாராட்டிய வைத்தியர் குழு, மலேரியா வாரவிழா ஒன்றில் நாலே அரங்கேற்றி ஐயரவர்களுக்குப் புகழ் மாஃயும் சூட்டிக் கௌரவித்த<u>த</u>ு.

" கொந்தலர் குழன் மடவாய்—யான் கூறிடும் வாசகம் கேளனமே முந்தையர் மஃச் சுரத்தால்—உடல் முற்றிலும் குழைந்தனர் பற்றிலர்போல்"

என்று கும்மிப் பாடல்கள் இன்சொற்களாற் தொடங்கு கின்றன. ஈற்றி லமைந்து நிற்கும் கலிவெண்பாவின் கடைசிப்பகுதி:

> " உற்ருர் முதலாய் ஒழிக்தோ ரையுமிழக்து வற்ருத செல்வம் மீணமாடு—கற்போகம் விட்டுப் பிரிக்து விழற்கிறைத்த கீராகிக் கிட்டுவார் விண்டீணக் கிளர்க்து''

என்று, தகுந்தபடி தடுக்கப்படாவிடின் இச்சுரம் மனித குலத்தையே பூண்டோ டழிக்க வல்லது என்று வலியுறுத் திக் கூறுவதா யமைந்து நூல் கிறைவுறுத்தப்பட்டுள்ளது.

சிவ வழிபாட்டின் சின்னமான உருத்திராக்கத்தின் மீது பெருமதிப்புப் பூண்டு, அதீன என்றும் கழுத்தி லணிந்த பெருமைகொண்ட ஐயர் அவர்கள் 'உருத்தி ராக்க மான்மியம்' என்னும் செய்யுள் நூல் ஒன்றையும் ஆக்கிஞர்கள். சிவ தத்துவத்தின் நுண்கருத்துக்களேயும், உருத்திராக்க மகிமையையும் விளக்கும் இந்நூல் வெண்பா, ஆசிரியவிருத்தம், அகவல் என்பன கலந்து ஓர் இலக்கிய நூல் போன்று விளங்குகின்றது.

இவர் கோட்டை முனோயில் அமைந்துள்ள வீரகத்திப் பிள்ளோர் கோயிலின் பரிபாலகராய்ப் பல ஆண்டுகள் இருந்து அக் கோயிலேப் புதுக்கித் திருப்பணிகள் அனேத் தையும் பெருமைப்படுத்தியவர். அக்கோயிலிற் சிலகாலம் புராண வகுப்புகளேயும் நடத்திச் சைவம் வளர்த்த இப் பெருமையாளரது உழைப்பும் செல்வமும் கோயிற் பணி களுக்கென்றுல் 'கணக்கு வழக்கற்றுச்' செலவழிக்கப் படும். அக்காலத்தில் மட்டக்களப்பில் நடந்த சைவசமயக் கிளர்ச்சியிலும் பங்குகொண்டு பல இடங்களிற் சைவப் பிரசங்கங்களும் ஆற்றியிருக்கின்றனர். சைவசித்தாந்தச் சிறப்புகள் இவர் வாயிலாய் நாடெங்கும் அப்போது பரப்பப்பட்டன. வயது முதிர்ந்து வெளிப் பணிகளில் ஈடுபாடு குறைந்து வீட்டில் இருந்த காலத்திலும் பல அறிஞர் இவரை நாடிச் சென்று புத்திமதிகளேப் பெற்றுச் செல்வாராயினர். இவருடன் சிறிது நேரம் பேசும் சந்தர்ப் பம் பெற்ற எவரும் சைவம், இலக்கியம், வைத்தியம் என்ற துறைகளில் ஓரளவாவது அறிவுபெற்றே மீளுவ தியல்பாயிற்று.

மூப்புக் காலத்தினப் பொதுப்பணிகளின் ஈடுபாட்டி விருந்து விலக்கித் தன்னில்லத்தையே கோயிலாக மாற் றிச் சிவபூசீனகளிற் கழித்துவந்து சர்வசித்து வருடம் சித்திரை மாதம் 20ஆந் திகதி (1947இல்) இவர் இறைவ னடி புகுந்தபோது மட்டக்களப்பு நாடு ஒரு தமிழ்ச் செல் வீன இழந்து தவித்தது. அவருடைய உறவினரும் நன் மாணவருள் ஒருவருமான பண்டிதர் சந்திரசேகரம் அவர் கள் கூறியதுபோன்று:

'' பாட்டமைதி எங்கேகின் பண்பெ**ங்கே** சொற்பெருக்குக் கேட்டமைத லெங்கேஎங் கேள்வனே—கூட்டுறுபொற் சீலக் குமார சுவாமிவிண் சேர்ந்த*ணே*யே ஞாலத் தியல்பிதுவோ நாட்டு ''

என்று, அவர்தம் மாணவர்களும் தமிழறிஞர்களும் இரங் கினர். மட்டக்களப்பின் புகழிணே உயர்வுறுத்திச் சென்ற குமாரசுவாமி ஐயரவர்களது புகழ் என்றும் நிஸ்த்து நிற்பதொன்று. அவரியற்றிய 'ஆயுள்வேத வைத்தியக் கருவூலம்' முதலான நூல்களேயெல்லாம் பதிப்பித்துப் பல்லோரும் பயன்பெறச் செய்வது நம்கடமை.

# IV. மொட்டை வேலாப்போடியார்

"கேள்விச் செவிடன் ஊரைக் கெடுத்தான்" என் னும் முதுமொழிப்படி, தனிக் கேள்வியினே மட்டும் நம்ப லாகா தென்ற பொதுவிதி அறிவுத்துறையில் மட்டும் விலக்காயுள்ளது. கேள்வியறிவின் முதிர்ச்சியானது கற் றறிவாளரதைப்போல் உயர்ந்து பயன் தருதலே நாம் பெரு ஞானியர் வாழ்விலும், பண்பட்ட புலவர் பரம்பரையிலும் காண்டல் கூடும். அத்தகைய தேள்வி ஞானம் ஒன்றி ஞுலே, உயர்ந்த கவிதைகளே ஆக்கித் தம் குல மக்களே மகிழ்வுறுத்திச் சென்ற மட்டக்களப்புக் கவிஞருள் ஒருவர் கமது வேலாப்போடியார்.

முகிய உணவின் பின்னர்க், கிராமப்புறங்களிலே யள்ள பலர் மரநீழல்களிற் கூடியிருந்து கதை பேசிக் காலங்கழித்தல் இன்றுமுள்ள வழக்கம். 'கல்லாக்கழிப் பர் துலையாயர்' என்றைபடி நெல்லே குலேயாராய்ச்சிகளிலே சிலர் அவ்வேளேகேளில் ஈடுபாடு கொள்ளுதேலும் உண்டு. அவ்வாறு செய்வோருடைய சூழலில் ஒரு நாடோடிப் புலவர் அகப்பட்டுவிட்டால் அச்சூழ்நிஃ புலவரை உயர்ந்த கவிதைகளே ஆக்கும் வேஃலயிற் சேர்த்துவிடு கின்றது. அவரைச் சூழ்ந்து பயன்கொள்ளும் மக்களும் கேஃஸோலம் பெற்றுயர்கின்ரூர்கள். இவ்வாறு மரநீழல் களின்கீழ் வளர்ந்த புலவர் மன்றங்கள் பல புலவர்களே மட்டக்களப்புக் கிராமந்தோறும் தோற்றுவித்துள்ளன. அவ்வரிசையைச் சார்ந்த வேலாப்போடியாரது கேள்விப் புலமையை வளர்த்த புலவர்மன்றம் மட்டக்களப்ப நகருக்குத் தென்பாலமைந்த அக்கரைப்பற்றுக் கொரமப் புறத்தே ஒரு மருதமர நீழலிலிருந்தது.

போடியாருடைய கவிதையின் வலிமை வளர்ந்து ஈற்றில் மந்திர வலிமை பெற்றதுபோன்று பலிக்கத் தொடங்கியதை நாம் அறியலாகும். வசைக்கவி பாடுவ திற் பெயர்பெற்ற இவரால் எவருடைய நெறிதவறிய வாழ்க்கையையும் பொறுத்துக்கொள்ள முடிவை தில் ஃல. 'ஒழுக்கம் உயர்குலமாக்கும்' என்ற கொள்கையை. யுடையவராதலால் அதிற் தவறிய எவர்மீதும் வசைப் பிரபந்தம் பாட இவர் தவறுவதில்ஃ. இதஞல் போடியா ருடைய செயலிற் கோபங்கொண்ட செல்வர் ஒருவர் இரகசியமாக ஒரு இடையீன ஏவி இவருடைய மணல் மேடையை அணிசெய்யும் மருதமரத்தின் கிளேகளே வெட்டுவித்தார். அரிவெயில் பரந்து வெறிச்சென்றிருந்த தமது தமிழரங்கினேக் கண்டதும் உடனே போடியாரது வாயிலிருந்து:

> ''முத்தர், பாண்டியர், மூவர் இருக்கின்ற மத்தி யான மருத ஙிழல்தவோக் கத்தி கொண்டதன் கந்தற வெட்டினைன் சத்தி வேலவன் தலேயற வெட்டுவாய்.''

என்ற பாடல் பிறந்தது. மரத்தை வெட்டினவன் அவ் வேளேயில், தன் மாடுகளே வீடு கோக்கி ஓட்டிச் சென்று கொண்டிருந்தவாறே மயங்கி வீழ்ந்திறந்தனனேன்றும், கவிதைச் செல்வி இவரேவல் கேட்டுப் பணிபுரிவதை வியந்து எதிரிகள் மன்னிப்புப் பெற்றேகின ரென்றும் சொல்லப்படுகிறது. முத்தர், பாண்டியர் என்ற இருவரும் அம் மருத நீழலில் இவருடன் மூவராய்த் தமிழ்ச்சுவை தேர்வது வழக்கம். 'மத்தியான' என்னும் சொற் கோப்பு ஊருக்கு மத்தியான இடத்தில் உள்ள மருத மரம் என்றும், மதியவேளேயில் பயன்தரும் மருதமரநீழல் என்றும் சிலேடைப் பொருள்பட அமைந்து கவிதையை அழகு செய்வதை இங்குக் காணலாம்.

தாளஓசை பிசகாது பாடப்படும் செய்யுள்களது கேள்வியாற் புலமையுள்ளம் படைத்து விளங்கிய பரம் பரையில் வந்தவர் அக்கரைப்பற்றுக் கோளாவில்லேச் சேர்ந்த சின்னத்தம்பிப் போடியார். கெங்காத்தை என் பது அவர் மீனவியாரின் பெயர். இவர்களுடைய குலம் விளங்க 1804ஆம் ஆண்டளவிற் பிறந்த வேலாப் போடி யாரது இயற்பெயர் வேலன் என்பதாகும். அதனேடு இவர் பிறந்த முக்குவர் குடிப்பெயராகிய 'போடி' என் னும் சொல்லும் 'ஆர்' என்னும் சிறப்பு விகுதியும் வழக் காற கொண்டன. பிற்காலத்தே தீலேவழுக்கையாய் இருந்த கோரணத்தால் இவரை மொட்டை வேலாப்போடியார் என்றே மக்கள் அழைப்பாராயினர். தனது வழுக்கைத் தஃலயில் இட்ட 'எண்ணெய்' வழிந்தோடாதவாறு பீன யோஃலயால் வட்டமான முடி ஒன்று செய்து அணிந் திருக்கும் வழக்கமும் உடையவராதலிஞல் 'மகிடவேலாப் போடியார்' என்றும் இவர் அழைக்கப்பெறுவதுண்டு.

இளமையில், அந்தக்காலத்திலிருந்த திண்ணிப் பள்ளிக்கூடங்களிற் பிள்ளேக் கல்வி பயின்றதோடு போடியாரது படிப்பு நின்றுவிட, தன் சூழலுக்கேற்றபடி வேளாண்மை செய்தலே, அப்பால் மேற்கொண்டார். அத்தொழில் சார்ந்து நாட்டில் வழங்கிவந்த பள்ளு, ஊஞ்சல், அம்மானே, கவி, காவியம், சிந்து என்னும் செய்யுள்வகை பலவற்றையுஞ் செவியேறலாகக் கேட்டுப் படிக்க நல்ல சந்தர்ப்பத்தை அதனைல் இவர் பெற்ரூர். ஒழிவு நேரமெல்லாம் அவற்றைப் படித்தின்புறுதலும், தாமும் அவைபோன்ற கவிகளேப் புணதலுமே இவருக்கு வேலேயாயிற்று. வசைக்காவியம் பாடுதலில் இவர் கண்ட இன்பம் அத்துறையில் இவரை இணையற்று விளங்கச் செய்து 'வசைபாடக் காளமேகம்' என்ற பட்டத்தையும் இவருக்களிக்கலாயிற்று.

கோளாவில் என்ற கிராமத்துப் பறையர்சேரியில் இருந்த மூத்தி என்ற பெண்ணெருத்தியோடு சிங்கள நாட்டிலிருந்து வந்து குடியேறிய 'வலியன்' என்பா ணெருவன் களவாக நட்புப் பூண்டிருந்ததை எப்படியோ போடியார் அறிந்துவிட்டார். வலியன் ஒரு மந்திரவாதி. மண்ணுருவங்கள் செய்து கிரகப் பகைகளுக்குக் கழிப்புச் செய்வதிற் பெயர் பெற்ற அவனேப்பற்றி வசையாக இவர் பாடிய பள்ளுப்பாடல்களில் ஒன்று இது:

'' ஒன்பது கிரகங் கட்கும் மண்களா லுருவஞ் செய்யும் சிங்கள வலியன்அவன் எங்கடி தொட்டான்—மூத்திர வங்கடி தொட்டான்.''

வெலியன் சிங்களவன். ஆதலாலே 'வங்கடி' என்ற சிங்களச் சொல்ஃலயும் அவரது புலமை இங்குப் புகுத் திற்று. உரல் எனப் பொருள்படும் 'வங்கடி' என்னும் சொல் இங்கே சிலேடையாயமைந்தது. 'மூத்திர' என் பது 'மூத்தியினுடைய' என்னும் பொருளில் வழங்கும் கொச்சைச் சொல். அது சிறுநீர்ச் செலவையும் குறிக்கத் தக்க அமைவுபெற்றுச் சிலேடையாகிப் போடியார் குறிப் பிட விரும்பியதைத் தெளிவுறக் காட்டி வலியனே வசைப் படுத்தி ஊரை விட்டோடச் செய்ததென்பர். இவ்வாறு இவரது பள்ளுப் பாடல்கள் எல்லாம் நகைச்சுவை நிறைந்த சிலேடை மலிந்து விளங்குவன. இவைபோன்று, பொருளமைந்த ஊஞ்சற் பாட்டுகளும் நூற்றுக்கணக்காக இவர் பெயரால் மக்கள் வாயிற் கேள்வியாய்ப் படிக்கப் பட்டு வருவதை அறியலாம்.

தம்பிலுவில் என்ற ஊரில் இருந்த நீர்ப்பாசன அதி காரி (காடியர்) ஒருவருடையை பிழையான காதற் தொடர் புக்காக அவ்வதிகாரி காதறுக்கப்பட்டுத் துரத்தப்பட்டதை யும், காதலி மனம் வருந்தி அவருக்குப் பால் மாடுகளேக் கொடுத்தனுப்பியதையும் வரலாருகக்கொண்ட ' தம்பிலு விற் பள்ளு' என்ற ஒரு நூலே இவர் பாடியுள்ளார்.

''காதறுந்த வேதனேக்குப் பால்கறந்து உண்ணவென்று காரிகையாள் மாடுகன்று தான்கொடுத் தாளாம் காதறுந்து நாவரண்டு காமவிடா யால்மெலிந்து காட்டகத்திற் பேயதுபோல் ஓடலுற் ருணும்.''

என்பது நாலின் நடுப்பகுதியில் உள்ள ஒரு பாடல்.

காலத்துக்குக்காலம் மக்களின் வேண்டுதற்படி இவ ரியற்றிக் கொடுத்த வேறு ஊஞ்சற் பாடல்களும் பல உள்ளன. அப் பாடல்களில் வரும் வர்ண*ஃ*னைகள் இவரது உயர்ந்த கவிதா சக்தியை நமக்குக்காட்டுவனவாகும்.

> 'தந்தன்ன தந்தன்ன தந்தன்ன தந்தன்ன தந்தன்னத் தாணு – தன' என்ற தரு.

 " செம்பவ ளப்பொருள் திங்கள் முகத்து தி தேன்மொழி யாளுடைய — கல்ல கும்பமு ஃக்கிணே வெங்கட கக்கரிக் கோடென ஓதிடலாம்:

- 2. ஆசை மிகுந்தஎன் நேசஞ் சிறந்தபெண் ஆடர வப்பதுமை — நல்ல மோகந் தணிந்தஎன் நேசம் மிகுந்தநல் முஃலயில் தேமலுமாம்.
- 3. தங்கத் தகடும் குவளேக் குமையும் சரிந்த இளமுஃயாள் — அந்த மங்கைக் கொருவர் வடுவுகள் சொல்ல மனதில் முடியாதாம்.
- 4. மின்னற் கொடியிடை கன்னித் திருவுரு மெல்லிநல் லாளுடைய — அந்த வண்ணத் தொடைக்கிஃண கன்னிச் சிஃனையின் வராலேன ஒப்பிடலாம்.
- 5. பச்சை நரம்பும்வெண் பால்முஃக் கோடும் பசும்பொன் னரத்தொடையும் அச்சமில் லாததோர் கெஞ்சு முடைய அரிவையும் வந்தனளாம்.

#### வேறு

6. பாஃப் பழித்தசொல் லாளேச் சிறந்த பதியில் மணம்முடித்து வேலப்பர் தன்திருக் கோயிலி**ற் பூசை** விரும்பி நடத்தினராம்.''

என்ற இப்பாடல்கள் ஒரு பெண்ணின் அங்க நலன் கீளச் சொல்லி அவளது காதல் வரலாறு கூறும் 'திருக் கோயில் ஊஞ்சல்' என்னும் தொகுதியுள் இடம்பெற் றுள்ளன. உடல்நல வர்ணீக்கு இவர் கையாளும் உவமைகளும், அவைகளில் எடுத்தாண்ட செஞ்சொற் களும், பொருளுக்கேற்ற பாடற் சந்தமும் இப்பகுதி மக் களின் வழக்கிடை மலிந்து உவகை தருவனவாகும்.

### போடியாருடைய வழித்தோன்றலான— தாண்டவருடைய வேலர்

ஒருவனுடைய பரம்பரைச் சிறப்பை அவனது 'கால்' (பின் சந்ததி) காட்டும் என்ற பெரியோர் கருத்துப்படி, மொட்டைவேலாப்போடியாருடைய புலமையின் காலாக உள்ள பேரப்பிள்ளோயாகிய "தாண்டவர்" வேலன் என்பார் ஒரு நல்ல புலவராக விளங்குகின்ருர். இவ் வேலரும், தன் பாட்டஞருடைய வூழியைப் பின்பற்றிவந்த ஓர் இயற்கைக் கவிஞர். இவர், அகரமுதல் அஃகாரமீருக உள்ள பதின்மூன்றெழுத்துக்களேயும் முறையே முதல் கொண்ட பாடல்களேயணிந்த 'கதிர்காம விருத்தம்' என்ற நூலேயும், 8 வேறு சந்தப் பாடல்களேக்கொண்ட பிச்சைவேலேக்கும்மி' என்ற நூலேயும், 73 சிந்துப்பாடல் கள் நிறைந்த 'பாணகை வழிநடைக் கும்மி' என்ற நூலேயும் ஆக்கியுள்ளார்.

" ஊரில்உள்ள பேர்களெல்லாம் வீனத்தி ருக்க ஒடுங்குகின்ற பிரணவந்தான் ஓங்கி நிற்கச், சாடுகின்ற எமதா தர் தஃமேல் நிற்கத் தீனமேறந் தெனதுயிர்தான் சாகும் போது ஆதியென்ற அட்சரத்துள் அடங்கி நின்ற அறுமுகனே வந்தெனக்கு அபயந் தாதா தேடிவந்துன் கதிரைமீல தன்னில் வாழும் சுவாமிசிவன்மகனே உீனநாளும் தெரிசிப் பேனே."

என்பது கதிர்காம விருத்தத்துள் ஒரு செய்யுள். தனது பாடல்களில் எதுகைத்தொடைச் சிறப்பைவிட மோனே யழகினேயே பெரிதும் கையாளும் இவரது செய்யுள்கள் அவ்வெதுகை இல்ஸேயே என்ற குறை தோன்ருதவாறு சிறந்த சொற்கோப்பினுல் அமைந்திருக்கும் கவியழகினே இங்குக் காணலாகும்.

தன் முன்னரும், பின்னரும் இவ்வாறு கலேவளம் பட்ட பரம்பரையைச் சார்ந்து, இன்றும் புலவரென்ற பெயராலேயே மட்டக்களப்புத் தென்பகுதியினர் குறிப் பிடும் சிறப்புவாய்ந்த மொட்டைவேலாப்போடியார் சுமார் தனது 75ஆவது வயதில் (1880ஆம் ஆண்டளவில்) விண்ணுலகு புகுந்தனர். அக்காலம் இவரது தோழர் களும், மரத்தடி மன்றங்களும் வெறிச்சென்று பொலிவு குன்றிய தன்மையை, இன்ரைது பாடல்கள் மாற்றித் தமிழ்வளம் ஊட்டிவருகின்றன. அப் பாடல்களிற் பல இன்னமும் அச்சேருது செவிஏறலாகவே வழங்கிவரு கின்றனவாதலால் காலமயக்கில் அவை மறைந்து போகாது பாதுகாத்துப் பயன்கொள்ளுதல் நம்மைச் சார்ந்த கடனுகும்.

# V. பண்டிதர் குஞ்சித்தம்பி

திருக்கோவில், தம்பிலுவில் என்றுமிடங்கள் இத் தமிழகத்தின் தென்கோடியை அணிசெய்து நிற்கும் வளம் செறிந்த பழம் பதிகளாகும். ஒன்றையொன்று அடுத்து உறவு, சமயம், கேல் என்பனவெற்றிற் பிரிக்க முடியோ காள்ள இவ்வூர்கள் பண்டுதொட்டே நாட்டுக்கூத்து, வசந்தன், கொம்புவிளேயாட்டு என்னும் கீலயாடல்களுக்குப் பெயர் பெற்றவை. பல நாடோடிக் கவிகளின் தந்தையார் இவ் வூர்களிற் தோன்றியுள்ளனர். நல்ல தமிழ்ப் பண்பு வளர்ந்த இக் கிராமங்களுள் தம்பிலுவில்லிலே காலக் துக்குக்காலம் சிறந்த தமிழ்ப் புலவர்கள் வாழ்ந்திருக் கிருர்கள் என்ற தெரிகிறது. பல தனிப்பாடல்களே நோட் டுக் கூத்துகளுக்கும், வசக்தன் கூத்துகளுக்கும் இடைக் கிடை ஆக்கியளித்த க‰்ஞர்களின் பிறப்பிடமாக இவ் வூர் மதிக்கப்பட்டு வந்தது. இத்தகைய கிராமத்திலே பிறந்த ஒருவர் மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கக் கலாசாஃயிற் பயின்று கமது கல்வித் திறமையினுல் மதிப்புப்பெற்று அக்கலாசா ஃயிலும், இந்தியாவில் வேற இடங்களிலும் சிலகாலம் தமிழ் ஆசிரியராக இருந்தாரென்றுல் அதில் வியப்படைதற் கொன்றுமில்ஃல. அவ்வாருன புலமை யாளர்தான் நமது பண்டிதேர் குஞ்சித்தம்பி அவர்கள்.

கல்ல ஒழுக்கமும், சைவசமய சீலமும் உடைய தமிழ்க் குடும்பம் ஒன்ற இவரைத் தோற்றுவித்தது. காலகோக் கில் மட்டக்களப்பு நகரிலே உள்ள அர்ச். மிக்கேல் கல் லூரியினே அடைந்து ஆங்கிலமொழிக் கல்வியை எட்டா வது வகுப்பு வரை இவர் கற்றுத் தேறிஞர். அதன்பின் னர், தமிழ்த்தாக மிகுதியிஞல் தென்ஞடு சென்று மூன் ருண்டுகாலம் மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கத்தில் மாணவரா யிருந்தனர். செய்யுள் செய்வதில் இயல்பாக வல்லமை படைத்திருந்த இவர் தொடக்கத்திலிருந்தே ஈழநாட்டின் பண்டைக் கலேப்பெருமையின் பிரதிநிதியாக அங்கு மதிக்கப்பட்டு வந்தனர். நால்வகைப் பாக்களும், நாக பந்தம் முதலிய சித்திரக் கவிகளும் இவரிடம் ஆற்இருழுக் குப்போல் அமைந்து விளங்கின. இசைக்கலேயின் நுணுக்கமீனத்தையும் நன்கு கற்றுத்தெளிந்த இவர் தமது தமிழ்க் கல்வியின் பின்னர்த் தாய்நாட்டுக்கு வந்து பணி தொடங்கிறைர்.

மட்டக்களப்பெங்கும் சைவமும் தமிழும் முழங்கிய காலம் அது. புறமதங்களின் தொடர்பினுல் பழைமையான சைவசமயம் சீர்குலேந்து மக்களும் தமது பண்டைய தமிழ் மரபு குன்றி ஒழியாது இள்ஞர்பால் கிராமந்தோறும் சென்று சேவை செய்து வந்தனர். இந்தத் தொண்டர் படையின் தளகர்த்தராக விளங்கிய வித்துவான் சரவண முத்தன் அவர்களுடைய வசீகரமான தோற்றம், கவர்ச்சியும் உணர்ச்சியும் கிறைந்த பேச்சு, உருக்கமான எளிய தாயவாழ்வு என்பன இள்ஞரான நமது பண்டி தர் அவர்களேயும் இழுத்து அப் படையிற்சேர்ப்பித்தன. சமயப்பணி புரிதல் மட்டுமன்றித் தமிழ்ச்சுவை தேரும் நல்வாழ்க்கையும் இவ்விருவரையும் பிணேத்து நண்பர்க ளாக்கிற்று.

இயற் புலமையுடன் வித்துவான் நாடகப் புலமை யிலும், பண்டிதேர் இசைப் புலமையிலும் மிக்கவர்கள். அதைலை இருவரதும் கூட்டுறவு பல புதுப்புது நாடகங் களும், 'டிராமாக்களும்' எழுதற்கு வழி செய்தது. பண்டி தர் அவர்கள் பல நோடகங்களிற் தோன்றித் தா மும் திறம் பட நடித்துள்ளார். கதாநாயகன் வேடம் இவருக்கு நன்கு பொருந்தி மேடையை அலங்கரித்து நிற்கும் என்பர். இன்ரைது தனித்திறமையிறைற் 'சிறுத்தொண்டர் சரித மும்', 'அலாவுதீன்' என்ற அராபியக் கதையும் நாடக ரூபமாக்கப்பட்டு அரங்கேறின. அவ்விரண்டுக்கும் இவர் எழுதியமைத்த பாடல், வசனம் என்பன முழுமையும் கிழக்கிலங்கை பெற்ற பெருமையினுல் முழுவதும் இவர்புகழ் பரவலாயிற்று. அப்பால் தமது 'பணிகளுக்கெல் லாம் உறுதுணேயாயிருந்த வித்துவானவர்கள் பிரிவுற கேர்ந்தபோது பெரிதும் கலங்கிய பண்டிதர் தம்மூர்

(LE)

சென்று இறை பக்தியிலும், தமிழ்ச்சுவை தேர்தலிலு மாகக் காலத்தைக் கழித்துவரலாயினர்.

அப்போது, சிலகாலம் அட்டாளேச்சேனே அரசினர் ஆசிரிய கலாசாலே இவரைத் தமிழ்ப் பண்டிதராகப் பெற்றுப் பெருஞ் சிறப்படைந்தது. பின்னர் இரண்டாவது யுத்தகாலத்துத் தேவை கண்டு திருக்கோணமலேக் கடற் படைச் சேவையிற் சேர்ந்து எழுத்தாளராகவும் சில காலம் பணியாற்றிவந்த இவர் தமது நாற்பதாவது வயதிலேயே இற்றைக்குச்சில ஆண்டுகளின் முன்னர்த் திடீரென்று விண்ணுலகு செல்லலானுர்.

தமது ஊரில் இருந்த காலத்திற் பலர் இவரைப் பயன் கொண்டு தமிழ் கற்றுத் தேர்ந்தனர். புலமையாலும், கல்வித் திறமையாலும் தமது கிராமத்தின் பரம்பரைப் புக ழைப் பேணி வளர்த்த நல்லறிஞராக இவர் அக்காலம் மதித்துப் போற்றப்பட்டார். சீர்குஃந்த நிலேயிலிருந்த திருக்கோயில் எனும் ஊர்த் திருக்கோவில் நிருவாகம் இன்ஞருடைய விடாமுயற்சியிணுலே ஒரு வழிக்குக் கொண்டு வரப்பட்டது. அது பற்றிய கோவில் வழக் கொன்றில் முக்கிய பங்கெடுத்து நின்று போராடிய தீரணுக மக்கள் இவரைப் போற்றினர்.

இவ்வறிஞருடைய தமிழ்ப் புலமையிஞலே திருக் கோவிலில் இடங்கொண்டிருக்கும் சிவசுப்பிரமணியக் கடவுள்மீது 'வருக்கமாஃ' என்ருரு பாடல்நூல் எழ லாயிற்று. பதின்மூன்று கழிகெடிலடி ஆசிரிய விருத்தங் களா லமைந்த இந்நூலில் உள்ள:

"கேளிருற வினர்கள்பகை கொண்டார் மற்றுக் குணமிகுத்த வினியமனத் தீன்ருள் மாண்டாள் கோளில்வலி யன்பகைத்துக் கொண்டா னத்தாற் குறுகுதுயர் தமையிசைக்கக் காலம் போதா மீளில்துயர் எனினுமுந்தன் முகைப்பூம் பாதம் முன்னிடுவோர் தமக்கறுக்கும் மூர்த்தி வாவா ஊழிசுக மெனக்களிக்க ஓகை யோடே இலங்கிஃவேல் பிடித்துவிக்ள யாடும் கோவே." என்பது முதலிய பாடல்களே மக்கள் பிரார்த்தனேயின் போது இன்னமுக் திருக்கோவிலிற்படித்துவருகின்ருர்கள். முருகனது வேல் அடியவர்களுக்கு கிரந்தரமான இன்ப மளித்தற்கே யமைந்ததாகும் என்ற உயர்ந்த கருத்து இச் செய்யுளின் ஈற்றடியில் நன்கமைந்திருப்பதைக்காணலாம்.

இதைத் தொடர்க்து எழுக்தது தம்பிலுவில்லில் உள்ள கண்ணகையம்மன் பேரில் இவர் யாத்த 'பஜஞமிர்தம்' என்னும் நூல். இசைப்புலமை கிறைக்த தமிழ் வளத்தி ஞலே பஜஞமிர்தம் ஒரு சிறக்த இசைப்பாடல் நூலாக மிளிர்கிறது. காட்டை, தன்னியாசி, பைரேவி, தோடி என்பனவாக இறைவணக்கத்துக்கேற்ப மனம் குழை விக்கும் இராக வரிசைகளுக்கியைய அமைக்கப்பெற்ற இக் நூலில் இடைக்கிடை சில கட்டிளக் கலித்துறைகளும் இடம்பெற்றுள்ளன.

" சொல்லால் மனத்தால் தொடர்புறு கின்ற சடலமென்னும் எல்லா விதத்தாலும் ஏத்தி யிறைஞ்சுத லிப்புவியில் வல்லாள் மகேஸ்வரி மாதானு பங்கி மரகதங்கி வில்லார் திருநுதல் மாநாய்கன் பெற்றிடு மாமகளே.''

என்ற செய்யுளில் கண்ணகி தேவியின்மீது இவர் கொண் டிருந்த பேரன்பு வெளிப்படுகின்றது. அவளது நல்லரு ளால் இவர் கவஃயொழிந்து வாழ்ந்ததாகவும் எந்த இன்னஃயும் அவ்வன்னேயை நினேந்து இலகுவாக நீக் கிக்கொள்ளும் வழக்கமுடையரென்றும் கூறுவர்.

#### பல்லவி

ஸ்ரீ நர்த்தனபுரம் தம்பிலுவில் தினம் தெய்வக் கண்ணகி வாழ் குணம்.

### அனுபல்ல**வி**

கெரியிற் புளிஞர்கள் கொண்டாடல் போலியம் கொட்டி முழக்கிக் குரவைஇட்டு வணங்குக் தலம். (ஸ்ரீ)

#### சரணம்

வரைவிற் கையானெனும் வனிதையோர் பாகனும் வளரொளிக் கவுத்துவ மார்பகத் தேவனும் சதுர்முகப் பிரமனும் தளர்விலா தேவனும் தாங்குமுகத் தொழிற்குரிய ஓங்குகற்பின் மகத்துவம்.(ஸ்ரீ)

என்ற இவரது இசைப் பாடலானது 'அமிர்தவாகினி' என்னும் இராக அமைவு பெற்றது. கண்ணகி வழிபாடு பற்றிய பகுதியுள் நாம் குறித்த தமிழ்க்குரவையையிட்ட குறிப்பு ஒன்றும் இப்பாடலுள் அமைந்திருப்பதைக் காண லாம். 'கண்ணகியின் திருத்தலமான தம்பி லுவில் தமிழ்க் கற்பின் மகத்துவத்தைக் காட்டும் ஒரு தெய்வப் பகுதி யாகும்' என்ற கருத்தை இதில் அடக்கியுள்ளனர். அக் குறிப்பு இவரது தாயகத்தன்பும் தமிழ்த்தெய்வ வழிபாட் டுப் பெருக்கும் கலந்து மிளிர்வது. பஜனுமிர்தமும், முறையே பருத்தித்துறை கலாநிதி, வருக்கமா ஃலயம் அச்சியந்திரசா ஃகெளிற் பதிப்பிக்கப்பெற்ற சரஸ்வதி 1953 இல் வெளிவந்து**ள்**ளன. இத்தகைய நற்சேவை செய்து மறைந்த பண்டிதர் அவர்களது பரம்பரைக் தமிழ்ப்புகழ் வளர்வதாக.

## V[. வித்துவான், புலோலியூர் வைத்திலிங்க தேசிகர்

சமாப சேவைக்கென மேடைட்டிலிருந்து தமிழகம் போந்த பாதிரிமார்களிற் சிலர் செந்தமிழ் மொழியின் சுவையிலீடுபட்டுத் தமிழகத்தினராகவே வாழ்க்து மறைக் தனர் என்பதற்கு வீரமாமுனிவர், போப் ஐயர், கால்ட் வெல்ட் ஜயர் என்பாருடைய வரலாறுகள் சான்று பகரு கின்றன. அதுபோன்று நில அமைப்பிறுற் பிரிவுற்றுக் கிடெந்தபோ இலும் யாழ்ப்பாணம், மட்டக்களப்பு என்ற ஈழத்துத் தமிழ்ப்பகுதிகள் பண்டுதொட்டே கஃயறவினைல் ஒன்றுபட்டிருந்தன என்பதற்கும், இங்கு வந்த யாழ்ப் பாணத்தறிஞர் சிலர் இங்கேயே குடியேறி இங்கேயே வாழ்ந்து மறைந்தார்க வென்பதற்கும் சான்றகள் பல உளவாகின்றன. சைவமும் தமிழும் தழைத்திருந்த மட் டக்களப்பில், புறக்காரணங்கள் அவற்றுக்கு இடையூருக எழுந்த காலத்திலே யாழ்ப்பாணத்தறிஞருங் கூட வந்து இந்நாட்டறிஞருடன் தோளோடு தோள் கொடுத்து நின்று போராடிப் புறமதமும், மொழிச் செருக்கும் களேக்து புகழீட்டியிருக்கிருர்கள்.

அவ்வாறு யாழ்ப்பாணத்திலிருந்து வந்து பொருக் தொண்டாற்றியோருள் 'முருகேசுவாத்தியார்'( பண்டி தர் முருகேசேபின்பு), 'சந்திரசேகர வாத்தியார்' வான் சந்திரசேகரம்பிள்ளு), வைத்திலிங்கசாமி (வித்து) வான் வைத்திலிங்க தேசிகர்) ஆகிய மூவரும் முதல்வைத் தெண்ண த்தக்க பெருமையாள ராவர். முன் னேய இருவரும் அங்கங்கே தெருப்பாடசாஃகளே நடத்திப் புராண இதி காசங்க**ு எ**ங்கும் விதைத்துத் தமிழிலும் சைவசமயத்தி லும் மக்களுக்குப் பற்றினே வளர்த்துச் சிலகாலம் இங்கே வாழ்ந்து சென்றவர்கள். இவர்களுடையை நன் மாணவர்க பெரிய தம்பி பெரியக**ல்லா ற்று**ப் வி தோ வோ, கோட்டைக்கல்லாற்று விறைசித்தம்பி விதாகு, மண்டூர் விரைத்தம்பி விதான, கோணுமலே உபாத்தியாயர், புலவர்மணி பெரியதம்பிப்பிள்ளே, எனது தந்தையார்,

நாவிதன்வெளித் 'தோம்புதோர்' முதற்பலருடைய புலமை இவ்விருவருக்கு மமைந்த கஃலவடிவான நின்வுச் சின்னங்களாக மிளிர்கின்றது. பின்ணயவரோ எனில் மட்டக்களப்பு மகனென்ற உணர்ச்சி பொங்கத் தன் னேக் கூறிக்கொன்டு இங்கேயே கலந்து மேறைந்த கஃலப் பெருமையாளராவர்.

1910ஆம் ஆண்டில் மட்டக்களப்புக்கு வந்ததிலிருந்து இந்நாட்டின் தமிழ் வளர்ச்சிக்கும் சைவ வளர்ச்சிக்கும் இவர் செய்த தொண்டுகள் அளவிடுதற் கரியனவாகும். தமது உடல், பொருள், ஆவி முன்றையும் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்துக்கென்றே அடியுறை செய்து யாழ்ப்பாண நாட் டினர் இக் நாட்டுக்குச் செய்துவரும் சேவைகளுக்கோர் எடுத்துக்காட்டாக விளங்கும் இக் நல்லறிஞருடைய வர லாறு பொறிக்கப்படாவிடின் இத் தமிழகப் புலவர் பரம் பரை வரலாற்றுத் தொடரும் கிறைவடையதொன் ருகா தென்பதே எனது துணிந்த முடிபாகும். சைவம் மணக் கும் வேளாண் தமிழ்க் குடும்பத்திலே யாழ்ப்பாணத்துப் புலோலியூரில் வாழ்ந்த பொன்*னேயா என்பாருக்கு* மகளுக 1878ஆம் ஆண்டளவிற் பிறந்த வைத்திலிங்கம், தனது குலம் விளங்கும் கொழுந்தாய் வளர்ந்தவர். நாவ லர் பெருமானது சீடர் பரம்பரையைச் சேர்ந்த வேல் மயில்வாக்குப் புலவரிடம் இளமைக் கல்வி பயின்ற இவ் வறிஞருக்கு வித்துவசிரோமணி பொன்னம்பலபிள்ளோ என்பார் நல்லாசிரியராகப் பின்னர் வாய்த்தமை நமது பெரும் பேருயிற்று. இலக்கண இலக்கியக் கல்வியினேக் துறைபோகக் கற்றபின்னர்ச் சைவசமய ஆசாரிய நீட்சை பெறுதற்குரிய படிகௌயும் கடெந்து, சீரிய ஒழுக்கமும்**, நீ**ங் காது உருத்திராக்க மணியும், வெண்குறி நீறும் அணிகலம் போலப் பெற்று விளங்கிச் சைவக் குருக்களுமாயினர். அதனுல் இளமையிலேயே தேசிகரான வைத்திலிங்கனு ்ருக்கு, மேலும் தமிழும், சைவமும் கற்கவேண்டும் என் றிருந்த ஆசை வளரலாயிற்று. அவ்வாசையினுல் சங்கம் வளர்த்த சான்ரூர் காலத்தின் பின்னர் ஒருவாறு தமிழ் வளர்க்கும் பணிபூண்டு விளங்கும் சைவ மடங்கள் சில வற்றுள் ஒன்ருகிய திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தைச் சென்

றடைந்தார்கள். அவ்வறஙிஃயம் தேசிகருக்கு மூவாண்டு காலம் உண்டியும் உறையுளும் நல்கி அவரது சிறந்த புலமை வளர்தற்கான சூழ்நிஃயையும் அமைத்துக் கொடுத்தது. அங்கு தமிழ்மொழிக் கல்வியிலும் சித்தாந்த சாத்திரங்களிலும் இணையற்றுத் தேர்ந்த இப் பெரியாரை வியந்து வித்துவான் என்ற புலமைப் பட்டத்திரை அவ் வாதீனம் இவரை வெளியுலகுக்கு அறிமுகஞ் செய்து பெருமைப்படுத்திற்று.

அப்பாற் சங்கம் நிலேத்த தமிழ் மதுரையும், சைவம் மணக்கும் தமிழ்த் தில்லேயும் இன்னுரது திருவாழ்விற் கில ஆண்டுகளிற் பங்குகொண்டன. சமய சாத்திரங்க எனேத்திலும் சங்கத் தமிழ்மொழிக் கல்வியிலும் அக்காலத்தில் மேலும் புலமையுற்ற தேசிகருக்குச் சிதம்பரம் திருமண வாழ்வளித்துச் சிறப்பித்தது. அதன் பின்னர் ஈழநாடு திரும்பிய தேசிகரை மட்டக்களப்பு நாடு எப்படியோ அடையப்பெற்றுக்கொண்டது. யாழ்ப்பாணத்து மணமகனுக்கும் இந்திய மணமகளுக்கும் மட்டக்களப்பு அளித்த வரவேற்பிஞேடு தமிழகப் பகுதிகளெல்லாம் ஒன்றுபட்ட பெருநிலே இங்கும் பிறக்கலாயிற்று.

மட்டக்களப்பிலே 'தெருவெல்லாம் தமிழ்முழக்கம்' கேட்கப்பட்ட காலம் அது. கிராமக்தோறும் அங்கங்கே புராணவகுப்புகள், இலக்கிய ஆய்கூடங்கள், நாடகசாலே கள், இதிகாச மன்றுகள், நிகண்டு முதலிய கருவிநூலரங்குகள் எல்லாம் மிளிர்க்தன. பாரதம் இராமாயணம் முதலான இதிகாசங்களே மனப்பாடமாகச் சொல்லவல்ல இலக்கிய நூலறிஞர்கள் அப்போது எங்கும் கிறைக் திருக்தார்கள். கடமாடும் 'பாரதம்' என்று புகழ்பெற் நிருக்தவரான வித்துவான் சரவணமுத்தன் அவர்களும் அங்கங்கே வாழ்க்த செல்வர்களின் வீடுகளேச் சிறிய பாடசாலேகளாக விளங்க வழிசெய்து வக்தனர். 'எழுத் தறிவித்தவன் இறைவ'ஞகப் போற்றப்பட்ட பெருகிலே மக்கள் மனத்திடைத் திகழ்க்தது. கல்லாசிரியர் ஒரு சிலர் இடுக்கோறுஞ் சென்று மேற்தக்த தமிழ் கிலேயங்களே கடத்திக் கலே வளர்த்தனர். அன்ஞருள் ஒரு கல்லிடம்

பெற்று விளங்கிய தேசிகருக்கு நல்வரவேற்பும், உபசார மும் எங்கும் கிடைத்தன. தமிழ்ப்புலமையோடு நல்ல நாவன்மையும் பெற்றிருந்த தேசிகரவர்கள் தமது மெலிந்த தேகத்துக்கு மாருன வெண்கலத் தொண்டையின்யு முடையவராயிருந்தார். மட்டக்களப்புத் தமிழகத்துச் சைவ சமயப் புரட்சி வீரர்களின் வரிசையில், முன்னணியிலே கின்று, சைவம் மறுத்த வல்லாளர்களுக் கெதிரான மத கண்டனங்களே மாரிபோலப் பேச்சிறைலும், எழுத்திறை லும் சொரிந்துவந்தவராகையால் தேசிகரென்றுலே பிற மதத்தின ரெல்லாரும் நடுங்கியகலுவது வழக்கமாயிற்று. இவரது சொற்போழிவுகள் சித்தாந்த தத்துவங் கலந்த தமிழ் மழையாகப் பொழிக்தன. ' சுதேசகாட்டியம்' என்ற சஞ்சிகையின் ஆசிரியராகவும், பெரிய கண்டன மாருக மாகவும் அக்காலத்திலே யாழ்ப்பாணத்தில் விளங்கிய கல்லடி —வேலுப்பிள் கோ அவர்களுடைய நண்பும், மதிப்பும் பெற்றிருந்த இவர், ' தீபம் ' பத்திராசிரியராக இங்கிருந்த வேதநாயகம் பா திரியாருடன் மாறுகொண்டெழுதிய கண்டேனங்களேச் 'சுதேசநாட்டியே' இதழ்களிற் கண்டு புகமா தவரில் ஃபென லாம்.

அக்காலக் தோன்றிய மட்டக்களப்புக் காரை நீவுச் சைவப் பாடசா ஃக்கு இவரே கிலபோது தல்லைம ஆசிரிய ராக இருக்கமை, சமய சேவைகளுக்கான கல்ல தொரு சக்தர்ப்பத்தை இவருக்கு கல்கிற்று. முத்தமிழ் முனிவ ராகப் பிற்காலத்தே விளங்கிய மயில்வாகன ஞரை அகர எழுத்தோடு தமிழுட்டிச் சைவம் மணக்கும் தமிழ்க் குழங்தையாக வளர்க்கும் பேற்றையும் அத் தொடர்பால் தேகிகர் எய்துவாராயினர். இளமையிற் தமக்கு கல்லா சிரியராக வாய்த்த இவரது அறிவுத்திறனே விபுலாகக்த அடிகள் அடிக்கடி பலவாறு வியக்து கூறுவதும், தமது பிறக்தகமாகிய காரை நீவுக்குச் செல்லும்போதெல்லாம் தேகிகரைச் சென்று கண்டு சிறிதுபொழுதாயினும் அளவளாவிச் செல்லுதலும் உண்டு.

மட்டக்களப்புக் காரைதீவினேயே சொந்த ஊராகக் கருதி அங்கமைந்துள்ள பாலேயடி வாலவிக்கினேசுவரர் ஆலயத்துக்கு அருச்சகராகவும் பெற்ற தேசிகரது மீனவி யார், சிலகாலவாழ்வின் பின்னர் அவரை விட்டுப் பெரும்பிரிவெய்துவாராயினர். அதற்காக மிகுதியும் மனம் வருந்தியிருந்த இவருக்கு இறைபணிக்கென்றே வாழ்ந்து வந்தவரும் அதே காரைதீவினேச் சேர்ந்தவருமான ஒரு அம்மையாரை மணங்கொண்டு வாழ்வதற்கான கியதி இறைவனுற் கிடைக்கலாயிற்று. அதனுற் 'காரைநீவுத் தேசிக'ரென்றே வேழங்கப்பெற்ற இப் பெரியாரது வீடும் ஒரு குருகுலமாக அமையப்பெற்றது. நன்னூல், நிகண்டு, தருக்கம் முதலான கலேநூல்களேயும், சங்க இலக்கியங் களேயும், கந்தபுராணம்போன்ற புராணங்களேயும் முறை யாகப் பல மாணவர்கள் பாடங் கேட்க வழிபிறந்தது. அக் காலத்துக் கற்ற பேரிலக்கிய இலக்கணக் கல்வியின் சிறப்பே, மயில்வாகனனரை மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கத்தி லிருந்து தோற்றிய ஈழத்தின் முதற்பண்டிதராகச் செய் தது எனலாம்.

இயல்பாகவே புலமை படைத்தவராகி, சித்திரகவி பாடுதலில் வல்லுனராய் விளங்கியவரும், வசந்தன்பாடல் கள் பலவற்றைத் தேவை கண்டு அவ்வப்போது ஆக்கி அளித்தவருமாகிய வசந்தராசபிள்ளே என்பார் தேசிகரது சிறந்த புலமைக்கு விளக்கமாக இருந்த இன்னெருவர். விதி அப் புலவர்பெருமகீன அவருடைய இருபதாவது வயதிலேயே பலிகொண்டுவிட்டமை நமது தவக்குறைவி ருலேயே ஆயிற்று எனலாம். மேலும் காரைதீவில் இன்று விளங்கும் தமிழ்ப் புலமையாளருட் பலர் தேசிகரது நன் மாணவர்களாவர். குன்ருத சைவ ஒழுக்கங் கொண்டு, கேசிகரின் நிணவாகப் பல நற்பணிகளேயும் செய்துவரும் திருவாளர் ச. வேலுப்பிள்ளே ஆசிரியர் அவர்கள் தம் மைக் காணும் எவரும் தம்மாசிரியரை நினேந்துகொள் ளத்தக்க ஒரு சீடகை வாழ்ந்துவருகிருர். தேசிகரது தனிப் பாடல் சிலவற்றையும் வாழ்க்கைக் குறிப்புக்களேயும் திரட்டி அவரது நிண்வாக வெளியீட இவர் முயற்சி செய்துவருதல் போற்றத்தக்க ஒன்றுகும்.

தமக்குக் கஃவைளமும் உயர்ந்த மனவளமும் வளர்க் கக் காரணமாய் இருந்தேவர் காரைநீவுப் பாஃயைடி வோல விக்கினேசுவரரே என்ற தேசிகர் அடிக்கடி தெய்வ அன்பு சொட்டக் கூறுவார். அப் பெருமான்மீது கொண்ட நீங்காத அன்பிஞல் ஊஞ்சற் கவிதைநூல் ஒன்றைப் பாடி 1916ஆம் ஆண்டு இவர் வெளிப்படுத்தியபோது, தெய்வ நலங்கனிந்து, சமய தத்துவங் கலந்து விளங்கும் அந்நூற் பாடல்களால் தேசிகரது புலமையின் மதிப்பு உயரலா யிற்று:

" தத்துவங்கள் ஒருங்கமைக்து தம்ப மாகத் தாவிலுப கிடதமதில் விட்ட மாகச் சுத்தசதுர் மறைகளுமே கயிற தாகத் தாயசிவா கமமதன்மீப் பலகை யாக அத்துவித முத்தியடி யவர்கள் காண வமரர்தொழ வோங்கார பீட மேவி அத்திமுக வத்திமுக வாடி ரூஞ்சல் அருட்பாஃல யடியிறையா டாமோ வூஞ்சல்."

இறைவனுக்குச் சமைந்த சமய தத்துவ ஊஞ்சல் ஒன் றைப் படம்பிடித்துத் தரும் இவ் விருத்தம் முதலாய் இய லும் இந்நூற் செய்யுள்தோறும் இவரது சிவசமயப்பற்று மிளிருகின்றது. 'அத்திமுக அத்திமுக' என்ற ஈற்றடி யினேயேயுடைய எல்லாச் செய்யுள்களிலும் அதற்கேற்ற தகர எதுகை கொண்ட அடிகளே அமைத்துப் பாடுதற் கியன்ற சொல்லாட்சியும் புலமைப் பெருக்கும் உடையார் இவர் என்பதை இந்நூலில் நன்கு காணலாகும்.

இப் பெரியாரது பக்திக்குகந்த மற்ருரு திருப்பதி மண்டூர் என்பது. ஞானவிளக்காகிய மண்டூர் முருகனது திருவருளாளியைக் கனவிலும் மறவாத தேசிகரே முதல் முதல் \* மண்டூர்ப் பதிகம் ஒன்று பாடியவராவர்:

'' உரைபூத்த கலேமங்கை கணவன்முத லேவரா யுலகெலா மைந்தொழினடா**த்** தொருமுதற் கடவுளா நின்றிருப் புகமுொன்று மொன்றவுண ரேனதான்றுன் விரைபூத்த நளினமல ரடியிணேக் காட்பட்ட மெய்த்தொண்டர் தொண்டியற்றேன் விணேயினே னெங்ஙனர் திருவருட் கருகளுய் வெய்யபவம் வீட்டியுய்வேன் கிரைபூத்த மைக்கமஞ் சூன்மழை யுறங்குமணி நீடிடுர் தொடியிஞ்சியு ணிலேவருங் கோபுரமு மாடமும் வானகரை நின்றெதிர் சிரிப்பவாய்ந்து திரைபூத்த கடனிலச் செல்விக்கு முகமெனத் திகழ்கின்ற மண்டூரில்வாழ் திரனே முத்துக்கு மாரனே சுத்தநித் தியவகண் டாகாரனே."

என்பது முதலான பன்னிருசீர் விருத்தம் பதிெஞன்று கொண்ட நூல் இது. தில்ல மண்டூரில் எழில் வைமும், அங்குறையும் தமிழ் முருகனது செவ்வி நலமும் சென் நடைவோர்க்கு அவன் செய்யும் அருள்வளமும் அடியவர் தம் பேரன்பின் மனவளமும் மிளிர அமைந்த இந்நூலினே யடுத்து அம் முருகன் மீது 'லீலாசங்கரமானவருஞ்சல்' என்னும் பெயரால் ஊஞ்சற் கவிதைத் தொகுதி ஒன்றை யும் ஆக்கி அளித்தார்கள்.

#### தரு

தனதன தந்தோம் தந்தைத் தான தனந்தோம்— தந்தைத் தான தஞதன தான தஞதன தான தந்தோம் தனதான.

திருவளர் மண்டூர் என்னு**ம்** பெருமெழில் கொண்டே மன்னும் தீதக லும்பதி யாமிதின் மேவிய செய்ய முருகேசர் தம்மேல்**. (தனதன**)

கருவ**ள**ர் தந்தீ போலும் ஒருமுக னருஃாப் பெற்றுக் கயல்விழி மாதர்கள் அணிமிகு கோயில்முன் காதலுடன் ஊஞ்சல் செப்ப. (தன**தன**)

<sup>\*</sup> மண்டூர்ப் பதிகம் என்ற பெயரால் நூல் இயற்றிஞோர் முறையே வைத்நிலிங்க தேசிகர், பண்டிதர் முருகேசபிள்ளே, புலவர் மணி பெரியதம்பிப்பிள்ளே ஆகிய மூவராவர்.

என்று தொடங்கும் இந்நூல் ஐந்து வேறுவகையான சந் தக் குழிப்புகளுக்கொண்ட தொண்ணூற்றுநாலு தனி இசை அடிகளால் அமைந்ததாகும். தமிழ் முருகனுக்கும் குறவள்ளிக்கும் நடந்த காதல் லீஃகௌப் பற்றிக் கூறும் பகுதி ஆதலால் நூல் 'லீலாசங்கரமானவருஞ்சல்' என்று பெயர்பெற்றுள்ளது.

#### தரு

தந்தனத்தோம் தாஜனத்தோம்—தன

மானினங்காள் மயிலினங்காள்—-களி வாரணங்காள் போய்வாறும் தேனினங்காள் கூயிலினங்காள்—-எங்கள் சேதிசொல்லும் வேலருக்கே. (தந்தனத்தோம்)

என்னும் பாடல் இற்செறிக்கப்பட்டுத், நிணேப்புனத்தை நீங்கிச் செல்ல நேரிடும்போது வள்ளி தன் ஆற்ருமை பைக் காதலஞ்கிய வேலனுக்குச் சொல்லுமாறு இயற் கையினிடம் வேண்டுவதாய் அமைந்துள்ளது. இதன் தொடர்பான ஊஞ்சற் கவிகளே மட்டக்களப்பு மக்கள் தம் ஊஞ்சலாட்டத்தின்போ தெல்லாம் இன்னமும் பாடிவரக் காணலாம். நாட்டுப்பாடல்களேப்போற் பரவியுள்ள இப் பாடல்கள் சில உணர்ச்சிக்கவிவளம்பற்றிய எமது கட் டுரையினுள்ளும் ஆராயப்பட்டுள்ளன.

'' காட்டுக் குறத்திக்கு நல்லமு தேமெய்க் கரு‱னின் யாட்டுக்கு என்பரை யாக்கமண் டூரம ரற்புதனே வீட்டுக்கும் போகத்தும் நிற்குமொன் ருகிய மெய்ப்பொருளே போட்டுக்குள் ளேடுகை ழாரிலே யேயிந்தப் பாரினிலே.''

என்ற இனிய கட்டளேக்கலித்துறையிலே, 'முத்தமிழால் வைதாரையும் அங்கு வாழ வைப்போன்' ஆகிய தமிழ் முருகனுக்குத் தான் செய்யக்கூடிய சேவை தமிழ்ப் பாட் டிசைத்தலே யென்றும், அதற்கிரங்கி, அவன் அருள் செய்யவேண்டும் என்றும் தேசிகர் வேண்டுவதைக் காண் கின்ரும். இதுவும், இதுபோன்ற கட்டளேக் கலித்துறை களும், வெண்பாக்களுமாக இருபது பாடல்களேக் கொண்ட 'மண்டூர் இரட்டைமெணிமா ஃ' என்னும் ஒரு நூலேயும் செய்து தம் ஆரா அன்புக் கடனே முருகனது பொன்னடிகளிற் சேர்த்த சைவமணியாக நம் தேசிகர் விளங்குகின்றுர். பாலேயடி வால விக்கினே சுவரரஞ்சல், மண்டூர்க் கந்தசுவாமி லீலா சங்கரமானவரூஞ்சல், மண் டூர்ப்பதிகம், மண்டூர் இரட்டைமணிமாலே ஆகிய இந் நான்கு நூல்களும் ஆசிரியராலேயே முதன்முறை 1916ஆம் ஆண்டு பங்குனி மாதம் பருத்தித்துறைக் கலா நீதி அச்சகத்திற் பதிப்பிக்கப்பெற்று வெளிவந்துள்ளன.

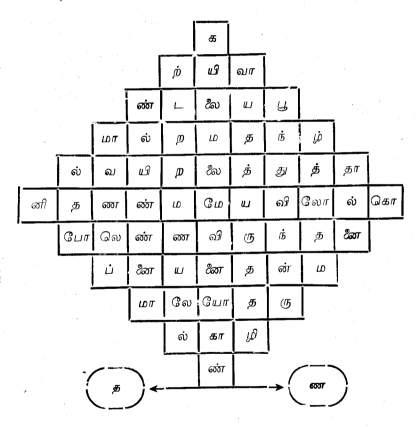
இவ்வாறு செய்யுளமைக்குக் திறமை ஒருபாலாக, பழைய ஏட்டுப் பிரதிகளே ஆராய்ந்து வேண்டுமிடத்து உரையமைத்து வெளிப்படுத்திய பதிப்பாசிரியராகவும் வித்துவானவர்கள் விளங்கிஞர் என்பதை இன்ஞரது தவிணகைலாச புராணம், கோணேசர் கல்வெட்டு, பிள்ளோயார் புராணம், பிள்ளாயோர் கதை என்றும் பதிப்ப நால்கள் சான்றுதந்து நிறுவுகின்றன. தஷிணகைலாச பாரணப் பதிப்பிலே செய்யுள்களுக்கு எழுதியுள்ள அடிக் குறிப்புக்களும், முன் அரையும் பதிப்பாசிரியரது புலமைப் பொன் னக்கு உரைகல் போன்றுள்ளவை. நூன் முகவுரை யில் ெரிடத்திலே "லக என்றும் வி~னையடியோகப் பிறந்த 'லங்கா' என்னும் பதம், இனிமையுடையது என்னும் பொருளுடைத்தாய்த், தமிழிலக்கண நயம்பற்றி இதர உயிரை முதலிற்கொண்டு இறுதி ஆகாரம் ஐகாரமாய் இலங்கை யென்ருயிற்று '' எனவும், '' கைலாசம் என்பகு கிலாச முனிவர் சிவபெருமானே கோக்கித் தவங்கிடந்து அவரைத் தாங்குமாற்றலுற்று மஃவைடிவாயினமையின் இப் பெயர்த்தாயிற்று; பிரகிருதி தத்துவத்தின் மேலே அப் பிருகிருதி கைலாசமுள்ளது; இது சிறுந்த நீட்சாவான் களால் அடையத்தக்கது; இதுவே சிவலோகம்'' எனவும் பொறித்துள்ள பகுதிகள் தேசிகரது தமிழ்மொழி வட மொழிப் புலமைக்கும், இலக்கண நூற் பயிற்சிக்கும் சமய சாத்திர ஆராய்ச்சிக்கும் எடுத்துக்காட்டாக மிளிர்கின்றன. நூற்பதிப்பில் அங்கங்கே இடைச் செருகல் என்று கண்ட செய்யுள்களேயும் தக்க காரணங்காட்டிக் களேந்துள்ளமை இன்ரு து கஃலத் துணிவைக் காட்டி நிற்பது. கோணேசர் கல்வெட்டுகளேப் படித்து ஆராய்ந்து படுப்பித்தல் எத் தகைய பொறுப்பான வேஃ என்பதை, அவற்றை கோரில் வாசித்துப் பார்த்தவர்களே உணருதல் கூடும். பிள்ளு யார் புராணத்துக் கெழுதி வெளியிட்ட உரைவளத்தி ஞல் இவரைச் சிறந்ததோர் உரையாசிரியர் என்று தமி ழுலகு கொண்டாடுவதாயிற்று.

'' நற்றவத்தி னம்பலத்து நம்பனிடத் தம்பிகைமு**ன்** பெ**ற்**றெடுத்த தந்திமுகப் பிள்ளயே—குற்றமலி வன்மாஃ தீர்க்க மருந்தென் றினிதியம்பும் நின்மாஃலக் குக்காப்பு நீ.''

என்னும் அந்தப் புராணக் காப்புச் செய்யுளுக்குப் பத வுரை கூறிவிட்டு, "விராட்புருடனது இருதாப ஸ்தான மாகிய சிதம்பரத்திலுள்ள கனகசபையிலே ஆன்மாக்க ளுய்யும்படி பஞ்சகிருத்திய நிருத்தம் செய்கின்ற நடேசப் பெருமானதும், சிவகாமியம்பிகையினதும் சிரேட்ட புத்திர ராதவின் (தந்தை தாயர்போன்று) என் சிந்தையிலிருந்து கவிவழுக்களகே என்பார், 'நற்றவத்தி னம்பலத்து நம்ப னிடத் தம்பிகைமுன், பெற்றெடுத்த தந்திமுகப் பிள்ளயே ' என்றம், ஆன்மாக்களே அநாதியே பந்தித்த அஞ்ஞான மயக்கத்தையோட்டி மெய்ஞ்ஞானத் தெளிவைப் பயக்கும் மருந் திந்நூல் என்பார், 'வன்மாகு தீர்க்க மருந்தென் றினி தியம்பும் நின்மாகு ' என்றும், முதற் செய்யுளி னீற் றுச் சொல்ஃலயே பிற் செய்யுளின் முதலில் வைத்துப் பாடப்பட்ட தென்பார், 'மாஃ' என்றாங் கூறிஞர்'' என்று விரிவுரை செய்திருப்பது இவரது நல்லாசிரியரும், சிறைந்த உரையாசிரியருமாகிய வித்துவசிரோமணி போன் னம்பலபிள்ளே யென்பாரை ஒத்து விளங்கும் இன்ரைது உரைப்புலமையை நமக்குக் காட்ட நிற்கின்றது. அக் காலத்து மட்டுமன்றி, இன்றும் புராண வகுப்புகளுக்கெல் லாம் பெரிதும் பயன்பட்டு, எங்கும் வரவேற்கப்பட்டு வரும் இந்நல்லுரையுடன் கூடிய நூலும், பிள்ளோயார் கதை, பாஃயைடி வாலவிக்கினேசுவர ரூஞ்ச**ல் என்ப**ன வும் இரண்டாவது பதிப்பாக 1938ஆம் ஆண்டில், அவ் விக்கினேசுவரர் ஆலயத் திருப்பணி வெளியீடாய் வந்துள்ளன.

" தண்ணழிகால் மாலேயோ தருமன் தீனயீனப்போ லெண்ண விருந்தீனகொல் லோவியமே—மண்ணதனில் வயிறஃலத்துத் தாழ்ந்தமறல் மாண்டஃலய பூவாயிற் கயிஃலமஃல மேவிணேயோ காண்."

என்னும் கேரிசை வெண்பா இவர் பாடிய சித்திர கவிகளுள் ஒன்று. (இக் கவியின் சித்திர அமைப்பைக் கீழே கோண்க.)



நமது அன்பர் ஒருவர்மீது சரமகவியாகப் பாடிய இச் செய்யுளேத் தாம் எவ்வாறியற்றின ரென்பதைக்காட்டி இதுபோன்ற சித்திர கவிகளே அமைக்குமாற்றையும் தம் மாணவர்க்குக் கற்றுக்கொடுத்தனரென்பர்.

சிறந்த சைவக் குருக்களும், சமயப் பிரசங்கியும், தமிழ்ப் புலவருமாக விளங்கிய தேசிகர் ஐயந்திரிபறக் கற்ற அறிவாளர்: நல்ல தருக்கமுறையானமைந்த பேச் சாளர்; உயர்ந்த எழுத்தாளர். மேற்காட்டிய நூல்களிற் போந்தவற்றைவிட அவ்வப்போது இவர் பாடிய தனிச் செய்யுள்களும் பலவுள. சித்தாந்தப் பழமாக விளங்கிய இவர் வேதாந்தக் கொள்கைகளிலும் பெருமதிப்படையர் என்பகை சுவாமி விவேகாநந்தரது அருட்சேவைகளேப் பற்றி இவர் பாடிய தனிப்பாடல்களிலே நாம் காண லாம். முன்னர்க் காட்டியே அறிஞர்களேவிடப் புலவர்மணி பெரியதம்பிப்பிள்ள, அருணுசல தேசிகமணி, உயர் கிருவாளர்கள் குமாரசுவாமி ஐயர், முத்துக்குமாரசுவாமிக் குருக்கள், சுப்பிரமணிய சாஸ்திரிகள், வித்துவசிரோமணி கணேசையர், குமாரசுவாமிப் புலவர் ஆகியோரது நன் மதிப்பம், பெரு நட்பும் பெற்றுப் புகழ்பெற்று வாழ்க்து, மட்டக்களப்பு மண்ணிலே இந்நாட்டு மககைக் கலந்து இதன் செல்வத்திற் பெருமைகொண்ட இப் பெரியார் விய வருடம் வைகாசிமாதத்துத் தேய்பிறைச் சதுர்த்தியில் விண் ணுலகு புகுந்தனர். ஆயி னும், இவர் விட்டுச்சென்ற கலேச் செல்வங்கள் அங்கங்கே ஒளிகுன்றுது புகழ்விளங்க மிளிர்கின் றன.

தேசிகர் வளர்த்த சைவப் பணியினேத் தழைக்கச் செய்வார் தொகை அரு இயுள்ள தெனி னும் அவர் விதைத்த தமீழ் விதைகள் நன்கு பயிரேறி வளர்கின்றன வெனலாம். தமிழுக்கென்றே தமிழ் கற்ற, தமிழ் கற்பித்த தேசிகரவர்கள் ஈழத்தின் தமிழகப் பகுதிகளெல்லாம் ஒன்றுகூடிய பெரு நிலேயினேயே கனவுகண்டு அதற்கென வாழ்ந்து காட்டியவர். எங்கிருந்தாலும் தமிழன் என்ற சொல்லொன்றுல் நாம் ஒன்றுபட்டுப் பெருமைகொள்ளு தல் வேண்டும் என்பதும், பரந்த தமிழரசு விளங்கு தற்கு வழி இதுவே என்பதும் அவர் கண்ட மனமுடிபு. அது கைகூடுதற்கும் அரசியற் பிளவுகளால் இனப்பிரிவு கொள்ளாது நாம் ஒன்றுபடுதற்கும் இப் பெரியாரைப் போன்றவர்களது கலேவாழ்வின் சரிதை என்றும் பயன் தந்து நிற்குமாக.

## VII. புலவர் விஞசித்தம்பி

மட்டக்களப்புத் தமிழ்வளத்திலே மண்டூர் என்னும் கிராமமும் பெரும் பங்குகொண்ட ஒன்ருகும். இவ்வூரிற் கோயில்கொண்டிருக்கும் தமிழ் முருகனது திருவருட் சிறப்புரை ஈழத்**து**ச் சைவ உலகில் பண்டிருக்தே பெயர் பெற்றிருப்பது. முருகனது படைவீடுகளில் ஒன்ருக ஈழ நாட்டிலே உள்ள கதிர்காமத்தினே அடுத்து, சின்னக் கதிர் காமமெனப்படும் ஒரு முருகன் தலமாக மிகப் பழங்காலத் திருந்து புகழ்பெற்றுள்ள இவ்வூர், தமிழ்ப் புலமையாள ருக்கும் பிறப்பிடமாக இருந்துள்ளது. குறிஞ்சி, முல்ஃ, மருதம், கெய்தல் ஆகிய நானிலங்களின் வளப்பெருக் கும் ஒருங்கே உடையது. மட்டக்களப்புநாடு என்ற நம் அறிமுக உரையின் உண்மையினே இவ்வூரைச் சார்ந்த பகுதியில் நேரிற் காணலாகும். பரந்த மருதத் தண்ப‱ யும், முல்ஃலயம்புறவமும், குறிஞ்சிப்புனங்களும் மட்டக் களப்பு வாவியின் நெடுகீர்கிஃப்யும் சூழ்க்த இப்பகுதியின் இயற்கையமைவு, வளச்சிறப்பு, செழுமை என்பன வித்தற்குக் காரணமாக இருந்தனவேன்னலாம்.

யாழ்ப்பாண நாட்டிலிருந்து மட்டக்களப்பை நோக் கிய தமிழ் அறிஞர்களெல்லாரும் முதலில் தமிழ் முருக னது திருப்பெயரால் இவ்வூருக்கு வந்து தங்கியிருந்து தம் கீலவகுப்புகளே நடத்தியுள்ளார்களென்று தெரிகிறது. புராண வகுப்புகளும் இலக்கண கூடங்களும் நாடக அரங்குகளும் எல்லாம் ஒரு காலத்திலே இவ்வூரிற் தூல சிறந்திருந்தன. அருள்வளமும், நிலவளமும், கீலவளமும் நிறைந்த இந்தச் சூழ்நிலேயானது காலத்துக்குக்காலம் சிறந்த நல்ல தமிழறிஞர்கள் பலரையுக் தோற்றுவித் திருத்தல் வியப்பன்று.

இத்தகைய தில்ஃ மண்டூரிலேதோன் நாம் இங்குக் குறிப்பிட விரும்பும் புலவர் விஞைசித்தம்பி என்பாரும் தோன்றித் தமிழ் வளர்த்து நின்ருர். வேளாண்மை இவ ரது குலத்திற்கேற்ற தொழிலாக மட்டுமன்றி இன்ஞரது

மனப்பண்பாகவும் இருந்து விளங்கிற்று என்று இவரை நன்கறிந்த வித்துவான் வைத்திலிங்க தேசிகர் அவர்கள் குறிப்பிடுவதுண்டு. இயல்பாகவே தமிழின் இனிமை குழைந்தது, இவர் தோன்றிய குடும்பம். சேர்ந்தோரைக் கவரும் தனது இனிய தமிழ்ப் பேச்சிறைலும், சிலேடை நயம்பெறப் பேசும் பு**ல**மைச் சிறப்பினுலும் பொதுமக்க ளிடமிருந்து 'சாக்கரையா' என்ற பாராட்டுப் பட்டம் பெற்ற செட்டியார் என்பவருக்கு 1887ஆம் ஆண்டிலே மகளுகப் பிறுந்த விஞிசித்தம்பி அவர்கள் இளமையி லேயே தந்தைக்கேற்ற கைமந்தராக விளங்கிஞர். புலோலி யூர் பண்டிதர் சந்திரசேகரம் அவர்களிடமும், யாழ்ப் பாணத்து முருகேசு உபாத்தியாயர் அவர்களிடமும் இலக்கணம், தருக்கம் ஆகியவற்றையும், புராண இதி காசங்களேயும் நன்கு கற்றுத் தேறிஞர். அக்காஃவயிலே தம்மா சிரியர் வராத வேளேகளிற் கஃவைகுப்பைத் தாமே . நடத்தும் நல்லாசிரியராகவும் பெற்றுர் என்பர். சிறிது காலம் இவருடன் கல்பேயின்ற புலவர்மணி பெரியதம் பிப்பிள்ள அவர்கள் இவரது மதிநுட்பத்தின்யும் கேருக லான ' செய்யுள்களுக்கும் இலகுவிலே உரை காணுக் திறமையிஃனயும் அடிக்கடி வியந்து கூறக் கேட்டுள்ளேன்.

கல்முனக்கணிமையிலுள்ள பாண்டிருப்பு என்னும் ஊரிலே இருக்கும் திரௌபதி அம்மன் கோயிலில் ஆண்டு தோறும், புரட்டாதிமாதத் தேய்பிறை நாட்களிலே வில்லி பாரதம்படித்தலும், பாண்டவர் வனவாசம், அருச்சுனன் தவகில், திரௌபதி தீக்குளிப்பு என்பன நடத்தலும் இன்னும் மாருதுள்ள வழக்கங்கள். அங்கு பாரதப்பாடல் களே ஒருவர் படிக்க இன்ணுருவர் பயன் (உரை) கூறக்கேட்டல் மிக இனிமையாய் இருக்கும். ஒருபோது வெளியூரிலிருந்துவந்த சிறந்த உரைகாரர் ஒருவர் அங்குப் பயன், கூற வந்தோரிடமெல்லாம் பிழைகண்டு சொற்போருக்கு அறைகூவி வாதிட்டு வென்று வருவாராயினர். அக்காலம் மட்டக்களப்பிலே சிறந்த புராண வகுப்பாசிரிய ராக விளங்கிய யாழ்ப்பாணத்து முருகேசு உபாத்தியார் அவர்கள், அவ்வறிஞரது செருக்கையும், அறைகூவலே யுங் கேட்டு மண்டூரிலிருந்து சில மாணவர்களோடு

சென்ருர்கள். 'வாத்தியார்' தமது மாணவகைய விகு சித்தம்பியை அவருக்குக் காட்டி 'எம்முளும் உள்னெரு பொருநன் ' என்று அறிமுகஞ் செய்து பயன் கூறலேக் கோடங்குவித்தார். வாதுக்கமைத்த அவ்வறிஞரது விஞக் களுக்கெல்லாம் இளே ஞனை விரைசித்தம்பி தகுந்தபடி பதில் கூறியதோடு, அவர் அதிசயிக்கத்தக்கவாறு நண் ணிய தத்துவக் கருத்துக்களேயுக் தெளிவற எடுத்து அன்றைக்கிருந்த சகாதேவன் கிருஷ்ணரை மனதிறைற் பிணித்த பகுதெக்கு உரைவிளக்கமும் செய்தார்கள். இவ ரது அறிவுப் பெருமையைக் கண்டு வியந்த அப் போட்டி யாளர், முருகேசு உபாத்தியாரைப் பணிந்து இப்படி எத் துணை '' 'கதிரைவேற்பிள்ளா' குடு மட்டக்களப்பிலே உண் டாக்கியிருக்கிறீர் '' என்று கேட்டுத் தலேவணங்கிச் சென்று ரென்று அறிகின்ரும். [யாழ்ப்பாணத்து மகாவித்துவான் **நா.** கதிரைவேற்பிள்*ளே என்பார்* ஈடுஇணோயற்ற உரை காரர் என்பது இங்குக்கருதத்தக்கது.] தனது ஆசிரிய ருக்கு மட்டுமேயன்றித் தான் பிறந்த நாட்டுக்கும் இவர் புகழ் ஈட்டித்தந்த நிகழ்ச்சிகள் மேலும் பல இவ்வாறு கூறப்படுகின்றன.

இவ்வாருன விரைத்தம்பி அவர்கள் மண்டூர் முருகன் மீது கரைகடந்த அன்பு செலுத்துபவர். எப்போதும் அவன் வணங்கப்பெறுதலோடு தன் இன்னலின் கா**ள்க**ளே போதெல்லாம் முருகின ஏவல் கொண்டும் உள்ளார். தன் இல்லத்தையே ஒரு குருகுலமாக்கித் தம் ஓய்வு **நேரமெல்லாம் புராண இதிகாச வ**குப்புக்க**ளே** நடாத்திய வர். கந்தபுராணம், திருச்செந்தூர்ப்புராணம், மகாபாரதம் ஆகிய நூல்களிலே இவரிடம் ' பயன் 'பழகிய நன்மாணவர் பலரை இன்னமுங் காணலாம். மண்டூர் முருகனது திருவருளிற்றிளேத்த இவர் செய்திருப்பதாக காம் அறியும் பிரபந்தங்கள் ஐந்தனுள், நான்கு முருகன் திருவருளே வமுத்தியனவாயிருப்பதைக் காணுகின்றேம். பன்னிரண்டு முறையே முதலாகக்கொண்ட உயிரெழுத்துக்களேயும் பன்னிரண்டு ஆசிரிய விருத்தங்கள் கிறைந்தது இவர் முதன் முதலில் இயற்றிய "மண்டூர் முருகன் காவடிப் பாட்டு" என்றும் பக்தி நூல்.

" அன் பென்னும் பிடியில் ின்று ஆடும் அப்பா அரகரா வென்றுன்பொன் அடிகள் போற்றத் துன்பென்னுக் தொடர்கீங்கித் துயரம் கீங்கித் தூயமறைத் தாள்கண்டு துவக்க றுத்தேன் என்பெல்லாம் கரைக்தொன்ருய் இணங்கி கின்றேன் இருகரமும் உனக்கென்றே இசைக்து கொண்டேன் வென்பாவி மனமுனக்கே மண்டூர்க் கக்தா வக்தென்னே எக்காளும் ரெட்சிப் பாயே."

இப்பாடலின் மூன்ரும் அடியிலே கூறியபடி இவர் "என்பெல்லாம் கரைக்தொன்ருய் இணங்கிக்ன்ற" தன்மையையும் "இருகரமும் உனக்கென்றே இசைக்து கொண்ட" தன்மையையும் இப்புலவரை கேரிற் கண்டோர் நன்கறிவார்கள். தனது பிறக்த பொன் காடான மண்டூரின் வயல்வளத்தையும் ஆங்குறையும் முருகப்பெருமானது அருள்வளத்தையும் நன்குகாட்டுவது இவர் செய்த "மண்டூர் வடிவேலவர் குறம்" என்னும் நூல். சிக்துவகையிலமைக்த இதிலே நூற்றெட்டுப் பாடல்க ஞுள்ளன.

'' மஃலயருவித் தேன்பரந்து வளங்கொளிக்கும் மண்டூர் வடிவேலன் அகனமர்ந்த வானநதி கண்டீர் மூஃலயூறு தாயாக முன்னேர்கள் போற்றும் மூங்கில்நதி ஆவணியில் முருகாடும் அல்மே''

''வள்ளிமண வாளன்மண்டூர் வடிவேலன் வந்து வளேயெறியும் அலேகள்வளர் வாவியரு கமர்வான் தாள்ளிவிளே யாடுமயிற் தொடுபீலி மலியும் தாயவயற் செந்தில்மடு நீராட அம்மே''

என்னும் பாடல்களிலே அன்ஞைரது நிறைந்த இலக்கியப் புலமையைக் காணலாம். மண்டூர் வடிவேலஞருக்கு ஆவணித்திங்கள்தொறும் உள்ள வளர்மதி நாட்களில் திருவிழாவும், நிறைமதி நாளன்று தீர்த்தமும் நடந்து வருதல் வழக்கம். இத் தீர்த்தம் மட்டக்களப்பு வாவியி லேயே இன்று ஆடப்படுகிறது. புலவரது மேற்கண்ட பாடற் குறிப்பிஞல் இது மூங்கில் நதியின் சங்கமத்தில் ஆடப்பெற்று வந்த வழக்கத்தை நாம் அறிகின்ரேம். நதியின் சங்கமம் இன்று தீர்த்தமாடுமிடத்திற்குச் சற்றுத் தொலுவிலிருப்பதால் நதிப்படுக்கை இடம் மாறியிருத்தல் கூடுமென நாம் எண்ண இடம் உண்டாகின்றது. அத் தீர்த்தநதியின் சங்கமத்திலுள்ள வயல் இங்கு "செந்தில் மடு", இன்று வழக்கில் செம்பரிபள்ளம் என்று குறிப் பிடப்படுகிறது. "மயிற்ஞருடூபீலி மலியும் தூயவயற் செந்தில் மடு" என்னும் பகுதி "பழனநன் மஞ்ஞை உகுத்திடுபீலி கழனியில் உழவர் குட்டுடன் தொகுக்கும்" என்ற சங்கச் செய்யுளடிகளேயும், குறிஞ்சியும், முல்ஃவயும், மருதமும் அருகருகேயுள்ள இவ்வூரின் நிலவளச் சிறப் பினையும் கருத்திற்றருவதாகும்.

இக் கவிஞரது தாயார் ஒருமுறை கொடிய கண் கோயிஞல் நலிவுற்றுப் பார்வையினேயும் இழந்துவிட்டார். எம்மருந்துக்கும் சுகம் பெருதநிலேயிலே, தலயாத்திரை தொடங்கிய அவ்வன்னேயார் கதிரைமலே நோக்கிச் செல்லலாஞர். முருகனது திருவருளேக்காணும் அருட் கண்களே நமக்கு இன்றியமையாதன என்றும், இந்த ஊனக்கண்கள் அவனருட்பணிக்குப் பயன்படாவிடத்து அவற்றுக்காக வருந்தியலேதலாற் பெறக்கூடிய பயனில்லே யென்றும் புலவர் கருதிஞர். தம் அன்னேயார் பொருட்டுக் கதிரையான் பேரில் இவர் பாடிய "கதிர்காமத்தந்தாதி" என்ற நூறு கட்டளேக்கலித்துறைகள் கொண்ட நூலிலே, இவரது அந்த அசையாத நம்பிக்கையினேயும் பொறித்து வைத்துள்ளார்.

'' காணும் அருட்கண் ணிருக்கக் கடல்கடந் தாங்கினிநாம் வீணுக் கஃதெல் கதிர்வேல் முருகன் அருள்ஒழுகு ஞானக் கருஃண அறியாம லன்ரே நவிலுதற்கிங்கு ஊனப் புறக்கண் இருந்தென் பயன்காண் ஒளியிலதேல்.''

"ஒளிவேல் முருகா உணோகான் அறிக்து உளமுருகி அழுவேன் எனிலே அகலும் கவஃ அைதைமறக்து விழுவேன் உலகில் உளமே கனிக்து விரைக்துவக்து ' மெலிவேன் துயரை விடுவாய் கதிரை வியன்மணியே.''

என்னும் இப்பாடல்**கள் அ**க்கருத்தை வலியுறுத்துவதோடு முருகனிடத்தில் இவருக்கிருந்த மாருத பக்திச் சிறப்பி*ணே* ம - 17 யும் காட்டுகின்றன. இதன் பின்னர் அவரது அன்னே யார் சிறிது கண்ணெளி பெற்று முருகன் கழலடி சேவித்து வாழ்ந்திருந்தமை நன்கு அறியப்பெற்றதொன்றுகும்.

தமது 'பயன்' வகுப்புகளிலே திருச்செந்தூர்ப் புராணத்துக்கு உரை பயிற்றுதலில் இணேயற்று விளங்கிப் புகழ்கொண்ட இவர் திருச்செந்தூர் முருகன் மீதும் பத்து ஆசிரியவிருத்தம் பயின்ற ஒருபதிகம் பாடியிருக்கிருர்.

" அஃபெறியும் சீரஃவாய் அமர்ந்துறையும் ஆண்டகையே அடியவர்தம் துயரநீக்கும்

விஃபைறியா மணிவிளக்கே வேல்முருகா வள்ளிகுறு முறுவல் வேட்டோய்

மஃலகள்தொறும் ஆடல்புரி மதிக்கொழுந்தே உ**ன**தரிய மறைசேர் பாதம்

நிலேபெறுகன் மனத்தடியார் பெயர்கேட்கத் துயர்உலகில் நிற்ப தாமோ.''

இறைவனது திருப்பாத நினேவுகொண்ட மனத்தடி யார் பெயர்கேட்டால் துன்பமே தோற்ருடிப்போம் என்ற இக் கவிஞருடைய சிறந்த கருத்தானது, எவரையும் அவன் மலர்ப்பதத்தே கருத்தூன்றச் செய்துவிடுகின்றது.

முருகனிடத்து மட்டுமன்றி நடராசரது திருப்பதியான சிதம்பரத்தின்மீதும் இவர் கொண்டிருந்த ஆராக்காதலே இப்புலவர் செய்த 'தில்லே நடராசர் பதிகம்' ஒருவாறு காட்டுகின்றதென்னலாம்.

'' காவிரிசூழ் ப‱ராட்டுக் கரைவளரும் அருட்சோதி! தேவர்குலக் கனகசபைத் திருமணியே! உனதுநடம் பாவிப்பார்க் கினிப்பாவப் பங்குண்டா பற்றுளதோ தாவிப்போய் நின்னடியார் அவர்சரணஞ் சார்வாரன்றே.',

என்ற திருப்பாடல் சிதம்பரஞ் செல்லாமலே தில்ஃயோ னது அருட்சோதித் திருவடியை இவர் கண்ட சிறப்பினே எடுத்துவிளக்குவது.

"தோற்றக் துடியதனில் தோயுக் திதியமைப்பில் சாற்றியிடும் அங்கியிலே சங்காரம்—ஊற்றமா ஊன்று மலர்ப்பதத்தில் உற்ற திரோதமுத்தி கான்ற மலர்ப்பதத்தே காடு." என்னும் இறைவனது ஐக்தொழில் வெண்பாவை அடிக் கடி மனமுருகி இவர் பாடுவதுண்டு. இவருக்கு உயிர் போன்றிருக்த சமயநூல் திருவாசகமாகும். தம் மக்களுக் கென இவரால் கடத்தப்பெற்ற தமிழ் வகுப்பிலே கிகண் டும், திருவாசகமும் முதன்மையான பாடங்களாயிருக்தமை குறிப்பிடத்தக்கதாகும்.

பத்தி வெள்ளத்தில் மிதந்து அவ்வப்போது இவர் பாடிய தனி விருத்தங்களும் அகவல்களும் மிகப் பல உள் இயற்றமிழிலே வல்லுனராயிருந்த இவர் தமிழ் நாடகப் புலமையிலுஞ் சிறந்தவராக விளங்கிஞர் என்பதை நாம் அறியும்போது வியப்புண்டாகும். 'வடமோடி', 'தென் மோடி' என்று நாம் கண்ட நாட்டுக்கூத்து வகைகளே முறைப்படி ஆடவும் வல்லவராக இருந்த இவர், தம் காலத்தே மண்டூரில் வளர்ந்த நாடகக்கலே அரங்குகளே யும் தாம் புணேந்து நடித்த கோலங்களால் அணிசெய்தார் என்பர். கூத்துகளுக்குரிய விருத்தங்கள் பலவற்றை இவர் அவ்வப்போது ஆக்கியளித்திருப்பதாகவும் கூறுகிருர்கள்.

கஃ ஞர்களே யும் புலவர்களே யும் நீண்டகாலத்துக்கு இறைவன் இந்த உலக ஊழல்களில் விட்டுவைப்பதில்ல என்பர். அக்கூற்ற புலவர் விஞசித்தம்பி அவர்களேப் பொறுத்தவரையிலும் பொய்த்துவிடவில்லே. தமது நாற் பத்திமூன்ருவது வயதிலேயே இம் மண்ணுலக வகுப்பு களிலிருந்து நிலேயான ஓய்வினே இவர் பெற்றுக்கொண்ட போது அன்ஞரது மாணவர்குழு நிலேகலங்கிற்று. மண் டூரில் விளங்கிய பயன் பழகும் வகுப்புக்களுக்கும் ஈடு செய்யமுடியாத பெருநட்டம் உண்டாவதாயிற்று.

இப் பெருமகஞர் எனது தந்தையார் ஆவர். என் இளமைக்காலத்து அவர் ஊட்டிய பிள்ளப்பாடங்களே சிறிதளவு தமிழ்ப்பற்ருயினும் என்னிடம் உண்டாகக் காரணமாயின. அவரது புலமைப் பெருக்கினேயிட்டு இங்கு நானே எழுதக்கூடிய ஒரு வாய்ப்புக் கிடைத்தமை நான் செய்த புண்ணியம். அதனே எண்ணும்போது எனக்குறும் பெருமகிழ்வு எல்ஃயேற்றதாகும்.

## VIII. புலவர்மணி பெரிய தம்பிப்பிள்ளே

மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் புலவர் பரம்பரையில், விபுலாகத்த அடிகளாரை அடுத்து எண்ணத்தக்க தமிழ்ப் பேரறிஞராய் இன்று விளங்குபவர் புலவர்மணி பெரிய தம்பிப்பிள்ளே (படம் 35). பண்டி தர்களும், புலவர் களுமாகப் பலர் இத் தமிழகத்தின் அழகு செய்தபோதி லும் அச் சிறப்புப் பெயர்களாற் குறிக்கப்படும் பெருஞ் சிறப்பிணத் தமக்கே ஆக்கிக்கொண்ட புகழாளர். இக் காட்டுத் தமிழ் அறிஞர்களின் சார்பாக ஒருவர் வெளி இடங்களுக்குச் செல்ல வேண்டிவரும் சந்தர்ப்பங்கள்கூட இவராலேயே அழகுறுத்தப்படுவனவாகும்.

இந்துமத பரம்பரையினராய்ப் பிறந்து, ஒரு சைவைப் பெரியாராகவும் இன்று விளங்கும் பண்டிதமணி பெரிய தம்பிப்பிள்ளே அவர்கள் மண்டூர்க் கந்தசுவாமிகோயி வண்ணக்கராய் இருந்து முப்பத்தீராண்டுகள் அதன் பணிகளுத் திறம்பட நடத்திய ஏகாம்பரபிள்ளு என்பாரின் மூத்த மகஞப் விளம்பிவருடம் மார்கழிமாதம் இருபத்தைந்தாந்தேதி (18-12-1899) பிறந்து, செல்வ மாக வளர்ந்து இளமையிலே குருகுல முறைப்படி தமிழ் இலக்கிய, இலக்கணம், நிகண்டு என்பவற்றைக் கேற்றுச் கொண்டவர். கந்தபுராணம், திருச்செந்தூர்ப் புராணம், மகாபாரதம் என்பன மூலபாடமாக அக்காலத்தில் இவ ருளத்தைக் கூஃவளம் செய்தன. இன்ருது இளமைக் கால ஆசிரியராக வாய்த்தோர் மட்டக்களப்பை நிரந்தர வாசமாகக் கொண்ட யாழ்ப்பாணத்துப் புலோவியூர்ச் சந்திரசேகரம்பிள்ளே என்பார் ஆவர். தம் அன்ணேயாரின் பிரிவு காரணமாகப் பெரியதம்பிப்பிள்ள யேவர்களின் தமிழ்க்கல்வி இடையீடுபட்டமையால், சிலநாட்களின் பின் னர் ஆங்கிலம் படிப்பதற்காகக் கல்முனயி வள்ள 'லீஸ்' உயர் தரப்பாடசா ஃயிற் சேர்க்கப்பட்டார். அங்கு சேர்க்க இரண்டாண்டுகளிலேயே எட்டாவது வகுப்புவரைதேறிய

திறமையாளர் இவர். ஆயினும் ஆங்கிலக் கல்வியிலே கவர்ச்சியில்லாது, தமிழ் உயர்தரக் கல்வியிலேயே நாட்டங் கொண்டிருந்த இள்ளுர் பெரியதம்பிப்பிள்ளே தனக் கொரு நல்லாசிரியர் வாய்க்கப்பெறுவாரோ என்று ஏக்கங் கொண்டிருந்தகாலம் அது.

அப்போதுதான் மண்டூர்க் கேந்தசுவாமி கோயிற் (படம் 4) திருவிழாவக்கென யாழ்ப்பாணத்திலிருந்து வந்து செல்லும் தமிழன்பரும் ஒரு புத்தக வியாபாரியுமான மட்டு வில், தொரு. ச. தம்பிமுத்துப்பிள்ள என்பாரது தொடர்பு இவருக்குக் கிடைக்கலாயிற்று. அன்ரை தொடர்பால் ஆங்கிலக் கல்லூரியை விடுத்து, யாழ்ப்பாணத்து நாவலர் சைவப்பிரகாச வித்தியாசாலேக் காவிய பாடசாலேயிற் சேர்ந்து கஃத் திறனுக்காக அளிக்கப்படும் கல்வி நன் கொடை பெற்றுச் சுன்னேக் குமாரசுவாமிப் புலவரதும், நாவலரது பெரிய தந்தையாரின் மகளுகிய தமிழ்ப் பேரறி ஞர் திரு. த. கயிலாயபிள்ளே ஆகியோரதும் அன்பின் மாணவஞகும் வாய்ப்பினேயும், பண்டிதை மகாலிங்கசிவம், பண்டிதை மயில்வாகன ஞர் என்பவரை உசாத்துணேவராகப் பெறும் பேற்றிணேயும் பெற்ருர்கள். அக்காலம் யாழ்ப் பாணத்து, பண்டிதேமணி கேணபதிப்பிள்ளே என்பாருடென் கல்வி பயின்று அவரது பெரும் நண்பினருகும் சிறப்பினே யும் அடையலாஞர். இரண்டாண்டுகளில் மற்றைய மாணவர்களுக்குக் கற்பிக்கப்பட்டிருந்த தமிழ், வடமொழி களில் இலக்கியை, இலக்கண பாடமீனத்தையும் பத்து மா தங்களிலேயே கற்றுத் தேறிச் செந்தமிழ்ப்பரிபாலன சங்கத்தார் நடத்திய பரீட்சையில் விசேட சித்தியெய்தி அவர்களது பாராட்டும் பரிசும் பெறுவாராயினர். இச் சிறப்பினுல் குமாரசுவாமிப் புலவருடைய நல்லன்பும் மதிப்பும் இவர்பால் அதிகமாயின. 'பண்டிதர்' என்ற கீலச் சிறப்புப்பெயரால் நாடும் இவரைக் கொண்டாடுவ தாயிற்று.

அக்காலத்திலேயே, இவராக்கிய முதல் நூலாகிய மண்டூர்ப்பதிகம் எழுந்தது. பண்டிதர் மயில்வாகனஞர் (விபுலாநந்த அடிகள்) அளித்த: "பண்டூரு முகிற்குலங்கள் எமதிறைவர் மருகர்திருப் பதியீ தென்ன

விண்டூர மழைபொழியுஞ் சிறப்பதனுல் வளம்மலிந்து மிகுந்து தோன்றும்

மண்டூரில் உறைமுருகன் மலரடிக்கோர் திருப்பதிகம் மரபிற் சொற்ருன்

கண்டூரு மினியமொழிப் பெரியதம்பிப் பிள்ளயேனும் கேஸ்வல் லோனே.''

என்னும் அழகிய விருத்தப்பா ஒன்றினு லமைக்க சிறப் புரை கொண்டு 1922ஆம் ஆண்டு இக்நூல் வெளிவக்க போது அதன் பெருமையினுல் அறிஞர் பலருடைய நன் மதிப்பு இவருக்குக் கிடைக்கலாயிற்று. அக்காலத்தில் பண்டித மயில்வாகனஞர் யாழ்ப்பாணத்துச் சம்பத்திரிசி யார் கல்லூரியில் ஆசிரியராக வக்திருக்தபடியால் அவ ருடைய பழக்தொடர்பும் கீங்காமலிருக்து இவருடைய தமிழுளத்தை மேலும் வளஞ்செய்தது.

புலவர்மணியவர்கள் யாழ்ப்பாணத்தில் இருந்தகாலத் தில் இவரிடம் ஈடுபாடுகொண்டவரும், பள்ளர் குலத் தைச் சேர்ந்த அன்பருமான ஆறுமுகம் என்பார் அடிக்கடி வந்து இவருடன் பழகிப் போவதுண்டு. தாழ்த்தப் பட்ட குலத்தவரான ஆறுமுகத்தினுடன் பிள்ளேயவர்கள் நெருங்கிப்பழகுதல் சரியன்று என்று மற்றையோர் தடுத் துக் கூறியபோதும், கல்வியறிவு, கடவுட்பக்தி, அன்பு, ஒழுக்கம் என்பவற்றிற் சிறந்தி ருந்த அன்னுரது தொடர்பைவிட்டு நீங்குதல் இவரால் முடியவே இல்ஃ. அந்த ஆறுமுகம் இறந்தபோது இவர் மிகவும் வருந்திப் பிறப்பிறைற் கற்பிக்கப்பட்ட குலநியதியை அவர் கடந்து சென்ற தன்மையைக் குறித்து:

" ஒழுக்கத் துயர்குலமாம் ஓங்கு புகழுண்டாம் இழுக்கத் திழிகுலமாம் என்றே—விழுப்பத்து நூற்குலத்தை எல்லாம் நுணுகியறிக் தாறுமுகன் மேற்குலத்த ணுன் விரைக்து."

என்று பாடி அமைதி பெற்றுர். உயர்குலம் பிறப்பானன்றி ஒழுக்கத்திஞலேயே அளவிடப்படுவது என்பதை இப் பெரியார் இன்று சொல், செயல் இரண்டிலும் காட்டி வருவதை அறிவோம்.

" மணத்தளவே யாகும் மலர்மாட்சி, மாந்தர் குணத்தளவே யாகுங் குணம்."

என்னும் இவரது செய்யுளும் இங்கே நிணவுகூரத்தக்கது.

கிறித்துமதக் கொள்கைகளிலே நல்ல பயிற்சியும் நம் பிக்கையுமுள்ள இவர் பின்னர், 1922இன் கடைசிப் பகுதியில் மதுரை சென்று பசுமூல வேதசாத்திர உயர் துக்கல்லூரியில் ஈராண்டுகள் கிறித்துமைதத் தத்துவங் களேப் பயின்ருர். அதன் பேருக இலங்கை, இந்தியா, பர்மா, மலாயா ஆகிய நாடுகளுக்கெல்லாம் பொதுவாக நடத்தப்பட்ட விவிலியநூல் விளக்கப் பரீட்சை ஒன்றில் முதல்வராகத் தேறி விசேட பரிசையும் கிறித்தவ உலகின் மதிப்பையும் ஒருங்கே பெற்றூர். அந்த நாட்களிலேதான் ஐம்பது விருத்தங்களாலான 'கிறித்தவ சபைத் துயி வுணர்ச்சி' என்னும் இவரது நூல் மதுரையில் அரங் கேற்றம் பெற்றது. மதவுணர்ச்சி குன்றித் தமிழ் மரபு கடந்து நடந்த கிறித்தவர்களது போக்கிணக் கண்டித்து மத ஒழுங்குகளாயினும் அவை நாட்டு மரபினே இகவாது நடத்தல் வேண்டும் என்று இடித்துக் கூறுவதாயமைந் தது இந்நூல்.

" ஆடும் பாம்பு செயலடங்க அடங்கா யானே மதமடங்கப் பாடும் இனிய இந்தியசங் கீதம் பாடீர் புகழ்பாடீர் ஓடும் மனத்தை ஒருநிலேயில் ஒடுக்கீர் கதியை உறுவதெங்ஙன் வீடும் கதிக்கே செல்லாது விரைந்து வாரும் சபையோரே.''

'இந்திய நாட்டு இசைச் செல்வமானது பழங்காலந் தொட்டுப் பெற்றிருந்த வலிமையை நன்கு காட்டி, மேஃலத் தேச இசைகளே விட்டு அந்தத் தமிழ் இசையை மீட்கு மாறு கிறித்தவ சபையோரை இச் செய்யுளிற் கேட்கிருர். இதனேயொட்டி இவரால் 'குருபர தரிசனத் திருவேட்கை' என்ற நூலும் பத்து விருத்தங்களா லாக்கப்பட்டது. கட வுட் தாகம் செறிந்த இவருள்ளச் சிறப்பை: " தானை அன்பரும்பித் தருமம் பூத்துத் தாவாத இனிமைதரும் பரமா னந்தத் தேனுறு பெருக்கெடுத்துக் கரைபு ரண்டே திகுவருளார் தெள்ளமுதம் கொழித்து வீச நாஞர்வ முடனள்ளி யுண்ண வூட்டி நரகமதை நீக்கிகித்திய சீவ னீயும் கோஞுகும் ஒருசீவ விருட்சந் தன்டீனக் குருபரவேக் கண்டுகண்கள் குளிர்வ தென்றே."

என்பதுபோன்ற அக்நூற் செய்யுள்தோறும் கன்கு காண லாகும். இவற்றின் சிறப்பிறைற் தமிழகம் எங்கும் புலவர் புகழ் பரக்து சென்றது.

அந்த நாட்களில் பண்டிதை மயில்வாகண ைர் தூறவுப் பெருங்ஃல பெற்றுச் சுவாமி விபுலாநந்தராகி மதுரைக்கு வருகிறுர் என்று கேள்வியுற்று அவரைத் தேடிக் காணச் சென்றனர். தன் அன்பின் 'பெரியதம்பி ' ஈழந்துறந்து இந் திய மண்ணில் வந்தாள்ள நிஃமையைை அறிந்த சுவாமிக ளும் அவரை நேரிற் காண்பதற்குரிய நாள் எதிர்நோக்கி இருந்தார்கள். நீண்டநாட் பிரிந்திருந்த தனது தமிழ் நண்பரை அடிகள் ஒருநாள் மதுரையிலே மங்கம்மாள் சத்திரத்தில் தஃப்பெய்தபோது, நீங்கா அன்பினைல் முன் சென்று இறுகத் தழுவிக்கொண்டனர். இது தம் வாழ் வில் மறக்கமுடியாத ஓர் உருக்கமான நிகழ்ச்சியாகும் என்று புலவர்மணியவர்கள் கூறுவார்கள். மட்டக்களப்பு நாட்டிலே தமிழும், சைவமும் வளம்பெறுவதற்காய்ச் சுவாமிகள் செய்யப்புகுந்த சேவையில் பிள்ளோயவர்கள் து ஃணயாதற்கு அச் சந்திப்பு வழியாயிற்று. உடனே, மீண் டும், ஈழத்திற்கு வரவேண்டும் என அடிகள் தமிழ் மணியைக் கேட்டுக்கொண்டனர். அதன்படி திருக்கோண மஃ இந்துக்கல்லூரியில் இவரது ஆசிரியப்பணி சுவாமிக ளுடன் தொடங்கலாயிற்று.

அந்தக்காலத்திலே, 1928இல் காந்தியடிகள் இலங்கைக்கு எழுந்தருளிஞர்கள். திருக்கோணமலே மக்களின் சார்பாகப் பிள்ளோயவர்களே அம் மகானுக்கு வரவேற்புப் பத்திரம் படித்து அடியுறை செய்வதற்காகத் தெரிவு செய்யப்பட்டனர். அநுராதபுரத்துப் புகையிரத நிலேயத்தில்

வைத்து அவர் படித்துக்கொடுத்த உபசாரப் பத்திரத்தி விருந்து ஒரு வெண்பாவினே இங்கே காணுதல் நன்றுகும்:

" தீண்டாமை கோயதஃனத் திர்க்கும்சஞ் சிவிபகை வேண்டாமே சாத்விகப்போர் வேண்டி இேன் — தூண்டாச் சுடர்விளக்கம் போல்கின்று தோற்றிஞன் மண்மேல் இடர்விளக்க மில்ஃல யினி."

அறப்போர், தீண்டாமை எதிர்ப்பு என்பவற்றையே காந்தியடிகளின் நல்லுருவமாகக் காட்டி, அன்ஞரது உண்மையால் உலக இடர் இல்ஃயாகும் என்றமைந்த கற்பீணயானது இவ் வெண்பாவினே அழகு செய்து நிற் பது நயக்கத்தக்கதாகும்.

1926ஆம் ஆண்டு தொடக்கம் நான்கு ஆண்டுக ளாகத் திருக்கோணமல்லில் இருந்த காலத்தில் இவரிடம் தமிழ் பயின்ற மாணவர் பலராவர். புலவர்மணியவர்கள் சீவகன் சரித்திரத்தை 'பாலசரித நாடகம்' என்னும் நாடக நூலாயமைத்து வெளியிட்ட காலமுமிதுவே. இவற் ரூல் இன்னுருடைய தமிழ்ப் புலமையை மெச்சி, மட்டக் களப்பு சென்ற் அகுஸ்தீன் ஆசிரியகலாசா ஃக்குத் தமிழ்ப் பேராசிரியராகக் கடமையேற்க வருமாறு அதன் தல்வர் கள் அழைப்பு விடுத்தனர். இவரைத் தம்மிடத்திலிருந்து விடுக்க மனம் ஒவ்வாத விபுலாந்த அடிகளார், தம் ஆசிரியரான வணக்கத்துக்குரிய 'பொணல்' சுவாமி யாரும் பெரியதம்பி அவர்களே அங்கு அழைக்கவே விரும்புகிருர்கள் என்பதை அறிந்து எதிர்மொழி கூருது விடுத்தனர்.

அவ்வாசிரிய கலாசா ஃயிலிருந்த ஒன்பது ஆண்டு களிலும் கத்தோலிக்க குருமார்கள் பலர் புலவர்மணி யிடம் தமிழறிந்தின்புற்றனர். இவரிடத்திற் பயின்று நல் லாசிரியர்களா கியும், தமிழ்ப் பண்டி தர்களா கியும் இத் தமிழகத்தை அணிசெய்து வெளியேறி ஞேர் பலராவார் கள். அக்காலத்தில் இவ்வறிஞரேருத இலக்கிய மேடையே இல்ஃ எனலாம். தமிழ்நல்லாள் இவர்நாவில் மட்டக் களப்புத் தமிழகத்திலே இலக்கியநடம்புரிந்து நாட்டிற்குப்

பெருஞ் சிறப்பை நல்கினள். எனினும், இயற்கை இன் பத்தில் நி**ளே**த்துகிற்கும் புலவர்மணி அவர்கள் இலங் கைக் கல்விப்பகுதியார் தமிழறிஞர்களே நன்கு மதியாகமை குறித்து வெறுப்புற்று அவ் வேஃலயினின்றும் விலகி மண் டூர் சென்று அமைதியாக வாழ விரும்பிரை. ஆயினும் அமைதியாக வாழ்வதென்பது அவரால் முடியவில்ஃல. மூன்ருண்டுகாலத்துக்குக் கடமை என்றும் சுமை அவ் வூர்த் தபாற்கந்தோரதிகாரி என்ற பதவியாக இவர் தீலமேல் ஏறிற்று. இப்பணி கிடைத்தமை ஒன்றினுலே. மண்டூர் மக்கள் அவரைக்கொண்டு தமிழ்ப் பயனும் பெற முடிந்தது. இக்காலத்திலே, எனக்கும் இப் பெரியாருக் கும் இருந்த இனஉறவு கஃவுறவாக மேலும் வலப் பெறலாயிற்று. அவ்வுறவு, தொல்காப்பியத்து எழுத்து, சொல் அதிகாரங்களிலும், பொருளதிகாரத்துச் செய்யுள், அணி இயல்களிலும் யான் அறிவுவிளக்கம் பெறுதற்கு வழிகோலியது. ஆயினும், தொடர்க்து அச் சூழ்கில ரீடித்தற்கு இவரது அறிவுப்புகழ் இவரை விட்டுவைக்க வில்ஃ. மீண்டும் அதே ஆசிரிய கலாசாஃயினர் இவரை வருந்தி அழைத்துத் தமது நிலேயத்தைச் சிறிதுகாலம் மேலும் அழகு செய்துகொள்வாராயினர்.

இரண்டாவது உலக மகாயுத்தத்தின் விளேவாக, இலங்கை தனது உணவுக்குத் தன்கையையே எதிர் பார்த்திருந்த காலம் அது. மட்டக்களப்பு நாடு இலங் கைக்கு கெற்களஞ்சியம்போன்ற தென்பதை அரசினரும் உணர்ந்து இப்பகுதியில் நெல்விளேவைப் பெருக்குவ தற்கும், கெல் ஏற்றுமதிகளேக் கட்டுப்படுத்துவதற்குமாகக் கல்முணயில் ஒரு கச்சேரியை கிறுவினர். கொழும்புச் சகிராக் கல்லூரியின் தஃவைராகவும், செனட் சபையின் அங்கத்தவராகவும் இருந்த திரு. ஏ. எம். ஏ. அஸீஸ் அவர்கள் அக்கச்சேரிக்கு உதவி மாகாண அதிபராக வந்தார். பெரியதம்பிப்பிள்ளே அவர்களது அறிவ, பலமை என்பவற்றை யாழ்ப்பாணத்திலேயே நன்கறிந்து பெரு ம்திப்பும் நண்பும் கொண்டிருந்தவரான அளீஸ், நல்ல தமிழ் ஆர்வமுடையவர். அதனுல் புலவர்மணியைத் தம் பக்கத்திலேயே வைத்துப் பயனுற வேண்டும் என்று கருதி இவரது தமிழ்த்துணேயை வேண்டினர். பிரியா

அன்பிஞல் அடிக்கடி அஸீஸ் அவர்களுடன் மட்டக்களப் பின் பல பகுதிகளுக்கும் செல்ல நேர்ந்த காரணத்தால் கிராமந்தோறமுள்ள பொதுமக்களிடையே நெருங்கிப் பழகுதற்கும், நாட்டின் வயல்வளத்தை நன்கு கண்டு ரசித்தற்குமான பொன்ஞுட்கள் சிலவற்றைப் புலவர் புணிகளாற் பெற முடிந்தது. மட்டக்களப்பின் இயற்கை வளமும், அழகும் இவர் புலமையிஞல் அணிபெறுதற் கும் அக்காலம் வாய்ப்பாயிற்று.

1943இல், கல்முணேயில் நடைபெற்ற அகிலஇலங்கை விளேவு விழாக் காட்சியிலே இலங்கை முழுவதற்குமாக இரு பாடற் போட்டிகள் இடம்பெற்றிருந்தன. இவற்றில் 'புதுமைக் கமக்காரன் ' என்ற தமது இசைப்பாடல்களா லும், 'கிருஷிக ஆத்திசூடி' என்ற தனிச் சூத்திரங்களா லும் புலவர்மணி அவர்களே முதற் பரிசுகளிரண்டையும் பெற்று அரசினரின் பெருமதிப்பையுங் கவர்ந்து கொண்டனர். மட்டக்களப்பில் இருந்த வயல்வளத் தோடு இவ்வாறு தமிழ் வளத்தையும் வளர்த்த அஸீஸ் அவர்கள் இடமாறிச் செல்ல நேர்ந்தபோது இவர் பாடிய பாக்களுள்:

''புலத்துயார்த்து வண்மைப் புகழ்க்கதிர்கள் வீசி நிலத்ததிகா ரம்செய்து நின்று—பலத்தினிறை நல்ல களம்பொலிந்து நாடு புரத்தலால் நெல்லுமஸீஸ் துரைக்கு நேர்.''

என்னும் இனிய வெண்பாவும் ஒன்ருகும். கெல்ஃயும் அதன் விளேவிணேயும் இங்குப் பெருக்கவந்த அஸீஸ் அவர்களேயும் புலத்துயர்தல், புகழ்க்கதிர் வீசுதல், அதிகாரம் செய்தல், களம் பொலிதல், நாடு புரத்தல் ஆகிய தொழில்களால் ஒன்றுபடுத்தியமைத்த சிலேடையைம் இனிதே வீளங்குவதை இதிற் காணலாம்.

அவ்வாண்டிலே தமது மீனவியார் கொடிய கோய் வாய்ப்பட கோர்த்தபோது, கொழும்பு அரசினர் வைத்திய சர்ஃயில் அவரைச் சேர்த்துவிட்டுக் கொழும்பிலேயே ஒருமாதகாலம் இவர் தங்கியிருக்க கேர்ந்தது. அக்காலத் தில் இவர் மனச்சாந்தி பெறும்பொருட்டுப் பகவத்கீதை என்னும் சங்கத நூஃப் படித்துவந்தார். வட மொழிச் சுலோகங்களேப் படிக்கப்படிக்க அவை தமிழ் வெண் பாக்களாக அழகிய வடிவம் பெறலாயின. அவ்வாறு எழுந்த எழுநாறு வெண்பாக்களேக் கொண்ட 'பகவத் கீதை வெண்பா' என்னும் சிறந்த நூலீக் காலம் நமக் களித்து இவரது புலமையினே மேலும் மலேவிளக்காக்கி யது. வெண்பாக்களா லமைந்த இவரது தனிச் செய் யுள்களின் சிறப்பி இடு, அவற்றின் சுவைநயத்தையும் கண்டு வியந்த அறிஞர்குழு ஒன்று இலங்கை வாடுனைவப் புத்திமண்டல நிகழ்ச்சியின்போது விபுலாநந்த அடிகள் தலேமையிற் கூடி, "வெண்பாவிற் பெரியதம்பி" என்று புகழ்சூட்டி இவரைக் கௌரவப்படுத்துவதாயிற்று.

" முன்வோப் பிறப்பில் முகிழ்புத்தி யோகத்தைப் பின்வுப் பிறப்பிற் பெறுகின்ருன்—முன்னேதான் விட்டதுறை தன்னே விடாது கிறைவுறவே தொட்டுமுயல் கின்றுன் தொடர்ந்து."

"அற்றது பற்றெனின் உற்றது வீடு" என்ற பழங் கருத்தை நன்கு வலியுறுத்திப் பிறவிக்கேதுவான அவ் வாசைத் தொடர்ச்சியின் வலியைத் தமிழ்மரபு கடவாது இவ் வெண்பாவில் கவிஞர் அமைத்துள்ள சிறப்பினே வடமொழிக் கீதையை நன்கு பயின்ரேர் அறியலாகும்.

கண் ணுக்குத் தெரியாது தொடரும் அந்த ஆசையின் அளவை:

''பொங்கொளிசேர் தீயைப் புகைபோர்த் தெனப்பளிங்கை மங்கப் புழுதி மறைத்ததெனத்— தங்கும் கருவைக் கருப்பை கவிந்த தெனக்காமம் மருவிப் புகைபுதைக்கு மால்.''

என்னும் அழகிய உவமைகளா லமைந்த வெண்பாவும், ஆசையின் தொடர்பாற் கோபம் பிறத்த&ே:

் உன்னும் விடயத்தா இண்டோமே ப**ற்**றுள்ளம் பின்*னே* விருப்பம் பிறக்குங்காண்—துன்னும் மனவிருப்பம் சித்திபெற வாய்த்திலதே லஃதாற் சினமுறுதல் மாந்தர் செயல்.''

என்னும் இனிய தீஞ்சொற்கள் செறிந்த வெண்பாவும் நன்கு காட்டுகின்றன. இத்தகைய உயரிய நடையம் இனிய சுவையும் படைத்த பகவத்கீதை வெண்பா எட் டாண்டு கழிந்தபின் 1-12-52இல் யாழ்ப்பாணத்து ஆரியதிராவிட பாஷாபிவிருத்திச் சங்கத்து வெள்ளிவிழா வின்போது பேரறிஞர் குழுவிடை நல்லரங்கேற்றம் பெற் றது. இந்நூற் பெருமையினே வியந்து அச் சங்கத்தார் அந்நாளில் 'பண்டிதமணி' என்னும் பட்டமும் வழங்கி இவரைக் கௌரவம் செய்தனர்.

புலவர்மணியவர்கள் மூன்று ஆண்டுகளே நிலவளச் சேவையில் இடைக்காலத்துத் கழித்த பின்னர் 1947இல் மட்டக்களப்பு அரசினர் கல்லூரியில் தமிழ்த்துறைத் தலே வராய் அமர்ந்து, 1952 தொடக்கம் மட்டக்களப்புத் தமிழ்க்கலே மன்றத்திலும் தலேமைப் புலவராய் அமைந்து மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தை அழகுசெய்து வந்தனர். கிழக்கிலங்கையில் தமிழ் வளர்க்கும் இக் கலேமன்றம் வெளிநாட்டாருக்கு முன்னரே 1950இல் இவரது புலமையை மதித்துப் 'புலவர்மணி' என்று புகழ் சூட்டியதன்மூலம் தனது மதிப்பையும் உயர்த்திக்கொண்ட தெனலாம்.

தன் இளமைக் காலத்திலேயே கல்விச் சிறப்பினல் ்பண்டிதேர்' என்ற சிறப்புப் பெயரை வித்துவான் சரவண முத்தனல் முதலிற் சூட்டப்பெற்றிருக்கு, மட்டக் களப்புத் தமிழ் இலக்கிய மன்றம், மட்டக்களைப்புச் சிவா னந்த வாசிகசாஃ என்பவற்றை யமைப்பதற்காக அவ ருடனும், விபுலாகக்த அடிகளுடனும் பங்குகொண் டுழைத்த இப்புலமையாளர் 1946 இல் அடிகளார் கெருப் புக்காய்ச்சலால் வருந்தியபோது அந் நோயினின்றும் நீங் கித் தமிழகத்தை அழகு செய்தற்கான உடல் நலத்தினே அவர் மீண்டும் பெறுதல் வேண்டும் என்று பெரிதும் விழைந் தார். அந்த மன விழைவும், தமிழடிகளிடத்துக் கொண்ட பேரன்பும் கனிந்து ''மீட்சிப்பத்து'' என்னும் தஃப்பி லமைந்த பத்து நெடிலடி விருத்தங்களா யெழுந்தன. அவற் றிலே, திருவருளே வேண்டுதல் செய்து கூவுமாறு குயில் விளித்து, அவ்வாறு வேண்டுதற்குக் காரணமான விப லாநந்தரது புகழையும் அமைத்தனர். 'எனது செவிக்கு நல்லமுதாட்டும் இனிய தமிழ்க்குரவன், தமிழ் நாட்டுக்கு

மட்டுமன்றிப் பாரததேசம் முழுமைக்கும் பொதுவான பெருஞ் சொத்தானவன், அழகிய கருங்குயிலே! அவன் புகழை நீ பாடிச் செல்லுவையேல் உனது பொன் வாயிலே தமிழமுதத்தை அவன் விருந்துசெய்வாஞதலால் நீ வீணே அலேந்து வறுந்தளிர் குடைந்து வருந்துதல் விட்டு அவனிடம் செல்லுதி. தமிழன்னே தன்துயர்நீங்கவும், தமிழகம் புகழ்மிக்கு ஓங்கவும், உலகறிந்த சமநிலேயினே நோக்கித் தமிழ்மொழி உயரவும், அதனுற் பெருமை கொண்ட தமிழன் தலேநிமிர்ந்து தன் மானமுடன் நடக் கவும் காரணமான தமிழறிஞன் விபுலாநந்தன். அவ னுடைய பெருமை இடம்பெறுவதென்றுலே கவிகள் சிறப் படைந்து விளங்குவ', என்பன போன்ற உயர்ந்த பொரு ளமைதி பெற்றவை இச் செய்யுள்கள்.

**ு செ**விக்கினி தாகச் செந்தமி முறுத்துமென் தேசிக மணிகண்டாய் சீரியல் ஈழத் திருமணி பாரக தேசப் பொதுமணிகாண் பவிக்கினி யஃலெந்து வறுந்தளிர் கோதி வருந்தேல் போவாயேல் புத்தமு தனாந்த முத்தமி ழிதழுன் பொன்வாய் விருந்திடுவான் தவிப்பினி நீங்கித் தமிழ்மொழி யோங்கத் தாய்நா டின்புறவே தமிழன் தன்ற2ல கிமிர்ந்தே உலக சமத்துவ மோங்கிடவே கவிக்கினி யான்சுக மீள்கென வினிதே கூவாய் கவின்குயிலே கண்மணி விபுலா நந்தன் மீள் கெனக் கூவாய் கவின்குயிலே"

எனக் கூறுவதாய் அமைந்த இத்தகைய செய்யுள கேத்தும் படிப்போரது தமிழ்நெஞ்சை யுருக்கி விபுலாநந்த அடி களாருக்காக இறைவனே நினேந்துவேண்டுமாறு நம்மை யழைத்து அவர் சுகத்தை மீட்டளித்த பொருள் நலம் கனிந்தவையாகும். இட் பாடல்கள் மட்டக்களப்புத் தமிழ்க் கலே மன்றத்தின் முதலாவது மலராக 1951 இல் வெளி வெந்தன. இலங்கைக் கூலக்கழகம், இலங்கை வாணெலிக் கல்விப்பகு ஆலோசனேச் சபை, கிழக்கிலங்கைச் சமா தான விசாரணேக்குழு, யாழ்ப்பாணத்து ஆரிய திராவிட பாஷாபிவிருத்திச் சங்கத்துப் பரீட்சைக்குழு என்பவற்றின் உறுப்பினராகவும், அகில இலங்கை இந்துமாமன்றம், கிழக்கு மாகாணக் கூட்டுறவுச் சங்கப் பேரவை ஆகிய வற்றின் உதவித் தூலவராகவும் விளங்கும் இவ்வறிஞர் முதியோரிடத்தும் குழந்தைகளிடத்தும் அன்பொழுகப் பேசும் இயல்புடையவர். நகைச்சுவை ததும்பப் பேசும் வல்லமையும் கிறைந்த இவரை நாம் தூலக்கூடுதற்கு நேர்ந்தால் இலகுவாக அப் பிணிப்பை விட்டு நீங்குதல் ஒண்ணதாகும்.

இயல்பாகவே கவிபாடுதலில் வல்ல இவர் ஒருமுறை 'வஸ்' வண்டி ஒன்றிற் பிரயாணஞ் செய்தபோது, ஆங் கிலம் சிறிது கற்றவராய் மேல்நாட்டுடை அணிந்து வந்து அதே 'வஸ்ஸில்' ஏறிய ஒருவருக்குத் தமிழுடை யணிந்த பெரியார் ஒருவர் எழுந்து தம்மிடத்தைக் கொடுக்க வேண்டிய நில ஏற்பட்டது. உடனே நமது புலவரது வாயிலிருந்து:

" முன்'ணே வடக்கால் முஃளைத்தநா**ற்** சாதிபோய்ப் பின்ஃனையிரு சாதி பிறந்துளகாண்—அன்னியர்தம் ஆங்கிலத்தால் மேல்சாதி யாயி**ற்**றே தாய்மொழிகற்று ஏங்கிகிற்கும் கீழ்சாதி யே''

என்று அருமையான வெண்பா ஒன்றெழுந்து அந்நில் பையே மாற்றிவிட்டது.

தமிழையும் தமிழ் கற்ரேரையும் தம்முயிராகக் கருது மிவர் ஒருபோது இலங்கைக் கல்விப்பகுதிக்குத் தஃவவ ராக இருந்த தமிழறிஞராகிய அருணந்தி அவர்களே ஒருநாள் கண்டதும் தமிழ் கற்ரேரின் அல்லல் நிலே களேத் தம்மீதுவைத்து:

" தாப்பிய லூசல் எனத்தடு மாறந் தனித்துயர்யான் நீப்பிய லாது தமிழா சிரிய நிஃலயிலிங்கே யாப்பியல் மெய்போல் மதிப்பில ஞுகி இருத்தல்நன்ரே காப்பியம் வல்ல அருணந்தி செந்தமிழ்க் காவலனே" என்று நயம்பட எடுத்துக் காட்டிஞெர்கள். 'யாப்பியல் மெய்போல்' என்ற உவமானம் தமிழ்ப்புலவோர் கெஞ்சை யெள்ளும் தன்மை வாய்ந்து விளங்குகின்றது.

" வண்மைத் தமிழ்க்கு வரம்பு, வடமொழியின் உண்மைத் தெளிவுக் குரையாணி,—கண்மணியென் சுன்ீனக் குமார சுவாமிப் புலவனடி, சென்னிக்கு யான்செய் சிறப்பு"

என்ற வெண்பா ஒன்றே தமது நல்லாசிரியரான குமார சுவாமிப் புலவரிடத்து, இவர் கொண்ட மதிப்பையும், பணிவு, அன்பு ஆகியவற்றையும் நன்கு புலப்படுத்து தற்குப் போதுமானதாகும்.

தமது அருமை நண்பேராகிய பண்டித மகாலிங்க சிவம் அவர்கள் பூதவுடல்விட்டுப் புகழுடம்பு பெற்ற கோஃப் பாடிய செய்யுள்கள் இவருடையே தமிழன்பின் பெருமையையும் நண்பு சிறந்த உளப்பண்பிஃனையும் நன்கு கோட்டுவனவாய் உள்ளன:

" மட்டுவிலாம் பூங்கொடியில் மலர்ந்தமலர் சாதிமலர் மலர்கள் தாழ மட்டவிழ்ந்து மணங்கமழ்ந்து வயங்குவார் மாணவராம் வண்டு சூழ்ந்து தொட்டருந்து மினியமலர் மகாலிங்க சிவமலர்தன் தொடர்பாம் பாசக் கட்டவிழ்ந்து கருணேமலர் சிவபெருமான் கழல்மலர்க்கீழ்க் கலந்த தன்றே"

என்ற இச்செய்யுளானது உயர்ந்த தத்துவப் பொருளோ யும், இயற்கை நியநியையும் விளக்கி, மகாலிங்கசிவத் திடம் இவர் வைத்திருந்த பெருமதிப்பையும் காட்டிக் கற் போர் நெஞ்சைக் கவரும் செஞ்சொற்களால் அமைந்திருக் கின்றது. இவருடைய நாவிலேறியதாற் சிலேடையணியே ஒரு சிறப்பைப் பெற்றுவிட்டதென்று கூறத்தக்க உயர்ந்த முறையில், அவ்வணி இவர் சொற்கேட்டு நடப்பதை மகாலிங்கசிவம், இராமநாதன்துரை, சூரியோதய அத்த மனக் காட்சிகள் என்னும் பொருள்கள்பற்றி யமைந்த இவரது சிலேடைத் தனிப்பாக்களாலும் நாமறியலாகும். தண்டமிழோடு தாய்நாட்டினேயும் மதித்துப் போற் றும் இவரது மனநில் கனிந்து எழுந்த 'இலங்கை மணித் திருநாடு' என்னும் இசைப் பாடலானது இலங்கையின் நிலவளம், கலேவைளம் என்பன பொதியப்பெற்று, எல் லோரையுங் கவர்ந்து பெரும்புகழ் படைத்த ஒன்ருகும்.

" மாவல் கங்கைஎங்கள் வளாநியே—-அருள் மன்னுசிவ ஞௌிபாத மெங்கள் மஃபை பூவலம் சேர்கதிரை எங்கள்தலமே—இதைப் போற்றிப் புகழ்ந்தால் வரும் பெருநலமே"

என்பது முதலாக, இலங்கைக்கமைந்த ஒரு தமிழ்த் தேசீயகீதம் என்று பாராட்டத்தக்கவாறமைந்த அப் பாடல்கள் மேற்கோளாகப் பல இடங்களிலும் எடுத் தாளப்பட்டுள்ள சிறப்பிணயுடையன. மேலும் இலங்கை யின் எழிலேயும், வளத்தையும் குறித்து இவர் எழுதிய தனிப்பாடல்களோ மிகப் பல. ஈழநாட்டின் கெல் விளேவினப் பெருக்குதற்கமைந்த கல்லோயாத் தேக்கத் தையும் அதீன ஆக்கிவைத்த அரசியற் சிற்பியான சேன நாயகா அவர்களேயும் வியந்து இவர் பாடிய 'வாழி கல்லோயா நங்கை' என்னும் பாடல்கள் இளங்கோ வடிகளின் காணல் வரிகளே நினேவூட்டி இன்பம் பயக்கும் அழகு வாய்ந்தன.

" மானமழிக் தெய்தவரு வருமான மடைய**ா**ர் அலகில்புக ழாறுமுக நாவலஞங் கொடையார் அவர்வாழும் யாழ்ப்பாணம் அணவோர்க்கு மினிதே"

என்று யாழ்ப்பாண நன்டுட்டையும்;

சுவாமிவிபு லாகந்தர் யாழிசைநூ லொலிக்கும் மஞ்சாரும் பொழில்மட்டு மாகாட்டில் கிஃக்கும் வாழ்வுடையோர்க் கவர்மனம்போல் மனவளமும் இனிதே"

என்று மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தையும்பற்றி இவர் பாடி யுள்ள தனிச் செய்யுள்கள் இரு நாட்டினிடத்தும் வேற் றுமையின்றி இவர் கொண்டுள்ள பேரன்பிஃனப் புலப் படுத்துவன. இவ்வாறு புலவர்மணி அவர்கள் செய்த தனிப்பாடல்கள் ஏறக்குறைய **25**00க்கு மேல் உளவாகும்.

இத்தகைய தமிழ்ப்பேரறிஞர் மட்டக்களப்பின் கடந்த காலப் புலவர் பரம்பரையின் வழித் தோன்றலாகவும், நிகேழ்காலக் கவிஞர் குலத்தின் பேரெல்ஃலயாளராகவும். வருங்காலக் கவிஞர்களுடைய மதிப்பினே அளவிடுதற் கோர் உரையாணியாகவம் நம்மிடை விளங்குகின்றுர். இனிய தன்மையும், உயா்ந்து நிமிா்ந்த தோற்றமும், அன் பொளிரும் கண்களும் அமைக்த இவர், "கேட்டார்ப் பிணிக்குந் தகையவாய்க் கேளாரும், வேட்ப மொழிவ தாஞ் சொல்'' என்ற வள்ளுவப் பயனுக்கு இலக்கியம் போன்றவர். ஆயிரத்துக்கு மேற்பட்ட தமிழ் இலக்கிய விரிவரைகளேப் பல இடங்களிலும் நிகழ்த்திப் பெருமை கொண்டவர். இராமாயணம் இவருக்கு மிகவாய்ப்பான ஓர் இலக்கியமாகும். அதன் பொருளுணர்ச்சியில் இணே யற்று விளங்குபவரான இவ்வறிஞர் சில தொடர்களுக்கு எதிர்பாராதவண்ணம் நுண்ணிய உரையும் நபைமும் கூறிக் கம்பநாடனது புலமையுள்ளத்தைத் தொட்டு நமக்கும் காட்டும் ஆற்றல் படைத்தவர். திருக்குறளும் உள்ளத்திலிருந்து வெளிவரும் சந்தர்ப்பங்களிலும் அத் தகைய உணர்ச்சியினே நாம் அடையலாகும். தமிழ் மொழியானது, பண்டுபோல் இன்றும் அரசியலரங்கில் முன்னிற்க வேண்டும் என்பது இவருடைய தீராத ஆசை. காலத்திற்கேற்ப **அ**ம்மொழி விரிந்து வளம்பெறுதல் வேண்டுமென்ற நற்கொள்கையுடையராய் இவர் இருத் தூல் அன்றைரின் தமிழ் உரைகளில் நாம் பலகாலும் கேட் டுள்ளோம். இவ்வாறு தன் புகழால் தன்*நாட்*டின் உயர்த்திய இப்புலவர் பருமகளுருக்கு **புகமை**மியே நீண்ட ஆயு*ளே* நல்கித் திருவருளானது தமிழ்மொழியி*ன* மேலும் கவிதைச் செல்வத்தினுல் கிறைக்குமாக.

## IX. சின்ன ஆலிம் அப்பா

மட்டக்களப்பு நாட்டின் தமிழ் வளத்திற் பங்கு கொண்டு வாமும் சோனக சமுதாயத்தினரின் பிரதி காலத்துக்குக் **கா**லம் தோன்றிய நிகிகள் போன்ற முஸ்லீம் புலவர் பெருமக்களும் பலர் இங்கே இருக்கின் றனர். இலங்கை முஸ்லீம் மக்களுடைய தாய்மொழி தமிழா அன்றிச் சிங்களமா என்ற அரசியல் அடிப்படை பிற் கேட்கப்படும் இந்நாளில், தமிழின் சார்பில் எழும் பொரும் குரஃ மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் இடந்தோறும் இம்மக்களிடை நாம் கேட்கலாகும். தமிழிலே பிறந்து, தமிழிலே வளர்ந்து, இன்பத் தமிழிணயே பயின்ற மேகி மும் தமிழ்ப் பெரும் குடியினர் இங்குள்ள சோனக மக்கள். மட்டக்களப்பில் வழங்கும் நாடோடிக் கவிகளிலே காதற்துறை சார்ந்த பாக்கள் பலவற்றை ஆக்கி யளித்த பெருமையாளர் இக்குமு மக்கள். 'தமிழகம்' என்பது முகலாகத் தம் மீனக்குப் பெயர் கொடுத்து வாழும் உணர்ச்சியாளர் பலர் இக் குழுவினரிடை இருப்பது போன்று அன்றும் இருந்தனர் என்பதற்கு இவ ரிடையே தோன்றிய இனிய தமிழ்க் கவிதைக**ள**ப் பொழிந்து சென்ற புலவர்கள் சான்ருக உள்ளனர்.

அவ்வாருன புலவர் பரம்பரையில் முதல் வைத்து எண்ணத்தக்க பெருமையாளர் இங்குக்குறிப்பிடப்பெறும் சின்ன ஆலிம் அப்பா என்பார். மருதமுணே என்ற பழம் பெரும் கிராமத்திலே ஏறக்குறைய நூறு ஆண்டுகளின் முன்னர் ஷெய்கு இப்ருகிம் லெவ்வை என்பாருக்கும் குறைப்பாத்தும்மா என்பாருக்கும் பிள்ளோயாகப் பிறந்த மீரா லெவ்வையே பிற்காலத்தில் ஆலிம் அப்பா என்று போற்றப்பட்ட பெருமையாளர் ஆவர். தமிழ் வளர்த்த குடும்பத்தில் தோன்றிய இவர், தமிழ்ப்பற்றும் திறமையும் உடன் வளர வளர்வாராயினர். அரபுமொழியும் உரிய காலத்தில் ஓதுவிக்கப்பெற்ற இள்ளூர் மீராலெவ்வை இஸ்லாமிய சன்மார்க்க நெறியிற் சிறந்து நின்றனர். அத்

கவ் ஆர்வம் இன்னைர இந்தியாவுக்கு அனுப்பி வைத் தது. சிலகாலம் அங்கு மதக்கல்வி பயின்றவந்த திறமை யினுலே இன்னுரை ஆலிம் (மதஞானப் பேரறிஞர்) என்ற இஸ்லாமிய உலகு போற்றுவதாயிற்று.

சில கவிஞர்களுக்கு மொழியியல், நடை என்பவற் றிற் பயிற்சி இராது; செவி கருவியாக ஓதி உணர்ந்த இத்தகையோர் ஒரு சாரான புலவர்கள். க‰நூல்களே முறையே கற்றுத் தேர்ந்து தம் அறிவிற்கேற்பப் புலமை யும் வாய்க்கப்பெற்ரோர் இன்னுரு சாரான புலவர்கள். சிலரிடம் மேற்காட்டிய இரண்டு இயல்புகளும் தாமே சரணடைவதுமுண்டு. அன்ரை அருட்கவிரு ரெனப் படுவர். இவ்வாருன அருட்கவி வகையினேச் சேர்ந்க பெரியார் நமது ஆலிம் அப்பா அவர்கள். இறை பக்தி கிறைந்த இவரது அருட் கவிறைகளுக்கு ஆண்டவனும் அடிமைப்பட்டுப் பணி புரிந்தமைக்குச் சான்ருக மிளிர்வது இவர் செய்த மழைக்காவியம். வேளாண் வாழ்க்கை யையே உயிர்த் தொழிலாகக் கொண்ட இவர் ஒருபோது மழைமுகங் காணுது வாடிய தம் நெற்பயிர்களேச் சென்று கண்டு சகிக்க இயலாது ஆண்டவனே நினேந்து மழை வேண்டிப் பாடிஞரென்றும், உடனே மழை பொழிக்து வெள்ளம் பெருகிற்று என்றும் கூறப்படுகின்றது. அவ்வா றெழுந்த பாடல்கள் 'மழைக் காவியம்' என்ற பெயரால் தொகுத்து வழங்கப்பெறுகின்றன. தம்பிலுவில் என்ற ஊரில் எழுந்ததாக வழங்கப்பெறுகின்ற மழைக்காவியமும் இதுவும் ஒன்ருகா என்பதை இங்கு கினேவுபடுத்திக் கொள்ளல் நன்று.

மருதமுனே செய்த தவம் இவரைத் தோற்றுவித்தது என்று மக்கள் கொண்டாடினர். இன்ஞரது க**ரைகா**ணுதே தெய்வ பக்தியும், இஸ்லாமிய தத்துவ ஞானப் பெருமை யும், அராபிய மொழி ஞானமும் கலந்து விளங்குஞ் சிறந்த பாடல்களே இம் மழைக்காவியத்தில் நாம் காணலாகும்.

கருணே நிறைந்த நெஞ்சினரான ஆலிம் அப்பா மக்க ளின் நல்வாழ்வுக்கான பொதுவேலேகள் பலவற்றைச் செய்தவர். பொதுமக்களோடு தொடர்பின்றி அலேந்து வாழ்ந்த பல்லோர் நிலேத்துவாழ இப்பெரியார் வழி வகுத்துக் கொடுத்துள்ளார். ஏழைகளுக்காக இவர் வடித்த கண்ணீர் கங்குகரையற்றது. இவ்வாருன பொது நலப்பண்பும் சீரிய ஒழுக்கமும் நிறைந்த இவருக்கு வறுமை தோன்ருது நிற்கவேண்டுமென்று மக்கள் அவ்வப்போது நிலபுலங்களேயும் ஆடுமாடுகளேயும் நிதித்திரளேயும் அன் பளிப்புச் செய்ததுண்டு. ஏழைகளின் இன்னல் நீர்க்கவே அவைகளே இப் பெரியார் பயன்படுத்துவாரெனினும் குன்ருத அச் செல்வப் பங்குகள் இன்னின் பிற்சந்ததி யாருக்கு இன்றும் கிடைத்திருக்கின்றன என்பர்.

'ஆலிம்' என்ற பெயருக்கேற்ற மதப்பெரியாராக வாழ்ந்து காட்டியவர் இவர். உண்மை பேசுதல் இவரது தனிப் பண்பு. இறைவனுக்குத் தொழுகை செலுத்த வேண்டிய நேரம் எதையும் இறுதிவரை இவர் தவறவிட்டது கிடையாது. தெய்வ அருகோப் பெருது உலகினரைச் சில சித்திகளால் மருட்டித் திரிந்த போலி ஞானியரெல் லாரும் இவரிடம் நல்ல சாட்டையடி பெற்றுள்ளனர் எனல் வேண்டும். அத்தகைய போலி ஞானி களாய்த் தம் பொருட்டு மக்களே மயக்கி இஸ்லாமிய உண்மைத் தத்து வத்திற்கு இழுக்குத் தேடித் தந்தவர்களேக் கண்டிக்கும் முகமாக விருத்தப் பாக்களினுல் இப் பெரியார் இயற்றிய நாலே 'ஞானரை வென்றுன்' என்பது. மெய்ஞ் ஞானத்தின் வழி நின்று கேட்கப்படும் பல விஞக்களே இந் நூலிற் காணலாம்.

அவ்விணுக்களுக்கு **விடையா**ய் அமைந்துள்ள நன் முடிபுகளேக் கண்டோர் ஒருபோதும் மெய்ந்நெறியிலிருந்து வழுக்கிவிழமா**ட்டார் என்பது** திண்ணம்.

• உனதாவி எதனுலே உடலான தெதனுலே உயிர்போற வகைகூறடா கனலான தெதனுலே கருவாகி வருநாலு கலிமாவை யுரைபீயடா பணரான ஹுறுபாறு பெடராது திசைமீது பெரிவாக வருமேதடா மேனுவாக உனோகாளு வரவாதி யுரைகூறு மதுகாம மருணீயடா.

விஞக்களாக உள்ளவை யெல்லாம் இறைவன் நாமத்தையும் அருளேயுமே விடையாக உடையன. மனிதப் பிறவியின் இலக்கு இறைவனே அடைவதேயாகுமென்ற உயர்ந்த தத்துவத்தை அடிப்படையாகக் கொண்ட செய் யுள் இது.

ஞானவாழ்வின் உயர் படிகளிலே ஏறிச்செல்ல விரும்புவோர் இப்பெரியாரிடம் பாடங் கேட்டுக்கொள் ளுதல் வேண்டுமென்ற முடிவுக்கு வருவார், இந்நூலிண் நன்கு கற்போர். இரண்டொரு குருன் 'சூரா'க் களே (வேத சூத்திரங்கள்) மனனஞ் செய்திருத்தல்மூலம் தாம் பெரிய ஞானிகள் என்ற தாடியுள் மறைந்து அக் காலம் திரிந்த போலி வேடதாரிகள் பலரை மடக்கி ஓட வைத்த பெருமை ஆலிம் அப்பாவைச் சேரும். இவ ருடைய 'ஞானரை வென்றுன்' பாடல்கள் இன்னமும் அத்தகையோர்க்கு வாய்ப்பூட்டும், சாவுமணியும் கொடுப் பனவாக அமைந்துள்ளை.

> " பயிரை முந்து மென்னடா படப்பை முந்து மென்னடா உயிரை முந்து மென்னடா உறுப்பை முந்து மென்னடா ஹயிறை முந்து மென்னடா கருத்தை முந்து மென்னடா வயிர முற்ற நித்திலத்து வாறு கூறு ஞானரே.

இக்கவி போலிஞானியரின் தன்மை கூறுவது; ஆலிம் அப்பாவின் உண்மைக் கொள்கையையும் எதிரொலிப் பது. வெளியுலக வாழ்வில் மயங்கி கிற்போரது கருத்தை, உயரிய இறைவனடிகளே கோக்கித் திருப்பவல்ல இவர் பாடல்கள் எளிய கவிகடை பொருந்தியன. இடைக் காலத்துச் சித்தர்களின் பாடல்களே ஒட்டிய பெருமித மும் துடுக்குமுள்ளதான மதிப்புப் பெற்றவை. படிப் போரது மனங்கனிய வைக்கும் சொற்கோப்பும், ஊன்றி மனதிற் பதியும் பொருண் முடிவும் உடைய பாடல்கள்:

" தந்தையரி னுந்தியி லிருக்கு மதுபேரும் தாயருடை கருப்பமீ திருக்கு மதுபேரும் வந்துகிழ மைந்துசென் pதின்பிறகு பேரும் வாரிகுரு திக்குணிற மாமதனின் பேரும் சந்திரீன யொத்ததசை யாமதனின் பேரும் சால்வரு றாஹ்புகு தின்பிறகு பேரும் இந்தவகை யாயுலகில் வாழ்ந்ததன் பேரும் யாவையுமின் குமைமு மியம்புமினி ஞானர்."

என்ற சிறந்த பாடலானது தேந்தையாருந்தியிடைத் தோன் றிய கருவுயிர் முறையே வளர்ந்துவரும் படிகளேயும், வேறுவேறுன அக்காலங்களின் நில்யாமையையும், நிலுத்த காலத்து ஆண்டவனுக்கே ஆளாக வேண்டிய அதன் நியதியையும் நன்கு காட்டுகிறது. கடைசியிலமைந் துள்ள பேரும் என்ற சொல் மக்களேயும், மற்றையன, அசைவுறும் அல்லது அழிவுறும் என்ற நில்யாமைக் கருத்தினேயுங் குறித்து நிற்பன.

இச் செய்யுட் சிறப்பெல்லாம் ஓர் அரபுமொழி ஆலி முடையது என்று எண்ணும்போது நாம் வியப்புக்குள் ளாகாம லிருக்க முடியாது. தமிழின் செய்யுளிலக்கணங் களே எல்லாம் நன்கு தெரிந்த இப் பாவலர் மட்டக்களப் புத் தமிழகத்து முஸ்லீம் புலவர் வரிசையை அழகு படுத்தும் ஒரு புலவராக விளங்குகின்றுர் என்பதையறி யும்போது பெரிதும் மகிழ்ச்சி உண்டாகின்றது.

வாழ்வின் இறுதிக்காலமெல்லாம் அமை தியாக ஆண்டவனடிச் சரணத்திலேயே கழித்த இவர் திருக் கோணமஃயிலுள்ள கவாட்டிக் குடாவினத் தேர்ந்து உறைந்தனர். அங்கிருந்தே ஈசனடி சேரவேண்டிய நியதியும் இவருக்கு இருந்ததுபோலும். ஞான ஒளிபெற்ற

பெருஞானியரது சமாதியும் அவ்வொளிக்குறைவிடமாக இருக்கும் என்பார்கள். இலங்கை அரசினர் திருக்கோண மஃலக்குச் செல்லும் புகையிரதப்பாதையை அமைத்து வரும் நாட்களில் அவ் வேஃகௌில் ஈடுபட்டிருந்தோர் இவரது சமா தியடியில் கண்ட அவ்வாறுன அற்புதங்களே உடனே அரசினருக்கு அறிவித்தார்கள். இதனுல் கல்லறையை அரசாங்கமே பாரமெடுத்துப் பாதுகாத்து வர லாயிற்று. இன்றும் நாம் சீனன்வாடிப் புகையிரத நிலே யத்தை யொட்டிய இன்ஞரது திருவுடல் அடக்கத்தின் இடத்தையும் இவரது ஞான ஒளிக்கு எல்லாரும் வணக் கஞ் செய்து செல்லு தஃயுங் காணலாகும். ஞானியர் வாழ்ந்தாலும் புகழ், மறைந்தாலும் புகழ் என்பர். இதீனப் பெற்ற ஓர் 'உலமா' கமது ஆலிம் அப்பா. இன்னைரது அறிவுக்களஞ்சியமான 'ஞானரை வென்றுன்' பாடல் களத் தொகுத்து வெளியிட்ட மருதமுனே ஆசிரியசங்கத் தின் நற்பணியும் இவர் தொடர்பாற் பெரும் புகழுற்ற தெனலாம்.

### X. சேகுமதாறு சாகிப் புலவர்

மட்டக்களப்பு நகரின் தென்பால் நாற்பது மைல் எல்ஃயில் உள்ள வளமார்ந்த செழும்பதி அக்கரைப்பற்று. தமிழர், சோனகர், சிங்களவர் என்ற ஈழத்தின் முப் பெருங்குழு மக்களும் வேறுவேருன மதத்தவர் பலருங் கலந்து மனவேறுபாடின்றி இவ்வூரில் வாழுகின்றனர். கிழக்கே நீண்ட கடலெல்ஸ் சார்ந்த தென்னந்தோட்டங் களுப், மேற்கே உள்ள வள வயற்பரப்பும் ஊரை அழகு செய்வன. வேளாண்மை செய்தல் மக்களின் முதன்மை யான தொழில். அதனுல் ஓய்வு நேரம் நிறையப் பெறுவா ராதலினுல் அவரிடைக் கஸ்வேளம் பெருகு தற்கும் இயன்ற இடமாக அக்கரைப்பற்று அமைந்துள்ளது.

பெயர் தெரிக்தோரும், தெரியாதோருமாகத் தமிழ்ப் புலவர் பலர் தோன்று தற்குக் களமான ஊர் இது. கல்ல கவிஞரான மொட்டை வேலாப்போடியாரும், அவர் பரம் பரையினரும் இங்குத் தமிழ்க்கவிதை பரப்பிய வரலாற்றின முன்னர்க் கண்டோம். தமிழ்ப்பெருங் குடிகளாய் இங்கு வாழும் சோனகமக்களும் புலமையிற் சிறக்தவர்களே என்பதை அன்னுரின் புலவர் பரம்பரைக் குறிப்புக்களேக் கொண்டு காம் கன்கு காணலாகும். அவர்களது புலவர் வரிசையினே உயர்த்திகிற்கும் ஆற்றல்வாய்க்த தமிழ்ப் பாவலர் பலர் இவ்வூர் முஸ்லீம்களிடைத் தோன்றி யிருக்கின்றனர். அக்கப் பரம்பரையினே அழகுசெய்து 19ஆம் நூற்ருண்டின் இறுதிக்காலத்தில் விளங்கிய பெரும்புலவரே கமது சேகுமதாறு சாகிப் அவர்கள்.

கமக்காரரான மீரான்குட்டி யவர்களின் புதல்வன் நமது புலவர் பெருமகன். உறுதியான உடற்கட்டு இல் லாத காரணத்திஞல் இளமையிலே தந்தையின்தொழிலே வளர்த்துச்செல்லாது சில்லறை வாணிகத்தில் ஈடுபட்ட சேகு, காலமுதிர்ச்சியின்போது குர்ஆன் முதலான கிதாபு (நூல்) வியாபாரம் நடத்தத் தீலப்பட்டனர். இத்தொழில், கலேவளர்ச்சியிற் தொடர்புகொள்ளு தற்கு இவரை வழிப் படுத்துவதாயிற்று. எனினும் நூற்படிப்பினே இயற்கை யன்னே நெடுநாள்க்கு விட்டுவைக்க விரும்பாதவள்போல் கண் பார்வையை, இவரிடமிருந்து நீக்கிவிடலாயினள். அதனுற் பெரிதும்வருந்தி ஆண்டவன்மீது பல வேண்டு தற் செய்யுள்களேப் பாடத் தொடங்கியபோது தான், இவரது புலமையின் சிறப்பினே மக்கள் அறிந்து போற்றத் தொடங்கிஞர்கள். கட்புலன் இழந்தமை அருள்வெள்ளம் பொங்கப்பெறு தற்கு ஒரு வாய்ப்பினே இவருக்கு நல்க லாயிற்று என அனேவரும் கருதினர். வாயை இவர் திறப்பாராயின் பிறப்பன அளவிறந்த இனிய பக்திப் பாடல்களாகவே இருந்தன.

இவரது இத்தகைய பாடல்களே, 'இறைவன்பேரில் வேண்டுதல்', 'முகையதீன் ஆண்டகைமீது வேண்டுதல்' முதலாகப் பல தஃல்ப்புக்களிற் தொகுத்துப் 'பல பாமாஃ' என்ற நூலாக அக்காலம் அச்சேற்றிஞர்கள். அறுசீர் விருத்தங்களானியன்ற அந்நூல் முற்றும் இன்று கிடைத் தில தெனினும், நோன்புக்காலங்களிலே பள்ளிவாசல் தோறும் அதில் உள்ள பாடல்கள் பல எழுதாமறையாகப் பாடப்பெற்றுவருகின்றன. முஸ்லீம் மக்களுடைய நாவானது, சேகுமதாறு சாகிபுவின் 'பல பாமாஃ'ச் செய்யுள்களிற் சிலவற்மைறையாவது மறவாது வைத்திருத்தல் தம் கடமை எனக் கருதும் சிறப்பிஃன இப்பாடல்கள் பெற்றனவாகும்.

> " மாண்ட பிணத்தை எழுப்பிவிட்டு மாதுப் பிணுநின் றவிழ்த்துவிட்டு வேண்டு மடியார் பவந்தீர்த்து மேன்மை புரிந்த முகுத்தாறே ஆண்டோ கொமக்கு விதித்தமறை அதில்நா னடக்கச் செயுமுலக மூன்று மதித்துப் புகழ்ந்தேத்து முகம திறசூல் நயிறைரே"

என்னும் இச் செய்யுளானது நபிநாயகத்தின் சீரிய அருட்செயல்களேயும், மாண்பிணயும் நயம்படக் கூறுவது. " ஈரா ருண்டோர் நிஃபினில்கின் றிறையைப் புகழ்ந்தே யரியபல மாரா யங்கள் மிகப்படைத்தீர் மன்னர் அபுசாலிபுகு தவப்பேறே சீரார் பாத்தி மாவீன்ற செல்வக் கனியே யென்வறுமை சாரா தகற்றிநம் மருட்கருஃண தாரும் முகைய தீணெலியே"

என்பது முகையைதீணுண்டவர்மீது இவர் மனம் உருக வேண்டுதல் செய்த ஒரு பாடலாகும். "சீரார் பாத்திமா வீன்ற செல்வக் கனியே" என்ற தொடரிற் புலவனது உள்ளத்தின் கனிவு வெளிப்படுவதை நன்கு காணலாகும்.

புலவர்பெருமக்களே அண்டிவாழும் பழங் தெய்வ மான வறமைத்தேவி இன்னைரயும் தவறவிடாது சேர்ங் திருந்தாள்; உடலுமோ நோய்கொண்ட ஒன்று. ஆண்ட வீனயன்றி இவற்றைப்போக்க வேறு யாரை வரகவிகள் வேண்டுவார்கள்! அதற்கமையப் புலவரது உள்ளம், வறுமையிற் கனிந்து இறைவனுடைய அருள்வெள்ளத் தினே நோக்கி இரங்குவதையும் இச்செய்யுள் காட்டிநிற் கின்றது.

இவையன்றி நாகூர் சாகுல் ஹமீது ஆண்டகை பேரில் இவர் பாடிய ஒருபா ஒருபஃது என்னும் நூற் செய்யுள்களின் இறுதியடிகளும் புலவரது வறுமை, பிணி என்பனவற்றின் விலக்கிண வேண்டியனவாய் அமைந் திருப்பதை நாம் அறிதல் கூடும்.

"பகரரிய தாய்தந்தை மீனயிலெழி லாகவே பதினெட்டு வயதுறைந்தீர் பரிசுதரு குருவுறு குவாலிறெனும் நகரினிற் பத்துவரு டம்தரித்தீர் அகரமுத லவனருள் வளர்ந்திடப் பண்னிரண் டாண்டுதே சந்திரிந்தீர் அற்புதம் மிகுந்தநா கரதனி லெழுநான் காண்டுசீ வித்திருந்தீர் இகபர மதிக்குநபி ஹிஜிரிதொள் ளாயிரத் தெழுபத்தி யெட்டாண்டுமாதம் இயம்பிடு 'ஜெமாதுலா கிறு 'தெய்தி ஈரைந்தி னில்வெள்ளி 'ஹஜ்ஜத் 'தொகுத்திற் தகைமைபெறு பொத்தாகி யருள்வளரு நாகூரு தறுகாவில் வாழுமரசே தமியனென் மிடிமைபிணி போக்கிநல மாக்குவீர் சாகமீ தெந்தமொலியே ''

இச்செய்யுள்,சாகமீது ஆண்டகையாரது வாழ்க்கைக் கழிவின் காலப்பகுப்பிணயும், நாகூரில் ஒளிவடிவாய் அவர்கள் அமைந்த காலத்திணயும் முஸ்லீம் திகதி அட்டவணேப்படி அழகுறக் குறித்துநிற்பது. இதனீற்றடி யிணப் போலவே எல்லாப் பாடல்களும் 'சாகமீ தெந்த மொலியே' என முடிதல் நூலின் போக்காகும்.

நாகூரடைந்து அத்திருப்பதியின் ஆண்டவினச் சாகிப் அவர்கள் சரணைகப் பெற்றிருந்த காலத்தில் இந்நூல் எழுந்ததாகும். ஈழத்தோடு மட்டும் நின்றுவிடாது தென் னிந்தியத் தமிழகத்திலும் சென்றிருந்து இன்ஞர் தமிழ் நலம் தேர்ந்தனரென்பதற்கு இந்த 'ஒருபா ஒருபஃது' என்னும் நூல் சான்றுயுள்ளது. நாகூரில் இருந்த காலத் திற் பல புலவர்களோடு கவிப்போரில் ஈடுபட்டு அவர் களே வென்றனரென்றும், அதஞல் ஈழத்து முஸ்லீம்களின் புகழ்பெருக்கிய பெருமகஞக இவரை அங்கிருந்த மக்கள் மதித்துப் போற்றினரென்றும் கூறப்படுகிறது.

இனிமை செறிந்த சொற்கள் பலவற்றைக், குறைந்த எழுத்துக்களாற் படைத்துக் கவிதையுலகுக்கோர் சிறப் பிண ஆக்கித்தந்த பெருமை பழங்காலத்துப் புலவர் பெருமக்களுடையது. தமிழின் இனிமையினேக் காட்டும் அவ்வாருன சொற்கள் பயின்ற செய்யுள்களுக்கு எடுத்துக் காட்டுக்கள் வேண்டின், நாம் பண்டைய இலக்கியங் களேத் தேடிநிற்றல் பெருவழக்கம். இந்நிலேயில் சேகு மதாறு சாகிப் புலவர் அவர்களுடைய 'ஒருபா ஒருபஃது' என்னும் நூல் உருதுமொழி கலந்த மதப்பண்புரைப்ப தாயினும் இனிய தமிழ்க்கவிதை நிறைந்த ஒன்ருய் இருப் பதை அறியும்போது அணேவரும் வியப்படைதல் கூடும். " முண்டகத்தின் பூவே முழுமதியே முச்சுடரே அண்டர் கருவே யருமருந்தே ஆணிமுத்தே மண்டலிகர் போற்றும் மருக்கொழுந்தே என்னடைய கண்டைமதின் நோய்துடைப்பீர் காதிர் கமீதொலியே."

என்பது அந்நூலிலுள்ள இனியபாடல் பலவற்றுளொன்று. கமீதொலியி துடைய பேரருள் கோக்கிய புலவரது வேண்டு கோள், அன்புப்பெருக்கு என்பவற்றின் உயர்கிலேயினே நன்குகாட்டுவது இச்செய்யுள். 'முண்டகத்தின் பூவே' என்று ஒப்புவமையில்லாத சிறு மலரோன்றுக்கு அருளடிகளே ஒப்பிடுதல் மூலம், புதியதொரு உவமையைக் கவியுல கிற்கு ப் புகுத்தும் சாகிப் அவர்களது புலமை போற்றத்தக்கதாகும். இனிய நல்ல செஞ்சொற்களாலே இலகுவான உவமைகளேயும் சேர்த்தமைத்துத் தமிழ்க்கவிதையினேயும், தமது புலமை நலத்தினேயும் சாகிப் அவர்கள் இந்நூலில் வளம்செய்துள்ளார்கள். இத்தகைய உயர்க்த கவிதைகளேப் படைக்கும் ஆற்றல் அருட்கவிஞர் களேயன்றி மற்றையோரிடம் இலகுவில் அடைதல்கூடுமா!

தமிழ்க்கவிகள், நிறைந்த நன்றிஉள்ளம் படைத் தவர்கள். தம்மை ஆதரித்த புரவலர்பால் நன்றிமறவாது, தருணம் கிடைத்தபோதெல்லாம் அன்ஞருடைய புகழை யும், பெயரையும் அழியாத கவிதைவடிவிற் பொறித்து வைத்தல் கவிஞர்களுடைய தமிழுள்ளம் செய்யும் கைம்மா ருகும். இந்தச் சிறந்த வழக்காற்றினேச் சேகுமதாறு சாகிப் அவர்களும் மறவாது கடைப்பிடித்துள்ளார்கள். வறமைநீலேயில் வாடிய இவரைத் தளராநீலேகூட்டிய கலந்தரு மரைக்காரும், காதிர்முகைதீன் சாகிபு மரைக்கா ரும் இவரர்ற் பெரிதும் புகழ்ந்தேத்தப்பட்டுள்ளனர். அச் செல்வர்களுடைய பெயர் வாழும் பல தனிப்பாடல்களும் இப் புலவர்வாயினின் றெழுந்து இங்கு நிலவுகின்றன.

" அனம்பயில் வாவி வளம்பல சூழும் அக்கரைப் பற்றெனும் நகரிற் கனகநிகர் கரத்திற் கலந்தரு மரைக்கார் காதிர் முகியித்தீ னுடனே தனமிகப் பெருகும் சாகிபு மரைக்கார் தனக்குமன் ேனன்மீன யார்க்கும் தினமருட் பதமீக் தென்ீன ரட்சிக்கும் திருகபி ஜகத்தில்வக் தனரே.''

என்பது அவ்வாருன பாடல்களுள் ஒன்ருகும்.

இவற்றைவிட 'புசற்காவியம்', 'பிள்ளக்காவியம்' என்னும் தொகுதிகளாயமைந்த பாடல்கள் பலவும் இவர் நாவினின்றெழுந்துள்ளன. 1907ஆம் ஆண்டு பங்குனி மாதம் கிழக்கிலங்கை என்றுமே கண்டிராத பெரும்புய லோன்ற இங்கு வீசிற்று. அதனேடு பெருமழை, கரை . கடந்தவெள்ளம் என்பவற்ருல் நாடு அடைந்த சேதமும், மக்கள் அடைந்த துன்பமும் எல்ஃயிறந்தன. இவைகளே விவெரித்த சொல்லோவியம் நிறைந்தது 'புசற்காவியம்'. பிள் ளேப்பேறு கிடையாத மங்கை ஒருத்தி ஆண்டவனருளே அதற்கு வேண்டுவதாய் அமைந்தநூல் 'பிள்ளுக்காவியம் ' ஆகும். இவ்விரண்டு காவியங்களும், மக்கள் நாவில் அழியாது நிலவுவன. பின்னோயது நிறைந்த சொல்நயம், பொருள்நயம் உடையது. சங்கிலிக்கோவையாய் அமைந்த இதன் பாடல்களே இசையுடன் ஒருவர் பாடும்போது பக்கம்நின்று கேட்டோருக்கும் மனம் உருகிவிடும். அந்த உயரியதன்மையினேடு நிறைந்த பொருட்பயினயும் அப் *த*ருதலினு*ற்போ* லும் ் பிள்ளக்காவியம்' பொதுமக்களிடைப் பெரிதும் பரவியிருக்கும் ஒரு நூலா யிருக்கின் றது.

தாம் மறைந்துவிட்டாலும், தமது புலமைப்புகழ் முஸ்லீம்மக்களிடையிருந்து மறைந்தொழியாது தாழச்செய் யும் வல்லமைவாய்ந்த உயிர்க் கவிதைகளேப் படைத் தளித்த பெருமையாளர் சேகுமதாறு சாகிப் அவர்கள். அன்ஞரது கவிதைக ளணத்திணயும் தொகுத்து வெளியீடு செய்யின், அது ஒரு சிறந்த தமிழ்ப்பணியாக நிலவுவ தாகும்.

### XI. முகம்மது ருபிப் புலவர்

பெரும் புலவராகிய சேகுமதாறு சாகிப்பின் அரும் புதல்வர் முகம்மது ருபி அவர்கள். இவருடைய புலமை பரம்பரைச் சொத்துப்போல் வந்ததொன்று. 'புலிக்குப் பிறந்தது பூனேயாகுமா' என்ற பழமொழிக்கிணங்க வந்த ருபி அவர்கள் இளமையிலேயே 'இவன் தந்தை என்நோற்ருன் கொல்' என்னும் சொல்லேத் தந்தைக் கீட்டித் தந்தவர். 'கம்பன் வீட்டுக் கட்டுத்தறியும் கவி பாடும்', ஆதலால் சாகிப்பினுடைய புதல்வனது புலமை யைப்பற்றி வியப்படைதற் கென்ன இருக்கிறதென்று மக்கள் பேசிக்கொண்டார்கள்.

இயற்கை அழகிலே தன்ன மறந்து நிற்கும் இவர், வேளாண்மைத் தொழில் மேற்கொண்டிருந்தவர். அத ஞல் வயற்களம் இவரது புலமையினே வளர்த்துச் செய் யுள் அரங்கேற்றத்துக்கும் இடமாகி நின்றது. மட்டக் களப்பில் வழங்கும் நாடோடிக் கவிதைகள் இவருக்கு இளமையில் உயிராய் இருந்தன. தந்தை செய்த பாடல் களேயும் பொன்னேனப் போற்றிக் கற்றிருந்த இவரிடம் அரபுமொழி யறிவும் வளர்ந்து வரலாயிற்று. மத ஆசா ரங்களிலே சிறிதும் வழுவாது ஒழுகிய ருபி அவர்களுக்குத் தெய்வ அருளும் நன்கு கிடைத்திருந்த தெனலாம். செல் வம், கல்வி ஆகிய இரண்டையும் இந்துக்களேப்போலவே திருமாது, கலேமாது என்று தெய்வமாக மதித்துப் போற் றியவர். வயலின் நல்விளேவு திருமாதின் அருளாலாவது என அங்கங்குப் பாடியுமிருக்கின்ருர்.

இள் ஞெராயிருக்கும்பொழுதே கவி பொடும் வல்லமை யினே இயற்கைச் சூழ்நிலேயும் இவர்பால் வளர்க்கத் தக்கதாக அமைந்திருந்தது. செவி கருவியாக அமைந்த இவரது பாடல்களில் இசை பொருந்திய இன்பச் செறி வினே மிகுதியும் காணலாம். மோனே, எதுகை அழகுகள் மிகுதி உடைய இலக்கியச் செய்யுள் வகைகைகளேவிட, தாள அமைவுடைய இசைப் பாடல்களே இவரால் அதிகம் பாடப்பெற்றுள்ளன. ஒருமுறை பொத்துவில் என்ற ஊருக்குச் சென்றிருந்த தமது தந்தையாருக்குச் செய்யுள் வடிவிலே கடிதம் ஒன்றனுப்பிஞரென்றும், 'தம்மிற்தம் மக்க ளறிவுடைமை மானிலத்து, மன்னுயிர்க் கெல்லாம் இனிது' என்று அப்பாடல் புலவராகிய தந்தையை மகிழச் செய்ததென்றும் கூறுவர். பின்வரும் அச் செய்யுளானது கடிதப் பொருளோடு இவரது கிறைந்த தெய்வ பக்தி, தந்தை பக்தி, அரபுமொழி ஞானம், பணிந்த மனப் பான்மை, தமிழ்ப் புலமைச் சிறப்பு என்பவற்றையும் நன்கு காட்டி கிற்பது.

'' திருவளரு வானறுசு குறுசோடு லௌகு பொன்னு லகையும் தீமையில் லாமலே சிருட்டித்த இறையாதி தினமுனது றகுமத்தெனும் அருள்வளரு மறுசோடு சிரசடையே நபியினகு சபாஅத்தி இலும் அன்பியா அவுலியா சுகதாக்கள் சாலிகீன் அனேவேர்துவாப் போற்றினைலும். நிருபனே என்னுடைய தந்தையை அனுகினமும் நீதியிற் சேர்த்த<u>ருளு</u>வாய் நீதியுண ராதசிறி யேன்முகம் மதுருபி என்றுடைய துவாசலாம்பின் அருள்கணக் காயிரத் துத்தொள்ளா யிரத்துமுன் ருண்டுசித் திரைமாதமது பொத்துவில்லி விருக்கும் எனது தந்தையர்க் கெழுதிய கிருபமே."

" இகிலைறவே திருமாது உகந்துதனே கோக்குதலில் செல்வமுறு பட்டிமேடு சீராகக் கதிர்பறிந்தன அமுதேறித் தேவீன வணங்கு கின்றதே மயிலாடு சோஃப்பும் குயில்பாடு சோஃப்பும் மலர்மகு வனசமதமும் மாரிஓ யாதபடி பாய்கின்ற சாலிகள் வளஞ்செறி கருங்கொடியிலே இஃதுறு குடூாக்கரை எனும்வட்டை மீதிலே இதுமாதம் இருபத்தியாறில் இயைபாய் விதைக்கவும் ஏற்பாடு பண்ணியே எத்தனத்தோ டிருக்கின்ரேம் சுகிதமுறு நமதுடைய வீட்டிலீன பேர்களும் சுகமா யிருக்கின்ருர் துங்கமுறு தாங்களிதை ஆங்கறிய எழுதினேன் சுதன்முக மதுருபியே.''

[அறுசு — ஆண்டவனது சிங்காதனம்; குறுசு — ஆசனம்; வௌகு — பாவப்புண்ணியக் கணக்கெழுதும் பலகை; றகுமத் — அருள்; சபா அத் — சிபாரிசு; துவா — பிரார்த்தீன; துவாசலாம் — பிரார்த் தீனச் சாந்தி.]

முதற் செய்யுள் அரபுமொழிப்படியான இறை வணக்கமும், கடிதம் எழுதிய ஆண்டு முதலியனவும் குறிப்பது. இரண்டாவது செய்யுளின் முடிபு, கடிதத்துக் கேற்ற பொருள் கிறைவினேயுடையதாய்ச் சுக்கலங் கூறி அமைகின்றது. பட்டிமேட்டுவயல் விளைந்து கிடப்பதையும், குடாக்கரை வயல் விதைப்புக்கு ஏற்பாடுகள் ஆகியிருப் பதையுங் காட்டுவது இரண்டாம் செய்யுளின் முதற் பகுதி. கருங்கொடித்தீவு என்பது அக்கரைப்பற்றிலே புலவர் வாழ்ந்த பகுதியைக் குறிப்பிடும் ஊர்ப்பெயராகும். அவ்விடத்தின் இனிய இயற்கையழகு, தாய்நாட்டன்பு மிகுந்த புலவரது பாவினே அணிசெய்து கிற்கக் காணலாம்.

இவரோடி2ணுக்த பெரு கண்பராகவும், பண்பட்ட செல்வராகவும் இருக்தவர் இசுமாலெவ்வை முகையதீன் என்னும் போடியார். சிறக்த இஸ்லாமிய அறிஞராயும் புலவர்பாலும், தமிழ்மொழியின்பாலும் கிறைக்த மதிப் புடையராயும் வாழ்க்த போடியார் இவ்வுலகை விட்டுச் சென்றகாளில், ருபிப் புலவர் புத்தளத்துக்குச் சென் றிருக்தனர். தன்னரிய கண்பரது பெரும் பிரிவிஞல் ஏற் பட்ட துன்பமும், அக்காலத்தே தான் அருகில் இல்லா மற்போனமையால் உண்டான வருத்தமும் இவரது உள் ளத்தை மிகுதியும் உருக்கின. உடனே அப் பொருள்மீது ஒப்பாரி வடிவிலே கவிதைத் தேவியும் புலவர் நாவில் உதயமாயினள்.

"புத்தளத்தில் நானிருந்தேன் நீரிந்தப் புவியளந்து போனதினம் புரவதிநரரும் வருதிருதரமும் குருகின மெவையும் படுத்துறங்கும் நடுமத்தியில் நடுமத்திய சாமம் என்னுடைய நன்று பல்லிலொன்று நண்பொடு எனதுடை கொம்புடை முடியினுமோர் பங்கதுகாணு தொருவம்புர வரசும்கணு அன்றிரவு கண்டனல்லோ.''

நண்பரது பிரிவு நடந்த அன்றிரவு வந்த பொல்லாக் கனவிடை வீழ்ந்த கொடுப்புப் பல்லும், தஃலயின் அரை வாசி மயிரும், அச் சாக்கேட்டிற்கு ஆன கெட்ட சதனமே என்பதை உருக்கமாய்க் குறிப்பிட்டு, இவருடைய கவிதை யுள்ளம் புலம்புவதை நாம் காணலாகும். இப் பாடல்க ளெல்லாம் 'முகையதீன் ஒப்பாரி' என்ற தஃலப்புடன் நடந்தாலும், அவையீனத்தும் தொகுக்கப்பெற்ற நூல் வடிவு இன்னும் கிடைத்திலது. இதீனவிட, வயல் வரு ணீன முதலாக இவராற் பாடப்பெற்றனவாக வழங்கும் தனிப் பாடல்களும் பல கேட்கப்படுகின்றன.

கவிதையுருவில் இன்று வாழ்பவர்களும், தமிழ் வளர்த்த முஸ்லீம் பாவலர் வரிசையிசீன அழகுறுத்தி ஈழத்துக்குப் பெருமை தந்து நிற்பவர்களுமான இவர்கள் புகழ் எங்கும் சென்று விளங்குதல் வேண்டும்.

## XII. அப்துற் றஹுமான் ஆலிம் புலவர்

அட்டாள்ச்சேனே என்பது நாம் முன்னர்க் கண்ட வளமார்ந்த அக்கரைப்பற்றினே யடுத்த ஓர் ஊர். முஸ் லீம் மக்கள் பெரும்பான்மையினராய்க் குடியேறியிருக் கும் இவ்வூர் பண்டுதொட்டே அமைநிக்குப் பெயர் போனதொன்றுய் இருந்திருக்கிறது. முஸ்லீம் மதப் பெரி யார் பலரின் தோற்றத்திற்கிடமாக மட்டக்களப்பு முஸ் லீம் மக்களுடைய மதிப்பினேயும் கவர்ந்து வீளங்கிய ஊர் இது. இங்குள்ள மக்கள் வயல்வளம் செய்யும் நல்லுழ வர். நாடோடிக் கவிதைகள் பலவற்றுக்கு இவ்வூர் பிறப் பிடமானது. மக்களெல்லாரும் பண்பட்ட நன்மனமுடைய வர்கள். தமிழ்மொழியினேயே உயிராகக் கருதிவாழ்ந்த முஸ்லீம் அறிஞரின் பிறப்பிடமான இவ்வூரிலேதான் மட்டக்களப்பு முஸ்லீம் ஆசிரியர்களுக்கான அரசினர் பயிற்சிக் கலாசாஸ்யும் இன்று அமைந்து ஊரின் சிறப் பிண மேலும் மிகுத்துள்ளது.

இத்தகைய வளம்பதியிலேயே நாம் இங்கு குறிப் பிட விரும்பும் புலவரும் பிறந்தவர். ஆலிம்களெல்லாம் அரபுமொழியில் மட்டுந்தான் புலமையாளர் என்னும் விதிக்கு விலக்காயுள்ளவர்கள் மட்டக்களப்பு முஸ்லீம் பரம்பரையினர். எவ்வளவுக்கு அன்ஞருடைய மதஞானம் கூடுகின்றதோ அவ்வளவுக்குத் தமிழ்மொழிப் புலமை யும் அவரிடை மிக்கிருந்ததென்பதை இங்கு வாழ்ந்த அறி ஞர் பலர் காட்டிச் சென்றிருக்கிறுர்கள்.

நாம், கருத்திற் பொறித்துக் காக்கவேண்டிய சிறப்பு மிக்க எத்தீனயோ நிகழ்காலப் புலமையாளர்களே மறந்து விடுவதிற் பெயர்பெற்றவர்கள். இந்தச் 'சிறப்பினேயே' புலவர் பெருமகணை அப்துற் றஹுமான் ஆலிம் அவர் களும் பொதுமக்களிடத்திலிருந்து அக்காலம் பெற்றிருந்தார்கள். அதனுற்போலும் இன்னருடைய வாழ்க்கைக்குறிப்புக்களே துவும் திட்டமாக இன்று கிடைப்பதாயில்ஃ. ஏறக்குறைய 50 ஆண்டுகள் வாழ்ந்து மறைந்த ஆலிம் அவர்களுடைய பிறப்பு கி. பி. 1850ஆம் ஆண்டளவில் இருந்திருக்கலாம் என்று தெரிகிறது.

'' மண மங்கலமாலே பாடிய ஆலிம் அப்பா'' என்று சொன்னவுடனே மக்கள் அப்துற் றஹுமான் புலவர் அவர்களே நிவுக்குகொள்ளத்தக்க சிறப்பினே இவர் பெற் நிருக்கின்றுர் என்பது தெளிவு.

நபிநாயகம் (ஸல்) அவர்**களின்** புதல்வியான பீவி பாத்திம்மாவுக்கும் அலி (றலி) அவர்களுக்கும் நடந்த திருமணச் சிறப்பிவோப்பற்றிய 'மணமங்கலமாக்' என் னும் பெருநூல் ஒன்றுக்கும், தனிப்பாடல் பலவற்றுக்கும் ஆசிரியராகிய ஆலிம் அவர்கள் சிறந்த தமிழறிஞர். தமிழ் வளர்க்கும் ஆசையினுல் இளமையிலே சிலருக்குத் தமிழ்ப் பாடம் சொல்லிக் கொடுக்கும் பணியை இவர் மேற் கொண்டிருந்தார் எனத் தெரிகின்றது. ஆண்டவணே அஃணயும் பெருவிருப்பும் இளமையிலேயே வாய்க்கப் பெற்றிருந்த இவர் குர்ஆன் ஓது தலில் சற்றுந் தவருத கருத்துடையவராய் இருந்தனர். அதனுலே அரபுமொழி அறிவும் நிரம்பப்பெற்றிருந்ததோடு குர்ஆன் ஓதுவிக்கும் ஆர்வமும் மேற்கொள்ளப் பெற்றிருந்த இப்பெரியார் தம் வாழ்நாட்களில் முஸ்லீம் மதஞானிகளுக்கெல்லாம் பொதுவான 'ஆலிம்' என்ற திருப்பெயரைத் தமக்கே சிறப்பாக்கிக்கொண்டவர். ஆவிமுடைய பாட்டு என்று இன்று மக்கள் வழங்கும் பாடல்கள் பல இப்பெரியா --ருடையெனு வென்றே அறிகின்றும்.

> " வண்ணத் தரள மணிதாறே வயங்கும் மஃலமா மலர்தாறே விண்ணுற் நெளிர்வெண் மதிதாறே விரும்பும் கனக மணிதாறே எண்ணற் றிலங்கும் இரத்தினமோ எழில்சேர் கிளியோ மயிலதுவோ கண்ணெற் றிடுதற் கரசான காட்சி தரும்பாத் திம்மாவே."

என்னும் விருத்தச் செய்யுளானது 'மணமங்கலமாஃ' யிலே பாத்திம்மா நாயகியாரின் எழிலினக் கூறுவதா யுள்ளது. இயற்கையிலமைந்த பல உவமைகளே அச் செல்வியாரின் நல்லழகுக்கு இணேயாகக் கூறியும் அமை யாத புலவருடைய உள்ளச் சிறப்பினே விளுவடிவிற் கோக்கப்பட்டுள்ள முடிபுச் சொற்கள் புலங்கொள வைக் கேக் காணலாகும். இளமையின் அழகும் உருவும் பொலிந்து தோன்றிய நபி(ஸல்) மகளார் திருமணக்கோலம் புகுயைப்பெற்றிருந்த நல்லமகு புலவர் வாயிலாகப் பின்வரும் பாடல்களில் மேலும் இடம்பெற்று விளங்குகின்றது:

''கோடிக் கதிரிறைக்கும் கோதையிண் அம்மடவார் சோடித் தலங்கரித்துத் துய்ய பணிபூட்டி ஆடிக் குலவிவரு மன்னமென்றே முத்தமிட்டு நாடிக் க**ரமணே**த்து நாரியர்கள் போற்றுவரே.''

" போற்றுவார் புகழ்வார் தங்கப் பொருளிதோ விஃலயோ வென்பார் கீற்றிளம் பிறையோ தங்கக் கிரீடமோ வலது வெய்யோன் மாற்றிய சுடரோ பஞ்ச வண்ணக**ற் \***சுகமோ யாவுக் தோற்றிடும் அனமோ யாதோ சொல்லுவீர் எமக்கென் பாரே."

"கோடிக் கதிரிறைக்கும் கோதை" என்ற தொடர் அம் மெல்லியலுடைய இயற்கை அழகினே உயர்வின் எல்ஃயில் நின்று விளக்குவது. திருமணக்கோலம் புண யப்பெற்ற அன்ஞருடைய நல்லெழிஃலக் கண்டு பெண் களே கூறும் வியப்பு மொழிகள் கொண்டவை மற்றைய தொடர்கள். இவ்வாருன பாடல்கள் நிறைந்த இந் நூலிலே சீருப் புராணத்தில் உள்ள பாத்திம்மா நாயகியா ரது திருமணப்படலத்தின் சாயை படரப்பெற்றிருத்தல் புலப்படுகின்றது.

தூய மனவெழுச்சியினேயும் பக்தி நி ீன வி ீனையும் எழுப்பவல்ல இந்நூல் வெண்பா, ஆசிரியப்பா, விருத்தம் என்பவற்ருடு பலவகைச் சிந்துகளும், கீர்த்தீன வகை களும் விரவப்பெற்றுள்ளது. மட்டக்களப்பெங்கும் நாட் டுக் கூத்திசை ஒலித்தகாலம் புலவர் வாழப்பெற்றது. இராக தாளத்தோடமைந்த கூத்துப் பாடல்களேயும் அவை போன்றவற்றையும் முஸ்லீம்களும் விரும்பிப் படிப்ப துண்டு. மக்களின் அந்த இசை விருப்பி ீனப் பயன் கொண்டு அவர்களின் நல்வரவேற்பிறேடு புலவர் இந்

<sup>\*</sup> சுகம் — கிளி.

நூலே ஆக்கி அளித்தார் எனல் வேண்டும். பாத்திம்மா நாயகியின் திருமணத்திற்காக முஹாஜிரீன் என்னும் அரசன் தன் நகரின் அலங்கரிக்கச் சொல்வதா யமைந்த சிந்துப் பாடலோன்றின் அடிகள் இவை:

> "வச்சிரத் தோரணம் நாட்டுங்கோ—நல்ல வாழை மரக்குஸ் தூக்குங்கோ மெச்சுநல் வீதி இலங்கிட—நீங்கள் மேன்மை யணிபந்தல் போடுங்கோ."

" ஏழை\*எத் தீம்களோக் கூட்டுங்கோ — நல்ல இயல்பான பால்தயி ரூட்டுங்கோ வாழைக் கனியுடன் மாதுளோ — இன்ப வருக்கைப் பலாக்கனி ஊட்டுங்கோ.''

இத்தகைய இனிய சிந்துகள் பலவும், ஆனந்தபைரவி முதலான இராகங்களோடு பாடுதற் கமைந்தனவுமான பல பாட்டுகள் நூலிணே நிரப்பி அழகு செய்வன.

இந்நூல் இனிது நிறைவுறுதற்கு வேண்டிய பொருள் வளஞ் செய்து, புலவரது கவிதைச் சிறப்பு மங்காது அவரைப் பேணிய பெருந்தகையாளர் அக்கரைப்பற்று மகுமூதுப் போடி என்பார். புலவரது கவிதைப் பண் புள்ளமும் அப்பெரியார் செய்த நன்றியை மறந்திலது. இதனுல் மகுமூதுப் போடியினுடைய பெயரும் செய்யுள் களில் அங்கங்கே நீஸ்யாகப் பொறிக்கப்படலாயிற்று.

"வண்டாடு மார்பன் மகுமூதுப் போடி வள்ளல்." என்பது முதலாகப் பல இடங்களிலே ஆலிம் அவர்கள் இக் கொடையாளியின் பெயரைத் தம் நூலிற் பாடிப் போற்றியுள்ளார். சிறந்த இந்நூலும் அன்ஞர் முயற்சியி ஞல் அக்கரைப்பற்றிலே நல்லரங்கேற்றம் பெறுவதா யிற்று. எனினும் இன்றுவரை அச்சேறப்பெருது கிடப்ப தாற் பிழைகள் மலிந்த கையெழுத்துப் பிரதிகளே அங் கங்குக் கிடைக்கின்றன. மக்கள் நாவிலே கேள்வி வாயி லாகப் படிந்து பரந்து வாழுகின்றன இப் பாக்கள். இவைகளே அச்சேறச் செய்து பயன்கொள்வது தமிழ் மக்களினது பெருங் கடமையாகும்.

## XIII. ஹாஷீம் ஆலிம் பாவலர்

தான் பிறந்த திருநாட்டின் செழிப்பிஃனையும் எழிலிஃனையும் பற்றி மட்டக்களப்பு முஸ்லீம் புலவர் ஒருவர் பாடியை கற்பூன் வளமும், கவிதையழகும் செறிந்த பாடல் இது.

நிகழ்காலத்து மக்களால் மட்டக்களப்பிலே ' முஸ்லீம் புலவர் ' என் ற சிறப்பிஞற் குறிப்பிடப்படும் மதிப்புவாய்ந்த பெருமையாளர் ஹாஷீம் ஆலிம் பாவலர் அவர்கள். இவர்களே ஆலிம் பரம்பரையினர் என்றே மக்கள் கருதோ கின்றனர். சென்ற நூற்ருண்டிற் சிறப்புற்ற விளங்கிய முகம்மது அபூபக்கர் லெவ்வை ஆலிம் அவர்களுடைய முதல் மகளுகை 1887ஆம் ஆண்டளவிலே பிறந்த ஆலிம் ஆகிய இவ்வறிஞர் அக்கரைப்பற்றின் பழங்காலப் புலவர் பரம்பரையின் பிரதிநிதியாக விளங்குபவர். பிறப்பாலமை கின்றதும், எவர்க்கும் பொதுவானதுமான மதப்பற்று இவருடையை பரம்பரைக்கே சொந்தமானது போன்று இவர் குடும்பமே ஆவிம்களால் நிரப்பப்பட்டுவிட்டது. இவருடன் பிறந்தே ஆண்கள் மூவரும் ஆலிம்களான தோ 🗘 ரை தங்கையின் மகனும் ஆலிம் ஆகி அன்னேக்குப் பதி லாகத் தமது பரம்பரை இடத்தைப் பெற்றுக்கொண்டமை இவர்களுடைய குடும்பத்திற்குப் பெரும் மதிப்பையும் புகழையும் ஊட்டுவதாயுளது. இதுமட்டுமன்றி இந்த ஆவிம்களெல்லோரும் கிறைக்த தமிழ்ப்புலமை யுடைய வர்களா யிருக்கிறுர்கள் என்பதும் இங்கே நாம் பெருமை யோடு குறிப்படக்கூடிய ஒன்ருகும்.

ஆலிம் சகோதரர்களுள் மூத்தவரானபடியால் 'மூத்த ஆலிம்' என்று மக்களால் அன்பொழுக அழைக்கப்படும்

<sup>\*</sup> எத்தீம்கள் — அ⊚ைதைகள்.

ஹாஷீம் பாவலர் தமிழில் மட்டுமன்றி ஹிந்தி, உருது என்ற மொழிகளிலும் நிறைந்த பலமையடையவர். எனி னுக் தாய்மொழியான தமிழைப் பெரிதும் மதித்துப் போற்றும் உணர்ச்சியாளர். சாதாரணமாக இவர் பேசும் போது தமிழ்மொழியானது தனக்குரிய இயல்பின் மேலால் இன்னும் குழைந்து இனிமையூட்டும். நிறைந்த நகைச்சுவை <u>ய</u>ட்டும் பேச்சாளராக எல்லாராலும் மதிக் கப்படும் இப் பெரியார் வல்லெழுத்துக்கள் பயின்ற எதுகைச் சொற்களே அடுக்கி அடுக்கிச் சொற்கோப்புச் செய்து பேசுவதில் மிக வல்லுநர். மத சம்பந்தமான கூட்டங்களிலாயினும் அல்லது வேறு கூட்டங்களிலாயி ஹாம் மூத்த ஆலிம் அவார்கள் பேசிறுல் அங்கே சிரிப்புக் குக் குறைவே இருக்காது. பேச்சிலே உயர்ந்த இலக்கிய நடையினே இவரிடம் நாம் எதிர்பார்த்தல் இயலா தாயினும், வாழைப்பழத்தில் ஊசி ஏற்றுவதுபோன்ற மக்கள் உள்ளத்திலே பெரிய உண்மைகளும் இலகு விற் பதியத்தக்கவிதமான இனிய முறையிலே நகைச் சுவை கலந்து உயர்ந்த கருத்துக்களே மக்களிடையே அள்ளி வழங்குவதை நாம் இவருடைய சொற்பெருக்கிலே காணவாம்.

இப் பாவலர், அக்கரைப்பற்றிலே முஸ்லீம் மக்கள் நடத்தும் எத்தகைய கூட்டத்திலும் தலேவராகவோ பேச் சாளராகவோ கலந்து மேடையை அணிசெய்துகொண் டிருப்பார். ஆலிம்களுக்கென உள்ள தனி உடையினே இவர் அணிவதில்லே. சாதாரண சாரம், சட்டை, சால்வை, கறுத்தத் தொப்பி, உலாவுதடி என்பன பாவலரின் உடலுக்குப் புறவழகு பூட்ட முயன்று அவருடைய புகழால் தாமே அழகுபெறுவன. தாய்நாட்டன்பு மாருத தனி உள்ளம் படைத்த இப் பாவலர் பாடிய பாட்டுக்களுக்குக் கணக்கில்லே. மட்டக்களப்புநாட்டின் நிலவளமே மக்களுக்கு நிறைந்த மனவளத்தையும், கலேவளத்தை யுஞ் சேர்த்தது என்பது புலவரின் கருத்தாகும். கருங்கொடித்தீவு என வழங்கப்படுவதும் தமது பிறந்த படுயு

மாகிய அக்கரைப்பற்றினே இன்னைரின் புலமை மொழி யிற் கேட்கும்போது நாம் இக்கருத்தின் அறியலாகும்.

"புண்டரிய மலர்த்தடத்தின் வாவி நீளப் புதுவரிக எதிலுறைந்து இராகம் பாட வண்டுமிழ்ந்த அமுதமொரு வாவி யாக வனிதையர்கள் நீராட வமுதுள் ளேகத் தண்டமிழோ ருவமையுரை குய்யம் விம்மச் சுகிக்கவொண்ணு மதப்புறையச் சிசுக்கள் தாவி அண்டியிரு இதழதனுல் உறிஞ்சி வாழும் அருள்மதஃலக் குடிகொள்கருங் கொடியூ ராமே."

வண்டுகள் உண்டு உமிழ்ந்த தேனுறு பெருகிப் பெரிய வாவியாயிற்றென்றும், அவ் வாவியில் நீராடித் திளேத்ததினுல் உடல் மதர்த்து மக்களுக்குப் பாலமுதத்தை யூட்டி உளம் மலர்ந்து மகளிர் இங்கே கவி பாடுகின்றன ரென்றும் தொடர்ந்து செல்லுங் கற்பினயானது சிந்த கோக்கு நல்விருந்தாகு இன்னுர் பாடல்களேக் கேட்போருக் கெல்லாம் நிறைந்த மனமகிழ்வை ஊட்டுகின்றது.

இத்தகைய பெருஞ் சிறப்பீறைப்பாலும் அப்பகுதி மக்கள் பாடல் புணேயவேண்டிய சந்தர்ப்பம் வரும்போ தெல்லாம் மூத்த ஆலிம் அவர்களிடமே செல்கின்றனர். புலவரும் மறுப்புக்கூருது மணப்பாடமாக இருந்தவற்றை எழுதுவதுபோன்ற வேண்டிய பாடல்களே உடனே எழு திக் கொடுக்கும் ஆற்றலும் பெற்று, நடமாடும் ஒரு கவி தைக் களஞ்சியமாக விளங்குவாராயினர். இறைவன் மேற் புணேந்தனவும், தமது நாட்டிணப் பற்றியும் வேறு நிகழ்ச்சிகளின்மீதும் இவர் இயற்றியனவுமான தனிப் பாடல்கள் நூல் வடிவமாக இன்னமும் வெளிவந்தில வாயினும், அவை ஆயிரத்துக்கு மேற்பட உள்ளன என்று அறிந்தோர் கூறுகின்றனர்.

ஊவாமாகாணத்தைச் சேர்ந்த 'அழப்பத்தை' என் னம் ஊர் முஸ்லீம் மக்களுக்குச் சிறந்த ஒரு யாத்திரைத் தலம் போல்வது. அங்கு அடங்கப்பெற்றுள்ள அவுலியா வின் பேரில் கந்தூரி ஒன்று வருடந்தோறும் நடைபெறும் போது முஸ்லீம்கள் இலங்கையின் பல பாகங்களிலு மிருந்து ஒன்றுகூடுதல் வழக்கம். இதன் சிறப்பை உன் னிப் பெண்களும் அழப்பத்தைக் கந்தூரிக்கு விரும்பிச் செல்வதுண்டு. அத்துறையின்மீது பாடிச் செல்லுதற் கான வழிநடைப் பாடல்கள் சிலவற்றை நமது பாவலர் பாடியபோதுதான் இவரது பெருமையினே வெளியூர வரும் அறிந்து கொண்டாட இயல்வதாயிற்று.

"வாகு இளங்குயி லேஅளி யாடும் வரிக்குயிலே வேல்விழி யாளேகின் தோழியும் நீயும் விடியமுதல் காகூக் கடன்கள் நன்றுய் முடித்துக் கருத்துடனே "ஆலம் புகழும் அழப்பத்தைக்குப் போவோம் ஆயத்தமோ." என்பனபோன்று மகளிரை விளித்தமைத்த இசைப் பாடல்கள் அக்காலம் அச்சிட்டு வழங்கப்பெற்றன எனி னும் இன்று அச்சிதழ் ஒன்றேனும் நமக்குக் கிடைத்திலது. அழப்பத்தை வழிகடைப் பாடல்களும் ஒரு சிலவே மக்கள் நாவில் அழியாது இன்று வழங்குகின்றன.

இசையமைவு பெற்ற பாடல்கள் பொதுமக்களின் உள்ளத்தை இலகுவிற் கவரும் என்ற கால இயைபினேப் பயன்கொண்டு வேறு பல இசைப் பாடல்களேயும் புலவர் இயற்றியுள்ளனர்.

''மாதே கிறைமதியே, நபி மலரடிதௌத் துதியே

செக்தா மரைமல ரமுதுறை மக்கா தேசத்தில் உறைகாதர், கலக்தர் அப்துல்லா மகவெனும் கருணோசெய் மஹ்மூதர், திரு செக்தா மரைமல ரிணேயைத் தக்தெனே யாளும் அக்தக் கக்தம் கமழும் கபிக்கெக்தன் சலாம் உரைத்து.'' (மாதே) இவ்வாறு அமைந்து செல்லும் இசைப் பாடல்களின் ஈற்றுச் சரணத் தொடர்களெல்லாம் புலவரது சொந்தப் பெயரால் நிறைவுறுத்தப் பெற்றுள்ளன. அக் கீர்த்தீன களில் பல வேண்டிய சந்தர்ப்பங்களில் அங்கங்கு ஒலித்து வருதீலே நாம் இன்று கேட்டல் கூடும்.

இவ்வாறு எல்லாத் தரத்தினர்க்கும் கவிதை விருந் தளித்த ஹாஷீம் ஆலிம் பாவலர் மக்களின் பொதுநல னுக்கான பணிகளில் எல்லாம் ஈடுபடுபவர்.

பஞ்சாமிர்தக் கீர்த்தனம்' முதலிய நூல்கள் சில வற்றுக் காசிரியராயுள்ள இவரது சகோதரர் அப்துல் ரஜீத் ஆலிம் அவர்களுக்கும் புலமை வழிகாட்டியான இப் பெரியார், தமது பகுதி மக்களுக்கெல்லாம் குடித்தலேமை பூண்டவர். தமது எதிரிகளேயும் இனிய கிண்டலாலும் குத்துக் கதைகளாலும் வசங்கொள்ளும் ஆற்றலரான இவர் அக்கரைப்பற்றுக் கிராம முன்னேற்றச் சங்கங் களின் சமாசத்துக்கும் தலேவராகி யுள்ளதில் வியப் படைதற்கில்லே. இன்ஞருடைய புலமைவளம் மக்களுக்கு நல்விருத்தாயமைவது.

<sup>\*</sup> ஆலம் - உலகம்.

# XIV. விபுலாநந்த அடிகளார்

மட்டக்களைப்புத் தமிழகத்தின் புலவர் வரிசையிற் சுவாமி விபுலாநந்தருடைய (படம் 19) சரிதம் உயர்நிலே யிற் பொறிக்கப்படவேண்டிய ஒன்று. தமிழிசையின் சரிதை, அடிகளாரின் சரிதையாகும் என்று சொல்லத் தக்கவாறு விளங்கும் இன்ஞருடைய வரலாறு, தொடர் பான கட்டுரைகள் சிலவற்றின் மூலம் அல்லது தனியாக அதற்கென எழுதப்படும் நூல் ஒன்றன் மூலம் ஆராயப் படவேண்டிய விரிவானதாகும்.

புறச்சமயங்கள் ஒருபுறமும், புறமொழித்தாக்கம் மற் ரெருபுறமும் நின்று பெரும்புயற் காற்றுகச் சுழற்றிய காலத்தில், மட்டக்களப்பு நாட்டின் பழம் பண்புகளேயும், மக்களின் மொழிச் சிறப்பையும் அக் கொடும் சூருவளியி னின்றும் காப்பாற்றித் தந்த பேராசிரியர் அடிகளார். மட்டக்களப்பின் ஆறமுகநாவலர் என்று போற்றத்தக்கவ ரான இவ்வடிகளாருடைய நிணவுச் சின்னம் இங்குள்ள இராமகிருஷ்ண சங்கத்தைச் சேர்ந்த சிவாநந்த வித்தி யாலயம். இந் நில்யத்தின் தாகூர் ஆகிய அடிகளார் தமது கலேத்தொண்டிலே சில ஆண்டுகளே, இக் குரு குலத்தின் தந்தையாக உடன் வதிந்து மாணவரை வழிப் படுத்துவதிற் செலவு செய்த பெருந்தகைகயாளர்.

1892ஆம் ஆண்டு மார்ச்மாதம் 27ஆக் திகதி (கர வருடம் பங்குனி மாதம் 16ஆம் காள்) மட்டக்களப்புக் காரைநீவுச் சாமீகாதப் பெரியார், ஒரு மயில்வாகன ஹைரப் பெற்றெடுத்துத் தமிழன்னேயின் தலேமகனை விபுலாகக்தராகத் திகழ வழிசெய்தார்கள். தமிழும், சைவமும் விளங்கும் இவர் குடும்பம் தமிழ்க் கலேயும், பண்பும் மிளிர இன்றும் வளர்வது. ஆங்கிலம், தமிழ், கணிதம் என்பவற்றுக்கு அறிவாசாகுக அப்போதே மயில்வாகனம் பெற்ற கல்லாசிரியராகிய குஞ்சித்தம்பி அவர்கள் (படம்: சமர்ப்பணம்) விதைத்த கலேவிதைகள் அடிகள்பால் வளர்க்து, தமிழகத்தையே கலம் செய்வன வாயின. " அம்புவியிற் செந்தமிழு மாங்கிலமும் எனக்குணர்த்தி அறிவு நீட்டி வம்புசெறி வெண்கலச வல்லியருள் கூட்டிவைத்த வள்ளல் குஞ்சித் தம்பியெனும் பெயருடையோன் தண்டமிழின் கரைகண்ட தகைமை யோன்றன் செம்பதும மலர்ப்பதத்தைச் சிரத்திருத்தி எஞ்ஞான்றும் சிந்திப் பேனே.''

என்றும் குருவணக்கப் பாடல், என்றும் அழியாத அடி களாரது குருபக்திக்குச் சான்றுக நிற்பது. இப்பாடஃ அடிகள் யாத்தது 1915ஆம் ஆண்டிலேயாகும். அக் காலத்தில் மயில்வாகனனூர் எழுதிய பாடல் நூல்கள் நான்குள்ளன. கணேச தோத்திர பஞ்சகம், கதிரையம் பதி மாணிக்கப்பிள்ளேயார் இரட்டைமணிமால், சுப்பிர மணியசுவாமிகள் இரட்டைமணிமாலே, குமரவேள் நவ மணிமாலே என்னும் அவற்றை யாழ்ப்பாணத்து வட்டுக் கோட்டை க. சிதம்பரநாதபிள்ளே யவர்கள், வித்துவான் சரவண முத்தன து சிறப்புரையோடு பதிப்பித்தபோது எழுதப்பெற்ற முன்னுரையுள்ளேதான் அடிகள் இப் பாடலே இடம்பெறச் செய்துள்ளனர். தமிழ் பயிலும் ஓர் ஆங்கில ஆசிரியராயிருந்த சாமிதாச மயில்வாகன ஞர், தமது 23ஆவது வயதிலேயே பு*வ*ோக்த இக்நூல் களிலுள்ள செய்யுள்களின் சிறப்பினேக் கண்டவர்கள் அவற்றின் சுவைகொண்டு அவரது வருங்காலப் புகழ் உணர்ந்திருப்பார்கள். இவ்வாறு இளமைக் காலத்திலே அடிகள் செய்த பாடல்கள் பல பல்லோ ரறியாது கிடப்பனவாகும்.

யாழ்நூல் இப் பெரியாரை இளங்கோவின் அவதார மாகக் கருதவைப்பது. ஆங்கிலப் புலவரான செகசிற்பி யாரை மதங்க சூளாமணியாக்கிய அடிகளார், தாமே தமிழரின் மதங்க சூளாமணியாகிவிட்டார். தில்ஃத் திரு நடனம் உயர்ந்த தத்துவங்கள் செறிந்த அவரது நாட கக் கஃலநூல்.

அடிகளார் செய்துள்ள மொழிபெயர்ப்புக்களோ என் ருல் அவை சங்கதத்திலிருந்தாயினும் சரி, ஆங்கிலத்திலிருந் தாயினும் சரி மூலப்பகுதியையும் விஞ்சிய சிறப்புடையன வாய் விளங்குதஃ அறிஞர்குழு அறியும். அவர் புஃன யும் கவிதைகளிலே மெல்லிய இன்சொற்கள் செறிந்து தமிழ் நயம் சொட்டும். தமது புலமைக்கு விளக்கம் வேண் டாத கஃவிளக்கம் விபுலாந்த அடிகள்.

அண் நைமீஃப் பல்கேஃக்கழகமும், இலங்கைப் பல் கீஃக்கழகமும் தமது முதற் தமிழ்ப் பேராசாஞக இவ ரைக்கொண்டு சிறப்படைந்தவை. பிரபுத் தபாரதம், வேதாந்த கேசரி, இராமக்கிருஷ்ண விஜயம் என்னும் சஞ்சிகைகளின் ஆசிரியராகவும் அடிகள் இருந்துள்ளார் என்பது அச் சஞ்சிகைகளுக்கே சிறப்புத் தருவதாகும்.

மானிப்பாய் இந்துக்கல்லூரியும், மட்டக்களப்புச் சிவா நந்த வித்தியாலயமும், திருக்கோணமீல இந்துக்கல்லூரி யும் இன்னைரத் தஃமையாசிரியராகக்கொண்டு புகழ் கொண்ட நிஃயங்கள். இவரைத் தம் நல்லாசிரியராகப் பெற்றுச் சிறப்படைந்த மாணவர் பல்லோர் இக் கல்லூரி களிலும், மேற்தந்த பல்கஃக்கழகங்களிலும் இருந்து வெளிப்பட்டிருக்கிறுர்கள். இன்னும், தனிப்பட்ட வகுப்புக் களிற் பயின்றேரும் பலர் இன்று தமிழகத்தை அலங் கரித்து நிற்கின்றனர்.

"ஈழத்திருமணி, பாரத தேசப் பொதுமணிகாண்," என்று புலவர்மணி பெரியதம்பிப்பிள்ளே அவர்களாற் போற்றப்பட்டிருக்கும் அடிகளார், மட்டக்களப்புத் தமீழ கம் தந்த சிறந்த தமிழ்மணியாகித், தன் புகழ்வளத்திஞல், தான் பிறந்த பொன்டுட்டின் புகழையே மிகுத்துள்ளார் கள். இப் பகுதிக்கு அவர் செய்துபோந்த தொண்டுகள் ஈடிணேயற்றனவாகும். அங்கங்கே பண்டித வகுப்புக்கள், புலவர் மன்றங்கள், நூல் நீலயங்கள், தமிழ்க் கழகங்கள் என்பவற்றை கிறுவி மட்டக்களப்பைத் தமிழ் கொழிக்கச் செய்த பெருந்திருவாளர். இன்டுருடைய பெருமுயற்சி யிணுலே இந்நாட்டிலும், பரப்பப்பெற்ற இராமக்கிருஷ்ண இயக்கமானது, இந்துமதத்தை வளர்த்துப் புகழ்கொண்டு மட்டக்களப்பு மக்களின் சமூகத்துக்கேற்ற ஒரு சங்க மாக இருப்பதோடு, மத சமரசத்தைதயும் தீண்ட்ரீமை விலக்கினேயும் தந்து, சாதிப் பூசல்களே அகற்றி, நாட்டிவே உயர்த்திவைத்த பெருமையுமுடையது. மட்டக்களப்பின் மூஃ முடுக்குகளி லெல்லாம் தமிழாசிரியர்கள் தோன்று தற்கும், ஏழைக் குடும்பங்களிலிருந்தும் ஆங்கிலப் பட்ட தாரிகள் முளேத்தற்கும் இங்குக்காரணராக இருந்த அடி களாரது பெரும்பணி கைம்மாறுகொள்ளாக் கடப்பா டுடையது.

இத்தகைய திருவாளர் மட்டக்களப்புக் காரை திவி லேயே தோன்றிஞரெனினும், தமிழகமெங்கும் ஈழத்தின் பிரதிகிதியாகவே தமது காலமுற்றும் கருதிப் போற்றப் பெற்றவர். அதலை தமிழுலகு இவரை 'ஈழத்தடிகள்' என்று கொண்டாடுகின்றது. அன்ஞரது அறிவொளிவீசும் வெளியீடுகளும், மாணவர் திலகங்களும் பெயரா கினவுச் சின்னங்கள். 1947ஆம் ஆண்டு ஆடிமாதம் 19ஆக் திகதி மண்மகள் அவரது பொன்னுடலேத் தன்னகங்கொண்டு பெருமீதமடைக்த திருகாள். அக்காள், இன்று அடிகளாரை கினேவிற்கொண்டு விழாவெடுக்குக் திருகாளாகத் தமிழ் மக்களிடையே கிலேப்பட்டு விளங்குகின்றது.

குறைந்த கால எல்ஃயைள் — தமது 55 வயதாள் — அடி களார் ஆற்றிய தமிழ்த் தொண்டும், சமயத் தொண்டும் அளப்பில்வாய் மிளிர்கின்றன. ஆறுமுகநாவலர் பெரு மானுக்குப் பின்னர் இந்திய நாட்டிலே, ஈழமானது விபு லாநந்தரது பெயராலே விளங்கப்படக் காரணமான பேரேறிஞர் திலகமாக விளங்கிய அடிகளாலேதான், மட் டக்களப்புத் தமிழகத்தின் புகழ் மஃவிளக்காயிற்று. பொது நோக்கிலே, இன்றைரது தமிழ்த்தொண்டு ஒரு புறமிருக்க, 'பெற்றதாயும் பிறந்தபொன் குடும் நற்றவ வானினும் நனிசிறக் தனவே' என்ற கடப்பாட்டிடுைடு மட்டக்களப்பில் வாழ்ந்து இந்நாட்டின் கலேநிலேயினேயும், பண்பாட்டுப் புகழினாயும் உயர்த்திய திருவேடையோளர் அவர். அரசியற் படத்தில் மட்டுமன்றி அறிவுலகப் படத்தி லுங் கூடத் தாம் பிறந்த மட்டக்களப்புத் தமிழகமாகிய போன்டைச் சிறப்புறப் சொறித்துச் சென்ற அடி களாருக்கு இந்நாட்டு மக்கள் செய்து நிறைக்கக்கூடிய கைகைம்மாறே இல்ஃல எனலாம்.்

இருபதாம் நூற்றுண்டு கண்ட ஈடி2ணேயற்ற தமிமேறி ஞராய் வாழ்ந்து மறைந்த ஈழமணி, நமது விபுலாநந்த முத்தமிழ்மணி. சங்கமிருந்து கவியரங்கேற்றிய புலவர் களும், உரைவகுத்த பேராசிரியர்களும் ஒருபாலாக, அவர்போலன்றிப் பிறிதோர் துறையிலே தமிழன்னக்கு அழியாத சிறந்த தொண்டு செய்து சென்ற நாவலர் விபுலாநந்தர். ஆங்கில மொழிப் புலமையாலே தமிழைப் வளம்படுத்திய கணித மேதை. தமது புதுமுறையில் நுண்மாண் நுழைபுலனுற் பல்லாயிரம் ஆண்டுகளாக மறைந்து கொடந்த பழந்தமிழிசைப் பரப்பினே எல்ஃலகண்டு 'யாழ்நூல்' யாத்த புலமையாளர். அவரியற்றிய பல நூல்க ளுள்ளே தூலசிறந்து மிளிர்வது அந்த 'யாழ்நூல்'. அது இசைத்தமிழ், இயற்றமிழ், விஞ்ஞானம், கணிதம் ஆகிய அறிவுத் துறைகளெல்லாம் கலந்து குறைந்து எழுந்த தமிழமுதம் போன்றது. விஞ்ஞானிகள் பல ஆண்டுகளாக அரிதின் முயன்று பெரிய ஆராய்ச்சிகளேச் செய்து சிறந்க உண் மைகளேக் கண்டு பிடிக்கின் ுர்கள். அடிகளாரும் அத்தகைய பேராராய்ச்சி ஒன்றினப் பதினைக்கு ஆண்டு களாகச் செய்து கண்டெடுத்த பெரும்பொருள்தான் 'யாழ்நூல்' வடிவிலே தமிழர் கையில் கிடைத்திருக்கின் றது. ஆழ் தமிழ்க் கடலிலே வாழ்வெல்லாம் கீக்தி, யாம் நூலினேக் கொண்டுவந்த அடிகளாரது பேரறிவ கமி ழினத்தின் நுண்ணறிவினே மதிப்பிடுதற்கோர் பேடுரல் கேக் கல்லுப் போன்றதாய்விட்டது.

அடிகளாரது இலக்கியப் புலமை, மற்றையார் விரும்பிப் படிக்கமுடியாதவாறு கருகலாகக் கிடந்த சிலப் பதிகார அரங்கேற்று காதைக்கு விளக்கம் தந்தது. பழந் தமிழிசைக் கருவிகள் அப் பகுதியுள் மறைந்து மிளிர்வதை அடிகள் கண்டனர். பழந்தமிழரது பரம்பரைச் சொத் தான சகோடயாழ், பேரியாழ், சீறியாழ், மகரயாழ் என்னும் இசைக் கருவிகளெல்லாம் அடிகளாரது அகச் செவியில் இன்னிசை பொழிந்து நின்றன. சிலப்பதிகாரம் என்னும் இலக்கியம் தந்த அந்தப் பழம்பெரும் செல் வத்தை அடிகளார் விஞ்ஞானக் கண்கொண்டு நோக்கி ஞர். அவரது கணிதப் பெரும் புலமையும் அதற்குத் துணேசெய்து நின்றது. தமிழிசைக்குரிய சுர அமைப்புக்கள் பற்றிய நீண்ட வாய்பாடுகள் (Tables of Logarithms) எல்லாம் அவருள்ளத்தே தோன்றலாயின. 'யாழ்நூல்' ஆக்கத்துக்கான அடிப்படை இவ்வாறு கிடைத்ததோடு மட்டக்களப்பு வாவியில் இருந்தெழும் ஊரிப்பாடலும் (Singing Fish) அந்த இசை ஆராய்ச்சி வளரத் திணே செய்யலாயிற்று. 'கீருள்ளிருக் தெழுக்த எழுவர் மடகல்லா ராக', ஏழிசைகளேயுங் கற்பணே சேர்த்துப், பாயிரம் செய்து 'யாழ்நூல்' எழுதத் தொடங்கினர். பாயிரவியல், பாகுலத்திரிபியல், இசைநரம்பியல், யா (டிறுப்பியல். பண்ணியல், தேவாரவியல், ஒழிபியல் என்னும் ஏழு இயல்களாக வகுக்கப்பட்டுப் பழந்தமிழிசைச் செல்வமும் ்யாழ்நூல்' என்னும் பெயரோடு தமிழன்கோயின் கரைத் தேறலாயிற்று.

்யாழ்நூலி'ணே நன்கு கற்றுத் தெளிவதற்கு கிறைக்த கணிதப் பேரறிவும், இலக்கியப்புலமையும் வேண்டுவன வாகும் என்பதை அந்நூலின் பெற்றியினே நன்கறிந்த யாவரும் உணர்வர். பண்டைய யாழ்களேப்பற்றிய இலக் கியக் கூற்றுனை விளக்கப்பகுதி மட்டுமன்றி, அதீனத் கொடர்ந்து பௌதிக நோக்கோடு அமைந்த (Sonometer, Tuning forks, Air pumps முதலான கருவிகளது) விளக்கம், ஒலி அல்கேளின் கூறுபாடுகள், அவற்றின் கீளம் என்பன பற்றிய தௌிவுரை இவைை எல்லாம் பழந்தமிழிசை விளக்கத்துக்கு இன்றியமையாதனவாக அடிகளாராற் காட்டப்பட்டிருக்கக் காண்போம். இவ்வா ருன பெருநூல் ஒன்று தமிழில் இதுவரை எழுந்ததில்ஃ என்றே கூறலாம். முத்தமிழின் நடுநாயகமான இசைத் தமிழ்ச் சிறப்பூணக் காட்டும் இத்தகைய 'யாழ்நாலா'னது, நாளும் இன்னிசையால் தமிழ் பரப்பிய ஞானசம்பக்தப் திருநாளன்ற (5-6-1947), பெருமாரை <u>த</u>ு கொளம்பூதூர்த் திருக்கோயில் முன்றிலிலே, ஆளுடைய பிள்ளோராகிய அத் திருஞானசம்பந்தப் பெருமானது திருமுன் னிஃயில், நற்றமிழ்ப் புலவர்கள் குழுமிய பேரவை யிலே அரங்கேற்றம் பெறலாயிற்று. முடியுடை வேந்தரும், குறுகில மன்னரும், தமிழ் வள்ளல்களும் போற்றி வளர்த் ததும், தண்தமிழ்ப் புலவர்களாலும், பாணர், கூத்தர், விறலியர் என்போராலும் இயலிசை நாடகமாக முத் துறைப்பட்டு வளர்க்து வக்ததுமான தமிழ்மொழியின் சிறுக்த பகுதிகளெல்லாம் இடைக்காலத்தே பேணுதுவிடப் பட்டுப்போன காரணத்தால் நம்மைவிட்டு வெகுதூரம் அகன்று செல்வனவாயின. அக்கீஃயிலே, நமது அருங்கலே கிதியமான இசைத்தமிழ், அடிகளாரது பெரு முயற்சியி ணுலே யாழ்நூலாக மீட்கப்பட்டுத் தமிழினத்தின் சிறப்பை எடுத்து கிறுத்த வக்தமை, தமிழர் தவப்பயணுல் நடக்த தென்றே கூறுதல் வேண்டும். அடிகளாரது தவவாழ்விலே வேட்டுகறை? இதனேடு கிறைவேறிற்றுப் போலும்! 'யாழ் நூல்' அரங்கேறிய சில நாட்களுள் (19-7-1947 அன்று) விண்ணவர்க்கும் தமிழமுதம் ஊட்ட விழைக்தவர்போன்று அடிகளார் விரைக்து நம்மை விட்டுச்சென்றுவிட்டார்.

அடிகளாரது புலமைப் பெருஞ் சிறப்புக்கு வேண்டிய அடிப்படையை, அவரது இளமைக்காலத்தே ஊட்டிய கல்வி நிஃலையங்கள் முறையே: காரைநீவிலுள்ள சைவப் பாடசா ஃ, கெல்முகு – லீஸ் உயர்தர ஆங்கிலப் பாடசா ஃ, மட்டக்களப்பு அர்ச். மிக்கேல் கல்லூரி (படம் 44) என்பன. அவருக்கு உயர்தரக் கல்வியூட்டிப் பெரும்புகழ்கொண் டவை: கொழும்பு ஆசிரிய பயிற்சிக் கலாசாஃவயும், பொறி யியற்கல்லூரி (Technical College)யும் ஆகும். பயிற்றப் பட்ட ஆங்கில ஆசிரியரும், விஞ்ஞான 'டிப்ளோமா', இலண்டன் பல்கஃக்கழக பி. எஸ்ஸி. (B. Sc.) என் னும் பட்டங்க*ள*ேப் பெற்றவருமாகிய **அடிகளா**ர்தான், மதுரைத் தமிழ்ச் சங்**கத்**தி**னரால்** நடத்தப்பெற்ற தமிழ்ப் பண்டிதர் பரீட்சையில் தேறிய முதலாவது இலங்கை மகஞைவர். நிறைந்த குருபேக்தி பூண்ட அடிகளாரது உள் ளத்திற் குடிகொண்ட ஆசிரியர்கள் மூவரும் மூன்று வேறு மதங்களேச் சேர்ந்தவர்கள். மெதடிஸ்த கிறித்தவ இருந்துகொண்டே சமய சமரச நிறைவூடன் வாழ்க்துவைக்க குஞ்சித்தம்பி உபாத்தியாயரும், சைவைப் பழமான வைைத்திலிங்க தேசிகரும், கத்தோலிக்க சமயத் துறவியான பொனல் (Fr. Bonnel) சுவாமியாருமாகிய அம் மூன்று பெரியோரதும் தொடர்புதான் சிறந்த சமய

சமரச ஞானியாக அடிகளாரை வளர்த்து வைத்ததெனல் வேண்டும். இராமக்கிருஷ்ண சங்கத்தைச் சார்ந்து சமய சமரச வாழ்வு கொண்டபோதும், தமது பிறந்த பதியில் உள்ள 'கண்ணகியம்மன்' பேரில் நீங்காத பக்திகொண் டிருந்தவர் அடிகளார். தேவார திருவாசகங்களே உயி ராகக் கொண்டு போற்றிப் படிப்பவர். சிவநெறியில் வில காத செந்தமிழ்ச் செல்வர்.

சுப்பிரமணிய பாரதியாரது பாடல்களில் ஈடுபாடு கொண்ட அடிகளார்தான் கற்றவர் மத்தியிலே பாரதி பாடல்களுக்கு நல் மதிப்பினே முதல் முதல் ஊட்டிவைத்த வர். பாரதியைப்போன்று சுதந்திர வீரமககை வாழ்ந்த அடிகளார், முதலாவது உலக மேகா யுத்தத்தின்போது பெட் டாளக்குற் சேர்ந்து போர்ப்பயிற்சியும் பெற்றிருந்தார். **'' பி**றநாட்டு நல்லறிஞர் சாஸ்திரங்**கள் தமி**ழ்மொழியிற் பெயர்த்தல் வேண்டும்; மறைவாக கமக்குள்ளே பமங் கதைகள் சொல்வதிலோர் மகிமை யில்ஃ '' என்ற பாரதி யாரது வாக்கை மனத்திற்கொண்டு இவர் புரிந்த தமிழ்ப் பணிகள் மேலும் பலவாகும். வடநாட்டிலே அடிகள் வாழ்ந்தகாலத்தில் 'தமிழின் ஒலிமரபு' (Phonetics in Tamil) முதலாக 'மொடேர்ன் ரிவியூ' (Modern Review) என்ற ஆங்கில சஞ்சிகையில் அரிய கட்டுரைகளே எழுதி மேல்புற அறிஞர்களுக்குத் தமிழ்மொழியின் சிறப்பை உணர்த்திரை. பண்டி தமணி கதிரேசச் செட்டியார<u>கு</u> அறுபதாவது ஆண்டு நிறைவு விழாவின்போது தமிழறிஞர் கள் அவருக்குக் கையுறை செய்த 'மணிமலர்' என்ற நாலிறுள்ளே அடிகௌார் எழுதிய 'ஆங்கிலவாணி' என் னும் கட்டுரை கற்ரோர் உள்ளத்தைப் பெரிதுங் கவர்ந்த தொன்ருகும். தமிழ் கற்ற பலரும் தமிழ்மொழியின் பெரு மையைமட்டுமே போற்றிப் பேசித்திரியும் மரபுக்கு மாளுக, வடமொழிக் கட்ஃயும் தென்தமிழ்க் கட்ஃயும் கண்டுணர்ந்த பண்டி தமணியாருக்கு, ஆங்கில மொழி இலக்கியங்களின் சிறப்பைக் கூறமுகத்தான் அடிகள் எழுதிய அந்த உரைத்தொடர் தமிழுலகத்துக்கே புதுவதா பிருந்தது. இதனே வியந்தே புலவர்மணி பெரியதம்பிப் பிள்ளே அவர்கள் தமது மீட்சிப்பத்துள் 'சீரேறுக் தமி ழறிவர்க்கு ஆங்கிலநூற் சுவை கிஃகூட்டித் தெருட்டும் புதுமைக் கபிலன்' என்றும், 'கேஸியுக தெய்வ அகத்தி யன்' என்றும் அடிகளாரைப் புகழ்வாராயினர்.

இவ்வகையைச் சார்ந்த இன்னெரு பெரிய தமிழ்ப் பணிதான் அடிகளாரது 'மதங்க சூளாமணி' என்னும் நாடகத் தமிழ் நூற் படைப்பு. நாடக இலக்கணங்கள் தமிழ், வடமொழி, ஆங்கிலம் ஆகிய மொழிகளிலெல் லாம் ஒரே தன்மையதாக இருக்குஞ் சிறப்பைக் காட்டுவ தாய்த், தமிழ் நாடக இலக்கண அமைநிகளேச் செகசிற்பி யாரது (Shakespeare) ஆங்கில நாடகங்களுங் கொண்டு விளங்கும் பொருத்தத்நின் எடுத்து விளக்குவதாய், வடமொழி நாடக இலக்கண ஆசிரியரான தனஞ்சயணை ரது தசரூபகத்தைத் தமிழர்க்கு விளக்கிக் காட்டுவதாய் அமைந்த 'மதங்க சூளாமணி' மதுரைச் தமிழ்ச் சங்கத் தாரால் 1926இல் வெளியிடப்பெற்றபோது, தமிழிலே நாடகத் தமிழ் இலக்கண நூல் ஒன்று இல்லயே என்ற பெருங்குறை நீங்கலாயிற்று.

இராமக்கிருஷ்ண சங்கத்தின்மூலம் அடிகளார் ஆக்கி வெளியிட்ட மொழிபெயர்ப்பு நூல்கள் மிகப் பலவாகும். விவேகாகந்த சுவாமிகளது ஆங்கிலக் கட்டுரைகள், சொற்பொழிவுகள் யாவும் அடிகளாராலே தமிழ்க்குழைவு பெற்று வெளிவந்தன. ஞானயோகம், கர்மயோகம், விவேகாகந்த ஞான தீபம், கம்மவர் நாட்டு ஞான வாழ்க்கை, விவேகாகந்த சம்பாஷணகள் முதலியன வாகத் தமிழிற் படைக்கப்பட்ட நூல்களெல்லாம் அடிகளாரது இனிய மொழிபெயர்ப்பா லமைந்தவையேயாம்.

இவைபோக, 'தில்ஃத் திருநடனம் அல்லது நட ராசர் திருவடிவம்' என்று அடிகளார் எழுதியுள்ள நூல் சிவபிரானது திருவருள் வடிவாகிய ஐந்தொழில் நடனத் தைத் தத்துவப் பொருளோடு விளக்குவதாயமைந்தது. மாதொரு பாகனுக இறைவன் எழுந்தருளியுள்ள நுட்பத் தினே விளக்க வந்தது தான் 'உமா மகேசுவரம்' என்ற சிறிய நூல். சென்னேயிற் கூடிய கலேச் சங்கத்தாரால் தமி ழிலே கலேச்சொற்களே ஆக்குதற்கென்று அமைக்கப் பெற்ற குழுவிலே அடிகளாரும் ஓர் உறுப்பினராகப் பங்குகொண்டு பௌதிகம் பற்றிய பகுதிக்கு வேண்டிய மிகச் சிறந்த கஸீச் சொற்களே ஆக்கிக் கொடுத்தனர். இது கலேச் சொல்லகராதியின் ஒரு பகுதியாக வெளிவக் துள்ளது. 'ஆங்கில வாணி', 'மேற்றிசைச் செல்வம்', ் தேமிழில் எழுத்துக்குறை', 'சோழமண்டலத்துத் தமிழும் ஈழமண்டலத்துத் தமிழும்' என்பனவாக எழுதிய கட்டு ரைகள் நூற்றுக்கணக்கானவையாகும். 'மகாலட்சுமிதோத்திரம்', 'குருதேவர் வாக்கியம்' முதலிய நூல் வடிவான மைந்த செய்யுள்களும், ' ஈசனுவக்கும் இன் மலர் மூன்று ', 'ஆறுமுககாவலஞார்', ' தில்லிமாககர்த் திரு மார்பன் திருக்கோவிற் காட்சி', 'கங்கையில் விடுத்த ஓஃல ', ' உகுப்தர் ', ' தேவபாணி ', ' மலர்மா ஃல ', ' விவே காநந்த பஞ்சகம் ', 'பெருந்தேவபாணி ' முதலான பல தீலப்புக்களில் அமைந்த பலநூறு தனிச் செய்யுள்களும் அடிகளாரது கவிதைப் படைப்புக்கள். இவைகளுள் வெளி வராது கிடந்த தனிக் கட்டுரைகளும், கவிதைகளும் இன்று விபுலாநந்தத்தேன், வெள்ளம், அமுதம் என்பனவாக வெளிவந்து தமிழகத்திற் பயனுறுத்தக் காண்கின்றேம்.

ஆங்கில இலக்கியங்களிலே நல்ல பயிற்சியும் தோர்சி யுங் கொண்ட அடிகளார், செகசிற்பியார் கூறும் மானி டப் பருவங்கள் ஏழீனயும், யூலியஸ் சீசர், வேனிச வாணி கன், இரம்மியன், சுசீல் செரிதை முதலான நாடகங்களின் பகுதிகள் சிலவற்றையும் இனிய தமிழ்ச் செய்யுள் வடி வில் யாத்துள்ளார்கள்.

"அங்கணுல க**ீனத்**தினையும் ஆடரங்க மெனலாகும் அவனி வாழும்

மங்கையரை ஆடவரை நடம்புரியு மக்களென மதித்தல் வேண்டும்

இங்கிவர்கள் பலகோல மெய்திகின்ற நாடகத்தி னியல்பு கூறிற்

பொங்குமங்க மேழாகிப் போக்குவர விருக்கையொடு பொருக்து மன்றே.''

என்பது மனிதாகளது ஏழு பருவங்களேயும் பற்றிய முதற் பாடல். யூலியஸ் சீசா் என்ற நாடகத்திலே, சீசாின் மீனவியான கல்பூர்ணியா தனது கணவருக்கு நேர விருக்கும் பெருந்துன்பத்திற்கு அறிகுறியாகத் தீக்கண வொன்று காணுகின்றுள்; மறுநாள் சீசருக்கு அந்தக் கனவைக் கூறி வேத்தவைக்கு அன்று செல்லவேண்டா மென்று இரந்து கேட்கின்றுள். அஞ்சாத நெஞ்சினனும், சுத்த வீரனுமான சீசர் அவளது வேண்டுகோள் மறுத் துக் கூறும் பகுதி அடிகளாரது இனிய தமிழ் வாயினைல் நல்லதோர் கவிதையாக 'மதங்க சூளாமணி'யுள் அமைந்து விளங்கக் காண்கின்றேம்.

" அஞ்சினர்க்குச் சதமரணம் அஞ்சாத ரெஞ்சத்து ஆடவனுக் கொருமரணம் அவனிமிசைப் பிறந்தோர் துஞ்சுவரென் றறிந்திருந்தும் சாதலுக்கு நடுங்குந் துன்மதிமூ டரைக்கண்டாற் புன்னகைசெய் பவன்யான் இன்னலும்யா னும்பிறந்த தொருதினத்தி லறியாய் இளஞ்சிங்கக் குருசுகள்யாம், யான்மூத்தோன் எனது பின்வருவ தின்னலெனப் பகைமன்ன ரறிவார் பேதுறல்பெண் ணணங்கேயோன் போய்வருதல் வேண்டும்."

மூலப்பகுதியை அப்படியே விளக்கும் நயம்பொருந்திய ஒன்றுக இச் செய்யுள் அமைந்திருப்பதைக் கற்ரூரேறிவர். தெனிசஞரது 'யூலிசஸ்' என்னும் நூலின் பகுதி ஒன் றும் இனிய தமிழ்ச் செய்யுளாக அடிகளாரால் யாக்கப் பட்டுள்ளது. இவ்வாறு மிகப் பலவாக உள்ள மொழி பெயர்ப்புக் கவிதைகள் யாவும் அடிகளாரது இருமொழிப் புலமைக்கும் சான்றுக மிளிர்வன.

தற்காலத்தே விருத்தமும் அகவலும் வெண்பாவும் முதலானவகைகளேச் சார்ந்தே பல புலவரும் கவிதை செய்கிருர்கள். கவிப்பாவினே அமைக்கவல்ல கவிஞரைக் காண்பதரிதாக உள்ள இந்நாளிலே அதற்கு விலக்காக வாழ்ந்த பெரும் கவிஞராக அடிகளார் விளங்கிஞர். கலிப்பாவின்வகை முழுவதும் அவர் வாக்கிலிருந்து புதிய ஒளியோடு வெளிப்படலாயின. 'யாழ்நூலின்' பாயிரவிய லுள்ளே "தண்ணளி செங்கோலாய்......'' என்று அடிகளார் புன்ந்தமைத்த கலிப்பாவின் சிறப்பின் 'நீரரமகளிரும் யாழ்நூல் ஆசிரியரும்' என்ற தலேப்பிலமைந்த

இந்நூற் கட்டுரையுள் (பக் 71) கண்டு தெளியலாகும். கலிப்பாவையே சார்ந்த மகாலட்சும் தோத்திரமானது நிறைந்த கவிதை இன்பமும், பொருள் நயமும் பொதிந்து விளங்குவது. அவரது தமிழ்க் கவிதைக்கு மகிழ்ந்து அருள் தரவந்த மகாலட்சுமியிடம் அடிகளாரான தமிழ்க் கவிஞர் தமக்கு வேண்டியவற்றைக் கேட்கும் அழகைக் கீழ்வருந் தாழிசைகளிற் காணலாம்:

- ''கூழுடையார் கூழளிப்பர் கோமக்கள் பொன்னளிப்பார் ஆழிமணி முடிவேந்தர் அகனிலத்தை எமக்களிப்பர் கீழ்மக்கள் வசையளிப்பார் கேள்வியிலார் நகையளிப்பார் வாழ்வளிப்பர் மாமுனிவர் மறைமுதல்வன் வீடளிப்பான்;
- " நீயளிப்ப தெதுவம்மா நித்திலமும் பொற்குவையும் சேயொளிசேர் மலர்ப்பதத்தின் சிறபூழி யாகாவோ ? வாசவனும் வடதிசையின் மரகதனும் பெறுநிதியம் தேசுசெறி கால்விரல்சேர் சிறுபீலிக் கிணேயாமோ.
- '' கங்கைநீர்க் கரையடைந்தோர் கங்கையாள் தீனநோக்கி அங்கைநீர்க் கிரந்துநிற்ற லறிவின்பாற் படுவதோ? சங்குசேர் திருக்கரத்தாய் தமியனேன் இதயமெனும் பங்கயத்துள் நீஉறையின் பாரிலொரு குறைஉளதோ.''
- ' இறைவனது திருவருள் கிடைக்கப்பெற்றுவிட்டால் வேறு செல்வம் எதற்கும் குறைவுவராது ' என்ற பெரிய தத்துவைத்தை எடுத்துக்காட்டிநிற்பது மூன்றுவது செய் யுளின் இறுதியடி:
- " வெள்ளுகிற மல்லிகையோ வேறெந்த மாமலரோ வள்ளல் அடியிணுக்கு வாய்த்த மலரெதுவோ வெள்ளுகிறப் பூவும்அல்ல வேறெந்த மலருமல்ல உள்ளக் கமலமடி உத்தமஞர் வேண்டுவது;
- '' காப்பவிழ்ந்த தாமரையோ கழுநீர் மலர்த்தொடையோ மாப்பிளோயாய் வந்தவர்க்கு வாய்த்த மலரெதுவோ, காப்பவிழ்ந்த மலருமல்லக் கழுநீர்த் தொடையுமல்ல கூப்பியகைக் காந்தளடி கோமகஞர் வேண்டுவது;

"பாட்டளிசேர் பொற்கொன்றையோ பாரிலிலாக் கற்பகமோ வாட்ட முருதவர்க்கு வாய்த்த மலரெதுவோ, பாட்டளிசேர் கொன்றையல்ல பாரிலிலாப் பூவுமல்ல நாட்டவிழி கெய்தலடி நாயகஞர் வேண்டுவது.

'ஈசனுவக்கும் இன்மலர் மூன்று' என்றும் தஃலப்பி லமைந்த இப் பாடல்கள் அடிகளாரது புகழோடு இஃணைந்து வாழ்வன. அடிகளாருடையை கல்லறையின்மீது (படம் 87) பதித்த பளிங்குக் கற்களில் இந்த இனிய பாடல்களே, அடிகளார் நமக்குக் கூறும் புத்திமதிகளாக இன்று பொறிக்கப்பட்டு விளங்குகின்றன.

அடிகள் மட்டக்களப்பில் அமைத்த உயர்தர ஆங்கி லக் கலாசா*ஃ*ல அவர்களது அருட்குரவரின் பெயரி*ண*க் கொண்டு விளங்குவதான சிவாகக்த வித்தியாலயமாகும் (படம் 39). 1929ஆம் ஆண்டு வைகாசி மாதத்திலே இக் கைவேலிவேயம் தொடங்கப்பெற்றதோடு, மட்டக்களப்புச் சைவ நன்மக்களது கல்வி, கலாசாரங்களுக்கென்று தனியான ஒரு கல்லூரி இல்லாதிருந்த பெருங்குறை நீங்குவதாயிற்று. சுடலே வேனமாகக் கடுவயிற்பாங்குடைய தாய்க், 'கோஃயைம், நண்பக லன்ன கடுமைத்தாய்ப், புள் ளும் வழங்காப் புலம்புகொள் ஆரிடைப், பள்ளியு மின் சுவைப் பழமரச் சோஃபைம், தெள்ளுகீர் நிஃபைம் திகழ்க்திட அமைத்து' மட்டக்களப்பு மக்களின் கஃவபிரைக்ளை நீக்கிய பெருவிளக்காரைர் விபுலாநந்த அடிகளார். சிலகாலம் இக் கல்லூரித் தஃமையையும் தாமே ஏற்றுச் சகல துறை களோயும் திறம்பட நடத்திஞர். சமய வாழ்வு கனிந்து, தமிழ் மணம் கமழ்ந்து இவ்வித்தியாலயக் குருகுலத்தே மாணவர் வளரலாயினர். தமிழ், ஆங்கிலம், விஞ்ஞானம், கணிதம் ஆகிய பாடங்களே எல்லாம் அடிகளாரே சிலகாலம் கற் பித்துவந்தனர். சிறந்த கல்லூரிகளே அமைத்தலின்மூலம் வருங்காலத்துப் பெருமக்களே ஆக்கியளிக்கும் நிகரற்ற இவரது சேவைக்கு சிவாகந்த வித்தியாலயமும், வண்ணே வைத்தீசுவர வித்தியாலயம், திருக்கோணமலே இந்துக் கல்லூரி, காரைதீவு சாரதா வித்தியாலயம், மட்டக் களப்பு விவேகாகந்த மகளிர்பாடசாலே முதலிய கல்வி

கிஸ்யங்கள் பலவும் சான்ருக விளங்கு கின்றன. தொடர்ந்து மட்டக்களப்புக் கிராமங்களிலெல்லாம் சைவப் பாடசா ஃகையே எழுப்பி அக்காலம் நாட்டிற்கிருந்த பெரும் தேவையினே அடிகள் நிறைவுபடுத்தலாயினர். மட்டக் களப்பு மக்களே மதமாற்றம் செய்து வந்த புறமதத்தவரை இவ்வாருன தொண்டுகளால் வென்று, இத் தமிழகத்தா ருக்குச் சொந்தமான பழம் பண்பாடு, கலாச்சாரம் என்ப வற்றை அழியாது நிறுவுதற்கு அக்காலம் அடிகளாரேரடு தோள்கொடுத்து உழைத்த வீரத் தளபதிகளாக வித்து வான் சரவணமுத்தன் (படம் 32), அருணுசல தேசிகமணி (படம் 42) ஆகிய இருவரும் விளங்கிரைக்கள்.

' இமையத்தஃயிற் தமிழ் முத்திரை பொறித்த ஈழக் கரிகாலன்' என்று போற்றப்படத்தக்க அடிகளார் தமது ஆயுட்காலம் முழுவதும் தமிழுலகு எங்கணும் பரந்த பகழ்கொண்டு விளங்கிய பேரறிஞர். அவர்களுடைய வாழ்க்கைக் குறிப்புக்களேத் தொடர்பான ஒன்ருக அறிய விரும்புவாருக்குக் கீழ்க்காணும் காலக் குறிப்புக்கள் பயன் படுவனவாகலாம்: 27-3-1892 (கர வருடம்-பங்குனி 16)இல் அடிகளார் மட்டக்களப்புக் காரை நீவி இல சாமித்தம்பியார்க்கும், கண்ணம்மையார்க்கும் மகனுகப் பிறந்தார். இவரது பிள்ளேத் திருநாமம் மயில்வாகனன் என்பது. 1897இல் பிள்ளோப்படிப்பு காரைநீவுத் தமிழ்ப் பாடசாஃயிற் தொடங்கிற்று. 1902இல் கல்முகோ மெத டிஸ்த பாடசாஃயிற் சேர்க்கப்பட்டனர். தொடர்ந்து ஆங் கிலம், தமிழ், கணிதம் என்பவற்றிற்குக் குஞ்சித்தம்பி அவ்வாண்டிவிருந்து ஆசிரியரானர். **உ**பாத்தியாயரே 1906இல் அர்ச். மிக்கேல் கல்லூரிப் படிப்பும், பொனல் (Fr. Bonnel) சுவாமியாரது அன்புப் பி‱ப்பும் தொடங் கணை. 1908இல் கேம்பிரிஜ் சர்வகலாசாஃபைாரது · சீனியர்' பரீட்சை சித்தி. 1911—1913 கொழும்பு ஆசிரியர் பயிற்சிக் கேல்லூரிப் படிப்பு; 1913—1914 அர்ச். மிக்கேல் கல்லூரியின் ஆசிரியர்; 1914—1916 கொழும்புப் பொறியியற் கல்லூரி (Technical College) படிப்பும் முடிவில் விஞ்ஞான டிப்புளோமா பெற்றும்.

1916 இல் மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கத்துப் பண்டிதராதல். 1917இல் யாழ்ப்பாணம் சம்பத்திரிசியார் கல்லாரியில் விஞ்ஞான ஆசிரியராகல். 1920 இல் இலண்டன் மாநகாக் துப் பல்கலேக்கழக பி. எஸ்ஸி. (B. Sc.) பரீட்சையிற்தேறு த லும், மானிப்பாய் இந்துக் கல்லூரியின் அதிபராதவும். 1922இல் சுவாமி சர்வாகக்தரது தொடர்பும், இராம கிருஷ்ண சங்கத்தைச் சார்ந்து பிரபோதசைதன்யராதலும். 1924இல் சித்திரை கிறைமதி நாளன்று சுவாமி சிவாநந்த ரது சீடராகித், துறவற நீட்சை பெற்று சுவாமி விபுலா நந்தர் என்னு**ந்** துறவுப் பெயர் பெறல். 1925—கா**ரை** தீவுச் சாரதா வித்தியாலயத்திற்கும், 1926 நவம்பர் 6இல் சிவாக்த வித்தியாலயத்திற்கும் அடிக்கல் இடப்பெற்றது. 1929 சிவாநந்த வித்தியாலயத் திறப்பு. 1930 இல் இலங் கையிலுள்ள இராமகிருஷ்ண சங்கப் பாடசாஃகெளின் முகாமைக்காரர் (Manager) ஆதல். 1931 இல் அண்ண மஃப் பல்கு்கைக்கழகத்துத் தமிழ்ப் பேராசிரியராகப் பகவி ஏற்றல். அக்காலத்திலிருந்து தமிழ்இசை ஆராய்ச்சி தொடங்கிற்று. 1933இல் அண்ணுமஃப் பல்கஃக்கமகத்தி னின்று நீங்கி மீண்டும் ஈழம் வரல். அதே ஆண்டில் கரந் தைத் தமிழ்ச் சங்கத்து 22ஆவது ஆண்டு விழாவிற்குத் தீல்மை தாங்கலும், அச்சங்கத்து இதழான 'தமிழ்ப் பொழில் ' மூலம் இசை ஆராய்ச்சி மேலும் வளர்ந்து பரவத் தொடங்குதலும். 1935இல் திருவண்ணுமலேயில் நடந்த சைவ சித்தாந்த மகாநாட்டுக்குத் தலேமை தாங்குதல். 1936இல் பச்சையப்பன் கல்லூரியிலே சொல்லாக்க மாநாடு அடிகளார் தலேமையிற் கூடுதல். 1937இல் கிருக் கைலாய யாத்திரை. 1939இல் மட்டக்களெப்புத் தமிழ்க் கேஸ்மன்றத்தை அமைத்தல். 1939—1941 பிரபுத்தபாரத ஆசிரியராக மாயாவதித் தவப்பள்ளியி**ற்** பணிபுரிதல். 1942இல் மதுரை முத்தமிழ்மாநாட்டுத்தலேமை. 1943இல் இலங்கைப் பல்கேஃக்கழகத்தில் முதற்றமிழ்ப் பேராசிரிய ராதல். 1947 ஜூன் 5இல் திருக்கொளம்பூதூரில் ்யாழ்நூல் ' அரங்கேற்றம். 1947 ஜூலே 19இல் கொழும் பிலே அடிகளார் இறைவனடி சேர்தல். ஜூல் 21இல் மட்டக்களப்புச் சிவாநந்த வித்தியாலய எல்ஃயைள் அடிக ளாரது பூதவுடல் கல்லறை சேர்க்கப்படல்.

'சரிகமவும் பதநிசவும் தனித்தனியே வடித்தெடுத்துப் புரிவுறால் லிசையமுதாய்ப் புவிக்களித்தாய் புலவோர்கள் பரிவுறஇங் கழுதரற்றிப் படுதுயரம் தனிலாழப் பிரிவுறவு செய்துணேயே பெருமுனிவ வருவாயோ.'

— ബ്. சீ. ട.

என்பனவாகப் பல இரங்கற் கவிதைகள் அடிகளாரது பெரும்பிரிவு குறித்து எழலாயின. அவரது கல்லறைக் குப் பக்கத்தே அடிகளாரது நிணவாய் ஒரு மணிமண்டப மும் (படம் 38) இன்று எழுந்து நிற்கின்றது.

அடிகளாரைத் தோற்றுவித்தது மட்டக்களப்புக் காரை தீவு; பேரறிஞுஞக்கியது பாரதாரு; அவர்களது சேவை யைப் பெற்றுப் பயன் அடைந்தது தமிழ் கூறும் நல்லுலகம். அவர்களது பூதவுடல் இன்று கல்லடி உப்போடை மண் ணுள் மறைந்து கிடக்கின்றது. அவ்வுடல் மறைந்தாலும் அடிகளாரது புகழுடல் தமிழ்மொழி உள்ளவரை அழிய முடியாதவாறு சாகாவரம் பெற்று என்றும் நிலவும் ஒன் ருய்விட்டது.

" புத்தகா சிரிய ஞைகிப் புகழ்பெறு யாழ்நூல் ஆக்கிப் பத்திரா சிரிய ஞுயும் பல்கலேக் கழகர் தன்னில் வித்தகா சிரிய ஞுயும் விளங்கிய விபுலா நந்தன் செத்திலன் அமர ஞைகி கித்தியம் வாழ்கின் ருனே.

——தியாகி

"முத்தமிழின் வடிவமெனத் தோன்றி மேற்கு மொழிக்கடலும் வடகடலும் முறையி ஞடித் தத்துவான் னெறியுணர்ந்து சாந்தி கண்ட தவமுனியை இசைத்தமிழின் தந்தை தன்னே, வித்தகயாழ் நூலருளும் விபுலா நந்த வியன்மணியை ஈழமணி விளக்கை நாளும் சித்தமதில் மகிழ்ந்தேத்திப் பத்தி செய்து புத்திதெளிந் துண்மைவழிப் புகுவோம் யாமே."

—புலவர்மணி ் பெரிய தம்பிப்பிள்ளே

# XV. தமிழ் மணிகள்

மேலே பெயர் குறித்து எழுதிய புலவர் பரம்பரையினரை விட இன்னும் புலவர்கள் பலர் பெயர் தெரிக் தும் வாழ்க்கைக் குறிப்புக்கள் அறியப்படாதோராய் மட்டக்களப்பு மண்ணே அழகுறுத்தி மறைக்து சென் றுள்ளனர். இன்னும் சிலர் புகழொளி பரப்பி இன்று வாழ்க்துவருகின்றனர். இத்தகையோரைப் பற்றித் தனித் தனி விரித்து எழுதுதல் சாலாமையால் இயன்ற குறிப் புக்கள் சிலவற்றை மட்டும் கீழே தக்து இக் கட்டுரைத் தொடரினே கிறைவுறுத்தலாமென்று எண்ணுகின்றேன். மட்டக்களப்பு காடு கவிஞர் பரம்பரைக்குப் பெயர்போன தென்று வெளியுலகத்தவ ரெல்லோரும் புகழத்தக்க வகையில் தமது தாய்காட்டுக்குப் புகழ்ஊட்டி வாழும் இளங்கவிஞரும் எழுத்தாளருமாகப் பலர் இன்று கம்மிடைவாழ்க்துவருகின்றுர்கள். காலம் அவர் பெருமையினே மேலும் வளர்த்துப் புகழினே கிறைக்குமாக.

## சோமசுந்தர தேசிகர் :

கிறித்தவமதத்து உபதேசியாராக இருக்தபோதும் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தாரது பழம்பெருமை குன்ருத சைவமதம், பண்பாடு என்பவற்றின் நன்கறிந்த கார ணத்திறைல் ஒரு இந்துமதத் துறவிபோன்று சமய சமாச கோக்குடன் வாழ்ந்து சைவசமய புராண இதிகாசங்களில் ஈடுபாடுகொண்டு பொதுநலப் பணிசெய்து நாட்டுக் கேற்ற வகையிலே தமிழ்ப்புலமை வளர்த்த பெருந் திருவாளர் குறுமண்வெளியினே வசிப்பிடமாகக்கொண்டவ . ரான சோம்சுந்தர உபதேசியார் என்பார். இவரியற்றிய சைவசமய நூல்களின் பெருஞ்சிறப்பி*டீ*ன நோக்கிய பொது மக்கள், இவரைச் சோமசுந்தர தேசிகரென்றே அழைப்பா ராயினர். சம்மாந்துறைக்கு அருகே உள்ள பழம் பெருந் தமிழ்க் கிராமமாகிய வீரமுணே 11—8—1885 இல் (பார்த்திப ஆடி 26) தோற்றுவித்த தமிழறிஞர் கமது சோமசுந்தர ஞர். வீரமுஃனக் கோவிற் பூசகராக அக்காலத்தே விளங் கிய தமிழறிஞரான சோமசுந்தரக் குருக்களிடம் இராப்பாட

மாக இளமைக் கல்விய*ீ*னத்தையும் கற்றபின்னர்த் தொடர்ந்து நிகண்டு, மகாபாரதம், கைடதம் முதலியவற்றி லும் பயின்று தேறிய சோமசுந்தரம் அவர்கள் பயிற்றப் பட்ட தமிழாசிரியராக ஆறு ஆண்டுகள் பணி செய்தவர். பின்னர், பொதுநலத் தொண்டுகளில் விருப்புற்று மேதொ டிஸ்த சுவிசேடே ஊழியராஞர். 1913—1952வரை புரிந்து வந்த அச் சேவைக்காலத்தில் மட்டக்களப்பின் பல கிரா மப்புற மக்களோடும் தொடர்புகொள்ளும் வாய்ப்பு இவருக்குக் கிடைத்தது. ஆசிரிய பயிற்சியின்போது அப் பாப்பிள்ளப் போதகரிடம் சிவஞான சித்தியார், கேந்த புராணம் என்பவற்றையும், அக்காலத்தே சிறந்த தமி ழறிஞராக விளங்கிய யாழ்ப்பாணத்து முருகேசுப் போத கரிடம் சைவ வேதாகமங்களேயும் கிறித்தவ வேதசாத் திரங்களேயும் ஒழுங்காகக் கற்றதனுல் சைவ–கிறித்தவ மதங்களே நன்கறிந்த ஒரு சமய சமரச ஞானிபோன்று விளங்கிய இவர் பொதுமக்களிடை நல்ல வரவேற்பைப் பெறலாயினர். சமரச மனப்பாங்குகொண்ட காரணத்தி னுற்போலும் கிறித்த**வ** வேத உபதேசங்க**ீ**ளச் செய்யும் வேளேகளிலே, மரபு கடந்த வகையில் மற்றைய சமயங் களேக் கண்டிக்கும் மனப்பாங்கு இவரிடம் சிறிதும் தோன்ருதாயிற்று. அதனுல், சோமசுந்தர உபதேசியார் சொற்பொழிவு செய்கின்றுர் என்றுலே அதமீனக் கேட்கச் சமய வேறுபாடின்றி எவெரும் கூடுவது வழக்கமாயிற்று.

நாரலங்கனிந்த சோமசுந்தர தேசிகரவர்கள், தமிழிற் கவிதை புண்யும் ஆற்றலும் இயற்கையாகவே கைவரப் பெற்றிருந்தவர். இவரை ஒரு முத்தமிழ் வல்ல முதுபெரும் புலவரென்ன்லாம். 'தேவதோத்திர சங்கிரகம்' என்பது இவரது இசைப் பாடல்கள் அமைந்த ஒரு பக்தி நூல். 'மனேன்மணி', 'கிருபாம்பாள்' என்னும் இரண்டும் இவ ரது நாடகப் புலமையை வீளக்கும் நூல்கள். மட்டக்களப் புக். கிராமந்தோறும் நாட்டுக் கூத்துகள் பெருவரவிற்றுக ஆடப்பெற்றுவந்த காலத்தே உபதேசியாருக்குப் பொது மக்களிடை இருந்த பெருமதிப்பு மேலும் பல நாடகங்களே இன்னுர் ஆக்கி மட்டக்களப்புத் தமிழ்ப் புலமையை வளர்க்க வழிசெய்யலாயிற்று. இவரியற்றிய கிருஷ்ணன் தூ து நாடகம், பக்தகுசேலநாடகம், சந்தனுநாடகம், சராசந் தன் நாடகம், புலந்திரன் தூ து நாடகம், கம்சன்வத நாட கம் என்பவை இப்பகுதிக் கிராமந்தோறும் அரங்கேறிச் சிறப்புப் பெற்றுப் பொதுமக்கள் நாவில் நீங்காது வாழ்ந்து வருவன. இந்நூல்களிலமைந்துள்ள விருத்தம், கலித் துறை, வெண்பா, அகவல், சிந்து, கொச்சகத்தரு, திருப்புகழ் வண்ணத்தரு என்பன எல்லாம் இசைவளம் கனிந்து பலவகைச் சுவைகளேயும் ஊட்டி அனேவரையும் மகிழ்விக்க வல்லன. இந் நூல்களே அச்சேற்றி வெளிக் கொணரச் செய்தல் நல்லதோர் தமிழ்ப்பணியாகும்.

புராணவகையைச் சேர்ந்ததும், அண்மையில் அச் சேற்றி வெளியிடப்பெற்றதுமான சிவராத்திரி அம்மானே என்னும் நூல் இவரது புலமைப் புகழை மேலும் உயர்த்துவதாயிற்று. அம்மானே என்பது வரிப்பாடல் வகையைச் சார்ந்த செய்யுள் நூல். கல்வியறிவு குறைந்த பொதுமக்களும் இலகுவாகக் கற்றுப் பயன்கொள்ளும் வகையிற் பெரிய தத்துவப் பொருள்களே இந்நூல் வடிவில் ஆக்கியளித்த தேசிகரது சிறப்பு இதனுல் மேலும் கொண்டாடப்படுவதாயிற்று.இந்நூல் முகவுரையினேப் படிப்போர்,

"'வானகத் தெழும் வான்கதி ரோன்புடை மீனிமைப்ப விரும்பிய போலும்'

எனது துணிவு எனக்கே நகை விவுக்கிறது '' என்பது முதலாக இவர் கூறும் அவையைடக்க மொழிகளிலிருந்து, இன்ஞாது 'பணியுமா மென்றும் பெருமை' என்னும் பெருஞ் சிறப்பிவேக் காணலாகும்.

> "முன்னமொரு கற்பமதில் முழுதுலகும் மாயைதனில் ஒடுங்க எக்தை துன்னியேகற் சுடலேதனிற் சுயம்புஎனச் குலமொடு தோன்றங் காலே மன்னுசிவன் மாகிசியை மனமுவக்து மயக்கமற மகிழ்க்து கோற்ற கன்னியுமை கமலமலர்க் கழலணிக்த கழலிலீணகள் கருதி வாழ்வாம்.

என்பது சிவராத்திரி அம்மானேயுள் சிவகாமி அம்மை மீது இவர் பாடியமைத்த கடவுள் வாழ்த்துப் பாடல். கிறித்தவ மதப் பெரியாராய் விளங்கிய ஒருவர் சைவசமய தத்துவங்களே விளக்கிச் செய்த இப்பாடலின் சிறப்பு ஒன்றே இவரது சமரச கோக்கிற்கும், சைவசமயப் பேரறி வுக்கும் தமிழ்ப் புலமைக்கும் சான்றுபகரப் போதிய தென்னலாம்.

'ஞான குருபதிகம்' என்பது யேசுபிரான்மீது இவர் பாடிய பன்னிருசீர் விருத்தங்**களா ல**மைந்த விருத்த நூலாகும்.

'' எளியவர்க் கௌிய**னே** ஏழைபங் காளனே யேசுபர ஞான குருவே.''

என ஈற்றடிகொண்டு முடிவுறும் இப்பதிகப் பாடல்கள் பக்திச்சுவை சொட்டுவன. வீரமுஃனயிலுறையும் கண் ணகி தேவிமீது இவர் செய்த 'கண்ணகி அம்மன் காவி யம்' என்பது விருத்த யாப்பாலமைந்த இன்னெரு நூல். இவைபோக, இவர் யாத்த திருப்புகழ், விருத்தம், கொச்ச கம், கலித்துறை என்பனவாக உள்ள தனிப்பாடல்களும் மிகப் பலவாகும். நிறைந்த தன்னடக்கமும், அமைதி தவ மும் இன்முகமுங்கொண்டு எவருடனும் இனிமை ஒழு கப் பேசுபவரான சோமசுந்தர தேசிகரது தமிழ்ப்புலமை பொதுமக்களிடை மிகுந்த மதிப்பைப் பெற்ற ஒன்ருகும்.

#### உவில்லியம்பிள்ளே :

தம்பிலுவில்ஃச் சேர்ந்த நாடகப் புலவரான இப் பெரியார் மூத்ததம்பி என்ற இளமைப் பெயரை உடைய வர். அதே ஊரில் தமிழும் சைவமும் வளர்த்த பெருங் குடியில் 1891ஆம் ஆண்டிலே பிறந்தவர். இளமையி லேயே தமிழிற் கவிபாடும் ஆற்றல் பெற்றிருந்த மூத்த தம்பி ஆங்கிலமும் நன்கு தெரிந்தோராதற்குரிய சூழ்நிஃல ஒன்றை இயல்பாகவே பெற்றனர். மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தைத் தென்னே வளர்த்தற்கு உகைந்த இடமாகக் கண்டு பெரிய தென்னந்தோட்டங்கள் பலவற்றைத் தென்பகுதி முழுவதும் ஆக்கிச் சென்ற ஆங்கிலப் பெரு

என்பாரது திருக்கோயிற் கிறீன் துரை தோட்டத்து மேற்பார்வையாளராகச் (Conductor) சேர்க்த பின்னர் உவில்லியம் என்னும் பெயர் அவருக்குக் கிடைத்தது. ஆங்கிலமொழிக் கல்வியும் நன்கு பெற வாய்ப்பளித்த அப் பதினெட்டாண்டு வாழ்க்கை, ஆங் கிலப் பெருமக்கள் பலரோடு நெருங்கிப் பழகவும் நல்ல சந்தர்ப்பத்தை அவருக்கு அளித்த காரணத்தினுல் காலம் தவருமை முதலான பல கட்டுப்பாடுகளும் இவரிடை வளரலாயின. அச் சிறப்புப் பின்னர் பதிணேந்து ஆண்டு கள் தொடர்ந்து தம்பிலுவில் கிராமத் தலேமை அதிகாரி யாக இருக்கும் வசதியை இவருக்கு ஆக்கிவைத்தது. அதனுல் நாட்டுக்கூத்து, வசந்தன்கூத்து (படம் 26) முத லான பழைய கஃலகள் செறிந்து விளங்கிய அவ்வர்ப் பொதுமக்களோடு உண்டான தொடர்ப்பாடு உவில்லி யம்பிள்ளே அவர்களே நாடகப் புலவனுகவும், கூத்தாட வும், பழக்கவும் வல்ல அண்ணவியாராகவும் காலத்தே திகழவைத்தது. கிராமாதிகாரியாக இருக்த காலத்தில் தம்மூரில் அடிக்கடி ஆடப்பெற்றுவந்த நாடகங் கள் பலவற்றுக்குத் தனித்தனி விருத்தங்களே ஆக்கிக் கொடுக்கத் தொடங்கியதோடு, இவரது நாடகப்புலமை வளரலாயிற்று. 1912இல் இவர் எழுதிய கண்டிராசன் சரிதை என்னும் வடமோடி நாடகமே இவர் முதன் முதலாகப் பாடிய முழு நாட்டுக்கூத்தாகும். ஆண்டில், தானும் அவ்வூர் மக்களோடு சேர்ந்து ஆடி அந் நாடகத்தை அரங்கேற்றம் செய்தனர். அப்போகு தான் உவில்லியம்பிள்ளே அவர்களது நாடகப் புலமை யின் சிறப்பிவுப் பலரும் அறியக்கடியதாயிற்று. தொடர்ந்து, தென்மோடியில் 'பவளேந்திரன்' நாடகம். விலாசமெட்டில் 'புவனேக்திரன் விலாசம்', வடமோடி யில் ' நச் சுப்பொய்கைச் சருக்கம் ' என்னும் நாடகங் களேப் பாடினர். இவை அவ்வக்காலத்தே அரங்கேற்ற மும் செய்யப்பெற்றன.

நச்சுப்பொய்கைச் சருக்க நாடகத்திலே, தம்பியர் நால்வரும் நச்சுப்பொய்கையின் நீரைக்குடித்து மரண மானபோது தருமராசன் பெரிதும் மனக்கவஃகொண்டு, கண்ணபிரானத் துதிக்கும் பகுதியும், தருமனது பக்தியிற் கட்டுண்ட மாயன் விரைக்தோடி வருதஃயும் பற்றிய விருத்தங்களே இவர் சாதாரண வேளேகளிலும் படித்துப் பக்தி பரவசப்பட்டு கிற்பாரென்பர்.

'' தருமபதி மனதில்கினே வுற்ற காலேத் தாரணியைத் திருவடிகொண் டளந்த மாயன் பெருமையுடன் கொண்டஒட்ட வடிவம் நீங்கிப் பேசரிய களத்துவர பேரணம் பூண்டு திருமேனி தனிற்துளப மாலே மின்னத் திருச்செவியிற் குண்டலங்கள் தாள ஆங்கே கரியஎழிற் காயாம்பூ வண்ணன் கானில் கடிதாக வேஓடி வருகின் ருனே.''

இது அவ்விருத்தங்களுள் ஒன்று.

ஆங்கில நாவல்களேயும் நன்கு படித்திருந்த உவில்லி யம்பிள்ளே அவர்கள் தமிழிலும் அவைபோன்று எழுதல் வேண்டும் என அடிக்கடி சொல்வார். தாமே இரு நாவல்களேத் தமிழில் எழுதியும் புகழ்கொண்டார். அவர் எழுதிய 'இந்திராபுரி இரகுகியம்', 'மஞ்சட்பூதம் அல்லது இழந்த செல்வம்' என்னும் அவ்விரண்டுமே மட்டக் களப்பு ஆசிரியர்களால் எழுதப்பெற்ற முதற் தமிழ் நாவல் கள் எனலாம். 3ஆம் ஜோர்ஜ் அரசர்காலத்து நிகழ்ச்சி ஒன்றை வைத்துக்கொண்டு எழுதப்பட்டதான முன்னே யது, ஆங்கிலநாட்டுப் பழக்கவழக்கங்கள் வாழ்க்கைமுறை என்பவற்றைப் படம்பிடித்துக் காட்டுவது. ஆசிரியர் இந் திராபுரி என்று இலண்டன் மாநகரத்தையே அங்குக் குறிப் பிடுகின்றுர். பின்னயது மந்திர தந்திரங்கள் நிறைந்த கிழக்குலக வாழ்வுக் கற்பீன கொண்டது. இரண்டும் அச் சில் வெளியிடப்பட வேண்டிய சிறப்படையவையாகும்.

இவையன்றி ஆங்கிலமுறை தழுவிய 'டிருமா' (Drama) வகையினேச் சேர்ந்த வையான 'சுந்தர விலாசம்', 'மதுரை வீரன்' என்னும் சிறு நாடகங்கள் இரண்டை யும் எழுதியுள்ளனர். இவையும் அவ்வூர் மக்களால் அரங் கிடப்பெற்றவையாகும். இவர் பாடிய ஊஞ்சற் பாட்டுகள், காவியங்கள் முதலிய தனிப்பாடல்களும் பல உளை,

ஆங்கிலேயர் தொடர்பால் நாட்குறிப்பு எழுதும் பழக்கங்கொண்ட இவரது குறிப்புக்களில் சரித்திரக் தொடர்பான சில செய்திகளேயும் நா**ம் காண**லாம். தமது ஊர்ப்பெயர் 'தம்பவில' என்பதிலிருந்து 'தம்பவில்' என்றும், 'தம்பலவில்' என்றும் முறையே திரிபுபெற்றுத் தற்போதைய உருவமான தம்பிலுவில் என்ருயிற்று என் றும், வாஸ்கொடிகாமா திருக்கோ**யி** லுக்குப் பக்க**மா**கக் கட லிற் செல்லும்போது கண்டதாகத் தன் சரிமைதயிற் குறிப் பிட்டிருக்கும் இடம் சங்கமாங்கண்டிமஃயும் கோயிலுமே யாகும் என்ற கிறீன்துரை தம்மிடம் கூறியதாகவும், இவ ரது நாட்குறிப்புக்களிற் காணப்படுகின்றது. திருக்கோவில் (படம் 2) **வரலா**று, அக்கோவில்பற்றிய கல்வெட்டுகள் (படம் 10) **எ**ன்பவற்றை நன்கு அறிந்தவர். பாண்டிய மன் னர்களின் தொடர்புபெற்ற அக்கோவில் வரலாறு ஒன் றையும் பாடி வெளியிடவேண்டுமென்று விரும்பியிருந்த இவ்வறிஞர் மிக அண்மையில் (1961இல்) காலமாஞர். மட்டக்களப்பு வரலாறு, நாட்டுக்கூத்துச் சிறப்பு என்ப வற்றைப் பற்றி அடிக்கடி மகிழ்ந்து கூறும் இவரது கலேச் செல்வம் அனேத்தும் வெளிவரல், இந்நாட்டின் சிறப்பை மேலும் மிகுவிப்பதாகும்.

# வேதநாயகம் போதகர்:

யாழ்ப்பாணத்துக் கற்கோவளம் என்னும் ஊரில் ஏறக்குறைய 1865இல் பிறந்து தமது இருபதாவது வய திலே மட்டக்களப்பிற்கு வந்த இவர், இறுதிக்காலம் மட்டும் மட்டக்களப்பித் தமிழ் மகஞகவே வாழ்ந்து மறைந்தவர். தமிழும் ஆங்கிலமும் நன்கு கற்ற புலமையாளரான வேத நாயகம், அரசடி ஆசிரியர் பயிற்சிக் கலாசாஃயில் போத ஞசிரியராக இருந்தகாலத்தில் பல தனிப் பாடல்களே மட்டக்களப்பு வளமும், தேவைகளும் பற்றித் தமிழிற் பாடிஞரென்பர். சிறிதுகாலத்தால் ஆசிரியத் தொழிஃல விட்டுக் கிறித்தவமதப் போதகராகி அக்காலம் மட்டக்களப்புக்கிறைக்கிலை பாடசாஃ எதுவும் இல்லாதிருந்த பெருங்குறையை நீக்கிஞர். கிறித்துமதப் போதஃன என்ற காரணத்தினேடு, நாட்டிலே ஒழுக்கக் கல்வியை ஊட்டியவர். மட்டக்களப்பு நாட்டிலே ஒழுக்கக் கல்வியை ஊட்டியவர். மட்டக்களப்பு நாட்டின் பழம் பண்பாடு, கூலகள்

என்பவற்றில் ஈடுபாடுகொண்ட போதகர் 'தீபம்' என்ற பத்திரிகையை அதன் ஆசிரியராக இருந்து திறம்பட நடத்தி இந் நாட்டின் புகழைப் பல்லோர் அறியச் செய்த வர். 'தீபம்' பத்திரிகையிலே மட்டக்களப்புத் தாறைமுகத் தின் பகுதி கற்பார்கள் நி**றை**ந்ததாயிருப்பதைப் பற்றி அடிக்கடி எழுதி இங்குப் புதுமுறையில் அமைந்த ஒரு கலங்கரை விளக்கம் இருக்கவேண்டியதன் அவசியத்தை விளக்கிரைர். அதுபோன்ற எழுவான் கரைமையையும், படு வான் கரையையும் இஃணத்து மட்டக்களப்பு வாவிக்கு மேலாக ஒரு பாலம் அமைத்தல் வேண்டும் எனவும், மட்டக்களப்பின் தென்கோடிவரை புகையிரதப் பாதை யினே நீட்டுதல் வேண்டும் எனவும் தீபத்திலே தொடர்ந்து பல கட்டுரைகள் எழுதலானுர். அந்த முயற்சியும் சேர்ந்து தான் மட்டக்களப்புக் கலங்கரை விளக்கமும் (படம் 15). கல்லடிப்பாலமும்(படம் 14) அமைக்கப்படலாயின என்பர்.

இவர் 'தீபம்' பத்திரிகையில் ஆசிரியராக இருந்த காலத்தில் 'சுதேசநாட்டியம்', 'தீபம்' ஆகிய பத்திரிகைகள் வாயிலாக வித்துவான் சரவணமுத்தன் அவர்களுக்கும், இவருக்கும் மதப்போர் ஒன்று தொடங்கிற்றென்றும், ் கதேசநாட்டியை' ஆசிரியரும், சிறந்த கண்டனப் புலவரு மான கல்லடி வேற்பிள்ளேயும் வித்துவான் சரவணமுத்த னுடன் சேர்ந்துகொண்ட அப்போரானது பின்பு கவி தைப் போராக மாறிற்றென்றும், மூவரும் நல்லே கவிஞர்க ளாக இருந்த காரணத்தினுல் இறுதியில் அவர்களது கற்புளக் கவிதைகள் பகைகைமையை மாற்றி நட்பாக்கி வைத்ததென்றும் கூறுவர். 'தீபம்' பத்திரிகையை விட்டு விலைகி 'லங்கா வா்த்தமானி' என்ற கிழமை இதமுக்கு ஆசிரியராக இவர் வந்த பின்னார், எழுதிய இலக்கியக் கட்டுரைகளும், ககைச்சுவை நிறைந்த தனிப் பாடல்களும் மக்களேப் பெரிதும் கவர்ந்தன என்பர். இவர் செய் தனவாகக் கூறப்படும் 'மலேரியாக் கும்மி', 'உழவர் சிறைப்பு' என்றும் பாடல்களிற் சில, மக்களிடை இன்றும் இருக்துவருகின் றன. யாழ்ப்பாண த்தைச் சேர்ந்தவராயினும் தன்னு ஒரு 'மட்டக்களப்பான்' என்றே சொல்லிக்கொண்டு இந்நாட்டின் நிலவளம்,

கலேவளம், மக்களின் மனவளம் என்பனவற்றிற் பெரிதும் ஈடுபாடுகொண்டு வாழ்ந்து மறைந்த தமிழ்ப் புலவரும், தமிழ் உரைநடை ஆசிரியருமாகிய வேதநாயகம்போதகர், நல்ல எழுத்தாளர் தோன்றுவதற்கு முன்னேடியாக இந் நாட்டில் வாழ்ந்தவரென்று கொள்ளத்தக்கவராவர்.

# கணபதிப்பிள்ளேப் புலவர் :

கிறிய கிராமமாயினும், செட்டிபொளோயம் பரம்பரை பரம்பரையாக நல்ல தமிழ்மொழி வளர்ந்துவருதற்கிட மான ஒரு பதியாக இருந்துவருகின்றது. குருக்கள்மடத் திவு அடுத்துத் தென்பாலுள்ள இவ்வூரிலே பழைமை யான கண்ணகியம்மன் கோயில் ஒன்று உண்டு. மேஞட் டார் காலத்திற்கு முன்பிருந்தே நல்ல இளப்பாறு நிவேய மாகக் குளிர்மரச் சோவேயால் நிறைந்து இவ்வூர் விளங்கி யிருந்தது. அதஞல் பழங்காலத்தில் வழிநடையாகச் சென்ற செட்டிமாரும் மற்ருரும் இங்குப் பாளேயம் இட்டு(தங்கி)ச் செல்லுதல் வழக்கம் என்பர்.

இவ்வூர்க் கடற்கரையிலே 1866ஆம் ஆண்டில் ஒரு கப்பல் தரைதட்டி உடைந்து போயிற்று என்றும் அதீன வருணித்துப் பாடி அப்பகுதி வன்னிமையிடம், கந்கப் புலவர் என்பாரொருவர் பரிசு பெற்றனரென்றம் அறி கின்ருேம். கந்தப் புலவருடைய தம்பியார்தான் நாம் இங் குக் குறிப்பிடும் கணபதிப்பிள்ளேப் புலவரின் தந்தையா ராகிய இளயைதம்பி யவர்கள். இளாயே தம்பியாரின் தந்தையாரும் ஒரு தமிழ்ப் புலவராக விளங்கினவர். இவர்களின் முன்னேரே மட்டக்களப்பின் வரலாறு போன்றுள்ளதாகிய ' மட்டக்களப்பு மான்மியம் ' என்னும் நாலே ஆக்கினரென்பர். இவ்வாருன தமிழ்ப்புலவர் பரம் பரையில் தோன்றிய கணபதிப்பிள்ளோப் புலவர் (படம் 40). தம் இளமைக் காலத்திலேயே ஙிகண்டு, கந்தபுராணம், மகாபாரதம் முதலான நூல்க**ோ அ**தே ஊரில் இருந்த இன்றெரு தமிழ்ப் புலவரான சின்னவர் கணபதிப் பிள்ள என்பாரிடம் நன்கு பெயின்றுர். அக் கல்விச் சிறப்பு. தமிம் இலக்கியங்களிற் பெரிதும் ஈடுபாட்டை உண்டாக் தியபோது, தமிழ்ப் பாடல்களால் நிறைந்த வைத்திய

ஏடுகள் கணேபதிப்பிள்ளே அவர்களேக் கவர்ந்து நின்றன. கேணியா' எனும் ஊரிலிருந்த கொம்பன் பரிகாரியார் இவருக்கு நாட்டு வைத்திய ஆசிரியராக வாய்க்கவே புலவர் கணபதிப்பிள்ளேயும் தம்தொழிலால் வைத்திய ராகும் வாய்ப்பினேயும் பெற்றுர். சோதிட நூல்களும் அக்காலம் இவர் உள்ளத்தைக் கவரலாயின. அதனுல் களுதாவளேயில் சோதிட வல்லுனராகப் பிரசித்தி பெற் றிருந்த மூத்ததம்பிச் சாத்திரியாரை அணுகிய புலவர் நல்ல சோதிடருமானுர். இக்கல்விப் பயிற்சிகளால் கண பதிப்பிள்ளேப் புலவர் அவர்களுடைய தமிழ்ப் புலமை மேலும் மேலும் வளர்ந்து செல்வதாயிற்று.

பெரிய தக்தையாராகிய கக்தப் புலவரைப் போன்று, 1918இல் தம்மூர்க் கடற்கரையிலே உடைக்த கப்ப லொன்றைப் பற்றிப் பாடி அரசினரிடம் மதிப்புப் பெறக் கூடிய ஒரு சக்தர்ப்பம் இவருக்குங் கிடைத்தது. அதனுல் சிலகாலம் அரசாங்கத்துப் புலவரைப்போலவே எங்கும் மதிப்புப் பெற்றிருக்த இவர் 1920இல் 'பிறைன்துரை' என்ற ஆங்கிலேயர் மீது பாடிய தமிழ்ப் பாடற் சிறப்பு இவருக்கு மேலும் பரிசையும், புகழையும் ஈட்டித்தக்தது.

கதிர்காமம் இவரது பக்திக்குகந்த ஒரு பதி. அதனுற் ்கதிரை முருகன் மீது 'கதிர்காமத்தம்மாகீன', 101 விருத் தப் பாடல்களேக்கொண்ட 'கதிர்காம சதகம்', விருத்த மாகவே எழுந்த 'மாணிக்க கங்கைக் காவியம்' என்னும் மூன்று நூல்களே முறையே பாடியிருக்கின்ருர். இவற்றுள், முதலது அச்சாகி வெளிவந்துள்ளது. கதிர்காம யாத்திரி கர்களது நாவிடை இம்மூன்று நூல்களிலும் உள்ள பாடல்கள் நிலவிவரக் கேட்கின்ரேம். திருக்கோவிலுக் குப் பக்கத்தில் இருக்கும் சங்கமாங்கண்டிக் குன்றினிடை யமர்ந்துள்ள விநாயகர்மீதும் இவருக்கு ஈடுபாடு அதிக மாதலால், 'சங்கமாங்கண்டிப் பதிகம்' என்ற பெயரால் கழிகெடிலடி விருத்தங்களா னமைந்த ஒரு பக்திப்பாடல் நூலும் யாத்துள்ளனர். இவர் இயற்றிய தனிப்பாடல் களும் மிகப் பலவாய் மக்களிடை வாழ்கின்றன. இன் ுரை தமது புலமையால் மட்டக்களைப்புத் தமிழகத்**தின்** ்ஒரு பெரிய செல்வம்போன்ற **விள**ங்குபவராவர்**.** 

# சின்னவப் புலவர்:

கல்வி உலகம் அறியாதபடி இஃமேறை காய்போன்று பெரும் புலவர் பலர் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தில் வாழ் கின் றனர் என்பதற்கு **எ**டுக்குக்கோட்டாக இன்னெரு செட்டிபாளேயத்துப் புலவர் 'வெத்திஃக்காரப் புலவர்' என்ற பொது மக்களாற் குறிப்பிடப்படும் சின்னவப் புலவர் (படம் 41) அவர்கள். கல்வி உலகு கன்கு அறியாதாயினும் கிராமக்தோறும் உள்ள பொது மக்கள் பலரும் போற்றுகின்ற சிறப்பு இவரைப்போன் ருருக்குண்டு. இன்றைருடைய இலகுவான மொழிகடை, விளங்கத்தக்க உவமைப்புணர்ப்புகள். எல்லாருக்கும் தேவையறிந்துபாடும் நற்பண்பு ஆகியவைகளே இவரை மக்கள் மிகுதியும் போற்றற்குக் காரணமாய் இருக்தன. வேளேக்கேற்ப உடனுக்குடன் கும்மீகள், காவியங்கள், அம்மான, அகவல், பதிகம், ஊஞ்சற்பாட்டுக்கள், வசைப் பாட்டுக்கள், சீட்டுக்கவிதைகள், தோத்திரப்பாடல்கள் என்பவற்றை இயற்றி, மக்கள்முதிப்பைக்கவர்ந்து வாழ்ந்த இத்தகையபலவர், பொருட்செல்வம் குறைக்தோராயி னும் கிறைந்த அருட்செல்வம் உடையவராய் இருந்தமையாலே சென்ற இடமெல்லாம் சிறப்புப்பெற்று வாழ்ந்கிருக்கின் றனர். தெரு, திண்ணே, கோயில், கடைத்தெரு, மாளிகை, குடிசை என்ற பேதமின்றி எங்கும் பாடி அணேவரையும் இன்பத்துள் ஆழ்த்தி வாழ்ந்த பெருங்கவிஞர்வரிசையைச் சேர்ந்தவர் சின்னவப் புலவர் அவர்கள்.

ஏறக்குறைய 1877ஆம் ஆண்டிலே செட்டிபாளேயம் என்னும் பழந்தமிழ்க்கிராமத்தில் திண்ணேப்பள்ளிக்கூட ஆசிரியர் போன்றிருந்த கணபதிப்பிள்ளேச் சட்டம்பியா ருக்கு மகதை இவர் பிறந்தார். 'திருவிஃக்குத்தி வாத்தி யார்' என்று பொதுமக்களால் அழைக்கப்பட்டவரும் சம்மாந்துறையைச் சேர்ந்தவருமான கணபதிப்பிள்ளோ உபாத்தியாயரிடம் தமிழ் இலக்கியங்களே ஓரளவு கற்ருர். பள்ளிப்படிப்பிலே இளமையில் ஊக்கம் இல்லாதவராக இருந்த சின்னவனுக்குச் சிட்டுக்குருவிபோற் சுதந்திர மாகத் திரிவதிலும், காடு, வயல் முதலிய இயற்கைச் சூழ லிற் தனித்துத் திரிவதிலுமே விருப்பம் அதிகமாக இருந் தது. பாடசா ஃயி கோ விட்டபின் சிலகாலம் கமத்தொழில் செய்தவர், அதுவும் பி டிக்கா து போகவே பின்னர் வெற்றி ஃ வியாபாரத்தைத் தொழிலாகக்கொண்டார். தம்மூரிலிருந்து வடக்கே பன்னிரண்டு மைல் தூரத்தி லுள்ள மட்டக்களப்புப் பட்டினமாகிய புளியந்தீவுக்கு மாட்டுவண்டியில் வெற்றி ஃ வியாபாரத்துக்காகச் செல் லும்போது வழியிடைச் சேர்ந்துகொள்ளும் யாரும் இவரைவிட்டுப் பிரியமுடியாதவாறு இனிய கவிதைகளால் அவருள்ளத்தை மகிழ்வூட்டிக்கொண்டே செல்வா ரென்பர்.

தோத்ல காலங்களிலே மக்கோ உரியவழியில் நிறத் து தற்காகப் பல தனிப்பாடல்களேப் பாடியுள்ளார். திருக் கோணமலேயிற் புதைபொருளாகக் கண்டெடுக்கப்பெற்ற கோணேசர் விக்கிரகங்கள் மட்டக்களப்புக்குக் கொண்டு வரப்பட்டபோதும், பத்திமாகாயகியின் (Lady of Fatima) ' சுருவம் ' அவ்வாறு கொண்டுவரப்பட்டபோதும் இவர் பாடிய பாடல்கள் எல்லாம் நிறைந்த பத்திரசம் சொட்டு வன. காந்தியடிகள் சுட்டுக் கொல்லப்பட்டா ரென்பதைக் கேள்வியுற்று இவராற் பாடப்பட்டவை மிக்க உருக்கமான இரங்கர் பாடல்கள். இவ்வாறு நிணேத்தமாத்திரத்தே எப்பொருள்மீதும் எவ்விதக் கவிதையும் ஆக்கவல்ல சின்னவப் புலவர் தெய்வ அருள் கைவரப்பெற்றவர். சிற்றுண்டிக்கோயிலில் (படம் 55) உறையும் கந்தசுவாமி இவரது கவிதைக்குப் பணிகேட்டு, இவருடைய விருப்பப் படி பெருமழை பொழியச்செய்த நிகழ்ச்சி 1954ஆம் ஆண் டிலே நேரில் இதனோப் பார்த்திருந்த மக்கள் அனேவரையும் வியப்புளாழ்த்துவதாயிற்று. நீண்ட நாட்களாக மழை முகங் காணுது வாடிக்கிடந்த பயிர்கள் 'மழைவேண்டிக் கந்தையன்பேரில் பாடிய காவடிப்பாட்டு' என்ற தஃப்பில் இவர் பாடிய பாடல்களேக் கேட்டுப் பொழிந்த மழை யால் உயிர்பெற்றுச் செழித்து வளரலாயின.

்' இல்ஃ யோ இவ்வாண்டில் **ம**ழைகீர் இங்கு ஏஃனயா புரட்டா திஐப் பசியு மாச்சே கல்ஃ யோ விழுங்குவது சோற்றுக் கப்பா கண்கண்ட தெய்வ மென கீயி ருக்கப் ்புல்லேயே மேய்கின்ற மாடு தானும் புழுதியதைக் குடித்தெங்கும் துடிக்கு தையோ தொல்ஸேமிகப் படுகின்ரூர் மக்க ளேயா தோகைமயில் ஏறிவந்து மழைதா ராயோ''

இந்த உருக்கமான செய்யுளுக்கு இரங்காத தெய்வமும் உண்டா! இதுபோன்ற பநிஞன்கு விருத்தப்பாடல்களும் உடனே ஒரு நூலாக வெளிப்படுத்தப்படலாயின. கொக் கட்டிச்சோஃத் தான்தோன்றீஸ்வரர் கோயில் (படம் 5) மீது புதிகம் என்னும் பெயரால் இவர் பாடியுள்ளவை பதிஞன்கு இனிய விருத்தங்களாகும்.

தமிழர், சிங்களவர் ஆகிய இரு சமூகத்தினரும் ஈழத் திலே தம்முள் ஒற்றுமையாக வாழவேண்டும் என்ற இவரது கருத்தை 'அம்பாரைக் கொலனி' என்ற தஃப் பின் கீழ்ப் பாடப்பெற்ற இருபது கும்மிப் பாடல்கள் காட்டுகின்றன. அதே பொருளேயே மிகுதியுங்கொண்ட

> '' நாலு சாதி மனிதரும் சேர்ந்து நடந்தால் நல்ல மழை பெய்துலகு உயர்ந்து வாமுமே.''

என்பது முதலான 30 சிந்துப் பாடல்கள் சேர்ந்தெழுந் தது 'இலங்கைச் சுதந்திரம்' என்ற பாட்டு. மிக்க அவசியம் என்று கருதியவற்றைத் தாமே துண்டுப் பிர சுரங்களாக அச்சிடுவித்து மக்களிடையே பரப்பித் தமிழ் வளர்த்து, ஏறக்குறைய 85 வயதுவரை வாழ்ந்த சின்ன வப்புலவர் சென்ற ஆண்டு சிவபதமடைந்தார்.

## கார்த்திகேசு (பொலிய விதாணி) :

கோட்டைக்கல்லாற்றிலே சுமார் 165 வருடங்களுக்கு முன்பு பிறந்த கார்த்திகேசு என்பார் நல்ல தமிழ்ப் புலமை நிறைந்து தம் காலத்தில் மிக்க மதிப்போடு 'பொலிய விதான" என்னும் பட்டப் பெயருடன் வாழ்ந்தவர். மட்டக்களப்பு நகருக்குத் தெற்கே கல்முணேவரையும் உள்ள பெரியநிலப் பகுதிக்குத் தாம் ஒருவரே 'பெரிய விதான" என்னும் அரசாங்க உத்தியோகம் வடுத்தவர். கொழும்பிலிருந்து வதுளே, முப்பண வழியாக வந்த ஆங்கிலேய தேசாதிபதிக்குத் தாமே தமிழில் வரவேற்புப் பாடல் செய்து அளித்ததோடு, சிறந்த விருந்தொன்றும்

கொடுத்து அரசினரிடத்தே நல்ல மதிப்பையும் பெற்ருர். பொலிய விதானேயின் தமிழ்க் கவிதைச் சிறப்பை அறி யாதவர் அக்காலத்தில் இல்லே என்பர். இவர் இலக்கி யம், வைத்தியம், சோதிடம் ஆகியவற்றில் நிறைந்த பயிற்சி பெற்றிருந்தார். இராமாயணம், பாரதம், கந்த புராணம் என்பவற்றில் நல்ல ஈடுபாடுடையவர். அந் நூல்களிற் சில பகுதிகளேத் தனித்தனி கும்மிகளாகப் பாடிப் பொதுமக்களுக்கு அந்நூலறிவைப் பரப்பினர் என்பர். விநாயகர் மீது கிறைந்த பக்திகொண்ட இவர் அவ்வர்ப் பிள்ளோயார்கோயில் அமைப்பாளருள் ஒருவரு மாவர். இறுதிக் காலத்தில் மட்டக்களப்புக் கோட்டை. முவோயில் வந்திருந்து வைத்தியம், மாந்திரீகம், சோதிடம் என்பவற்றைத் திண்ணப் பள்ளிக்கூடங்களில் கற்பித் துத் தமது 95ஆவது வயதிற் சிவபதம் எய்திரை. இவர் செய்த 'இலக்கண விளக்கக் குறிப்புக்கள்' என் னும் நூற்பிரதி ஒன்று இவரது கையெழுத்தால் அமைந்த படியே இன்றுரது உறவினர் ஒருவரிடம் இன்றும் உள் ளது. இவரது தனிப்பாடல்கள் சிலவும் இன்று பொது மக்களிடை அங்கங்கே நிலவக் காணலாம்.

#### வேடப்பின்ன :

மட்டக்களப்புக் கோட்டைமுனேயிலே ஏறக்குறைய 1836இல் செங்குந்தர் மரபிலே பிறந்தவர். வேலாயுதர் மூத்ததம்பி என்னும் இவரது இயற்பெயர், பொதுமக்க ளால் மேலே குறிப்பிட்டபடியே வழங்கப்பெறலாயிற்று முற்கூறிய போலிய விதாணக்கு இவர் உறவினராவர். நாட்டு வைத்தியக் கலேயை நன்கு கற்று அத் தொழிலில் மிக்க புகழ்கொண்டிருந்தவர். பல தனிப் பாடல்களேயும் சிறிய நூல்கள் பலவற்றையும் எழுதியுள்ளார். 'வள்ளியம் மன் ஊஞ்சல்', 'கண்டிராசன் ஊஞ்சல்' என்னும் பாடல் கள் சிறுவர்க்கென இவராற் பாடப்பட்டவை. 'கொத்துக் குளத்து மாரியம்மன் பதிகம்', 'தாமரைக்கேணி மாரியம் மன் பதிகம்', 'கோட்டைமுன் வைரவன் காவியம்', 'ஆரப்பற்றை திருநீலகண்ட விநாயகர் பதிகம்', 'விஷ்ணு பதிகம்' என்பன இவர் பாடிய பக்தி நூல்கள். இந் நூல் களில் எதுவும் அச்சேறி இன்னும் வெளிவராமலே கிடக்கின்றன. சந்தப் பாடல் செய்வதிலும் வல்லவராக விளங்கிய இவர் யாத்த தனிப் பாடல்களான சந்தக் கவிதைகள் பலவும் வாய்மொழி இலக்கியங்களாக இந் நாட்டில் வழங்குகின்றன. மாரியம்மன் வரலாறு, மாரி யம்மன் சடங்கு என்பவற்றை விளக்குமுகமாக இவ ராற் பாடப்பட்ட நூலே 'மாரியம்மன் குளுத்தி' என்பது.

மட்டக்களப்பு மக்களின் குடியேற்ற வரலாற்றிலும் இவருக்குச் சிறிது ஆர்வம் இருந்துள்ளமை தெரிகின் றது. எல்லாளனது படையெழுச்சியின்போது சோழ நாட்டிலிருந்து அம் மன்னனுடன் வந்த கைக்கோளப் படையினரே கோட்டைக்கல்லாறு, தாமரைக்கேணி களில் இன்று வாழுகின்ற செங்குந்தரின் முற்சந்ததியார் என்பது இவருடைய கருத்துக்களில் ஒன்று. இத்தகைய சரித்திரக் குறிப்புக்களேயும், இன்ஞர் செய்த நூல்களேயும் திரட்டிப் பதிப்பது மிக்க பயன்தரும் ஒரு தமிழ்ப் பணி யாகும். இவர் காலம் எய்தியது 1906இல் என்பர்.

### சண்முகச் சட்டம்பியார்:

1831ஆம்ஆண்டு மட்டக்களப்புக் கோட்டைமுனேயில் உள்ள தாமரைக்கேணி என்னும் பகுதியிற் பிறந்தார். வல்லிபுரம் என்பது இவர் தக்தையார் பெயர். இளமை யிலே தமிழையும் ஆங்கிலத்தையும் பயின்றவர். கல்லாற் றுக் கார்த்திகேசு (பொலிய விதாண) என்பாரிடம் நன்கு தமிழ் கற்றுச் சிறிய வயதிலேயே தமிழிற் பாடும் வல்லமை யும் பெற்றிருந்த சண்முகம் விரைவிலே மட்டக்களப்ப மெதடிஸ்த மத்திய கல்லூரி (படம் 56), வின்சன்ற் மகளிர் கல்லூரி (படம் 45) ஆகியவற்றின் தமிழ்ப் பண்டிதரானர். கந்தபுராணம், இராமாயணம், பாரதம், நைடகம் என் னும் இலக்கியங்களிலும் தமிழ் இலக்கண த்திலும் வல்லுந ரான சண்முகச் சட்டம்பியாரிடம் ஆங்கில உத்தியோகக் தர் பலர் தமிழ் படிக்கலாயினர். தம்மிடம் தமிழ் கற்க வந்த ஆங்கிலேய**ரை**க்கூட மிகக்குறைந்த காலத்துள் இவர் தமிழிற் கவிதைகள் எழுத வல்லவராக்கினர் எனக் கூறப்படுகின்றது. மட்டக்களப்பு நாட்டின் புகமைத்

தமது ஆங்கிலக் கட்டுரைகளால் மேற்புலத்தவர்களுக்கும் அறிவுறுத்தியவர்களான ஆர். டபிள்யு. சேதுகாவலர், சோமநாதமுதலியார் என்போர்களின் தமிழ் ஆசிரியர் இவரே.

கந்தபுராண விருத்தியுரை ஒன்றெழுத இவர் தொடங்கிஞர். இவர் எழுதிய உரைப்பகுதியுட் சில ஐந்தடி நீளமான தஃப்பற்ரேரூஃயிற் காணப்படுகின்றன. கைடதத்திற்கும் ஒரு உரை எழுதிவைத்திருந்தார். தன்மானம் மிக்க இவர் ஆங்கில நாகரிகப்புயல் வீசிய அக் காலத்தே ஆங்கிலேயர் பலரிடைத் தமிழின் சிறப்பை உணர்த்தி வாழ்ந்தார் என்பர். 1885ஆம் ஆண்டில் தமது 54ஆவது வயதிலே இவர் இயற்கை எய்திஞர்.

### வீரபத்திரச் செட்டி—நாகமணி :

ஏறக்குறையே நூறுஆண்டுகளுக்கு முன் இவர் வீர முனுயிற் பிறந்து, தமிழும் ஆங்கிலமும் நன்கு கற்றுர்; தமிழிலே புலமைத் தன்மையும் பெற்றுர். வன்னிமைமார் பலரின் கீழ் 'கிளார்க்' ஆகக் கடமை பார்த்தவர். அக்கோலத்தில் தன் அலுவலக நிகழ்ச்சிகளுப் பல தனிப் பாடல்களாகப் பாடியுள்ளார்.

சம்மான் துறையினேச் சேர்ந்த எதிர்மன்ன சிங்க வேன் னியஞரிடம் இவர் உத்தியோகம் பார்க்குங் காலத்தில், ஒருநாளிரவு சுங்கத்துறை என்னுமிடத்தில் வன்னியஞ ருடன் தங்கவேண்டி வந்தது. அங்கு நுளம்புக்கடியால் மிக்க தொல்ஃயுற்ற நாகமணி அதிகாஃயில் எழுந்ததும்,

> " சுங்கத்துறை என்னும் நாடு—அதிற் சொல்லில் இரண்டொரு வீடு, பங்கப்படும் நுளம்பாலே—இரவு பட்டதுயர் பெரும் பாடு.''

என்று தம்மை மறந்து பாடலாஞர். கேட்டுக்கொண்டே படுத்திருந்த வன்னியஞருக்குத் தமது 'கிளார்க்' ஒரு தமிழ்ப் புலவர் என்பது அப்போழுதுதான் தெரியவந்தது. தமிழ்நாட்டுக் கூத்துக்களிலே பெரிதும் விருப்பமுள்ளவ ரான வன்னியஞர் ஒரு நாடகம் பாடும்படி நாகமணி ையைக் கேட்டுக்கொண்டார். அதன்படி அவரும் பாரதக் கதையில் உள்ள 'சாரங்கதரனின் சரிதை' பைத் தென் மோடி நாடகமாகப் பாடியளித்துப் பரிசில் பெறலாயினர். அந்நாடகத்தில் ஒரு பெண்ணின் கண்களேப் பற்றிக் குறிப்பிடும்பொழுது,

'' நீலமோ வேலோ நெடுங்கடலோ பாற்கடலின் ஆலமோ மாவடுவோ அந்தகனே அம்பதுவோ கோலமுடன் என்மனதைக்கொள்ளுகொள்ளும் கண்ணிரண்டும்'' என்று ஒரு கொச்சகத்தில் இனிமையுற வர்ணித்துள்ளார்.

இவர் பாடிய இன் இரை நூல் 'கதிர்காமக் காதல்' என்பது. நூல் முடிவில் வரும் வாழ்த்துப் பாடலில் தனது பெயரையும் நன்கு அமைத்துள்ளனர்.

> '' நாகமணி யாக நாகமணி தாவும் நாகமணி சூழ்கயிலே நாகமதில் மேவும் நாகமணி ஈசன்மகன் ஆறுமுகம் வாழி நாகமணி பாடவருள் நாமகளும் வாழி.''

நாகமணி என்னும் சொல் சிலேடையாயமைந்து செய்யுடு இனிமை செய்து நிற்கின்றது. தன் காலத்திலே எல்லோராலும் நன்கு மதிக்கப்பெற்றவரும், இன்று பல ரும் நிடுத்துப் போற்றும் புகழுடையவருமாக விளங்கிய வர் இந்நாகமணிக் 'கிளாக்கர்' அவர்கள்.

#### அருணுசல தேசிகமணி:

சைவசமயப் பெரியாராகச், சமய நூல்கள் பலவற் றுக்கு ஆசிரியராக விளங்குக் தேசிகமணி அருணுசலம் (படம் 42) அவர்கள் சமயத்தின் பேரால் இக் காட்டிலே மொழியும் கலாசாரமும் வளர்த்த ஒரு தமிழ்மணி. வித்து வான் சரவணமுத்தனேடும், விபுலாகக்த அடிகளா ரோடும் இத் தமிழகத்தை அணி செய்யும் கிராமக்தோறும் சென்று தமது 'பிரசங்கமாரி'யால் மக்களுக்கு உணர்ச்சி யூட்டி அவர்கள் தங்கள் பண்டைய மத கலாச்சாரங்களே மறக்துவிடாது காத்து இக்காட்டின் புகழை எடுத்து கிறுத்தியவர். காசிகாத சாத்திரியாரும், சின்னப்பிள்ளே அம்மையாரும் 1888இல் பெற்றெடுத்த அருணுசலத்தின் இளமைக் கல்வியை ஊட்டியவை கிறித்தவமத பாட சாஃகளே எனினும், இந்நாட்டின் பழைமையில் ஊறிய, சிவமணங் குன்றுத உள்ளத்தோடு வளர்ந்தவர். மட்டக் களப்பு நகரில் சைவ நன்மக்களுக்கென அமைந்த மிகப் பழையை தமிழ்ப் பாடசாஃயோயுள்ளதும், சிவாகந்த வித்தி யாலயம் தோன்றுமுன்னர் இராமகிருஷ்ண சங்கத் துறவி களின் இருப்பிடமாக அமைந்திருந்ததுமான ஆணப்பந்தி (இன்றையை ஆண்கள்) பாடசா ஃயில் இவர் ஆசிரியராக இருந்தகாலே இன்னுரால் தோற்றுவிக்கப்பட்ட தமிழாசிரி யர் மிகப் பலர். நாற்பத்தோராண்டுக்கு மேற்பட்ட ஆசிரிய சேவைக்காலம், கிராமக்தோறுஞ் சென்று கல்ல சைவப் பிர சங்கங்களேச் செய்யவும் அக்காலத்தில் இவருக்கு வாய்ப் பளிக்கது. கவிதை பாடியோ, உரைநடை ஆக்கியோ தமிழை வளம்படுத்தத் தோன்றுவதுபோலச் சமயப்பணி செய்தற்குப் பலர் முன்வராது இருப்பதை உணர்ந்த அருணுசல வாத்தியார் அவர்கள், இந்நாட்டிற் பல சைவத் தமிழ்ப் பாடசாஃகைளே விபுலாகந்த அடிகள் தோற்றுவித் தற்கும் காரணமாக இருந்தவர். சிவப்பொலிவுகொண்ட தோற்றத்தினராக இருந்த காரணத்தினுல் 'அருணுசல சாமி ' யென்று புகழ்ப் பெயர் கொண்ட வாத்தியார், **்** தேசி**கர் ' என்**ற சமயப் பட்டத்**தை**யும் **இரா**மகிருஷ்ண சங்கத் துறவியான அவிஞசாநந்த சுவாமிகளாற் சூட் டப்பெறலாயினர். தேசிகருடைய சமய சேவைதான், பாரதநாட்டின் பழம்பண்பொட்டினதும், சைவசமயத்தி னதும் சிறப்புக்களே எடுத்து விளக்குவதான கந்தபுராணம் முதலான புராணங்களேயும், பாரதம், கைடதம்போன்ற இதிகாச**ங்களேயு**ம் இந்நாட்டு மக்**கள் விரு**ம்பிக் கற்கத் தூண்டிற்று. தமது சைவசமயச் சொன்மாரியால் தமிழ் சிறப்பிஃனையும் பரப்பிய க**ா**ரண த்தினுல் மொழியின் 1952இல் மட்டக்களப்புத் தமிழ்க்குலேமன்றம் இவரைத் ' தேசிகமணி' என்ற பட்டத்தையளித்துக் களைரவித்தது. இவருடைய சீடர்கள்போன்று நாடெங்கும் சமயப் பேச் சாளர் பலர் தோன்றியபின்னர்த், 'தாம் பெற்ற இன்பம் பெறுக இவ்வையகம்' என்ற நோக்கோடு, பல்லோர் அறியமுடியாது கடப்பதும் முடிந்த முடிபுகளேக்கொண்டு

விளங்குக் தனி கெறியுமாகிய சித்தாக்தச் சிவகெறியினப் பற்றித் தமக்குத் தெரிந்த பேருண்மைகளே எல்லாம் திரட்டி 'சைவக்களஞ்சியம்' என்ற பெயரால் ஆறுபாகங் களேக் கொண்டதொரு நூலாக எழுதலானுர். இப் பாகங் களுள் 4ஆவதான 'கைவைசமய இள்ளுர் போதினி' மட்டக்களப்பு இந்துபரிபாலன சபையால் 1958இல் வெளியிடப்பட்**டது**ம் தேசிகரது புகழ் எங்கும் ப**ர**வத் தொடங்கிற்று. அதன்பின்னர் 6ஆம் பாகம் 'சைவசமய சிக்தாமணி ' என்னும் பெயரோடு 1960இல் வெளிவக்த போது ஈழநாடு மட்டுமன்றி இந்தியத் தமிழகமும் தேசிக மணியின் புகழை அறிந்து வியந்தது. நாடெங்கும் உள்ள மன்றங்களெல்லாம் தேசிகமணிக்குப் பொன்றைடை போர்த்துக் கௌரவிக்கலாயின. உரைகடையிலமைந்து சிறிதே தமிழ் கற்ருரும் இலகுவில் அறிந்துகொள்ளத் தக்க வகையி லெழுந்த 'சிந்தாமணி' சைவசமய சாத்தி ரங்களென்ற பெருங்கடலேத் கடத்தற்குத் துணேசெய்யுக் தோணிபோன்று விளங்குகின்றது. களஞ்சியத்தின் 4ஆம் பாகம் 'இந்துசமய மாத மகத்துவ மான்மியம்' என்னம் பெயரையுடையது. அதனே 1961இல் மட்டக்களப்பு இந்துமகளிர் மன்றத்தார் அச்சேற்றி வெளியிட்டார்கள். மற்றைய பாகங்கள் விரைந்து வெளிவந்து சைவத்தை யும் தமிழையும் மேலும் வளம்படுத்தும் என்ற நம்ப கொன்றேம்.

போக்குவரத்து வசதிகள் இல்லாது புறத்தொடர்புக ளற்று மட்டக்களப்பிற் பரந்துகிடந்த கிராமங்கள் தோறும் உளமும் உடலும் சளேக்காது நடந்து சென்று பணிசெய்த தேசிகமணிகளுடன் சிநேகிதராக இருந்த தமிழ்ப் புலவர் பலரைப்பற்றிய சுவையான செய்திகளே யெல்லாம் அவர் சுவைபடக் கூறுவார். அக்காலங்களிலே தாம் பெற்ற வாழ்க்கை அனுபவங்களே அவர் கூறுதல் கேட்பதற்கு இனிமையாக இருக்கும். அந்தக் குறிப்புக்களே யுங் கொண்ட தமது சுயசரிதை நூல் ஒன்றையும் தேசிகர் எழுதி வெளியிட முன்ந்திருக்கின்றுர் என்றறிகின்றேம். தள்ளாத வயதிற்கூட தமிழும், சைவமும் என்றுல் உணர்ச்சி பெற்றெழும் தேசிகமணி அவர்கள் இத் தகைய அரும்பணிகளேச் செய்து இன்னும் பல்லாண்டு வாழவேண்டும் என்று எல்லாம் வல்ல இறைவணே வேண்டுகின்ரும்.

பெயர் குறிப்பிட்ட இவர்களே விடப், பெயர் நன்கு தெரியாத புலவர்களாற் பாடப்பெற்ற பாடல்களும் பல இங்கு உள. அவ்வகையைச் சார்ந்தனவாய்க் 'கல் லாற்று ஒப்பாரி' என்றும், 'பறையன் ஒப்பாரி', 'கண்டி ஒப்பாரி' என்றும் வழங்கப்பெறும் ஒப்பாரிப் பாடல் களின் பெருவழக்கை இங்குக் காண்கின்ரும். இவற்றுள் முதலதைப் பாடியவராகப் பல்வேறு பெயர் கேட்கப்படினும் சிறந்த புலமையாளரான கல்லாற்றுப் புல வர் ஒருவரே இதைப் பாடிஞர் என்னலே பொருத்த மாகத் தெரிகின்றது. 'கண்டி ஒப்பாரி'யைப் பாடிய வரின் பெயர் அலித்தம்பி என்பதாகும். 'பறையன் ஒப்பாரி'யைப் பாடியவர் பெயர் தெரிந்திலது.

நாடோடிப்பா**ட**ற் கவிஞரான உமறுப் புலவர், புயற்பாட்டு, நாட்டுவளம் முதலியே பாடல்களே அளித்த சேகுமா தார்ப் புலவர், நாடோடிக் கவிதைகள் போன்ற பாடல்களே உடனுக்குடன் இயற்று தலில் வல்லவரான **அசன் புலவர், 'மெழுகன்' என்றழை**க்கப்படும் உதுமாலெவ்வைப் புலவர், கபிகள்நாயகத்தின் (ஸல்) சீவியவரலாற்றினே விருத்தப்பாக்கள் சிலவற்றாள் அடக்கி எமுதியிருக்கும் மீரா**லெவ்வை முகமதுத்தம்பி,** தனிப் பாடல் பலவற்றின் ஆசிரிய**ரான நெடியவன்** என் றழைக்கப்படும் **கந்தையா ஓடாவியார்,** புயல் வெள்ளக் காவிய ஆசிரியரான ஒலுவில் முகையதீன் பிச்சைப் புலவர், சின்னலெவ்வை வன்னியன் என்பார் யாவ ரும் அக்கரைப்பற்றுப் பகுதியை இனிய தமிழ்க் கவிகை யால் வளம்படுத்திய பெருமக்களாவர். 'சிலுவர்' என்ற பட்டப்பெயருடன் அக்கரைப்பற்றில் வாழ்க்க இளேயாப் போடியார் என்பார் மந்திரவித்தைகளில் வல்லவராய்த் தாமே சில தமிழ் மந்திரங்களே ஆக்கியும் வைத்துள்ளார் என்பர். மந்திரசக்தி உடையேனபோன்று, பாடிய உடனே மழையைப் பெய்வித்த 'மழைக் காவியம்'

என்னும் பாடல்களே (கண்ணைகி வழிபாட்டுள் பார்க்க) பாடிய தம்பிலுவில் பிராமணப் பொடியன் என்று கூறப்படுவார் தம்பிலுவில்ஃச் சேர்ந்த கட்டாடி கண்ணப்பராகலாம். 'வசந்தன் பாடல் ', 'நாட்டுக்கூத்து ' என்பவற்றின் ஆசிரியராகப் பெயர் குறிப்பிடப்படும் கண பதி ஐயர் என்பாரும் தம்பிலுவில்ஃச் சேர்ந்தவரே ஆவர்.

முகம்ம தலியார் என்ற பெயருடைய புலவர் ஒருவர் மருதமுனேயில் வாழ்க்திருப்பதாகத் தெரிகின் றது. மன்னுரா ருடைய மகன் என்றழைக்கப்பட்ட முஸ்லீம் புலவர் ஒருவர் காத்தான் குடியில் வாழ்ந்ததாகக் கேள்விப்படு கின்ரும். களுதாவளேயில் சி**ன்னத்தம்பி** குருடரான புலவர் ஒருவர் வாழ்ந்தார் என்றும் அங்கிருந்க வன்னியതுரின் யாடீன அவரைக்கேண்டால் துதிக்கையை உயர்த்தி வணங்கிச்செல்லும் வழக்கம் உடையை தென்றும் தெரிகின்றது. குட்டிப் புலவன் என்று பட்டப்பெயர் கொண்ட அந்தோனி என்பவர் கோட்டைமுளேயில் உள்ள புளியடிக்குடாவைச் சேர்ந்தவராவர். கோட்டை முனேயைச் சேர்ந்த சபாரத்தினசாமி நொத்தாரிஸ் என் பாரும், குமாரசாமி ஐயரின் தந்தையாரான சின்னக் தம்பிச் சாத்திரியார் என்பாரும் நல்ல தமிழறிஞராக வாழ்ந்தவர்கள். அமிர்தகளியில் வாழ்ந்து நாடகசபைகளே அமைத்துத், தமிழ்நாடகங்களுக்கான (Tamil Dramas) பாடல்களே எழுதித், தமிழ் நாடகக்கஃலையினே வளர்த்த முத்துக்குமாரு அண்ணுவியார், சண்முகம் அண்ணுவி யார் என்பாருடைய தமிழ்ச்சேவை மிகுதியும் போற்றத் தக்கது.

கத்தோலிக்க சமயத்து ஞானச் சகோதரரான பிலிப் அவர்கள் கத்தோலிக்க வாசகங்கள் பலவற்றை எழுதி கல்ல உரைகடையினே வளர்த்துச் சிறுவர்களிடைத் தமிழ் இலக்கண மரபு தவருது காத்தவர். ஆங்கிலத்திலே மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தைப்பற்றிக் கட்டுரைகள் பல எழுதியதன் மூலம் இத் தமிழகத்துப் புகழை வெளி யுலகுக்கும் எடுத்துக்காட்டியோர் ஆர். டபிள்யு. சேது காவலர், ஈ. எல். தம்பிமுத்து, எஸ். ஓ. கனகரத்தினம் என்பார். அவர்களது தமிழ்த் தொண்டு விலேமதிக்க முடியாத ஒன்ருகும். திருவாளர் ஈ. எல். தம்பிமுத்து அவர்கள் மிகப் புராதன காலத்திலிருந்து கி. பி. 1800ஆம் ஆண்டுவரை வாழ்ந்த தமிழரின் வரலாற்றை (Dravida—A History of the Tamils from Pre-historic Times to A. D. 1800) ஒரு ஆங்கில நூலாக எழுதியவர். சென்னேப் பல்கலேக்கழகத்துச் சரித்திரப் பேராசிரியராக இருந்த கே. ஏ. நீலகண்ட சாஸ்திரியார் அவர்கள் இவரை மிகுதியும் பாராட்டி அளித்துள்ள அணிந்துரையிலிருந்தே இன் குரின் சரித்திரப் புலமையை நாம் அறியலாம். பின்னேயவரான எஸ். ஓ. கணகரத்தின முதலியார் அவர்கள் மட்டக்களப்பின் சரித்திரத்தை ஆங்கிலத்தில் நூலாக (Monograph of Batticaloa) எழுதி இந்நாட்டின் பழஞ்சிறப்புக்கள் பலவற்றை மறைந்துவிடாது பாதுகாத்துப் பெரும்புக்கள் பலவற்றை மறைந்துவிடாது பாதுகாத்துப் பெரும்புகழ் கொண்டவர்.

இவர்களெல்லாரும் நன்கு ஆராயப்பெற்றுத் தனி நூல் ஒன்றில் வெளிவரவேண்டிய மட்டக்களப்புத் தமிழ் மணிகள். இவர்கள் மட்டுமன்றி காரைதீவு, மண்டூர், கல்லாறு, வந்தாறுமூலே, ஏருவூர், சிற்ருண்டி என்னும் ஊர்களில் மேலும் தமிழறிஞர் பல்லோர் பெயர் தெரிந் தும் தெரியாதும் வாழ்ந்துள்ளனர். அவரது புகழ் வெளிக் கொணரப்படும்போது மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் தமிழ்ப் புலமைப் புகழ் மேலும் உயர்ந்து நிற்கும்.

# 8. மருக்தும் மக்திரமும்

# I. மத்திர வழக்கு

*த*மிழ்ப் புலமையோடு **கஃவ**வளங்களும் **ஙிறை**ந்து விளங்கும் இம் மட்டக்களப்புத் தமிழகம் பண்டைநாளி விருந்து மந்திரப் பயிற்சிகளாலேயே ஈழத்தின் மற்றைய பகுதிகளிற் கருதப்பெற்று வந்த ஒருநாடு. மட்டக்களப் பாரின் மந்திர ஆற்றல் புகழ்பெற்ற ஒன்றுக விளங்கத் தக்கவாறு மக்திரவழக்கும், மக்திரம் கலைக்த 'மருக்துப்' பயிற்சிகளும் இங்குள்ளாரின் நாளாந்த வாழ்விலே ஒரு போது பின்னிப்பிணோந்திருந்ததாக அறிகின்ரேம். அத **ைலே** இந் நாட்**டின்** பழங்க**ஃ**லகள் போன்றிருந்த அம் மந்திரம், மருந்து முதலானவற்றைப் பற்றித் தனிப்பட நாம் -இங்குக் காட்டலும் வேண்டியதாயிற்று. இங்குமட்டுமன்றி, கல்வியறிவு பரவாத ஆதிகாலத்தில் மந்திரங்களினுட்சி உலகமுற்றும் பரவியிருந்திருக்கின்றதாகத் தெரிகின்றது. மக்கள் அவ்வாறு மக்திரங்களிற் கொண்டிருக்க அசையாத நம்பிக்கையானது கல்வியறிவு, நாகரிகம் என்பவற்றில் மிகுதியும் முன்னேற்றம் அடைந்துள்ள இக்காலத்திற்கூட இலகுவிற் துடைக்கப்பட ஒண்ணுத தொன்ருய்விட்டது. இதனுலே எங்கும் நிலவிவரும் மந்திரப் பயிற்சிகள். மக்களிடை அச்சம் கலந்த ஒரு நம்பிக்கையின் தொடர் பாக இன்றும் வழங்கக் காண்கின்ளேம்.

மனவைளத்தின் முன்னேற்றத்திஞற் சமய உணேர்ச்சி யும், கடவுட்பற்றாக் தோன்றுவதற்கு முன்னரே மக்க

ளிடை இந்த மந்திர வழக்கம் இடம்பெற்றிருந்ததென்பதை மனிகனின் நாகரிக வளர்ச்சி வரலாறுகள் தெரிவிக்கின் றன. மந்திரம் உலகம் அனேத்துக்கும் பொதுவான தாயிருத் தலால் எந்த ஒரு மொழியினருக்கும் நாம் அதீன உரிமைப் படுத்திக் கூறுதல் இயலாததாகும். ஆதிகாலத்து மக்கள் கருத்துக்களேத் தம்முள் மாறி வழங்குதற்குப் பயன்பட்ட மொழிகளேத் தெய்வத்திரைலே அருளப்பட்டவை என்று கரு இரைக்கள். கடவுளின் மொழியே மக்களுக்கும் வழங் கப்பட்டதென்ற அவர் கருத்தினுல் மொழியின் பண்டைய உருவமும் மிகுந்த வல்லமை வாய்ந்ததென்ற நம்பிக்கை யுடன் வளர்வதாயிற்று. இதனைலதான் வழக்கொழிந்து வூட்டபோதிலும் பழைய மொழிகளான எபிரேயம், லத்தீன், சங்கதம் போன்றவை யெல்லாம் தூய்மை கொண்ட சமய மொழிகளாக மதிக்கப்பெற்று வருகின் றன. பண்டைச் சுமேரிய மொழியானது இன்ற வழக்கி லிருந்து இறந்துபோயிருப்பினும், ஆசிய மக்களும், பாபி லோனியரும் அதனேத் தெய்வமொழி என்று கருதுகின் ருர்களெனவும் அம்மொழியை நன்கு அறிந்துகொள்ளு தற்காக நிகண்டு முதலியவற்றை வேருக அமைத்துப் பாதுகாத்து வருகின்ருர்களேனவும் அறிகின்ரேம். இவை யெல்லாம் தனி மொழிகளுக்கே பண்டைய மக்கள் மந்திர வன்மை ஊட்டியிருப்பதை விளக்குகின்றன.

எல்லாச் சொற்களுக்கும் ஆற்றல் உண்டென்பதும், சரியான சொல்லே வேண்டியபடி அறிந்து, உச்சரிப்பு வேருகாது சொன்னுல் தாம் கருதும் பலனே அது தவருது தரும் என்பதும், அதனுல் அவையெல்லாம் மந்திரங்களே என்பதும் மிகப் பழங்காலத்து மக்களுடைய கருத்தாகும். அக்காரணத்தினுற் பழஞ் சொற்களின் உச்சரிப்பு முறைகளேயெல்லாம் அவர்கள் பெரிதும் போற்றிக்காத்தனர் என்றும், மொழிநடையிலோ உச்சரிப்பு முறையிலோ எவ்வித புதுமாற்றத்தினேயும் எளிதில் ஏற்றுக்கொள்ள மறுத்தனரென்றும், அத்தகைய கொள்கையின் நீடிப்பு, காலச் செலவில் பழம்பெரும் மொழிகளெல்லாம் வழக்கொழிந்து போதற்கு இலகுவாக இடமளிக்கலா பிற்று என்றும் மொழி வரலாறுகள் தெரிவிக்கின்றனு.

இந்த உச்சரிப்பு வகையின் வலிமைபற்றிய குறிப்புக்க ளெல்லாம் மந்திரசக்தியின்மீது மக்களுக்கிருந்த நம்பிக்கை யின் அளவினே நமக்குத் தெளிவுறக் காட்டுவனவாகும்.

சொற்களின் **ஆ**ற்றலானது . மந்திர ச**க்**தியாய் விளங்கினமையைச் 'சாபமிடுதல்' என்றும் சொல்வாயி லாகப் புராணங்கள் விளக்கம் செய்கின்றன. மந்திர அற்றல் உள்ள சொற்களே வேழங்குவோன் மக்களிடைப் பெரு மதிப்புடையவகை இருந்திருக்கின்றுன். 'சாரணர்' என்ற சாதியார் வாழ்ந்த மஃப்புறத்து ஓதுக்கிலே கலங் கவிழ்ந்து அடைகரைப்பட்டுச் சென்ற சாதுவனுக்குக் காட்டப்பெற்ற அரசன், அக்குழு மக்களின் தலேவனை 'குருமகனே' என்று மணிமேகலே கூறுவதனலும், நாகரிக முதிர்ச்சிபெருத மக்களிடை, மந்திரங்களில் வல்லவர் **க**ளே தஃமைபூண்டு அரசுரிமை பெற்று விளங்கும் பெருமைதிப்பினோப் பெற்று விளங்கினோர் என அறிகின்றேம். இன்றும் ஆபிரிக்காக் கண்டத்தின் காடுகளிலே வாமும் மக்களிடை, மந்திர வித்தையில் அதிகம் வல்லமையுடை யோனே அதிகாரம் பெற்று விளங்குகின்ருன். அவ்வாறே கிழக்கு நாடுகளெங்கணும் மந்திர வித்தைக்காரர்களுக்கு மக்கள் பயந்து மரியாதை செலுத்தி வாழ்கின்றதை நாம் அறியலாகும்.

மந்திரம் என்பது மறைத்துச் சொல்லப்படுவது. ஆற்றல் வாய்ந்த சொற்களின் கோப்பினேப் பல தடவை 'உருப்படுத்துதல்' (திருப்பித் திருப்பிச் சொல்லுதல்) மூலம் மந்திரவாதி தான் நிணத்தவற்றைச் செய்து முடிக் கிருன் என்பர். தனது எதிரியின் பெயரைப் பயன் படுத்தி அவனுக்கு மாந்திரிகன் 'கெடுதல்' செய்கின் ருன் என்ற நம்பிக்கையும் வளர்ந்தது. இதறைபோலும் 'ஊரைச் சொன்னுலும் பேரைச் சொல்லாதே' என்ற பழமொழியும் உண்டாவதாயிற்று. சிலர் தமது பெயரை மட்டுமன்றித் திட்டமான வயது முதலியவற்றையும் நன்கு பழகாதவருக்குச் சொல்லமாட்டார்கள். தீய விலங்குகள், கொடுகோய்கள் என்பவற்றின் பெயர்களேக்கூட மக்கள் மந்திரம்போலக் கருதினர். இரவிலே 'பாம்பு' என்ற

சொல்வதற்குப் பயங்கொள்வர். அப்படிச் சொன்னல், அச் சொல்லானது பலித்து உண்மையாகவே பாம்பு வந்து ஊறுசெய்துவிடும் என்ற அச்சம் அவருக்குண்டு. நாட்டுப்புறங்களிலே பெரும்பாலும் கொடிய நோய்களின் பெயர்களேக்கூடக் குழந்தைகள் உள்ள இடங்களிற் சொல்லுதற்கு அஞ்சுவர். அதுபோலப் பேய்களின் பெயர்களும் வீடுகளிலே சொல்லப்பெரு. இதனைல், பேய்களே மந்திரங்களால் அழைத்து ஏவல்கொள்ளும் திறமை வாய்ந்தோர் மக்களிடையே அச்சத்தோடு மதிக்கப்படுவா ராயினர். அவர் கூறும் பாடல்களும் மந்திரங்களாக மதிப்புப் பெற்றன.

மந்திரப் பாடல்களே ஆக்கும் வல்லமைகொண்ட புலவர்களும் முற்காலத்தே இருந்துள்ளனர். ஆநந்தக் குற்றம், மங்கல எழுத்து, நச்செழுத்து முதலியன பற்றிய கருத்துக்களெல்லாம் இவர்களின் தொடர்பினவாய் மந் திரப்புலமை பற்றி வந்தனவேயாகும். காலவழக்கிலே செய்யள் வகையில் மந்திரம் எனவும் ஒன்று இடம்பெற லாயிற்று. இதனேப் 'பாட்டுரை நூலே அங்கதம் பிசியே' என்னும் பழஞ் சூத்திரத்தினைவியலாகும். 'அறம் பொரு ளின்பம் வீடு பெறுமாறு சொன்ன நூல்களுள்ளும், அவை சார்பாக வந்த சோதிடமும், சொகினமும், வக்கின கிரந்த மந்திரவா தமும், மருத்துவ நூலும், சாமுத்திரிய மும், நிலேத்து நூலும், ஆயுதநூலும், பத்து விச்சையும், ஆடைநூலும், அணிகல நூலும், அருங்கல நூலும் முத லாயவற்றுள்ள மறைப் பொருளும் உபதேசமும் வல்லா ராயும், கவிப்பெருமையும் சாவவும் கெடவும் பாடுமாறும், பாடப்படுவோருக்கு நன்மையும் தீமையும் அறியுமாறும் வல்லார்வாய்க் கேட்டுணர்ந்துகொள்க' எனவும், ' இவைகளெல்லாம் இருடிகளல்லா ஏகோபோராகி மேனத் தது ஆகவும் கெடவும் பாடவல்ல கபிலர், பரணர், கல்லாடர், மாமூலர், பெருந்தலேச் சாத்தனர் இத் தொடக் கத்தாராலும்......' எனவும் வரும் யாப்பருங்கல உரைப் பகுதிகளாலும் இது மேலும் விளங்குகின்றது. 'பட்கரரை என்பவர் செய்த மந்திரநூல்' ஒன்றுகூடப் பழந்தமிழ ரிடை வழங்கியிருக்கின்றது.

" வச்சிர வாவி **கிறை**மதி முக்குடை கெ**ற்றி**கேர் வாங்கல் விலங்கறுத்தல் உட்சக்கர வட்டத்துட் புள்ளி என்பதே புட்கரஞர் கண்ட புணர்ப்பு."

என்னும் பாடலொன்றின்படி பழங்காலத்திலேயும் மந்தி ரங்களுக்கேற்றபடி கீறப்படும் சக்கரங்கள் வழங்கி வந் தன என்று தெரிகின்றது. முக்கோணம், ஐங்கோணம், ஆறுகோணம் முதலியனவாக இருந்த இச் சக்கரங்களே மட்டக்களப்பு நாட்டினர், 'யந்திரங்கள்' என்றும், 'அச் சிரங்கள்' (அட்சரங்கள்) என்றும் குறிப்பிடுகின்றனர்

இவ்வாருன அடிப்படையிலமைந்த மந்திரப் பயிற்சி இன்று கிழக்குலகலேயே அதிகம் வமக்கில் உள்ளதெனி னும் மேஃலாடுகளும் ஒருகாலத்தில் இவற்றினடிப்பட்டுக் கிடந்திருக்கின்றன என்பதை நாம் அறிதல் வேண்டும். மந்திர சக்திகளின் பெயரால் மனேவசியங்கள் பல எங் கும் நடந்துள்ளன. மந்திரம் தெரியாத இடத்து அதன் பெயராற் பல தந்திரங்கள் செய்துள்ளார்கள். அதற்கு மருந்துகளும் பயன்படுத்தப்பட்டிருக்கின்றன. இதனுல் மருத்துவக்கஃயும், இரசாயன அறிவும் நிஃத்து வளர்ந்து வந்துள்ளன. கிரேக்கநாட்டுக் குருமார் காசை உள்ளே இடுதலால் மந்திர நீரை வெளியிலூற்றும் பொறியையும் நிலவறைக் கொப்பரையிலுள்ள நீரினுவி ஒரு குழாய் வழிச்சென்று தாளிட்ட கோயிற் கதவினத் தானே திறக் கும் தந்திரங்களேயும் மந்திரத்தின் பெயராலே கைக் கொண்ட கதைகள் அந்த நாடுகளில் வழங்குகின்றன. நீலைந் பெருகுதலும், சூரிய சந்திரர்களது கிரகண கால மும், எகிப்திய குருமாரின் பூகோள அறிவிணலே தவ ருது வெளிப்பட்டபோது மக்கள் அவர்களே மந்திரவாதி கள் என்றே கருதிரைக்கும். மந்திரம் ஒன்றே எவற்றை யம் தவருது பலிக்கச் செய்ய வல்லது; அற்புதமான எதை யும் சாதிக்க வல்லது; தீரா கோயைத் தீர்க்க வல்லது; என்ற நம்பிக்கை இப்படி மக்களுள்ளத்தே ஊன்றி வளர்வ தாயிற்றா. அந்தே அசையாத சக்தியினல் மழையின்ப் பெய்விக்க வல்ல பெரிய மாந்திரிகனே அரசன் என்ற கருத்தினேயே வெண்கொற்றக்குடை முதலில் மக்களுக்குக்

கற்பிக்க எழுந்ததென்பதும் இக்கருத்தினேத் தழுவியதே யாகும்.

மந்திர வித்தைக்காரர் பஞ்சம், புயற்காற்று, பெரு மழை என்பவற்றை ஆக்குவார் என்பது மக்கள் கருத்து. இதற்குச் சான்ருன கதைகள் எல்லா மொழிகளிலும், எல்லா மதநூல்களிலும் உண்டென்பர். தேவதைகள் தமது மந்திரக்கோல்களேச் சுழற்றுவதனுலே பல அற்ப தங்கள் நிகழ்ந்தன என்பர். பழைய ஏற்பாடு என்ற கிறித்தவ வேத நூலிலும் இது பற்றிய கதைகள் பல உள்ளன. மந்திரத்தில் மக்கள் கொண்டிருந்த நம்பிக் கையை அடிப்படையாகக்கொண்ட நிகழ்ச்சிகள் பல வற்றை நாம் அங்கும் காணலாகும். எகிப்திய அரசனது முன்னிஃயிலே மக்திரவாதிகள் தம்கைப்பிரம்பை நிலத் தில் எறிந்து பொம்புகளேயும், தவளகேளையும் அமைத்தார்க வெள்ளவும் சவுல் என்னும் அரசன் 'எண்டோர்' என் னும் இடத்தில் வாழ்ந்த ஒரு மந்திர வித்தைக்காரியின் துணோயால் சாமுவேலின் ஆவியை அழைத்துத் தனக்கு ரேவிருந்தவற்றை அறிந்துகொண்டனனௌவம் அங்கு வரும் குறிப்புக்களெல்லாம் ஆதியிலே மக்கிரம் மக்க ளிடைப் பெற்றிருந்த செல்வாக்கை நன்கு காட்டுகின் றன. கிரேக்காாட்டிலே ஒவிம்பஸ் மஃபில் உள்ள சியஸ் என் னும் கடவுளின் கோவிலிலும், இடெல்லி என்னும் இடத் தில் உள்ள கோவிலிலும் இருந்த பூசாரிமாரான மந்திர வாதிகள் மீது தெய்வம் ஏறி வெளிப்பாடு கூறிற்று என் பர் கிரேக்கர். வஞ்சிககரத் திருச்செங்குன்றிலே கூட்டு வன் சமைத்த கண்ணகி கோவிலில் நடந்த தெய்வ வெளிப்பாடுபற்றிய இவ்வாருன நிகழ்ச்சிகளேச் சிலப்பதி காரம் கூறுகின்றது. 'சன்னதம்' கொண்டு அல்லது 'ஆவேசம்' வந்து தெய்வம் ஒருவர்மீது வெளிப்பட்டு கின்று பேசுதல் என்பது இவ்வழக்கின் கருத்தாகும். இவ்வாருன தெய்வ வெளிப்பாட்டுக் கூற்றுக்களே 'கட்டுச் செர்ல்லுதல்' என்று மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தார் கூறு வர். தெய்வம் ஏறியோரைப் 'பூமரம்' என்றும், தெய்வத் தினா வரவழைத்த பூசாரி**டைபை 'ஆசான்' எ**ன்றும் குறிப் பிடுதல் இங்குள்ள வழக்கம்.

இவ்வாறு மக்கள் வாழ்விற் படிந்து ஊறிப்போன ம்ந்திரப் பயிற்சிகள் காலமயக்கில் விஞ்ஞானக் கலேத் தொடர்பினுலே படிப்படியாக மறைந்து வந்தாலும் மட் டக்களப்பிலே அவற்றின் சுவடுகள் அழிந்துபோகாது பதிந்துகிடக்கின்றன. இத் தமிழகத்தின் கிராமப்**பற**ங் களிலே மந்திரவித்தை செலுத்துகின்ற ஆட்சியின்பிடி இன்றும் இருக்கின்றது. பேய்கள் அல்லது கெட்ட ஆவி கள் பிடிப்பதனுலே பெருகோய்கள் உண்டாகின்றன என்ற நம்பிக்கை உயிர்வாழ்கின்றது. அப்படிப்பட்ட கோய்களே நீக்குதற்கு மருத்துவச்சாலேகளேவிட மந்திர ஓஃகைஃோ யே மக்கள் நாடுகின்றுர்கள். தமது தகுதிக்கேற்ற நல்ல மந்திரவா திகளேக்கொண்டு இன்ன பேயினுல் இந்த நோய் வந்திருக்கிறது என்று கண்டு அதற்கு மடைபோட் டும், பேயாட்டிக் கழிப்புச் செய்தும் பேயை டை்டிக் குணப்படுத்துகின்றனர். இவ்வாருன மந்திரச் சடங்கிற்கு ' தொழில்' என்ற சிறப்புப்பெயர் மட்டக்களப்பில் வழங்கு கின்றது. 'தொழிலாளி' என்ற சொல்லும் இங்கே மேந் திரவாதிகளேயே குறிப்பிடுவதொன்று. மாஃக் காய்ச்சல் போன்றவையோ அல்லது கைப் பரிகாரமுறைகளுக்கு மாருத வேறு கோய்களோ வந்தால் மக்கள் மந்திரவாதி பைக்கொண்டு மந்திரஞ் சொல்லி, நாற்சந்தியிலே வைத்து மாகுவவோயில் 'திருநீறு போடுவார்கள்.' மந் திரவாதி கோயாளிக்குத் திருநீற்றை 'ஓதி'(மக்திரித்து) கெற்றியிற் பூசுவது 'திருநீறை போடுதல்' என்ற வேழங் கப்பெறும். அத்தோடு மந்திரித்த தண்ணீரைக் குடிக்க வும், குளிக்கவும் கொடுத்தலும் உண்டு. இவ் வழக்கம் 'தண்ணீர் ஓதுதல்' எனப்படும். இவைகளாலும் நீராத போது மந்திரவாதி, குறித்த நோய்க்குரிய காரணக்கை அறிய, குறி பார்ப்பான். வாழை இலே ஒன்றில் கெல்லே அல்லது பச்சையாிசியைப் பரப்பி, வாழைப்பழம், பாக்கு, வெற்றிலே, தேங்காய், எலுமிச்சம்பமும் என்பவற்றைக் கொண்ட 'மடை' (படைப்பு) ஒன்றினே அதன்மேல் வைப்பான். சிறிய வில்லொன்றை அம் மடைக்குமேல் ஏந்தியவண்ணம் பிடித்துக்கொண்டு அவ்வில்லின் நாணில் பாக்குவெட்டி ஒன்றைக் கொழுவியபடி மந்

முணுமுணுத்துக்கொண்டே தொழிலாளி **தொத்**தைத் இருப்பான் (படம் 27). அந்த வில்லிலே, குறித்த பேயா னது வெளிப்பட்டு பின்று நோயாளியை வருத்துவது என்ன என்று அவனுக்குக் குறிப்பிடும் என்பர். இரு ளன், மருளேன், காடேறி, கரையொக்கன், குறும்பறை யன், சடு ் வைரவன், கங்கை வைரவன், கலியாண வைரவன், மோகினி, பிடாரி, பேச்சி, பிச்சி, பிணந்தின்னி, பிள்ளே கொல்லி முதலிய பல பேய்களுள் எது நோயா ளியை வருத்துகிறது என்பதைத் தெரியப்படுத்துவதோடு, பேயிலைன்றி விதிவசமான நோயிறைலேயே துன்பம் நேர்ந்துள்ளதாயின் அதீனயும் குறி தெரியப்படுத்தும் என்பார்கள். இவ்வாறுன மந்திரக் குறி பார்க்கப்பட்ட பின்னரே நாம் முன்னர்க் காட்டியபடி பேய்க்குச்செய்து கழிக்கும் 'தொழில்' பெரும்பாலும் இங்கு நடக்கும்.

மட்டக்களப்பு நாட்டு மந்திரங்களுள்ளே பெயர் பெற்று விளங்குவது 'சூனியம்' செய்யும் மக்திரம். ஒரு வன் தன் எதிரியினே நோய்ப் படுக்கையிலோ, அன்றி மரணக் குழியிலோ வீழ்த்தும் மந்திரச் செய்கையே சூனியம் எனப்படுவது. சூனியம் செய்தஃ, 'செய்கை' என்ற சொல்லாலேயே இங்குக் குறிப்பிடுதல் வழக்கு. ஆட்டுச்செய்கை, படுசூனியம், சூனியம், ஏவல் என மேலும் பலவகைப்படுவது இச் செய்கை. எதிராளியின் நகம், துலேமயிர் முதலியவற்றைக் கொண்டன்றி வெறும் பெயரை மட்டுமே பயன்படுத்தித் தாம் நிணேத்தவற்றை அவன்மீது சாதிக்கவும் வல்ல மந்திரவாதிகளுக்கு மட் டக்களப்புநாடு பெயர்பெற்றது. தான் குறித்தவனது காலடிமேண். சூனியச் செய்கைக்காக எடுத்துக்கொள்ளப் படும். அம் மண் ணேக்கொண்டு செய்யப்படும் படுசூனி யம் முதலியவற்றில் மட்டுமன்றி, அம் மண்ணே ஒரு பெட்டியிலடைத்து நீண்ட கயிளுன்றில் தொங்கவிட்டு மந்திரவலியினல் அப்பெட்டியினே ஆடச் செய்யும்போ கெல்லாம் எதிரியையும் பெருக் துன்பங்களில் மூழ்கி ஆட வைக்கும் ஆட்டுச் செய்கையிலும் இம் மந்திரவாதிகள் மிக வல்லூகராவர். காலடி மெண் முதலியவற்றில் மக்திர வலியினே ஏற்றி, இறக்த உடும்பு, ஆமை முதலியவற்றின்

மீது அவற்றுடன் மடைவைத்து நீர்க்கரையிலோ, அன்றிச் சுடவேயிலோ, எதிரியின் வீட்டுவாசலிலோ இரகசிய மாகப் புதைத்து வைத்து அவனே மாருத பெருநோய்க்குள் ஆழ்ந்தச் செய்வது படுசூனியம் ஆகும். இச் செய்கைக்கு ஆளானவனது எலும்புகள்கூடப் பூட்டு மெகிழ்ந்து நீராத இன்னலுக்குள் அவன் அழுந்துதல் உண்டு. கோழி, பன்றி என்பவற்றின் மீது மேந்திரவலியூட்ட எதிரிமையை கோக்கி அவற்றை ஏவிவிட, அவை சென்று குறித்தவனேக் தாக்கிக் கொல்லவும், கொடிய பேய்களே அவ்வாறு ஏவி அவீனத் துன்புறுத்தவும் வல்ல ஏவற் குனிய காரர் மிகமிக அச்சத்தை விகுளிப்பவர்கள். ஒருவேன் செலுத்திய இத்தகைய சூனியப் பேய்களே இன்னெரு மந்திரவாதி அறிந்து தடுத்தலுங்கூடும். இச் சந்தர்ப்பங் களில் மந்திரவாதிகளிடையே பெரிய போட்டிகள் ஏற் படும். தம்முயிர் போனுலும் சரி என்று இருவரும் போட்டி யிற் சீளாயாது எதிர்த்து மந்திரப்போர் இடுதேஃக்கோணும் போது நமக்கு மயிர்க்கூச்செறியும்.

வேட்டையாடும்போது மக்திரவலிகொண்டு வேண் டிய விலங்குகளே மந்திரவாதி காட்டிடைச் சந்திக்கிறுன். தன் எதிரி சுடும் வெடி குறிதவறிப் போவதற்கும், வெடிபட்டு வீழ்ந்த விலங்குகள் உயிர்பெற்றேடுவதற்கும் செய்ய வல்ல மக்திரவாதிகள் இங்கே உள்ளனர். காடு களிற் செல்லும்போது கொடுவிலங்குகளால் தமக்கு ஊறு வராது காத்துக்கொள்ளவும் மந்திரங்கள் உண்டு. இவை உடற்கட்டு மந்திரங்கள் எனப்படுவ. கொல் குறித்து வந்த யாீண்கள் மந்திரவலியாற் கட்டுண்டு வலியிழந்துபோகும் நிகழ்ச்சிகள் மட்டக்களப்பிலே இன்றும் நடைபெறுகின் றன. சண்டையிலே எதிர்த்தவனுக்கு மந்திரம் சொல்லி அறைதலிஞல் அவனே இரத்தம் கக்கிச் சாகவைக்கும். ' கெட்டை' மந்திரங்கள் தனி வழிக்குத் தூணே செய்வன. மந்திரம் வல்ல வஃலஞர், ஆறுகளிற் செல்லும்போது முதஃகளாற் தீங்குருதிருக்கவும், போதிய மீன்கள் கம் வஃலகளிற் சிக்கவும் செய்கிருர்கள். பாம்புகள் மந்திர வலிக்கு அஞ்சி அகல்கின்றன. கடிக்கவரும் நாயினக் கூட வாயைப் பிளந்தபடியே திரும்பிச் செல்ல வைக்க

வல்ல 'உறுக்கும்' மந்திரங்கள் இந்நாட்டிற் சாதாரண மானவை. சில ஊர்களில் இன்னும் மந்திரத்தால் மாடு மேய்க்கிருர்கள். மந்திர ஏவுதற்படி எந்த விலங்கின் தீங் கும் உருது மாடுகள் காட்டிற் சென்று மேயவும், மந்திரம் சொல்லி அழைத்தவுடன் 'பட்டி' (மாட்டுத்தொழு வம்) நோக்கி அவை மீண்டுவரவும் செய்யவல்ல மந்திர வல்லுநர்களான உழவர்களும், இடையர்களும் இன்ன மும் மட்டக்களப்பில் உள்ளனர்.

பயிர்களேப் பூச்சி புழுக்கள் அழிவு செய்யாமலும், கெல் நிறைந்த பொலிகளங்களே, மறைபெய்து சேதம் செய்யாமலும், கெற்குவைகௌப் 'பூதங்கள்' அள்ளிக் குறைவைபடுத்தாமலும் திருநீறை ஓதி நாற்புறமும் வீசுகிருர் கள். மந்திரம் ஓதிய திருநீற்றை எறிதலால் நெற்பயிர்கள் கோய் நீங்கப் பெறுதலோடு 'வாரி'யும் பெருக்குகின் றன என்பர். காளி, பேச்சி, வீரபத்திரன் என்ற தேவதை களுக்குரிய கோவில்களில் மந்திரப் பயிற்சியே நிறைந் துள்ளது. உயிர்ப்பலி இடும் வழக்கம் இல்லாத மட்டக் களப்பின் இத்தகைய மந்திரக் கோவில்களிலே பூசினிக் காய் வெட்டுதலே பலிச் சடங்காக நடக்கின்றது. பெரிய நீற்றுப்பூசினிக்காயொன்றை மந்திரித்து இரண்டாக வெட்டி இரத்தப் பலிபோலத் தன் திறமையால் மந்திரவாதி ஆக்குகின்றுன். இதுவரை கூறிய யாவும் ஆக்கத்துக்கும், அழிவைத் தடுப்பதற்கும் மந்திரவித்தை பயன்படுமாற்றை முறையே காட்டுக்ன்றனவெனினும் மந்திரம் என்ற சொல் பெரும்பாலும் அழிவையும் அச்சத்தையுமே எங்கும் குறிப்பதாயுள்ளது.

. இந்தப் பேரச்சத்தின் தொடர்பு மட்டக்களப்பினே நோக்கும் அயலவர்பால் அங்கங்கே இன்னமும் இருந்து வருகின்றது. மட்டக்களப்பு என்றதுமே 'மந்திரம் நிறைந்த நாடு ' அது என்று பயப்படுவோர் இல்லாமலில்லே. உட் குடைவுகொண்ட நீளமான மரக்குற்றியினே நிலத்துட் பதித்தலாற் கற்கிணறுபோலப் பயன்கொள்ளப்படும் மட்டக்களப்புக் 'கொட்டுக்கிணறு 'களேயும், இங்குள்ளாரின் விருந்து புறந்தரும் பெருஞ் சிறப்பில் மயங்கிய

அயலவர் பலர் இந் நாட்டிலேயே தங்கியிருந்து விடுதல் யுங் கண்ட வெளியோர் மட்டக்களப்பு மக்கள் மந்திர வலியிஞுலேயே இவற்றைச் சாதித்துவருகிறுர்களென்று நம்பினர். 'மட்டக்களப்பான் வலுபுரவியல்லே, மரத் தைக் குடைந்து தண்ணீரெடுக்கிறுன்; குண்டியோடு பாயையல்லே ஓட்டவைக்கிறுன்; பொல்லாத மந்திர வாதிகாணும்' என்பதுபோல யாழ்ப்பாணப்பகுதிகளில் நாடோடியாக வேழங்கப்பெறும் கூற்றுகள் இதற்குச் சான்றுக உள்ளன.

ஒருவன் தன் எதிரிகளுக்கு மட்டுமே மந்திரவலியிறைற் தீமை செய்சின்ரு கென்னினும், பொதுவாக, மந்திரம் பயின்ரேன் தீமைகளுக்கு உடையவன் என்றே கருதப் படுகின்ரு**ன்**. முன்றுட்களிலே வெளியூரவர்கள் மட்டக் களப்பாரோடு உறவுகொண்ட காலத்திலும் மந்திரங் காரணமாக அச்சங்கலந்த ஒன்ருகவே அந் நட்பினே வளர்த்திருக்கிருர்கள். ஆயினும் மந்திரக் தெரிந்த இந் நாட்டு மக்களுங்கூட, தம்மோடு உளங்கலந்து உறவு பூண்டவர்களுக்கு அதன் தீயவலியினேச் செலுத்தாது, தாமும் அவரோடு கிறைக்த நட்புரிமை பாராட்டி விருக்து புறந்தருதலிலேயே சிறந்து 'வந்தாரை வாழவைக்கும் மட்டக்களப்பு' என்னும் பழமொழிக்கு நாட்டை இலக் காக்கிப் பெருமை படைத்திருக்கிருர்கள். காலாகாலத் தில் தமக்கு ஊறு செய்ய முயன்ரேர்க்கு மட்டக்களப்பார் மந்திரங்களின் சுவையினே ஊட்டியிருத்தலும் உண்மையே யாகும்.

முன்னர் நாம் கண்ட கொடுவழிகளேவிட, வெறும் சீஸ் நூல் ஒன்றை ஓதி ஒருவன் செல்லும் வழியின் குறுக்கே போடுதல்; எலுமிச்சம்பழம் முதலியவற்றை ஓதி அவனது வீட்டின்மேற் செல்ல எறிதல்; ஒருபிடி மண்ணே ஓதி அவன்மீது எறிதல் என்பவற்றுல் ஒரு எதிரியைச் சாதாரணமாகவே துன்பங்களுக்குள் ஆக்கு கின்றுர்கள். பெரும் பணம் படைத்தோரும் உடல்வலி நிறைந்தோருங்கடை இதன் சக்திக்குப் பயந்து கட்டுப் பட்டுப் பொதுமக்களுடன் சேர்ந்து நடைப்பாராயினர்.

்தம்மைத் தீண்டவந்த ஆடவரை அப் **முறை** தவறித் படியே 'ஙில்' என்று 'கெட்டை' சொல்லி மணிக் கணக்காக ஒரே இடத்தில் உணர்விழந்து நிற்கவைத்த மந்திரவாதிகளான பெண்களேப்பற்றிய உண்மைக் கதைகள் பல இங்கே வழங்குகின்றன. கள்வர்கள் வீட் டெல்ஃயுள் வந்தால் அப்படியே திகைத்து நிற்கச் செய் யும் மந்திரங்களின் வலியினுல் இன்னும் சில கிராமங் களில் வீடுகள் காவல் செய்யப்படுகின்றன. கள்வனும் சிறந்த மந்திரவாதியாளுல் அந்தக் காவல் மந்திரத்தை வென்று வீட்டில் உள்ளவரையும், காவல் நாய்களேயும் 'மூதேவி அமைப்பு' மந்திரத்திறைற் தூயிலுறுத்திக் கள வெடுத்துச் செல்கின்றுன். மந்திரங்களால் எத்தகையபலம் வாய்ந்த கதவுப் பூட்டுகளேயும் திறக்கவல்ல மந்திரவாதி கள் சிலர் இன்றும் உயிர் வாழ்தலறிவோம். கதவினக் திறப்பதற்கு மந்திரவேர், மந்திர எண்ணெய் என்பனவம் பயன்படுத்தப்படுதல் உண்டு. இவை பட்ட மாத்திரத்தே கதவுப் பூட்டுகள் தெறித்துத் தாமே திறந்து வழிவிடுதவேக் காணலாம். இவ்வாறு கள்வர்கள் பணப் பெட்டிகளேத் திறப்பதுண்டு. நீதிமன்றங்களில் வழக்குகளே வெல்ல வைக்கவும் மந்திரங்கள் உள்ளன. கூத்துக்களரிகளில் அடிக்கும்போது, மந்திரம் சொல்லி அதன் மக்கள**ம்** ஓசையை ஒரு நூலினுல் முடிந்துவிடின், உடனே மத்தளம் உடைந்துபோதல் நடக்கின்றது. மந்திர உச்சரிப்பிலை ளைவன் விரும்பும் பெண்*ணே*யும் தன்னிட**ம்** பித்துக்கொள்ளுகின்றுன்.

கோய்கொண்ட ஒருவரிடமிருந்து பேயை விலக்கும் மந்திரவாதி நடு இரவிலே குறித்தவரது வீட்டிலிருந்து பேயைத் துரத்திக்கொண்டுபோய்க் காட்டிலே மந்திரத் தால் கட்டிவிட்டு வருதல் 'கழிப்புச்செய்கை'யாகும். அவ் வேளேயில் வழிகெடுக எலுமிச்சங்காய்களே ஓதிப்போட்டு இரண்டாக வெட்டிக்கொண்டே செல்லுவர். பேயானது அக் காய்களேக் கடந்து மீண்டு வராமல் வழிமறிப்புச் செய்யும் இச்செயலுக்குக் 'காய் வெட்டுதல்' என்றுபெயர். காய் வெட்டும்போது மந்திர உச்சரிப்பின் வலிமையால் மடையிலிருக்கும் முதற்காய் அந்தரத்தில் தானே எழுந்து

செல்லுதலும், சிலவேளேகேளில் நடக்கின்றது. 'மந்திரம் சொன்னுல் மாங்காய் விழுமா' என்று ஒரு பழமொழி யிற் கேட்கிருர்கள். மட்டக்களப்பிலே அப்படி மாங் காயை மட்டுமன்றித் தேங்காய், பலாக்காய்களேயும் விழச்செய்த எத்தனேயோ மந்திரவாதிகள் வாழ்ந்திருக் கிருர்கள் என்பது உண்மையாகும்.

இந்த மந்திரத்தோடு தொடர்புபூண்ட சோதிடம் போன்ற இன்னென்று 'அஞ்சனம் போடுதல்' ஆகும், ஒரு களவு நடந்துவிட்டால், அதைக் கண்டுபிடிக்கவேர. அன்றிச் சூனியச் செய்கை ஒன்றுபற்றி ஐயம் பிறந்தால் அதனேத் தெளிவு செய்துகொள்ளவோ 'அஞ்சனம்' என்ற ஒருவகைக் 'குறி' பார்க்கப்படுகின்றது. வெற்றிஃவயில் தடவப்படும் ஒருவகை மையினுள் மக்திரவாதி அநுமனே அழைத்துத் தன் குலதேவதையை அவ்வநுமன்மூலம் கொண்டுவரச்செய்து வேண்டியதை உள்ளபடி அறிந்து கூறு இன் ருன். வெற்றி லேயிற் தடவிய மையினே வேரொருவர் கூர்ந்து பார்த்துக்கொண்டிருக்க மந்திரவாதி பக்கத்தி ்விருந்து மந்திரங்களே முறைப்படி உச்சரிக்கின்றுன். மந் திரங்களின் வலி கூடக்கூட வெற்றிலேயில் உள்ள சிறிய அளவான அஞ்சனத்தினுள்ளே தாம் அறிய கிணீந்ததின் உண்மை நிகழ்ச்சி எல்லாம் நிழற்படம்போற் காட்டப் பெறும் என்று கண்டோர் கூறுகிருர்கள். இதற்குப் பயன் படும் மை, தேவாங்கின் எலும்பும், இறந்த கன்னிப் பெண்ணின் மண்டைஓடும், பச்சைக் கற்பூரம் முதலான சில மூவிகைகளும் சேர்த்துச் சுட்டு அரைத்துக்கொள் ளப்படுகின்றது என்ற அறிகின்ரும்.

மந்திரவித்தைக்காரர்களுக்குத் தேவாங்கு என்னும் விலங்கு மிக இன்றியமையாததொன்றுகும். தேய்ந்து போன வாலில்லாக் குரங்கு போன்றதும், பார்வைக்கு அருவருக்கத்தக்கதுமான இவ்விலங்கியே மங்கலமாகத் 'தேவாரம்' என்று இங்கே குறிப்பிடுவர். இதன் கண் ணீர், சிறுநீர், எலும்பு என்பன எல்லாம் தமக்கு மிகமிக உபயோகமானவை என்றும் 'குறளி' என்னும் பேயியோ அடிமை கொள்ளுதற்கு இந்தத் தேவாரத்தின் துயேன மிகுதியும் இன்றியமையாத தென்றும் மக்திரவா திகள் சொல்வர். தேவாங்கின் கண்ணீரை மக்திரவாதி தன் கண்களில் மக்திரித்துத் தடவு தலிஞைலே குறளிப் பேயிண் கேரிற் காணப்பெறுகிருன். பல மாயவித்தைகளேச் செய் தற்குத் துணேபுரியும் குறளிக்கோலிணே அத் தேவாங்கின் துண்ணயினுற் குறளிப் பேயிடமிருக்து பின்னர்க் கவர்க்து கொள்ளுகின்றுன் எனவும் அறிகின்றேம். குறளிமக்திரம் தெரிக்த மக்திரவாதிகள் பெரும்பாலும் மற்றையோருக் குத் தீங்கு செய்வதில் ஈடுபடாது கண்கட்டு வித்தைகள் என்று கூறப்படும் அற்பு தங்களேயே செய்துவரக் காண் கின்றேம். இக் குறளிவித்தைக்காரர்களேப்பற்றிய வியப் பூட்டக்கூடிய எத்தனேயோ கதைகளே மட்டக்களப்புக் கிராமங்களிற் கேட்டல்கூடும்.

மட்டக்களப்பு நாட்டு மந்திரங்களேப் பற்றிக் குறிப் பிடும்போது அவற்ரூடு தொடர்பு பூண்டு இங்கு வழங் குவதான 'மருந்து' நம் கருத்தில் வருகின்றது. மருந்து என்ற சொல் பொதுவாக நோய்க்குரிய எல்லா மருந்து கீளையும் கருதுவதாயினும், மட்டக்களப்பு நாட்டிலே தனிப் பட்ட வேருரு குறிப்புப் பொருளேயும் அது கொண்டிருக் கின்றது. நோயாளரைக் குணப்படுத்துவதற்கன்றிச் சாதா ரண நீஃயில் உள்ள இருவரது மனநிஃவயின் ஒன்று படுத்துவதற்காய் இரகசியமாக 'இடப்படும்' மருந்து வகைகளே பெரும்பாலும் இச்சொல்லாற் கருதப்படுவன.

காதல் கைகூடுவதற்காக மருந்து ஒன்றை இரகசிய மாகத் தாம் காதலித்தவர்பால் ஒருவர் சேர்ப்பித்தல் உண்டு. இத⊚ல் மருந்து என்று சொல்லும்போது இங் குள்ள கிராமப் புறங்களில் பெரும்பாலும் மேற்காட்டிய செயலின் தொடர்பினேயே மக்கள் கருத்திற் கொள்ளு கின்ருர்கள். மருந்து எண்ணெய் வடிவமாகவும், தூள் வடிவமாகவும், குளிகை வடிவமாகவும் பெறப்படுகின் நது. தம்மால் விரும்பப்படுவோர் ஆடவராயினுஞ்சரி மகளிராயினுஞ்சரி அன்ஞரின் மனக்குறிப்பை உடன் படுத்துவதற்கான வெவ்வேறு அமைப்பு வகையினே இம்மருந்துகள் கொண்டுள்ளன. தனது காதல் ஒருத்தி வரவேற்காதவிடத்து அவ ளுடைய உணவிலே தான் விரும்பியவாருன மருக்தைக் கலந்துவிடச் செய்தலின்மூலம் காதல் கைகூடுகின்றது. இந்த இடத்திலே, குறித்த பெண்ணின் தலேமயிர், நகம், ஆடை அணிகலன்களின் துண்டுகள் என்பவற்றுட் சிலவும் மருந்தோடு சேர்த்துப் பயன்படுத்தப்படுதல் இயல்பு. இவ்வாறின்றி, அவள் உடன்பாடு கொண்ட போதும் அவளது தாய்தந்தையர் அக்காதற் தொடர்பை மறுத்து எதிர்த்து நிற்பின், அவர்களே உடன்படுத்துவதற் காகவும் மருந்திடுதல் நடக்கும். அதற்கு அன்னின் தொடர்பானவற்ரேடு காதலர் இருவரது மேற்கூறப்பட்ட பொருள்களும் பயன்படுத்தப்படுகின்றன.

வேறு சிலர் எதிரிகளேத் தம் அடிபணிவித்தற்காக முருந்துகளேச் சேர்ப்பிக்கின்றனர். அம் மருந்துகள் நன்கு செலுத்தப்பட்டோர், அவற்றைக் கொடுத்தவர் இருக்கு மிடத்தைத் தேடிச்சென்று அவர்களேப் பணிந்து ஏவல் கேட்டு நிற்கச்செய்யும் பெரிய வல்லமை வாய்ந்த மருந்து களும் மட்டக்களப்பு நாட்டிலே உள்ளன.

சில மருந்துகள் மனம் வேறுபட்ட சகோதரர்களே உடன்படுத்துக்ன்றன. சில, கணவன் மீனவியரை மனம் மாறுபாடின்றி ஒன்றுசேர்ப்பிக்கும். இவ்வாறு சேர்க் கைக்குப் பயன்படும் இம்மருந்துகளெல்லாம் 'சேர்த்தி மருந்து ' எனப்படுதல் இந்நாட்டு வழக்காகும். சேர்த்தி மருந்துகளால் இன்னெரு விபரீத பலன் விளேந்துவிடு தலும் உண்டு. மருந்து உட்கொள்ளப்பட்டோர் மனம் மாற பட்டு முளேப்பேதங்கொண்டு பைத்தியம் பிடித்கோராக லும், சேர்த்தி மருந்துகள் பிரிவு மருந்துகளாக எதிர்ப் பலீனத் தருதேலும் சிலவேளேகேளில் நடக்கின்றன. இவ் வாருன மாற்றம், வேண்டும் என்ற செய்கையாலும் எதிர்பாராத மருந்துக்கலப்புப் பிழைகளாலும் நடந்து விடுகின்றன. இதற்கான மருந்துச் சரக்குகளில் மதுமக் தம் பருப்பும் ஒன்ருக இடம்பெறுதலால், அதன் சேர்க் கையின் அளவுவகையைப் பொறுத்துப் பலாப**லன்** மாறுபடுகின்றது எனச் சொல்கென்றுர்கள்.

இவையெல்லாம் மருந்துகளே யெனினும், பொது வான வைத்தியர்களன்றி மந்திரவாநிகளே இவற்றைச் செய்துவைத்துக்கொள்கின்றனர். வீடுகளிலோ, மருந்துக் கடைகளிலோ இவை வைத்து விற்கப்படுதலில்லே. காடுக ளிலே நிற்கும் காஞ்சூரைபோன்ற மரங்களின் பொந்து களில் வைத்து மந்திரக்காவலோடு பத்திரப்படுத்தப்படு கின்றன. வீடுகளிலே, நாளாந்தச் செயல்களினுல் ஏற் படும் அமங்கலத்தன்மை இவற்றின் வலியைக் குறைத்துப் பலிக்காமற் செய்துவிடுகின்றன என்று அதற்குக் காரணங் கூறுகின்றுர்கள்.

எண்ணெய் வடிவான மருந்து, வேண்டியோரின் உடலில் இரகசியமாகத் தடவியோ, தஃயில் ஊற்றியோ பயன் கொள்ளப்படும். சிலர் தம் கண்களில் ஆல்லது நெற்றியில் அவற்றைத் தடவிக்கொண்டு வெளிப்பட் டால் எதிரிகள் அடிபணிதலும், காதலர் கூடப்பெறு தலும் இன்றும் நடக்கின்றன. தூள் வடிவமான மருந்து களேத் தேநீர், பால், சோறு முதலிய உணவுகளிற் கலந்து ஊட்டுதல் உண்டு. குளிகைகளும் அப்படிப்பட் டனவே. இம்மருந்துகளெல்லாம் மந்திரத்தின் தொடர்பு கொண்டு கூடிய பலீனச் செய்தல் காணப்படுகின்றது.

தனி மந்திரத்தால் சேர்த்தி மருந்துகளே உடனுக் குடன் ஆக்கிக் கொடுப்போரும் இந்நாட்டில் உள்ளனர். குறிப்பிட்டோரது பெயரையும் மந்திரத்திற் கொண்டு, சீனியை அல்லது உப்பிணே ஓதி உணவிற் கலந்துவிட அவை உடனே வேலே செய்ய ஆரம்பிக்கின்றன என்பர். அவ்வாறு ஓதின திருநீற்றை அணிவதனைலும் ஒருவன் தான் விரும்பும் பலணே அடைதல் உண்டு.

உணவுடன் செலுத்தப்பட்ட மருந்து எதிர்பார்த்த பலீனச் செய்தாலும் இறுதியில் அது கொள்ளப்பெற்றே ருக்குத் தீராத நோயொன்றைத் தருகின்றது. அக்கோ யுடையோர் வயிறு பெருத்து வயிற்றுக் கட்டியுடையோ ராய்த் துன்புறுவர். இந்த மருந்துக் கட்டி எந்த மருந்தி னுக்கும் தீருவதில்ஸேயெனினும், நல்ல மந்திரவாதிகள் இந்தக் கட்டியினே வெளிவரச் செய்யும் ஆற்றல் உடையவு ராக இருக்கின்ருர்கள். இந்த இறு திக்காலப் பலனே நோக்கிப் பெரும்பாலும் சேர்த்தி மருந்தினே மிக இன்றியமையாதபோதன்றிக் காதலர் தம்முள் உபயோகிக்க இசைவதில்லே. எதிரி களுக்கு அதைச் செலுத்துவதனுலே தாம் விரும்பியதை அவரைக்கொண்டு செய்வித்தலோடு இறு திக்காலத்தில் அன்னருக்கு நோயையும் கொடுத்தலால் இம் மருந்தினே அவர்பாற் செலுத்துதற்கு யாரும் கூசுவதில்லே எனைலாம்.

இவ்வாறு நன்மை கண்டாலும் இயற்கைக்கு மாறுபட்ட ஒன்ருதலால், மருந்தின் வலிமையக் கல்வி முன்னேற்றம் பெற்ற இக்கால மக்கள் கடைப்பிடிப்பதில்டு. எனவே, இன்று 'மருந்து போடும்' வழக்கம் மிக அருகியுள்ள தென்னலாம். இத் தொழிலில் வல்ல மந்திரவாதிகள் கோளாவில், தம்பிலுவில், லௌகலே முதலான சில கிரொமங்களிலே வாழ்ந்து இதன் தேவையேற்படும் போது இன்னமும் கைதந்து நிற்கிருர்கள். இத்தகைய சேர்த்தி மருந்துகளில் வல்ல மந்திரவாதிகள் சில சந் தாப்பங்களில் மிக இன்றியமையாத நற்பயனே ஊட்டி நாட்டிலே ஒற்றுமையும், அன்பின் பிணுப்பும் வளர வழி செய்திருக்கின் றனர். இத் தொழிலில் உயிர்ப்பலி கொள்ளும் பேய்களுக்குப் பதிலாக மோகினி, கலியாண வயிரவன் முதலான தேவதைகளே அழைக்கப்பட்டு மந்திரங்களால் ஏவல் பெறுகின்றன என்று அறிகின்றேம்.

மந்திரவாதிகளுக்குப் பேயோடு பழக்கம் அதிகம் என்பார்கள். இறுதியிலே அம் மந்திரவாதிகளுக்குப் பேயினுலேயே சாவு நேரிட்ட கதைகளும் உள்ளன. அதனுற்போலும் 'பேயொடு பழகேல்' என்ற பழமொழி வழங்குகின்றது. பேய்களேக் கட்டித் தமக்கு அவற்றை அடிமைகொண்ட மந்திரவாதிகள் அப்பேய்களுக்கு உரிய போது கொடுக்கவேண்டிய பலிகளிற் சிறிதேனும் குறைவு ஏற்படும்போது தாமே அவற்றுக்குப் பலியாகி உயிரிழந்திருக்கிறுர்கள். குனியப் பேய்கள், ஏவற் பேய்கள் என்பன ஒரு மந்திரவாதியின் கட்டளேயினே கிறைவேற்றிய பின்னர்த் தமக்கு அவன் கொடுக்கவேண் டிய 'மடை' (உயிர்ப்பலி, அவியுணவு முதலியவை)களிற்

சிறிது குறையுமிடத்தும், தாம் அனுப்பப்பட்ட எதிரியின் மந்திரத்தால் தோற்கடிக்கப்பெற்று மீண்டுவர ஏற்பட்ட வீடத்தும் தவருது அம் மந்திரவாதியின் உயிரையே பலி கொண்டு விடுகின்றன. அதனுல் மனத்துணிவு கிறையப் பெருத மந்திரவாதிகள் அவ்வித இக்கட்டான செயல் களில் இறங்குவதில்ஃ என்பர். அவ்வாறு பேயா லறை யப்பட்டு மந்திரவாதிகள் இறந்த கதைகள் பல மட்டக் களப்பிற் கேட்கப்படுகின்றன. ஆலமரச் சோலேகள் பேய்களுக்குறைவிடம் என்பார்கள். நடு இரவில் செல்ல நேரிடும் வழிப்போக்காக்ள், தம் வழியில் உள்ள ஆல மரங்கள் பேயின் செயலால் தஃலகீழாக கிற்பதையும் மரங்களிலிருந்து மண், கல் என்பன விழுதீலயுங் கண் டிருக்கிறுர்கள். சில இடங்களில் உள்ள வீடுகளிலே இரவில் பேயின் நடமாட்டம் இருக்கின்றது. அருவருக்கத் தக்க பொருள்கள் வீட்டினுள் வீசப்படுதல், மணி, சதங்கை என்பவற்றின் ஓசைகள் கேட்டல், வீட்டுக் கூரைகள் பிரிக்கப்படுதல் என்பன எத்தகையை ஆராய்ச்சி யாலுங் காரணம் கண்டுபிடிக்க முடியாமல் நடைபெறு வதை இன்றுஞ் சில இடங்களிற் காணலாம். மட்டக் களப்புககரின் கடுவில் உள்ள வீடொன்றிலே அண்மை யில் இவ்வாறு கடைபெற்ற பேய் கிகழ்ச்சிகளே கேரிற் கண்டவர் பலர் இருக்கிறுர்கள். இவ்வாறுன பேய்க் கதைகள் மிகப்பல இந்நாட்டில் வழங்கப்பெறுகின்றன. புதுயுகத்திலே பேய் பொய் என்று சொல்கிருர்கள். மனிதர்களிடத்திலுள்**ள கெட்ட** குணங்களே தனித்தனி ஒவ்வொரு பேயாக உருவகிக்கப்பட்டுள்ளன வென்று தத்துவ முறையாகச் சிலர் விளக்கந் தருகிருர்கள். மந்திர வித்தைக்காரரும் மந்திரங்களில் நம்பிக்கை உடையோ ரும் பேயின் உண்மையை நம்புகின்றனர். மேஞைகளிலே பேபைப்பற்றியனவாக வழங்கும் கதைகளேப் பார்க்கு மிடத்து மந்திரங்களுக்கு மன நம்பிக்கையினுலே ஊட்டப் பெற்றிருந்த வலிமையே இவைகள கே த்துக்குங்கால் என்று தெரிகின்றது. ஆக்கத்துக்கும் அழிவிற்கும் மந்திரங்கள் பயன்படுத்தப்பட்டாலும், மந்திரவாதிகளாற் பல ஆக்க வேஃலகள் செய்யப்பட்டாலும், பொதுவாக, மந்திரம்

மக்திரவாதி என்றதுமே எல்லோரும் பயப்படக் காரணம் பேய்களோடு மக்திரங்களுக்குத் தொடர்பு ஊட்டப்பட் டிருப்பதேயாகும் என அறியலாம்.

பண்டைக்காலத்திலே மக்களுக்கு மந்திரவாதிகளிட மிருந்த அச்சத்தின் நீக்கி நாட்டைக் காப்பதற்காக அர சினரும் சமய குருமாரும் கடிய நடைமுறைகளேக் கை யாண்டிருக்கிருர்கள். கி.பி. 4ஆம் நூற்றுண்டிலே உரோமி விருந்த கொன்ஸ்தந்தின் என்னும் சக்கரவர்த்தி மந்திர வித்தைக்காரர் எல்லோரையும் உயிரோடு கொளுத்தும் படி சட்டம் பிறப்பித்திருக்கிறுர். கி. பி. 15ஆம் நூற்றுண் டிலே மந்திரவித்தைக்காரர்களேத் தண்டிக்கும் பல சட்டங் களேப் பாப்பாண்டவர் அவர்கள் வெளிப்படுத்தினர்கள். முதலாம் ஜேம்ஸ் என்ற அரசன் 1589ஆம் ஆண்டிலே டென்மார்க்கிலிருந்து கடற்பயணம் செய்தபோது பெரும் புயவில் அகப்பட்டுத் துன்பம் அடைந்தா னென்றும், அதற் குப் பரிகாரமாக மந்திரவாதி ஒருவர் கடுந் துன்புறுத்த லின்பின் உயிரோடு தீயிலிடப்பட்டாரென்றும் அறிகின் ரேம். இச் செயலால் கெட்ட ஆவி அல்லது கொடிய பேய் விலகி ஓடிவிடுகின்றது என்ற நம்பிக்கை இருந் திருக்கிறது. யோன் ஓவ் ஆர்க் என்ற பிரான்சிய நாட்டு வீரப்பெண்மணி ஒரு கடவுட்தன்மை பெற்றவளாக இன்று மதிக்கப்பட்டு வந்தாலும் அக்காலத்திலே ஒரு மாயவித்தைக்காரி எனச் சாட்டப்பட்ட குற்றத்தின்மீது விசாரண பெற்று உயிரோடு கொளுத்தப்பட்டாளென அறிகின்ரும். மேனுட்டுக் கதைகளிலே மந்திரவாதிகள் என்றும், மாயவித்தைக்காரர் என்றும் கருதப்பட்டோர் பெரும்பாலும் பெண்களே என்று தெரிகிறது. கடவுளே கம்பா தவர்களும் (பலர் பெண்கள்) மக்திரவா திகளாகவே அங்குக் கருதப்பெற்றுத் தீக்கொளுத்தப்பெற்றிருத்தல அறிகின்றேம். நமது நாட்டு வீரபத்தினியான கண்ணகி தேவியினேயும் மதுரையை எரித்த ஒரு மந்திரக்காரி என்று கருதும் எண்ணம் மேல்நொடுகளிலே சில பகுதிகளில் நிலவுகிறதென்பர்.

இவ்வாறு பண்டையிலிருந்தே தோன்றி மக்கள் வாழ் வோடு பின்னி வளர்ந்து வந்துள்ள மந்திர வழக்கானது மட்டக்களப்பு நாட்டிலே இன்றும் மங்கா திருக்கின் றது. ஆயினும் இந்நாட்டு மக்கள் மந்திரவாதிகளுக்கு அதிகம் மந்திரங்களும் அவற்றிற்கான பயங்கொள்ளுவதில்ஃல. விலக்குகளும் பெரும்பாலோர்க்குத் தெரிந்திருப்பதனுற் போலும் அச்சங்கலந்த ஒன்றுக அன்றி, நாட்டின் ஒரு பொதுக் கலேயாகவே மந்திரம் மட்டக்களப்பு மக்களிடை முதிக்கப்பெற்ற உயிர்வாழ்கின்றது. நீயவழிகளிலன்றிக், கொடிய நோய்களே த் தீர்க்கும் வழிகளிலும், பாம்புகளின் கொடிய நஞ்சுக்கடிகளிலிருந்து மக்களேக் காக்கும் வகை யிலும், கோயிற் சடங்குபோன்றவற்றிலும் மக்திரம் இன்று பயன்கொள்ளப்படுதலே அதிகம் காணலாம். களப்பு மக்கள் மந்திரங்களே ஆக்க வேலேகளுக்கே அதிகம் பயன்படுத்திவந்திருக்கிருர்கள் என இந்நாட்டு மந்திர வழக்க வரலாறுகள் தெரிவிக்கின்றன. பெரும்பாலான மந்திரங்களெல்லாம் தமிழிலேயே அமைந்து வலிவுபெற் றிருத்தல் இந்நாட்டு மந்திரங்களுக்குரிய ஒரு தனிச் சிறப் பாகும். இவ்வாருன மந்திரங்களின் தனி இயல்புகளெல் லாம் இங்குள்ள பல ஏடுகளிற் காணப்படுகின்றன. விஞ் ஞான வளர்ச்சியினுல், மனித இயல்பிணக் கடந்தேசக்தி களிலே கொள்ளும் நம்பிக்கை குறைவடைந்து வருதலே ஓட்டி எங்கணும் மந்திரப் பயிற்சி குறைந்து வந்தாலும் மட்டக்களப்பு நாட்டின் கஃச் செல்வங்களுள் ஒன்றுக இத்துறை மதித்துக் காக்கப்படவேண்டியதாகும். பயிற் சிக்காக அன்றேனும், நமது கீலச் சிறப்பின் காட்சிக்காக வேனும் இம் மந்திர ஏடுகளேத் தொகுத்துப் பேணுதல் வேண்டியதாகும். யாழ்ப்பாணநாட்டிலே புதிதாக அமைக் கப்பெற்று வருவதும் கிழக்குலகக் க**ீலக**ளேயெல்லாம் சிறப்புறக் காட்டப்போவதுமான பெரிய நூல் கிஃயத் திலே இம் மக்திர ஏட்டுச் சுவடிகளுக்கான தனிப்பகுதி ஒன்று வகுக்கப்பட்டிருத்தலோடு, அவற்றைத் தொகுத்தற் கென ஒரு கலேக் குழுவும் இடம்பெற்றிருத்தல் இத்துறை யீனப் போற்றிக்காத்தற்கு மிகுதியும் பயன்படுவதாகும்.

# II. பாம்புக்கடி

்பாம்பு என்றுல் படையும் நடுங்கும்' என்பதா பழமொழி. மட்டக்களப்புத் தமிழகத்திலும் இம்மொழி வழக்கில் பயின்றாள்ள தெனிறும் 'பாம்பு' என்றுல் இங் குள்ளாரிற் பலர் பயம்கொள்வதில்ஃ. நச்சுப் பாம்பு களின் இயல்புகளேயும், அவற்றின் கடியினைல் ஏற்படும் கஞ்சு எவ்வளவு கொடியதாயினும் அதன் துன்பத்தி விருந்து கோப்பாற்றவல்ல சிறந்த மந்திரங்களேயும் அறிந் துள்ள மந்திரவாதிகளும், ' பாம்பப் பரிகாரிகள் ' (விடவைத்தியர்) பலரும் இக்காட்டுக் கிராமக்தோறும் **வாழ்வ**தே இதற்குக் காரணமாகும். ஈழநாட்டிலே கொடிய விடப்பாம்புகள் மிகுந்துள்ள பகுதி மட்டக் களப்புநாடு. பாம்புகள் குடியிருக்குஞ் சூழலே குள்ள மக்களிற் பெரும்பான்மையினரான உழவர்களது தொழிற்களமாக இருக்கின்றது. எனினும் விடந் நீண்டு தவினுல் இலங்கை முழுவதும் ஏற்படும் மரணத்கை ஆராயும்போது மட்டக்களப்பில் அவ்வாருன மரணவீதம் மிகக் குறைவாகவே இருப்பதை நாம் காணலாம்.

'பாம்புப் பரிகாரம்' என்பது இந்நாட்டு மக்களின் பழங்கலேகளில் ஒன்றுபோல, வாழ்வோடு பிணேந்து வளர்ந்து வந்துள்ளது. பாம்புகளினதும் மற்றம் விடப் பிராணிகளினதும் இயல்புகளே எல்லாம் நன்கறிந்திருந்த ்னர் இத் தமிழகத்துப் பொதுமக்கள். இன்றும், இங்குள்ள கிராமப்புறங்களுக்கு நாம் சென்றுல், கொடிய நாகபாம் பின் வகைகளேயும், அவை இரைதேடி வெளிச்செல்லம் நாட்கள், நேரம், கருத்தரிக்கும் காலம் என்பவற்றையும் பற்றிய தெளிவான அறிவை அங்குள்ள மக்கள் பெற் றிருக்கக் காண்போம். விடவைத்திய 'வாகடங்கள்' (மருத்துவ ஏடுகள்) பல பெரும்பாலான கிராமங்களிற் கிடைப்ப**ன**வாயுள. பாம்பு ஒருவேனுக்குத் தீண்டிவ**ிட்டது** என்ற செய்தியைக் கொண்டுவரும் தூ தீனக் கண்ட மாத் திரத்தில் மட்டுமன்றி, அவன் சொல்லும் முதல் வச **ன**த்தைக் கொண்டும் தீண்டி**யது வி**டப்பாம்புதானு என்ப தீனையும், அவ்வாறெனின் கடியுண்டவர்பால் ஏறியுள்ள

விடைத்தின் அளவு என்ன என்பதையும், குறித்த கோயாளிக்கு அது காலக்கடியா (மரணத்தை உண்டாக்க வல்லதும், விடகோயிலிருந்து மீட்க முடியாததுமான பாம் புக்கடி), அல்லது சுகப்படுத்தக்கூடியதுதானு என்பதை யும், நீண்டிய விடப்பாம்பு என்ன இனத்தைச் சேர்ந்தது என்பதையும் இலகுவிற் நீர்மானிக்கவல்ல பாம்புப் பரிகாரிமார் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தில் உள்ளனர்.

> "தூ தன் சொன்ன சொல்லதனேத் துணிந்து மூன்று கூருக்கி ஆயு மளவோர் பங்காகில் ஆமோர் விடமும் அங்கில்ஃ, போயங் கெழுத்தில் இரண்டாகில் பொன்றுத லில்ஃ விடமுண்டு, ஆயு மோரா மெழுத்தாணுல் மாண்டா னென்று மதித்திடுமே."

என்பது முதலான பாடல்கள், அவ்வாறு தூதன் வரவு, சொல் என்பவற்றைகொண்டு பாம்புக்கடி பற்றித் தீர்மா னிக்க உதவுவனவாய் வைத்திய வாகடங்களில் உள்ளன.

பாம்பின் இனம் பலவாக இருப்பதனுல் பாம்புக் கடியினே மாற்றும் மருந்துகளும் பலவேறுவகைப்பட்டுள் ளன. பாம்புதோறும் விடத்தின் தன்மை மாறுபடுவது. நாகந்தான் நீண்டியது என்று கைவைத்தியன் நீர்மானித்துக் கொண்டாலும் எந்தச் சாதியைச் சேர்ந்த நாகம் அது என்பதைத் தெளிவாக அறிந்துகொள்வதே விடத்தை மாற்று தலில் அவன் பெறும் வெற்றிக்கு முதற்படியாக அமைகின்றது எனலாம். ஒரே இனத்தைச் சேர்ந்ததானு லும் அதன் உட்பிரிவு தோறும் விடத்தின் தன்மை, அவ்விடத்தின் ஆற்றல், அதீன மாற்றவல்ல மருந்து என்பனவெல்லாம் நுணுக்கமான வேறுபாடு களேக் கொண்டவையாகும். அதனல் பாம்ப வைத்தியர் தமது வைத்தியக் கல்வியின் முதற்படியொகப் பாம்புகளேப் பற்றிய பொது அறிவினேயே முதலிற் பெறுவர். இவற்றை சித்தர் ஆருட நொண்டிச்சிந்து **நன்**கு விளக்கும் முதலான நூல்கள் சில இங்கே உள்ளன,

தற்போது கிடைக்கும் ஏடுகளேயும், முதியோர் வாயி லாகக் கேட்கப்படும் பழம் பாடல்களேயும் ஆராய்க்கு பார்க்கும்போது இந்நாட்டு மக்கள் பாம்புகளின் சிறப் பிலக்கணம் அனேத்தையும், அவற்றின் கடியிஞல் ஏற் படும் விடநோய்களுக்குரிய மருத்துவ முறைகளேயும் நன்கு அறிந்திருந்தனர் என்று தெரிகின்றது. விடவைத்தியத்தை நம் முன்னேர் மிக விரிவாக ஆராய்ந்து, பாம்பு கடித்தால் அதன் விடம் உடலிற் பாய்வதைத் தடுக்கவும், அல்லது விடத்தை உடலோடு இரேகிதம் (immune) ஆகி விடச் செய்யவும், அல்லது விடத்தை வெளியேற்றிவிடவும் வல்லமுறைகளே வகுத்துவைத்துச் சென்றிருக்கின்றனர். இம் முறைகளும் பாம்பின் சாதியின்ப் பொறுத்து வேறு பட்டுச் செல்வன ஆதலால் பாம்பின் இனங்களில் உள்ள மிக நுணுக்கமான வேறுபாடுகளேயும் அவர்கள் நன்கு ஆராய்ந்தார்கள்.

பாம்புகளின் இனத்தைக் கிழக்குலகினர் வகுத்துக் கண்டதுபோலவே மேடைடாரும் ஆராய்க்து பார்த்திருக் கின்றனர். அவருள் பிரான்சு தேசத்தைச் சேர்ந்த பேவு லாங்கர் ' (Boulangers) என்பவரும், ஆங்கிலேயரான ' கேணல் வால்' (Col. Wall) என்பாரும் மிகப் பிரசித்த மானவர்கள். பாம்பின் வககைபற்றிய அவர்களது முடிவுகள் கிழக்குநாட்டாருடைய பண்டைய முடிவுகளே அப்படியே தைத்திருத்தஃ நொம் கண்டு வியப்புறலாகும். உலகின் பல பாகங்களிலும் சுமார் மூவாயிரம் வகைப் பாம்புகள் வசிக் கின்றன என்றும், அவற்றுள் சுமார் நாறுவகை மட்டுமே விடம் உடையென என்றும் ஆராய்ச்சியாளர்கள் கூறு கின்றனர். அவற்றுள்ளும் கடற் பாம்புகள் நீங்கலாக, விடம் உடையனவாய் இந்தியாவிலும், இலங்கையிலும் உள்ளவை ஏறக்குறைய முப்பதுவகைப் பாம்புகளே என்று அறியப்படுகின் றது. பாம்பின த்துக்கு விடம் ஒரு இயற்கைக் கொடை. ஆகையால் எல்லாச் சாதிப் பாம்புகளுக்கும் விடசாரம் வாயில் உண்டென்றும், அந்த விடத்தின் அளவு மனிதீனப் பொறுத்தவரையில் நிர்விடம், அற்ப விடம், எரிவிடம் என மூவகைப்படும் என்றம், அவ்

வேறுபாடு பாம்பின் சாதி, வயது, கடிக்கும் சந்தர்ப்பம், கடித்தநேரம் (காலே, மாலே, மதியம்) என்பவற்றைப் பொறுத்துக் கடிபட்ட மனிதனுக்கு முறையே வலி, நோ, மயக்கம், மரணம் என்பவற்றைக் கொடுக்கும் என்றும் விடவைத்திய நூலார் கூறுகின்ருர்கள்.

மட்டக்களப்பு நாட்டில் உள்ள கொடிய விடப் பாம்பு களேப் பொதுவாக நான்கு சாநிகளாக வகைப்படுத்துவர். நாகசாதி, புடையன்சாதி, வழஃச்சாதி, சுருட்டைச்சாதி என அவைகளேச் சொல்லலாம். நிறம், குணம் முதலிய தன்மைகடோ கோக்கி அவைை மேலும் சில உட்பிரிவகளோக் கொள்வனவாகும். அவற்றுள் நாகசாதிப் பாம்புகளே மட்டும் எட்டுவகைகளாகப் பிரித்துள்ளார்கள். வெட்டுவகையும் நான்கு குலப் பகுப்புகளுள் அடங்குவ. முதலாவதான பிராமண சாதியில் அநந்தன், குளிகன் என்னும் இருவகை நாகமும், இரண்டாவதான அரச சாடுயில் வாசுகி, சங்குபாலகன் என்னும் இரண்டும், மூன்ருவதான செட்டிகாகத்தில் தக்கனும், மகாபதும னும், நான்காவதான சூத்திரசாதி நாகத்தில் பதுமனும், கார்க்கோடகனும் சேர்வனவாகும். பாம்பு வைத்திய வாகடங்களிலே இந் நாகங்கள் வாழும் இடம், உணவு கோள்ளும் காலம் முதலியவற்றின் வேறுபாடுகள் விரி வாகக் கூறப்படுகின்றன. அகந்தன், குளிகன் என்னும் அந்தண சர்ப்பங்கள் சனி, ஞாயிற ஆகிய நாட்களில் மட்டும் மாலே நேரத்தில் வெளிவந்து, பூஞ்சோலேகளில் இரை தேடித்திரிக்து தம் இருப்பிடமான தேவாலயங்க ளுக்குச் சுமார் ஆறரைமணிக்குள் திரும்பிவிடும். பழவகை களேயும், பூங்காற்றையும் உட்கொள்வதில் பெருவிருப் படையன. இச் சாதியைச் சேர்ந்த பாம்புகள் இரண்டும் மிகக் கொடிய விடம் உடையவையாயினும் மனிதருக்குத் தீங்கு நினோயாதவை என்பர். அந்தணர் நாகம் படம் விரித்து அண்ணுந்து பார்த்து ஆடும்; தஃவைய அண்டிய பகுதியிலும் விலாப்பகுதியிலும் மெல்லிய செந்கிறம்படர்ந்த உடலேயுடையது. இவ்வகைப் பாம்பு செல்லும் இடம் ஏங்கும் நாவி (புஹகு) மணம் வீசும்.காய்ச்சிய பாலாவி

யின் மணமும் இதற்குண்டென்பர். இதன் படத்தின் இரு பகுதிகளிலும் சங்குபோன்ற வடிவுடைய நீளமான அடை யாளம் ஒவ்வொன்று அழகும் தெளிவும் உடையதாக இருக்கக் காணலாம். இரண்டாவதான அரசர் சாதீயைச் சேர்ந்த வாசுகி, சங்குபாலகன் என்ற நாகங்கள் பெரிய காடுகளிலே உயர்ந்த மரங்களின் மீதுள்ள பொந்துகளே இருப்பிடமாகக் கொள்வன. திங்களும், சனியுமே இவை வெளிச்செல்லும் நாட்கள். பகலில் மதிய நேரத்துக்குப் பின் இரைதேடப் புறப்பட்டு மாஃ மூன்று மணிக்குள் இவை தமதிருப்பீடம் சென்றுவிடும் என்பர். இழங்கும், வண்டுகளும் இவற்றிற்குப் பிரியமான உணவுகள். இவற்றின் உடம்பெங்கும் மெல்லிய பொன் னிறம் மினுமினுக்கக் காணலா**ம்.** இப் பாம்புகளிலிருந்**து** அகில், தாளம்பூ என்பவற்றின் மணம் வீசும்.அரசசாதிப் பாம்புகளின் படத்திற் சக்கேரம்போன்ற வட்டவடிவமான அடையாளம் விளங்கும். படம்விரித்து எதிர்கோக்கிய படியே ஆடுவது. இவ்வினப் பாம்பு இலகுவில் கோபங் கொள்ளாது என்றுக் தனக்குத் தீங்கு செய்தாரையும் மன்னித்துவிடும் பெருந் தன்மை யுடையது கூறுவர். செட்டி நாகங்களான தக்கனும், மகாபதுமனும் பாழ்மீனகளில் வாழ்வன. செவ்வாயும், வெள்ளியும் அவை வெளிப்படும் நாட்கள். இரவானதும் புறப் பட்டுச் சுமார் ஒன்பதுமணிவரை பூச்சி, பல்லி என்ப வற்றை விருப்பத்தோடு வேட்டையாடித் தம் இருப்பிடம் செல்லும் வழக்கங்கொண்டன. வெண்மை கிறம் பரந்த இவற்றின் உடலிலிருந்து பொதிரிப்பூ மணம் வீசும். படத்தை விரித்து நான்கு திசைகளேயுந் திரும்பிப் பார்த்துக் கொண்டே ஆடுகின்ற இவற்றின் அழகிய படத்தில் வில்போன்ற அடையாளம் உண்டு. சூத்திரர் சாதிப் பாம்புகளான பதுமனும், கார்க்கோடகனும் புற்றுகளில் உறைவன. புதன், வியாழன் ஆகிய நாட்களில் தாம் விரும்பிய கேரம் வெளிக்கிளெம்பிவந்து மீன், தவளோ முதலியவ**ற்**றைப் **பி**டித்**துண்**ணுவன. ஆயினும் இச்சாதிப் பாம்புகள் பெரும்பாலும் காலே ஆறுமணிக்கும் பத்து முணிக்கும் இடைப்பட்ட நேரங்களிலேயே வெளித் திரிவ

தாகக் கண்டோர் பலர் கூறுகின்ருர்கள். நிலத்தை நோக்கியபடியே ஆடுகிற இச்சாதியின் படத்தில் புள்ளடி போன்ற அடையாளம் இருக்கக் காணலாம். இதன் உடலின் பெரும்பங்கு கருநிறமாயிருக்கும். இவ்வினம் இலுப்பைப்பூ வாசீனயுடையது. நாகங்களேப் பற்றிய இவ்வாருன விபரங்களே எல்லாம் கூறும் பின்வரும் ஆரூடச் சிந்துப் பாடல்களே இங்குள்ள மக்கள் நன்கு அறிந்திருக்கிருர்கள்:

"பூசுரர் ரெத்தநிறம் புரவலர் பொன்னிறம் வைசியர் மதிகிறம் சூத்திரர் கருநிறமாம்;

" அந்தண , ணுவிமணம் இறையவன் தாழைமணம் வந்திடுசெட்டி பாதிரிப்பூ, சூத்திரர் இலுப்பையின் பூவாகும்;

" பார்ப்பார் படத்திற் சங்கு, இறையவன் படத்திற் சக்கரம், காப்பானே வணிகன் வில்லு, புள்ளடி சூத்திரனுக் காகும்;

> '' அந்தணன் அண்ணுந்து பார்த்தாடுவான், இறையவன் எதிர்த்தாடுவான், வைசியன் வடக்குத் தெற்கெனத் திசைகளேக் காட்டியாடும், வேளாளன் பூமிதீனப் பார்த்தே யாடும்.''

மேலும் இந்தப் பாம்புகளின் வெவ்வேருன வாழ்க்கைகை முறைகளே நன்கு விரித்துக் கூறும் பாடல்கள் பலவும் இங்கே வேழக்கிலுள்ளன. அவற்றுள் பாம்பு முட்டை பிட்டுக் குஞ்சு பொரித்தஃலப் பற்றிக் கூறும் பாடல்களுள் ஒன்று:

" காற்றுறுமாடிமாதம் ஆணும்பெண் ணும்கலக் தகெர்ப்பமுற்று, கார்த்தி ைகயிற் கருமுற்றிச் சூல் உளேக்து ஒருநூற்றி இருபத்து நான்கு முட்டை ஈனும்; எழுநாளும் ஒருநூற்றிநாலு முட்டையைத் தாய்பருகும்; நான்கு முட்டை கூழாகும்; பதிறை முட்டை பக்குவத்திற் பொரித்து ஊர்ந்து திரியும்; கருவரிகால் நாலாறு, கண்செவியான் பிறர்காண அரிதாயிருக்கும்; தோன்றிய நாலேழிற் தோலுரிக்கும்; மேலேறும் ஆதித்தீனப் பார்த்தாட அலகுதனிற் கொடுவிடம் வந்து பிறக்கும்; பல் நான்கிலும் ஊரிபோற் துளேவுண்டாகும்," இப் பாட்டின் பொருண் முடிவை விலங்குநூலார் ஆராய்ந்து கண்ட ஒன்றபோல் எடுத்துக்கொள்ள முடி யாவிட்டாலும், சிறிய உயிரினங்களதும் சூழல், வாழ்க்கை முறை என்பன பற்றியும் நம்மவருக்குப் பண்டிருந்தே அறிவும், ஆராய்ச்சியும் வளர்ந்துவந்திருக்கின்ற சிறப்பினே இதுபோன்றவற்றுல் நாம் அறியலாகும்.

பாம்பின் பற்கள் முப்பத்திரண்டுள் மேல்வாயிலும் கீழ்வாயிலும் முன்புறமாக முறையே பக்கத்திற்கொன்ருய் நான்கு நச்சுப்பற்கள் நீண்டு உள்வளேந்து இருக்கும் என்பர். கீழ்த் தந்தத்தின் வலப்புறப் பல்ஃகை 'கோளி' யென்றும், இடப்புறமுள்ளதைக் 'காளாத்திரி' யென்றுங் கூறுப. அவ்வாறு மேற் தந்தத்திலுள்ளவை 'யமனென் றும்', 'யமதாதி' யென்றம் முறையே பெயர்பெறுவன. அவ்வாறன்றி, விடப்பற்கள் நான்கும் மேற் தந்தத் திலேயே பக்கத்திற்கு இரண்டாக இருக்கும் என்று சில ஆராய்ச்சியாளர் கூறுகின்றனர். பற்களிலிருந்து பாயும் விடத்தின் அளவு தன்மை என்பவற்றைப் பொறுத்தே அவற்றின் பெயர்கள் வழங்கியிருக்கின்றன என்பர். விடப் பற்களுக்குப் பின்புறமுள்ள விடச்சுரப்பிகளுடன் அவற் றிற்குத் தொடர்புண்டு. பாம்புகள் கடிக்கும்போது அப் பற்கள் மூலம் கடிவோயில் விடம் பாயும். பாம்பின் விடம் பொதுவாக நீலைற் முடையதென்று கருதப்பட்டபோ திலும், அது வெண்குருதி (Albumin) கலந்த மெல்லிய மஞ்சள் நிறமான ஒரு நீர்போன்றிருப்பதை உற்று நோக்கி அறியலாம். மேடுப்டு விஞ்ஞானிகள் நாகபாம்பின் விடத்தை மின்சார அடுப்பில்வைத்து அதிலுள்ள நீரை ஆவியாக்கி அகற்றிய பின்னர்ச், சதுரமான பளிங்குத் தோகள் (Crystal)போன்ற ஒரு பொருளும், மெண்டலிச் சாதிப் பாம்பின் விடத்தில் அவ்வாறே நீண்ட ஊசிபோன்ற பளிங்குத்துகள்களும், மற்றையே சா திகளின் விடத்தில் நீள் சதுரமான பளிங்குத் துகள்களும் மீந்திருக்கக் கேண்டனர். பழுதுபடாமல் வைத்திருந்தால் நீண்ட நாட்களுக்கு அவற்றின் நச்சுத் தன்மை குன்றுது இருத்தஃயுங் கண் டனர். பாம்பின் விடமானது பாம்பினுடையே ஒரு சீரண

கீரேயென்றும் மனிதருட்பட எல்லாப் பிராணிகளின் சீரணக் கருவிகளிலும் அளவறிந்து அதைச் சேர்க்க முடிந்தால் அவ்வுறுப்புகளுக்குப் புத்துயிர் அளிப்பதாகவே இருக்கும் என்றும் நம்புகின்றனர். ஆயினும் அதுபற்றிய ஆராய்ச்சி இன்னும் முடிவு பெறவில்ஃ. கிழக்குலகத்தைப் பொறுத்த வரையில் பாம்பின் விடம் மக்களின் உயிரை உண்ணும் ஒன்றுகவே கருதப்படுகின்றது.

பாம்பு கடிக்கும்போது மேலே காட்டிய நான்கு விடப் பற்களும் ஒருமித்துப் பதிவதில்ஃ. அது கடிக்கும் வேகம், அதன் வாய் கடிக்கப்பெறும் இடத்துடன் பொருந்திய நிலே என்பவற்றுக் கேற்றவாறு பதியும் விடப் பல்லின் எண்ணிக்கையும் வேறுபடும். பதிந்த விடப் பற்களின் தொகைக்கேற்பக் கடிபட்ட உடலிற் பாய்ந்த விடத்தின் அளவும் வேறுபடுமாதலால் விட வைத்தியர் முதலில் அதனே நன்கு ஆராய்ந்து அறிந்துகொள்வார்.

" தந்தமொன் ரூகில் நஞ்சு சிறிதென்பர் இரண்டாந் தந்தம் மந்திரம் உரைக்கத் தீரும் மருந்தினில் மூன்ருந் தந்தம் இந்திரன் முதலாந் தேவர் யாவரும் முனிவர் தாமும் வந்த போதும் தீராது வடிவுறு நாலாம் பல்லே."

இச் செய்யுள் பற்களின் தொகைக்கேற்ப விடத்தின் வலிவு அமைவதைக் காட்டுகின் றது. 'இரண்டாக் தக்தம்' என்பது கடிவாயில் அழுக்தியது 'இருபற்களேயாஞல்' என்று பொருள்படும். அவ்வாறே 'மூன்ரும்', 'காலாம்' என்னும் சொற்களுக்கும் பொருள்கொளல் வேண்டும் கான்கு பற்களும் பதிக்திருப்பின் கடிபட்டவணீப் பிழைப் பித்தல் அரிதென்று பாடல் கூறினுலும் சிறக்த வைத்தி யர்கள் தமது மணி, மக்திரம், மருக்து என்பவைகளின் வலிமையால் இலகுவில் எவரும் இறக்துபோகாதவாறு காப்பாற்றிவிடுகிருர்கள்.

. காளி, காளாத்திரி, யமன், யமதாதி என்னும் பற் களின் பெயர்களுள் பின்னோய இரண்டும் முறையே 'நீலி', 'நீலகண்டி' எனவும் இங்குச் சில பகுதிகளில் வழங்கப்பெறுவதுண்டு. இன்னெருவருக்குப் பாம்பு கடித்ததென்ற செய்தியைக்கொண்டு, தன்னிடம் வந்த வரைக் கருவியாகக்கொண்டு அறிவதாகிய 'தூ தன் குறி'யால் விடக் கடியைப் பற்றித் தீர்மானித்த பின், விடத்தின் தன்மையையும் அளவையும் அறிந்துகொள்ளு தற்காக எந்த எந்தப் பற்களின் மூலம் விடம் செலுத்தப் பட்டுள்ள தென்பதைப் பாம்புப் பரிகாரியார் ஆராய்வார். தூய வெள்ளேத் துணி ஒன்றினுல் கடிவாயைத் துடைத்து விட்டு, அந்த இடங்களிலே உள்ள அடையாளங்களே நன்கு கவனித்து அவற்றின்மூலம் அழுந்திய பற்கள் எவை என்பது தீர்மானிக்கப்படும்; காளி, காளாத்திரி, யமன், யமதூ தன் என்னும் பற்கள் பதிந்த இடங்களின் வெளிப் புறம் தோன்றும் அடையாளங்கள் முறையே காகத்தின் பாதம், முக்கோணம், தொட்டி, வில் என்பவற்றின் வடி வினவாய் இருக்கும் என்பதைப் பின்வரும் பாடலால் அறியலாம்:

"காளியே காக பாதம் காளாத் திரியே முக்கோண**ம்** நாளுடை இயமன் தொட்டி நல்கிய தூதன் வில்லாம் வாளிஃன வென்ற கண்ணுய் வையகத் தோர்கள் மெய்யில் கோளர வுற்ற காஃக் கொண்டவாய் வடிவின் கோலம்."

இவற்றுள் ஒரு பல்வீன் விடமாயின் தோஃலையும், இரண்டாயின் தசையையும், மூன்ருயின் நரம்பு மண்ட லத்தையும், நான்குமாயின் அனேத்தையும் முறையே தாக்கும் என்று பாம்பு வைத்திய ஆருடம் கூறும். இப் பற்களின் பெயர், அவற்றின்மூலம் பாயும் விடத்தின் வெலிமை என்பன நாகசாதிக்கு மட்டுமன்றி எல்லாவகை விடப் பாம்புகளுக்கும் பொதுவானவை என்று தெரி கின்றது. நாகபாம்புகள*ு*னைத்தையும் ம**ட்ட**க்களப்பார் ் நல்லபாம்பு' என்றே பெரும்பாலும் குறிப்பிடுவர். பெயருக் கேற்ற நல்ல குணம் உடையது இச்சாதி. மனிதரை நல்ல பாம்பு இலகுவிற் கடிப்பதில்ஃ. கடித்தாலும் அதன் விடம் மணி மந்திர மருந்துகளுக்குக் கட்டுப்பட்டுக் குண மடையக்கூடிய நல்லொழுங்கினேயுடையது என்பர். மனி தர் தனக்கும், தான் மனிதருக்கும் தீங்குசெய்யாதவாறு கூடிய வரை மனித் சஞ்சாரமற்ற இடங்களிலேயே மறைந்து

வாமும் இயல்படையது நல்லபாம்ப ் நெஞ்சுடைமை என்ற அவ்வாருன தானறிந்து நாகம் கரந்துறையும்' தமி ழ் இலக்கியங்களி ற் கூறப்படுவதை சிறப்புத் நாம் அறிவோம். மேலும் நாகசாதியிற் பல சிறப்புக்க ளாலும் மிக உயர்ந்ததான இராசநாகம் (King Cobra படம் 28) அல்லது நாகராசா என்னும் பாம்பு பொதுவாக யாரையுமே கடிப்பதில்லே என்பர். தவறுதலாக யாரும் தன்னே மிதித்த காலத்தும் இராச நாகமானது பேரிரைச்ச சீறி நிலத்திலே தன் தஃவபினே அடித்துப் படத்தை விரித்து மிக உயரமாக எழுப்பிப் பயமுறுத்தித் தன்னே விடுவித்துக்கொள்ளும் என்றும், வேண் டு மென்று அதற்கு யாரும் தீங்குசெய்ய நினேத்தால்மட்டும் அவரை விடாது தொரத்திக் கடிக்கும் என்றம், நாகத்தினுல் அவ்வாறு கடியுண்டவர் தப்பியதே இல்லே என்றும் அனுபவவாயிலாகக் கூறுகின்ருர்கள். நாக ராசாவையே மனத்தில் பக்தியுடன் நிணேந்து இங் குள்ளார் நாகவழிபாடும் பூசீனயுஞ் செய்கிருர்கள். பெயர் போன நாகதம்பிரான் கோவில்கள் சில மட்டக்களப்பில் ஆங்காங்கேயுள்ளன. கொக்கட்டிச்சோஃத் தான்தோன் றீஸ்வரர் கோவிலுக்குச் சிறிது தூரத்தில் உள்ள நாக தம்பிரான் கோவிலோன்றில் இத்தகைய நாகங்கள் பல அவ்விடமும் இச்சிறப்பினுல் வாழ்கின்றன. வழங்கப்பட்டுவருகின் றது. வருடம் ஒரு கட்டு' என முறை ஆயிரக்கணக்கான மக்கள் அங்கு கூடிப், பொங்க விட்டுத் தேம் வணக்கத்தை அங்குள்ள நாகதம்பிரா தைக்குச் செலுத்திச் செல்**கின்**றனர். இத்தகைய வழிபாடு பாம்புக் கடியிலிருந்து மட்டுமன்றி வேறு எவ்வகையான விடத்தின் கொடுமையிலிருந்தும் தம்மைத் தப்புவிக்க வல்லது என்று மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தார் நம்புகிருர்கள்.

இராசகாகத்திற்கு கேர்மாருன குணம் உடைய பாம்பு பறநாகம். அது நாகபாம்புகளுள் மிகவும் கீழான சாதிப் பாம்பு எனக் கருதப்படுகின்றது. கொடிய விடங்கொண்ட இப் பாம்பு மனிதரையும் விலங்குகளேயும் வலிந்து துரத்திக் கடிக்கும் தன்மையுடையது என்பர். படம் விரித் தாடும்போது மிகப் பெரிய சத்தமிட்டுச் சீறிக்கொண்டே ஆடும் பழக்கம் உடையது. தனக்கென நிரந்தரமான வசிப்பிடம் இதற்கில்ஃ. வழியிற் காணும் எலிவன், கறையான் புற்று, பாழ்ங்கிணறு, வீட்டுக்கூரை என்ப வற்றில் நுழைந்து வாழும் இயல்பு இதற்கு உண்டு. இது வெளிச் செல்லும் நேரத்துக்கு வரையறை இல்ஃ. இப் பாம்பின் கடியிற் சிக்குண்ட மக்கள் உடனே மயங்கி விழுதலோடு மிகுந்த வேதுணப்பட்டு மரணமடைதேலும் உடையார். பறநாகத்தின் விடம் மருந்து முதலியவற்றிற்கு இலகுவிலே கட்டுப்படுவதில்ஃ என்று விட வைத்தியர் கூறுவர்.

பாம்பின் விடத்தில் மூன்றுவி தமான நச்சுப்பொருள்கள் கலைந்திருக்கின்றன. ஒன்று மூனேடையும், நரம்பு மண்ட லத்தையும் பாதிக்கவல்லது. மற்றது இரத்த அணுக்கள் (Corpuscles), இரத்தக் குழாய்கள் (Capillaries) என்ப வற்றை அரிக்கும். இன்னென்று இரத்தோட்டத்தின் வேகத்தைக் குறைப்பதோடு இரத்தத்தை உறையச் செய்<u>த</u>ுவிடவும் இம் மூன்றுவித வல்லது. நச்சுப் பொருள்களும் எல்லாவிதப் பாம்புகளின் விடத்திலும், கலந்திருப்பினும் அவற்றின் அளவுமட்டும் இனத்திற்கு இனம் வேறுபட்டுக் காணப்படும். நாகத்தின் விடத்தில் மூளோயினோயும் நரம்பு மண்டலத்தையும் தாக்கும் சத்தி அதணுலே நாகத்திரைற் இருக்கும். யுண்டவன் கைகால் சோர்ந்து விரைவில் மயக்கம் அடை கின்ருன். கடிபட்ட இடம் வலியின்றி மரத்துப்போவதோடு விரைந்து உடல் முழுவதிலும் அதே குணத்தையும் உணரப் பெறுகின்றனன். நரம்புத்தளர்ச்சி நீண்ட நித்திரைக்கு அவனே அழைக்கும். நாடித்துடிப்பு வேகமாக அடித்துக்கொண்டே சென்று மெல்லக் குறைவடையும்: **நாக்**குத் தடிப்பாகும் ; வாயிலிருந்து 'விணசல்' (மெல்லிய சளி) வடியும்; பல் கிட்டிவிடும்; விக்கலும் கக்கலும் தொடரும்; சுவாசப்பையும் தன் வேலேயைக் குறைத்துக்கொள்ள முயல்வதை நாம் உணரலாம். கடற் பாம்புகளின்விடமும் இத்தகைய குணங்களேயே கொண்ட

தெனினும், அது நாகபாம்பின் விடத்தினும் ஏறக்குறைய எண்மடங்கு கொடியது; கடியுண்டவன் நீருள் அமிழ்ந்தி யிருக்கும்வரை அதன் விடம் அதிகம் வலிவு செய்யாது என்று கூறுகின்றனர்.

புடையென் (படம் 29) பாம்பின் விடத்தில் இரண் டாவது தன்மை கொண்ட கஞ்சு மிகுந்திருக்கும். விரியன் படையன்சாதி: அமைக்**க**ப்படு**ம்** பெரும் என்றும் புடையன், இரத்தப்புடையன், கண்ணுடிப்புடையன், எரிபுடையன், தண்ணீர்ப்புடையன், புல்லுப்புடையன் என அறுவகைப்படுவது. அவற்றுள் முதல் நான்குமே கொடிய விடம் உடையவை. அப் பாம்புகளின் விடத்தில், இரத்த அணுக்களேச் சிதைத்து, இரத்த தந்துகிகளேயும் பீறிடச் செய்யும் அரித்து இரத்தத்தை வெளியே ஆற்றல் அதிகமாக இருக்கும். குழாய்கள் அரிபட்டுப் இரத்தமானது தோலுக்கடியில் வந்து, போவதால் மயிர்க்கால்கள் வழியாகவும், வாய், மூக்கு முதலான வாயிலாகவும் வெளியே பாயும். கடி பொறிகள் வாயின் மூலமும் இரத்தம் பீறிட்டு ஓடிக்கொண்டே கடித்தது இரத்தப்புடையனுனல் மட்டுமே இருக்கும். இடங்களி ஆமிருந்து மேற்சொல்லப்பட்ட எ**ல்**லா இரத்தம் ஒருமித்து வெளிவருமென்றும், மற்றைய சாதிப புடையன்களாயின் கடிவாய், மலசலவாசல்கள் என்ப வற்ருல் மட்டுமே இரத்தம் பொதுவாக ஓடும் என்றும் கூறைப்படுகின்றது. புடையன் பாம்பின் விடம், செலுத்தப் பட்ட உடனேயே கடிவாயில் உண்டாகும் வேதனே மிகக் கொடியதாக இருக்கும். கடிவாயைச்சுற்றிச் சிவப்பு, நீலம் ஆகிய நிறங்கள் முறையே தோன்றுவதோடு பெரு வீக்கமும் உண்டாகும். இதைத் தொடர்க்தே இரத்தப் பெருக்கும் காணும். கடியுண்டோனது கண்கள் சிவப் பாக் கொடங்கும். தண்ணீர்விடாய், வாக்கி, மயக்கம் என்புன முறையே காணப்படுவ. நாடித்துடிப்பு மிக வேகமாக இருக்கும். மெல்லமெல்ல மூச்சுவிட முடியாமை அதிகரித்துக்கொண்டே சென்று இறுதியில் இருதயம் அப் படியே நின்றுவிடுதலும் உண்டாகின்றது. நல்ல பாம்பின்

விடம் மணி, மந்திரம், மருந்துகளுக்குக் கட்டுப்பட்டு நீங்குவதுபோன்று புடையனின் விடம் அடங்குவதில்லே என்று அனுபவம் வாய்ந்த பாம்பு வைத்தியர் கூறுவர். மட்டக்களப்பிலே நாகபாம்பிறைற் தீண்டப்பட்டோருள் பெரும்பாலானேர் பிழைத்து விடுதலும், புடையன் தீண்டி யோருள் பலர் இறந்துபோதலும் இதற்குச் சான்ருக உள்ளன.

வமஃ, சுருட்டைச் சாதிப் பாம்புகளின் விடத்தில், இரத்தோட்டத்தின் வேகத்தைக் குறைக்கவும் இரத் தத்தை உறையச் செய்யவும் வல்ல விடப் பொருள் அதிக மாக உண்டு. வழஃச்சாதியில் கருவழஃ, வெள்வழஃ, சங்குவழ**்ல, கண்**டங்கருவழ**்ல,** நெடுவழ**்ல,** வழலே எனப் பல இனங்கள் உள்ளன. சுருட்டைச் சாதியிலும் அப்படியே. இவ்வினப் பாம்புகளாற் கடி யண்டோரிடம் காணப்படும் குணங் குறிகள் நல்ல பாம்பக் கடியால் உண்டாவதைப் போன்றனவாகவே தோன்றும். எனினும் வழஃயின் நஞ்சு நாகத்தின் நஞ்சிலும் பார்க்க நான்குமடங்கு வேகங்கூடிய தென்று பாம்புக் கலேஞர் கூறுகின்றனர். படுக்கையைத் தேடி இரவிலே வீட்டுள் நுறையும் வழஃப் பாம்பின் கடி மேனித உயிருக்கு உஃவைத்த நிகழ்ச்சிகள் பல இங்குக் கேட்கப் படுகின்றன. நக்குவழஃக்கு நச்சுப்பல் இல்ஃ என்றும், நாவினல் அது நக்குவதனைலேயே விடம் மயிர்க்கால்களின் ஊடு சென்று இரத்தத்தைத் தாக்கும் என்றும் நம்பப்படு கின் றது. இவ்வழஃயோல் உயிர்ச்சேதம் உடனே ஏற்படுவ தில்ஃல. சுருட்டைகளுள் அழுகற்சுருட்டை என்று ஓரினம் இங்கு காணப்படுகின்றது. அது மனிதரைக் கடிக்கு மாயின் கடிபட்ட இடத்தில் இருந்து உடவின் பகுதிகள் அமுகிவிடுகின்ற கொடிய நிகழ்ச்சி சில காலங்களுக்குத் தொடர்ந்து நடத்தலும், தகுந்த சிகிச்சை செய்யாவிடின் அதனுல் இரத்தம் நச்சுத்தன்மை (Blood Poisoning) அடைந்து முரணம் உண்டோதலும் அறியப்படுகின்றது.

கோயாளியின் உடலில் ஊசிமூலம் மருந்துகளே உட் செலுத்தி அம் மருந்துகளின் பலின உடனுக்குடன் நாம் இன்று காணுகின்ரேும். அவ்வாறு பாய்ச்சப்படும் ஊசி

மருந்தினேப் போன்றுதான் பாம்பின் பல்மூலம் உடலில் செலுத்தப்பெறும் நஞ்சும் உடனுக்குடன் பலனே அளிக் கின்றது. கடிவாயிற் பாய்ந்த விடமானது தொண்ணூற் நெட்டு விழைகளில் இரத்தச் சுற்ரேட்டத்திலே கலந்து, உடம்பெங்கும் பரந்து உள்ளுறுப்புக்களோத் தாக்கத் தொடங்கும். உடலிற் கலந்த பின்னர் அது, ஒரு குறிப்பிட்ட ஒழுங்கின்படி தோற்படை, இரத்தம், தசை, நரம்பு, எலும்பு, மச்சை, சுக்கிலம், ஆகிய ஏழு தாதுக்களேயும் முறையே வலி இழக்கச் செய்யும். இரத்தச் சுற்ரேட்டம் ஒவ்**வொன்றி**ன்போதும் ஒவ்வொரு தாது தாக்கப் படுகிறது என்று கூறுவர். இவ்வாருன இரத்தச் சுற்ரேட் டத்தின் விளேவே 'வேகம்போடுதல்' என்ற கூறப்படு கின்றது. உட்சென்ற விடத்தின் அளவையும் தன்மை யையும் பொறுத்து ஏறக்குறைய இருபது கிமிடத்திற்கொரு முறை தோன்றுவதான இந்த விடவேகம் தனது ஏழாவது சுற்ரோட்டத்தில் மூளா பைத் தாக்கி, உயிர் நிஃகளோயும் (Medulla) உருக்குஃத்துவிடும் என்றும், எட்டாம் சுற் ரேட்டத்தின்போது உயிரினே அடங்கச் செய்துவிடும் என்றும் அறிகின்ரேம். பாம்பின் விடம் தொடர்ந்து ஏழு வேகமும் போடுவதற்கிடையில் அதன் வலியைக் குறைத்து, அல்லது நீக்கிவிடுதற்குரிய வழிகளோக் கைக யாளுதல் மிக அவசியமாகும் என்பதைப் பொதுமக்கள் நன்கறிவர். **அ**தனுற்போலும் இங்கு 'எட்டாம் வேகத்தி**ற்** பட்டான்' என்ற பாம்புக்கடிப் பழமொழியும் பயின்று வழங்குவதாயிற்று.

பாம்புக்கடி, விடத்தின் அளவு, தன்மை முதலானவை இனத்துக்கினம் வேறுபடுவதற்கேற்ப விடநீக்கத்துக்கான வழிகளும் வேறு வேறுக உள்ளன என்று அறிந்தோம். விடக்கடியினே அறிந்ததும் உடனே மந்திரத்தின் வலியால் விடம் உடலில் ஏருதவாறும், ஏறிய விடத்தை இறக்கு தற்கும் முயலுவர். கடித்த இடத்திலிருந்து கீழ்நோக்கி உருவிக்கொண்டே மந்திரங்களே உச்சரித்தலால் விடம் கீழே இறக்கப்படும். கடிவாயின் மேற்பகுதியில் (பெரும் பாலும் இரத்தக் குழாய்கள் கூடும் இடத்தில்) கயிற்றினுற் கட்டுதல்போன்று சுண்ணும்பு, வேப்பிலே, வெற்றிலேக் காம்பு என்பவற்றுள் ஒன்றினேக்கொண்டு மந்திர உச் சரிப்பி ேடு அவ்வுறுப்பைச் சுற்றிவேரக் கோடு கீறி விடுதலால் வீடம் மேலே ஏருதவாறு தடுக்கப்படும். இப்படி மந்திரத்தால் கோடு கீறுதஃத் போடுதல்' என்ற இங்கே குறிப்பிடுவர். 'தவணே மந்திரங்கள்' வலுவுடையனவாயின் குறித்த தவணேக் கப்பால் விடம் ஏறது கட்டுப்பட்டு நெற்றஃ அதன் கீழ்ப் பகுகியில் மட்டும் விட இரத்தம் சுரந்து வீங்கி நிற்பதன் மூலம் நாம் கண்ணூரக் காணலாம். கடுமையான விட மாயின் மந்திரத்தால் மட்டும் முற்றிலும் தீராதென்பதை அறிந்து மேற்கொண்டு செய்ய மந்திர வைத்தியர் வேண்டிய மருந்துகளின் துணேயினேயும் நாடுவர். நஞ்சு குறைந்ததான முதலாம் இரண்டாம் பற்களின் விடத்தை மாற்று தற்கு நல்ல மந்திரங்களே போதுமானவை எனத் தெரிகின்றது. பாம்புக்கடிக்காய அவ்வாருன மந்திரங் களின் வல்லமையை வைத்திய நூலாரும் ஏற்றுக்கொண் டுள்ளனர்.

''............ மருந்தால் மந்திரத்தால் கெருட தியா**னத்தா**ல் தெய்வச் செயலால் தீர்க்கும் செயல் தன்*ணே*க் குருமல ரடிவணங்கிக் கூறுவேனிக் குவல யத்தில்.''

என்ற பாம்பு வைத்திய வாகடத்துத் தற்சிறப்புப் பாயிரச் செய்யுளொன்றும் இதனே வலியுறுத்தக் காணலாம். சில மந்தொங்களின் வலிமையால் விடம் இறங்கிவிடுவது மட்டு மன்றி, கடித்தபாம்பும் உடனே துடிதுடித்துச் சாவதாகவும் அறிகின் ோேம். உச்சரித்துக்கொண்டு போவோருக்கு அஞ்சி நச்சுப்பாம்புகள் வழிவிலகிச் செல்லத்தக்க மக் திரங்களும் சில உள. மந்திரவா திகளான பாம்புவைத்தியர் கமது மந்திர சக்தியால் கடித்த பாம்பை வரவழைத்து அப் பாம்பையே கொண்டு கடிவாயிலிருந்து விடத்தை எடுக்காவிடுகின்ருர்கள். அதேபோன்று பாம்பின் எதிரிக ளான கைருடன், கீரி என்பவற்றை அழைத்து விடத்தை நிக*ழ்ச்சிகளே* த் த**ற்**காலத்தி<u>ல</u>ும் இறக்குகிற காணுகின்ரேம். பாம்புக் கடியினுல் இறந்தவரைக் கூட இத்தகைய அழைப்பு மந்திரங்களின் வலியால் எழுப்பி

விடுகிருர்கள். கடித்த பாம்பு, கருடன், கீரி என்பவற்றி லொன்றை அழைத்து அதனேக்கொண்டு விடத்தை நீக்கு வித்து இறந்தவர்போற் கிடந்த விட நோயாளியை எழுப்பும் இச் செயலுக்கு 'அடக்கம் எழுப்புதல்' என்று பெயராகும். அவ்வாறன்றி மந்திரவாதி தன்னேயே மயில், கருடன், கீரி, பாம்பு என்பவற்றிலொன்றுகப் பாவித்து மந்திரத்தை உச்சரித்துக்கொண்டே நோயாளியை உற்றுப் பார்த்தல் மூலம் நோயாளியை எழுப்பிவிடுதலும் உண்டு. அச்செயல் 'பார்வையால் அடக்க மெழுப்புதல்' என்று குறிப்பிடப்படுகிறது. அடக்கம் எழுப்பும் இம்முறைகள் மிகவுங் கடினமானவையாதலால், மருந்துகளின் மூலம் அடக்கம் எழுப்பும் இலகுவான வழிகளே மூதலிற்கையாண்டு பார்த்தலே வழக்கமாகும்.

''பச்சைப் பாம்பு மூஞ்சூறு படரும் கடலா மணக்கமிஃ மெச்சத் தாலையக் கொன்ருனும் மிகுந்த இலுப்பைப் பழக்கோதும் இச்சைப் படியே தானுலர்த்தி இடித்த தூளே மூக்கதனில் அச்சுக் குழலால் ஊதிவிடல் அடக்கம் எழுப்பும் மருந்தாமே.''

என்பது முதலியனவாக அடக்கம் எழுப்பும் மருக்கைக் கூறும் பாடல்கள் பல மட்டக்களப்பிலுள்ள பாம்பு வாகடங்களிற் காணப்படுகின்றன. இது போன்ற வேஞெரு மருக்கை உயிரற்றவர்போன்று கிடக்கும் விட கோயாளியின் கண்களினுள் தீற்றிவிடுதலுக்கு, 'கலிங்கம் போடுதல்' என்று பெயர். 'கலிங்கம்' போடுதலும் அடக்கம் எழுப்புதல் போன்ற ஒரு நிகழ்ச்சியேயாகும்.

பாம்பு கடித்தாரது உயிர் பிரிக்ததுபோற் தோன்றி ஞலும் உயிர் வெளிச் செல்லாது சிலபோது அடங்கிக் கிடக்கும் என்பதையே, அடக்கம் எழுப்புதல் என்னும் தொடர் காட்டுகிறது. அப்படி உயிர் அடங்கிக் கிடப்ப தஞற்தான் வைத்தியர் திறனுடையவராயின் அடங்கிக் கிடக்கும் கிஃயிலிருந்து அவ்வுயிரை எழுப்பிவிடக் கூடியவ ராகின்ருர். பாம்பிஞற் கடியுண்ட தேவதாசனது மரணச் செய்தியை வருணிக்க வந்த புலவர் 'விட்டுயிர் அடங் கிற்றன்றே' என்ற பாடியிருப்பதும் இந்த உயிர் அடங்கு தஃபை குறிப்பிடுகின்றது. சீவகசிக்தாமணி, பெரிய புராணம் என்னும் பேரிலக்கியங்களிலும் இந்த விட நோய்பற்றி வரும் இடங்களில் உயிர் பிரிகிறது என்னது, அது அடங்குகிறது என்றே கூறப்பட்டிருக்கக் காணலாம். எனினும் உயிர் அடங்குதல் மரணத்திற்குமுன் ஙிகழ் வதாய் மாணம்போன்ற வெளிக் காட்சியையே நல்கு வதாய் இருப்பதாதலின் பாம்புக்கடியால் உயிர் அடங்கப் பெற்றவனும் இறந்தவனேன்றே கருதப்படுதல் இயல்பா கின்றது. அவ்வாறு பாம்பின் கொடிய விடம் மீதூர்ந்து உயிர் அடங்கப்பெற்றவரை எழுப்பவல்ல சிறந்த பாம்பு வைத்தியர்கள் மருதமுனே, அக்கரைப்பற்று, கோளாவில், தம்பிலுவில், காரைநீவு, மண்டூர், சிற்ருண்டி, கதிரை வெளி முதலான பல திராமங்களிலும் பெரும் புகமுடன் வாழ்ந்திருக்கின்ருர்கள்.

மந்திரத் தொழிலேவிட நஞ்சை இறக்கும் வேருரு வழியும் நடைமுறையில் இருக்கின்றது. பாம்புக்கல்லு என்ற பெயரால் வழங்கப்படும் கற்கள், சில வகையான வேர்கள், மரத்துண்டுகள் என்பனவற்றுள் ஒன்றைக் கடிவாயில் வைப்பதால் உட்சென்ற விடம் உறிஞ்சி வெளியில் எடுக்கப்படுதஃகை காணாலாம். திருக்கோயில் என்னம் ஊரில் இவ்வாறு விடத்தை உறிஞ்சி எடுப்பதிற் பெயர்போன பாம்புக்கல் (படம் 30) ஒன்று இருக்கின்றது. ஏக்ககைய கொடிய விடம் தீண்டப்பெற்ரேரும் அக்கல் லருகே வந்து பயபக்தியோடு, கடிவாயினே அக்கல்லிற் பொருத்தி வைக்கின்றனர். விடம் முழுவதும் உறிஞ்சி எடுக்கப்படும்வரை கடி**வா**யை அக்கல் இழுத்துப் பிடித்துக்கொண்டே இருந்து பின் தாகுகக் கடிவாயை விட்டுவிடுகிறது. பொதுமக்கள், அற்புதமான சக்தி வாய்ந்த இப் பாம்புக் கல்ஃப் பயபக்தியுடன் காவல் செய்து வைத்திருப்பதோடு அதற்கு வழிபாடும் செலுத்து கின்ருர்கள். இதுபோன்ற ஒரு பாம்புக்கல்லு மட்டக் களப்பின் வடக்கெல்ஃயில் உள்ளதாகிய கதிரைவெளி இருந்ததாகத் தெரிகின்றது. என்னும் கிராமத்திலும்

ஏருவூரில் வாழ்ந்த முஸ்ஃம் வள்ளல் ஒருவரது உடல் அடக்கஞ் செய்யப்பட்டுள்ள இடத்தில் நடப்பெற்றிருக்கும் மரக்கட்டை ஒன்றும் பாம்புக்கல் போன்ற மருந்தாகி அப் பகுதியில் விடம் நீண்டிய மக்களேக் காப்பாற்றுகின்றது. பாம்புக்கல் என்ற பெயருடைய சிறுசிறு கற்களேயும், அதே பயீன ஊட்டவல்ல மருந்து வேர்களேயும் மட்டக் களப்புக் காடுகளில் வாழும் குறவர்களிடத்தில் இருந்து பெற்றும் மக்கள் பயனடைகிறுர்கள்.

மந்திரம், பாம்புக்கல் என்பவற்ருல் கீழிறக்கப்பட்டது போக உடலில் மீக்திருக்கும் கஞ்சின் வலியை ஒழித்து உடஃப் பழையபடி உறுதிப்படுத்துதற்கேற்ற மருந்துகளே அம் மருந்துகளும். உள்ளும் புறமும் செய்தல் முறை. குளிகை, ஏஞதி, குழம்பு (வேகியெம்), மைை, தாவாகு (மெல்லிய பூச்சு மருந்து), ஓத்தணம், ஊறல் (குடிநீர் அல்லது கசாயம்), தைலம், தூள் (சூரணம்), நசியம் (மூக்கினுள் விடும் மருந்துப்புகை), கலிங்கம் (கண்ணுள் போடும் மருந்து), அஞ்சனம் (கண்ணில் வெளிப்புறமாகப் பூசும் மருந்து) எனப் பலவகையாகப் பெறப்படுவ. பாம்பு கடிக்கப்பெருமலே, சிலர் தம்மீது பாம்பு பட்டாலும், பாம்பின் வாலா லடிக்கப்பெற்ருலும் பாம்பு கடியுற்ற வரைப்போல மயக்கங்கொள்ளுதல் முதலான குறிகளேப் பெறுவர். அப்படிப் பயத்தால் கோயுற்றவர்களே அறிவ தற்காக உடனே சில மிளகுகளே மென்று பார்க்குமாறு கொடுத்து அம் மிளகின் உறைப்பிண உணரக்கூடிய தன்மை உடையாராயின் விடம் பெற்றிலர் என்றங் கண்டுகொள்கிருர்கள். விடந்திண்டப் பெருதோர் அதினத் தெளிவுபடுத்திக்கொள்ளாது விட வைத்தியம் செய்யப் பகுந்து மேற்கொண்ட மருந்துகளின் 'வேகரத்'தால் மரணம் அடைதலும் உண்டாகின்றது. இத்தகையோரைக் குறித்துத்தான் 'கண்டது பாம்பு, கடித்தது கருக்கு, தின்றது மருந்து, கொன்றது வைத்தியம்' என்ற பழ மொழித் தொடரும் வழங்கப்பெறுவதாயிற்று. பாம்ப கடிக்கப்பெருதோரிடத்துக் காணப்படும் மாருன குணங் குறிகள் வெறும் அச்சத்தால் எழுந்தவை என்பதைத்

தெளிவாய் அறிந்துகொண்டால், அவர்கள் தேறுத லடைந்து உறுதிகொள்வதற்கேற்ற தந்திரமுறைகளேக் கையாண்டு அன்ணைரக் குணமடையச் செய்கின்றனர்.

இதனுல், பாம்புக் கடியைப் பற்றிக் கூறப்படின், கடித்தது பாம்புதானு அல்லது பாம்பின் தொடர்பினுல் ஏற்பட்ட வெறும் பயமா என்பதை நாம் பின்வருங் குணங்குறிகளால் உடனே தெரிந்துகொள்வது நல்ல தாகும் என்று இங்குள்ள வைத்தியர்கள் அநுபவவாயி லாகக் கூறுகின்றனர்.

விடக் கோளாறு எனின், கடியுற்றவருக்குச் சோர்வ படிப்படியாக உண்டோகும்; தன்னறிவு இருந்து சிறிது தூரம் நடக்கவும் அவரால் முடியும்; முகம் படிப்படியாக கீலேநிறமாகிவரும்; உடம்பின் வெப்ப நிஃவுக்ல் மாற்றம் தோன்ருது. கைநாடி தெளிவாக இருக்கும்; வரவர மூச்சுவிடுவது பொறுப்பாகிக்கொண்டு போகும். கடித்தது விடப் பாம்புதான் எனின் கடிவாயில் ஒன்று அல்லது அதற்குமேல் நான்குவரை பற்குறிகள் தெரியும்; பற் குறிகள் இரண்டுக்கு இடைத்தூரம் கால் அல்லது அரை அங்குலம்வரை இருக்கும். கடித்தது நாகபாம்பு எனின் கடிவாயில் எரிவும் விறைப்புத்தன்மையும் உண்டாகும். படையன் பாம்பு எனின் கடிவாயில் ஓயாத வலியும், விடாத இரத்தோட்டமும் இருப்பதோடு கடிவாபைச் சுற்றியுள்ள சதை வீங்கி நீல நிறமும் படரப்பெறும். பொதுவாக, உறைப்பு, கசப்பு உள்ள மிளகு முதலான பொருள்களேச் சுவைக்குமாறு கொடுத்தால், அவற்றின் சுவை மாறுபட்டிருக்கக் கூறுவாராயின் விடக்கடியே என்பதோடு விடக் தஃவேரைக்கும் பரக்துவிட்ட தென்றும் அறியலாம். கண் சிவந்திருத்தல், கடிவாய் நிறபேதம், மயக்கம், வாக்தி, வீக்கம், தஃவபிடி, அடிவயிற்றுகோ முதலிய குணங்கள் காணப்படின் விடம் உடம்பெங்கும் பரவிவிட்டதென்றம் அறியலாம்.

பயத்திஞல் ஏற்பட்ட கோளாறு எனின் சோர்வு திடீர் என்று தோன்றும்; தன் அறிவு இழந்து, நடை தளர்ந்து நிற்கவும் முடியாதுபோகும்; முகம் திடீரென்று

வெளுப்பாகிவிடும்; தேகம் குளர்ச்சியடைந்துபோகும்; நாடி தெளிவாக இருக்காது; சாதாரணமாக மூச்சு வந்து கொண்டிருக்கும். விடம் இல்லாத பாம்பு கடித்தால், கடித்த இடத்தில் குதிரை இலாடம்போன்ற வடிவில் நுண்ணிய பற்கள் பல பதிந்திருக்கும். அவற்றில் சிறிது இரத்தக் கசிவம், சிலவேளேயில் உடைந்த பல் நுனிகளும் காணப்படலாம். சிறிதாக எரிவு தோன்றி விரைவில் குறைந்துபோம்; நரம்பு, இருதயம், இரத்தம் என்ப வற்றின் தொடர்பான குணங்குறிகள் தோன்ரு. மிளகு முதலியவற்றின் சுவைமாறுபடா திருத்தலும், விடங்கொண் டார்க்குடையனவோக மேலே காட்டிய ஏனேய சிறப்பான உடற்குறிகளில் எதுவும் இல்லாது இருத்தலும் விடந் ீதீண்டிய நோயன்று **எ**ன்பதைத் தீர்மா**னிக்க உ**தவு வனவாம். கிழக்குநாட்டவர் தெளிவாகக் கூறியிருக்கும் இதே குணங்குறிகளேயே, பல்லாண்டுகளாகப் பாம்புக் கடிபற்றி ஆராய்ந்த கேணல் வால் என்றும் மேடைட் டறிஞரும் ஏற்றுக்கொண்டிருத்தல் குறிப்பிடத்தக்கதாகும்.

பாம்புகள் வெலிந்து மேனிதீணக் கடிப்பதில்லே என்றும் துற்பாதுகாப்புக்கோகவே அவ்வாறு செய்கின்றன என்றம் பொதுவாக ஒத்துக்கொள்ளப்பட்டுள்ளது. எனிறும் கிழக்குலகுப் பாம்பு வைத்தியர்கள், பாம்பு மனிதரைக் கடிப்பதற்கு எட்டுக் காரணங்களேக் கூறுகின்றுர்கள். அதிகமாகச் சுரந்த நஞ்சை வெளிப்படுத்திவிடவும், பயங் கொண்ட இடத்தும், இரை பிடிக்கவும், கோபங்கொண்ட போதும், போகத்திலிருக்கும்போது பிறர் குறுக்கிடுவத இலும், மனமகிழ்ச்சிகொண்டு படம் விரித்தாடல் முதலி யனவற்றில் ஈடுபட்டுள்ளபோது யாரும் எதிர்ப்படினும், இக்காரணமெதுவும் இல்லாதே பாம்பினைல் மரணம் நேரவேண்டிய இயற்கை நியதியி**லை** ஒருவர் செ**ன்**றடை வதனுஷும், தன்னே மற்றவர் ஊறுசெய்தவிடத்தும் விட அரவ தீண்டும் என்று கூறுகின்றன வைத்தியவாகடங்கள். ஏறக்குறையை பத்து நூற்ருண்டுகளுக்கு முன் எழுந்ததாகக் கருதப்படும் 'சீவகசிந்தாமணி' எனும் தமிழ் இலக்கிய நூலில் உள்ள பாடலொன்றும் இந்த நம்பிக்கையை வலி யுறுத்துகின்றது.

"பொழிக்துகஞ் சுகுத்தல், அச்சம், இரை,பெரு வெகுளி, போகம் கழிக்துமீ தாடல், காலம், பிழைப்புஎன் நெட்டி ஞகும் பிழிக்துயி ருண்ணுக் தட்டம் அதட்டமாம் பிளிற்றி னும்பர் ஒழிக்தெயி றானம் செய்யும் கோளென மற்றும் சொன்னன்.'' [சீவக. 1286]

என்னும் பாடலில் அந்த எட்டுக் காரணங்களும் காட்டப் பட்டுள்ளன. இவற்றுள் காலக்கடி என்பதொன்றில்லே என்றும், தனக்குத் தீங்கு செய்தாரை மனத்தில் வைத் திருந்து அவரைத் தேடிக் கடிக்கவல்ல நிணப்பாற்றல் பாம்புக்கில்ஃயாதலால் 'பிழைப்பு' காரணமாகப் பாம்பு கடிக்கும் என்பதும் பொருந்தாது என்றும் இக்கால ஆராய்ச்சியாளர் கூறுகின்ருர்கள்.

பாம்பின் விடம் இரத்தச் சுற்ரேட்டத்துள் கலந்து முறையே ஏழு வேகம் போடும் என்பது பற்றித் தமிழ் வாகடங்கள் கூறும் உண்மை, கி. பி. ஏழாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவராகக் கருதப்படுகின்ற அப்பூதியடிகள் காலத் திலேகூட மிகப் பிரபலமாக இருந்ததென்றும், சேக்கிழார் சுவாமிகள் முதலான பெரும் புலவர்களும் அவ்விட வேகங்களே விரித்துப் பாடத்தக்க அளவு பாம்புக்கடி பற்றி யறிந்திருந்தனர் என்றும்,

'' எரிவிடம் முறையே ஏறித் தஃலக்கொண்ட ஏழாம் வேகம் தெரிவுற எயிறும் கண்ணும் மேனியும் கருகித் தீய்ந்து விரியுரை குழுறி ஆவி விடக்கொண்டு மயங்கி வீழ்வா**ன்.''** [அப்பூதியடிகள் புராணம் 27]

என்பது முதலான பெரியபுராணச் செய்யுள்களால் அறி கின்ரும். மந்திரப் பார்வையாலும், மந்திர உச்சரிப்பி ஞெலும் விடத்தை நீக்கும் ஆற்றல் பழந்தமிழரிடமிருந்து நமக்குக் கிடைத்த ஒன்றே என்பதற்கும் தமிழ் இலக்கி யங்கள் சான்று பகருகின்றன. விடக் கொடுமையோல் மரண முற்றவர் போற் கிடந்த 'பது மை' என்னும் பெண்ணேப் பார்வையால். சீவகனும், அவ்வாறு கிடந்த அப்பூதி அடிகளின் மகனேத் தேவாரத் திருப்பதிகமாகிய மந்திர உச்சரிப்பிஞல் திருநாவுக்கரசரும் 'அடக்கம் எழுப்பிய' வரலாறுகள் நாம் நன்கறிந்தனவே. விடநாகம் தீண்டி இருக்கு எட்டு வேகமும் போட்டு மூச்சு நின்ற பின்னரும் ஏறக்குறைய இரண்டு மணித்தியாலங்களுக்கு இதயத் துடிப்பு மெல்லியதாக இருக்குமாதலால் அவரை அடக்கம் எழுப்பும் முறைகளால் மீட்டல்கூடும் என்ற நம் நாட்டுப் பாம்புக்கடி வைத்தியநூற் கூற்றுக்களே இச் செயல்கள் மெய்ப்பிக்கின்றன. புடையன் பாம்பின் வாய் விடத்துக்காளா இருக்கு அவ்வாருன இதயத் துடிப்பு பதின்நே கிமிடங்களுக்குமேல் இருப்பதில்லே என்பது விடநூற் துணிபு. அதறைபோலும் அச்சாதிப் பாம்பிஞல் கடியுண்டவர்களே எந்த வைத்தியதே, மந்திரவாதியோ அடக்க நிலேயிலிருந்து எழுப்பியதாகத் தெரியவில்லே.

பாம்புக்குக் கண், காது என்னும் உறுப்புக்கள் வெவ் வேறுக உள்ளனவா என்று கேட்கின்றுர்கள். கண்ணே பாம்புக்குச் செவியாகவும் பயன்படுவதாதலாற்தான் ்கட்செவி' என்ற தமிழர் பாம்பை அழைக்கின்றன ரென்றும் கூறப்படுகின்றது. பாம்புக்குப் புறச்செவி இல்ஃ அன்றிக் கேட்குந் தன்மை நிறைந்த உட்செவி அதன் கண்களுக்கருகில் உண்டென்று கிரூபிக்கப்பட்டுவிட்டது. காற்றின் மூலம் வரும் ஒலி அலேகளேவிட நிலத்தின் மூலம் பரவும் ஒலி அதிர்வுகளேப் பாம்புகள் தெளிவாகவும், விரைவாகவும், கேட்கக்கூடியனவாம் என்பதையுக் தமிழர் நன்கு அறிந்துள்ளனர். கேர்ணல் வால் என்பவர் செய்க ஆராய்ச்சிகளும் இவ்வுண்மையைப் பலப்படுத்துவனவாய் உள்ளன. பாம்பு வெறும் ஒலிகளேக் கேட்பது மட்டுமன்றி, இனிய இசையிணக் கேட்டு மயங்கவும் வல்லது என்பது குறவர்கள் தமது 'மகுடி' தமிழர் கண்டை முடிவு. இசையால் பாம்புகளே ஆடவைக்கின்றனர் (படம் 25 A). இசைக்குப் பாம்பு கட்டுப்படும் என்ற நமது பழங்கால நம்பிக்கைகையை ஏற்றுக்கொள்ள மறுத்த மேடைட்டுறினர் . சிலர் பாம்பாட்டியின் **கையி**லுள்ள மகுடி இசைபைக் கேட்டன்றி, அம்மகுடியின் அசைவைக்கண்டே நாகங்கள் படம் விரித்தா டுகின்றன என்கொருர்கள். அத⊚லை, இமைதைப் பற்றிய ஆராய்ச்சிகளும் பல தொடர்ந்து எழலாயின. கேர்ணல் வால் என்பவர் தாம் செய்த ஆராய்ச்சிகளின் பட நாகபாம்புகள் தமக்கு நேரவிருக்கும் ஆபத்தைக் கண்டு, ஆபத்துவரும் திசையை கோக்கி அதனே எதிர்ப் பதற்காகப் படம் விரித்தாடுகின்றன அன்றி மகுடி இசைக்குக் கட்டுப்பட்டன்ற என்கிருர். கேர்ணல் வால் ஆயிரக்கணக்கான பாம்புகளேப் பிடித்துப் பரிசோதணே செய்த ஒரு வைத்திய நிபுணர். கிழக்கிந்திய வர்த்தகக் கம்பனியார் காலத்தில் இந்தியாவுக்கு வந்த ஆங்கில வைத்தியருள் சிறந்த ஒருவர்; இந்தியாவில் பாம்புக் கலேடை வளர்த்தவரும் அவரே எனலாம்; ஆயினும், எந்த ஆபத்துக்களேயும் அறியாது புற்றினுள் அடங்கிக் கிடக்கும் பாம்புகளும் குறவரது மகுடி இசை கேட்டுப் புறப்பட்டு வந்து ஆடத் தொடங்குகின்ற நிகழ்ச்சிகளே (படம் 25 B) ம<u>ற</u>ுக்கக்கூடிய அளவுக்கு அதுபெற்றிய அவருடைய ஆராய்ச்சி வலுவுடையதாகவில்லே என்றே சோல்லுதல் வேண்டும்.

ஆணல், எச். ஓ. பர்டுட் என்பார் இலங்கையில் பாம்பு ஆடுதல் பற்றித் தாம் கண்ட அனுபவத்தை ்ஸ்போலியோ செய்லானிக்கா' என்ற விஞ்ஞானப் பத் திரிகை ஒன்றிலே (Spolio Zeylanica—The Ceylon Journal of Science; Published by The Royal Asiatic Society-ஆண்டி**ற்** குறிப்பி**ட்ட** Cevlon Branch) 1910 ஆம் கருத்துகள் மகுடி இசைக்குப் பாம்பு கட்டுவது பற்றிய நமது அறிவுக்குச் சாதகமாக உள்ளன. அவரும் அவரது கூட்டத்தாரும், வயலொன்றினே அளக்கும்போது, அளவைச் சங்கிலியிலிருந்து எழுந்த மணிஒலி போன்ற மெல்லிசையினக் கேட்டுப் புற்றுளிருந்த கருநாகங்கள் வெளிவந்து அவ்வொலி எழுந்த திசையைக் கூர்ந்து அவதானித்துக் கேட்டுக்கொண்டிருந்தன எனவும், ஓலியின் தன்மையையும், அளவையும் மாற்றி மாற்றி எழுப்பியபோது படத்தை விரிக்கும் அளவுக்குப் பாம்புகள் தூலையை உயர நிமிர்த்தத்தொடங்கின என்றும் அவர் கூறுகிறுர்.

1955ஆம் ஆண்டு வெளிவந்த அமெரிக்க மருத்துவக் கே மகத்தினரது சஞ்சிகை (The Journal of the American Medical Association) இதழ் ஒன்றிலே, பாம்பின் செவிப் புலம்பற்றிய அழகிய கட்டுரை ஒன்றும் வெளிவந்துள்ளது. பாம்புகளோடு நெருங்கிப் பழகிப் பல ஆராய்ச்சிகளேச் செய்கவாரன 'டக்டர் மாக்ட்' (Doctor Macht) என்பவர் ்பாம்பாட்டியின் கையில் உள்ள மகுடியின் அசைவைப் பார்த்தே பாம்புகள் ஆடுகின்றன' என்ற கருத்துத் தவருனதென்று அக்கட்டுரையினுள் மறுத்துக் கூறிய தோடு, இசையில் மயங்கியே அவை ஆடுகின்றன என்றும் வலியுறுத்தியிருக்கின்ருர். மேலும், 'பாம்புகள் செவிடுகள்' என்னுங் கருத்தினே அடிப்படையாகக் கொண்டு, 'பாம்பினேப்போன்று முழுச் செவிடாகிவிட் டனேயோ' ("What, art thou like the adder waxen deaf?" King Henry-Part 2. Act 3, Scene 2) என்று கூறைம் செகசிற்பியார், தம் **காலத்து வ**ழங்கிய தவருன களுத்தொன்றுணயே திருப்பிக் கூறுகின்றுர் எனவும் தமது முடிவைத் திடமாகத் தெரியப்படுத்தியிருக்கின்ருர். பழக் தமி மரது நுண்ண நிவின் சிறப்புக்கு இன்ரைது ஆராய்ச்சி முடிபுகள் சான்ற பேகர்வனவாய் அமைைந்தாள்ளன.

லை மாறுபாட்டின்போதுண்டாகும் உச்ச ஒலியே நாகபாம்பினேக் கவேர்ந்து ஆடவைப்பது என்றும், நாக பாம்பு மட்டுமே இவ்வாறு இன்னிசையை அவதானிக்க வல்லது என்றும் நாம் கூறலாம். இராவேளேகளில் பெரிய காடுகளிலே உயர்ந்த பரண்களிலிருந்து புல்லாங்குழல், ஆர்மோனியம் எ**ன்**பவற்றை வாசித்துப் பார்த்தபோ*து* நாகங்கள் படம் விரித்தாடியபடியே வந்து கொண்ட ஙிகழ்ச்சிகளேயும் நாமறிவோம். குறவரது மகுடி இசைக்கு மட்டுமன்றி, இனிமையான குரவிலே இசைக் க்ஃனோர் பாடும் 'நாகவேராளி' என்ற இராக அமைப் பிணக்கொண்ட பாடல்களுக்கும் நாகங்கள் வசப்பட்டுப் படங்காட்டி ஆடுகின்ற கிகழ்ச்சிகளுங் கேட்கப்படு கின்றன. இப்படிப்பட்ட நாகங்களுக்குப் பேர்போனதா ்பிருப்பதுறைபோலும் மட்டக்களப்புக்கு வரும் வெளி நாட்டவர்கள் ஊரி (பாடும் மீன்) இசையைக் கேட்க விரும்புவதுபோல், மகுடி இசையில் மயங்கிப் பாம்புகள் ஆடும் அழகையும் அனுபவிக்க விரும்பிக் குறவர் குழு வினரைத் தேடிச் செல்கின்ருர்கள்.

்பாம்பொடு பழகேல்' என்னும் பழமொழி, பாம்புக ளோடு நெருங்கிப் பழகுதல் வேண்டாம் என்று மக்களே எச்சரிக்கின்றது. எனினும் பாம்புகளேச் சிமேகிதமாகக் கொண்டிருந்த பலரைப்பற்றிய கதைகள் இங்கு வழங்கு கின்றன. சில மந்திரவா திகளும், பாம்பு வைத்தியர்களும் செல்லும் தூரவழிக்கு விடப் பாம்புகள் துணேயாகச் செல்கின் றன. சிலருடைய வீடுகளுக்குக் கள்வர் வரா தபடி கடிநாய்கள்போன்று நாகங்கள் காவல் செய்கின்றன. மண்டூரில் வாழ்ந்த பெயர்பெற்ற பாம்பு வைத்தியரான தியாகப்பர் என்பவர், கண்ணுக்குத் தெரியாதபடி எந்தப் புற்றுள் எந்த **நாக**ம் மறைந்திருந்தாலும் அறிந்து, உடனே அதன் இனப் பெயரைச் சொல்லி அழைப்பாரென்றும் அப் பாம்பும் உடனே ஓடிவந்து அவரை வலம் வந்து மீண்டு தன் இருப்பிடஞ் செல்லும் என்றும் கண்ணரக் கண்டோர் கூறுகிறுர்கள். பாம்பால் கடியுண்டு அவரிடம் சிகிச்சைக்கு வந்த எவரும் பூரண சுகம்பெறத் தவறிய தில்ஃ. காரைநீவில் வாழ்ந்து மறைந்த கயிலாயபிள்ளே என்பாருக் தம் காலத்திலே அப்பகுதி மக்களால் தெய்வ மென்று புகழப்பெற்ற சிறந்த பாம்பு வைத்தியர். இவ்வாறு இடந்தொறும் வாழ்ந்த பாம்புப் பரிகாரிமாரின் சொல் லுக்குப் பாம்பின் விடம் மட்டுமன்றி, விடப்பாம்புகளும் கட்டுண்டு அடங்கி நடந்தமை வியக்கத்தக்கதாக இருக் கின்றது. பாம்பைக் கூவி அழைத்தலும், பாம்போடு பழகுதலும், மந்திரம் மருந்துகளாலன்றிச் சில பமக்கங் களுக்குப் பாம்புகளே அடிமையாக்குதலாலும் முடியும் என்று மேடுட்டாருடைய கருத்துகளால் தெரிகின்றது. குடியேற்றகாட்டுக் இலங்கைக்குக் **கா**ரியதரிசியாக 1847இல் இங்கு வந்தவரும், சிலகாலம் இலங்கைத் தேசாதிபதியாக இருந்தவருமான சேர் ஜேம்ஸ் எமேர்சன் ரெனட் (Sir James Emerson Tennet) 'என்னும் ஆங்கிலேயர், தாம் எழுதிய 'இலங்கை' (Ceylon) என்னும் நூலில் ஈழத்து மக்கள் பாம்புகளோ

வீட்டில் வளர்ப்பது பற்றிச் சில சுவையான செய்திகளேக் குறிப்பிட்டுள்ளனர். இலங்கையைப் பற்றிப் பல துறை களிலும் ஆராய்ச்சி செய்த இவர், மட்டக்களப்பின் 'ஊரி ' (பாடும்மீன்–Singing fish) இசையைப் பற்றிச் செய்த ஆராய்ச்சி முடிபுகளே நீரரமகளிரும் யாழ்நூலாசிரியரும் என்ற கட்டுரையுள் (பக். 82) கண்டிருக்கின்ரேம். தம் வீட்டில் இலங்கை மக்கள் பாம்பு வளர்த்தஃப்பற்றி, ் நோங்க**ள்** சிங்களே நண்பர் ஒருவருடையை வீட்டினுக்கு விருந்துக்கு அழைக்கப்பட்டு அங்குச் சென்றேம். அவ் வீட்டில் இரு நாகங்கள் உலாவிக்கொண்டு வருவதைக் அஞ்சினேம். ஆனுல் அவை அவ்வீட்டாரை நன்கு அறிந்திருந்தன. வீட்டுக் **காவலுக்கு** நாம் நாய்க*ு*ள வளர்ப்பதுபோல் அவர்கள் நாகங்களே வளர்க்கின் ருர்கள். அன்னியர்கள் அங்கே செல்வதற்கு அஞ்சுவர் ' என்று தாம் கேரிற் கண்டவற்றை எழுதியுள்ளார். 'உல்ப்' என்பவர் அவரது செங்கள நண்பரின் வீட்டு விருந்து ஒன்றுக்குச் சென்றிருந்தபோது அவ் வீட்டுப் பிள்ளோலே வளர்க்கப்பட்ட பாம்பொன்றும் தம்மோடு வந்திருந்து விருந்துண்ட நிகழ்ச்சியையும், 'ஸ்கின்னஸ்' என்பவர், நீர்கொழும்புச் செல்வந்தர் ஒருவருடைய வீட்டில் காவல் நாய்கள்போன்று விட நாகங்கள் வளர்க்கப்பட்டதைப் பற்றிக் கூறியவற்றையும் குறிப்பிட்டு 'டெனட்' அவர்கள், நமது ஈழநாட்டிலே பாம்புகளுக்கும் மக்களுக்கும் இருந்த நல்ல தொடர்புகளே வியப்புடன் எடுத்துக் காட்டுகின்றுர்.

குளிர் நிறைந்த மேணுடுகளில் உள்ள பாம்புகளிற் பெரும்பாலானவை மனிதருக்குத் தீங்கு செய்யக்கூடிய அளவு விடம் இல்லாதன. அதனைற்போலும் கிழக்கு நாட்டு வைத்திய நூல்களிற் காணப்படும் அளவு விரிவான முறையில் விட வைத்திய முறைகள் மேணுட்டில் விரிவாக விளக்கம்பெறவில்லே. எனினும், தற்காலத்திலே பாம்புக் கடிபேற்றிய அறிவு விஞ்ஞான முறைப்படி ஓரளவு ஆராயப் பட்டு வருவதோடு, பாம்பின் விடத்திற்கு மாற்று மருந்துகள் சிலவும் தயாரிக்கப்பட்டு வரு கின்றன. விஞ்ஞான முறைப்படி தயாரிக்கப்பட்டதான 'அன்டி

வெனின்' (Antivenin) என்னும் ஊசி மருந்துதான் தற்போது விடக்கடிக்காகக் கண்டுபிடிக்கப்பட்ட பொது வான ஒரு மருந்து. நாகபாம்பின் விடத்தை இலகுவாக முறித்து அதன் வேகத்தையும் குறைக்கவல்லதான இம் மருந்து பெரிய மருத்துவமனேகளில் எல்லாம் கிடைக் கின்றது. ஐந்து முதல் பதினேந்துவரை தொடர்ந்து சில தினங்களுக்கு இம் மருந்தூசிகளேப் போட்டுக்கொள்ள வேண்டும் என்கிருர்கள். பாம்புகளேக் கடிக்கவிட்ட குதிரைகளிலிருந்து இந்த ஊசி மருந்து தயாரிக்கப்படு கின்றது. 'ரையாக்' (Triaq) என்றும் ஒரு விடக்கடித் *கைலைத்கை*கை இந்தியாவில் உள்ள 'ஹோமியோபதி' வைத்தியர்கள் கையாளுகின்றனர். பல ஏழை மக்களும் பெற்றுப் பயனடையக்கூடியதாக இருக்கும் மருந்தை 'முல்லர்' என்னும் கிறித்தவப் பாதிரியார் ஒருவர் கண்டுபிடித்தார். மருந்து மூலிகைகளின் வலியை உறு திப்படுத்தும் இன்னுரெ விடக்கடித் 'எக்றைசின்' என்பது. ஹோமியோபதி வகையின்யே சேர்ந்த இம் மருந்தின் ஜேர்மன் தேசத்தைச் சேர்ந்தவ ரான 'டாக்டர் மடோ' என்பவர் நமக்களித்துள்ளார். எனினும் நம் நாட்டுக் கொடிய விடக்கடிகளுக்கு இது அநிகம் வெற்றிதருவதாயில்ஃ என்ற தெரிகின்றது. இதைவிட 'மதர் ரிங்சர்' (Mother Tincture) என்றும் தைலெம் கூடிய சுகத்தை அளிக்கிறை தென்பெர். புதாமுறையில் ஆக்கப்பட்டனவாயுள்ள 'கிரின்டீலியா இருபொஸ்ரா' (Grindelia Robosta), 'லீடம்' (Ledum), 'லாக்களிஸ்', (Lachesis), 'குரோட்டலுஸ்' (Crotalus), 'காயா' (Naja) என்பவையும் தற்போது கிடைக்கின்ற விடமாற்று மருந்து களாம். இவற்றுள் முதலிரண்டும் பொதுவானவை என்றும், 'லாக்கஸிஸ்' என்பது பெல்விரியன் பாம்பினது விடத்திற்கும், 'குரோட்டலுஸ்' என்பது குழிவிரியன் வகைப் பாம்புகளின் விடத்திற்கும், நாகபாம்பின் விடத்தி விருந்து தயாரிக்கப்பட்டதான 'நாயா 'என்னும் மருந்து நாகசா திகளின் விடத்திற்கும் மாற்று மருந்துகளாக ஹோமியோபதி வைத்தியர்களாற் பயன்படுத்தப்படு கின் றன.

ஆயினும் புதிய மருத்துவ வசதிகள் சென்றடையாத *கிராமப்பாங்களிலே* வாழும் மக்கள் இத்தகைய மருந்துகளே உடனுக்குடன் பெறத்தக்க வசதியைப் பெற் றிருப்பாரென்று நாம் எதிர்பார்ப்பதற்கில்ஃ. விடப்பாம்பு திரோமப்**பு**றங்க**ு** பெம், காட்டுப்பகு திகளே யுமே களும் தமக்கு வசிப்பிடமாகக்கொள்வன. அதனல், மட்டக் களப்பு நாட்டைப் பொறுத்தவரையில் எல்லா ஊர்களிலம் பழைய வைத்தியமுறைகளே இன்றும் பாம்புக்கடிக்கு நற்பயனாட்டி வரக் **கா**ண்கின் ரேம். மணி, மருந்து, மந்திர வசதிகளேத் தேடிச் செல்லுமுன், கடிவாயின் மேற்பகு திக்கு விட இரத்தம் விரைந்து ஏருதவாறு இறுகக் கட்டி விடுதல், கடிவாயைக் கீறி இரத்தத்தை வெளியேற்றல், வாயிற் புண் இல்லாதோர்மூலம் விட இரத்தத்தைக் கடிவாயிலிருந்து உறிஞ்சி எடுத்தல் என்பவற்றை முத லு தவியாகச் செய்யலாம். மயக்கம், சோர்வு என்பன காணப்படின் சூடான கோப்பி, தேகீர், கொக்கோ முதலியவற்றைக் குடிக்கக் கொடுக்கலாம். வெறியூட்ட வல்ல குடிவகை எதனேயுங் கொடுக்கவே கூடாது. கோயாளியைக் கூடியவரை படுக்கவைத்தலும், அவரை மனப்பயங் கொள்ள விடாது தைரிய**ம்** ஊட்டுதலும் நல்லது. **இரண்டவு**ன்சு வேப்பெண்ணெய் அல்லது பசு கெய், காற்படி எலுமிச்சம் புளி அல்லது மனிதர் சலம் என்பவற்றுளொன்றைப் பாம்பு தீண்டப்பெற்ளோர் உட் கொள்வதால் மேலேறிய விடமும் திரும்பிக் கடிவாய்க்கே வருமென்று அனுபவ வாயிலாகக் கூறுகின்றனர்.

கொம்பேறி மூர்க்கன் என்னும் பாம்பு ஒருவரைக் கடித்துவிட்டு உடனே போய் மரத்தில் ஏறிக்கொள்ளும் என்றும், கடியுண்டவர் இறந்துபட்டாலன்றி அது கீழே இறங்கி வருவதில்லே என்றும், பாம்பைக் கீழே இறக்க மூடிந்தாற்தான் விடத்தையும் கீழே இறக்க முடியும் என்றும் இங்குக் கூறப்படுகின்றது. அதற்காகக் கடி யுண்டவரைப்போல் வைக்கோற் பொம்மையொன்றைச் செய்து அதீனப் பாடையில் வைத்துப் பலர் காணும்படி யாகத் தூக்கிக் கொண்டுபோய், அடுக்கிய கட்டை களின் மீது கிடத்தி எரித்தல் வேண்டுமென்றும், கடித்த கொம்பேறிமூர்க்கன் பாம்பு இந்த நிகழ்ச்சிகளால் மரத்தி விருந்து கீழே இறங்கிவரும் என்றம், அதன் பின்னரே மந்திரமும் மருந்துகளும்பலிக்கப்பெற்று விட நோயாளியும் குணைப்படுவான் என்றுங் கூறுவர். இதுபற்றி,

> " மங்கைபங்கன் மணியணி மார்பன் மணிமணி மாராப்பில் ஆரமே பொங்கு கடலுற்ற போதகமே அங்கையற்றுக் கொப்பா லிறங்கு"

என்பது முதலான மக்திரங்கள் சிலவற்றைத் தொடர்க்து உச்சரிப்பதஞல் மக்திரவாதிகள் அப் பாம்புகளேக்கீழிறக்கி அவற்றின் விடத்தின் கீக்கிவிடுகிற கிகழ்ச்சியும் இன்றுங் காணக்கூடிய உண்மையாக உள்ளது.

பாம்புகளின் எண்ணிக்கையில், விடமில்லாதன வற்றின் தொகையே அதிகமாக இருப்பதாகத் தெரி கின்றது. விடமில்லாத பாம்புகளால் மக்களினத்திற்குத் ்தீமை விளேயாதது மாத்திரமல்லாமல், பெரும்பாலான கன்மைகளும் கிடைக்கின்றன என்று ஆராய்ச்சியாளர் கூறுகின்றனர். பாம்புகளே முற்றுக அழித்துவிட்டால், ்பாம்புக் கடியால் இறந்தவர்களேக் காட்டிலும் வேறு கோய்கள் பரவப்பெறுதலால் இறக்க கேரிடும் மக்களின் தொகை அதிகமாய்விடுமென்றும் அவர்கள் எடுத்துக் காட்டு தின்றனர். நீண்ட நாக்குகளால் விடங்கொண்ட கோய்க் கிருமிகளேப் பாம்புகள் பிடித்து உண்கின்றன; வயல்களிலே பயிருக்குச் சேதம் உண்டாக்கக்கூடிய பூச்சி புழுக்கள் பாம்புக்கு உணவாய் விடுதலால் உழவன் பாம்புகளால் நன்மைபெறுகின்றுன். இவை போகப் பாம்பின் விடங்கூடச் சில நோய்களுக்கு மருந்தாகின்றது. பாம்பின் விடத்தை அளவறிந்து உட்செலுத்திவிடுவதனுல். அளவுக்குமிஞ்சிய வேகமான இரத்த ஓட்டம் சமப்படுத்தப் படுகின்றது; மதுபானத்தால் ஏற்படும் நரம்புத் தளர்ச் சிக்கு அது மருந்தாகின்றது; சீரண உறுப்புகளுக்குப் புத்துயிரூட்டுகின்றது. சாரைப்பாம்பு கடித்தால் தஃல நடுக்கம் உண்டாகுமென்று நம்மவர் கூறிச் சாரைப் பாம்பையும் வெறுக்கின்றுர்கள். ஆனுல் விஞ்ஞான

முறைப்படி ஆராய்க்து பார்த்தபோது சாரைப்பாம்பின் விடத்தைக், காக்கை வெலிப்புக்கு மாற்று மருக்தாகப் பயன் படுத்தலாம் என்று கண்டிருக்கிருர்கள்.

நச்சுத்தன்மை, தெய்வத்த**ன்**மை, பாம்பகளின் விடைத்தின் மாற்றுமருந்து என்ப விடக்கடி விளக்கம். வெற்றை எல்லாம் விரிவாகக் கூறுவனவாய் மட்டக்களப்பில் வழங்குகின்ற பாம்புக்கடி வாகடங்கள் ' தவத்திற் சிறக் தோராய் வாழ்ந்து, எல்லாக் கஃலகளேயும் நன்கு கற் றுணர்ந்து, இருவிண் ஒப்பிணப் பெற்றுநின்று, சிந்தித்துச் சிந்தித்துச் சிவமா ேரோன சித்தர்களால்' ஆக்கப்பட்டன. பாம்புக்கடி நூல்கள், நாகாரூடம், சிவரூராரூடம், கெருட பஞ்சாட்சரம், தேவியாரூடம், சர்ப்பாரூடம், அமீர் தசாகரம், கெருடாரூடம், சக்திராரூடம், சித்தியாரூடம், பஞ்சாட்ச ராருடம், வயிரநால், மணிசேகர நால் எனப்பன்னிருவகை யாக உள்ளன. விட வைத்திய முறைகளோயும், மணி, மந்திரச் சிறப்புகளேயும் நன்கு விளக்கும் அற்புதமான வைத்தியக் கருவூலங்களாகிய இவ் வாகடங்களிற் பல இன்று இலகுவிற் கிடைப்பனவாக இல்ஃ. செல்லரித் அழிந்துபோனவை சில; எஞ்சியவற்றைக் தன வாய் கையில் வைத்தி*ரூ*ப்போரும் அவற்றைப் பிறரிடங் கொடுக்கத் தயங்குகின்ருர்கள். தமது பரம்பரைதோறும் அக்கலே வளர்தல் வேண்டும் என்பதும், மறைவாக ஓதவேண்டிய மருந்து, மந்திரங்களேப் பலரறியச் செய்யின் அமைவை பலிக்கமாட்டாதனவாய்விடும் என்பதும் ஏடுகளே வெளிப்படுத்த மறுப்பார் கூறுங் காரணங்கள். தெய்வக் தன்மை வாய்ந்த ஒன்றுக, விட வைத்தியக் கஃவைய இங்கு அன்வேருங் கருதோகின்றனர். விட வைத்தியர் தமகு வைத்தியத்துக்குக் கூலியாக எதையும் கோயாளரிடமிருந்து ஏற்றாக்கொள்ளமாட்டார். அப்படி ஏற்றாக்கொள்வது பாவம் என்றம், வியாபார கோக்கிலே பாம்பு வைத்தி யம் செய்யப் புகுந்தால் அவ் வைத்தியம் பலிக்காமற் போகும் என்றுங் கூறுகின்றுர்கள். மேடைடு ஊசி மருந்து களேப் பெற விரும்புவோர், தம்மைக் கடித்த பாம்ப எது என்பதைத் தெளிவாக வைத்தியரிடங் கூறிஞலன்றி நற்பயன் பெறுதல் முடியாது. ஆணல், நமது நாட்டு வைக்

தியர்களோ பாம்புக்கடியை அறிவித்த தூதன் கூறிய சொற்க**ளே**க்கொண்டு கணிக்கப்பெறும் தூதன் குறியா லும், அத்தூதன் வரும்போது வைத்தியனுக்கிருந்த சர ஓட்டத்தின் (இடது, வலது மூக்குகளுள் ஒன்றுற் சுவா சம் கூடியோ, அன்றி இரண்டாலும் சமமாகவோ செல்லு கின்றதாகிய இடகஃ, பிங்கஃ, சுழுமுன் என்ற) தன்மை களேக் கொண்டும் தூதன் வரும்போது வைத்தியன் தான் இருந்த நிலேமை (நெடுந்துயில், அறிதுயில், சும்மா படுத்திருத்தல், நிற்றல், நடத்தல் என்பன) கொண்டும் கணிக்கப்பெறும் 'சரக்குறி'களாலும், கோயாளியின் குணங்குறிகளாலும், கடித்த பாம்பின் இனம், விடத்தின் அளவு, தன்மை என்பவற்றை அறிந்து தமது வைத்தி யத்தை வெற்றிகரமாக்கி மனித குலத்திற்கு வாழ்வளிக் கின்ருர்க**ள்.** இவ்வாறு சிறந்த நன்மையைச் செய்வன வாய் உள்ள பாம்புக்கடி பெற்றிய கஃலபினே அன்வைரும் நன்கு அறிந்து பயன்கொள்ளத் தக்கதாக இது வளர்க்கப் படல் வேண்டும். வைத்தியாரூடங்கள் யாவும் வெளி வருதலினுல் இந்தப் பெரு நன்மை யாவருக்கும் கிடைக்கும் என்ற உறுதியாகக் கூறலாம்.

எக்த மருந்துக்கும் தீராத பெரிய விடத்தையும் மாற்ற வல்லது 'காக்கணங்கொவ்வைக் குளிகை' என்னும் மருந்தென்பர். சிறந்த வைத்தியர் பரம்பரையினர் ஏழு தலே முறைகளாகக் கையாண்டு வெற்றிப்புகழை ஈட்டிய அம் மருந்தை விளக்கும் பாடல்களே மட்டக்களப்பு வைத்திய வாகடமொன்றிற் கண்டபடி இங்குத் தருகின்றேம்.

### காக்கணங்கொவ்வைக் குளிகை

1. "உரைதருகாக் கணங்கொவ்வை கிழங்கிஃகாய் கொடிகொட்டை உள்ளி துத்தம் விரைதருநற் பெருங்காயம் வசம்பிரதம் கோந்தாளம் விரைவெண் காரம் தரைபடுகேர் வாளமொடு துரிசியுமோர் கிறைகூட்டிச் சம்பிரத்தின் சாற்ருலாட்டி மிறைபடுதா தளங்காயின் அளவுருட்டி இளவென்னீரில் நீஉட் கொள்ளே.

- 2. "கொண்டவிடம் தீர்ந்ததற்பின் தயிரும்சோறும் கொடுத்திடும்;இக் குளிகை தன்ஃன மண்டைஎருக் கலம்பாலிற் புடோரியாடி மத்தியின்பின் மற்றதற்கும் மாருதாகில் விண்டமுரு கம்புளியில் தயிரின்வேஃள மேனி விளங்கிய சாற்றில் கண்தனில்அஞ் சனம்ஆட்டித் தீட்டு; விடம்கடிவாய் வரும்வாதை கண்ணிலுற்றுல்.
- 3. '' உற்றிடுமா தளங்கொட்டை யின்சாறு பிளிந்துகண்ணில் ஒழுக்கிய பின்னர் சொற்றிடுமா தளம்பூவும் நற்ருண்டை இஃவும் அரைத்து விழிசூழப்பூசில் மற்றிதுபோல் மருந்துளதோ மண்டலி,நாகம், புடையன், வழஃ, மூர்க்கன் புற்றிலுள்ள கட்செவிகள் மாற்று தற்குப் பொதுவான மருந்தாக நிற்குந்தானே.
- 4. "இந்தமருந் தின்பெருமை இருபிறப்பும் ஒருபிறப்பாய் எய்தா நிற்கும்; அந்தணர்தம் குலத்துதித்த செகநாதன்; அருளரங்க நாதன், அவன்பால் வந்திடும் அச்சுதன், வரதபண்டிதன் எழுமுறையும் செய்துகை கண்டு வந்த மருந்திது நாலு மாநாகம் கடித்திடினும் மாறிடுமே."

இத்தகைய அற்புதமான மருக்துகளேத் தெரிவிக்கும் பாம்புக்கடி வாகடங்கள் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தா ரிடைக் கலக்து, மறைக்து வாழ்கின்றன. அவை முன் ஞேரால் அளிக்கப்பட்டுப் பரம்பரை பரம்பரையாகப் பயபக்தியோடு போற்றிப் பாதுகாத்துவரப்படும் தமிழ்ச் செல்வங்கள் அவை. தமிழினத்திற்கே பெரும் புகழைத் தேடித்தரவல்ல அக் கலேச் செல்வம் கம்மிடையே இருக்து மறைக்தொழிக்து போகாது பார்த்தல் கம்கடன்.

# 9. வரலாறு

# I. அரசியலும் தமிழர் குடியேற்றமும்

கிழக்கிலங்கையினே, வடபால் திருக்கோணமிலப் பகுதி என்றும், தென்பால் மட்டக்களப்புப் பகுதி என்றும் இரு பெரும் கூறுகளாக்கிக் கடலுட் பாய்வது மகாவலி கங்கையின் ஒரு கிளேயான, வெருகல் கங்கைப் பேரியாறு. அவ்வாற்றின் தென்முகமாய்க் குமுக்கன் ஆறு வரையும் பரந்து நீண்டு கிடக்கும் வளமார்ந்த செழுநிலப்பகுதி முழுமையும் மட்டக்களப்பு என்று அமைழக்கப்பேறும். அப்பெரு நிலப்பரப்பு முழுவதற்குமான ஆட்சி, நீதிபரி பாலனம் முதலியவற்றிற்குரிய சிறப்பிடமாயமைந்த தில நகரமும் அதனுல் மட்டக்களப்பு (Batticaloa) என்னும் பெயரால் வழங்கப்பெறுகின்றது.

மட்டக்களப்பு நகரமானது மட்டக்களப்பு வாவி கடுலொடு கலக்கும் பகுதியின் அண்டி அதனுள் ஏறக் குறையை நான்குமைல் சுற்றளவுடையதாய்க் 'காவிரி நடுவெண் அமைந்த திருவரங்கம் போன்று' விளங்குகின்ற புளியந்தீவு என்னும் தீவகத்தே அமைக்கப்பெற்றுள்ளது. அதனுல் மட்டக்களப்பு நகரத்தைப் பொ து மக்கள் 'புளியந்தீவு' என்றே இங்கு வெழங்குகின்றுர்கள். புவியன்

என்னும் வேடர்குலத் தஃவவன் ஆண்ட காரணத்தினுலே புளியந்தீவு என இத் தீவகம் பெயர் பெறுவதாயிற்று என்று விபுலாகந்த அடிகள் கூறுகின்றனர். இலங்கையின் பூர்வீகக் குடிகளுள் புளிந்தர் (Pulindas) என்ற ஒரு சாதியாரும் இருந்ததாக மகாவமிசம் கூறுதல் அடிகளார் கூற்றினுக்கு ஆதாரமாயிருக்கலாம். 'மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் ஊர்ப்பெயர்களுட் பெரும்பாலானவை இங் குள்ள மரம், குளம், காடு, முடீன முதலான இயற்கைப் பொருள்களோ டொட்டியனவரகக் காணப்படுதலால், புளியமரங்கள் கிறைந்திருந்த இத் தீவும் அம்மரப் பெயரின் புளியந்தீ**வ** எனப் *தொடர்பி*னவேயே பெற்றிருக்கு மென்பதே பொருத்தமாகும்' என்ற இன்னெரு காரண மும் கூறப்படுகின்றது. மிகப் பழைமையான புளிய மரங்கள் பல இன்றும் புளியந்திவிற் காணப்படுதல் அக் கூற்றிற்குச் சான்றுக உள்ளது.

மட்டக்களப்பு என்னும் பெயர் கிழக்கிலங்கைப் பகு திக்கு ஏற்பட்ட காரணம் பற்றிப் பலவேறு கருத்துக்கள் ரிலவுகின் **றன** என்பதை அறிமுகவுரையுள் (பக்.2) கண்டோம். ஆயினும், அப் பெயர் எக்காலத்தில் ஏற் பட்டது என்பேதற்குச் சான்று கிடைப்பதாயில்ஃ. சில படையை குறிப்புக்களிலும், கேள்வி வரலாறுகளில மிருந்து மட்டக்களப்பு வாவியின் தென்கோடிக்கப்பால் உள்ள பகுதியே ஒல்லாந்தர்காலம் வரைக்கும் அமைழக்கப்பெற்ற தென்றும், பெயாரல் ஒல்லாக்தர் தமது கப்பற் பிரயாண வசதிக்கேற்றதாக, வாவியின் வடக்கே உள்ள கடல் வாயினத் தெரிந்து அவ்விடத்தி விருந்த புளியந்தீவிலே கோட்டையின் (1684இல்) மட்டக்களப்பென் ற பின்னரே **அமை**த்த பெயர் வாவியின் வடபகுதிக்கும் சென் றதென் று ரேம். இலங்கையின் சிறப்பைக் கேள்வியுற்ற வட இந்தியாவிலிருந்து திரண்டுவந்த முற்குகர் கூட்டத்தினர் ஈழத்தின் கிழக்குக் கடல் வழியாக வந்து உப்புகீர் ஏரி ஒன் றன் ஊடே நாட்டினுட் புகுந்து தம் ஓடங்களேச் செலுத்திச் சென்றனரென்றும், தெற்கு நோக்கி நீண்ட தாரம் சென்ற அவரது ஓடங்கள் தரை தட்டியதும் அவ்வேரியின் எல்ஃக்குத் தாம் வந்துவிட்டதை அறிந்து அந்தப் பகுதிக்கு 'மட்டக்களப்பு' (களப்புமட்டம்— வாவியின் எல்ஃ) என்று பெயர் நிறுவினர் என்றும் வழங்குகின்ற ஒரு கேள்விச் செய்தி இக் கருத்தையே வேலியுறுத்துவதாகும்.

காடுகெடுத்து நாடாக்கி, ஏழு கிராமங்களே வெவ் வேறு இடங்களில் அமைத்துத் தம்மூரிலிருந்து மக்களேத் தொடர்ந்து குடியேற்றிச் சிற்றரசுகளே இந்நாட்டிற் கோலிய முற்குகரே மட்டக்களப்பு மண்ணே வளம் கொழிக்கச் செய்த முதல் மக்கள் என்று தெரிகின்றது. அவர்கள் இங்கு வரும்போது களப்பின் (மட்டக்களப்பு வாவியின்) கரை ஒரங்களிற் திமிலர் என்ற மீன்பிடி வகுப்பினர் குடியேறி வாழ்ந்தனரென்றும் அவர்களுடன் முற்கு கருக்கு அடிக்கடி கலகங்கள் நிகழ்ந்தன வென்றும் தெரியவருகிறது. திமிலர் மட்டக்களப்பிற் தமக்கென முதவில் அரண் செய்துகொண்ட இடமே 'திமிலதிவு' என்றும், அவர்கள் வஃலகளோப் கட்டிப் **பெ**ருமீன்களோ அகப்படுத்திய இடமே 'வஃலகட்டிறவு' என்றும் இக் காலம் வழங்கப்பெறும் இடங்களாம் என்பர். முற்குக ருக்கும் திமிலருக்கும் ஏற்பட்ட கலகங்கள் வளர்க்கு பெரும் போராயின. அக்காலம் இந்தியாவிலிருந்து இலங்கைக்கு வந்து வீயாபாரஞ் செய்துகொண்டிருந்தவ ரான பட்டாணியர்களின் பெற்றுக் உதவிபையம் கொண்ட முற்குகர், திமிலரை வென்ற **அவ**ர்களே வடக்கே வெருகல் கங்கைக்கு அப்பால் *துரத்*திவிட் டார்கள். இந்தப் போரின் சின்னங்கள்போன்ற இன்னும் சில ஊர்ப் பெயர்கள் காணப்படுகின்றன. முற்குகர் பதுங்கியிருந்த தம் பகைவரைத் தாக்கிக்கொன்ற இடம் ்சத்துரு கொன்றுன்' எனவும், பகைவரை நாற்புறமும் துரத்திச் சென்ற படைகள் வெற்றியுடன் மீண்டு வந்து சந்தித்த பெருவெளி 'சந்திவெளி' எனவும், அப் படை யினர் வந்து ஆறியிருந்து மகிழ்ச்சி கொண்டாடிய இடம் வந்தாறுமூலே' எனவும், தமது சத்துருக்களேக் கொல்ல

உதவிபுரிந்த பட்டாணியரைக் குடியேற்றியதோடு, பகைவ ரான திமிலர் மீண்டுவந்து தம்மூர்களுட் குடிஏரு வகையிலும் அரண் செய்த ஊர் 'ஏருவூர்' எனவும் இன்னமும் பெயர் மாருது வழங்கப்படுகின்றன. நீண்ட காலமாகத் தொடர்ந்து கேள்வி வாயிலாக அறியப் பெற்றுவரும் இச் சாதியினரின் தொடர்பாக உள்ள இடப் பெயர் முதலியனவெல்லாம் தமிழிலேயே இருப் பதால் இவர்களது மொழி தமிழே என்றும் இவர்களது குடியேற்றம் தமிழ்க் குடியேற்றமே என்றும் இங்குக் கொள்ளப்படுகின்றன.

திமிலர், முற்குகர், பட்டாணியர் என்பாருக்கு முற் பட்டுக் கிழக்கிலங்கையில் மக்கள் வாழ்ந்தனரா என் பதும், அவர்களுக்குப் பின்னருங் குடியேற்றங்கள் இங்கு நடந்திருக்கின்றனவா என்பதும், நடந்திருப்பின் அவ்வாறு குடிபுகுந்தோர் யாவர் என்பதும் எல்லாம் இன்னும் ஆராய்ச்சிக் குரியவையே. இலங்கையினேடு தொடர் புடைய மிகப் பழங்காலத்து நிகழ்ச்சியினேக் கூறும் இராமா யணத்தின்படி இத் தீவின் தென்பால் இருந்த இலங்கா புரியைத் தஃலைகராகக்கொண்டு இராவணன் என்பான் அரசியற்றியுள்ளான். அவன் அரக்கர் எனப்படும் அசுரர் வமிசத்தைச் சேர்ந்தவனென்று அந்நூல் கூறும். அசுரர் என்போர் அஹி (பாம்பு, நாகம்) என்னும் சாதியைச் சேர்ந்தவரென நாம் துணிவுறத்தக்க சான்று இருக்கு வேதத்துட் காணப்படுகின்றது (Rig. Veda. I 32:5,8etc.). அசுரர் என்று வழங்கப்பெற்றவர் திராவிடரே என்ற முடிபுக்கு இன்றைய ஆராய்ச்சியாளர் வந்துள்ளனர். இம் முடிபுகள், பலம் வாய்ந்த ஒரு தமிழ் மன்னனே இராவணன் என்றுகொள்ள வைத்துள்ளன. நாயன்மாரும் போற்றிப் பாடியிருக்குமளவுக்குச் சிறப்பு வாய்ந்த சிவபக்தகை விளங்கிய இராவணன் வழிபா டாற்றிய திருக்கோணமலேயும், திருக்கோயிலுங் கிழக் கெல்ங்கையில் இன்றும் விளங்குகின்ற பழம்பதிகள். இராவணன் வீற்றிருந்து ஆட்சி செய்ததாகக் கூறப்படும் இலங்காபுரியின் அழிந்துபோன சின்னங்கள் கடலுள் அமிழ்ந்திய நிலேயில் திருக்கோயிலுக்குத் தென்கிழக்கே

இன்ன முங் காணப்படுகின்றன. இவற்றை ஆதாரங்க ளாகக் கொண்டால் 'நாகர்' என்ற அழைக்கப்பெற்ற தமிழ்க் குடிகள் ஈழத்தில் மிகப் பண்டுதொட்டே வாழ்க் திருக்கின்றனர் என்று நாம் ஊகிக்கலாம். 'இழந்துபோன வெழூரியா' எனப்படும் குமேரிக் கண்டத்திலேயே ஏழ் தெங்கநாடு, ஏழ்பணநாடு முதலிய நாற்பத்தொன்பது பழந்தமிழ் நாடுகளும் செழிப்புற்றே ங்கியிருந்தன வென்றும், அப்பெரு நிலப்பரப்பின் ஒரு பகுதியாகவே இலங்கையும் இருந்திருக்கின் றது என்றும் நிலநூல் வல்லார் கூறுகின்றனர். அதன்படி பார்க்கின் இன்றைய தென் இந்தியத் தமிழர்க்குப் பிற்படாத பழமையாளர், அதன் தென்பால் இருந்ததாய்க், கடல் கொள்ளப்பட்டுப்போன செழுந்தமிழகத்தார் என்பது தெரியவரும். பஃறுளி ஆற்றுப் படுக்கையினேயும், வளம் கொழித்த குமெரிம**ே யடுக்க**ங் களேயுங் 'கொடுங் கடல்' கொண்டபோது அதற்கு ஈடாக வடதிசைக் கங்கையையும், யமுனேயையுங்கொண்டு தமிழ் மன்னன் ஒருவன் ஆண்டானென்பர் இளங் கோவடிகள். இவைகொண்டு, ஈழநாட்டுப் பழங்குடியான தமிழினம் வடக்கே இந்தியாவிலிருந்து வந்துதான் இங்குக் குடியேறி இருத்தல் கூடும் என்பதற்கு மாருக இந்தியா விற்குத் தெற்கிலுள்ள ஈழப்பகுதிகளிலிருந்த இந்திய நாட்டிற்குக்கூடப் பரவி இருக்கின்றனர் என்று கொள்ளுதலுங்கூடும்.

இராவண னுடைய காலத்திலேதான் இலங்கையை கோக்கிய முதலாவது இந்தியப் படையெடுப்பு, இராமன து தல்மையில் வந்திருக்கின் றதென்பது இன்றுவரை தெளிந்த உண்மை. இராவண னுக்குப் பின்பு அவன் தம்பி விபீடணன் இலங்கைகயை ஆண்டான் எனினும் அவனது பரம்பரைத் தொடர்ச்சி பற்றிய செய்தி எதுவும் நமக்குக் கிடைப்பதாயில்லே. இலங்கைகயின் பண்டைய வரலாற்றை ஓரளவு அறிவதற்குக் கருவியாக இன்று கிடைப்பது மகாவமிசம் என்னும் பாளிநூல். இலங்கையின் பூர்வீகப் பெருங்குடி மக்கள் இயக்கரும் நாகருமேயாவர் என அந் நூல் கூறும். கி. மு. 545ஆம் ஆண்டளவில் இலங்கை

வந்தடைந்த விசயனும் தோழர்களும் ஈழத்துப் குடிகளோடு கலந்தமையாற் தோன்றிய புதிய இனத் தவரே இன்றையச் சிங்களவராவர். விசயனுடைய பரம் பரையில் வந்த இலங்கை மன்னரையை சூரத்தீசன் காலத் திலே சேனன், கூத்திகன் என்னும் சேரநாட்டு வீரர் இருவர் பெரிய தமிழ்ப் படைகளோடு வேந்து ஈழத்தைக் கைப்பற்றி ஏறக்குறைய இருபத்தீராண்டு ஆட்சி செலுத்தி யிருக்கின் றனர். அக்காலத்தே சேரநாட்டுத் தமிழ்க்குடிகள் பல ஈழத்திற் குடியேற்றப்படலாயின. உலகெங்கணும் நதிக்கரைகளிலேயே நாகரிகமும் பண்பாடும் மறைந்திருக்கின் றன என்பது வளர்க்து வரலாற்று உண்மை. ஈழநாட்டைப் பொறுத்தவரையிலும் அவ்வாறே கதம்பைந்தி, கள்னிந்தி, மாணிக்ககங்கை ஆகிய நந்க ளின் படுக்கைகளே முதலில் மக்கள் குடியேறி வாழ்ந்த இடங்களாக அறியப்படுகின்றன. ஆதியில் மக்கட் பெருக் கம் இலங்கையில் வளர்ந்திருந்த இடங்கள் தீவின் வடமேல் மேல்பகுதியும், தென்கிழக்குப் பகுதியுமே **ப**குதியும், யாகும். இந்தியாவிலிருந்*து* இலங்கையின் வடக்கு வாயில்களால் அநுரதபுரியை அடைந்த வெளிநாட்டா ருக்கு, மஃப்பிரதேசங்களுக்கூடாகத் தெற்கு கோக்கிச் செல்லு தலிலும் பார்க்கச் சமவெளிகளின் வழியாகப், பரந்த சமவெளியாகக் கிடந்த கிழக்குப்பகுதிகளுக்குச் செல்லுதல் இலகுவான தாய் இருந்தது. அப்படி ஈழத்தின் கே மக்கு, தென்கி ழக்குப் பாகங்களி வள்ள கதிக்கரைகளிற் குடிபுகுந்த மக்கள் அங்குப் பல கிராமங்களே அமைத்து, வயல் நிலங்களே வகுத்து ஒழுங்குற வாழத் தஃப்பட்டனர் எனலாம். இவ்வாறு சேனன், கூத்திகன் காலத்திற் கொண்டுவரப்பட்ட சேரநாட்டுத் தமிழ்க் குடிகள் கிழக் கிலங்கையின் தென்பகுதியில் வாழ்ந்த பழங்குடி மக்க ளோடுங் குடியேறி வாழலாயினர் என்பதற்கு மட்டக் களப்பில் அவர்கள் தொடர்பால் எழுந்தனவாய் இன்றும் கிலவுகின்ற சேரநாட்டுப் பழக்கவழக்கங்கள் ஆதாரமாயுள்ளன. ஈழத்தின் மற்றைய பகுதிகளிற் காணப்படாத அளவிற்கு இங்கு நிலவும் அப்பேரு வழக்கங்களிற் சிலவற்றை இந்நூலின் அறிமுகவுரையுள் (பக். 8) காட்டியுள்ளோம்.

அப்பால் அசேல மன்னன் காலத்தில் இந்தியாவி லிருந்து எல்லாளன் என்னுஞ் சோழ இளவரசன் தலேமையில் வந்த தமிழ்ப் படைஎழுச்சியினேத் தொடர்ந்து அடுத்த தமிழ்க் குடியேற்றம் இலங்கையில் நடைபெற்றது. அப்படையெழுச்சியின்போது வேந்தசேர், சோழ், தேசத்து வீரர்கள் பலர் ஈழத்தின் பல பகுதிகளிலும் தங்கிவிட்டார்கள் என அறிகின்ரும். நீதி நெறி தவருத முறையில் எல்லாள மன்னன் நாற்பத்திருன்கு ஆண்டுகள் இலங்கையை ஆண்டிருக்கின்றுன். அவனது நீண்டகால நல்லாட்சி தமிழ்க் குடிகள் பலர் இலங்கை எங்கணும் குடியேற்றப்படுதற்குக் கூடிய வசதியை அளித்திருக்கிறது. பின்னர் இ. மு. 103இல், வத்த காமினி என்றழைக்கப் படும் வாலகம்பாகு இலங்கையில் ஆட்சி செலுத்திய போது தென்னிந்தியாவிலிருந்து தமிழ் வீரர் எழுவர் பெரும்படையுடன் வந்து ஈழத்தைக் கைப்பற்றி இருக் கின்ருர்கள். அவர்கள் காலத்தில் நடந்த தமிழ்க் குடி யேற்றத்திலே பங்குகொண்டோரிற் பலர் பாண்டிய நாட்டு மக்களே என்று தெரியவருகின்றது. அதன் பிறகு வங்கநாசிகதீசன் ஆண்டகாலத்திலே இந்தியாவிலிருந்து வந்த தமிழ்ப் படையெடுப்பும், அதீனத் தொடர்ந்து இந்தியா சென்ற கயபாகுவினு**ல்** அங்கிருந்து தமிழ்க் குடிகள் பலரோடு பத்தினி வழிபாடு ஈழத்திற்குக் கொண்டு வரப்பட்டமையும் ஈழத்தில் நட**ந்**த தமிழ்க் குடி யேற்றம் பலவற்றுள் முக்கியமான கிகழ்ச்சிகளாகும். வங்கநாசிகதீசன் காலத்தே (ஏறக்குறையை கி. பி. 110இல்) படையெடுத்து வந்த சோழ அரசன் கரிகாலன் ஆவான் என எண்ண இடமுண்டு. அவனே ஈழத்துச் சிறைப்பட்டோரையும் வேறு நாட்டுக் கைதிகளேயுங் கொண்டு காவிரியாற்றுக்குக் கரைகட்டுவித்தவன் என்று தமிழ் இலக்கியங்கள் கூறுவ. இந்தப் படைஎடுப்பின் தொடர்பான செய்திகளேக் கூறும் சிங்கள நூல்களான இராசாவளிய, பூசாவளிய என்பவற்றாள் அம் மன்னை னது பெயர் காணப்படாவிடினும் குறிப்பிட்ட காலத்திற் கிறைப்பிடித்துச் செல்லப்பட்ட இலங்கையர். காவிரிக்கரையில் வைக்கப்பட்டார்கள் என்று அவை

தெளிவாகக் கூறுகின்றன. மிகுந்த பலம் வாய்ந்தவ னென்று பெரும் புகழுடன் வாழ்ந்த கரிகாற் சோழினயோ அவன் பின் வந்தோனேயோ இங்கிருந்து சென்ற கய வாகு வேந்தன் போரில் வென்று சிறைப்பட்டோரை மேலும் பன்னீராயிரவரான மீட்கவம், சிறைப்பிடித்துவரவும் வல்லவனுய் இருந்திருப்பான் என் பதற்கெல்ஃ. சிலப்பதிகாரம் என்ற தமிழ் இலக்கியத் தின்படி கயவாகு மன்னன் தமிழ் வேந்தர்களுக்கு நண்ப குகவே இந்தியா சென்றிருக்<sup>கு</sup>ன்ருன் என ரேம். அக் கட்புத் தொடர்பினல் தன்டைட்டிவிருக்து சிறைப்பட்டுச் சென்றேரை மீட்கவும் ஈழத்திற் குடி யேற்று தற்கென்று மேலும் பலரைப் பெறு தற்கும் முடிந்தவ னுன கயவாகு அனேவரையும் இலங்கைக்குக் கொண்டு வந்திருக்கலாம். தஃவனுக்குத் தம் உயிரையுங் கொடுக்க வல்ல உண்மையான போர் வீரர்களாகவும், சிறந்த உழவர்களாகவும் விளங்கிய தமிழினத்தாருக்கு, நல்ல போர்ப் பயிற்சி பெற்ற அதிகமான வீரரை இல்லா தோரும், கமத்தொழிலே வளர்ப்பதிற் கருத்தூன்றியோரு மான சிங்கள மன்னரிடை நன்மதிப்பு மிகுதியும் இருந்ததில் வியப்பொன்றுமில்ஃ. கயவாகு ஈழத்துக்குக் கொண்டுவந்த தமிழ்க் குடிகளே அரிஸ்பற்று, தும்பறை, அழுத்துக்கோறீன என்னும் பகுதிகளிற் குடியேற்றின னென்று இலங்கை அரசியற் குறிப்புக்களா லறிகின் ரேம் அமுத்துக்கோறீனயிற் குடியேற்றப்பட்ட மக்கள் மட்டக் களப்ப நதிக்கரைகளிலும், கிழக்குக் கடற்கரைப்பகுதி **யி**லும் வாழ்ந்த தமிழினத்தாரோடு வாய்ப்புகள் பலவற்றை உடையவராயினர். கயவாகு கொண்டுவக்தோருள் இப் பகுதியிற் குடியேற்றப்பெற் ளோரும், சேரநாட்டவரே என்று தெரிகின்றது. ஈழத்திற் புகுத்தப்பட்ட கண்ண இவேழிபாடு மட்டக்களப்புத் தமிழ கத்திலேதான் அன்றுதொட்டு இன்றுவரை மிகச் சிறப் புடன் இருந்து வருகிறதென்பதைக் கண்ணகி வழிபாடு பற்றிய இந்நூற் பகுதிகளுட் கண்டு தெளியலாம்.

சோழராட்சி தென்னிந்தியாவில் வலுவடைந்திருந்த காலத்திலும், முதலாம் இரண்டாம் பாண்டிய வம்ச ஆட்சிக்காலத்திலும் இலங்கைச் சிங்களை அரசருக்கும் இந்தியத் தமிழ் மன்னர்களுக்கும் இடையில் நட்பும், காலத்திற்**குக் கால**ம் **வ**ளர்ந்திருக்கின்ற**ன.** பகையும் போரும் வியாபாரமுமாகிய தொடர்புகளினல் தமிழகமும் ஈழநாடும் மேலும் அதிக் நெருக்கம் உற்றன. கடல் வாணிகமும் கடற்போர்களும் ஈழத்துக் கடற்துறைகளுக்கு முதன்மை கொடுத்தன. இவை காரணமாகக் கப்பற் போக்குவரத்திற்கு மிகுந்த வசதியாயிருந்த கிழக்கிலங்கைத் துரைகள் மிகுந்த செல்வாக்கடையலாயின. அதனுல் திருகோணமஃ, இலம்பித்துறை எனப்படும் ஈழம்துறை, கற்குடா, மட்டக்களப்பு, கண்டபாணத்துறை, கோமாரி என்னும் துறைமுகங்களே அடுத்து மக்கட் குடிபேற்றமும் தொடர்ந்து நடைபெற்று வந்தது. இந்தியத் தமிழ் மன்ன ருக்கும் ஈழத்துச் சிங்களை மன்னர்களுக்கும் இணேப்பினே ஆக்கி வளர்த்த இத்துறைமுகங்களே பிற்காலத்தில், அராபியா, போர்த்துக்கல், ஒல்லாந்து, பிரான்சு, இங்கிலாந்து ஆகிய நாட்டாருடைய உறவையும் அவர்களிற் பலருடைய குடியேற்றத்தையும் மட்டக்களப்புக்கு அளிக்க லாயின.

### திகவாபி (படம் 57)

ஏறக்குறைய 2500 ஆண்டுப் பழமைவாய்ந்து இகவாப் பியா, இகவாபி (Digavapi), நீர்க்கவாவி என்னும் பெயர்க ளால் இன்று அழைக்கப்படுவதாய் இங்குள்ள இடமொன் றைப் பற்றிய குறிப்புக்கள் மட்டக்களப்பின் பழந்தமிழரது வரலாற்ரேடு மிகுதியும் இணேந்திருக்கக் காண்கின்ரேம். இத் நீர்க்கவாவியினே மகாகந்தக்குளம் என்பர் மட்டக் களப்புத் தமிழகத்தார். புளியந்தீவின் (மட்டு நகரின்) தென்பால் நாற்பது மைல் தாரத்திலே உள்ள அக்கரைப் பற்றினுக்கு மேற்கில், ஏறக்குறையப் பதினேந்து மைலுக்கப் பால், கல்லோயாப்பள்ளத்தாக்கில் (Gal-oya-Valley)இருக் கின்ற மிகப் பழைமையான நகரமாகிய திகவாபி என்ற இந்த இடம் மட்டக்களப்பு எல்ஃயினுள்ளேயே இன்றும் காணப்படுகின்றது. கிறித்து பிறப்பதற்குச் சற்று ஏறக் குறைய இருநூறு ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் மாணிக்க கங்கைக் கரையினே அடுத்த மாகம என்ற நகரிலிருந்து உருகுணே நாட்டை ஆண்டவன் காவந்தீசன் எனப்படும் காகவன்னதீசதையே சிங்கள மன்னன். இலங்கைச் சரித் திரம் புகழுகின்ற துட்டகைமுனுவும் சதாதீசனும் அவ னுடைய இரு மக்களுமாவர். அவருள் இளேயவனை சதா தீசன் திகவாபியைத் தல்நகரமாகக் கொண்டு உருகுண ரட்டையின் கிழக்கு, வடக்குப் பகுதிகளே ஆண்டான் என்பதும், திகவாபியைச் சூழ்ந்த பகுதிகளெல்லாம் பரந்த நெற்கழனிகளாயிருந்தன என்பதும் வரலாற்று உண்மைகள்.

கடந்த சில வருடங்களாகத் தொல் பொருளாராய்ச்சி யாளரது கவனத்தை மிகுதியும் ஈர்த்துள்ள இடம் இந்தத் திகவாபி. பத்தபெருமான் இலங்கைக்கு மூன்று முறை எழுந்தருளிருரென்றும் அவ் வருகைகளின்போது திகவாபி உட்படப் பதினைகு இடங்களுக்குச் சென்று அவற்றைப் புனித பதிகளாக்கிருரென்றும் சமய அடிப்படையில் எழுந்த வரலாற்று நூலான மகாவமிசம் கூறைகின்றது. திகவாபிக்குப் புத்தபெருமான் வந்தார் என்பது பற்றிய சூறிப்பின் உண்மை ஆராயப்படவேண்டிய ஒன்று. ஆயினும் கிறித்து பிறப்பதற்கு அறுநூறு ஆண்டுகளுக்கு முன்னரே திகவாபி ஒரு புனித தலமாக இருந்ததென்று கி. பி. 5 ஆம்நூற்ருண்டில் மகாவமிசத்தை எழுதிய அசிரியர் கொண்டுள்ளார். எவ்வாருயினும் கி. மு. இரண்டாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவஞ்ன காவந்தீசன் காலத்திலே திகவாபி மிக்க சரித்திரப்புகழ் வாய்ந்த இடமாக இருந் திருக்கிற தென்பதை நாம் ஏற்றுக்கொள்ளுதல் வேண் டும். இன்று திகவாபிப் பகுதியிற் காணப்படும் தாது கோபங்கள் எக்காலத்தவை என்று அறியமுடியவில்லே. அங்கிருந்து ஆட்சிசெய்த சதாதீசனும் அவனுக்குப்பின் வந்த சிங்கள மன்னரும் எகுல (EHULE) என்றும் இடம் வரைக்கும் உள்ள பகுதியை ஆண்டார்கள் என்று மகா வமிசக் குறிப்புக்களாற் கொள்ளக் கிடக்கின்றது. மட்டக் களப்பு நகரின் வடபால் எட்டுமைல் தூரத்தே உள்ள ஏருவூர் என்னும் சிறிய நகரம் இருக்கும் பகுதி இன்றும்

எகுலப்பற்று எனவே அழைக்கப்படக் காண்கின்ரேம். பண்டு முற்குகர், திமீலர் என்பாருக்கிடையில் நடந்த கலகங்களின்போது ஏற்படுத்தப்பட்ட ஏருவூர் என்னும் குழெக்கிலங்கைப் பகுதியே எகுலப்பற்று என்று சிங்கள மன்னராற் குறிப்பிடப்பட்டிருக்கின்றது, என்று கொள் வதிற் தவறில்ஃல. இக்குறிப்பினுலும் மேலும் பல சான்று களிலைம் மட்டக்களப்பின் பெரும்பகுதி ரட்டையினேச் சேர்ந்திருந்ததென்றும், பண்டைக்காலத் கிருந்தே மக்கட்குடியிருப்புகளேயும் வயல் கிலங்களேயும் அது உடையதாக இருந்திருக்கிறதென்றும் அறிகின் ோேம். அம்பாரைப்பகுதியிலுள்ள கொண்டவட்டவான் என்னும் குளக்கரையிலே கண்டெடுக்**க**ப்பட்ட கல்வெட்டொன்ற அப்பகுதியின் பழங்கால வயல் வளம், நீர்ப்பாசனத் கிட்டம் என்பவற்றைப்பற்றித் தெளிவாகக் கூறைகின்றது. தப்புலா மன்னன் காலத்தது என்ற கருதப்படுவதான அக் கூற்றுக்கள் பொறிக்கப்பட்ட கற்றூணே (படம் 10) அம்பாரையில் உள்ள புதிய அரசாங்க அலுவலகைத்தின் முன்றிலிற் தக்க போதுகாப்புடன் நிறுவியிருக்கின்றுர்கள். இதற்கு உடைய சிங்களமன்னன் 5ஆம் தப்புலனுக இருக்கலாம்.

சதாதீசன் காலத்திலே வட உருகுணேப் பகுதியிற் தமிழ் மக்கள் பலர் குடியேறியிருந்தனர் என்பது வேறு பல குறிப்புக்களாலும் நன்கு அறியப்படுகின்றது. அநரத புரியில் இருந்து அரசாண்ட எல்லாளமன்னன் குடிமக்க ளாற் பெரிதும் போற்றப்பட்ட நல்லாட்சியினேச் செய்த ஒரு தமிழுதைவே இருந்தபோதிலும், ஈழநாட்டைக் கைப் பற்றவந்த ஒரு அன்னியனென்றே கொண்டு அவீன எதிர்த்துத் துரத்துவதே முறையானது என்ற தாய் நாட்டுப் பற்றுடு சதாதீசனது ஆட்சிக்குட்பட்டிருந்த பகுதி களில் வாழ்ந்த தமிழ் மக்களும், கைமுனுவின் படையிற் சேர்ந்திருக்கிருர்கள் என்பதை, கைமுனுவின் படை வீரரிற் தமிழரும் பலர் இருந்தார்கள் என்ற வரலாற்றுக் குறிப்பு உறுதிப்படுத்துகின்றது. மாகமம் என்னும் இடத்திலிருந்து எல்லாளனுக் கெதிராகக் கைமுனுவின் தலேமையிற் புறப்பட்ட பெரும் படை வடக்கு நோக்கி மகாவலி கங்கையின் கிழக்குக் கரைவழியே சென்றது. அக்காலத்தே பொலாறுவைக்கு விஜிதபுரம் என்றுரு பெயர் வழங்கப்பட்டிருக்கக் காண்கின்ரேம். விஜிதபுரத் திற்கு அணித்தாய் மகாவலிகங்கையின் கிழக்குக்கரையில் கச்சகாதீத்த (Kachchahatitha) என்ரேர் ஊர் இருந்தது. கைமுனுவின்படை மகியங்களேயிலிருந்து கச்சகாதீத்த வுக்கு வரும்வழி எல்லாம் தமிழர் குடியேறி இருந்தனர் என்பதும், அவருட் பலர் கைமுனுவின் படைகளோடு சேர்ந்தனர் என்பதும் வரலாற்று உண்மைகள். இதனுல் கி. மு. இரண்டாம் நூற்ருண்டிலே மகாவலிகங்கையின் கிழக்கில் கச்சகாதீத்த என்னுமிடத்திலிருந்து தீகவாவி வரையிலுமிருந்த பெரு நிலப்பரப்பு முழுவதிலும் பெரும் பாலுந் தமிழ்மக்களே குடியிருந்தார்கள் என்று திட்டமாக காம் கொள்ளலாம்.

தீகவாவியினேத் தலேநகராகக் கொண்டிருந்த கிழக்கு, வடக்கு உருகுணே இராச்சியப்பகு தியாகவே கிழக்கிலங் கையின் தென்பகுதியான மட்டக்களப்பு கெடுங்காலம் இருந்திருக்கின் றது. ஏறக்குறைய கி. மு. 2ஆம் நூற்ருண்டு முதல் கி. பி. 8ஆம் நூற்றுண்டுவரையுமுள்ள ஓராயிரம் ஆண்டு கோலத்துக்கு இந்நிஃயில் மாற்றம் ஏற்பட்டதாகத் தெரியவில்ஃ. இந்த நீண்டகாலப்பகுதியில் தமிழ்ச் சிற் றரசரும் பிரதானிகளுமான பலர் சிங்கள மன்னரின் கீழ்க் குறோில மன்னராயிருந்து மட்டக்களப்பினே ஏறக்குறைய ஏமு உட்பிரிவுகளாகக் கொண்டு வேறு வேறு இடங்களி விருந்து ஆண்டிருத்தல் கூடும் என்ற காரைநீவு, தம் பிலுவில், வீரமுண் என்னும் ஊர்களில் உள்ள கண் ணைகையம்மன் கோயில்களேயும், கொக்கட்டிச்சோலேக் தான்தோன்றீஸ்வரர் கோவில், திருக்கோவிற் சித்திர வேலாயுத சுவாமி கோயில் ஆகியவற்றையும் பற்றிக் கூற வனவாய் அங்கங்குள்ள பட்டயங்களாற் தெரிகின்றது.

கி. பி. 8ஆம் நூற்ருண்டிலே தீகவாவி 2ஆம் மகிர் தஞல் அநுரதபுர ஆட்சியின்கீழ்க் கொண்டுவரப்பட்ட பின்னர்த், தொடர்ந்து இரண்டு நூற்ருண்டுகளுக்கு அந்

அநாரதபுரியிலிருந்தாண்ட மன்னரின் கீழ்ப்பட் க**கரம்** டிருந்தது. அநுரதபுரி இராசரட்டையின் தஃலநகரமான படியால் தீகவாவி கைப்பற்றப்பட்டதோடு இராசரட்டைப் பகுதியின் எல்ஃயைம் விரிவடையெலாயிற்று. அப்போது உருகுணேயின் வடக்கு இராச்சியம் முற்றும் இராசரட் டையின் எல்ஃக்குள்ளானதோடு, இராசரட்டையின் தெற்கெல் கல்லோயா கதிப்படுக்கையாகவும் மாறிற்று. இராசரட்டையில் இருந்த தலேநகரங்களான அநுரதபுரி, பொலனறுவை என்னுமிடங்கள் அடிக்கடி இந்தியத் தமிழ் மன்னரின் நேரடிப் படைஎடுப்புகளுக்கு உள் ளானவை யாதலால் அவற்ரோடு சேர்க்கப்பட்ட மட்டக் களப்புத் தமிழகத்தாரது வாழ்வில் இந்திய நாகரிகம், பண்பாடு என்பவற்றின் சாயல்கள் அதிகமாகப்படியத் தொடங்கின. கி. பி. 10ஆம், 11ஆம் நூற்ருண்டுகளிலே ஈழத்தை நோக்கிய சோழரது படையெடுப்புக்கள் தீக வாவியையும் நேரடியாகத் தாக்கினமையாற் சிங்களமன் னர் அக் ககரை முற்றிலும் விட்டுச்செல்லவேண்டியவ ராயினர். இலங்கையிற் சோழராட்சி நிலவிய (கி.பி. 1017 – 1070) காலத்திற் கிழக்குக் கடலாதிக்கம் முற்றும் அவர் கைப்பட்டிருந்தமையால், மட்டக்களப்புத் துகைறை முகங்கள் அக்காலத்தே பெரிதுஞ் சிறப்புற்ருங்கின. சோழ தேசத்தார்க்கு மட்டக்களப்புத் துறைமுகங்களின் ஈழத்தின் கிழக்குப் பகுதியினருடன் நடந்த வழியாக வாணிகமும் வளர்ந்து சென்றது. அவ்வுறவினுற் தமிழ் மொழியும், சைவமும், சிற்பம் முதலான கலேகளும் புதிய பொலிவுபெற்று மட்டக்களப்பெங்கும் ஓங்கின. அக்காலச் சோ மநாட்டுச் சித்திரசிற்ப வேஃப்பாடுகளேக் கொக் கட்டிச்சோக்ஷத் தான்தோன்றீஸ்வரர் கோவிலில் உள்ள பழமையான தேர்களில் நாம் இன்றும் காணலாம். மட்டக் களப்பை கலி. 4115— இருந்து (கி.பி. 1013 தொடக்கம்) ஆண்ட மன்னனை கதிர்சுதன் என்பான் சோழராட்சி யின்கீழ் மட்டக்களப்பின் ஏற்றுக்கொண்டிருக்கின்ருன். சோழப் பேரரசின் பிரதிரிதியாக அவன் இங்கு வைக்கப் பட்ட பின்னர் இராசராசசோழப் பெருமன்னனேப் போன்று, குடிகளின் நலீனப் பெரிதும் பேணி, பளத்

தாலயங்களேயும், சிவாலயங்களேயும் மன வேறுபாடின்றி நன்கு செப்பனிட்டு நாட்டின் நீர்ப்பாசனம், சமயவாழ்வு என்பவற்றிற் கருத்தூன்றிச் செங்கோல் செலுத்தி வக் தனன். இச் சிறப்புகளால் கதிர்சுதீனையும் '' இராசராசன் என்றே வடநாட்டுப் புலவர்கள் பாடினர்'' என்று இங் குள்ள கல்வெட்டுகள் கூறுகின்றன. இம் மன்னேனதும். பின்னர் அரசுகட்டிலேறிய அவனது மகனதும் காலத்தில் மட்டக்**க**ளப்பு நாடு தெற்கே மாணிக்ககங்கைவ**ரை** பரந்து, சோழப் பேரரசின் கீழ்ப்பட்ட தனித்தமிழ் இராச் சியமாக விளங்கியிருக்கிறது. இதனல், தமிழர் கைப் பட்டுவிட்ட நீகவாவியானது தொடர்ந்து சிங்கள அரசரின் தாக்குதேலுக்கு அடிக்கடி உள்ளாவதாயிற்று. 11ஆம் நூற்றுண்டின் பூற்பகுதியில் 1ஆம் விஜயபாகு என்னும் சிங்கள மன்னன் தீகவாவியினோயும் அதீணச் சேர்ந்த பகுதிகளேயும் கைப்பற்றி ஆண்டான். பின்னார்ச், சிங்கள மன்னாரின் கையிலே நீகவாவி இருந்த சிறிய காலப்பகுதியிலே, 12ஆம் நூற்ருண்டில் மகா பராக் கிரமவாகுவிறல் அது ஆளப்பட்டிருக்கின்றது. மட்டக் களைப்பில் இன்று காணப்படும் குளங்களிற் பல மகா பராக்கிரமவாகுவினைல் அக்காலத்தே நன்முறையிற் திருத்தி அமைக்கப்பட்டிருத்தல் கூடும்.

#### பிற்காலம்

கி. பி. 13ஆம் நூற்ருண்டிலே கலிங்க நாட்டிலிருந்து இலங்கைக்குப் படை எடுத்துவந்த மாகன் காலத்தோடு மட்டக்களப்புத் தமிழ் வரலாற்றிலே பெரிய மாறு தல்கள் தோன்றலாயின. கலிங்க மாகனுடன் சோழ தேசத்தி லிருந்தும் பாண்டிநாட்டிலிருந்தும் வந்து கிழக்கிலங்கைத் துறைமுகங்களால் உட்புகுந்த தமிழ்ப் படைகளுக்கு மட்டக்களப்புத் தமிழகத்திலே மிகுந்த உற்சாகமான வரவேற்புக் கிடைக்கப்பெற்றது. கலிங்க மாகீன, ஒரு தமிழ் மன்னன் என்றே மட்டக்களப்புக் கோவில்களில் இருக்கும் பட்டயங்கள் கூறுகின்றன. அம்மன்னனே 'மாகோன்' என்ற பெயரால் இங்குள்ளோராற் தற்போது குறிக்கப்படு பவனைவான். பட்டிருப்பிற்கருகாமையிலுள்ள போறை தீவுச்

சித்திர வேலாயுதசுவாமி கோவிலே இவனே புதுக்கியிருக் கின்ருன். அக்கோவிலுக்கும் கொக்கட்டிச்சோலேத் தான் தோன்றீச்சுவரர் கோவிலுக்கும் நெல்வயல்கள் பல வற்றை மானியமாக வழங்கிய இம்மன்னனது பிரதான அரசிருக்கை பழுகாமம் என்னும் ஊராகும். மத்திய மஃ நாடுகளிலிருந்து பழுகோமத்துக்கு வந்த நீண்ட வழியான கண்டி அதர் (இந்நூற் பக்கம் 17,157), இவன் காலத் திலே பெரிதும் புழக்கம் உறலாயிற்று. சிங்களச் சிற் றரசர்களிடம் இருந்து மலேநாட்டுப் பொருள்கள் பல இவ்வழி மூலமாக வந்து அவனது அரண்மனேக்களஞ்சி யங்களே கிறைத்தனவாம். பாண்டிய மன்னர்களது பெரு நட்பினேப் பெற்றிருந்தவனை மாகோனுடைய ஆட்சிக் காலத்திலே, தென்னிந்தியாவில் இரண்டாம் பாண்டிய சாம்ராச்சியம் வலுவுடன் இருந்தமையால், கிழக்கிலங் கைத் தமிழகத்தில் நடந்த அவனுடைய தமிழரசாட்சியை எதிர்க்கச் சிங்கள மன்னருக்குத் துணிவு உண்டாகவில்ஃ. தென்னிந்தியாவில் அக்காலத்தைத் தொடர்ந்தெழுந்த நாயக்கர் ஆட்சியும் சிங்கள மன்னரை ஈழத்தின் வடக்குப் பகுதியில் தஜேஎடுக்க முடியாமற் செய்தது. அரசர் மெல்ல மெல்ல மஃலபரட்டைக்குச் சென்ற காரணமும் இதுவே ஆகலாழ்.

முற்காலத்தில் **கி**ழக்கிலங்கையி**ன்** பெரும்பகுதி உருகுணேரட்டையிலும், இலங்கையிற் சோழர் ஆட்சி நடைபெற்றபோது (கி. பூ. 1017 — 1070) அளவுக்குச் சோழர் செல்வாக்கிலும் அடங்கிக்கிடந்தது. 1215இல் நடந்த கவிங்க மாகனது படையெடுப்பின் பின்னர் கிழக்கிலங்கையின் தஃலககரங்கள் வேறு வேறு இடங்களுக்கு மாற்றப்பட்டாலும் சிலகாலம் மீண்டும் தனித் தமிழரசு மட்டக்களப்பில் அக்காஃ விளங்கி இருக்கின்றது. 13ஆம் நூற்ருண்டுக்குப் பின்னர் அது பழையபடி சிங்களவரின் ஆட்சியீன்கீழ்க் கொண்டுவரப் பட்டிருக்கிறது எனினும், தீகவாவி இடைக்காலத்தே பாது காவல் குறைந்து கைவிடப்பெற்றிருந்தபடியால் கண்டியி விருந்துகொண்டே சிங்கள மன்னர் மட்டக்களப்பிடுக ஆட்சி செய்தனர். அப்பால் கோட்டை இராச்சியத்தின்

பிரிவு (1521) வரை கோட்டை மன்னனே இலங்கை முழுவதிற்கும் சக்கரவர்த்தி போன்று கணிக்கப்பெற்று வந்ததனுல், சிங்களவரின் ஆட்சியே இங்கும் நிலவி இருக்கலாகும். எனினும் 13ஆம் நூற்ருண்டுக்கும் 15ஆம் நூற்ருண்டுக்கும் இடைப்பட்ட காலத்தில் மட்டக்க ளப்பிலே மிகுதியும் பலம்குன்றியே அவராட்சி இருந்த தாகத் தெரிகின்றது.

16ஆம் நூற்றுண்டுக்குப் பின்னர் இப்பகுதி முற்றம் மீண்டும் கண்டி அரசனின் ஆதிக்கத்தின் கீழ்க் கொண்டு வரப்பட்டது. அதன்பின், போர்த்துக்கேயர், ஒல்லாந்தர், ஆங்கிலேயராகிய மேஃ நாட்டினர் தொடர்ந்து ஈழத்திற் கால்வைக்கத் தொடங்கிய பிற்கால வரலாறுகள் பலரு மறிந்தவையே. அவ்வேற்றவர் கிழக்குக் கடல்வழியாக வந்தபோது மட்டக்களப்புத் துறைமுகங்களே நன்**கு** பயன்படுத்தி அவற்றினே இர் நாட்டினுட் புகுதற்கு வழிக ளர்கக் கொண்டனர். மட்டக்களப்பு முதலான கிமக் கிலங்கைத் துறைமுகங்களுக்கு வரும் அன்னியர்களுத், துறைமுகந்தோறும் அங்கங்கு நிறுத்தி வைக்கப்பட்டிருந்த காவற் படைபினர் கண்டி மன்னனிடம் இட்டுச் சென்ற நிகழ்ச்சிகளே நாம் தெளிவாக அறிந்துகொள்ளப் பல ஆதாரங்கள் கிடைக்கின்றன. அவைகளே மட்டக்களப்புத் துறைமுகங்களேப்பற்றி இந்நூலில் வேருகவுள்ள பகுதி யினுள் ஓரளவு விரிவாகக் கோண்போம்.

### **திருக்கோவில்**

மட்டக்களப்பின் அரசியலேப் பொறுத்தமட்டில் யாழ்ப் பாணத் தமிழரசிற் காணப்படுவதுபோன்ற திட்டமான அரசியலாதிக்கம் இங்குள்ளாருக்கு இருந்ததாகக் கூறுதல் முடியாது. குறிப்பிடத்தக்க ஆற்றல் வாய்ந்த தமிழ் மன்னர் பரம்பரை ஒன்று மட்டக்களப்புக்கெனத் தனி யாக இல்லாமற் போணமையே அதற்குக் காரணமா யிருந்திருக்கலாம். எனினும் பழந்தமிழ்க்குடிகளாய் இங்கு வாழ்ந்த மக்களும் தமிழ்ச் சிற்றரசர்களும் தமிழ்க் கலேத்தொடர்பு, பண்பாட்டுத் தொடர்பு முதலானவை தம் நாட்டைவிட்டு நீங்காதவாறு பாதுகாத்து வந்திருக் கின்றனர். சமயம், சிற்பம், இசை, நடனம் என்ற கலே களில் மக்கள் நல்ல ஆர்வங்கொண்டிருந்தனர். கேற்ப மன்னரும் தேவை ஏற்பட்டபோது இந்தியா முதலான நாடுகளிலிருந்து வல்லோரை வரவழைத்து இக்குவகைகோ வளர்த்துள்ளனர். மட்டக்களப்புத் தமிழரது திருக்கோவிலில் அமைந்த சிற்பக்கஃ ஆர்வத்துக்குத் மிகப் பழங்காலத்து இந்தியச் சிற்ப வேஃப்பாடுகள் ஒரு காட்டாக இருந்திருக்கின்றன. சோழர்களால் ஆதியில் இருமுறைகளும், பின்னர்ப் பாண்டியரால் ஒரு முறையும் அக்கோயில் புதுப்பிக்கப்பட்டுள்ளது. கி.பி. 1315க்குப் பிறகு பாண்டிய நாட்டினர்க்கும் மட்டக்களப்புத் திருக் கோயிலுக்கும் கலேயுறவு பற்றிய கேரடித் தொடர்புகள் சான்றுகள் இருக்கின்றன. ஏற்பட்டமைக்குச் கோவிஃ அடுத்துத் தம்பிலுவில்லில் உள்ள கண்ணகி யம்மன் கோவிலுடனும் அத்தொடர்பிஃனப் பாண்டியர் கொண்டிருந்தமை சாத்தியமான ஒன்றேயாகும். கோயில் ஆலய அமைப்புப் பற்றிய வரலாற்று வருண குகைகு மட்டக்களப்பு மான்மியம் என்னும் ஒரு நோலுள் விரிவாகக் காணலாம். இந்நாட்டின் அரசியல் ஒழுங்கிணே ஒருவாறு தொசூத்துக் கதைபோற் கூறும் பழமையான, மட்டக்களப்பு வரலாற்று நூல் மட்டக்களப்பு மான்மியம். அந்நூற் சிறப்புக்களேயும் அதனுட் காணப்படும் அரசியற் குறிப்புக்கள் முதலியவற்றையும்பற்றிப் பின்னர்க் காண் போமாயிறும், தெருக்கோயிற் பணிகள் பற்றிய பகுதியை மட்டும் சந்தர்ப்பம் நோக்கி இங்கு எடுத்துக் காட்டல் பொருத்தமானதாகும் என்று எண்ணுகிறேன்.

மட்டக்களப்பிலுள்ள முருகண் ஆலயங்களேப்பற்றிய குறிப்புகளிற் காணப்படும் செய்தி ஒன்றை முதலில் அறிதல் இங்குப் பயன் தருவது. சுப்பிரமணியருடைய ஆணேப்படி சூரீனக் கொன்று வெற்றியுடன் மீண்ட வேலானது உக்கிரத்தோடு வரும் வழியில் எதிர்ப்பட்ட வாகூர மஃபைை இரு கூறுகளாய்ப் பிளக்தெறிக்து, கடலில் மூழ்கியபின் மூன்று கதிர்களேச் சிக்திச் சென்றதென்றும் வேலுருக் கொண்ட அக்கதிர்கள் மூன்றும் முறையே உகக்த மீல உச்சியிலும், திருக்கோவிலில் ஒரு வெள்ளே நாவல் மரத்தின் மீதும், மண்டூரில் ஒரு தில்ஃ மேரத்தின் மீதும் தங்கி இருந்தன என்றும் அவ்வவ்விடங்களில் வாழ்ந்த மக்கள் (யாவரும் வேடரே என்பது கதை) வியப் புடன் கோக்கிக் கொத்துப் பந்தர்களால் ஆலயம் அமைத்து வழிபட்டனர் என்றும் கூறுப்படுகின்றது. உச்சியில் அந்த இடத்தை அடுத்து உண்டான நீர்த்தக் கிணேறும் (படம் 60), கோயிலும் பத்திக்குரிய பழம் பெருஞ் சின்னங்களாக இன்றும் இப்பகுதி மக்களாற் போற்றப் மண்டூர்க் கந்தசாமி கோவி<u>லு</u>ம் பட்டுவருகின் றன. (படம் 4) அத்தகையதே. இவ்விரண்டிடத்துக் கோவில் களேயும் பார்க்க வரலாற்ரேடு தொடர்புடைய செய்தி களே அதிகம் கொண்டிருப்பது திருக்கோயிலாகும். திருக் கோவிலில் வேடர்களால் இலே குழைகளேக் கொண்டு முருகனுக்கு அமைக்கப்பட்டிருந்த கோயிஃதை தமிழரின் இரண்டாம் படை எழுச்சியின்போது வேந்த சோழநாட்டு மன்னர் எழுவர் கல்லிறைற் கட்டி முடித்தனரென்றும், வேடரது பந்தருக்குள் வடக்கு முகமாக வீற்றிருந்த வேலா னது புதிய கற்கோயிலுட் கிழக்கு முகமாகத் திரும்பிவிட்ட காரணத்தினல் 'திருக்கோவில்' (திரும்பிய கோவில்) என்று பெயரிட்டாரெனவும் திருக்கோவில்பற்றிய பதிகம் ஒன்று கூறும். இங்குத் தமிழரின் இரண்டாம் படை எழுச்சி என்றது வாலகம்பாகு காலத்தே (கி. மு. 103இல்) தமிழர் எழுவர் இலங்கைக்குப் படை எடுத்துவந்த செய்தியைக் குறிப்பிடுவதாகலோம்.

மட்டக்களப்பு மான்மியத்தின்படி திருக்கோவிலின் பழைய பெயர் நாகர்முன் என்றும், கோவில் அமைக்கப் பட்ட பின்னர் அக்கோவிற் சிறப்பால் இடப்பெயரும் திருக்கோயில் என மாறிற்று என்றும் அறிகின்ரேம். மட்டக்களப்பினேப் பிரசன்னசித்து என்பான் ஆண்ட காலத்தில் கலிங்க குமரனை புவனேய கயபாகு தன் மீனவியுடன், மக்கட்பேறில்லாக் கவீலயால் வாடித் தல்யாத்திரை மேற்கொண்டு இராமேச்சுவரம், திருக் கேதீச்சரம், திருக்கோணமல் என்னும் புண்ணியப் பழம் பதிகளேத் தரிசித்துக்கொண்டு நாகர்முனேயில் உள்ள வேற்பெருமானின் சிறப்பினேக் கேள்வியுற்று மட்டக்

களப்புக்கு வந்தான். அவனது மீணவியாகிய தம்பதி நல்லாள் ஒரு சோழ அரசன் மகளாவாள். நாகர்முனேச் சுப்பிரமணியர் ஆலயத்தை நல்லமுறையில் அமைத்தற்கு கல்லதொரு சக்தர்ப்பத்தை அவர்கள் வரவாற்பெற்ற மட்டக்களப்பு மன்னனும், புவனேய கயவாகவக்குக் தன் கருத்தைத் தெரிவித்து அவன் துணேபை வேண்டி **ுன்.** அதற்கிணங்கித், தம்பதிகல்லாளின் கந்கையான திருச்சோழனுக்குப் புவனேய கயவாகு நல்ல சிற்பியர் முதலானேரை அனுப்பிவைக்குமாறு வீட்ட ஒலேயின்படி கைதேர்ந்த சிற்பநூல் வல்லார் பலர் நாகர்முஃனத் துறை முகத்தில் வந்திறங்கினர். சிற்பக்கஃ பின் சிறப்பை எடுத்து விளக்குவதான திருக்கோவிலின் திருப்பணியம் கன் முறையில் விரைவிலே கிறைவேறலாயிற்று. மட்டக் களைப்பிற் சிறப்புற எழுந்த முதலாவது பெருங்கோயி லாதலால் திருக்கோவில் என மன்னன் அதற்குப் பெயர் சூட்டி மகிழ்ந்தான். இத் திருப்பணியைச் செய்வித்துக் கொடுத்த புவனேய கயவாகுவுக்குக் கைம்மாறு செய்ய விரும்பிய மட்டக்களப்பு மன்னன் தனது நாட்டின் தென் பகுதியைத் தனி அரசாக்கி அவனுக்கு அளித்தனன். ் தெற்கு மாணிக்க கங்கையும், வடக்கு மக்கனல் வெட்டு வாய்க்காலும், மேற்குக் கடவத்தையும், கிழக்குச் சமுக் திரமுமாய்க் கொண்ட ஒரு கிலப்பகு தியை வகுத் தமைத்துக் கவடாமலேயில் மாளிகையுங் கோட்டையுங் கட்டிச்கொடுத்துப் புவனேக கயவாகுவை அங்கிருந்து அரசாள வைத்தான். புதுவதாய் அமைக்கப்பெற்ற **நக**ருக்குப் 'புன்னரசி' **என்**று பெயரும் இடலாயி**ன**ன். இது நடந்தது கலிபூறந்து 3130ஆம் ஆண்டில் (கி. பி. 28இல்) என்றும், இந் நிகழ்ச்சிகள் யாவும் கல்வெட்டில் அம் மன்னரை பொறிக்கப்பெற்றன வென்றும், மட்டக் களப்பு மான்மியம் கூறும். புன்னரசி என்ற பெயர் பின்னர் உன்னரசுகிரி என்றுயிற்று. மட்டக்களப்பு மான்மியத்தின் இக்கூற்றுப்படி கிறித்து பிறந்த காலத் கிலேயே திருக்கோவில் நன்முறையில் அமைக்கப்பட் டிருக்கின்றது. கோவிற்பதிகம் ஒன்றிற் கண்டதாக நாம் முற்கூறிய செய்தியின்படி கிறித்து பிறந்ததற்கு முந்திய

முதல் நூற்ருண்டிற் கோவில் எழுந்திருத்தல் வேண்டும். இரண்டிற்கு மிடையில் உள்ள காலவேறுபாடு ஏறக் குறைய நூறுஆண்டுகளாயினும் இரு கூற்றுக்களின்படியும் இந்தியச் சிற்பியரால் அமைக்கப்பெற்ற திருக்கோவிலின் ஈராயிரம் ஆண்டுப் பழைமை உறநிபெறுகின்றது.

புவனேய கயவாகுவுக்குத் திருக்கோவிற் வேலாயுத சுவாமியின் அருளாற் பிறந்த மகனை மேக வருணன், தக்தைக்குப்பின் கலி. 3150இல் (கி. பி. 48இல்) மேனுநேயே கயவாகு என்னும் பெயரோடு உன்னரசுகிரி இராச்சியத்தின் பட்டத்திற்கு வந்தான். தந்தை செய்த திருக்கோவிற்பணியை மேலுஞ் சிறப்பித்துச் செப்பனிட எண்ணங்கொண்டனன். 'செப்பனிடக் கருதிச் சோழ நாட்டுச் சிற்பிகளே அழைத்து ஏழு தட்டுத் தூபியும், முதில் மண்டபங்கள், மாதாசாரு, வாகனவீடு, கோபுர வாசல், தங்கத்தகடு பூட்டிய கொடித்தம்பம் என்பவற்றை அமைத்து தூபியின் மேலே ஏழு தங்கக் குடமும் நிரைக்கு ஆறு வீதியும் அலங்கரித்து அந்தணர்களால் அபிடே கங்கள் செய்வித்து ', வங்கம், கலிங்கம், சிங்கம், சோழ, பாண்டிநாட்டு மன்னர்களுக்கெல்லாக் தான் செய்க கிருப் பணிச் சிறப்பினேயும் அறிவித்தான். அவர்களும் மகிழ்ந்து விலே உயர்ந்த பல பொருள்களே ஏழு இராசாக்களிடம் (இது ஏழு பிரதானிகளாக இருக்கலாம்) கொடுத்து நாற்பது தெறைக்குடிகள்பூம் உடன் அனுப்பினர். யாவரும் இந்தியாவிலிருந்து கப்பலேறித் திருக்கோயிலுக் குருகே உள்ள களப்பில் (இக்களப்பு இன்றும் உள்ளது) இறங்கினர். கோவில் விழாவினேச் செவ்வனே நடத்தி வருதல் வேண்டுமௌத் தம்மை எதர்கொண்டு வாழ்த்திய அந்தணர்களேத் 'தம்பட்டர்' என ஏமு அரசரும் போற்றினர். 'தம்பட்டர்' என்பது அக்காலத்தே சோழமன்னர்களாற் கொடுக்கப்படும் உயர்ந்த ஒரு கௌரவப் பட்டமாக இருந்திருக்கலாம். திருக்கோவிற் பணியைச் செய்த மனுகேய கயவாகு காலத்திலிருந்த மட்டக்களப்பு மன்னன் நாம் முன்பு கண்ட பிரசன்ன சித்துவின் மகணை தாசகன் ஆவான். மட்டக்களப்ப மன்னனுடைய ஆட்சிக்குட்பட்ட பகுதியிலேயே திருக்

கோயில் இருந்தபடியால் அத்தாசகனுடைய அனுமதியும், ஓத்துழைப்புங்கொண்டே மனு கேயகயவாகு திருக் கோயிலேப் புதுப்பித்திருக்கின் ருன். 'மனுநேய கயவாகுவும் இந்தியாவிலிருந்து வந்தவர்களே ஆசீர்வநித்து அறுசுவை யுடன் அமுதளிப்பித்து, அபிஷேகம் செய்து ஆறுகாலம் பூசை நடக்கும்படி ஏழு இராசர்களேயும், படையாட்சி குலத்தில் மூன்று வன்னியர்களேயும் வகுத்து, இருபாகை முதன்மையாகக் கவிங்க குலத்துப் பிரசன்னசித்துவி னுடைய சந்ததிகளே வரவேண்டுமென்றும், ஐந்து பண் டாரங்களும், அந்தணர், முதன்மை இராசர் இவர்க ளடையை ஊழியர் என்றும் மனுகேயே கயேவாகுவும் தாசக னும் கற்பித்தனர்' என்று திருக்கோவில் நிருவாகத் தெட்டம் அம் மன்னரிருவராலும் வகுத்தமைக்கேப்பட்ட வற்றையும் மட்டக்களப்பு மான்மியம் கூறும். மேலும் கோவிலின் திருப்பணி வளர்ச்சிக்காகப் பல ஏக்கர் வயல்களேக் கொடுத்ததோடு நீர்ப் பாய்ச்சுதற்காக ஒரு பெரிய குளத்தையும் சங்குமணகண்டி (சங்கமான்கண்டி) மலேக்குக் கீழ்பால் அவர்கள் அமைத்துக் கொடுத்தனர். தம்பட்டர்களாகிய அந்தணர்களே, அவர்கள் குடி இருத் கிய இடத்திற்குத் 'தம்பட்டார் ஊர்' (இன்றுள்ள தம் பட்டைஊர்) என்று பெயர் சூட்டினர். மனுகேய கயவாகு திருக்கோயிலுக்குப் பக்கத்தில் மேலும் ஒரு வாவியிணத் தன் தாயாகிய தம்பதிகல்லாள் கினேவாய் அமைத்து அதற்குத் 'தம்பதிவில்' என்ற பெயரிட்டனன். 'வில்' என்றுஞ்சொல் மட்டக்களப்பிலே குளத்தைக் குறிக்க வழங்குவதாகும். இக் குளத்தைச் சார்ந்த பகுதியில் அமைந்த ஊரும் தம்பதிவில் என இருந்து இன்ற தம் பிலுவில் என்று மெருவி வழங்கப்பெறுகின்றது.

அழகிய சிற்ப வேஃப்பாடு முதலியவற்ருற் சிறந்து மட்டக்களப்பில் மட்டுமன்றி இலங்கை முழுவதிலும் புகழ் பரந்து வீளங்கிய திருக்கோவில் போர்த்துக்கீசரால் அழிக்கப்படலாயிற்று. இலங்கையில் போர்த்துக்கீசர் அழிவுசெய்த பல நூற்றுக்கணக்கான கோயில்களேப் பற்றி குவரோஸ் அடிகள் (Conguesta or The Historic Tragedy of the Island of Ceilao By Rev. Fr. Queroz)

குறிப்பிடுகின்றுர். தன் மத ஆர்வத்தாலும், பிறமதக் குரோத உணர்ச்சியினுலும் போர்த்துக்கேய தேசாதிபதி யாகிய அசவீடோ தகாத்தெறிந்த சைவக் கோயில்களுள் திருக்கோவிலும் ஒன்று. குவரோஸ் அடிகள் திருக் கோவிலேப் பற்றித் தரும் குறிப்புகளிலிருந்து அங்கு மூன்று கோபுரங்கள் (Pagodas) இருந்தன என்றும், அவை மூன்றும் அசவீடோவிணுல் அழிக்கப்பட்டுவிட்டன என்றும் அறியலாகும். கடற்கரைகளில் இருந்த கோவில்களே புற மதத்தினரால் இவ்வாறு அழிக்கப்பட்டன என்றும், மட்டக் களப்பின் உட்பகுதியில் விளங்கிய கோவில்களே அன்ஞர் எக் காரணத்தாலோ அழிக்க முடிந்திலர் என்றும் தெரி கின்றது. கொக்கட்டிச்சோஃத் தான்தோன்றீச்சுவரர் கோயிஃலத் தகர்த்தெறியும் கோக்கத்தோடு சென்ற கருங்கல்லாலா*ன* நக்தி போர்த்துக்கீசர், அங்கிருந்த கோயிற் பூசகரின் ஏவற்படி புல் தின் றதைக் கண்டு வியந்த வராய்த் தாங்கள் கருதியபடி அழிவு செய்யத் துணிவு பெறுது மீண்டனர் என்ற ஒரு ககை வெழங்குகின்றது. அவ்வாறே மண்டூர்க் கந்தசுவாமி கோவிலே நோக்கிச் சென்றவர் கோவில் வீதியை அடைந்ததும் கருங்குளவி களாற் கொட்டப்பெற்றுப் பதைபதைத்து உயிருக்கஞ்சி ஓடினரென்பர். ஓடும் அவசரத்திலே போர்த்துக்கீச வீரர்கள் விட்டுச் சென்றனவாகக் கூறப்படும் துப்பாக்கி, வாள், ஈட்டி என்னும் ஆயுதங்கள் சில இன்னும் மண் டூர்க் கந்தசுவாமி கோவிலுள் வைக்கப்பட்டிருக்கின்றன.

மட்டக்களப்பு மான்மியம், தட்சிண கைலாசபுரா ணம், குளக்கோட்டன் கல்வெட்டு, திருக்கோவிற் சித்திர வேலாயுத சுவாமி கோவிலிலுள்ள கல்வெட்டுகளும், பட்டயங்களும், போரைநீவுச் சித்திரவேலாயுத சுவாமி கோயில், கொக்கட்டிச்சோலேத் தான்தோன்றீச்சுவரர் கோவில் என்பவற்றிற் கிடைக்கும் பட்டயங்கள் முத லாயின மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் வரலாற்றை ஒரு வாறு அறிவதற்கு மேலும் ஆதாரமாயுள்ளன. தமிழறிவும் வரலாற்று ஆராய்ச்சித் திறனும் உடைய மட்டக்களப்பு முன்னேரால் தொடர்க்து எழுதிவரப்பட்டதென்று கருதக் கூடிய ஒரு நூல் மட்டக்களப்பு மான்மியம், விசயன்

இலங்கைக்கு வந்ததுமுதல் ஒல்லாந்தர்காலம் வரைக்கு முள்ள காலப்பகுதியிலுள்ள கிழக்கிலங்கையின் வர லாற்றைக் கொண்டுள்ள இந்நூல், மகாவமிசத்திற் கூறப்படும் நிகழ்ச்சிகள் பலவற்றையுங் குறிப்பிடுவது. அதன்படி விசயன் இலங்கையின் ஒரு பகுதியான மஃ நாட்டையே விசயதுவீபம் எனப் பெயர் கொடுத்து ஆண் டிருக்கின்ருன். சிங்கர், கலிங்கர், வங்கர் ஆகிய முக் குலத்தவரும் திருமணத் தொடர்புகளால் மிக்க நெருக்க (முற்றிருந்தோராதலி**லை் அ**ம் மூவர் பரம்பரையினருக்கும் இலங்கை ஆட்சியிற் பங்கிருக்க வேண்டும் விசயனின் விருப்பப்படி, அவனுக்குப்பின் ஆண்ட சிறிகுல சேனன் இலங்கையை மூன்று பங்காக்கி வடமேற்கி லிருந்து வடதிழக்கு வரையுமுள்ள இலங்கையின் வட வங்கர் குல எல்லாளனுக்கும், பங்கை தென்மேல் பகுதியும் மஃலாடும் சார்ந்த பெரிய பங்காகிய விசய துவீபத்தை வங்கர் குலத்தவனும் விசயனின் தம்பியின் மைந்தனுமான பந்துவாசனுக்கும், விசயதுவீபத்திலிருந்து வடு இத்தை வரையிலுமுள்ள கிழக்குச் சமவெளியினக் கலிங்கர் குலத்தவனுன த**ன**து மகன் கூத்திகனுக்குங் கொடுத்தான். இலங்கையின் கிழக்குப்பகுதியான அதன் எல்லே காலத்துக்குக்காலம் மாறுபட்டபோதிலும், ' தட்சணுபதி ' ( திருக்கோணம**ீல),' அதன்** வடக்கு உறவுப் பெற்றுண்' (ஹொரவப்பொத்தாண—வடநாட்டிலிருந்து படையெடுத்துவந்த ஆரிய அரசர்களே மன்ன ைகிய சிங்க குமாரன் —கலி. 3370 இல் — எதிர்த்து வடக்கே தட்சணுபதிக்கப்பாற் தூரத்தி எல்ஃலக் கல்லிட்ட இடத்தில் அவர்கள் இவனிடம் சமாதானங் கோரி இவனுறவைப் பெற்றதால் அவ்விடத்திற்கு உறவப் பெற்றுகு எனப் பெயர் சூட்டினென்); தெற்கு 'மேந்தங் கடவத்தனநாடு ' (மருதங்கடவலவரையும் உள்ள பகுதி); ் மேற்குக் கவடாவை மன்னம்பிட்டியும் ' *¶மகா*வலி கங்கைக் கரைவரையும் உள்ள மன்னம்பிட்டிப் பகுதி); 'ബിഞ്∏ം அ‱ன' (விந்துணு); 'மண்.முன் வடக்கு' (புளியந்தீவுப்பகுதி (**ம**ுழுவதும்); மண் மு**ீன**, முடைநாடு' (போரைநீவுவரை உள்ள வாவியின் மேற்குக்

கரைப்பகுதி யாவும்); மட்டக்களப்பு, (தெற்கே திருக் கோயிலேச் சார்ந்தபகுதிவரையும் உள்ள பகுதி); உன் னரசுகிரிநாடு (பாணமையிலிருந்து தெற்கே மாணிக்க கங்கைவரையும்,மேற்கில் லகுகஃவயுட்படவும் உள்ளபகுதி) ஆகிய பகுதிகளுட் பலவும், சிலவேளேகளில் முழுமையும் மட்டக்களப்பு இராச்சியத்தில் அடங்கிக் கெடந்திருக் கின்றன. உன்னரசுகிரி நாடும், உன்னரசுகிரி நகரமும் அமைக்கப்பட்ட வரலாற்றை மேலே திருக்கோவிஃலப் பற்றிக் குறிப்பிட்ட பகுதியுட் கண்டோம். உன்னரககிரி நகரம், திருக்கோவிலின் தென்பா லுள்ள உகந்தமஃக்கும், ்பாலார்ககை கொடு' (பாணமுமை) என்ற பெண்டையை தாறை முகத்துக்கு மிடையில் இருந்திருக்கின்றது. அதனுலும் வேறு சான்றுகளோலும் தற்காலம் 'சென்⊚சிமஃ' என்ற பெயருடேன் வழங்கும் மஃப்பகுதியே உன்னரசுகிரியாக இருக்கலாம் என்ற தெரிகின்றது. சிறிகுல சேனேனுடைய மகணுன கூத்திகனே கலிவருடம் 2800இல் (கி. மு. 302 ஆக இருக்கலோம்) களப்பின் (மட்டக்களப்பு வாவியின்) மட்டமான பகுதியாகிய தென்கோடியினே மூடுவித்து மட்டக்களப்பு என்ற ஊரை ஆக்கிணுன். அதன் மேற்கே **அவ**னது போர்வீரர்கள் இருத்தப்படுவதற்காக அ**வ** கு ைமைத்த இடமே 'வீரா்முண்' (தற்போதைய வீரமூன்) என்று நாமம் சூட்டப்பட்டிருக்கிறது. களைப்பை மூடுவதற்கு கல்லும் மண்ணும் எடுத்தபுட்டி (உயரமான பகுதிக்கு) ் மேண்கல் புட்டி' (தற்காலம் **மலுக்கம்புட்**டி) பெயரும் எழுந்தது. மாட்புட்டி, மணற்புட்டி, நாப்புட்டி, மலகவத்தை (மல்வத்தை), உன் இஞ்சை (உன் னிச்சை), தம்புட்டி, பங்கிடான்வெளி, அம்பிலான்துறை, கொங்கு காசி (கொக்கட்டிச்சோஃயோக இருக்கலாம்), அப்பன் புட்டி, உன்னரசுகிரி, அறகமுடீனை (அறகம்பைை), பூமூடீன குமுக்கைறுற்றுக் கடல்வாயிலுள்ள (குமுண என்னும்) ஊர் முதலான இடங்கள் மட்டக்களப்பின் அரச வூசார‱ன மன்றுகள் இருந்த இடங்களாம். மட்டக் களப்புக் கிராமங்களின் பெயர்களிற் சில அவற்றை அமைத்து ஆண்ட தலேவர் பெயர்களாலும், குடியேற்றப் பட்ட மக்களதும், நடந்த போர் நிகழ்ச்சிகளதும் பெயர்

களேக் கொண்டும் அழைக்கப்பட்டிருக்கின்றன. வாகூர வெளி (வாகூரன்—கலி. 3070இல் இருந்து ஆண்ட இடம்); மண்டு நாகள்சொல் (மண்டு நாகன் என்பான் கலி. 4209இல் ஏறக்குறைய கி. பி. 1107இல் இருக்து ஆண்ட இடம்; இன்ற மண்டூர் என்றும் நாகஞ்சோஃ என்றும் அடுத்தடுத்துக் காணப்படும் ஊர்ப்பகுதிகள்); ் நாதனஃணை' (இன்ற நொதஃனே என்று மண்டூரின் வடக்கே வழங்கப்படும் பகுதி; நாதன் என்னும் அர சிளங்குமரன் பெயரால் அவன் தந்தை என்பான் கட்டுவித்த அணே; போரநீவுச் சித்திர வேலாயுத சுவாமி கோவிலுக்கு அவன் மானியமாக அளித்த வயலுக்கு நீர்ப்பாய்ச்சுவதற்காக மேட்டுநீரைத் தகைக்க அம் மன்னஞல் கலி. 4209இல் இது கட்டப் பட்டது) எனும் இடப்பெயர்களே எடுத்துக்காட்டுகளாகக் கொள்ளலாம். அமரசேனன் (கவி. 3466) காலத்தில் இராமநாதபுரத்திலிருந்து 'ஏழு மறவர்குலப் பெண்கள்' இலங்கையின் தலங்களேத் தரிசிக்க வந்தோர், அம் மன்னைறல் மானியமாகக் கொடுக்கப்பெற்ற ஏழு ஊர் களிலும் குடியேறினர்கள். அவர்களின் பெயர் அந்த ஊர் களுக்குமாயின என்ற தெரிகிறது. அம் மங்கை எல்லா ராகிய 'கஃவைஞ்சி' (களுவாஞ்சிக் குடியிருப்பு), 'செட் டிச்சி' (இசட்டிபோளேயம்), 'மகிழேரசி' (மகிழடித்தீவு), மங்கி அம்மை, இராசம்மை, வீரமுத்து, பாலம்மை என் பாரது செந்ததியினர் மட்டக்களப்புப் பகுதிகளிற் கிடு த்து வாழ்ந்து வருகின்றனர். சோழப் பேரரசின் கீழ் மட்டக் களப்பை ஆண்ட மன்னனென்று நாம் முன்பு குறிப் பிட்டோறையை கதிர்சுதன் காலத்து (கலி. 4115இல்) அவன் கீழிருந்த 'வவுணசிங்கம்' (வவுணதிவு என்று மிடத்தில்), 'புளியமாறன்' (புளியந்தீவில்), 'சத்து வண்டன்' (சத்தாரு கொன்றுன் என்ற ஊரில்), 'கொட்டக கச்சன் ' (கொட்டுக்கல்லில்), ' நீலவண்ணன்'' (நீலா வீணையில்), 'அகுராகு', 'கட்டகமன்' என்றும் ஏமு மந்திரிகளும் மன்னது உத்தரவுபெற்று ஏழு கிராமங்களே அரண் செய்து சிற்றரசர்களாயிருந்தனர். அக்கதிர்சுதன் காலத்திலேதான் வடமதுரையிலிருந்து மகமது சூசினி

(இவன் காலம் கி. பி. 11ஆம் நூற்ருண்டு)யினுற் கொடுமைப்படுத்தப்பட்ட மூன்று படகுக் குகக் குடிகள் மட்டக்களப்புக் கடுற்கரையில் வந்திறங்கினர். அவர்க ளிறங்கிய இடம் கண்டுமுண் என்றும், அதன் வியா பாரத் துறைமுகமாக அரசன் அமைத்தபின் அது 'கல் லேறு முனேத்துறை (தற்காலம் கல்முனே) என்றும் பெயர் பெற்றது. ஆடகசவுந்தரி என்னும் அழகிய மங்கையால் ்காசி அவிமுத்தி நீர்த்தம்' கலந்துள்ளதாகக் கண்டு பிடிக்கப்பட்ட குளம் 'மாமங்கைகதி' *( தற்காலத்து* மாமாங்கம் என்றமைக்கப்பெறும் அமிர்தகளி ஊர்) எனப் பெயர்பெற்றிருக்கின்றது. ஆடகசவுந்தரி உன்னரசு கொரியிலிருந்து மட்டக்களப்பு நாடு முழுவதையும் கலி. 3180 (கி. பி. 78) தொடக்கம் ஏறக்குறைய 113 வருடம் வரை ஆண்டாளென்றம் நீண்ட காலமாகியும் இளமைப் பொலிவு குன்ருதவளாயிருந்த அவளது பெருமையைக் கேள்வியுற்ற மகாசேனன் என்பான் அவடோ அடைந்து மண ஞ்செய்*து* உறவுகொண்டு **ച്ച**ഖ*അ* (மின்னேரி)பையுங் கட்டி, 'தட்சணுபதி' (திருக்கோண மல்)க் கோவில்யுஞ் செப்பமுற அமைத்து, அக் கோயி வுக்கு மானியமாக கெல்வயல் பலவற்றை அளித்து அவ் வயல் நிலங்களுக்கு நீர்ப் பாய்ச்சுவதற்கென்று 'காந்தளே ஏரி' (கந்தளாய்க்குளம்) என்னும் பெரிய குளைத்தை ஆடகசவுந்தரியின் **வ**சத்திலிருந்த படைகளின் துணேயால் கட்டியும் முடித்து நாடெங்கும் கைவைகாலிய கைசைவம் வளர்த்துச் சிறப்புற ஆண்டான். அவனே சுளக்கோட்டு மன்னரைக இருக்கலாம் என்று தெரிகின்றது. அவர்களிருவருக்கும் பிறந்த மகனே சிங்க குமாரனவான். இராவணன் வழிபட்ட இரு தலங்களுள் ஒன்றுன தட்சணுபதியைத் (திருக்கோணேச்சரம்) தங்கை கட்டமுடித்தது போல், மைந்தேனும் இராவணனது மற்றைய வழிபாட்டுத் தலமான உகந்தமலேக் கோயிலே வடநாட்டிவிருந்து நல்ல சிற்பியர்களே வரவமைழத்துச் சிறப்புறக் கட்டி முடித்தான். மஃ உச்சியில் அமைந்த கோயிஃலச் சுற்றி எட்டுத் திக்கிலும் எட்டுத் நீர்த்தக் கணைறுகளேயும் அமைத்தனன். அப்பழங்கோயில் தற்

அழிந்துவிட்டாலும் மஃலயிற் பொழியப்பட்ட கோலம் தீர்த்தக் கிணேறுகளிற் சில அங்குள்ளன (படம் 60). அவன் மகன் அமரசேனன் காலத்திலேயே களுவாஞ்சி முத லான ஊர்கள் குடியேற்றம் பெற்றன என முன்னாக் **க**ண்டோம். அமரசேனனது மகனை குணசிங்கன் காலத்தில் (க்ஸி. 3500இல்—கி. பி. 398) ஒரிசாவிலிருந்து வந்து மெண்ணேறு முன்னையப் பெற்று வௌஞ் செய்து, மண்முடு என்ற பெயர் கூட்டி, காப்புமுடுக்க் காட்டில் (தற்கால முனீக்காட்டில்) இருந்து களப்பின் மேற்கு நிலப்பரப்பிற் பெரும்பகுதிக்குச் சிற்றரசியாக அவன்கிழ் விளங்கிய கலிங்க குமாரிதான் உலகநாச்சி என்பாள். கொக்கு கெட்டி மரத்தடியிற் சிவலிங்கமொன்று தானே தோன்றி இருப்பதையும் அதனேப் பெயர்த் தெடுக்க முயற்சிக்கையில் அதிலிருக்து இரத்தம் வடி வதையுங் கண்ட உலகநாச்சி **அ**வ்விடத்திற் பெருங் கோயிலொன்றை ஆக்கினுள். அதுவே தற்காலம் கொக் கட்டிச் சோஃ்றைத் தான்தோன்றீச்சுரம் (படம் 5) என்று விளங்கப்படுவது. இவ்வாறு தொடர்புபட்ட வரலாற்றுச் தெய்திக**ு**க் குறிப்பிடுவனவாயுள்ள மேற்காட்டப்பட்ட பட்டயம் முதலான சோன்றுகள் மட்டக்களப்புப் பழங் கோயில்தொறும் காணப்படுகின்றன.

இவை ஒருபாலாக, போர்த்துக்கீசர் இலங்கைக்கு வந்த காலத்திலே ஈழத்தின் தென்மேல் பகுதிகளில் வாழ்ந்த முஸ்லீம் மக்கள் அவர்களாற் பெரிதும் துன் புறுத்தப்பட்டார்கள் என அறிகின்ரும், அவர்களுக்கு அபையம் அளித்த கண்டி மென்னார்கள் மட்டக்களப்புக் கடற்கரையோரங்களில் அவர் களே க் குடியேற்றினர். செனரதன் காலத்தில் (கி. பி. 1605 — 1635க்கும் இடைப்பட்ட ஆண்டுகளில்) ஏறக்குறைய நாலாயிரம் முஸ்லீம் மக்கள் மட்டக்களப்புப் பகுதிகளில் குடியேற்றப் பட்டார்கள் என்று வரலாற்றுக் குறிப்புகளிற் தெரி கின்றது. 1815ஆம், 1818ஆம் ஆண்டுகளில் முறையே கண்டிக் கலவரமும், கண்டிக் கிளெர்ச்சியும் நடைபெற்ற போது சிங்கள மக்கள் பலர் அகதிகளாக மட்டக்களப் புக்கும், திருக்கோணமஃலக்கும் ஓடிச்சென்று அங்கங்கே

குடியேறி வாழக் தொடங்கினர். அவருட் பெரும்பாலா னேர் திருக்கோணமல்லக்குத்தான் சென்றிருக்கிருர்கள். வேற்று நாட்டவர் ஈழத்திற்கு வந்து கலைக்கு முன்னர்ச் சிங்களவர், தமிழர், முஸ்லீம் ஆகிய மூன்று வகுப்பினரும் மதம், மொழி என்ற வேறுபாடின்றி ஒன்றுபட்டு வாழ்ந் திருக்கின்றனர் என்பதற்குப் போதிய சான்றுகள் உள்ளன. மொழிவாரியாக ஒன்றுபடுத்தப்பட்ட மாகாண ஆட்சி,முதன்முதல் ஒல்லாந்தர் காலத்திலேதான் ஈழத்தில் ஏற்பட்டிருக்கிறது. தமிழ் பேசும் மக்களே வாழும் பகுதி களாயிருந்தபோதிலும், எவ்விதத் தொடர்பினேப் பெறு தற்கும் சந்தர்ப்பமற்றுக் கிடந்த யாழ்ப்பாணமும் மட்டக் களப்பும் ஆட்சிக்காக ஒன்றுபடுத்தப்பட்டது அவர் காலத்திலேயேயாகும்.

கிழக்கிலங்கையின் பழம்பொரு**ள்கள் பு**தைந்துகிடப் அறியப்பட்டுள்ளு பனவாக இடங்கள் கேந்தளாய். திரியாய், நிகவாவி, லகுகல முதலியனவாகும். இவற்றுள் லகுகல என்றுமிடம் மட்டக்களப்பின் தென்மேற்கு எல்ஃபில் அடர்ந்த காடுகளின் மத்தியில் உள்ளது. படைழைமையான தாதுகோபங்கள் (படம் 58) பல அங்குச் சிமைதெந்த நிஃலையில் இன்று கிடக்கின்றன. சைவை மக்களும், பௌத்த மதத்தினரும் ஒன்றபட்டு அப்பகுதியில் வாழ்க் தனரென்பதற்கான சான்றுகள் பலவற்றை லகுகஃலயிற் கரண்கென்றேம். தாதுகோபங்களுக்கு நடுவிலே தரை ம்ட்டமாக இடிக்தே அழிவுற்ற நிஃபில், அழகிய சிற்ப உருவெங்களுடன் அங்குக்காணப்படும் ஒரு கட்டிடத்தைச் சைவக் கோயிலொன்றினது எனக் கூறுகின்றுர்கள் (படம் 59). அக்கட்டிடத்தின் ஒரு பகுதியில் நாய் ஊர்தி யுடன் காணப்படும் வைரவர் (படம் 59 A) சிலே ஒன்றும் இக் கருத்தை வலியுறுத்துகின்றது. ஆயிரமாண்டுகளுக்கு மேற்பட்டது என்ற சொல்லப்பெறுகின்றதும், எழுத் துக்கள் மிகவும் உருக்குவீக்த நிலேயிற் காணப்படுவது மான வடமொழிக் கல்வெட்டுக்கள் சில அவற்றினிடைக் காணப்படுகின்றன. சிதைந்த நிஃபில் உள்ள தமிடிழழுத் துக்களிலுஞ் சில கல்வெட்டுக்களேக் காண்கின்றேம். இவைகளே ஆராயும்போது மட்டக்களப்பின் ஏழு சிறு

இராச்சியங்களுள் லகுகஃயும் ஒன்ருக இருந்திருக்கலாம் என்று தோன்றுகின்றது. லகுகஃவேயில் மட்டுமன்றி மேற் குறிப்பிட்ட மற்றைய இடங்களிற் கிடைக்கிற புதை பொருள் ஆதாரங்களேயும், வேறு வரலாற்றுக் குறிப்புக் களேயுங் கொண்டு பார்க்கும்போது, தொன்றுதொட்டு மட்டக்களப்புத் தமிழகத்திலே புத்தமும், சைவமும் மிகவும் கெருக்கமான முறையில் நட்புறவு கொண்டிருக்கின்றன என்பதும், சிங்கள மக்களோடு பழங்காலத்திலிருக்தே உறவினர்போன்றம், மதி மந்திரிகள்போன்றம், நண்பினர்போன்றும் வாழ்ந்த இப்பகுதித் தமிழ் மக்களது கெருங்கிய தொடர்பினுல், உருகுணே, மலயரட்டை முத லான பேராசுகளில் ஆணே செலுத்திய சிங்கள மன் னரும், அவரின் கீழ் வாழ்ந்த சிங்கள மக்களும் தமிழ் மொழியை நன்கு கற்றுத் தம்மொழிபோல் அதனேப் பேணி வளர்த்துள்ளன ரென்பதும் நன்கு விளங்கக் கிடக்கின்றன.

# II. மட்டக்களப்புத் துறைமுகங்கள்

கிழக்குலகின் இங்கிலாந்து என்று மேஃமொடுகளிலே புகழ்பெற்ற இலங்கை, நீர்வளம், நிலவளம் சான்று கண்டோர் மனத்தைக் கவரும் வனப்புடன் விளங்கு கின்றது. ஈழத்துக்கு இன்று வந்து செல்லும் வெளி நாட்டவருள்ளே இந் நாட்டின் இயற்கை அழகையுழ், மக்களின் பண்பாட்டையும் புகழாதவர் இல்லே யெனலாம். மேல்புல உலகினர் இவ்வழகிய இலங்கை யிஃனப்பற்றிக் கேள்வியுறத் தொடங்கியபோது இதன் விஃபுபொருள்களுக்கு இருந்த புகழ் அன்னைரப் பெரிதும் ஈர்த்தது. இலங்கைத் தீவிலிருந்து பெறப்படும் மிளகும், கறுவாவும் உலகிலே மிகச் சிறந்தனவென்று அவர்கள் கருதத் தொடங்கினைபோது தான் வர்த்தகம் என்ற பெயரால் ஈழநாட்டின் தொடர்பிஃன ஐரோப்பியர் நன்கு நிஃனவுறத் தொடங்கினர்.

இது இருக்க, இலங்கையை ஆண்ட சிங்கள அரசர்கள், நாட்டின் நீர்ப்பாசன வசதியைப் பெருக்கு

வதில் மிகுதியும் ஈடுபட்டிரைந்த காரணத்திறல் ''ஈழத் துணவு'' என்று தமிழ்காட்டிலே பாராட்டத்தக்க அள வுக்கு இலங்கையில் விளேந்த நெல் முதலான உணவுப் பொருள்களின் சிறப்புப் பரந்திருந்தது. வெளிநாடுகளுக்கு ஈழம் தனது விளேபொருள்களுள்ளே சிறந்திருந்த . உணவுப்பொரு**ள்** களே மிகுதியாக ஏற்றிப் பொருள் வளமும், புகழ் வளமும் பெறுவதாயிற்று. இந்தியா, இத்தாலி, கிரேக்கு, பாரசிகம் என்ற நாடுகளுக்கு இலங்கையிலிருந்து அரிசி, மிளகு, யாடீனத்தந்தம், முத்து என்பன ஏற்றுமதியாக்கப்பட்டமைக்கு வரலாறுகள் சான்றுக உள்ளன். இந்த ஏற்றுமதித் தொடர்பினேப் பெரிதும் வளர்த்து நின் ற ஈழத்துக் கடல்வாய் மாதோட்டமே என்பது நன்கு அறியப்பெற்ற ஒன்றுகும். கிரேக்கு, இத்தாலி என்ற நாடுகளில் இருந்து மேற்றையை இடங்களுக்கு இவ்வழகிய இலங்கையின் புகழ் பரவப் பெற்றபோதே போர்த்துக்கீசரும், ஒல்லொக்தரும், பிரான் சியரும், ஆங்கிலேயரும் ஐரோப்பாவிலிருந்து முறையே இந்நாட்டை நோக்கிஞர்கள் என்று பண்டைய வர லாற்றுக் குறிப்புக்களால் நாம் அறிகின்ரும். இந்தப் பிற நாடுகளின் தொடர்பினுல் இலங்கையின் கடற்துறைகள் விரித்து அமைக்கப்பெறலாயின. போர்த்துக்கீசர் இலங்கையை அடைந்தபோது மன்ஞர், அரிப்பு, களிப் பூட்டி, புத்தளம், சிலாபம், கைமல், நீர்கொழும்பு. . மூகத்துவாரம், கொழும்பு, பாண**ந்து**றை, களுத்துறை, மாக்கம், வேருவஃல, ஆளிக்கோ, மாதம்பை, றைகோ, கித்துள்துறை, காலி, பெலிகோ, மாத்தறை, கல்கெதற, பாணம, திருக்கோவில், அறுகம்பை, கற்குடா, மட்டக் களப்பு, ஆப்புளேத்து, கொட்டியாரம், திருக்கோணமஃ, பருத்தித்துறை, யாழ்ப்பாணம் ஆகிய முப்பத்தொரு கடற்றுறைகள் நன்னிஃலயில் இருந்தன என அவர்கள் எழுதிவைத்த துறைமுகக் குறிப்புக்களால் அறிகின்றேம். அவெற்றுள் பாணம, அறுகம்பை, திருக்கோயில், மட்டக் களப்பு, கற்குடா என்றும் துறைமுகங்கள் கிழக்கிலங் கையைச் சார்ந்தனவாய் உள்ளன. இலங்கையைப் பற்றிப் போர்த்துக்கீசரும், ஒல்லாந்தரும் கூறும் குறிப்புக்

களால் இத்துறைகள் அக்காலத்தில் மிகுதியும் பேர் போனவையாய் இருக்திருத்தல் வேண்டுமென காம் அறியலாகும்.

வருமுன்னர் இம் மேல்நாட்டார் இலங்கையை ஆண்ட சிங்கள அரசர்கள் தமது கீழைக் கடல்வாயாக மட்டக்களைப்பினேயே கொண்டிருக்கிருர்கள் என்ற அறி கின்ரேம். சீனுவிலிருந்தும், இந்தியாவிலிருந்தும் மார்க்கமாக வந்த தூதுவர்கள் இலங்கையின் கிழக்கி விருந்த கடற்றுறைகளில் இறங்கி உள்நாடு சென்றனர் என்று தெரிகிறது. கண்டியைத் தஃலககரமாக்கிக்கொண்ட சிங்கள மன்னர்கள் காலத்திலே அவர்களால் நியமிக்கப் பெற்ற சிற்றரசர்கள் மட்டக்களப்பை ஆட்சி செய் திருக்கின்ருர்கள். அவர்களின் முக்கிய கடமைகளுள் ஒன்ருக இக்கடற்றுறைகளேப் பாதுகாத்தல் இருந்திருக் கின்றது. இலங்கையின் கிழக்குக் கரையில் இறங்கும் வெளிநாட்டாரையும், தூதுவர்களேயும், வியாபாரிகளேயும் தக்க பாதுகாவலோடு மட்டக்களப்புச் சிற்றைசன் கண்டியக்கட்டு (இன்றைய கல்லோயா அணேக்கட்டு இருக்கும்பகுதி) வழியாக மல்காட்டுக்கு அனுப்பியிருக் கொன். போர்த்துக்கீசர் இலங்கையை அடிப்படுத்தும் முன்னரே 1602இல், ஒரு ஓல்லாக்தத் தளபதி இலங் கையின் மட்டக்களப்புத் துறைக்கு வந்தான் என்றும் அவனேச் சிங்களை மன்னனிடம் கடல் மார்க்கமாகக் கொழும்புத் துறைமுகத்துக்கு மட்டக்களப்பு மன்னன் அனைப்பினைன் என்றும் ஒல்லாந்தர். சரித்திரக்குறிப் போன்று கூறுகின்றது. இவற்ருல் கிழக்கிலே மட்டக்களப்பு முதலான துறைமுகங்கள் பண்டை நாளிலிருக்தே நன்கு புழக்கத்திலிருந்தன என்பதை நாம் அறியலாம்.

இலங்கைத்தீவில் எத்தீனயோ வேறு துறைமுகங்கள் இருந்தபோதிலும் திருக்கோணமஃயை அவற்றுள் தஃல சிறந்த அமைப்பிஃன உடையதென்பது எல்லார் கருத்து மாகும். இயற்கையாக நன்கு அமைந்த அக்கடற்றுறை பல கப்பல்கள் பெரும் புயல்களுக்கும் ஒதுக்கிடமாகத் தங்கத்தக்க நிஃலய அமைப்பிஃன உடையதாக இருக் கின்றது. எனினும், நாட்டின் விளேபொருள்கள் இத் துறைமுகத்திற்கு வெகுதொலேவில் இருப்பதால், தெருக் களின் வசதி குன்றிக்கிடந்த அக்காலத்தில் ஒரு சிறந்த வியாபாரத்துறையாக அது பயன்படுத்தப்படவில்லே. போர்த்துக்கீசரை வெல்லுவதற்கு ஏற்ற முக்கிய தளமாக முதன் முதல் ஒல்லாந்தரே அதனேப் பயன்படுத்தியிருக் கின்ருர்கள். அவ்வாறு பிறநாட்டாருக்குத் திருக்கோணமலே ஒதுக்கிடம் கொடுத்த சிறப்பே பழைமையான கோணேச் சுரர் கோயிலே இலகுவாக அவர்கள் தகர்த்துக் கொள்ள கொள்ளக் காலுமாயிற்று. பரந்துபட்ட குறிப்புக்கள் கொண்ட இத்துறை பற்றிய சுவையான வரலாறுகள் ஒரு தனிப்பகுதியாக எடுத்து விளக்கத்தக்கனவாகும்.

ஈழத்தின் மத்தியிலிருந்து ஊற்றெடுக்கும் நதிகளிலே பல தெற்கிலும், கிழக்கிலும் பாய்ந்து செல்வன. தெற்கே நிலம் சரிவுற்றுச்செல்ல, கிழெக்கிலெங்கைகையோ அதற்கு மாருனதாய்ச், சமதரையாகப் பரந்து கொடப்பதாயிற்று. இதனுல், இலங்கையின் நதிவளம் பயன்படும் சிறந்த நாடு தெழக்கிலங்கையேயாகி, நிலவளமும் மிகுந்து அதிகமான கெல் விளேவினுக்கும் நிஃலக்களமாயிற்று. இந்தியாவுக்கு ஏற்றுமதியாக்கப்பட்ட நெல் எல்லாம் கிழக்கிலங்கையின் **துறை**முகங்க**ள் வழியாகவே** சென் றுள்ளனவென்று தெரிகின்றது. இத்தகையே துறைமுகங்க ளுள்ளே மட்டக்களைப்புப் பட்டிகைத் துறைமுகமே இயற்கை அமைப்பின**லு**ஞ் சிறந்த ஒ**ன்றுயி**ருந்தது. மட்டக் களப்பு நாட்டினூடே நீண்டு கிடக்கும் வாவியானது கடேலோடு கலக்குமிடத்து அமைந்த புளியந்தீவில் மட்டக் களைப்பு நகரம் அமைமைந்தாள்ளது. இத்நிவிணேச் சேர்ந்த பகுதியும், களிமுகமும் மிக்க ஆழமுடையனவாய் இருப் பதனுற் பழங்காலத்திலேயே வழக்கத்திலிருந்த பெரிய கப்பல்களும் மட்டக்களப்புத் துறைமுகத்தின் வழியாக உள்ளே பயமின்றி வந்து தங்கி, ஏற்றுமதி செய்தாள்ளன. எனினும், போர்த்துக்கீசர் தம் காலத்திலே 'தட்டைப் படகுகள்' (Flat Boats) என்று அழைக்கப்பட்ட நடுத்தரப் படகுகளேத் தவிர்ந்த மற்றையவற்றின் மூலம் உட்புகுந்தார்

இல்லே. இத்துறைமுகத்தின் வியாபாரம், படையெடுப்பு என்பவற்றுக்கெல்லாம் நன்கு பயன்படுத்தியவர்கள் டச்சுக்காரர்களே. அவர்கள் யாவுத்தந்தம், மிளகு, எலு மிச்சம்பழம், தோடம்பழம், நெல், உப்பு என்பனவற்றைற மிகுதியாய் ஏற்றுமதி செய்துள்ளனர் என்ற இக்குறிப் புக்களே ஒல்லாந்தரது கடல்வழிப் படத்திலே (Hollanders Hydraulic Map) காணலாம்.

டச்சுக்காரரது ஆட்சி இலங்கையில் நிலவியவரை மட்டக்களப்புத் துறைமுகம் மிகுதியும் பெயர்பெற்ற ஓன்ருகவே இருந்திருக்கின்றது. பின்னர்க் காலத்துக்குக் காலம் ஏற்பட்ட நீர்நிலே மாற்றங்களோல் மட்டக்களப்பு வாவியின் கடல்வாய் வடக்கு நோக்கி இடம்பெயர்க்து விட்டது. இதனல் ஏற்பட்ட வளேந்த பகுதியானது கடல் அஃலைகளால் எற்றுண்டு ஆண்டுதோறும் சில மாதங்களில் அடைபட்டுப்போதல் இயல்பாயிற்று. அக்காலங்களில் மட்டக்களப்புக்கு வரும் கப்பல்கள் கட<u>ல</u>ுள் வெ<u>குத</u>ோரம் தள்ளி நின்ற நங்கூரம் பாய்ச்சவேண்டியிருந்தது. ஆங்கி காலத்திலே, 1908ஆம் ஆண்டு செப்டம்பர் வேயர் மாதத்தில் ஒரு மாலுமி இவ்வாறு நடுக்கடலிலே நங் கூரம் பாய்ச்சவேண்டியே கணக்கினே, இருளில் ஏற்பட்ட பெரும் காற்றினுற் தவறவிட்டுதினுலே, மணற்றிட்டில் ஏறிய அவனது கப்பல் பெரும் சேதமடைந்ததென்று அறி கின் ோம். இன்று பண்டையத் துறைமுகத்தின் மூடிக் கடலுக்கும் வாவிக்கும் இடையிலே ஏறக்குறைய 250 அடி தூரத்திற்கு வார்க்கப்பட்டிருக்கும் மணல் வெட்டி நீக்கிவிட்டால் மட்டக்களப்புக் களிமுகம் மிகச்சிறந்த ஒரு துறைமுகமாகுமென்றும், ஒருபோதும் அடைபடாது துலங்கி நிற்குமென்றும், வருடம் முற்றும் நன்கு பயன் படத்தக்க போதுகாப்புள்ள துறைைமுகமாக மட்டக்களப்பு இருக்குமென்றும் அறிக்கோர் கூறுகின்றனர். ஒல்லாக்த ருக்குப் பெரிதும் பயன்பட்ட இத்துறைமுக இன்றும் 'டச்ச பார்' (Dutch Bar) என்றே அழைக்**க**ப் படுகிறது.

மட்டக்களப்புக்கு வடபால் 20 மைல் தூரத்தில் இருக்கும் கற்குடா என்னும் இடமும் நல்ல இயற்கை

அமைப்படையே துறைமுகமாகும். எனினும், கற்குடா நிலப்பகுதி மணற் பாங்கானதாய் நெல் வயல்களுக்குத் தூரத்தே இருப்பதால் ஈழத்தைச் சுரண்டுவதிலே கருத் தூன் றிவந்த வெளிநாட்**டா**ருக்கு **அ**த்**துறை** அதிகம் பயன் பட்டதாக இல்ஃல. தேனும், காட்டுமரங்களும் அத்துறை வழியாக வேற்று இடங்களுக்கு ஏற்றுமதி செய்யப்பட்ட தேனச் சிங்களவர் காலக்குறிப்புக்களால் அறிகின்ரும். ஆங்கிலேயர் இலங்கையை அடிப்படுத்திய பின்னரே கிழக்கிலெங்கையிற் தென்னேப்பயிர் நன்கு வளர்க்கப் பெற்றிருக்கின்றது. மணல் நிலமும் அவர்களால் வளங் கொழிக்கலாயிற்று. அதனுற் பெற்ற பயன்களே வெளி நாடுகளுக்கு அனுப்பிவைத்தற்கு ஏற்ற சிறந்தே துறைற முகங்களாகத் தெற்கே திருக்கோயிஃபைய், வடக்கே கற்குடாவையும் நன்முறையில் ஆங்கிலேயர் அமைத் தனர். அவர்களது நற்செயலின் சின்னங்களாகக் கற் குடோவிலே அமைந்த கடற்பாலம் முதலியவற்றை, சிறைத வுற்ற நிஃலயிலே (படம் 54) நாம் இன்றும் காணலாம். ஐப்பசி தொடக்கமுள்ள ஆறுமாத காலமும் இத்துறை பெரிதும் பயன்பட்ட வர்த்தகத்துறைமுகமாக விளங் கிற்று. 1890ஆம் ஆண்டிலேதான் முதன் முதலாகத் பருவப் பெயர்ச்சிக்**காற்**றுக் காலத்திலும் கென்மேல் அது பயன்படத்தக்க துறையென அறியப்பெற்றது. இன்று யாழ்ப்பாணத்திற்கு கெல்லும், தேங்காயும் அனுப்பி வைக்கும் பிரதான கடல்வாயிலாகக் கற்குடா இருக்கின் றது. சங்கு, சிப்பி, சுண்ணும்பு என்பனவும் இங்கிருந்து மற்றைய இடங்களுக்கு இவ்வாயிலாகச் ஈ மத்தின் செல்லு இன்றன. இந்தியாவிலிருந்து ஓடு, 'சீமேந்து' ு என்பன இதன் வழியாக இறக்குமதி செய்யப்படு வதையும், தேங்காய் இங்கிருந்து ஏராளமாக இந்தியா வுக்கு ஏற்றுமதியாவதையும் இன்றும் நாம் காணலாகும்.

அடுத்து, நாம் காணும் கடற்றுறை திருக்கோயிலாகும். இப்பெயரைக் குறிப்பிடும்போது அங்குள்ள பழைமை யான கோயில் நாம் நிண்வுகூருகின்றேம். அக் கோயிலின் கர்ப்பக்கிருகத்தின்மேல் அமைந்துள்ள சிற்பவேலேயானது மிகப் பழங்காலத்தைச் சேர்க்ததாகுமென்று அறிக்தோம். அக்கோயில் கிருமாணம் செய்வதற்கு வக்த சிற்பியர்க ளெல்லோரும் இக்தியாவில் இருக்து திருக்கோயிற் றறை முகத்திலேயே வக்திறங்கியதாகச் சொல்லப்படுகின்றது. திருக்கோயில் என்ற சொல் சிங்களத்திலே 'தாங்கோள்' என்று சொல்லப்படுகின்றது. மூன்று அடுக்குக் கோபுரம் என்றும், மூன்று திசைகளிலே வாயில்களேக்கொண்ட கோபுரம் என்றும் இச்சொல் பொருள்படுகின்றது. 'திரி' என்று அடைமொழி பெற்றவையான 'றைகேதீச்ச', 'ரைக்கொணுமல', 'ரைக்கோவில்' என்னும் மூன்று பழம்பெருங் கோயில்கள் முறையே ஈழகாட்டின் மேல், கீழ், தென்திசைக் கடற்றுறைகளிற் காவலாக அமைக் துள்ளனவென்று போர்த்துக்கீச சரித்திரநூற் குறிப் பொன்றிற் காணப்படுவதை நாம் இங்கு கோக்குதல் வேண்டும்.

ஜெரேனிமோடி அசவேடா என்ற போர்த்துக்கீச தளபதி இத்துறை வழியே இறங்கி இங்குள்ள கோயில் அழித்துக் கொள்ள கொலாடு இங்கிருந்த கணேசர் விக்கிரகங்களேயும் உடைத்து மீண்ட வரலாறு ஒன்று இருக்கின்றது. இத் துறைமுகத்தின் பழைமையான வெளிச்சவீட்டுத் தொடர்பு பற்றிய கதைகளும் பல இங்கு வழங்குகின்றன. பெரிய தென்னந்தோட்டங்கள் திருக் கோயிலேச்சுற்றி எழுந்த பிற்காலத்தே, கொப்பரு ஏற்று மதிக்குப் பெயர்போன பெரிய துறைமுகமாக இது விளங்கலாயிற்று. இத் துறைமுகத்தினே வளஞ் செய்த சிறப்பு அக்காலே ஆங்கிலேயரையே சார்ந்ததாகும்.

இதனே அடுத்து, தென்பால் உள்ளது கோமாரி என்னும் ஊர். அதுவும் பழங்காலத்தில் ஒரு துறைமுக மோக இருந்துள்ளதென அறிகின்ரேம். வாஸ்கொடிகாமா என்னும் போர்த்துக்கீச யாத்திரிகனேப் பின்பற்றி இந்தியா சென்ரோர் இலங்கையின் கிழக்குக் கரையிலே இருந்த நீண்ட முன்யில் அமைந்ததாகிய 'குமரிமுன்' என்னுந் துறையினேக் கடந்து சென்றதாகக் குறிப்பிட்டுள்

ளார்கள். இந்தியாவிலிருந்து வந்து உடைகரைப்பட்ட கப்பல் ஒன்றிலிருந்து இவ்விடத்துக் கலைரையை அடைந்த இராசகுமாரி ஒருத்தி, தன் பரிவாரங்களோடு தெங்கி இப் பகுதியை ஆண்டாள் என்றும், அவளது தஃலைகரமான காரண த்தால் இவ்விடம் குமரிமுண் என்று பெயர்பெற்றுப், பிண்பு கோமாரி என்ற வடிவில் மருவலாயிற்று என்றம் கேள் விக்கதை வழங்கு கென்றது. ஏற்றிறக்குமுதிகளோ விடை, பெரும் புயற்காலங்களுக்கு ஏற்ற ஒதுக்கிடமாகவே இத்துறை அநிகம் பயன்பட்டுள்ளது என்பேது தகும். இதன் தென்பால் உள்ளதும், மிகப் பிரசித்தமாக இருந் ததுமான துறைமுகம் 'அறுகம்பை' என்பதாகும். மட்டக் களைப்பு நிலப்பாப்பு முழுமையும் வாவியும் சூண்களும், வளேந்துகிடக்கப் பெறுவதாற் போக்குவரத்துக்கு ஏற்ற நல்ல தெருக்களின் வசதியற்றிருந்த பழங்காலத்தில்**, நீ**ர் வைழிகளே வர்த்தகம், படையெடுப்பு, பிரயாணம் முத லான எல்லாவற்றிற்கும் பயன்பெட்டுள்ளன. உறுகுணே நாட்டுச் சிங்களர்களோடு மட்டக்களப்பு மக்கள் பெரிதும் தொடர்புகொண்டிருந்தனர் என்பதும், சிற்றரசர்களோகத் தமிழ் வன்னிமைகள் காலத்துக்குக்காலம் இருந்தனர் என்பதும் நாம் அறிந்த உண்டைமை வரலாறுகள்.

உறகுணேப் பகுதியைக் காவல் செய்யுங் கடல் நாவாய்கள் மட்டக்களப்பு, திருக்கோயில், அறுகம்பே, பாணம முதலான துறைமுகங்களே அடிக்கடி தரிசித்துச் சென்றன. எனினும், பெரிய போர்ச்சா தனங்கள் இல்லாத அக்காவாய்கள், போர்த்துக்கீசர் முதலான வெளிநாட்டாரது கப்பல்களுக்கண்டு வெழிவிலகிவிட்டதில் வியப்பொன்றுமில்ஃல. இத்தகைய காவல் நாவாய்களின் தங்கிடெம் அறுகம்பையொக இருந்ததென்று கூறப்படுகின் ற**து. வி**யாபாரமுறையிலே, இத்துறை வருடத்தில் எட்டு மாத காலத்திற்குப் பயன்பட்டிருக்கின்றது. 1605இல், போர்த்துக்கீசரது படையொன்றைச் சேர்க்தோர் இத் துறைமுக வழியாக உட்புகுந்து, உறுகு‱னக் காடுகளில் இருந்து பொதி எருதுகளில் வணிகர் கொண்டுவந்த பல பொருள்களேயும் சூறையொடிச் சென்றிருக்கிறுர்கள்.

அவர்கள் மட்டக்களப்பு வழியாக வெளிச்சென்றனர் என்றம் 1609இல், மட்டக்களப்புத் துறைமுக வேழியே மீண்டும் உட்புகுந்தனர் என்றும் தெரிகின்றது. டச்சுக் காரர் தம் காலமுற்றும் இலங்கையின் தென்கிழக்கிலே அதீன ஒரு பிரதான துறைமுகமாக வைத்திருந்தனர். உப்பு, தேன், மிளகு, யாகுனத் தந்தம் என்பனவும், முதிரை, கருங்காலி முதலிய மரங்களும் *அவர்கள்* காலத்தே இத் துறைமுக வழியாக ஏற்றுமதி செய்யப் பட்டன. பொத்துவில் என் ஹேம் இடத்திவிருந்**து** மொனரகஃ வரையும் ஒரு நல்ல வீதி திறக்கப்பட்ட பின்னர் மொனரகஃப்பகுதியிலிருந்து தேயிஃபையும், கருங்காலி முதலான காட்டு மரங்களும் இத்துறைமுகத் திற்கு வந்து இங்கிருந்து ஏற்றுமதி செய்யப்பட்டுள்ளன. இன்றும் காட்டுமரங்களும், கெல், கொப்பரா என்பனவும் யாழ்ப்பாணம், கொழும்பு, இந்தியா ஆகிய இடங் களுக்கு இத்துறைமுக வழியாக வெளிச்சென்றுகொண் டிருக்கக் காணலாம்.

இதன் தெற்கே உள்ளதுதான் பாணமை என்றும் துறைமுகம். மஃக்குன்றுகளே அடுத்து, காடு சூழ்ந்த இவ்விடம் வரண்ட பிரதேசத்திலுள்ளதாகும். படைகளே இறக்கிப் பாடிவீடு போடுதற்கே மிகுதியும் சிறந்த இடமாக இதனேப் போர்த்துக்கீசரும், ஒல்லாக்தரும் கருதினர். இப்பகுதியை ஆண்ட சிற்றரசர்கள், காடுபடுதிரவியங்க தேன், *யா ன*ேத்தந்தம் என்பவற்றையே .திறையாக வேழங்கியுள்ளார்கள். அப்பொருள்கள் சிங்கள மன்னர்களுக்கும் கப்பல்கள் மூலமாகவே அனுப்பப் பட்டுள்ளன. 'உகந்த' மஃபினே அடுத்துள்ள துறை முகத்தினேச் சைவர்கள் தங்கள் சமயச்சார்பு தொடுத்துக் கூறுவர். முருகக்கடவுள் சூரீண வேற்றிகொண்ட பின்னர் மனமுவந்து வந்திருந்த துறை இதுவாகும் என்பது அவர் கூற்று. கருங்கல்லால் ஆன பெரிய கடற்தோணி, சவள் (துடுப்பு) என்பவை இங்கே கிடக்க நாம் இன்றும் காணலாம். `அக்கரைப்பற்றைச் சார்ந்த கருங்கொடித் தீவிலிருந்து தெற்கே இருக்கும் 12 களிமுகங்களும் காலா

காலங்களிற் சிறு துறைமுகங்களாகப் பயன்பட்டன வென்றும், பெரிய வெள்ள காலங்களில் அக்களிமுகங்கள் போக்குவரத்துச் செய்தற்குத் தடையாக இருந்தன வென்றும் தெரிகின்றது.

பொதுவாக, மட்டக்களப்புக் கடற் றுறைமுகங்க ளெல்லாம் ஐரோப்பியரது தொடர்பின் பின்னரே அதிகம் ஈழநாட்டி ீனைப் வெளியுறவுகொண்டிருக்கின்றேன. போர்த்துக்கீசர் அடிப்படுத்தியிருந்த காலத்தில், மட்டக் களைப்புப்பகுதித் துறைமுகங்களிலே சில அவர்களது ஆதிக் கத்தில் இருந்தனவெனினும் அடிக்கடி நிகழ்ந்த ஒல்லாந்தர் களது தஃவபீடு விரைவிலே மட்டக்களப்புக் கடற் றுறைகளே விட்டோடுமாறு அவர்களேச் செய்தது. படைகளே இறக்கவுங் கொள்ளோப்பண்டங்களேச் சேக ரிக்கவும், விகோ பொருள்கையோயும், திறைகைபோயும் ஏற்றுமைதி செய்யவும், வியாபாரப் பொருள்களே இறக்கவும் தக்க வசதிகளே உடையெனவாக மட்டக்களப்புத் துறைமுகங்களே ஒல்லாந்தர் ஆக்கிஞர்கள். சிறந்த கடற்றுறைக்கோட்டை ஒன்றினே அவர்கள் கோட்டைக் கல்லாற்றிலே அமைத் தற்கு அத்திவாரமும் இட்டிருக்கிறுர்கள். அந்த அத்தி வாரமும் ஒரு கேணேறும் இன்றும் சிதைந்த நிஃவயில் அங் குள்ளன. போர்த்துக்கீசர் மட்டக்களைப்புத் துறைகௌ 1622 — 1639 வரையுள்ள பதினேழு ஆண்டுகளும், ஓல்லாந்தர் 1639 — 1672 வகைரயுள்ள முப்பத்துமூன்று ஆண்டுகளும் தம் அடிப்படுத்தி வைத்திருந்தனர். 1672இல், பிரான்சியருடைய தஃவூட்டினுல் ஒல்லாந்தர் அத் துறைமுகங்களே விட்டுச்சென்றனரெனினும், பிரான் சியர் மட்டக்களப்புத் துறைமுக விருத்தியில் எவ்வித கவ னமுஞ் செலுத்தினர் இல்லே. ஆங்கிலேயர் இலங்கையைக் கைப்பற்றிய பின்னரே மட்டக்களப்புக் களிமுகத்துறை யில் ஒரு புதிய கலங்கரை விளக்கம் (படம் 15) அமைக் கப்படலாயிற்று. கற்குடாத் துறைமுகமும் புதிய கடேற்பால அமைப்புகளேப் பெற்றது. ஆங்கிலேயரது கடல் வியா

பாரச் சிறப்பிஞைலேயே நாட்டின் முக்கிய விளேபொருள்க ளான தேங்காயும், நெல்லும் பிற இடங்களில் நல்ல மதிப்பினேப் பெறலாயின.

இக் கடற்றுறைச் சிறப்புக்கள் ஒருபாலாக, கிழக் கிலங்கையிலே துறைமுகங்களேன்று பெரும் புகழ்பெற்று விளங்குவனவான மட்டக்களப்புவாவித் துறைகளேயும் நாம் இங்கு நினேவு கூருவது அவசியமாகின்றது. மட்டக் களப்பினூடே வடக்குத் தெற்காக சுமார் 30 மைல் நீண்டு கிடக்கும் வாவியானது நாட்டை எழுவான்கரை, படுவான்கரை என்று பகுத்திருப்பதை அறிமுக உரையிற் கண்டிருக்கிறேம். தெங்கின் செல்வத்தை மிகுதியாய் எழுவான்கரையும், செந்நெல் வளத்தை மிகுதியாய் எழுவான்கரையும் கொண்டு விளங்குவன. மட்டக்களப்பு நாட்டின் இருகரையினரும் பண்டமாற்றுச்செய்து வாழ்ந்த சிறப்பினே இன்றும் நாம் இவ்வாவிக்கரை மருங்கிலுள்ள ஊர்களிலே காணலாம்.

மட்டக்களப்பு நகரினே அடுத்துள்ள பெரிய துறை முதலாக, வஃகோட்டிறேவுத்துறை, கன்னன்குடாத்துறை, மண் முன் த்துறை, அம்பிளாக்துறை, களுதாவள் த்துறை, பட்டிருப்புத்துறை, குறுமண் வெளித்துறை, நீலாவணத் துறை, கிட்டங்கித்துறை என்பனவாக உள்ள துறைக ளெல்லாஞ் சிறு வள்ளங்களால் மக்கள் தொடர்பை வாவியின் இருகரைக்குஞ் சேர்க்கின்றன. மேற்குக் கரையில் இருந்து செந்நெல், தேன், காட்டுமரங்கள், காய் கறிகள், கிழங்குகள், விறகு முதலியன எழுவான்கரைக் கும், வெற்றில், மீன், தேங்காய், முதலியன அங்கிருந்து படுவான்கரைக்கும் இத்துறைகளின் வழியாகக்கொண்டு செல்லப்படுகின்றன. மட்டக்களப்பு வாவி ஒரு காலத்தே கிட்டங்கித்துறைக்கு அப்பால் நீண்டு கிடந்ததென்றும், அதன் தென்கோடியிலேதான் சம்பாந்துறை என்னும் துறைமுகம் அமைந்து பெரிய வியாபாரத்தலமாக விளங் கிற்றென்றும் தெரிகின்றது. இந்திய வியாபாரிகளோற்

கொண்டுவரப்பட்டு நின்ற 'சம்பான்' என்னும் வள்ளங் களின் பெயரே அவ்விடத்திற்கும் வழங்கப்பெற்றதென்ற குறிப்பு இத்துறைமுகச் சிறப்பிணே நன்கு காட்டுகின்றது. கல்முனேப் பகுதியைச் சார்ந்த வயல்களில் இருந்து பொப்பட்ட நெல் எல்லாம் சேமிக்கப்பட்ட கிட்டங்கிகள் (நெற்கு தங்கள்) நிறைந்த இடம் கிட்டங்கித்துறையாயிற்று. இவ்விடத்திற்கும் மட்டக்களப்பு நகரத்துக்குமாக ஆங்கி லேயர் காலத்திலே பெரிய மோட்டார் வள்ளங்கள் சென்றுவந்தன. இவை மக்களின் போக்குவரத்**துக்**கும். ஏற்று இறக்குமதி என்பனவற்றிற்கும் நல்ல சாதனங்க ளாக விளங்கின. கொப்பரு, கெல் என்பன இவற்ருற் பெரிதும் ஏற்றிறக்குமதி செய்யப்பட்டன. இதுபற்றிய விபாமான செய்திகளேயெல்லாம் 'அரசாங்க ஏசன்டர்' கள் காலத்திற்குக்காலம் வெளிப்படுத்திய ஆட்சிக்குறிப்பு இருந்து பெறலாகும். இன்று புகையிரதம், மோட்டார்வண்டி முதலியவற்றின் தொடர்பிறைலே பழைய துறைமுகங்களெல்லாம் கைவிடப்பட்டுப்போயின எனினும் அவை புதுக்கி அமைக்கப்பெற்ருல் செலவும் காலமும் சுருங்கி**, வளமு**ம் நிதியும் நமக்கு மிகுந்<u>த</u>ு வருதல் கூடும்.

10. ஓழிபு

கூஃவளமும், நிலவளமும் நிறைந்த மட்டுநன் டைட்டின் சிறப்புக்கள் முற்றக் கூறைமுடியாத பெரும்பரப்பின. அவற் றுள், முதன்மையான வே என்று கருதப்பட்டவற்றை ஒருவாறு சில இயல்களில் மேலே ஆராய்ந்தோம். அங்குச் சேரோது விடப்பட்டவற்றுட் சிலவற்றையாவது தொகுத்து இந்த இயலுட் காணலாமென்று எண்ணுகின்றேன்.

## இ**ந்துசமயம்** (பொதுக்குறிப்பு) :

தொல்காப்பியர் காலத்திற்கு முன்புதொட்டே தமிழ கத்திலிருந்ததாகக் கருதப்படுகின்ற குடிப்பிரிவு மட்டக் களப்புத் தமிழகத்தில் இன்றும் அழியாது விளங்குகின்றது என்று அறிமுகவுரையுட் குறிப்பிட்டோம். இந்நாட்டு மக்களிடை வழங்கும் சாதிப்பகுப்புகளின் உட்பிரிவுகளே தனித்தனி 'குடி'யெனப்படுவது. மட்டக்களப்புச் சாதிப் பிரிவுகள் உயர்வுதாழ்வுகளேக் குறிப்பதற்காகவன்றிப் பெரும்பாலும் அங்கங்குள்ள கோயில் நிருவாகங்களுக் கென்று எழுந்தன எனக் கொள்ளலே பொருத்தமாகும். மட்டக்களப்புத் தமிழகத்திலிருந்த சிற்றரசரும், பெரு நிலக்கிழவரும் எல்லாம் பெரும்பாலும் சமயம், விவசாயம் என்பவற்றிலேயே ஈடுபாடுகொண்டிருந்திருக்கின்றனர். கிழக்கிலங்கைகயினர் பண்டையிலிருந்து போர்த்துக்கீசர் வரவுவரைக்கும் வேற்றுமதக் கலப்பின்றித் தாய சிவநெறி யினராகவே வாழ்ந்திருக்கின்றுர்கள். வைணவத்தைப் பரப்புவதற்கென்று கி. பி. 11ஆம் நூற்ருண்டில் இங்கே வந்த குழுவைச் சேர்ந்தோர் இங்குள்ளோராற் தோற்கடிக் கப்பட்டாரென்று மட்டக்களைப்பு மான்மிய ஏடுகள் கூறு கின்றன. விட்டுணு பக்தர்களால் அமைக்கப்பட்ட ஒரு சில கிட்டினன் கோயில்களும் சைவக் கோயில்களாகவே வளர்ந்துள்ளன. அதலை விட்டுணு சமயம் என்று வேருக ஒன்று எழ இடமில்லாமற் போனதோடு விட்டுணுவை வழிபடுவாரும் சிவசமயத்தாராகவே இன்றும் வாழ்கின்ற சிறந்த சமய சமரசத்தை மட்டக்களப்பிற் காணக்கூடியதா யுள்ளது.

மட்டக்களப்புத் தமிழகத்து மூஃலைமுடுக்குகளில் கோயி**ல்**களும், பிள்ளோயார் எல்லாம் பல முருகன் கோயில்களுமே முதன்மையாய் உள்ளன. அங்கங்கே அம்மன் கோயில்களும் பல காணப்படுவ. பத்திரகாளி, பேச்சி, மாரி, கண்ணகி, திரௌபதி, கடலாட்சி என்ற பெயாகளானமைந்த அம்மன்கோயில்கள் அவற்றுட் குறிப்பிடத்தக்கன. மட்டக்களைப்புத் தமிழகமெங்கும் பெருஞ் சிறப்புடன் பரந்து விளங்கும் கண்ணகியம்மன் வழிபாடுபற்றித் தனி இயல் ஒன்றில் விரிவாகக் கண் டிருக்கின் ோும். கண்ணகி, திரௌபதி அம்மன்கோயில் களிலே உயிர்ப்பலி கொடுக்கப்படுவதில்கே. மற்றைய அம்மன்கோயில்களில் இருந்த அவ்வழக்கமும் இப்போது நீக்கப்பட்டு வெருகின் றது. மட்டக்களப்புக் களிமுகத்தருகில் உள்ள நாவலடி என்னும் ஊர்க் கடேற்கரையிலே இந் நாட்டில் உள்ள சிறந்ததொரு கடலாட்சி அம்மன்கோயில் இருக்கின் றது.

### தீப்பள்ளயம் :

மட்டக்களப்பின் பழைமையான திரௌபதியம்மன் கோவில் கல்முடீனக்கருகிலே பாண்டிருப்பு என்னும் கிராமத்தில் அமைந்துள்ளது. அங்கு நடக்கும் வருடாந்த விழா மட்டக்களப்புத் தமிழில் 'தீப்பள்ளயம்' என்றழைக் கப்படுவது. 'பள்ளயம்' என்றுல் பெருவேள்வி என இங்குப் பொருளாகும். எனவே திரௌபதி அம்மனுக் கெடுக்கும் பெருக் தீ வேள்வியே தீப்பள்ளயழாகும் என்பது பெறப்படும். பாண்டிருப்புக் கோவிலும், திரௌ பதியம்மன் வழிபாடும் கண்டி மேன்னஞன விமலதரும சூரியன் (கி. பி 1594 — 1604) காலத்தில் இங்கு கிறுவப்பட்டன என்ற தெரிகின்றது. அக்காலத்திலே வட் இக்தியாவில் இருக்து மட்டக்களப்புக்கு வக்த தாதன் என்பான், இங்கிருக்த சிற்றரசஞன எதிர்மன்னசிங் கனின் உதவியோடு இக்கோயில் அமைத்தனன் என்று பாண்டிருப்புக் கோயில் பற்றிய பட்டயங்கள் கூறு கின்றன.

பார்த்திபர்கள் கொண்டாடப் பாரதத்திற் சொன்னபடி கம்பம், வனவாசம், கடல்குளிப்புத், தீப்பாய்தல், அம்புவில்லுத் தண்டுடனே ஐவர்கொலு வாக்கிவைத்து, ஆடலொடு பாடி, ஆதி துரோபதைக்கு மாடமுயர் கோவில் வரிசையுட னியற்றிக், கும்பிட்டார்தெண்டனிட்டார்குவலயத்தைக்காருமென்றுர்: தம்பட்டை, சல்லாரி, தாரை, சின்னஞ், சங்குதொனி உடுக்குச், சிலம்பு, மணி, ஒளிதங்கு தீபமெழு,

உடுக்கு ச், சிலம்பு, மணி, ஒளிதங்கு தீபமெழ, அடுக்கு முறையோ டராவான் களப்பலியும், பத்ததி போற்காட்டிப் பணிக்கன் குலத்தோர்க்கு உற்ற புகழ்மேவ உங்களுக்கே முன்னீடு

ஈந்தே னிலங்கை எங்குமுயர்ந் தோங்கவென .....

. ...

விமல தருமனெனும் வேந்த னகமகிழ்ந்து கமல விழிக்கண்ணன் கருஃணதங்கு மிப்பதிக்கு வேண்டும் வயல்நிலமும் வெள்ளிக் களஞ்சியமும் தூண்டு திகிரிதந்தம் சோதியெழ வீந்துமன்னன் கண்டிநகர் சென்றுன்

என்ற பட்டயக்கூற்ற பொண்டிருப்புத்'தூரோபதையெம்மன்' கோயில் வீழா, ஒழுங்கு முதலானவற்றை அமைப்புக் கால முறைப்படியே கூறுவது. பாண்டிருப்பி'னேத் தொடர்ந்து பெழுகாமத்திலும், பின்னார்ப் புளியந்தீவு, மட்டிக்களி என்னும் இரு இடங்களிலும் திரௌபதி யம்மன் கோயில்கள் எழுலாயின. தீப்பள்ளயச்

சடங்குக்காலமுற்றும் கோயிலில் பாண்டவர் வனவாசம் முதவியவற்றைக் கூறம் பாரதக்கதை படிக்கப்பெறும். சடங்கின் இறுதிகாளன்ற கடைபெறுவதான தீப்பாயும் கிகழ்ச்சியே இவ்விழாவில் மிக முக்கியமானதாகும். கோயில் முன்றிலில் ஏறக்குறையை இருபது அடி நீளமும் நாள்கு அல்லது ஐந்து அடி அகலைமும் மூன்று அடி ஆழமு முள்ள சூழி ஒன்று தோண்டப்பெற்று முதிர்ந்த வீரைமர விறகுகளால் நிறைக்கப்படும். நெருப்பூட்டப்பெற்று அனல் கக்கும் 'தணல்'களாக விறகணத்தும் மாறிய பின் னர்க்கோயிற்பூசகருள் முதல்வரும், ' ஐவர் ஐந்து பேரும் ' ( ஜவர் - பாண்டவர், பாண்டுவின் புத்திரர்), 'துரோபதை அம்மனும்', தீப்பாய்க்து தம் கேர்த்தி**க்கடன்** க**ோ**ச் செலுத்தவந்த பக்தர்களும் நீக்குழியினே வலம்வந்து, அதன் நடுவழியாக மெல்ல மெல்லக் கோயிலின் எதிர்ப் புறத்திலிருந்து கோயிலே நோக்கி நடந்து செல்வர். தீயின் வெப்பம் பக்கத்தில் வெகு தூரத்தே கிற்போரையும் தகிக்கத்தக்கதாக இருக்கும்போதும், தீப்பாயும் எவ ருக்கும் அப்பேரழல் ஊறு செய்யாது காக்கும் அம்மனது தெய்வப் பெருஞ்சிறப்பை அனேவரும் வியந்து கொண் டாடுவர். தீப்பாயு முன்னர்ப் பூசகர் அக்குழியின்மீது மந்திரித்த தீர்த்தத்தோடு வீசும் பூக்களும், இல்களும் கீண்டகேரம் சென்றும் வாடாது கிடக்கும் சிறப்பு அனே வரையும் பக்தி பரவசத்துள் ஆழ்த்துவது.

### **திருப்படைக்கோவிலும்** குடிப்பிரிவும்:

மட்டக்களப்பு நாட்டுப் பெருவழக்காக விளங்கிய சமயம் சைவமே என்று முன்பு கண்டோம். சைவருட் பெரும்பாலான மக்கள் முருகவழிபாடே கொண்டவரா யுள்ளனர். கொக்கட்டிச்சோலேத் தான்தோன்றீஸ்வரர் கோயிலே (படம் 5) மட்டக்களப்பு முழுவதிலுமுள்ள ஒரே ஒரு சிவன்கோவிலாகும். முருகவழிபாட்டி2ீனச் சார்ந்தது போலவே அங்கு நடக்கும் சிவபூசீணகளும் உள்ளன. மட்டக்களப்பிலே பழமையும் பிரசித்தமுமுடையவான முருகன் கோயில்களேத் திருப்படைக்கோயில்கள் என்று கூறுவர். பண்டைய அரசரின் மதிப்பும், மானியமும், சிர்வாரிசைகளும் பெற்ற கோயில்களே திருப்படைக் கோயில்களாம். திருக்கோவில் என்றும் ஊரில் உள்ள, சித்திரவேலாயுத சுவாமி கோவிலே மட்டக்களப்பில் உள்ள முதலாவது திருப்படைக் கோயிலாகும். இதனேத் தேசத்**து**க் கோவில் ' **என்**று பொதுவாகக் கூறுவர். மட்டக்களப்பாகிய தேசம் முழுவதற்கும் சொந்தமானது மட்டுமென்றி, 'கோயில்' என்ற பெயரால் இங்கு அமைத் கப்படும் ஒரேஒரு கோயிலாயுள்ளதும் இதுவே யாதலால் இச் செறப்புப் பெயர் இக் கோயிலுக்கு உரியதாயிற்று. மற்றைய திருப்படைக் கோயில்களாக முறையே கொக்கட்டச்சோஃத் தான்தோன்றீஸ் எமுந்தவை: வரர் கோயில், பெரிய போரைதீவுச் சித்திரவேலாயுத சுவாமி கோயில், வெருகல் சித்திரவேலாயுத சுவாமி கோயில், மண் (நீர்க் கந்தசுவாமிகோயில் என்பவையாகும். உகந்தமலே(படம் 60)யிலுள்ள கந்தசுவாமி கோவிலும் பழைமையான ஒன்ருய்த் திருக்கோயிலே அடுத்த திருப் படைக்கோயிலெனப் பெருமை பெற்றிருந்ததென்று கூறப் படுவதெனினும், அதுபற்றிய தெளிவான குறிப்புகள் இன்று இலகுவிற் கிடைப்பதாயில்ஃ. அடுத்ததாகத் திருப்படைக்கோயிலென்று கொள்ளத்தக்க சிறப்புடைய இன்னெருகோயில் சிற்ருண்டிக் கந்தசுவாமிகோயில் (படம் 55) ஆகும்.

திருப்படைக் கோயில்களின் கிருவாகம், பராமரிப்பு, மற்றும் தொண்டுகள் என்பவற்றைச் செய்யும் சாதி யார்களே வகுத்து கியமித்து, அக்கோயில்களில் கடக்க வேண்டிய விழாக்கள் முதலியவற்றையும் ஒழுங்குற அமைத்து, மட்டக்களப்புச் சிற்றரசரும், கண்டிச் சிங்கள மன்னரும் அவற்றுக்கான மானியங்களேயும் அவ்வப்போது வழங்கியுள்ளனர். பெரும்பாலான திருப்படைக் கோயில்களின் கிருவாகத் தலேமைக்கு எனக் 'கலிங்க வெள்ளாளர்' என்னும் சாதியார் கியமிக்கப்பட்டுள் எனர். இலங்கைகயைத் திரிசிங்கள தீவாக்கித் தீவின் முப்பகுதியையும் முறையே ஆண்ட, வங்கர் (தெற்கும் மேற்கும்), சிங்கர் (வடக்கு), கலிங்கர் (கிழக்கு) என் பாருள், கலிங்கராலே தம் காட்டிலிருந்து கொண்டுவரப் பெற்று அங்கங்கே பிரதானிகளாக வைக்கப்பட்டிருந்

கோர் 'கலிங்க வெள்ளாளர்' ஆவர். அதனுற் 'பூபால கோத்திரம்' என்றும் இவர்கள் அழைக்கப்பட்டனர். பூமிபை ஆள்பவரது குலம் என்பது இத்தொடர்க்குப் பொருளாகும். கொக்கட்டிச் சோஃவயிற் ' குடுக்கை கூறும் ' விபரம் கூறுகின்ற பட்டயத்திலே " பூபாலகோத்திர மென் பது கேவிங்க வெள்ளாளர்'' என்றை ஒரு குறிப்புக்கோணப் படுகொன்றது. " முற்காலத்தில், சேரன், சோழன், பாண்டி யண் இவர்களே முறையே நோயர்குலமென்றும், பிள்ளக் குலமென்றும், காராளர் வமிசமென்றும் விருதுகொடுத்து வந்தவர்'' என்று 'திருப்படைக்களஞ்சியம்' என்ற திருக் கோவிற் பட்டயமும் இவரைப்பற்றிக் கூறக் காணலாம். இவர்கள் திருக்கோயிற் பணிக்கென்றே முதவிற்கொண்டு அப்பகுதெயிற் குடியேற்றப்பட்டனர். அவர்கள் குடியேற்றப்பட்டிருந்த இடம் கோரைக் களப்பாகும் என்றும் கூறுவர். இலங்கைக்கு மாகோன் வந்தபோது, இவர்களது பணிமுறையும் மற்றும் ஒழுங்கு களும் சீர்கெட்டு மாறியிருந்தமையைக் (பூபாலகோத்திரத்தார்) என்று அழைக் **கோ**வசியர் ஏழுகுடிகளோக மீண் டும் இவரை கப்பட்ட மன்னன் வகுத்து நிறுத்தி அவரவர் பணிகளேத் திட்ட மிட்டா னென்று 'குளிக்கல் வெட்டுமுறைப் பட்டயம்' குறிப்பிடுகின் றது:

> ''கண்டெ இடு செருகுபில்லி, கட்டப் பத்தன், கருதரிய கவுத்தனு, மத்தி யாயன், மண்டலத்தில் பொன்ஞச்சி, வயித்தி செயன்று கோவசியர் மக்களிலே வருண மாக்கி பண்டுமுறை தவருமல் எழுகுடி யாய்ப் பகுத்தீசர் பணிபுரியப் பரவணி யாய் அண்டேர்தமைச் சாட்சிலைவெத்துத் தத்தம் செய்தான்.''

என்ற அப் பாடற் பகுதியால் கண்டன்குடி, சருகுபில்லி குடி, கட்டப்பத்தன்குடி, கவுத்தன்குடி, அத்தியாயன்குடி, பொன்ஞச்சிகுடி, வயித்திகுடி என்று ஏழு குடிப் பிரிவினே யுடையர் பூபாலகோத்திரத்தார் என்று அறிகின்ரேம். இக் குடிகள் இன்று முறையே கண்டங்குடி, சருவிலிகுடி, கட்டப்பத்தாங்குடி அல்லது சங்கரப்பத்தாங்குடி, கவுத்தங் குடி, அத்தியாகுடி, பொனஞச்சிகுடி, வச்சிஞகுடி என்று

வழங்கப்பெறுவ. இக்குடிக கொரவ்வோன்றினும் உள்ள உட்பிரிவுகளேயே 'வகுத்துவார்' (குறிப்பிட்ட ஒருவரது வயிற்றிற் பிறுந்த வழிமரபினர்) என்றமைழைப்பார். உதாரண மாக மண்டூரில் உள்ள பெரிய கவுத்தன் குடியாரைப் ்பைழகாமத்து வெகுத்துவார்' என்றம், 'மண்டூர் வகுத்து வார்' என்றும் அவரைப் பெற்ற இரு சகோதேரியரின் கணைவரது ஊர்ப்பெயரால் அழைப்பதைக் கொள்ளலாம். இந்த ஏமு குடியினருள், முதல் மூவரும் திருக்கோவிற் சித்திரவேலாயுத சுவாமி கோயில், தம்பிலுவிற் கண்ணகி யம்மன்கோயில் என்பவற்றிற்குடையோராய் அங்கே தங்கிவிட்டனர். கவுத்தன்குடியாருள் மண்டூர்க் கந்த சுவாமி கோயிலுக்குரியோர் மண்டூரிலும், பெரிய போரை தீவுச் சித்திரவேலாயுத சுவாமி கோயிலுக்குரியோர் களு வாஞ்சிக்குடியிலும் குடியேறலாயினர். இவர்கள் பின் னர்ப் பரந்து பேழுகாமத்திலும் குடியேறி வாழ்வாராயினர். மண்டூரிவிருந்த மண்டுநாகன் என்றும் அரசன், சால சேன னுடன் கலிவருடம் 4209இல் செய்த போரிலே மடிந்தபின்னர்ப் போரைதீவு, மண்டூர்ப்பகு தெகள் பாழடைந்துபோயின என்றும், அவனுக்குப் பின்னர் அங்கு பட்டத்துக்குவந்த 'மதிசுதன் (கலி 4209 – 4220 ஏறக்குறையை கி. பி. 1107—1118) என்போன் அவ்வூர்க் கோயில்களேயும், அவற்றின் நிருவாகம் பூசீன ஒழுங்கு கள் என்பவற்றையும், வெள்ளாளர்க்குரிய சீர்வாரிசை களோயும் பழையமுறைப்படி திட்டம் செய்தான்' என்றும். "போர்முடைநாடு" (போரைநீவு) சித்திரவேலாயுத சுவாமி கோவில் பற்றிய திருப்படைக்கூற்றுகளிற் காணப் படுகின்றன. இவ்வரலாறு மட்டக்களப்பு மான்மிய ஏடுக ளாலும் உறுதிபெறுவது. பொன்றுச்சிகுடி, வயித்திகுடி, அத்தியாகுடி என்ற முக்குடியினரும் கொக்கட்டிச்சோலேத் தான் தோன் றீஸ்வரர் கோவிலுடன் தொடர்புடையோ அவர்கள் இன்று பமுகாமத்தில் வதியக் ாரயினர். காணலாம். முதலியார் திரு. எஸ். ஓ. கனகரத்தினம் அவர்கள் மட்டக்களப்புச் சரித்திரத்தைக் கூறும் தமது ஆங்கில நூலில், வேளாளர் என்ற வகுப்பினரது குடிப் பிரிவுகளே பெரிய கவுத்தன்குடி, சின்னக்கவுத்தன்குடி,

அத்தியாகுடி, வயித்தியனைகுடி, கோப்பிகுடி, சங்கரப் பத்தான்குடி, போக்கன்குடி என்று ஏழாகக் குறிப்பிட் டுள்ளார்கள். பெரியகவுத்தன்குடி, சின்னக்கவுத்தன்குடி என்ற இரண்டும் கவுத்தங்குடி என்ற ஒன்றில் அடங்குவ தாகச், செட்டிகுடி என்ற இன்னெருகுடி சேர்க்கப்பட்டு எழுகுடியாய் வழங்கவும் பெறுகின்றது. செட்டிகுடி வெள்ளாளர் பெரும்பாலும் குருக்கள்மடம் என்னும் ஊரில் வாழ்கின்றனர்.

முதலியார் அவர்களுடையை குறிப்புப்படி மட்டக் களைப்பில் உள்ள முக்குகவகுப்பினரின் குடிப்பிரிவுகள் படையாண்டகுடி, உலகிப்போடிகையு. காலிங்காகுடி, பெத்தாண்டகுடி, பணிக்கனுகுடி, **க**ச்சிலாகுடி, பெத் தாண்டபடையாண்டகுடி எனும் ஏழு ஆகும். மட்டக் களப்புக் கோவில்களிலே காணப்படும் 'முக்குகர் வன்னி மைக் கல்வெட்டு', 'சாதித்தெய்வக் கல்வெட்டு', 'திருப் படைக்களஞ்சியக் கல்வெட்டு' என்ற பட்டயங்களிற் காணுகின்றபடி இம் முக்குக குலத்தாரை வடநாட்டி லிருந்து மட்டக்களப்புக்கு நேரே வந்தவர்களின் சந்ததி பின் ரென்று கொள்ளலேயன்றி, யாழ்ப்பாணத்திலிருந்து கி. பி. 5 ஆம் நூற்ருண்டிற் துரத்தப்பட்டோராய் இங்கு வக் தோரென்று கொள்ளுதல் பொருத்தமாகத் தெரியவில்லே. யாழ்ப்பாணத்திவிருந்து வெளியேற்றப்பட்ட முக்குகர், மீன்பிடி வம்சத்தவரென்ற அறிகின்ரேம். மட்டக்களப்பு முக்குகரது பண்டைய வரலாறுகளில் எங்கேனும் அவர் அத்தொழில் செய்ததாகத் தெரியவில்லே. காடுகெடுத்து நாடாக்கி வயல்வளம்படுத்திய அம்மக்கள் அன்றும் இன் றும் செய்தொழிலால் உழவரே என்றும், நாட்டு கிருவா கத்திலும் கோயில் நிருவாகத்திலும் கலிங்க மன்னரால் அவர்க்குப் பங்கு கொடுக்கப்பட்டிருந்ததென்றும் தெளி வாகின் றது. கலிங்க மன்னருக்கு மிக கெருங்கியோராய்ப் பணிபுரிந்தோரின் சந்ததியினர் பிற்காலத்தே கோவிங்கா குடி முக்குகரென்றும், படைத்தஃவைர் போன்று பணி புரிந்தோரின் சந்ததியார் படையாட்சிகுடி அல்லது படை யாண்டகுடி முக்குகர் என்றும், வழங்கப்பெ**ற்ருரென்**று டிகொள்ளைலாம். மண்முண் என்ற சிற்றரசினே அமைைத்து

ஆண்ட உலகநாச்சி என்பாளால் *வெரிசாவிலிரு*ந்து கொண்டுவரப்பெற்ரேரே பிற்காலம் உலகநாச்சிகுடி அல்லது உலகிப்போடிகுடி என்று வழங்கப்பெற்றிருத் தல் கூடும். உலகநாச்சியின் மட்டக்களப்பு வரவு மட்டக் களைப்பிற் கோணப்படும் சரித்திரச் சான்றுகளால் மட்டு **்மன்**றி மகாவமிசத்**து**க் குறிப்புக்களாலும் உறுதிபேறு வது. இந்த வரலாற்றுக் குறிப்புக்களால், 'கலிங்க, ஓரிசா தேசத்தையாண்ட குலசேன னுடைய புத்திரி உலக நாச்சி என்பாள் கௌதம புத்தரது தசனத்தைத் தன் **நெ**டுங் கூந்தலுள் மறைத்துக்கொண்டு, சகோதரனுன உலகநாதனுடன் இலங்கைக்கு வந்து மேகவண்ணனிடம் (கி. பி. 301—382) அவற்றைக் கொடுத்தாளென்றும், மகிழ்ந்த மேகவண்ணன் அவள் விருப்பப்படி மக்கட் குடியேற்றம் பெருத நிலப்பகுதி ஒன்றை அவளுக்கு நிந்த மாகக் கொடுக்குமாறு தனது கண்பனும் மட்டக்களப்பை அக்காலம் ஆண்டிருக்தோனுமான குணசிங்கன் (கலிவரு டம் ஏறக்குறைய 3500) என்பானிடம் அனுப்பினன்' என்றும் அறிகின்ரும். உலகநாச்சியினது வரலாற்றின் மற்றைய தொடர்புகளே இந்நாலுள்ளே (பக். 416இல்) காணலாகும். சிங்கள மேகவண்ணன் காலமும், மட்டக் களப்புக் குணசிங்கன் காலமும் கிட்டத்தட்ட ஒன்று யிருத்தலே இங்கு நோக்குக. முக்குக வகுப்பாரது குடி களுள் காலிங்காகுடி, படையாண்டகுடி, உலகிப்போடி குடி என்ற மூன்றும், இச் சிறப்பிறைப்போலும், கொக் கட்டிச்சோலேக் கோயிற் தொடர்புகள் முதலியவற்றிலே கூடிய பங்கு கொள்ளும் முதன்மைக் குடிகளாயிருத்தலே இன்று நாம் காண்கின்ரும்.

மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் பெருவளத்திலே பல துறைகளிலும் பங்குகொண்டோராய் இக் காட்டிலுள்ள தமிழினத்தாரோடு ஆங்காங்கு வாழும் பெருங்குடி மக்க ளான சோனகரிடையிலும் இத்தகைய குடிவகுப்புக்கள் காணப்படுகின்றன. அவையும் பொன்னூச்சிகுடி, உசவீடு மீராலெப்பைகுடி, வரிசைநாச்சிகுடி, பூமாஃகைட்டிகுடி, கினிக்கருடன்குடி, பண்ணேயவீடுகுடி, முகாந்திரம் நாச்சி குடி என ஏழே என்று முதலியார் கனகரத்தினம் அவர்கள் குறிப்பிட்டுள்ளனர். வேளாளர், முக்குகர் என்பாரோடு இந்நாட்டிலுள்ள மற்றைய எல்லாச் சாதி யாருடைய பெயர்களேயும் முதலியார் அவர்கள் எடுத்துக் காட்டியிருக்கின்றனர். எனினும், 'சீர்பாதக்காரர்' என்பார் பெயர் அவர் நூலுள் விடுபட்டிருத்தல்வேண்டும். அவ்வகுப்பார், சிறிபாததேவியின் பரம்பரையினர் என்று கூறப்படுபவரும், மண்டூர் முதலான பழைய ஆலயங்கள் சிலவற்றின் பணிகளோடு தொடர்புடையவரும், மண்டூர்க் கோட்டைமுன, துறைநீலாவண, குறுமண்வெளி முத லான இடங்களில் நிறைந்து வாழ்வோருமாவர். இவ் வாருன பலசாதி மக்களும் தமது பழமையான குடி வழியால் இன்றும் அழைக்கப்பட்டுவருதல் மட்டக்களப்பி னுக்கே உரிய பெருஞ்சிறப்பாகும்.

## குலவிருதுகள் :

மேற்கண்ட திருப்படைக் குடியினர் பணிசெய்யும் கோயில்களின் விழாநாட்களிலே சீர்வரிசைகள் சில தவருது இடம்பெறுவதைக் காணலாம். கொக்கட்டிச் சோஃத் தான்தோன்றீஸ்வரர் கோயிலிற் தேர்விமா முடிவேறும் போதும், மண்டூர்க் கந்தசுவாமியார் நீர்த்த மாடியை உடனேயும் முறையை 'குடுக்கை கூறைதல்', 'மாஃ கூறுதல்' என்ற குலவிருது நிகழ்ச்சிகள் நடைபெறுகின் றன. 'குடுக்கை' என்பது அமுது முட்டியைக் குறிக்குஞ் சொல். திருஅமுது கிறைந்த சிறிய மண்குடம் என்று ் அமுது முட்டி' என் னஞ்சொல் பொருள்படும். தேர்வி ழா முடிவின்போது கோயிற்பணிகளில் ஈடுபட்டோர்க்கும், விழாப் பொறுப்பாளராய் இருந்த பெருமக்களுக்கும் ஆண்டவணல் அருளப்பெறும் திருவருட் பிரசாதத்தைக் கொண்ட திருமுட்டியே குடுக்கை என்ற பக்தியுடன் கரு தப்படுவது. திருவமுதுக் குடுக்கை ஒவ்வொன்றையும் காராளர் தம்கையில் எடுத்து முறையே வரிசைப்படி அதற்குரிய குலத்தார் பெயரைக் குறிப்பிட்டுக் கூறுதல் ்வேண்டும். உரியவர் அன்றி வேறு எவரும் அதனே வாங்குவதற்கு முன்வரின் வந்தவரது குலம் கோத்திரங் குளேக் கேட்டு மற்றையோர் எதிர்ப்புக் கா**ட்**டுவர். அதனல், குடுக்கை வாங்கவருவோர் தம்மைப் பற்றிய ஐயத்தை நீக்கி வாதிடத் தக்கவரா யிருந்தாலன்றி மானத் தோடு மீளுதல் முடியாதவராவர். குடுக்கை கூறவோர் வேளாளராகவே இருத்தல் வேண்டுமென்பது கவிங்க மன்னஞல் நியமிக்கப்பெற்ற பழைய கட்டுப்பாடாகும்.

" அமுதுகள் படைத்து அந்தணர் அளிக்கத் தமதுபிற் சூத்திர சாதிகள் எழுந்து ◆ மன்னு! மகிபா! மானிலத் தரசே அன்னு ளந்தணன் அறம்பறித் திடுவோன் சாதம் புசிக்கில் தனித்துண் டிருப்போன் ஈயாக் குலத்தோன் அவனிடத் தருந்தில் தீராத் தோஷம் தொடருமென் ரேதி வெறுப்புறச் சூத்திரர் வேந்தனும் வினவ மாசற்ற குலத்தார் மாமிச மருந்தர் தேசத்தி லுயர்வோர் சிவனடி தொழுவோர் உடலழுக் கறுப்போர் உழுதாண் தருவோர் கடைதனி லழகர் நல்லற மீவோர் தன்னுயிர் போலத் தரணியி லஃனத்தும் மன்னுயிர் எல்லாம் வணங்கவே வழங்கும்

வேளாளர் என்று விருதுகள் பெற்றுழும் ஏழா லடியார் இருகரம் அதனுல் தந்தா லுண்டு தருமம் வளர்ப்போம் கந்தர் குலத்தாய்!உன் கட்டீள தருகென

மன்னவர் மகிழ்ந்து'' அப்படியேயாகுக என்ருன்

என்பது குடுக்கைகூறம் கல்வெட்டுப் பகுதியாகும். அக் தணரிலும் பார்ச்க அறம் வளர்க்கும் பெருங்குடியார் உழவரே என்று தேசத்தார் "ஒப்பியபடி" மன்னவனும் அதனே ஏற்று 'முட்டிகளின்மேற் பட்டுச்சீலே போட்டு வரிசைப்படியே ஒவ்வொருவருக்கும் வேளாளரே குடுக்கை கூறி அளிப்பாராக' என்றனன். திருவமுதுக் குடுக்கைகளே யாவருக்கு முதலிற் கொடுக்கவேண்டும் என்பதும், முறையே பின்னர் அது பெறும் வரிசை யாளர் யாவர் என்பதும் மிக முக்கியமாக இந்நாட்டில் கவனிக்கப்பெறும் ஒன்று. அம்முறை மாறுதல், பெருத்த சண்டைகள் ஏற்படுவதற்குக்காலாதலும் உண்டு. கலிங்க மன்னன், கோயில்களிலே இவ்விருதுகளேப் பெறுவா ரது வரிசை முறைகளே வகுத்தமைத்தவாற்றையும் இக்கல்வெட்டுத் தொடர்ந்து கூறுகின்றது.

"......பெரிய திருப்பதி வாசல்
அறமுடீர் வேதம், நம்பியரி, திருப்பாட்டு,
சரிகை சன்ஞுசம், தார்வளர் தேசம்,
வன்னிமை, வரிசையால் உலக குருநாதீர்,
பூபாலர் கோத்திரம், பூவசியன்,
பாவலர் புகழும் பகுதி புன்ஞூஃ,
மண்மூக்ன, மட்ட வாழ்வுறு களப்பு,
பெண்பெறு நாடு, பேர்பெறு நகரம்,
கண்டி, கதிரை, காந்தகோ, மாவலி,
பண்டுமுன் னயோத்தி, பங்குகள் முதலேர்
கூறிறனக் கொற்றவன் கூறிட உழவர்
கூறிய பின்பு .....

என்பது அக்கல்வெட்டுப் பகுதி.

இப்பாடலில் உள்ள சொற்கள் குறிப்படைவ:

பெரிய இருவாசல் - கைலையங்கிரி, வேதம் - பிரமன், நம்பி - விட்டுணு, திருப்பாட்டு - சிவன், சரிகைசன்ஞசம் - படையாட்சி, தேசம் - தேசத்தரசன் (கலிங்க மன்னன்), வன்னிமை - தேசத் தரசனின் கீழ்த்தஃவேன், (தற்காலத்தே தேசம் வன்னிமை என்ற இரண்டு சொற்களும் ஒன்று கித் தேசத்து வன்னிமை என வழங்கும்). உலக குருநாதர் - குருக்கள், பூபால கோத்திரமென்பது கலிங்க வெள்ளாளர், பூவசியன் - வணிகன், புன்னூஃ என்பது பணிக்கன் வன்னிச்சி, மண்மூஃன என்பது - உலகிப் போடி குலம், மட்டக்களப்பு - தனஞ்செஞன்குடி, நாடு - இராமநாட்டு வேடன், நகரம் - விஷணிய வெள்ளாளர், கண்டி என்பது கிஃமை (கண்டித் தலதாமாளிகைத் தஃவேர் ஆக இருக்கலாம்), கதிரை - (குழிர் காமத்து) வேட்டுவப்பெண், காந்தீள - மஃயாள முக்குவர், மாவலி - இடையர், அயோத்தி - மறவர்.

"இதுவே எங்கள் கலிங்கராசண் இட்ட முறைமை என்று வென்னியர்கள் (தேசத்து உட்தஃவோக்ள்) கலி வருடம் 4708இல் (கி. பி. 1604) விமலதருமனிடம் (கி. பி. 1594 — 1604) கூறி முகமனும் பெற்றனர்" என்று மேற்காட்டிய பட்டயத்திலுள்ள பிற் குறிப்

போன்றும் இதன் உண்மையை உறுதிப்படுத்துகின்றது. காலமயக்கில் இவற்றுட் சில பெயர்கள் தற்போது தேவையற்றுப் போய்விட்டன. மண்டூர்க் கந்தசுவாமி ஆவணிப்பூரணே நாளன்று தீர்த்தமாடி நடுக்கரைக்கு வந்ததும் அவர் சூடிச்சென்ற பூமாலேகளே இவ்வொழுங் கிறேடு வேறுசில வரிசைப் பெயர்களேயும் சேர்த்துக் கூறி வழங்குவர். இவ்வாறுன கோவில் விருதைப் பெறத் தவ றுதல் தமக்கும் தம் குலத்துக்கும் இழுக்கென மேற்படி குடியார் கருதத்தக்க சிறப்பு இவ் வரிசைகளுக்குண்டு.

வெள்ளாளரும் அவருடைய பதினேமு சிறைக்குடி களும் மட்டக்களப்பு இராச்சியத்திலேயே (திருக்கோவி லுக்கும் இன்றைய மண்முனே வடபகுதிக்கும் இடைப் பட்ட பகுதியிலே) 'குடிபதி' (குடியேற்றம்) பெற்றனர் என்று அறிகின்ரும். பதினேழு சிறைக்குடிகளும் வேளா ளரது நென்மை நீமைை அல்லது வாழ்வு சாவு காலங் களிலே தொண்டு செய்துவரக் கடமைப்பட்டவரென்றும், வெள்ளாளர் மற்றைய குடிகளோடு, பரிதிகுல கவிங்க மன்னனுக்கு மட்டும் பணி செய்தல் வேண்டும் எனவும் மன்னவன் திட்டமிட்டானென்பது சாதித் தெய்வக் கல் வெட்டுகளாலறியப்படுகின்றது. சிறைக்குடிகளென்பார்: மாதுலர், கோயிலார், பண்டாரம், பண்டாரப்பிள்ள, குசவர், கொல்லர், முதலிகள், (எண்டீண) வாணிபன், நம்பிகள், வண்ணர், அட்பெட்டர், சாணர், ப**ள்ள**ர், பறையர், கோவியர், தவசிகள், கடையர் என்பராவர். மேலே காட்டப்பட்டபடி கலிங்கர், வெள்ளாளர் என் பாரோடு ''கலிங்ககுடி படையாட்சிகுலம், பணிக்களுர் குலம், உலகிப்போடிகுலம் இவர்களுக்கும் இந்தச் சிறைகள் ஊழியஞ் செய்வதேயொழிய மற்றவர்களுக்கு**ச்** செய்யக்கூடாதென்று பூபாலவன்னிமை மலேயமான் தீர்த்தபடி பதினேழு சிறைக்குடிகளுக்கும் கட்ட**ளே ப**ண் ணியது '' என்ற குறிப்பு இவர்தம் ஊழிய இடங்களே வகுத்து அறுதியிடுவதாகும்.

மட்டக்களப்புக் கிராமங்களிலே கலியாணம், பெண்கள் புத்தியறிதல் முதலான சடங்குகள் நடை பெறுங் காலத்து இன்னெரு முக்கியமான குலவிருதாகிய 'கூரைமுடி' வைக்கும் வழக்கம் இன்றும் பழமை குன்றுக கிராமப்புறங்களில் உளது. குறித்த சடங்கு நடைபெறும் வீட்டின் முன்கதவுக்குமேல் உள்ள கூரையில் கிறைகுடங்களேக் குலவிருதுப்படி வைத்து, கதவின் இரு புறமாகவும் நெடிய சீஸ்களேக் கொய்துவிட்டு அவற்றுக்கு கேரே கிலத்திலும் கிறைகுடமும் குத்துவிளக்கும் வைப்பது வழக்கம். கூரை முடிகளின் எண்ணிக்கை ஒவ்வொரு குலத்தாருக்கும் குறிக்கப்பட்டபடியே இருத்தல் மிக இன்றி யமையாத தொன்றுகும். குலவிருதுப்படி கூரைமுடிகள் வைக்கப்பெறுது நடக்கும் சடங்குகளுடையாரைப் பொது மக்கள் மதிக்கமாட்டார். 'கூரைமுடி வைத்தல்' என்னும் குலவிருது பின்வருமாறு அறியப்படுகின்றது:

கலிங்க குலத்தார்க்கு: பதின்மூன்று கூரைமுடி, மேற்கட்டி, நிலபாவாடை, தென்னம்பாளே, பதினெட்டு வரிசை மேளவகை, வெள்ளாளர்க்கீர்த சிறைமுற்றும் ஊழியஞ் செய்யவும் வேண்டும்.

படையாட்சி குலத்தார்க்கு: ஒன்பது கூரைமுடி, ஒன்பது சீல கொய்து வளேயவும், தென்னம்பாளே, நிலபாவாடை, வெள்ளாளர்க்கீந்த சிறைகளுள் ஒன்பது ஊழியஞ் செய்யவும், இரண்டு பந்தல் இடவும், பணிக் கஞர் குலத்தாரும், படையாண்ட குலத்தாரும் வரிசை செய்யவும் வேண்டும்.

உலகிப்போடி குலத்தார்க்கு: பதிகுறைர கூரை முடியும், ஏழு சீல கோய்து கும்பம் வளேயைவும், தேங்கு மலர் (தென்னம்பாளே), மேற்கட்டி, நிலபாவாடை, மேள வகைகள், வெள்ளாளர்க்கீந்த சிறை பன்னிரண்டும் ஊழியஞ் செய்யவும் வேண்டும்.

'கலிங்க குலத்தார் பெண்கொள்ளும் சந்ததியினராகிய உலகநாச்சி குலத்தாரும் கலிங்கரைப்போன்று இராச குலத்தாரேயாவர்.'

் வெள்ளாளர்க்கு: ஏழு கூரைமுடியும், ஏழு சீஃல கொய்து கும்பம் வளயைவும், பலவிதமான மேளவகைகை

445

மேற்கட்டி, நிலபாவாடை, தென்னம்பாளே, பதினேழு சிறைக் குடிகளும் ஊழியஞ் செய்யவும் வேண்டும்.'

்பதினேழு சிறைக்குடிகளுக்கும் முறையே மூன்று கூரைமுடி, மூன்று சீல் கொய்து கும்பம் வளேயவும். மேற்கட்டி மேளவகை இல்லே. பூக்களில் கமலமலரும் இவர்க்கில்லே. ஊழியமும் தங்களுக்குத் தாங்களே செய்து கொள்வாராக.'

இன் ெஞருவகையான குலவிருதும் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்துப் பழங்குடியாரிடை வழங்கிவரச் காண் போம். முல்ஃலயும், மருதமும் சான்ற நிலவளம் பொருந்திய இந் நாட்டினரிடை மங்தைச் செல்வம் முன்பிருந்தே பெரிதும் போற்றிவரப்பட்டுள்ளது. பசு, எருமைை மாடுகள் உழவர் செல்வங்களாதலால் அவைகளே மிகுதியும் பேணிக் காத்தல் மன்னர்க்கும் நிலேமைப் போடிகளுக்கும் கடமை யாயிற்று. அதனுல் மேலே கண்ட குடிமரபினர் ஒவ் வொருவரும் தமக்கென வழங்கப்பெற்ற குலவிருதுகளே மாடுகளுக்குக் 'குறியாகச் சுட்டுக்'கொள்ளவாராயினர். குறித்த விலங்கின் இடதுபுற உடற்பகுதியிலே, தோற் படையில் மட்டும் பதியுமாறு பின், முன் காற்சந்துகள், கன்னம், முதுகை ஒட்டியே விலாப்புறம் முதலான இடங் களிலே பழுக்கக் காய்ச்சிய இரும்புக்கோலாற் தத்தமக் குரிய அடையாளங்களே எழுதுவது 'குறிசுடுதல்' எனப் படும். இந்நாட்டு மக்களிடை மந்தைகளேப் பாதுகாப்ப தற்காக இருந்த இவ்வழக்கினே முறைப்படி பதிவுசெய்து பாதுகாத்த ஒல்லாந்தர், தமது பதிவுக்கு 'மாட்டுத் தோம்பு' என்று பெயரும், அமைப்புச் சட்டமும் வேளுக வகுத்து வைப்பாராயினர். குலவிருதுகளின்படியான அவ் வடையோளங்களிற் சிலவற்றை,

> ''தோணி ரையார்க்குத், தொப்பி துலுக்கருக்கு, காணியுழு மேழிசுளி காராளர்க்கு,—நாணுடைய வில்லம்பு நாட்டிலுள்ள வேடர்க், கெழுத்தாணிி குகர்க்குக், கமலமலர் கோயிலர்க்கு.

என்பது முதலான பட்டயப் பாடல்கள் சிலவற்ருல் அறியலாம். இப் பாட்டி லுள்ளது போலன்றி, காராளர்க்கு கமலமலர், சுளி, மேழி என்பனவும், கோயிலார்க்குச் சங்கும் விருதும் குறிகளாய்த் தற்போது நடைமுறையில் அமைந்திருக்கக் காண்கின்றேம். சுளி என்பதே இன்று சக்கரம் என்று மொழி வழக்குப்பெற்றுள்ள சொல்லாகும். இந்த அடையாளங்களோடு, மாட்டுக்குரியவரது பெயரின் முதலெழுத்தும், அவர் வாழும் ஊர்ப்பகுதியின் பெயரின் முதலெழுத்தும் எழுதப்படுவதால் எந்த ஒரு மாட்டை எங்கே கண்டாலும் அது யாருக்குடையதென்பதை மக்கள் இலகுவாக அறிந்துகொள்ளக்கூடியவராயினர்.

ஒழிபு

பழக்கவழக்கங்கள் சில: மட்டக்களப்பு நாட்டுத் தமிழ்த்திருமணை நிகழ்ச்சிகள்பற்றியும், மருமைக்கட் தாய முறை முதலாகச் சேரநாட்டினர்க்குரியவை போன்ற வழக்கங்கள் சிலபற்றியும் 'அறிமுகம்' என்ற கேட்டுரை யுள் (பக். 8) கண்டுள்ளோம். இங்குள்ளாரது பேச்சின் ஓலிவகையும், மஃபாளத்தில் உள்ளாரது பேச்சில் உள்ள தைப் போன்றதேயாகுமென இந்தியத் தமிழகத்து அறிஞர் பலர் கூறக் கேட்டுள்ளேன். பழமையான செழுந் தமிழ்ச் சொற்கள் பல மலேயாள மொழியில் இருப்ப தாகக் தமி மறிஞர் கூறுகின் றனர். அதே சொற்கள் மட்டக் களப்புத் தமிழகத்தாரது பேச்சுத் தமிழிலும் காணப் படுகின்றன என்ற இங்கு வந்து சென்ற மஃலபாளநாட்டு அறிஞர் பலர் எடுத்துக்காட்ட பெள்ளார்கள். நாட்டி னமைப்பும் சேரர் தமிழகத்து (இன்றைய மலேயாளத்து) நிலப்பாங்கிணேயே ஒத்திருப்பதை இருநாட்டையும் நோக்கும் எவரும் அறியலாம்.

இன்றும் சில கிராமங்களிலே உள்ளாரிடை நடைபெறும் விருந்து வைபைவம், திருமணம், பிள்ளப்பேறு, புத்தியறிதல், மரணச்சடங்கு முதலானவற்றின்போது மற்றையோர்க்குப் புதியனவாகத் தோன்றுகின்ற சில பழைய வழக்கங்களே நாம் காணக்கூடியதாக வீருக்கின்றது. விருந்தாக வந்தோர்க்கு அவரவர் குலம், கோத்திரம், வயது, செல்வாக்கு முதலானவற்றுக்கேற்ற படி, வெண்மையான சீலேத்துண்டால் மூடியும், மூடாமலும் தண்ணீர்ச் செம்பின், வரிசைப்படி முதலிற் கொடுத்துச்

சாப்பிடுதற் கெழுமாறு அழைத்தல் மிக முக்கியமாகச் செய்யவேண்டிய ஒரு வரிசையாகும்.

திருமண நிகழ்ச்சியை மற்றையோர்க்கு அறிவித்து அவரை அழைத்தலே 'வெற்றிலே பாக்கு வைைத்தல்' என்று இங்குக் குறிப்பிடுவர். திருமணச் செய்தியை அறிவிக்கச் செல்வோர் வெண்கல 'வட்டா' (உயர்ந்த காலுள்ள வெண்கலத்தட்டு) ஒன்றில் வெற்றிலே பாக்கு இரண் டையும் வைத்துச் செய்தி சொல்லப்படுவோர்க்குக் கொடுத்தலும், அம்மங்கலச் செய்தியைப் பெற்றுக்கொண் டதற் கடையாளமாக வெற்றிலே பாக்கை அவர் எடுத்துக் கொள்ளுதலும் வழக்கமாதலின் இப்பெயரும் அதற்குப் பொருந்துவதாயிற்று. திருமணமான முதல் மூன்று நாட் களுக்கு மணமகன், பெண் வீட்டினே விட்டு வெளிச் செல்லுதல் கூடாது என்பர். மணமக்கள் இருவம் ஆறுமாக காலத்துக்கு எந்தக் கோவிலுக்குச் செல்லுதலும் இங்கே விலக்கப்பட்டுள்ள ஒன்று. முதல் ஆறுமாத கோலத்துக்கு, அல்லது பெண்ணின் பெற்ரோர் தம் பொருள் வசதிக் கேற்ப அதிலும் குறைந்த காலத்துக்கு, மணமக்கள் எந்த வெளிஉலக இன்னல்களேயும் உணராது இன் புற்றிருத்தற்காக உணவு முதலான எல்லாவற்றையும் தாமே கவனித்துக் கொடுத்தல் வழக்கம். முறைக்கு 'ஆறுமாதச் சோறு கொடுத்தல்' என் று பெயர்.

ஒரு பெண் கருப்பவதியானல் அக்காலத்தில் அவளது கணவன், வீடுகட்டுதல், தென்னே, மா முதலான மரங்களே கடுதல் செய்யக்கூடா தென்பர். அப்பெண் தனது கையால் யாருக்கும் உப்பு, சுண்ணும்பு என்பனவற்றைக் கொடுத்தலுமாகாது. பிள்ளே பிறந்தவுடனே, பெண் குழந்தையானுல் விளக்குமாருன்றையும், ஆண்குழந்தை யானுல் உலக்கை ஒன்றையும், குழந்தை பிழந்த வீட்டு முன்கூரையின்மீது கையால் தட்டிக்கொண்டு கூரைக்கு மேலால், அது சென்று மறுபுறம் விழத்தக்கதாக எறிதல் வழக்கம். பிறந்தது ஆண்குழந்தையாயின் அக்குழந்தை யின் மாமனும், பெண்ணுனைல் மாமியுமே முறைப்படி

அவற்றை எறிதல் வேண்டும்.இச்செயல் குழந்தைக்குநல்ல வலுவூட்டி வளர்ப்பதாகும் என்ற நம்பிக்கை உண்டு. வாக்குவாதங்களின்போது 'என்னே நீ வெல்ல முடிய மானுற்தான் உனக்கு எறிந்தது பொல் (மேர)உலக்கையாகும்' என்பதுபோன்று சிலர் அறை கூவி உரைக்கும் தொடர் களால் இதீணயறியலாம். பிள்ள பேறந்த முப்பத்தொரு நாட்களுக்கு, குழேந்தையும் தாயும் தங்கியிருக்கும் அறை வாசலில் வேப்பமரக் குற்றிகளேப்போட்டு, இடையீடின்றி எரிந்துகொண்டிருக்குமாறு அவற்றில் நெருப்பைப் பற்ற வைத்துக் கொள்ளுதல் வழக்கம். அக் கெருப்புக்கட்டைகள் 'காவற்கட்டைகள்' என்று பெயர் பெறுவ. குழந்தை பிறந்த முப்பத்தோராம்நாள் அதன் தலேமயிர்வழிக்கப்படும். அன்று உற்ருர் உறவினர் யாவருக்கும் குழங்தை பிறந்ததற்கான விருந்து அளிக்கப்படுவதுண்டு. அவ்விருந்து இங்கே ்மருங்கை' என்ற சொல்லப்படும். அமுது, விருந்து, பரத்தை, மருங்கை என்ற வேறு வகைப்பட்ட உணவுக் கொண்டாட்டங்களின் விளக்கத்தைச் செந்தமிழ்ச் சொல் வளம் பற்றிய அதிகாரத்துள் (பக். 95) காட்டியுள்ளேன். அந்த ' முப்பத்தொன்றிலன்று ' அல்லது பின் வேறு ஒரு மங்கலநாளிற் குழந்தையின் சாதகம் (வாழ்க்கையில் நடக்கப்போகும் அனேத்தையும் பிறந்த நேரத்தைக் கொண்டு கணித்து எழுதுகிற சோதிட விளக்கம்) அவ் வீட்டுக்குரிய சோதிடரால் வாசிக்கப்பெறுவதுண்டு. அன்றும் உறவினர் கலந்துகொள்ளும் ஒரு விருந்துக் கொண்டாட்ட நாளாகவே கருதப்படும்.

பெண் குழுந்தைகள் வளர்ந்து பூப்புஎய்த**ீல இ**ங்கு 'புத்தியறிதல்' என்று குறிப்பிடுவர்.

> ''முதுக்குறைக் தனளே முதுக்குறைக் தனளே மலேய ஞெள்வேற் கண்ணி முலேயும் வாரா முதுக்குறைக் தனளே.''

என்றசங்கச் செய்யுளி லுள்ள 'முதுக்குறைதல்' என்பதன் தொடர்பு, இச் சொல்லிலே விளங்குகின்றது: 'சாமர்த் தியப்படுதல்' (சாமர்த்தியம் உண்டாதல்), பெரிய பிள்ளோயாதல் என்பனவாகிய சொற்களும் இந்நிகழ்ச்சி

பைக் குறிப்பிட வழங்குவன. உறவினரான பெண்கள் மத்தியில் இது ஒரு மஞ்சள் விளேயாட்டு நன்னிகழ்ச்சி யாகக் கொண்டாடப்படும். பூணூல் அறியப்பெறுவதால் இரண்டா**ம் பி**றப்பி*னேப் பெ*றம் பார்ப்ப**ன**ர்போல**ப்** புத்தியறிதல் பெண்களுடைய இரண்டாவது முறையான பிறப்பாகக் கருதப்படுவதாதலால்**, ஒ**ரு பெண் புத்தி யறிந்த வேளேபைக்கொண்டு விளக்கமான சோதிடக் கணிப்பினேப் பெற்று அதன்மூலம் அப்பெண்ணுக்குக் கிடைக்கவிருக்கும் கணவ**ன்,** இல்லற வாழ்க்கைப் பெறு என்பவற்றையெல்லாம் அறிந்துகொள்வர். புத்தியறிந்த பெண்ணோப் 'பெரியபிள்டோ' (மங்கைப் பருவமடைந்தவள்) எனக் குறிப்பிடுதல் வழக்கம். திருமணப் ப**ரு**வமடைந்த ஆண்களுக்கு முதன் **முத**லில் அம்பட்டரைக்கொண்டு 'முகத்துமயிர்' (மீசை, தாடி) களேக் களே தேலும், அதற்கு அறிகுறியாகக் 'கடுக்கன்' என்றைம் காதணி (படம் 12) பூணுவித்தலும் ஆண்கள் பால் நடக்கும் இத்தகைய ஒரு பெருவிழாவாகும்.

மட்டக்களப்புச் சாவீடுகளிலே தனிப்பட்டுக் கோணப் படும் சில வழக்கங்களும் உள்ளன. மட்டக்களப்புப் பழம் பரம்படைரயினரான இந்துக்கள் சவத்தைப் பெட்டி யில் வைக்கும் வழக்கம் உடையார் அல்லர். சவத்தை எடுத்துச் செல்வதற்கென்று அமைக்கப்பெறும் 'பாடை' யின் மீதுள்ள தட்டிலே அது வைக்கப்பெறுதலும், எரியூட்டாது அதீனப் புதைகுழியிற் சேர்ப்பதுமே பழமையான வழக்கங்களாக இருப்பதைப் பெரும்பாலும் இன்ன மும் காணலாம். சவம் தாக்கப் பயன்படும் அவ்வா ருனை பாடைகளும் குலவிருதிற்கேற்ப மாடித்தட்டுகள்யேம், வேறுவேருன் எண்ணிக்கைகளேக் கொண்ட கும்பம் எனப் படும் வாழைத்தண்டு, தென்னங்குருத்துகளாலான முடி களேயும் கொண்டமைக்கப்படுவது. சாவீட்டார் தம் அடுப்பு களிலே முதல் எட்டுநாட்களுக்கு நெருப்புப் பற்றவைக்கக் கூடாது என்பது முறைை. அக்கோலத்துள் அவர்களது உற வினர் தனித்தனி முறை வைத்துக்கொண்டு அன்னருக்கு உணவு முதலியவற்றைத் தம் வீடுகளிற் சமைத்துக் கொண்டுவந்து கொடுப்பர். எட்டாம்நாள் உறவினர்

அன்வெரும் ஒருங்குகூடி, 'முழுகி', 'மாத்துப்போட்டு' (வண்ணுனிடம் வெளுத்த சீல பெற்றுடுத்து), 'எட்டுச் சோறு' (சாவீட்டில் எட்டாம்காள் சமைக்கப்படும் பெரிய அமுது) உண்டு உறவுகலக்து செல்லுவது வழக்கம். அது 'எட்டுக்கு முழுகுதல்' என்று சொல்லப்படும்.

ஒரு சாவீட்டு நிகழ்ச்சிகளேச் சரிவரக் கவனித்துக் கொள்ளும் வேலேயை அவ்வீட்டிலிருந்து மாப்பிள்ளே (மணமகன்) எடுத்தாரும், எடுத்தற்குரியாருமே பொறுப் பெடுத்துக்கொள்ளுதல் பண்டுதொட்ட வழக்கமாகும். சவம் எடுக்கப்பட்டதும் சாவீட்டினேச் சாணத்தால் மெழுகுதலும், முற்றத்தைக் கூட்டிச் சுத்தம் செய்தலும் முதலான வேலேகளே அந்த வீட்டுக்குரிய 'மச்சினமைக் குடியார்' (மைத்துனர் கோத்திரத்தார்; சிறப்பாக மாப் பிள்ளே எடுத்தோர்) செய்தல் வேண்டுமென்பது பழமை யான கட்டுப்பாடாகும். இவ்வாருக இந்நாட்டில் வழங் கும் பழமையான கேட்டுப்பாடுகள் யாவும் குலவிருது களின் தொடர்பானவையே என்பதை அறியலாகும்.

மேடைடார் வரவு: மேற்கண்ட குலவிருது சாதிக் கட்டுப்பாடு முதலியனவெல்லாம் இந் நாட்டின் பழமை யான சைவ மதத்தினேடும் சைவக்கோயில்களோடும் பின்னிப் பிணேந்து வளர்ந்து வந்தவை. ஆதலால் திறித்தவ மதத்தி*ண்*யுடையாரான மேலேநாட்டார் வந்து அடிப்படுத்திய இடங்களிலெல்லாம் அவற்றின் தளர்ச் சிக்கும் வழியுண்டாவதாயிற்று. அம்மேடைடார், இங்கு வாழ்ந்த சைவ நன்மக்களேத் தம் மதத்திற்கு மாற்றம் செய்தும், சைவர்களுக்கு இன்னல் விளேத்தும் வந்தா ரென்று அக்காலே வெறுக்கப்பட்டன ரெனினும், முக்கிய ்மாக கத்தோலிக்கா், மெதொடிஸ்தசபையொர் ஆகியே இரு பொழ் தெறிக்கவப் பிரிவினரும் மட்டக்களப்புத் தமிழகக் திலே கால் வைத்தமையால் நற்பலன்களும் பல இங்கே விளேயலாயின. மேனுட்டு மொழிக் கல்வி, விஞ்ஞானக் கல்வி என்பவற்றிண்யூட்டிய புதிய முறையோன பாடசாஃ களின் தோற்றம், விவசாயம், நீர்ப்பாசனம், வைைத்தியம், சுகாதாரம், போக்குவரத்து முதலியவற்றின் சீர்திருத்தம் என்பனவாகப் பல துறைகளிலும் எழுந்த நன்மைகளே முதன்மையாகக் குறிப்பிடலாகும். இவ் வெளிநாட்டா

ருடைய வரவின் பின்னரே 1855 இல் பொது நூல்கிலேய மொன்று மட்டக்களப்பில் நிறுவப்பட்டது. மட்டக்களப்பி லிருந்து 'கொந்தராத்துக்காரரொருவரால் (Contractor) மாட்டுவண்டிகளின்மூலம் பதுகோக்குத் தபாலனுப்பும் சேவையும் 1876 இலே முதன் முதலிற் தொடங்கப்பெறலா யிற்று. இத் தமிழகத்தை இருபெரும் கூறுகளாக்கி நீண்டு கிடக்கும் மட்டக்களப்பு வாவியினூடு ஒரு போக்கு வரத்துச் சேவையினேத் தெற்கே கிட்டங்கித்துறைக்கும், வடக்கே புளியந்தீவுக்குமிடையே நடைபெறத்தக்கதாக ்ஷாம் இருக்' (Sham Rock) என்றும் நீராவிப்படதின் மூலம் ஓ. எஸ். டீ. ஓ'கிரேடி (O. S. de O'Grady) என்பவர் 1891 இல் ஆரம்பித்துவைத்தனர். இச் சேவையினேயே 1907இல் ஸ்ரான்லி கிறீன் (Mr. Stanley Green) என் பவர் 'அலிஸ்', 'பிரைல்' (Alice, Bryle) என்றும் இரு மோட்டோர் வள்ளங்களினுலும் நிரந்தர பயணச் சேவையாக்கினர். இந்நாட்டு வியாபாரம், போக்குவரத்து என்பவற்றை மிக இலகுவாக்கிய இச் சேவை நீண்ட காலத் துயரொன்றைத் துடைத்து மக்களுக்கு ஆறுதலே அளித்ததெனலாம். அச்சுக்கூட அமைப்பு, மின்சாரவசதி களின் அறிமுகம், காணித்தோம்பு எனப்படும் வயல் இடாப்புமுறை, தென்னந்தோட்டங்களின் பெருவிருத்தி என்பனவெல்லாம் மேனுட்டினரது வரவினுல் நாம் பெற்ற நற்பயன்களேயாகும்.

இவ்வாறு மட்டக்களப்பு மண்ணகத்துக்கு வந்த மேஞட்டாரது அடிச்சுவடுகள் இந்நாட்டுக்குப் பெரும் பயீணயும் புகழையும் ஊட்டி வைத்தவைதைப் போன்று, மட்டக்களப்புக் கடற்பரப்பிற்கு அவர்கள் வந்தமையும் அகில உலகப் பெரும் புகழை மட்டக்களப்புத் தமிழகத் துக்கு ஈட்டித் தந்துள்ளதை இன்று நாம் காண்கின்றேம். கடல்வள ஆராய்ச்சித்துறையில் ஈடுபட்ட அமெரிக்க நாட்டுக் கப்பற்குழு ஒன்று (Expedition by Ship Pioneer of U. S. A.) இந்துமகாசமுத்திரத்துள் தற்போது ஆராய்ச் சிகள் செய்து வருவதைப் பலரும் அறிவர். இதுவரை, அமெரிக்க நாட்டுக் 'கலருடோ' என்னுமிடத்துக்கருகி லுள்ள கடலின் நீர்வீழ்ச்சிப் பள்ளம் (Grand Canyon of Calerado in U. S. A.) தான் உலகிலேயே மிகப்

பெரியதும் ஆழமானதுமான கடற் பெரும் பள்ளம் என்று புகழப்பெற்று வந்தது. கடலுக்கடியில் சுமார் 5000 அடி ஆழமும், 500 அடி அகலமும் உடைய கடற்பெரும் பள்ளம் அது. ஆனல் இன்றைய இந்துசமுத்திரக் கடலாராய்ச்சி யாளர், மட்டக்களப்புக் கரைக்கு அணிமையாகக் கிழக்கே உள்ள கடேலின் அடியில் சுமார் 7500 அடி ஆழமும், திருக்கோணம**ீல**க்குக் கிழக்குப்பகுதியில் உள்ள கடலி னடியில் சுமார் 1100 அடி ஆழமுமான **கடல்**கீர் வீழ்ச் சிப் பள்ளங்களிரண்டைக் கண்டுபிடித்திருக்கிறுர்கள். இவற்றுள் மட்டக்களப்புக் கடற்பெரும் பள்ளமானகு உலகிலேயே இன்றுவரை அறிந்தவற்றுள் மிகப் பெரிய தாகுமென்ற அகில உலகப் பெரும்புகழைத் தனதாக்கிக் கொண்டது. மேலும் மட்டக்களப்பிலிருந்து கடலின் அடித்தளம் கிழக்கு கோக்கிப் பலநூறு மைல் தூரம்வரை சரிந்துகொண்டே செல்கின்ற பெரிய பாறை ஒன்றை உடையதாய், அவுஸ்திரேலியா (Australia)வுக்கு இப்பால், இமயமலேயிலும் மிக்க உயரமுடைய பெரியதொரு மலே யாக மாறுவதாகவும் அவர்களது ஆராய்ச்சி கூறைகின் றது. கடல்கொண்ட பண்டைய குமரிக்கல் டம், குமரி மஃ, பஃறாளியாற்றிவிருந்த பெரிய நீர்வீழ்ச்சிகள் என்ப வற்றைப்பற்றிய நல்வெளிச்சத்தினே நாம் பெறுதற்கு மட்டக்களப்புக் கடேற்கரைப் பகுதிகள் தொடர்ந்து சான்ற தந்துகொண்டிருக்கப்போகின் றன என்பதை இவற்ருல் நாம் ஊகித்துக்கொள்ளலாகும்.

கத்தோலிக்க மதம்: மட்டக்களப்பிற் கிடைக்கும் கத்தோலிக்கமதப் பழைய சாசனங்களின்படி (Documents Found in the Archives of the R. C. M. Batticaloa) இம் மதம்—புனித சவேரியாரின் (Francis Xaviour) காலத்திற் குச் சற்றமுன்பே ஏறக்குறைய கி. பி. 1550இல் மட்டக் களப்பிற்கு வந்துள்ளதென்று தெரிகிறது. இது இலங் கைக்கு அம்மதம் வந்து ஏறக்குறைய 50 ஆண்டுகளுக் குள்ளாக இருக்கலாம். வணக்கத்துக்குரிய றாவியாக் அடிகளார் (Rev. Fr. A. M. Rouffiac, O. M. I.) அவர்கள் 1868 மாசி மாதம் எழுதி வைத்துள்ள குறிப்பின்படி 1624இலே மட்டக்களப்பின் முதலாவது கத்தோலிக்க தேவாலயம் கட்டப்பட்டிருக்கிறது என அறிகிறும். அது

தான் தாண்டவன்வெளியில் அமைந்துள்ள கோயில் என்கிருர்கள். பின்னர் இந்நாட்டுக்கு வந்த ஒல்லாந்தர் அக்கோயிஃயும், அங்கிருந்த 'சுருவங்களேயும்' அழித் தொழித்தனர். எப்படியோ அக் கொடூரத்தினின்றம் தப்பியது அங்கிருந்த காணிக்கை மாதாவின் திருச் ் சுருவம்' ஒன்றுதான். இன்று மாசி இரண்டோந் திகதி (Feb. 2nd) தோறும் ஊர்வலமாக எடுத்துச் செல்லப்படும் சுருவம் அதுவேயாகும். ஒல்லாந்தரால் இடித்தழிக்கப் பெற்ற அக்கோயில் பின்னர்க் கண்டி மேன்னரின் அனு மதியுடன் 1660இல் புதுப்பிக்கப்பட்டது. அதன் பின் னரே புளியந்தீவில் உள்ள அர்ச். மரியநாயகி தேவாலயம் (St. Mary's Church) எழலாயிற்று. அதுவே தற்போறைய மாரியநாயகி தேவாலயத்தின் 'சக்கிறிஸ்தி' (Sacristy) யாக உள்ளது. அதைத் தொடர்ந்துதான் புளியந்திவில் உள்ள அக்தோனியார் கோவிலும், இன்றைய மரியமாதா கோவிலம் அமைக்கப்பெற்றன. அடுத்த யானது கல்முன்க்கு மேற்கே உள்ள சொறிக் கல்முன் என்னும் கிராமத்தில் (1807இல்) பாச்சல் முதேலியாராற் கட்டப்பெற்ற திருச்சிலுவைக் கோவில். அதன்பின், தன்ற முனேயில் அர்ச். சூசையப்பர் கோவிலே கபிரியன் விதானே என்பார் கட்டிக்கொடுத்தார். கடற் பிரயாணிகளுக்கு வரும் இன்னல்களேத் தீர்க்கும் அன்னோயின் போல 'கப்பலேந்தி மாதா' கோவில் ஒன்று மட்டக்களப்புத் துறைமுகத்திற் கணிமையாக உள்ள அமிர்தகழியிலே 1822இல் எழலாயிற்று. அப்பால், கத்தோலிக்க மதத் தின் வேகமான பரவுதலுக்கேற்பத் தேவை கோக்கிப் பல கோவில்கள் பல இடங்களிலும் எழலாயின. மட்டக் களப்பு முழுவதிலுமுள்ள இயேசுசபை அர்ச்சியஸ்டவர் கோவில்கள் இரண்டேயாகும். அவற்றுள் முதலாவ தாக அமைந்தது, கல்லடி முகத்துவாரப் (Dutch Bar) பகுதெயில் உள்ள புனித இஞ்ஞாசியார் கோவில். மற்றையது கல்லாற்றில் 1894ஆம் ஆண்டு திருஇருதயர் (Sacred Heart) கோவில் என்னும் பெயராற் கட்டப் பெற்றதும், இன்று புனித அருளாநந்தர் கோவில் என வழங்கப்படுவதுமான கோவிலாகும். உன்னிச்சைப் பகுதி ்யிலே ஆயித்திய மஃலயில் உள்ள சதாசகாயமாதா கோவில் அப்பகுதி மக்கள் பயபக்தியுடன் செய்யும்

வேண்டு தலுகு த்தையும் நிறைவேற்றும் பெருஞ் சிறப்புக் கொண்ட தென்று கூறப்படுகின்றது. இப்படியான சிறந்த-கத்தோலிக்க கோவில்கள் இன்னும் பல இடங்களில் உள்ளன என்பர்.

மட்டக்களப்பு நாட்டிலே கத்தோலிக்க மதம் பரவிய விரைவினேப் பின்வரும் குறிப்பினுல் நாம் ஊகிக்கலாகும். 1851இல் ஒரேஒரு கத்தோலிக்க பாடசால்யும், ஏழு கோவில்களுமே மட்டக்களப்புப் பகுதியில் இருந்தன என்றும், அவ்வாண்டில் இருந்த கத்தோலிக்கர் தொகை ஆயிரத்தைஞ்ஞூறதான் என்றும் அறிகின்றேம். கத் தோலிக்கரின் இத்தொகை 1911இல் ஐயாயிரத்து அற நூற்றுமூன்ருக உயரலாயிற்று. 1915ஆம் ஆண்டுக் கணக் கின்படி மட்டக்களப்பில் இருந்த கத்தோலிக்க பாட சாலேகள் முப்பத்தாறு; கோவில்கள் இருபது; கத் தோலிக்கர் தொகை ஏழாயிரத்து எண்ணூற்று எட்டு. இன்று இவையினத்தின் தொகைகயும் பெரிதும் வளர்ந் கிருக்கக் காணலாம்.

கத்தோேவிக்க மேதபாடசா ஃகெளில் முதலாவதாக அமைந்தது அர்ச். மிக்கேல் தமிழ்ப் பாடசாஃயாகும். அதுவே பின்னர் அர்ச். மாயோகாயகி தோமிழ்ப்பாடசா ஃயோ யிற்று. அத் தமிழ்ப் பாடசாஃபோடு தொடர்ந்தெழுந்த சிறிய ஆங்கிலெப் பாடசால்தோன் இன்று நகரமத்தியில் அழ குற விளங்கும் அர்ச் மிக்கேல் (படம் 44) கல்லூரியாகும். மட்டக்களைப்பில் இன்றுள்ள பேரேறிஞர்கள், அரசியற் தூல்வர்கள், கல்லூரி அதிபர்கள் ஆகிய பலரைத் தோற்று வித்த பெருமையுடையது இக்கல்லூரி. வணக்கத்திற்குரிய சேவியர் அடிகளாரால் (Rev. Fr. Xaviour) அர்ச். மிக்கேல் பாடசாலே (1872இல்) ஆரம்பிக்கப்பட்டது. அக்காலம் இது 57 மாணவர்களோயும் 3 ஆசிரியர்களோயும் மட்டுமே கொண்டிருந்ததென்று அறிகின்றேம். அர்ச். மிக்கேல் கல்லூரியின் தற்போதைய கட்டிடத்தை ஆக்கியவர் வணக்கத்திற்குரிய பொணல் சுவாமியார் (Rev. Fr. Ferdinand Bonnel — படம் 44A) அவர்களே ஆவர். இக் கல்லூரியில் விபுலாநந்த அடிகளார் பயின்ற கால முற்றும், அவருக்கு நல்லாசிரியராய் வாய்க்கப்பெற்றவராய் அடி களாரது பெரு மதிப்பிற்குரியோராய் வாழ்ந்த பொணல்

சுவாமியாரை ஒரு மட்டக்களப்புப் பெரியார் என்றே நாம் கூறத்தக்கவோறு இந்நாட்டு நலனுக்காகவே உழைத்த பெருமகளுக அவர் வீளங்கிருர். 31 – 8 – 1865 இல் பிரான்சிய நாட்டு றாபே (Roubaix) என்றும் கிராமத்திற் பிறுந்த அவர் மட்டக்களப்பின்பே பின்னர்த் தாயகமாகக் கொண்டு வாழ்ந்து 7-5-1945இல் இங்கிருந்தே விண் ணுலகுபுக்க பெருமகஞராஞர். அவருடைய பெருமுயற்சி யால் 3-5-1915 இல் இன்றைய அர்ச். மிக்கேல் கல்லூரிக் கட்டிடெங்கள் அமைக்கப்பெற்றன. இந்நிஃலயத்துப் பெரும் தஃவேராக (Rector) இருதடவை (1917—'30, 1932—'38) அவர் பணியாற்றியுள்ளார். அக்காலத்தே வணக்கத்திற்குரிய றைட் (Rev. Br. Wright) என்பவர் இக்கல்லூரியில் ஒரு காகிதத் தொழிற்சாஃவைைப (Paper Factory) நிறுவித் திறம்பட நடத்திஞர். வணக்கக்குக் குரிய றைட் சகோதரர் அவர்கள் அர்ச். மிக்கேல் கல்லூரி நிருமாணத்திற்கான முக்கியே சிற்பியும் (Engineering Architect) ஆயதோடு, கல்லடிப் பால அமைப்புக் குழுவில் ஒரு முக்கிய உறுப்பினராகவும் இருந்து பாலத்து வேஃலைகள் (படம் 14 A) விரைந்து நெறம்பட நிறைவேறவும் காரணமானவர். அர்ச். மிக்கேல் கல்லூரியிற்தான் மட்டக் களப்பின் முதலாவது மின்விளக்கு யக்திரம் கிறுவப்பட் டது. அங்கிருந்து பக்கத்து வீடுகள் சிலவற்றிற்கும் முதன் முதலில் விளக்கெரிப்பதற்காக மின்சாரத்தைக் கொடுத்து உதவினேர் கத்தோலிக்க குருவானவர்களேயாவர்.

கத்தோலிக்க குருமாரால் (ஏறக்குறைய 1916இல்)
நிறுவப்பெற்றது தான் மட்டக்களப்பின் முதலாவது அச்சு
யந்திரசாஃயாகும். அவர்களின் ஆக்கமான 'சென்ற்.
அதஸ்தின்' ஆசிரிய காலாசாஃயே மட்டக்களப்பில்
எழுந்த முதலாவது ஆசிரிய பயிற்சிக்கலாசாஃயுமாகும். மேஞட்டுச் சங்தீதக் கஃவைய (Band) நன்முறையில் மட்டக்
களப்பிலே அறிமுகம் செய்து அதீனப் பயிற்றி வருபவரும்
அவரே. இப்போது, முதியோர்களுக்கான விடுதிகளா
அமைத்து அவர் செய்யும் பணிகளும், மாந்தீவு தொழு நோயாளர் நடுவில் அவர் புரியும் அன்புத் தொண்டுகளும்
விலேமதிக்க முடியாதனவாம். மட்டக்களப்பு நாட்டின்
புகழ், பாடும்மீன்களது புகழொலியோடு கலைந்தொலிப் பது. நீரினுள் இருந்து எழும் அவ்வொலியின் பேதங்களே எல்லாம் விஞ்ஞான முறைப்படி ஆராய்ந்து ஒலிப்பதிவு செய்து (இந்நால் பக். 80—81) மேளுடுகளுக்கும் நம் புகழை நேரில் எடுத்துக்காட்டிய பெருமையாளருமாக விளங்கும் கத்தோலிக்க சமயத் துறவிகள் இந் நாட்டுக்குச் செய்துவரும் தொண்டுகளுக்கு ஈடெதுவுமில்லே எனலாம்.

மெதொடிஸ்த திருச்சபை: 1814ஆம் ஆண்டு ஆவணி மாதம் 12ஆர் திகதியன்று வணக்கத்துக்குரிய வில்லியம் ஒல்ட் (Reverend William Ault) என்பவரது வரவோடுதான் மட்டக்களப்பு நாட்டில் இச் சமயத்தின் வரலாறும் ஆரம்பமாகிறதெனலாம். இங்கிலாக்குவிருக்கு வணக்கத்துக்குரிய கலாகிதி தோமஸ் குக் (Reverend Dr. Thomas Cooke) என்பாருடைய தூண்டு தலால், அப்பெரியா ருடைய தஃமையில் மெதொடிஸ்த சமயத் தூதுவராக, வணக்கத்துக்குரியோரான கிளவ், ஹாவார்ட், ஓல்ட், வின்ச், ஏர்ஸ்கின், ஸ்குவன்ஸ் (Reverends: Benjamin Clough, Dr. W. M. Harward, William Ault, James Lynch, George Erskine, T. H. Squance) என்னும் அறுவர் இந்தயாவையும் இலங்கையையும் நோக்கி 31-12-1813ல் புறப்பட்டனர். அவருள் இலங்கையிலே மட்டக்களப்பு நாட்டுப் பணியிணே மேற்கொண்டு மட்டக்களப்புத் துறை முக வழியாக இயற்கையின் பேரின்னல்களுக்கிடையில் இறங்கிய 'ஓல்ட்' என்னும் பெரியாருடைய பெயர் இந் நாட்டலே எவராலும் மறக்கமுடியோத ஒன்றெனல் வேண்டும். அப் பெரியார் மட்டக்களப்பின் முதலாவது ஆங்கிலப் பாடசாலேயான புளியக்தீவு மெதொடிஸ்த மத்திய கல்லூரியினே (படம் 56) 1814இல் கிறுவி அதன் இந்நாட்டி**ன் ம**ெதொடிஸ்த திருச்ச**ை**ப வளர்ச்சிக்கும், யின் நிஃஃபேற்றுக்குமாகத் தன்கு பை அர்ப்பணித்து 1-4-1815இல் (தான் வந்து ஏறக்குறைய மா கங்களில்) பரகதியடைந்தார்கள். மெதொடிஸ்த மத்திய கல் லூரியானது முதலில் ஐந்து மாணவர்களோடு, வாவிக்கரையில் இருந்த சுங்கக் கட்டுப்பாட்டு அறை ஓ ன்றில் அவரால் ஆரம்பிக்கப்பட்டது. 1823இல் ஒரு ஆசிரியரையும், 23 மாணவர்**களே**யும் கொண்ட அப் பாட சாஷே 1833இல் ஒரு ஆங்கிலக் கலவன் பாடசாஷேயாக மாற்றப்பட்டது. அக்கால், இக்கல்லூரி மெதொடிஸ்த தேவாலயத்து அப்போதைய கட்டிடத்தின் விருந்தை ஒன்றில் நடைபெறலாயிற்றென்பர். அதற்துச் சில ஆண்டு களின் பின்னரே குறித்த கல்லூரி இன்றைய நிலக் கட்டிடங்களே உடையதாயிற்று.

புளியந்தீவு மெதொடிஸ்த தேவாலயமே இந் நாட்டின் பழமையான கிறித்தவ தேவாலயமாக இருப்பதாகும். இது 1838ஆம் ஆண்டுதான் இன்றுள்ள கட்டிடத்தின உடையதாயிற்றெனினும், மெதொடிஸ்த திருச்சபைச் சேவைகளின் ஆரம்பகாலம் 1814ஆம் ஆண்டாகு மென்றே கொள்ளுதல் வேண்டும். இத் திருச்சபையா ரின் தொண்டுகளுள், மட்டக்களப்புப் பெண்களுக்கும், நாகரிகமும் கல்விவாசனேயுமற்றவர்களாக வாழ்ந்த வேடர் களுக்கும் அவர் செய்தவை மிகமிகப் போற்றத்தக்கன வாகும். மெதொடிஸ்த திருச்சபையினராலேயே இந் நாட்டின் முதலாவது தமிழ்ப் பெண் பாடசாலே புளியந் தீவு முதலியார் தெருவில் (1838இல்) ஆரம்பிக்கப் பெற்றிருக்கின்றது. இங்குள்ள பெண்கள், (சிறப்பாக முஸ்லீம் பெண்கள்) நல்ல வைத்திய வசதிகளேப் பெருது உற்ற துன்ப நிஃவைய இன்னுர் பெரிதும் உணர்ந்து வருந்தினர். மெதொடிஸ்த மத்திய கல்லூரியில் ஆண்க ளுக்கென ஒரு வைத்தியசாலேயை நடாத்திவந்த இவர்கள், அக் கல்லூரியின் இன்றையை விடுதிச்சாலே உள்ள இடத் திலே பெண்களுக்கெனவும் ஒரு வைத்தியசாலேயை கிறுவிப் பணிபுரியலா**பி**னர். *ஜேவான்ஸ் மரு*ந்துச்சா*ஃ*ல (Jevons Dispensary) எனும் பெயருடன் எழுந்த அக் கிலேயத்திஞற் பயன்பெற்ற பெண்களின் தொகை மிக மிகப் பலவாகும். இதனே நடத்திவந்த மெதொடிஸ்த வைைத்திய சங்கத்தின் தொண்டு பின்னர்க் கல்முணே, விந்தனே ஆகிய பகுதிகளுக்கும் பரவலாயிற்று.

ஆங்கிலக் கல்வியினப் பெண்களும் தங்களுக்கேற்ற சூழ்நிலேயிலிருந்து பெறுதல் வேண்டும் என்ற நன்னேக் கத்தோடு மெதொடிஸ்த திருச்சபையார் பெண்களுக்கென முதன் முதல் (1845இல்) ஆரம்பித்த பாடசாலேயே இன்று வின்சன்ற் மகளிர் கல்லூரி (படம் 45) யாக வளர்ந் துள்ளது. அக்கல்லூரியின் ஆரம்ப காலத்திலே அதன் வளர்ச்சிக்காகப் பெரிதும் உழைத்த கல்லூரித் தலேவி

யார் ஒருவரின் (Miss Alicia Vincent) பெயரைத் தாங்கி யுள்ள இந்நிலேயத்திலிருந்து வெளியேறிய மாணவியர் இல்லாத ஊரே மட்டக்களப்பில் இல்ஃவெனலாம். பல் லாண்டுகளாகச் சாதி சமய வேறுபாடற்ற தனது ஈடிணேயில்லாச் சேவையினுல் உயர்தரக்கல்வி, ஒழுக்கம், நாகரிகம் என்பன விளங்கும் அன்ணயர் பலரை ஆக்கி யளித்துக்கொண்டிருக்கும் இக் கழகத்தின் புகழொலியை மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் மூலேமுடுக்குகளிலெல்லாம். கேட்கலாகும். திருச்சபையின் கருத்தினேயறிர்து, நாட்டுமக் களின் பண்பினேயும் ஒட்டி, இந் நிலேயத்தின் நலனுக்காகத் தன் நலத்தையே துறந்த கடைசி ஆங்கிலப் பெண்மணி யான ஒரு கல்லூரித் தலேவி, குறுவ்ற் (Miss Croft) அம்மையாராவர். ஆங்கில நாட்டிலிருந்து வந்து சமயப் பணிக்கும் கஃப்பணிக்கும் என்றே தன்னேத் தியாகம் செய்து மட்டக்களப்புத் தமிழ்ப் பெண்களேப்போலவே தானும் ஒரு தமிழ்ப் பெண்ணுக உடை, நடை, பாவினகளி வெல்லாம் மாறிவாம்ந்த தமிழன்டுன் (படம் 47) அவர். அன் ரைதை அருஞ்சேவைகௌப் போன்ற வின்சன்ற் மகளிர் கல்லாரியிற் பணி வளர்த்த இன்னெரு வெளிநாட்டு அன்னே, இந்தியாவில் உள்ள மஃலயாளத்தைச் சேர்ந்த செல்வி அ. பத்மன் அவர்கள். இக் கல்லூரியின் உப அதிபராகவும், செல்வி குறுவ்ற் அவர்களேத் தொடர்ந்து அதிபராகவும் தன் வாழ்வின் அரிய பகுதியாகியே சுமார் முப்பது ஆண்டு காலத்தை மட்டக்களப்புப் பெண்குலத் தின் வளர்ச்சிக்கென்றே செலவிட்ட பெருமாட்டி அவர். வின்சன்ற் அன்னோயின் பெயரானமைந்த மகளிர் கல் லூரியும், செல்வி குடிருவ்ற் அவர்களின் நினேவாக அங்கு எழுந்துள்ள 'குருவெற்' மண்டபமும் (Croft Hall). செல்வி பத்மன் அவர்களது நினேவால் 'பத்மன் மீன்' (Padman Block – படம் 45 இல் காணப்படுவது.) என அங்கு அமைக்கப்பெற்றுள்ள மாடி மீனயும் மெதொடிஸ்த கிருச்சபையார் மட்டக்களப்புப் பெண்குலத்துக்காற்றிய பெருக் தொண்டுகளின் கினேவாக என்றம் விளங்க .வனவாம்.

தொடர்ந்து மேதொடிஸ்த சபையோர் புளியந்தீவிற் சிங்களவாடியிலே ஒரு தமிழ்ப் பாடசாஃவையையும், கல்முணே பில் லீஸ் உயர்தர ஆங்கிலப் பாடசாஃவையையும் (Leese High School), அதன் பக்கத்தே மகளிர் கல்லூரி ஒன்றை யும் முறையே அமைத்தனர். அவற்ருடு நில்லாது பல தமிழ்ப் பாடசா ஃக்கீனக் கிராமக்தோறும் இன்னர் வகுத்தமைத்துக் 'கிறிஸ் தவமதக் கல்வி', தையல், வீட்டுப்பணி, சுகாதார சேவை, பொதுகலப்பணி என் பவற்றிலே மக்களேப் பெரிதும் ஈடுபடுத்திஞர்கள். இத்துறைகளிற் பெரிதும் பங்கு கொண்டு மைத்தோர் ஆங்கிலகாட்டுப் பெண்மணிகளே என்பது குறிப்பிடத்தக்கது. மேனுட்டுப் பெரியோரது பெருமுயற்சியினுல் அரசடியிலே ஓர் ஆசிரிய பயிற்சிக் கலாசா உயும் நிறுவப்பெற்றதோடு, கல்லா சிரியர் பலரை இந்நாட்டிற்களிக்கும் பெரும் பணியினேயும் திருச்சடையினர் மேற்கொள்ளு வாராயினர்.

இவர்களது இன்னெரு முக்கியமான சேவை, விக் தனேக் காடுகளில் வாழ்ந்த பழங்குடிகளான வேடர் குலத்தாரிடைக் கல்வி விளக்கின் ஏற்றிகவைத்தமையாகும். மற்றைய இனத்தாரோடு சேருதற்குப் பயந்து காடுகளில் மறைந்து திரிந்த 'அரை நிருவாணிகளான' வேடர் (படம் 53) களுக் கென்று பாடசாலே, கோவில், கைத் தொழிற்சால் என்பவற்றை ஆக்கி அன்ஞர்தம் வாழ் வைச் சீர்திருத்தமும், நாகரிகமும் கொண்டதாக்கி வளம் படுத்தினர்கள். பெரு நோய்களுக்குத் தக்க வைத்தியம் செய்ய வசதியற்று, மூடநம்பிக்கைகளுள் மூழ்கிக்கிடந்த விந்தீனப்பற்று வேடர்களுக்கு, ஆங்கிலேயரது விஞ்ஞான முறைப்படியான மருந்துகள் பெரும் பயனளிக்கலாயின. நாடன்குடுகுகளில் (படம் 52) தண்ணீர் குடித்த வேடர் களுக்கு ஆங்கிலமாட்டுக் கண்ணுடிக் கூசாக்களால் மேல்புல நாகரிகம் ஒருவாறு அறிமுகம் செய்துவைக்கப் பட்டது. வேட்டைக்காக நாள்முழுவதும் அலேர்து திரிந்த இக்காட்டு வாசிகளுக்கு ஆங்கிலப் பாதிரிமார் தச்சுத் தொழிற்சாலே ஒன்றைத் தனிப்பட நிறுவிக்கொடுத்ததன் மூலம் அவரைப் பெரிய தொழில் வல்லுகரு மாக்கினர் எனலாம். 1898இல் வெளியான மட்டக்களப்பு அர சாங்க அதிபரின் அறிக்கைை ஒன்றிற் கண்டைபடி விந்தீனையில் மட்டுமன்றிக், கோட்டைமுன்ப் பகுதியிலும் மெதொடிஸ்த திருச்சபைப் பாதிரிமாரால் ஆக்கப்பெற்ற தச்சுத்தொழிற் சரஃ ஒென்றும் இருந்தமை பெறப்படுகின்றது.

இவர்களே த் தொடர்ந்து இந் நாட்டுக்குத் தம் சமயப் பணியின் பெயராற் சிறந்த கலேப்பணியும் புரிந்தோரான ஆங்கிலநாட்டுக்கிறிஸ் தவ சபையார் (Church of England) கோட்டைமுனேயில் அமைத்து நடத்திய பழமையான ஆங்கிலப்பாடசா வேயும் மட்டக்களப்பிற் கல்விமான்கள் பலரை ஆக்கியளிப்பநிலே பங்கு கொண்டிருக்கின் றது. இவ்வாறு தம் சமய வளர்ச்சிப் பணிக்கென்று இங்கு வந்த மேணுட்டாரால், மட்டக்களப்புத் தமிழகம் காலத்திற்கேற்ற வகையிற் புதியனவான கலே, நாகரீகம், தொழில் என்ற துறைகள் பலவற்றிலும் முன்னே றலாயிற்று எனலாம்.

சுகாத்தியம்: மட்டக்களப்பிற்கே இயற்கையாயுள்ள கொடிய வெப்பமான காலங்ஃவையும் பொறுத்துக் கொண்டு மேடைடார் பலர் இங்குவந்து ஆற்றிய கொண்டுகளே நினேக்கும்போது அன்ரைது பெருமையை நாம் பாராட்டாமலிருக்க முடியாது. பருவமழை ஏறக் குறைய 75 அங்குலத்திற்கே ஒருவருடத்தில் உடையதா யினும், காலம் தவருது வடகீழ்ப்பருவக் காற்றினற் பெறும் அம் மழையும், ஈழத்தின் மத்திய மல்லாடுகளி லிருந்து ஊற்றெடுத்துக் கீழைக் கடல்நோக்கிப் பாயும் பேராறுகளும் மட்டக்களப்பை கெல்வயல் கிறைக்த பூமி யாக்கி வளம் செய்கின்றன எனல் வேண்டும். வருடுக் தோறும்` ஆனி முதல் புரட்டாதி வரையுமுள்ள நான்கு மாதங்களிலும் மேற்குத் திசையிலிருந்து மட்டக்களப்புப் பகுதியில் வீசும் 'கச்சான்' என்ற கெருப்புக்காற்று இங் குள்ள பயிர்பச்சைகளேயும், விலேங்கினங்களேயும் வாட்டி வகைப்பது. 'கச்சான்' என்ற தமிழ்ச்சொல் 'கச்சாஸ்' என்ற போர்த்துக்கீச மொழிச் சொல்லிலிருந்து (Cachas is the Portuguese term for the South West Monsoon) வந்ததென்பர். இக் காற்றுக் காலத்திலே கொடிய ரோய்கள், பறவை விலங்குகளின் மரணம் என்பவற் றின் பெருவரவைக் காணலாம். இக்கால இறு இயில், வரையாது கொடுக்கும் வள்ளஃப்போன்று தொடர்ந்து •பெய்யும் பருவமமையாற் பெருவெள்ளங்கள் வருதலும் உண்டு. அரசாங்க அதிபர்கள் காலாகாலங்களில் வெளிப் படுத்தியுள்ள அறிக்கைகளின்படி 1845, 1878, 1907, 1913 ஆகிய ஆண்டுகளிலே பெரிய புயலும்,

வெள்ளமும் இந்நாட்டில் ஏற்பட்டுள்ளன. இவை, ஒன்றை விட ஒன்று கூடிய கோரமான வடிவிலே தோன்றி நாட் டைப் பலிகொண்டிருக்கின்றன என்று தெரிகின்றது. 1913ஆம் ஆண்டு கோரிட்ட வள்ளம், புயல் என்ப வற்றைப்பற்றிக் கூறும் அரசாங்க அறிக்கையின்படி மட்டக் களைப்பு, கற்குடா ஆகிய துறைமுகங்களுக்கு வேந்த அநேக பாய்க்கப்பல்களும், வள்ளங்களும் பெரும்புயல் காரண மாகக் கடலுள் மூழ்கின வென்றம், அக்காலே மட்டக் களப்பு நாட்டில் இருந்த வளமான தென்னந் தோட் டங்கள் பல, பெற்ற பேரழிவு எடுத்துக்கூற முடியாத அள வுக்கு இருந்ததென்றும் அறிகின்ரேம். மட்டக்களப்பு வாவியில் வந்து சேர்ந்த மழை நீரானது கடல் மட்டத் தினும் 6′ 9″ உயரத்துக்கு மேற்பட்டுக் கடலுட் பாய்ந்த தாம்! இதிலும் கூடிய பயங்கரமானதாக அண்மையிலே (1957ஆம் ஆண்டு) வந்த பெரிய வெள்ளத்தின் அழிவு விளோயாட்டை நம்மிற் பலர் நேரிலே கண்டிருக்கின்றோம். இவ்வாறு கடும் வெயில், கடும் மழை இரண்டும் சில போது நாட்டைத் தாக்கினைவும் பெரிய தென்னந்தோட் டங்கள், கண்ணுக்கெட்டிய தூரம்வரை கிடக்கும் பசிய கென்வயற்பரப்பு, காய்கறித் தோட்டங்கள், மா, பலா, வாழை, கரும்புகள் நிறைந்த ஊர்மீனகளின் சிறப்பு என்பவற்றுல் அழகும் திருவும் பூத்துக் குலுங்கும் மருதேத் தண்பணே நாடாகவே விளங்கி, வந்தோருக்கெல்லாம் வாரி வாரி வழங்கி, விருக்தோம்பி வாழ்வளிக்கும் செழு மிலமாக விளங்குகின்றது இம் மட்டக்களப்புத் தமிழகம்.

கைத்தொழில்கள் : சிறக்த இக்த மருத வளங்களும்,

"தேமல் முதிரைகருங் காலிகளுண்டு—வளர் தேக்குண்டு வனத்தினிற் தேலுமுண்டு, பால்மலி பசுவுண்டு மேதிகளுண்டு—தமிழ்ப் பாட்டிற்கு நேல்லயாகுப் பரிசுமுண்டு"

என்று புலவர்மணி பெரியதம்பிப்பிள்ள அவர்கள்புகழ்ந்து பாடிய குறிஞ்சி, முல்லே நிலங்களின் இயற்கையான செல் வப் பெருக்கும், மட்டக்களப்பு மக்கள் நிறைந்த உழைப் பாளிகளாகாமைக்கு ஒருவாறு காரணமாயின வெனலாம். ஆயினும், பரம்பரை பரம்பரையாகக் கைத்தொழில்களா லும் இந்நாட்டினே வளம்பெருக்கும் மக்கள் கூட்டத்தினரும்

இருந்துவருகின்ருர்கள். மட்டக்களப்பின் அங்கங்கே மிக முக்கியமான கைத்தொழில் கெசவு செய்தல் என்றே சொல்லலாம். மருதேமுடுன, காத்தான்குடி, ஆரப்பற்றை, கோட்டைமும், ஏருவூர் முதலான சில கிராமங்களிலே மட்டும் பண்டு வாழ்ந்த இத்தொழில், இன்று நாட்டின் பல இடங்களுக்கும் பரந்து வளர்ந்துள்ளது. கொழும்பு, காலி என்ற பெரிய நகரங்களின் சந்தைகளுக்கெல்லாம் மட்டக் களப்புச் சீஃுகள் முன்னர்ச் சென்றோள்ளன. 1907ஆம் ஆண்டிலே லண்டன் 'சாம்பிராச்சிய கஃலக்கூட'த்தில் (Imperial Institute இல்) நடந்த கைத்தொழிற் பொருட் காட்சியில் மட்டக்களப்பு நெசவுத்துணிகள் பெரிதும் புகழ் பெற்றனவென்று அரசாங்க அறிக்கைகையொன்றே கூறைகின் றது. இன்று, காத்தான்குடியில் கெசவு செய்யப்படும் சேஃகளுக்கு இலங்கைமுழுவதிலுமுள்ள நாகரிக நங்கைய ரிடையே ஏற்பட்டுள்ள மதிப்பை யாவரும் அறிவோம். புதுக்குடியிருப்பு முதலான இடங்களில் உள்ள பிரம்புக் கைத்தொழில் (படம் 51), ஆகைரைப்பற்கூறையில் வளரும் தும்புக்கைத்தொழில் (படம்50), ஓந்தாச்சிமடம், போரை தீவு, ஏருவூர் முதலான இடங்களிற் காணப்படும் வெண் கலக் கைத்தொழில், காத்தான்குடி, மருதமுனேயெனும் இடங்களிலே பன்னுற் செய்யப்படும் பாய், பெட்டி, இழைப்பு வேஃகேள் ஆதியனவெல்லாம், மட்டக்களப்புத் தமிழகத்துக்கு கிறைக்தபொருளேயும், வெளியுலகப் புகறை யும் ஈட்டித்தருவனவாகும்.

''குடைகள் செய்வோம் உழுபடைகள் செய்வோம் கோணிகள் செய்வோம் இரும்பாணிகள் செய்வோம் ''

என்று பாரதியார் குறிப்பிட்ட கைத்தொழில்களெல்லாம் மட்டக்களுப்பிற் செயல்முறையிலே நடந்துவருகின்றன.

பொது: நாம் முன்பு கண்டபடியான சாதிப் பிரிவு களும் குடிவகுப்புகளும் இங்கு வழக்கத்திலிருந்தாலும், குலவிருதுகள் முதலான பல சீர்வரிசைகள் குடிதோறும் வரையுறுக்கப்பட்டனவாய் வழங்கினுலும், தீண்டாமை என்னும் கொடுகோய் தீண்டப்பெருத திருநாடாகவே மட்டக்களப்புத் தமிழகம் விளங்கிவந்திருக்கின்றது. தத்தம் தொழில்களே எவ்விதத் தங்குதடையுமின்றி மக்களீனவரும் செய்தற்கான பழம் பண்போடு கலந்த

சட்ட நிட்டங்களே இந்த இனப் பிரிப்பு முதலானவை யன்றி வேறில்ஃல எனலாம். முன்பிருக்தே, மதவெறி சிறிதுமில்லா தோராகவே இந்நாட்டு மக்கள் விளங்கியிருக் கின்ருர்கள். அந்நிஃ மையை, விபுலாநந்த அடிகளாரால் இங்கு அறிமுகஞ் செய்துவைக்கப்பெற்ற அகில உலக இந்துமத சபையான இராமக்கிருட்டின சங்கம் மேலும் வளர்த்து வைப்பதாயிற்று. பெரும்பான்மையினரான சைவ நன்மக்கள் மற்றைய மதத்தினரை வெறுக்காதே தம் மதத்தை வளர்த்து வேந்துள்ளார்கள். மதமாற்றம் என்ற ஒன்று தஃலோட்டியகதை, இங்கே விளங்கியே சமய சங்கங்களும், வித்துவான் சரவண முத்தன் (படம் 32), விபுலாநந்த நாவலர் (படம் 19), அருணுசலதேசிகமணி (படம் 42) முதலான சைவத் தளபதிகளும் எதிர்த்து ின்று வெற்றியீட்டியுள்ளபோதிலும், மட்டக்களைப்புத் தமிழகத் தார் தம்மிடைப் புதியனவாகப் புகுந்த புறச் சமயங்களே அழித்தொழிக்க முயன்றதாகவோ, அப் புறச்சமயத் தாரக்கு எவ்வித தீங்கும் இழைத்ததாகவோ கேட்கப்பட வில்ஃ. 'சமபந்துபோசனம்' மறுக்கப்பட்ட கதைகளோயம் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தாரிடைக் கேட்டல் முடியாது.

இங்கு நிறைந்துள்ள கோவில்களிலெல்லாம் பூசகர் களாகச் சைவக்குருக்கள்மாரும், அதற்குரிய குடிவழி வந்தோரான 'கப்புகனுர்'களுமன்றிப், பார்ப்பன குலத்தார் யாரேனும் பண்டு இருந்ததாகத் தெரியவில்லே. தற்காலத் திலேதோன், ஒரு சில கோவில்களில் மட்டும் பார்ப்பனக் குருக்களே நோம் பூசகர்களோகக் காண் இன்றேம். தமிழ் மந் திர பூசையும், மந்திரம் சொ**ல்லாது கதிர்கா**மத்தில் நடப் பதுபோன்று வாயிற் சீலே கட்டிச் செய்யும் மௌன பூசை யுமே இங்குள்ள கோயில்களில் கடந்துவந்த நீண்ட நாளேயப் பூசனே வழக்கங்களென்று தெரிகின்றது. ஆதியி விருந்தே மண்டூர், சிற்றுண்டி, உகந்தை, திருக்கோயில் முதலிய பழமையான முருகன் ஆலயங்களுக்கெல்லாம் சிங்கள மக்களும் திரளாக வேந்து பூச**ீன**, திருவிழாக்கள் என்பன ஆற்றிச் செல்லும் வழக்கமுடையராயிருந்திருக் கின்ருர்கள். முருகளேத் தமிழர் தெய்வமென்றும், வள்ளி நாயக்டையைச் சிங்களவர்குல மங்கையென்றும் மட்டக்களேப் பைச் சார்ந்த பகுதிகளில் வாழும் சிங்கள மக்கள் இன்ன மும் கூறக் கேட்கின்றேம். இதிலிருந்து, மொழி வேறு

பாடு அற்ற ஒற்றுகைமையானது இறைவழிபாடு, சமயச் சடங்கு என்பவற்றிலெல்லாம் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தா ரிடைப் பரந்து வழங்கியிருக்கக் காண்கின்றேம்.

இந்நாட்டு மக்களது மனவளம்போன்று செழிப் புடையவையான குறிஞ்சி, முல்லே, மருதம் என்ற பெரு நிலப்பரப்புகளும், குழைக்குப் புறமாக வங்காளக் குடாக் கடலேயண்டிக் கெடக்கும் நெடுகில கெய்தல் வரைப்பும் தத்தம் பயனே ஒழியாது ஊட்டுவன. குறவர்குழாமும், இடையர் குழாமும், உழவர் குழாமும் துவன்றிய முதன் மூன்று நிலங்களும் கண்ணுக்கும் கருத்துக்கும் உவகை தந்து நிற்றல்போன்று, யாகீன, பன்றி, காட்டெருமை முதலான காட்டு மக்கைதகளாலும், காஃபை பசுக்களும், மோளே எருமைகளும் முதலான மாட்டு மங்தைகளாலும், தெளிந்த நீர்ச்சுண்களாலும், பலவினப் பறவைகளாலும் அழகும் திருவும் பூத்துக் குலுங்குவனவாம். தேமல், முதிரை, கருங்காலி, இருணே, சமண்டலே, விளின, பால் முதலான அழகிப வைர மரங்கள் கிறைக்த முல்லே நிலத்தின் இன்னெரு செல்வமான தேனின் நிறைவும் அங்கங்குக் கண்டுள்ளோம். இந்த பெருக்கமும்பற்றி இயற்கைச் செல்வமானது, மட்டக்களப்புத் தமிழ் மூதா தையரின் உயர்ந்த பண்போட்டுச் செல்வமீனத்திற்குமே காரணமாகத் திகழ்ந்தவைகளாம்.

மட்டக்களப்புக் கிராமங்கள் தோறும் அமைக்கப்பட் டுள்ள ஊர்க் குளங்கள் பலவும் நாடு முழுவதையுமே செந்நெல் கொழிக்கச் செய்துவந்திருக்கின்றன. அவை, பெரிய நீர்ப்பாய்ச்சற் திட்டங்களின் கீழமைந்த குளங் களேப் பார்க்கிலும் மிகப் பெரிதும் பயன் தந்துள்ளன எனலாம். ஊர்க்கிணறுகளில் உண்ணீர் வற்று திருக்கவும், காய்கறித் தோட்டங்கள் செழிக்கவும், மந்தைகள் வாழ வும் வழிவகுத்து, ஊர்தோறுமுள்ள சிறு நிலமெனினும் நல்வளம் கொழிக்கும் நெல்வயலாகச் செய்த சிறப்பு எல்லாம் அக்குளங்களே அமைத்துத் தந்த ஊர்ச் சபை களுக்கே உரியதாக இருக்கின்றது. கிராமந்தோறுமுள்ள இத்தகைய குளங்கள், கோயில்கள் முதலான பொது இடங்கள் பலவும் அறப்பணி நிலேயங்களாகக் கருதப் பட்டு, ஊர் மக்களுடைய இக்காலச் சிரமதானமுறை போன்ற கூட்டு முயற்சியினுல் வளர்த்துக் கோக்கப்பட்டு வந்திருக்கின்றன.

மட்டக்களப்புத் தமிழகமெங்கும் பரக்துபட்டுள்ள ஊர்ப் பெயர்களே சோக்குங்கால், பெரும்பாலானவை ்தாய தமிழ்ச் சொற்களாலேயே அமைந்திருக்கக் காண் போம். சில இடங்கள் சிங்களமொழிப் பெயர்கொண் டுள்ளன எனினும், அவையும் பழந்தமிழ்ப் பெயர்களுடை யனவாகவே இருந்து, சிங்கள மன்னரின் கைப்பட்ட போது அத்தகைய மாற்றத்தைப் பின்னர்ப் பெற்றன வென்று அறியலாம். நாடகக்கலே மன்றங்கள், புராண வகுப்பறைகள், இலக்கிய இலக்கணத் திண்கீணகள் ஆகியவை காலமெல்லாம் ஊர்தோறம் வளர்க்கப்பட்டு வந்திருக்கின்றன. மட்டக்களைப்புத் தமிழகத்தாரது வசந்த டைல், நாட்டுக்கூத்து முதலானவை, காலந்தோறும் சிங்கள மன்னர்கள் கண்டியில் நடத்திவந்த பெரிய விழாக்களே அழகும், பயனும் ஊட்டிச் சிறப்பித்தாள்ள மைக்குச்சான்றுகள் உள. சிங்களை மன்னேர் சிலர் அக்குலே ஆடல்களேக் காணுவதற்குத் தாமே மட்டக்களப்பிற்கு நேரில் **வ**ந்து சென்ற வரலாற்றுக் குறிப்புக்க**ோ**யும் இங்**கு** வழங்கும் வசந்தன் பாடல்கள் சிலவற்ருல் அறிகின்றேம்.

மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் இத்தின் பெருஞ் சிறப்பு களுக்கும் அடிப்படைக் காரணமாக இருப்பது, இங்கே உள்ள இடந்தொறுங் கலந்துவாழும் பழங்குடிகளான தமிழர், சோனகர் முதலான பெரும் இன மக்களிடை நிலவும் கட்டுப்பாடான ஒற்றுமையும் அவர்களது நாட்டுப் பற்றுமேயாகும் எனலாம். தமது சமயக்கொள்கை களினுல் வேறுபட்டோராயினும், மொழி யுணர்வினுல் ஒன்றுபட்டோராய்க் கிறித்தவர், முகம்மதியர், இந்துக்கள் என்ற வேறுபாட்டிடூன் மறந்து மட்டக்களப்பன் கோயின் பெரும் புகழைக் காத்து கிற்கும் இன்னுரது ஒன்றுபட்ட தமிழுள்ளங்களின் சிறப்பு என்றும் வாழ்வதாக. மட்டக் களப்புத் தமிழகத்தின் பழம் பெரும் புகழானது இவ்வாறு மேலும் மேலும் வளர்க்துகொண்டே செல்லத் தமிழன்கள யின் திருவருள் என்றும் சொரியுமாக.

நூல் கிறைவுறும்

# சொல் அட்டவண்

(எண் – பக்க எண்)

அகத்திணா 27, 49, 51 அகத்திஃணக்கூத்து 51 அக்கானாறு 28 அகம் 51 அகவல் 17, 259, 326 அதில உலகப்புகழ் 451 அஞஸ்தீன், சென்ற் 265 அக்கரைப்பற்று 16, 65, 230, 231, 281, 289, 291, 294, 295, 296, 297, 299, 336, 374, 389, 426 அங்கணுமைக்கடவை 155 அசமதாகம் 113 அசவ 113 அசவேடா, ஜெளூனிமோட அசறு 112, 113 அசுப்ப 113 அச்சம் 51 அச்சிரங்கள் 342 அச்சுயந்திரசாகு 454 அஞ்சனம் போடுதல் 350 '' அஞ்சினர்க்குச்......'' 310 æ1∟ 91 அடக்கம் எழுப்புதல் 373, 379 அடா 91 **14.91** அடிச்சுவடு 450 ''அடியவர் பாங்கினும்...'' 36 **91**0 91 அடுக்கலாக்குதல் 102 அடுக்குப் பார்த்தல் 95, 113 **அ**C∟ 91, 92, 217 அடைக்கலைச்சல்லி 113 அடையவளேக்தான் 106 அடையாவளஞ்சான் 106 அட்சரங்கள் 342 அட்டாதுட்டி 113 அட்டாளேக்காவி 36 அட்டாடீளைச்சேடீனை 238, 291

அட்டுவம் 113 அட்டைகடி 17 அண்ணுவிமார் 60, 64, 206, அண்ணவியார் 52, 55, 56,  $20\bar{4}, 220$ அதர் 98 அதிசயஙிஃல 51 "அதொவில் ......" 90 அத்தாங்கு 109 அத்தியாகுடி 436, 437 அத்தியாயன்குடி 435 அநந்தன் 361 அநாகரீகர் 86 அநிருத்தநாடகம் 12, 49, 61, 62, 64 அநிருத்தன் 62, 63, 64 அநாபவம் 51 அநுமான் வசந்தன் 11 அந்தணர் 440 ''அந்தணஞவிமணம் ...'' 363 '' அந்தணன் அண்ணுந்து.....'' அந்தோனியார்கோயில் 452 அப்பன்பட்ட 413 அப்பதல் 19 அமிர்தகழி 3, 452 அமிர்தவாகினி 240 அமுது 95, 450 அமுதுகள் படைத்து 440 அமுதுமுட்டி 439 அமெரிக்க நாடு 450 அமெரிக்க நாட்டுக் கப்பற்கு ம 450 அமைப்புச் சட்டம் 444 அம்பட்டர் 442 அம்பாரை 400 அம்பிளான் துறை 428 "**அ**ம்புவியிற்......" 301 அம்மன் காவியங்கள் 204 அம்மன் கோயில் 431 அம்மன் பள்ளு 198, 199, 200, 202

அயல் நாட்டவர் 79 அரக்கள் 10 அரக்குக்கிளப்புதல் 10 அரக்குப் புதைத்தல் 10 அரங்கக்கூடம் 52 அரங்கு 50, 54, 220, 259 அரங்கேற்றம் 52, 64, 95 அரச கன்னியர் வரவ 53 அரசகுமாரன் 60 அரசகுமாரி 60 அரசகுமாரி வரவு 53 அரசடி ஆசிரிய பயிற்சிக் கலா சாஃ 458 அரசன் கண்டகாதல் 28 அரசன் கொலு வரவு 53 அரசாங்க அதிபெரின் அறிக்கை **4**58 அரசாங்கஅதிபர் 459 அரசாங்க ஏசண்டர் 429 ''அரமகளிர்......'' 81 அரா 91 அராபியா 15 அரி 100 அரிக்குமில 111 அரிசி 419 அரிச்சந்திர விலாசம் 50 அரிந்தோடுதல் 100 அரிப்பு 182, 419 அரிவெய்யில் 100, 231 ''அருங்குறம்படுத்த…'' 195 அருச்சுனன் தவஙில் 254 "அருணுகிரி....." 213 அருவி வெட்டுதல் 45 அரே 92 அரை நிருவாணிகள் 458 அர்ச்சிய சிஸ்டவர் கோயில் அர்ச் சூசையப்பர் கோயில் 452 அர்ச் மரியகாயகி தமிழ்ப்பாட சாவே 453 அர்ச் மிக்கேல் கல்<u>ல</u>ாரி 80, 45**3**, 454 அர்ச் மிக்கேல் தமிழ்ப் பாட சாமீல 453 அலங்காரரூப நாடகம் 49,61. அலங்கார நபேன் 🕹 11 அலைமந்து நிற்றல் 84

அலவாங்கு 20 அலிஸ் (Alice) 450 அலுமாரி 20 "அஃவெறியும்......" 258 அல்லி 87 அவக 97 அவகள் 97 அவங்கள் 96, 97 அவச்சுரம் 75, 81 அவணம் 9 அவலம் 51 அவளவை 97 அவளுகள் 97 அவனுகள் 97 அவன்கள் 96 அவா 96, 97 அவாள் 96, 97 அவிநயச் செயல் 51 அவிகயம் 48, 53, 56, 61 அவிகயம் பிடித்தல் 58 அவரி 107 அவுரி திரித்தல் 107 அவலியா 298 அவுஸ்திரேலியா 451 அவையள் 97 அழிக்தொழிக்தன 48 அழுகற் சுருட்டை 370 *அന്വ ക*ணக்க **5** ''அறநிழலென......'' 88 அறப்பணி நிலேயங்கள் 463 அறிமுகவுரை 43, 157, 430 அறிவியற்கல்வி 18 அறிவைப் புலமை 27 அறுகம் குடா 21 அறுகம்பை 419, 425 அறுகமுனே 413 அற்பவிடம் 360 அற்பதம் 51 '' அனம் பயில்......'' 285 '' அன்பென்னும்......'' 256

# -25

ஆக்கத்து 103, 104 ''ஆக்காண்டி ஆக்காண்டி'' 43 ஆக்கொத்து 104 ஆங்கிலக் கலவன் பாடசாலே 455 அந்கிலக் கல்வி 454 ஆங்கில நாடகங்கள் 48 ஆங்கில நாடு 321 ஆங்கிலப் பாடசாலே 457 ஆங்கிலப் பாதிரிமார் 458 ஆங்கிலப் பெண்மணி 458 ஆங்கில முறை 321 ஆங்கிலவாணி 307, 309 ஆங்கிலேயர் 79, 419, 422, 423, 424, 427 ஆசான் 343 ஆடல் 49, 53, 61 ஆடல் இன்பம் 53 ஆடல் வகை 49ஆட்சிக் குறி 94 ஆட்சிச் சிறப்பு 29 ஆட்டம் 53, 55 ஆட்டுச் செய்கை 345 ஆண் நிழல் 8 ஆப்புளேத்து 419 ஆயித்தியமல் 452 ஆய்ச்சியர் குரவை 195 ஆரப்பற்றை 65, 158, 224, 461 ஆரம் விழுந்த கிளி 34 ஆரியக் கூத்து 49 அரிய நாடு 87 ஆரியப்பூமாகு 49 **ஆ**ரியர் 2, 50 '' ஆரியர் போற்றும்......'' 2 ஆர்ப்பு 102 ஆலத்தி 168 '' ஆஃவபிலே சோஃவபிலே......'' 44 ஆவரம்பூ 87 ஆவேசம் 343 ஆளரவம் 30 ஆளிக்கோ 419 ''ஆருயம் வெள்ளி.....'' 37 ஆறுமா தச் சோறுகொடுத்தல் 446 ஆனி 459 ஆணப்பக்தி 333 ஆன்மபலி 168

இங்கிதம் 63 இங்கிலாக்து 455 இசை 61 இசை உணர்ச்சி 80 இசைக்கச்சேரி 79 இசைத் தமிழ் 48 இசை நுணுக்கம் 67 இசைநூற் புலமை 78 இசைப் பூறப்புமுறை 74, 76, இசைப் பூறப்புவரலாறு 76 இசை மரபு 74 இசையாராய்ச்சி 78 இஞ்ஞாசியார் கோவில் 452 இடம்மாறியாடுதல் 56 இடைக்கோலக்கவிஞர் 28 இடைத் தூதர் 29 இடைப்போகம் 5 இடைய**ர் கு**ழாம் 463 இடையன் கண்டகாதல் 28 இடையீடு 32 இண் 91 இத்தாலி 419 "இந்த நடை நடந்தே..." 42 " இந்த மருந்தின் பெருமை... '' 389 " இந்த மழைக்கும்......" 39 இந்த மொழி 92 இந்தியத் தமிழன் 23 இந்திய வியாபாரிகள் 428 இந்தயா 1, 2, 396, 419, 420, 424, 455, 457 இந்திரன் மகன் 62 இந்தோராபுரி இரகசியம் 321 இந்துக்கள் 464 இந்துசமயம் **43**0 இந்துமகா சமுத்திரம் 450 இமயமலே 451 இம்பீரியல் இன்ஸ்ரிரியூட் 461 இயந்திரப் பட்சூ 83 இயற்கைச் செல்வம் *463* இயற்றமிழ் இரண்டாம் பிறப்பு 448 இரத்தப்புடையன் 369 இராசராசன் 161 இராச ராசேசுவரப் பெரும் பள்ளி 161

இராசாவளி 154 இராம கிருட்டிணை சங்கம் 462 இராம கிருஷ்ண இயக்கம் 18 இராம நாடகம் 12, 42, 49, 61, 64 இராமர்கொலு 53 இ*ராம*ர் வ**னவா**ச**ம்** *217* இராவணன் கோட்டை 7 இருளன் 345 இல 89, 91, 92, இலக்கண **வர**ம்பு 25 'இலக்கா' 88, 89, 92 இலக்கா ஆ**ரா**ய்ச்சி 19 இலக்கிய **இலக்கண த் திண்**ீண 464 இலக்கிய மலர் 23 இலக்கு 108 இலங்கக் கூடம் 52 இலங்கா தகனம் 217 இலங்கை 1, 2, 159, 393, *394*, *395*, *396*, *397*, 398, 410, 412, 416, 418, 419, 420, 455. இலங்கைத் தமிழன் 23 இலங்கைத் தீவு 418 இலங்கை மணித்திருராடு 20, *273*. இலண்டன் 321 இலம்பித்துறை **39**8 இலம்பை 108 இலவிசம் 105 இலாச்சி 20 இல்லகா 89 இழந்**த** செல்வம் 321 இழிப்பு 5**1** இழுத்துப் பாடுதல் 54 இழை 110 இளங்கலே 87 இளி **73**, 77 ' இளுத்திற்றுப்.......' 96 இறங்குகதிரலமருகழனி....' 3 இருணே 463 இறைவழிபாடு 463 இ**ற்**செறிப்**ப** 32 இனப்பிரிப்**ப 4**62 இன்பச் சுவை 63 இன்பேம் 51 இன்பியல் முடிபு (Comedy) 49 இன்னெலி 79

'' ஈச்சங்கொழுக்து .....'' 226 '' ஈடெதுவும் காணுக இன்ப நீஃ......'' 80 '' ஈராருண்டோர்.....'' 286 ஈழக்துணவு 22, 419 ஈழகாடு 70 ஈழமணி 304 ஈழம் 24, 79, 423 ஈழம்துறை 398

# 2\_

உகந்தால் 426, 434 உகந்தை 462 **உ**சவீடு மீ**ரா**வெப்பைகுடி **43**8 *158*. உடுகுச்சிக்து 155, *163*, *168*, *178*, 183. உடுக்கு 168 உடுக்கை 189 உடை 61 உடைகரைப்படல் 425 உடையார் 105 உணர்ச்சி 48 உணர்ச்சிக் கவிஞர்கள் 29 உணர்ச்சி கடந்த ஆட்டம் 56 உணர்ச்சிப் பெருக்கு 26 உண்ணீர் 463 **உ**ப்பட்டி **11**, 201 ''உப்பின்றா....'' 98 **உ**ப்பு 422, 426 உயார்து க்கேல்வி 457 உயிர்ப்பலி 431 உரற்கடை 101, 102 உரு 109 உருகுணே 404, 418, 425 உருதுமொழி 92 உருத்திராக்க மான்மியம் 228 உருப்படுத்துதல் 340 **''உருவி**ல்லாத...'' 178, 200 ''உரைதரு கோக்கணம்...'' 388 உரையாடல் 57 உலகநாச்சி 438 உலகநாச்சிகுடி 438, 443 உலகநாதன் 438 உலகப் போதிசயம் 79 உலகியெல் விளைக்கம் 20, 210 உலைகியற்கல்வி 182.

உலகிப்போடிகுட 437, 438, 442, 443 ഉേഖക്താക 446, 447 உலக்கை எறியும் வழக்கம் 446 உலமா **2**80 உவகை  $5\,l$ உவட்டு 19, 110 உழவர்குழாம் 463 உழவர் சிறப்பு 323 உழவர் செல்வம் 444 உழவருழோதன நான்கு பெயன் உழவன் கண்ட காதல் 28 உழை 77 உறுக்கும் மக்திரங்கள் 347 "உற்றிடுமா*த*ளைங்......" **3**89 ''உற்றுர்.....'' 223 ''உனதா**வி....**'' 277 உன்னேரசுகிரி 408, 413, 415 உன்னுஞ்சை 413 உன்னிச்சை 452 ''உன்னுங்கடி.....'' 41 "உன்னும்....." 268

#### ூள

ஊஞ்சற்கவிதை 245, 247, 248 ஊஞ்சற் பாடல்கள் 12, ஊஞ்சற்பாட்டு 17, 41, 42, *233*, *321* ஊஞ்சல் 232 ஊஞ்சல் வசந்தன் 11 *ஊ*(Б 8**9** earf 4, 81, 82, **38**1, **3**83 ஊரிகளது இசைக்கச்சேரி 80 ஊரிபாடுகல் 75 ஊரிப்பாட**ல் 78.** 305 ஊரியிகைசை 78.79 '' ஊரில் உ**ள்**ள......'' 235 ஊர்க்குளம் 463 ஊர்க்கோயில் வீதி 52 ஊர்ச்சபைகள் 463 ஊார்சுற்றுக்காவியம் 155 ஊார்ப் பெயார்கள் 464 ஊர்மக்கள் 463

எ

எசலா 156 எச்சரிக்கை 52 எடி 91 எட்டுக்கு முழுகுதல் 449 எட்டுப்போடுதல் 56 எணே 91 எண்டுணைய்ச் சிந்து 16 எதிர்மன்ன சிங்கன் 432 எரிபுடையன் 369 **எரிவி**டம் **3**60, 3**7**8. எல 91 எலா 91 எலுமிச்சம்பழம் 422 **எ**லுவல் 91 **எ**லுவன் 9 **l** எ<u>ல</u>வி 91 எலுவை 91 எலே 91 எல்ல 91 எல்லா 90 எல்லே 91 எல்ஃலக்கல் 87 எழுத்தறியாக் கவிவாணர் 46 எழுவர் அரமகளிர் 74 எழுவான்கரை 4, 31, 428 எறிகேயிற 109 ''என்றபொழுதே.....'' 40

#### ஏ

ஏட 91 ஏடகக் கொம்பு 182, 183, 186 ஏடகமேரங்கள் 183 ஏடகம் 183 ஏடா 91, 92 ஏடி 91 எடே 91 ஏமம் 19 ஏர்க்களம் 102 ஏர்ப்பாட்டு *12,* **42** ஏலை 91 ஏலம் கராம்பு 31 ஏலா 91 ஏலாது 98 ஏலாள் 91

ஏலேலை சிங்கன் 7 ஏவல் 345, 346 ஏவற்பேய் 354 ஏழா 91 ஏழு இசை 77 ஏழு க.ரை முடி 443 ஏழு சிறூராச்சியம் 417 ஏழு சுரங்கள் 75, 77 ஏழு மரக்கறி 9 "ஏழை எத்தீப்களே....." 294 ஏறுஜார் 19, 337, 393,

#### æ

ஐது 100 ஐந்தாம் மகிந்தன் 161 ஐமை 100 ஐரோப்பா 419 ஐரோப்பியர் 427

## 9

ஓட்டங்குத்தி 109 ஓட்டி ஓரா திருக்கை 218 ஒண்ணு 19, 98 ஒண்ணும் 98 ஒப்பியபடி 440 ஓப்பி**ீன 1**9 ஓரிசா 438 ஒருபா ஒருபஃது ...... 283, 284 " ஒருமாபத்தினி......" 187 " ஒருமான் ......" 211 ஒலிக் குறிப்பு 80 ஒலி பெருக்கி 80 ஒல்லா 98 ஒல்லாந்தர் 417, 419, 420, 421, 422, 426, 427, 444 ஒல்லும் 98 ஒழுகலாறு 92 "ஒழுகு நீராரல்....." 33 **"**ஒழுக்கத்து......" 262 ைமுக்கம் 457 ஒன்பேது தலவை 74

"ஓடி கட கண்டே......" 42 ஓடு 423 ஓட்டமாவடிப் பாலம் 21 ஓதி 344 ஓக்தாச்சிமடம் 461

கங்குல் 63 ''கங்கை நீர்க்.....'' 311 **கங்**கை வைரவன் 3**4**5 "கச்சானடிக்க....." 35 கச்சான் 459 கச்சான் காற்று 35 கச்சாஸ் (Cachas) 459 கச்சிலாகுடி 437 கச்சு 109 கயவாகு 154, 155, 156,160 கஜபாகு 7, கடப்படி 30 ''கடம்பின்.....'' 196 கடலாட்சி அம்மன் 431 கடேவின் அடித்தளம் 451 கடல் அராய்ச்சியாளர் 451 கடல் நாவாய் 425 கடல்நீர் வீழ்ச்சிப்பள்ளம் 450, 451 கடல்மார்க்கம் 420 கடல்வழிப்படம் 422 கடல்வள ஆராய்ச்சித் துறை 450 கடல் வாய் 420 கடற் கரும்பு 10 கடற் துறைகள் 419, 424, 428 **கட**ற் பரப்பு 450 கடேற் பாலம் 423 கடற் பிரயாணிகள் 452 கடற் பரும் பள்ளம் 451 கடெற்றாகுறை 427 கடற்றுறைக் கோட்டை 427 கடுக்கண்டாப்போடி 41 99 கருக்கன் 15,99,448 கைடுக்கன் கொல்கே 41 கைடுக்கென்றவர் 15, 99 கைடுத்தல் 15, 99

கடையர் 442

கட்டப்பத்தன் குடி 485 கட்டப்பத்தாங்குடி 435 கட்டமிலாறு 108 **க**ட்டாடி 169, 189 கட்டியகாரன் 52 கட்டியங் கூறுதல் 52 கட்டு 10 கட்டுச் சொல்லுதல் 343 கட்டை இடறுதல் 17 கணகாட்டு 19 கணக்கன் 10 கணக்கு வழக்கற்று 228 கணத்தை 19 கணேசர் விக்கிரகம் 424 கண்டங்கருவழஃல 370 கண்டங்குடி 435 கண்டேபாணத்துறை **3**98 "கண்டைனளே....." 172 ''கண்டை இெடு.....'' 435 கண்டன் குடி 435 கண்டி 17, 420, 441, 464 கண்டி அதர் 157 கண்டிச் சிங்களை அரசன் 7 கண்டி ககர் 17 கண்டி நடனம் 66 கண்டமென்னர் 17 17. **கண்**டியக்**கட்**டு *157*. 420 கண்டிராசன் ஊஞ்சல் 329 ''கண்டுப் ப**ீன**போ*'*லை......'' 11 **ട**ഞ്ഞെടി (കേഞ്ഞെതകേ) **1**56, *157*, *158*, *159*, 160. 162, 163, 164, 165. 170, 171, 172, 174. 176, 177, 178, 179. 181, 188, 189. 190, 193, 194, 197, 200. 201, 204, 240, 343. 356, 397, 431, 436 கண்ணேகி அம்மன் பத்ததி 201 கண்ணகி ககை 13 கண்ணகியம்மன் வழக்குரை 13; 24, 195, 200, 204 கண்ணைகி வழிபாடு 7, 12, 24, 153 கண்ணைகை அம்மன் 153,

*157*, *158*, *164*,

167,

*169*, *193*, *239*, *307*, **3**19, **3**24, 401, 406 கண்ணகையம்மன் குளுத்தி 13. 187 கண்ணுடிக் கூசா 458 கண்ணுடிப் புடையன் 369 கண்ணூறு கழித்தல் 8 கதவு திறத்தல் 168 கதாநாயகன் 52 கதிரைகாலம**ீல** 6, 7 கதிரை 20, 149 கதிரைமலே 287 கதிரைவெளி 374 கதிர்காமத்தெய்யோ 156 கதிர்காமம் 253, 462 'கதிர்காம வேலவர் தோத்திர மஞ்சரி' .....220 க**திர் துவைத்தல் 4**5 கதிர் வாங்கு தல் 101 கதைப்போக்கு 61 கத்தலே 82 கத்தாக்கு 61 கத்தை 110 கத்தோலிக்க குருமார் 454 **க**த்தோேலிக்க கோ**யி**ல்கள் 45**3** கத்**தோ**லிக்க தேவாலயம் 451 கத்தோலிக்க மதப் படையை சா சனம் 451 கத்தோலிக்க மதம் 451, 452, 453 கத்தோலிக்கர் 449 கந்களாய் 417 கபிரியன் விதானே 452 கப்பலேக்கி மாதா கோயில் 452 கப்பல்கள் 421, 422, 425, 426 கப்புகளுர் 462 கமல மலர் 444, 445 கம்பான் 109 கம்பை 109 காணம் 191 காப்ப 109 கரப்படுப்புகள் 61 கரவாகுப் பகுதி 16 கருக்கொண்டமகளிர் 99 குருங்கற்கட்டில் 15 கருங்கற்தோணி 426 கருங்காய் 10

கருங்காலி 426, 463 கருங்கொடித் தீவு 289, 296, 426 கருநாகம் 380 கருகெல் 87 கருப்பவதி 446 கருமுரல் 81 கருவயூலே 370 கருவீரம் 181 கரைஞ்சா**ன்** 9 கரையாக்கன் 345 கரையாக்கு 181 கர்ப்பக்கிருகம் 423 கலங்கரை விளக்கம் 323, 327 கலங்கல் 9 கலத்தில் போடுதல் 9 கலருடோ (Calerado) 450 கலிங்க குடி 442 கேலிங்க குலேம் 443 கலிங்க மன்னன் 437, 441, 442 கலிங்கம் போடுதல் 373 கேவிங்கராசன் 441 கலிங்கர் 484, 442 கைஸிங்க வெள்ளாளார் 434, 435 கலிகடம் 191 கலிபோர்ணியாக் கடற்கரை 79 கலிப்பா 78 கலியாணக்கால் 168 கலியாணப் படிப்பு 194 கலியாண வைரவன் 345 கலே 11, 45, 459 கூடச் சிறைப்பு 47 கலேப்**பி**ணிகள் 23 கஃவவ**ாம்** 22, **3**24 கல்கௌகற 419 'கல்டெற' 82 கல்முனே 254, 260, 267, **3**28, 415, 429, 431, 452, **457** கல்லடி 69, 79 கல்லடி-உப்போடை 315 கல்லடி நாவலர் 215 கல்லடிப்பாலம் 21, 83, 323, 452, 45**3** ''கல்லாக்கழிப்பர் *த*ஃலயாயர்'' 230 கல்லாறு **3**3**7**, 452

கல்லாடு 89 கல்லோயா அணே 420 கல்லோயா அணேக்கட்டு 22 கல்லோயாத் திட்டம் 22 கல்லோயா நீர்த்தேக்கம் 273, 2**9**8 கஸ்வி விளக்கு 458 கல்வெட்டு 14, 22, 441 கவடா தீவு 83 கவி 16, 28, 89, 92, 190, 232, 237 கவிகேற்படுனை 71 கவிதாசக்தி 78 கவிதை 24 கவிதைச் செல்வம் 46 கவிகலன் 89 கவிப்புலவர்கள் 29, 46 கவிர் 110 கவுத்தன்குடி 435, 436, 435, 437 கழிப்பு 344, 349 களம் பொலிதல் 10 களாரி 52, 55, 56 களவட்ட 108 களவுக் காதலர் 29 களவெட்டி 108 களவொழுக்கம் 34 களிப்பிட்டி 419 **க**ளிமுகம் 421, 422, 426, 427, 431 களுதாவளே 13, 65, 158, 190, 325 களுதாவளேத்துறை 428, களுத்துறை 419 களுவோஞ்சி 155, 414, 416 களுவாஞ்சிக்குடி 158, 436 குளைபிடுங்கல் 11, 45 கற்குடா 398, 419, 422 **423**, **427**, **459** கன்னட்டி 105 கன்னன்குடாத்துறை 428 ''கன்னி விராலே.....'' 37 ''கன்னிக்கிரான் குருவி .....'' 39, 40

· **கா** ' 88, 89 'காக்காய்க்கும்.....'' 41 கோகிதத் தொழிற்சாக் 453 காடேறி 345 காட்சிச்சா ஃகெள் 23, 188, 189, 232, 321 326 *"காட்டுக்* குறத்தி....." **2**48 காட்டுமக்கை 463 காட்டு மரம் 423, 426, 428 காணிக்கை மாதா 452 **காணி**த்தோம்பு 450 ''காணும் அருட்கண்...'' 257 காண்டி 88 காதலிலக்கியம் 27 காதல் கைகூடுவதில் முடிவேன 49 காதல் வெற்றிபெறும் முடிவு 49 *"கா தறுக்த......" 233* கோதற்கவிகள் 12, 36 காதற் சுவை 49 காதுப்பு 15 காத்தவேயன் 82 காத்தான்குடி 16, 336, 461 · காத்திடுவாய்..... '' 41 காந்தாரம் 76 ''காப்பவிழ்க்க.....'' 311 *ு*காமனகர்....." 155 காய்கறிகள் 428 காய்கறித் தோட்டம் 463 காய்வெட்டுதல் 349 <sub>"காரணியுங்கொடை..."</sub> 170 காராளர் 435, 444 காரைதிவு 65, 155, 157, 190, 200 201, 159, 245.203, 204, 244, 300, 303, 337, 374,382, 401 கார்காலம் 36, 39 கார்க்கோடகன் 361 **3**62 கார்த்திகைப் பறைப்பாட்டு 12 காலக்கடி 378 காவசேனன் 436 காலபோகம் 10 காலமேற்றுதல் 55 காலவெள்ளம் 67 காலி 419

காலிங்காகுடி 437, 438 காலிவிளேபாக்கு 31 கால் 101, 234 கால்மாறிச் செல்லுதல் 10 கால்வாங்குதல் 101 காவடிப்பாட்டு 327 · காவலரணேமச்சான்...**'' 3**8 காவர்கட்டைகள் 447 171, காவியம் 17, 168, 172, **17**8, **183** ''கோவிரிசூழ் ப‱ாகாட்டு.....'' 258 காளாத்திரி 364, 365, 366 காளி 162, 165, 347, 364, **36**5, 366 "காளியே காகபா*ந*ம்..." 36**6** காளே 30 கோஃோப்பசு 463 காளேயர் 65 " காற்றுறுமாடிமாதம்..." 363 கான்முளே 101

#### Ð

கட்டங்க 429 கிட்டங்கித்துறை 428, 450 கெட்டிணேன் கோயில் 431 கிணுட்டை 19 கணியா 325 தெத்துள்துறை 419 தொமப்புறம் 47 தொரமம் 463 கொருமியக்கவிதை 27 கொள்குருவி 39 தொக்கு 419 கோசை முனிவர் 249 கிலுக்குதல் 168 391. 390, கிழக்கிலங்கை 393, 403, 417, 419, 430 421, 428, கிழக்கிலங்கைத் தமிழகம் 47 கெழங்கு 197 கிழங்குகள் 428 கிறித்தவ மதக்கல்வி 458 கெறித்தவர் 464 கெறித்துவசபையார் 18 கெறிஸ்தவ சபையார் 459 கிறுகு 19 இனிக்கருடன் குடி 438

£

கீர்த்தைவோகள் 55 கீற்ருலி 80

சு

குசலவநாடகம் 49 குசவர் 442 குச்சு 181, 182 ''குஞ்சுமுகமும்.....'' 31 குஞ்சுவாயன் 10 குடக்கூத்து 191 குடாக்கரை வயல் 289 குடி 430 குடிப்பிரிவு 433 "குடிப்பிறக்**தா**ர்....." 101 குடிப்பெயர் 15 குடி மரபினர் 444 குடிவகுப்பு 461 குடிவழிவக்கோர் 462 குடுக்கை 439, 440 குடுக்கைகூறும் கல்வெட்டு 440 குடுக்கை கூறுதல் 435, 439 குணசிங்கன் 438 குண்டு 87 குதிகடை 58, 60 குத்தல் 87 குத்துதல் 102 குந்துதல் 58 குமேரிக்கண்டம் 451 குமரிமலே 451 குமரிமுனே 424, 425 குமுக்கனு 2, 390 குடைந்தல் 102 கும்பம் 448 கும்மிகள் 326 குயில் வசந்தன் 11 குரல் 77 குரல் காட்டுகல் 11 குரவை 168, 191. 192. 193, 194, 195, 196 குரவை அயர்கல் 8 குரவைக் கூத்து 192 குரவைத் திருநாள் 194 குரவையாடல் 24, 195 "குரவையென்பது....." 192 குருக்கள் மடம் 324, 437

குருக்கேத்திரன் போர் 49 குருபேரதரிசனத் திருவேட்கை 263 குருமகன் 340 குருவிக்காரன் 105 குருவிமூல் 105 குர்ஆன் 281 குலசேனன் 438 குலவிருது 439, 443, 444. 448, 461 குலவை 112, 192 குழிவிரியன் 384 குழேஉக்குறிச் சொற்கள் 9. 108 குளக்கோடன் 7 குளக்கோட்டு மென்னேன். 415 குளகச் செய்யுள் 227 குளிக் கல்வெட்டு முறைப் பட் டயம் 435 குளுத்தி 12, 13, 17, 166, 169, 177, 179, 187 குளுத்தி அடுதல் 187 குளுத்திப் பாட்டு 12, 24. 170, 178, 204 குளுந்தருள்வாய் 170 குறத்தி ஊஞ்சல் 42 குறவர் குழாம் 463 " துறைவர்மகள் தீன ....." 220 குறவன் கண்டகாதல் 28 குறளி 350, 351 குறி 350 குறிசுடுதல் 444 குறிஞ்சி 460, 463 குறி பார்த்தல் 345 குறியிடம் 28 குறுணல் 102 குறுமகள் 92 குறுமண்வெளி 316, 439 குறுமண்வெளித்தாறை 428 குறும் பறையென் 345 கு இெவற் அம்மையார் 456 கு இெவ்ற் மண்டபம் 457 குன்றக் குரவை 191, 194. 195 குன் றவர் 191

Fn.

கூடாரக் கொய்பு 182 கூட்டு மெயற்சி 464 கூட திர்காலம் 36 கூக்கர் 54, 55, 60, 66, 306 கூக்காடுதல் 65 கூத்தியலிலக்கணம் 191 கூத்து 95, 191, 192, 198 கூத்து ஏட்டுப் பிருதி 53 கூத்துக்கள் 11, 48, 66, 191, **1**98, 3**3**1 கூத்துக்களைரி 349 கூத்துக்காரர் 52, 54 கூத்துப் பழக்கல் 65 கூத்துப்பாடல்கள் 293 கூரைக்கோடு 10 கூரைமுடி 443, 444 கூவாய் குயில் 201 "க முடையார்....." 311 கூளைக்கையன் 10 கூறைதாலிகட்டுதல் 9

கெ

கெடுதல் 340 கொடுடம் 61 கெழுத்கை 90 கெளிறு 81

கை

கைக்கட்டு 15 கைத்தொழில் 460, 461 கைமல் 419

. கொ

கொக்கட்டிச்சோல 14, 328, 367, 401, 404, 411, 416, 433, 434, 435, 439 கொக்கு கெட்டி மரம் 416 கோங்குகாசி 413 கொர்சை 92, 96 கொடுங்கோளூர் 163 கொடுக்கோளூர் 163 கொடுக்கோழில் 196 கொட்டியாரம் 419 கொட்டுக்கிணறு 347 கொண்டடி 109 கொண்டவட்டவான் 399 "கொண்டவிடம்....." 388 கொண்டை 41 கொந்தராத்துக்காரர் 450 "கொக்தலர்....." **22**8 கொப்ப்ரு 426, 429 கொமெடி 50 கொம்பு 181, 182, 195 கொம்புச்சந்தி 13, 190 கொம்புத்தட்டுக் கொம்பு 182 கொய்பு முறித்தல் 166 கொழ்ப வம்மியடி 190 கொம்பு விளேயாட்டு 12, 24, 44, 98, 177, 179, 180, 184, 187, 188, 190, 204, 236 **கொம்**பே றி மூர் க்கன் **3**85. 386 கொய்லா 165 கொலு 53 கொலுத்தாளம் 60 கொல்லர் 442 கோல்லா 109 கொழுக்கொம்பு 182 கொழும்பு 419, 406 கொள்ளோப்பண்டம் 427 கொற்றவை 162

கோ

''கோடிக் கதிரிறைக்கும்......'' 293 கோட்டை 108 கோட்டைக்கல்லாறு 241. 328. **3**30 கோட்டை முனே 225, 228. 329, **330**, 336.458. 459, 461 கோணேச்சுரர் 421 கோத்திரம் 445 கோபம் 51 கோப்பிகுடி 437 கோமாரி 398, 426 கோமாளி 218 கோயில்கள் 463 கோயில் காத்தல் 168

கோயிலார் 442, 445 கோயிற் பூசகர் 483 "கோலப்பணிச்சேலே..." 184 கோலம் 103 கோலாட்டம் 198 கோவசியர் 435 கோவியர் 442 கோவியர் 442 கோவில் விருது 442 கோவவ நூல்கள் 31 கோவைநூற் காதல் 28 கோனவநரற் காதல் 28 கோளாவில் 232, 354, 374

சகோடயாம் 304 சக்கோம் 445 சக்கரங்கள் 342 சக்கிறிஸ்தி 452 சங்க இலக்கியங்கள் 28 சங்கச் சான் ரூர் 22, 27 சங்கத மொழி 224, 301 சங்கமாங்கண்டிக் குன்ற 325 சங்கமாங்கண்டிப் பதிக**ம் 32**5 சங்கமாங்கண்டிமலே 322 சங்கரப்பத்தாங்குடி 435,437 சங்கின் முரற்சி 74 ''சங்கீன்றமுத்தோ...'' 11 சங்கு 423, 445 சங்கு பாலகன் 361, 362 சங்குமண்கண்டி (சங்கமான் கண்டி) 410 ''சங்குமுழங்குதல்லோ...'' 11 சங்குவழலே 370 சடங்கு 158, 188, 192, 330, 357, 433, 442 சட்டகிட்டங்கள் 462 சட்டம் 76 சதாசகாயமாதாகோயில் 452 சத்துரு கொன்றுன் 392 சந்தக் கவி 213 சந்தப் பா 213 சந்தன மரம் 30 சந்திரா 165 சந்திவெளி நி92 சபையோர் 53. 54 சமண்டலே 463 சமதரை 420

சமபந்தி போசனம் 462 சமயச் சடங்கு 463 சமயம் 430 சம்பா 87 சம்பாந்துறை 17, 157, 316, **3**31, 428 சம்பான் 429 சம்புகோளா 155 சம்புத் துறைமுகம் 155 *சய*க்தம் 67 சரக்குறி 388 ''சரிகமவும்.....'' 315 சரிகைசன்றைசம் 441 சருகுபில்லிகுடி 435 சருவிலிகுடி 435 சர்க்கரையர் 254 சல்லரி 53 சவணிக் கைப்பாட்டு 12 சவள் 426 சன்னதம் 343 சன்னியாசிகள் 61

சாகமீது ஆண்டகையார் 284 சாகமீதெந்தமொலியே 284 சாகுல்ஹமீது ஆண்டைகை 283 சாணர் 442 சாதகம் 447 சாதித் தெய்வக் கல்வெட்டு 437, 442 சாதிப்பிரிவு 461 சாபமிடுதல் 340 சாமர்த்தியப்படுதல் 447 சாமி 214 சாம்பிராச்சியக் கலேக்கூடம் (Imperial Institute) 461 ''சாயக் கொண்டை...'' 37 சாரணர் 340 சாரைப் பாம்ப 386 சாவல் 112 சாவீடு 448

**ℱ**ℼ

Ð

சிங்க**் 4**34 செங்கள ஆட்சி 17 சிங்களக் கூத்து 65

சிங்களநாச்சி 161, 162 **சி**ங்கள மக்**கள்** 462 சிங்கள மன்னர் 418, 420, 426 464 செங்களமொழிப் பெயர் 464 சிங்களவர் 17, 417, 418 செங்கள வாடி 457 சிதைத்தல் 101 சித்திர கவிகள் 251 சித்திரவேலாயுத்சுவாமி 436 செந்து 172, 232, 256 செப்பி 423 சிரமதான முறை 423 சிரைத்தல் 101 சிலப்பதிகார உரை 52, 67 சிலம்ப கதா 166 சிலாபம் 419 சிவசமயம் 431 சிவபூசீன 433 சிவவேடன் 62 சிவாகந்த வித்தியாலயம் 68, **3**00, 302, **3**14, **3**33 சிள்வண்டு 5 சிறப்புவரவு 53 சிறிபாததேவி 439 சிறுமணி 87 சிறுவடம் 182 சிறைக்குடிகள் 442 சிறை பென்னிரண்டு 443 சிற்ப உருவம் 417 சிற்ப வேல் 423 சிற்பியர் 424 செற்றரசன் 420, 425, 426, சுற்றுண்டி 337, 336, 374, 434, 462 சின்னக்குஇர்காமம் 182 சின்னக்கவத்தன்குடி 436, 437 சின்னவண்டு 35

Ŧ

சீமேந்து 42**3** சீர்பாதக்காரர் 439 சீர்வரிசை 434, 439, 461 சீ**ரை 42**0 சுகாகாரம் 449 சுகாதார சேவை 458 சுதிர்தவிலாச நாடகசபை 216, சுங்கக் கட்டுப்பாட்டறை 455 சோங்கத் தோணை 331 "சுட்ட கட்டைபோல..." 37 "கட்ட கருவாடாம்..." 11 சுடலே வைரவன் 345 சுண்ணும்பு 423 சுந்தர விலாசம் 321 சுரவரிசை 54 சுருட்டை 370 சுருட்டைச்சாதி 361 சுருவம் 452 சுரைக்காய் 95 சுரைக்குடுகு 95 சுவாத்தியம் 459 சுவை 51, 61 சுவைகளோன்பது 78 சுழல் ஆட்டங்கள் 56 சுளகு 102 சுளி 445 சுள்ளாணி 42 "சுற்றிவரவேலி... .." 38 சுனே 425

சூடு 9, 107, 108 சூடுமிதிப்பு 11 சூரசம்மாரம் 49 சூரன் 426 சூரன்போர் 193, 194 'கூரா' 278 சூழியம் 109 சூறைப்பாத்தும்மா 275 சூனியகாரர் 343 சூனியப்பேய் 354 சூனியம் **3**45, 350

രം

செங்கலடி 222 செங்களாச்சி 162 செட்டிகுடி 437 செட்டிபொளோயம் 155, 324, 326

சேந்தமிழ்ச் சொல்வளம் 84 செக்கில்ம**டு** 257 செக்கெல் 87, 463 செக்கெல்வளம் 428 செக்கெற் செல்வம் 87 செப்பு நாண யங்கள் 15 செம்பரி பள்ளம் 257 "செம்பவளப் பொருள்..... ..." 233 செம்புதுதல் 197 செயிற்றியம் 67 செய்கை 105, 345 செய்யுட்சுவை 64 செல்வாக்கு 445 செல்வு-குறுவற் 457 செல்வி-பத்மன் 457 ''செவிக்கினி தாக.....'' 270 செவியேறல் 42, 46 செவ்வாய் வசந்தன் 11 சென்ற் அகுஸ்தீன் ஆசிரிய கலாசாக்ல 454

#### СŦ

சேமக்கலக்கால் 9 சேர்த்தி மருந்து 352, 353, 354 சேரநாடு 7 சேரர் 445 சேரன் செங்குட்டுவன் 154, 160, 162, 163 சேரியார் 185, 190 சேரிவாரம் 180 சேனுதிபதியுடைய ஆட்டம் 53 சேனுதிபதி வரவு 53

#### சை

சைவக்குருக்கள் 462 சைவசமயம் 13 சைவமக்கள் 417 சைவம் 418 சைவத் தளபுக்கள் 462

#### சொ

சொகினம் 341 சொல்கிறைவு 85 ''சொல்லால்.....'' 239 சொல்வளம் 85, 87 சொறிக்கல்மு*ன* **4**52

#### சோ

சோடிகள் 15 சோதிட விற்பன்னர் 221 ''சோதிமதிபானு.....'' 189 சோழமண்டலத் தமிழும் ஈழமண்டலத் தமிழும் 809 சோனகர் 15, 488, 461, 464

#### L.

டச்சுக்காரர் 422, 426 'டச்சு பார்' (Durch Bar) 422

#### Lg\_

டிருமா (Drama) 50, 821

#### Б

தகத்திங்கிணதோம் 57 தகதிகதா தெய்யத்தெய் **தக்**கன் 361, **36**2 ''தங்கக் களியே.....'' 31 "தங்கத் தகடோ....." 32 ''தங்கமுலேக்கோட்டை...'' 37 தட்சணுபதி 412 ''கட்டான் பொடியாக......'' 170 தட்டை 5 தட்டைப்படக 421 ''தண்ணளிசெங்கோலாய்....'' 73 ''தண்ணைழிகால் ......'' 251 தண்ணீர் ஓதுதல் 344 தண்ணீர்க்கொம்பு 182. 186 தண்ணீர்ப் புடையன் 369 "தத்துவங்கள்....." 245 "தந்தமொன்றுகில்....." **3**65 தந்திக் கம்பி 80 ''தந்தையரினுந்தியில்…'' 275 தமிழ் இசை 314 தமிழ்க் கஃல மன்றம் 814 தமிழ்க்களஞ்சியம் 68

தமிழ்க் கூத்துக்கள் 65 தமிழ்நாடக இலக்கணங்கள் 48 தமிழ் நாடு 419 தமிழ்ப் பொழில் 314 தமிழ்மொழி 315 தமிழ் வரலாறு 210 தமிழ்வளர்ச்சிக் கழைகம் 23 தமிழ் விழா 23 தமிழக**ம்** 47, 430 **த**மிழர் **417**, **461**, **464** தமிழர்தம் பண்பாடு 48 தமிழர் வரலாறு 20 **த**மிழில் எழுத்துக்குறை தம்பட்டர் 409 தம்பட்டார் ஊர் 410 தம்பட்டை 410 தம்பதிவில் 410 தம்பிலுவில் 14, **6**5, 157. 158, 188, 189, 190, 200, 201, 233, 236, 239, 240, 276, 319, 322, 336, 854, 374, 401, 406, 436. தம்பிலுவிற்பள்ளு 233 தம்புட்டி 418 தரு 54, 55, 198 ''தருமைபதி மனதில் 821.....'' தருமபுத்திர நாடகம் 12, 49, 61, 64 தருமர் கொலு 53 தூலப்பு 102 தலேமகள் 92 தலேயாரி 60 . தலேவன் நயப்புரைத்தல் 85 தவசிகள் 442 தவணே போடுதல் 372 தவணே மந்திரங்கள் 372 தவ**ீன க**ளின் ஒலி 80 ்தறியாமல்விட்டு வனவேடர்...' 40 ''தனியே இருக்கின்ற தங்கச்சி யார்க்கு.....' 40 தன் குமுனே 452

## தா

**தாண்**டவர் 234 தாண்டவன்வெளி 158**, 4**52 தாதன் 4**3**2 தாதுகோபம் 417 தாத்துதல் 102 தாத்தெய்யத் தெய் 58 ''தாப்பியலாசல்......'' 271 தாமரைக்கேணி 330 தாய்துயிலாமை 32 ''காயே பொலி.....'' 10 காரம் 77 ''தாலிக்கொடியே.....'' 37 தாள அமைதி 47 தாள அறுதி 53 தாள ஒழுங்கு 53 காளக்கட்டு 49, 53, 55, 56, 57 காளங்கள் 65 தாளம் நீர்தல் 57 **தா**ன்கோன் நீச்சா**ம்** 416 தான்தோன்றீச்சுரர் கோயில் 411 தான்தோன்றீச்சுவார் 14 தான்தோன்றீஸ்வார் கோயில் 436. 439

## Ð

திகவாபி 398, 399 திகவாவி 417 "தெடுதொடன்றமமை....." 34 திராட்சாரிட்டம் 226 திமிலதீவு 392 தெமிலர் **3**92, 39**3, 400** திம், தக, திமி 65 திராவிடமொழிகள் 84 'கிரி' 424 திரியாய் 417 திரு இருதயர் கோயில் 452 திருக்கோணமையே 159, 238, 265, 279, 280, 390 **3**9**3**, 398, **4**07, 415, 416, 417, 419, 420, 421, 451 திருக்கோணம2ல இந்துக் கல் லூரி 264 திருக்கோணமலேக் கோட்டை திருக்கோவில் 7, 14, 18, 236, 238, 239, 319, 322, 325, 374, 393,

401, 405, 406, 407. 408, 409, 410, 411. 415, 419, 423, 424. 425, 434, 436, 462. திருக்கோவிலா ஞ்சல் 42. 234 திருச்சிலுவைக் கோயில் 452 திருத்தக்கல் 87 திருநீறுபோடுதல் 344 திருப்படைக் களஞ்சியக் கல் வெட்டு 437 திருப்படைக் களஞ்சியம் 435 திருப்படைக்குடி 439 திருப்படைக் கோயில் 433. 434 திருமணம் 445 திருமண நிகழ்ச்சி 446 திருமாபத்தினி 160. 163 திருமுகர் பதிகம் 209 தொருவடிங்லே 155 திருவட்டம் 110 தொருவரங்கம்போல 3 ''திருவளர் தாமரை...'' ''திருவௌருவா ன றசு...'' 288 திரௌபதி 431 த**ெர**ளபதி அப்மன் 254, 431, 432, 433

# B

நீகவாவி 401, 402, 403, 404 நீக்குழி 433 நீக்குளிப்பு 254 நீட்டு தல் 102 நீண்டாமை 265, 461 நீந்தாரத்தில்லானு 58 நீப்பள்ளயம் 431, 432 நீப்பாய் தல் 433 நீரை 109 நீர் த்தமாடும் பாட்டு 12 நீவேள்வி 432

#### ક્તાં કા

'துங்கோள' 424 துத்தம் 77 தும்புத் தொழில் 461 துரிதம் 60 துரிதமான ஆட்டம் 55, 58 தூர்க்கை 162, 163, 164, 165 துவர்ப்போடல் 110 துளும்புதல் 65 துறைநீலாவணே 158, 439 துன்பியல் முடிவு 49

#### து

தூண்கள் 52 தூதன் 388 தூதன்குறி 366 "தூதன்சொன்ன......" 359 தூதுணம்பறவை 99 தூதுவர் 420 தூதுவழுதுணே 99 தூதுவனா 99

## தெ

தெங்கு 4 ''தெந்தனதெனு.....'' தெருப்பாட**ல்**கள் 12 தெள்ளுதல் 102 தென்சேரி 12, 98, 180, 181, 182, 183, 185.186, 187 தென்முகமாக 4 தென்மோடி 11. 48, 49, 50, 52, 53, 54, 60, 61, 198, 259, **8**19. 332 தென்மோடி உடைகள் 61 தென்மோடிக் கூத்தர் 54 தென்மோடி காடகங்கள் 50, 51 தென்னந்தோட்டங்கள் 18. 460 தென்ஞட்டில் நிலவிய கூத்து 49 தென்னே 423

## தே

தேங்காய் 423, 428 தேசத்தார் 440

தேசத்துக்கோயில் 434 கேசத்து வன்னிமை 441 தேசவழக்கம் 9 ''தேமல் முதிரை.....'' 460 தேமல் முதிரை 463 தேயில் 426 தேர்ப்புரை 183 தேர்விழா 439 தேவாரம் 350 தேறைய 5 தேன் 423, **42**8. **4**26, 463 தேன்வெள்ளம் 2

### ைத

தையல் 458 தைவதம் 76

## தொ

தொடுத்தல் 109 தொழிலாளி 344, 345 தொழில் 344, 345, 459

### தோ

தோடம்பழம் 422 தோடர் 164 தோணி 79 ''தோணிகரையார்க்கு...'' 444 தோணிப்பாட்டுகள் 12 தோம்புதோர் 241 தோற்பாவை 191 ''தோற்றந்துடியதனில்...''258

#### 100

ககை 51 கக்கு வழஃ 370 கங்கூரம் 422 கசிச்சான் 97 கசித்தல் 102 கச்சுப்போய்கைச் சருக்கம் 819 கடன கிஃ 58 கடிகர் 52 கடிகர் தம்வரவு 55 கடு அரங்கு 56 கடுத்தரப்படகு 417 கடுகிலேமை 51

u - 31

நடை 61 ந**டை**சாரி 172 ந**ிநாயகம் 2**82 நம்பிகள் 442 நரேந்திரநாடகம் 49 *நரைமுதாளர்* 4 கலம்பு*ணே*க்துரைத்தல் 31 நல்லபாம்**ப** 366 கல்லிசை க**ா**ற்பது 212 நல்வெளிச்சம் 451 "நள்ளார் நகைக்க.....<sup>,,,</sup> *நற*ண 97 *நறணே* 19, 97 <u>கற</u>ுகெய் 97 நறு**வி**சை 135 ''நற்றவத்தி.....'' 250 நன்னித்தீன் 135

#### БТ

நாகசாதி 361 நாகஞ்சோல 414 நாகதம்பிரான் 367 நாக**ெத**ய்யோ *156* நாகபடம் 15 **"நாகமணியாக....." 3**32 நாகராசா 367 நாகரிகம் 457, 459 நாகரிக வோழ்வு 86 நாகர் கட்டு 367 நாகர் முனோ 407, 408 *நாகு* 30 நாச்சி 162 நாடக இலக்கணம் 11, 12 நாடகக் கலே 67 நாடகக் கலேமன் றம் 464 நாடகத் தமிழ் வழக்கு 48 நாடகப் பேராசிரியர் 48 நாடங்காய் 95 நாடங்குடுகு 95 நாடன்குடுகு 458 நாடி 225 நாடை 94 நாடோடி இலக்கியம் 22 நாட்டு**க்கூ**த்**து** 8, 11, 24, 47, 48, 52, 65, 184, 204, 236, 259, 317, 319, 322, 336, 464

நாட்டுப்பற்று 461, 464 நாட்டுப்பாடல்க**ள்** 16, 24, 27, 28, 45 நாதனஃண 414 நாப்புட்டி 413 *நாயர் குலம்* 435 நாய் ஊர்தி 417 நாரை 33 "நாலுசாதி....." 328 நாவலடி 431 நாவலன் 213 நாவல்கள் 321 நாவாய் 425 **நாவி** தன் வெளி 242 நாற்காற் செல்வம் 42 நானூறு துறை 28

## Þ

நிஷா தம் 76
"நித்திரைக் கண் ணிலயும்....."
32
நிக்கவூர் 16
நியதி 55
நிர்விடம் 360
நிலக்கிழவர் 430
நிலபாவாடை 443, 444
நிலவளம் 323
நிலேமைப்போடி 444
நிறைகுடம் 443
நின் சிறிய பர் தம் 92
நினே வுச் சின் னங்கள் 18

## £

்'நீ நிசாசரி.....'' 76
''நீ யளிப்ப.....'' 311
நீரரமகளிர் 69, 74
நீரரமகளிர் இன்னிசைப் பாடல் 68, 70, 83
நீர்கொழும்பு 419
நீர்ச்சுனே 463
''நீர்ச்சேர்ப்பு....'' 5
நீர்திருத்தக்'......' 87
நீர்ப்பாசனம் 418, 449
நீர்ப்பாய்ச்சற் திட்டம் 463
நீர்வீழ்ச்சிகள் 451
நீலகணடி 365
''நீலமோ....'' 332

கீலவண்டார் 35 ''கீலவானிலே.....'' 70 கீலாவணோ 155, 414 கீலோவணே த்துறை 428 கீலி 365

#### நு

நுங்கு 102 நுண்கணிதப் பேரறிவு 78 நுணுக்கங்கள் 55, 60

#### நூ

நூல் தீற்றுதல் 110

## தெ

செவ 460 "கெஞ்சம் சடுத்தது ....." 15 செடுமின் னி 10 கெடுமுழவன் 10 கெடுவழலே 370 கெட்டை 349 கெட்டை மக்திரங்கள் 346 கெய்கல் வரைப்ப 463 செல் 422, 423, 426, 428, 429 ''கெல்லிருக்கு.....'' 89 கெல்வயல் 463 கெற்குதம் 429 செற்கூடு 108

## ெநா

கொத்தாரிஸ் 20

நோ

கோக்கு

u

பஃறுளியாறு 451 "பகரரிய....." 283 பகவைடு 164 பக்கப்பாட்டு 53 பக்கப் பாட்டுக்காரர் 54, 56 பங்கிடான் வெளி 413 பச்சைப் பாம்பு 373 பச்சைப்பெருமாள் 202 பஜனுமிர்தம் 239, 240

பஞ்சமம் 76 பட் கொடுத்தல் 108 படிமங்கள் 161, 162, 164 படுசூனியம் 345 படுவான்கரை 4, 196, 428 படையாட்சிகுடி 437, 442, 443 படையாண்டகுடி 437, 438 படையெடுப்பு 422, 425 பட்டயக் கூற்று 432 பட்டயங்கள் 403, 432 பட்டயப் பாடல் 444 பட்டமை 108 பட்டாணியர் 393 பட்டி 347 'பட்டிகள்.....' 158 பட்டி மேட்டுவயல் 289 பட்டிருப்பு 18, 83, 403 பட்டிருப்புத்துறை 428 பட்டை 108 பணிக்கனுகுடி 437 443 பணிக்கரை குலம் 442, பண்டமாற்ற 428 பண்டாரப்பிள்ள 442 பண்டாரம் 442 பண்டி 111 'பண்டூரு.....'' 262 பண்சீணய வீடுகுடி 438 பண்பட்டமொழி 86 பண்பாடு 86, 322, 418, 461 பண்பாட்டுச் செல்வம் 463 பண்போட்டு வௌர்ச்சி 86 பதர்க்கடை 107 பத்னெட்டாம்போர் 49 புதினெட்டுவரிசை 442 பகினெண்குடி வேளாளர் 15 பகினே மு சிறைக்'குடிகள் பதுமன் 361, 362 பதைனிதேவி 165 பத்தவ**ீளா**யம் 110 பத்திரகாளி 431 பத்தினி 155, 162, 163, 165, 171, 172, 179, 396 பக்கினிக் கெய்யோ 153 பத்தினித் தெய்வம் 153, 154 156, 161, 166, 167, 173 177, 178

பத்தினி படிமா 166 பத்தெனி விழா 157 பத்துவகை காதம் 74 பத்மேன் மனே 457 பப்பிரவாகன் காடகம் 49 பயன் 25, 258 பயன் கூறல் 254 பயிரேற்றப்படுதல் 45 'பயிரை முக்து.....'' 278 பாத்தை 95, 447 பாமன் 109 பரம்பரை 460 பாரசர முனிவர் 173 பராபரிப்பு 105 பரிகலங்கள் 166 பரிகாசப்பாடல் 12 பரிகாரியார் 325 பருத்தித்துறை 419 பநவக்காற்று 423 பருவமழை 458, 459 பலபாமாலே 282 பலவினப் பறவை 463 பலிகொடு<u>த்த</u>ுச் சடங்கு செய் தல் 13 பல்லவி 56 பல்வாய் 182 பவளவல்லி நாடகம் 49 பவளேக்திரன் நாடகம் 319 பழக்க வழக்கம் 445 பழங்குடியார் 444, 464 பழந்தமிழர் 464 பழந்தமிழர் நாடக அரங்கு 52 பழந்தமிழர் நாடக இலக்கணம் 49 பழம்பண்பொடு 461 பழம்பொருள் 417 பழுகாமத்து வகுத்துவார் 436 பழுகாமம் 157, 404, 432 436 பள்ளயம் 431 பள்ளர் 442 பள்ளர் குலம் 262 பள்ளு 232 பள்ளுப்பாட்டு 17, 233 பறகாகம் 367 பறையர் 442 பற்ற 103

பணிச்சங்காய் 181 பன் இழைப்பு வேஃ 461 பன்றி 111, 463 பண்னி 111

#### ШT

பாங்கன் 345 பாச்சல் முதலியார் 452 பாடுபார்த்தல் 101 பாடும் மீனின் இன்னெலி 80 பாடும்மீன் 71, 74, 79. 80, 81, 82, 83, 455 பாடை 448 "பாட்டமைதி....." 229 "பாட்டளிசேர்....." 312 பாட்டு 55, 61 பாணகை வழிகடைக் கும்மி 235 பாணக்கம் 169 பாணந்துறை 419 பாணம் 419, 425. 426 பாணர் 306 பாண்டவர் வனவாசம் 49. **254**, **43**8 *பா*ண்டிருப்பு 254, 431, 442 பாப்புக்கல் 374, 375 பாம்புப் பரிகாரி 358, 395 366 பாரசீகம் 419 பாரதக்கதை 438 பாரதி கூற்று 22 பாரதியார் 461 ''பார்த்திபர்கள் கொண்டாட ......" 432 பார்ப்பன குலத்தார் 462 "បារារ៉ាប់បារារ៉ា....." 363 பாலசரித நாடகம் 265 பாவே 463 பாலே உலக்கை 447 பாஃலயடி 244, 245, 249. 250 ''பால்பெருகும்.....'' 6 ''பால்போல்.....'' 185

ß

பிச்சி 345 பிச்சை வேஃக்கும்மி பிடாரி 345 பீணந்தின்னி 345 பிரகதீசுவரர் 161 பிரம்புக் கைத்தொழில் 461 பிரயாணம் 425 பிராஹாரம் 156 பிரான்சியர் 427 பிரைல் (Bryle) 450 பில்வி 181. 182 பிள்ளேகொல்லி 345 பிள்ளேக்காவியம் 286 பிள்ளேக்குலம் 435 பிள்ளோப்பேற 445 பிழைப்பு 378 பிற்பாட்டுக்காரர் 54

பீ

பீரங்கிவெடி 17

4

புதழ்ச்சிப்பாடல் 54 புகழ்ந்துகூறும் பண்பு 54 புகழ்வளம் 419 புகைஞ்சான் 10 புகையிரதம் 429 புக்கை 98 புசற்காவியம் 286 புடைத்தல் 102 புடையன் 369, 379 புடையன்சாதி 361 "பண்டைரிய....." 297 புதிதாண்ணும் வழக்கம் 6 புதுக்குடியிருப்பு 461 புதுமைக் கமக்காரன் 267 புதைகுழி 448 புதைபொருள் 418 "புத்தகாசிரியணுகப்....." 315 பு**த்த**மும் சைவைமும் 418 ''புத்**த**ள **த்**தில்.....'' 290 புத்தளம் 419 பத்தியறிதல் 36, 442, 445, **447**, 448 புயல் 420, 459

பயல்வெள்ளக்காவியம் 325 பயற்பாட்டு 325 பாட்டாதி 459 பரை 187 'பலக்காயர்க்கா....'' 267 பலமக்கள் 42 பல னெறிவழக்கம் 28 புலியன் 3, 390 புல்லாக்தி 186 புல்லுப்படையன் 369 புல்விரியன் 384 புவனேந்திரன் விலாசம் 319 ''புவியிலெண்த்.....'' 78 புளிக்**தர்** 391 புளியடிக்குடா 336 பளியக்கர் 209 புளியந்தீவு 3, 79, 327, 390, 391, 398, 414, 421, 432, 450, 452, 455, 457 'புள்ளலெக்கா.....' 89, 92 பள்ளே 89 புறச்சமயம் 462 பறத்தினே 49, 51 புறத்திஃணக்கூத்து 51 பனவர் 5 ப்னித அருளானந்தர் கோவில் 452 புனி ததந்தம் 156 புனுகு 87 புணேந்துரைவகை 28 "புன் கோமரம்....." 6

u

பந்காரமான நிலா 31 பூசகர் 46 பூசனிக்காய் 95 பூசனே 158, 183 " பூசுரர்....." 363 பூணூல் 448 பூதங்கள் 347 பூதத்தம்பி விலாசம் 50 பூபாலகோத்திரம் 435, 441 பூபாலுவன்னிமை 442 பூப்பு அறிவித்தல் 38 பூப்பு எய்து தல் 447 புமரம் 343 பூமாலே கட்டிகுடி 438

பூமுனே 413 பூரீணே கிலா நாள் 75 பூருவச்சக்கரவர்த்திகாடகம் 42 ''பூவஃலக்கிண்டி.....'' 34

## பெ

பெட்டகம் 201 பெண்கள்வரவ 53 பெண்ணடிமுதிசம் 8 பெண்கிழல் 8 பெத்தாண்டகுடி 437 பெத்தாண்ட படையாண்டகுடி 437 பெரியகல்லாறு 241 பெரியகவுத்தன்குடி 436, 437 பெரியதம்பி விதாகு 241 "பெரிய திருப்பதி..... **441** பெரியதுறை 209, 428 பெரியபின்ளோயாதல் 447, 448 பெரியபோரைதிவ 434, 436 பெருக்கம் 10 பெருங்குடியார் 440 பெருந்தலேவர் (Rector) 454 பெருகிலப்பரப்ப 463 பெருமோள் 10 பெருவாயன் 10 பெருவேள்ளம் 459 பெருவேள்வி 431 பெலகோ 419

#### பே

பேச்சி 345, 347, 431 பேதம் 60 பேய் 344, 345, 349. **3**50, 354, **3**55, 356 பேயாட்டம் 344 பேரரசு 418 பேராறு 459 பேரியாழ் 304

#### QUI

''பொங்கொளிசேர்.....'' 268 பொணல் சுவாமியார் 45**4** டொதி எருது 425 பொது 461

பொதுநலப்பணி 458 பொக்காவில் 426 பொய்கையார் 5 பொருள்வளம் 419 பொல் 9, 43 பொலிக்கொடி 10 பொலிப்பாடல் 43 பொலிப்பாட்டு 10, 11, 12, 17 ''பொழிக்து கஞ்சுகுத்தல்'' 378 பொறுப்பு 95 பொன்னம்பலபிள்ளே 242. 250 பொன்றைச்சிகுடி 435, 436. 438 போன்னேயா 242

## போ

போக்கன்குடி 437 போக்குவரத்து 449 போஷி 103 போடியார் 7, 99, 102, 103, 104, 105, 108, 231, 232, 233, 234 போடு 112 போட்டா 19, 105 ''போமென் ற......'' 412. போரை தீவ 403, 414. 461 போர் 9 போர்ச்சாகனம் 425 19. போர்த்துக்கீசர் 17. 421, 424, 425, 426, 427, 430 போர்த்துக்கீசமொழி 459 போர்த் தேங்காய் 181, 182 போர்முடை நாடு 436 "போற்றுவார்....." 293 ''போனதைக்கண்டு.....'' 47

#### பௌ

Qபளத்தமதத்தினர் 417

LO

மகர யாழ் மகளிர் கல்லூரி 457, 458

மகாகந்தக்குளம் 398 மகாபதுமன் 361. 362 மகாவம்சம் 438 மகுடி 379, 380, 381, 382 மங்கு 102 "மங்கைபங்கள்....." 386 மசக்கை 100 மச்சினமைக் குடியார் 449 மச்சுவாய் 109 மஞ்சள்விளோயாட்டு 448 மடங்கு 110 மடித்துக்கட்டுகல் 109 மடை 344, 346, 349, **3**54 மட்டக்களைப்பன்ஃன 461. 464 மட்டக்களப்பான் 323 மட்டக்களப்பு 21, 47, 48, 50, 52, 55. 78, 79, **8**0, 87, 89, 253, **3**22, 390, 417, 419, 421, **4**25, **42**6, **4**27, **4**64 மட்டக்களப்பு இந்துமகளிர் மன் றம் 334 மட்டக்களப்புக் கரை 451 மட்டக்களப்புச் சிவாநந்தவாசிக சாலே 269 **மட்டக்**களப்புச் செங்குந்தர் 224 மட்டக்களப்புத் தமிழன் 23 மட்டக்களப்புத் தமிழ் இலக்கிய மன்றம் 269 மட்டக்களப்புத் தமிழ்க்கலே மன் றம் 269, 270 மட்டக்களப்புத் துறைமுகங்கள் 418, 422 மட்டக்களப்பரகர் 429 மட்டக்களப்பு நன்றுடு 430 மட்டக்களப்பு நாட்டுக் கூத்து 51 "மட்டக்களப்ப நீள்....." 5 மட்டக்களப்பு மான்மியம் 431, 436 மட்டக்களப்புவ 2 மட்டக்களப்பு வணிகர் 17 மட்டக்களப்பு வாவி 2, 68, 69, 422, 428. 450. 460

மட்டிக்களி 43 மட்டுக்கலப்பு 2 மட்டுகள் 207, 214, 218. 225 மட்டுகீர் நிலே 68 ''மட்டுவிலாம் ......'' 272 மணமுறை 8 மணற் புட்டி 413 மணந்நிட்டு 422 மண்கல்பட்ட 413 மண்குடம் 439 மண்டா 109 மண்டுகாகன் 436 மண்டூர் 3, 14, 17, 65, 83, 157, 190. 201. 241, 245, 247, 253, 254, 255, 256, 259, **33**7, 374, 382, 407, 411, 414, 434, *436*. 439, 442, 462 மண்டூர்க் கக்தசுவாமி 249, 260, 261, 439, 442 மண்டூர்க் கோட்டைமுனே 439 மண்டூர் வகுத்துவார் 436 மண் முன் 83, 412, 416, 437, 442 மண் முன் த்துறை 428 மதமாற்றம் 462 மதவெறி 462 மதிசுதன் 436 ''மதிசூடி.....'' 221 மதிமைந்திரி 418 மதியாணி 42 மதுகுரைஎரிதல் 13 மதுரைவீரன் 321 மத்தளம் 53, 56, 57, 198 மத்திமம் 76 மத்தியமலேகாடு 459 மந்திரக்கோல் 343 மந்தொப்பயிற்சி 8 மந்திரம் 338, 339, 340, **3**41, 342, 343, 344. 345, 347, 348, 350. **3**51, **3**55, 356, 357, **3**58, **3**75, **3**82, 386 மக்திரவாதம் 341 மக்திரவாத 340, 342 மக்தெரி 52

மக்கைகள் 463 மைக்கைச் செல்வம் 444 மயணத்தைலம் 226 மரணேச் சடங்கு 445 மரபு 52 மரவுரி 61 மரியநாயகி தேவாலயம் 452 மரியமாதாகோயில் 452 மருங்கை 95, 447 மருதமுனே 275, 276, 280, 461 மருதேம் 444, 463 மருதவளம் 87 ''மருந்தால் மந்திரத்தால் .....'' 372 மருக்து 338, 351, 352. **353**, 354, 385, **386** மருமக்கட் தாயமுறை 445 மருமக்கட் தாயம் 8, 89 மருளன் 345 மருஉவழக்கு 95 மலகவத்தை 413 மலேகாடு 420 மலேயமான் 442 மலேயரட்டை 418 மீல்யாளக்ககை 8. 48 மஃலயாளம் 445. 457 "மஃபொரம்....." 186 மளே 112 மள்ளர் 201 மழை 112 மழைக்கோவியம் 276, 235 மறுகா 19 ''மறைவாக கமக்குள்ளே .....'' மனக்கருத்தை வெளிப்படுத்து **தல் 4**8 மனமகிழ்வு 51 மனவளம் **273**, 463 மண் மம் 4 மன்னர் 419

LDF

மாகமம் 400 மாகாண ஆட்சி 447 மாக்கம் 419 "மாங்களியில்....." 295

மாசாத்துவான் 174 மாடிமனே 457 மாட்டுத்தோம்பு 444 மாட்டுமக்கை 468 மாட்புட்டி 413 ''மாண்டபிணத்தை.....'' 282 மாதகல் 155 மாதம்பை 419 மாதவி கடனம் 11 மாதுலர் 442 ''மாதே நிறைமநியே....." **29**8 மாத்தறை 419 மாத்துப் போடுதல் 449 மாக்திரிகனே அரசன் 342 மாக்கிவு 454 **மாப்பி**ள்ளே 8 மாமாங்கப்பிள்ளோயார் 216 மாமாங்கம் 415 மாரி 431 மாலே கூறுகல் 439 மாவலிகங்கை 2 ''மாவலிகங்கை.....'' 273 ''மாவிலுப்பைத் தோணி.....'' 11 மாளுவ வேக்தன் 165 "மானமகிழ்ந்து....." 273 மானியம் 433 ''மானினங்காள்.....'' 248 மானுவாரி 9 "மானே....." 186 "மான் போல்கடைகடக்து .....<sup>ээ</sup> 34

#### ıfi

மிலாறு 108 மிளகு 419, 422, 426 மிளகு சந்தறுதெத் தைலம் 226 மின்சார வசதி 450 மின்மினிப் பூச்சி 39 மின்விளக்கு 454 மின்னி கட்டுதல் 10 'மின்னி மின்னிப் பூச்சாலே'

#### ıß

மீட்சிப்பத்து 269 மீராலெவ்வை 275 மீரான் குட்டி 281 மீன் 109, 110, 428

#### $\boldsymbol{\boldsymbol{\psi}}$

முகத்து மயிர் 448 முகத்துவாரம் 419 **மு**கம்ம**நியர்** 464 முகாந்தி**ரம்** நாச்**சிகுடி 4**38 முக்குகர் 437, 438. 439 முக்குகர் வன்னிமைக் குவ் வெட்டு 437 *(முஸ்*ஸி**ம்** 417 முஸ்லிம் பெண்கள் 456 (φi. 440 முதலாவது கத்தோலிக்க தேவா லயம் 451 முதலிகள் 442 முதலியார் 437, 438 முதியோர் விடுகி 454 முதிரை 426 முதுக்குறைதல் 447 முப்பத்தொன்று 447 முருகக் கடவுள் 426 முருகன் 462 முருகன் கோயில் 431 முல்லே 5, 194, 444, 460. 463 முறைமொறுதல் 440

#### AI

மூட கம்பிக்கை 458 மூதேவி அழைப்பு 349 மூன்று கூரை மூடி 444

## @ro

மெதொடிஸ்த சபை 449 மெதொடிஸ்த திருச்சபையார் 455, 456, 457, 458 மெதொடிஸ்த தேவாலயம் 456 மெதொடிஸ்த மத்திய கல்லூரி 455, 456 மெதொடிஸ்த வைத்திய சங்கம் 456 மெய்ப்பாடு 51 மென்பட்டுத்தாள் 80

#### GLD

மேகவேண்ணன் 438 மேசை 20 மேலீடு 15 மேல் நாட்டார் 420, 449, 450, 459 மேல்புல உலகு 49 மேழி 445 மேற்கட்டி 52, 444 மேற்றிசைச் செல்வம் 309 மேணுட்டாரது நாடக அமைப்பு 49 மேணுட்டார் வரவு 449 மேணுட்டார் வரவு 449 மேணுட்டுச் சங்கீதம் 454 மேணுட்டு மொழிக் கல்வி 449

#### ed LD

மைத்துனர் குடி 29

#### மொ

மொழிச் செல்வம் 85 மொழியுணர்வு 464 மொழிவளம் 19 மொழிவாரி 417 மொழி வேறுபாடு 462 மொனரகலே 426

#### மோ

போகேனி 345 மோட் 50 "மோட்டெருமை....." 6 மோள் எருமை 463 ம – 32

#### மேள

மௌலீ 165 மௌன பூசை 462

## U.I

யந்திரங்கள் 342 யமதூதி 364, 365, ⁵ யமன் 364, **6**65, 366

#### LLIT .

யா 99
"யா, கா......." 88
யாப்பருவம் 100, 107
யாப்பியல் 272
"யாரை எலுவயாரே....." 91
யாழ்நூற் பாயிரவியல் 74
யாழ்ப்பாண நாடு 88
யாழ்ப்பாணம் 417, 419, 426
யாகீன 463
யாகீனக்கால் 79
யாகீனத்தந்தம் 419, 426

ரிஷபம் 76 ரிறஜெடி (Tragedy) 50, 51

#### ഞ

'ரைக்கேதீச்ச' 424 'ரைக்கொணுமல' 424 'ரைக்கோவில' 424

#### **െ**

லகுகல 417, 418 லங்கா 249 லண்டன் 314, 461

#### €

லாங்அடிகளார் 80

#### ഒ?

லீஸ் உயர்தர பாடசா*ீ*ல 260, 457 Gas

லேகியம் 375

வ

வகுத்துவார் 436 வங்கடி 232, 233 வங்கச்சாது 74 வங்கர் 634 வங்காளக் குடாக்கடல் 463 வசந்தராசபிள்ளே 245 வசந்தடைல் 464 வசந்தன் 236 வசந்தன் ஆடல் 159, 177, 178, 184, 204 வசந்தன் கவிகள் 12, 199. 336 வசந்தன் கவித்திரட்டு 11,199 வசந்தன் கூத்து 24, 158. 183, 198, 236, **3**19 வசந்தன் பாடல் 464 வசைக்கவிகள் 12, 185 வசைபாடல் 184 "வச்சிரத்தோரணம்..." 294 "வச்சிரவாவி....." 342 வச்சினைடி 435 வடகீழ்பருவக்காற்று 459 வட்சேரி 12 வடமொழிக்கல்வெட்டு 417 வடமோடி 11, 48, 49, 50, 51, 52, 53, 54, 57, 61, 98, 180, 182, 183, 185, 186, 198, 259, 319 வடமோடியார் 54, 55 வடம் 183 வடவேங்கடம் 48 வடிகதிர் 110 வடிகால் 4 வட்டபரியம்மன் 165 வட்டா 446

வட்டுடைகள் 61 "வட்டும்.....**" 9**9 வட்டை 106, 111 வண்ணக்கர் 19, 260 ''வண்ணத்தாள.....'' 292 வண்ணர் 442 190. வந்தாறு மூலே 155, *201*, *337*, *392* வம்பரைத்தேன் 2 **வ**ய**ந்தசுந்**தரி 62 **ഖ**ധഖ 99 வயவுறுமகளிர் 99 வயா 99 வயாவிளான் 215 வயித்திகுடி 435, 436, 437 ''வரகரிசிச்சோறும்.....'' 99 ''வரம்போதலகாணி.....'' 42 வரவு 52, 53, 57 வரவுப்பாட்டு 53, 54வாவை 105 வரிக்கூத்து 194 வரிசை 440, 441 வரிசைமாச்சிகுடி 438 வரிப்பாடல் 204 வருக்கமாகு 238, 240 வருணஜோ 78 வருணன் 10 வர்த்தகம். 425 " வலமுற....." 154 வலிச்சான் 10 வலித்தல் 109 வலேகட்டிறவு 419 வலேகட்டிறவுத்துறை 428 வலேஞன்கண்ட காதல் 28 **'' ഖ**ഖ്**ഷ്**അ ......'' '98 வவுணசிங்கம் 414 **ഖഖ**ഞ്**ട്വ** 414 வழக்கு 183 வழக்குரை 17, 166, 171. 172, 178 வமலே 370 வழஃலச்சாதி 361 வமு 90

வழுதுணங்காய் 99 வழுவமைத் 90 வளுதிலங்காய் 98 வள்ளிகாயக் 462 ''வள்ளி மணவாளன் .......'' 256 வள்ளியம்மன் ஊஞ்சல் 329 வள்ளியம்மை திருமணம் 41 வற்ருப்படை 157, 159 வன்னிமை 222 வன்னியர்கள் 441 வன்னியளுர் ஊஞ்சல் 42

வர வாகடங்கள் 358, **3**59, 372, 37**3, 3**77, **3**78. 387, 388 வாகா 89 வாகூரவேளி 414 வாங்குதல் 100 வாசுகி 361, 362 வாஸ்கொடி**காமா** 424 வாட்டி 59 வாட்டி கட்டுதல் 10 "வாட்டிவலமாக....." 11 வாணன் 63 வாணசுரன் 62 வாணிபன் 442 வாத்தியார் 255 வாயப் பயம் 96 வாய்க்கால் 4 வாரத்தார் 181 வாரப்பாடு 98 வாரம் 12, 180, 181 **ுவா**ரம்பட்டுழித்....." 98 வாரி 11, 107, 347 வாரிக்காலன் ் 9 ''வாகு இளங் குயிலே......'' 298 வாவி 425 வாழி 169 வாமைச்சேனே 21 வாழைப்பழம் 112 வாழ்க்கை மரபே 45 வாளபிமன் 64 வாளபிமன் நாடகம் 49, 61 வாளப்பள**ம்** 96 வாளப்பள**ம் 1**12 ''வானகத் தெழும்.....'' **3**18

#### ณ์

விஜயன் 67 விசாதி 112 **விஞ்**ஞானக்க& வைளர்ச்சி விஞ்ஞானக்கல்வி 449 விஞ்ஞானமுறை 455 விஞ்ஞானம் 47 விட்டகுறை 306 விட்டுணு சமயம் 431 விட்டுணு தெய்யோ 156 விணசல் 368 விதண்டாவாதம் 218 ''வித்துவான் புலோலி...'' 241 விராய்கப்பானே 169 விநாயகர் மான்மியம் 209 **வி**ந்த*ே*ன 45**6, 4**58 விமேல தருமன் 432. 441 **வி**யப்பு 51 வியாபாரத்துறை 421, 423 விரசு 19 விரியன் 369 விருது 441, 445 விருத்தங்கள் 54 **வி**ருந்து 95, 445, 447 **வி**ருக்கோம்பல் 460 விலாசம் 11, 48, 50 வில்லங்கம் 95 ''வில்லுக்குவந்து.....'' விவசாயம் 430, 449 **வி**ளக்குமாறு 446 **வி**ளரி 77 **வி**ளி*வ*ோ 463 விகை 428 விறலியர் 306 வின்சன்ற் அன்னே 457 வின்சன்ற் **மக**எரிர் கல்*லா ரி* 456, 457

## ഖ്

வீசாணம் போடுதல் 56, 58 வீட்டுப்பணி 457 வீஃணநரம்பு 80 வீரதமார நாடதம் 49, 61, 64

விரச்சுவை 63 வீரபக்கிரன் 347 விரமாமுனிவர் 241 வீரமுளே 155, 157, 158. 316 319 401 விரம் 51 விரவான்கள் 57

#### வெ

வெக்கை 94 வெட்சி 181 வெண்கலத்தொழில் 461 வேண்ணெய் 87 வெண்பாவீற் பெரியதம்பி 268 வெத்திலேக்காரப்புவவர் 326 வெருகல் 436 வெருகல்கங்கை 390, 392 Qual 106 வெளிகாட்டார் 449 வெளிநாட்டு அன்னே 457 வெளிப்பகட்டு 86 வெள்ளம் 460 வெள்ளாளர் 436, 437, 442, 443 ''வெள்ளேக்கிடா நாம்பன் .....'' 34 "வெள்ளோற்ற......" 311 "வெள்ளே மாட்டுவண்டி....." 41 வெள்ளேயாக்குதல் 102 ''வெள்ளேயிறைற் சுள்ளாணி...'' 42 வெறியாடல் 191 வெற்றிலே 428 வெற்றிலே பாக்கு வைத்தல் 446 " வெற்றிலேயைக் கைப்பிடித்து 38 " வெற்றிவேற்....." 162

Gau

வேகம்போடுகல் 371 வேகரம் 375 Coulit 456, 458 வேத்தியல் 51 வேருவல் 419 வேலுப்பிள்ளே ஆசிரியர் 245 வேலேக்காரன் 9 வேல்மயில்வாகனம் 242 வேளாண்மை வெட்டுவசந்தன் 11 வேளாளர் 15, 436, 439, 440 வேற வேருன ஆட்டம் 53 வேனிற்காலம் 36

#### வை

வைணவம் 431 வைத்தியம் 449 வைரமரங்கள் 463 வைரவர் சிலே 417

DTGU (Roubaire) 454

றை

றைகோ 419

21.7

ஷாம்நெக் (Shamrock) 450

Gm

ஜேவான்ஸ் மருந்துச்சாவே 450

Gapr

ஹொரவப்பொத்தானே 412



1. எழுவான்கரை — தென்னஞ்சோல



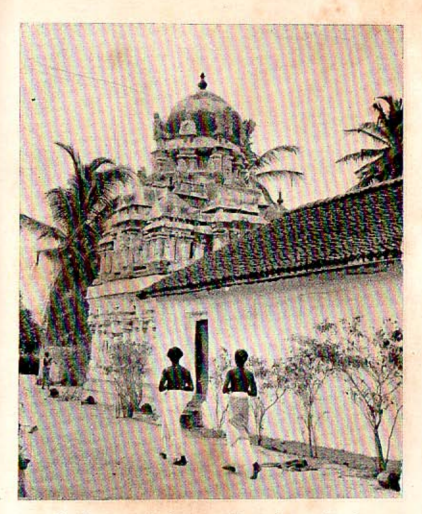
திக்ருகோவில் — சித்திரவேலாயுத்கவாமி கோவில்



3. அமிர்தகழி — திர்த்தக் குளமும், மாமாங்கப் பிள்ளயார் கோவிலும்



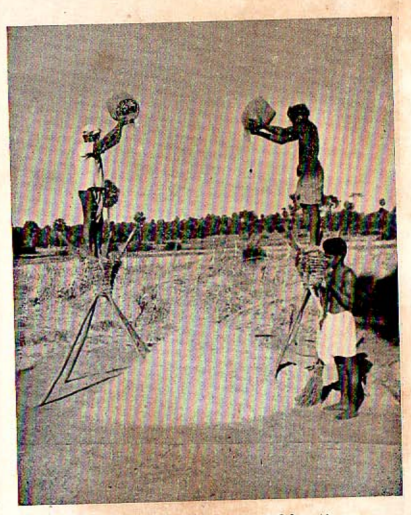
4. <mark>மண்டுர்க் கந்தசுவாமி கோவில்</mark>



5. கொக்கட்டிச்சோலேத் தான்தோன்றீஸ்வரர் கோவில்



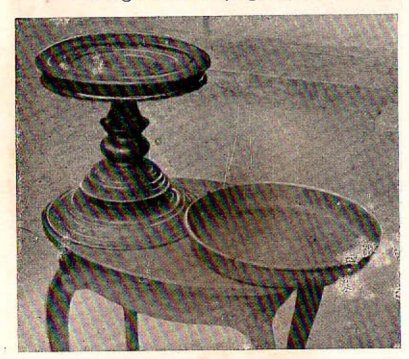
6. புதிர் காவுதல்



7. பொலி தூற்றுதல் (அவுரி திரித்தல்)

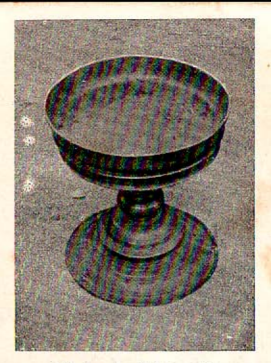


8. எருமைக் கடாக்களாற் சூடு போடுதல்

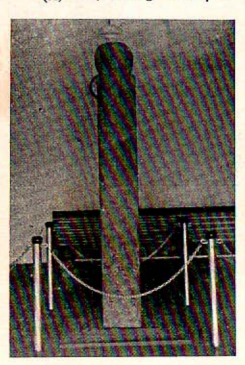


9. சேவரக்கால், வட்டி — தனித்தனி

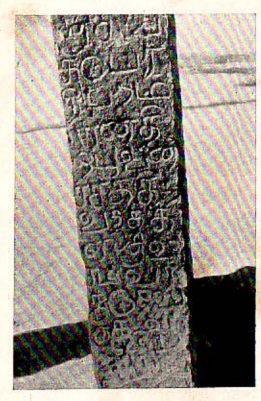




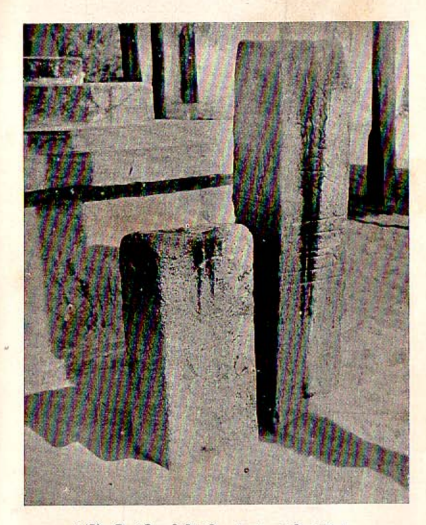
9(A) சேவரக்கால்மீது — வட்டி



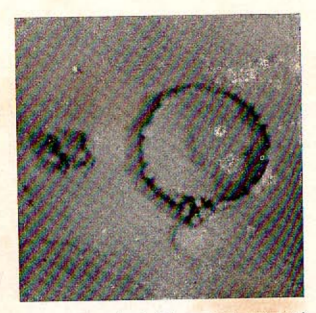
10. கொண்டவட்டவான் குளத்திற் கண்டெடுக்கப்பட்டு இன்று அம்பாரையில் உள்ள அரசாங்கக் காரியாலயத்தின் முன் வைக்கப்பட்டுள்ள கல்வெட்டுத் தூண் (பக், 400)



10(A) நிருக்கோவிலிற் கிடைக்கும் கல்வெட்டுகள்



10(B) நிருக்கோவிலிற் கிடைக்கும் கல்வெட்டுகள்



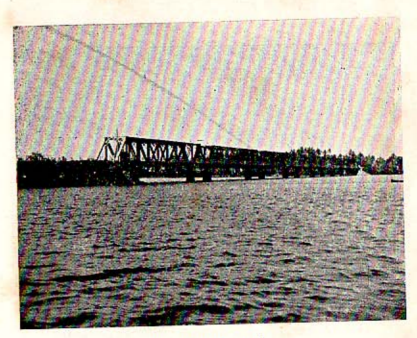
11, காறையும் மற்றும் சில பழங்கால நகைகளும்



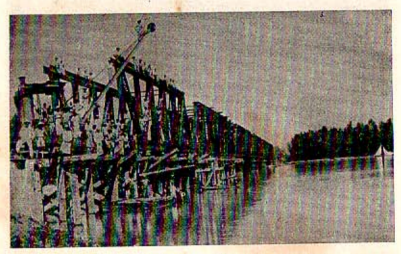
 கடுக்கெண்டாப் போடியார் ஒருவரின் தோற்றம்.
 இவரது காதிற் 'கடுக்கன் கொல்லே ' என்னும் காதனி தொங்குவதைக் காணலாம்



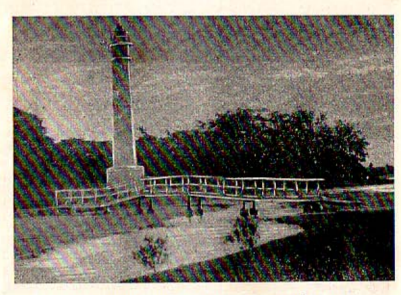
 கருங்கல்லினுல் அமைக்கப்பெற்ற பழையகாலத்துப் பெரிய கட்டிலொன்றின் படம்



14. கல்லடிப் பாலம்



14(A) கல்லடிப் பாலம் — 1923ஆம் ஆண்டில் வேஸ்கள் நிறைவுறும் நிலேயில்



மட்டக்களப்புத் துறைமுகமும் கலங்கரைவிளக்கமும்



16. தென்மோடிக் கூத்தர் கொலு



17. வடமோடிக் கூத்தர் கொலு



XIV

18. கத்தாக்கு என்னும் உடையில் இரு போர்வீரர்



19. விபுலாநந்த அடிகளார்



20. 'பாடும் மீன் ' என்று அழைக்கப்பெறும் ஊரியின் தோற்றம்

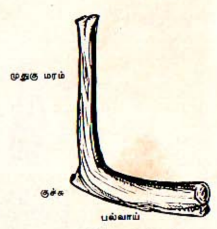


21. காரைதீவுக் கண்ணகை அம்மன் கோவில்

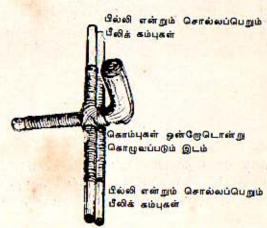


22. பத்தினித் தெய்வம் — லண்டனில் உள்ள பிரிட்டிஷ் மியூசியத்திற் காணப்படுவதும், மட்டக்களப்புப் பகுதியி லிருந்து கொண்டுசெல்லப்பட்டதுமான கண்ணக் சில





23(A) வடசேரிக் கொம்பு



23(B) பீலி(பில்லி)யுடன் வைத்துக் கட்டப்பட்டுள்ள கொம்பின் தோற்றம்



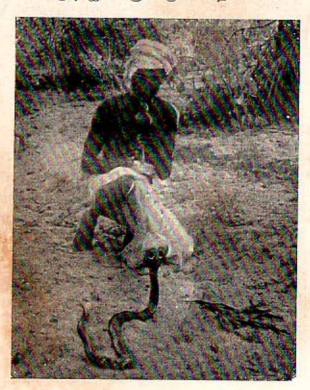
24. குரவை போடும் நிஸ்யில் பெண்கள் மூவர்



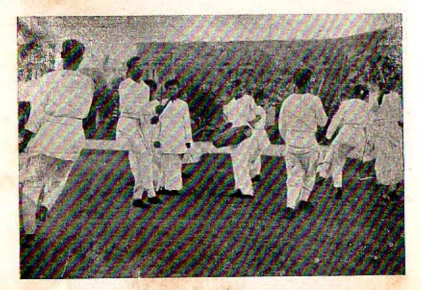
25. மட்டக்களப்புக் காட்டுப்பகு இயில் உள்ள ஒரு குறவர் குடிசை — குறப்பெண்கள் இருவரும், ஒரு கைக் குழந்தையும்



25(A) பழக்கப்பட்ட நாகபாம்பொன்றைக் குறவன் தன் மகுடி இசையிஞல் ஆடச்செய்தல்



25(B) காட்டு வழியிற் சந்தித்த நாகபாம்பு ஒன்றைப் பிடித்தற்காகக் குறவன் தன் மகுடி இசையில் மயங்கி — அதை ஆடச்செய்தல்



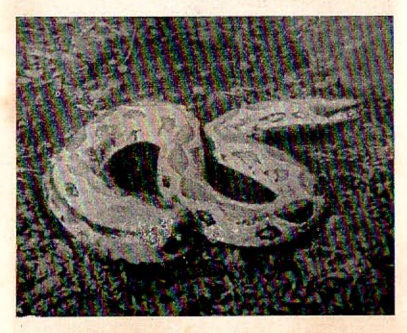
26. வசந்தன் ஆட்டம்



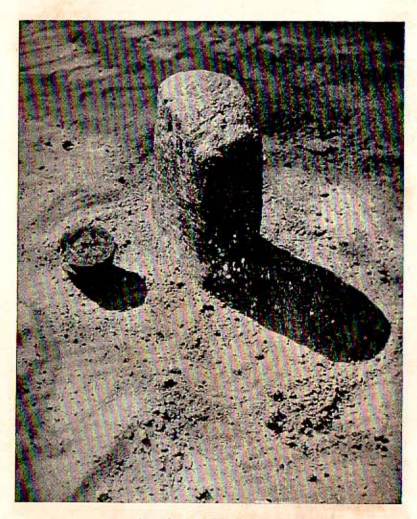
27. விற்குறி பார்த்தல்



28. ஒரு இராசநாகத்தின் சிறிய தோற்றம்



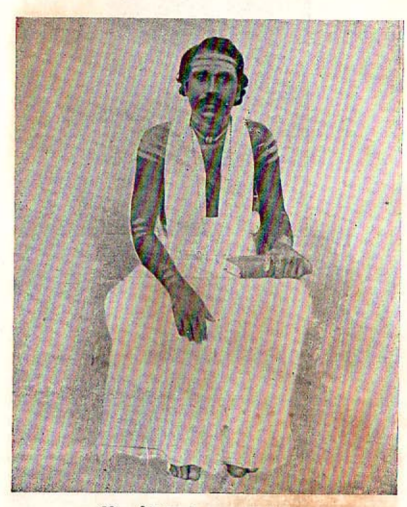
29. கண்ணுடிப் புடையன் பாம்பு



30. திருக்கோவிலில் உள்ள பாம்புக்கல்



31. வித்துவான் பூபாலபிள்ளே



32. வித்துவான் சரவணமுத்தன்



33. குமாரசுவாமி ஐயர்

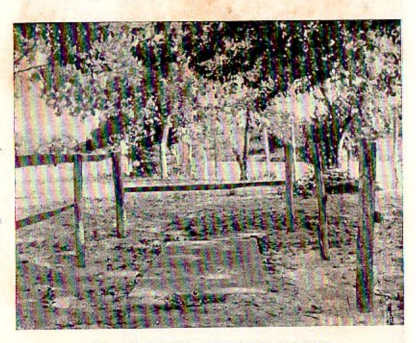


 கரைதீவுக் கயிலாயபிள்ளேக் கப்புகளுர். 'கயிலாய பிள்ளே அண்ணுவியார்' என்றும் அழைக்கப் பெறுவார்

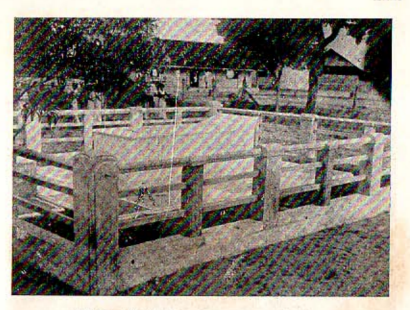


35. புலவர்மணி பெரியதம்பிப்பிள்ளே

36. குஞ்சித்தம்பி உபாத்தியாயர் (சமர்ப்பணப் படம் பார்க்க)



37. விபுலாநந்த அடிகளாரது கல்லறை (முன்னேய தோற்றம்)



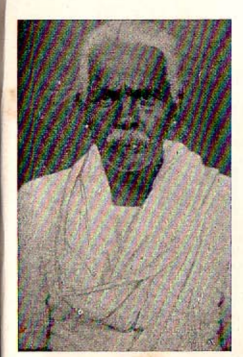
37(A) விபுலாநந்த அடிகளாரது கல்லறை (கீண்வுக் கல்வெட்டுகளுடன் இன்றைய தோற்றம்)



38. விபுலாநந்த மனிமண்டபம்



39. சிவாநந்த வித்தியாலயம்



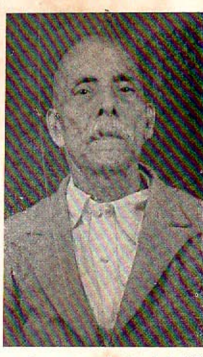
40. கணபதிப்பிள்ளப் புலவர்



அருணுசல தேசிகமணி



41. சின்னவப் புலவர்

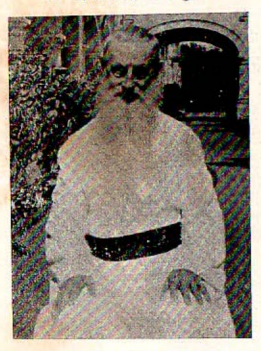


43. சோமசுந்தர் தேரிகர் (பக். 316)

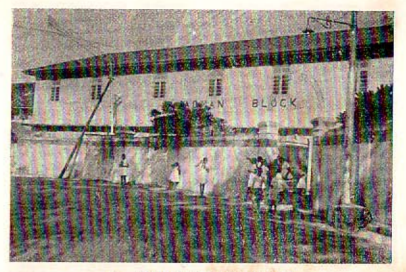
Digitized by Noolahan Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



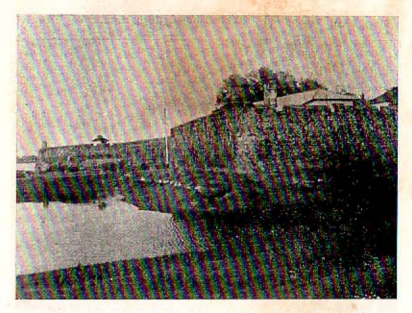
44. அர்ச். மிக்கேல் கல்லூரி



44(A) அர்ச். மிக்கேல் கல்லூரியின் தந்தையான பொணல் சுவாமியார்



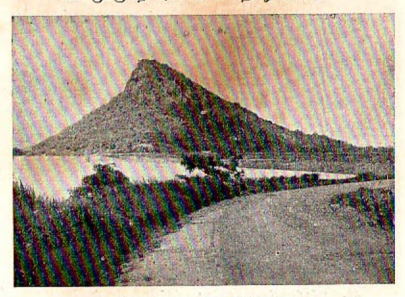
45. வின்சன்ற் மகளிர் கல்லூரி



46. மட்டக்களப்புக் கோட்டை *(கச்சேரி எனப்ப*டுவ*து)* 



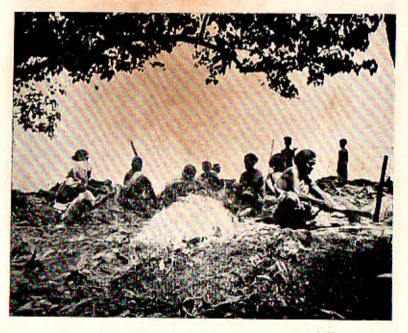
47. குறுெள்ற் அம்மையார் — தமிழ் உடையில்



48. கல்லோயா அணேக்கட்டு



49. சம்மாந்துறைப் பள்ளிவாசல்



50. தும்புவேல் — ஆரம்பற்றைக் கிராமத்தில்



51. பிரம்புக் கைத்தொழில் — புதுக்குடியிருப்பில்



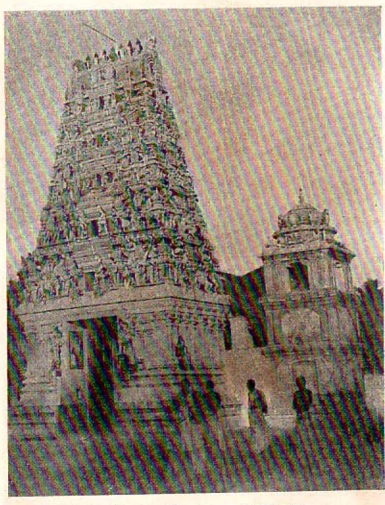
52. நாடன் குடுகு -- குறவரது தண்ணீர்ப்பாத்திரம்



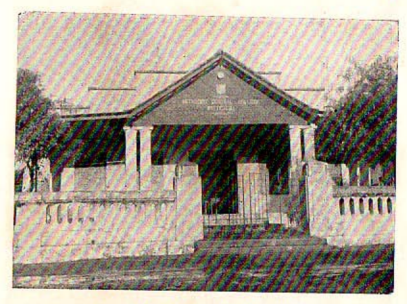
53. வேடர் கூட்டம் ஒன்று



54. கற்குடாத் துறைமுகப் பாலம் (சிதைக்த கிலேயில்)



55. சிற்ருண்டிக் கந்தசுவாமி கோவில்



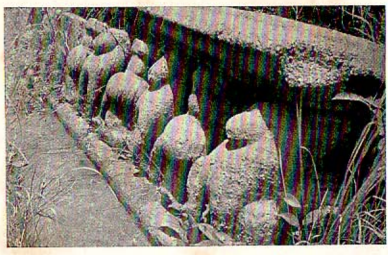
56. மெதொடிஸ்த மத்திய கல்லூரி



57. திகவாபி — புதிய கிராமத்துக் கோவில்



58. லவுகலேக் காட்டினுள், சிதைந்த நிலேயிற் கிடக்கும் பழமையான தாதுகோபம் ஒன்று



59. லவுகலேக் காட்டிலுள்ள அழிந்துபோன நிலேயிற் காணப்படும் பழமையான சைவக்கோமில் என்று கூறப்படுகிற கட்டிடம் ஒன்றினது அடிப்பாகத்தில் உள்ள அழகிய சிற்பங்கள்



59(A) அக்கோவிலின் இன்னெரு பகுதியில் உள்ள ஒரு வைரவர் கில

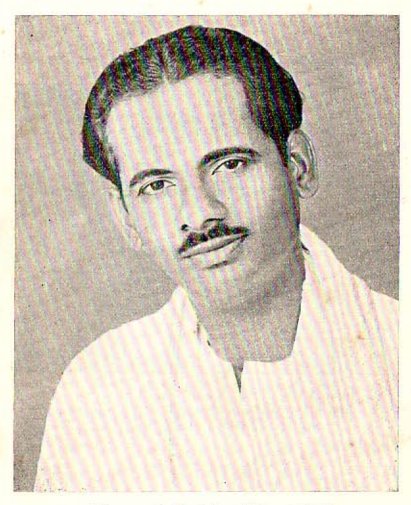


60. உகந்தமல் உச்சியில் பாதுகாப்புடன் அமைந்திருக்கும் ஒரு தீர்த்தக்கிணறு. இம்மலே அடிவாரத்திற் பழமை வாய்ந்த முருகன் ஆலயம் ஒன்றும் இருக்கின்றது.



61. பழமையான பூமுடி முதலிய உடைகளுடன் காணப்படும் (பக். 61) தென்மோடிக்கூத்தர் கொலு ஒன்று. படம் 16ல் காணப்படுவது இக்கால உடையில் உள்ள அதே கொலு வாகும்.

# *நூலா*சிரியர்



பண்டித வி. சி. கந்தையா அவர்கள்

# நூலாசிரியரைப்பற்றிச் சில

மட்டுகளின் தென்பால் ஏறக்குறைய இருபதுமைல் தொலே விலே, மட்டக்களப்பு வாவியின் மேல்கரையில் உள்ள மண்டூர் என்னும் 'புண்ணியப் பழம்பதி' யில், புலவர் விரைத்தம்பி அவர்களுக்கும் சின்னுத்தை அம்மையாருக்கும் பிள்ளேயாக ரௌத்திரி வருடம் ஆடிமாதம் ஒன்பதாக் நிகதி சனிக்கிழமை (ஆங்கிலப் பதிவு 29-7-1920) திரு. கக்தையா அவர்கள் பிறந்தனர். இவரது இளமைக்கால ஆசிரியர் அதே ஊரைச் சேர்ந்தவரும், இவரின் மாமன் முறையினருமான திரு. வ. பத் தக்குட்டி உபாத்தியாயர் அவர்கள். தொடர்ந்து தமது தந்தையா ரிடமும், மைத்துனரான புலவர்மணி பெரியதம்பிப்பிள்ளே அவர்களிடமும் தமிழ் இலக்கிய இலக்கணங்களேச் சிலகாலம் பயின்றனர். இவருக்கு ஆங்கிலக் கல்வியை ஊட்டிவைத்தவர், விபுலாகந்த அடிகளாரின் ஆசிரியரும், இவரது பெரியதந்தை முறையினருமாகிய குஞ்சித்தம்பி உபாத்தியாயர் அவர்களாவர். அன்ரைது தொடர்புதான் தம்மை விபுலாகக்கு அடிகளாருக்கு மாணவளுக்கித் தமிழ்கல மூட்டி வைத்தது என ஆசிரியரே இக் நூற் சமர்ப்பண் உரையுட் கூறுகின்றுர்.

பின்னர், விபுலாகக்த அடிகளாரிடம் சங்க இலக்கியங் களேயும், சிலப்பதிகாரம், சிவகசிக்தாமணி, கம்பராமாயணம் முதலான காப்பியங்களேயும், பழக்தமிழ் இலக்கணங்களேயும் முறைப்படி பயின்ற இவருக்கு, அடிகளாரே வடமொழிக் கல்வி பைத் தொடங்கி வைத்த ஆசிரியருமானர்.

நிரு. கக்தையா அவர்கள், யாழ்ப்பாணத்து ஆரிய திரா விட பாஷாபிவிருத்திச் சங்கம் (1943), மதுரைத் தமிழ்ச்சங்கம் (1944) ஆகிய தமிழ்ச் சங்கங்களின் பண்டிதர்; இலங்கைப் பல்கலேக் கழகத்தின் (1952) தமிழ் வித்துவான்; அண்ணு மலேப் பல்கலேக் கழகத்து (1962) B. O. L. பட்டதாரி.

. மட்டக்களப்பு நகர்ப்புறத்தே, விபுலாக்த் அடிகளாரது தாபனமாக உள்ள சிவாகந்த வித்தியாலயம் என்னும் உயர் தரக் கல்லூரியில், <mark>தமிழ்ப்</mark> பேராசானுப் கீண்ட காலமாகப் பணியாற்றி வருகின்ருர். 1940ஆம் ஆண்டு முதல் ஏறக்குறைய 25 ஆண்டுகளாக மட்டக்களப்பின் பல பகுதிகளிலுமிருந்து செறந்த தமிழ் மாணவர் பலரைத் தோற்றுவித்துத் தமது நாட் டின் புகழைப் பெரிதும் வளர்த்துவரும் பெரியார் இவர்.

மட்டக்களப்புத் தமிழகம்

மட்டக்களப்புத் தமிழ்க் கலேமன்றத்தின் செயலாளராக இருந்து, இவர் 1952இல் எடுத்த தமிழ்விழாவின் பின்பு மட் டக்களப்புத் தமிழகத்தின் புகழொலியானது தமிழினம் வாழும் தேயமெங்கணும் நன்கு பரவலாயிற்று.

மட்டக்களப்பில் வழங்கும் 'கவி' எனப்படும் நாட்டுப் பாடல்கள், நாட்டுக் கூத்துகள் என்பவற்றிற் பெரிதும் ஈடுபா டுடைய இவர் இலங்கைக் கலேக் கழகத் தமிழ் நாடகக் குழு வில் ஓர் உறுப்பினர். அக்குழுவின் மூலம் 'மட்டக்களப்பு நாட்டுப் பாடல்கள் ', 'அலங்கார ரூபன் நாடகம் ' என்றே இரு நூல்கள் இவரது முயற்சியால் வெளிவரலாயின. நாட்டுக் வெல்லுநராய் மட்டக்களப்புக் கிராமங்களில் கூத்துகளில் வாழும் அண்ணுவிமாரின் வாய்மொழி இலக்கேணமாக மட்டும் உலவி வருகின்ற 'தாளக்கட்டுகள்' எனப்படும் வடமோடி, தென்மோடி, விலாசம் என்ற நாட்டுக் கூத்துகளுக்கு முறையே உரியனவான தாள ஒழுங்குகளேயும் இலங்கைக் கலேக் கழக நாடகக் குழுவின்மூலம் ஒலிப்பதிவு செய்வித்து அவை மறைந்து போகாது பாதுகாப்புச் செய்துள்ளனர். மேலும், அக்குமுவி னது உதவியின்மூலம் மட்டக்களப்பிலே மறைந்துகொண் டிருந்த நாட்டுக்கூத்துகள் பல, கிராமந்தோறும் புத்துயிர் பெற்றை மீண்டும் மேடையேறச் செய்தவர்..

மட்டக்களப்புக் கிராமமெங்கணும் பெருவழக்காய்ப் பரந்து வமங்குகின்ற கண்ணகி வழிபாடு, அதன் தொடர்பான இலக் கெயங்கள் என்பவற்றின் பெருஞ் சிறப்பினே மற்றையோரும் அறிதல் வேண்டும் என்ற முயன்ற, கண்ணேகி இலக்கியங்கள் பொறிக்கப்பெற்றனவாய் மறைக்து கிடந்த ஓஃலச் சுவடிகள் பலவற்றைத் தேடிப் பெற்று ஆராய்ச்சிகள் நடத்தினூர். அவற் றின் பயതுக முதலிற் 'கண்ணகியம்மன் குளுத்திப்பாடல் முத லிய நான்கு நூல் களின் தொகுப்பு அச்சேறி வெளிவர லாயிற்று. அடுத்ததாக இவர் அவ்வாறு பரிசோ தித்துத் தூய்மை செய்து எடுத்த 'கண்ணகி வழக்குரை' என்ற மட்டக்களப் பின் இடைக்காலக் காப்பியமொன்றை, ஸ்ரீலங்கா சாகித்திய மண்டலக்கினர் பதிப்பித்து வெளியிட முன்வந்துள்ளார்கள் என்று அறிகின்ரேம். இவ்வாருன பெருக் தொண்டுகளால் மட்டக்களப்புத் தமிழகத்தின் இலக்கிய, கலாச்சார மறுமலர்ச் சியை அண்மையிற் தோற்றுவித்தவர் பண்டிதர் கந்தையா அவைர்கள் என்னலாம்.

மேலும், இன்ளுரது படைப்புகளாக வெளிவந்த "கட்டுரை இயல்", "பாரதியாரின் பாஞ்சாலி சபதம்—விளக்க உரையும் ஆராய்ச்சிக் கட்டுரைகளும்'', ''கம்ப. அயோத்தி. மக்தரை சூழ்ச் சிப் படலமும், கைகேயி சூழ்விவோப் படலமும் – உரைவளம்'' என்ற நூல்கள் தமிழ் எழுத்தாளர், மாணவர் ஆகிய பலரைப் பெரிதும் பயணுட்டி மேகிழ்வித்தன. அவற்றுள் "பாரதியாரின் பாஞ்சாலி சபதம்'' என்னும் நாலானது, மேணுட்டுப் பல்க**ஃ**க் கழகங்கள் பலவற்றின் பாராட்டுகளோடு பெரும் புகழையும் இவர்க்கு ஈட்டிக்கொடுத்த ஒன்றுகும். ஈழத்திலும் தமிழகத் திலு மிருந்து வெளிவருகின்ற சிறந்த மலர்களிலெல்லாம் பண் டிதர் கந்தையா அவர்களது கட்டுரைகள் வெளிவந்துள்ளன. இலங்கையிலும், இந்தியாவிலும் கூடிய இலக்கிய, சமய அரங் குகள் பலவற்றிலே கலக்து சிறக்த சொற்பொழிவுகளே ஆற் றித் தாய்நாட்டின் புகழை மேலும் மேலும் வளர்த்து வரு தன்றவர்.

இன்ளுருடைய இல்லறம் துலங்குமாறு வாய்த்த மீனவியா ராகிய திருமதி கங்கேஸ்வரி – கந்தையா அவர்களும் சிறந்த ஒரு தமிழ்ப் புலமையாளர். மட்டக்களப்பு அரசினர் ஆசிரிய கலாசா ஃலெயிற் தமிழ் விரிவுரையாளராகப் பணிபுரிபவர். இவர்க ளுடைய தமிழ் வாழ்வில் மலர்ந்த நன்கலமாக நான்கு ஆண் மக்கள் உள்ளனர். சைவம் கமழும் இந்தச் செந்தமிழ்க் குடும் பத்தி லிருந்துதான் 'மட்டக்களப்புத் தமிழகம் மலருதல்க டும்' என்று குன்றக்குடி அடிகளார் தமது அணிந்துரையுட் குறிப் பிட்டிருப்பதை நாம் இங்கு நோக்கலாகும்.

இத்தகைய பண்டிதர் கக்தையா அவர்களது பல்லாண்டு அருமுயற்சியின் பயஞக இம் 'மட்டக்களப்புத் தேமிழகம்' என்ற ஆராய்ச்சி நூல் மலர்கின்றது. இந்நூலின் பெருஞ் சிறப்பும் இவ் வாசிரியருக்கு உலகறிந்த தமிழ்ப் புகழை மேலும் ஊட்டிப் பெரும் பயன் அளிக்குமென்று நாம் திடமாக நம்பலாம்.

வெளியீட்டு மன்றத்தார்

XLIX

# வாழ்த் து

தேன்பாய இசைபரந்து சிறந்துபல கலேயரங்கு மீன்பாடு நீர்நிலேகள் வியன்பொழில்கள் வயல்நிலங்கள் மான்தாவும் எழில்வனங்கள் மலரணங்கு களிநிறைந்து தான்வாழு மட்டுவளர் தமிழணங்கே நீவாழ்க.

-- வி. சி. க.

# ஈழகேசரிப் பொன்ணேயா நிணவு வெளியீட்டு மன்றம்

நோக்கங்கள்

**→**>000€-◆

ஈழநாட்டில் கால் நூற்றுண்டோகத் தமிழ் வளர்ச்சிக்கும் கலாசார முன்னேற்றத்துக்கும், அரசியற் சுதந்திரத்துக்கும் தொண்டாற்றிய பெரு மக்களில், 'ஈழகேசரி' அதிபர் திரு. நா. போன்னோயா, J.P., அவர்கள் முன்னணியில் வைத்தெண்ணப் படத்தக்கவர் என்பது தமிழகம் அறிந்த ஒன்று.

'கற்றலிற் கற்றுரை வழிபடல் சிறக்தன்று 'என்பதற் கொணங்க திரு. நா. பொன்னோயா அவர்கள் தமிழ்ப்புலவர் பலரை ஆதரித்தும் புதிய முறையில் உயரிய தமிழ் நூல்கள் பல வெளிவர முயற்சி செய்தும் மொழி, கலே ஆகிய பயிர்களே வளர்க்கும் பருவக் கார்மேகம்போலப் பயன்கருதாது செய்த பணிகள் என்றென்றும் நினேவு கூரற்குரியன. இதனுல் தமிழ்ப்பயிரும் கலேப்பயிரும் ஈழத் தமிழகத்தில் செழித்து வளர்ந்தன. ஆயின் 30–3–51 இல் திரு. நா. பொன்னயா அவர்கள் இவ்வுலக வாழ்வை ஒருவியபின் தமிழுலகுக்கு முதுவேனிற் பருவம் தோன்றிற் றெனில் மிகையாகாது.

'வாழையின் கீழ்க் கன்றும் கனிஉதவும்' அன்ரு ! திரு. நா. பொன்னோயா அவர்களது பத்தினியும், புத்திரி யும், நண்பர்களும் பொன்னோயா அவர்களின் பிரிவால் ஈழத் தமிழகத்து ஏற்பட்ட முதுவேனிலே இளவேனிலா யாவது ஆக்க முயன்று 27-3-54 இல் 'ஈழகேசரிப் பொன்னோயா நினேவு வெளியீட்டு மன்றம்' என்னும் பெயருடைய கழகமொன்றினே ஆரம்பித்து அதன்மூலம் அப்பெரியாரது தொண்டினேத் தம்மாலியன்ற அளவு தொடர்ந்து நடாத்த விரும்பினர்.

# அக்கழக நோக்கங்கள் :

- (1) இக்கால ஆராய்ச்சி முறைகளேத் தழுவித் தமிழிற் புதிய நூல்களும் சிறந்த மொழிபெயர்ப்பு நூல் களும் வெளிவர முயலுதல்.
- (2) சிறக்த நூல்களே எழுதி உதவும் அறிஞர்களே இயன்ற பொருளுதவி புரிக்கு கௌரவித்தல்.
- (3) மன்ற வெளியீடுகளின் மூலம் கொடைக்கும் ஊதி பத்தைத் தமிழில் உயர்தர ஆராய்ச்சி முறைகளிற் கல்வி பயில விரும்பும் மாணவர்களுக்கு உதவி இலங்கைப் பல் கேஸேக் கழகம், இந்திய பல்கீலக் கழகங்களிற் கல்விபேற இயன்ற அளவு உபயோதித்தல் என்பனவாம்.

தமிழ்மொழி, தமிழ்ப் பண்பாடு, கலே, சமயம், சாத்திரம், விஞ்ஞானம் முதலிய துறைகளில் நூல்கள் எழுதும் விருப்பமுடைய அன்பர்களது ஒத்துழைப்பை இம்மன்றம் மிக ஆவலுடன் எதிர்பார்க்கின்றது.

இம்மன்றத் தமிழ்ப்பணியைத் தமிழகம் ஏற்று ஆதரிக்க வேண்டு மென்பது கமது பெரு விருப்பங்களுள் ஒன்று.

வணக்கம்

குரும்பசிட்டி, தெல்லிப்படைமை, இலங்கைகை. ஈழகேசரிப் பொன்னேயா நினேவு வெளியீட்டு மன்றத்தார்