# LI600ÏLIII(B)

PANPADU

பருவ இதழ்

**Journal** 

மலர் 11

தெதழ் 01

2002 Of up

- 🔄 இந்திய சாசனங்களில் இசை
- 👌 யாழ்ப்பாணத்து வாழ்வியற் கோலங்கள்
- இராபாயனம் ஒன்றூ? பலவா?.
- 🏖 ாழத்தில் இயாக வளர்ச்சி ஒரு நோக்கு
- இலங்கைத் தமிழ்நீன் பண்டைய நாணயங்கள் காட்டும் முருக வழிபாடு
- 🏖 சமயப்புலத்தில் அற்புதம் எனும் என்ணக்கரு
- 👌 கம்புராமாயணச் செய்யுள் ஒன்றிற்கு மாற்றுரை

தெதழ் 26

**ស្រាលាវីឃើ**ង :

இந்துசமய, கலாசார அலுவல்கள் திணைக்களம்

பதிப்பு - 2002, ஆடி விலை - சூபா 30/-

## இருபத்தாறாவது இதழ்ன் கட்டுரையாசிர்யர்கள்

- € பேராசிரியர். வி. சிவசாமி யாழ் பல்கலைக்கழகத்தின் சமஸ்கிருதத் துறைத் தலைவராகப் பணிபுரிந்த ஓய்வுநிலைப் பேராசிரியர். இவர் தமிழர் வாழ்வியல், பண்பாடு, கலைகள், தொடர்பாக பல நூல்களையும், ஆய்வுக் கட்டுரைகளையும் எழுதியுள்ளார்.
- கலாநிதி. மனோன்மணி சண்முகதாஸ் ஐப்பான், கக்குமின் பல்கலைக்கழகத்தின் வருகை விரிவுரையாளா; ஐப்பானிய-தமிழ் இலக்கியங்கள் தொடர்பாக ஒப்பீட்டு ஆய்வுகள் மேற்கொண்டு வருபவர். தமிழ் மொழி தொடர்பான ஆய்வுகளில் மிகுந்த ஈடுபாடு கொண்டவர்.
- பேராசிரியை சித்திரலேகா மௌனகுரு கிழக்குப் பல்கலைக்கழகத்தின் மொழியியற் துறையின் தலைவர்; மொழியியல், பெண்ணிலைவாதம் தொடர்பான பல ஆய்வு நூல்களையும், கட்டுரைகளையும் எழுதி வருபவர்.
- கலாநிதி. செ. போகராசா
  கிழக்குப் பல்கலைக்கழகத்தின் தமிழ்த் துறைத் தலைவர். நவீன இலக்கிய வழவங்கள் தொடர்பாக பல ஆய்வுக் கட்டுரைகளை எழுதி வருவதுடன் சிறந்த

  இலக்கிய, விமர்சன ஆய்வாளராக விளங்குகின்றார்.
- கலாநிதி. ப. புஷ்பரட்ணம் யாழ். பல்கலைக்கழகத்தின் தொல்லியற் துறை முதநிலை விரிவுரையாளர் தொல்லியற் துறையில் ஆய்வுகளை மேற்கொண்டு பல நூல்களையும் ஆய்வுக் கட்டுரைகளையும் எழுதியுள்ளவர். தொல்லியல் தொடர்பாக புதிய அகழ்வாய்வுகளை மேற் கொண்டு வருகின்றார்.
- திரு. க. சிவானந்தமூர்த்தி யாழ். பல்கலைக்கழகத்தின் மெய்யியற் துறை சிரேஷ்ட விரிவுரையாளர். இத்துறை சார்ந்த பல ஆய்வுக் கட்டுரைகளை எழுதி வருவதுடன், நூல்களையும் எழுதியுள்ளார்.
- திரு. கே. கே. சோமசுந்தரம் ஓய்வுபெற்ற கல்விப் பணிப்பாளர்; தமிழ் இலக்கியம், ஆங்கில இலக்கியம், சமஸ்கிருதம் என்பவற்றிற் புலமை மிக்கவர். இத்துறைகளில் கட்டுரைகளையும் எழுதிவருபவர்.

பண்பாடு பருவ இதழில் பிரசுரமாகியுள்ள கட்குரைகளில் கூறப்பட்டுள்ள கருத்துக்கள் யாவும் கட்குரை ஆசிரியர்களின் சொந்தக்கருத்துக்களாகும். இவை இவ்விதழை வெளியிடும் தீணைக்களத்தின் கருத்துக்களைப் பிரதி பலிப்பனவாகா.

## பண்பாடு

### (இருபத்தாறாவது இதழ்)

மலர் 11 🖊 இதழ் 01 🖊 2002 🖊 ஆடி

<sup>ஆசீரியர்</sup> சாந்தி நாவுக்கரசன்

உதவி ஆசிரியர் எஸ். தெய்வநாயகம்

பெனியீரு: இந்துசமய, கலாசார அலுவல்கள் திணைக்களம் இல. 248 1/1, காலி வீதி, கொழம்பு-04.

## பொருளடக்கம்

| Ø | இந்திய சாசனங்களில் இசை                     | 01 |
|---|--------------------------------------------|----|
|   | பேராசிரியர் வி. சிவசாமி                    |    |
| Ø | யாழ்ப்பாணத்து வாழ்வியற் கோலங்கள்           | 07 |
|   | கலாநிதி. மனோன்மணி சண்மு <b>கதாஸ்</b>       |    |
| Ø | <b>ூராமாயணம் ஒன்றா? பலவா?</b>              | 16 |
|   | பேராசிரியை சித்திரலேகா மௌனகுரு             |    |
| Ø | ஈழத்தில் ஊடக வளர்ச்சி – ஒரு நோக்க <u>ு</u> | 21 |
|   | கலாநிதி. செ. யோகராசா                       | 21 |
| Ø | இலங்கைத் தமிழரின் பண்டைய நாணயங்கள்         |    |
|   | காட்டும் முருக வழிபாடு                     | 30 |
|   | கலாநிதி. ப. புஷ்பரட்ணம்                    |    |
| Ø | சமயப்புலத்தில் 'அற்புதம்' எனும் எண்ணக்கரு  |    |
|   | ஓர் ஆய்வு                                  | 36 |
|   | க. சிவானந்தமூர்த்தி                        |    |
| Ø | கம்பராமாயணச் செய்யுள் ஒன்றிற்கு மாற்றுரை   | 44 |
|   | கே. கே. சோமசுந்தரம்                        |    |

## இந்திய சாசனங்களில் இசை

போசியா வி. சிவசாமி

நாகரிகத்தின் பல்வேறு மனித அமிசங்களையும் அறிவதற்கான வரலாற்று மூலகங்களி**ல்** சாசனங்களும் மானவை. சாசனம் எனும் பதம் மன்னருடைய ஆணை, கட்டளை முதலுயேனவற்றைக் குறிப்பூனும், காலப்போக்கிலே மன்னருடைய அணையை மட்டுமன்றிக் கல்லிலும், செம்பு, வெள்ளி, பொன் போன்ற உலோகங்களிலும், மண்ணிலும், வேறு சில பொருட்களிலும், மன்னரும், மற்றும் மக்களும் பொறித்துள்ள அல்லது பொறிப்பித்து வைத்துள்ளவற்றையும் குறித்துவந்துள்ளது. இவற்றுள்ளே கல்லிலே பொறிக்கப்பட்டவை கல்வெட்டுகள் எனவும், செம்பீலே பொறிக்கப்பட்டவை செப்பேடுகள் எனவும், பொன்னிலே பொறிக்கப்பட்டவை பொன்னே (நகள் எனவும் அழைக்கப்படுபவன. இவற்றுள்ளும் கல்<del>லி</del>லும் செம்பிலும் பொறிக்கப்பட்டவையே பெரும்பாலும் இந்தியாவூலே கிடைத்துள்ளன. வெட்டுகள், செப்பேடுகள் போன்றவற்றிலே பெரும்பாலும் சமகால நிகழ்வுகளோ அல்லது செயற்பா(நகளோ இடம் பெறுவன. இவை குறிப்பூட்டகால வரி வடிவக்கில் எழுதப்பட்(நள்ளமையால் இவற்றில் இடைச் செருகல்கள் எளிதில் இடம் பெறா. கல், செம்பு போன்ற பொருட்கள் எளிதிலே அழியமாட்டா. எனவே, மேற் குறிப்பூட்ட கல், செம்பு பொறிக்கப்பட் (நள்ள போன்றவற்றிலே வூடயங்கள் பெருமளவு நம்பகமானவை. மனிதனுடைய பண்பாட்டுச் செயற்பாடுகளில் இசை, நடனம் போன்ற அவைக்காற்றுக் கலைகளும் நன்கு குறிப்பீடத்தக்கவை.

இந்தியபாபில் இசை — வாய்ப்பாட்டிசை, வாத்திய இசை, நடனம் ஆகிய மூன்றும் சேர்ந்ததே சங்கீதம் என்ற கருத்து நீண்டகாலமாக நிலவுவந்துள்ளது. எனினும் காலம் செல்ல வாய்ப்பாட்டிசையும், வாத்திய இசையும் இசை எனக் கொள்ளப்படலாயின; நடனம் தனிக் கலையாயிற்று.

இந்தியாவைப் பொறுத்த மட்டில் அதுவும் குறிப்பாக ஆதிகால, மத்திய கால வரலாற்றை நோக்கும் போது வரலாற்று மூலங்கள் குறைவாக மட்(நமன்றி, நம்பகத் தன்மையும் குறைந்து காணப்படுகின்றன. இத்தகைய சூழ்நிலையில் இலக்கியம் போன்ற பூற மூலங்கள் கூறுவனவற்றை உறுதிப்ப(நத்துவதுடன் பூற மூலங்களிலே குறிப்பூடப்படாத ಕಿಂ ககவல்களையம் கொண்டிலங்கும் சாசனங்கள் முக்கியத்துவம் பெறுகின்றன. இச்சிறு கட்(நரையில் இந்தியச் சாசனங்களில் இசை பற்றிய சில பூரதான அமிசங்கள் க்ட்டிக்காட்டப்படும். இங்கு வெவ்வேறு காலங்களில் இசையை ஆதரித்தோர், இசைக் கலைஞர், இசையூலாள்ள சில முக்கிய அமிசங்கள், இசைப் பாடல்கள், மேலும் இசை தொடர்பான சில கருத்துக்களும் கருக்கமாக எ(நத்துக் கூறப்ப(நம். இந்தியாவிலே பல ஆயிரக் கணக்கான சாசனங்கள் கிடைத்திருப்பூனும் இசை பற்றிக் கூறுவன ஒப்பீட்(ந நீதியூலே மிகக் குறைவாகவே உள்ளன. எனினும் அவற்றின் முக்கியத்து வத்தைக் குறைத்து மதிப்பீட முடியாது. இந்திய சாஸ்திரீய இசை கி.பி. 13ஆம் நூற்றாண்டு வரை ஒரே இசையாக விளங்கி, 14ஆம் நூற்றாண்டிலே வட இந்தியாவிலே ஹிந்துஸ்தானி இசையும், தென்னிந்தி யாவூலே கா்நாடக இசையும், என இரு இசை மலாச்சியுற்றது. **வ**டிவெங்களாக நாட்டி®ல நீண்டே காலமாக பண்ணிசை நிலவுவந்துள்ளது. இதன் அடிப்படையுல் வேறு சில அமிசங்களும் சேர்ந்தே கர்நாடக இசை உருவாயுற்று என இசை வரலாற்றா சிரியாகள் பொதுவாகக் கருதுகின்றனா். இசைவளர்ச்சிக்கும் பேணிப் போற்றப்ப டுதற்கும் மன்னரின் பங்களிப்புகள் மகத்தானவை.

இசை கொடர்பான சாசனங்கள் பலபகுதிகளிலும் இந்தியாவீன் கிடைத்துள்ளன. பண்டைய தமிழகத்திற்குச் சூறப்பான பண்ணிசையினை குறிப்பாகப் தேவாரங்கள், பரிபாடல். திரு**வா**சக**ம்** முக**செயனவ**ற்ரிலே காணலாம். நாயன்மார்களின் திருப்பதிகங்களையும், வைஷ்ணவ ஆழ்வார்களின் திருப்பாகாங் கோவீல்களிலே களையம் വായസ്വാദ இசைப்பதற்கு இவற்றிலே தோச்சியள்ளோர் பல்லவர் \_ பாண்டியர் காலப்பகுதி <u>தொடக்கம்</u> நியமீக்கப்பட்டிருந்தனர். மூன்றாம் நந்திவர்மனின் (கி.பி. 9ஆம் நூ.) கல்வெட்டொன்று திருவல்லம் பீல்வ நாதேஸ்வரர் ஆலயத்தில் உள்ளது. இதிலே கிருப்பகிகம் பாடுவதற்கு ഷഖത് செய்யப்பட்டதாக அரியப்படுகின்றது. கோவீலிலே திருப்பதிகம் பாடப்பட்டமை குறுத்து இன்றுவரை கிடைத்துள்ள முதலாவது கல்வெட்டு இதுவே இதன் பீன்னர், கோவீல் ஒழுங்கு முறையீல் தேவாரம் **ஒதுவோர்** தொடர்ந்து இடம் பெற்றனர்.

கலைஞர்கள் கேவாா இசைக் பா(நபவர் திருப்பதியம் **திருப்**பதிகம் வீண்ணப்பம் செய்பவர் எனப் பலவாறு" அமைக்கப்பட்டனர். பல்லவரைத் தொடர்ந்து தமிழகத்தில் ஆட்சிபீடம் எறிய சோழப்பெருமன்னர் இசைக் கலையையும் கண்டராதித்யார். நன்கு ஆதரித்தனர். பாரந்ததன் போன்ற மன்னர் கோவில்களிலே திருப்பதிகம் பாடுதற்கும், இசைக் கருவிகள் இசைத்தற்கும் ஒழுங்கு செய்திருந்தனர். இவர்களின் பின் முதலாம் ராஜ ராஜன் ந**ம்பூயாண்**டார் நம்பூயின் உதவூயுடன் தேவாரங்களைத் திருமுறைகளாக (1-7 வரை) வகுப்பீத்தான். "திருமுறை கண்ட சோ**ழன்" எனும் வி**ருதுப்பெயர் தரித்தான்: വ്യൂപ്പു கோவில் களில் இவெற்றை ஓதுவதற்காக ஆவன செய்தான். தலை நகரான தஞ்சாவூரில் தான் அமைத்த இராசராசேச்சரம் ஆலயத்திலே புடாரா என அழைக்கப்பட்டோர் ஐம்பதின்மர் நியமீக்கப்பட்டனர். இவர்களில் 48 பேர்

பாடகாகளாகவும் இவர்களுக்குப் பக்க வாத்தியக்காரராக ஒருவா் உடுக்கையும், மற்றவர் மத்தளமும் இசைத்தனர். இவாக்குப் பலவூத நிலமானியங்கள் வழங்கப்பட்டன. இவ் அரசனுடைய திண்டிவனம் கல்வெட்டின்படி திண்டீஸ்வார் கோவீலிலே தேவாரம் பாடுவதற்கும், வீணை இசைத்தற்கும் நியமிக்கப்பட்ட கலை மானியமாக ஞார்களுக்கு வழங்கப்பட்டதை அறியலாம், திருவாரூரி லுள்ள தூயாகேசா் கோவூலிலே பாடுதற்கும், மக்களம். பாகம். சேகண்டிகை இசைத்தற்குமான ஏமு இசைக்கலைஞர் **நியமிக்கப்பட்** டிருந்தனர். தோற்கருவு, துளைக்கருவி, நரம்புக் கருவி, கஞ்சக்கருவி யாகூய நால்வகை இசைக் கருவுகள் பற்றிச் சோழர் கல்வெட்டுகள் குறிப்பிடுகின்றன. இக்கால இசை நிகழ்ச்சிகள் வாய்ப்பாட்டிசை, வாத்திய இசைக் கச்சேரிகள் கச்சேரிகளாகவும் நடை பெற்றமைக்குக் கல்வெட்டுச் சான்றுகள் உள்ளன.

முதலாம் ராஜ ராஜன் (கி.பி 10 – 11ஆம் நூ.) தனது பேரூசின் சில மாவட்டங்களைக் "கேய வூநோதவள நாடு"களாக வகுத்து இசைக் கலைஞர்களுக்குப் பகிர்ந்தளீத்தான். தஞ்சாவூரிலுள்ள கல்வெட் டொன்றீன்பட அங்கு ஒரு தெரு, கந்தர்வு தெரு (இசைக் கலைஞர் தெரு) என அழைக்கப்பட்டதாக அறியப்படுகின்றது. அரசன் நீலங்கள் மட்டுமன்றீ பொன் போன்ற வேறு சில பொருட் களையும் கலைஞர்களுக்கு வழங்கினான். முதலாம் குலோத்தாங்க சோழனின் தளபதியான காலிங்கநாராயனின் ஆதைரவில் முதன்மூன்று நாயன்மார்களின் தேவாரங்களும் செப்பேடுகளில் எமுதப் பட்டதாகப் பேரோசிரியா் வெள்ளைவாரனாாா் கூறியுள்ளார். திருவிடை மருதூரிலுள்ள இவ் அரசனீன் கல்வெட்டொன்றின்பட அங்கள்ள கோவூல்ல் எழுந்தருளியிருக்கும் பிரதான தெய்வத்தினைப்பாடுதற்கும் தேவதாசி களுக்கு இசைக் கற்பிக்கவும் ஓர் இசையைக் கலைஞர் நியமிக்கப்பட்டிருந்தார் அறியலாம். சோழரைத் தொடர்ந்து ஆட்சி செய்த பாண்டியப் பெருமன்னரும் இசைக்குப்

பேராதரவு நல்கினா். எடுத்துக் காட்டாக மாறவா்மன் சந்தரபாண்டியனைக் குறிப்புடலாம். தொடா்ந்து 16ஆம் நூற்றாண்டு வரை கோவீல்களில் தேவாரம் பாடப்பட்டமைக்குக் கல்வெட்டுச் சான்று உண்டு.

தமிழகத்தில் கிடைத்தாள்ள இசை பற்றிய காலத்தால் முந்திய இரு கல்லெட்டுகள் குறிப்பிடத்தக்கவை. இவற்றுள் ஒன்று ஈரோட்டிற்கு அண்மையிலுள்ள அரிச்சலூரில் உள்ளது. ஏறத்தாழ கி. பி. மூன்றாம் நூற்றாண்டைச் சேர்ந்த பிராமி வரிவடிவில் பழந்தமிழில் எழுதப்பட்டுள்ளது. இதிலே காணப்படும் சொற்கட்டுகள் — ஐதிகள், தாளம் முதலியன குறிப்பிடத் தக்கவை. இவை பாத அசைவிற்கும் பயிற்சி வகுப்புகளுக்கும் கூறப்படுகின்றன போலத் தென்படுகின்றன.

மற்றையது குடுமியா மலைக் கல்வெட்டு, இதன் காலம் முதலாம் மகேந்திர வர்மன் காலம் (கி. பி. 7ஆம் நா.) அல்லது (கி. பி. 8ஆம் நா.) பிற்காலப் பல்லவார் பாண்டியா் காலக்கையகா அறிஞர்கருத்து வேறுபடுகிறது. இதிலே வரும் பரிவாதினி (ஒரு வகை இசைக் கருவி) திருமய்யம் சிவன் கோவில், மலயக் கோவில், மலையூலுள்ள கு(நமியா கற்பாறையில மைக்கப்பட்ட மண்டபம், சக்திகிரீஸ்வா கோவுல், கோகாகணைஸ்வா முதூ யைவர்றிலும் காணப்படுகிறது. திருமய்யத்திலுள்ள கல்வெட்டுப் பெரிதும் அழிந்து ரிஷப, காந்தார போன்றனவே எஞ்சூயள்ளன. மலயக் கோவில் திருகோகா்ணம் ஆகியவற்றிலுள்ள இசைக் கல்வெட்டுகள், பாறைகள் உடைக்கப்பட்டமையால் அழிந்திருக்கலாம். குடுமியாமலையூலுள்ள கல்வெட்டின் இறுதிப்பகுதியூல் "பத்திற்கும் யாழிற்கும் உரிய" . ഇതെ ഖ எனத் தற்பொழுது வாசிக்கப்படுகின்றது. பரிவாதினி மேற் வெட்(நகளை குறிப்பிட்ட கால் வை றோடொன்று தொடர்புபடுத்துகிறது. திருமைய்யத்தில் மட்டுமே பாண்டியார் கால

பரிவாதினி வாத்தியத்துடன் சேர்ந்த பல்லியம் பற்றிய சிற்பம் உளது. எனவே இது பாண்டியர் காலத்தையது எனக் கருதப்படுகிறது.

வாகாடகா் காலத்திய (கி. டி. 4 – 6ஆம் ш.) சப்தஸ்வா மூர்த்தி (ஏமுஸ்வாங்களின் வடிவேமான சிவபூரான் கணங்களோடும், யாழ், பரிவாதினி) போன்ற அமிசங்களுடன் காணப்படுகின்றன? குடுமியா மலைக் கல்வெட்டு ஏமு பகுதிகளைக் கொண்(நள்ளது. இவற்றிலே பரிவாதினி பூரதான இசைக் கருவூயாகும். இத்துடன் தொடர்புள்ள சிற்பம் பரிவாதினி இசைக்கச் இக்கல்வெட்டிவுள்ள பகுதிகளையும் பாடிக் கொண்டிருக்கும் பாங்கில் அமைந்திருக்க வேண்(நம். இக் கல்வெட்(நச் சமகாலத்தில் வேறுபட்ட வகையூலும் வாசுக்கப்பட்(நள்ளமை குறிப்பூடற்பாலது. இக் கல்வெட்டிலே கிருகி அல்லது கீர்த்தனை போன்ற இசை உருப்படி ஒன்றுள்ளதாகக் கருதப்படுகின்றது. இதிலுள்ள 22 சுருதிகளை இதற்கு முன்னரும் பின்னரும் பயன்ப(நத்தியதாகத் தெரியவில்லை. வீணையின் மூலம் அடிப்படை இசைப் பெயிற்சிக்காக பொறிக்கப்பட்டதாக அறிஞர்களில் ஒரு சாரார் கருதுவர். வேறுசிலர் இதிலே பலராகங்களின் சொற்றொடர்கள் இணைந்தோ அல்லது சிறிது சிறிதாகவோ அல்லது சொற்றொடர் சொற்றொடராகவோ உள்ளன கருதுகின்றனர். வேறு சிலர் இதனைப் பிறிதொருவகையில் விளக்கியுள்ளனர்.

பல்லவ அரசனான முதலாம் மகேந்திரவா்மன் (கி. பி. 7ஆம் நா.) பல திறப்பட்ட கலைத்திறன் கொண்டிருந்தான். அவனுடைய மாமண்டூர் கல்வெட்டிலேல் காந்தா்வ சாஸ்திரம் (சங்கீதசாஸ்திரம்) பற்றிய குறிப்பு முதன்முதலாக வருகின்றது. இசையூலே மற்றவா்கள் சாதிக்க முடியாததை இவன் சாதிக்க முயன்றான் எனவும் அதிலே கூறப்பட்டுள்ளது. வீணை போன்ற இசைக்கருவிகளாலேற்படுத்தக் கூடிய இசை ஒலியீனை வாய்ப்பாட்டிசையூலேற்படுத்த விரும்பீனான் "சங்கீா்ண ஜாதி" எனும்

தாளத்தினை இவனே கண்டுபிடித்தான் எனக் தென்னிந்தியாவிலே கூறப்ப(நகிறது. தோன்றிய மிகச் சூறந்த செங்கீகக் கலைஞர்களிலொருவனாக மட்டுமன்றித் கை**லையிலும்** மிகுந்த பெற்றிருந்தான். முக்கியமான ஐந்து தாள ஜதிகளில் சங்கீர்ண ஜதியும் ஒன்றாகும். நந்திகேஸ்வார் இயற்றிய தாள லக்ணைம் போன்ற பழைய நால்கள் சங்கீர்ண ஜகி தவிர்ந்த ஏனைய நான்கினையுமே (சதுரஸ்ர, மிஸ்ர, திஸ்ர, கண்ட) குறிப்பி(நகின்றன. எனவே ஜந்தாவதான சங்கீர்ண ஜதி . இவ் அரசனுடைய கண்(நடிடிப்பு இவனுடைய பேரனான ராஜ சீம்மனும் சிறந்த இசைக்கலைஞன் என்பது அவன் தாந்த விருதுப் பெயர்களான "ஸ்ரீ வாத்யவித்யாதர", ஸ்ரீ ஆதோத்ய தும்புரு, ஸ்ரீ வீணா நாரத போன்றவற்றால் தெளிவாகின்றது அதோத்ய என்பது வீணை, முரசு, புல்லாங்குழல், சல்ல முதலிய இசைக்கருவிகளின் தொகுப்பை ക്നീക്കുഥ്.

ஆந்திரமாநிலத்திலுள்ள தாளப்பாக்கம் வாக்கேயகாரரீன் (அன்னமாச்சாரியா் முதலியோா் கி. பி. 15—16ஆம் நூ.) பெருந் தொகையான சாஹித்தியங்கள் (பாடல்கள்) செப்புத் தகடுகளிலே திருப்பதியிலுள்ள வெங்கடேசோ் ஆலையத்திலே பாதுகாக் கப்பட்டுள்ளன. ஆறு கற்பலகைகளிலும் அவா்களின் பாடல்களில் ஒருபகுதி கண்டுபிழக்கப்பட்டுள்ளன.

காராடக இசைக்குரிய முறையினைக் கூறும் முன்று கல்வெட்டுக்கள் மதுரையூலுள்ள மீனாகூடி அம்மன் கோயில், திருநெல்வேலியிலுள்ள நெல்லையப்பா கோயில் அகியனவற்றில் உள்ளன. மதுரை**யூலுள்ள** முதலாவது காளக் கல்வெட்டிலே 35 தாள സ്രത്വെய്ക്, அவற்றிற்கான அங்கங்களும் குறிப்புடப் பட்(நள்ளன. திருநெல்வேலியில் சூளாதி சப்ததாளம் பொறிக்கப்பட்டுள்ளது. தாள அங்கங்களுக்கான குறியீடுகள் இரண்டிலும் ஒரே மாதிரியுள்ளது. திருநெல்வேலிக் கல்வெட்டு 11ஆம் நூற்றாண்டைச் சேர்ந்தது.

ஒரு நடன ஆசானால் அமைக்கப்பட்டது மதுரையிலுள்ளதிலும் பார்க்க விவேரங்கள் கூடுதலாகக் கொண்டிருக்கிறது. நடுவில் உள்ளவட்டத்திலே குறியீருகள் ஷடங்கங்களுடன் தரப்பட்டுள்ளன. அதற்கு அடுத்த வட்டத்திலே சப்ததானங்களும், அவற்றின் அங்கங்களும் இடம் பெற்றுள்ளன. துருவதாளத் திலே தொடங்கி தாளவகைகளும் குறிப்புடப்பட்(நள்ளன. மதுரையிலுள்ளது லகு ஜதிகளின்படி ஒழுங்குபடுத்தப்பட்டுள்ளது. தாளங்களிலே முதலிலே சதுரஸ்ர வகைகளும், தொடர்ந்து திஸ்ர, மீஸ்ர, கண்ட, சங்கீர்ண தாளங்கள் கூறப்பட்(hள்ளன. மூன்றாவதாக மதுரையிலுள்ள பூறிதொரு கல்வெட்டு 108 தாளங்களிலொன்றான சீம்ம நந்தன தாளத்தினை விளக்குகின்றது. வைஷ்ணவு சமயச் சார்பான திருப்பாசுரங்கள் பாடுவதற்கும் கோவூல்களிலே ஒழுங்குகள் செய்யப்பட்டன. ஸ்ரீரங்கத்**திலு**ள்ள ராஜேந்திரனின் கல்வெட்டு **(**11**ஆம்** நா.) தென்னேரியிலுள்ள குலோத்துங்கனின் கல்வெட்(µப் போன்றவை இதற்குச் சான்று எண்ணாயாம், காஞ்சிக் கல்வெட்(நகளின்படி திருவாய் மொழிப் பாடல்கள் பாடுவதற்கு 58 பூராமணர் நியமிக்கப்பட்டனார் என அறியலாம். பாடுபவாகளுக்கு மட்டுமன்றீ வாத்திய மீசைப்பவாகளுக்கும் பலசெ**ல்வ**ங்கள் வழங்கப்பட்டன, கீமுரிலுள்ள ராஜேந்திரனின் கல்வெட்டொன்றிலே சேகண்டிகை, செண்டை, கண்டை, தாளம், காளம், படாகம், மத்தளம், காழகை முதலிய பல இசைக் கருவூகள் பற்றிய குறிப்புகள் உள்ளன.

இசை, நடன, நிகழ்ச்சிகளுக்காக அரங்க மண்டபம், நிருத்த மண்டபம் ஆகியன அமைக்கப்பட்டதற்கான சான்றகள் கிடைத்துள்ளன. ஜயங் கொண்ட சோழனுடைய கல்வெட்டொன்றிலே இசை, நடனத்திற்கான நிருத்த மண்டபம் அமைக்கப்பட்டமை பற்றிய குறிப்பு உண்டு. இசையுடன் ஸ்ரீபலி, திருப்பள்ளியெழுச்சி நடத்துவதற்குப்பல கொடைகள் தாராளமாக வழங்கப்பட்டன. இசைக்கலைஞர்களும், கோவில் களுக்குத் தம் பங்களிப்புகளைச் செய்து வந்தனர். "திருப்பதியக் காணி", "திருப்பத்துக்காணி", ஆகிய பதங்கள் ஒரு கல்வெட்டிலே குறிப்பூடப்படுகின்றன. காணி என்பது ஒரு குறிப்பூட்ட தொழிலுடன் சேர்த்துக்குறப்படும்.

சென்னை அரும் பொருட் காட்சியகத்திலுள்ள உத்தமசோழனின் கல்வெட்டிலே இசைக்கருவிகளின் பெயார்களும், தொகையும் குறிப்பிடப்படு கின்றன

கோள மாநிலத்தைச் சேர்ந்க திருவநந்தபுரத்திலுள்ள 16ஆம் நூற்றாண்டைச் கல்வெட்டொன்று சேர்ந்த கச்சேரிகள் பற்றிக் குறிப்பிடுகின்றது. இதிலே ஒவ்வொரு நாளும் கோயிலுக்கு முன்று தடவை, புல்லாங்குழல் இசைப்பதற்கு ஒழுங்கு செய்துள்ளமை பற்றி அறியலாம். விஜய மன்னாகளில் நகூர ஒருவரான சிவராயனின் கல்வெட்டொன்றிலே தவள புரத்திலுள்ள கோவிலில் இரு நாதஸ்வரம் வாசிக்கின்ற ஒரு குழலோனுக்கும், இரு தவில் வாசுப் போருக்கும் கொடை வழங்கப்பட்டமை பற்றிக் குறிப்பு டப்படுகின்றது.

இசை தொடர்பான "பஞ்சமஹா சப்த" என்பதும் குறித்துக் கருத்து வேறுபா(நகள் உள்ளன. சூலர் இ∴தா இசையுடன் தொடர்பற்றது எனவும், ஒரு சிறப்புரிமை எனவும் கருதினார். அரசார், பிரதானிகள் போன்றோர் ஐந்து விதமான வாத்திய இசைக்கு அருகதையுடையவர் என அவர்கள் கொண்டனர். இடைக்காலக் வெட்(நகளில் இப்பதம் வருகின்றது. ஜந்து இசைக்கருவுகளின் எனப்பொருள்படும் இப்பதம் அரசர் போன்ற பெரிய அந்தஸ்துள்ளவர்கள் பகிரங்கமாக வெளியே வரும்போது அல்லது பவனி வரும் இவ்வாத்தியங்கள் இசைக்கப் படுயனதற்கு அருகதையுடை எனக் கலாநிதி என். கே. ஐயங்கார் கருதினார். சங்கீர்ண

ஐதிபோல இதுவும் இசைக்குரிய ஒருபதமே. இவ் ஐந்து வாத்தியங்களில் பெரியமேளம். தம்பட்டம் அல்லது முரசு, சங்கு, ஒருவகைக் குடை (டிழா, சேமக்கலம் அல்லது சேகண்டி ஆகியன அடங்கும். இவ்வகையில் சாளுக்கிய அரசனாகிய ஜகதேகமல்ல என்பவனுடைய கல்வெட்டொன்ற தேவாநவக்கி எனுமிடத்திலுள்ளது. மேற்குறிப்பிட்ட "பஞ்சமஹாசப்த" எனும் பதம் மன்னனுடைய விருதுப் பெயர் என்பது இதனால் உறுதிப்படுத்தப்படுகிறது. கோவீலிலே மங்களகரமான நிரந்தரமான இயல்படைய ஐந்து பெரியவாத்தியங்களை இசைப்பதற்கு 8 (குறுப்புட்ட மாத்தர் ൗിബെവ) வழங்கப்பட்டதாகக் குறிப்பீடப் படுகிறது. இதைத் தொடர்ந்து பூறிதொரு கல்வெட்டிலே வாத்தியங்கள் இந்து இசைத்தல் முடியுமுன் சங்கு ஊதுவதற்கான ஏற்பாடு பற்றிக் குறிப்பிடப்படுகின்றது

பல கல்வெட்டுகளிலே காணப்படும் "அங்க போக," "அங்கரங்கபோக" முதலிய சொற்றொடர்களும் கவனீத்தற்பாலன. இத்தகைய சேவைகள் தெய்வத்தின் திருமேனி "அங்க" (தெய்வத்திற்கான) இசை நடனம் – "ரங்க" ஆகியவற்றிற்குச் செய்யப்படுவன. அங்கரங்க போக என்பன கோயில் சேவைகளுக்கும் தெய்வத்திற்கு நாடோறும் செய்யப்படும் அபிஷேகம், ஆடை தரித்தல் முதலிய அன்றாட கிரீகைகளுக்கும் பொருத்தமானவை.

மண்டபத்திலும், பிரதான தெய்வத்தின் திருமுன்னிலையில் வெளியேயும் டுடம் பெறும் சேவைகள் போகத்திலடங்கும். நங்க மண்டபத்தில் இடம் பெறும் சேவைகளில் இசை, நடனம் முதலியனவும் அடங்குவன. சில வேளைகளில் பீரதான தெய்வத்திருமேனி அல்லது உத்லவ மூர்த்தி ரங்க மண்டபத்திற்குக் கொண்டு வரப்பட்(ந், ரங்க போக சேவைகள் முதூையன அவரின் திரு முன்னிலையில் இடம் பெறும். எனவே, ரங்க மண்டபத்திலே தெய்வத்துடன் தொடர்புள்ளனவாகவும் தெய்வத்திற்கு அா்ப்பணிக்கப்ப(நகின்றனவாகவும் உள்ள

இன்பம் பயக்கும் கலை வடிவெங்களையே "அங்குரங்க போக" குறிக்குமெனலாம். இவற்றிலிருந்து கோவீல் சேவையில் இசை இன்றியமையாத ஓர் இடத்தினை வகித்து வந்துள்ளதெனலாம்.

இந்திய மன்னரின் இசைத்திறனுக்கு ஓர் எடுத்துக்காட்டாக கி. ĿĠ. நாற்றாண்டைச் சேர்ந்த ஜனமேஜயனின் கல்வெட் டொன்றினையும் குறிப்பீடலாம். இவ் அரசன் சபுத, சத்புத தாளங்களிலே (108 காளங்களில் 2 வகைகள்) மிகக் தோச்சியள்ளவனாகவும், காய சலாக ராகங்களைப் டூரம்ம ഖ്തെത്വെഴിல് மீட்பவனாகவம் விளங்கினான்.

இவ்வாறு இந்தியாவின் பல்வேறு பகுதிகளிலும் நிலவி வந்துள்ள இசை பற்றிய பல்வேறு செய்திகளைச் சாசனங்கள் மூலம் அறியலாம். அவற்றுள் ஒரு சிலவே இங்கு கட்டிக்காட்டப்பட்(நள்ளன. ஏற்கனஇவ குறிப்பூட்டவாறு பெரும்பாலும் மன்னா் ஆதரவில் இசை நன்கு வளர்ந்துள்ளது. வாய்ப்பாட்டிசை, வாக்கிய கலைஞர்கள் நன்கு மதிக்கப்பட்டனர்: மானியங்களும் கொடைகளும் நன்கு பெற்றனர். இசை, இசை வளர்ச்சி யுற்றி அறிவதற்கான மிக ந<u>ம்</u>பகமான மூலங்களாகச் சாசனங்கள் விளங்குகின்றன.

மேலும், இசை, வழிபாட்டிற்குரிய சிறந்த சாதனங்களில் ஒன்றாக விளங்கி வந்துள்ளது. இசை மூலம் இறைவனை வழிபாடு செய்தல் நாதோபாசனை எனச் சூறப்பூத்துக் கூறப்ப(հம். இரைவதேன இசை வடிவூனனாகவும், இசையின் முடிவான பயனாகவும் விளங்குகிறான் எனும் கருத்துப்பட சந்தரமூர்த்தி நாயனார் ஏழிசையாய் இசைப்பயனாய் சூறப்புத்துப் பாடியுள்ளார். தியாகராஜ சுவாமிகள் சிவபெருமானைப் பற்றிப் பாடிய கீர்க்கனை லை ்று நாதவடிவமுள்ள சிவபெருமானை என்னுடைய மனத்தாலும், தலையாலும் வணங்குகிறேன் (நாததனு மனிசம் சங்கரம் நமாமிமே சிரலா மனலா)

எனத் தொடங்குவது குறிப்பூடற்பாலது. மேலும் கி. பி. 13ஆம் நூற்றாண்டிலே சங்கீதம் பற்றிய பெரிய நூலான சங்கீதரத்னாகர ஆசீரியரான சாரங்க தேவர் பீரமா, வீஷ்ணு, மகேஸ்வரன் ஆகிய மும்மூர்த்திகளும் நாத வடிவமாகவே வீளங்குகின்றனர். நாதவழிபாடு செய்வதன் மூலமே அவர்களை உண்மையாக வழிபடலாம் என அவ்வழிபாட்டினை அழுத்திக் கூறியுள்ளார்.

இறைவழிபாட்டு நிறுவனமாகிய கோவில் சமய, பண்பாட்டு நிலைக்களனாக விளங்கிவந்துள்ளது. பண்பாட்டின் முக்கிய கூறுகளில் இரண்டான இசையும், நடனமும் கோவிலில் நன்கு வளர்ந்து வந்தமையில் வியப்பில்லை. இதற்கு அவ்வக்கால மன்னர்களின் பேராதரவு பொதுவாக இருந்து வந்துள்ளமை முற் குறிப்பீட்டனவற்றால் தெளிவாக விளங்கும்.

(தொடரும்)

#### சில முக்கியமான உசாத்**துணை**

#### 1.2 Gowri Kuppuswamy and M. Hariharan

- (i) Royal Patronage of Indian Music, New Delhi, 1984
- (ii) Music in Indian Art, New Delhi, 1985

#### Majumdar R. C. (Ed.),

History and Culture of the Indian People 1-V, Bombay, 1953-1971.

#### Premlatha V.,

Music through the Ages, Delhi, 1985

#### Sambamurthy P.

- (i) History of South Indian Music, Madras, 1980
- (ii) South Indian Music, 1-VI, Madras, 1983

## யாழ்ப்பாணத்து வாழ்வியற் கோலங்கள்

#### கலாந்த் மனோன்மணி சண் முகதாஸ்

அறிமுகம் :

இந்து சமுத்திரத்தில் நித்திலம் போல வடபகுதியில் இலங்கைத் சீவின் யாம்ப்பாணம் அமைந்துள்ளது. அமைவிடம் புவியியல் நிலையிலும் வரலாற்று நிலையிலும் தனித்துவமானது. 'யாழ்ப்பாணம்' என்ற பெயர் இன்று ஒரு நகரத்தைக் குறித்து பண்பாட்டு நிலையிலே நின்றாலும் இலங்கையின் வடபகுதிப் பூரதேசப் பண்பாட்டு நிலை முழுவதையுமே சுட்டி நிற்கிறது. யாழ்ப்பாணம் என்ற சொல் ஒரு இடத்தைக் குறிக்கின்றது. இச் சொல்லின் அமைப்பு அங்கு முன்னே வாழ்ந்த மக்களை இனங்காட்டி நிற்கிறது. யாழ்ப்பயிற்சி பெற்ற பாணர்கள் வாழ்ந்த இடம் என்ற ஒரு விளக்கத்தையும் தந்து நிற்கிறது. மிகப் பழைய சங்கப் இலக்கியமான பாடல்களின் தொகுப்பீலே பாணர்கள் பற்றியும் வீளக்கமான குறிப்புகள் உண்(ந. ஆற்றுப்படை நூல்களிலே பாணாக்கைவைப் பற்றிய செய்சிகள் அவணப்படுத்தப்பட்டுள்ளன. யாம்ப்பா ணத்தின் அமைவூடத்தைப் புவூயூயல்கள் கொண்டு நோக்கும்போது அதன் வாழ்வியற் கோலங்களுக்கு அந்தப் புவியியல் அமைப்பு எவ்வாறு காரணியாக அமைந்தென்பதை அறிய முடிகிறது.

யாழ்ப்பாணத்து வரலாற்றுப் பதிவுகள் தெள்வாக இன்மையால் அங்கே வாழ்ந்த மக்களின் காலப்பழைமை சான்று கொண்டு நிறுவமுடியாத நிலையுள்ளது, ஆனால் யாழ்ப்பாணப் பூரதேசத்தில் இன்று காணப்படும் வரலாற்றுத் தடங்கள் பழைமை நிலையை ஓரளவு சுட்டிக் காட்டுகின்றன. முழுமையான இலங்கையீன் வரலாற்றில் யாழ்ப்பாணத்து வரலாறு தனித்துவமாக இருந்ததையும் அவை தெளிவாக்குகின்றன. யாழ்ப்பாண புவியியல் அமைப்பு நிலையால் அதன் வாழ்வியலும் வரலாறும் இன்று தெளிவுபடுத் தப்பட வேண்டியுள்ளன. இதற்கும் மேலாக யாழ்ப்பாணத்து மொழி அதன் வாழ்வியற் கோலங்களை இணைக்கும் தொழிற்பட்டதையும் பள்ளிகளாகத் காணலாம். யாழ்ப்பாணத்துப் மொமியின் பண்ப வாழ்வியலோடு இணைந்துள்ளது. பழந்தமிழ்ச் சொற்களின் பயன்பாட்(ந நிலை இதற்குச் சான்றாகவுள்ளது. பூறமொழிச் செல்வாக்கினால் முற்றிலும் சீர் குலைந்து வூடாமல் 'யாழ்ப்பாணத்தழிழ்' செந்தமிழ் என்னும் சூறப்படையதாக விளங்குகிறது. மாபான வாழ்வியல் நடைமுறைகளைக் கற்பிக்கும் ஊடகமாக மொழி இன்றும் பயன்பட்(டி வருகிறது.

#### கோல நிலைகள்:

மனித வாழ்வியலின் கோலங்களை வூழியால் படம் பிடித்து நினைவுத்திரையில் மீண்(நம் கண்(ந மகிழ்ந்த காலம் கடந்து வூட்டது. விஞ்ஞான தொழில் நுட்பத்தின் முன் னேற்றத்தால் கோலங்களை கருவிகளால் படமாக்கி சின்னத்திரையிலே போட்டுக் காண்பீக்கும் காலம் இது. இந்த ഖതക്വിദ്ര பமைய நடை முறைகளை நினைவுத்திரையிலிருந்து பெயர்த்தெடுத்து மீளக் காட்சீப்படுத்திக் காண்பிக்க வேண்டிய வேளை இது. ஒற்றையடி வழிப்பாதை வழியே சென்ற கார்கள் இன்று பெருந்தெருக்களில் ஓடிக் கொண்டிருக்கின்றன. ஊர்திகளின் ஆற்றலுக்கு ஏற்ப ஓட்டத்தின் வூரைவு மட்டுப்படுத்தப்பட்டுள்ளது. தொடர்பாடல் நிலையில் தொழிற்ப(நம் ත(ිාතණු இக்காலத்**தில் யாழ்ப்**பாணத்து வாழ்வுயேற் கோலங்களை ஒரே நேரத்தில் உலகம் முழுமையும் கண்டு மகிழவும் வாய்ப்புண்டு.

கோலத்தின் வரைவுகளை இணைக்கும் புள்ளிகளின் அமைப்பு கோலத்தின் அழகுக்கு அடிப்படையாக அமைவது. அத்தகைய

புள்ளுகளாக அமையும் நடைமுறைகைனைக் காட்டி யாழ்ப்பாணத்து வாழ்வியலை ளொமுறை மீள் பார்வை செய்ய வேண்டியதும் காலக்கின் தேவையாகும். இன்றைய இளந்தலைமுறையுனர் தேடும் பண்பாட்டு முலை வோகளின் முழச்சுக்களைக் காட்ட இச் செயற்பா() துணை நிற்கும். விஞ்ஞானக் கல்வூயின் வூயப்பு நிலையால் புதுமையான செய்திகளைக் கேட்க விழையும் உள்ளங்களை நிறைவு செய்யவேண்டி ஒரு சிறிய சுற்றுலா. சென்ற காலத்தின் கோலங்களைக் காட்டி காலக்கின் இன்றைய நிகழ்வையும் இனிவருங்காலத்தின் போக்கையும் ஒரு பார்வையில் காணச் செய்யலாம்.

யாழ்ப்பாணம் நோக்கிய பயணம் இன்று வான்வழி, கடல் வழி என இருவழிப் பயணமாய் நடைபெறுகிறது. காற்றிடையே புகுந்து வரும் வூமானம் கொழும்பூலிருந்து புறப்பட்டு ஒரு மணித்தியாலத்தில் யாழ்ப்பாணத்து பலாலி வீமான நிலையத்தில் இறங்கி வீடும். ஆனாற் கொழும்பூஃருந்து புறப்படும் கடல்வழிப் பயணம் தரைவழியாக திருமலைவரை வந்து அங்கிருந்து கடல்வழி இரவும் பயணஞ் செய்து வந்தால், ஏறக்குறைய 24 மணித்தியா லெங்களில் யாழ்ப்பாணத்தில் தரையில் கால் பதிக்க முடியும். கடல்வழிப் பயணம் செய்த களைப்புத்தீர கிணற்றடியில் நீா் பருகினால் போதும். நவீன முறையில் கிணற்றிலிருந்து நீர் பெறும் தொழில் நுட்பம் யாழ்ப்பாணத்திற்கு அறிமுகமாகாத வேளையூல் நீர் பெறும் தொழில் நுட்பம் தனித்துவமானது. 'துலாக்கிணறு' என்ற சிறப்புப் பெயர் பெற்ற கிணறதான் யாழ்ப்பாணத்தின் வாழ்வியியற் கோலத்தில் ஒரு மையப் புள்ளி என்றால் மிகையாகாது. 'பொதுக்கிணறாக', எல்லோரும் நீர் பெறும் இடமாக கிணறு பயன்பட்டது. ලාලීෙත வேளை 'தோட்டக்கிண**று' என பயிர்ச்செய்கைக்**கு நீர் வழங்கும் நீா் நிலையாகவும் பயன்பட்டது. பொருள் வளம் படைத்தோர் தனியே **த**மக்கென கிணறு ஒரு தோண்டிப் பயன்படுத்தும் நிலையில் 'தனிக்கிணறு' என்ற சிறப்புப் பெயரையும் பெற்றது. துலா, துலாக்கொடி, பட்டை, பட்டைக்கீடங்கு,

ஆ(நகால், அச்சுலக்கை, மிதிபடி, மிதிகல், புள்ளைக்கொடி என்ற சொற்கள் கிணற்றின் பயன்பாட்டுடன் தொடர்புடைய சொற்களாக, இன்று மறக்கப்பட்ட தமிழ்ச் சொற்களா கிவூட்டன. ஒரு கிணற்றுக்கு இரு துலா அமைத்துத் தோட்டங்களுக்கு நீர் இறைத்த காட்சி இன்று மனத்திரை**யில்** மட்டுமே நிழலா(நகிறது. யாழ்ப்பாணத்திலே பெண்களும் துலா மிதித்து நீர் இறைப்புக்கு உதவூயமை இங்கு குறிப்புடத்தக்கது. பகையிலைத் தோட்டம் பணப்பயிர்ச் செய்கையாக யாழ்ப்பாணத்துப் பொருள்வளத்தைச் செமுமைப்படுத்தியது. செம்மண்ணின் செழுமையும் கிணற்று நீரின் தன்மையும் தோட்டப்ப**யிர்கள்** பச்சைப் பசேலென வளரத் துணை செய்தன. இயற்கையான உரங்களைப் பயன்ப(நத்தி நிலத்தைப் பண்ப(நத்தி மக்கள் செய்த நில வேளாண்மை இன்றும் தொடர்கிறது. நெல்லும், புகையீலையும், வெங்காயமும், ஏனைய மரக்கறிகளும் யாழ்ப்பாணத் தவருடையை நில வேளாண்மை ஆற்றலைப் பறைசோற்றி நின்றன. யாழ்ப்பாணத்து மண்ணிலே மேலைத்தேசத்தவா் காலடி பதித்தபோது தெருக்கள் தோட்டவெளிகளை ஊடறுத்துச் செல்ல மக்கள் தொடர்பாடல் தொடங்கியது. சிறிய குறிச்சிகள் எல்லாம் இணைய யாழ்ப்பாணம் என்பது பரந்த பூரதேசத்தைத் தன்றுடைய நிலப்பரப்பாக்கிச் சூழை **நின்**ற கடலை எல்லையாக்கிற்று. அந்த எல்லைக்குள் நடந்த மக்கள் வாழ்க்கை தனித்துவ முடையதாகவும் அமைந்தது. நாளாந்த நடைமுறைகள் யாவும் நிலத்தின் இயல்பையும் நீரின் இயல்பையும் கொண்(ந அமைந்தன. மக்கள் வாழ்வியல் ஒழுங்கானதான இயற்கை நிலையில் நடந்தது. பருவ மாற்றங்களையும் உட்ல் வளர்ச்சி நிலைகளையும் கருத்திற் கொண்டு மரபுகள் தோன்றின. வாழ்வூயற் கோலங்கள் செம்மையான தோற்றம் பெற்றன. இறுக்கமான மரபு என்று இன்று நிலைக்கின்ற நடைமுறைகள் யாவும் மக்கள் வாழ்வியலின் செல்நெறியினை நன்கு வழிப்படுத்தி நின்றதை அறிய முடிகிறது.

பண்பாட்() நிலையூல் இயற்கையும் பெண்மையும் நன்கு இணைந்திருந்ததை மக்கள் வாழ்வுயல் நடைமுறைகள் இன்று ஆணும் விளக்குகின்றன. பெண்ணும் குடும்பமாக இணைந்து வாழும் நிலையில் இறுக்கமான நடைமுறைகள் இருந்தன. பெண்ணின் உடல் வளா்ச்சி நிலை பெரிதும் கண்காணிக்கப்பட்டது. அவள் பூப்பு அடையும் போது பல நடைமுறைகள் செயற்படு த்தப்பட்டன. பண்பாட்(நப் பேணைல் அளிக்கப்பட்டிருந்த பெண்ணுக்கு முதன்மைநிலை சிறப்புடையது. முதற்பூப்பு மிகவும் தனித்துவமான நடைமுறைகளால் மரபாகப் பேணப்பட்டது. பூப்பெய்திய பெண்ணைத் தனிமைப்படுத்தியபோது அவளுடைய உடல், உள நலம் எல்லோராலும் കേഖത്ക്കப്பட்டது. വ്ட്റ്രോ ഗ്രോഡിരോ கரிக்கோட்டால் எல்லையிட்டு அதற்குள் சாக்கை வூர்த்து அவளை இருத்தும் முதியவள், வாழ்வுயல் நடைமுறைகளைச் செயற்பாட்(ந நிலையூற் கற்பிக்கும் நல்ல ஆசிரிமையாக வூளங்கினாள். பூப்படைந்த பெண்ணின் உடல்நல நிலையில் மாற்றாடை அணிவீக்கப்பட்டது. இது மருவிய நிலையில் மாறாடி என இன்றும் சில கிராமங்களில் பயன்படுத்தப்படுகிறது. வெண்ணிற ஆடையே முதற்பூப்பின்போது பயன்பட்டது. புப்படைந்த பெண்ணின் அப்போதைய உடல் நிலையைக் கவனிப்பதற்கு அது பெரிதும் உதவியது. வெளியேறும் கழிவை மதிப்பிட்டு அவள் உணவு நிலைப் பராமரப்பில் விசேட கண்காணிப்பை மேற் கொண்டனர். அவள் மனதிலே பயம் தோன்றா வண்ணம் சில நிலைகளும் செய்யப்பட்டன. இரும்பீனால் ஆன பாக்குவெட்டி, சத்தகம், திறப்பு, அடவியன், வேப்பிலைக்கொத்து போன்ற பொருட்களை அவள் அருகிலே வைத்து காவல் நிலைகளுஞ் செய்யப்பட்டன. இரவிலும் அவளருகே விளக்கு ஒன்று கொளுத்தி வைக்கப்பட்டது.

முதற்பூப்பின்போது செய்யப்பட்ட நீராட்டு 'குப்பைத்தண்ணீர் வார்வை' என அழைக்கப்பட்டது. வீட்டிற்கு பின்புறம் சிறிய குப்பைக் குவியலின் மேலே பெண்ணை நிறுத்தி நீராட்டினர். குப்பைகளை நாளாந்தம் சேர்த்து வைக்கும் மேடான பகுதியிலே இது நடைபெற்றது. பூப்படைந்த பெண்ணை முக்காடு போட்டு அழைத்து வந்தனர். இவள் இரு கைகளீலும் இரு வெற்றிலைச் சுருள்கள் கொடுக்கப்பட்டன. இந்த வெற்றிலைச் சுருள்களின் உள்ளே ஒவ்வொரு முழுப் பாக்கு வைக்கப்படும். பீன்னர் அச்சுருள் ஆடையைக் செய்யும் தூய்மை . தொழிலாளிக்கு வழங்கப்படும். குப்பை மேட்டினருகே நிறைகுடம் வைத்துப் பெண்ணின் தாய் மாமனார் தேங்காயை உடைத்து முதலில் நீராட்(டிவார். அவரைய(டித்து அவர் மனைவூ நீராட்டிய பின் மாற்றாடை (வெள்ளைச் சேலை பின் கொய்யகம் வைத்து) அணிவித்து கரிக்கோட்டு எல்லையில் குந்தியிருக்கச் செய்வர். நான்கு நாட்கள் இந்த இருப்பு நிலை கொடங்கும். பெண்ணின் கத்தரீக்காய், வெங்காயம், நல்லெண்ணெய் என்பன தனித்துவமாகச் சேர்க்கப்ப(நம். அவளுக்கு வயூற்றுவலி ஏற்படா வண்ணம் கூட்(நச் சரக்கு ஒன்று அரைத்து திரளாக்கிக் கொடுக்கப்படும். இக்குட்டிலே வேப்பந்துளிர், மஞ்சள், உள்ளி, பனங்கட்டி, கத்தரிக்காய்ச் சாறு என்பன சேர்ந்திருக்கும்.

ஐந்தாம் நாள் மங்கல **நீராட்** (ந நடைபெறும். இந் நடை முறையையும் தாய் மாமனாரே முன்னின்று நீரோட்டு செய்வார். ஆனால், இந்த நீராட்டு கிணற்றடியிலே நடைபெறும். தேங்காய் பெண்ணின் தலையிலே பால், அறுகு வைத்த புன்னரே மாமனார் முதலல் நீராட்டுவார். பின்னார் ஏனைய முதிய, திருமணமான, குழந்தைகள் பெற்ற பெண்கள் நீராட்டிப் பெண்ணூக்குப் புதிய சீலல அணிவித்து திருமணப் பெண்போல அலங்காருக் செய்வர். இதனைக் கிணாற்றடியூலேயே வைத்துச் செய்வார். அவளை முக்காடு போட்டுக் கைகளிலே வெற்றிலைச் சுருள் கொடுத்து முன்னரே பூப்பு எய்திய தோழியர் இருவர் புடை குழ அழைத்து வருவா். நடைமுறைகளின் அநைபவம் பெற்ற தோழியா் பூப்படைந்த <u>ചെ</u>ഞ്ഞത്ത நன்கு வழிநடத்தவே இந்நடைமுறை செயற்ப(நத்தப்பட்டது. தாய் முனையூன் வாசலூலே வைக்கப்பட்டுள்ள நிறைகுடம், குத்துவிளக்கை மும்முறை வலம் வந்த பின்னா் பெண்ணுக்கு ஆலாத்திகள் எ(நப்பர். பெண்ணின் மாமியே நடைமுறையை முன்னின்று செய்வாள். திருமணம் ஆகிக் குழந்தை மனைவளமுடையோரே ஆலாத்தி எடுப்பா். ஐந்து வகையான ஆலாத்திகள் எடுக்கப்படும். புட்டு, பலகாரம், பழம், தோங்காய், பூக்கள், நிறைநாழி என்னும் ஆலாத்திகள் முடிந்த டுன்னா் பால்ரொட்டியும் வேப்டுலையும் வைத்து நாவூறு கழிக்கும் நடைபெறும். பெண்ணின் எழிலான கோலத்தைக் கண்டு களித்தவாகளின் நாவூறு அவளைப் பாதிக்காமல் காவல் நிலையாக இந்த ஆலாத்தி பெண்களால் எ(நக்கப்ப(நம். அ(ந்த்து கண்ணூறு கழிக்கும் 'விளக்குத்திரி' அலாத்தி எ(நக்கப்ப(நம். அதுவரை நின்ற நிலையில் பெண் நடைமுறைகளில் செயற்படுவாள். ஆலாத்திகளை எடுக்கும்போது பெண்ணின் வலப் பக்கமாகவே சுற்ற வேண்டும். நிறைநாழியாலே ஆலாத்திய அதனைப் பெண்ணின் இரு கைகளாலும் பக்குவமாகப் பற்றி வைத்திருக்கும்படி செய்வார். அன்றிலிருந்து கோனியப் பங்கீட்டையும் செல்வத்தையும் ஆள்கின்ற பொறுப்பு அவளிடம் கையளிக்கப்படுவதை இந்த நடைமுறை துலக்கி நிற்கின்றது. நெல்லை அளந்து கொடுக்கின்ற கொத்திலே மப்ரள நெல்லை அதன் மேலே வெற்றிலையிலே சத்தகக் கச்சியை இணைத்து அதன் காம்பீனை நெல்லிலே புதைத்து விடுவர். அதன்முன்னே நெல்லின் மேல் மஞ்சள் நிறமான எலுமிச்சம்பழத்தை வைப்பா். பழம் செல்வத்திற்கு காவல் நிலையாகக் கருதப்ப(நகிறது.

பூப்பு நீராட்டின்போது ஆலாத்திகள் முடிந்த பின்னர் பெண்ணுக்குத் தாய் மாமன் கழுத்துக்கு சங்கில அணிவிப்பார். பெண் அவருடைய கால்களிலே விழுந்து வணங்கி அவர் வாழ்த்தைப் பெறுவாள். அதன் பின்னர் மாமியார் பெண்ணுக்கு வெற்றிலையிலே வைத்து பணம் கொடுப்பார். பூப்படைந்த பெண்ணுக்குத் திருமணம் செய்து வைக்கும் காய் பொறுப்பத் மாமனீடமே வூடப்பட்டிருந்தது. பொருத்தமான வயதிலே அவருக்கு ஆண்குழந்தையிருபின் அவனையே மணம் முடித்து வைப்பா். பെண்ணின் வாழ்வு சிறப்பாக அமைய வேண்டும் என்பதற்காக பூப்பு நீராட்டு வூழாவூலே மங்கலமான அநுபவமுடைய பெண்களே நடைமுறைகளைச் செயற்படுத்த வேண்டும் என்ற மரபு இறுக்கமாகக் கடைப்பிடிக்கப்பட்டு வந்தது. ஆனால், இன்று இதனை யாரும் கருத்திற் கொள்ளாத நிலை உருவாகியுள்ளது. பெண்ணின் கடமைகளும் உரிமைகளும் நன்கு பேணேப்பட்டதையும் இந்த நடை முறைகளின் செயற்பாடு வீளக்கி நிற்கின்றது. சொத்துக்களைப் பேணுகின்ற பொறுப்பை வீட்டில் இருக்கும் பெண்ணே வேண் (நம். கு(நம்பம் கட்டமைப்பைத் தளராது பேணும் ஆற்றல் பெண்ணின் உள உறுதியிலும் செயற்பாட்(ந வீனைத் திறனிலுமே வெளிப்பட்டது. நிலத்து வேளாண்மையால் பெற்ற நெல்லைப் பகுத்துண்(ந வாழும் பயிற்சி பூப்பு அடைந்த பெண்ணுக்கு வழங்கப்பட்டதைப் பூப்பு நீராட்(ந நடைமுறைகள் விளக்கி நிற்கின்றன. பண்பாட் (நப் பேணலில் பெண்ணுக்கு மரபான வளாச்சிகளை அறியும் திறனும் இயற்கையால் வழங்கப்பட்டிருந்தது. குடும்ப நிலையில் பெண்ணின் ஒழுக்கமும் பூப்பு நிலையால் உணர்த்தப்பட்டது. பெண் பூப்படைந்த நாள், நேரம் என்பவற்றைக் கொண்(ந அவருடைய எதிர்காலம் கணிக்கப்பட்டது. பூப்படைந்த பെண். குழந்கை பெறுவதற்குரிய தகுதி பெற்றவளாகவும் பெற்றவளாகவும் கருதப்பட்டாள். தூய்மை நிலையூல் சில நாட்கள் மட்டும் வீட்டுப் பொறுப்புகளிலிருந்து விலகி வாழ நேர்ந்தது. ஆனால், அவ்வேளைகளில் ஆண் அப் பொறுப்பீனை ஏற்றுக் கொண்டான். இதனாற், குடும்பத்தில் சமநிலை பேணப்பட்டது.

#### தோழில்:

யாழ்ப்பாணத்து வாழ்வூயற் கோலங்களில் இன்று பூப்பு நீரோட்டுவூழா

காட்சியில் மட் (நமே கவின்தரு நடத்தப்படுகிறது. அந்த நடைமுறைகளில் மனித வாழ்வின் ஒழுக்கமும் இலக்கும் செய்யப்பட்டிருந்ததை வரையறை அறியும்போது அதன் தனித்துவம் புலனாகின்றது. கடல் வேளாண்மையால் வளம் பெற்று வாழ்ந்த மக்களிடமும் இந்த பூப்பு நடை முறைகள் பெரிதும் பேணப்பட்டன. மீன் பூர்த்து வாழ்வு நடத்தும் குழுவீனர்டை யேயும் பெண் ஆற்றல் படைத்தவள் என்ற உணர்வு மேலோங்கி நின்றது. மீன் பிடித் தொழிலுக்கும் ஆள் பலம் இன்றியமையாதது. பூப்படைந்த பெண்ணின் உடல்வளம் பேணப்பட் (ந பெற்றெடுக்கும் குழந்தைகளின் உடற்பலம் மதிக்கப்பட்டது, மேலும் தொழில் நிலையில் மேலதிகமாகப் பிடிபடும் மீனை வாடலாகப் பயன்படுத்தும் தொழில் நுட்பம் பெண்களிடம் மாபாகக் கையளிக்கப்பட்ட பயிற்சியாக உள்ளது. தன் குழந்தைகளுடன் கருவாட்டிற்காக மீனைப் பதம் செய்யும் தாய்மைக் கோலக் காட்சி யாழ்ப்பாணக் கடற்கரைகளிலே கண்ணுக்கு விருந்தாகும். மீன்பூடித் தொழில் செய்ய முடியாத, கால நிலை தடையாக நிற்கும்போது பெண்ணின் தொழிநுட்பத்தால் பதப்பட்ட மீன்வாடல் குடும்பச் செலவுக்குப் பயன்பட்டது. இதற்கு மேலாக யாழ்ப்பாணத்திற்கு வெளியே வேணிகப் பொருளாக அது ஏற்றுமத் செய்யப்பட்டது. வாழ்வியலில் வளம் பெருக்கும் பெண்ணின் ஆற்றல் யாழ்ப்பாணத்தை பிற இடங்களோடு இணைத்தது. பூடித்த மீனைப் பச்சையாக விற்பனை செய்யும் பெண்ணின் ஆற்றலும் மதிக்கப்பட்டது. மீனைச் சுமந்து சென்று விற்கும் நிலையும் இருந்தது. பழைய சங்கப் பாடல்களில் பாண்மகள் மீன் பூடித் தொழில் செய்ததாகக் குறிப்புண்டு. இந்தப் பாண் மகளே வட்டியூ<del>லி</del>ருந்து மீன் சுமந்து சென்று விற்றாள். மீனுக்குப் பதிலாக நெல்லையே வீலையாகப் பெற்றாள். அது மட்டுமன்றி கடல் வீளை பொருளான வினைவித்தலிலும் அவள் கோர்ச்சி பெற்றிருந்தாள். **ഖ്**തെൺക്ക சகடத்திலே ஏற்றிச் சென்று விற்றாள். அது

போலவே அவள் தலைமுறையில் வந்த யாழ்ப்பாண மகள் மீன் விற்று வருவதை இன்றும் காணலாம். யாழ்ப்பாணம் கடலாற் குழப்பட்டிருந்ததால் கடல் வேளாண்மை செய்ய வாய்ப்பான இடமாகவும் இருந்தது.

வாழ்வியற் கோலங்களைத் தெளிவாகக் கொண்பதற்கு யாழ்ப்பாணத்து நிலத்தின் இயல்பும் துணை நின்றது. மனித வாழ்வியல் நடைபெற்ற நிலத்தை தமிழிலக்கியப் பாடல்கள் வகைப்படுத்திக் காட்டியுள்ளன. மலையும் மலை சார்ந்த பிரதேசமும் குறிஞ்சி என்ற பெயர் பெற்றது. காடும் காடு சார்ந்த பகுதியும் முல்லை எனப்பட்டது. வறண்ட களர் நிலம் பாலை என்ற பெயர் கொண்ட ழைக்கப்பட்டது. வயலும் வயல் சார்ந்த பிரதேசமும் மருதம் என அழைக்கப்பட்டது. கடலும் கடல் சார்ந்த இடமும் நெய்தல் என்ற பெயர் பெற்றது. அந்தந்தப் பிரதேச மக்கள் இயற்கை நிலையோடு ஒன்றி ஏற்ற தொழில் செய்து வாழ்ந்ததைச் சங்கப் பாடல்கள் நன்கு பதிவு செய்து வைத்துள்ளன. அப் பாடல்களின் வுளைக்கமாக யாழ்ப்பாணத்து வாழ்வுயற் கோலங்களைக் காணலாம். யாழ்ப்பாணத்தில் மலை இல்லை; ஆறு இல்லை. ஆனாலும் கீரிலை, சுதுமலை, கம்பர்மலை போன்ற சொற்கள் இடப்பெயாக்ளாக உள்ளன. தொண்டமனாறு, வமுக்கையாறு என்ற இரு ஆற்றுப் பெயாக்ள் வழக்கிலே உள்ளன. கட் லிலே மழைநீரைச் சேர்க்கும் கால்வாய்களே இவ்வாறு ஆற்றின் பெயர் கொண்டழைக்கப்படுகின்றது என்ற கருத்தும் உண்டு. 'ஆறில்லா ஊருக்கு அழகு பாழ்'. மலை இல்லாத யாழ்ப்பாணத்தி<sup>©</sup>லே கண்ணக் கற்பாறைகளே மலைகளாக விளங்கின. தோற்றம் கீரிமலையின் கீரியின் அமைப்பைப் பெற்றிருந்ததால் கீரிமலை என்றழைக்கப்பட்டது. மண்டபக்காடு என அழைக்கப்ப(நம் பூரதேசம் கேற்பாறைகளின் படிவுகளில் நிலக்குகை அமைப்பு இருந்ததை இன்றும் புலப்படுத்தி நிற்கிறது. மாயக்குகை என்ற பூரேதேசமும் இந்த அமைப்புடையதாக வீளங்கி மலை நிலத்து இயல்பின் எச்சத்தை விளக்கி நிற்கிறது.

வாண்ட களா்நிலம், மணற்பாங்கான நிலம் என அமைந்த பிரதேசங்கள் பாலை பண்பைக் காட்ட நிற்கின்றன. நிலப் மணற்குண்றுகள் மூந்த இடம் 'மணற்கா(ந்' என அழைக்கப்பட்டது. மருதே நிலத்துப் பண்பை வுளக்கும் பெயர்களும் உண்டு. 'மருதேடி', 'மருதெங்கேணி' என்ற இடப் பெயர்கள் அதன் எச்சமாக இன்றும் வழக்கில் உண்(ந. மருதமரம் நிறைந்த பூரதேசத்தில் நன்நீர் வளமுண்(ந என்ற நம்பீக்கை இன்றும் மக்களிடையே நிலவுகிறது. பசிய வயல்கள் நிறைந்த பிரதேசமாக மருத நிலப் பிரதேசம் வீளங்குகிறது. குளத்து நீரால் மருத நிலத்தில் வயல் செய்கை வளம் பெற்றிருந்தது. அதை வூட ஆடை துலக்கும் காட்சி அந்த மக்கள் வாழ்வியலைக் காட்டி நின்றது. துலக்கிய அடைகளை வெயூலுலே காய வூடுவதும் அழுக்காடைகளைத் தோய்கல்லிலே துவைத்து அலம்புவதும் தொழில் நுட்பத்தை நிற்கும். பலர் துவைக்கும்போது எழும் ஒலி குளத்துச் சூழல் எங்கும் பிரதி பலித்தது.

காடும் காடு சார்ந்த இடமும் இன்று வளம் குன்றீப் பற்றையாகக் காட்சி தந்தாலும் அங்கு மாடு, கன்று, ஆடு வளர்க்கும் வாழ்க்கை மரபு இன்னமும் பேணப்படுகின்றது. முன்னைய காலத்துச் சிறப்பை நினைவு படுத்துவதாக இன்றும் மாட்டுப் பொங்கல் நடைமுறை வழக்கிலுள்ளது. வழிபாட் (ந மா(ந, நடை(முறைகளடைன் பெரீதும் தொடர்புபட்(நள்ளது. பால், தயூர், நெய், கோசலம், கோமயம் என்னும் ஐந்தும் தூய்மைப்படுத்தும் பொருட்களாக இன்றும் பயன்ப(நத்தப்ப(நகின்றன. ⊴തെഖ 'பஞ்சகௌவியம்' என்று அழைக்கப் ப(நகின்றன. 'தூடக்குநிலை' என் னும் தூய்மையற்ற நிலையைத் தூய்மைப்படுத்தும் நடை முறையில் இன்றியமையாத பொருட்களாகச் சிறப்புப் பெற்றுள்ளன.

கோமயம் வீட்டின் தரையை மெழுகிச் சுத்தமாக்கப் பயன்படுத்தப்படுகிறது. 'சாணம்' கரைத்துத் தெளித்தல் என்ற நடைமுறையில் வீட்டின் சூழல் தூய்மைப்

ப(ந்த்தப்பட்டது. முள்முருக்கையிலைச் சாற்றுடன் சாணத்தைக் கலந்து தனாயை மெழுகுவதால் நிலம் பசுமையான தோற்றம் பெற்றது. யாழ்ப்பாணத்து பழைய மண் வீடுகளைத் தூய்மைப் படுத்தும் போது செம்மண் பயன்பட்டது. சிறிய குற்றுச் சுவாக்களை செம்மண்ணால் தீற்றி அமகு படுத்தினர். அந்தச் செம்மண் சுவருக்குள் வரையறை செய்யப்பட்ட தரைப்பகுதி பச்சை நிறம் பெற்று வீட்டைக் கவின் பெற வைத்தது. மக்களின் வளநிலைக் கேற்பே வீட்டின் அமைப்பு சிறிது வேறுபட்() இருந்தது. மருதநில மக்களின் வீடமைப்பு பெரும்பாலும் அமைப்புப் பெற்றிருந்தது. வேளாண்மைக் கருவிகளையும், நெல்லையும் பாதுகாத்து வைப்பதற்குப் பரந்த இடம் தேவைப்பட்டதால் நாற்சார் வீடு மிகுந்த பயன் தருவதாக இருந்தது. மாடு, ஆடு, வளர்க்கும் மக்களின் வீடமைப்பு சிறிய குடில் அமைப்புடையதாக இருந்தது; பெரும்பாலும் மண**்வீ**டாகவே அமைந்தது. வேளாண்மை செய்தோர் வாழ்விடங்கள் கடற்கரையிலே சூறிய குடிசைகளாக அமைந்தன. தொழில் நிலையில் 'குடில்' என்னுஞ் சொல் மக்கள் வாழ்வியலை வீளக்கும் சொல்லாக மாட்டுக்குடில், புகையி லைக்குடில் என அடைகள் பயன்படுத்தப்பட்டது.

#### கிருமணம்:

மனிக வாழ்வியற் கோலங்களில் திருமணம் ஒரு முக்கியமான நிகழ்வாக இருந்தது. இன்று வரையும் அந்தத் திருமண நடைமுறைகள் செவ்வனே படுகின்றன. பருவம் அடைந்த ஆணையும், பെண் ഞயம், இணைத்து வைப்பதில் பெரீயோர் மிகுந்த காசனமாகச் செயற்பட்டனர். இரு பகுதியீனரும் திருமண உறவைத் தெளிவாகப் பேசி முற்றுச் செய்தனர். 'பேச்சுக்கால்' என்ற நடைமுறை இன்னும் மரபாக உள்ளது. திருமணம் செய்வது தீர்க்கமான முடிவக்க பகுதியீனரும் வந்த பின்னரே 'வாய்நனைப்பு' என்ற நடைமுறை செயற்படுத்தப்படும். பேச்சு

நடந்த வீட்டிலே பால், அல்லது வேறை பானக்கை எற்றுப் பருகினால் பூன்னர் அந்த உறவு முறிந்து வூடாது. வாய்நனைத்த வீட்டைச் சுவிர வேறு வீட்டல் பெண் கொள்ளவம் கூடாகு என்ற கடைப்பீடிக்கப்பட்டு இறுக்கமாகவே வந்துள்ளது. பேச்சுக்கால் முற்றாகிய பீன்னர் பெண் வீட்டிலிருந்து, 'வேள்வு காவுதல்' என்ற நடைமுறை செயல்படுத்தப்பட்டது. ஒரு மூடகுல் கூட்டு அவிக்க கொழுக்கட்டைகளைப் பாப்பீ மூடி அந்த முடலை வெள்ளைச் துணியால் மூடிச் தலையில் சுமந்து ஆண் வீட்டிற்கு எடுத்துச் செல்வர். அந்தக் கொழுக்கட்டை அநுபவம் வாய்ந்த பெண்களால் செய்யப்பட்டது. பதிய பச்சரிசியை இடித்து மாவாக்கி அதை வாக்கெடுக்க மாவினால் மேற்பறம் அமைய உள்ளுடேனாக அவிக்க பயாம் சர்க்கைலாயம் தேங்காய்ப்பவம் வைத்து நீராவியிலே பக்குவமாக அவூத்து எடுக்கப்பட்டது. மாவினால் மூடப்பட்ட வாய் விளிம்பிலே அம்கான கோமுற்றாக் கிரீபோல் செய்யப்பட்டது. கொழுக்கட்டை அவிக்கும்போது பூரிந்து விட்டால் அதைச் சுதனம் பூழையாகக் கருதுவர். கொமுக்கட்டையடன் கப்பல் வாமைப்பமம் கொண்டு செல்லப்பட்டது. அந்த வாழைப் பழத்திலே கரும்புள்ளி இருக்கக்கூடாது என்பது கவனிக்கப்பட்டது.

சிருமணத்திற்கான செயற்பாடுகளில் தாலிக்குப் பொன்னுருக்கல் ஒரு முக்கிய நடைமுறையாக இருந்தது. யாழ்ப்பாணத்தில் மேலைத் தேசத்தவர் நிர்வாகம் நடந்தபோது தங்கம் அவர்களது கட்(நப்பாட்டிலேதான் பெறவேண்டியிருந்தது. எனவே, வாங்கும் பொன்னின் நிறையையும் தாத்தையும் அரிய உருக்கிய நிலையிலே பொழும் இருந்தது. இந்த நடைமுறை பீன்னர் ஒரு <u> மரபாகவே மாறிவூட்டது. பொற்கொல்லா்</u> ஆண் வீட்டிலே வ<u>ந்து</u> பொன்னை உருக்கிக் காட்(நவர். அதனை ஒரு சிறிய வழிபாட்(ந டாபாகவே செய்வர். காலிக்குப் பொன்னுருக்கிய அவரிடம் புன்னர் தாலிக்கொடி செய்வதற்கான முற்பணம்

கொடுக்கப்படும். அன்றைய பந்தற்கால் நடப்படும். பெண் வீட்டலும் நாட்டப்படும். இக்கன்னிக்கால் நோய முள்முருக்கம் காலாக அமைந்தது. திருமணம் முடிந்த புன்னா் இம் முருக்கங்காலின் வளர்ச்சிநிலை கண்() குடும்ப வளர்ச்சி அனுமானிக்கப்படும். பொன்னுருக்கும்போதும் கன்னிக்கால் நாட்டும் போதும் தேங்காயை உடைப்பர். அவ்வாற உடைக்கும் கேங்காய் சரியாக அனாவாசி விட்ட அமைப்பாக உடைய வேண்டுமென்பசில் மிகுந்க கவனம் செலுத்தப்பட்டது. വ പ്ര 9 ரை ய வேண்டுமென்பதில் மிகுந்த கவனம் செலுத்தப்பட்டது. அப்படி உடையாவிடில் கு(நம்ப வாம்வு செம்மையாக நடக்காது என்ற நம்பீக்கை வலுப்பெற்றிருந்தது. அதனால், தேங்காய் உடைப்பதற்கு அநுபவம் உடைய மைவரே அமைசிக்கப்படுவர். கை**லப்பா**கை **கலையிலே** தேங்காயை உடைக்க வேண்டும். இப் பொறுப்பு அநேகமாகத் தாய்மாமுனிடமே வூடப்பட்டது. தேங்காய் உடைக்கும் போது தாய்க்கண்ணைப் பார்த்து நாம்பீலே படும்படி அடிக்து உடைக்க வேண்(hம் என்ற மாபு இருந்தது. இத்துடன் வெள்ளைப்பு, மல்லிகை, முல்லை, நந்தியாவட்டை, நிச்சியகல்யாணி போன்ற வെண்ணிற மலாகளே பெரிதும் பயன்படுத்தப்பட்டன. முக்சேள் மங்கலமான பொருளாக இணைக்கப்பட் டிருந்தது. வாம்வூயர் கோலத்தை அழகு செய்யும் புள்ளிகளிலே மங்கலப் பொருட்களாக மஞ்சேள், பாக்கு, வெற்றிலை, வெள்ளைப்பூ, எலுமிச்சம்பழம், சூறப்பாக கேங்காய் என்பன இணைந்திருந்தன. இவை வீளை பொருள் நிலையில் நாளாந்த வாழ்விலே பயன்ப (நத்தப்பட்ட நிலைக்கும் மரபான வழிபாட்(ந நடைமுறையிலே பயன்படு த்தப்பட்ட சிறப்பு நிலைக்கும் வேறுபாடு உண்டு.

#### வழிபாடு :

மங்கல காரியம் நடைபெறும் இடத்தைக் குறிக்க வெள்ளைச் சேலையால் மேற்கட்டி கட்(நம் மரபு இன்றுவரை பேணப்படுகிறது. முற் காலத்தில் திருமண வீடு, பூப்பு வீடு, இறப்பு வீடு எல்லாவற்றுக்கும் வெள்ளை கட்டும் மரபு இருந்தது. மங்கல காரியம் நடைபெற்ற தாய் மனையிலே 'நாள் வெள்ளை' கட்டப்பட்டது. ஆடை சுத்திகரிப்பாளர் இதனை நாள் குறித்து நிறைநாழி வைத்துத் தொடங்குவர். மங்கல காரியங்களுக்கான பலகாரம் கடுவதற்குத் தொடங்கும்போது நிறைகுடம் வைத்து புள்ளையார் பூசை செய்தே தொடங்குவர். நினைத்த எல்லாக் கெய்வத்தை கருமங்களையும் ஆற்ற வேண்டுமென்ற இறுக்கமான மரபு மக்கள் வாழ்வியற் கோலங்களின் அடிப்படையாக அமைந்துள்ளது. வழிபாட்டு நிலையிலே "பீள்ளையார் பூசை" எல்லோரும் செய்யக்கூடிய எளிமையான, மந்திரச் சொற்கள் அற்ற செயற்பாடாக இருந்தது. தூபம், தீபம், மலர், நீா், என்னும் நான்கும் இவ்வழிபாட்டிலே முக்கியமாக இருந்தன. ஐம்பூதமாக வீளங்கும் நிலம், நீர், தீ, காற்று, விண் என்பவற்றின் தொடர்பை வாழ்வூயலோடு இணைப்பதாக இந்த வழிபாடு அமைந்தது. அறுகம்புல் செவ்வரத்தை என்னும் இரு தாவரங்களும், மாவீலை, வாழையீலை என்னும் இரு இலை வகையும் இவ்வழிபாட்டுடன் இணைந்த வாழைப்பழமும், சூறப்புப் பெற்றவை. மாம்பழமும், பலாப்பழமும் முக்கனி என்ற நிலையில் சிறந்த மடை பொருட்களாக தெய்வத்திற்கு அளிக்கப்பட்டன. இயற்கையின் வரம்பூலா ஆற்றலால் பெற்ற வீளை பொருட்களை இயற்கைக்கு முதல் **மடையுட்ட பூன்னரே** மக்கள் பயன்ப(நத்தும் வரைபேணப்படுகிறது. இன் று மாப "வெளிமடை" என்னுஞ் யாழ்ப்பாணத்தின் வழிபாட்டு மரபுனைச் சிறப்பாக விளக்கிக் காட்டும் சொல்லாக உள்ளது. இம்மடையூடும் செயற்பாட்டில் காய்மடையும், பூமடையும் இணைந்திருந்தன. பருவத்திற்கேற்ற பழவகைகளையும், பூ வகைகளையும் பரவி வழிபாடு செய்தனர். பரவுதல்" "தெய்வத்தைப் சொற்றொடரின் விளக்கத்தையும் இம்மரபு தருகின்றது. யாழ்ப்பாணத்துக் கோயில்களின் கொடக்ககால வமிபாட்(ந நிலை

இதுவேயாகும். பின்னார் கிரியாபூர்வமான வழிபாட்(ந நடைமுறைகள் இணைந்தன. சந்நிதிகோவூலின் முறைமையும், மடைபரவும் முறைமையும் இன்று இதனை வீளக்கி நிற்கின்றன. இக்கோவிலில் சேனிக்கிழமைகளி**ல்** நடைபெறும் திருமுழுக்குப் பூசை இம்மரபு மாற்றத்தைச் கட்டி நிற்கின்றது. இங்கு பூசகா் வாயை வெள்ளைத்துணியால் குட்டி சொற்களின்றி அமைதியாகத் தூபதீபங்களால் பூசை செய்கிறார். தொண்டமானாற்றிலே நீராடி ஈர ஆடையோ() வந்து வீதியிலே அங்கப்பூரதட்சணை செய்யும் ஆண்களும் பெண்களும் எளிமையான வழிபாட்டு மரபீனை எ(ந்த்துக்காட்டி நிற்கின்றனர். காவடி, பாற்செம்பு, காப்பூரச்சட்டி என நோத்திகளை நிறைவேற்றும் மக்கள் மனதில் வழிபாட்டின் பெயன்பெற்றிய அசையோத நம்பிக்கை உறுதி குலையாமல் இருப்பதை அறிய முடிகிறது. மடை பொருட்களி**ல் 63** இலைகளிலே அன்னம், கறி படைக்கப்படும் மரபு சந்நிதியில் மட்டுமே காணப்படுகிறது. இந்நடைமுறை அடியார்க்கு அமுது செய்வுக்க வேண்(நம் என்னும் விருந்தோம்பும் வாழ்வியல் நிலையை விளக்குவதாக உள்ளது. 63 மார்களையும் நினைத்து <u>இப்படையல்</u> செய்யப்ப(நகிறது, என்ற ஒரு வீளக்கமும் இந்நடை முறைபற்றிக் கூறப்படுகிறது. ஆனால் படையல் செய்வதற்கு வாழையிலை பயன்படுத்தப்படுவதில்லை. ஆலம் இலைகளே பயன்படுத்தப்படுகின்றன. இப்படையல் மருந்து என்று சிறப்புப் பெயர் அழைக்கப்படுகிறது. கொண்(ந நோயால் வருந்துபவர்கள் சந்நிதிக்கு வந்து தொண்டமனாற்றிலே நீராடி வழிபட்டு மூன்று வேளை இம்மருந்தைச் சாப்பீட்டால் நோய் குணமாகி உடல் நலம் பெறுவர் என்ற நம்புக்கையுண்(h. அன்னதானக் கந்தன் என்றழைக்கப்ப(நம் சந்நிதி கோவீலிலே முன்னர் ஏறக்குறைய 40 மடங்கள் இருந்தன. அந்த மடங்களிலே நோயாளிகள் தங்கியிருந்து மருந்து உண்டு நலம் பெற்றனர். மேலும், குடும்பப் பூணக்கால் மனவேறுபாடு கொண்டோரும் சந்நிதியிலே வந்து சில நாட்கள் தங்கி மனம் தெளிந்து சென்றனர் என

யாழ்ப்பாணத்தவர் வாழ்வீயற் கோலத்தில் சந்நிதி கோயில் ஒரு முற்றுப் புள்ளியாக அமைகிறது எனில் மிகையாகாது.

யாழ்ப்பாணத்து வாழ்வியற் கோலங்களை இன்று மீள்பார்வையூல் நோக்கும்போது மக்கள் நிலத்தின் இயல்போடு இணைந்து வாழ்வு நடத்தியதைக் காண முடிகிறது. காலநிலை மாற்றத்தையும் இயற்கைக் காவாங்களின் வளாச்சி நிலைகளையும் வூளைபொருட்களையும் கணிப்பீரு செய்து தமது நடைமுறைகளைத் திட்டமிட்டுச் செயற்படுத்தி வந்துள்ளனர். மனித உடல் வளர்ச்சியினைக் கருவில் தோன்றும் காலத்திலிருந்து இறுதி மூச்சு நின்று ஊயிர்த் துடிப்பு நிற்கும்வரை திட்டமிட்டுள்ளனர். பூறப்பு, பூப்பு, திருமணம், இறப்பு என்ற நான்கு பெரும் பகுதியாக வகுத்து வாம்வியலை நடத்தினர்.

ஒழுக்கமும் நேர்மையும் வாழ்வின் அடிப்படையாக அமைய ஏட்டுக் கல்வியோடு பட்டறிவீனால் பெற்ற தெளிவையும் கொண்டு நடைமுறைகளைச் செம்மையாக வகுத்து அதற்கான பயிற்சிமுறைப் பயில்வையும் நடத்தினர். தொழில் நுட்பங்களைச் செயல் முறைப் பயிற்சியாக பின்னவரிடம் கையளிப்புச் செய்தனர். மரபான வழக்குகளைப் பேச்சுத் தமிழிலும் பேணி வந்தனர். ஒற்றைப் பனையின் நிழ்வூலும் கூட தங்கி வாழும் பண்பநலன் பெற்றிருந்தனர். அவர்களது வாழ்க்கைப் பாதை ஒற்றையடிப் பாதைகளும், குச்ச ஒழுங்கைகளும் வந்து இணைந்து செல்லும் பெருந்தெருவாக இன்ற உலகமெங்கும் கொடர்பாடல் செய்யும் உயர்ந்த ஒரு மேம்பாலமாகிவூட்டது.

## **இரா**மாயணம் ஒன்றா? பலவா?

பேராசிர்யை சீத்திரலேகா மௌனகுரு

இராமாயணம் உலகின் பேரிலக்கி யங்களுள் ஒன்றாகும். இது நீண்ட வரலாற்றைக் கொண்டது பல்வேறு நாடுகளிலும் வழங்கி வருவது. குறிப்பாகத் தென்னாசிய, தென்கிழக்கு ஆசிய நாடுகளின் பண்பாட்டுடன் இராமாயணம் இரண்டறக் கலந்துள்ளது.

தமிழிலும் சமஸ் கிருதத்திலும் மாத்திரமல்லாமல் இந்நாடுகளில் வழங்குகின்ற பல்வேறா பூராந்திய மொழிகளிலும் இக்கதை காணப்படுகிறது. கன்னடம், மலையாளம், தெலுங்கு, சிங்களம், குஜாந்தி, வங்காளம், மராத்தி, ஒரியா, பூராகிருதம், காஷ்மீரி போன்ற தென்னாசிய மொழிகளில் இராமாயணம் வழங்குகிறது. அத்துடன் சீனமொழி, தீபெத்தியமொழி, லாவோசியமொழி, கம்போடியமொழி, மலேசியமொழி போன்றவையும் இராமாயணம் வழங்குகின்ற மொழிகளாகும்.

இராமாயணக் கதையானது இலக்கியமாக மாத்திரமல்லாமல் வேறு கலை வமங்கி வடிவெங்களாகவம் வருகிறது. குறிப்பாக நீண்டகாலமாக அளிக்கைக் ക്കൈക്കുടെ (Perfoing Arts) - நாடகமாகக், கூத்தாக, கதாப்பூரசங்கமாக, இசைப் பாடல்களாக இராமாயணம் நிகழ்த்தப்ப (நகிறது. இந்த அளிக்கைக் கலைகள இராமாயணத்தைப் பொதுமக்கள் மத்தியில் பரவலாக்கியுள்ளன. மேலும் ஓவியம், சிற்பம் ஆகியவற்றுக்கும் இராமாயணக் கருவாக அமைந்து வந்துள்ளது, இராம கதையுடன் தொடர்புடைய பல்வேறு கிளைக் கதைகளும் மக்கள் நெடும்பாடல்களாகவும், கதைகளாகவும் காணப்ப(நகின்றன. சாதாரண வழக்கில், பல பழமொழிகள், உவமைகள் அகியவை இராமாயணச் சம்பவங்களையும் பாத்திரங்களையுங் கொண்டு அமைந்துள்ளன.

இராமாயணம் பற்றிய இவ்விடயங்களை இங்கு நான் கூறுவது இவ்விலக்கியத்தின் பெருமையை நிறுவுவதற்கு அல்ல, மாறாக, நீண்ட பாரம்பரியமுள்ள ஒரு இலக்கியம் எவ்வாறு பல்வேறு விகற்பங்கள் உடையதாக மாறியும் வளர்ந்தும் வந்துள்ளது என்பதையும் அக்ககைய விகற் பங்களே அதற்குச் செழுமையையும் நிலைத்து வழங்கும் இயல்பையும் அளிக்கின்றன என்பதையும் எடுத்துக் காட்டுவதந்காகவே. ஏனெனில் தமிழில் இராமாயணம், இலக்கியக் கல்வி மூலமும், இராமாயண விழாக்கள், பட்டிமன்றங்கள் போன்றவை மூலமாகவுமே இன்றைய தலை(முறையூனனை)ச் சென்றடைகிறது.

இவ்வாறு சென்றடைகின்ற இராமாயணம் குறிப்பாகக் கம்பராமாயணத்தை அடிப்படையாகக் கொண்டது. இராமா யணத்தின் மூலம் எ(நத்துக் காட்டப்ப(நம் தா்மம், கற்பு போன்று வூழைமியங்களும் கம்பராமாயணத்தை அடிப்படையாகக் கொண்டே கட்டமைக்கப்படுகின்றன. தமிழில் நாட்டார் மத்தியில் வழங்கும் இராமாயணக் கதைகள் புறந்தள்ளப்பட்டு ஒரு குறிப்பூட்ட வகையாக இராமாயணை மாபே அங்கீகாரம் பெற்றதாகக் க்கப்படுகிறது.

இராமாயணத்தின் வெவ்வேறுபட்ட மரபுகள், வழக்காறுகள், விகற்பங்கள் நீண்ட வரலாறும் பல்வேறு மரபுகளின் செமுமையும் இராமாயணத்தின் தனித்துவம் வாய்ந்த தன்மையை அதன் நீடித்த வாழ்வுக்குப் பங்களித்துள்ளன என்பதைப் பலரும் மறந்டுவிடுகின்றனர். மாறாக இராமாயணம் ஒன்றுதான், இதனுடைய பூறழ்வுகளே அல்லது திரிபுபட்ட வடிவங்களே ஏனையவை அல்லது இவை இடைச் செருகல்களாக அமைந்தவை என்று பலரும் கூறுவர். ஆனால், பல்வேறு மொழிகளிலும் பல்வேறு பூரதேசேங்களிலும் பல்வேறு கலைவடிவேங்களிலும் வழங்கும் இராம கதையானது, இராமாயணம் ஒன்றல்ல, அது பலவாகும் என்றும் இப் பல்வேறு இராமாயணங்களும் அந்தஸ்தில் சமமானவை என்றும் புலப்படுத்துகிறது.

இக்கருத்தைப் புரிந்து கொள்வது இராமாயணத்தை இலக்கியமாகக் கற்கவும் கற்பிக்கவும் அவசியமானதாகும். நீண்டகாலமாகத் தொடர்ந்து வருகின்ற இலக்கியப் பாரம்பரியங்களின் பன்மைத்துவமே அவற்றின் உயிர் நாடியாக அமைவது என்ற விளக்கம் கிடைக்கும்போதே அந்த இலக்கியப் பாரம்பரியங்களைச் சரியானபடி அணுக முடியும்.

நாட்டார் மட்டத்தில் இராமாயணம் பற்றி வழங்குகின்ற கதைகள் சில அதன் பன்மைப்பாடு பற்றி எடுத்துக்குறுவனவாகும். அவற்றில் ஒன்று இந்திமொழியில் அமைந்த ஒரு கதையாகும். கதையின் சுருக்கம் பின்வருமாறு:

"ஒரு நாள் இராமனுடைய மோதிரம் கழன்று கீழே வீழுந்தது. விழுந்த மோதிரம் நிலத்தில் ஒரு துளையை உண்டாக்கி அதனூடு மறைந்துவூட்டது. அந்த மோதிரத்தைத் தேடும்படி இராமன் அனுமனைக் கேட்டான். அனுமனும் மிகச் சிறியதோர் உருவம் எடுத்து மோதிரம் வீழ்ந்த துளைக்குள்ளால் நுழைந்து பாதாள உலகை அடைந்தான். பாதாள உலகில் பூதுதேவேனின் உணவுச்சாலையில் அனுமனைக் கண்ட பணிப்பெண்கள் பூதக் கடவுளுக்குப் பூரியமாக இருக்கும் என்று மிக**ச்சி**றிய உருவிலிருந்த அனுமனைப் பூடித்து அவரது உணவுத்தட்டில் வைத்துவீட்டனா். தனது உணவுத்தட்டில் அனுமனைப் பார்த்த பூதக்கடவுள் வூபரம் கேட்டார். இராமனுடைய மோதிரத்தைத் அனுமன் தேடிவந்ததை கூறினான். பூதக்கடவுள் உடனே ஒரு தட்டை அனுமனிடம் காட்டினார். ஆயிரக்கணக்கான மோதிரங்கள் அத்தட்டில் இருந்தன. அவற்றுள் இராமனுடைய மோதிரத்தைத் தேடி எடுக்குமாறு கூறினார். எல்லா மோதிரங்களும் ஒரே மாதிரியாக இருக்கவே அனுமன் தடுமாறினான். பூதக்கடவுள் பீன்வருமாறு வீளக்கும் அளித்தார்.

'இந்தத் தட்டில் எத்தனை மோதிரங்கள் உள்ளனவோ அத்தனை இராமாகளும் பூறந்து இறந்திருக்கின்றனா். இராமனுடைய பூறப்பு முடிவடையும்வேளை அவரது மோதிரம் கழன்று வீழ்ந்துவீடும். அவ்வாறு வீழ்ந்த மோதிரங்களே இத்தனையும். நீ பூவுலகிற்குப் போகும்போது அங்கு இராமனைக் காணமாட்டாய் என்றாா். அனுமனும் திரும்பீச் சென்றான்.'

இன்னோர் நாட்டார் கதை மேலும் சுவாரசியமானது அது பின்வருமாறு,

'ஒரு இராமாயணம் நிகழ்ந்து கொண்டிருந்தது வனவாசம் போகவேண்டிய நேரம் வந்தபோது காட்டுக்குத் தன்னுடன் வரவேண்டாம் என இராமன் சீதையைத் தடுக்கிறான். காட்டு வாழ்க்கையீன் சீரமங்களை எடுத்துக்கூறுகிறான். சீதை மறுக்கிறாள். இருவருக்கும் வாக்குவாதம் முற்றுகிறது. இறுதியாகச் சீதை இராமனிடம் புன்வருமாறு கேட்கிறாள்.'

'இத்தனை இராமாயணங்கள் இதுவரை நீகழ்ந்துள்ளன: எந்த இராமாயணத்தில் சீதை இராமனுடன் காட்டுக்குச் செல்லவில்லை?'

சீதையின் வினாவுக்கு விடை அளிக்க முடியாத இராமன் அவளை காட்டுக்குத் தன்னுடன் கட்டிச் சென்றான்.

இவ்வூரண்டு நாட்டார் கதைகளும் பல இராமாயணங்களில் நிகழ்ந்துள்ளன: பல இராமாயணங்கள் உள்ளன என்ற கருத்தைக் கூறுகின்றன.

ஆனால், இன்று கல்வி நிறுவனங்களிலும் கலை, இலக்கிய நிறுவனங்களிலும் நிலைநிறுத்தப்பட்டுள்ள கருத்து இராமாயணம்

ஒன்று என்பதாகும். குறிப்பாக வான்மீகியூன் இராமாயணமே ஆதியானது, மூலநூல், ஏனைய இராமாயணங்கள் யாவும் வான்மீகி இராமாயணத்தின் கமுவல் களாகவும், அதன் வழிவந்தவையாகவும் அமைந்தவை என்ற கருத்தே அழுத்தம் பெற்றுள்ளது. கம்பர், துளசிதாசர், பவபூதி ஆகியோர் ஆக்கிய இராமாயணங்கள் பற்றித்தான் பலர் கவனம் செலுத்துகின்றனர். இவையம் வான்மீசி இராமாயணத்தின் வழித்தோன்றல்களாகவே கருதப்படுகின்றன.

இவ்வகையில் இந்துப் பாரம்பரியத்தின் ஊடாக இராமாயணத்தை நோக்கும், வுளைக்கும் முயற்சிகளே அழுத்தம் பெற்று வந்துள்ளன. தென்னாசிய சமூகத்தில் நடைபெற்ற மேல்நிலையாக்கம் (Sanskritization) பலவகையீனவாக இருந்து மரபுகளில் இராமாயண சூலவற்றைத் தோந்தெடுத்து அவற்றுக்கு அங்கீகாரம் அளித்து நிலைநிறுத்தியது. இவ்வகையில் இன் m எமக்கு இலகுவீல் கிடைக்கக்கூடியதாயிருப்பது உயர் நிலைப்பட்ட இந்து இராமாயணமேயாகும்.

சமண இராமாயணம், பௌத்த இராமாயணம், ஆந்திரநாட்டில் பூராமணப் பெண்களிடையோயும், பூரோமணார் அல்லாத பெண்களிடையேயும் வழங்கும் இராமாயணம், கன்னட மொழியில் தாழ்த்தப்பட்ட மக்களிடையே வழங்கும் இராமாயணம் என இராமாயணம் பலவகைப்பட்டது. இப்பல்<sup>©</sup>வேறு மரபுகளிலும் இராமா், சீதை, லக்குமணன், இராவணன், அனுமன் ஆகிய பாத்திரங்கள் உள்ளன, பாத்திரங்கள் ஒன்றேதான். ஆனால் அவை ஒரே வகையின அல்ல. அவற்றின் குணங்கள், செயல்கள் வேறுபடுகின்றன. அவற்றுக்கிடையிலான உறவுகளில் வேறுபாடுகள் உள்ளன. கதை நிகழ்வுகளிலும் மாற்றங்கள் உள்ளன.

சமண இராமாயணம் வூமலகுரி என்பவரால் ஆக்கப்பட்டது. பௌமாசரிய எனப்பெயா் கொண்டது. இந்த இராமாயணம் இராவணனுடைய வம்சாவழி கூறுவதுடன்

ஆரம்பிக்கின்றது. இராவணன் அறைபத்தாமூன்று சமணத் தலைவாக்ளுள் ஒருவனாகவே சித்திரிக்கப்ப(நகிறான். அவனுடைய தவ வலிமையால் அவன் மந்திர சக்திகள் பெறுகிறான்.சீதையை அவன் வூரும்புவது வூதியின் வலிமையாலேயே என சமண இராமாயணம் கூறுகிறது. இராமனும் கூட வூடுதலை அடையத்தயாராயுள்ள ஒரு சமண ஆத்மாவாகவே சித்திரிக்கப்படுகிறான். இராவணனைக் கொல்பவனாக இராமன் செயற்படவீல்லை. இலக்குமணனே இராவணனைக் கொல்கிறான். இராமன் கைவல்ய (முக்தி) நிலையை அடைகிறான். இவ்வாறு சமண தத்துவ நோக்கில் பாத்திரங்களும் கதைகளில் மாறுதல்களும் அமைந்துள்ளன. அத்துடன் காரணங்களின் அடைப்படையூலேஇய செயல்கள் வூளக்கப் ப(ந்கின்றன.

கன்னட மொழியீல் தாழ்த்தப்பட்ட மக்களிடையே வாய்மொழிப்பாடலாக வழங்கும் இராமாயணமும் இராவணன், மண்டோதரி ஆகிய பாத்திரங்களுடேகேயே ஆரம்பூக்கிறது. குழந்தைப் பேறற்ற இராவணன் பல கடுமையான வீரதங்களை மேற்கொள்ளுகிறான்.

சூவன் முனிவராகத் தோன்றி மாம்பழமொன்றை அவேனுக்குக் கொடுக்கிறார். இராவணன் அந்த மாம்பழத்தைத் மனளைபெக்குக் தனது கொடுப்பதாகக் கூறிப் பெற்றுக்கொள்கிறான். ஆனால், அவேனே அதனை உண்ணுகிறான். இதனால் அவன் காப்படைகிறான். அவேனுடைய மூக்கின் வழியாக சீகை பூறக்கிறாள். இவ்வாறு சீதையின் பூறப்பைக் கூறிய புன்னரே இராமா், இலக்குமணன் பற்றி இக்கன்னட இராமாயணம் கூறும்.

சீதையை இராவணனது புதல்வீயாகக் கூறும் மரபு வான்மீகி இராமாயண மரபூலிருந்து முற்றிலும் வேறானது. இத்தகைய மரபு கன்னடம், தெலுங்கு மொழிகளில் நாட்டார் மட்டத்திலும் தென்கிழக்காசிய இராமாய ணங்கள் பலவற்றிலும் காணப்படுவதாகும்.

இன்னோர் இராமாயணம் இந்தியாவின் ஆந்திர மாநிலத்தில் தெலுங்கு மொழி பேசும் பூராமணப் பெண்களிடமும், பூராமணர் அல்லாத பெண்களிடமும் வழங்குகிறது. பூராமணப் பெண்கள் தமது வீட்டில் நடக்கும் சடங்குகளின்போது தமது இராமாயணத்தைப் பாடுகின்றனர். பிராமணர் அல்லாத பெண்கள் பெரும்பாலும் வயல்ல் வேலை செய்யும்போது இராமாயணப் பாடல்களைப் பா(5கின்றனர். உழைப்பின் களைப்பை மாற்றுவதற்கும் இப்பாடல்கள் உதவுகின்றன. ஆனால், அமுத்தங்கள் வேறுபடுகின்றன. பிராமணர் அல்லாத பெண்கள், சீதையின் திருமணம், அவளது சீறையிருப்பு, பிரசவம் போன்றவை பற்றி அதிகம் அழுத்தம் கொடுக்கின்றனர். இலக்குமணன் சீதையின் புத்திரர்களான லவு, அசிய இருவரையும் அன்படன் பராமரிப்பது பற்றியும் இப்பாடல்கள் கூறுகின்றன. இவ்வாறு பெண்பாத்திரமான இராமாயணத்தில் சீதைக்கு அளிக்கப்பட்ட முக்கியத்துவம், இலக்குமணன் தனது மருமக்களைப் பராமரிப்பதற்குத் தரப்பட்டிருக்கும் அமுத்தம் ஆகியவை, இந்த இராமாயணத்தினூடாகப் பெண்களது பார்வையும் விருப்பம், வூயாக்கியானங்களும் இடம்பெற்றிருப்பதற்கு எ(ந்த்துக் காட் (நகளாகும் ஆராய்ச்சியாளர்கள் கூறுவர்.

பௌத்த குழைவின் இரு இராமாயணக்கதை மரபுகள் காணப்படுகின்றன, ஒன்று பௌத்த ஜாதகக் கதைகளில் ஒன்றான தசரத ஜாதகம். இது வான்மீகியின் கதையைவூடக் காலத்தால் முந்தியது என்று சில ஆராய்ச்சியாளா் கூறுவா். இது பற்றி அடிப்பூராயபேதம் உள்ளபோதிலும் பிகப்பழைய கதைகளில் இதுவும் ஒன்று என்பசில் சந்தேகமில்லை. மற்றது அமைந்தது. லாவோசிய மொழியில் தாய்லாந்தின் வட கிழக்குப் கம்போடியாவின் தென்பகுதி ஆகியவற்றில் வழங்கும் பௌத்த ராமாயணம் பற்றிய தகவல்களை இராமாயண ஆய்வாளர்கள் திரட்டியுள்ளனர்.

இவ்வாறு உயர் இந்து மாபில் மாத்திரமன்றி வேறு பாரம்பரியங்களிலும் இராமாயணம் வமங்கி வருவதை அறிந்துகொள்**வ**து முக்கியமானதாகும். இத்தகைய வழக்காறுகளே இராமாயணத்தை பிரபல்யம் அடைய வழிவகுத்தன. அத்துடன் இவையே பல்வேறு மொழிகளிலும் பூரதேசங்களிலும் இலக்கியமாகவும் வேறு கலை வடிவங்களாகவும் இராமாயணத்தைப் பாணமிக்கச் செய்துள்ளன. உயா்மட்டத்திலும் அதிகாரமட்டத்திலும் இராமாயணம் ஒன்றே, அதன் தமுவல்களே ஏனையவை என்ற கருத்தே நிலவுகிறது.

இந்தக் கருத்தே லவன், குசன் ஆகியோரின் பூறப்பு, இராமன் சீதையைக் காட்(நக்கு அனுப்புதல் ஆகிய நிகழ்வுகளை உள்ளடக்கிய உத்தாகாண்டத்தை இடைச் செருகலாகவும் காலத்தால் பிந்தியதாக வாதிடுவதற்கும் அடிப்படையாக அமைந்துள்ளது. உண்மையில் இராமாயணத்திற்கு இரண்டு வகையான கதை முடிவுகளை நாம் ஏற்றுக் கொள்ள மடியும். ஒன்று சீதையைச் சிறைமீட்() இராமன் அயோத்திக்குத் திரும்புதல். அயோத்திக்குத் திரும்பிய பின்னர் சீதையை காட்(நக்கு அனுப்புவதும் அங்கு லவ குசெர்களின் பூறப்பும் சீதையை நிலம் பிளந்து உள்வாங்கிக் கொண்ட நிகும்வகளும் கொண்ட முடிவு.

இந்த முடிவைக் கொண்ட உத்தர காண்டத்தை இராமாயண "அறிஞர்கள்" பலர் ஏற்றுக்கொள்ளத் தயங்குகின்றனர். காரணம் அதில் இராமனுடைய தர்மத்துக்கு ஊறு வூளைவூக்கும் சில கருத்துக்கள் அடங்கியுள்ளன என கருதுவதாலேயாகும்.

இன்று தொலைக்காட்சி, வானொலி ஆகிய தொடர்பூடகங்கள் ஒரே சமயத்தில் பொதுசனங்களைச் சென்றடையக் கூடியனவாக வளர்ந்துவிட்டன. இக்காலகட்டத்தில் எத்தகைய இராமாயணம் தொடர்பூடகங்களுக்குள்ளாக மக்களைச் சென்றடைகின்றது என்பது சுவாரஸ்யமான

வீனாவாகும். ஏற்கனவே இந்தியத் தொலைக்காட்சியான தூரதாசனில் பல மாதங்களாக இராமாயணம் ஒலுபரப்பாகியது. இராமாயண சிக்கிரக்ககைப் பக்ககங்கள் பல்வேறு மொழிகளிலும் வெளியாக்கியுள்ளன. இவை நாம் ஏற்கனவே மேலே பார்த்தவாறு தன்மையுள்ள இராமாயணப் பன்முகக் பார**ம்பரியங்களை அலட்சியம்** செய்கின்றன. கருத்தையம் ஒரேவகையான கதையையுமே வற்புறுத்துகின்றன. ஒரே வகையான கலாச்சாரம், கருத்துப்படிமம் விழுமியங்கள், கருத்து நிலை ஆகியவையே இவற்றூடு வெளிப்படுகின்றன. பல கலாசாரச் சுடிகோங்களில் நிலவுகின்ற பன்மைத்தாவு அம்சங்கள் மறைக்கப்படுகின்றன.

இந்நிலையில் இராமாயண கலாசாரக்கின் செமுமையையும் பன்முகப்பாட்டையும் உணரும் வகையில் இராமாயணம் ஒன்றல்ல அது பலவாகப் பாந்து என்பகை கிடக்கிறது இராமாயண ஆா்வலா்களும் இலக்கிய ஆய்வாளா்களும் பர்ந்து கொள்ளதல் அவசியமாகும். இந்தச் செமுமையையும் பன்மைப்பாட்டையும் அங்கீகரிக்கும் வகையிலேயே தலைசிறந்த சென்னாசியவியல் அறிஞாான இராமனுஜம் அவர்கள் "மும் நூறு இராமாயணங்கள்" என்று போது குறீப்பீட்டார்.

## ஈழத்தில் ஊடக வளர்ச்சி - ஒரு நோக்கு

கலாந்த். செ. யோகராசா

#### 1. முன்னுரை:

ஈழத்தில் 19ஆம், 20ஆம் நூற்றாண்டு ஊடகவளார்ச்சு பெற்றி அச்க (Print Media) எலெத்திரனியல் ஊடகம் (Electronic Media) என்ற் அடிப்படைகளில் அவதானிப்பது பொருக்கமானது. இவ்விருவகை ஊடக வெளிப்பாடுகள் பலவகைப்படுமாயினும் அச்ச வெளிப்பாடுகளுள் பத்திரிகை (News Paper). சஞ்சிகை (Magazine) என்பனவம் எலெத்திரனியல் ஊடக வெளிப்பா(நகளுள் வானொலி, தொலைக்காட்சி ஆகியனவும் கவனத்திற்குட்படுத்தப்படுகின்றன.

- 2. 19ஆம் **நூற்றாண்டு** ஊடக வளர்ச்சி
- 2.1 அச்சு ஊடகம்
- 2.11 பக்கிரிகை
- 2.1.1.1. அரசியல்

சமூகப்பின்னணியும் ஈழத்தில் பத்திரிகையின் தோற்றமும்

19ஆம் நூற்றாண்டிலே ஈழத்தில் ஏற்பட்ட ஆங்கிலேயாது ஆட்சியினால் உருவான மாற்றங்களும் கிறிஸ்தவ சமயத்தைப் பரப்புவதற்கு எடுக்கப்பட்ட முயற்சிகளும் ஈழத்தில் தமிழ்ப்பத்திரிகையின் தோற்றத்திற்கு வழிவகுத்தன அத்துடன் அச்சுவாகனப் பயன்பாட்டு நடைமுறை விதிகள் தளாத்தப்பட்டமை (1834) அதற்குப் பக்கபலமாக அமைந்தது.

மேற்கூறிய பூன்னணியூல் ஈழத்தின் முதற்பத்திரிகையாக யாழ்ப்பாணத்திலிருந்து 1941 இல் 'உதயதாரகை' வெளிவந்தது. கிறிஸ்தவ சமயப்பூரசாரமே இதன் முதன்மை நோக்கமென்பது தெளிவானது.

'உதயதாரகை'யின் கிரிஸ்தவ பரப்புதல் தொடர்பான செயற்பாடுகளும் மதங்களுக்கெகிரான நடவடிக்கைகளும் சுகேச மகக்கினர் மத்தியூல் ஏற்பட்ட வூழிப்பணர்ச்சியம் காலப்போக்கில் சைவசமயக்கவாடமி ருந்தும் (எ—(h: இந்து சாதனம்—1889,) இகலாம் சமயத்தவரிடமிருந்தும் (எ—(հ։ முஸ்லீம் நேசேன் — 1882,) பத்திரிகைகள் தோற்றம்பெற வழிவகுத்தன. கத்தோலிக்க சமயத்தினரும் தமக்கெனப் பத்திரிகைகள் அரம்பித்தனர். **(**ৱ – (চ: சக்கியவேக பாதுகாவலன் —1876,) மேற்கூறிய போக்கு 19ஆம் நூற்றாண்டு இறுதிவரை தொடர்ந்தது.

#### 2.1.1.2. பத்திரிகைகளினால் ஏற்பட்ட பெறுபேறுகள்

- 2.1.1.2.1. சமய நோக்குடைய பத்திரிகைகள் தோற்றம் பெறுவதற்கு முன்னர் (அச்சுவாகனப் பயன்பாட்டுத்தடை நீங்கிய 1834 தொடக்கம்) தாண்(hப்**ப**ிரசுரங்கள் ஊடாக கள்ப்கள கிரிஸ் கவ. சைவசமாங்களின் மதப்பிரசாரச் செயற்பா(நகள் பத்திரிகைகளின் கோற்றத்தினால் பாவலான வட்டத்தினைச் சென்றடை ந்துள்ளன.
- 2.1.1.2.2. முற்குறிப்பூட்ட பத்திரிகைகளின் முக்கிய நோக்கம் சமயப் பூரசாரமெனினும் பொது அறிவு சாா்ந்த வூடயங்களைப் பூரசிர்க்கும் முயற்சியூலும் அவை ஈடுபட்டன. 'உதயதாரகை' தனது நோக்கம் பற்றி பின்வருமாறு எழுதியுள்ளமை அதற்குச் சான்றாகின்றது.

"உதுய தூருகை பத்திரிகையில் கற்கை சரிக்கிரம். பொதுவான കുക്ഷി. பயூர்ச்செய்கை. அரசாட்சி மாற்றம் பற்றியும் முகலானவை ആക്കുമക്കാപ്പിഷ്ം... **കൊർവി**യ ഉഖക த்தின் மிகப்பெரியசெல்வமென்றும் பூருயோசன(முள்ள நூல்கள் மொழியூலே இல்லையென்றும் உள்ள சிலவும் பணக்காரார்களின் ஏகபோகே உரிமையாக இருக்கிற தென்றும் இங்கிலீஷ் பள்ளிக் கூடங்களில் படிக்க முடியாதவாக நக்கு இந்த அறிவைப் பெற்றுக் கொள்வது சாத்தியமில்லை யென்றும் உலகச் செய்சிகளைக் கங்கள் கங்கள் **ദേഖ**തമാ முயற்சிகளோடே அறிந்து கொள்ள பொதுமக்களுக்கு வாய்ப்பீல்லை யென்றும் நினைத்ததனாலும் மக்கள் பலவூகமான அறிவிலும் தேற வேண்டுமென்றும் கொண்டதனாலும் இப்படி ஒரு பத்திரிகையை வெளியிட முயன்றோம்"

- 2.1.1.2.3. காலப்போக்கில் பொதுமக்கள் மத்தியிலே சமூக வழிப்புணர்ச்சி ஏற்படுவதற்கும் இப் பத்திரிகைகள் வழிவகுத்தன. கல்வியின் அவசியம், மதுபானத்தினால் வரும் கேடுகள் முதலிய விடயங்கள் பற்றி இவற்றில் வெளிவந்த கட்டுரைகள் அதற்குக் காரணமாயமைந்தன.
- 2.1.1.2.4. தமிழ் மொழி, தமிழ் இலக்கியம், முதலான முறைகள் வளர்ச்சி யடைவதற்கு இப்பத்திரி கைகளில் பிரசுரமான கட்டுரைகள் வழிவகுத்துள்ளன.
- 2.1.1.2.5. மேற்கூறிய விடையங்கள் கட்டுரை வேடிவேத்தினூடாகவே பெருமளவு வெளிப்பட்டன. இவ்விதத்தில் பத்திரிகைகளூடோகவே கட்டுரை இலக்கியம் ஈழத்தில் முதன் முதலாக அறிமுகமாயிற்று என்று கூறலாம்.

- 2.1.1.2.6. ஈழத்திலே **நவீ**ன தமிழிலக் கியத்தின் தோற்றமும் மேற்கூறிய பத்திரிகைகளுடாகவே நிகம்ந்தது. ஈழத்தின் முதல் நாவலான 'அன்பே சரித்திரம்' முஸ்லீம் நேசனில் கொடர் ககையாக வெளிவந்தமையும், ஈழத்திலே சுறுகதை தோற்றம் பெறுவதற்கு தட யமமைத் த 'நன்னெரிக் கதாசங்கிரகம்' உதயதாரகையில் கொடாாக வெளிவந்தமையும் இதற்குச் சான்றுகளாகின்றன.
- 2.1.1.2.7. ஈழத்தில் தமிழ் உரை நடைவளர்ச்சியிலே இப் பத்திரிகைகள் முக்கிய பங்காற்றி, பொது மக்களுக்கேற்ப எளிமை வாய்ந்த உரைநடை உருவாக்கத்திற்கு வழி கோலியுள்ளன.

#### 'இந்து தேசச் சரித்திரம்'

"இந்து தேசத்தில் இமையம், மந்தரம், விந்தம் காத்தாடி என்னும் விசேஷித்த மலைகளுண்டு அவற்றுள் முதலாவது இமைய பருவதம் வட அட்கூடை (35) பாகையில் சி**ந்துந<b>தியி**ற்றுவங்கி, இந்து வடமேற்கந்தமாகிய நேசேச்சின் காசுமீரத்துக்கு ஊடாகச் சென்று தெற்காக (1000) மைல் தூரத்துக்கக் கப்பால். நேபாளமென்னும் தேசங்களுக்கு வடபக்கமாய் ஓடி பூரம்ம கப்பாலே பத்திரநதிக் தேசத்தின் கிமக்குந்தத்திலுள்ள அரக்கள் தேசத்தில் முடிகிறது"

2.1.1.2.8. மேற்கூறியவாறான உரைநடை வளர்ச்சி காலப்போக்கில் புனைகதை இலக்கியத்திற் கேற்றவாறான உரைநடை ஈழத்தில் உருவாக வழிவகுத்தது. இவ்விதத்தில் 'தீவிபத்து' பற்றி இடம்பெற்ற செய்தியொன்றின் உரை நரைடைப் பகுதியினை இங்கு எடுத்தாள்வது பயனுடையது.

"சனிக்கிழமையூரவு பூசையாகிச் சுவாமி எழுந்தருளிப் பண்ணிகொடியரத்துக்கு முன் நின்று தெற்கு நோக்கி உள்வீதி திருப்புஞ் சமயத்தில் சூலவிளக்கில் இருந்து அக்கினி தேவேன் தாங்கிய வாகுமாலை வழியாய்ப்பந்தரிலேறித் தகனஞ் செய்வெத் தனிக்கப் பகல் வத்தி வெளிச்சத்தாலம் தீவா்த்தியாலும் சற்றுநோம் தெரியவில்லை. வெளியில் நின்றவர்கள் பந்தரில் நெருப்பப்பற்றிய தெனக்கூவ உள்கள நின்றவர்கள் சண்டை யாகுமென வெளியேயோட வெளியே நின்றவர்கள் உள்ளவோக் கோபோ வாயிலிற் சந்தேடியாய் சனத்கிாள் கூடிற்று......"

- 2.1.1.2.9. தவிர, மேற்குறித்த பின்னணியிலே பரவலான முறையில் பொது மக்கள் உள்ளிட்ட வாசகர் கூட்டம் பத்திரிகை வாசிப்பினால் புதிதாக உருவாகத் தொடங்கியமை குறிப்பிடத்தக்கது.
- 3. 20ஆம் நூற்றாண்டு ஊடக வளர்ச்சி
- 3.1 அச்சு ஊடகம்
- 3.1.1 பக்கிரிகை
- 3.1.1.1. அரசியல் சமூகப்பின்னணியும் பத்திரிகைத்துறை வளர்ச்சியும்

ஈழத்துச் சுதேசீகள் மத்தியிலே குறிப்பாக 20ஆம் நூற்றாண்டின் முதல் ஐந்து தசாப்தங்களுக்கிடைப்பட்ட காலப்பகுதியீல் சுதேசிய உணர்ச்சி உருவாகிப் படிப்படியாக வளர்ச்சிபெறத்தொடங்கியது. இத்தகைய சூழலில், சுதேசிய உணர்ச்சியூட்டுதலையும் சமூக முன்னேற்றத்தையும் குறிக்கோளாகக் கொண்ட பத்திரிகைகள் முப்பதுகளிலிருந்து வெளிவரத்தொடங்கின. எ — டு: யாழ்பாணத்தி லிருந்து ஈழகேசரி (1930), கொழும்பிலிருந்து வீருகேசரி (1930), தினகரன் (1932), தேசநேசன் (1929) இத்தொடர்பில், 'ஈழகேசரி' தனது வருகைக்கான காரணம் பற்றிப் பின்வருமாறு தறிப்பிட்டுள்ளமை மனங்கொள்ளற்பாலது. "நமது நாடு அடிமைப்படுகுழியூலாழ்ந்து அன்னியா் வயப்பட்டு, அறிவிழந்து, மொழி வளங்குன்றி, சமயமிழந்து சாதிப்பேய்க்காட்டப்பட்டுச் சன் மாா்க்க நெறியிழந்து, உன்மத்தராய், மாக்களாய், உண்டுறங்கி வாழ்தலே கண்ட காட்சியெனக் கொண்டாடு மிக்காலத்தில் எத்தனைபத்திரிகைகள் தோன்றினும் மிகையாகாது......."

ஏறத்தாழ ஐப்பதுகளிலிருந்து ஈழத்துப் பத்திரீகை வளாச்சியில் ஏற்பட்ட மாற்றங்களுள் பின்வருவன கவனத்திற் குரியன:

- ப். அரசியல் கட்சிகள் சார்ந்த பத்திரிகைகள் வெளிவருதல்:
   எ – (): சுதந்திரன் 1947 (தமிழரசுக்கட்சி)
   தொழிலாளி (கம்யூனிஸ்ட் கட்சி)
- ii. பூரதேச நிலைப்பட்ட பத்திரிகைகள் வெளிவருதல் (நீண்டகாலமாக கொழும்புப் பூரதேசத்தை மையமாகக் கொண்ட பெருமளவு பத்திரிகைகள் வெளியாயிருந்தன) எ — (): ஈழநாடு 1957.
- iii. ஈழத்துப்பத்திரிகை வளாச்சிப்போக்கில் எண்பதுகளில் ஏற்பட்ட மாற்றங்களுள் பூன்வருவன குறிப்பிடத்தக்கவை:
- iv. தமிழீழ வூடுதலை இயக்கங்கள் பத்திரிகைகளை வெளியிடுதல் எ—(6: புலிகளின் குரல்
- புகலீட நாடுகளிலிருந்து ஈழத்தமிழரால் பத்திரிகைகள் வெளியிடப்படுதல்: எ – (ந: ஈழநா(ந பாரீஸ் (1991) தொண்ணூறுகளின் பின்னார் ஈழத்தி லிருந்து வெளிவரும் வாருந்தப் பத்திரிகைகளுள் தின(முரச (1992), ர்கிஹிருக ஆகியன (1990) குறிப்பூடத்தக்கவை. இவற்றாள் "தினமுரசு" பத்திரிகையின் தனித்துவம், காத்திரமான வாசகருக்கும் பொழுது போக்க வாசகருக்கும் எற்ற

பல்வேறுபட்ட விடயங்களை பூரகர்க்கின்றமையாகும். சர்நிகரின் முக்கியத்துவம், அரசியல், கலை, இலக்கியம், பண்பாடு, சமூகம் சார்ந்த உயாநிலை வீமா சனங்களைக் கொண்டு வெளிவருகின்றமையாகும். "உண்மையில் இதனை வெகுசனப் பண்பாட்டு வட்டத்துளிலிருந்து வரும் பத்திரிகைக்கான ஒரு மாற்றுப் பத்திரிகையாகவே (Alternative Joural) கொள்ள வேண்டும்."

#### 3.1.1.2. பத்திரிகைகளினால் ஏற்பட்ட பெறுபேறுகள்

- 3.1.1.2.1. ஈழத்தமிழரின் சமூக, அரசியல், பண்பாடு, வரலாறு என்பவற்றை வெளிப்படுத்தும் முக்கியமான பதிவேடுகளாகப் பத்திரிகைகளே உள்ளன. குறிப்பூட்ட விடயங்கள் பெருமளவு எழுதப்படாத சூழலில் இவற்றின் முக்கியத்துவம் இருமடங்காகிறது. (19ஆம் நூற்றாண்டுப் பத்திரிகைகளுக்கும் இவ்விடயம் ஏற்புடையது)
- 3.1.1.2.2. ஈழத்தில் நவீன இலக்கியத்தின் தோற்றம், வளாச்சி என்பவற்றில் பின்வரும் விதேங்களில் இப்பத்திரிகைகள் முதன்மை இடம்பெறுகின்றன.
- i. ஈழத்து எழுத்தாளரது பொருளாதா ரப்பூரச்சினை, விற்பனைப்பூரச்சினை முதலான காரணங்களீனால் பெருமளவு நூல்கள் வெளிவரமுடியாத சூழ் நிலையீல் அவர்களது முக்கியமான பூரசுரகளமாகத் திகம்தல்.
- ii. 'ஈழத்து' இலக்கியம் என்ற உணர்வின் முகிழ்ப்பூலும் வளர்ச்சியீலும் ஈழத்துப் பத்திரிகைகள் கணிசமான பங்காற்றியமை (எ—டு: பேரோசிரியர் கைலாசபதி பூதம ஆசிரியராகவிளங்கிய

காலத்தில் வெளியான தினகரன் [(1957 – 1961)]

- iii. ஈழத்திலே முற்போக்குச் சஞ்சீகைகள் வெளிவராத காலப்பகுதியிலே முற்போக்கு எழுத்தாளர்கள் உருவாக்கத்தில் இப்பத்திரிகைகள் (எ—டு: பேராசீரியர்கள் கைலாசபதி, சீவத்தம்பி ஆகியோரது கட்டுரைகள் 'தினகரன்' பத்திரிகையில் வெளியானமை)
- iV. மேற்கூறிய ஆநோக்கியமான பத்திரிகைச் கூழலில் காத்திரமான வாசகவட்டம் பத்திரிகை ஊடாக மேற்கிளம்பி யமையால் ஈழத்தில் சிறுசஞ்சிகை களுக்கும் பத்திரிகைகளுக்கு மிடையூலான இடைவெளி குறைந்து போனது.
- V ஈழத்து உரைநடை வளர்ச்சிப் பரினாமத்தில் (19ஆம் நூற்றாண்டு போன்று) 20 ஆம் நூற்றாண்டில் பத்திரிகை வளர்த்த உரைநடையும் முக்கிய இடம்பெற்றுள்ளமை

#### 3.1.2.1 சஞ்சிகைகள் 3.1.2.1. முன்னுரை

பொதுவாக, சஞ்சிகை சியினை, பொழுதுபோக்குச் சஞ்சிகைகள், சூறப்புச் சஞ்சிகைகள் என்று இருவகைப்படு**த் தி** அவகானிக்க முடியுமாயினும் ஈழத்தினைப் பெறுத்தளவில் பொழுதுபோக்குச் சஞ்சிகைகள் வெளி வருவதில்லை என்பது மனங்கொள்ள த்தக்கது. சூறப்புச் சஞ்சிகைகள் பலவகைப்படுமாயினும் அவற்றுள் இலக்கியச் சஞ்சிகைகளே அதிகளவு வெளியாகியுள்ளன. இவையே விரிவான கவனிப்பை நாடிநீற்கின்றன.

3.1.2.2.1. திறப்புச் சஞ்சிகைகள் 3.1.2.2.1. இலக்கியச் சஞ்சிகைகள் 3.1.2.2.1.1. அரசியல். சமூகப்பின்னணியும் இலக்கியச் சஞ்சிகைகளின் தோற்றமும்.

மேற்குறித்தவாறான இலக்கியச் சஞ்சிகைகளின் தோற்றம் நாற்பதுகளின் புற்கூறிலிருந்தே இடம் பெறுகின்றது. நவீன கல்வுமுறைமையில் எற்பட்ட மாற்றம் (இலவசக்கல்வி அறிமுகமானமையினால் குறிப்பாக கிராமத்து இளைஞர் பலர் நவீன கல்வூபெறும் வாய்ப்பு ஏற்பட்டது), அரசியற் கட்சிகளின் தோற்றம் (எ – (ந : பாரதியார் நவீன எழுச்சியின் குறியீடாக கருதப்பட்டமை), ஈழகேசரிப்பத்திரிகை ஏற்படுத்தியிருந்த நவீன இலக்கிய நாட்டம் (எ – (ந் : சோ. சிவபாதகந்தரம்) முதலியன இத்தகைய சுறாசஞ்சிகைகளின் தோற்றத்திற்கான பின்னணியாக அமைந்தன.

மேற்குறித்த குழூல்ல் தோற்றம் பெற்ற இலக்கியச் சஞ்சிகைகளுள் 'முறுமலா்ச்சி' (1946) பாரதி, (1946) ஆகிய இரண் (நம் குறிப்பூடத்தக்கன. யாழ்ப்பாணத்திலிருந்து வெளிவந்த முறுமலா்ச்சி (1946—1948 ஏறத்தாழ 10 இதழ்கள்) ஈழத்தில் நவீன கவிதையின் தோற்றத்திலும் ஈழத்தில் சிறுகதையின் (2ஆம் காலகட்ட) வளாச்சியிலும் முக்கிய இடம் பெற்றுள்ளது. கொழும்பிலிருந்து வெளியான 'பாரதி', ஈழத்தின் முதல் முற்போக்குச் சஞ்சிகை என்றவிதத்தில் கவனத்திற்குரியது. ஜம்பதுகளுக்கு பிற்பட்ட இலக்கியச் சஞ்சிகை வளர்ச்சியில் கலைச்செல்வி (1958), <u>முற்</u>போக்குச் சஞ்சிகைகளுள் புதுமை இலக்கியம் (1956), மாகதம் (1961), வசந்தம் (1965), மல்லிகை (1966), மார்க்சிய எதிர்நிலைச் சஞ்சிகைகளுள் அலை (1957), பொகேசச் சஞ்சிகைகளுள் (மட்டத்களப்பு — 1970, நந்தலாலா, தீர்த்தக்கரை (1980), (மலைநா(հ), அரசியல் கட்சி சார்ந்த சஞ்சிகைகளுள் (தமிழீழ வூடுதலை இயக்கங்களின் சஞ்சிகைகளான)

பாலம், நெருப்பு, சுதந்திரப்பறவை, பெண் நிலைவாதச் சஞ்சிகைகளுள் நிவேதினி, பெண் (1996) புகூடிச் சஞ்சிகைகளுள் தூண்டில் (1985), சிந்தனை (1986), கவிதைக்கான சஞ்சிகைகளுள் தேன்மொழி (1955) கவிஞன், (1969) நோக்கு (1970), கவிதை (1990) முதலியன விதந்துரைக்கப்பட வேண்டியன.

#### 3.1.2.2.2. ஆய்வுச்சஞ்சிகைகள் :

சிறப்புச்சஞ்சிகைகளுள் இலக்கியச் சஞ்சிகைகளுக்கு அடுத்ததாக வெளி வருவனவற்றுள் இவை முக்கியமானவை.

- (அ) கல்வு, கலை, இலக்கிய அமைப்பு களால் வெளியுடப்படுபவை.
- (ஆ) உயர்கல்வி நிறுவனங்களால் வெளியிடப்படுபவை என இவ்வகைச் சஞ்சிகைகளை இருவகைப்படுத்தி நோக்கலாம்.

மேற்குறியவற்றாள் முதற்பூரிவூற்கு சிறந்த எடுத்துக்காட்டாக அமைபவை (யாழ்ப்பாண ലേവനുധ அரிய திராவிட பாஷாபிவிருத்திச் சங்கம் 1933) கலாநிலையம் (1941) ஊற்று (1972) ஆகியவை. இவற்றுள் முதலிரு சஞ்சிகைகளும் பண்டிதோகள், வித்துவான்கள் ஆகியோரால் எமுதப்பட்ட கலை, இலக்கியக் கட்டுரைகளைத்தாங்கி வெளீவந்தவை. "ഉണ്ന് ന്വ" அறிவியல், மருத்துவம், இலக்கியம் முதலான பல்துறைசார்ந்த கட்டுரைகளைக் கொண்டு வெளிவந்தது.

பல்கலைக்கழகஞ் சார்ந்த ஆய்வுச் சஞ்சிகைகளுள், சிந்தனை (1976 ஆரம்பத்தில் பேராதனைப் பல்கலைக்கழகம் வெளியீட்டது. இப்போது யாழ்ப்பாணப் பல்கலைக்கழகமும் வெளியீடுகிறது.) குறிப்பீடத்தக்கது. தவீர, ஈழத்தின் ஒவ்வொரு பல்கலைக்கழகத் தமிழ்ச்சங்கமும் வெளியீட்டு வரும் ஆய்வு சஞ்சிகைகள் பல உள. இவை ஆசிரியர்கள், மாணவர்கள். அகிய இருசாராது ஆக்கங்களையும் தாங்கி வெளிவருபவை. இத்தகையனவற்றுள் 'இளங்கதிர்' (போதனைப் ப.க.க. 1948) நீண்டகால போரசிரியர்கள் வரலாறுடையது. கணபதிப்பீள்ளை, கைலாசபதி, சிவத்தம்பி, சில்லைநாதன், சண்முகதாஸ், வேலுப்பீள்ளை, இந்திரபாலா முதலான குறிப்பிடத்தக்க ஈழத்து ஆய்வாளர் பலரது படைப்புகளைத்தாங்கி வெளிவந்தது. இப்போதும் வெளிவருவது. தவிர கிழக்குப் பல்கலைக்கழகம் அண்மைக்காலமாக நெய்தல் என்ற ஆய்வேட்டினை வெளியிட்டு வருகின்றது.

அரச்சார்பான நிறுவனங்கள் அவ்வப் போது வெளியூட்டு வரும் ஆய்வுச்சஞ்சிகைகள் சூலவம் கவனத்திற்குரியன. இவற்றுள் முன்னர் ரூலங்கா வெளிவந்த (அரசாங்க செய்திப்பூரிவு, 1948.) இப்போது வெளிவரும் பண்பாடு, (இந்துசமய, கலாசார அலுவல்கள் திணைக்களம். 1988) அகியன குறிப்பூடத்தக்கன.

#### 3.1.2.2.3. எனையவை :

சிறப்புச் சஞ்சேகைகள் என்ற விதத்தில் சோதிடம், மருத்துவம், அறிவியல், கல்வு, கலைகள், சிறுவர் இலக்கியம், சினிமா, முத**ெ**யன தொடர்பான வுகையாட்(ந சஞ்சிகைகள் ஈழத்தில் மிக அருமையாகவே வெளிவருகின்றன. முற்கூறிய இலக்கியச் சஞ்சிகைகள் கூட அண்மைக்காலத்தில் மிகச் சிலவாகவே வெளியாகின்றன (எ:டு மல்லிகை, மூன்றாவது மனிதன்) நாடகக்கலை வெளிவரும் கலைமுகம் கவனத்திற்குரியன. தவிர, ஈழத்துத் தமிழ் எழுத்தாளரது ஆங்கில ஆக்கங்கள் தாங்கி கடந்த சில வருடங்களாக வெளிவரும் Third Eye சஞ்சிகையின் வரவும் முக்கியத்துவம் வாய்ந்ததொன்றாகும்.

#### 3.1.2.3. சிறப்புச் சஞ்சிகைகளினால் ஏற்பட்ட பெறுபேறுகள் :

மேற்கூறியவாறு நோக்கும்போது சிறப்புச்சஞ்சிகைகளுள் முதன்மை பெற்றுள்ள இலக்கியச் சஞ்சிகைகளே கவனத்திற் கொள்ளப்பட வேண்டியனவாகும். இவ்வழி பூன்வரும் வூடயங்கள் அவதானிக்கப்பட வேண்டியன:

- அ) ஈழத்து இலக்கியவளர்ச்சியின் தோற்றத்திலும் காத்திரமான பன்முகப்படுத்தப்பட்ட வளர்ச்சியீலும் இவை முதன்மை பெறுகின்றமை. மேலும் பத்திரிகைகளில் ஏற்பட்ட பெறுபேறுகள் பற்றிக் கூறப்பட்ட விடயங்கள் (3.1.1.2.2) இத்தகு சஞ்சிகைகளுக்கும் ஏற்புடையனவே.
- ஆ) எனினும், பிரஇதேச எழுத்தாளர்கள் ஊக்குவீப்பு சிறந்த இளம் எழுத்தாளர்களை இனங்காணல், நவீன ஓவியம், சினிமா முதலிய கலைகளிலே சிரத்தை, தரமான மொழிபெயர்ப்புகள் முதலான வீடையங்களில் இவற்றின் பங்களிப்பு மீகே முக்கியமானது.
- இ) பெண்நிலைவாதச் சீந்தனைகள், புகூடுடே எழுத்தாளராது படைப்பாற்றல் என்பவற்றை வெளிப்படுத்துவனவும் இத்தகையசஞ்சீகைகளேயாம்.
- ஈ) எண்பதுகளிலிருந்து முனைப்புற்ற தமிழ்த் தேசியவாதச் சிந்தனைகளின் கலை இலக்கிய வெளிப்பாட்டிற்கு ஈழத்துத் தமிழ்ப்பத்திரிகைகள் இடமளிக்க முடியாத குழலில் அவற்றின் பிரசர களமாகத் திகழ்ந்தவை சஞ்சிகைகளே என்பது குறிப்பிடத்தக்கது.

#### 2. எலேத்திரனியல் ஊடகங்கள் 2.1 வானோலி 2.1.1. வானோலி சேவைகள்

ஈழத்தில் அரசினால் நடத்தப்பட்டு வரும் இலங்கை வானொலி ஒலிபரப்புச்சேவை 1925இல் ஆரம்புக்கப்

பட்டாலும் குறிப்பாக தமிழ்ச் சேவை ஜம்பதுகள்ளவூலேயே கவனீப்புற் குரியதொன்றாக வளர்ச்சி யெய்திற்று எனலாம். இவ் இலங்கை வாகொலு குமிம்ப்பூரிவ இருவகைப்பட்ட, ஒலிபேரப்புகளை தேசிய சேவை, வர்த்தக சேவை என்ற பெயர்களில் நடத்தி வருகின்றது. ஏறத்தாழ கடந்த ஈராண்(நகளாக தமிழ் வானொலி ஒளிபரப்புச் சேவைகள் (எ:(ந கூரியன் எவ்.எம், சக்தி எப்.எம்.) தனியார் நிறுவனங்களாலும் நடத்தப்பட்ட(ந **அ**ாம்பூக்கப்பட்டு வருகின்றன. இவற்றாள் சக்தி எவ். எம் 24 **ஒலி**பரப்புனை மணித்தியால வருகின்றது. இவ்வாறே ஈழத்திலிருந்து புலம்பெயர்ந்து ஐரோப்பா, அவஸ் திரேலியாவில் வாம்கின்ற தமிழாகளாலும் வானொலி ஒளிபரப்புச் சேவை ஆரம்புக்கப்பட்(நள்ளன. (சோவதேச வானொலி ளிப்பரப்புசேவை IBC ஐரோப்பா)

#### 2.1.2. வானாலியால் ஏற்பட்ட பெறுபேறுகள்

மேற்கூறியவாறு நோக்கும்போது பின்வரும் வூடையாங்கள் கவனத்திற்குரியனவாக அமையலாம்:

- 2.1.2.1. விவசாயம், சமயம், அறிவியல், ககாதாரம், கல்வி, நாட்டு நடப்பு முதலான பலதுறை அறிவுசார் விடையங்கள் பொதுமக்கள் மத்தியில் இலகுவில் சென்றடைதல்.
- 2.1.2.2. வானொலி நாடகம் செல்வாக்குப் பெறுதல்
- 2.1.2.3. இலக்கிய வளாச்சி என்ற விதத்தில் புன்வரும் நிகழ்ச்சிகள் குறிப்பிடத்தக் கனவாக அமைந்துள்ளன.
- \* இலக்கிய வூபா்சனம் இலக்கிய ஆய்வு என்பன இடம்பெறுதல் (எ — டு எழுபதுகளில் இடம்பெற்ற 'கலைக்கோலம்' எண்பதுகளில் இடம் பெற்ற 'கலைப்பூங்கா')

- \* வானொலிக் கவியரங்குகள் இடம்பெறுதல் (இவை ஜம்பது அறுபதுகளில் முக்கிய இடம் பெற்றிருந்தன)
- \* மெல்லிகைப்பாடல்கள் ஒலிபேரப்புச் செய்யப்படுதல் ('பொப்' இசைப் பாடல்களுக்கு மாற்றாக அறுபதுகளில் இவை உருவாக்கப்பட்டன.)
- \* இளம் எழுத்தாளர், கவிஞர் உருவாக்கம் நிகழ்தல் (எ – டு: இளைஞர் மன்றம், நாளையசந்ததி நிகழ்ச்சிகள்)
- \* இலங்கை ஒலிபேரப்புக் கூட்டுத்தாபனம் வெளியூடும் சஞ்சிகையான வானொலி மஞ்சேரியில் குறிப்பூடத்தக்க கட்டுரைகள் இடம்பொல்.
- 2.1.2.4. இலங்கை வானொலி வர்க்கக ලිசන ඛ விளம்பரத்துறையில் ஐம்பதுகள், அநைபதுகளில் மிகுந்த செல்வாக்குற்ற நிலையினைப் பெற்றிருந்தது. இவ்வூதத்தில் கி. பொ. மயில்வாகனன் முதலானோரின் அறிவிப்புத்திறன் காரணமாக இவ்வர்த்தக சேவை நாட்டிலுள்ளோரது கவனத்தையும் ஈர்த்திருந்தது.
- 2.1.2.5. அண்மையில் ஆரம்பிக்கப்பட்ட முற்குறிப்பிட்ட தனியார் வானொலி ஒலிபரப்புகள் பொதுமக்கள் மத்தியில் பாமரத்தனமான ரசனையையும் அறிவையும் வளர்த்தெடுக்கும் சக்தி வாய்ந்த ஊடகங்களாகத் திகழ்கின்றமை (எ—டு : திரைப்படப் பாடல்கள் வழிப்பட்ட புலமை வளர்ச்சி) குறிப்பிடற்பாலது.

#### 2.2. தொலைக்காட்சி

#### 2.2.1. கோலைக்காட்சி சேவை

ஈழத்தில் தொலைக்காட்சிச்சேவை எண்பதுகளிலேயே ஆரம்பமாயிற்று. எனினும், குறுகிய நேர ஒதுக்கிடு காரணமாக இத்தகையசேவையில் அதிக நிகழ்ச்சிகள் இடம்பெறவில்லை. இடம்பெற்றனவும் விதந்துரைக்கற்பாலவன்று.

ஏறத்தாழ கடந்த ஈராண்டுகளாக தனியார் தொலைக்காட்சி தமிழ் ஒளிபரப்புசேவைகள் (எ – டு : சக்தி ரி. வி.) ஆரம்பூக்கப்பட்டு பொதுமக்கள் மத்தியில் மிகுந்த செல்வாக்கைப் பெற்றுவருகின்றன.

#### 2.2.2. தொலைக்காட்சியால் ஏற்பட்ட பெறுபேறுகள் :

- 2.2.2.1 இரசனை நிலையில் மாற்றம் ஏற்பட்டுள்ளமை (தமிழ்நாட்டு நாடகங்கள், சிங்கள நாடகங்கள் என்பனவற்றை அதிகம் பார்க்கின்ற வாய்ப்பூனை இத்தகைய ஒளிபரப்புகள் ஏற்படுத்தியுள்ளன)
- 2.2.2.2 அறிவுசார் விடயங்களை அறியும் வாய்ப்பு பரவலாகியமை (எ—(ந:ரூபவாஹினி சேவையின் Discovery ஒளிபரப்பு)

#### முடிவுரை :

இதுவரை கூறப்பட்ட, ஈழத்தின் 19ஆம் 20ஆம் நூற்றாண்டு ஊடக வளர்ச்சியினை அதே காலகட்டத் தமிழ்நாட்டு ஊடகவளர்ச்சியுடன் ஒப்பூடும்போது கவனத்திற்குரிய தனித்துவப் பண்புகளாக பூன்வருவன அமைகின்றன:

அ) பொழுதுபோக்குச் சஞ்சிகைகள் ஈழத்திலே மிக அபூர்வமாகவே வெளிவருகின்றன. (இதற்கான வியாபாரச் சூழல் இங்கு உருவாகியிருக்கவில்லை) இவ்வாறு கூறும்போது பொழுது போக்கு வாசகர்கள் ஈழத்தில் இல்லை என்பது பொருளன்று. மாறாக, அத்தகையோரது தேவை தமிழ் நாட்டு இறக்குமதிச் சஞ்சிகைகளால் (குமுதம், ஆனந்த விகடன் முதலியன) பூர்த்தியடைகின்றது என்பது கவனத்திற்குரியது.

- ஆ) சிறப்புச் சஞ்சிகைகளுள் இலக்கியச் சஞ்சிகைகள் மட்டுமே ஈழத்தில் வளாச்சி கண்டுள்ளன. அத்தகைய இலக்கியச் சஞ்சிகைகளின் வரவிலும் ஏழத்தாழ கடந்த ஐந்தாண்டுகளாக தேக்கநிலை ஏற்பட்டுள்ளது.
- இ) ஆரோக்கியமான விதத்தில் பெண் நிலைவாதச்சிந்தனைகளை வெளிப்படுத்தும் பெண்கள் சஞ்சிகைகள் ஈழத்திலேயே வெளிவருகின்றன.
- ஈ) புலம்பெயா்ந்து வாழும் ஈழத்தவரால் புகளட நாடுகளிலிருந்து வெளியூடப்படும் இலக்கியச் சஞ்சிகைகள் தமிழ்ச்சஞ்சிகை வரலாற்றில் ஈழத்திற்கு முக்கியமானதொரு இடத்தை வழங்கியுள்ளன.
- உ) தமிழ்ச்சஞ்சிகை வரலாற்றில் ஈழத்திலிருந்து வெளிவந்த தரமான நகைச்சுவை சஞ்சிகையான 'சீரீத்திரன்' பெண்கள் சஞ்சிகையான பெண்; தமிழ் எழுத்தாளரது ஆங்கிலப்படைப்புகளைத் தாங்கி வெளிவரும் Third Eye என்பனவும் தனித்துவமான இடத்தினைப் பெறத்தக் கனவாக உள்ளன.

#### அடிக்குறிப்புகள்

- l. உதயதாரகை
- 2. இந்துசாதனம், யூன் 1891, முஸ்லீம்நேசன், பங்குனீ 1993.
- 3. பூதினாலங்காரி, ஏப்ரல் 1877.
- 4. உதயதாரகை, 4.2.1841
- 5. இலங்கைநேசன், வைகாசீ 1879.
- 6. சிவத்தம்பு, கார்த்திகேக, 'தமிழ் இலக்கியவரலாற்றில் இதழ்கள் விரிவான ஆய்விற்கான முன்குறிப்புக்கள் சில' கேசிகம்.

#### மேற்கூறப்பட்ட விடயந்தோடர்பாக வெளிவந்துள்ள முக்கியமான நூல்களும் கட்டுரைகளும்

- சிவநேசச் செல்வன், ஆறமுகம், இலங்கைத் தமிழ்ப் பத்திரிகைத் துறையின் தோற்றமும் வளர்ச்சியும் — 1930 ஆம் ஆண்டுவரை, முதுமாணிப் பட்டத்திற்கான ஆய்வேடு, பேராதனைப்பல்கலைக்கழகம் (1975) [நாலுருப்பெறவில்லை]
- சீவகுருநாதன் இலங்கையீல் தமிழ்ப் புதினப் பத்திரிகையீன் வளர்ச்சி, பாரதி நிலையம், சென்னை. மு.ப. டிசம்பர் 1993.
- 3. சிவத்தம்பி கார்த்திகேக, 'தமிழ் இலக்கியச் சஞ்சிகை மரபும் கபமங்களாவும்' கலைஞர் முதல் கலாப்பூரியர் வரை (சுபமங்களா நேர்காணல்கள்) நர்மதா பதிப்பகம், யூலை 1997 பக்: 521 – 538.

- 4. சிவத்தம்பு கோர்த்திகேக 'தொடர்பு ஊடகங்களில் தமிழ்' (முகவாசகம்) கலைக்குரல்கள் (இலங்கை வானொலியில் கலைப்பூங்கா நிகழ்ச்சியில் ஒலிபேரப்பான 21 முக்கிய கட்டுரைகளின் தொகுப்பு) கொழும்பு 1999 பக்: 10 – 25
- 5. சிவத்தம்பி கார்த்திகேசு 'தமிழ் இலக்கிய வரலாற்றில் இதழ்கள் — வூரிவான ஆய்வூற்கான முன்குறிப்புக்கள் சில' தேசிகம், நமசிவாய தேசிகர் நினைவுமலர், யாழ்ப்பாணம் 1999 பக்: 71 — 79
- 6. யோகராசா. செ, இருபதாம் நாற்றாண்டு முடிவில் ஈழத்துச் சிறுசஞ்சிகை, கிழக்கொளி (25 ஆவது சிறப்பு இதழ்) மட்டக்களப்பு 1999.
- 7. சிவம், கோப்பாய், இலங்கையில் தமிழ்ப் பத்திரிகைகள் சஞ்சிகைகள் (1841 – 1984) ஒரு கையே(ந்.

## இலங்கைத் தமிழரின் பண்டைய நாணயங்கள் காட்டும்

## முருக வழிபாகு

கலாந்தி. ப. புஷ்பரட்ணம்

இலங்கை மதங்களுள் இந்து மதத்திற்கு மீகத் தொன்மையான வரலாறு உண்டு. இதன் தொடக்க காலச் சான்றாகப் பெருங்கற் காலப் பண்பாட்டு (கி.மு. 800 இல் இருந்து) மட்பாண்டங்களீற் பெறப்பட்ட குறியீடுகள், குடுமண் பாவைகள், இலிங்க வடிவெங்கள், உலோகச் சின்னங்கள் விளங்குகின்றன. கி.மு. 3 ஆம் நூற்றாண்டில் ஏற்பட்ட பௌத்த அறிமுகம் அம்மதம் மகக்கின் ஆதாவுடன் மிகக் குறுகிய காலத்தில் வளாச்சியடையக் இலங்கையில் காரணமாகியது. அதனால் இந்து மதம் தனது கனித்துவத்தை இழந்ததெனக் கூறமுடியாது. இந்து மதத்திற்கு எதிராகப் பௌத்த மத வரலாற்றை முதன்மைப்படுத்திக் கூறும் பாளி இலக்கியங்கள் கூட இக்காலத்தில் இலங்கையூல் இருந்த இந்து ஆலயங்கள் அம்மதத்திற்கும் பற்றியம். மன்னாக்கும் இடையிலான பெற்றியும், பல இடங்களில் எ(ந்த்துக் கூறுகின்றன (Mahavamsam. X:102, XIX: 37, XXII:3-4). இதை எ(ந்த்திக்காட்டும் சான்றுகளில் ஒன்றாக தமிழ் மன்னார்களும், இலங்கைத் மற்றையோரும் வெளியூட்ட நாணயங்கள் வுளங்குகின்றன.

பண்டைய கால வரலாற்றை அறிய உதவும் நம்பகரமான வரலாற்று மூலதாரங்களில் நாணயங்களும் ஒன்றாகும். இவற்றை வரலாற்றாய்வுக்குப் பயன்படுத்தும் மரபு ஐரோப்பூயரிடையே பதினெட்டாம் நூற்றாண்டளவில் உணரப்பட்டாலும்,

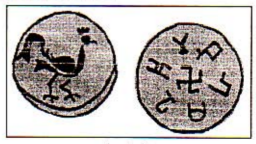
இந்தியாவில் அதிலும் குறிப்பாக இலங்கையூல் இருபதாம் நூற்றாண்டின் நடுப்பகுதியில் இருந்தே ஓரளவு ஏற்பட்டதெனக் கூறலாம். இவை கல்வெட்(நக்களைப் போல் வீரிவான வரலாற்றுத் தகவல்களைத் தராவுட்டாலும், அறியப்ப(நம் அவற்றால் செய்திகள் பெருமளவுக்கு நம்பகமானவை. இலங்கைத் கமிமாகள் கி. மு. 3ஆம் நூற்றாண்டு முதல் கி. பு. 17ஆம் நூற்றாண்டு வரை காலத்திற்குக் காலம் பலவகை நாணயங்களை வெளியிட்டு வந்துள்ளனா் என்பதற்கான சான்றுகள் அண்மைக் காலத்தில் கிடைத்துள்ளன (புஷ்பரட்ணம் 2001). இவை அவர்களது பண்டைய கால மொழி, எழுத்து, அரச உருவாக்கம், குடியிருப்பு, வா்த்தகம், அயல்நாட்(நறவு போன்ற பல அம்சங்களை அறியப் பெரிதும் உதவுகின்றன. இவற்றில் பல வகையான குறியீடுகள், சின்னங்கள், தெய்வ வடிவங்கள், தெய்வப் பெயர் கள் இடம்பெற்றுள்ளன. இவை நாணயங்களை வெளியுட்ட மன்னார்களதும், அவர்கள் ஆட்சிக்குட்பட்ட மக்களதும் நிலையையும் பூரதிபலிப்பதாக எடுத்துக்கொள்ளலாம். அவற்றுள் முருக வழிபாட்டுடன் தொடர்புடைய வாகனம், ஆயுதம், சின்னங்கள், தெய்வப் பெயர்கள் என்பன சிறப்பாகக் குறிப்புடத்தக்கன. அவற்றின் அடிப்படையில் பண்டைய கரல இலங்கைத் தமிழரின் முருக வழீபாடு பற்றி இக்கட்டுரையில் ஆராயப்பட்டுள்ளது.

தமீழருக்குரிய தனத் துவமான வழ்பாடுகள்ல் ஒன்றாக முருக வழ்பாட்டைக் கொள்ளும் மரபு நீண்ட காலமாக இருந்து வருகிறது. சங்க இலக்கியத்தில் வரும் "முநுகு" (கூகநானுறு : 22 – 11, புறநானுறு 56—11. நற்றிணை 47—10) "செவ்வேள்" (மதுரைக் காஞ்சி 611, நற்றிணை 34, கூறுந்தொகை 53-3). மன் சையன் (திருமுருகாற்றப்படை 210), "வீரைமயில் மேல் ஞாயிறு" (பரீபாடல் 18 – 26) என்ற சொற் தொடர்கள் முருக வழ்பாட்டுடன் தொடர்படையன. இம்முருக வமீபாடு வட இந்திய வழிபாட்டுடன் இணைந்து காலப் போக்கில் "குமரக்" கடவுள் என்ற பெயரையும் பெற்றது.

தமிழகத்தைப் போல் இலங்கையிலும் இவ்வழிபாடு மிகத் தொன்மையானது. இதன் தொடக்ககாலச் சான்றுகளாக தமிழகத்தில் கூசிச் ச நல்வாரில் பெருங்கள்காலப் பண்பாட்டில் கிடைத்தது இலங்கையூல் பொம்பரிப்பு, அநூரகபரம், பின்வேவை, கந்தரோடை, புநகரி ஆகிய இடங்களில் பெறப்பட்ட வேல், சேவற் சீன்னங்கள் விளங்குகின்றன. (சிற்றம்பலம் 1995:182, புஷ்பரட்ணம் 1991:38.) கி. பி. 5ஆம் நாற்றாண் (நக்கு முற்பட்ட பாளி இலக்கியங்களிலும். கிபாமிக் கல்வெட்டுகளிலும் அக்காலச் சமூகத்தில் செல்லாக்குப் பெற்றிருந்த பலதாப்பட்ட மக்களுடைய பெயர்கள் காணப்படுகின்றன. எந்த சமுதாயத்திலும் ஆட் பெயர்கள் சில அடிப்படைக் கோட்பாடுகளை வைத்தே பெயரிடப்படுவதாகக் கூறும் பேரோசூரியார் சுப்பராயவு **அப்பெயருக்கும்** பிரதிபலிக்கும் **ភ្**ហា நம்பீக்கைக்கும் இடையீலான தொடர்பைச் சான்றாகாரம் காட்ட விளக்குகிறார் (1989:92 - 103),இலங்கைப் புணவிதான கல்வெட்டுக்களில் வரும் ஆட்பெயர்களை மத கூடப்படையில் வேறைபடுத்தி கூவற்றை பௌக்க இந்துக் கடவுளோ(ந தொடர்புபடுத்திப் பார்க்கிறார். (1970: CXXIII). கோப்பெயாகளில் சில முருக வழிபாட்டுடன் உள்ள தொடர்பைக் காட்டுவதாக உள்ளன.

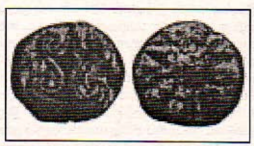
அவந்றுள் வேல் என்ற பெயர் சிறப்பாகக் குறிப்பிடத்தக்கது (Paranavithana 1970 : nos) இது சங்க இலக்கியத்தில் வரும் வேலன் வழிபாட்டை நினைவுபடுத்துவதாக உள்ளது. தமிழகத்தில் எப்படி வட இந்திய வழ்பாட்டுக் கலப்பால் முருகன் குமரன் என்ற பெயரில் வழிபடப்பட்ட டானோ <mark>அதேபோல் ப</mark>ௌத்த மதத்தின் வருகையைத் தொடர்ந்து ஏற்பட்ட இலங்கை, வட இந்தியத் தொடர்பால் முருக வழிபாட்டிலும் சில மாறுதல்கள் ஏற்பட்டதை குமர, மகாசேனன், வீசாக போன்ற பெயர்கள் எடுத்துக் காட்டுகின்றன. இதில் "விசாக" என்ற பெயர் இலங்கையில் வட பெரியபுளியங்குளம் என்ற இடத்தில் உள்ள. க். மு. உ ஆம் நூற்றாண்டுக்குரிய இரு கல்வெட்டுக்களில் தமிழ் வணிகர்களுக்குரிய ஒரு பெயராகக் குறிப்புடப்பட்டுள்ளது (Paranavithana 1970 : nos. 356-357). இதையொத்த பெயர் தமிமுகத் தில் கொடுமணல் அகழ்வாய்வின் பெருங்கற்கால மட்பாண்டத்தில் பெறப்பட்டுள்ளது (Rajan 1994:82). பேராசிரியர் பரணவூதான இப்பெயருக்குரியவர்களை முருக (ஸ்கந்த) வழிபாட்டுடன் தொடர்புடையவர்களாகக் கருதுகிறார் (1970: CX XII) இப்பின்னணியில் நாணயங்களில் வரும் முருக வழ்பாட்டுடன் தொடர்படைய சான்றுகளை நோக்கலாம்.

தென்னிலங்கையில் அக்குறுகொட என்ற இடத்தில் கிடைத்த கி. பி. உஆம் நூற்றாண்டுக்கு முற்பட்ட நாணயமொன்றின் முன்புறத்தில் மயில் சின்னமும், பின்புறத்தில் தமிழ்ப் பிராமி எழுத்தில் மகாசாத்தன் என்ற பெயரும் காணப்படுகின்றது (Bopearachchi 1999:54) (படம்—1).



(UL 0-1)

வட இலங்கையில் கந்தரோடையில் கிடைத்த (Seyone 1998) இதே காலப்பகுதிக்குரிய இன்னொரு நாணயத்தின் முன்புறத்தில் ஸ்ரீவத்ஜாவும், பீன் புறத்தில் மயில் சீன்னத்துடன் தமிழ்ப் பீராமி எழுத்தில் உதி (ஹ) பன் என்ற பெயரும் காணப்படுகிறது (Pushparatnam 2001) (படம் – உ).



(LL in -2)

இவற்றில் இடம்பெற்றுள்ள மூவத்ஸ, மயில் சின்னங்கள் நாணயங்களை வெளியிட்ட குமிமர்களின் சமய நம்பீக்கையைப் பீரதிபலிப்பதாகக் கொள்ளலாம். இதில் வரும் மயில் முருக வழிபாட் டை நீனைவுபடுத்துகிறது. பண்டுதொட்டு முருகனுடைய வாகனங்களில் ஒன்றாக மயில் இருந்ததற்கு புறநானூறு (65:7-8), தீருமுருகாற்றுப்படை (210), பரீபாடல் (18:26) கந்தபுராணம் (4:13,376 – 381) போன்ற தமிழ் இலக்கியங்களில் சான்றுகள் உள. இதனால் நாணயங்களில் இடம்பெற்றுள்ள மயில் சின்னம் அவற்றை வெளியீட்டவர்கள் வழிபாட்டுடன் ஈடுபாடு கொண்டிருந்தனர் என்பதைக் காட்டுவதாக எடுத்துக் கொள்ள இடமுண்டு.

கி. மு உக்கும் கி. பி. 5ஆம் நூற்றாண் டுக்கும் இடைப்பட்ட காலத்தில் இலங்கைக்கேயுரிய தனித்துவமான நீள் சதுர நாணயங்கள் புழக்கத்தில் இருந்துள்ளன. இவற்றில் ஓம் என்ற வேதமந்திரம், முவத்ஸம், லசஷ்மி, யானை, தாமரை, சூலம், காளை, சிவலிங்கம் போன்ற சீன்னங்கள் இடம்பெற்றுள்ளன (Parkar 1981:461-482, Peries 1919:40-67 Boegrachchi 1999:

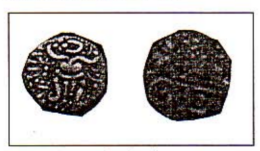
Sitrampalam 1992:151-158. சிவசாமி 1970:26-36, கிருஷ்ணராஜா 1983:71-84, புஷ்பரட்ணம் 2001:90-100). இவற்றிலிருந்து இக்காலத்தில் இந்துமதத்திற்கும் நாணயங்களை வெளியீட்ட தமிழர்களுக்குமிடையிலான நெருக்கமான உறவு தெளிவாகத் தெரிகிறது. இந்நாணயங்கள் சிலவற்றில் சின்னத்துடன் வேல், சேவல் போன்ற சீன்னங்களும், இடம்பெற்றுள்ளன. சமகாலத்தில் இவ்வாறான சின்னங்களுடன் முருகளைக் குறிக்கும் பெயர்களும் இந்கிய நாணயங்களில் குறிப்பாக வடஇந்திய நாணயங்களில் இடம் பெற்றுள்ளன (Gupta 1969:187). இதில் வரும் வேல் வெற்றிக் கடவுளான முருகனை வடிவேலன் (சிலப்பதிகாரம் 1:2, 49 – 50), வெல்வேலான் (க்கித் தொகை மருதக்கல்லி 28:26), எனத் தமிழ் இலக்கியங்களில் அழைக்கப்பட்டதை நினைவுபடுத்துகிறது. சேவலை முருகனுடன் தொடர்புபடுத்துவது ஆரியக் கலப்பால் ஏற்பட்ட ஒன்று என்ற கருத்துக் காணப்பட்டாலும் அது பண்டு தொட்டு முருக வழிபாட்டுக்குரிய அடையாளமாகப் பார்க்கப்படுகிறது (காந்திதாசன் 1988:120). இதனால் மேற்குறிப்பீட்ட நாணயங்களில் வரும் இச்சின்னங்கள் முருக வழிபாட்டைக் குறித்ததெனக் கூறலாம்.

இடைக்காலத் தமீழ் நாணயங்களில் வேல், மயில் சின்னங்களுடன் முருகனின் உருவமும், முருகனைக் குறிக்கும் பெயர்களும் இடம்பெற்றிருப்பது சிறப்பான அம்சமாகும். இதற்கு கி. பூ. 13ஆம் நூற்றாண்டிற்கும் கி. பூ. 17ஆம் நூற்றாண்டிற்கும் இடைப்பட்ட காலத்தில் யாழ்ப்பாணத்தில் நல்லூரைத் தலைநகராகக் கொண்டு ஆட்சி புரிந்த மன்னர்கள் வெளியிட்ட நாணயங்கள் சிறந்த எடுத்துக்காட்டாகும். நாணயங்கள் சிலவற்றின் முன்புறத்தில் மன்னன் உருவமும், பீன்புறத்தில் நந்தியும், நந்திக்கு முன்னால் நந்தியைப் பார்க்க வண்ணம் சிறிய மயில் சின்னமும், நந்திக்கு கீழே தமிழில் சேது என்ற வாசகமும் காணப்படுகின்றது (படம் - 3).



(u\_\(\docs\)-3)

இதில் நந்தி சிவனையும். மால் முருகனையும் குறித்து நிற்புகாகக் கொள்ளலாம். இவை பண்டைய இலக்கியங்களில் சிவனுக்கும் முருகனுக்கும் இடையூலான உறவு தொடர்பாக வரும் கதைகளை நினைவுபடுத்துகின்றன. இதை உறுதிப்படுத்தும் வகையில் நாணயங்களில் மயிலுக்கு பதிலாக நந்திக்கு ு வர்வால் முருகனின் காணப்படுகின்றது (படம் - 4).



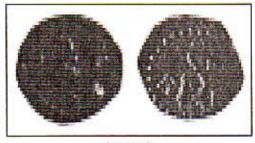
(UL in -4)

சில நாணயங்களில் மயிலோடு முருகனும் காணப்படுகிறது. இதில் காணக்கூடிய சுறப்பம்சம் இன் னொரு ಕ್ ಣು நாணயங்களில் நந்திக்கு மேல் ஆலயத்தின் வடிவம் பொறிக்கப்பட்டிருப்பதாகும். இது யாழ்ப்பாண கூரச கோல ஆலயங்களின் கட்டிடக் கலைமாபைப் பிரதிபலிப்பதாக எடுத்துக் கொள்ளலாம். இக்கால மன்னர்கள் சேது வாசகத்துடன் முருக வழிபாட்டுடன் தொடர்புடைய "கந்" "ஆ" என்ற எழுத்துப் நாணயங்களையும் பொறுக்க வெளியுட்டுள்ளனர் என்பதற்கான சான்றுகள் அண்மையில் எமது கள ஆய்வின் போது கண்டுபிடிக்கப்பட்டுள்ளது. (2001:147 – 159). இவை பெரும்பாலும் கி. பி. 14 ஆம் நூற்றாண்டுக்குப் பீன் வெளியீடப்பட்டது என்பதை கூவற்றீன் எழுத்தமைதி கொண்டு கணிப்பேடமுடிகிறது. இதில் முதலாவது வகை நாணயங்களின் முன்புறத்தில் மேலே சந்திரனும். கீழே இடம் கூல்லது வலப்புறம் பார்த்த நிலையீல் மயிலும் காணப்படுகின்றன. அதன் வாயில் பாம்பும் சில நாணயங்களில் பல்லி போன்ற உருவமும் காணப்படுகின்றது நாணயத்தின் பீன்புறத்தில் வலப்புறமாக வேல் சின்னமும் மத்தியீல் "கந்" என்ற பெரும் கூதனுடன் இணைந்த நிலையீல் மனிதனைக் குறிக்கும் காலப்பகுதியும் காணப்படுகிறது (படம் – 5).



(ULin-5)

இரண்டாவது வகை நாணயங்கள் முதலாவது வகை நாணயங்களைப் பெருமளவு ஒத்திருந்தாலும் மயூலின் வாயூலுள்ள பாம்பு தெளிவாக இருப்பதுடன், பூன்புறத்தில் "கந்" என்ற பெயருக்குப் பதிலாக "ஆ" என்ற தனி எழுத்து மட்டும் காணப்படுகிறது (படம் – 6).



(ULLO-6)

இதில் "கந்" "ஆ" என்ற எழுத்துக்கள் மனித உருவத்தின் தலைப் பகுதியைக் குறிக்கின்றன. இதனால் இவ்வுருவங்களை அவற்றை வெளியீட்ட மன்னர்களின் அல்லது முருகனின் உருவங்களாக எடுத்துக் கொள்ளலாம். இவ் வகை அமைப்பில் நாணயங்கள் வெளியிடும் மரபு சமகாலத்தில் தமிழகத்திலும் இருந்ததற்குப் பல சான்றுகள் உண்டு (சீதாராமன்: 1996:89:97).

முருகனோடு தொடர்படைய பாம்படன் கூடிய மயில், வேல் என்பவற்றோடு "கந்" என்ற பெயரை நோக்கும் போது அது முருகனைக் "கந்தன்" என்ற குறிக்கும் சுருக்கமாகத் தெரிகிறது. தமிழகத்தில் முருகனைக் கந்தனாக வழிபடும் மரபு முதன்முறையாக கி. பூ. 7ஆம் நூற்றாண்டில் ஞானசம்பந்தர் தேவாரக்கில் காணப்படுகிறது (ஞானசம்பந்தர் தேவாரம் 1:19) அக்கால யாழ்ப்பாண மன்னா்களிள் ஒருவேன் *கந்தமமாலையாரியார்கோமா்* என்ற விருதுப்பெயரைப் பெற்றிருந்தான் (Pathmanathan 1980:409-417). இதனால் இவ்விருதுப் பெயருக்குரிய மன்னனே "கந்" என்ற பெயார் பொறித்த நாணயக்கை வெளியீட்டான் எனக் கூறலாம். இரண்டாவது நாணயத்தில் வரும் "ஆ" என்ற எழுத்து இந்நாணயத்தை வெளியீட்ட மன்னர் தம்மை ஆரியச் சக்ரவா்த்திகள் என அழைத்துக் கொண்டதால் அவ்வம்சத்தைக் குறிக்கும் ( முதலெ முத்தாக எடுக்கலாம். அதேவேளை சங்ககாலம் தொட்(ந முருகன் ஆறுமுகன் என ்அழைக்கப்பட்டு வெருவதற்கும் சான்றுகள் (காந்திதாசன் 1988:129 — 131). நாணயத்தில் "ஆ" என்ற எழுக்கோடு முருகனோடு தொடர்புடைய பாம்புடன் கூடிய ம்யில், வேல் போன்ற சின்னங்களும் இடம் பெற்றிருப்பதால் "ஆ" என்ற எழுத்து ஆறுமுகனைக் குறிப்பதாகவும் எடுத்துக் கொள்வதே பொருத்தமாகத் தெரிகிறது.

மேற்கூறப்பட்ட நாணய ஆதாரங்களைப் பூற வரலாற்று மூலாதாரங்களுடேன் ஒப்பூட்டு நோக்குகின்ற போது பண்டு தொட்டு இலங்கைத் தமிழரிடையே முருகவழிபாடு இருந்து வந்துள்ளமை தெரிகிறது. கி. பி. 15 ஆம் நூற்றாண்டில் எழுந்த அருணகிரிநாதரின் திருப்புகழில் ஈழத்து முருக தலங்கள் இருந்த இடங்களாகத் தென்னிலங்கையிலுள்ள

கசிர்காமமும் வட இலங்கையிலுள்ள யாழ்ப்பாணமும் (யாழ்ப்பாணயன்பட்டினம்) குறிப்பூடப்பட்டுள்ளன. \_ இலங்கைத்தமிழரிடையே முருகை வழிபாடு சீறப்பற்றிருந்ததற்குச் எடுத்துக்காட்டாகும். தமிழ் நாட்டில் வரலாற்றுப் பழமைவாய்ந்த முருகன் அலையங்கள் உள்ளன. அவற்றுள் பழனி, திருச்செந்தார் போன்ற இடங்களில் உள்ள ஆலயங்கள் கந்தமலை என இலக்கியங்களில் அழைக்கப்பட்டாலும், நடைமுறையில் முருகன் ஆலயங்கள் என அழைக்கப்படும் மாபே பெரும்பாலும் காணப்படுகிறது. ஆனால் இலங்கையில் இன் றுள்ள ஆலயங்களில் மூன்றில் ஒரு பங்கு கந்தன் ஆலயங்கள் என்ற பெயரில் அழைக்கப்டு கின்றன (வேலுப்புள்ளை 1985:223 — 240). யாழ்ப்பாண அரசின் தலைமை ஆலயமாக "கந்தன் ஆலையம்" தலைநகா ந<mark>ல்ல</mark>ூரில் இருந்தமை பற்றி இவ்வரசுகால இலக்கியங்கள் கூறுகின்றன. அதை இக்கால மன்னாகள் வெளியூட்ட "கந்(தன்)" பெயா பொறித்த நாணயங்களும் உறாகிப்படு த்துகின்றன. தமிழ் நாட்டல் செங்க காலம் தொட்(ந முருக வழிபாட்(நடன் தொடர்புடைய சீன்னங்கள் நாணயங்களில் பெற்றிருந்தாலும் முருகனின் பெயர்களை நாணயங்களில் பொறிக்கும் மரபு கி. பூ. 17ஆம் 18ஆம் நாற்றாண்டில் ஏற்பட்டதற்கே இது வரை சான்றுகள் கிடைத்தாள்ளன (ஆறுமுக சீதாராமன் 1998:39). ஆனால் இலங்கை தமிழரிடையே இம்மரபு கி. பி. 14🚓 நாற்றாண்டளவூல் எற்பட்டகை கூறப்பட்ட நாணயங்களில் இரும் = தெரியவருகிறது. மேற்கூறப்பட்\_ நாணயங்களைக் தவூர மேலும் நாணயங்களை ஈழத் வெளியூட்டதற்குச் சான்றுகள் பலவுண்(ந. அவை ஆராயப்படும் போது ஈழத்தமிழரின் பண்டையை கால மதங்களின் தனித்தன்மை புது வெளீச்சம் பெறும் என்பதில் ஐயமில்லை.

#### Reference

Bopearachchi, O. and Wickramesinhe, W., 1999, Ruhuna Revisited, with the collaboration of the Archaeological

Celappatikaram, 1995, ed. Caminataiyar, U.V.VI edition

Gupta, P. L., 1696, Coins, National Book Trust, India, New Delhi.

Kalidos, Raju., 1976, History and Culture of Tamil, Dingul.

Kalidos, Raju., 1999, Iconography of Skanda-Murukan: Flashes of Insight, Journal of the Institute of Asian Studies, Vol.XVI: 273-90.

Kantithasan, M., 1988, Muruka Worship in Tamil Nadu (In Tamil), Madurai.

Krishnamurthy, R., 1997, Sangam Age Tamil Coins, Garnet Publications, Madras.

Krishnarajh, S., 1983, Coins found in Jaffna Peninsula (in Tamil) Cintanai, Jaffna University Publication, 1:71-84.

Mahavamsa, 1960, ed, Geiger, W. Colombo.

Paranavitana, S., 1970, Inscription of Ceylon: Early Brahmi Inscriptions, The Department of Archaeologh Ceylon, Colombo.,

Parkar, H., 1981 Ancient Ceylon, Asian Educational Services New Delhi.

Pathmanathan, S., 1980, Coins of Medieval Sri Lanka: The Coins of the Kings of Jaffna, Spolia Zylanica, Vol. 35, part I and II: 409-417

Pushparatnam, P., 2001, Ancient Coins of Sri Lankan Tamil (in Tamil), Bavani Patippakam, Jaffna.

Rajan, K. 1994, Archaeology of Tamil Nadu: (Kongu Country) Book India Publishing Co, Delhi.

Seetharaman, A., 1998, God name in Tamil Coins (in Tamil) in Coins X Madras Coins Society, Madras

Seylon, K. N. V. 1998, Some Old Coins Found in Early Ceylon, Nawala. Sri Lanka.

Sitrampala, S.K. 1995, Histroy of Hinduism in Sri Lanka up to 500 A.D. (in Tamil) Jaffna University Publication, Colombo.

Sasamy, V., 1974, Coins of Jaffn a (in Tamil) Tellippalai.

**Subbarayalu**, Y., 1991, Personal Names and Society (in Tamil) History and Tamil Inscriptions (unpublished Seminar Papaers), Tamil University Thanjavur: 41-48.

# சமயப்புலத்தில் அந்புதம் எனும் எண்ணக்கரு ஓர் ஆய்வு

#### க. சீவானந்தமுர்த்தி

1.0 நாளாந்க வாழ் வியலில் என்கின்ற கருத்தாக்கம் புழக்கத்திலிருந்து வருகிறதெனினும் சமயம், சமயம்சார்புலங்கள் அக்கைனையோர் அடிக்களமாக எற்றுக் கொண்டும், பாவனையில் கொண் (நம் காணப்ப(நகின்றன. சமகாலக்கில் இக்கருத்தாக்கத்தின் ஏற்படமை வலுக்குன்றி வருகிறதெனினும் சமயங்களின் நிலைகளிலும் கொடக்க சமயங்களிலும் அற்புதம் தொடர்பான கருத்துக்களின் தேவைப்பாடும், பெரிதும் முக்கியத்துவமுடைய ஒன்றாகக் கருதப்பட்டு எற்றுக்கொள்ளப்பட்டது. சமயச் செயல்களில் அற்பதம் என்கின்ற எண்ணக்கரு எத்துணை முதன்மை பெற்றிருக்கின்றது என்பதனையம் அறிந்துகொள்ளதேல், அற்புதம் குறித்தாய் புரிந்து கொள்ள உதவும். பொதுவாக சமயப்பலங்களில் அற்பகம் என்பது வழமைக்கு மாறான சம்பவம். நிகழ்வுக்கான காரணங்களை இயற்கையில் கண்(நகொள்ளமுடியாது. இது பௌதீகவதீத சக்தியூனால் அல்லது இறைவேனினால், இறைவனின் அல்லது நியமியினால் நிகழ்த்துவிக்கப்படுகின்றது என்றவாறாகக் கண்டு கொள்ளப்பட்டது. இவ்வாறான அற்புதம் தொடர்பான மாம இரகசியங்களை சார்ந்துள்ள வெளிப்பா(நகளே சமயங்களின் தனித்துவத்தன் மைகள் எனவம் கண்(டுகொள்ளப்பட்டன. உலகெங்ஙணுமுள்ள சமய இலக்கியங்கள், சமய நூல்கள், தத்தம் தாதாக்கள்கோல் சமய அற்பதங்கள் நிகழ்த்துவிக்கப்பட்ட வரலாறுகளினையும், நிகழ்ந்து கொண்டிருக்கும் செய்திகளையும்

வுதந்துரைப்பனவாய்க் காணப்படுகின்றன. l

அடிமைப்படுத்தப்பட்ட பிரதேசத்தி ூருந்து ஸ்ராயேல் மக்களை மீட்கப்படுவதற்காக செங்கடலைப் பிளந்து அதனிடையே தரைப்பாதையை உருவாக்கி அதனூடாக ஆயத்தப்படுத்தப்பட்ட பூமிக்கு யூதமக்களை மோயீசன் வழியாகவே காத்தா மீட்(நச் சென்றமை வர் அற்புதமாகும், 2 சூசையுடன் மேரி உடலுறவு கொள்ளாமலே பரிசுத்த ஆவியின் ஏவுதலால் கருத்தரித்து யேசுவைப் பெற்றெடுத்தமையும் ஓர் மாபெரும் அற்புதமாகும் என இன்றுவரை கிறிஸ்தவர்கள் நம்புகின்றனர். 3 பொதுவாக சமயங்கள் இவ்வாறு அற்பதங்களை வூதந்துரைக்கையில் சாதாரண நடைமுறையில் இதனையோர் அர்த்தம் பொதிந்த கருத்துரையாக பெரீகும் ஏற்றுக்கொள்ளப்படுவதில்லை. சமயங்களில் ஒன்றான பௌத்தம் அற்புத நீகழ்வுகளை ஏற்பதில்லை.

2.0 அற்புதம் என்கிற கருத்துரையை வரைவிலக்கணப்படுத்துதல் இலகு வானதல்ல. இறுக்கமானதார் உணர்வில் வரையறை செய்கையில் அற்புத நிகழ்வில் இயற்கை விதிகள் முறிக்கப்பட்டு இருக்கும். அல்லது மீறப்பட்டிருக்கும் எனலாம். தளர்வானதோர் உணர்வில் வரையறை செய்கையில் வழமையற்றதார் நிகழ்வே அற்புதம் அல்லது எதிர்பாராததோர் நிகழ்வே அற்புதம் எனலாம். மேலும் இந்த நிகழ்வில் சமயச்சார்பு அல்லது இயற்கை இகந்த

சக்கியின் செல்வாக்கு இடம்பெறும். 4 அற்புதம் குறித்த டேவிற்கியூமின் கருத்துரை இயற்கை விதிகளை மீறியவாறாய் நிகழ்வனவே அற்புதங்கள் என்னும், மேலும் வழமைக்கு மாறான நிகழ்வுகளை அற்பதங்கள் என (மும்.ராடிவ என்றவாறாயம் அமைகிறது. 5 அற்புதங்கள் மிகவம் உணர்வ பூர்வமான செயற்பா(5கள் என்றும் அவை கிரகிப்பவனதா அல்லது செயல்களைப் பார்ப்பவனது அறிவறிகைக்கு அப்பாற்பட்டதொன்றென்றும் இயற்கையில் வருவதென்றல்ல என்றும் அது பரிகத்த சக்தியினாலேயே இயற்றப்படுகின்ற தொன்றென்றும் 'லொக்' அற்புதத்தினை வரைவூலக் கணப்படுத்துகின்றார். அற்புதம் என்கின்ற நிகழ்வு இயற்கை இகந்த அல்லது வழமைக்குமாறான இயல்பகளைக் கொண்டவையாகலால் அவர்ரினை மனிகர்கள் இனங்கண் (ந கொள்ளமுடியாதென்றும் அவை இறைவனால் அல்லது இறைதூதர்களால் நிகழ்த்துவிக்கப் படுகின்றதென்றும் அவற்றுக்கான காரணிகளை மனிதார்கள் இனங்கண் (ந கொள்ளமுடியாதென்றும் பொதுப்புத்திக்கு அப்பாற்பட்ட தென்றும் அற்புதங்களைப் பொதுவாகச் சமயங்கள் வரைவூலக்கணப்ப(நத்துகின்றன. 7 மேற் வரைவுலக்கணங்களிலிருந்து அற்புதம் குறித்ததோர் முமுமைக்கருத்தினை பெற்றுக் கொள்வது கடினமாது. குறிப்பாக அற்புதங்களின் நிகழ்வுக்கு இயற்கை இகந்த உடன்ப(நத்தியும் சக்திகளை எசிர்ப்ப (ந்த்தியுமான மனோபாவங்கள் பெறுகின்றன.. ஆக இவ்வெவ்வேறான மனோபாவங்களைப் பகுப்பாய்வு செய்வதன் வமியாக அற்பதம் குறிக்கா பரிந்து கொள்ளலார்.

3.0 நான்கு வகைப்பட்ட மனோபாவங்கள் அற்புதம் குறித்து குறிப்பூடப்படுகின்றன. இவை தவிரவும், அற்புதங்கள் குறித்து 3வேறுபட்ட பல மனோபாவங்கள் காணப்பெறினும் அவையாவற்றையும் இந்த நான்கு வகைகளுள் உள்ளடக்கிவிடலாம்.

- அற்புதம் உண்மையானது. நிகமும் சம்பவம். இயற்கையின் முழுமையையும் கடந்து நிகும்வன. இரைவனால் நிகழ்த்துவிக்கப்ப(hவன. அற்புத நீகழ்வுகளின் வழியாக இறைவன் உலகுடன் தொடர்பு கொள்கிறான். அவ்வாறான கருத்தாக்கத்தினை சமயங்களும் இறையியல் எற்றாக் கொண்டிருக்கின்றனர். அக்குவானஸ் இக்கருத்தாக்கத்திற்கு உடன்பாடானவர்.
- 3.2 சமயவாழ்வில் மனிதனை ஆற்றுப்படுத்த வேண்(hம். சமயத்தில் மனிதனை ஆா்வம் கொள்ளச் செய்ய வேண்டும். நம்பிக்கைகளோடு மனிதனை வாழச் செய்ய வேண் (நமென்ற நோக்கத்திற்காக ஏற்படுத்தபட்ட புனைக்கதைக®ய அற்புதம் குறித்த கருத்தாக்கம் என்கிறார் கியூம். அற்புதங்களைப் கொள்வதற்கான அறிவார்ந்த காரணங்கள் ஏதும் இல்லை என்கிறார். அற்புதங்கள் சமய நிலைப்பாட்டினை முறதேஃப்பதாக டேவுற்கியூம் போன்றோரின் மனோபாவம் அமைந்து காணப்பட்டது.
- 3.3 அற்புதங்கள் வழமைக்கு மாறானவையாக நிகழ்பவை என ஏற்றுக்கொண்டாலும் கூட அத்தகைய நிகழ்வுகளில் இயற்கை இகந்த சக்திகளின் பங்களிப்பு தேவையில்லை. நோவேல் சிமித் போன்றவைகள் இத்தகைய மனோபாவம் உடையவர்களாகக் காணப்பட்டனர்.
- 3.4 அற்புதங்களின் வலிதோம் தன்மை குறித்து முக்கியத்துவம் கொடுக்காமல் அவற்றின் அர்த்தம் அதாவது பொருள் குறித்து உபடுயாகத் தன்மை குறித்து அக்கறைப்பாடு கொள்ள வேண்டும் என்கிறார் நிலீச் போல்.
- 4.0 சமயம் சார் அடிப்படையில் அக்குவானஸ் அற்புதங்களை இயல்பான நிகழ்வென்றும் இவை இறைவனால் அல்லது இறைதாதர்களினால் நிகழ்வித்து விக்கப்படுபவை எனவும் குறிப்பிடுகின்றார்.

உலகியல் பொருட்களின் ஒழுங்கு முறைகளுக்கு மாறாக அல்லது, அவற்றை மேவியவாறாக இடம் பெறுபவை அற்புதங்கள். அச்சரிய மனப்பாங்கோ(, பார்க்கப்பட வேண்டியவை. இடம் காரியப்படும் போது இவற்றின் காரணத்தை ஊகித்துக் கூறவும் கண்(ந கொள்ளவும் முடியாது. "நிகழ்வொன்று அதிசயிப்பை ஏற்ப(நத்தி பாராட்டைப் பெறுகின்ற போது அந்நிகழ்வை அற்புதம் எனலாம்". என்கிறார் அக்குவானஸ் அற்புத நிகழ்வின் ஊற்றை தேடுபவர்களுக்கு ஒரு வீத மெய்யரும்புதலை வீதிர்வீதிர்ப்பை கண்ணீர் ததும்புதலை உருவாக்குபவர் கடவுளாவர். சூரியன் இன்று வரை வானத்தில் பூரசன்னமாவதற்கும், பூரகாசிப்பதற்கும் நியமித்தவறாய் தொடர்ந்து சுழல்வதற்கும் இயற்கை காரணமல்ல இறைவனே காரணம் என்கிறார் அக்குவானஸ்.

4.1.0. அக்குவானசின் அற்புதங்கள் குறித்த வாதங்களின் வலிதாம் தன்மையை நோக்கின் அவரது வழக்குரைகள் வெறுமனவே முன்வைக்கப்ப முற்கேற்பூதங்களாக ட்டவையே. இறைபூயல் ஏற்புடமையுடன் உலகியல் போக்கை நோக்கியதன் பேறாய் பெறப்பட்டவைகளே. அக்குவானசின் சமயவையப்பட்டதோர் மனவெழுச்சியே இயற்கையில் இனங்கண்(հ முடியாதவற்றின் காரணிகளை இறைவனின் பால் கொண்டு சென்றுவுட்டதெனலாம். இவர்டம் உறைந்திருந்த இறையியல் குறித்த மனோபாவம் நிகழ்வொன்றினைக் குறித்து நோக்க அறிவூயல் ரீதியாக அளிக்கவில்லை. அவர்ரினை இரையியல் சார்ந்ததாக காண தாண்டியதெனலாம். நம்பீக்கையும் அறிவும் வெவ்வேறானவை. அனைத்து அங்கிகாரத்திற்கு மாந்தாகளினதும் உடன்படவேண்டியது **ൗ**ற്ല நம்பிக்கை தனிமனித உணர்வுகளோ(ந தொடர்பானது சார்ந்தது. அற்புதங்களுக்கு உணர்வு சார்ந்ததோர் வூதாந்தன்மையை பெற்றுக் கொடுத்ததில் அக்குவானஸ் வெற்றி கண்டார் எனலாம்.

இயற்கை வூதிகளை மீறுவதே 4.2.0 அற்புதம் எனக் குறிப்பிடும் கியூம் அவ்வேளை வழமைக்கு மாறான சம்பவங்களை அற்புதம் எனக்கூற முடியாதென்றார். இயற்கை விதிகள் கெய்வீகக் தன்மையினால் புலப்படாது சக்தி ஒன்றின் குறுக்கீட்டினால் மீறப்படுமாயின் அதனை அற்புதம் எனலாம் என மேலும் குறிப்பிடுகின்றார். ஆக, அற்புதம் குறித்த கியூமினது கருத்தாக்கம் கடும்போக் குணர்வோடும், மென்போக்கு உணர்வோடும் வெளியூடப்பட்ட இரண்(நறு மொழிதல் போல் அமைகிறது. 8

அற்பதத்தை வரைவூலக் கணப்படுத்துகையில் நிகழ்தன் மையை ஏற்றுக் கொண்ட கியூம் அதனை பகுப்பாய்வு செய்கையில் அற்பதத்தின் இருப்படைமையை மெறுதலித்தவாறாகவே செய்யப்பட்டார். இயற்கைவூதிகள் ஒழுங்குபடுத்தப்பட்ட அடிப்படையூலும் மாற்றமுடியாத அனுபவ அடிப்படையூலுமாய் அமைந்துள்ளன என்கிறார். இந் நிலைப்பா(ந ஒழுங்காய் அமைந்த அனுபவங்களின் முரண்பாடு வராதவாறாய் பார்த்துக் கொள்ளப் போதுமானவை. இவ்விதமாய் அனுபவங்களில் காணப்படுகிற ஒழுங்குகள் நிகழ்வுகளில் நிகமும் தன்மைக்கும் நம்பும் தன்மைக்கும் இடம்தரமாட்டா. அற்புதங்கள் நிகழ்தகவுடையன என்றவாறாய் ஏற்றுக்கொள்ள முடியாது. ஏனெனில் அற்புதம் குறுத்த சம்பாசனைகள் எல்லாம் மிகக் குறைந்தளவூலான எண்ணிக்கையூலான மக்களிடையே அதுவும் அறிவு நிலை குறைந்தவாகளிடையே இடம்பெறுகிறது. என்வே இடை குறித்து அதிக அக்கறை தேவையே இல்லை என்கிறார். அல்லாமலும் அற்புதங்கள் குறித்த ஐயத்திற்கிடம்கெடாமல் அதனை முழுமனதோடு நம்புவர் என்றவாறாய் ஒருவரையும் கண்(ந கொள்ள முடியாது என கியும் அமுத்தமாகக் குறிப்பிடுகிறார்.

ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்தொரு மனவெழுச்சூ நிலையூலேயே அல்லது எதூர்பார்க்கப்பட்டதோர் மனநிலையூலேயே அற்புதம் குறித்த ஆச்சுரியமும் அதிசயூப்பும் ூரமிப்பும் ஏற்பட முடியும். வழமைக்கு மாறான சம்பவங்களை அற்பகம் என்றவறாய் சொல்லிக் கொள்வதிலும் மனித இனத்தக்கு ஆாவ்ட் உண்டு என்கிற செய்தி மிக வெளிப்படையான உண்மை ஆகும். சமய ஆா்வலா் ஒருவா் உண்மையல்லாதவற்றை உண்மையென ஏற்றுக் கொள்வதன் வழியாக சார்ந்த சமயத்தினை அதாவது அதன் ஆன்மீக தன்மையை உயா்த்தி கொள்வதற்கு வழியாக அமையும் என எதிர்ப்பார்ப்பார். எனினும் எந்தவொரு சமய ஆப்தநூல்களும் அற்புதத்தின் இருப்பினை ஐயத்திற்கப்பால் நிறுவ போதியதாய் இருந்ததுமில்லை. அற்புதங்களை ஆப்தம் என சமய நூல்கள் குறுப்புட்டால் அற்பதங்களைப் புரிந்து காட்டிலும் கொள்ளுதேலைக் ஆப்தத்தினைப் பரீந்த கொள்ளுகல் கடினமாய் அமையும். இன்நிலை சமயத்திற்கு கீர்த்தி தருதலைக் காட்டிலும் அபகீர்த்தி நிலையினையே தரும் என்கிறார் கியூம். 9

சமயங்கள் ஒன்றிலிருந்து மற்றொன்று வேறுபடுகின்றது. முரண்படுகின்றது. சமயங்கள் ஒவ்வொன்றிலும் அற்புதம் குறித்த செய்திகள் காணப்பெறுகிறது. சமயம் ஒன்று தனக்கே சொந்தம் எனக் கொண்டா(நம். அற்புதம் ஒன்றினைவேறோர். சமயம் தனக்கே உரிமையானது எனக் குறிப்பூடுவதும் உண்டு. இதனால் கருத்து வேறுபாடுகள்! ஏற்றுக் கொள்வதிலும் வெளிப்படுத்துவதிலும் இருக்கவே செய்யும். மனிதனால் ஆக்கப்பட்ட எந்தவொரு ஆப்தமும் அற்புதங்களை நிறுவவதற்கான திறன் அற்றதாகவே • காணப்பெறுகின்றது. மேலும் அற்புதங்களே ஒன்றிற்கான அடிப்படையாக அமைந்துள்ளதென ஆப் தமும் எந்த குறிப்பூடவில்லை. IO

மனிதோகள் இறைவேனைக் குறித்தோ அல்லது இறையியல் குறித்தோ அறிந்து வைத்திருப்பது மிகக்குறைந்த அளவுலேயாகும். ஆக, இந்த சொற்ப அறிவின் ஆதாரத்தைக் கொண்டு அற்புதங்களை வீளங்கிவிட முடியாது. அற்புதம் குறித்த கியூமின் கருத்துக்களைப் பொதுவாக

நோக்குகிற போகு அற்புதங்களை நிரூபித்துவிட முடியாது. அறிவு பூர்வமாக ஏற்றுக் கொள்வதற்கு ஏதுக்கள் இல்லை ஆனால் <del>ച</del>ാഖന്താന எனவம் பூர்வமானவையாகக் காட்டிக் கொள்வதற்கு சமயம் சார்ந்தோர் முயலுகிறார்கள் எனவும் கருதுகிறார் என்பதையே பெறக்கூடியதாய் உள்ளது. சிறப்பாக கியூமின் கருத்துக்களை நோக்கின் அற்பதம் என உண்மையில் எதுவுமில்லை. அவைகுறித்த ஆய்வுகளும் அவசியமில்லை என்பகையே கூடியதாய் உள்ளது.

கியூம் அற்புதம் குறித்த தனது வரைவூலக்கணத்துக்கு முரணாகவே குறித்த அற்பகம் விளக்கங்களை வீயாக்கியானங்களை வெளிப்படுத்துகின்றார். இவ்வாறான கருத்தாக்கங்களை வுளைக்கங்களை அவரது அற்புதம் குறித்த வரைவுலக்கண **அ**ட்ப்படை நூலேயே நிராகரித்துவிடலாம். இயற்கைவூதிகளை மீறுகிற நிகழ்வுகளே அற்புதம் எனக்குறிப்பி(நம் கியூம் வழமைக்கு மாறாக இடம் பெறுபவை எல்லாம் அற்புதங்கள் அல்ல குறிப்புடேவம் தவறவூ<mark>ல்</mark>லை. அற்புதங்களின் நிகழ்தன்மையை அதாவது இருப்புனை தெளிவுபட ஏற்றுக் கொண்டிருக்கும் கியூம் அற்புத நிகழ்வுக்கான காரணியாக இறைவனை அல்லது இயற்கை இகந்த சக்தியை ஏற்றுக் கொள்ளவில்லை என்பதையே கியூமினது வரைவிலக்கணத்தில் இருந்து ஊகிக்கக்கூடியதாய் உள்ளது.

இயற்கை வுதிகள் குறித்ததோர் கூயும் வரையுறுத்துக் தெள்வுகை நிகழ்வொன்ற கூறவூல்லலை. இயற்கை விதிகளை மீறுகின்றதா? மீறவில்லலையா என்பதற்கான கட்டளைகள் இயற்கைவுதிகளைத் ஒவ் வொருவரும் தெரிந்து வைத்திருக்கவேண்டும் என்கிற நிலை ஏற்படுகின்றபோது இது சாத்தியமான தொன்றோ? எனக்கு எல்லா இயற்கைவூதிகளையும் தெரியும் என்று கூறுதல் சாத்தியமோ? இயற்கை விதிகளை கொண்டிருத்தல் என்பதில் தெரிந்து

மனிதகுலம் சிறுபிள்ளைப் பராயநிலையிலேயே கோணப்படுகிறது. 11 அறிந்து கொண்டவை சில. அறியாதவை பல.

விஞ்ஞானம் கூட இயற்கை விசிகளை அறிந்து கொள்ள இன்று அக்கறைப்பாட்டினை காட்டிக் கொண்டவாறாகவே உள்ளது. அதிகமானவை அறியப்படவேண்டியவையாய் வீஞ்ஞானம் அசிகமான இயற்கைவுதுகளை இன்றுவரை அமிய (முற்பட்டவாறாடுய உள்ளது. **ූ**යෙලිඛා இன்றுவரை எதுவொன்று இயற்கைவுத்க் கட்பட்டது, உட்படாதது என்றவாறாக பகுத்தாய்ந்து பார்க்க கிடைத்திருக்கும் அற்றல் போதாது, இயற்கைவிதிகள் குறித்து செளிவில்லை என் கிற நிலைப்பாடு ஏற்புடையதே. எனவே இயற்கைவிதிகளை அடிப்படையாகக் கொண்டு அற்புதுந்கழ்வினை மறுக்கவோ ஏற்கவோ போதிய தௌி்வுநிலை இல்லை. மேலும் விஞ்ஞானவிசிகள் உறாதிப்பாடானவை என்றும் இல்லை. பொய்ப்பூத்துன் அடிப்படை பூலேயே வூஞ்ஞானம் வளர்கின்றது என்கிற காள்பொப்பரின் கருத்தாக்கம் இங்கு நோக்கத்தக்கது. கால ஓட்டத்தில் வூஞ்ஞான வூதிகளில் ஏற்பட்ட மாற்றங்கள் அதன் நிச்சயமில்லாத் தன்மையையம் வேறுவூதிகளின் இருப்பீனையும் எடுத்துக்காட்டுகின்றன. **ુ**,&, அறிவாற்றல் அற்புதத்தின் இருப்புனையும் நிராகரிக்க, புரிந்த கொள்ள போதியதாய் இல்லை என இன்றுவரையூலான நிலைப்பா(நகளை அடியொற்றியவாறாய் முடிவு செய்யலாம். அறியொணாவாதியான கியும் அற்புதத்தையும் அறிய முடியோதெனக் குறிப்பீடுவதில் வியப்பீல்லை.

4.2.3. அனுபவ அடிப்படையிலேயே அறிக்கைப் பேறுகளை பெறும் கியூம் வழமைக்கு மாறான சம்பவங்கள் இடம் பெறின் அவற்றை இயற்கை வீதிகளுடன் ஒப்பீடு செய்து, இயற்கை வீதிகள் மீறப்பட்டிருப்பீன் அவை அற்புதம் எனலாம். என வரைவீலக்கணப்படுத்தியுள்ளார்.

ஒப்பீட்டாய்வ நியாயித் தலையம்: வேறுபடுத்திக் காட்டலையும் உள்ளடக்குகின்றது. அனுபவம் வைப்பீட்டாய்வுக்குப் போதுமானது அல்ல. எடுத்துக்காட்டாக குறித்தோர் இடத்தில் சந்தா்ப்பத்தில் நிகழ்வொற்றை அனுபவ வழியால் அற்புதம் எனக் கண்(நகொண்டால் அது போன்ற நிகழ்வு பூறிதோர் இடத்தில், சந்தாப்பத்தில் நிகழும் போது அது இயற்கை வூதிகளுக்கு உடன்பட்டதாய் இருந்தால், ஏற்கனவே அனுபவவழியில் அற்புதம் எனப் பெறப்பட்டவை குருத்து அற்றதாய்ப் போய்விடும். எனவே அனுபவ அறிவு அற்புதம் குறித்து மதிப்பீட்டிற்குப் போதியதல்ல.

இயற்கை வூதூகள் மீறப்படின் அவை அற்புதம் என்கிற கியூமின் கருத்தாக்கம் ஏற்புடைய ஒன்றல்ல இயற்கைவிதிகள் சீரான, மாற்ற(முடியாக அனுபவங்களை அடிப்படையாகக் கொண்டவை. மனித அனுபவங்கள் அத்தகையவை அல்ல. அவை மாற்றத்திற்கு உரியவை. பொதுவான அனுபவங்கள் என அறியப்பட்டவை கூட எப்போதும் ஒரு வீதமான அனுபவத்தினைத் தரும் என்றும் இல்லை. விருப்பத்திற்குரியவர் அருகில் இருக்கும் போது மல்லிகை மலநின் நாகார்வ மகிழ்ச்சி அனுபவத்தைத் தருவேவையும் அவ்வூருப்பத்திற்குரியவா அருகில் இல்லாத போது வெறுப்பான அனுபவத்தைத் தருவதாயும் அமையலாம். அகைவே அற்புதம் குறித்து முடிவு செய்ய ு அனுபவச்சோதனைகள் போதியதல்ல.

5.0 நோவல் சிமித் [Nowell Smith] கியூமினது குறித்த எதிர்க்கணியப்பட்ட வற்பதம் நிலையினைப் பொதுவாக கொண்டிருப்பனும் அற்புதங்களின் நிகழ்தன்மை குறித்து ஐயப்படவுல்லை. நோவல்சிமிக் அற்பதங்கள் நிகழ்வன, இயல்புக்கு மாறான சம்பவங்கள் என்கிறார். அற்புதங்கள் நிகழ்வதனால் விஞ்ஞான வுளைக்கங்கள் பாதிக்கப்ப(6வதில்லை என்கிறார் சிமித். ஏனெனில் விஞ்ஞானம் மாற்றமுடியாத இறுக்கமான கருக்களையோ. வூதிகளையோ

கொண்டிருப்பதில்லை. புதிய நேர்வுகளின் கண்(நபிழப்புக்கள், புதிய விஞ்ஞானக் கருது கோள்களின் தோற்றுவிப்புக்கள், விதிகளை பொய்ப்பூத்தும் மறுவாக்கம் செய்தும் திருத்தி அமைத்தும் செயற்பட்ட வண்ணமாய் உள்ளன. இவ்வீதம் இயற்கை பொய்ப்பிக்கப்படுவதும் அது குறித்த வூஞ்ஞான விளக்கங்கள் வேலுவூழந்து செல்வதும், இயற்கையின் அதிகார தன்மை முற்றாக நொறுக்கப்பட்(ந வூட்டதென பொருளாகாது. இத்தகைய சந்தாப்பங்களில் இங்கு பௌதீகவதீத சக்திகள் செயல்ப(நகின்றன. என்றவறாக எ(நத்துக் கொள்ள வேண்(நம். தோற்றப்பாடொன்றினை எந்தவொரு விஞ்ஞானியும் சமகாலத்தில் விஞ்ஞான அடிப்படையூல் விளக்க முடியோதவுடத்து அவற்றினை முறைகளினால் விளக்கப்பட முடியாதவை என்றோ அல்லேது அவை விளக்கப்பட வேண்டியவை என்றோ முடிவு செய்யக்கூடாது. அவை பௌதீகவதீக சக்திகளின் செயற்பாட்டாலான விளைவுகள் என்கிறார் நோவல் சிமிக். பெதீகவதீத சக்திகள் எவை, எத்தகையவை வரையறுப்பதில் நோவல் முரணப்டுகிறார். 12 பௌதீகவதீதசக்தி இயற்கையூலிருந்து வேறான ஒன்றாயின் அதனை ஒருபோதும் ஆராய்தல் சாத்தியமாகாது இயற்கை கடந்ததாக பௌதீகவதீத சக்தி என இருக்குமாயின் அது மிகத் தனித்துவம் ஆனதாயும், மாறீக் கொள்வதாயும் இருக்கும் ஒன்றென் கிறார். பௌதீகவதீதம் இயற்கையோ எனின் அதனை பௌதீகவதீதம் எனக் குறிப்பூடல் முடியாது. ஏனெனில் இயற்கையினை ஆராயும் வீஞ்ஞானம் அதனையும் ஆராய்ந்து விடும். எனினும் வூஞ்ஞான ஆய்வுகள் புலன் அனுபவத்திற்கு உட்பட்டவையே.

5.1 நோவோல் சியித்தின் அற்புதம் குறித்ததும் பௌதீகவதீதம் குறித்ததுமான கேருத்துரைகள் தெளிவினை ஏற்படுத்துவதற்குப் பதிலாக தெளிவின்மையை உருவோக்கிவிட்டது என்பதை உண்மையே பெதீகவதீதம் வீஞ்ஞான ஆய்வுக்குரிய ஒன்றாயின் அது இயற்கை இகந்ததாக இருக்கமுடியாது. ஏற்கனவே கூறியது போல் வீஞ்ஞான வீளக்கங்கள், ஆய்வுகள், புலன் அனுபவங்களுக்குட்பட்டவையும் வரம்பூற்கு ட்டவையுமாகும். இயற்கை இகந்தவற்றினை வீஞ்ஞான ஆய்வுக்குட்படுத்த முடியாது. ஆக அற்புதத்தின் புதிரை புலப்படுத்த முழ்பட்ட சீயீத்தின் முயற்சிகள் நல்ல முடிவீனைத் தரவீல்லை.

6.0 திலிச்போலினைப் [Tillich Paul] பொறுத்த வரையில் அற்புதம் எனும் எண்ணக்கருவை சமயமனப்பாங்கிற்கு, சமய சேவைப்பாங்கிற்கு உவப்பானவையாக அமைய வேண்டும் என்கிற முற்கற்பித உணர்வுடனே அணுகுகிறார் எனலாம். அற்புதங்கள் என ஏதும் உண்டோ? அற்புதங்கள் எனும் போது நாம் எதனைக் கருதுகின்றோம்? அற்புதத்தினை எவ்வாறு வரையறை செய்ய வேண்டும்? என்கிற கேள்விகள் எழும் போதெல்லாம் இறையியல் சார்பாய் இறையியலின் இருப்புக்கு உறுதுணையானவாறாய் பதிலீனைக் கண்டு கொள்ள வேண்டும் என்கிறார் திலீச் போல் 13

அற்புதம் ஓர் நிகழ்வ என்றும் அதிசயமானது அவ்வேளையில் உள்பொருளின் யதார்த்தத்தை அற்பதங்கள் களிப்பூட்டவல்லன. இவை மெய்மறந்த அனுபவ வழியாக பெறப்படுவதும் கிரகிக்கப்படுவதுமானதோர் பாடாகும். மெய்மறந்த தென்கிறபோது யதார்த்தத்தை மறுப்பதல்ல, வயப்பட்ட தோர் அனுபவமே ஆகும். அற்புதம் அதிசயிக்கத்தக்கதாகவும், வழமைக்கு மாறானதாகவும் இருந்தாலும் அவ்வேளை உள்பொருளின் மா்மத்தை எ(நத்துக்காட்(நம் ஒருவிதபக்திம்ய உணர்வை வெளிப்படுத்தும் எனவும் எடுத்துக்காட்டுகின்றார்.

6.1. திலீச்சின் அற்புதம் குறித்த கருத்தாக்கம் கவர்ச்சியதாய் காணப்பெறினும் அதனையோர் தெளிவானதும் தடுமாற்றம் அற்றதுமான கருத்தாக்கமாக ஏற்க முடியாது. அற்புதத்தினை அகவயமானது, புறவயமானது என திலீச் குறிப்பிடுகின்றார். அகவயப்பட்ட நிலையில் மனதின் சார்பாகி சய எழுச்சி ஊட்டும். அவை புறவயப்பட்ட நிலையில் மனித இனத்தின் அறிவாந்த தன்மைக்கு எழுச்சியூட்டுவதாய் அமையும்.

பாவமான கருத்துக்கள் ஆக்க சிலவாள்ளனை திலீச் குறிப்புட்டிருந்தும் அற்புதம் வழியாய் வெளிப்படும் உள்பொருள் எது? எத்ததையது? என்பதற்கான பதில்கள் திலீச்சுடம் இருக்கவுல்லை. ஐயப்பாட்டிற்கு கொடா்ந்தா இடமளிப்பதாகவே திலீச்சின் காணப்ப(நகின்றன. கருத்துரைகள் எடுத்துக்காட்டாக அற்புத வழி வெளிப்படும். உள்பொருள் இயல்பு வுவிலிய வேதம் குறப்பூடும் உருவுடைக்கடவுளோ, கூர் ஆன் குறிப்பூடும் உருவுலிக்கடவுகோோ, சங்கார் குறிப்பூடும் நிர்ச்குணப்பிரமமோ இவற்றில் எது என்பது தெளிவில்லை. அற்புத நிகழ்வுகள் சம்ய பொறையடைமைக்கு சவாலாகவும் அமையலாம் எனலாமோ?

7.0 வெவ்வேறுபட்ட பல நிலைப்பாடுகள் குறித்ததாய் அற்பகங்கள் இதுவரை நோக்கப்பட்டன. உடன்பாடானதும் உடன்படாததுமான கருத்தாக்கங்கள் அற்பதம் குறித்துக் காணப்ப(நகின்றன. அற்புதங்கள் இயல்புக்கு மாறான நிகழ்வுகள், இவ்வாறான நிகழ்வுகள் புலன்களுக்கு ஆச்சரியத்தினையும் அதிசயத்தினையும் தூவல்லன என்பவை பொதுவானவை கியூமின் கருத்தினை நிராகரிப்பதில் புன்வந்தோர் வெற்றிக்கண்டனர் என்பதும் உணரப் பெற்றது.

சமயப்பலத்தில் அற்பதம் முதன்மையூடத்தினைப் பெற்றிருக்கிறது அற்புதத்தினைக் காணும் போதெல்லாம் ஆன்மீகத் தூய்மை தத்தமதா அங்கீகரிக்கப்படுகிறது என ஒவ்வொரு சமுபூயின் இறுக்கமான உளப்பாங்கும் காணப்ப(நகிறது என்பதும் அமைந்து சமயப்பின்பலத்தில் பெறப்பட்டது. வாழ் வூனைக் நின்றவாறாய் காணும் மனிதாகள், அற்புத நிகழ்வுகள் குறித்ததாய் அக்கறைப் பாட்(நடனும் எழுச்சியுடனுமாய் எப்போதும் காணப்படுகிறார்கள். அற்புதம் குறித்த சிந்தனைகள் வாழ்க்கை வடிவத்தை செம்மைப்படுத்துகிறது.

ஏ. ஏச் ஸ்ரோங் [A. H. Strong] போன்ற வாக்ள் அற்புதங்கள் வீதிகளை மீறிய நிகழ்வுகள் என்றவாறாக எந்தவொரு ஆபதத்திலும் குறிப்புடப்படவில்லை. என்று கூறினாலும் 14 கூட அற்புதம் குறித்து பொதுவான பயன், அர்த்தம் அல்லது அதனுடைய பங்களிப்பு எவ்விதத்தில் பயன்பாடாய் உள்ளது என்கிற அடிப்படையிலே நோக்க வேண்டும் என்கிற திலீச்சின் நிலைப்பாடு கூடிய வரவேற்புனைப் பெற்றுள்ளது.

நதி மூலத்தை தேடியபின்னே தான் நீராடுவோமென்று எவரும் இரார். அது போன்றே அற்புதங்களின் மூலகங்களை தேடுவதைவிட, அற்புதங்கள் மனித வாழ்வியலில் அதனை வளம்படுத்துவதற்கு வாய்ப்பாய் எவ்வகையில் எவ்வளவு தூரம் உதவுகிறது என்பதையொட்டி அதனைப் பரிந்து கொள்ளல் பூரயோசனம் தரும்.

## அழக்குறிப்பு

- 1) Verman K.M.P. (Editior) Philosophy of Religion Page 102
- 2) பரிகத்த வேதாகமம் யாத்திராகமம் அதிகாரம் 14 விவிலிய மறைக்கல்வி திருவழிபாட்டு நடுநிலையம் திண்டிவனம் தமிழ்நாடு பக் 75.
- 3) பரிகத்த வேதாகமம் லூக்காஸ் நற்செய்தி அதிகாரம் 1. விவிலிய மறைக்கல்வி திருவழிபாட்டு நடுநிலையம் திண்டிவனம் தமிழ்நாடு. பக் 75.
- 4) Thomas Mcpherson Philosophy and Religious belief Hutchison. Iniversity of London. 1974 P-86
- 5) Chappel V.C. (Editor) An inquiry concerning Human understanding Part 1 Modern Library New York P 364.
- 6) Paul Edward The Encyclopedia of Philosophy. Vol 6. Macmillan Publishing Co Inc Free press New York. 1969 p-348.
- 7) Opcit. Thomas Mcpherson, 1974 P-88
- 8) Opcit. Chappel V. C. 1974 P-364
- 9) Randal Buchler, shirk Reading in Philosophy Barnes and Noble in co New York 1946 P-139.
- 10) Opcit. Chappel V.C. P-364
- 11) Opcit Verman K.M. P P-105
- 12) Novel Smith (Miracles in Flew and MacIntynee) New Essay in Philosophyal theology P-247
- 13) Opcit. Verman K.M. P P-105
- 14) Srong A H Systematic theology Pickerings and Inglis London 1956. P 117.

## கம்பராமாயணச் செய்யுள் ஒன்றிற்கு மாற்றுரை

கே. கே. சோமகந்தரம்

பாலகாண்டம் கார்முகப் படலம். ஐனகனது அவைக்களம், பொன்மயமான மேருமலை போன்ற சிவதநுசை, சேவகர் பலர் சுமந்து கொண்டு வந்து அரசவையில் வைக்கின்றனர்.

அத்தருணம் விஸ்வாமித்திரன் தனது சடைமுடி துளக்கி இராமனது முகத்தினை நோக்க இராமனும் அவ்வில்லினை நோக்கியவனாய், வேள்வித்தீயில் பொழியப்படும் நெய்யின் வாய்வழி பொங்கி எழுகின்ற கொழுங்கனல் என எழுகின்றான்.

இக் கட்டத்தில், மிகக் காத்திரமான பொருள் செறிந்ததும் இலக்கிய ஆர்வலர்க்கு என்றென்றும் தெவிட்டாத உள்ளக் கிளா்ச்சியினை ஊட்டுவதுமாகிய செய்யுள் ஒன்றினைப் படைத்தளிக்கிறான் கம்பமகாகவி

> 'ஆடக **மால்வ**ரை அன்னது தன்னை தேடரு மாமணி சீதை எனும் பொற் சூடகம் வால்வளை சூட்டிட நீட்டும் ஏடவீழ் மாலை இதென்ன எடுத்தான்

இச் செய்யுளுக்கு தொன்று தொட்டு கம்பராமாயணத்திற்கு உரை கண்ட அறிஞர்கள் (வை மு கிருஷ்ணமாச்சாரியார், அண்ணாமலைப் பல்கலைக்கழகத்தினர் உட்பட) கூறிவரும் மரபு வந்த உரை பின்வருமாறு

"தேடுதற்கரிய ஸ்தீரீரத்தினம் போன்றவளும் பொன்னாலாகிய சூடக அணியூனையும், ஒளிரும் வளையல்களையும் அணிந்திருக்கிறவளுமோகிய சீதைக்கு தான் (தொருமன்) சூட்டுவதற்கு நீட்டுகின்ற இதழ் வூரி மாலை இது என பொன்மயமான மேருமலை போன்ற அப்பாரிய வில்லினை இராமன் கையில் எளிதாக எடுத்தான்" என்பதாம்.

இராமன் வீல்லை வளைக்குமிடத்து, சீதையே மாலை சூட்டி இராமனைத் தனது கணவனாக வரிப்பாள் என்ற இந்தச் சயம்வர மரபுக்கு மாறாக, இராமனே சீதைக்கு மாலை சூட்டிட முற்படுகிறான் என்ற விதத்தில் அமைந்த மரபுவழிவந்த இந்த உரை, எவ்வாற்றானும் பொருந்தாத தொன்றாகும். யாம் எடுத்துக் கூறும் பீன்வரும் காரணங்கள் எமது வாதத்தினை நன்கு வீளக்கி வலியுறுத்தி நிற்கும்.

வான்மீகத்தில், இராமா் சீதை திருமணத் தம்பதிகள் ஒருவருக்கொருவா் மாலை குட்டுதல் இன்றியே, பாணிக் கிரகண முறைமையில் அவா்களது வீவாகம் நடைபெறுகிறது.

கம்பனது இராமகாவியத்திலும், கார்முகப்படலத்திலோ, கோலங்காண் படலத்திலோ அன்றிக் கடிமணப் படலத்திலோ இராம சீதையர் தத்தமக்கு மாலையிட்டுக் கொண்டனர் என்ற செய்தி இல்லை.

அங்ஙனமெனின், சயம்வரவேளையில் மாலையிடும் வழக்கம் பற்றிக் கம்பன் குறிப்பிடுதற்குரிய எண்ணத்தினை எங்கிருந்து பெற்றிருக்கக்கூடும் என்ற வினா எழுகிறது.

வடமொழி மகாகவி காளிதாசனின் இரகுவம்சம் என்ற காவியத்தில் வரும் இரு வெவ்வேறு சலோக அடிகள், கம்பனின் கைற்பனைக்கு உந்தாசக்தியாக அமைந்தன என்பதனை இக்கட்டுரையின் இறுதியில் காண்டுபோம்.

#### மரபுரையில் இலக்கண வழு

முதலாவதாக **மரபுவழிவந்த உரையில்** இலக்கண ரீதியான வழு ஒன்றுண்டு!

வால்வளை சீதைக்குக் குறித்து நிற்கும் அன்மொழித் தொகை வால்வளை சூட்டிட நீட்டும் என்பது எழுவாய்த் தொகா நிலைத் தொடர்மொழி. இந்த எழுவாய்த் தொகாநிலைத் தொடரை நான்காம் வேற்றுமைத் தொகைநிலைத் தொடராகக் கொண்டு வால்வளைக்குச் (சீதைக்கு) குட்டிட நீட்டும் என்கிறது மரபு வழி வந்த உரை

தொல்காப்பூயம் சொல்லதிகாரம் வேற்றுமை மயங்கியலில் குத்திரம் 95ல்

துத் தொக வருடம் கொடை யதிர் கீளவு என்பதற்கு உரிய வீளக்க உரையில் பூன்வருமாறு கூறப்படுகிறது (ஆ. சிவலிங்கனார் பதிப்பு:— உரைவளம் பக்கும் 82)

'கு'த் தொக வருடம் கொடை எதிர் கீளவு என்பதற்குக் 'கு' தொக வருவதற்குத் தகுதியுள்ள கொடை எதிர் கீளவு என்பது பொருள் ஆகும்.

'கு' தொக வருவதற்குரிய தகுதி, 'கு' உருபுள்ள சொல் பெயை**ரைத் தழுளினால்** மட்டு**மே** அமையும்.

உ – ம் நாகர் பலி – நாகர்க்குப் பலி ஆனால், பலி நாகர்க்குக் கொடுத்தான் என்ற இடத்திற் போல 'கு' உருபுள்ள சொல்லாகிய நாகர், **வினையைத் தழுவினால்** 'கு' தொக்கு வருவதற்குத் **தகுதியுடையது ஆகாது**.

இதற்கமைய வால்வீனை சூட்டிட நீட்டும் என்ற இடத்து, வால்வீனை என்ற சொல் **வினையைத் தழுவி வருவதால் உருபு** 

### தொக்கு நிற்பதற்குத் தகுதியுடையதன்று :

இவ்வூடையம் பற்றி யாம் சில காலத்திற்கு முன்பு, அமரா் இலக்கண வூத்தகா் நமசிவாய தேசிகரிடம் உசாவூய போது, கோடற் பொருளில் 4ஆம் வேற்றுமைத் தொகை வராது என்ற அறிவுறுத்தி அமைந்தாா் என்பதனை இங்கு குறிப்பூட வூரும்புகிறோம்.

சாத்தனுக்குக் கொடுத்தான் என்ற 4ம் வேற்றுமைத் தொகாநிலைத் தொடரினைச் சாத்தன் கொடுத்தான் என 'கு' உருபு தொக்கு நிற்கும் வண்ணம் தொகை நிலைத் தொடராகக் கூற முடியாது. உருபு வீரிந்து நின்ற இடத்து எப்பொருள் தோன்றுமோ, அப்பொருளே உருபு தொக்க நின்ற இடத்தும் தோன்ற வேண்டும் என்ற கருத்தினையும் மேலும் தெரிவீத்தார்.

எனவே, வால்வளை சூட்டிட என்ற எழுவாய்த் தொடருக்கு வால்வளையல்களை அணிந்த சீதைக்குச் சூட்டிட என உரை காண்டல் இலக்கண ரீதியான தவறு மட்டுமன்றி, வலிந்து பொருள் கோடலும் ஆகும். அத்தாடன், தக்கவழி கம்பனது இக் கவியினைச் செவ்வனே இலக்கிய இரசனையுடன் துய்ப்பதற்கும் இது ஊறு விளைவிக்கக் கூடியதும் என்பாம்.

ஆகவே யாம், மரபு வழி வந்த உரையினை மறுத்து, மாற்றுரை காணும் நிர்ப்பந்தத்திற்கு உள்ளாக்கப்படுகிறோம்.

## மாற்றுரை எங்ஙனம்?

தேடுதற்கரிய ஸ்திரீரத்தினம் போன்றவளும் பொன்னாலாகிய சூடகத் தினையும், ஒளிரும் வளையல்களையும் அணிந்தவளுமாகிய சீதை (இராமுஷக்குச்) சூட்டிரு மூகமாக நீட்டுகின்ற இதழ்விரிமலர் மாலையாகவே மேருமலை போன்ற அவ்வில்லினை இராமன் அந்நேரம் கருதியே அதனை மிக லாகவமாகத் தூக்கினான் என்றவாறு. அதாவது, அந்த வில்லை **வில்லைக்** கருதாது, சீதை தனக்குச் சூட்டும் **மாலையாகவே அத்தருணம்** இராமன் கருதினான் என்பதே செய்யுளின், குறிப்புப் பொருளும் பொழிப்பும் ஆகும்.

#### இந்துப் பண்பாட்டு மரபு வழு

இந்துப் பண்பாட்டுக் கோலங்களில் ஒன்றாகிய, அரிவையே ஆடவனுக்கு சயம்வர வேளையில் மாலை சூட்டி வரித்தல் ஆகிய மரபும், எமது கருத்திற்கு மேலும் அரண் செய்கிறது. ஆண்மகன் தனது பராக்கிரமப் பாங்கினை நிகழ்த்திக் காண்பீப்பதும், அங்ஙனம் நிகழ்த்திய காலை, ஆடவனை வரிக்கு முகமாக, நங்கை அவனுக்கு மாலையிடுதலும் தொன்று தொட்டு வந்த இந்து மரபு ஆகும்.

திருஷ்டாந்தமாக, கம்பனுக்குக் காலத்தால் ஏறக்குறைய 700 ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்ட காளீதாசன் இயற்றிய இரகு வம்ச காவியத்தில் 6 ஆவது சருக்கத்தில், அஜனுக்கு இந்துமதி தனது தோழி சுநந்தை மூலம் மாலை அணிவித்து, அவனைத் தன் கணவனாக வரிக்கிறாள்

வீயாசரீன் மகாபாரதத்தில் திரௌபதி பொற்றட்டில் மாலை ஏந்தியவளாய் மண்டபத்திற்கு வந்து, மச்சயந்திர இலக்கினை வீழ்த்திய அருச்சுனனுக்கு மாலை சூட்டுகிறாள். நளோபாக்கியானத்தில் தமயந்தி நளன் வடிவில் வீற்றிருந்த நான்கு இந்திராதி தேவாகளையும் தவிர்த்து வீட்டு, நளனுக்கே மாலை சூட்டி வரிக்கிறாள்.

".....வயவேந்தைப் பொன்மாலை கூட்டினாள் பொன்." எனப் புகழேந்தியாரும் தமது நளவெண்பாவில் தமயந்தி நளனுக்கு மாலை குட்டினாள் எனக் குறிப்பூடுவார்.

வுல்லி பாரதத்தில் திரௌபதி மாலையூட்ட சருக்கத்தில் பூராமணக் கோலத்தில் சயம்வரத்திற்கு வந்திருந்த அள்ச்சுனன், திட்டத்துய்மனை நோக்கி "வீல்லுனை வளைத்துக்குறித்த இலக்கினை எய்து வீழ்த்திடின், பூராமண இளைஞர்க்கும் திரௌபதி மாலை சூட்டுவாளோ?" என வீனாவுகிறான்.

"மன் மரபூறந்து இருந்தோள் வலியால் இந்த மண் ஆளும் அவர்க்கன்றி மறைநூல் வாணா தொன் மரபூல் பூறந்தோரும் இலக்கு வீழ்த்தால் குட்டுமோ தொடையல் இளந்தோகை" இலக்கினை எய்து வீழ்த்திய விஜயனுக்கு உடனேயே மாலை சூட்டி அவனைக் கணவனாக வரிக்கிறாள் திரௌபதி பாஞ்சாலாபதி கன்னி இருதன் செங்கண் பங்கயத்தால் பாங்காகப் பரிந்து நோக்கி, தேஞ்சார நறுங்கமூநீர்ச் செய்ய தாமம் செம்மணிகால் அருவி எனச் சேர்த்தினாளே தாமம் — மாலை

மலையாளக் கவி 'புனம்' யாத்த இராமாயணமும் சீதையே இராமனுக்கு மாலை சூட்டினாள் எனக் குறிப்பிடும்.

இவ்வாறு, காவூயங்களில் எல்லாம் நங்கையே ஆடவனுக்கு மாலை கூட்டும் மரபு சொல்லப்படுகின்றது. கம்பனும் இம்மரபினையே பின்பற்றியிருக்கிறான் என்று கொள்வதே பொருத்தம்.

## கம்பனின் மானிட இயல்பைச் கட்டும் யதார்த்தப் பண்பு

மேலும் இச் சந்தாப்பத்தில் இராம காவியத்தின் தனிச் சிறப்புகளில் முக்கிய ஒன்றினைக்குறிப்பூட்டு, எமது கோட்பாட்டை மேலும் வேூயுறுத்த விரும்புகிறோம்.

மானிட இயற்கையின் இயல்புகளையும், உணர்வு, உணர்ச்சி, உளப்பாங்கு ஆகியவற்றையும் பெரும் பொருளாகக் கொண்டே, இயற்பண்புநீதியில் தனது காவியத்தைக் கம்பன் படைத்திருக்கிறான். இதனாலேயே அது காலதேச பரிமாணங்களைக் கடந்து அனைவர்க்கும் தெவுட்டாத இன்பம் நல்குகிறது.

கம்பன் போன்ற பெருங்கவிகள் தீட்டும் வர்ணனைகள் மனோடும்பங்கள். கதாபாத்திரங்களுக்கு அவன் கொடுக்கும் அடைகள் அனைத்துமே வெறும் சொல் அலங்காரங்கள், காஷிய மாபணிகள் அல்ல. மாறாக, அவை காவூயக் கருப்பொருளின் முக்கிய கூறுகளைச் கட்டி நிற்பனவுமன்றி, கதாபாத்திரங்களின் குணாம்சங்கள், உளப்பாங்கு, உணர்ச்சிக் குமுறல்கள் என்பனவர்கைக் குறிப்பால் காட் (நம் தகையனவுமாம். இவை சங்ககால இலக்கியங்களிற் காணப்ப()ம் உள்ளுறை உவமம், இறைச்சிப் பொருள் என்பனவற்றை ஒத்தன.

காவிய இரசனைக்கு இன்றியமையாத இந்த அம்சத்தினைச் சுவைஞர்கள் உணராத விடத்து, கம்பனின் உன்னத சிருஷ்டியின் பெரும் பகுதியினைத் தக்கவழி சுவைக்கத் தவறி விடுவர் என்பது திண்ணம்.

இந்த அடிப்படையூல், இச் செய்யுளை மீண்டும் நோக்குவோம். சீதையும் இராமனும், வூல் வளைத்தல் நிகழ முன்னமே, தத்தம் இதயம் மாறிப் புக்கெய்திய மனோலயக் காதலர்கள் (Romantic Lovers) என்பது கம்ப சித்திரம்.

வீல்லினை எடுக்க வீரைந்தெழுந்த இராமனின் மனத்திரையில் மனோலயக் காதல் உணர் வுகளை ஒரு கணம் கம்பன் தனது வர்ணனை மூலம் ஓடவீடுவதைப் பாருங்கள்.

தேடருமாமணி ஆகீவிடுகிறாளாம் சீதை அத்தருணம் இராமனுக்கு. பொன்னலாகிய தேடகமும் ஒளிவிடும் வளையல்களையும் அணிந்திருக்கின்ற அவளது கரங்கள் அன்றலாந்த பூக்களால் ஆகிய மாலையினைச் குட்டிட நீட்டுகின்றனவாம். ......போற் சூடகம் வால்வளை சூட்டிட நீட்டும் ஏடவீழ் மாலை।

செய்யுள்ன் மூன்றாவது இறுதியடியில் ஓசை சற்றுத் தாமதித்துச் செல்வது, சீதை கரங்களில் மாலையினை ஏந்திய வண்ணம், பெண்மைக்கே உரிய நாணத்தினால் தயக்கத்தோடு, கைகளை நீட்டி உயர்த்தும் பாங்கினைச் சூசகமாக எமக்கு (இது காட்சியீன்பம்) உணர்த்தி நிற்கிறது எனலாம்.

மேகோலையக்காதல் வையப்பட்டு நிற்கும் இராமன் தனது தேடரு மாமணியிடமிருந்து, அவள் தனக்கு மாலை சூட்டி நோயகனாக வரிப்பதை விழைவானா? அன்றித்தான் சீதைக்கு மாலை அணிவிப்பதை நினைப்பாகோோ? முன்னதை அல்லவா விழைந்து இறும்பூது எய்துவான்!

இதுவே ஆடவனுக்குரிய யதார்த்தமான பண்பாகும்.

எனவே சீതെക கைக்க மாலை சூட் (நவாள் என்ற எண்ணத்தினால் உந்தப்பட்டே, **அப்பா**ரிய ബീல் എതെത வுல்லெனக் கருதாது, சீதை தனக்குச் குட்(நம் மாலையாகக் கருசியவனாய் வில்லினை வாகனமாகத் காக்கினான் என்பதே தக்க உரையாம்.

இராமனே இந்தச் சந்தாப்பத்தில் மாலையைச் சீதைக்குச் சூட்டுவதாகக் கொண்டால் பொற்குடகம் வால்வளை என்ற தொடர்கள் கருத்தமைதியற்ற வெற்றுச் சொற்கள் ஆகிவீடும்.

கம்பனிடத்து அர்த்தமற்ற பதங்களைக் காண்டல் அரிதினும் அரிது.

## கம்பனின் அபூர்வமான புலமை வழக்கு

கம்பன் போன்ற பெருங் கவிஞர்கள் துமக்கு முற்பட்ட புலமையாளர்களிடமிருந்து எண்ணப்படிமங்கள், சொல்லோவீயங்கள் போன்றவற்றைக் கடன் வாங்கிக் கொண்டு தாம், கூறவந்த பொருள் வீளக்கத்திற்கும் சந்தா்ப்பத்திற்கும் ஏற்றவாறு, தம தாக்கி இரசவாதம் செய்து அமைவா்.

சீதையே இராமனுக்கு மாலை கூட்டிட நீட்டும் என்ற கம்பன் குறுவதாக யாம் கருதுவதற்கு, கம்பனுடைய இந்த இரசவாதக் கவித்திறன் துணை போகிறது எங்ஙனம்?

காளிதாசனின் இரகுவம்சத்தில் ஒரு கட்டம். அஜனுக்கு இந்துமதி மலாமாலை அணிவீத்து அவனை வரிக்கிறாள். அம் மலா மாலையினை, மாலையெனக் கருதாது இந்துமதி தனது கரங்களாலேயே தன்னை ஆலிங்கனம் செய்வதாக அஜன் எண்ணி மகிழ்கிறான் எனக்கவி சொல்வான்.

tayā srajā mangala puspa mayyā visālavksh sthalālambyā sah/ amasta kantharpitā bāhupāsām vidrabhrājāvarajām varnayah //

#### இரகு வம்சம் சருக்கம் 6

இந்த எண்ணப்படிமைத்தினால் உந்தப்பட்டே இராமன் வில்லை எடுக்கும் சந்தர்ப்பத்தில் அவ்வில்லை வில்லாக எண்ணாமல் சீதை தனக்குச் குட்டிடை நீட்டும் ஏடவிழ்மாலையாக எண்ணி வில்லை எளிதாகத் தூக்கினான் எனக் கம்பன் கூறுகிறான்

காளிதாசன் இரகுவம்சத்தின் 11ஆவது சருக்கத்தில் இராமன் வீல் வளைத்தலைப் பற்றிப் பூன் வருமாறு கூறுவான்.

"பெரிய மலையின் கனத்தினை யுடையதாக விருந்தும், மன்மதன் தனது மென்மையான புஷ்பவில்லை அதிக சிரமமின்றி எடுப்பதுபோல" இராமன் அவ்வில்லை நாகணேற்றினான்.

## saila sāram api nāthiyatnatah / puspa cāpam iva pesalam smarah//

#### இரகுவம்சம் சருக்கம் 11

இவ்வூரண்டு சொல்லோவூயங்களினால் தனது கவூயுணர்வு உந்தப்பட் ஆட கம்பன் யாம் எடுத்துக் கொண்ட இச் செய்யுளைப் படைத்துத் தந்திருக்கிறான் என்பது இலக்கிய சகைவஞர்களுக்கு எளிதில் புலனாகக் கூடிய தொன்று.

தொகுத்துக் கூறீன், தமிழில் நான்காம் வேற்றுமை கோடற்பொருளில் தொகை நிலை தொடராத வழங்குவதில்லை என்பதால் மரபு வழிவந்த உரைகண்டதில் இலக்கண ரீதியான வமு உண்டென்பதாலும், இந்துப் பண்பாட்டு மாபன்படி, மகளிரே ஆடவர்க்கு மாலை சூட்டி வரத்தல் முறைமை என்பதாலும், சூட்டிட சீட்(நம் என்ற காட்சிப்படிமம் பெண்ணுக்கே பொருத்தமுடையதாலும், கூடுகலாகப் தேடருமாணி சூடகம் வால்வளை என்ற சொற்றொடர்கள் சீதைபால் மனோலயக் காதவுற்ற இராமனின் உளப்பாங்கினைச் கட்டி நிற்பதாலும், இச் செய்யுளில் துலங்கும் கம்பனின் கவியுணா்விற்கு உந்து சக்தியாக வுளைய்கிய காளிதாசனின் எண்ணப்படிமங்கள் இரண்(நம் ஆடவனின் மனோ நிலை பற்றியே பூரஸ்தாபுத்தாலும், சீதையே இராமனுக்குச் சூட்டிட நீட்டும் ஏடவிழ்மாலை எனப் பொருள் காணுகலே ஏற்படையதாம்.

இங்ஙனம், அப்பாரிய வில்லை வில்லெனக் கருதாது, தனக்குச் சீதை குட்டவிருக்கின்ற ஏடவிழ்மாலை என, அதனை எண்ணியவனாய், இராமன் அவ்வில்லைத் தூக்கினான் என்பதே தகுந்த உரை என்பாம். Printed by : Mario Printers, Colombo-13 Tel : 432452

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org