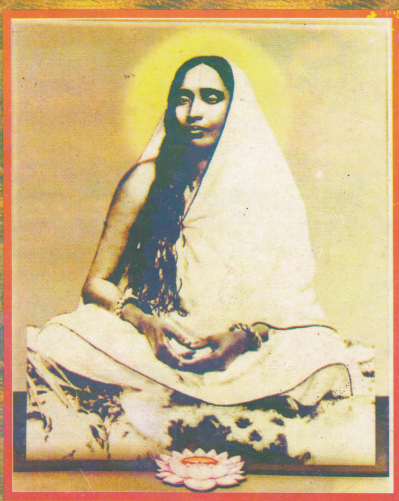
Souvenir



16-07-2000 Guru Purnima

Srí Ramakríshna Sarada Sevashráma PointPedro Srí Lanka Purity, patience, and perseverance are the three essentials to success, and above all, love.

ZWZ

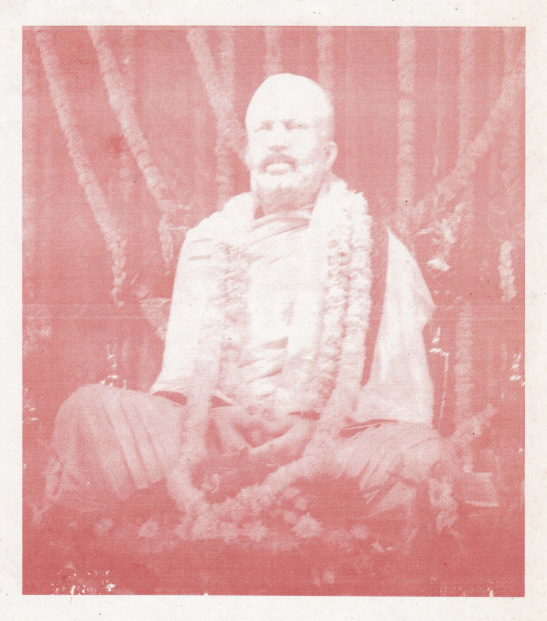
-Swami Vivekananda

# SUPERB PHOTO GRAPHERS

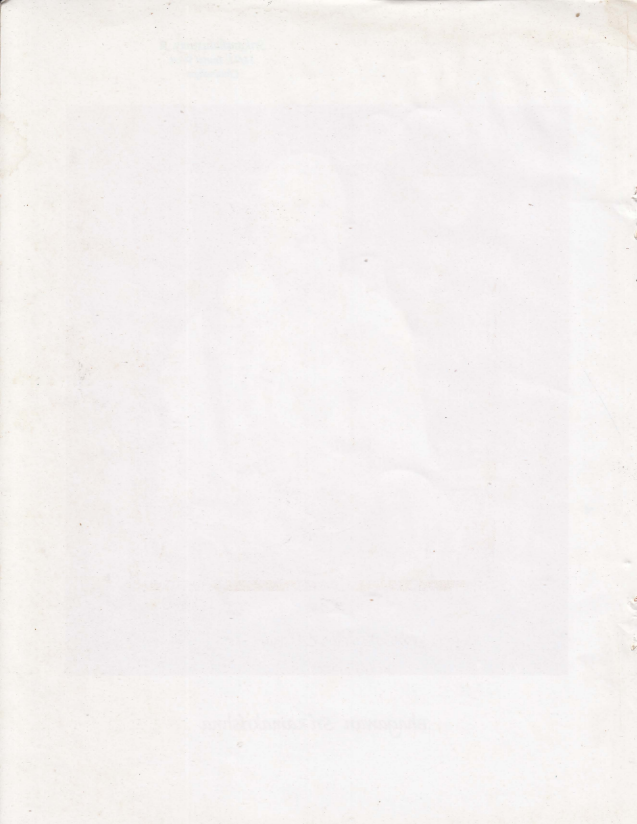
# KUGAN STUDIO

ZWZ ZWZ Point Pedro T.P: 3218





Bhagawan Srí Ramakríshna





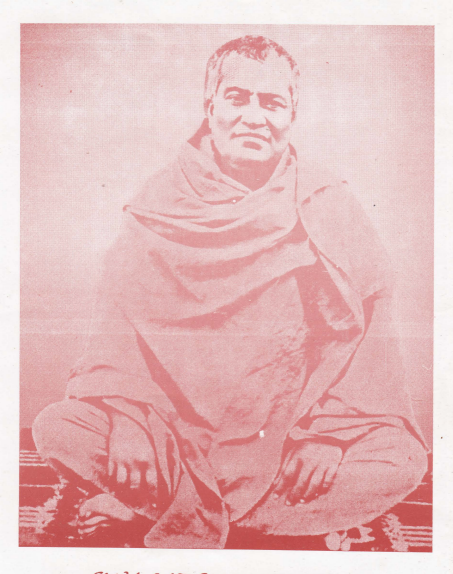
SWAMI VIVEKANANDA

AN ILLUSTRIOUS

HINDU MONK - NO ONE COMPEER

TO SWAMIJII IN THIS WORLD



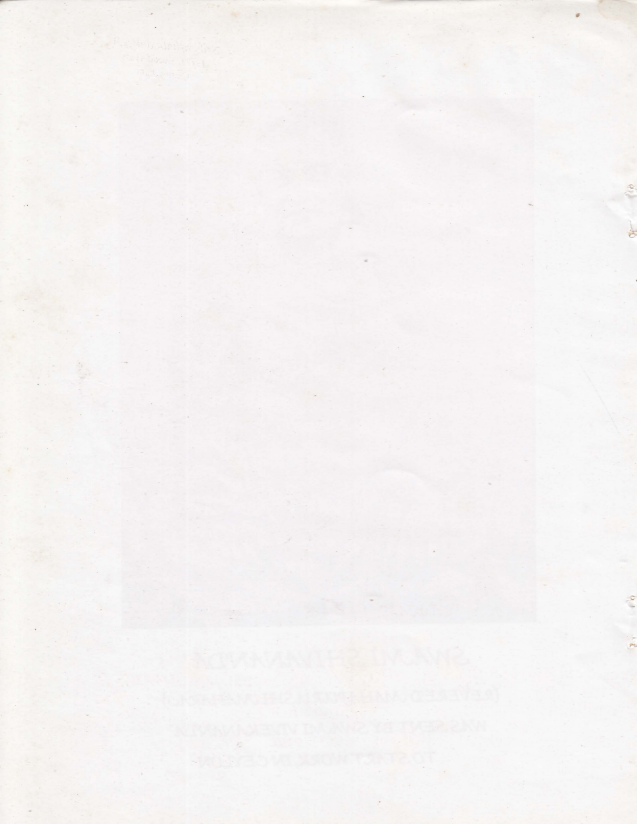


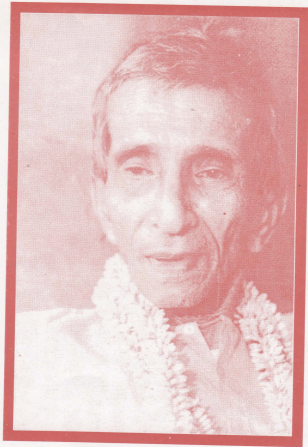
SWAMI SHIVANANDA

(REVERED MAHAPURUSHI MAHARAJ)

WAS SENT BY SWAMI VIVEKANANDA

TO START WORK IN CEYLON





THIS SOUVENIR

IS

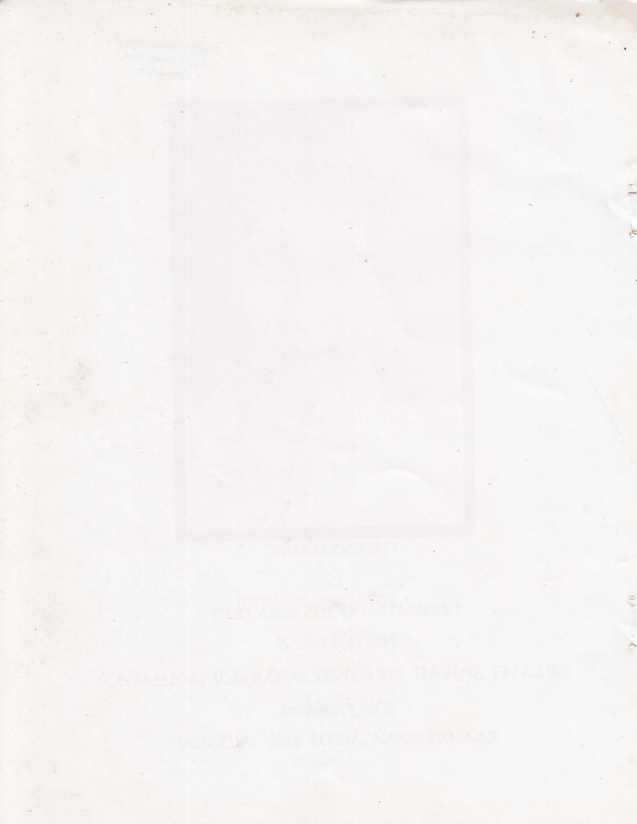
DEDICATED AT HIS HOLY FEET

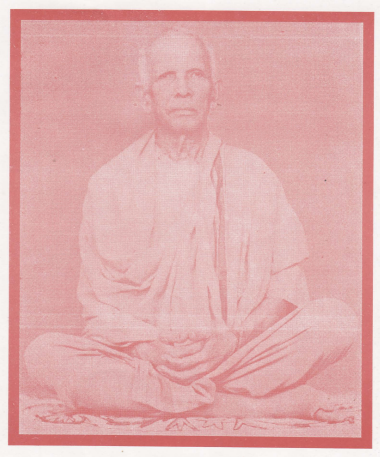
HIS HOLINESS

SRIMAT SWAMI VIRESWARANANDAJI MAHARAJ

10th President

RAMAKRISHNA MATH and MISSION





Most Revered
President Maharaj
His Holines
Srimat Swami Ranganathanandji Maharaj
Present President,
Ramakrishna Math and Mission



#### THE NECESSITY OF RELIGION

(Delivered in Lodon)

Of all the forces that have worked and are still working to mould the destinies of the human race, none, certainly, is more potent than that, manifestation of which we call religion. All social organisations have as a background, somewhere, the workings of that peculiar force, and the greatest cohesive impulse ever brought into play amongst human units has been derived from this power. It is obvious to all of us that in very many cases the bonds of religion have proved stronger than the bonds of race, or climate, or even of descent. It is a wellknown fact that persons worshipping the same God, believing in the same religion, have stood by each other, with much greater strength and constancy, than people of merely the same descent, or even brothers. Various attempts have been made to trace the beginnings of religion. In all the ancient religions which have come down to us at the present day, we find one claim made-that they are all supernatural, that their genesis is not, as it were, in the human brain, but that they have originated some where outside of it.

Two theories have gained some acceptance amongst modern scholars. One is the spirit theory of religion, the other the evolution of the idea of the Infinite. One party maintains that ancestor worship is the beginning of religous ideas; the other, that religion originates in the man wants to keep up the memory of his

dead relatives and thinks they are living even when the body is dissolved, and he wants to place food for them and, in a certain sense, to worship them. Out of that came the growth we call religion.

Studying the ancient religions of Egyptians, Babylonians, Chinese, and many other races in America and elsewhere, we find very clear traces of this ancestor worship being the beginning of religion. With the ancient Egyptians, the frist idea of the soul was that of a double. Every human body in it another being very similar to it, and when a man died, this double went out of the body and yet lived on. But the life of the double lasted only so long as the dead body remained intact, and that is why we find among the Egyptians so much solicitude to keep the body uninjured. And that is why they built those huge pyramids in which they preserved the bodies. For, if any portion of the external body was hurt, the double would be correspondingly injured. This is clearly ancestor worship. With the ancient Babylonians we find the same idea of the double, but with a variation. The double lost all sense of love; it frightened the living to give it food and drink, and to help it in various ways. It even lost all affection for its came children its own wife. Among the

ancient Hindus also, we find traces of this ancestor worship. Among the Chinese, the basis of their religion may also be said to be ancestor worship, and it still permeates the lengh and breadth of that vast country. In fact, the only religion that can really be said to flourish in China is that of ancestor worship. Thus it seems, on the one hand, a very good position is made out for those who hold the theory of ancestor worship as the beginning of religion.

On the other hand, there are scholars who from the ancient Aryan literature show that religion originated in nature worship. Although in India we find proofs of ancestor worship everywhere yet in the oldest records there is no trace of it what so ever. In the Rig-Veda Samhita, the most ancient record of the Aryan race, we do not find any trace of it. Modern scholars think, it is the worship of nature that they find there. The human mind seems to struggle to get a peep behind the senses. The dawn, the evening, the hurricane, the stupendous and gigantic forces of nature, its beauties, these have exercised the human mind, and it aspires to go beyond, to understand something about them. In the struggle they endow these phenomena with personal attributes, giving them souls and bodies, sometimes beautiful, sometimes transcendent. Every attempt ends by these phenomena becoming abstractions whether personalised or not. So also it is found with the ancient Greeks; their whole mythology is simply this abstracted nature worship. So

also with the ancient Germans, the Scandinavians, and all the other Aryan races. Thus, on this side, too, a very strong case has been made out, that religon has origin in the personification of the powers of nature.

These two views, though they seen to be contradictory, can be reconciled on a third basis, which, to my mind, is the real germ of religion, and that I propose to call the struggle to transcend the limitations of the senses. Either, man goes to seek for the spirits of his ancestors, the spirits of the dead, that is, he wants to get a glimpse of what there is after the body is dissolved, he desires to understand the power working behind the stupendous phenomena of nature. Whichever of these is the case, one thing is certain, that he tries to transcend the limitations of the senses. He cannot remain satisfied with his senses; he wants to go beyond them. The explanation need not be mysterious. To me it seems very natural that the first glimpse of religion should come through dreams. The frist idea of immortality man may well get through dreams. Is that not a most wonderful state? And we know that children and untutored minds find very little difference between dreaming and their awakened state. What can be more natural then that they find, as natural logic, that even during the sleep state when the body is apparently dead, the mind, goes on with all its intricate working? What wonder that men will at once come to the conclusion that when this body is dissolved for ever, the same working will go on? This, to my mind, would be, a more natural explanation of the supernatural, and through this dream idea the human mind rises to higher and higher conceptions. Of course, in time, the vast majority of mankind found out that these dreams are not verified by their waking states, and that during the dream state it is not that man has a fresh existence, but simply that he recapitulates the experiences of the awakened state.

But by this time the search had begun, and the search was inward, and man continued inquiring more deeply into the different stages of the mind and discovered higher states than either the waking or the dreaming. This state of things we find in all the organised religions of the world, called either ecstasy or inspiration. In all organised religions, their founders, prophets, and messengers are declared to have gone into states of mind that were neither waking nor sleeping, in which they came face to face with a new series of facts relating to what is called the spiritual kingdom. They realised things there much more intensely than we realise facts around us in our waking state. Take, for instance, the religions of the Brahmins. The Vedas are said to be written by Rishis. These Rashis were sages who realised certain facts. The exact definition of the Sanskrit word Rishi is a Seer of Mantras of the thoughts conveyed in the Vedic hymns. These men declared that they had realised-sensed, if that word can be used with regard to the supersensuous-certain facts, and these facts they proceeded

to put on record. We find the same truth declared amongst both the Jews and the Christians.

Some exceptions may be taken in the case of the Buddhists as represented by the Southern sect. It may be asked -if the Buddhists do not believe in any God or soul, how can their religion be derived from supersensuous state of existence? The answer to this is that even the Buddhists find an eternal moral law, and that moral law was not reasoned out in our sense of the word. But Buddha found it, discovered it, in a supersensuous state. Those of you who have studied the life of Buddha, even as briefly given in that beautiful poem, The Light of Asia, may remember that Buddha is represented as sitting under the Bo-tree until he reached that supersensuous state of mind. All his teachings came through this, and not through intellectual cogitations.

Thus, a tremendous statement is made by all religions; that the human mind, at certain moments, transcends not only the limitations of the senses, but also the power of reasoning. It then comes face to face with facts which it could never have sensed, could never have reasoned out. These facts are the basis of all religions of the world. Of course we have the right to challenge these facts, to put them to the test of reason. Nevertheless, all the existing religions of the world claim for the human mind this peculiar power of transcending the limits of the senses and the limits of reason; and this power they put forward as a statement of fact.

Apart from the consideration of the question how far these facts claimed by religions are true, we find one characteristic common to them all. They are all abstractions as contrasted with the concrete discoveries of physics, for instance; and in all the highly organised religions they take the purest form of Unit Abstraction, either in the form of an Abstracted Presence, as an Omnipresent Being, as an Abstract Personality called God, as a Moral Law, or in the form of an Abstract Essence underlying every existence. In modern times, too, the attempts made to preach religions without appealing to the supersensuous state of the mind have had to take up the old abstractions of the Ancients and give different names to them as "Moral Law" the "Ideal Unity", and so forth, thus showing that these abstractions are not in the senses. None of us have yet seen an "Ideal Human Being", and yet we are told to believe in it. None of us have yet seen an ideally perfect man, and yet without that ideal we cannot progress. Thus this one fact stands out from all these different religions, that there is an Ideal Unit Abstraction, which is put before us, either in the form of a person or an Impersonal Being, or a Law, or a Presence, or an Essence. We are always struggling to raise ourselves up to that ideal. Every human being, w ho so ever and where-so ever he may be, has an ideal of infinite power. Every human being has an ideal of infinite pleasure. most

of the works that we find around us, the activities displayed everywhere, are due to the struggle for this infinite power or this infinite pleasure. But a few quickly discover that although they are struggling for infinite power, it is not through the senses that it can be reached. They find out very soon that infinite pleasure is not to be got through the senses, or, in other words, the senses are too limited, and the body is too limited, to express the Infinite. To manifest the Infinite through the finite is impossible, and sooner or later, man learns to give up the attempt to express the Infinite through the finite. This giving up, this renunciation of the attempt, is the background of ethics. Renunciation is the very basis upon which ethics stands. There never was an ethical code preached which had not renunciation for its basis.

Ethics always says, "Not I, but thou". Its moto is, Not self, but non-self". The vain ideas of individualism, to which man clings when he is trying to find that infinite Power or that Infinite Pleasure through the senses, have to be given up-say the laws of ethics. You have to put *yourself* last, and others before you. The sense say, "Myself first" Ethics says, "I must hold myself last," Thus, all codes of ethics are based upon this renunciation; destruction, not construction, of the individual on the material plane. That Infinite will never find expression upon the material plane, nor is it possible or thinkable.

So, man has to give up the plane of matter and rise to other spheres to seek a deeper expression of that Infinite. In this way the various ethical laws are being moulded, but all have that one central idea, eternal self abnegation. Perfect self-annihilation is the ideal of ethics. People are startled if they are asked not to think of their individualities. They seem so very much afraid of losing what they call their individuality. At the same time, the same men would declare the highest ideals of ethics to be right, never for a moment thinking that the scope, the goal, the idea of all ethics the destruction, and not the building up, of the individual.

Utilitarian standards cannot explain the ethical relations of men, for, in the first place we cannot derive any ethical laws from considerations of utility. Without the supernatural sanction as it is called, or the perception of the superconscious as I prefer to term it, there can be no ethics. Without the struggle towards the Infinite there can be no ideal. Any system that wants to bind men down to the limits of their own societies is not able to find an explanation for the ethical laws of mankind. The Utilitarian wants us to give up the struggle after the Infinite, the reachingout for the Supersensuous, as impracticable and absurd, and, in the same breath, asks us to take up ethics and do good to society. Why should we do good? Doing good is a secondary consideration. We must have an ideal. Ethics itself is not the end but the

means to the end. If the end is not there, why should we be ethical? Why should I do good to other men, and not injure them? If happiness is the goal of mankind, why should I not make myself happy and others unhappy? What prevents me? In the second place, the basis of utility is too narrow. All the current social forms and method are derived from society as it exists, but what right has the Utilitarian to assume that society is eternal? Society did not exist ages ago, possibly will not exist ages hence. Most probably it is one of the passing stages through which we are going towards a higher evolution, and any law that is derived from society alone cannot be eternal, cannot cover the whole ground of man's nature. At best, therefore Utilitarian theories can only work under present social conditions. Beyond that thay have no value. But a morality, an ethical code, derived from religion and spirituality, has the whole of infinite man for its scope. It takes up the individual, but its relations are to the Infinite, and it takes up society alsobecause society is nothing but numbers of these individuals grouped together; and as it applies to the individual and his eternal relations, it must necessarily apply to the whole of society, in whatever condition it may be at any given time. Thus we see that there is always

the necessity of spiritual religion for mankind. Man cannot always think of matter, however pleasurable it may be.

It has been said that too much attention to things spiritual disturbs our practical relations in this world. As far back as in the days of the Chinese sage Confucius, it was said, 'Let us take care of this world: and then, when we have finished with this world, we will take care of other world." It is very well that we should take care of this world. But if too much attention to the spiritual may a affect a little our practial relations too much attention to the so-called practical hurts us here and hereafter. It makes us materialistic. For man is not to regard nature as his goal, but something higher.

Man is man so long as he is struggling to rise above nature, and this nature is both internal and external. Not only does it comprise the laws that govern the particles of matter outside us and in our bodies, but also the more subtle nature within, which is, in fact, the motive power governing the external. It is good and very grand to conquer external nature, but grander still to conquer our internal nature. It is grand and good to know the laws that govern the stars and planets; it is infinitely grander and bitter to know the laws that govern the passions, the feelings, the will, of mankind. This conquering of the innerman, understanding the secrets of the subtle workings that are within the human mind, and knowing its

wonderful secrets, belong entirely to religion. Human nature-the-ordinary human nature, I mean-wants to cebig material facts. The ordinary man cannot understand anything that is subtle. Well has it been said that the masses admire the lion that kills a thousand lambs, never for a moment thinking that it is death to the lambs. although a momentary triumph for the lion; because they find pleasure only in manifestations of physical strength. Thus it is with the ordinary run of mankind. They understand and find pleasure in everything that is external. But in every society there is a section whose pleasures are not in the senses, but beyond, and who now and then catch glimpses of something higher than matter and struggle to reach it. And if we read the history of nations between the lines, we shall always find that the rise of a nation comes with an increase in the number of such men; and the fall begins when this pursuit after the Infinite, however vain Utilitarians may call it. has ceased. That is to say, the mainspring of the strength of every race lies in its spirituality, and the death of that race begins the day that spirituality wanes and materialism gains ground.

Thus, apart from the solid facts and truths that we may learn from religion, apart from the comforts that we may gain from it, religion as a science, as a study, is the greatest and healthiest exercise that the human mind can have. This pursuit of the Infinite, this struggle to grasp the Infinite, this effort to get beyond the limitations of the senses-out of matter, as it were-and to evolve the spiritual man-this striving day and night to make the Infinite one with our being-this struggle itself is the grandest and most glorious that man can make. Some persons find the greatest pleassure in eating. We have no right to say that they should not. Others find the greatest pleasure in possessing certain things. We have no right to say that they should not. But they also have no right to say 'no' to the man who finds his highest pleasure in spiritual thought. The lower the organisation, the greater the pleasure in the senses. Very few men can eat a meal with the same gusto as a dog or a wolf. But all the pleasures of the dog or the wolf have gone, as it were into the senses. The lower types of humanity in all nations find pleasure in the senses, while the cultured and the educated find it in thought, in philosophy, in arts and sciences. Spirituality is a still higher plane. The subject being infinite, that plane is the highest, and the pleasure there is the highest for those who can appreciate it. So, even on the utilitarian ground that man is to seek for pleasure, he should cultivate religious thought, for it is the highest pleasure that exists. Thus religion, as a study, seems to me to be absolutely necessary.

We can see it in its effects. It is the great \*

est motive power that moves the human mind. ,No other ideal can put into us the same mass of energy as the spiritual. So far as human history goes, it is obvious to all of us that this has been the case and that its powers are not dead.I do not deny that men, on simply utilitarian grounds, can be very good and moral. There have been many great men in this world perfectly sound, moral, and good, simply on utilitarian grounds. But the world-movers, men who bring as it were, a mass of magnetism into the world, whose spirit works in hundreds and in thousands, whose life ignites others with a spiritual firesuch men, we always find, have that spiritual background. Their motive power came from religion. Religion is the greatest motive power for realising that infinite energy which is the birthright and nature of every man. In building up character, in making for every thing that is good and great, in bringing peace to others and peace to one's own self, religion is the highest motive power and, therefore, ought to be studied from that standpoint. Religion must be studied on a broader basis than formerly. All narrow, limited, fighting ideas of religion have to go. All sect ideas and tribal or national ideas of religion must be given up. That each tribe or nation should have its own particular God and think that every other is wrong is a superstition that should belong to the past. All such ideas must be abandoned.

As the human mind broadens, its spiritual steps broaden too. The time has already come when a man cannot record a thought without its reaching to all corners of the earth; by merely physical means, we have come into touch with the whole world; so the future religions of the world have to become as universal, as wide.

The religious ideals of the future must embrace all that exists in the world and is good and great, and, at the same time, have infinite scope for future development. All that was good in the past must be preserved; and the doors must be kept open for future additions to the already existing store. Religions must also be inclusive, and not look down with contempt upon one another, because their particular ideals of God are different. In my life I have seen a great many spiritual men, a great many sensible persons, who did not believe in God at all, that is to say, not in our sense of the word. Perhaps thay understood God better than we can ever do. The personal idea of God or the Impersonal, the Infinite, Moral Law, or the Ideal man-these all have to come under the definition of religion. And when religions have become thus broadened, their power for good will have increased a hundredfold. Religions, having tremendous power in them, have often done more injury to the world than good, simply on account of their narrowness and limitations.

Even at the present time we find many sects and societies, with almost the same ideas, fighting each other, because one dose not want to set forth those ideas in precisely the same way as another. Therefore, religions will have to broaden. Religious ideas will have to become universal, vast, and infinite; and then alone we shall have the fullest play of religion, for the power of religion, has only just begun to manifest in the world. It is sometimes said that religions are dying out, that spiritual ideas are dying out of the world. To me it seems that they have just begun to grow. The power of religion, broadened and puried, is going to penetrate every part of human life. So long as religion was in the hands of a chosen few or of a body of priests, it was in temples, churches, books, dogmas, ceremonials, forms, and rituals. But when we come to the real, spiritual, universal concept, then, and then alone, religion will become real and living; it will come into our very nature, live in our every movement, penetrate every pore of our society, and be infinitely more a power for good then it has ever been before.

What is needed is a fellow-feeling between the different types of religion, seeing that they all stand or fall together, a fellow-feeling which springs from mutual esteem and mutual respect, and not the condescending, patronising, niggardly expression of goodwill, unfortunately in vogue at the present time with many. And above all, this is needed between types of religious expression coming from the study of mental phenomena-unfortunately, even now laying exclusive claim to the name of religion- and those expressions of religion whose heads, as it were, are penetrating more into the secrets of heaven though their feet are clinging to earth, I mean, the so-called materialistic sciences.

To bring about this harmony, both will have to make concessions sometimes very large, may more sometimes painful, but each will find itself the better for the sacrifice and more advanced in truth. And in the end, the knowledge which is confined within the domain of time and space will meet and become one with that which is beyond them both, where the mind and senses cannot reach-the Absolute, the infinite, the One without a second.

Swami Vivekananda's Complete works vol-II

#### To those who do not believe in God

Two western ladies, who believed in humanitarian service but not in God, came to Swami Adbhutanandaji. He asked them, 'Why should you do good to others? If you do not believe in the existence of God, there will always remain a flaw in your argument. Humanitarian work is a matter that concerns the good of society. You cannot prove that it will do good to yourself. So after a time you will get tired of doing the work that does not serve your self-interest. On the contrary, if you believe in God there will be a perennial source of interest, for the same God resides in others as in you,' one of the ladies asked, 'But can you prove that the one God resides in many?' 'why not?' answered the Swami and added, 'But it is a subjective experience. Love cannot be explained to another The same is case with God. One of them asked How can it be possible that I am the Soul, I being finite the Soul being infinite? ''Where is the difficulty?' replied Adbhutanandaji, have you not seen Jasmine flowers? The petals of those flowers are very samall. But even thouse petals, dew falling on them, reflect the infinite sky. Do they not? In the same way through the grace of God this limited self can reflect the Infinite.

-retold from The Apostles of Sri Ramakrishna

#### On Conversion, Real Teachers, etc

eomicinos enviscentos estam e Swami Ranganathananda

Srimat Swami Ranganathanandaji Maharaj President, Ramakrishna Math and Ramakrishna Mission, would tour various countries every year to spread the eternal message of Vedanta. During one such visit in 1982 to Chicago, USA, a group of admirers interviewed him. These questions and answers were taped and transcribed and Revered Maharaj edited them before approving them all for publication.

Question: To perfrom one's duty even if it be humble, rather than another's is great. To die in one's duty is life, to live in another's is death. What I often wonder is, can a westerner really be a Hindu? Within the Vedantic philosophy, is Conversion by the westerner to Hinduism really possible?

Swamiji: This question can be answered from two points of view. Normally, all these thousands of years there was little or no conversion to Hinduism. The name Hinduism itself did not exist until the Mughal period in the 17th century CE. It was known as sanatana dharma or eternal religion. Hinduism grew without any kind of conversions. Today, however, there are several Hindu agencies in India which try to convert people who are willing to become Hindu from a non-Hindu faith. The Ramakrishna Order does not do so, only because We believe that all religions are true, and all paths can take you to the highest goal. But, if anyboby says 'I am a Hindu 'we just recognise it and deal with that person from that point of view. There is no ceremony there is no kind of

baptism for such people. They just say. We admire Hinduism and follow it. There is nothing more about it. People say, We are Hindus and they adopt the Hindu cultural and spiritual ways, Just like people in Southeast Asia and other countries. We treat a Person as a Hindu if he or she says I am a Hindu. That is so far as our Ramakrishna Order is concerned. There are some Hindu agencies which are reconverting those who are willing to come back to Hinduism. Many had gone out of Hinduism due to various attractions, especially monetary. Many poor Hindu people had been taken away, especially by Christian denominations. Hinduism, therefore, is changing its policy, only because it is being attacked by various missionary religions in the modern period and that is acting as a sinister bar to harmony within the Indian subcontinent. Therefore new movements have come up, seeking to start this kind of re-conversion of those who had been taken away, but this only through persuasion. And they come back with no offering of monetary incentives.

That is the state of Hindu conversion today. Actually, the word Hindu has little

meaning, particularly because it is not given by the Hindus themselves; and it is not mentioned in any of the Hindus scriptures. It came accidentally; first it was only a name connected with territory. Every body who was on the eastern side of the Indus river was called a Hindu by the persians. in fact. when I went to spain, they said to me, Do not use the word Indian to us Indian means the Red Indian, call yourself Hindu. We understand Hindus, Muslims, Christians, all as Hindus Up to about 100 years ago our country was known as Hindustan, even by Muslim rulers, because Hindu referred to a territory. Hindus called their religion not Hinduism or by any other name, but sanatana dharma, eternal religion, which contains many religions federated together by a common spiritual bond.

That is the nature of the Hindu religion. All the world's religions can be brought together under a common bond which the Vedanta Provides, so that each has its own freedom; that is India's approach to religion all through the ages. But, owing to pressure from highly missionarizing religions which adopt all sorts of methods to convert India's poorer sections for politically strengthening their own base modern India had to throw up certain movements which started converting people back to Hinduism, because till now it had only a door to go out, and no door to enter in. That was

found to be dangerous in this modern period. It would change the character of India itself. Hinduism provides freedom, tremndous freedom, to every community. Suppose any one of those converting religions become strong and dominant then that old India will die that liberal atmosphere will die, because that is not found in any other religion This attitude is in no other country this acceptance, this tolarance, this respect for every religion. This progressive Hindu attitude will be destoryed in India and no other religion can take its unique place. That ancient India will die and nobody would like that. The world will be poorer thereby So, these new Hindu movements are taking in people who have gone out, but that also only by peaceful methods of persuasion: Three generations ago, you were all Hindus. If you find this is beautiful, you can come. So many people tell me that they are doing this kind of work. That is what is happening just now on the subject of conversion to Hinduism in India.

Question: You mentioned that because of certain religious activities in India people face some obstacles and hindrances in communicating with each other. I assume that you are speaking of religious representatives who attempt to convert the Hindus. To other forms of religion. In view of Christian mysticism in the West, particularly among the German and Spanish mystics, and their search for the highest and the idea of the disappearance of the self in the Absolute, do you see any

possibility of collaboration in this search for an authentic oneness between Christians and Hindus?

Swamiji: Tremendous possibilities are there in the modern period, because the world is really hungry for the spiritual food. But, religions generally give only stones and not bread, in the words of Jesus. (...command this stone that it be made bread' St Luke, 4.3) By collaboration of the spiritually minded in Christianity and Hiduism and other religions, you will find the development of this capacity to give spiritual food to people in stead of "stones" of dogmas and narrow fanatical ideas. In every religion there is the formal dogmatic dimension, and there is also the elevating spiritual dimension it is the spiritual dimension that people are seeking today. The formal is needed as a base but not as the final blessing of religion. In that way the Hindu religion alone makes a clear distinction between the formal and the spiritual sides of religion, and stresses the dominance of the spiritual side. That is a special quality of the Hindu religion. The person who deals only with the formal side is treated as very ordinary - Just like a priest, for example. This class is not highly respected. But a man of God - the man or woman who has actually realized God - is highly respected in India. So, a Christian or a Muslim who lives the spiritual life will be highly respected in India. This is the nature of the Hindu tradition. This tradition has tremendous significance for the rest of the world as well. Wherever there is spirituality, you do not

look to its label; spirituality has no label. There is no Hindu spirituality or Christian spirituality, though the basis may be Hindu or Christian. So when one becomes actually spiritual, one goes beyond these distinctions of creed, sect, and denomination so that a highly spiritual Christian will be honoured by everyone, because he or she has achieved something which we are all seeking. It is there that you find universality of spiritual experience; and there you can have a tremendous collaboration. Collaboration at the lower level is practically impossible because of the prominence of all these ethnical dimensions of religion. They are after conversion, they are after increasing their political numbers. That conversion. has no meaning in spiritual life. I can say, I am a wicked man, I change my religion, what do I become? My wickedness has not gone, only my pleace has been changed from one census column to another census column. That is all that has happened; whereas, if change of whole character takes place by conversion, that is beautiful. That was the original meaning of coversion.

When I read the famous book, Confessions of Saint Augustine, I found the truth of the real meaning of conversion. This intellectual of the fourth century CE, given to drunkenness and every form of vice, but highly intellectual, was struggling for sometime to become spiritual. He could

not overcome those weaknesses. His mother, Monica, was praying for him, and oneday the miracle of conversion took place. What was the nature of that conversion? It was conversion from worldliness to spirituality, from worldly life to a godly life. That is the wonderful change in his life, and Augustine gives a beautiful expression to it in that famous book. He cries: O Lord! How long am I to wait for this change? How long? How long? Tomorrow? why not today? Why not now? Why not this very hour see the end of my wretchdness? That was the prayer that came from his heart and that very moment he became converted into a soul seeking God. So this type of conversion is really worthwhile. It is a vertical movement, whereas the other is a lateral movement - changing people's religion from this to that without any change in their character, in their outlook.

This kind of collaboration at spiritual level is not only possible but absolutely necessary for the good of humankind today. The world seeks spiritual food. It is there in Christianity, in Hinduism, in Judaism and Islam. There is a big fund of spirituality in all these various traditions. Every tradition has produced great saints and sages. So, a pooling up of resources for use in the highly materialistic age in which we are living is the right thing in this modern period. This work has tremendous possibility and Sri Ramakrishna's advent in the modern age

makes this type of collabration at a higher level possible. He was the very embodiment of harmory.

Question: I would like to know if you could help the Americans find out the difference between a real swami and a fake swami. There are so many of them coming to USA and you could tell us some points on how we could find out who is who.

Swamiji: This is a problem seen every where - in India also. Even there also numerous types of teachers go around. There is one criterion given about a spiritual teacher in our spiritual tradition. First, He or she must be pure, a good student of spiritual life, and must have practised it. Second, he or she must have unselfish love for the disciples who come to him or her. And lastly, he or she should not sell religion. Selling religion is condemned in all our sacred books; for religion is too sacred. That is what has been emphasized all through India's religious history. The teacher gives religious instruction to somebody out of compassion, out of love. If he or she sells it. religion is destroyed there by. So, I can only tell people here -beware of people who sell religion and who make big promises like, 'You will achieve spiritual experiences quickly,' There is no instant success in religion; you have to go slowly and steadily. So people here to be told that religion is not so cheap. You cannot get salvation in three months; it cannot be given in a capsule. All these ideas

people must know. Spiritual life is a serious struggle. You have the Divine hidden within you; you have to struggle to realize it. So when this knowledge comes to people, I do not think cheap gurus will be able to spoil anybody's mind.

Even in India, many people do not know what religion is . So one who promises quick spiritual results gets disciples more easily than others. It is like a political party promising everythink under the sun; if you elect me. Similary people are cheated in the name of religion also people themselves must shoulder some responsibility; they should know that religion is not so cheap, that it is a serious matter. They must think thrice before they accept a guru. Search for guru is not religion. search for god is religion . Here Sri Ramakrishna's advice is very significant. He said, Observe a Sadhu in daytime as well as at night and believe him then only '(Sri Ramakrishna, the Great master, P.906).

Question: In some traditions, you are supposed to worship the guru as God. Is that enjoined in your tradition also?

Swamiji: There is a general teaching that Gold comes to you in the form of a guru, because the real guru is God Himself. As Sri Ramakrishna would say, It is Satchidananda that comes to us in the form of the guru.... The guru should be regarded as the divine manifestation of God'(The Gospel Ramakrishna, P.292) But, that guru comes to you through this particular guru as a human being. So, we treat this human guru as a symbol of that supreme Guru, This is necessary for spiritual progress. That is all that it means, not making a cult of it. The main object of worship is God Himself, not the guru. The guru points out, This is your path, that is your ideal, and blesses the disciple. Sri Ramakrishna says,.... the guru appears before the aspirant and says to him "Behold! There is your Ishta." Saying this, the guru merges in the Ishta. He who is the guru is also the Ishta' (Gospel, P.184). This is the guru's work. Because he has done this help, we thank him we worship him we honour him; that is the idea. In all mystical traditions--in Sufi and Christian mysticism also -- the guru, who puts a person on the spiritual path, is highly respected. In Buddhism and Jainism also the guru is highly respected.

சென்னை ஶூராமகிருஷ்ணமடத்து சமய சமரச ஆலைய மலரிருந்து எடுக்கப்பட்ட கட்டுரைகள் இம்மலரில் இடம் பெறுகின்றன.



OUR SEVASHRAMA

WAS DEDICATED IN MEMORY OF SWAMI VIVEKANANDA'S

VISIT TO JAFFNA ON 06-09-1998

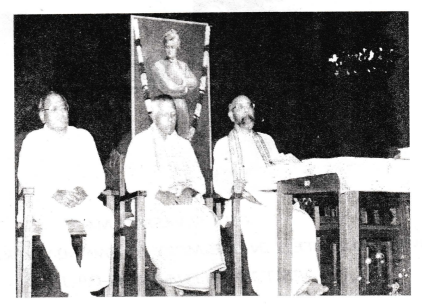


FAREWELL-VISITING

RAMAKRISHNA MISSION MONKS-JAFFNA

11-09-1998

#### COLOMBO FUNCTION





## HIS EXCELLENCY DEPUTY HIGH COMMISSIONER Shris. TRIPATHI'S VISIT TO THE ASHRAMA







Eye comp



Mr. T. VYTHILINGAM ADDITIONAL GOVERNMENT AGENT LOOKS AT SWAMI VIVEKANANDA`S CENTENARY SOUVENIR

## DEPUTY HIGH COMMISSIONER'S VISIT



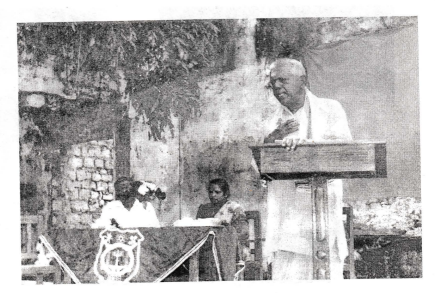
#### NUTRITION PROGRAMME



MILK SUPPLY TO CHILDREN

#### EDUCATIONAL RELIEF PRESENTING LIBRARY BOOKS





college Assembly

### ஸ்ரோமக்குஷ்ணர் திருக்கோயில்

கோயல்கள், சர்ச்சுகள் மகுதிகள் போன்ற உலகில் தோன்றியுள்ள பல்வேறு வழிபாட்டு இடங்களும் மனிதநாகரிகத்தின் மிகவும் சிறந்த அமைப்புகளாகும். அவை மனிதனுடைய மனத்தத்துவத் தேவையை நிறைவேற்றுவதற்காகத் தோன்றியுள்ளன.

உலகின் ஒவ்வோர் அணுவிலும் பரவியிருக்கும் கடவுளை, மனிதன் தன் ஐம்புலங்களால் எளிதாக அறியக் கூடிய ஓர் உறுதியான அடையாளத்தின் மூலம் காணவும், உணரவும் விரும்புகிறான். இவற்றின் விளைவுதான் இன்று நாம் உலகில் காணும் கடவுளைத் தொழுவதற்கான கோயில்களும்சர்ச்சுகளும் மகுதிகளும் மற்ற அமைப்புகளும் ஆகும்.

#### கோயில்கள்பற்றி ஸ்ரீகிருஷ்ணர்

பகவான் ஸ்ரீகிருஷ்ணர் பாகவதத்தில் தமது பக்தர் உத்தவரிடம் கோயில்கள்பற்றிப் பீன்வருமாறு கூறியுள்ளார்:

"ஒருவன் என்னுடைய உருவச் சீலையை ஓர் இடத்தில் நிலை நிறுத்த வேண்டும். அந்தச் சிலையை உள்ளடக்கி, உறுதியான கோயில் எழுப்ப வேண்டும். அந்தக்கோயிலைச் சுற்றி அழகான பூந்தோட்டம் அமைக்க வேண்டும். நாள்தோறும் வழிபாடு செய்யவும், அவ்வப் போது பெரிய வீழாக்களை நடத்தவும் "பணமாகவோ நிலமாகவோ கிராமங் களாகவோ நாட்டின் பகுதிகளாகவோ கடைகளாகவா சொ.த்தாக்களை சேர்க்கவே,ண்டும். இதை எவன் செய்கிறானோ அவன் மிகுந்த பலனைப் பெறுவான்" (பாகவதம். 11 – ஆம் ஸ்கந்தம் )

#### ஸ்ரோமகிருஷ்ணர் கோயில்

இங்கு ஸ்ரீராமகிருஷ்ணார் கோயில் உருவாவதற்கு, நீங்கள் பணமாகவும், ஆலோசனைகளாகவும், திட்டங்களாகவும் வேலைகளை மேற்பார்வை செய்தும், வேலைகளைச் செய்தும், மற்றும் பலவிதங்களிலும் உதவி செய்திருக்கிறீர்கள். நீங்கள் அனைவரும் பகவான் ஸ்ரீகிருஷ்ணர் கூறியுள்ளபடி அதற்கான பலன்களை நிச்சயம் பெறுவீர்கள்.

#### கோயில்கள் இரண்டு வகை

பாகவதத்தில் பகவான் ஸ்ரீகிருஷ்ணார், "கோயில்களில் இரண்டு வகை உண்டு ஒரு வகை முழுமுதற் கடவுள்களான சீவபெருமான், திருமால், அம்பிகை, வீநாயகார், முருகன் முதலியவாகளுக்காக அமைக்கப்பெறும் கோயில்கள்: மற்றொரு வகை மிகச் சிறந்த அவதார புருஷாகளுக்கும் மகான்களுக்கும் அமைக்கப்பெறும் கோயில்கள் " என்று மேலும் கோயில்கள்பற்றிக் கூறுகிறார்.

இவற்றில் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணருக்கு அமைக்கப்பெறும் கோயில்கள் இரண்டாவது வகையைச் சேர்ந்தவை. இந்த நவீன காலத்தில் சிலா், ஸூரோமகிருஷ்ணா் கடவுளின் அவதாரம் என்பதை ஏற்றுக்கொள்ளத் தயங்கினாலும், அவரை இந்த நூற்றாண்டின் மிகப் பெரிய மகான் என்று ஏற்றுக்கொள்ள யாரும் தயங்குவதில்லை.

#### வழிபாட்டின் பயன்

பகவான் ஸ்ரீகிருஷ்ணர், "இத்தகைய மகான்களை யார்பல வீதமான ஆசையோடு வழிபடுகிறார்களோ அவர்கள் முக்தி அடைகிறார்கள்" என்று மேலும் பாகவதத்தில் குறிப்பீட் மருக்கிறார்.

எனவே ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரை ஒருவர் அவதாரபுருஷா் என்றோ, அல்லது மகான் என்றோ, யாா் எப்படி நினைந்து வழிபட்டாலும் — ஆசையோடு வழிபடுகிறவா்கள் அந்த ஆசைகள் நிறைவேறக் காண்பாாா்கள் ஆசைகள் இல்லாமல் வழிபடுகிறவா்கள் முக்தி அடைவாாா்கள்.

மக்கள் மனதில் உள்ள ஆசைகள் மூன்று வகைப்படும். அவை — தா்மத்தில் நாட்டம், மிகுந்த செல்வம், வாழ்க்கையில் இன்பம் (அறம், பொருள், இன்பம்) ஆகியவையாகும்.

மூரோமகிருஷ்ணரை ஆசையோடு வழிபடுபவர்கள் இந்த மூன்றையும் அடைவார்கள். ஆசையில்லாமல் வழிபடுபவர்கள் முக்தி அடைகிறார்கள். மூரீராமகிருஷ்ணரை வணங்கும் அன்பர்கள் இவ்வாறு நான்கு புருஷார்த்தங்கள் எனப்படும் அறம், பொருள், இன்பம், வீடு ஆகியவற்றைப் பெறுவார்கள்.

#### தனிச்சி**நப்**பு

ஸூராமகிருஷ்ணருடைய கோயில் இந்தப் பொதுவான சிறப்புக்களோடு தனிப்பட்ட மற்றொரு சிறப்பையும் பெற்றிருக்கிறது ஸூராம கிருஷ்ணர் இந்து சமயத்தில் கூறப்பட்டுள்ள சைவம். வைணவம். சாக்தம். மற்றும் பல வழிகளையும் பின்பற்றிக் கடும் ஆன்மீக சாதனைகள் புரிந்து, அந்த வழிகள் ஒவ்வொன்றின் மூலமும் அந்த அந்தக் கடவுளரை நேரில் கண்டார்.

இந்து சமயத் தின் மார்க்கங்களையும் பின்பற்றி, அந்த அந்த மார்க்கம் காட்(நம் கடவுளரை எல்லாம் கண்ட அவர், பிறகு கிறிஸ்தவம் , இஸ்ஸாம் முதலிய சமயங்கள் கூறும் வழிகளைப் பீன்பற்றி, இயேசு, அல்லா முதலானவர்களை அனுபூதியில் உணா்ந்தாா். தமது இந்த அனுபவத்தின் முடிவை அவர் மிகவும் குருக்கமாக, "எத்தனை மதங்களோ அத்தனையும் பாதைகளே" விளக்கியுள்ளார். எத்தனை சமயங்கள் உலகில் இருக்கின்றனவோ அனைத்துமே இறைவனை அடைவதற்கு அமைக்கப்பட்ட பல்வேறு பாதைகள் என்பது இதன் பொருளாகும்.

எனவே ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் கோயில் உலகிலுள்ள எல்லா மதத்தவர்களுக்கும் அமைத்த கோயிலாகும்.

#### மற்றொரு சிறப்பு

ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர் கோயிலில் மற்றொரு சிறப்பு உள்ளது: இந்த நாளில் உலகின் மாபெரும் சிந்தனையாளர்கள் ஒருங்கிணைந்த, ஒற்றுமை மயமான உலகத்தை உருவாக்க முயன்று வருகிறார்கள் நாம் இனங்களாலும் , நாடுகளாலும் நிறங்களாலும், மொழிகளாலும் , ஏழை — பணக்காரன் , படித்தவன் —படிக்காதவன் , பாவீகள் — மகான்கள் போன்ற பல்வேறு வேற்றுமைகளாலும் பிளவுபட்டு வாழ்ந்து வருகிறோம்.

இந்த எல்லா வேறுபாடுகளும் எல்லோருக்கும் பொதுவான ஓர் அடிப்படையான கொள்கையோடு இணைந்தால்தான் ஒருங்கிணைந்த, ஒன்றுபட்ட ஓர் உலகம் உருவாகும்.

உலகை இணைக்க முயலும் அறிஞர்கள் இப்போது எவ்வளவு முயன்றும் அத்தகைய அடிப்படை பைக் காண முடியோதவர்களாக இருக்கிறார்கள் ஆனால் மூர்ராமகிருஷ்ணர் உலகிலுள்ள பல்வேறு சமய வழிகளையும் கடைப்பிடித்து, அவற்றின் வழியாக ஒரே கடவுளைப் பல்வேறு வழிகளில் அனுபூதியீல் உணர்ந்த அனுபவத்தின் மூலம் இதற்கான அடிப்படையை அமைத்துள்ளார்.

எல்லா மனிதாக்ளிடமும் இருப்பது ஒரே ஆன்மா என்பதை அவர்கண்கூடாகக் கண்டார். எனவே அவருக்கு உலகில் சீலர் உறவீனர் என்றும், சீலர் அன்னியர் என்றும் இல்லை. எல்லோருமே அவருக்கு உறவீனர்கள். ஏனென்றால் பல்வேறு நிறம், மொழி, இனம், சமயம் என்ற இத்தனை வேற்றுமைகளுக்கு இடையிலும் எல்லோரிடமும் இருப்பது ஒரே ஆத்மா' என்பதை அவர் நேரடியான அனுபவத்தின் மூலம் கண்டறிந்தார்.

இவ்விதம் அவர் கண்டறிந்த உண்மைதான் ஒன்றுபட்ட உலகத்தை உருவாக்குவதற்கான அவப்படையைத் தந்திருக்கிறது.

#### அனுபவத்தின் மூலம்

மூரோமகிருஷ்ணார் இந்த அடிப்படை உண்மையை வெறும்படிப்பாலோ, கேள்வி ஞோனத்தாலோ கூறவில்லை. தாம் நேருக்கு நேர் அனுபூதியில் கண்ட காட்சிகளின் மூலமாகவும், அனுபவித்த ஆன்மீக அனுபவங்களின் மூலமாகவும் கூறியிருக்கிறார். மனித இனம் முழுவதும் ஒன்று என்ற ஆராய்ச்சி, விஞ்ஞான அடிப்படையில், சமய உலகில் முதல் முதலாக மூராமகிருஷ்ணரால் செய்துகாட்டி நிரூபிக்கப்பட்டிருக்கிறது.

இன்றைய வீஞ்ஞான உலகம் நாம் தைச் சொன்னாலும் அதை ஏற்றுக் கொள்ளுவதற்கு நம்மிடம் அத்தாட்சியாகக் கேட்பது நேரடியான அனுபவத்தையும், நாம் பின்பற்றிய வழிமுறைகளையும் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர் உலக ஒற்றுமைக்கான கொள்கையை இந்தக் வெறும் கற்பனையாலோ, தத்துவ விளக்கத்தாலோ அல்லது சமயப் புதிராலோ வெளிப்படுத்தவில்லை. மாறாக, தமது நேரடியான அனுபவத்தின் ஆராய்ச்சியின் மூலமாகவே அவர் இவற்றைக்கூறியிருக்கிறார்.

#### உலக வரலாற்றில்

நாம் உலக வரலாற்றை ஆழ்ந்து ஆராய்ந்து பார்த்தோமானால், அதில் காணப்படும் ஒவ்வொரு மகத்தான நாகரிக காலமும், மகக்தான சில சமயப் பெரியோர்களின் வாழ்க்கையாலும் உபதேசங்களாலுமே உருவாகி இருப்பதைக்காணலாம்.

புத்தா் கால நாகரிக உயா்வு, கிறிஸ்தவ கால நாகரிக உயா்வு. இஸ்ஸாமியா் கால நாகரிக உயா்வு முதலியனஎல்லாம்புத்தா்கிறிஸ்து,நபிகள்

#### நிலை நிறுத்தியிருக்கிறார்.

அத்தோடு உலகில் கடவுள் இருக்கிறாரா? என்று கேட்கப்படும் கேள்விக்கு, கடவுள் இருக்கிறார். என்பதை விஞ்ஞான அடிப்படையில், நேரேடியான அனுபவம், அத்தாட்சிகள் மூலம் மூராமகிருஷ்ணர் நிலைநிறுத்தியிருக்கிறார்.

இப்படி நிலைநிறுத்தியதன் மூலம் இன்று விஞ்ஞானத்தின் மாபெரும் வளாச்சியாலும் சாதனையாலும் கடவுள் என்று ஒருவா் இருக்கிறாா் என்று நம்பிகையே குலைந்துபோன காலத்தில், கடவுள் இருப்பதற்கு உறுதியான வலிமையைத் தந்திருக்கிறாா்்.

#### றுமத்கவாமி வீரேஸ்வரானந்தஜி மகராஜ்

ராமகிருஷ்ண மடம் மற்றும் மிஷனின் 10 ஆம் தலைவராக இருந்தவர். அவர் மௌரிஷஸ் , ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர் கோயில் கும்பாபிஷேக விழாவில் நிகழ்த்திய உரை இது.

நாயகம் இவர்களின் வாழ்க்கையால் உருவானவைதாம். இன்றைய நவீன வீஞ்ஞான உலகில் நாம் பெற்றிருக்கிற மகத்தான தெய்வீகப்பெரியவர் ஸூரோமகிருஷ்ணர்.

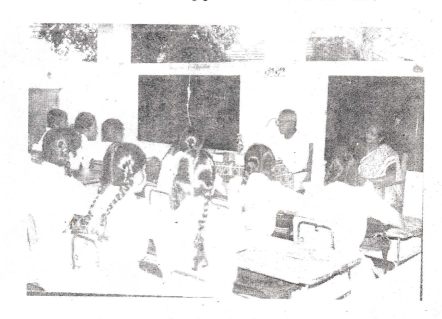
அவருடைய மகத்தான வாழ்க்கையும் உபதேசேங்களும் நான் முன்பு சொன்ன் எல்லாச் சமயுங்களிடையோயும் ஒற்றுமை, மனிதகுலம் முழுவதும் ஆன்மாவீன் அடிப்படையில் ஒன்றுபடுதல், என்ற உன்னதமான கொள்கைகளை உருவாக்கியிருக்கின்றன. ஸ்ரீராமகிருஷ்ணார் தந்த இந்த உண்மைகள் புத்தம் புதிய வாழ்க்கையையும் நாகரிகத்தையும் உருவாக்கி, அவற்றின் சிறப்பிற்கு உலகம் முழுவதும் கட்டியம் கூறும் ஆற்றலை நமக்குத் தந்திருக்கின்றன. இதன் மூலம் நாம் கடவுளை நம்பு என்று வெறுமனே பேசும் சகாப்தத்தின் முடிவிலும், கடவுளை இதோ இந்த வழிகள் மூலம் நீ பார். என்று தெளிவாகக் கூறும் மற்றொரு சகாப்தத்தின் துவக்கத்திலும் நிற்கிறோம்.

இந்தச் சகாப்தத்தை உருவாக்கியவர் ஸூராமகிருஷ்ணர்.

#### NUTRITION PROGRAMME



MILK SUPPLY TO CHILDREN



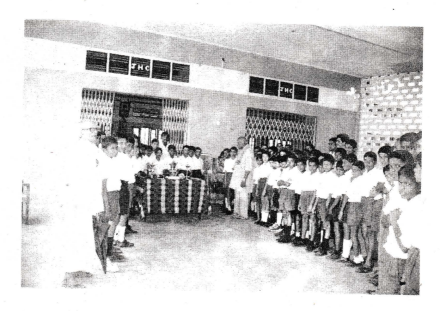
SEMINAR



CLOTHING TO REFUGEE
CHILDREN

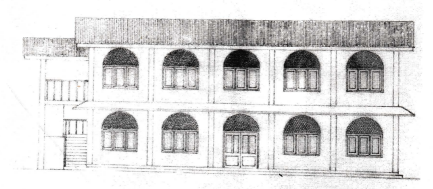


RELIEF TO REFUGEES



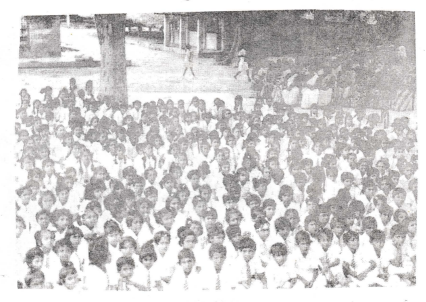
BOOK EXHIBITION

#### OUR PROPOSED NEW CULTURAL COMPLEX



FRONT ELEVATION

#### A GATHERING



STAFF & STUDENTS

UDUPPIDDY GIRLS' COLLEGE



BELUR MATH

HEAD QUARTERS-RAMAKRISHNA MATH & MISSION

#### உலகப் பெருங்கோயில் உருவாகியுள்ள இடம்!

சென்னை மயிலாப்பூரில் ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணமடத்தின் வளாகத்தில் புதிய உலகப் பெருங்கோயீல் ( Universal Temple) உருவாகியுள்ளது.

இந்த இடத்துக்கு வரலாற்றுச் சிறப்பு மிக்க பாரம்பரியம் உண்டு!

இராமகிருஷ்ண மடத்தில் ஒரு இலவச மருத்துவமனை உள்ளது. பொதுமக்கள் இதனை அத்திக்குட்டை ஆஸ்பத்திரி என்று குறுவார்கள்.

· ஏன் தெரியுமா?

சுமார் ஆயிரத்து இரு நூறு ஆண்டுகளுக்கு முன் மயிலாப்பூரில் திருஞானசம்பந்தர் எலும்பைப் அன்று சுவாமி விவேகானந்தர் சித்தியடைந்த நாள். சென்னையில் இருந்த சுவாமிகளின் நெருங்கிய நண்பரான சுவாமி இராமசி நஷ்கூருன்த் மகராஜ் அவர்களின் தியானத்தின் இடையே விவேகானந்தரின் அசரிரி ஒலி கேட்டது. "அன்பரே! யான் காயத்தைக் கழற்றி எறிந்து விட்டேன்!"

உலகின் பல்வேறு பகுதிகளிலும் வீவேகானந்தரின் நண்பாகள் இருந்தனா். எனினும் அத்திக்குட்டையீல் இருந்தவருக்கு மட்டுமே அசிரி இகட்டது,



பெண்ணாக்கினார் அல்லவா? அக்காலத்தில் பெயிலையில் பெரு வணிகராகத் திகழ்ந்த சிவநேசச் செட்டியாரின் மகளான பூப்பாவையின் எலும்புகள் அடங்கிய குடம் வைக்கப்பட்டு இருந்த இடம் 'அஸ்திக்குட்டை "என்று அழைக்கப்பட்டது. அஸ்தி – எலும்பு

யூ ராமகிருஷ்ண சமயசமரச திருக்கோயில் பகவான் ஸ்ரோம கிருஷ்ணான் சமயசமரசக் கோயில் மஹாகும்பாபிஷேகம் பிப்ரவா மாதம் 7—ஆந் தேதி நடைபெற உள்ளது.

இந்தக் கோவிலுக்கு சமய இனவேறே பாடுன்றி எல்லோரும் சென்று வழிபடலாம். த்யானம் செய்யலாம்.திருஞான சம்பந்தரின் பாதம் பட்ட இப்புண்ணிய பூமியீல் 1902 ஆம் ஆண்டு ஓர் அதிசய அசரீரி கேட்டது. அதிசய பூமியான அத்திக்குட்டையில் அமைந்துள்ள அதிசயமான உலகப்பெருங்கோயிலை அனைவரும் தரிசிக்க வேண்டமா?சுமார் 6.5 கோடி ரூபாய் மதிப்பில் உருவாக்கப்பட்டுள்ள இக்கோயில் தென்நாட்டுக் கட்டிடக் கலை அழகுடன் காட்சி தருகிறது.

சுமார் 1000 பக்தாகள் த்யானம் செய்யும் அளவில் த்யான கூடமும் ராமகிருஷ்ணா மடத்திற்கு உரிய சிறப்புகளுடன் கம்பீரமாகக் காட்சி தருகிறது.

சென்னை ராமகிருஷ்ணா மடத்தை ஒட்டி மயிலாப்பூரில் அமைந்துள்ள இக்கோவிலுக்கு ஸ்ரீமத் சுவாமி ரங்கநாதானந்தஜி மஹராஜ் தலைமையில் கும்பாபிஷேகம் நடைபெற உள்ளது.

–பருத்தியூர் டாக்டர் கே. சந்தானராமன்



சென்னை, ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர் கோயிலிலுள்ள ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் திருவுருவம்.

சென்னை ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர் கோயில் கும்பாபிஷேக வீழாவில் 7,2,2000 நாளன்று ஸ்ரீமத் கவாமி ரங்கநாதானந்தஜி மகராஜ் நிகழ்த்திய உரையிலிருந்து ஒரு பகுதி:

ஸ்ரீராமகிருஷ்ணாரின் இந்த மகோன்னதமான கோயீல், நம் நாட்டு மக்களுக்கு மட்டுமல்ல; உலகிலுள்ள அனைத்து மக்களுக்கும் மகத்தான முக்கியத்துவம் வாய்ந்த ஒரு கோயீலாகும்.

சரித்திரத்தில் மாற்றங்கள் நிகழ்ந்து கொண்டிருப்பதை நம் மக்கள் அனைவெரும் உணரவேண்டும்.

ஏராளமான மாறுதல்கள் உலகின் பல பகுதிகளிலும், இந்தியாவிலும் நிகழ்ந்து கொண்டிருக்கீனறன.

இந்தக் காலக்கட்டத்தில் நமக்குத் தெரிகிற பாபெரும் மனிதர் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணார்.

அவருடன் அன்னை ஸ்ரீசாரதாதேவியும், வாமி விவேகானந்தரும் நம்முன் தெரிகிறார்கள்.

#### பக்தனின் இதயம் பகவானின் வரவேந்பறை

ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர், அன்னை ஸ்ரீசராதா தேவீயார் ஆகியவர்களால் ஊக்குவிக்கப்பட்ட சுவாமி விவேகானந்தர் என்ற குருவால் இந்தியா வீழிப்பு பெற்றது: மறுமலர்ச்சி பெற்றது.

நாம் இறைவனை நம்மீடமும், ஒவ்வொரு மனிதனிடமும் காணவேண்(நம்; மற்றவர்களை இறைவனாகக் கருதி அவர்களுக்குத் தொண்டு செய்ய வேண்(நம் – இந்தக் கருத்தை நமது பண்டையை அருள்நூல்கள் வலியுறத்திக் கூறியுள்ளன; இதையே சமீப காலத்தில் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரும், சுவாமி விவேகானந்தரும் வலியுறுத்தியிருக்கிறார்கள். பெரிதும் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணார் நள்ளிரவில் ஹாரிஜன மக்கள் வாழும் சேரி பகுதிக்குச் சென்று , அவாகள் வீட்டுக் கழிவறைகளைச் சுத்தம் செய்தார். அவ்விதம் கத்தம் செய்துவிட்(b அவர் காளிதேவியிடம். "அம்மா! நான் பிராம்மணன், உயாந்தவன் , என்ற எண்ணத்தை என் உள்ளத்திருந்து நீக்கிவிடு.



சுவாமி ரங்கநாதானந்தஜி மகராஜ்

எல்லோருக்கும் என்னைத் தொண்டனாக இருக்கும்படி செய் " என்று பீராத்தனை செய்வது வழக்கம்.

இதுபோல் இதற்கு முன்பு யாராவது இப்படி. ஐகன்மாதாவீடம் பீரார்த்தனை செய்திருக்கிறார்களா? இது நம் எல்லோருக்கும் ஒரு நல்ல பாடம்.

ஆன்பிகத்தில் உயர்ந்த நிலை என்பது என்ன? எல்லா மனிதர்களிடமும் இறைவனைக் காண்பது என்பதுதான் ஆன்பிகத்தில் மிகவும் உயர்ந்த நிலையாகும். இதுதான் மனித நாகரிகத்தின் உயர்ந்த பலன் என்று ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர் கருதினார்.

அன்னை ஸ்ரீசாரதாதேவியார் ஆச்சார அனுஷ்டானமுள்ள வைதீக பிராம்மண குடும்பத்தில் பிறந்தவர் கல்வியறிவு இல்லாதவர். ஆனால் அவரிடம் நவீன மனப்பான்மை இருந்தது.

அவர், முகம்மதிய வேலைக்காரப் பையனுக்கு உணவு பறிமாறிவிட்டு, பிறகு அவன் சாப்பிட்ட இடத்தைத் தன்கையாலேயே சுத்தம் செய்தார். இந்த அவருடைய செயலுக்கு அவரது உறவினர்கள் எதிர்ப்பு தெரிவித்தனர்.

அதற்கு அன்னை , " அவனும் என்குழந்தைதான், என்மகன்" என்றார். இந்த நிகழ்ச்சி அன்னையிடமிருந்த எத்தனையோ தெய்விக குணங்களுக்கு ஒரு சிறிய உதாரணம்தான்.

சுவாமி விவேகானந்தர் எல்லா வகையான மக்களிடமும் அந்நியோன்யமாக ஒன்றிக் கலந்து பழகினார்.

அவர் தமது பரிவ்ராஜக வாழ்க்கையீன் போது
– இந்தியாவின் பல பகுதிகளுக்குக்கும் யாத்திரை
சென்றார். அப்போது அவர் ஒரு நாள் ஆண்மனையில்,
மறுநாள் தீண்டத்தகாதவரின் குடிசையில் என்று சில
ஆண்டுகள் இருந்திருக்கிறார்.

எதிர்காலத்தில் நிச்சயமாக ஸ்ரீராம கிருஷ்ணாரீன் உபதேசங்களும், சுவாமி வீவேகானந்தார்ன் உபதேசங்களும் அதிக அளவில் உலகம் முழுவதும்பரவ இருக்கின்றன.

இங் கிலாந் திலிருந் தும், அந்ஜெண்டினாவிலிருந்தும், அமெரிக்காவிலிருந்தும், றீலங்காவிலிருந்தும், மலேசியாவிலிருந்தும் இன்னும் உலகின் பல்வேறுபாகங்களிலிருந்தும் நண்பர்கள் பலர் இங்கு இந்த ஶ்ரோமகிருஷ்ணார் கோயீல் கும்பாபீஇஷக நிகழ்ச்சிகளில் கலந்து கொள்வதற்காக வந்திருக்கிறார்கள்.

இவர்கள் எல்லோரும் எப்படி இங்கு வந்தார்கள்? ஸ்ரீராமகிமுஷ்ணரும் , சுவாமி வீவேகானந்தரும் உலகிலுள்ள எல்லா மக்களின் நன்மைகளுக்காவும் அவதரித்தவர்கள் எனவே இந்த ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் சர்வ சமய சமரசக் கோயில் உலக மக்கள் எல்லோருக்காகவும் அமைந்துள்ளது.

றீராமகிருஷ்ணர் கோயீல் புதிய ஓர் ஆன்மிக விழிப்பை மக்களுக்கு வழங்கும்.

இந்த கோயில் மூலம் பக்தியும் ஞானமும் சேர்ந்து மக்கள் தொண்டாக வெளிப்படும்.

இந்த நாற்றாண்டில் ஸூராமகிருஷ்ணார், அன்னை ஸூசாரதாதேவ்யார், சுவாமி விவேகானந்தர் ஆகியவர்களின் ஆன்மிகச் சக்தி மூலம் மனித நிலையில் உயர்ந்த பல மாறுதல் ஏற்படும்.

இந்த மாறுதல் முதலில் இந்தியாவிலும் , பின்னா் உலகின் மற்ற பகுதிகளிலும் ஏற்ப(நம்.

ஒரு கோயீல் கும்பாபிலேகம் செய்யும் போது அங்கு மகத்தான ஆன்மீகச் சக்தியை வெளியே கொண்டு வருகிறோம். இது உலக நன்மைக்குப் பயன்படும். இதில் நீங்கள் ஒவ்வொருவரும் பங்கேற்க வேண்டும் . அங்குதான் மனிதனின் உயர்வு பற்றிய புதிய பார்வை உங்களுக்கு கிடைக்கும்

ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர் கூறுவார்:

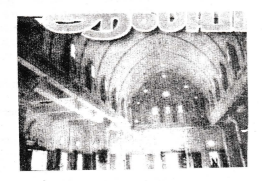
கடவுளைத் தேடி நீங்கள் எங்கே அலைகிறீாகள்? மனிதனிடம் கடவுளைக்காணுங்கள் மற்றதைவிட மனிதனிடம் கடவுள் சிறப்பாகத் தென்படுகிறார். மனிதர்களுக்கிடையிலும், தாய பக்தனிடம் இறைவன் அதிகமாகத் தென்படுகிறார். பக்தனின் இதயம் பகவானின் வரவேற்பறையாகும்"

இறைவன் எங்கோ தொலைதாரத்தில் இருக்கிறான் என்று நினைப்பது ஆன்மீகத்தில் ஒரு நிலை அதைவீட பல மடங்கு உயர்ந்தது. 'இறைவன் நம் உள்ளத்தில் இருக்கிறான். ' என்ற உண்மையை நாம் அறிந்துகொள்வதாகும்

இதையே ஸ்ரோமகிரஷ்ணார், "இங்கு, இங்கு என்பது. ஞானம் .அங்கே ,அங்கே என்பது அஞ்ஞானம்" என்று குறிப்பூட்டார்.

நல்லெண்ணங்கள், சத்தியம், தூய்மை, அன்பு , அமைதி , சமாதானம், தொண்டு ஆகியவற்றை வலியுத்தும் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் உபதேசங்கள் மூலம் இந்த நாடு பலன் பெறட்டும்.

#### மனிதநேய ஆலயம்!





ெசென்னை, மயுலாப்பூரிலு நுந்து மந்தைவெளி செல்லும் சாலையு லுள்ள நாமகிருஷ்ண மடத்தின்

உள்ளே புத்தம் புதுசாக ஒரு கோயில் தயாராகிக் கொண்டிருக்கிறது.

வெளியிலிருந்து பார்த்தால் ஜெயின் கோயில் மாதிரி தெரிந்தாலும் , நீண்ட படிக்கட்டுகளும் உயாந்த கதவுகளும் இரண்டு கை கொண்டு கட்டிப்பிடிக்க முடியாத தாண்களும் இந்து கோயில்களை நினைவுபடுத்துகின்றன. கோயிலின் உட்பக்கத்து வளைந்த கூரையில் சாச்சின் சாயல் என்றால், வெளியே இருக்கும் டூம்கள்

கௌதமானந்தா

வெங்கட்ரமணா ரெட்டி





பள்ளிவாசல் கோபுரங்களை பிரதிபலிக்கின்றன.

இப்படி எல்லா மதங்களின் ஆலயங்களையும் தன்னகத்தே கொண்டி ருக்கும் இந்த சமய சன்மார்க்க ஆலயத்தின் நடுநாயகமாக ராமகிருஷ்ண பரமஹம்சரின் சூலை இருக்கிறது.

கடவுள்களையும் தன் னுள் <sup>ஒ</sup>ள ''எல்லா மகாகுருராமகிருஷ்ணர். கொண்டவர் சமுதாயத்தின் சயநலம் மிகுந்து விட்ட இது போன்ற சூழ்நிலையில் இந்தச் ஆலயங்கள் மிக அவசியம் என் பெயாில் என் கு(நம்ப குழந்தைகள் பெயரில் என் நலனுக்காக சுயாலமாக என்று பிரார்த்தனைகள் செய்யும் இந்தக் காலத்தில் பொது நலனுக்காகவும் வழிபட கோயில் வேண்டும் . " என்றார் ராமகிருஷ்ண மடத்தின் தலைவர் கௌதமானந்தர். ஏமு கோடி ரூபாய் கோயிலைக் சെலவீல் இந்தக் கட்டியிருக்கிறார்கள்.

கடைசி கட்ட வேலைகளில் முனைப்பாக இருந்தார் கட்டடக் கலை நிபுணர் வெங்கட்ரமணா ரெட்டி

"இந்தியாவில் கோயில்கள் என்பவை அரசாகள் காலத்தில் வழிபாட்டுக்காக என்பதைவிட, அவாகளது ஈகோவை திருப்திப்படுத்தத்தான் அதிகம் கட்டப்

பட்டன. தஞ்சை கோயில்கூட ராஜராஜனின் கௌரவத்துக்காகத்தான் எழுப்பப்பட்டது. ஆனால், இப்பொழுது இந்தக் கோயில் எல்லா மத ஆலயங்களின் கலவையாக அமைக்கப்பட்டதன் பின்னணி... மதத்தைவிட மனிதநேயம் முன்னிலைப் படுத்தப்பட வேண்டும் என்பதுதான். இன்னும் சொல்லப் போனால் "இது ஆலயங்களின் சீம்பொனி" என்று சொல்வேன் என்றார் ரெட்டி இந்தக் கோயில் அமைப்பு மாயிருக்கும் மடத்தின் உற்சாகமாகப் பேசினார்:

"பூப்ரவரி ஐந்தாம் தேறி
தொடங்கும் இந்த மதத்தினரும் எந்தச் கொள்ளலாம்" என்றார் அவர் மற்ற கோயில்களில் அர்ச்சனை சிறப்பு வழிபாடு இங்கே ஆண்டவ இடையில் இடைத்தரகர் அடிகளார் மட்டும் இருப்பார் காலத்தில் அவர்



கேசவ மகராஜ்

பணிகளில் தீவிர மானேஜர் கேசவ் மகராஜ்

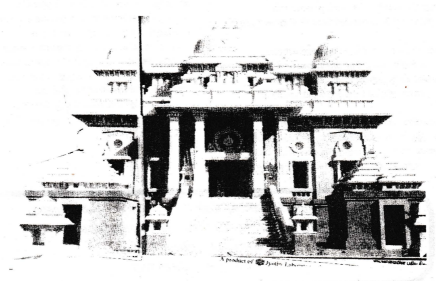
கும்பாபீடிஷைகத்துடன் ஆலயப்பணிகளில் எந்த சமயத்தவரும் கலந்து

இருப்பதுபோல இங்கே எல்லாம் கிடையாது. னுக்கும் பக்த னுக்கும் கிடையாது ஒரே ஒரு மகாகுரு வாழ்ந்த துயிலேமுந்த நேரம்

உணவருந்திய நேரம் ஓய்வெடுத்த நேரம் போன்ற சமயங்களில் அவருக்குப் பணிவிடை செய்ததுபோல இப்போது பரமஹம்சரின் சிலைக்கு சேவை புரிவதற்காகத்தான் அவர் இருப்பார். மற்றபடி எல்லா பக்தர்களும் இந்த கோயிலுக்கு வரலாம். தியான மண்டபத்தில் அமர்ந்து அவரவர் இஷ்ட தெய்வத்தை எண்ணி தியானம் செய்யலாம் என்றார் கௌதமானந்தா.

மதங்களுக்கு கோயில் என்பது மாறி மனித நேயத்துக்காக கோயில் அமைய வேண்(hம் என்பது இவர்களது ஆசை...

அதற்கான ஆரம்பம் இது



நன்றி – ஆனந்தவிகடன்

#### இறைவனருள் மழையாகப் பொழியும்

**திருமதி . சௌந்தரா கைலாசம்** ஓயாத கவலையீலே மூழ்கி

உருக்குலையும் மானீடர்கள் உயர்வை எய்தத் தாயாகி வந்தருளைத் தந்த ஞான சாகரமாய்த் திகழ்ந்திருந்த இராமகிருஷ்ணர்

தீயாகி வல்லிருளைத் தீய்த்த சீலர்। செழுங்கருணை நதியாக வாய்த்த செல்வர்! காயான நெஞ்சீனையும் கனிய வைத்துக் கடவுளிடம் அழைத்தேகும் அன்புத் தூதர்!

ஓங்கு புகழ் வங்கத்துக் கமார் புக்கூர் உலகனைத்தும் நலமுறைவே பெற்ற எீத்த பாங்குயர்ந்த கதாதர்தான் பீற்கா லத்தில் பரமஹம்சர் என வீளங்கீப் பெருமைபெற்றார் எங்குமொரு மனத்துடன் எவர் வந்தாலும் ஏற்றபடி கதைசொல்லி ஏக்கம் போக்கீத் தீங்கற்ற நிலையடையச் செய்து காப்பார்। சீந்தையீலே அமைதீயீனைச் கொண்டுசோப்பார்

எத்தனையோ நதிகளிங்கு தோன்றி னாலும் எத்திசையை நோக்கியவை பாய்ந்த போதும் அத்தனையும் இறுதியீலே கடலில் தானே அமைதியுடன் சங்கமிக்கும் அதைப் போலத்தான்

இத்தரையீல் பல மதங்கள் இருந்த போதும் இயம்புகிற வழி வேறாய் அமைந்த போதும் அத்தனையும் கடவுளைத்தான் அடையும் என்ற அறிவுரையை வழங்கியவர் பரம ஹம்சர் ட என்றாலும் அவர் வழீயே நடக்கின் றோமா ? எம்மதமும் சம்மதமாய்க் கொள்கின் றோமா ? வென்றாள வேண்டுமெனும் எண்ணத் தாலே வேற்றுமையை மேன்மேலும் வளர்த்து வீட்டோம் நன்றான பரமனும்சர் வழியீல் சென்றால் நலிவெல்லாம் நொடிப்பொழுதில் நாச மாகி இன்றே இக் கணத்தினிலே இன்பம் சேரும் । இறைவனருள் மழையாகப் பொழியும் ! ஆமாம் !

#### தூய அன்னைஸ்ரீசாரதாதேவி

தூயானம்

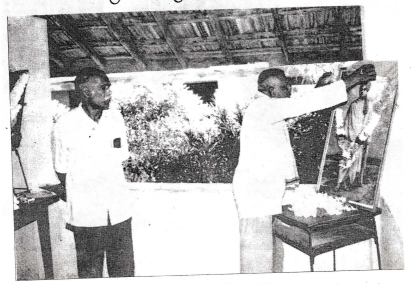
பொன்னிற மேனி பொலிவுடன் தாங்கி பூமலாக் கால்கள் மடக்கி அமாந்து முன்புற மார்பில் தலைமுடி புரள முழுவெண் ணாடையால் நல்லூடல் போர்த்தி மென்கரங்களில் வளையல்கள் குடி, மேல்கீழாயுள் எங்கைகள் அடிமேல் நன்குறவைத்துக் தியானித் திருக்கும் நமதரும் தாயைச் சீந்தை செய்வோமே

இருவீழிப் பார்வையீல் யோகம் இலங்க எழில்முகம் தன்னீல் கருணை வீளங்க. வருந்தும் உயீர்பால் மனம்மீக உருக வளரொளீ பொழியும் தூய்மையீன் வீளக்காய் பெருங்கொடை வழங்கும் தீருவுடை வடிவாய் பேருல குயீர்தலம் கருதி வந்துற்றுப் பரமஹம்சரீன் நினைவீலே இன்பம் பருகீய தாயை வணங்கீடு வோமே!

சுவாமி மதுரானந்தர்

உலகிற்குக் கடவுளின் தாய்மைத் தன்மையை எடுத்துக் காட்டவே ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர் என்னை இவ்வுலகில் விட்டுச் சென்றார்.

#### SWAMI VIVEKANADA`S Pícture is being unveiled At Nelliady Madhya Mahavidyalayam





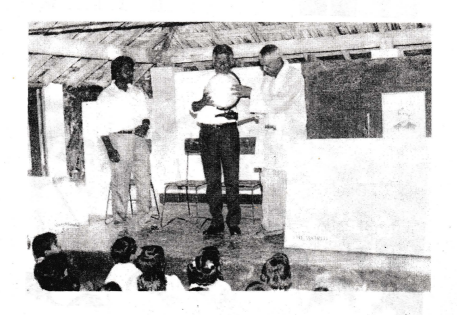
DISTRIBUTING SWAMI VIVEKANANDA'S Booklets.

#### EDUCATIIONAL

RELIEF







#### ஸ்ரோமகிருஷ்ணர்ன் அமுத மொழிகளின் மகத்துவம்

றூராமகிருஷ்ணமிஷன் இலங்கை கிளையின் உபதலைவர் சுவாமி ஆத்மகணானந்தா

ஸ்ரீராமகிருஷ்ணார்ன் வாழ்க்கை, ஆன்மிகத் திற்கு ஒரு முழுமையான விளக்கமாக கேஸ்டித்திருக்கிறது எனலாம் வெறும் தத்துவங்களும், கொள்கைகளும், சடங்குகளுமே ஒரு சமயத்தின் முழுமையை வெளிப்படுத்திவிட முடியாது. வாழ்க்கையின் ஒவ்வொரு கணப்பொழுதும், உன்னத சிற்தைகளாக உணர்வுகளாக செயல்களாக மலரும் பொழுது தான் கூங்கு முழு விளக்கத்தைப் பெறுகிறது. அந்த நிலையில் சமயமே வாழ்க்கையாகவும், வாழ்க்கையே சமயமாகவும் இவ்விரண்டும் தனித்து நிற்காது, பின்னிப்பிணைந்து விடுவதைக் காணலாம். இத்தகைய உன்னத நிலையே ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரது வாழ்க்கையின் சிறப்பு.

#### காந்தியடிகளின் கூற்று

1924 ஆம் அண்டு ஆங்கிலத்தில் எழுதப்பட்டு வெளியிடப்பட்ட " ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் வாழ்க்கைச் சரிதம் " என்னும் நாலுக்கு அளித்த முன்னுரையில் காந்தியடிகள் பின்வருமாறு குறிப்பிட்டுள்ளார். ராமகிருஷ்ண பரமஹம்சரின் வாழ்க்கைச் சரிதம் , நன்கு அனுட்டிக்கப்பட்ட ஒரு சமயத்தின் வரலாறு ஆகும். அவரது வாழ்க்கை கடவுளை நேருக்கு நேர் காண உதவுகின்றது. அவரது வாழ்க்கைச் சரிதத்தைப் படிப்பவர்கள் "இறைவன் ஒருவரே நிலையானவர் . மற்றவை அனைத்தும் நிலையற்றவை " என்ற மனஉறுதியைப் பெறாமல் இருக்க முடியாது. தெய்வீகத்தின் உருவகமே ராமகிருஷ்ணர். அவரது அருளுரைகள் வெறும் படித்த மனிதர் ஒருவரது வார்த்தைகள் அல்ல. இவை வாழ்க்கை என்னும் நூலின்பல பக்கங்கள் ஆகும்.

அவரது அனுபவங்களின் வெளிப்பாடே அவை. எனவே அதைப் படிப்பவர் மனதில் அவை. நீங்காத பதிவுகளை ஏற்படுத்துகின்றன. இறை நம்பீக்கை குன்றியுள்ள இன்றைய காலகட்டத்திலே, ஆயிரக்கணக்கான ஆடவர் பெண்டிருக்கு மன ஆறுதலை அளிக்கும் வல்லமையுடைய உயிலோட்டம் யிக்க இறை நம்பீகையின் உதா.ரண புருஷாக ராமகிருஷ்ணா் வீளங்குகின்றாா். இத்தகைய இறை நம்பீக்கை கிடைக்காதிருப்பீன், இம் மக்கள் ஆன்மீக ஒளியையே இழந்திருப்பா். ராமகிருஷ்ணாரீன் வாழ்க்கை, அஹிம்சை தத்துவத்தை வீளக்க அமைந்த சிறந்த படிப்பீனையாகும். தேசம் மற்ற அனைத்து எல்லைகளையும் கடந்த நிலையில் அமைந்திருந்தது. அவரது அன்பு அவரது இறையன்பு சிறந்த மனஎழுச்சியை அளிப்பதாக எனத் தெரிவீத்துள்ளாா்.

#### வாழ்க்கை சுருக்கம்

இந்தியாவின் வட கிழக்குப் பகுதியிலே அமைந்துள்ள கல்கத்தா நகரினின்றும் சுமார் ஐம்பது மைல் தொலைவில் உள்ள காமார்புகூர் என்னும் குக்கிராமத்தில், 1836 ஆம் ஆண்டு பெப்ரவரி மாதம் 18ஆம் திகதி அதிகாலையில் அவதரித்தார் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர். பெற்றோர் குழந்தைக்கு சுதாதரன் என்னும் திருநாமத்தைச் சூட்டினர். தனது கொள்ளை அழகினாலும் மழலைச் சொற்களாலும் பால்ய லீலைகளாலும் அனைவரது உள்ளங்களையும் கொள்ளை கொண்டான் கதாதரன். பள்ளீப்படிப்பு அப்பாலகனுக்குக் கசந்தது. எழுதப்படிக்கத் தெரிந்ததோடு அவனது படிப்பு நிறைவுற்றது. பள்ளிநாட்கள் எல்லாம் தெய்வீக ஆடல் பாடல்களில் கழிந்தன. சிறுவயதிலேயே தெய்வீக உணர்வில் முற்றும் தோயப்பெற்றிருந்தான் சிறுவன் கதாதரன். காலம் உருண்டது. பிறந்து பதினேழு ஆண்டுகளை நிறைவு செய்த நிலையில் கதாது னை கல்கத்தாவில் வசித்துவந்த அவரது தமையனார் தன்னிடம் அழைத்துக் கொண்டார். கல்கத்தா நகருக்கு அருகாமையில் தக்ஷிணேஸ் வரம் என்னும் இடத்தில், காளி கோயில் ஒன்று கங்கைக் கரையில் அமைந்துள்ளது. அக்கோயிலின் பூசாரியாக விளங்கிய தனது தமையனோடு கதாதானும் வாழ்ந்து திடீரெனத் தமையனார் இறக்கவே

கதாதரனே காளிதேவியின் பூசாரியாக വേതെ വെക്ക്ര அமர்த்தப்பட்டார். சுதாதரன் உலகம் போற்றும் ஸ்ரீ ராமகிருஷ்ண பரமஹம்சராக உருப்பெற்ற திவ்வியசரிதத்தின் ஆன்மசாதனைக் கட்டம் இங்கு தொடங்குகிறது. இனி சுதாதரனை ராமகிருஷ்ணர் என்றே அழைப்போம். இப்பெயர் எப்படி யாரால் அளிக்கப்பட்டது என்பது இன்னும் சரியாகத் தெரியவில்லை. பூசாரி வேலையில் அமர்ந்த ராமகிருஷ்ணருக்கு அன்னை காளியின் வழிபாடு உயாந்த ஆன் மசாதனையாக மலாந்தது. அல்லும் அவளது திவ்ய நினைவிலேயே பகலும் தோய்ந்திருந்தார். அவர். நாட்கள் செல்லச் செல்ல அவளை நேருக்கு நேர் காண வேண்டுமென்ற அவா அவரை ஆட்டிப் படைத்தது .ஊண், உறக்கம் மறந்தார். நாள் கழிவது தெரியவில்லை. நாட்கள் மாதங்களாயின. அவரது சாதனையும் அன்னையைக் காணவில்லையே என்ற வேதனையும் எல்லையின்றி வளரலாயிற்று. அமுதார். புரண்டார் இனிவாழ்வதில் பயனில்லை என்ற நிலைக்கு வந்தார். அந்த நிலையில் ஒரு நாள் தன்னை மாய்த்துக் கொள்ள வாளை ஓங்கினார். அக்கணமே அன்னை அவருக்கு காட்ச்யருளினாள் எங்கும் அளிவெள்ளம். அந்த திய்விய பேரோளியில் தன் நினைவிழந்தார். இதன் பின்பு தெய்வம் — மனிதன் என்ற உறவு நீங்கி அம்பாள் — பக்தன் என்ற உறவும் டோய் தாய் சேய் என்ற நெருக்கம் உண்டாயீற்று இந்த நெருக்கம் அவரது வாழ்நாள் முழுவதும் நீடித்தது.

இதனைத்தொடர்ந்து அவர் இந்து சமயத்தின் மற்ற சமயப் பிரிவுகளாகிய சாக்தம், வைணவம் காட்டும் சகுணப்பிரமம் சாதனை முறைகளையும் வேதாந்தம் புகட்டும் நிர்க்குணப்பிரமம் சாதனை முறையையும் பீன்பற்றி இறையனுபவங்களைப் பெற்றார். அத்துடன் நில்லாது கிறீஸ்தவம், இஸ்லாம் போதிக்கும் சாதனை முறைகளையும் பீன்பற்றி தெய்விக அனுபவங்களை பெற்றார். அவரது சாதனை வாழ்க்கை சுமார் பன்னிரண்டு ஆண்டுகள் நீடித்தது. சாதனைகள் நிறைவுற்ற நிலையில் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர் என்னும் தெய்வத்தாமரை முமுமையாக விரிந்து தனது தெய்வீக மணத்தை வீசத்தொடங்கியதும், மெய்யடியார்களாகிய வண்டுகள் அவரை நாடி வரத் தொடங்கினர்.

அந்நாட்களின் சிறந்த அறிஞர்களாகப் கல்வீக்கடலாகிய ஈஸ்வரசந்திர போற்றப்பட்ட வித்தியாசாகர், பண்டிதர் சசதர், பிரம்மசமாஜத் தலைவர் கேசவசந்திரசேன், பிரதாப்சந்திர மனும்தார், தேசியத் தலைவர் கிரீஸ்டதாஸ் பால் பீரபல வங்கநாவலாசிரியர், பங்கிம்சந்திரர் வங்க நாடகத்தந்தை எனப் போற்றப்பட்ட கிரீஷ் சந்திரகோஷ் போன்றோர் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரால் கவரப்பட்டோரில் ஒரு சில முக்கியஸ்தாகள் இவாகளைத் தவிர பல இல்லற பக்தாகளும் இளைஞர்களும் அவரை நாடினர். அந்த இளைஞர் குழுவின் தலைவராக விளங்கியவர் தான் சுவாமி விவேகானந்தர் எனப் பின்னாளில் புகழ்பெற்று வீளங்கிய நரேந்திரநாத் தத்தர் என்பவர். இந்த அனைத்து பக்தர்களையும், இளைஞர்களையும் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரது மறைவிற்குப் பிறகு வழிநடத்திய, ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் சகதர்மிணியாகிய அன்னை சாரதா மணி தேவியார் தான் அவரது முதற் சீடரும் பக்தரும் ஆவார்.

இப் பூமியில் தனது அவதாரப் பணியை நிறைவு செய்து 1886 ஆம் ஆண்டு ஆகஸ்ட் மாதம் 16ஆம் திகதி ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர் மஹாசமாதி அடைந்தார்.

#### அவதாரப் பணி

மூராமகிருஷ்ணரின் அவதாரப் பணியின் நோக்கத்தைக் குறித்து சுவாமி விவேகானந்தர் பின்வருமாறு கூறியுள்ளார் : ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் அவதாரம் இந்த 20 ஆம் நூற்றண்டிலே விஞ்ஞான யுகத்திலே மதத்தின் பெயரால் ஏற்படும் மதப்பூசல்களையெல்லாம் நீக்கும் இன்று நாத்திகக் கருத்துக்கள் ஞானமெனும் வாளினால் வெட்டி வீழ்த்தப்பட்டன; மதத்தின் பெயரால், இனத்தின் பேரால் பீளவுபட்டுக் கிடந்த நாடு, பக்தியால் ஒற்றுமை கண்டது பெண்ணிற்குப் பெருமையும் பேராதரவும் தரப்பெற்றன; ஆண், பெண், ஏழை, பணக்காரன், படித்தவன், படிக்காதவன், அந்தணர், அந்தணர்ல்லாதார். உயர்ந்தோர், தாழ்ந்தோர், தன்சமயம் , பீறசமயம் என்ற மேடு பள்ளங்கள் தகர்க்கப்பெற்றன.

இவ்வவதாரம் மக்கட்சமுதாயம் ஒரே குலமாக வாழவேண்டும் என்றும், வெவ்வேறு மதப்பற்று கொண்டவர்களாக இருந்தாலும், முடிவில் அடையப்படும் தெய்வம் ஒன்றே என்பதைப் பறைசாற்றவும் தோன்றியதாகும். இதுவே இந்த அவதாரத்தின் சிறப்பு தன்மைதமது ஒரே வாழ்க்கையின் எல்லா அனுபவங்களையும் பெற்று, அவற்றின் வழியாக மக்கள் உள்ளத்தில் இறைநம்பிக்கையை ஊட்டி, வாழ்க்கையைப் பொருள் உள்ளதாக ஆக்கியது. அவர் நமக்களித்த பெரும் கொடை எனலாம்."

#### **ஸ்ரீராமகிருஷ்ணின்அமுதமொழிகள்**

ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் அருளுரைகளுக்கு முக்கிய **அ**தாராமாக அமைந்த நூல் "ஸ்ரீராமகிருஷ்ண கதாம்ருதம்" என்பதாகும். இது வங்கமொழியில் அமைந்துள்ளது. இந்நூலை எமுதியவர் மஹேந்திரநாத் குப்தர் என்பவர். சுமார் ஐந்து வருடங்கள் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரைச் சந்திக்கச் சென்ற போதெல்லாம் , அவரிடம் இருந்து கேட்ட அருளுரைகளைத் தனது தினசரி நாளேட்டில் பதித்து வைத்திருந்தார் மஹேந்திரநாத். அவற்றின் தொகுப்பே இந்த "கதாம்ருதம்" எனும் நூல் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் அமுதமொழிகளைக் கேட்கும் பேறு பலருக்குக் கிடைத்தபோதிலும் மஹேந்திரநாத் ஒருவர்தான் அவற்றைக்குறித்து வைத்தார். அவர் தினசரி நாட்குறிப்பு எழுதும் பழக்கம் இருந்தமையால் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரோடு தனக்கு நேர்ந்த சந்திப்புக்களையும் அவரது **அ**முதமொழிகளையும் குறித்து வைத்திருந்தார். இக்குறிப்புக்களின் தொகுப்பே ஸ்ரீராமகிருஷ்ண கதாம்ருதம்" என்ற நூலாக அமைந்தது. அதைப்படிக்கக் , கேட்ட தூய அன்னை ஸ்ரீசாரதா தேவியார் , ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரே தம்முன் நின்று அவற்றைக் கூறுவதைப் போல் உணர்ந்து மகேந்திரரைப் போற்றினார். சுவாமி வீவேகானந்தரும்.".... உங்கள் நூல் அருமையாக இருக்கின்றது. நீங்கள் கையாண்டுள்ள முறை, எழுதியிருக்கும் பாங்கு, சொந்தக்கருத்துக்களை கலப்படம் செய்யாமல்,

தூய்மையாக, நேர்மையாக (ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரது கருத்துக்களை ) எழுதியீருப்பது அருமையீலும் அருமை " என்று மஹேந்திரரைப் பாராட்டி எழுதியுள்ளார். இந்நூலின் ஆங்கிலமொழி பெயர்ப்பீற்கு (The Gospel of Sri Ramakrishna) முன்னுரை வழங்கிய ஆல்ட ஸ் ஹக்ஸ்லி என்னும் மேலைநாட்டு அறிஞர் , அதில் பின்வருமாறு குறிப்பிட்டுள்ளார். `ம்' என்ற குறி யீட்டின் மூலம் தன்னை (இந்நூலில்) அறிமுகப் படுத்தி கொள்ளும் இந்நூலாசிரியா் (மகேந்திரநாத் குப்தர்) இப்பணிக்கான சூறப்புத் தகைமைகளைப் பெற்றவர். குருதேவர் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரீடம் தான் கொண்டிருந்த பக்தி மற்றும் குருதேவரது மயமான அன்பு போதனைகளில் தான் பெற்றிருந்த ஆழ்ந்த அனுபவ அறிவோடு, சிறு நிகழ்ச்சிகளையும் சூழ்நிலையோடு நினைவுகூறும் தனது அற்புத நினைவாற்றலையும், அவற்றை சுவையோடு ஜீவகளையோடும் குறித்து வைக்கும் திறமை யையும் கலந்துள்ளார். இந்தத் திறமைகளையும் தான் கண்ட நிகழ்ச்சிகளையும் அடிப்படையாக வைத்து நான் அறிந்த அளவில், புராண இலக்கிய உலகிலேயே மிகச் சிறந்த நூல் எனப் பாராட்டக்கூடிய வகையில் இந்த கதாமருதம"எனும் ஒப்பற்ற நூலை அவர் படைத்துள்ளார்.

குருதேவரின் நேரடிச்சீடரும், ஸ்ரீராம கிருஷ்ணத்துறவாலயத்தின் இரண்டாவது தலைவருமான சுவாமி சிவானந்தர் அமுத மொழிகளைப் படித்துவிட்டுப் பின்வருமாறு சூறினார். " நல்ல கருத்துக்கள் பேசப்படும் போது மஹேந்திரநாத் குப்தர் அங்கு இல்லையாயின் குருதேவர் அவரை அழைத்து வரச் செய்வார். தாம் பேசுவனவற்றை மணேந்திரநாக் குப்தர் கருத்தூன்றி கவனிக்குமாறு செய்வார்." உனக்கு புரிகிறதா? இதைத் தெரிந்து கொள் – நன்றாக கவனி – மனதில் நினைத்துப் பார்..." என்று தனிப்பட்ட மஹேந்திரநாத் குப்தருக்கு உரைப்பார். குருதேவர் இப்படி நடந்து கொண்டதன் நோக்கம் அப்போது எங்களுக்கு

வீல்லை இப்போது உணர்கூறோம். குருதேவரீன் உபதேசமொழிகளைப் பேரளவீற்கு வழங்கும் உரிமை மஹேந்திரநாத் குப்தருக்கே ஒதுக்கப்பட்டிருக்கூறது "ஸ்ரீராமகூருஷ்ணரே மஹேந்திரரைத் தனது அவதாரகாரியத்திற்குத் துணை செய்யத் தன்னோடு வந்தவராக கருதினார். "என்னுடைய ஒரு சீறு காரியத்தை நீ செய்ய வேண்டும் என்று அன்னை எனக்கு கூறியிருக்கிறாள். உலகிற்கு நீ இறைமொழிகளை வழங்க வேண்டும் என்பது அவள் விருப்பம் "என்று குருதேவர் மகேந்திரரிடம் ஒரு முறை கூறியிருந்தார்.

இந்த " ஸ்ரீராமகிருஷ்ண கதாம்ருதம் " வங்கமொழி நூல் தமிழில் " ஸ்ரீராமகிருஷ்ணான் அமுத மொழிகள்" சம்பாஷனை வடிவில் அமைந்துள்ள இந்நூலில் ஆழமான சாஸ்திர உண்மைகள் எளிய உதாரணங்களோடும், சிறிய கதைகள் வாயிலாகவும் குருதேவா றூராமகிருஷ்ணரால் விளக்கப்படுவதைப் காணலாம் . தவிர , இக்கருத்துக்களை வெளிப்படுத்தும் சமயங்களில் அவர் அடிக்கடி பரவச நிலைக்குச் சென்று விடுவதையும், நடுநடுவே இனிமையாகப் பாடுவதையும், ஏன் சில சமயங்களில் மற்றவாகளை மனம் திறந்து சிரிக்கவைப்பதையும் மஹேந்திரநாத் குறித்து வைத்தாள்ளார். குருங்கக்கூறின் , அந்நூலை வாசுக்கும் போது நாம் ஶூரோமகிருஷ்ணாது சந்நிதியில் அமாந்து அவரது வார்த்தைகளை நேரடியாகக் கேட்கும் அனுபவத்தைப் பெறுகூறோம். அதன் மூலம் மனம் தெளிவு பெறுவதையும், அமைதியும் ஆனந்தமும் மனதில் நிறைவதையும் உணரலாம்.

அமுதமொழிகள் நூலில் பல வீடயங்கள் அடங்கி உள்ளன. குறிப்பாக சமய சமரசம் , இறைத்த்துவவிளக்கம் உலகமாயையின் விளக்கம், உலக மாந்தரின் மனநிலை, சமய சாதனைகளின் அவசியம் இறைநாமத்தின் மகிமை, சரணாகதியின் விளக்கம், உலகில் வாழும் வழி பக்தி மார்க்கத்தின் இலகு தன்மை , அகங்காரத்தை வெல்லும் வழி போன்ற வீடயங்கள் மிகத் தெளிவாகவும் எளிமையாகவும் விளக்கப் பட்டுள்ளதைக் காணலாம். உதாரணத்திற்கு, சமயசமரசம் குறித்து குருதேவர் கூறியதை இங்கு காண்டோம். எல்லாநெறிகளின் மூலமும் கடவுளைக் காணலாம்.எல்லாமதங்களும் உண்மையே மாடியை அடைவது தான் முக்கீயம். மரப்படிகளின் வழியாக அடையலாம். மூங்கில் படிகள் வழியாக அடையலாம். கயிற்றைப் பிடித்து ஏறியும் அடையலாம். மூங்கிலை ஊன்றித் தாவியும் அடையலாம்.

பக்தாகள் பல்வேறு பெயாகளில் ஒரே பரம்பொருளையே அடைகின்றனா். ஒரு குளத்தை எடுத்துக் கொள்வோம். அதில் நான்கு படித்துறைகள். இந்துக்கள் ஒரு படித்துறை வழியாக இறங்கி நீரைப் பருகிவீட்டு அதைப் தண்ணீா் என்கின்றனா். முல்லிம்கள் இன்னொரு படித்துறையில் இறங்கி நீரைப் பருகி அதைப் பாணி என்கின்றனா். ஆங்கிலேயாகளோ அடுத்த படித்துறையில் இறங்கி வாட்டா் என்கின்றனா். மற்றொரு படித்துறையில் இருங்கி வாட்டா் என்கின்றனா். மற்றொரு படித்துறையில் இருப்பவன் அக்வா என்கிறான். ஆனால் பொருளோ ஒன்று தான் இறைவனும் ஒருவரே நாமங்களோ பல.

கடவுளை மையமாகக் கொண்ட வாழ்வில் சிறப்பைக் கீழ்க்கண்டவாறு எளிமையாகக் கூறுகின்றார். ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர். " ஒன்று என்ற இலக்கத்தின பின் பூச்சியங்களைச் சோத்தால் அது நூறாகவும், ஆயிரமாகவும் பெருகுகின்றது ஆனால் அந்த இல்லாவிடில் மிகுதியில் இருக்கும் டூச்சியாங்களுக்கு மதிப்பில்லை ஒன்று என்ற இலக்கத்தால் தான் பலவற்றிற்கு யோக்கியதை உண்டாகிறது.முதலில் ஒன்று பின்னா் பல முதலில் இறைவன் பின்னா் ஜீவராசிகளும் உலகமும் " உலகில் எங்ஙனம் வாழவேண்டும் என்பதை ஸ்ரோமகிருஷ்ணர் விளக்குவதைப் பார்ப்போம். "இறைவனீடத்தில் பக்தி பூணாமல் இல்லறத்தில் ஈடுபட்டால் பின்னா் பல சீக்கல்களீல் மாட்டிக் கொள்ள நேரிடும்.

இல்லறத்தில் துன்பம் , ஆபத்து கவலை இவை யெல்லாம் வந்து மோது ம் போது மன உறுதியை இழப்பாய். பலாப்பழத்தை அறக்க முயல்பவன் முதலில் தன் கைகளில் எண்ணை தடவீககொள்வான்.இல்லாவீடில் பழத்தின் பீசின் கைகளில் ஒட்டிக்கொள்ளும். அதுபோல் இல்லறத்தில் ஈடுபட்டவன் கடவுள் பக்தி என்னும் எண்ணையை பூசிக் கொள்ளவேண்டும் "இங்ஙனம் கணக்கற்ற விடயங்கள் அமுத மொழிகளில் எனிமையாக்கப்படுகின்றன.

எந்த நோக்கத்திற்காக சமயம் உருவாக்கப்பட்டதோ அந்த நோக்கத்திற்கு சமயத்தைப் பயன்படுத்தத் தவறி திசை மாறிச் சென்று அல்லற்படும் மனித குலத்தைக் காக்கவே இறைவன் இவ்வுலகில் அவதரிக்கிறான். மனிதன் எவ்வாறு தெய்வீக வாழ்க்கை வாழ வேண்டும் என்பதை இறைவனாலேயே தான் வாழ்ந்து காட்ட முடியும். ஆகவே மனிதனை தெய்வமாக்க தெய்வம் மனிதனாகிறது. இந்த அருஞ்செயலை ஸ்ரீராமகிருஷ்ண அவதாரத்தில் நாம் முழுமையாகக் காண்கிறோம்.

ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர் உலகிற்கு அளித்த செய்தி யாது என்பதைக் குறித்து சுவாமி விவேகானந்தர் கூறுகிறார். இன்றைய உலகிற்கு ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் செய்தி இதுதான். கோட்பாடுகளைப் பற்றிக் கவலைப்படாகீர்கள் கொள்கைகள், பிரிவுகள், கோயில்கள், சர்ச்சுகள் முதலியவற்றைப் பற்றி கவனிக்க வேண்டாம். ஒவ்வொரு மனிதனுள்ளும் இருக்கின்ற சாரமான ஆன்மிகத்துடன் ஒப்பிடும்போது அவை ஒன்றும் இல்லை. இந்த ஆன்மீகம் ஒருவனிடம் அதிகரிக்கின்ற அளவிற்கு நன்மை செய்யம் சக்தியும் அவனிடம் பெருகும். முதலில் இதைச் சம்பாதித்துக் கொள்ளுங்கள். இதை சேமியுங்கள், யாரையும் குறை சுறாதீர்கள். ஏனெனில் எல்லா கொள்கைகளிலும் சம்பிரதாயங்களிலும் சிறிதளவு நல்லது இருக்கவே செய்கிறது. மதம் என்பது சொற்கள் வெறும் அல்ல. சம்பீரதாயங்களும் அல்ல. அது ஆன்மீக அனுபூதி என்பதை உங்கள் வாழ்க்கையீல் நிதர்சனமாகக் காட்(நங்கள்."

-சுவாமி ஆத்மகனானந்தா

உனக்கு மன அமைதி வேண்டுமானால் பிறர் குற்றம் காணாதே! மாறாக உனது குறைகளை பார். உலகம் முழுவதையுமே (அன்பினால் ) உனக்குச் சொந்தமாக்கிக் கொள். இவ்வுலகில் யாரும் உனக்கு அந்நியரல்ல. உலகம் உனதே.

அழிப்பது எல்லோராலும் முடியும். ஆனால் எத்தனை பேரால் ஆக்க முடியும்?

அன்னை

#### என்ன சொன்னார் ஸ்ரோமக்குஷ்ணர்?

சுவாம் கமலாத்மானந்தா லகல் தோன்றிய அனைத்து ஆன்மீகச் சீந்தனைகளின் ஓர் ஒட்டுமொத்தமான உருவமாக சமீப காலத்தில் நம்மீடையே ஒருவர் வாழ்ந்தார். அவர்தான் பகவான் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர். அவர் உலகிற்கு வழங்கிய உபதேசங்களின் தொகுப்பு — அவர் பக்தர்களுடன் நிகழ்த்திய உரையாடல்களின் தொகுப்பு — ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் அமுதமொழிகள் எவ்ற தலைப்பில் மூன்று தொகுதிகளாக வெளிவந்துள்ளன.

பெஞ்ஞானிகளுடன் வாமும் வாய்ப்பு — அவர்களுடன் நெருங்கிப் பழகும் பாக்கியம் — நப்பில் பெரும் பாலானவர்களுக்குக் கிடைப்பதில்லை. அப்படிப்பட்டவர்களுக்கு மெஞ்ஞானி ஒருவரின் அன்றாடவாழ்க்கை எப்படி இருக்கும் காலை, பகல், மாலை, இரவுவேளைகளில் அவர் என்ன செய்தார் — எப்படி நடந்து கொண்டார் பல விதமான மனநிலைகளைக் கொண்ட மக்களுடன் அவர் எவ் விதம் பழகினார் — என்ன பேசினார் என்பதையெல்லாம் உள்ளங்கை நெல்லிக்கனி போல் தெளிவாக விளக்குவதாக ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் அமுதமொழிகள் வீளங்குகின்றன.

ஸ்ரீராமகிருஷ்ணாரீன் வாழ்வும் வாக்கும் பீன்வரும் மூன்று முக்கியமான கருத்துக்களை உலகிற்கு வழங்குகின்றன என்று சொல்லாம்.

#### 1. கடவள் இருக்கிறார்.

அவரை அடைவது ஒன்றே ஒன்றுதான் வாழ்க்கையில் லட்சியம்

#### 2. தொண்டு செய்.

அதாவது, மக்கள் இறைவனாகக் கருதி அவர்களோடு பழகவும், அவர்களுக்குத் தொண்டு செய்யவும் வேண்டும்.

#### 3. சமய சமரசம் .

இந்த மூன்று கருத்துக்களில் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர் உலகிற்கு வழங்கிய உபதேசங்களின் சாரம் கூங்கியிருக்கிறது. (எனலாம்) ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர் கூறுகிறார்— இரவில் ஆகாயத்தில் எண்ணற்ற நட்சத்திரங்களைப் பார்க்கிறாய், ஆனால் சூரியன் உதித்ததும் அவைகள் தென்படுவதில்லை. ஆதலால் பகல் வேளையில் ஆகாயத்தில் நட்சத்திரங்களே இல்லை என்று சொல்லலாமா? அதுபோல் மனிதனே! உனது அறியாமை நிலையில் நீ இறைவனைக்காண முடியாததால், இறைவனே இல்லை என்று சாகிக்காகே.

"பெறுவதற்கு அரிய இந்த மனிதப் பிறவீயைப் பெற்றவன், இந்தப் பிறவீயீலேயே இறைவனை அறிந்து கொள்ள முயற்சு செய்யாமல் போனால் வீணாகப் பிறந்தவனே ஆவான்.

" முதலில் கடவுளைத் தேடி, பிறகு உலகப் பொருளைத் தேடு. இதற்கு மாறாகச் செய்யாதே. ஆத்மஞானம் அடைந்த பிறகு நீ உலக வாழ்க்கையில் ஈடுபட்டால் உனக்கு மனச்சஞ்சலமே ஏற்படாது.

" பகவானிடம் மனதை நிலைநிறுத்திப் பற்றுதல் இல்லாமல் நீ உனது கடமைகளைச் செய்து வா என்கிறார் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர்.

எல்லோரிடமும் இறைவனைக் காண்பது, எல்லாவற்றிலும் இறைவனைக் காண்பது – தவத்தின் அல்லது ஆன்மீகத்தின் உச்சநிலையாகும்.

தன் உள்ளத்தில் இறைவனைக் காண்பவனால்தான் கோயிலிலும் இறைவனைக் காண முடியும் தனக்குள் இறைவனைக் காண்பதுதான் மற்றவர்களிடமும் இறைவனைக் காணச் செய்யும்

தரையில் இருக்கும் போது மேடு பள்ளம் தெரிகிறது மலையுச்சிக்குப் போய்வீட்டால் மேடு பள்ளம் தெரிவதில்லை. அதுபோல் உள்ளம் தாழ்ந்திருந்தால் மனிதர்களுக்குகிடையில் வேற்றுமை தெரியும்

ஒன்றாகக் காண்பதே காட்சி இது அறிவில் சிறந்த அவ்வையாரின் கருத்து "யாதும் ஊரே யாவரும் கேளிர் " இது ஆன்மீகத்தின் சாரம்.

#### ஸ்ராமகிருஷ்ணர்

எல்லோரிடமும் – எல்லாவற்றிலும் இறைவனைக் காணும் அனுபூதி நிலையிலேயே எப்போதும் இருந்தார்.

சுவாமி விவேகானந்தா் போன்ற மிகவும் தூய்மையுடையவா்களிடம் மட்டுமின்றி, மிகவும் இழிந்தவா்களிடம் கூட அவா் நாராயணனையே கண்டாாா்.

தன்னுடைய தாய், மனைவி, நல்லொழுக்கம் கொண்ட பெண்கள் ஒழுக்கம் தவறிய பெண்கள் என்று உலகத்தில் எத்தனை விதமான பெண்கள் இருக்கிறார்களோ அவர்கள் அத்தனை பேரயைமே அவர் சாட்சாத்ஐகன்மாதாவாகவே கண்டார்.

எனவேதோன் அவர் எல்லா மனிதாக்கிடைமும் இறைவென் இருக்கிறான் .. இறைவெனின் வடிவங்கள் என்று கருதி எல்லோருக்கும் தொண்டு செய்" என்பன போன்ற பல கருத்துக்களை நமது உள்ளத்தை நெகிழச் செய்யும் வகையில் வழங்கியிருக்கிறார்.

அவர் காசிக்கு யாத்திரை சென்றபோது வழியில் ஏழை எளிய மக்களைக் கண்டார். அவர்களுக்கு உணவு, உடை, இதர உதவிகளைச் செய்ய வேண்டும் என்பதில் மிகவும் உறுதியுடன் இருந்தார். அந்த எண்ணத்தைச் செயல்படுத்தியபிறகே அவர் மேற்கொண்டு தமது காசியாத்திரையைத் தொடர்ந்தார்.

சமய சமரசம் பற்றி உலகில் எத்தயையோ அருளாளர்கள் பேசியிருக்கிறார்கள், ஆனால் றீராமகிருஷ்ணர் அளவுக்கு அதிகமாக சமய சமரசத்தை தமதுவாழ்வாலும்வாக்காலும்எடுத்துக் காட்டியவர் – வலியுறுத்தியவர் – வீளங்கியவர் வேறு. எவருமே இல்லை என்று திட்டவட்டமாக அறுதியிட்டு உறுதியாகச் சொல்லலாம். ஆம், இது மிகையில்லை. உண்மை முழு உண்மை கலப்படம் இல்லத அப்பட்டமான உண்மை.

சமய சமரசம் என்பதில் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர் ஒரு மகத்தாக சரித்திரத்தையே படைத்திருக்கிறார், தமே ஒரு ஈடுஇணையற்ற சகாப்தமாக விளங்குகிறார் இந்து மதத்தின் பல்வேறு சம்பிரதாயங்களையும் பீன்பற்றி அவர் ஆன்மீக சாதனைகள் பழகினார். இறைவனை அவர் பல்வேறு வடிவங்களில் தரிசித்து தெய்வீகப் பரவச நிலைகளில் ஆழ்ந்தார். கிறிஸ்தவம், இஸ்லாம் மதங்கள் கூறும் வழிமுறைகளையும் பீன் பற்றி அந்தந்த மதங்களின் வழியே இறைவனை உணர்ந்தார்.

அவர் பெற்ற ஆன்மீக அனுபவங்களுக்கும் அனுபூதிகளுக்கும் ஓர் எல்லையே இல்லை.

அனுபூதியீன் சிகரத்தையே எட்டிப் பிடித்த அவர், எல்லாமதங்களாலும் போற்றப்படும் இறைவன் ஒருவனே... உனது மதம்தான் உயர்ந்து , மற்றவை தாழ்ந்தவை என்று பட்டும் சொல்லாதே... அனைத்து மதங்களும் ஒரே இறைவனை அடைவதற்கு உரிய வெவ்வேறு வழிகளாகும் " என்று பாமர மனிதனின் உள்ளத்தில் கூட பதியும் வகையில் பல விதங்களில் விளக்கியுள்ளார்.

பகவான் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் வாழ்க்கை அத்தனையும் ஆன்மீகம், ஆன்மீகம் ஆன்மீகம்தான். அவரது அமுதமொழிகளில் தொட்ட இடமெல்லாம் ஆன்மீக நறுமணம் கமழ்வதைப் பார்க்கலாம்.

#### சுவாமீ கமலாத்மானந்தர்

ஸ்ரீராமகிருஷ்ண மடம் மற்றும் மிஷனைச் சேர்ந்த துறவி ஆவார். சென்னை ஸ்ரீராமகிருஷ்ண மடத்திலிருந்து வெளியாகின்ற ஸ்ரீராமகிருஷ்ண வீஜயம் என்ற தமிழ் மாதப் பத்திரீகையின் ஆசிரியர் இவர்.

உங்களது அன்னைக்குப் பணி செய்வதாகச் சாக்குக் கூறி உலகப் பற்றுக்கு உங்களை ஆளாக்கிக் கொள்ளாதீர்கள்.

#### தூய அள்ளை ஸ்ரீசாரதா தேவி நவிள உலகுக்கு விடுத்த செய்தி

இன்று நாம் வாழும் வாழ்க்கை முறை நம் முன்னோர்களின் வாழ்க்கை முறையிலும் முற்றிலும் மாறுபட்டு இருக்கின்றது. விஞ்ஞான வளர்ச்சி மனிதனுடைய வாழ்வுக்குச் சாதகமாய் இருந்தாலும் உலகியல் கவாச்சியில் முற்று முழுதாக அவை ஈர்த்துவூட்டது. இப்புதிய பார்ணாம வளாச்சியில் ஆழ்ந்து பார்க்குங்கால், சுயநலம், ஒழுக்கக்கேடு, சகிப்புத்தன்மை இன்மை , பொறாமை, கோரச் இத்தகைய மலிந்துவிட்டன. செயல்கள் தாக்கத்தினால் மனித சமூகம் இருட்டில் வாழ்கின்றது. நாளுக்கு நாள் மனிதனுக்குப் புதிய புதிய தொல்லைகள் தோன்றுகின்றன. இதற்கு ஒரு மருந்து கிடையாதா என்று மனிதன் விசனமுறுகின்றான். எங்கு பார்த்தாலும் ஏமாற்றும் போவழிகள், பொய், பீத்தலாட்டம் மலிந்து அமைதிகிடைக்கக்கூடிய வழி இல்லாமல் மனிதன் திக்குமுக்காடுகின்றான்.

இதற்கு என்ன வீடை என்று பல திசைகளில் மனீதன் பார்க்கும் போது பல ஞானிகள் , மகான்கள், அவதார புருஷாகளின் வாழ்க்கையின் புனிதமும், வாழ்க்கையீல் சிறப்பாக வாழலாம் என்ற இவர்களின் இவனது உபதேசேங்களும் பார்வைக்குள் அகப்பட் (நவீ (நகின்றன. இந்த இடத்தில் தூய அன்னை ஸ்ரீ சாரதா தேவீயீன் வாழ்க்கை நமக்கு ஒரு பெரிய ஞானதீபமாக அமைந்துவீட்டது. தூய அன்னை ஒரு கிராமத்துப்பெண், பள்ளீப் படிப்பு சற்றும் இல்லாதவர், கையெழுத்துப்போடத் தெரியாதவர், ஹீராம கிருஷ்ணாரீன் வாழ்க்கைத் துணைவி , நம் அனைவருக்கும் சகல வழிகளிலும் வழிகாட்டும் ஒப்பற்ற வாழ்க்கைக் காவீயம். இக்காவீயத் தலைவீ குறிப்பாகப் பெண்கள் இந்த நாகரிக உலகில் படும் இன்னல்களுக்கு அருமருந்தாகிறார்.

தாய அன்னை ஸ்ரீ சாரதாதேவி பூவுலகில் வாழ்ந்த 67 ஆண்டுகால வாழ்க்கை மிகவும் பவித்திரமானது. ஸ்ரீ ராமகிருஷ்ணான் வாழ்க்கை ஒரு சாதனையை அடிப்படையாகக் கொண்டது. மனிதனின் ஆத்மீக உள்ளக்கிடக்கையை வெளிக்கொணரச்செய்தார். சுவாமி வீவேகானந்தா தனது குருநாதரின் ஆத்மீக அனுபங்களைப் சொற்பொழிவுகள் பலவிதமான மூலம் பிரபல்யமாக்கினார். இந்த பிரபல்யத்தை உலகிடை சொரிந்தார். தூய அன்னை ஸ்ரீ சாரதா தேவியின் வாழ்வோ மீகவும் இலைமறை காய் போலவும், பொது மக்களின் பார்வைக்கு எட்டாமலும் , இருந்தாலும் மிகவும் உத்வேகம் உடையமாகவும் , இன்றைய விஞ்ஞான கம்பியூட்டர் யுகத்திலும் ஊடுருவிச் செல்கின்றது. அன்னைக்கு சொற்பெருக்காற்றும் வல்லமை சற்றேனும் கிடையா. சென்னைக்கு வந்தபோது பலர் அவரை பேச அழைத்தபோது ரொம்பவும் கூச்சம் அடைந்தார். சொற்பொழிவு செய்யும் ஆற்றல் தனக்கு கிடையாதென்றார். ஆனால் அவரது நாளாந்த வாழ்க்கைமுறை மிகவும் சக்தி வாய்ந்ததாக இருந்தமையால் சுருங்கச் சொல்லின் சொல்லிலும் பார்க்க அவரது செயல் வடிவம் ஒப்பற்ற வாய்க்காலாக நம் அனைவருக்கும் ஆண்களுக்கும் பெண்களுக்கும் அனுஷ்டிக்கக்கூடியதாக அமைந்துள்ளது. அன்னையின் எளிமையும், மனைவி, தாய், துறவீ என்ற மூன்று படித்தரங்களிலும் வாழ்ந்த வகையும் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் பெருமைக்கு ஒரு மைல்கல்லாக அமைந்துள்ளது. அன்னையின் .இணைப்பு இல்லாமல் இருந்திருந்தால் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரின் ஞானவாழ்வு பெரிதாக சமூகத்தை எட்டியிருக்காது. இன்று ஒவ்வொரு இல்லத்திலும் அன்னையும் ஶூரோமகிருஷ்ணரும் கைகோர்த்து மக்களுக்கு இன்னமுதத்தை அளித்து வருகிறார்கள் . ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரே 'அன்னை ஸ்ரீ சாரதா தேவீயீன் பவீத்திர வாழ்வு தனது தூய்மையை வீட

ஒருபடி மேல்' என்று கூறியுள்ளார்.

உலகிடை ஸ்ரீராமகிருஷ்ணார் வாழ்ந்தாலும் உயாய் ஆத்மீக நிலையில் பெரும்பாலும் சஞ்சரீக்க விரும்பினார். தனக்கென ஒரு கூட்டத்தையும் சோத்திருந்தார். அன்னை சாரதா தேவியோ உலகிடை ஒரு இல்லத்தரசி போல் சகல

விடயங்களிலும் கலந்து வாழ்ந்தாலும் சகல பற்றையும் நீக்கி இறைவனே முழுக்க முழுக்க தஞ்சம் என வாழ்ந்து நமக்கு உதாரணமாகக் திகழ்கிறார். " கப்பல் தண்ணீரின் மேற்பரப்பில் இருக்கும் வரை ஒரு தீங்கும் இல்லை. ஆனால் தண்ணீர் கட்பலுக்குள் புகுந்துவீட்டால் பேராபத்தை விளைவீக்கும் " என்பார் ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர். இந்த உபதேசத்துக்கு உதாரணமாக தூய அன்னை ஶ்ரீசாரதாதேவி தமது சகோதூர்கள் அவர்களது மனைவுமொர்கள், மருமக்களுடேன் நெருங்கி வாழ்ந்தபோது அவர்களது இடையறாத பண ஆகை, பொருள் ஆகை இன்னோரன்ன தொந்தரவுகளால் அல்லல்பட்டபோதும் தனது ðī W இயல்பையோ இறைப்பபான வாழ்வையோ சற்றும் கைவிடவில்லை . உலகிடை வாழ்ந்த பலா அன்னையின் இத்தகைய பந்தத்தை நோில் கண்டு அன்னை ஒரு சாதாரண பெண்தானே . இவரிடத்தில் அப்படிப் பெரிய தெய்வீக வாழ்வு

எனும் **தடயம்** உண்டா என்று சந்தேகப்பட்டார்கள். ஆனால் காலப்போக்கில் அன்னையின் பெருமையைக் கண்(நகொண்டார்கள்.தாய என்னை ஸ்ரீ சாரதாதேவ் மறைவதற்கு ஐந்து நாட்களுக்கு முன்பு தன்னிடம் வந்த ஒரு வயோதிப மாது கண் கலங்குவதைக் கண்டதும் அவர் கூறிய உபதேசம் இன்று உலகெங்கும் எதிரொலிக்கின்றது. " மகளே உனக்கு மன அமைதி வேண்(நமனால் உன்னுடைய குற்றத்தையே கிளநிப்பார். இவ்வுலகத்தில் வேண்டத்தக்கவர் வேண்டத்தகாதவர் என்று ஒருவரும் கிடையா. உலகனைத்தும் நமதே".

தாய அன்னை இன்றைய உலகில் பல சச்சரவுகளைத் தீர்க்கக்கூடிய அருமருந்தை 1920ம் ஆண்டில் நமக்கு வழங்கியுள்ளார். ஆகவே அன்னையின் படம் பிரதிஷ்டை செய்யப்படும் தினத்தில் இவரை மனத்தில் இருத்தி உயர்வடைவோம்.

> நன்றி. தினகரன் 5-9-2000

மனிதனிடத்தில் அன்பு காட்டுவதால் துன்பங்களே விளைகின்றன. இறைவனை நேசிப்பதில் துன்பம் என்ற பேச்சுக்கே இடமில்லை. இறைவனை மட்டும் நேசிப்பவன் எவனோ அவன் புண்ணியவான் -தூயஅன்னை

#### குருதேவர் துணை

#### சமர்ப்பணம்

**ெ**ங்கள் சேவாச்சிரமம் 1969 ம் ஆண்டு டிசம்பர் மாதம் 31ந் திகதி தூய அன்னை ஸ்ரீசாரதா தேவியின் ஜன்மதினம் அன்று ஆரம்பிக்கப்பட்டது. இதை ஆரம்பிக்க உதவியவர்கள் பலர். இவர்களில் பலர் இன்று நம்மிடை இல்லை. சிலருக்கு தூயஅன்னை ழர்சாரதாதேவியீன் வாழ்க்கையில் அவ்வளவு ஈ(hபா(h இல்லை. நாங்கள் அன்னையை அன்றும் சரி இன்றும் சரி பராசக்தியாகவே கருதி வழிபாடு செய்து வருகீறோம் உலகியலில் லாபம்கருதி நம்முடன் தொடர்பு கொண்ட பலர் லௌகிகவாழ்வீல் ஏற்றம் கண்ட பீன்பு — இப்பொழுது இவர்களில் சிலருக்கு சேவாச்சிரமத்தின் வளர்ச்சி கண்டுமனத்தில் சரியான போராட்டம் . பொதுவாக யான் பலவழிகளில் இவர்களின் லௌகிகதேவையைப் பூர்த்தி செய்து தான் இந்தச் சேவாச்சிரமத்தை நடத்திவர – அன்னை வழிகாட்டி வருகிறார்.

#### ஒரு உதாரணம் 1982ம் ஆண்டில்நிகழ்ந்த நிகழ்ச்சி

சேவாச்சிரமத்தில் அருகில் ஒரு கல்வி பயிலும் மாணவருக்கு அவரது வீட்டிற்குச் சென்று 3 மாதங்கள் ஆங்கிலம் சொல்லிக் கொடுத்தோம். இவரது தகப்பன் ஒரு காரியாலயத்தில் பெரிய பதவி வகித்தவர் இவர். மற்றவர்களைப் போல் அல்லாது தனது மகளின் உயர்வைக்கண்டு சேவாச்சிரமம் கூரை போட பெருந் தொகையான பணம் சேர்த்துத் தந்தார் நாம் அதனை ஏற்காது சகல பாலை மரங்களையும் தரும்படி கேட்டிருந்தோம். அவர் சகல மரங்களையும் சரியாக அரிவித்து தந்து உதவினார். பின்பு அவரது மகளுக்கு கோவை ஸ்ரீஅவ்நாசிலிங்கம் மனையியல் கல்லூரியில் உயாக்ல்வி கற்க இடம் எ(ந்த்துக் கொ(நக்க பெற்றோர்கள் இருவரும் இந்தியா சென்று கல்லூரியில் சேர்த்தார்கள். இன்று இவர் திருமணமாகி வெளிநாட்டில் கணவர் ,பிள்ளைகளுடன் வசித்து வருகிறார்.

#### கோவை ஸ்ரீராமகிருஷ்ண வித்தியலாயம்

நமது அன்புக்குரிய **மூீமத்சுவாமி** சர்வாதித்தானந்தர் மகராஜ் (ஸ்ரீராமகிருஷ்ணமிஷன் மடம் கதிர்காமம் ) மடத்தை இலங்கை அரசாங்கம் பொறுப்பேற்ற பின்பு — கோவை ஸ்ரீராமகிருஷ்ண மிஷன்வித்தியாலயத்தில் தங்கி இருந்து வைத்தியம் செய்ய சென்றசமயம் அடியேன் அவருக்கு உதவியாகச் சென்று வித்தியாலயத்தில் கிட்டத்தட்ட 3 மாதங்கள் தங்கியிருந்தோம். அதனால் தவத்திரு சுவாமி சோமானந்தர் மகராஜ் (உதவூச் செயலாளர்) திரு. T.. S. அவிநாசிலிங்கம் செட்டியார் (ஐயா) (காரியதரிசி ) இவர்களுடைய நெருங்கிய தொடர்பு ஏற்பட்டதன் விளைவாக யான் அங்கு பின்பு 3 வருடங்களுக்கு மேல் பணி புரிய வாய்ப்பு ஏற்பட்டது.

#### தெய்வ சங்கல்பம்

தெய்வசங்கல்பத்தினால் அதிவணக்கத்துக்குரிய சுவாமி வீரேஸ்வரானந்தா் மகராஜ் (ஸ்ரீராமகிருஷ்ணமடம், மிஷன் !Oவது தலைவா்) அடி யேனுக்கு இலங்கை வந்த சமயம் தீட்சை தந்தமை (1968ம் ஆண்டு ) எனது வாழ்வு இன்று இப்படி பலா் அதிசயிக்கத்தக்க வகையில் – வீளங்க மூலகாரணமாக உள்ளது.

#### யாழ்ப்பாணத்தில் குருபக்தியும் ஆன்மீக அநிவு அல்லது தாகமும்.

யான் 1969 ஆண்(6 தொடக்கம் பட்ட பல சோதனையான வாழ்வில் கண்ட போ உண்மை இங்கு குருபக்தியும் ஆன்மீக வாழ்வீன்மகிமையும் பூச்சியம் தான் வெறும் வாய்ப்பேச்சு பூரசங்கம் போலியான வாழ்வு, வெறும் புத்தக அறிவும் பாண்டித்தியமும் மலிந்து கிடக்கக்கண்டேன். இந்த இடத்தில் பொருத்தமாக தவத்திரு யோக சுவாமிகளின் தரிசனம் எனக்கு 1955ம் ஆண்(ந கிடைக்கப்பெற்றது மிகவும் பெரிய பேறு. இவரது திருவடித் தீட்சையால்( பலதடவைகள் மாணவனாக சமயம் இருந்த இவரைத் தரிசிக்கச் சென்றிருக்கிறேன். ) எனக்கு அரிய கருத்துக்களை

வீளங்கமுடிந்தது. சீவதொண்டன் நிலையம் இன்று இங்கு செய்யும் சேவைகள் அளப்பரியது. சிவதொண்டன் நிலையத்துக்கு வரும்பொழுது அடிக்கடி சென்று வருவேன். மருந்துக்குக்கூட இங்கு சிலரைத்தவிர பேச ஆட்கள்கிடையா. எல்லோருக்கும் வெளிநாடு செல்லும் வருத்தம் , சுயநலப்புத்தி கடவளிடத்தில் உண்மையான பிரேமபக்தி கிடையா. இந்தச்சந்தாபத்தில் யாழ்ப்பாணத்தில் தீவ்விய ஜீவன சங்கத்தின் தலைவரை பலதடவைகள் சந்திக்க வாய்ப்பு கிட்டியது. அவர் இந்த வயதிலும் அமைதியான வாழ்க்கையை நடாத்த காரணம் அவரது குருபக்தி. ஏழை மக்களை காப்பாற்றவோ, வழி நடத்தவோ இங்கு பெர்தாக ஆட்கள் இல்லை. ஒரு கண்டாக்டர், மிகவும் பீரபலமானவர் செய்யும் தன்னலமற்ற சேவையையும் நாம் இங்கு குறிப்பிடல் அவசியம்.

நிறைவு

தவத்திரு யோகசுவாமிகள் சுவாமி வீவேகானந்தரின் தரிசனம் பெற்றார். இவர் பாடிய நற்சிந்தனைப்பாடல், இவரது தூய ஆன்மீக வாழ்வீலும் மக்களுக்கு பெரும் நாட்டம் இல்லை. ஆன்மீக நாட்டம் உடையவர்களை வீரல்வீட்டு எண்ணிவிடலாம். அடியேனுக்கு தஞ்சம் தந்த பாமேஸ்வராக் கல்லூரியை யான் என்றும் மறவேன் இங்கு அக்காலத்தில் உள்ள அதிபா் மிகவும் கண்டிப்பானவர். தவத்திருயோக்கவாமிகளை முதலில் தரிசித்த பின்பு கிடைத்த பேறு தான் இங்கு இந்த கல்லூரியீல் சேர வாய்ப்பு கிடைந்தது. சேர். பொன்னம்பலம். இராமநாதனை தமிழர்கள் என்றும். மறக்கவாய்ப்பில்லை. சைவத்தையும் தமிழர் பண்பாட்டையும், றூல் மூ ஆறுமுகநாவலர் போல் கட்டிக்காத்த பெருமையை பறைசாற்று வண்ணம் இருப்பது யாழ் பல்கலைக்கழகமும் அதனுடன் இணைந்த கோவிலும். ஆகவே அன்பர்களே நிறைவாக சுவாமி விவேகானந்தர் 1897ம் ஆண்டு ஜனவரி மாதம் 24ந்திகதி வந்து அடுத்தநாள் யாழ் இந்துக்கல்லூரியீல் நமது சமய அடிப்படை என் ற தலைப்பில் 100 நிமிடங்கள் சொற்பெருக்கு ஆற்றினார். சுவாமி விவேகானந்தர் எமக்கு வீட்(நச்சென்ற அரிய வாழ்வும் வாக்கும் நிச்சயமாக வீடிவுக்கு வழி வகுக்கும். இதில் ஒர் ஐயம் இல்லை

அன்பே சிவம்

இறைபணி யில் அன்புள்ள சித்ருபானந்தா



### मिलापिला ग्रीक्ष

முத்த விநாயகர் கோவிலடி கரணவாய், கரவெட்டி T .P 070-212231

#### A. SOMASUNDARAMPILLAI, B.A., E.C.A.

CHARTERED ACCOUNTANT

91 1/4, Stanley Road, Jaffna.

18-2-2000

#### SRI RAMAKRISHNA SARADA SEVASHRAMA, Point pedro.

inmate-Swami Chidrupananda, BALANCE SHEET-31st. December 1999. Rs. Cts. Cts. FIXED ASSETS. 1.061, 274.89 Land & Buildings 136, 268.45 Furniture & Fittings 61,612.80 Equipments & Water Fump 145,000.00 Motor Vehicles 9,385.00 **Bicycles** 3.223.03 Kitchen Utensils 1.416.764.19 13.170.00 BUILDING MATERIALS. CASH AT BANKS & IN HAND. 371.000.00 Fixed Deposits - National Savings Bank, Point Pedro 13.095.93 National savings Bank - Wellawatte 19.340.00 -Point Pedro. -do-395.72 Bank of Ceyion - Point Pedro. 16.978.58 Cash in Hand 420.811.10 20.229.81 400.581.19 830 515 48 Financed By:-1.288.657.29 ACCUMULATED FUND-1-1-99 541.858.19 Add-Excess of Receipts over Current Payments 1.830.515.48

I have examined the Books of Accounts of Sri Ramakrishna Sarada Sevashrama, Point Pedro and prepared the above Balance Sheet and the Connected Account together with the schedule, in accordance therwith and information and explanations furnished. I am of the opinion the Balance Sheet gives a true and fair view of the financial state of affairs of Sevashrana as at 31st. December 1999 and the Receipts and Payments Account a true fair summary of the transactions for the year then ended.

A.Somasundarampillai, B.A, F.C.A., Chartered accountant.

#### A SOMASUNDARAMPILLAI, B.A, F.C.A.

CHARTERED ACCOUNTANT

91 1/4, Stanley Road, Jaffna.

18-2-2000

#### SRI RAMAKRISHNA SARADA SEVASHRAMA, Point pedro.

inmate-Swami Chirupananda.

| RECEIPTS AAND PAYMENTS ACCOUNT,                    |           |       |              |
|----------------------------------------------------|-----------|-------|--------------|
| for the year ended 31st.                           |           |       |              |
| RECEPTS                                            | Rs        | Cs    | Rs Cs        |
| Donations- per Schedule                            |           |       | ics Cs       |
| Interest on Savings Deposits etc                   |           |       | 1.158.061.66 |
|                                                    |           |       | 7.368.06     |
| Less-Sals of Books & Periodicals *                 |           |       | 1.165.429.72 |
| Less- Purchases                                    | 64.2      |       |              |
|                                                    | 87.4      | 62.75 | 23.247.75    |
| PAYMENTS                                           |           |       | 1.142.181.97 |
| Celebrstions & poojahs-                            | 18.029.50 |       |              |
| Sri Ramakrishna Jeyanthi                           | 4.02      | 29.50 |              |
| Sri Sarada Devi Jeyanhi                            | 9.5       | 52.00 |              |
| Thaipongai                                         | 8         | 00.00 |              |
| New year -(Ciothes distributed included elsewhere) | 2.5       | 36.75 |              |
| Navarathiri                                        | 21.8      | 90.00 |              |
| Poojahs & Temple Expnses                           | 4.82      | 24.50 |              |
| Books Exhibitions & Seminars                       | 5.33      | 30.00 | EQ           |
| Books & Soouvenir Published                        | 142.5     | 18.25 |              |
|                                                    | 110.3     | 60.00 |              |
| Social Relief & Services                           |           |       |              |
| Foods tuffs etc.                                   | 24.50     | 68.10 |              |
| Milk Feeding - Children of Backward Schools.       | 121.16    | 50.59 |              |
| Clothes                                            | 39.26     | 51.70 |              |
| Medicai Aid                                        | 3.73      | 36.70 |              |
| Educational Assistance                             | 99.94     | 14.50 |              |
| Ashram Students                                    | 4.44      | 8.00  |              |
| Feeding of poor & Alms Civing                      | 34.35     | 8.50  |              |
|                                                    | 327.47    | 77.30 |              |

| Administration & Maintenance                      | ca Aukil      | thing in the |            |
|---------------------------------------------------|---------------|--------------|------------|
| Clerical Allowance                                |               | 5.000.00     |            |
| Printing & Stationery                             |               | 1.507.00     |            |
| Postage                                           |               | 7.702.50     |            |
| Telephone & Fax                                   |               | 8.820.00     |            |
| Newspapers & Periodicals                          |               | 7.945.00     |            |
| Travelling & Vehicle Expenses                     |               | 33.369.50    |            |
| Repairs & Maintenance                             |               | 4.310.00     |            |
| Sundries-Last Respects                            |               | 2.445.63     | *          |
| Bank Charges & o/d Interest                       |               | 1.120.00     |            |
| Donations & Subscriptions                         |               | 48.400.10    |            |
|                                                   |               | 37.866.75    |            |
| Inmates Expenses                                  |               | 162.486.48   | (00 222 79 |
| Excess of Receipts over Current Payments          |               |              | 600,323.78 |
| CAPITAL TRANSACTIONS                              |               |              | 541.858.19 |
|                                                   |               |              |            |
| Lands & Buildings  1. 71/2 Ima Payment only Made  |               | 300,000.00   |            |
| Adjoing Land- 71/2 Ims - Payment only Made        | •             | 30.228.00    |            |
| Fencing & Clearing Land                           | na)           | 15.240.00    |            |
| Setting up a Garden - (leaving space for Euildi   | iig)          | 345.468.00   |            |
| - A5,000 k                                        |               | 343.406.00   |            |
| Furniture & Fittings                              | 24.000.00     | 26,800,00    |            |
| Book Shelves - 6 Nos.                             | 2.800.00      | 26.800.00    |            |
| Till Boxes - gift by n.s.b.,-Transport costs only | - Langing the | 60.000.00    | 432.268.00 |
| Scooter                                           |               |              | 109.590.19 |

#### A SOMASUNDARAMPILLAI, B.A., F.C.A.

CHARTERED ACCOUNTANT

91 1/4, Stanley Road, Jaffna. 18-2-2000

#### SRI RAMAKRISHNA SARADA SEVASHRAMA, Point pedro.

inmate-Swami Chidrupananda.

| DONATIONS RECETVED Year ended 31 st. December 1999.       | Rs Cts.              |
|-----------------------------------------------------------|----------------------|
| T. Ganeshalingam, Monsaart Crescent, Ganada.              | 1.102.00             |
| Dr. Thilaga ramalingam, Edmonton Rd, Colombo              | 5.000.00             |
| Mrs.Y.Sundarido                                           | 2.500.00             |
| S.Nadeson, Nelson place, Colombo 6.                       | 2.500.00             |
| Mr.& Mrs V.Balasundaram, France,                          | 2.500.00             |
| Dr.R.Ravindran, Erindale, Australia,                      | 51.875.00            |
| S.Balachandran, 11th.lane, Colombo 3,                     | 1.000.00             |
| P.Raghupathy, Chessington. Surrey, U.K.,                  |                      |
| T.Ganesalingam, Monsaart Crescent, Canada,                | 1.027.50<br>1.000.00 |
| T.Ganaeslingam, -do-                                      |                      |
| Rev.Swami Dayatmanandaji Maharaj Bourne End, Bucks, U.K., | 1.027.00             |
| C.Thavarajah, Feather Top Chase, Australia, Victoria      | 111.993.00           |
| N.Baskaran, Anderson Flats, Colombo 5,                    | 5,000.00             |
| T.Ganeshalingam, Monsaart Cresent, Canada,                | 10.000.00            |
| Mrs. P.Kumaravelu, Hill Court, Australia,                 | 1.073.00             |
| Ramachanandran, Gnanasariyar College, Karaveddi,          | 1.000.00             |
| Mrs.Ramakrishnan, India,                                  | 1.000.00             |
| Dr.(Mrs) Nagulendran, Briar Wood. Cumberland, U.S.A.,     | 2,000.00             |
| Dr.(Mrs) Mangalam Krishnadason. U.S.A.,                   | 16,802.50            |
| Standing Committee of Tamils (S.C.O.T.) U.K.,             | 11,895.00            |
| Ceylon Tamil Association, Wattle Park, Australia,         | 111,598.00           |
| N.Kugathason, New Malden, Surrey, U.K.,                   | 85,260.00            |
| R.Jeyaraman, Chetty Street, Point Pedro,                  | 11.050.00            |
| Ramakrishna Mission, Colombo Br.                          | 1,500.00             |
| V.Adchayalingam, Adchaya Bhavan, Point Pedro,             | 19,700.00            |
| T.Ganesalingam, Monsaart, Crescent, Canada,               | 2.000.00             |
| Dr.(Mrs) Mangalam Krishnadason, U.S.A.,                   | 1,086.00             |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                   | 1.855.00             |

| Mrs.S.Thavendran, Palm Grovel Avenue, Colombo 3,              | 1,000.00   |
|---------------------------------------------------------------|------------|
| P. Theivendran, Markham, Ontario, Canada,                     | 25,000.00  |
| P.Satchithananada, Colombo - 4,                               | 1,000.00   |
| K.Muttucumaru, Senior Legal officer, Bank of Ceylon, Colombo, | 2,500.00   |
| N.Nithyanandan, Puloly East, Point Pedro,                     | 1,000.00   |
| Drs. K& J Somasundararajah, Birmingham U.K.,                  | 50,000.00  |
| London Devotees                                               | 300,000.00 |
| Dr.(Mrs) Mangalam Krishnadason, U.S.A.,                       | 2,054.00   |
| S.Nateson, Nelson Place, Colombo 6,                           | 2,000.00   |
| T.Ganeshalingam, Monsaart Crescent, Canada,                   | 1.081.00   |
| S.Arunasalam, Lidcombo, Australia,                            | 5,000.00   |
| Mrs.P.Namasivayam, Nelson Place, Colombo 6,                   | 2,000.00   |
| T.Ganesalingam, Monsaart Crescent, Canada,                    | 1,079.00   |
| Dr.(Mrs) Mangalan Krishnadason, U.S.A.,                       | 11,895.00  |
| N.Ravindran, Scarborough, Canada,                             | 10,000.00  |
| Dr.V.Nagaratnam Scarborough, Canada,                          | 5,000.00   |
| S.Sathiamoorthy, Scarborough, Canada,                         | 2,000.00   |
| G.Parameswaran, Essex, London.                                | 33,611.00  |
| T.Ganesalingam Monsaart Creseent, Canada,                     | 1,073.00   |
| Dr.N.Subramaniam, Middlesex, U.K.,                            | 3,241.20   |
| Mrs.S.Namasivayam, Scarborough, Canada.                       | 2,000.00   |
| Mr. & Mrs Vishnukumar, Collieres Wood, London,                | 1,080.00   |
| A.Sathiyakumar, Manchester yean & Thread Ltd., Kaduwela,      | 1,000.00   |
| S.Selvanathan, Berlin, Germany,                               | 10,000.00  |
| K.C.Sivamoorthy Sri Lankan Telecom, Jaffna,                   | 1,000.00   |
| N.Kugan, Kugan Studio, Point Pedro,                           | 1,000.00   |
| Dr. Chandragowry, Jeyaseelan, Australia,                      | 10,000.00  |
| Dr.E. Velauthapillai, Licoln U.K.,                            | 5,000.00   |
| Let rook 1.1                                                  | 057 084 00 |

#### A SOMASUNDARAMPILLAI, B.A., F.C.A. CHARTERED ACCOUNTANT

91 1/4, Stanley Road, Jaffna. 18-2-2000

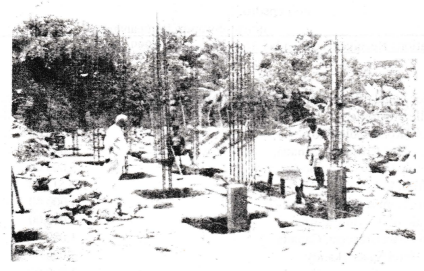
#### SRI RAMAKRISHNA SARADA SEVASHRAMA, Point pedro.

inmate-Swami Chitrupananda

| Donations Received Year ended 31st. December 1999Ctd          |              |
|---------------------------------------------------------------|--------------|
|                                                               | Rs Cs        |
| Balance b/d                                                   | 957,084.10   |
| K.Muttucumaru, Senior Legal officer, Bank of Ceylon, Colombo. | 1,000.00     |
| Dr.R.Ravindran, Erindle, Australia,                           | 25,000.00    |
| V.Ganeshalingam, I.B.C. Road, Colombo 6.                      | 1.000.00     |
| T.Ganeshalingam, Monsaart Crescent, Canada,                   | 1,082.00     |
| Mrs.S. Nadarajah, Lorenz Road, Colombo 6,                     | 5,000.00     |
| Devotees & Friends from U.K.,                                 | 116,511.00   |
| Dr.( Mrs) Nagulendran, Cumberland, U.S.A.,                    | 14.000.00    |
| A.Adchayakumar, Bank of Ceylon, Jaffna,                       | 1,000.00     |
| T.Ganeshalingam, Monsaart Crescent, Canada,                   | 1,089.00     |
| A.Kathirgamalingam, Hotel Suisse, kandy,                      | 1,000.00     |
| T.Ganeshalingam, Monsaart Crescent, Canada,                   | 1,000.00     |
| Mrs. Senthilvel Jeyakumari, Puloly East, Point Pedro,         | 2,311.59     |
| M.Sivagnanasundaram, Idaikadu, Atchuvely,                     | 1,000.00     |
| A.Somasundarampillai, Thunnalai East, Karaveddi,              | 5,240.00     |
| V.Mahadevan, Station Road, Colombo 6                          | 1,000.00     |
| R.Ravindran, Erindle, Australia,                              | 11,750.00    |
| T.Ganeshalingam, Monsaart Crescent, Canada,                   | 1,093.00     |
| 59 Others under Rs . 1.000/=                                  | 10,763.97    |
|                                                               | 1.158,061,66 |

Sri Ramakrishna Sarada Sevashrama, Point Pedro.

#### A New Building!



Why our Sevashrama is eager to build a cultural complex at a time like this is answered by the following discussion by Rev S w a m i Sarvanandaji Maharaji in his book "Religion and Philosophy of Gita.

#### **DUTYAND DEMOCRACY**

Let me tell you of the great points that Sri Krishna brings out very forcibly: First, He tells us quite emphatically that man's spiritual evolution depends wholly upon his selfless performance of duty, and not on fighting for right. Individualism which has given birth to the doctrine of individual right in a society, is deeply rooted in ignorance and unspiritual basic of life. It is in short a denial of the grand spiritual unity of the Atman. Therefore the spiritual view of the sacred mission of life is the ungrudging performance of one's own duty, taking it as worship to god. All emphasis upon individualism and the necessary scrambling for right, which has become a great curse to modern society, is sure to performance the miseries and disruptions obtaining among mankind, as it cannot give any rational basis of

moral principal of life, may it is against the very moral foundation of the universe, It is truly a material cultural that emphasizes it and tries to interpret all concerns of life in the light of individualism. Bhagavan tacitly warns us against it by putting great emphasis upon duty.

Secondly, Bhagavan gives a broad hint here as to how such an attitude towards life will bring true democracy in the society. All other kinds of democracy based upon economical, political or social principal are bound to be unstable as they stand on a false view of life and do not touch the chord of the human soul. True democracy is a spiritual entity, and can never be attained be without the adequate spiritual discipline or spiritual culture of the people. The man of self-realisation alone is the true democrat, because he sees the one soul in all and therefore he loves all even as he loves his own self. Hence the real permanent can be built up in a society by the spread of the spiritual culture, the doctrine of Dharm a, and the ethics of self-dedication. Modern man hankers after democracy, but he begins from the wrong end. It will be well if he listens to Bhagavan carries out His teachings into life. Then the vision of peace and prosperity which the word democracy conjures up in his mind, will ere long be materialized in his life. Communism, Socialism, Bolshevism and all "isms" of that sort, none of these will ever be successful in establishing the true democracy in the society as these cannot give mind the adequate discipiline which shout chasten him if his animal selfishness and make himself forest his in the service of others. Should torped

#### LAST SERMON ON SELF - DEDICATION

Next, Bhagavan Krishna exhort Arjuna to remember the supreme fact in life that God Himself is residing in all hearts as the soul of all souls, and it is He who is really moving all beings to action by His Maya, Just as puppets are made to dance in a puppet show. When man realizes this fact in his consciousness, not only he becomes so great that through the complete annihilation of the lower self, he becomes the perfect conduit for the outflow of the Cosmic will and through him God performs great work for the good of the humanity. This is true jnana, the true Bhakti, and the true karma as well.

Lastly, Bhagavan sums up all His teachings in the Gita in these four words: "O, Arjuna, fix thy mind upon me. Dedicate thy heart to me, Worship Me only. And by that certainly thou shalt attain Me, I promise thee, as thou art My favourite "I told you previous that in our Shastras we have two kinds of ethics, viz., the ordinary ethics which is good for the common run of people and the transcendental ethics. So Bhagavan having spoken first of the ordinary ethics, now speaks here of the transcendental thics for the spiritual evolved souls. The ordinary code of ethics demands scruplous allegiance to duty. But the higer ethics transcends duty through complete self—negation and self—dedication to the Supreme Being who is no other than the Universal Life itself. Here Bhagavan gives Arjuna His last word of instruction, which he terms as the "Supreme Secret", ands is generally called the Charama sloka (Final advice) by the devotees:

Give up all thy Dharma and Adarma and take refuge in Me alone. I will free thee from all sins. Fear not "It is nothing less than complete self-dedication – heart, intellect, body and mind, all laid as offerings on the divine altar.

So Until our educationist and all those who are heads of Universities and Colleges – pay adequate attention to the teachings of the Gita – no peace, tranquility or happiness could be achieved in this Country, Sri Lanka.

We request your noble self to help us by sending your contribution.

Sri sarada Devi Sevashramam.
The Manager
National Savings bank,
Wellawatta Branch,
Colombo-6
Sri lanka.
A/C No: 1-0070-01-9613-4

Srikanthaluxumy. A 11/21, Inuvil West Chunnakam With sincere wishes to you all Yours in the Lord Swami Chidrupananda. ஸ்ரீராமகிருஷ்ணரால் பணத்தை தொடவும் முடியாது. எப்பொழுதும் அவருடைய உபதேச மாழிகளை நினைவிலிருத்திக் கொள்ளுங்கள் உலகத்தில் நீங்கள் காணும் இன்னல்களுக்கு மூலகாரணமாவது இட பணம் வேறு பல ஆசைகளிடமும் இழுத்துச் செல்லும், ஜாக்கிரதை

## क्रिशीक्रा कंश्वातांकं

பருத்தித்துறை.





சகல விதமான கலண்டர்கள் சகல விதமான டயரிகள் புத்தாண்டு வாழ்த்து மடல்கள் தென்னிந்திய தமிழ் சஞ்சிகைகள், நாவல்கள் கொழும்பு யாழ். அனைத்து பத்திரிகைகள்

அனைத்திற்கும் யாழ்நகரில் ஓரே ஓரு இடம்! இல.4 **A**. ஆஸ்பத்திரி வீதி. யாழ்ப்பாணம். ஜீவசேவையே சிவபூஜை சுவாமி விவேகானந்தர்

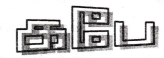
# 山川角 山南山山西山



காங்கேசன்துறை வீதி, யாழ்ப்பாணம்.

சோம்பலினால் உடல் மட்டுமல்ல: மனமும் கெட்டு விடுகிறது.

-தூயஅன்னை





யாழ்ப்பாணம்.

கடவுள் மட்டுமே மெய் மற்றவையெல்லாம் பொய்

-தாய **அன்னை** 

# Mosson varistan



ஆஸ்பத்திரி வீதி.

யாழ்ப்பாணம்

```ஒருவன் இறைவனிடன் சரண்புகுந்தால் தவிர்க்கமுடியாத விதியின் கட்டளைகளும் அகற்றப்படுகின்றன.



## His easins

நெல்லியடி.

६वाभवानं नंदग्रांनं

பருத்தித்துறை.

Too to to to the state of the s

ஸ்ரீ முருகள் மருந்தகம்

பருத்தித்துறை

சுசுல் புடவை அகம்

பருத்தித்துறை.

பாலன் விற்பனை நிலையம்

பருத்தித்துறை.

சிவானந்தா ரெக்ஸ்ரைல்ஸ்

பருத்தித்துறை.

கற்க கசடறக் கற்றவை கற்றபின் நிற்க அதற்குத் தக. -குறவ்

### சிதம்பரப்பிள்ளை புத்தகசாலை

நெல்லியடி, கரவெட்டி. "My ideal indeed can be put into a few words and that is: to preach unto mankind their divnity, and how to make it manifest in every movement of life."

-Swami Vivekananda

( )

# RAJAN VIDEO RAMANAN AGENCY POST OFFICE



Point Pedro

# WAN HARDWARE STORM

Point Pedro,

ARISE! AWAKE!

STOP NOT TILL

THE GOAL IS REACHED

-Swami Vivekananda

என்கடன்பணி செய்து கிடப்பதே

-அப்பர் சுவாமிகள்



# சிவசம்புகளஞ்சியம்



மின்சார நிலையவீதி, யாழ்ப்பாணம்



Love thy Neighbour As thy self.

## S.M. FERNANDO

**OPTICALS** 

580, Hospital Road, Jaffna.

## MS SIVA TRADING CO.

Main Street Point Pedro,

பரிசுத்தமான மனம் உடைய ஒருவன் எல்லாவற்றையும் பரிகத்தமானதாகவே <sup>காண்</sup>கின்றான். தூயஅன்னை

### CANON PHOTO COPYING

SILM SUS CONTROL CONTR Moldingi (Antino) Main Street, point Pedro,

Prop. S. Pathmanathan J.P.



## பிள்ளையூர் அச்சகம்

சரிவர ஒரு காரியத்தை முடிக்க வேண்டுமானால் அந்தக் காரியத்தை நாமே செய்ய வேண்டும். அந்தக் காரியத்தை நாமே செய்ய வேண்டும்.

பருத்தித்துறைவீதி நல்லூர்

## क्रमार्कीयं अन्दर्ध

செயல்களில் ஈடுபட்டிருக்கும்போது கூட மனதை இறைவனிடம் வைத்திருக்க வேண்டும் -ஸ்ரீராமகிருஷ்ணர்

> மூத்தவிநாயகர் கோவிலடி ஸ்ரீ கரணவாய் ஆ





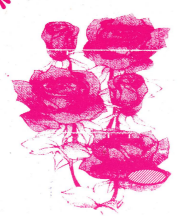


#### A WORD OF GRATITUDE

The exodus of refugees to Vadamaradchy were heavy. Here Vice - President Ramakrishna Mission (Ceylon Branch) Rev. Swami Atmaghananandaji Maharaj had timely come to our assistance to help these suffering men, women and children. Sri Ramakrishna Sarada Sevashrama Point Pedro. owes its indebtedness to the Ramakrishna Mission.

Glory unto Sri Ramakrishna!

Srikanthaluxumy. A 11/21, Imwil West Chumakan



# Delinger of other

இன்னல்கள் நேர்கின்றன: ஆனால் அவை என்றென்றும் நிலைத்திராது. பாலத்தினடியில் ஓடும் நீரைப்போல் ' அவை ஓடி மறைந்து விடும். - தாயஅன்னை ஸ்ரீசாரதாதேவி

பஸ்நிலையம்

பருத்தித்துறை









**PRARTHANA** 

ITHURU MITHURU

00 ... TO ACHIEVE EXCELLENT BANKING STATUS BY YEAR 2002.

00 ... A BANK OFFERING THE HIGHER RATE OF INTEREST

00 ... NO STAMP DUTY FOR ANY WITHDRAWALS.

00 ... FACILITATES QUICK AND EASY TRANSACTION.

00 ... BANK OFFERING BEST OF ITS SERVICES TO ALL CUSTOMERS

OO ... ATTRACTIVE SCHEMES ARE INTRODUCED RECENTLY.

\* Hapan & Punchi Hapan

Kids operate it them - selves

\* Prarthana

- For Children long term Deposit

\* Ithuru Mithuru

Unique Savings Account for youth

\* Ridee Rekha

- Win While you Save.

பிள்ளையார் அச்சகம் பருத்தித்துறை வீதி நல்லூர்

Srikanthaluxumy. A 11/21, Inuvil West Chunnakam