

Price Rs.15.00

விலை ரூபா 15.00

Registered in the Department of Posts of Sri Lanka under No. QD/26/News/98

ISSN 1391 - 0744

குரல் 7 ஒலி3

வெகுதானிய வைகாசி - ஆனி 1998

May - June 1998 Voi.7 No.3

கரையுங் கடலும் மலையும் காலையும் மாலையும் எல்லாம் உரையில் விரவி வருவான் ஒருவன் உருத்திர லோகன் வரையின் மடமகள் கேள்வன் வானவர் தானவர்க் கெல்லாம் அரையன் இருப்பதும் ஆரூர் அவர்

எம்மையும் ஆள்வரோ கேளீர்

சுந்தரர்

(சுந்தரர் தில்லையில் கூத்தப் பெருமானை வணங்கியபின் ''ஆரூரில் நம்பால் வருக,'' என்று இறைவன் அருளியது கேட்டுப் பல தலங்களை யும் வணங்கிக்கொண்டு திருவாரூர் சென்று அங்கு, ஆரூர்ப்பெருமான் ஆணையின்படி அன்பர்கள் எதிர்கொண்டழைத்துச் செல்லும் பொழுது அவர்களை நோக்கிப் பாடியருளிய திருப்பதிகத்தின் முதல் பாடல் இது)



Shore, sea and mountains,

and my words as well,
in morning, evening and at all times,
He permeates, the Unique One.
He of the Land of Rudra,
the Husband of the handsome Hill-maid.
King of the Heavenly Ones
and the rakshasas, of all, is He,
and where he abides is Aaroor!
O Devotees! Ask Him
if He would take even me as His slave.

7<sup>th</sup> Thirumurai - Sundarar

## இறைவணக்கமும் விஞ்ஞானமும்

கலாநிதி மெ. மெய்யப்பன்

நாட்டை ஆளலாம்;உலகத்தையே ஒரு குடையின் கீழ் ஆளலாம்; சூரிய மண்டலத்தையே ஆளலாம்; இந்தப் பால்வெளியைக் கூட ஆள லாம்; கோடானுகோடி ஓளி ஆண்டுகளுக்கு அப்பாலும் விரிந்துள்ள பிரபஞ்ச வெளியை ஆளமுடியுமா? யாராலும் முடியாது. மனிதர்களால் இயலவே இயலாது. எல்லைகள் அற்ற இப்பேரண்ட வெளியில் எண் ணிலா நட்சத்திரங்களும், கிரகங்களும் மிக வேகமாக இயங்கிக் கொண்டி ருக்கின்றனவே! அவைகள் எப்பொழுது அழிவுறும்? அழிவிற்குப் பிறகு அண்ட வெளியில் மீண்டும் ஆக்கம் உண்டா? அவைகள் எப்படி ஒன்றோ டொன்று மோதாமல் நீண்ட காலத்திற்குச் சீரான இயக்கத்தைப் பெற்றி ருக்கின்றன? நியூட்டனின் ஈர்ப்பு விதிகளுக்கு உட்பட்டு அவைகள் இப்பி ரபஞ்ச வெளியில் சஞ்சரித்துக் கொண்டிருக்கின்றன என்று விஞ்ஞான அறிவு கூறினாலும் அதனால் ஏன், என்ன போன்ற கேள்விகளுக்கு மட் டும் பதிலே கொடுக்க முடியவில்லை. இதற்கு எவ்வளவோ எடுத்துக் காட்டு கூறலாம். ஒரு பருப்பொருள் மற்றொரு பருப்பொருளை ஏன் கவர்ந்திழுக்க வேண்டும்? ஆற்றல் மிக்க கதிர்களை வீசித் தானாகச் சிதைந்தழியும் கதிரியக்கப் பொருளில் ஓர் அணு அற்ப ஆயுளையும், மற்றொரு அணு நீண்ட ஆயுளையும் பெற்றிருப்பது ஏன்? வீசும் கக்தி யைக் கதிர்வீசலின் அதிர்வெண்ணால் வகுத்தால் வருவது ஏன் மாறாத ஓர் எண்ணாக இருக்கின்றது? மின்னேற்றம் என்றால் என்ன? 20ஆம் நூற்றாண்டின் தலை சிறந்த விஞ்ஞானிகளாலேயே இந்தக் கேள்விகளுக் குப் பதிலளிக்க இயல்வில்லை.

'அவனன்றி ஓரணுவும் அசையாது' அணுவினால் ஆக்கப்பட்டது தான் இந்தப்பிண்டமும் அந்தப் பேரண்டமும். உலகில் உள்ள அனைத் துப் பொருள்களும் அணுக்களின் கூட்டமைப்பினால் உருவாக்கப்பட்ட னவே. நுண்ணிய அணுவின் வெளியில் பல எலெக்ட்ரான்கள் சூரியனைச் சுற்றிவரும் கோள்களெனச் சுற்றி வருகின்றன. கனவேகத்தில் இயங்கும் அவைகள் தனக்கென நிர்ணயிக்கப்பட்ட பாதையிலிருந்து பிசகி மோதிக் கொள்வதேயில்லை. பிரபஞ்ச வெளியிலும் சரி, அணுவின் நுண்வெளியி லும் சரி, இடையறாது நடைபெற்று வரும் இயக்கங்கள் செங்கோலாட்சி யில் நடைபெற்று வரும் இயக்கங்களைப் போலல்லவா இருக்கின்றன. அப்படியென்றால் நுண்ணிய வெளியையும் பேரண்ட வெளியையும் செங்கோலாட்சி புரிவார் யார்?

இறைவன் தான் என்று சொன்னால், தங்களைப் பகுத்தறிவுவாதிகள் என்று கூறிக்கொள்ளும் சில கறுப்புச் சட்டைக்காரர்கள் எள்ளி நகையாடு வார்கள். பகுத்தறிவு என்பது ஆழ்ந்த நம்பிக்கையையும், கூற்றுவந்தவிலுக்கா I கத்தையும் தவறு என்று சுட்டிக்காட்டுவதில் மடிடுமி இல்லை. அதந்துக்காவி

சரியான எல்லோராலும் எளிதில் பின்பற்றக்கூடிய மாற்றைக் கண்டறிவ தில்தான் இருக்கின்றது. அஞ்ஞான இருள் அகற்றுவுதாகக் கூறிக்கொள் ளும் பகுத்தறிவாளர்களுள் எவர் விஞ்ஞானத்தோடு சம்பந்தப்பட்டவ ராக இருக்கின்றார்கள்? விஞ்ஞானம் மௌனமாக இருக்கும்பொழுது அஞ்ஞானம் புகுந்து கொண்டு வருகின்றது என்பது உண்மைதான். இப் பொழுது இறைவன் பெயரில் சிலர் சித்து வேலைகளைச் செய்து மக் களை ஏமாற்றி வருகிறார்கள். இதற்கு மக்கள் ஏமாற்றப்படுவதைத் தவிர்க்கவேண்டுமேயொழிய, இறைவணக்கத்தைப் புறக்கணிப்பது அழ காகாது. அஃது உடலுக்கும் உள்ளத்திற்கும் நல்லதல்ல. இறைவன் ஒரு தனியான சீவன் இல்லை. அவன் நம் எல்லோருடைய ஆன்மா என்று வேதாந்திகள் கூறுவார்கள். அது உண்மைதான். அப்படியென்றால் இறை வன் என்ற படைப்பு எதற்கு?

அரசியல்வாதிகள் பேசுகின்றார்கள். பேசிக்கொண்டேயிருக்கின் நார்கள். கருத்தில் வேறுபட்டுச் சண்டையிட்டுக்கொண்டு பிரிந்து விடு கின்றார்கள். ஏன் வீட்டில் கூட விட்டுக் கொடுக்காமல் பேசப்பேச முரண் பாடுதான் வருகிறது. எனவே பேசாமல் ஒருவன் இருப்பானேயானால் அவன்தானே எல்லோருக்கும் நண்பனாக இருக்கமுடியும். ஊமைகளின் நிலையைக் கண்கூடாக அறிவதால் அவர்களிடம் மதிப்பும், பயபக்தியும் ஏற்படுவது இயலாது. எனவே அப்படிப்பட்ட நண்பன் சிலையாக நிற்கும் இறைவனைத் தவிர யாராக இருக்கமுடியும். (இறந்த அருளாளர் களை வழிபடுவதும் இதையே வலியுறுத்துகின்றது). ஆனுமாவை எளி தாக எல்லோராலும் உணரமுடியாது என்பதற்காகவே, மதிப்பும், பயபக் தியும் தானாகவே சுரக்கும் வண்ணம் இறைவனுக்குப் பல உருவங்களைக் கொடுத்திருக்கின்றார்கள்.

இறைவன் இல்லை என்று சொல்லி எதைச் சாதிக்கப்போகின்றார் (4ஆம் பக்கம் பார்க்க)

| A MENTAL PROPERTY OF THE PARTY | உள்ளே  |                       |       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-----------------------|-------|
| மாணவர் அரங்கு -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        | சிவப்பிரகாச சுவாமிகள் | பக்.8 |
| பன்னிரண்டாந்திருமுறை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | பக். 3 | Art and Religion      | P. 9  |
| ஆன்மீக வளம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | பக்.5  | Unity in Diversity    | P.10  |
| F வள்ளிக்காவில் வனிதை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | பக்,6  | A Lone Traveller      | P.11  |
| OPEN OPEN                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |                       |       |

## இளைய தலைமுறையினருக்கு கீதை

அத்தியாயம் - 1 தொடர்ச்சி திலகா விஜயரத்தினம்

ஆனால் இங்கு அர்ச்சுனன் குறிப்பிடுவது கௌரவ சேனையை. அரசியல் காரணங்களுக்காக அவர்களை கொல்வதை விட, தர்ம செஷ்த்தி ரத்தில் அவர்களை மன்னித்து விட்டு சாதுக்கள் போன்று இருக்க வேண்டு மென்று எண்ணுகிறான். அர்ச்சுனன் கிருஷ்ணரைப் பார்த்து ஓ! ஜனார்த் தனா! குலநாசம் செய்வதிலும், நண்பர்களுக்கு பாதகம் விளைவிப்பதி லும், குற்றத்தை காணாது பேராசையால் கவரப்பட்ட மனத்தை உடைய வர்களாக இருக்கும் சமயத்தில், குலநாசஞ் செய்தலும், நண்பர்களுக்கு துரோகம் செய்தலும் பாபம் என்று உணரும் அறிவுடைய நாம் ஏன் இப்பாபத்தைத் தடுப்பதற்கு தெரிந்து கொள்ளக்கூடாது? என்று வினவுகி

அர்ச்சுனன் மனம் வெதும்பி மொழிகிறான்:

''குலநாசம் ஏற்படும் பொழுது தொன்று தொட்டு வரும் குலதர்மங்கள் அழிகின்றன. தர்மத்தின் அழிவால் குலம் முழுவதையும் அதர்மம் பிடித் துக் கொள்கிறது. ஓ! கிருஷ்ணா! விருஷ்ணி குலத்துதித்தவரே! அதர்மம் மேலோங்குவதால் குலப்பெண்கள் மாசுபடுத்தப்படுகின்றனர். அவ்வி தம் பெண்கள் மாசுபடுத்தப்படும் பொழுது வேண்டாத சந்ததி உருவா கின்றது.

இங்கு ஒரு விளக்கம் தேவைப்படுகிறத. வர்ணாச்சிரம அமைப்பு முறையில் ஒழுங்கான அமைப்பும், ஆத்மீக முன்னேற்றமும் உள்ள சமு தாயம் உருவாக கோட்பாடுகள் பல உண்டு. இதனால் நற்பிரஜைகள் தோன்றுவார்கள். ஆனால் இச்சமுதாயக் கட்டமைப்பு குலைந்தால், பெண்கள் கட்டுப்பாடின்றி ஆண்களுடன் கலந்து பழகினால் வேண்டாத சமுதாயத்தை உருவாக்க நேரிடும். இதுவே அமைதியின்மைக்கும் யுத்த நிலைமைக்கும் காரணமாகிறது. இதை மனதிற் கொண்டே விஜயன் மேற்படி விளம்பினான். தொடர்ந்து அர்ச்சுனன் கூறுகிறான்.,

கலப்பினால் வேண்டாத பிரஜைகள் அதிகரிக்கும் பொழுது குலத்த வர்களும், குலநாசம் செய்தவர்களும் நரகத்தில் விழுகின்றர். அப்படியாக குழப்பமடைந்த குலத்தில் மூதாதையர்களுக்கு பிண்டம் கொடுத்தல், நீர் வார்த்தல் போன்ற கிரியைகளும் இல்லாமற் போய்விடுகிறது. இதனால் ஜாதி தர்மங்களும் குல தர்மங்களும் அழிக்கப்படுகின்றன.

ஓ! ஜனார்த்தனா! (மக்களின் பாதுகாவலனே) குல மரபை யார் அழிக்கின்றனரோ அவர்கள் நரகத்தில் வசிக்கிறார்கள் என்று (குரு பரம்ப ரையாக) தொடர்ந்து கேட்டிருக்கிறோம்.

அந்தோ! நாங்கள் என்ன பெரிய பாபம் செய்ய முன் வந்தோம். இராச்சியத்தில் சுகபோகத்தை அனுவிக்கும் அற்ப ஆசையினால் உறவி னர்களை கொல்ல முயன்றோம்.

அர்ச்சுனன் இங்கு சுயநலத்திற்காக தமக்கு வேண்டியோரைக் கொல் வதா என்று மயங்குகிறான். உலக வரலாற்றில் இது காணப்படுகிறது. ஆனால் அர்ச்சுனனோ பகவானின் பக்தன்; சாதுவானவன்; தர்ம சிந்தை யுள்ளவன், அவனுக்கு சுயநலமாய் இருக்கமுடியாதல்லவா? எனவே கிருஷ்ண பகவானை நோக்கிக் கூறுகிறான். எதிர்க்காது ஆயுதமின்றி இருக்கும் என்னை யுத்த களத்தில் ஆயுதந் தாங்கிய கையுடையர்களான திருதராஷ்டிரர் புதல்வர்கள் கொல்வார்களானால் அதுவே எனக்குச் சிறந் ததாகும். இது அர்ச்சுனனின் உதார குணத்துக்கு ஓர் எடுத்துக்காட்டு.

சஞ்சயர் திருதராட்டினனுக்கு இவ்வாறு கூறினார். யுத்த களத்தில் இவ்வாறு பேசிவிட்டு, அம்புடன் கூடிய வில்லை ஒருபுறம் வைத்து துக்கத்தில் தவிக்கின்ற மனத்தையுடையவனாய் அர்ச்சுனன் தேர்த்தட்டில்

இங்கு நாம் அர்ச்சுனனை, வீரனாக, தன் மனதிற்கொவ்வாத சுயநலப் போரில் ஈடுபட விரும்பாதவனாகக் காண்கிறோம். அவனுடைய இதயம் இளகுகிறது. அவன் ஸ்ரீ கிருஷ்ணரின் பக்தன், தோழன். இவனே இவ் வான்மீக அறிவைப் பெறுவதற்கு தகுதியுடையவன் என்றே பகவான் கீதையை அவ்விடத்திலே அர்ச்சுனனுக்கு உபதேசிக்கிறார்.

### அத்தியாயம் - 2

குருக்க்ஷேத்திரத்தில் இரு தரப்பு படையினரும் அணிவகுத்து நிற்கி றார்கள். தன் தேரை நடுவில் விடுமாறு அர்ச்சுனன் வேண்ட, கண்ணபக வானும் அவ்வாறே செய்கிறார். அர்ச்சுனன் தன் ஆசிரியார், பேரன், பாட்டன்மார், சோதரர்கள், உறவினர் ஆகியோரைத் தேரில் நின்றபடி அவதானிக்கிறான். பின், மனத்தில் பெரும் துயரத்துடன், ''இவர்களைக் கொல்ல என்னால் முடியாது கண்ணா,'' என்று சொல்லித் தன் ஆயுதங் களை பக்கத்தில் வைத்துவிட்டுத் தேரில் அமர்கிறான்.

மதுசூதனன் புன்னகை பூக்கிறான். அவனுக்கு ஒரு பிரதான தொழில் றான். எப்போ? போர்ச் சங்குகள் முழங்கிய பின்ணே!alating propத்து avanal குறுக்கில்லை.

களத்தில் - குருக்ஷேத்திரம் என்னும் தர்ம பூமியில். அப்போ யுத்தம் ஆரம்பிக்கவில்லை. கீதோபதேசம் முடிவுறும் வரை யுத்தம் தொடங்க வில்லை. அந்நாளைய யுத்தம் பொன்னாலைய. அது யுத்த தர்மத்தின் படி நடைபெறும். பாண்டவருடைய போர்க்கொடிகள் அசையவில்லை. போர்க்கொடியை அசைத்தாலே யுத்த ஆயத்தம் என்பதை எதிர்ப்படையி னருக்கு அறியத்தரலாம். அதனால் போர்க்கொடிகள் அசையவில்லை. கீதோபதேசம் ஆரம்பமாகிறது.

இவ்வாறு அர்ச்சுனன் குழம்பியதை சஞ்சயர் திருதராட்டினனுக்கு எடுத்துவியம்பினார்

- 1. இரக்கம் மேலிட்டதால், துக்கம் நிறைந்து, கண்ணீர் ததும்பிய கண்க ளையுடையவனாய் இருந்த அர்ச்சுனனைப் பார்த்து, மதுசூதனராகிய கிருஷ்ணர் பின்வரும் வார்த்தைகளைக் கூறினார், என்கிறார் சஞ்சயர்.
- 2. அர்ச்சுனா! இந்தச் சந்தர்ப்பத்தில் இந்த அழுக்கு எப்படி உன்னை வந்தடைந்தது? வாழ்வின் பொருளை அறிந்தவனுக்கு, அவை பொருத்தமாகா. அவை உயர் மண்டலத்துக்கு அழைத்துச் செல்லா. புகழற்ற இழிவான நிலையையே உருவாக்கும். இங்கு கிருஷ்ண பக வான் இழிவான நிலை என்று குறிப்பிடுவது, அவனது வீரமற்ற கோழைச் செயலையே.

கிருஷ்ணர் மேலும் கூறுகிறார் -

3. ''ஓ! பிருதாவின் மைந்தனே! இந்த இழிவான ஆண்மையற்ற தன் மையை யடையாதே. அது உனக்குப் பொருந்தாது. எதிரியை வாட்டுப வனே! இதயத்தை வந்தடைந்த இத்தகைய அற்ப பெலவீனத்தை விட்டு விட்டு எழுந்திரு.'' இவ்வாறு கிருஷ்ணர் கூறியவுடன் அர்ச்சு னன் வீறு கொண்டெழுந்தானா? அது தான் இல்லை. அவன் இதயத் தில் சோகம் நிரம்பி வழிந்தது. கிருஷ்ணர் கூறியது காதில் விழவில் லைப் போலும். (குந்திதேவிக்கு மறு பெயர் பிருதா; அவள் கிருஷ்ண ரின் தந்தையாக வந்த வாசுதேவனின் தங்கை).

அர்ச்சுனன் இவ்வாறு கூறினான் -

4. ''ஓ மதுசூதனா! அரிசூதனா! என்னால் பூஜிக்கப் படுவதற்குரிய பீஷ்மர், துரோணர் போன்றவர்களை நாம் எப்படி போரில் அம்புகளினால் எதிர்த்துத் தாக்குதல் செய்வேன்?

துரோணாச்சாரியாரும் பீஷ்மரும், துரியோதனின் பக்கம் - அதாவது அதர்மத்தின் பக்கம் சார்ந்துள்ளார்கள். இது அவர்கள் நிலையைத் தாழ்த் துமல்லவா? அதனால் அவர்கள் தம் மாணவரிடம் மரியாதையை இழப் பார்கள். இது எதிர்பார்க்கக்கூடியது தான். ஆனால் அர்ச்சுனன் அவர்களை இகழ்ந்தானில்லை.

சஞ்சயர் கூறுகிறார் -

அர்ச்சுனன் இவ்வாறு புலம்புகிறார்.

- 5. எனது ஆசாரியார்களாக விளங்கும் மஹாத்மாக்களைக் கொன்று வாழ் வதை விட இந்த உலகில் பிச்சை எடுத்து வாழ்வது மேலானது. அவர் கள் பேராசை பிடித்திருப்பவர்களாயினும், பெரியோர்கள், இங்கு இப் பெரியோர்களைக் கொன்று பொருள், இன்பம், போகம் என்பவற்றை இரத்தம் கலந்ததாய்த்தான் நான் அனுபவிக்க வேண்டியவனாயிருக்கி
- 6. வர்ணாச்சிரம தர்மத்தின்படி ஒரு கூத்திரியனது கடமை யுத்தம் செய்வ தாகும். ஆனால் அர்ச்சுனனுக்கு ஒரு பெரும் மனக்குழ்ப்பம் ஏற்பட்டி ருக்கிறது. யுத்தம் புரிவதா அல்லது போரைக்கைவிடுவதா? அவன் ஏழை மனம் உறவினருக்காக இளகியது. இது கோழைத்தனம் இல்லை. துக்கம் என்னும் பலவீனம்.
  - ஆகவே அவன் கிருக்ஷ்ணபகவானைப் பார்த்துக் கேட்கின்றான் -
- 7. துக்கமெனும் பலவீனத்தினால் சுவபாவங்களை இழந்தவனாகவும் கடமைகளிலிருந்து குழப்பமடைந்தவனாகவும் நான் உன்னைக் கேட் கின்றேன். எது எனக்குச் சிறந்தது என்பதை உறுதியாகக் கூறுவாயாக. இப்பொழுது நான் உனது சிஷ்யன். உன்னிடம் சரணடைந்த எனக்குப் போதித்தருளுக.

இங்கு அர்ச்சுனன் தானாகவே கிருஷ்ணரிடம் சரணடைகிறான். அவனே கிருஷ்ணருக்கு சந்தர்ப்பதாதை ஏற்படுத்திக் கொடுக்கிறான். நட்பு முறையைக் கைவிட்டு, குருசீஷ்ய உறவுக்கு அடிகொடுக்கிறான். அர்ச்சுனன் கூறுகிறான் -

8. எதிர்ப்பில்லாத செழிப்படைந்த பூமியைப் பெறினும், தேவர்களின் இராச்சியத்திற்கு அதிபதியாகவரினும் அவையெல்லாம் எனது புலன் காத்து நிற்கிறது. ஆம் அர்ச்சுனனுக்குக் கீதோபதேசுழ்படுகும்படுப்படும்கிறை கணைவெள்படும். இத்துன்பத்தைப் போக்குவிக்கும் என, எனக்குத்

## மாணவர் அரங்கு

## பன்னிரண்டாந்திருமுறை

தமிழின்பம் மாணிக்கராஜா

சிவமணமும் தமிழ்மணமும் ஒருங்கே கமழும் செந்தமிழ்க் காப்பி யங்களுள் முதலிடத்தைப் பெறுவது பெரியபுராணமாகும். இதனை திருப்புராணம், திருத்தொண்டர்புராணம் எனவுங் குறிப்பிடுவர். இப்புராணம் பன்னிரண்டாந் திருமுறையாகப் பிற்காலத்தவரால் தொகுக்கப்பட்டது எனலாம். இறைவனுக்குத் தொண்டு செய்த அடியார்களின் அடிமைத் திறத்தினையும் அன்பு நெறியையும் வெளிப்படுத்தி விபரித்துக்கூறும் நூலாகும். ஆமாம், இந்நூல் அன்பும் பண்பும், ஆற்றலும் பணிவும், பக்தியும் பணிவும் கொண்ட சிவனடியார்களது திவ்விய சரித்திரத்தை எடுத்துக்கூறுவதாகும். பதினொரு திருமுறைகள் இறைவனைப் போற் றித்துதிப்பதாக அமைய, இப்புராணம் சாந்தி மந்திரமாகக் கணிக்கப்படுகி நது. அதாவது திருமுறை ஒதும் வரிசையில் ஈற்றில் பெரியபுராணம் பாடுவது இயல்பாயிற்று.

### பெரியபுராணம் கூறுவது

பெரியபுராணம் கூறுவது அன்புநெறி. பெருங்காப்பியமாகவுந் திகழ் கின்றது. மனத்துக்கண் மாசில்லாத இறையடியவர் வாழ்ந்த நெறியைப் படம் பிடித்துக் காட்டுகிறது. அறியாமையாகிய இருளைப்போக்கி ஞான மாகிய ஒளியை நல்கும் கதிரவனாகத் திகழும் புராணம் இது. பக்திப் பெருங் காப்பியமாகவுந் திகழ்கின்றது. சிவநெறியே மெய்ம்மையான நெறி; அதுவே உய்வைத்தரும் நெறி; அதுவே பெருநெறி என்றெல்லாம் கூறி இப்புராணத்தைப் போற்றி மதித்தனர்.

### சேக்கிழார் பெருமை

இருமுறைகளின் உட்கருத்து சைவசித்தாந்தக் கருத்துக்கள் என்பன வற்றை நன்றாகவே அறிந்திருந்தார். திருக்கோயில் வழிபாடு சரியை கிரியை யோகம் ஞானம் ஆகிய நாற்பெருமார்க்கங்கள் பற்றியும் வலியு றுத்திக் காட்ட விரும்பினார். திருக்கோயிற் கல்வெட்டுக்கள், செப்பேடு கள், சாசனங்கள், செவிவழிச் செய்திகள் என்பனவற்றை தேடித் தேடிப் பெற்றார்; ஆராய்ந்தார்; அவற்றைக்குறித்தும் கொண்டார். பற்பல இடங் களுக்குச் சென்று மெய் அடியவரது தரவுகளைத் தேடிப்பெற்றார்.

''எத்தொழிலைச் செய்தாலும் எக்குலத்தைச் சோந்தாலும் எந்நிலையில் இருந்தாலுஞ் சித்தத்தைச் சிவனடியில் வைத்தவரே சிவனடியவர்கள்,''

என்ற கொள்கையை ஏற்று மெய்யடியவர் பற்றிப் பாடத் தொடங்கினார். அதற்கு இறைவனும் அருள்புரியும் முகமாக ''உலகெலாம்...'' எனத் தொடங்கிக் கொடுத்தார். அப்பகுதியில் தேவார முதலிகள் கண்ட தில் லைக் காட்சிகள் பற்றி சேக்கிழார் என்ன கூறுகிறார் எனப் பார்ப்போம்.

### சம்பந்தர் தில்லைக்காட்சி

நாயன்மார்களுள் மிகமிக இளையவர் ஞானசம்பந்தர். அவர் தில்லைக்குச் செல்கின்றார். அம்பலத்தான் ஆடும் ஆனந்தக் கூத்தைக் காண்கின்றார். எப்படித் தெரியுமா?

''அண்ண லார்தமக் களித்த மெய்ஞ் ஞானமே யானஅம் பலமுந்தம் உண்ணி றைந்தஞா னத்தெழும் ஆனந்த ஒருபெருந் தனிக் கூத்தும் கண்ணின் முன்புறக் கண்டுகும் பிட்டெழுங் களிப்பொடுங் கடற்காழிப் புண்ணியக் கொழுந் தனையவர் போற்றுவார் புனிதரா டியபொற்பு,''

என்பது, சம்பந்தர் அக்காட்சியினை எப்படிக் கண்டிருப்பவர் என சேக்கி ழார் தன் கற்பனையில் கூறினார்.

ஞானசம்பந்தர் உள்ளத்தில் குழந்தைகளது உள்ளம் போல எவ்வே வட்டிருப்ப ளையும் இறை சிவஞானமும் அதனால் விளையும் சிவானந்தமும் குடி கொண்டிருந்தது. அதனால் புறத்தே அவர் எண்ணங்கள் யாவும் அந்த ஆனந்தக் கூத்தனது திருவம்பலமும் அங்கு அவர் ஆடும் திருக்கூத்தும் வெளிப்பட்டது. புண்ணியக் கொழுந்தானவரான ஞானசம்பந்தர் கடல் கூழ்ந்த சீர்காழிப்பதியில் தோன்றியவராவர். வேறு எந்த நாயன்மாரைப் நூழ்ந்த தீர்காழிப்பதியில் தோன்றியவராவர். வேறு எந்த நாயன்மாரைப் நூழ்ந்த தீர்காழிப்பதியில் தோன்றியவராவர். வேறு எந்த நாயன்மாரைப் கூற்கு இந்த கூறுக்கு நூல் கூறுக்கு கூறுக்கு கூறுக்கு கூறுக்கு தூருக்கு கூறுக்கு கூறுக்கு தூருக்கு தொன்று தூருக்கு தூர்க்கு தூருக்கு தூருக்கு தூருக்கு தூருக்கு தூருக்கு தூர்க்கு தூருக்கு தூருக்கு தூர்க்கு தூருக்கு திரும் இடிக்கு தூருக்கு தூருக்கு தூருக்கு தூர்க்கு தூருக்கு திரும் இடிக்கு தூருக்கு தூருக்கு திருக்கு தூர்க்கு திருக்கு திர

கண் என்றும் நடனமிடும் ஆனந்தக் கூத்தின் சிறப்பினை நன்குணர்ந்து தெளிந்து அதனையே தன் கண்முன்னே கண்டு கும்பிட்டு அதனால் உள் ளத்தில் எழும் ஆனந்தக் களிப்பில் திகழ்ந்தார். ஐம்பொறிகளும் ஒரு முகப்பட்டு நுகர்ந்த அந்தத் திருக்கூத்தின் பெருமையைப் பாடத் தொடங் கினார்.

### நாவரசர் கண்ட தில்லைக்காட்சி

நாவரசர் இறைவனது திருவுருவத்தினை ஆழ்ந்து இரசிப்பவர். தன்னை மறந்து வழிபாடு செய்பவர். தில்லையில் எம்பெருமானது நடனக்கூத்தினைக் கண்டவுடன் அவரது கைகள் தலைமீது குவிந்து அஞ்சலி செய்யும் பாங்கில் அமைந்தன. கண்கள் இடைவிடாமல் பொழியும் மழைபோல பெய்யுந் தன்மையுள்ளனவாயின. ஆமாம், ஆனந்தக் கண்ணீரைப் பொழிந்தன்மை உடையனவாகின. அந்தக்கரணங்களான மனம் புத்தி சித்தம் அகங்காரம் என்பன யாவும் மட்டுமன்றி புறக்காரணங்களும் ஒத்து உருகும் தன்மையை உடையன ஆகின. பிறவியில் பெறுவதற்கரிய பேற்றினைப்பெற்ற உடலோவெனில் மண்ணில் விழுவதும் எழுவதும் ஆகிய நிலையில் திகழ்ந்தன. மின்னல் போலும் ஒளிவீசும் தாழ்ந்த சடையினை உடைய ஆனந்தன் அம்பலத்தின் கண்ணே நின்று ஆடுகின்ற கூத்தப்பெருமானது திருக்கூத்தினை எதிரில் நின்று கும்பிடும் போது அப்பருடைய உள்ளத்தில் பெருகும் ஆர்வத்திற்கு அளவே இல்லை என்கி நார் சேக்கிழார் பெருமான்.

''கையுந் தலைமிசை புனையஞ் சலியன கண்ணும் பொழிமழை ஒழியாதே பெய்யுந் தகையன கரணங் களுமுடன் உருகும் பரிவினை பேறெய்தும் மெய்யுந் தரைமிசை விழுமுன் பெழுதரு மின்றாழ் சடையொடு நின்றாடும் ஐயன் திருநடம் எதிர்கும் பிடுமவர் ஆர்வம் பெருகுதல் அளவின்றால்.''

#### சுந்தரர் கண்ட தில்லைக்காட்சி

''தில்லையம்பலத்தில் ஆடுகின்ற அத்தா உன்னாடல் காண்பான் அடியேன் வந்தவாறே,'' எனத்தன்னை அறிமுகஞ் செய்யும் நாவரசரைப் போலவே, சுந்தரரும் இத்தலத்திற்கு இறைவனது ஆனந்த நடனத்தைக் காண வருகின்றார்; காண்கின்றார் என சேக்கிழார் கூறுகின்றார்.

ஐம்பொறிகள் மூலம் அறியப் பெற்ற சுவை ஒளி ஊறு ஓசை நாற்றம் என்னும் ஐந்து பெரிய உணர்வும் கட்புலன் ஒன்றிலே ஒன்றி நிற்கின்றது. மனம் புத்தி சித்தம் அகங்காரம் என்னும் காரணங்கள் யாவும் மனம் ஒன்றிலேயே ஒன்றி நிற்க பிறைசூடிய சடையனாகிய சிவபெருமான் அம்பலத்தில் நின்று ஆடுகின்ற எல்லை இல்லாத தனிச்சிறப்பு வாய்ந்த ஆனந்தக்கூத்தினைக் கண்டதனால் விளைந்த பேரின்ப வெள்ளத்தில் சுந்த ரர் மூழ்கிப் பரமானந்தம் அடைந்தார் என்கிறார் சேக்கிழார் பெருமான்.

''ஐந்துபோ் அறிவும் கண்களே கொள்ள அளப்பருங் கரணங்கள் நான்கும் சிந்தையே யாகக் குண்மொரு மூன்றும் திருந்துசாத் துவிகமே யாக இந்துவாழ் சடையான் ஆடுமா னந்த எல்லையில் தனிப் பெருங் கூத்தின் வந்தபே ரின்ப வெள்ளத்துள் திளைத்து மாறிலா மகிழ்ச்சி யில் மலர்ந்தார்.''

#### किलेखी

பன்னிரு திருமுறை வரிசையில் பெரிய புராணம் சற்று வித்தியாசப் பட்டிருப்பதை நாம் நன்கு அவதானிக்கலாம். சமய நோக்குடன் பார்த்தா மும் குடி மும் அந்த க்கூத்தும் தர் கடல் மாரைப் Noolaham

அன்புள்ள தம்பி தங்கைகளே!

சென்ற முறை உங்களைச் சந்திக்காததையிட்டு மனம் வருந்துகி றோம். ஈழத்துச் சித்தர்களில் ஒருவரான யோகசுவாமிகளுக்கு எமது இதழ் கள் யாவும் அர்ப்பணமாகின. அதற்கு விட்டுக்கொடுத்த உங்களுக்கு யோகசுவாமிகளின் அருளாசிகள் கிட்டுவதாக!

இன்று மனம் அல்லது உள்ளம் என்னும் விஷயத்தை எடுக்க நினைத் துள்ளேன். அதற்கு முன் உங்களுக்கு ஒரு குட்டிக்கதை.

ஒருமுறை ஒரு பெண்மணி தன் மகனை அழைத்துக் கொண்டு ஸ்ரீ ராம கிருஷ்ண பரம ஹம்சரைக்காணச் சென்றார். அவர் பரமஹம்சரை வணங்கி, ''சுவாமி என்னுடைய மகன் அதிகம் இனிப்புப்பண்டங்களை அடிக்கடி உண்ணுகிறான். அவனுக்குத்தாங்கள் புத்திமதி சொல்லவும்,'' என்றார். பரமஹம்சரோ சற்று நேரம் யோசித்துவிட்டு ''ஒரு கிழமை சென்ற பின் உன் மகனை அழைத்து வா'' என்றார். அப்படியே அப்பெண் மணியும், ஒரு கிழமைக்குப் பின், அப்பையனை பரமஹம்சரிடம் அழைத் துச் சென்றார். பகவான் ஸ்ரீ ராம கிருஷ்ண பரமஹம்சர் அப்பையனை அதிக இனிப்புப் பண்டங்கள் உண்ண வேண்டாம் என்று புத்தி சொன் னார். அப்பெண்மணி பரமஹம்சரிடம் இப்புத்திமதியை சென்ற வாரம் சொல்லியிருக்கலாமே என்று கூற பரமஹம்சர், ''நானும் இனிப்புப் பண்டங்களை விரும்பி உண்பேன். முதல் எனக்கு மனத்தைக் கட்டுப்ப டுத்த முடியுமா என்று பார்த்து விட்டல்லவோ மற்றையோருக்கு அறிவு றுத்தல் செய்ய வேண்டும், '' என்று கூறினார்.

பாருங்கள் மனத்தை அடக்குவது எத்தனை சிரமம் என்று அம்மகா னுக்கே தெரிகிறது. சரி இந்த மனழ் மனம் என்று நாம் கூறுகிறோம். மனம், உள்ளம் என்றால் என்ன? அது ஐம்புலன்களாலும் அறியக்கூடிய வஸ்த்துவா? அது மூளையிலிருக்கிறதா? அன்றி இதயத்திலிருக்கிறதா? அல்லது உடலெங்கிலும் வியாபித்திருக்கிறதா?

இக்கேள்விகளுக்கு விடையளிக்குமுகமாக விஞ்ஞானிகளும், தத் துவ ஞானிகளும் ஆன்மீக வளர்ச்சி பெற்ற ஞானிகளும் காலங்காலமாக எத்தனிக்கிறார்கள்? ஆகக்கூடி அவர்களுக்கு அதன் இயல்புதான் புலப்ப டுகிறது. அதன் இருப்பிடம் தெரியவில்லை. எது எப்படியாயினும் நாம் இம்மனத்தின் இயல்பை அறிந்துள்ளோம்.

ஒளவைப்பாட்டியார், ''மனம்போன போக்கெல்லாம் போக வேண் டாம்,'' என்று போதித்திருந்தார். அவருடைய போதனைகளிலிருந்து நாம் அறிவதென்ன? இந்த மனமானது நம்மை அதல பாதாளத்திற்கும் இட்டுச் செல்லக்கூடியது. இந்த மனத்தோடு நாம் கொஞ்சம் எச்சரிக்கையாயிருக்க வேண்டும் என்று எண்ணத் தோன்றுகிறதல்லவா? அப்படி ஒரு சந்தர்ப் பம் ஏற்படும் போது நீங்கள் மனத்தைக் கட்டுப்படுத்த வேண்டும். மனத் திற்கு அடிமையாகாது நீங்களே மனத்திற்கு எஜமானராயிருந்தால் மனம் போன போக்கெல்லாம் போகத்தேவையில்லை அல்லவா?

மனம் அலைபாயுது என்றி ஒரு பெண் பாடுகிறாள். எதற்கு? கண்ண னைத் தரிசிப்பதற்கு இங்கு மனம் பக்தி ததும்ப கண்ணனை நினைந்து அலைபோல் துள்ளிக் குதிக்கிறது. மனத்தை நாம் இறைவன் பால் செலுத் தும்போது இப்புளகாங்கிதம் ஏற்படுகிறது. இங்கு மனம் கங்கு கரையில் லாமல் புரண்டோடினாலும் தப்பில்லை. கட்டுப்படுத்த வேண்டிய தில்லை.

மனம் ஒரு குரங்கு என்று தற்கால விளக்கத்தையும் அறிந்துள்ளோம். குரங்கின் இயல்பென்ன? அங்குமிங்கும் தாவிக்கொண்டேயிருக்கும். மனமும் அவ்வாறே தாவும். இங்கு அதை கட்டுப்படுத்தல் ஒரு பிரம்மப்பி ரயத்தனம். ஏனெனில் அது காற்றினும் கடிது செல்லும். இதை எவ்வாறு அடக்கலாம்?

நீங்கள் பாடசாலைகளில் பல பயிற்சிகள் செய்திருப்பீர்கள். இதுவும் பயிற்சியாலேயே முழுமை பெறலாம்.

''சிந்தையை அடக்கிச் சும்மா இருத்தல் அரிதினும் அரிது,"

என்று நாயன்மார்கள் விளம்பியதையும் அறிந்திருப்பீர்கள். இங்கு அவர் சிந்தை என்பது மனத்தையே குறிக்கும். இதை அடக்கி, ஐம்புலன்களை யும் கட்டுப்பாட்டுக்குள் வைத்திருந்தாலே, நாம் தியானத்திலீடு படலாம்.

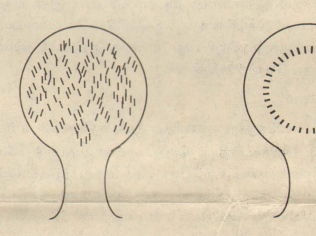
நீங்கள் ஒரு சுவாரஸ்யமான கதையைப் படிக்கும்போது மனம் அதில் லயித்துப் போகும். அப்போது உங்கள் சுற்றாடலில் என்ன நடக்கி னும் நீங்கள் கவனிக்கமாட்டீர்கள். யாராவது கூப்பிட்டாலும் கேட்காது. அதாவது ஒரு புலன் செவிப்புலன் தொழிற்படாது.

அவ்வாறாயின் மனத்தை அடக்கி ஒரு நிலைப்படுத்தி இறைவன் பால் லயித்து நின்றால் ஜம்புலன்களும் உங்கள் கட்டுப்பாட்டிற்குள் அடங்கி விடுகின்றன. இதவே தியானம். ஸ்ரீ ராம கிருஷ்ண பரம ஹம்சர் போன்ற மகான்கள் இவ்வாறு நிஷ்டையிலிருப்பார்கள் ஒரு முறை இவு வ ரைச் சோதிக்க எண்ணிய அற்ப மனிதன் ஒருவன் புதுவான்று இருவன்று இறுப்பொழுது சொல்லுங்கள் இறைவணக்கம் அவசியமா இல் கிருஷ்ணர் நிஷ்டையில் இருக்கும்போது அவர் தொடையில் ஒரு நெருப்

புத்தணலை வைத்து விட்டு ஒளித்திருந்து பரம ஹம்சரை அவதானித் தான். அவர் வலியை உணர்ந்ததாகத் தெரியவில்லை. உணர்ச்சிக்குரிய உறுப்பு தோல். அதுவும் செயலிழந்த நிலையிலிருந்தது. நெருப்புத்தணல் கரிக்கட்டையாய் மாறி எவ்வளவோ நே<mark>ரத்திற்குப் பின்னே பரமஹம்சர்</mark> நிஷ்டையிலிருந்து விழித்தார். தோல் எரிந்து புண்ணாகியிருந்தது. மகான் களுக்குக் கோபம் வருமோ? அதுவும் மனத்தின் ஒரு இயல்புதானே. மனத்தைக் கட்டுப்படுத்தியவர் கோபத்தையும் கட்டுப்படுத்த மாட் டாரா? ஞான திருஷ்டியால் நடந்ததையறிந்து, புன்சிரிப்புடன் தவறு செய்த குழந்தையை மன்னித்தார். ஆம் முற்றும் துறந்த முனிவர்களுக்கு நாம் எல்லோரும் குழந்தைகளே.

மூளையில் சிந்திக்கும் ஆற்றலுள்ள பகுதியுண்டு. அதில் அயன்கள் பலவுண்டு. மன்ம் போன போக்கு சரியில்லாவிடில் இவை எல்லாம் சிதறிய நிலையில் காணப்படும். மனத்தைக்கட்டுப்படுத்தி ஒரு நிலைப்ப டுத்தினால் இவை ஒரு ஒழுங்கு முறையில்க்காணப்படும். அது மன ஆரோக்கியத்திற்கும் உடல் ஆரோக்கியத்திற்கும் சாலச்சிறந்தது. ஆகவே உங்களால் முடியும் என்று நேர்மறையாகச் சிந்தித்து, மனத்தை இந்த இளம் வயதிலேயே கட்டுப்படுத்தினீர்களாயின், நீங்கள் உள நலத்தோ டும் உடல் நலத்தோடும் வாழ்வாங்கு வாழலாம்.

மீண்டும் சந்திக்கும் வரை உங்களுக்கு எம் அன்பு கலந்த ஆசிகள்.



மனம் போன போக்கில் அயனகள

மனத்தைக் கட்டுப்படுத்திய பின் அயன்கள்

(1ஆம் பக்கத் தொடர்ச்சி)

லையா என்று.

### இறைவணக்க(மும....

களோ தெரியவில்லை. ஆனால் அப்படிச் செய்வதால் ஏற்படும் பின் விளைவு, இறைவன் இருக்கின்றான் என்று சொல்லி ஏமாற்றி வருவதை விட மிகவும் பயங்கரமானதாக இருக்கும். இதற்கு விஞ்ஞான அடிப்ப டையில்கூட விளக்கம் கொடுக்கலாம். இறை வணக்கம் தினமும் அவசிய மானது. இது மனத்தைத் தூய்மைப்படுத்துகின்றது. எல்லைகளற்ற ஆசை களால் அலைந்து திரியும் மனத்தைக் கட்டுப்படுத்துகிறது. எந்த வேலை யானாலும் அதில் முழுக் கவனத்தைச் செலுத்தி மனதை ஒருமுகப்படுத் திச் செய்தால் எளிதாகச் செய்யமுடியும். வாழ்க்கையில் முன்னேறவும் முடியும். அதற்கு ஒரு பயிற்சியாக அமைவதே இறை வணக்கம். மதங்கள் வேறுபட்டிருந்தாலும், இறைவணக்கம் என்ற பெயரிலான தியானம், இந்துக்கள், கிருத்துவர்கள், முஸ்லீம்கள் எல்லோராலும் தினமும் செய் யப்படுவது இதைத்தான் வலியுறுத்துகின்றது. ஆனால் மனதை ஒருமுகப் படுத்த முயற்சிப்பார் இன்று வெகுசிலரே. செய்கையால் இறைவனை வணங்கினாலும்கூட, நினைப்பால் வேறு எதைப்பற்றியோதான் நினைத் துக் கொண்டிருக்கின்றார்கள். இதனால் அவர்களுக்குக் கவனத்தை ஒருமு கப்படுத்தும் சக்தி பழக்கத்திற்கு வராமற் போகின்றது. மேலும் இறை வன் இல்லையென்றால் எண்ணங்கள் சிதறி, சமுதாயத்தின் தீயசக்திகள் தலைவிரித்தாடத் தொடங்கிவிடும். தியானத்தின்போது சுவாசித்தல் வீதம் (Breath rate) இதயத்திலிருந்து ஒரு முறை வெளிப்படும் இரத்தத் தின் அளவு முதலியன குறைவுறுகின்றன என்றும் புறத்தோலின் தடை (Skin Resistance) அதிகரிக்கின்றன என்றும் மூளையில் எண்ண அலை கள் சீராக்கப்படுகின்றன என்றும் விஞ்ஞானபூர்வமாக அறிந்திருக்கின் றார்கள். இந்த அடிப்படையிலேயே கடைநிலைத் தியானம் (Transcendental Meditation) இப்பொழுது மக்களிடையே பரப்பப்பட்டு வரு

# ஆன்மீக வளம்

குமாரசாமி சோமசுந்தரம்

சமயங்கள் பல இவ்வுலகில் உள்ளன. ஒவ்வொரு சமயமும் பல பிரிவுக ளைக் கொண்டுள்ளன. இவ்வுலகில் எத்தனை மாந்தர்கள் உள்ளனரோ, அத் தனை சமயப் பிரிவுகள் இருக்கலாம். அவ்வாறு இருப்பதை அனுமதிக்க லாம். அதனால் ஒரு கேடுமில்லை. இவ்வாறு சொன்னவர் சுவாமி விவேகா னந்தர். ஒரு சமயம் உண்மையானது எனில் எல்லாச் சமயங்களும் உண்மை யானவை தான். ஒரு சமயம் கூறுகின்ற மனித நல்வாழ்வுக் கருத்துக்களுக்கு எத்துணை பெறுமதி வழங்கப்படுகிறதோ, அத்துணை பெறுமதியும், மதிப் பும் கொண்டவைதான் எல்லாச் சமயங்களும் கூறுகின்ற மனித மேம்பாட் டுக் கருத்துக்கள். எல்லாச் சமயங்களும் மனிதர்கள், உண்மையை அறியவும், அடையவும் வழிகாட்டுதலையே குறிக்கோளாகக் கொண்டவை. மனித ஈடேற்றத்திற்கான மனித விழுமியங்களையும், வாழ்க்கைப் பெறுமானங்க ளையும் எடுத்தியம்புவதில் எல்லாச் சமயங்களும் ஒத்த கருத்துள்ளனவா கவே விளங்குகின்றன. சமயங்கள் அனைத்தும் மனிதர்களை ஒற்றுமைப்ப டுத்தவே எழுந்தன. ஆனால் நடந்தவை வேறு. கடந்த காலங்களில் சமயத் தின் பேரால் போர்கள், பூசல்கள், மதமாற்றங்கள் என்பனவே நடந்தன. மனித குலம் பிரிவுக்கு உள்ளானது. அதனால் சமயத்தின் போக்கே மாறியது. சமயத்தில் நம்பிக்கையும் இழக்க நேரிட்டது. அதற்குச் சமயங்கள் பொறுப் பல்ல. சமயவாதிகளே பொறுப்பு சமயங்களின் நோக்கம் மனிதர்களுக்கி டையே போரை உண்டாக்குவதில்லை; ஒற்றுமையை ஏற்படுத்தி, சாந்தியை யும், சமாதானத்தையும் ஏற்படுவது ஆகும். மனிதர்களிடையே பேதங்களை யும், பிணக்குகளையும் உருவாக்குவதல்ல; ஐக்கியத்தையும், ஒருவரை ஒரு வர் மதித்து, அன்பு பேணும் பண்பையும் தோற்றுவிப்பது சமயங்களின் பணி என்பதை மனிதர்கள் உணர்ந்து கொள்ளுதல் மிக அவசியம். சமயங்களும், சமயங்களைத் தோற்றுவித்த புனிதர்களும், மக்களைத் தூய்மைப்படுத்துவ தற்காகவும், வாழ்க்கையில் பெறுமதி வாய்ந்த மனித விழுமியங்களை உணர்த்துவதற்காகவும், அவற்றின் வழிவாழ்வாங்கு மனிதர்களைச் செம்மை வாழ்வு வாழ்விப்பதற்காகவும், அதனால் மனிதர்களைத் தெய்வீக நிலைக்கு உயர்த்துவதற்காகவும் நெறிகளை உருவாக்கித் தந்து சிறப்புப் பெற்றமை குறிப்பிடத்தக்கது.

சமயம், ஆன்மீகம், தெய்வீகம், கடவுள் எனும் சொற்களைக் கேட்டதும் பலர் அஞ்சுகிறார்கள்; இன்னும் சிலர் நமக்கெல்லாம் இவை ஒத்துவராது என்று ஓடி ஒழிக்கின்றனர். மேலும் சிலர், அவையெல்லாம் வயது வந்தவர்க ளுக்கு மட்டும், முதுமை வரும் போது பார்த்துக் கொள்ளலாம். இப்ப என்ன அவசரம் எனுறு கூறி நழுவப் பார்க்கின்றனர். இவ்வாறான அபிப்பிராயங் கள் தோன்றுவதற்குரிய காரணம் என்ன? என்பதை ஆராய்ந்தால், சமயம், ஆன்மீகம் முதலிய சொற்கள் அவர்களிடையே ஏற்படுத்தியுள்ள தவறான விளக்கத்தை உணர முடிகின்றது.

ஆன்மீகம், தெய்வீகம் என்றவுடன் அதிகமானோர் எண்ணுவது மோட் சம், நரகம், அடுத்த உலகம் பற்றிய விடயங்களைத்தான். இதனால் சமயம் என்பது மோட்சத்தை அடையவும், அடுத்த உலக வாழ்க்கைக்கு ஆயத்தம் செய்வதற்கும்; நரக உலக வாழ்க்கைத் துன்பங்களிலிருந்து தப்பித்துக் கொள் வதற்கும் தகுந்த உபாயங்களைச் சொல்லித்தரும் சாதனம் என்றே மக்களில் பெரும்பாலோர் நினைக்கின்றனர். சமயம் கூறுகின்ற அறங்கள், நீதிகள், நெறிகள், விழுமியங்கள், சேவைகள், நற்செயல்கள் யாவும் இனிமேல் வரப் போகின்ற மறுமை வாழ்க்கைக்கு உதவக்கூடிய புண்ணிய கைங்கரியங்கள் எனவே பொதுவில் மக்களால் எடுத்துக் கொள்ளப்படுகின்றன. அந்த அறங் கள், நீதிகள், நெறிமுறைகள் யாவும் வாழ்க்கைப் பெறுமதி மிக்க மனித விழுமியங்கள்; இம்மையில் இந்த உலகில், நாம் தற்பொழுது வாழுகின்ற சமுதாயத்தில், அமைதியுடனும், சாந்தி சமாதானத்துடனும், ஒழுங்காகவும், ஒழுக்கமாகவும், மகிழ்ச்சியாகவும் வாழ்வதற்கு அத்தியாவசியம் தேவையா னவை என்பதை மக்களாகப் பிறந்த ஒவ்வொருவரும் தெளிவாக விளங்கிக் கொள்ள வேண்டும். இதனை உணர்ந்து கொள்ளும் பட்சத்தில் ஆன்மீகம், தெய்வீகம் என்பன பற்றி வயது முதிர்ந்த பின் பார்த்துக் கொள்ளலாம் என்று எண்ணுவது எவ்வளவு தவறு என்பதைத் தெளிந்து கொள்வர்.

''மனிதரிடம் உள்ளார்ந்து காணப்படுகின்ற தெய்வீகத்தை வெளிப்ப டுத்துவது சமயம்'' - இவ்வாறு சமயத்திற்கு வரைவிலக்கணம் கூறியுள்ளார் சுவாமி விவேகானந்தர். மனிதரிடம் உள்ள பல்வேறு வளங்களில் ஆன்மீக வளமும் ஒன்று. அதனால், ஒவ்வொரு மனிதனும் இயல்பாகவே ஆன்மீக வளம் கொண்டவன் என்று கொள்ளப்படுகிறது. மனிதனுக்கு மனிதன், பொருள்வளம் போன்று, வேறுபட்ட அளவில் ஆன்மீக வளமும் இருக்க லாம். ஆன்மீக வறுமை உள்ளவர்களும் இருக்க முடியும். அவர்கள் விலங்கு களுக்குச் சமமாவர். பொருளில் மனிதர்களிடையே சமத்துவம் இல்லாமை போன்று, ஆன்மீகத்திலும் சமத்துவம் அற்ற நிலை காணப்படுகிறது. ஆயி னும் இரண்டையும் சம்பாதித்துக் கொள்ளக்கூடிய சக்தி மனிதரிடம் உண்டு. இதுவும் மனிதரை, விலங்கிடமிருந்து வேறுபடுத்திக் காட்டுகின்றது.

ஆன்மீக வளம் என்றால் என்ன என்பதை முதலில் தெளிவுபடுத்திக் கொண்டால், அவ்வளத்தை விருத்தி செய்தல் இலகுவாகிவிடும். ஆன்மிகம் மனிதனுக்கு இயல்பானது; எனவே உரித்தானது. ஆன்மிக வளம், மனிதனிடம் இயல்பாகவும், மனிதனுக்கே உரித்தாகவும், உள்ளார்ந்த நிலையிலும் காணப்படுகின்ற உயர் மனிதப் பண்புகள் வளம் ஆகும். தெய்வீகம் என்ற உயர்வி முறியில் இங்கு நோக்கற்பாலது. தெய்வீகப் பண்பு உயர்வு கருதிக் குறிப்பிடப்படுதல் இங்கு நோக்கற்பாலது. தெய்வீகப் பண்பு

கள் உயர் மனிதப் பண்புகள் எனும் கருத்தில் கொள்ளப்படுதலை விளங்கிக் கொள்வோம். ஆன்மிகப் பண்புகள், தெய்வீகப் பண்புகள், உயர்மனிதப் பண்புகள் எனக் கூறப்படுபவை யாவும் ஒத்த கருத்துள்ளன என்பதை புரிந்து கொள்ளுதல் அவசியமாகின்றது.

இவ்வுயர் மனிதப் பண்புகள், மிக உயர்வான பெறுமதியையும், பெறு மானத்தையும், மதிப்பையும் கொண்டவை. இத்தகைய உயர்ந்த மதிப்புக்கரு தியே, அவற்றைத் தெய்வீகம் என்றும் ஆன்மீகம் என்றும் சமயச் சார்புடைய வர்கள் அழைத்தனர். சமயச் சார்பற்றவர்கள் ஆன்மிகம்,தெய்வீகம் என்ப வற்றை விரும்பாவிடில், உயர் மனிதப் பண்புகள் எனக் குறிப்பிடலாம். சமயம் என்பது குறிப்பிட்ட ஒரு வழி அல்லது பாதை. குறித்த அந்த வழி யிலோ சமயத்திலோ சார்ந்து நில்லாதவர்களும் நிச்சயம் உயர் மனிதப் பண்புகளின் வாழ்க்கைப் பெறுமதியைப் போற்றுவர். மனிதர்கள் யாவரும் மண்ணில் நல்ல வண்ணம் வாழவும், வாழும் முறையில் வாழவும், உயர் மனிதப் பண்புகள் மிக அவசியம்.

மனிதப் பண்புகள் என்றாலே என்றும் உயர்வானவை, தெய்<mark>வீகமா</mark> னவை என்ற நிலைப்பாட்டினை உடையவைதான். அதனால் உயர்வு, தாழ்வு என்பவற்றைக் குறிக்கின்ற அடைமொழிகள் தேவையற்றன.

அன்பு, உண்மை, நேர்மை, நீதி, நடுநிலைமை, பொறுமை, சுயநல மின்மை, கருணை, அஹிம்சை முதலியன. மனிதப் பண்புகளே. இத்தகைய மனிதப் பண்புகள், மனிதனுள் புதைந்து கிடக்கும் வரை அவை, மனிதருக்கு எவ்வித பயனும் அளிக்கப் போவதில்லை. அவை வெளிப்படுத்த<mark>ப்பட</mark> வேண்டும். வெளிப்படுத்துதல் என்றால் என்ன? எவ்வாறு வெளிப்படுத்த வேண்டும் என்னும் வினாக்கள் அடுத்து எழுகின்றன. மனிதப் பண்புகளை வெளிப்படுத்துதல் என்பது அவற்றை மனித நடத்தைகளில் காண்பித்தல் ஆகும். நடத்தைகளில் மனிதப் பண்புகளைக் காண்பித்தல் என்றால், ம<mark>னிதப்</mark> பண்புகளை வாழ்க்கையில் கடைப்பிடித்து ஒழுகுதல் என்பதாகும். எனவே, 'சமயம் மனிதனில் ஆழ்ந்து கிடக்கும் தெய்வீகத்தை வெளிப்படுத்துவது,' என்று சுவாமி விவேகானந்தர் கூறியதன் தாற்பரியம், மனிதனிடம் உள் ளார்ந்து காணப்படுகின்ற மனிதப் பண்புகளை அறிந்து அவற்றை அன்றா டம் தமது வாழ்க்கையில் பின்பற்றி ஒழுகுதலுக்குச் சமயம் உறுதுணையாக உள்ளது என்பதேயாகும். எனவே, சமயம் என்பது முத்திக்கு வழி காட்டுவது மட்டுமல்ல, இந்த உலகில் செம்மையாக வாழ்வதற்கும் வழிகாட்டுகின்றது என்பதைப் புரிந்து கொள்ள வேண்டும்.

மனித வாழ்வு செம்மையாகவும், ஒழுக்கமுள்ளதாகவும், அமைதி நிறைந்ததாகவும் அமைய வேண்டுமென்று கருதிய நம் முன்னோர்கள், அதற் குரிய நீதி நெறிகளையும், சமூகச் சட்டங்கள், விதிகளையும் உருவாக்கினர். அவற்றை இலகுவில் நடைமுறைப்படுத்துவதற்காகவே சமயம் எனும் ஊடகத்தைத் தெரிவு செய்தனர். சமயம் எனும் ஊடகம் சக்தி மிக்கதாக இருந்ததற் குக் காரணம் சமயத்தின் மீது மக்கள் வைத்திருந்த நம்பிக்கையும், பக்தியுமே. சமயம் ஒன்றை நல்லதென்று சொன்னால் மக்கள் அதனை ஏற்றனர். எனவே தான் மனிதப் பண்புகளை விருத்தி செய்வதும், வாழ்க்கையில் கடைப்பிடிப் பதும்; ஆகியவை சமய ஆசாரங்களாகவும், சமய அனுட்டானங்களாகவும் கொள்ளப்பட்டு வந்தன. அந்த வகையில் தான், சமயத்தின் இறுதி நோக்க மான முத்தியையோ, இறைவனையோ, பரிநிர்வாணத்தையோ அடைவ தற்கு உண்மை, அன்பு, அறம், கருணை, அஹிம்சை என்பன இறைவனை அமைவதற்குத்தான் தேவையென்று கொள்ளுதல் தகாது.

இந்த உலகில் மகிழ்ச்சியாக வாழ்வதற்கும் இத்தகைய மனிதப் பண்பு கள் வேண்டும். குடும்பத்தில் உறுப்பினர்களிடையே பரஸ்பரம் அன்பு, உண்மை, நேர்மை, விட்டுக் கொடுத்தல் இருந்தால் தான் குடும்பத்தில் இன்பமும் அமைதியும் நிலவும். சமுதாயத்தில் குழப்பங்கள், கொடுமைகள் இல்லாமல் சாந்தியும், சமாதானமும் இருந்தால் தான் சமுதாயம் முன்னேற் றம் காணும். ஒரு நாட்டின் அபிவிருத்தி என்பது பரஸ்பரம் அன்பு, நேர்மை, உழைப்பு, உண்மை, ஊக்கம், விசுவாசம் முதலிய நற்பண்புகளைக் கொண்ட மக்களில் தங்கியுள்ளது. மனிதப் பண்புகள் மலராத மக்களைக் கொண்ட நாடு பொருளாதார விருத்தியையோ வேறெந்தத்துறை விருத்தியையோ காண இயலாது.

எல்லாச் சமயங்களும் நல்லனவற்றைத் தான் போதிக்கின்றன. நல்ல அறங்களையும், பண்புகளையும், விழுமியங்களையும் வாழ்க்கையில் கடைப்பிடித்து ஒழுகுமாறு வற்புறுத்துகின்றன. அறத்தாலும், அன்பாலும், நீதியினாலும் வருவதே இன்பம் என்கின்றன. வேத இருடிகள், சைவநாயன் மார்கள், புத்தர், யேசு, முகம்மது நபிகள், திருவள்ளுவர், மகாவீரர், திருமூலர், இராமகிருஷ்ணர், விவேகானந்தர், காந்தியடிகள் முதலான சான்றோர்களும் அருளாளர்களும் தாம் தெளிந்த உண்மைகளை வாழ்க்கையில் நடைமுறைப்படுத்திய நெறிகளைப் பிற்சந்ததியினரின் வாழ்க்கை நலன்கருதி அவர்களும் அவற்றைப் பின்பற்றி வாழவேண்டும் என்று சொல்லியுள்ளார்கள். அவர்கள் சென்ற பாதைகள் நன்கு செப்பனிடப்பட்ட சீரான பாதைகள்.

டம் இயல்பாகவும், மனிதனுக்கே உரித்தாகவும், உள்ளார்ந்த நிலையிலும் அப்பாதைகளில் செல்பவர்களுக்குக் காப்புறுதி வழங்கியுள்ளாகள். அப்பாதைகளில் செல்பவர்களுக்குக் காப்புறுதி வழங்கியுள்ளாகள். அப்பாதைகளில் செல்பவர்களுக்குக் காப்புறுதி வழங்கியுள்ளாகள். அப்பாதைகளில் செல்பவர்களுக்குக் காப்புறுதி வழங்கியுள்ளாகள். அப்பாதைகளில் செல்பவர்களுக்கும் இன்றி நடப்பதால் நன்மைகள் பல உண்டு கைகளில் பயமின்றி, தயக்கம் இன்றி நடப்பதால் நன்மைகள் பல உண்டு உயர்வு கருதிக் குறிப்பிடப்படுதல் இங்கு நோக்கற்பாலது. கெய்வீகப் பண்ப

## வள்ளிக்காவில் வனிதை அமிர்தானந்தமாயி

சந்தனா நல்லலிங்கம்

சபரிகிரி வாசனைத் தரிசித்தாகி விட்டது. காலணியற்ற பாத நடை யும், நெய் மறந்த கூந்தலுமாக 'சாமியே சரணம் ஐயப்பா'என்றரற்றி உள் நெக்குருகிய ஆறுவாரகால நோன்பு முடிவுகிறது. கல்லும், முள்ளும் காலுக்கு மெத்தையெனக் கூவி நீலி மலையேறி, நெய்யபிடேகத்திற் திளைக்கும் ஐயப்பனைக் கண்ணாரக் கண்டு, மனதாரப் போற்றிக் காந்த மென ஈர்த்து நிற்கும் அருளொளியிற் குளித்தாயிற்று. மகர ஜோதியும் மாண்புறு காட்சியானது.

திருவனந்தபுரம் விரைந்தது பேரூந்து. அதிகாலையில் மாலை கழற் றும் வைபவம் இனிது நிறைவேறியதோடு சபரிமலை யாத்திரை முற்றுப் பெற்றது. மனத்துள் வேறொரு நெருடல் தொடங்கியது. இம் மாநிலத்தி லேதான் வள்ளிக் காவின் வனிதாமணி, ஆன்மீக ஒளிபரப்பி அருளாட்சி செய்கின்றார் என்பதை அறிவேன். உள்ளம் எப்பாடுபட்டாவது அன்னை யைப் பார்த்துவிடு என்று அறிவுறுத்தியது. சென்ற முறையும் கவனயீ னமோ, அன்றேற் பிராப்தமில்லையோ அரிய சந்தர்ப்பத்தைத் தவறவிட் டுவிட்டேன். இம்முறை தரிசித்தேயாக வேண்டுமெனத் திடசங்கல்பம் செய்து, பேரூந்து நிலையத்தையடைந்து, 'கொல்லம்' ஊடாகக் கர்நாகப் பள்ளி செல்லும் பஸ்வண்டியில் ஏறிக் கொண்டேன். வண்டி புறப்படப் 15நிமிடங்கள் இருந்தன. முப்பத்தைந்து வயது மதிக்கத்தக்க நல்ல உயரம், ஏற்றபருமன், சிவந்த நிறம் என்பன கொண்ட அழகிய பெண் என் பக்கத் தில் வந்து அமர்ந்தாள். நான் 'அன்னை அமிர்தானந்தமாயியைப் பார்க்கப் போகிறேன் என ஆங்கிலத்தில் அவளிடம் கூறினேன். கண்கள் ஆச்சரியத் தால் அகல, புன்னகை பூவாக விரிய நானும் அங்கு போவதாகக் கூறி அழைத்துச் சென்றாள் வனஜா.

கருநாகப் பள்ளியையோ வள்ளிக்காவையோ அறியாத எனக்கு அன்னை தோன்தூத் துணையானதை மனத்துள் வியந்தேன். காலை 10மணிக்கு ஆரம்பமான பயணத்தில் வள்ளிக்காவை இரண்டு மணித்தியா லங்களுள் அடைந்தோம். தாயை இட்டுச் செல்லும் சேயாக 'வனஜா' எனக்கு உதவினாள். ஆழமான உப்பங்களியைத் தோணியாற் கடந்து ஆச்சிரமத்தை அடைந்தோம்.

வலமிடமாகப் 'பல்கணி'யமைந்த அழகிய பெரு மண்டபமொன் றின் மேடையில் வெண்ணிற ஆடையில் மின்னியது அந்த அருள் ஒளி. பாடல்கள் காதைத் துளைக்காமல் மனதிற்கு இதமளிக்கச் சுற்றுமுற்றும் பார்வையைச் செலுத்தினேன். காவியாடையிலும் வெண்ணிற ஆடையி லும் தொண்டர் குழாம் உதவியது. மேற்கு நாட்டவர்கள் அதிக அளவிற் காணப்பட்டனர். வெண்ணிறச் சேலையும் 'வயலட்' ப்ளவ்ஸ் அணிந்து என்னை அழைத்து வந்த வனஜாவும் தொண்டருடன் சங்கமமாகினாள்.

மண்டபத்திற் பஜனை ஒரு புறமும், அன்னையின் ஆலிங்கனம் மேடையிலுமாக நடைபெற்றன. ஆசிபெற மக்கள் ஆண், பெண் என வெவ்வேறு வரிசையில் நின்றனர். ஆண், பெண், இளைஞர், முதியோர், குழந்தை என எல்லோரும் கட்டியணைக்கப்படுகின்றனர். முத்தம் தரப்ப டுகிறது. ஒருவர் இருவரைக் கை குலுக்கவே கை வலியெடுக்கின்றது. இங்கே ஆயிரக் கணக்கில் ஆலிங்கனம், ஆன்ம ஈடேற்றத்தின் ஊசி மருந் தாக அணைப்பிலே செலுத்தப்படுவது போன்ற பிரமையை உணர்ந் தேன். காலை 9 மணி தொடக்கம் பி.பகல் 2 மணிவரை எல்லோரும் அணைப்புக்குள்ளானார்கள் எனலாம். 2-5 மணி வரை வெண்ணிறப் பேரொளிக்குச் சற்று ஓய்வு விடப்பட்டது.

உப்பங்களிகளும், வானுற ஓங்கிய தென்னஞ்சோலைகளும், இளம ரக்காக்களும் கொண்ட செழிப்பான நெய்தல் நிலத்தில், இயற்கை எழில் கொழிக்கும் சிற்றூராக அமைந்ததுள்ளது வள்ளிக்காவு. இங்குதான் அன்னை அமிர்தானந்தமாயி பிறந்து வளர்ந்து தெய்வீக அருளினைப் பெற்றார். சிறுவயது முதற் கொண்டே கிருஷ்ண பக்தியை வளர்த்துக் கொண்ட அன்னை சாதனை மூலமும், தியானமூலமும் அப்பக்தியைத் தெய்வீகமாக்கினார். இடையறாத சாதனைகளினால் அன்னைக்குப் பரா சக்தியின் அருளும் கைகூடலாயிற்று. திவ்யமான ஒளிப்பிழம்பாக அன்னை பராசக்தி அமிர்தானந்தமாயியுடன் இரண்டறக் கலந்து விட்ட தாக அன்னை உணர்ந்தார். இத்தகைய திருவருள் கைகூடுவதற்கு அன்னை அனுபவித்த இன்னல்கள் அனந்தம். அழுதார்; மூர்ச்சையானார்; தன்வசமிழந்தார்; ஈற்றில் தியானம், பஜனை என்பவற்றால் வெற்றியும் பெற்றார்.

அன்று வியாழக்கிழமை குருவுக்குரிய நாள், கூட்டம் மெதுவாகக் குறைவதைப் பார்த்துத் தரிசனத்திற்காக வரிசையில் நின்றேன். 1 மணியி ருக்கும் அன்னையை அண்மினேன். அணைப்பிலே பேச்சே எழுவில்லை laha யவில்லை. இரவு தரிசனத்திற் கூறும்படி 'வனஜா' கூறவே மனம் சமாதா

னம் அடைந்தது.

இடைவேளையில் ஆச்சிரமத்தைச் சுற்றிக் கலாறா நடந்தேன். மருத் துவமனை, மட்டுமல்ல உணவகம், விற்பனைப்பகுதி, பலமாடிகள் கொண்ட தங்குமறைகள் என்பன காணப்பட்டன. மாடி மனைகளின் அறைகளிற் தங்கி வாழும் ஆன்ம ஞானியருட் பெரும்பாலோர் வெள் ளையர்களே. நாம் புறக்கணிக்கின்றோமா என்ற நெருடல். இறைவன் அருட் கொடையை வாரியுண்ண நாம் முன்னைப் பிறப்பில் தவம் செய்ய வில்லையா? என்ற ஏக்கம்.

மணி பி.ப 5.00 மக்கள் வெள்ளம் மண்டபத்தில் அலைமோதியது. மதியம் வனஜாவுடன் சென்ற வழி சென்று 'பல்கணியில்' கால் ஊன்றி னேன். பஜனை இதமாக இதயத்தை வருடியது. இடையிடையே அன்னை மேலே கரங்களை உயர்த்தி 'கிஷோரா', 'கிஷோரா' எனக் குயிற் குரலில் கிருஷ்ணனுக்கு விண்ணப்பம் செய்தார். சிறிது இடைவேளை யின் பின் இளஞ்சிவப்புச் சரிகைப் பட்டுச் சேலை, இளமஞ்சல் மேற் சட்டை நீண்டடர்ந்த கூந்தல், தலையிற் கீரீடம் இவற்றோடு அன்னை தேவியாகத் தரிசனம் தந்தார். காண்டற்கரிய காட்சியொன்றைக் கண்டு நிறைவு பெற்றேன். ஆலிங்கனம் தொடர்ந்தது. பொறுத்திருந்து தருணம் பார்த்து வனஜாவிடம் அனுமதியும் பெற்று வரிசையில் நின்றேன். அணைப்பிற்கு அன்னை முன்னே அமர்ந்து ''அம்மா கொழும்பிலிருந்து வருகிறேன், தங்களைக் கட்டுரையில் எழுதியுள்ளேன்'' என்று கூறி முடிக்கு முன் ஓ! நமது மூத்த பொண்ணு என உரிமை பாராட்டிப் பலகாற் பழகிய பாவத்துடன் இன்முகங் காட்டிப் பேசியதோடு, என்னை அருகி லும் அமரச் செய்தார். என் இன்னல்கள் என்னை விட்டகல்வதை உணர்ந் தேன்.

ஒரு மணி நேரம் அயலில் அமர்ந்ததால் ஆன்ம சுத்தி நடைபெற்றது. உணவு உண்ணலாம் என்ற உணர்வு ஏற்பட்டபோது உணவகம் சென்று கிடைத்ததை வாங்கியுண்டேன். மீண்டும் மேடைக்குப் பின்னால் பக்தர் குழாத்தில் புகுந்து கொண்டேன். வனஜாவும் வரிசையில் நின்று அன்னை யின் ஆலிங்கனம் பெற்றாள். 13 வருடங்கள் அன்னையின் அன்புக்குப் பாத்திரமாகவிருக்கும் வனஜா அணுக்கத் தொண்டருள் ஒருத்தி என்பதை அறிந்தேன்.

ஆயிரக்கணக்கில் மக்கள் அணைப்பிற்கு வரிசையில் நின்றனர். குழந் தைகளை ஏந்திய வண்ணம் பெண்கள், நோயாளரை அழைத்து வந்தோர், அழுதழுது குறைசொல்வோர், மகிழ்ச்சியாகப் பேசுவோர் எனப் பல திறப்பட்டோரைக் கண்ணுற்றேன். பின்னிரவு 2 மணி வரை அணைப்பும், ஆன்மீக ஈடேற்றமும் நிகழும் எனக் கூறினர். சரியாகப் 12 மணி வனஜா தன் கணவரோடு வந்து 'போகலாமா'? என்றாள். தீவினையகல்வினால், மனநிறைவும், புத்துணர்வும் பெற்றேன் நயனதீட்சையா? அன்றேல் ஸ்ப ரிச தீட்சையா? இரண்டுமல்லவா பெற்றோம் என இறும்பூதெய்தினேன். அற்புதங்கள் அதிசயங்களாக மலர்கின்றன. வனஜாவைப் பின்தொடர்ந்

பஜனை தொடர்கிறது. பக்தர் குழாம் அலை மோதுகிறது. உப்பங்க ளியைத் தோணிமூலம் கடத்தல் நிகழ்கிறது. கர்நாகப் பள்ளியில் பஸ் வண்டி எடுத்துத் திருவனந்தபுரம் அடைய மணி 2 அதிகாலை மிகுதி இரவை வனஜா வீட்டிற் கழித்து காலையில் அன்பான தம்பதியினருக்கு நன்றி கூறி செல்ல வேண்டிய இடம் சென்றேன்.

27ஆம் வயதில் ஆன்மீக ஈடேற்றத்திற்கான தலைமைப் பீடத்தைத் தாம் பிறந்த ஊரிலேயே அன்னை நிர்மாணித்தனர். இன்று பாரத நாட்டின் பல பாகங்களில் மட்டுமல்ல.உலகின் பல பாகங்களிலும் அன்னை அமிர் தானந்தமாயிக்கு ஆச்சிரமங்கள் உளவென அறிகிறோம்.

கடந்த பத்து வருடங்களாக மே தொடக்கம் ஆகஸ்ட் மாதம் வரை அ.ஐ.நாடுகள், தென் மெக்சிக்கோ, இத்தாலி, ஜேர்மனி, பிரான்ஸ், பெல் ஜியம், சுவீடன், கனடா, அவுஸ்திரேலியா, ஐக்கியராச்சியம், ஐப்பான், சிங்கப்பூர், றியூனியன் தீவுகள், மொறிஷியஸ் ஆகிய நாடுகளுக்குப் பய ணம் செய்வதை வழக்கமாகக் கொண்டுள்ளார் அன்னை அமிர்தானந்த

தன்னை நாடி வரும் பக்தர்களுக்குக் கருணை மழைபொழிந்து மனத் துயர் துடைத்துப் புதுமைகள் பல புரியும் அன்னை அமிர்தானந்தமாயி யின் புனித புத்ம பாதமலர்கள் எமது மண்ணிலும் பதிய வேண்டும். எமது நான் வேற்று நாட்டவள் என்றோகட்டுரை எழுதினேன்னன்றோ. கூறுமு அavan ar இரிக்கி முத்தளும் ஆன்மீக ஈடேற்றம் பெற்றுய்ய வழி பிறக்க அன்னை அருள் பாலிப்பாராக.

### இந்துக்குரல் HINDUVOICE

\*\*\*\*\*\*\*\*

May-June 1998

#### INDIA'S NUCLEAR TESTS - ECHOES FROM THE PAST?

"If the splendour of a thousand Suns was to blaze all at once in the sky, that would be like the splendour of the Almighty One," described Sanjaya to the blind king Dritarashtra, the father of Prince Duryodhana. In the couse of Sanjaya's commentary of the Kurukshetra war that was being fought in the battle field, he described Lord Sri Krishna, in His Universal Form dazzling in His own brilliance and glory. Just as a painter at his easel expresses his artistic ideas beginning by outlining his theme roughly on the canvas, Sanjaya first gave a sketch of the Universal Form of the Almighty and then described Him as being luminous as that of thousand Suns.

When the Kurukshetra war was declared, Arjuna's conviction was that the Kauravas who dared to oppose the Pandavas, were in reality opposing Dharma itself. And Dharma had to be safe-guarded at any cost. But the story changed when this valient soldier saw his near and dear ones poised for battle on the enemy side. He became confused as to whether he should fight this war and kill his own relatives or he should run away! The duty of Arjuna as a kshatriya prince was to conquer his enemies and protect Dharma. "Do your duty to the best of your ability without thinking of the results," was the Gita message. And at the end when Arjuna realised his duty to safe-guard Dharma, he fought valiently, won the war and safe-guarded Dharma.

It was in the course of the Gita Upadhesha and the dialogue between the Lord and Arjuna, the latter wanted to see the Lord's Vishvarupa which was given to him and Sanjaya described the glorious luminous Form to his blind master.

At the time of the first nuclear explosion in July 1945, it was natural that the Scientist Dr Oppenheimer recited this particular sloka when he saw the explosion which was like 'the luminous radiance of a thousand Suns.' A number of western scientist are well versed in the Hindu shastras, particularly the Sanskrti texts.

We now speak of nuclear missiles which are to the Hindu mind analogous to the Astras of the Puranic and Ithihasa ages. The mythological symbolism of the nuclear missiles is the astra, Astras are powerful arrows which are aimed and discharged on the recitation of special mantrams. These as a result are capable of great distruction, travel any distance to zoom in on targets. As the Agni astra goes, it encounters from the opposite side the Varuna astra to nullify it. This means that each astra is capable of carrying an agni 'war' head, a water 'war' head, etc etc. And now we hear of missiles carrying nuclear 'war' heads! Are these echoes from the past?

Today India has resumed nuclear testing for military purposes after a lapse of twenty four years. Her action is purely to safe-gurad herself - a national security consideration, for she has her own fears. She feels that the security environment in her neighbourhood is unsatisfactory and potentially dangerous due to a nuclear environment and has resumed testing of nuclear weapons as a precautionary measure.

The five nuclear tests which she had successfully carried out not only showed her scientific and technological capability, but also re-opened the question of global nuclear disarmament leading to total elimination of nuclear weapons. The various Nuclear Test Ban Treaties have not succeeded in preventing the spread of nuclear weapons or in reducing nuclear arsenals of the priviledged Big Five all because national security considerations play a major role in this regard and in determining the nature and scope of defence preparedness of a state. In the ancient days, the Code of Conduct on the battle field was strictly adhered to and the battle field itself was confined to a particular area only. Today, the story is different with the whole world possibly becoming the theatre of war!

Who is to decide on the question of national security? It has to be the state concerned which will be the best judge. India feels threatened by two countires on her borders, who had fought wars with her. One should therefore understand her desire to possess nuclear weapons, which would act as a deterrent to any aggressor.

While expressing deep concern at the missile and nuclear tests in various parts of the world, we want the entire international community with no exception to continue its efforts to achieve global nuclear disarmament leading to the total elimination of nuclear weapons which would usher in peace and international security.

The United Nations Secretary General had said that India's defiant steps must be a catalyst for world powers to deal more aggressively with the problems of nuclear disarmament. The Permanent members Security Council have an opportunity to review the whole question of nuclear disarmament and bring about a gradual and verifiable elimination of nuclear weapons within an agreed time frame. If this is done the Indian tests are a welcome development. It would indeed become a blessing in disguise.

### நற்சிந்தனை

சிவ சிவா சீரான வடியரொடு கூடு - சிவசிவா **मैं**गाळा செல்லப்பன் தந்த மந்திரம் நாடு. ஆராய்ந்து கருமத்தை யாற்று – சிவசிவா அனைவரையும் அன்பாய் உலகத்தில் போற்று. சீரான ஆரென்ன சொன்னாலும் வாது - சிவசிவா ஆண வத்தை உண்டாக்குந் தீது. **சீ**ரான பாரெல்லாம் பகைத்தாலுஞ் சிறிதும் – சிவசிவா பதையாமல் இருப்பதே மிகவும் பெரிது. **मै**गाळा சீவனே சிவமேன்று பெரியோர் - சிவசிவா செப்பிய மொழியை ஒப்புக்கொள் அறிவாய். **मै**गाळा ஆவதும் அழிவதும் உண்டோ - சிவசிவா ஐம்புலனை வென்றவர்கள் நன்றாக அறிவார். சீரான கருமஞ் சிதையாமல் உலகில் - சிவசிவா **मैं**गाळा கண்ணோட வேண்டும்நீ கருது. அருமையி லருமையெங்க ளான்மா – சிவசிவா அதையறிந்து வாழ்வதே மாண்பாம். **मैं**गाळा அங்கிங் கெனாதபடி நாங்கள் - சிவசிவா **मै**गाळा அம்புவியில் வாழ்வதே பாங்கு. எங்குநீ யங்குநா னென்று – சிவசிவா **मै**गाळा எங்கள்குரு ஓதினான் நன்கு.

### **NATCHINTANAI**

#### SIVA SIVA

Siva Siva Associate ever with God's noble servants -Cherish the mantra that Chellappan gave. Siva Siva Think well and then only undertake action -Lovingly care for all men in the world. Siva Siva No matter what others may say -Argument is evil when arrogance springs. Siva Siva Though the whole world may hate and oppose you -It is great to be free of the least agitation. Siva Siva The saying of great men that Jiva is Siva -Gladly accept and regard as true knowledge. Siva Siva Is there anything that is destroyed or created -Who the five senses have conquered will realise this. Siva Siva Without spoiling your work in the world -Take care to be always kind and indulgent. Our Atma is of all precious things the most precious -Siva Siva It is noble to live in the light of this knowledge. It is proper for us on this earth to live gladly -Siva Siva Without ever saying - 'It's yonder'. Siva Siva Our Guru has given the excellent statement -

### குரல் கூற்று

"Wherever you are there will I also be."

வெகுதானிய வைகாசி – ஆனி மாதங்களின் விசேட விரதங்கள்

மாதங்கள் தோறும், மணம் பரப்பும் விரதங்களை, இந்துக்கள் தங் கள் வாழ்விற்கு ஒளியேற்றும் தன்மையில் அனுட்டித்து வருகிறார்கள். இம்முறையில் வைகாசி விசாகமும், ஆனி உத்தரமும் சிறப்பானவை.

வைகாசி மாத விசாகமன்று, ''அருவமும் உருவுமாகி அநாதியாய் பலவாய் ஒன்றாய், உலகமுய்ய, திரு முருகன் வந்தாங்குதித்தனன்,'' என்றதை உறுதிப்படுத்த முருகன் திருவவதாரம் இலக்கியமாயிற்று. பரசி வத்தின் புருவமத்தியில் அழற்கண்ணினின்றும் சோதியாய் தோன்றி சரவ ணப்பொய்கையில் தாமரை மலர் மேல் ஆறுமுகங்களும் பன்னிரண்டு கைகளும் கொண்டு தோன்றினான்.

## சிவப்பிரகாச சுவாமிகள்

சிவதொண்டன்

### முன்னுரை

புலவர் திலகமாக விளங்கியவர் சிவப்பிரகாசர். இவருக்குக் ''கவிதா சார்வபௌமர்,'' ''கற்பனைக்களஞ்சியம்'' எனற பட்டங்கள் உண்டு. இவரைப் பாராட்டாதவர்கள் இல்லை. உலகம் புலவர்களைப் பாராட் டும். அப்புலவர்கள் இவரைப் பாராட்டுவார்கள் என்றால், இவருடைய பெருமை அளக்கற்பாலதோ? கவி பாடுவதில் நிகரில்லாதவர். ஒவ் வொரு கவியும் ஆழமும் அழகும் சுவையும் நீரோட்டமும் உடையதாய் ஒளி செய்துகொண்டிருக்கும். அம்மம்ம! இவருடைய அறிவின் திறம் மிக விழுமியது.

தமிழுலகுக்கு இவர் புரிந்த உபகாரம் மிகவும் உயர்ந்தது. அதனை ஒருபோதும் மக்கள் மறக்கக்கூடாது. இப்புலவர் கோமானைத் தமிழ் மக்கள் மேலும் அறிந்து உவந்து நன்றி பாராட்டுங் கட்டுப்பாட்டை உண்டாக்கும் பொருட்டே இதனை எழுதுகிறேன்.

### பிறந்த ஊர், கச்சியின் பெருமை

முத்தித் தலங்கள் ஏழு: காசி, அரித்துவாரம், (வட) மதுரை, துவா ரகை, அவந்தி, அயோத்தி, காஞ்சி என்பனவாம். இவற்றுள் ஆறு தலங் கள் வடநாட்டிலும் ஒன்று தென்னாட்டிலும் அமைந்துள்ளது என்ன கார ணம்? ஏனைய ஆறு தலங்களுக்கு உள்ள பெருமை காஞ்சி ஒன்றுக்கே யுண்டு. தராசின் ஒரு தட்டில் ஆறு உருளைக்கிழங்கை வைத்தால், அந்த ஆறு சிறு கிழங்குகட்குச் சமானம் இந்த ஒன்று என்றுதானே பொருள்.

அகில உலகங்களையும் ஈன்ற அன்னை உமாதேவியார் இறைய ருளை வழிபட்டு இடப்பாகம் வேண்டும் என்று கருதியபோது, எத்த னையோ உலகங்கள், எத்தனையோ நாடுகள், எத்தனையோ தலங்கள் இருப்ப, அவ்வம்மை இக்கச்சியம்பதியே, தாம் வழிபடுவதற்கு உரியது - தகுதியுடையது என்று துணிந்து இங்கு வந்தருளி மாவடியில் இறைவன் சேவடியை வணங்குவராயின், இத்தலத்தின் பெருமை இத்துணைத் தென்று எம்மனோரால் இயம்புதற்கு எளியதோ?

### தந்தையார்

இத்தகைய திருத்தலமாகிய, எச்சித்திகளையும் தரும் கச்சியந் தலத் திலே, குமாரசாமிதேசிகர் என்பார் ஒருவர் இருந்தார். இவர் வாழ்ந்த காலம் கி.பி. பதினேழாம் நூற்றாண்டு. இப்பெரியார் வேளாளர்கட்குத் தீட்சாகுருவாக விளங்கினார்.

திருக்கார்த்திகைத் தரிசனத்திற்காக இவர் திருவண்ணாமலைக்குச் சென்றார். அருணைக்கு அருகில் உள்ள ஈசான்ய தீர்த்தத்தில் மாலை நீராடி அநுட்டானஞ் செய்தார். பூசைப்பேடகம் பகலில் தங்கிய ஒரு நந்தவனத் தில் தங்கிவிட்டது. சீடர்கள் எடுத்து வைக்க மறந்து விட்டார்கள். அத னால் பெரிதும் வருந்தினார். உடனே தனது சீடர்களை அனுப்பிப் பேட கத்தைக் கொணரச் செய்து, மறுநாள் காலை வழிபட்டார்.

அங்கம் வேறு, லிங்கம் வேறாக இருத்தலினால் வந்த இடர் என்று கருதி, அப்பெரியார் அதுமுதல் சிவலிங்கத்தைத் திருமார்பிலேயே தரித் துக் கொண்டார். குமாரசாமி தேசிகர், கச்சியம்பதியில் சிவத்தை வழிபட் டுத் தவத்தைப் பேணி, இல்லறமாகிய நல்லறத்தில் நின்றார். இவர் செய்த பயன் கருதாத அரிய தவத்தால், அவதரித்தனர் சிவப்பிரகாசர். பேருக் கேற்ப அவர் திருமுகத்தில் சிவவாளி வீசியது. பின்னர் இரு ஆண்மக்க ளும் ஒரு பெண்மகவும் தோன்றின. வேலையர், கருணைப் பிரகாசர், ஞானாம்பிகை என்று பேர் சூட்டினார்.

### மும்மணிகள்

ஒரு குடும்பத்தில் சில பிள்ளைகள் தோன்றினால், ஒவ்வொருவர் ஒவ்வொரு வண்ணமாக இருப்பதுதான் உலகியல்பு. ஒருவர் சாந்தமாக இருப்பார்; ஒருவர் படபடப்பாக இருப்பார்; ஒருவர் வீரராக நிற்பர். ஒருவர் புலவராக அமைவர். ஒருவர் தூயராக இருப்பர்; ஒருவன் பரம காலியாக இருப்பான். இப்படித்தான் எங்கும் பார்க்கிறோம்.

குமாரசாமி தேசிகருக்கு உதித்த மூன்று பிள்ளைகளும், ஒன்றுபோ லவே அமைந்திருந்தனர். மூவரும் சிறந்த தமிழ்ப் புலவர்கள். மூவர்களும் கவி பாடுவார்கள். மும்மணிகளாக முளைத்திருந்தார்கள். இவர்கள்பால் நற்குணங்கள் முகிழ்த்திருந்தன.

### தந்தையின் பிரிவு

புதல்வர்கள் மூவருக்குத் தந்தை கல்வி பயிற்றினார். ஓரளவு இலக் கண இலக்கிய அறிவைப் புகட்டினார். தீட்சையுந் தந்து சிவலிங்க தாரண முஞ் செய்தார். இவர்கள் இளமையாக இருக்கும்போதே தந்தையரான குமாரசாமி தேசிகர் சிவபதம் அடைந்தனர். தந்தையுங் குருவுமாகிய அவர் பிரிவினால் மாலுமியை இழந்த கப்பலைப்போல் புதல்வர்கள் கலங்கியழுதார்கள். மனம் மிக மறுகித் திகைத்தார்கள். சிவப்பிரகாசர் ஒருவாறு மனதைத்திடப்படுத்திக் கொண்டார். கவி பாடும் திறம் அவ ருக்கு அப்போதே வாய்த்திருந்தும் மேலுங் கல்வி நலத்தை நன்கு பெற சைவத்தைக் காக்கும் நல்வேலியமைந்த திருநெல்வேலியின் மருங்கே, பொருநை நதிக்கரையில் சிந்துபூந்துறையில் இருந்த வெள்ளி யம்பலவாணத் தம்பிரான் மிகுந்த கலை நலம் படைத்தவர் என உணர்ந் தார்.

(வளரும்)

### செய்தித்துளிகள்

தொகுப்பு - நக்கீரன்

### இந்து பேரவையின் சக்தியாக்கிரகப் போராட்டம்

அந்நியர் ஆட்சிக் காலம் தொட்டு இலங்கையில் சிவராத்திரிதினம் ஒரு பொதுவிடுமுறை தினமாக இருந்து வந்துள்ளது. ஆனால் தற்போதைய அரசு 1997ஆம் ஆண்டு முதல் இவ்விடுமுறையை, பொதுவிடுமுறைகள் குறைப்பு என்ற போர்வையில், இரத்துச் செய்துள்ளது. தமிழ் பேசும் சிறுபான்மை இனத்த வர்களின் விடுமுறை தினங்கள் மட்டுமே இரத்துச் செய்யப்பட்டது என்பது இங்கு குறிப்பிடத்தக்கது.

இலங்கை இந்து பேரவை, மற்றும் சில இந்து அமைப்புக்கள் காட்டிய எதிர்ப்பையடுத்து, இந்துக்களுக்கு மட்டும் சிவராத்திரிதினம் விடுமுறை என அரசு அறிவித்தது. இது இந்துக்களுக்குப் பல பாதிப்புக்களை ஏற்படுத்தி வருகிறது.

உதாரணமாக, பல்கலைக்கழகங்கள் மற்றும் பல கல்வி நிறுவனங்களில் பயிலும் இந்து மாணவர்கள் விடுமுறையெடுத்து விரதமனுஷ்டிக்க ஏனைய இன மாணவர்கள் புதிய பாடங்களைப் படித்து ஒரு படி முன்னேறுகின்றனர். நீதி மன்று அன்று தொழிற்படுவதால் இந்து வழக்கறிஞர்களும் வாதி, பிரதிவாதிக ளும் பாதிப்புக்குள்ளாகின்றனர். சிறிது சிந்தித்தால் மேலும் பல பாதிப்புக்களும் புலப்படும். இந்த நிலைமை, அனைத்து இலங்கை மக்களும் சம உரிமைக்கு உரித்துடையவர்கள் என்ற அரசியல் சாசனத்திற்கு முரணானது.

இவற்றை எடுத்துக் காட்டி சிவராத்திரி தினத்தை பழையபடி பொது விடு முறை தினமாக அறிவிக்கக் கோரிவிடுத்த கோரிக்கைகள் நிறைவேற்றப்படாத தால், இலங்கை இந்து பேரவை கடந்த சிவராத்திரி தினத்தன்று (25.02.1998) ஓர் சத்தியாக்கிரகப் போராட்டத்தை கொழும்பில் நடாத்தியது. காலை 9.30 முதல் மதியம் 12.30 வரை நடைபெற்ற இப்போராட்டத்தில் பல இந்து, தமிழ் மன்றங்க ளைச் சேர்ந்த பிரமுகர்களும் பல நூற்றுக்கணக்கான இந்து மக்களும் கலந்து கொண்டனர். பத்திரிகைகளில் இதனை அறிந்த தேவானந்தா, சி. மகேந்திரன் ஆகியோர் தாமாகவே முன்வந்து இப்போராட்டத்தில் கலந்து கொண்டது குறிப் பிடத்தக்கது. மிக நீண்ட காலத்தின் பின்னர் தமிழ் மக்களால் கொழும்பில் நடாத்தப்பட்ட முதலாவது சாத்வீகப் போராட்டம் என்பதும் குறிப்பிடத்தக்கது.

இச் சத்தியாக்கிரகப் போராட்டத்தை அடுத்து, சிவராத்திரி தினத்தைப் பொது விடுமுறையாக்கக் கோரி, 1500 பேர் கையெழுத்திட்ட கோரிக்கை யொன்று ஜனாதிபதி சந்திரிகா பண்டாரநாயக்க அவர்கட்கு அனுப்பி வைக்கப் பட்டது. இரு மாதங்கள் கடந்த நிலையில் இன்று வரை இதற்குரிய பதில் வரவில்லை.

இந்துக்கள் அனைவரும் விழிப்புணர்வு பெற்று, பேதங்கள் இருப்பின் அவற்றைக் களைந்து இதய சுத்தியுடன் ஒன்றுபட வேண்டிய காலமிது.

### இந்தியத் தூதருக்கு வரவேற்பு

அண்மையில் இலங்கைக்கான இந்தியத் தூதுவராக கடமையேற்ற மேன்மை தங்கிய திருவாளர் சிவசங்கர் மேனன் அவர்கட்கும் அவர் தம் பாரியா ருக்கும் மகத்தான வரவேற்பு விருந்து ஒன்றினை சைவமங்கையர் கழகத்துடன் இணைந்து இலங்கை இந்துப் பேரவை ஏற்பாடு செய்திருந்தது. 1998.04.24 அன்று கழக மண்டபத்தில் நடைபெற்ற இந்நிகழ்ச்சியில் வணக்கத்திற்குரிய சுவாமி ஆத்மகனாநந்தாஜி, கலாச்சார அமைச்சர் லக்ஷ்மன் ஜெயக்கொடி, தூதரகப் பிரமுகர்கள், நூற்றுக்கு மேற்பட்ட இந்துப் பிரமுகர்கள் கலந்து கொண்டு சிறப்பித்தனர். சைவ மங்கையர் கழகத்தினால் வெளியிடப்பட்ட மங்கையர் மலர் என்னும் நூல் அனைவருக்கும் வழங்கப்பட்டது.

### இந்தியப்பிரதமருக்கு வாழ்த்துச் செய்தி

அண்மையில் பாரதத்தின் புதிய பிரதமராக உறுதிமிக்க தலைவர், மேன்மை தங்கிய திருவாளர் அடல் பிகாரி வாஜ்பாய் அவர்கள் பொறுப்பேற்றதையிட்டு இலங்கை வாழ் இந்துக்கள் பெருமிதம் அடைந்துள்ளனர். இதனைப் பிரதிபலிக் கும் விதத்தில் இலங்கை இந்து பேரவையின் தலைவர் திருவாளர் யோகேந்திரா துரைசுவாமி அவர்கள் புதிய பாரதப் பிரதமருக்கு வாழ்த்துச் செய்தி ஒன்றினை அனுப்பிவைத்துள்ளார்.

### கைதுகளுக்கும் கண்டனம்

கலங்கியழுதார்கள். மனம் மிக மறுகித் திகைத்தார்கள். சிவப்பிரகாசர் கடந்த மாதங்களில், தலைநகரில் தமிழ் மக்கள் வகை தொகை தெரியாது ஒருவாறு மனதைத்திடப்படுத்திக் கொண்டார். கவி பாடும் திறம் அவ கைது செய்யப்பட்டு இம்சிக்கப்பட்டதை அகில இலங்கை இந்துப்பேரவை ருக்கு அப்போதே வாய்த்திருந்தும் மேலுங் கல்வி நலத்தை நன்கு பெற கண்டித்ததுடன் உரியவர்களுக்கும் அறிவித்துள்ளது. கோவில் பூசாரிகள் கைது வேண்டும் என்ற அவா மீதூர்ந்தது. ''எங்கு செல்வேற்கு நடுக்குறையுடும் பெறும் பெறும் இத்தகைய செயல்கள் தொடர இடமளிக்கக்கூட போம்? கலை நிரம்பிய தலைமையாய ஆசிரியர் யார்ற்கின்று ஆறாலு ந்வல் இத்தகைய செயல்கள் தொடர இடமளிக்கக்கூ

டாது என உரியவர்களை இந்து பேரவை கேட்டுக்கொள்கிறது.

### ART AND RELIGION

K.Thiagarajan

(Hindu Art is deeply inspired by philosophy and religious teachings. A true artist creates a 'Beauty' which is 'a joy for ever.' It is concerned with the realisation of the Infinite through the finite and the artist reaches that Infinite through his compositions. Hindu Art could be understood and appreciated only as the expression of the religious faith. Art and religion are closely related. Art is a sharing of experience and religion is an awakening of experience.

The key stones of art are the creative forms of poetry, sculpture, architecture, music, dance and painting. Poetry, music and the visual arts are inter-connected and have a common root; while architecture is the ensemble of the rest.

Hindu Art is a product of the soil and it grew assimilating the new trends that touched it but not losing its basic indigenous nature. This gave it a new form and colour and made it very special.

Historians consider the Indus Valley civilisation of Mohenjo-Daro and Harappa as the dawn of the cultural history of the Indians. Though the finesse of the different pieces of art of Mohenjo-Daro may not be as refined as those of the later periods, yet these pieces could well be the leaps into the future, for example the beginnings of Buddhist Art.

The Culture is essentially Dravidian and the fragments that have been unearthed indicate that the religion of the Indus people could be the lineal progenitor of Hinduism. Further more, the painted pottery of the Indus Valley is analogous to the pre-historic pottery of Baluchistan. The Indus Valley could be said to have bequeathed to Hindu Art a blend of abstraction and naturalism and a dynamic quality that could be traced across many centuries.

Art during the Vedic period was an-iconic. Man was more immersed in philosophy where he identified the Soul of man with the Supreme Soul and from this emerged the various religious systems of India. Vedic Culture though essentially Aryan, was greatly influenced by the Dravidian Indus Valley Culture. Symbolism in Hindu art developed and it could be said that Hindu Art and Culture are a combination of the Dravidian and Aryan genius.

Inheriting the concept of the Lingam from the Indus Valley people, the Vedic Aryans used the Lingam as the symbol of worship. The plain Lingam evolved through the centuries into the Ekamukha, Chaturmukha, Panchamukha Lingam, thereby fulfilling the natural urge of man to have a more tangible form for worship.

The Vedic Rishis were not able to portray in a tangible picture-form their experience of Brahman, the undying Reality. But the urge in man gradually evolved into the creation of the image and the sculptor interpreted his experience of Brahman in ingenious ways - Editor)

To Plato and Aristotle the word art connoted human skills and all things produced by skilful workmanship. It was in the same sense that Rousseau spoke about metallurgy and agriculture as the two arts which brought about the advance from primitive to civilised life. Ruskin also was surcharged with a conviction of the Infinite and the Eternal; art to him was most valuable when through natural objects it had suggestions of them, open or subtle. Plato wanted all art to have a keen consiousness of the archetypal world he posited above the flux of phenomena. "Art is the essence of that which is human; it is the embodiment of the human experience and goals," says Hayman. It is said that art exists for psycho-physiologic reasons. In fact, the art of every age and culture records and reflects the beliefs and fears, the joys and sufferings, the life and death of its human beings. At every age, art reacts to the beliefs and mentality of the people as well as to the taste of the period. How else can we explain the striking similarity of works of art belonging to distinct periods of history.

Art is a means of spiritual growth, a path for the realisation of the Ultimate Reality. In ancient India it was always associated with religion. It is said that art, turned inwards was religion and religion turned outwards was art. All great artistic expression is triggered off by a flash of intuition - a sudden apprehension of some profound truth of existence. Shaping life in the image of God within us and to find a strong and secure basis of living with the higher truths of the Spirit, have been the primary preoccupation of Indian artists. It is precisely this ingrained latent spirituality which constitutes the distinctive value of latent

"perpetual force of survival and revival."

Indian art covers a vast panorama and stretches back into a long period of time and covers a whole vast subcontinent. The sculptures of Sarnath or the paintings of Ajanta could not have been possible without a highly rich and urban civilisation fed by a flourishing trade and commerce or such rich stories of myths, legends, symbols, manners, customs etc, would not have been possible at all without a rich intercourse and synthesis of races, peoples and cultures, each contributing its share of the respective patterns of socio-economic life of faiths and practices and of thought and imaginations.

It is true that when we talk of an art monument we generally understand by it some painting or sculpture or architecture, but this is an undue restriction in the meaning of the word. Wherever beauty is produced, whether in sound or in sight, there art is present. The fine arts, therefore, include music and poetry, playful activity, dance, painting, sculpture and architecture. In some of these, utilitarion motives may be present; a piece of architecture may be not only beautiful but also useful as, for instance, when it is used for residential purposes. Similarly, music and poetry may be composed to excite martial spirit. But it is only when art gets freed from all interests that it becomes pure and expressive of beauty alone.

Religious art owes its origin to certain acts and attitudes that man adopts as being indispensable in keeping the unseen powers in good humour. As is natural, in primitive religion, art will be magical in character, when not merely imitative. Symbols would sometimes replace actual figures; the symbol of the fish in the catacombs of Rome and of the Cross in later times falls within religious art in Christianity. But symbols with magical significance are to be found only in primitive art. Religious symbolism is a vast subject by itself and cannot be treated here. The Shiva Lingam is a symbol that is a well-known religious object of many lands in ancient and modern times. Flower or grain as a symbol of resurrection is also freely used in religious art. Natural objects that bore striking resemblance to the religious idea sought to be expressed often figured in art in ancient cults.

Religion has prompted not only static art but it has also evoked movement in body. A man seized with religious frenzy often started religious dances in primitive societies. Dance as a religious art has declined in modern times. The religious dances of primitive men, when they invoke or placate their benign spirits or propitiate the unfriendly ones, have often been described in anthropological literature. Dance is indeed expression through the body; it is the physical body that has to work, that has to manifest the art. Similarly, music has been associated with religion from very early times and in fact some of the Hindu gods themselves carry musical instruments, for example Siva his trumpet, Saraswati her Vina, Krishna his flute etc. Supplication and gratitude have alternated with each in marshalling thoughts into the moulds of poetry or beautiful prose and thus sacred literature has grown up in many lands. These literatures are almost invariably the oldest books of any community; sacred association has not only given them birth but also ensured their preservation through the ages.

Religion has not only prompted music, dance and poetry but it has been responsible also for a whole group of artistic representations connected with images of divine powers. Holiness has been invariably associated with some kind of purity and orderliness and has therefore been a congenial medium for the development of art. It is obvious that art which has a sensuous appeal would flourish best where divine figures are conceived. A formelss God cannot be artistically represented and it is because of this that Judaism and Islam have not been noted for their artistic representation of human or animal figures. In Christian countries religious houses were built for eternity and have therefore remained abiding wonders of artistic impulse and religious enthusiasm. If religious zeal has created art, art has in its turn served to kindle religious feelings in admiring

art and explains the secret of her amazing a persistence and naham former and explains the secret of her amazing a persistence and naham former and explains the secret of her amazing a persistence and naham former and the spiritual exercise of man.....

## UNITY IN DIVERSITY

### Dr MOHAN LAL SETHI

The Vedantists have been the chief upholders of the doctrine of unity in diversity. This doctrine as preached by the Vedantists comprehends the whole of the universe, animate and inanimate. The Vedantists saw the same thread of life running through all animals and plants. The unity they contemplate is an all-inclusive unity. In all probability they made this discovery in the state of samadhi or superconscious state. Because samadhi is the very acme of spiritual life, it is attained by the very select in any generation of humans. In the modern materialistic age a very small percentage of people are drawn towards the spiritual or religious life. Out of these, a still smaller percentage have the leisure and inclination and are lucky to get the requisite guidance that paves the way to that perfection in spiritual life which goes under the name of samadhi. Such perfected souls being in an ultra-microscopic minority and by temperament and training not being given to self-advertisement, the craze and bane of modern life, what they discover and experience remains ordinarily sealed in themselves. It is extremely rare for such a soul to speak out. He is very unwilling to relate his experiences unless approached in the proper way by genuine seekers of spirituality. During the long history of mankind, in all ages and in all climes, whenever such souls have thrown off the normal reserve, they have proclaimed with one voice and almost in identical terms the doctrine of unity in diversity. Their voice has seldom been heeded. They have often been scoffed at and generally they have been ignored contemptuously. In this article we will adduce such proof as modern biology provides for the doctrine of unity in diversity.

When we look round at animate objects - for biology is the science of living organisms, animals and plants - there appears an endless variety of form and structure. There is a veritable chaos at first sight. The stationary plants appear to be extremely different from the normally mobile animals. Within the plant kingdom there is such a confusing variety of form and structure that the uninitiated, recoil hurriedly from the confusion that surrounds them on all sides. It is the botanist's job to study, classify and reduce to order this chaos that bewilders the layman. In the animal kingdom there is a similar chaos which the zoologists reduce to order by the patient study. Botanists and zoologists dissect and destroy. After dissecting and destroying animals and plants, they try to reconstruct, co-relate and understand their make-up and inter-relationships. Originally botanists and zoologists used to work with their hands and unaided eyes. Later on instruments, the chief of which are the microscope and the microtome, were invented and perfected. Special methods were devised for cutting slices of plants and animals, staining them and studying them. Microcopists, working with such instruments and employing special methods, have discovered the ultimate units of which the animals and plants are made. It is one of the marvels uncovered by the microscopists that all the animals and plants, howsoever diverse they seem to be, are built up of units called cells. Cells are the living units of structure and function in all living things. Just as in a building the ultimate units are bricks or brick-like stones, similarly cells are the ultimate units that go to make up the bodies of animals and plants.

The word, 'cell' connotes a six-sided compartment in a honeycomb of bees. Slices of plants and animals when first examined under the microscope looked like a honeycomb. Because of this apparent similarity between the microscopic make-up of a plant and a honeycomb, the term cell was proposed for the units which go to make up plants. When slices of small animals or slices of parts of large animals were examined they too were found to consist of similar units, the cells. Is it not a great wonder that all animals and plants so dissimilar in their appearance and mode of life, are made up of cells,

and that the fundamental structure of the cell is almost identical in all animals and plants?

The cell is generally a six-sided mass of living matter called protoplasm. In the centre of the cell is a more highly organised living structure called the nucleus. The nucleus directs and controls the activities of the cell. This nucleus is the bearer of hereditary factors. Besides the nucleus, the cell contains other structures known as the centrosome, the centrosphere, mitochondria, galgi bodies, plastids, chloroplasts, vacuolas etc.

Animals and plants inhabiting the globe fall into two major groups each, viz. unicellular animals and plants and multicellular animals and plants. Obviously in the first group the body of the organism consists of a single cell. This single-celled organism - it may be an animal or plant - carries on all the functions of life, example feeding, digestion, respiration, excretion and reproduction. In the multicellular organisms the body consists of a large number of cells. The number of cells in a single body may run to millions and trillions.

To begin with, every cell in the body of a multicellular organism is like the typical cell described above, but later in life cells undergo many transformations - changes in form and structure which enable them to carry on different functions. A community of cells with the same structure and functions is called a tissue. In the body of a multicellular animal or plant different communities of cells or tissues are assigned different functions. Some cells have specialised for digestion, others for respiration, others for excretion and still others for reproduction. It is very signifineant that all these communities of cells or tissues of which a multicellular animal or plant is made, work in harmony for the common good of the organism.

There is another wonder, that every multicellular animal or plant begins its life as a single cell. This single cell is called the unicellular embryo. It arises by the union of two cells, a cell contributed by the male parent called the sperm and a cell contributed by the female parent called the egg. The single-celled embryo is liberally supplied with food and nourished very well. By taking in food substances the single-celled embryo grows and divides into two cells. They grow and divide into two each again and the process continues till millions and trillions of cells arise, which go to form the body of the animal or plant. Going deeper into the structure of the cell, microcopists have made another still more startling discovery that cells arise from pre-existing cells and when a cell divides into two, its nucleus undergoes a complicated series of changes, the object of which is to divide the matter of which the nucleus consists, into two halves which are qualitatively and quantitatively similar. Thus the two new cells which arise from a parent cell are exactly similar to each other and are like the parent cell too. In the ultimate analysis, the following points emerge-

- That all animals and plants are made of cells;
- That the fundamental structure of the cell in all animals and plants is the same;
- That the most important part of the cell, the nucleus, when it divides prior to the division of the cell undergoes a series of complicated changes which result in the formation of two identical nuclei. This process is essentially similar in all animals and plants.

Thus when a comprehensive view of living forms is taken, a thread of unity running through immense diversity, is discovered. The humblest herb over which man tramples is made up of cells which have the same basic structure as the body of the trampler himself. Here is science, following its method of analysis and dissection, coming to support and analysis and seers, our Vedantists, taught

centuries ago, that all life is one.

## A LONE TRAVELLER

Prof. D.V. Ramana Rao

The life of an individual is the span between two fixed events called birth and death. The individual did not exist in the present form and shape before birth and will not exist also in the same form after death. The birth and death are for the gross body but not for the pulsating life principle which is eternal. We do not see this life principle but we feel its presence and its effect. Every effect must have a cause and so we accept this causative life principle.

An individual does not know anything about his birth and similarly he knows nothing about his death. He sees before him many individuals coming into existence (being born) and going out of existence (dying). Hence, as a natural corollary, he extrapolates to himself and believes firmly that he was born like anyone else and that he will die one day or other. Actually death is implicit in birth. Anything born has to die and there is no exception to this. 'Jadasya hi dhruvo mrtyuh' says Bhagavad Gita. No one can avoid death. Life of an individual is limited by two fixed points - birth and death - on either side. An individual has no knowledge of these two major events nor can he control them. So, the length of this life span is not known exactly even through rough calculations can be made based on, not completely perfect, scientific knowledge.

So then, it is an accepted fact that an individual came alone into this world of experience and also goes out of it all alone. He is lone at these two milestones of his life - birth and death. Nothing else came with him at the time of birth. All the worldly acquisitions throughout life - like relations, friends, fame, wealth, articles of enjoyment etc - will not go with him.

Even his dearest partner in life - his *sahadharmachaarini* - cannot go with him not to speak of other relations like father, mother, brothers, sisters, sons, daughters etc. He is a lone traveller at these two important events. This is the real naked truth which knows no exception.

If so let us have a look at the life itself. An individual is born at a time and a place and in an environment over which he has no choice. It is told that rebirth takes place to exhaust the residual vaasanas or desires in an atmosphere congenial to their redemption. When all the vaasanas are exhausted, there is no further rebirth. This brings us to a tricky question as to how the very first birth took place from the pure vaasana-free consciousness. For the present, we shall not dilate on this question and get lost in it. We shall only consider the repetition of births, and the propelling force, for this rebirth is the residual vaasanas. This is just like a person leaving his home and going to a market place with a shopping list. Unless and until he exhausts all the items of the list, he cannot go back home. When once he exhausts all the items, there is no need for him to stay in the market any longer. The residual vaasanas like the unexhausted shopping list are the real cause for rebirth. But in the process of exhausting the existing vaasanas in a particular life, we should not go on adding fresh vaasanas thereby increasing them instead of reducing them. It is for this that our spiritual masters gave a series of practical guidelines to learn the art of living a life so that there is no fresh accumulation of vaasanas but a gradual and continuous annihilation of the existing ones. "Sadhana Panchakam" of Adi Shankara is one such narration of forty values of life in five stanzas by following which, one attains self-unfoldment. We are uniquely fortunate in having many such guidelines given by a large number of spiritual masters from time to time.

the thought of it strikes horror and fear in a vast majority of the individuals. We are ignorant of our birth and we are afraid of our death. As we came, so we go. Anything which was not present sometime back, cannot remain sometime later. It cannot be everlasting and ever present. It cannot be a nitya satya vastu. It has to be anity and asaaswata. When Arjuna gets deluded about this birth and death problem, Lord Krishna had to give out the highest philosophy of indestructibility of the soul and destructibility of the body at the very beginning itself and then give out techniques, paths or practical guidelines in the subsequent chapters of the Bhagavad Gita. This is a fundamental problem disturbing the minds of many an ignorant person from his very creation itself. Unless we are absolutely clear about what is actually dying, the fear of death lingers. With this fear always hanging on us like the sword of Damocles we cannot live a life of joy and perfection. This fear can be dispelled only by right and correct understanding and by nothing else. For this also, our scriptures give us a lucid and enlightened exposition so that we will not think and worry about things that do not deserve any thinking and worrying. Asochyaananyasochastwam are the words with which the real Updesha of the Gita begins in sloka 11, chapter 2 and it continues in the subsequent chapters to give the correct understanding of this subtle truth.

In between these two milestones of birth and death lies one life of an individual - the present life which we are living. Let us not bother about the past lives or future lives about which we are ignorant in the present life. Past has gone and future is yet to come. So, we are to learn the art of living the present life and live it in an intelligent way. Here again, an individual is a lone traveller. It appears as if he had collected many companions to lead his life. In due course of time after birth he recognises his father and mother, gets brothers and sisters and a host of other relations; but all the same he is a lone taveller. Still further as he advances in age, his body-mind-intellect equipment also grows, passes examinations, wins laurels and recognition, and rises to a height of glory. He gets married, gets children, builds houses, owns property but all the same he is alone in his travel during his life's journey.

But then the trouble arises here - since he is an active participant in all the above events and acquisitions, he gets entangled and deeply involved in them. He gets pulled down at the loss of any one of them ...because he developed an attachment to them by his association with them. Unless a person develops attachment to an individual, to a work or any other thing, it is not possible to get devoted to it. So, naturally the parting of any of these things will cause sorrow. Here, the scriptures give us the necessary awakening and enlightenment. They advocate a kind of detached attachment, an attachment developed not at the physical (body) or emotional (mind) level but at a higher intellectual level with proper enquiry and reasoning.

When once an intelligent enquiry is done, it becomes clear that these are all the inevitable changes taking place in a changing objective world. This will catapult you immediately into the realm of subjective experience where again you are a lone traveller and your experience is purely subjective to you only. This is the art of living a life, an art of knowing thy own self, an art of atmic enquiry, an art of self realisation or God realisation. Here again one is alone and one's experience cannot be shared with anyone else and has to be subjectively realised.

Let us now consider the second milestoned for literal from Foundation. death. This is the most dreaded event in any office a even a harmonic death.

### LET US STUDY THE BHAGAVAD GEETA -

## GEETA FOR CHILDREN

Swami Chinmayananda.

### Chapter XI - Continued.

Indeed, you are the One Supreme Lord, the Almighty, worthy to be known and to be sought. You are the Only Changeless Substratum of the three worlds. You are the Permanent Guardian of the Eternal Dharma. You are the Most Ancient Purusha.

Here we see the versatile genius of Vyasa who introduces at this moment Sanjaya reporting to Dritarashatra, the blind king. The scene shifts from the battle field to Hastinapura, where Sanjaya says

"Having thus spoken, O King, the great Lord of Yoga - Hari showed His Supreme Form as the Lord of the Universe to Partha."

This was Sage Vyasa's way of reminding the readers that the philosophy of the Geeta has an intimate practical application to life.

Continuing, Sanjaya describes -

"If the splendour of a thousand Suns was to blaze all at once in the sky, that would be like the splendour of the Mighty Being (Great Soul)."

Here we see that the Universal Lord was dazzling in His own brilliane and the divine glory of it was almost blinding.

It is interesting to note that in very recent times when the first nuclear explosion took place in Mexico in 1945, the western scientist, Dr Oppenheimer chanted this very verse seeing the radiance of the explosion.

Beautifying the picture with some more details, Sanjaya adds -

"There, in the body of the God of gods, the Pandava (Son of Pandu) then saw the whole Universe resting in one, with all its infinite parts."

In the Divine Form of the Lord Arjuna perceived how the entire world of manifold varieties had been brought together and packed to rest on one and the same place. This vision of "the many in one," is not so much a physical perception as an intellectual comprehension. It is not that the Universe has shrunk into the size of Krishna.

And now finally Sanjaya relates carefully the psychological and physical reactions of Arjuna -

"Then, Dhananjaya, filled with wonder, with his hair standing on end, bowed down his head to the God and spoke with joined palms."

The Sun and the Moon are Your Eyes; burning fire Your Mouth. The whole Universe seems to me to be one mass of lustre. You have assumed a frightening form, pervading the entire space that all the three worlds seem to be trembling.

I can see various scenes. In one place, the gods and in another, the sages and the seers in a group praising You, with joined palms. I see also the Ahityas, the Rudras, the Vasus, the Asvins, the Maruts, the Pitrs, the Gandharvas, the Yakshas, the Asuras, the many others standing stunned, looking at You in awe and trembling with terror.

Your Infinite Form, beginning and ending no where, embracing the entire Universe is surely frightening. Be gracious, My Lord.

My Lord, as you promised that you would show me whatever else I wish to see, I see now the very same battle-field of Kurukshetra, where the Kauravas with their allies, as also Bhisma, Drona and Karna rush forward to Your terrific Mouth and disappear. The great heroes on our side too follow them into your crushing jaws. This grand moving procession of heroes on both sides to Your Mouth is exactly like the flow of the rivers towards the sea. Just as the moths hurriedly rush into the blazing fire and get destroyed themselves, so too all these heroes run to Your Mouth for their death. O! My God! You have swallowed the entire Universe, still you do not seem to be satiated.

Your fierce rays fill up the entire space. There is nothing but Effulgence everywhere.

I cannot comprehend the meaning of this Magnificent Vision. Be pleased to tell me who You are, so fierce in form. My humble homage to You, the Lord Supreme. Tell me Your purpose in showing me this Fierce Form.

Lord Krishna.."You have seen just now My aspect as Destroyer of the Universe. You think that you would be bringing destruction to your enemies, if you take part in the battle. No. You do not. Even without you, the entire hosts of the wicked, ranged on the other side will die.

Therefore, my friend, get up and conquer your enemies. They are already slain by Me. You are a mere instrument. You can enjoy the fame and the unit alled kingdom .... Even now, why do you hesitate to discharge your arrows at your teacher, your grandfather, your kinsment, and your friends? Are you still afraid that *You* would be their destroyer? I am their destroyer and not *you*. Therefore, be not grieved. Take courage and fight.

Hearing these encouraging words, Arjuna shed his fear a little and praised the Lord thus -

Arjuna.. "It is but fitting that the world of the good should rejoice in singing Your praises and the world of the wicked run away in panic. There is nothing strange in the good praising You. Becuase You are Greater than the greatest and the Creator of even Creator Brahma. You are the Imperishable, the Manifest and the Unmanifest. You are the Most Ancient; the Sole Supreme Lord. You are the Knower and the Knowable. You are the only Abode of the entire Universe. You appear in infinite forms. You are Vayu, Yama, Agni, Varuna, Moon, Prajapati and all the gods rolled into One. I am unable to describe You. My humble prostrations again and again to You.

"Pardon me O Lord for whatever I have said, not knowing Your Greatness, calling You familiarly and intimately as 'Krishna' and 'my friend.' I confess I have committed many wrongs, by teasing You, by making fun of You, while at play or resting, sitting or at meals. I beg of You humbly to pardon all my sins.

### The Editorial Committee consists of

Mrs Sivanandini Duraiswamy - Editor Mrs Thilaga Wijeyaratnam

Mr S. Kanagaraja

Mr K.T. Gurusamy

Mr N. Karthikeyan

Mr A. Sivaraiah