த்துவம் தத்துவம்

பேராசிரியர் ப. சந்திரசேகர**ம்** (தலேவர், கல்வியியற்புலம், யாழ்ப்பாணப் பல்கலேக்கழகம்)

> வெளியீடு: ராம**கிருஷ்**ஞுலயம்

Du Hil. 1. Kai.

## முர் ராமகிருஷ்ண பரமஹம்ஸ தத்துவம்

பேராசிரியர் ப. சந்திரசேகரம் ( தல்லவர், கல்வியியற்புலம், யாழ்ப்பாணப் பல்கலேக் கழகம்)

> ரா**மகிருஷ்ணுலயம்** திருநெல்வேலி, யாழ்ப்பாணம்.

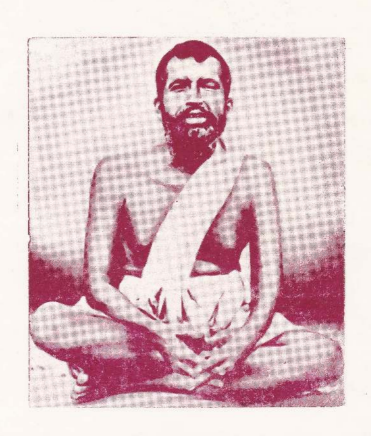
முதற் படுப்பு: 1987

1987 (பதிப்புரிமை திருநெல்வேலி நாமகிருஷ்ணுலயத்துக்கே)

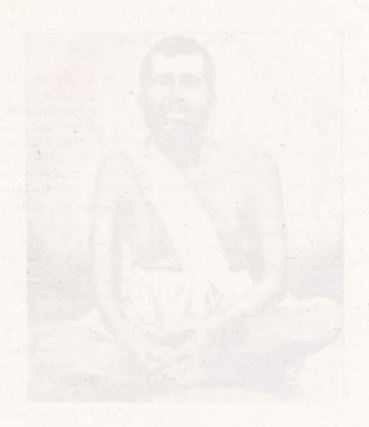
ณ์ ใด ชูบท 6/50

வெளிபிட்டோர்: ராலகிரு**ஷ்ணைலயம்** ஆடியபா*த*ம் வீதி. தி**ரு**நெல்வேலி வடக்கு, யாழ்ப்பாணம்.

அச்சிட்டோர்: செட்டியார் **அச்**சக**ம்**, யாழ்ப்பாணம். ஒம் ்தாபகாய ச தர்மஸ்ய ஸர்வ – தர்ம - ஸ்வருபினே அவதார – வரிஸ்டாய ராமக்குஷ்ணுய தே தம: ஒம் இதாபகாய ச தர்மண்ப கூர்வு தர்ம- ஸ்வருபினே அவதார - வரிஸ்டாய ராமக்குஷ்ணுய தே தம:



பகவான் ஸ்ரீ ராமகிருஷ்<mark>ண பர</mark>மஹம்ஸர்



பகளான் ஸ்ரீ ராமகிருஷ்ண பரமறும்ஸர்



யாழ்ப்பாணப் பல்கவேக்கழகம், இலக்கை

## அணிந்துரை

ஒன்றும் ஒன்றும் இரண்டு என்பது யாம் அறிந்த கணிதம். ஒருவரும் வேறுஒருவரும் சந்தித்து, அச் சந்திப்பின் பெறுபேறு எல்லா வேளேகளிலும் இரண்டு அல்ல. அது பல்லாயிரக்கணக்கான பலன் தருவதாய் இருக்கக் காணலாம். கணிதத்தின் முழுத்தொகை விதிக்கு இது விதிவிலக்கு. இதனே ஆங்கிலத்தில் SYNERGY என்பர். தல்ல ஆங்கில அகராதியில் இச் சொல்லின் பொருளேப் படித்துப் பார்த்தால் அதன் பொருள் அருமை விளங்கும். ராமகிருண்ண பரம ஹம்சரை விவேகானந்தர் சந்தித்தது இத்தகைய சந்திப்பு. இச்சந்திப் பின் முழுப்பலின் வாழையடி வாழையாக உலகம் முழுதுமே அனுப் வித்துக்கொண்டிருக்கின்றது.

இவ்வாறே வங்கி உத்தியோகத்தர்களாகவிருந்த இரா - மகேந் திரசிங்கம் தம்பதிகள் சுவாமி சாந்தானந்தாவை 1984 ம். ஆண்டில் மலேசியாவில் சந்தித்தபின் சூரியணக் கண்ட பங்கயம் போல ஆன் மீக மொட்டு மலரப்பெற்றனர்; இல்லறத்தில் இருந்துகொண்டே ராமகிருஷ்ண ஆலயம் அமைத்து அருந்தொண்டாற்றி வருகின்றனர். இல்லம் ஆலயம் ஆகியது.

அன்னே சாரதாதேனி, ஸ்ரீ ராமகிருஷ்ண பரமஹம்ஸர், சுவாமி விவேகானந்தர் ஆகியோர்ன் போதனேகளேப் பரப்பிவரும் இந்நிலையம் பேராசிரியர் – சந்திரசேகரம் அவர்களேப் பேருரை நிகழ்த்த அழைத் தது. ராமகிருஷ்ண பாரம்பரியத்தில் ஊறிய மணிவிழாக் கண்ட இந்த அறிஞரின் கனிந்த உரை பலரையும் கவர்ந்தது. மேலும் பலர் பயன டையும் நோக்குடன் அதனே அச்சிட்டு வழங்க ராமகிருஷ்ணுலயத்தி னர் திருவுளங் கொண்டனர். பேராசிரியரும் மனமுவந்து அதற்கு அனுமதி வழங்கினர்.

நமது குழந்தைகளுக்கு நாம் செய்யக்கூடிய பணிகளில் ஒன்று நமது பாரம்பரியத்தில் வந்த மகான்களின் வாழ்க்கை வரலாறுகளே யும், போதனேகளேயும், சாதணேகளேயும் அறியச் செய்தல் ஆகும். இது மணித மேம்பாட்டுக் கல்வியுமாகும் (Human Values Education) ராமகிருஷ்ணுலயம் வழங்கும்! இத்நூலினப் பெற்று மண்ணில் நல்ல வண்ணம் வாழ்போமாக.

திருநெல்வேலி, யாழ்ப்பாணம். 03-04-1987

வே. ந. சிவராஜா பதிவாளர் யாழ். பல்கவேக்கழகம்

## பதிப்புரை

திருநெல்வேலி, ராமகிருஷ்ணுலயம் கடந்த ஒரு வருடமாக குருதேவர் ஸ்ரீ ராமகிருஷ்ண பரமஹம்ஸரின் அருளினுல் பல துறை சளில், கிறப்பாக ராமகிருஷ்ண தத்துவத்தை யாழ்ப்பாண நண்குட் டில் வளர்க்க எத்தனிக்கின்றது.

இதன் வழி ராமகிருஷ்ண பக்தர்களேக்கொண்டு உரைகள் பல நிகழ்த்தப்பட்டன. பேராசிரியர் சந்திரசேகரம் அவர்கள் நிகழ்த்திய உரையை நூல்வடிவமாக்கி குருதேவரின் பாதக்கமலங்களில் சமர்ப் பிக்கிண்ரும். ராமகிருஷ்ண சங்கத்துக்கும் பேராசிரியருக்குமிடையே புள்ள தொடர்பு மிஷவும் பழமையானது. குருதேவரைத் தன் கண் கண்ட தெய்வமாகப் போற்றும் அவர் இச் சிறிய ஆய்வுக்கட்டுறையில் தக்கனேஸ்வரக் காளிகோயில் அமைப்பு, ஐக்கிய நாடுகள் கழகத்தின் (U. N. O.) கொள்கை போன்ற இன்னேரன்ன விடயங்களு உன், மனிதனின் பொதுவான வாழ்க்கைக் கொட்பாட்டை ராம கிருஷ்ண பரமனும்ஸ தத்துவத்துடன் தொடர்புபடுத்தியுள்ளார். இது போன்ற ஆய்வுக்கட்டுரைகளேத் தொடர்ந்தும் பிரசுரிக்க குருதேவரின் கிருள் வேண்டி நிற்கின்ரும்.

் ஒன்று பரம்பொருள்; நாம் அதன் மக்கள்,' எனும் தத்து வத்தை நாம் ஏற்றுக்கொள்வதன் மூலமே மக்கள் குலம் ஒன்றித்து வாழமுடியும்,

இதுவே ராமகிருஷ்ண சங்கத்தின் உன்னத இலட்சியமாகும்

29-04-87

—pnuSgaponnu其多mit

one greenent of the comment of the property of the

பாரிலரும், புகழ் படைத்த பரமஹம்ஸன் பாரதத் தாய் செய்த தவப்பயனும் வந்தோன் நீர் ஒழியப் பால் உண்ணும் நெறியில் ஆய்ந்து நிலேயான உண்மைகளே நெஞ்சிற் கொண்டோன் கூரிய மாமதி விவேகானந்தற்குக் கோதிலா மெய் ஞான குருவாய் நின்றேன் சீரிய நம் ராமகிருஷ்ண தேவன் பாதம் சென்னி மிசை கொண்டு நிதம் சேவிப்போமே.

் உலகின் னிமோரணத்திற்காக நான் மீண்டும் பிறக்க இருக் கின்றேன் என, மகாவிஷ்ணு பள்ளிகொண்டிருக்கும் கடைய என்னும் இடத்தில் ராமகிருஷ்ண தேவரின் தந்தையார் சட்டோபாத்தியாயர் அவர்களுக்கு இறைவன் வாக்கு அளித்தபடி குருதேவர் 1836 ஆம் ஆண்டு பெப்ரவரி மாதம் 18 ஆம் திகதி பிறந்தார். தனது ஆருவது வயதிலேயே இறை அனுபவம் பெற்ற அவர், 1886 ஆம் ஆண்டு மகா சமாதி அடையுமட்டும் இறைவேனேடே ஒன்றித்து வாழ்ந்தார்.

அருளும், அன்பும், அறிவும், ஞானமும் ஒன்றித்து உலகில் மக்கள் சமுதாயம் உய்யும் நெறியினேக் காட்டி அருளியவர் ராமகிருஷ்ண தேவர். பாரத நாட்டின் ஐந்து ஆயிரம் ஆண்டுகளுக்கு மேற்பட்ட ஆன்மீக வாழ்வினதும், எழுபது கோடி மக்களின் தத்துவ, சமய, பண் பாட்டுக் கலாசார மரபினதும் முழு நிறைவே நீ ராமகிருஷ்ண பரமஹம்சர் என்பது பிரெஞ்சு நாட்டு தத்துவம், அழகியற்கஃப் பேரா சிரியர் ரொமெயின் ரோலந்து அவர்களின் கருத்தாகும். இவர் ராமகிருஷ்ணர், விவேகானந்தர், காந்தி அடிகள் ஆகிய நூல்களின் ஆகிரியர். இவரது இல்லமே இன்று பிரான்ஸ் நாட்டின் இராமகிருஷ்ண வேதாந்த நிலேயமாகும். இவரே குருதேவரின் நூரும் ஆண்டு ஜெயந்தி விழாவிற்கு கல்கத்தா நகரில் தலேமை வகித்தவர்.

ஆத்மீக வளமும் கல்லி வளமும் நிறைந்த வங்க நாட்டில், கல் கத்தா நகரத்திற்கு நான்கு மைல் தொலேவில் தட்சணேஸ்வரம் எனும் புண்ணியம்பதி, கங்கை நதி தீரத்தில் அமைந்துள்ளது. இங்கு எழுந் தருளியிருக்கும் அன்னே பராசக்தி, பவதாரிணி, பவானி எனும் பெயர் பெற்று விளங்குகின்றுள். இராசமணி அம்மையார் எனும் கொடை வள்ளல் நிறுவிய இத் திருக்கோயிலில் பிற்கால இராமகிருஷ்ண தேவரின் குடும்பத்தினர் பலவகைப் பணிகளும் புரிந்தார்கள். தேவி புவதாரிணி, பிறவியில் நின்றும் காப்பாற்றுபவள்; பவானி என்னும் பெயரும் கொண்டவள் அன்னே, உலகிடு ஆக்கி இயக்க வைக்கும் புராச்சத்தியாக, அறத்து முதலாக, கருடுண மழையாக, பெரும் வலிமையாக, சஞ்சலம் தீர்க்கும் அன்னேயாக, உள்ளத்து ஒளிரும் கடராக குருதேவருக்கு காட்சி அளித்தாள். இதற்கெல்லாம் மேலாக சக்தி, வீரம், செயற்பாடு ஆகியவற்றின் அடிமுதலாக, உலக ஆசிரியை யாக, மனித குலத்தின் காவலஞக, அறிவு, அனுபவம் ஆகியவற்றில் எழுந்த ஞானத்தின் சின்னமாக, ஒளியாக, நித்தியமான கல்வியின் சிகரமாகக் காட்சி அளித்தாள்.

தாய அன்னே சாரதாதேவி கலேமகளின் அவதாரம் எனக்கொண் டவர் ராமகிருஷ்ணர். அருஞம், அன்பும், ஒளியும் சேர்ந்து உருவான தேவர் தமது வாழ்நாள் முழுவதையும் அன்னேயின் சொருபமாகிய தெய்வமாதின் அடிபணிந்து கழித்தார். அந்த அன்னேயே அவரது உயிர் உள்ள தெய்வமாகத் திகழ்ந்தாள். அவளே, பல வடிவங்கள் கொண்ட ஆண்டைவளுக ஆயிரம் திருமுகங்களிற்கு இடையே ஜொலித் தாள். அவளே அவர் அடைந்தவேளே, அவளிடம் மற்ற எல்லா முகங் களும் ஒன்று சேர இருப்பதை கண்டு அறிந்தார். அன்னேயோடு கூடி உலகம் அணேத்தையும் அவர் தழுவிக் கொண்டார். இந்தப் பரமானந்த தெய்வீக முழுமையில் தம் வாழ்நாளேக் கழித்தார்.

தட்சணேஸ்வர கோயில் அமைக்கப்பட்டிருக்கும் நிஸ்யிலேயே மிக உயர்ந்த சமய சமரசம் எடுத்துக் காட்டப்படுகின்றது. இயற்கை அன்னே, பரம்பொருள், அன்பு எனும் முப்பொருள்களும் கோரதேவி, வேணுகானலோலன், தன் மய நிஸ்யில் உள்ள பிரம்மம் ஆகியன இங்கு உறைவது, இந்து சமயத்தின் உயர் நிஸ்யை எடுத்து விளம்பு கின்றது. ராமகிருஷ்ண தத்துவத்தின் தொடக்கம் இதுவேயாகும்.

"நான் எல்லாச் சமயங்களேயும் பின்பற்றியுள்ளேன். இந்து சமயம், இஸ்லாம், கிறிஸ் தவம் ஆகியன அனேத்திலும் ஆழ்ந்துள்ளேன். பல்வேறு சமய வழிமுறைகளுடன் சென்றிருக்கின்றேன். எல்லாமே வெவ்வேறு வழிகளில் ஒரே கடவுளே அடையும் நோக்கத்துடன் உழைக் கின்றன என்பதனேக் கண்டுகொண்டேன். எல்லாச் சமயங்களேயும், பல்வேறு வழிகளேயும் ஒரு தடவையாவது கண்டு அறிய வேண்டும். ஆளுல், நான் நோக்கும் திசை எல்லாம் சமயத்தின் பேரால் இந்துக்கள், முஸ்லிம்கள், பிரம்மசமாஜிகள், வைஸ்ணவர்கள் போன்றேரும் மற்ற வர்கள் அளேவரும் சண்டையிட்டுக் கொள்வதைக் காண்கின்றேன். "

கிருஷ்ணன் என்று நாம் அழைப்பவர்தான் இவர். அவர்தான் ஆதிசக்தி, அவரே இயேசு, அவரே அல்லா, அவரே ஆபிரம் திருநா மம் கொண்ட இராமன். பல்வேறு பெயர்களில் இயங்குவது ஒரு பரம்பொருளே. எல்லோரும் நாடுவது அந்தத் தத்துவத்தைத்தான். பருவநிஸ், குணநிஸ்கள், பெயர்கள் ஆகியவற்றில்தான் வேறுபாடு உண்டு. ஒவ்வொரு மனிதனும் தன் சொந்த வழியில் செல்லட்டும், அவன் மனமார சிரத்தையுடன் கடவுளே அறிய விரும்பிஞல் அல லுக்கு சாந்தி கிடைக்கும் எனக் கூறுவார் பரமஹம்சர்.

தமது வாழ்வின் இறுதிவரை அவர் கிறிஸ்துநாதரை கடவுளின் அவதாரம் எனக் கொண்டார். ஆஞல், அவரே ஒரு அவதார புரு டர் என்பதை ஏற்றுக்கொள்ளவில்லே. கிருஷ்ணரும், புத்தபகலானும் அவதார புருடர் என்பது அவர் கருத்து. புத்தரது தெய்வத் தண் மையை ஏற்றுக்கொண்ட அவர், சமண சமயத்தை நில்நாட்டிய தீர்த்தங்கரர் இடத்தும், சிக்கிய சமயத்தை சார்ந்த பத்துக் குருக்கள் இடத்தும் பெரு மதிப்பைக் காட்டிவந்தார். இன்று பாரதம் வேண்டி நிற்பது இதுவேயாகும் ராமகிருஷ்ண தேவர் வாழ்ந்த தட்சணேஸ்வரத்தில், அவர் வாழ்ந்த தெய்வீக அறையில் இன்றும் அவர் வழிபட்ட மகாவீரரது சில்யும், கிறிஸ்து பெருமானின் படம் ஒன்றி வேழிபட்ட மகாவீரரது சில்யும், கிறிஸ்து பெருமானின் படம் ஒன்றி வேழியும் காண்கின்றேம். இந்த அறையினுள் சென்றுல் பக்கி நிரம்பி வழியும். ராமகிருஷ்ண சங்கம், ராமகிருஷ்ணர் இறைவனின் அவ காரங்களுள் ஒன்று எனக்கொள்கிறது.

்செயற்கரியண செய்வர்' தீர்க்கதரிகொள், அவதர்ர புருடர்கள் இறை மணிதர்கள். இப் பெரியோர்களின் உண்டைய் பெறுமதி உலகத்தாரால் உடனடியாக உணரப்படுவது அருமை. பெரும்பாலும் அவர்கள் இவ்வுலக வாழ்வை நீத்த பின்னரே அவர் களது அருமையும், பெருமையும் இவ்வுலகில் போற்றப்படுகின்றன. கால, வர்த்த, தேசமானங்களேக் கடந்து நின்ற குருதேவர், அவர் வாழும்பொழுதே அவதாரபுருடர் எனக் கொள்ளப்பட்டார். அவர் அதனே மறுத்தாலும் உலகம் அதனே ஏற்றுக்கொண்டது. பல அறிஞர் கள், பண்புதர்கள், பல இன மக்கள், யூதர்கள், கிறிஸ்தவர்கள், இந்துக்கள், முஸ்லிம்கள், ஆங்கிலேயர்கள் சிரம் தாழ்த்திஞர்கள். சமய, கல்வி, பண்பாட்டுக் களைசார மறுமலர்ச்சிக் கழகங்கள் ராம கிருஷ்ண தேத்துவமே மம்மர் அறுக்கும் மருந்து என ஏற்றுக்கொண்

ராமகிருஷ்ணரது ஆன்மீக மரபை தனதாக்கிக் கொண்டு அவ ரது சிந்தண்யின் வித்திண் உலகெங்கும் ஊன்றிய மகத்தான சீடரே சுவாமி விவேகானந்தர். இக்காலத்தில் சுவாமி விவேகானந்தருக்கு ஒரு தெய்வீக நிகழ்ச்சி நடந்தது. அவரது ஆங்கில இலக்கியப் பேரா கிரியர், உவில்வியம் கேஸ்ரிங், உவில்லியம் வேட்ஸ்வேர்த் எனும் ஆங் கிலப் புலவர் இயற்றிய கனீதையையிட்டு விமர்சித்துக்கொண்டிருந் தார். அக்கவீதையில், ஆத்மீக இன்பம் எனும் சொற்தொடர் அடிக்கடி வந்தது. பேராசிரியர் பல விளக்கங்கள் கொடுத்தார். விவேகானந் ரான நரேந்திரன் இன்னும் விளக்கம் கேட்டார். பேராசிரியர் பரி வோடு, உணர்ச்சி வசப்பட்டு, அன்போடு, தட்சணேஸ்வரக் கோயிலில் ஒரு சாது வாழ்ந்து வருகின்றுர். அவரை ஒரு தடவை கண்டால் இச் சொற்றொடர் மிகவும் தெளிவாக விளங்கும் என விடைஅளித் தார்.

விரிவுரை முடிந்ததும், நான்கு மைல்கள் ஓடி நரேந்திரன் தட் சணேஸ்வரம் அடைந்தார். குருதேவரை தியான நிலேயிற் கண்டார். நரேந்திரன் குருதேவரால் அக்கணமே ஆட்கொள்ளப்பட்டார். குரு தேவரும் நாராயளு, மனித வர்க்கத்தின் துயரைத் துடைக்க மறு பிறப்பு எடுத்தவன் நீ என அவணே அணேத்தார்.

இருவரும் ஒருவரை ஒருவர் சந்தித்தது சமய வரலாற்றில். உலக வரலாற்றில் சிறந்த நிகழ்ச்சியாகும். பழமையும், புதுமையும் இணக்கம் கண்டன. ஆத்மீக நோக்கும், உலோகாய நோக்கும் இணேந் தன. பாரத நாட்டின் மனச்சாட்சியே விவேகானந்தராகும். தூய அன்னே சாரதாதேவியின் ஆசியோடு, விவேகானந்தர் ஆத்மீக யாத் திரையை ஆரம்பித்தார்.

1893 ஆம் ஆண்டு செப்டெம்பர் 11 ம் நான் உலக சமய ஒற் றுமைக் கழகத்தில், குருநாதரின் 'தத்துவமே ஒலித்தது. கருத்தற்ற வாதங்கள் நிறைந்த சொற்போழிவுகளுக்கு இடையே அந்த ஒளி அங்கு வந்த மக்கள் திரளுக்கு ஒரு ஆண்ம அனுபவத்தை உண்டுபண் ணியது. உலக நாடுகளில், பராயத்தில், வயதில் குறைந்த ஐக்கிய அமெரிக்காவை உலகத்தில் மிகப்பெரிய துறவிச் சமூகத்தின் பெயரால் வைதீக சந்நியாகிகளின் பெயரால் அவர் வாழ்த்தினர்.

இந்து சமயம் எய்லாச் சமயங்களுக்கும் அன்னே; அற ஒருவரை ஒருவர் ஏற்றுக்கொண்டு ஒருவரை ஒருவர் புரிந்துகொள்ளுங்கள் எனப் போதிப்பது; மனிதன் தெய்வ அம்சம் பொருந்தியவன்; அவன் இடை யருத வளர்ச்சி கண்டு ஏற்றம் காண்பதற்கான தகுதி உடையவன்; அத்தகைய சமயத்தை உலகுக்கு வழங்குதல் வேண்டும். இதனே இந்து சமயம் அளிக்கிறது.

இந்துக்கள் கண்ட பிரம்மம், பௌத்தர்கள் கண்ட புத்தர், யூதர் கள் கண்ட ஜெகோவா, கிறிஸ்தவர்கள் கண்ட யேசு பகவான், சோரஸ்தர்கள் கண்ட அகரா மஸ்தார், இஸ்லாமியர்கள் கண்ட அல்லா எல்லோரும் மக்களுக்கு சக்தி தரும் தீர்க்கதரிகிகள். தூய்மை ஞானம், கருணே உலகில் எத்தவொரு திருச்சபைக்கும் ஏகபோகமாண உரிமை அன்று. ஒவ்வொரு சமயக்கொடியிலும், உதவிக்கொள்ளுங்கள். சண்டை இடாதீர்கள், உருவாக்குங்கள் அழித்துக் கொள்ளாதீர்கள், கேண்மையும், சாந்தியும் நிலவட்டும், தகராறுகள் தேவையில்லே எனும் கருத்துக்களே முன்வைத்தார். ராமகிருஷ்ணரின் முதத்துவ தத்துவம் விவேகானந்த பெருமான் மூலம், எல்லா மக்களேயும் கருத்திற்கொண்டு பேசியதால் எல்லோரையும் விஞ்சி எல்லோரது சிந்தனேயையும் அது ஊக்குவித்தது.

விவேகானந்தர் ஐக்கிய இராச்சியத்தில் 1895 ஆம், 1896 ஆம் ஆண்டுகளில் மூன்று தடவை தங்கி இருந்தார். ஒக்ஸ்போர்ட் பல்க ஸேக்கழக தத்துவப் பேராசிரியர், இவர் மகாசமாதி அடைந்து ஐந்து வருடங்களுள் தேசிய நோக்கு எனும் சஞ்சிகையில் குருதேவரையிட்டு ஆழ்ந்த ஒரு கட்டுரை எழுதிஞர்கள். நான்கண்ட உண்மையான மகாத்மா எனும் ஒரு சிறந்த ராமகிருஷ்ண தேவரைப்பற்றிய நூஸ் எழுதிய பெருமையும் இவருக்குண்டு. பேராசிரியர் குருதேவரை கீழ்த் திசையில் தோன்றி கடர்விட்டு எரியும் நட்சத்திரம் என வர்ணித்தார்.

களேப்புறும் ஆயிரக்கணக்கான மக்களுக்கு, ஆன்மாக்களுக்குப் பாதுகாப்பு அளிக்கும் மக்களாக நாம் வாழவேண்டும், நமது சொந்த நன்மையை சுயநல உணர்வுடன் நாடுதல் கூடாது. நாம் எல்லாவற்றி லும் ஈடுபாடு உள்ளவர்களாக வாழவேண்டும். தியானத்திலும் சரி, செயல் ஆற்றுவதிலும் சரி. மிக உயர்ந்த ஞானம், மனித வர்க்கத் தின் மிக உயர்ந்த சேவையாகப் பரிமளிக்கவேண்டும். பணிவுடன் எத் துன்பத்தையும் பொருட்படுத்தாமல், தைரியமாக மனத்தை சேவைக் காக அர்ப்பணிக்க வேண்டும். இத்தத்துவக் கருவில் எழுந்ததே இராமகிருஷ்ண சங்கம்.

ராமகிருஷ்ண சங்கம் என்ற பெயரில் ஒரு சங்கத்தை நிறு வுதல் மணித குலத்தின் தன்மைக்காக, உயர்வுக்காக ராமகிருஷ்ண தேவர், உபதேரித்து தனது வாழ்க்கையில் அனுஷ்டித்து வந்த உண்மைக்காப் பரப்புதல், மக்களின் மன, மெய், மொழி வளர்ச்சியில் ராமகிருஷ்ண நெறியீன அனுஷ்டிக்கத் துணேபுரிதல், அத்தோடு வெல்வேறு சமயங்களப் பின்பற்றுவோரிடையே தோழமையை ஏற் படுத்த தத்துவ அடிப்படையிலும், நிறுவன அடிப்படையிலும் முயற் சித்தல், ஞானத்தையும், விஞ்ஞானங்களேயும் போதிப்பதற்கு தகுதி உள்ள மக்களே பயிற்சி அளித்து ஆயத்தம் செய்தல். கிகைகோயும், தொழில்களேயும் ஊக்குவித்து வளர்த்தல், பிறநாட்டுக் கேந்திரங்களுக்குமிடையே நெருங்கிய உறவு முறையை அமைத்துக்கொடுத்து வரஸ்பரம் அனுதாபத்துடன் உதவிக் கொள்ளும் உணர்வைத் தோற்றுவித்தல் இச்சங்கத்தின் நோக்கங்க வாகும்.

விவேகானந்தர் நிறுவிய நிறுவனம் சமுதாய நலனுக்காக, கல்வி வளர்ச்சிக்காக, மனிதாபிமானத்துடன், மனித வர்க்கம் அனேத்துமே உணரக்கூடிய வகையில் தருமப்பிரசாரம் செய்யும் தன்மை உள்ளது. இந்நிறுவனம் தெய்வ நம்பிக்கை, பகுத்தறிவு வாதத்திற்கு எதிர் இடையானது அல்ல என எடுத்துக்காட்டுவது. ஆன்மீகத்துறையிலும் அறிவியல் துறையிலும், பொருளாதாரத் துறையிலும், இந்நிறுவனம் ஒற்றுமை கண்டு செயற்படுவது.

1897 ஆம் ஆண்டில் ஜனவரி மாதம் 15 ஆம் நாள் தமது ஆங்கிலச் சீடர்களோடு கொழும்பு வந்து சுவாமிகள் சேர்ந்தார்கள் வீரமுரசு விவேகானந்தரை, கொழும்புத் துறைமுகத்தில் திரண்டிருந்த மக்கள் கூட்டம் இடி முழக்கம் செய்து அவருக்கு வரவேற்பு அளித் தது. இவ்விழாவுக்கு பின்னணியில் நின்ற அறிஞர் அரசியல் மேதை இராமநாதன் அருணுசலம் அவர்களுக்கு முன்னேடியான இலங்கைத் தமிழர் பொள்ளம்பலம் குமாரசுவாமி அவர்கள் என்பதையும் நாம் நினேவு கூர வேண்டும்.

நமது நாட்டில் ராமகிருஷ்ண விவேகானந்த வேதாந்தம் ஓரளவு பரவியுள்ளது, பரவுகின்றது. சமய ஒற்றுமைக்கழக மகா நாட்டுக்குப் பின்னர் இலங்கை வழியே விவேகானந்தர் தாயகம் இரும் பிளுர்கள். அதன் பின்னர் ராமகிருஷ்ண பரமஹம்சரின் சீடர்கள் சுவாமி சிவாநந்தர், ராமகிருஷ்ணுனந்தர் போன்ற துறவிகள் வந்தார் கள். தென் பாரதத்தில் வேதாந்தப் பயிர் வளர்த்த சுவாமி சர்வானந் தர் இலங்கையில் ஆற்றிய தொண்டு அளவிடற்பாலது. சுவாமி சிவானந்தரே விபுலானந்த அடிகளுக்கு துறவித் தீட்சை கொடுத்தார் கள். சுவாமி சர்வானந்தரே அடிகளாரை ராமகிருஷ்ண தத்துவ அடிப் படையில் ஆட்கொண்டார்கள்.

துறவிகளின் வருகையால் பல விவேகானந்த மன்றங்கள் கொழும்பு, யாழ்ப்பாணம், மட்டக்களப்பு, திருகோணம2்ல, மாத்த2்ன, அனுராதபுரம் ஆகிய இடங்களில் நிறுவப்பட்டது. இவை ஆத்மீக முறைசாராக் கல்வி நி2்லயங்களாக விளங்கின. இந்நாடு அளித்த முதல் ராமகிருஷ்ண சங்கத் துறவி விபுலானந்த அடிகள். கிழக்கிலங் கையில் 30 த2்லசிறந்த கல்லூரிகளும், வட இலங்கையில் 4 கல்லூரி களும், ஊவா மாகாணத்தில் 1 கல்லூரியும் நிறுவப்பட்டன.

கொழும்பு விழாவிற்குப் பின்னர் கண்டி, மாத்தனே, அனுராத புரம் வழியாக சுவாமிகள் யாழ்ப்பாணம் வந்தார்கள். யாழ்ப்பாணம் இந்துக்கல்லூரியில் ஜனவரி மாதம் 25 ஆம் நாள் அவரது சொற் பொழிவு நிகழ்த்தப்பட்டது. இரண்டு மைல்]தோரம் 15,000 மக்கள் வரிசையில் நின்று வரவேற்ருர்கள் என்றும், கூட்டத்தில் 4,000 பேர் பங்கு பற்றிஞர்கள்!என்றும் குறிப்பேடுகள் கூறுகின்றண. யாழ்ப்பாணத் தில் அவர் நிகழ்த்திய உரைகள் நெஞ்சை அள்ளும் தன்மை கொண்டன. அவர் நிகழ்த்திய உரைகளுள் இதுவே சிறந்த உரை என்றும் கொள்ளப்படுகின்றது.

இந்நாட்டு மக்கள் தூய்மை, தானம், சாந்தம் ஆகிய சீரிய குணங்களில் உயர்ந்த நில அடைந்துள்ளார்கள். இந்த நாடு ஆத்மீக சிந்தண்யிலும், தெய்வீகத் தன்மையிலும் சிறந்து விளங்குகின்றது. தத்துவ அமிர்தத்தை வெள்ளப் பெருக்காகக் கொடுத்து வருகின்றது. வடக்கு, கிழக்கு, தெற்கு, மேற்கு முதலிய எல்லாத் திசைகளிலும் உலகமெல்லாம் பரவி வரும் தத்துவ உண்மைகள் பாரத நாட்டில் தோன்றின என்று கூறி அதே வேளேயில் நெடுங்காலமாக நாம் பொருமையில் மூழ்கிக்கிடக்கின்றேம், இவனுக்கு ஏன் அதிக மரியாதை கிடைக்கிறது, பொருமையை மனத்தில் இருந்து அகற்றிஞல் மகத் தான செயல்களே ஆற்றக்கூடிய சக்தி உண்டாகும், எனும் கருத்துக்கள் இங்கு கூறப்பட்டன. கடவுள் ஆராதண் நடக்கும் இடங்களில் கட நாம் மற்றவர்களுக்கு முன் நிற்க விரும்புகின்றேம். இதை விட கேவல மான அடிமை உணர்ச்சி வேறு என்ன இருக்க முடியும் என்பதும் அவர் கருத்து.

இலங்கைத் திருநாட்டில் இருந்து சுவாமி இராமேஸ்வரம், மதுரை, சென்ளே வழியாக கல்கத்தா சென்ருர்கள். இராமேஸ்வரத் திற்கும் ராமகிருஷ்ண சங்கத்துக்கும் இடையே நெருங்கிய தொடர்பு உண்டு. இராமேஸ்வர திருக்கோயிலில் சுவாமி அக்கிராமத்தில் ஆற்றிய உரையின் ஒரு பகுதி ஆங்கிலத்திலும், தமிழிலும் பொறிக்கப்பட்டுள் எது. ராமகிருஷ்ண தேவரின் தந்தையார் இராமேஸ்வரத்துக்கு யாத்திரை செய்தவர். அன்னேயுமாய், கன்னியுமாய் விளங்கிய தூய அன்னே சாரதா இங்கு வந்து பர்வவர்த்தினி அம்மைக்கும், இராமநாத சுவாமிக்கும் பூசை செய்த பாக்கியம் பெற்றவர்.

இத் நாட்டு மறுமலர்ச்சியில் ஒரு புது மெருகையும் உத்வேகத் தையும், உணர்வையும் ராமகிருஷ்ண தத்துவம் அளித்துள்ளது. இத் தத்துவம் இந்நாட்டில் கண்ட மறுமலர்ச்சி ஆத்மீக, சன்மார்க்க, உடன்பாட்டு மறுமலர்ச்சியாகும். வைத்தீஸ்வர வித்தியாலயமே இந் நாட்டில் முதல் ஆரம்பிக்கப்பட்ட ராமகிருஷ்ண கலேக்கூடமாகும். சைவசமயம், இஸ்லாம் ஆகிய சமயங்கள் இங்கு கற்பிக்கப்பட்டன. கிழக்கிலங்கையின் கலங்கரை விளக்கமாம் சிவாநந்த வித்தியாலயம், திருகோணமல் இந்துக் கல்லாரி என்பன இந்து சமயம், பௌத்தம், கிறிஸ்தவம், இஸ்லாம் ஆகிய சமயங்களேக் கற்பித்தன. ராமகிருஷ்ண துறவிகளேப் பொறுத்த வரையில் கிழக்கு இலங்கையில் இருந்து நான்கு துறவிகளும், வட இலங்கையிலிருந்து மூன்று துறவிகளும் அறம் வளர்த் தார்கள்; வளர்க்கின்ருர்கள். இன்று கிவா நந்த வித்தியாலயத்தில் கற்ற ஒருவர் துறவிப்பட்டம் பெறுகின்ருர்.

பாரதத்தில் 36 பல்கலேக்கழகக் கல்லூரிகள், பல மருத்துவ மனேகள், நூற்றுக்கணக்கான கல்லூரிகள், பொதுப்பணி மன்றங்கள் இயங்குகின்றன. காந்தி அடிகள் கண்ட வார்தா கல்வித் திட்டம் சங்கக் கல்லூரிகளிலேயே செம்மையாகக் காணப்படுகின்றன. ஒடுக்கப் பட்ட மக்களுக்கென இமயமலேச்சாரலில் சங்கம் ஒரு பல்கலேக்கழகம் நடாத்துகின்றது. மொறிசியஸ் குடியரசு, பிஜி குடியரசு ஆகியவற்றில் கல்வித் தொண்டும். சமூகத் தொண்டும் இச் சங்கம் ஆற்றுகின்றது. ஐக்கிய அமெரிக்காவில் ஏறக்குறைய 40 ஆத்மீக பண்பாட்டுச் சங்கங்கள் இயங்குகின்றன. ஐக்கிய இராச்சியம், சுவிற்சலாந்து, அவுஸ்திரேலியா, பிரான்ஸ் நாடு, சிங்கப்பூர், ஆர்ஜென்டீனு ஆகிய நாடுகளில் கல்விக் கூடங்கள், கலாசார நிறுவனங்கள் பல உள.

ஒரு நாடு, ஒரு மரபு, ஒரு பண்பாடு ஆகியவற்றிலே தன்னேக் கட்டுப்படுத்தும் மனிதன், தன் வளர்ச்சியை மட்டுப்படுத்துகின்ருன் என்பது அறிஞர்களின் வாக்கு. இத்தகைய நோக்குடைய மனிதன், கல்வித்துறையிற்செல்வாக்கையும், பாடுப்பையும் விளேவிக்கும்பொழுது, சமுதாயத்தின் வளர்ச்சியும், நாட்டின் வளர்ச்சியும் தவருன வழியிற் சென்று உலக அமைதியையும், முன்னேற்றத்தையும் சீர்கு லேத்துவிடும், உலகில் எழும் போர்கள் மக்களின் உள்ளங்களில் தொடங்கப்படுத லால் அவர்களின் உள்ளங்களிலேயே அமைதியின் அரண்கள் கட்டப் படுதல் வேண்டும். அமைதி வழுவாது 'நிலேநாட்டப்பட வேண்டுமா யின் அது மன்பதையின், தார்மீக, அறிவுத் திண்மைப்பாட்டின் அடிப் படையில் உருவாக்கப்படவேண்டும் எனும் விழுமிய தத்துவத்தின் அடிப்படையில் ஐக்கிய நாடுகள் கழகம் அமைக்கப்பட்டது.

கல்வி, விஞ்ஞானம், பண்பாடு எனும் முத்துறைகளில் தன் நோக் கங்களுக்கு இயைந்த பணி ஆற்ற ஐக்கிய நாடுகள் கழகம், ஐக்கிய நாடுகள் கல்வி, விஞ்ஞான பண்பாட்டுக் கழகம் எனும் நிறுவனத்தை 1945 ஆம் ஆண்டில் தொடங்கியது. இது கல்வியியல், விஞ்ஞானப் பண்பாட்டு அமைப்பாக உருவெடுத்தது. எல்லோருக்கும் கல்வி, முதி யோர் கல்வி கல்வியின் மூலம் அமைநி காணல், கலாசார வளர்ச்சி, அறிவியல் மக்கள் பொதுச்சொத்தாக விளங்குதல், தாய்மொழிக் கல்வி, இவவசக் கல்வி, கட்டாயக் கல்வி, சமூக சமத்துவம், இன, மொழி வேறுபாடின்மை ஆகிய அம்சங்கள் இக்கழகத்தின் சாசனத் தில் இடம்பெற்றுள்ளன. இச்சாசனத்தை ஆக்கும் பொறுப்பு பிரெஞ்சு நாட்டுப் பேரா இரியர் ஒலிவேரு அவர்களிடம் ஒப்படைக்கப்பட்டது. பேராடுரியர் அவர்கள் அக்காலத்தில் பரிஸ் நகரத்தில் செயற்பட்ட ராமகிருஷ்ண வேதாந்த நிலேயத்துறவி சுவாமி சித்தேஸ்வரானந்தா அவர்களே இச் சாசனத்துக்கு கரு அளித்தார்கள் என்று கூறி இவை அணேத்தும் நாமகிருஷ்ண வேதாந்தக் கருத்துக்கள் எனக் கூறியுள்ளார்.

உலகப் பொதுமை எனும் தத்துவம் இக்கழகத்தின் மூலம் விளக்கம் பெறுகின்றது. ஐக்கிய நாடுகள் கல்வி விஞ்ஞான பண்பாட்டுக் கழகம், உலகநெறி பேணும் இயக்கமாகும். இவ் இயக்கத்திற்கு அருகதையாகவும், உறுதுண்யாகவும் பல உலக ஆத்மீக மனிதத்துவ பண்பாட்டு இயக்கங்கள் செயற்படுகின்றன. இவற்றுள் விசேசமாகக் குறிப்பிடத்தக்கது 'ஒன்றே உலகம்' எனும் தத்துவத்தை சமயசமரசம் மூலம் போற்றுகின்ற ராமகிருஷ்ண சங்கமாகும். ஏறக்குறைய 25 நாடுகளில் முன்னூறு சங்கங்களோடு இயங்குகின்ற இச் சங்கம் ஐக்கிய நாடுகள் கழகத்தோடு இணைந்து செயலாற்றுகின்றது. பாரத காட்டில் கல்கத்தா நகரில் நிறுவப்பட்டு ஆத்மீக, உயர்கல்வி, கலாசாரத் தொண்டு ஆற்றும் ராமகிருஷ்ண பண்பாட்டுக் கழகத்தின் இடீணக்கிய நாடுகள் விஞ்ஞான கல்விப் பண்பாட்டுக் கழகத்தின் இடீணக்கழகம் என்று கொள்ளப்படுகின்றது.

மனிதன் இயல்பிலேயே 'மற்றையோருக்கும் பொதுவானவன்.
ஆனுல் இப் பொதுத்தன்மையை வெளிக்கொணர மக்களேக் கற்பித்
தல் வேண்டும். எல்லோருக்குமே பொதுவான மனிதன், தனது தனித்
தன்மையை உதறித்தள்ளிவிடவேண்டியதில்லே. இத் தனித்துவம் சமு
தாயத்திற்கு பயன்படவேண்டும். மனிதன் பொதுவானவன் என்பதன்
கருத்து, அவன் அனேவருக்கும் உரிய தனிமனிதன் ஆகும் எனப் பொருள்படும். எல்லோருக்கும் பொதுவாக விளங்கும் தன்மையை
ஏற்கனவே அடக்கிய மனிதன், மென்மேலும் அத்தன்மையை அடைந்து
கொள்ளுமாறு அவனுக்கு கல்வி ஊட்டப்படவேண்டும். மனிதனின்
அறிவு, உடல், சமூசப்பொதுமை ஆகிய வெளிப்பாடுகளேக் காண
விழையும் வேதாந்த மரபு, மனிதன் தனது சொந்த இயல்பை
உணர்ந்து கொள்ளுமாறு கோருகின்றது.

மனித வாழ்க்கையானது தன்னில் நிறை பேருக உள்ள தனது சொந்த ஆன்மீக இயல்பு பற்றி அறிவதாகிய அறிவில் நிறைவைக் காண்கின்றது. அறியாமை தனி ஆளே தனி ஆளிடமிருந்தும் "குழுக் களே குழுக்களிடம் இருந்தும் நாடுகளே நாடுகளிடமிருந்தும் பிரித்து வைப்பதாகும். இப் பிரீவு, பிளவு உண்மையானது அல்ல. இது மேல் மட்டத்தில் மாத்திரமே உள்ளது. இம்மேல்மட்டத்தை ஊடறுத்து உள்ளே செல்வோமாயின் மனித குலத்தில் உள்ள அடிப்படை ஒற் றுமையைக் காண்போம். இந்த ஆழத்தைக் கடந்து செல்வோமாயின் எல்லாம் அந்த ஒன்றின் வேறுபாடுகளே என்பதைக் காண்போம். எனவே நமக்குத் தேவையானது மனிதன் தன்னேப்பற்றிய உண்மை கணே மீட்டுக்கொள்ளுதல் வேண்டும் என்பதாகும்.

இராமகிருஷ்ணரின் எண்ணக்கருவானது, மனிதன் தான் சுய மாக எவ்வாறு உள்ளான், தனது தூயநிஃ யாது என்பதை உணரச் செய்கின்றது. ஆன்மீக உணர்வின் அடிப்படையில், தன் உணர்வு பெற்று அதுவே மிகச் சிறந்த வாழ்க்கை எனக் கொள்ளப்படும் பொழுது வாழ்க்கையின் சகல நண்மைகளும் அதை நோக்கிச் செல்ல வழிகாட்டுகின்றன

> ° ஏடு கண்டறியேன் — ஏட்டில் எழுத்தும் கற்று அறியேன் பாடிப் பாடியுனப் — போற்றிப் பணிவ தெப்படியோ °

என இறைவியை வேண்டி நின்ற தீர்க்கதரிகி, மனிதன் ஆயுள் முழுவதும் கற்றுக்கொண்டே இருக்கவேண்டும். கற்க மறுப்பவன் வாழ மறுக்கிருன் எனக் கூறுவது நமது சிந்தனேகளேக் கிளற வேண் டும். சம காவம் வேண்டி நிற்கும் தத்துவம் ராமகிருஷ்ண தத்துவ மாகும்.



சமயம் என்பது படிப்பதற்கு மட்டும் அமைந்த ஒன்றன்று. அனுபவத்தில் உணர்வதற்கு, உணர்ந்தபடி வாழ்க்கையில் கடைப்பிடிப்பதற்கு அமைந்ததாகும். இந்த முறையில் நிகரற்று விளங்குபவர் ஸ்ரீ ராமகிருஷ்ணர்..... அவருடைய ஆன்மீகச் சாதனேகளும், ஆன்மீக அனுபவங் களும் நிகரற்றவை. ஒருவகையில் சொல்வதாக இருந்தால் இதுவரை இந்தியாவிலோ, பிற நாடுகளிலோ இவரைப் போல் வாழ்ந்து காட்டிய சமயஞானி எவருமில்ஸ் எனலாம்.

— அர்குக்டு டாய்ன் பி. —