## உடுவல் ஓழக்கு ஸ்ரீகற்பகப் பிள்ளோபர் கோயில்

Remuß Stem



# கும்பாடிதேக்க் கிறப்பு மலா

10-8-79

in the

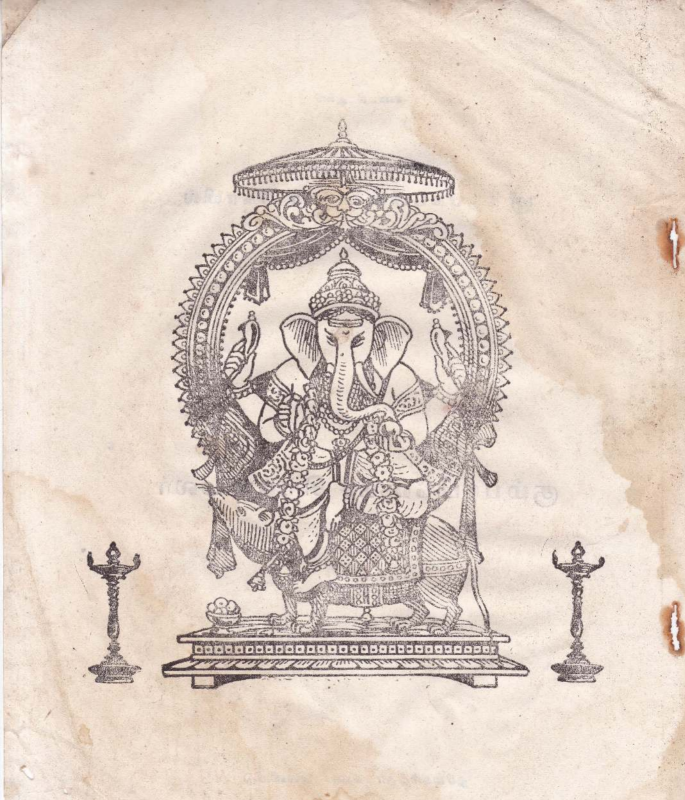
ை கணபதி தல்ன

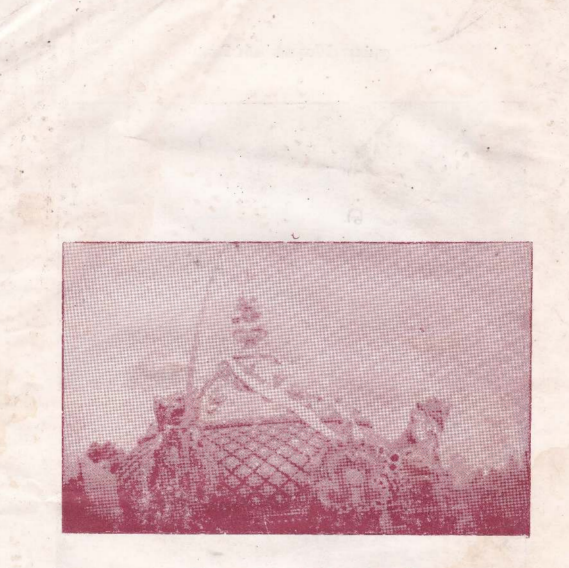
உடுவில் கிழக்கு ஸ்ரீகற்பகப்பின்ளேயார் கோயில்

## கும்பாபிஷேகச் சிறப்பு மலர்

தர்கைர்த்தா சபை வெளியீடு

10 - 8 - 79





புதிதாக உருவாக்கப்பெற்ற தூபி

#### கும்பாபிஷேகக் காட்சிகள்



சிவமயம்

ஞூல்ஸூ ஸ்வாமிநாத தேசிக ஞானசம்பந்த பரமாசாரிய ஸ்வாமிகள் குருமஹாசந்நிதானம் நல்லே ஞானசம்பந்தர் ஆதினம் யாழ்ப்பாணம் ஆக கூ கூ

ஆசியுரை

கணங்களுக்கதி பதி - கண - பதி; கணங்களுக்கு ஈசன் கணேசன்; தனக்கு மேலே ஒரு நாயகன் இல்லா தவன் வி-நாயகன், விநர்யகப் பெருமானே வழிபட்டால் வெவ்விணகள் வேரறும், ஆலயம் இல்லா ஊர் அது நாடல்ல அடவிகாடென்றனர் எமது சமயாசாரியர்கள்.

உடுவில் கிராமத்தில் விநாயகப் பெருமான் ஆல யத்தைப் புனருத்தாரணழ் செய்து கும்பாபிஷேகம் செய்வித்த பெருமை அவ்வூர்ச் சைவப் பெருமக்களேச் சாரும். அக்கும்பாபிஷேகத்தை யொட்டி வெளிவரும் சுறப்பு மலர், பக்திமணம் பரப்பும் மலராக விளங்க விநாயகப் பெருமான் திருவடிகளே வழுத்தி ஆசீர்வதிக் கின்றோம்.

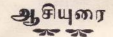
"வேழ மூகத்து விநாயகணத் தொழ வாழ்வு மிகுத்துவரும்''

ஸ்ரீலஸ்ரீ மரமாசாரிய ஸ்வாமிகள்

15-7-79

### உடுவில் கிழக்கு ஸ்ரீ கற்பக விநாயகர் ஆலயம்

புனராவர்த்தன மகா கும்பாபிஷேக விழா மலர்



**அ**கில புவனங்கட்கு எல்லாம் ஆதியாகவும் அநாதியாகவும் அ**மை**ந்த இறைவன் இறைவி பார்வதி பரமேஸ்வரப் பெருமான் திருக்கருணே கொண்டு உலகில் சிருஷ்டி, திதி, சம்மாரம், திரோபவம் அனுக்கிரம் ஆதிய பஞ்ச கிருத்தியத்தை தம்வயத்துடையபராக பிரம்மா, விஷ்ணு, மகேஸ் வரன், ருத்திரன், சதாசிவமாக, வகுத்து பஞ்ச கிருத்தியத்தை நடாத்தி ஆன்ம கோடிகளே படைத்து, காத்து, அழித்து மறைத்து, அருள் நல்கி வருகிறுர். உலகத்தில் ஆன்மர்க்களுக்கு நல்விணகளேத் தந்து திவிணகள நீக்கி இடர்களேந்து தொடங்கும் கர்மாக்களின் பூர்ணபலனுக்கு முதல் வணக்கத்துக்கு அமைந்தவர்தான் விநாயகப் பெருமான். அவரே வேத காரமானவர் பிரணவப் பொருள் - அத்தகைய பெருமாளத்தான் ''பூக் கொண்டு துப்பார் தருமேனித் தும்பிக்கையான் பாதம் தப்பாமற்சார் வார் தமக்கு'' என வியந்து கூறப்பட்டு இருக்கிறது. இவ்வளவு சிறப்பு வாய்ந்த அருள் நிறைந்தவரர்க உடுவில் கிழக்கில் ஆன்ம கோடிகளே ரட் சிக்க் கோயில் கொண்டு வீற்று உயர் சிம்மாசனத்தில் அமர்ந்த கற்பக விநாயகருக்கு சித்தார்த்தி ஆண்டு ஆனித்திங்கள் 13-ம் நாள் புதவார த்தில் மீதுன லக்கினத்தில் வேத **ஆகம முறைப்படி கும்பாபிஷேகம் திரு** வருன் கொண்டு பொலிவுற நடைபெற்றது.

சிந்திப்பவர்க்கு வேண்டியவற்றைக் கொடுப்பதுதான் கற்பகம். அத்தகைப் பெருமை நிறைந்தவர்தான் ஸ்ரீ கற்பக விநாயகர். இவரிடத்து அன்பு பக்தி பூண்ட கிராம சைவ அடியார்கள் சிரமேற்கொண்ட தெய வப் பணியின் வீளேவிஞல் மேற்படி கும்பாபிஷேகம் தொடர்ந்து நடந்த மண்டலாபிஷேக விழா பெரும் சிறப்பாக நிறைவுபெற்றது. அடியார் கள் மனதில் இல்லங்களில் வாடாத மலராக என்றும் திரு விளங்க அருள் பொலிய இந்த விழாவையொட்டி மலரும் கும்பாபிஷேக மலர் யாவர் மனதிலும் பதிந்து மலர வேண்டும். சிவப்பணி உயர்ந்து ஒங்க வேண்டும். உண்மை மக்கன் மனசில் மிளிரவேண்டும். தர்மம் தழைக்க வேண்டும் என விதாயகப் பெருமாளுகிய கற்பகத்தின் பொற்பாதங்களே வணங்கி ஆசி கூறுகிறேன்.

#### சுபம்!

கும்பாபிஷேக பிரதம குரு நவாலி சல்மி விஷ்வநாதக் குருக்கள் பிரதிஷ்டா சிரோமணி 0

#### இன்பமே சூழ்க ! எல்லோரும் வாழ்க !!

ஓம் கணபதியே சரணம்

## 3. And and

வாகீசாத்யாஸ்சுமனஸ: சர்வார்த்தாஞம் உபக்ரமே! யந்நத்வாக்ருதக்குத்யாஸயு: தந்நமாமி கஜானனம்!!

ஆலயங்களில் ஆண்டவன் அசையா வடிவிலிருந்து பக்தர்களுக்கு அருள் பாலிக்கின்றுன். ஆனுல் மகாஜனங்கள்தான் அசையும் வடிவி லுள்ள இறைவஞகின்றனர். ஆயிரம் ஜனங்களேக் கண்டால் மஹாபா பங்களெல்லாம் அகலுமென்பது ஆன்றோர் வாக்கு. இந்த மஹாஜனங் கள் தங்களுக்கு ஏற்றவாறு அசையும் வடிவமான உத்தம மூர்த்தங்க ளேச் செய்துகொண்டு அவைகளே அலங்கரித்து வாகனங்களில் ஏற்றி வீதி வலம் வரச்செய்து ஆடிப்பாடி மகிழ்கின்றனர். ஆகவே கும்பாபிஷேகம் செய்து அசையாதிருந்து அருள்பாலிக்கும் இறைவனேச் சரியான முறை காலந்தவருமல் அபிஷேக ஆராதனேகள் செய்து, மேன்மேலும் கூடுத லாக அருள் சுரககச் செய்ய வேண்டியது அசையும் தெய்வமாகக் கரு தப்படுழ் மஹாஜனங்களின் தலேயாய கடமையாகும். தும்பிக்கையான் நம்மைக் கைதூக்கிவிட்டு அருள் புரிந்து மேன்மையுறச் செய்கின்றுன். நாங்கள் அவனே வழிபட்டு விசேஷ ஆராதனகள் செய்து அவனருள் நமக்கு அழிகமாகக் கிடைக்க வழி செய்கின்றேம். பரார்த்த பூஜைக்கு இடமான ஆலயங்களில் இங்ஙனம் செய்வதால் நாடு நகரங்கள் செழித்து மக்களின் வாழ்க்கை உயர்ந்து சுபீட்சம் எங்கும் நிலவ ஆரம்பிக்கிறது.

இங்ஙளம் ஆண்டவனுக்கும் மக்களுக்கும் தொடர்பை உண்டு பண் ணுகின் றவன் தான் குரு. ஆகவே ஓர் ஆலயத்தில் குருவாக உள்ளவர் ஒழுக்கம், கல்னி, பண்பு, பக்தி, கருணே இவைகளெல்லாம் நிரம்பியவ ராக மக்களுடன் இன்சொல் பேசி அவர்களின் குறைகளே ஆண்டவனுக்கு எடுத்துக்கூறத் தகைமையுடையவராக இருக்க வேண்டும். ஆகவே குருக்க ளாக உள்ளவர் ஜனங்களிடம் அன்புடன் பழகி ஆண்டீவனிடம் பக்தி யுடன் அவர்களின் குறைகளேச் சொல்லி நிவர்த்திக்க வழி வகைகளேத் தேடிக்கொடுத்து ஆண்டவனருள் எங்கும் பரவ வழிவகைகளேச் செய்து அன்புடன் நடந்து மக்களேயும் நாட்டையும் இறைவனருளால் அன்புக் கடலில் ஆழ்த்தி இன்புறச் செய்ய வேண்டுவோமாக !

இன்பமே சூழ்க ! எல்லோரும் வாழ்க !! நியாய கிரோமணி பிரம்மஞி கி. சுப்பிரமணிய சாஸ் திரிகள் 25-7-79

#### தல் வரலாறு

2

உடுவில் கிழக்கு

## கற்பக விநாயகர் ஆலயம்

🗐 திரு. 😹 சிவமாலசிங்கம் (ஆசிரியர்) 🧮

ஈழத் திருநாடு பழைமையும், பெருமையும் கொண்ட புராதன தலங்கள் நிறைந்த சொர்ண பூமி. திருக்கோணேஸ்வரம், கதிர்காமம், முனீஸ்வரம், திருக் கேதீஸ்வரம் ஆகியவை பழம் பெருமை வாய்ந்தவை. இவற்றில் திருக்கேதீஸ்வரம், திருக்கோணேஸ்வரம் தேவாரப் பாடல் பெற்றும் எதிர்காமம் திருப்புகழால் புகழப் பட்டதுமான திருத்தலங்களாகும். அதன் பின் தோன்றிய ஆலயங்கள் பந்நூற்றுக் கணக்கானவை. இவற்றுள் பதின் மூன்ரும் நூற்ருண்டுக்கும் பதினந்தாம் நூற் ருண்டுக்கும் இடையில் கட்டப்பட்ட ஆலயங்கள் பல. இவற்றில் உடுவில் கிழக்கு கற்பக விதர்யகர் ஆலயமும் ஒன்ருகும்.

நல்லே தகரிலிருந்து அரசேசச்சிய மன்னர்கள் பலரி. இவர்களில் சிறப்புடைய மன்னர்கள் கிலர். இவர்களில் பரராஜசேகரனும் ஒருஉன். இந்த மன்னனின் வீரத் தளபதிகளில் முதல்வன் நட்சத்திர கோதண்டன். இந்த வீரத்தளபதி பிறந்த திரு விடம் உடுவில். உடுவில் என்பது நட்சத்திர கோதண்டன் என்ற பெயரின் சுருக்கம் (நட்சத்திரம்-உடு,-கோதண்டம்-வில் = நட்சத்திரகோதண்டன் = உடுவில்) இந்த வீரத் தளபதியின் பெயராலேயே உடுவில் என அழைக்கப் படுவதாயிற்று.

பதினெட்டாம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதியில் உடுவித் கிராமத்தில் ஒரு முதிய வர் வாழ்ந்த உந்தார். அவர் சமயப்பற்று மிகுந்தவர். புராண இதிகாசங்களே ஐயந் திரிபு அறக் கற்றவர். ஆலயங்கள் தோறும் சென்று புராண பாராயணஞ் செய்வ துடன் சரியைத் தொண்டும் செய்து வந்தார். இதனுல் ஊர்மக்கள் இவரை அப்ப தேரன அழைப்பாராயினர்.

0

அப்பர் அயற் கிராமங்களிலுள்ள ஆலயங்கள் தோறும் சென்று புராண பாரா யணஞ் செய்தும் விரிவுரை நிகழ்த்தியும் வந்தார். இதனுல் இவர் மக்கள் மத்தி யிலே அதிக செல்வாக்குப் பெற்றிருந்தார். இவரின் செல்வாக்கைக் கண்டு பொருமை கொண்டனர் சிலர். இவரிகளால் அயற் கிராம ஆலயம் ஒன்றில் அப்பர் அவமதிக் கப்பட்டார். இதனுல் மனம் மிசு நொந்ததுமன்றி அந்த ஆலயக்துக்குச் செல்ல முடி யாத நினேப்லும் இருந்தார். பல இரவுகள் உறக்கமற்று வருத்திஞர். விநாயகரை நினேந்து உருகிஞர். வேண்டுவார் வேண்டுவன ஈயும் கற்பா விநாயகர் அப்பரி கனவிற்ருேன்றிஞர். "அப்பனே உன் பக்கத்தில் யான் இருப்பதை மறந்தனேயோ! உன் கவலேதீர்க்க யான் இருக்குறேன்" என்முரி. இது கேட்டு அப்பர் அதிர்ச்சியுற் ரூரி. தன் தவறை உணரிந்தாரி. அப்பரின் வீட்டுக்குப் பக்கத்தில் ஒரு விநாயகர் ஆலயம். கிறிய ஆலயம், ஆனல் அருள்மிதந்த தெப்பம். எங்கெல்லாமோ இருந்து வந்து வழிபாடு செய்வார் கள். இவர் மட்டும் அவகு செல்வதிலலே. ஆடம்பரமின்றி. படாடோபமின்றி பக்கத் திலிருந்த விநாயகரை இவர் நிண்ந்த நாளே இலலே. இன்று எங்கும் நிறைந்த எம்பெ முமான் அப்பரின் கனவிற்றேன்றி அருள் செய்தார். அப்பர் கிந்தை குளிர்ந்தார் வேதனே மறந்தார். கற்பகவிநாயகர் ஆலயத்தில் இருத்தொண்டு செய்யத் தொடங் கிரூர். ஆலயம் ஒளிபெறத் தொடங்கியது. கற்பக விநாயகர் ஆலயத்தின் இரண் டாவது அத்தியாயம் அப்பரின் திருத்தொண்டுடன் ஆரம்பமாகியது. நித்திய பூசை கள் தொடர்ந்து நடைபெற்றன. அலங்காரத் திருவிழா ஆண்டுதோறும் நடைபெறு வதாயிற்று. அந்திய காலம் வரை அப்பரின் திருத்தொண்டு தொடர்ந்தது. காலச் சக்கரம் சுழன்றது. ஆண்டுகள் பல கழிந்தலை.

கற்பக விநாயகர் வரலாற்றில் மூன்று உது அத்தியர்யம் ஆரம்பமாயிற்று. ஆயி ரக்தத் தொளாயிரத்து நாற்பத்திரண்டாம் ஆண்டில் ஊர் மக்களின் முயற்சியால் பாலஸ் தாபனம் செய்யப்பட்டு மூலஸ் தான வேலே ஆலய சிற்ப முறைப்படி ஆரம்ப மாகியது. ஆயினும் 1955 ம் ஆண்டு 12 ம் மாதம் 15 நீ திகதி மகா கும்பாபிஷேகம் கொடங்கி 1956 - 01 - 28 ந் திகதி மண்டலரபிஷேகம் நடைபெற்றது. தொடர்ந்து திருப்பணி வேலே நடை மெற்றுக்கொண்டே வந்தது. ஊர் மக்களின் உற்சாகமே அலய வளர்ச்சிக்கு முக்கிய காரணமாகும். இன்னுர்களின் தொண்டைப் பாராட் டாமலிருக்க முடியாது. இவர்களின் உற்சாகமும் சமயப்பற்றும் விடாமுயற்தியும் ஆலய வளர்ச்சிக்கு பேருதவியாகவுள்ளது. கற்பக வீநாயகர் தர்மகர்த்தா சபையினுல் ஆலயத்தின் சகல வேலேகளும் நடைபெற்று வருகின்றன. இந்த தர்மகர்த்தா சபை யினரால் தொடர்ந்து தருப்பணி வேலேகள் செய்யப்பட்டு வந்தன. தருப்பணி வேலே ழில் பெரும்பகுதி பூர்த்தியடைந்தாலும் தொடர்ந்தும் பல வேலேகள் செய்ய வேண்டி யுள்ளது. இந்த நிலேயில் இத்தாரீத்தி வருடம் ஆணி மாதம் 13 ந் இகதி (27 - 6 - 79) மகா கும்பாபிஷேகம் நடைபெற்றது. தொடர்ந்து விசேட அபிஷேகங்களும் பூசை களும் பராண பரீராயணமும், சமயச் சொதிபொழிவுகளும் நடைபெற்று வந்தன. இன்று மண்டலாபிஷேகம் நடைபெறகிறது. வேண்டுவார் வேண்டுவனவற்றை ஈயுக் சற்பகளிநாயகன் புதுமைப் பொலிவறும் ஆலயத்தில் வீற்றிருந்து. அடியார் உளமேக்க லாம் பேராட்சி நடாத்தத் திருத்தொண்டர்கள் ஆற்றும் பணி வளர்ந்து கோயிலுஞ் சுண்யும் அழகுபெறுவதில் ஐயமில்லே.

வரலாறீறுப் பேருண்மைகள் பொதிந்திருக்கும் ஆலயங்களும் கலாச்சாரக் கோணல்கள் நிமிர்த்தி, காலந்தோறும் இள்ஞர் கருத்தியே வீரியவைத்து, தனித் து வப் பண்புகள்க் காத்து அரணுகும் உண்மைகளேக் காலங்காலமாகக் கண்டு வந்துள்ள கற்றவர்கள், பேரறிஞர், பத்தர்கள் யாபேரும் உடுவில், கற்பக விநாயகனும் தன்ன ருவே பொழிந்து ஒளிர்வதை உணர்ந்து பரவுவார்.

ஐயன் மலரடி தொழ, மெய்ரியலாம் கிலிரீக்க உண்மையெலாம் புலரும் என உணர்ந்து வழுத்துவோம்.

- MARS SERVES

அமரத்துவம⊾ைந்த பிரதிஷ்⊾ா பூஷணம் சிவஸ்ரீ ஐ. கைலாசநாதக் குருக்கள் எல்லாம் சிவம்

0

உலகத்தில் காணப்படும் பிறவிகள் பல அப்பிறவீகள் - வினேப்போகங்கள்

காரணமாக அமையவன

''தொல&லநம் பிறவி எண்ணில் தொடுகடல் மணலு மாறீரு எல்லேய'' என்றுரி சிந்தாமணியில்,

பிறவிகளில் சிறந்தது மானிடப் பிறவி ஏன்? மனம் வாக்குக் காயம் என்ற திரிகர ணங்ளோடும் இறைவழிபாடு செய்யும் பெருமை அதற்கே உரியதன்றே!

ஆகவே ஆப்பிறவி எடுப்பது ஒர் வாய்ப்பு<sup>,</sup> (ஆதலால் தான் கடலேக் கையால் நீந்தினன் காரியம் காண்'' என்று குறிப்பிட்டுள்ளார்கள். இன்னும், ''வாய்த்தது நம் தமக்கு ஈதோர் பிறவி. மதித்திடுமின்'' என்று அறிவிக்கின்ருர்கள் நம் அப்பர் அடிகள்.

அத்தகைய வாய்த்தற்கரிய பிறவி வாய்த்ததின் பயன் இறைபணியாற்றல்.

இறைபணி எவ்வாறு ஆற்றவேண்டும்? என்பதை அப்பரடிகளே, தலேயே நீ வணங்காய் - கண்கான் காண்மின்கல் - வாயே வாழ்த்து - தெஞ்சே நீநின் - என்ற இப்படி ஒவ்வொரு அங்கத்திற்கும்: அவ்வவற்றிற்சேற்ற ஒவ்வொரு பணியை வீதித் துக்காட்டுகின்றுர். திரு அம்மானத் திருப்பதிகத்தில்.

ஆகவே மனிதப் பிறவியின் பயன் இறைவனுக்கு ஆட்பட்டுத் தொண்டு செய் தல் என்பது நன்கு விளங்குகின்றது. இக்கருத்தையேதான். ''காணப்பெற்ருல் மனித் தப் பிறணியும்'' என்ற கோயில் திருவிருத்தப் பகுதியிலும் தெரிவிக்கின்றது. ஆகவே எடுத்த பொற்பாதம் காணப்பெருவிடில் மனிதப்பிறவி வேண்டாம் என்பதுதானே கருத்து - இனி இறைவனுக்குத் தொண்டு எவ்வாறு செய்வது? செய்தால் எப்படி அருன் பாலிப்பார்? என்பதை மற்றெருரு திருப்பாடல் கூறுகின்றது.

0

விடியற் காலேயில் எழுந்துவிடல் வேண்டும். எழுந்து நீராடித் தூய்மை பெற வேண்டும் (புறந்தூய்மை நீரான் அமையும்) என்பது நம் தெய்**வப்புலவர்** சொல்லி யது தானே.

நீராடி, நியமம் முடித்து, மலர்வனம் சென்று, மலர் பறித்து வந்து இறைவனே வழிபடும்போது ஒன்று அவசியம் கவனிக்க வேண்டும்.

கையொன்று செய்யக் கருத்தொன்று நாட் விழியொன்று நோக்க. என்று கூறிய படி இருத்தல் கூடாது. ஐந்து பேரறிவும் கண்களே கொள்ள 1 என்று கூறியபடி, திரிகரணைங்களும் ஒன்றபட வேண்டும் - அப்பெர்ழுதுதான் அன்பு மிகப் பெருகும். ஆர்வத்தை உன்ளே வைக்க முடியும்.

இவ்வாறு வழிபாடு முடிந்த பின்னர் விளக்குப்பணி, தூபப்பணி. இவைகளே யும் செய்யலாம்.

எது செய்தாலும் அவ்வற்றீற்குரிய விதிப்படியே செய்ய வேண்டும்.

விதியில் நின்று வழுவுதல் கூடாது. விதிப்படி வழுவாது செய்கின்றவர்கட்கு கரும்பினிற் கட்டிோல் இறைவன் இனியராவர் என்கின்றார்.

"பெரும்புலர்காலே மூழ்வி பித்தர்க்குப் பத்தராகி அரும்பொடு மலர்களி கொண்டாற் கார்வத்தை உள்ளேவை விரும்பி நல்விளக்குத் தூபம் விதியிஞல் இட வல்லார்க்கு கரும்பினிற் போல்வார் கடலூர் வீரட்டானரே."

இதில் கரும்பினிற் கட்டிபோல்வார் என்று சொல்லிய இவர்கள். திருவிடை மருதூர்த் திருப்பதிகத்தில்

கனியினும் கட்டிபட்ட கரும்பினும் இனியன் என்று கருப்பங் கட்டிகையக் காட் டினும் இறைவன் மிக இனியவன் என்று கூறி இருப்பதும் கருத்திற் கொள்ளத் தக்கது.

இறைவனேக் கரும்பாக - கட்டியாக - தேனுக - பாலாக - இன்னமுதாக கண்டு, அனுபவிக்கின்ற, பெரியோர்கள் எந்த எந்தப் பொரு**ளப் பார்த்தாலும் - அ**வ்வவற் றினிடத்தும் சிவச் செயலேக் காண்பார்கள்.

ஆதலிஞல்தான் - ''எத்தவத்தைச் செய்தாலும் - ஏத**வத்தைப் பட்டாலும்** மூத் தீர் பனமிருக்கும் மோனத்தே'' என்றும்...

"பரஞானத்தால் பரத்தைத் தரிசித்தோர் பரமே பார்த்திருப்பர்" என்று சிவ ஞான சுத்தியாலும் - இனி சுந்தரர் திருநாவலூரில் தோன்றியவர் மாதொருபாகத் தினருக்க அடிமை செய்யும் வேதியர் குலத்தைச் சேர்ந்தவர் வளர்ந்ததோ. நாடு வாழ் குரசர் நரசிங்கமு ஊயர் அரண்மணயில் இவருக்கும் - மணப்பருவம் வந்தது. சுந்த ரர் மணக்கோலம் கொண்டார். தோன்றியது மிகச்சிறந்த வைதீகர் குடும்பத்தில் வளர்ந்தது அரசமாளிகையில் அருமையான பட்டாடைகள் இரத்தனைபரணங்கள் எல் லாம் அணிந்தும் தமது பழைய வைதீக ஒழுக்கத்தையும் மறந்து நின்ருரா? இல்லே.

இதைச் சேக்கிழார் பெருமான் என்ன சொல்லுகிருர் பாரிப்போம் - ''மன்ன வர் திருவும் தங்கள் வைதிகத் திருவும் பொங்க'' என்ருர். என்ன அழகு.

லைதிகத்திருவிற்சேற்பத் திருநீறும் அணிந்து சொண்டார் - அதிலும் ஒரு திறப்பு திருநீற்றை எடுக்கும்போதும் தரிக்கும்போதும், ''நாயகன் சேவடி தைவருல் இந்தையும்'' என்றபடி கிலைத்தணேயோடு இருத்தல் வேண்டும். இதை எல்லாம் நமது சேக்கிழார் பெருமான் இத்த இடத்தில் சுந்தரர் வாயிலாக உணர்த்திக் காட்டுகிருர்

எப்படி நாதன் "தன்னடி மனத்துட்கொண்டு தகுந்திருநீறு சாத்திப் பொன்னணி மணியார் யோகப் புரவிமேல் கொண்டு போந்தார்" என்றும் அழகினுக்கணியாம் வேண்ணீறு - என்பதனு**ல் சகல அணி**களுக்**கும்** மேலானது திருநீறு எ**ன்பது** தெரிகிறது. இன்னும் காண்போம்.

- 8 -

மணமக்கள் தத்தம் ஆசனத்தில் அமரிந்தனரி. மணத்தொழில் தொடங்கிற்று.

0

6

0

0

இம் மணத்தைப்பற்றி - ஒரு மணத்திறத்தின் அங்கு நிகழ்ந்தது மொழிவேன் உயர்ந்தேன்'' என்று சேக்கிழார் எவ்வளவு அழகாய்ச் சொல்கிருர்.

இறைவன் அந்தணர் வேடங்கொண்டு அங்குவந்து மணத்தைச் சிதைவு செய்து வல்வழக்கிட்டு ஆட்கொள்ளுகின்றூர் பின் சுந்தரர் திருத்துறையூர் - திருவதிகை -தருத்தில்லே - மூதலிய இடங்களே வணங்கிக் கொண்டு திருவாரூருக்கு வந்தார்.

புற்றீடங் கொண்ட பெருமான நரடோறும் வழிபாடாற்றகின்றுரித

வழிபாட்டில் ஒருநாள் சுந்தரர் பரவையாரைக் காண்கின்ருர்.

•்நற்பெரும் பான்மை கூட்ட நகை பொதிந்திலக்கு செவ்வாய் விற்புரை நுத லின் வேற்கண் விளங்கிஃாயவ**ைக்** கண்டார்''

என்று காரணம் கூறுகின்றது பெரிய புராணம். சாணுவதில் என்ன வியப்பு என்று நீங்கள் கேட்கலாம். ஆடவர் பெண்டிரைக் சாண்பதும் கூழகில் ஈடுபடுவதும் உலக இயக்புதான். ஆனுல் ''முத்தர் மனம் இருக்கும் மோனத்தே'' என்ற நோக்கு டன் இக் காட்சியைக் காண வேண்டும். சுந்தரர் கண்டார் பரவை நாச்சியாரை, என்ன எண்ணுகிமூர் யாருங்கள். ஒவ்வோன்முகச் சிந்தியுற்கள். கற்பகத்தின் பூங் ொம்போ? என்பது ஐயம். அடுத்தது காமன் தன் பெருவாழ்வோ என்மூர். பிறகு விரைக் கொடியோ? என்கின்முர். ஒன்றும் தோண்றவில்லே, அற்புதமோ என்மூர். தீதன்று உலகம் உய்யத் திருவவதாரம் செய்தவரல்லை நம் சுந்தரர். முடிவீல் சிவனருளோ அறியேன் என்றுர். ஆகவே சிவபெருமானின் அருவீவடிவமாகக் கூடப் பரவையார் காட்சியளித்தார்; கண்டார் சுந்தரருமே. இப்படியே பரவையாரையும் பார்ப்போம், அவர் மனதினவு எவ்வாறு இருந்தது?

கண்டவுடன் முன்னேவந்து எதிர் தோன்றும் முருகனே ஐயம். பிறகு மாரனே விஞ்சையனே. என்றெல்லாம் சந்தேகம் வருகிறது. நமக்கு முடிவிடம்தானே தேவை. என்ன ஐயம் பாருங்கள்,

மின்னேர் செஞ்சடையண்ணல் மெய்யருள் பெற்றுடையவனே? இவ்வாறு ஏன் எண்ண வேண்டும்? அடுத்தவரி அதற்குப் பதில் சொல்லுகிறது. என் மனம் திரிந்த என்று ஒன்றுக்கும் அசையாத, இறை பணியன்றி வேறு ஒன்றையும் விரும்பாத என் மனம் ஆவர் திறந்து ஈடுபட்டு விட்டதே. ஆதலால் மெய்ப்பொருள் பெற்றுடைய உராகத்தான் இருக்க வேண்டும் என்பது பரவையார் கருத்து.

சுந்தரரி சிவனருளோ என்றுர். பரவையார் - சிவன் அருளேப் பெற்றவனே என்றுரி. இந்த இரண்டையும் சேக்கிழார் இயைத்துக் காட்டுகின்றுர். ''நாற்பெரும் பான்றைம் கூட்டச் சுந்தரரி கண்டாரி'' என்றும் •'அண்டர் பிரான் திருவருளால் அயல் அறியா மனம் விரும்பப் பண்டை லிதி கடைக் கூட்டப் பரமூவயசரும் கண்டார்'' என்றும்

ஆகவே கண்டு கலந்த இருவர்கள் அவ்விருவர் கண்ட காட்சியை நமக்கு காட்டிய தெய்வப் புலவர் சேக்கிழார் ஆகிய மூவரும் கிவமய மானவர்கள் சிவ சிந் நளேயானர்கள், எல்லாம் சிவமயமாகச் சுவனருளாகக் கண்டவர்கள் எல்லாம் சிவ மாகத் தெரிப வேண்டும்.

இனி ஞானசம்பந்தப் பெருமான் கச்சி திருபாஞர் காளத்தி ஆகியவைகளே எல்லாம் வணங்கிக் கொண்டு திரு ஒற்றியூர் நோக்கி வருகின்றுர். திரு மயிலாப்பூ ரில் வசித்தவர் சிவநேசச் செட்டியார் அவர் திருஞானசம்பந்தர் இடத்தில் மிகுந்த பக்தியுள்ளவர்.

தனது மகள் பூப்பாவையை அவருக்கே திருமணஞ் செய்து கொடுப்பதாக எண்ணி விட்டார் பலர் அறிய வாய் விட்டும் சொல்லிவிட்டார்,

திருஞான சம்பந்தரின் திருவருள்விளக்கத்தை உலகினரீக்கு இன்னும் காட்ட சிவபெருமானின் திருவீள்யாட்டினுல் - புஷபம் கொய்யச் சென்ற பூம்பாவையை பாம்பு தேண்டி விட்டது பாவை உயிர் துறந்தாள் செட்டியாரும் துன்புற்றூர் எனி செய்வது என நிணந்து புத்திரியைத் தகனம் செய்து, பின்னர் அந்தச்சாம்பரையும் எலும்பையும் ஒரு குடத்திலே எடுத்து லைச்து விட்டார்.

அதற்கு நாள்தோறும் வழிபாடு நடந்தது இப்படி இருக்க பிள்ளேயாரும் கயி லேக்கு வந்தார் உடனே செட்டியார் அறிந்து

அந்தக் குடத்தைச் சிவிகையில் ஏற்றி பெருமான் முன்னிலேயில் வைக்கப்பெற் றது - உடனே திருஞான சம்பந்தப் பிள்ளேயார்.

பூம்பாவாய் உருத்திர பல்கணத்தார்க்கு அட்டிட்டல் காணதே போ இயா? தைப்பூசம் காணதே - போதியோ. மாசி நடமாடல் எணதே - பேர்தீயே, நீ உலகர் முன் வருக எனப் பாடிஞர் குடம் உடைந்தது இலக்குமி போன்ற பூம்பாவை எழுந் தாள் இவள் அழகைப் பல பாடல்களால் பாடிய சேக்கிழார் (அழசினுக்கணியாய் நின்றுள் என்று முடிக்கிறுர். பேரழகை முழுதும் கண்டார் சம்பந்தர்.

ஆனல் இது போன்ற பல உருவங்களேப் படைக்கின்ருனே பிரமண் - பிரமனும் தன்னுல் தோற்றுவிக்கப்பட்ட உருவத்தின் அழகைப்பார்த்திருப்பானே. அவன் அவ் வுருவத்தை எப்படிப் பார்த்தான் குடத்தில் தோன்றிய தோற்றுவித்த இவ்வுருவத்தை பின்ளேயார் எப்படிப் பார்க்கின்றூர்: இவ்வுருவமோ பிள்ளேயாருக்கு என வளர்க்கப் பெற்றது சிறந்ந அழகு கண்டவர்கள் மனநிலே எவ்வாறு இருந்தது காட்சியை எவ் வாறு கண்டார்கள் என்பது தான் நாம் இங்கு சிந்திக்க வேண்டியது நமக்குத் துணே சேக்சிழார்தான்.

ஞானசம்பந்தப் பிள்ளேயாருக்கு முகம் ஒன்று கண் இரண்டு:

பிரமனுக்கு மூகம் நான்கு கண் எட்டு பிள்ளேயார் பதினுறு ஆண்டைப் பரு வத்தர் பிரமன் பல்ளாண்டு கழிந்த கிழவன் காளே எவ்வாறு பார்ப்பான் கிழவன் எவ்வாறு பார்ப்பான்.. இதில் பிரமன் பார்வை மயக்கம், பின்ளேயார் பார்வை கருணே. பிரமன் பார்வை அழஙில் பின்ளேயார். பார்வை அருள். இந்த இடத்தில் சேக்கிழார் வய சுக்கு அடை கொடுத்துப் பாடுகிருர்.

> எண்ணிலாண்டெய்தும் வேதாப் படைத்தவள் எழிலின் வெள்ளம் நண்ணுநான் முகத்தாற் கண்டான் அவளீனும் நல்லாள் தன்பால் புண்ணியப் பதினு ருண்டு பேர்பெறும் புகலி வேந்தர் கண்ணுதல் கருணே வெள்ளம் ஆயிர முகத்தாற் கண்டார்.

இவர்கள் வரலாற்றில் மற்றேரிடமூம் சிந்திக்கத் தக்கது - அதாவது பீள்ளேயார் பல தலங்களே வணங்கிக் கொண்டு திரு அரத்துறையை நோக்கி வருகின்ரூர் மாறன் பாடி வந்து லிட்டார் பாததாமரை நொந்தன வழக்கம் போலத் தந்தையார் தோள் மீது ஏறிக்கொண்டு செல்ல விரும்பவில்ஸ் தரிசனவிருப்பமும், அதிகமாகின்றது;

என் செய்வார் வழி வருத்தத்தால் அங்குச் சற்று இளேப்பாறினர் பிள்னே யின் இளைப்பைப் பெருமான் அறியாமலிருப்பாரா? நெல்வாயில் மறையோர் கனவில் அருளிச் செய்வின்றுன் - ஞானசம்பந்தன் வருகின்றுன் - முத்தின் சிவிகை, மணிக்குடை தன்னம் தருகின்றும் எடுத்துச்சென்று கொடும் என அவர்களும் கனவிற் சொன்ன படி விடிந்தவுடன் அப்படியே கொண்டு சென்று கொடுக்க பிள்ளேயார் உடனே ஏறி ஞர்? இல்லே நீறு அணிந்தார் ஐந்தெழுத்தை ஒதிரை வீழ்ந்து வணங்கினுர். திருப் பதிகம் பாடிரை. பின்னர் சிவிகை மீது ஏறிரை எதற்காக என்பதை ஏறிரை உய்ய உலகேலாம், என்று காரணம் காட்டுகிருர் சேக்கிழார்.

இயற்கையிலும் இறைவன் காட்சியைக் காண்பவர்கள் அடியாரிகள். ஒன்று கூறுகிறேன். ஒரு பெரிய தந்தவனம் அதில் ஒரு கொண்றை மரம் வளர்ந்தோக்கி இருக்கிறது. அதனடியில் மிளகுக்கொடி தோன்றியது அது நன்முக வளர்ந்து சேழித்து மரத்தின் மீது தாவிப் படர்கின்றது. மரத்தைச் சுற்றிலும் முல்கே பெருந்தாமுக மூளேத்திருக்கின்றது. அது வெறும் முல்லயல்ல அதில் பூல்கன் நிறைய இருக்கின் றன. முல்லேப்பூ வெண்மையானதல்லவா! கொன்றை மரத்தடி ஒரே வெண்மையாக இருக்கின்றது இந்த மூலலேச் செடியில் ஒரு கரடி படுத்துக்கொண்டிருக்கின்றது. இவ் வளவுதான்! ஒரு கொன்றைமரம், முல்லேப்பூ, மிளகுக்கோடி ஒரு கரஷ் ஆக நான்கு தான் இணைகளே யாரும் காணலாம். ஒவ்வொருவருக்கும் ஒவ்வொரு நீனேவு வரும் சிலர் மர நீழலில் ஈடுபடுபவர், கிலர் மலரழகில் ஈடுபடுவர், சிலர் கரடியை மட்டும் காண்பாரிக…, திலர் மிளதினே மட்டும் காண்பாரிகள் தாவர நூலறிஞர்களோ இவை களின் மென்றையை செழுமையைப் பார்த்து மகிழ்வர். இதின கிவஞானி ஒருவர் சிவமயமாகக் காண்கின்றர் எப்படி.

> சுற்றெல்லாம் அலரீமூல்லே துதைந்துபெருந்தாறு செய அதன்கீழ் எண்கு

#### பற்றிநுழைந் தூறங்கநடுவளர் கொன்றை மிசைக் கறிதாய்ப்படரும் தோற்றம் உற்றரக்கன் வெஃளிமலேஎடுத்த நாள்வெரி இத்த ழுவும் உமையாளொடும் கற்றைவரர் சடைப்பெருமான் நின்றநிலே காட்டு

வதும் உண்டால் அங்கன் - ஆகவே

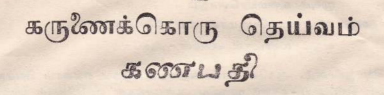
எல்லாம் சிவ தரிசனம். ஆசவே யாம் கூறியதன் முடிபு எல்லாம் சிவமாய் இருத்த லாம். சிவம் சிறப்பாய் - சகலர் முதலிய ஆன்மாக்கள் எல்லோரும் வணங்கக் கூடிய தாய் உள்ளது ஆலயமாம் ஆகவே யாவருக்கும் ஆலயவழியாடு அவரியம் வேண்டும் வழியாட்டினுல் பெரும் பயனுண்டு - வழிபாட்டிற்காகக் கொடுக்கப்பட்டதே இம்மா னுடப் பிறவி இப்பேறவி தப்பினுல் எப்பிறவி வரய்க்குமோ யாதுவருமோ என்று அஞ் சுகிரூரி ஒரு பெரியார்.

- 11 --

கூதுவும் மானுடப் பேறவியின் பயனேத்தானே காட்டுகிறது எனவே இப்பேறனி கிடைத்தபோதே இறைவன் அருள் பெற வேண்டும். பெரும்வழிகள் சிவத்தொண்டு அடியார் தொண்டு எல்லாம் இதற்கு ஏற்படுத்திய வழிகளாம். ஏன்? மக்கள் அடைய வேண்டியது அடைய முயல்வது செல்வமும் இன்பமும் தானே செல்வத்தில் கிறந்த செல்வம் "செல்வன்கழ லேத்தும் செல்வம் செல்வமே" இன்பம் இறைவன் கழலேத் தும் இன்பம் இன்பமே - எனவே நீங்கள் எல்லோரும் அழியாச் செல்வமும் - தெவீட்டா இன்பமும் பெறுவீர்களாக-

சுபம்!





0

#### க. உமாமகேஸ்வரன்

பணிமால் இமயச்சாரல்; பார்வதியும் பரமேஸ்வரனும் வீற்றிருக்கிருர்கள். இரு வருக்குமிடையே குறும்பே உருவான குழந்கை விராயகன். அன்னேயும் அத்தனும் ஆளேமுகக் குழந்தையை அணேத்து அருமை பாராட்டி முத்தமிட முந்துகிருர்கள். முத்தமிடவென முதல்வியும் முதல்வனும் நெருங்கும்போது தலேயைச் சற்றே பின் னுக்கிழுத்துவிடுகிருர் வேடிக்கையை விரும்பும் வேழமுகர். தநயனே முத்தமிடவென வத்தோர், தாமே மூத்தம் இட்டுக் கொள்கிருர்கள். சிறுவரான விதாயகரோ சிரிக் கிருர்.

மும்மைப் புவனம் முழுதின்ற முதல்வி யோடும் வீடைப்பாகன் அம்மை தருக முத்தமென அழைப்ப ஆங்கே சிறிதகன்று தம்மில் முத்தங் கொள்நோக்கிச் சற்றே நகைக்கும் வேழமுகன் செம்மை முளரி மலர்த்தாளெம் சென்னி மிசையிற் புண்வாமே.

அருமையான சற்பணதான். ஆஞல் அர்த்தமில்லாத கற்பணே. கடவுளரையே கேவலம் செய்வதாக அல்லவா இக்கற்பண் அமைந்திருக்கிறது என்றெல்லாம் நிணக் கத் தோன்றலாம்,

தீஞ்சுவை மாங்களியைப் பெறவீரும்புவோர் யுக்தி ஒன்றைக் கையாளுவார்கள் ஒட்டு மாங்கன்றுகளேத் தேடி நாட்டி வளர்ப்பதே அந்த யுக்தியாகும். ஒட்டு மாங் கன்றுகளே மக்கள் விரும்புவதற்கு முக்கியமான காரணங்கள் சில உண்டு, தேமாற் கனிகளேத் தரும் இனமாங்கன்றுகள் நிலத்திலே வேரோடி நிலேக்கும் வன்மையற் றவை. புளிமாங்களப் தரும் கன்ரே நிலத்திலே நீடித்து நிற்கும் ஆற்றல் படைத் தது. புளிமாங்கள்றின் அடிப் பாகத்திலே தீஞ்சுவைதரும் இன மாங்கிள் ஒன்றை ஒட்டிவிடின் அடிமாவின் திணேகொண்டு நிலத்தில் நீடித்துநின்றி பயன்தரும் பேற்றை இனமாங்கிளே பெற்றுவிடுகுறது. அப்பட்டன்றி விரைந்து பயன்தல்கும் ஆற்றலேயும் அது படைத்துவிடுகுறது.

உயரீந்த கருத்துக்களே அவை முள்கொள்வதற்கு ஏற்றவகையிற் பண்படா திருக்கும் நமது மனசாகிய நிலத்தில் வித்தி விள்வு காணவேண்டி ஏற்படும் போதெல் லாம் நமது உள்ளங்களில் நன்கு வேரோடி நீடித்து நிற்கவல்ல அடிமரமாகிய கற்பண ஒன்றுடன் ஒட்டிப் பயிரிட வேண்டிய இன்றியமையாமை நமது ஆனேருருக்கு ஏற் படுவதுண்டு. அப்படி ஏற்படும் வேளேகளிளெல்லாம் அவர்கள் ஒட்டிப் பயன்பெறும் அந்த உத்தியைக் கையாளத் தவறு வதேயில்லே. இலக்கணகாரருங்கூட ஒட்டணி என இதை வீளக்கக் கரணலாம். நாம் முன்னரிக் கவனித்த கற்பனே — வீதாயகரது வேடிக்கை வீள்யாட்டு — நமது மனசில் இலகுவாக வேர்விட்டு நிலேக்கக்கூடிய அடிமரமாகும், அதேவே இயில் அந்த மரத்தையே முளேகொள்ளவிட்டால் புளிமாங்காயை — வெறுங்கற்பனேயை – சுவைப்ப தளவிலேயே நமது செயல் அமைந்துவிடும், ஆயின் இக்கற்பனேயை தல்கிய கவிஞனே தானமைத்த கற்பனேயின்மீது உயர்ந்த கருத்தொன்றை ஒட்டி நாம் பயன்கொள்ள வேன வழங்கியுள்ளான். அந்தக் கருத்து என்ன என்பதைப் புரிந்துகொள்வதற்குக் கொடுக்கல்வாங்கல் செய்வோருக்கிடையில் இடம்பெறும் கொடுக்கல் வாங்கல் வதை கள் சிலபற்றி நாம் சிந்தித்துப் பார்க்க வேண்டும்.

மேடைப் பேச்சுக்களேக் கேட்டுக் கேட்டுச் சலித்துப்போனவர்களுக்குக் கொடு ஹ கல் வாங்கலின் ஒருவகையைப் புரீந்து கொள்வதில் எவ்வித சிரமமும் இராது.கொடுப் பவருக்கு இன்பமாகவும் ஏற்பவருக்குத் துண்பமாகவும் அமையும் கொடுக்கல் வாங் கல் வகைக்கு மேடைப் பேச்சைவிட்டாற் சிறந்த உதாரணந்தாண் வேறேது. மேடை யில் நின்று முழங்குபவரோ எல்ஸ்யிலா ஆனந்தத்தில் திள்கீகக் கீழே உட்காரீந்து கேட்கும் துரிப்பாக்கியசாலிகளோ சகிக்க இபலாத்தில் வெதனேயால் துண்பத்தின் எல் லேக் கோட்டுக்கே சென்றுவிடுவார்கள் எற்பவர்க்கு இன்பமாகவும் கொடுப்பவரிக் குத் துன்பமாகவும் அமைவது மற்றொர வகையான கொடுத்தல் எடுத்தலாகும், அனதோலி பிரான்ஸ் என்ற அறிஞர் புத்தகம் இரவல் கொடுப்பதைப் பற்றிச் சொல் லிய குறிப்பொன்று மிகமிகப் பிரசித்தமானது.

> எதை வேண்டுமானுலும் இரவல் கொடுங்கள்; தாராளமாகவே கொடுங் கள். ஆனுல், நூல்கள் மட்டும் இரவல் கொடுக்காதீர். இரவல் கொடுத்த நூல்கள் என்றுமே திரும்பிவந்ததில்லே. அதிகம் ஏன்? எனது நூல்நிலயத்திலுள்ள நூலகள் அத்தனேயுமே நான் இரவல்பெற்றுச் சம்பாதித்தவைதாம்.

என்ற அவரது நகைச்சுவை தொவிக்கும் அநுபவக் குறிப்பு ஏற்பவரிக்கு இன்பமாயும் கொடுப்பவர்க்குத் துன்பமாயும் அமையும் இரண்டாவது வகைக் கொடுத்தல் எடுத் தலே எத்துணே அழுத்தமாகத் தெளிவுபடுத்துகிறது.

கொடுப்பவர்க்கும் ஏற்பவர்க்கும் ஒரே சமயத்தில் இன்பத்தை விளேவிக்கும் கொடுத்தல் எடுத்தல் ஒன்று உண்டென்ருல் அது முத்தமிடலேயன்றி வேறெதுவாக வும் இருக்க முடியாது. தாய் தனது குழந்தையை முத்தம் இடுகிருள். தாயும் மகிழ்கிருள்; சேயும் மகிழ்கிறது.

இங்கே விநாயகரைத் தருகமுத்தம் என்று அப்பனும் கேட்கிருன்; அச்மையும் கேட்கிருள். விநாயகர் ஒரே சமயத்தில் ஒதுவருக்குத்தரனே முத்தம்தர இயலும். தந்தைக்கு முத்தந் தந்தால் தாய்க்குத் தர இயலாது. தாய்க்குத் தரும்போது கந் தைக்குத்தர மூடியாது. ஆனுல் யாருக்குத் தந்தாலும் தராவிட்டாலும் முத்தம் பெற்று உவப்பவராக விநாயகர் அமைந்துலிடும் வாய்ப்பிருக்கிறது. இருந்தும் வீநாய கர் தாமாகவே முன்வந்து தமக்குரிய வாய்ப்பைத் திரஸ்கரித்து தந்தையும் தரயும் முத்தமிட்டுவக்கும்படி செய்துவிடுகிருர் என்று காட்டுவதன்மூலம் விநாயகரது ஒப் பற்ற கருணேயை — தனக்கென வாழாப் பிறரிக்குரியாளனை அவர் திகழும்பண்பை – கண்டுவக்கும்படி செய்துவிடுகிருர், கவிதையைத் தந்ததன்றித் தம்பெயரைத் தர திரும்பாத ஒரருட் செல்வர். கருணேயே நின்பெயர் கணபதி எனப் பரவசமுற்று உருகும்படி செய்யும் கருத் தொன்று சுவையான கற்பனே ஒன்றிலே ஒட்டப்பட்டுக் கருத்துக்கு விருந்தாகும் செலிநுகர் கனியாகக் கனிந்திருப்பதை இங்கு நாம் காண்கிறேம்,

-

இனித் திருவின்யாடற் புராணம் தந்த பாஞ்சோதி முனிவரிடம் செல்கிரும். யானேயைக் கட்டி யாரால் தீனிபோட முடியும் என்யார்கள். பரஞ்சோதிமுனி வரோ யானேயைக் கட்டித் தீனிபோடுவோமே என்கிருர். யானேயைக் கட்டித் தீனி போடுவதா, அது நம்மால் ஆசாதையா! யர்னேயைக் கட்ட ஒருகூடம் வேண்டும். பிறகு ஒரு தரிவேண்டும். பின் அறுத்துபோகாத உறுதியான நல்லசங்கின் வேண்டும். உணவு வேண்டும். இத்தனே சிரமங்களேயும் அதுதருவது போதாதென்று நிற்தமிடத் தேலேயே மலசலங் கழித்து மததீசுரயும் ஆருகப் பெரூரும்படி செய்து நமக்குக் கூடத் தைச் சுத்தஞ் செய்கிற வேலே வேறுணைத்துவிடுமே நமக்கு எதற்கு யானே? வேண் டாம்! என்கிறேம். அவரோ நம்மை விடுவதாக இல்லே.

நான் சொல்லும் யாணியைக் கட்டுவதற்குப் புறத்தே பெரியகூடம் என்று ஒன்றை அமைக்க வேண்டியதில்லே. நமது உள்ளமெனுங் கடத்தில் இந்த யாண யைக் கட்டிவிடலாம். இந்த யானேயைக் கட்ட வேண்டுமென்ற ஊக்கம்மட்டும் நமக் கிருந்தாற் போதும். அந்த ஊக்கம் என்ற தறியிலே இந்த யாணேயைப் பிணித்து விடலாம். அடடா! பிணிப்பதற்கு நமக்கு ஒரு சகிகிலி வேண்டுமே என்றுகூட நாம் தவிக்க வேண்டியதில்லே. நம்மிடம்தான் அன்பெனுந் தள்ளரிய சங்கிலி இருக் கிறதே: இத்தனேயையும் சமாளித்துவிடலாம். யானே யென்ருல் உண்பதற்கு ஏராள மான உணவுப் பண்டங்கள் வேண்டுமே. உணவுப் பண்டங்களேத் தேடுவதற்கு எங்கே நாம் போவோமென்று தஃயிற் கைவைத்து நிலேகுலேய வேண்டியதில்லே. நம்மிடம் நமக்கு ஒருசிறிலும் தேவையற்ற பாசமாகிய கள்ளவின்ப் பசுபோதம் என்றபண்டம் நிரம்பிப்போயிருக்கிறது. இதனே மெள்ள இந்த யானேயிடம் சுவளம் சவளமாகத் தள்ளினீடலாம. யானேயோ களித்துண்ணும், நாமோ நமக்கு வேண்டாது குவிந்திருக் கும் குப்பையை அகற்றுகிறேம், கல்லோன்று காய்களோ இரண்டு என்று களிப் படையத்தக்க நிலேயன்றே நமக்கு வாய்த்துவிடுகிறது. இந்த யானேயைக் கட்டிப் போடுவதால் கூடத்தைச் சுத்கஞ் செய்யவேண்டிய அவசியமே எழாது, ஏன் தெரி யுமா? இந்த யானே மலங்கழிக்கும் வழக்கம் அற்றது. இதுதான் மலபந்தமற்ற யசனேயாயிற்றே. மதம்மட்டும் ஆருகப் பெருகத்தான் செய்யும்: எத்தனேக் கெத்தன இந்த யானேயிலிருந்து மதம் பெருகுகிறதோ அத்தனேக்கத்தனே நமக்கு இலாபமே தனிர நட்டம் ஏதுமில்லே. கருணே வென்னும் மதவெள்ளத்தையல்லவா இந்த யானே பொழிகிறது. இந்த அதிசய யானேயை இதுவரை பிணித்துப் பயன்பெறத் தவறிவிட் மர்களே ! சித்திவேழம் ! சித்திவேழம் ! என்று கேள்விப்பட்டதில்லயா ? அந்தக் கண பதி பென்னுங் களிறுதரீண்யா இந்த யானே என்று வீளச்குகிருர் பரஞ்சோதி wanant.

உள்ளமெனுங் கூடத்தில் ஊச்சுமெனுந் தறிநிறுவி உறுதி யாகத் தள்ளரிய அன்பென்னுந் தொடர்பூட்டி இடைப்படுத்தி**த் தறுகட் பா**சக் கள்ளவிணப் பசுபோதக் கவளமிடக் களித்துண்டு கருணே **சென்**னும் வெள்ளமதம் பொழிசித்தி **வே**ழத்தைநினேந்துவருவினேகள் திர்ப்பாம்.

பரஞ்சோதிமுனிவரே போலக் கருணேயெனும் வெள்ளமதம் பொழிகித்தி வேழத் தின் கடைக்கண் நோக்குக்குப் பாத்திரரான பக்தரி மற்ரொருவர் உளரானுல் அவர் மாதவச்சிவஞானயோகெகளே,

உள்ளமெனுங் கூடத்தில் ஊக்கமெனுந் தறிநாட்டி, தள்ளரிய அல்பென்னுந் தொடர்பூட்டி, பாசமெனுங் கள்ளவினேப் பசுபோதக் கவளம் ஊடீடிச் சித்தி வேழத்தை வழிபடுவது சிறந்தது; அத்தியாவசியம் வேண்டப்படுவதொன்று, ஆயின் அவ்வாறு வழிபட்டால் மட்டுமே கருணேயெனும் வெள்ள மதத்தை அது பொழியும் என்று சொல்வது சிவஞானசுவாமிகளுக்கு ஒருசிறிதும் உடன்பாடில்லே. சுவ்வாறு கூறுவது கருணேயின் சௌலைப்பேயம் என்று பேசப்படுகிற – எளிவந்த சன்மையென்ற-இறைமைக் குணத்துக்கு முரணுது என்று சுவாமிகள் நினேத்திருக்க வேண்டும். அதன் விளேவாகக் கணயதியைத் தமக்கே உரிய அலாதியானதொரு புதிய கோணத் திலே அவர் காண்கிருர்; காட்டுகிரூர்.

யானேகள் பல ஓடி வருகின்றன. அவை அத்தனேயும் முரட்டுத்தனத்துக்குப் பெயர் பெற்றவை. மலமுதிர்ச்சியால் அறிவும் அன்பும் அருளும் இழந்தவை. குரு மொழி கேளாதவை. உலகியலில் அழுந்தி இறைவனே மறந்தவை. ஆக்கைக்கே இரை தேடி அலமந்து காக்கைக்கே இரையாகிக் கழியும் ஆன்மாக்களாகிய யானே கள் தாம் அவை. மதம் பிடித்ததும் யான்கள் அறிவை இழக்கும். தறியை முறிக் கும். சங்கிலியை அறுக்கும். கூடத்தினின்றும் நீங்கும். பாகருக்கடங்காதவையாய்க் காடு தேடி ஒடும்.

உயிர்க் கரிகளும் இவ்வாறே நடந்து கொள்கின்றன. யானேகளே நிலேபிறழச் சேய்து அவற்றின் அழிவுக்கு வழிகோலுபவை மும்மதங்களே. உயிர்கரிகளுக்கும் மும்மலங்களாகிய மும் மதங்களும் பெருகத் தொடங்கி விட்டன. அவை தம் நில யினின்றும் பிறழ்ந்து விட்டன. இறையியல்பை உணர்தற்கு ஆதாரமாய்த் தமக்க மைந்த மெய்யுணர்வேன்ற தறியை முறித்தெறிகின்றன. இறைவனே வழிபடத் தமக் குறுதுணேயாய் இருந்த ஆன்பெனுஞ் சங்கிலியை உதுறிவிடுகின்றன. தமக்கு இன்ப உணர்வைச் சதா நல்குத் துன்ப உணர்வுகளேத் தடுத்து இதம் செய்த ஆருளாகிய கூடத்தினின்றும் நீங்குத் துன்ப உணர்வுகளத் தடுத்து இதம் செய்த ஆருளாகிய கூடத்தினின்றும் நீங்குத் துன்பமறு பிறவியேனுந் துகள்சேர் வெய்யிலிற் காய்கின் றன. பழி பாவங்களிற் படராது தம்மைப் பாதுகாத்து இறையுணர்வென்ற குளத் திலே முழுக வைத்த குரவர்களாகிய பாகர்களே அலக்ஷியம் செய்கின்றன. தம்மைக் கவர்த்திழுக்கும் உலகம் என்ற காட்டைநேர்க்கியே இவை அனேத்தும் ஒடுகின்றன.

அதோ! இக் கரிகளே விடாது துரத்திக் கொண்டு ஒரு யானே ஓடி வருகின் றது. தம்மைப் போன்ற பிறிதொருயான எனக் கருதிய உயிர்க்கரிகள் தம்மைத் தொடர்ந்து, விடாது துரத்திய யானேயைக் குதாகலத்துடன் ரூழ்ந்து நெருநங்கி நிற் கின்றன. துரத்தி வந்த யானேயோ உயிர்க்கரிகளின் அறியாமையை எண்ணிக் கை கொட்டிச் சுரிக்கிறது. அது யானே வடிவந்தாங்கியீருப்பதே இப்படித் தறி கெட்டு நெறி விட்டோடும் யானேகளேத் தடுத்தாட்கொண்டு தன் வசமாக்கத்தான். பாசாங் குச தாரியாகிய அந்த யானே கூடிணப் போதுக்குள் அத்தனே யானேகளேயும் அடக்கிப் பிணித்து விடுகிறது. தொடரீந்து விடாது துரத்திவந்த இந்த யானேக்குத்தான் எத் துணே கருணே. தானேவந்தெம்மைத் தல்யளித் தாட்கொண்டருளும் யானேயன்ரே இது என விம்மிதமுற்று திற்கின்றன உயிர்க்கரிகள். மும்மல மாமத முற்றுப் போத முழுத்தறி அறவீசி முகிழ்த்தலர் அன்பீன் சங்கிலி உதறி முதிர்ந்த அருட்கூடத் நிம்மென நீங்கி வெளிக்கொடு புவனம் எனுக்கடு வனமோடி எப்பா கர்க்கும் அடங்கல வரகி இயங்கும் உயிர்க்கரிகள் தம்மை விடாது தொடர்ந்து பிணிப்பத் தரும்அங் குசபாசம் தாங்குதல் கண்டும் தம்போ லெண்ணிச் சார்பவை தமைநகையாக் கொம்மை மரைக்கைகள் கொட்டுவ தேய்ப்பக் கொட்டுக சப்பாணி குலேகெழு தடநிறை கல்சைந கரிக்கிறை கொட்டுக சப்பாணி.

அருளாளரீ மூவரது அருண்மொழிகள் வழியே ஆணேமுகணேத் தரிசித்த நாம் கானும் விதத்தாலும், தமது அருபவத்தைக் காட்டும் விதத்தாலும் இம்ருவரும் வேறுபடினும், கருணேக்கொரு தெய்வம் கணமதி என்று விளக்க முணவதில் மட்டும், ஒத்த கருத்தும், ஒத்த உணர்வும் உடையராதலேயே கண்டோம். மெய்ப்பொருளின்தரி சனம், எப்போதும் எல்லோருக்கும் ஒப்பமுடிந்த ஒன்ருகவே இருக்கும்; சந்தேகமிக்லே.



#### உடுவில் கிழக்கு கற்பக விநாயகர்

1 28 100

## திருவூஞ்சல்

– பண்டிதர் ச. வே. பஞ்சாட்சரம் –

அணிந்ததிரு நீற்ரெளியால் அகிலம் எங்கும் அல்லலிருள் நீக்குதமிழ்ச் சைவர் நாடாம் மணியிலங்கை வடதிசைக்கண் உடுவில் ஊரில் மறைமுழங்க மலர்மழையின் மணங்களாடி பணிபவர்கள், பக்கஞ்சூழ்ந் துறைவோர்க் கன்றி பற்றிறை தூரவிருந் தள்ளு வோர்க்குங் திணிந்தஅருள் பொழிந்துமனச் சாந்தி சேர்க்குங் சிவன்மகனே கணப்தியே ஆடீர் ஊஞ்சல்

வேதங்கள் நான்கும்நல் வடங்க ளாக மெய்ஞ்ஞானம் மகிழ்ந்தமரும் பீடமாக பூதங்கள் தேவர்கள் விஞ்சை யர்கள் பூத்தூவிச் சூழநின்று வாழ்த்**துப் பாட** ஒதுமறை ஓசையினுல் மழைகள் பெய்யும் உடுவிலெனும் ஒளிநகரில் ஆடீ ரூஞ்சல் காதலுடன் அடியவர்கள் கரந்தொட் டாட்டக் கற்பக விநாயகரே ஆடி ரூஞ்சல்

அகத்தியரின் கமண்டலத்தை வீழ்த்தி முன்னுள் ஆருகுங் காவிரியான் தோன்றத் தந்தீர் அகத்திணேநற் குறிஞ்சியிலே குறத்தி வள்ளி · அருவ்முருகள் பக்கத்தே சேர வைத்தீர் \*சகத்தவர்க்குச் செனுமையே உலகம்' என்னும் தத்துவத்தை உணர்த்திமாங் கனியைப் பெற்றீர் சுகத்தைஎல்லாம் அடியவர்க்கு வழங்குஞ் செல்வத் துதிக்கையீர் உடுவிலிலே ஆடீர் ஊஞ்சல்

பழிச்சுமையால் நொந்தடைவோ<del>ர்</del> பாரந் தாங்கும் பலம்நண்ண அருள்செய்து மேலும் வாழ்வீல்

**வழுக்கி**விழா வாறுவழி ந**டத்து**ம் ஐயா வல்வினேகள் வேரறுத்துக் காக்கும் ஈசா அழுக்ககன்ருர் இதயங்கல் கோயில் கொண்டீரி ஆணேமுகம் ஐந்துகரங் கொண்டீரி ஆன்ரேரி வழுத்துமருள் ஒங்கார வடிவங் கொண்டீர் மன்னுடுவில் கணநாதா ஆடீ ரூஞ்சல்

கருத்தமைந்த பாரதமாம் காவி யத்தை கவின்ஞானி வியாசமுனி பாட நுந்தம் மருப்பொடித்து மகிழ்ந்தெழுதி வைத்தீர் இந்த மண்ணுலகும் விண்ணுலகும் செயல்கள் யாவும் திருத்தமுற முதல்வணங்கும் விக்கின ஈசா தேன்சொரியும் சோலேமலி உடுவில் கீழ்பால் நெருக்கமுறு பனேகள்மருங் கமர்ந்தீர் சாந்தி நிலவிடவே உலகெல்லாம் ஆட ரஞ்சல

அண்டர்தொழும் அருள்முருகன் மூத்தோய் ஏத்தும் அடியார்கள் மூன்றுமுறை தலேயிற் குட்டிப் பண்டிருந்து பரவுவழக் காறு பெற்றீர்

பரமசிவன் திருப்புதல்வா ஞானக்கோவே அண்டைம2ன குடிகளிலும் கமங்கள் தோறும்

ஆல்லிடையும் அடியவர்கள் வாழ்த்தக் கேட்கும் கண்டுதொழும் பக்தர்மிகும் உடுவில் ஊர்வரழ் கற்பகவி நாயகரே ஆடீ ரூஞ்சல்

சித்**தித்தற்** கரிதாம்நு & அருள் சித்தித்தால் தேன்மழையே வாழ்வெல்லாம் என்று கண்டு பத்திக்கு**வ் ப**த்தியொடு பரவு வார்கள்

பக்குவத்தில் ஒங்கிஇக பரவாழ் வெல்லாம் தித்திக்கப் பெறுகின்றுர் தொழுகை நோன்பு திருப்பணிகள், தொண்டா**ே** அடியார் நாழும் மூத்திக்கு வழிதண்ண அருவிவீர்! பக்தி

மூழ்குடுவில் விநாயகரே ஆடீ ரூஞ்சு

தெற்றிவிழிக் கற்பகமே ஆடீர் ஊஞ்சல் நின்மலனே ஐங்கரனே ஆடீர் ஊஞ்சல் ஒற்றைமுழுத் தத்தமுள்ச ஆடீர் ஊஞ்சல் ஒழித்தவரே எஜமுசனே ஆடீர் ஊஞ்சல் .முற்றறிவு முழு**முதலே ஆ**டீர் ஊஞ்**சல்** 

19 -

முப்பரிநால் மார்புடையீர் ஆடீரி ஊஞ்சல் வெற்றிகட்கு வித்திடுவிர் ஆடீரி ஊஞ்சல் விநாயகரே உடுவிலிலே ஆடீருஞ்சல்

மழகளிற்றுச் செவியாட ஆடீர் ஊஞ்சல் மணிமகுட ஒளிமின்ன ஆடீர் ஊஞ்சல் ஒழுகருளின் விழிகனிய ஆடீர் ஊஞ்சல் உதரபந் தனம் ஒளிர ஆடீர் ஊஞ்சல் வழி நறைதார் குழைந்தாட ஆடீர் ஊஞ்சல் மாரீபில் அக்கு மணியாட ஆடீர் ஊஞ்சல் விழிநுதல் நீ ரெளிமின்ன ஆடீர் ஊஞ்சல் கற்பக விநாயகரே ஆடீர் ஊஞ்சல்

ஆனந்தித் துருகிடநாம் ஆடீர் ஊஞ்சல் அருள்பலவும் நினேந்தழநாம் ஆடீர் ஊஞ்சல் தேனுந்தும் மலர்மணத்தில் ஆடீர் ஊஞ்சல் தீபங்கள் தூபமிடை ஆடீ ரூஞ்சல் வானிங்கும் வந்ததென ஆடீர் ஊஞ்சல் மலபந்தம் யார்க்குமற ஆடீர் ஊஞ்சல் நர்னென்னும் செருக்கற்றுர் உடுவில் தன்னில் நயந்துறையும் சிவகுமரா ஆடீர் ஊஞ்சல்

தவநெறியில் வாழ்வோர்கள் மலிந்து வாழி தர்மஉணர் வுள்ளமெலாம் இலங்கி வாழி அவிசேரரும் யாகங்கள் புரிவார் வாழி ஆவாழி ஆடியார், அர்ச் சிப்பார் வாழி திவனடியார், அழுதேவோர் அந்த ஞுளர் தெய்விகம் பூசைமலரிக் காக்கள் வாழி! பவந்திர்க்கும் சிவதொண்டு ஈகை வாழி! பார்காக்கும் பரமனருள் நிறைந்து வாழி!

கொல்லாமை கள்ளாமை கள்ளுண் ளுமை குருபத்தி இறைபக்தி பணிவும வாழி! எல்லார்க்கும் தாய்இறைவன் என்னும் எண்ணம் 'எல்லாமே அவன்'என்னும் பக்தி வாழி! நல்லவைகள் அத்தனேயும் செழித்து வாழி! நான்மறையின் ஆசாரம் ஆலயங்கள் தொல்லீழம் எங்கணுமே சுடர்ந்த வாழி! தூயகண பதிபாதம் வாழி வாழி! National States

## தெய்வம் என்பதோர் சித்தம் உண்டாக

designed though the second

அன் றும் – இன் றும்

திரு. க. சின்வோயார B. A., அதிபர் யா/அரியாலே ஸ்ரீ பார்வதி வித்தியாசாலே.

வாழ்க்கை ஒரு நீரோடை, நீரோடையிலே பாயும் நீர் நிலத்தில் சுவறிக் கொண்டேயிருக்குமானுல் காலகதியில் துர் நாற்றமெடுக்கும். அதனுல் ஓடைக்குங்கேடு, சூழலுக்குந் தீங்கு. நன்மை செய்ய முடியாத தீமையாவது செய்யாமலிருக்க முடியவில்லே. நீரோடை, மற்றொரு நீரோடை மற்றுப் பற்றின்றி போகவேண்டிய குறியை நோக்கி நெறிப் ஒடிக்கொண்டேயிருக்கும் நீர் உயிர்களுக்கும் பயிர்களுக்கும் படுகின்றது. வளத்தைவழங்குவதோடு களங்கமற்று விளங்குகின்றது. முந்திய நீரோடை எட்டி, பிந்தியது ஊருணி,ஊருணிபோன்றது சமயநெறி.சமயவாழ்க்கையே குறியைநோக்கி நெறிப்படுத்தும். அன்பே சிவம், அன்பு நெறி, சிவநெறி, அன்பு வற்ருத ஊற்று, அன்பில்லா வாழ்க்கை வற்றல் மரம் அன்பே பண்பு, பண்பு பொதுவாகக் குணம் எனப்பட்டாலும் பண்பு குணத்தி லும் ஆழமானது. நீண்ட வேர் ஊன்றி நிற்க, நிலேத்திருக்கும் நெடிய பழு மரம் போன்றது பண்பு. குணம் ஆளுக்கு ஆள் மாற்றம். வேளேக்கு வேளே மாறும். பண்பு அப்படிப்பட்டதன்று

அன்பு நாண் ஒப்புரவு கண்ணேட்டம் வாய்மையோ

டைந்து சால்பூன்றிய தூண்.

சமயத்துறையின் ஒப்புயர்வற்ற பொது நோக்கு பண்பின் அடிப்டையிலே முகிழ்த்துக் கொண்டியங்குகின்றது.

0

அன்று குருகுலக் கல்வி மூலம் சமயம் வாழ்க்கையோடு இரண்ட றக் கலந்திருந்தது. நான்கு ஆச்சிரமங்களில் முதலில் பிரமச்சாரியாயிருந்து ஒழுங்காக நெறிப்பட்ட இளேஞர் பின்ஞளில் புன்னெறிச் செல்லாது நன் னெறிப் பட்டனர், பிரமச்சாரியம் அறிவைத் தேடும் பருவம். அப்பரு வத்தில் வளரும் பயிர்கள் போன்ற சிறுவர் தம்மை நிறைவு நிலேக்கு நெறிப்படுத்துவதற்கு ஆயத்தஞ் செய்தனர். இது தனி வாழ்வு. இவ் வாழ்வில் முழுமையடைந்த, பின்பே - கற்றலில் நிறைவு பெற்ற பின்பே கற்ற நெறியில் நிற்கத் தலேப்பட்டனர், பெரது வாழ்விலீடுபட்டனர். கார்க்கண்டேய மாயினர். இ**ன்று நிலே வேறு. மரமானது த**னி வாழ்வில் தன்னேத் தயாரி செய்து கொண்ட பின்பே பிறர்க்குதவும் பொதுவாழ்வில் ஈடுபடுகிறது, காய்த்துக் கனிந்து உதவுகிறது. ஆனுல் இக்கால மாணவர் தனி வாழ் வில் சம்மைத் தயார் செய்ய முன்பே கூட்டுப் பரேவத்திலேயே குஞ்சு

பறக்க முனேவதுபோல வெளியுலக விவகாரங்களில் எண்ணச் சிறகுகளேப் பறக்கடிக்கின்றனர். பொதுவாழ்வில் ஈடுபடுகின்றனர் - பயிரைப் பரு வத்தே செய்ய வேண்டும். பிஞ்சிலே பழுத்தால் வெம்பல், முற்றிய காயே பழுக்கும், அனுபவ ஞானமும் அறிவின் முதிர்ச்சியுமே உண்மை உணர்வை ஏற்படுத்தும்,

> <sup>\*</sup> 'கற்க கசடறக் கற்பவை கற்றபின் நிற்க அதற்குத் தக''

என்பது வள்ளுவம், சமயம் காட்டாய பாடம், ஆனுல் பரீட்சைக்குப் புள்ளி பெறும் அளவுக்குக் கற்றல் நீன்று விடுகிறதேயொழிய நடைமு றைப் படுத்தலேக் காண முடிவதில்லே. கற்றல் வேறு, கற்ற நெறியியில் நிற்றல் வேழென்ருகிறது. ஒப்பந்த அடிப்படையில் கட்டப்பட்ட கட் டிடம் போல வித்தில்லாச் சம்பிரதாயமாக - சமயக் கல்வி அமைந்து விடு கிறது. சிறுவர் நுனிப்புல் மேய்கின்றனர். அதே நேரத்தில் அறிவியற் கலவியில் ஆழ்ந்து தோய்கின்றனர். காரணம் காலனி ஆட்சிக் காலத் திலிருந்து வந்த பழக்க வாசனேயும் ஒன்று. அதுவே மங்காவுடுப்புத் தொழிலுக்குத் தம்மைத் தயார் செய்தல். அறிவியல் மூளே விருத்திக் குப் பயன்படுமே யொழிய பண்பு விருத்தியை நிறைவு செய்யாது, எனவே தான் அறிவியற் கருவிகள் உலக அழிவுக்கும் ஆக்கப்படுகின்றன. அழகியற் கல்வி மன வளர்ச்சிக்குப் பயன்படும், அங்கே சமய நெறிப் படுதல் சீர்ப்படும். தெய்வ மெண்பதோர் சித்தம் உண்டாகும்.

இன்று அறிவியல் வளர்ந்த அளவுக்கு அன்பியல் வளரவில்லே. அறிவியல் பலவற்றிடையே அளந்தும். நிறுத்தும், எண்ணியும் புறநிலே யில் பொதுமையைக் காண்கின்றது. உலகம் அளந்து அறுதியிடும் அள விற்ருளுல் தாய்க்குக் குழந்தை அளந்து காணும் தசையும் எலும்பும் மட்டுந்தாஞ? அப்படியாஞல் தாய்மை என்பது வெறுங்கனவா? நன்மை யையும் தீறையையும் அளந்து அறுதயிட முடியுமா? புறநிலேயில் அளந் தறியும் விஞ்ஞானம் அழகை உண்மையை ஆராய்வதில்லே. ஆரர்ய்ச்சிக் கேற்ப வரம்பு கட்டி வாழ்வது விஞ்ஞானம், அதற்கப்பாலுள்ள உல கைப்பற்றி அறிவியலுக்கு அக்கறையில்லே. ''இந்தச் சரீரம் நமக்குக் கிடைத்தது........' சமயிக் கன்றே மனக் கவலே. அறிவியல் சரீரத் தைப் பியத்துப் பிடுங்கி ஆராயும் அளவிற் தொழிற்படும், உலகம் கலே யழகு நிறைந்தது. கல்லக் காண்பான் நாயைக் காணமாட்டானி. விஞ்

---- 22 -----

ஞானி, நாயைக் காண்பான் கல்லேக் காணமாட்டான் கலேஞன் பார் முதற் பூதங்களே விஞ்ஞானி ஆராய, பரத்துள் அவையாவும் மறைந்து நிற்கக் காண்கிருன் மெய்ஞ்ஞானி பகுத்தறியும் அறிவு மட் டும் போதாது; தொகுத்தறியும் அறிவும் வேண்டும். அழுங் குழந் தையை ஆற்ற அறிவியலார் பல ஆய்வுகளே நடத்தலாம். பால் நினேந் தூட்டுபவள் தாயல்லவா? புற அறிவு அறிவியல், வாலறிவு சமயம், இச்சமய ஒழுங்கு கல்வி நிலேயங்களில் மட்டும் வளராது. தாயானவன் பாலாட்டும் பொழுதே தொடர்ந்து ஊட்டிக் கொண்டு வரவேண்டும்.

மாணிக்க வாசகர் பதிறை வயது வரை கற்ற கல்வியின் தரமே நாஞர் என்னுள்ளமார் ஞானங்களார் எனச் சிந்திக்க வைத்து விசார உணர்ச்சியை ஏற்படுத்தி மார்க்கண்டேய மாக்கியது தெய்வம் என்ப தோர் சித்தம உண்டாக நான் யார் என்ற விசார உணர்ச்சி ஏற்பட வேண்டும், நான் அங்கங்களால் ஆக்கப்பட்ட ஆக்கை யெனில் எனது ஆக்கை என்று சொல்ல முடியாது, எனது என்பது வேறு; நான் வேறு, எனது என்று சொல்லப்படுபவை எவையும் நான் ஆக இருக்க முடியா. நான் என்பதற்குப் புறத்தில் நின்று விடைகாண முடியாது, நான் எனக் கூறும் பொழுது உள்ளே ஒரு பொருள் உண்டென்பதை உணர வேண் டும், அது தெய்வீகமானது தெய்வீகம் தெய்வ சம்பத்து, சிவநல்விண செய்பவர்க்குத் தெய்வீகம் தெளிவாகும், தேவர் பசு நல்வினே செய்த வர் எனவே தான் நீதிப்பிடிம்பை பங்கயத்தயனும் மாலும் அறியவில்லே. \*'வாஞடர் காணுதமன்" என்றூர் உமாபதி சிவம், சிவ நல்வினே சிவ னுய்யக் கொள்கின்ற ஆறு. பொருள், குணம், தொழில்கள் போல உணர்த்த முடியாவிட்டாலும் ஒருவாறு உணர்த்த உணர்வதற் குரிய தாய் உணர்ந்த விடத்து உவட்டா இன்பத்தில் தினக்கச் செய் வதாய், இன்ப வடிவாய் உள்ளது நான் நான் யார் என்பதை உணர்ந் தால் எந்நிலேயிலும், உயர்விலும், தாழ்விலும் சலனம் ஏற்படாத பொது நிலே தானே தோன்றும் இனபேதம், சாதி பேதம். ஏற்றத்தாழ்வு என்ற எவையுமே உதயமாகா.

தெய்வம் என்பதோர் சித்தம் உண்டாஞல் எண்ணங்கள் அடங் கும்; மனம் ஒடுங்கும்; அலே ஓய்ந்த கடல் போல் அமைதி நிலவும், பஞ்ச புலன்களின் வழிச் செல்லும் மனம் பாஞ்சாலியாகிறது, ஐவருக் கும் பொதுவாகிறது. புலன் வழிச் செல்லும் மனத்தில் புலனுணர்வுக ளுக் கேற்ற எண்ணங்கள் விழைவுகள் தலேகாட்டும்; அமைதி காண்பதரி தாகும்; மனத்துக்குத் தாழ்வு ஏற்படும்பொழுது அவமானம் அவதாரமி எடுக்கும் பொழுது ஐவரில் எவருமே துணேயாகார், துணேயிரிப்பின் நெஞ்சு, மனழ் ஒரு கூட்டுப் பொருள்; செகற்கை, அழியக்கூடிய நிலே

அத்திரைபுரியிலே, கௌரவர் அவையிலே,-மன்னர் குழரத்தின் முன் னிஃலயிலே – கணவன்மார், கனவான்மார் கூடியிருக்கும் சபை நடுவிலே நிறுத்தப்பட்டுத் துகிலுரியப் படுகிருன் பாஞ்சாவி, பஞ்சவரோ தமது பதிவிரதையைக் காப்பாற்ற முன்வரவில்லே, தலேமக்கள் தலே குனிகின் றனர். தன்கையே தனக்குதவி என்ற எண்ணத்தால் கைகள் ஆடை யைப் பற்றுகின்றன. வாய் மாத்திரம் பரந்தாமனே வரவழைக்கிறது. ஆள்பாதி, ஆண்டவன்பாதி, யுக்தியும் பக்தியுஞ் சேர்ந்த மனப்போரர்ட் டம். தன்னுலாவதொன்றில்லே என்ற எண்ணம் ஏற்படுகிறது; வலுக்கி றது. தெய்வமென்பதோர் சித்தம் உண்டாகிறது, கைகள் அங்கைகளா யின. ஆடையைப் பற்றிய கைகள் தலேமேல் ஒங்கித் தர்யினும் நல்ல தலேவனின் தாள்களேப்பற்றின. கைகள் கூப்ப, ''கோவிந்தா கோவிந்தா'\* என்று கூப்பிட்டாள்: நாவில் ஊருத அமிழ்து ஊறியது; உடல் புள காங்கிதமடைந்தது. தன்னே மறந்து தலேவ்னேத் தலேப்பட்டான்; அருள் பெருகியது; ஆடையும் பெருகிக்கொண்டே போகிறது. உரிந்த துச்சர் தனனும் கைசோர்ந்து, மெய்சோர்ந்து வீழ்ந்தான், மற்றுப் பற் றின்றி பற்றற்றரு**ீனப் ப**ற்றிய திரௌபதி கற்பினுக்கும் மரபினுக்கும் இவளே தெய்வமெனப்பட்டாள்.

கடலில் அலே ஒய்ந்தபின் அலேயும் கடலாம், சலனமற்றிருப்பது போல் எண்ண அலேகள் அடங்கிய நிலேயில் மனஞ் சலனமற்றிருக்கும்; கற்புநிலே எய்தும், கற்பு நிலே கலப்பற்ற தனிச்தன்மை? மாசற்றதன்மை, இந்நிலே எய்திய விடத்து இன, சாதிபேதம் தலே தூக்கா. யாதும் ஊர், யாவருங் சேளிச் ஆவர். தெய்வம் என்பதோர் சித்தம் உண்டாகும். அந்தநாள் எந்தநாளோ.......



## சேக்கிழாரும் பெரிய புராணமும்

கோதையை பெற்றில் நாடியாகுக்கு

சைவப் புலவர் திரு. வ. கந்தசாமி ஆசிரியர் (யா / பெரியபுலம் தமிழ் வித்தியாலயம் )

சேக்கிழார் பெருமான் நமது செந்தமிழ் நாட்டின் தேசிய கவி ஞர். அவர் இயற்றியருளிய திருத்தொண்டர் புராணம் நம் நாட்டின் ஒப்புயர்வற்ற தேசிய காவியம். ஆங்கிலேயர்கள் தமது நாட்டின் அரும் பெருங் கவிஞர் 'ஷேக்ஸ்பியர்' என்பவரைக் குறித்துப் பல்வேறு கோணங் களில் வெவ்வேறு வகைகளில் ஆராய்ந்து பெருமிதங்கொண்டு மகிழ்கின் றனர். அதுபோல நாமும் நமது அருமைச் சேக்கிழார் பெருமாணேக் குறித்துப் பலப்பல துறைகளில் ஆராய்ந்தறிதல் நம்மனேர்க்குப் பெரு நலம் பயக்கும்,

ஆசிரியர் சேக்கிழார் அநயாய சேர்ழனுக்கு அமைச்சராய்த் திகழ்ந்த காலத்திற் சமணரது பெருங்காப்பியமாகிய சீவக சிந்தாமணி என்னும் நூலே உலகத்திற் பலரும் படித்துப் படித்துப் பெருமகிழ்வுற்றனர். உயிர்க்குறுதி பயக்கும் உண்றைப் பெர்ருன் கற்பியாத அந்நூலக் கற்றல் பெரும்பயன் பயப்பதில்ஃயென்பார், (கே்கிழார் புராணம் 20 ல்)

''உலகிலுளோர் சிலர்கற்று நெற்குற் றுண்ணுது உமிகுற்றிக் கைவருந்தக் கறவைநிற்க மலடுகறந் துளந்தளர்ந்து குளிர் பூஞ்சோலே வழியிருக்கக் குழியில்விழுந தளறு பாய்ந்து விலேதருமென் கரும்பிருக்க இரும்பை மென்று விளக்கிருக்க மின்மினித்தீக் காய்ந்து நெர்ந்தார்.''

என்முர். சோழமன்னனும் சிந்தாமணிப் பயிற்சியிலேயே மிகுதியும் ஈடு பட்டு அதைக் கற்பதிலே பொழுது போக்குவதைக் கண்ட சேக்கிழார் பெருந்தகை அவனே நோக்கிச் சிந்தாமணி நூலானது சமணர் கட்டிய பொய்க் கதையினேக் கூறுதலால், மறுமைக்கு யாதும் பயன் தராதது. இம்மைக்கும் அத்தகைத்தே. சிறப்புமிக்க சிவகதையே இம்மைக்கும் மறு மைக்கும் உறுதிபயக்கத்தக்கது என்று கூறினர். அப்போது அரசன் இது பயனற்ற கதையாயின் இருமைக்கும் நன்மை பயக்கத்தக்க சிவ கதை யாது? உலகத்திலே அக்கதையே மொழிந்தவர் யார்? சேட்ட வர் யார்? பெருந்தவத்தினர் கதையோ? அல்லது தவங்கிடந்து பேறு பெற்றவர்களின் கதையோ? இவற்றையெல்லாம் பொருத்தமாகக் கூறுக. சேக்கிழார் - பெருமான் தில்லேத் திருப்பதியின் எல்லேயில்வந்து அத் திருப்பதியைத் தாழ்ந்திறைஞ்சித் திருக்கோயிலுக்குச் சென்று பொற்றும ரையில் மூழ்கி அம்பலவாணர் முன்சென்று பணிந்து உளமுருகி நைந்து கைதொழுது இறைவனது எல்லே காண்பதற்கரிய இருவருட் பேரொளி யாகிய இன்பக் கடலிற்றின்த்துக் கடவுளே நோக்கி,

''அடிகளேயுன தடியர் சீரடி யேனுரைத்திட வடியெடுத் திடர்கெடத்தரு வாயெனத் திருவருளே யெண்ணி யிறைஞ்சிஞர்''

அப்பொழுது வானிழல் மொழியாக ''உலகெலாம்'' என்ற அருள் நூத ஒலியானது அடியார்களெல்லாருடைய செவியின் கண்ணும் நிறைந் தது. திருத்தொண்டத் தொகையுட் போந்த நாயன்மாருட்டலேயான வர் மூவராதலின், அத்திருநெறித் தலேவர்களேச் சேக்கிழரர் பெருமான் வணங்கிச் சிவசின்னங்கள் தரித்து, ஆயிரக்கான் மண்டபத்தே வீற்றி ருந்து சிவபெருமான் அடியெடுத்துரை செய்த செந்தமிழ்ச் சொற்றுடு ரையே முதலாகக்கொண்ட இருவிருத்தம் பாடிப் பெரிய புராணத்தை இயற்றத் தொடங்கிஞர். உலகெலாம் என ஆரம்பித்து நின்ற தெங்கும் நிலவி உலகெலாம் என நிறைவு செய்தார். 4286 செய்யுட்கள் உள.

பெரிய புராணமானது, சொன்னடையினும் பொருள் விழுப்பத்தி னும் இணேயற்றதாய் எவ்வகைச் சிவ வழிபாட்டினர்க்கும் பொதுவாகிய பெருநூலாக விருத்தலின், சிவவழிபாடு உலகில் உள்ளவரை நின்று நில வும் பெருங்காப்பியமாம். இனி சேக்கிழார் பாடிய திருத்தொண்டர் புராணத்தின் சிறப்புக்களே ஆராய்வாம்.

ஒற்றுமை, வேற்றுமை நயம் விளங்கச் சொற்ரொடர் அமைப்ப தில் ஆடிரியர் சேக்கிழார் மிகவுந் கிறமை சான்றவர். திருநாவுக்கரசு நாயஞர் புராணம் 105 ஆவது பாட்டில்; உலகெலாம் அழிக்க வந்த ஆலகால விடமானது சிவபெருமானுக்கு அழுதம் ஆயிஞற்போல, சிவபெ ருமான் தமராகிய அப்பமூர்த்திகட்கு நஞ்சுகலந்த பாற்சோறு அழுத மரதல் இயல்பே என்பார்.

"பொடியார்க்குந் திருமேனிப் புனிதர்க்குப் புவனங்கீ<mark>ள்</mark> முடிவாக்குந் துயர்நீங்க முன்*னே*விடம் அமுதாஞல் மடியார்க்கும் அறிவரிய பசுபதியார் தம்முடைய அடியர்ர்க்கு நஞ்சமுத மாவதுதா னற்புதமோ!'' என்ரு**ர்** 

சண்டேசுர நாயஞர் வரலர்ற்றுப் பருதியில் உள்ள ஆருவது பாட்டில் பயன்கள் பலவற்றை அழகாகத் தொகுத்துக் கூறியிருப்பது வியக்கத் தக்கது. ''பண்ணின் பயனும் நல்லிசையும் பாலின் பயனும் இன்சுவையும் கண்ணின் பயனும் பெருகொளியும் கருத்தின் பயனும் எழுத்தஞ்சும் விண்ணின் பயனும் பொழிமழையும் வேதப்பயனும் சைவமும் போல் மண்ணின் பயனும் அப்பதியின் வளத்தின் பெருமை வரப்புடைத்தேர்?

சில இடங்களில் சொல்லாற்றலிஞலே நுட்பமான பொருளேக் குறிப்பது இவர்க்கு வழக்கம்: திருஞானசம்பந்தர் புராணம் 280 ஆம் பாடலில் \*பெற்ற குலத்தாதையாரும்' என்ற விடத்துச் சம்பந்தப் பெரு மானது மெய்த் தந்தையார் இறைவரே யென்றும் பிறப்புச்சார்பான் மட்டுமே சிவபாத விருதயர் அவர்க்குத் தந்தையாரென்றுங் குறிப்பித் தமை காண்க. வெப்பு நோயால் வருந்திய பாண்டியன் நாயஞரைக் கண்டவுடன்,

"சிந்தையாற் ரெழுது சொன்ஞன்

செல்கதிக் கண்ய ஞஞன்'' என்றவிடத்து, வெப்புநோய் தீர்ந்து சைவத்துட் புகுமூன் வெளிப்படையாகக் கையாற்ருெழுதிலன் என்றும், வெளிப்படையாகத் தொழாமையின் செல்கதியாகிய சிவநெ றிச்கு அணித்தாய் நின்ருனேயொழிய, அதனேச் செய்திலன் என்றும் குறிப்பாலுணர்த்தியவாறு காண்கத

இவர் தமது காப்பீயத்துட் பல அழகிய உவமைகள் அமைத்துள் ளார்: செல்வமானது பல முயற்சிகளாற் பெருநியோங்குவது போலத் தோன்றி ஊதியமிலாமையான் இழக்கப்பட்டொழிவதற்கு உவமையாக யானே யென்னும் நோயிளுல் உள்ளீடற்றுப் பயனிலதாகும் விளாங்க னியை எடுத்துக் காட்டிஞர்: அரிவாட்ட நாயஞர் புராணம் 8 ஆம் செய்யுளில்,

> பேவு செல்வங் களிறுண் விளங்கனி யாவ தாகி யழியவுழ்'

என்றது காண்க.

கடவுளின் நெறிச்சார்பான பொருள்களேயே உவமைக்கு எடுத்துக் கொள் ஞதல் இந்நாலுள் மிகுதியாகக் காணலாம். வெண்மைக்குத் திருநீற்றின உவமையாக எடுத்துக் கொண்டனர்,

"பொன்னின் வெண்டிரு நீறு புளேந்தெனப் பன்னு நீள்பனி மால்வரைப் பாலது.'' எனக் கூறியதும் காணப்பாற்று.

-26-

இளயான் குடிமாற நரீபஞர் நன்கு வளராத குறும்பயிர்களே அடியவர்களுக்குக் கறியமைத்தற் பொருட்டு எவ்வாறு பறித்தனரென் னில், பற்றிற்கும் பழிக்குங் காரணமாகிய மூலமலத்தைப் பறித்தொழித் தல் போலக் களேந்தெடுத்தாரென்று கூறினவிடத்துத் தத்துவக் கருத் தின உவமையாக அமைத்தமை காண்க:

''குழிநிரம் பாத் புன்செய்க் குறும்பயிர்தடவிப் பாசப் பழிமுதல் பறிப்பார் போலப் பறித்தவை கறிக்கு நல்க'' (இளயாள் 21 ம் பாடல்)

"பஞ்சின் மெல்ல**டிப் பாவைய ருள்ளமு**ம் வஞ்ச மாக்கள்தம் வல்வினேயும் அரன் அஞ்செ ழுத்தும் உணரா அறிவிலோர் நெஞ்சும் என்ன இருண்டது நீண்டவான்.'' என்ற

விடத்துச் சமயக்கருத்தும், அறநூற் கருத்தும் உவமையாக வந்தன. குற்ற மாகத் தோன்றுவனவற்றைக் குற்றமற்றவென விலக்குதற் பொருட்டு அழகிய உவமைகள் அமைப்பதில் இவர் திறமை மிக்கவர். கண்ணப்ப நாயஞர் தமது வாய்நீரால் இறைவனுக்கு நீராட்டினமையும், தமது வாயிஞற் சுவைத்த ஊனமுதம் நல்கினமையும் குற்றமில்லாத செயல் களே என்பார்,

' 'வாயின் மஞ்சனநீர் தன்னே விளேத்த அன்புமிழ்<mark>வார்போ</mark>ல விமலஞர் முடிமேல் விட்டார் என்றும், ''

"எண்ண றந்த கடவுளருக் கிடுமுணவு கொண்டூட்டும் வண்ண எரி வாயின்கண் வைத்ததெனக் காளத்தி அண்ணலார்க் காம்பரிசு தாஞ்சோதித் தமைப்பா**ர் போ**ல் திண்ணஞர் திருவாயில் அமைத்தாரூன் திருவமுது"

என்றுங் கூறிஞர்:

மூவர் திருப்பதிகங்கள் பாடிய செய்தியைக் கூறுமிடத்துச் சில இடங்களில் திருப்பதிக முதற்குறிப்பையும், சில இடங்களில் முடிபினே விளக்கியும், சில இடங்களில் இரண்டினேயும் அமைத்தும். திருப்பதிகக் கருத்தினேச் சில இடங்களில் விளக்கி இடைநின்ற சொற்ரெடீர்கள் அமைத்தும், பிற இடங்களில் திருப்பதிகக் கருத்தினே விளக்கியும் ஆசிரி யர் திருப்பதிகங்கட்குத் தேர்ற்றுவாய் அமைத்துள்ளார்.

I முதற் குறிப்புக்கு உதாரணம்:-

''பித்தாபிறை சூடியெனும பெரி**தாந் திருப்பதிகம்''** <sup>2</sup> 'சுற்ரு**யீனவாறு விலக்க**ிலீர்**'' என நீடிய கோதில் திருப்பதிக**ம். ''தோ**டுடைய சேவியனெ**னு மெய்**மை கொழிந்திருப்பதிகம்''**  I முதலு முடிபுக்கு உதாரணம்:

- (அ) ••சொற்றுணே வேதியன் என்னுந் தரய்மொழி நற்றமிழ் மாலேயர் நமச்சி வாயவென்று ''
- (ஆ) ''அஞ்சுவதில்லே யென்றே யருந்தமிழ் பாடியறைந்தார்''

III கருத்தும் இடைநின்ற சொற்றெடருக்கும் உதாரணம்:

(அ) <sup>\*</sup> நிணப்பவர்தம் மனங்கோயில் கொண்டருளும் அம்பலத்து நிருத்தனைரத் தினத்தினயாம் பொழுது மறந்துய்வனே வெனப்பாடியதில்லே சார்ந்தார்

ஆசிரியர் சேக்கிழார் சிவனடியார் பெருமையையே கூற வந்தாரா யினும், தமது நூலுள் ஆங்காங்குச் செந்தமிழ்ப் பெருமையையுஞ் சுட் டிப் போந்தனர், தமது நூலுக்கு மூல நூலாகிய திருத்தொண்டத் தொகை தமிழில் கண்ணேயே முதலில் அருளிச் செய்யப் பட்டமை யால், அதனேத் 'தென்றமிழ்ப் பயன்' என்றுர்.

''தென்றமிழ்ப் பயனுயுள்ள இருக்தொண்டத் தொகை முன்பாட'' என்றமை காண்க.

சேக்கிழார், திருமுறைகளே நன்கினிது பயின்று உணர்ந்தவர்களிற் தலே சிறந்தவர். திருமுறைகளின் சீரிய செம்பொருள்களே லிளக்கும் செயலி னும், சேக்கிழார் பெறலருந்திறன் பெற்றவர். இவ்வுண்மையினே,

"அவையகம் வியக்கும்முப் புலவர்அருள் முக்கனி அருந்தமிழ்ச் சுவையனேத்தும் ஆராய்ந் தெடுத்துப்பல் செய்யுள் முகமா அறிய அறிவித்த பெரு நாவலன்.''

என<mark>ப் பெருங்கவிஞர்</mark> மீனுட்சி சுந்தரம்பிள்ளே அவர்க**ள்** மிக வியந்து போற்றி மகிழ்ந்<u>தர</u>ுளுகின்*ரூ*ர்.

சேக்கிழார் பெருமான் செம்பொருள்காட்டி. விளக்கம் செய்த ருளிய தேவாரத் திருப்பாடல்கள் பலவற்றுள், ஒன்றினே இங்கு பாச்ப்பாம்,

''மண்ணில் நல்லவண்ணம் வாழலாம் வைகலும் எண்ணில் நல்லகதிக்கு யாதுமோர் குறைவிலே கண்ணில் நல்ல ஃதுறும் கழுமல வளநகர்ப் பெண்ணில் நல்லாளொடும் பெருந்தகை இருந்ததே.''

- 88 --

என்னும் தேவாரப் பாடல், சைவ மெய்புணர்வு சிறிதேனும் உடையார் யாவராயீனும், அவரனேவரும் அறிந்ததொன்று. அதனேப்படிக்குங்காலும், பாடுங்காலும் நாம் அனேவரும் பொதுப் பெர்ருளாக எண்ணுவது, 'கழு மல வளநகரின்கண் பெண்ணின் நல்லாளாகிய பெருமாட்டியுடன் பெருந் தகை எழுந்தருளியிருக்கின் ரூர்; அதனுல் நாம் மண்ணில் நல்ல வண்ணம் வாழலாம். நமக்கு வைகலும் எண்ணில் நல்லகதிக்கு யாதுமோர் குறை வில்லே' என்பதேயாகும். இப் பொருளேவிட நாம் வேறெதுவும் எண்ணு வழில்லே சேக்கிழார் பெருமான், திருஞான சம்பந்தப் பெருந்தகையின் உணர்வினேடு தம்முணர்வும் ஒன்றி இயைந்து நின்ற உணர்ந்த அனுபவத்தினேத் தெய்வத் திருவருளால் பெற்று, இத் திருப்பாடல் எப் போது, எங்கு, எந்தச் சூழ்நிண்யில் இனிதருளிச் செய்யப் பட்டது என் னும் செய்தியினே, தம்மனேர் உய்யத் தெருட்டி அருளுகின்றூர்,

- 29 -

திருஞான சம்பந்தப் பெருமான் பாண்டிநாட்டில் சிவநெறியைச் செழிப்பித்துத் திருநீற்ருளிபரப்பி, மங்கையர்க்கரசியாரும். குலச்சிறை யாரும் மகிழ்ந்து வணங்க, மதுரையின்கண் சிலநாள் தங்கியிருந்தார். அப்போது தம் அருமைத் தவப் புதல்வரின் பிரிவைத் தரிக்கலாற்ருத சிவபாதவிருதையர் அவரைக் காணும் பொருட்டு பாண்டி நாடு நோக்கி வருகின்றூர்.

தந்தையார் வருகையை அறிந்த ஞானசம்பந்தர் எதிர் சென்று வணங்கிஞர். உலகியல் தந்தையாரைக் கண்ட திருஞான சம்பந்தருக்கு தமது அருளியல் தந்தையின் நி&னவு எழுந்தது அம்மன எழுச்சியா**ல** பெருமான் சிவபாத விருதயரை நோக்கி.

''அருந்தவத்தீர்! எணே அறியாப்பருவத்தே எடுத்தாண்ட பெருந்தகை எம்பெருமாட்டியுடன் இருந்ததே?''

எனத் திருப்பதிகம் போற்றிசைத்தார். அத் திருப்பதிகமே ''மண்ணில் நல்லவண்ணம்'' எனத் தொடங்குவதாகும். அத் திருப்பதிகம் இத்த கைய ஒரு பொருந்திய சூழ்நிலேயிலேயே திருந்த அருளிச் செய்யப்பட் டது என்பதீணச் சேக்கிழார் பெருமான் ''காலம் இடையிற்றவற்றை யும், தேயம் இடையிற்றவற்றையும் காணும் ஞானக் கண்'' கொண்டு உணர்ந்து நமக்கு உணர்த்தியருளுகின்றுர்.

திருஞான சம்பந்தரின் உணர்வோடு, சேக்கிழார் பெருமான் உணர்வும் ஒன்றி இயைந்து நின்று திள்த்திருந்தாலன்றி, இச் சூழ்நிலேயை அவர் இனிதுணர்தல் இயலுமோ? சேக்கிழாருக்கு இச் சூழ்நிலேயின் பெற்றி யுணர்தற்குப் பெரிதும் உதவியது, ''பெண்ணின் நல்லாளொடும் பெருந் தகையிருந்ததே'' எனவரும் ஈற்றடியில் ''இருந்ததே'' என்னும் சொல் லில் உன்ள ஏகாரமேயாகும். நம்பேரீன்ருர் அவ் ஏகாரத்தின் ''அசை'' என்ரே ''பிற'' என்ரே, தள்ளி விடுவோம். சேக்கிழார் பெருமான் தேவாரத் திருப்பாடல்களில் ஒரு சிறு எழுத்தினேயும் பொருளற்றதெனப் புறக்கணிக்க உளம் இசையார். அவ்வேகாரத்கினே விஞப் பொருளில் போந்ததென நுண்ணிதின் உணர்ந்தார். தாம் உணர்ந்து உவந்த அச் செம்பொருளே,

''மண்ணின் நல்ல என்றெடுத்து மனத்தெழுந்த பெருமகிழ்ச்சி உண்ணிறைந்த காதலிஞல் கண்ணருவி பர்ய்ந்தொழுக அண்ணலார் துமைவினவித் திருப்பதிகம் அருள் செய்தார் தண்ணறும்பூஞ் செங்கமலத் தார் அணிந்த தமிழ் விரகர்''

என்னும் பாடலால் நாமும் உணர்ந்து மகிழ விளக்குகின்றுர். இதன்கண் ''அண்ணலார் தமை வினவித் திருப்பதிகம் அருள் செய்தார்'' என அத்திருப்பதிகக் கருத்திணயே சுருங்கத் தொகுத்துத் திரட்டி யுரைப் பார் போல, அருளிச் செய்திருக்கும் திறம் பெரிதும் இன்புறற் பாலது. ஏகாரம் விஞப்பொருளில் அமைந்தது என்பதனேக்குறிப்பதற்கு 'வினவி' என்னும் சொற்பெய்து உணர்த்தியுள்ள அருமைப்பாடும் அன்வரும் வியக்கத்தகுவது.

ஆசிரியர் சேக்கிழார் தமது நூலில் சைவ சித்சாந்தக் சொள்கை களே எடுத்து விளக்கியுள்ளார் 'சித்தாந்த சாத்நிரங்கள்' தோன்று தற்கு முன்னரே வாழ்ந்கிருந்தவராயினும், பநி. பசு, பாசம், இருவினே, மும் மலம், நாற்பாதம், இருவினேயொப்பு மலபரிபாகம் சந்திநிபாதம், தீக்கை சிவலிங்கம், திருநீறு இருவைந் தெழுத்து முதலியன போன்ற பல சைவ சித்தாந்தக் குறியீட்டுச் சொற்களேயும், அவற்ரேடு தொடர்யுடைய பல வகைக் கருத்துக்களேயும் ஆங்காங்கே தமது நூலில் ஏற்றவிடத்துக் குறிப் பிடுகின்ரூர். சில செய்யுட்களே இங்கே நோக்குவோம்.

- 1 'பொடியார்க்கும் திருமேனிப் புனிதற்குப் புவனங்கள் முடிவாக்கும் துயர்நீங்க முன்னேவிடம் அமுதாஞல் படியார்க்கும் அறிவரிய பசுபதியார் தம்முடைய அடியார்க்கு நஞ்சமுதம் ஆவதுதான் அற்புதமா?''
- 2 ''இருவி'னப் பாசம் மும் மலக்கல் ஆர்த்தலின் வருபவக் கடலில் வீழ்மாக்கன் ஏறிட அருளும்மெய் அஞ்செழுத்தரசை இக்கடல் ஒருகல்மேல் ஏற்றிடல் உரைக்க வேண்டுமோ?'\*

''தலஞ்சிறந்த ஞானயோகக் கிரியா சரியை *யெலா*ம் மலர்ந்த மொழித் திருமூலதேவர்''

''ஆதிமந்திரம் அஞ்செழுத் தோதுவார் நோக்கும் மாதிரத்தினும் மற்றைமந் திரவிதி வருமே''

என்பன போன்று வரும் பெரிய புராணப் பாடல்கள் பல வற்றில் சேக் கிழார் பெருமான் சைவ சித்தாந்தக் குறியீட்டுச் சொற்களேயும் கருத் துக்களேயும் ஆங்காங்கே குறிப்பிட்டமை அறிந்தின் புறற் பாலது. சைவ சித்தாந்த நூலா சிரியர்கள் சேக்கிழார் பெருமானிடத்தும், அவர் தம் நூலின் மாட்டும் கொண்டிருந்த பெரும் பற்றையும் பெரும் பயிற்சியையும் கொண்டுள்ளார்கள் என்பதற்குச் சான்றுக உமாபதி சிவம் அருளிய பாடல்களில் இரண்டினே இங்கு குறிப்பிடுவாம்.

''பார்வைஎன மக்களேமுன் பற்றிப் பிடித்தற்காம் போர்வைஎனக் காணூர்புவி '

எனவரும் திருவருட்பயன் கண்ணில் நீ**டு பார்வையொன்று கொண்டு** காணும் அன்பர்முன் எண்ணில் பார்வை கொண்டு வேடர் எம்மருங் கும் ஏகிஞர்' எனவரும் பெரிய புராணச் செய்யு<mark>ீள நிணேப்பிப்பதாகும்</mark> இவ்வாறே,

\*்செய்வானும் செய்விணயும் சேர்பயனும் சேர்ப்பானும் உய்வான் உளன்என் றுணர்'' எனவரும் திருவருட்பயன்,

''செய்விணயும் செய்வானும் அதன் பயனும் கொடுப்பானும் மெய் வகையால் நான்காகும் விதித்த பொருள் எனக்கொண்டே இவ்வியல்பு சைவநெறி அல்லவற்றிற்கில்ஃயென

உய்வகையாற் பொருள் சிவன் என்றருளாலே உணர்ந்தார்''

எனவரும் சேக்கிழார் திருமொழி<mark>யின் எ</mark>திரொலியே ஆகும் என்பதில் ஐய**யில்லே.** 

பக்திச்சுவை நனி சொட்**டக் கவிபாடிய சேக்கிழார் பெரும**ானின் கவிதை நயத்தைப் பலவகையாலும் ஆராய்ந்து பார்த்து இன்புறு வோமாக.

restation

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# சிவாகமங்கள்

Contraction of

D. கோபாலகிருஷ்ணன், விரிவுரையாளர். இந்து நாகரிகத்துறை, யாம்ப்பாணப் பல்கலேக் கழகம், இலங்கை.

சைவசமயம் அநாதியானது; சிவ சம்பந்தமுடையது; ஆழமும் அகலமும் நட் பமும் உடையது, இச்சமயத்திற்குரிய முதனூகைளாக வீளங்குவன வேதம் ஆகமம் ஆகிய இரண்டுமாம். ஆன்மாக்கள தம்மை வழிபட்டு உய்ந்து கடைத்தேறும் பொருட்டு இறைவனுல் அருளிச் செய்யப்பட்ட முதநூல்களாக இவை சைவர்களால் போற்றப்படுகின்றன. சைவ சமயத்தோடு தொடர்புகொண்ட ஆகமங்கள் சிவாகமங்கள் எனப்பெயர் பேறுவன.

வேதத்திற்கும் ஆகமத்திற்குமிடையே உள்ள நெருங்கிய பிணப்பை வலியுறுத் தும் மரபுவழி விளக்கங்கள் குறிப்பிடற்பானன. சிவபிரர்னுக்கு வேதம் அங்கமென வும் சிவாகமம் அங்கியெனவும் சிறப்பப்பெறுகின்றன வேதம் துதிநாலாகவும் ஆகமம் விதிநூலாகவும் ஏறகப்படுகின்றன. வேதத்தை மந்திர சாத்திரமெனவும் ஆகமத் தைத் தந்திர சாத்திரமெனவும் கூறுவர். 'மந்திரம்' என்பது '' நிரைப்பவரைக் காப் பாற்றுவது '' என்றும் 'தந்திரம்' என்பது 'தன்னே அடைந்தோரைக் காப்பாற்று வது' என்றும் பொருள்படும். பத்தாத் திருமுறையாகிய திருமந்திரத்தைப் பாடிய திருமூனின் கருத்து இல்கு குறிப்பிடற்பாலது

''வேத மோடாகமம் மெய்யா இறைவன்நூல் ஒது பொதுவுஞ் சிறப்பு மென்றுள்ளன நாத னுரையிவை நாடிலி ரண்டந்தம் பேதம் தென்பர் பெரியோர்க் கபேதமே''

வேதழும் ஆகமமும் மெய்யானவை அவை இறைவன் நால்களாகும்; வேதம் பொது நூலாகவும் ஆகமம் சிறப்பு நூலாகவும் விளங்குவன: இறைவனுல் அருளப்பட்டவை; இவை இரு வேறுபாடான முடிவைக் கூறுமென்பர்—ஆனுல் நுணுகிப் பார்த்தால் பெரியோர்கள் இவை இரண்டிற்குமிடையே வேறுபாடு காணமாட்டார்கள்! - என்ற கருத்து இவை இரண்டுக்கு மிடையேயுள்ள ஒற்றுமையை விளக்கும். இதே கருத் தையே அருனிநந்தி சிவாசாரியார் தமது நூன்லும் கூறுவதைக் காணலாம்-(1) சைவத்திறன் உணர்ந்த பெரியார் மூக்கூட்டுவாசாரியார் வேதாந்த ருக்திரத்திற் குரிய தமது பாடியத்தில் கூறும் கருத்துக் குறிப்பிடத்தக்கது. ''வேத சிவாகமங்க ருக்குப் பேதம் காண்கின்றிலம்; வேதமும் கிவாகமமும் ஒன்றே'' என்பதாகும் (2) வேதகாம ஒருமைப்பாட்டினே வலியுறுத்த அறிஞர்கள் இக்கருத்தின் அடிக்கடி எடுத்தாள்வதைக் காணலாம்.

லேதத்தைப் பசுவாகவும் ஆதன் பாலே மெய்யாகவும் உருவகப்படுத்தும் மரபு இவற்றிற்கிடையேயுள்ள ஒற்றுமையைக் காட்டும் – வேதப்பொரு**ன் பலப**டத் தோ**ன்** றும் சூத்திரமாகவு**ம், கிவாகமம் அதனே அ**வ்வாருகவொட்டாது தெளிந்துரைக்கு**ம்**  பாடியாகவும் விளங்கும், 'உண்மைப் பொருளேக் கேட்டற்குக் கருவியாதலிஞலே சருதியேனவும் உண்மைப் பொருள்களே முற்றும் உணர்தற்கும் வருவித்தற்கும் கருவி யாதலிஞலே ஆகமம் எனவும், நியதமாக உணர்தற்குக் கருவியாதலிஞலே நிகமம் எனவும், ஆதிகுருவினின்றுந் தொடங்கிய பாரம்பரியமாகப் பயிலப்படுதலினுலும் டி கற்கப்படுதலிஒலும், ஆமிநாயமெனவும் சுயம்புவாகிய பதியினின்று தோன்றினமை யால் சுயம்பு எனவும் வேதஞ்சொல்லப்படும்' <sup>3</sup> என்ற கருத்து மனங் கொள்ளத் தக்கது. இக்கருத்து வேதாகமங்களின் உள்ளார்ந்த ஒற்றுமையைக் காட்டுகின்றது

'ஆசமம்' என்ற பெயரை ஆராயும்போது பொதுவான விளக்கங்களும் சிறப் பான விளக்கங்களும் கூறப்படுவதைக் காணலாம். இப்பெயர் உணர்த்தும் பல்வேறு பொருள்களுள் தோற்றம், வருகை, சாத்திரம், சாத்திரஞானம், ஆப்தவாக்கியம் என்பன குறிப்பிடத்தக்கன. இப்பேயர் சுட்டும் சிறப்புப் வொருள் ஆராயுமிடத்து, 'தொன்றுதொட்டு வரும் ஷறிவு' என்னும் பொருளுடைத்தாய் அறிதற்குக் கருவியாகிய சமய நூல்களேக் குறிக்கும். ஆ. க. ம என்ற மூன்றெழுத்துக்களும் முறையே ஆ' என்பது பாசமெனவும் 'க' என்பது பசுவெனவும் 'ம' என்பது பதுயேனவும்பொருள்படும்: அவ்வாற பொருள் கொள்ளுமிடத்து 'ஆகம' என்ற பெயர் சைவசித்தாந்தம் சிறப்பித்துக் கூறும் திரிபதார்த்தங்களே உணர்த்துவதாகின் றது. இதற்கு இன்னுமொரு விளக்கமும் உண்டு. 'ஆ' என்பது சிவஞானமெனவும் 'க' என்பது மோட்ச சாதனம் எனவும் 'ம' என்பது மலநாசம் எனவும் பொருள் கொள்ளப்படுகிறது. ஆகவே ஆன்மாக்களுக்கு மலத்தை நாசம்பண்ணி கிவ ஞானத்தை உடுப்பித்து மோட்சத்தைக் கொடுக்கும் என்ற திறப்பான விளக்கம் உணரற்பாற்று.

சிவாகமங்கள் இருபத்தெட்டாகும் - இவ்வாகமங்கள் இருபத்தெட்டனுள் ஒரு நில மட்டுமே எமக்குக் கிடைக்கின்றன, இப்பொழுது எமக்குக் கிடைக்கும் ஆக மங்களுள் காரணமும் காமிகமும் மிக முக்கியமானவை. இவை கிரியைகளேப் பற்றிக் கூறுவனவாம். சிவாகமங்களாவன: காமிகம், யோகஜம், சிந்தியம், கார ணம். அஜிதம். தீப்தம், சூக்குமம், சகசிரம் அம்சுமான், சுப்பிரபேதம்,விஜயம், நிச் சுவாசம், சுவாயம்புவம். ஆக்நேபம், வீரம், இரௌரவம். மகுடம், விமலம். சந்திர ஞானம், சர்வோத்தமம், பரீரமேஸ்வரம், சிரணம், வாதுளம் என இருபத்தெட் டாகும். திருமூலர் திருமந்திரத்தில் ஆகமச் சிறப்புப்பற்றிக் கூறவந்த இடத்தில்

என்ற பாடலில் சிவபெருமான் இருபத்தெட்டு ஆகமங்களே அருளிச் செய்தனன் என்று கூறும் கருத்து நோக்கத்தக்கது.

இவ்விருபத்தெட்டு ஆசமங்களுக்கும் முறையான உபதேசக் கிரமம் கூறப்படு கிறது, காமிகம் முதல் அஜிதம் வரையுள்ள ஐந்தும் சத்தியோஜாத 5 முகத்தி வின்று கௌசுகமுனிவர்க்காகவும் தீப்தம் முதல் சுப்ரபேதம் வரையுமுள்ளவை வாம தேவ முகத்தினின்று காசுபமுனிவர்க்காகவும் விஜயம்முதல் வீரம்\*வரையுமுள்ள ஐந் தும் அகோர முகத்தினின்று பரத்துவாஜமுனிவர்க்காகவும், இரௌரவம் முதல் முக விம்பம் வரையுள்ள ஐந்தம் தத்புருடமுகத்தினின்று கௌதமமுனிவர்க்காகவும், புரோற்கேதம் முதல் வாதுளம் வரையுள்ள எட்டும் ஈசான முகத்தினின்று அகத்திய முனிவர்க்காகவும் தோன்றியதாக ஒரு மரபுண்டு.

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

இவ்வாகமங்களுள் முதற்பத்தும் விஞ்ஞாஞகலருட் பரமசிவனனுக் கிரசுத்தைப் பெற்ற பேரணவர் முதலிய அணுசதாசிவர் பதின்மருக்கும் அருளிச்செய்யப்பட்டமை யால் சிவபேதம் எனவும் ஏனேய பதினெட்டு ஆகமங்களும் அநாதி ருத்ரர் முதலிய பதினெட்டு உருத்திரர்களுக்கும் அருளிச்செய்யப்பட்டமையால் உருத்திரபேதம் என வும் உழங்கப்படுகின்றன. இவ்வாறு மூலாகமங்களேக் கேட்டவர்கள் பீரணவராதி அறுபத்தறுவராவர் எனவும் வழங்கப்படுகின்றது. 4 திருமந்திரத்தில் திருமூலர் இத ளேக் கூறுவதும் நோக்கத்தக்கது.<sup>5</sup>

இவ்வாகமங்கள் உபதேச கிரமத்தின்படி ஒவ்வொரு தலேமுறைக்கும் வழங்கப் பட்டுவந்துள்ளதை உணரமுடிகிறது. இந்த வகையில் ஆகமங்களோடு தேரடர்புற்ற ஒருஞான குருபரம்பரையே உபதேசகிரமமாக உருவாகி வந்துள்ளதை உணரலாம். இந்த உபகேச கிரமத்தின்படி சதாசெவமூர்த்தி ஆகமங்களே அளந்த தேவருக்கு உப தேசித்தருளியதாகவும், அனந்ததேவர் ஸ்ரீகண்டருத்திரருக்கும் ஸ்ரீகண்டருத்திரர் திரு நந்திதேவருக்கும், திருநந்திதேவர் சனற்குமாரமுனிவருக்கும். முனிவர்களால் மநுட ருக்கும் மனுடரால் மனுடருக்கும் குருபரம்பரையாய் உபதேசிக்கப்பட்டு உலகத்தற் பரவுவனவாய் உள்ளன.

இவ்வகையில் சிவாகமம் தொன்றுதொட்டு ஆன்மாக்களிடத்தே சிவப்பண்பு நிறைவதற்காம் வழியாக ஆக்கும் நூலாக விளங்கி வந்துள்ள தெனக் கூறுவது பொருத்தமுடைபதாகும். இறைவன் மெய்யடியார் தம் பொய்யில் திருவுள்ளத் திலேயே அருளுருவாய்நின்று உபதேசித்தஒளுகின்றுர் என்பதும் உணரத்தக்கதாகும்; குருவையே இறைவகை வழிபடும் பாரம்பரியமான ஒரு சுலோகம் வடமொழியி துன்னது.

குருர் பிரும்மா குருர் வீஷ்ணு குருர் தேவோ மகேஸ்ரா! குரு சாக்ஷாத் பரப்பிரம்ம தஸ்மை ஸ்ரீகுரவே நம:-குருவையே பிரும்மாவாகவும் விஷ்ணுவாகவும் மகேசுவராகவும் பரப்பிரம்ம மாகவும் கொண்டு குருவணக்கம்

செய்ய வேண்டுமெனக் குறிப்பிட்ட சுனோகம் வலியுறுத்துகிறது. தருமூலரும் திருமந் திரத்தில் முதல் தந்திரமாகிய உபதேசத்தில் "தெளிவு குருவின் திருவார்த்தை கேட் டல்; தெளிவு குருவருச் சிந்தித்தது. சிவாகம மரபில் குருதத்துவம் முக்கியம் பெறு வதை உணரலாம். ஆத்மஞானத்தைப் பெறும் விஷயத்தில் குரு வழிகாட்டுவது இன்றியமையாததாகும். அறிவு ஒரே விதமாக இருந்தாலும் பக்குவத்திற்கேற்றபடி ஒவ்வொன்றிலும் பிரகாசிக்கின்றது. இந்த அறிவாகிய ஆத்ம ஒளியை முழுமையாகப் பிரகாசிக்கச் செய்யவும் துக்கமின்றி இருப்பதற்குரிய வழிவகைகளேக் கூறவும் ரடிக்கு குருபரம்பரை இன்றியமையாததாகின்றது. இந்த அறிவாகிய ஆத்ம ஒளியை முழுமையாகப் பிரகாசிக்கச் செய்யவும் துக்கமின்றி இருப்பதற்குரிய வழிவகைகளேக் கூறவும் ரடிக்கு குருபரம்பரை இன்றியமையாததாகின்றது. இந்த அதிகாரம் பரம்பரையாக இடம் பெறும் வகையில் தான் ஒரு குருபரம்பரை இடம் பெறுகிறது. ஆன்மாவுக்கு ஞானத் தையும் செயலேயும்!வேதாகமங்கள் வழங்குகின்றன. அவ் வேதாகமங்கள் பிரமாதி கன் ஒதுவிக்க இருஷிகளாலே ஒதப்பட்டு, அவர்கள் வழியாகத் தொன்று தொட்டு வருதலால் தவறின்றி உயர் அறிவுடையாராலே சொல்ல வேண்டும் என்ற உணரிவு ஆழமாக மக்களிடையே இருந்து வடுகின்றது. சிவாகமங்கள் கூறம் உள்ளடக்கத்தை நாம் ஆராய்வோமாகில் சரியாபாதம். கிரியாபாதம், யோகபாதம், ஞானபாத்ம் என நான்க பாதங்கள் பற்றி அவை கூறுகின்றன. சிலவற்றில் ஞானம். கிரியை. யோகம், சரியை என மாறியும் கூறப் படுகின்றது. இவற்றில் ஒவ்வொன்றும் தனித்தனியேயும் கூறப்படுகின்றது. ஒவவொரு ஆகமத்திலும் சிறப்புற்ற பாதங்கள் மட்டும் வழங்கி வருவதைக் காணலாம். காரணு கமத்திலும் சிறப்புற்ற பாதங்கள் மட்டும் வழங்கி வருவதைக் காணலாம். காரணு கமத்திலும் காமிகத்தலும் கிரியாபாதம் மட்டுமே வழங்கப்படிகின்றது சரிமாபாதம் சமயாசாரங்களே எடுத்துக் கூறும். கிரியாபாதம் மந்திரங்களின் உத்தாரம், சந்தியா வந்தனம், பூஜை, ஜபம் செய்தல். ஓமம் என்பனவற்றை உபதேசிக்கும். யோபாதம் பிராணுபாமம் முதலிய அங்கங்களோடு கூடிய சிவயோகத்தையும் ஞானபாதம் பதி; பசு, பாசம் ஆகிய முப்பொருள் பற்றியும் உபதேசிக்கும்.

சைவத்தில் முக்கியமாக இறைவன் சாந்நித்தியம் பெற்று ஆன்மாக்கள் உய் யம் பொருட்டு அருள் பாலிக்கும் இடமாகிய ஆலயம், ஆலய சேவை பற்றி விரி வாசு அறிதற்குரிய ஆதார நூல்கள் கிலாகமங்களேயாம் இது பற்றிக் கூறும் கிரியா பாகம், கர்ஷணம, பிரதிஸ்டை, உற்சவம், பிராயச்சித்தம் என நான்கு பிரிவுகளில் விளக்குகின்றது. கர்ஷணம் என்றுல் உழுதல் என்று பொருள்படும். அதாவது புமியை உழுது சமப்படுத்தி அளந்து சதுரமாக்கி, பிரதிஷ்டை செய்வதற்குப் பக்குவப்படுத்து தல்க் குறிக்கும். இது பிரதிஷ்டை வரையுள்ள விஷயங்களே அடக்கும். பிரதிஷ்டை என்பது ஸ்தாபித்தல் அல்லது நிலேநிறுத்தல் எனப் பொருள்படும் இறைவனின் தொடிவருவத்தை உரியவாறு ஆலயத்தில் சாந்நித்தியம் பெறச்செய்தலாகும். உற்சவம் என்ற பிரிவு திருக்கோவிலில் நிகழும் மகோற்சவ வீதிகளேக் கூறும். பிராயச்சித்தம் என்றுல் கெடுதியை விலக்கி மீட்டும் தெய்வீகமடையச் செய்தல் எனப் பொருள்படும். இத்தகைய பிரீவுகள் சில ஆகமங்களில் சற்று வேறுபாடான அமைப் பக்களேக்கொண்டும் விளங்குவன. உதாரணமாக கர்ஷணம் பிரதிஷ்டையோடு சேர்த் கும் பீராயச்சித்தம் உற்சவத்தோடு சேர்த்தும் கூறப்படுகின்றன, இந்நான்கு அம் சங்களும் ஆலயத்தோடு தொடர்புற்று விளங்குவன. இவற்றுள் வரும் விஷயங்களே நாம் வரிசைப்படுத்திக் கூறுவதாயின் ஆலய நிர்மாணம், மண்டபங்கள், பிரகராங் கள் அமைப்பு. மூர்த்தி பீரதஷ்டை. நித்திய நைமித்திகங்கள், மகோற்சவ வீதிகள் செய்யப்படவேண்டிய பிராயச்சித்த வகைகள் என அமைவனவாகும்,

காமிகாமகத்தின் எழுபத்தோராவது பிரகார லக்ஷண விதிப்படலத்திலே ஆல யம் முதலில் அமையக்கூடிய இடம், பரிவாராவயங்கள், பரிவார தேவதைகள், என் பனவாகிய விடயங்கள் கூறப்படுகன்றன. ஆலயப்பிரகாரங்களின் எண்ணிக்கை, ஆல யப் பிரமாணங்கள் பற்றியும் விளக்கப்படுகின்றன (

ஆலயத்தின் ஸ்தூல லிங்கமாகிய கோபுரத்தின் உத்த<mark>ம, மத்</mark>திம உயரங்களும் துவார அசலங்கள், கோபுர நிலேயங்களின் அகலங்கள் என்பனவும் விரிவாகக் கூறப் படுகின்றன.

இறைவனுடைய திருவுருவங்களே உருவாக்கும் சிற்ப நுணுக்கங்களேப் பற்றீ யும் சிவாகமங்கள் எடுத்துக்கூறுகின்றன<sup>.</sup> காரணுகமம், காமிகாகமம் ஆகியவற்றில் இவை தொடர்பான விதிமுறைகள் உண்டு. திருவுருவங்களின் நிர்மாணங்களேப்பற்றி உத்தரகாரணுகமம் கூறுகிறது, காமிகத்தில் அறுபத்தைந்தாம் படலத்தில் பிரதிமா லக்ஷணம் என்ற பிரீவில் திருவுருவங்களின் அமைப்பி முறை பற்றி விளக்கப்படுகின் றது.

ஆகமங்கள் தென்னட்டிற்கே சிறப்பாகஉரியன ஏனக்கூறின் மிகையில்லே. தென் ூட்டுக்கு அண்மையில் உள்ள இலங்கையில் விளங்குள் சைவமும் ஆசமங்களுடன் இதே தொடர்பு கொண்டுள்ளதை நாம் அறியலாம். இங்கு எழுந்த பெரும்பானான திருக் கோவில்கள் ஆகம விதிகளுக்கமைய எழுந்தலையே. இக்கோவில்களிற் பின்பற்றப் பட்டுவரும் வழிபடுமுறைகளும் ஏனேய விடயங்களும் ஆகமங்கள் கூறும் முறைகளே யாகும் ஆகம மரபின் கிறப்பைப்பற்றி பின்வரும் கருத்து மனங்கொள்ளத் தக்கது. 🕫 தெல் ஒட்டிலும் இலங்கையிலும் அமைந்து விளங்குந் திருக்கோயில்களிற் பெரும பாலானவற்றில் நிகமும் கிரியைகளெல்லாம் ஆகமங் கூறும் முறையினுக்கமைய நிகழ்த்தப்படுவன. இவை மக்களின் தேவையை யொட்டியேச மக்களுக்கு விளக்கம் எற்படுவதை மட்டும் குறிக்கோளசகக் கொண்டோ காலத்துக்குக்காலம் சூழ்நிலை க்கு ஏற்ப வேறுபடுத்தி அமைக்கப்படுவனவல்ல. எனவே ஆசமங் கூறம் முறைப் படி கிரியைகளே அவதானித்து அவற்றை மக்கள் விளங்கிக்கொள்ள வேண்டுவதே யன்றிக் காலப்போக்கினேயொட்டி மக்கள் விளங்கும் வகையில் அவற்றை மாற்றி யமைக்க இந்தி<mark>யப் பண்பாடு</mark> இடந்தராது<sup>,• 6</sup> கிரியைகள் யாவும் சிவஞானத்துக்கு அறிகுறிசளாகும் அக்கிரியைகளுள் இன்னது இன்னதற்கு அறிகுறி என்று ஆகமங் களில் இதனிவறக் கூறப்பட்டுள்ளது.

ஆகமங்கள் எடுத்துக்கூறும் விதிகளனேத்தையும் பிரமாணமாகக் கொண்டு கிரியைகள் செய்யும் முறையின் ஒழுங்குபடுத்தி முறையாகக் கூறும் நூல்கள் பல இவ்வாகமங்கள் அடுத்துத் தோண்றித் தனி நூல்களாக விளங்குகின்றன, இவற்றிற்கு பத்ததிகள் என்றும் பெயர் உண்டு. சிவாச்சாரியர்களால் வகுக்கப்பட்டு அவரவர் பெயர்களேத் தாங்கிய தனி நூல்களாக இப்பத்ததிகள் உருவாயின. 'பத்ததி என்ருல் 'மார்க்கம்' என்ற பொருளுண்டு பதிணெண்பத்ததித் தலேவர் சைவத்தலே வர்களாக விளங்கிப் பதினெண் தூல்களே உருவாக்கியுள்ளனர். ஸ்ரீ அகோர சிவாச் சாரியாரின் பத்ததி குறிப்பேத்தக்கதாகும்.

ஆகமங்க சைவசித்தாந்த உயர்ஞானத்திற்கு ஆதார நூல்களாகத் திகழ் வதை பெரும்பாலான அறிஞர்கள் மரபு ரீதியாசுவும் ஆராய்ச்சி மூலமாகவும் ஏற் றுக் கொண்டுள்ளனர். சைவசித்தாந்த சாத்திரத்திற்கே அவற்றின் அறிவு இன்றி யமையாதது வேண்டற்படுவது. சைவசித்தாற்தம் குறிப்பிட்டுப் பேசும் பதி, பசு. பாசல் ஆகிய முப்பொருள் திருக்கோவிலில் உள்ள அமைப்போடு தொடர்புபடுத்தப் படுகிறது

0

""சிவலிங்கம் பதி எனவும் நந்நி பசு எனவும். பலிபீடம் பாசம் எனவும் கொள்ளப்படுகின்றன. வேதாகமங்களும் சித்தாந்த நூல்களும் குறிப்பிடும் இம் முப் பொருளேக் கோயில் இவவாறு உயர்த்தி நிற்சுக் காண்கிறும். வீக்கிரகங்களேச் சூழ்ந்து வட்டமாக அலமயுந் திருவாசி பிரபலமேயாகும். சிவணே மறைத்து நடுவே இடல்படும் ருரைச்சீலே மபையாகும். திருவருள் என்னும் சத்தியைத் துணே நாடி அதை அகற்றி அறிவு என்னுங் கண்கொண்டு பாரீப்பவர்கள் சிவதரிரனப் பேறு பெற்று பேரானந்தப் வெருவாழ்வெய்துவர் இதிலிருந்து ஆகமங்களின் உயரிதத்துலம் தெளிவரயிற்று.

ஆகமங்கள் கூறும் ஞானபக்ஷங் சைவசித்தாந்த சிந்தனேகளுக்கு உறுதுணே யான ஆன்மாக்கள் தம்மை வழிபட்டுய்ந்து கடைத்தேறவேண்டும் என்றும் பெருங் கருணேத் திறத்திஞலே ஒவ்வொரு கற்பத்தொடக்கத்திலும் வேதலிவாகமங்கள் உப தேதித்தருளும் இறைவன் திருவருளால். பரஞ்சோதி முனிவரும் ஆகமங்களின் ஞான பாதப் பொருளே மெய்கண்டதேவருக்கு உபதேசித்தருள அவர் சிவஞானபோதப் பொருளேத் தமிழிலே சாத்தியமாக ஆச்கியுள்ளனர். பெய்கண்டார்® சைவசித்தாந்த தத்துவத்தின் முறையாக நெறிப்படுத்தியவர்களுள் ஒருவராகும். அவரது நாளலிய சுவஞானபோதம் சைவசித்தாந்த சிந்தனேக்கும் சைவசமயத்திற்கும் இன்றியமையாத தொன்றுகும். இவரது நூலிலே பன்னிரண்டு குத்திரங்கள் உண்டு. முப்பொருள் பற்றியும் அவற்றிற்கிடையே உள்ள தொடர்பு தன்மை ஆகியன பற்றியும், முத்தி யடைதற்குரே வழிவகை பற்றியும். முத்தியின் தன்மை பற்றியும் ஆராயப்படுகின் நன. இந்நூல் ரௌரவ ஆகமத்தின் எழுபத்திருல்றும் படலமாகிய பாபவிமோசன படலத்தின் பன்னிரண்டாம் அத்தியாயத்தின் அடிப்படையாகக் கொண்டதாக அறிருர் கூறுவரீ. ஒ

- 37 ---

reall and the

செலஞானபோ தத்தின் ஆசியமர் மெய்கண்டார் தனது சீடஞகி ப அகுள் நந்தி சிவாச்சாரியாரிடம் சிவஞானபோ தத்தை விரிவுபடுத்தும்படி கூற, அந்நூலேயே அடிப் படையாகக்கொண்டு அதிலுள்ள கருத்துக்களே மேலும் விரிவுபடுத்தி விளக்கும் பொருட்டு தேவையான விஷயங்களே ஆகமங்களிலிருந்து திரட்டிக் கூறி, தனது நூலுக்கு சிவஞானசித்தியார் என்ற பெயரையும் வழங்கியதாக அறியப்படுகிறது. அவர் எல்லா ஆகமங்களேயும் கற்றுத்தேர்ந்த காரணத்தால், \*\*சுலாசம பண்டிதர்\*\* என்ற சிறப்புப் பெயர் அவருக்குண்டு.

இவ்வாருக சிவாகமத்தின் ஞானகாண்டப்பொருமோ உள்ளடக்கி விளக்கும் தமிழ்ச் சாத்திரங்கள் மெய்கண்டசாத்திரங்கள் என்ற பதின்னுன்குமாகும். இவற் றுள் நிநாயமாகத் திசுழுவது சிவஞானபோதமாகும். வேதத்தின் ஞானகாண்டப் பொருளேச் சிவாகமத்திற்கு மாறுபடாவண்ணம் உள்ளபடி அறிவிக்கும் தமிழ்வேதங் களாக தேவாரம். இருவாசகம், திகுவிசைப்பா முதலியவை சிறப்பிக்கப்படுகின்றன.

• 'வேதத்தின் முடிவான பொருண்ச் சொல்லும் சிவாகமம் சித்தாந்தமாகும். \*கேதத்தின் சாரமாக விளங்குவதால் சித்தாந்தம்'' ஆகின்றது 10 என்ற சருக்து கவனித்தற்குரியது. ''இந்த சித்தாந்தம் வேதசாரம்''11 என்று மகுடாகம குறிப்பு கூறும் இக்கருத்துக்களுக்கு உடன்பாடாக சித்தியார் கூறும் கருத்தும் கவனத்திற் குரியது.

தீதில் பொருள் கொண்டுமைரக்கும் நூல் சைவம் பிறநூல் நிகழ்பூர்கம் திவாகமங்கள் கித்தாந்தமாகும்12

ஆசமத்தின் சிறப்பைக் கூறவத்த உமாபதி சிவாச்சாரியார் கிவப்பிரகாசத்தில் பாபிரத்தில் நுதலிய பொருள் பற்றிக் கூறும்பொழுது "பெருநூல் சொன்ன கூறத் திஞல் விளேவதாய்''<sup>13</sup> என்று கூறுவதன் மூலம் தமது நூலில் கூறிய சைவசித்தாந் தத்தின் உண்மை ஆசமங்களிற் கூறிய சரீபை. கிரியா யோச சிவயுண்ணிய முதிர்ச் சியால் எய்தப்பெறும் எனக் குறிப்பிடுவதும் இங்கு நோக்கத்தக்கது ஆசமங்கள் "பெருநூல் சொன்ன அறம்'' எனச் சிறப்பிக்கப்படுகின்றன.

இவ்வேதாகமங்கள் சிவபிரானது திருவருளாற் செய்யப்பட்டமையின் அவரரு ளில் அடங்கும். இதனேப்பற்றிச் சித்தியார் கூறுமிடத்து ஏனேப நூல்களில் கூறும் பொருளியல்புகளெல்லரம் மூற்றுணர்வுடைய முதல்வனுற் செய்யப்பட்ட வேதாகமங்க ளிற்கூறும் பொருளியல்டீன் ஏகதேசமாய்க் காணப்பட்டு அவற்றுள் அடங்கும். சிவ ப்ராஞற் செய்யப்பட்டு அவணேயே தமக்கு முதலாகக் கொண்டுரைக்கும் அவ்விரு வகை நூலும் அவ்விறைவன் திருவடியிலடங்கும்' என்ற கருத்தில் வரும் பாடல் 14 குறிப்பிடத்தக்கது, இக்கருத்து மாணிக்கவாசகரது திருவாசகத்தில் வரும் "சிவ டராணத்தில் ஆகமம் ஆகி நின்று அண்ணிப்பான் தாள் வாழ்க என்ற தொடரோடு பொருத்தமுடையதாகிறது. இறைவன் ஆகமப்பொருளாகவே வீளங்குகின்றுன். சன காதி நால்வர் தெளிவு பிறவாது மயங்கியதனையே சிவபிராண் தென்முகக் கடிஷ ளாகிய தக்ஷணமூர்த்தியாக எழுந்தருளியிருந்து கின் மூத்திரையால் உயர் தத்துவத் தின் உண்மையை உணர்த்தியருளிஞ்ரென்று உணர முடிகிறது. கச்சியப்பசிவாச்சாரி யார் கந்தபுராண பேருபடதிலத்தில் 15 இதண்ப்பற்றிக் கூறும்வகை உய்த்துணரற் பாலது.

- 38 -

இறைவன் அத்தத்துவத்தை மோனமுத்திரை காட்டி நிற்க அவர்கள் தத்தம் மன தில் அவனருளால் ஒடுக்கம் பெற்றனர் என கூறும் கருத்து உணரற்பாலது. இவ்வாறு இறைவன் தக்ஷணமூர்த்தி வடிவில் சனகாதி முனிவர்களுக்கு ஆக மோபதேசத்தால் வேதப் பொருளின் தெளிவை உணர்த்தகின்ருன், இத்தகைய உயர்தத்துவப் பொருள் கொண்டு விவங்கும் தக்ஷணமூர்த்தியீன். திருவருவ அமைப்பு. கிரியா விதிமுறை ஆடுயவை பற்றி ஆகமங்கள் கூறி நிற்கின்றன. இம் மூர்த்தியீன் உயர்தத்துவத்தை உணரும்போது அதுபற்றி விரிவாகக் கூறும் சிவாகமங்களின் தொன்மையையும் சிறப்பீன்யும் உய்த்துணர முடிகின்றது.

•சிவாகமங்களின் கண் சிவப்ரான் அருளிச்செய்த மெய்ப் பொருள் உண்மை கைவரச் செய்யும் சிவவுணர்வுச் சிறப்பினே அறியாவிட்டால் அளவில்லர்த அவை முற்றும் நீர்மேல் எழுத்துப்போல் பயன்தரா தொழியும்' என்ற திருமந்திரக் கருத்து சிந்தனேக்குரியது.

சிவாகமங்களுக்கு உடிபேதங்களாக இரு நாற்றேழு உபாகமங்கள் உண்டு. இவற் றன் கிவதருமோத்திரம். மிருகேந்திரம் குறிப்பிடத்தக்கன.

ஆகமங்கள் தொகுக்கப்பட்ட காலம் பற்றிய விடயம் இன்னும் ஆராய்வுக் குரியது. ஆனுல் பெரும்பாலான ஆகமங்கள் வேதாந்த சூத்திரத்திற்கும் முந்தியன வாகும் என அறிஞர் கொள்வரி. மகாபாரதத்தில் சாந்தி பருவத்தில் இவைபற்றிய குறிப்பு வருவது குறிப்பிடத்தக்கது.

0

திவாகமங்கள் அறிவுக் கருவூலங்சளாக, சிற்ப நூல்களாக, ஆலயப் பிரமாண நூல்களாக, கிரியை நூல்களாக விளங்கி, சைவ சித்தாந்தச் செம்பொருளே விரிப்ப னவாக அமைந்து ஆன்மாக்கள் ஆன்ம ஈடேற்றம்பெற உதவுகின்றன. சைவத்தின் ஆதார தூல்களாக விளங்கும் கிவாகமங்களின் **நெப்பை**யுணர்ந்து சைவ சமயிகள் யாபேரும் ஆகம மரபைப் பேணிப் பாதுகாப்பது பயன்தரும் செயலாகும்,

### அடிக் குறிப்புக்கள்

- 39 --

- 1 சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம், 8-ம் சூத்திரம் 267 - ம் பாடல் ... ''வேத நூல் சைவ நாலிரண்டே நூல்கள் '\*
- 2 'வயம் து வேத சிவாக யோர் பேதம் நபச்யாம: வேதோபி சிவாகம: ' – ஸ்ரீ கண்ட பாஷ்யம்
- 3 கந்தபுராண நவநீதம் செந்திநாதையர், சி. (வேதகாமப்பிரகரணம்) பக்கம் 15 யா. கூ. த. நா. ப. வி. கழகம், 1-ம் பதி, 1969
- 4 முப்பொருள் விளக்கம் குமாரசுவாமிக்குருக்க**ன், ச** பக். 112 — 3-ம் பதி. கலாதேவி யந்திரசாலே, சுன்னுகம் 1969.
- 5 ' அஞ்சலி கூப்பி யறுபத்தறுவரும் அஞ்சா முகத்தில் அரும்பொருள் கேட்டதே'' — திருமந்திரம் 6 சைவத் திருக்கோயிற் கிரியைநெறி — கைலாசநாதக் குருக்கள், கா.
- 6 சைவத தருக்கோமற் கானைவந்து பக். 5, 1-ம் பதிப்பு கலா நிலேயம்' கொழும்பு, 1963
- 7 மேற்படி பக். 293
- 8 இவர் கி. பி. 13ம் நூற்ருண்டுத் தொடக்கத்தில் வரீழ்ந்தவராக அறிஞர் கொள்வர்.
- 9 An onthire of Sivagnanabodham Sivapadasundaram, S. P. 2, Saiva Prakasa Press, Jaffna, 1951
- 10 ''சித்தாந்த வேத சாரத்வாத்'' சுப்பிர பேதாகமம்
- 11 ''வேத சர்ரம் இதம் சாஸ்திரம்'' மகுடாகமம்
- 12 சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம், 8ம் சூத்திரம் 267ம் பாடல்
- 13 சிவப்பிரகாசம் உமாபதி சிவாசாரியர் திருவிளங்கம் உரை (நுதலிய பொருள் - 7ம் பாடல்) பக், 12, யா. கூ. த. நூ. த. ப. வி. கழகம், 1ம் பதி. 1974
- 14 சிவஞானசித்தியார் சுபக்கம் 8ம் சூத்திரம் 265ம் பாடல்
- 15 கந்தபுராணம் கச்சி<mark>யப்ப</mark> சிவாசாரியர் மேருப் படலம் - பாடலி 10
- 16 மகாபாரதம் ... சாந்தி பருவம் அத்தியாயம் 350, 63 67

The second s

in an in the second of the second second

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

## பஞ்சமுக விநாயகர்

a

St. 10 .....

#### **இவழி க. லோகநாதசர்மா**

்விநாயகர்' என்றுல் தனக்கு மேலான ஒரு தலேவர் இல்லாதவர் என்பது பொருள். வி=மேலான, நாயகர் = தலேவர், விநாயகப் பெரு மான் பிரணவப் பொருளாய் விளங்குகின்றூர்; அவரது திருமேனி ரான மேயாம். அதனுல் அவரை ;பிரணவப் பொருளாம் பெருந்தகையைங் கரன்' என்றும் 'ஞான முதல்வன்', 'ஞானக் கொழுந்து" என்றும் நால் கள் போற்றுகின்றன.

யானேமுகம் ஒங்காரமாகிய பிரணவ மந்திரத்தைக் குறிப்பது. ஒம்=அ+உ+ம், ஒருமுறை உச்சரித்த மாத்திரையே உயர்ந்த கதிபிற் சேர்ப்பதால் ஒங்காரமெனப்படும். எல்லா பிராணன்களேயும் (உயிர்களே யும்) இறைவனிடம் சேர்ப்பிப்பதால் பிரணவம் எனப்படும். பிரணவம் வியட்டி, அகர, உகர மகாரங்களாம், சமட்டி அம்மூன்றுஞ் சேர்ந்து ஒம் என்பதாம்: உலகங்களாகிய சராசரப் பிரபஞ்சங்களெல்லாம் அம்மூவ கையிலடங்கும். அதள்கண் அடங்காதது ஒன்றுமில்லே. எனவே பிரணவத் துள் எல்லாமடங்கும்; பிரணவ சொரூபியாகிய விநாயகக் கடவுளே பரப்பிரமமாகவும் விளங்குகின்றூர்.

சைவசமயம் சிவபெருமான் ஒருவரையே முமுமுதற் கடவுளாகக் கொண்டுள்ளது, எனவே சிவபெருமானே, விநாயகக் கடவுளாக எழுந் தருளி யிருக்கிறுர் என்பது கருத்து. 'ஏகப்பராத்மா பகுதேக வர்த்தி' என்னும் வேதம்? அதாவது பராத்மா ஒருவர் கிரு மேனிகள் பல, இதையே 'பயச்சம கேச்வர; யாசோமா; யச்ச விநாயக யச்ச ஸ்கத்த;" என்றும் சொல்கிறது. அவனே உமை; அவனே விநாயகர், அவனே ஸ்கந்தர், மேலும்

"ஒருமையால் உணருவோர் உணர்வினுக் குணர்வதாம் பெருமையால் எங்கனும் பிரிவரும் பெற்றியால் அருமையால் எவரும் அடிதொழும் தன்மையால் இருமையாம் ஈசனே என்ன நின்றருளுவான்" என்னும் கந்தபுராணச் செய்யுளின்படியும் "………… சங்கரம் சூலபாணியே தாணுவே சிவனே கனகநற்றூணே கற்பகக் கொழுந்தே கண்கள் மூன்றுடையதோர் கரும்பே யனகனே குமர விநாயக சனக வம்பலத் தமர சேகரனே"

<mark>என்னும்</mark> தி**ருஙி**சைப்பாவின்படியும் விநாயக<mark>க் கட</mark>வுள் சி**வக் கடவுளே** யெனத் தெளிவாகிறது.

41 ---

சிவபெருமானுக்கு ஐந்து இருமுகங்கன் பத்துத் திருக்கரங்கனி பதினந்து திருக் கண்கள். ஐம்மூகக் கடவுள் என்ருல் சிறப்பாகச் சிவ பெருமானேயும் ஐங்கரக் கடவுள் என்ருல் விநாயகரையுமே குறிக்கும். ஆஞல் விநாயக சிவ அபேதப்படி விநாயகர் ஐந்து திருமுகங் கொண்⊾ ருளும்போது பஞ்சமுக் விதாயகருக்குத் தனிபாகப் பத்துத் திருக்கரங்க ளும் ஐந்து துதிக்கைகளோடு சேர்ந்து பதினேந்து திருக்கரங்களும் பதி னேந்து திருக் கண்களும் உண்டு. அபய வரதகரங்களோடு பாசம், அங் குசம் முதலியனவும் மும்மூர்த்திகளின் ஆயுதங்களேயும் தரித்திருக்கின்ருர். பஞ்சமுக விநாயகரின் தோற்றத்திற்கு ஒரு கதையுண்டு.

திரிபுராசுரனுல் துன்புற்ற தேவர்கள் சிவபெருமானிடம் முறையிட சிவபெருமான் யுத்தத்திற்கு முதலில் விநாயகரைத் தியானஞ் செய்கி ருர் விநாயகர் சிவபெருமானுடைய ஐந்து திருமுகங்களினின்றும் தோன்றி பஞ்சமுக் விநாயகராக்க் காட்சியளிக்கின்ரூர். சிவபெருமான் திரிபுராசு ரீன அழித்தார். இக்கதை விநாயக புராணத்திற் காணப்படுகிறது.

விநாயகப் பெருமர்னது சகஷ்ர நாமஸ்தோத்திரத்திலே 'பஞ்சக ராய, பஞ்சாட்சராத்மாய, பஞ்சதாலாய, பஞ்சவர்ணு**ய, பஞ்**சப்ராண**க** மாத்ராய, பஞ்சபாயை, பஞ்சபாணி நிவர்ரிதாய, பஞ்சக்ருத்யர்**ய,** பஞ்சாக்ஷர பாராயணை, பஞ்சசிவாத்மகாசு, பஞ்சபட்சிப்ரியாய, பஞ்ச**ர்** தாராய' என்று வருவது கவனித்தற்குரியது.

ஐந்தொழிலேச் செய்கின்றவரும், ஐம்பொறிகளே**யும் அட**க்கி ஐந் தெழுத்தையோதும் அன்பர்களே ஆள்கின்றவரும் ஐந்து மூர்த்திகளுக்கும் அதிபரான பரம்பொருள் தாமே என்பதைக் குறிப்பதாக பஞ்சமுக விநா யகரின் திருவுருவம் அமையும்:

மேலும் எமது உடலில் ஆறு ஆதாரங்களில் மூலாதாரத்திற்கு அதிதே வதை விநாயகர். குய்யத்திற்கும் குதத்திற்கும் நடுவில் குண்டலினி என்னுஞ் சக்தி வட்டவடிவாக இருக்கும். அதன் நடுவில் முக்சோணம் இருக்கும். அதில் வ, ச, ஷ, ஸ என்னும் நாலிதழ்க் கமலம் இருக்கும். அதன் நடுவில் ஒம் என்னும் பிரணவம் இருக்கும். இவ்வைந்தின் அமைப்பே பஞ்சமூக விநாயகரீன் திருவுருவம் எனினும் அமையும். நான்கு எழுத் துக்களும் நான்கு திருமுகங்களாகவும் உச்சி முகம் ஒம் என்னும் எழுத்தா கவும் அமைந்துள்ளது போன்று பஞ்சமூக விநாயகரின் இருவுருவம் காணப்படுகின்றது.

மேலும் விநாயகக் கடவுள் பிரணவஸ்வரூபி என்று முன்பு கூறப்பட் டது பிரணவம் முத்திகாமிகளால் தியானிக்கப்படுമொன்று, அது......

'அஷ்டாங்கஞ்ச சதுஷ்பாதம் திருஸ்தானம் பஞ்சதைவதம்' என்ற தேவ வசனப்படி பிரணவம் எட்டு அங்கங்களேயும் மூன்ற தானங்களேடிும் ஐந்து தேவதைகளேயுமுடையது. இதன் படிக்குப் பிரணவ தேவதைகவேந் தும் வீநாயகருக்கு பஞ்ச மூகங்களாக அறைந்து பஞ்சமுக விநாகராகக் காட்சி தருவது நாம் செய்த பாக்கியமே. ஆதலால் பஞ்ச பொறிகளின் வயப்பட்டு பஞ்சமா பாதகங்களேயுஞ் சேப்யாது பஞ்ச பூ தங்க வின் சேர்க்கையான இந்த உடம்பின் பற்றை விடுத்து பஞ்சப் புலன்சளேயும் அடக்கி பஞ்ச தொழிலினிற்கு அதிபரும் பஞ்சாக்ஷரத்தின் உட்பொருளாய் விளங்கும் பிரணவப் பொருளாய் விளங்குகின்ற பஞ்சமுக விநாயகரின் பாதங்களேத் தஞ்சமடைபவர் பெறுவதும் பதமுத்தியாகிய பேரின்ப வீடாம்.

பிள்ளேயாரைக் குறித்து வழிபாடு செய்பும் சோடசநாமம் எனப்படும் பதினு திருப்பெயர்களும் அவற்றின் பொருளும் பின் வருமாறு:

### பதிறை திருப்பெயர்கள்

6

ஒம் தாமகேதுவே நம 9 1 ஒம் சுமுகாய நம ஓம் கணுத்யக்ஷாய நம 10 ஒம் ஏகதத்தாய நம 2 11 ஒம் பாலசந்த்ராய நம ஒம் கமிலாய நம 3 ஒம் கஜானனு நம ஒம் கஜகர்ணிகாய நம 12 ஒம் வக்ரதுண்டாய நம 13 ஒம் லம்போதராய நம 5 ஓம் சூர்ப்பகர்ணுய நம ஓம் விகடாய நம 14 15 ஓம் ஹேரம்பாய கும gi alaantigru bu 16 ஒம் ஸ்கந்ததர்வஜாய நடை ஒம் கண்பதியே நம 8

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

1

- 'ஒம் சுழகாய நம':- திருவருள் பொழியும் நல்ல முக முடையவ ருக்கு வணக்கம்.
- 2 <sup>6</sup>ஒம் ஏகத்தாய நம\*:- ஏகதந்தர்—அகில புவனங்களுக்கும் ஒரே தலேவர் **எ**னக் குறிக்கும் ஒற்றைத் தந்தம் உடையவர்.
- டீ 'ஓம் கயிலாய நக':- கபிலர் சி<mark>வ</mark>மும் சிவசக்தியும் பேதமறப் பொருந்திய தன்மையை விளக்கும்படி கருமை கலந்த பொ**ன்** வண்ணம் உடையவர்<sub>5</sub>
- 4 'ஒம் கஐகர்ணிகாய நம':- சஜகர்ண—யானேயின் செவிகள் ஒயாது அசைந்து கொண்டே இருப்பன. அகில சிலராசுகளின் துன்பங் களேயெல்லாம் துடைப்பனவாக அமைந்த யானேத் திருச் செவி களே உடையவர்.
- 5 ீஓம் லம்போதராயபி தம ':- லம்ப + உதரன் = லம்போதரன் தளர்ந்த பெருவயிற்றை உடையவன். அகில சீவராசிகளேயும் தமது திருவயிற்றில் கொண்டமையால் தளர்ந்த பேழை வயிற் றினே உடையவர்:
  - 6 ்ஓம் விகடாய நம':- விகடம் பகிடி, அழகு எனப் பொருன் படும். ஆன்மாக்களின் இன்பமயமான விகடக்கூத்தை விரும் பும் பெருமான் இனி வி+கடம் எனப் பிரித்து (வி – அறிவி கடம் – அருள்நெறி) ஆன்மாக்களின் அஞ்ஞானத்தை நீக்கி அறிவு மைமான ஞான அருள் தெறியைப் பரப்புபவர் எனவும் பொருள் கொள்ளலாம்.
  - 7 'ஓம் விக்கினராஜாய நம';- விக்கினராஜர் இடையூறுகளே ஆளும் அரசராகி, ஆன்மாக்களுக்கு அவரவர் வினேப்பயன்களுக் கேற்ப இடையூறுகளே ஆக்கவும் போக்கவும் வல்லபமுடையவர். 'தன தடி வழிபடும் அவரிடர் கடிகணபதி' என்பது தேவாரம்.
  - 8 'ஓம் கணுதிபதியே நம';- சிவகணங்களுக்கெல்லாம் அதிபதியா னவர்.
  - 9 'தாமகேதுவே நம':- தூபம்– புகை, கேது–கொடி, புகைக்கொ டியை உடைய அக்கினியின் சொருபரான மகாதேவர் சிவபிரா னும் விநாயகரும் தம்முன் அபேதமானவர் என்பது இதனுும் பெறப்படுகிறது.

- 10 'ஒ**ம் களுத்யக்ஷாய** நம சி**வகணங்களே வழி நடத்தும் தலேவ** ராவர்.
- 11 'ஒம் பாலசத்ந்ராய நம':- (பாலம்-நெற்றி) சர்ட்சாத் சிவபரம் பொருளே விநாயக மூர்த்தமாதலின் சிவபெருமானப் போல நெற்றியில் பிறை சூடியவர் என்பது ஒரு பொருள். இனி, (பாலன் – சிறுவன் எனக் கொண்டு) விநாயகப் பெருமான் பிராம ணச் சிறுவனுகத் தோன்றி எல்லோருக்கும் இடர் வீளேத்த அன லாசுரனத் தம் திருக்கரத்திருல் எடுத்து விழுங்கித் தமது திரு வயிற்றில் அடக்கியபோது அகில ஜீவராசிகளும் வெப்பத் திளுல் வருந்தினமையால் முனிவர்களும் யா வரும் அறு கிளுற் பூஜிக்க, அகிலத்தையும் சந்திரனேப் போலக் குளிர்வித்த காரணம்பற்றி பாலசந்திரன் எனத் திருப்பெமர் பூண்டார் என்பதுமாழ்து
  - 12 'ஓம் கஜாநநாய நம':- வக்ரதுண்டர்—கஜ+ஆநநாய ஓங்கார வடிவான யாணமுகத்தை உடையவர். (கஜ—யானே, ஆநநம்— முகம்)
  - 13 'ஓம் வக்ரதுண்டாய நம':- வக்ரதுண்டர் வ ீள ந்த துதிக் கரத்தை உடையவர்.
  - 14 'ஓம் சூர்ப்பகர்ணு நம':- சூர்ப்பார்ணர் சுளகு போன் ற பரந்த இரு செவி உடையவர்.
  - 15 'ஒம் ஹேரம்பாய நம':- ஏரம்பர்—அழகு வாய்ந்தவர்.
  - 16 'ஒம் ஸ்கந்த பூர்வஜாய நம'.- ஸ்கந்தபூர்வஜர் கந்தக் கடவுளுக்கு முதல்வராய்த் தோன்றியவர்.

பிள்ளேயாருக்குரிய இந்தப் படுனு திருப்பெயர்களேயும் வித்தியா ரம்பத்திலும், விவாகத்திலும், கிருகப் பிரவேசத்திலும் பிரயாண ஆரம் பத்திலும், போர் மூனேயிலும் வேறு எக்கருமத்தைத் தொடங்கும் போதும் எவன் ஒருவன் பக்தியோடு சொல்லுகின்றுனே அல்லத பிறர் சொல்லும்போது இவற்றைக் கேட்டிருந்து வணங்குகின்றுனே அவ னுக்கு எவவித இடையூறும் நேராது. நாம் எல்லாம் பிள்ளேயாரின் பெருமைகளே அறிந்து போற்றித் திருவருளுக்குப் பாத்திரர் ஆவோமாக.

to have to the matery of

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

sold some and the Contract of the Annual Store

1. 20 BR. 10-18 13

15

சித்தாந்த நோக்கில்: இறை - உயிர்

ล

#### நா. சுப்பிரமணியம்

(விரிவுரையாளர், கமிழ்த்து கைற, யாழ்ப்பாணப் பல்கலேக்கழகம்)

இறை உண்டா இல்லேயா என்பது தத்துல உலகில் நீண்ட காலமாக விவர திக்கப்படும் ஒன்று, கடவுள் உண்டு என்பவர்கள் ஆத்திகர்கள் அல்லது ஈச்சுரவாதி கள் எனப்படுவரி. கடவுள் இல்லே என்போர் நாத்திகர், நிரீச்சுரவாதிகள், உலகா யதவாதிகள் எனப்படுவர். கண்ணுற் காண்பனவே உண்மையானவையென நிரீச்சுர வாதிகள் நம்புவர். எனவே காட்சிப் பிரமாணத்தை அடிப்படையர்கக் கொண்டு கடவுளின் உண்மையை மறுக்கும் நாத்திகர் கருத்தின் பொருத்தமின்மையை விளக் குப் பதியின் உண்மையையத் தரீக்கரீதியாக நிறுவுதல் சைவ சித்தாந்தத்தில் முதன்மை பெறுகின்றது.

கண்ணுற் காணும் பொருள்கள் மட்டும் உள்பொருள்கள், ஏனேயவை இல் பொருள்கள் என்று விவாதித்தல் தருக்கமுறைக்குப் பொருந்தாத வாதமாகும். உதா ரணமாகக், காற்று, மின்சாரம் என்பன நமது கண்ணுக்குப் புலப்படாத பொருள்க ளாயிருந்தாலும் அவற்றின் உண்மையை இலேகளின் அசைவு, மின்குமிழ் எரிதல் முத லிய செயல்கள் மூலம் அறிகின்றேம் அல்லவா? எனலே கட்புலனுக்குத் தோற்ருவி டினும் காரணகாரியத் தொடர்பு மூலம் காற்று, மின்சாரம் என்பன உள்பொருன் கள் என்று நம்புவதுபோலக் கடவுளின் உண்மையை அத்தகைய தருக்கமுறை விளவ் கத்தின் மூலம் நிறுவலாம்.

இவ்வுலகம் சேதனட்பொருள் (அறிவுப் பொருள்) அசேதனப் பொருள் (சடப் பொருள்) இரண்டும் உடையது. அவன், அவள், அது என்னும் முப்பகுப்பீன் அ டைய இச்சேதனுசேகனப் பிரபஞ்சம் தோற்றம், நிலேயேறு, ஒடுக்கம் மூன்றும் உடையது என்பது சித்தாந்த முதனூலான சிவஞானபோத முதற்குத்திரம். எனவே உலகம் என்பது ஒரு காரியப் பொருளாகும். இவ்வுலகம் ஆகிய சாரியப் பொருளா கும். இவ்வுலகம் ஆகிய காரியம் தானை நடைபெறுவதில்லே. உலகைத் தோற்றி, நிலேவேறச் செய்து, ஒடுக்க ஒரு கருத்தா வேண்டும், இச்சுருத்தாவே பதி என்பது சைவசித்தாந்தக் கொள்கை. இப்பதி தன்னேப் படைக்கும் முதல்வளில்லாத ஒப் பற்ற முழுமுதற் பரம்பொகுள் – நிகரில் இறை – என்றும் அவர் தோற்றம் முடிவு இல்லாதவராய், ஞானவடிவினராய் உலகைக் காரியப்படுத்துவர் என்று ம சைவ சித்தாந்திகள் கூறுவர்.

காரணகாரியத் தொடர்மூலம் பதியின் உண்மையை நிறுவும் வாதத்தை உதா ரண மூலம் விளக்கமாக அறிப முயலுவோம். ஒரு காரியம் நடைபெற உதவும் காரணங்கள் முதல் (மூலப்பொருள்), துணே (கருவி), நிமித்தம் (கருத்தா) என்ற முப்பிரிவில் அடங்கும். உதாரணமாக, பானே வணதல், மேசை செய்தல் என்னும் தொழில்களே எடுத்துக் கொண்டால் மண், வெட்டுமரம் (மரப்பலகை) என்பன முதற் காரணமரயுள்ளன. அவ்வாறே இரிகை, வாள், உளி என்பவற்றைத் துணேக்காரண மெனவும், குயவன், தச்சன் ஆகிபோரை நிமித்த காரணமெனவும் கொள்ளுதல் தகும். உலகம் ஆகிய காரியப்பொருள் எடுத்துக்கொண்டால் மாயையை முதற் காரணமெனவும் சிவ சக்தியையும் காலத்தையும் துணேக்காரணமெனவும், பதிபை நிமித்த காரணமெனவும் கொள்ளலாமென்பது சைவ சித்தாந்தம். சிலர் அணுக்களே மூதற்காரணமென்று கூறுலர். அவை காரியப் பொருள்களாதலின் அவற்றை முதற் பொருளைக் கொள்ளாது மாயையே முதற் காரணமென்று சைவ சித்தாந்திகள் கூறுவர். இவ்வாறு உலகாயதவாதிகளும் ஏற்கும் காட்சிப் பொருளாகிய உலகத்தை விவாதத்தில்கு எடுத்துக் காரணகாரியத் தொடர்பு கிளக்கத்தின் மூலம் பதியின் உண்மையைச் சைவ சித்தாந்தம் நிறுவுகிறது.

#### அடுத்து பதியின் இலக்கணத்தைப் பார்ப்போம் :

பிரபஞ்சக் கருத்தா ஆகிய பதியின் இலக்கணம் தடத்த இலக்கணம், சொருப இலக்கணம் என இரு வகைப்படும். தடத்த இலக்கணம் என்பது பதியின் பொது வியல்புகளேயும் சொரூப இலக்கணம் என்பது இதையின் சிறப்பியல்புகளேயும் குறிக்கும்.

பதியாகிய இறைவன் உருவம் (சகளம்), அருவம் (நிட்களம்), அருவுருவம் (நிட் கள சகளம்) என்னும் திருமேனிகள் அல்லது தடத்த வழகங்கள் மூன்றை உடைய வன், மூதல்வனுக்கு உருவத்திருமேனியை வேருரு கடவுன் படைத்துக் கொடுப்ப தல்லே, மேலொருவனில்லாதவன் ஆகிய முதல்வன் தான் நினேத்த உருவத்தைத் தானே கொள்ளுவான். இவ்வருவத் திருமேனி உயிர்கட்காக இறைவன் கொள்ளும் சக்தி காரியமான அழிவற்ற அருள்வடிவமே என்பது சைவசித்தாந்த மூடிபு. பிரமா வீஷ்ணு, உருத்திரன், மகேகவரன் என்னும் நான்கும் பதியின் உருவத் திருமேனியின் பேதங்களாம். இவ்கு கூறியவற்றின்ருந்து பதியின் தலேமை, அருட்பண்டி என்பன விளக்கம் பெறுக்ன்றன.

அருவத்திருமேனியில் சிவம், சக்தி, நாதம் விந்து என்னும் நான்கு பேதங்கள் உள்ளன. ஆருவுருவுத்திருமேனி இலிக்கம் அல்லது சதாசிவம் எனப்படும். எனவே இறைவனின் திருமேனிகளில் ஒன்பது பேதங்கள் உள்ளன.

இறைவன் தனது அருட்சக்தியிலிருந்து பிரிக்கமுடியாதவஞயுள்ளான். இச் சிவ சக்தி உண்மையில் ஒன்றேயாயினும் பிரமன் முதலிபோரிடம் நின்று செய்யும் படைத்தல் முதலிய தொழில் வேறுபாட்டால் பல்வகைப்படும். படைத்தல் (சிருட்டி), காத்தல் (திதி), அழித்தல் (சங்சாரம்), மறைத்தல் (திரோதானம்), அருளல் (அநுக் திரகம்) என்னும் ஐந்தொழில்களேயும் செய்தலால் கிடிசுக்தி சைனனி, ரோதாயித்திரி என்றிவ்வாறு பலவகைப்படும்.

சிவசக்தியின் சொரூபம் சுத்தஞானமேயாகும். அதனேப் பராசக்தி எனல் மரபு. பொதவகையின் ஒன்றேயான இப் பராசக்தி விரும்புதல், அறிதல், செய்தல் என் னும் தொழில்களேப் புரிதலால் இச்சா சக்தி, ஞானசக்தி கிரியாசக்தி என மூவகைப் படும். இங்கே விரும்பு 5ல என்பது உயிர்கள்மீது கொள்ளும் இரக்கமெனவும். அறி தல் என்பது உயிர்களின் வீடு பேறடைவதற்கான உபாயங்கனே அறிந்துகொள்ளல எனவும், செய்தல் என்பது உயிர்களின் மோட்சத்துக்குரிய உபாயக்களேச் செய்தல் எனவும் பொருள்படும்.

இறைவன் மூவகைத் திருமேனிகளேத் தானுகவே பூண்டு ஐந்தொழில்களேயும் செய்வதால்¦ எத்தகைய வீசாரத்தையும் **அனடவ**தில்லே. சூரியன் **முன்**னிலேயில் சூரிய காந்தக் கல்லிவிருந்து நெருப்புத் தோன்றும். அவ்வாறே சூரியன் முன்னிவேயிற் தாமரை மனர்தல், நீர் வற்றல் என்னும் செயல்கள் நடைபெறுவது வழக்கம், எனி னும் அவற்றுல் சூரியன் எத்தகைய விகாரமும் அடைவதில்லே. இதுபோலவே முதல் வஞ்சிய பதியின் சந்நிதானத்தில் தோற்றம், நிலேபேறு, இறுதி என்னும் தொழில் கள் நடைபெற்று லும் அவற்றுல் அம்மூதல்வன் விகாரமடைவதில்லே.

சங்காரகாலம் எனப்படும் ஊழிமுடிலில் யாவும் ஒடுங்கச் சிவபிரான் ஒருவ**ரே** ஒடுக்கமின்றி ஆதாரமின்றி ஆதாரமாய் நீன்று பின் உலகத்தைத் தோற்றி நிலேபெ றச் செய்வார். இத் தொழில்களே இறைவ**ன்** செய்வதன்; நோக்கம் ஆன்மாக்களுக் குப் போகம் அளித்து அவற்றை மலங்களிலிருந்து நீக்கி முத்தியளித்தலேயாம்.

பதியாகிய முதல்லன் மூவகைத் திருமேனிகள் கொண்டு படைத்தல் முதலிய தொழில்களேச் செய்வதாகக் கூறினுலும் குணங்குறிகட்கு அப்பாலான நிர்க்குணப் பிரமம் ஆகவே அவன் அமைந்துள்ளான்.

சைவகித்தாந்தத்தின் அடிப்படை உண்மைகளில் பசு உள்பொருள் என்பதும் ஒன்று, பாசங்களாற் கட்டப்பட்டுள்ளது என்பது பசு என்ற சொல்லின் பொருள். அதனே உயிர், ஆன்மா என்றும் கூறுதல் வழக்கம், இவ்வாறு கூறப்படும் உவீர் யாது என்பது முதலிற் சிந்தித்தற்குரிய விஞ- இதற்குப் பலர் பலவகையான விடை விளக்கங்களேக் கூறுவர். சிலர் உடலே ஆன்மா என்பர். வேறு சிலர் பிராணவாயுவே ஆன்மா என்பர். மற்றும் சிலர் மனம், சித்தம் புத்தி, அகங்காரம் என்னும் அந்தக் சாரணங்களே உள்ளுறுப்புக்களே ஆன்மா என்பர், இன்னும் சிலர், பிராணன் முத லியவற்றின் கூட்டமே ஆன்மா என்பர், இன்னும் சிலர், பிராணன் முத வியவற்றின் கூட்டமே ஆன்மா என்பர், ஆன்ல சைவசுத்தாந்திகள் உடல். பிராணன் முதலிய இவற்றின் வேளுன உள்றுபாருளே ஆன்மா என்று கூறுவர்,

சைவகித்தாந்திகளின் கருத்தின்படி பசு வியாபகத்தன்மை. அருவத்தன்மை, நித்தியத்தன்மை, பசுத்தன்மை என்னும் இலக்கணக்களேயுடையது. தான் சார்ந்த பொருளிடத்து அதனதன் சுபாவமே தன் சுபாவமாய் அதுவதுவாய் ஆன்மா வகித் நெடும் இயல்ரோ வியாபகம் எனப்படும். பதி, பசு, பாசம் என்னும் அருவப்போருள் களாயினும் அவை ஒன்ரே டேர்ன்று நோக்குமிடத்து தூலசூக்கும இயல்புகளுடையன முப்பொருள்களேயும் நோக்குமிடத்து பதி அதிசூக்குமமெனவும் மாயை சூக்குமமென வும் பசு தூலமெனவும் கருதப்படும், பசுத்துவமென்பது ஆன்மா ஆணவமலப் பிணிப் புகடயது என்பதைக் குறிக்கும்.

இத்தகைய ஆன்மாக்கள் முத்தியடைந்தவை (பற்றுக்களேத் துறந்தோர்) முத்தி யடையாதவை (துறப்போர்) என்றும் இரு பெரும் பிரிவுகளில் அடங்கும், இவ்விரு பெரும் பிரிவுகளிலும் அடங்கும் ஆன்மாக்கள் எண்ணற்றவை. இரண்டாம் பிரிவி லுள்ள ஆன்மாக்கள் ஒரு மலத்தார், இருமலத்தார், மும்மலத்தார் என மூவகைப் படும். ஒருமலத்தார் விஞ்ஞானகலர் எனவும் இருமலத்தார் பிரளயாகலர் எனவும் மும்மலத்தார் சகலர் எனவும் கூறப்படுவர்.

வீஞ்ஞானகலர் ஆகிய ஆன்மாக்கள் வீஞ்ஞானததாலே - மேலான அறிகினுலே கலாசம்பந்தம் அற்றவர் ஆவர். இவ்வகை ஆன்மாக்கள் ஆணவமலம் ஒன்றினும் பலிக்கப்பட்டுள்வமையின் ஒருமலமுடையவர் எனப்படுவர். இவர்கள் பக்குவர். அபக் கூலர் என இறுவகைப்படுவர், கிருட்டி காலத்திலே கலே முதலிய தத்துவக்களோடு கூடியிருந்து பேரளய காலத்திலே அத்தத்துவங்கள் நீக்கப்பெற்ற ஆன்மாக்களே பிரளயாகலர் ஆவர்; இவர்கள் ஆணவம், சன்மம் என்னும் இரு மலங்களுடையவராதலால் இருமலத்தார் எனப்படுவர். அநாதியே இருமலமுடையோர் இடையிலே மாயை நீக்கப்பெற்ற இரு மலமுடையோர் எனப் பிரளயாகவர் இருவகைப்படுவர். மேலும் பிரளயாகலர் பக்

- 48 -

குவர், அபக்குவர் எனவும் இருவகையினராய்க் கூறப்படுவதுண்டு. சிருட்டி காலத் தலே சகலராயிருந்து இடையே மாயை நீக்கப்பெற்றவரே அபக்குவர், அவ்வாறின்றி சிருட்டி தொடக்கம் இருமலமுடைபோராய் இருப்போர் பக்குவரேனப்படுவர்.

கலே முதலிய தத்துவங்களோடு கூடியோரே சகலர் ஆவர். இவர்கள் ஆணவம் கன்மம் மாயை மூன்றினுலும் பீணிக்கப்பட்டுள்ளமையின் மும்மலமுடையோர் அல் லது திரிமலத்தார் எனப்படுவர், ஏனேயவகை ஆன்மாக்களேப் போலவே சகலரும் பக்குவமுடையவர்களுக்கு இறைவன் குருமூலம் தீட்சை செய்து மலங்களே நீக்குவான்

இம் மூவகை ஆன்மாக்களிடமு b மூலமாகிய ஆணவம் காணப்படுகிறது. இது அவற்றின் பொதுவியல்பாகும்.

ஆன்மாக்கள் வலிமையற்றன. நனவு நி‰யிலே காணும் ந**ாம் போன்** றவற்றைக் கனவு நிலயிலே கண்டு கலங்கும் இயல்பு அவற்றுக்குண்டு. எனவே பேராற்ற**ல்** அமைந்த இறைவணேப் போல் இருக்காது சிற்ருற்றலுடையனவாய் வலிமையற்றன வாய் ஆன்மாக்கள் விளங்குகின்றன.

பொருள்களே சத்து, அசத்து, சதசத்து எனச் சைவ சித்தாந்திகள் மூவ கைப்படுத்தினர். பதி சத்து எனவும் பாசம் அசத்து எனவும் ஆகேமா சத சத்து எனவும் குறிப்பிடப்படும். சத்து, அசத்து இரண்டினும் வேறுபட்ட ஆகியா அவற்றை அறியும் தன்மையுடையது.

உப்பு கடலேப் பற்றுது நீரையே பற்றியீருப்பதுபோல பாசம் (சத்தாகிய) சிவத்தைப் பற்றுது, சத சத்தாகிய ஆன்மாவையே பந்திக்கும். எனவே ஆன்மா அநாதியே அசத்தைத் சார்ந்துள்ளது, ஆயினும் பதியின் அருளால் மலநீக்கம் பெறும் ஆன்மா அம் மலநீக்க நிலேயில் சத்திலை வலிமையாகும் தன்மையுடையது.

இவ்வாறு அசத்தைச் சாருப்போது அதன் வண்ணத்தையும், சத்தைச் சாரும் போது அதன் வண்ணத்தையும் ஆன்மா அடைவதால் சார் பொருளின் வண்ணமா தல் அதன் பொதுவியல்பு என்பது பெறப்படும். இவ் வுண்மையை ஒர் உதாரணத் தன் மூலம் விளக்கலாம்.

பளிங்கின் முன் ஒரு செந்நிறப் பொருளே வைத்தால் அப்பளிங்கு அப் பொருளின் வண்ணத்தைக் காட்டும். சுவ்வாறே பிற நிறப் பொருளே வைத்தால் அவ்வப் பொருளின் வண்ணச் சாயல் பளிங்கிலே தோன்றும். அதுபோல உயிர் அப்சத்தைச் சாரும்போது அறியாமையும் சத்தைச் சாரும்போது அறிவு விளக்கமும் பேறும், ஆன்மா சார் பொருளின் தன்மையை அடைதல் இதிலிருந்து விளக்கமா கின்றது,

சத்துப் பொருளேச் சாரும்போது ஆன்மா பெறும் அறிவு விளக்கம் அதற்குக் தானுக ஏற்படுவதில்லே. இறைவன் உண்மையை உணர்த்த உணருவதே ஆன்ம அறிவின் இயல்பு. எனவே முற்றறிவுடைய இறைவனின் வேறுபடும் ஆன்மாவின் அறிவு வரையறைக்குட்பட்டமையின் அதனேச் சிற்றறிவென்பது சைவ சித்தாந்தக் கொள்கை. இச்சிற்றறிவு தானும் பொறிகளின் உதவியிஞலே ஆன்மாக்களுக்கு உண்டாகின்றது. இறைவன் உண்மையை உணர்த்து முன் ஆன்மா அதனே உணராமையின் காசணம் யாத என்பது சிந்நித்தற்குரியது. மலப் பிணிப்பே உண்மையை மறைப் பது. இறைவன் அருளால் மலப்பிணிப்பின் விளேவான மறைப்பு நீங்கினதும் ஆன்மா உண்மையை உணரும், இதனே ஓர் உதாரண மூலம் வினக்கலாம்.

ஆந்தையின் கண்களுக்கப் பசுல் இருளாகவும் இரவு ஒளிபோல விளக்கமாக வும் தோ ஹ தை அறிவோம். இப் பார்வைமுரண் ஆந்தையின் கண்களின் விசு செயாகு '. அதுபோல மன்கண் ஆகிய அருள் இல்லாத ஆல்மாக்களு \*கும் மாறுபா டுணர்ச்சி உண்டாகும், இறையருள் ஆகிய தனே வாய்க்கப்பேற்ற ஆன் மாகாள் உண்மையை உள்ளவாறு உணரும்; பொய்யாக உணரமாட்டா,

ில் ாற உண்மையை உள்ளவாறு உணர்ந்த ஆன்மாக்கன் மலபந்தங்களி னின்று விடுபட்டு இறைவனது திருவடிகளே நாடுவதற்கு வழி காட்டும் வகையிலேயே தித்தாந்தரது போதனே அமைந்துள்ளது.

morning man instant Come deriver alle

There are all and the second there are not

Deviaustich series and a series and a series of the series and a series and

inderson a the manner and

The other states and the second states and the second states and

Samuen \* Saute Bungsin no mennen in

stann stim illemonaths.

South States

bi imit Gemins anticani Cancing Ring, Sani, mentu vil gen aufires anticani girs antica Carl Mine stationistan attrict subart folder stimmer 1973 stacar and rate spirit with San at a sell station



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

interested allowing the main the main and and the

and a complete defense and a series and a

affuring the search and the state of the search a search of a

கானம் மாத என்பது இந்தத்தற்குள்ளது. மனப் பினிப்பே உண்மையை பதைப் வக இறைவன் ஆதனால் மலப்பினிப்பில் வின்வான (வகைப்பு நீல்லினதும் a inmalmante nation இலங்கையில் Linus and dinos tonha. முருக வழிபாடு

micoussimos wister familes

ing. adustina

ร้ายคญาณต่า จะสละวลเอาอาย จ.ศตร์ สินายุกล่า

a umano ma anti-

க. சொக்கலிங்கம், М.А., (சொக்கன்) (அதிபர், கோண்டாலில் இராமக்கிருஷ்ண வித்தியாலயம்)

இலங்கையின் சான்றமைந்த வரலாற ஏறக் குறைய இருபத்தாறு நாற்றுண்டுகளுச்சு முன்புதான் தொடங்குகின்றது. ஆனல், சைவசமய மும் முருக 'வழிபாடும் வரலாற்றுக்கு முற்பட்ட காலைக்கிலேரே, இங்கு நிலவியுள்ளன என்பது ஆய்வாளர் இலரின் கூற்றுகம். 1973 ஆம் ஆண் டில் நல்லே நகரச் சிறப்பிகழாய் வெளிவந்த 'ஒளி' என்னும் சஞ்சிகை யிலே 'நல்லா**ரும்** தொ**ல்பொ**ருளும்' என்ற 5801119Ca F (15. 09. சிவசாமி, M. A. எழுதிய கட்டுரையின் ஒரு பந்தியை இங்குச் சான்**ருகக்** காட்டலாம்.

்மருகன் பழம் பெருந் திராவிடத் தெய்வமாகும்: சல்க நூல்க ளில் மட்டுமன்றி அவற்றுச்குப் பல நூற்றுண்டுகள் முற்பட்ட ஆசிச்ச நல்லூர்த் தொல்பொருட் சின்னங்களிலும் அப்பெருமானின் வேலாயுக மும் சேவற் சில்யும் காவடிச் செடில்களும் கிடைத்துள்ளன சோழாக்க முன் மாதோட்டம். இருகோணம2ல முதலியன சிவத்தலங்களாக விளங் கியது போலக் கதிர்காமம், நல்லூர் முதலியன முருக வழிபாட்டுத் தலங்களாக வீளங்கியிருக்கலாம். மேலும் தமிழ் நாட்டிலள்ள ஆகிச்ச நல்லூரிற் சாணப்படும் பெருங்கற் சமாதிகளேச் சேர்ந்த தாழியடக்க முறை இலங்கையின் கடற்கரையோரமாகப் பொன்பரிப்பு,, (மேற்குக் கரையோரம்) வளவகங்கைப் பள்ளத்தாக்கு (தென்கரை) கதிரைவெளி, (கிழக்குக்கரை) வல்லி புரம், வரணி (வடகரை), மாதோட்டம் (மேற்குக்கரை) முதலிய இடங்களிற் காணப்படுகின்றன. எனவே, இங்கு வாழ்ந்த பழந்தமிழ்க் குடிகளிற் சிலராவது முருக வணக்கத்தை உடை யவர் எனலாம்.'

தமிழினம் தனது காவலன் என்று போற்றி வழிபடும் மூருகப் பெருமானின் பழம் பெருந் தலமாக இலங்கையில் விளங்குவது 5SA காமமாகும். அவன் வள்ளி நாயகியைக் கத்ரை மலேக் காட்டிலே கண்டு களவு மணம் புரிந்து கொண்டான் என்பர். இத்திருத்தலம் யாரால எப் போது கட்டப் பெற்றது என்பது இன்று வரை புதிராகவேயிருந்து வரு கின்றது. 'இராச வலிய' என்ற நூலிலே, குவேனி; விஜயனேக் கொல்ல முற்பட்டபொழுது கதிர்காமத்துக் குமரக் கடவுள் அவனேக் கர்ப்பாற்றி யருளிஞர் என்ற செய்தி வருகின்றது. துட்ட கைமுனு, தமிழ் வேந்த னை எல்லாளனே வெற்றி கொள்ளக் கதிர்காமத்துக் கந்தனுக்கு நேர்த் திக்கடன் செய்ததாகவும் அவ்வாறு தான் வெற்றியடைந்ததும் தனது நேர்த்திக் கடனக் கதிர்காமத்திலே சென்று நிறைவேற்றியதா கவும் 'கந்த உபத' என்ற சிங்கள நூல் கூறுகின்றது. விஜயன் கி. முர 6 ஆம் நூற்ருண்டினன். துட்டகைமுனு கி. மு. 2 ஆம் நூற்ருண்டினன் இவர்களுக்கு முன்பே கதிர்காமத் திருத்தலம் விளங்கியதை நோக்க முருக வழிபாட்டின் தொல்மை எமக்கு நன்கு புலனுகின்றது.

இலங்கையைக் கி. பி. 15 ஆம் நூற்ருண்டு தொடக்கம் 20 ஆம் நூற்றுண்டு நடுப்பகுதிவரை ஒருவர் பின் ஒருவராக ஆட்கி பிந்த போர்த்துக்கீசர். ஒல்லாந்தர், ஆங்கிலேயராகிய மூன்று சாதியர்ருள்ளும் ஆங்கிலர் தவிர்ந்த மற்றைய இரு சாதியாரும் இலங்கையிலுள்ள இந்து சமயக் கோவில்கள் பலவற்றை இடித்தும் கொள்ளயிட்டும் ஊறு விளேத் தனர். பாடல் பெற்ற திருத்தலங்களான இருக்கேதீச்சரம், திருக்கோ ணேச்சரம ஆகியவற்றிற்கும் இந்தக் கதியே ஏற்பட்டது. ஆணுல் கதிர் காமம் மட்டும் இந்தக் கொடுமையினின்று தப்பியது முருகனின் திருவ ருளின் திறத்தினுலே என்று கூறினை அது மிகையாகாது. இலங்கை வர லாற்ரூசிரியரான கலாநிதி பி. இ. பீரிஸ் கதிர்காமம் பற்றிக் குறிப்பிடு வதாவது: 'நோய் பலிந்த பெருங்காட்டினிடையே பயங்கரமான போர்க் கடவுள் கதிர்காமக் தலத்தில் எழுந்தருளியுள்ளார், இக் கடவுளின் திருத் தலம் சிங்கள இனத்தின் தோற்றத்துக்கும் முற்பட்டதாகும், மாணிக்க மும் பொன்னும் இங்கு நிறைந்துள்ளன என்ற மிகைக் கூற்றைக் கேள் வியுற்ற போர்த்துக்கீசர் அவற்றைப் பெறவேண்டும் என்று முயன்ற பொழுதெல்லாம், ஏதோ ஒரு மறைவான ஆற்றல் அவர்களே SIE அணுக முடியாதவாறு தடுத்துவிட்டது. போர்த்துக்கீசரின் முற்றுகை முயற்சி எதுவும் பயன்படாதொழிந்தது."

கதிர்காமத்தைப் போலவே கீழ்மாகாணத்திலுள்ள திருக்கோயில், வெருகல், மண்டூர், வடமாகாணத்திலுள்ள மாவிட்டபுரம், சந்நிதி, நல்லூர் ஆகிய முருகன் ஆலயங்களும் பழைமையும் அற்புதமும் வாய்ந்து முருகன் அடியார்களேப் பல திசைகளிலுமிருந்து காந்தம்போல ஈர்த்து வருகின்றன. இவைபற்றிப் பழைமையான வைபவ நூல்கள், மான்மிய நூல்கள், கல்வெட்டுக்கள் ஆகியவற்றிலே பல அரிய செய்திகள் காணப் படுகின்றன. இவை தக்கமுறையிலே ஆரசயப்பட்டு உண்மையை நிறுஷ தல் வரலாற்றுசிரியர்களின் கடன்கும்.

முருகல் ஆலயங்களிற் பழைமையால் முன்னணியில் நிற்கும் கதிர் காமத்தின் மீது முருக பச்தியிலே முன்னணியில் வீளங்கிய அருணகிரி நாதர் திருப்புகழ் பாடியருளிஞர். கதிரைமல்ப் பள்ளு பள்ளுப் பிரபந் தங்களில் முன்னுடி என்பது தமிழறிஞர் சிலரின் கருத்து. நல்லேநகர் நாவலர் தொடக்கம் பரமஹம்சதாசன் வரை சுதிர்கர்மத்தைப் பர்டாத ஈழத்துப் பெரும் புலவர்களே இல்லே எனலாம். நவாலியூர்ச் சோமசுந் தரப் புலவர் கதிரைச் சிலேடை வெண்பாவும் மரதன் அஞ்சலோட்டத் தில் "அதிரவரு மாணிக்க கங்கைதனில் மூழ்கி' எனத் தொடங்கும் அரு மையான பாடல்களும் பாடியுள்ளார். இந்தப் பாவாணரின் வரிசை இன்றும் நீண்டுகொண்டேயிருக்கின் மது. இனியும் நீளும். இவைபோலவே மற்றைய முருகத் தலங்களின் மீதும் பண்டுதொட்டு இன்றுவரை ஞானி களும், புலவர்களும் பத்திச்சுவை நனிசொட்டச் சொட்டப் பாடிய பிர பந்தங்களும் தனிப்பாடல்களும் எண்ணுக் கணக்கற்றவையாகும்; அவை விரிக்கிற் பெருகும்;

மருகனின் ஆலயங்களில் இருவகை வழிபாடுகள் நடைபெறுவதுண்டு. ஒன்ற குமாரதந்திர விதிப்படி ஆலயம் அமைத்து வேத சிவாகம முறைப்படி நித்திய நைமித்திய பூசை நடத்துதல். மாவிட்டபுரம், நல்லூர் முதலான இருத்தலங்களில் இத்தகைய வழியாடே அநுட்டிக்கப்பட்டு வருகின்றது. மற்றது, வேண்டுநர் வேண் டியாங்கு எய்தி வழிபட அமைந்துள்ள வணக்கமுறை. அதாவது திருமுருகாற்றுப்படை யிலே. 'அறுதின் மலரொடு விரைஇ மறியறுத்து வாரணக் கொடியொடு அயிற்பட நிறீஇ' எனத் தொடங்கும் பழமுதிர்சோலேப் பாடலடிகள் நி'னவுறுத்தும் இட்ட வணக்கமுறையாகும், கதிர்காமம், மண்டூர், திருக்கோயில் ஆகிய தலங்களிலே வாய் கட்டிப்பூசை நிகழ்த்தும் முறையும் அதற்கென அமைந்த கிறப்பு வழிபாடுகளும் கடைப்பிடிக்கப்படுகின்றன. படித்தோர் தொடக்கம் பாமரர் வரை யாவரும் இன் விருவகை வழிபாடுக்கோயும் போற்றிபே வருவது குறிப்பிடத்தக்கது;

இலங்கையில் முருகவழிபாடு மற்றைய வழிபாடுகள் யாவிலும் முணந்து மேலோ ங்கி நிற்பதற்குச் சைவமக்கள் தமக்கு இட்டு வழங்கும் பெயர்களில் முருகன் திரு தாமங்களே மிக அதிசமாக இரப்பதையும் சான்ருகக் காட்டலாம். இன்று பெயர் களில் தவீனத்தன்மை புகுந்து விட்டபோதிலும் பெரும்பாவான சைவப் பெற்ரோர் முருகனின் திருநாமங்களேயே தம் குழந்தைகளுக்கு வைக்கின்றனர். இவ்வகைப் பெயர்கள் நாம் மூன்றுவகையாகப் பிரிக்கலாம். அவையாவன, முருகனின் இருநாமங் கள், அவன் வாகனமாகிய மயிலேக் குறிக்கும் நாமங்கள், அவனது ஆடிதத்தில் முதன்மையான வேலேக்குறிக்கும் நாமங்கள். கைக்கு கானம் கொடக்கின் பெயர்கள்: கக் மாக மன் வித்தை இரோடைய போல்கம்பலில் முதையை வெயர்கள் குத்துரான ந்திற்கு செல்லத்தே நிறுத்து வில்லினர். (இண்கள்) கால்கள் முது கிறைக்க அவர்களில் கத்துரான படனம் நடைபெறுவது வழக்கமாய் இதுது வதிறது பரப்பான ந்தி கலாசாரம் கல்லில் எரம் என்பா பான் துதை விரைக்கு

 சப்பிரமணியம், கந்தப்பிளீனே, முத்தவேற்பிள்ளே, முருகுப்பிள்ளே, கந்தையா, முத் கையா, சுப்பையர், ஆறுமுகம், சண்முகம், வேலாயுதம், முத்துனிங்கம், சண்மூகலிற்கம் குமாரனிங்கம், சரவணமுத்து, கந்தசாமி, வேலுச்சாமி, பழனிச்சாமி, குமாரசாமி' சிவகரு, குமாதரு, சூரசங்காரம், மயில்வர்கனம், கதிர்காமு, கதிர்காமத்தம்பி, காரத்திகேசு, இன்னபிற,

இக்காலகட்டத்தில் முருகன், வேலன், கந்தன் மூதலான திருநாமங்களேத் தீண் டத் தகாதவர் என்ற ஒதுகேப்பட்டிருந்த மக்களே தமக்கு ரிய பெயர்களாகக் கொண்டிருந்தமையும் உயர் சரதியார் எனத் தம்மைக் கருதியோரின் பெயர்கள் பெரும்பாலும் அஃறிணே முடிவு கொண்டுள்ளமையையும் அவதானிக்கலாம்.

#### இடைக்காலம்

இக்கரலத்தில் அஃநிணே முடிவுகளுக்குப் பதில் 'அன்' ஈற பெறப் பெயர்கள் மாநி றப்படுகின்றன. சண்முகம், ஆறமுகம் என்பவற்றேடு ராசா, சாமி, நாதன் முத வான விகுதிகள் சேர்க்கப்படுகின்றன. உ+ம்:- குருநாதல், சிவகுருநாதன், சண்முக ராசா, ஆறுமுகராசா, ஆறமுகநாதன் மயில்வாகனன், ஆறுமுகன், வேலாயுதன், கடூர்காமநாதன், செந்திநாதன், அருணகிரிநாதன், குகநாதல், மயூரநாதன், குருபரன், வடிவேல், தங்கவேல், டழனிவேல், முத்துவேல்.

#### இக்காலம்

சிறிய சுருக்கமான பெயர்களே இக்கால நாகரிகம், இந் நாகரிகத்தின் இடையேயும் முருகனின் பெயர்களே பேரசித்திபெற்று **கினக்கக் காணலாம்**.

உ+ம்:- குகன், குமரன், காந்தன், சரவணக், சரவணயவன், ஞானஸ்சந்தன், பாலஸ்சுந்தன், மூருகன், ஸ்ரீமுருகன், சேவற்கொடியோக, செந்தாரன், செந்தூர்ச் சேலவன், செத்திநாதன், செந்திக்கு யரன், இன்னபிற.

#### (பெண்கள்)

வள்ளிப்பிளிளே, தெய்வானப்பிள்ளே, வள்ளியம்மை, வள்ளிநாயகி, தெய்வநாயகி, வள்ளி, தெய்வி இன்னபிற.

#### இக்காலம்

#### ஸ்ரீவள்ளி, ஸ்தேய்வி, திருப்பத

யாழ்ப்பாணத்தில் சிறப்பாகவும் மட்டக்களப்பு, திருகோணமலேப் பகுதிகளிலே பொதுவாகவும் கந்தபுராணப்படிப்பு முதன்மை பெற்றுள்ளது. கந்தபுராணத்தப்பாடல் களே ஒருவர் வாசிக்க மற்ரெருவர் அவர் வாசித்த இராகத்திலேயே பயன்சொல்ல அடிவாரிகள் பத்திப் பரவசத்தோடு கேடீகும்முறை புராண படனம் என வழங்கும். இம் முறை யாழ்ப்பாணத்திற்கே உரிய ஒன்ருதும். பண்டிதமணி கணபதிப்பிள்ளோ யாழ்ப்பாணத்திற்குக் கச்சிக் கணேசையர் என்பார் கூற்த காலத்திலேயே கந்த புரா ணப் படனம் தொடங்கி வீட்டது என்பர். ஆறு முகநாவலர், அவர் மருகர் வித்தன சிரோமணி பொன்னம்பலபின்ளே முதனான பெலீயார்கள் கந்தபுராணத்திற்குப் பயன் சொல்வதிலே சிறந்து விளங்கினர். இன்றும் கந்தசஷ்டிக் காலங்களில் மூரு கன் ஆலயங்களில் கந்தபுராண படனம் நடைபெறுவது வழக்கமாய் இருந்து வருகிறது. யாழ்ப்பாணத்துக் கலாசாரம் கந்தபுராண கலாசாரம் என்பர் பண்டிதமணி.

in museis staticate underlichten underlichten statenten mit

முற்காலத்தில் கதிர்காமத்துக்குப் பாதயாத்திரையாக அடியார்கள் சென்று வரு வர். இன்றும் இலங்கை எங்கணுமுள்ள சைவ அடியார்கள் யாவரும் மிகுந்த பய பக்தியுடன் கதிர்காம யாத்திரை செப்யக் காணலாம். வளர்ந்துவரும் நாகரிகம் யாத்திரையை என்தாக்கிவிட்டது போல முருக பக்தியையும் குறைத்துவிட்டதோ என்று சொல்லத்தக்கவகையில் இக்காலக் கதிர்காம யாத்திரை அமைந்துள்ளது கவல்யைத் தருகின்றது. வகுப்புவாதப் போக்குகளும் கதிர்காம யாத்திரையின் ஆரீ வத்தைக் குறைத்து வருவதையும் நாம் அவதானிக்கலாம்.

முருகன் கலியுக வரதன், நடந்துகொண்டிருக்கும் காலம் கலியுகம்: எனவே சைவ உலகில் முருக வணக்கமே மேலோங்கி நிற்பதற்கு இலங்கையும் விலக்கிலில் என்றே சொல்லவேண்டும். இன்று அடியார்கள் யாவரும் முருகன் ஆலயங்களேயே முற்றுகையிடுவனும் இதன் காரணமாக அவையே மற்றைச் சிவாலயங்களிலும் கிறந் தோங்கி வருவதையும் இலங்கையில் அவதானிக்க முடிகின்றது.

செதில் குத்திக் காவடி, ஆட்டக் காவடி பிரதட்டைக் காவடி, தூக்குக் காவடி துலாக் காவடி, பறவைக் காவடி என்ற முருகணே அடியாரிகள் பலவகைக் காவடி களே எடுத்துவந்து வழிபடல், அங்கப்பிரதட்சணம் செய்தல். கத்தசஷடி, ஐப்பர் வெள்ளி, மகோற்சவகால விரதம் ஆகியவற்றை முறையாக அநுட்டித்தல் என்பன முரு கன் ஆயைங்களிலே அதிகமாகக் காணப்படுகின்றன.

சருங்கச் சொல்வதானுல் இலங்கையின் சையாகளிலே பெரும்பாலானவர் முரு கன் அடியார்களாகவே விளங்குகின்றனர் என்பதற்கு ஐயமில்லே,

பாலஸ்கந்தன், முருகன், ஸ்ரூகன், சேவற்கொடியோகு, செந்தூல், செந்தில் செல்வன், செத்திராதன், செந்தில் அரல், இல்லப்ற,

#### 加多加感门的

கள் அப்பிலின், தெய்வகலோப்பிலின், வள்ளியத்தைய, வன்னி சபல, தெப்வராயதி. .வசனி, தெய்வி இள்ளதே

#### Baana) in

and a state of the state of the

மாழ்ப்பானத்தில் நிறப்பாகவும் மட்டத்தனப்பு, நிறப்பானமல்ல பத்தினிலே பொதுவாகவும் கந்துராணப்படிப்பு முதல்யை பெற்றுள்ளது. சந்துமாபாத்தும்பாடல் கன் ஒருவர் வாகிக்க மற்றெருவர் அவர் வாதித்த இராகத்திலிய புயன்சொல்ல அடி வார்கள் பத்திப் பரவசத்தோடு தேமிருவும், பண்டிதமனி கலாபதிப் 2006 இம் முறை வாழ்ப்பாணத்திற்கே உள்ப ஒன்றதும், பண்டிதமனி கலாபதிப் 2006 வாழ்ப்பாணத்திற்குக் கச்சிக் கலேனைவர் என்பார வந்த காலத்திலிய சந்த பரா

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org the man plan

400500 5320 France 56 mm How any to a

\$6.03 3!

செட்டியார் அச்சகம், வாழ்ப்புகணம். தொதேபேசு: 7835

R.C.C.