

Digitized by Noolaham Foundation.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

Digitized by Noolaham Foundation.

# யாழ்ப்பாணம் - அரியாலே ஸ். சித்திவிநாயகர் கோவில் இராஜகோபுர கும்பாப்கேருக்க மலர்

De Constitued by the condition of the condition

265



#### FOR PROVEN RELIABILITY



## MACHINES

#### you can't buy better

You can have confidence in USHA. Backed by one of the largest, fully integrated sewing machine manufacturing plants of the world, USHA offers the highest value in precision engineered products.

USHA sewing machines incorporate all the modern devices including numbered tension indicators and forward and backward stitching devices. On fine muslin or thick corduroy, it will stitch its way through a lifetime of sewing pleasure. Spares (sparingly needed) are freely available.

All models are available in hands, treadle and motor drives.

### INVEST IN THE BEST INVEST IN USHA

Manufactured by:

USHA INDUSTRIES LIMITED Attidiya Road, Ratmalana.

Sole Distributors:



ROWLANDS LIMITED 103, Dharmapala Mawatha Colombo - 7 Telephone: 25871

> Digitized by Noolanam Foundation noolaham.org | aavanaham.org

சிவமயம்

ai

## யாழ்ப்பாணம் - அரியால் ஸ்ரீ சித்திவிநாயகர் கோவில்

## இராஜகோபுர கும்பாபிஷேக மலர்



235.4

YAR

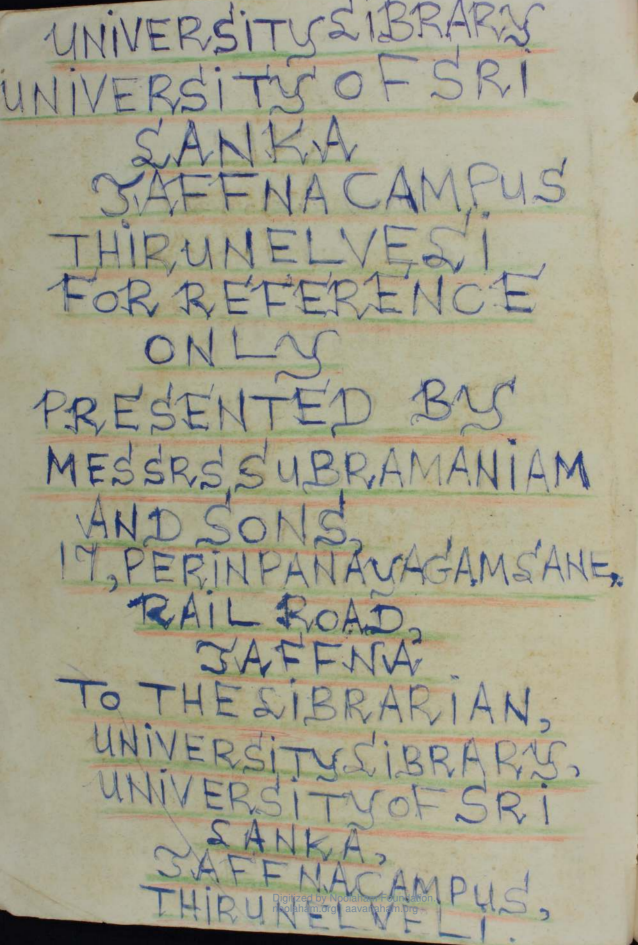
249699

249699

ARCHIVES

24-8-1973

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



சிவமயம்

பொருளும் பெருந்தகை பிரவணப் ஐங்கரனுமாகிய அரியாலே நீர்நொச் சித் தாழ்வில் கோயில் கொண்டருளி யிருக்கும் சித்தி வீநாயகர் பெருமா னுக்கு மக்களின் ஆராஅன்பின்சின் னமாக அமைக்கப் பட்ட இராசகோபு ரம், "தவமுந் தவமுடையார்க்காகும்'' என் னும் வள்ளுவப் பெருந்தகை வாக்கிற்கமையத் தவத்தின் சின்னமாக எழுந்தவொரு ஞானத் திருவுருத் தோற்றமாகும். இதற்கென அமைக் கப்பட்ட நிர்வாகக்குழு வும் சித்திவிநாயகப் பெருமானின் திருவருட் கருணே பூக்க இலட் சார்ச்சனேயின் போது திருவுளச் சீட்டின்

முலம் தெரிவு செய்யப் பட்டதாகும். ஊருக்கு அழகு கோயில், கோயிலுக்கழகு திருக்கோபுரம். இத் திருக்கோபுரத்தைச் சிறப்பிக்கவென அதன் நிணவுகூர் எழில் ஒவீயமாக இம்மலர் இக்கும்பாபிஷேக தினமாகிய மங்கள நாளிலே வெளியிடப்படுகின்றது. இம் மலரினுள் அடங்கும் வரலாறுகள், கட்டுரைகள், கவிதைகள் என்

இதழ் களாக வாடாத ழுமெனக் கருதுகின் ச்சியாளர்களும், எழுத் சேர்ந்து எம்பெருமான் பெருக்கத்தாலேயே இம்

பன என்றும் உதிராத, அமைந்து ஞானமணம்கம ளேம். புகழ்பெற்ற ஆராய் தாளர்களும் ஒருங்கு மீது கொண்ட பக்தியின்

மலர் படைக்கப்படுகின்றது. எழுத்தாளர்களிற் பலர் விநாயகர் மீது கொண்ட அன்பின் விளேவால் 'பிடியதன் உருவுமை கொள'' என்னும் தேவாரத்தைப் பல இடங்களில் எடுத்தாண்டு அவரை வியந்துள்ளனர். அன்றியும், விநாயக வணக்கம் நம் நாட்டில் மட்டுமன்றி ஜப்பான், சீனுகிரேக்கம் எகிப்து ஆகிய வேறு பல

> னாயில் இந்திய எழுத்தோவி ருந்த தியும் அந்தமும் இல் யாழப்பாடியுடன் வந்த கச்சிக் முதன் முதல் ஆலயம் அமைக் அவர்கள் புலப்படுத்துகின்றுா னின் திருவருட்திற‰ மெச்சி

நாடுகளிலும் இடம் பெறுகின்ற தொடைக்கும் விநாயகன்" என்னுங் குட்டு + இதன் வருயல் இந்திய எழுத்தோ 159 யர் ஒருவர் எடுத்துரைக்கின் லாத இக்கருண மூரத்தக்கு அ வந்களால் கணேசையர் கப்பட்டதெனப் பண்டிதமணி

கள். இதனேடு இப்பெருமா இக்கோயிற்குருக்கள் ஆவர்கள் கரைக்கும்உரை அன்பர்கள் மனதில் பர பரப்பை உண்டாக்கி என்றும் தீங்தாதவொரு தெய்வ நம்பிக்கையையும் ஏற் படுத்துகின்றது. கவிதைகள் குத்தும் விக்கினங்களேத் தீர்க்கும். எம் பெரு

பரவி பக்திச்சுவை நனி சொட் இவைகளுள் விநாயகர் நான் தொகுப்பில் இறைவன் திருவிளே பட்டுப் போற்றப்படுகின்றன. சிறப்புற றும் வாடாது சர்வகலாசாலேதமிழ்த்துறைத் சம்பந்தர் ஆதீனத் தல்வ வாழ்த்தியுள்ளார்கள்: மிக்கோங்க சிந்தையும் செய மாய்ந்து நல்வின்ஓங்க, வேத

திருவடி இப்பராபர வின் அருளப் வாழ்த்துகின் ேரேம். SILIO

மானின் திருவருளேப் போற்றிப் டச்சொட்டப் பாடியவையாகும். மணிமாலே என்னுங் கவிதைத் யாடல்கள் சிறப்பாகப் புனேயப் இம்மலர், வாசனேயருது என் வேண்டுமென்பதை விரும்பி தலேவரும், நல்லே திருஞான ரும் ஆசியுரைகளே உதவி ஆகவே, அறிவும் ஆற்றலும் நிறைவுற, வல்வினே லும்

வித்தகனும், புராணேதிகாசனும், வரப்பிரசாதனுமாகிய சித்திவிநாயகள் களில் இம் மலரைச் சமர்ப்பிக்கின்றோம். எல்லோரும் பெற்று இன்புற்று பல்லாண்டு வாழவேண்டுமென JE LID Juio

ஆசிரியர்

HIUTO

\*\*\*\*\*\*\*\* \*\*\*\*

#### நன் றியுரை

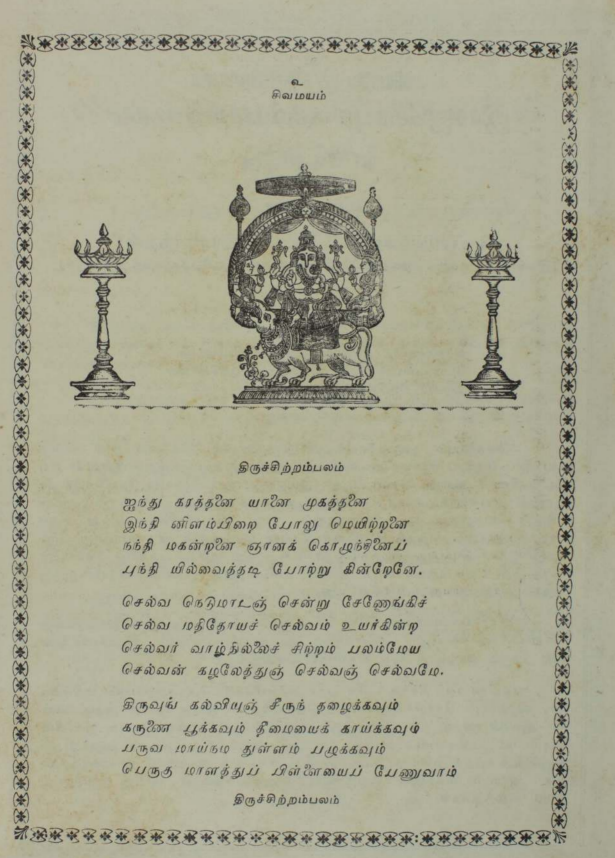
யாம் செய்த பூர்வ புண்ணிய பலத்தால் அமைக்கப்பட்ட சித்தி விநாயகரின் இராஜகோபுர கும்பாபிஷேக நிணேவாக வெளியாகும் இக் கோபுர மலருக்கு ..... ...

- ஆசியுரைகள் வழங்கிய பேராதனே பல்கலேக்கழகத் தமிழ்த் துறைத்தலேவர் கலாநிதி சு. வித்தியானந்தன் அவர்களுக்கும், நலலே திருஞானசம்பந்தர் ஆதீனகர்த்தா ஸ்ரீலஸ்ரீ ஸ்வாமி நாதத் தம்பிரான் ஸ்வாமிகள் அவர்களுக்கும்,
- காஞ்சிபுரத்திலிருந்து விமானத்தபால்மூலம் அரியவொரு கட்டு ரையை அனுப்பி எமது மலரைச் சிறப்பித்த செஞ்சொற்கொண் டல் புலவர் மா. வெங்கடேசன் அவர்களுக்கும்,
- கமது முதுமையையும் பாராது எமது கோயில் வரலாற்றை ஆராய்ந்து உரைசெய்த பண்டிதமணி சி. கணபதிப்பிள்ளே அவர்களுக்கும்,
- இனுபவ முதிர்வுடன் அருள் மணக்க கட்டுரைகள், கவிதை கள் அருளிய முதிய எழுத்தாளர்களுக்கும்,
- சமய அறிவுடைய பெண் எழுத்தாளர்களுக்கும், மற்றும் சகல எளுத்தாளர்களுக்கும்,
- மலரைச் சிறந்த முறையில் குறுகிய காலத்தில் அச்சிட்டுதனிய ஸ்ரீ பார்வதி அச்சகத்தாருக்கும், அச்சுப்பிழை திருத்தி உதவிய வர்க்கும்,

கூறி விநாயகப் பெருமானின் திருவருள் கைகூட இறைஞ்சுகின் ரேம்.

வணக்கம்.

— ஆசிரியர்



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### அரியாலே ஸ்ரீ சித்திவிநாயகர் இராஜகோபுர கும்பாபிஷேகம்

வாழ்த்துரை

(பேராசிரியர் கலாநிதி **சு. வித்தியானந்தன்)** (இலங்கைப் ப**க்க**லக் கழகத் தமிழ்ப் பேராசிரியரும் தமிழ்த்துறைத் த&லவரும்)

> வாக்குண்டாம் நல்ல மனமுண்டாம் மாமலராள் நோக்குண்டாம் மேனி நுடங்காது – பூக்கொண்டு துப்பார் திருமேனித் தும்பிக்கை யான்பாதம் தப்பாமற் சார்வார் தமக்கு.

வினேகளேயும் தடைகளேயும் விலக்குவதனுலே விக்னேஸ்வரன் என்ற பெயரிணப் பெற்ற விநாயகரின் வழிபாடு ஆரும் நூற்ருண்டுக்குப் பின்னரே ஏற் பட்டதாயீனும், இன்று சைவர் வாழும் இடமெல்லாம் பிள்ளேயார் கோவில்கொண் டெழுந்தருளியுள்ளார். சிவன் கோவில்களிலும் முதலில் விநாயகருக்குப் பூசைசெய்த பின்னரே சிவனுக்கும் பூசை நடைபெறும். இது கணபதியின் கவினுறு சிறப் பிற்குச் சான்ருகும். எந்தத் தொழிலேச் செய்ய முற்படினும் விநாயகப்பெருமானே முதலிலே துதி செய்வது வழக்கம். நூல்கள் எழுது முன்பும் முதலிற் பிள்ளோார் சுழியிட்டுத் தொடங்குதல் மரபு, எந்தப் படைப்பிலும் முதலில் விநாயகனுக்கு அஞ்சலி செலுத்துவது மரபாகிவிட்டது.

எண்ணிய எண்ணியவாங்கே பெறச் சைவ மக்கள் விநாயகரையே வணாங்கு கின்றனர். தொல்லேயுறும் அடியவருக்கு அருள் புரிபவராகவும், நம்பியோர் இன் னலே நீக்கும் இறைவகுகவும் விநாயகர் விளங்குகிறுர்.

வல்வின்னைபந் தீர்க்கும் விநாயகர் அரியாலேக்கே பெருமையையும். மதிப்பை யும், அழகையும் கொடுக்கிருர். அத் தெய்யத்தின் இராஜ கோபுர கும்பாபிஷே கம் ஆவணி மாதம் நடைபெற இருப்பதையிட்டு அக்கோயில் நிர்வாக சபையின ரையும். உறுப்பினரையும் வாழ்த்துகின்றேம். விக்னேஸ்வரருடைய அனுக்கிரகத் திரைல் உலகத்தில் எல்லாக் காரியங்களும் விக்கினம் இல்லாமல் நடைபெறுகின் றன. அரியாலே மக்களும் அவருடைய அனுக்கிரகத்தைப் பெற்று உய்வுபெற எமது வாழ்த்துக்கள்.

## ஸீல-ஸீ-ஸ்வாமிநாதத்தம்பிரான் சுவாமிகளின் ஆசிச்செய்தி

சிவமயம்

(ஆதீனகர்த்தர், நல்லே ஞானசம்பந்தர் ஆதீனம்) யாழ்ப்பாணம்)

ஹாருக்கு அழகு கோயில், கோயிலின் சிகரமாய் கோயிலே அணிபெறச் செய்வது, கோபுரம். கோபுரமாகிய தூல லிங்கத்தின் திருவுரு தெளிய, திருவருள் பொலிய, அடியார்களே மெய்மறக்கச் செய்வது இராஜ கோபுரம்.

கோபுரங்கட்கெல்லாம் தலேமை தாங்கிச் சிறப்புடன், அரச தோற்றத்துடன் கெம்பீரமாகக் காட்சி தருவதால் இதணே இராஜ கோபுரமெனச் சிறப்பித்துச் சொல் லுதல் மிகவும் பொருத்தமானதே.

பிரணவப் பெருந்தகையாகிய ஸ்ரீசித்திவிநாயகப் பெருமானுக்கு யாழ்ப்பா ணத்தைச் சேர்ந்த அரியாலே ஸ்ரீசித்திவிநாயகர் ஆலய இராஜகோபுர நிர்வாக சபையார் பேரன்பர்கள் பலர் துணேகொண்டு மதிப்பிடற்கரிய இராஜ கோபுரத் திருப்பணியை விதிமுறை வழுவாது அமைப்பித்து, அதற்கு மகாகும்பாபிஷே கத்தைச் செய்யும் நன்னுளில் அதன் ஞாபகச் சின்னமாக, மலர் ஒன்றும் வெளி யிட முன்வந்தமை மக்கள் யாவரும் போற்றி வரவேற்கவேண்டிய தொன்றுகும்.

இத்திருப்பணித் தொண்டிலும் மலர் வெளியீட்டிலும் பங்குபற்றித் தொண் டாற்றிய நிர்வாக சபையார் தொண்டர்கள் யாவருக்கும் – நல்லவாச்கும், நல்ல மனமும் மாமலராள் நோக்கும், நல்வாழ்வும், உண்டாகச் ஸ்ரீ சித்திவிநாயகப் பெருமானே வேண்டி நல்லாசி கூறுகின்றேம்.



Digitized by Noolaham Foundation.

### கும்பாபிஷேகம்

ஆசிரியர் வே. சபாபதிப்பிள்ளே அவர்கள்

நல்லே ஆதீனம்.

#### \*\*\*\*\*\*

書きませい

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

-

ஆகமங்கள் கூறும் கிரியைகளுள் முக்கியமானதாகவும், அருளுக்கே அடிப் படையானதாகவும்; கும்பாபிஷேகக் கிரி யைகள் விளக்குகின்றன. மேலும் திருக் கோயில்களில் இடம்பெறும் நித்திய நமித்திய வழிபாடுகளேப் போலன்றி ஒவ் வொரு கோயிலிலும் பல்லாண்டுகட்கு ஒரு முறையே நிகழ்த்தப் பெறுவதாகவும், தரி சனத்துக்கு அருமையு டையதாக வும், அமைந்துள்ளது கும்பாபிஷேகம.

கும்ப- அபிஷேகம் என்பதன் பொருள் "குடத்து நீரை ஆட்டுகல்" என்பதாம். அதாவது செம்பு, பித்தீன, வெள்ளி, கங் கம் இவற்றூல் செய்யப்பட்ட குடம், செம்பு முதலியவற்றில் நீரை வடிகட்டி நிறைத்து வாசீனப் பொருள்கள் பொற் றகடு. காசு முதலியவற்றை அந் நீரி லிட்டு மேலே மாவிலே, தேங்காய், கூர்ச் சம் துணி முதலியவற்றைச் சார்த்தி, அலங்கரித்து, அதில் இறைவனே ஆவா கனஞ் செய்து வணங்கி அக்கினியை உண்டாக்கி முறையாக ஓமம் செய்து அக்கும்பத்திரைல் மூர்ச்தியை அபிஷேகம் செய்தலாகும்.

இறைவன் தடத்த வடிவங்கொண்டு உயிர்களுக்கு அருள் பாலிக்கும்போது, மண். நீர், காற்று. தீ, வான், சந்திரன், சூரியன் உயிர் ஆகிய எட்டு இடங்களே நிலேக்களங்களாகச்சொண்டு எழுந்தருள் வான் எங்கும் நீக்கமற நிறைந் திருப்பது இறைவன் இயல்பாயினும், அவ னது~ அருள் வெளிப்பாடு மேற்கூறிய எட்டுப் பொருட்களில் மட்டுமே எளிமை யாக நிகழும். இப்பேருண்மையை அடிய்லை படையாகக் கொண்டுதான் திருக்கோயில் களில் கும்பாபிஷேகம் நடைபெற்று வரு கிறது.

கும்பாபிஷேகத்தின்போது நிகழ் கின்ற கிரியைகள் ஒவ்வொன்றும் தத் துவ அடிப்படையில் அமைந்தவை. இறை வன் தடத்த நிலேயில் நிலேக்களங்களாகத் தமக்குக் சொள்பவை சுத்த மாயையி லுள்ள சிவதத்துவ ஸ்தானங்களாகும். அச்சுதத மாயையில் விதையிட்டு முளேக் கச் செய்வதே மிருத்சங்கிரகணம், அங் குரார்ப்பணம் முதலியன. யாகசாலேயில் குண்டங்களில் நிறுவப்படும் நெருப்பு வைதீக அக்கினியாக அன்றி சிவாக்கினி யாக உள்ளது. அது முத்திக்குச்சாதன மாக உதவுவதாகும், அதனுல் பெருஞ் சிறப்புடையதாகும்.

மேலும். இக்கும்பாபிவே கமானது. ஆவர்த்தம், அனைர்த்தம். புனராவர்த்தம், அந்தரிதம் என நான்கு வகைப்படும் சில ஆகமங்கள் இதனே ஐந்து வகையின எனவும் கூறும். முதன்முதலாகப் புதிய இடத்தில் லிங்கம் அல்லது மூர்த்தியை மூலஸ்தானத்தில் பிரதிஷ்டை செய்வது ஆவர்த்தம் ஆகும். பழைமையிக்க ஆல யத்தில் எதிர்பாராத குற்றம் நேர்ந்த போதோ, பூசை நடவாது தடைப்பட்ட போதோ பிராயச்சித்தமாகச் செய்வது அனுவர்த்தம், மூலஸ்தானம் பழுதடையின் அல்லது மூர்த்தியின் மீதுள்ள அஷ்டபந்த னம் பழுதுற்று அசைந்தால், மூலஸ்கா னத்திலிருந்து 'பால ஆலயத்தில்' பாலஸ் தானஞ் செய்து ஆலயததைத் திருத்த ஜீர் ணேத்தாரணம் (ஜீர்ணம்–பழுதடைதல், உத்தாரணம் – மீட்டல், திருத்துதல்) செய்த <sup>றையூ</sup>ப் விழுந்து கிறைக்கு கிறையில் பால ஆலயத்திலிருந்து

மூலஸ்தானத்தில் பிரதிஷ்டை செய்தல் புன ராவர்த்தனம் (புனர்- மறுபடியும், ஆவர்த் தனம் – திருப்பிக்கொண்டுவருதல்) ஆகும் ஆலயத்துள் எவராவது மரணமடைதல், ஆலய வர்ணம், உருவம் முதலியன பழு தனடதல், மூர்த்தியின் அங்கங்கள் சேத மடைதல் முதலிய சந்தர்ப்பங்களில் செய் யப்படுவது அந்தரிதம் எனப்படும்;

கும்பாபிஷேகக் கிரியை முழுவதும் எங்கும் பரந்துள்ள இறைவனேத் திருக் கோயிலிலும், திருவுருவத்திலும் வெளிப் பட்டு நின்று திருவருள் புரியுமாறு வேண்டிக்கொள்ளும் பான்னமயில் அரைந் துள்ளது எனலாம். மிருத்சங்கிரகணம் தொடக்கம் கும்பாபிஷேகம் வரையுள்ள சகல கிரியைகளும் அட்ட மூர்த்தி வடிவி னனுன இறைவனே விளக்கம் அடையும் வண்ணம் வேண்டி, (மந்திர பூர்வமாக) அங்ஙனம் ஏற்பட்ட விளக்கங்களேக் கும் பத்திலுள்ள புனித நீரில் சேர்ப்பித்து அந்த அருள் நீரைத் திருமுழுக்கு ஆட்டுவதலை இறைவனது பரிபூரணமான திருவருள் திருவுருவத்திலும், திருக்கோயிலிலும் நிலே பெற்றிருப்பது பேரின்பம் கொடுக்கும்.

இத்தகைய உயர்ந்த தத்துவ அடிப் படைகள் பலவற்றைக்கொண்டு நடை பெறும் கும்பாபிஷேக விதிமுறைகள் சிவாகமங்களில் சிவபெருமானுலேயே அரு ளப்பெற்றுள்ளன. சைவ ஆலயங்கள் அனேத்திலும் இச் சிறப்புமிக்க கும்பாபி ஷேகம் நடைபெறுவது எல்லா உயிர்க ளுக்கும் இறைவனது திருவருள் எளிதில் கிட்டுமாறு செய்ய வழி செய்வதாகும். இராஜ கோபுர கும்பாபிஷேகமும் இம் முறையைச் சார்ந்ததேயாகும்.



ஜீவ ராசிகள் அனேத்திலும் மனிதஜன்மம் புனிதமானது. உணவு கொள்ளுதல், தூங்குதல் எல்லாம் எல்லாவற்றிற்கும் உண்டு, ஆனுல் கடவுள் வழிபாடு மனிதப் பிறவியினுற்றுள் கிட்டும்.

— ஸ்ரீ ஆச்சாரிய சுவாமிகள்

பிறருக்கு நல்லது செய்யவேண்டுமென்று எவன் விரும்புகின்ருனே அவனுக்கு அந்தக்கணமே நல்லது கிட்டுகிறது. — கன்பியூசியஸ்

பைருமான் வலங்கம் அவர்கள் நயிதைவு) க்க்க்க்க்க்க்க்க்க்க்க்க் 聖堂堂堂堂堂堂堂堂堂 விணதீர்க்கும் விநாயகப் பெருமான் \*\*\*\*\*\*\*\*\*\* சைவப்புலவர், சித்தாந்த பண்டிதர் நா. விசுவலிங்கம் அவர்கள் (அதிபர், ஸ்ரீ நாகபூஷணி வித்தியாசாலே, நயிஞ்தீவு)

"பிடியத னுருவுமை கொளமிகு கரியது வடிகொடு தனதடி வழிபடும் அவரிடர் கடிகண பதிவர அருளினன் மிகுகொடை வடிவினர் பயிவ்வலி வலமுறை இறையே''

– திருஞானசம்பந்தர் தேவாரம்.

தின்ன உள்ளன்போடு வழிபடும் அடி யவர்களின் இடர்களே நீக்குபவன் விக்கின விநாயகனே.

தமிழ்நாட்டில் விநாயக வழிபாடு எவ்வாறு தோன்றியது என்பது பற்றிய நீண்ட ஆராய்ச்சி உண்டு: நாயன்மார் காலத்துச் சிவ வழிபாடே மிக்கு இருந்த தென்பது உணமையே, வாதாபிப்போரின் பின் பரஞ்சோதியாரால் (சிறுத்தொண்டர்) விநாயக வழிபாடு தமிழ்நாட்டில் ஆரம் பிக்கப்பட்டதென்பது ஒருசாரார் கூற்று.

நாயன்மார் தாம்பாடிய தேவாரத் திருப்பதிகங்களுள் சிவனேயேயன்றிப் பிறி தொரு தெய்வத்தினேயும் பாடியதில்லே. முருகணப்பற்றிக்கூட இரண்டொருசொற் களே இடம்பெற்றுள்ளன. ஆனுல் விநா யகப் பெருமானின் உற்பத்தி, தோற்ற வரலாறுபற்றி திருவலிவலம் தலத்திருப்ப திகமூலம் நன்கு தெளிவாகின் றது. மேலே குறிப்பிட்ட தேவாரப் பதிகமே இதற்குச் சான் ருகும்

இத் திருப்பதிகத்**தி**ல் சைவ சித் தாந்த மெய்ப்பொருளே ஞானசம்பந்தர் மறைபொருளாகக் குறிப்பிட்டுள்ளார்.

சிவசத்திச் சேர்க்கையும் அகரமும், உகரமுமாகய சிவ - சத்தி கூடி சுத்த காரியமாகிய நாதப் பிரணவந் TUTIO

தோன்றியது என்பதே உட் பொருள். இருக்கு வேதத்தில் விநாயகரைப்பற்றிய சுலோதங்கள் பலவண்டு,

இவ் விநாயகப் பெருமான் முப்பத்தி ாண்டு வகையாகப் பெயரிட்டு அழைக் கின் றனர். அவற்றுள் சித்திவிநாயகர் என் பதும் ஒன்றுகும். சித்தி முத்தி என்பன சக்திகள் என்பது புராணிகர் அவரின் கூற்று. அடியார்களுக்கு வேண்டிய சித் திகளேக் கொடுத்து ஈற்றில் முத்திப்பேற டையச் செய்யும் இருபெரும் சத்தியை உடையவரென்பது உட்கிடை.

இனி விநாயகன் (வி+ நாயகன்) என்பது தனக்குமேல் ஒரு தலேவனும் இல் லாதவன் என்பது பொருள். முழுமுதற் கடவுளாகிய சிவ வழிபாட்டிற்கு முன்னர் விநாயக வழிபாடு செய்தலே மரபு.

இவ்விநாயகன் காட்சிக்கு எளியன், வழிபாட்டிற்கு மிகமிக உரியன். ஓங்கார வடிவான அவ2ன எளிதில் வணங்கலாம். சாணத்தினுலோ, மாவினுலோ, மண்ணி ஞலோ அவனின் உருவத்தை எவரும் உண்டாக்கி வழிபடலாம்.

தன்னிடத்து அன்புள்ள அடியவர் கள் செய்யும் குறைகளே மன்னித்துச் செய் கருமம் சித்தியாக அருளுபவன் விநாய கப் பெருமானே. சுருங்கக்கூறின் காவற் சடவுள் அவனே, எவ்வித ðr⊔, அசூப,

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

காரியங்களேத் தொடங்கும்போதும் அவனே வழிபட்டே தொடங்குதல் முறை: ''அச் சிவன் உறை ரதம் அச்சது பொடிசெய்த வன்'' என்றமையால் சிவனுக்கும் மேற் பட்ட, அவனும், வணங்கத்தக்க பெருமை உடையவன் என்பது வெளிப்படை. எந்த நூலாசிரியரும் விநாயக வணக்கமின்றித் தமது நூலேத்தொடங்குவதே கிடையாது. முருசுப் பெருமானே தமது காரியம் நிறை வேறக் கணபதியை நாடியதாகக் கந்த புராணம் கூறும் சதையே அவனே விநா யகன் என்பதை வெளிப்படுத்துகின்றது

ஆற்றங் கரையிலோ, அரசமரத் தடியிலோ, வேப்பமரத்தடியிலோ, வீட்டு மாடத்திலோ, எவ்விடத்திலும் விநாயக னேக் காணலாம். காட்சிக்கும், வழிபடு தற்கும் எளியன்.

விநாயகப் பெருமானின் தோற்றம் பற்றி விநாயகரகவல் விரிவாக எடுத் துரைக்கின்றது. இவரை வழிபட்டு அருள் பெறவேண்டின் இப் பெருமானுக்குரிய விர தங்களே அநுட்டிந்தல் உத்தமமானது. இவ் விரதங்களுக்கெல்லாம் தலேசிறந்தது 'விநாயக சதுர்த்தி'' ஆகும். எனவே நோயினுலும், கிரக பீடையினுலும், வருந் துபவர்கள் சதுர்த்தி விரதம் அநுட்டிக்கின் இவை நீங்கி இன்புற்று வாழ்வது அனு பவ உண்மை அவமிருத்து தோஷங்கூட விநாயகர் வழிபாட்டினை நீங்கும் என்பது திண்ணம்.

இவரின் வழிபாட்டுமுறையே புது மையானது. தலேயிற்குட்டி, தோப்புக்கர ணம்போட்டு, வழிபடல் வழக்கு. இதன் தத்துவமும் பலனும் விரிக்கிற் பெருகும். நாம் தவறு செய்யும்போது நம்மை அறி யாமலே நாமே தலேயிற் சூட்டிக்கொள்ளு கிரேம், இது ஏன் என்பதைச் சிந்தித்தால் உண்மை தெளிவாகும்.

எனவே நமக்கு விக்கினங்கள் வராது காக்கும் விநாயகப் பெருமாணத் தினந்தோறும் நினேந்து எக்கருமத்தை யும் செய்தல் வேண்டுமென்பது இதனுற் பெறப்படுகின்றது.

வேகமாநெறி சேரும் விண்களும் தாகபோக விடாத தளர்ச்சியும் சோக வாரியினுல் வருதுன்பமும் போக யாண் முகத்தணப் போற்றுவாம்.



வெள்ளேப் பூண்டின் சாறு உள்ள பாத்திரத்தைப் பலமுறை துடைத்தாலும் நாற்றம் இருந்தே தீரும். அகங்காரம் என்பது அசைக்கமுடியாத அஞ்ஞானம். எவ்வளவு முயன்ருலும் அதை முற்றும் போக்குவது முடியாது.

– இராமக்கிருஷ்ணர்.

#### <sub>சிவமயம்</sub> அரியாலே ஸ்ரீ சித்தி பிநாயகர் திருப்பதிகம்

(அருட்கலி திரு. சி. விநாரித்தம்பி அவர்கள்) பண்: *ந*ட்டபாடை

பார்மேவிய கிரிமேருவில் பயிலாகம மறைநூல் பேர்மேவிய புவியெங்கணும் பிரகாசிக்க வரைந்தாய் தார்மேவிய கணநாயகர் தலேவாநமக் கருள்வாய் சீராரரி யாலேப்பதி சித்திவிநா யகரே.

மண்ணேடுயர் விண்ணுகிய மன்னுசுடர் வண்ணு கண்ணுபிர முடையாற்கருள் கருணுகரக் களிறே பண்ணுரியற் கவிபாடிடும் பணிஃயயெமக் கருள்வாய் திண்ணர் அரி யாலப்பதி சித்திலிநா யகரே.

புவனேஸ்வரி தவமூறிய புதல்வாமறை முதல்வா அவமூறிய வசுராணவ மறவேவிடு படையாய் பவவூழ்வினே யணுகாதருள் பாலித்தெமை யாழ்வாய் சிவமாரரி யாலேப்பதி சித்திவிநா யகரே.

கரியாய்வரு மிறையோஞெரு கவிஞர்பிடி உமையாள் பரிவாயணந் தருளோர்கண பதியேசுரர் முனிவோர்க் கரிதாகிய பெரியோய்அடி யவர்க்கேயருள் புரிந்து திரிவாயரி யாலேப்பதி சித்திவிநா யகரே.

கந்தனேமான் குறநாயகி கருத்தான் மணம்பூண வந்தவனே வருமாங்கனி வலத்தாற்பெறும் மகனே பந்தனேயுறும் அடியார்மனம் பதருக் கணக்கெழுதுங் செந்தமிழ்அரி யாஃப்பதி சித்திவிநா யகரே.

உருவாயொளி யருவாயரு வுருவாகிய ஒருவா, கருவாகிய முதலேசிவக் கதிரேமறைக் கனியே வருவார்வினேச் சுமைதீர்த்திடும் வரதாவிக்கி னேசா திருவாழ்அரி யாலேப்பதி சித்திவிநா யகரே.

நரையாரௌவை தமிழ்கேட்டின்ப நலமார்வர மளித்தாய் விரையார்கொன்றைச் சடையோன்வரும் வியன்றேரச்சு முறித்தாய் கரையாமனம் கசிவார்க்குச்சர்க் கரையாங்கழல் தருவாய் திரையாரரி யாலேப்பதி சித்திவிநா யகரே.

பங்கம்படு மதிநோவுறப் பயில்சாபமும் கொடுத்துத் தங்கும்தவப் புதுவாழ்வையும் சதுராந்திதிக் கமைத்தாய் பொங்கும்சினப் புலவேடரின் பொறிவாரறத் துணேசெய் தெங்காரரி யாலேப்பதி சித்திவிநா யகரே.

விகடத்திகி ரியனோலி மிசையேறிய பரனே சகடப்படு மயலேறுசஞ் சலநோயினேத் தணிப்பாய் அகரப்பொருள் முதலாகிய அழகாரைந்து கரனே சிகரத்தரி யாலேப்பதி சித்திவிநாயகரே.

நெய்யாடிய நிமலாவிடும் நெடும்பாசவங் குசனே பொய்யாடிய பவநோய்க்கடல் புகுதாவருட் புணேதா மெய்யாகிய பரமானந்த மிளிர்வீட்டினி லிருக்கச் செய்வாயரி யாலேப்பதி சித்திவிநா யகரே.

10

2

3

4

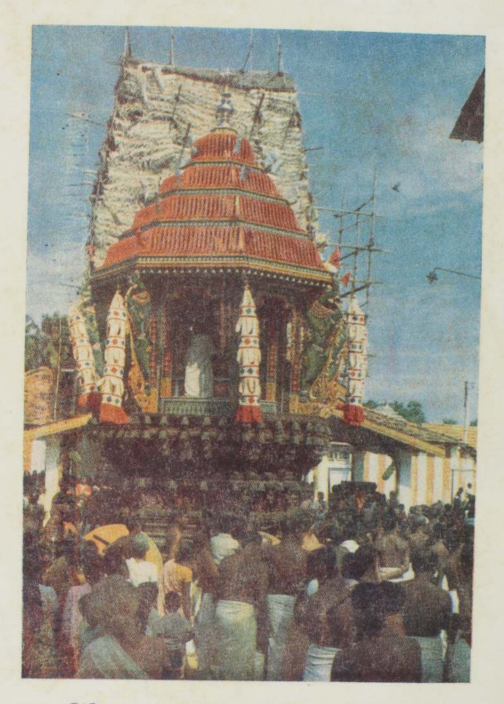
5

6

7

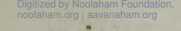
8

9



இப்போது முற்றுப்பெற்று அழகுற வினங்கம் திருக்கோபுரம் மறைக்கப்பட்டுப் பின்புறமிருப்பதையும் நித்திரத் தேரில் ஸ்ரீ சித்தி வீநாயகப் பெருமான் வீதிவலம் வருவதையும் அடியார்களின் ஒரு பகுதியினரையும் காட்டும் படம்.

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



| •  | லினவேர் | அறுக்கும்                           | ் எநாயகர் |
|----|---------|-------------------------------------|-----------|
| •  |         | செஞ்சொற் கவிமணி<br>மா. வேங்கடேசன்   | அவர்கள்   |
|    |         | ர், பச்சையப்பன் உயா<br>காஞ்சிபுரம். |           |
| 小小 | ****    | 0                                   | ****      |

D்க்சளால் வழிபடப்பெறும் சடவுள்களுள் முழுமுதற் கடவுளாக வீளங்குவது பரமசிவம். அப்பரம்பொருளே அன்புடன் வழிபடுவோர் 'சைவர்' எனப்படுவர். சிவத்துடன் சம்பந்கம் உடையது சைவம். அத்தகைய சைவம் சார்ந்து சிவனேயே முதலாகக கொள்ளும் சைவர்கள் அவரது அம்சமாக விநாயகர், முருகர் முதலிய வேறு சில மூர்த்திகளேயும் வழிபடுவர். அவ்வாறு வழிபடப்பெறும் மூர்த்திகளுள் பெருந்தொகையினரால் வழிபடப்பெறும மூர்த்தி விநாயகமூர்த்தியேயாகும்.

ளிநாயகர் வழிபாடு சிறப்பாகத் தமிழகத்திலும், பொதுவாக இந்தியா வின் பிறபாகங்களிலும், உலகின் பல்வேறு நாடுகளிலும் விரிவாக கடை பெற்று வருகினறது. ஜப்பான், சீஞ, கிரேக்கம், எகிப்து முசலாகப் பல நாடு களில் பலலாண்டுகளாக மக்கள விநாயகரை வழிபட்டு வருகின்ரூர்கள் என்பது சிலருக்கு வியப்பாக இருக்கும், எனினும், தெய்வீகத்துறையில் ஆராய்ச்சியடையாரும், ஈடுபாடு உடையாரும் இதனே நன்கு உணர்வர்.

வி நாயகரைப்பற்றிய கதைகள் பல ஜப்பானிய புராணங்களில் கூறப் பட்டுள்ளன. சீனுவில் 'டுங்கூறங்'' என்னு மிடத்தில் குரோட கோயில் மலேச் சுவரில் வீ நாயகர் வடிவம் செதுக்கப்பட்டிருக்கிறது. கிரேக்க நாட்டில் முறையே இரண்டு, நான்கு எட்டுக் கைகளேயுடைய வி நாயகர் சிலேகள் பல வுள்ளவாம். அவர்சள் இவ் வி நாயகரை வணங்கிய பின்னரே எச்செயலேயும் தொடங்குகின் றனர். உரோ மாபுரியில் உரோ மர்கள் வி நாயகரையே தொடங்குகின் றனர். உரோ மாபுரியில் உரோ மர்கள் வி நாயகரையே 'ஜேனஸ்' என்ற பெயரில் வழிபடுகின் றனர். எகிப் தியர் தாங்கள் வழிபடும் வி நாயகருக்கு மோ தகம், பார்லி, திராட்சை ரசம் ஆகியவற்றைப் படைக் கின் றனர் இவ்வாருகவே இன்னும் பல நாடு களில் வி நாயகர் வழிபாடு நடை பெற்று வருவதை அண்மையில் வெளியாகியுள்ள அறிஞர்களின் கட்டுரை களாலும், நூல்களாலும் வி எங்கக் காணலாம்,

இங்ஙனம் பல்வேறு மக்களாலும் விநாயகர் வழிபடப்பெறுவதற்குக் காரணம் ஆவரிடத்துள்ள தனிச்சிறப்புக்களேயாகும்,

விநாயக மூர்த்திக்குப் பல திருநாமங்கள் வழங்குகின்றன. கணபதி, விக்கினேசுவரர், வேழமுகததோன், பிள்ளுயார் என் பன அவற்றுட்சில. இத் திருநாமங்களுள் 'பிள்ளேயார்' என்பது அவருக்கே உரிய சிறப்புப் பெயராக விளங்குகிறது.

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaha@org Castacaten.org

\* 27-8-71 ஆனந்தவிகடன்; மஞ்சரி மே 1960; • கடல் கடந்த கண பத் '

சிவபெருமானே வீநாயகர் முதலிய தெய்வங்களாகத் தோன்றுகின்ரு ராயினும் விநாயகர், முருகன் முதலியவரை அப்பெருமானுடைய புத்திரர்க ளாகவே புராணங்கள் கூறும். ஆகவே, சிவகுமாரன் என்னும் பொருளில் விநாயகர் 'பிள்ளேயார்' எனப் பெறுகின்ருர். முருகர், வீரவாகுதேவர் முத லானவரும் சிவனுக்குப் பிள்ளே களாயினும் அவர்களேப் பிளளேயார் என்று மக்கள் கூறுவதில்லே. விதாயகரைமட்டுமே 'பிள்ளேயார்' என்கின்றனர். இதற் குக் காரணம், சிவகுமாரர்களுள் விகாயகரே சிறந்த பிள்ளேயாகக் கதருப் படுவது.

்சிறந்த பிள்ளேகள்' என்று உலகோரால் மதிக்கப்பெறும் பிள்ளேகள் பெற்ரேர்களிடம் மிக்க அன்புடையவர்களாக இருக்கக்காணலாம். வீநாயகப் பெருமானுகிய பிள்ளார், தன் பெற்ரேர்களிடத்தில் பேரன்புடையவராய் இருத்தலே அவரது வரலாற்றைக் காண்போர் தெளிவாக அறிவர். பிள்ளே களுக்குப் பெற்ரேரே கண்கண்ட தெய்வமாதலின் அவர்களிடம் அன்புமிக்க பிள்ளேகள் அப்பெற்ரேரோயே தெய்வமாக வழிபடுவர். விநாயகப்பெருமான் நாடோறும் தன் பெற்ரேரைப் பூசைசெய்து வழிபட்டு வருபவர். அவர்க ளுடைய திருவடிகளே விளக்க நீர் கொணர்வதற்காகத் தன் கரங்களுள நீண்டதாகிய துதிக்கையில கலசம் தாங்கியுள்ளார். இதனே அவரது திரு வுருவை நோக்குபவர் நன்கு அறிவர். விநாயகருடைய ஐந்து கரங்களின் செயல்களேயும் குறிப்பிடும் கச்சியப்பர், 'அரதனக் கலசு வியன்கரம் தந்தை தாய்க்காக்கு'' என்று தப்பிக்கையில் குடம் தாங்கி நீரெடுத்துத் தாய்தந்தை யரைப் பூசிக்கும் விநாயகருடைய பெற்றேர் பக்தியை விளக்கிக் காட்டி புள்ளார்.

இதுமட்டுமன் றிப் பெற்ரே ரே எல்லாம் என்று மதிக்கும் பெருங்குணம் விநாயகரிடத்து வீளங்குவதை அவர் பழம்பெற்ற வரலாற்ருல் இனிது உணர லாம் இத்தகு காரணங்களால் சிவபெருமானுடைய திருக்கு மாரர் களுள் விநாயகரே சிறந்த பின்ளேயாகக் கருதப்பட்டு வருகின்ருர் என்பதனே அறிய லாம். அதனற்ருன் 'பிள்ளே' எனும் பொதுப்பெயர் முருகர், வீரவாகு முதலிய மற்றப் பிள்ளேகளுக்கு உரித்தாகாமல 'பின்ளேயார்' என்று சிறப்பு விகுதி யுடன் விநாயகர்க்கே உரித்தாகியுள்ளது. 'பின்ளையார் கோயில்' என்ருல் விநாயகருடைய திருக்கோயிலத்தான் குறிக்கின்ருர்களேயன்றி, முருகர் முதலிய மற்றவருடைய கோயில்க் குறிப்பதில்லு!

மேலும் விநாயகரிடத்துள்ள ஒரு பெருஞ் சிறப்பு தன்னே வழிபடுவோர் துன்பங்களே விரைந்து நீக்குதல்.

> ''பிடியதன் உருஉமை கொளமிகு கரியது வடிகொடு தனதடி வழிபடு மவரிடர் கடிகண பதிவர அருளினன் மிகுகொடை வடிவினர் பயில்வலி வலமுறை இறையே!<sup>9</sup>

> > Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

என வரும் சம்பக்தாது திருவாக்கால் விநாயகர் தன்னே வழிபடும் அன்பரது இடர்நீக்கவே அவதரித்தவர் என்னும் உண்மையை உணரலாம்.

மற்றும் தன்னே நிண்ந்து வழிபடமாட்டா தாரையும் கருணேமிகு தியால் நினேக்கச்செய்து இடர் நீக்கும் பேரருளுடையவர் இவர் என்பதை, தண்டு யாண்டார் நம்பிகள் எடுத்துக்காட்டியுள்ளார்.

> "என்னே நிணேந்தடிமை கொண்டென் இடர்கெடுத்துத் தன்னே நினேயத் தருகின்ருன் – புன்னே விரசுகமழ் சோ?ல வியன் நாரை யூர்முக்கண் அரசுமகிழ் அத்திமுகத் தான்"

என்பது அவரது அருள்வாக்கு.

பிள்ளே தாயை மறத்தல் இயல்பு. ஆனுல் தாய் பிள்ளேயை மறவாள்! பால் நினேந்தூட்டுபவள் தாய்! அவ்வாறு விநாயகக் கடவுண் நாம் மறந் தாலும் அவர் மறவாமல் நம்மை நினேந்து தன்னே நினேக்கச் செய்கிருர். இவ்வாறு இடர் களேந்து இன்பமளிக்கும் இவரது கருணேத் திறத்தை எங்ஙனம் விவரிப்பது?

விநாயகப் பெருமான் நம் துன்பங்களே எளிதில் போக்கிவிடுகின்ருர் என்பதை அறிகின்ற நாம் அவர் எங்ஙனம் அவற்றைப் போக்குகின்ருர் என் பதையும் ஆழ்ந்து நோக்குவோமாயின், அக்கடவுளது அளப்பருங் கருணே நமக்கு மேலும் நன்கு புலனுும்.

ஆனேமுகக் கடவுளுக்கு ஐந்து கரங்கள் உள்ளமையை நாம் அறி வோம். அவ்வைத்து கரங்களுள் இரண்டு கரங்களே நம் துயர் துடைக்கவே பயன்படுத்துகிருர்! தன் தாய்தந்தையர்க்காக ஒரு கையையும், தனக்கென்று ஒரு கையையும், தேவர்களுக்கென்று ஒரு கையையும் வைத்த விநாயக மூர்த்தி நமக்கென்று இருகைகளே வைத்திருப்பதை உன்னும்போது அவரது பேரருளே எண்ணி நம் நெஞ்சம் நெகிழ்கின்றது. இப்பெருமானது இக் கருணேத் திறததைக் கச்சியப்பர் தணிகைப் புராணத்தில்,

> "பண்ணியம் ஏந்தும் கரந்தனக் காக்கிப் பாள்நிலா மருப்பமர் திருக்கை விண்ணவர்க் காக்கி அரதனக் கலச வியன்கரம் தந்தைதாய்க் காக்கி கண்ணில் ஆணவவெங் கரிபிணித் தடக்கிக் கரிசினேற்கு இருகையும் ஆக்கும் அண்ணலேத் தணிகை வரைவளர் ஆபத் சகாயனே அகந்தழீஇக் களிப்பாம்!"

#### என்று மகிழ்ந்து போற்றியுள்ளார்.

விநாயகரது திருமேனியை நன்கு தரிசிப்போர் அவர்தம் திருக்கை களின் செயல்களேக் கண்டுகளிக்கலாம். அவர்தம் தும்பிக்கையில் கலசத்தை யும் முன் இருகைகளுள் ஒன்றில் ஒடித்த தனது கொம்பையும், மற்ரென்றில் மோதகத்தையும், பின் இரண்டு கைகளில் பாசம், அங்குசம் ஆகியவு நையும் தாங்கியுள்ளார்.

தாய் தந்தையரைப் பூசனே புரிவதற்காகவே, தும்பிச்கையில் கலசம் தாங்கியுள்ளார் என்பதை முன்னரும் கண்டோம். சுயமுகாசூரனேக் கொன்று தேவரைக் காக்கவே ஒடித்த கொம்பு உள்ளது. மோதகப் தான் புசிப்பதற் காகக் கொண்டுள்ளார். இவ்வாறு பெற்றோேர்க்கும், தேவர்களுக்கும், தனக்கும் முறையே ஒவ்வொரு கையைவைத்த விநாயசர் நம் துயருக்கெல்லாம் காரண மான ஆணவமாகிய யானேயை அடக்க ஒரு கையில் பாசமும், மற்றென்றில் அங்குசமும் தாங்கியுள்ளார்.

நம் துயருககெல்லாம் காரணம் நம் வினேப்பயன். அவ்விணேக்கு மூல மாக இருப்பது ஆணவம். ஆகவே, நமது துயர் கெடவேண்டுமாயின ஆணவம் அடங்கவேண்டும். அதனுற்ருன் நமது இடரைப்போக்கும் விநா யகக் கடவுள் ஆணவத்தை அடக்க முற்படுவதாகக் கூறப்பட்டுள்ளது.

ஆணவத்தைப் போன்ற கொடியது வேரெென்றில் &ல! அதனைலேயே அதனே 'இருன்' என்று ஆன்ரேேர் குறிப்பிட்டனர். உமாபதி சிவாசாரிய சுவாமிகள் அதனே இருளினும் கொடியதெனக் காட்டியுள்ளார்

"ஒருபொருளும காட்டாது இருளஉருவம் காட்டும

இருபொருளும் காட்டாது இது'' – திருவருட்பயன் என்பது அவரது அருள்வாக்கு. உலகையெல்லாம் மறைக்கும் இருள் தான் உள்ளமையை நமக்குக் காட்டுகிறது. ஆலை ஆணவ இருளோ உண்மையை அறியவொட்டாது முற்ற மறைப்பதோடு, தான் இருப்பதையே கமக்குக் காட்டுவதிலலே, எனவே இது இருளினும் கொடிது எனப்படுகினறது.

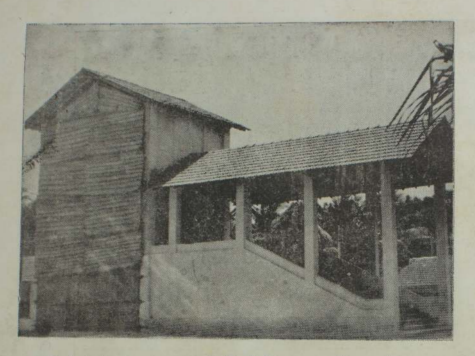
இத்தகைய கொடியதானமையாலேயே கச்சியப்பர் இதனேக் 'கண்ணில் ஆணவம்' என்ருர். பழகியவரிடத்துத் தோன்றும் குறையைப் பொறுத்துப் பரிவு காட்டுவதே கண்ணேட்டம் என்னும் தாட்சண்யம் ஆகும். அநாதி யாகவே உயிருடன் ஒன்றிவரும் ஆணவம் அவ்வுயிரிடத்துச் சிறிதும் பரிவு காட்டாது அதற்குத் துன்பம் விளப்பதால் கண்ணில் ஆணவம் என்று அதனேப் பழித்துள்ளார். (கண் – கண்ணேட்டம்)

ஆணவட உயிரைப்போன் றே ஆதிஅந்தமற்றது ஆகவே அதனே அழித்தல் இயலாகு. செயலறச் செய்யலாம். எனவேதான் அதனே மதயானே யாக உருவகித்தப் பாசத்தால் பிணித்து அங்குசத்தால் விநாயகர் அடக்குவ தாகக கூறியுளைர் கச்சியப்பர். அபமுறையில் விநாயகர் நம் துன்பங்களே யெலலாம ஆணவத்தை அடங்கச்செய்து போக்குவதைக் சுச்சியப்பர் திரு வாக்கால் தெளியாக அறிகின்றேம்.

மேலும் "விநாயகனே வெவ்வினேயை வேரறுக்க வல்லான்!" என் று கபிலதேவ நாயனர் வரையறுத்துக் காட்டுவதால் அன்பரது தூயரை விரைந் தும் முற்றவும் கீக்கவல்ல கடவுள் விநாயகரே என்பது தெளிவாகின்றது. ஆகவே வழிபடப்பெறும் தெய்வங்களுள் இவரே முதலிடம் பெறுகின்ரூர். இத்தகைய முதன்மையான மூர்த்தயை வழிபட்டு இடரெலாம் தீர்ந்து, நீஜேத்து வாழ்வோமாக!



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



தேர் மண்டபமும், சுவாமி தேரினின்று அவரோகணித்து இளேப்பாறும் மண்டபமும் (தேர்முட்டி)



தீர்த்தக் கிணறும்,

சண்டேசுரர் கோயிலும். Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org <sub>சிவமயம்</sub> அரியாலே சித்தி விநாயகர் கோயில் இராஜ கோபுரம்

(பண்டிதமணி சி. கணபதிப்பிள்ளே அவர்கள்)

யாழ்ப்பாணத்திலே வைதிக சைவ கலாசார விருத்திக்கு வித்திட்டது, அரி யாலே சித்திவிநாயகர் கோயில் இக்கோயில் பழைய நலலூர்க் கந்தசுவாமி கோயி லுக்கும், ஆரியச்சக்கர வர்த்திகளின் அரசாட்சிக்கும முற்பட்டது.

சைவர்களின் பொக்கிஷமான கந்தபுராணந் தோன்றிய காலத்தில் தோன் றியது இந்தச் சித்தி விநாயகர் கோயில். கச்சிக் கணேசையர் என்பவரால் கட் டப்பட்டது இக்கோயில் கச்சி – காஞ்சிபுரம்.

கச்சிக் கணேசையர் அவர்கள் யாழ்ப்பாடியுடன் இங்கே வந்கவர். மணற் றிடராயிருந்த இந்த நாட்டைக் கண்டியரசனிடம் பெற்று அரசு புரிந்தவர் யாழ் பாடி. கண்டியரசனுக்கு மணற்றிடர் மாதாவழிச் சொத்து. மாதா மாருதப்பிரவல்லி விக்கிரம சோழனின் மகள், மாவிட்டபுரத் கோயில் கட்டுவித்தவள். யாழ்ப்பரடி ஆண்டதனுல் வந்த பெயர் யாழ்ப்பாணம்.

யாழ்ப்பாடிக்கு இயற்பெயர் வீரராதவன். அந்தகக் கவி வீரராகவன்வேறு; யாழ்ப்பாடியாகிய வீரராகவன் வேறு. யாழ்ப்பாடி கச்சியப்பசிவாசார்யரோடு உடன் கற்றவர் என்பர். கந்தபுராணம் காஞ்சிக்குமர கோட்டத்தில் அரங்கேற்றியபோது யாழ்ப்பாடியும் கணேசையரும் பங்குபற்றியிருப்பர்.

கந்தபுராணத்துக்குப் பிறந்தகம் கச்சியென வழங்குங் காஞ்சிபுரம்; புக்க கம் யாழ்ப்பாணம். கச்சிக் கணேசையர் தாம் கட்டிய சித்திவிநாயகர் ஆலயத் துக்கண்மையில் ஒரு பள்ளிக்கூடமும் வைத்து நடாத்தியவர். பாளிக்கூடத்தில் கந்தபுராண பாடமும், கோயிலில் கந்தபுராண படனமும் நடந்திருக்கும்.

யாழ்ப்பாணத்தில் வைதிக சைவ கலாசாரம், பறங்கியர் ஒல்லாந்தர் காலத் தில் மறைவில் உயிர் வாழ்ந்து, வௌளேயர் காலத்தில் ஓர் ஆறுமுகநாவலரைத் தந்து, ஆவர் மூலம் பாதிரிமாரோடு பொருது வாகை குடுதற்கு, முதல் வித்தா யமைந்தது. சித்திவிநாயகராலயத்தில் சச்ரிக் கணேசையர் தொடங்கிவைத்த கந்த புராண படனமேபாகும் என்று ஊகிககலாம்.

"இந்தியாவிலே சைவசமா<sup>9</sup>களுள்ளுஞ் சைவசமயத்தில் உட்பற்றில்லா தவர் பல ரேயாகவும, இவ்வி பாழ்ப்பாணத்திலே கிறிஸ் துமதத்திற் புகுந்தவர்களுள்ளுஞ் சைவசமயத்தில் உட்பற்றற்றவர் அரியராதலாகிய இத்துணே விசேடத்துக்குக காரணந்தான் என் ணேயெனில் கூறுதும்:– எத்துணேக் காலந் திருப்பித் திருப்பிப் படிக்கினும், கேட்பினும் எத்துணேயுந் தெவிட்டாது தித்தித்தமுதூறும் அதியற் புத அதிமதுரத்திவ் விய வாக்காகிய கந்தபுராணத்துள்ள பதியிலக்கணத் திருவிருத் தங்களேக் கேட்டல் சிந்தித்தல்களிலை இவர்கள் உள்ளத்தூற்றெருத்த மெய்யு ணர்வேயாம்" என்று யாழ்ப் எணச் சம்ப நிலேயில் நாவலரையா கூறியிருப்பது சிந்திக்கத் தக்கது.

இராஜகோபுரம் தூலலிங்கம், மூலமூர்த்தி சூக்குமலிங்கம், சித்திவிநாயக ராலய இராஜகோபுரம் தூலலிங்கமாய் அநுக்கிரகிப்பதோடு அமையாது, பழைய யாழ்ப்பாணக் கலாசார சரித்திரத்தை நிண்வுகூரச் செய்து, வருங்கால வழிகாட்டி யாயும் அமைவதாக என்று வாழ்த்தி, சித்திவிநாயகப் பெருமானின் திருவடிக ளேப் பிரார்த்திப்போமாக

> **249699** Digitized by Noolaham Foundation.

### ஸ்ரீ சித்திவிநாயகப் பெருமானுக்கு ஓர் இராஜ கோபுரம்

திரு. சி. பொன்னப் பலம் (திருக்கோபுரச் செயற்குழுச் செயலாளரும், பொருளாளரும்)

அரியாலே ஸ்ரீசித்திவிநாயகர் ஆல யத்துக்கோர் இராஜகோபுரம் கட்டப்பட் டுள்ளது. ஒரு கோயிலின் உள்ளிருக்கும் கோபுரங்கள் எல்லாவற்றினும் பெரியதாய் முன்னிருக்கும் கோபுரத்தை இராஜகோபுர மென்று சொல்வா. ஆனல் இக்கோயிலில் கட்டப்பெற்றிருப்பது ஒரே ஒரு கோபுரந் தான். இது உயர்ந்து காட்சியளிப்பதால் இதனேயும் இராஜகோபுரமென்று சொல்ல லாம். திருக்கோபுரத்தை ஸ்தூலலிங்கம் என்று சொல்வர். கோயிலின் உள்ளே இருக்கும் சூக்கும லிங்கத்தைக் கோபி லின் உள்ளே செல்பவர் மட்டும் காண் பர். ஆனுல் திருக்கோபுரமாகிய ஸ்தூல லிங்கத்தை கிட்ட நிற்பவர்களும், தூரத் தில் உள்ளவர்சளும் காண்பர். கோயில் மணியின் ஓசை கேட்கும் போதெல்லாம் இறைவனின் ஞாபகம் வருகின்றதல்லவா? அதுபோலத் திருசகோபுரத்தைக் காணும் போதெல்லாம் இறைவனின் ஞாபகம் எமக்கு உண்டாகும். அதனே வணங்கித் திருப்தியடையலாம்

அண்டசராசரங்கள் அனேத் திலும், இறைவன் நீக்கமற நிறைந்திருக்கின் ருன். அவை அனேத்தும் இறைவனின் தோற்றமே. கோபுரமானது பிண்டமாக இறைவனின் தோற்றத்தை விளக்கிக் கொண்டிருக்கிறது. ஆதலாற்றுன் திருக் கோபுரததில உலகத்திற் காணப்படும் பல் வகைத் தோற்றங்கள் அமைக்கப்படுகின் றன. தெய்வ வடிவங்கள், மானிடவடிவங் கள், வீலங்கினம், ஊர்வன பறப்பன, நல்லன, தீயன யாவும் திருக்கோபுரத்தில் இடம்பெறுகின்றன இவை அனேத்தும் அடங்கியதுதானே பிரபஞ்சம்.

எமது கோயிலில் கட்டப்பெற்றிருப் பது ஐந்துவாயிற் கோபுரம் ஆகும், மூன் று ஐந்து, ஏழு ஒன்பது பதினுென்று என ஒற்றை எண்பட வாயில்கள் அமையக் கோபுரங்கள் கட்டப்படுகின்றன வாயில் அமைப்பகிலும் பல உண்மைகள் கள் மறைந்திருக்கின்றன. இங்கே கட்டப்பட் டிருக்கும் கோபுரம் கோயிலின் உள்ளே உதவும். பெரிய வாயிலுக்கு மேல் பக ஐந்து வாயில்களே உடையது: இந்த ஐந்து வாயில்களினுலும் கோயிலின் உள்ளேபுக முடியாது: உள்ளே எழுந்தருளியிருக்கும் மூலமூர்த்தியைத் தரிசிக்கவும் முடியாது, கோயிலினுள்ளே போய் மூலமூர்த்தியைத் தரிசிக்க உ.தவுவது கீழேயுள்ள பெருவா யில் ஒன்றே. மேலேயுள்ள ஐந்து வாயில் களும் மானிட தேகத்திலுள்ள மெய் வாய், கண். மூக்கு, செவி என்னும் பஞ்சப்பொறி களே உணர்த்துவன எனவும், கீழேயுள்ள பெருவாயில் மனமென்னும் கரணத்தை உணர்த்துவதெனவும் கொள்ளுதல்பொருத் தமாகும்.

பஞ்சப் பொறிகள் மூலம் உலகியல் அறிவைப் பெறுகின்றேம். இவ்வுலகி யல் அறிவில் நல்லனவுமுண்டு, தீயனவு முண்டு. அறியாமை காரணமாக தீயன வற்றை நாடியே எமது புலன்கள் செல்லு கின்றன, புலன்களேத் தீய வழியிற் செல்ல விடாது தடுத்து நல்லவற்றைப் பார்க்க வும், பேசவும், கேட்கவும், முகரவும், உணரவும், நாம் புலன்களேப் பழக்கிக் கொள்ளவேண்டும். அப்பர் சுவாமிகள் திரு வாய் மலர்ந்தருளிய திருவங்கமாலே என் னும் தேவாரத் திருப்பதிகத்தில் பொறிக ளேயும், புலன்களேயும் நல்வழிப்படுத்தும் உபாயங்கள் கூறப்பட்டுள்ளன. புலனடக் கம் மன அடக்கத்துக்கு ஏதுவாகின்றது. மனத்திலுள்ள குற்றங்கள் குறைந்து கொண்டுவர இறைவனேப்பற்றிய சிந்தனே கூடிக்கொண்டுவரும். அப்போது இறை வன் எமது மனசைக் கோயிலாகக்கொள் ளுவான். ''நெஞ்சே நீ நினேயாய் நிமிர் புன்சடை நின்மலனே"' என்று அப்பர் சுவா மி களும் ''சிந்தையே கோயில் கொண்ட எம்பெருமான்"' என்று மணி வாசகப் பெருமானும், 'மதிப்பவர் மனமணி விளக்கு'' என்று திருவிசைப்பா அருளிய சேந்தனுரும் திருவாய் மலர்ந்தருளியமை காண்க. மனமெனுந் தோணிமூலம் பிற விக் கடலே நீந்திப் பேரின்ப வாரிதியாகிய இறைவனே அடைவதே நாம் பிறவி எடுப் பதன் நோக்கம் ஆகும். இவ்வுண்மையை வீளக்கிக்கொண்டிருக்கின்றது இத் திருக் கோபுரம்.

எனவே ஐந்து பொறிகள் மூலம் புற உலகை அறியும் முயற்சியைக் கைவிட்டு, மனசைத் துணேயாகக் கொண்டு பரம் பொருளே நோக்கி உள்முகமாகப் பயணம் செய்ய வேண்டுமென்பதைத் திருக்கோபுர வாயில்கள் விளக்கிக்கொண்டிருக்கின்றன.



உயிர் நிலே உடம்பே காலா உள்ளமே தாழியாக துயரமே ஏற்றமாக துன்பக்கோ லதனேப்பற்றி பயிர் தனேக் சுழியவிட்டுப் பாழ்க்குநீர் இறைத்து மிக்க அயர்விஞல் ஐவர்க்காற்றேன் ஆரூர் மூலட்டனீரே.

- திருநாவுக்கரசர்.

பத்தனுய் வாழமாட்டேன் பாவியேன் பரவி வந்து சித்தத்துள் ஐவர் தீய செய்வினே பலவுஞ் செய்ய மத்துற, தயிரேபோல மறுகுமென் னுள்ளந்தானும் அத்தனே அமரர் கோவே ஆரூ**ர்**மூலட்டனீரே.

—தருநாவுக்கரசர்.

## விநாயகர்

சிவநெறிப் புரவலர், முதலியார் V. மகேசன் J. P. அவர்கள்

ிவமும் சக்தியுமில்லேயேல் உலகம் இல்லே. சகல தோற்றங்களும் சிவசத்தி யின் தோற்றங்களே. சிவமும் - சத்தியும் சேர்ந்தே எல்லாம் இயங்குகின்றன. முழு முதற் சடவுளாகிய விநாயகப் பெருமான் சிவமும் சத்தியும் சேர்ந்த ஒரு தோற்றமே.

இவரது பல தோற்றங்களில் பகிறைய முக்கியத்துவம் வாய்ந்தவை. அவற்றில் என்று சித்திவிநாயகராம். முறைப்படி கோரும் வரங்க‱ச் சிச்தியாக்குபவர் சிததிவிநாயசர். இவர் திருமாலுக்குப்பகை வராகிய அவுணரை வெல்ல அருந்துணே புரிந்தார். எவருவர் எவ்வெவ்வுபாசன மூர்த்தத்தைத் தங்கள் தங்கள் இதயகம லத்தில் வீற்றிருக்கச்செய்து திரிகரண சுத்தி யோடு எப்பொழுதுந் தியானிக்கு வமி பட்டு வருவரோ, அவரவர்க்கு அவ்வத் தோற்றத்தில் காட்சிகொடுத்து அவர்களது விக்கினங்களே நீக்கி இம்மை நலன்களே யும், முத்திப்பேற்றையும் நல்கு வர். அவரை நினேயாதவர்களுக்கு அவர்களே நல்வழிப்படுத்துமுகமாக விக்கினங்களேக் கொடுத்துத் திருந்தச்சிசய்வர். நாகுமும் விந்துவும் சோந்ததே பிள்ளேயார் சுழி யாம். ஆகவே எக் காரியத்தையேனும தொடங்குமுன் அவரை வழிபட்டுச் சித்தி எய்துவதே சைவமரபு.

இறைவனது மற்றைய தோற்றங்க கேப்போல் உண்டாக்கவோ, தியானிக் கவோ கஷ்டப்பட வேண்டியதில்லே இவரை நினேததவுடனே, எவ்விடத்திலும் இலகு வில் தோற்றச் செய்யலாம். பசு வின் சாணம், மஞ்சள்மா, அரிசிமா ஆகியவற் றில் பெறக்கூடியதை சத்திரின் தோற்ற மான ஆவுடையாராக அமைத்து லிங்கத் துக்கு ஒப்பான அறுகம்புல்லே அதன்மேல் இருக கச் செய்ய பிள் காயாராகின் ரூர். சாணம. மஞ்சள், அழுககை நீக்கு பவை; மஞ்சள், அரிசிமா ஒளிவீசச் செய்பவை, அதேபோன்று எமது ஆணவம், கன்மம், மாயை ஆகிய மும்மலங்களேயும் நீக்கிப் பிரகாசிக்கச் செய்யக்கூடியவர் வினையகப் பெருமானவர்.

இவரது தோற்ற அமைப்பு விசித்திர மானது. தலே யாணயின் வடிவம், உடம்பு இடுப்புவரை மனிதருபம்; கால்கள் பூத அம்சம். இது ஓர் பேருண்மையைப் புல ரக்குகின்றது. ஒன்றுக்குள் அமையாது எல்லாமாயிருக்கின்ற சர்வவியாபி GT SOT பதை உணர்த்துகின்றது. தனக்குத் தலே வன் இல்லாது தாமே நான்கு வேதங்கள் உட்பட சகலதுக்கும் த&லவனுபுள்ளவர். இவர் நித்திய பிரமச்சாரி, ஆயினும் இவ ரது முன்று தோற்றங்களான வல்லபை, கணபதி, லக்ஷ்மி கணபதி, சதுர்த்தி கண பதி ஆக்கியவற்றில் ஒவ்வோர் அம்மையை யும், சித்தி கணபதிபில் சித்திபுத்தி என்னு LA (TS அம்மையரையும் காண்கின் ளேம். பிரமச்சாரிக்க அமமையர்கள் உண்டா? அமமையர்கள் இருக்குமிடத்து இவர் பிர மச்சாரி அல்லர் என்று கருதுவது தவறு. இச்சாசத்தி, கிரியாசத்தி, ஞானுசத்தி ஆகிய முன்றையுமே அவை குறிக்கின் றன. விநாயகரின் வெவ்வேறு தோற்றங் களுக்கு அதற்குரிய நிறம், புஜங்களின் தொகை, அவற்றிலிருக்கும் ஆயுதங்கள் முதலியன உண்டு ரூபதியானத்தில் எது வித வித்தியாசமுமின்றி அவ்வத் தோற் றத்துக்குள்ளபடியே தியானிக்கவேண்டும். சிவபெருமானுக்குள்ள பஞ்சகிருத்தியங்க வேச் செய்கின்ற ஐந்து திருமுகங்களப் போல் இவருக்குமைந்து முகங்களுண்டு, அம்மை அப்பருக்குரிய முக்கண களும் இவருக்கு முள. மூன்ருவது கண் பரஞா னத்தை உடையவர் என்பதை விளக்குகின் றது.

அவரது வலக்காது தொடங்கி, தலே, இடக்காது தும்பிக்கை வரை 'ஒம்' என்ற மூலமந்திரம் காட்சி அளிக்கின்றது. பெரிய தலே புத்தியின் அதி திறமையையும், தும் பிக்கை நீட்டியோ, குறுக்கியோ, தூரத் திலோ, அண்மையிலோ உள்ள அவரது அடியவர்களத் தும்மோடு ஆணேக்குந்தன் மையையம், இரு பெருங்காதுகள் சிறு பிரார்த்தனேகளேயும் தவறவிடாது செவி சாய்த்து அருள்பாலிக்குந் தன்மையையும். சர்ப்பத்தைப் பூனூலாகவோ, கச்சையா கவோ அணிந்திருப்பது சகல அண்டங் களேயும் தாங்கும் சத்தியையும், பேழை வயிறு எல்லா அண்டங்களிலிருக்கும் சகல சீவகோடிகளேயும் அதனுள் அடக் குந் திற?னயும், தம் ஒருகொம்பை முற த்துக் கையில் வைத்திருப்பது துஷ்டநிக் கிரக சிஷ்ட பரிபாலனஞ் செய்வதையும், ஒவ்வோர் தோற்றத்திற்கு முரியனவற்றை திருக்கரங்களில் வைத்திருப்பது சீவன்கள இரட்சிக்கும் தன்மையையும், இரு கரங்க ளுக்குமேல் பத்துப் புஜங்கள்வரையுள்ளது ஒரே நேரத்தில் பல காரியங்களேச் செய் யம் ஆற்றலேயும் தெரியத் தருகின்றன.

மந்தாரை, வன்னி. அறுகு ஆகியவை இவருக்குகந்தவை. இவற்றுள் அறுகே விசேடித்தது இவருக்குகந்த நெய்ஃவத்தி யம் மோதகம், அப்பம், பொரி; இவற்றுள் மோதகமே மிகவுகந்தது.

என்னுங் கந்தருவன். காவின்கள் சபரி என்னும் முனிவரது பத்தினியாரா கிய மனேமயைக் கணவனில்லாத நேரம் கையைப் பிடித்தமையால், அய்முனிவரால் மூஷிகமாகச் சுபிக்கப்பட்டான் இம் மூஷி கம் அளவற்ற துன்பங்களேச் செய்ய விநா யகப்பொமான் அதை அடக்கி வாகனமா கக்கொண்டார். கஜமுக சூரனும் எம்பெரு மாரைால் அழிக்கப்பட அவருக்கு மூஷிக வாகனமாக அமைந்துள்ளான். ஆகவே இவரது வாகனம் மூஷிகம். விநாயகருக் குரிய ஏகாட்சர சடாட்சர மந்திரங்களே விஷ்ணுமுதலியோர் ஜெபித்து இஷ்டசித்தி கஃவப்பெற்றனரானுல் நாம் அவசியம் பாராயணஞ் செய்யவேண்டியதொன்றுகும். அதேவிதம் விரதங்களுள் தலேசிறந்தது சதுர்த்தி வீரதமாகும். பார்வதி தேவியாரே இவ் விரதத்தை அனுஷ்டித்தாரென்ருல் இவ் விரதத்தின் மகிமையைப்பற்றிக் கூறவும் வேண்டுமா? சங்கட சதுர்த்தி விரதத்தை ஒரு ஆண்டுக்கு முறைப்படி அனுஷ்டித் தால், புத்திரபாக்கியம் பெற்றும், கூன் குருடு, செவிடு, முதலிய கர்ம நோய்கள் நீங்கியும் இஷ்ட சித்திகளே எய்துவர்.



நாகத்தை நங்கை அஞ்ச நங்கையை மஞ்ஞை என்று வேகத்தைத் தவிர நாகம் வேழத்தின் உரிவை போர்த்து பாகத்தின் நிமிர்தல் செய்யாத் திங்களே மின்னென்றஞ்சி ஆகத்திற் கெடந்த நாகம் அடங்கும் ஆரூரூர்க்கே.

- திருநாவுக்கரசர்.

老老孝孝

# ஸ்க்க்க்க் அவரின் திருவருட் செயல்களும்

பிரதிஷ்டா வித்வஜோதி சிவ ஸ்ரீ த. இ. சுப்பிரமணியக் குருக்கள் அவர்கள் (கோயிற் பிரதம அர்ச்சகர்)

2லகத்தின் கண்ணுள்ள ஆன்மாக் கள் தம்மை வணங்கி உய்யும் வண்ணம் இறைவன் பலப்பல அவதாரங்களோ டுத் ங பலப்பல இடங்களில் கோயில் கொண்டு எழுந்தருளி இருக்கின்றுன் அவ்வாறு கோயில்கொண்டு எழுந்தருளி இருக்கும் மூர்த்திகளுக்கு அருட்டன்மை இருவித மாக ஏற்படுகின்றது. அவற்றுள் ஒன்று நித்திய நைமித்தியக் கிரியைகளிஞல் ஏற் படுவது. மற்றது அங்கு சென்று வழி படும் அடியார்களின் பக்தியிரைல் ஏற்படு வது. இவை இரண்டும் கொங்கே அரியால ஸ்ரீ சித்திவி நாயசப் பெருமானுக்கு அமைந் துள்ளன. இவ்வாழுன திருவருள் சில ஸ்த லங்களில் விரைவாகவும், சில ஸ்தலங்க ளில் தாமதமாகவும் அடியார்களுக்கு அரு ளப்படுகின்றது. அத்திருவருண விநாயக மூர்த்தியிடத்தில் மிகஇலகுவாகவும், விரை வாகவும் பெற்றுக்கொள்ளலாம என்பது நான் கண்ட அனுபவமாகும்:

சித்திகளே இலகுவில் அடியார்க்கு அருளுந் சன்மையால் விநாயகருக்குச் சித்திவிநாயகர் என்னும் நாமமும் ஏற் பட்டதுபோலும். அவ்வாருகிய நாமத்தைக் சொண்டு அரியால்யில் வாழும் மச்கட்கு அட்டமா சித்திகளேயும் அனுக்கிரகிக்கும் வணணம் நீர்நொச்சித்தாழ்வு என்னும் திருப்பதியில் எழுந்தருளியிருக்கும் சித்தி விநாயகரின் சிறுசசிறு திருவிளேயாடல் கள் சிலவற்றை எடுத்துக்கூறுகின்றேன.

எனது மூத்த மகன் ரவிநாத சர்ம னுக்கு வயது 7 மாசம்; 1958ம் ஆண்டு. வலது காலில் ஒரு புதுநோய் ஏற்பட்டது பல இடங்களில் தமிழ் வைத்தியமுர, ஆங் கில வைத்தியமும் செய்து சரிவராகம யால் யாழ்ப்பாணம் பெரியாஸ்பத்திரியில் காட்டினேம், அவர்கள் படம்பிடித்துப் பார்த்து, இது புற்றுநோய் சம்பந்தமான "சாக்கோமா" என்னும் புதுநோய் என் றும், இதற்குச் சத்திர சிகிச்சையைத் தவிர வேறு வைத்தியம் கிடையாதென்றும். சத்திர சிகிச்சையைத்தவிர வேறு வைத் தியம் கிடையாதென்றும், சத்திரசிகிச்சை மூலம காலேக்கழற்றிவிடவேண்டும் என் றும் கால் எடுத்துவிட்டாலும் அது தற் சிகிச்சையாகவே இருக்கும் காலிகமான எனறும் கூறினர். அதுமாத்த்ரமன்றிக் கொழும்பிலே அச்சிகிச்சையைச் செய்வது நல்லதென்றும் கூறினர். அது கேட்டு நாம் கொழும்பிற்குப்புறப்பட்டோம். சித்தி விநாயகருடைய திருவிளேயாடல் ஆரம்ப மாகியது. என்ண? புறப்பட்ட அன்று சிங்கள ஸ்ரீ எதிர்ப்புக் காரணமாக தமிழ் சிங்களக் கலகம் ஆரம்பமானது. எனவே கொழும்புக்குப் போகும் எண்ணம் கடைப் பட்டது. மீண்டும் யாழ் பெரிய ஆஸ்பத் திரியிலேயே சிகிச்சை ஆரம்பமாகி 1958ம் ஆண்டு ஏப்றில்மாதம் 28ம் திகதி சத்திரர சிகிச்சை மூலம் கால் கழற்றப்படும் எனத் தீர்மானிக்கப்பட்டது. ஆனுல் அதற்கு முதல்நாள் இரத்தம் கொடுக்கும் டாக்ட ரும், பிராணவாயு கொடுக்கும் டாக்டரும் வராமல் சிகிச்சை செய்ய முடியாது என் (குர் உள் . அத்துடன் அன்று ஆஸ்பத்தி तीनं சிப்பந்திகள் வேலே நிறுத்தமும் ஆரம்பமானது. என்ன துர்ப்பாக்கியம்? இறைவா! எங்கள் இவ்வா று जना சோதிக்கிருய், என்று மனம் நொந்து கொண்டு வீடு வத்து சேர்ந்தோம். பின் பும் இரு ஆயுர்வேத வைத்தியர்களிடம் காட்டி பிரயோசனமும் இரு எற்பட வில்லே. மனக் கவலேயோ டு இருக்கும் போது பதினேந்து நாட்களுக்கு முன் ஆஸ்பத்திரியில் இருக்கும் போது நிகழ்ந்த சம்பவமொன்று எமது (05mL) கத்துக்கு வந்தது. அது என்னவெனில், வயோதிபர் ஒருவர் தான் சிங்கப்பூர்ப் பென்சனியர் என்றும் தான் அங்கு ஒர் வங்கியில் வேலேபார்த்தவர் என்றும். எமது அறைக்குப் பக்கத்து அறையில் இருந்தவர்கள் தமது சொந்தக்காரரென் றும், அவர்களப் பார்க்கவே தாம் வந்த தாகவும், அவர்களேக் காணவிலலே அவர் கள் போயிருக்கவேண்டுமென் றும், தமக்கு மிகவும் களேப்பாய் இருப்பதால் எமது அறையில் சிறிது நேரம் இருந்து இணப் பாறிவிட்டுப் போவதாகவும் கூறி எமது அறையில் உள்ள ஒர் கதிரையில் இருந் அப்போது இப்பிள் உோக்கு கார். என்ன சுகவீனம் எனக்கேட்டார். நாம் பிள்ளேயின் சுகவீனத்தைப்பற்றிக் கூறி னேம். அப்போது அவர் குழந்தையின் சாதகம் இருந்தால் தரும்படி கேட்டார். நாமும் பிள்ளேயின் சாத+த்தை யாரிட மேனும் காட்டவேண்டும் என்ற ज का ணத்துடன் அதன்யும் ஆஸ்பத்திரியில் வைத்திருந்த படியால் அதலோக்கொடுத் தோம். அவர் சாதகத்தைப் பார்த்துவிட்டு இக் குழத்தைக்குக் கால் எடுக்கவேண்டிய தில்லே எனக் கூறியதோடு தன்னில் அல் லது சாதகத்தில் எங்களுக்கு நம்பிச்கை இல்லாவிட்டால் தான் கூறும் இரு அத் தாட்சிகளேக் சுவனித்து முடிவுக்கு வர வும் எனக் கூறினர். அத்தாட்சிகளாக அவர் கூறியன - 1. இன்று மாலேப் இக் குழந்தையின் பொழுதிற்கு முன் தந்தை வழியில் ஓர் துக்க சம்பவம் நிக ழும். 2. இன்னும் 4 அல்லது 5 மாதங்க ளுக்குள் தந்தை வழியிலே வேறுமோர் துக்க சம்பவம் நடக்கும் என்பனவாகும். என்ன அதிசயம்; அவர் இவ்வாறு கூறி முடிப்பதற்குள் எனது தகப்பனரின் சகோ கரி காலமாகிவிட்டார் என எனது தம்பி யார் வந்து அறிலித்தாட இதற்கிடையில் வயோதிபரும் விடைபெற்றுக் கொண்டு போய்விட்டார். அப்போதிருநத பதற்ற நிலேயில் நானுவது என் மனேவி யாவது அவ்வயோதிபரின் பேர்

ஊர் யாதொன்றையும் கேட்க மறந்து விட்டோம். ஈமக் கிரியைக?ன நானே நிறை நடத்தவேண்டிய கடமை இருந்த படியால் உடனே நான் புறப்பட்டுவிட் டேன்.

இவையாவும் 15 தினங்களுத்குப்பின் படம்போல் என்மனதிற்ளேன்றவே அப் பெரியார் யார் என்று அறியவேண்டும் என்னும் அவா உண்டாயிற்று. உடனே, எமது அறையின் பக்கத்து அறையில் இருந்த நோயாளியின் வீடு புலோலியில் உள்ளது என முன்பே அறிந்திருந்தமை யால் அவருடைய வீட்டைத்தேடியடைந்து அந்தச் சிங்கப்பூர்ப் பென்சனியரைப்பற்றி விசாரித்தபோது, அவரைப்பற்றித் தெரியாதென்றும், தங்களுககுத் அப்படியான உறவினர் எவரும் இல்லேபென்றும் िडती கங்களுக்கு வித்தனர். நான் மனக் குழப்பத்தோடும் இனம்தெரியாத ஒருவகைத் திகிலோடும், எமது விநாயகப் பெருமானேயே சிந்தித் துக்கொண்டு வீடு வந்து சேர்ந்தேன். சில பெரியார்களுக்கும் இவ்விஷயத்தை எடுத் அதிசயித்து துரை ந்தேன், அவர்களும் இது பீள்ளயாருடைய திருக்கூத்து என்ற னர். உண்மைதான். நானும் அதனேப் பூரணமாக நம்பினேன். அதன்பின் நான் எதுவித வைத்தியமும் செய்விக்கவில்லே. அக்குழந்தையின் காலே பெருமானுடைய தீர்த்தத்தால துடைத்து வந்தேன். வியாதி இருந்த இடம் தெரியாது மறைந்துவி**ட்** டது. என்னே சித்திவிநாயகப் பெருமா னின் பெருங்கருணேத்திறன். இப்போது ர விநாத சர்மனுக்கு வயது பதினுறு? இதுமாத்திரமா?

எனது மூத்த மகள் மூன்றுவயசுக் குழந்தையாக இருத்தபோது ஒருநாள் பகல் 12 மனிபாயில் அவளக் காண வில்லே. அங்குமிங்கும் ஓடிப் பார்த்த போது கோயில் தீர்த்தக் கிணற்றிலிருந்து கீச்சுக்குரல் கேட்கவே ஓடிச் சென்று பார்த்தபோது மகாவிஷ்ணு அறி துயில் கொள்வதுபோல் நீரின்மேல் படுத்திருந் தாள். கிணற்றின் விட்டம் மூன்றடி இருக்கும். குழந்தையைத் தூக்கிப்பார்த்த போது ஒரு சொட்டுநீரும் குடிக்கவில்லே யெனத் தெரியவந்தது. எவ்வகைக் காயமோ விக்கினமோ அப்பிள்ளேக்கு ஏற் படவில்லே இதுவும் பிள்ளேயாரின் திருவ ருளேயன்றி வேறென்ன?

மேலே விபரிக்கப்பட்ட இரண்டு திரு விளேயாடல்களிலும் எள்ளளவேனும் புனேந் துரையில்லே என்பதை உறுதிப்படுத்துவ துடன் வேறுபலருக்குச் சித்திவிநாயகரின் திருவருள் கிடைத்த விபரங்களிற் சில வற்றை நான் அறித்தபடி கூறிவைக்க விரும்புகின்றேன்.

ஓர் மாண வன் முன்று முறை G. C. E. (O) பரீட்சை எழுதியும் சித்தி பெறவில்&ல. அவர் சித்தி விநாயகருக்கு நேர்த்தி வைத்துச் சோதனேக்குத் தோற் றப் போகின்றேன் என்று தனது தாயா ரிடம் சொன்னபோது அப்பேதை அன் வ பிள்ளேயார் பரீட்சை எழுதுவாரா எனப் பரிகசித்துவிட்டார் (தனதுதாயே பிள்ளேயா ரின் மகிமையறியாது கேலி செய்து விட்டார்) என்று வருந்திய அப்பையன் விநாயகப் பெருமானேப் பலமுறை வணங்கிப் பரீட்சை எழுதித் திறமான சித்தியைப் பெற்றுள் ளான்,

கந்தர்மடத்தில் இருக்கும் ஒர் இளேப் பாறிய டாக்டருடைய மருகருக்கு செங் கமாரி நோய் வந்து மங்கமாரியாக முற் றவே, யோகர் சுவாமியின் அறிவுரையால் சித்திவிநாயகரின் ஆலயத்திற்கு வந்து வழிபாடியற்றி நோய் மாறப்பெற்றுர்.

எத்தனேயோ பெண்களுக்கு விவாகமே நடக்காது என எல்லாப் பிரயத்தனங்களே யும் கைவீட்டு சிததிவிநாயகரை வழி பட்ட காரணத்திருலே நல்ல வரன்கள் வந்து வாய்க்கப்பெற்று விவாகமாகியிகச் சந்தோஷமாக வாழுகிரூர்கள். மிகமி கக் கஷ்டமாகத் தோன்றும் எத் தணேயோ விஷயங்கள் அவரை வணங்கிச் செய்வதால் மிகமிக எளிதாகக் கைகூடி விடுகின்றன.

சைய் சிவபெருமான் திரிபுரதகனஞ் யப் புறப்பட்டபோது விநாயகரை நின அவர் யாமல் சென்ற காரணத்தினுல் எறிச்சென்ற தேரின் அச்சை அறுத்தார் என்றும் பொடி செய்தார் என்றும் புரா ணங்களும், திருப்புகழும் கூறுகின்றன. சிக்கிவிநாயகர் தமமை மெய்யன்போடு வழிபடுகின்ற அடியார்கள் பேண்டுவன வற்றை வேண்டியபடி கொடுத்தும், வழி படாகோரை பாலில் நெய்போல் சேர்ந்து நின்று நினேக்க வைத்தும் அருளுவார். இவைபோன்ற வரலாறுகள் பல. அவற் றையெல்லாம் எடுத்துக் கூறில் விரியும் என அஞ்சி விடுத்தோம்.

மூர்த்திகளுக்கு அபயம், வரதம் என இரு திருக்கரங்கள் இருக்கின்றன ஆணல் விநாயகருக்கு வலக்கரத்தில் தொம்பும். இடக்கரத்தில் மோதகமும் இருக்கின்றன. தீய வழியிற் செல்லுகின்ற ஆன்மாக்கள் நல்வழிப்படுத்தும் பொருட்டு தந்தத்தால் குற்றித் தண்டித்து, அவர்களின் வினே கள் ஒடுங்கியபின், தன் அனுக்கிரகம் பூரணமாய் அடங்கிய, உள்ளிருப்பது யாது எனத் தெரியாத, தித்திக்கும மோத கத்தை அருளுவார். எவ்வளவு பாபங்கள் செய்தவர்களும் பயபக்தியுடன் வர்கு சித்துவிநாயகரைத் தரிசிப்பார் களே யா **ஞல் அவர்கள் பாபத்தைக் கொம்பி**னுற் குத்தி நீக்கி அருளாகிய மோதகத்தைத் தருவார் என்பது திண்ணம்.

கரும்பு தின்னுதவர்களுக்குக் கரும் பி*ன்* சுவை எப்படித்தெரியும்?



## அன்பர் வினேதீர்க்கும் ஈஸ்வரன்

R W W W W

\*\*\*\*\*\*

திருமதி ம. இராசேந்திரம் அவர்கள் வித்துவாம்சை, நாயன் மார்கட்டு.

#### வெண்பா

| அன்பர் மகிழ அரியாலே யம்பதியில்<br>இன்புடனே வீற்றிருக்கும் ஈஸ்வரனே – நின்னருளால்<br>நாடு நலம்பெருகி நல்லறிவு தான்மலரப்<br>பாடுதற்கு நின்னருளேத் தா?                  | (1) |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| பிரணவத்தின் ரூபியே பிஞ்ஞகன்றன் மைந்தா<br>தரணி விணேயகற்றும் தாதாய்––கரமதனில்<br>மாங்கனியும் கொம்பும் மகிழ்ந் <b>தேந்தும் மர்ம</b> த்தில்<br>ஒங்குதே என்னுள்ளம் தான். | (2) |
| விகிர்தனே வித்தகனே வேதியனே நாடி<br>அகிலம் அலேகின்ற தந்தோ–முகி <mark>லவனும்</mark><br>நான்முகனும் நாடரிய நற்பிழம்பாய்த் தோன்றுதே<br>வான்றவழ்ந்த வாயிற் றலே,          | (3) |
| மாய விருளே மடித்துமே மாசகற்றிப்<br>போய வடிவே புதுவடிவாய்—தாயணேயான்<br>பாதமலர் போற்றப் பணித்தருளும் கோபுரமே<br>நாதனருள் தந்தருள்வாய் நீ.                             | (4) |
| வேலன் மணமுடிக்க வேழமாய் நின்றவனே<br>ஆலமுண்டான் மைந்தா அருமறையே—பாலகனே<br>சீலம் பொலியவெம் சித்தம் தெளிவித்துக்<br>காலன் வருமுன்னர்க் கார்.                           | (5) |
|                                                                                                                                                                     |     |

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(\*) (\*) (\*)

米米米米米米

#### 

பண்டிதர், சைவப்புலவர், செஞ்சொற் செம்மணி (மதுரை ஆதீனம்) சிவத்தமிழ்ச் செல்வி, சித்தாந்த ஞாஞகரம், (காஞ்சி ஸ்ரீ மெய்கண்டார் ஆதீனம்) திருவாசகக் கொண்டல், திருமுறைச் செல்வி சைவதர்சனி

செல்வி தங்கம்மா அப்பாக்குட்டி

முடிகிறது. அப்படியாகச்செய்த தெய்வீ கப் பிரயாணத்திற் பாடிய பாடக்களின் தொகுதியே திருவாசகம். இத&ன மணி வாசகமென்றும், திருவாசகமென்றும் பல படப் பாராட்டுவார்கள். திருவாசகம் எழுது வதற்குக் குருமணியால் உணர்த்தப்பட்ட திருவைந்தெழுத்தன் விளக்கமே காரண மாகும். திருவாசகம் எட்டாந் திருமுறை யாக அமைந்ததின் காரணமும் ஒன் றுண்டு. சிவஞானபோதத்தில் எட்டாவது சூத்திரப்பாவாகிய,

''ஐம்புலவேடரின் அயர்ந்தணேவளர்ந்தென தம்முதல் குருவுமாய் தலத்தினில்

உணர்த்தவிட்

டன்னிய மின்மையில் அரன்கழல் செலுமே."

என்னும் பாடலுக்குத் திருவாசகத்தை காதலாகி, கசிந்து, கண்ணீர்மல்க ஓதி ஞல் அடையும் இன்பத்தை இராமலிங்க சுவாஙிகள் தமது அனுபவத்திலே விளக்கு கின்ருர்.

"வான் கலந்த மாணிக்க வாசகநின் வாசகத்தை நான் கலந்து பாடுங்கால் நற்கருப்பஞ் சாற்றினிலே தேன் கலந்து பால் கலந்து செழுங் கனித்தீஞ் சுவைகலந்து ஊன் கலந்தென் உயிர் கலந்து உவட்டா மல் இனிப்பதுவே!"

ஞருவராகிய FIDILIA குரவர்களில் மணிவாசகப் பொமான் அருளிய திருவாச கத்தில் ஓரிடத்தில், வாக்குன் மணிவார்த் தைக்காக்கி எனப் பாடியுள்ளார். குருமணி யாகத் திருப்பெருந்துறைக் குருந்த மர நீழலிலே எழுந்தருளி ஞான உபதேசம் போதித்து நின்ற எம்பெருமானப்பற்றிய வார்த்தைகள் யாவும் மணி வார்த்தைகள் என்பதைப் பரஞ்சோதி முனிவரும் தனது பாடலொன்றில் விளக்கியுள்ளார்: மணி வார்த்தைகளே அருளியபடியால் மாணிக்க வாசகர் எனப்பட்டார் என் பதை அப் பாடல் விளக்குகின்றது.

·'பழுதிலாத சொல் மணியின்ப்

பத்திசெய்து அன்பு

முழுதுமாகிய வடத்தினுல் முறை தொழுது அலங்கல்

அழுது சாத்தும் மெய்யன்பருக்கு அகம் மகிழ்ந்து ஐயர்

வழுவிலாதபேர் மாணிக்க வாசகர் என்றுர்."

அடிகளுக்கு எழுந்த அழுகை 'இன் னும் சிலகாலம் இவ்வுலகத்தில் இருப்பா யாக' என்பத?னக்கேட்டதனு ஃலயே எழுந் தது என்க. குருமூர்த்தியைப் பிரிந்த நிலே யில் ஆற்ருமை மீதார அழுது அழுது புலம்பினர். அவருடைய அழுகை திருப் பெருந் துறையிலிருந்து மதுரை வரை சென்று பின்பு திருப்பெருந்துரைக்கு வந்து அங்கிருந்து சிதம்பரம்வரைசென்று என்று இறைவனேப் போற்றுகிருர் திருவாசகத்தில் வரும் திருச்சதகம் என்ற பகுதியே எம்போலியரை மையமாகவைத் துக்கொண்டு அடிகள் பாடிய பகுதியா கும். ''சத்தியஞான தேசிகர் மோகம் சதம மாம்'' என மகாவித்துவான் மீஞட்சிசுந் தரம்பிள்ளே அவர்கள திருச்சதகத்தைக் குறிப்பிடுகிருர். பக்திச்சுவை சொட்டும் பாங்கிலே உலகத்தவர் ஓதி உய்வடை யும் வழிபிலே பாடப்பெற்றது இப்பகுதி.

''நாடகத்தாலுன்னடியார்போல் நடிக்து நானடுவே

வீடகத்தே புகுந்திடுவான் மிகப்பெரிதும் விரைகி**ன்றேன்** 

ஆடகச்சீர் மணிக்குன்றே இடையரு அன்புனக்கென்

ஊடகத்தே நின்றுருகத் தந்தருள் எம்முடையானே."

உலக மக்களின் வாழ்க்கை நிலேயிலே அமைந்ததேயல்லாமல் மணி இப்பாடல் வாசகர் தன்மை இப்பாடல் நிலேயில் அமைந்ததன்று நாடகத்துக்கு உடுப்புப் அந்தந்தச் சந்தர்ப்பத்திற் போட்டவன் எவ்வாறு நடிப்பானே, அதே கேற்ப போன்று தானும் அடியார் வேடம்போட்டு நடிப்பதாகவும் உண்மையடியார்கள் வீடு பேற்றை விரும்புவதுபோலத்தானும் விரும் புவதாகவும் கூறி இப்படியான பொய் வேடத்தைவிட்டு உள்ளம் உருகக்கூடிய வழியைக் காட்டும்படி இறைவனேவேண்டி நிற்கிருர். வீடுபேற்றைக்கேட்காது இடை யரு அன்பையே கேட்கிருர். உண்மை அடியார்கள் கூடுமன்பினிற் கும்பிடவே யன்றி வீடும்வேண்டா விறலின் விளங் கியவரென்பது சேக்கிழார் வாக்கு. இன் னும், தன்னேயாட்கொண்ட பெருங்கரு ணேத் திறத்தை விளக்குகின்ற பொழுது மற்றைய அடியார்கள் நிலேயையும் ஒப்பு நோக்கிப் பார்க்கிருர். பெருமானுடைய நாமத்தைக் கேட்டவுடனேயே பள்ளத்தை நோக்கிப் புரண்டுசெல்லு**ம் நீ**ரினி**ய**ல்பு போன்று இறைவனே நோக்கிப் பதைத் அவ்வடியார்களென் றும் துருகுபவர்கள் அவர்களிருக்கத் தன்னே ஒரு பொருளாக

திருவாசகத்தைத் தேதைவே 214 சுவைத்தார்கள். உணவுமாகி யார்கள் மருந்துமாகி உதவுந் தன்மை தேனுக் குண்டு. சுகதேகிகள் கேணக்குடித்துத் தேக பலம் தேடிக்கொள்வார்கள், நோயா ளிகள் தேன் மருந்துடன் உண்டுநோயை மாற்றிக்கொள்வார்கள். அதே போன்று அருள்வயப் பட்டோருக்கு அவர் மயக்க உய்தி காட்டுகிறது. இன்னுந் றுத்து தோன்றி உணவா தூய மலரில் கேன் வரும் வண்டுகளுக்கு இன்சுவையளிக்கி றது. வாதவூரடிகளின் திருவாசகம் அவ ரின் தூய இருதய கமலத்திற் தோன்றி ஒதுவார்க்குப் பேரானந்தப் பெருவாழ்வு அளிக்கிறது. தேன் உடல்நோயைத்தீர்க் கும்; திருவாசகம் உயிர்நோயைத் தீர்க் கும். தேன் குடிப்பார்க்கேற்படும் பித்தும் திருவாசகம் படிப்பார்க்கு ஏற்படும் பித் தும் உணர்தற்குரியது. பின்னேயதுதெய் வீகப்பித்து. இந்தப் பித்திருல் உலகச் சாயல் படிப்படியாக மறந்து தெய்வச் சாயல் படிப்படியாகத் தோன்றுகிறது. இந்த நிலேயிலேதான் "நான் யார்? என் னுள்ளமார்? ஞானங்களார்? என்னேயாரறி எழுகின்றன. வாா? என்ற கேள்விகள் திருவாசகத்தேன் கொடுக்கும் இன்பத் தைச் சிவப்பிரகாச சுவாமிகள்,

''திருவாசகமிங்கு ஒருகாலோதின் கருங்கல் மனமும் கரைந்துருகக் கண்கள் தொடுமணற் கேணியில் சுரந்து நீர்பாய மெய்மயிர் பொடிப்ப விதிர் விதிர்ப்பெய்தி அப்பராகுனரன் றி மன்பதை உலகில் மற்றையோரிலரே''

எனப்பாடியுள்ளார்.

மணிவாசகத்கின் சில பாடல்களேக் கவனிப்போம். முதலிலேவரும் சிவ புரா ணத்திலே இறைவன் தன் பொருட்டுச் செய்த அருட்டிறணக் குறித்து.

''நிலந்தன் மேல் வந்தருளி நீள்கழல்கள் காட்டி நாயிற்கடையாய்க் கிடந்த அடியேற்குத்

நாயிற்கடையாய்க் கிடந்த அடியேற்குத் தாயிற் சிறந்ததயாவான தத்துவனே"

அ&னத் தெலும்புள்நெக ஆனந்தத் தேன் சொரியும்

குனிப்புடையானுக்கே சென் றாதாய் கொத்தும்பீ்

அடிகளுடைய மனக்கருத்து தன்

பிறவி நீக்கப்படவேண்டுமென்பதே. இக் கருத்தையவர் பல இடங்களில் இறைவனி டம் விளக்கியுள்ளார்; ''பாழ்த்த பிறப் பறுத்திடுவான் யானுமுனப் பரவுவனே" என்பது அவர் வேண்டுதலாகும். தேவர் களெல்லோரும் தாம் வாழ்வதற்காகவும், பதவி நிலேப்பதற்காகவும், தம்மை கம் மற்றவர்கள் தொழவேண்டுமென்பதற்கா கவுமே உன்னே வணங்குகிருர்கள். ஆனுல் நான் என்பிறவியறவேண்டுமென்பதற்கா கவே உன்னே வணங்குகிறேன். என்பதை விளக்குகிருர். திருவாசகத்தின் இறுதிப் பகுதியில் இறைவன் தனக்கருளிய ஆக் குறித்து வியந்து பாடிய கப்பாடுகளேக் பாடல்கள் பலவுள. உலக இன்பத்திலே திரிகின்ற அறிவிலிகளுடன் மயங்கித் கூடித்திரிந்த தன்னே மும்மலங்களயும். அறும்படி செய்து நிலேபெற்ற பேற்றை யளித்து நாய்க்குத் தவிசிட்டதுபோன் று தனக்குத் தந்த பெருமையின அச்சோப் பதிகத்தில் விளக்குகிருர்:

'செம்மை ந்லமறியாத சிதடரொடுந் திரிவேண

மும்மைமல மறுவித்து முதலாய முதல்வன்தான்

நம்மையுமோர் பொருளாக்கி நாய்சிவிகை ஏற்றுவித்த

அம்மையெனக் கழிளியவாரூர் பெறு வார் அச்சோவே"

என்று ஆனந்தமிகு தியாற் களித்துப் பாடுகிருர். எனவே மணிவாசகரின் வாயி லிருந்து வந்தவையணத்தும் மணிவார்த் தைகள். அவை அவரின் தூய இருதய கமலத்திலிருந்து சொரிந்த தேன் துளிகள். அவை ஒதுவாரின் உள்ளத்தை உருக்கும் பக்திப்பனுவல்கள். அதிலுள்ள ஒரு மொழியே எம்மையும் எம்மிறைவனேயும் ஒன்றுவித்துத் தரும் மொழி என அனுபூதிச் செல்வர்கள் கூறுகிருர்கள். இந்த அனுப வத்தை நாமும் ஓரளவு அடையவேண்டு மானுல் மணிவாசகர் உள்ளத்தோடு ஒன்று பட்டு நின்று காலமால்ஒதி அதன்ப் பாரா யணம்பண்ணி உய்தியடைய வழிகாண் போமாக.

மதித்து ஆட்கொண்டமைக்கு உள்ளந் தாள் தொடக்கம் பல நெஞ்சுகள் நின்று உருகவேண்டுமே என்றும் இங்கே ஒரு நெஞ்சுங்கூட உருகாமல் நிற்கிறதேயென் றும் உடம்பெல்லாய் கண்ணுய் வெள்ளம் பொழிவதற்குப் பதிலாக, இந்த இரண்டு கண்கள் கூட மரத்துப்போய்விட்டனவே என்றும், நெஞ்சு கல்லாகிவிட்டதென்றும் தனது நிலேயை இழித்துக் கூறுகின்றுர். இறைவா உன்னுல் ஆட்கொள்ளப்பட்டவ னுடைய தீவினே இப்படியாகவா இருக்க வேண்டும் எனக் கவல்கிருர். பிறர்சொல் லக் கேட்ட மாத்திரத்தில் நெஞ்சமழிந்து நிலேகெட்ட பக்தர்களும் இருக்க, நேரே கண்டும் கல்லேப்போல் உருகாத தீவினே யேனும் இருக்கிறேனே என்பது அவர் பாடற்பொருள்.

கோத்தும் ி என்பது அரச வண்டு இதனே விளித்துப் பாடுகின்றபகுதி திருக் கோத்தும்பி என்று திருவாசகத்தில் இடம் பெற்றுள்ளது. இறைவன்பால் தாதாகச் சென்று ஊதுமாறு வண்டைப் பார்த்துப் பணிக்கிருர். அரச வண்டே, நீ விரும்பி உறைகின்ற பூவிலே தினேயளவு தேன் தானே இருக்கிறது? அதற்காக நீ எத் தன் பூக்களுக்கு அலந்து திரிகிருய். இந்த ஆசையிலே உன் வாழ்நாளெல்லாம் வீணுளாய்க் கழிகிறது. நினேக்குந்தோறும் காணுந்தோறும், பேசுந்தோறும் இனிப்ப வன் ஒருவன் இருக்கின் ருன். அவன் திரு வடிமலால் அவ்வினிய தேனேப் பருகலாம். அது உடம்பிலுள்ள எல்லா எலும்புகளே உருக்குந் தன்மையது. aip ஆகவே அப் பேரின் பத்தேனப் பருகாது அழிகின் ற சிற்றின்பத்தேனில் நாட்டத்தைவையாதே. பிந்தியது உண்டால் மாத்திரம் இனிப்பது. முந்தியது கண்டாலும், நினேத்தாலும், பேசினுலும் இனிப்பது. என்னும் கருததை யமைத்துப் பாடிய பாடலேக் கவனிப்போம்.

\*தினேத்தனேயுள்ளதோர் பூவினில் தேனுண்ணுதே நிலேத்தொறும் காண்டொறும் பேசுந் தொறுமெப்போதும் 

## அரியாலே ஸ்ரீ சித்திவிநாயகர்

(வரலாற்றுக் கட்டுரை)

திரு. சி. பொன்னம்பலம் அவர்கள் (கோயிற் பரிபாலகர்)

அரியாலே ஸ்ரீ சித்தவி நாயகர் கோயில், யாழ்ப்பாணக் குடா நாட்டிலுள்ள சுறந்த புண்ணிய ஸ் தலங்களில் ஒன் ருகும். இதில் பிரதிட்டை செய்யப்பட்டிருக்கும் சித்தி விநாயக விக்கிரகம் மிகவும் பழமைவாய்ந் தது. இத்திருக்கோயில் இற்றைக்கு ஏறக் குறைய அறு பது வருடங்களுக்குமுன் பெரிய பிரக்கிராசியார் என்ற கொண் டாடப்பட்ட ஸ்ரீமான் விஸ்வ நாதர் காசிப் பிள்ளே அவர்களால் திரும்பவும் புதிதாகக் கட்டுவிக்கப்பட்டு ஆங்கில வருடம் 1915 ல் கும்பாபிஷேகம் செய்விக்கப்பட்டது.

"சித்தவிநாயக விக்கிரகம் இந்தியாவி லுள்ள தொண்டை நாட்டிலிருந்து யாழ்ப் பாடியின் காலத்தில் அவர்ன் முதலமைச்சர் சேதிராயரின் வேண்டுகோளின்படி கச் சிக் கணேசையர் என்னும் பிராமணேத் தமரால் கொண்டுவரப்பட்டது என்றும், அதுவே இப்போது அரியாலேயிலுள்ள ஸ்ரீ சித்திவிநாயகர் ஆலயத்தில் பிரதிட்டை செய்யப்பட்டிருப்பது போலும்'' என்ற யாழ்ப்பாணச் சரித்திர நூலாசிரியருள் ஒருவரான ஸ்ரீமான் ஆ. முத்துத்தம்பிப் பின்ளே அவர்கள் கூறிப்போந்தார் (யாழ்ப் பாணச் சரித்திரம் பக்கம் 11)

யாழ்ப்பாடியின் காலம் கி. மு. 2-ம் நூற்ருண்டென்று சில சரித்திர நூலாசிரி யர்கள் சுருநிற்ப, வேறு சிலர் அதனே மறுத்து கி. பி. 10-ம் நூற்ருண்டென்று வரையறுத்துள்ளனர். பிந்தயோர் கூற் றின்படி பார்த்தாலும் கச்சிக்கணேசை யரால் கொண்டுவரப்பட்ட சித்திவிநா யகர் விக்கிரகம் இற்றைக்கு ஏறக்குறைய ஆயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முன்பாகவே யாழ்ப் பாணத்தில் பிரதிட்டை செய்யப்பட்டு லிட்டது என்பதற்குச் சந்தேகம் இல்லே: ஆஞல் அது அப்போது பிரதிட்டை செய்யப் பட்ட இடம் எது என்பதைத் திட்ட வட்டமாகக் கூறுவதற்கில்லே. இப்போது அவ்விக்கிரகம் இருக்கின்ற அரியாலே, நீர்நொச்சித்தாழ்வு ஸ்ரீ சித்திவிநாயகர் கோயிலே அவ்விடம் எனச் சிலர் அபிப் பிராயப்படுகின்றனர்.

யாழ்ப்பாடியின் இராசதானி யாழ்ப் பாணமாய் இருந்ததாலும் அவரின் முத லமைச்சர் சேதிராயரால் சித்திவிநாயக ருக்கு ஓர் ஆலயம் கட்டுவிக்கப்பட்டமை யாலும், அவ்வாலயம் யாழ்ப்பாண இராச தானியிலே அல்லது அதற்கு அயலிலே கட்டுவிக்கப்பட்டிருக்க வேண்டு மென்று துணிதல் பொருத்தமுடையதாகும்.

யாழ்ப்பாண நகரப் பகுதியில் அரி யாலே ஸ்ரீ சித்திவிநாயகர் கோயிலேப் போன்ற பழமையான வேரேர் சித்திவிநா யகர் கோயில் இல்லாமையாலும், அரி யாலே சித்திவிநாயகர் கோயிலில் பிர திட்டை செய்யப்பட்டிருக்கும் விநாயக விக்கிரகத்கின் அங்க அமைப்புகள் யாவும் பழங்காலச் சிற்பங்களோடு ஒத்திருப்பத னுலும் கச்சிக்கணேசையரால் கொண்டு வரப்பட்ட சித்திவிநாயக விக்கிரகம் அரி யாலே ஸ்ரீ சித்திவிநாயகர் கோயிலில் பிர தட்டை செய்யப்பட்டிருக்கும் விக்கிரகமே எனத் துணிதல் சாலும்.

யாழ்ப்பாடியின் பின், யாழ்ப்பாணம் சிலகாலம் அரசற்ற நாடாயிருந்து பின்னர் கி. பி. 16ம் நூற்ருண்டுவரையும் சிங்கை ஆரிய மன்னர்களாலும், ஈற்றில் சங்கிலி அரசனுலும் ஆளப்பட்டது. இக்காலத்தில் சைவ சமயமும், சைவக்கோயில்களும் சிறப் புற்று வீளங்கின. அதன்பின்னர் பறங்கிய ராலும், ஆங்கிலேயராலும் ஏறக்குறைய கான்கு நூற்ருண்டு காலம் ஆளப்பட்டது. சங்கிலி அரசனின் ஆட்சிக்குப்பின் அதா வது பறங்கியர் ஆட்சி ஆரம்பித்தபோது சைவக்கோயில்கள் பெரும் பாலும் தரை மட்டமாக்கப்பட்டன- நல்லூரில் கிறப் புற்று விளங்கிய கைலேநாதர் கோயில் இருந்த இடமும் தெரியாது அழிக்கப்பட்ட தென்ற சொல்லப்படுகிறது. அக்காலத்தில் சித்தி விநாயகர் கோயில் இடிபடாது தப்பி யிருப்பது எங்ஙனம்.

சங்கிலியன்மேற் போர் தொடுக்க மன் ஞரிலிருந்து புறப்பட்டு வந்த பறங்கியரின் படை பூநகரியிலிருந்து வள்ளங் ளின் மூலம் சாவசுச்சேரியை அடைந்து, நாவற்குழியில் இரவு தங்கி, அடுத்த நாள் உப்பாற்றைக் கடந்து சுண்டிக்குழியிற்றங்கிப் போர் செய்த தென்று யாழ்ப்பாணச் சரித்திரம் கூறுகின் றது. (யாழ்ப்பாண ைபவ சோமுதி பக்கம் 95 பார்க்க) என வே சித்திவிநாயகர் கோயில் பறங்கிபர் சென்ற பாதையில் இருந்தமையால் அஃது பறங்கியர் அட்டூழி யத்தினின்றும் தப்பிபிருக்க முடியாது.

சங்கிலி மன்னன் மன்னுரிலிருந்த கத்தோ லிக்கருக்குச் செய்வித்த கொடுமைகளுக் குப் பழிக்குப்பழி வாங்காது விடமாட்டார் களென்று உணர்ந்த பிராமணர்களிற்கிலர் தத்தம் கோயில்களிலிருந்த விலேயுயாந்த பொருட்களேயும், விக்கிரசங்களேயும் அப் புறப்படுத்திவிட்டு அதாவது சனநடமாட்ட மில்லாத இடங்களில் மறைத்து வைத்து விட்டுத் தாழும் ஒடி ஒளித்திருப்பார்கள் அல்லது தமது தாய்நாடாகிய இந்தியா வுக்கே சென்றிருப்பார்கள் என்பதைச் சொல்லவும் வேண்டுமா? சித்திவிநாயகர் விக்கிரகமும் இல்வாறே மறைக்கப்பட்டி ருத்தல் வேண்டும். இதற்கத்தாட்சியாக இப்பகுதியில் கர்ணபரம்பரையாகப் பேசப் பட்டுவரும் வரலாறு ஒன்றுளது. அரியாலே நீர் நொச்சித்தாழ்வு என்று வழங்கப்படும் புண்ணிய பூமியில் மாடு மேய்த்து வ ந்த சிறுவர்கள், தாங்கள் கொண்டுசென்ற மாடுகளே மேயவிட்டபின் கூடி விளேயாடுவது வழக்கம் என்றும் நாள் அவர்கள் விளேயாடும்போது \$2.75 செயலாக பற்றையொன்றினுள் சித்திவிநா யக விக்கிரகமொன்றைக் கண்டெடுத்தார்

கள் என்றும், அதன்பின்ளர் அந்த விக்கிர கத்தை வைத்துச் சுவாமி விளேயாட்டு விளேயாடி வந்தனர் என்றும், அதனே அறிந்த பெரியோர்கள் அவ்விடத்திலேயே சித்தி விநாயகருக்கு ஓர் கோயில் கட்டுவித்தார் கள். என்றும் பேசப்பட்டு வருவதே அவ் வரலாறு ஆகும்.

நீர்நொச்சித் தாழ்வு ज लंग அரியால னும் புண்ணிய பூமியில் கோயில்கொண்டி ருக்கும் சித்திவிநாயக விக்கிரகம் ஆயிரம் ஆண்டுகட்கு முற்பட்ட தொன்மை வாய்ந்த தென்றும், நமது முன்னூர்கள் அத**ீனப்** பேணிப் பாதுகாத்துக் கோயில் கட்டிக் கும் பாபிஷேகம் செய்து வழிபட்டு வந்தார்கள் என்றும், அன்று தொட்டு இன்று வரை நித் தய நைமித்திய பூசைகளே ஆற்றி இஷ்ட காமிய மோட்சார்த்தங்களேப் பெற்று வந் தார்களென்றும், அப்பொமானின் பேர ருட்டிறத்தால் அரியாஃலபூர் எல்லாவகை யிலும் சிறந்து விளங்குகிறது என்றும் சொல்லப்படுகிறது.

சித்திவிநாயகப் பெருமான் கோயில் கொண்டிருக்கும் இடத்தில் என்று ம் வற்றுத நிலக் கீழ் நன்னீர் ஊற்றுக்கள் உள்ளன. இப்போதுள்ள வெளிவீதி நான்கிற்கு இடை யிலுள்ள ஆறு கிணறுகளும் அவ்வீதிகளின் புற ஓரங்களிலுள்ள ஆறு கிணறுகளும், அமிர்தம்போன்ற நன்னீரை உடையன. இவற்றிற்கு அப்பாலுள்ள கிணறுகள் நன் னீரை உடையனவல்ல. இஃதொன்றுமே ஸ்ரீ சித்தினிநாயகப் பெருமான் கோயில் கொண்டிருக்கும் ஸ் தலத்தின் விசேடத் திற்கு எடுத்துக்காட்டாகும்.

ஸ்தூபி கோபுரம் முதலியவற்றை உடையதாய் சைவாகம விதிப்படி கட்டப் பட்டிருந்த சித்திவி நாயகர் ஆலயம் பாழடைந்த நிலேயில் இருந்தபோதிலும் மூன்றுகால நித்தியபூசைகளும், வருடாந்த மகோற்சவம், பிள்ளேயார் கதை, திருவெம் பாவை, சதுர்த்தி முதலிப நைமித்திய பூசைகளும் நடைபெற்றுவந்தன. விசேஷ மாக கந்தபுராணம், பெரியபுராணம், திரு வீனயாடற் புராணம், திரு வா தவூரடி கள்புராணம் என்பன படித்துப் பயன்சொல் லப்பட்டும் வந்தன. ஆனுல் காலக் கழிவு காரணமாகவும் பராபரிப்புக் குறைவினு லும் தூபி முகலியன பாழடைந்திருந்தன. கோயிற்காணிகள் யாவும் வருமானமற்ற தரிசு நிலங்களாகவும், பற்றைக் காடுகளா

கவும் இருந்தன. 1900 ஆண்டளவில் இக் கோயிலே நிர்வகித்துவந்த நிருவாகசபையா ரும், பஞ்சகர்த்தாக்களும் இதளேப் புதுப் பித்துக் கட்டக்கூடிய பொருளாதாரம் உள்ளவராய் இருக்காததினுைம், கோயில் நிர்வாகத்தை வேறு சிலர் கைப்பற்ற முயற் சித்ததனுைம், ஸ்ரீமான் விஸ்வநாதர் காசிப் பிள்ளேயவர்கள் இதனேக் கட்டுவிக்கக்கூடிய இடம், பொருள், ஏவல் முதலியனவும், நன்மதிப்பும் வாய்க்கப்பெற்றவராய் இருந் தமையாலும் அவரை அணுகி சித்திவிநாய கர்கோண்டனர். அவர்களின் ஒரேயொரு நோக்கம் சத்திவிநாயகப் பெருமான் சிறப் புடன் விளங்கவேண்டுமென்பதே.

பரீமான் காசிப்பிள்ளேயவர்களும் அவர் சளின் வேண்டுகோளுக்கிணங்கி, மூலஸ்தா னம் தொடக்கம், கொடிஸ் தம்ப மண்டப மீருக பாரிய வெண் கற்களால் பன்னூருண் டுகள் அழியாதிருக்கத் தக்கதாய் சிறந்த இற்பவே**ஃப்பாடுகள் பொருந்திய இருக்கோ** யில்யும், அதனுடி2ணந்த வசந்தமண்டபம் வைரவர் கோயில், சண்டேசுவரர் கோயில் முதலிய**வ**ற்றையும் SiLB மடைப்பள்ளி வித்து 1915ம் ஆண்டில் கும்பாபிஷேகமும் செய்வித்தார். அத்துடன் நித்திய பூசை கள் தளப்பமின்றி நடைபெறும் பொருட்டு கோயிற் காணிகளேத் திருத்தி வருமானம் வரத்தக்கதாகச்செய்தனர். அவ்வருமானத் தைக் கொண்டேஸ்ரீ சித்திவிநாயகர் கோயி லும், அதன் அருகாமையில் பின்னர் கட்டப் பெற்ற தியாகராசப் பெருமான். இராச ராஜேஸ்வரி அம்பாள் கோயில்களும் நடை பெற்று வருகின்றன.

ஸ்வீமான் விஸ்வநாதர் காசிப்பிள்ளே யவர்கள் செய்த இப்பாரிய திருப்**ப**ணி

களே உத்தேசித்து, அப்போ திருந்த நிரு வா க சபையினரும். 山防井 காக் காக்களும் பலீ கிக்தி வி நாயகப் பெருமான் கோயிலேயும். அப்போகு வேளேர் இடத்துக் கட்டப்பெற்றுக் குறை யாக இருந்த கியாகராசப்பெருமான்கோயி லேயும் அவை இரண்டிற்குமுரிய ஆதனங்களே யும் பராபரிக்கும் உரிமையை 1916ம் அண் டில் அவருக்கு உறுதிமூலம் எழுதிக் கொடுத்து விட்டனர். அன்று தொட்டு இன்று வரையும் அவரின். சந்ததியாரும், அல்லது சாட்டுதல்காரரும் இக்கோயில்களே நிர்**வ** கித்து வருகின்றனர். இவர்களின் நிர்வா கத்தில், முன் மண்டபங்களும், உள்வீதி மண்டபங்களும், தியாகராஜப் பெருமான் இராஜராஜேஸ்வரி அம்பாள் கோயில்களும் புறவீதிச் சுற்றுமதிலும், சித்திரத்தேர் தேர்முட்டி என்பனவும் கட்டப்பட்டுள்ளன. நித்திய நைமித்திய பூசைக்கிரமங்களும் சீர டைந்துள்ளன. இவற்றிற்கெல்லாம் ஊர வர்களின் ஒத்துழைப்புப் பெருந்து?ணயாக இருந்தது.

ஸ்ரீ சித்தி விநாயகப்பெருமானின் பெருங்கருணத் திறத்தினப்பற்றி அவரை மெய்யன்போடு வழிபட்டுவரும் அடியார் களே அறிவர். எத்தனே எத்தனே ஆண்ம கோடிகள் எம்பெருமான் தன்வயப்படுத்தி ஆண்டருளினரோ! அவரை வழிபடும் அடி யார் கூட்டமும் அவருக்குச் செலுத்தப்ப டும் காணிக்கைகளும் வரவர அதிகரித்துக் கொண்டே வருகின்றன. அவரின் பேரருள் திறத்திஞல் ஊர்மக்கள் மனமுவந்து உத விய நிதியைக் கொண்டு எம்பெருமான் ஆலயத்தை அணிசெய்து நிற்கும் ஐந்து வாயில்களேயுடைய இராஜ கோபுரமும், மணிக்கோபுரமும் முற்றுப்பெற்றுள்ளன.

திருவருள் துணே.

கடப்பதற்குத் தடைகளும் வெல்வதற்குப் போர்களும் இல்ஃலயென்ருல் வாழ்க்கை சப்பிட்டுப்போய்விடும்.

– ஜவகர்லால் நேரு

கீர்த்தனம்

இராகம்: - கரகரப்பிரியா, நாளம்: - ஆடு,

2.

இயற்றியவர் இசை ஆசிரியர்:– வ. பரமசாமி அவர்கள்.

(ஆனே)

## பல்லவி

ஆனேமுகத்தோனே ஐங்கரனே-அன்பர் அல்லல் அகற்றிடும் ஐயனே அண்ணலே (ஆனே)

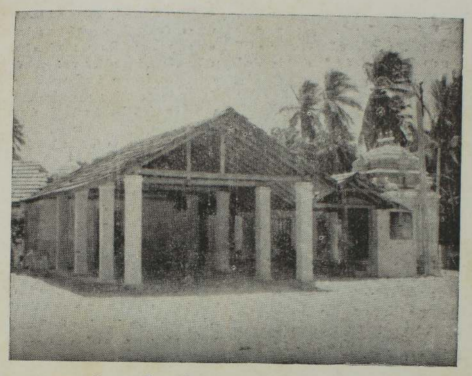
## அனுபல்லவி

ஞால முதல்வனே நாயகனே நலம் நல்கிடும் சித்திவிநாயகப் பெருமானே

#### சரணம்

 முத்துக்குமரனுக்கு மூத்தவனே நாதா பக்தியுடன் பணிந்தேன் பரமதயாளா எத்துயரானுைம் வித்தகனே நீக்கி சித்தம் மகிழ்ந்திட நீ அருள் புரிவாயே. (ஆணே)

கரிமுகவரதனே கணபதியே ஐயா திரிபுரம் எரித்த எம் பெருமான் புதல்வா அரியாலப் பதியில் அமர்ந்துறை அண்ணலே சிறியேன் சாமி சிந்தையில் வைத்திடும். (ஆனே)



சிவன்கோயில் முன்புறத் தோற்றம்



## சிவன்கோயில் பின்புறத் தோற்றம்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



# சிவன் கோயில் வரலாறு 🚃

கிரு சி. பொன்னம்பலம் அவர்கள் (கோயிற் பரிபாலகர்)

பி சித்திவிநாயகர் ஆலயத்திற்கு அரு காமையில் தியாகராஜப் பெருமானுக்கும் இராஜ இரால்ஜஸ்வரி அம் பாளுக்கும் கோயில்கள் சட்டப்பெற்றுள்ளன. இவை 1955ம் ஆண்டில் முற்றுப்பெற்று அவ்வரு டம் தைமாசம் மூர்த்திகள் பிரடுஷ்டை செய்யப்பட்டு மகா கும்பாபிஷேகமும் நடைபெற்றது.

இங்கே ஸ்தாபிக்கப்பட்டு பிரதிஷ்டை பண்ணியுள்ள சிவலிங்கம் காசியிலிருந்து கொண்டுவரப்பட்டதென்று சொல்லப்படு கிறது. அந்த லிங்கம் மனிதனுல் செதுக் சப்பட்டதன்று என்பதும், கங்கா நடுயின் பீரவாகத்தினுல் உருவாகியது எக்பதும், அதனே உற்று நோக்குபவர்களுக்குத் தெற் ரைனப் புலப்படும். அது சண்ணுடிபோல் அழுத்தமாகவும், ஒளியினப் பிரதிவிம் பிரகாச முள்ளதாகவும், பிப்பதாகவும், ஒரு புறத்தே மறையொன்றை உடையதா கவும் விளங்குகின்றது. 1880ம் ஆண்டுக்கு மன் மரீசித்திவிநாயகர் ஆலயத்தின் பரி பாலகராய் இருந்த தாமோதரர் சின்னத் தம்பியும், அவருடைய பாரியார் உமைய வல்லியும் பிள்ளேப்பேறு கருதி இந்தியாவில் ஷேத்திராடனம் செய்தபோது காசியில் இச்சிவலிங் கத்தைப் பெற்றுக்கொண்டு வந் திருக்கலாம் என அனுமானிக்க இடமுண்டு. ஏனெனில் 1881ம் ஆண்டில் தியாகராசப் பெருமானுக்கும் இராஜராஜேஸ்வரி அம்பா ளுக்கும், விநாயகர் கோயிலுக்கு வடக்கே புறவீதிக்கு உட்புறத்தில் கோயில் கட்டு விக்க ஆரம்பித்தார்கள் என்பது அவர்கள் எழுதிய உறுதிச்சாதனங்களால் அறியக் கிடக்கின்றது. எனவே தாம் காசியிலிருந்து கொண்டுவந்த லிங்கத்தைப் பிரதிஷ்டை செய்யவே அக்கோயிலேக் கட்டுவிக்கத் தொடங்கினர் என்பது துணிபு.

சித்திவிநாயகர் ஆலயம் புதிகாகக் கட் டப்படுவதற்கு முன்னரே, மூலஸ்தானத் துக்கு வடக்கே இப்போது சதுரக்கிணறும், நீர்த்தொட்டியும் கட்டப்பட்டுள்ள இடக் துக்கு மேற்கே சிவன்கோவிலும், அப்மன் கோவிலும் கட்டப்பெற்று முடிவுளுமல் பாழ் அடைந்த நிலேயில் இருந்தன என் பது இப்போது நடுத்தர வயதுள்ளவர்கள் அறிவர்.

அக்கோயில்களே அவ் விடத்திற் கட்டு வது திருவுளச்சம்மதம் இல்லேயாற்போ லும் அவை முற்றுப் பெருதொழிந்தன. அச்சிவலிங்கம் சித்திவிநாயகர் ஆலயத்தில் தெற்குவாசலுக்கு நேரே வைக்கப்பட்டிருந் தது. காலஞ்சென்ற அத்துவக்காத் அருளம் பலமவர்கள் கோயிற் பரிபாலகராய் இருந்த போது அந்த லிங்கம் கொடித்தம்ப மண் டபத்தில் பிரதிஷ்டை செய்யப்பட்டது. இந்த லிங்கமே புதிதாக அமைக்கப்பட்ட சிவன் கோயிலில் பிரதிஷ்டை செய்யப் பட்டுள்ளது.

இச்சிவன் கோயிலும், அம்மன் கோயி லும் கட்டுவதற்கு உபயோகிக்கப்பட்ட பொழிந்த சுண்ணக்கற்கள் எல்லாம் மேலே குறிப்பிட்ட பாழடைந்த கோயிற்கற்களே யாம். வசந்த மண்டபமும், நவக்கிரகங்க ளின் கோயிலும் பின்னர் கட்டப்பெற்றவை.

இக்கோயில்கள் கட்டப்பெற்ற பின்பு அடியார்கள், சிவபூசை செய்தல், எள்ளெண் ணெய் எரித்தல், கிரகதோஷங்களுக்குச் சாந் கி செய்தல் முதலிய நேர்த்திக் கடன் களேச் செய்வதற்கு **வசதி ஏற்பட்டது**. இங்கு 1951ம் ஆண்டு தொடங்கி 11 நாள் அலங்கார உற்சவம் செய்யப்பட்டு வருகி றது.



## 

சைவப்புலவர் திரு. ப. கணபதிப்பிள்ளே அவர்கள் (தலேமை ஆசிரியர்)

சான்றவர் ஆய்ந்திடத் தக்க ஆம்பொருள் மூன்றுள மறையெலாம் மொழிய நின்றன ஆன்றதோர் தொல்பதி ஆருயிர்த்னொகை வான்றிகழ் தனேயென வகுப்பர் அன்னவே.

அதாவது அநாதியாய் உள்ள பொருள்கள் மூனறு அவையாவன பதி, பசு, பாசம் என்பனவாகும், கடவுள், உயிர், ஆணவம், கன்மர், மாயை ஆகிய மும் மலமுமாகும். உடலே இயக்க உயிர் இயக்க வேண்டும். அவ்வயிரை gon வன் வேண்டும். எல்லா உயிரினங்களே யும் - ஏன் இந்த அண்ட சராசரங்களேயும் இயக்க வல்லவர் அவ்விறைவன் தான். ஆகவேதான் உயிருக்குயிராய் இருக்கிற வர் என்றும், ஆன்ம நாயகர் எனறும், இறைவனே அழைக்கின்றோம். உடல், உயிர், இறை இம் மூன்றும் ஒன்ளே டொன்று தொடர்புடையன. உடல் இருக் கிறதே - அது நிலம், நீர், தீ, வளி, ஆகா யம் என்ற ஐம்பூதங்களின் சேர்க்கையே யாகும். ஆகவே உடல் மாயாகாரியமே. தனு கரண, புவன போகங்கள் எல்லாம் மாயா காரியமே. தனு என்பது உடம்பு, கரணம் என்பது கருவி, புவனம் என்பது பூமி. போகம் என்பது ஆன்மாவானது உடம்பில் இருந்துகொண்டு மெய், வாய், கண், மூக்கு, செவி, என னும் ஐம்பொறி கள் மூலம் அனுபவிக்கும் இன்ப துன்டங் களாகும். இம்மாயை விடிவாம் அளலும் விளக்கணேயது. விடியும்வரையும் இருளே அகற்றும் விளச்கைப்போன்றது அது. ஒளியின் இன்மையே இருள். ஆகவேதான் இருளே ஓடடவேண்டுமாயின் ஒளியை ஏற்று தல கேவண்டும். ஒளி எவ்வளவுக் கெவ்வளவு கூடுகின்றதோ அவ்வளவுக் கவ்வளவு இருள் குறைகின்றது. mail

மழுங்க மழுங்க இருள் கூடிக்கொண்டே வரும். இவ்வுண்மைனய நன்கு தெரிந்து கொண்டால் எம் அக இருஃாயும் எளிதில் அகற்றிவிடலாம். ஆன்மாவை ஒருவித இருள் கௌவிக்கொண் டிருக்கிறது. முன்னர்க் கூறியது புற இருள். இது அக இருள். மன மாசு எனப் படும். இந்த மன இருள் நீங்கப்பெறு தலே அறமாம். ' மனத் துக்கண் மாசிலரு தல் அனேத்து அறன்" என்கிரூர் வள்ளுவரும். நல்லவை பெருக அல்லவை தேயும். அல்லவை தேய அறம் பெருகும். இருளே நீக்க ஒளியைப் பெருக் குதல்போல எம் மனதில் உள்ள தீய சக்தியை – தீய எண்ணங்கள – அசுர குணங்களே அகற்றவேண்டுமானுல் எம் மனத்தின் கண்ணே ரல்ல சக்திகளே வளர்க்கவேண்டும். நல்ல எண்ணங்களேப் பகுத்த வேண்டும். நாம் நல்ல காரியங் களில் நன் ளுக ஈடுபடவேண்டும். இப்படிச் செய்வோமாயின் எம்மிடையே யுளள தீய சக்திகள் தாமே மெல்ல நழுவிவிடும். எதிர்பாராத வகையில் ஒரு தீயவனின் உறவு எமக்கு ஏற்பட்டுவிட்ட தெனறு வைத்துக்கொள்வோம். அவனது உறவை முறிக்க வேண்டுமாயின் இரணடு வழிசன்க் கையாளலாம் ஒன்று நேரா சவே அவண் 'நீ என்னுடு சேராதே' நீகெட்டவன் எனனேயும் கெடுத்து விடு வாய்' என்று கூறி அவன் உறவை முறித்தல். இரணடாவது வழி நல்லவர் கள கூடடத்தில் அதிகமாக இருத்தலும் அவர்களுடன் நெருங்கிப் பழகு தலுமாகும். இப்பொழுது அந்தக் கெட்ட பேர்வழி நல்லவர்கள் பெரும்பான்மையாய் உள்ள கூட்டத்தில் சேரப் பயப்படுவான், நாணுவான். ஆகவே அவன் தானுகவே

#### இதலா

''புல்லாகிப் பூடாய்ப் புழுவாய் மரமாகி பல்விருகமாகிப் பறவையாய்ப் பாம்மாகி கல்லாய் மனிதராய்ப் பேயாய்க் கணங்களாய் வல்ல சுரராகி முனிவராய்த் தேவராய் செல்லாறின்ற இத்தாவர சங்கமத்துள் எல்லாப் பிறப்பும் பிறந்திளத்தேன் எம்பெருமான்"'

என்று மணிவாசகப் பெருமான் கூறி யுள்ளார். இப்பிறவிகளில் எல்லாம் மானி டப் பிறவியே சிறப்புடையது என்றும் அதனே எடுப்பது எத்துணே அரியதென் றும், ஔவைப் பிராட்டியின் ''அரிது அரிது மானிடராதல் அரிது" என்னும் கூற்று அறிவுறுத்துகின்றது. இந்த மானிடப் பிற வியை எடுப்பதற்கு எத்தனேயோ பிறவி கள எடுத்து உழலவேண்டியுள்ளது. இந்த எண்ணரிய பிறவிகளால் செய்து கொண்ட கன்ம விசேடத்தாலேயே எமக்கு இந்த மானிடப்பிறவி கிடைத்துள்ளது. ஆகவே இவ்வளவு அரிதில் எமக்குக் கிடைத்த இந்த மானிடப் பிறவியை நாம் வீணடிக்கக் கூடாதல்லவா? இப்பிறவி தப்பினுல் எப்பிறவி வருமோ, ஏதுவருமோ என்று ஏங்குகிருர் ஒரு பெரியார். பிறந் திறந்து உழலும் இந்நிலக்கு ஒரு முற் றுப்புள்ளி வைக்கவேண்டும். அது இந்த மானிடப் பிறவியில்தான் சாத்தியமாகும். பிறவி எடுப்பதில் உள்ள துன்பங்களே உணர்ந்த பெரியார்கள் பிறவாதிருக்க வரம் வேண்டுகின்றனர். அதாவது அவர் கள் மரணமில்லாத பெருவாழ்வை விருமபு கின்றனர். மரணமில்லாப் பெருவாழ்வா வது இறைவனேடு இரண்டறக் கலநது நிற்கும் பேரின்பப் பெருவாழ்வாகும். இப் பெருவாழ்வு கிட்டவேண்டுமாயின் இறை வனது பேரருள் கிட்டவேண்டும்.

இறைவனது பேரரு<sup>2</sup>ளப் பெறுவதற்கு மானிடப் பிறவியைப்போல் ஏற்ற பிறவி வேறெதுவும் இல்லேயெனலாம். தேவர்க ளுக்குக்கூட இறையருள் கிட்டுவது மிக அரிதாகும். ஆகவே சிவனருஃாப் பெற விரும்பும் தேவர்கள்கூட மணமேல் வந்து அரன்றணே அர்ச்சிப்பர் என்று அப்பரடிகள்

தன் னுறவை முறித்துக்கொண்டு விடு வான் இதனுல் இரண்டாவது வழிதான் சிறந்தது என்பதைக் கண்டோம். இவ்வழியைப் பின் பற்றி எம் மனத்தின்கண் எழுகின்ற காமம், வெகுளி மயக்கம் என்ற முக்குற் றங்களே அகற்றுவோமாயின் நாம் அற வோர் ஆவோம். நல்லசெயல்களேக் கூட்டி வருவதும் தீய செயல்களேக் கூட்டி வருவதும் தீய செயல்களேக் குறைத்து வருவதுமே அவ்வழியாகும். இதனுல்தான் எவ்வுயிரும் எம்மூயிர்போல் எண்ணியிரங் கும் தெய்வ அருட்கருணேக்குப் பாத்திர ராவோம். அப்போது ஆன்மாவில் சிவம் பிரகாசிக்கும்.

சிவப்பிரகாசத்தின் முன் ஆணவத் திரை அகன்றுவிடும். இருள் இறந்து விடும், மருள மறைந்து விடும், அவன் அருள் சுரந்துவிடும். அவனருளால் அவன் தாழ் வணங்கும் பேறுண்டாகும். அவன் நறருள் தொழமுடியும். கல்விப் பயனும் அதுவேயாம்.

இதனே:-

''கற்றதனுலாய பயனென் கொல்வா

லறிவன்

நீந்தார்

நற்றுள் தொழாரெனின்'' என்ற வள்ளுவர் வாக்காலறியலாகும் அவனது நற்றுளின் துணேகொண்டு பிறவிப் பெருங்கடலே நீந் தலாகும். இத‰:

்பிறவிப் பெருங்கடல் நீந்துவர்

இறைவனடி சேராதார்"

என்ற குறளினை அறியலாகும். இவ் வாறு பிறவிப் பெருங்கடலே நீந்தி அழி வற்ற நித்த்யானந்தப் பெருவாழ்வை எய் தகாம். இதன்பின் ஆன்மா பிறவி எடுப்பதிலலே. ஆகவே அதற்கு மரண முமில்லேயாகும். இவ்வாறு இறைவன் திரு வடி நீழலே அடைதலே மரணமில்லாப் பெரு வாழ்வாகும்.

இத்தகைய மரணமில்லாப் பெரு வாழ்வை அடையமுயற்சிப்பதே நாம் பிறந் ததின் நோக்கமாகும்.

நாம் இதற்குமுன் எத்தணயோ பிறவி கணீ எடுத்துள்ளோம்

கூறியுள்ளார். இறைவன் என்று எழுந்தருளியிருக்கும் சிறந்த கோயில் உள் ளமே. எமது உடம்பு ஆலயம், வாய் \_ -கோபுரவாசலாகும். எம்முடலில் உள்ள சீவன் – ஆன்மா – தான் சிவலிங்கம், கண், மெய், வாய், கண், மூக்கு, செவி ஆகிய ஐந்து பொறிகளிலிருந்தும் எழுகின் ற ஐம்புலன்கள் அகல் விளக்கிலிருக்கும் ஐந்து ஒளிச் சுடர்களேயும், என்றிவ்வாறு விளக்கியுள்ளார். மேலும் இறைவன் எமக்கு வாழ்த்த வாயையும் நிணேக்க நல்ல மனசையும், வணங்குவதற்குத் தலேயை யும் தந்திருக்கின்றுன். இப்பெருங் கரு வோத் திறனே எண்ணுது தான் அநேக காலம் வீணுக்கிவிட்ட தாகக் கழிபுக்கம் கொள்கின்றூர் நாவுக்கரசர். அரன் தன் மறந்துசெய் அறங்களெல்லாம் பாகம் அவர் கருத்து. வீண்செயல் என்பது

#### இதன:

வாழ்த்த வாயும் நிணக்க மடநெஞ்சும் தாழ்த்தச் சென்னியும் தந்த தலேவணேச் சூழ்த்த மாமலர் தூவித்து தியாதே வீழ்த்த வாவிண யேன்நெடுங் காலமே.

என்பதனுல் அறியலாம்.

எனவே பிறவிகளில் மானிடப்பிறவி கான் சிறந்ததென்றும், அப் பிறவியை நாம் பெறுவதற்குப் இன்னல்கள เมลง அனுபவித்தோம் என்றும், எமக்குச் சரீ ரம் கிடைத்தது அரன்பணிக்காகவே என் றும், ஆலய வழிபாடு அரன்பனிகளில் முதன்மையானது என்றும், ஆலய வழி பாட்டிற்கே எம்முடல் அமைந்துள்ளது என்றும் – எமது உடலே ஆலயமாக அமைந்துள்ளது என்பதணேயும் இதுவரை கூறியவற்றிலிருந்து அறிந்தோம். STID முள்ளம் இறைவன் எழந்த ருளியிருக்கும் ஆலயமாயின் அதன்யும் பரிசுத்தமாக வைத்திருக்கவேண்டும் அவ் வாருயின் காமம், வெகுளி, மயக்கம்; வஞ்சனே, பொருமை போன்ற தீய சிந்தை களே எம் உள்ளத்தினின் றும் அகற்றிவிட வேண்டும். அப்பொழுது தான் இறைவன் அங்கு விருப்போடு எழுந்தருளியிருப்பான். அவ்வமயம் என் உள்ளத்தினுள்ளேயே

கூறியுள்ளார்கள்: புவனியிற் போய்ப்பிற வாமையால் நாந்தாம் போக்குகின்றேம். அவமே என்றும் இந்தப் பூடி சிவனுப்பக் கொள்கின்றவாறென்றும் திருமாலாம் அவன் விருப்பெய்தவும், மலரவன் ஆசைப் படவும், என்று மணிவாசகப் பெருமானும், கூறியுள்ளார். மேலும் நாம் பிறந்ததின் நோக்கமே இனிப் பிறவாதிருக்க வழி தேடுவதேயாம். இந்த நோக்கத்தை எக் காலத்திலும் மறத்தலாகாது. அடிக்கடி ஞாபகப்படுத்திக்கொள்ளவேண்டும். "எமக்கு இச் சரீரம் கிடைத்தது இறை வனே வணங்கி முத்தியின்பம் பெறும் பொருட்டேயாம்'' என்று எமது பிறவியின் நோக்கத்தை அறு தியிட்டுக் கூறியுள் ளார் எமது நாவலப் பெருந்தகை.

மானிடப் பிறவியாயினும் வகுத்தது மனம் வாக்காயம்

ஆனிடைத்தைந்தும<mark>ாடும் அரன்பணிக்காக</mark> வன்றே

வானிடத்தவரும் மண்மேல் வந்தரன்றணே அர்ச்சிப்பர்

ஊன்பகுத்துழலும் ஊமர் ஒன்றையும் உணரார் அந்தோ.

என நமது நாவுக்கரசரும் நமக்கு இம் மானிடப் பிறவி கிடைத்தது அரன்பணிக் காகவே என்று கூறியுள்ளார். மேலும் அவர் என் கடன் பணி செய்து கிடப்பதே என்றும், இறைபணியே எம்பணியென்றும் எடுத்தியம்பியுள்ளார். எமது 2 Libeu அமைந்துள்ளது ஆலயமாக என்னும் உண்மையைப் பல பெரியார்கள் எமக்கு எடுத்துக் காட்டியுள்ளார்கள். இவ்வுண் மையை "காயமே கோயிலாக/' என வரும் நாவுக்கரசர் தேவாரத்திலும் ் உள்ளம் பெரும் கோயில்" என வரும் திருமூலநாய ஞர் திருமந்திரத்தாலும் அறியலாம். ஷெ திருமந்திரத்தில் அவர்:-

உள்ளம் பெருங்கோயில் ஊனுடம்பாலயம் வள்ளற் பிராஞர்க்கு வாம் கோபுரவாசல் தெள்ளத் தெளிந்தார்க்குச் சிவன் ரிவலிங்கம் கள்ளப் புலனேந்தும் காண மணிவிளக்கே,

காணப்படுகின்ற ஆண் வடிவங்களில் பரம்பொருளியே தாண்பர். பெண்வடிவங் களில் பராசக்தியையே காண்பர். எங்கும் எதிலும் திருவருணயே காண்பர். இவர்கள் தமக்கு உடலென்பது ஒன்றிருப்பதாகவே உணரமாட்டார்கள். வால் மக மகராஷி இவ்வாறு தன்னகத்துள்ளே இருந்ததொன் ளேடு இணந்து பலவருடம் இருந்துவிட் டார். தன்னுடலேயே அவர் மறந்துவிட் டார் என்றுதான் சொல்லவேண்டும். அவ ரது உடலேக் கறையான் புற்று முடியதே அவருக்குத் தெரியாது. இவர்களேப் போன்று இறைவஞேடு ஐக்கியப்பட்டு நிற்கும் நிலேயே சிவானந்தப் பெருவாழ் வாகும். இவர்களே பிறவிப் பெருங்கடல் நீந்தியோராவர். இவர்களது வாம்வே மரணமிலாப்பெருவாழ்வாகும். இத்தகைய மரணமில்லாப் பெருவாழ்வுக்கு வழிப்படுத் துவதே மெய்ச்சமயமாகும். அதுவே மேன்மைகொள் சைவ நீதியாகும். இத்த கைய மேன்மைகொள் சைவநீதி விளங் குக உலகமெல்லாம்.

திருச்சிற்றம்பலம்.

இறைவனேயும் காணலாம்! தேடித் தேடொ ஞுத் தேவனே எம் உள்ளத்தின் உள்ளே தேடிக்கொள்ளலாம். இவ்வண்ணமே இறை வனக் கண்டுகொண்டனர் பெரியோர்கள். இவ்வுண்மையை:-

•்'என்னிலே இருந்ததொன்றை யானறிந்த தில்லேயே

என்னிலே இருந்ததொன்றை யானறிந்து கொண்டபின்

என்னிலே இருந்ததொன்றை யாவ கள் வல்லீரோ

என்னிலேயிருந்திருந்து யானுணர்த்து கொண்டேன்''

என்றும் சிவவாக்கியர் பாடலால் உணரலாம் இவ்வாறு உணர்ந்து தம் மனத்துள்ளே இருத்த அப் பரம்பொருளே அறிந்துகொண்டவர்கள் எப்பொழுதும் இறைவனேடு ஐக்கியமாகவே இருப்பார் கள். இவர்கள் தம்மகத்துள்ளே கண்ட பரம்பொருளேயே புறத்துக்காண்பர். இவர் கள் தாம் உள்ளும், புறமும் ஒருதன்மைக் காட்சியர் என்று உமாபதி சிவாச்சாரி யார் அவர்கள் கூறுகின்றுர்கள், உலகில்

> ஆயுநின்பால் அன்புசெய்வான் ஆதரிக்கின் றதுள்ளம் ஆயமாய காயந்தன்னுள் ஐவர்நின்ருென் றலொட்டார் மாயமேயென் றஞ்சுகின்றேன் வலிவலம்மே யவனே பண்ணும்பதம் ஏழும்பல வோசைத்தமி ழவையும் உண்ணறைதொர் சுவையும்உறு நாளத்தொலி பலவும் மண்ணுப்புனல் உயிரும்வரு காற்றும்சுடர் மூன்றும் விண்ணும்முழு தானுனிடம் வீழிம்மிழ லேயே

தாயும்நீயே தந்தைநீயே சங்கரனே யடியேன்

— இருநானசம்பந்தர்

சித்திகள் செய்து காட்டுபவரிடம் அணுகாதே. அவர் உங்களேத் தவருன வழிகளில் இட்டுச் செல்லுவார்.

– இராமகிருஷ்ணர்

சிவமயம்

காசுசுனம

திரு. சி. பொன்னம்பலம் அவர்கள் (ஓய்வுபெற்ற தல்மை ஆசிரியர், அரியாலே)

இரா கம்:-அம்சத்வனி

தாளம்:- ஆத

### பல்லவி

கருணேக் கடலே கண நாதனே கற்றவர் விழுங்குங் சுற்பகக் கனியே – கருணே

## அனுபல்லவி

காலகாலன் மைந்தா காருண்ய சொரூபா காமனெனே யணு காமலேயருள்புரி – கருணே

#### சரணம்

 அம்மையும் அப்பனும் ஆகவிருப்போனே அன்பும் பேரறிவும் ஆனவடிவோனே இம்மையே மும்மலம் நீக்கி நின் திருவடி இன்புற்றிருக்கவே இறைவநீ அருள்புரி -கருணே
அரியால கேட்ட ப்பட்டு

அரியாலே நீர்நொச்சித் தாழ்வெனும் பதியிலே பெரியோர்கள் செய்துள்ள பெருந்தவப் பயனுலே கரிமுகக் கடவுளே கோயில்கொண் டனேயன்ரே பி.ியநின் அடியார்க்குப் பேரருள் புரிந்திட -கருணே

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# தெய்வ நம்பிக்கையே நாம் உய்வதற்கு வழி

## திரு. சி. பொன்னம்பலம் அவர்கள் (ஒய்வுபெற்ற தலேமை ஆசிரியர், அரியாலே)

**ஆ**ன் ேரேர் வகுத்த நன் னெறிகளிலி ருந்து நாம் படிப்படியாக விலகிக்கொண்டு வருகிரேம். செய்யத் தகாத கருமங்க ளில் ஈடுபடுவது சகசமாய்விட்டது. தனக் குத் துன்பஞ் செய்யும் எச் செய்கையும் மற்றவர்களுக்கும் துன்பஞ் செய்யும் என் பதை உணர்ந்தால் நாம் எவ்வளவோ நல்ல வர்களாக மாறிவிடலாம. தெய்வ நம்பிக் கையும் வழிபாடும் இவ்விஷயத்தில் பேரு தவி புரியும்.

பெற்ளோர்களும், ஆசிரியர்களும் மத குருமாரும் சிறுவர்களின் களங்கமற்ற உள்ளங்களில் தெய்வ நம்பிக்கை என் னும் வித்தை நாட்டவேண்டும். அவர்களே சன்மார்க்க நெறியில் மைகச் செய்வ தற்குத் தத்தம்மால் இயன்ற முயற்சி களேச் செய்யவேண்டும். இம் முத்திறத்தா ரும் உயர்ந்த நோக்குடன் கத்தம் கட புரிவார்களாயின் மக்கள் சமு மைகளேப் தாயம் எவ்வளவோ முன்னேற்றமடையும். சத்தியம். தர்மம், சகோதரத்துவம், சன் முதலிய சுகுணங்கள் தழைத் மார்க்கம் தோங்கும். தற்போது சிறுவர்களிடத்துக் காணப்படும் அமைதியின்மைக்கு, அவர் களே வழி நடத்தவேண்டிய பெருயோர்கள் இழைத்து வரும் தவறுகளேகாரணமாகும்.

தொட்டிலிற் பழக்கம் சுடுகாடுமட்டும் என்பது பழமொழி – குழந்தைப் பருவத் திலே பழகிய பழக்கங்கள் இறக்கும்வரை நிலேத்து நிற்கும். ஆதலினுலே தாய் தந் தையர் தெய்வ நம்பிக்கை உள்ளவர்களாக நற்சிந்தனே, நல் வார்த்தை, நற்செய்கை உடையவர்களாக இருந்து தமது குழந் தைகளே வளர்க்கவேண்டும். அப்போது தாய் தந்தையரின் குணஞ் செயல் யாவும் குழந்தை உள்ளத்தில் பதியும். ''குழந்தை களேப் பெற்றுவிட்டால் போதுமா, அவற் றைப்பேணி வளர்க்கவேண்டும்தெரியுமா?" என்ற நாடோடிப் பாடலில் எவ்வளவு உண்மை பொதிந்திருக்கிறது என்பதை நாம் அணேவரும் சிந்திக்கவேண்டும்.

'இன்தாக முண்மரம் கொல்க கள்யு நா கை கொல்லும் காழ்த்தவிடத்து' என்பது பொய்யாமொழி. முட்செடிகளிலே உள்ள முட்கள் முற்றுவதற்கு முன்பாகவே அவற் பிடுங்கி எறிந்துவிடவேண்டும். றைப் முட்கள் முற்றி வலுவடைந்தபின் அவற் றைப் பிடுங்க எத்தனித்தால் பிடுங்கு வோர் கைகளேயே அவை பதம் பார்த்து விடும். இது எவ்வளவு உண்மை என்பதை இப்போதுள்ள சிறுவர் சிறுமியர் வாயிலா கவும், இன்ஞர்கள் வாயிலாசுவும், நாம் அறியக்கூடியதாக இருக்கிறது. இப்போது குற்றங்கள் மலிந்திருப்பதற்குக் காரணம் குழந்தைகளிடத்திலே ஏற்படும் துர்ப் பழக் கங்களே உடனுத்குடனேயே நீக்கத்தவ றினமையால் ஏற்பட்ட பலனே என்பதை யாவரும் ஒத்துக்கொள்கின்றனர். எனவே சிறுவர்களேப் பயிற்றுகின்ற ஆசிரியர்கள் அவர்களிடத்துக் காணப்படும் குற்றங்களே உடனுக்குடன் களேந்துவிடவேண்டும். ஆசு + அரியர் என்னும் சொற்கள் குற்றங் களினின்றும் நீங்கியவர் எனப் பொருள் குற்றங்களில்லாதவர்களே மற்ற படும். வர்களுடைய குற்றங்களே எடுத்துக் கூறித் திருத்த முடியும். முதுகில் LIGOT ணிருந்தால் செடியில் நுறைவதெங்ஙனம். ஆதலினலே பெற்ளோகளும், ஆசிருயாக ளும் தங்களிடத்திலே காணப்படும் குற் றங்களேத் தம்பொறுப்பிலுள்ள குழந்தை களுக்காகத் தியாகம் செய்தல் வேண்டும். நமபிக்கை அதுமாத்திரமல்ல; தெய்வ உள்ளவர்களாக இருக்கவும்வேண்டும்:

தெய்வ நம்பிக்கை என்பது எக்காலத் திலும், எல்லாரிடத்திலும், இருந்ததாக

யும், இன்மையும் விளங்கும். திருநாவுக் கரசு சுவாமிகள் 'கல்லாதார் காட்சிக்கரி யாய்போற்றி' 'கற்றூர் இடும்பை களேவாய் போற்றி' என்றும், மணிவாசகப்பெருமான் ''கல்லாமனத்துக் கடைப்பட்ட நாயேனே" என்றும், சேத்தனூர் அடிகள் ''கற்றவர் விழுங்கும் கற்பகக் கனியை" என்றும், திருவாய் மலர்ந்தருளியமை இறைவனேப் பற்றி அறிவிக்கும் கல்வியை நாம் கற்க வேண்டியதன் அவசியத்தை வலியுறுத்து வதற்கே. தெய்வநம்பிக்கை குறைவதற் குச் சமயக்கல்வி உரிய முறைப்படி கற் பிக்கப்படாமையே முதற்காரணமாகும்.

கடவுள் அணுவுக்கணுவாகவும், அப் பாலுக்கப்பாலாகவும் உள்ளவர். அங்கிங் செனை தபடி எங்கும் பிரகாசமாய் உள்ள வர் எனினும் அவருடைய வியாபகம் அல் லது புலப்பாடு சிற்சில இடங்களிலே விசே ஷமாகவுண்டு. எவ்வாறெனில் எமது சரீ ரத்தின் எல்லாப் பகுதிகளிலும் உயிர் வியாபித்திருந்தாலும் உயிர் நிலேயங்கள் சில விசேஷமாக அமைந்துள்ளன. அவ் விடங்களில் உயிரின் வியாபகம் அதிக மாக உண்டு. ஓர் ஈற்றுப்பசுவின் உடம் பெங்கும் பால் வியாபித்திருந்தாலும் அதன் மடி மூலமே பால் சுரக்கிறது. அங்கு தான் பால் நிறைந்துள்ளது. பூமியினுள்ளே நீர் பரந்திருந்தாலும் ஊற்றுக்கள் மூலமும். கிணறுகள் மூலமுமே நீர் வெளிப்படுகி றது. இவைபோலக் கடவுள் எங்கும் நீக்க மற நிறைந்திருந்தாலும் குறிப்பீட்ட சில இடங்களிலே கடவுளுடைய வியாபகமும் திருவருளும் அதிகமாக உண்டு.

குரு, இலிங்கம், சங்கமம் என்பன கட வுள் வெளிப்பட்டு நின்று அருள்புரியும் திருமேனிகளாம். இவற்றுள் இலிங்க வழி பாடு எங்கும் நிகழ்ந்து வருகிறது. இலிங் கம் என்பது சிறப்பாக சிவலிங்கத்தைக் குறிப்பதாயினும் பொதுவாகக் கோயில்க ளிலே ஸ்தாபிக்கப்பட்டுள்ள சகல விக்கி ரகங்களேயும் அஃது குறிப்பதாகும். கருங் கல் முதலிய கற்களாலும், பொன், வெள்ளி முதலிய உலோகங்களினுலும் செய் யப்பட்ட இலிங்கங்களே நாம் இறைவனு

நாம் எண்ணுவகற்கில்லே: நைகாலத்தில் தெய்வ நம்பிக்கை அதிகமாகவும், இன் ஞொரு சாலத்தில் தெய்வ நம்பிக்கை குறைந்தும் இருந்ததாகப் புராண இதி காசங்கள் மூலம் நாம் அறியக்கூடியதாக இருக்கிறது. தெய்வ நம்பிக்கை குறை யும் காலத்தில் பாபச் செயல்கள் மலிந்து நல்லோர்கள் துன்புற்றமையையும் இறை வனுடைய பெரும்சக்தி தோன் றி தீயோரை அழித்து நல்லோரைக் காப்பாற்றியமையை யும் முன்னோகள் கண்டனுபவித்துள்ளார் கள். இப்போது உலகொங்கும் தெய்வ நம்பிக்கை குறைந்துள்ளதென்றும், அத லைபாபச்செயல்கள் அதிகரித்துக்கொண்டு வருகின்றனவென்றும் பெரியோர்கள்கூற கிருர்கள். ஆதலினலே இறைவனுடைய திருவருளினலே ஆங்காங்கே சமயாசாரி யர்கள் தோன்றி நீதியையும், அன்புநெறி யையும், தெய்வ சிந்தனேபையும் நிலே பெறச் செய்வார்கள் என்பது திண்ணம்.

கடவுள் எங்கே இருக்கிருர்? கருங் கல்லிலே இருக்கிரூரா? அவரைக் காட்ட முடியுமா? என்று சிலர் கேட்டுக் கேலி செய்கிரூர்கள்: இக்கேள்விகள் இப்போது மாத்திரமல்ல, எக்காலத்திலுந்தான் கேட் கப்பட்டு வந்திருக்கின்றன. அவ்வக்காலத் திலே தோன்றிய ஞானிகள் அவர்களுக் குத் தக்க விடைகளும் கொடுத்திருக்கிருர் கள். இறைவ2னக் காணவே ைடுமென்ற துடிப்பினுலும் இவ் வாருன கேள் விகள்கேட் கப்படுவதுமுண்டு மிகச் சமீப காலத்திலே வாழ்ந்த சுமாமி விவேகானந்தா (நரேந்தி ரன்) அவர்கள் முதன் முதல் இராமக் கிருஷ்ண பரமஹம்சரைச் சந்தித்தபோது · எனக்கு இறைவணக் காட்ட முடியுமா<sup>,</sup> என்ற கேள்வியைத்தான்கேட்டார். அதற்கு பகவான் சிரித்துக்கொண்டே, ''நீ என்ணே எப்படிக் காண்கிருயோ அதேபோல் நீ இறைவணக் கானும்படி காட்டுகிறேன்" என்று விடை பகர்ந்தார். அவ்வாறே இறைவனே அவருக்குக் காட்டியும் உள் ளார்.

சமயாசாரியர்கள், நாயன்மார்கள், ஆழ்வார்கள் முதலியோருடைய சரித்திரங் கணப் படித்தால் கடவுளுடைய உண்மை கவே நின் ந்துவணங்குகிறேம். அவற்றை நாம் கல் என்றே, லோகம் என்றே எண் ணுவதில்லே. கிருவருளின் செயலால் அவற்றை இறைவனுகவே எண்ணித் துகிக் கின் நேம். நம்பிக்கையோடு கெய்வக் பிரார்த்தித்தால் நாம் விரும்பும் கைப் எல்லாவற்றையும் அது கொடுத்தருளும், இதில் சந்தேகத்துக்கு இடமேயில்லே. சண் டேசுரர் நாயனர். கண்ணப்ப நாயனர் முத லியோர் லிங்கவழிபாட்டால் இறைவனுக்கு அருகாமையிலேயிருக்கும் பெரும்பேற்றைப் பெற்றவர்கள். சர்க்கரையாக இருப்பதிலும் பார்க்க, சர்க்கரையைத் தின்னும் எறும்பாக ஒருப்பது நல்லது என்று சில சான் ளோர் கூற்யுள்ளனர்.

சரீரங்கள் அணேத்திலும் மேம்பட்டது மானிட சரீரமாகும். இறைவனே மானிட சரீரத்தோடு தோன்றி பக்தர்களுக்கு அனுக்கிரகஞ் செய்துள்ளான் என்று புரா ணங்கள் கூறுகின்றன. இம்மானிட சரீ ரத்தைப் பெற்ற நாம் அதன் வாயிலாக இறைவனே அடைய முயற்சிக்கவேண்டும். நமது தேகத்தைத் தூய்மையடையதாக வைத்திருக்கவேண்டும். அதே சமயம் உள் ளத்தையும் மாசு அடையாவண்ணம் பாது காக்கவேண்டும் உள்ளம் தூய்மையுடைய தாக இருப்பின் அதுவே இறைவன் இருப் பிடமாக அமையும். ''இமைப்போதுமென் னெஞ்சில் நீங்காதான் காழ்வாழ்க" என் றும் "மன்னுவதென் னெஞ்சில் மாலயன் காண்கிலார் என்ன அதிசயம்'' என்று மணிவாசகப் பெருமானும், ''உள்குவார் உள் ளத்துறைவாய்போற்றி" 'என்சிந்தைநீங்கா இறைவாபோற்றி' என்று வாகீசப் பெருமா னும் திருவாய் மலர்ந்தருளியமை இதனே வலியுறுத்தும். ஆதலினுலே நாம் எம் உள் ளக் கோயிலில் இறைவணே இருத்தி இடை யருது வழிபடுவோமாகில் நாம் இப்பிற துன்பத்தினின்றும் விடுபட்டு வித் உய்வது திண்ணம்.

யாசகன் ஒருவன் ஓர் அணுவைக் கேட்டால், வாங்கமுடி யும். ஆஞல் அவன் பிரயாணத்துக்கு பத்து அல்லது பதினேந்து ரூபா வேண்டும் என்று உன்னேக்கேட்டால் அதனே நீ கொடுத்து விடுவாயா? ஈஸ்வர கிருபையைப் பெறு வதும் அப்படிப் பட்டது தான்.

— இராமகிருஷ்ணர்

இவ்வுலகின்கண் கொடுப்போனுடைய பதவியை எப்போ தும் ஏற்றுகில்; அனேத்தையும் அளி; கைமாறு ஒன்றையும் எதிர்பாராதே; அன்பை வழங்கு; உதவியைச் செய்; பணி யினேப்புரி; உன்னுவியன்ற எச்சிறிய பொருளேயேனும் நல்கு; ஆனுல் பண்டமாற்றைத் தவிர்த்துவிடு; கொடுக்கும்போது நிபந்தனேகள் விதியாதே; பிறரால் உன்மீதும் அந்நிபந்தனேகள் சுமத் தப்படமாட்டா; இறைவன் நமக்கு அருளுவதுபோலவே, நமக்குரிய வள்ளல் தன்மையைக் கொண்டு நாம் பிறர்க்கு உதவுவோமாக.

— சுவாமி விவேகானந்தர்

## காலத்தின் வலிமையும் \_\_\_\_\_ \_\_\_\_ காலகாலனின் பெருமையும்

## வியாகரண சுரோமணி ஸ்ரீ தி. கி. சீதாராம சாஸ்திரி அவர்கள்

சூரியசந்திரர் வானத்தில் சுழன்று கொண்டிருக்கின்றனர். ஒரு பகலும் ஒரு இரவும் சேர்ந்தது ஒரு நாள் என்றும் அப் படி பதினேந்து நாட்கள் கொண்டது பட் சம் என்றும், வளர்பிறை தேய்பிறை என்று இரண்டு பட்சம் கொண்டது ஒரு மாதம் என்றம், இரண்டு மாதம் கொண்டது ஒரு ருது என்றும், ஆறு ருதுக்கள் கொண்டது ஒரு வருஷம், என்றும்; வகுக்கப்பட்டிருக் கின்றது. இதனேக் காலம் என்பர். இந்தக் காலம் என்பது ஆற்று வெள்ளம்போல உருண்டு கொண்டே இருக்கின்றது. காலம் என்பது வடமொழிச் சொல்லாகும். அது தன் திருவிளயாட்டைச் செய்துகொண்டே யிருக்கின்றது. இரவு பகல், மாலே காலே, வசந்தம் கோடை, மாரி என்று வந்து போய்க்கொண்டிருக்கின்றது. மனி த னுடைய ஆயுளும் சென்றுகொண்டிருக்கின் றது. இவைகளேக் கண்ணுல் கண்டும் ஆசா பாசம் குறையவில்லே. வளர்ந்துகொண் டேயிருக்கின்றது. இதனே சங்கரபகவத் பாதாள் ஒரு பாட்டினுல் விளக்கியுள்ளார்.

தினமபிரஜனீ ஸாயம் பிராத: நிரிவலந்தௌ புனராயாத: காலக்ரிடிதி கச்சதி ஆயு: ததபி நமுஞ்சத்யாசா பாச:

இத்தகைய காலம் என்ற சொல்லே விரித்தாராய்வோம்.

கல கதௌ லங்கியானேச

கல என்ற விணயடிக்கு செல்லல் கணக் கிடுதல் என்று இரு கருத்தாகும்.

சென்று கொண்டே இருப்பதாலும் இரவு பகல் மாதம் வருஷம் என்று மக்க எால் கணக்கிடப்படுவதாலும் காலம் என்ற சொல் வழங்கப்படலாயற்று, அவ் வாறு, அமைந்த காலத்திற்குரிய குணம் ஒரு நிலேயிலிருந்து மற்றொரு நிலேயை அடையச் செய்வதாகும். சூரிய வெப்பத் தால் உயிர்களுக்குத் தாபத்தை உண்டு பண்ணுகின்றது காலம்: அதே காலம் மழையினுல் உயிர்களுக்குக் குளிர்ச்சியை உண்டுபண்ணுகின்றது. வெப்பத்திலிருந்து மாற்றம் செய்யும்பொழுது சிறுசிறு அறி குறிகளே முன்னுக்குக் காட்டுகின்றது. குளிர்காற்று வீசுதல் சிறமேகங்கள் தென் படுதல் இப்படியான குணங்களே முன்னுக் குக் காண்பிக்கின்றது. மேலும் காலம் தன் வலிமையால் நல்லவனேக் கெட்டவ கைவும் கெட்டவனே நல்லவகைவும் மாற்றிவிடுகின்றது.

#### உதாரணம்,

முப்புரத்தவர்கள் கடுந்தவம் புரிந்து அழியாவரம் பெற்று, பூமி ஆகாயம் சுவர்க் கம் மூன்றிலும் மூன்று கோட்டைகளே அமைத்து, பகைவரின் தாக்கு தலின்றி யாராலும் வெல்ல மூடியாதவர்களாய், சிவனே வழிபட்டுக்கொண்டு தர்ம மார்க்கத் தில் சென்று சுகமாக வாழ்ந்து வந்தனர். கோட்டைகளே அமைத்துக் கொடுத்த மயனும் அவர்களுடன் வசித்து வந்தான். வாழ்வில் இன்பமும் துன்பமும் கலந்து நிற் கும். முழூவதும் துன்பமாகவோ முழுவ தும் இன்பமாகவோ வாழ்வு அமையாது. இதுவே காலத்தின் கூற்றுகும். இன்ப மாக வாழ்ந்துவந்த அசுரர் சிவவழிபாட் டிலும் சிவதர்மத்திலும் பக்தி குறைந்தவர் களாய் கருத்தில்லாது வெறும் அனுட்டா னங்களேச் செய்துவந்தனர். கொஞ்சக் காலத்தில் நம்பிக்கையற்றவர்களாய் வழி பாட்டையும் தர்மத்தையும் கைவிட்டனர். இவ்வாறிருக்க ஒரு சமயம் மயன் கன**வு** ஒன்று கண்டான். வறுமை, பொருமை பசிப்பிணி, மழையின்மை, தீய ஒழுக்கம், கலகம் இபை உருவெடுத்து அக்கோட்டை யுள் புகுந்ததைக் கண்டான். மயன் கண் விழித்து முப்புரத்தவரை அழைத்து கண்ட கனவை விளக்கி மேலும் கூறிஞன். நீங்கள்

சுகவாழ்விலீடுபட்டு சிவவழிபாடு சிவதர் மம் இவைகளேக் கைவிட்டுள்ளீர்கள். அப்படிச் செய்தாலும் பக்தியில்லாகு வெளிப்பகட்டாகச் செய்துகொண்டிருக் காலம் வலிமையடையகு திறீர்கள். வலிமையுள்ள காலம் தீயசக்திகளேப் பரப்பி அமைதி வாழ்வைக் குலேத்துவிடும். ஆகவே விழித்தெழுங்கள், சிவதர்மத்தைக் செய்யங்கள். சிவவழிபாட்டை பக்தி யடன் நடத்துங்கள். அவ்வாறு செய்தால் எந்தத் தீயசக்தியும் உட்புகமாட்டாது உங் கள் வாழ்வு நிலேபெறும். அல்லாவிட்டால் சீர்கெடும் என்று கூறிஞர். வ லி ை ம பொருந்திய காலம் முப்புரத்தவர் உள்ளத் தையும் மாற்றிவிட்டது. Judiur ருடைய நன்மொழிகள் அவர்கள் செவியில் ஏறவில்லே. சிவவழிபாடு குறையலாயிற்று. சிவதர்மம் மறைந்தது. மயன் கனவில் கண்ட வறுமை பொறுமை முதலிவை இதனே ஒரு கோட்டையுள் புகுந்தன. பாட்டால் விளக்குகின் ரூர்.

அதாலட்சுமீ: அஸூயாச நிருட் புபுக்ஷே ததைவச: கலிச்ச கவஹச்சைவ திரிபுரம் விவிசு: ஸஹ.

அத-பின்பு, அலட்சுமீ:- வறுமையும், அஸூயா-பொருமை, தருட்-தாகவிடாய், புபுக்ஷா - பசி, கலி:- தீயஒழுக்கம், கல ஹச்சைவ, - மக்கள் கலகம் இவை, ஸஹ-ரைங்கே, திரிபுரம் - மூன்று கோட்டையை யும், விவிசு : அடைந்தன. இது பாட்டின் கமுத்தாகும். காலத்தின் வலிமை எத்தகை யது என்பதை நாம் அறியக்கூடியதாக இருக்கின்றது. சிவவழிபாட்டையும் குறை யச் செய்து சிவதர்மத்தையும் கைவிடச் செய்தது. அதுமட்டிலுமல்ல அனுபவ முள்ள பெரியோர்களின் நன்மொழிகளே யும் புறக்கணிக்கச் செய்தது. காலக் திற்கு யாவும் வயமாகின்றது என்பது அய னின் நியதியாகும்.

லோகேஷு த்ரிஷு யத்திஞ்சித் பலம் வை ஸர்வஐந்துஷு: காலஸ்ய தத்வசம் ஸர்வம் இதி பைதாமஹோ விதி:

மூவுலகத்திலும் எல்லா உயிர்களிடத் தலும் உள்ள சக்தி எதுவோ அது யாவும் காலத்திற்கு வசமாகின்றது என்பது அய என் நியதியாகும்.

நியதிக்குட்பட்டு எத்தனே மாறுபாடு கள் நிகழ்ந்தாலும் ஸாதுக்கள் ஒரே உறுதி மனப்பான்மையுடன் சிவதர்மத்தைப் பின் பற்றி நடப்பார்கள்: எவ்வளவு காற்ற டித்தாலும் மரங்கள் அசையும்; மலேகள் அசையா. சாதுக்களுக்கு இவ் வள வ பெருமை எப்படி வந்தது. காலத்தையும் காலனேயும் வென்ற காலகாலனே உள்ளக் தில் வைத்து வழிபட்டுவந்தமையால் இப் பெருமை அவர்களுக்கு வந்தது. இறை வனே இடைவிடாது இதயத்தில் சிந்திப்ப வர்கள் சாதுக்கள்: காலகாலனின் துணே இருப்பதினுல் இவர்களிடம் காலத்தின் வலிமை தாக்கமாட்டாது. அப்படிப்பட்ட ஸாதுக்கள் அயன் நியதியை வென்றவர் களாவார்கள். மார்க்கண்டேயன் வரலாறு யாவரும் அறிந்ததே. இறைவன் காலனே வென்ற, காலகாலன் என்று பெயர் பெற் ரார். காலன்-யமன்; அவனே வென்ருர். காலனே வென்றமையால் காலகாலன் என்ற புகழ் பரவியது: உயிர்களின் ஆயு ளின் முடிவைக் கணக்கிட்டு உயிரைக் கொண்டு செல்வதால் யமனுக்கு காலன் (கல கதௌ ஸங் என்ற பெயர் வந்தது. கியானேச) முன்விளக்கம் செய்யப்பட்டது. சாதுக்களின் உறுதியான மனநிலே சிவதர் மத்தில் அமிழ்ந்திருக்கும்பொழுது காலக் கிரமத்தில் அதே காலத்தின் வலிமையின் துணேகொண்டு எல்லோரிடமும் தர்மம் தழைத்தோங்கும்; இன்பம் சூழும்; யாவ காலத்தின் ரும் நல்வாழ்வு பெறுவர். வலிமையை வென்றவர் ஒருவர் உண்டு. உதாரணம் அவர்தான் பரம்கவரன். கொண்டு அறியலாம்.

ஒரு சமயம் அசுரருக்கும் அமரருக்கும் ഖരിതഥ அम्रगां கடும்போர் நடந்தது. மிக்கவர்களாய் இருந்தனர். காலத்தின் வலிமையும் அவர்களுக்கு சார்பாக இருந் அமரர் அயணச் சரண்புகுந்தனர். தது. அமுதத்தைப் பாற்கடலேக் கடைந்து பெற்று அருந்துங்கள்; வலிமை பெறுவீர் கள் என்று அயன் கூறினை. அசுரரும் அமரரும் கூடிப் பாற்கடலேக் கடைந்தனர். காலத்தின் வலிமை அசுரருக்குத் துணே யாக நின்று அமுதத்திற்குப் பதிலாக ஆல கால விஷத்தை வெளிவரச் செய்தது: அமரரும் அசுரரும் ஆலகாலத்தைக் கண்டு அஞ்சி நடுங்சி ஓடினர்; எடுத்த காரியத்

கல் வெற்றி பெருவண்ணம் இடையூறை இறையூறைக் காலம்: உண்டாக்கியது கண்டு அமரர் பின் தங்குவர். அழுதம் பெருர், அருந்தார் என்றும் அசுரர்க்கு அம ார் அடிமையாவார் என்ற கருத்தில் காலம் அசுரர்க்குத் துணபுரிந்தது அமர ரும் ஆதிதேவனின் திருவடியைத் தஞ்சம் ஆதிதேவனும் அஞ்சவேண் ுகுந்தனர். டாம் என்று கூறி ஆலகாலத்தை அமுத மைன உட்கொண்டருளிஞர். அசுரர் பக் கம் நின்ற காலத்தின் வலிமையை ஒடுக்கி அமரர் பக்கம் திருப்பினர். பின் நிகழ்ந்த தென்ன? அமுதம் பெற்று அருந்தினர். வலிமை பெற்று அசுரரை வென்றனர். நக்வாழ்வு பெற்றனர். இறைவன் காலத் தின் வலிமையை வென்றமையால் கால காலன் என்ற பெயர் பெற்றுர்:

எடுத்த கர்மாவை இடையூறில்லாமல் முடித்துத் தருபவர் விநாயகப் பெருமான். மும்மூர்த்திகளும் படைத்தல், காத்தல், அழித்தல் என்ற முத்தொழிலேயும் விநாய கனே வணங்காது தொடங்கியதால் இடர்ப் பட்டனர். பின் அப்பெருமானே வணங்கி முத்தொழிலேச் சரிவரச் செய்துவந்தனர்

என்ற வரலாற்றை நாம் அறிவோம்) அந்த மும்மூர்த்திகள் வழிபட்டு வணங்கிய பாட்டை நாழும் செய்காரியங்கள் எல்லாவற்றிலும் கூறி வணங்குகின்றேம். (சுக்லாம் பரதம் விஷ்ணும் சசிவர்ணும் சதுர்புஜம், ப்ரஸன்ன வதனம் தியாயேத் ஸர்வவிக்நோப சாந்தயே) இத்துண்ப் பெருமைவாய்ந்த விநாயகப் பெருமாஞத நின்று அன்று அமரர்க்கு நேர்ந்த இடை யறை சிவபெருமான் நீக்கியருளிஞர். இத ஞல் சிவனும், விநாயகப்பெருமானும் என்றே என்ற உணரக்கூடியதாக இருக் கின்றது. நாமும் காலகாலனின் திருவடி களே வணங்கிநின்று காலத்தன் வலிமை யால் வரும் இடையூறுகள் நீங்கப்பெற்று சுகவாழ்வு பெறுவோமாக.

அரியாலே என்னும் கேஷத்திரத்தில் வீற்றி ருந்து அடியார்க்கு அருள்புரியும் சித்திவிநா யகப்பெருமானின் ஆலயத்தின் ராஜகோபு ரத் திருப்பணி முற்றுப்பெற்று, கும்பாபி ஷேகமும் நடைபெற கணேசப்பெருமான் திருவருள் கூட்டியுள்ளது: நாம் தினமும் அங்கு சென்று தூலலிங்க வழிபாட்டையும் சூக்மலிங்க வழிபாட்டையும் பக்தியுடன் செய்து இன்பவாழ்வைப் பெறுவோமாக.

இனியேது எமக்கு உன் அருள் வருமோ எனக்கருதி ஏங்குதே நெஞ்சம் ஐயோ! இன்றைக் கிருந்தாரை நாளேக்கிருப்பர் என்று எண்ணவோ திடமில்லேயே அனியாயமாய் இந்த உடலேநான் என்று வரும் அந்தகற்காளாகவோ வாடித் திரிந்துநான் கற்றதும் கேட்டதும் அவலமாய்ப் போதல் நன் கோ கனியேனும் வறிய செங்காயேனும் உதிர்சருகு கந்த மூலங்களேனும் கலை்வாதை வந்தெய்தி அள்ளிப் புசித்து நான் கண்மூடி மௌனியாகி தனியே இருப்பதற்கு எண்ணினேன் எண்ணமிது சாமி நீ அறியாததோ சர்வ பரிபூரண அகண்ட தத்துவமான சச்சிதானத்த சிவமே. - தாயுமானசுவாமிகள் ஆஷ்ஷ்ஷ்ஷ்ஷ்ஷ்ஷ்ஷ்ஷ்ஷ்ஷ்ஷ்ஷ்ஷ்ஷ் கேவ நெறி நரு. சு. சுப்பிரமனியம் அவர்கள் (ஒய்வுபெற்ற ஆசிரியர், அரியாலே) கூக்க்க்க்க்க்க்க்க்க்க்க்க்க்

சீவ நெறி அல்லது சைவம் சிவ ணேயே மெய்ப்பொருளாகக் கொண்டு ஒழு கும் சமயமாகும். சைவம், வைணவம், சாக்தம், காணபத்தியம், கௌமாரம், சௌரம் ஆகிய ஆறு பிரிவுச் சமயங்களே உள்ளடக்கியதே இந்து சமயம். இந்த ஆறு பிரிவுகளிலும் சைவம், வைணவம், சாக்தம் மூன்றுமே இட்பொழுது நடை முறையில் உள்ளதாகக் கருதப்படுகிறது. வைணவம் விஷ்ணுவையும். சாக்தம் சக்தி யையும், காணபத்தியம் விநாயகரையும், கௌமாரம் சுப்பிரமணியரையும், சௌரம் தரியனேயும் முழுமுதற் பொருளாக வழி படும் சமயங்களாகும்.

തെടബടഥല്ല. சைவ சித்தாந்தக் கொள்கைகளேயே அடிப்படையா கக்கொண்டுள்ளது. சித்து-அறிவு. அந்தம்-- முடிவு. ஆகவே சித் அறிவின் தாந்தம் என்றுல் (LPLQ.L) எனட பொருள். சைவம் என்பது சிவசம் பந்தத்தைக் குறிப்பதால் 'சைவசித்தாந் தம்' என்னும்போது 'சிவ அறிவின்முடிவு' எனப் பொருள்படும். இந்தச் சித்தாந்தம் முப்பொருள் உண்மையை விளக்குவது. முப்பொருள் ஆவன பதி, பசு, பாசம் ஆகும். அவை முறையே கடவுள், உயிர், உலகம் எனவும் பொருள்படும். அதாவது கடவுள் என்றும், உயிர்கள் என்றும் உல கம் என்றும் மூவகையான பொருள்கள் என்றுமே உள்ளன என்று வாதிக்கும் கொள்கையாகும். சைவ சித்தாந்தப் பேருண்மைகள் விளக்கும் தமிழ்நூல்கள் பதினுன்கு மெய்கண்ட சாத்திரங்களேயா கும். இந்தப் பதினைக்கினுள் மெய்கண்ட தேவரால் அருளப்பட்ட 'சுவஞானபோதம்'

என்னும் நூலே மிகச் சிறப்பு வாய்ந்தது. இந்நூலின் சித்தாந்தக் கொள்கைகளே ஆசிரியர் பன்னிருதுத்திரங்களில் அடக்கி யுள்ளார். இனி, இந்தப் பதினுன்கு நூல் களுள், எட்டு நூல்கள் உமாபதி சிவா சாரியாரால் இயற்றப்பட்டன. இவை எட் டும் சித்தாந்த அட்டகம் எனப்படும். இந்த எட்டினுள் 'திருவருட்பயன்' ஒன்று கும். இந்த நூலும் சித்தாந்த உண்மை களேச் சுருக்கமாக விளக்குகின்றது. இது பத்ததிகாரங்களே உள்ளடக்கி ஒவ்வொரு அதிகாரமும் பத்துப்பத்துக் குறள்களேக் கொண்டது. இங்கு ஆரும் அதிகாரமான 'அறியுநெறி' என்பதிலுள்ள இரண்டாங் குறளான,

''ஏகனநேக னிருள்கருமமாயையிரண் டாவிவை யாருதியில்''

என்பதை ஆராய்வோம்.

ஏகன் - ஒருவனுகிய இறைவன் . அநே கன் — எண்ணிறந்தவுயிர்கள், இருள் — — ஆணவமலம், கருமம் — கன் மமலம், மாயையீரண்டு - சுத்தமாயைமலம், அசுத்த மாயைமலம், ஆகவிவையாருதியில் — இப் படி இந்த ஆறு பொருள்களும் அநா தியே உள்ளவைகள் .

அதாவது, எப்படிப்பளிங்கு தூயதோ அப்படியே தூயநிலேயில் கடவுள் இருக் கிருர். எப்படிச் செம்புள்ளபோதே அத னிற் களிம்புள்ளதோ அப்படியே உயிர் களில் ஆணவமலமாகிய இருள் குழ்ந்த தன்மையிருக்கிறது. இந்த உயிர்களின் இருள் சூழ்ந்த நிலேயான கேவல நிலேயைப் போக்கி சுத்த நிலேயைத்தர இறைவன், கன்மமலமாகிய வினே செய்யுஞ் சக்தியை யும் உடம்பு, கருவி, உலகம், நுகர்பொருள் (தனு, கரண, புவன, போகம்) ஆகிய நான்கு காரியங்களும் அடங்கப் பெற்ற மாயை மலத்தையும், உயிர்களுடன் அநா தியே பிணத்துள்ளார். மேலும் சுருங் ஆண வமலம் அறிவை கச் சொல்லின் மறைக்கிறது. மாயை மலம் அறிவை விளக்குகிறது. கன்மமலம் அறிவை மாயை விளக்கு வதற்குத் திண் செய்கிறது. இன்

னும் இக்கருத்தைத் தெளிவுபடுத்தச் சற் றுச் சிந்திப்பாம்.

கேவல நிலேயிலிருந்த உயிர்களுக்கு இறைவன் மாயை மலத்தைப் புகுத்தினுன் என்றுல் உடம்பைக்கொடுத்து, உடம்பு இயங்குவதற்கான அத்தியாவசியக் கரு விகளான அந்தக் கரணம், புறக்கரணம் ஆகிய வற்றையுஞ் சேர்த்து, பின்பு உலகத் தைப் படைத்து இன்ப துன்பமென்ற போகங்களே உணரும் வண்ணம் உயிர் உலகில் வாழவைத்தான் என்று கள பொருள். உயிர்கள். எண்ணிறந்த பிறவி களே, எழுவகைத் தோற்றங்களில் எடுத்து எடுத்து ஆணவத்தின் வலியைக் கெடுக் கின்றது. அதாவது இருளே ஒழிக்கின் றது. அதருவ் அறிவைப் பெறுகின்றது. ஆறு அறிவுக மானிடத் தோற்றத்தில் ளுடன பறந்து, வேண்டுமானுல் अकी லும் பல பல பிறவிகளே எடுத்து ஈற்றில் இறைவனே அடைகின்றது. நல்வினே, தீவினே இரண்டாலும் அந்த உயிர்கள் பாதிக்கப்படாதநிலை 'இருவிண்யொப்பு' எனப்படும். இந்நி&ையைத் திருவருட்பயன்

> ''நீடு மிருவின்கணேராக நேராதல் கூடு மிறை சக்தி கொளல்''

என்ற குறளினுல் விளக்குகி றது. அத்துடன் இந்த நிலேயில் உயிர் களுக்கு 'சத்திநிபாதம்' ஏற்படுகிறது. அதாவது இறைவணேயடைய திருவருட் சக்தி ஆன்மாவில் பதிகின்றது. என்று பொருள். இந்த உயரிய நிலேயில் இறைவ னுடையதிருவருள் மானிடவுருவில் 'குருவடி வாகி' உயிர்களின் மலங்களே வலிகெடுத் தற் பொருட்டு வருகின்றது. இதனேத் திரு மூலர் விபரமாக,

''இருவிணே நேரொப்பில் இன்னருட்சக்தி குருவென வந்து குணம்பல நீக்கித் தருமெனும் ஞானத்தால் தன்செயல் அற்றுல் திரிமலந் தீர்ந்து சிவனவன் ஆமே'' என்ற பாடலில் விளக்கினுர்.

மேலும், குருவினது வருகையினல் உயிர் கள், மலபரிபாகம் அடைந்து 'சீவன்'

முத்தர்கள் ஆகின்றன. சீவன் முத்தர்கள் மேலும் சிறிது காலம் வாழ்வர். அவர்கள் ஈடேற்றம் பெருக உயிர்களின் தாழ்வுற்ற நிலேயைக் கருணேயோடு நீக்கி அருள் புரிவர், சீவன் முத்தர்கள் சாதாரணா உயிர் களப்போலவே வாழ்ந்திருந்தாலும் (LDia மலங்களாலும் பாதிக்கப்படாதவர்களே. இவர்கள் உடலோடு இருந்தாலும் பிரபஞ் சம் முழுவதிலும் அப்பாலும் நிறைந்து இருப்பர். குறிப்பிட்ட காலம் வரும்போது உடலே உகுத்துவிட்டு சிவனேடு ஐக்கிய மாவார்கள். ஐக்கியமாகிய நிலேயே சுத்த நிலேயாகும். ஆணவ இருளோடு இருந்த நிலே 'கேவலநிலே' இறைவன் கன்மம். மாயை இரண்டையும் சேர்த்துவிட்ட நில 'சகலநிலே'. நாங்கள் சகல நிலேயில் **உள்**ள 'சகலர்' ஆவோம். இனிமேல் நாம் இறை வனேடு சேரும் நிலே. சுத்தநிலே ஆகும்.

சைவ சித்தாந்த தத்துவத்தை இக் குறுகிய கட்டுரையில் புகுத்துவது இய லாத காரியம். ஆயினும் மேலோட்டமாக, அவசியமான பகுதிமட்டும் தரப்பட்டுள் ளது.

இறைவன் கருணமூர்த்தி; தனது பெருங்கருணேயினுலேயே எமது கேவல நிலேயைப் போக்கி சகல நிலேயைத் தந்த னன். அவன் கேவல நிலேயில் உயிர்கள விட்டும் இருக்கலாம். ஆனுல் அவன் கருணுகரன் அல்லவா. ஒருவருக்குக்கருண இருக்குமானல் அதனேக் கட்டுப்படுத்த முடியாது. மணிவாசகரும் 'பெருங்கரு ணேப்பேராறே" என்றுர், ஆதலால் அவன் உயிர்களேச் சகல நிலேக்குத் தருவித்துச் சுத்த நிலேயை அளித்துத் தன்னுடன் இணக்கிருன். இது முத்திநிலே, உயிர்கள் அடையும் முத்தி அத்துவித முத்தி: அதா வது அ+துவித முத்தி. துவிதம் என்ருல் இரண்டு. ஆகவே அத்துவிதம் என்றுல் இரண்டற்ற என்றபொருள், அப்படியா யின் 'ஏகமுத்தி' என ஏன் அம் முத்தி நிலேயைச் சொல்வதில்லே. இவனேத் திரு வருட் பயன்,

> ''ஒன்ருலுகிமான்ரு திரண்டாலு மோசைபெழா தென்ருலொன் றன்றிரண்டு பில்''

என்ற குறளால் விளக்குகிறது. உயிர் கடவுளோடு ஒரு பொருளாகி விடு கிறது என்ருல், கடவுள் செய்யும் கிருத் தியங்கள் எல்லாவற்றையும் அந்த உயி ரும் செய்யவேண்டும். முத்திநிஃபிலும் கடவுளுக்குப் புறம்பாக உயிர் இருக்கு மானுல் இறைவனுடைய பேரானந்தத்தை நுகரமுடியாது. அப்படியானுல் அது உயிர் கடவுளோடு ஒற்றிய நிலேயிலும் இல்லே. ஒன்ரு நிலே யிலுமில்லே, Diss 'அத்து விதநில்' நிலேயே வி சி த் தி ர ஆகும். அத்துவித முத்தியை 'அருபா -- ஒருபஃது' என்ற நூலில் அருணந்தி சிவாச்சாரியார் காட்டிய முறையைக் கீழே காண்க

' ஒன்ருகாமல் இரண்டாகாமல் ஒன்றும் இரண்§ம் இன்றுகாமல் தன்னது பெருமை தாக்காஞயினும் என்னது பெருமை எல்லாம் எய்தித் தன்னே எனக்குத் தருவதை அன்றியும என்னேயும் எனக்கே தந்து தன்னது பேரானத்தப் பெருங்கடல் அதனுள் ஆரா இன்பம் அளித்துத் தீரா் வள்ளன்மை காட்டி மலரடி அருளிய மன்னன்."

இஃது, தான் முத்தி நிலேயை எய்திவிட் டேன் என்ற பாவணயில் பாடியது.



காத லாகிக் கசிந்துகண் ணீர்மல்கி ஒது வார்தமை நன்னெறிக் குய்ப்பது வேதம் நான்கினும் மெய்ப்பொரு ளாவது நாதன் நாமம் நமச்சி வாயவே.

கொல்வா ரேனுங் குணம்பல நன்மைகள் இல்லா ரெனும் இயம்புவ ராயிடின் எல்லாத் தீங்கையும் நீங்குவ ரென்பரால் நல்லார் நாமம் நமச்சி வாயவே.

– திருஞானசம்பந்தர்

# ับเบิเว บิเวษิเ ษเบกเบิเว

திருமதி. லீ. ஆலாலசுந்தரம் B. A. அவர்கள் அரியாலே.

\*

루루루루루루루루루루루<u>루</u>

சம்யம் என்பது ஏதோ தேவையற்ற ஒன்று என்று எண்ணுவர் சிலர். ஆனுல் சமயம் இன்றேல் தனிமனிதனின் வாழ்வு அமையாது. 'அவர்கள் அவ்வாறு எண்ணு வரேல் அவர்கள் மூக்கில்லாது சுவாசிப் பவர் போலாவர்' என்கிருர் காந்திஜீ. காந்திஜீயின் வாம்வு மலருவதற்கும், மலர்தலே உலகமெங்கும் மணம் வீசுவ தற்கும் சமயவணர்வே தாரணமாகும். அவர் கொண்ட அருள்வீரம் ஆயுகந்தாங் கிய ஆங்கிலேயரையும் அடி பணியவைத் தது.

உண்மையான சமயம் அச்சத்தை யறியாத அருள்வீரமுடையது, ஆன்மபலத் திருல் அருள் உறுதி பெறும். சான் ரேருக்கு அச்சமே கிடையாது. எனவே தான் 'அஞ்சுவது யாதொன்றுமில்லே, அஞ்சவருவதுமில்லி!' என்கிருர் நாவுக் கரசர். அச்சம் எங்கு தோன்றுகின்றதோ, அங்கே மெய்ஞானச் சமயமில்லே. இக் கருத்தை வலியுறுத்துவதுபோல,

'ஆரம் கண்டிகை ஆடையும் கந்தையே பாரம் ஈசன் பணியா தொன்றிலார் ஈர அன்பினர் யாதும் குறைவிலார் வீரம் என்றுல் விளப்பும் தகையதோ?

என்று சேக்கிழார் பெருமான் கூறு வதையுங்காணலாம். அடியவர்களுடைய அஞ்சாமையை விளக்குவதற்கு அப்பரது அருள் வாக்குகள் தக்க அறிவுரையாக உள்ளன.

் மண் பாதலம் புக்கு மால் கடல்மூழ்கி மற்றேழுலகும் விண் பால் திசைகெட்டு இருசுடர் வீழினுமஞ்சேல் நெஞ்சே" என்றும், வானந்துளங்கிலென் மண்கம்ப மாகிலென்

ஊன மொன்றில்லா ஒரு வனுக்காட் பட்ட உத்தமர்க்கே'

என்றும் கூறி, எது வரினும் தான் அஞ்சப்போவகில்லேயென்று அப்பர்கூறு கின்றுரென்றுல், அவருக்கு அந்த அசை யாத துணிவை அருள் வீரம் கொடுத்த தென்பது தெளிவு. நம் சமய குரவர் வரலாறு சமயத்தின் பெருமையை நடிக்கு நன்கு எடுத்தியம்புவதாக அமைந்துள் கட்டிக் கடலில்விட்ட ளது. கல்லோடு பொழுது நாவுக்கரசரையும், கழுமுனேயில் ஏற்றியபொழுது பட்டினத்தடிகளேயும், நாற்பது நாள் உண்ணுவிரதமனுட்டித்த பொழுது காந்தி மகாணயும், காத்து நின் றது அருள்வீரமென்பது குறிப்பிடத்தகுந் கது.

நாம் எதையும் மேம்போக்காக அறி தல் அறவே நீக்கப்பெறல் வேண்டும், ஆழ்ந்துணரும் அறிவு நம்மிடத்தே தோன்றி, உண்மையெது, திலேயானதெது மக்களே மகான்களாக்கி மனிதகுலத்தை மாற்றியமைக்கும் மாபெரும் சக்தி எங்ங னம் தொழிற்படுகிறது; அது எங்ஙனம் ஒருவனுக்கு வாய்க்கப்பெறுகிறது; என் பதையெல்லாம் நாம் சிந்திக்கவேண்டும்.

அறிவியல் வளர்ந்து உலகை அடி மைப்படுத்தும் இக்காலத்திலும் சமய நம் பிக்கை எதற்கென்று சிலர் சிந்திக்கலாம். ஆணுல், விஞ்ஞானம் புறத்தேயுள்ள பொருள்களேயளக்கிறதேயன்றி அகத்தே யுள்ள பொருள்களேயளக்க முற்படவில்லே: அது உள்ளத்தை எந்தவிதத்திலும் சாந்தப் படுத்து வதாகத் தெரியவில்லே, அதி சித் தத்தைத் தடுமாற வைக்கிறதேயன்றிச் சித்தத்தைத் தெளியவைக்கவில்லே. எத்

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org தனே விஞ்ஞானக் கண்டுபிடிப்புகள் நிகழ்ந்தாலும், மனிதன் திருப்தியடைவ தாகத் தோன்றவில்லே. காரணம் மனிதன் தன்னகத்தேயுள்ளவற்றை அளக்க முற் படுவதற்குமுன் புறத்தேயுள்ளவற்றை அளக்க முற்பட்ட பேதமையே.

சமயம் ஒருவனின் துக்கத்தையளக்கி றது. அங்கேயுள்ள பொருளென்ன என் பதைத் செரிய வைக்கிறது உள்பொரு ளெது, இல்லாப்பொருளெது என்று மனி தன் தெரிந்துவிட்டால் அவன் உள் பொருளில் நம்பிக்கை வைக்கமுடியும். உள்பொருளில் நம்பிக்கைவைக்கத்தூண் டுவதே சமயம்.

சைவசித்தாந்தக் கொள்கைகளே நாம் எடுத்தலசிப் பார்ப்போமேயானுல் நாம் விடைகாணு த வினுக்களுக்கு விடை காண லாம்: சித்தாந்தம் என்ற சொல் அறிவு டைப் பொருள்பற்றிய முடிபு அல்லது கருத்துடையதாகும். என்ற கொள்கை சித்தாந்தம் இறைவ<sup>2</sup>னப் பேரறிவுப்பொரு பேராற்றலுடைப் பொருளாய், ளாவப். என்று முள்ளதாய், எங்கும் நிறைந்ததாய் காண்கின்றது. இதனுல் அண்ட சராசரம் அனேத்தும் அதன் வழி இயங்குகின்றது. மணிவாசகர் அரியவண்மையை இந்த "பாரொடு விண்ணுய்ப் பரந்த எம்பர<sup>ு</sup>ன பற்று நான் மற்றிலேன்

கண்டாய்–-சீரொடு பொலிவாய் சிவபுரத்தாசே"

என்று பாடுவதில் சாணலாம், பாரி லும் விண்ணிலும் பரந்த இந்தப் பரம் பொருள் சீரோடு சிவபுரத்தில் பொலியுமா னுல் அப் பரம்பொருள் நாம் ஆட்படுத் தலாம் என்பது தெளிவ. அவ்வாறு ஆட் படுத்துவதற்கு அன்பு வேண்டும். எங்கே அன்புண்டோ அங்கேதான் கடவுள் கோவில்கொள்வான். "Where there islove there is God" அன்பு இல்லாத போது ஏண்ய தவம், தியானம், யோகம், பூசை என்பன பயனளிக்காது.

"நெக்கு நெக்கு நினேப்பவர் நெஞ்சினுள் புக்கு நிற்கும் பொன்னூர் சடையன்" \*

என்கிரூர் அப்பர்: அன்பின்வழி அறிவு தொழிற்படும் பொழுதுதான் அறிவ வெற்றி காண்கிறது. இந்த உண்மையை நம்மில் சிலர் மறந்துவிடுகிருர்கள். அறி வியல் அன்பின்வழி தொழிற்படாதபோது அது அழிவியலாக மாறி. மனித குலத்தை அடியோடமிக்கிறது. என்பதை அறிந் தும் நாம் அன்புவழி நிற்கத் தவறுவ தேன்? காரணம் நாம் சமயம் காட்டும் சன்மார்க்க நெறியில் நிற்கத் தலேப்படா ததே, இன்றைய அறிவியல்காணும் வெற் றிக்கும் நம் சமயப்பெரியார்கள் கண்டு ணர்ந்த வெற்றிக்கும் அநேக வேறுபாடு அறிவியல் கண்ட உண்டு. அவர்கள் அன்பு வழிப்பிறந்து. நேர்மைவழிவளர்ந்து மனிதகுலத்தை மாற்றியமைக்கும் பெற்றி வாய்ந்த மாபெரும் சக்தியாகும். இதனுல் ரும் சமயப் பெரியார்கள் என்றும் வாழ் வர். அவர்கள் சண்டுணர்ந்து கடைத்தே றிய கொள்கைகள் என்றும் வாழும். அவற்றைப்பற்றி ஐயுறவு கொள்ள எந்த இடமுமில்லே. நம்மில் சிலர் சில சமயக் கொள்கைகலோக் கொண்டு சமயம் தவரு னது என்பர். இறைவன் எங்கும் நிறைந் திருக்கிருன் என்றுல் அவனேக் கோவிலில் வழிபடுவதேன் என்றும் விவாதிப்பர்; கல் லேக் கடவுள் என்றுகொண்டு பாலேயும், தயிரையும், நெய்யையும், பாகையும் அள் அவற்றை ஏழை ளிச் சொரிவதேன். களுக்கு வழங்கினுலென்ன என்று சகோ தரத்துவம் பேசுவர். கோவில் பூசைகளில் வேத மந்திரங்களுக்கு முக்கியத்துவம் வழக்கிடுவர். வழங்குவதேன் என்று ஆனல், கருங்கல்லேக் கடவுளாக்கிய நம் சமயப் பெரியார்களின் அறிவியல் IDI பத்தை எடைபோட்டார்களா? இல்லே இந் தப் பிரபஞ்சமே பஞ்சபூ தங்களின்சேர்க்கை; அந்தச் சேர்க்கையின் சின்னம் கருங்கல், அந்தக் கருங்கல்லில் இந்தப் பிரபஞ்சத் திற்கு ஏதுவாகிய இறைவணே ஏற்றிவழி பட்டார்கள், நம் பெரியார்கள் என்ருல் அவர்கள் செய்தது தவறெனக் கூறமுடி யுமா? இல்லே. மேலும், இறைவண் நாம் கோவிலில் வணங்கு வது, பசுவிற்செறிந்த பாலே அதன் மடிவழிப் பெறுவது போலவே

இதையுணர்ந்த நம் சமயப் பெரியார்கள் கோவிலுக்கு ஆலயம் என்று குறிப்பிட்டு, ஆன்மா வசிக்குமிடம் எனப் பொருள்கண் டனர். மனத்தை ஒருவழிப்படுத்திய நிலே யில்தான் நாம் இறைசக்தியைப் பெறமுடி யும். இந்த ஆலயங்கள், ஆன்ம நோயைத் தீர்க்கும் வைத்தியசாலேகளே. உடல் நோயைத் தீர்க்க வைத்தியசாலேகள் வேண்டுமென்றுல் உயிர் நோயைத் நீக்க சாலேகளும் ஆலயமாகிய வைத்திய வேண்டுவனவே. இவ் வாறு கோவில் சொண்டருளும் இறைவனுக்குப் பாலும், தயிரும், நெய்யும், தேனும் சொரிந்து வழி படுவதில் நிறையத் தத்துவமுண்டு, எங் கும் பரந்த இறைவனே எல்லாவற்றிலும் காணவேண்டுமானல் மனம் பக்குவமடைய வேண்டும். இந்தப் பக்குவ நிலையத் தெளிவுபடுத்துவதுபோலவ் பாலால், தயி ரால், நெய்யால் அபிவேடிகம் செய்கின் கோம். அப்பருப:

"காயமே கோயிலாகக் கடிமன மடிமையாக வாய்மையேதூய்மையாக மனமணிஇலிங்கமா க நேயமே நெய்யும்பாலா நிறைய நீரமையவாட்டி பூசனே ஈசஞர்க்குப் போற்றவிக் காட்டினேேமே"

**என்று** இத் தத்துவ நிலேயை விளக் கிஞர்.

நம் சைவ சித்தாந்தத்தில் காணப்ப டும் கொள்கைகளில் பல இன்றைய விஞ் ஞானத்தால் விளக்கமுடியாதனவாகவே அமைந்துள்ளன. பஞ்சபூதங்களிலை கிய இப்பிரபஞ்சத்திற்கு - அப்பால், அதற்கு ஏதுவாக விளங்கும் சத்த பிரபஞ்சமே இறைவனுக்கு அங்கு கேட்கும் ஒலிகளின் கோவைகளே இன்று நமக்கு மந்திரம் என்ற வடிவில், சமாதி நிலையடைந்த யோகிகள் தந்த தந்திரங்கள். இத்தந்தி ரங்களேப் பூசைவேளேகளில் தக்கபடி உச் சரிப்பதன் மூலம் பிரணவப் பொருளாம் பெருந்துணையை எளிதில் அடையலாம் என்கிறது சைவ சித்தாந்தம்.

இறைவணே, ஒன்றிலும் தோய்வின்றி நிற்கும் நில்யில் சிவன் என்றும் எல்லா ற்றிலும் கலந்து நொழிற்படும் நிலேயில் சத்தியென்றும் நம் சமயம் பகருகின்றது. இந்த சக்தியின் தொழிற்பாடே இன்று விஞ்ஞானம் காணும் ஆகர்ண சக்தி, இயக்கசத்தி நிலேயியற் சத்திகளாம். இந்த சத்தியே தனு, கரண, புவன போகங்க ளேத் தோற்றி ஆன்மாக்களே உய்விக்கின் றன. இச்சத்தி சிவனிலிருந்து பிரிக்கமுடி யாத ஒன்று, எனவேதான், நம்சமயம் மாதொரு பாகனுய் வழிபட்டது.

மேலும், நம் சைவசித்தாந்தம் பதி, பசு, பாசம் சுத்த மாயை, பிரகிருதிமாயை என்பவற்றை என்றுமுள்ள பொருள்களா கக் காண்கிறது. இந்த இடத்தில் சிலர் உள்பொருளானுல் அதை ஏன் மாயை இறைவன் தோற்றவேண்டுமென்பர். இல் லாப்பொருள் என்றும் தோன்றுது. உள் பொருள் தான் தன் நுண் நிக்லயிலிருந்து பருநிலயடைய முடியும். அந்நிலைக்குக் கொண்டு வருபவரே இறைவன். இவ்வாறு கொழிற்படும் நிலேயில் இறைவன் அணுத் கன்மையடைகின்றுன் என்கிறது சைவ சிக்காந்தம். உலகிலுள்ள எல்லாப்பொருட் களிலும் இறைவன் கலந்து தொழிற்பட வேண்டுமானல் அவன் அணுவுக்கு அணு வாக வேண்டியவனே. இந்த அரிய உண் மையை-- அணுபற்றிய ஆராய்வை-என்றோ நம் சைவ சித்தாந்தம் கண்டது. இதனல் மணிவாசகர்.

## "சென்று சென்று அணுவாய் தேய்ந்து தேய்ந்து ஒன்றும்"

என்று பாடுகின்றுர். மேலும், அவர் இறைவணேச் ''சித்தமும் செல்லாச் சேட்சி யன்'' என்கிருர். நம் சமயப் பெரியார்கள் இறைவணேச் சித்தத்தினுலும் அறிந்து வகாள்ள முடியாதவன் என் கிழுர்கள். அவளேப் பத்தி வலேயிற் சிக்க ஆனல் வைக்கலாம் என்பதும் அவர்கள் கண்ட முடிவு. இவ்வாறு பத்திவலேயிற் சிக்கவைத் தால், அவன் சித்தத்துள் தேஞகத் தித்திப் பான். எனவே, இந்த அபார சக்தியை புறக் கருவிகளால் அளந்துவிட முடியு மென்று விஞ்ஞானிகள் எண்ணு வார்களா ஞல் அது தவறு. அவர்கள் சந்திரமண் டலம் கண்டோம், செவ்வாய் மண்டலமும் மிட்டு, மலர்தாவி, தூபமேற்றி, தீபாரா கணே செய்து நைவேத்தியமும் படைத்து வமிபு நகின் ஸேமென் ஸுல் முறையே நிலம், ஆகாயம், காற்று தீ. நீர் என்பவற்றைக் குறிக்கு அவற்றுலாகிய நாம் அவற்றுக் கேதுவாய இறைவனே அடைதற்கு வழி தேடுகின்ளேமென்பது தெளிவு நம் தீபா ராதனே முறையும் அருளாகிய ஒளி கிட்ட, பாசமாகிய இருட்திரை நீங்கி பேரொளியா തതവഅ ஆன்மா காண்பகைக் கிய குறிக்கின்றது. இவ்வகையில் அரிய அறி வியல் நுட்பம் வாய்ந்த நம் சமயம் முப் பத்தாறு தத்துவங்களே வகுத்துள்ளது. அவை சாதாரண புத்திக்கெட்டாத நம் அறிவியலால் அளவிட முடியாதன. எனவே நாம் அவற்றைப் பரிந்துகொள்ள அன்பு அவன் காள் வணங்கவேண் வமி நின்று. டும்; நேர்மையைக் கடைப்பிடிக்கவேண் முத்தி இன்பத்தைப்பெற விழைய Dio: வேண்டும்; அப்பொழது நாம் விரும்புவன எல்லாம் பெறுவோம். விவிலிய வேதம் இதை எதிரொலிப்பதுபோல 'See ye first the kingdom of heaven and everything will be added unto you" என மொழிகிறது. நாம் இறைவனே முறைப்படி வணங்கில் அவன் சத்தத்துள் சதாசிவம் காட்டுவான்; சித்தத்துள் சிவலிங்கம் காட்டுவான் அப் பொழுது தான் நாம் கிடைத்தற்கரிய மானி டப் பிறவி பெற்றதின் பயனே அடைவோம்.

''குனித்த புருவமுங் கொவ்வைச் செவ்வாயின் குமிண் சிரிப்பும்

பனித்த சடையும் பவளம் போல் மேனியிற் பால் வெண்ணீறும்

இனித்த முடைய எடுத்த பொற்பாதமுங் காணப் பெற்றுல்

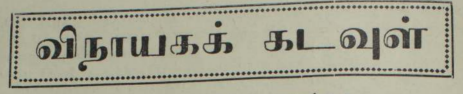
மனித்தப் பிறவியும் வேண்டுவதேயிந்த மானிலத்தே''

காண்போம் என்று பெருமை பேசலாம். ஆனல், நம் சமயப் பெரியார்களின் அன்ப நொடு நாளேயும், கோளேயும் ஆட்படுத்தி யது போல அவர்கள் ஆட்படுத்தப்போவ நம் சமயப் பெரியார் ரைவர் Ba ta. தினத்தை பௌர்ணமி தின அமாவாதை சரிக்கிரம் கண்ட மாக்கிய உண் பை உண்மை. எனவேதான், ''நாள் என்செய் யம் – என்போ நாடி வந்த கோள் என் செய் யம்' என்று இன்னுருவர் பாடுகின்றுர். இந்த இறுமாப்பு அவர்களுக்கு பத்திவீரக் கிரைல் ஏற்பட்டவொன்று இங்கு, சிலர் நைப்போலியன் பொனபாட், அலைக்சாந் கர் போன்ற வீரர்களும் ஒன்றுக்குமஞ்ச வில்லேயெனக் கேட்கலாம். உண்மை; அவர் களது அசைக்க முடியாத தன்னம்பிக்கை அவர்களுக்கு வெற்றியைக் கொடுத்தது; செயற்கரிய செய்யத் தூண்டியது. ஆனுல் அவர்கள் பெற்ற வெற்றி மனிதகுலத்தை வாழ வைக்கவுமில்லே; மாற்றியமைக்கவு மில்லே. ஆனுல நாவுக்கரசர் கண்டவெற்றி பல்லவ மன்னளே நைதுளி இரத்தமுமின்றிப் பணிய வைத்தது; சமுதாயத்தையே மாற்றி யமைத்தது இங்கு தான் ஆன்மீகம் வெற்றி பெற, நம் சமயம் மேன்மையுறுகிறது.

நம் சமய நூல்களெல்லாம் மெய் ஞானச் சுரங்கங்களே. அங்கு காணும் கோவிலமைப்பு முறைகள் நம் சமயப்பெரி யார்களின் பொறியியல் நுட்பத்திற்கும், அறிவியல் நுட்பத்திற்கும் சான்ருக அமைந் துள்ளன. நம் கோவில்கள் எல்லாம் பஞ்ச பூதங்களாகிய நடி உடலமைப்பு முறையில் ஆறு மண்டபங்களாக எழுப்பப்பட்டு எல் லாவறறுக்கம் மூலமாக இறைவன் அமைந் துள்ளான் என் தை நினேவுறுத்துகின்றன. மேலும், நாம் இறைவனுக்குச் சந்தன

> என் குருநாதர் பின்வருமாறு மொழிவதுண்டு: ''யாவுங் கடவுளே; ஆனல் புலியுருக்கொண்ட கடவுளே விலக்கிவிட வேண்டும். எல்லா நீரும் நீர்தான்; ஆனுல், குடிப்பதற்கு அழுக்கு நீரை விலக்குகிருேம்.'' — சுவாமி விவேகானந்தர்

> > Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



செல்வி பத்மாவதி வேதநாயகம் B. A. அரியாலே.

அளி த் து உலகம் யாவையும் ஆக்கி இறைவன் அழிக்கும் முழுமுதலாகிய ஞருவனே. அவனே இப்படியன். இந்நிறத் தன், இவ்வண்ணத்தன் என்று எம்மனே ஆயினும் ரால் எளிதில் உணரமடியாது. உண்மை உணர்ந்து அன்பு செய்த அடியார் கள் அவனருளாலே அப்பெருமானுக்கு ஆயிரமாயிரம் திருப்பெயரையும், திருவுரு வத்தையும் தந்து நாம் உய்ய வழிவகுத் திருக்கிறார்கள். அவையெல்லாம் நிறை மொழிமாந்தர் தியானக்கில் உண் டானவை. அவற்றிற்குச் சிற்பரீதியாக தியான சுலோகங்கள் எண்ணற்றவை உண்டு. பெரியோர்கள் தங்கள் பக்குவத் திற்கேற்ப பல்வேறு உருவத்தையும் பல் வேறு தருப்பெயரையும் மனத்திற் கொண்டு பலபாவனேகளில் அந்த ஒருவனே வழிபடுவதால் மந்திரங்களும் பலவாயின. ஆயினும் எல்லா மந்திரங்களும் பிரணவ மாகிய ''ஒம்'' என்னும் ஒலியை முதலாகக் கொண்டே ஒதப்பெறுகின்றன. அப்பிர ணவப் பொருளாய் அமைந்தவரே பிள்ளே யார் ஆவர். இப்பெருமானுக்கு உள்ள யானேமுகம், ஒம் என்கிற பிரணவத்தைப் புலப்படுத்துகிறது. · பிரணவப் பொரு ளாம் பெருந்தகை ஐங்கரன்'' என்பதும் இதுபற்றியேயாம். விநாயகக்கடவுள் ஞானமே உருவமாக உடையவர். சிவபெரு மானும் ஞானமே உருவமானவர். 215 லால் விநாயகக் கடவுளும் சிவ பெருமானும் பூவும் மணமும்போல ஒரு முழுமுதற்பொரு ளேயாம். அவ்வோங்காரமும் அகர உகர மகர மூன்றின் கூட்டமே.

''இலிங்கநற் பீடம் இசையும்ஓங் காரம் இலிங்கநற் கண்ட நிறையு மகாரம் இலிங்கத்துள் வட்ட நிறையும் உகாரம் இலிங்க மகார நிறைவிந்து நாதமே'' என்ற திருமந்திரச் செய்யுளால் அறியலாம்.

(திருமந்திரம் 7-ந் தந்திரம் சதாசிவலிங்கம் 23)

இவ்வுண்மையை எல்லாரும் அறியமுடி யாமையினலே இறைவனது திருவருட் சக் தியை விநாயகராக வழிபட்டு வருகின் விநாயகப் பெருமானது கோற் றனர். றத்தை கந்தபுராணகாரர் பின்வருமாற கூறுகின்றனர்: தோன்றவது அனத்துக்கும் வித்தாய் ஒப்பில்லாத என்று முள்ள அநாதி யான பிரணவம் களிறும் பிடியுமாகி ஒன் றேடான்று மருவி அன்பிறை சோவகா கிய இந்நிகழ்ச்சி சிவசக்தியாகிய உன்னவ் நிகழ்ந்ததென்று அம்பிகைக்குச் சிவபிரான் கூற, அப்பிரணவம் நிர்மலமான புணர் தூல விடுத்துப் பழமைபோல ஒன்றுகியது. அப் போதுதான் விநாயகப்பெருமான் தோன் றினர் என்பதாம்.

விநாயக மூர்த்தத்தின் உருவ தத்து வத்தைச் சிறிது சிந்தித்துப் பார்த்தாலும் அதன் அருமை நன்கு புலப்படும். நூலார் பிள்ளயாரை ஞானத்தின் அதிதேவதை யாகக் கூறுவதற்கு யானேத்தலேயே சான் ருக இருக்கிறது. வலப்புறத் தந்தம் ஒடிந்த அமைதியில் காட்டப்பெறுவதன் தான மூலம் 'ஓ' என்ற எழுத்தின் தொடக்கச்சுழி கிடைத்து விடுகிறது. அங்கிருந்து மேல் நோக்கி வலஞ்சுழித்து இ**டக்**காதுவ**ரை** சைன்று. வள்ந்த இடத்தந்தத்தின் வழி யாகக் கீழ்நோக்கி துதிக்கை நுனிவரை கோடிட்டால் 'ஒ' என்ற வரிவடிவம் தோன் று தலேக் காண்போம். ''ஓங்கார வடிவான உன்பாத தாமரையே''என்று காசி துண்டீரீ விநாயகர் பதிகமும் கூறுவது இதுபற்றியே.

பிள்ளேயார் மூத்த திருப்பிள்ளேயார், கணபதி, கணேசன், கணநாதன், விநா யகன், விக்கினநாயகன், விக்கினராஜன், விக்கினேச்சுரன், கஜமுகன், கரிமுகன், யா னேமுகன், வேழமுகன், தும்பிக்கையான், அத்திமுகன், ஐங்கரன், அங்குசபாசன், முன்னவன், ஒங்காரன், பிரணவப்பொருள், கற்பகமூர் த்தி, கற்பகவிநாயகன், கற்பகப் பிள்ளேயார் என்ற பல நாமங்களே உடை யவர்.

விநாயகன் என்ற சொல்லுக்கு ''ஒப் புயர்வ இல்லாதவன்; தான் அலாது ஒரு பொருள் தனக்கு மேலிலான்'' என்பது பொருளாகும். அதாவது அண்ட சராசரம் அனேத்திற்கும் தானே தனித்தலேவன் என் பதாம்.

#### விநாயக மூர்த்த இயல்பு

லிநாயகர் யானேமுகம், பூதவயிறு, தேவசரீரம், ஒற்றைக்கொம்பு, மூன் று திருக்கண்கள், ஐந்து திருக்கரங்கள், இரண்டு திருவடிகள் ஆகிய இவற்றையுடை யவர். சடையில் சந்திரனத் தரித்திருக் கிரார். சர்ப்பம் முதலியவற்றை ஆபரண மாக அணிந்திருக்கிறார். சூரியனே அரை யிலே உதரபந்தனக் கச்சின் மணியாகக் கொண்டவர். இவரது திருமேனியின் நிறத் தைப் பலபடக் கூறுகின்றனர். நெஞ்சிற் குடிகொண்ட நீலமேனியும்'' என ஒளவை யார் அகவலிலும், '•துப்பார் திருமேனித் தும்பிக்கையான்'' என மூதுரையிலும், ''ஸ்ரீ கணநாத சிந்துர வர்ண'' எனப் பிள் ளயார் கீதத்திலும் கூறுகின்றனர். எனவே நீலநிறம் அடியவர்க்கருளும் அநுக்கிரக சக் திடையும், செம்மைநிறம் கயமுகன் முதலி யோரைச் சங்கரிக்கும்பொருட்டுக்கொண்ட உக்கிர சக்தியையும் காட்டும் என்பதாகக் கரு தவேண்டியுள்ளது. யோகியர் மூலா தாரம் முதலிய ஆறு ஆதாரங்களில் குயத் திற்கும் கோசத்திற்குப் மத்தியிலுள்ளதும், முக்கோண வடிவானதும், மாணிக்கநிற முடையதும், நாலிதழ்க் கமலம் போன்றது மாகிய மூலா தாரத்து எழுந்தருளியுள்ளவ ராசுக் கணபதிப்பெருமானத் தியானித்து வழிபடுவர் ஞானியர்.

''இளம்பருதி நூறுயிரங் கோடிபோல வளந்தரு தெய்வீக வடிவும் உளந்தனிற் கண்டு

ஆதரிப்போர்க் காருயிராய் அன்பரகத் தாம ரையின் மீதிருக்குந் தெய்வ விளக்கொளியே – ஓதியஐந்து

ஓங்காரத்து உள்ளொளிக்கும் உள்ளொளி யாய் ஐந்தொழிற்கும்

நீங்காத பேருருவாய் நின்றேனே''

(கந்தர் கலிவெண்பா)

எனத் தியானிப்பர். இவ்வொளியை ''தீப மங்கள சோதி'' என்று அருணகிரிநாதரும், ''ஓவற இமைக்கும் சேண்விளங்கவிரொளி'' என நக்கீரரும், 'அறிவோர் தேயமாவது' என கச்சியப்ப சிவாசாரியரும் கூறுவர்.

இப்பெருமானுக்குரிய நிவேதனப் பொருள்களாவன: கரும்பு, இளநீர், தினே மா, தேன், முக்கனி, விளாம்பழம், வெல் லப்பாகு, காரெள், மோதகம் முதலிய பல காரம், பாலவி முதலியனவாம். இவரை அர்ச்சித்தற்குரிய சுறந்த பத்திரம் அறுகே யாம். துளசி இவருக்கு அர்ச்சிப்பதற்கு விலக்கப்பட்டுள்ளது. விரதங்கள் சுக்கிர வார விரதம், விநாயகசதுர்த்தி விரதம், விநாயகசட்டி விரதம் என மூன் ரும்.

## விநாயகரது தருவருட் செயல்

அன்ருருநாள் அரிபிரமேந்திராதி தேவர்கள் அமிர்தம் பெறவேண்டி முதலிற் பிள்ளேயாரை வணங்காது பாற் கடலேக் கடைந்தார்கள். அவர்கள் மத்தா கக் கொண்ட மந்தரம‰ கடலுள் அமிழ்ந் தியது: அதனுல் மனம் வருந்திய தேவர் கள் விக்னேஸ்வரப் பெருமானேத் தியா னித்து வழிபட்டு வணங்க அப்பெருமானு டைய அருளினுல் மத்தாகக்கொண்ட மந் தரம் முன்போல் நிலேபெற்றது பின் இவர் மத்தைக்கொண்டு அம்மலேயாகிய கள் கடைந்து அமுதம்பெற்று பாற்கடலேக் மகழ்ந்தார் கன்.

முன்ஞெருகால் திரு மாலான வர் பொய்ச்சாட்சி சொல்லிய குற்றத்துக்காக அம்பிகையால் குருட்டுப் பாம்பாகும்படி சபிக்கப்பெற்றூர். அவர் உடனே பாம்பாகி ஓர் ஆலம்பொந்தின் இடமாய்க் கிடந்து விநாய கப் பெருமானத் தியானித்துத் தவஞ் செய்தார்: அவர் தவத்துக்கிரங்கி விநாயகப்பெருமான் பிரசன்னமாகி அச் சாபத்தை நீக்கி அவருக்கு அருள்செய்தார். இச்சாபம் நீங்கிய தினமே மார்கழிமாதத் தில் வரும் பூர்வபக்கச் சட்டியாகும். இத் தனத்தில் திருமால் பாலவி கரும்பு முத விய நிவேதனப் பொருட்களே நிவேதித்து வழிபட்டார். இத்தினம் விநாயகர் சட்டி எனப்பெயர் பெறும். இத்தினத்தில் தேவர் களும், பல அடியார்களும் விரதமிருந்து பூசுத்துப்போக மோட்சங்களே அடைந் கார்கள்.

தேவர்கள் விநாயகக் கடவுளே ஆவணி மாதப் பூர்வ பக்கச் சதுர்த்திபில் பூருத் தார்கள். அவர் பஞ்சகிருத்திய நிருத்தம் செய்தார். அதனுலேயே நிருத்தகணபதி எனப் பெயரும் பெற்றூர். அவருடைய திரு ரூபத்தைப் பார்த்துச் சந்திரன் பழித்ததி ஞலே சினங்கொண்ட பிள்ளேயார் அவ னேப் பார்த்து ''உலகோர் யாவரும் இத் தினத்தில் உன்னேப் பாராதவகையில் நீ நீசரபோலாவாய்'' என்று சபித்தார். அத ணுலேயே உலகிலுள்ளார் ஆவணிச் சதுர்த் தித் தினத்தில் அவனே நோக்காத வழக்கம் வந்துள்ளது.

மிகப் பழைய காலத்திலே கயமுகன் என்னுமோர் அசுரன் சிவபெருமாணக குறித்தும் தவஞ்செய்து தேவர்கள் எல்லா ரையும் வெல்லவும், படைக்கலங்களாலே இறவாதிருக்கவும், இறப்பினும் பிறவாதி ருக்கவும் வரங்களேப் பெற்றுன். வரப்பேற் றிஞலே பேராற்றலுடையவனுய் தேவர் களேத் தன் ஆணேக்குள் அகப்படுத்தி அர சாண்டான். இந்திராதி முதலிய தேவர் களேப் பார்த்து நீங்கள் தனந்தோறும் எம் முன் வருப்போது உங்கள் கைகளேக் கவித் தமாக்கி சிரசில் மும்முறை குட்டி கைகளே மாறிக் காதுகளேப் பிடிக்துக் தாழ்ந்து எழுந்து (தோப்புக்கரணம்) பின் நடது ஏவலேச் செய்யுங்கள் என்று கட்டளே பிட் டான். தேவர்களும் அஞ்சி அவ்வாறே செய்து வந்தனர். அவன் செய்யும் தீமை களேத் தாங்க இயலாது விநாயகக் கடவுளே வேண்டுதல் செய்து வந்தனர். அபர் பூத சேணேகளோடு யுத்த களத்தை அடைந்து தமது கொம்பொன்றை முரித்து எறிந்து கயமுகனேச் சங்காரஞ் செய்தார். வரத் தால் இறவாத கயமுகன் ஒரு பெருச்சாளி

வடிவங் கொண்டுவர ''நீ நம்மைச் சுமக் குதி'' என்று அவனது பிடரியில் தாவி வீற்றிலிருந்து வாகனமாகக்கொண்டு ஊர்ந் தார். இதனுலேயே விநாயகப் பெருமா னுக்கு பெருச்சாளி சிறந்த வாகனமா யிற்று. ஆடுவாகனன் ஏன்ற பெயரும் ஏற் பட்டது. தேவர்கள் ''எம்பெருமானே எங் கீன வருத்திய கயமுசனேத் தேவரீர் கொன்றமையால் யாங்கள் உய்ந்தோம். யாங்கள் கயமுகனுக்கெதிரே நாடோறும் இட்டுவந்த தோப்புக்கரணத்தை இன்று முதல் தேவரீருடைய சந்நிதானத்திலும் செய்வோம்'' என்றனர் பிள்ளேயாரும் அவ்வாறேயாகுக என்றுர்.

முன்னொ ஞான்று அகத்திய முனிவர் கொங்குநாட்டிலே சிவபொமானத் தியா னித்துக்கொண்டு தவஞ்செய்திருப்ப, தான் வைத்து உண்டாக்கின பூங்கா நீரின்றி வாடு தலேக் கண்டு வருந்திய இந்திரனின் வேண்டுதலிஞலே விநாயகப் பெருமான் காக வடிவங்கொண்டு அகத்தியருடைய கமண்டலக்கைக் கவிழ்க்க உடனே அத னுள் அடங்கியிருந்த காவிரி வெளிபிற் பாயக் கொடங்கியது. அதனுலே கோபங் அக்காகத்தினக் அகத்தியர் கொண்ட கோபித்துப் பார்க்க அக்காக வடிவாக இருந்த விநாயகப்பெருமான் ஒர் அந்தணச் சிறுவனுகி அஞ்சுவார் போன்ற ஒடுதலும் முனிவர் தன்னிரு கைகளேயும் கவித்தமாக் கிக் குட்டும் பொருட்டு பின் தொடர்ந்து ஒடினர். கட்டும்படி பின்ரொடர்ந்த முனி வருக்குக் கிட்டுவராயும் திசைகள்தோறும் ஒடுவாராயும் தன்னேத் தொடர்ந்த முனி வர் களேத்துத் தளர்ந்து அமரும்படியாகச் செய்து பின் முனிவரது தளர்ந்த நில்லைக் கண்டு தன் சுயவடிவைக் காண்பித் தருள: உடனே அகத்தியர் தனது இரண்டு கைக ளேயும் நெற்றியிலே மாறிமாறிக் குட்டி தாப்புக்கரணம் போட்டுக் கும்பிட்டார். ிவ்வாறு அகத்தியர் செய்தமையினுலும் தேவர்கள் கயமுகனுக்கு முன் செய்தமை யினுலுமே விநாயகப் பெருமானுடைய சந் நிதியில் அடியார்கள் தோப்புக்கரணம் போடும் வழக்கமுண்டாயிற்று.

சோழ நாட்டிலே திருநாரையூரிலே உள்ள \* பொல்லாப் பிள்ளேயாரைப் பூசித்து வந்த தன் தந்தை ஓர் \* 'பொல்லா' என்பது பொள்ளா என்

பகன் திரிபு. சனி முதலியவற்றாற் போதந்து செய்யப்படாதவர்) ஊருக்குச் செல்ல அவர் கட்டளப்படி மகனுகிய நம்பியாண்**டா**ர் நம்பி பிள்ளேயாரைப் பூசித்து நிவேதனத்தைத் திருமுன்னிலேயில் வைத்து எம்பெருமானே! இதனத் திருவ மது செய்தருளவேண்டுமென்று வணங்கி ரைர். பிள்ளேயார் அமுது செய்யாதகைக் கண்டு நமபியாண்டார் நம்பி வெம்பி. அடியேன் ஏதேனும் தவறு செய்ததுண்டோ அடியேன் நிவேதித்த அமுதத்தை திருவ முது செய்யா ததென்னே என்று தலேயின்ப் படியினில் மோதப் பகுந்தார், அப்பொ மது பிள்ளேயார் ''நம்பி பொறு'' என்று தடுத்தருளி அந் நிவேதனத்தை உவந்து திருவமுது செய்தருளிஞர். பின்னர் அந் நம்பியாண்டார் நம்பிக்கு இப்பிள்ளேயாரே ஆசிரியராக பல கலேகளயும் ஒது வித்தார. தேவாரத் திருமுறைகளே எங்குந்தேடிக் கிடையாது வருத் கமுற்ற அபயகுலசோழ மகாராசா இவ்வற்புதத்தை அறிந்து பிள் நிவேதிக்கும்படி வாழைப் போயாருக்கு பமம், தேன், அவல், எள்ளுறுண்டை முத லியவற்றோடு திருநாரையூருக்கு வந்து நம்பி யாண்டார் நம்பியினுடைய பாதங்களே வணங்கி இந்நிவேதனப் பொருள்களேப் பொல்லாப் பிள்ளேயாருக்கு நிவேதிக்கு மாற வேண்டிஞர். நம்பியும் அரசன்வேண்டு கோட்கிசைந்து பிள்ளேயாருடைய திருவடி களே வணங்கி 'போமானே'' இந்நிவே தனப் பொருட்களே அமுது செய்தருளுக" என்று வேண்டினர். கடவுளும் துதிக்கையி னல் ஏற்றத் தருவமுது செய்தருனினர். அரசன் மனமுருகிக் கண்ணீர் ஒழிக நப்பி யினுடைய பாதங்களப் போற்றி மூவரு அவர்களு டைய தருநெறித் தமிழும், டைய செய்தியும் யூமியில் விளங்கச்செய் தருளுக என்று போற்றி நின்றுர். நம்பி யும் பொஎ்லாப் பிள்ளேயாருடைய திருவடி வணங்கி அரசன் வேண்டுகோள கள விண்ணப்பிக்க பிள்ளேயார் 'நம்பி! தேவா ரத் திருமுறைகள் சிதம்பரத்தில் மூவர் கையடையாளமுள்ள ஓர் அறையில் உள் ளன'' என்று அருளி அவற்றை அருளிய நாயன்மார் சரித்திரத்தையும் அருளிஞர். பின் அரசனும், நம்பி அடிகளும் சிதம்ப ரத்தை அடைந்து நடராசரைத் தரிசித்து ''தில்லேவாழ் அந்தணரை இறைஞ்சி அவர் கள் கட்டளேப்படி அந்நாயன்மார் மூவரை யும் திருவுலாச்செய்து கொண்டுவந்து அவர்

களது கை இலச்சின்யடைய அறையின் பக் கத்தே நிறுத்திக் கதவைத் திறந்துபார்த்த போது திருமுறைகளேப் புற்று மூடியிருப்ப தாகக் கண்டு பெருங்கவலே கொண்டனர். அவற்றைப் புறத்தே கொணர்ந்து மண் ணேத் தள்ளி எண்ணெய் சொரிந்து எரிக்க. அளவில்லா த ஏடுகள் பழுதா கக்கண்டு கண் ணீர் சொரிந்து சோகித்து நின்றூர். அப் பொழுது ''அரசனே! தேவாரத் திருப்பதி கங்களுள் இக்காலத்துக்கு வேண்டுமான வற்றை வைத்து ஏனேயவற்றை மண்மூடச் செய்தோம்'' என்று ஒர் அசரீரி வாக்கு எழுந்தது. அத்திருவாக்கைக் கேட்டதும் அரசர் கவலே நீங்கிரை. நப்பி கிடைத்த தேவாரத் திருப்பதிகங்களேயும், திருவாச கத்தையும், திருக்கோவையாரையும் திரு முறையாக வகுத்தருளிஞர். பொல்லாப் பிள்ளயாரின் திருவருளிஞலேயே தேவார மாகிய தமிழ்வேதம் உலகில் வழங்கலா யிற்று.

ஒளவையார் விநாயகர் அகவலும்பாடி விநாயக பூசையும் செய்துகொண்டிருந்த போது சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் வெள்ளே யா னேயின் மேலும் சேரமான் பெருமான் நாயஞர் அதனே வலம்வந்த குதிரைமீதும் ஆகாயமார்க்கமாக கைலே செல்ல அதனேயுணர்ந்த ஔவைப்பிராட்டி விரைவாக விநாயக பூஜையைச் செய்ய '' அம்மையே நான் அவர்களுக்கு முன்ன தாக உன்னேக் கைலேயை அடையச் செய் திறேன். நீ ஆறு தலாகப் பூஜையைச் செய் வன்று அருளி ஔவையாரை அவர்களுக்கு முன்பாகக் கைலேயை அடையுமாறு துதிக் கையால் தூக்கிவிட்டதாகவும் சரித்திரம் கூறுகின்றது.

லியாச முனிவர் மகாபாரதத்தை வட மொழியிலே பாடியபொழுது அதனே மகா மேரு மலேயை ஏடாகவும், கய முகனேச் சங்கரிக்கும்படி ஒடித்த தனதுகொம்பையே எழுத்தாணியாகவும் எழுதியதாக வில்லி பாரதம் கூறுகின்றது. இவ்வாறு விநாயகப் பெருமான் செய்த அருட்செயல்கள் அள விறந்தன. அவற்றுட் சிலவற்றையே ஈண்டு எடுத்துக் தந்துள்ளோம். இவ் வா ரூன காருண்ய மூர்த்தியாகிய விநாயகப் பெரு மானேயே. எவர் எச்செயலேச் செய்யப்புகி னும் அச்செயல் முடிவுறும் பொருட்டு முன் னிட்டு வணங்கியே தொடங்கிச் செய்வர். இதுபற்றியே, \*\*என்னரே ஆயினும் யாவதொன் றெண் னுதல் முன்னரே உனதுதாள் முடிவுறப் பணிவரேல் அன்னர்தம் சிந்தைபோல் ஆக்குதி வுவதுணே உன்னலார் செய்கையே ஊறுசெய் இடுதி நீ\*\*

(கயமுகனுற்பத்திப்படலம் 152) என்று கந்தபுராணங் குறுகின்றது:

குழந்தைகளுக்கு வித்தியாரம்பம் செய் யும்போ தம் 'கணபதிதுணே' என்றே சொல் லித் தொடங்குகிறேம். புலவர்கள் பல திறக் காவியங்களேப் பாடத் தொடங்கும் போதும் விநாய+ப் பெருமானேக் குறித்து காப்புப்பாடியே தொடங்குவர். தம்மை யுணர்ந்து பணிந்தோர்க்கு இடையூறு ஃன நீக்கியும், அல்லா தார்க்கு ஆக்கியும் அருள் சுரப்பதால் விக்கினேஸ்வரன், விக்கின ராஜன் என்றெல்லாம் பாராட்டப்படு கிருர்:

ஆகவே, இப்பெருமானது அருட்செயல் களும் அற்புதங்களும் அளவிறந்தன. இத் தகைய பெருங்கருணேத் தடங்கடலும், பேரருளாளனுமாகிய சுத்தஞான சொரூப ஞம் இப்பெரு மானேத் தியானித்து வாழ்த்தி வணங்குவதே இம்மனிதப்பிறவி யெடுத்த யாம் எம்முடலாலும் உளத்தா லும் செய்யக்கூடிய பெரும் கடமையும் பெறற்கரிய பேறுமாகும்.

''வானவரும் மண்ணவரும் வாழ மறைவாழ பான்மைதரு செய்யதமிழ் பார்மிசை விளங்க ஞானமத வைந்துகர மூன்றுளிழி நால்வாய் ஆண்முகளேப் பரவியஞ்சலி செய்கிற்பாம்''

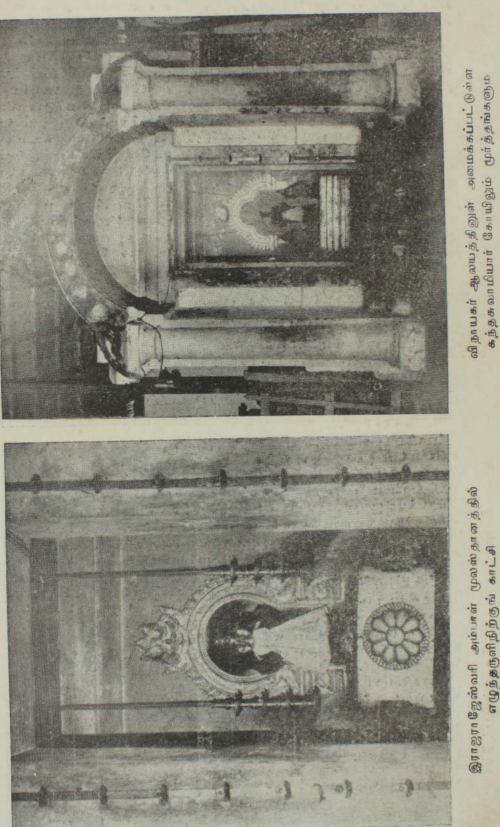


விண்ணுற அடுக்கிய விறகின் வெவ்வழல் உண்ணிய புகிலவை யொன்று மில்?லயாம் பண்ணிய உலகினிற் பயின்ற பாவத்தை நண்ணிநின் றறுப்பது நமச்சி வாயவே.

இல்லக வீளக்கது இருள்கெ டுப்பது சொல்லக விளக்கது சோதி யுள்ளது பல்லக விளக்கது பலருங் காண்பது நல்லக விளக்கது நமச்சி வாயவே.

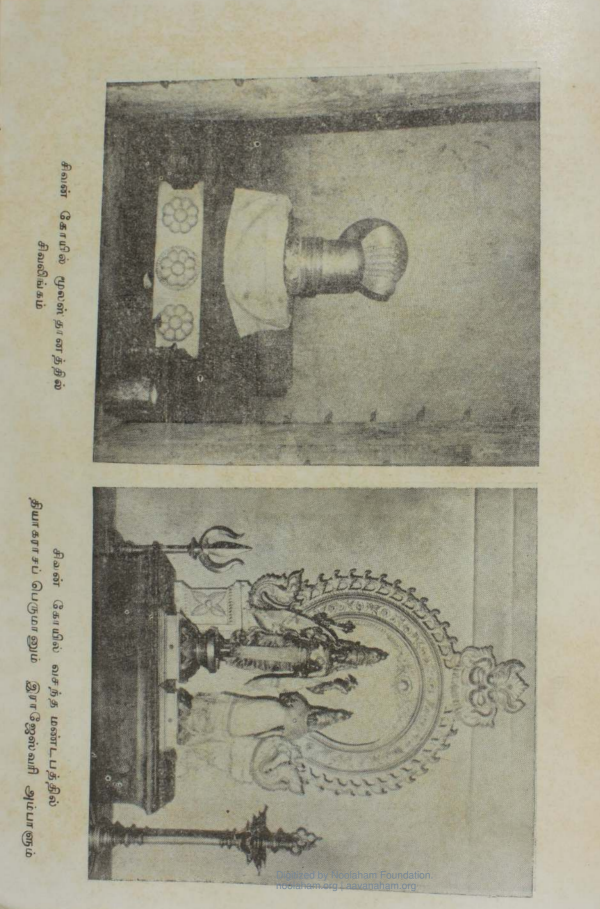
— தருநாவுக்கரசர்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

எழுந்தருளிநிற்குங் காட்சி



## அரியாலே நீர்நொச்சித்தாழ்வீல் எழுந்தருளியிருக்கும் ஸ்ரீ சி த்திவிநாயகப் பெருமாணேப் பாடும்

சிவமயம்

# திருவூஞ்சற்பா

புள்ஞலேக்கட்டுவன் மகாவித்துவான், பிரம்மறி சி. கணேசையர் அவர்களால் 1930-ம் ஆண்டளவில் பாடப்பெற்றது.

### அருப்பத விளக்கம்:

மதுரைத் தமிழ்ப் பண்டிதர் திரு. சி. இராசையா அவர்கள் (ஓய்வுபெற்ற தலேமை ஆசிரியர், அரியால்)

## காப்பு–வெண்பா

தோடுசெறி தும்பையணி தும்பிமுகணேப் பெரியோர் தேடுமரி யாலேவாழ் தேவுதனேப்—பீடுடைய சித்தி விநாயகணேச் சிந்திப்போ ரின்புறுவார் சித்த நினேவணத்துஞ் சேர்ந்து.

(தோடு—இதழ்; தும்பி—யானே; பீடு—பெருமை)

## நூல் – விருத்தம்

சீர்பூத்த வனசமலர் விரும்புஞ் செல்வி திகழ்மார்பத் தரியய<sup>க</sup>ன யாதி வானேர் நார்பூத்த சிந்தையொடு நண்ணி யேத்த நன்மையொடு மீம்பரெலா நயந்து போற்ற ஏர்பூத்த அரியாலே யூரின் மேவும் ஏற்ற மிகு நீர் நொச்சித் தாழ்வில் வாழும் பேர்பூத்த சித்திவிநா யகருக் கூஞ்சல் பேசியும் திடர்முழுதும் அகற்றுவோமே.

(வனசம்—தாமரை; நார்—அன்பு; இம்பர்— இவ்வுலகத்தவர்; ஏர்—அழகு)

தேசுவரு கொடிப்பவளஞ் சிறந்த காலாத் திகழ்வயிரம் எழின்மருவும் விட்ட மாக ஆசைதரு காஞ்சனநற் பலகை யாக அதிசீத முறுமுத்தம் அணித்தாம் ப) ஆகக் காசகல அமைத்தமணி மஞ்சமேறிக் காமர்அரி யாலேநீர் நொச்சித் தாழ்வில் வாசமென மகிழ்ந் தமாந்தார் அருளேச் செய்யும் மாசித்தி விநாயகரே ஆடீர் ஊஞ்சல்.

2.

(காஞ்சனம்—பொன்: தாம்பு—கயிறு; காசகல—காசு + அகல—குற் றம்நீங்க; காமர்—அழகு;)

வீந்தமலே பிலம்புகுத விதித்த சீர்த்தி விளங்குகுறு முனிவனுயர் கரகத் துள்ள சிந்தையுறு தூசகலச் செய்யும் பொன்னித் திருநதியை மகவானுக் காகப் போக்கி அந்தமுனி வரன்றனக்கும் அருளேயீந்த ஆனேமுகா அரியாலே பூரின் யாருஞ் சிந்தனேசெய் நீர்நொச்சித் தாழ்வின் மேவுஞ் சீர்சித்தி விநாயகரே ஆடிர் ஊஞ்சல்.

3:

5.

(பிலம்—பாதலம்; கரகம்—கமண்டலம்; தூசசுல—நூசு+ அகல—குற் றம் நீங்க; பொன்னி—காவேரி; மகவான் — இந்திரன்;)

செங்கமல மலர்த்தடத்திற் பிரச முண்ணச் செலும் பிரசம் அத்தடத்தில் அணேந்து மூழ்கும் மங்கலநல் அணிஅணியும் மடவார் தங்கள் மதிவதனம் வசனமென மயங்கி வீழர அங்களேயார் கைகொடுகைத் திடவக் கையில் அண்ந்துழலும் அரியாலே யூரில் நாளும் புங்கவர் சேர் நீர்நொச்சித் தாழ்வின் மேவும் புகழ்சித்தி விநாயகரே ஆடிர் ஊஞ்சல்.

(பிரசம்—தேன்; பிரசம்—வண்டு; கைகொடுகைத் திடவக்கையில்— —கைகொடு உகைத்திட அக்கையில்; உகைத்திட—துரத்த; புங்க வர் – உயர்ந்தோர்;)

பற்றலர்முப் புரத்தினமர் முடிப்பானுற்ற பரமனிவர் வையமது பாழாம் வண்ணம் செற்றமொடு மறுத்தருளுந் தேவ தேவா சீதைமணு ளன்றனக்கு வீரகக்திப் பற்றகலச் செய்தபெருங் கருணே வாழ்வே பராபரைமுன் பயந்தமத களிறே நல்லோர் உற்றவரி யாஸ் நீர் நொச்சித் தாழ்வில் உறுசித்தி விநாயகரே ஆடிர் ஊஞ்சல்.

(பற்றவர்—பகைவர்; அமர்முடிப்பானுற்ற—அமர் முடிக்கும்பொருட் டும் பொருந்திய; பரமனிவர் வையம்—பரமன் இவர் வையம்—சிவ பெருமான் ஊர்ந்த தேர்; செற்றம்—கோபம்; வீரகத்தி—வீரரைக் கொன்ற பழி; பராபரை—உமை;)

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

புனக்குறவர் மகள்வள்ளி மைய லாலே புலம்புறிஇ அயர்வுற்ற புனித வேடன் மனக்குறையை அகற்றமதம் பிலிற்றும் வேழ வடிவாகி ஆங்க2ணந்தே அருளு நாதா தனக்குவமை பிறிதின்றி மேன்மை வாய்ந்த சற்சனர்சேர் அரியாலே யூரிற் றெய்வ வனக்குலமார் நீர்நொச்சித் தாழ்வி லென்றும் வாழ்சித்தி விநாயகரே ஆடிர் ஊஞ்சல்.

(புலம்புறீ இ—புலம்புற்று)

பீடுபெறு மதிக்கொழுந்தார் சடையு மாடப் பேரெழிலார் குழையணியும் காது மாடத் தோடுசெறி மாலேயணி மார்பு மாட சுடர்வலயம் விளங்குமிரு புயமு மாட ஒடுமதப் புழைக்கரமும் ஓங்கி ஆட உயர்கமல மலர்ப்பதங்கள் இரண்டுமாட நாடுமரி யாலே நீர் நொச்சித் தாழ்வில் நண்ணுசித்தி விநாயகரே ஆடீர் ஊஞ்சல்.

(வலயம்-தோளணி;)

சக்கிரபா ணிக்கன்னே சாபஞ் சீத்தோய் தானவராற் றுன்பமுறு தேவர்க் காத்தோய் இக்கிரசம் விரும்புமிப வதனத் தோனே ஏத்துமடி யார்க்கிசைநல் வசனத்தோனே மிக்குவரு மடியார்கள் விரும்புஞ் செல்வா மேதகுசீர் அரியாலே யூரின் மன்னும் தக்கவெழில் இசைநொச்சித் தாழ்வி லென்றுஞ் சார்சித்தி விநாயகரே ஆடிர் ஊஞ்சல்.

(சக்கரபாணி—சக்கரத்தைக் கையில் **உடையவன் (விஷ்ணு) இக்கிர** சம்—இக்கு இரசம்—கருப்பந்சாறு; இபம்*—யானே:)* 

6.

7.

8.

தேவர்தினந் தொழுவாரே ஆடீர் ஊஞ்சல் தீயர்மனந் தழுவாரே ஆடீர் ஊஞ்சல் மாவியலேங் கரத்தாரே ஆடீர் ஊஞ்சல் மதிதவழும் சிரத்தாரே ஆடீர் ஊஞ்சல் மூவர்தொழு வானவரே ஆடீர் ஊஞ்சல் முழுதுலகும் ஆனவரே ஆடீர் ஊஞ்சல் தாவீலரி யாலேநீர் நொச்சித் தாழ்வில் சயசித்தி விநாயகரே ஆடீர் ஊஞ்சல்

9.

10.

(தீயர் மனந்தழுவார்—தீயவர் மனகிற் சேராதவர்; மாவியலேங்க ரம்—பெருமை பொருந்திய ஐந்து கரம்; மூவர்—பிரமன், விஷ்ணு, உருத்ரிரன்; தாவில் தா+இல்—குற்றம் இல்லாத; சயம்—வெற்றி)

வாரணத்தா னளத்கோளே அளித்த மைந்தா வாரணத்தா னனத்தோனே அழித்த மைந்தா காரணத்தா னத்தவர்கள் கண்ணுளோனே காரணத்தா னத்தவர்கள் கண்ணுவோனே ஆரணத்துட் பொருளாகி அமருந் தேவே அழியாத வளவரியா லேயினின் மேன்மை பூரணத்தார் நீரநொச்சித் தாழ்வில் வைகும் புகழ்சித்தி விநாயகரே ஆடீர் உனஞ்சல்

(வாரணத்தானனத்தோனே அளித்த மைந்தா—வாரணத்தான் அனத் தோனே அளித்த மைந்தா; வாரணத்தாளேயும் அன்னத்தோனேயும் காத்தவீரா; வாரணத்தான்—சங்கினேயுடைய திருமால்; அன்னத் தோன்—பிரமன்.)

வாரணத்தானனத்தோன்—கயமுகாசுரன்; காரணத்தானத்தவர்கள் கன்ணுளோளே — காரணத்தானத்தவர்கள் – பிரம விஷ்ணுக்கள் — படைத்தல் காத்தல்களுக்குக் காரணர்களாசிய வைகுந்த பிரமலோ கத்தவர்கள், கண்ணுளோன் — எஞ்ஞான்றும் கண்ணுல் காண்கின்ற வன்,

காரணத்தானத்தவர்கள் கண்ணுவோனே—காரணத்தான் அத்தவர் கள் கண்ணுவோனே—மோட்சம் காரணமாக அந்தத் தபோதனர்கள் கருத்திற்கொள்ளுவோன்

11.

மாரிமிகு சீமூதம் மலிந்து வாழி மாநிலத்திற் பல்வளமுஞ் சிறந்து வாழி சீரிசையும் அறத்துறைகள் பொலிந்து வாழி செய்யமறை யோர்மறையோ டிசைந்து வாழி ஏரிசைவெண் ணீற்றினுடு சைவம் வாழி ஏத்துமரி யாலேயினில் ஏமம் மிக்க பாரிலுள்ளோர் போற்றிடுநீர் நொச்சித் தாழ்வில் பரவுசித்தி விநாயகரும் சிறந்து வாழி.

(சீமூதம்—மேகம்; ஏமம்—மயக்கம்) செருதும்—மேகம்; ஏமம்—மயக்கம்)

> Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

### அமுதைப் புணர்வது என்று?

பண்டிதை திருமதி பொன் பாக்கியம் விக்ரோ றியாக் கல்லூரி, சுழிபரம்.

**#[]** வா வரம் கொடுப்பது அழது. மணி வாசகப் பொமான் சிவபெருமானே அமு அமுதின் சுவையாகக் காகக் கண்டார். கண்டார். அறுபத்துமூன்று நாயன்மார்கள் உலகில் வாழ்ந்து மறைந்த பெரியோர்கள் இறைவனிடம் சாவாவண்ணம் வரம்பெற் றவர்கள். மார்க்கண்டேயர் தமது உயிரை வாழவைத்ததோடு தம்மை மரணம் தீண் டாதிருக்க இறைவனிடம் தவம்கிடந்தார். தம்மைத் தவ மிருந்து பெற்றுவளர்த்த பெற்றோர்க்குத் தாம் செய்யக்கூடிய நண் றிக்கடன், உயிருடன் வாழ்வது தான் என்று அவர் எண்ணிஞர். தவம் இருந்தார். வேண் டுவார் வேண்டுவன ஈபவனுகிய இறைவன், மறலியை உதைத்து மார்க்கண்டேயருக்கு பதிறை வயசினே அளித்தார். என்றும் இவை யாவற்றுக்கும் காரணம் யாது? அவர்கள் சாவா மருந்தாகிய சிவ அமுதத் தைப் பற்றியிருந்தமையே. இன்று உலகில் வாழுகின்ற நாமோ அமுதுக்குப் பதிலாக நஞ்சினப்பற்றி எண்ணிலடங்கா அல்லலே அடைகின்றேம். இந்த நிலேயிலே வாழும் எங்களேப் பார்த்துத்தான் மணிவாசகப் பெருமான் ''அமுதின் சுவையைப் புல்லிப் புணர்வது என்றுகொல்லோ '' எனக் கேட் கின் ரூர்.

அந்தக்கரணங்களுள் அகங்காரத்தின் வழி மாத்திரம் நின்று நான் எனது என்னும் எண்ணத்தோடு கருமம் செய்பவர்கள் நாங்கள். நான் எனது என்னும் செருக் கறுப்பவன் இறைவன். தருக்கிச் செருக்கித் திரியும் மக்கள் ஒருவர் செருக்கை மற்றவர் கள் மாற்றுவார்களா? இன்றேல் அவர்க ளால் ஒருவருக்கொருவர் உதவிசெய்யமுடி யுமா? இல்லே. நம்முடைய நன்மையின் பொருட்டு நமக்கு இன்பமும் துன்பமும் தந்துதவுகின்ற இறைவன் ஒருவன்தான் எங்களுடைய செருக்கினே அறுப்பான். செருக்கற்ற உள்ளத்தையே திருவள்ளுவர்

மலர் (இருதய கமலம்) என வர்ணிக்கின் ரூர். இறைவண் நம்முடைய இருதய கம லத்தில் வீற்றிருக்கச்செய்யும் வல்லமையை நாம் பெற்றுவிட்டோமானுல் அமுதின் சுவையைப் புணர்ந்தவர்களாகிவிடுவோம். ஆனுல், நாமோ நம்முடைய தூய்மையான இரு தயத்தை மாசுபடுத்துவதிலேயே மாறிநின் பொழுதைக் கழிக்கின்றேம். றெம்மை மயக்கிடும் வஞ்சப் புலன்வழி மனசை விடுகின்றோம். நம்முடைய புலனே மாறிநிற்கவிடாது அவ்வவற்றுக்குரிய நெறி யிற் செல்லவிடுவோமாயின் அதுவே மன மாசு நீங்கத்தக்க வழியாகின்றது. இறை வன் நமக்கு இத்தனே உறுப்புக்களேயும் எதற்காகத் தந்தருளிஞர் என்பதற்குத் தக்க விடை பகருவது நாவுக்கரசரின் திரு வங்கமாலேயாகும். இந்தப் பிறவியில் நமக் குக் கிடைத்த உறுப்புக்களேத் தகாதவகை யிற் பிரயோ கிப்போ மாஞல் அடுத்த பிறவி யில் நிச்சயம் உறுப்புக்குறை உடையவர்க ளாகவே பிறப்போம். இதில் சந்தேகம் கொள்ளவேண் டாமென் பதற்காகவே இறைவன் அத்தகைய குறைபாடுடையவர் களே நமக்கு முன்பு விட்டிருக்கின்றூர். ஆத லால் அவஞல் அருளப்பட்ட யாவற்றையும் அவன் கருத்தறிந்து நாம் உபயோகிக்க வேண்டும் — அவன் பணிக்கே அர்ப்பணிக்க வேண்டும். இன்றேல் நாம் குளிக்கப்போய் சேறுபூசியவர்களாகிவிடுவோம். ஆகவே நமது கடன் அவன்விட்ட வழிநின்று கன்ம பலனே விருப்பு வெறுப்பின்றி அனுபவித்த லாகிய ஒன்றே.

இந்த நெறியிலேநின்றுவாழ்ந்து இறை வனுடையபேரின்பத்தை நுகர்ந்தவர் நமது நாயன்மார். கரும்பின் இனிமை அதனேச் சுவைத்தவனுக்கே தெரியும். அச்சுவையறி யாதானுக்கு எத்துணே ரசம் சொட்டும் வார்த்தைகளால் விளக்கம் கொடுப்பினும் அவன் அதனே உணர்ந்துகொள்ளமாட் டான். அதேபோன்று இறைவனேப்பற்றி—

\*

அவனுடைய இன்ப உருவைப்பற்றி அறிய வேண்டுமாளுல் நாழும் மணிவாசசராக மாறவேண்டும். மணிவாசகர்தான் இறை வண் அமுதாக வாய்மடுத்தவர். \* நாயிற் கடையாய்க் கிடந்த அடியேற்குத் தாயிற் சிறந்த தயாவான தத்துவனே" எனப் பாடியிருக்கின்றூர் அவர். உலகிலேயே anant மேலான அன்புள்ளவள் அன்னே. லும்பார்க்க, பால்நினத்தாட்டும் தாயிலும் பார்க்க — இறைவன் தயவு உடையவன் என்பதைத் தாழும் கண்டு எமக்கும் காட்டி யருளியவர் மணிவாசகர். இந்தப் பேரின் பத் தாய், எவ்வாறு எங்களுக்குச் சாவா மருந்தாகிய அமிர்தமாக விளங்குகில்றுள் என்பகை.

••அல்லிக் கமலத் தயனும் மாலும் அல்லா தவரும் அமரர் கோனும் சொல்லிப் பரவும் நாமத் தானேச் சொல்லும் பொருளு மிறந்த சு∟ரை நெல்லிக் கனியைத் தேணேப் பாலே நிறையின் அமுதை அமுதின் சுவையைப் புல்லிப் புணர்வ தென்று கொல்லோஎன் பொல்லா மணியைப் புணர்ந்தே\*\*

### என எடுத்துக் கூறுகின்றுர்.

விண்ண கத் தேவரும் நண்ணவும் மாட் டாதவன், பிரம விஷ்ணுக்களுக்கே அரிய வன், வாக்குமனுத்தன். ஆனுல் தன்மெய் யடியாருக்கோ நெல் விக்கனியையும். தேனேயும், பாலேயும், அழதைனும், அமுதின் கவையையும் ஒத்தவதை இருக்கின்ருன்; ஆகவே நம்மை உய்யவாட்கொண்டருளும் பொருட்டு நள்ளிருளில் நட்டம் பயின் ருடும் நாதனே வணங்க – வாழ்த்த – நாம் கடமைப்பட்டவர்கள். அந்த வழியைத் தான் மணிவாசகப் பெருமான் போன்ற சமயகுரவர்களும், சந்தான குரவர்களும் நமக்குக் காட்டிப் போந்துள்ளனர். அவர் காட்டிய வழிதின்று நாமும் அவ்வாரமு தைப் புல்லிப் புணர்வோமாக.



மற்றுப்பற்றெனக் கின்றி நின் திருப் பாதமே மனம் பாவித்தேன் பெற்றலும் பிறந்தேனினிப்பிற வாததன்மைவந் தெய்தினேன் கற்றவர்தொழு தேத்துஞ் சீர்க்கறை யூரிற்பாண்டிக் கொடுமுடி நற்றவாவுண நான் மறக்கினுஞ் சொல்லுநா நமச்சிவாயவே.

- சுந்தரர்

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

சிவமயம் ஸ்ரீ சீத்திவிநாயகப் பெருமான்மீது பிரார்த்தண சித்தி விநாயகரே வாரும் — என்றும் 1 தீராத வினேகளேத் தீரும் பத்தியாய்ப் பரவினேம் பாரும் – உமது பாதார விந்தந்துணே தாரும் தாய்தந்தை யானவரும் நீரே – மற்றுந் 2 தாரம் தமருமெல்லாம் நீரே நோயைத் தருபவரும் நீரே – தந்த கோய்க்குமருந் தானவரும் நீரே பஞ்சபூத மானவரும் நீரே – பொல்லாப் 3 பஞ்சப்புலன் தந்தவரும் நீரே வஞ்சப்புலன் அடக்கி அருள் வீரே – எமக்குத் தஞ்சமும்மை யல்லாற்கதி யாரே ஐந்துகரத் தானேமுகத் தீரே — அண்ணல் 4 அறுமுகனுக் கண்ணஞ னீரே வந்திருப்பவர்க் கின்னருள்செய் வீரே – அம்மை வள்ளியைத் தம்பிக்களித் தீரே. நீர்நொச்சித் தாழ்விலுறை வீரே – **எமக்**கு 5 நீடுபுகழ்ச் செல்வந்தரு வீரே சேருமடி யார்க்கருளு வீரே – உமது சேயர்துதிப் பாட்டில்மகிழ் வீரே. அழுக்கா றவாவெகுளி போக்கி — பேர் 6 அன்பு மறனுமெம தாக்கி விழுப்பொருளே! மனசைச்செம்மையாக்கி – அதில் வீற்றிருப்பீர் முன்னேவினே போக்கி. பொய்மைபேசா திருக்கவரம் தாரும் — என்றும் 7 புறங்கூரு நேர்மையினேத் தாரும் தெய்வமுமைத் துதிக்கவருள் கூரும் – என்றும் தித்திக்கும் பேரின்பந் தாரும்.

|   | வேறு                                                                                                                                                            |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 | சித்தி விநாயகனே வா வா வா<br>சித்தந் தெளிய அருள் தா தா தா<br>அத்தி முகத் தோனே வா வா வா<br>அஞ்ஞானம் போக்கியருள் தா தா தா.                                         |
| 2 | ஒங்கார மெய்ப்பொருளே வா வா வா உ<br>ஆங்காரம் போக்கிஅருள் தா தா தா<br>மாங்கனியைக் கொண்டவனே வா வா வா<br>மமகாரந் தீர்த்தேஅருள் தா தா தா                              |
| 3 | வேலவற்கு முன்னவனே வா வா வா<br>வேண்டும் வரமெனக்குத் தா தா தா<br>மேலவர்க்கும் மேலானுய் வா வா வா<br>மீண்டும் பிறவாவரம் தா தா தா.                                   |
| 4 | நீர்நொச்சித் தாழ்வோனே வா வா வா<br>நிர்மலனே நித்யானந்தம் தா தா<br>தேவர்க் கருள்புரிவோய் வா வா வா<br>தெவிட்டாத பேர்ன்பந் தா தா தா.                                |
| 5 | கஜமுகணேச் சங்கரித்தோய் வா வா வா<br>அபயம்! எணேக் காக்கவருள் தா தா தா<br>சிவஞர் முகற்கொழுந்தே வா வா வா                                                            |
|   | தினமும்உனேத் துதிக்கவருள் தா தா தா.<br>கண்ணிகள்                                                                                                                 |
| 1 | சிக்தி விநாயகனே எங்கள் குல தெய்வம்<br>சித்திபுத்தி நாயகனே எங்கள் குல தெய்வம்<br>சத்திக் கணபதியே எங்கள் குல தெய்வம்<br>பத்தர்க் கருள்புரியும் எங்கள்குல தெய்வம். |
| 2 | யானே முகத்தோனே எங்கள்குல தெய்வம்<br>ஆனனம் ஐந்துடையான் ,, ,,<br>ஞானசத்தி பாலகனே ', ,,<br>ஞானத்தின் தோற்றமவன்                                                     |
| 3 | ஒங்கார ரூபனவன் எங்கள் குல தெய்வம்<br>உள்ளத்தே வீற்றிருப்பான் """<br>நீங்காக் துணேயாவான் """<br>நீக்கமற நிறைந்திருப்பான்                                         |
| 4 | ஒற்றை மருப்போனே எங்கள்குல தெய்வம்<br>நெற்றிக்கண் ஒன்றுடையான் """<br>பற்றறுத்தே ஆட்கொள்வான் """<br>பாசவினே தீர்த்திடுவான்                                        |
| 5 | தீர்நொச்சித் தாழ்வோனே எங்கள்குல தெய்வம்<br>நீடுபுகழ் நன்குடையான்<br>யார்க்கும் அன்புப் பிள்ளேயாரே """<br>யாமவரைப் போற்றிசெய்து அடைவோம் பேரின்பம்.               |

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

······

### 🕨 சித்திவீநாயகச் செல்வப்பிரான் பெருமை 🌗

#### பண்டிதர் பொ. கிருஷ்ணபிள்ளே அவர்கள் வியாபாரிமூலே, பருத்தித்துறை.

ணியது அதனுல் சிற்றெலியே எம்பிரா 7னத் தாங்கிக்கொள்ளும் இயல்பினதாகும்.

அடியர் இடரும் உயிர்ப் பிணியும் பேக்க வந்த கணபதி

> பிடியதன் உருவுமை கொளமிகு கரியது

> வடிகொடு தனதடி வழிபடும் அவரிடர்

> கடிக**ண பதிவர அரு**ளினன் மிதகொடை

> வடி வினர் பயில் வலி வலமுறை யிறையே.

கன்னே அன்பிறேடு வழிபடுபவர் இடரைப்பொடியாக்கவே வலிவலம் என்னு மிடத்தில் அப்பனும் அம்மையும் பிரணவ ருபமான இப்பெருமான் த் தந்தருளினர் என்கிரூர் நமது முதற் குரவர் சம்பந்த மூர்த்திகள். வலி வலத்திலுள்ளோர் ஈகை அருள் ஈயும் யால் மிக்கோர்; ஆகலின் பெருமானரை ஆண்டு சிவமும் சக்தியும் அருளினர் என்று நயம்பட இப்பா, நமக் குக் காட்டுகிறது. கணபதியின் காள வழிபட கடைகளெலாம் பொடியாகும். அருளும் தம்மிடம் குடிகொள்ளும் மக்க ளுக்கு ஏற்படும் மிக்க துக்கமும் துடை படும் விட்டு நீங்காத உடற்பிணிகளோ டும் ஆன்மாவை இயற்கையில் பந்தித் துள்ள கொடும் உயிர்ப்பிணியும் BLL வராகு எட்டப் பிரிந்தோடவே மகம் பொழியும். கருணே யானேயை அம்மையும் நமக்குத் தந்துள்ளாரென்று வருகாறும் அதே சம்பந்தப்பெருமான் மீட்டும் அருட் பாடலொன்று அருளியுள்ளார் அப்பாடல் வருமாறு:--

### நுண்ணிய ஞானமே வடிவான அற்புதப்பிரான்

விகாயகப் பொமான் சிவச் கின் வேருகாத முதற்கண் நாம் வணங்கும் கெய்வமாவார். விநாயகன் என்பதன் பொருள் தனக்குமேல் தலேவன் இல்லாத தனிப்பெருந் தலேவன் என்பதாகும். எஞ் ஞான்றும் இளமையோடு இருந்து அருள் புரிவதால் இப்பெருமாசேப் பிள்ளேயார் என்று அழைப்பர். கலேஞானங்களுக்கெல் லாம் இருப்பிடமாயிருந்து அந்தஞானத்தை இலகுவில் அருளும் பெருமான கலஞா னக் குஞ்சரக்கன்று என்றே நல்லார் போற்றுவர். பல திருநாமங்களுடன் இலங் கும் இப்பெருமான் விச்கினங்களேக்கெடுப் பதால் விக்கினேஸ்வரன் என்றும் அடி யாருக்குச் சித்திகள் அருளுவதால் சித்தி விநாயகன் என்றும் மக்களால் போற்றப் படுகிருர். வி நாயகப்பெருமான் திருவுரு பிரணவ வடிவானது அதனுல் இப் ராஃஎ ஒங்காரமூர்த்தி என்பர் பல பெயர்களால் சட்டப்படும் இப்பெருமான் சதுக்கம், சந்தி, குளக்கரை, ஆற்றோேரம், தருவின் ஆதியாம இடங்களெங்கணும் நிழல் தன்னே சுலபமாக எழுந்தருளி மக்கள் வழிபாடாற்ற அனுக்கிரகிப்பான். மஞ்ச மண்ணலோ, சாணத்தாலோ, ளாலோ. உருவத்தைக் கையாற் பிடித்து கன் நுனியில் அறுகு குற்றி வெகு இலேசாக அமைத்து வழிபட வழி செய்யும். இப்பி ரான் கருணேதான் என்னே! சகல திரு அங்கங்களும் விசேடமாகத் துதிக்கையும் தொப்பை வயிறும், பொருந்த அமைந் துள்ள இப்பெரு வடிவினன் சிறு எலியில் எழுந்தருளுவதாக நம்மனேர் நின்ப்பர். பெரு வடிவத்தை சிறு எலி எப்படித்தாங்க இயலும்? ஞானம் பாரமற்றது; மிகநுண்

செற்றிட்டே வெற்றிச்சேர் திகழ்ந்ததும்பி மொய்ப்பான் சேரேவாரா நீள்கோதைத் தெரியிழை பிடியதுவாய் ஒற்றைச்சேர் முற்றற்கொம் புடைத்தடக்கை முக்கண்மிக் கோவாகேபாய் மாதானத் துறுபுகர்முக இறையைப் பெற்றிட்டே மற்றிப்பார் பெருத்துமிக்க குக்கமும் போரநோய்தா மேயாமைப் பிரிவசெய் தவனதிடங் கற்றிட்டே பெட்டெட்டுக் கலேத்துறைக் கரைச்செலக் காணதாரே சேராமெய்க் கழுமல வளநகரே.

### காவிரி தந்த கரு2ணப்மெருமான்

கருணேவடிவான ஆணமுகப் பெரு மான் வல்லே விரைந்து வந்து அடியார் தம் அவலலும் தொல்லேயும் நீக்கி அவர் தம் மனச்கருத்தை முற்றச் செய்தகற்கு உதாரணங்கள் பலவுள. ஈண்டு சில்நோக்கு வோம். விண்ணுலகாட்சி இழந்த இந்தி ரன் சூரனுக்கள்தி மூங்கில் வடிவுகொண்டு சீர்காழிப்பதியில் எம்பிராலூப் புசிக்க பூங்கா ஒன்று ஆக்கினுன். நீரின்றி அது வாட கவலேயில் மூழ்கினுள் அவன். தென்திசை நோக்கி வந்த தவமுனிவன் அகத்தியன் குண்டிகையில் காவிரி நீர் கொண்டு வருகின்றுன். இந்திரன வே ைடு கோட்கினாங்க விநாயகப்பெருமான் காக வடிவுகொண்டு அதனேக் கவிழ்க்கின்றுர். கோபமுற்ற அகத்தியர் முன், அக்காகம் பிராமணக் குறும்புப் பையனுக தோற்று கிறது. அப்பையன் நெற்றியில் குட்டுவ தற்கு எடுத்த கையுடன் நிற்கும் அகத் த்யருக்கு முன் விநாயகப்பெருமான் தோற் றுகிருர். அகத்தியர் வியப்பும் அச்சமும் மிக்கவராய் தம்முடைய நெற்றியில் தாம் செய்த (சற்றததை நீசேந்து குட்டிக் கொள்ளுகிருர். இறைவன் அகத்தியருக்கு அருள் செய்ததோடு அவர் கேள்விப்படியே நெற்றியிற்குட்டி கையை மாறிப்பிடித்து தோப்புக்கரணம் இடுவோர்க்கு பாவமன் நீணேத்த சருமம் நிறைவேறச் னிப்பும்.

செய்தலு மாகிய வரமும் கொடுப்பதாக வாக்குப் பண்ணுகிருன். விநாயகரை இங் வழிபடும் ഥതനത്വ மக்கள் ஙனம் நோக்கி நகைச்சுவைப்பாடல் பற்பல தந் துள்ள காளமேகப்புலவர் "குட்டி மறிக்க ஒரு கோட்டாணயும் பெற்றெடுத்தாள் சிற்றிடைச்சி" என்று பாடியுள்ளார். இச் சிலேடைப் பாவில் ஒரு கோட்டான் வழி தவறும் இடைச்சியின் குட்டிக‱ மறிக் கிருன் என்றும் சிறிய இடையையுடைய கையிரண்டையும் அம்மை உமாதேவி கம் நெற்றியிற் குட்டி மாறிப்பிடித்து வழிபட ஒரு கொம்பை உடைய விநாய களேப் பெற்றெடுத்தான் என்றும் நயமு றப் பாடியுள்ளார். இவ்வாற்றுல் Diss ான் நந்தவனம் செழித்தோங்கி இந்கிரன் செய்யும் சிவ அர்ச்சனேக்கு பூக்களேக் கொடுத்தகாவிரி நந்தமிழ்நாட்டிடை ஒடச் செய்த காரணக்கடவுள் விநாயகரோன் றும் நமக்குத் தெரிவிக்கிருர்.

### கல்லில் காவியம் வரைந்த பெருமாள்

விநாயகப்பெருமான் அடியார்க்கு எளியவராய் அவர் கருமங்களே நிறை வேற்றுவித்து உலகிற்கும் நலம் பல வழங்கு கின்றூர். வியாசபகவான் வாடாத தவய்மிக்க முனிவர் பிரான். ஆகையால் அவர் பாடிய பாரத காப்பியத்தை மேரு கிரியில் தம் கொம்பை ஒடித்து எழுதுகரு வியாகக்கொண்டு விநாயகப் பெருமானே எழுதுவினேஞராகத் தொண்டாற்றுகிருர். கல்லிலை வரைந்தமையால் என்றும் நின்று நிலவி இந்தநூல் ஐந்தாம் வேகமாகப் போற்றப்படுகிறது. வில்லி தம் தமிழ்ப் பாரதக் காப்பிலே இந்த அருஞ்செயல்க் குறப்பிட்டு கணபதியைத் துகித்து தம் நூலுக்கும் அவரைக் காப்பாளன் ஆக்கு கிருர். திருவாதவூரடிகள் புராணக் காப் பும் இங்ஙனமே விநாயகப்பெருமான் திரு விலேயாடலே அழகுறக் காட்டி அந்நூல் நிலமிசை நிலவ வழிசெய்கிறது. அருண **கி**ரிநாதரு**ம்** ''முத்தமிழடைவிகோ முற்ப**்** கிரிதனில் முற்பட எழுதியமுதல்வோனே" என்று இயல், இசை, நாடக முறையை

யுடைய அரும்மொழியை எழுதியபகவானே முதன்மையாகத் துதிக்கிரூர்

குமரகுருபரரும் உன் அப்பனுக்கு மேல் நான் கவி செய்யப்போகிஃறன். ஆகையினுல் நீவலிந்து வந்து உதவி செய்வாய்தானே, என்று களிற்றுமுகப் பெருமானே மதுரைக்கலம்பகக்காப்பில் சனி வோடும் நயத்தோடும் குறிப்பாக வேண்டு கிரூர். ஒப்படி வீநாயசப்பெருமான் முதலா வது எழுது வினேஞராக (Clerical Servant) இருப்பதால் கவ்விக்கு ஆரம்ப மூர்த்தி ஆகிரூர்.

புத்தியும் சித்தியும் முத்தியுமே அருளும் வள்ளல்

முத்தியையும் மிக இலகுவில் மூத்த பிள்ளேயார் அடியார்க்கு அருளுவதை ஒளவை அன்னேப்பிராட்டியார் தம் அகவ லில் நாம் அறியச் செய்கிருர். ஒளவை யார் வேழமுகன்மிது குழைந்த அன்புடை யர். சுந்தரமூர்த்தி நாயஞர் வெள்ளாண மீது இவர்ந்து சேரமான் பெருமான் நாய ரூர் குதிரையீது உடன்வா தயில் செல் லும் காட்சியை மனக்கண்ணிற் பதித்து காழும் அவர்களுடன் செல்வகற்காக விநாயக வழிபாட்டை வெகுவிரைவில் ஆற்றுகிருர்: பிள்ளேயாரோ அவ்விகுவ ருக்கும் முன்னரே தாம் தமிழ் முதாட் டியை சயிலே சேர்த்துவிடுவதாகக்கூறிய ருளி அம்மையார் தம் வழிபாட்டை ஆறு தலாகச் செப்புமாறு தேற்றங்கூறுகிருர், சுந்தரரும் அவர் உயிர்த்தோழர். சேர ரும் கிழவியார் தமக்கு முன்னரே கயிலே வந்தடைந்த அதிசயத்தினுல் விம்மிகநீர ராகிருர். வேழமுகன் அருளால் காம் காலால் வராது அவர்மீது, கொண்ட நம் பிக்கையால் பெருமான் தும்பிக்கை துணே யாக வல்விரைந்தெய்திய அருள்வழியை அருளிச் செய்கிரார்.

இங்ஙனம் வேழமுக விநாயகன் புத்தி சித்தி முத்தி எலாம் தந்து ஏழை அடி யாருக்கு வழித்துணேயாகுந் தன்மையை யும் அறிந்து அறிவான நேசக்கணபதி யைச் சரணம் அடைவோமாக!

விரும்பிநின்மலர்ப் பாதமே நினேந் தேன் வினேகளும் விண்டன நெருங்கிவண் பொழில் தூழ்ந் தெழில்பெற நின்ற காவிரிக் கோட்டிடைக் குரும்பமென் முலேக் கோதைமார் குடைந் தாடுபாண்டிக் கொடுமுடி விரும்பனேயூனே நான்மறக்கினுஞ் சொல்லுநா நமச்சிவாயவே. – சுந்தரர்

-

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# பூசா விபரங்கள்

### - கோயிற் பரிபாலகர்

றீத்தியர், நைமித்தியம், ஆகாமியம் என்னும் மூன்றவசைப் பூசைசள் விதிமுறை களும், நேரஒழுங்குந் தவருமல் நடை பெற்று வருகின்றன. பூசகர், உபயகாரர், அடியார்கள் ஆகிய முத்திறத்தோரின் அன் பும், ஆதரவும், ஊச்சுமும், ஒத்தழைப்பும், இவை அனேத்திற்கும் மூலகாரணமான திருவருளுமே எல்லாவற்றைவும் சீரா க நடத்திவருகின்றன.

### i. நித்திய பூசை

| உசக்காலப் பூசை   | ஆரம்பம் | 6  | மணி |
|------------------|---------|----|-----|
| காகப்பூசை        |         | 8  | மணி |
| உச்சிக்காலப்பூசை |         | 12 | மணி |
| மாலேப்பூசை       |         | 6  | மணி |

ஆகத் தினமும் நான்கு காலப் பூசைகள் நடைபெற்றுவருகின்றன.

### ii. நைமித்திய பூசைகள்

இவை கொக்குவில் இரகு நாத ஐயர் அவர்களின் வாக்கிய பஞ்சாங்கத்தில் பக் சம் 82 அல்லது 83 இல்) இடப்பெற்று வரு கின்றன. அவற்றின் விபரம் பின்வரு மாறு:

- சதுர்த்தி: மாதந்தோறும் நிகழும் பூர்வ பக்கச் சதூர்த்தியில் விசேட அபிஷேக மும், மதியம் 12 மணிக்கு மூலமூர்த்தி கட்குத் தீ பாரா தலே யும், 12-30 மணிக்கு வசந்தமண்டபப் பூசையும், தொடர்ந்து மூஷிக வாகனத்தில் உள் வீதி உற்சவமும் நடைபெறும்.
- 2. வீநாயகர் சஷ்டி: கார்த்திகை மார்கழி மாசங்களில் நிகழும் விநாய கர் சஷ்டிச்குமுன் 20 அல்லது 21 நாட் சளச்கு விசேட அபிஷேகமும், மதியம் 12 மனக்கு மூலமூர்த்திகளுச்குத் திபா ராதனேயும் நிகழும். பூசை முடிந்த வடன் பின்வேயார் கதை படிக்கப்படும். விரதம் அனுட்டிப்பலர்கள் காப்புக் கட்டிக்கொள்வர். பெருங்கதை தினத் திற்கு முதனுன் மாலே 5-30 மணியன

வில் கஜமுக சங்காரமும், பெருங் கதையிலன்று படிப்பு முடிந்தவுடன் பி. ப. 2-00 மணிக்கு வசந்தமண்டபப் பூசையாகி சுவாமி மூஷிகாரூடராய் வெளிவீதி வலம்வருதலும் நிகழும்.

- 3. இருவெய்யாவை: மார்கழி மாசத்தில் நிகழும் பத்துத் தினங்களிலும் அதி காலே 4-15 மணிக்குத் திருப்பள்ளி யொருக்கும் சிவனுக்கும் விசேட அபிஷே கங்கள் நடைபெறும். தீபாராதனே 5-00 மணிக்கு ஆரம்பமாகும். ஆரா தனே முடிந்தவுடன் திருவெம்பாவை பாடுதலும், தொடர்ந்து திருவாதவூ ரடிகள் புராண படனமும் நிகழும். திருவாதிரைதினத்தன்று வழமையான நிகழ்ச்சிகளுடன் காலே 7-00 மணிக்கு வசந்தமண்டபப் பூசையாகி சுவா மி இடபா ரூடராய் வெளிவீதி வலம் வருவார்.
- 4. மகோற்சவம்: ஆவணி மாசத்தில் ஸ்ரீ தித்தி வி நாயகப் பெருமானுடைய மசோற்சவம் கொடியேற்றத்துடன் ஆரம்பமாகி 11 நாட்கள் நடைபெறும். இத் திருவிழாக்களின்போது, கந்த சுவாமியாரும், சண்டீசப் பெருமானும் உடன் எழுந்தருளுவர். ஆவணிப் பூர ணயிலன்று தீர்த்தம் காலே 8 மணியள விலும், அதற்கு முதல் நாள் தேர்த்திரு விழா காலே 9-15 மணியளவிலும் நடைபெறும். பகலில் உள்வீதித் திரு விழா 12 மணிக்குமுன்பும், இரவில் வெளிவீதித் திருவிழா 11 மணிக்குமுன் பும் முற்றுப்பெறும்.
- 5. அலங்கார உற்சலம்: பங்குனி மாசத்தில் சிலனுக்கும் அம்மனுக்கும் 11 நாட்கள் அலங்கார உற்சவம் நிகழும். பகலில் அபிஷேகமும், இரவில் வெளிவீதி உற் சவமும் நடைபெறும். தேர்த்திருவிழா காலே 8 மணிக்கு ஆரம்பித்து 11 மணி க்கு முற்றுப்பெறும். தீர்த்தம் பூரணேயி

லன்று காலே 8 மணியளவில் நடை பெற்று 9 மணியளவில் மகேஸ்வர பூசையுடன் முற்றுப்பெறும்:

- 6. இலட்சார்ச்சனே : சித்திரை மாசத்துப் பூரண்தினத்தன்று பஞ்சமுகவிநாயகப் பெருமானுக்கு அர்ச்சனே ஆரம்ப மாகும். இவ்வர்ச்சனே மாலேப்பூசை முடிந்தபின்பு 7 மணி தொடக்கம் 10 நாட்சளுக்கு நடைபெறும். ஆரம்ப தினத்தன்றும் முடிபுதினத் தன்றும் விசேஷ அபிஷேகங்கள் நிக்ழும்.
- 7. நவராத் நிரி: மாலப்பூசை முடிந்த வுடன் 6-15 மணிக்கு நவராத்திரிபூசை ஆரம்பமாகி நடைபெறும். விஜயதசமி யிலன்று சுவாமி அரியாலே பிரப்பங் குள மகாமாரி அம்மன் கோயிலுக்கு மாலே 5 மணியளவில் குதிரை வாக னத்தில் இவர்ந்து செல்வர். அங்கு அம்புபோட்டபின் 7-30 மணிவரையில் திரும்பிப் பவனி வருவர்.
- 8. கந்தசஷ்டி: ஆறு நாட்களிலும் விசேஷ ஆராதனேயும் புராணபடலமும் நடை பெறும். 6-ம்நாளில் மாலே 5-30 மணி யளவில் சூரசங்காரம் நிகழும்:
- 9. உஷக்கால அபிஷேகம்: கடந்த நான்கு வருடங்களாக வெள்ளிக்கிழமை தோறும் அதிகாலே 5 மணிதொடக்கம் அபிஷேகமும், 5-30 மணிக்கு விசேஷ ஆராதனேயும் நிகழ்ந்து வருகின்றன. தொடர்ந்து 15 நிமிஷநேரம் சமய சம்பந்தமான அறிவுரைகள் வழங்கப் பட்டு வருகின்றன.
- 10. மர்தச் சங்கிராந்தி: அபிஷேகமும் உற் சவமும் தீர்த்தமும், சித்திரை தை ஆகியமாதங்களில் நடைபெறும். மற்ற மாதங்களில் காலே 7-30 மணிக்கு அபி ஷேகமும், 8 மணிக்கு ஆராதனேயும் நிகழும்.
- 11. விசேட உற்சவங்கள் : வைகாசிப் புனர் பூச நட்சத்திரத்தன்று பிள்ளேயா ருடைய கும்பாபிஷேக தினம் கொண் டாடப்படும். அன்று பகல் 11 மணிக்கு

\*

சகஸ்ரசங்காபிஷேகமும், இரவில் பூந் தொட்டியில் பஞ்சமுக விநாயகரின் உற்சவமும் நடைபெறும்:

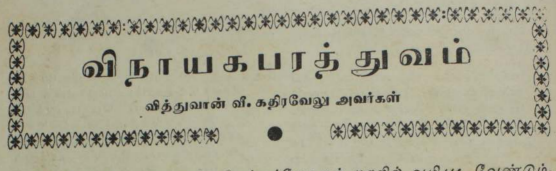
சிவன் கும்பாபிஷேக தினமாகிய தைமாத உத்தரட்டாதி நாளன்று பக லில் தியாகராசப் பெருமானுக்கும் இராஜராஜேஸ்வரி அம்பாளுக்கும் சங் காபிஷேகமும், இரவில் வெளிவீதி உற் சவமும் நிகழும். சிவனும் அம்மனும் இட பாரூட ராய் வெளிவீதி வலம் வருவர்,

கந்தசுவாமியார் கும்பாபிஷேக தினம் ஆனியில் வரும் விசாக நட்சத் திரம் அன்று காலே 8 மணிக்கு கந்த சுவாமியாருக்கும் சத்திகளுக்கும் விசேஷ அபிஷேகங்கள் நடைபெறும்.

- 12. சிவராத்திரி; இரவு நான்கு காலமும் விசேஷ அபிஷேகங்களும் ஆராதனே களும் நிகழும். இடைநேரங்களில் கூட் டுப்பிரார்த்தனே, புராண படனம், தேவாரப் பண்ணிசை, உபந்நியாசம் முதலியன இடம்பெறும்:
- 13. சோமவாரம் ! கார்த்திகை மாசத்தில் வரும் திங்கட்கிழமைகளில் மா லேப் பூசைக்குமுன் 5 மணிக்கு சிவனுக்கும் அம்மனுக்கும் விசேஷ ஆராதனே நிகழும்.
- 14. தீபாபலி, விளக்கீடு என்பனவும் கொண்டாடப்பட்டு வருகின்றன<u>:</u>

### iii. ஆகாமிய பூசை

இஷ்டசித்திகளே விரும்பித் தனிப்பட்ட வர்கள் செய்விக்கும் அபிஷேகம் முதலியன ஆகாமியபூசை எனப்படும். இவ்வகையான அபிஷேகங்களேச் செய்விக்க விரும்புவோர் ஒருகிழமை அறிவித்தல் கொடுத்து அபிஷே கம் செய்வதற்கு ஒழுங்குசெய்துகொள்வர். கோயினிற் பணம் கட்டி, பால் தயிர் இன நீர் கொடுத்தும் அபிஷேகங்களேச் செய் வித்துக்கொள்ளலாம். சிறிய நேர்த்திக் கடன் களே உடனுக்குடன் செய்வித்துக் கொள்ளலாம்.



[ விகாயகனே எக்கதுமஞ் செய்யும்போதும் முதலில் வழிபட வேண்டும். விகாயகனும் சிவமும் ஒன்றன பரம்பொருள். பரம்பொருளே அடைவதற்கு பிரணவப் பொருள் துணேயாகின்றது. அதற்கு ஆதாரமாக அமைவது அன்புகி?ல]

ஐந்து கரத்தனே யானே முகத்தனே இந்தின் இளம்பினற போலு மெயிற்றனே நந்தி மகன்றனே ஞானக் <mark>கொழுந்தி</mark>னப் புந்திமீல் வைத்தடி போற்றுகின்றேனே.

(தருமத்தரம்)

15 Tin எக்கருமத்தை ஆரம்பிக்கும் போதும் விநாயகப் பெருமான வழிபட்டே ஆரம்பிக்கின்றோம். விநாயகப் பெருமான வணங்காது தொடங்தம் கருமங்கள் முற் றப்பெறுவதில்லே. இடையில் ஏதாவது விக்கினங்கள் வந்து அவை தடைப்பட்டு விடும். விநாயகரை வழுத்தி ஆரம்பிக்கம் கருமங்களுக்கு நோவிருக்கும் விக்கினங் களும் விலகிவிடும். சைவ மக்கள் கண்ட அனுபவ உண்மை இதுவாகும் நினேத்த மாத்திரத்திலேயே விநாயகப் பெருமாண எம்முன் எழுந்தருளச் செய்யும் இலகு மார்க்கங்களே பெரியோர் எமக்குக் காட்டி யுள்ளனர். சாணத்தைப் பிடித்து வைத்து அதன் உச்சியில் அறுகம்புல்லேச் சேர்த்து விட்டால் அது விநாயகமூர்த்தமாகிவிடும். இக்தகைய மூர்த்தத்தின் முன்னிலேயில் ஆரா அன்புடன் தேங்காய் உடைத் நகற் பூர ஆராதணே செய்வதனுல் அப்பெருமா னின் அருள் எம்மை வழிப்படுத்துகின்றது. இவ்வாறு அடியார்களுக்க நேரவிருக்கும் விக்கினங்களேப்போக்கி அவர்களது இர்னல் களேத் துடைப்பதனுல் விர்கினேஸ்வரன் எனப் போற்றப்படுகின்றுர். சிவ கணங் களுக்குத் தலேவராக இருப்பதனுல் கணபதி எனவும், தனக்கும்ல் ஒரு தலேவனே இல் லாதவர் ஆகையிஞல் விநாயகர் எனவும்,

அழிவு செய்யும் மூஷிகத்தை வாகனமாகக் கொண்டு ஆணவமாகிய அதன் வலியைக் கெடுத்து, ஆன்மாக்கீள இரட்சிப் தனுல் மூஷிகவாகனன் என்றும், ஐந்து திருக்கரங் களே உடைமையினுல் ஐங்கரன் எனவும், யானேயின் முகத்தை உடையவரானமை யால் ஆனேமுகன் என்றும் இவ்வாருக இவர் போற்றப்படுகின்ரூர். பின்ளேயார் என்று எல்லோரும் அன்போடு அழைப்பதுமுண்டு. பிள்ளேயார் என வழங்கும் வழக்கமே இந் நாட்டில் அதிகமாகும்.

விநாயகப் பெருமான் தன்ீனவழிபடும் அடியார்களது இன்னல்களப் போக்குவது மல்லாமல் அவர்களுக்குச் சித்தியையும் புத்தியையும் வழங்கும் வள்ளலாகவும் விளங்குகின்றூர். இதனுலேயே சித்நி, புத்திகளே இப்பெருமானின் சத்திகள் என் றும் கூறுவர். விநாயக மூர்த்தத்தின் விசேடத்தை உணர்ந்த பெரியோர் அம் மூர்த்திக்குத் தனியான பல ஆலயங்களே அமைத்ததோடு நின்று விடாமல் ஏனேய ஆலயங்களிலும் அற்மூர்த்தியைப் பிர தட்டை செய்து வணங்கும் வழக்கத்தை யும் ஏற்படுத்தினர். அது மாத்திரமல்லா மல் எந்த ஆலயங்களிலும் இந்த மூர்த்திக் குத்தான் முதற் பூசை நடைபெறவும் செய் தனர். சிவபெருமானின் மூத்த திருக் குமாரராக இப்பெருமான் கருதப்பட்ட போதிலும் சிவன் கோயில் களிலும் விநாய கப் பெருமானுக்கே முதற் பூசை நடை பெறுகின்றது. வைதீக சமயங்கள் எல் லாம் விநாயக வழிபாட்டுக்கு முக்கியத்து வம் கொடுத்துள்ளன. 4

திரிசடைக் கடவுளாம் சிவன் முன்னர் மப்புரம் எரி செய்த நாளில் விநாயகப் பெருமான நின்யாது தேரில் இவர்ந்த காலே அத்தேரின் அச்சு முறிந்ததாகவும் பின்னர் விநாயகப் பெருமானே நினேத்து வழுத்தியபொழுது முறிந்த அச்சுப்பொருந் தியதா கவும் பராணங்கள் கூறு சின்றன. இவ் வாறு அச்சு முறிந்த இடம் அச்சிறுப்பாக்கம் என இன்றும் அழைக்கப்படுகின்றது. சிவ பெருமான் பூமியையே தேராகக் கொண் டார் என்று சொல்லப்படுகின்றது. விநாயக வழிபாட்டை மறந்தமையால் இப் பூமியின் அச்சு இற்ற சம்பவம் இப்பூமியில் வாழு கின்ற எம்மனேர்க்கு நல்ல பாடமாக அமைய வேண்டும். உலகியலில் ஏக்காரியக் தற்கும் விநாயகப் பெருமானின் அருள் அவசியம் என்பதை நாம் உணரவேண்டும். கன்னே நினேக்காதவர் • தன் தாதையே யெனினும் அவர் இவர்ந்த தேரினே அச் சிறுத்துச் சட்டத்தை நி&ு நாட்டியமை யால் இவரைச் சட்டமூர்த்தி என்றும் அழைப்பர்.

முன்னுளில் யானத்தலே கொண்ட ஓர் அசுரன் இருந்தான். அவனே கயமுகா சுரன் என அழைப்பர். அவன் கடுந்தவஞ் செய்து சிவபெருமானிடம் அளப்பரும் வரங் களேப் பெற்றிருந்தான். தனக்கு மனித ராலோ, தேவர்களாலோ, அசுரர்க ளாலோ, மிருகங்களாலோ, ஆயுதங்க ளாலோ மரணம் ஏற்படக்கூடாது என அவள் வரம் பெற்றிருந்தான். இத ஞல் அவனே வெல்லவோ, கொல்லவோ தேவராலோ, மூவராலோ முடியவில்லோ அதனுல் அவன் அகங்ரரித்தான். பல அக் கிரமங்கள் புரிந்தான். அவன்தான் ஆண வம். ஆணவம்தான் அவன், ஆணவத்தை அடக்க எவராலும் முடியாது. ஆண்டவன் தான் வரவேண்டும். சிவபெருமானே வந் தார். ஐந்து நிருக்கரங்களுடனும் ஆனே முகத்துடனும் வந்தார். தான் கொடுத்த வரத்துக்குப் பழுது நேரா வண்ணமே அவ் வாறு வந்தார். கயமுகனேத்தன் ஒற்றைக் கொம்பினுல் வதைத்தருளினர். கயமுகன் மாண்டான் அல்லன். அளுல் அவன் மூஷி க மாக வந்தான். மூஷிகம் ஆணவத்தின் இன்னேர் வடிவமே. அதுவும் இன்னல் தர வல்லது: எனவே அதன்மீது இவர்ந்து 2,000 அதனத் தன் வாகனமாக்கிஞர். வம் அடங்கிற்று: அடியார்கள்

அமை தியுற்றனர். அடியார்களுக்கு ஆகாது எனப்பட்டவற்றை தாம் ஏற்று அவர்களுக்கு ஆகக்கூடியவற்றை அருளுவதே இறைவனின் இயல்பாகும்: சிவருமான் ஆலகாலத்தை உண்டமை யும், முருகப் பெருமான் மயில் வாகனத் தில் இவர்த் தருளியமையும் விநாயகப்பெரு மான் மூஷிய வாகனத்தில் இவர்ந்தருளிய மையும் இவ்வியல்பினவே. தவம் என்றும் அவம் போகாது என்பதனேயே கயமுகா சுரன் வரலாறும் எமக்கு எடுத்தியம்புகின் றது. தவம் செய்வார் தங்கருமம் செய் வார் என்னும் வள்ளுவன் 'வாக்கும் அவம் போகாது. தவஞ் செய்த கயமுகாசுரன் ஆசையுட்பட்டு அவம் செய்தபோதும் தவத்தின் பயனுகிய தங்கருமத்தில் வெற் றியே பெற்றுன். விநாயகப் பெருமானத் தாங்கிச் செல்லுகின்றதாகிய பெரும்பேறு பெற்றுள். பரஞானத்தைப் பெற்றுன்.

இத்துணப் பெருமையைத் தரவல்ல தவம்தான் எத்தன்மையது என்பத?ன வள் ளுவர் வாக்கால் அறிவோமாக. ''உற்ற நோய் நோன்றல் உயிர்க்குறுகண் செய் யாமை அற்றே தவத்திற்கு உரு'' என்றுர் தனக்கு உண்டாகின்ற துன்பங் அவர். களேச் சகித்துக் கொள்ளலும் பிற உயிர் களுக்கு எவ்விதத்திலும் எக்காலத்திலும் துன்பஞ் செய்யாதிருக்கலுமே தவத்தின் வடிவம் என மிக அழகாக - அடக்கமாகக் கூறியுள்ளார். இவ்வாறு வள்ளுவப் பெரு மான் கூறியவாறு நாமும் மேற்கொள்ளு வோமாயின் - பிற உயிர்களுக்குத் துன்பம் செய்யா திருப்போமாயின் – முன்னர் அறி யாமை காரணமாக எத்துனப் பாவங்கள் செய்தோமாயினும் - ஈற்றில் விநாயகப் பெருமானின் அருளுக்குப் பாத்திரரா வோம் என்பதில் எவ்வித ஐயமும் இல்லே. கயமுகாசுரனின் அசுர குணங்களேப் போக்கி அவனின் ஆணவத்தை அடக்கி அவனுக்கு ஞானத்தைக் காட்டி பேரின்பத் தை ஊட்டிய விநாயகப் பெருமான் எம் மிடத்தும் உள்ள அசுர குணங்களேப் போக்கி ஆணவ மலத்தை அகற்றி மெஞ ஞானத்தைப் புகட்டி எம் அல்லல் கீளந் தே அருள்வழி காட்டி சத்தத்தின் உள்ளே சதாசிவம் காட்டி. சித்தத்தின் உள்ளே சி வலிங்கம் காட்டிப் பேரின்பப் பெரு வாழ்வு நல்குவார் என்பதில் ஐயம் இல்லே.

பரம் பொருளாகிய சிவபெருமான் அவரவர் விரும்பி வணங்கும் மூர்த்தமா கிய வடிவிற்ருேன்றி அவரவர்க்கு அவரவர் விரும்பியவற்றை விரும்பியளிக்கும் பேரின் பப் பெரும் பொருளாக விளங்குமியல் புடையவர். இவ் இயல்பை,

• எப்பரிசாயினும் ஏத்துமின் ஏத்தினுல் அப்பரிசீசன் அருள் புரிவானே'' என Qù விளக்கியுள்ளார் திருமூலநாயஞர். பரம்பொருளே வழிபடும் முறைகளே , காண பத்தியம், கௌமாரம், சைவம், சாக்தம், சௌரம், வைணவம், என ஆருக வகுத் இவை முறையே கணபதி துள்ளனர். முருகன், சிவன், சக்தி, சூரியன், விஷ்ணு ஆகிய கடவுளரை வணங்கும் வகையின்க் கூறுகின்றன. காணபத்தியம் கண பதி வழிபாட்டின் பெருமையைக் கூறுகின்றது. கணபதியைச் சிவனின் வாக்குவடிவத்தி னின்றுந் தோன்றியவனென்று கூறுவர். இகளுல் சிவன் ஞானக் கொழுந்தென அழைக்கப்படுகின்றுன். டுப்பெருமானுக் குரிய ஏகாட்சர மந்திரமாகிய ''கணைந் துவா'' என்னும் மந்திரத்தை உச்சரித்து சர்வ சித்திகளேயும் பெறலாமென்னுமுண் மையைத் திரிபுரனுக்கு அவன் தந்தை கிருச்சதம முனிவர் கூறியதை விநாயக புராணம் வாயிலாக அறியலாம்.

''ஆதியந்த நடுவின்றி யகண்டா கார மாயொன்ருஞ்

சோதியான வீநாயகன் தந்தொன்மை மனு நா னெஞ்ஞான்று

நீதி**யாகக் கணித்து வரு** நிகரில தணே யுரை செய்கேன்

தீதிலா து கணியுனக்குச் சித்தியனே த் தும் வருமென்று ' '

தந்தைதானே மகனுகச் சாருமென்னு முறையானு மெந்தை பெருமானருள் செய்த வியல்பினுலுங் கிருச்சதமன் மைந்தன் றனக்குக் கணுந்துவா வென் மனுவை யுபதேசித்

தந்தன் மறைநூல் விதியானே யனுஷ்டிப் பனேத்தும்புகன் ரெழிந்தான்

(விநாயகபுராணம் – திரிபுரவன் வரம்பெறு படலம்) திரிபுரனே அழித்தற்காகச் சோதியுட் சோதியாகிய சிவபெருமான் விநாயகரை மனத்திற் தியானித்து, ஏகாட் சர மந்திரத்தைச் செபித்து, யோகத்தி லிருந்தபோது, விநாயகமூர்த்தி அவரது முகத்திலிருந்து ஐந்து முகங்களுந் தரித்த திருமேனியோடுந்தோன்றி. ''தான் மூவுல கங்களேயுங் காத்தற்பொருட்டு உமது முகாந்தரத் தினின்று முதித்ததாகவும், தனது பெயர் கணேசர்'' என்றுங்கூறிரை.

திரிபுரனே வதைத்தற்குத் தனது மந்தி ரத்தையும் அதன் பீஜாக்ஷரத்தையும் சிவ பெருமானுக்கு உபதேரித்தார். இதனுற் செவி குளிர்ந்த சிவபெருமான் ''இம்மந்தி ரத்தை நீலீர் உடையீராதலால் சகல சணங்களுக்குந் தலேவரானீர்: எவராயினுங் எக்கரு மத்தையும் ஆரம்பிக் கும்போது, உம்மை நீனேந்தே ஆரம்பிக்க வேண்டும். அவ்வாறு ஆரம்பிக்கப்படும் கருமம் சிறி தாயினும், அது உம்மை நீனேயாது செய்யப் படின் கைகூடாமற் போகக்கடவது என் றுங் கூறியருளிஞர்''என விநாயகபுராணம் விமலன் வரம்பெறு படலத்திற் கூறப்பட் டுள்ளது.

எனவே, விநாயகர் எ வற்றிற்கும் முதன்மையுடையவரும், சிவனின் வேருகா தவராகிய பரம்பொருளுமாவர். அன்றியும்

**''பலபல காமத்த ராகிப்** 

கணபதி யென்னுங் களிறும்

வலமேந் திரண்டு சுடரும்

வான்கயி லாய மலேயும் நலமார் கெடிலப் புனலும்

உடையா ரொருவர் தமர்நாம் அஞ்சுவ தியாதொன்று மில்லே

அஞ்ச வருவது மில்லே''

எனக் கூறுகிறது அப்பர் சுவாமிகள் தேவா ரம். இப்பரம்பொருளாகிய கணபதி சிவனே தாஞ்சுப் பிரணவப் பொருளேயே முதலாக வுடையவரென்பதையும் நாம் அறியலாம்:

### பிரணவப் பொருள்

வாக்கின் முதனிலே பிரணவமென்பது உபநிஷதக் கொள்கையாகும். இப்பிரண வப்பொருள் ஒம் என்னும் மூலமந்திரத்தை ஆதாரமாகக்கொண்டு அதர இதர மகர

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org மென்னும் மூன்றெழுத்துக்களின் ஓசை களால் அமைந்தது என்பதை,

"அகரமென அறிவாகி உலக மெங்கும் அமர்ந்தகர வுகரமக ரங்கள் தம்மாற் பகருமொரு முதலாகி வேறு மாகி..."

என விநாயக புராண அடிகள் விளக்குகின் றன.

'அ' என்னும் ஒலி பிரமாஷையும், 'இ. என்னும் ஒலி லிஷ்ணுவையும், 'ல்' என்னும் ஒலி உருத்திரணேயும் குறித்து மும்மூர்த்தி களும் 'ஓம்' என்னும் பிரணவப்பொருளில் அடங்கியுள்ளனர் என்பதைப் புராணங்கள் வாயிலாகவறியலாம்:

யசுர்வேதத்திலுள்ள காயத்திரி LDIT தரம் இவ்வோங்காரம் குடிலேயின் உட் பொருளாக அமைந்துள்ள வடிவமெனக் கூறுகின்றது. குடிலேயானது அகரம், உக ரம், மகரம், விந்து, நாதமாய்ப் பிரிந்து, அகரத்தில் இருக்கு வேதமும், உகரத்தில் யசுர் வேதடிம், மசுரத்தில் சாமவேதமும், விந்துவில் அதர்வண வேதமும் தோன்றின வென்று வாயுசங்கிதை கூற்கின்றது. ஆகவே வேதங்களின் தோற்றங்களும் பிர ணவத்துள் அடங்கியவையேயாகும். காயத் திரி மந்திரத்தின் முதலெழுத்து பிரணவ வெமத்தாகவமைந்து நா த விந்துக்களின் சேர்க்கையா அருவாகியதென்பர். நாதம் விந்து என்பவற்றின் சின்னமாகவுள்ளதே விநாயகரின் துதிக்கையாகும். இத்துதிக்கை ்ஓம்' என்னும் பிரணவப்பொருளின் அம்ச மாக அமைந்துள்ளது. நாம் ஒன்றை எழுத ஆரம்பிக்கும்போக; முதலில் இடப்படும் பிள்ளயார் சுழியும் (உ) து திக்கையின் தோற்றமாக அமைந்து நாதம் விந்து என் பவற்றின் தத்துவத்தைப் புலப்படுத்துகின் இதனே மூலமறு, மௌஞக்கரம், றது. மௌனக்குறியெனக் கூறுவர். ''மோனமே குறியதா முதலெழுத் தருளிய'' என்னும் கந்தப்புராண அடி இதனத் தெளிவு படுத்துகின்றது.

''ஆங்கத னடுவணி லாதி யாகயே யோங்கிய தனியெழுத் தோன்றி ரண்டதாய்த் தூங்குகை மலேகளிற் ரேேன்றிற் றென்பவே'' (கந் தப்புராணம்)

சிவமுஞ் சக்தியும் நா தமும் விந்துமாகி ஒன் முனவொரு தனியெழுத்தே ''ஒம்'' என்னும் பிரணவ மந்திரமெனப் புராணங் கள் கூறுகின்றன. ஆகவே சிவமும் சக்தியும் ஒன் முகிய தன்மையே விநாயகராகத் திரு வருட் தோற்றஞ்செய்த ஓம் என்னும் பிர ணவ மந்திரப் பொருளாகும். சிவலிங்கத் தோற்றத்தையெடுத்து நோக்கும்போது இலிங்கம் சிவமாகவும் பீடம் சக்தியாகவும் அமைந்து நாதவிந்துக்களின் தோற்றமா கிய ''ஒம்'' என்னும் பிரணவம் அதனுள் அடங்குகின்றது: நாதவிந்துவான இறை வன் ஓம் என்னும் பிரணவப் பொருளாகிச் சோதி வடிவாகத் தோன்றுந் தோற்றத் தினேயுடைய பரம்பொருளே என்பதை,

''ஓங்காரத்துட் பொருளான்'' எனவும், ''ஓங்காரத் தொருவன்'' எனவும் வரும் அப்பரின் தேவார அடிகள் வாயிலாக அறி யக்கிடக்கின்றது?

இப்பரம்பொருளாகிய சிவன், ஆடும் பெருமானுகி உலகத்தை நடத்துஞ் செயல் கள் பலவும் படைத்தல், காத்தல், அழித் தல், மறைத்தல், அருளல் என ஐந்தாய்த் தன்னுள் அடங்கலால் அவற்றைத் தெரி விக்குமுகமாக ஆடும் பஞ்சகிருத்தியநடனம் ஐந்தொழிற் கூத்தாகின்றது. இதற்காகக் கொள்ளும் மூர்த்தம் நடராச மூர்த்தம் எனப்படும் நிர்த்த கணபதிமூர்த்தமும் இத் தன் மையதே. உயிர்களுக்கு நலஞ்செய்தல் வேண்டுமென்னும், அருள்காரணமாக ஆட லின், அவரது நாடகம் அருள்நாடகமாகும். இவ்வருள் நாடகமாகிய பஞ்சகிருத்திய நடனம் திருச்சபை போன்ற திருவம்பலங் களில் நிகழ்வதால் அவ்விடம் தில்லேயம் பலம், பொன்னம்பலம், பேரம்பலம் என் னும் பெயர்களால் அழைக்கப்படுகின்றது. பைத்தநிலேயிலும் முத்தி நிலேயிலுமுள்ள ஆன்மாக்கள் பொருட்டுச் சத்தியாகிய பர வெளியில் நின்று திருவைந்தெழுத்தையே திருமேனியாகக்கொண்டு ஆடப்படும் பஞ்ச கிருத்திய திருத்தாண்டவத் திருநடனம், போகம், மோட்சம் என்பவற்றை தன் திரு வடித் தாமரையைச் சித்தமழகிய நிலேயில் நின்று அகத்தும் புற**த்தும் அன்பீ**ஞ**ற்** துதிக் கும் அடியார்களுக்கு அருளும்பொருட்டு ஆடப்படுகின்றது: இத்திருநடன மூர்த்தி

யாகிய சிவன் ஈசானம், தற்புருடம், வாம தேவம், அகோரம், சத்தியோசாதம் ஆகிய பஞ்சமுகங்களேத் தாங்கி ஐந்தொழிலேயும் புரிகின்றூர். இவ்வைந்தொழிலேயும் ஐங் கரத்தஞ்சிய விநாயகன் தனது ஐந்து கரங் களாலும் ஆற்றுகின்ரூனென வேதங்கள் நந்திமகனுகிய விநாயகர், பகருகின்றன. "தந்தை தானே மகனுக்ச் சாரு மென் னு முறையானு'' என்னும் விநாயக புராண அடியால் தந்தைக்குரிய தொழிஃலப்பூண்டு பஞ்சமுகளுகி ஐந்தொழிலுப் LI ती की के (M? னென்பர். இதனுல், நிருத்த கணபதி என் னுங் கோலத்தையுந் தரிந்து அன்பினுல் தன்னே நினேந்து வழிபடும் அடியவர்க்குக் கருணேயெனும் மதம்பொழி வேழமாகி அரு ளேப் புரிகின்றூர். ஆகவே, கணபதியின் அருளேப்பெறுதற்கு அன்பு நிலேயே மேலான தாதக் கருதப்படுகின்றது.

### அன்புநிலே

அன்புடன் உள்ளம் நெக்குருகும் அடி யார்க்கே ஞானசிகாமணியாகிய இறைபன் அருள்பாலிப்பான். அவ்வன்பையே துணே யாகக்கொண்டு இறைவனே அடையலாம். இதனே,

• அன்பொடுருகி அகக்குழைவார்க் கன்றி என்பொன் மணியின் எய்தவொண் ஞுதே'' என்கிரூர் திருமூலநாயனுர்.

இறை வன் ஒவ்வொருவர் உள்ளத் திலும் கனலும் செம்பொற் சோதியும் போல் வீளங்குகிருன். அத்தகைய இறை வனே உள்ளத்திலிருத்தி, இறைவா என்று பிரணவத்தை உச்சரித்து ஏத்தி அன்பு செய்து ஆர்வத்தோடு வேண்டிஞல், அவன் நம் மலங்களேந்து எம்மைச் சித்தவுறுதி யுடையவராக்கி, எமக்கு அருந்துணேவன் ஆகின்ருன். இதனே,

''அன்பினுள் ஆகி அமரும் அரும்பொருள் அன்பினுள் ளார்க்கே அணுதுணே யாமே'' என்கிருர் இருமூலர்.

பிரணவப் பொருளேயே துணேயாகக் கொண்டு அன்பாகிய நெறியாலேயே இறை வணேயடையமுடியுமென்பதற்குப் பின்வரும் வரலாறு ஆதாரமாகின்றது.

ஒருமுறை சுந்தரமூர்த்தி நாயனுரைப் பூவுலகினின்றும் கைலாயத்திற்கு அழைத்து வர வெள்ளயான அனுப்பப்பட்டது. அவ் வெள்ளே யாளேயில் இவர்ந்து சுந்தரரும் கைலாயம் நோக்கிச் சுந்தரமாசுச் சென்று கொண்டிருந்தார். சுந்தரமூர்த்தி நாயஞர் இவ்வாறு கைலேயை நோக்கிச் செல்வதைத் தம் அகக்கண்ணில் கண்டார் அவரின் அருமைத் தோழராம் சேரமான் பெருமாள் நாயனர். உடனே அவரும் தாமதியாது தமது வெண்புரவியின் செவி களில் ஸீபஞ்சாட்சர மந்திரத்தை ஒதிஞர். அவ்வெண்புரவியும் சேரமானத் தாங்கிக் கொண்டு கைஃலயைச் சேர்ந்தது. இவ்வாறு இவர்கள் கைலே செல்வதைச் செந்தமிழ்ப் பலவராகிய ஒளவையும் தன் ஞானக்கண் ணுல் அறிந்துகொண்டார். எனவே தாமும் அவர் களுடன் கைலே செல்லவேண்டும் என்று விரும்பினர். இவர் விநாயகமூர்த்தி யையே தன் வழிபாட்டு மூர்த்தியாகக் கொண்டவர், வி நாயக அடியார்களில் விசேடமானவர். அவருக்கு, பாலுந் தெளி தேனும் பாகும் பருப்பும் கலந்து கொடுத்து அவரிடமிருந்து சங்கத்தமிழ் மூன்றும் பெற் றுக்கொண்டார். இவர் கைலாயம் சேர வேண்டுமென்னும் பெருவிருப்பினுலே விநா யகப்பெருமானுக்கு வழமையாகச் செய் கின்ற பூசையை அன்று அவசரம் அவசர மாகச்செய்தார். ஔவையின் அவசர த்தை அறிந்துகொண்ட விநாயகப்பெருமான் ளைவைக்கு உதவுவதாகவும் பூசையை ஆற தலாகச் செய்யும்படியும் பணித்தார். அதன்படியே ஔவையும் விநாயகர் பூசையை அழகாகவும் அமைதியாகவும் செய்துமுடித்தார். விநாயகப்பெருமான் மீது அருமையான அகவல் ஒன்றும் பாடி ரை. அதுவே 'சேதக்களபச் செந்தாமரைப் பூவும்'' எனத் தொடங்கும் விநாயகர் அக வலாகும். இவ்வகவற்பா அழகு தமிழில்-ஆழ்ந்த பொருளில் - உயர்ந்த தத்துவக் கருத்துக்களேக்கொண்ட பாவாக அமைந்து வி எங்கு கின்றது. இவ்வாறு விநாயக பூசையை அமைதியாக முடித்துக்கொண்ட ஒளவையை விநாயகப்பெருமான் தனது துதிக்கையினுல் தாக்கிக் கைலாயத்தில் தோழர்களுக்கு முன்னதாகவே சேர்ப்பித் தருளிஞர். பிரணவ ரூபமாக விளங் தகின்ற யானே சுந்தரரைக் கைலே சேர்ப்பித்தது. பிரணவமந்திரம் சேரமானக் கைலே சேர்ப் பித்தது. பிரணவப் பொருளாக விளங்கு m Foundation.

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org கன்ற விநாயகப்பெருமான் ஔவையைக் கைலேயில் சேர்ப்பித்தார். இதஞல் பிரண வம்தான் எம்மைப் பிறவிப் பெருங்கடனி னின்றும் நீந்தவைக்கும் அருமையான தெப்பமாகும் என்பதனேயும், சிவனிடம் எம்மைச் சேர்ப்பிக்கவல்லது என்பதனேயும் உணரலாம். தன்னடிபணியும் அடியார்கள் வேண்டியவற்றை வேண்டியாங்கு வழங்கும் வண்மை பிரணவப் பொருளாம் விநாயக மூர்த்திக்கு உண்டு என்றும் அறிய முடிகின் றது. அடியார்களே அதிகம் அல்லலுள் ஆழ்த்தாமல் அவ்வப்போது அவர்களுக்கு அருளுவதில்வல்லவர் வி நாயகர், இவ்வகை

யில் விநாயகப் பெருமானின் அருள்பெற் ரோர் அநேகர்.

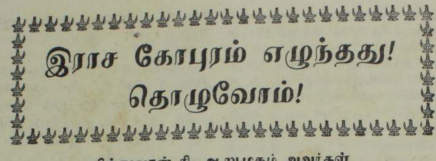
ஆகவே, கருணுசாகரக்கடவுளும், சச்சி தானந்த சொருபியும், முன்னேப் பழம் பொருட்கு முன்னேப் பழம் பொருளான வனும், பின்னேப் புதுமைக்கும், பேர்த்துமப் பெற்றியானவனும், பூவும் அதன் நிறமும் மணமும்போல சிவமும் சக்தியும் சிவகுமார ஞகவுள்ள பிரணவப் பொருளாகிய விநா யகனே நித்தமும் நினேந்தேத்தி அவனருள் பெற்றுய்வோமாக



நிலநீர் நெருப்புயிர் நீள்விசும்பு நிலாப் பகலோன் புலஞய மைந்தனே டெண்வகையாய்ப் புணர்ந்து நின்றுன் உலகே ழெனத்திசை பத்தெனத்தான் ஒருவனுமே பலவாகி நின்றவா தோணேக்கம் ஆடாமோ:

வணங்கத் தலேவைத்து வார்கழல்வாய் வாழ்த்தவைத் திணங்கத்தன் சீரடியார் கூட்டமும்வைத் தெம்பெருமான் அணங்கொ டணிதில்லே அம்பலத்தே யாடுகின்ற குணங்கூறப் பாடிநாம் பூவல்லி கொய்யாமோ.

மணிவாசகர்



வித்துவான் சி. ஆறுமுகம் அவர்கள் புங்குடுதீவு.

பண்டைக் காலத்தில் தமிழ்நாட்டை ஆண்டுவந்த முடிமன்னர்களும், குறுநில மன்னர்களும். சமய வளர்ச்சியிற் கண் ணுங் கருத்துஞ் செலுத்தி வந்தனர். மன் னர்கள் பெரு நகரங்களில் திருக்கோயில் கள் பல கட்டியெழுப்பினர். காஞ்சி நகர் தொட்டுக் கன்னியாகுமரிவரை காணப் படும் கோயில்கள் தமிழர் பண்பாட்டின் சின்னங்களாகும். தமிழகத்தில் தலயாத் திரை புரியும் அடியவர்களின் உள்ளக்கை முதலிற் கவர்வன திருக்கோவில்களிற் காணப்படும் இராச கோபுரங்களேயாகும். தஞ்சாவூரிலுள்ள பெருங்கோவிலிற்காணப் படும் இராசகோபுரத்தைக் கட்டுவித்த இராசராச சோழ மன்னனின் பெரும்புகம் வரலாற்றில் இடம்பெற்றது. பத்தி நிறைந்த உத்தம மன்னர்கள் பரம்பொ ருளின் உண்மையை உலகுக்கு உணர்த்தி உய்விக்க எண்ணிய உயர்ந்த நோக்கத் தினே இன்றுங் காட்டுவனபோல் பெருங் கோவில்களில் இராசகோபுரங்கள் வான ளாவி நிற்கின்றன. அவற்றைக் கண்ட தும் நெஞ்சத்தில் பத்தி பரவசம் ஏற்படு கின்றது.

தமிழகத்தில் மட்டுமன்றி தமிழர், தாம் குடியேறிய நாடுகளிலும் கோவில் கள் அமைத்தும், இராசகோபுரங் கட்டி யும் பத்திப் பெருக்கினே ஏற்படுத்தி வரு கின்றனர். நமது தாய்நாடாகிய ஈழவழ நாட்டில் குறிப்பிடத் தக்கனவாகிய திருக் கேதீச்சரம், தம்பலகாமம், திருக் கோணேசுவரம், மாவிட்டபுரம், நல்லூர் முதலிய தெய்வத்சலங்களில் அமைந்

துள்ள இராச கோபுரங்கள் வானளாவி நிற்கும் மாண்பினே நாம் கண்டு மகிற் கின்ளும். கோவிலுக்குக் கோபுரம் அம கும், கவர்ச்சியும் தந்து நிற்கின்றது. விண் ஜோயும் மண்ணேயும் இணக்கும் செங்குன் றம்போன் று கோபரங்கள் வனப் புற எழுந்து நிற்கின்றன. கோவில் வாயி லில் நிற்கும் கோபுரங்கள் தூரத்தே நின்று காண்போரையும் காந்தம்போல் கவர்ந் திழுக்கின்றன என்றுல் அது மிகையா காது. கோபுரத்தைக் கண்டதும் ஆண்ட வனுடைய எண்ணமே உள்ளத்தில் எழும். அதனேயண்மி அதன் அமைப்பைக்காணம் ஆசையுண்டாகும்; ஆண்டவனின் ஆற் றஃப் புலப்படுத்துவதுபோல் கோபுரம் அகன்று உயர்ந்து எழுந்து நிற்கின்றது. அதனேக் கண்டதும் கரங்கள் தாமே ஒன்றியிணந்து கும்பிடும். கோபுரமும், கோயிலும், கொடிமரமும், ஆண்டவனே என்ற எண்ணம் உள்ளத்தில் ஊன்றிப் பதிந்துவிடும். கோபுரத்தின் அத்திவாரம் மிகவும் ஆழமாகவும் உறுதியானதுமா கும், அதனுடைய அடித்தளம் அகன்றது. மேலே செல்லச்செல்ல அது ஞைங்கிச் செல்கின்றது. அவ்வமைப்பு ஆண்டவன் ''ஆழ்ந்து அகன்ற நுண்ணியன்'' என்**ப** தனே நன்கு புலப்படுத்துகின்றது. கோபு ரத்தின் வாயில்களும் மேலே செல்லச் செல்ல ஒடுங்கிச் சுருங்கிச் செல்வதை நாம் காண்கின்றேம். இன்னும் கோபுரங் கள் எண்ணற்ற வரலாற்றுச் செய்திக ளேத் தாங்கி நிற்கும் மாண் பினேயும் நாம் மறக்க முடியாது. புராணா இதிகாச வர லாற்றுக் கதைகளேச் சிற்பச்சிலேகள் காட டிய வண்ணம் கோபுரத்தில் ஒட்டியுறவாடி

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org மென்னும் மூன்றெழுத்துக்களின் ஓசை களால் அமைந்தது என்பதை,

''அகரமென அறிவாகி உலக மெங்கும் அமர்ந்தகர வுகரமக ரங்கள் தம்மாற் பகருமொரு முதலாகி வேறு மாகி…''

என விநாயக புராண அடிகள் விளக்குகின் றன.

'அ' என்னும் ஒலி பிரமாஷையும், 'இ என்னும் ஒலி விஷ்ணுவையும், 'மூ' என்னும் ஒலி உருத்திரனேயும் குறித்து மும்மூர்த்தி களும் 'ஓம்' என்னும் பிரணவப்பொருளில் அடங்கியுள்ளனர் என்பதைப் புராணங்கள் வாயிலாகவறியலாம்.

யசுர்வேதத்திலுள்ள காயத்திரி மந் திரம் இவ்வோங்காரம் குடிலேயின் உட் பொருளாக அமைந்துள்ள வடிவமெனக் கூறுகின்றது. குடிலேயானது அகரம், உக ரம், மகரம், விந்து, நாதமாய்ப் பிரிந்து. அகரத்தில் இருக்கு வேதமும், உகரத்தில் யசுர் வேதாமும், மகரத்தில் சாமவேதமும், விந்துவில் அதர்வண வேதமும் தோன்றின வென்று வாயுசங்கிதை கூறுகின்றது. ஆகவே வேதங்களின் தோற்றங்களும் பிர ணவத்துள் அடங்கியவையேயாகும். காயத் திரி மந்திரத்தின் முதலெழுத்து பிரணவ வெழுத்தாகவமைந்து நாதவிந்துக்களின் சேர்க்சையாலுருவாகியதென்பர். நாதம் விந்து என்பவற்றின் சின்னமாகவுள்ளதே விநாயகரின் துதிக்கையாகும். இத்துதிக்கை ீஓம்' என்னும் பிரணவப்பொருளின் அம்ச மாக அமைந்துள்ளது. நாய் ஒன்றை எழுத ஆரம்பிக்கும்போது முதலில் இடப்படும் பிள்ளேயார்சுழியும் (உ) து திக்கையின் தோற்றமாக அமைந்து நாதம் விந்து என் பவற்றின் தத்துவத்தைப் புலப்படுத்துகின் றது. இதனே மூலமறு, மௌஞக்கரம், மௌனக்குறியெனக் கூறுவர். ''மோனமே குறியதா முதலெழுத் தருளிய'' என்னும் கந்தப்புராண அடி இதனேத் தெளிவு படுத்துகின்றது;

\* ஆங்கத னடுவணி லாதி யாகயே

யோங்கிய தனியெழுத் தொன்றி ரண்டதாய்த் தூங்குகை மலேகளிற் ரேன்றிற் றென்பவே''

(கந்தப்புராணம்)

சிவமுஞ் சக்தியும் நாதமும் விந்துமாகி ஒன் முன வொரு தனியெழுத்தே ''ஒம்'' என்னும் பிரணவ மந்திரமைனப் புராணங் கள் கூறுகின்றன. ஆகவே சிவமும் சக்தியும் ஒன் முகிய தன்மையே விநாயகராகத் திரு வருட் தோற்றஞ்செய்த ஒம் என்னும் பிர ணவ மந்திரப் பொருளாகும். சிவலிங்கத் தோற்றத்தையெடுத்து நோக்கும்போது இலிங்கம் சிவமாகவும் பீடம் சக்தியாகவும் அமைந்து நாதவிந்துக்களின் தோற்றமா கிய ''ஒம்'' என்னும் பிரணவம் அதனுள் அடங்குகின்றது: நாதவிந்துவான இறை வன் ஓம் என்னும் பிரணவப் பொருளாகிச் சோதி வடிவாகத் தோன்றுந் தோற்றத் தினேயுடைய பரம்பொருளே என்பதை.

''ஓங்காரத்துட் பொருளான்'' எனவும், ''ஓங்காரத் தொருவன்'' எனவும் வரும் அப்பரின் தேவார அடிகள் வாயிலாக அறி யக்கிடக்கின்றது

இப்பரம்பொருளாகிய சிவன், ஆடும் பெருமானுகி உலகத்தை நடத்துஞ் செயல் கள் பலவும் படைத்தல், காத்தல், அழித் தல், மறைத்தல், அருளல் என ஐந்தாய்த் தன்னுள் அடங்கலால் அவற்றைத் தெரி விக்குமுகமாக ஆடும் பஞ்சகிருத்தியநடனம் ஐந்தொழிற் கூத்தாகின்றது. இதற்காகக் கொள்ளும் மூர்த்தம் நடராச மூர்த்தம் எனப்படும் நிர்த்த கணபதிமூர்த்தமும் இத் தன்மையதே. உயிர்களுக்கு நலஞ்டிசய்தல் வேண்டுமென்னும், அருள்காரணமாக ஆட லின், அவரது நாடகம் அருள்நாடகமாகும். இவ்வருள் நாடகமாகிய பஞ்சகிருத்திய நடனம் திருச்சபை போன்ற திருவம்பலங் களில் நிகழ்வதால் அவ்விடம் தில்லேயம் பலம், பொன்னம்பலம், பேரம்பலம் என் னும் பெயர்களால் அழைக்கப்படுகின்றது. பெத்தநிலேயிலும் முத்தி நிலேயிலுமுள்ள ஆன்மாக்கள் பொருட்டுச் சத்தியாகிய பர வெளியில் நின்று திருவைந்தெழுத்தையே திருமேனியாகக்கொண்டு ஆடப்படும் பஞ்ச கிருத்திய திருத்தாண்டவத் திருநடனம், போகம், மோட்சம் என்பவற்றை தன் திரு வடித் தாமரையைச் சித்தமழகிய நிலேயில் நின்று அகத்தும் புற**த்தும் அன்பி**னு**ற்** துதிக் கும் அடியார்களுக்கு அருளும்பொருட்டு ஆடப்படுகின்றது: இத்திருநடன மூர்த்தி

யாகிய சிலன் ஈசானம், தற்புருடம், வாம தேவம், அகோரம், சத்தியோசாதம் ஆகிய பஞ்சமுகங்களேத் தாங்கி ஐந்தொழிலேயும் புரிகின்றூர். இவ்வைந்தொழிலேயும் ஐங் கரத்தனுகிய விநாயகன் தனது ஐந்து சுரங் களாலும் ஆற்றுகின்றுனென வேதங்கள் பகருகின்றன. நந்திமகனுகிய விநாயகர், "தந்தை தானே மகளுக்ச் சாருமென் னு முறையானு'' என்னும் விநாயக புராண அடியால் தந்தைக்குரிய தொழிலப்பூண்டு பஞ்சமுகளுகி ஐந்தொழிலேப் புரிகிக் அ னென்பர். இதனுல், நிருத்த கணபதி என் னுங் கோலத்தையுந் தரிந்து அன்பினுல் தன்னே நினேந்து வழிபடும் அடியவர்க்குக் கருணேயெனும் மதம்பொழி வேழமா கி அரு ளேப் புரிகின்றூர். ஆகவே, கணபதியின் அருளேப்பெறுதற்கு அன்பு நிலேயே மேலான தாதக் கருதப்படுகின்றது.

#### அன்புநிலே

அன்புடன் உள்ளம் நெக்குருகும் அடி யார்க்கே ஞானசிகாமணியாகிய இறைவன் அருள்பாலிப்பான். அவ்வன்பையே துணே யாகக்கொண்டு இறைவனே அடையலாம். இதனே,

''அன்பொ டுருகி அகங்குழைவார்க் கன்றி என்பொன் மணியின் எய்தவொண் ணுதே'' என்கிருர் திருமூலநாயஞர்.

இறை வன் ஒவ்வொருவர் உள்ளத் திலும் கனலும் செம்பொற் சோ தியும் போல் வீளங்குகிருன். அத்தகைய இறை வனே உள்ளத்திலிருத்தி, இறைவா என்று பிரணவத்தை உச்சரித்து ஏத்தி அன்பு செய்து ஆர்வத்தோடு வேண்டினுல், அவன் நம் மலங்களேந்து எம்மைச் சித்தவுறுதி யுடையவராக்கி, எமக்கு அருந்துணேவன் ஆகின்ருன். இதனே,

''அன்பினுள் ஆகி அமரும் அரும்பொருள் அன்பினுள் ளார்க்கே அணேதுணே யாமே'' என்கிருர் திருமூலர்.

பிரணவப் பொருளேயே துணேயாகக் கொண்டு அன்பாகிய நெறியாலேயே இறை வணேயடையமுடியுமென்பதற்குப் பின்வரும் வரலாறு ஆதாரமாகின்றது.

ஒருமுறை சுந்தரமூர்த்தி நாயனுரைப் பவலகினின்றும் கைலாயத்திற்கு அழைத்து வர வெள்ளயான அனுப்பப்பட்டது. அவ் வெள்ளே யானேயில் இவர்ந்து சுந்தரரும் கைலாயம் நோக்கிச் சுந்தரமாகச் சென்று கொண்டிருந்தார். சுந்தரமூர்த்தி நாயஞர் இவ்வாறு கைலேயை நோக்கிச் செல்வதைத் தம் அகக்கண்ணில் கண்டார் அவரின் அருமைத் தோழராம் சேரமான் பெருமாள் நாயனர். உடனே அவரும் தாமதியாது தமது வெண்புரவியின் செவி களில் ஸீபஞ்சாட்சர மந்திரத்தை ஒதிஞர். அவ்வெண்புரவியும் சேரமாணத் தாங்கிக் கொண்டு கைலீலயைச் சேர்ந்தது. இவ்வாறு இவர்கள் கைலே செல்வதைச் செந்தமிழ்ப் புலவராகிய ஔவையும் தன் ஞானக்கண் ணல் அறிந்துகொண்டார். எனவே தாமும் அவர் களுடன் கைலே செல்லவேண்டும் என்று விரும்பிஞர். இவர் விநாயகமூர்த்தி யையே தன் வழிபாட்டு மூர்த்தியாகக் கொண்டவர், வி நாயக அடியார்களில் விசேடமானவர். அவருக்கு, பாலுந் தெளி தேனும் பாகும் பருப்பும் கலந்து கொடுத்து அவரிடமிருந்து சங்கத்தமிழ் மூன்றும் பெற் றுக்கொண்டார். இவர் கைலாயம் சேர வேண்டுமென்னும் பெருவிருப்பினுலே விநா யகப்பெருமானுக்கு வழமையாகச் செய் கின்ற பூசையை அன்று அவசரம் அவசர மாகச்செய்தார். ஔவையின் அவசர த்தை அறிந்துகொண்ட விநாயகப்பெருமான் ஔவைக்கு உதவுவ தாகவும் பூசையை ஆறு தலாகச் செய்யும்படியும் பணித்தார். அதன்படியே ஒளவையும் விநாயகர் பூசையை அழகாகவும் அமைதியாகவும் செய்துமுடித்தார். விநாயகப்பெருமான் மீது அருமையான அகவல் ஒன்றும் பாடி ஞர். அதுவே "சிதக்களபச் செந்தாமரைப் பூவும்'' எனத் தொடங்கும் விநாயகர் அக வலாகும். இவ்வகவற்பா அழகு தமிழி**க்**-ஆழ்ந்த பொருளில் - உயர்ந்த தத்துவக் கருத்துக்களேக்கொண்ட பாவாக அமைந்து விளங்கு கின்றது. இவ்வாறு விநாயக பூசையை அமைதியாக முடித்துக்கொண்ட ஔவையை விநாயகப்பெருமான் தனது துதிக்கையினுல் தாக்கிக் கைலாயத்தில் தோழர்களுக்கு முன்னதாகவே சேர்ப்பித் தருளிஞர். பிரணவ ரூபமாக விளங்குகின்ற யானே சுந்தரரைக் கைலே சேர்ப்பித்தது. பிரணவமந்திரம் சேரமானக் கைலே சேர்ப்

Digitized by Noolanam களியவுட்கிரணவப் பொருளாக விளங்கு noolaham.org | aavanaham.org கென்ற விநாயகப்பெருமான் ஔவையைக் கைலேயில் சேர்ப்பித்தார். இதஞல் பிரண வம்தான் எம்மைப் பிறவிப் பெருங்கடலி னின்றும் நீந்தவைக்கும் அருமையான தெப்பமாகும் என்பதனேயும், சிவனிடம் எம்மைச் சேர்ப்பிக்கவல்லது என்பதனேயும் உணரலாம். தன்னடிபணியும் அடியார்கள் வேண்டியவற்றை வேண்டியாங்கு வழங்கும் வண்மை பிரணவப் பொருளாம் விநாயக மூர்த்திக்கு உண்டு என்றும் அறிய முடிகின் றது. அடியார்களே அதிகம் அல்லலுள் ஆழ்த்தாமல் அவ்வப்போது அவர்களுக்கு அருளுவதில்வல்லவர் வி நாயகர். இவ்வகை

யில் விநாயகப் பெருமானின் அருள்பெற் ருோ் அநேகர்.

ஆகவே, கருணசாகரக்கடவுளும், சச்சி தானந்த சொருபியும், முன்னேப் பழம் பொருட்கு முன்னேப் பழம் பொருளான வனும், பின்னேப் புதுமைக்கும், பேர்த்துமப் பெற்றியானவனும், பூவும் அதன் நிறமும் மணமும்போல சிவமும் சக்தியும் சிவகுமார ஞகவுள்ள பிரணவப் பொருளாகிய விநா யகனே நித்தமும் நினந்தேத்தி அவனருள் பெற்றுய்வோமாக;



திலநீர் நெருப்புயிர் நீள்விசும்பு நிலாப் பகலோன் புலஞய மைந்தனே டெண்வகையாய்ப் புணர்ந்து நின்றுன் உலகே நெனத்திசை பத்தெனத்தான் ஒருவனுமே பலவாகி நின்றவா தோணேக்கம் ஆடாமோ:

வணங்கத் தலேவைத்து வார்கழல்வாய் வாழ்த்தவைத் திணங்கத்தன் சீரடியார் கூட்டமும்வைத் தெம்பெருமான் அணங்கொ டணிதில்லே அம்பலத்தே யாடுகின்ற குணங்கூறப் பாடிநாம் பூவல்லி கொய்யாமோ.

மணிவாசகர்

### த்தராச கோபுரம் எழுந்தது! த் தொழுவோம்! த் கொழுகையில் காழுவோம்!

வித்துவான் சி. ஆறுமுகம் அவர்கள் புங்குடுதீவு.

பண்டைக் காலத்தில் தமிழ்நாட்டை ஆண்டுவந்த முடிமன்னர்களும், குறுநில மன்னர்களும், சமய வளர்ச்சியிற் கண் ணுங் கருத்துஞ் செலுத்தி வந்தனர். மன் னர்கள் பெரு நகரங்களில் திருக்கோயில் கள் பல கட்டியெழுப்பினர். காஞ்சி நகர் தொட்டுக் கன்னியாகுமரிவரை காணப் படும் கோயில்கள் தமிழர் பண்பாட்டின் சின்னங்களாகும். தமிழகத்தில் தலயாத் திரை புரியும் அடியவர்களின் உள்ளத்தை முதலிற் கவர்வன திருச்கோவில்களிற் காணப்படும் இராச கோபுரங்களேயாகும். தஞ்சாவூரிலுள்ள பெருங்கோவிலிற்காணப் படும் இராசகோபுரத்தைக் கட்டுவித்த இராசராச சோழ மன்னனின் பெரும்புகம் இடம்பெற்றது. வரலாற்றில் பத்தி நிறைந்த உத்தம மன்னர்கள் பாம்பொ ருளின் உண்மையை உலகுக்கு உணர்த்தி உய்விக்க எண்ணிய உயர்ந்த நோக்கத் தினே இன்றுங் காட்டுவனபோல் பெருங் கோவில்களில் இராசகோபுரங்கள் வான ளாவி நிற்கின்றன. அவற்றைக் கண்ட தும் நெஞ்சத்தில் பத்தி பரவசம் ஏற்படு கின்றது.

தமிழகத்தில் மட்டுமன்றி தமிழர், தாம் குடியேறிய நாடுகளிலும் கோவில் கள் அமைத்தும், இராசகோபுரங் கட்டி யும் பத்திப் பெருக்கினே ஏற்படுத்தி வரு கின்றனர். நமது தாய்நாடாகிய ஈடிவழ நாட்டில் குறிப்பிடத் தக்கனவாகிய திருக் கேதீச்சரம், தம்பலகாமம், திருக் கோணேசுவரம், மாவிட்டபுரம், நல்லூர் முதலிய தெய்வத்தலங்களில் அமைந்

இராச கோபுரங்கள் வானளாவி துள்ள நிற்கும் மாண்பினே நாம் கண்டு மகிற் கின்றோம். கோவிலுக்குக் கோபரம் அம கும், கவர்ச்சியும் தந்து நிற்கின்றது. விண் ஜோயும் மண் ஜோயும் இணக்கும் செங்குன் றம்போன் று கோபுரங்கள் வனப் புற எழுந்து நிற்கின்றன. கோவில் வாயி லில் நிற்கும் கோபுரங்கள் தூரத்தே நின்ற காண்போரையும் காந்தம்போல் கவர்ந திழுக்கின்றன என்றுல் அது மிகையா காது. கோபுரத்தைக் கண்டதும் ஆண்ட வனுடைய எண்ணமே உள்ளத்தில் எழும். அதனேயண்மி அதன் அமைப்பைக்கானும் ஆசையுண்டாகும், ஆண்டவனின் ஆற் றலேப் புலப்படுத்துவதுபோல் கோபுரம் அகன்று உயர்ந்து எழுந்து நிற்கின்றது. அதனேக் கண்டதும் கரங்கள் தாமே ஒன்றியிணந்து கும்பிடும். கோபரமும், கோயிலும், கொடிமரமும், ஆண்டலனே என்ற எண்ணம் உள்ளத்தில் ஊன்றிப் பதிந்துவிடும். கோபுரத்தின் அத்திவாரம் மிகவும் ஆழமாகவும் உறுதியானதுமா கும், அதனுடைய அடித்தளம் அகள் றது. மேலே செல்லச்செல்ல அது ஞைங்கிச் செல்கின்றது. அவ்வமைப்பு ஆண்டவன் ''ஆழ்ந்து அகன்ற நுண்ணியன்'' என்ப தனே நன்கு புலப்படுத்துகின்றது. கோபு ரத்தின் வாயில்களும் மேலே செல்லச் செல்ல ஒடுங்கிச் சுருங்கிச் செல்வதை நாம் காண்கின்ளேம். இன்னும் கோபுரங் கள் எண்ணற்ற வரலாற்றுச் செய்திக ளேத் தாங்கி நிற்கும் மாண் பினேயும் நாம் மறக்க முடியாது. புராண இதிகாச வர லாற்றுக் கதைகளேச் சிற்பச்சிலேகள் காட் டிய வண்ணம் கோபுரத்தில் ஒட்டியுறவாடி

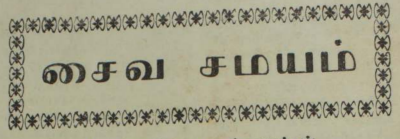
நிற்கின்றன: பன்றாற்றுக்கணக்கான ஆண்டுகள் கழிந்தும் குன்ருவமகுடன் என்றும் நிற்கும் வண்ணச் சிலேகளேயும். நுண்ணிய சிற்பவேலேகளேயும் பற்றிச் சிந்திக்கச்செய்யும் கோபுரங்கள் நாட்டின் பமம்பெரும் செல்வங்கள். சமயதத்துவங் உள்ளத்தினின் று மக்களுடைய கள் வேளேகளிலும் அவற்றை மறைந்த மறையாவண் ணம் காத்து வந்தவை கோவில்களும் கோபுரங்களுமே என்ற அரும்பெரும் உண்மையையும் நார்மறந்து விடலாகாது. இன்னும் கோபுரத்தில் ஆண்டவனுடைய தாண்டவங்கள் பல சிற்ப வடிவீல் இடம்பெறுவதைக் காண் கின்றேம். ஆண்டவன் கூத்தே (தாண்ட வம்) உலக இயக்கம் என்பது நம் சம யத்தின் உள்ளடக்கம். அத்தகையதாண் டவங்களில் நடனக் கலேயின் நுட்பங்கள் வெளிப்படுகின்றன. ஆகவே கோபரங் கள், நடனக்கலேயைப் பேணிநிற்கும் கலேக்களஞ்சியங்களாகவும் விளங்குகின் றன எனலாம். நம்முடைய கல்மரபுகளேப் பேணிக் காட்டி நிற்கும் கோபுரங்களின் தெய்வீகத்தையும், கலேச்சிறப்பிணயும் நாம் என்றும் மறக்கமுடியாது, நம்மு டைய ஈழவளநாட்டிலும் கடந்த இருபத்

தைந்து ஆண்டுகளுக்கிடையில் பல்வோ தலங்களில் இராசகோபுரங்கள் எழுந்துள் ளன. இணுவில் பரராசசேகாப் பிள்ளேயார் கோவில், போகன் மோகன்கோவில் பங் ருருதீவு கண்ணகையும்மன் சோவில். கொழும்பு கட்டாதெரு சுப்பிரமணியர் கோயில் முதலியவற்றில் எழுந்துள்ள கோபுரங்கள் குறிப்பிடத்தக்க சிறப்புடன் விளங்குகின்றன. யாழ்ப்பாணம் அரியாலே நகரில் அமைந்துள்ள ஸ்ரீ சித்திவிநாயகர் ஆலயத்தில் அண்மையில் ஓர் அரும் பெரும் இராசகோபுரம் அடியார்களின் அன்புக்கு அடையாளமாக எழுந்து நிற் கின்றது: சித்த சுத்தியும் பக்கியம் நிறைந்த அடியார்களின் உள்ளம்போல் உயர்ந்து நிற்கம் இராசகோபரம் என் றும் நின்று நிலவும். அதனேக் கட்டி எழுப்புவதற்கு உதவிய மக்களின் திருத் தொண்டு என்றும் போற்றுதற்குரியது. · தொண்டர் தம் பெருமை சொல்லவும் LAGLOT?"

அரச கோபுரம் ஆக்கி அரியாலே லீரவு இத்தி விநாயகர் தான் தொழும் உரனுள் கொள் உயர்திருத் தொண்டர் நல் வரமெ லாம்பெற்று வாழி பல்லாண்டுமே!

உலகம் இருப்பது எனக்காக; யான் இருப்பது உலகத் அடிமைக விலங்கின் ளாம். நாம் அவற்றிற்கு அடிமை களல்லோம். அதாவது இயல்பாவது. தான் இருந்த இடத்தில் இருப்பதே முன்னேருது இருப்பதே, மனிதனது இயல்பாவது, நன்மையை இயல்பா நாடலும் தீமையை விலக்கு தலுமாம். தெய்வத்தின் ஆனல் வது, அவ்விரண்டில் எதையும் தோடாமையே! தெய் நாம் நித்தியமாய் ஆனந்த வடிவமாய் இருப்பதே, வங்களாய் இருப்போமாக.

சுவாமி விவேகானந்தர்.



திரு. சி. கணேசதாசன் அவர்கள் அனுராதபுரம்.

**ஸி**சீவசமயம் சீவ சம்பந்தமுடையது சிவத்துடன் தொடர்பானது சிவம் என் னும் சொல் மங்கலம், செம்மை, சிறப்பு, தூய்மை முதலிய பொருள்களேயுடையது. இது, பூரண மங்கலமாகிய செம்பொருள், பரம்பொருள், மெய்ப்பொருள் ஆகிய பொருள்களேயுடையது. 'கற்றீண்டு மெய்ப் பொருள் ' சிறப்பென்னும் செம்பொருள்' முதலிய திருக்குறட் பாக்களாலும் பிற வாற்ரூலும் இதனே அறியலாம். இந்த மங் கலமான செம்பொருளாம் சிவத்தை உயிர் அடைதற்கு வகுத்துள்ள நெறியே சைவ சமயம் எனம்படும்.

''சைவசமயத் தனிநாயகன் நந்தி உய்ய வைத்த குருநெறி ஒன்றுண்டு தெய்வச்சிவநெறிசன் மார்க்கஞ் சேர்ந்துய்ய வையத்த ளார்க்கு வகுத்துவைத்தானே''

தருமந்திரம் (1567)

சமயம் என்பது வெறும் சரித்திரமோ, சமயக் கோட்பாடோ அன்று. போலி வேடமோ பொருள் தராச் சடங்கோ அன்று. பொக்கம்மிக்க குருட்டுக் குரு மார் செப்யும் வெற்றுக் கிரியையும் அன்று.

\* பேர்கொண்ட பார்ப்பான் பிரான் தன்னே அர்ச்சித்தாற் போர்கொண்ட வேந்தர்க்குப் பொல்லா வியா இயாம் பார்கொண்ட நாட்டுச்குப் பஞ்சமுமாம் என்றே சிர்கொண்ட நந்தி தெரிந்து எழத்தானே'' இருமந்திரம் 519 பின்னே என்னேயெனின் சமயமென் பது அன்பு, அறிவு, அருள், ஆசாரம், தூய்மை, இரக்கம் முதலிய மனிதப்பண்பு களே வளர்த்து இறைவனடியை அடையும் வழியை வகுத்துக் காட்டுவதாகும். மனித வாழ்க்கைக்கு அவன் மூச்சு எப்படி இன்றி யமையாததோ அவ்வாறேசமயமும் இன்றி யமையாததாம்.

மேளுட்டு அறிஞராகிய ஹென்றி டிறமன்ட் என்பவர் "Religion is not a strange of added thing but inspiration of secular life, the breathing of an eternal spirit through this temporal world" என்று சமயத்தைப்பற்றிக் கூறி யுள்ளார்.

சமயம் என்பது நெறி, வழி, மார்க்கம். எனப்பட்டாலும் சமைக்கப்பட்டது. ஆக் கப்பட்டது. ஒழுங்சான மார்க்கமானது என்ற பொருணேயே தரும். உயிர்கள் உல கையும், தம்மையும், சிவசம்பந்தத்தையும், சிவத்தையும் அறிந்து உணர்ந்து, சிவத் தோடு ஒன்றுபட்டுப் பேரானந்தப் பெரு வாழ்வு அடைதற்கு இறைவனுல் வகுக் கப்பட்ட நெறிதான் சைவசமயமாகும். இந்த நெறியை நன்நெறி, சைவநெறி, மெய்ந்நெறி, சித்தாந்தநெறி, சன்மார்க் கம் என்றெல்லாம் அழைப்பர். இந்நெறி அமைதியும் சாந்தமுமாக உள்ளது. இந் நெறியின் உண்மைகள் இறைவன் தானு கவோ, மெய்யன் பர்களே அதிட்டித்து நின்றோ அருளிச் செய்யப்பட்டவைக ளாம்.

இத்திருநெறி சிவத்தை வழிபடுவ தால் சைவம் என்றும், சக்தியை வழிபடு வதால் சாக்தம் என்றும், கணபதியை வழிபடுவதால் காணபத்தியம் என்றும் குமரணே வழிபடுவதால் கௌமாரம் என் றும், விஷ்ணுவை வழிபடுவதால் வைஷ் ணவம் என்றும், சூரியணே வழிபடுவதால் சௌரம் என்றும் அறுவகை அகச்சமய மாகக் கூறப்பட்டாலும் சிவபிரானே முழு முதல் இறைவன் என்பது சைவசமயக் கொள்கையாகும். இது,

"ஆறு சமயத்தவரைத் தேற்றுந்தகையன்" (தருவினன்னம்பர் திருவிருத்தம்)

என்றும் "ஒன்றது பேரூர் வழியா றதற்குள" என்று திருமூலரும் (1558 தீரு மந்திரம்) அருளியுள்ளனர்,

இச்சமயமே சமயாதீதப் பழம் பொருள் பால் உயிர்களேச் சேர்ப்பதாயும் உளது என்று தாயுமானவர் முதலிய அனுபூதி மான்களும் அருளியுள்ளனர்.

''சைவசமயமே சமயஞ் சமயா தீதப் பழம்பொருளேக் கைவந்திடவே மன்னுள் வெளிகாட்டு மிந்தக் கருத்தைவிட்டுப் பொய்வந்துழலுஞ் சமயநெறி புகுத வேண்டாம் முத்திதருந் தெய்வ சபையைக் காண்பதற்குச் சேரவாரும் செகத்தீரே''

(பக்கம் 146 தாயுமானசுவாமிகள்பாடல்)

சைவத்தின் மாண் புகளே இந்தியநாட் டில் ஆராய்ந்த மேனுட்டறிஞர் பலர் அதன் சிறப்புக்களேப் பின்வருமாறு கூறி யுள்ளனர்.

The Saiva Siddhanta is the most elaborate influential and undoubtedly the most intrinsically valuable of all the religions of India. It is peculiarly the South Indian and Tamil Religion.

が一部

all

2.2

.

All.

[Rev. Dr. Gu. Pope]

This system possesses the merits of great antiquity in the religious world; it is heir to all that most

ancient in Southern India. As a system of religious thought, as an expression of faith and life, the Saiva Siddhanta is by far the best that South India possesses; indeed it would not be rash to include the whole of India, and to maintain that judged by its intrinsic merits, the Siddhanta represents the high watermark of Indian thought and Indian feeling.

### [Rev. C. Gowdic]

சைவத்தின் தொன்மையைக் குறித்து ஸர். ஜாண் மார்ஷல் என்னும் தொல் பொருள் ஆராய்ச்சிப் பேரறிஞர் பின்வரு மாறு கூறுகிருர்.

Among the many revelations that Mohenjo Daro and Harappa have had in store for us, none perhaps is more remarkable than this discovery that Saivaism has a history going back to the chalcolithic Age, or perpaps even further still, and it thus takes its place as the most ancient living faith in the world.

இங்ஙனம் மேனுட்டாரே கூறுவாரா யின் எம்மனேராகிய தமிழ் மக்களோ எங் கள் சைவத்தின் உண்மைகளேக் கற்பார் களா? அறிவார்களா? உணருவார்களா? ஒழுகுவார்களா? தமிழ்மக்களது மாணவர் களது தற்கால நிலேயை எண்ணி எவ்வ ளவுதூரம் மனம் வருந்தவேண்டியுள்ளது எல்லாம் வல்ல இறைவன்தான் இவர்க. ளுக்கு வழிகாட்ட வேண்டும்.

சைவசமயம் அளுதியாகவே உள்ள தென்பதற்கு, மொஹெஞ்சதாரோ ஆராய்ச் சியும் பரதகண்டத்தின் வடக்கே, இமயந் தொட்டுத் தெற்கே கன்னியாகுமரிவரை சிவம் சக்தி சம்பந்தமான தலங்கள் பலப் பல பண்டைக்காலந்தொட்டே அமைந் திருப்பதும் போதிய சான்ழுக உளதாகும்.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

எகிப்து, மெசெப்பத்தோமியா, மேற்கே மெக்சிக்கோ. இங்கிலாந்து, சுவீடன் இடங்களிலும், அமெரிக்கா முதலிய சுமாத்ரா, யாவா முதலிய கிழக்கே இடங்களிலும் கிறிஸ்துவின் சகாப் பல நூற்ளுன் டு முன் தத்துக்கு சிவ வழிபாடு முன்புதொட்டே களுக்கு நடந்து வந்ததென்பதற்கு ஆதாரமாகப் பல உறுதிச் சான்றுகள் இன்றும் காணப் படுகின்றன.

சைவசமயத்தை அளித்தவர் மானிடர் எவருமன்று. சிவபிரானே உயிர்கள் உய் யும் பொருட்டுச் சமயத்தை அருளியவரா வர். இது,

•'வேதமோ டாகமம் மெய்யாம் இறைவன்நூல்

ஓதும் பொதுவுஞ் சிறப்புமென்றள்ளன நாதன் உரையவை நாடில் இரண்டந்தம் பேதம தென்பர் பெரியோர்க் கபேதமே''

என்னும் திருமந்திரத்தால் உணரப்படும்.

சைவசமயத்தைச் சார்ந்து ஒழுகி உய் வதற்குச் சாதியோ மொழியோ, நாடோ ஆகிய இவற்றின் வேறுபாடுகள் தடை யாக இரா. இது ''சிவாய நம என்று சிந்தித்திருப்போர்க்கு'' என்று ஔவை யாராலும் அங்கமெலாம் குறைந்தழூகு தொழுநோயராய், ஆவுரித்துத் தின்றுழ லும் புலேயரேனும் அரளடியார்க்கன்பரா கில் ' என்று அப்பமூர்த்திகளாலும் அரு ளிச் செய்யப்பட்டமையால் உணரப்படும்.

எவ்வெவர் எவ்வெத் தொழிலேச்செய் தாலும் யாமெல்லாம் அடிமைகன். சிவனே ஆண்டவன் என்ற உணர்ச்சியோடு மன மாசின்றி முறுகி வளர்ந்த உள்ளன்போடு நெக்கு நெக்குருகி வழிபடுவோர் ஆயின் அவ் வடியார்க்குச் சிவன் தான் நேரே வந்து அருன் புரிவார். அத்தன்மையான அடிய வர்தான் உண்மைச் சிவனடியாராவர். பெரியபுராணத்தில் வேடர், பறையர், பாணர் முதலிய சாதியினரும், அந்தணர், அரசர் முதலியோரோடு சமமாகவே போற் றப்பெற்றுள்ளனர்.

சிவத்தை அடையும் சாதனங்கள்.

விபூதி, உருத்திராக்கம் முதலிய சிவ சின்னங்களும், திருவைந்தெழு த் தை ச் செபித்தல், சிவாலய வழிபாடு, நல்லடியார் கூட்டுறவு என்பனவும், சிவணே வழிபடுவ தற்கு மிக மிக முக்கியமானவை. விபூதி வெந்துயர் தீர்ப்பது. போதந்தருவது, முத்தி, பக்தி, சித்தி முதலியவற்றைத் தருவது. அவலம் அறுப்பது, பாவம் அறுப்பது உடம்பிடர் தீர்ப்பது என்றெல் லாம் திருஞானசம்பந்த சுவாமிகள் எடுத் தியம்ப்யுள்ளார். திருமூலரும்,

''சங்காளன் பூசுங் கவசத் திருநீற்றை மங்காமற் பூரி மகிழ்வரே யாமாகில் தங்கா விளேசளுஞ் சாருஞ் சிவகதி சிங்காரமான திருவடி சேர்வரே.''

திருமந்திரம் 1666.

என்று அருளியுள்ளார்,

''மலத்தை நீக்கும் ஒரு நற்குறி" என்று சிதம்பர சுவாமிகளும், ''நீறில்லா நெற்றி பாழ்'' என்று ஔவையாரும் கூறி யுள்ளனர். ஆகவே சைவ மக்கள் விபூதி அணிவது எத்துணே ஒன்றியமையாதது என்பதை இவற்றைக்கொண்டு அறிய லாம்.

### உருத்தீராக்கம்

உருத்திர (ன்) + அக்கம் இதன் பொருள் உருத்திரனுடையகண் உருத்திர னுடைய கண்களினின்றும் தோன்றி யவை.

திர்புரசங்காரத்துக்காகச் சிவபெரு மான் திருக்கண்கள் முட, அவற்றில் இருந்து வெளிப்பட்டுப் பூமியில் விழுந்த னவே உருத் திராக்கமாயின. அக் கண்ணீர்த்துளிகள், யாவர்க்கும் அருள் புரியவேண்டுமென்று திருவுளங்கொண்ட இறைவனின் சங்கற்பத்தின்படி உருத்தி ராக்க மரங்களாயின. இவற்றை அணிவ தால் பிறர் துன்பங் கண்டால் இரங்க வேண்டும் என்ற உண்மை புலப்படும்.

திருவைந்தெழுத்தின் மாண்புகளே நமச்சிவாயப்பதிகங்கள் வாயிலாக அறி யலாம், திருவைந்தெழுத்தை ஒதுவது ஆன்மா அல்லது உயிர் உடம்பின்துணே கொண்டு ஐந்தெழுத்கின் பொருளாகிய சிவபிரானின் திருவடிகளேச்சேருகலேயாம்.

வீபூதி உருத்திராக்கதாரணம், திரு வைந்தெழுத்து, ஆலயவழிபாடு ஆகிய இவற்றிற்கெல்லாம் அடிப்படையாகச் எசவ ஒழுக்கம் அமைதல் வேண்டும் இத ணச் சிவஞான சித்தயாரில்,

''ஒழுக்கம் அன்பருள் ஆசாரம் உபசாரம் உறவு சீலம் வழுக்கிலாத் தவம்தா னங்கள் வந்தித்தல் வணங்கல் வாய்மை அழுக்கிலாத் துறவ டக்கம் அறிவொடர்ச் டுத்த வாதி இழுக்கிலா அறங்களாஞல் இரங்குவான் பணிய றங்கள்''

என்னும் செய்யுளின்படி பதினுறு வகையான பண்புகள் அமையவேண்டு மென்று கூறப்பட்டுள்ளது.

மனமாசன்றித் திரிகரண சுத்தியோடு செய்யும் வழிபாடே இம்மை, மறுமை வீடு என்கிற முர்மைப் பயணத் தரவல் லது. மனமானது சாக்கடைபோன்ரே, குப்பைக்கூ டைபோன்ரே காமம், குரோ தம், லோபம். மோகம், மதம். மாச்சரியம் முசலிய தீய குணங்களோடு நிரம்பி இருந்துகொண்டு எத்தனே காலந்தான் வழிபட்டாலும் யாதொரு பயனேயும் அடை தல் இயலாது.

'கரவாடும் வன்னெஞ்சர்க் கரியானே'' என்று அப்பர் பெருமான் கூறியதும் இது பற்றியே. பிற உயிர்களின் துன்பங்கண் டிரங்கிப் பொருளாலோ, மன வாக்குக் காயம் என்பவற்றுலோ அவ்விடர்ப்பட்ட உயிர்களுக்கு இயன்ற உதனியோ உப காரமோ செய்தல் சைவத்தின் அடிப் படைக்கொள்கையாகும். தயாமூல தன்மம் என்னும் தத்துவத்தின் வழிநின்று தாழ்ந் தோர்க்கெல்லாம் நலங்கொடுக்கும் நம்பி என்று அப்பர் பெருமானும், ''எவ்வுயிரும் நீங்காதுறையும் இறை சிவலெனன்று எவ் வுயிர்க்கும் அன்பாய் இரு''

என்று மறைஞான சம்பந்தரும் எவ் வுயிரும் என்னுயிர்போல் எண்ணி இரங்க நின் தெய்வ அருட்கருணே செய்வாய் பரா பரமே'' என்று தாயுமானவரும் அருளி யுள்ளனர்.

ஆகவே நாம் மாத்திரம் தூய சிந்தை யோடு, வழிபடுதலோடு எம்மயலோரை யும், ஏணேயோரையும் சமயாசார சீலராகிச் சி வ வ ழி பாட்டில் ஈடுபடச் செய்வது சைவரின் முக்கிய கடமையாகும்.

உடலில் இருக்கும் காலத்தே, தன் ஆத்மாவை அறிந்து, அது பரமாத்மாவின் அம்சம் என்று உணர்வோன் தன்னேச் சேர்ந்த எல்லாவற்றையும் பரமாத்மாவிடம் அரீப் பணம் செய்துவிடுகிறுன். வேலேக்காரன் தனது எஜமா னுடைய பெயரால் காரியஞ்செய்து அதன் பலணே எஜமான னுக்கே அளிப்பது இதற்கு உதாரணம்:

— மகாத்மாகாந்தி

*ૹૺ*૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱૱ சிவமயம் கோபுர (அரியாலேயூர், வே. ஐயாத்துரை) நீர்நொச்சித் தாழ்வென்னும் நீழ்பதியின் நீழலிலே கூர்கொம் பொருகரத்தின் கோலத்தில்—சீருந்ற சித்தி விநாயகனே சேவித்தோ மன்புடனே சித்தத் திருப்பாய் தினம். தெங்குமா வருக்கை வாழை தீங்கனி தோடை முத்துப் பொங்குமா துழையும் பொற்புப் பொலிவுறும் பனேயும் பூர்ண செங்கதிர் விளேவும், அன்பர் சேரரி யாலே யூரில் துங்கமா பொருளே தூய தும்பிமா முகனே போற்றி. ஊரினில் உயர்ந்து ஒங்கி ஒளிருமா கோபு ரத்தின் சீரிய சிற்பத் தேசுன் திருவுருத் திகழ்ந்தே தேரும் கூரிய ஒற்றைக் கொம்பார் குணகண பதியே அன்பார் நேரிய நினேவா லுன்னே நேசித்தோம் நிறைவாய் நெஞ்சே! உனதரு ளூற்ருல் ஊரில் உழுதொழில் உயர்வே பெற்ளேம் உனதரு ளுணர்வா லுண்மை உத்தியோ கங்கள் பெற்றோம் உனதரு ளூக்கால் ஒதும் உயர்கலே ஞானம் பெற்ரேம் உனதரு ளுவப்பா லோங்கும் உயர்ந்தகோ புரமே! கண்டோம். 

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

## பிரதோஷ புண்ணியகால மகிமையும் சீவாலய வழிபாடும்

வித்துவான் ந. சுப்பையாபிள்ளே அவர்கள் வண்ணுர்பண்ணே.

"இலயம் தொழுவது சாலவும் நன்று' என்பது ஔவைப் பிராட்டியாரின் உபதேசம் அங்ஙனம் நாடோறும் தொழ இயலாதவர் புண்ணியகால தினங்களி லாவது ஆலய வழிபாடு செய்தல் நன்மை பயப்பதும் அவசியமானதுமாகும். மாசந் தோறும் இரு பக்ஷத்திலும் வரும் பிரதோஷ புண்ணிய காலத்தில் சிவாலயத்துக்கு நியமமாகச் சென்று சிவபெருமானே வழிபடுதல் இம்மை மறுமை வீட்டின்பங்களேத் தரவல்ல தலேசிறந்த புண்ணியமாகும். இத்தன்மையை இள்ளுர் உட்பட நம்மவர் யாவரும் அறிந்து வழிபடுதல் மேற்கொள்ள வேண்டும் என்ற அவாத் தூண்டுத லால் அவ்வழிபாடு சம்பந்தமான இக்கட்டுரைத் தொகுப்பு எழுதலாயிற்று.

சிவ விரதமாகிய பிரதோஷ விரதத்தை அனுட்டிய்பவரும் அனுட்டியாத வருமாகிய யாவரும் இவ்வித வழிபாட்டை நியதியாகச் செய்து வரின் மேற்குறித்த பயன்களேச் சிந்திப்பது திண்ணம். கிரகசாரப்படி தெசாபுத்தி பலன்படியும், கோசர விதிப் பலன்படியும் காலகஷ்டமுடையவர்கள் பிரதோஷ காலத்தில் சிவலிங்க வழி பாடு செய்தல் அவ்விதத் தீங்குக்குக் கிரகசாந்தியான பரிகாரமாகும் என்று அறி ருர் கூறுவர்:

### பிரதோஷ வீரத புண்ணியகால வரலாறு:

ஸீஎஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் அவர்கள் இயற்றிய ''சிவாலய தரிசனவிதி'' என்ற நூலில் 44ம் பந்தியிற் காணப்படுவது:-

<sup>11</sup>சுக்கில பக்ஷம் கிருஷ்ண பக்ஷம் என்னும் இரண்டு பக்ஷத்தும் வரு கின்ற திரயோதசி திதியிலே சூரியாஸ்தமயனத்துக்கு முன் மூன்றே முக்கால் நாழி கையும், பின் மூன்றே முக்கால் நாழிகையுமாய் உள்ள காலமே பிரதோஷம் எனப் படும், விட்டுணு முதலிய தேவர்கள் தாங்கள் திருப்பாற்கடல் கடைந்தபோது ஆல காலவிஷம் தோன்றக்கண்டு அஞ்சி ஓட்டமெடுக்க. அது அவர்களே வலமும் இடமு மாக மறித்துத் தொடர்ந்தது அவர்கள், திருக்கைலாயத்திற் சென்று இடபதேவ ருடைய அண்டத்தில் ஒளித்தார்கள். அவர்களே ஆலகால விஷம் பேன்ரெடர்ந்து வரும்போது சிவபெருமான் இடபதேவருடைய இரண்டு கொம்பினடுவே இருந்து அவ்விஷத்தைத் திருக்கரத்திலேற்று உட்கொண்டு, அவர்களேக் காத்து அக் கொம்புனடுவே நின்று நிருத்தம் செய்தருளினுர். அதனேக் கழுத்தளவில் நிற்கச் செய்தமையால் கண்டம் கறுத்து விளங்கிற்று. அதனைல் நீலகண்டன், காளகண் டன் என்றும் பெயர்கள் அவருக்காயின.

இது சனி வாரத்திலே திரயோதசி திதியிலே சாயங்காலத்திலே அர்த்த மண்டல சமயத்திலே நிசழ்ந்தது. ஆதலால் சனிப் பிரதோஷம் மிகச் சிறந்தது. noolaham.org | aavanaham.org பிரதோஷம் – இரவில் முற்பகுதிக்காலம். வட சொல், "பிரதோஷோ ரஐநீமுகம்" என்பது அமர நிகண்டு.)

இப்பிரதோஷ வரலாறு வேழெரு பிரகாரமாகவுஞ் சொல்லப்படும். ஏகா தசியின் மாலேக் காலத்திலே சிவபெருமான் ஆலகால விஷத்தையுண்டு தேவர்க ளேக் காத்தருளினர். துவாதசி திதியிலே அமிர்தம் தோன்ற. தேவர்கள் அதை யூண்டு. திரயோதசியின் மாலேக் காலத்திலே சிவபெருமானேப் பூசித்து வணங்கி ஞர்கள். அப்பொழுது சிவபெருமான் இடபத்தின் மேல் நின்று அருள் செய்தார், இப்பிரதோஷத்திலே இடபதேவருடைய அண்டத்தைப் பரிசித்து, அவருடைய இரண்டுகொம்பினடுவே "பிரணவத்தோடு கூட ஹரஹர என்று சொல்லி சிவலிங் கப்பெருமானேத் தரிசித்தல்வேண்டும்."

45ம் பந்தி:--

"பிரதோஷ காலத்திலே மெய்யன்போடு சிவதரிசனம் செய்யிற், கடன் வறுமை, நோய், பயம், கிலேடம், அவமிருத்து, "மரணவேதணே, பாவம் என்னும் இவையெல்லாம் நீங்கும்; முத்தி சித்திக்கும்.

இதற்தப் பிரமாணம்:--

கடம்பவன புராணம்: — இலீலாசங்கிரகவத் தியாயம்.

''இரணம் நல்குர வீரும்பவ மிரும்பசி யுரோசும் அரணு னும்பயங் கிலேசங் சேதம்மவ மிருத்து மரண வேதனே யிவையெலா மகற்றென வணங்கிப் புரண நாதனேப் பிரதோட்டத்திற் போற்றிடத் தருமால்''

செய். 44.2

''அத்தமய முன்பின்மூன் றேமுக்காற் கடிகையதூஉம் விசேடமாகும் பத்தியினு லக்காலம் பரம்பரணத் தரிசிப்போர் பவங்கள் நீங்கி முத்தியடைந் திடுவர்முன மொழிந்தபதின் மூன்றுநாட் பிரதோடத்திற் சித்தமுற ஆன்மார்த்தம் பூசிக்கும் திறம்புகல்வாக தெளிந்துகேண்மின்''

செய்:- 45.

[அத்தமய முன்பில்—அத்த மயனத்துக்கு முன்னுள்ள காலத்தில்]

சிவாலயங்களில் சிவலிங்க தரிசனஞ் செய்வோர் பிரதோஷ புண்ணிய காலத்திலும் வழக்கமாய்ச் செய்யும் பிரதக்ஷணங்களேயே செய்து வருதல் பெரும் பான்மையாகவுள்ளது. சிலர் ஒரு விசேட முறைப்படி பிரதக்ஷணஞ் செய்து சிவ லிங்கப் பெருமானத் தரிசித்து வழிபடுதல் ஆன்றோர் வழக்கத்தைப் பின்பற்றிச் செய்து வரல் காணப்படுகின்றது. அம்முறை நாவலர் பெருமான் இயற்றிய இரண் படி இங்கே தரப்படுகின்றது.

331ம் விணுவிடைகள்: ---

்பிரதோஷ காலத்திலே சிவலிங்கப்பெருமானே எப்படித் தரிசித்தல்

இட பதேவரைத் தரிசித்து, அங்கு நின்றும் இடமாகச் சென்று சண்டே சுரரைத் தரிசித்து, சென்ற வழியே திரும்பி வந்து மீண்டும் இடபகேவரைத் தரி சித்து, அங்கு நின்றும் வலமாகச் சென்று வடதிசையைச் சேர்ந்து, கோமுகையைக் கடவாது முன் சென்றவழியே திரும்பி வந்து இடபதேவரைத் தரிசித்து, அங்கு நின்றும் இடமாகச் சென்று சண்டேசுரனைத் தரிசித்து அங்கு நின்று திரும்பி இடப தேவரைத்தரிசியாது வலமாகச்சென்று வடதிசையைச்சேர்ந்து அங்கு நின்று திரும்பி வந்து இடபதேவரைத் தரிசியாது இடமாகச்சென்று சண்டேசுரரைத்தரிசித்து திரும்பி வந்து இடபதேவரைத் தரிசித்து அவருடைய இரண்டுகொம்பினடுவே பிரணவத்தோடு கூட ஹரஹா என்று சொல்லிச் சிவலிங்கப்பெருமானேத் தரிசித்து வணங்கல் வேண்டும். ''பிரிந்து வரும்போது ஆன்மப் பிரதக்ஷிணம் பண்ணல் வேண்டும்.'' இப்படி ஒரு பிரதக்ஷிணஞ் செய்யின் அநந்த மடங்கு பயனுண்டு. இந்தப்பேரக்ஷி னம் பிரதோஷ காலத்திலே செய்யின் மிக விசேடமாம்.'' என்று இப்படித்தரிசித்து வணங்குதல் "சோமதேத்திரப் பிரதக்ஷிணம் ' எனப் பெயர்பெறும் என்றும் சிவாலய தரிசனை விதியிலே 43ம் பந்தியிற் கூறப்பட்டுள்ளது,

இப்பிரதகூரிண முறைக்கும் பயனுக்கும் பிரமாணச் செய்யுள்கள் பின்வரு மாறு காட்டப்பட்டுள்ளன

### அருணகிரிபுராணம், வலம்புரிச்சருக்கம்

"தெரிசித்துத் திடவிடையைச் சென்றிடஞ்சண் டேசன் திருவடியைத் தெரிசித்து மீண்டுதிட விடையைத் தெரிசித்துச் சென்றுவலஞ் சோமதிசை சேர்ந்து மீண்டிடபத் தெரிசித்துத் திகழ்சண்ட னடியைத் தெரிசித்துப் பராசக்தி யெனுஞ்சோமஞ் சேர்ந்து மீண்டுதிறற் சண்டனடி தெரிசித்து விடையைத் தெரிசித்துச் சிவலிங்கந் தெரிசித்துப் பணிக இதுசோம சூத்திரமொன் றநந்தபலஞ் செயுமே."

[சோமதிசை—வடதிசை, இது சோமசூத்திரம் ஒன்று—இப்படிச் செய்து சிவலிங்கத்தை வணங்கு தல் சோமசூத்திரப் பிரதக்ஷிணம் எனப் பெயரிய பிரதட்சிணம் ஒன்றுகும், (ஒருதரம் செய்ததாய் முடியும்), அநந்த பலஞ் செயும்—அளவில்லாத (அதிக) பலனேத் தரும்.]

## கடம்பவன புராணம், இலீலாசங்கிரகவத்தியாயம் செய். 445

AP AP

11º

見前部

''விடைசண்டன் விடைசோம சூத்திரம் வெள் விடைதொழுது விளங்குஞ் சண்டன் புடைகொண்ட சோமசூத் திரமீண்டுஞ் சண்டன்மழ விடையைப் போற்றி நடைகொண்ட பேரன்பின் வணங்கினுரூ வலமிவ்விதி நன்காச் செய்யின் அடைகொண்ட பிரதோடத் தடிக்கொரய மேதம்; வினே யனேத்தும் போமால்.''

### சோமதத்தரப் பிரதக்ஷிண முறையிணச் சுருங்கக்கூறும் வடமொழிச் சுலோகம்:-

வ்ருஷ**ம் சண்டம்** வ்ருஷ**்** சைவ ஸோமசூத்ரம் புனர் வ்ருஷம்| சண்டஞ்ச ஸோமசூத்ரஞ்ச புந2 சண்**டம்** புநர் வ்ருஷம்||"

குறிப்பு:— [வ்ருஷம்—இடபதேவரை, சண்டம்—சண்டேசுரரை, சோமசூத்ரம்—கோமுகை(யெல்லே), புனர்—மறுபடி, \*ச+ஏவ=சைவ, \*ச\* ஏனேய இரண்டும்\*ா— இடைச்சொற்கள், இசைநிறைக்க வந்தவை]

இனி பிரதோஷ விரதம் அநுட்டிக்க விரும்புவோர் அறிந்து அநுட்டித்தற்கு 2ம் சைவ விஞவிடையில் உள்ளவாறு போதுமானது.

விரதவியலில், 389ம் விளுவினட!--

பிரதோஷ விரதமாவது, சுக்கிலபக்ஷம் கிருஷ்ணபக்ஷம் என்னும் இரண்டு பகூரத்தும் வருகின்ற திரயோதசி திதியிலே, சூரியாஸ்தமயனத்துக்கு முன் முன்றே முக்கால் நாழிகையும், பின் மூன்றே முக்கால் நாழிகையுமாய் உள்ள காலமாகிய பிரதோஷ காலத்திலே, சிவபெருமானக் குறித்து அநுட்டிக்கும் விரதமாம். இவ் விரதம் ஐப்பசி, கார்த்திகை, சித்திரை, வைகாசி என்னும் நான்கு மாசங்களுள் ஒன்றிலே, சனிப்பிரதோஷ முதலாகத் தொடங்கி. அநுட்டித்தல் வேண்டும். பகலிலே போசனம் செய்யாது, சூரியன் அஸ்தமிக்க நான்கு நாழிகை உண்டு என்னும் அளவிலே ஸ்நானம் செய்து, சிவபூசை பண்ணி திருக்கோயிலிற் சென்று சிவதரி சனஞ் செய்துகொண்டு, பிரதோஷ காலங் கழிந்தபின் சிவனடியாரோடு போசனம் பண்ணல் வேண்டும் பிரதோஷ காலத்திலே, போசனம், சயனம், ஸ்நானம், விஷ்ணுதரிசனம், எண்ணெய் தேய்த்தல், வாகனமேறல் மந்திர செபம், நூல் படித் தல் என்னும் இவ்வெட்டும் செய்யலாகாது. பிரதோஷ காலத்திலே நியமமாக மெய் யன்போடு சிவதரிசனஞ் செய்துகொண்டு வரின், கடன், வறுமை, நோய் பயம், கிலேசம், அவமிருத்து, மரணவேதன், பாவம் என்னும் இவையெல்லாம் நீங்கும். அஸ்தமயன த்துக்கு முன் மூன்றேமுக்கால் நாழிகையே சிவதரிசனத்துக்கு உத்தமகாலம்.

[2½ நாழிகை கொண்டது 1 மணி நேரமாகும். 1 நாழிகை == 24 நிமிஷம்]

சிவாலயத்தில் வழிபட வசதிப்படாவிடில், சிவமூர்த்தங்களாகிய விநாயகர் சுப்பிரமணியர் முதலிய மூர்த்திகளே அவ்வவ்வாலயங்களிற் சென்று பிரதோஷ காலங்களில் வழிபடுதல் நன்று.



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

### <sup>சுவமயம்</sup> அரியாலே ஸ்ரீ சித்திலிநாயகர் கோவில் இராஜகோபூர கும்பாபிஷேக மாலே

### – வீத்துவான் வீ. சுதிரவேலு அவர்கள் –

#### காப்பு

நல்ல வபிடேக நாண்மாலே நான்பாட அல்ல லகற்று மைங்கரனே! — கல்வியொடு செல்வமெலாந் தந்தருளூஞ் சித்தி விநாயகரே நல்ல திருவடியென் காப்பு.

#### பன் னிரு சீராசிரிய விருத்தம்

 சீர் ஃமவு நல்லியாழ்ப் பாணநகர் சிவநலம் செம்மையா வோங்கவே செய்திட்ட வாறுமுக நாவல னுதித்த நல்லூரின் அயலாம் பார்மேவு பல்கலேஞர் பல்புகழார் வாழ்வுறும் பார்த்தசா ரதியுடை பதியதா மரியாலே பழனமொடு முன்னிரை பயனீன்று பல்கவே சார்மேதி மேய்பண்ணே வெண்பணில முத்தீன்று கவினுறவே கான்றுளிர கரும்பன்ன வளர்சாலி கணமுத்தம் கஞலவே கருது மடியார் நேர்மேவி நல்லருள்செய் நித்தினி நாயகா! வபிடேக மாடி யருளே! தீர்தொச்சிப் பதியோங்க வென்றுநீயபி டேகமா டியருளே!

[பார்த்தசராநி - கிருஷ்ணன், கஞல - ஒளிதர, பதி - ஊர், மேதி -எருமை, சாலி - செந்நெல், கணமுத்தம் – திரளான முத்து.]

 சொல்லொடு பொருளுமான சோதியின் சொரூபமானேய்! சுத்ததிஷம் கிற்சத்தி யருளுஞ் சுந்ரனே! துதித்துத் தொழுவோர் விண்யகற்றுந் தூயோனே! அல்லும் பகலும் அனவரதம் அடியே போற்று மடியார்தம் அகத்தே யுறைந்து அரந்தை கெடுத்தே அரியாலே யமர்ந்து வில்லின் வீரம் படைத்துள்ள விஜயற் குபதேசம் விரும்பி யுரைசெய் விண்டுவின்றன் மிகுசாபம் விலக்கி யருள்செய்விம லோனே! செல்வம் கல்விய ருள்புரியும் குத்தினிநா யகா!வபி டேசுமா டியருளே! நீர்நொச்சிப் படுயோங்க வென்றுநீயபி டேகமா டியருனே! [அரந்தை - துன்பம்; விண்டு - திருமால்]

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

3. நித்தமுனே நினேந்தே தொழுமடியார் உள்ளத் தொறும் நிறைந்த ஆனந்த வெள்ளமே! நீடொளிகால் ஞாயிற்றின் சிந்தூரச் செவ்வொளியே! சித்தத்தள் நிதிநிக்கும் தேனே சிவமான செல்வ விதாயகரே! சீர்சால் கச்ரியம் பதியமரும் விகட சக்ரவி நாயகரே! வித்தகனே! வீகிர்தனே! விமலனே! வெல்வடக்கு கச்ரிக் கணேசர் முன்தந்த் மூலமே! மெத்துபுகழ் அரியாலே மேலியே யமர்ந்த சித்தரொடு தேவர்துதி சித்திவி நாயகா! வபிடேக மாடி யருளே! நீர்நொச்ரிப் பதியோங்க வென்றுநீயபி டேகமா டியரூளே!

[சிந்தூரம் - செம்மை; துப்பார் திருமேனி என்பதூஉம் காண்க. வித்தகன் – சதுரப்பாடுடையோன்; விகிர்தன் – மேலானவன்; மூலம் – கர்ப்பக்கிருகத்திலுள்ள மூலமூர்த்தி]

4. இலங்கை யாள ரக்கன் ஒர்நாள் ஏந்திய இலிங்கந் தன்னே இருநிலம் இடாதே யேங்க எம்பிரா னிளேஞனைக பலங்கொள் தலேபத் துடையோன் பார்த்திட்டு பைய நீ.மற் றிதனேப் பரித்திடுவாய் என்றிடலும் பரம ஞன வைங்கரனும் நிலந்தனில்வைத் தோடுதலும் நிருதனும் மிகவெகுண்டு குட்டுவாக் நெருங்கிடவே மற்றவனுக் கருள்புரிந்த நின்மலனே! அரியாலே யூரமர்ந்த தும்பிமுகா! நலங்கிளர் கற்பகமே! நல்லருள்செய் சுத்திலிநா யகா!வபி டேகமா டியருளே நீர்நொச்சி; பதியோங்க வென்று ீயபி டேகமா டியருளே!

[இருநிலம் - பூமி; இருநிலம் இடாமல் - பூமியில் வைக்காது; பரித் திடுதல் - தாங்குதல்; நிருதன் - இராவணன்]

5. வாரண முகத்துத் தேவன் வானவ ரேத்தும் மேலோன் மாதுமை பாகன் மேஞள் ஐந்தொழில் நடன மாட ஆரணம் போற்றத் தானு மாடும் ஐங்கரத்துக் கோமான் அந்தணர் சந்தி யோதும் அருமறை முதலா யுள்ளோன் பூரண மான மூர்த்தி புண்ணியன் புனிதன் அன்பர் புண்டரி கத்தினேடு பொழில்வயல் போகமார் அரியாலே யூரமர்ந்த காரண பூதமாகும் கடவுளே! இத்துவிநா யகா! வபி டேகமா டியருளே! நீர்நொச்டுப் பதியோங்க வென்றுநீயபி டேகமா டியருளே!

**BOBOBOBOBOB** 

[வாரணம் - யானே; ஆரணம் - வேதம்; சந்தியோதும் அருமறை முதல் - காலே மாலே வேளேயில் ஒதும் வேத மந்திரங்களின் முதலாயுள்ள பிரணவ வடிவமானவர்; காரணபூதம் - எல்லாவற்றிற்கும் ஆதிகாரண மாகவுள்ள பிரமாத்மா]

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

 சத்தியாய்ச் ரிவம தான தனிப்பரம் பொருளே! மேலாந் தத்துவ முடிவே! சார்ந்தோர் சார்பளித் தாளுந் தேவே! பத்தியாய்ப் பரவு வார்தம் பவக்கடல் பாற்றி யர்ளும் பாய்மரப் புணேயே! பரமஞர் பயந்த சேட்ட பாலனே! அத்தன் முப்புர மழிக்க அமரர் முன்னமைத்த தேரின் அச்சிறுத் தருள்வாய் போற்றி! அணியார் அரியாலே யூரில் சித்தியெலாந் தந்தருளும் டுத்திவி நாயகா! வபிடேக மாடியருளே! நீர்நொச்சிப் பதியோங்க வென்றுநீயபி டேகமா டியருளே!

**E**DECROPOR

[சார்ந்தோர் - இடைவிடாது தியானிப்போர்; சேட்ட – முத்த<sup>3</sup> சார்பு – முத்தி; பவக்கடல் – பிறவிக்கடல்; பாற்றி – நீக்கி]

金、根、根、根、根、根、根、根、根、根、根、根、根、根、根、

7. ஒங்காரத் துள்ளொலியாய் ஓசையாய் ஒலியுமாகி உங்காரத் திருவடியை உள்குவார் உள்ளத் தென்றும் உண்ணிறைந்தே ஒளிருஞ் சோதி! ஆங்காரக் குறும்பகற்றி ஆணவ மாமிருட் படலம் அகன்ரேடே அருட்சோதி யாய்விரியும் ஐங்கரனே! அந்தணனே! ஆனேயின் மாமுகனே! தாங்கொணுத் துயரமற்ற தேவர்க்கா தந்த மொன்ருல் தானவனேத் தடிந்த தயாபரனே! தாழைசூ ழரியாலே யூர்தனி விளங்க ஓங்குயர் கோபுரத்தாய் ஒளிர்மதியாய் நித்றவிநா யகா! வபி டேகமா டியருளே! நீர்நொச்சிப் பதியோங்க வென்று தீயபி டேகமா டியகுளே!

[உங்காரம் - பிரணவத்தின் நடுவாயுள்ள காத்தலேக் குறிக்குந் திரு வருள்; உள்குவார் - தியானிப்போர்; தானவன் – அசுரன் (கயமுகன்); தாழை – தென்னே]

8. அஞ்செழுத் தான தேவே! ஐந்தொழில் நிகழ வன்று அமரர்முன் நடனஞ் செய்த ஆனே மாமுகத் திஞனே! நஞ்சணி கண்டன் தந்த நம்பியே! நல்லபொன் மேரு ஏடா நவையில்சீர் பாரதத்தை நயத்தெழு திட்ட நாதனே! கஞ்சனே வதைத்த கண்ணன் கருதிய குமரவேளேக் கடிமணம் புணர்த்த தெய்வக் களிறுருக் கொண்ட கோவே! அரியாலே உஞ்சிட வருளும் நித்திவி நாயகா! வபிடேக மாடி யருளே! நீர்நொக்கிப் பதியோங்க வென்று தீயபி டேகமா டியருளே! [கண்ணன் கருதிய - கண்ணனின் அம்சமான திருமால் மருகன் என்று கருதிய, உஞ்சு - ஈடேற. உய்ந்திட என்பதன் போல]

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

CROROROROROROROROROR

9. பாலொடு நெய்யும் தேனும் பஞ்ச கவ்வியமே வாழை மாங்கனி வருக்கை யோடு பன்னீரும் வெல்லப் பாகும் சாலநல் இளநீர் இக்குச் சாருேடு ஒழிந்தனவுங் கொண்டு சாருநல் லடியார் போற்றச் சங்கொடு பல்லியம் இயம்ப பாலவி எள்தேன் இக்குப் பன்ணியம் மோத காதி படைத்திடப் பரிந்து கொள்வாய் பண்ணேயார் அரியாலேயூர் பண்புற சீலருக் கருளும் சுத்திவி நாயகா வபிடேக மாடி யருளே! நீர்நொச்சிப் பதியோங்க வென்றுதீயபி டேகமா டியருளே!

[வருக்கை – பலா; இக்கு – கரும்பு; பாலவி – பாற்சாதம் (பாயசம்); பண்ணியம் – பலகாரம்; பண்ணேயார் – வயல்நிறைந்த]

10. எள்ளொடு பொரியுந் தேனும் இக்கொடு தயிரும் பாலும் இடித்திடு மவலும் வெல்லப் பாகிள நீரு மாடி கள்ளவிழ் மயிலே முல்லே கணவிரம் கமலம் தூர்வை கருது மல்லிகையே குலலே கமழ்ரோசா சுழுநீ ராடி கொள்ளு மான்மதமே யத்தர் கோரோசனே சவ்வாது குங்குமம் புழுகி ஞேடு குழைந்திடு கவபமாடி குறைவில் நல் லரியாலே புள்ளுறை பொழிலார் சித்திவி நாயகா! வபிடேக மாடி யருளே! நீர்நொச்சிப் பதியோங்க வென்று நீ யபிடேக மாடியருளே!

[மயிலே - இருவாட்சி; கணவிரம் - அலரி; தூர்வை - அறுகு; குல்லே - வெட்சி; மான்மதம் - கஸ்தூரி]



Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org



செல்வி மோ. தம்பிப்பிள்ளே B. A. கனகரத்தினம் மத்திய மகாவித்தியாலயம்.

ஐத்தெழுத்து சி, வா, ய, ந, ம, "சிவாயநம என்று சிந்தித்திருப் போர்க்கு அபாயம் ஒரு நாளும் இல்லே"

ஐந்தெழுத்தின் தத்துவத்தை ஆராய்ந்து பார்த்தால்,-

சி—ஒப்பற்ற இறைவனுகிய சிவத்தையும்.

வா—சார்ந்ததன் தன்மையாயுள்ள ஆன்மாவைச் சிவத்தோடு சேரச் செய்யும் திருவருணயும்,

ய-ஆன்மாவையும்.

ந – ஆன்மாவை இவ்வுலக இன்பத்தில் ஈடுபடச்செய்யும் திரோத்தான சத்தியையும்,

ம— ஆணவம், கன்மம், மாயை ஆகிய மலங்களேயும் குறிக்கின்றன.

இவ்வெழுத்துக்களே உற்று நோக்கின் ''ய'' என்னும் ஆன்மாவைக் குறிக்கும் எழுத்து பஞ்சாட்சரத்தின் மத்தியில் இருக்கின்றது. இதன் தத்துவத்தை ஆராய்ந்து பார்த்தால் ஆன்மா திருவருளின் உதவியைப்பெற்று சிவத்தோடு சேரும் தன்மையுடையதென்பதும்; திரோதான சக்தியினுல் உந்தப்பெற்று மலங் களோடு சம்பந்தப்பட்டுத் துன்பத்தை அடையும் தன்மையுடையதென்பதும் புலன் ஆகும்,

ஆனல் ஆன்மா இறைவன்மீது அன்பைச் செலுத்தி திருவருண அறிந்து வெயிலில் நடந்து போகின்றவன் நிழலேக் கண்டவுடன் தானுகவே போய்ச் சேர்வது போல், திருவருளோடு சேர்ந்து இறைவணே அடைந்து செயலற்றுப் பேரின்பத் துயில் கொள்வதையே கருத்துட் கொண்டுள்ளது. இந் நில்யை ஆன்மா அடைவதற்கு சிவம் முதலாய 'சிவாயநம' என்னும் ஐந்தெழுத்தை ஒதல் வேண்டும்

எனவே, நாம் என்றும் நிலேத்துள்ள பேரின்பத்தை அடைய 'சிவாயநம' என்னும் பஞ்சாட்சரத்தை ஒதுவோமாக.

ஓம் சிவாயநம/!! ஒம் சிவாயநம! ஓம் சிவாயநம!!

24

# அரியாலே ஸ்ரீ சித்தி வீநாயகர் 'பதிகம்'

\*\*\*\*

ஆக்கியோன்:— காவை, வித்துவான் க. நடராசா.

#### காப்பு

பேரோங்கு மரிபிரமேந் திரராதி தேவர்களும் பேணிவழி படவருள்செய் பெருவயிற்றுன் தாரோங்கு தும்பையணி யம்புயத்தாள் தாயனேயான் தத்தையெழுந் தருளியதேர் அச்சிறுத்தான் காரோங்கு திருமேனிச் செங்கண்மால் தஞ்சமெனக் கருணேபுரி சித்திரகேத் திரந்துறந்து சீரோங்கு மரியாஷே நீர்நொச்சித் தாழ்வமர்ந்த சித்திவிநா யகன்பாதம் சென்னி வைப்பாம்.

A contraction of the fight of the state of the fight of the state of the state of the state of the state state

#### பதிகம்

உலகஞ் செய்யுங் கருமங்கள் ஊருென் றின்றி முடிவெய்த அலகில் கருணே யெவனிடத்தி லாறுய்ச் சுரந்து காக்குமோ இலகுங் கலேவே தாகமங்கள் ஈண்டி யெவன்பா லிருக்குமோ நிலவுஞ் சித்தி விநாயகணே நிறேந்து சாண மடைவோமே.

அருவா யுருவா யருவுருவா யகண்ட மான பெரும்பொருளாய் உருகா நிற்கு மடியவர்தம் உள்ளக் கோயில் உவந்தினிது மருவா நிற்கு மெவன் மருவும் பொருளின் வேருய் மன்னுகின்ற கருவாஞ் சித்தி வீநாயகணேக் கருதிச் சரண மடைவோமே.

துள்ப மெல்லா மெவனருளாற் தொகு நீர்க் குமிழி யெனமாயும் இன்ப மெல்லா மெவனருளால் ஈண்டியெம்மை வந்தடையும் என்பு முருகும் வகையிலெமை எண்ணிக் காக்கும் இறையெவனவ் வன்புச் சித்தி விநாயகணே யணேந்து சரண மடைவோமே.

கடலி னலேபோல் வரும் பிறவிக் காட்டி லலேந்து கதியற்றுத் தொடரு முயிர்கள் எவனருளாற் தொடக்க முடிவொன் றில்லாத இடரின் நீங்கி யின்பநிலே எய்தி இறுமாந் திருக்குமந்தக் கடவுள் சித்தி விநாயகணேக் கருதிச் சரண மடைவோமே.

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

வேத நான்கும் விளம்பரிய விமலன் யாவன் வேதமுதற் போதம் யாவும் தருகின்ற புலவன் யாவன் புகலரிய நாத முடிவில் வீற்றிருக்கும் நாதன் யாவன் நமதுபதி போதச் சித்தி விநாயகணேப் புகழ்ந்து சரண மடைவோமே.

பரவும் பொருளும் பரம்பொருளும் பணிந்த மனத்துப் பழந்தொண்டர் விரவும் பொருளும் விழுப்பொருளும் வேருயுடனு யொன்ருகி இரவும் பகலு மற்றவிடத் திருக்கும் பொருளு மெவனடியார் பரவுஞ் சித்தி விநாயகணேப் பணிந்து சரண மடைவோமே: ないののであったいとうないのであったったったいのであったったった

அழுதா லவணேப் பெறலாமென் றணேயு மடியா ரருந்துயரம் முழுதா யொழிக்க முன்னசுரர் முணப்புத் தடிந்த முதல்வனெவன் எழுதாக் கேள்வி ஐந்தென்ன ஏத்தும் பாரதங் கோட்டால் எழுதுஞ் சித்தி விநாயகணே இணங்கிச் சரணமடைவோமே.

படித்த பாச அறிவெல்லாம் பயனற்றொழியப் பருவமுதிர்ந் திடித்த மஞ்சள் போலவிருந் திறக்குந் தருண மெளிவந்தே அடித்தக் காரந் தருவதுபோல் ஆளுந் கலேவ னெவனன்புத் துடிப்பாஞ் சித்தி விநாயகணேத் தொழுது சரண மடைவோமே,

ஆருக் காமக் குரோதமுத லாறு மலேக்க வறிவிழந்து வேருய் விளியும் விணேக்கேடர் தமக்கும் விரிஞ்சன் மால்பதமும் மாருத் திருவும் நேசமுறின் மறவாதருளுந் தலேவனெவன் பேருஞ் சித்தி விநாயகனேப் பேணிச் சரண மடைவோமே.

நெடிய மாலுஞ் சிறியனென நிமிர்ந்த ராஜ கோபுரஞ்சேர் வடிவு திகழுந் திருக்கோயில் வளருஞ் சித்தி விநாயகனே படியில் மதியுங் கலேத்திலமும் பதமும் நிதியும் பலபுகழும் முடிவி லின்புந் தருங்கருணே முதலே சரணஞ் சரணமையா:



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

## கட்டுப் பிராத்தனயிற் குழந்தைகள்

தரு. த: நடராசா அவர்கள், (ஓய்வுபெற்ற ஆசிரியர்)

ஆதியுமந்தமுமில்லா அரும்பெருஞ் சோதியைப் பாடிப்பரவும் வகைகள் பல வற்றுட் கூட்டுப்பிரார்த்தனே குழந்தைகட் ஃகற்ற செவ்விய முறையென்பது சான்ரேர் துணிபு. குழந்தைகள் கூட்டாகச் சேர்ந்து குருநாதன் கழலேத்திக் கசிந்துருகியுள் நெக்குருகுங் காட்சி கவின்பெறு காட்சியாகும். இறைவன் சந்நி தியில் எல்லோர் மனதையுமீர்ந்து ஒரு நிலேப்படுத்தி மாசுபடாத குழலிலே மழலே மொழி பொழிந்து வேண்டி வேண்டிப் பாடிப் பரவுகலன்றே பொருக்கமுடைத்து. இசைக்கேற்ற தாளத்தோடு சுருதியுடன் சேர்ந்து பாடிப் பயிற்சி பெறுதல் சிருர் களுக்கு நன்மை பயக்குமன்றே. ஒரு குறிப்பிட்ட நேரத்தில், சிறு பொழுதாவது மனதை அலேயவிடாமல் ஒருதிலப்படுத்தி இறைவனிடத்தில் பதிய வைத்து வேறு சிந்தனேயின்றி அவன் புகழைப்பாடி மெய் மறந்திருக்க வழிவகுக்குமல்லவா?

ழீ சித்திவிநாயகப் பெருமான் ஆலய முன் மண்டபத்திலே வெள்ளிக் கீழமைதோறும் மாலப் பூசையின் பின்னர் தவருது இப்பிரார்த்தனே செவ் வனே நடந்து வருகினறது. இசைஞானமுள்ளவர்களின் உதவியுடன் குழந்தைகள் கூடிய வரையில் நல்லமுறையிற் செயற்பட்டு வருகின்றனர். இறை வணக்கம் எவ்வளவு இன்றியமைபாதது, அத்தியாவ சியமானது என்பதையும் மனதிலே பதித்துக் கொள்கின்றனர். அவர்களின் பிரார்த்தனேபிற் பெரியோர்கள் கூடக் கலந்து கொன்கின்றனர். அவர்களின் பிரார்த்தனேபிற் பெரியோர்கள் கூடக் கலந்து கொண்டு அவர்களே ஊக்குவிக்கின்றனர். பிரார்த்தனேயின் மகத்துவத்தையெடுத் தோதுகின்றனர். தேவார, திருவாசகங்களே முறைப்படி பண்ணூடு இசைக்கப் பயிற்றுகின்றனர். இன்னும் வேண்டிய பல்வேறு ஆக்க வழிகளேடைல்லாம் தல்கி ஊக்குவிக்கின்றனர்: சிருர்சள் அவற்றையெல்லாம் செவிமடுத்து என்றும் இளமை பொருந்திய எங்கள் பிள்ளேயாரையும், என்றும் அழகு நிரம்பிய எங்கள் முருகப் பெருமானேயும் ஏத்தியேத்திப் பாடுகின்றனர்.

எம்பெருமானுக்கெனப் புதிதாக நிர்மாணிக்கப்பெற்ற இத் திருக்கோபுர நீழலிலே கூட்டுப்பிரார்த்தனே நிகழ்த்தப்போகும் சிருர்கள் பெறற்கரும் பேறு பெற்றவர்களாவர். இக் கும்பாபிஷேக விழாவிலே பங்குபற்றுதல் அவர்கள் வாழ்க் கையிலே கிடைத்தற்கரிய பெரும் பேருகும். திருக்கோபுரக் கும்பாபிஷேக தினமான இன்று தொடக்கம் மேன்மேலும் சிறுவர் சிறுமிகளின் கூட்டம் அதிகரித்து அவர்கள் எழுப்பும் பிரார்த்தனேக் குரல். கோபுரத்தின் உச்சிரில் அமர்ந்திருக்கும் அலக்குமிக்கும், சரஸ்வதிக்கும் எட்டவேண்டும். குழந்தைகள் எல்லோரினதும் வாழ்ககையில் மறுமலர்ச்சி ஏற்பட வேண்டும். சீரிய வழியிலே செம்மையான கல்வியைப் பெற்று, பெற்ற கல்வியைப் பயனுடைத்ததாயாக்க அப்பரம்பொருள் பெருமானுடைய செவிகட்கெட்ட வேண்டும். அவனருள் உங்கட்குக் கிட்ட வேண்டும். உங்கள் வாழ்வு மலரவேண்டும். மற்ரேரும் சீரான முறையிலேவாழ்ந்து கூடிய அளவுக்கு நீங்கள் முன்னேறவேண்டும்.

குழந்தைச் செல்வங்களே!! சிந்தியுங்கள், சிந்தித்துச் செயற்படுங்கள். பாடுங்கள், பாடிப்பரவுங்கள். கழலேத்துங்கள், ஏத்தித் துதியுங்கள். சமய குரவ ரைப் போற்றுங்கள். போற்றிப் புகழுங்கள். தீய சிந்தகோயை ஒழியுங்கள். நற் சிந்தனேயை நாடுங்கள். இறைவனின் பெரும்புகழ் உங்கள் இல்லங்கள் தோறும், வீதிகள் தோறும், கிராமங்கள்தோறும், பார்க்கும் இடமெங்கும் நீக்கமற ஒலிக்கச் செய்யுங்கள். அரியாலே ஸ்ரீ சித்திவிநாயகப் பெருமானின் தத்துவங்களே, லீலா விநோதங்களே, புதுமைகளே, வற்புதங்களே யெல்லாம் இம்மலரிலே பக்கம் பக்கமாக அறிஞர்கள் உங்கட்காக ஆக்கிப் படைத்திருக்கின்றனர். வழிகாட்டுமாறு அப்பெருமான் திருவடிகளே இறைஞ்சுகின்றேன்.

என் கடன் பணிசெய்து கிடப்பதே Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



திரு. ச. சதாசிவம் அவர்கள் தலேமை ஆசிரியர்

ஆன்மீகவழி என்பதற்கு முழுமை அடையும் வழி என்று பொருள் கூற லாம். ஆகாயத்தில் பறவை பறப்பதுபோல, மீன் நீரில் நீந்துவதுபோலச் சென்ற பாதையைப் பற்றிய அடையாளம் எதலோயும் விட்டுச் செல்லாமல் இருப்பதுவே இறைவனேத் தேடுவோர் பின்பற்றும் வழியாய் உள்ளது. ஆன்மா தன் இலட்சி யத்தை அடைவதில் காணும் வளர்ச்சியைப் பல மார்க்கங்களாகப் பிரித்து ஆராய்ந் தனர். கடவுளே அடையும் வழிகளில் பக்தியோகம் மிகச்சிறந்த வழியாகும் எனக் கண்டனர். பக்தியோகம் என்பது இறைவனிடம் தனியாக ஈடுபட்டுச்செல்லும் தனி வழி எனவும், ஆழ்ந்த இறைப்பற்று எனவும் பொருள்படும். உணர்வு நிலேயில் வழிபாடாற்றுவது பக்தியோக மார்க்கமாகும். இதை அன்புவழி என்றும் கூறலாம்.

மக்கள் புலனறிவுக்குட்பட்ட பொருள்களிலிருந்து பெறும் இன்பம் இறை வணே நோக்கித் திருப்பப்பட்டால் அதுவே பக்தியாகும். அழிவுப் பொருட்களில் வைக்கும் அன்பு துன்பத்திற்குக் காரணமானது. அழிவற்ற பொருளாகிய இறைவன் மீது வைக்கும் அன்பு அழியாததாகும். இன்பம் தருவதுமாகும், மிகமேலானதும் ஆகும், இவ்வுண்மையை உணர்ந்து வாழ்க்கை நடத்துவதே பக்தியோகமாகும்.

பக்தியோக மார்க்கத்திற்கு விதிமுறைகள் இல்லே. எல்லா விதிமுறைக ளுக்கும் அப்பாற்பட்டது. இறைவனுடன்நேரடியாகத் தொடர்புகொள்ளுகிறது. ஒரு ஊமை சுவையான உணவை உண்டும் அதுபற்றிச் சொல்ல இயலாது தவிக் கும் நிலேயில் உள்ளது. அது தூய்மையானதும், தன்னலமற்லதும், இடையருது விரிந்துகொண்டிருப்பதுமான ஓர் அனுபவம். அன்பை அனுபவத்தால் உணர்ந்தவன் நிலே ஆற்றின் பிரவாகம் கடலேநோக்கி ஓடுவது போன்றதாகும்.

பக்தியோகத்தில் நின்ற அடியார்களில் கண்ணப்பன் சரிதை சிறந்த எடுத்துக்காட்டாகும். அவர் செய்த அருவருப்பான செயல்களெல்லாம் இறைவ னுக்குப் பேரின்பம் தந்தது. எனவே பக்தியோடு எதைச் செய்தாலும் அது இறை வனுக்கு உவப்பானதுவேயாகும்.

日町四方町山

9 mil

10

151 193 பக்தியோகத்துக்கு ஆரம்பநிலே அன்னே, தந்தை வழிபாடாகும், குரு வழிபாடு அதைத் தொடர்ந்த நிலேயாகும். இவை இரு நிலேயும் கைவந்தவர்க்கே பக்தியோகம் பலனளிக்கும்.

# அரியாலே சித்திவி நாயகர் நான்மணி மாலே

ஆக்கீயோன்: பண்டி தர் மு. வேதநாயகம் அவர்கள் அரியா லே. உதவி: வித்துவான் வீ. கதிரவேலு அவர்கள்

#### காப்பு

உலகெலாம் போற்றும் ஒருகொம்பா அக்பர் அலமரல் தீர்த்தாளும் ஐங்கரனே! — நலமருளும் நான்மணி மாலேதான் நான்பாட நீர்தொச்சி யானேங் கரத்தானே காப்பு.

#### நேரிசை வெண்பா

ஏருழவர் எங்கும் இனிதுறையும் நல்லூராம் ஆகும் புகழ்சால் அரியாலே — தீர்நொச்சித் தாழுறையு மைங்கரனே சார்ந்தோர் பிணிதீர்க்கும் வேழமுகத் தெந்தைசீர் வேண்டு.

#### கட்டளக் கலித்துறை

பூவேறு கோனும் புரந்தரனும் பூவுண்ட திருமாலும் காவாய்நீ எங்களே யென்று கரைந்து கிடந்தலறும் பூவார் திருவடியெம் புன்றலேயிற் சூட்டிடுவாய் தேவ நீர்நொச்சி சேர்பதியே கோயில்கொள் விநாயகனே.

[பூவேறுகோன் – பிரமா; பூவுண்ட – பூமியை உட்கொண்ட; கரைந்து – உள்ளமுடைந்து அழுது]

#### அறுசீர் ஆசிரியவிருத்தம்

வேதத்தின் உச்சி பூத்த மெய்ப்பொரு ளான தேவே பாதத்தி லன்பு செய்யேம் பரிபவ முற்று வாழ்வோம் நாதத்தின் ரூபமான நாயகா நம்பிநாம் தொண்டும் செய்யோம் போதத்தின் அந்தம் மன்னும் புண்ணியா அருள்வாய் போற்றி.

[வேத்தன் உச்சிபூத்த - வேதமுடிவில் விளங்குகின்ற, பரி பவம் - துன்பம்]

#### ஆகிரியப்பா

உலக முவப்ப வுதிதரு ஞாயிறு அலகில் சராசர மடங்குமுன் னுதர பந்தனக் கச்சின் பருமணி யாகவும் சந்திரன் றன்னேச் சடாமணி யாகவும் எந்தைநீ யணிந்ததும் இறும்பூ தன்றே, வந்தனே செய்வோர் வல்வின் மாய்ந்திட எந்தைநீ அங்குசம் எழிற்கரம் கொண்டதும் அந்தியில் செந்தழல் ஆகுதி வேட்கும் அந்தணர் ஒதும் மந்திர சொரூபனும் நீயே யாகி நின்றனே யன்றோ காயே யான நின்தயா வெள்ளம் ஆழப் படிந்தே யருந்துவ தறியேம் மாழை யொண்களுர் மயல்வலேப் பட்டும் வாழ்வின் பெருநிதி வாஞ்சையிற் பட்டும் தாழ்விலா நீணிலம் தருதற் பொருட்டும் ஆசையிற் பட்டு அலமந் துழன்று காலம் கொன்னே கழித்தனம் எந்தாய் ஆலமர் கண்டன் அருளிய மைந்தா! நொச்சியம் பதியமர் விக்ன விநாயகா அச்சுதன் சாபம் அகற்றினே அன்றோ பொச்சமில் நின்னடி புன்ந்து போற்றுவம் உச்சியிற் சூடுவம் உயர்கதி பெறற்கே.

#### வெண்பா

பல்கலேசேர் மாந்தர் பயின்றுறையும் பண்பான நெல்வயல்சால் நீர்நொச்சி நேர்ந்துறைந்**து — வல்வினே தீர்த்** தாளு மைங்கரன்றுள் அன்பாய்ப் போற்றுவோர்க்கு மாளுமே தொல்விண்நோய் மாய்ந்து.

#### கட்டளேக் கலித்துறை

நெஞ்சகந் தூய்மையில்லே நேரான வார்த்தையில்லே நித்தமுங்கோன் வஞ்சக நெஞ்சினேனே வாவென்றுல் நின்கருணே பழுதாமோ தஞ்சம் புகலென்று சார்ந்தாரைத் தாங்குவதே சான்ருண்மை உய்ஞ்சிடருள் நீர்நொச்சி உத்தமனே ஓங்காரா ஐங்கரனே. [உய்ஞ்சிடருள் = உய்ஞ்சிட + அருள்; அகரம் தொக்கது; உயயும்படி

யாகத் திருவருள் புரிவாய்]

### அறுசீர் ஆசிரியவிருத்தம்

புரந்தரன் வைத்த பூங்கா புலர்வுற முனிவன் கொண்ட கரந்தனில் கரகம் நீயே காகத்தின் வடிவ தாகி இருந்துதான் கவிழ்க்க வந்நீர் இருநடு யாகி யேகி அரந்தையைக் கெடுத்த தேவே! அண்ணலேங் கரனே போற்றி. 7

ioolaham.org | aavanaham.org

#### ஆசிரியப்பா

அங்கயற் கண்ணி அம்பிகை தன்ஞெடு சங்கரன் தந்த தனிமுதற் பொருளே! அம்பா சுதனே! அமரர் விஞேதனே! செந்திற் சுந்தன் திருமணம் புணர்த்த முந்தொரு ஞான்ற முழக்குறு வேழமாய் வந்தே வள்ளியை வதுவை புணர்த்திய எந்தாய் போற்றி இணேயடி போற்றி தும்பி முகத்துத் தூயோய் போற்றி தும்பி முகத்துத் தூயோய் போற்றி துப்பார் மேனித் தும்பிக் கையாய் பத்தியிற் பரவும் பண்புடை யடியார் சித்தங் குடிகொண்டு செய்விண முற்றுற முத்தி யளிக்கும முதல்வா போற்றி விக்கனத் தீர்க்கும் விநாயகா போற்றி திக்குனத் தீர்க்கும் விநாயகா போற்றி தித்தி நீர்நொச்சிச் சேர்ப்பதி யுறையும் சித்தி விநாயகா நிருவடி போற்றி.

#### நேரிசை வெண்பா

8

Q

கானக் குயில்கூவக் கன்னிய ரெ திர்கூவும் வானக்கு மலர்ச்சோலே வண்டுகிண்டி — தேனக்கும் நீர்நொச்சித் தாழ்வுறையும் நிர்மலனே நின்னடியே சீருச்சி சேர்த்திடுவோம் சென்று.

#### கட்டளக்கலித்துறை

ஆசையோ அற்றதில்வே ஆங்காரம் நீங்கிற்றில்லே அன்புமில்லே தாசஞய்ச் செய்ததொண்டு தாரணி தன்னிலில்லே தாழ்நொச்சி வாசனே வாலறிவா வஞ்சகர் நெஞ்சகன்றுய் வாலறுகின் நேசனே நின்றுள் சரணடைந்தேன் சித்தி விநாயகனே. 10

#### அறுசீர் ஆரிரியவிருத்தம

கச்சியிற் கணேசன் முன்னுள் காமுற்றுக் கொணர்ந்த நீயே நொச்சியம் பதியேயூரா நோன்றவெம் தவத்தால் சேர்ந்தாய் முப்புர மெரித்தல் வேண்டி முதல்வர்தாள் வைத்த தேரை அச்சறுத் தருளும் எங்கள் ஆதியே அமரா போற்றி. 11

#### ஆசிரியப்பா

ஆரணந் தேடியும் அறிந்நிடற் கொண்ணு காரண ஞரிய கண்ணுதற் கடவுள் பாரகம் போற்றும் வாரண முகத்து மைந்தனேக் கந்தனே மகிழ்வேர் டழைத்து இந்தநல் லுலகின் யாவர்முன் வலங்கொள்வீர்

அந்தநல் லவர்க்கேயிவ் வருங்கனி யாமென மைந்தனுங் கந்தவேள் மகிதலம் சுற்றிட தந்திர மாகவே தந்தையை வலம்வந்து அக்கனி வாங்கிய வரசே போற்றி முக்கனி கொண்டருள் மூஷிக வாகன தக்கநீர் தொச்சிவாழ் தலேவா போற்றி ஒருங்கிய மனத்தொடு உள்ளொளி பெருக அரும்போடு மலர்பறித்து அல்லும் பகலும் கரும்பிலு மினியநின் கழலடி பணிவோர்க்கு திருவுங் கல்வியும் சேர்ந்திடு போகமும் ஒருவாறு நானுள் ஒங்கியே தழைத்திட திருவருள் புரிந்திடுஞ் செல்வா போற்றி.

#### நேரிசை வெண்பா

அண்ணல் திருவடிக்கே அந்திபகலாய் மலரிட்டு எண்ணியே நற் பூசை இயற்றிடேம் — பெண்ணேயொடு தெங்குசெறி நீர்நொச்சித் தேவன் திருவருளே எங்ஙனமோ யாம்பெறுவ தின்று.

[பெண்ணே - பன]

#### கட்டனேக்கலித்துறை

ஆறுதலில்லே யெந்தாய் அருமறை யந்தத் தகரமானுய் நூறுதரம் நாமழைத்தும் நோக்கியொரு சொல்லில்லே நோவாதோம் பேறுபெற பிஞ்ஞகன்*ளு*ன் தந்த பெரும் கருணேப் பேராறே ஆறு தல்தா நீர்நொச்சி யாண்டவனே சித்திளி நாயக**னே**. 14

#### அறுசீர் ஆசிரியவிருத்தம்

அறுகொடு தும்பை சூட்டும் அன்பருக் கருளே நல்கி தறுகண னை வேழத் தானவன் தன்னே வீட்டி மறுவடை மதியை நீச ளும்படி சபித்து நின்ற இந**தி**பு முதலு மில்லாய் அரியாலே யிருந்த தேவே:

#### ஆதிரியப்பா

அரு மறை வகுத்த அந்தணன் வியாதன் ஒரு மறை யென்றே யுலகோர் போற்றும் தரும ஞதி குருகுல மன்னர் சரிதையாம் பாரத வொருதனிக் கதையை திரிபுர மெரித்த விரிசடைக் கடவுள் பொருதிட வளேத்த போற்றையாம் மேரு ஏடதாக் கொண்டே இபமுக வவுணனே சாட வொடித்த தந்த மதனே எழுதுகோ லாகநீ யெழுதிய திருவருள் ஒன்றே வெந்தாய் யுலப்பில வன்றே கன்றுமாற் கரத்துக் கண்ணுதல் தந்த மைந்த! நீர்தொச்சி வளம்பதி யதனில் முக்குநீ கோயில் தொண்டெழுந் தருளி வந்தனே செய்யும வழிவழி யடியார் சிந்தனேத் துயர்களேத்து செயல்நிறை வேற சந்தத மருளும் தயாபரா போற்றி.

[பொற்றை - மேருமலே]

15

#### நேரிச வெண்பா

பண்ணே வயலருகே பைங்கிளிகள் தாமிழற்ற வண்ணமயி லால வரிக்குயில்கள் — பண்ணிசைக்க தாரகமாம் ஓங்காரா தற்பரமே நீர்நொச்சி வாரணமே யாம்வணங்கும் வாழ்வு.

#### கட்டளேக்கலித்துறை

நல்ல வருள்தருவாய் யென்றுன்னே நம்பி நாடோறும் வல்ல வகையாக வாழ்த்தி வணங்கி வழிபடுவோம் அல்லற் கரைகாணுேம் அப்பலவன் தந்தருள் நீர்நொச்சி வல்லபை தந்தூண்வா வானவர் போற்றும் வரோதயனே, 18

#### அறுசர் ஆசிரீயவிருத்தம்

மக்களே மணந்த தாரம் மாடுநற் கிள்ளு ரான ரிக்குளே யகப்பட் டேங்கிச் சிந்தைமாழ் குற்றே மையா விக்கினம் எல்லாம் தீர்த்து விடுதலே செய்வாய் எந்தாய் அக்கணி அரஞர் தந்த அரியாலே யமர்ந்த தேவே.

#### ஆசிரியப்பா

திருமறு மார்பன் திசைமுக அதி அமரர்கள் போற்றும் ஆதியம் பண்ணவன் ஆடலா லெண்ணி யம்பிகை தன்னுடு அடிய சூதினில் அரிசு?னச் சான்று ஆடுறும் போது அண்ணலின் குறிப்பை நாடிய மாயனும் நடுநிலே யிகந்து வென்ற நாயகி தோற்கு ளென்று மன்ற பொய்யுரை வழங்கிய போதினில் கன்றிய சினத்துடன் கௌரியும் பார்த்து கட்புல னில்லா நெட்டுருப் பாம்பு ஆகுவாய் நீயெனச் சபித்தலும் மாயன் காவா யென்றிறை கழலடி வீழ ஆதி முதல்வன் ஐங்கரத் தண்ணல் பாதம் போற்றி நோற்குதி யென்ன ஆலம் பொந்தி லரவுருக் கொண்டு மாலுந் தன்னுள மொன்றியே நோற்க செங்கரஞ் சடைமுடிச் சிவனருள் செய்த விக்கினந் தீர்க்கும் விநாயக மூர்த்தி அக்கணத் தாயிடையரியுறு சாபம் தீர்த்தருள் செய்தனன் அதகிருவருள் போற்றி மூர்த்திநீர் நொச்சி முதல்வா போற்றியென் றேத்திடு மடியர்தம் இடுக்கண் தீர்த்துபல பேற்ரொடு பாக்கியம் பிறபல போகமும் ஆற்றுப் படுத்தி அருளுவாய் போற்றி.

20

17

#### நேரிசை வெண்பா

மேலேத்துறை தேர்ந்த விஞ்ஞான பண்டி தரும் சாலத் தமிழறிந்த சான்ரேரும் — சாலத்தொழும் செல்வமல் த நீர்நொச்சிச் சித்திவி நாயகன்பேர் சொல்லுவீர் நல்வீதி சூழ்ந்து.

#### கட்டளேக்கலிச்து றை

தாயா யருளும் தயாநிதியே தண்மதிசேர் செஞ்சடையாய் மாயப் பிறவி மயக்கறுத்து மன்னிருள் மாசெறிந்து தூய்மையாம் மெய்ம்மை தனேவேண்டும் தூயோர்க் கருள்வோனே வேயாரும் நீர்நொச்சி வேந்தனே நற்சித்தி விநாயகனே,

[மன்னிருள் - நிஃபெற்ற இருளாகிய ஆணவம்]

#### அறுசர் ஆசிரியவிருத்தம்

திருமறு பார்பன் முன்ஞள் தேவியின் சாபத் தாலே உருபிறழ் பாம்பதாகி ஓங்கிய வாலம் பொந்தில் மருவியே தவத்தைச் செய்ய மற்றவர்க் கருளும் வள்ளால் பெருகும்நீர் நொச்சி பேணும் விநாயகா போற்றி போற்றி.

#### ஆசிரியப்பா

ஆரணம் போற்றும் ஆனேமா முகத்து காரண னுறைதிரு நாரையூர் விளங்க ஆதி சைவ அந்தணர் குலத்தில் மேதனி சைவ மேன்மையை யுணர தோன்ற லொருவன் தோன்றின னங்கே ஆன்ற வொழுக்க மறிவு மாசாரமுந் தான் றிசுழ் நற்குண சம்பன ஞக ஈன்றவ ரோடிவ் வுலகமு மகிழ சான்றவர் செய்த நற்றவச் சார்பால் நல்ல வாகமம நவின்ற நல்நெறியில் பொல்லாப் பிள்ளே யாரை யன்பொடு சாற்றிய பூசைசெய் தந்தை ஓர்நாள் வேற்றூர் செல்ல விநாயசப் பெருமாற்கு ஆற்றும் பூசையச் சிறுவனே செய்து போற்றி நின்ற புண்ணியா வடியேன் ஆர்த்திரு நிவேதனம் அமுதுசெய் தருளென ஏத்தியே நின்று இறைஞ்சலும் எந்தை உபேட்சையா யிருக்க வுள்ள முடைந்து தவத்திரு மகனும் தாழான் றன்றலே கல்லிற் கதுமென மோதலே தீர்வென செல்லுறு போதினிற் ஷிறுவநீ பொறுவென நல்ல ம துண்ட நம்பீ போற்றி வல்லவா கணேச வரதா போற்றி பொல்லாப் பிள்ளேயார்ப் புனிதா போற்றி நம்பிக் கருள்செய் நம்பீ போற்றி செல்வச் சீர்செறி அரியாலே மேவும் மல்லல் நீர்நொச்சிப் பதியமர்ந் தருளும் நல்லருள் சித்திவி நாயகா போற்றி.

23

21

22

Digitized by Noolaham Foundation.

#### நேரீசை வெண்பா

பாழ்த்த பிறப்பறுக்கும் பல்பிணிநோய் வாராது காழ்த்த விருட்படலம் கால்பறியும் — வாழ்த்திடுவீர் ஆரணங்கள் தேடுற்ற வானேமுக வைங்கரனே வாரணமே நல்வரந்தா வந்து:

#### கட்டளேக்கலித்துறை

அன்பர்க் கிரங்கி யருள்புரியும் ஐங்கரனே அருட்குருவே என்புத் தளேயோ டிறைச்சி யிணேந்தான இவ்வுடலம் துன்புற்ற வெந்நோய் தொடக்கத் துணேயின்றி துயரும்போ துன்பற்று வேண்டினே முய்ந்திடவாழ் நீர்நொச்சி விநாயகனே.

#### அறுசீர் ஆசிரியலிருத்தம்

கண்ணுதற் பெருமான் நல்குங் கடவுளே கருணே போற்றி மண்ணவ ரெல்லாம் போற்றும் மறைமுதல் முடிவே போற்றி விண்ணவர் தொழுதே நின்று விண்ணப்பஞ் செய்துங் காணு அண்ணலே நொச்சி யார்ந்த விநாயகா வடிகள் போற்றி.

#### ஆசிரியப்பா

ஆனே றூர்ந்தோன் அம்பல வாணன் காணவங் கடுக்கை கடிகமழ் கண்ணியன் மானி னேர்விழி மங்கையோர் பங்கினன் வானவ ரெவர்க்கும் வருத்தம திழைத்திடும் தானவக் கயமுகத் தறுக ஞளணே மாய்த்திட வருளிய வாரணக் கடவுள் ஞாயிற்றின் காணியாம் ஆவணித் திங்களில் பூர்வ சதுர்த்தியில் புங்கவர் போற்றிட ஆருமைந் தொழில்நட மாடிய போதினில் காரிடை யூர்மதி கண்டது பழிக்கிட ஆர்கலி யுலகோர் அன்றுனேப் பாராதே நீசனு குவையென நேர்ந்துறை சாபத்தால் மண்ணவர் மதியினே மற்றவத் தினத்தினில் கண்ணுத லொழிந்தனர் கடவுள ரெல்லாம் பண்ணியம் பாலவி பன்மலர் தூபம் எண்ணு நற்றீப மிவையெலாங் கொணர்ந்து படைத்தத் தினத்தில் பரசிப் போற்றியே அடிதொழு தேவர்தம் அரந்தை யெல்லாம் தடைத்தருள் செய்திடுந் துங்கக் கரிமுகத் தெந்தைதாள் இத்தினம் ஏத்துவோர்க் கெல்லாம் தந்தம மனேரதம் தானிறை வற்றிட அந்தில்நீர் நொச்சி யம்பதி யமர்ந்திட்ட தந்தியின் முகமுடைத் தந்தையே போற்றி நம்பினர்க் கைவிடா நம்பியே போற்றி.

[அந்தில் - அசை. காணி - ஆட்சிவீடு]

28

25

26

#### நேரிசை வெண்பா

எக்கருமஞ் செய்தாலும் ஏதவத்தைப் பட்டாலும் விக்கின விநாயகணே வேண்டிடுக — அக்கருமம் நிச்சயமாய்ச் சித்திபெறும் நீர்நொச்சித் தேவனடி பத்தியொடு போற்றிப் பணிந்து.

#### கட்ட ளேக்கலித்துறை

நீர்படு மொச்குள் நிலேயிலே யிவ்வுலக வாழ்வென்றே ஒருணர் ஞானமில்லேன் ஊனுடற்கே ஒயா துழைத்திடுவேன் சார்புண ரன்பரை யாள்வாய் எனநூல் சாற்றிடவும் சார்புணரேன் நீர்நொச்சித் தாழுறைவோய் சார்ந்தோ**ர் அகத்தவனே 30** 

#### அறுசீர் ஆசிரியவிருத்தம்

அருமறை யோரிட் டென்றம் அறியொணு அமல மூர்த்தி பெருகிய அருளின் வெள்ளப் பெருக்கமாம் பெருமா போற்றி உருகிய வன்பினேடே உள்ளுடைந் தேத்து மன்பர் தருகெலாம் தீர்க்கும் நொச்சி விநாயகா போற்றி போற்றி.

#### ஆசிரியப்பா

உலகம் உய்ய வுதித்திடு மடியரின் நலமுறு சரிதம் நன்கு நாமறிய சிவமுறு தொண்டத் தொகையின் யருளிய தவத்திரு வாளன் தம்பிரான் தோழன் நம்பியா ரூரன் நம்மையு மாண்டவன் உம்பரார் தந்த ஊர்திவெள் ளானேயில் அந்தர மார்க்கமா யூர்ந்து சேறலும் சேறலே யறிந்த சேரமான் பெருமாள் ஏறியே குதிரையில் இருசெவிக் கூடதா மஞ்செழுத் தோதியே ஆரூரரை வலம்வந்து செஞ்சவே செல்லுஞ் செய்தியை யுணர்ந்த செந்தமிழ்த் தாயாய்த் திகழ்ந்திடு மௌவ்வையார் துங்கக் கரிமுகத் தூமணிப் பிள்ளேக்கு மந்திரத் தான வரன்முறைப் பூசை அந்தரத் தோடு அவதியிற் செய்தலும் சிந்துர முகத்துச் சித்தி விநாயகன் அவ்வையே நீயு மாறுத லாகச் செவ்வையிற் செய்கெனத் திருவருள் புரிந்து அவ்விரு வடியர்முன் அம்மை யௌவையை செவ்விதின் துதிக்கையிற் சுயில சேர்த்த தும்பிக் கையுடைத் தூமணி போற்றி நம்புநீர் நொச்சிவி நாயகா போற்றி போற்றி போற்றி புண்ணியா போற்றி:

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org 29

#### நேரிசை வெண்பா

தானந் தவமிரண்டுந் தங்கத் தரணியெலாம் வானம் பொழிந்து வளமுறவே — மானனேயார் கற்பும் நிலேக்கக் கண்ணுதலோன் முன்னருணீர் நொச்சிக் கணபதியே கா.

#### கட்டளக்கலித்துறை

தொடுத்த மலரொடு தூபமுஞ் சாந்துங் கொண்டு அடுத்து வணங்கி அறுகொடு தும்பை யணிந்திட்டால் ஒடித்திடு கொப்பை யெறிந்தே ஒருத்தல் முக?னயட்டு நடித்தநீர் நொச்சிவி நாயகன் தாளி?ணே சாரலாமே.

[ஒருத்தல் – யானே]

#### அறுசிர் ஆசிரியவிருத்தம்

கைவளே கழன்று சோரும் கண்கணீர் கலுழ்ந்து பில்கும் மெய்யெலாம் விளர்ப்புச் கொள்ளும் மேனியும் பயலேபூக்கும் தையலின் தளர்வு தீரத் தலேயளி செய்தல் வேண்டும் ஐயநீர் நொச்சி யாளும் ஐங்கரத் தேவே போற்றி.

#### ஆசிரியப்பா

திருநின்ற செம்மைத் தேவ தேவண் பருவரை வில்லாப் பாம்புநாண் கொளீஇத் திரிபுர மெரித்த விரிசடைக் கடவுள் ۱ அருள்வடி வான அம்பிகா தேவியாம் தாயென வருளுமத் தையல் தன்இெடும் சேயுயர் விசுப்பிடைச் செறிதண் சோலேயுள் போயினர் மறைக்கெலாம் பொருள தாமவர் காவத னியல்பெலாம் கண்டு மகிழ்ந்தபின் ஒவிய மண்டபம் ஒல்லே பெய்தினர் கண்டனள் கௌரியக் கடிகொள் மண்டபம் கொண்டிடு மோவியக் கோலம் யாவுமே ஆங்கதன் நடுவனில் ஆதி யாகியே ஒங்கரத் தனியெழுத் தொன்றி ரண்டதாய் தூங்கு மலேகளில் தோன்றித் திகழ்ந்தன அன்ளவை தீன்யுமை அருளின் காட்சியால் முன்னுற புணர்ச்சியின் முயன்று முயங்கின என்னேகொ விதுவென இறைவன் கூறுவான் மூலமா மெழுத்திவை முயங்கி மால்கரிக் கோலமாய்ப் புணர்வது கூறுவேன் கேளென தோகைநின் காட்சியின் தொல்பொறி யீருரு வாகியே யானேயாய்ப் புணருவ வென்றனன் கந்தரங் கறுத்திடு கடவுளுங் கௌரியும் தந்திரு வருளினுல் தனிப்பெரும் குடிலேயும்

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

33

34

தந்தியும் பிடியுமாய்த் தகைபெறு மீரிரு துன்னியே புணர்வுறும் தூய தொழில்விடா முன்னமே போன்றன முடிவிலக் குடிலேயே அக்கணத் தாயிடை ஜங்கரத் தண்ணல்தான் முக்கணுல் வாயினுன் மும்மதத் தாறுபாய் மைக்கருங் களிறெனும் மாமுகத் தவன் மதி செக்கர்வார் சடையினேர் சிறுவனுவந் தருளிய அந்தநல் தந்தியின் மாமுகத் தண்ணலும் வந்திரு குரவர்தம் மலரடி வணங்கவே தந்தையுந் தாயுந் தழுவிமார் பணேத்து கொடியவன் கயமுக வவுணனேக் கொன்றுநீ நெடிய மாலாதிய தேவரின் கிருமையை முடிவறச் செய்குதி முதன்மை கொண்டென அடிதொழு தேத்தியே ஐங்கரனு மகன்றுபின் தந்தியின் முசமுடைத் தானவன் தன்ெஞடு சென்றம ராற்றியே திருந்துதன் கோட்டினுல் வன்றிற லவுணனேச்தன் மார்பு பிளந்திட ஒன்றிய வரத்தினு லொழிவிலா வவுணனும் ஆகுவின் வடிவதாய் அமர்குறித் தெதிர்வர சேகைகொ ளவுணனின் சிரமிசைத் தாவியே வாகையிற் சுமக்கென வாகன மாக்கினன் ஒசையிற் கண்டதேவர் ஒழிந்தநம் மிடரென ஆடினர் பாடினர் அகங்குதூ கலித்தனர் சூடிய கையினர் சூழ்ந்தடி வணங்கியே மாடுறச் சூழ்வர மாலோன் வைகுறும் ஆல வனத்திடை யண்ணல் புகுந்திட மாலுங்கண்டுடன் வழுத்தி வணங்கிட அப்மை சபித்த வச்சாப மகறலும் மார்கழித் தங்கள் மதிவளர் ஆரும் சதயம் தொட்ட சட்டிநற் திதியில் கதைதரி திருமால் கயமுகக் கடவுளே பாலவி பண்ணயம் பருப்புற மோதகம் வாலிய மனதுடன் வழுத்திப் படைத்து அர்ச்சனே செய்து அரனடி போற்றினன் அத்திரு மாலுக் கருள்புரி தினமாம் இத்திரு நாளிலிவ் வூரவ ரெல்லாம் பிள்ளேயார் விரதமா பிரீதியி லனுடித்து பிள்ளேயார் கதையையும் பேணிப் படித்து வள்ளலே வணங்கி வரம்பெறு கின்றனர் வள்ளலார் அடியார்க்கு வரம்பல தந்தகுள் கள்ளவிழ் மாலேக் கணபதிக் கடவுள் நல்ல நீர்நொச்சி நாதரா யிருந்து வல் வினே தீர்த்தெமக்கு வரம்பல தருவரே.

#### நேரிசு வெண்பா

36

நொச்சி இளந்தளிரோ நூல்நுவன்ற நல்லறுகோ பச்சிஃயோ கூவிளமோ பன்மலரோ – மெச்சுபுகழ் நீடிவளர் நீர்நொச்சி நின்மலனே நின்புகழைப் பாடி யிடுவதே பண்பு.

#### கட்டினக்கலித்துறை

அலகில் பலகலே ஓதி யுணர்ந்தும் அறிவில்லேம் உலகில் அலேந்துலேந் தோயா துணவுக் குழைக்கின்றேம் நிலவு நிதியினேத் தேடுகிறோம் நீர்நொச்சி யமர்ந்தருளும் விலகுயிர் போம்போது விநாயகன் ருளன்றி வேறில் லேயே. 38

#### அறுசீர் ஆசிரீயனிருத்தம்

வையம் புரக்கும் வேந்தர் வழிவழி நீதி வாழ்க தையலார் கற்புச் செவ்வே தவருது தழைத்து வாழ்க ஆயநின் னடியா ரெல்லாம் அளவளா யமர்ந்து வாழ்க உய்யஜங் கரனீர் நொச்சியங்கண னருளும் வாழ்க.

#### ஆதிரியப்பா

39

ஆலவா யமர்ந்த வவிர்சடைக் கடவுள் ) காலனே யுதைத்த கண்ணு தற் பெருமான் பாலுறு தேவிக்குப் பரம வாகமம் ஞால முய்ந்திட நவின்றருள் போதினில் அங்கயற் கண்ணியு மாகமோ வுபதேசம் சிந்தை பராமுக மாய்ச்செவி சாய்த்திட சங்கரன் சினந்து தையல்நீ சிறிதும் இந்த வாகம இதோப தேசம் பந்தியிற் கொள்ளாது புறக்கணித் ததனுல் பன் ொழில் வலேஞர் மகளா குவையென கன்றிய சாபங் கடிந்துரைத் திடலும் அங்குடன் வந்த மைந்த ராகிய தந்தியின் முகத்தனும் தம்பி கந்தனும் அந்த வாகம வரிய வேட்டின வந்தெடுத் தெறியவே யிந்துசே கரனுடன் சிந்தையில் வெகுண்டுள் சிறுவரை விடுத்த நந்தியை மகரமா நம்பி குமரனும் கந்தனே மூங்கையா கனன்று சபித்தபின் மந்திர மூர்த்தி மகாகண பதியின ஆங்குடன் சபிக்கி னப்பெருஞ் சாபம் தன்னேயே சார்ம்மெனத் என்றுளங் கொண்டு பன்னகா பரணன் பகன்றிலன் சாபம் முன்னேப் பழம்பொருட்கும் முன்னேப் பொருளாயும் பின்னே புதுமைக்கும் பேர்த்துமப் பெற்றியனுய் மனனி நின்றவம் மறைமுதற் கடவுளும் முன்னவ ஞன மூத்த பிள்ளயும் பின்ன மில்லாப் பிரணவ மென்பது மன்னுல கறிந்து வழிபாடு செய்யவும் அண்ணலும் சபிக்கா ஞயின் அத்தத எண்ணில் பெருமை யுடையவெங் கடவுள் பண்ணவன் கணபதி பாதம் போற்றி கண்ணுறு தாமரைக் கழலடி போற்றி தண்மதி மிலேச்சிய தனிமுதற் கபின்னமாம் தேவனுங் கணபதி திருவடி போற்றி கூப நன்னீர் நொச்சியம் பதியிடைக் கோயில் கொண்டருள் குஞ்சர முகத்துத் தாயி லினிய தற்பரா போற்றி மெய்யா போற்றி விமலா மௌன அக்கரத் தமர்ந்த அரசே போற்றி மக்கள் வணங்கி யாற்றுமெக் கருமுமும் விக்கின மின்றி யருள்வாய் போற்றி.



#### (திருக்கோபுரச் செயற்குழு)

யீசித்திவிநாயகப் பெருமானின் திருக்கோபுரத் திருப்பணியில் ஈடு பட்ட தொண்டர்களுக்கு நன்றிகூறும் அதிகாரம் எமக்கில்லே. ஏனெனில் அது இறைவனுக்குச் செய்த தொண்டு; சிவதொண்டு; அத்தொண்டர் கூட்டத்தைப் போற்றித் துதிக்கும் பாக்கியம் எமக்கு உண்டேயன்றி அவர்களுக்கு நன்றிகூற நாம் யார்? இப்பெரிய திருப்பணியில் தொண்டுசெய்த சிறுவர்கள், வாலிபர்கள் முதியோர்கள் பெண்கள் ஆகிய அத்த‱ பேருக்கும் எமது அன்பு நிறைந்த வணக் கத்தைத் தெரிவித்துக் கொள்ளுகின் ளேம்:

தொண்டர்கள் என்று நாம்குறிப் இடுவது ஒருவிதப் பணவருவாயையும் எதிர்பாராது, வெய்யில் மழை என்பதையும் பொருட்படுத்தாது, மெய்வருத்தம் பாராது அயராது உழைத்த அன்பர்களயே. அவ்வன்பர்களிற் பெரும்பாலோர் இள்ளுர்களே அவர்கள் செய்த வேலேகள் மிகப்பல பழைய கோபுரவாயிற் பகுதி யையும், மணிக்கோபுரத்தையும் இடித்து அப்புறப்படுத்தல், திருக்கோபுர அத்தி வாரத்தை வெட்டி வெட்டிய மண். கல் ஆகியவற்றைச் சுமந்து சென்று வீதி களிற் பரப்புதல். அத்திவாரத்தை நிரப்புவதற்குத் தேவையான வெண்மணலே ஏற்றிப் பறித்தல், கோபுரம் கட்டப்படும்போது தேவையான கல், மண் முதலிய வற்றைத் தேவைப்படும்போதெல்லாம் அவ்வவ்விடங்களிற் கொண்டுவந்து சேர்த்தல் கோபுரவேலே முடிந்தபின்பு கொட்டகையைப் பிரித்து இறக்கு தல் முதலியன அப்பணிகளிற் பிரதானமானவை. மேற் தறிக்கப்பட்ட பணிகளேச்செய்த தொண்டர் கூட்டத்தைச் சிரந்தாழ்த்தி வணங்குகின்றேம்.

திருப்பணியில் தொண்டர்கள் அணிஅணியாக ஈடுபட்டபோதெல்லாம் அவர்களுக்கு அவ்வப்போது சிற்றுண்டியும், தேனீரும், அறுசுவையோடு கூடிய அடிசிலும் அளித்த அன்பர்களின் வள்ளன்மையை என்னென்போம் அவர்களுக்கு எமது வணக்கம் உரித்தாகுக.

திருவருளினுற்றூண்டப்பெற்று ஆரம்பிக்கப்பட்ட திருக்கோபுரத் திருப் பணிக்கு மனங்களிந்த அன்போடு ''இச்செல்வம் சிவள் தந்தது'' என்ற பேருண் மையைத் திருவருள் கூட்ட உணர்ந்து பணஉதவி புரிந்த பெருந்தகையாளரையும், அப்பணத்தை வீடுகள்தோறும் குறிப்பிட்ட காலத்திலும், நேரத்திலும் சென்று சென்று பெற்று பொருளாளரிடம் ஒப்படைத்த துணேவர்களேயும், சிரந்தாழ்த்தி வ எனங்கு கின் ளேம்.

எக்கருமத்துக்கும் ஜீவநாடியாகவுள்ளது பணம். திருக்கோபுரத் திருப் பணிக்கு ஏறத்தாழ ஓரிலட்சம் ரூபாவரையில் செலவு செய்யப்பட்டுள்ளது. அதில் தொண்ணூற்ஞென்பது வீதப் பணத்தையும் கொடுத்து உதவியவர்கள் நம்ஊரவர் களே. அப்பணமும் அவர்களின் அன்பும். ஆதரவும், ஆசியும் சேர்ந்து உருவெ டுத்து ஈசனின் தோற்றமென வானுற ஒங்கி நிற்கின்றது, இவ்வழகிய திருக் ூஜ்து ஈசனின் தோற்றமென் வானுற் ஒங்க நிறகன்றது. அவிகழகம் அருக கோபுரம் நிலேயற்றதாகிய பணத்தைக் கொடுத்து நிலேயுள்ளதாகிய தர்மத்தைத் தேடிக்கொண்ட அப்பெருமக்கள் என்றும் போற்றப்படுவார்கள். அவர்களுக்கு எமது வணக்கம் என்றும் உரித்தாகுக. திருக்கோபுர அத்திவார 'வேஃ கள் அணேத்தையும் தமது மேற்பார்வையில் செயவிப்பதாக முன்வந்த கட்டிட நுண்தொழிற் கலேஞர் ஸ்ரீமான் C. சபாரத் தினமவர்கள், தமது நீண்டகால அனுபவத்தையும், எம்பெருமானுடைய திருவரு வேயும், இளேஞர்களின் ஒத்துழைப்பையும் துணேயாகக் கொண்டு அத்திவாரத்தைப் பலமாகவும், சிக்கனமாகவும் செய்வித்து முடித்தார்; அவர் நற்கதி அடையும் வண்ணம் ஸ்ரீ சித்திவிநாயகப் பெருமாணப் பிரார்த்திப்போமாக;

திருக்கோபுரத் திருப்பணியைச் செய்வதாக பைபந்தம் எதுவுமின்றிச் சம்மதித்த ஸீமான் நா. தங்கவேலு ஸ்தபதி அவர்கள் அத்திவாரம் இடப்பட்ட போது அதிற் பங்குகொள்ள முடியாமற் போனதும், கோபுரம் கட்டப்பட்டு முடிந்க பின்பும் பதுமைகள் அமைக்கும் வேலேயைச் செய்விக்கமுடியாது நோய்வாய்ப்பட் டதும் அவருடைய துரதிஷ்டமோ அல்லது திருவுளச் சம்மதமின்மையோ யாம் அறியோம், கோபுரத்தைக் கட்டி எழுப்புவதற்கு அவர் தந்து தவிய புங்குடு தீவைச் சேர்ந்த சிற்பி ஸ்ரீக. சபாரத்தினம் அவர்கள் தமது உதவியாட்களுடன் வந்து இங்கே தங்கி நின்று மிகவும் துரிதமாகத் திருக்கோபுரத்தை அழகுறக் கட்டி முடித்தார். கால நேரம் பார்த்து அவர்கள் வேலே செய்யவில்லே. பொருள்வருவாயை நோக்கி அவர்கள் வேலே செய்யவில்லே திருப்பணி கெதியில் முற்றுப்பெறவேண் டும் என்ற ஒரே நோக்குடன் வேலே செய்தார்கள். இறைவன் அவருக்கும், அவ ருடன் வேலே செய்தோர்க்கும் நல்வாழ்வு அளிக்கவேண்டும் எனப் பிரார்த்தித்து அவருக்கு நமது மனமார்ந்த நன்றியைத் தெரிவித்துக் கொள்ளுகிறேம். ஸீமான் தங்கவேலு ஸ்தபதி அவர்களுக்கும் எமது நன்றி உரித்தாகுக. திருக்கோபுரத்தில் அமைக்கப்பெற்ற மண்டபங்கள் முதலியவற்றிற்குத் தேவையான தூண்கள் முத லியவற்றை வார்த்து செப்பனிட்டு உதவிய கொக்கு விலேச் சேர்ந்த திரு. P. சிவா ைந்தம் அவர்களுக்கும் எமது நன்றி உரியது.

பதுமைகளே அமைத்துத்தர ஒப்புக்கொண்டு அவற்றை நல்ல முறையில் உருவாக்கியும் வர்ணந்தீட்ட உதவிபுரிந்தும் திருப்பணியை முற்றுப்பெறச் செய்த தென்னிந்திய சிற்பவல்லுனர் ஸ்ரீமா சு வீ. நாகலிங்காச்சாரி அவர்களுக்கும் அவ ரின் உதவியாளர் கொக்கு வில், திரு சி. ஆத்மநாதன் அவர்களுக்கும் நாம் என்றும் கடமைப்பாடுடையோம். கோபுரக் கட்டுவேலே முடிந்து ஏறக்குறைய ஒன்றரை வருடகாலமாக ஒரு வேலேயும் செய்யப்படாமல் அது முடப்பட்டு இருந்தமைக்குக் காரணம் திருவருட் செயலேயென்பது எமது பணிவான கருத்து. ஏனெனில் இவ் வீருவரும் செய்த சிற்ப உருவங்கள் அத்தலோயும் தத்துவ ரூபமாக அமைந்துள் என. தனக்கென அன்பர்கள் எழுப்பிய கோபுரம் அழகுற விளங்கவேண்டுமென்பது எம்பெருமானின் திருவுளம்போலும்.

வர்ணம் தீட்டுவதில் உதவி புரிந்த ஆசிரியர்களுக்கும் சிறுவர்களுக்கும், அன்பர்களுக்கும் ஸ்ரீசித்தி விநாயகப் மெருமானின் பேரருள் கிடைக்கவேண்டு மென்று பிரார்ச்திக்கின்றேம்.

தனக்கென அளந்துவிடப்பட்ட வைகைநதியின் கரையை உதிர்ந்த பிட் டைக் கூலியாகக் கொடுத்து இறைவனேயே கூலியாளாகக் கொண்டு அடைப்பித்த பெருமை அந்தச் செம்மனச்செல்வி அம்மையாரின் தூய அன்புள்ளத்தைப் பொறுத் ததேயன்றி உதிர்ந்த பிட்டின் அளவைபோ பெறு மதியையோ பொறுத்ததல்ல. அன்பு சொட்டச் சொட்டக் கொடுத்த பிட்டின் பெறுமதியை அறியும் ஆற்றல் எமக்கிருக்கு மாயின் நாமும் சிவமயமாய் விடுவோமன்ரே;

## அரியாலே சித்திவிநாயகர் பாமாலே

113

"சொக்கன்"

சித்தி விநாயகரே! செல்வக் கணபதியே! வித்தை அருள்ஞான வேதியரே—பத்திசெயத் துன்பங்கள் தீர்ப்பீர், தொ&ுப்பீர் இடர்களெலாம் இன்பங்கள் சேர்ப்பீர் இசைந்து,

இசைந்த மனத்தவராய் என்றும் பணிவோர்க்கு கிசைந்தவெலாம் எய்துவிக்கும் எம்மான்! – கசிந்தும்மை ஐயா எனவழைக்க ஆதரமே யாகிடுவீர் மெய்யாய் அருள்வீர் விரைந்து:

> விரைந்துமது சந்தியில் வீழ்ந்து வணங்கி இரந்து கதறுகின்ற எம்மைச் – சுரந்கருளில் வைத்திடுதல் வேண்டுமெமை வாழவிக்க வேண்டுமெனக் கத்திடுதல் கேட்பீர் கசிந்து

கசிந்து கசிந்தழவும் காணுதிருப்பீரேல் அசைந்தறியாக் கல்லென் றழைம்போம் – இசைந்து நீர் தொந்தி அசையச் சுடரொளியாய் வந்திட்டால் வந்திப்போம் நாளும் வலிந்து.

> வலிந்ந உடலினராய் வாய்வீரம் பேசி நலிந்தவரைக் கூடாது நாளும்—மெலிந்த சிறு மேனியரே யானுலும் மெய்யுணர்ந்தே உம்மடியைக் காணியரை வேட்போம் கனிந்து.

கனிந்து கனிந்து நிதம் காதலால் உம்மை இணேந்திடவே ஏங்குகின்றோம் இன்றே – அணேந்தொருகால் ஐயா இடர் நீக்கி ஆண்டிடுதல் வேண்டுமெமை எய்யாமற் காப்பீர் இண்ந்து.

> இணந்த திருவடிகள் எங்கெங் ககந்தை அணேந்தால் அழிந்துவிடும் ஆயின் – நினேந்துநினேந் தோடும் விழிநீர் உடையார்கட் கொல்லேயினில் நீடின்பம் செய்யும் நினேந்து.

நினேந்தே அடிபற்றி நிற்கின்ற எம்மைக் கனிந்தே யருள்ஞானக் கன்றே!--வளேந்திடுநல் வீரக் கழலுடையீர் விக்கினங்கள் ஓட்டுவீர் பாரம் ஒழிப்பீர் பரிந்து.

பரிந்த அருள்காணிற் பாறும் வினேகள் இரிந்தே இலேயாம் அகந்தை—அரிந்தசிறு தூளாகிப் போகும் துயரப் பிறவியெலாம் ஆளாகிப் போனேம் அறிந்து.

அறிந்தோர் செறிந்த அரியாலே யூரில் நிறைந்தே யிருக்கின்ற நேசா! – உறைந்திட்டு நீடுநீர் எம்மை நிதங்காச்சு வேண்டுமெனத் தேடுகிரேேம் நும்மைத் தெரிந்து.

இராமபிரான் இலங்கைக்கு வருவதற்கு அணே கட்டும்போது வானரங்கள் பெரும் பெரும் மலேகளேப் பெயர்த்துக்கொண்டுபோய் கடலே நிரப்பின. இதற்கிடை யில் ஓர் அற்ப பிராணி கடற்கரையில் உள்ள மண்ணிற் புரளுவதும், ஓடிச்சென்று கடலில் மூழ்குவதுமாக ஓய்வு ஒழிவின்றி அணேகட்டும்பணியில் பங்கு பற்றுவதை இராமபிரான் கவனித்தார். அந்த அற்பபிராணியின் மனநிலேயை உணர்ந்தார். அதன் தொண்டு மதித்தற்கரிய பெருந் தொண்டாக அவருக்குப்பட்டது. அத‰ப் பிடித்து அதன் முதுகை அன்போடு தடவிஞர். அவரின் பேரருளேப் பெற்றபிராணி வேளென்றுமல்ல ஒர் அணில்.

சிறுவர்கள் தொடக்கம் வயோதிபர் ஈருக இத்திருப்பணியில் ஈடுபட்டுத் தத்தப்மால் இயன்றவற்றைச் செய்த ஒவ்வொருவருக்கும் அவர்கள் மனநிலேக் கேற்ப இறைவனின் திருவருள் கிடைக்கும் என்பது எமது நம்பிக்கை.

ஆகவே இறைவனுக்குக் காணிக்கை செலுத்துவதிலும், தொண்டு செய் வதிலும் கணக்குப்பார்க்க எம்மால் முடியாது, ஒவ்வொருவரின் மனநிலேயை அறி யும் ஆற்றல் எமக்கில்லே. இறைவனே அறிவான். ஆதலால் திருக்கோபுரத்திருப் பணியில் அன்போடும், நல்நோக்கோடும் பங்குபற்றிய எல்லோரையும் கைகூப்பி வணங்கக் கடமைப்பட்டுள்ளோம்.

முடிவுரை:– நாம் ஆரம்பத்திற் கூறியது போல இறைவனுக்குச் செய்யும் திருத்தொண்டுகளே இவ்வளவிற்று என்று வரையறுத்துக் கூறமூடியாது. திருத்தொண்டின் சிறுமை பெருஎம அவ்வத் தொண்டினேச் செய்வோரின் மன நில்லையப் பொறுத்துள்ளது.

#### உங்களுக்குத் தேவையான

- மருந்து வகைகள்
- உணவுப் பொருட்கள்
- சாய்ப்புச் சாமான்கள்
- செருப்பு, சப்பாத்து வகைகள்
- பட்டு, பருத்தி ஜவுளித தினிசுகள்
- "ரோட்மாஸ்டர்" துவிச்சக்கரம் மற்றும் உதிரிப்பாகங்கள்
- மின் சார உபகரணங்கள்

மற்றும் பலவும் நிதான விலேயில் பெற்றுக்கொள்ள எம்முடன் தொடர்புகொள்ள மறவாதீர்கள்

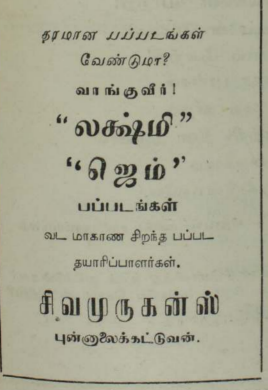
# யாழ்ப்பாண ஐக்கிய வியாபாரச் சங்கம்

420, ஆஸ்பத்திரி வீதி, யாழ்ப்பா கைம்.

150, ஆஸ்பத்திரி வீதி, யாழ்ப்பாணம்.

17, பிரதான வீதி, யாழ்ப்பாணம்.

அரியாலே ஸ்ரீ சித்திவிநாயகப் பெருமான் அருள் புரிவாராக 0000 3000 288, ஆஸ்பத்திரி வீத யாழ்ப்பாணம். போன்: 689 \* 51 ---



## MALAYAN TRADING Co. சிங்கப்பூர் கம்பனி 128 – 130, K. K. S. Road,

JAFFNA.

GENERAL HARDWARE BRASSWARE & PAINT MERCHANT Phone: 547

#### Stores: 12/1, Stanley Road, JAFFNA.

# மில்க்வைற் அன்பளிப்பு

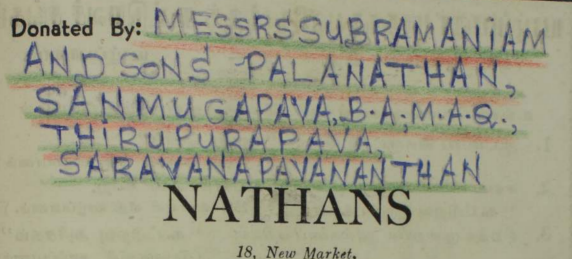


#### விநாயகக்கடவுள் துதி

தேவர்தொழு தெழுங்கருணேச் செவ்வனே போற்றி! சிறந்ததொளிரு மங்கலசொ ரூபனே போற்றி! ஒவறுசித் திகளணத்தும் உதவுவோய் போற்றி! ஒலிகெழுகிண் கிணிபாத சாலநூ புரங்கள் மேவியொளிர் சரணனே போற்றி! மத தாரை விரவியதிண் கபோலனே போற்றி! நின தருளால் பாவமொடு பலபிணியும் பம்புவறு மைகளும் பலவான இடர்களேயும் பாற்றுக இன்புறவே,

– விநாயகபுராணம்: சகஸ்ரநாமப்படலம்

இதனே விடியலில் எழும்பொழுது விநாயகரைத் தியானித்து ஒதித் துதிக்கின்றவர் களுக்கு நோய்கள் வரா; வறுமை நீங்கிச் செல்வம் மிகும்; எண்ணிய செயல்கள் முற்றுப் பெறும்; வினேகள் நீங்கும்; மெய்யுணர்வு உண்டாகும்.



Power House Road, JAFFNA.

அன்பளிப்பு

## ஹான்ட்லூம் எம்போறியம்

21, மேல்மாடி - மனீன சம்தை,

### யாழ்ப்பாணம்.

கைசவகம்:

22, அருளம்பலம் ஒழுங்கை, அரியாலே, ... யாழ்ப்பாணம்.

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

| யாழ்ப்பாண மாநகர பலநோக்குக் கூட்டுறவுச் சங்கம்                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                           |
| 74/3, ஆஸ்பத்திரி வீதி, – யாழ்ப்பாணம்.<br><sub>தொலேபே</sub> சு: 350                        |
| உங்கள் தேவைகளுக்கு எங்கள் கிளேகளுக்கு விஜயம் செய்யுங்கள்                                  |
|                                                                                           |
| 1. ஆடம்பரப் பொருட்கள் பெற: ்ரவுண மசாப<br>( 29, பிரதான வீதி, யாழ்ப்பாணம் )                 |
| 2. சகாய விலேயில் இரும்பு, கட்டிட உபகரணங்கள் பெற:                                          |
| " கூட்டுறவு இரும்புக்கடை " (259, ஸ்ரான்லி வீதி, யாழ்ப்பாணம். )                            |
| 3. சிறந்த முறையில் நூல்களேப் பதிக்க: '' கூட்டுறவு அச்சகம்''<br>(பிரதான வீதி, யாழ்ப்பாணம்) |
| இன்னும்                                                                                   |
| 🚟 நுகர்ச்சிப் பொருட்கள் 🙀 புடவை வகைகள்                                                    |
| 🚟 பால் உணவு (தேசிய பாற்சபை)                                                               |
| 💥 பாடசாலப் புத்தகங்கள், உபகரணங்கள், காகீதாதிகள்                                           |
| 💥 கோழித்தீன், 🚟 மட்பாண்டங்கள்.                                                            |
| போன்ற வாழ்க்கைக்குத் தேவையான அத்தியாவசியப்                                                |
| பொருட்களே வழங்கி உன்னத சேவையாற்றுகிறது.                                                   |
| யாழ்ப்பாண மாநகர பலநோக்குக் கூட்டுறவுச் சங்கம்                                             |
| மேலும் உங்கள் அதிஷ்டத்தைப் பரிசோதிக்க யாழ் நகரில்                                         |
| நடத்தவிருக்கும் தேசிய லொத்தர்சபை சீட்டிழுப்பில் நேரில்                                    |
| கலந்து கொள்ளுங்கள்.                                                                       |
| 1. தீனசரி அதிஷ்டலாபச் சீட்டிழுப்பு:                                                       |
| திகதி: 24 - 8 - 73 நோம்: பிற்பகல் 7-00 மணி                                                |
| இடம்: அரியாலே, நீர்நொச்சித்தாழ்வு. ஸ்ரீ சித்திவிநாயகர்                                    |
| 2. மகாஜன சம்பத சீட்டிழுப்பு:                                                              |
| திகதி: 31-8-73 நோம்: பிற்பான் 5 00 கா                                                     |
| இடம்: யாழ் திறந்தவெளி அரங்கு.                                                             |
|                                                                                           |

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

-

## அன்பளிப்பு

I TO TROUPS

In the share with a contract of the share of



## T. குமாரசாமி

44, ஆஸ்பத்திரி வீதி, யாழ்ப்பாணம். *போன்*: 7034



## К. К. கந்தையாபிள் &

உரிமையாளர்: A. K. நடராசா 122, ஆஸ்பத்திரி வீதி, யாழ்ப்பாணம். போன்: 311

## இராசமலர் களஞ்சியம்

அன்பளிப்பு

ஸ்ரான்லி வீதி, யாழ்ப்பாணம்.

PHONE: 7313

BUY THE VERY BEST

BUY

## "DAGENITE" BATTERY

N. B. Agents:

## THURAI & Co. 23/3, STANLEY ROAD, JAFFNA.

Branch:-

KANDY ROAD, PARANTHAN.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



Compliments

MESSRS SUBRAMANIAM AND SONS STD.

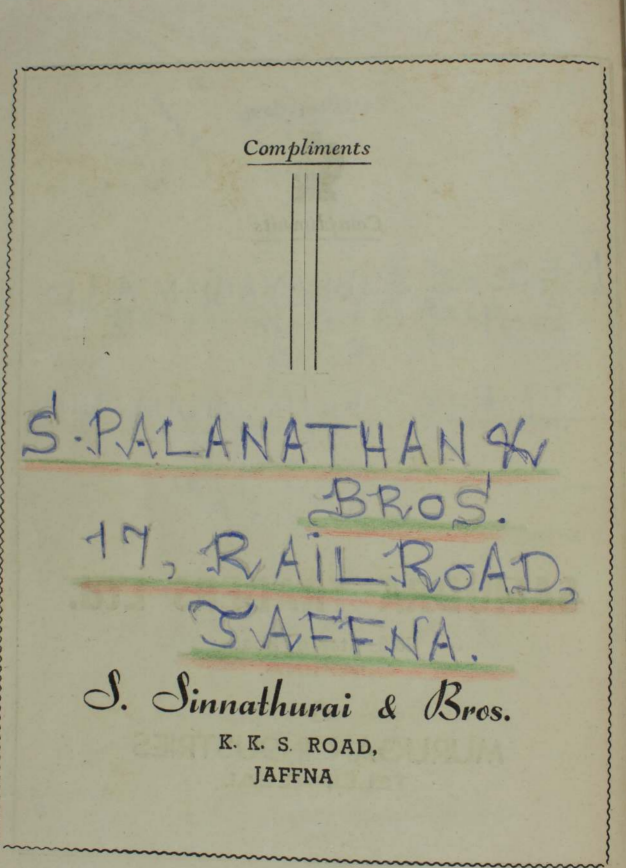
17 PERINPANAYAGAMSANE,

# SAFFNA! SAMUDRA TRADERS Ltd.

RAIL ROAD

23/2. Stanley Road, JAFFNA.

# GURUGAN INDUSTRIES



Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org

# ஆக ஒட்டோஸ் மாத்தரம்

#### பலவகைப்பட்ட

- 🔿 மோட்டார் உதிரிப்பாகங்கள்
- 🔾 மின்னியக்க, கைத்தொழில் எந்திர உதிரிப்பாகங்கள்
- 🔘 பூச்சு மை வகைகள், பூசிகள் முதலியன
- 🔿 மின்னியக்க, கைத்தொழில் இணப்புகள், கருவிகள்
- 🔿 வீட்டுத் தேவைக்கான இணப்புகள், கருவிகள்
- 🔘 விவசாய இரசாயன வகையும் எந்திர வகையும்

விற்ப2ன செய்கின்றது

உங்கள் தேவைகளுக்குத் தொடர்பு கொள்ளுங்கள்.

# ஓட்டோஸ் லிமிட்டெட்

190, ஆஸ்பத்திரி வீதி, யாழ்ப்பாணம். With Best Compliments from:

## HARAN Engineering & Marine Works

Office:

Telephone: 33033

34/2, Bloemendhal Lane, COLOMBO-13

De La Salle Road MUTWAL. Telephone: 35712

478/1D, Bloemendhal Road, COLOMBO-13.

> Telephone: 31064 Cables: "Antopon"

61, Temple Road, JAFFNA.

Telephone: 7172 T'G.: 'Haranwork' Jaffna.

# THE "POLKUDU" EPISODE

# THE CEYLON OILS & FATS CORPORATION

by

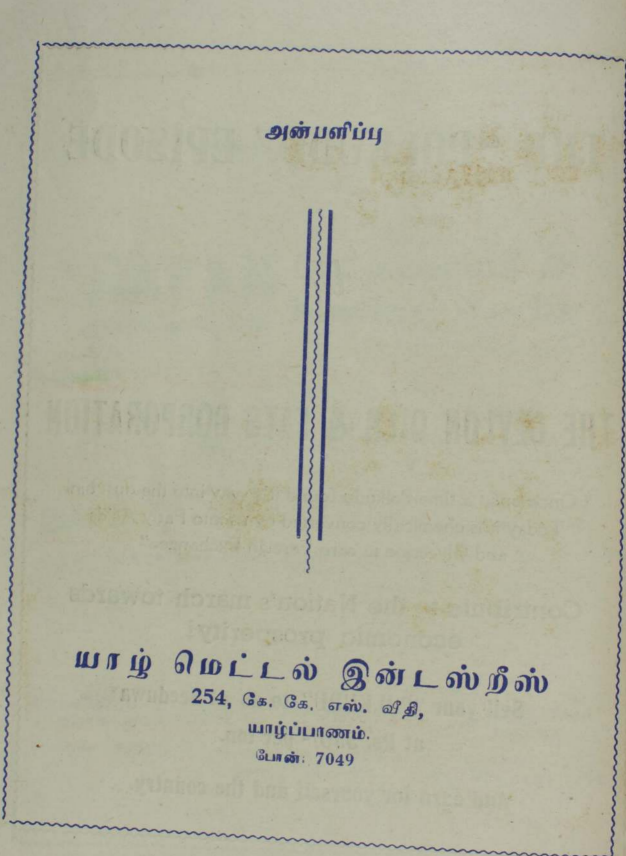
"Once upon a time Polkudu found it's way into the dust bin. Today it is chemically converted by us into Fatty Acids and Glycerine to earn Foreign Exchange."

Contribute to the Nation's march towards economic prosperity!

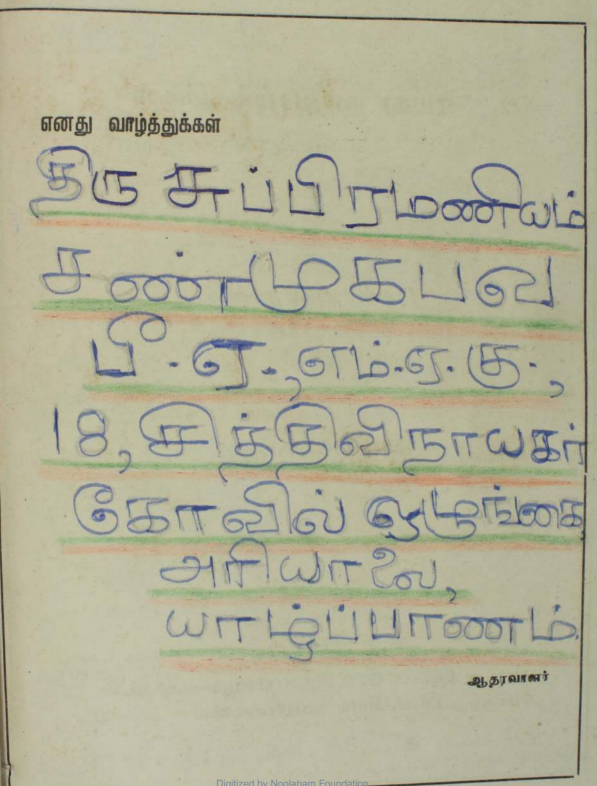
Sell your "POLKUDU" to us at Seeduwa at Rs. 550/- per ton.

And earn for yourself and the country.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org



kaham.org i aavanaham.org

# எமது நல்வாழ்த்துக்கள்

சென் அந்தோனீஸ் தேர்மோ பிளாஸ்டிக் இன்டஸ்ரீஸ்

752/1, பேஸ்லேன் ரேட், கொழுப்பு - 9

அன்டன் ரிஜிட் பி. வி. சி. குழாய்களேயும் அவற்றுடன் பொருத்துபவைகளேயும் தயாரிப்பவர்கள்



## WITH THE COMPLIMENTS OF

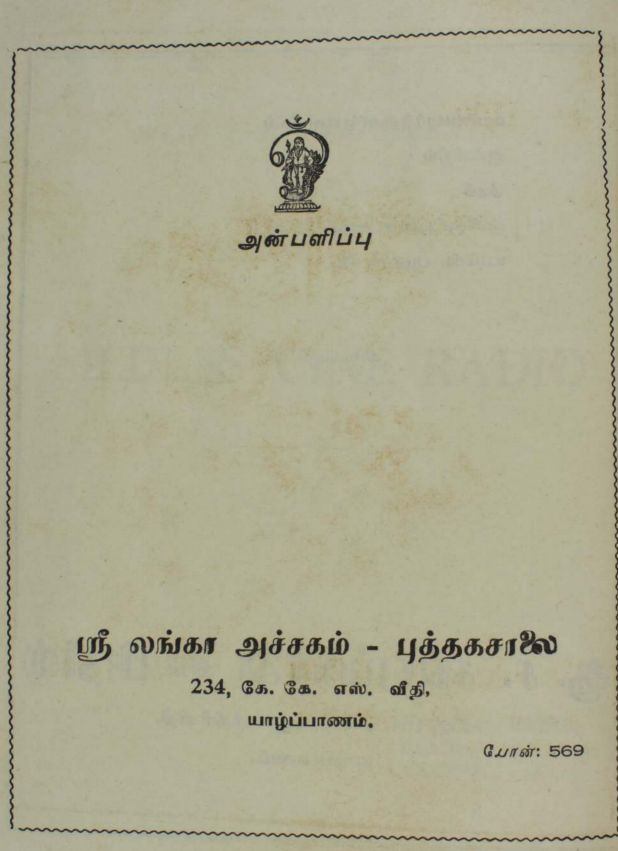
# SIEDLES CINE RADIO

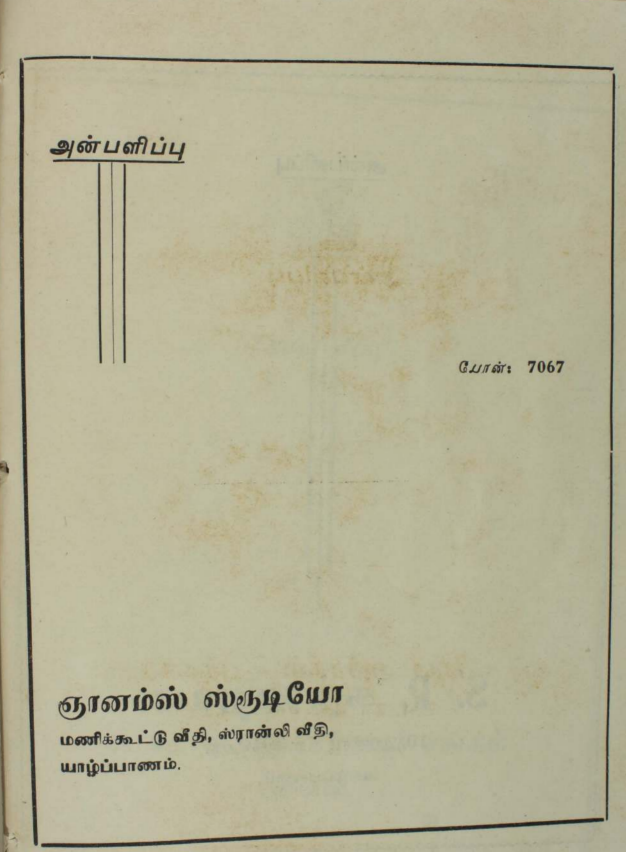
9, Consistory Building Front Street COLOMBO - 11 யாணமார்க் குளிர்பானங்கள் ஐஸ்கிறீம் கேக் குளிரூட்டிய உணவு வகைகள் யாம்ஸ், பழரசங்கள்

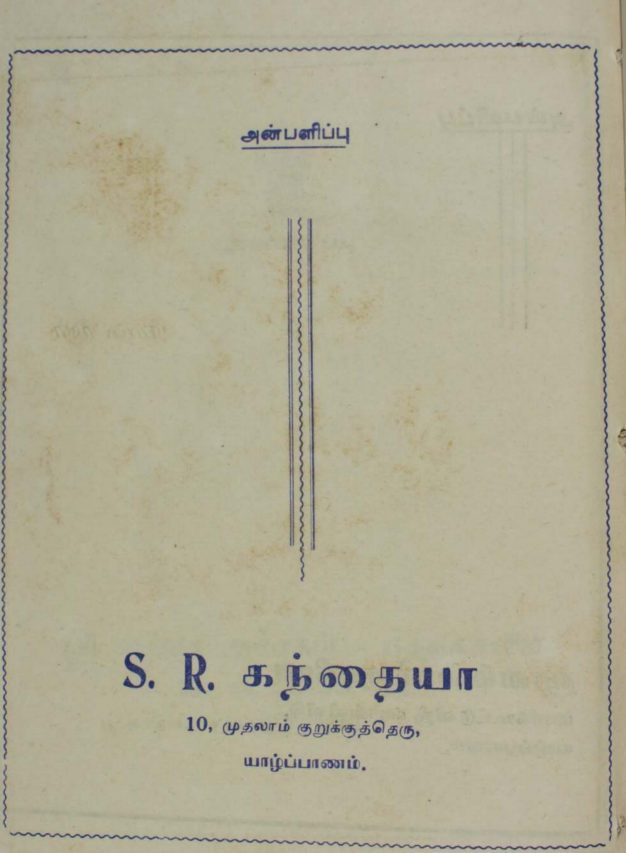
கிடைக்குமிடம்:

# ஆ. ச. சங்கரப்பின் வே அன் பிரதர்ஸ் 162, 164, & 166, ஆஸ்பத்திரி வத,

யாழ்ப்பாணம்.









#### அன்பளிப்பு

## க. உ. வி. கூட்டுறவுச் சங்கம்

அரியாலே.

அன்பளிப்பு

## லங்கம் ரெக்ஸ்ரைல்ஸ்

பிரதான வீதி, யாழ்ப்பாணம், போன்: 7456

&

சேரத் ரெக்ஸ்ரைல்ஸ் நவீன சந்தை யாழ்ப்பாணம்.



### அபீஷேகத் தரவியங்கள்

#### சந்தனக் குழும்பு

(மைசூர், அவுஸ்திரேலியா, சந்தனக் கட்டைகளால் தயாரிக்கப்பட்டவை)

 ★ பழனி வாச?ன விபூதி
★ அபிஷேக குங்குமம் பஞ்சாமிர்த சாமான்கள்
★ நைவேத்திய சாமான்கள்
★ அஷ்ட பந்தன மருந்து வாச?ன மிகுந்த தெய்வீக மணம் கமழும்



யகுந்த தய்வகமணாம் கமழும ''ராதா'' பத்மினி ஜவ்வாது பத்தி ● 99 & 999 ஜவ்வாது பத்தி ● மட்டிப்பால் பத்தி

இந்திராணி பத்தி

🕨 சக்தி, பூஜா அகர் பத்திகள்

விளேவு சூடம் சாம்பிராணி

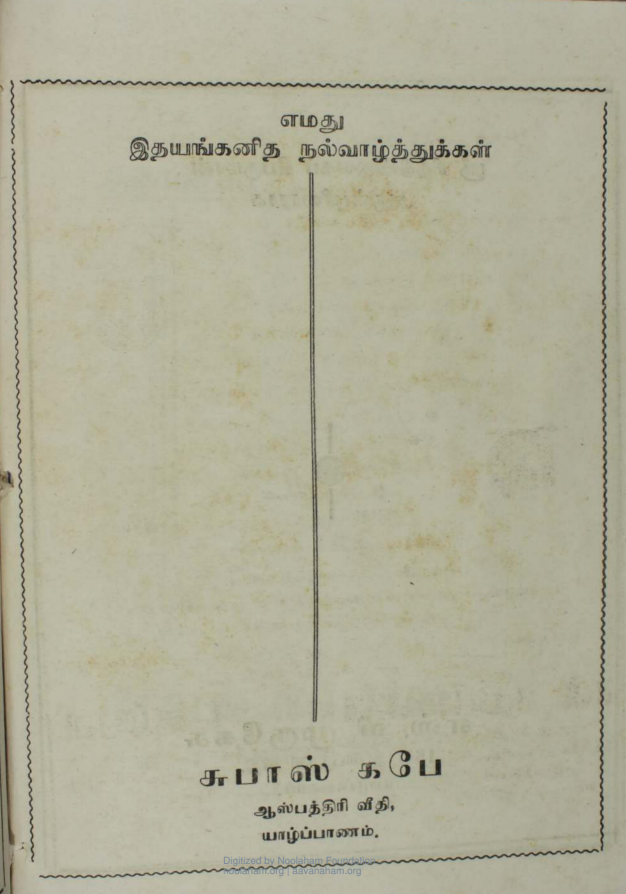
கோவில் தேவைகளுக்கான சகலவிதமான சாமான்களும் நிதானமான விலேயில் எம்மிடம் பெற்றுக்கொள்ளலாம்.

மற்றும் மருந்துகள், மருந்துச்சரக்குகள் ஆயுள் வேத கூட்டுத்தாபனத்தாரின் தயாரிப்புகள் மலிவாகக் கிடைக்கும்.

எஸ். சுப்டூராணியம் அன் கொம்ப

( மருந்து, மருந்துச்சரக்குகள் கோவில் அபிஷேகத்திரவிய வியாபாரம் ) 53, கே. கே. எஸ். ரேட், பாழ்ப்பாணம். <sub>போன்: 541</sub> வீடு 7068 கொழும்பு - 11

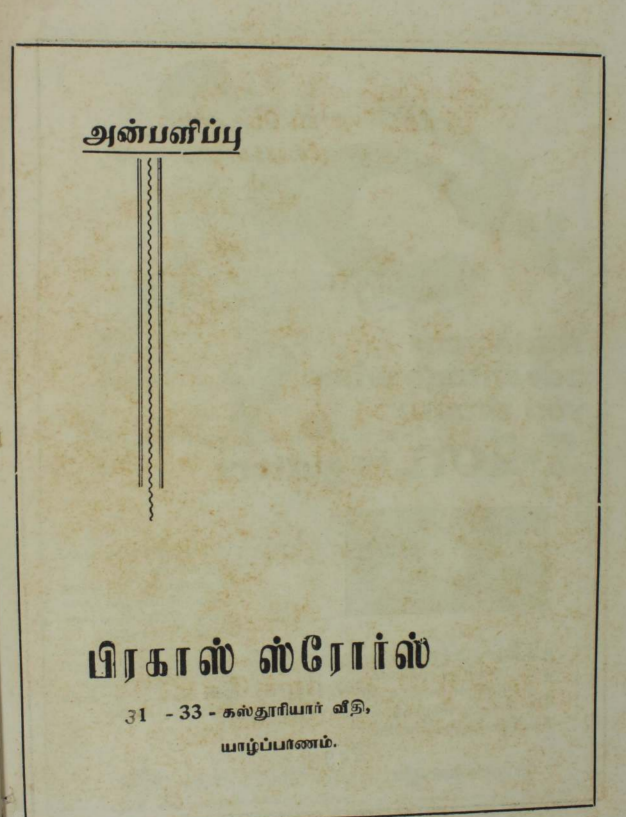
போன்: 35825



ஸ்ரீ சீத்திவியைகப் பெருமான் அருள்புரிவாராக







### That's your advantage when you choose

S-201 RIGID gutters



- F \* Technical advice
- R \* Design of specials
- \* Plumber service and training
- E \* On-site inspection
- E \* After sales service

TAL-135

With S-Lon you are ahead right from the start! When you CHOOSE S-Lon, you get free technical advice, design of specials and plumber service and training. When you INSTALL S-Lon, you get free on-site inspection and after sales service. Only S-Lon offers you a COMPLETE SCHEME

249:00 The main and a service Division Technical Sales and Service Division

ARCHIVES

Foundation.

We are proud to announe that Kopuram is painted with

# PLASO PRENE

The paint that blends colour with quality

#### Ceylon Resinoplastics Ltd.

266, Vauxhall Street, Colombo-2. PHONE: 20846 & 20847

# ENTRUST

All Your

#### SHIPPING

to

#### ASHA AGENCIES Ltd.

Messageries Maritime Building Sri Baron Jeyatilaka Road, Colombo.

அச்சுப்பதிப்புடி ஸ்ரீ பார்வதி அச்சசும், யாழ்ப்பாணம். Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org

ŝ





