பகவான் ஸ்ரீ சத்ய சாயி பாபா அஷ்டோத்தர் சத நாமாவளிப் பொருள் விளக்கம்

வர கவான மு சத்யசாயி பாபாய நம

பகவான் ஸ்ரீ சத்ய சாயி ோடை சமித்தி (யாழ்ப்பாணம்) 1969

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

0

\* 300 forto Liyahi. A - 21 0 1 -507 00 Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

10

<sup>பகவான் ஸ்<sup>ரீ சாவி நம:</sup> பகவான் ஸ்ரீ சத்ய சாயிபாபா அஷ்டோத்தர சத நாமாவளிப் பொருள் விளக்கம்</sup>

Rio



பகவான் தீருப்பாத மலர்களுக்கு அர்ப்பணம்

\*

பகவான் ஸ்ரீ சத்ய சாயி சேவா சமித்தி (யாழ்ப்பாணம்) 1969 Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org laavanaham.org

ஆசீர்லாதம் அச்சகம், 32, கண்டி வீ**இ**, யாழ்ப்பாணம்.

பொருள் அடக்கம் முன்னுரை பகவான் அவதாரக் குறிப்புடன் சேர்ந்தது ஸ்ரீ சத்ய சாயி சுப்ரபாதம் பொருள் 1. ஸ்ரீ சத்ய சாயி அஷ்டோத்தரம் 2. அஷ்டோத்தரப் பொருள் 3. ஆரத்திப்பா – பொருள் 4.

#### முன்னுரை

ஆந்த்ரா பிரதேசத்தில் வளேயமான ஓர் மலேக் கூட்டம். அவற்றின் நடுவில் அகண்ட ஓர் பள்ளத்தாக்கின் அடியில் இத் ராவதியெனும் மழை ஆறு. இதனருகில் உள்ள கிராமம் ஒன் றின் பெயர் புட்டபர்த்தி.

முன்ஞெரு காலத்தில் கிறப்புற்றிருந்த ஓர் கிராமம் பீன் பாழடைந்த போதிலும் அங்கு வசித்த ராஜு குடும்பம் எனச் சொல்லப்படும் பிரதானிகளின் குடும்பம் அக்கிராம வாகெளுக்கு வழிகாட்டி முன்னேற்றி வந்தது. இக்குடும்பத்தி னர் வெங்காவ தூதர் என்னும் ஞானியை வணங்கி வந்தனர்

இவ்வம்சத்தில் பெத்த வெங்கப்ப ராஜு என்பார் தோன்றிஞர். இவரது தூரபந்து ஓர் கிவன் கோவிலே ஸ்தா பனம் செய்து, தனது மகளுக்கும் ஈஸ்வரன் நினேலாக ஈஸ்வ ராம்பா எனும் நாமமிட்டார். இவ்வம்மையாரை பெத்த வெங் பேப ராஜு இருமணம் செய்து ஓர் மகனேயும் இரண்டு பெண் கீளயும் பெற்ற பின்னர் 1926-ம் ஆண்டு நவம்பர் மாதம் 23-ம் திகதி அநேக அருட்குறிப்புகளுடன் சத்திய நாராயணு என் றும் திருக்குமாரரைப் பெற்றெடுத்தனர். இவர் தனிப் பண்பு வாய்ந்த தெய்வீக அருள் நிறைவும் வல்லமையும் உடையா ராகக் காணப்பட்டார்.

சிறிய வயதில் தோழர்கள் அவர் மேன்மையை உணர்ந்து அவரைக் குரு என்றழைத்தனர். அவர்களுக்குப் பென்சில், பேனே, சிற்றுண்டி, புத்தகப் பை முதலானவற்றை மாயமாய் சிருஷ்டித்துக் கொடுத்து வந்தார்.

ஆரும் வயதில் தோழர்கள் அவரை பிரம்மஞானி என் றழைத்தனர். தனது மகிமையை ஏனேயோர்க்கு அறியவைக்கு முகமாக எட்டாம் வயதில் தன்னே வாங்கின் மேல் அளுவசிய மாக எழுந்து நீற்கவைத்த ஆசிரியரைத் தனது ஆசனத்திலி ருந்து பிரியமுடியாது சங்கல்பித்தார். அவர் பணிவும், இனிமையும், உண்மையும் மிக்கவராயும், நடனம், சங்கீதம், பா எழுதல், நாடகம் எழுதல், நடித்தல், விளேயாட்டு முத அயவற்றில் சிறப்புள்ளவராயும் விளங்கிளைர்.

ஆளுல் அவரது தெய்வீகச் சிறப்பு சாதாரண LD IT GOOT வன் என்னும் நாடக உடையில் மறைந்திருக்கவில்லே. கன து ஹம்பி தமையஞருடனும் அவரது நண்பருடனும் ைரு (பு வற ராஜ்யத்தின் என்னும் இடத்திலுள்ள விஜயநகர பழைய உடைந்து போயிருந்த கட்டடங்களேப் பார்க்கப் போயிருந்தார். அங்கு சிவன் கோவிலிலுள்ள ஐயர் சிவலிங்கத்திற்கு ஆரத்தி காட்டும்போது லிங்கத்தின் இடத்தில் சத்ய நாராயணுவைக் கண்டு தமையளுர் திகிலடைந்தார். உடனே அவரைத் தேடிச் சென்றூர். அப்போது அவர் கோவிலுக்கு வெளியிலுள்ள சுவ ரோரத்தில் ஆறுதலாகச் சாய்ந்து கொண்டிருப்பதைக் கண் டார். இங்கு, தானே சிவன், சிவனேதான் என்பதைக் காட்டி யருளிஞர்.

ť

1940-ம் ஆண்டு மே மாதம் தன்னேக் காண வந்தோர் களுக்கு உபகாரங்களேக் கொடுக்கும் போது தானே சாயி பாபா என்றும், மனித உலகத்தை வீழ்ச்சியினின்றும் ஈடேற்ற வந்திருப்பதாகவும் அறிவித்தார். தன்னே வியாழக்கிழமை தோறும் வணங்குமாறும் பணித்தார்.

இதன் பின்னர் அவர் கிருடியில் முன் இருந்த சாயீ பாபா வின் அவதாரமென வணங்கப்பட்டார். அடுத்த சிவராத்திரி யன்று உரவக் கொண்டாவை அடுத்த சிவன் கோவிலுக்குச் சத்திய நாராயணு சென்மூர். அங்கு அவரிலிருந்து சிவ விக்கிர கத்திற்கும் விக்கிரகத்திலிருந்து அவருக்குமாகத் தெய்வீக ஒளி பாய்ந்து கொண்டிருந்ததை அங்கு சென்ற அவர் தோழர்கள் கண்டார்கள்.

ஒரு நாள் தம்மிராஜு என்னும் ஆகிரியரின் வீட்டுச் சுவரில் தசாவதாரக் காட்சிகளேயும் பல முனி சிரேஷ்டர்சு ளேயும் திரைப்படத்தில் காண்பது போலக் காட்டியருளிஞர்.

ஒரு நாள் தம்மி ராஜுவுக்கு ஓர் குளவி மூலம் கிருடி சாயி பாபாவின் ஓர் படத்தை அனுப்பி வைத்தார். குளவி அவர் அறைக்குப் பறந்துசென்று தன் கால்களில் இறுகப் பிடித்திருந்த படத்தைப் போட்டுவிட்டுப் பறந்து சென்றது; கில நாட்சளுக் குப் பின் தம்மிராஜுவின்வீட்டு யன்னலில் இருந்த ஓர் குரங்கு ஓர் சேலேப் பந்தைப்போட்டது. எடுத்துப் பார்க்கும்போது அதனுள் இனிப்பு வகைகளும் ஒரு தபாலும் இருந்தது. தபாலில்

''அன்று உமக்கோர் படம் அனுப்பினேன்; இன்று பிர சாதம் அனுப்பியிருக்கிறேன்'' என எழுதப்பட்டிருந்தது. பொட் டலத்தில் இனிய தின்பண்டங்கள் இருந்தன.

1940-ம் ஆண்டு ஒக்டோபர் மாதம் 20-ம் திகதி உரவக் கொண்டாவில் தனது புத்தகங்களேத் தமையஞர் வீட்டு வாச லில் சுழற்றி எறிந்து விட்டு ''நான் உங்களுக்குரியவன் அல்லன் ' நான் வந்த வேலே முடியவில்லே, எனது பக்தர்கள் என்னே அழைக்கி ரூர்கள்" எனக் கூறி வீட்டை விட்டகன்றுர். அயல் வீட்டில் நாராயண சாஸ்திரி என்னும் பண்டிதர் வசித்தார் முன் ஒரு முறை இவர் சாஸ்திரங்களே விளக்கும்போது பிழையாக விளக் கிக்கொண்டிருந்தார். அவரை சத்திய நாரயணு அழைத்துப்பிழை யைத் திருத்தி வைத்தார். இப்போது அவர் சத்தியநாராயணு வைத்தடைசெய்யச் சென்றுர். அப்பொழுது அவருடைய திர சைச் சுற்றிப்பரிலட்டம் ஒளி வீசுவதைக் கண்டு பின் வாங்கிரூர். அன்றுதொடக்கம் அருகாமையில்வசித்த மராமத்து இலாகா உத்தியோகத்தருடைய தோட்டத்தில் ''மானஸ பஜரே குரு சர ணம் துஸ்தர பவசா கர தரணம்", என்னும் பாவுடன்பஜனே சொல்லிக் கொடுத்தார். இதன் கருத்து ''அடியார்களே இன்ப துன்பம் பிறப்பிறப்பு என்னும் கடலேக் கடக்க குருவினுடைய தெய்வீக பாதங்களே வணங்குங்கள்", என்பதாகும்.

பின்னர் புட்டப் பர்த்திக் கிராமத்திற்குப் பெற்றேர் களாலும் மற்றையோராலும் அழைத்து வரப்பட்டார். அங்கு தினமும் அடியார்கள் வரத் தொடங்கினர். அவர்களுடைய விருப்பங்களே நிறைவேற்றி வைப்பதோடு அவர்கள் நோய்களேத் தீர்த்து வைத்தார். சிலருக்குச் சிருடியில் தான் முற் பிறப்பில் வசித்து வந்த துவாரகா மாயி என்னும் கோவிலின் தரிசனம் கொடுத்தார்.

அப்போது தெராம கர்ணத்தின் வீட்டில் சுப்பம்மா என் னும் பிராமணப் பென்ணின் ஆதரலில் அடியார்களே வரவேற ருர். மாலேக் காலங்களே அடியாருடன் சித்திராவதி நதிக்கரை யில் கழி்பார். அங்கு மணலிலிருந்து கிலேகள், படங்கள், இனிய நிற்றுண்டிகள், பழங்கள் முதலியவற்றைச் கிருஷ்டித்தார். அருகாமையில் இருந்த மலேகளில் ஏறிச் கிவன், நாராயணன். கப்பிரமணியர், முதலிய பல தெய்வங்களுக்குரிய திவ்ய ரூபங்க ளாகக் காண்போர் களிக்கக் காட்சி கொடுப்பார்.

அங்கு வளர்ந்த புளிய மரத்தினின்றும் அப்பிள், மாம்ப ழம், வாழைப்பழம், திராட்சை முதலியவற்றைப் பறித்து வழங் குவார்.

ஆத்ம சாதனேயில் ஈடுபட்டோர்க்கு உரிய போதண்களேச் சொல்லி வழி காட்டிஞர்.

"நான் ஓரீடத்திற்கோ ஒருவருக்கோ சொந்தமானவனல் லன். எனக்கு என்னுடையதென்ரேஉன்னுடையதென்ரே ஒன்றும் இல்லே. என்ன பெயரைச் சொல்லி அழைத்தாலும் நான் பதில் தருவேன். என்னே எங்கு கொண்டு சென்றுலும் நான் அங்கு போவேன். எனக்கு இவ்வுலகம் வெகு தூரம். மானிட ஜென்மத் துக்காகவே தான் அங்கும் இங்கும் காரியம் செய்கிறேன். "எவ ரும் எவ்வளவு முயற்கித்தாலும் எவ்வளவு காலம் சென் ரூலும் எனது மகிமையை அறிய முடியாது," என ஒரு முறை தனது தமையஞருக்கு எழுதிய கடிதத்தில் தனது உண்மை திலேயை வெளிப்படுத்தியிருந்தார்.

சனங்கள் திரள் திரளாக குவியத் தொடங்கினர். அப் போது கிராமத்துக்கு வெளியேஓர் வெற்றிடத்தில் பிரசாந்தி நிலேயம் என்னும் மண்டபமும் பகவானின் வாசஸ்தலமும் கட்டப்பட்டது.

பகவான் தன்னே சாயி பாபா எனவும் திருடி சாயி பாபா லைப் பற்றிப் பேசும்போது தனது முந்திய தேகம் என்றும் கூறுவார். தான் இராமர், கிருஷ்ணர் போல் உண்மை நன் வெறி, அன்பு, சாந்தி முதலியவற்றை நிலே நாட்டவும், தங்கள் அறிவீனத்தினுலும், அகங்காரத்தினுலும் தெய்வத்தை மறுப் போர்களுக்குத் தெய்வ நம்பிக்கை உண்டாக்கவும், க ல் காப்பாற்றவும், அவதரித்திருக்கிறுர் எனக் கூறி லோரைக் மகிமைகளும், சித்திகளும் தனது யிருக்கின்றுர். தனது அறிமுகச் சீட்டுகள் எனக் கூறுவார். மக்கள் முற் சரித்திரம், நிகழ்காலம், வருங்காலம் முதலியவற்றை அறிவித்து, அவரவர் களுக்கு ஏற்ற புத்திமதிகளேக் கூறி முன்னேற வைக்கிருர். கைய சைப்பினுல் காற்றிலிருந்து விபூதி, மலர், பழம், உணவுப் பதார்த்தம், அமிர்தம், புத்தகங்கள், படங்கள், மாலேகள், சில கள், சிலுவைகள் என எத்தனேயோ பொருட்களே நிதமும் கிருஷ் டிக்கிரூர்.

சங்கு, சக்கரம் முதலியவற்றேடு நாராயணரூபமாய் நான் அவதரித்திருந்தால் நீங்கள் என்னே ஒர் காட்சிச் சாவேயில் வைத்திருப்பீர்கள். ஆகையினுலேயே மனித ரூபத்தில் வந்திருக் கிறேன் என்பார்.

i

1

1947-ம் ஆண்டு அகில இந்திய திவ்ய ஜீவன சங்க சம் மேளனத்திற்குத் தலேமை தாங்கிஞர். அதன் பின் சுவாமி சதா னந்தர், சுவாமி சச்சிதானந்தா அவர்களின் வேண்டுகோளுக்கி ணங்க ரிஷிகேஷ், காஷ்மீர், டெல்கி, மதுரா, பிருந்தாவன் முதலிய இடங்களுக்குப் பீரயாணம் செய்தார். நோயுற்றி ருந்த சுவாமி சிவானத்தருக்குச் சிகிச்சை அளித்தார். சுவாமி புருஷோத்தமானந்தருக்கு ஜோதிர் பத்ம நாப சொரூபம் காட்டினுர்.

அயோத்தியா, காஞ்சி, பத்திரிநாத் முதலிய ஆதிக் கோயீல்களுக்குச் சென்று அவைகளின் தெய்வீக சக்தியை மிளி ரச் செய்தார். பக்தர்களேக் காப்பாற்றுவதற்காக பூதவுடல் நீக்கிப் பிரயாணம் செய்து திரும்புகிறுர். அவருடைய கருணே மேலீட்டைக் கூறின் அந்தமில்லே.

'சத்தியம் என்றுல் உண்மை. சிவம் என்றுல் மகிழ்ச்சி. கபம், சுந்தரம் என்பது அழகு, இணக்கம் மதுரம், ஆனந்தம் முதலியவற்றைக் குறிக்கும். ''என்னுடைய **வ**ரலாறு சத்தியம் சிவம் சுந்தரம் என்னும் புஸ்தகத்தில் கொடுக்கப்பட்டிருக்கிறது. நீங்கள் எல்லாம் ஆத்மாக்கள், தேகத்தில் சிக்கி இருக் கிறீர்கள் பரமாத்மாவான சத்தியம் சிலம் சுந்தரம் என்னும் மகா சமுத்திரத்தில் நீந்திக் கொண்டிருக்கும் சத்தியப், சிலம், சுந்தரமான அலேகள். நீங்கள் ஒவ்வொருவரும் மீட்கப்படவேண் டியவர்கள்; மீட்கப்படுவீர்கள்; நீங்கள் தூரத்தில் நின்ருலும் நான் உங்களேக் கை விடமாட்டேன். விலகி நிற்பவரும் விலகிச் செல்பவரும் அழைக்கப்பட்டு மீட்கப்படுவார்கள், என்னே மறுக் கின்றவர்களேயும் நான் மீட்பேன். நான் எல்லோருக்குமாகவே வந்திருக்கின்றேன். நான் அவர்களே அழைத்து ஆசீர்வதிப் பேன்'' என 1961-ம் ஆண்டு அவரது பிறந்ததின விழாவின் போது கூறிஞர்.

பரம் பொருளின் திரு அவதாரமாய் வீளங்கும் பகவான் சத்திய சாயி பாபாவினுடைய மேலான தெய்வீக நிலேயையும் கருணேயையும் வீளக்க இது ஓர் சிறந்த அறிவிப்பு ஆகும். இங்கு அவர் சரீத்திரம் சொல்லப்பட்டது கைமண்ணளவு, மிகுதி எல்லே கடந்தது.

அவரை வணங்கி அருள் பெறுவதற்கு அஷ்டோத்தர சத நாமாவளியும் ஓர் லழி.

இதற்குப் பிரசாந்தி நிலேயவாசு ஜானகி சரண்தாஸ் அவர்கள் ஆங்கில விளக்கம் எழுதியீருக்கிருர். இது யாழ்ப்பா ணத்தில் சிவ வணக்கத்தில்வளர்ந்த சாயி பக்தர்கள் நன்மைக்கா கத்தமிழ் ஆக்கம்செய்யப்பட்டு பஜனேக் கூட்டங்களில் வாசிக்கப் பட்டது. அப்போது சில புதிய கருத்துக்களும் சேர்க்கப்பட் டுள்ளன. இதைப் புத்தக ரூபமாகப் பீரசுரிக்கவேண்டுமென சில அடியார்கள் விரும்பியமையால் வெளிப்படுத்தப்படுகிறது.

திரு ஜானகி சரண்தாஸ் அவர்களுக்கு இச்சமித்தியின் அளவில்லா நன்றி.

இவ் வீளக்கம் பக்தர்களின் மனதைத் திடப்படுத்தி ஏகாக்கிர சிந்தையையுண்டாக்கி நற்பதம் எய்ய பகவான் அருள் பாலிப்பாராக,

இதைப் படிப்போர் பிழைகளே மன்னித்துப் பொருள் கொள்ளுமாறு வேண்டப்படுகின்றனர்.

யாம் அறியோம். எல்லாம் அவன் செயல்.

ஓம் தத் சத்.

<sub>ஒம்</sub> பகவான்

## ஸ்ரீஸத்ய ஸாயி ஸுப்ரபாதம்

 ஈஸ்வராம்பா ஸுத: ஸ்ரீமன் பூர்வாஸந்த்யா ப்ரவர்த்ததே – உத்திஷ்ட ஸத்ய சாபீசா கர்த்தவ்யம் தெய்வ மான்ஹிகம்.

ஓ, ஈஸ்வராம்பாவின் புதல்வரே, ஓ. சிறந்த மாட்சிமை வாய்ந்தவரே, கீழ்வானில் வைகறை தோன்றுகிறது. தாங்கள் மேற்கொண்டுள்ள நித்திய தெய்வீகச் செயல்கள் ஆற்றப்பட வேண்டுமே, துயிலெழுவீர், ஓ, சத்ய சாயி இறைவனே.

 உத்திஷ்டோத்திஷ்ட பர்த்தீசா—உத்திஷ்ட ஜகதிபதே—உத்திஷ்ட கருண பூர்ண லோக மங்கள ஸித்தயே.

துயிலெழுவீர், துயிலெழுவீர், ஓ, பர்த்தி இறைவனே, (புட்டபர்த்தி-இறைவன் தன்னேத் தோற்றுவித்துக் கொண்ட இடமும், உலக முழுமையும் ஒளிரும் அவர் மகிமையின் சிறப் பிடமும் ஆகும்) துயிலெழுவீர், அகில உலக மாந்தர்க்கெல்லாம் இறைவனே, ஓ, கருணேக் கடவுளே, இவ்வுலகிற்கு மங்களம் உண்டாகத் துயிலெழுவீர்.

 சித்ராவதீதட—விசால ஸுசாந்த சௌதே நிஷ்டந்தி ஸேவக—ஜனுஸ்தவ தர்சனர்த்தம் ஆதித்ய காந்தி ரனுபாதி ஸமஸ்த லோகான்— ஸ்ரீ சத்ய சாயி பகவன் தவ ஸுப்ரபாதம்.

கித்ராவதிக் கரையில் சாந்தியும் அமைதியும் நிறைந்த பரந்த நிலேயத்தில் தங்களுக்குச் சேவை செய்ய ஆர்லம் கொண்டவர்கள் தங்கள் தரிசனத்துக்காகக் காத்துக் கொண் டிருக்கிறூர்கள். ஆதவனின் ஒளிக்கிரணங்கள் ப**ரவி உ**லகை யெல்லாம் ஒளிரச் செய்து கொண்டிருக்கின்றன. மேன்மைகள் நிறைந்த சத்யசாயி நாதனே சுபத்தை நல்கும் தூய ஒளி**யைத்** தருவீராக.

.4. த்வன்நாம கீர்த்தன ரதாஸ்தவ இவ்ய நாம காயந்தி பக்தி ரஸபான ப்ரஹ்ருஷ்ட சித்தா: தாதும் க்ருபாஸஹித— தர்சன மாசுதேப்ய: ஸ்ரீ சத்ய சாயி பகவன் தவ ஸுப்ரபாதம்.

தங்கள் திருநாமத்தைப் பாடிக்கொண்டிருப்பவர்களும், அவ்வாறு பாடும்பொழுதெல்லாம் பக்தியெனும் அமுதை அருந்தி மகிழ்பவர்களும் வந்தனர். உமது தரிசனம் அவர்கள் மீது கருணேயைப்பொழிவதாக, மேன்மைகள் நிறைந்த சத்ய சாயி நாதனே சுபத்தை நல்குமதூய ஒளியைத்தருவீராக.

சாஸ் திரங்களில் வகுத்தவாறு, தங்கள் திருப்பா**தங்** களேப் பூஜிக்க, மனங் கவரும் நிறமும் மணமும் கொண்ட தூய்மையான மலர்களே ஏந்தி, மிக்க ஆவலும் ஆர்வமும் கொண்டு தங்கள் பக்தர்கள் வருகின்றனர். மேன்மைகள் நிறைந்த சத்யசாயி நாதனே சுபத்தை நல்கும் தூய ஒளியைத் தருவீராக.

6. தேசாந்த ராகத—புதாஸ்தவ திவ்யமூர்த்திம் ஸந்தர் சஞபிரதி ஸம்யுத சித்தவருத்தயா வேதோக்த மந்த்ர படனேன லஸந்த்ய ஜஸ்ரம் ஸ்ரீ சத்ய சாயி பகவன் தவ ஸுப்ரபாதம்.

மற்றைய நாட்டுக் கற்றுணர்ந்த புலவர்கள் தங்கள் தரி சனம் பெறும் பேராவலால் தூண்டப்பட்டு வந்திருக்கின்றனர். அவர்கள் வேதங்களின் மந்திரங்களேத் தொடர்ந்து பாராயணம் செய்வதில் மிக்க மகிழ்ச்சி கொண்டுள்ளார்கள். மேன்மைகள் நிறைந்த சத்யசாயி நாதனே கபத்தை தல்கும் தூய ஒளியைத் தருவீராக. 7. ச்ருத்வா தவாத்புத சரித்ர மகண்ட கீர்த்திம் வ்யாப்தாம் திகன்தர விசால தராத லேஸ்மின் ஜிக்ஞாஸு லோக—உபதிஷ்டது—சாஸ்ர மேஸ்மின் ஸ்ரீ சத்ய சாயி பகவன் தவ ஸுப்ரபாதம்.

எண் திசையிலும் நிரம்பிய தங்கள் மகிமை மிக்க சரிதத் தையும், தங்கள் புகழையும் அறிந்து மெய்ப்பொருளே நாடும் ஞானிகள் இங்கு வந்து காத்துக்கொண்டிருக்கின்றனர். மேன் மைகள் நிறைந்த சத்யசாயி நாதனே சுபத்தை நல்கும் தூய ஒளியைத் தருவீராக.

8. வலீதாஸதீஸம விசுத்த—ஹ்ருதம்பு ஜாதா : பஹவங்களு: கரக்ருஹீத—ஸுபுஷ்ப ஹாரா: ஸ்துன்வந்தி—திவ்ய நுதிபி: பணிபூஷணம் த்வாம்— ஸ்ரீ சத்ய சாயி பகவன் தவ ஸுப்ரபாதம்.

சீதாதேவிக்கு நிகரான தூய்மையோடும், பற்றில்லா இதயக் கமலங்களோடுப், பக்தைகள் பலர் அழகான மலர் மாலேகளேக் கைகளில் ஏந்திக்கொண்டு, நாக பூஷணரான தங் களேப் புனிதமான துதிப்பாடல்களால் புகழ்ந்து பாழக் கொண் டிருக்கிருர்கள். மேன்மைகள் நிறைந்த சத்யசாயி நாதனே சுபத்தை நல்கும் தூய ஒளியைத் தருவீராக.

 ஸுப்ரபாதமிதம் புண்யம்—யேபடந்தி தினே தினே தேவிசந்தி பரந்தாம—க்ஞானவிக்ஞான சோபிதா:

இந்தத் திருப்பள்ளியெழுச்சியை நாள் தோறும் பாடுப வர்கள் மெய்யறிவும் மெய்ஞானமும் திறைந்து, மாட்சிமை நிறைந்த உன்னத நிலேயை அடைவார்கள்.

 மங்களம் குருதேவாய—மங்களம் ஞான தாயினே மங்களம் பர்த்திவாசாய—மங்களம் சத்ய சாயினே—

தெய்வமே, குருவானவனே, மங்களம் உண்டாகுக. ஞானத்தை அளிப்பவனே, மங்களம் உண்டாகுக. பர்த்தியில் லசிப்பவனே, மங்களம் உண்டாகுக. சத்ய சாயி இறைவனே, மங்களம் உண்டாகுக.

ஹரி: ஒம்: சாந்தி: சாந்தி: சாந்தி:

# பகவான் ஸ்ரீ சத்ய சாயி பாபா அஷ்டோத்தர சத நாமாவளி

ஒம்

| 1.  | ஒம் ஸ்ரீ | சத்ய சாயிபாபாய நம:                |
|-----|----------|-----------------------------------|
| 2.  |          | சத்ய ஸ்வரூபாய நம:                 |
| 3.  |          | சத்ய தர்ம பராயணுய நம:             |
| 4.  |          | வரதாய நம:                         |
| 5.  |          | சத்புருஷாய நம:                    |
| 6.  |          | சத்ய குணுத்மனே நம:                |
| 7.  |          | சாது வர்தனுய நம:                  |
| 8.  |          | சாது ஜன போஷணுய நம:                |
| 9.  |          | சர்வக்ஞாய நம:                     |
| 10. |          | சர்வஜனப் பிரியாய நம:              |
| 11. | ., .,    | சர்வ சக்தி மூர்த்தயே நம:          |
| 12. |          | சர்வேசாய நம:                      |
| 13. |          | ஸர்வ ஸங்க பரித்யாகினே நம:         |
| 14. |          | சர்வாந்தர் யாமினே நம:             |
| 15. |          | மஹி மாத்மனே நம:                   |
| 16. |          | மஹேஸ்வர ஸ்வரூபாய நம:              |
| 17. |          | பர்திகிரா மோத்பவாய நம:            |
| 18. |          | பர்தி க்ஷேத்திர நிவாசினே நம:      |
| 19. |          | யசஃகாய ஷிர்டி வாசினே நம:          |
| 20. |          | ஜோடி ஆதிபல்லி சோமப்பாய நம:        |
| 21. | 11 14    | பாரத்வாஜ ரிஷிகோத் ராய நம:         |
| 22. |          | பக்த வத்சலாய நம:                  |
| 23. |          | அபாந்த ராத்மனே நம:                |
| 24. |          | அவதார மூர்த்தயே நம:               |
| 25. | ,, ,,    | சர்வபய நிலாரிணே நம:               |
| 26. |          | ஆபஸ்தம்ப சூத்ராய நம               |
| 27. | ., .,    | அபயப்ர தாய நம:                    |
| 28. |          | ரத்ஞகர வம்சோத் பவாய நம:           |
| 29. |          | ஷிர்டி சாயி அபேத சக்தி யவதாராய நம |

ஒம் ஸ்ரீ சங்கராய நம: 30. ஷிர்டி சாயி மூர்த்தயே நம: 31. ... . . துவாரகாமாயி வாஸினே நம: \$2. .. . . சித்ராவத் தடபுட்டப்பர்த்**தி விஹா**ரிணே GLO 33. . . சக்தி ப்ரதாய நம: \$4. 1.1 ... சரணுகத த்ராணைய நம: 35 ஆனந்தாய நம 36. . . . . ஆனந்த தாய நம: 37. ஆர்த்த த்ராண பராயணுய நமை: 38. ... 1.2 அஞ்த நாதாய நம: 39. 1.4 5.9 அஸ்ஹாய சகாயாய நம: 40. லோக பாந்தவாய நம்: 41. ..... லோக ரக்ஷா பராயணுய நம: 42. . . லோக நாதாய நம: 43. . . தீனஜன போஷணுய நம: 44. .. மூர்த்தித் ரயஸ் வரூபாய நம: 45 2.3 முக்தி ப்ரதாய நம: 46. .. கலுஷ விதூராய நம: 47. 4.14 க(ருண) கராய நம: 48. 2.2 சர்வா தாராய நம: 49. . . சர்வஹ்ருத் வாசினே நம: 50. 1.14 புண்யபல ப்ரதாய நம: 51. . . சர்வபாப கூஷயகராய நம: 52. சர்வ ரோக நிவாரிணே நம: 53. . . சர்வபாத ஹராய நம: 54. . . 1.1 அனந்த நுதகர்த்தயே நம 55. .... ஆதி புருஷாய நம: 56. 14.18 ஆதி சக்தயே நம: 57. அப ரூப சக்தினே நம: 58. .... அவ்யக்த ரூபினோ நம : 59. ... காமக்ரோத த்வம்சினே நம: 60. . . கனகாம்பர தாரிணே நம: 61. 1.4 அத்புக சர்யாய நம: 62. . . 1 1 ஆபத் பாந்தவாய நம: 63. 2.4 . . ப்ரேமாத் மனே நம: 64 . . ப்ரேம மூர்த்தயே நம ; 65. .. . .

| 66.  |   | ப்ரேம ப்ரதாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 67.  | 1 | a second s |
| 68.  |   | the second se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 69.  |   | பக்த மந்தாராய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 70.  |   | பக்த ஜனஹ்ருதய விஹாராய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 71.  |   | பக்த ஜனஹ்ரு தாலயாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 72.  |   | பக்த பராதீனுய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 73.  |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 74.  |   | பக்தி ஞானப்ர தாய நம்:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 75.  |   | சுக்ஞான மார்க்க தர்சகாய நம                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 76.  |   | ஞானஸ்வ ரூபாய நம :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 77.  |   | 8தா போதகாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 78.  |   | ஞான சித்திதாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 79.  |   | சுந்தர ரூபாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 80.  |   | புண்ய புருஷாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 81.  |   | பலப்ரதாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 82.  |   | புருஷோத்த மாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 83.  |   | புராண புருஷாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 84.  |   | அத்தாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 85.  |   | காலா தீதாய நம                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 86.  |   | சுத்திரூபாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 87.  |   | சித்த சங்கல்பாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 88.  |   | ஆரோக்ய ப்ரதாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 89.  |   | அன்ன வஸ்திரதாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 90.  |   | சம்சார துக்க கூடியகராய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 91.  |   | சர்வாபீஷ்ட ப்ரதாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 92.  |   | கல்யாண குளுய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 93.  |   | கர்ம த்வம்சினே நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 94.  |   | சாதுமானச சோபிதாய நம ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 95.  |   | சர்வமத சம்மதாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 96.  |   | சாது மானச பரிசோதகாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 97.  |   | சாதுகானுக்ரஹ வடவ்ருக்ஷப்ரதிஷ்டா பகாயதம.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 98.  |   | சகல சம்சய ஹராய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 99.  |   | சகல தத்வ போதகாய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 100. |   | யோகீஸ் வராய நம:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

| 101. |         | , சில மேங்கள கராய நம:          |
|------|---------|--------------------------------|
| 102. |         | , யோகீந்த்ர வந்திதாய நம:       |
| 103. | · · · · | , சர்வசித்தி ப்ரதாய நம:        |
| 104. |         | , ஆபன் நிவாரிணே நம:            |
| 105. | ,, ,    | , ஆர்த்தி ஹராய நம:             |
| 106. |         | , சாந்த மூரத்தயே நம:           |
| 107. |         | சுலபப்ரசன் (பை நம:             |
| 108. |         | , பகவான் ஸ்ரீசத்ய சாயிபாபாய நம |
|      |         |                                |

மங்களம் ! மங்களம் ! மங்களம் !

Aldia it a Put tatti a

La Gardanaille Taxata ala ta

### ஆரத்தீப் பாக்கள்

1

நமஸ்தே! நமஸ்தே! குருமகராஜ்! சத்குருவே சத்ய சாயி மகராஜ்! சரணம் சரணம் ஸ்ரீ சாயீசா! சாஷ் டாங்க சரணம்! சர்வேசா!

#### ii

பாவன புருஷா ! சாயீசா ! சரணர காவா ! சர்வேசா ! சௌம்ய ரூபா ! சத்யபாபா ! காவுதை கைமுகிவே !

சித்ராவதி நதிதீர நிவாசா ! சிஷ்ட ஜஞவனை ! முனிசரணு ! ஈசா ! ஐகத்ரய மோதவிகாசா! சத்யசாயிசாள்ரித பரணு ! சத்யசாயிசாஸ்ரித பரணு

பக்த பாலஞ ஸ்ரிதபரணு! பர்த்தி வாஸ ஆஸ்ரிதபரணு! ஜெய் சத்ய சாயிசாஸ்ரித பரணு! ஜெய் சத்ய சாயிசாஸ்ரித பரணு!

#### iii

சங்கரரூபா சஜ்ஜனவந்தித சாயிராமா நமோஸ் துதே ரகுபதி ரூபாரம்ய சரித்ரா சாயிராமா நாமோஸ் துதே

கேசவரூபா க்லேசவிஞசக சாயிராமா நமோளதுதே அற்புதசரிதா ஆஞ்சனேய ஆர்த்தரக்ஷக நமோஸ்துதே!

சர்வாகாரா சாது ஜனுவன சாயிராமா நமோஸ் துதே நிர்விகாரா நிருபமசரிதா சாயிராமா நமோஸ் துதே சத்யசாயிராமா நமோஸ் துதே

iv

ஒம் ஜெய் ஜெகதீச ஹரே ஸ்வாமி-சத்ய சாயி ஹரே பக்தஜன சம்ரக்ஷக பர்த்தி மகேஸ்வரா –ஒம் ஜெய் சசிவதனு ஸ்ரீகரா சர்வப்ராணபதே ! ஸ்வாமி! சர்வப்ராணபதே! ஆஸ்ரித கல்பலதீகா ஆபத் பாந்தவா-ஒம்-ஜெய் மாத-பித-குரு தெய்வமு மரிஅந்தயு நீவே ஸ்வாமி மரிஅந்தயு நீவே நாதப்ரம்ம ஜகன்ஞத நாகேந்த்ர சயனு-ஒம்-ஜெய் ஒங்காரரூப ஒஜஸ்வி ஓ, சாயி மஹாதேவா சத்யசாயி மஹாதேவா மங்கள ஹாரதி அந்துகொ மந்தர கிரிதாரி – ஒம் ஜெய் நாராயண நாராயண ஒம் சத்ய நாராயண நாராயண நாராயண QUÓ நாராயண நாராயண ஒம் சத்ய நாராயண நாராயண ஒம் சத்ய நாராயண நாராயண ஒம் ஒம் ஜெய் ச-த்-கு-ரு-தே-வா !

ஒம் சாந்தி சாந்தி சாந்தி ஒம் ஸ்ரீஸ்ரீ ஸ்ரீ சத்குரு சத்ய சாயிராம் மகாராஜ்ஜீ – ஜெய்

2

## பகவான் ஸ்ரீ சத்யசாயி பாபா அஷ்டோத்தர சத நாமா வளி விளக்கம்

ஒம்

### 1 ஒம் ஸ்ரீ சத்திய சாயி பாபாய நம

ஓம் என்னும் ஒலி சர்வேஸ்வரனுடைய நாதம் எனப் படும். இதைக்கொண்டே ஈஸ்வரனே ஓங்காரரூபன் என்று கூறு வார்கள். ஒம் என்னும் ஒலி மனிதனுடைய முது கந்தண்டு வடத் தின் நடுவே ஒலித்துக்கொண்டிருக்கிறது என்று யோகியர் கூறு வர். சப்த சமூத்திரங்களும் ஓம் ஓம் என்று ஒலிக்கின்றன. சடாசரங்களும் ஓம் என்ற ஒலியுடனேயே சுழன்று வருகின்றன. ஒம் என்ற ஒலி மறைபொருளாயிருந்து ஆன்மாக்களே முன் னேற்றிக்கொண்டு இருக்கின்றது. ஆகையால் ஒம் என்ற ஒலி யைக் கொண்டு நாங்கள் ஈஸ்வரனுடைய அவதாரம் ஆகிய பகவான் ஸ்ரீசத்தியசாயிபாபாவை வணங்குவது முறையானதே.

இதுபோலவே ஸ்ரீ என்ற சொல் பலவகையான பெரு மைகள், மகிமைகள், ஒளிகள், கடாட்சம், கருணே முதலியவற் றைக் குறிக்கும் ஆகையால் இச் சொல்லேயும் கொண்டு பக வாணே வணங்குவது தகும். பாபா தமது தாயாராகிய ஈஸ்வ ராம்பா சத்தியநாராயணனே நினேந்து நோன்பு நோற்றுப்பெற்ற அவதார புருஷர் ஆகையால் அவருக்குச் சத்திய நாராயணன் என்ற பெயரைச் சூட்டினர். சத்தியா என்று சுருக்கமாய் அழைத்தனர்.

பகவான் தனது பதிநாலாம் ஆண்டில் தாம் முன்ளோநாள் சிர்டியில் அருள்பாலித்த சாயிபாபா என்பதை வெளிப்படுத்தியி ருக்கிருர். சாயி என்பது சாகிப் என்னும் பதத்தின் திரிபாகும். இதன் கருத்து பிரபு அல்லது எஜமான் என்பதாகும்.

சாயி என்னும் பதத்தை ச+ஆயி என்று இரு பதங்க ளாகப் பிரிக்கலாம். ச என்பது சர்வேஸ்வரனேக் குறிக்கும். 10 ஆயீ என்பது அன்னேயைக்குறிக்கும். பாபா என்முல் தந் தையைக் குறிக்கும் சத்யம் என்பது உண்மை. ஆகையால் உண்மைத் தாயும், தந்தையும், ஈசனுமாய், விளங்கும் பகவா ணேச் சத்ய சாயிபாபா என்று அழைப்பது மிகப் பொருந்தும்.

நம என்றுல் வணக்கம். நாம் எமது தேகம் ஆணவம் முத லியவற்றை மடித்து நாமல்ல எல்லாம் நீயே என அர்ப்பணம் செய் வதே நம எனப்படும்.

பாபா இதை நமம என்றும் நமம என்ருல் எனதல்ல உனதேயென்னும் பொருள் உளதென்றும் இவ்வுணர்ச்சியுடன் வணங்கவேண்டும் என்றும் அருளியிருக்கிறுர். 'ஓவாத சத்தத் தொலியே போற்றி' என்னும் நாவுக்கரசர் தேவாரமும் ஈண்டு குறிப்பீடத்தக்கது. இவ்வரியின் பொருளேச் சுருங்கக் கூறின்.

உண்மைத்தாயும், தந்தையும், ஈசனும் ஒங்கார ரூபனு மாகிய மேன்மைமிக்க தெய்வமே உமது பாதங்களில் என்னே அர்ப்பணிக்கிறேன் என்று கூறலாம்.

### 2 ஓம் ஸ்ரீ சத்தியஸ்வரூபாய நம

்ட இதன் பொருள் -: மேன்மைகள்மிக்க மெய்ப்பொருளும் ஓங்கார ரூபத்தின் உட்பொருளுமான உம்மை நமஸ்கரிக்கிறேன். எனலாம்.

> விண் நிறைந்து மண் நிறைந்து மிக்காய் விளங்கொளியாய் எண் இறந்தெல்லே இலாத எம்பெருமான்

> > alle no à

ரூபமாயும் இன்றியும்இருக்கின்றுன். அவனது சத்யள்வரூப<sup>ம்</sup> ரூபமற்றது. இதை அறிந்து வணங்குவார் ஞானியர்.

ெய்கண்டார் காளுப் புனிதமெனும் அத்துலித மெய்கண்ட நாதனருள் மேவுநாளெந் நாளோ!

என்று தாயுமானவர் பாடினுர்.

the suggest of the

சத்தியம் என்பது முக்காலங்களினுலும் வரையறுக்கப் படாதது. அதாவது எக்காலத்தும் உண்மையானது. இதை நிர்+ஆகாரம் – நிராகாரம் ஆனபொருள் நர+ஆகாரமாக வந்திருக்கிறது என்று பாபா சொல்லுவார். ஓர் உருவமுமில் லாத மெய்ப்பொருள் மானிடவர்க்கத்தை உய்விக்க மனித ரூபத்தை எடுத்துவந்திருக்கிறது எனப் பொருள்படும்.

சிர்டியில் இருக்கும்போதும் பாபா இங்ஙனம் கூறிஞர் என்பர். அவர் இயற்கையாகவே உண்மை வடிவானவர். மாற் றம் அற்றவர். கிருஷ்ணபகவான் அறிவிலிகள் என்னே மனித சரீரம் மட்டுமே எனக் கருதுகின்றனர் எனச் சொல்லியிருக் கின்றுர். அத் தன்மையான அறியாமை வேண்டாம் என பாபா எச்சரிக்கை செய்திருக்கின்றூர். எவ்வளவோ நீண்ட காலமாகப் பாடுபட்டாலும் எந்தக் கருவிகளேக் கொண்டும் எனது மகிமை யீன் இரகசியத்தை அறியமாட்டார்கள். சமய சாஸ்திரங்களே முழு நம்பிக்கையுடன் கற்றுல் ஒரு காட்சித் துணுக்குக் கை கூடும் என்று சொல்லியிருக்கின்றூர்.

கிறப்பான உட்பொருள் இல்லாத சொல் ஒன்றேனும் நான் சொல்வதில்லே என்று கூறியிருக்கிறுர். ஆகையினுல் அவர் சொல்வதையுணர்தல் எமக்கே நன்மையைக் கொடுக்கும்.

பரம் பொருள் சித் சொரூபமானது எக்காலத்தும் மாற் றமில்லாதது. ஆகையால் எப்போதும் உண்மையாது. எனவே பரம் பொருளின் அவதாரமாகிய பாபாவை ஸத்ய ஸ்வரூபா என வணங்குவது சரியே!

## 3 ஒம் ஸ்ரீ சத்திய தர்ம பராயணு நம

இதன் பொருள் —: சத்தியத்தையும் தர்மத்தையும் நிலே நாட்டுவதில் ஈடுபடுபவகும் மேன்மைகள் தங்கியவரும் ஒங்கார ரூபத்தின் உட்பொருளுமான தெய்வமே உம்மை நமஸ்கரிக்கி றேன் என்று சுருங்கச் சொல்லலாம்.

சத்ய தர்மம்-மெய்யறிவும் அதன்படி ஒழுகுதலும் என லாம். இதை மனிதருக்கு விளக்குவதும் சுசனேயாகும். பொய் யான உலகைப் படைத்தற் தொழிலே செயும் வேதா எனும் நான்முகளேக் இவ்வுலகம் இப்படி ஏன் படைக்கப்படுகிறது எனக் கேட்டால் இது இறைவன் செயல் என்பான் அச் செய லுக்கு அறிவில்லாததால் அச் செயலே ஒன்றும் கேட்கமுடியாது. எமது மனதினுலேயே இவைகள் உருவாக்கப்படுகின்றன என அறிவில்லாக மனதைக்கேட்டால் அங்கு அறிவுப் பொருள் ஒன்றே நிற்கும் அதை ஈசன் விளக்க மனம் அறியும் இதுவே சத்யம் மெய்யறிவு மெய்யறிவையுணர்ந்து நடத்தலே சத்ய தர்மம்.

''வேதாவை இவ்வணம் விதித்ததே தென்னின் உன் வினேப்பகுதி என்பன் அந்த வினேபேச அறியாது நிற்க இவைமனதால் விளந்ததால் மனதை நாடில் போதமே நிற்கும் அப்போதத்தை நாடிலோ போதமும் நினுல் விளக்கம்"

எனத் தாயுமான சுவாமிகள் பாடியிருக்கிருர்.

சத்ய சாயீசனும் இவ்வண்ணம் அல்லும் பகலும்விளக்கிக் கொண்டிருக்கிருர். அவர் எழுதிய தர்மவாஹினி என்னும் புத் தகம் ஒன்றும் உண்டு.

அவர் சத்தியம், தர்மம், சாந்தி, பிரேஷை இவைகளின் ஆதிக்கத்தை மனிதனின் நினேவில் நிறுவனம் சய்யவே தாம் வந்திருப்பதாகக் கூறுகின்றுர் சத்தியம் இல்லாதவரிடத்து அச்சம் தோன்றுகிறது. தர்மம் இல்லாதவிடத்து சாந்தி இல்லே எங்கே சத்தியம் உண்டோ அங்கே பிரேமை உண்டு, பிரேமை உள்ள இடத்தில் அச்சமில்லே தர்மம் உள்ள இடத்தில் அநீ தியும் அதர்மமும் தலேகாட்டா, தர்மம் சத்தியம் என்பன சமய சாஸ்திரங்களில் நன்கு கூறப்பட்டிருக்கின்றன. எக்காரியத்தைச் செய்ய வேண்டும் எவைகளேச் செய்யக் கூடாது என்றும் இவை களில் கூறப்பட்டிருக்கின்றன. ஆதலால் பகவான் அச் சாஸ் திரங்களேப் படிக்கவும் அதன்படி ஒழுகவும் எம்மைத் தூண்டுகிளூர். கிர்டியில் அவர் சொன்னதாவது : நீங்கள் எப்போதும் உண்மைக் குக் கட்டுப்படவேண்டும். உண்மையின்படி நீங்கள் கொடுத்த வாக்குறுதிகளே நிறைவேற்ற வேண்டுர். அப்போது நீங்கள் இருக்கு மிடமெல்லாம் எப்போதும் நான் இருப்பேன் உண்மையில் கண்ட தையே பேசுங்கள். உங்கள் சொற்படியே நடவுங்கள். நீங்கள் உண் மையுடனும் தர்மத்துடனும் நடந்தால் நான் எப்போதும் உங்க ளுடனேயே இருப்பேன் என்று பர்க்தியிலும் சொல்லியிருக்கிறுர். ஈஸ்வரனே மனித வர்க்கம் உய்யும் பொருட்டு இவ்வாக்குகளேச் கருதிகளாக அருளிஞர் என்பது முன்னேர் கூற்று அந்த ஈஸ்வ ரனே தற்போது இவைகளே மறந்திருக்கும் மனித வர்க்கத்திற்கு நினேவூட்ட வந்திருப்பது மிகவும் பொருத்தமாகும்.

#### 4 ஒம் ஸ்ரீ வரதாய நம

வேண்டுவார் வேண்டுவன ஈவான் கண்டாய் என்பது ஈசு இயற்கையைக் குறிக்கும். மானிடரூபத்தில் எம் முன் வானின் னிலேயில் தோற்றமளிக்கும் ஈசுவரன் ஆகிய சத்யசாயிபாபாவின் தொழிலேயும் இது குறிக்கும், மனிதன் ஓர் தெய்வத்துணுக்கு. இது ஐந்து கோசங்களினும் மூடப்பட்டிருக்கிறது.எங்களுடைய உடம்பாகிய அன்னமய கோசத்தை வருத்தங்களினின்றும் நீக்கி யும் எங்களுடைய பிராணமய கோசமாகிய வலிமையைப் பழு தடையா வண்ணம் காத்தும் மஹேமய கோசமாகிய மனம் விசாரங்களிஞலும் தடுமாற்றத்தினுலும் அலேயாமல் காப்பாற்றி யும் விஞ்ஞானமய கோசமாகிய எங்களுடைய புத்தியைக் கூர் மையாக்கியும் ஆனந்த மய கோசமான சுத்தத்தை ஊக்குவித் தும் தெளிவடையச் செய்தும் எமது ஆன்மா ஈடேற உதவியளிக் கன்றுர். ஆன்மா ஈடேறுவதற்கு அவரளிக்கும் ஆசீர்வாதங்கள் அளவில. அவர் கொடுக்கின்ற வரங்கள் எமது மனம், புத்தி, சித்தம் முதலியன வலிமை அடைந்து நாம் இறைவனே அறிந்து பேரானந்தத்தை அடைய வேண்டும் என்னும் நோக்கமுடையன. ஆகவே இதன் கருத்து ''எமக்கு வரங்களேக் கொடுப்பவரும். மேன்மைகள் உடையவரும் ஒங்காரத்தின் உட்பொருளாக நிற்ப வருமாலய தெய்வமே உம்மை நமஸ்கரிக்கின்றேன்" என்லாம். A Purkt to

#### 5 ஒம் ஸ்ரீ சத்புருஷாய நம

பரப்பிரம்மம் சத்-சித்-ஆனந்தம் ஆக இருக்கின்றது என வேதங்கள் கூறுகின்றன.

சத் என்பது எப்பொழுதும் உள்ளது. சித் என்பது எல் லாவற்றையும் அறிவது. ஆனந்தம் என்பது எப்பொழுதும் ஆனந்த மாய் உள்ளது. என்று நாம் பிரித்தறியலாம்.

''ஏகம் ஏவா அத்விதீயம்'' என்னும் பதத்தின் கரு**த்து** இரண்டு பொருட்கள் அல்ல, ஒன்றே ஒன்று என்பதாகும்.

''ஏகோகம் பகுஸ்ஸியாம்'' என்பது ஒன்றே பலவாகியது எனலாம். பலவாகிய தோற்றங்களெல்லாம் இவ் ஒருவனுடைய விருப்பத்தால் உண்டாகியது ஆகையிஞல் எல்லா வஸ்துக்களி லும் மறைந்திருப்பது ஒரே பொருள். ''காயமே கோயில்'' அத னுள் இருப்பது தெய்வம் அதன் அடிப்படையாயிருப்பதும் உண்மைப் பொருளான இளைவன் அவனே புருஷன். சகல தொழில்களுக்கும் காரணமானவன், ''உலகினுக்குயிருமாகி உலகு மாய் நின்றதோரார்'' எனச் சிவஞான சித்தியாரில் காணலாம். அப்படியான தனிப்பொருளே எமக்குப் பகவாஞகத் தோற்ற மளிக்கிறது. இதன் கருத்து எல்லாப் பொருள்களுக்குள்ளும் அழிலில்லா உட்பொருளாக நின்று தொழிலாற்றும் உண்மைச் சக்தியானவரே உம்மை வணங்குகிறேன் என்பதாகும்.

### 6 ஒம் ஸ்ரீ சத்ய குணுத்மனே நம

சத்தியம் என்னும் குணம் அல்லது தர்மம் என்பது பற்றி சங்கராச்சாரியார் விபரிக்கும்போது சொல்லுவதாவது.

1. ''ஒரு நடந்த காரியத்தைப் பற்றிச் சொல்லும்போது அது நடந்தபடியே உண்மை தவருமல் சொல்லப்படவேன்டும்

 ஓர் உண்மையைப்பற்றிச் சொல்லும்போது அது அமைந்திருக்கிறபடியே பிழையில்லாமல்சொல்லப்பட வேண்டும்.  ஒரு பொருளேப்பற்றிச் சொல்லும்போது அதை நாம் அவதானித்தபடியே சொல்ல வேண்டும்.

இவ்விபரத்தை கூட்டியோ குறைத்தோ அவ்லது கேட்ப வர்கட்கு மனவருத்தத்தை உண்டாக்கும்படியோ சொல்லக் கூடாது" எங்கள் பசுவான் எங்களில் சத்யம், தர்மம், சாந்இ, பிரேமை என்னும் நான்கு நற்குணங்களே நிலேநாட்ட எத்தனிக் கும்போது சத்யம் என்னும் குணத்திற்கே முகலிடம் கொடுக்கின் ளூர். அவரே சத்தியத்தின் உருவாக இருக்கிறபடியால் அவரே எமக்கு உள்ளே இருந்து இயங்குபவரும் சாட்சியாக இருப்பவ ரும் திருத்துபவருமாய் இருப்பதோடு சத்திய குணத்திற்கே மூலமாய் இருப்பவர் அவர் எமது மனத்தையும் நிளேவுகளேயும் மாசுபடுத்தி எமது உள்ளக் கிளர்ச்சியை லிபரீதப்படுத்தும் சிறி யதிற் சிறிய பொய்யையும் காண்கின்றுர். வெளிப்பாசாங்கினுல் மறைந்து கிடக்கும் எந்த மனநிலேயையும் அறிகின்றுர். அவரை வணங்குபவர் உண்மையே வெற்றியடையும் என்ற உண்மையைக் கூடக் கூட அறிகின்றனர். ஒரு முறை ஒரு தொண்டர் பகவா னுக்குக் கொடுப்பதற்காக ஏதோ ஒரு பொருளே வாங்கும்போது அவருடைய வளர்ந்த மகன் அதைப் பகவான் ஏற்கமாட்டார். அகையால் அதை வாங்காதீர்கள் என்று சொன்னுர். இருந்தும் தந்தை அதை வாங்கினூர். அப்போது மகன் 'பாபா (g) on 3 ஏற்க மறுப்பார். ஆகையால் நான் இதை உபயோகிக்கலாம்' என நினேத் ார். இப்பொருளே பகவானுக்கு முன்வைத்தபோது அவர் சொன்னதாவகு" ''இப் பொருள்' உனது மகனுக்கு வாங் கப்பட்டது. இதை அவருக்கு கொடு'' என்பதாகும். இக்காரியம் சத்தியத்தை எவ்வளவு உணர்ச்சியுடன் பகவான் மதிக்கின் ரூர் என்பதைக் காட்டும்.

**'**போய்ச்சார் புர மூன்றும் எய்தாய் போற்றி''

என்னும் தேவார அடி நினேக்கற்பாலது. இவ்வரியின் கருத்து சத்திய குணத்திற்கு அடிப்படையாக உள்ளவரும், மேம்பாடு களே உடையவரும், ஒங்கார ரூபத்தின் உட்பொருளானவரு மான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

#### 7 ஒம் ஸ்ரீ சாது வர்த்தனுய நம.

இங்கே சாது என்ற சொல், நற்பண்பு, அறம், தெய்**வ** சிந்தனே, பூரணத்துவம் என்பவற்றைக் குறிக்கின்றது. அவர்கள் இறைவனேயுணர்ந்து அவனடியிணேயச் சாதனே செய்வோர். அவர்கள் செய்யும் யோகசாதனே புந்தியை அவன்பால் நிலே நாட்டல். இச்சாதனே செய்யும் சாதுக்களே மேலோங்கி உய்**ய** ஈசன் உதவுகிருர். இதை ''சிரங்குவிவார் ஒங்குவிக்கும் சீரோ**ன்** கழல் வெல்க'' என மணிவாசகர் பாடினுர்.

பகவான் தன்னே நாடியவர்கள் இவ்வகையாக முன்னேற அருள்பாலித்துக்கொண்டிருக்கிரூர். இவ் வகையில் முன்னேறுவ தற்குச் செயல் முறையும் அனுபவமும் வேண்டும் என்றும், ஒரு வருடைய நற்பண்பே அச்சாதனேயின் பழம் என்றும், தூய்மையே அப்பழத்தின் இரசம் என்றும் கூறியிருக்கிறூர். பகவத்கீதையில் (பரித்திராணுய சாதுநாம்) என்ற பதங்கள் காவி உடைதரித்த மக்களேக் குறிக்கவில்லே என்றும் உலக இன்பங்களினின்றும் பொருள்களின் ஆசையினின்றும் விலகிக்கொண்டவர் என்னும் கருத்தைக் குறிக்கும் எனவும் பாபா சொல்லியிருக்கிறுர். நீதி யின்மையினுல் உண்டாக்கப்பட்ட கஷ்டங்களே பகவான் எத் தனேயோ முறை நீக்கியிருக்கின்றுர். எம்மில் உள்ள நற்பண்பு களே வளர்ப்பதற்கு அவர் சொல்லும் வழிகள<sub>்</sub>வன: "பெற் ரோரை வணங்குதல், ஆசிரியரைக் கனம் பண்ணுதல், முதியோ ரையும் கற்றேரையும் மதித்து நடத்தல், சேவைகள் செய் வதற்கு வழிதேடல், மகிழ்ச்சியையும் திருப்தியையும் எங்கும் பரப்புதல், மற்றேரை இகழாதிருத்தல், தன் திறமைகளேப் புக ழா திருத்தல், மற்ரோரின் குற்றங்களே மன்னித்தல், உலகிலுள்ள எல்லா உயிர்கள் மீதும் வீற்றிருக்கும் (இறைவன்) சாயிமீது நன்னெ றி கருத்து வைத்தல், என்பனவாம். நமச்சிவாயவே காட்டுமே என்னும் தேவாரவரி இங்கு நினேக்கற்பாலது.

இவ்வரியின் கருத்து நல்லறத்தைப் பெருக்குபவரும், மேம் பாடுகளே உடையவரும் ஓங்கார நாதத்தின் உட் பொருளான வருமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

3

#### 8 ஒம் ஸ்ரீ சாது ஜன போஷணுய நம.

கங்குலும் பகலும் இல்லாக்காட்சி தருவாய் ஓம் கருதும் நல்ல அடியரை என்றும் காப்பாய் ஓம்

என யோகஸ்வாமிகள் பாடியருளிஞர்.

சாதுச்களும் சாதகர்களும் என்னே வரவேண்டும் என்று வணங்கியபடியால் தான் நான் இங்கு வந்திருக்கிறேன். உலகில் ரட்சகர் தோற்றுவது நல்லறம் உடையோரும் நேர்மையுடை யோரும் ஆவலுடனும் கிலேசத்தோடும் அழைக்கும் போதா நற்பண்புடன் வாழ விரும்பும் மக்கள் கொடுமையினு கம். லும் மற்றவரின் கவனயீனத்தினுலும், சூழ்நிலேயாலும் கஷ்டப் படும்போது ரட்சகர் தோன்றுகிறுர். நிர் ஆகாரமான தெய் வம் பகவத்கீதையில் சொன்னபடி நல்லவர்களே உய்விக்க நர ஆகாரமாகத் தோன்றியிருப்பதே சத்யசாயி அவதாரம். இவ் விஷயத்தில் ''உங்களது நோயும் வறுமையும் உங்கள் ஆன்மீக முன்னேற்றத்தை தடைப்படுத்தினுல் நான் ஒடிவந்து அருளு டன் நீல்மையைத் திருத்தம் செய்துவைப்பேன். எனது கடமை சாது போஷணம் நல்லவர்களேக் காப்பாற்றி உணவூட்டி வளர்ப் பதே" என்று கூறியிருக்கின்றூர். பாபா கூறும் வண்ணம் அன் ருட வாழ்க்கையிலே மட்டான பேச்சு, இனிமையான உரை கள், மற்றவர்கட்கு தொண்டு செய்ய விரைதல், பணிவு, மற்ற வரது குற்றத்தைக்காண விருப்பமில்லாமை முதலியவைகளிலி ருந்து சாது குணத்தை அனுமானித்தறியலாம். ஒரு முறை ரிஷிகேசப் பிரயாணம் செய்தபோது, கங்கைக் பகலான் கரையில் நிஷ்டையில் இருந்த யோகியொருவர் கங்கையிளுல் அள்ளப்பட்டு எடுத்துச் செல்லப்பட்டார். கண்ணினுல் இதைக் காணத பகவான் தனது சக்தியால் இதை அறிந்தார். உடனே தனது பூதவுடவே விட்டுச்சென்று அந்தயோகியைக் காப்பாற் றிக் கரை சேர்த்தார்.

இவ்விதமாகப் பசவாஞல் காப்பாற்றப்பட்ட சாதுக்கள், நோய்தீர்ந்த சாதுக்கள் மிகப் பலர். இவ்வடியின் கருத்து: சற் சனரை இரட்சிப்பவரும் மேம்பாடுசள் உடையவரும் ஓங்கார ரூபத்தின் உட்பொருளுமான தெய்வமே உப்மை வணங்கு கின்றேன்.

#### 9. ஒம் ஸ்ரீ சர்வக்ஞாய நம.

சர்வக்ஞ என்றுல் எல்லாம் அறிபவர். முற்றும் உணர்ந் தவர். பாபா ஒவ்வொரு பிராணியுள்ளும் உயிருக்குயிராய் இருப்பவர். அவர் எல்லாப் பொருட்களுமாய் உள்ளவர். ஆகையால் அவருக்கு ஒன்றும் மறைபொருள் அல்ல. அவர் எங்களேத் திறந்த புத்தகம்போல வாசிக்கின்றுர். அவர் கால தேச வர்த்தமானமில்லாதவர். முக்காலங்களேயும் அறிந்தவர்.

ஒருமுறை பேராசிரியர் பட்டம் அதாவது (Ph. D.) பட்ட தாரி ஒருவர் தனது கண்கள் குருடாய் இருந்த திரைல் தனச்குப் பார்க்கும் சச்தி அளிக்கவேண்டும் எனக் கேட்டபோது பாபா '' உன்னுடைய சென்ற பிறவியில் நீ அடுத்த பிறவியில் குருடாகப் பீறக்கவேண்டும் எனக் கடவுளே வணங்கினுய். உன்னுடைய தற்காலநிலே உன் வணக்கத்திற்கேற்ப கடவுளால் கொடுக்கப் பட்டவை. இப்போது நீ இதிலிருந்து பின்வாங்கமுடியாது'' என்று சொன்ஞர் பாபாவினுடைய அறிவிற்கு ஓர் எல்லே யில்லே. அவர் எல்லோர்க்கும் உள்ளிருந்து வழிகாட்டியாகவும் குருவாகவும் தொழில் புரிபவர். 'சிவனவனென் சிந்தையுள் நின்ற அதனுல் அவன் அருளாலே அவன்தாள் வணங்கி'' என் ரூர் மணிவாசகர். கல்வி அறிவாளிகளும் விஞ்ஞானிகளும் அல்லலுறும்போது பாபா தங்கள் கல்வி அறிவு பிழைத்து அவர்களேக் காப்பாற்றியிருக்கிறுர். எல்லோர்க்கும் அடிப்படை ஆதாரத்தையும் நிவிர்த்தியையும் அளிப்பவர் பாபா. மக்களு டைய உணர்ச்சிகளேயும் குறைபாடுகளேயும் பூரணமாக அறிந்து சொல்வதில் அவருக்குள்ள உற்சாகத்தைக்கண்டு எவருமே ஆச் சரியப்படுவார்கள். அவர் எல்லாம் அறிபவர் என்ற உண் மையை அறிந்தவர் இதில் ஆச்சரியமடையமாட்டார்கள். அவ னன்றி ஓரணுவும் அசையாது. இவ்வரியின் கருத்து—

எல்லாம் அறிபவரும். மேம்பாடுடையவரும், ஒங்காரத் தின் உட்பொருளானவருமான தெய்வமே உம்மை வணங்கு கின்றேன்.

it is a start of the start of the start of the start of the start of the

AL MANAGER O MANAGER

## 10. ஒம் ஸ்ரீ சர்வ ஜனப்பிரியாய. நம.

நீங்கள் என்னேப் பிரோசொரூபன் என்றுல் பிழையா காது என்று பாபா சொல்லியிருக்கின்றுர். அவர் அன்பே உரு வாக உள்ளவர். தாம் நிறைவேற்ற வேண்டிய விரகம் ஒன்று உண்டாளுல் அது சகல ஜனங்கட்கும் இன்ப மழை பெய்வ தென்றே பாபா சொல்லியிருக்கிறுர். ஆகையால் அவர் எவர்க் கும் பிரியர் என்பது இயற்கையே.

அவருடைய சந்நிதானமான அரசசபை ஒன்றே எல்லோ ரையும் வரவேற்பது. அறிவிலிகள், ஏழைகள், நோயிஞலோ, துன்பத்திஞலோ பீடிக்கப்பட்டவர், செட்டவர் என்றழைக்கப் படுவோருக்கு அறிவாளிகள், செல்வர்கள் மகிழ்ச்சி உள்ளவர் கள், நல்லவர்களிலும் பார்க்க அங்கு வரவேற்பு அதிகமாக இருக்கின்றது. தாய், தந்தை, நண்பன், வழிகாட்டி, தெய்வம் என எதைத் தேடிச்செல்வோர்க்கும் பாபா புகலிடம் ஆகின் ரூர். அவர் எல்லோரையும் நேசிக்கின்ரூர். எல்லோராலும் நேசிக்கப்படுகின்றூர். எல்லோரையும் ஆசீர்வதிக்கின்றூர். எல் ஹோரும் துக்கசாகரத்தைக் கடக்கவேண்டும். எல்லோரும் சுப கரமான காட்சிகளேக் காணவேண்டும். எல்லோரும் சுப கரமான காட்சிகளேக் காணவேண்டும். எல்லோரும் நல் ை பயக்கும் அறிவைப் பெறவேண்டும். எல்லோரும் எங்கெங்கும் ஆனந்தமாய் இருப்பார்களாக என்று பாபா கூறுவார். அவரி டம் சென்றவர்கள் அவரளிக்குப் மதிப்பில்லா மாணிக்கமா கிய கிருபாகடாட்சத்தைப் பெறுமேல் தெரும்புவதில்லே.

''ஆவா அடியேனுக்கு எல்லாம் போற்றி'' என்ற தேவாரவரி இங்கு நினேக்கற்பாலது. எல்லா அடியார்களுக்கும் அவரே பிரியன். அவருக்கு எல்லா மக்களும் பிரியர்.

கருத்து சகல மக்களேயும் அருமையுடன் நேசிப்பவரும் மேம்பாடுடையலரும். ஒங்காரத்தின் உட்பொருளுமான தெய் வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

# 11. ஓம் ஸ்ரீ சர்வசக்தி மூர்த்தயே நம.

எல்லாம் வல்ல இறைவன் சர்வசக்திகளேயும் உடையவர் என்பது யாவராலும் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்ட விடயம். மூர்த்தி என்றுல் விக்கிரகம், கிலே, அவதாரம் எனப்பொருள்படும். பக

வான் தானே மசுாசக்தி, இப்போது மாயசக்தியாக வந்திருக்கி றது என்று சொல்லியிருக்கிறுர். இம் மாயசக்தியிஞலேயே நாம் பகவான் மனித ரூபத்தில் காண்கிறேம். இம் மாயசக்தியே அவரை மகாசக்தி என்று நாமறியவிடாமல் தடுத்து நிற்கின்றது. சக்தி கிரியா சக்தி, ஞான சக்தி சாஸ் திரங்களிலேயே இச்சா என மூன்று சக்திகள் குறிப்பிடப்படுகின்றன. இவை களே சித்தம், செயல், அறிவு இவற்றின் வல்லமை எனத் ஆற்றல்களே இந்த மூன்று தமிழில் கூறலாம். பகவான் யும் உடைய தடாகமாக இயங்குகின்றூர்: ஈஸ்வரனில் உள்ள இந்தச் சக்தியைக் கொண்டே சகவை சீவராசிகளும் தோன்றி மறைகின்றன. ஈஸ்வர அவதாரமாகிய பசுவானிலும் இந்தச் சக்திகள் இருப்பது நாம் ஏற்கத்தக்கது. இவ்விடத்தில் ''எல் லாம் வல்ல இறைவா போற்றி'' என்ற தேவார அடி நினேக் கற் பாலது.

ஆகவே இவ்வரியின் கருத்து :- சர்வசக்திகளுடன் அவத ரித்தவரும். மேம்பாடுகளுடையவரும் ஒங்கார ரூபத்தின் உட் பொருளானவருமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்:

#### 12. ஓம் ஸ்ரீ சர்வேசாய நம.

பார்க்குமிடமெங்குமொரு நீக்கமற நிறைகின்ற பரிபூர ளுனந்தமே<sub>ல்</sub>

சர்வலோகங்களுக்கும் சடாசரங்களுக்கும் இறைவனே பர மாத்மா. அவன் வெவ்வேறு கிருத்தியங்களேச் செய்யும்போது வெவ்வேறு நாம ரூபங்களோடு விளங்குகின்முன்.

சர்வ – ஈசா என்றுல் சகல தெய்வ ரூபங்களேயும் உள் எடங்கிய முதன்மையான தெய்வமென்றும் பொருள்படும். பாபா சிவசக்தியாகவும், சக்தியாகவும், கோதன கர்த்த ஆல யத்திலும் ஹம்பி என்னும் இடத்தில் உள்ள விரூபாக்ஷ ஆலயத் திலும் காட்சியளித்திருக்கின்றுர். இதை விட கிருஷ்ணராகவும் இராமராகவும், கணேஷராகவும் பாண்டுரங்கர் ஆகவும் வெவ் வேறுகாலங்களில் காட்சியளித்திருக்கின்றுர். சர்வேசா என்றநாம மும் ரூபமும் சத்திய சாயி என்று வணங்கப்படும் பகவானின் நாமத்திலும் ரூபத்திலும் உள்ளடங்கியிருக்கின்றன. நானே எல்லா வணக்கத்தையும் ஏற்பவன், எல்லா யாகங்களிலும் நானே பலிகளே ஏற்பவன் எனப் பகவான் கூறியிருக்கிரூர்.

இவ்வரியின் கருத்து:- சர்வதெய்வங்களும் ஒன்றுய் அமைந்தவ ரும், மேம்பாடுகளேயுடையவரும் ஒங்கார ரூபத்தின் உட்பொரு ளானவரும், ஆகிய தெய்வமே உம்மை, வணங்குகிறேன்.

the Res cursing an a transfer films ber

In same 27 the some of

## 13. ஓம் ஸ்ரீ சர்வசங்க பரித்தியாகினே நம.

சங்கம் என்பது பற்று அல்லது கட்டுப்படுதல் எனப் பொருள்படும். சர்வ சங்க பரித்தியாகினே என்றுல் ஒன்றுக் கும் கட்டுப்படாது விடுதலேயாய் இருப்பவர் என்று கூறலாம். பகவான் ஒரு பொருட்களிலும் பற்றுதல் இல்லாதவர். அவருக் கென ஒன்றும் வேண்டியதில்லே. அவருடைய பரமசக்திக்கு இவ் வுலகில் உள்ள எப்பொருளும் ஒர் தூசெனச் சொல்லலாம்.

அவர் மனிதவர்க்கத்தைத் திருப்திப்படுத்தி அவர்களே ஆரீர்வதிப்பதற்கு எப்போதும் ஆலலுடன் இருக்கின்றுர் உங்கள் மகிழ்ச்சியே எனது உணவாக இருக்கின்றது, உங்கள் உணவே எனது ஆனந்தமாய் இருக்கின்றது, என்று பகவான் சொல்லி யிருக்கிருர்: பகவான் மனிதனீன் இருதயத்தில் உள்ள கடவுள் நடிப்ககை என்னும் வேருக்கு உணவூட்டி சாதகர்கட்கும் நல் லவர்கட்கும் நல்லழிகாட்டிக் காப்பாற்றிப் போஷிக்கின்றூர். ஆனுல் இத்தொழில் அவர் எல்லாவற்றிற்கும் சாட்சியாக இருக் கும் நீலேயை மாற்றவில்லே. கீதையில் தொழில் என்னேச் சுறி தளவேனும் கட்டுப்படுத்துவதில்லே எனக் கிருஷ்ணபரமாத்மா கூறியிருக்கின்றூர். பாபா தனது கடாட்சம் எல்லாத் திறந்த கதவுகள் ஊடாகவும் உட்செல்லும் சூரிய வெளிச்சம் போன்றது. மின்சாரசக்தியுடன் தொடுக்கப்பட்ட எல்லா விளக்குகளே யும் இயங்கவைக்கும் சக்தி போன்றது, என்று கூறியீருக்கி ரூர். எனக்கு எதிரியுமில்லே, தினேதெனும் இல்லே வெறுப்பதும். தேசிப்பதும் அவற்றில் விலேனவுப் பெறுவதும் நீங்களே என் றும் சொல்லியிருக்கின்றுர். அவர் எப்போதும் எல்லோர்க்கும் வழிகாட்டி, மனிதருடைய சுந்தையைத் தெளிவிக்க ஆயத்தமாக இருக்கின்றுர்.

> ''யாவையும் புணர்ந்தாய் போற்றி யாவையும் பிரிந்தாய் போற்றி"

என்னும் திருவிீளயாடற் புராணவரி இங்கு நிணேக்கற் பாலது இவ்வடியின் கருத்து:-

பந்த பாசமில்லாத பரிசுத்தமானவரும், மேம்பாடுகள் உடையவரும் ஒங்கார ரூபத்தின் உட்பொருளானவருமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

# 14. ஓம் ஸ்ரீ சர்வாந்தர் யாமினே நம.

எம் சிந்தையில் ''ஊற்ருன உண்ணூர் அமுதே உடை யானே'' என்னும் சிவபுராணம் ஈஸ்வரன் எல்லா ஜீவ கோடி கட்கும் அடிப்படைப் பொருளாக நின்று அவர்கட்கு அனுப வத்தைக் கொடுக்கின்றூர் என்பதை விளக்குகின்றது.

ஒரு முறை ஒருவர் ''எங்களே நீங்கள் ஓர் புத்தகம்போல் வாசிப்பதற்கு வைத்திருக்கும் சக்தி என்ன ?'' என்று பகவானே விஞவியபோது, இது நான் தேடிக்கொண்ட சக்தியல்ல. இது நான் ஒவ்வோர் தருணங்களில் பாவிக்கும் சக்தியுமல்ல. இதுவே எனது உண்மைச் சுபாவம். நான் உம்முடைய மன திற்குள் புகுந்து அங்கேயிருக்கும் காரியங்களே அறிந்து உமக்கு வெளிப்படுத்துவதில்லே. நான் அங்கேயே இருக்கின்றேன். எல்லா உள்ளங்களும் இயங்குவதற்கு காரணமாய் இருப்பவன் நான். நான் அறியாமல் நீர் நினேக்கவோ உணரவோ, ஓர் காரியத் தைச் செய்யவோ முடியாது என்று பகவான் கூறிஞர். அவர் ''சர்வ அந்தர் யாமினி" சகலருக்கும் உள்ளேயிருந்து இயக்கு பவர். ஆலகயினுல் அவர் எங்களே ஓர் புத்தகம்போல வாசிக்

கின்றூர். அவரே புத்தகத்தை எழுதும் கையின் சக்தி போன்ற வர். அவரே எங்கள் சீலியத்தில் ஒவ்வொரு கணமும் நடக் கும் விடயங்களேத் தீர்மானிப்பவர். இவ்வரியின் கருத்து:-

பிரபஞ்சத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும், மேம்பாடுகள் உடையவரும், ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவரும் ஆன தெய் வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

#### 15. ஓம் ஸ்ரீ மகிமாத்மனே நம.

எம் பெருமான் காலத்திற்கு காலம் அடியார்களே மகிழ் விக்க எத்தனேயோ மகிமைகளேச் செய்கிரூர். மணிவாசகரின் கீர்த்தித் திரு அகவலில் கிடக்கும்,

> ''மதுரைப் பெருநன் மாநகர் இருந்து குதிரைச் சேவகன் ஆகிய கொள்கையும் ஆங்கது தன்னில் அடியவட்காக பாங்காய் மண்சுமந்து அருளிய பரிசும்''

என்னும் வரிகளே நி**னே**த்துப் பார்க்க. பகலான் சத்திய சாயிபாபா அன்பர்கட்காக நித்தியம் மகிமைகள் புரிந்து கொண்டிருக்கிறூர்.

ஒரு முறை ஓர் பட்டாள உத்தியோகத்தர் தன்னேத் தானே சுட்டுக்கொல்வதற்குத் துப்பாக்கியைத் தன் எதிரே பிடித்து அதன் வில்லே இழுக்கும் தருணத்தில் நூற்றுக்கணக் கான மைல்கட்கப்பாலிருந்த பகவான் அவ்விடத்தில் அவ்வுத் தியோகத்தரின் ஒரு பால்ய நண்பரினதும் அவரது மனேவிய தும், ஒரு வேலேயாளினதும் மூன்று உருவங்கள் எடுத்துக் கத வில் தட தடவென்று தட்டிக் கதவைத் திறக்கச் செய்து அந்த மரணத்தை தடுத்தது மல்லாமல் அங்கு ஒளித்து வைக்கப் பட்டிருந்த துப்பாக்கியையும் அவ்வுத்தியோகத்தர் அறியா வண்ணம் அப்புறப்படுத்திரைர். பகவானின் மகிமைகள், பெரு மைகள் பூவுலகெங்கும் இப் பொழுது பிரசித்தமடைந்திருக் கின்றன. அவரை வணங்கும் அன்பர்கள் அவரது மகிமைகளேத் தாங்கள் வைத்து வணங்கும் படங்களில் கிடைக்கும் அட்சதை, சந்தனம், அமிர்தம், தேன், கற்கண்டு முதலியவற்றுல் அறித்து ஆனந்தம் அடைகின்றுர்கள். அவர் தமது சமூகத்தை ஒம் என்னும் எழுத்துக்களாலும் அடிச் சுவடுகளினுலும் அறிவித்துப் பக்தியையும் நம்பிக்கையையும் ஊட்டுகின்றுர். கோதன கர்த்த என்ற இடத்தில் அங்குள்ள ஒர் சிவாலயத்தினுள் இருக்கும் ஓர் சவவைக்கல் சிவலிங்கத்தில் வெளிப்படையாகத் தனது சாயலே இன்றும் தெரியச் செய்துகொண்டிருக்கிறுர். ஆகையி ளுல் இவ்லரியின் பொருள்:

மகிமைகட்குக் காரணராய் உள்ளவரும், மேம்பாடுகளே யுடையவரும், ஒங்காரரூபத்தின் உட்பொருள் ஆனவருமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

# 16. ஓம் ஸ்ரீ மகேஸ்வர சொருபாய நம.

மகா ஈஸ்வரர் அல்லது மகேஸ்வரர் என்பது சிவபெரு மானுடைய திருநாமம். சொரூபாய என்றுல் அவதார புருஷர் என்று பொருள்படும். சிவன் என்ருல் சுபகரமானவர். அபரி மிதமாக அருள் அளிப்பவர் எனப் பொருள்படும். இவரே பேரானந்தத்தையும் விடுதலேயையும் அளிப்பவர். சிவ னேக் குறிக்கும் சிறந்த சின்னங்களாவன சிவலிங்கமும், விபூதியும். இந்த சிவலிங்கம் ஓர் நீள்வட்ட ரூபமுடையது. இயம, நியம, ஆதிகளால் அவ்வட்டத்தின் நடுவேயுள்ள சிவனே அடையலாம் எனக் குறிக்கும். மனிதன் தனது மாய ரூபத்தையும் பிரபஞ்சத் தையும் பொருள்கள் அல்ல என்றும், தான் செல்வதற்கு ஒர் இடமில்லே என்றும் தான் இழக்கவோ, பெறவோ ஒன்றுமில்லே என்றும் உணர்ந்த அன்று சிவனே அடைகின்ருன். இந்த சிவ தின்னங்கள் பகவானிலிருந்து வெளிப்படுவதை நாம் காண்கி ரோம். சிவனே வணங்கும் விசேட தினமாகிய மகா சிவரா த்திரி அன்று பகவான் பல்லாயிரக்கணக்கான மக்கள் முன்னிலேயில் **சிவ**லிங்கத்தை தனது **உட**லின் உள்ளே உருப்படுத்தி தருவா யின் மூலம் வெளிப்படுத்தி பக்தர்களே மகிழ்வித்து முன்னேற

4

வழி செய்கிருர். சிவனே மும்மூர்த்திகளில் லயகாரர் என்றும் அவரே எல்லா சீவராசிகளேயும் தனிப் பொருளாகிய தன்னு டன் கருணேயால் ஐக்கியப்படுத்துபவர் என்றும் கூறுவர். சகல மாயப் பிரபஞ்சத்தையும் நீக்குகின்றூர் எனச் சொல்லப்படுகின் நீறணிந்தவர், நீற்றைப் பொழிபவர், றது. அதனலே சிவன் என்று சொல்லப்படுட. எல்லா சிவ வழங்குபவர் நீற்றை பூசைகளிலும், எல்லா சிவ வணக்கத்திலும் திருநீற்றையணிந்து பகவான் தனது உள்ளங்கைகள், அஞ்சலி செலுத்துகிறேம் நெற்றி, பாதங்கள், முதலிய இடங்களிலிருந்து விபூதியைப் பொழிகின்றுர். அவர் வழங்குகின்ற விபூதியே அவரது பக்தர்க ளுடைய தேகம், மனம், புத்தி, முதலியவற்றில் உண்டாகும் சகல நோய்கட்கும் உதவும் மருந்தாகிறது. அதனுல் பாபாவை மகேஸ்வரரின் அவதாரம் என்றே சொல்லவேண்டும்.

இவ்வடியின் கருத்து :- சிவனது அவதாரமாய் வந்தவ ரும், மேப்பாடுகளேயுடையவரும், ஓங்கார ரூபத்தின் உட் பொரு ளானவரும் ஆன தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

# 17 ஒம் ஸ்ரீ பர்த்தி கிராமோத்பவாய நம.

ஊரும் பேரும் இல்லாதபெருமான் எங்கெங்கு எழுந்த ருளியிருக்கிருரோ அவ்வூரின் பெயரைச்சொல்லியவரை வணங் குகின்ரோம்.

"இல்லேயுட் கூத்தனே தென்பாண்டி நாட்டானே'' என்று மணிவாசகர் சொல்லுகிருர்.

்போழில் திகழும் பூவணத்து எம் புனிதனூர்க்கே'' என்று நாவுக்கரசர் பர்டுகின்*ரூர்*.

இங்கு பகவான் சத்தியசாயி அவதாரத்தை புட்டபர்த் தி என்னும் கிராமத்தில் வெளிக்காட்டி அங்கு வே தங்களே வளர்த்து, தர்மத்தை நிலேநாட்டி, பக்தர்களேக் காப்பாற்றி, உலக மக்களே உய்வித்து வருவதற்கு பிரசாந்தி நிலேயத்தில் எழுந்தருளியிருக்கின்மூர் புட்டபர்த்தி என்று சொன்றைல் கறை யான் புற்றுகள் பெருகுமிடம் எனப் பொருள்படும். சத்திய சாயியின் அவதாரம் பர்த்தியில் தோன்றியது. சிர்டி சாயி அவதாரம் பத்ரீ என்னுமிடத்தில் தோன்றியது என்பதும் சிந்திக்கத்தக்கது, இவ்வரியின் கருத்து:

பர்த்திக் கிராமத்தில் தோன்றிபவரும், மேம்பாடுகள் உடையவரும், ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான தெய் வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

#### 18. ஒம் ஸீ பர்த்தி கேஷத்திர நிவாசினே நம.

எம்பெருமான் எழுந்தருளியீருக்குமிடம் புனிதமாகின் றது. இவ்விதம் புனிதமான இடத்தைச் க்ஷேத்திரம் என்ற அழைக்கிரேம். பகவான் எழுந்தருளிய விசேடத்தாலும், அங்கே பிரசாந்தி நிலேயத்தை நிறுவியதாலும். சித்திராவதி நதி, என்னும் தீர்த்தம் அமைந்ததினுலும், பர்த்திக் கிராமம் மூர்த்தி, ஸ்தலம், தீர்த்தம் மூன்றும் அமைந்த ஓர் புண்ணிய க்ஷேத்திரமாகின்றது. இப்படி நாம் பகவானேப் பற்றிச் சிந்திக் கும்போது அவர் எங்கும் உள்ளவர், எல்லாருடைய இருதயத் திலும் வசிப்பவர் என்னும் உண்மையை மறந்துவிடக் கூடாது. நான் உங்கள் இருதயவாசி, உங்கள் உள்ளிருப்பவன், உங்க ளூக்குத் தோற்றமனிக்க உங்கள் இருதயத்தைப் புனிதமாக்குங் கள் என்று பகவான் சொல்லுகிறுர்.

ஆணல் நாங்கள் இப்பூத உடலின் கண்களால் அவரது திவ்விய தரிசனத்தைப் பெறவும், அவருடன் சம்பாஷிப்பதற்கும் அவரை நமஸ்கரிப்பதற்கும் அவர் நமக்கு அவதாரமாக எழுந் தருளிய இடம் புட்டபர்த்தி, அவதாரம் தெய்வீக சரித்திர வாயிலான தொடர்புள்ள இடத்திலும் அவதாரத்தின் கரு மத்தை நிறைவேற்றக்கூடிய இடத்திலும் தோற்றுகின்றது. அவ் விடத்தின் சக்தி, பிரகாச மகிமை முதலியவற்றைக் கொண்டே அவதாரம் செய்யத் தெரிந்தெடுக்கப்படுகின்றது என்று பக வான் சொல்லுகிருர். இப் பர்த்திச் க்ஷேத்திரம் இக் குணவிசே டங்களே மறைபொருளாகப் பெற்றமையினையே பகவானின் அவதார ஸ்தலமாகும் பெரும் பேற்றை அடைந்தது.

அத்துடன் அவர் தன்னுடைய தெய்வீகத் தொழிலே நடத்துவதற்கும் இவ்விடத்தையே தெரிவு செய்திருக்கின்றுர். இந்தப் பர்த்தி இன்னேர் திருப்பதியாகவோ மதுரா ஆகவோ விளங்கும் என்று கூறியிருக்கின்றுர். இது இப்பொழுதே அப் படி ஆகிவிட்டது என்பதைக் காண்கிறேம்.

ஆகவே இவ்வரியின் கருத்து-

பர்த்தி கேஷத்திரத்தில் எழுந்தருளியிருப்பலரும், மேம் பாடுகளுடையலரும், ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

# 19. ஓம் ஸ்ரீயசஃகாய சிர்டி வாசினே நம.

யசக்காய என்று சொன்னுல் புகழே உருவான உடம்பு என்று பொருள்படும். இது மனித உடம்பிற்கு வேறுன கீர்த்தி யும் புகழும் நிறைந்த தன்மையைக் குறிப்பது. பாபா தற் போது வேறு ரூபத்தில் பர்த்தியில் இருந்தாலும் முன்னேநாள் தானே சிர்டியில் இருந்தேன் என்று கூறியிருக்கின்றுர். அவரது பிரகடனங்கள், வாக்குறுதிகள், ஞானமொழிகள், சமாசாரங் கள், அருள், கருணேயின் பிரவாகம் முதலியன முன்னேயைப் போலவே மிளிர்கின்றன. ஆனுல் இந்த சத்ய சாயி நாமரூபத் தில் அவரது கீர்த்தியும், புகழும் வேகமாகவும் அகண்டமாக வும் பரவுகின்றது. இப்பொழுதுள்ள கருவிகள் வசதிகள் இவ் விடயத்தில் பாவிக்கப்படுகின்றன. நான் எட்டு வருடங் களின் பின் வருவேன் என்று 1918-ம் ஆண்டு சிர்டியில் பாபா கூறிஞர். 1926-ம் ஆண்டு அவர் சத்திய சாயியாகப் பர்த்தியில் தோன்றிஞர். தனது 14-ம் வயதில் தானே சிர்டி பாபாவின் அவதாரம் என்பதை வெளிப்படுத்திஞர். பின்ஞெருமுறை காயத் திரி சுவாமிக்கு பர்த்தியில் காட்சியளித்தபோது 8 வருட சமா தியின் பின் நான் இங்கே வந்துவிட்டேன். எனது சொத்துக்கள் எல்லாலற்றையும் 15 வருடங்களின் பின் அங்கிருந்து இங்கு கொண்டுவந்தேன் என்று கூறியிருக்கின்றூர். அவர் கொண்டு வந்த பொருள் சக்தி, ஞானம், பிரேமை, உலோகசங்கிரக கர்மம் அல்லது ஈடேற்றத்தொழில் எனலாம். அவரதுபுகழும் கீர்த்தியும் இப்போதும் சிர்டியில் விளங்குகின்றது. மக்கள் சிர்டி சமாதியைத் தரிசனம் செய்து வணங்குகின்றனர்.

இவ்வரியின் சருத்து :- சிர்டியில் கீர்த்தியும் புகழுமாய் விளங்கிக்கொண்டிருப்பவரும், மேம்பாடுகளேயுடையவரும், ஒங் கார ரூபத்தின் உட்பொருளுமான தெய்வமே உம்மை வணங்கு கின்றேன்.

# 20. ஒம் ஸ்ரீ ஜோடி ஆதிபல்லி சோமப்பாய நம

1958-ம் ஆண்டு நவம்பர் மாதம் 26-ந் திகதி பெங்களு ரிலிருந்து பிரசாந்தி நிலேயத்திற்கு பகவானின் பிறந்தநாட் கொண்டாட்டத்திற்கு சென்ற ஓர் பக்தர் பகவானின் உத்த ரவு பெற்றபின் பெங்களூருக்கு மோட்டார் இரதத்தில் சென்று கொண்டிருந்தார்; வழியில் அவரது இரண்டு வயதுப் பெண் குழந்தை கடும் வலிப்பினுல் மூச்சுத் திணறி மயங்கி வீழ்ந்தது. இதைத் தெரிந்த பகவான், அவர்கள் முன்னிலேயில் ஓர் கிராம வாசியாகவும் இன்னும் இரண்டு கிராமவாசிகளாகவும் தோற்றி ஞர். முதலாவது கிராமவாசி அந்தப் பிள்ளேயைத் Bo னிடம் கொடுக்கும்படி கேட்கவும் மற்றைய இரண்டு கிராம வாசிகளும் ''அவிடம் கொடுங்கள். அவர் குழந்தையைக் குணப்படுத்துவார். அவர் ஆயிரக்கணக்கான மக்களின் நோய்களேக் குணப்படுத்தியிருக்கிருர்" என்று இரந்தார் கள். அப்பொழுது முதலாவது கிராமவாசியாகிய பாபா நான் சென்ற மூன்று நாட்களாக வேலேகளில் ஈடுபட்டிருந்தேன். இப் பொழுதுதான் சற்று ஓய்விற்காகப் படுக்கைக்குச் சென்றேன். ஆளுல் தெருவில் ஒரு குழந்தைக்குக் கடுமையான சுகயீனம் என்று அறிந்ததும் ஒடி வந்தேன் என்று சொன்ஞர் குழந்தை மடியில் எடுத்ததும் குணமடைந்தது. Si பகவான் யைப் பொழுது மகிழ்வுற்ற பெற்ரோரிடம் குழந்தையைக் கொடுத் ரூபாவை அவருக்கு சந்தோஷமாகக் அவர்கள் கார். @(II) கொடுத்தபோது அதையவர் ஏற்க மறுத்தார். அவர்கள் பிர சாந்தி நிலேயத்திலிருந்து புறப்படும்போது தானே அவர்கட்குக் கொடுத்த பழங்களிலொன்றை அவர்கள் கொடுக்க ஏற்றுக் கொண்டார்.

அப்பொழுது அவர்கள் அவர் பெயர என்னவென்று கேட்க பகவான் தனது பெயர் ஜோடி ஆதிபல்லி சோமப்பா என்று பகர்ந்தார். பின்பு நிலேயத்தில் என்ன நியா யத்திற்காக பகவான் இந்தப் பெயரைத் தெரிந்தெடுத்தார் என்று வினவியபோது அவர் 'நானே சோமப்பா அல்லது சிவன். என்னுடைய இருப்பிடம் ஆதிபல்லி அல்லது பூர்வ கிராமமாகிய கைலாயம். அது ஒரு ஜோடிக்கு உரியது. அதா வது சோம எஷ்பது சிவணேயும் சக்தியையும் குறிக்கும். ச+உமா சோம ஆகும். இது சிவணேயும் பிரகிருதியையும் குறிக்கும். அப்பா என்பது தந்தையைக் குறிக்கும். இந்தப் பெயருடன் சாயிபாபா என்னும் நாமத்தை ஒப்பிட்டுப் பார்க் கும்போது சா+ஆயீ+பாபா என விரியும். இது சிவன் சக்தி தந்தை எனப் பொருள்படும். ஆகையினுல் இந்தக் கருணே நிறைந்த செயலேப் புரிவதற்குப் பகவான் சோமப்பா என்னும் பொருட்பெயரை தெரிந்தெடுத்தமை மிகப் பொருத்தமாகும். சிவனும் சக்தியும் கைலேமலேயை உடையவர்கள் என நாவுக்க ரசரும்

> ''உமை பாகத்தண்த்தாய் போற்றி கைலிமலேயானே போற்றி போற்றி''

எனப் பாடியிருக்கிருர். இங்கு கைலேமலே என்பது சிவ பதவி யைக் குறிக்கும். இவ்வரியின் பொருள்-

சிவனும் சக்தியுமாய் திருக்கைலாயத்தில் விளங்குபவரும், மேம்பாடுகளே உடையவரும் ஒங்காரத்தின் உட்பொருளான வருமான தெய்வமே உம்மை நமஸ்கரிக்கின்றேன்

21. ஒம் ஸ்ரீ பாரத்வாஜ ரிஷி கோத்ராய நம.

இராமாயணத்திலே பாரத்வாஜரிஷி தவத்தினுல் பெற்ற அதிசயமான அற்புதங்கள் புரியும் சக்தி உடையவர் எனக் கூறப் பட்டிருக்கிறது. அவரது ஆச்சிரமம் பிரயாகம் என்னுமிடத் தில் இருந்ததென அறிகிறேம், பாரத்வாஜ மாமுனிவர் வேதங் களேக் கற்றுத் தேறுவதற்காக மும்முறை பெருந்தவம் இயற்றி ஒவ்வோர் முறையும் நூறு நூறு வருட சீவியத்தைப் பெற்ற வர். தேவபதியான இந்திரன் வேதங்கள் வாழ்நாள் படிப்பேற் கடங்கா எனக் கூறி ஓர் யாகத்தைக் கற்பித்தான். இந்த யாகத்தில் சிவனேயும் சக்தியையும் நடுநாயகத்துவ தெய்வங்க ளாகும்படி முனிவர் கோரிஞர். இதற்கிணங்கிய சிவனும் சக்தி ஆத்மீக யும் பாரத்வாஜரின் அன்பின் மேலீட்டிஞல் அவரது பரம்பரையில் மும்முறை அவதரிப்பதாக வாக்களித்தனர். இதற்கிணங்க முதன்முறை திர்டி சாயிபாபாவாகவும் இரண் டாம் முறை சத்திய சாயிபாபாவாகவும் அவதரித்திருக்கிரூர் . இதே கோத்திரத்தில் இன்னுமொரு முறை பிரேமசாயிபாபா என்னும் தருநாமத்துடன் அவதரிப்பதாகப் பகவான் கூறி யிருக்கின்மூர். பகவான் தான் பாரத்வாஜரிஷி கோத்திரத்திற் குரிய சாயிபாபா என்பதைத் தனது 14-ம் வயதில் வெளிப் படுத்திஞர். 1963-ம் வருடம் ஒரு பக்தருக்குண்டான பாரிச வாதத்தைத் தானே தனது தேகத்தில் ஏற்று விந்தையான முறையில் அப்பர்தரைக் காப்பாற்றிஞர். இந்த நோயைத் தனது தேகத்திலிருந்து நீக்கிய பின்னரே தான் சிவசக்தியின் அவதாரம் என்றும் தான் பாரத்வாஜரிஷிக்குச் சிவனல் கொடுக் கப்பட்ட வரத்தின் பிரகாரம் இவ்வவதாரம் எடுக்கப்பட்ட தென்றும் விளக்கிரைர்.

பாரத்வாஜரிஷி கோத்திரத்தில் அவதாரம் செய்த வரும் மேம்பாடுகளேயுடையவரும் ஒங்காரத்தின் உட்பொரு ளானவருமான தெய்வமே உம்மை நமஸ்கரிக்கின்றேன்.

# 22 ஓம் ஸ்ரீ பக்தவத்சலாய நம.

ஈசன் தாயினும் மிக்க அன்பை பக்தரிடம் காட்டுகிருன்.

''அன்பருக்கன்பரான மெய்யன்-ஐயன்

ஆனந்த மோனன் அருட்குருநாதன்''

எனத் தாயுமானவர் ஆனந்தக் களிப்பெய்துகிருர்.

சேயினும் நல்லன் நல் அன்பருக்குத்

தாயினும் நல்லன் கதியோனே

என்பது திருமந்திரம்.

பகவான் சத்தியசாயி பாபா தனது பிரதான தொழில் பக்தியுள்ளோரைப் பாதுகாத்து வழிகாட்டி உய்விப்பதே என அறிவித்திருக்கிறூர். எண்ணுக்கடங்காத சந்தர்ப்பங்களில் பக வான் அன்பர்களே உலக வாழ்விலும் ஆத்மீசு வாழ்விலும் வீழ்ச்சியடையாது காப்பாற்றி அவர்கட்குத் தேவையான உத விகளேச் செய்து நன்மையடையச் செய்திருக்கின்றுர். பக்தர்கள் உண்மையுடன் உதவியை நாடிக் கூவும்பொழுது பகவான் வெளித்தோற்றத்திற்குச் செய்துகொண்டிருக்கும் வேலேயையும் தனது ஸ்தூல தேகத்தையும் விட்டுவிட்டு ஓடிச்சென்று உதவி புரிகின்றூர். சில வேளேகளில் அவர்கட்குத் தரிசனம் கொடுத்து உற்சாகப்படுத்தி வருத்தத்தைத் தீர்க்கின்றூர். சுனவில் புத்தி மதிகளேக் கூறுகின்றூர். கஷ்டப்படுபவர்களின் நண்பர்கள்யும் பணத்தையும் உதவிக்காக அனுப்பிவைக்கின்றூர். களவர்களே யும் கொடியவர்களேயும் வெருட்டி அனுப்புகிறூர். வாத்ஸல்யம் என்றுல்பிள்ளேயிடத்தில் தாய்க்குள்ள அன்பைக்குறிக்கும். பகவா னின் அன்பும் அப்படியே. நாங்கள் எல்லோரும் சத்யசாயி மாதா பிள்ளேகள் ஆகும், இவ்வரியின் கருத்து –

எங்கள் மீது அன்னேபோல் அன்பாயிருப்பவரும். மேம் பாடுசள் உடையவரு**ம்,** ஒங்காரரூபத்தின் உட்பொருளுமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

### 23. ஓம் ஸ்ரீ அபாந்தராத்மனே நம.

அந்தராத்மா என்றுல் எல்லா உயிர்களுக்கும் பொருள் களுக்கும் அடிப்படையாயிருக்கும் பரமாத்மாவைக் குறிக்கும். நான் எல்லோருக்கும் உள்ளே இருக்கிறேன்; நான் இல்லாத இடயில்லே. எல்லாப் பெயர்களுக்கும் நான் விடையளிக்கிறேன் என பாபா கூறுகின்றுர்.

அவரிடம் அந்தரங்க அறையில் பேட்டி காண்பவர்க்கு அவர்கள் சீவியங்களில் பல காலங்களுக்கு முன் நடந்த சம் வங்கள் மனதில் எழுந்த காரியங்கள் முதலியவற்றை விசனிக் கத்தக்க முறையாசு எடுத்துக் கூறுகிருர். அப்பொழுது "நான் உங்கள் மனதை வாசிக்கவில்லே. உங்களிடமிருந்து இதை அறி யனில்லே, நான் எப்பொழுதும் உங்களுள்ளே ந்தராத்மாவாக இருக்கின்றேன். நீங்கள் ஒரு காரியத்தையும் நான் அறியாமல் நீனேக்கவும் முடியாது செய்யவும் முடியாது" எனக் கூறுகிருர். இறைவனே எல்லாவற்றிற்கும் மூலகரணமானவன். எமது நீனேவு கள் கூட அவனிலிருந்தே பிறக்கின்றன. இதைத் திருநாவுக்கரசர் திருத்தாண்டகத்தில்

## ஊற்று&யுள்ளே ஒளித்தாய் போற்றி

எனப் பாடியிருக்கிறூர்.

-அபாம் என்னும் சொல் நீரையும் தாரா என்பது நீரைக் கடப்பதையும் குறிக்கும். அதாவது சம்சார துக்க சாகரத்தைக் கடந்த ஆத்மா எனவும் குறிக்கும். தன் 14-ம் வயதில் பாபா முதலில் சொல்லிய பஜனே-கஷ்டங்கள் நிரம்பிய சம்சார சாகரத்தில் இருந்து நீங்க ஓர் குருவின் பாதத்தைச் சரணடையுங் கள் என்பதாகும். இது

> ்'மானஸபஜரே குருசரணம் துஸ்தரா பவசாகரதரணம்''

எப்முள் அந்தராத்மாவாகி நீன்று பிறவிக்கடலேக் கடக்க அருள் செய்பவரும் ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே நமஸ்காரம்.

#### 24. ஒம் ஸ்ரீ அவதார மூர்த்தயே நம.

''வேறு வேறுருவும் வேறுவேறியற் கையும் நூறு நூறுயிரம் இயல்பினதாகி ஏறுடையீசன் இப்புவனியை உய்யக் கூறுடை மங்கையும் தானும் வந்தருளி''

என மணிவாசகர் கீர்த்தி திருவகவலில் கூறுகின்றூர். இத் தோற்றங்களில் தனது மகிமைகளே அவதார ரூபமாக ஈசன் வெளிப்படுத்துகின்றுர். சிர்டியில் சாயிபாபாவாகத் தோன்றிய அவதாரமே இப்போது இங்கேதோன்றியிருக்கின்றது என பாபா கூறியீருக்கின்றுர். இது மாத்திரமல்லாது இராமராகவும் கிருஷ் ணராகவும் அவதாரமெடுத்ததும் இறைவனேயாம். பல முறை கள் இராமரைப்பற்றியோ கிருஷ்ணரைப் பற்றியோ கதைகள் சொல்லும்போது ''இதை நேரில் அனுபவப்பட்டவர்தான் கூற முடியும். இது ஓர் புத்தகத்திலும் இல்லே. ஆஞல் இது உண்மை. எனக்கு மட்டுமே தெரியும்'' என பாபா கூறுவார். இக் காரி யங்கள் நிச்சயமானதும் உண்மையென வெளிப்படையாகத் தெரியக் கூடியதாகவும் இருக்கும். இந்த அவதாரங்கள் எல்லா வற்றிற்கும் மூர்த்தியாயிருப்பவர் பகவான். அதாவது அடிப் படை நாயகன் பகவான் ஆசீர்வாதம் கிடைக்கப்பெற்ற எந்த அடியாரையும் அவர் பார் என்று சொல்லவேண்டியதுதான் அந்த அடியாருக்கு பார்க்கும் சக்தியுண்டாகிறது.

அவர் ராமர், கிருஷ்ணர், ஸ்ரீ நிலாசர், பத்மநாபர், பாண்டுரங்கர், கணேசர் முதலிய தெய்வங்களேக் காண்கின்றூர். பஞ்சபூதங்களினுல் உண்டாக்கப்பெற்ற கண்களினுலோ மாயையின் கருக்குகையில் உருவாக்கிய புத்தியினுலோ என்னேக் காணமுடியாது, எனக் கூறுகிறூர் பகவான். இவ்வவதாரத்தின் உண்மையை அறிய நாம் சத்தியம், சாந்தி, பிரேமை ஆகிய வற்றை வளர்க்கவேண்டும்.

பரமாத்மாவின் அவதாரமானவரும், மேம்பாடுகள் உடை யவரும், ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

# 25 ஓர் ஸ்ரீ சர்வபய நிவாரிணே நம.

ஜீவகோடிகளெல்லாம் பீறவியெடுத்து மாயையை நீக்கி வீடு பேற்றை அடைவதற்கு ஈசன் துணேபுரிகின்றுன். பொய்யை மெய்யெனக்காணும் மனிதர் எல்லாவிதமான பயங்களினுலும் கஷ்டப்படுகின்றூர்கள். அவர்கள் உண்மைநிலேயை அடையும் வரை இப்படியான பயங்களினுல் உண்டாகும் துன்பத்தை நீக்க மெய்ப்பொருளாகிய இறைவணேயே நாடவேண்டும், மணிவாச கரும் ''அஞ்சேல் என்றிங்கு அருளாய் போற்றி"' என ஈசனே வேண்டுகின்றூர். பாபா இப்படியான பயங்களே அடியார் மன இல் இருந்து நீக்குகிறூர். எத்தனேயோ மக்கட்கு உள்ள வியாதி களேத் தீர்த்து அவர்கள் மனத்திலுள்ள மரணபயத்தை நீக்கி இருக்கின்றூர்.

சாள்ஸ் பென் என்பவர் கலிபோணியாவில் ஆகாயத்தில் தான் பறந்துகொண்டிருந்த ஆகாயவிமானத்தில் முன் கண்ணு டியில் பெற்ரேல் தெளிபட்டிருப்பதைக் கண்டார். இது மிகவும் அபாயத்தைக் கொடுக்கக்கூடிய சம்பவம். ஆனுல் அவர் நான் பாபாவை பக்கத்தில் கண்டேன். ஆகையினுல் எனக்குப் பயம் உண்டாகவில்லே என் எழுதியிருக்கிறூர். பகவான் பக்தர்கட்கு Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org சத்தெரசிகிச்சை நேரங்களிலும், துன்பமான நேரங்களிலும் தரி சனம் கொடுத்துப் பயத்தை நீக்குகின்றூரா. ''நான் இருக்கப் பயமேன்'' என்றே உலகத்தைக் கேட்கின்றுர். இவ்வரியின் கருத்து:

சகல பயங்களேயும் நீக்குபவரும், மேம்பாடுகள் உடைய வரும், ஓங்காரத்தின் உட்பொருளுமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்

# 26. ஓம் ஸ்ரீ ஆபஸ்தம்ப சூத்ராய நம.

இந்தியாவிலுள்ள உயர்ந்த மக்கள் தமது கோத்திரம் என்ன? சூத்திரம் என்ன? என்று கூறுவார்கள். கோத்திரம் ஆத்மீக பரம்பரை என முன் கூறியுள்ளோம். என் ருல் (5 5 திரம் என்றுல் எந்தப் பெரியார் காட்டிய மந்திர தந்திர வழி பாட்டு முறைகளேப் பின்பற்றுபவர் என்று பொருள்படும். பாபா தனது பதிலைாவது வயதில் நான் சிர்டி சாயி பாபா பாரத்வாஜரிஷி கோத்திரம் ஆபஸ்தம்ப சூத்திரம் என மொழிந் தார். அத்துடன் தான் ஆபஸ்தம்ப ரிஷியின் வீதி முறைகளேத் தகுதியுள்ளதென ஏற்று அவரை ஆசீர்வதிப்பதாக தெரியப்படுத் தியிருக்கிரூர். பிரம்ம புராணத்தில் ஆபஸ்தம்பரிஷி அனோ காலமாகத் துறவு முறைகளேப் பின்பற்றிப் பின்னர் சவனேத் தரிசித்து அவர் ஆசீர்வாதங்களேப் பெற்றூர், எனக் கூறப்பட்டி ருக்கிறது. இவ்வரியின் கருத்து :-

ஆபஸ்தம்ப மகரிஷியின் தவ முறைகளே ஏற்றவரும், மேம் பாடுகளே உடையவரும், ஒங்காரத்தின் உட்பொருளும் ஆன தெய்வமே உம்மை வணங்குகில்றேன்.

### 27. ஒம் ஸ்ரீ அபயப்ரதாய நம.

"நின் தருவருளால் என் பிறவியை வேரறுப்ப வனே உடையாய் அடியேன் உன் அடைக்கலமே'' எனப் பாடிஞர் மணிலாசகர்.

மாயையினுல் கட்டுண்ட மனிதர் உலகத்தில் கஷ்டங்களே அனுபவித்து ஆற்ருளுது ஈஸ்வரணே நோக்குமிடத்து அவர் எல்லோருக்கும் ''நான் இருக்கப் பயமேன்'' என்று ஞானத் தையூட்டி ஈடேற்றிவைக்கின்றூர். அபயஹஸ்தம் என்னும கை அடையாள மூலம் இவை கோவில்களில் உள்ள விக்கிரகங்க ளில் வெளிப்படுத்தப்பட்டிருக்கிறதைக் காணலாம். இராமாய ணத்திலும் ''எல்லா உயிர்களுக்கும் நான் அடைக்கலமாக இருப்பேன்; அவர்கட்கெல்லாம் பயத்தினின்றும் விடுதலேயளிப் பேன்'' என்று பகவான் கூறியிருக்கிறூர். இதே முறையாகவே பாபாவும் தன் அபயஹஸ்தத்துடன் அதாவது நிமித்திய உள் ளங்கையுடன் தரிசனம் கொடுத்து மக்கள் பயத்தைத் தீர்த்து வைக்கின்றூர். அவருடைய படம், அவரது விபூதி, அவரால் வழங்கப்பெற்ற அட்சரக்கூடு முதலியனவற்றின் உதவியால் மக்கள் விபத்து, தே, பெருவெள்ளம், குண்டுமாரி முதலிய அபா யங்களிலிருந்து தப்பியதாக அறிவித்திருக்கிறுர்கள்.

ஆளுல் பாபா எங்களே மிகக்கொடிய மரண. ஜனன பயத்தினின்றும் காப்பாற்றி மோட்ச நிலேயில் திலேநாட்ட வந்திருக்கின்றூர். இந்த நிலேயை நாடியே தாயுமான சுவாமி களும்

்பொல்லாத சேயெனில் தாய் தள்ளல் நீதமோ புகலிடம் பிறிதுண்டோ''

எனப் புலம்புகின்றூர். நாமும் எமக்கு வலியக் கிடைக் கும் இப்புகலிடத்தை நாடுவோமாக !

கும் ஆக்மாக்களே ஈடேற்றி அபயம் கொடுப்பவரும், மேம் ஆத்மாக்களே ஈடேற்றி அபயம் கொடுப்பவரும், மேம் பாடுகளே உடையவரும், ஒங்கார ரூபத்தின் உட்பொருளுமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகிறேன்.

# 28. ஒம் ஸ்ரீ ரத்னுகர வம்சோத் பவாய நம:-

ரத்தைகரம் என்பது நவரத்தினங்களின் இருப்பிடமா யுள்ள கடலேயும் நிலத்தையும் குறிக்கும். பாபா வழங்கும் மதிப்பில்லா மாணிக்கங்களாகிய அறிவுரைகளாலும் அவற்றுல் உண்டாகும் சஸ்வர அருட்பிரபோதத்தினுலும் மெய்யறிவிஞ

லும் அவரது கருணேயினுலும் தன்மையடையும் மனிதவர்க்கம் அவர் தோன்றிய ராஜகுடும்பத்தின் குடும்பப் பெயர் மிகவும் பொருத்தமாக ரத்ஞகரம், அதாவது நவரத்தினங்கள் உற்பத்தி யாகுமிடம் என அமைந்திருப்பதைக் கண்டு புளகாங்கிதம் அடைய வேண்டும். அவதாரம் எடுப்பதற்கு ஈஸ்வரள் தகுந்த இடத்தையும் குடும்பத்தையும் தெரிந்தெடுப்பான் என பாபா கூறியிருக்கிறுர். ரத்தைர குடும்பத்திலே? கொந்த மராஜு நாருண்டு நிறைந்த திருத் தொண்டர் ஆகும். அவர் மகன் பெத்த வெங்கப ராஜு. இவர் வெங்காவதூதர் என்னும் யோகியின் அருளால் பிறந்தவர் ஆகையினுல் அவர் ஈஸ்வராம்பாவின் பெயரைப் பெற்றூர். அவ**ருடைய** மணேவி தந்தை ஈஸ்வரன் கோலில் ஒன்று கட்டுவித்து ஈஸ்வரமூர்த் தியை ஸ்தாபித்ததின் பின் ஈஸ்வராம்பா பிறந்தமையால் இப்பெயர் சூட்டப்பட்டார். அவர் ஈஸ்வரனுக்குத் தாயா கிரார்.

அவர் சத்திய நாராயண வீரதம் அனுட்டித்தமையால் அலதாரங்களுக்குள்ளே ஒர் ரத்தினமாய் ஒங்கி நிற்கும் சத்திய சாயி பாபா அலதாரம் அவர் மடிமேலும் எங்கள் மத்தியிலும் வந்து நிறைந்தது. இப்பெரும் பேற்றைப் பெற்ற நாம் எம் அந்தக்கரணங்களேச் சுத்தி செய்து மெய்யறிவு பெற அருகதை யுடைவர்களாகி அருள் பெறுவோமாக.

ரத்ஞகர குடும்பத்தில் அவதாரம் செய்தவரும், மேம்பாடுகளேயுடையவரும் ஒங்காரத்தின் உட்பொருளான விருமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

29. ஒம் சிர்டி சாயி அபேத சக்தி அவதாராய நம

பேதம் என்றுல் வித்தியாசம் எனப்படும். அபேதம் என் ருல் வித்தியாசமில்லாத எனக் கொள்ள வேண்டும். சத்ய சாயீ பாபா தான் சிர்டி பாபாவின் அவதாரம் என்று கூறியீருக்கி ழூர். ஆகையிஞல் சிர்டி சாயிக்கிருந்த சக்திகளேயும் மகத்துவங் களேயும் அப்படியே கொண்டுவந்துவிட்டார் சிர்டியில் துலார காமாயியில் மக்களே ஆசீர்வதித்து, ஆறுதல் கூறி, உற்சாகப் படுத்தி முன்னேற்றி வந்த மகத்துவ சக்தியே இப்பொழுதும்

அருள் மழை பெய்கின்றது. இப்பொழுதும் மக்கள் அவரை சாயி பாபா என்றே அழைக்கின்றனர். 1940-ம் ஆண்டில் அவர் தனது அவதாரத்தை வெளிப்படுத்த முன்னர் அவரை சத்தியா என்று அழைத்தனர் முந்திய அவதாரத்தையும், தற்போதைய அலதாரத்தையும் லேரூக விளக்குவதற்காக சத்ய சாயி பாபா என்று அழைக்க லாயினர். சத்ய சாயி பாபா என்றுல் உண்மை யான சாயி பாபா என்றும் கூறலாம். சாயி என்பது ச+ஆயி அதாவது சிவம்+சக்தி ஆகவே உண்மைச் சிவசக்தி எனலாம். தான் சிவனும் சக்தியும் ஒன்றுய் வந்த அவதாரம் பாபாவும் கூறியீருக் கின்றூர். பாபா இம்மைக்கும் மறுமைக்கும் எனக் கூடிய படங்கள், விக்கிரசுங்கள், மோதிரங்கள், பயன் தரக் பொன் நாணயங்கள் முதலியவற்றை கிருட்டித்து மக்களுக்கு வழங்குகிறூர். சிர்டியில் தனக்குச் செலுத்தும் வணக்கம் தன்னே வந்தடைகின்றது என்றுகூறியிருக்கிறூர். அவருடைய சொற்கள், உறுதி மொழிகள், மகிமைகள், செய்காரியங்கள், பேசும் விதங் களும், அசையும் விதங்களும் கூட சிர்டி சாயிபாபாவை ஒத்தி ருக்கின்றன. ஆகையால் சத்யசாயி பாபா சிர்டி சாயிபாபா வின் வித்தியாசமில்லாத அவதாரமாகும்.

சிர்டி. சாயிபாபாவின் அவதாரத்தில் காணப்பட்ட சக்திகள் மூழுவதையும் குறையாது கொண்டு வந்து அவதரித் தவரும், மேம்பாடுகளேயுடையவரும். ஓங்காரத்தின் உட் பொருளானவருமான தெய்வமே உம்மை நமஸ்கரிக்கின்றேன்

#### 30 ஒம் ஸ்ரீ சங்கராய நம.

சிவன் பெயர் சங்கரன், சம் என்றுல் சுகம். கரன் கொடுப்பவன் நித்திய சுகத்தைக் கொடுப்பவன்.

நிச்சலும் ஈர்த்து ஆட்கொள்வோன் வாழ்க ! என மணிவாசகர் பாடியுள்ளார்.

அதாவது ''எப்போதும் வலிந்து இழுத்து ஆட்கொள் வோன்" எனக் குறிக்கும். பாபா ஆனந்தத்தையும் அபிவிருத் தியையும் கொடுப்பவர். என்னுடைய பக்தர்களின் இல்லங் களில் உணவு உடை குறைவிலா திருக்கும். என்னுடைய பக்தர்கட்கு கெடுதி வரவிடமாட்டேன் என சிர்டியில் கூறியிருக் இருர்: பாபா சர்வான்மாக்களேயும் தன் வழிக்குச் சித்தமாக் குபவர். தாயினும் இனியர். ''தர்சனம் பாவநாசம்". அவரைத் பாதத்தை நமஸ் அவர் தரிசித்தவர்களின் பாலம் தீரும் கரித்தல் எமது பாபச் கமையின் விளேவை நீக்கும். அவருடன் சம்பாஷித்தால் எமது மனேவேதனே நீங்கும். பரமசுகமுண் டாகும். ஆனந்தம் நிறையும். சிவனுக்குரிய விபூதியே பகவா னின் திருமேனியினின்றும் அவர் படங்களினின்றும் கிலேகளிலிருந் தும் உண்டாகிக் கொண்டிருக்கிறது. சிவனேப்போலவே பாபா அருளேச் சுகமாகப் பெறலாம். की कंग

அவர் தல் கேயே சிவன் என ஹம்பியிலுள்ள விரூபாட்சர் ஆலயத்தில் காட்டியிருக்கிரூர். மைசூர் சமஸ்தானத்தில் உள்ள ஓர் சிவன் கோவில் விங்கத்தில் சத்யசாயிரூபம் காணப்படுகின்றது. பல பக்தர்கட்கு அவரைச் சிவபிராஞகத் தரிசிக்கும் பாக்கியம் கிடைத்திருக்கிறது.

கொடுப்பவரும், ஆன்மாக்களுக்கு சுகப்பேற்றைக் உட்பொருளான மேம்பாடுகளேயுடையவரும், ஒங்காரத்தின் வருமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

#### ஒம் ஸ்ரீர்டி சிசாயி மூர்த்தயே நம. 31.

பகவான் ஸ்ரீ சத்ய சாயிபாபா தான் சுர்டியில் இருந்த சாயிபாபாலின் அவதாரம் என்பதை 1940-ம் ஆண்டில் தனது 14-ம் வயதில் புட்டபர்த்தியில் வெளியிட்டார். அந்நேரத்தில் அங்கிருந்தவர்கள் 1918-ல் சிர்டியைவிட்டு மறைந்த சாயிபாபா என்னும் அவதாரத்தைப்பற்றி அறிந்திலர். சத்யசாயி தனது தன்னுடைய பள்ளிக்கூட புஸ்தகங்களே வீசி 14-ம் வயதில் என்னுடைய இருக்கின்றது. බො ் எனக்கு SLB பக்தர்கள் என்னேக் காத்திருக்கின்றுர்கள்" என்று சொன்ஞர். இங்கு பக்தர்கள் எனக் கூறியது சாயி பக்தர்கள் உட்பட எல் லாத் தெய்வ பக்தர்களேயும் குறிக்கும். சிர்டியில் அவர் ''நான் லட்சக்கணக்கான பக்களே (சுப்ரமார்க்கத்தில்) தூயவழியில் கடை சிவரையில் கொண்டு செல்லுகிறேன். அவர் களேக் கொண்டு செல்வேன். அவர்கட்கு ஆசீர்வாதம் கொடுப்பதே எனது தொழில் எனக் கூறியிருக்கிறுர். 1940-ம் ஆண்டு தொடக் Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

கம் நாளுக்கு நாள் கூடிய தொகையான பக்தர்களேச் சேர்த் துத் தன் தெய்வீகத் தொழிலேத் தொடர்ந்து செய்துகொண் டிருக்கின் ரூர் .

இ-ள்: சிர்டி சாயிபாபாவின் அவதாரமானவரும், மேம் பாடுகளேயுடையவரும், ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவரு மான தெய்வமே உம்மை நமஸ்கரிக்கின்றேன்.

## 32. ஒம் ஸ்ரீ த்வாரகாமாயி வாசினே நம.

ஸ்ரீ கிருஷ்ண பரமாத்மா துவாரகையிலிருந்து அரசான டார். துவாரகை என்றூல் ஒன்பது வாசல்களேயுடைய எமது சரீரத்தையும் குறிக்கும். இந்தத் தேகத்தில் வசிக்கும் எமது ஆத்மாவுக்கு ஆத்மாவாக இறைவன் இருக்கின்றுர். சிர்டியில் ஓர் இஸ்லாம் பள்ளிவாசலே சிர்டிசாயி கொலு வீற்றிருந்த அரண்மனேயாய் இருந்தது. இந்தப் பள்ளிவாசலே சிர்டிசாயி துவாரகாமாயி என்று அழைத்தார். இது இஸ்லாம் பள்ளிவா சல் அல்ல. இது துவாரகா அன்னே அல்லது மகுதி அன்னே. இந்த அன்னே அன்பர்களே இரட்சிக்கின்றுள் உதவி செய்கின் ழுள், அன்பர்களுக்கு அருள்புரிகின்றுள் என்று கூறுவார். துவா ரகை என்றுல் நான்கு வகுப்பினதான சாதகர்களுக்கும் அறம், பொருள், இன்பம், வீடு என்னும் நான்கு விதமான 40 ஷார்த்தங்களேயும் கொடுக்கும், நான்கு திறந்த வாசல்களே யுடைய ஸ்தானீம் என்றும் கூறலாம்.

சிர்டிசாயி திரும்பவும் சத்ய சாயி ஆக வந்து பிரசாந்தி நிலேயம் என்னும் துவாரகையை உண்டாக்கி சகல சாதி மக்களே யும் சகல சமயத்தோர்களேயும் சமயக் கோட்பாடு இல்லாத புரிகின்றூர். வர்களேயும் அங்கு வரவேற்று அருள் துவாரகா மாயியில் நடந்ததுபோல் ஆர்த்தர் அர்த்தார்த்திகள் ஜிஞ்ஞாக ஞானி அதாவது துன்பத்தால் வருந்துவோர், கர்மம் புரிந்து பாடுபடுவோர் உண்மை நிலே அறிய ஆவல் உள்ளோர், உண்மை அறிவுடையோர், ஆகிய நான்கு வகையினர்க்கும் பாபா அருள் புரிகின்றுர். துவாரகாமாயி என்ற பெயருக்கு ஏற்ப சிர்டிசாயி சிர்டியில் கிருஷ்ண விக்கிரகத்தை வைக்க விரும்பிஞர். ஆனுல் தற்பொழுது பிரசாந்தி நிலேயமும் ஒர் Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org துவார வைக்கவில்லே.

காமாயி என்று குறிப்பதற்காக சத்திய சாயிபாபா அங்கு ஓர் கிருஷண விக்கிரகம் முன் வாசலிலும் இன்னேர் விக்கிரகம் ஆதி மூலத்திலும் மூன்றுவது பஜனே மண்டபத்திலும் நான்காவது மண்டபத்தின் முன்னும் அமைத்திருக்கின்றுர். இந்தப் பிர சாந்தி நிலேயத்தில் இவை நான்கும் கிருஷ்ண விக்கிரகங்களாக இருக்க பாபாவே கிருஷ்ண பகவாதை இருக்கின்றுர்.

ஓங்கார ரூபத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேம்பாடு கள் உடையவரும் துவாரகையில் எழுந்தருளியிருப்பவருமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

33. ஒம் ஸ்ரீ சித்ராவதி தட புட்ட பர்த்தி விகாரிணே நம

புட்ட பர்த்தி என்பது சத்திய சாயி அவதாரத்துக்குத் தெரிந்தெடுக்கப்பட்ட புனித ஸ்தலம். இதைப் பர்த்தி என்றும் சொல்வார்கள். சிரிடி சாயி அவதாரம் ஏற்பட்ட இடத்தின் பெயர் பத்ரி எனப்படும். இவ்விரண்டு பெயர்களும் ஒன்றே டொன்று ஒத்திருப்பதைக் காணலாம். புட்ட என்பது பற்று களேக் குறிக்கும். பர்த்தி என்பது புற்றுகள் எங்கும் பரந்திருப் பதைக் குறிக்கும். மைசூர் சமஸ்தானத்தில் நந்தியின் உருவத்தை ஒத்த நந்தி மலே என்னும் மலே உண்டு. இந்த நந்திமலேயிலே தர்மத்தை உருவாகக் குறிக்கும் நந்தியை வாகனமாகக் கொண்ட நந்திகேஸ்வர ஆலயம் ஒன்று கட்டப்பட்டிருக்கிறது. நந்தியின் நாலு கால்கள் சத்தியம் சாந்தி பிரேமை சஹனம் என்னும் நான்கு தர்மங்களேக் குறிக்கும். சஹனம் என்பது மன உறுதி யைக் குறிக்கும். இப் புனித மலேயிலிருந்து சித்ராவதி என்னும் เมตร์ก ธรรภิณา தீர்த்தம் புட்டபர்த்தியின் அருகே ஓடிக்கொன்டி ருக்கிறது. இச் சித்ராவதி நதி மிசவும் மேன்மையான நதியாக விளங்குகிறது. இதன் கரையில் உள்ள புட்டபர்த்தியில் பாபா பிறந்தார். குழந்தையாகவும் சிறுவஞகவும் இவ்வாற்றின் மணற் பரப்பிலே தன் தோழர்களுடன் கூடி விளேயாடிளுர். விந்தை கள் புரிந்தார். பல வருட காலங்களாக விசேட தினங்களா கிய ராம நவமி வைகுந்த ஏகாதசி போன்ற தினங்களிலும் மற்றும் காலங்களிலும் அங்கே பஜனேக் கூட்டங்களே நடத்தி ஞார். இவ் ஆற்றின் மணலிலே பகவான் தனது தெய்வீக # 150

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

6

கல்பத்திஞல் தெய்வச் சிலேகள், படங்கள், புத்தகங்கள், மணி சன், சங்குகள், இனிப்புப்பண்டங்கள், விபூதி, அமிர்தம், கலசங் கள், தட்டுகள், சக்தி வாய்ந்தயந்திரங்கள் முதலிய பொரூட்களேச் சிருட்டித்திருக்கின்றுர். இந் நதியைத் தற்கால யமுனே என்று டூசர்ல்லலாம்; இதன் கரையீலே பகலான் பிரசாந்தி நிலேய 5-என்று சொல்லப்படும் விகாரையில் எழுந்தருளியிருக்கின்றுர்

இ-ள்: ஓங்கார ரூபத்தின் உட்பொருளானவரும் சித்ராவ`லு நதிக்கரையிலுள்ள புட்டபர்த்திக் கிராமத்தில் கோயில் கொண்டெழுந்தருளியிருப்பவருமான தெய்வமே உம்மை நமஸ் கரீக்கின்றேன்.

# 34. ஒம் ஸ்ரீ சக்திப்ரதாய நம.

சிவசக்தி சூரிய சந்திரர்களுக்கும் சகல உலகங்களுக்கும் ஜீவராசிகளுக்கும் சக்தி அளிக்கின்றது.

பசவான் தானே சிவசக்தி அவதாரம் எனக் கூறியிருக் கின்றுர். ஆசையீஞல் கைலேயங்கிரியில் இருந்து புரியும் அரு ஞம் பர்த்திக்கிராமத்திலிருந்து புரியும் அருளும் ஒரே தன்மை யதாகும். பகவான் மக்களுக்கு ஆன்ம சக்தியையும் அதஞல் சரீரசக்தியையும் வீரத்தையும் அளிக்கின்றுர். அத்துடன் எல் லோருக்கும் சிவனருளாகிய ஆனந்தத்தையும் சந்தோஷ்த்தை யும் அளிக்கின்றுர்.

அவருடன் சம்பாஷிக்கும் ஒவ்வொருவருக்கும் ஆன்மா வில் நம்பிக்கையூட்டி அதன் குணமாகிய அஞ்சாமையை அவர் கள் மனதில் ஊறச்செய்து தன்னம்பிக்கையை ஊட்டுகிறுர். அவர் அத்வைத வேதாந்தத்தை சம்பாஷணே மூலமும், உள் ளுணர்ச்சிகளே உண்டாக்கியும், மௌனத்தாலும், புத்தகங்க ளாலும், காலகஷ்டங்களால் உண்டாகும் அனுபவமூலமாகவும் இனிமையாகவும், வசீகரமாகவும் மக்களுக்கு உணர்த்துகின் ரூர்.

ஒர் மனிதனுக்கு தான் ஒர் அழியாப் பொருள் என்ற அறிவிலும் பார்க்க அவனது பயத்தைத் தீர்க்கவும் சக்தியை உண்டாக்கவும் வேருரு பொருளில்லே. அதோடு எல்லா நாடு களிலும் மனிதர்களின் நினேவிலும் உணர்ச்சியீலும் தர்மதெறியை வளர்த்து அவர்கள் மனதைத் தைரியப்படுத்துகிருர். தார்மீக வாழ்வைப் பதியச்செய்யும் ஆசிரமங்கள், மடங்கள், கோவில்கள் முதலிய தர்மஸ்தாபனங்கட்கும் சக்தியளித்து ஒங்கி வளரச் செய்கின்ருர்.

இ-ள் ஓங்காரரூபத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேம்பா டுகள் உடையவரும் மக்களுக்கு ஆன்ம சக்தியை அளிப்பவ ருமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

## 35. ஒம் ஸ்ரீ சரதைத்தராணய நம.

நீயேயல்லாமல் சுதி வேறில்லே எனச் சரண் புகுந்தோர்க்கு ஈசன் அருள்புரிகின்றுர்.

''எந்தையே எம்மானே என்றென்றேங்கிக்

கன்றுகிக் கதறினர்க்குச் சேதாவாகிக்

கடிதினில் வந்தருள் கூருங்கருணே விண்ணே"

எனப் பாடிஞர் தாயுமானவர்.

சரண் புகுந்தோரையெல்லாம் பாபா காப்பாற்றுகிருர். எப்படிப்பட்ட கொடிய சரித்திரத்தையுடையவஞயீனும் தன்னி டம் விஸ்வாசமான இருதயத்துடன் சரண்புகுவோரைத் தான் ஏற்றுக்கொள்வேன் என இராமாயணத்தில் பகவான் கூறி இருக்கிருர். செய்த குற்றத்தை நினேத்து வருந்து தலும் சரணு கதியும் அவருடைய கருணேயைப் பெறுவதற்கு வழிகள் ஆகின் றன. அதே உறுதி மாழியையே இப்போதும் பாபா சொல் லுகின்றுர்.

'' நீங்கள் ஏன் பாரத்தைச் சுமக்கின் றீர்கள். நீங்கள் வண் டியில் ஏறிக்கொண்டதும் நானே எல்லாப்பாரங்களேயும் சுமப் பேன். எல்லாவற்றையும் என்னிடமே விட்டுவிடுங்கள்'' என்னி ருர். ஆணுல் நாங்களவரிடம் பாரம் கொடுத்தபின் அதாவது அவரிடம் சரணுகதியடைந்த பின் எங்களே எங்கள் விருப்பப்படி நடத்துங்கள் எனக் கேட்கமுடியாது. நன்றே தீதோ, இன்பமோ துன்பமோ என்ற பிரச்சவே இருக்கக்கூடாது. அவர் கொடுப் பதை அவர் அனுக்கிரகம் என நினேத்து ஆனந்தமாக ஏற்க வேண்டும்.

அரைப்பங்கு அவரிடமும் அரைப் பங்கு எம்மிடமும் இருக்க முடியாது. இரண்டு தோணியில் கால் வைக்க முடியாது. அவரை நம்பி அவரிடமே (தனிய) எல்லாப் பொறுப்புக்களே யும் விடவேண்டும். அது மாத்திரமன்றி நீங்கள் உங்கள் தொழில் களேயும் கைவிடலாம். நான் உங்களேக் காப்பாற்றி விடுதலே செய்வேன் எனவும் கீதையில் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. அதே குரல் இப்பொழுதும் எங்களேச் செலுத்தும் சாரதியாய் தோன்றி அதே உறுதி மொழிகளே கூறி உலகம் முழுவதையும் அருள் வெள்ளத்தால் முன்னேற்றுகின்றது.

இ-ள் சரணடைந்தவர்களேக் காப்பாற்றி விடுதலேய ளிப்பவரும், மேம்பாடுகளேயுடையவரும் ஒங்காரத்தின் உட் பொருளானவருமான தெய்வமே உம்மை நமஸ்கரிக்கின்றேன்.

# 36. ஓம் ஸ்ரீ ஆனந்தாய நம.

தாயுமானவர் ஈசனே நோக்கி:

''அண்ட பகிரண்டமும் அடங்கவொரு நிறை வாகி(ய) ஆனந்தமான பரமே''

என்று விளிக்கின்றுர். ஆங்கிலத்தில் God is Love என்று சொல்வார்கள். அந்த ஈசனின் தோற்றமே பாபா ''Love is my Substance'' எனக் கூறியிருக்கின்றுர் நிராகாரமான பொருள் மனிதரூபத்தில் தோற்றமளிக்கின்றது.

சங்கராச்சாரியாரும் ''சமுத்திரத்திலிருக்கும் ஜலம் பல துளிகளாகத் தோற்றப்படுவது போல் ஆனந்தம் உபாதிகளி ஞலே வேறு தோற்றங்களாகக் காணப்படுகின்றது. இவைகள் எல்லாம் ஒன்று சேர்ந்ததே பிரம்மம்'' எனக் கூறிஞர்.

''ப்ரமவித் ப்ரமைவ பவதி' பிரமத்தை அறிந்தவன் பீரமமாகின்ருன். பாபா பரமானந்த சொரூபஞக இருக்கின்றுர்.

மனிதனில் உள்ள சாயீசனே சூரியனிலும் எல்லா ஜீவன்களிலும் பொருளிலும் இருக்கின்றுர். எல்லேயில்லா ஆனந் தம் எல்லோருக்கும் ஆனந்தத்தைக் கொடுக்கும். அதைக் கொண்டே நாம் வாழ்கின்றேம் எனச் சுருதிகள் கூறுகின்றன. நாம் பசுவானேக் காணும் பொழுதும் அவருடன் பேசும் பொழுதும், பாத நமஸ்காரம் செய்யும் பொழுதும் அவர் தோற் றத்தை நினேக்கும்பொழுதும் ஆனந்தமடைகிறேம். இவைகள் எப்பொழுதும் எமக்கு நம்பிக்கையூட்டி உற்சாசுத்தையும், ஆத்ம ஞான வளர்ச்சியையும் கொடுக்கின்றன. இதுவே தூய ஆத்மானந்தம்.

இ-ள் பரமானந்தமே ஆனவரும், மேம்பாடுகளேயுடையல ரும் ஓங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான தெய்வமே உம்மை நமஸ்கரிக்கின்றேன்.

# 37. ஒம் ஸ்ரீ ஆனந்ததாய் நம.

பரமாத்மாவின் சொரூபம் ஆனந்தம். ஆனந்தத்தை நாடியே உயிர்களெல்லாம் வாழ்க்கையில் பற்றுவைக்கின்றன. ஆனந்தத்தையளிக்கும் ஈசன் பிரபஞ்ச வாழ்க்கையில் எதிர் பார்க்கும் இன்ப அனுபவங்களேக் கொடுத்து இவை பொய்யா னவை நீல்யற்றவையென அறிவுறுத்திப் பேரானந்தத்தை அளிக்கின்றார். இதையே தாயுமானவர்,

> ''அன்பருக் கன்பான மெய்யன்-ஐயன் ஆனந்த மோனன் அருட்குருநாதன் தன் பாதம் சென்னியில் வைத்தான்-என்ணேத் தானறிந்தேன் மனந்தானிறந்தேனே சங்கர சங்கர சம்போ எனக் களிப்பெய்துகிறூர்.

பகவான் ஸ்ரீ சத்யசாயிபாபா எல்லா மக்களேயும் ''உங் கள் துக்கங்களேயும் விசனங்களேயும் என்னிடம் கொண்டு வாருங் கள். நான் கொடுக்கும் ஆனந்தத்தைப் பெற்றுச்செல்லுங்கள்'' என்கிரூர்.

இதைப் பெற்ரேரே இதை அறிவர். இது எம்மிலுள்ள மெய்ப்பொருளே நாம் உணாச் செய்வது. இதனுலே அவரை

''ஆனந்தசாயி" அதாவது ஆனந்தத்தைக் கொடுப்பவர் என்று அழைப்பார்கள்.

''நற்குணமுள்ள, வேதங்களே நன்றுய்க் கற்ற, மிகவும் துரித சுபாவமான, கணமும் மாருத திடமுள்ள, மிகவும் தேசுபலமுள்ள ஓர் யுவன் இருப்பானுயின் அவனுக்கு இவ்வுல சுமும் எல்லாச் செல்வமும் சொந்தமாயின் அவனடைவது மனிதவர்க்க ஆனந்தம் எனப்படும். இதன் நூறுமடங்கு கந் ஆனந்தம். இதன் நூறுமடங்கு தேவகந்தர்வர் தர்வர்கள் அதன் நூறுமடங்கு நீண்டகால உலகங்களில் ஆனந்தம். வாழும் பீதிர்களின் ஆனந்தம். இதன் நூறுமடங்கு அஜுஜ தேவர்களின் ஆனந்தம் இதன் நூறுமடங்கு கர்ம தேவர்கள் ஆனந்தம். அதன் நூறுமடங்கு தேவர்களின் ஆனந்தம். அதன் நூறுமடங்கு இந்திரனது ஆனந்தம். பிரகஸ்பதியின் ஆனந்தம் இதன் நூறுமடங்கு இதன் நூறுமடங்கு பிரம்மானந்தம் என் பது. பிரம்மானந்தத்தில் ஆனந்தமும் அதனே அனுபவிப்பவரும் வேளுன பொருட்களல்ல என தைத்ரிய உபநிஷதம் கூறுகின் றது. பாபாவும் இதே ஆனந்தமாக இருக்கின்றூர். இதன் துளிகளே எமக்கும் அளித்து சத்திய நித்திய பிரம்மானந் தத்தை நாமடையும் பொருட்டு சாதனே செய்ய உற்சாகமளிக் கின்றூர்.

இ-ள் ஆனந்தத்தை எமக்கு வழங்குபவரும், மேம்பாடு களே உடையவரும், ஓங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேன்.

# 38. ஓம் ஸ்ரீ ஆர்த்தத்ராண பராயணுய நம:-

தேவனேத் தேடும் அடியார்கள் நால்வகைப்படுவர். இவர் களுள் முதலாவதாகக் கூறப்படுபவர்கள் ஆர்த்தர்கள். ஆர்த்தர் களென்றுல் மனதில் சந்தோஷமில்லாதவர்கள். துன்பத்தினுல் தாக்கப்பட்டவர்கள், கிலேசமுடையவர்கள், வருத்தங்களினுல் துன்புறுபலர், கிட்டிய பந்துக்களே இழந்தோர் எனப் பொருள் படும். இப்படியானேர் தூய மனத்துடன் பாபாவின் கருணேயை நாடி அவலரயே நட்டி மனத்தில் ஐயப்பாடுகள் இல்லாது அவரை Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

அடையும்போது அவர்கள் துக்கத்தை நீக்குவதிலேயே தன் கவ னத்தச் செலுத்துகின்றன. சங்கடம் வரும்போது வெங்கட ராமனே நாடுகிறுர்கள், என்றுஎள்ளிநகையாடுபவர் உண்டு ஆனுல் பாபா "இப்படியான கஷ்டம் வரும்போது மனிதர்களேயோ அவரிலும் தாழ்ந்த அல்லது உயர்ந்த சக்திகளேயோ நாடாது தெய்வத்தையே நாடுதல் போற்றத்தக்கது'', என்று கூறியிருக் கின்றூர். உண்மையான சிந்தையுடன் இறைவனே வேண்டி நிற் கும் அல்லலுறும் அடியவர்க்கு ஈசன் நிச்சயம் அருள்புரிவான் சங்கராச்சாரியார் ஆர்த்தர்கள் என்றுல் வருத்தங்களினுல் துன் புறுபவர், கொடியவிலங்குகளால் அல்லது கொள்ளேக்காரர்க ளால் தாக்கப்பட்டவர்கள் என்று கூறுகிறுர். பாபா இவர்கட் கெல்லாம் உறுதுணேயாக இருக்கின்ரூர். அவர் சொற்படி \_ந்து அவரருள்ப் பெறலாம். அவர் சொற்படி நடப்போரை துன்புறுத்தும் இடையூறுகள் உடல் நலியும் வருத்தங்களினின் றும் காப்பாற்றுகின்றூர். அவரருளேத் தேடுபவருக்கும் அதைப் பெறத் தகுதியுடையவருக்கும் அருள் மழை பெய்வதே あのりし மாக இருக்கின்றுர்.

இ-ள் துன்பம் துடைப்பவரும் மேன்மையானவரும், ஒங் காரத்தின் உட்பொருளானவருமான தெய்வமே உம்மை வணங் குகின்றேன்.

#### 39. ஓம் ஸ்ரீ அநாத நாதாய நம.

''ஓராதாருள்ளத் தொளிக்கும் ஒளியானே'' என மணி வாசகர் பாடிஞர். ஈசன் எம்மிடம் இருக்கின்ருன் என்று தம் அறிவிஞல் உணராதவரது இதயத்திலும் ஈசன் பிரகாசித்துக் கொண்டிருக்கிருன் எனப் பொருள்படும்.

அநாத என்பது தமக்கென்றெரு நாதன் தெய்வம், வழி காட்டி, புகலிடம் உண்டென உணராதவர்களேயும், சமூகத்தில் காணப்படும் அநாதைகள், ஏழைகள், அகதிகள் நம்பிக்கை யற்றவர்களேயும் குறிக்கும்.

இவர்கட்கெல்லாம் பாதுகாவலராகவும் தலேவராகவும், புகலிடமாகவும் பாபா விளங்குகிறுர். ''ஆருமற்றவர்க்குத் தெய்வமே துணே'' ''நான் இந்த மரணுவஸ்தையைத்தரும் இருதய நோயை என்னுடைய பக்தனேக் காப்பாற்றுவதற்காகவே ஏற்றுக் கொண்டேன். நான் இங்கு செய்யவேண்டி வந்த வேலேகளில் இதுவுமொன்று'', என பாபா தான் ஒரு முறை தனது பக்தனேக் காப்பாற்றுவதற்காகத் தனது மனித சரீரத் தில் 8 நாட்களாக ஏற்றுக் கொண்ட பாரிசவாதத்தை அகற் றிய பின் கூறிஞர். இதனுல் இந்தப் பக்தன் தெய்வமன்றி வேறு துணேயில்லாதான் என அறியலாம்.

''ஒருவரையும் அநாதைகள் என்றழைக்கக்கூடாது. எல்லா ஜீவன்களும் எனது பிள்ளேகள். ஆகையிஞல் நான் எல்லோருக் கும் பாதுகாவலன்'' எனக் கூறுவார்.

ஏழைகள், படிப்பறிவீல்லாதவர், தொழு நோயாளர்கள், குருடர் முதலியோரை ஒருபொழுதும் குறைவாகக் கூறமாட் டார். எம்மிலும் இருந்து எவ்வளவுவேறுபாடானவர்களேயும் சாயீ சனின் ரூபங்கள் என நாம் உணர வேண்டும் எனக்கற்பிக்கிறூர். ''நீங்கள்ஒருவரையும் வெறுக்கவோ குறைகூறவோ, தள்ளிவிடவோ கூடாது. நீங்கள் ஒவ்வொருவரும் எப்படி சாயி ஆக இருக்கின் றீர்களோ அப்படியே அவர்களும் சாயிகள். உங்கள் பார்வை யில் குற்றமிருப்பதாவேயே அவர்களில் குற்றம் போல் காணப்படு கின்றது

ஆஞல் அவர்களில் குற்றமில்லே. எல்லாத் தீர்ப்புக்களே யும் இறைவனிடம் விட்டுவிடுங்கள். அவர் ஒவ்வொருவரினதும் சென்றகாலம், நிகழ்காலம், எதிர்காலம் என்பனவற்றை அறி வார். அவரே ஒவ்வொருவருக்கும் ஒவ்வோரிடத்தை அளித்தி குக்கிருர். அவரது சங்கற்பம் நிறைவேறட்டும். ''எல்லோரிடத் தும் சாயியைக் காணுங்கள். கனம் பண்ணுங்கள், நேசியுங்கள்," என்று பாபா கூறுகின்றுர்.

இ-ள்: நம்பிக்கையற்றோர்க்கும், புகலிடமில்லாதோர்க்கும் நாதனுப் நின்று ரட்சிப்பவரும், மேலானவரும், ஒங்காரத்தின் உட்பொருளுமான தெய்வமே உம்மை நமஸ்கரிக்கின்றேன்.

#### 40 ஓம் ஸ்ரீ அசகாய சகாயாய நம.

அன்றொரு நாள் வைகை பெருகிற்று. குடிகள் எல்லோ ரையும் பாண்டியனழைக்து வெள்ளத்திற்கு வரம்பு கட்டும்படி வைகைக் கரையை பங்கிட்டுக்கொடுத்தான். செம்மனச் செல்வி என்னும் பிட்டு வாணிச்சியம்மையார் தனியாகச் சீவிப்பலர். அவருக்குதவியில்லே. தனது பங்கிற்கு யார் அணேகட்டுவார் என ஏங்கித் தவித்தார். அப்போது சோமசுந்தரரே கூடையும் மண் வெட்டியும் கையிலேந்தி அம்மையாருடைய பங்கிற்கு அணே கட்டும் கூலியாளாளூர். உதவியில்லார்,புகலிடமில்லார், தோழர் இல்லார்க்கு உதவியாகவும் புகலிடமாகவும், தோழராகவும் ஈசனே நிற்கின்றூர். அவர் அவதாரமே பாபா. தன்னேயே துணேயாக நினேப்போருக்கும் தன்னேக் கூவி அழைப்போருக்கும் அவர் உதவி செய்கின்றூர். நான் உங்களுக்குப் பின் நிற்கின் றேன். உங்களுடன் இருக்கின்றேன் உங்கள் வீட்டில் இருக் கிறேன். உங்கள் முன்னிலேயில் இருக்கிறேன் என அவர் கூறுகின் ரூர். புட்டபர்த்தியில் இருந்து புறப்படும் பக்தர்கள் அவரிடம் உத்தரவு பெறும்போது நான் பிரயாணச்சீட்டில்லாத பிரயா ணியாக உங்களுடன் முழுத்தூரமும் வருகிறேன் என்று கூறு வார்.

ஒரு முறை இப்படியாக ஓர் மனங்கலங்கிய வீமானச் சாரதியை நஞ்சுண்டு சாகாமல் தடுத்திருக்கிறுர்.

அண்மையில் நூற்றுக்கணக்கான ஏழைகளுக்குத் தனது ஆச்சிரமத்தில் கண் சத்திரசிகிச்சை செய்வித்துப் புத்துயிர் அளித்தார். அளித்து வருகிறுர்.

கங்கை வெள்ளத்தில் ஓர் யோகிஸ்மரணேயற்று அள்ளுப் பட்டார். பாபா தன் உடல் விட்டு அங்குசென்று அவரைக் காப்பாற்றி வெளியேற்றிஞர். இறைவனே நோக்கி மணிவாச கரும்

''தோழா போற்றி என் துணேவா போற்றி''

என்ப் பாடியிருக்கின்றூர். ஈசனின் அவதாரமும் அப் படியே.

இ-ள்: துணேயில்லா தவர்க்கும், உதனியில்லா தவர்க்கும் உறு துணேயாக இருப்பலரும், மேம்பாடுகளுடையவரும், ஒங்கார ரூபத்தின் உட்பொருளானவருமான தெய்வமே உர்மை நமஸ் கரிக்கின்றேன்.

7

#### 41. ஓம் ஸ்ரீ லோக பாந்தவாய நம.

பந்து என்றுல் சுற்றத்தவர், அன்புள்ளவர், தொடர்புள் ளவர், எனக் கூறலாம். பாபா இவ்வுலகில் உள்ளோரின் ஈடேற்றத்தை விரும்பும் பந்து ஆச விளங்குகின்றுர். தான்மனித வர்க்கத்தைப் பிழையான வழியினின்றும் காப்பாற்றி நன்னி?லக் குக் கொண்டுவரவே வந்திருக்கின்றேன் என வெளிப்படுத்தியி ருக்கின்ருர். ஸ்ரீ ராம பிரான் இவ்வுலகைக் காப்பாற்றுவதற்கு அவதரித்தேன் எனக் கூறிஞர். இது அவரது கருணயின் பெரு மையைக் காட்டுகின்றது. ''ஒவ்வொரு மனித இருதயத்திலும் கெட்ட நினவுகள் உண்டாகின்றன. ஆகையால் எனது அன்பி ஞல் அவர்களுடைய இதயங்களே இக் கெடுதியீலிருந்தும் மெது மெதுவாகப் புனிதமாக்க வேண்டும். அவர்களே நான் என்னி டம் வரவழைத்து நேராக நடக்கக் கற்பித்தல் வேண்டும்'' என பாபா கூறியிருக்கின்றூர். அவர் முழு உலகத்துக்குமே பந்துவாக விளங்குகின்றூர். ஒவ்வொரு தேசமும் என்னுடைய மாளிகையில் ஓர் அறை போன்றது. நான் ஆந்திரப் பிரதேசத் துக்கோ இந்தியாவிற்கோ மாத்திரம் சொந்தமல்ல. மூவுலகும் **சிவனி**ன் நர்த்தன ஸ்தவம் 'ஐகத்-த்ரயம் சாம்பவா- நர்த்தனஸ் தலே," என சாஸ் திரங்கள் கூறுகின்றன. பாபா தனது மாளிகை யில் உள்ள அறைகளுக்கு இலேசாகவும் துரிதமாகவும் சென்று மனிதவர்க்கத்தை உற்சாகமூட்டி அறிவூட்டி மேல் நிலேக்கு அழைத்துச் செல்கின்றூர்.

> ''அப்பன் நீ அம்மை நீ ஐயனும் நீ அன்புடைய மாமனும் மாமியும நீ"

என்று திருநாவுக்கரசர் பாடிஞர். சிவனும் சக்தியும் ஒன்றுகி இங்கு வந்திருக்கின்றேன் என்று சொல்லிய அம்மையினதும் அப்ப னதும் அவதாரமாகிய பாபா எமது பந்து என்று சொல்வது மிகப் பொருத்தமானதே.

இ-ள்: ஓங்கார ரூபத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேம் பாடுகள் உடையவரும் மனித வர்க்கத்தின் பந்துவாய் நின்று நல்வழிகாட்டுபவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 42. ஒம் ஸ்ரீ லோக ரக்ஷா பராயணய நம.

"ஒருவனுலே உலகம் நிலத்ததே" என யோக சுவாமிகள் பாடியருளிஞர். உலகத்தைக்காப்பவன் ஈசன். பாபாஇவ்வுலகத்தில் உள்ளோர் எல்லோருக்கும் பந்துவாக இருப் பதால் இவ்வுலக மக்களேப் போஷித்து அபீவிருத்தி செய்து அவர் கள் நன்மையைப் பாதுகாக்கின்றூர். இந்தியாவை முன்னேற்றி மனித சமூகத்தின் நன்மைக்காக தர்மத்தை மீளவும் நிலே நிறுத்துவதற்காகப் பகவானே இங்கு அவதாரம் எடுத்திருப் பதால் இந்தியாவிற்கு ஒரு தீங்கும் நேரமாட்டாது என பாபா கூறியிருக்கின்றூர். இந்தியா என்னும் இயக்கும் இயந்திரமே உலகம் முழுவதையும் பிரேமை என்னும் நீராவியின் மூச்சிஞல் சத்தியம் தர்மம் எனப்படும் இரட்டைத் தண்டவாளங்களின் வழியே சாந்தி என்னும் எல்லேக்கு இழுத்துச் செல்கின்றது.

ஆகையால் இந்தியா இந்தக் காரியத்தைச் செய்து முடிப்பதற்கு ஏற்ற தகுதியை அடையுமாறு திருத்தி அமைக்கப் படல் வேண்டும். இதுவே உண்மையான லோக ரக்ஷணம். இதை பாபா செய்து கொண்டிருக்கிறூர். இக்கைங்கரியத்தில் பாபாவின் சுறந்த தலேமையில் சேவைசெய்யும் அதிர்ஷ்டத் தைப் பெறும் இந்தியர்களும் ஆத்ம ஈடேற்றத்தைக் குறியா கக் கொண்ட மற்றைய நாட்டு முன்னேடிகளும் அதிர்ஷ்ட சாலிகளே. ''பகவானிடம் ரதி என்று சொல்லப்படும் பற்று அன்பு பக்தி உடையோர்கள் பாரதிகள் அல்லது பாரதத்தின் மக்கள் என அழைக்கப்படுவதற்குத் தகுதியுடையார்'' என பாபா கூறியிருக்கின்றூர்.

இ-ள்: ஓங்காரத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேம்பாடுகளே உடையவரும் உலக மக்களே ஈடேற்றுபவரும் அவர்கள் நன்மை யைப் பாதுகாப்பவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 43 ஓம் ஸ்ரீ லோக நாதாய நம.

உலகம் யாவையும் தந்திடுமுத்தமன் இறைவன் ஆகும். அவர் மனித ஆத்மாவின் இருப்பிடமாகிய இதயத்தில் மர்ம மாய் அமைந்திருக்கும் சுவர்க்கம் பூவுலகம் பாதாளம் என்னும் மூன்று நிலேகளுக்கும் நாதன் ஆக இருக்கின்றுர். மனிதன் தனது பரிணுமத்தில் சஞ்சரிக்கும் ஈரேழு பதிஞன்கு லோகங்கள் எனப்படும் நிலேகளுக்கும் அதிபதி அவரே. உலகம் என்றுல் மனித வர்க்கத்தையும் குறிக்கும். மனிதவர்க்கத்தின் உள்ளிருப் பவரும் நடத்திச் செவ்பவரும், அதிபதியாய் இருப்பவரும் அவரே. சிவமே எமது உயிர் அல்லது சுவாசம் என பாபா கூறியிருக்கின்றூர். ஆகையால் சிவத்தின் அவதாரமாகிய பாபா வும் எமது உயிர் ஆகும். பிறப்பு இறப்பு இல்லாவிட்டால் எனது லீல்களுக்கு இடம் எங்கே? எனத் தனது மைத்துனர் இறந்ததை நினேத்துத் தனது சகோதரியும் தாய் தந்தைய ரும் துக்கப்படும்போது கூறிரை. உயிர்கள் எல்லாம் பிறப்பெடுக்கின்றன. சில காலமோ பல காலமோ வாழ்கின் றன. பின் மாழ்கின்றன. இவைகள் எல்லாம் பகவானின் லீல கள். நாமெல்லாம் அவன் கைப் பொம்மைகள். நாம் ஒவ் வொருவரும் இங்கு ஏற்று நடிக்கவேண்டிய பாத்திரம் என்ன? நாம் அடைய வேண்டிய அனுபவம் என்ன என்பதை அவரே அறிவார். கயிற்றினுல் இழுக்து ஆட்டப்படும் பொம்மைகள் மேடையில் காணப்படுவதுபோல் நாமும் இழுபட்டுச் செல் தின்றோம். அரங்கம் என்றுல் மேடை. அரங்கநாதன் என்றுல் மேடையின் தலேவன். நாடகத்தை நடத்துபவர் அவரே.

'ஓங்காரத்தி லுதித்த துலகெலாம்''

இந்த உலகெலாம் ஓங்காரநாதனுக்குக் கட்டுப்பட்டிருக்கும்.

இ-ள்: ஒங்கார ரூபத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேன் மையானவரும் இவ்வுலக சங்கிரசுத்திற்குத் தலேவருமான தெய் வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

# 44. ஓம் ஸ்ரீ தீன ஜன போஷணுய நம.

''அழுதபிள்ளே தனக்குப் பால் அளித்த லிங்கம்'' என்*ருர்* யோக சுவாமிகள்.

தீனர் என்றுல் ஏழைகள், உணவுக்கு வழியில்லாதார், கஷ்டமான வாழ்வு வாழ்பவர், நஷ்டங்களிஞல் துன்பமடைபவர், தூக்கத்திஞல் பீடிக்கப்பட்டவர், தம் வாழ்வில் நம்பிக்கை இழந்தவர், கேவல நி&லயையடைந்தவர் எனப் பெருள்படும். போஷணம் என்றுல் பாதுகாப்பு.

Bois அவதாரபுருஷர் பாபா இப்படிப்பட்டவர்சளுக்கு தரத் தணேவராசவும் அவர்களே நன்நிலேக்குக் கொண்டுவரும் ஊன்றகோலாகவும் இருக்கின்றுர். எல்லோரையும் தமது துன் பங்களேயும் சஷ்டங்களேயும் தன்னிடம் டிகாடுத்துவிட்டு ஆறு தலேயும் ஆனந்தத்தையும் தன்னிடமிருந்து பெற்றுச் செல்லு மாறு அழைக்கின்றுர். அவர் பாராட்டும் வித்தியாசம் ஒவ் வொருவருக்கும் இருக்கும் துக்கத்தின் பாரத்திலேயும் அதன் அளவிலேயும் தங்கி இருக்கும். துக்கம் அதிகமாக உள்ளவரில் கூடிய கவனம் செலுத்துகின்றூர். எல்லாத் தேசங்களிலுமுள்ள தீன ஜனங்களுக்கும் விரும்பியதைக் கொடுக்கும் கற்பக விருட் சமாக லிளங்குகின்றுர். சிர்டியில் இருந்ததுபோல் தற்போது பிரசாந்தி நில் யத்திலும், தான் செல்லுமிடமெங்கும் ஆனந்தம் திருப்தி நம்பிக்கை வீரம் நிரம்பிய தன் பொக்கிஷத்திலிருந்து வேண்டியவர்களுக்கு எடுத்து வழங்குகின்றுர். இப்படியான கஷ் டம் உள்ளவர்கள் பிரசாந்தி நிலேயத்துக்கு கடன்பட்டுக் கஷ் டப்பட்டுப் பிரயாணம் செய்யத் தேவையில்லே, ''எனது காது 后山 கள், கண்கள், சைகள், கால்கள் எங்கும் இருக்கின்றன. கள் உண்மையான மனதுடன் வணங்கிருல் அங்கு வரம் அளிக் கத் தயாராக நான் வருவேன்'' என்று சொல்லுகிறுர். கீதை யில் கூறப்பட்டிருக்கும் ''சர்வதா பாணி பாதம் -சர்வதோக்ஷி எங்கெங்கும் கைகள், எங்கெங்கும் குரோமுகம்'' அதாவது கால்கள், அவனது கண்கள் மு∗ங்கள் எங்கும் உண்டென்னும் கூற்று பாபாவைப் பொறுத்தளவில் மிகப் பொருத்தமானது என்பதை அவர் பக்தர்கள் அறிவர்.

இ-ள்: ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவரும் மேன்மையா னவவரும் தீன ஜனத்தை ரட்சிப்பவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### ஒம் ஸ்ரீ மூர்த்தித்ரய ஸ்வருபாய நம. 45.

மும்மூர்த்திகள் என்றுல் சர்வேஸ்வரனின் மூன்று நிலேக ளேக் குறிப்பன. பிரம்மா விஷ்ணு சிவன் படைத்தல், காத்தல், அழித்தலுக்குக் காரணர். அதாவது தோன்றல் வாழ்தல் ஒன்று சேர்தல், மூலம் பிரவாகம் நிலேபெறல், சிருஷ்டிஸ்திதி லயம் என்பனவற்றைக் குறிக்கும். பறும்zed by Noolaham Foundation.

பாபா சிவசக்தி **அவதார** புருஷரானமையால் இம்மூன்று சக்திகளேயும் உடையர்.

முன்னுரு முறை இம் மூன்று சக்திகளும் நிறைந்த தத் தாத்ரேயர் அவதரித்தயையால் பாபாவை தத்தாத்ரேயர் என் றழைப்பதும் உண்டு. தத்தாத்ரேயரைப் போல் எவ்விடத்தை யும் உடனே அடைகின்றூர். இதை 'தக்ஷணுத் சர்வகாமி'' என்பர். ஒன்றிலும் தொடர்பில்லாத தியாகி ஆக இருக்கின் ரூர். சகல ஜீவர்களுக்கும் உள் நின்று போதிக்கின்ரூர். எல்லா ஜீவர்களேயும் ஒன்று சேர்க்கும் தெய்வயோகி ஆக இருக்கின் ரூர். இரக்கமும் கருணேயும் நிறைந்த தயாளஞைக விளங்குகின்றூர். சாயிபாபா ஸ்ரீமந் நாராயணரின் தத்தாத்ரேய ஸ்வரூப அவ தாரமாக இருக்கின்றூர் என்றே சொல்லவேண்டும்.

இ-ள்: ஓங்காரத்தின் உட் பொருள் ஆனவரும்மேன்மையா னவரும் மும் யூர்த்திகளின் சொரூபமானவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

# 46. ஒம் ஸ்ரீ முக்திப்ரதாய நம.

முக்தியென்ருல் இப் பிரபஞ்ச வாழ்க்கையினின்றும் விடு தலே. இதினின்றும் மீட்கப்படுதல் விமோசனம் எனப் பொருள் படும். இதுவே ஆன்மாக்களின் ஈடேற்றம் ஆனந்தநிலே. இதுவே நாம் ஈசனிடம் கேட்கக் கூடியது. இதைக் கொடுப்பதற்கே சர்வேஸ்வரன் படைத்தல் காத்தல் அருளல் என்னும் தொழில் களேப் புரிந்து ஆன்மா உண்மை நிலேயை அறிய அருள் செய் கின்றார். பின் தனது திருவடிகளில் சேர்ப்பிக்கின்றுர். வான் பழித்து மண்புகுந்து எமக்கு வழிகாட்ட வந்த வள்ளல் பக வான் ஸ்ரீசத்ய சாயிபாபாவின் தொழிலும் அப்படியே அமைந்திருக்கின்றது. முத்திப்பேறு ஆன்மாக்கள் தயது முயற்சி யிலைம் விசாராண, வைராக்கியம் முதலியவற்ருலும் பெறற் பாலது. ஆனல் இதுவும் அவன் அருள் இல்லாது கிடைத்தல் அரிது பாபாவிடம் சரணடைந்து அவர் அருளேப் பெறுபவர் களுக்கு அவர் நல்வழிகாட்டி நல்லறிவுண்டாக்கி உள்ளுணர்ச் சியை வழிப்படுத்தி முத்திப்பேற்றினே அடைய உதவி புரிகின் ரூர் இத்தொழிலேயே மணிவாசகர்:

\*சிறந்தடியார் சிந்தீனயுள் தேனுறி நின்று பிறந்த பிறப்பறுக்கும் எங்கள் பெருமான்'' எனப் பாடியிருக்கின்*ருர்*.

ஆன்மாக்கள் தம் முன்வினேயின் பலனே அனுபவிக்கின் றன. இனிவரும் பிறவிக்குத் தம் சிந்தனேயாலும் செயலாலும், உணர்ச்சியாலும் வித்திட்டு வழிகோலுகின்றன. ஈசன் உள் நின்று ஆன்மாலின் உயர்ந்த நிலேயை ஞாபகமூட்டும் பொருட்டு அனுபவங்களேக் கொடுக்கின்மூர். சக்தியை அளிக் கின்மூர். இதை அறிந்தோர் உய்வர்.

இ-ள் ஒங்காரத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும்¦ஆன்மாக்களுக்கு இன்பவீட்டைக் கொடுத்து ரட்சிப்பலருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

# 47. ஒம் ஸ்ரீ கலுஷ விதூராயநம,

கலுஷ என்ழுல் வலிமையீன்மை பலவீனம் எனவும், குறை பாடு குற்றம் எனவும் பொருள் கூறியிருக்கின்றனர். விதூர என்ழுல் மிகவும் தூரம் எனப் பொருள்படும், ஆகையால் இவ் வசனம் பாபாவை குறைபாடில்லாதவர், எல்லாம் வல்லவர், சக்தி நிறைந்தவர், எல்லாம் அறிபவர் என எடுத்துக் காட்டு கின்றது.

இறைவன் பூரணமானவர், எல்லாம் வல்லவர், எல்லாம் அறிபவர், ஆகையால் அவர் தனது அவதாரத்திலேயும் இவ் விசேடங்களேயும் நிறைவுகளேயும் உடையவராயினும் சாதாரண மானிடர்க்கு இவை புலப்படா, அவருடைய மஞேசக்தி எப் பொழுதும் எந்த இடர்களுக்கூடாகவும் நிறைவேறிக் கொண்டி ருக்கிறது. ''எனது சங்கல்பம் எப்போதும் கனியைக் கொண்டி ருக்கிறது. இரு பொழுதும் ஒரு நோக்கமோ குறியோ இல்லாது பேசுவது கிடையாது. விசேட குறிப்பை காட்டாத சொற் களே நான் பேசுவதில்லே. பாபா எல்லாவிதத்திலும் பூரணத்து வம் அடைந்தவராகவும், சக்தி வாய்ந்தவராகவும், தனது சக்தி யால் எதையும் சாதிக்கக் கூடியவராகவும் இருக்கின்றூர். ஆணுல் ''நீங்கள் பரிசுத்தமடைந்து உங்கள் சாதஞ சக்தியைக் கொண்டு உங்கள் முழு மனதுடனும் முன்னேறுவதே எனது விருப்பம்'' எனக் கூறியிருக்கின்றூர். இ-ள்: ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவரும் மேம்பாடுகள் நிறைந் தவரும் குறைவில்லாப் பரிபூரணருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 48. ஓம் ஸ்ரீ கருணுகராய நம.

கருணேயென்ருல் இடைஞ்சலுற்ரோர்க்கு தவல், நம்பினே ரைக் காப்பாற்றல், அவர்களுக்கு அபயம் அளித்தல் எனலாம். கருணேயே உருவானது தெய்வம். அடைக்கலம் புகுந்த அன் பரை என்றும் காக்கின்றது. பேரருட் கடலாய் நின்று உதவு கின்றது.

> ''அன்னே யினுந்தய வுடையாய் நீ மறந்தாயெனினும் அலே மெலாமளித்திடும் நின்னருள் மறவாதென்றே''

என இராமலிங்க சுவாமிகள் பாடியருளிஞர்.

இந்த அளலிலாக் கருணேயே ஈசன் பாபா என்னும் உருவில் தோன்றச் செய்தது. பாபா எல்லா உயிர்கட்கும் மக்களுக்கும் கருணே புரிவதிலேயே காலத்தைக் கழிக்கின்றூர். ஒரு முறை யாரோ ''கடவுள் தனது ஆக்ஞாசக்தியினுல் தர் மத்தை ஸ்தாபனம் செய்ய முடியாதா? மனித ரூபத்தை ஒன் எடுக்க வேண்டும" எனக் கோட்டார். அதற்கு அவர் அது அப் படிச் செய்யலாம். ஆனுல் அப்பொழுது அவரைத் தரிசிக்கவும் அவருடன் பேசவும் பாத நமஸ்காரம் செய்யவும் அவர் உங் களுக்கு நேரடியான புத்திமதிகளேச் சொல்லவும் எப்படிச் சந் மறுமொழியில் தர்ப்பம் ஏற்படும் எனக் கேட்டார். இந்த உள்ள தெய்வீகக் கருணேயின் ஆழம் எவ்வளவு என யூகித்துப் பாருங்கள். அவர் எங்கள் ஒவ்வொருவரையும் எங்களில் உள்ள அணுவளவு சிறிய குற்றங்களேயும் பழக்க வழக்கங்களேயும் அறி வார். இருந்தும் எங்களுடன் எவ்வளவு அன்பாகப் பேசுகிறூர். தான் சொல்வதைக் கேட்கச் செய்கிறூர். வழி காட்டுகிறூர். இதுவே சருணே. தற்கால மானிடசமூகம் தனது म कं की क देवा के தூர்ப்பிரயோகம் செய்து பகையையும் பயத்தையும் வளர்க் கும் நேரத்தில் அன்பையும் சாந்தியையும் அளிக்க அவதரித் திருக்கின் அர் பகவான்.

இ-ள்: ஒங்காரத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேன் மைகள் உடையவரும் சீவராசிகளுக்குக் கருணே காட்டுபவரு மான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 49. ஓம் ஸ்ரீ சர்வாதாராய நம.

''உயிரினுக்குயிராகி எங்கு நிறைகின்ற பொருளே'' என் ருர் தாயுமானவர், ஈசன் இல்லா இடம் கிடையாது. நாங்கள் என்னென்ன பொருள்களேயெல்லாம் காண்கிறோமோ ഷണബ யெல்லாவற்றிற்கும் ஆதாரம் ஈசன். மித்தையினல் ann வேறு பொருட்களாக எமக்குத் தோற்றுகின்றன. இவற்றிற் கெல்லாம் அடிப்படையாதாரமாய் இருப்பது ஈசன். ஆகை யால் எல்லா ரூபங்களும் எல்லா நாமங்களும் ஈசனதே. " a) (5 வர் வெங்கடேசன் முன்னே விஸ்வநாதன் முன்னே பாண்டுரங் கன் முன்னே அல்லது அன்ன பூரணியின் முன்னே நமஸ்கரிக் கும் பொழுது தானே சகலமுமாக இருக்கும் தெய்வத்தை நமஸ்கரிக்கின்றுர், என ஈசன் அவதாரமான பாபா சொல்லு கின்றூர்.'' பாபா ஒரு முறை ''இந்த உலகம் முழுவதிற்கும் உண வூட்டி இரட்சிக்கும் எனக்கு உமக்கு உணவூட்டிரட்சிப்பது ஓர் கஷ்டமல்ல" என்று ஒரு சாஸ்திரிக்கு எழுதி இருந்தார். அவரே கொடுப்பவர், பாதுகாப்பவர், சகல கஷ்டங்களுக்கும் நிவாரண மாக இருப்பவர். அவர் சர்வலோகத்திற்கும் அடிப்படை ஆதா ரமாயிருப்பவர். பிரம்மமே எல்லாம் ஆயிற்று. இவை எல்லா வற்றையும் படைத்து எல்லாவற்றினுள்ளும் வாழ்கின்ரூர். எல்லாம் சிவமயம். எல்லாம் சாயிமயம். சர்வம் பிரம்ம மயம்.

இ-ள்: ஒங்காரரூபத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேன்மைகளே உடையவரும் சர்வத்துக்கும் அடிப்படை ஆதார மாக இருப்பவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

### 50. ஒம் ஸ்ரீ சர்வஹ்ருத் வாசினே நம.

் உள்ளத்தின் உள்ளே நின்ற கருவே என் கற்பகமே'' என்னும் தேவாரத்தை நினேந்து பாருங்கள். எமது இருதய கம லத்திலிருந்தே எமது நினேவுகளெல்லாம் எழுகின்றன. எமது

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

8

உள்ளம் அங்கேதான் இருக்கின்றது. அதற்குக் கருவாய் இருப் பது ஈசன். இருதயமென்பது நாங்கள் சாதாரணமாக நினேக்கும் உடம்பின் ஒரு பாகமாகிய இரத்தசுத்தி அவயம் அல்ல என் பதை இங்கு கவனிக்கவேண்டும். இருதயத்திலுள்ள ஆசாபா சங்கள் ஒழிந்ததும் மனிதன் பிரமமாகின்ரூன் எனக் கதோப நிஷதம் சொல்லுகின்றது. ஆனந்த ஸ்வரூபியாகிய ஆத்மா இருத யாகாசத்தில் உள்ளது. அங்குள்ள ஐயப்பாடுகள், காமக்குரோ தங்கள் முதலியவற்றை அகற்றிஞல்தான் சசீன அங்கு காண முடியும். பரிசுத்தமான இருதயமுள்ளவர்கள் அதிர்ஷ்டமுள்ளோர். ஏனெனில் அவர்கள் தெய்வத்தைக் காண்பார்கள் என பைபேள் நூல் சொல்லுகின்றது.

''ராஜ்யம் முழுவதும் அரசனுடையதாக இருந்த பொழுதும் அவன் தங்க விரும்பும் போது எல்லா இடத்தி லும் தங்கமாட்டான். கல் முள் இல்லாவிடத்தும் ஒப்பரவான இடத்தும் நிழலுள்ள இடத்தும் பார்த்துத் தங்குவான்'' என பாபா கூறியிருக்கிருர். அதுபோலவே ஈசனும் சுத்தமான நெஞ்சில் கருணேயுள்ள நெஞ்சில் காட்சியளிப்பான். எமது மனதைச் சுத்தமாக்க பாபா எமக்கு அளிக்கும் தூண்டுதலும் இதுவே. எமது மனதை அழுக்காறு முதலியவற்றினின்றும் சுத்தப் படுத்திரைல் அவர் அங்கிருப்பதைக் காணலாம்.

இ-ள்: ஒங்காரத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேம் பாடுகளே உடையவரும் எல்லாஜீவராசிகளின் உள்ளத்தின் உள்ளே இருப்பவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 51. ஒம் ஸ்ரீ புண்யபலப்ரதாய நம.

புண்யபலன் என்பது நாம் செய்யும் நற்காரியங்களீனுல் உண்டாகும் வீளேவு. மற்றவர்களுக்கு நன்மையைச் செய்யும் பொழுது நமக்கும் நன்மை உண்டாகுறது. வீரும்பத்தகாத கெட்ட காரியங்களே மற்றையோருக்குச் செய்தால் எமக்கும் கேடுதி நேரீடுகின்றது. நற்காரியங்களேச் செய்தால் நன்மை யுண்டாகிறது. உடனுக்குடன் நடவாவிட்டாலும் என்னே ஒரு காலம் நடக்கின்றது. அவன் சங்கல்பத்தினுலேயே இவையெல் லாம் நிகழ்கின்றன. இந்நிகழ்ச்சிகளின் அனுபவத்தைக் கொண்டு உயிர்கள் வீடுபேற்றையடையும் பாதையில் முன்னேறுகின்றன.

''அருள் பழுத்த பழச்க<mark>வையே கரும்பே தேனே</mark> ஆரமீர்தே என் கண்ணே அரியவான பொருளணத்தும் தரும் பொருளே''

எனத் தாயுமானவர் பாடி இருக்கின்ரூர்.

எமது புண்யபலளுல் உண்டாகக்கூடிய அரிய பொருள்க ளேயும் அனுபவங்களேயும் அவன் அருள் கொண்டே பெறவேண் டும். அவன் அருள் கிடைத்தால் கிடைக்கும். இதையே இறை வன் மக்களுக்குப் புலப்படுத்துமாறு சத்ய சாயி அவதாரத்தி லும் வெளிப்படுத்துகின்றூர். ஸ்வாமி அமிர்தானந்தா தனது திறிய ப**ராயத்தில் ஏழு வயதில் 4**1 நாட்களாக கணபதி ஒமம் எனப்படும் ஓர் யாகத்தைச் செய்தார். வேதாகம முறைப்படி இந்த யாகம் முடிவடையும் நேரத்தில் விக்ளேஸ்வரப் பெரு மான் பிரத்தியட்சம் அளிக்கவேண்டும். அப்பலன் அந்த நேரத் இல் அமிர்தானந்தருக்குக் கிட்டவில்லே. ஆனுல் அவரது வயோ இப காலத்தில் 85-ம் வயதில் பகவான் சத்ய சாயிபாபாவைச் சந்தித்தபோது பகவான் அந்த யாகத்தை நினேவூட்டி தானே விக்னேஸ்வரர் என்று அமிர்தானந்தருக்கு விளங்கும்படியாக அருளி ஞர். விக்னேஸ்வர சொரூபம் காட்டி என்னோ பகவான் கரு?ண ஆன்டாண்டு காலம் கல்லாய் சமைந் திருந்த அகலிகைக்குத் தன் பாதஸ்பரிசத்தால் விமோசனம் அளித்த இராமாவதாரத்தின் நினேவுண்டாகவில் லேயா? இவை பெயல்லாம் அவர் கருணேயல்லவா?

இ.ள்: ஒங்காரத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேம்பாடு கள் உடையலரும் கிடைத்தற்கரிய புண்யபலன்களே எமக் களிப்பவருமான தெப்வமே உமக்கு நூல் சாரம்.

#### 52. ஒம் ஸ்ரீ சர்வ பாபக்ஷய கராய நம.

சர்வபாபக்ஷய கராய என்றூல் எல்லாப் பாபங்களிறைலும் உண்டாகும் தீமைகளேயும் ஒழிப்பவர் எனலாம். பகவத் கீதை யில் கிருஷ்ண பகவான் 'தமது ஆசைகள், நினேவுகள், செயல் கள், சொற்கள் முதலியனவற்றையெல்லாம் எனக்கே அபயம் கொடுப்பவனுக்கு எல்லாப் பாபங்களேயும் அழிக்கின்றேன்" எனக் கூறியிருக்கின்றூர். ''கூறுமடியார்கள் வினேதீர்க்கு முகம் ஒன்றே'' என நாங்கள் முருகவே வணங்குகின்றேம். பாபாவும்

தன்னிடம் சரணுகதி அடைந்தவர்களேக் காப்பாற்றுகிருர். எந்தக் கொடிய பாலிக்கும் நம்பிக்கை ஊட்டுகின்றுர். பாவம் என்ரென்றில்லே என்கிரூர் பகவான். அறிய மையின் விளேவே அப்படிச் சொல்லப் படுகின்றது. மனிதன் தனது உயர்ந்த ஆத்ம சக்தி தன்னே எதிர்பார்த்திருக்கும் நற்கதி, மேல்நிலே முதலியவற்றை அறியாதிருத்தலால் இப்படிச் செய்கிருன். ஒருவன் தன்னேப் பாபி என்று சொல்வதை பகவான் அங்கீகரீய் பதில்லே. எமக்குள்ளெல்லாம் அடிப்படையாக சாயி இருக்கும் பொழுது நாம் பாபி என்று சொல்லலாமா? அறியாமையினுலோ, மனே பலம் போதாமையினுலோ பிழை இனிசமல் அப் களேச் செய்தால் அதற்கு மனம் வருந்தி படிப் பிழை ஏற்படாத வண்ணம் திட சித்தம் செய்து அதற்கு வேண்டிய பலத்தைக் கொடுக்கும்படி ஈசனே வேண்டித் துதித் துப் பிராயச் சித்தம் செய்ய வேண்டும் என பகவான் சொல்லி யிருக்கின் ரூர்.

''சிவசிவ வென்றிடத் தீவி'ன மாளும்''

எனத் திருமூலர் பாடியிருக்கின்றுர்.

இ-ள்: ஓங்காரத்தின் உட்பொருள் ஆனவகும் மேன்மை களேயுடையவரும் சரண் பகுந்தோரின் சகல பாபங்களேயம் ஒழிப்பவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

### 53. ஒம் ஸ்ரீ சர்வரோக நிவாரிணே நம.

ரோகங்களனேத்தையும் அறுப்பவர் ஈசன். அடியாருறும்

> ''கூற்றுயினவாறு விலக்ககலீர் கொடுமைபல செய்தன நானறியேன் ஏற்றுயடிக்கே இரவும் பகலும் பிரியாது வணங்குவன் எப்பொழுதும் தோற்றுதென் வயிற்றின் அகம்படியே குடரோடு துடக்கி முடக்கியிட ஆற்றேன் அடியேன் அதிகைக்கெடில வீரட்டானத்துறை அம்மானே'' Digitized by Noolalfam Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

எனத் திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள் தமக்கு வந்த சூலே நோயை மாற்றும்படி திருவதிகை வீரட்டானரை நோக்கிப் பாடிச் சுக ஈசன் தனது சத்யசாயி அவதாரத்திலும் மடைந்தார். எல்லாவற்றிலும் கொடிய மாற்றமுடியாத பிறவித் துன்பத்தை வைத்தியராகத் தொழில் புரிகின்றூர். ant நீக்கும் பரம மனிதருக்குண்டாகும் சிறிய நோய்களேத் தீர்ப்பதில் விந்தை யில்லே. ஈசனிடம் நாடவேண்டிய மனம் பிணியுண்டாகும் போது தேகத்தையும் புலன்களேயும் நோக்குகின்றது. ஆகையினுல் தம் மிடம் அடைக்கலம் அடைபவர்களுக்கு நோய்களேத் தீர்த்து வைத்து அவர்களே ஈசனேச் சுந்திக்கச் சந்தர்ப்பம் அளிக்கிருர். அவர் கையினுலோ அவரது படங்களினுலா கிருட்டிக்கப்படும் விபூதி மனிதனுடைய எல்லா தோய்களேயும் போக்குகின்றது. ் மனிதர்களுடைய தேக வியாதியைத் தான் நீக்குவது, அவர் கள் தங்களேப் பீடித்திருக்கும் மாயையின் வியாதியை அறிந்து அதிலிருந்து விடுபடவேண்டும் என்பதற்காகவே", என பாபா சொல்லுகின்றூர். இந்த வருத்தத்திலிருந்து விடுபட விரும்பு வோருக்கு உண்மையறிவு, முறையான நினேவு, சரியான] செயல் முதலிய நன்மைகளேயடையும் ஆற்றலேப் பெற உதவி அளிக்கி mai.

இன்: ''ஒங்காரத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேன்மை களே உடையவரும் அடியார்க்கு எல்லா ரோகங்களேயும் தீர்ப்ப வருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்''.

#### 54. ஒம் நீ சர்வ பாத ஹராய நம.

பாத என்னுமிடத்தில் ப என்பது ஆங்கிலத்திலுள்ள b யீனது உச்சரிப்பைப் பெறவேண்டும்.

பாத என்றுல் வாதை, துன்பம், அல்லல், அபாயம் என்பவற்றைக் குறிக்கும். ஹராய என்றுல் இவற்றை வீலக்கு பவர் எனலாம். அடியவர் அல்லல் நீக்கிஞர் ஆண்டவன் என் பது எமது சமய குரவர்கள் சரித்திரத்திலே மலியக்கிடக்கின் றது. சமணர்கள் சூட்சியால் திருநாவுக்கரசர் கல்லோடு கட் டப்பட்டுக் கடலில் தள்ளப்பட்டார். அவர் நமச்சிவாய என் னும் திருவைந்தெழுத்தை ஒதிக் கரை சேர்ந்தார். இதை- ''கல்லிஞேடெணேப் பூட்டி அமண்கையர் ஒல்லே நீர்புக நூக்க என் வாக்கிளுல் நெல்லும் நீள் வயல் நீலக்குடியான் நல்ல நாமம் நவிற்றி உய்ந்தேனென்''

என்னும் பாவிஞல் விளக்கியுள்ளார். சத்ய சாயி பகவானும் இப்படியான அபாயங்களேயும் அல்லல்களேயும் நீக்கி வருகின் ரூர்.

1962-ம் ஆண்டில் பாரததேசம் முழுவதற்குமே Gar ரிஞல் வாதையுண்டாகியது. அவ்வருடம் நவம்பர் 23-ம் திகதி பகவானின் பிறந்ததினக் கொண்டாட்டத்தின் மகிழ்ச்சியை சீன ஆக்கிரமிப்பாளர் கெடுக்கமாட்டார்களைனக் on Dont. 22-ம் திகதி இரவு முன்னேறிக் கொண்டிருந்த சீனப் படை எவ் வித காரணமுமில்லாமல் மர்மமாகப் பின் வாங்கிச் செல்லக் தொடங்கின. 1965-ம் ஆண்டு தசராக் கொண்டாட்டத்திற்கு பகவான் பல ஆயத்தங்களேச் செய்தார். அப்பொழுது இந்திய பாக்கிஸ்தான் கலவரம் இருபகுதியினரின தும் ஆக்கிரமிப்பு நடந்து இந்தப் போர் நிறுத்தப்படும் கொண்டிருந்தது. பகவான் எனக் கூறிஞர். சர்வதேச மகாநாடும் போர் புரியும் இரண்டு தேசங்களும் முழு உலகமுமே ஆச்சரியப்படக் கூடிய நிலேயில் தசராவிற்கு இரண்டு நாட்களுக்கு முன் சமாதானம் நிறுவப் பட்டது. பல சந்தர்ப்பங்களில் அநேக முறைகளில் இறிப அபா யங்களான மழை, காற்று முதலியனகூட பகவான் அருளால் திறுத்தப்படுகின்றன. தனிப்பட்ட அன்பர்கள் எத்தனேயோ காப்பாற்றப்படுகின்றனர். எங்கேயாவது இடர்களிலிருந்து யாராவது தனது இருதய பூர்வமான முழு நம்பிக்கையுடனும் தன் பெயரைக் கூவியழைத்தால் அங்கு நான் உதவி செய்வேன் என பாபாவே கூறியிருக்கின்றூர். ''என்னுடைய அடியார்களேக் இகடுதி அடையவிடேன்", என சிருடியிலும் கூறியிருக்கின்றூர்.

இ-ள்: ஒங்காரத்தின் உட் பொருள் ஆன வரும் மேம்பாடு கள் உடையவரும் அடியார்க்குண்டாகும் சகல அல்லல்களேயும் நீக்குபவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

### 55. ஒம் ஸ்ரீ அனந்த நுதகர்த்தயே நம.

அனந்தம் என்றுல் முடிவில்லாத எனலாம். நுதி என்பது புகழ். கர்த்தயே-காரணமாயிருப்பவர். எல்லேயில்லா அப்பனுக் குப் புகழும் எல்லேயில்லாதிருப்பது இயல்பே. இப் புகழைப் பாடாத அடியார் இலர்.

> \*வேதப் பொருள் பாடி அப்பொருளாமா பாடிச் சோதித்திறம் பாடிச் சூழ் கொன்றைத் தார் பாடி ஆதி திறம் பாடி அந்த மாமா பாடி"

எனப்புகழ் பாடிஞர் மணிவாசகர். கர்த்தர் என்றுல் எல்லா வற்றிற்கும் காரணராயிருப்பவர் என்றே கூறவேண்டும். படைத் தல், காத்தல், அழித்தல்; பிரம்மா, விஷ்ணு, ருத்திரர்களின் செயல்கள். இம் மும்மூர்த்திகளும் பரமாத்மாவில் அடக்கம், அப்பரமாத்ம தத்துவத்தின் அவதாரமாக விளங்குபவர் பக வான் பாபா. அவரே சிவதத்துவமாக விளங்கிய தத்தாத்ரே யர். அவர் ஒய்வில்லாது ஏழைகள் நோயாளர் துன்புறுவோர் ஆத்ம ஈடேற்றத்தை, நாடுவோர், பக்தி செலுக்துவார் அண் அருள்மழை பெய்துகொண்டேயிருக்கிறார். வருக்குமே UT மாத்மா மறைவிடமாக இருந்து செய்யும் தொழி&லயே .ബ ബ ரது அவதாரம் வெளிப்படையாகச் செய்தின்றது. அதனுல் அவரைப் புகழ்வோர்க்கும் எல்லேயில்லே. அவர் புகழுக்கும் எல்லேயில்லே. அவரது புகழான தொழிலுக்கும் எல்லேயில்லே.

இ.ள்: ஓங்கார ரூபத்தின் உட்பொருளானவரும் மேன்மை கள் உடையவரும் எல்லாப் புகழ்களுக்கும் மேலானவருமான இறைவனே உமக்கு நமஸ்காரம்.

### 56. ஓம் ஸ்ரீ ஆதி புருஷாய நம.

ஆதி என்ருல் முதலில் எனப்படும். புருஷ என்பது எங்க ணும் பரவியிருக்கும் பரம் பொருளேக் குறிக்கும்.

''ஆதியும ந்தமும்இல்லான்-தம்பி` ஆதியும் அந்தமும் உள்ளான்"

என யோக சுவாமிகள் பாடிஞர்கள்.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org இந்த ஆதியில்லாத பரம் பொருள் சிவனும் சக்தியுமாகி நின்று பிரபஞ்சமாயும் பிரபஞ்சத்திற்குக் காரண கர்த்தாவா யும் இருக்கின்றது. ஆகையால் ஆதிபுருஷர் என்னும் பொழுது அன்றும் இன்றும் என்றும் எல்லாத் தோற்றத்திற்கும் காரண ராய் அடிப்படையாய் விளங்குபவர்ளனக் கொள்ள வேண்டும்-பகவான் ஸ்ரீ சத்திய சாயி பாபாதானே சிவ சக்தி அவதாரம் என வெளிப்படுத்தியிருக்கின்றூர்.அவர் எல்லாவற்றிற்கும் அடிப் படையாக ஆதாரமாக இருக்கின்றூர். எங்கெங்கும் கண்கள் எங்கெங்கும் முகங்களாக இருக்கின்றூர். மக்கள் அவரிடம் போகும் போது ''தான் உங்கள் மனதில் புகுந்து உங்கள் இருக்கின்றேன். எல்லாவற்றையும் அறிகின்றேன் என்கிறுர் எமது நின்வுகள் எண்ணங்களுக்குப் பிறப்பிடமும் அவரே.

சக்தியின் கலேகளே பல்வேறு தெய்வங்களாகக் 28 காட்சியளிப்பன. சகல தெய்வரூபங்களும் தானே என்பதை பாபா வெளிப்படுத்தி இருக்கின்றூர் ரிஷிகேசத்தில் கங்கைக் கரையிலுள்ள வசிட்டர் குகையில் வசித்து வந்த புருஷோத்த என்னும் தவசிரேஷ்டருக்கு பத்ம நாபஸ்வரூபம் மானந்த al et தானே காட்டிரைர். ஹம்பியில் விரூபாட்சர் கோவிலில் அங்கு பிரார்த்தனேக்குச் சென்ற பாட்சர் என்பதை Set தமையனருக்கும் மற்றையோருக்கும் புலப்படுத்தும் பொருட்டு விருபாட்சரின் கோவில் மூலஸ்தானத்தில் சத்ய சாயிஸ்வரூப தரிசனம் கொடுத்தார்.

ஓங்கார ரூபத்தின் உட்பொருளானவரும் மேம்பாடுகளே யுடையவரும் எமக்®கல்லாம் அடிப்படைப் பொருளாயும் உயிர்க் குயிராயும் நிற்பவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

### 57. ஒம் ஸ்ரீ ஆதி சக்தயே நம.

சிவபெருமான் செயல்களும் அம்மை செயலாக ஒதப்படு வது ஆணும் பெண்ணும் அலியும் அல்லாத பெருமானின் வேற் றுமையின்மையை விளக்குவதற்கேயாகும். அவன் கருணே வடி வாகி ஆன்மாக்கள் கடைத்தேறும்படி பீரபஞ்சத்தைப் படைக் கும் பொழுது சக்தி ரூபத்தைக் காண்கிறேம், இதையே-

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

''ஆரணி சடைக் கடவுள் ஆரணி எனப் புகழ அகிலாண்ட கோடி சன்ற அன்னேயே பின்னேயும் கன்னியென மறை பேசும் ஆனந்தரூப மயிலே''

எனத்தாயுமானவர் பாடியிருக்கின்றூர், சிவசக்தி அவதாரமாகிய சத்ய சாயி பாபாவும் ஆண் பெண் என்னும் விகார நிலே களுக்கப்பாற்பட்டிருக்கும் நிலேயைக் குறித்தே சாயி மாதா என்றும் சாயி பிதா என்றும் வணங்கப்படு**கெ**ன்ருர். பகவானே பெண் அடியார்களுக்கு பிரசாந்தி நிலேயத்தைக் குறிக்து இத உங்கள் தாயில்லம் எனக் கூறுவதுண்டு. நவராத்திரிக் கொண் டாட்டம் ஆதி சக்தியின் ரூபங்களான துர்க்கை லஷ்மி சரஸ் வதியெனும் தெய்வங்களுக்குரியது. இதில் பாபாவே அத் தெய் வங்களின் சார்பாகப் பூசைகளே ஏற்கின்றுர். சரஸ்வதியின் சார்பாக வித்வான் மகாசபையில் அக்கிராசனம் வகிக்கின்றுர். துர்க்கையாக வேதயாகத்தில் தலேமை தாங்குகின்றுர். லஷ்மி யாக அடியார்க்கு அள்ளி வழங்குகின்றுர். பெலயீனமுற்றோர் குறைபாடுள்ளோர் செல்வம் கல்வி அதிகாரம் முதலியவற்றுல் மயங்கி நிற்போர் முதலியோரைக் குறைபாராட்டாது தாயி வழிகாட்டுகின் ரூர். னும் அன்பு காட்டி நல்வழி அடைய பெண் அடியார்களில் சிலருக்கு மகாலஷ்மியாகவும் கௌரியா கவும் தரிசனம் அளித்திருக்கின்றுர்.

இ-ள்: ஒங்கார ரூபத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேம் பாடுகள் உடையவரும் அண்ட சராசரங்களுக்கெல்லாம் அடிப் படைச் சக்தியானவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 58. ஒம் ஸ்ரீ அபருப சக்தினே நம.

அபரூப என்றுல் அபூர்வமான, காணக் கிடைக்காத, ஆனந்த மயமான, தனிப் பண்பான, எனக் கொள்ளலாம் நரியைக் குதிரைப் பரியாக்கித் தென்னவன் மதுரையைப் பித்தேற்றிய பெம்மானின் அவதாரமாகிய சத்திய சாயிபாபா வின் அபூர்வ சக்தியை அறிந்தோரே அறிவார். இத் தெய்வீக சக்தியை மாயையின் கண் வசப்பட்ட மனிதர்கள் கடைத்தேற வெளிப்படுத்துகின்றுர்.

9

கிருஷ்ண பரமாத்மாலின் பின் சாயி அவதாரத்திலேயே இவ் விந்தைகளேக் காண்கின்றோம். எல்லா இருதயங்களிலும் வசிக்கின் நமையால் எமது ஒவ்வொரு நினேவையும், செயலே யும் அதன் உற்பத்தி ஸ்தானத்திலேயே அறிகின்றூர். எங்கும் உள்ளவர். ஆகையினுல் வெவ்வேறிடங்களில் தனது சாயீரூபத் துடன் தோற்றபளிக்கின்றூர். ஒவ்வொருவருக்கும் எது Dava தென அறிந்திருப்பதால் அவரவருக்கேற்ப அருள் செய்கின் ழூர். சிருடியில் தானே வாசுதேவன் என வெளிப்படுத்தினூர். "நானே மகாலஷ்மி நானே பண்டரீபுரத்தின் விட்டோபா தெய்வம், நானே கலைபதி, நானே தத்தாத்ரேயர், நாணே கிருஷ்ணு இச்சடாசரங்களெல்லாம் எனக்குள் அடக்கம். நான் அரூபியாய் எங்கும் இருக்கின்றேன். இங்கு காணப்படுவதெல் லாம் எனது ரூபம், ''என்று கூறிய சிர்டி சாயிபாபாவும் தற் போது நமக்குத் தோற்றம் அளிக்கும் உண்மைத் தெய்வழும் கந்தையும் ஆகிய சத்ய சாயி பாபாவும் ஒன்றே.

இ-ள் ஓங்காரரூபத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேம்பாடு கள் உடையவரும் அபூர்லமான சக்திகளேக் கொண்டவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 59. ஒம் ஸ்ரீ அவ்யக்த ரூபிணே நம.

வியக்தம் என்றுல் வெளிப்படையானது. அவ்வியக்தம் மறை பொருளாயுள்ளது. ஈசன் ரூபமும் அரூபமுமாயுள்ளவர், ''அரு வமு முருவமாகி அநாதியாய் பலவாய்ீ ஒன்றுய் பிரமமாய் நின்ற சோதி,''எனத் திருமுறை கூறுகின்றது. அவ்யக்த ரூபத்தை மணிவாசகர்

**'**'சொற் பதம் கடந்த தொல்லோன்

உள்ளத் துணர்ச்சியில் கொள்ளவும் படா அன் கண் முதற் புலஞல் காட்சியும் | இல்லோன்''

எனத்திருவண்டப் பகுதியிற் கூறியீருக்கின்றுர். ஈசனின் வியக்த ரூபமே நாம் காணும் சத்ய சாயி பாபா அவரது அவ்யக்த ரூபமே நாம் காணமுடியாததும் அறிய முடியாதிருப்பதுமான சத்யசாயிபாபா. அவரது வியக்தரூபமான சத்ய சாயி ரூபத்தை வணங்குகின்றேம். அவருடைய அவ்யக்தரூபமான பரமாத்ம தத்துவத்தை வணங்கவேண்டும் என பாபா கூறியிருக்கின்றுர். ஆகையால் எத்திசைக்கும் ஈசனென்று எண்ணுவோமாக எங் கெங்கும் நாதனென்று வணங்குவோமாக

இ-ள்: ஓங்காரரூபத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேம் பாடுகளே உடையவரும் புலன்களுக் கெட்டாதிருப்பவருமான தெய்வமே உமக்கு எமது நமஸ்காரம்.

#### 60 ஒம் ஸ்ரீ காமக்ரோதத்வம்சினே நம.

காமம் என்ருல் இவ்வுலக காரியங்களில் ஆசை, குரோ தம் என்ருல் இவற்றைப் பெறுவதற்கோ அனுபவிப்பதற்கோ தடையாயிருப்பவற்றில் வெறுப்பும் அதளுல் தீமை செய்ய உண் டாகும் விருப்பும் எனலாம். இவைக்குக்காரணம் பொய்யான உலகை மெய்யென்று நினேத்தல், இந் நினேவையழித்தற்கு சசன் கரு2ண உதவுகின்றது.

> பாசமான களேவார் பரிவார் பரிவார்க்கமுதம் அனேயார்

எனப் பாடிஞர் ஞான சம்பந்தர்.

ne no Alt

ஆசைக்கோர் அளவில்லே என்பது முது மொழி ஓர் ஆசை நிறைவேறுமுன்னரே வேறு பல ஆசைகள் உண்டாகின்றன. இத ளுல் விசனமும் குரோதமும் உண்டாகின்றது ''உங்கள் ஆசையை உண்மை நிலயான மோட்ச சுபீட்சத்தின் பால் ஏவுங்கள். நற் குணம், நற்பண்பு, தர்மம் என்னும் செல்வத்தை நாடுங்கள். அப்பொழுது குரோதம் உங்களே வருத்தமாட்டாது" 67 GW பாபா வழி சொல்கின்றுர் ' 'சுபீட்ச நில்வை நாடி ஜெபம், தவம். தியானம் முதலியவற்றில் ஈடுபட்டால் நானே உங்களுக்கு வழி காட்டுவேன்" என பாபா கூறியிருக்கின்றூர். நாம் இவ்வுட லல்ல நாம் ஆத்மா. நாம் எல்லோரும் பரமாத்மாவுள் அடங்கி யிருக்கும் ஒரே | பொருள். எல்லோரும் சாயிரூபம்; எல்லாம் அவனே; ஒம்தத் சத் என்னும் உண்மையிற் தெளிவோமாயின் எமக்கெதிரே வேளுருவரில்லர். எமக்குக் காமமும் குரோத மும் பாராட்ட இடமில்லே.

இ-ள் ஒங்காரத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேம்பா டுகள் உடையவரும் காமக் குரோ**தத்**தை அழிப்பவருமான தெய் வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

### 61. ஒம் ஸ்ரீ கனகாம்பர தாரிணே நம.

கனகாம்பரம் என்ருல் பொன் ஆடை. தெய்வத்தின் அணி, உடை முதலியலற்றைப் பாடிப்பணிவது அடியார் மரபு. ''தோடுடைய செவியன்''

என்றூர் ஞான சம்பந்தர்.

''மருவார் கொன்றைமதி சூடி"

என்றூர் சுந்தரமூர்த்தியடிகள். பொன்னம்பலவாணன் எனச் சிதம்பரேசனே அழைப்பர்.

கிருஷ்ண பரமாத்மாவை பீதாம்பரதாரி எனவணங்குவர். இது போல பசவான் பாபாவும் பொன்னிற ஆடை அணிபவர் என இங்கே வணங்கப்படுகின்றுர். இது தெய்வங்களுக்கு வழக் சாத்தப்படும் மஞ்சள் ஆடை, சரிகை சுமாகச் முதலியலற் றைக் குறிக்கின்றது. பாபா மஞ்சள் அல்லது காவி நிறங்க ளூடைய நீண்ட அங்கி அணிந்து உள்ளே அதே நிறமான வேஷ்டியை அணிகிருர். அது பட்டாகவோ பருத்தியாகவோ இருக்கலாம் அவர் சிருடியிலும் இந்த நீண்ட அங்கியை அணிந் தார். நிறம் அணிவது அவரைத் தரிசிக்க விரும்புவோர் அவரை வேரூக அறிவதற்கு உதவுகின்றது. எப்படியிருப்பினும் தெய்வத்தின் மேனியும் தெய்வத்தின் உடையும் அடியாருக்குப் பொன்னல்லவா.

''பொள்ளுர் மேனியனே'' எனத் தேவாரம் பாடி நாங்கள் எத்தனே முறை வணங்கு கின்றேம்.

இ-ள்: ஒங்கார ரூபத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேம் பாடுகள் உடையவரும் பொன்னுடை போர்த்தவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

### 62. ஒம் ஸ்ரீ அத்புத சர்யாய நம.

அத்புத சர்யாய என்றுல் அற்புதமான, முன் காணப் படாத ஆச்சரிய கரமான செயல்களேச் செய்பவர் et en il பொருள்படும். ஆண்டவன் செயல்களெல்லாம் அற்புதமான வையே, அவர் தம் அடியார்களுக்காகப் புரிந்த அற்புதங்கள் பெரிய புராணம் நிரம்பக் காணலாம். குன்றையூர்க் கிழார் என்பார் சுந்தரமூர்த்தி நாயனுரின் திருவமுதுக்கு நெல் கொடுப் பது வழக்கம். ஒரு முறை கிழாருக்கு நெல் கிடைக்கவில்லே. அவர் மனம் வருந்தினுர். அவர் கனவிலே இறைவன் தோன்றி ஆரூரனுக்காக உனக்கு நெல் அளித்தோம் எனப் பகர்ந்தார். அன்றிரவே கிழார் இல்லத்தில் நெல் மலேபோலக் குவிந்தது. இதை அறிந்து அங்கு சென்ற சுந்தரமூர்த்தி நாயனர் சுவன் ஆட்களேப் பெற்று இதைத் அருளாவேயே இருவாரூருக்கு எடுத்துச் செல்ல வேண்டும் என நினேத்தார். அவர் திருக் கோளிலி என்னும் கோவிலே அடைந்து அங்கு நீள நினேந்தடி யேன் என்னும் திருப்பதிகம் பாடி ' ஆளிலே எம் பெருமான் அவை அட்டித்தரப் பணியே" என வேண்டிஞர்.

அன்றிரவே சிவபூதங்கள் நெல் முழுவதையும் தூக்கிச் சென்று திருவாரூரிலுள்ள ஒவ்வொருவர் வீட்டிலும் குவிக்கு விட்டன. இது போல அவதாரபுருஷர் பாபாவும் எத்தனேயோ அற்புதமான காரியங்களே அடியாருக்காகச் செய்து கொண்டி ருக்கிறூர். வேறூரிலிருந்து அவரிடம் போக வழியில்லேயே என்ற வருந்திய அன்பருக்குப் பிரயாணத்துக்குரிய செலவை மர்ம மாய்க் கொடுத்து வைக்கின்மூர். இந்தியாவிலுள்ள எத்தனேயோ அடியார்களின் வீடுகளில் விபூதி, குங்குமம், சந்தனம், தேன், அமிர் தம் முதலியனவற்றைத்தமதுபடங்களிலிருந்தோ அங்குள்ள வேறு தெய்வங்களின் படங்கள் சிலேகளிலிருந்தோ சொரியச் செய்து ஆனந்த பரவசமாக்குகின்றூர். ஓரிடத்தில் ஒரூரில் இருக்கும் போது வெகு தொலேவில் உள்ள வேறோர் ஊரில் அடியார் முன்தோன்றி பஜனேகளில் பங்கு பற்றுகிறுர். உணவு அருந்துகிறூர். ஒரு முறை இப்படியாக வெங்கடகிரியில் 夏西苏 கும் போது கேரளாவிலுள்ள மாஞ்சேரியென்னும் இடத்தில் அன்பர்கள் பஜனேயில் பங்குபற்றிஞர். அவர் அடியார்களே

ஆசீர்வதிக்க விரும்பும்போது தபால்கள், தந்திகள், தொலே பேசிசள் யாவுமே மர்மமாக இயங்குவதை அடியார்கள் அறிவர்

இ-ள்: ஓங்கார ரூபத்தின் உட் பொருள் ஆனவரும் மேம் பாடுகளே உடையவரும் அற்புதமான செயல்களேச் செய்பவரு மான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 63. ஒம் ஸ்ரீ ஆபத் பாந்தவாயநம,

ஆபத்து என்றுல் அதன் கருத்து எமக்கு நன்றுய்த்தெரி யும். இவைகள் முன்னெச்சரிக்கையுடனும் இல்லாமலும் எமக்கு வரும் இடர்கள் துன்பங்கள் எனலாம். சிவபெருமான் தன்னே அடைக்கலம் புகுந்த மார்க்கண்டேயருக்குப் பதினைம் பராயத் தில் வர வேண்டிய மரணமெனும் ஆபத்தைத் தடுத்தாண்டார். விஷ்ணுவின் அவதாரங்கள் அடியார்க்கு நேரும் ஆபத்தைத் தீர்க்குமுகமாகவே இருந்தன. சாயி அவதாரமும் அப்படியே ''முற்காலத்தில் அசுரர்கள், கொடியவர்களே அழிப்பதற்கு அவதாரங்கள் தோன்றின. இப்பொழுது இத்தீய (क ब्ला गांग கள் எல்லா இடங்களிலுமே பரவியிருக்கின்றன, இந்த ஆபத்தை ஒழித்து சஞ்தன தர்மத்தை வளர்க்கவே சத்ய சாயி அவதா ரம் எடுத்திருக்கிறேன்" என பாபா கூறுகின்றுர். இதை விட அடியார்களுக்கு நேரிடும் எத்தனேயோ கஷ்டங்களே LITLIT தீர்த்து வைக்கிறூர். ஓர் பக்தர் இரு லழிப் புகையீரதப் பாதை வழியால் யைக் கடக்க முயற்சித்தார். அப்பொழுது ஒரு வந்து கொண்டிருந்த மின்சார வண்டியைக் காண வில்லே. ஆனுல் ·இதோ! உனக்குப் புத்தியிருக்கிறதா' எனத் தெலுங்குப் பாஷை யில் பாபாவினுடைய குரல் அவர் காதில் பட்டது. அவர் எடுக்க காலேப் பின்வைத்து உயிர் தப்பிஞர். சால்ஸ் பென் என்ப வர் அமெரிக்காவில் விமானத்தை ஒட்டிச் செல்லும்போது ·பெற்றோல்'' வீமானத்தின் முன் கண்ணுடியில் தெளிபட்டு அபாயத்தை உண்டாக்கியது. அப்பொழுது அவருக்கு பாபா விமானத்தினுள் தரிசனம் கொடுத்தார். அது கண்ட ''பென்' தான் மன நிம்மதியுடன் விமானத்தை இறக்கிஞர் என AM

வித்திருக்கின் மூர். பாபாவின் அருளிஞல் மோட்டார் விபத்தி லிருந்து ஸ்ரீ சிதம்பரய்யர் என்னும் அனந்தப்பூர் நியாயவாதி தவிர்ச்கப்பட்டார். இப்படியான அவர் கருணேயான செயல் களுக்கு எல்லே யில்லே.

இ-ள்: மேப்பாடு சனே உனடயவரும் ஆபத்துக் காலத்திலே எமக்குற்றவராய் அருள் புரிபலரும் ஒங்காரத்தினுட்பொருளா வைருபாலை தெய்லமே உப்பை வணக்குகின்னேம்.

#### 64. ஒம் ஸ்ரீ ப்ரேமாத்மனே நம.

பிரேபை பென்ருல் தெட்வீசு ஆன்பு. ஆத்பனே என்றுல் இவ்வன்புக்கு ஊற்றுயிருப்பவரே எனைாம்.

்பேராது நீன்ற பெருங்கருணோப் பேராறே"

என்றுர் மணிவாசகர் எமக்கு அன்னே தந்தை ເມຂີ່ສາ ສາ மக்கள் அன்பு பாராட்டுகின்றனர். இந்த அன்புச்செக்லாம் ஊற் ருனவர் இறைவன். இறைவன் அமைபே இப்படியான பல ரூபங் சளில் எப்மை வந்தடைகின்றது. ஆசையீன் இறைவன் அவதா ரமாகிய பசவானும் அன்பின் ஊற்றுய்த் திகழ்கின்றுர் என்பது தெளிவுபட விளங்குகின் றது. பசியிலும் பட்டினியிலும் கஷ்டத் திலும் உழல்பவருக்குக் கருணே காட்டுகிறுர். எளியவர்க்கும் இனியலர்க்கும் சாதுக்களுக்கும் சந்நியாசிகளுக்கும் அன்பை அளிக்கிறூர் ் உங்கள் பாரங்களேயும் கஷ்டங்களேபும் என்னி டம் கொண்டுவாருங்கள், ஆனந்தத்தையும் தருப்தியையும் என்னிடமிருந்து பெற்றுச் செல்லுங்கள்'' எனக் கூறுகிருர் பக அவருடைய பிள்ளேகள் வயதானவரோ குழந்தைகளோ வான். எந்த நாடோ எந்த ஊரோ அவர்கள் கஷ்டப்படுவதை பாபா விரும்புவதில்லே. "பிரசவ காலத்தில் ஒரு தாய் எல்லாவித கஷ் டங்களே அனுபவித்தாலும் தன் பிள்ளேக்கு ஆபத்து நேரக் கூடாது என்றே விரும்புவாள். அப்படியே நீங்கள் எப்படி நடந் தாலும்என்ன கஷ்டங்களே என்னிடம் கொண்டு வந்தாலும் என்ன தொந்தரவை எனக்குக் கொடுத்தாலும் உங்கள் நன்மை யையே விரும்பி ஆசீர்வதித்து அனுப்புவேன்'' என பாபா In D யிருக்கின்றுர். இந்த சத்திய சாயி அவதா**ரத்தை எ**டுத்து மானி டச் சட்டை போர்த்து எமக்குக் காட்சி அளிப்பதே Mont a ருணே அல்லவா.

இ-ள்: மேம்பாடுகளே உடையவரும் கருணேயின் ஊற்றுன வரும் ஒங்காரத்தின் உட்பொருளான வருமான தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேம்,

#### 65. ஓம் ஸ்ரீ ப்ரேம மூர்த்தயே நம

ப்ரேம மூர்த்தியென்றுல் பிரேமையே உருவானவரே, பிரேமையின் அவதாரமே என்று கூறலாம். இறைவன் அரூப மாகவும் சொரூபமாகவும் திருவிளேயாடல் புரிந்து தன் பிரே மையை அள்ளி இறைக்கிருர். சுந்தர மூர்த்தி நாயஞர் சடங்கவி சிவாசாரியாரின் மகளே விவாகம் செய்ய மணக்கோலத்துடன் பெண் வீட்டையடைந்திருக்கும் போது அவரை பிரபஞ்ச வாழ்வில் வீழாது தடுக்க நினேத்த இறைவன் கிழப் பிராமண ரூபத்துடன் சென்று வாதாடிச் சுந்தரரை அடிமை கொண்டார்.

சாயி நாதன் ஒரு முறை ரேயபுரம் என்னும் இடத்திலுள்ள கண்பார்வையிழந்தவரை என்னும் டாக்டர் சாகன்லால் ரங்காராவோ என்னும் கண் வைத்தியரிடம் சத்திர சிகிச்சைக்கு அனுப்பீயிருந்தார். இந்நோயாளர் டாக்டர் ரங்காராவோ உட் பட வைத்தியர்களால் சத்திர சிகிச்சைக்குத் தகுதியற்றவர் என விலக்கப்பட்டவர். இவருடைய இரத்த அமுக்கம் 200 அலகுகள். இருதயம் விரிவடைந்து பலயீனமானது. கடுமையான சலரோகி, ஈரல் நோய்வாய்ப்பட்டது. இருபக்கங்களிலும் ஹேணியாநோய் உடையவர். ஆனுல் இது பகவான் சித்தம். நோயாளர் சிகிச் சைக்கு அனுமதிக்கப்பட்டார். வைத்தியர் கலவரம் அடைந்தார். தளதளத்தார். மனச்சோம்பலாஞர். நோயாளியின் முடிவும் தனதுபுகழின் முடிவும் வந்துவிட்டது எனக் கலங்கினூர். சடுதி யாக பாபா அவர் கையைத் தொட்டு சத்திர சிகிச்சை அறைக்கு வரும்படி அழைப்பதுபோல் இருந்தது. அவருடைய காவி அங்கி முன்னே படியேறிச் செல்ல வைத்தியர் பின் சென்றுர். நோயாளி திண நினூர். மூச்சு த் மேசையில் வளர்த்தப்பட்டிருந்தார். இரு தயம் படபடத்தது. அங்கேயே இறந்து விடுவார் போல் இருந்தது. என்னே அதிசயம்! **வைத்தி**யருடைய அங்கி கா<mark>வீ</mark> யாக மாறியது. அவர் கையணிகளும் அப்படியே. சத்திர சி<del>கிச்சை</del>யை வைத்தியரின் கைகளால் பாபாவே செய்து முடித் தார்.

பழையபடி உடைகளெல்லாம் வெள்ளேயாய் மாறின. வைத்தியர் அதிசயித்தார். அதே நேரத்தில் பிரசாந்தி நிலேயத் தில் தன்னேச் சுற்றியிருந்த அடியார்களேப் பார்த்து பகவான் சாகன்லாலின் சத்திரசுதிச்சை முடிந்துவிட்டது என்ருர். இவர் பிரேமையின் சொரூபமல்லவா?

இ-ள்: ஓங்கார ரூபத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும் மேம் பாடுகள் உடையவரும் பிரேமையின் சொரூபமானவரும் ஆன தெய்வமே உம்மை வணங்குகின்றேம்.

#### 66. ஒம் ஸ்ரீ ப்ரேமப்ரதாய நம.

ப்ரேமப்ரதாய என்றுல் அன்பை ஈபவரே அன்பை வளர்ப் பவரே எனக் கூறலாம். அன்பே எல்லா உயிர்களுக்கும் இன் பத்தைக் கொடுக்கும். அன்பே ஈசனிடம் பக்தியை உண்டாக்கி எமக்கு மோட்ச நிலேயை அளிக்கும். ஆஞல் அவன் அன்றி ஒர் அணுவும் அசையாது என்றபடி ஈசனிடம் கூட எம் நெஞ்சில் அன்பு எப்பொழுதும் உண்டாவதில்லே.

ஆமாறுன் திருவடிக்கே அகங்குழையேன் அன்புருகேன் பூமால் புணந்தேத்தேன் புகழ்ந்துரையேன்

என்று திருச்சதகத்தில் காண்கிறேம். ''கல்லேனுமையவொரு காலத்திலுருகுமென் கன்னெஞ்சமுருகவிலேயே'' எனத் தாயுமா னவர் புலம்பிஞர். ஆஞல் இவையெல்லாம் இறைவன் அருளால் கிடைக்கின்றன.

ஏனே நாடரும் தெரியொணுத நீ என்னே பின்னிதாய் ஆண்டு கொண்டவா ஊனே நாடகம் ஆடுவித்தவா உருகி நான் உ?னப் பருக வைத்தவா 10 Digitized by Noolaham Foundation.

noolaham.org | aavanaham.org

ஆனந்தாதீதத்தில் காண்கிறேம். இந்தப் பிரேமையை 67 687 அள்ளி வழங்கி வேரூன்றித் தழைத்தோங்கச் செய்கிரூர் பாபா! அவர் சனத்திரளில் பேசும்பொதெல்லாம் ப்ரேம ஸ்வரூபிகளே என்று அழைக்கின்றுர். எல்லா மக்களின் அடிப்படையும் இறை வனே. அங்கிருந்தே அன்பு ஊற்றெடுக்கிறது. அதை அவரே அந்தர்யாமியாய் நின்று ஜீவனுக்கு அனுபவரூபமாய் கொடுக் கிறுர். பாபாவும் அதே அந்தர்யாமியாகையால் அங்குள்ள அன் பெனும் ஊற்றைப் பிரவாகிக்கிருர். அவருடைய தூண்டுதலி ஞலே எத்தவேயோபிரிந்த சுற்றத்தினர், கணவன் மனேவி, மறு படியும் ஒன்று சேர்ந்து அன்புள்ளவர்களாக வாழ்கின்ருர்கள். எத்தனேயோ செல்லந்தாகள் ஏழைகளுக்குதவ முன் வந்திருக் கிருர்கள். தந்தையும் மைந்தனும் ஒன்று சேர்ந்தார்கள். தாய் தனே யனேப் பெற்றுள். சகோதரர்கள் ஒன்றுபட்டார்கள். எல்லோரும் தமக்குற்ற அனுபவத்தை நினேந்து நினேந்து கரம் கூப்பி பாபாவை வணங்குகின்றனர். இதுவே அவர் கரு2ீண. அவர் கொடுக்கும் அன்பெனும் பரிசு. இதஞல் தெய்வசிந்தையும் பக்தியும் உலகெல்லாம் வளர்கிறது.

இ-ள்: சகல சீவராசிகளின் நெஞ்சிலும் அன்பெனும் அமிர் தத்தை ஊறவைக்கும் ஓங்காரத்தின் உட்பொருளான மேன்மை கள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 67. ஓம் ஸ்ரீ ப்ரியாய நம.

ப்ரியாய என்றுல் யாவராலும் அன்புடன் விரும்பப்படுபவர். எல்லோருடைய மனதிலும் ஈடுபட்டிருப்பவர். எல்லோருடைய அன்பையும் பெற்றிருப்பவர்என்று கூறலாம். இம்மையில்மனிதன் விரும்பும் இன்பப் பேற்றையும் மறுமையில் ஈடேற்றத்தையும் கொடுக்கும் ஈசனிடம் யார்தான் அன்பு செலுத்தாதிருக்கக் கூடும்.

குனித்த புருவமும் கொவ்வைச் செவ்வாயிற் குமிண் சிரிப்பும் பனித்த சடையும் பவளம் போல் மேனியில் பால் வெண்ணீறும்

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### இனித்த முடைய எடுத்த பொற்பாதமும் காணப் பெற்றுல் மனித்தப் பிறவியும் வேண்டுவதே இந்த மானிலத்தே

என்கிறது திருவிருத்தம். அந்த இறைவன் அவதாரமான வான் சத்தியசாயி நாதனேயே இப்பாடல் நினேவூட்டுகின்றதே, அவருடைய அழகிய புருவம், அவர் சடாபாரம், கொவ்வைச் செவ்வாய், பவளமேனி, குமிண்சிரிப்பு, அவர் மேனியில் உதிரும் வெண்ணீறு, அவர் மென்மையான பாதங்கள் இவற்றையெல் லாம் கண்டு ஆனந்திக்க அவர் கடைக்கண் நோக்கைப்பெற எத்தனே கோடானுகோடி மக்கள் தவிக்கின்றுர்கள். கண்டா ரும் கேட்டாரும் இன்னெருக்கால் அவர் சிறப்பைக் காணவும் புகழைக்கேட்கவும் விரும்புகிறூர்கள். குழந்தை முதல் வயோதி பர் வரை, ஏழை முதல் செல்வர் வரை, நோயாளர் முதல் ஆரோக்கியமுடையவர் வரை, கற்றுக் கடைத்தேறிஞர். கல்லா தார், ஞானியர், யோகியர், யாவரும் அவரை அன்புடன் நேசிக் கிழுர்கள். அவரும் எல்லோரும் தன் பிள்ளேகள் நேசிக் ഞ கின்றூர். ஓர் செருப்புத்தைக்கும் செம்மான் தன் ஹடைய அன்பை பகவானிடம் செலுத்தினுன். ஏழை மக்கள் வாழும் அசங்கிதமான இடத்திலுள்ள தன் குடிசையில் எழுந்தருளும் அப்படியே பகவான் அங்கும் எழுந்தருளி படி கேட்டான். அவனுடைய அன்புக்கு அன்பைக் காட்டினுர். உங்கள் சந்தோ ஷமே எனது ஆகாரம் என்று கூறுகின்றூர். சந்தோஷம் சாந்த யென்னும் ஆகாரத்தை எல்லோருக்கும் அள்ளி இறைக்கின் றூர். அந்தக் கருனே வள்ளலின் அன்பில் யார்தான் கட்டுப்பட மாட்டார்?

).-ள்: மனித இனத்துக்கு மிகவும் பிரியமானவரும் ஓங் காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மைகள் மிக்க தெய் வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

### 68. ஓம் ஸ்ரீ பக்தப்ரியாய நம.

''பத்தியாய் நினேந்து பரவுவார் தமக்குப் பரகதி கொடுத்தருள் செய்யும் சித்தனே" என்றுர் மணிவாசகர்.

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

பத்தி செய்யும் அடியார்க்கு அருள்வதே ஆண்டவன் அருள் நிலே. இத்துணிபைக் கொண்டே இராமலிங்க சுவாமிகள் நானும் உன் அடியார்களில் ஒருவனல்லவோ, நான் வழி தெரியாது துண்பப்படுகின்றேனே. மற்றைய அடியார்களுக்கு அருளியது போல எனக்கும் அருளொளியைநல்குவாய் என்னும் கருத்துடைய

''வாழையடி வாழையென வந்ததிருக்

கட்ட மரபினில் யாஞருவனன்ரே வகையறியேனிந்த

ஏழை படும்பாடுனக்குத் திருவுளச் சம்மதமோ"

பாயடியருளினர். என்று அந்த இறைவனது அவதாரமான சத்தியசாயி பாபாவின் அன்பர்களும் பகலான் அப்படியே நினக்கின்றுர்கள், பக்குவம் பெற்றவர்க்கு இம்மையிலும் உதவு கின்றூர். மறுமைக்கும் வழிகாட்டியே வருகின்றூர். "ஒருவன் எப்பொழுதும் என்னயே சிந்தித்து உணவருந்துமுன் எனக்கு நைவேத்தியம் செய்து உண்பாளுகில் நான் அவனுக்கு அடிமை யாகின்றேன் ," என்று கிருடியில் கூறியிருக்கின்றுர்.'கண் களே இமை காப்பது போல் உங்களே நான் காப்பாற்றுவேன்' எனக் on Dug ருக்கின்றுர். பக்தர்கள் தங்கள் வீடுகளில் வணங்கும் தன் படத் திற்கு முன் அவசிய தேவைக்கு பணம், யாத்திரைக்கு பிரயாணச் சீட்டுமுதலியவற்றைக் கிடைக்கச் செய்திருக்கின்றூர். ஆக்ம ஈடே**ற்** றத்தை விரும்பும் அன்பர்களுக்கும் யோகியருக்கும் தனிப் பண் பான அன்பைக் காட்டியருளியிருக்கின்றூர். 1957-in Al soin D இமயத்தில் ஸ்வாமி சிவானந்த சரஸ்வதிக்கு அன்பளிப்பாக 108 ருத்ராக்ஷ மணிகளேயுடையதும், பொன்னுல் GarssiuLD நடுவில் ஐந்து முகங்களேயுடைய நாயக யணியுடன் பொருந்தி யதுமான ஓர் அழகிய மாலேயை அவர் முன்னிலேயிலேயே கிருஷ் டித்து அன்பளிப்பாக உதவீஞர். நடமாட முடியாதிருந்த ஸ்வாமி சிவானந்தருக்கு அப்பொழுது இருந்த நோயைத் தீர்த்து அவரை எழுந்து நடக்கச் செய்தார். சிவானந்தர் களிப்படைந்தார். அங் கிருந்து வரும் வழியில் வரிஷ்டர் குகையில் இருந்து தவம் புரிந்த 70வயதைத் தாண்டிய ஸ்வாமி புருஷோத்மானந்தருக்கு ஜோதிர் பத்மநாபஸ்ரூபம் காட்டி அருளிஞர். இறைவன் தன் பக்தர்கள் மானிடக் கண்களால் கண்டு களிக்க எடுத்த அவதாரமல்லவா சத்திய சாயி அவதாரம். அவர் பக்தரிடம் அன்பு காட்டுவதும் இயல்பே.

இ-ள்: பக்தியுடையார்களிடம் மிகவும் பிரியம் உள்ளவரும், ஓங்காரத்தின் உட்பொருள் ஆனவரும், மேம்பாடுகள் உடை யவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

### 69. ஒம் ஸ்ரீ பக்த மந்தாராய நம.

மந்தாரம் என்ருல் தேவலோகம், மோட்சம் என்று கூற லாம். அவரவர்கள் வேண்டுவனவற்றைப் பெறுமிடமே அவர் ளூக்குத் தேவலோகம். பாபா அடியவர்கள் விரும்புவதை அளிக்கும் காமதேனுவோ, கற்பக விருட்சமோ, சிந்தாமணியோ என்று கூற முடியாத பெருமை வாய்ந்தவர். சின்னஞ் சிறு வயதிலே சித்ராவதி ஒரத்திலே சிங்காரமான திருவிளேயாடல் களேயெல்லாம் தன் தோழர்களுக்குக் காட்டித் தெய்வ நம்பிக் கைக்கு விதையிட்டார். புளிய மரத்திலிருந்து அப்பிள் பழம், மாம்பழம், வாழைப்பழம் முதலியவற்றைப் பறித்துக் கொடுத்தார். மக்கட் பேறில்லாக் குடும்பங்கட்கு மக்கட் பேறுண் டாக அருள் செய்கிரூர். நோயாளரைக் குணப்படுத்துகிருர். சாந்தியில்லாதவர்க்குச் சாந்தியளிக்கிருர்.

இதைவிடத் தேவலோகம் எங்கேயுண்டு. ஆனுல் ஞானி யரும் யோகியரும் விரும்பும் தேலலோகம் என்பது பிறப் பில்லா இறையொடு ஒன்று படல். இதையே மணிவாசகர்:

''வார் கடல் உலகில் வாழ்கிலேன் கண்டாய் வருக வருக என்றருள்புரிவாயே" என*ப் புகன்றூர்*.

சில மாதங்களுக்கு முன் பம்பாயில் நடந்த உலக மகா நாட்டில் தான் அவதார புருஷர் என்பதை வெளிப்படை யாகக் கூறியீருக்கின்றூர். சிருடியீலும் சரி, பர்த்தியிலும் சரி மானிட உடல் நீங்கிய சில அடியார்கள் தன்னுடன் கலந்து விட்டார்கள் என்பதை வெளிப்படுத்தியிருக்கின்றூர். இறை வனின் அடையாளச் சின்னமாகிய லிங்கம் அவர் தாபியிலிருந் துதித்து வருவதை ஒவ்வொரு சிலராத்திரியிலும் பலகோடி மக்சள் காண்கின்றனர். அவரே லிங்கோத்பவ லிங்கேஸ்வர ஞாகக் காட்சியளிக்கின்றூர். அவரையே எம்மனதில் ஸ்தாபித்து அவர் பாதார விந்தங்களேயடைய அவரது கருண்டையே தாடுவோமாக. அவனருளாலே அவன் தாள் வணங்கி அவன் தாள் அடைவோம். இ-ள்: பக்தகோடிகள் விரும்பும் மோட்ச சாம்ராச்சியமான ஓங்காரத்தின் உட்பொருளே, மேன்மைகள் நிறைந்தன தெய்லமே உமக்கு நமஸ்காரம்

## 70. ஓம் ஸ்ரீ பக்த ஜன ஹிருதய விகாராய நம.

ஹிருதய விகாராய என்றுல் இருதயத்தில் விளேயாடுப வர், லீல் புரிபவர், எனக் கொள்ளலாம். பரமன் பக்தர் இத யத்தில் விளேயாடுகின்றுன். இதைப் பக்தர்கள்தான் அறிவார் கள். எமது கொழும்புத் துறை யோக சுவாமி அதை ''வேடிக்கை செய்கிறுனே பரம பிதா வேடிக்கை செய்கிறுனே., வேடிக்கை செய்கின்றுன்- கூடஇருக்கின்றுன்.

''வேருய் இருப்பதுபோல் பாசாங்கு செய்கிருன்" என்னும் கீர்த்தனத்தில் பாடி அருளியிருக்கின்றுர்.

எல்லோருடைய இதயத்தின் அடிப்படையிலும் ஆண்டவன் இருந்தாலும் அவர்கள் அதை உணர்வதில்லே ஆனுல் பக்கர்கள் அனுபவவாயிலாக உணர்வதனுல் ஆண்டவனுடைய அதை லீலேசுளேயும் உணர்கின்றுர்கள். இந்த திவ்விய அனுபவத்தை நாமும் பெறுவதற்கு பாபா வழி காட்டுகின்றுர். நேரான முறையில் சீலியுங்கள் ஆசாபாசங்களான மூட்டை முடிச்சுக் கைவிடுங்கள். ஓர் புல்லாங்குழலேப் போலவோ தர்ப் களேக் பைப் புல்லேப் போலவோ உள்ளொன்றுமில்லாது வெளியாக இருந்தால் அங்கு ஈசன் கருணேயாகிய தென்றல் வீசும் தேவ கானம் உண்டாகும். இப் பிரபஞ்சமெல்லாம் அக்கானத்தில் லீலேயென்பதை உணர்வீர்கள். எங்கே விபக்தி அடங்கிய இல்லேயோ அங்கே பக்தி உண்டாகிறது. விபக்தி என்றுல் பிரிவு எனப்படும். அதாவது பக்தன் பகவானே விட வேறல்லாதவன். அவனுக்குப் பகவான் சித்தமே சர்வமுமாக இருக்கின்றது. அவன் சொல்லும் செயலும் ஈஸ்வரனதாக இருக்கின்றது. பாபாவும் ஈஸ்வரனும் வேறல்லாததால் இப்புகழ் பாபாவுக்கும் உரியது. ஈஸ்வரனுக்கும் உரியது

இ-ள்: பக்தர்களின் இதயத்தில் லீலே புரியும் ஒங்கார த்தின் உட் பொருளான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

### 71. ஒம் ஸ்ரீ பக்த ஜன ஹிருதாலயாய நம.

ஆலயம் என்றுல் வசிப்பிடம். ஹிருதாலயாய என்றுல் இருத பக்கைக் கோயிலாகக் கொண்டவனே என்று கூறலாம். ஈசன் இரு தயத்திலும் அடிப்படையாயுள்ளவன் என்பது எல்லா எல்லா வேத சாஸ்திரங்களிலும் கூறப்பட்டுள்ளது. ''உள்ளத் தின் உள்ளே நின்ற கருவே என் சுற்பகமே'', என்பது தேவா ரம். பகவான் சிருடியிலும் பர்த்தியிலும், ''சாயி உங்கள் இருத யங்களில் இருக்கின்றூர்'', என்று கூறியிருக்கிறூர். இதைப்பற்றி ஓர் கதையை இங்கு பார்ப்போம். அவர் கூறியிருக்கும் ் மிகவும் பெரியதும் சிறப்பானதும் என்ன பொருள் என்றுெரு வர் வினவியபோது ''அது இவ்வுலகம்'' என மற்றையவர் கூறி ஞர். ஆளுல் இவ்வுலகத்தின் மூன்றில் இரண்டு பங்கு நீராக இருக்கிறது. இந் நீர் முழுவதையும் சூரியன் குடிக்கின்றது. இவ் வளவு சக்தி வாய்ந்த சூரியன் பரந்த விண்வெளியில் ஓர் சிறிய தட்டாக இருக்கின்றது. இவ்வளவு பிரமாண்டமான பரந்த விண் வெளியை இறைவன் திரி விக்ரமாவதாரத்தில் ஓர் அடி யில் அளந்தான். அவ்வளவு சக்தி வாய்ந்த திரிவிக்ரமன் தனது பக்தனுடைய இருதயத்தில் வசிக்கிறுன் என்றுல் பக்தனுடைய இருதயம் எல்லாவற்றிலும் மகிமையானது. ''ஈஸ்வரா சர்வ பூதாஞம் ஹீர்தசே அர்ஜுஞ திஷ்ட'' என பகவத் கீதையில் சாயி கிருஷ்ணு கூறியிருக்கின்றுர். அதாவது எல்லா உயிர்களி னதும் இருதயத்தில் ஈஸ்வரன் வாழ்கின்ருர் எனப்படும. ஆகை யீனுலே அர்ஜுனு உன் இருதயத்தைத் தேடிப் பார் என்கிருர். சாயி பக்தர்களும் தமது இருதயத்தைத் தேடிப் பார்ப்பார்க ளாக.

இ-ள்: பக்தர்களின் இருதய கமலத்தைக் கோயிலாகக் கொண்ட, ஒங்காரத்தின் உட்பொருளான, மேன்மைகள் நிறைந்த தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 72. ஒம் ஸ்ரீ பக்த பராதீனுய நம.

பக்த பராதீனுய என்ருல் பக்தரைக் காப்பாற்றுபவரே எனலாம். பக்தி நிறைந்த பக்தர்களே இறைவன் எப்பொழுதும் காப்பாற்றுகிருர். இதை நாம் எமது சமய குரவராகிய திருநாவுக் கரசரின் சரிதையில் ஒர் சம்பவத்தைப் பார்த்துத் தெளியலாம். அவரைச் சுண்ணும்பு நீற்றறையில் அடைத்தனர். அது அவருக்கு யாழின் ஓசையும், வெண்ணிலாவின் ஓளியும், இளவேனிற் தென்ற லும் போல் இனிமையைக் கொடுத்தல. ஈசன் திருவடி நிழலே அருளும்போது அதுவே யாழும், நிலவும், அதுவே யாழும், நிலாவும், தென்றலுமாயது. நீற்றறை என்ன செய்யமுடியும். ஆனந்தத்தைக்கொடுத்தன. இதனேயே அப்பெருமாளுர்:

> ''மாசில் வீணேயும் மாலே மதியமும் வீசுதென்றலும் வீங்களவேனிலும் மூசுவண்டறை பொய்கையும் போன்றதே சசன் எந்தை இணேயடி நீழலே''

என்னும் தேவாரத்தில் கூறியிருக்கின்மூர். அந்த இறைவன் அவதாரமான பாபா தனது இருபதாவது வயதிலே'' எவன் ஒரு வன் ஒழுங்கான சீவியத்துடன் ஜெபதவங்களேக் கொண்டொழு குகின்மூனேஅவன் எந்தத் தெய்வத்தை வழிபட்டாலும் அவனேப் பாதுகாப்பது என் கடமை எனக் கூறியிருக்கின்மூர். எல்லாப்பெயர் களும் எல்லாத்தெய்வங்களும் அவரே என்பதே இதன் பொருள் ஆகும்.அவர் தான் பக்தியைக் காப்பாற்று பவனேயன்றி பக்தனேக் காப்பாற்று பவன் அல்ல என்று கூறியிருக்கின்மூர். பக்தி வேறு பக்தன் வேறல்ல. பக்தி உறுதியாயிருப்பின் பக்தனும் காப் பாற்றப் படுகிறுன். ஆகையால் பகவான் மாழுத பக்தியை வளர்த்து அவர் அருளேப் பெறலாம்.

இ-ன்: பக்தர்களேப் பரிந்து காப்பாற்றும் ஒங்காரத்தின் உட்பொருளான, மேன்மைகள் நிறைந்த தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 73. ஒம் ஸ்ரீ பக்தி ஞானப்ரதீபாய நம.

ப்ரதீபாய என்மூல் ஒளியை ஏற்றுபவனே எனலாம். ''அவன் அருளாலே அவன் தாள் வணங்கி'' என்மூர் மணி வாசகர். எமக்குப் பக்தியுண்டாவதற்கும் ஞானம் வளர்வதற் கும் இறையருள் வேண்டும். பாபா அல்லும் பகலும் அலுக் காது உழைப்பதும், அதிசயங்கள் புரிவதும், அன்பரை ஆதரிப் பதும். எம்முள் பக்தியையும் ஞானத்தையும் வளர்த்து எம்மைக் கடைத்தேற வைக்கவே. இவ்வழியில் சத்திய சாயி அவதாரம்

அருள் புரிவது போல் முன் எந்த அவதாரமும் செய்யவில்லே என்பதை நாம் நினேக்க வேண்டியிருக்கிறது. எமது உன்னை நிலையை நினேவூட்டுமாறு மக்களே ''திவ்யாத்ம ஸ்வரூபலாரா'' என அழைக்கிறுர். அவரிடம் நோய் தீர்க்கவோ மற்றும் கஷ்டங்களேப் போக்கவோ வேறு எந்த நோக்கத்துடனே செல் பலர்களுக்கு அவரவருக்கு ஏற்றபடி பக்தியைப் பற்றியும் ஞான மார்க்கத்தைப்பற்றியும் போதனே செய்கிறுர். நா உஇவ் வழியும் உடம்பல்ல நாம் என்றும் அழியாத ஆனந்தமயமான ஆத்மா என்பதை நினேவூட்டுகின்ரூர். இந்நிலேயை நாம் அனுப விக்க விசாரணே செய்ய வேண்டும். நாம் யார்? எங்கிருந்து எங்கே போகிறேம்? என்பதை ஆராயவேண்டும் வந்தோம்? என்கிரூர். இயம நியமாதிகள் அனுஷ்டிக்க வேண்டும், புருஷார்த் தங்கபோப் பெற வேண்டும் என்று ஞானத்தை வளர்க்கிறூர். இறைவனுக்கே உன்னேயும் உனது ஆசாபாசங்களேயும் அர்ப்பணி. அவனிஷ்டப்படி நட. நன்மை வந்தாலும் தீமை வந்தாலும் எல்லாம் அவன் செயல் என்றெண்ணு. நீ அவன் கைப்புல்லாங் குழலாக இரு என பக்தியை வளர்க்கிறூர்.

இ-ள் : அடியார் மனதில் பக்தியையும் ஞானத்தையும் வளர்க் கும் ஒங்காரத்தின் உட்பொருளான மேன்மைகள் மிக்க தெய் வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 74. ஓம் ஸ்ரீ பக்தி ஞானப்ரதாய நம.

இதற்கு முன் வரி பக்தியையும் ஞானத்தையும் வளர்ப் பதைக் குறிக்கும். இவ் வரி பக்தியையும் ஞானத்தையும் நல்கு பவனே என்றழைக்கின்றது. பாண்டியனுக்குக் குதிரை கொள் ளத் திருப்பெருந்துறைக்குச் சென்ற திருவாதவூரருக்கு அங்கோர் குருந்த மர நிழலில் குருவாய் வீற்றிருந்து ஈஸ்வரனே ஞானே பதேசம் செய்தார். ''ஞானஸ் தேவஷி'' கைவல்யம்" அதாவது ஞானம் ஒன்றிலை தான் முக்தி பெறப்படும் என்கிருர் பாபா. ஆணுல் பூ, காய். பழம் என மூன்று நிலேகளில் வளர்ச்சி யடைந்து பழம் கனிகின்றது. அதுபோல் மனிதனும் கர்மம் பக்தி ஞானம் என்னும் மூன்று நிலேகளால் முதிர்ச்சியடைந்து ஆனந்த

சொரூபீயாகின்ருன். பகவானுடன் இரண்டறக் கலக்கிருன். பாபா இவைகளே விளக்கும்பொழுது கர்மயோகம் என்பது கரடு முரடான பாதையில் செல்லும் வண்டியைப் போன்றது என்றும், பக்தியோசும் என்பது தூரத்தில் இருக்கும் பட்டினத் திற்குப் போகச் சீட்டு வாங்கிக் கொண்டு புகை வண்டியில் உள்ள சரியான பெட்டியில் ஏறியது போல என்றும், ஞானம் என்பது ஆகாய வி ானத்தில் ஏறிச் செல்வது போல என்றும் கூறுகிறுர். பக்தியை வளர்க்கும் வழியைத் தினமும் பஜனேகள் மூலமும் அறிவுரைகள் மூலமும் பீரசாந்தி நிலேயத்தில் மாத் திரமல்லாது சென்றவிடமெல்லாம் வளர்த்து வருகிரூர். தாமே அழகிய பஜனேப் பாக்களே உருவாக்கியும் பாடியும் உற்சாக மளித்துப் பக்தியை வளர்க்கின்றுர். ஞான யோகத்தைப் பின் பற் றக் கூடியவருக்கு அதில் எப்படி ஈடுபடவேண்டும் என்னென்ன முறைகளேக் கையாளவேண்டுமெனவிளக்குகிருர். திகம்பரஸ்வாமி, கலாமி சச்சிதானந்தா முதலியோருக்கு அவர்கள் கோன 🍐 தைப் பெற முயற்சித்தால் அதைப் பெறும்வரை தானே அவர் களுடைய பொறுப்புகளேக் கவனிப்பதாக உற்சாகமூட்டினுர்.

இ-ள்: அடியார்களுக்குப் பக்தியையும் ஞானத்தையும் நல்கும் ஓங்காரத்தின் உட்பொருளான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

# 75. ஒம் ஸ்ரீ சுஜ் ஞான மார்க்க தர்சகாய நம.

சுஜ் ஞான மார்க்கம் என்றுல் தூய்மையடைந்து கடைக் தேறும் வழி. இதை எமக்குக் காட்டவே பாபா அவதரித்தார். தாமெல்லாம் பிறக்கின்றேம், வாழ்கின்றேம், இறக்கின்றேம். ஆஞல் ஏன் பிறந்தோம், ஏன் வாழ்கின்றேம், எங்கு போகின் றேம் என்ப<sub>்</sub> த அறியோம். இதை இராமலிங்க சுவாமிகள் ''மருந்தறியேன் மணியறியேன் மந்திரமொன்றறியேன் மதியறி டேன் விதியறியேன் வாழ்க்கை நீலேயறியேன்'' என்று அழகா சக் கூறிக் காட்டியிருக்கின்றூர். பெறுதற்கரிய இம்மானிடப் பிற வீலையப் பெற்ற நாம் இதை ஓர் தோணியாசுப் பாவித்துப் பிறவிக் கடல் என்னும் தன்பத்தை நீக்கிச் சிவகதியடைய வேண்டும் என்று திரும்பத் திரும்ப பாபா சொல்கிரூர். இதற்கு தவதெறியேன்னும் சுஜ்ஞான மார்க்கத்தை நாம் அறிய வேண் டும். சுந்தரர் கூட, **ுகொட்டாட்டொடு பாட்டொலியோ வத்துறையூர்ச்** 

Filn உண வேண்டிக் கொள்வேன் தவ நெறியே"

எனக் கேட்டார். இத்தவநெறியை பாபா நாளிலும் பொழுதி லும் போதிக்கிருர். அவர் பிரேமவாஹினி, ஞானவாஹினி, பிரசாந்தி வாஹினி எனும் நூல்களில் எடுத்து வீளக்கியிருக் கிரூர்<sub>.</sub> அவரிடம் செல்லும் அன்பர்களுக்கு அவரவர் செய்யும் தலறுகள் முதலியவற்றைக் காட்டி அதை விலக்கி நடக்க வழி சொல்கிரூர். இவைகளே விட பிரசாந்தி வித்வான் மகாசபை ஒன்றை ஸ்தாபித்திருக்கிரூர். இதன் நோக்கங்களாவன:

- மக்களுக்கு ஆத்மஞானத்தை அடையத் தேவையான அறிவைப் பெற வழிகாட்டல்.
- (2) அப்பாதையில் உண்டாகக் கூடிய இடர்களேத் தவிர்க்க வழிகாட்டல்.
- (3) வேத சாஸ்திரங்களில் கூறப்படும் சுஜ்ஞானமார்க் கத்தை மக்களுக்குத் தெளிவுற விளக்கல் முதலியன வாம்.

இ-ள் : மேலான உண்மை நிலேயை அடைய எமக்கு தூய்மைமிக்க ஞானமார்க்கத்தைக் காட்டும், ஒங்காரத்தின் உட் பொருளான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே, உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 76. ஒம் ஸ்ரீ ஞானஸ்வருபாய நம.

நமச்சிவாயவே ஞானமும் கல்வியும் என்கிறது தேவாரம். நமச்சிவாய அவதாரமே ஞானமும் கல்வியும் என்ற உண்மை யையும் தற்போது வாழும் மக்கள் அறியும் பாக்கியத்தைப் பெற்றிருக்கிறுர்கள். பகவான் சத்ய சாயி பாபா ஞானத்தின் உருவானவர் என்பதை அவர் பள்ளித் தோழர்கள் அறிந்து அவரைக் குழந்தைப் பருவத்திலேயே குரு என்றழைத்தார் கள். பின்னர் அவர் ஆசிரியர் தம்மிழுஜு என்பவர் அவர் சிறப்பை அறிந்திருந்தார். உயர்நிலேப்பள்ளிப் படிப்புக்குரிய காலத்தையே குறுகவைத்து 9-லது வகுப்பில் கற்கும்போது புஸ்தகங்களேயெல்லாம் வீசிவிட்டு

> ' மானஸ் பஜரே குரு சரணம் துள்தர பவசாகர தரணம்''

என்னும் உபதேசத்துடன்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org தொடங்கிய தர்மோத்தாரணம் பிறவித்துன்பத்தில் மாண்டு கிடக்கும் மனிதவர்க்கத்திற் கொண்ட கருணேமேலீட்டால் கங்கா தாரையாகப் பிரவாகித்து பாரதகண்டத்துடன் நிற் காது உலகமெங்குமே பொங்கிப் பரவி வருகின்றது. இதற் குரிய ஞானம் அவருள்ளிருந்தே வெளிப்படுகின்றது. வேதசாஸ் திர பண்டிதர்களின் சபையிலும் பெரும் யாகங்கள் நடை பெறும் போதிலும் ஆங்காங்கு யோகியர் ஞானியரைச் சந்திக் கும் நேரங்களிலும் வேதங்கள் சாஸ்திரங்கள் முதலியவற்றின் விளக்கத்தில் உண்டாகும் தவறுகள் தப்பபேப்பிராயங்கள் எல் லாம் உடனுக்குடனேயே திருத்தி வைக்கப்படுகின்றன.

ஞானத்தின் உற்பத்தியும், ஞானத்தின் பொருளும், ஞானத்தின் முடிவும் அவரேயாகி நிற்கின்றுர். எல்லா யாசுங் களிலும் யாக்ஞா புருஷனை அவரே யாக்ஞாவேதியிற் தோன் றிப் பலிகளே ஏற்று தரிசனமளிக்கின்றுர்.

இ-ள்: ஞானமே உருவான ஓங்காரத்தின் உட்பொரு ளான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 77. ஒம் ஸ்ரீ கீதா போதகாய நம.

சகல பீரபஞ்சத் தோற்றங்களுக்கும் அடிப்படையாகவும் மாற்றமில்லாத உண்மைப் பொருளாகவும் எங்கும் நிறைந்த தாகவும் எல்லாவற்றிற்கும் மேன்மையாகவும் உள்ளவன் இறைவன். அதனுலேயே இறைவனேப் பரமாத்மா என்றும் பரந் தாமா என்றும் அழைக்கின்ருேம். இறைவனே மனிதனுடைய கண்களுக்குத் தோற்றப்படுவதற்காக மனித ரூப அவதாரங் களாகின்ரூர். இராமர், கிருஷ்ணர், ஸ்ரீதத்தா முதலியோர் பண்டை அவதாரங்களாகும் சிருடி சாயி, சத்யசாயி இக்காலத்து அவதாரங்களாகும். தனது கருணேயின் நிறைவிஞல் மனிதனே முன்னேற்றுவதற்காகத் திரும்பவும் திரும்பவும் இறைவன் அவத ரிக்கின்ரூர். அக்காலத்தில் கிருஷ்ண பகவான் அரிச்சுனனுக்குப் பாரதப் பெரும்போரில் கீதையை உபதேதெத்தார். அரிச்சுனன் போரின் மத்தியில் தனது நிலேயென்ன, கடமையென்ன என்று தெளிவிலாது தத்தளிக்கும்போது கீதை சொல்லப்பட்டது.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

மனித இனம் என்றென்றும் தனது வாழ்வில் இப்படியான தடுமாற்றத்தை அடையும்போது மனிதனது அடிப்படையா யிருக்கும் பரந்தாமன் வழிகாட்டுகிறுன். ஆனுல் மனி தன் அன்று அரிச்சுனன் கரங்குவித்து வாய் மடுக்கிச் சதாவதானி யாய் பரந்தாமனின் கீதையைக் கேட்டான். ஆனுவ் சாதாரண மனிதன் அப்படிக் கேட்பதில்லே. இந்தக் கீதையானது முன் ஆதிதி, மனு, ஈஷ்வாகு என்பவர்களுக்கும், இன்னும் பலருக்கும் போதிக்கப்பட்டது என்று கிருஷ்ண பகவான் கூறியிருக்கிறார். இவ்வுண்மைகளே இக்காலத்துக்குரிய முறையில் சத்ய சாயி பக வான் ஆங்காங்கு போதனேகள் மூலமும் எழுத்து மூலமும் சம் மூலமும் எடுத்துரைத்துக்கொண்டேயிருக்கின்றுர். பாஷணே இதனுல் யாம் பயன்பெற அவரை எமது குருவாக JOD அவர் சொல்லும் உண்மைகளேக் கவனித்து அதன்படி PO(LD S வேண்டும். அன்றைய கிருஷ்ணரும் இன்றைய சாயியும் ஒன்றே.

இ-ள்: அன்ற அரிச்சுனனுக்குக் கீதையைப் போதித்தவ ரும் என்றும் அகத்தினின்றும் உண்மையைக் கூறுபவருமான ஓங்காரத்தின் உட்பொருளான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு தமஸ்காரம்.

#### 78. ஓம் ஸ்ரீ ஞான சித்திதாய நம.

பகவான் சத்திய சாயீ பாபா ஞானஸ்வரூபன், ஞானத்தையூட்டும் குரு என்பதை அறிந்தோம். ஞான சித்தியென்பதைநாம் எமக்குக் கிடைத்த அறிவு, எமக் குக் கிட்டிய முன்னேற்றம், நாம் அடைந்த அருள் நோக்கு என்பவற்றிஞலேயே அறிய வேண்டும். இவ்வருள் நோக்கையும் இறைவனே எமக்கு அளிக்கவேண்டும். இவற்றையும் பாபா பாத்திரமறிந்து பிச்சையீடு என்றபடி தகுந்தவர்களுக்குக் கொடுத்துக் கொண்டே வருகிறூர். 1957-ம் ஆண்டு பகவான் இமயமலேப் பிரதேசத்தில் பிரயாணம் செய்தார். அங்கே பல பெரும் தவசிகள் தலமியற்றிய புகழ் வாய்ந்த வசிஷ்டர்குகை யில் 70 ஆண்டுகளேத் தாண்டிய ஸ்வாமி புருஷோத்தமானந்த ரிடம் சென்றூர். அவர் ஞானம் நிரம்பீய ஓர் மகான். பக வான் பாபா அவருக்கு மகத்துவமும் தனிப்பெரும் தன்மை யும் வாய்ந்த திவ்ய காட்சியை அருளிஞர். அன்று அவர் அத் தவயோகிக்கு ஜோதிர் பத்மநாபஞகத் தரிசனம் கொடுத்தார். இது அம்முனிவர் ஞானத்தைக் கொண்டு செய்தாயோக சாத னேக்கு பகவாஞல் அருளப்பட்ட பலன். இது புருஷோத்த மானந்தர் அடைந்த ஞான சித்தியாகும். இவ்விதமாக சுவாமி சதானந்தருக்கு விக்னேஸ்வர தரிசனமும் கொடுத்தார்.

இ-ள்: ஞானசாதனேயால் கிடைக்கக் கூடிய சித்திகளே அருளும் ஒங்காரத்தின் உட்ரபாருளான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

### 79. ஒம் ஞீ சுந்தர ரூபாய நம.

எல்லாச் சுறப்புகளேயும் உடையவர் ஈசன். சுந்தரம் என் பது அழகையும் குறை குற்றம் இல்லாத பூரணத்துவத்தையும் குறிக்கும். ''மத்தம் மத யானேயுரி போர்த்த மணவாளன்'' என்று பாடிஞர் சுந்தரர். மணவாளன் அழகுடன் இருப்பார் என்பதே, மரபு. இறையவதாரமாகிய கிருஷ்ண பரமாத்மா சுந் தர ரூபமாக இருந்தார் எனச் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. 2 5 போலவே சத்ய சாயி அவதாரமும் தூய நிலேயையும் பூரணத் துலத்தையும் சுந்தரமான தோற்றத்தையும் கொண்டுள்ளது. பரி வட்டம் போன்ற சடை, ஒளி வீசும் கருணேக் கண்கள், அன்பே நிறைந்த பிரகாசமான வதனம், பக்தர்கள் பார்த்துப் பார்த்து ஆனந்திக்கும் சொரூபம், மனிதக் கண்களுக்கு அப்பாற்பட்ட அவர் செரசைச் சுற்றி இருக்கும் சுந்தரமான ஒளிப் பிரவாகம், இது சில வேளேகளில் படக்கருவியினுல் எடுக்கப்பட்ட படங்களில் தோன்றுகிறது. அவர் சுந்தரம் மனித அறிவுக்கு அப்பாற்பட் L .

இ-ள்: மேம்பாடுகளும் தூய்மையும் பூரணத்துவமும் வாய்ந்தவரும் ஒங்காரத்தின் உட்பொருள் ஆனவருமான மேன் மைகள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 80. ஓம் ஸ்ரீ புண்ய புருஷாய நம.

புண்யம் என்றூல் புண்யமான, நன்மையுண்டாக்கும், லிரும்பத்தகுந்த, என்று கூறலாம். புண்ய புருஷர் என்றூல் நன்மையையே உண்டாக்குகின்றதெய்வ சக்தியானவர் எனலாம். ''புழுவாய்ப் பிறக்கினும் புண்ணியா உன்னடி யென் மனத்தே வழுவாதிருக்க வரம் தரவேண்டும் இவ்வையகத்தே'' என நாவுக் கரசர் பாடிஞர். இறைவன் எப்பொழுதும் எமக்கு நன்மையுண் டாக்கும் புண்ணியன்; அவன் அவதாரமாகிய பாபா வேறு விதமாக இருக்க முடியாது.

அவதாரம் தூய்மை நிறைந்தது: மானிட வர்க்கத்தையே தூய்மையாக்க எடுத்துக் கொண்ட அவதாரம் சத்ய சாயி அவ தாரம். அவர் செயல்களெல்லாம் இந்த உயரிய நோக்கை உடையன. ஒவ்வொரு சிவராத்திரியின் போதும் எம் முன்னிலே யீல் நடாத்தப்படும் லிங்கோத்பவ உத்சவம், 1965–ம் ஆண்டு அவர் நடத்திய வேத புருஷ சப்தஹ் ஞான யாக்ஞம் முதலியன உலகநன்மைக்காகச் செய்யப்படுவன. அவர் தொழில் தர்மஸ்தாபனம், வித்வத் போஷனம், வேத சம்ரக்ஷணம் என் னும் புண்ணியச் செயல்களாகும்.

இ-ள் : தூய்மையளிக்கும் சக்தியாய் வீளங்குபவரும் ஓங்கா ரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மை நிறை தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 81. ஒம் ஸ்ரீ பலப்ரதாய நம.

பல என்றுல் பழம் (பயன், விளேவு) ப்ரத என்றுல் அளிப் பவர் கொடுப்பவர். ''வேதமும் வேதம் விளம்பு மெய்ப் அப்பொருள் விதங்களும் பஞ்ச பொருளும் புதமும் புலனும் புலன்களின் பயனும் அப்பயன் பொலிவுற The south is ஞாதமும் உலகம் படைத்தளித்தழித்து 21510 ஞானமாய் மும் நிறைவுற்று ஆதியும் நடுவும் முடிவுமாய் நின்ற ஆதியான் அடியிண் பணிவாம்" என்கிறது வில்லி பாரதம். பஞ்ச பூதமும் புலனும் புலன்களின் பயனும் என்னும் போது எமது உடலேயும், புலன்களேயும், இவைகளால் நாம் செய்யும் தொழிலேயும், தொழிலின் பலனேயும் குறிக்கின்றது. மலத்திரைல் கட்டுண்டு

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

துன்புறும் ஆன்மாக்கள் ஈடேற்றத்தை அடையுமாறு இவ் வுடம்பையும் உலகத்தையும் தந்தான் ஈசன். இங்கு நாம் பல் வேறு பிறவீகளேயெடுத்து பல செயல்களேச் செய்யும் போது அவற்றின் பலனேக் கொடுத்து இவை நன்மையானவை, இவை தீமையானவை இவை பொய்யானவை, இவை மெய்யானவை என்னும் அறிவை வளர்த்துக் கடைத்தேறச் செய்கிருன். அலதார புருஷராகிய பகவான் சத்யசாயி பாபாவும் இதையே கூறுகிருர். ''உன் பூஜையறையின் உள்ளே நீ இறைவணே நோக்கி உன் மனத்தின் ஆழத்தினின்றும் செய்யும் பிரார்த்தனேகளேக் கவனித்து நிறை வேற்றுவதற்காக நான் கதவின் வெளிப்புறத் திலேயே காத்து நிற்கிறேன். ''கடவுளே உனக்குக் கண்ணில் லேயா பார்ப்பதற்கு என்று கதறும் போதும் என்கண்கள் அங்கேயே இருக்கின்றன" என்று கூறுகிரைர். ஆணுல் இவையெல் லாம் நாம் அறிவு பெறுவதற்கு அளிக்கப்படும் பலன்கள்.

இ-ள்: எம் செயல்களுக்குரிய பலன்களே நல்கி எமக்கறி வறுத்தி மாயப்பேறப்பறுக்கும் மன்னஞரியவரும், ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மைகள்மிக்கதெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 82. ஒம் ஸ்ரீ புருஷோத்தமாய நம.

புருஷ என்பது ஓர் சக்தி எனக் கூறலாம். புருஷோத்தம என்பது எங்களும் நிலவி நிற்கும் சக்தி எனலாம். புருஷ என்பது வியஷ்டி நிலேயையும் பருஷோத்தம என்பது சமஷ்டி நிலேயையும் குறிக்கும். ''ஒருவன் என்னும் ஒரு வன் காண்க விரி பொழில் முழுதாய் விரிந்தோன் காண்க'' எனத் திருவன்டைப் பகுதியில் காண்கின்றேம்.

''ஏகன் அநேகன் இறைவன் அடி வாழ்க" என்று சிவ புராணத்தில் காண்கிரேம். ஒரு நாமம் ஒருருவம் ஒன்றுமில்லான் எடுத்த ஒருருவம் சத்ய சாயி ரூபம் அவருடைய ஒர் நாமம் சத்ய சாயி பாபா. இந்த உலகம் முழுவதும் அதன் ஒவ்வொரு அங்குலமும் சாயி என்னும் பொருளால் திறைந்தன. ஏனெ னில் நான் இல்லாத இடமுமில்லே, என்னேக் குறிக்காத பெயரு மில்லே" என்று பாபா கூறியீருக்கின்றூர். என் மனித உடலாலும் மானிடச் செய்கைகளாலும் ஏமாருமல் ஒரு மனிதன் என்னேப் புருஷோத்தமன் என்று அறிந்துகொண்டால் பின்னர் அவன் அனேததையும் அறிந்தவன்ஆகிருன்'', எனக்கீதையில் கிருஷ்ண பரமாத்மா கூறியிருக்கின்றூர்.

இ-ள்: எங்கும் நிறைகின்ற பொருளாகிய மேம்பாடுகள் மிக்க ஓங்காரத்தின் உட்பொருளே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 83. ஒம் ஞீ புராண புருஷாய நம.

புராண புருஷ என்றுல் அநாதியான சக்தி எனலாம். பழமையானவர். ஆளுல் ஆதியில்லாதவர்.

''ஆதி குணம் ஒன்றும் இலான்

அந்தமிலான் வரக்கூவாய்'' என மணிவாசகர் குயிற் பத்தில் பாடியுள்ளார். இறைவன் ஆதியும் அந்தமும் இல்லா அரும்பெருஞ் ஜோதியாவான். இதை நினேவூட்டுவதில் அவ தார புருஷர் சத்திய சாயி பாபா தவறுவதில்லே. நீங்கள் என் னுடைய வயதைக் கணக்கிட முடியாது. நான் காலமற்றவன் என பாபா கூறியிருக்கின்றூர். 1957-ம் ஆண்டில் பகவான் வெங்கடகிரியில் பல சாதுக்கள் கல்விமான்களுக்கு அந்தரங்க அப்பொழுது क्रीमें केंड ज़ां பேட்டியளித்தார். அவரைக் சுருக்கம். "நான் உள்ளே சென்றவுடன் சந்யாசி கூறியதன் பாபா என்னேத் தழுவிக்கொண்டு என்னேக் கண்டதற்கு மிக மகிழ்ச்சி அடைந்ததாகச் சொன்னூர். 37 ஆண்டுகளுக்கு முன் நான் பெற்ற ஓர் அரிய யோகக் காட்சியைப் பற்றி அவர் குறிப் பீட்டார். அவர் அவதாரம் எடுப்பதற்குப் பல ஆண்டுகளுக்கு முன்பே எனக்கு நிகழ்ந்த அந்த அனுபவத்தை அவர் ADB திருந்தது எனக்குப் பேராச்சரியத்தை விளேவிக்கவே, அது அவ ருக்கு எவ்வாறு முடிந்தது என வினவினேன். 2500 அவர் மறுமொழியாக எனக்கு பிறப்பாவது இறப்பாவது என்ற ஒரு வினைவ விடுத்தார்'' என்பதாகும்.

இ-ள்: அநாதி சக்தியான ஓங்காரத்தின் உட்பொருளான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

11

### 84. ஒம் ஸ்ரீ அதீதாய நம,

அதீதாய என்ருல் பிரமாணங்களுக்கும் எல்லேகளுக்கும் அப்பாற்பட்ட விசேடங்களேயுடையவர் எனலாம். இங்கு **இன்** ஞெரு முறை மணிவாசகரின் குயில் பத்தைப் பார்ப்போம்.

' கதமினிய குயிலே கேட்டியேல் எங்கள் பெருமான்.

பாதம் இரண்டும் வினவில் பாதாளம் ஏழினுக்கப்பால்

சோதிமணி முடி சொல்லில் சொல்லிறந்து நின்ற தொன்மை' என்று கூறுகிறூர். அவர் பாதங்களும் அப்பாற்பட்டன, எல்லே சடந்தன. சோதி மணி முடியானது சொற்களுக்கடங்காத தொன்மையுடையன. இறைவன் புகழும் அன்பும் மகிமைகளும் அப்படியே எல்லே கடந்தன. பாபாவின் செயல்களும் மகிமை களும் எல்லே கடந்திருக்கும் சிறப்பை நாம் காண்கிம்றும். பிரசாந்தி நிலேயத்திலிருந்து 400 மைல்களுக்கப்பால் உள்ள சிர்ஸி என்னும் ஊரில் கூடியிருந்த பக்தர்கள் தங்களுக்கு spit . வாழ்த்துச் செய்தி அனுப்புமாறு பாபாவுக்கு தந்தி அனுப்ப ஞர்கள். அதை பாபா படித்த பின் சங்கல்பிக்க சிருசியில் கூட்டம் நடக்கும் மண்டபத்தில் அவருக்கென ஒழுங்கு செய்யப் பட்ட சிம்மாசனத்தில் இரண்டு இடங்களில் பிரணவ எழுத்துக் கள் தோன்றின. அவை இப்பொழுதும் அங்கு காணப்படுகின் றன என அறியக் கிடக்கிறது. பம்பாயிலுள்ள சிருடி சாயி பக்தர் ஒருவர் சத்ய சாயி பாபாவின் விபூதியை வாயில் போட்ட பொழுது அவரது மறு அவதாரமே இவர் என்று நின்ப்பது பிழையாகுமோ என ஐயுறும் நேரத்தில் பிரசாந்தி நிலேயத்தில் இருந்த சத்ய சாயி பசுவான் சங்கற்பிக்க அந்த பம்பாய் அறை யில் இருந்த ஓர் சத்யசாயீப் படத்திலிருந்து தெய்வீக ஓளி வீசியது. இது அவர் ஐயத்தைத் தெளிவு படுத்தியது. ரீங்கள் க எங்கே இருக்க விரும்புகிறீர்களோ அங்கே இருங்கள். எதைச் செய்ய விரும்புகிறீர்களோ அதைச் செய்யுங்கள். ஆனுல் இதை மட்டும் கவனியுங்சள். நீங்கள் செய்வதெல்லாம் நான் AD வேன். நான் உள்ளத்தின் எஜமானன். என கிருடியில் கூறியி ருக்கின்றுர். பாபாவின் செயல்களும் சிறப்புகளும் எப்பொழு தும் மானிட மதிப்பீடுகளேயும் அனுமானங்களேயும் தாண்டி நிற்கும்.

இ-ள்: எல்லேகளெல்லாவற்றிற்கும் அப்பாலாயுள்ளவரும் ஓங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்:

#### 85. ஒம் ஸ்ரீ காலாதீதாய நம.

இங்கே இறைவன் கால எல்லேகள் இல்லாதவன் என்பது குறிப்பிடப்பட்டிருக்கிறது. ''ஆதியனே அந்தம் நடுவாகி அல் என்று மணிவாசகர் சிவ புராணத்தில் கூறியீருக் லானே" அந்த இறைவனின் அவதாரம் பகவான் ஸ்ரீ சத்திய கின்றூர். சாயி பாபா. இதை அவர் பல முறை வெளிப்படுத்தியிருக் அவருடைய திருமேனிகள் முன்னர் சிருடி சாயியா கின்றூர். கவும் தற்போது சத்ய சாயியாகவும் தோற்றமளித்தாலும் தான் கால எல்லேயற்றவர் என்பதைக் கூறியிருக்கின் மூர். அவர் இந்திய திருவிளேயாடல்களும் காலச் கட்டுப்பாடற்றன. அரசாங்கத்தின் விஞ்ஞான போதகர் ஆகிய டாக்டர் LITA கரையில் ஒரு சித்திராவதிக் 🛛 GUAS லந்தைச் முறை கொண்டிருக்கும் போது, ''உமக்கு ஓர் பகவத்கீதை வேண்டுமா,'' எனக் கேட்டார். உடனேயே அருகிலிருந்த மணலில் ஒரு பிடி யைக் கையில் எடுத்தவுடன், அது ஓர் அச்சிட்ட பகவத் கீதைப் புத்தகமாக மாறியது. அதை அன்பளிப்பாகப் பெற்ற டாக்டர் பாகவந்தம் இது எந்த அச்சுக் கூடத்தில் அச்சிடப்பட்டது, எனப் புரட்டிப் பார்த்தார். அங்கு ஒன்றும் காணப்படவில்லே. சாதாரணமாக அச்சிடுவத மகு மாதக்கணக்குக் காலம் செல்லும் புத்தகம் ஒரு கணநேரத்தில் அச்சடிக்கப்பட்டது. அதாவது அப்புத்தகத்திலுள்ள கடுதாசி அச்சிடப்பட்டமை முதலியன வெல்லாம் உடனே திருட்டிக்கப்பட்டவை.

இ-ள்: கால எல்லேகளுக்கு அப்பாற்பட்ட வரும் ஓங்காரத் தன் உட்பொருளானவருமான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே உம்மை நமஸ்கரிக்கின்றேன்.

### 86. ஒம் ஸ்ரீ சித்திரூபாய நம.

சித்தியென்ருல் காரியானுகூலம், வெற்றி, பூரணத்துவம் முதலியலற்றைக் குறிக்கும். "பக்தியால் நீனேந்து பரவுவார் தமக்குப்

பரகதி கொடுத்தருள் செய்யும் சித்தனே" என மணிவாசகர் அருட்பத்தில் பாடியருளிஞர். அச் சித்தனுடைய அவதார ரூபமே பகவான் சத்திய சாயீ பாபாவாகும். யோகிகள் தபஸ் விகள் தமது தவத்தினுலும், இயம நியம நிஷ்டைகளாலும் சில சித்திகளேப் பெறுகிருர்கள். ஆனுல் இறைவன் சித்திகளின் மூலப் பொருள். அவரிடம் இருந்தே யோகிகள் சித்திகளின் மூலப் பொருள். அவரிடம் இருந்தே யோகிகள் சித்தியையும் சக்தியையும் பெறுகிருர்கள். அச் சக்தியே இறைவன், பகவா னும் சித்தியே உருவானவராக விளங்குகின்ருர். அவரை சித் திகள் செய்யும் சித்த புருஷர் என்பது முரணுகும். அவரை நீனேந்து வணங்கும் அடியார்களுக்கு சித்தியைக்கொடுக்கும் மூலப் பொருளே அவர்.

இ-ள்: சகல வல்லமைகளுக்கும் மூல காரணரும் ஓங்காரத் தின் உட்பொருளானவரும் ஆன மேன்மைகள் மிக்கதெய்வமே உம்மை நமஸ்கரிக்கின்றேன்.

# 87. ஒம் ஸ்ரீ சித்த சங்கல்பாய நம.

சித்த சங்கல்ப என்றுல் நினேவில் விரும்பியவை உலகில் நடத்தல் எனக் சுறலாம். எல்லாம் அவன் செயல் எ**ன்பது** பெரியோர் வாக்கு - ஈஸ்வர சங்கல்பமே யாவும்.

· 'கிரித்துப் புரமூன்றும் செற்றுர் போலும் '

என யோக சுவாமிகள் பாடியருளினுர். பசுவான் ஸ்ரீ சத்திய சாயி பாபாவாகிய அவதாரத்திலும் சித்த சங்கல்பத்தை காண் கிரும். ஒரு முறை ஓர் உயிர் இயல் விஞ்ஞானியுடன் சம்பா ஷிக்கும் போது மரங்களில் வாழும் முடிகுறைந்த வாலில்லாக் குரங்கினத்தைப் பற்றி பசுவான் கூறிஞர். இதை அவ் விஞ்ஞானி ஏற்கவில்லே. அக்சணமே அவர் கையில் அவ்வினக் குரங்கொன் றின் சிலே வந்தது. அதன் பின் விஞ்ஞானி பாபா கூறியதை ஏற்றுக்கொண்டார். சிறு வயதில் அவர் செய்த லீலேகள் யாவுமே இத்தகையதாகும். சித்திராவதி நடுயோரத்தில் உள்ள ஓர் மலே யுச்சியில் ஓர் புளிய மரம் உண்டு. அதன் அருகில் நின்று பக்கர்களேப் பார்த்து ''மேலே பாருங்கள்'' என்றுல், அங்கே பெரிய ஓளி வட்டத்தினுள் அவருடைய முகம் அழகாகப் பொலி வதைக் காண்பார்களாம். ஒரு முறை ''என்னேயே கவனியுங்கள், உங்களுக்கு ஜோதி தரிசனம் கொடுக்கப் போகிறேன்'', என்று ராம். உடனே அமாவாசை இருட்டை விலக்கிக் கொண்டு சூரீ யணேப் போன்ற ஒர் பேரொளி தோன்றியது. கண்ணேத் திறந்து பார்க்க முடியாதளவு பிரகாசமாயிருந்தது. பக்தர்களில் சிலர் மயங்கி விழுந்தனர்.

இ-ள்: உமது சங்கல்பத்திஞல் அனேத்தையும் செய்யவல்ல வரும், ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மைகள் மிக்கதெய்வமே நமஸ்காரம்.

## 88. ஒம் ஸ்ரீ ஆரோக்யப்ரதாய நம.

ஆரோக்யம் என்பது பிணியின்மையையும் நற்சுகத்தையும், குறிக்கும். இதை இறைவன் அடியாருக்குக் கொடுத்தருளுகிறுன்.

''மந்திரமும் தந்திரமும் மருந்துமாகித்

தீராநோய் தீர்த்தருள வல்லான் தன்**னே**"

என அப்பர் சுவாமிகள் பாடியருளிஞர். மிதமான ஊண் முதலியவற்று லும், பஞ்சேந்திரியங் மிதமான இள்ப்பாறல் விடயங்களினுல் உண்டாகும் தீய பழக்கங்களேத் களின் தவிர்ப்பதினுலும் தேக சுகத்தை உண்டாக்கிக் காப் பாபா கூறுகிருர். இதற்கு நாடா பாற்றலாம், STOT முதலியனவற்றைக் கைப்பிடிக்குமாறு கீர்த்தனம் தியானம் சொல்லுகிரூர். பற்றற்ற நிலேயும் மானிட சேவையும் மற்றைய வழிகள். இதை விட அவர் விபூதியைப் பாவித்து நோய் தீர்த் தார் அவர் கண் பார்வையால் நோய் தீர்த்தார். அவர் திரு வாக்கிளுல் நோய் தீர்த்தார். லட்சக் கணக்காண மக்கள் அவர் திருவருளிளுல் சரீரநோய் மனநோய் முதலிய தீர்ந்து ஆரோக்யமாக இருக்கின்றனர்.

இ-ள் : அடியார்க்கு ஆரோக்ய நிலேயைக் கொடுப்பவரும் ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே நமஸ்காரம்.

### 89. ஒம் ஸ்ரீ அன்ன வஸ்திர தாய நம.

இறைவனே வணங்கப் பசிநோய் தீரும்.

"பாடுவார் பசிதீர்ப்பாய் பரவுவார் பிணி களேவாய்''

சுந்தரர் பாடிப் போற்றிஞர். சிர்டியில் வாழும் எனச் போது ''எனது பக்தர்களின் இல்லங்களில் உணவும் உடையும் குறையா" எனத் திருவாய் மொழிந்தார். சத்ய சாயி அவதா ரத்திலும் சிறு வயதிலிருந்தே இல்லா தவர்களுக்குப் பதிக்கு உணவும் உடுக்க ஆடையும் கொடுப்பதில் மிகவும் விருப்படை யாராக இருக்கின்றுர். அவர்களே ஏழைகள் என்று கூறுவதே கிடையாது. சுற்றத்தார் என்றே கூறுவார். ஆளுல் இவ்வரி உல கத்திலுள்ள சகல மக்களுக்கும் உண்ண உணவும் உடுக்க உடை யும் கொடுத்தருள்பவர், ஈசன் என்பதைக் குறிக்கும். FFG தாமத்தை உண்மையுடன் உச்சரிக்கும் வீட்டிலும், விவேகம் வைராக்கியம் முதவியவற்றைப் பெற முயற்சிக்கும் இடங்களிலும் கஷ்டங்கள் நேரவிடேன் என பாபா கூறியிருக்கின்றுர்.

இ-ள்: உலக மக்களுக்கெல்லாம் உண்ண உணவும் உடுக்க ஆடையும் அளிப்பவரும்,ஓங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

90. ஒம் ஸ்ரீ சம்சாரதுக்க கூலயகராய நம.

சம்சாரமென்ருல் சுழல்வது நிலேயற்றது என்பனவற்றைக் குறிக்கும். பிரபஞ்சமெல்லாம் நிலேயற்ற தன்மையுடையன ஆன்மகோடிகளெல்லாம் பிறந்தும் இறந்தும் பிரபஞ்ச வாழ்க் கையில்உளன்று கடைத்தேற வழி தெரியாது துன்பத்தில் மாழ் கின்றன. ஈசனே தனது கருணேயிஞல் இத் துன்பத்திலிருந்தும் நீக்கிலைக்கிருர்

\*கறந்த பால் கன்னலொடு நெய் கலந்தாற் போலச்

<u>சிறந்தடியார்</u> சிந்தனேயுள் தேனூறி நின்று

பிறந்த பிறப்பறுக்கும் எங்கள் பெருமான்'' என மணிவாசகர் சிவ புராணத்தில் கூறியுள்ளார். பாபா இத் தொழிலேயே புரிந்துகொண்டிருக்கிருர். அவருடைய ஒவ்வொரு செயலிலும் சொல்லிலும் நினேவிலும் அடிப்படையாக உள்ளது உழலும் மாந் தரை இப்பிறவித் துன்பத்தினின்றும் நீக்குவதே. அவர் பாத நமஸ்காரமே எமது வினேயை நீக்க வல்லது. ''ஸ்பர்ஸனம் கர்ம விமோசனம்" என பகவான் கூறியிருக்கின்றுர். இவ் அவதாரத் தில் 14-ம் வயதில் ''என் அடியார்கள் எனக்காகக் காத்துக கொண்டிருக்கிறுர்கள்'' எனக் கூறித் தம் புஸ் தகங்களே வீசி விட்டு அடியார்களுக்கு முதன் முதலாகச் சொல்லி வைத்த பஜனே

''மானஸ பஜரே குரு சரணம் துஸ்தர பவஸா கர தரணம்' என்பதாகும். அகாவது இப் பிறவிக் கடலினின்றும் நீங்குவதற்கு ஒரு குழுவை மனதில் வழி படுங்கள் என்பதாகும். இக் கருணே நிறைந்த பெருமானின் திருவடி நீழலேச் சார்ந்து உய்வோமாக.

இ-ள்: பிறந்தும் இறந்தும் உழலும்[இச்சம்சார துக்கத்தினின் றும்எம்மை ஈடேற்றுபவரும் பெருமை மிக்கவரும் ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 91. ஒம் ஸ்ரீ சர்வாபீஷ்ட ப்ரதாய நம.

சர்வாபீஷ்டம் என்றுல் அறிவு, சுகம், செல்வம், சிறப்பு என்பன யாவற்றையும் குறிக்கும். இவைகளேயெல்லாம் அடி யார்க்கு இறைவன் அருளுகின்றுன். என்பதற்கு உதாரணங்கள் பெரிய புராணத்தில் மலியக் கிடக்கின்றன. சுந்தரர்க்குப் பொன் கொடுத்தார், நெல் கொடுத்தார், தூது சென்றுர், மணம் முடித்தார் என்ணற்கரிய சிறப்புக்களேயெல்லாம் ஈந்தார். அரிச் சனனுக்குப் பாஸுபதம் அளித்தார். பாபா தன்?னயடைந்தோர் சஞக்கு விரும்பத்தக்க சிறப்புகளேயெல்லாம் அளிக்கிருர். ஊண், உடை, செல்வம், நோயில்லா வாழ்வு, சந்தோஷம் புத்திர சந்தா எம், முதலியவற்றைப் பெற அருள் புரிகிரூர். தததியுள்ளோர்க்கு அவரவர் வணங்கும் தெய்வ தரிசனம் அளிக்கிறூர். மீனேத் தூண்டிலுக்கு இழுப்பது போல் மனிதரை நான் இழுக்கிறேன். அவர்கள் தீய பழக்கங்கள் முதலியவற்றை விடச்செய்து சாத் வீக உணவு, பஜனே, தியாகம், ஜபம் முதலியவற்றின் வழியாக எல்லாவற்றிற்கும் மேலான செல்வமாகிய வீடுபேற்றைப் பெறச் செய்கிறேன் என்கிறூர் பகவான். அவர் சிவ சக்தி அவதார மானவர். அவரிலுள்ள தாய்மையே அடியார்களுக்கு அறிவு, வீரம், அன்பு, தன்னடக்கம் முதலியவற்றை உண்டாக்குகிறது.

இ-ள்: வீரும்பத்தகும் சகல நன்மைகளேயும் எமக்களிப்ப வரும் ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான - மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 92. ஓம் ஸ்ரீ கல்யாண குணுய நம.

கல்யாண குணுய என்றுல் அழகான, விரும்பத்தக்க, தூய, நன்மை பயக்கும், கருணேமிக்க குணங்களே உடையவர் எனலாம். பரமாத்மா குணங்களுக்கப்பாற்பட்டலராயினும் ஆன்மகோடிகளே ரட்சிப்பதற்காக அரும் பெரும் குணங்களேக் கொள்கிறூர். சொல்ல முடியாத நற்குணங்களேயுடையவனே எனும் கருத்துற

''கூறருங் குணத்தோய் உன்றன் குரைகழல் குறுகினல்லால் ஆறுமோ தாப சோபம் அகலுமோ அல்லல் தானே''

எனத் தாயுமானவர் பாடியுள்ளார். இறைவனது அவதார மாகிய சத்ய சாயி பாபா தன்னே அடைந்தோர்க்கு தாப சோபம் தீர்ப்பவராயும், அல்லல் அகற்றும் சாந்த மூர்த்தி யாகவும், கருணேக்கடலாகவும், நற்குணங்கள் நிறைந்தவராக வும் காணப்படுகிழுர். நிற்குணப்ரம்மம் இங்கே சுகுண அவ தாரமாயது எனலாம்.

இ-ள்: நன்மையே தரும் தூயகுணங்கள் நிறைந்தவரும் சிறப்புக்கள் வாய்ந்தவரும் ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவரு மான தெய்வமே நமஸ்காரம்.

## 93. ஓம் ஸ்ரீ கர்மத்வம் சினே நம.

கர்மா என்பது மன நினேவுகள், புலன்கள், தேகம் முத லியவற்றுல் உண்டாகும் தொழில். இவைகளெல்லாம் நன் மையோ தீமையோ ஒவ்வோர் பலனே அளிக்கும். இவற்றிலி ரூந்தே மனிதனின் உணர்ச்சி பழக்க வழக்கம் செய்கை முதலி யன வீளேகின்றன. இவை தொடர்புள்ளன. இவற்றிலிருந்து வீடு பட்டால்தான் மனிதன் சுபீட்சம் அடையலாம். இதையே தாயு மானவரும் கூட

''சிந்தையை அடக்கியே சும்மா இருக்கின்ற

திறமரிது சத்தாகியன்

சித்தமிசை குடிகொண்ட அறிவான

தெய்வமே தேசோமயானந்தமே'' எனப் பாடிஞர். இதற்கு வழி என்னவென்ருல் ' எந்தையார் திருநாம நமச் சிவாய என்றெழுவார்க்கிரு விசும்பிலிருக்கலாமே'' என்பதே யாகும். பகவான் சத்யசாயி பாபா சொல்லும் வழியென்ன வென்றுல்

(1) எல்லாச் செயல்களேயும் இறைவனுக்கு அர்ப்பணித்தல்

(2) பலன் கருதாது, விளேவுகளேப் பற்றிக் கருதாது கடமை யைச் செய்தல் முதலியவையாம்.

பாபா தம் அடியார்களே பக்தியில் இணேத்து எல்லாச் செபல்களேயும் தனக்கு அர்ப்பணிக்கச் செய்கிருர். ஞானமார்க் கத்தைக் காட்டிச் சத்கருமங்களேச் செய்ய வைக்கிருர். நல் வழியீல் முன்னேறவைத்துக் கர்மபயளேக் குறைக்கிருர். அவரை நம்பியிருப்போர்களேக் கொடிய செயல்களிலிருந்து தவிர்க்கிரூர். போபாலில் தற்கொலே செய்ய எத்தனித்த மனிதனே கொடைக்கானைலில் இருந்து சங்கல்பித்துச் ''சுடாதே'' என மறித்த சம்பவம் இதற்கு ஒர் எடுத்துக் காட்டாகும். பகவானே நம்பினேர், அவர் சொற்படி நடப்போர், கன்ம பலன்களிலிருந்து விடுபடுவர்.

இ–ள் : சம்சார துக்கத்திற் சுழலும் மனிதரின் கன்மங் களே அழிப்பவரும் ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே-நமஸ்காரம்.

#### 94. ஓம் ஸ்ரீ சாதுமானச சோட்தாய நம.

சாது என்றுல் நற்பண்புடையோர், சாஸ் இரங்களில் சொல் லப்பட்டபடி தவறுது நடப்போர், தன்னேயறியும் பொருட்டு ஏற்ற. குற்றமற்ற நிலேயில் நிற்போர், தூய செயல்களேயே செய்வோர் எனக் கூறலாம். சாது மானஸ சோபிதாய என்றுல்

இப்படியான சாதுத்வம் நிறைந்த அடியார்களின் மனதில் பிரகாசிப்பவன் எனலாம்.

''அன்பர் தம் சிந்தையில் உறைவோனே

அரகர சிவசிவ மறை யோனே"

என யோகர் சவாமிகள் இறைவனே நோக்கிப் பாடிஞர். பாபா தாம் அவதரித்தது மனிதர்களுடைய இதயத்தில் நேர்மை நியாயம், தூய்மை முதலியலற்றையுண்டாக்கி சாதுத்துவம் அடையச் செய்வதற்கே எனக் கூறுகிருர். சாதுத்துவம் அடைந் தவர் மனதில் அவர் தெளிவுறக் காட்சியளிக்கின்றூர். ஞானத்தை உண்டாக்குகிருர் அதளுல் அவரைப் பின்பற்றுவோர் ஆத்ம சாதனேயில் முன்னேறுகிருர்கள். மற்றைய மக்களும் முன்னேற உதவுகிரூர்கள்.

இ-ள் : தரய்மை மிக்க நற்பண்புடைய மக்களின் மனதில் பீரகாசிப்பவரும், ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன் மைகள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

## 95. ஓம் ஸ்ரீ சர்வமத சம்மதாய நம.

''மதம்'' என்ருல் சமயம். சம்மதாய என்ருல் ஒப்புக்கொ**சு** பவர்.

> ''சமய கோடிகளெல்லாம் தந்தெய்வம் எந்தெய்வமென்றெங்குந் தொடர்ந்தெதிர் வழக்கிடவும் நின்றதெது''

எனத் தாயுமானவர் பாடியுள்ளார்.

'சமயங்கடந்து நின்ற சங்கரா அடைக்கலம்'' என்று பாடிஞர் யோக சுவாமிகள். எல்லாச் சமயங்களும் வணங்குவது ஒரே தெய்வம். அத்தெய்வத்திற்கு எல்லாச் சமயங் களும் சமமானவை, சம்மதமானவை. பாபா இதை 1967-ம் ஆண்டு சிவராத்திரி வீசேட பிரசுரிப்புச் சஞ்தன சாரதியின் மேல் இதழில் காட்டியிருக்கிறுர். அங்கு காணப்படுவது அவர் கையிஞல் வரைந்து காட்டப்பட்ட கமல ரூபம். ஒவ்வோர் இதழிலும் ஒவ்வொரு சமயத்தைக் குறிக்கும் அடையாளங்கள் காணப்படுகின்றன. சைவ சமயத்தைக் குறிக்க ஓம் என்னும் எழுத்தும் கிறீஸ்த சமயத்தைக் குறிக்க சிலுவையும் இஸ்லாமுக் குப் பிறையும் நட்சத்திரமும் புத்தருக்கு தர்மச் சக்கரமும். பாசியருக்கு சுடரும் காணப்படுகின்றன. அதன் மத்தியில் பசுவா னீன் திவ்ய முகம் பிரகாசித்துக் கொண்டிருப்பதைக் காண லாம். இதளுல் நாம் அறிவது அவர் எல்லா மதத்தையும் ஏற்ப வர் என்பதே, அவர் தோன்றியிருப்பது இணேக்கவேயன்றிப் பிரிக் முழுவதுமே எனது மாளிகை, ஒவ்வோர் கவல்ல. ''உலகம் கடம் போன்றது" என்கிறூர் ''எல்லாப் தேசமும் ஒவ்வோர் பெயர்களும் என்னுடையவையே. நான் பெயரற்றவனும் ஆகி றேன்'' எனச்கூறியிருக்கிறுர். பாபா எல்லா மதத்தவர்களேயும் பண்புக்கேற்ப ஆசீர்வதிக்கிரூர். அவரவர்

இ-ள் : சகல சமயங்களேயும் சமானமாக ஏற்றுக் கொள்பவ ரும் ஓங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே–தமஸ்காரம்.

### 96. ஒம் ஸ்ரீ சாதுமானச பரிசோத காய நம.

பரிசோதக என்றுல் பரிசுத்தப்படுத்துபவர், திருத்திய மைப்பவர் எனலாம். அதாவது சாதுத்வம் அடைந்த அடி யாரின் மனங்களில் மாயை வந்தணுகும்போது தன் அருளினுல் மாயையை நீக்கிப் பரிசுத்தமாக்குகின்றுன் இறைவன், இதை,

பாராதியறியாத மோனமாம்

வித்தைப் பதித்தன்பு நீராகவேபாய்ச்சி அது பயிராகுமட்டு மாமாயைவன்]

பறவையணுகாத வண்ணம் நேராக நின்று விள்போகம் புசித்துய்ந்த நின்னன்பர் கூட்டமெய்த நிளேவின்படிக்கு நீ முன்னின்று காப்பதே நின்னருட்பாரம்"

என ஆனந்தபரம் என்னும் பகுதியில் தாயுமானவர் பாடி யிருக்கிமூர். இத்தொழிலிலே பாபா என்றும் ஈடுபட்டுக் கொண்டேயிருக்கிரூர். தீயதும், கொடியதுமான எண்ணங்கள் மனதில் புகாமல் இறைவன் ரூபத்தை உருவகப்படுத்தி நாமதி

தையே பஜன் செய்யுங்கள். ஜபம் செய்யுங்கள் சிந்நியுங்கள் என்று கூறுகிறுர். ஓர் பை வெறுமனேயிருந்தால் தான் அதில் நாம் விரும்பாத பொருளே யாரும் திணிக்கக்கூடும், அறை த நிரப்பி வைத்திருந்தால் வேறு பொருள்களேத் திணிக்க (4)14 யாது. அது போலவே உங்கள் மனதில் இறைவன் நாமரூபங் கள் நிரம்பியிருந்தால் வேறு எண்ணங்கள் உள்புகா என பாபா புத்திமதி கூறுகிறூர். நான் அறியாமல் நீங்கள் ஒரு விடயத் தையும் செந்திக்கவும் முடியாது செய்யவும் முடியாது. நான் உங்கள் மனதிலேயே எப்போதும் வரிக்கிறேன் என்று சொல்வ தோடு நின்று விடாது, சந்தர்ப்பங்கள் ஏற்படும்போது அன்பர் கள் செய்த தவறுகள் நினேத்த தவறுகளே அன்புடன் சொல்லி அவர்களேத் திருத்தி அவர்கள் சிந்தையைப் பரிசுத்தமாக்கு கிறூர். கண்காணுத் தெய்வம் மறைவில் செய்யும் தொழிலேக் கண் கண்ட தெய்வம் கண் முஸ் செய்கிறது.

இ-ள் : உண்மையான சாதகர்களுடைய மனதில் மாயை வந்தடையாதபடி பரிசுத்தம் செய்பவரும் ஒங்காரத்தின் உட் பொருளானவருமான மேன்மைகள் மிக்ச தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

### 97. ஓம் ஸ்ரீ சாதுகானுக்ரஹ வட விருக்ஷப் பிரதிஷ்டாப காய நம.

வட விருக்ஷம்-என்பது ஆலமரத்தைக்குறிக்கும், ஆலமரம் இந்து சமயத்தில் ஒர் புகழ் வாய்ந்க தரு ஒப்பில்லாத F 50 கர். சனற் குமாரர், சனந்தனர், சஞ்தனர் என்று சொல்லப் படும் நான்கு இருடிகட்கும் இறைவன் ஓர் கல் ஆல விருட்சத் இன் நீழலில் வீற்றிருந்தே அறிவடையாளக் கைப்புணார்ப் இளுல் உண்மையாம் முத்திறப் புணர்ப்பின் உணர்த்தி அருளினர். சாதா ரணமாகவே ஆலமரம் ஆண்டிகட்கும் அரசர்கட்கும் யோகிகட் கும் நீழல் கொடுக்கும் மரம். ஓர் வைகாசி பௌர்ணாமியன்று சித்ராவதி நதிக்கரையில் சில பக்தர்களுடன் பாபா GUAA கொண்டிருந்தார். அப்போயில் 43530\_11 கதையும் பேச்சில் வந்த பொழுது ஓர் அன்பர், புத்தர் ஏன் அந்த அரச மரத்தைத் தேடிச் சென்று தியானித்து வந்தார் என்னும் கேள்

வியை எழுப்பிஞர். அப்பொழுது பாபா சில சக்தி வாய்ந்த யந்திரங்களின் மேல் வளர்ந்து நிற்கும் மரங்கள் தீய சக்திகளேத் தடுத்து ஏகாக்கிர சித்தத்தை உண்டாக்கி ஆத்மீக உயர்ச்சிக்கு இடம் அளிக்கும் என்பதை விளக்கிஞர். அதன் பின் அம் மண லில் இருந்து புரியாத அடையாளங்களும் எண்களும் சதுரங்க ளும் வரையப்பட்ட ஓர் பளபளப்பான தகட்டை எடுத்துத் தாம் அதைப் பிரசாந்தி நிலேயத்தின் பின் குன்றுகளின் மீது இருக்கும் தபோ வனத்தில் புதைத்து அதன் மீது ஒர் -21,00 மரத்தை (வட விருட்சத்தை) நடப்போவதாகச் சொன்னர். ''இது நான் விளக்கிய யந்திரம் போன்று சக்தி வாய்ந்தது. வெவ்வேறு இடங்களில் இருக்கும் போகிகள் சாதனேபில் ஒர் உயர் தரத்தை அடையும்போது இம் மறை பொருளின் சக்தி யால் நன்மை பெற இங்கு தேடி வருவார்கள்'' என பாபா கூறி ஞர். பின் அப்படியே ஓர் மரத்தை அங்கு நட்டார். அது தற் போது வளர்ந்து கொண்டு வருகிறது.

இ-ள்: சாதுக்களுக்கு அனுக்கிரகமாக இருக்கும் பொருட்டு சக்தி திறைந்த ஆலமரத்தை ஸ்தாபித்தவரும் ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 98. ஒம் ஸ்ரீ சகல சட்சயஹராய் நம.

ஆன்மாவானது மனித உடம்பை எடுத்த காலே கண் மூக்கு செலி முதலிய ஜம்புலன் சுளினுல் பெறும் சிற்றின்பத்தில் மயங்கி நிற்கும்போது மனிதனின் மனம் தெளிவுபடுவதில்லே. ஈசன் இருக்கிருளு இல்லேயா நான் இவ்வுடம்பா அல்லது அழியா ந ஆத்மாவா என்று ஐபப்படுகிருன். ஆத்மா வேரு செவம் வேரு அல்லது ஒன்ரு. அவன் உண்மை அறிய ஆர்வம் கொண்டு உயர் நிலேயடையும்போது இறைவன் குருவாக வந்து ஐயங்க ளெல்லாவற்றையும் நீக்கி சடேற்றி வைக்கிருன்.

"துன்னிய ஐம்புல வேடர் சூழற்பட்டுத்,

துணேவணேயும் அறியாது துயருறுந் தொல்லுயிரை மன்னும் அருட்குருவாகி வந்து அவரின் நீக்கி,

மலம் அகற்றித் தாளுக்® மலரடிக் கீழ் வைப்பன்'' எனச் சிவஞான சித்தியார் சுறுகின்றது இறைவன் அவதாரமாகிய பகவான் சத்ய சாயி பாபாவும் இத் தொழிலேயே செய்கின் ரூர். நிதமும் அடியார்களே மெய்ப் பொருளே நாடுங்கள். வெளிப் பொருளேப் பார்க்கும்போது அங்கு மறைந்திருக்கும் இறைவனே நினேயுங்கள் எனப் பலவாறு தூண்டிக்கொண்டிருக்கிரூர். விசேட மாக அவர் எழுதிய ''சந்தேக நிவாரணி ' சாதகர்களின் மனதில் உள்ள ஐயப்பாடுகளே விலக்கப் பேருதவியாக இருக்கின்றது. "நா சுகம் சம்சயாத்மனே '' அதாவது சம் சயம் உள்ளவன் சந் தோஷமில்லாதவன் என பாபா கூறுகின்றூர். இதனுல் எல்லோ ரையும் இறைவனிடத்தில் நம்பிக்கைவையுங்கள் என்கிரூர், அல்லது உங்கள் ஆத்மாவையே நம்புங்கள் என்கிரூர்,

இ-ள்: ஐம்புல பந்தத்திரைல் மயங்கி நல்லறிவு ொருதவர்களு டைய ஐயப்பாடுகளே நீக்கி தல்வழி காட்டி ஆள்பலரும், ஓங் காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மைமிகு தெய்லமே உயக்கு நமஸ்காரம்.

## 99. ஓம் ஸ்ரீ சகல தத்வ போதகாய 'நம.

சகலம் என்றுல் முழுவதும் - பூர்ணமாக - எச்சமின்றி எனப் பொருள்படும். தத் என்பது அப்பொருள். அதாவது பர மாத்ம தத்வம். நீ அல்லது நான் எனச் சொல்லும் பொருள் எனலாம். இன்று கத்துவங்களே வேதாந்திகள் படிக்கும் போது முதற் தத்துவம் பூதம் பொறி முதலான 30, இரண்டாம் தத் துலம் நாடி வாயு முதலான 30, மூன்றும் தத்துவம் 36, என எல்லாமாக 96 தத்துவங்கள் உண்டென்பர். 'தத்துவ வறிவுக் கெட்டாத தயங்குபேரறிவே போற்றி"யென வணங்கப்படும்உண்மைப் பொருள் இவையெல்லாவற்றிற்றம் அப்பாற்பட்டது. அதுவே நீ என்கிருர் பாபா. இதையெல்லோரும் அறிய வேண்டும் அப் பொழுது தான் வைராச்கிய நிலே உண்டாகும் என்கிருர். பிரமமே உலகமாய்த் தோன்றுகிறது என்பதை அறிந்தால் அவா, வெகுளி, கோபம் முதலியவை நீங்கும், உண்மை நிலேயை அடையலாம் என்றும், பிரேமை பக்தி தியானம் ஞானம் முதலிய வழிகளால் இறைவனே அடையலாம் என்றும், புத்தகங்கள் மூலமும் பேச் சுக்கள் மலமும் போதக்கிரூர்.

இ-ள்: உண்மை நீலேயடையும் பொருட்டு சகல தத்துலங் களேயும் போதிப்பவரும், ஓங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேம்பாடுகள் மிக்கதெய்வமே உாக் 5 நமஸ்காரம்.

#### 100. ஒம் ஸ்ரீ யோகீஸ்வராய நம.

எல்லா யோகிகளும் ஏங்கித் தவம் புரிலது அந்தப் பரம் பொருள் என்னும் ஈசனுடன் கலந்து நிற்றலுக்கே. சனகர் முதலிய நான்கு யோகிகளுக்கும் யோகீஸ்வரராகக் கல் ஆல விருட்சத்தின்கீழ் தன் சின் முத்திரையால் உண்மையுணர்த்திரை. விஷ்ணு புராணம் யோகீச, யோகாநிஷந்த, யோகின், யோகி ரூபின் என விஷ்ணுவை விவரிக்கின்றது. யோகம் எனப்படுவது ஐம்புலன்களேயும் அடக்கிச் சகல சேவராகிகளும் ஒன்றே என் னும் உண்மையில் மனதைச் செலுத்துவதாகும். இதையே பாபா செய்யும்படி உற்சாகமூட்டுகின்றூர். யோகத்தில் அனுபவ மடைந்த யோகிகளுக்கு வழிகாட்டி மேலும் முன்னேறச செய் கின்றூர். இவையெல்லாம் யோக நிலேயின் சிகரமான சுஸ்வர னுக்கே உரிய விசேடங்கள்.

இ-ள்: யோகிகள் வணங்கும் தெய்வமாய் விளங்குபவரும், ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மைகள் நிறைந்த தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்

## 101. ஒம் ஸ்ரீ யோகீந்த்ர வந்திதாய நம.

யோகிகள் தம் தவம் வெற்றியடையும் வண்ணம் இறை வனுக்கே தங்களே அர்ப்பணம் செய்து வணங்கி உண்மை நிலே அடைகிருர்கள். இமையோர் முதலிய யாவரும், முனிவரும்,

''தம்மைக் கொடுத்திட் டெம்மை

யாளென ஏசற்றிருக்க மாசற்ற

ஞான நலமுங் காட்டினே

எனத் தாயுமானவர் அகவல் பாடியுள்ளார். பாபாவும் யோனி கட்கு வழிகாட்டும் வேலேயைச் செய்கின்றுர். அவர்களேத் தாமே பொறுப்பு ஏற்கின்றுர். வழி காட்டி முன்னேற்றுகின்றுர். அவ் யோகிகள் இவரை வணங்குகின்றனர். யோக சக்திகள் அனேத்தும் தோற்றுமிடமாக விளங்குகிறுர். அவர் அருளிஞலே பக்தி யோகம் செய்வோர் பாண்டுரங்கனேயோ, வெங்கடேச ணேயோ, சிவசக்தியையோ, கணபதியையோ பிரத்யட்சமாக அவரிடம் காண்கிறுர்கள்.

5

#### 102. ஒம் ஸ்ரீ சர்வ மங்களகராய நம.

சர்வம் என்ருல் முழுவதும், எல்லாம் எனப்படும். மங் சளகராய என்ருல் நற்காரியங்களேயும் மகிழ்ச்சியையும் உண் டாக்குபவனே, செய்து முடிப்பவனே எனலாம்.

''போற்றி எல்லா உயிர்க்கும்

நமஸ்காரம்.

தோற்றமாம் பொற்பாதம்

போற்றி எல்லா உயிர்க்கும்

போகமாம் பூங் கழல்கள்''

# Fost Lib இருந்தே எல்லா உயிர்களும் தோன்றுகின் உயிர்களுக்கும் போகத்தைக் கொடுப்பவனும் றன. எல்லா அவனே. சத்ய சாயி அவதாரக்திலும் அடியார்களுக்கு மகிழ்ச்சி, நல்லதிஷ்டம், மகப்பேறு, நோய்தீர்தல் முதலியவற்றைக் காண் கிரேம். அவரது தர்சனம், ஸ்பர்சனம், சம்பாஷணம் முதலிய ஒவ்வொன்றுமே மனிதரின் வாழ்வில் ஓர் புதிய முன்னேற்ற மான வாழ்வைக் கொடுக்கிறது. இதுவே அவர்கள் வாழ்க்கை யில் தலே சிறந்த நற்குறியான ஓர் மங்கள முகூர்த்தமாக அமை கிறது. அசோகன் கற்சிலையில் தர்ம-மங்களம் என்றுல் தர்மத் தில் வாழ்வது, தர்மத்தைப் பரப்புவது என்றெல்லாம் எழுதி வைத்தான். பாபா ஒவ்வொரு கணமும் ஒவ்வொரு ep is sub தர்ம மங்களத்தை மக்களுக்கு வாரி இறைத்துக்கொண்டே யிருக்கிரூர். அவர் காட்டும் வழியைப் பின்பற்றும் மாந்தர்கள் இம்மையிலும் மறுமையிலும் தமக்கு மங்களத்தைச் சம்பாதிக் கிழுர்கள். எல்லாவற்றிலும் சிறந்த பிற**வித்துன்ப**ம் நீங்கும்; மங்கள காரியம் அவர்களுக்குக் கிட்டும்.

இ-ள்: சகல மங்கள காரியங்களேயும் அளிப்பவரும், ஓங் காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மைகள் மிக்க தெய் வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

#### 103. ஒம் ஸ்ரீ சர்வசித்தீப்ரதாய் நம.

ஈசன் சகல வல்லமைகளுக்கும் பிறப்பிடமாகவுள்ளவன். அவன் அடியார்களுக்கும் பல வல்லமைகளேக் கொடுப்பது இயக்பே. 1956-ம் ஆண்டு ரவீந்திரன் என்னும் பெங்களூர் மாணவன் தான் பட்டதாரிப் பரீட்சையில் சித்தி எய்துமாறு ஆசீர்வதிக்க வேண்டிஞன். வழக்கப்போல் பாபா அவர்கள் விபூதி எடுத்துக் கொடுத்தனுப்பிஞர். பின்னர் மீண்டும் அவனேயழைத்து வாயைத் திறக்கச் சொல்லி அவன் வாயி னுள் ஊதிஞர். அப்பொழுது அவன் வாய் நிரம்ப விபூதி விழுந்தது. இந்த அரும்பேற்முல் தேர்லில் முதல் மாணவஞ்சு அமெரிக்க அரசாங்க உதவி பெற்று அங்கு விசேட கல்வி பயி லச் சென்ருன். இவருக்குக் கல்விச் தித்தி அளித்தார்.

கனவில் கையை நீட்டச்சொல்லி அதில் கூர்மையான கத்தியால் பாக்கிய ரேசையை சத்ய சாயி பாபா வரைந்த தாக ஹைதரபாத் ராஜ்ஜியத்தைச் சேர்ந்த ஒரு வைசிய குல தனவான் எழுதியிருந்தார். எழுந்து கையைப் பார்த்த பொழுது புதியரேகை காணப்பட்டது. இவருக்கு செல்வம் தேடுவதில் சித்தியளிக்கப்பட்டது. டாக்டர்களுக்கு சத்திர சிகிச்சையளிப் பதில் உன்னத வெற்றியடையச் சித்திகளேக் கொடுத்திருக்கி ரூர். அவர்களே கூறுகிரூர்கள்.

இ-ள்: எல்லா விதமான சித்திகளேயும் நல்குபவரும், ஓங் காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

# 104. ஒம் ஸ்ரீ ஆபத் நிவாரிணே நம.

ஆபத் என்றுல் சங்கடமான நிலே, அதிஷ்டயீனமான சம் பவம், கஷ்டமான காலம் முதலியனவாம். நிவாரிணே-காப் பாற்றுபவரே எனலாம். இறைவன் தன் அடியாரை எப்போ தும் ஆபத்துக்களிலிருந்து காப்பாற்றுகிறுன். சமணர்கள் இரு நாவுக்கரசரை நீற்றறையில் அடைத்தார்கள். அவர் மீது யானேயை ஏவிஞர்கள். அவருக்கு நஞ்சூட்டிஞர்கள். அவரைக் கல்லோடு கட்டிக் கடலில் விட்டார்கள். ஒவ்வோரிடத்திலும் இருந்து இறைவஞல் காப்பாற்றப்பட்டார் இதை நினேந்து நாவுக்கரசர் ''சன்றுளுமாயெனக் கெந்தையுமாய்'' என எடுத்து

"தோன்றுத் துண<del>யா</del>ய் இருந்தனன்

தன் அடியேங்களுக்கே'' எனப் பாடி வைத்தார்.''என் பக்தன் வீழப்போறைல் அவனே எனது நாலு கைகளாலும் ஏந்துவேன் அவனே விழவிடேன்'' என சிரிடியில் பாபா கூறியிருக்கின்றுர். அவர் தெய்வ அவதாரமானபடியால் நாலு கைகளாலும் என் ரூர். ''எனக்கோர் விரதம் உண்டாளுல் அது இடர்களேப் போக்கி, எல்லா மனிதரையும், எல்லா இடங்களிலும், தேகசுகம், மனேபலம், ஆத்ம பலத்தோடு இருக்கச் செய்தலே எனப் புட்ட பர்த்தியில் கூறினேர். அவர் எத்தனேயோ பேர் கீன கார் விபத்து, றயில் விபத்து, விமான விபத்துக்களிலிருந்தும் காப் பாற்றியிருக்கிருர். சத்தியம் சிவம் சுந்தரம் என்னும் அவ ருடைய வாழ்க்கைச் சரிதம் முழுவதிலும் இப்படியான கருணே மிக்க செயல்களேப் படிக்கலாம்.

இ-ள்: அடியார்களே ஆபத்தினின்று பாதுகாப்பவரும், ஓங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

# 105. ஒம் ஸ்ரீ ஆர்த்தினுராய நம.

ஆர்த்தி என்றுல் தேகவாதை, மன இடைஞ்சல், **து**க்க மேலீடு முதலியனவாம். ஹராய என்றுல் இவற்றை விலக்கு பவரே எனப்படும். நாவுக்கரசர் கூற்றுயினவாறு என்னும் பதி கம் பாடித் தமக்குறு சூலே நோய் தீர்த்தார் என்பது யாவ ரும் அறிந்த விடயம். பாபா என்றுரு சொல்லுடன் பக்தர் கள் தம் வருத்தங்களே நீக்கியிருக்கின்றுர்கள். பகவான் ஸ்ரீ சத்ய சாயி பாபா அடியார்களுக்கு இம்மாதிரியான அருளே நாளிலும் பொழுதிலும் சொரிந்து நோய்களேத் தீர்த்து வைக் கிறுர். அவர்களுக்கு வரக்கூடிய துன்பங்களே முன் கூட்டியே அறிவித்து அதை எப்படித் தாங்கிக் கொள்ளலாம் அல்லது விலக்கலாம் என வழி காட்டுகிறுர். சதாவதானிவேலூரி சிவ ராம சாஸ்திரி ''உலகத்துத் தாய்மாரனேவரின் அன்பையும் ஓரிடத்துத் திரட்டினுலும் அவர் அன்புக்குச் சமனுகாது'' எனத் தனது அநுபவத்தைப் பற்றி எழுதியிருக்கிருர். இ-ள் : அடியார் வாதைகள் துக்கங்களே நீக்குபவரும், மேன்மைகள் தங்கியவரும், ஒங்காரத்தின் உட்பொருளாண வருமானதெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

# 106. ஒம் ஸ்ரீ சாந்த மூர்த்தயே நம.

வாழ்க்கையில் தனி மனிதனும் சமூகமும் சந்தோஷ மாக வாழ்வதற்குத் தேவையான நான்கு புருஷார்த்கங்களில் ஒன்றுக ''சாந்தியை'' பாபா கூறுகின்றுர். ஒவ்வொருமனிதனும் அடிப்படையில் சாந்தஸ்வ ரூபனே என பாபா கூறுகின்றுர். எல்லா உயிர்களுக்கும் அடிப்படையான பரமாத்ம தத்வம் சாந்தமே சொரூபமானது. எல்லோரும் உண்மை நிலேயறிந் தால் தாமும் சாந்தஸ்வரூபம் என்பதை அறிவர்.

உண்மையே என் இயல்பு தர்மமே என் வாழ்வு சாந்தியே என் சுபாவம் பிரேமையே என் தேகம்

என பாபா கூறியிருக்கின்றூர் அவர் வாழ்வும் அப்படியே எம் கண்முன் நடந்து கொண்டிருக்கிறது.

இ-ள்: சாந்தியே ரூபமானவரும், மேன்மைகள் நிறைந்தவ ரும், ஒங்காரத்தின் உட்பொருளானவருமான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

# 107. ஓம் ஸ்ரீ சுலபப்ரசன்னுப நம.

சுலப என்மூல் இலகுவாக, ப்ரசன்னுய ஆனந்தமடைப வர். சந்தோஷப்படுபவர், நன்மை பயப்பவர் எனலாம்.

இறைவன் சச்சிதானந்த மூர்த்தியல்லவா. அவன் கருணேக் கடலாக இருக்கிறுள். அவனேத் திருப்திப்படுத்தி அவன் அன் பைப் பெறுவது மிசு இலதவாகும்.

''வீதியில் வந்தொருக்கால் விழுந்து கும்பிட்டால் வில்லங்கம் எல்லாம் இல்லாமற் போமே'

என யோகசுவாமிகள் நல்லூரான் கிருபையைப் பெற வழி காட்டியிருக்கின்றுர். சத்ய சாயி நாதனேவென்ருல் நீங்கள் வெறுங்கையுடன் என்னிடம் வாருங்கள். அப்பொழுதுதான் நான் தருவதைக் கை நிரம்ப எடுத்துச் செல்லலாம் என்கிருர். உங்கள் கை நிறையப் பொருட்களேக் கொண்டு வந்தால் நான் தருவதை உங்கள் கை ளில் ஏற்க முடியாது என்கிரூர். அவரிடம் சென் மூல் அவர் ஆனந்தமடைகிருர். அன்பையளிக்கிரூர். ஒவ் வொரு ஆத்மாவினதும் மூன்று கால நிகழ்ச்சிகளேயும் அறிந்த சத்ய சாயி நாதன் மிக மகிழ்ச்சியுடன் அவரவருக்கேற்றவாறு அருள்புரிகிறுர். அன்பே சிவமென்பது ஆன்ரேர் இசைத்த இன்பம் ததும்பும் இனிய வாசகமல்லவா?

இ-ள்: இவகுவாகத் திருப்திப்படக் கூடியவரும் நாம் அனுக்கிரகத்தைப் பெறக் கூடியவரும் மேன்மைகள் நிறைந்தவ ருமான ஒங்காரத்தின் உட்பொருளான தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

# 108. ஒம் ஸ்ரீ பசுவான் ஸ்ரீ சத்தியசாயி பாபாய நம.

ஸ்ரீ சத்திய சாயி பாபா அன்பர்களால் பகவான் என்று அழைக்கப்படுகிரூர். மேன்மை, வலிமை, தெய்வீக வல்லமை, சர்வ வியாபகம், சர்வஞ்ஞத்துவம் ஆகிய ஐஸ்வரியங்களும், தூய்மை, நீதி நிலே, நடு நிலே, பக்ஷபாதமின்மை, வினயம் முத லிய நற்பண்புகளும் கீர்த்தி, புகழ், சாந்தியெனும் சிறப்புக ளும், அநுகூலநிறைவு, மகத்துவம், பெருந்தகைமை, அநுக்கிர கம், பிரகாசம் என்னும் யேன்மைகளும், மெய்யறிவு விவேகம் எனும் ஞான நிலேயும், பற்றின்மை சாந்தம் சமநிலே 61 60) Lb வைராக்கிய சுபாவங்களும் உடையவராகக் காணப்படுவதால் பசுவான் என அழைச்சுப்படுகிறுர் விஷ்ணு புராணத்தில் பக வான் என்றுல் ஒவ்வோர் பிராணியிவதும் மூலம், நிறைவு, அவை தோற்றல், மறைதல் முதலியவற்றை அறிபலரும் மாயை நிரம்பியவருமாக யைக் கட்டுப்படுத்த வல்லவரும் ஞானம் எவர் இருக்கின்றுரோ அவரே பகவான் எனக் கூறுகிறது. இது பகலான் ஸ்ரீ சத்ய சாயி பாபாவையே வர்ணிக்கிறதைக் காண வாம்

இ-ள்: பகவான் ஸ்ரீ சத்தியசாயி பாபா என்றழைக்கப் படுபவரும் ஒங்காரத்தினுட்பெருளானவருமான மேன்மைகள் மிக்க தெய்வமே உமக்கு நமஸ்காரம்.

> ஒம் தந்சத் எல்லாம் ஓம் என்னும் பொருளே

## ஆரத்தீப் பாக்களின் பொருள்

I

பாவன புருஷா சாயீசா 1. (தூய்மையான திவ்ய அந்தராத்மனே - சாயீசா) சரணர காவா சர்வேசா (சரணடைந்தவர்களேப் பாதுகாக்கும்-சர்வேசனே) சௌம்ய ரூபா - சத்ய பாபா (அருள் நிறை சாந்தரூபனே – சத்ய பாபாவே) காவுடை கைமுகவே (என்னேக் காப்பாற்றுவீராக நான் கைகூப்பி வணங்குகின்றேன்) சித்ராவதி நதி தேர நிவாசா 2. (சித்ராவதி நதி ஒரத்தில் வசிக்கும் தெய்வமே) சிஸ்ட ஜனுவகு, முனிசரணு முனிவர் கள் (நல்லொழுக்கமுடையோரைக் காப்பவரே, தேடிச் சரணடைபவரே)

ஈசா ஜகத்ரய மோத விகாசா (ஈசனே மூவுலகங்களிலும் ஆனந்தத்தைப் பெருக்குபவனே) சத்ய சாயீசா ஸ்ருதபரணு (சத்ய சாயீசனே உம்மை வந்தடைந்தோரை ஆதரித்து உய்விப்பவரே)

சத்ய சாயிசா ஸ்ருதபரணு

 பக்த பாலனு ஸ்ருதபரணு (பக்தர்களே வழி காட்டி வளர்ப்பவரே வந்தடைத் தொரைக் காப்பவரே)

பர்த்தி வாஸ ஆஸ்ருதபரணு (புட்டபர்த்தியில் எழுந்தருளியிருப்பவரே வந்தடைந் தோரைக் காப்பவரே)

ஜய சத்ய சாயீசாஸ்ருதபரணு ஜய சத்ய சாயீசாஸ்ருதபரணு (ஜய - வெற்றி பொருந்திய) சங்கர ரூபா சஜ்ஜன வந்தித சாயி ராமா நமோ ஸ்துதே (சங்கர ரூப-சுப மங்கள த்தைத் தரும் சிவ சொரூபனே) சஜ்ஜன வந்தித (சற்சனரால் வணங்கப்படுபவரே) சாயி ராம நமோஸ்துதே (ராம பிரானே உம்மை அஞ்சலி செய்கிறேன்) கேஸவரூபா கலேசவிஞசக (கிருஷ்ணனது அவதார புருஷரே - எம்மனதில் எழும் பயங்களே அழிப்பவரே)

சாயி ராமா நமோஸ்துதே அத்சபுத சரித ஆஞ்சநேய அற்புதமான செயல்களேயுடையவரே ஆஞ்சநேயராய்

நிற்பவரே)

ஆர்த்தரக்ஷக நமோஸ்துதே (அல்லலுற்ருேரைக் காப்பாற்றுபவரே - உம்மை அஞ்சலி செய்கிறேன்)

3. சர்வாகாரா சாதுஜனுவன

ii

2.

(சகல ரூபங்களுக்கும் அடிப்படையாயிருப்பவரே, தற்பண் புள்ள சாதுக்களேப் பாதுகாப்பவரே) சாயிராமா நமோஸ்துதே

ஞிர்விகாரா நிருபம சரிதா

(என்றும் மாறுபாடில்லாத உண்மைப் பொருளே -உவமை யில்லாத மேலான சரித்திரத்தை உடையவரே) சாவி ராமா நமோஸ்துதே ஜய் சாவி ராமா நமோஸ்துதே சத்ய சாவி ராமா நமோஸ்துதே

#### III

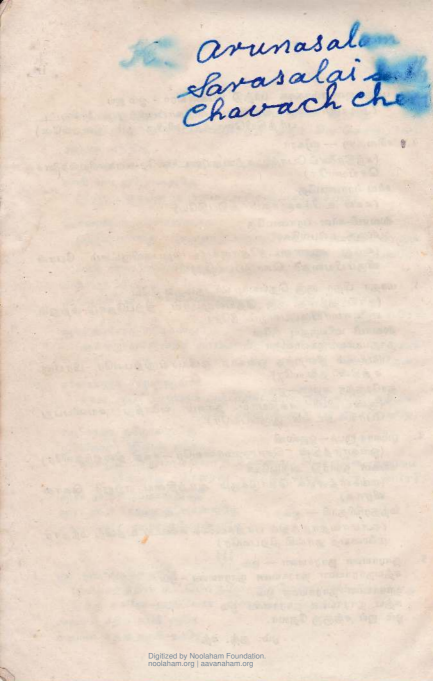
1. ஓம் ஐய் ஐகதச ஹரே

(ஒங்காரத்தின் உட்பொருளே - ஜகமெனப்படும் பிரபஞ்சத் திற்கு ஈசனே – ஹரியென வணங்கப்படுபவரே) ஸ்வாமி சத்ய சாயி ஹரே ஸ்வாமி சத்ய சாயி ஹரே

a tio have

ஓம். தத். சத்.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org iji



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

-

