# அரங்கவியலும் ஆடற்கலையும்



சுபாஷிணி பத்மநாதன்

Digitized by Noolaham Foundation noolaham.org | aavanaham.org



1, 13597

26

பாது நூலகம் <sub>கொக்கவில்</sub>

# ாங்கவியலும் ஆடற்கலையும்

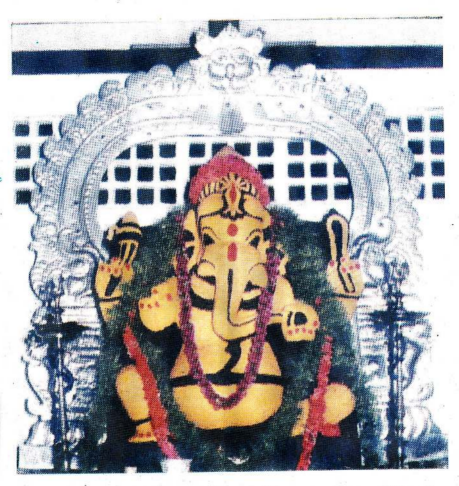
193 Hunag

பொது நூலகம் கொக்கவில

म्पावशिक्ती पर्केणकामुकी



98



இந்நூல் கொழும்பு - பம்பலப்பிட்டி பழைய கதிரேசன் கோயிலுக்கும் காலஞ்சென்ற எனது தந்தைக்கும் அன்புச் சமர்ப்பணம்

# முக்கிய அறிவித்தல் பொது நூலகம், *நல்லூர் பிரதேச சபை*

நீங்கள் எடுத்துச் செல்லும் புத்த கத்தில் கீறுதல், வெட்டுதல், அழித்தல், அழுக்குப்படியவிடல் மற்றும் ஊறு பாடுதல்களைச் செய்ய வேண்டாமெனக் கேட்டுக்கொள்கின்றோம். புத்தகங் களை நீங்கள் எடுக்கும்பொழுது இப்படி யான குறைபாடுகளைக் கண்டால் நூலகப் பொறுப்பாளருக்கு உடன் தெரிவிக்கவும். அல்லாவிடில் நீங்கள் எடுத்துச்சென்ற புத்தகம் நல்ல நிலையில் இருந்ததெனக் காணப்படுவதுடன், ஊறுபாடுகளுக்கு நூலகப் பொறுப்பாள ரினால் விதிக்கப்படும் தண்டத்தை நீங்கள் ஏற்கவேண்டிய நிர்ப்பந்தமும் ஏற்படும்.

#### ஆசிரியர் உரையும் நன்றி உரையும்

அரங்கவியலம் அடந்கலையும் என்னும் இந்நூலானது நீண்டகால -ஆய்வியல் எனது ஒப்புநோக்கை அடிப்படையாகக்கொண்டு பலகாலமாக நான் மேற்கொண்ட ஓர் ஒப்பீட்டு ஆய்வாகும். ஏற்கனவே என்னால் பத்திரிகைகளில் எழுதப்பட்ட சில கட்டுரைகளை பல மீண் டும் அவற்றை திருத்தங்களுடன் கொகுக்கு வெளியிடுகின்ரேன்.

அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் செறிந்தும் நிறைந்தும் மலிந்தும் மறைந்துமுள்ள பலஅம்சங்களையும் அதே சமயம் இலங்கையின் சாஸ்திக ஆடல் கலையாகிய கண்டிய நடனம், சாஸ்திரிக நடனமான சப்பரகமுவ நாட்டியம், றுகுணு நாட்டியம் பற்றியதான ஓர் கண்நோட்டமும் இந்நூலில் இணைக்கப்பட்டுள்ளன. இன்றைய நடைமுறை நாட்டியத்தில் இடம்பெறும் அரங்கவியல் சார் அம்சங்களை செவ்வனே இந்நூலில் அலசிஅராயபப்பட்டுள்ளது.

அரங்கவியல் ஆடர் கலையில் ஆடவரதும் ஆடல் பங்களிப்பம் பாங்கும். அரங்கவியல் நங்கையரின<u>்</u> அரங்கவியல் அடந்கலையில் மேபை அலங்காரம். தொழில்நுட்பவியலின் பங்களிப்பு, அடர்கலையில் அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் அங்க லட்சணப் பங்களிப்ப. ஆடந்கலையை அலங்கரிக்கும் அாங்கவியல் அரங்கவியல் ஆடந்கலையில் முகவப்பனை, மோட்டுக்கள், அரங்கவியல் ஆடந்கலையில் ஆபரணப்பயன்பாடு, அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் ஆடை ஆகாரியம், அரங்கவியல் மருகியும் ஆடந்கலையில் அருகியும் வரும் பிரயோகம். அரங்கவியல் **ച്ച**ഥல்கலையில் பாவனைப் பங்களிப்ப. அாங்கவியல் மலர்களின் அடந்கலையினை பல வகை உத்தியியல் அலங்கரிகுக்கும் உபாயங்கள்.

இடம்பொம் சில அரங்கவியல்ஆடற்கலையில் அடிப்படை அரங்கவியல் പ്രപ്രഖിധര് പ്രത്യക്ക്ക്ക്ക്, ஆடந்கலையில் அாங்கவியல் இலங்கையின் கண்டிய நடனம். ച്ചൂ\_ര്ക്കരെധിര് இலங்கையின் சாஸ்கிரீகச் சம்பிரதாய நடனமாகிய சப்ரகமுவ நடனம், அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் இலங்கையின் றுகுணு நடனம் ஆகிய அம்சங்கள் கருத்தில் கொள்ளப்பட்டுள்ளன.

இந் நூல் பெரி தும் இன்றைய மாணவ சமூகத்தினருக்கும் ஆசிரிய சமூகத்தினருக்கும் நாட்டியத் துறையில் பெரிதும் பயன்படுத்த உதவும் ஓர் நூலாக விளங்கும் என்பதில் எவ்வித ஐயமும் இல்லை.

இந்நூலை சிறப்பிட குறிகிய காலத்திற்க்குள் அச்சிட்டு சகல ஒத்துழைப்பும் நல்கிய தெகிவளை AJ Prints நிறுவனத்திற்கு எனது மனமார்ந்த நன்றியினைத் தெரிவித்துக் கொள்கின்றேன்.

சுபாஷிணி பத்மநாதன்

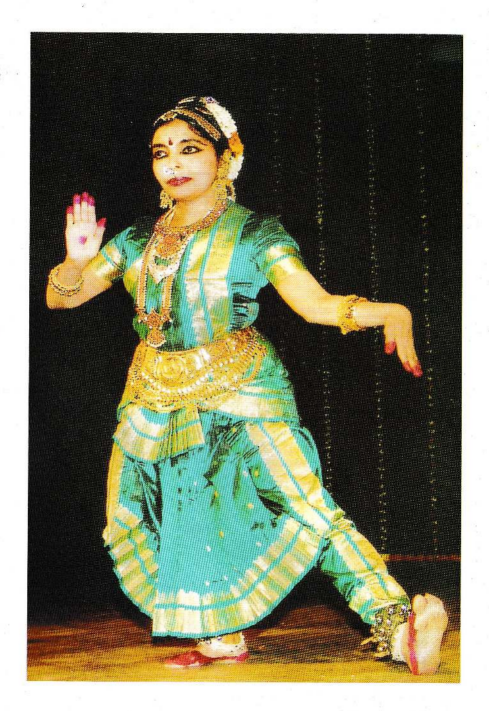
#### பொருளடக்கம்

| அத்தியாயம் - 1                                                        |                 |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------------|
| அரங்கவியல் ஆடற் கலையில் ஆடவரதும் ஆடல் நங்கையரின்                      | பங்களிப்பும்    |
| பாங்கும்                                                              | 1 - 5           |
| அத்தியாயம் - 2                                                        |                 |
| அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் மேடை அலங்காரம்                                 |                 |
|                                                                       | 6 - 9           |
| அத்தியாயம் - 3                                                        |                 |
| அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் தொழில் நுட்பவியலின்                            | பங்களிப்பு      |
|                                                                       | 10 - 14         |
| அத்தியாயம் - 4                                                        |                 |
| அரங்கவியல் ஆடந்கலையில் அங்க லட்சணப் பங்களிப்பு                        | 15 10           |
| ஆத்தியாயம் - 5                                                        | 15 - 18         |
| ஆத்துயாயம் - 5<br>அரங்கவியல் ஆடற்கலையை அலங்கரிக்கும் அரும்பும் மோட்டு | ர் ர <i>்</i> ப |
| அரங்கள்புக் ஆட்றக்கணப் அவங்காகமும் அரும்பும் கொட்டு                   | 19 - 22         |
| அத்தியாயம் - 6                                                        | 12 22           |
| அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் முகஒப்பனை                                      |                 |
|                                                                       | 23 - 26         |
| அத்தியாயம் - 7                                                        |                 |
| அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் ஆபரணப்பயன்பாடு                                 |                 |
|                                                                       | 27 - 30         |
| அத்தியாயம் - 8                                                        |                 |
| அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் ஆடை ஆகாரியம்                                   |                 |
|                                                                       | 31 - 34         |
| அத்தியாயம் - 9                                                        |                 |
| அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் அருகியும் மருகியும் வரும் பாவ                  |                 |
| பாவனைப் பிரயோகம்                                                      | 35 - 39         |
| அத்தியாயம் - 10                                                       |                 |
| அத்தயாயம் - 10<br>அரங்கவியல் ஆடல்கலையில் மலர்களின் பங்களிப்பு         |                 |
| Silva sources Second and an annual distribution                       | 40 - 43         |
|                                                                       | 100000          |

| அத்தியாயம் - 11<br>அரங்கவியல் ஆடற்கலையினை அலங்கரிகுக்கும் பல வகை உத்தியிய<br>உபாயங்கள் 44 - 47        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| அத்தியாயம் - 12<br>அரங்கவியல்ஆடற்கலையில் இடம்பெறும் சில அடிப்படை<br>நுட்பவியல் நுணுக்கங்கள் 48 - 52   |
| அத்தியாயம் - 13                                                                                       |
| அரங்கவியல் ஆடந்கலையில் இலங்கையின் கண்டிய நடனம்<br>53 - 6                                              |
| அத்தியாயம் - 14<br>அரங்கவியல் ஆடல்கலையில் இலங்கையின் சாஸ்திரீகச் சம்பிரதாய<br>நடனமாகிய சப்ரகமுவ நடனம் |
| 65 - 69<br>அத்தியாயம் - 15                                                                            |

70 - 74

அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் இலங்கையின் றுகுணு நடனம்



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### அத்தியாயம்-1

### அரங்கவியல் ஆடற் கலையில் ஆடவரதும் ஆடல் நங்கையரின் பங்களிப்பும் பாங்கும்

ஆயிரம் ஆண்டுகளாக அகிலத்தில் வளர்ந்து வரும் கலை ஆண்டாண்டுதோறும் வளர்க்கப்பட்டு அடந்கலை. வாழ்ந்து அரிய வரும் ക്തരാ அடந்கலையாகும். ஆலயங்களில் இக் கலையானகு கேவர் அடியார்கள் எனப் ராஜதானிகளில் தாசிகளாலும், போந்றப்படும் கேவ ராஜதாசிகள், எனக் குறிப்பிடப்படும், ஆடல் நங்கையர்களால் காலங்காலமாக வளர்க்கப்பட்டு வந்த தெய்வீகக் கலையே அடந்கலையாகும். வைஷ்ணவ ஆலயங்களில் பணி புரியும் ஆடல் நங்கையர், ஸ்ரீ வைஷ்ணவ மாணிக்கம் என்றும், வைஷ்ணவ ஆலயங்களில் ஆடல் பணி புரியும் ஆடவர் அரையர் என்றும், அவ்வாறே சைவ ஆலயங்களில் அடல் பணி பரியும் அடல் நங்கையர். ரிஷபத்தளியியல்லாளார் என்றும் சைவ ஆலயங்களில் ஆடல் பணிபுரியும் ஆடவர் "சாக்கையர்" "கூத்தர்" போன்ற பொகுப் பெயர்சூட்டியும் அழைக்கப்பட்டனர்.

எது எவ்வாறாயினும் காலந்தோறும் ஆலயங்களில் காணப்படும் சிற்பங்கள், ஓவியங்கள், மற்றும் நாட்டிய மண்டப மேடைகளில் காணப்படும் அலங்கரிப்புச் சிற்பங்கள், ஓவியங்கள், சிற்ப ஒவியங்கள் என்பன பெரும்பாலும் பெண்களின் நாட்டிய சித்திரிப்பு நிறைந்தவையாகவே காணப்படுகின்றன. கவிர காலந்தோறும் சாசனவியல் മതഖ கூறுகளான கல்வெட்டுக்கள், செப்பேடுகள் உலோக தகடுகள் என்பவற்றின் ஏராளம் நாட்டிய மாதுக்கள், ஆலய ஆடவர்கள், அவர்களின் பெயர்கள் பொறிக்கப்பட்ட குறிப்புக்கள், அவர்கள் விபரத் திாட்டுக்கள் அவர்களுக்கு வழங்கப்பட்ட வெகுமதிகள், பெறுமதிகள் மற்றும் பட்டங்கள் ஆகியன செவ்வனே குறிப்பேடுகளில் விபரிக்கப்பட்டு வரையறுத்து நிர்ணமானிக்கப்பட்டு வந்துள்ளன.

மாபில் காலக்கிரமத்தில் மலர்ந்து வளர்க்க பாக நாட்டியத்தில் காலம் தோறும் என்றும் தனித்துவம் பெர்று சிருப்பிடம் பெற்று உயர் இடம் பெற்ற ஆடற் கலைஞர்கள், பெண்களாகவே அன்றும் இன்றும் என்றும் திகழ்ந்தும் மிளிர்ந்தும் வருகின்றனர். இவை தவிா சிறந்க நடன அ.சிரியர்களாகவம் உயர்ந்க நடன ஆய்வாளர்களாகவம் ஆராய்ச்சியாளர்களாகவும் பெண்களே மிளிர்கின்கனர். அயினும் ஆசான்கள் அவர்களின் மாப ബറി நாட்டிய பங்களிப்பு. அவர்களின் பாரம்பரிய காட்டியக் ക്തരാ வளர்ச்சிக்கான பங்களிப்பு. வ்முற்ற வமியர்ள LUTTLU அடந் கலைஞர்களின் பங்களிப்பு, ஆண் ஆடல் ஆசான்களின் அடல்பங்களிப்ப. என்பனவம் நடைமுளை கலைக் அதன் வளத்திற்கு பெரிதும் பங்களித்துள்ளனர் வளர்ச்சிக்க என்பதனை எவரும் நிராகரிக்கமுடியாது.

எது எவ்வாறாயினும் நாட்டியத் துறையில் பெண்களின் ஆடல் காணப்படும் மேலோங்கிக் கலைக்குவக்கில் சுர்ப்ப என்றும் மறுக்குவோ காணப்படும் என்பகனை எவரும் ച്ചത്നി மருக்கவோ முடியாது. பரத நாட்டியத்துறைக்கு அதன் பெரிதும் பங்களிப்பு நல்கிய கிரு இ. மலர்ச்சிக்க ஐயர் நாட்டியக் துரைக்கு விமிப்பணர்ச்சி Jal பரக ഖകെധിல് பெண் வேடம் தரித்தே ஏற்படுத்தும் அடல் ஆன்மீக அர்ப்பணித்து ക്കൈക്ക്ര கன்னை 21,10 ஆடந்கலையின் மகத்துவத்தை வெளிப்படுத்தினார்.

நாட்டியத் துறையில் பெண்களினால் கம்பீரமான தாண்டவ நிலைப்பாடுகள், அழுத்ததிருத்தமான நிருத்த அடவுகள், சாரி, கரண நிலைப்பாடுகள் கையாளப்பட்டும், அதேசமயம் நுண்ணிய நளின, எளின மென்மையான, உணர்ச்சி பூர்வமான லாவண்ணியமான முகபாவ ரச பேதங்கள், துல்லியமாகத் தெளிவாக பெண்களால் நளினமாக செவ்வனே ஆண்களிலும் பார்க்கக் கச்சிதமாக வெளிப்படுத்த முடிகின்றது.

இது தவிர பெண்களால் பயன்படுத்தப்படும் ஆடை ஆகாரியங்கள் ஆவன கூட பலவகைப்பட்டும் பலதரப்பட்டும் அமைகின்றன. அவர்களது ஆடை ஆகாரியங்கள் பெரிதும்

கோயில் சிற்பங்களை ஆதாரமாகக்கொண்டே வடிவமைக்கப்பட்டுள்ளன. பிஜாமா ஆடை ஆகாரியத்தில் நேர் சுருக்கு, மற்றும் நிரந்தரமாக வெட்டிச் சுருக்கப்பட்ட தாவணி. சேலைக்கு அணியும் மேலங்கி, சரிவாக இடமிருந்து வலமாக சுருக்கப்பட்ட ഖിசിനി ioigilu. னைரின் மேல். ென்றாக அடுக்கப்பட்ட ്ധത്തിലവ முறைகளைக் கொண்ட மடிப்புச் சுருக்கு, பெண்களால் பெரிதும் கண்ணைக் கவரும் வகையில் ாசிகப் பெரு மக்களைக் ார்க்கும் கட்டி வர்ணங்களில் கேர்ந்கெடுக்கப்பட்டு அணிந்து உபயோகிக்கப்பட்டு வருகின்றது. மேலும் சில பெண் ஆடந் கலைஞர்கள் நிரந்தரமாகக் தைக்கப்பட்ட கட்டையான சேலைகளையம். மேலம் சிலர் பாவாடை வடிவிலான நிரந்தரமாக நடுவில் **906** கால்களுக்கும் இடையே பொருத்தப்பட விசநி உள்ளடங்கிய மடிப்ப ஆடை ஆகாரியத்தையும் பயன்படுத்தி வருகின்றனர்.

ஆண் நாட்டியக் பாக கலைஞர்கள், தூறுடன் சூடிய வேட்டியையோ அன்றிப் பெண்கள் அணியும் பிஜாமா மடிப்பு ஆகாரியத்தை கீழ் அங்கியாகவும், மேல் அங்கியற்ற பிரகாசமான சால்வைகளை ெெஞ்சை நெஞ்சாபாணங்களுடன் பயன்படுத்துகின்றனர். முக ഒப்பனை. மற்றும் சிகை அலங்காரம், ஆகியவற்றில் பெண்களின் பாங்கு எவ்வாறாயினும் மேலோங்கிக் காணப்படுவதை எவாாலம் மறுக்க முடியாது. பெண் பரத நாட்டியக் கலைஞர்கள் உச்சிப் பட்டம், நெற்றிப் பட்டம், உச்சிப்பட்டத்துடன் இணைக்கப்பட்ட பதக்கம், மேலும் சந்திரப் பிறை, சூரியப் பிறை, ஆகியனவும் குறிப்பாகச் சூரியப் பிரை உச்சிப் பட்டததின் வலது புறத்திலும், சந்திரப் <del>വിതന്ദ</del> உச்சிப் பட்டத்தின் இடகு வழமையாகும். உச்சிப் பட்டத்தின் புறத்திலும், அணிவது முடிவில் நாக்கொடி எனப்படும் மயில் ஒன்று தோகை விரித்து அழகிய அணிகலன் ஆடுவது போன்ற சிகைஅலங்காரத்திற்கு பயன்படுத்தப்பட்டுவருகின்றது. மேலும் அழகிய இயற்கை மலர்களும் சில சமயங்களில் அவ்வப்போகு செயந்கை மலர்களும் பயன்படுத்தப்பட்டு

மேலும் பெண் கலைஞர்கள், ஜட படுகின்றன. நாகம் எனக் குறிப்பிடும் பின்னலை ஒட்டியதான, புஷ்பத்தால் புனையப்பட்டு இறுதியில் மலர்களால் மூன்று குஞ்சங்கள் தொங்க விடப்பட்ட அழகிய நாகத்தைப் பயன்படுத்துகின்றனர். ஜட அவ்வாரே மக்கிள்க ഘண്ത கரப்பட்ட ஆபாணங்கள் பெண் பயன்படுத்தப்பட்டு நாட்டியக் கலைனர்களால் வருகின்றன. அவையாவன. முக்குத்தி. பலாக்கு, நத்து அகிய ധത്നി ஆபரணங்கள் பயன்படுத்தப்படுகின்றன. அவ்வாளே காகு ചഞ്ഞിക്കത്കണ്ടത്ത கோடுமாக்கிரம் ஆண், பெண் பரத நாட்டியத்தில் பயன்படுத்தப்படுகின்றது. இருபாலாராலும் ஆயினும் பெண் பரத நாட்டியக்கலைஞர்களினால் ஆகிய சிமிக்கி. கன்னசாம். ஆபரணங்கள் பயன்படுத்தப்படுகின்றன.

ஆயினும் ஆண்களுக்கு மற்றும் பெண்களுக்குமாக பல பொது பயன்படுத்தப்பட்டு வருகின்றன. ஆபாணங்கள் அவையாவன. கமுத்து அபரணங்களான மாங்காய் மாலை. காசு மாலை. ലാത്ത്വ பட்டு முத்துமணிமாலை ஆகியன இருபாலாரலம் பயன்படுத்தப்பட்டு வருகின்றன. மேலும் மேன்று பட்டு (மக்கு மாலையில் கொங்கவிடப்படும் பகக்கமானகு மயிலையோ. அன்றிக் കിണിധെധ്വേ. அல்லகு அன்னத்தையோ, அன்றி லஷ்மியையோ,கொண்டகாக மாராக அமையம். இதை **தவி**ர வங்கி என்னும் ஆபரணமானது முழங்கைக்கு மேல் A(Th உபயோகிக்கப்படும் பாலாராலும் அபாணமாகம். அவ்வாரே கீழ் ஒட்டியாணம், **ட**்டியாணத்திற்குக் பயன் படுத்தப்படும் இடுப்புச் சங்கிலி ஆகியனவும் இரு பாலாருக்கும் பொதுவான ஆபரணமாகும். மேலும் பரத நாட்டியத் துறையில் இடம்பெறும் மீனாட்சி தாலாட்டு, மீனாட்சி கல்யாணம், சீதா கல்யாணம். ஆகிய ஆண்டாள், குறத்தி, ஆடல் அம்சங்கள் இதற்கென வடிவமைக்கப்பட்ட கனிக்குவமான ஆகாரிய சிகை ஆடை அலங்காரங்களுடன் பெண் அடம் கலைக்கள் மட்டுமே அரங்கங்களில் இக் கூறுகளின் கலைஞர்களாக மிளிர்வர். அவ்வாறே நாட்டிய நாடகங்களில் சந்தர்ப்ப சூழ்நிலைகளுக்கு கதாபாத்திரங்களின் தன்மைக்கமைய ஆண்களும் பெண்களும் லருங்கே அரங்கில் சேர்ந்து நாட்டிய மிளிர்கின்றனர்.

படையில் பொதுப் சகங்கை இருபாலாராலும் இன்றியமையா ஆடல் ஆபரணம் அணியப்பட்டு இருபாலராலும் வருகின்றது. அயினம் பெண் பயன்படுக்கப்பட்டு கீழ் பாதசரம் கலைகாால் சதந்கைக்குக் பெரும்பாலும் வழமையாகும். நாட்டியத்தில் இடம்பெறும் பக்க கலைஞரான நட்டு வாங்கம், பாட்டு, குமலிசைக் வாக்கியக் நாரிசைக் கலைனர். கவிஞரான பல்லாங்குமல் கலைஞர் ஆகியோர் ஆண் இசைக் கலைஞரான வயலின் பாலராகவோ இடம்பெறுவர். பாலாரகவோ அன்றிப் பெண் சிங் ஆகிய பக்கவாத்தியக் ஆயினும் மிருதங்கம் CLOTT ஆண்களாகவே விளங்குவர். நிச்சயமாக கலைஞர்கள் கலைஞர்களாக பெண்களே அவ்வாறே சிகை அலங்காரக் பங்பளிப்பினை வழங்குகின்றனர். அவ்வாறே பெரிகும் முக ஒப்பனைக்கலைஞர்கள் மிளிர்வர் என்பது ஆண்களாவே குறிப்பிடத்தகதாகும்.

#### அத்தியாயம்-2

#### அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் மேடை அலங்காரம்

**கலையினைப்** நாட்டியக் பொறுத்தமட்டில் அலங்காரம் என்னும் வெளிக்கள நிலை அம்சமானகு இன்றியமையாத இக்கலைக்கு அம்சமாகம். பண்டைய ஐம்பெருங்காப்பியங்களின் மணிமுடியாகச் சிகாமாக. விளங்குவது சிலப்பதிகாரமாகும். சின்னமாக இச் சிலப்பதிகார இலக்கியத்தில் அரங்கேள்ளுக் இடம்பெறும் பலதரப்பட்ட அம்சங்களில் முக்கிய இடம்பெறுவது அரங்கக் கட்டிடவியல் இக்கட்டிடவியல் கலையில் ஓர் அங்கமாக, அவயமாக சாஸ்திரீக விளங்குவது அக்கால அரங்கவியல் அலங்காரமாகும். ரீதியில். சாஸ்கிரீக விஞ்ஞானப் இவ்வாடல் அலங்காரங்கள் அக்காலக்கில் அமைக்கப்பெற்று இருந்தன.

நிர்மாணிக்கும் ஆடல் அரங்கங்களை பணியானகு முதலில் நிலத்தெரிவுடன் அரம்பமாகியது. அாங்க நிலமாகவும். சாயம் அள்ள விஞ்ஞானப் பூர்வமானதாகவும் இருத்தல் என்பது அக்கால சம்பிரதாய நிரந்தரமற்ற கேவைக்கமையவே மாபாகம். ஆனால் பெரும்பாலான மேடைகள் அக்காலத்தில் பயன்படுத்தப்பட்டன. பலமான முங்கில்களே பெரும்பாலும் மேடைக்கட்டமைப்புக்குப் பயன்படுத்தப்பட்டன. ஒவ்வொரு முங்கிலின் நீளம், அகலம், விட்டம், தடிப்பு என்பனவும் செவ்வனே சிலப்பதிகார அரங்கேற்றுக் காதையில் சீரிய வகையில் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. கூரையினைச் செவ்வனே தாங்கி நிலைத்து நிற்க அமைக்கப்படும் தூண்களைக் தாங்க அமைக்கப்பட்ட தூண்களில் அக்கால வழக்கில் (ழக்கிய இருந்த நான்கு ஜாதி வகைகள்

வரையப்பட்டிருந்தன. அவையாவன, பிராமணர், சத்திரியர், வைதீகர் மற்றும் சூத்திரர் ஆகிய ஜாதிகள் ஒருங்கே வரையப்பட்டு இருந்தன.

சிலப்பதிகாரத்தில் எழுந்த பலவகைப்பட்ட கூக்கு வடிவங்களின் வழிமுறை அடல் வடிவமே பாதநாட்டியத்தின் முன்னோடியான அடித்தளமான அடல் கோயில்கலை வடிவமான அம்சமாக விளங்கிய சகிராகும். ஆன்மீகம் தோய்ந்த அடல் வடிவமான நாட்டியமானது ஆன்மீகக்கின் மகத்துவத்தை கோயில் கலையின் வழித்தோன்றலாக மலர்ந்க உன்னகக்கை வெளிப்படுத்துவதே இன்று வரை பரத்நாட்டிய நிகழ்வுகளில் ஆனந்த தாண்டவச் சிற்பங்கள் இடதுபா ஆடல் அரங்கத்தில் வைத்து அலங்கரிக்கப்படுகின்றன.

ஆரம்ப காலத்தில் குறிப்பாகப் பரத நாட்டியமானது சதிர் என்மைம் கோயில் ക്കരാ அம்சத்தில் இருந்து மாற்றம் பெற்று மேடை களில் பரிணமிக்க போகு ஆனந்ததாண்டவத்தினை ஆன்மீகம் ஆடல் அரங்கில் தோய்ந்த அலங்காரச் சின்னமாகப் பயன்படுத்துவது கிடையாது. ஆயினும் காலக் கிரமத்தில் காலஞ்சென்ற ருக்மனி தேவி அருண்டேலலேயே ஆனந்ததாண்டவச் சின்னத்தை நாட்டிய மேடைகளில் முலையில் Цm அலங்கரித்து பயன்படுத்தும் பெரிதும் (முறைமையை அறிமுகப்படுத்தினார். கோயில் மிளிர்ந்த நாட்டியம் ക്തരാ அம்சமாக அரங்கக்கலை அம்சமாக உரு வெடுக்கு என்பதினை எடுத்தியம்பவே இம் மரபு பயன்படுத்தப்பட்டு இன்றும் வருகின்றது.

காலக்கிரமத்தில் இம் மரபு வழக்கு, பெரும்பாலான சகல ஆடல் ஆசிரியர்களாலும் ஆடல்கலைஞர்களாலும் கையாளப்பட்டு வருகின்றது. இந்த வகையில் ஆடல்

மூர்த்தியின் தாண்டவ அரங்கத்துக்குள் உட்புகுந்த உருவச்சிலை அரங்கமே இன்றைய அற்ற ஆடல் நடைமுளையில் எனலாம். இன்ரைய இல்லை நடைமுறையில் பக்கவாத்தியக் மேடையின் கலைஞர் வாத்தியம். புறத்தில் இருந்து வலகு **நட்டுவாங்கம்** இசைப்பது வாய்ப்பாட்டு வ்முற்வ வழமையாகும். அழகினையம் பொலிவினையம் ஒருங்கே மேடைக்குப் இவ் அணிசேர் வமங்குகின்றது. கலைஞர்களின் இயல்பாகவே நாட்டியத்திற்கு வலகுபக்க அமர்வு வழங்குவதாக உயிர்ப்பையம் இலட்சணக்கையம் அள்ளி அமைகின்നது.

பெரிகும் ஆடல் அரங்கங்கள் பக்கத்திரை, இன்றைய ஆகிய கிரைச்சீலைகளை பின்பக்கத்திரை அமைகின்றது. தவிர உள்ளடக்கியதாக **நவீ**ன இவை யுகத்தில் காட்போட். பிளைவட் என்னும் மென் ஓவியம் பலகைகளினால் வெட்டி கீட்டப்பட்ட *ъ*і. அலங்காரத்திற்குப் மேடை பெரிதும் அவட்கள் பயன்படுத்தப்படுகின்றன. இப் பின்னணி ФĹ அவட்டு பெரும்பாலும் தனித்துவம் பெற்ற அலங்காரங்கள் **ஓவியக்கலைஞர்களால்** பெரிகும் சிரப்பிடம் பெற்று. கையாளப்படுகின்றன. பெரும்பாலும் வடிவமைக்கப்பட்டு தனித்துவநிலைப்பாடு, கலைஞர்களின் விருப்பு, என்பவற்றுக்கமையவே அலங்கரிப்ப ஆடல் அரங்க பெரிதும் இடம்பெறுகின்றன.

எவ்வாநாயினும், அரங்கமானது அடல் அதிகமாக அலங்கரிப்பதைக் மிகைப்படுத்தி தேவைக்கு தவிர்த்துக் கொள்ளல் என்பது இன்றியமையாததாகும். ஒவியம் தீட்டப்பட்ட ъι' அவட்கள் பித்தளை விளக்குகள் மற்றும் சேர்க்கை மலர் தொங்கல்கள், மலர் என்பனவும் பொதுப்படையில் காணப்படும் கொத்துகள், அம்சங்களாகும். அலங்கார இது சுவிர மேடை

ளங்களை அகிகளவு மலர்களால். மலர்ச்செண்டுகளால் அலங்கரிக்கும்போது ஆடல் நங்கையரின் பாதவேலைகள் மரைக்கப்படுகின்றன. அளவுக்கு அதிகமான அலங்கார ஒப்பனையானது அடல் கலைனரின் அம்ந்க ஆடல் நிலைப்பாட்டிற்குப் விளைவிப்பதாக பங்கம் அமைகின்றது. அதே சமயம் ஒட்டுமொத்தத்தில் ஆடல் அரங்கம் சீரிய முறையில் அலங்கரிக்கப்படல் வேண்டும் இன்றியமையாக என்பகு போகுங் An I அரங்க நிலைப்பாடு அதன் நீளம். அகலம். உயாம். அதன் OL B வடிவம் மொத்த விட்டம் போன்ற பல்வேறு அம்சங்களைக் கருத்தில் கொண்டு அடல் அரங்க அலங்கரிப்பக் கலைஞர்களால் அலங்கரிப்ப கவனக்கில் கொள்ளப்படல் வேண்டும் என்பது இன்றியமையாததாகும். ஆடல் தரத்தை மெருகூட்ட அதிகளவில் பாரிய பொருட் அலங்கரிப்பகு செலவில் அநியாமையாகும். முற்காலத்தில் ஆடல் அரங்கங்கள் என்பன கட்டுப்பாடான கட்டுக்கோப்பான சாஸ்திரீக கோட்பாடுகளுக்கு அமைய நிர்மாணிக்கப்பட்ட<u>ு</u> கையாளப்பட்டன. ஆயினம் இன்று உலகளாவிய ரீதியில் பொதுவாக பொகு நிகழ்வுகளுக்காக அமைக்கப்பட்ட மேடைகளே பெரிதும் நாட்டியத்திற்கும் பயன்படுத்தப்படுகின்றன. வகையில் நிலைப்பாட்டிந்க்கு சாஸ்கிரீக அமையாக விரிந்த பாரிய மண்டபங்களே அகண்ட அரங்குகளாக மிளிர்கின்றன.

#### அத்தியாயம்- 3

# **அரங்கவியல்ஆடந்கலையில்** தொழில்நுட்பவியலின் பங்களிப்பு

கோயிள் அம்சமான சகிரினகு வமிக்கோன்ளலாகிய கலை காலக் கிரமக்கில் இன்ளைய பரக நாட்டியக் கலையானது பண்பாட்டுப் பரிமாணங்களால் மெருகூட்டப்பட்டு. பலகாப்பட்ட எழில் ஊட்டப்பட்டு, எழுச்சியுற்று, மிளிர்ச்சி பெற்று. வளர்ச்சி வந்துள்ள நன்மதிப்பு பெற்ற நாகரீகக் பெற்று ക്കാരാ வடிவமாகும்.

முற்காலத்தில் கோயிற் கலை அம்சமாக விளங்கிய சதிரானது கோயில் கலை அம்சங்களில் பிரபல்யம் பெற்று ஒன்றாகப் விளங்கிய விடத்தும் காலக் கிரமத்தில் எர்பட்ட சமுகச் சீாமிவகளால் கேக்க நிலைக்குக் தள்ளப்பட்டு சமுக புறந்தள்ளப்பட்ட போதிலும் மட்டத்தில் கால வெள்ளோட்டத்தில் சமுக மட்டத்தில் சமுக மாற்றங்களுக்கு உட்படுத்தப்பட்டு சீர்திருத்தவாதிகளால் பல பரதநாட்டியம் எனப்பெயர் மாற்றம் பெற்று புதுப் பொலிவுடன் அாங்கவியல் ஆடந்கலை அம்சமாக உருமாள்ளம் பெற்று உள்ளது.

வகையில் இவ் ஆன்மீக ஆடற்கலையானது இந்த கம்பீரம் மிக்க. ஆன்மீகம் தோய்ந்த அர்த்தபூர்வமான ஓர் அரங்கக் கலையாக அரங்கை இன்று மெருகூட்டி உலகளாவிய ரீதியில் முற்காலத்தில் நாட்டியத் പഖതി ഖന്ദ്രകിன്നുക്വ. தூரகைகள் தாமே பாடி மேடையில் ஆடியதற்கான சான்றுகளை இன்றும் ஆயினும் காலக்கிரமத்தில் முடிகின்றது. அங்காங்கே காண சிக்கல்களால் பாடல் ஆளுமைமிக்க **தனி**த்துவத் எழுந்த பாடற்கலைஞர்களும் கிறமை மிக்க. அவ்வாறே அள்ளல் ஆளுமை, செறிந்த பக்கவாத்தியக் கலைஞர் குழு மேடையின் பக்கத்தில் அமர்த்தப்பட்டு ஈடுபடுத்தப்பட்டு வலப்

ஆடற்கலைக்கு தமது பங்களிப்பினை நல்கி வந்தனர். அரம்ப கட்டக்கில் கால ஆடந்கலைக்கு ஆடந்கலைஞருக்கென அமர்த்தப்பட்ட பாடலுக்க สสม பாடந் கலைஞர்கள். நட்டுவாங்கத்தி<u>றக்கென</u> அமர்க்கப்பட்ட நட்டுவாங்க**க்** கலைனர்களின் பங்களிப்படன் சுமகா அடர்கலையினை மேடையில் மேற்கொண்டனர். ஏனைய பக்கவாத்தியங்களுடன் ஈடுகொடுத்து மிகச் சிரமத்தின் மத்தியில் (முழுச் சபைக்கும் கேட்கும் வண்ணம் பிரயாசைப்பட்டு மிகுந்த இசைக்கலைஞர்கள் பாடவேண்டிய क्रां இக்கட்டான நிலைமைக்கு பாடந் கலைஞர்கள் தள்ளப்பட்டிருந்தனர்.

அயினம் காலக்கிரமக்கில் "மைக்" என்னும் ക്രിൽ அறிமுகமானதை அடுத்து லைபெருக்கி உயர்ந்த தூத்தில் துல்லியமான வகையில் சுருதி நயம், குரல் வளம், வாத்திய நயம், இனிமை ககும்பம் ഖകെഥിல്. பாவ உணர்ச்சிப் பேகங்கள் வமுவாக வகையில் மைக்கின் உதவியுடன் பாடப்பட்டு வருவது இன்று வமமையாகம். தொழில் நுட்பவியலின் மற்றுமொரு மைல்கல்லாக அமைவகு சிறிய அளவிலான மைக் வகையாகும். இத்தகைய மைக் ஆனது வயலின் வாத்தியத்துக்கு என்னும் பெரிதும் மேடைகளில் பொருத்தப்படும் ஒரு ஒலி பெருக்கி அம்சமாகும். அவ்வாரே தொழில் நுட்ப ரீதியில் அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் ஏற்பட்ட மன்னமொரு பரிமாண வளர்ச்சி ஒளியியல் ரீகியில் மாற்றங்கள் ஆகும். பண்டைய காலத்தில் நாட்டிய நிகழ்வுக்கு ஒளியூட்ட குத்து விளக்கு வெளிச்சங்களும், காலக் கிரமத்தில் வெளிச்சம் ஊட்ட அரங்கக்கை ର୍ଗୀ விளக்கைக் கையில் தாங்கியபட ஆடற்கலைஞரின் நடமாட்டத்திற்கு அமைய விளக்குகளைக்காவிச் அவர்களைப் பின்தொடர்ந்து நபர்கள் சென்று அரங்க ஆடற்கலைக்கு ஒளிவிளக்கு மூலம் ஒளியுட்டி வந்தனர்.

காலக்கிரமத்தில் மின்னியல் பாவனைமூலம் பல்வகைப்பட்ட ஒளியியல் ஒளி வகைகள் அரங்கவியல் ஆடலுக்கு மெருகூட்டி வருகின்றன. குறிப்பாகவும், சிறப்பாகவும் நடனக் கலைஞரின்

முன்னுரிமை நிலைக் தோற்றங்களுக்கு வழங்கும் (spot Light) ഖകെധിல് "ஸ்போட் തവെ: " என்றும் ஒளியூட்டமும் அவ்வாரே நடனக் கலைஞரின் செயற்பாடுகளை வெளிப்படுத்தும் வகையில் நடனக் கலைஞரை பின் தொடரும் (Follow-up Light) அப் തെപ്' என்னம் அரங்கவியல் நாட்டியத்தில் அமைப்புகளும் பெரும் பங்களிப்பினை நல்கி வருகின்றன.

சில காலங்களுக்கு முன் பாத மட்டத்தில் பயன்படுத்தப்பட்டு வந்த மற்றுமொரு ஒளியியல் அம்சம் 'வுட் லைட்' விளிம்புகளில் மேடை ഉണി அம்சமாகம். வேலைப்பாட்டினை வெளிப்படுத்தும் வகையில் கையாளப்படும் ஒரு ஒளி அமைப்பாக இவ் ஒளி அமைப்பு மிளிர்ந்தது. எனக்குறிப்பிட்டு அழைக்கப்படும் தந்காலத்தில் பெரிகும் அமைப்பானகு பயன்படுத்துவது இக்குறிப்பிட்ட கிடையாது. ഉണി காரணம் அம்சமானகு பின்புறத்திரையில் ஆடந்கலைஞரின் விம்யம் வாய்ப்பளிப்பதால் அரங்கதின் அடிப்படை ஆடற் செறிவினை இவ்விம்பம் திரையிடுவதாகவும், ஆடல் அழகை மறைப்பதாயும் யதார்த்தபூர்வமாகத் திகழ்கின்றது. இதனால் இதன் பாவனைப் பெரிதும் நடைமுறைக்குச் சாத்திய மன்ன ഉണിധത്ഥப്பாக விளங்குகின்றது.

வர்ண மின்சார விளக்குகளை தாங்கிய மேலும் பல சக்கரத்தில் பொருத்தப்பட்ட நகரக்கூடிய மற்றும் மேடையை ளேக்கி மேடைக்கு மேல் பொருத்தப்பட்ட வர்ண ஒளி நாட்டியத்தில் பயன்படுக்கப் படுகின்றன. விளக்குகளும் மேடைக்கு மேல் பொருத்தப்பட்ட விளக்குகள் நிரந்தரமாகப் பொருத்தப்பட்டவையாகவே பெரும்பாலும் அமையும். விளக்குகள் மேடையின் உட்பக்கத்தில் வர்ண வெளியேறும் நாட்டியத் தூரகைகள் உட்சென்று மெருகூட்டும் அவர்களைப் பின் தொடர்ந்து கலையை பின்தொடர்ந்து ഖൽത്ത്ഥ மாளி மாறி கலைஞரைப் பயன்படுத்தப்படுகின்றது. இத்தகைய வர்ண ஒளியூட்டத்தைப்



பெறும் பொருட்டு சில சமயங்களில் வர்ணத் தாள்களால் அவ் விளக்குகள் வர்ணமயமாக்கப்படுகின்றன.

இவை தவிர மேடைக்கு மேலும் ஒளிச் செரிவினை அள்ளி வழங்கும் வகையில் மேடையின் இரு மருங்கிலம் உ பர் பிரகாசம் மிக்க மின் சെനിഖ. செரிந்க விளக்குகள் பயன்படுக்கப்பட்டு வருகின்றன. அவ்வாறே நாட்டியக்கின் நாட்டியத்தின் பின்னம் அடந்கலைஞரின் பிரவேசத்தையும் வெளியேற்றத்தையும் மறைக்கும் வகையில் என்னும் (Dimmer) விளக்கை மங்கலாக்கும் உத்தியியல் வ்யாட்டி பயன்படுத்தப்படுகின்றது. அவ்வாளே சங்கீதத்தை மட்டுப்படுத்தி காநாடக கட்டுக்கோப்பான கட்டுப்படுத்தும் வரன்முளைக்க உயர் நாடித் குடிப்பாகக் காலங்காலமாக விளங்கிய சுருதி நிலைப்பாட்டை கையாளும் கருவியாக விளங்கியகு கையால் இயக்கும் சுருதிப்பெட்டி. ஹார்மோனியம். ஆகிய **தம்புரா** இசைக் கட்டுப்பாட்டுக் கருவிகள் ஆகும். ஆயினும் இன்று மின்னியல் சார் சுருதிப் பெட்டி, தம்புரா ஆகிய சுருதி வரம்புபைப்பேணும் கருவிகள் பயன்படுத்தப்படுகின்றன. மேலம் தாளப்பிரமாண வேகத்தைக் கணிப்பிடும் உயர் தொழில்நுட்ப தாளப் பிரமாண கணிப்பீட்டுக் கருவிகளும் அங்காங்கே பயன்படுத்தப்படுகின்றன.

திரைச்சீலைப் பயன்பாட்டில் கூட இன்று மின்னியல் பயன்படுத்தப்பட்டு திரைச்சீலைகள<u>்</u> வருகின்றன. வலமிருந்து அவையாவன இடம் நகரும் திரைச்சீலைகள். இடமிருந்து வலம் நகரும் திரைச்சீலைகள், இரு பக்கங்களும் ஒருங்கே சேர்ந்தும் விரியும் திரைச்சீலைகள், மேல் இருந்து கீழ் நோக்கியும் கீழ் இருந்து மேல் நோக்கி நகரும் திரைச் சீலைகளும் கையாளப்பட்டு வருகின்றன. மின்சார ரீதியில் இத்தகைய திரைச் சீலைகள் முற்காலத்தில் பெரிகும் கைகளாலேயே இயக்கப்பட்டு வந்தன.

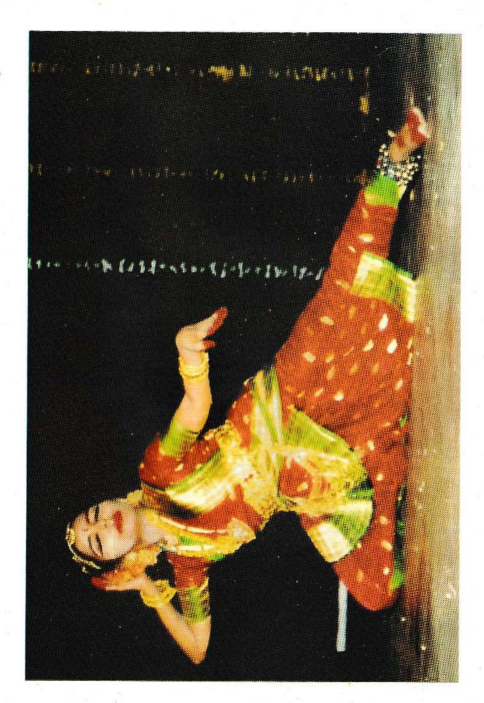
மேலும் முற்காலத்தில் அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் நேரடிப் பக்க வாத்தியப் பிரயோகமே பெரிதும் இடம்பெற்றன. ஆயினும் இன்று ஏற்கனவே உயர் தொழில்நுட்பவியல் கணனி ரீதியில்



கட்டுப்படுத்தப்பட்டு ஒலிப்பதிவு செய்யப்பட்ட ஒலி நாடாக்கள். உயர் சி.டி. ஒலித்தட்டுக்கள் என்பன பெரிதும் பயன்படுத்தப்பட்டு வருகின்றன.

அவ்வாறே நாட்டிய நிகழ்வுகள் தொலைக்காட்சி கூடங்களிலும் நிகழ்வுகளிலும் பெரிதும் வீடியோ வைிப்பகிவகள் செய்யப்பட்டு மறு ஒளிபரப்பு செய்யப்படுவதுவும் பெரும்பாலான நடனமணிகள் தமது நடன நிகழ்வுகளை வீடியோ ஒளிபதிவு செய்கு வாழ்க்கையின் நினைவுச் சின்னமாகப் வருவதுவும் இன்றைய தொழில்நுட்பவியல் வளர்ச்சியின் மைல் ஆகும். இவை தவிர பெருந்திரளான மக்கட் செரிந்க நாட்டிய மண்டபங்களில் பின் வரிசை பெருமக்கள் கண்டுகளிக்கும் வண்ணம் பாரிய திரைகள் நவீன கொழில்நுட்பவியல் உதவியுடன் பயன்படுத்தப்படுகின்றது.

இது தவிர பாரிய நாட்டிய ஆய்வுக்கு நாட்டியத் துறைசார் ஆய்வாளர்கள் இன்டநெட் என்னும் கோமில்நுட்பவியல் குரையினாடாக இணைய தளங்களில் பல தரப்பட்ட ஆராய்ச்சிப் பலவகைப்பட்ட பெறுபேறுகளைத் தகவல்களைப் பெற்று தம் அறிவியல் ஆடற்கலை ஆய்வினை ஆழுமையை வளப்படுத்தி வருகின்றனர். இன்று பரதநாட்டியத்தின் கிளையாக வளர்ந்து வரும் நாட்டிய நாடகத் துறையானது சாஸ்கரீக கலையிலும் அடல் பார்க்க அகிக தொழில்நுட்பவியல் சார்ந்தும் கமுவியம் வளர்ந்துள்ளது. குறிப்பாகச் சாஸ்திரீக இசையியல் வாத்தியங்கள் குவிர பல ஒலி நாதங்களையும் சந்தர்ப்ப ஆழ்நிலைக்கு அமைய எழுப்பும் வகையில் உயர் தொழில் நுட்பத்துடன் கூடிய மேற்கத்திய மின்னியல் வாத்தியமாகிய "£ பயன்படுத்தப்படுகின்றது. மேலும் தேவைக்கு அமைய பகை உற்பத்திக் கருவி, வர்ணப் புகை உற்பத்திக்கருவி என்பனவும் பெரிதும் நாட்டிய நாடகத்தில் பயன்படுத்தப்பட்டு வருகின்றன. அரங்கவியல் ஆடர்கலையில் வகையில் நுட்பப் பயன்பாடு இன்று ஆடந்கலையுடன் பின்னிப் பிணைந்து இரண்டறக் கலந்து பிரிக்க முடியாத இணைப்புக்களையும் பிணைப்புக்களையும் கொண்டு விளங்குகின்றது.



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### அத்தியாயம்--4

### அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் அங்க லட்சணப் பங்களிப்பு

தமிழரின் பாரம்பரிய ஆடந் கலை அம்சமாக இன்றும் என்றும் அரங்கை அலங்கரித்து வரும் ஆன்மீகம் தோய்ந்த, ஆன்மீக ஈடேற்றச் கலை வடிவம் பார்புகமும் பாகக் கலையாகும். இந்நிலைப்பாடு உலகளாவிய தமிழரின் பண்பாட்டு பொக்கிஷமாக. ரீகியில் பண்பாட்டைப் பிரகிபலிக்கும் சிகாமாக நாகரீகச் விளங்குகின்றது.

இன்று தமிழரின் நாட்டு புறக் கலை வடிவம் ஒரு புறமும், பிரதேச ரீதியிலான வடிவம் புறமாகவும், ക്തര வரு வாத்தியங்கள், கோல் வாக்கியங்கள். நாரிசை இசை வாத்தியங்கள். **தாளலய** சாஸ்கிரீக இசை வடிவமான கமிமிசை கர்நாடக இசை வடிவம். பண்டைய வடிவங்களான பண் இசை, பண் இசை கர்நாடக இசை வடிவங்களின் வமிக் கோன்றலான மெல்லிசை இன்றும் வடிவங்கள் அத்தனையும் அன்றும் என்றும் தமிழரின் பாரம்பரிய வடிவங்களாக உருப்பெற்ற பின்னும் இயல்பாகவே காட்டியக் கலையின் பால் கமிழ் மக்களிடமும் குறிப்பாக மத்தியில் சிரார்கள் இளம் சிருப்பாகப் பெண் பிள்ளைகளிடம் வர் ார்ப்புத்தன்மை மேலோங்கிக் காணப்படுவகை பொதுப்படையில் நாம் அவதானிக்க முடிகின்றது. ஆயினும் நாட்டியம் எனக் கணிப்பிடும் இடத்து, உடலே பெரும்பாலும் நாட்டியத்திற்கு ஆயுதமாக அமைவகை நாம் அவதானிக்க முடிகின்றது. இதனால் ഉഥതെ ஆயுதமாகப் பயன்படுத்தியே நாட்டியம் மேடையில் அடப்படுகின்றது. எனினும் நாட்டியம் உடலை மட்டுமே உயிரோட்டமான, அங்கவியல்சார் கலையாக கையாளும்

மேடைக் கலைஞரிடையே ஓர் मागमा அங்க லட்சணத்கை. சபையோர் எகிர்ப்பார்ப்பகு என்பகு நியாயமானகே. இக் கெய்வீக. ஆன்மீக, சாஸ்திரீக ക്തഡ്വിര് அடல் ளாளமான இளம் கலைமுறையினருக்கு நாட்டம். திருமை, ஈடுபாடு. அர்ப்பணிப்ப. அர்வம். பிரயாசை, ஆகிய முயர்சி மேலோங்கிக் அம்சங்கள் காணப்பட்ட விடக்கும் நாட்டியத்திற்கு உகந்த அங்க லட்சணம் என்பகு உடலை ஆயுதமாகக் கொண்டு விளங்கும் இக்கலைக்கு இன்றியமையாததாகும்.

குறிப்பாகச் சொல்லும் இடத்து நாரிசை வாத்தியங்களான வயலின், வீணை போன்ற வாத்தியங்களுக்கு வாத்தியமே இடம் பெறுகின்றது. மேலும் அத்துறை முக்கிய அதனை பயன்படுத்தும் கலைஞரின் தனித்துவ திறமை, அற்றல், அனுபவம், அர்ப்பணிப்பு மற்றும் அத்துரைபால் அக்கலைஞரிடம் காணப்படும் ஆளுமை என்பன முக்கிய இடம்பெறுகின்றது. மேலும் அவ்வாரே குழலிசைக்கலைஞருக்கு தோல் இசை ஆகிய தாள லய வாக்கியக் கலைஞருக்கும் அத்துரையில் அவ் ஆற்றல் கலைஞர்களின் குரைசார் அளமை. பொதுப்படையில் அர்ப்பணிப்பே அரங்கங்கங்களில் முக்கிய இடம் வகிக்கின்றது எனலாம்.

அவ்வாரே கா்ளாடக இசைக் கலைஞாயினம் கலைஞராயினும் இசைக் இவற்றின் வமி (முறைத் தோன்றலாகிய மெல்லிசையாயினும் அங்க லட்சணமோ. லட்சணமோ ച്ചത്നി உருவ கருத்தில் பெரிகும் குரல்வளம். கொள்ளப்படுவதில்லை. பொதுப்படையில் சொல் உச்சரிப்பு, பாடும் பாங்கும் பாணியும், சாஸ்திரீகச் ஞானம், சுருதிக் கட்டுப்பாடு, நிரவல் செய்யும் முறைமை, கையாளும் தாள லய கட்டுக்கோப்பு ஆகிய கருத்தில் அம்சங்களுமே கவனத்தில் அத்தனை

எடுக்கப்படுகின்றன. ஆயினும் இன்று நாட்டியம் என்பது தலைமுறையினரிடையே பெரிகும் பிரபல்யம் ஈர்க்கப்பட்டு மேற்கொள்ளப்படும் ஒரு ക്തരാ வடிவமாக விளங்குவது வரவேற்கப்படும் ஒரு விடயமாகக் கணிப்பிடப்பட்டு விளங்கிய போதும் நாட்டிய அரங்கக்தில் ஒவ்வொரு தனித்துவக் கலைஞரின் ஆற்றல், என்பனவற்றுக்கு மேலாக அங்க அனுபவம் உடல் வாக்கு, ஓரளவிற்கு கலைஞரின் வ்ளிள அம்சங்களும் முக்கிய பெறுகின்றன. இடம் இந்த ஆடல் வகையில் அரங்கவியல் கலையில் ஆள்பாதி என்ற ஆடல்பாகி அம்சத்தை மேடைக் இம் கலை அம்சம் வெளிப்படுத்துகின்றது. இன்று பொதுப் படையில் ஏராளமான இளம் தலைமுறையினர் ஆடி வந்த போதும், கனிப்பட்ட திருமை. அற்றல். ஆளுமை என்பவற்றுக்கு மேலாக உடல்வாக்கு, அங்க லட்சணம். அம்சங்களும் கணிசமான போன்ற குளிப்பிட்ட அளவு அரங்கவியல் ஆடலில் நேரடியாகவோ மறைமுகமாகவோ பங்களிப்பை வழங்குகின்றன. அன்றி நாட்டியத்தைப் பொறுத்தமட்டில் என்னும் െப்பனை அம்சம் கலைஞரின் மூலம் (முக லட்சணம் மெருகூட்டப்பட்ட போதும் இயல்பாக அமையப் உடல்வாக்கை, உடல் தோற்றத்தை, இயர்கையாக அமையப் பெற்ற சில சாமுத்திரிகா லட்சணத்தை வெறும் மாள்ளி மூலம் அமைப்பகா என்பகு சாதாரணமாக நடைமுறைக்குச் சாத்தியமாக அமையாது.

பர்நிய நாட்டிய பாத்திரக் TELLIQUE மாகு நால்களில் குறிப்பிட்டு குறிப்பக்கள் வகுக்கப்பட்டுள்ளன. மிகவம் பருமனாகவோ அன்றி மிகவும் ஒல்லியாகவோ இல்லாதவளாகவும், மிகவும் உயரமாவோ அன்றி மிகவம் குள்ளமானவளாகவோ இல்லாதவர்களாகவே நாட்டிய மாது விளங்க வேண்டும்.மேலும் மாலைகண், குழிக்கண், முட்டிய கண்கள் அற்றவளாகவும் முகப் ரீர் பொலிவ.

விமிகளைக் விசாலமான கொண்டவளாகவம் பாந்க குருவின் தன்னம்பிக்கை சொல் மீறாகவளாகவும், உள்ளவளாயும், இயல்பாக சாஸ்திரீக சங்கீக கோனம். தாள லய காலப் பிரமாணங்களை எளிதில் இனங்கண்டு அளியம் நுட்பங்களை செவ்வன ஞான(மும் கனிவான மொழிபேசுபவள் ஆகவும் பொறுமை, பதுமை, ஆசிரியர். மிகுந்தவளாகவும் குறவிகளை தன்னடக்கம<u>்</u> இரையியல் பக்தியில் மகிப்பவளாகவம் மேலோங்கி காணப்படுபவளாகவும் கற்ற கல்விப் பயனை நடை(முறை நாட்டியத்தில் கையாளும் மனப் பக்குவம் உடையவளாகவும், ஒருநாட்டிய மாது மிளிர்தல் வேண்டும் என சாஸ்கிரீக தகல்கள் எடுத்தியம்புகின்றன.

எவ்வாறாயினும் நடைமுரையில் மேற்குறிப்பிட்ட எது பெரிதும் அம்சங்களையும் நடன சகல மணிகளாலும் பின்பற்ற முடியாதவிடத்துங்கூட, வளர்க்க பொலிவ பெற்ற சகல கலைஞரும் மேடைப் நாட்டியக் மேடையில் கலைஞராக பரிணமிக்க ഗ്രധഖ്യ சில அடிப்படை தமது தனித்து அம்சங்களைக் கருத்தில் இத்துரையில் ஈடுபடுவது வாவேந்கக்கக்கது கொண்டு ஆகும். ஆயினும் அடிப்படையில் இளவயது சிறுமிகள் மேடையில் பரிணமிக்குமிடத்து நாட்டியத் தூரகைகளாக கனிக்குவ பெரிகும் அங்கலட்சணங்கள் அவர்களது கணிப்பிடப்படுவது என்பது கிடையாது.

#### அத்தியாயம்-5

அரங்கவியல் ஆடற்கலையை அலங்கரிக்கும் அரும்பும் மோட்டுக்கள்

இற்றைக்கு இருபத்தைந்து அல்லது (முப்பத்தைந்து ஆண்டுகளுக்கு (மன்னர் எறத்தாழ நாட்டியக் துறையினைப் பொறுக்க மட்டில் மிகவம் குறைந்தளவு ஆசியர்களும், நிறைந்தளவு மாணவர்களுமே இத்துறையில் ஈடுபட்டு வந்தனர் என்றால் அது மிகையாகாது. அயினும் அண்மைக்காலத்தில் ஏராளமான ஆசிரியர்கள். ஏராளமான மாணவர்கள் இத்துரையில் அர்த்தபூர்வமாகச் சிலரும், ஆதாயத்திற்காக இன்னும் அர்ப்பணிப்பிற்க்காக சிலரும், ഖേമ്പ வெறும் கல்வித் தகைமைகளுக்காகச் சான்றிகம் தராதரத்திற்காகப் பெறுபெற்றிற்க்காகவம். பொதுப்படையில் தகைமைகளுக்காகவும் மேலும் சிலரும். இத்துறையில் ஈடுபட்டு வருகின்றனர். எது எவ்வாறாயினம் கடந்தகால இலங்கையின் நாட்டியத்திற்க்கான வரலாற்றுச் சிறப்பினை அலசி ஆராயும் இடத்து அல்லது எடுத்து நோக்கும் போது சில அடிப்படையான சாகாண முடிவுகளுக்கு நாம் வரலாம்.

மாணவர்கள் ஆசிரியர்கள் ஏராளமான இன்று இத்துரையில் ஈடுபட்டு எதுஎவ்வாறாயினும் வருவது வரவேற்க்கத்தக்கதாகும். நடைமுறையில் குறிப்பாக எறத்தாள இற்றைக்கு இருபத்தைந்து கொடக்கம் முப்பத்தைந்து ஆண்டளவுக்கு முன் அல்லது இடைப்பட்ட காலப் பகுதியினை எடுத்து நோக்கும் போது நாம் சில வரமுடிகின்றது. சாதாரண (முடிவுகளுக்கு அ.்தாவது, ஒட்டுமொத்தத்தில் குறிப்பிடத்தக்க இன்றுடன் அளவ

ஒப்பீட்டு அடிப்படையில் ஒப்பு நோக்கும்போது உயர்ந்த தரம், மற்றும் சீரிய நோக்கு, ஆசிரியரின் கண்டிப்பான கட்டுப்பாடு மிக்க நோக்கும், போக்கும், போன்ற பல காரண காரணிகள் ஒட்டுமொத்தமாக நாட்டியக் கலையின் கலை நிலைப்பாட்டை அக்காலகட்டத்தில் நிர்ணயித்தன எனலாம்.

அக்காலத்தில் பெரும்பாலும் குளிப்பிட்ட Q(15 எல்லையைக் தாண்டிய மேடைப் பொலிவிர்க்கும். குறிப்பிட்ட ஒரு தராதரத்தைப் பேணவும், பாதுகாக்கவும், அற்றல் மிக்க. அனுபவம் வாய்ந்த. சற்று திருமையும் வாய்ந்த, அதே சமயம் எற்கனவே மேடை அனுபவத்தினைப்பெற்ற, மாணவக் கலைஞர்கள் தேர்ந்து எடுக்கப்பட்டு ஆடலுக்குப் பயன்படுத்தப்பட்டனர். அக்கால கட்ட ஆசிரியர்களதும் மற்றும் மாணவர்களதும் அர்பணிப்பு ஆளுமை, ஆற்றல், அணுகு முறை, என்பன ஒட்டு மொத்தக் கண்ணோட்டத்தில், கருத்தோட்டத்தில், அசிரியர்களினதும் மாணவர்களினதும் இன்ளைய நிலைப்பாடடில் வேறுபட்டதாயும் இருந்து சந்நு என்பதினை மாறுபட்டதாயும், விளங்கின நாம் இடத்தில் இன்றியமையாததாகும். நினைவுகூருதல் அ.்.கிதாவது நாட்டியத்தின் தரம் மற்றும் தகுதி, ஆகிய அம்சங்கள் சீரிய வகையில் உயரிய பாரிய கலைநட்ப நுணுக்கங்களுடன் பேணப்பட வேண்டும் என்பதுவும். பொதுப்படையில் அக்காலகட்டத்தில் செவ்வனே ஆசிரியர் சமூகத்தினரால் கொள்ளப்பட்டு வந்த அடிப்படை அம்சங்களாகும்.

நாட்டியக்கலையுலகினை ஆயினும், இன்று நாம் பொதுப்படையில் நோக்குமிடத்து எடுத்து இன்ளைய ஆசிரியர் சமுகத்தினர் ம்ளும் மாணவர் சமூகம் கலைநிலைப்பாட்டைக் தரம் அவர்களது இடத்தே பாங்கும், பாணியும், கையாளும் முறைமையும்

முறைமையும், அர்பணிப்பும், பயன்பாடும் அഞ്ഞക്ര எனலாம். அன்று மொத்தத்தில் மாற்றும் பெற்று உள்ளன மிகவும் குறைந்தளவு,ஆயினும் அர்பணிப்ப நிளைந்த என்பதினை காணப்பெற்றது ஆசிரியர் சமூகம் மிகுந்க ஆசிரியரிடம் அன்று மறுக்கமுடியாது. வர் எவரும் ஒருங்கே பலகாப்பட்ட மாணவர்கள் ளூளமான பயிற்சியினைப் என்பதுவும் பெற்றனர் குளிப்பிடத்தக்கதாகும்.

ஆசிரியர்கள் இன்று மாணவர்கள் இத் ளாளமான வருகின்றனர். துரையில் ஈடுபட்டு இதனால் தனித்துவத் திறமை, **ட**்டு மொக்கக் வெவோருவரின் ஆளுமை, ஆற்றல், அணுகுமுறை, மற்றும் நெறியாள்கை, என்பன இன்றைய நடைமுறை நாட்டிய உலகை ஆண்டு அதி இன்றியமையா வரும் அடிப்படை ஆணித்தரமான அதுமிகையாகாது குறிப்பிட்டால் அம்சங்களாகும் எனக் பொதுப்படையில் கடந்த எனலாம். கால நாட்டிய வப்பீட்டு எடுத்து நோக்கும் போது வரலாந்நினை நாட்டிய வரலாற்றுக்குப் பின்னணி இன்ளைய பல ഖിതെബഖ്രക്കണ சாதகமான மற்றும் பாதகமான நாம் நடைமுறையில் காணக்கூடியதாக உள்ளது.

முன்னைய நாட்டிய அரங்குகளில் இள வயசு சிறுமிகள் மொட்டுகளான மலரும் அரும்பம் அ.்.தாவது மிகவம் அரிதாகவே சிறுமிகளுக்கு இடமிளிப்பகு காணப்பட்டது. ஆயினம். இன்றைய தலை(முறை ஆசிரியர் அரும்பம் சமூகம் இயன்ற அளவ சிறுவர்சிறுமியரின் அவர்களின் அரும்பும், மொட்டுகளான வண்ணமும், ஆடல்துறையின் ஈடுபாட்டை மெருகூடும் அனுபவத்தினைப் பெற்றுத் தரும் அவர்களுக்கு மேடை ഖകെധിலும், அவர்களின் ஆடல் ஆளுமை, ஆற்றல், அகியவற்றை வழங்குவது வளப்படுத்தி, இன்றைய நடைமுறை நாட்டியஉலகின் இன்றியமையா சாதாரண வழமையாகும்.

கலைஞராக மலரவுள்ள எதிர்கால இவ்வரும்பும் மொட்டுக்களின் பெரிகும் காம் கவனக்கில் எடுக்கு കഞിப்ப<u>ി</u>டப்படுவது மிகவும் அரிதே.ஆயினும் அவர்களின் **ചൂ**ണ്യതെ വിതെ ஆடல் வளப்படுக்கி மேபை அனுபவத்கைப் பெற்றுத்தர அசிரியர்களின் இத்தகைய பெரிகும் வரவேற்க்கத்தக்கதுவும் முயந்சி பாராட்டத்தக்கதுவும் ஆகும்.

மேலும். இன்றைய நிலைப்பாட்டில் ளாளமான துறையில் **அசிரியர்க**ள் ஈடுபட்டு உள்ளதாலும், இத் நிலைபட்டைத் ஸ்திரப்படுத்தி ஒவ்வோருவரும் கமகு துறையில் இக்கலைத் தக்கவைக்கவும் கம்மை கிடப்படுத்தி பெர்நோரினது ஆதரவினையும் அதே சமயம் எதிர்காலக் அனுசரனையும் கலையுலகக் கலைஞரைான இன்றைய இளைய தலைமுறையை]ன் வளப்படுத்த இளம் அரும்பும் மொட்டுகளாக ஆர்வத்தை மேடையில் வளர்ந்து வளரும் கலைஞரை ஊக்குவிக்கும் அறிமுகப்படுத்தி சக்கி வர் உந்து முயந்சி முயந்சியாக இம் கருதப்பட்டு வருகின்றது என்றால், அது மிகையாகாது. வளர்ந்து வரும் சமூகத்தினருக்கு கொடுப்பதுவும் முன்னுருமை ஊக்குவிப்பதுவும், பேணுவதுவும், அவர்களை இன்றைய அரங்கவியல் செழிப்புறச் அடந்கலையில் செய்யம் அதி உன்னத முயர்சியாகம் எனலாம். பாராட்டத்தக்க

#### அத்தியாயம்--6

### அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் முகஒப்பனை

முக ஒப்பனைக் கலையானது ஆண்டாண்டு தோறும்மேடை அரங்கங்களில் தனித்துவம் பெற்று சிறப்பிடம் பெற்று உயரிய இடம் பெற்று ஓர் ஒப்பனைக் கலையாக அன்றும் இன்றும் என்றும் தனியிடம் பெற்றுப்பிரகாசிக்கின்றது.

சினிமாவாயினும் தொலைக்காட்சி நாடகமாயினும் மேடை நாடகமாயினும் நாட்டிய நாடகமாயினும் பலதரப்பட்ட நாட்டிய வடிவங்களான கலாச்சார நாட்டிய வடிவங்கள், கிரியை நடனங்கள், கிராமிய நாட்டியங்கள், கூட்டுநாட்டிய வகைகள், கலப்ப நாட்டிய வகைகள், கந்பனை நாட்டிய வகைகள் ஆகிய அத்தனை நாட்டிய வடிவங்களிலம் (முக அம்சம். தனித்துவம் ஒப்பனைக்கலை பெள்ளு மேடையில் ஆதிக்கம் செலுத்தி வருகின்றது. எந்தக் கலை வடிவத்தையும் மெருகூட்டி வளப்படுத்தும் கலைக்கூறாக வப்பனைக் (ഥക கலை விளங்குகின்றது.

எந்த மேடைக் கலை அம்சமாயினும் முக ஒப்பனைக் கலை (ழக வப்பனைக் கலைஞரின் தனித்துவத்தையும் கைவனப்பையம் கலைஞரின் தனித்துவ திரமையையும் வெளிப்படுத்துவதும் ஒரு கலை எனலாம். நாட்டிய மேடைகளில் ஆற்றல்மிக்க (முக ஒப்பனைக் கலையானது ஆளுமை மிக்க வப்பனைக் செறிந்த கற்பனை வளம் கலைஞரின் உதவியுடன் பெரிதும் கையாளப்படுகின்றது.

குறிப்பாக இந்தியக் கலாசார நடன வடிவங்களில் சிறப்பாகப் பரத நாட்டியம், குச்சுப்பிடி, மோகினி ஆட்டம், மற்றும் ஒடிசி ஆகிய நடனங்களில் முக ஒப்பனையானது ஏறத்தாழ மாதிரியாக விளங்குவதுவும் அவ்வாறே வட இந்திய நடனமான கதக் மற்றும் கிழக்கு இந்திய நடனமான மணிபுரியில் முக ஒப்பனையானது தென் இந்திய கலாச்சார வடிவங்களில் இருந்து ஒருங்கே வோபட்டும் மாறுபட்டும் அமைகின்നது. மற்றும் மணிப்புரி நடனங்களில் கதக் சாதாரணமாக

பயன்படுத்தப்படுகின்றது. அகே மென்மையான வப்பனை கதக்களியில் **நடனங்களில்** கென்னிந்கிய வன்றான சமயம் (முக வப்பனையானது மிக மிகையானதும் இந்திய சாஸ்திரீக தனித்துவமானதுமாகவும் ஏனைய வடிவங்களில் இருந்து வேறுபட்டும் மாறுபட்டும் அமைகின்றது.

கீமைக்கேய நாட்டியங்கள் இந்கிய நாட்டியம் அனைத்தும் ஆராயப்படுகின்றன. எனவே என்ற வடிவமைப்புக்குள் அடக்கி தனி இயல்பாகவே கோல் நிரமானது ஒவ்வொரு நபருக்கும் மார்கம் பெர்கு விளங்குகின்கு. சிலரின் தோல் நிரமானது வெளுப்பாகவும், இன்னும் சிலரின் தோல் நிறமானது மஞ்சள் செறிந்ததாகவும், மேலும் சிலரின் கோல் நிறமானது கறுப்பானதாகவும், மற்றும் சிலரின் தோல் நிறமானது நடுத்தா மங்கலானதாகவும் விளங்குகின்றது.

கோலின் எனவே நிருக் கன்மைக்க அமைய அடிப்படை கெரிவ தேர்ந்தெடுக்கப்படுகின்றது. ഖെ്ഥതെ நிறத் குறிப்பிட்ட தோல் ஒப்பனை பயன்படுத்தப்பட்ட பின் நிறத்தை மிளிர்வபடுத்த கூட்டு நிறக் கலவைகள் ஒருங்கே கலக்கப்பட்டு ஒப்பனைக்கு பயன்படுத்தப்படுகின்றது. அடிப்படைநிறப் பூச்சு, "பௌண்டேசன்" என அழைக்கப்படுகின்றது. அவ்வாறே முகத்தின் வடிவமைப்பும் நபருக்கு நபர் மாற்றம் பெறுகின்றது. சிலரின் சிலரின் (முகவமைப்பானது வட்ட வடிவமாகவும் சிலரின் முகவடிவமைப்பானது நீளமானதாகவம் (முக வடிவமைப்பானது ஒடுக்கமானதாகவும், மற்றும் ஓரளான நீள் வட்ட சிலரின் முகவடிவமைப்பானது வடிவமானகாகவம் முடிகின்றது. அவதானிக்க அவ்வாளே அமைவதை வாயின் வடிவமைப்பு கண்களில் அமைப்பு, புருவ அமைப்பு, முக்கின் அமைப்பு ஆகிய முக அம்சங்களும் தனி நபருக்கு தனி நபர் மாற்றம் பெறுகின்றன. கண் கண் மைகீட்டல், ஒப்பனைக்கு கண் சாயப்பென்சிலால் அழகு ஒப்பனை மேற்கொள்ளல் ஒரு வடிவமாகும். சிறியகண் கனிக்குவ ക്കരെക്ക്വഖ கொண்ட நடனக் கலைஞரின் கண்களை அமைப்பக்களைக் பெரிதாக்கி படுத்துவது என்பது இயன்ற മ്പബ அழகு கண்களே இன்றியமையாததாகும். உணர்ச்சி வெளிப்பாட்டிற்கும் முக பாவ வெளிப்பாட்டிற்கும் உறுதுணை

அளிக்கும் கண்களின் ஊடகமாகும். ଗ୍ରମ୍ଫାରେ । பாங்கும். கண்களின் **பெபனைப்** பாங்கம் சாஸ்திரீக கலாச்சார நாட்டியங்களுக்கு பெரிதும் இன்றியமையா அவயமாகும், சிலர் நாட்டியங்களுக்கு ஒட்டும் இமைகள் பல வர்ண சாயங்களைப் பெரிகும் பயன்படுத்துகின்றனர். இவற்றை இயன்ற அளவு தவிர்ப்பது இன்றியமையாததாகும்.

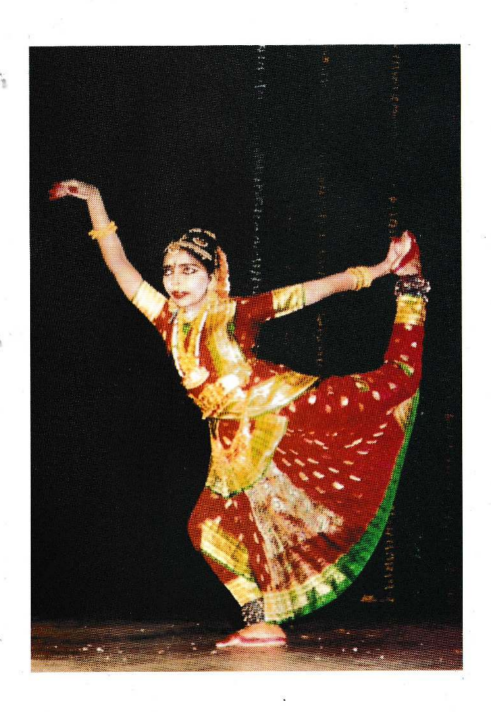
உதடுகளுக்கு உதட்டுச் சாயம் தேர்ந்தெடுப்பது ஒரு தனிக் கலையாகும். தோல் நிறத்திற்கு ஏற்ப உதட்டுச் சாயம் தேர்ந்தெடுக்கப்பட்ட போதும் பொதுப்படையில் பிரகாசமான சிவப்பு நிறமே நாட்டியத்திற்க்கு பெரிதும் பொருத்தமானதுவும் விரும்பத்தக்கதுவும் ஆகும். நாட்டியத்தில் சிலர் உதட்டைச் சுற்றி உதட்டுக் கோட்டுப் பென்சிலைப் பயன்படுத்துகின்றனர். அவைசில சமயம் நாட்டியத்தில் முக அழகைப் பாதிப்பதாக அமைகின்றது.

புருவ அமைப்புக் கூட ஒவ்வொரு தனி நபருக்கும் மாற்றம் பெற்று விளங்குகின்றது. இன்று பெரும்பாலானோர் புருவ அமைப்பை தாம் விரும்பிய வண்ணம் மாற்றி அமைக்கின்றனர். எது எவ்வாறாயினும் நாட்டியத்தில் புருவம் தீட்டுதல் என்பது ஒரு தனிக்கலை. முக அமைப்பு, கண்களின் அமைப்புக்கு ஏற்ற வண்ணமை, புருவம் தீட்டுதல், இன்றியமையாததாகும்.

மக்கின் வடிவமைப்ப முகத்திற்க்கு JuL முகம் மாள்ளம் முக்கும் சிலருக்கு பெறுகின்றது. சிலருக்கு கூரிய மூக்கும், சிலருக்கு நீண்ட மூக்கும், அமைவது வழமையாகும். ஆயினும் மூக்கு ஆபரணங்களை தாம் பெரிதும் அணிவதன் மூக்கின் மூலம் பெரிதும் இயர்கைக் கன்மை மறைக்கப்படுகின்றது. **ீ**ழக்கு ஆபரணங்களாவன, முக்குத்தி. பிலாக்கு மற்றும் நத்து என்பனவாகும். சிலர் வட்ட பொட்டையும், சிலர் நீண்ட வடிவமான பொட்டையும், தேர்ந்து எடுக்கின்றனர். முகத்தின் தன்மைக்கும் நடனக் கலைஞரின் விருப்பு வெறுப்புக்கும் அமைய முகத்தில் அணியும் பொட்டு தேர்ந்தெடுக்கப்படுகின்றது. முன்பு கன்னங்களுக்கு சிவப்ப man பிளஸ் Ст ச் அல்லது என்னும் சாயம் பயன்படுத்தப்பட்டு வந்த போதிலம் **க**ர்போகைய (முக

ஒப்பனைக் கலைஞர்கள் இதன் பயன்பாட்டை இயன்ற அளவு குறைத்து வருகின்றனர். காரணம் சிலருக்கு இவற்றின் பயன்பாடு முகத்தை வீங்கியும் உப்பியும் காட்டுவதேயாகும்.

கலைஞரின் பங்களிப்பு சாஸ்திரீக (முக **பெ்**பனைக் நாட்டியத்தில் பெரிதும் பயன்படுத்தப்பட்டு உபயோகப்படுத்தப்பட்ட போதிலும் அவர்களகு அடிப்படைச் அர்ப்பணிப்பு, சேவை. அவர்களது அவர்களது அந்தஸ்து, என்பன பொதுப்படையில் பெரிதும் மதித்து தகுந்த உயர்ந்த ஊதியம் வழங்கப்படுவது மிகவும் அரிதே.



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### அத்தியாயம்-7

### அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் ஆபரணப்பயன்பாடு

நாட்டியமாயினும் அரங்கவியல் சாஸ்கிரீக எந்தவொரு அவ் நாட்டியத்தின் பயன்பாடானது, அவ் ஆபாணப் பாங்கிற்கும் தேவைக்கும் தன்மைக்கும் ஏந்நவகையில் பயன்படுத்தப்படுகின்றன. ഖകെധിல് தமிழரின் அந்த பாரம்பரிய நாட்டியத்தில் சாஸ்திரீக பரத வகையான முக்கிய ஆபாணப் பயன்பாடானகு பாவனைப் பெறுகின்றது.

கமிழ் பண்பாட்டில் (முடியானது கலாச்சாரப் கலை தலைமயிரானது பிரிவுகளாகப் மூக்கிர்கு **இ**(II) நேராக, உச்சியாக தலை முடி பிரிக்கப்பட்டு பிரிக்கப்பட்டு TB(B உச்சிக்கென்றே தனி சீவப்படுகின்றது. இந்நடு அணியப்பட்டு உச்சிப்பட்டம் கலை ஆபரணமான உச்சிப்பட்டத்தின் (மன் அலங்கரிக்கப்படுகின்றது. மூக்கின் நேர் சிறிய கோட்டில் பகக்கம் கொங்கலில் விடப்படுகின்றது. இவ் உச்சிப்பட்டமானகு கொங்க வெறும் பித்தளை முலாம் மணிகள், பளபளக்கும்கற்கள், திகழ்வது வழமையாகும். ஆபரணமாகத் இடப்பட்ட உச்சிப்பட்டமானது வெறும் சீரிய நீண்ட இன்று மட்டும் அமையாகு. ഫ്രത്മ്വ பதக்கங்கள் அபாணமாக ஒன்றாக பதக்கங்கள் ஒன்றின் அல்லது நான்கு பின் கொங்கவிடப்பட்டு உள்ளவையும் கூடப்யன்படுத்தப்படுகின்றன. நடைமுறையில் இன்று உச்சிப்பட்டம் நெற்றிப்பட்டம் வெறும் மற்ற அவ்வாறே உச்சிப்பட்டக்குடன் பயன்படுத்தப்படுகின்றது. இணைக்கப்பட்டதாக நெற்றியினை செவ்வனே நெற்றிப் அலங்கரிக்கும் ஆபரணமாக அமைவகு பட்டமாகும். இந்நெற்றிப் பட்டத்தில் அரிய முத்துக்களோ

அன்றி மணிகளோ அன்றிக் கற்களோ தொங்கவிடப்படுவது வழமையாகும்.

உச்சிப்பட்டத்தின் வலது புறத்தில் சூரியப்பிறை என்னும் அணிகலனும் உச்சிப்பட்டத்தின் அவ்வாரே பിന്വെ புறத்தில் சந்திரப் என்னும் ചഞ്ചിക്കാത്വഥ பயன்படுத்தப்படுகின்றன. சூரியப் பிரையானது ബി. பிரகாசம். ஆதிக்கம் ஆகிய அம்சங்களை வெளிப்படுத்துவதாயும், அவ்வாரே இடதுபுறத்தில் உச்சிப்பட்டத்திற்கருகே அணியப்படும் ஆபரணமான சந்திரப் பிரையானது தண்ணுமை குளிர்மை. அமைகி ஆகியவந்நினை வெளிப்படுத்துவதாக அமைகின்നது. உச்சிப்பட்டத்தின் இறுதித் தொங்கலில் **நாக்கொ**டி என்னம் பயன்படுத்தப்படுகின்றது. ஆபாணம் mாக்கொடியானது ஒரு மயில்தன் விரித்து தோகையை ஆடுவகு போன்க ഖഥബെെല്ലിல് மேற்கொள்ளப்படுதல் சம்பிரதாயபூர்வமாகும். பித்தளை முலாம் இடப்பட்ட ஆபரணமானது கோயில் அரக்கு அல்லது ஆபரணம் குறிப்பிடப்பட்டு அழைக்கப்படுகின்றது. அவ்வாரே வெண்ணிறக் கர்களால் வெரும் ஆனதும் வெள்ளை சிகப்புக் மற்றும் கற்கள் கலக்கப்பட்ட கல் ஆபரணங்களும் நாட்டியத்தில் பயன்படுத்தப்படுகின்றன.

பொதுப்படையில் பின்னலை ஒட்டினால் போல் அமையும் மலர்களால் புனையப்பட்ட ஆபரணம் ஜட நாகம் ஆயினும் **த**ந்கால சந்தையில் மெல்லிய **தகட்டினால்** மணிகளால் கர்கள். புனையப்பட்ட ஐட நாகம் ஆங்காங்கே பயன்பட்டு வருவகையும் அவ்வாகே உலோகத் பின்னல் உடன் தகட்டாலான கூடிய நாகத்திற்குப் பகில் பலதரப்பட்ட பலவகைப்பட்ட பதக்கங்கள் பயன்படுத்தப்பட்டு பின்னலில் ÆΨ இடைவெளி விட்டு, பெரிய பதக்கங்களில் இருந்து சிறிது

சிறிதாக சிறிய பதக்கங்கள் கட்டப்பட்டு பின்னலை இன்று அலங்கரிக்கின்றன.

கழுத்திற்கு அவ்வாரே ப்பாகுன்றவு மாலை என்று குறிப்பிட்டு அழைக்கப்படும் பெரிகும் ഥനതരാ வருகின்றது. பயன்படுக்கப்பட்டு வடிவிலான மாங்காய் அலங்கரிக்கும் கல்லால் கமுத்தை அட்டியல் ஆன பயன்படுத்தப்பட்டு வருவது சம்பிரகாய பூர்வமான வழக்கமாகும். மேலம் சவரின்களால் பவண் புனையப்பட்ட காசு மாலை பயன்பட்டுவந்தது. ஆயினும் இன்றும் பித்தளையால் சவரின்களால் ஆன வடிவமைக்கப்பட்ட பயன்படுத்தப்படுகின்றது. காசுமாலை **്ഥ**ത്ന **தவி**ர பட்டுமுத்து மாலைகளால் கிளியையோ மயிலையோ அன்றி ച്ചത്നി மகாலஷ்மியையோ. பதக்கமாக உருவகித்த பகக்கங்கள் பயன்படுத்தப்படுகின்றன. இடுப்பைச் அணியப்படும் பட்டியானது ஒட்டியாணம் எனக் குறிப்பிட்டு அழைக்கப்படுகின்றது. இது கர்களால் ஆனதாகவோ ച്ചത്നി பித்தளை (மலாம் இடப்பட்டதாகவோ அமையலாம். நடனக் கலைஞரின் வயது, உடல் வாக்கு. வெறுப்பக்க ஏற்ற வண்ணம். ஒட்டியாணத்தின் மெல்லியதானதாகவோ வடிவமைப்பானது அகலமானதாகவோ அமையும். ஒட்டியாணத்திற்குக் சங்கிலியும் இடுப்புச் ஆங்காங்கே கையாளப்பட்டு வருகின்றது. ஆயினும் இதன் பாவனைப் பயன்பாடு **வ**ட்டியாணம் கண்டிப்பாகப் போன்று பயன்படுத்துவது மேலும் கிடையாது. கைகளுக்கு முழங்கைக்கு மேல். மேல் (Binai) அக்கி கைகளின் வங்கி அணியப்பட்டு சம்பிரதாய வருவது கையாளப்பட்டு வமக்காக வந்தபோதும் இன்று வங்கி என்னும் கை பெரிதும் ചഞ്ചിക്കത്ത്കണിത് பாவனைப் பயன்பாடு அருகியம் மருகியம் வருகின்றது. இது கவிா ஆடை அணிகலங்களுக்கு வகையில் ஒத்த வளையல்கள்

இன்று தெரிவு செய்யப்பட்டு அணிவதுவும் மணிக்கட்டைச்சுற்றி கல்லாலான மணிக்கட்டு "பிரேஸ்லட்" என்னும் மணி வளையல் சார் மற்றுமொரு ஆபரணம் பயன்படுத்தப்பட்டு வருகின்றது.

பெரும்பாலான **நடனக்கலைஞர்கள்** இன்று மோகிரம் பயன்படுத்தி வந்த போகம் கைவிரல்களுக்கு ക്തവെിல് நாட்டியக் நடைமுறையில் മതഖ முத்திரைப்பயன்பாடு, பாவனைப் பிரயோகத்திற்கு வுளவு சமயங்களில் **கடங்கலாகவும்** சில ஆடை ஆபரணங்களுடன் ஆடும் போது ஆடையுடன் கொளுவி மோதிரங்கள் கைவிரல் விளைவிக்க இடையாட இடமளிக்கின்றன.

மெருகூட்டும் வண்ணம் முக்கிற்கு முகலட்சணத்தை ஆகிய முயாள்வ முக்குத்தி பலாக்கு. நத்து, கோட்டுடன் ஆபரணங்களும் காகிற்கு கோடு. ஜிமிக்கி. கோட்டையம் இணைந்தாற்போல் கன்னசாம் ஜிமிக்கியையும் இணைக்கும் வகையில் கல்லாலோ. பயன்படுத்தப்படுகின்றன. മ്പ யாவம் கந்களினாலோ அன்றிப் பளபளக்கும் தனி வெள்ளைக் **க**ற்களால் கலக்கப்பட்ட சிவப்ப வெள்ளை அன்றி நாட்டியத்திற்கு ഖഥഖഥെക്കப്படுகின்றன. கந்களாலோ அணியப்படுவகு என்பது பாதங்களுக்கு சலங்கை அமைகின்றது. இச்சலங்கையானது இன்நியமையாததாக <u>ஆங்காங்கே</u> பித்தளை மற்றும் வெள்ளி முலாம் விளங்குகின்றது. சலங்கைக்கு கிமே பூசப்பட்டதாகவும் பாகசாம் அணியப்படுவது வழமையாகும்.

### அத்தியாயம்-8

### அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் ஆடை ஆகாரியம்

நாட்டியக் ஆகாரியமானது எந்த கலைக்கும் ஆடை ஒரு இன்நியமையாத அம்சமாகும். உலகின் எந்த ஒரு நாட்டிய சாஸ்திரீக நாட்டியமாயினும் ஆயினும் ഖതക அ.்.தாவது நாட்டியமாயினும் அன்றி அன்ரி கிராமிய கலப்ப நாட்டிய அன்றி வகையாயினும் வெறும் கம்பனை வமக்கில் உருவாகிய கலைசார் அம்சமான வொம் அமகியல் ஆகாரிய மேலோட்டமான அடல் வகையாயினும் ஆடை வனப்புமிக்க கண்கவர் வடிவமைப்புக் கலையானகு ക്തരാ மிக்க. உயிரோட்டம் செறிந்த, தனித்துவம் கலை மிகுந்த ஆடலுக்கு அணி சேர் அம்சமாக இன்று மேடைகளில் ஆடை ஆகாரிய வடிவமைப்புக் கலை தனித்துவம் பெற்றுச் சிறப்பிடம் பெற்று மிளிர்கின்றது.

எவ்வாநாயினும் சாஸ்கிரீக எந்க ஒ(ந அடல் வகையாயினும் கிரமிய நாட்டிய வகையாயினும் அடிப்படையில் வடிவமைக்கப்பட்ட வரையறுக்கப்பட்ட ஆகாரியங்கள் கையாளப்படுகின்றன. ஆயினும் இன்று ஆகாரியங்களாவன வரையாக்கப்பட்ட அடை நிலைப்பாட்டிற்கு அமைய கால வெள்ளோட்டத்தில் சில பல எதிர்கொள்கின்றன மார்ரங்களையும் மாறுதல்களையும் நாம் மறுக்கவோ அன்றி மறக்கவோ முடியாது. என்பகனை

இன்று பொதுப் படையில் எவ்வகை நாட்டியமாயினும் நாட்டிய நாடகமாயினும் ஆடை ஆகாரியத் தெரிவு அடிப்படை ஆடை ஆகாரியத்தின் மீது வடிவமைக்கப்பட்ட சில பல திருத்தங்கள், மாந்நுங்கள் என்பன.ஒரு தனி நபரின் விருப்பு வெறுப்புக்கு கையாளப்படுகின்றன. கவிா கையல் இது கலைஞர்களின் கற்பனை வளத்திற்கு அமைய நாட்டிய ஆடல் இடம்பெருகின்றது. தேர்ந்தெடுக்கப்பட்ட ഖഥഖതഥப്ப அடிப்படை ஆகாரியத்தின் மீது மீண்டும் மீண்டும் ஆங்காங்கே மேற்கொள்ளப்பட்டும் சில பல கிருக்கங்களுக்கு மாற்றம் வனப்புச் கலைத்துவம் மிகுந்த கலை அமைய

அரங்க ஆடை ஆகாரிய வடிவமைப்புக்கள் மேற்கொள்ளப்பட்டு வருகின்றன.

ஆரம்பத்தில் பரத நாட்டியக் கலைத் துறையானது ஓர் இரு நாட்டிய ഖഥഖതഥப്ப ஆகாரியங்கவகைகளைப் ஆடை பெரிதும் கையாண்டு வந்கன. ஆயினும் இன்று ஏராளமான ஆடைவடிவமைப்புக்களைக் TETT LIQUE கொண்ட பலகரப்பட்ட நாட்டிய ஆடை வகைகள், பரதநாட்டியத்தில் கையாளப்பட்டு வருகின்றன. நாட்டியத்தில் இன்று ஆடை ஆகாரியத்திற்கான தெரிவு வடிவமைப்புக் கலை அம்சங்கள் ஆகியன. தனி ஆடல் கலைஞரினதும், ஆசிரியரின் விருப்பு வெறுப்புக்கு அமைய மேற்கொள்ளப்படுகின்றன.

அடிப்படையில் நாட்டியக் கலையின் பாக நாட்டிய ஆகாரிய வடிவமைப்பக்களாவன. கோயில் சிற்பங்களை அடிப்படையாகக் கொண்டே விளங்கின. பரக ஆகாரிய வடிவமைப்பானது திருமதி ருக்மனி நாட்டிய ஆடை அருண்டேல் மற்றும் திரு கிருஷ்ண ஐயர் ஆகியோரின் வழி நடத்தலில் ஆரம்பக்கில் அடித்தளமிடப்பட்டது. காலக்கிரமக்கில் கோயில் சிர்பங்களை ஆணிக்காமாகக் கொண்டு *ூ*யாய்ச்சிப் பெறுபேறுகளுக்கு அமைய இன்று டாக்டர் பக்மா சுப்ரமணியம் அவர்களால் ஆடை மேலும் மெருகூட்டப்பட்டு ஆகாரியங்கள் வடிவமைக்கப்பட்டு கலை உலகிற்கு வழங்கப்பட்டுள்ளன. ஆயினும், சிற்பங்களின் **ட**்டுமொக்க நிலைப்பாட்டிற்கு அமைய ஆடை ஆகாரியங்களின் வடிவமைப்ப நடைமுளை அரங்கவியல் நாட்டியத்திற்கு சாத்தியமற்றது ஆகும்.

முற் காலத்தில் ஆடை ஆகாரியத் தெரிவிற்கு பல வர்ணங்கள் பெருமக்களைக் கலந்த ாசிகப் கட்டி ஈர்க்கும் ഖതെക്വിര് ஆகாரியத் ஆடை கெரிவ இடம்பெற்றது. மேலும் உபயோகிக்கப்படும் தாவணியானது மெல்லிய பட்டாடையால் நெய்யப்பட்டதாக அமைந்திருந்தது. ஆயினும் இன்று தனி ஒரே சேலையில் அமைந்த ஆடை ஆகாரியங்களே பரத நாட்டியத்தில் பயன்படுத்தப்பட்டுவருகின்றன. குறிப்பிடப்பட்ட வயது எல்லைக்குள் உட்பட்ட சிறுமியருக்கு

தற்ற மேலங்கிகளே நன. அவ்வாறே

ഖഥഖനെക്കப்பட்ட தாவணி சிருப்பாக നമ്പര. பெரிகாம் கையாளப்பட்டு வருகின்றன. பிஜாமாக்களுடன் கூடிய கீழங்கி ஆடை ஆகாரியமே பொதுப் நர்க்ககிகளாலம் படையில் சகல நாட்டிய கையாளப்பட்டு வருகின்றமையும் சன் பிஜாமா ஆடை ஆகாரியமே இன்றைய தலைமுரையினரிடம் பிரபல்யம் மிகவம் விளங்குகின்றது. அவ்வாறே நேர் மடிப்புச் சுருக்கு இடமிருந்து வலமாக சுருக்கும், வலமிருந்து இடமான சுருக்கும், முங்கே கொண்ட சுருக்குகள் இரண்டையும் பாவாடைக்கு இடையே இச் சுருக்குகளைக் கொண்ட வடிவமைப்பு மற்றும் கட்டையாக .ചഞിധப്பட்ட சேலை ஆகாரியங்கள் ஆடைகள் ஆகியன இன்று பெரிதும் மேடைகளில் அடந் கலைஞர்களால் கையாளப்பட்டு வரும் நடைமுளை அடை அகாரியங்களாகம்.

அகே வேளை ஆண் ஆடம் கலைஞாகளால் நெஞ்சை சால்வைபோ மரைக்கும் அன்றி ஆபரணங்களோ பயன்படுத்தப்படுகின்றன. பரும்பாலும் ஆண் அடம் கலைஞர்களால் பிஜாமா பலதரப்பட்ட விசிறி மடிப்பு நிரந்தரமாகத் தைக்கப்பட்ட போன்ற அங்கிகள் காறு பயன்படுத்தப்படுகின்றன. மேலும் மீனாட்சி தாலாட்டு, மீனாட்சி கல்பாணம், ஆண்டாள் மற்றும் குறத்தி போன்ற தனித்துவம் பெற்ற ஆடல் வடிவங்களுக்கு சிறப்பு ஆடை ஆகாரியங்கள் பயன்படுத்தப்படுகின்றன. அகே போல ппиріт அவகராம். கிருஷ்ணர் நரசிம்ம அவதாரம் மன்றும் அவகாரம் ஆகியவற்றிற்கு அவற்றிற்கென்றே தேர்ந்தெடுக்கப்பட்ட நிற ஆடை ஆகாரியங்கள் பயன்படுத்தப்படுகின்றன.

அவ்வாரே நாட்டிய நாடகங்களுக்குப் பாக்கிரங்களின் தன்மைக்கேர்ர கேவைக்கு அமைய சந்தர்ப்ப ஆகாரியங்கள் சூம்நிலைக்கமைய ஆடை வடிவமைக்கப்பட்டு பயன்படுத்தப்படுகின்றன. அவ்வாறே கலப்பு நடனம் கற்பனை மெட்டமைப்புக்கு வழக்கில் அமைந்த நாட்டிய வகைகள். **க**ற்கால நாட்டியங்கள் சில கிராமிய வகைகள் நடன ஆகியவற்றிற்கு குறிப்பாகவும் சிறப்பாகவும் வடிவமைக்கப்பட்ட ஆகாரியங்கள் தனித்துவம் செறிந்த ஆடை

பயன்படுத்தப்படுகின்றன. இவ் ஆடை ஆகாரிய வடிவமைப்புக் கலையானது மேடை கலைத்துவத்தை பொலிவுறச் செய்யும் ஓர் அம்சமாகத் திகழ்கின்றது.

### அத்தியாயம்--9

# அரங்கவியல் ஆடந்கலையில் அருகியும் மருகியும் வரும் பாவரசப் பாவனைப் பிரயோகம்

தமிழரி**ன்** அரங்கவியல் ஆடந்கலையில் நடை (முறை கன்னிகரில்லாக் கலாச்சார சொத்தாகத் கனிக்குவச் அடர்கலை வடிவமாகப் பரிணமிக்கு வளர்ந்து வந்துள்ள பரதநாட்டியமாகும். ஆயினும் இன்றைய நடைமுறைப் பாங்கும் போக்கும் நோக்கும், அது பாணியும் இன்று இது பயணிக்கும் பாதையும் எதிர்காலத்தில் இக்கலை பயணிக்கும் புனிதத்துவத்தை, தனித்துவத்தை, கன் பாதையில் மகத்துவத்தை, மதிப்பினை, இழக்குமோ என்ற அச்சம் ஆழ்ந்த மற்றும் அர்ப்பணிப்பு கலைப்பிரியர்கள் கலைனர்கள், இக்கலைத்துறைசார் விற்பன்னர்களிடையே ஏற்படுத்தியுள்ளது.

ஆசிரியர்கள். ஆடல் ஆடற்கலைஞர்கள் ஆடல் என்போர் இன்று அவர்கள் கையாளும் நெரியாள்கையாளர் ஒட்டு மொத்தத்தில் முறையும் பாங்கும் பாணியம் அணுகு ஓட்டத்தில் மாற்றம் பெற்று உள்ளது. யாது என எடுத்து நோக்குமிடத்து கோயில் கலை அம்சமாகப் வடிவம் இன்று மேடைக் பரிணமித்த இக்கலை வந்தபோதும் பிரகாசித்து, மிளிர்ந்து இன்று வடிவமாகப் எடுப்பார் கைப்பிள்ளையாக எவர் எவர் தம்மை ஆசிரியர்களாக இனம் காட்டுகின்றனரோ அன்றி இனம்காட்ட முயல்கின்றனரோ தனித்துவமான அணுகுமுறைக்கும் அவர்கள் தமது சூழ்நிலைக்கும் ഖകെധിல് ஏற்ற அற்றலுக்கும் சந்தர்ப்ப நோக்கிற்கும் போக்கிற்கும் அமைய கலைப்பயணத்தின் தான்தோன்றித்தனமாகக் வடிவத்தை இவ்வரிய ക്തര சமூகத்தில் கையாளுதலும் இன்றைய கைக்கொள்ளுதலும், மட்டத்தில் மலிந்து, நாட்டியக் கலை எந்தவித வரையறையும் விழாக்களிலும் ஏன் அற்ற, வகையில் மேடைகளிலும் சமூக விடுதிகளிலும் Jul இவ் அரிய ക്കൈ பிரயாண உல்லாச எதிர்காலத்தில் இதன் வடிவம் கையாளப்பட்டு வருவது

வளர்ச்சிப் பாதையில் பாரிய பாதிப்பினை ஏற்படுத்தும் என்பதில் எவ்வித ஐயமும் இல்லை.

முன்பு இக்கலைவடிவம் ஒரு குறிப்பிட்ட சமூகத்தைச் சேர்ந்த ஆசான்களால் மட்டும் கட்டுப்பாட்டுடன் கண்டிப்பான சாஸ்கிரீக சம்பிரகாய மரபுகள் மற்றும் ഖതകധിல് തെക്ഥിത് ஆன்மீகம் மகத்துவம் மாள்ளம் அடையாக நாட்டியத்தின் ஒவ்வொரு பரிமாணமும், சாஸ்திரீக சம்பிரதாயப் பண்பாட்டு விழுமியங்களுக்கு அமையக் கைக்கொள்ளப்பட்டு கிரமத்தில் கலைக்கூடங்கள், ஆயினும் காலக் வந்தது. ക്കരാക് കഥക്ഷ്ക്ക്, பல்ക്കരാക്കഥക്ഷ്ക്, அரச அங்கீகாரம் பெற்ற மற்றும் அரச அங்கீகாரம பெறாத ளூளமான நிறுவனங்களில் வெவ்வேறுபட்ட நோக்கும் போக்கும் கொண்ட ஆசிரியராலும் ஆசிரியப் பாம்பரையின் வழித் வழிநடத்தப்பட்டு தோன்றல்களா<u>ல</u>ம் வருவகாலும். (மன் எடுத்து வருவதாலும், இக்கலைத்துறை வளர்ச்சிப் பாகையில் பாரிய முன்னெடுப்புக்களால் அதன் அடித்தளப் பரிமாணங்கள், மமுங்கடிக்கப்பட்டு, மாற்றியமைக்கப்பட்டு மேடைகளில் அதன் ஆதாரப்பூர்வத்தை ஆன்மீகம் இமந்து வருவதை அதன் அவதானிககமுடிகின்றது..

ஆசிரியர்களாலேயே இன்று பலதரப்பட்ட இக்கலையானது எடுத்து வழிநடத்தும், வமி காட்டிகளாக, முன் விளங்குகின்றனர். இவர்களில் முன்னோடிகளாக பலர் கழகங்களில், கலைக்கூடங்களில், பல்கலைக் கலைக்கழகங்களில் தனிப்பட்ட ஆசிரியர்களிடம் குறுகியகாலப் பயிற்சியினைப் பயிற்சி நீண்ட காலப் மன்னம் வெளியேறியவர்கள் ஆவர். பல்கலைக்கழகங்களிலும் கலைக் கல்விகூடமையங்களிலும் தொழில் சான்றிதழ் பெறுபேறுகளை ஏற்கனவே வகிக்கும் பதவிகளில் அடிப்படையாகவும் கொண்டும் வகிக்கும் உயர்வுகளை அடித்தளமாகக் குக்க வைக்கும் நோக்குடன் முயற்சியுடன் பதவிகளைத் ஆசிரியர்கள் பெரும்பாலான இன்றைய தலை(முறை மேற்கொள்வதினாலும் பொதுப்படையில் **കരെ**ക്ട് ക്വന്ദെ പിരു പ്രത്യായില് நிலைப்பாடுகள் சீரிய. பாரிய. இக்கலைத்துரையின் வளம் வளர்ச்சிப் பயன்பாடு, அதன் அதன் ஒட்டு மொத்த

அர்த்தபூர்வமான அணுகுமுறையில் ஆங்காங்கே பெரும் பாதிப்பினை ஏற்படுத்த வழி வகுக்கின்றது.

இன்றைய சமூகக் கண்ணோட்டத்தில் கணிப்பீட்டில், நாட்டியக் அர்க்கமற்ற பொழுது போக்க ക്കര லரு மேடைப் பொலிவை அற்சுறாகவும். பொதுப்படையில் மிளிர்ந்து அம்சமாகவம் ഖന്ദ്രകിഞ്നുക്വം நிரைக்கும் வரு ளாளமான நடன ஆசிரியர்கள், நடைமுறை நிலைப்பாட்டிற்கு நாட்டிய அமைய கம்மை ஈடுகொடுக்கும் தாரைகளாகவும் பயிற்சிக்கு. சான்றிகழ் போக்கிற்கு, உடம் பொமுகு பயிலும் மாணவர் பொபெளுக்கப் மட்டும் மக்கியில் பல எதிர்கொண்டு சவால்ளை எதிர்நீச்சல் சுமகச் பயணிக்கும் தமிழரின் பாரம்பரிய பண்பாட்டுக் கோலமான இப் பாகக் கலை வடிவம் விளங்குகின்று. ஏறத்தாழ இருபது முதல் ஆண்டுகளுக்கு இடைப்பட்ட காலக்கட்டத்தில் இருபக்கைந்து ക്കസെക്ക്യത്ത வடிவம் பெற்றிருந்த இக் மகத்துவத்தை நளின, எளின அம்சங்களை லாவண்ணியத்தை பெரிதும் இன்று இழந்து விட்டது என்றால் அது மிகையாகாது.

நடைமுறையில் பரதநாட்டியமானது மனோலயம் இன்ளைய குன்றிய பாவ ரசப் பாவனைப் பயன்பாடு பெரிதும் அருகிய அதே வேளை நிருத்த கலையம்சம் மேலோங்கிய நிருத்திய ஆடை ஆகாரியம் மேடைக்கலை வடிவம் குன்றிய உத்திகளால் மெருகூட்டப்பட்ட ஒரு நிலைப்பாடு பரிணமித்து வடிவமாக மட்டுமே இக்கலை வடிவம் கலை ഒബ போடப்படுகின்றது. நிருத்த கலை அம்சமான சுத்தம் மண்டல நிலைப்பாடு போன்ள அடவ. அடவு மட்டுமே பெரும்பாலான இன்றைய அம்சங்களுக்கு ஆசிரியர்களால் பயிற்றுவிப்பின் பொது கவனிக்கப்படுகின்றது. இயந்திரவியல் நிலைப்பாட்டை காலக்கிரமத்தில் உடற்பயிற்சியே பெரும்பாலான ஆசிரியர்களால் மேற்கொள்ளப்பட்டு வரும் முறைமையும் வழமையும் ஆகும்.

நாட்டியக்கலையின் மற்றுமொரு நுணுக்கமான பாவரச இழையோட்டம் செறிந்த நிருத்தியத்தை புகட்ட ஒரு ஆசிரியருக்கு நீண்ட நேரம் செலவிட வேண்டிய தேவையும்

அகே வேளை இளம் உள்ளங்களிடம் வெவ்வோட உணர்ச்சி பேதங்களை காண்டி வளர்க்க வேண்டிய லரு கண்டிப்பான கடமைப்பாடும் நிளைந்த. LUBLE முளையும் காணப்படுவதினாலும் படிப்படியாக **நவாசப்** பாவனைப் பிரயோகம் இன்றைய நாட்டிய மேடைகளில் அருகியும் மருகியும் மறைந்தும் ஒளிந்தும் வருகின்றது. நவரசப்பாவனைப் பிரயோகம் இன்று நாட்டிய சார் நூல்களில் ஏட்டுச் சுரக்காயாக அல்லது வெறும் படப்பிடிப்புக் கலையினால் வர்ணிக்கப்படும் ாம்மியமள்ள நாட்டிய பரிமாணமாக மட்டுமே பாவாசம் மேற்கொள்ளப்பட்டு வருகின்றது.

பயன்பாடு மருகி பாவரசப் வரும் அபிருயம் கை இன்ரைய மேடைகளில் ക്തരാ வடிவமாக வரும் நீரோட்டத்தில் நாட்டியம் கால பாவம் குன்றிய இ(ந கலைவடிவமாகவே எதிர்காலத் தலைமு<u>ளையின</u>ருக்கு கையளிக்கும் லர் ஊடகமாகத் கிகம வாய்ப்பளிக்கும் முடிகின்றது. நடைமுறை பரத நாட்டியத்தில் நாம் ஊகிக்க நீண்ட இடைவெளி காலமாக இவ் இடம்பெற்று பாவாசக்கை புகுத்திக் கையாண்டு வரும் கலைஞர்களில் நிறைப்பாட்டை ஆடல் சினிமாப் பாணியிலான அடல்கலை அரியாமையின் விபரிப்பதுவும் வடிவமாக பொருட்டு எடுத்துரைப்பதுவம் விமர்சிப்பகுவம் ஆழமற்ற விளம்பா நோக்கம் கொண்ட தான்தோன்றித்தனமான நோக்கும் போக்குமே ஆகும்.

பரதநாட்டியத்திற்கு இன்றியமையாத அவயமாக, அணியாக. அர்த்தபூர்வமாக விளங்குவது முகபாவமும். முகபாவக்கின் வெளிப்பாடான ПЭ உணர்வ பேதங்களும் ஆகும். அடிகளில் சாக்வீக உணர்வினை சாஞ்சாரி பாவத்தை நாட்டியத்தில் நடை(முறை கையாள்வது என்பகு இன்றியமையாததாகும். பாவரசம் அற்ற பரகநாட்டியம் சோபை இழந்த வடிவமாகவே காணப்படும். எனவே கலை உர்பக்கிக்க அடித்தளமான பாவத்தைபின்னிப் பிணைக்கு மேர்கொள்வகன் கிரமத்தில் மூலம் காலக் பாவத்தை கம்மிடையே கிரகித்து உணர்வியல் புர்வமாக லருங்கிணைப்பதன் மூலம் மாணவ சமூகம் இயல்பாக

பேதங்களை தம்மிடையே வளர்க்க வாய்ப்பளிக்கும் என்பதில் ஐயமில்லை.

அடிப்படையில் எட்டு வகை பாவபேதங்களான காதல், சிரிப்பு, வெறுப்பு, அதிசயம் உந்சாகம். பயம். கோபம். துன்பம். சிருங்காரம். ஹாஸ்யம். കന്ത്രഞ്ഞ. முறையே ஆகியன ஆகிய ரச வீரம், பயானகம், பீபாச்சம், அற்புதம் ரௌக்கிரம். விளங்கின. மூலாதாரமாக தூண்டும் பேதங்களை உணர்வ பாவபேதம் அமைதி கிரமத்தில் என்னம் ஆயினும் காலக் ஒன்றுகூடி பாவபேதங்களுடனும் எட்டுவகை மேற்குறிப்பிட்ட சாந்தம் என்னும் உணர்வுக்கு வித்திட்டு வழிவகுத்தது. இந்த வகையில் ரசங்கள் ஒட்டுமொத்தத்தில் ஒன்பதாகின. இவையே நவரசங்கள் ஆகின. எனவே, பல்வேறு காரண காரணிகளால் பாவனைப் வரும் பாவரசப் அருகியும் மருகியும் ஆடற்கலையில் அரங்கவியல் மீண்டும் பிரயோகமானது வரவேண்டியது புதுப்பொலிவுடன் உலா பெள்ளு ஒட்டுமொத்த எதிர்காலத்தினதும் இன்றியமையாததும் தேவையும் கடமைப்பாடும் ஆகும்.

### அத்தியாயம்--10

# அரங்கவியல் ஆடல்கலையில் மலர்களின் பங்களிப்பு

அரங்கவியல் நாட்டியத்தில் குறிப்பாகவும் சிறப்பாகவும் இந்திய நாட்டிய வடிவங்களில் மலர்களின் பங்களிப்பானது நாடோடி வடிவங்களாயினும், கலாச்சாா நாட்டிய வடிவமாயினம் **தனியிடம்** பெறுகின்றன. இந்திய ஆடல் வடிவங்கள் அனைக்கும் இயல்பாகவே ஆலயவழிபாட்டு முறைகளுடன் ஒட்டிவளர்ந்தும் தழுவியும் வந்துள்ளன. சமயவழிபாட்டு முரைமைகளில் வழிபாட்டு வமமைகளில் மலர்கள், மலர் மாலைகளின் பங்களிப்பு உன்னத இடம்பெற்று விளங்குகின்றன.

குறிப்பாக அபிஷேகம், പ്പുള്ളെ, கோயில் உர்சவங்கள். கோயில் கிரியைகளில் மலர்களின் பங்களிப்ப அளவிட பங்களிப்பினை (முடியாக அளவ நல்குகின்றன. ஆயினும் ஆலயப் பயன்பாட்டில் சில குறிப்பிடப்பட்ட தேர்ந்தெடுக்கப்பட்டட மலர்கள் சம்பிரதாய ரீதியில் பயன்படுத்தப்படுவது கிடையாது. ஆயினும் இவ்வரையறையானது ஆடல் அரங்கக் தேவையில் கைக் கொள்ளப்படுவது கிடையாது.

அடலிலோ அன்றி ஆடல் அரங்க அலங்கரிப்புக்கோ ஒப்பனை ரீதியில் இம்மலர்ப் பாவனைப் பயன்பாட்டிற்கு கட்டுப்பாடும் பின்பற்றப்படுவது கிடையாது. மலர் தெரிவானது தேவைக்கும் சந்கர்ப்ப சூழ்நிலைக்கும<u>்</u> கனிப்பட்ட ஆடல் நிலைப்பாட்டிற்கும் கலைஞரின் அமைய மேற்கொள்ளப்படுகின்றது. ஆலயங்களில் வமிபாட்டு விக்கிரகங்கள், உற்சவ மூர்த்திகளை மலர்களால் அலங்கரிப்பது தனித்துவம் என்பது ஒரு மிக்க ஆற்றல் மிகுந்த கலை அம்சம் ஆகும். எதுஎவ்வாறாயினும் குறிப்பிடப்பட்ட மலர் கெரிவம் பயன்பாடும் அலயப் பயன்பாட்டில் தவிர்க்கப்படுகின்றன.

குறிப்பிடப்பட்ட இலைகள், புற்கள் சில Jal குளிப்பிடப்பட்ட புஜை வுமுற்வ மாலைப்பயன்பாட்டில் கைகொள்ளப்படுகின்றன. குறிப்பாக விநாயகப் பெருமானது வமிபாட்டிங்க அளகம்பல் மாலையம் பஜை வமிபாட்டிர்க வில்வம் இலையம். பெரிதும் பயன்படுத்தப் பொகின்றன. அவ்வாகே ഖിഷ്ടത്ത്വ பெருமானின் வழிபாட்டிற்கு குளசி வமிபாட்டிற்கு இலையம். அனுமான் வெர்நிலை இலை மாலையம், சாத்தி வழிபடுவது சமய இந்து சம்பிரதாய வமமையாகம். இவை கவிா பல கூப்பட்ட மலர்கள் மலர் இகம்கள், பச்சை இலைகள் அகியன மலர் மானவ புனைதலுக்குப் பயன்படுத்தப்பட்டு வருகின்றன.

சிறப்பாக மல்லிகை மலர்கள், முதிர்ந்த மொட்டுக்கள், பல வகை மற்றும் வர்ணத் தாமரை இதழ்கள் குறிப்பாக சிவப்ப. வெள்ளை, மஞ்சள், நீல நிறத் தாமரை இதழ்கள் பல வர்ண சூரியகாந்தி மலர்கள் ஆகியன பூஜைகளிலும் ஆலயங்களில் அர்ச்சனைகளிலம் பயன்படுக்கப்பட்டு வருகின்றன. இவை தவிர கனகாம்பரம், கொன்றை பிச்சை மலர்கள் மலர்மாலைப் புனைதலுக்கு ஆலயங்களில் வருகின்றன. பயன்படுக்கப்பட்டு எவ்வாறாயினும் எகு மாலை கட்டுகல் என்பகு கனிக் ஒரு ക്കൈം. இக் தமிழ், கலாசார பண்பாட்டியலில் முக்கிய இடம்பெற்ற இந்து. போதும் இத் தனித்துவம் பெற்ற கலைஞரின் பங்களிப்பு சமூக மட்டத்தில் பெரிதும் பாராட்டி பெருமைப்படுத்துவது குறைவே. கமிழ். இந்து கலாசார பண்பாட்டியலில் ஆலயப் பயன்பாடு தவிர்ந்த சமூக விழாக்களில், வரவேற்பு வைபவங்களில், மலர் மாலைகள் அணியப்பட்டு பிரதம அதிதிகள். பிரதம பிரமுகர்கள். பிரகம ஆகியோர் விருந்தினர்கள். வரவேற்கப்படுவது வழமையாகும். இத்தகைய கழுத்து மாலைகளுக்கு வெள்ளி முர்ளிர்வ பவுண் இழையோட்டம் பனையப்பட்ட கடிக்க குஞ்சம் தொங்கவிடப்படடும் மலர்மாலைகள் பயன்படுத்தப்படுகின்றன.

கலாச்சாா அங்கீகாரம் பெற்ற ஏழு முக்கிய இந்திய நாட்டிய வடிவங்களில் பரதநாட்டியம், குச்சுப்பிடி மற்றும் மோகினி ஆட்டம் ஆகிய ஆடல்வகைகளே அதிக மலர்ப்பாவனைகளைப் பயன்படுத்துகின்றன. ஆலய மலர்மாலை கட்டும் பணியில் ஈடுபட்டுள்ள மலர் கட்டும் கலைஞர்களே நாட்டிய நிகழ்வுக்கும் பெரிதும் மலர்மாலை புனைகின்றனர். முற்காலத்தில் ஆலய தேவதாசிகள் தம்மை இறைவனின் மணப் பெண்களாகக் கருதி ஆலய ஆடல் பணியில் ஈடுபட்டு வந்தனர். இவ்வாலய ஆடல் வடிவமானது "சதிர்" என்னும் சிறப்புப் பெயர் கொண்டு குறிப்பிட்டு அழைக்கப்பட்டு வந்தது.

மத்தியில் பிரபல்யம் பெற்று விளங்கம் இன்று តាល់ சதிரின் வழித்தோன்றலேயாகும். பாகநாட்டியமானது இதனால்தான் இன்றுவரை பரதநாட்டியக் கலைஞர்கள் தம்மை அலங்கரித்து மணப்பெண்கள் போன்று மேடை களில் நடனமாடுகின்றனர். எவ்வாராயினும் இந்து மணப் எகு பெண்களின் சிகை அலங்காரமும், ஆடல் கலைஞரின் சிகை மொத்தமாகப் பார்வைக்கு ஒன்றாகவே அலங்காரமும் ஒட்டு காட்சி அளிக்கப்பட்ட போதும் இந்து மணப்பெண்களின் சிகை மலர் அலங்காரம் சற்றுப் பாரம் கூடியதாகவே காணப்படும் என்பதில் ஐயமில்லை. ஆயினும் ஆடல் கலைஞரின் சிகை எவ்வாராயினம் **ட**்டுமொக்கப் பாரம் அலங்கராம் காணப்பட வேண்டியது குறைந்ததாகவே இன்றியமையாததாகும்.

பட்டத்தின் குறிப்பாக உச்சிப் இருகியில் அணியம் மணப்பெண்களாலும் **ளாக்கொடியானது** இந்து ஆடந்கலைஞராலும் ஒரே வகையாக அணியப்பட்டு நூக்கொடி யைச் சுற்றி வட்டவடிவமாக மலர் மாலைகள் அணியப்பட்டு வருவது வழமை. அவ்வாரே பின்னலை ஒட்டியதாக ஐடநாகம் என்னும் பல்வகைகளில் பல வர்ண மலர்களால் பின்னப்பட்டு புனையப்பட்ட ஜடநாகம் பயன்படுத்தப்பட்டு வருகின்றது. இவ் இன்று ஐடக்குஞ்சம் என்னும் மலர்களால் ஜடநாகமானது அழகிய அமைப்பிலான பனையப்பட்ட குஞ்ச மலாகுஞ்சத்துடன் முடிவறுகின்றது.

நாக்கொடிக்கும் ஐட நாகத்திற்கும் இடையிலான இடைவெளியானது மலர்களால் நிரப்பப்படுகின்றது. பொதுவாக வெள்ளை மற்றும் கனகாம்பர மலர்களால் புனையப்பட்ட மலர்

மாலைகளால் (முற்காலத்தில் இவ் இடைவெளி நிரப்பப்பட்டிருந்தது. ஆயினும் இன்ரைய இளைய தலைமுரையினர் ஆகாரியத்துக்கு கமகு ஆடை எம்ம வர்ணங்களுக்கு ஏற்க வகையில் மலர்கள் நடனக் கலைஞர்களால் செய்யப்படுகின்றன. தெரிவு இன்றைய தலைமுறையினர் இயற்கை மலர்களுக்குப் பதில் செயற்கை மலர்களை பெரிதும் பயன்படுத்துகின்றனர்.

இச்செயற்கை மலர்களாவன வர்ணப்பிளாஸ்டிக், படவை. நெஜிபோம் போன்ற செயற்கை ஊடகங்களால் செய்யப்பட்டு பயன்படுத்தப்படுகின்றன. இத்தகைய செயற்கை மலர்கள் மீண்டும் மீண்டும் பல தடவைகள் பயன்படுத்தப்பட்ட போதிலும் ஆழமான அர்ப்பணிப்பு மிக்க ஆடற்கலைஞர்களால், இயற்கை மலர்களே பெரிகும் பயன்படுத்தப்படுகின்றன. ஆயினம் இயற்கை மலர்கள் கிடைக்காத இடத்து இச்செயற்கை மலர் பயன்பாடு என்பது கவிர்க்க (முடியாது உள்ளது. மேடை அலங்காரத்துக்கு இச் செயற்கை மலர் மாலைகளே இன்று அலங்கரித்த போதிலும் மேடையை அடல் பூஜை, சாஸ்திரீக ஆடல் நிகழ்வுக்கு இயற்கை மலர்களே பெரிதும் பயன்படுத்தப்படுகின்றன.



### அத்தியாயம்-11

அரங்கவியல் ஆடந்கலையினை அலங்கரிகுக்கும் பல வகை உத்தியியல் உபாயங்கள்.

அரங்கவியல் ஆடந்கலையினை அலங்கரிக்கும் கூப்பட்ட உத்தியியல் உபாயங்களாவன இன்றைய நாட்டிய மேடைகளில் பார்வையாளர்களைப் பரவசப்படுக்கி கட்டியீர்க்கும் வண்ணம் பலதரப்பட்ட உத்தயியல் உபாயங்கள் நடனமேடைகளில் **க**ர்கால கையாளப்பட்டு வரும் அதிஉன்னத உத்திகளாகும். குறிப்பாக இன்று எந்த ஒரு சாஸ்திரீக ஆடல் வடிவமும் பல தரப்பட்ட பல வகைப்பட்ட ஆசிரியர்களின் கையாள்கைக்கும் சந்தர்ப்பவாதப் போக்கிற்க்கும் அமைய தான்தோன்றிக்கனமான உத்தியியல் உபாயங்கள் கையாளப்படுவதை இன்றைய நடைமுறை நட்டியங்களில் நாம் காணமுடிகின்றது.

இத்தகைய மேலோட்டமான உத்தியியல் உபாயங்கள் நாட்டியக்கலையுலகில் புகக்காரணம் என்ன என்பதினை ஆராயுமிடத்து நாம் சில மேலோட்டமான அடிப்படை (முடிவுகளுக்கு வா முடிகின்றது. பெரும்பாலான பெருமளவில்லான ஆசிரியர்கள் நாட்டியத்துறையில் ஈடுபட்டு வருவதினாலும் பொதுப்படையில் ஏராளமான ஆசிரியர்களிடையே காணப்படும் பொதுப்படையான கடும் தொழில் போட்டி முற்றும் சவால்களைச்சமாளிக்கும் பொருட்டும் சாதாரண பார்வையாளர்களைக் கட்டியீர்க்கும் வண்ணம் இத்தகைய உத்தியியல் உபாயங்கள் கைக்கொள்ளப்பட்டு கையாளப்பட்டு வருகின்றன. குளிப்பாக இருபதாம் நூற்றாண்டின் இறுதிப்பகுதியில் இத்தகைய தான்தொன்றித்தனமான சாஸ்திரீக சாரம்சம் அற்ற அடித்தளம் அற்ற உத்தியியல் உபாயங்களைக்

கையாள்வது என்பது நாட்டிய மேடைகளில் சகஜமாயிற்று.

பொதுப்படையில் எடுத்து நோக்குகையில் இன்று உத்தியியல் உபாயங்கள் பயன்பாட்டை அடிப்படையாகக் ஆசிரியர்களின் தரம், அர்பணிப்பு, ஆளுமை, என்பனவற்றை இலகுவில் ஈடுபாடு ஆழ்ந்த அந்நல், எடைபோடமுடிகின்றது. ஈடுபாடுமிக்க ஆழ்ந்த அர்பணிப்பமிக்க ஆளுமைசெறிந்த அர்த்தபூர்வமான நடனஆசிரியர் சாஸ்திரீகப் பூர்வமான ஆர்நல்மிக்க ஓர் நிலைப்பாட்டில்லிருந்து விலகுவது அடிப்படையில் மனோதர்மரீதியில் சற்றும் எற்றுக்கொள்ள (முடியாதவர்களாக இருப்பதை பொதுப்படையில் நாம் ஆசியர்கள் அவதானிக்க முடிகின்றது. இத்தகைய உலகில் தரம் உயர்ந்க பேணுபவராக **நடனக்கலை** மிளிர்வர் என்பதில் எவ்வித ஐயமுமில்லை.

இன்றைய நடைமுறையில் @(Th ஆசிரியாகள் எனத் **தம்மை** சாஸ்திரீக நாட்டிய அசிரியர்கள் சிறார்களை இளம் பல வளர்ந்து வரும் எதிர் காலக் கலையுலகச் சமுகத்தினரை சாஸ்திரீகம் கட்டுக்கோப்பற்ற அற்ற தான்தோன்றித்தனமான சிலபல மேலோட்டமான உத்தியல் பாவனைப் பிரயோகங்களை நாட்டியத்தில் ழூலம் ஒட்டுமொட்டுதமாக கையாள்வகன் பகட்டி நிலைப்பாட்டினை ஸ்திரமற்ற எதிர்கால நாட்டியக் கலை நேர்த்தியற்ற நிலைப்பாட்டிற்கு இத்தெய்வீக்கலையினை இட்டுச்செல்ல வழி வகுத்துக் கொடுக்கின்றனர் அது மிகையாகாது. எந்தவொரு சமூகத்தின் எத்தகைய கலையாயினும் சீரிய முறையில் கட்டுப்பாடான வகையில் முறையில் பாதுகாத்து அடுத்த கண்டிப்பான கையளிக்கப்பட வேண்டியகன் தலை(முறைக்கு ஆசியர்களின் கைகளிளேயே கங்கியள்ளது இன்ரைய

என்பதினை இன்றைய நடைமுறையில் உள்ள பெரும்பாலான சாஸ்திரீக நடனக் கலைத்துறைசார் ஆசிரியாகள் மறந்து விட்டமை வேதனைக்கு உரியதாகும்.

சரியானவகையில் சரியான கலையை ഖഥഖനെப்பில் பாதுகாக்கப்பட்டு வழிநடத்தப்படவேண்டியது என்பகு ஆசிரியிரின் இன்றியமையா கண்டிப்பான கடமைப்பாடாகும். இன்றைய பெரும்பாலான ஆசிரியர்களிடம் சந்தர்பவாகம் பிரபல்யம் ஆழமன்க மேலோட்டமான விளம்பா நோக்கும். போக்கம் மேலோங்கிக் காணப்படுவதே இத்தகைய நிலைபாட்டிற்கு அடித்தளமாயிற்று. விளைவாக இகன் அங்காங்கே ஆசியர்கள் மெட்டமைப்பிலாலான பாடல் வடிவங்களை பெரிதும் நாட்டியத்தில் கையாளுகின்றனர். நெரியாள்கையாளர்கள் நாட்டிய LIN வகைபட்ட வரிவடிவமைப்ப அவ்வரிவடிவமைப்புக்களில் வரி அமைப்பு மாற்றங்கள் பலவகைப்பட்டட என்பன மேற்கொள்ளப்படுகின்றன. இத்தகைய ஆடல் உத்திகள் பண்டைய சினிமா பணியிக் கையாள்கையை ஒத்ததாக அமைகின்றது எனலாம்.

முன்வரிசைக் பின் கலைஞர்கள் செல்லுதலும் பின்வரிசைக் கலைஞர்கள் செல்லுதலும் (மன் வரிவடிவு மேற்கொள்ளுதலும் பக்கவாட்டில் வரிகள் பிரிகலும் பின் பொதுப்படையான ஒன்று கூடுலும் உத்தியியல் உபாயங்கள் ஆக இன்றைய எந்தவொரு மேடைகளிலும் பரிணமிக்கும் நாட்டிய நடை(முறை உத்தியியல் உபாயங்களாகும்.

ஒரு குறிப்பிடப்பட்ட சாஸ்திரீக நாட்டியத்துடன் சம்மந்தபடாத மேடையைச்சுற்றி ஓடுதல் துள்ளல் குதித்தல் அகிய அம்சங்களுடன் பல வகைபட்ட வடிவமைப்புக்களை மாறி மாறி மேற்கொள்ளல் என்பது சாதாரண பொதுப்படையான உத்தியியல் உபாயங்களாக இன்றைய மேடைகளை அலங்கரிக்கின்றன.

ஆடைஆகாரிய வடிவமைப்புக்கூட ஒவ்வோருவரும் தமது சொந்த நிலைப்பாட்டுக்கமைய **ഖഥ**ഖഥെക്ക്യ கன்னிச்சையாகப் பயன்படுத்துவது **த**ற்கால என்பகு நிலைப்பாடு நாட்டியக் ക്കര இடம் அளிக்கின்றது. பொழுதுபோக்கிற்க்கு பார்வைக்க காவயவெவா மேடைகளிலும் தொலைக்காட்சிகளிலும் காணப்பட்டாலும் சாரம்சம் அந்ந வகையில் நாட்டியக்கலையை எடுப்பார் கைபிள்ளையாக மக்கள் மத்தியில் கிகம அளிப்பது எதிர்காலத்தில் அதன் ஓட்டு மொக்க கலை வளத்தைப்பாதிக்கும் என்பது திண்ணம். சாஸ்த்தீரிக அடல்வகையாயினும்சரி கிராமிய அடல் யாயினும்சரி மற்றும் கிரியை ஆடல் வடிவம் ஆயினும் சரி அவற்றுக்குரிய தனித்துவக் கோட்பாடுகள் பாதுகாக்கப்படல் வேண்டும் என்பகு இன்றியமையாததுவும் கண்டிப்பான தேவையும் ஆகும்.

ஆயினும் பொழுது போக்கிற்க்கு பார்வையாளர்களைப் பரவசப்படுத்தும் ஓர் கலைக் கூறாக இத்தகைய ஆடல் வடிவங்களை கணிப்பிடலாமே அன்றி சாஸ்த்தீரிக அடல் வடிவங்களின் ஓர் அம்சமாக கருதிக் கணிப்பிடமுடியாது.

## அத்தியாயம்-12

# அரங்கவியல் ஆடந்கலையில் இடம்பெறும் சில அடிப்படை நுட்பவியல் நுணுக்கங்கள்

நாட்டியம் என்னும் பதமானது. சாதாரண கலாச்சார தனித்துவம். சாஸ்திரீகம். கத்துவம் வார்த்தைகளில். உட்கொண்டும், அம்சங்களை என்னும் அடிப்படை பண்பாட்டுக் கருவூலங்களுடன் ஆட்கொண்டும். வடிவம் எனப் பொருள்படும். ஆடல் வளர்ந்த வட்டி, சாஸ்திரீக நிலைப்பாடுகளுடன் வகையில் இந்த கட்டமைப்பிலான. கண்டிப்பான கட்டுண்டு, கட்டுக்கோப்பான, கலை வடிவங்களாக விளங்கும் இவ் ஆங்காங்கே அம்மாநிலங்களின் வடிவங்கள், பவியியல். சுற்றாடல், æюш. சூமல், அம்சங்களைச் சாஸ்கிரீக மொழியியல், கலாச்சார வளர்ந்துள்ளன என்பதனை சார்ந்தும் தமுவியும் முடிகின்றது. அவை தனித்துவப் இயல்பாகவே காண கருவூலங்களுடன் சார்ந்தும், தழுவியும், பண்பாட்டுக் புவியியல் இடத்துங்கூட, வளர்ந்த வேறுபாடுகளுக்கும் மொழியியல் காரணிகளுக்கும், உலகியல் உலகளாவிய ரீதியில், அப்பால், நாட்டிய உலகியல் அந்தஸ்துப் அங்கீகாரம், பெற்ற மார்க்கி வடிவங்களே, நாட்டியத்தில் மாப எனலாம். நாகரீகத்தினால் மெருகூட்டப்பட்ட மனித மேலும் உத்தியியல் வடிவமாய், தனித்துவ ஆடல் தனித்துவ உபாயங்களுடன் கூடிய உயரிய கலாச்சாரச்சின்னமாய், வடிவங்களின் சமூகங்களின் கலாச்சார அவ்வவ் சிகரமாய், விளங்கும் மரபே நாட்டியத்தில் மார்க்கி மரபு எனலாம்.

பொதுப்படையில் விளங்கும் நாட்டியத்தில் அடுத்துப் மரபு தேசி மரபாகும். தேசி மரபானது அடிப்படையில், பொதுப்படையில் பிரதேச ரீதியாகக் கிராமிய மட்டத்தில் இந்தவகையில் எழுந்த ஆடல் வடிவம் எனலாம். சாஸ்திரத்திற்குப் பின் எழுந்த நடன நாட்டிய

இசையியல் நூல்களான சங்கீக றட்ணா ஹாரம், நர்த்தன நிர்ணய. சங்கீக காமோகரா, ஆகிய கேசி நூல்களின் பிரகாரம் மரபானது உலகளாவிய ரீகியில் அங்கீகாரம் பெறாததாயினும், மட்டத்தில் ஆடல் என்பதனை எழுந்த வடிவங்கள் வலியுறுத்துகின்றன. இந்தவகையில் தேசி மாபானகு கிராமிய மாபப் பண்பாட்டு விமுமியங்களுடன் பின்னிப் பிணைந்து, கண்டிப்பான, கட்டுக்கோப்பான வரையரைக்க அப்பாற்பட்ட ஆடல் வடிவங்களே தேசிமாபினைச் சார்ந்த நாட்டியங்கள் எனலாம். உலகியல் இந்நாட்டிய வடிவங்களான உ வகைக்காக எழுந்த எனக்கருதப்படுகின்றன. ஆடல் வடிவங்கள் ஆயினும் அடிப்படையில் அங்க, உபஅங்க. பயன்பாடுகளையும் அங்கப் மற்றும் சாரி. ஸ்தான, நிலைப்பாடுகளையும் இந்நாட்டியங்கள் ஆங்காங்கே கொண்டு விளங்குகின்றன. இந்தவகையில் ப்யக்ள்ளப பிரதேச, மரபானது சமய, சம்பிரகாய மரபுகளுடன், ஊன்றி, ஒன்றி, வாழ்க்கையுடன் நடை(முறை பின்னிப் பிணைந்து மட்டுப்படுத்தப்பட்ட சமுக அங்கீகாரம் பெற்ற தேசிய வடிவங்கள் மரபு நடனங்கள் எனலாம். முற்காலத்தில் நிலங்களுக்கு**ம்** 5 வகை தனித்துவம் பெற்ற எவ்வாறு பண்களும் 5வகைப் அவற்றின் பண்பாங்கிற்கு எவ்வாறு அமைய. இசை, வடிவங்களும் எழுந்தனவோ, அவ்வாரே ஒத்தவகையில். அவ்வப்பிரதேசங்களுக்கென சமூகமட்டத்தில் எழுந்து, மலர்ந்த, ஆடல் வடிவங்களே, தேசிய நடனமரபுகள் எனக்கொள்ளலாம். இதனாலேயே கலாயோகி டாக்டர் ஆனந்தகுமாரசாமி அவர்கள் மார்க்க மாபினை உயர்மார்க்கம் என்றும், கேசியமாபினை கிளை மார்க்கம் என்றும், வேறுபடுத்தி பாகுபடுத்தி எடுத்துரைத்துள்ளார்.

நாட்டியக்கலையானது மேம்பாடு மேடைக்கலை மிக்க . அம்சமாகும், இக்கலை வடிவமானகு மேடையில் உத்திகள் பர்ணமிக்கின்றது எவ்வகை எவ்வாறு கைக்கொள்ளப்படுகின்றன, அவற்றின் தனித்துவப்பாங்கும், பாணியம். முறைமைகளையம். . ஆணித்தரமாக, நிலைப்பாடுகளையம் அர்த்தபூர்வமாக, நிர்ணயிக்கும் முறைமை வார்த்தைகளில் சாகாரண ''தர்மி'' பொதுப்படையில் எனவிளங்கிக் கொள்ளுகல் இன்றியமையாதது ஆகும். அலங்கார சாஸ்த்திரத்தின் பிரகாரம். நிலைப்பாடானகு கர்மி அவை ஒட்டுமொத்தத்தில் ஒன்று வகைப்படுகின்றது. லோகதர்மி என்றும், மற்றையது நாட்டியத் தர்மி எனப் பிரித்தும் வகுத்தும் வழிமொழியப்பட்டுள்ளது. நாட்டியக்கலையில் இப்பாகுபாட்டிற்கு இடையிலான கொடர்புகள், தனித்துவ நிலைப்பாடுகள், பற்றிப் பலதரப்பட்ட கருத்துகள், கருத்து மோதல்கள் என்பன இடம்பெற்ற காலங் காலமாக இடத்துங் இன்னுமொரு தெளிவற்ற நிலைப்பாடே அடிப்படையில் மேலோங்கிக் காணப்படுகின்றது.

நிலைப்பாட்டினை லோகதர்மி பொகுப்படையில் ஙாம் எடுத்து நோக்கும் போது, ஆங்கீக ஆகாரிக, சாத்வீக, அபிருயப் பயன்பாடுகள் வாசிக. கையாளப்பட்ட இடத்தும் கூட சாத்வீக அபிநயப் பயன்பாடே, காணப்படுகின்றது. மேலோங்கிக் அ.்.தவது அக்குறிப்பிட்ட பாத்திரமானது, எச்சந்தர்ப்பத்தில், அச்சந்தர்ப்பச் சூழ்நிலையில் ஒட்டி, ஒன்றி, தன்னிலை இழந்து, அதே மனோநிலையில், அதே மனோதர்மத்தில் ஊறித்திளைத்து தன்னைப் பின்னிப் பிணைத்துக் உலகியல் நிலைப்பாடாகும். அ.்.தாவது, கையாளும் . நிலைப்பாட்டுடன் வாழ்க்கை **தம்மை** இணைந்து, பிணைத்துக் கைக்கொள்ளுதல் ஆகும். இந்தவகையில் நாட்டியத்தில் ന്ദ്രണിൽ, நிலைப்பாடுகள் எளின. மெருகூட்டப்பட்ட நாட்டிய உத்திகள், உபாயங்கள், விழுமியங்கள் கலையுணர்வுகள், உயரிய

அம்சங்களும் அத்தனை கலைசார் லோகதர்மி நிலைப்பாட்டில் மங்கியம். மந்தகதியிலும் காணப்படும். அ. தவது நாட்டியத்தில் இதனை பயன்படுத்தும் இடத்து, அக்குறிப்பிட்ட கலையடன் வவ்வாக ஒன்றாக ഖകെധിல്. நிலைப்பாட்டினை, ക്കര அதிமிகைப்படுத்தியும், மங்கியம் கலைத்துவம் நாட்டியக்கில் லோதர்மியை கையாளுமிடத்து அவதானிக்க முடிகின்றது. அடுத்து நாட்டிய தாமியானது கலையுணர்வு செறிந்த நாகரீகத்தால் மனிக மெருகூட்டப்பட்ட ക്കലെിത് அதியயர் நிலைப்பாடுகளுடன் ஒன்றுகூடிய, நளின. எளின. லாவண்யமிக்க. நிலைப்பாடுகளுடன் ஒன்றியபாவ வெளிப்பாடானது முகபாவங்களினாலும், கைமுத்திரைகளினாலும். பிரகிய அங்க. உபஅங்க, பயன்பாடுகளினாலும் அர்த்த பூர்வமாக, ஆணித்தரமாக அபிநயத்து திருத்தமாக அழுத்த எடுத்தியம்பப்படுகின்றது.

இந்தவகையில் நாட்டியத்தில், நாட்டிய தர்மி, லோகதர்மி, ஆகியவற்றின் பாகுபாட்டினை, அதற்கு இடையிலான தனித்துவ நிலைப்பாட்டினை, அடிப்படை வேறுபாட்டினை, மிக்க, ஆற்றல் நிறைந்த, ஆளுமை செறிந்த. அனுபவம் பக்குவம் மிகுந்த, பகுத்தாய்வுத்திறன் மிக்க, ஒரு கலைஞாால் அவற்றின் தனித்துவ நிலைப்பாட்டினைத் துல்லியமாகத் தெளிவாக, ஆய்ந்தோய்ந்து, கலைவிழுமியங்களுடன் வெளிப்படுத்த நிலையிலோ. முடியும். எனவே மான அன்றிச்சாகாரண சராசரிக் இக்கலைப் கலைஞரால் பாகுபாட்டை வெளிப்படுத்த (மற்படும்போது அடிப்படை கலைச் சீரழிவுக்கு வழிவகுக்கும் எனலாம்.

நாட்டிய நிலைப்பாட்டில், எனவே சாஸ்தீரிக தர்மி மார்க்கமே சிறந்ததும், உகந்ததும், உயர்ந்ததும் பொருத்தமானதுமாகும். மனிக மனோ தர்மக்கை. உள்ளக்கிடக்கினை. உணர்ச்சி உட்குமுறல்களை, **ட**்டுமொத்தத்தில் அபிநயமின்றி அவ்வாரே லோகதா்மியாகும். கையாளுவகு உதாரணமாக

கண்ணீர் சொறிதலை கற்பனை வளத்துடன் கைமுத்திரைகளினாலும், முகபாவங்களினாலும், காட்டாது எடுத்துக் அதனை அவ்வாறே கண்ணீர் சொறிந்து காட்டுவது கர்மியாகம். லோக எனவே இத்தகைய நிலைப்பாட்டினை சினிமா. மேடை ஆகியவற்றிலும் ரெலி நாடகம் நாடகங்கள், போன்ற **நவீனக்கலை** ஊடகங்களிலுமே மேலோங்கிக் காணமுடிகின்றது எனலாம்.

# அத்தியாயம்-13

# அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் இலங்கையின் கண்டிய நடனம்

இந்தியாவும் இலங்கையும் சரித்திர வாயிலாகவும். சம்பிரகாய கலாச்சாா ரீதியாகவம் #IDUI பவியியல் ளுங்கிணைக்கப்பட்டு. காலங் காலமாக. பர்வமாகவம். கொடர்பைக் கொண்டு விளங்கும். நீண்ட காலக் தமிழ் நாடுகளாகக் திகம்கின்றன. வேறுபட்ட கமிழ் முடியாகச் சிகாமாக இலக்கியத்தில் மணி கலாச்சாரத்தின் சின்னமாக விளங்கும் சிலப்பதிகாரத்தில் எடுத்தியம்பப்படும். முக்கிய ஆடல் செவ்வனே அம்சங்கள், சுத்த நிருத்தம், அபிநயம், மற்றும் நாடகம், சிலப்பதிகாரத்தில் சொக்கம் என்பனவாகும். குறிப்பிடப்படுவது நாட்டியத்தில் நிருத்தமாகும். **ച്ചഖ്ഖ**നേ சிலப்பதிகாரத்தில் மெய்க்கூத்தானது மூன்று வகைப்படும். அவையாவன: தேசி, வடுகு மற்றும் சிங்களம் என மூன்று குறிப்பிடப்படுவது வகைப்படுகின்றது. அதில் தேசி எனக் மண்ணில் **தமி**ழ் உரித்தான, மண்ணிர்கே விளைந்த நடனமாகும். அவ்வாறே தெலுங்கு தேசமான. தெலுங்கு நாட்டிற்கு வடக்காக, அமைந்த குறிப்பிடப்பட்ட வடுகு ஆகும். சிங்களம் எனக் நடனம் நாட்டியமான கண்டிய இலங்கையின் சாஸ்திரீக நடனத்தையே குறிப்பிடுகின்றது.

பொதுப்படையில் நடனமானது, கண்டிய உடக்கி, பந்தேரு, நையாண்டி, மற்றும் வன்னம் வெஸ். உள்ளடக்கியதாகும். அம்சங்களை ஆகிய நடன படையில் நடனத்தையே பொதுப் ஆயினும் 'வெஸ்' கணிப்பிடப்பட்டு கருதிக் நடனமெனக் கண்டிய நாட்டியத்தில் வருகின்றது. கண்டிய நடனமானது. அடிப்படையிலும், தாண்டவ காளலய நிலைப்பாடுகளையும் ஒருங்கே கொண்டு விளங்கும் எழில் அடித்தளமாகக் சாஸ்கிரத்தை கொஞ்சும் நாட்டிய

கொண்ட நிருத்த ക്തരാ வடிவமே இவ் வெஸ் பௌக்க கோயில் உற்சவங்களில் நடனமாகம். இன்றும். ஆன்மீகக் ക്കരാ அம்சமாகவம். அரங்கக்கை அலங்கரிக்கம் அற்பக வடிவமாகவும், ക്കര உளர் வலங்களில் வரவேர்ப இவ் 'வெஸ்' நடனமாகவும். நடனம் விளங்குகின்றது.

அடிப்படையில் இவ் வெஸ் நடனமானது கன்காரிய' 'கொகம்ப என்னும் கிரியை நடனத்தினை அடித்தளமாகக் கொண்டு வளர்ந்து, கிரமத்தில் 'வெஸ்' மிளிர்கின்றது. **நடனமா**க அடிப்படையில் ஆரம்பத்தில் 64 வகையான ஆபரணங்கள் நாட்டியத்திற்குப் பயன்படுத்தப்பட்ட போதிலும் ஏறத்தாழ தொடக்கம் **க**ற்போது 30 34 வகையான ஆபரணங்கள் மட்டுமே வழக்கத்தில் பயன்படுத்தப்பட்டு வருகின்றன. இந்நாட்டியமானது சம்பிரதாயப்பூர்வமாக கோள நாட்டிய வடிவமான கதகளியின் கலாச்சார வெளிப்படுத்துவதாக செயர்பாடுகளை ஆங்காங்கே மிளிர்கின்றது.

கதகளியின் நிலைப்பாட்டிற்கு அடல் அமைய மட்டுமே. ஆரம்பத்தில் வெஸ். ஆடவரால் கக்களி. ஆகிய இவ்விரு கலை அம்சங்களும் ஆடப்பட்ட போதும். காலக் கிரமக்கில் இன்று வெஸ் நடனமானது அடந் கலைஞர்களாலும் ஆடப்படடு வருகின்றது. க்ககளியின் நிலைப்பாட்டிற்கு அமைய உயர் தாண்டவ நிலைப்பாடுகள். துள்ளல், குதித்தல், தாவுதல், திருப்பங்கள், அம்சங்களையும் ஆகிய நிலைப்பாட்டிற்கு நாட்டியத்தின் தோள்பட்டிக்கு அமைய சமாந்தரமாக கைகள் ரீட்டப் பட்டும், அரை மண்டி நிலைப்பாட்டைக் கைக்கொண்டும், கை அசைவுகளை கண், கழுத்து ஆகிய அவயவங்கள் பின் தொடர்ந்தும், செயல்படுவது இவற்றுக்கிடையான ஒற்றுமை தமிழில் பரத நாட்டியத்தில் பயன்படும், அடவுத் துணுக்கு என்னும் சொற் பிரயோகமே கண்டிய வெஸ் நடனத்திலும் மேற்கொள்ளப்படும் அடவுச் சொற் பிரயோகமாகும்.

ஆகியன கதகளி. பரக நாட்டியம் **ட**்டு மொக்கக்கில் ககையினைக் கருவாகக் கொண்டு (LDS) அபிநயம், வாய்ப்பாட்டு மற்றும் லய காள பிரயோகம், ஆகியவற்றைத் வாத்தியப் தம்மகத்கே உள்ளடக்கிய ஆடல் வடிவங்களாகும். ஆயினும் 'வெஸ்' என்னும் நடனத்தில் 'கெட்ட பெரா' தாள வாத்தியமே இந்நாட்டியத்தின் உ யிர் நாடியாகவும், பெரா' அமைகின்றது. 'கெட்ட நாதமாகவும், என்னம் தாள லய வாத்தியமே ஆங்காங்கே 'மகிழ்பெர' குறிப்பிடப்படுகின்றது. காரணம் மங்களகாமான பயன்படுத்தப்படுவதினால் நிகழ்வுகளில் கெட்ட பொ' போற்றிக் பொவினை 'மகிம் எனவம் பெராவும் குறிப்பிடப்படுகின்நது. இந்தவகையில் கெட்ட மகிழ்பெராவும் ஒன்றே.

நாட்டியம் ஆகியவற்றின் கதகளி, பரக இரட்டைக் முத்திரை, வர்ளைக்கை முத்திரை, கை ஆழத்தை முளையே பாடல் வரிகளின் வெளிப்படுத்தவும், அடவுகளின் ஆடல் முத்திரைகள் நிலைப்பாடுகளை மெருகூட்டவும் பயன்படுத்தப்படுகின்றன. ஆயினும் 'ബെസ്' நடனமானது முத்திரைகளைப் வகையான நாட்டிய பயன்படுத்துவதாக பொதுப்படையில் கூறப்பட்ட போதும். உருவகித்துக் விரல்களினால் அபிநயத்தை ച്ചതെഖ ஆங்காங்கே குறிப்பிடப்பட்டு காட்டும் நிலைப்பாட்டை விபரிக்கப்பட்ட இடத்தும், நடைமுறையில் இன்று, இவை பாவனையில் பெரும்பாலும் ஒட்டுமொத்தமாக பயன்படுத்துவது என்பது நடைமுறையில் வழக்கொழிந்து போய் உள்ளது. எது எவ்வாறாயினும், இவை வெஸ் முத்திரைகளாகக் நாட்டியத்தில் என்பது 'ளாஸ்கா' கணிப்பிடப்படுகின்றன. ஒட்டுமொத்தமாக 12 வகையான முத்திரைப் இந் நாட்டியத்தில் பயன்பாடு கொள்ளப்பட்டு வந்தது. அவையாவன:-

சந்திர ஹஸ்தா', முனித ஹஸ்தா', 'ஹஸ்தி ஹஸ்தா', 'சோர ஹஸ்தா', 'வந்தி ஹஸ்தா', 'தேவ ஹஸ்தா', 'வனித ஹஸ்தா', 'வஸ்தி ஹஸ்தா', 'சௌரி ஹஸ்தா', 'அபய ஹஸ்தா', 'ரோம ஹஸ்தா' மற்றும் 'சாப ஹஸ்தா' என்பனவாகும்.

நாட்டியமானது பௌத்த மதக் கோயில் அங்காங்கே திகழ்வதாலும் கலை அம்சமாக வெஸ் தலைபாகை அணியும் வைபவம் நடனத்தில் பௌத்த கோயில்களிலேயே கிரிகை முறைகளுக்கு அமைய, சமய சம்பிரதாயக் கோட்பாடுகளுக்கு அமைய, பனிதத்துவத்துடன் சூடப்படுகின்றது. அவ்வாரே இடம்பொம் பரகநாட்டியத்தில் அரங்கேற்றங்களுக்கு நிகழ்வுகளை நிகழ்வு நடன ஒத்த ஆடல் கோயில்களிலேயே பௌக்கவ இன்றும் இடம்பெற்று வருகின்றது. 'வெஸ்' நாட்டிய ஆடல் கலைனர்கள். நிரந்தரமாக அமைக்கப்பட்ட மகுடக்கை அணிந்து கொள்வகாக விளங்குகின்றது. அவ்வாரே காதில் அணியப்படும் தோடானது, 'தோடு பட்டி' என்றும், கதகளியின், கோடணியை ஒத்ததாகவும். இவ்வாபாணம் விளங்குகின்றது. மேலும் நெஞ்சை மூடிய கவச அணி ஆபரணமானது 'அவுல்கேர' என்றும், பட்டியிலான மணிகளால் பின்னப்பட்ட வரிகளில் நாலு அமைந்த, மேலிருந்து கீழ்ப்புறமாக இடுப்புக் கீம் வளைத்துக் கட்டப்பட்ட நெஞ்சை மூடிய அணிகலன்கள் பயன்படுத்தபடுகின்றன. மேலம் கழுத்தைச் அணியும் கழுத்துப்பட்டி ஆபரணமானது, பெரும்பாலும் தந்தத்தினால<u>ோ</u> அன்നി யானைக் எருமைக் பிணையப்பட்ட கொம்பினாலோ ஆபரணங்களேயாகும். அணியம் சுற்றி **தலைக்**கு மகுடத்தைச் Ц வடிவிலான. அன்றி பெரிதும் அரச இலைவடிவிலான வெள்ளியிலான அமைப்புகளால் அலங்கரிக்கப்படுகின்றது. சுற்றி, இடுப்பைச் நிறவேட்டி கால் வரை வெள்ளை அணியப்படுகின்றது. இவ் வெள்ளை நிற போன்ற அங்கி அங்கியானகு தய' அழைக்கப்படுகின்றது. 'உளு **ब**ळा இடையயைச் மெல்லிய வெண்ணிന சுற்றி மேலம் பல உள்ளடங்கிய ஆடை அணியானது மடிப்புகளை 'யுக் பொட்ட் அழைக்கப்படுகின்றது. அவ்வாறே नला பெண்

வெஸ் நடனக் கலைஞர்களால் அதற்கென வடிவமைக்கப்பட்ட ஆடை அணிகலன்கள், தனித்துவமான சிகை அலங்காரங்கள் இந்நாட்டியத்திற்கு பெரிதும் பயன்படுத்தப்படுகின்றன.

நடனமாகிய இந்தியக் கலாச்சார வட நடனத்திற்கும் கதக்கிற்கும். கண்டிய வெஸ் இவ்விடத்தில் இடையிலான தொடர்புகளை சில நடனங்களும் அவகானிக்கல் பொருத்தமானதாகும். **9**(h பிரிவினைச் உயர் கூடிய நிருக்க லயக்குடன் சார்ந்தவையாகும். இரண்டு நடனங்களுமே சுற்றிச் சுற்றி ஆடும் நிலைப்பாடுகளைக் கொண்ட நாட்டியங் களாகும். அதேபோல கதக்கிற்கு தபலா என்னும் தாள வாத்தியம் போதே பயன்படுத்தப்படுகின்றது. அவ்வாரே பயிர்சியின் பொ' 'கெட்ட என்ന நடனத்திலும் கண்டிய வாத்தியம் மிருதங்கத்தை லய நடனப் ஒத்த காள பயிற்சியின் படுகின்றது. போகே பயன்படுத்தப் ഒத்தவகையில், கக்களியை தாள லய நின்றநிலையிலேயே வாத்தியக்காரர்கள் ஆட்டத்திற்கான வாத்தியத்தை வாசிப்பதை இன்றுங் தாள லய காணக்கூடியதாக உள்ளது.

நடனமாகிய மணிப்புரிக்கும், இந்தியக் கலாசார இடையிலான ஒரு தொடர்பை நடனத்திற்கும் கண்டிய கூர்தல் பொருத்தமானதாகும் இவ்விடக்கில் நினைவ அதாவது கண்டிய நடனத்தில் மேளம் தாங்கி ஆடுவதை அவதானிக்கிறோம். அவ்வாரே என்ற டொல்கி நாம் தூங்கி வாக்கியக்கைக் மிருதங்கத்தை தாள் ஒத்த நடனத்தில் மணிப்புரி காணக்கூடியதாக ஆடுவதை இந்தியக் எனவே இருக்கின்றது. கண்டிய நடனமானது இணைப்புக்களையும், நடனங்களுடன் பல கலாச்சார பிணைப்புக்களையும் இயல்பாகக் கொண்டிருந்தபோதிலும், சில தனித்துவ இயல்புகளால் வேறுபட்டும், மாறுபட்டும், காணப்படுகின்றது.

கண்டிய நடனத்தின் பிற்சேர்க்கையாக விளங்கும் வன்னம் நடனம்

தமிழ் சிங்கள நீண்ட காலமாகத் இலங்கையில் மக்கள் ஒருங்கே வாழ்ந்தன் காரணத்தால் இயல்பாகவே முக்கிய முதன்மையான கலாச்சார மக்களின் சிங்கள கண்டிய நடனத்தில் இந்து மதம் மற்றும் தமிழ்மொழிக் ஆதிக்கம், என்பன கலாச்சார விழுமியங்களின் தாக்கம், காணப்படுகின்றன. மேலோங்கிக் இயல்பாகவே பெரும்பாலான பௌத்த மக்கள் இந்துக் கோயில்களில் சிரத்தையுடன் வழிபாடு செய்வதுவும், கெய்வங்களின் சிலைகளை இந்துத் கோயில்களில் **9**(Th வைக்து வமிபாடு செய்வதுவும் இவ் இடையிலான பரஸ்ார கலாச்சார மக்களுக்கு ஆகியவற்றை வளர்க்க புரிந்துணர்வு, பரிவர்த்தனை, ஏதுவான அம்சங்களாயிற்று.

பொதுப்படையில் தாளலய நடனம் கண்டிய பின்னப்பட்ட நிருத்தவகை கட்டுக்கோப்புடன் ஒரு நடனத்தின் பிற் ஆயினும் கண்டிய நடனமாகும். வன்னம் விளங்கம் சேர்க்கையாக பின்னணியாகக் அம்சத்தினை பாடல் நாட்டியமானது கொண்டு பின்னிப் பிணைந்து விளங்குவதினால் அபிநயம், ஓரளவு பாவ ரசத்திற்கு இடம் அளிக்கும் ஒரு நிருத்திய உருப்படியாக இது விளங்குகின்றது.

ஒட்டுமொத்தமாக பதினெட்டு வகையான வன்னங்கள் வன்னம் என்னும் நடனப் பகுதியில் ஒன்று நடனத்தில் உள்ளடக்கப்பட்டு கண்டிய கிரட்டப்பட்டு தனிப்பட்ட ஒவ்வொரு இடம்பெறுகின்றன. வகையும், ஒரு குறிப்பிட்ட கதையினைக் கருப்பொருளாக கொண்டு விளங்குகின்றன. அவற்றில் அடிப்படையாகக் சில கட்டுக் கதைகளாகவும், இன்னும் சில இந்து மத மொழியுடன் தொடர்புடையவையாகவும், சில மிருகங்கள், பறவைகள், ஊர்வன, சமயம், வரலாறு, தொடர்புபட்டவையாகவும், என்பவற்றுடன் வாழ்வில் ஒன்றியனவாகவும், காணப்படுகின்றன. நடனத்தில் லாவண்யம் மிக்க, நிருத்திய உருப்படிகளை

இந்நடனம் அறிமுகப் படுத்துவதினால் கண்டிய நடனத்தை **砚(**店 வகையில் இது மெருகுபடுத்த வாய்ப்பளிக்கின்றது. சரித்திர வாயிலாக நரேந்திர சிங்க என்னும் அரசனால் இக்கலைவடிவம் பெரிகாம் உள்வேகம் கொடுத்து வளர்க்கப்பட்டதாகவும், அவ்வாரே ஆமீன்கக் கவியான கனிக்க லங்கார என்னும் கவிஞ்ஞராலும், பௌத்த துறவி மக ஒருவராலும். இக்கலை வடித்திற்கான கவிகள் மற்றும் இசையமைப்ப என்பன இயற்றப்பட்டதாகவும் அறிகின்றோம்.

சேர்க்கையில் இவ்வன்னச் முதலில் பெறுவது கஜகா வன்னமாகும். முக்கியமாக யானையின் செயற்பாடுகளை எடுத்தியம்புவதாக இவ்வன்னம் பெறுகின்றது. அ.்தாவது, ജ്യൂവത് என்னும் யானையானது செந்தாமரைத் தொட்டிலில் குளித்து விளையாடுவதாகவும். அவ் யானையின் கம்பீரமான தோற்றம், அசைவகள். திருப்பங்கள். என்பன இயல்பாகவே இந்நடனத்தில் செவ்வனே வெளிப்படுத்தப்படுகின்றன.

தமிழில் யானை முகக்கடவுளான கணபதியை கஜன், கஜமுகன், கஜமோகன், கஜேந்திரன், கஜவதன், கஜநாதன் எனப் போற்றி அழைக்கின்றோம்.

நையாம வன்னமா குறிஜாதக் இது கதைகளிலிருந்து எடுக்கப்பட்ட நாட்டியமாகும். இதன்படி போதிபூவர் என்பவர் நாக சமூகத்தில் அரசிளங்குமாரனாகப் பிறந்து தன் பதவியைக் துறந்து, பாம்பு யமுனா நதிக்கரையில் உருவில் எறும்புப் ் புற்றின்மீகு விரதமிருந்தபோது ஒரு பாம்பாட்டி அப்பாம்பினைப் பிடித்து குழலிசைக்கு கன் அமைய அடப் பமக்கினான். அப்பாம்பினைக் கொண்டு அரண்மனையிலம் ஊரிலும் ஏராளமான பணம் சம்பாதித்துக் கொண்டான். என்பதனை மையமாக வைக்கு இந்நடனம் ஆடப்படுகின்றது. ஆயினும் பாம்பாட்டியின் நிலைகளைச் நடன சித்தரிக்கும் நிலைகள் இடம்பெறுவதில்லை. பாம்பின் நடன இதில்

நிலைகளே இதில் அதிகம் இடம்பெறுகின்றது. பாம்புப் புற்றிலிருந்து வெளிப்படும் நாகமானது தன்தலையினை வெவ்வேறு திசையில் திரும்பியும், நெளிந்து வளைந்து, உருண்டு புரண்டு ஆடுவதாகவும் இவ்வன்னமா விளங்குகின்றது. பாம்பு முத்திரையாகிய சர்ப்பசிரச முத்திரை பரதநாட்டியத்திலும், கதகளியிலும் போன்று இங்கும் பயன்படுத்தப்பட்டு வருகின்றது.

இடம்பொழ் இதற்கு அடுத்த படியாக வன்னமா கிரள வன்னமாகும். இதில் கிரளப்பாவை வெளிப்படுத்துவதாக சத்தங்களை இவ்வன்னமா அமைகின்றது. பறவையின் செயல்பாட்டை குல்லியமாக எடுத்து இயம்புவதாக அமைகின்நது. இவ்வன்னமாவைத் கொடர்ந்து இடம்பொம் அம்சமானது 'பந்துள்ளா' என்ற வீரரின் கீரச் செயல்களை எடுத்துக் காட்டுகின்றது. இது வாள். நெஞ்சுக் கவசம். FLLQ, குண்டான் ஆகிய 510 அம்சங்களடன் போராடும் ஓர் போராட்டக் ക്കസൈബ மையமாக வைத்த அடல் ക്തരാ அம்சமாக இடம்பெறுகின்றது.

உடறவன்னமா என்னும் வன்னமா அரச குலத்தினைப் பிரதிப்பலிப்பதாக அமைகின்றது. அரசர்கள் அணிகலன்களை வகையான அணிந்து. யானைமீது வீதி உலா வருவதை எடுத்துக் காட்டுகின்றது. இது மக்களது ஆரவாரங்கள். இசைக்கருவிகளின் முழக்கங்கள் என்பன இந்நடனத்தில் இடம்பெறுகின்றன. இந் நடனத்தில் இடம் பெறும் அரசன் கண்டியின் கடைசி சிங்கள வம்சாவழி வந்த அரசனான நரேந்திரசிங்காவைக்குறிப்பிட்டிருக் கலாமெனப் பரவலாக நம்பப்படுகின்றது.

மற்றைய வன்னமா சிங்கராஜா வன்னமாவாகும். இதில் நாடோடிக் ஒன்றின் கதை மூலம் உலக வாழ்க்கையின் உண்மையொன்று எடுத்து இயம்பக்படுகின்றது சிங்கத்தை ஒரு ஆமை @(II) ஏமாற்றிக் கொண்டு Curui கிணற்றுக்குள் ஒரு

பாய்ச்சியது. இதில் இருந்து மனிதன் முன் எச்சரிக்கையாக வாழ்க்கையில் நடக்க வேண்டும் என்பதனை இவ்வன்னமா நடனம் எடுத்துக்காட்டுகின்றது.

வன்னமா குரங்கின் அமைா இகு ஒரு செயற்பாடுகளை காட்டுகின்றது. எடுக்குக் **Ø**Ġ நிலையொன்று அட்ட நாட்டியக்கை கென் லக்க கோளக்கில் இடம் பெற்று ஆயினம் வந்தது. அற்றுப் போய்விட்டது. **க**ற்காலத்தில் இக்கேரள நடனம் யாழ்ப்பாணத்தில் இதனை ஒத்த ஒரு நாட்டிய 'அமைான் அட்டம்' **எ**ன்ന്ദ பெயரில் இடம் பெள்ளு அறிகின்றோம். வந்ததாக வரலாற்றில் இந்து மக்களிடையே இன்று பிாபல்யம் பெள்ளு விளங்கும் வழிபாடு அனுமான் வழிபாடாகும். அ. தாவது மனோபலம், தைரியம், மனோதிடம், ஜெயம், பாதுகாப்ப போன்ற வேண்டுகோள்களுக்கு அனுமான் வழிபாடு பலகரப்பட்ட இன்றியமையாததாகக் கருகப்பட்டு போற்றி வழிபடப்படுகின்றது. அனுமான் வன்னமாவில் @(II) செயர்பாடுகள் குரங்கின் பல்வோட மிக அழமாக, ஆடிக் காட்டப்படுகின்றது. ஜதார்த்த பூர்வமாக, இங்கும் இந்து மதத்திலிருந்து கணிசமான மொழிப் பரிவர்த்தனம் இடம்பெற்றுள்ளது.

அடுத்து இடம் பெறும் வன்னமா இதனை வன்னமாகும். இகு கணேசரைப் புகழ்ந்து அவரது அருளைப் பெறுவதற்கு ஆடப்படும் நடனமாகும். பௌத்த போற்றி வழிபடும் மற்றும் மக்களால் @(IT) இந்துக் கணதெய்யோ அழைக்கப்படும் தெய்வம் என யானை (மகக் கடவுளான கணபதி ஆகும். இது யானை கணபதியைப் போற்றி அடப்படும் முகக்கடவுளான வன்னமாகும். இங்கும் தமிழ்மொழி வன்னமா கணபதி ஆதிக்கம் மேலோங்கிக் காணப்படுப்படுகின்றது. தெய்வத்தின் அருளை நாடி ஆடப்படும் நடன வடிவமாக இவ்வன்னமா விளங்குகின்றது.

மற்றுமொரு வன்னமாவானது 'சௌலா'வன்னம் ஆகும். இது கதிர்கம தெய்யோ என அழைக்கப்படும்

ப்கோவ பெருமான் மீகா கந்தபுராணத்தை அடிப்படையாகக் கொண்டு கருவூலமாக இயற்றப்பட்டது. கூறும் பொருளானது வன்னமாவில் அசுரருக்கும் தேவருக்கும் போரின் போர்க்களத்தில் நடந்த போகு இறங்கிய கந்தப் பெருமான் வாள் உடனும். உடனும், போர்க் களத்தில் குதித்து, அசுரன் ஒருவனை அமித்து அவ்வசுரனை இரண்டாகப் பிளந்து ஒரு பெறவாய்ப்பளித்ததாக சேவலாக வாம் விபரிக்கின்றது. இதனையே மதத்தில் இந்து பெருமான் (முருகப் சூரனைவகம் செய்ததாயும். சூரன் சேவலும் மயிலுமாக, (முருகப் பெருமானிடம் பெற்றதாகக் வரம் கந்தப்புராணத்தில் சாட்சிமொழியப்படுகின்றது. கந்தப்புராணத்தை கொண்டு மையமாகக் எமுந்தாக இவ்வன்னமா அமைகின்றது.

மற்றுமொரு வன்னமா மயூரவன்னமா ஆகும். இவ் வன்னமாவில் பெருமானின் வாகனமான மயில் (முருகப் வர்ணித்து வாகனத்தை அடப்படும் வன்னமாகும். **கமிமில்** மயிலினை 'மயூரம்' என்றும், மயூரத்தை வாகனமாகக் கொண்ட முருகப் பெருமானை ஆங்காங்கே என்றும் குறிப்பிட்டு அழைக்கப்படுவது இங்கும் வழமையாகும். தமிழ் மொழி. இந்து மக அகிக்கம். காணப்படுகின்றது. மேலோங்கிக் நாட்டியம் மற்றும் கதகளி ஆகிய நடனங்களில் மயிலை விளக்க மயூர முத்திரையை நாம் பயன்படுத்துகின்றோம்.

வைரோம வன்னமா இது ஈஸ்வானின் அரண்மனையை வர்ணித்து ஆடப்படுகின்றது. (இப்பகம் தமிழில் மதிப்பு மிக்க, உயர்ந்த வகை ஷவைரம்' என நாம் தமிழில் குறிப்பிட்டு அழைக்கப்படும் பெறுமதி மிக்க 'வைரத்தை' பிரதிபலிப்பது போன்று அமைகின்றது), இவ் வன்னமாவை தொடர்ந்து இடம்பெறும் நடனம், தெய்வத்தின் புகழை பிரமன், விஸ்வகர்மர், ஆகியோர் குழல் மற்றும் லட் ஆகிய வாத்தியங்களை ஊதி, உலகராஜாவின் முன் நிகழ்த்திய நாட்டியமாகக் கருதப்படுகின்றது.

உறங்க வன்னமா ஆனது ஊர்வன ஒன்றினைப் பற்றிய வன்னமா ஆகும்.

துறக்க வன்னமா – சித்தார்த்தரின் குதிரையாகிய கந்தகா ஆறு கடந்ததைக் குறிப்பிட்டு ஆடும் நாட்டியமாகும்.

அடுக்கு இடம்பெறும் வன்னமா சுரபதி வன்னமா ஆகும். ஈஸ்வார் உமையைக்கண்டதும் அம்ய நடனமாகக் கொள்ளப்படுகின்றது. நெற்றிக்கண் தெய்வமென வர்ணிக்கப்படும் சிவ பெருமானை ஈஸ்வரர் என்றும், அவரகு மனைவியை ഉ ബറ என்றும். வர்ணிக்கப்பட்டுள்ளது. இவ்வன்னமாவின் ஈஸ்வார். LIIQ மாரு வேடம் உமையைத்தேடிக் கண்டுபிடிக்க பூண்டு, போது. மேலீட்டினால் உயிர் உவகை குடிப்பள்ள தாண்டவம் தோய்ந்த கம்பீரம் மிக்க வன்னமாவாக இவ் . வன்னமா இடம்பெறுகின்றது. இவ் வன்னமாவிலும் இந்து மக ஆகிக்கம் மேலோங்கிக் காணப்படுகின்றது.

இதனையடுத்து இடம் பெறும் வன்னமா முசலாடி வன்னமாகம். முயலின் இது செயர்பாடுகளை எடுத்தியம்புகின்றது. என்னும் இது முயல் தமிழ்**ப்** பதத்திலிருந்து எழுந்ததாகும். இங்கு முயல் லென்றின் அசைவுகள் தத்ருபமாக துல்லியமாக வெளிப்படுத்தப்படுகின்றது. குறிப்பாக துள்ளல், குதித்தல், ஒளிதல், மறைதல் போன்ற அசைவுகளும் இறுதியில் அவ் முயல் முழு நிலா ஒளியில் ஓய்வு எடுப்பதாகவும் வர்ணிக்கப்படுகின்றது.

மற்றுமொரு வன்னமா காகக்க வன்னமா ஆகும். இது சங்கின் மகத்துவத்தை, அதன் மகிமையை எடுத்து இயம்புவதாக அமைகின்றது.

ஈரோடி வன்னமா ஆனது வில்வித்தைக்குப் பயன்படுத்தும் அம்பினையும், அவ்வாறே போர்க்களத்தின் சூழலினையும், யானைப்படை, குதிரைப்படை சம்பந்தமான அம்சங்களை வர்ணிப்பதாக அமைகின்றது.

அடுத்து இடம்பெறும் வன்னமா ஊகுசா வன்னமா இவ் வன்னமா ஆகும். ஆனது கமுகுப் பாவையின் செயர்பாடுகளை எடுத்தியம்புகின்றது. வேகமாகச் சுதந்திரமாக பாக்கம் **Q**(Th கமுகுப் பாவைகள் உர்சாகமாக. உல்லாசமாக, காற்றின் ஈர்ப்பக்க மத்தியில் நளினமாக காற்றின் உள்வேகத்துக்கு அமைய உயர உயரப் பறப்பதாயும், சிறிய மீன்களை பருப்பதாயும் உவமிக்கப்பட்டு ஆடப்படும் நடனமாகும்.

கடைசியாக நடைமுறையில் இடம்பெறும் வன்னமா அசதிஸ்ஸ வன்னமா ஆகும். இது புத்தபிரானுக்கு அஞ்சலி செலுத்துவதாக அமைகின்றது.

பகினெட்டு இப் வன்னங்கள் கவிா குறிப்பிட்ட வன்னங்கள் இன்ளைய வழக்கில் பயன்படுக்குவகு கிடையாது. அவையாவன:-சமனலாவன்னமா. அ.்.தாவது வண்ணத்திப்பூச்சியைப் பற்றியதான வன்னமாவும், மற்றையது புனித அனுராதபுர நகரில் அமைந்துள்ள புனித அரசமரத்தைப் பற்றியதான வன்னமாவும், மற்றும் மொரு வன்னமா கஸ்ஸாவன்னமா ஆகும். இது அன்னப்பறயைப் பற்றிய வன்னமாவாகும். முன்று வன்னங்களும் இவ் இன்றைய நடைமுறையில் வழக்கொழிந்து போயின.

எது எவ்வாறாயினும், இன்றைய வழக்கில் உள்ள பெரும்பாலான வன்னங்கள், அனைத்தும் தமிழ் மொழி, இந்து மத ஆதிக்கத்தைச் சார்ந்தும் தழுவியும் எழுந்தவை எனலாம்.

## அத்தியாயம் -14

## அரங்கவியல் ஆடற்கலையில் இலங்கையின் சாஸ்திரீகச் சம்பிரதாய நடனமாகிய சப்ரகமுவ நடனம்

இலங்கையின் சாஸ்திரீகச் சம்பிரதாயப் பூர்வமான தென்னிலங்கையின் சாஸ்கிரீகப் சப்ரகமுவ நடனம் புர்வமான கலாச்சார நாட்டிய வடிவமாக என்றும் வளர்க்கப்பட்டு ഖന്ദ്രകിன്നുക്വ. இலங்கையின் கென் வடிவங்களில் கலாச்சார சாஸ்கிரீக காணப்படும் சிருப்ப அம்சம் யாதெனில், மாநிலக்கை அவை எம் மையமாகக் கொண்டு வளர்ச்சி அடைகின்றனவோ மாநிலங்களின் பெயர்களை அந்நடனங்கள் என்றும் கொண்டு விளங்குவதாகும். இத்தகைய நிலைப்பாட்டினை. இந்தியக் காலாச்சார சாஸ்திரீக நடனங்களாகிய. மணிப்புரி, ஆகிய நாட்டியங்களிலும் நாம் காண்கின்றோம். ஒறிசா மாநிலமாகிய ஒறிசாவில் அ.்.தாவது ஒடிசியும், மணியூர் மாநிலத்திலிருந்து மணிப்புரி நடனமும், சாஸ்கிரீகப் பர்வமாக மாநிலப் வளர்ந்து வந்த விளங்கும் பெயர்களைக் கொண்டு நாட்டியவகைகள் என்பது இங்கு குறிப்பிடத்தக்கதாகும்.

சப்ரகமுவ மாகாணம் பிராந்திய ரீதியில் முக்கிய மாவட்டங்களை உள்ளடங்கிய மாகாணமாகும். ஒன்று செல்வம் கொழிக்கும் இரத்தினக் கற்கள் செழிக்கும் இரத்தனபுரி மாவட்டம், மற்றையது கேகாலை மாவட்டம் இந்த ஆகும். வகையில் சப்ரகமுவ மொத்தத்தில் இரத்தினபுரி QL'h நடனமானது மையமாகக்கொண்டு மாவட்டத்தை வளர்ந்து வந்து சாஸ்திரீக நடனமாகும்.

சப்கரமுவ மாகாணமானது புவியியல் ரீதியில், சில தனித்துவச் சிறப்பு அம்சங்களைக் கொண்டு விளங்குகின்றது. குறிப்பாக வடக்கே எழில் கொஞ்சும் குறிஞ்சி மாநிலமாகிய மத்திய மாகணத்தையும், தெற்கே

மாநிலமாகிய மாநிலக்கையும் മ്പക്രത്ത്വ நெய்கல் விளங்குகின்றது. எனவே எல்லையாகக்கொண்டு ஒட்டுமொத்த புவியியல் ரீதியில் வேறுபட்ட, கலாச்சார பின்னணிகளைக் கலாச்சாரப் மாறுபட்ட ரீதியில் **இ**(T<sub>1</sub> மாநிலங்களுக்கு இடையே விளங்கும் இரு கொண்டு இரத்தினபுரி மாவட்டத்தை மையமாகக் அமைந்க இயல்பாகக் விளங்கும் சப்ரகமுவ நடனம், கொண்டு கண்டிய மற்றும் றுகுணு நடனங்களின் ஒன்றிணைப்பாக, பிரதிபலிப்பினை \_\_\_\_ நெங்கிணைப்பின் இருநடனங்களின் வெளிப்படுத்தும் ஒரு நடனமாக விளங்குகின்றது.

மொத்தத்தில் ஓட்டு நடனமானது சப்ரகமுக பெரிதும் கண்டிய நடனத்தின் சாயலைப் பிரதிபலிப்பதாக நடனத்தினைச் சார்ந்தும், விளங்குவதினால் கண்டிய வளர்ந்த தழுவியம். வளம்பெற்று நடனம் எனலாம். பிரதேச மாகாணமானதுபெரிதும் பிராந்திய, சப்ரகமுவ ரீதியில், மலையகத்தைச் சார்ந்த பிரதேசம் ஆகையினால் ஆதிக்கக் காலம்வரை கண்டிய பிரிக்கானிய அது கண்டிய சாம்ராஜ்யக்கின் சாம்ராஜ்யத்தின் கீம். பிரிவாக ஆதிக்கத்திற்கு உட்பட்ட, நிர்வாகப<u>்</u> விளங்கியது.

நடனத்தில் கைக் கொள்ளப்படும் கண்டிய 'கெட்ட புரா' என்னும் தாள லய வாத்தியமானது மிக அருமையாகவே இந்நடனத்தில் கைக் ഖകെധിல് கொள்ளப்படுகின்றது. 'கெட்ட பொர் இந்த என்னும் தாள வாத்தியத்திற்கு ஈடாக, 'டவுளா'' என்னும் காளலய வாத்தியம் பயன்படுத்தப்படுகின்றது. இத் தாள லய வாத்தியமானது ஒரு பக்கம் தடியினாலும், மற்றைய பக்கம் கைகளினாலும், வாசிக்கப்படுகின்றது. அ.்.தாவது மக்களிடையே பிரசிக்கி பெர்ர தவில் என்னும் வாசிக்கம் முரையினை வாத்தியத்தினை கூள ഡ്വ வாத்தியமும் ஒத்தாக அமைகின்றது லய வாத்தியத்தின் ഒலി நாகமே லய எனலாம். இத்தாள சங்கீத ஊடகமாகவும், லய இந்நாட்டியத்தின் தாள ஊடகமாகவம், கைக்கொள்ளப் படுகின்றது.

கண்டிய நடனத்திற் காணப்படும் சில வடிவங்கள். கண்டிய நடனத்தைச் சார்ந்தும், கமுவியம். வளர்ந்த, சப்ரகமுவ நடனத்திலும் நாம் பெரிதும் காண குறிப்பாக வன்னம், முடிகின்றது. சௌடம். நடனங்களை, நாம் சப்ரகமுவ நடனங்களில் காணமுடிந்த போதிலும், அவற்றுள் சில கண்டிய நடனத்தைப் போன்று விளங்கிய போதும், சில நடன அமைப்புக்கள் சப்ரகமுவ நடனத்தின் தனித்துவத் தன்மைக்கு அமைய அவற்றின் பாங்கும் பாணியும் விளங்குகின்றன. சில நாட்டிய ஆய்வாளர்களின் ஆய்வின்பம மாநிலமாகிய அயல் மாநிலத்தின் சாஸ்திரீக நாட்டிய வடிவமாகிய ന്ദ്യക്ത്വ நாட்டியத்திலிருந்து, சில நடன ாகுண நிலைப்பாடுகளாகிய வேலைப்பாடுகள். கால் முத்திரைகள், மற்று துள்ளல் ஆகியவர்ரையும் மேலும் வரிக்கிரக நடனத்தின் லமுங்கு அமைப்புகள், என்பவற்றில் கூட பலதரப்பட்ட ஒருமைப்பாடுகளை நாம் பெரிகும் சப்ரகமுவ நடனத்தில் காணமுடிகின்றது. கையாளப்படும் ஆடை ஆகாரியங்கள் ஆகியனவும், ஒட்டு மொக்கக்கில் மற்றும் ന്ദ്യക്ക്തു. கூட்டுச் சேர்க்கையின் பிரதிபலிப்பே எனலாம். கூடுதலான வென்ணிர இடுப்புச்சுருக்குகளால் ஆன அடை, சிவப்புநிரும் கூடுகலானச் காலக்கப்பட்ட மேல் அங்கி மணிவேலைப்பாடுகள் ஆகாரியம், அலங்கரிக்கப்பட்ட தலைப்பாகை அலங்காரம், என்பனவும் ஆகாரியத்தில் காணப்படும். சிருப்ப ஆடை அலங்காரம் எனலாம்.

கண்டிநடனத்தில் கைகள் அகல சமாந்திரமாகவே பெரிகும் தோள்முட்டுபட்டிக்குச் கீட்டப்பட்டுக் காணப்பட்டு இருந்தபோதும். சப்பிரகமுவ நடனத்தில் பெரும்பாலும் ஒருகை நெஞ்சுக்கு அருகில் மடிக்கப்பட்டும் மந்நைய தோள்பட்டைக்கு கையானது வெளியே விரிக்கப்பட்டும் காணப்படுகின்றது. சப்ரகமுவ சம்பிரதாய சாஸ்திரீகச் நடனம். எனைய நடனங்கள்போன்**று** வழிபாட்டுக் சமய கிரியை நிலைப்பாடுகளுடன் ஒன்றித்து வளர்ந்த நடனம் எனலாம். குளிப்பாக 'கம்மடுவ' என்னம் நடனமானது பக்கினிக்

தெய்வத்தின் கடாச்சம் வேண்டி ஆடப்படும் நடனமாகும். மேலும் சில, நடன வகைகள் குழு நடனங்களாக இடம்பெறுவதினால், அவை பார்ப்போரைக் கட்டி ஈர்க்கும் குழு நடனங்களாக இவை பெரிதும் விளங்குகின்றன. அதே வேளை இவற்றுள் சில தனி நடனவங்களாகவும் இவை விளக்குகின்றன.

சப்ரகமுவ நடனத்தில் இடம்பெறும் 'டிக்ஜி நட்டும்' என்னும் நடனமானது இரத்தினம் கொழிக்கும் இரத்தினபுரி மாவட்டத்திலுள்ள பிரசித்தி பெற்ற சமன் தேவாலத்கில் வீற்றிருக்கும் கடவுளுக்குப் பண்டைக்காலத்தில் சமன் அர்ப்பணிப்புடன், நடனக் தூரகைகளால் பக்திசிரத்தையுடன், இந்நடனத்தை நடனமணிகள் நடனக் காணிக்கையாக ஆடி வருதல் வழமையாகும். சம்பிரதாய 'டிக்ஜி நட்டும்' என்னும் நடனம். மரபுப்படி மாலைகள் அணிந்த மாதர்களால் ஆடப்படும் நடனமாகும். பரதத்தில் பஷ்பாஞ்சலி நடனத்தினை பக்தியினால் இறைவனுக்குப் புஷ்பதால் அஞ்சலி ஆடப்படுகின்றதோ. பாவனையில் அவ்வர்ரே செய்யம் நடனமும், சப்ரகமுவ 'மக்ஜி நட்டும்' நடனத்தில் பக்திசிரத்தையுடன் அகே பாங்கில். பாணியில் அர்ப்பணிப்படன் இடம் பெற்று ஆடப்பட்டு வந்தது. எனவே இது புஷ்பாஞ்சலி நடனத்தினை ஒத்தவகையில் ஆயினும் நடனம் இந்நடனம் ஆடப்படும் எனலாம். 'டிக்ஜி நட்டும்' நடனம் ஏறத்தாழ அண்மைக் காலத்தில் ஒட்டுமொத்தமாகச் தேவாலத்தில் கைக் சமன் கொள்ளப்படுவது இல்லை.

வகையில் வழிபாட்டுக் சமய இந்த கலை. சம்பிரதாய, சுற்றாடல். குமல். கலாச்சார. சமூக, அம்சங்கள் நம்பிக்க<u>ை</u> ஆகிய பல்வேறு பொதுப்படை ஒரு கலாச்சார சாஸ்திரீக நடனவடிவத்தை வடிவமைக்க, ஆதாரமூலகங்களாக ஆணிவேராக, உயிரோட்டமாக. விளங்குகின்றன எனலாம். தென் இலங்கை சாஸ்கிரீக அடிப்படையில் மூன்று நடனங்களாவன இயல்பாகவே அ. ்.தாவ்து கண்டிய நடனம், அதிமுக்கிய பிரிவுகளாக,

றுகுணு நடனம், சப்பிரகமுவம நடனம், எனப் பிரிக்கப்படுகின்றன.

ഖതകവിல് இந்நடனங்கள் மூன்றுமே, இந்த மக்களிடையே அதிமுக்கிய சாஸ்கிரீக பிடித்துள்ளன, அடல்வடிவங்களாக இடம் என்பது குறிப்பிடத்தக்கதாகும். எவ்வாரு அயினம் எது அதிஷ்டவசமாக. இன்றுவரை சப்பிரகமுவ நடனம். நடனம் போன்று காணப்பட்ட பார்வைக்கு கண்டிய போதும், நாட்டியத்தின் உலகளாவிய கண்டி தவறிவிட்டது. சப்பிரகமுவ பிரபல்யக்கை பெறத் நாட்டியத்தில் ஆராய்ச்சிகள், ஆய்வுகள், மேடைக்கலை அம்சங்கள் என்பன ஒட்டுமொத்தத்தில் கண்டிய, றுகுணு நடனங்களுடன் ஒப்பிடுகையில் ஒப்பீட்டு அடிப்படையில் குளைவானதாகவே காணப்படுகின்றது.

## அத்தியாயம்-15 அரங்கவியல் ஆடல்கலையில் இலங்கையின் றுகுணு நடனம்

சிங்களமக்களிடையே சாஸ்கிரீக இலங்கையில் நாட்டிய வடிவமாகிய கண்டிய நடனம் தவிர்ந்த, மன்றும் பெரிதும், நாட்டிய வடிவங்கள் எனப் இரு சாஸ்திரீக சம்பிரதாய நாட்டிய விளங்கும் பிரபல்யம் பெற்று சப்பிரகமுவ வ்முற்வ நாட்டியம், வடிவங்கள். മ്പക്രത്വ இலங்கையில் பொதுப்படையில். நாட்டியம் என்பன. இலங்கையில் . போற்றிப் பராமரிக்கப்படுகின்றன. போற்றிப் பெருமையுடன் பெரிகும் மக்களிடையே. வரும் கண்டிய நடனத்திற்கு அடுத்த பாதுகாக்கப்பட்டு மக்களிடையே பெரிதும். போற்றிச் படியாகச் சிங்கள புர்வமாகப் சம்பிரகாயப் சாஸ்கிரிகச் அடல் வடிவம். ന്ദ്യക്രത്ത്വ பாகுகாக்கப்பட்டுவரும் அடிப்படையில் ஆதாரப்பூர்வமாகப் நடனமாகம். கட்டுக்கதைப் சரித்திரப் பூர்வமானக் பலகாப்பட்ட விளங்கும் பின்னிப் பிணைந்து, பின்னணிகளடன் மாகாணமாகிய இலங்கையின் கீம் நடனம். என்னும் அரசியல் நிர்வாகப் பிரிவில் உதித்து, வளர்ந்த, நடனமெனப் நாட்டியமாகையினால் இது றுகுணு பெற ஏதுவாயிற்று.

காலத்தில், மன்னர் ஆட்சிக் சிங்கள பண்டைய நாட்டின் நிர்வாகத்தின் பொருட்டு, நாடு மூன்று பிரிவுகளாகப் பிரிக்கப்பட்டிருந்தது. அவையாவன பிகிட்டி, மாயா மற்றும் நுகுணு என்னும் நிர்வாகப் பிரிவுகளாகும். இந்த வகையில் றுகுணு நிர்வாகப் பிரிவில் செழிப்புற்று, மிளிர்ச்சி பெர்ளு. மலர்ந்து, எழுச்சியுற்று. சிறப்புற்று, சம்பிரகாயக் சாஸ்கிரீகச் #IDUL வளர்ந்த கலாச்சாரக்கிரியை நடனம் றுகுணு நடனம் எனப் பெயர் பிரிவில் நிர்வாகப் ஏதுவாயிற்று. றுகுணு ஆடல் நாட்டியம் தவிர்ந்த, வோ பல சாஸ்திரீக ஆங்காங்கே. வெரும் பொழுது வடிவங்களும் கேளிக்கை அடல் போக்கிற்காகவும், வெறும்

வடிவங்களாக மட்டுமே மதிப்பிட்டு, இன்றும் கேளிக்கை வடிவங்களாக மட்டுமே மதிப்பிட்டு, இன்றும் கையாளப்பட்டு வருகின்றன. இலங்கையின் தென்மேற்குக் கடந்கரையோரப் பகுதியே. அ.்தாவது கொழும்பு தொடக்கம். தங்காலை வரையள்ள பகுதியை உள்ளடக்கிய பகுதியே, நிர்வாகப் பகுதியாகும். றுகுணு இந்தவகையில் நாட்டின் கீழ் மாகாண. மாவட்டப் பிரிவகளை உள்ளடக்கிய பிரதேசநடனம், கீழ் றுகுணுப் நாட்டு நடனம் ഒബ് பெயர் பெர ஏதுவாயிற்று, இதனையே ஆங்கிலத்தில் 'லோ കഞ്നി டான்ஸ்" விபரிக்கப்படுகின்றது.

கென் இலங்கையின் கலாச்சார சாஸ்திரீக வடிவமாகிய றுகுணு நாட்டியமும். இலங்கையின் மலையகத்தைப் பிறப்புப் பூமியாகக் கொண்டு விளங்கும் கண்டிய நடனமும், பலதரப்பட்ட வகையில் ஒன்றிலிருந்து மற்றொன்று வேறுபட்டும். மாறுபட்டும். விளங்குகின்றன. ஆயினும் ஆங்காங்கே. சில அடல் தோற்றங்கள், சொற்பாவனைப் பிரயோககங்கள், ஆகியன. சாஸ்திரீக இரண்டு ஆடல் வடிவங்களுக்கும் இடையே காணப்படும். நிலைப்பாட்டை. ஒரு ஒருமைப்பாட்டை. ஒருங்கே வெளிப்படுத்துகின்றன. குளிப்பாக நடனக்கால்கள் வெளியே. பரந்து விரிக்கப்பட்ட நிலைப்பாடுகள். கைகள். முமங்கைகள் . தோல்பட்டைக்குச் சமாந்தரமாகச் உயர்த்தி, சமமாக விரிக்கப்பட்ட பாங்கும், பாணியும், தாளலாய. வாக்கியமாகிய. தோல் வாத்தியத்தின் அ.்தாவது மேளத்தின் கட்டுப்பாட்டுடன், கட்டுக்கோப்பான வகையில், கச்சிதமான முறையில், ஆடும் ஆடல் வகைப்பாடானது, இரண்டு சாஸ்கீரீக அடல்வடிவங்களுக்கும், பொதுவான ஆடல் அம்சங்கள் எனலாம்.

தாளலய வாத்தியங்களே இரு ஆடல் வடிவங்களுக்கும் உயிர்நாதமாக, அடித்தளமாக, ஆதாரப்பூர்வமகாக்கொண்டு விளங்கிய போதும், அவற்றிற்கு இடையே சில, தனித்துவ நிலைப்பாடுகள் மேலோங்கிக் காணப்படுவதை நாம் இன்றும் அவதானிக்க முடிகின்றது. கண்டிய நடனத்தில் அவையாவன. **'கெட்டபொ**ர' மேளமும், நடனத்தில் என்னும் മ്പക്രത്ത്വ வாத்தியமும். முகலிடம் 'யக்பொ' என்னும் தாளலய விளங்குகின்றன. முக்கியத்துவம் பெற்று பெர்ரு. மேள் வாத்தியங்கள் இரண்டும் அடிப்படையில், அவற்றின் அமைப்புக்கள், ஒலி நாத வகைப்பாடுகள், ରୁଶୀ வெளிப்பாடுகள். என்பவற்றால் அகிர்வ மந்நொன்று ஒன்றிலிருந்து **ட**்டுமொத்தத்தில் நாட்டியத்திற்கே தவிர வேறுபடுகின்றன. இவை മ്പ്യക്രത്ത്വ வகைப்பாட்டில் உரித்தான விரிந்த, பரந்து, ஒரு நிறைந்த வேலைப்பாடுகள், தாள லயமான பாக அமையக் மேளத்தின் பேதத்திற்கு ககி தனித்துவமான நிலை அடல் கைக்கொள்ளப்படும் நாட்டியத்தில் இடம்பெறும் தனித்துவ அம்சங்கள். இந் மரபியல் ரீதியில் றுகுணுநாட்டியத்திற்கேயுரிய தனித்துவப் தவிர் பாங்கும், பாணியம், எனலாம். മ്പാ கண்டிய நடனத்திலிருந்த<u>ு</u> மரபானது, இந்நாட்டிய ஒட்டுமொத்தத்தில் வரிக்கிரக ஒழுங்கமைப்பிலும், மாற்றம் முக்கியச் பெறுகின்றது. நாட்டியத்தில் றுகுணு கிரியை சாஸ்கிரீகக் விளங்குவன கூறுகளாக 'சானி' 'டெவொல்மடுவ' **ந**டனங்களாவன, அவையாவன மன்னும் 'கட்ட என்பனவாகும். இவை தவிர, யக்குமா' பெரும்பாலான **நடனங்களாவன** ஏனைய றுகுணு போக்கிற்காகவும், பெரும்பாலும் பொழுது கையாளப்படுகின்றன. கேளிக்கைக்காகவும் பெரிதும் மொத்தத்தில் கிரியை ஆயினும் அவையாவும் QL'B நிலைப்பாட்டில் சடங்க நிலைப்பாட்டில். அ.்.தாவது இருந்து முற்று முழுதாக விலக்கப்படவில்லை என்பதனை குறிப்பாக நாம் ஆங்காங்கே அவதானிக்க முடிகின்றது. முகம் மூடி ஆடற்கலையில் பிரசித்தம் பெற்று விளங்கும் முக்கியமான நடனங்களில் ஒன்றான 'கோலம்' இதற்கு சிறந்த எடுத்துக்காட்டாகும். நடனத்தில் றுகுணு தனிச் சிறப்பிடம் பெறுவது முகம் மூடி ஆடற் கலைக்கு முன்னுரிமை அளிக்கும் நிலைப்பாடாகும். உதாரணமாகப் பார்வையாளாகளைக் கட்டி ஈர்க்கும் ഖതെക്ഥിல് முக்கியமான முகம் மூடிகளில் ஒன்று, கையாளப்படும்

'நாகாகவு' முகம் மூடியாகும். அ.்.காவகு கர்பனை நிலைப்பாட்டில் ராஜாநாகத்தை இது குறிப்பதாகும். 'குருளுரக்ஷ' அவ்வாரே வானகு ராஜபரவையைக் ക്രമിப்பிடto (पिरि முகம் ஆகம். இந்த ഖകെവിல് இந்நடனக்கார்கள் ஆவோர், அளவியல் ரீதியில் தம்மிலும் கண்கவர் வர்ணங்களாலான. நடை (முளைக்குப் பாம்பான தோற்றத்தை இம் (மகம்முடிகள் வெளிப்படுத்துவதாக அமைகின்றன. மேலும் இந் நாட்டிய நிலைப்பாட்டில் பெரிகும் காணப்படும் பொதுப்படை இயல்புகளாவன முகம் மூடிகளை, ஆடலுக்கு வகையில், திருப்பித் திருப்பி ஆடும் வகைப்பாடும், உடல் நிலையினை வட்ட வடிவமாகச் சுற்றிச் நிலத்தைத் கொடும் வகையில் ஆடும் முளைமையம். பார்வையாளர்களைப் பரவசத்தில் ஆழ்த்தி. நாட்டியக்கார்களின் QL (h மொக்கக் திறமையின் வெளிப்பாட்டை வெளிப்படுத்தும் ஆடற் கலை அம்சமாக றுகுணு நடனம் விளங்குகின்றது.

றுகுணு நாட்டியத்தில் இடம் பெறும் மற்றும் ஒரு சாஸ்கீரிகக் கிரியை நடனமாகிய சானி நடனமானது. மொத்தத்தில் பதினெட்டு வகைப்படுகின்றது. ஒட்டு பதினெட்டு வகையான அ.்.தாவது கீர்க்க முடியாத வியாதிகளுக்கு நிவாரணம் வேண்டி ஆடப்படும் நடனமாக கணிப்பிடப்படுகின்றது. ஒவ்வொரு சானி வகைக்கும் **தனிப்பட்ட** தனித்துவம் வாய்ந்க பிரத்தியோகமான, முகம் மூடிகள் கையாளப்படுகின்றன. இம் முகம் மூடிகளாவன மிகவும் திறமையானவகையில், முறையில். குல்லியமான மரத்தினால் வடிவமைக்கப்பட்டுக் காணப்படுவதனாலும் அவற்றின் உரிய, உயரிய, சீரிய, பாங்கும், பாணியும், முகம் மூடி வடிக்கும் கலைஞனின் தனித்துவக் சிற்பக் ഖഞ്ഞ്ഞ്ക്കെ. செழுமையினை கை ഖனப்பினைச் செவ்வனே வெளிப்படுத்துவதாக அமைகின்றது. குளிப்பாகக் சானிய கானா (முகம் மேடியானது. பார்வையற்று, பிரதிபலிப்பதாகச் கண்களைப் சலனமற்ற, சித்தரித்து வடிவமைக்கப்பட்ட முகம் மூடியாகும். இந்த சானிய முகம் மூடியானது சலனமற்ற் வகையில் கானா

கண்களைக் கொண்டு விளங்கும் வெறுமை மிகுந்த முக பாவமற்ற நிலைப்பாட்டைப் புலப்படுத்தி வெளிப்படுத்தும் முகம் மூடியாக விளங்குகின்றது.

நம்பிக்கையின் பிரகாரம் பொதுப்படையான 'சானியக்ஷ' கொடுமைமிக்க சானிப் Chuir அல்லகு பிசாசுக்களின் தாக்கத்தினால், ஏற்படுகின்ற கொடிய நோய்களின் தாக்கத்தின் தனித்துவத் . தன்மைக்குப் பிராயச்சித்தம் கேடும் அவற்றின் ഖകെധിல് தாக்கத்திற்கமைய, காணிக்கைகள் வழங்கப்படுகின்றன. சானி நடனக்காரர்கள் காப்ப நிருக்கருமையான மையினால் தமது உடலை வண்ணம் கீட்டி. அகள்க அணிந்து. **கோயாளியின்** உகந்க முகமுடிகளை நோயாளியின் நோயினைக் கீர்க்கும் வண்ணம் அந் நூயினை தாக்கத்தை தணிக்கும் வண்ணம், நூயினைக் மனோகர்மரீகியில். குணப்படுத்தப் அந் பயன்படுக்கும் அடல் வடிவம் சானி நடனமாகும்.

கலைஞர்கள் கண்டிய நடனக் ஆரம்பத்தில் அடிப்படை கலைனர்கள் போன்று நிலைப்பாடுகளுக்கு ஏற்ற கடுமையான, கடினமான ஆடற் பயிர்சிகளை மேற்கொள்ளுகின்றனர், தண்டிகையில் பிடித்தும், பலதரப்பட்ட உடற்பயிற்சிகளை கைகளைப் மேற்கொள்ளுகின்றனர். அயினும் இவ்வடிப்படை பயி்ர்சிகளாவன நடனத்திற்கும். கண்டிய മ്പക്രത്ത്വ நடனத்திற்கும், ର**ଓ**୮ வகைப்பாடாக அமையாது, வெவொன்றிற்கும், தனித்துவத் தன்மைக்கும், அவற்றின் பாங்கிற்கும், பாணிக்கும், அமைய தனித்துவம் பெரிதும் மேற் கொள்ளப்படுகின்றன. நடனம். ாகுண முகம் மூடிக்கலைப் பாவனையினை உட்கொண்டும். ஆட்கொண்டும், வளர்ந்த ஒரு ஆடல் கலை வடிவமாகும். நாட்டியவகைகளாயினும் ഖகെயിல் சானி ഖകെക്കണധിത്വഥ് ക്നി, முகம் கோலம் நாட்டிய முழக் கலையினை அடித் தளமாகக் கொண்டெழுந்த றுகுணு உரித்தான **தனித்துவ**ம் மாநிலத்திற்கே பெர்ந கலை வடிவங்கள் எனலாம்.



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# L 13597

#### ஆதார நூல்களி



- 1. அபிநயதர்பணம்
- 2. பரதநாட்டியம் த.பாலசரஸ்வதி-.வே.ராகவன்
- 3. பரதக்கலைகோட்பாடு Dr.பத்மா சுப்பிரமணியம்
- தமிழரின்ஆடலும் பாடலும்-பேராசிரியா ஞானகுலேந்திரன்.
- 5. Sangeetha Natak Academi Journals.
- 6. The Natya Sastra- English translation by Board of Scholars
- 7. The other mind-Zoete, Beryl de
- 8. The Natyasastra and Bharatha Natya –Hema Govindarajan
- 9. Siva in Dance Myth and Iconography-Anne Marie Gaston.
- 10. Aspects of Abhinaya-Kalanithi Narayanan
- Bharatha Natyam from temple to theatre Anne Marie Gaston
- 12. The Dance of Shiva-Ananda Coomaraswami
- 13. The mirror of gesture-Ananda Coomaraswami
- Approach of Bharatha Natyam Dr.S.Bhagyalekshimy
- 15. Bharatha Natyam the Tamil heritage –Lakshmi Vishwanathan

CE THE SERVE



### About the Author



Subashini.Pathmanathan studied at the Government College for Women Chandigarh. She graduated and received her Master's degree from Punjab University. She studied Bharatha Natyam under the great Bharatha Natyam Maestro Padmashree Vazhuvoor Ramiahpillai and completed a Diploma from

Vazhuvoorar Classical Bharatha Natya Centre, Mylapore, Chennai. The great Maestro Padmashree Vazhuvoor Ramiahpillai conferred upon her the title 'Natya Kala Shikamani'. In 1984 she participated in the All India Cultural Festival and won the best performer award for Bharatha Natyam in India. She also completed another Diploma in Bharatha Natyam and Master of Fine arts in Bharatha Natyam from Bharathidasan University, Thiruchirapalli. Presently, she is pursuing a research for her doctoral degree on Sri Lankan temple sculptures and archaeological sculptures in relation to Indian classical dance forms. Being a performing artiste she has performed dance in numerous countries around the globe.

She is a well-known writer on dance and related topics. She has been writing to the foreign and local publications since 1983. So far she has written more than ten books and hundreds of articles. In 1991 she won the Esmond Wickermasinghe award for Journalism.

ISBN: 978-955-52652-1-8