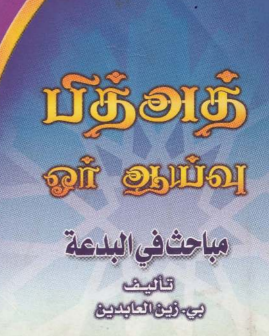


قاعدة الريساض الجويسة قسم الشؤون الدينيسة مكتب توعيدة الجاليات





P. ஜைனுல் ஆபிதீன் உலவி

ISLAMIC CULTURE CENTER, RIYADH AIR BASE P.O. BOX: 630 RIYADH 11342 K.S.A. TEL.; 4766566 EXT.: 4500 FAX:4917652

Noolaham Foundation

# பீத்அத் ஓர் ஆய்வு

நூலாக்கம் **ஜைனுத்தீன்** S. ப**ீத்** 

உரை

P. ஐனல் ஆப்தீன் உலவி

வெளியீடு **கேஸ்லாமிய அழைப்பு, வழிகாட்டி மையம்** ரியாத் எயார் பேஸ் சவூதி அநேபியா.

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

### ح كتب دعوة الجاليات بقاعدة الرياض الجوية ، ١٤٢٧ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

العابدين ، بي زين

مباحث في البدعة باللغة التاميلية./ بي زين العابدين.- الرياض، ١٤٢٧هـ

۷٦ ص: ۱۲ × ۱۷ سم.

ردمك : ٨ -١ - ٩٥٥٨ - ٩٩٦٠

١- البدع في الإسلام - أ- العنوان

ديوي ۲۱۲٫۳ ا

رقم الإيداع : ١٤٢٧/٥٤٩ ردمك : ٨ -١ - ٩٥٥٨ - ٩٩٦٠

حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى ١٤٢٧ هـ

### அல்லாஹ்வின் திருப்பெயரால்... முன்ஹாரை

நிறையன்பு பொழிபவனும், காருண்யமிக்கவனுமான அல்லாஹ்வின் திருப்பெயர் போற்றி.......

அவனது அன்பும் அருளும், முஹம்மத் (ஸல்) அவர்களுக்கும், அவர்கள் காட்டிய வழியில் சென்று ஈருலக ஈடேற்றம் பெற விழைந்த அனைவருக்கும் குறைவில்லாது கிடைக்கட்டுமாக!

'பித்அத்' என்ற தலைப்பில் மவ்லவி P. ஜைனுல் ஆபிதீன் அவர்கள் ஆற்றிய உரையைத் தொகுத்து, புத்தக வடிவில் வெளியிட வேண்டுமென பலரும் என்னிடம் அடிக்கடி கூறியதுண்டு.

இருந்தும் நாடறிந்த எழுத்தாளரும் பேச்சாளரும் என் பாசத்திற்குரியவருமான இஸ்மாயீல் ஸல.்பி அவர்கள், 'இதை நீங்கள் தொகுத்துத் தாருங்கள். நான் வெளியிட ஏற்பாடு செய்கிறேன்' எனப் பிறப்பித்த அன்புக் கட்டளையை என்னால் மறுக்க முடியாததன் விளைவுதான் உங்கள் கைகளில் தவழும் இந்நூல். இதை உருவாக்க எனக்குத் துணையாக நின்று உதவி புரிந்த என் மைத்துனர் A.L சிராஜுத்தீன் ஸல.்பி அவர்களுக்கும், அனைத்து வழிகளிலும் உதவிய அனைவருக்கும் வாசகர்களாகிய உங்களுக்கும் நன்றி கூறி, விமர்சனத்தை எதிர் பார்த்து உங்கள் முன் சமர்ப்பிக்கின்றேன்.

> **ஜெய்னுத்தீன் எஸ். பரீத்** அகத்திமுறிப்பான்.

### மதிப்புரை

அளவற்ற அருளாளனும் நிகரற்ற அன்புடையோனுமாகிய அல்லாஹ்வின் திருநாமத்தால் ஆரம்பிக்கின்றேன்.

அகிலத்தின் இரட்சகன் அல்லானற்வுக்கே எல்லாப்புகழும் ஸலவாத்தும் ஸலாமும் அவனது இறுதித் தூதர் முஹம்மத் (ஸல்) அவர்கள் மீதும் அவர் வழி வாழ்ந்த, வாழும் அனைவர் மீதும் என்றென்றும் உண்டாவதாக.

இஸ்லாம் எனும் இனிய மார்க்கம் இறைதி இறை தூதர் அவர்களின் புனித வாழ்வோடு பூரணப்படுத்தப்பட்ட சன்மார்க்க நெறியாகும். நபி (ஸல்) அவர்களின் மரணத்திற்கு முன்னரே அல்லாஹ், மார்க்கம் பூரணப்படுத்தப்பட்டு விட்டது என அருள் மறையில் கூறிவிட்டான். எனவே பூரணப்படுத்தப்பட்ட இஸ்லாத்தில் புதியனபுக எவ்வித அனுமதியுமில்லை.

நபி (ஸல்) அவர்களது மறைவுக்குப் பின் மார்க்கம் என்ற பெயரில் உருவான வணக்க வழிபாடுகள், பழக்க வழக்கங்கள், சடங்கு சம்பிரதாயங்கள் சட்ட திட்டங்கள், இஸ்லாத்தின் பெயரில் உருவான கொள்கை கோட்பாடுகள் அனைத்தும் மறுக்கப்பட வேண்டியவையாகும். நபி (ஸல்) அவர்களது காலத்தில் தீனாக இருக்காத ஒன்று அவரின் மரணத்தின் பின் தீனுடைய அமலாக மாற முடியாது என்பதால் இவை எதிர்க்கப்படவும் வேண்டியவைகளாகும்.

இவ்வகையில் இலங்கைத் திர நாட்டில் முஸ்லிம்களிடம் வேருண்றியுள்ள பித்அத்துக்களைக் களையெடுப்பதில் எமது ஜம்இய்யா தன்னாலான பணிகளை இது காலவரைக்கும் பல்வேறுபட்ட எதிர்ப்புக்களுக்கு மத்தியில் ஆற்றி வருவதை அனைவரும் அறிவர். எமது அமைப்பின் இலக்குகளில் பித்அத்துக்களை ஒழித்து, மங்கி மறைந்து செல்லும் சுன்னாக்களை உயிர்ப்பிப்பது என்பது முக்கியதொரு அம்சமாகும். இந்த எமது இலக்கை அடைய துணை புரியும் ஒரு சாதனமாக இந்நூல் காணப்படுவதால் இதை வெளியிடத் கீர்மானிக்கோம்.

தமிழுலகமறிந்த தலை சிறந்த மார்க்க அறிஞரும் பேச்சாளரும் பிரபல எழுத்தாளருமான பீ. ஜெய்னுல் ஆப்தீன் (உலவி) அவர்கள் எமது அழைப்பின் பெயரில் இலங்கை வந்து, 1992ல் நடைபெற்ற அகில இலங்கை இஜ்திமாவில் பித்அத் ஓர் ஆய்வு என்ற தலைப்பில் ஆற்றிய உரையை நீண்ட காலமாக எமது பணியத்தில் கடமையாற்றி வரும் மௌலவி செய்னுத்தீன் எஸ் பரீத் நூலாக வடிவமைத்துள்ளார். இவ்விருவருக்கும் ஜம்இய்யா தனது நன்றிகளைக் கூறிக் கொள்கின்றது.

பித்அத் பற்றிய நல்ல தொரு தெளிவை ஏற்படுத்தும் இந்நாலை வாசுப்பதுடன் பிறருக்கும் அறிமுகம செய்து எமது சகோதேரர்களையும் பித்அத் மாயையில் இருந்து விடுவிக்க அனைவரும் முயற்சிக்க வேணிடும் என்று வேணிடிக் கொள்கிறேன்.

தைந்நூல் மூலம் சகோதரர்களை பித்அத்தின் கோரப் பிடியிலிருந்து எல்லாம் வல்ல அல்லாஹு த் தஆலா காத்தருள பிரார்த்திக்கின்றேன்!

#### **த**வண்

அஷ்ஷெய்க் N.P.M.அபூபக்ர் சித்தீக் மதனீ அமீர்

ஜம்இய்யது அன்ஸாரிஸ் சுன்னத்தில் முஹம்மதிய்யா தலைமையகம்.

பறகஹதெனிய,

வேஉட. குருநாகல்.

### பித்அத் ஓர் ஆய்வு

நபி(ஸல்) அவர்கள் எந்த மார்க்கத்தை எந்த வடிவில் அறிமுகம் செய்தார்களோ அந்த வடிவம் சிதைக்கப்பட்டும் நபி(ஸல்) அவர்கள் கொண்டு வந்த பல நடைமுறை (சுன்னாக்)கள் மறக்கடிக்கப்பட்டும், அவர்கள் செயல்படுத்திக் காட்டாத அனாச்சாரங்கள் எல்லாம் மார்க்கம் என்ற போர்வையில் நமது இச்சமுதாயத்தில் மலிந்தும் காணப்படக்கூடிய இந்நேரத்தில் "பித்அத் என்றால் என்ன?" என்பதை அறிந்து கொள்ள வேண்டியது மிக அவசியமான — அவசரமான ஒன்றாகும்.

'பித்அத்' என்றால் என்ன? இந்த 'பித்அத்' கள் சமுதாயத்தில் ஏற்படுத்தக்கூடிய தீய விளைவுகள் யாவை? அவைகள் இந்த சமுதாயத்திற்குள் ஏன் நுழைந்தன? அவைகளை நியாயப் படுத்துவதற்கு எடுத்து வைக்கக்கூடிய ஆதாரங்களில் காணப்படும் போலித்தன்மைகள் எத்தகையது? என்பன போன்ற கேள்விகளுக்குரிய விடைகளை நாம் தெளிவாக அறிந்து கொள்வதற்காக "பித்அத் ஓர் ஆய்வு" என்ற தலைப்பு இங்கே தேர்வு செய்யப்பட்டிருக்கிறது.

நபி (ஸல்) அவர்கள் இந்த மார்க்கத்தை மக்கள் மத்தியில் அறிமுகம் செய்து, முழுமைப்படுத்தி விட்டுச் சென்ற பிறகு இந்த மார்க்கத்தில் இதன் வணக்க வழிபாடுகளில் எவையெல்லாம் கலந்து விட்டனவோ — ஊடுருவி விட்டனவோ, மார்க்கம் என்ற போர்வையில் நடமாடுகின்றனவோ அவை போன்ற விடயங்களை நாம் "பித்அத்கள்" என்ற அறிந்து வைத்திருக்கின்றோம்.

### புதுமைகள் எப்படிப் புக முடியும்?

நமது சமுதாயத்தில் இந்த "பீத்அத்" களில் ஈடுபாடு கொண்ட மக்களுக்கு ஒரு சந்தேகம் இருக்கிறது. அதாவது நபி(ஸல்) அவர்கள் கொண்டு வந்த மார்க்கத்திலே வராதவைகளும் சேர்க்கப்பட்டிருக்கிறதா? அது சாத்தியமாகும்? நபி(ஸல்) அவர்கள். தான் கொண்டு வந்த தோழர்களுக்கு மார்க்கத்தை அவர்களது கற்பிக்குக் கொடுத்தார்கள். அவர்கள், அடுத்த தலைமுறையினருக்கு அவர்கள். அகற்கடுக்க கொடுத்தார்கள். சொல்லிக் தலைமுறையினருக்கு சொல்லிக் கொடுத்தார்கள். வாழையாக இம்மார்க்கம் எங்களுக்கு வாமையடி கிடைத்திருக்கும் பொழுது 'பித்அத்'தைகள் எப்படி நுழைந்திருக்க முடியும்? என்ற மிகப்பெரிய சந்தேகம் இச்சமுதாய மக்களிடம் காணப்படுகிறது.

இஸ்லாமிய சமுதாய மக்கள் புரிகின்ற காரியாங்கள் **த**ருந்தும் அவைகள் 'பிக்அக்'கானவைகளாக 852 L 'புத்அத்'துக்களாக இருக்க முடியாது என நம்புகிறார்கள். அவர்கள் இதக்கூடிய மவ்வாத், கத்தம், பாத்திஹா போன்ற சடங்குகளாகட்டும்,தாயத்து, தட்டு, தரீக்கா வியாபாரங்களாகட்டும், இவையனைத்தும் நபி(ஸல்) அவர்கள் கிடைத்திருக்கின்றன. முலமாத்தான் நமக்குக் அவர்களிடமிருந்து தான் நாம் பெற்றிருக்கின்றோம், எமது இந்த தெஸ்லாத்தில் தில்லாத ஒன்று நுழைய கிடையாது என அவர்கள் நம்புகிறார்கள். இதனால்தான் 'பித்அத்'களில் ஆழமான நம்பிக்கை வைத்திருக்கிறார்கள். அதுவும் தெஸ்லாத்தில் ஒரு அம்சம் தான் என நினைத்துக் கொண்டிருக்கிறார்கள். அரம்பமாக தெச்சந்தேகங்களை நாம் நீக்கியாக வேண்டும்.

#### சந்தேக நிவர்த்தி

நபி(ஸல்) அவர்கள் காட்டித் தந்த மார்க்கத்தில் அவர்களது மரணத்திற்குப் பின் அவர்கள் காட்டித் தராதவைகள் நுழைந்திருக்க முடியுமா? முடியாதா? என்ற கேள்விக்கு விடை தேட முற்படுவோமாயின் நிச்சயமாக முடியும் என்றே பதில் சொல்ல வேண்டியிருக்கிறது. தைதற்கு சில சான்றுகளையும் முன்வைக்கலாம்.

நபி இப்ராஹீம் (அலை) அவர்களை நாம் அனைவரும் நன்கு அறிவோம். தனது திருமறையில் அல்லாஹ். அவர்களைப் புகழ்ந்து சொல்கின்ற அளவு வேறு யாரையும் புகழ்ந்து கூறவில்லை. அந்த அளவு சிறப்பான இடத்தைப் பெற்றுள்ள தவ்ஹீதின் தந்தை அவர்கள், இறைவனின் கட்டளையின் பிரகாரம் 'க.பா' என்ற அப்புனித ஆலயத்தைப் புனர் நிர்மானம் செய்தார்கள். அல்லாஹ் ஒருவனை மாத்திரமே அப்புனித ஆலயத் தில் வணங்கப்பட வேண்டு மென்ற மேலான நோக்கத்தோடு அவரும் அவரின் அருமை மகன் இஸ்மாயீல் (அலை) அவர்களும் அப்பணியை மேற்கொண்டார்கள்.

இறைவனின் உத்தரவின் பேரில் மேற்கொள்ளப்பட்ட இத்தூய பணி நிறைவு செய்யப்பட்டதும்

ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم

"எங்கள் திறைவா! எங்களிடமிருந்து (இப்பணியை) ஏற்றுக் கொள்வாயாக! நீயே செவியுறுபவன் அறிந்தவன்" (2:127) எனப் பிரார்த்தனையும் புரிந்தார்கள்.

இந்த க∴பா என்ற ஆலயத்தை நிர்மாணம் செய்தவர்கள் மிகச்சிறந்த இரண்டு நபிமார்கள். அல்லாஹ் ஒருவனை மட்டும் வணங்கப்பட வேண்டுமென்ற தூய்மையான ஒரே

பீக்அக் ஒர் ஆய்வு -நோக்கத்திற்காக திருத்தி அமைத்தார்கள். அதுவம் கட்டளையின் பிரகாரமே துறைவனின் பணியாகும். <u>இப்படிப்பட்ட</u> மேற்கொள்ளப்பட்ட சிறப்புகளைக் கொண்ட அவ்வாலயத்திற்குள்ளேயே சிலநூறு 360 நுழைந் து ஆண்டுகளுக்குப் பின் சூலைகள் விட்டனவென்றால் இது எப்படி சாத்தியமாயிற்று?

அப்புனித ஆலயத்திற்குள், அந்நபியுடைய சந்ததிகள் - அந்நபியின் பாரம்பரியத்தில் வந்தவர்கள் அல்லாஹ் ஒருவனை மட்டும் வணங்க வேண்டுமென்ற அந்த ஏகத்துவ கொள்கையைக் குழி தோண்டிப் புதைக்கக் கூடிய பலநெய்வ வழிபாட்டை கொண்டு வந்து நுழைத்து விட்டார்கள். இதனால் நபி (ஸல்) அவர்களே அவைகளை எதிர்த்துப் போராட வேண்டிய அளவுக்கு நிலைமை மோசமடைந்திருந்தது.

மிகச்சிறந்த நபியால் எழுப்பப்பட்ட ஓர் ஆலயத்தில், மிகச்சிறந்த நோக்கத்திற்காக எழுப்பப்பட்ட ஆலயத்தில், அல்லாஹ்வின் உத்தரவாவின் பிரகாரம் எழுப்பப்பட்ட அவ்வாலயத்தில திப்படி ஒரு நிலைமை உருவாகி திருந்தது என்றால், நபி அவர்கள் கொண்டு வந்த திந்த மார்க்கத்தில் அவர்களது மரணத்திற்குப்பின் அவர்கள் சொல்லாத, செய்யாத, அங்கீகரிக்காத விடயங்கள் நுழைந்திருக்க வாய்ப்புண்டா? தேல்லையா?

#### ஒரு வீத்தியாசம்

நிச்சயமாக உண்டு! அவர்களின் போதனைகளுக்கு முற்றிலும் முரணானவைகள் நுழைந்தருக்க முடியும். நுழைய வழியீருக்கிறது. எனினும் நபி இப்ராஹீம் (அலை) அவர்களுடைய சந்ததியீனர் செய்த அக்காரியங்ளுக்கும் இன்றைய இஸ்லாமிய சமுதாயத்தினர் செய்கின்ற இக்காரியங்களுக்குமிடையில் பெரிய வித்தியாசமுண்டு. நபி இப்ராஹீம் (அலை) அவர்கள் கொண்டு வந்த மார்க்கம் எது? அவர்களது சந்ததியினர், தாங்களாக உருவாக்கிக் கொண்ட போலித்தனமான மார்க்கம் எது? என்பதை வேறுபடுத்தி அறிய எந்த ஒரு அடிப்படையும் அன்று இருக்க வீல்லை. அச்சமுதாயத்தில் எத்தனை ஆயிரம் நூதனச் செயல்கள் புகுந்திருந்தாலும் அவை இப்ராஹீம் நபி (அலை) அவர்கள் கொண்டு வந்தவையா? அல்லது அவர்களுக்குப்பின்னர் அதனுள் நுழைந்தவையா? என்று உரசிப் பார்ப்பதற்கு நபி இப்ராஹீ (அலை) அவர்கள் கொண்டு வந்த வையா? என்று உரசிப் பார்ப்பதற்கு நபி இப்ராஹீ (அலை) அவர்கள் கொண்டு வந்த வேதம் உயிரோடு இருக்க வில்லை. அவர்களின் போதனைகளும் பாதுகாக்கப் பட்டிருக்கவில்லை.

(ஸல்) அவர்கள் கொண்டு வந்த மார்க்கத்தினுள் ஆயிரக்கணக்கான அனாச்சாரங்கள் நுழைந்திருந்தாலும் கூட இவை நுழைந்தவையா? அல்லாஹ்வுடைய தூதர் கொண்டு வந்தவையா? என்பதை வேறுபடுத்தி அறிவதற்கு அடிப்படைகள் நம்மிடம் பாதுகாப்பாக உள்ளன. அவற்றில் அல்லாஹ்வின் வேதமான புனித அல் மற்றையது நபி (ஸல்) அவர்களின் சொல், செயல் அங்கீகாரம் என்பன பொதிந்த சுன்னாவாகும். இவை இரண்டும் தின்றும் நம்மிடம் பாதுகாப்பாக உள்ளன எந்த ஒரு விடயத்தையும் அதை அல்லாஹ் சொன்னானா இல்லையா? என்பதை அல் குர்அனோடு உரசப்பார்த்து அறிந்துகொள்ளலாம். அதேபோல் ஒருசெயலை அது நபிகளார் அறிமுகப்படுத்தியதா இல்லையா? என்பதை தன்றுவரை வரையறுக்கப்பட்டு பாதுகாக்கப்பட்டு வரும் அன்னாரின் பொன்மொழிப் பேழைகளோடு ஒப்பிட்டு அலசிப் பார்த்து அறிந்து கொள்ளலாம்.

இந்த வித்தியாசம் இருக்கிறதே தவிர, ஒவ்வொரு காலகட்டத்திலும் அக்காலத்திற்குரிய நபிமார்கள் மரணித்த பிறகு பீத்அத் ஓர் ஆய்வு
பீத் அத் களும் அவர்கள் போதித் தவைகளுக் கு
முரணானவைகளும் தொடர்ந்து நுழைந்து கொண்டே
வருவது தான் வழக்கமான ஒரு விடயமாகும். ஆகையால்
நபி(ஸல்) அவர்கள் கொண்டு வந்த திந்த மார்க்கத்தில்
புகுந்தவைகளை மேற்சொன்ன முறை மூலம் அறிந்து கொள்ள
வேண்டிய நிலை ஏற்படுகிறது.

இதை இன்னும் தெளிவாகப் புரிந்து கொள்ள வேண்டுமெனில், இவ்வுலகில் 124000 நபிமார்கள் (மற்றொரு அறிவிப்பின்படி 224000 நபிமார்கள்) இறைவனால் அனுப்பப்பட்டார்கள் இவர்கள் அனுப்பப்பட்டது எதைக் காட்டுகிறநெதனில் மார்க்கத்தில் புதியவைகள் நுழைவிக்கப்பட்ட போதெல்லாம் அதை திருத்தியமைக்க புதிய நபி அனுப்பபட்டார் என்பதையே !

ஒரு நபி வந்து தீனை சொல்லிப் போய் விட்டார் அதன் பின் மார்க் த் தில் எந்தக் கலைப்படமும் குடிகொள்ளவில்லையென்றால் இன்னொரு நபி வர வேண்டுமா? வந்த ஏகத்துவம் மக்களிடம் ரை நபி கொண்டு வைக்கப்பட்டு அது அப்படியே பேணப்பட்டு வருமானால் அவருக்கடுத்து இன்னொரு நபி, அவருக்கடுத்து மற்றொரு நபி வேண்டும் என்ற தேவை வருமா? 124000 நபிமார்களை அல்லாஹ் தொடர்ந்து அனுப்பிக்கொண்டே திருந்திருக்கிறான் 124000 தடவையும் மனிதன் தன் கைவரிசையை மார்க்கத்தில் காட்டியிருக்கிறான். ஒவ்வொரு நபியுடைய காலத்திற்குப் பிறகும் அவரவர் கைவரிசையை மார்க்கத்தில் காட்டப்போய், வேறொரு நபியை அனுப்பி அதை தெளிவுபடுத்தி அடையாளம் காட்ட வேண்டிய தேவை ஏற்பட்டது.

இப்படி நபிமார்கள் இந்த மனித சமுதாயத்திற்கு சங்கிலித் தொடராக அனுப்பப்பட்டதிலிருந்தே அல்லாஹ்வுடைய மார்க்கத்தை இந்த மனிதன் மாற்றியமைப்பதை

பீத்அத் ஓர் ஆய்வு

வாடிக்கையாகக் கொண்டிருந்தான் என்பது புலனாகிறது. அல்லாஹ்வுடைய மார்க்கத்தில் மனிதன் தனது சொந்தச் சரக்கைச் சேர்ப்பது இவனுக்கு பொழுது போக்காகவே இருந்திருக்கிறது.

#### களைவதன் கட்டாயம்

'பித்அத்'கள் முஸ்லிம் சமுதாயத்திற்குள்ளும் ஊடுருவும் சாத்தியமுண்டு என்பது தெளிவாகிறது. எனவே 'பிதஅத்'களை இனம் கண்டு அவற்றை களையும் கட்டாயம் நம்மீது உண்டு. இந்த 'பித்அத்'களெல்லாம் இருந்து விட்டுப்போகட்டும் என நாம் வாழாவிருந்து விட முடியாது. தொடர்ந்து நபிமார்கள் கொண்டிருக்கும் காலகட்டமென்றால் நமக்கென்ன என்று சும்மா திருந்து விடமுடியும். ஏனெனில் ஒரு நபிக்குப் பீன் தன்னொரு நபி வருவார் தெது தெஸ்லாத்தில் உள்ளது, இது நுழைந்தது என அடையாளம் காட்டி விட்டுப் போய் விடுவார். அதலால் நமக்கு முன் வாழ்ந்த சமுதாயத்தினர் கொள்ள வேண்டிய தேவை கிருந்ததில்லை. அல்லானு்வே 'பித்அத்'களை அடையாளப்படுத்திக் கொடுப்பான். ஒவ்வொரு கட்டத்திலும் நபி வருவார் இது எனக்கு முன் வந்த நபி சொன்னதல்ல. இது நீங்களாக தயாரித்த சமாச்சாரம், தூக்கி எறியுங்கள் என்று சொல்லி விடுவார்.

ஆனால் இன்றைய நிலைமை என்ன? நபி (ஸல்) அவர்களை கடைசீ நபியாக அல்லாஹ் அனுப்பி வீட்டான். அவர்கள் மூலம் அல்லாஹ் மார்க்கத்தை முழுமையாக்கி வீட்டான். உலகம் உள்ளளவும் அவர்கள் ஒருவர் தான் இனி நபி. உலகத்தில் அனைத்து மொழி பேசும் மக்களுக்கும் உலகத்தின் அனைத்துப் பிரதேசங்களுக்கும் அவர்கள் தான் நபி. அவர்களுக்குப்பின் எந்த நபியுமே வருவதில்லை என்று முடிவானபிறகு பீக்அக் ஓர் ஆய்வு — தெச்சமுதாயத்தில் நுழைந்து விட்ட அனாச்சாரங்களை யார் களையெடுப்பது? இன்னொரு நபி வந்து களையெடுப்பார் என்று எதிர்பார்க்க முடியுமா? நம்பத்தான் முடியுமா? அப்படி அல்லாளர் தெ ந்த மார்க்கத்தை நம் பவகு முழுமையாக்கவில்லை என நாம் நம்புவதாக ஆகிவிடும். இன் னொரு பாதுகாப்பானாக! திறைவன் வரப்போவதில்லை என தெளிவாக தெரிந்த பின் எதைக் மார்க்கத் தை இத்தகைய கொண்டு அவ்வானர் முழுமையாக்கினானோ அதைக் கொண்டே (குர்ஆன்-சுன்னா) இந்த 'பித்அத்'கள் களையெடுக்க வேண்டிய பொறுப்பை நாம் ஒவ்வொருவரும் தலையாய கடமையாகக் கொள்ள வேண்டும். அதனால் தான் இத்தலைப்பில் எழுதப்பட்டுள்ளது.

### அனுமானம் மட்டுமல்ல ஆதாரமும் உண்டு

மேலே சொன்னவைகள் அனைத்தும் இச்சமுதாயத்தில் பித்அத் கள் நுழைவது சாத்தியம் என்பதற்குரிய அனுமானங்களே. இவை தவிர இச்சமுதாயத்தில் 'பித்அத்'கள் தோன்றும் என நபி (ஸல்) அவர்கள் தெளிவாகவே குறிப்பிட்டுள்ளார்கள். அச்சமுதாயத்தில் நடந்ததினால் இச்சமுதாயத்திலும் நடக்குமா? எனச் சிலர் கேட்கலாம். ஆனால் அக்கேள்விக்கு இடமேயில்லை ஏனெனில் நபி (ஸல்) அவர்கள் இந்த சமுதாயத்தில் 'பித்அத்'கள் தோன்றும் என முன் கூட்டியே எச்சரிக்கை செய்து விட்டுப்போய் விட்டார்கள்.

## من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد

" நமது இந்த மார்க்கத்தில் இல்லாத ஒன்றை எவன் உருவாக்குகின்றானோ அது இரத்துச் செய்யப்படும்" எக நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். அமிவிப்பவர் : ஆயிஷா (ரலி) ஆதாரம் புகாரி (2697)

ைப்னுமாஜா (14) அஹ்மத் (6∴270)

அவனவன் தத்தமது கைவரிசையை மார்க்கத்தில் காட்டுவான் என்பதும் அவை அல்லாஹ்வால் ஏற்றுக் கொள்ளப்படமாட்டாது என்பதும் இப்பொன்மொழி மூலம் அறிய முடிகிறதல்லவா?

### من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد

" நமது அனுமதி தில்லாத ஒரு காரியத்தை எவரேனும் செய்தால் அதுவும் திரத்துச் செய்யப்படும் " என நபி (ஸல்) அவர்கள் எச்சரிக்கிறார்கள். அறிவிப்பவர் : ஆயிஷா (ரலி) ஆதாரம் : புகாரி, அஹ்மத், முஸ்லிம், அபுதாவூத், திப்னுமாஜா

#### وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضللة

"மார்க்க விடயங்களில் புதிது புதிதாக உருவாக்கக் கூடியவைகளை உங்களுக்கு நான் எச்சரிக்கை செய்கிறேன். அனைத்து புதியவைகளும் 'பித்அத்' தான். அகைஷனத்து பித்அத்தும் வழிகேடுதான்" என நபி (ஸல்) அவர்கள் எச்சரிக்கை செய்கிறார்கள் (அபூதாவூக், திர்மிதீ) எனில் புதிய புதிய காரியங்கள் உருவாகும் என்பதும் அதில் நாம் மிகக் கவனமாக இருக்க வேண்டுமென்பதும் தெரிகிறது. அவ்வாறு இல்லையெனில், எச்சரிக்கை செய்ய வேண்டிய தேவை இல்லை. 'பித்அத்'கள் எவையுமே மார்க்கத்தில் நுழையாது என்றிருந்தால் நபியவர்கள் இவ்வளவு வன்மையாகக் கண்டித்திருக்க வேண்டியதில்லை.

### 'பித்**அத்**'தின் விபரீதம்

நபி(ஸல்) அவர்கள் காட்டிய மார்க்கம் அதே வடிவில் அப்படியே இருக்காது. மனிதனின் சொந்தச் சரக்குகள் வரத்தான் செய்யும். அவனின் கையாடல்கள் ஊடுருவும் என்பதை மேற்கூறிய நபிமொழிகளில் இருந்து நாம் புரிந்து கொள்கிறோம். அத்தோடு அப்படி உருவாக்கப்படும்

நோன்பைப் பொறுத்த மட்டில் உ தாரணமாக நல்லகாரியம் தான். ஒருவர் பகிகாக கொ நோன்பை உருவாக்கி சமுதாயத்திற்கு அதை அறிமுகப் படுத்தினால் அதையும் நாம் நம்பத் தயார். நமது பார்வையில் அது ஒரு நோன்பு தானே! நல்லது தானே! என எண்ணி **க**கே போல் தொழுகையை விடுகிறோம். ெரு உருவாக்கி விட்டு தொழுகை தானே! நல்லது தானே! என எண்ணி விடுகிறோம். நபி (ஸல்) அவர்கள் காட்டித் தராத ரை நோன்பை, தொழுகையை நாம் உருவாக்கி விட்டோமே என அச்சப்படுவதில்லை. ஆதங்கப்படுவதுமில்லை.

#### பயனளிக்காது

இப்படிச் செய்வதனால் அதன் முடிவு என்ன தெரியுமா? அவைகள் ரத்துச் செய்யப்படும். நாம் தொழுவதும் நோன்பு நோற்பதும் நன்மை பெறுவதற்கே! ஆனால் இரத்துச் செய்யப்படும் என நபியவர்களால் முன்கூட்டியே எச்சரிக்கை செய்யப்பட்டவைகைளை ஏன் புரிய வேண்டும்? தொழுகை, நோன்பு பிற வணக்க வழிபாபடுகள் அனைத்தும் புரியப்படுவதன் நோக்கம் இறைவனிடம் மகத்தான பரிசை அடைந்து கொள்வதே! எந்த நோக்கத்திற்காக தொழுகின்றோமோ, எந்த நோக்கத்திற்காக நோன்பு வைக்கின்றோமோ, அது நிறைவேறாமால் ரத்துச் செய்யப்படுகிறதெனில் அதைப் புரிவதில் என்ன பயன் உண்டு? நமது காலமும், நேரமும் வீணாகியதே தவிர வேறில்லை.

் பீத்அத் ஓர் ஆய்வு நாமாக உண்டாக்கி புரிந்து வரும் வணக்க வழிபாடுகளுக்கு **கி**றைவனிடம் எந்த மதிப்பும் கிடைப்பதில்லை. நற்கூலியையும் பெற்றுத்தருவதில்லை. நாம் பரியும் இந்தப் பயனற்ற காரியத்தால் யாருக்கு என்ன இலாபம்? பயனற்ற, பிரயோசனம் தராத எக்காரியத்தால் யாருக்கு என்ன இலாபம்? பயனற்ற, பிரயோசனம் தராத எக்காரியக்கையாவது இவ்வுலகில் யாராவது புரிவதைப் பார்த்திருக்கிறீர்களா? ஒருவன் ஒரு காரியத்தை செய்ய முற்படும் போது அதனால் பணமும் கிடைக்காது புகழும் கிடைக்காது மன ஆறுதலும் கிடைக்காது என்ற நிலையில் அதைச் செய்யவும் மாட்டான். செய்ய நினைக்கவும் மாட்டான். இதனால் என்ன நன்மை எனக் கேட்பான்.

செயலை செய்ய முற்படும்போது அதன் மூலம் பிறருக்கோ என்ன நன்மை என்று நமக்கோ சிந்திப்போம். ஒரு சிறுவனை அழைத்து இங்கிருந்து அச்சுவர் ஓடி விட்டு வா எனச் சொன்னால் தை எகற்க? இதனால் என்ன பயன்? என்றெல்லாம் அவன் யோசிப்பான். கிகைச்செய்தால் என்ன கிடைக்கும்? என்று கேட்பான் அதற்கு, ஏதாவது தருகிறேன் என்றாவது அவனுக்கு அறுதல் கூற வேண்டியிருக்கும். பரிசு தருகிறேன் என்றாவது குறைந்த பட்சம் சொல்ல வேண்டியிருக்கும். பெரியவர்களை விடுங்கள். ஒரு அற்பக் காரியத்தை ஒரு சிறியவன் செய்யக்கூட அவனுக்கு ஏதாவது கொடுக்க வேண்டியிருக்கிறது. இந்த உலகத்தில் வாமம் வெவொரு மனிதனின் நியதியும் அதுவே தான். க க்கரிய வபப் இ மறுமையை தலைட்சியமாகக் கொண்டு வழிபாடுகளில் எதுவுமே கிடைக்காது புரியப்படும் வணக்க **கி**றைவனின் தூதர் அறிவித்திருக்கும் அவைகளைப்போய் முண்டியடித்து, முட்டி மோதி ஆர்வமாய்ப் புரிவதில் என்ன பயன்? என்ன அர்க்கம்?

பீத்அத் ஓர் ஆய்வு
இவ்வுலக விடயங்களுக்குக் கொடுத்திருக்கும் மதிப்பைக்கூட
மறுமை விடயத்திற்குக் கொடுக்கவில்லை என்றே புரிகிறது.
உலக விடயத்தில் எவ்வளவு கவனமாக
இருக்கிறோம், கண்ணும் கருத்துமாக இருக்கிறோம். ஒரு சதம்
இலாபம் கிடைக்கா விட்டால் எவ்விடயத்தையும் செய்ய
மாட்டோம். அக்காரியத்தின் பக்கம் தலை வைத்துக் கூடப்
படுக்க மாட்டோம்.

மாழை விடயும், மார்க்க விடயம், வணக்க வழிபாடுகள் அகியவற்றில் மாத்திரமே எவன் என்ன சொன்னாவம். எகைச்சொன்னாலும், எப்படிச் சொன்னாலும், எப்பொழுது சொன்னாலும் செய்யத் தயாராயுள்ளோம். ஆனால் இதைப்பற்றி முற்படுவதில்லை. கடுகளவேனும் சிந்திக்க விவசாயக்கிற்கு. எனைய கொமில் வியாபாரக்கிற்கு. கொடுக்கும் அந்தஸ் தை துறைகளுக்குக் திறைவனுடைய மார்க்கத்திற்கு, மகத்தான கூலி கிடைக்கின்ற வணக்க வழிபாடுகளுக்குக் கொடுப்பதில்லை. 'பித்அத்'கள் இரத்துச் செய்யப்படும் என அல்லாஹ்வுடைய நபி அறிவித்தும் கூட இச்சுமுதாயத்தில் நபி(ஸல்) அவர்கள் சொல்லித் தராத 'பிக்அக்'கான அக்காரியங்கள் நன்மை தரும் என நினைத்து செய்யப்படுகின்றது. இவ்வாறு செய்யப்படுவதனால் விளையும் பெரிய தீமைகளில் ஒன்றைத் தான் சொன்னோம்.

#### பாதகம் வீளையும்

இரத்துச் செய்யப்படும் என்பது முதல் விளைவு. அதனால் நமது காலம் நேரம் எல்லாம் வீணடிக்கப் படுகிறது. திதன் இரண்டாவது விளைவு மிகப் பயங்கரமானது. அதை மேற்கூறப்பட்ட நபிமொழியின் அடுத்த பகுதி திவ்வாறு விளக்குகிறது.

### وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار

'பித்அத்'கள் அனைத்தும் வழிகேடே! வழிகேடு அனைத்தும் நரகில் சேர்க்கும். எனக் குறிப்பிடுகிறது (முஸ்லிம், நஸமீ)

'பித்அத்'தான வணக்க வழிபாடுகளுக்கு நன்மை இல்லாவிட்டாலும் பரவாயில்லை என்று செய்தாலும் அதற்கு மேல் மற்றுமொரு பயங்கரம் காத்திருக்கிறது. அது நரகில் சேர்த்து விடும் என்பதே! திதைச் கொண்டு போய் செய்வதற்கான கூலி நரகமே என நபியவர்கள் கடுமையாக எச்சரிக்கை செய்கிறார்கள். நன்மையுமில்லை (ஸல்) அவர்கள் காட்டித் தராத தண்டனையுமுண்டு. நபி வழிபாடுகள் எவ்வளவு நல்ல தோற்றத்தில் வணக்க அமைந் திருந் தாலும் அவற்றை On L ரைவன் செய்வானேயானால் நன்மையை இழந்து போவதோடு, தண்டனையையும் சேர்த்துப் பெற்றுக் கொள்வான்.

நரகில் போடப்படும் என சொல்லப்பட்ட ஒரு காரியத்தை நன்மை கிடைக்கும் என நினைத்துச் செய்வதால் அல்லாஹ்வின் தூதருடைய உத்தரவாதத்தைப் பொய்ப்பிக்கிறான். அல்லாஹ்வுடைய தூதர் சொல்லித் தராத வணக்க வழிபாடுகள் எந்த நன்மையும் அற்ற நிலையில் முகத்தில் தூக்கி எறியப்படுகிறது. அத்தோடு இறைவனிடத்தில் தண்டனையையும் பெற்றுத் தருகிறது.

புதுத் தொழுகையை உருவாக்குகிறான். மிஃராஜூக்கென ஒரு நோன்பை உண்டாக்குகிறான். அப்படி ஒரு நோன்பு உண்டா என புனித அல்குர்ஆனில் தேடிப் பார்க்கிறோம். நபி(ஸல்) அவர்களின் வழிகாட்டுதல்களை புரட்டிப் பார்க்கிறோம். மிஃராஜூக்கென்று ஒரு நோன்பை அவைகளில் காணவில்லை. நபி(ஸல்) அவர்கள் காட்டித் தாராத

அப்படியாயின் 'பித்அத்' களைச் செய்யலாமா? நினைத்துக் கூடப் பார்க்கலாமா? நபி (ஸல்) அவர்கள் காட்டிய வழி மட்டும் தான் பின்பற்றப்பட வேண்டும். 'பித்அத்' களைச் செய்வோர் இவைகளை எண்ணிப் பார்க்க வேண்டாமா? நபி (ஸல்) அவர்கள் இதற்கு கொடுத்திருக்கும் அந்தஸ்து என்ன? எச்சரிக்கை என்ன? வாக்குறுதி என்ன? என்பனவற்றை ஆராய வேண்டாமா? ஆராய்ந்து பார்த்தால் அதன் தீய விளைவுகளைத் தெளிவாகப் புரிந்து கொள்ள முடியும்.

### நபீகள் நாயகம் மார்க்கத்தை மறைத்தார்களா?

இத்தோடு முடிந்து விடவில்லை. மேலே சொன்னவைகள் புத்திசாலிகளுக்குப் போதுமானவை! வேறு எதனையும் சொல்லிக் காட்ட வேண்டிய அவசியமில்லை. இருந்தும் இச்சமுதாயம் 'பித்அத்' களில் ஊறிப் போயிருக்கும் காரணத்தால் அவை ஏற்படுத்தும் மோசமான விளைவுகளை அடையாளம் காட்ட வேண்டிய தேவை உண்டு. அவை எவ்வளவு மோசமான நிலையை இச்சமுதாயத்தில் ஏற்படுத்திக் கொண்டிருக்கிறது என்பனவற்றைபெயல்லாம் மிகத் தெளிவாக அடையாளம் காண வேண்டியுள்ளது.

நபி (ஸல்) அவர்களைக் கொண்டு அல்லாஹூ தஆலா தெம்மார்க்கத்தை முழுமையாக்கி விட்டான். அதை மிகத்தெளிவாகவே அல்லாஹ் தன் திருமறையில் சொல்லிக் காட்டுகிறான்.

#### اليوم أكملت لكم دينكم و أتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الاسلام دينا

" இன்றைய தினம் உங்கள் மார்க்கத்தை உங்களுக்காக நிறைவு செய்து விட்டேன். எனது அருளை உங்களுக்கு முழுமைப்படுத்தி விட்டேன். இஸ்லாத்தை உங்களுக்கான வாழ்க்கை நெறியாக பொருந்திக் கொண்டேன்" (5:3) எனக்கூறி நபி (ஸல்) அவர்கள் வாழக்கூடிய காலத்திலேயே அவர்களது கடைசி ஹஜ்ஜூடைய நேரத்திலேயே அல்லாற் இம்மார்க்கத்தை முழுமையாக்கி விட்டான். இதில் நம்மில் எவருக்கும் சந்தேகம் உண்டா? இந்த மார்க்கம் முழுமையானது. அதனை நபி (ஸல்) அவர்கள் பூரணப்படுத்தி விட்டுப்போய் விட்டார்கள் என்பதில் சந்தேகம் உண்டா? அப்படி சந்தேகம் கொண்ட ஒருவர் முஸ்லிமாக இருக்க முடியாது.

ஏனெனில் இறைவனின் சொல் 'முழுமையாக்கி விட்டேன்' என்பதாகும். அல்லாஹ்வால் முழுமையாக்கப்பட்ட, பூரணமாக்கப்பட்ட இம்மார்க்கத்தை நபி (ஸல்) அவர்கள் கொஞ்சம் குறைத்துச் சொன்னார்களா? அல்லாஹ் முஹம்மது (ஸல்) அவர்களை தனது தூதராக அனுப்பினான். முழுமையான இம்மார்க்கத்தை மக்களிடம் முன்வைக்கும் போது சிலதை மறைத்துக் கொண்டார்களா? அப்படி நடந்து கொண்ட நபியா அவர்கள்? நீச்சயமாக இல்லை.

அரஃபா பெருவெளியில் சகல ஸஹாபாக்களையும் கூட்டி வைத்துக் கொண்டு ''கோன் எல்லாவற்றையும் சொல்லி விட்டேனோ" என தன்னுடைய பணியை முழுமைப்படுத்திய கால கட்டத்தில் கேட்கிறார்கள்.

بلى يارسول الله "ஆம் அல்லாஹ்வின் கூநகரே!" எனக் கூடியிருந்தவர்கள் ஒருமித்தக் குரலில் சொல்கிறார்கள்.

இறைவன் தந்த மார்க்கத்தில் எதையும் நபியவர்கள் மறைக்கவில்லை. எல்லாவற்றையும் சொல்லி விட்டார்கள் என்பதற்கு இறைவனை சாட்சியாக்கி மக்கள் மத்தியில் பிரகடனப்படுத்தி விட்டுப்போனார்கள். இந்த மார்க்கத்தை அல்லாஹ் முழுமையாக்கினான். நபி (ஸல்) அவர்கள் அதை முழுமையாக சொல்லி விட்டார்கள். தன்னைக் கண்டித்து இறங்கிய வசனங்களைக் கூட நபி (ஸல்) அவர்கள் மறைக்கவில்லை. நபி (ஸல்) அவர்களுக்கு அந்த மக்கள் மத்தியில் பெருமதிப்பு இருந்தது. உயிரையும் கொடுக்கத் தயாராயிருந்தார்கள் அவர்களின் தோழர்கள். அப்படிப்பட்ட தோழர்களுக்கு மத்தியில் சில நேரங்களில் நபி (ஸல்) அவர்களை அல்லாஹ் கண்டிக்கவும் செய்தான்.

ஒரு நாள் கண் பார்வையிழந்த அப்துல்லாஹ் இப்னு உம்மி மக்கூரம் (ரலி) என்ற நபித்தோழர் நபி (ஸல்) அவர்களிடம் வந்தபோது வேறொரு தேவையோடு இருந்த நபி (ஸல்) அவர்கள் முகத்தை சற்று சுளித்துக்கொள்கிறார்கள். இந்நேரத்திலே நபி (ஸல்) அவர்களைக் கண்டித்து ஓர் அத்தியாயத்தையே இறைவன் இறக்கி வைக்கிறான்.

عبس وتولى أن جـــآءه الأعمــــى

" ஒரு குருடர் வந்ததற்காக இவர் முகத்தைச் சுளித்துக் கொண்டார். கடுகடுத்துக் கொண்டார் " (80:12) எனச் சொல்லி அல்லாஹ் கண்டிக்கிறான். இப்படிக் கண்டிக்கப்பட்ட வசனங்களைக் கூட மறைக்காமல், ஒழிக்காமல் சொன்னார்கள் நபி (ஸல்) அவர்கள். அதனால் தான் இவ்வத்தியாயாத்தை இன்றும் அல்குர்ஆனில் நாம் பார்க்கிறோம்.

தனது புகழ் போய் விடும், செல்வாக்குக் குறைந்து விடும், அந்தஸ்துக்குப் பங்கம் விளையும் என்பனவற்றையெல்லாம் கடுகளவேனும் கவலைப்படாமல் தெம்மார்க்கத்தை முழுமையாகச் சொல்லி விட்டுப் போனவர்கள் நபி (ஸல்) அவர்கள். இறைவனால் இம்மார்க்கம் முழுமையாக்கப்பட்டு விட்டது. நபி (ஸல்) அவர்களும் தூதை முற்றுமுழுதாகச் சொல்லி விட்டார்கள். தனக்கு வேண்டியவர்களுக்கு 'திறை தானம்<sup>9</sup> என சிலதை கைக்குள் பொத்தி நான் அனைத்தையும் சொல்லி வைக்குக்கொள்ளவில்லை. மக்களைப் பார்த்து வினவிய போது என எழும்பி இன்னாருக்கு மட்டும் விவேடமாகச் எவராவது கொடுத்தீர்களே ! அதை எமக்குச் சொல்லித் சொல்லிக் கா வீல்லையே! எனக் குறை கூறவில்லை. ஒட்டு மொத்தமாக அனைவருமே அம் எனக் கூறினார்கள்.

இதிலிருந்து நாம் விளங்குவது நபி (ஸல்) அவர்களுக்கு வந்த அனைத்தையுமே சகலருக்கும் பொதுவாக ஆக்கி விட்டுப் போய் விட்டார்கள் நபி (ஸல்) அவர்கள் கொண்டு வந்த மார்க்கம் பூர்த்தியாகி விட்டது என நம்பிக்கை கொள்பவனே உண்மை முஸ்லிம் என்பவனாவான்.

நல்**வழியைக்** காட்டித் தராது மறைத்து விட்டனரா? நபி (ஸல்) அவர்களின் மரணத்திற்கு பின் புதிய புதிய

பித்அத் ஒர் ஆய்வு — நோன்பை, தொழுகையை தன்ன பிற திபாதத்துகளை யார் உருவாக்கினாலும் அவை அனைத்தும் 'பித்அத்' களாகும். நம்புவது மிகப் வணக்கம் என **திவைகளை** 'பிக்அக்' களைச் செய்பவன் ஏனெனில் பாவமாகும். அல்லான்வையும், அவன் தூதரையும் இழிவு படுத்துகிறான். அல்லாஹ்வும், அவன் தூதரும் சொல்லாத. காட்டிக் தராத ஒன்றை ஒருவன் நன்மையானது எனச் சொல்லித் தருகிறான் நன்மை தரக்கூடிய விடயங்களை அல்லாஹ்வம். அவன் தூதரும் (முடி மறைத்து விட்டார்கள் என்பது தானே அதன் பொருள்.

மவ்லூது, கத்தம், பாத்திஹா போன்றவற்றை நாங்கள் தான் கண்டு பிடித்தோம் அல்லாஹ்வும், அவனது தூதரும் இது தரவில்லை எனக் போன்ற நல்ல விடயங்களை காட்டிக் கூறாவிட்டாலும், நமது இகைக் செயல் வாய் திறந்து சொல்லாவிட்டாலும் சுட்டிக்காட்டுகிறது. செயலால் நிரூபிக்கிறோம் அல்லவா? மார்க்கத்தை முழுமையாக்கி விட்டேன் அல்லாள் கூறியிருக்கும் என நாங்களும் கண்டு பிடித்துக் இவ் லை கொண்டிருக்கிறோம். கொண்டிருக்கிறோம். சேர்க்குக் அப்படியிருக்க, எப்படி முழுமையாகும்? என வினா எழுப்புவது போல் நமது செயல்கள் அமையவில்லையா? எங்களுக்கும் எங்களது ஷெய்குமார்கள். தங்கள்மார்கள், ஹஸ்ரத்மார்கள், போன்றோருக்கு எவையெல்லாம் சரியெனப்படுகிறதோ அப்படியான நோன்புகளை, தொழுகைகளை, தன்னபிற அமல்களை கியாமத் நாள் வரை நாம் சேர்த்துக் கொண்டே இருப்போம் என்பது தான் அதன் அர்த்தம்.

### அல்லாஹ் மறந்து வீட்டானா?

இம்மார்க்கத்தின் மீது எவ்வளவு பெரிய களங்கத்தை

ஏற்படுத்துகீறோம். குற்றச்சாட்டைச் சுமத்துகீறோம். பழிபோடுகீறோம் என்பதை நினைத்துப்பாருங்கள். நாம் செய்யும் 'பித்அத்' களின் மூலம் இறைவனைக் குறைகூற முற்படுகீறோம். இறைவன் தன் திருமறையில் பின்வருமாறு பிரகடனப் படுத்துகிறான்.

#### وما كان ربك نسيا

"உமது திறைவன் எதையும் மறக்கக் கூடியவன் அல்ல" (19:64) அல் லானர் தன் னைப் மறக்காதவன் எ ன சொல்லிக்காட்டும்போது நாமாக உருவாக்கிக் கொண்ட வணக்க வழிபாடுகளை நமக்கு நல்லது என்றிருந்தால் அவைகளை சொல்லித் தர மறந்திருக்க மாட்டான். அகையால் அவன் எந்த வணக்க வழிபாட்டையும் காரக எந்த இல்லை. நாம் அருகதையும் களைப்பற்றி கியாமக் நாளில் அல்லாஹ் நம்மிடம் வீசாரித்திடும்போது எப்படி நாம் பதில்கூறுவது? உதாரணமாக மி:.ராஜ் என்றொரு நோன்பு வைத்தாயே! அதை அல்குர்ஆனில் தரவுமில் லை. சொல்லித் எனகு து சந்நம் எடுத்துரைக்கவில்லை. அவ்வாறிருக்கையில் இது எங்கிருந்து கிடைத்தது? என்று கேட்கும் போது எப்படி பதில் கூறுவது?

#### நபிமார்கள் தேவையில்லையே!

அவரவர் நினைப்பது போன்றெல்லாம் வணக்க வழிபாடுகளை குறைக்க முடியுமென்றால் நபிமார்கள் அனுப்பப் பட்டதன் அவசியமென்ன? நம் எல்லோருக்கும் சிந்தனையுண்டு. நமக்கு எது எது நல்லதாகத் தோன்றுகிறதோ அவைகளை ஆக்கி வணக்கம் புரியலாம் என்ற முடிவுக்கு மார்க்கமாக 124000 வருவோமானால் நபிமார்கள் வரவேண்டிய தேவையில்லை. நபி(ஸல்) அவர்களை இறுதி நபியாக அனுப்ப வேண்டிய தேவையுமில்லை. அல்குர்ஆனும் இறங்கியிருக்க வேண்டியதுமில்லை. எங்களது பெரியவர்களே சகலதையும்

பித்அத் ஓர் ஆய்வு சொல்லித் தந்து விடலாம். 'பித்அத்' செய்வதன் மேலம் நபி மார்க்கத்தை அவர்கள் காட்டித் தராத உருவாக்கும்போது அல்லான்வை அவன் தூதரை மார்க்கத்தை குறை காண்கிறோம். அல்லாஹ்வுக்கும், அவன் தூகருக்கும் தெரியாதவை நமக்குத் கெரியம் மார்க்கம் குறையாக உள்ளது வாதிடுகிறோம். முடிவுக்கு வருகிறோம் எவ்வளவு பெரிய கொடுமைகளை இந்த 'பித்அத்' ஏற்படுத்துகிறது என்பதைப் பாரத்தீர்களா? அப்படியாயின் 'பித்அத்' வாதிகள் நரகம் புகுவது நியாயம் தானே! இதனால்தான் நபி (ஸல்) அவர்கள் நரகில் சேர்க்கும் என சொன்னார்கள் போலும்.

மேலோட்டமாக அதை நோக்கும்போது அதன் தீய விளைவுகள் நமக்குப் புலப்படுவதில்லை. நோன்பு தானே பிடித்தோம், தொழுகையைத் தானே செய்தோம் மவ்லூது தானே ஓதினோம் என நினைக்கிறோம். அல்லாஹ்வை விட அவன் தூதரை விட நாம் புத்திசாலிகள் என்ற முடிவு 'பித்அத்' செய்வதனால் விளைவதை எம்மால் புரிந்து கொள்ள முடிவதில்லை. இப்படிப்பட்ட ஒரு செயலுக்கு நரகம் கிடைப்பது முறைதானே! நியாயம் தானே!

ஒருவன் திருடுகிறான், கொலை செய்கிறான் என்றால், அல்லாஹ்வுடைய ஒரு கட்டளையை மீறுகிறான் என்பதே கருத்து. அதற்கு அல்லாஹ்விடம் பாவமன்னிப்பு கேட்டு மீட்சி பெறலாம். 'பித்அத்' அப்படிப்பட்டதல்ல, அல்லாஹ் சொல்லாத கட்டளையை நான் போடுவேன் எனத் துணிந்து செயலில் இறங்குகிறான்.

أرأيت من اتخذ إلهه هواه أفأنت تكون عليه وكيلا "தனது மனோ தெச்சையைத் தனது கடவுளாக கற்பனை செய்தவனைப் பார்த்தீரா? அவனுக்கு நீர் பொறுப்பாளர் ஆவீரா?" (25:43) என நபியைப் பார்த்து அல்லாஹ் ஒருவனுக்கு நபி கூட மறு உலகில் பொறுப்பேற்க மாட்டார்கள் அல்லாஹ் சொல்கிறான் எனில் 'பித்அத்' என்பது எவ்வளவ பயங்காமான, கவிர்ந்து கொள்ளப்பட வேண்டிய ஒரு செயல் என்று சிந்தித்துப் பாருங்கள். நஞ்சைப் போன்று வெறுக்கப்பட வேண்டிய ஒன்றாகும்.

### 'பிக்அக்' திற்கான காரணம்

இதன் பிறகும் ஒருவன் 'பித்அத்' தில் ஈடுபட முடியுமா? 'பித்அத்' தினால் ஏற்படும் மோசமான விளைவுகளை இதுவரை சொல்லி வந்தோம். தினி 'பித்அத்' தில் ஒருவன் ஈடுபடுவதற்குரிய முக்கிய காரணத்தை நாம் தெரிந்து கொள்வோமாயின் அப்போது கான் தெதிலிருந்து விடுபடமுடியும். அதற்கு வசதி வாய்ப்பேற்படும்.

எவரையாவது மதகுரு. மார்க்க அறிஞர் எனச்சொல்லி அவன் பக்தி வைப்பது மனித தெயல்பு. தேது எல்லா மதத்தவர்களிடமும் இருப்பதுபோல் முஸ்லிம்களிடமும் இப்பலவீனம் காணப்படுகிறது. ஒருவன் ஒருவர் மீது பக்தி முடிப்பான். சொன்னாலும் செய்து வைக்கு அவர் எது மார்க்கத்தை அறிந்து கொள்ள முயற்சி செய்ய மாட்டான். வேலையுமில்லை எனவும் நினைப்பான். அது அவனின் வியாபாரம், விவசாயம் என அவனது தொழிலில் கண்ணும் கருத்துமாக இருப்பான். மார்க்கத்தைப் படிப்பது பற்றி கடுகளவேனும் சிந்திக்க மாட்டான். அதற்கென்று ஒருவரை நியமித்து விட்டு அவர் எதைச் சொன்னாலும் செய்வோம் என்ற அளவு மார்க்கத்தை குத்தகைக்கு விட்டு விடுகிறான். தேவ் வளவ பெரிய மனப்பான்மைகான் முஸீபத்துகளுக்கும் காரணம்.

பீத்அத் ஓர் ஆய்வு
ஒரு ஆலிமீடம் போய் ஒரு வீடயத்தைக் கூறி அது கூடுமா?
ஹலாலா? எனக் கேட்பார்கள். ஹலால் (கூடும்) என பதில்
கிடைத்ததும் போய் வீடுவார்கள். ஹலால (கூடும்) எனக்
கூறினீர்களே! எந்த வசனத்தை, எந்த நபிமொழியை
வைத்துக் கூறினீர்கள்? எனக் கேட்க மாட்டார்கள். பீத்அத்
நுழைய திவையே காரணமாக அமைந்தன. மார்க்கம் என்று
யார் எதைச் சொன்னாலும் அதற்கு சான்றுகள் கேட்கத்
தவறி வீட்டோம். மல்லூத் ஓதுவதால் சொர்க்கத்தில் பெரிய
அந்தஸ்து கிடைக்கும் என ஆலிம்கள், ஷெய்குமார்கள்
சொன்னார்கள். நம்பினோம் செய்தோம். திதற்கு ஆதாரம்
எங்குண்டு எனக் கேட்டோமா? திப்படி அலட்சியமாக
திருந்தமையால் தான் நம்மை ஏமாற்ற பல முனைகளிலும்

ஏமாறுபவன் இருக்கும் வரை ஏமாற்றுவபனும் இருப்பான். ஏமாறவே மாட்டேன் எனத் திடமாக இருந்தால் ஏமாற்ற முடியாது. நாம் பொடுபோக்காக இருந்ததால் வந்தவர்கள் நம் தலையில் மிளகாய் அரைத்தார்கள். ஆலிம்களின் போர்வையில் வந்து எதைச்சொன்னாலும் நம்பினோம். ஆலீம்கள் அவர்களுடைய வருமானம், புகழ் இரண்டையும் இலட்சியமாக் கொண்டு செயல்பட்டார்கள். இதற்காக வடிகட்டிய முட்டாள் தனமான வேலைகளைக்கூட மார்க்கம் என்ற போர்வையில் அவர்கள் சொன்னார்கள். அவைகளை

ஒரு காலத்தில் ஆங்கிலம் படிப்பது ஹராம் எனவும், அது வெள்ளயனின் மொழி எனவும், காஃபிர்களின் மொழி எனவும் கூறி அதைப் படிப்பதை தடை செய்தார்கள். அதை அப்படியே நம்பிய சமுதாயம் அம்மொழியைப் படிக்காமல் ஒதுங்கினர். அதனால் தென்று கல்வியில், வேலை வாய்ப்பில், தொழில் துறைகளில் தெவ்வாறு எல்லாவற்றிலுமே எம் சமூகம் பின் தள்ளப் பட்டிருப்பதைப் பார்க்கிறோம்.

மொட்டை அடிப்பது (தலையை சிரைப்பது) சுன்னத் என்றார்கள். மொட்டை அடிக்காதவர்கள் மார்க்கத்திற்கு அப்பாற்பட்டவர்கள் என பயமுறுத்தினார்கள். சுன்னத்திற்கு என்ன அளவுகோல் என்பதை நாம் விளங்கி வைத்திருக்க அதலால் அவர்கள் சொல்லியதை அப்படியே நம்பினோம். நபி(ஸல்) அவர்கள் தலையில் அழகாக வைத்திருந்தார்கள் என்பதையும். அதுதான் **நபிவமி** என்பகையும் நாம் கற்றிருக்கவில்லை எனவே தலையை மொட்டையடித்தோம். சில கிராமங்களில் பார்க்கிறோம். சிறுவர்களுக்கு மொட்டையடித்து விடுவார்கள். பாடச்சாலைக்க செல்லவே அச் சிறாவர் கள் வெட்கப்படுவார்கள். இச்செயல் மூலம் அச்சிறார்களுக்கும், மார்க்கத்தில் வெறுப்பை ஏற்படுத்தினார்கள். இன்றும் இலந்கையில் பல அரபிக் கல்லூரிகளில் மாணவர்களுக்கு சுன்னத் நபிவழி என்ற போர்வையில் மொட்டையடிக்கும் பமக்கம் வழக்கத்திலிருக்கிறது. இது எவ்வளவு இது நபிவழிக்கு முற்று முமுதாக மாற்றமான செயல் என்பதை அக்கல்லூரியின் முதல்வர்கள், ஆசிரியர்கள் புரிந்து கொள்ளாமல் இருப்பது வியப்பாக இருக்கிறது.

துவ்வாறு தெம்மார்க்கத்தில் எதை கேண்டுமானாலும் நுழைத்தார்கள். அதனால் நம்மீடம் நுழைந்துள்ள 'பித்அத்' களை நாம் களைவதோடு தெனி எதனையும் நுழைய விடாமல் கண்ணும் கருத்துமாக திருப்போம். திந்த மார்க்கத்தில் பொடுபோக்காக திருப்பதை விட்டொழித்து மிகவும் கண்டிப்பாக திருப்போம்.

உலக விடயங்களுக்குக் கொடுக்கும் முக்கியத்துவத்தை விட மார்க்க விடயங்களுக்கு முக்கியத்துவம் கொடுக்க

இதேவேளை, ஒரு அர்ப்பமானவர், மிகக் கீழ்த்தரமானவர் (இஸ்லாத்தில் ஜாதி இல்லை என்றாலும் நாட்டு நடப்பின் படி) எம்மிடம் வந்து உங்களது பணம் 100 ரூபாய் கீழே விழுந்து விட்டது என்று சொன்னால், நாம் அவனின் அந்தஸ்தைப் பற்றிக் கவனியாமல் உடனே பணத்தை எடுக்கவே முயற்சிப்போம். ஒரு அர்ப்பமானவன் சொல்லி விட்டான் என எடுக்காமல் இருக்க மாட்டோம். அப்பணத்தின் மதிப்புப் புரிந்ததினால் தான் இவ்வீதம் நடந்து கொள்கிறோம்.

இந்த அளவு கூட நாம் மார்க்கத்திற்கு மதிப்பு கொடுக்க வில்லை. பணத்தின் பெருமதியை விளங்கிய அளவுக்கூட மார்க்கத்தின் பெறுமதியை நாம் விளங்கவில்லை. இந்தப் பணத்திற்குக் கொடுத்த மதிப்பின் அளவு மார்க்கத்திற்கு மதிப்புக் கொடுத்திருந்தால் கூட 'பித்அத்'கள் நுழைந்திருக்காது.

ஒருவர் வந்து நூறு முறை சூரத்துல் இஹ்லாஸை ஓதி, நாற்பது ரக்அத்துக்கள் தொழு என்று சொன்னால், அல்லது முப்பது யாசீன் ஓதி நூறு பேருக்கு பார்சல் பண்ணு என்று சொன்னால் உடனே அதை சரிகண்டு செயலில் இறங்கி விடுகிறோம். இது சரியா? பிழையா? என அலசிப் பார்க்க முனைவதில்லை.

اتخذوا أحبار هم ورهبانهم أربابا من دون الله

"அவர்கள் (யூத கிறிஸ்தவர்கள்) அல்லாஹுவையன்றி தமது மத போதகர்களையும், பாதிரிகளையும் கடவுள்களாக்கினர்." (9:31) என்ற வசனம் இறங்கியபோது, ஏற்கனவே கிறிஸ்தவ மார்க்கத்தில் இருந்து இஸ்லாத்தைத் தமுவிய அதீ இப்னு ஹாதம் என்ற நபித்தோழர் நபி(ஸல்) அவர்களிடம் வந்து " يارسول الله لسنا نعبدهم நாரங்கள் அவர்களை வணங்கவில்லையே!" அதாவது நாங்கள் அவர்களை எனக்கூறுகிறார்கள். மதகுருமார்களாகத் தானே நினைத்தோம். நாங்கள் அவர்களை கடவுளாக ஆக்கி விட்டதாக அல்லாஹ் குற்றம் எனக்கூறி நபியவர்களிடம் விளக்கம் சுமத்துகிறானே! கேட்கிறார்கள். அதற்கு நபியவர்கள் அத்தோமுரைப் பார்த்து " உங்கள் மதகுருமார்கள் ஹலால் எனக்கூறியதை நீங்கள் ஹராம் எனக்கூறியதை நீங்கள் ஹராம் ஹலால் எனவம். நம்ப வில்லையா? திவை தவ்ராத்தில், தின்ஜீலில் உண்டா என உரசிப் பார்த்ததுண்டா? இல்லையே! அவர்கள் கூறியதை அப்படியே ஏற்றுக் கொண்டது தான் அவர்களை வணங்கியதாகும் எனக் கூறினார்கள். ஆதாரம் அஹ்மக்

ஒருவரைப்பார்த்து 'நீங்கள் கடவுள்' எனக்கூறினால் மட்டும் தன் கடவுளாகக் கொண்ட குற்றம் உண்டா? இல்லை, மாறாக, சட்டம் வகுக்கும் அதிகாரம் மனிதனுக்கு உண்டு என நம்பீனாலே போதும். ஹலாலையோ, ஹராமையோ தீர்மானிக்கும் அதிகாரம் ஒரு மனிதனுக்கு உண்டு என நம்பீனாலே, அவரை கடவுளாக ஆக்கியாகி விட்டது என்பது தான் அர்த்தம். மக்கா காஃபீர்கள் கல், மண், முதலியவற்றை கடவுள் எனக் கூறவில்லை, மாறாக இவைகள் எல்லாம்

இந்த அடிப்படையை நமது சமுதாயம் புரிந்திருந்தால் நமது சமுதாய மார்க்க அறிஞர்கள் எனச் சொல்லப்படுவோர் எம்மை 'பித் அத்'களை ஏமாற்றி தொடப்பார்களா? உருவாக்கியிருப்பார்களா? மார்க்க விடயங்களில் வணக்க வழிபாடுகளில் எவ்வளவு பெரிய அறிஞர் கூறினாலும், உலகம் உன்ன கமானவர் சொன்னாவம் போற்றும் அல்குர்ஆனிலிருந்து அல்லது நபிவழியிலிருந்து ஆதாரத்தை முன்வைக்க வேண்டும். இல்லையெனில் அது நிராகரிக்கப்பட வேண்டியகே. ஹலால் என்றோ, ஹராம் என்றோ, மக்குஹ் என்றோ அல்லது வேறு பெயர்களில் அமைத்தாவம். அனைத்துக்கும் அதாரம் தேவையே! ஹராம் என்றோ, ஹலால் என்றோ சொல்ல அல்லாஹ்வுக்கும் அவன் தூதருக்கும் மட்டுமே உரிமையண்டு என்ற உணர்வ நமக்கு வந்தால் கான் 'பிக்அத்'கள் நம்மிடம் நுழையாது.

#### வாதமும் - மறுப்பும்

இன்னும் சில விடயங்களை இங்கு சுட்டிக்காட்ட வேண்டியுள்ளது. 'பித்அத்'கள் கூடாது. அவைகள் மார்க்கத்தில் இல்லாதவை நபியவர்களுக்குப் பிறகு உருவாக்கப் பட்டவை எனச் சொன்னால், தங்கள் பிழைப்பு கெடுகின்ற சில மேதாவிகள், மார்க்க அறிஞர்கள் கொதித்து எழுகிறார்கள். மக்களை திசை திருப்புவதற்காக கேள்விக்கணைகளைத் தொடுக்கின்றனர். அத்தோடு கேட்கும் அக்கேள்விகள் தகுதி வாய்ந்தவை என்றும் நினைத்துக் கொள்கின்றனர். சோறு தின்னலாமா? நீர் குடிக்கலாமா? 'பித்அத்' கூடாதென்றால் இந்த மேடை, ஒலி வாங்கி (மைக்), ஒலி பெருக்கி போன்றவைகளும் 'பித்அத்' இல்லையா? இவைகள் நபி (ஸல்) அவர்கள் காலத்தில் இருந்ததா? இவைகளையும் விட்டு விடலாமே என்றெல்லாம் பிதற்றியதும் மக்களும் அதைச் சரி காண்கின்றனர்.

இவர்களுடைய இச்சிந்தனை இஸ்லாத்தை அர்த்தமில்லாமல் ஆக்கி விடுகிறது. அவர்கள் மார்க்கத்தையும் கிண்டல் செய்கின்றனர். அல்லாஹ்வையும், அவன் தூதரையும் குறை காண்கின்றனர். மார்க்கத்தில் 'பித்அத்' கூடாதெனில் சோறு தின்னாதே! டி குடிக்காதே! பஸ்ஸில் பயணம் செய்யாதே! குதிரை, ஒட்டகத்திலே பயணம் செய்! எவையெல்லாம் புதிதாக வந்துள்ளதோ அவைகள் அனைத்தையும் செய்யாதே அப்படியென்றால் தான் 'பித்அத்' பற்றிப் பேச முடியும். 'பித்அத்' செய்யாமல் வாழவே முடியாது என்றும் கூறுகின்றனர்.

'பித்அத்' என்பது என்ன என்பதை நன்றாகப் புரிந்து கொள்ளல் வேண்டும். உலகத்தில் புதிய கண்டு பிடிப்புகள் அனைத்துமே நமக்குக் கிடைக்கிருக்கும் அல்லாஹ்வடைய மிகப் பெரிய அருள் (நி:. மக்) அகும். இக்கண்டுபிடிப்புகள் அனைத்துமே முழுமை பெற்று விட்டதாக அல்லாஹ்வோ அவனது தூதரோ நமக்குச் சொல்ல வில்லை. "இன்றோடு உங்களின் கண்டுபிடிப்புகள் யாவும் முழுமை பெற்று விட்டது. தினி மேல் கியமாத் நாள்வரை எதுவுமே கண்டுபிடிக்கப்பட மாட்டாது"என இருந்தால் கண்டு பிடிக்கவும் முடியாது. அல்லாஹ் கூறி அப்படித்தான் கண்டு பிடித்தாலும் திவைகளையும் பயன்படுக்கக் கூடாது. அனால் இதற்கு மாற்றமாக அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறி, கண்டு பிடிப்புகளின் வாசலைத் திறந்து விட்டிருக்கிறான்.

والخيل والبغال والحمير لتركبوها وزينة ويخلق مالا تعلمون " குதிரைகள், கோவேறு கழுதைகள், கழுதைகள் ஆகியவற்றை நீங்கள் ஏறிச் செல்லவும், (உங்களுக்கு) அலங்காரமாகவும் (அவன் படைத்திருக்கிறான்) தின்னும் நீங்கள் அறியாதவற்றையும் அவன் படைக்கிறான்" ( 16:08)

அதாவது நபியுடைய காலத்தில் சில வாகனங்களை அந்த மக்கள் அறிந்து வைத்திருந்தனர். அவற்றையெல்லாம் கூறி, நீங்கள் ஏறிச்செல்வதற்காக வேண்டியும் உங்களுக்கு சமூக அந்தஸ்து தருவதற்காக வேண்டியும் அல்லான் இவைகளைப் படைத்திருக்கிறான். இன்னும் நாம் அறியாத எவ்வளவோ வீஷயங்களைப் படைக்க இருக்கிறான் எனக் குறிப்பிடுகிறான். நபி (ஸல்) அவர்கள் காலத்தில் இந்த ஆயத்து எந்த மக்களை முன்னோக்கியதோ அந்த மக்கள் அறிந்திருந்த வாகனம் அவ்வளவு தான் அவர்களைப் பார்த்து நீங்கள் அறியாமல் இருக்கும் எவ்வளவோ வாகனங்களைப் படைக்க இருக்கிறேன் எனக் கூறும் அல்லான் அவைகளைப் பயன்படுத்திக் கொள்ளுமாறு குசகமாக சொல்லிக்காட்டுவது புலப்படுகிறது.

கார், வேன், பஸ், விமானம் போன்ற நாம் அறிந்த வாகனங்களும் இன்னும் வரப்போகும் புதிய கண்டுபிடிப்புகள் பற்றியும் சொல்லி விட்டான். எனவே இந்த விஷயங்களைப்பற்றி கூறுவதாயின் அதன் வாசல்களைத் திறந்து விட்டிருக்கிறான் என்றே கூற வேண்டும். எனவே யார் வேண்டுமானாலும் எதையும் கண்டு பிடிக்கலாம். இங்கு 'யஹ்லுகு' என்ற சொல்லை அல்லாஹ் பயன்படுத்துகிறான் இது எதிர்கால வினைச்சொல்லாகும், மேலும்

يا معشر الجن والإنسس إن استطعتم أن تنفذوا من أقطار السسطان السسطان السسطان

பீத்அத் ஓர் ஆப்வு

'' மனித ஜின் கூட்டமே! வானங்கள் மற்றும் பூமியின்
வீளிம்புகளைக் கடந்து செல்ல நீங்கள் சக்தி பெற்றால்
கடந்து செல்லுங்கள்! ஆற்றல் மூலம் தவிர நீங்கள் கடந்து
செல்ல மாட்டீர்கள்" (55: 33)

இப்படிக் கூறி புதிய கண்டு பிடிப்புகளுக்கும், ஆராய்ச்சிக்கும் வித்திட்டு நிற்கிறது வான்மறை. எனவே இவைகளுக்கெல்லாம் மார்க்கத்தில் தடையும் கிடையாது இவைகள் மார்க்கமாகவும் மாட்டாது.

#### خلق لكم مافي الأرض جميعا

" அவனே (அல்லாஹ்வே) பூமியில் உள்ள அனைத்தையும் உங்களுக்காகப் படைத்தான்." (02:29)

'பித்அத்' புரிபவர்கள் பொருட்களைப் பாவிப்பதை மார்க்கத்தில் நுழைக்கின்றனர். தொழுகையை கண்டு பிடிக்காதீர்கள் என நாம் கூறினால் நீங்கள் ஒலிபெருக்கியைப் பயன் படுத்தலாமா? எனத் திருப்பிக் கேட்கின்றனர். எவ்வளவு பெரிய முட்டாள்தனம் என்று சிந்தனை செய்து பாருங்கள். ஒலி பெருக்கியைப் பயன்படுத்துவது நன்மையான விடயம் என்றோ பயன்படுத்தாது விட்டால் பாவம் என்றோ நாம் ஒரு போதும் கூறியது வசதிக்காக கிடையாது. உலகத் தின் பயன்படுத்துகீறோம். அப்படியிருக்க இதைக் கொண்டு வந்து ஏன் மார்க்கத்தில் நுழைக்கிறீர்கள். இதை அனுமதிக்கப்பட்ட வழியில் பயன்படுத்த மார்க்கத்தில் தாராளமாக அனுமதியுண்டு. அல்லாஹ்வுடைய தூதர் 'பித்அத்' எனக் குறிப்பிட்டது இதையல்ல. இதைப் பயன்படுத்துவதை கருத்தில் கொண்டு கூறவுமில்லை. நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறினார்கள் காலம் வரும். அக்காலத்தில் மனிதனுடைய செருப்பு வார் அவனுடன் பேசும்"

பீக்அக் ன் அய்வ ---இன்று நாம் பார்க்கீறோம். செருப்பு வாருக்குப் பயன்படுக்கக் கூடிய அதே பொருட்கள் தான் ஒலி, ஒளி நாடாக்களுக்குப் பயன்படுத்தப் படுகின்றது. இன்று அவைகள் பேசுவதைப் பாரக்கீறோம். அப்படியாயின் நபி (ஸல்) அவர்கள் இவ்வுலகின் கண்டுபிடிப்புகள், நவீன சாதனங்கள் போன்றவற்றிற்கு தாராள அனுமதி வழங்கியுள்ளார்கள். அதற்கு தடையே கிடையாது. அவைகளை அறிவிக்க திறைத் தூதர்கள் வர அவசியமும் இல்லை. ஒரு காரியத்தை எப்படிச் செய்தால் திருப்தி கிடைக்கும். அல்லாஹ்வை திருப்தி அல்லாஹ்வின் படுத்தும் காரியங்கள் எவை? என்பனவற்றை அறிவிக்கத்தான் இறைத்தூதர்கள் வந்தார்கள். விஞ்ஞானக் கண்டு பிடிப்புகளை திறைத் தாதர்கள் அவசியமில்லை. சொல்லிக் கா விரும்பியவர்கள் - அறிவுள்ளவர்கள் கண்டு பிடித்துக் கொண்டே இருக்கலாம், பஸ்ஸை, ஒலிபெருக்கியை, கடிகாரத்தை ஆகாய விமானத்தைக் கண்டு பிடிக்க நபிமார்கள் வரவேண்டுமா? அவைகளுக்குரிய அறிவை அல் லாவர் மனிகனுக்குக் கொடுத்திருக்கிறான்.

எதைப் பூர்த்தியாக்க நபிமார்கள் வந்தார்களோ, அவைகளில் குறைக்கவோ எந்த மனிதனுக்கும் எகையம் கூட்டவோ. அதில் புதிய கண்டுபிடிப்புக்களைச் அமைகி கிடையாகு. செய்யமுடியாது. உலகக் கண்டு பிடிப்புகள் நபிமார்கள் பூர்த்தியாக்க வந்த விடயமல்ல. இப்போது எந்த வாகனம் உண்டோ அதையே மறுமை வரைக்கும் பயன்படுத்த வேண்டும் என்றோ, இப்போது என்ன புழக்கத்தில் இருக்கிறதோ அவைகளையே மறுமை வரை பாவிக்க வேண்டுமென்றோ எந்த நபியும் கூறியதே கிடையாது. இருந்தும் இப்படியான போலிக்கனமான வாகங்களை வைக்குக் கொண்டு மக்களில் ஏமாற்றிக் கொண்டேயிருக்கிறார்கள். சிலரை கை சாரார் பிழைப்பு நடத்திக் கொண்டே இருக்கிறார்கள்.

# குர்ஆனும் பித்அத்தே!

பித்அத் செய்யலாம் தவறில்லை என மற்றுமொரு சாரார் கூறி மேற்சொன்ன வாதங்களை முன்வைத்து அவை எடுபடவில்லை என்றதும், தீனுடைய போர்வையில் சில வாதங்களை முன் வைத்து பொதுமக்களை முட்டாளாக்க முனைகின்றனர்.

நீங்கள் ஓதும் திந்த குர்ஆன், திந்த உருவில் நபி (ஸல்) அவர்கள் காலத்தில் திருக்க வில்லையே! திது நபிக்குப் பின் உருவானது தானே! திதை வைத்து ஓதுவது 'பித்அத்' தில்லையா? என்பதும் அவர்களது தின்னொரு வாதம். குர்ஆன் எப்படி 'பித்அத்' ஆகும் என்பது தான் விளங்க வில்லை.

குர்ஆன் என்பது வானவர் ஜப்ரீல் (அலை) முலமாக அல்லாஹ் அவனது தூதருக்கு எதை இறக்கி வைத்தானோ இது அப்படியே தான் இருக்கிறது. அதில் ஒரு புள்ளி கூட கூட்டிக் குறைக்கப்பட வில்லை. நபி (ஸல்) அவர்களுக்குப் பிறகு வந்த கலீபா அபூபக்கர் (ரலி) போன்ற எவருமே குர்ஆனில் எந்த மாற்றமும் செய்யவில்லை. நபி (ஸல்) அவர்களுக்கு எது அருளப்பட்டதோ அது அப்படியே இன்று வரை இருக்கிறது.

நபி (ஸல்) அவர்கள் காலத்தில் இருந்த குர்ஆன் எழுத்துக்கு புள்ளி இல்லையே! இப்போது ஏன் புள்ளி வைத்து ஒதுகிறீர்கள்? என 'பித்அத்' வாதிகள் மற்றுமொரு கேள்வியையும் கேட்பர்.

நபி (ஸல்) அவர்கள் காலத்தில் குர்ஆன் எழுத்துகளுக்கு புள்ளி மட்டுமல்ல குறியீடுகளும் கிடையாது. 'பா' 'தா' 'நூன்' எல்லாம் ஒரேவிதமாகவே காணப்பட்டன. இப்போது நம்மிடம் காணப்படும் குர்ஆன் எழுத்துகளுக்கு புள்ளிகளும், பித்அத் ஓர் ஆய்வு <u>—</u> குறியீடுகளும் உண்டு.

திப்படி ஏற்பட்ட திந்த மாற்றத்தை மார்க்கத்தில் ஏற்பட்ட மாற்றமாக கருத முடியாது. குர்ஆன் என்றால் என்ன என்பதை திவர்கள் வீளங்கியிருந்தால் திவ்வாறான மடத்தனமான அறிவீனமான கேள்விகள் உருவாக வாய்ப்பில்லை.

குர்ஆன் என்றால் என்ன? ஜப்ரீல் (அலை) அவர்கள் அதை எழுகி, புத்தக வடிவமாக நபிகளாரிடம் கொண்டு வந்து கொடுத்த ஒன்றல்ல. மாறாக அந்த அல்குர்ஆனை ஓதியே காட்டினார்கள். எழுத்து வரி வடிவமாகக் கொடுக்க வில்லை. மாறாக ஒலி வடிவமாகவே கொடுத்தார்கள். ஓசை வடிவமாக ஒதிக் காட்டினார்கள். 'அல்ஹம்து' என்பதை எப்படி எழுதினால் அதன் ஓசை நயம் மாறாமல் மீண்டும் அப்படியே வாசிக்க முடியுமோ அந்த வடிவில் அதை எழுதிய நபித்தோழர்கள் நபி (ஸல்) அவர்கள் ஓதிக்காட்டியது போன்றே ஓதினார்கள். நமது எழுத்து வடிவம் மாறி இருந்தாலும் கூட நாமும் அதே ஓசை நயம் படவே உச்சரிக்கிறோம். மாறாக 'உல்றும்து' என நாம் மொழிவதில்லை.

அன்று அவர்கள் எழுதியதை அவர்கள் படித்ததும் இன்று நாம் எழுதி வைத்துள்ளதை நாம் படிப்பதும் ஒரே ஒலி நயம் தான். ஓதுவதில் எந்த மாற்றமும் ஏற்படவுமில்லை. இது புனித அல்குர்ஆனில் ஏற்பட்ட மாற்றம் என்று எந்த புக்திசாலியும் கூற முன்வரமாட்டான். மாறாக அரபு மொழி தனது எழுத்துக்களை சீர்திருத்திக் கொண்டு வந்துள்ளது. இது மொழியில் ஏற்பட்ட மாற்றமே! இதை ஏன் மார்க்கத்தோடு சம்மந்தப்படுத்த வேண்டும்? மார்க்கத்தோடு சம்மந்தப்படுத்த வேண்டிய தேவையில்லை.

எல்லா மொழிகளும் சீர்திருத்தம் பெற்று வந்திருப்பதை நாம்

ஒன்றல்ல. தமிழ்நாடு தஞ்சாவூரில் 'சரஸ்வதி மஹால்' என்ற பண்டைய பொருட்காட்சி சாலை ஒன்று உண்டு. பழங்கால இலைச் சுவடிகள் பாதுகாத்து வைக்கப்பட்டுள்ளன. இலையில் எழுதப்பட்ட பழங்காலத் திருக்குறளும் அங்கு உண்டு. இப்பொழுது அதை நாம் எடுத்துப் படித்தால் அதை நம்மால் எ 6 ௌ னில் வாசிக்க முடியாது பழங்காலத்து தமிழ் எழுத்து. தமிழ்மொழி என்பதற்காக நம்மால் வாசித்து விடமுடியாது. ஏதோ கிறுக்கி வைத்தது போன்று எமக்குப் புரியும்.

பழங்கால கல்வெட்டுகளை நாம் பார்க்கீறோம். அதை எம்மால் வாசிக்க முடியுமா? முடியவே முடியாது. அப்படியாயின் எல்லா மொழிகளும் சீர்திருத்தம் பெற்று வந்திருக்கிறது என்பதை இலகுவாகப் புரிந்து கொள்கிறோம். இன்னும் விசாலமாக சொல்வதானால் நாம் படித்த "மே" "மே" "கே" போன்ற வேறு வடிவத்தில் எழுதப்படுவதைப் எழுத்துக்கள் தென்று பார்க்கலாம். எமது பிள்ளைகளிடம் இவ்வெழுத்துக்களைக் **து போலவே** அரபு காட்டினால் வாசிக்க மாட்டார்கள். மொழியும் காலத்திற்குக் காலம் தன்னை சீர் செய்து கொண்டு வந்துள்ளது. இதை மொழியில் ஏற்பட்ட மாற்றமாகக் கருத வேண்டுமே தவிர, மார்க்கத்தில் ஏற்பட்ட மாற்றமாகக் கொள்ளக்கூடாது.

குர்அனில் காணப்பட்ட உச்சரிப்பு கூடிவிட்டதா? அல்லது சட்டத்தில் கூட்டல், குறைத்தல் @ (Th செய்யப்பட்டதா? தில்லை. தில்லவே தில்லை. நபி அவர்களுக்கு வந்த அதே இசை நயம்தான் தன்றும் உள்ளது. நபித்தோழர்கள் ஓதியது போன்று தான் நாமும் வைத்திருந்த ஓதுகீறோம். அவர்கள் அந்த குர்ஆணை குர்அனை நமக்கு ஓதத் தெரியாமல் இருக்கலாம். அதனால்

இதை பெரிய ஆகாரமாக நினைத்துக் கொண்டு கொக்கரித்துத் திரிபவர்கள் எவ்வளவு பெரிய அறிவாளிகளாகத் தம்மை அடையாளம் காட்டிக் கொள்கிறார்கள். 'பித்அத்' தான பிழைப்புகளுக்கு ஆபத்து வந்ததும் ஏதாவது சொல்லி மக்களையும் தம் வருமானத்தையும் தக்க வைக்கவேண்டும். என்பதற்காக இப்படி அறிவீனமான முறையில் நடந்து கொள்கின்றனர். ஒன்றிருக்க ஒன்றைச் சொல்கின்றனர். மக்கள் விழித்துக் கொண்டார்கள் என்பதை அவர்கள் இன்னும் உணர வில்லை.

#### 'பித்அத்'தில் (வழிகேட்டில்) நல்லதும் உண்டல்லவா?

'பித்அத்'வாதிகள் முன் வைக்கும் அடுத்த வாதம் 'பித்அத்'கள் இருவகைகள், அவைகளில் ஒன்று சூச்சு நல்ல 'பித்அத்' மற்றையது சூச்சி அடிக்கும் சூற்று என்னவெனில் நாம் இதற்கு இவர்கள் முன் வைக்கும் கூற்று என்னவெனில் நாம் செய்யும் அவ்விஷயம் நல்லதாக இருந்தால் அது நல்ல 'பித்அத்' கெட்டதாக இருந்தால் கெட்ட 'பித்அத்' என்பதாகும். அதுவும் பிழையான கூற்றே! ஏனெனில் 'பித்அத்'கள் எப்போதுமே நல்ல வடிவத்திலே தான் காட்சி தரும் கெட்ட வடிவமாக இருக்காது. இதனை நாம் புரிந்து கொள்வது அவசியம்.

நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறிய كُل محدثة بدعة என்ற வாசகத்தில் வரும் பீ என்ற சொல்லுக்கு 'அனைத்தும்' என்பதே பொருளாகும். 'பீத்அத்'கள் அனைத்தும் வழிகேடு என நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறி முடித்திருக்க நல்லது, கெட்டது என நாம் எப்படி வேறுபடுத்திப் பார்க்க முடியும்? இதிலும் கூட நபியவர்கட்கு பாடம் சொல்லிக் கொடுக்க நம்மவர்கள் முன்வருகிறார்கள். எவ்வளவு பெரிய அக்கிரமம் பார்த்தீர்களா? நபி (ஸல்) அவர்களின் பொன்மொழி 'பித்அத்'கள் அனைத்தும் எனச் சுட்டிக்காட்டிய பின் இதைத் திரிவு படுத்தி வீளக்க முற்படுவது எவ்வளவு பெரிய அறிவீனம்.

நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறிய அவ்வாசகங்களை மீண்டும், மீண்டும் (திரும்பத் திரும்ப) அசை போட்டுப் பாருங்கள். அனைத்து பித்அத்கள் என்ற வாசகத்தை பிரித்துப் பார்க்க முற்படுவது மக்களை ஏமாற்ற எடுக்கும் முயற்சியாகும். இப்பொன்மொழிக்கு மக்கள் விளக்கம் கேட்க முற்பட்டால் என்ன செய்வது என்ற அச்சத்தால் ஏற்பட்ட திருகுதாளமே, இந்த நல்ல 'பித்அத்' கெட்ட 'பித்அத்' என்ற கண்டு பிடிப்பு.

ஒலிபெருக்கி, காற்றாடி (fan), பள்ளி கட்டல், கடிகாரம் போன்றவற்றை நல்ல 'பித்அத்' எனவும், சந்தனக்கூடு, கொடியேற்றம் போன்றவற்றை கெட்ட 'பித்அத்' தாகவும் கூறி தங்களுக்குப் பிடிக்காதவற்றையெல்லாம் அதில் சேர்த்து விடுவர். 'பித்அத்' என்பதில் நல்லது என்ற கற்பனைக்கே இடமில்லை. நபி சொன்னவற்றுக்கு மேல் அணுவளவும் பிசக முடியாது. அத்தோடு தங்களுக்கு பிடித்தவற்றை நல்ல பித்அத் என்ற வகையிலும் பிடிக்காதவற்றை கெட்ட பித்அத் என்ற வகையிலும் பிடிக்காதவற்றை கெட்ட பித்அத் என்ற வகையிலும் சேர்த்து விடுவர். உதாரணமாக சந்தனக்கூடு பிடித்து, கொடியேற்றம் பிடிக்காதவர்கள் சந்தனக்கூட்டை நல்ல 'பித்அத்'திலும் கொடியேற்றத்தை கெட்ட 'பித்அத்'திலும் சேர்த்துக் கூறுவர். கொடியேற்றத்தை விரும்பி, சந்தனக்4ட்டை விரும்பாதவர்கள் கொடியேற்றத்தை நல்ல 'பித்அத்'திலும் சந்தனக்கூட்டை விரும்பாதவர்கள் கொடியேற்றத்தை நல்ல 'பித்அத்'திலும் சந்தனக்கூட்டை

நல்ல 'பித்சித்' என விதண்டாவாதம் பண்ணுவோர் எவ்வளவு பெரிய மௌட்டீகத்தில் இருக்கிறார்கள் என்பதற்கு சில

பீத்அத் ஓர் ஆய்வு . விடயங்களைக் கூறலாம். உ தாரணமாக சுபுஹூ க் கொழகையை நிரைவேற்றும் ஒருவன் தொழுவது நல்ல விடயம் தானே! திதுவரை திரண்டு ரக்அத்கள் தானே தொழுது வருக்றோம். தன்றிலிருந்து அதை நான்காக அதிகரித்துத் தொழுவோமே! குறைக்காமல் கூட்டுவோமே! வெவிவாரு ரக்அக்கிலும் நாம் செய்யும் ருகூஉ. சுஜூ து செயற்பாடுகளுக்கும் நாம் ஓதும் திக்ருகளுக்கும் நன்மையுண்டு தானே! என நினைத்துத் தொழுதால், இது மாட்டோம். நல்லது என நாம் சொல்ல பார்வைக்க நல்லதாகக் கான் தெரிகிறது. இருந்தும் இது நபி காட்டித் கந்ககற்கு நேர் மாறானது எனக்கூறி அப்படிச் செய்பவனை நிந்திப்போம். இச்செயலை நிராகரித்து, செய்பவனையும் சமுதாயத்தரிலிருந்து ஒதுக்கி விடுகிறோம்.

கிகே போன்று தான் ம∴ரிபுத் தொழுகையை ஆறு எட்டு ரக்அத்தாகவும் மாற்றினாலும் காகவம். கிஷாவை சுமுகத்தில் அங்கீகாரம் கிடைக்காது. தேவ்விடயத்தில் எதிர்ப்புத் தெரிவிக்கும் சமேகம் விடயங்களில் மாத்திரம் ஒப்புக் கொண்டு நடப்பது விந்தையாக உள்ளது. இதற்கான காரணம் என்னவெனில் தொழுகை விடயத்தில் எம்மிடம் இருக்கும் அறிவு போன்று மற்றைய விடயங்களில் எம்மிடம் இல்லை. இத்தனை ரக்அத் கள் நபி (ஸல்) அவர்கள் தொழுதார்கள் என்பதை மிகத் முறையாகவும் அறிந்து வைத்துள்ளோம். தெளிவாகவும். குறைத்தல் செய்ய எவரையம் கூடுதல், எனவே கெகில் அமைகிக்க மாட்டோம்.

ஏனைய விடயங்களில் அவனவன் உருவாக்கியதையெல்லாம் தாராளமாக ஏற்றுக்கொண்டோம். ஏனெனில் அவைகளைப் பற்றிய அறிவு நமக்குப் போதாது என்பதே. தொழுகையின் ரக்அத் கள் பற்றிய அறிவு போன்று ஏனைய விடயங்களில் அறிவு இருக்குமானால் நிச்சயம் எம்மை எவராலும் ஏமாற்ற முடியாது.

'பித்அத்' வாதிகள் எடுத்து வைக்கும் இன்னொரு செயல் பற்றிய கருத்தையும் இங்கு அலசுவோம். தொழுகைக்காக அழைப்பு (பாங்கு) சொல்வது நாம் அனைவரும் அறிந்த விடயம். அந்த பாங்கு சொல்லப்படும் விதத்தை சற்று உற்று நோக்கினால் ஒரு சில பகுதிகளில் பாங்கு சொல்லுமுன் ஸலவாத்துச் சொல்லி ஆரம்பிப்பார்கள். வேறு சில பகுதிகளில் ஸலவாத்தோடு இன்னும் சிலதையும் சேர்த்து ஓதி பாங்கை ஆரம்பிப்பார்கள். இன்னும் சில இடங்களில் அல்குர்ஆனின் சில ஆயத்துக்களை ஓதி பாங்கை ஆரம்பிக்கிறார்கள். இப்படி பாங்கு சொல்லும் விதம் நாட்டுக்கு நாடு, ஊருக்கு ஊர் வித்தியாசப்பட்டிருப்பதை நாம் அவதானிக்கிறோம்.

நபி (ஸல்) அவர்கள் பாங்கு சொல்வதை இவ்வாறு கற்றுத் காவில்லையே! என் இப்படிச்செய்கிறீர்கள் என அவர்களிடம் கேட்டால் குர்ஆன் ஓதுவது, கலிமாச் சொல்வது, ஸலவாத் சொல்வதெல்லாம் தவறா? நாங்களென்ன சினிமாப் பாடினோம் ? எனக்கேட்டு மக்களை பாடவையா ПППП குழப்பத்தில் ஆழ்த்துகின்றனர். கிகைக் கோட்ட மக்களம் சரிகானே! இதை என் கடுக்க வேண்டும் என்ற முடிவுக்கு வருகின்றனரே கவிரு. குது 'பிக்அக்' என்ற முடிவுக்கு வருவதில்லை. தை அல் லா ஹ் வின் காகர் காட்டாக வழிமுறை என்ற நினைப்புக்கூட வருவதில்லை. அகிகப் பிரசங்கித்தனம் செய்யப்பட்டுள்ளது என்று நினைப்பதுமில்லை.

சரி போகட்டும். பாங்குக்கு முன்னால் யாசீன் சூரா முழுவதையும் ஓதிவிட்டு பாங்கு சொல்ல யாரயாவது முன்வந்தால் நிச்சயம் அதை நீங்களும் அனுமதிக்க மாட்டீர்கள். யார் பாங்குக்கு முன் ஸைவாத் சொல்ல கற்றுத்

எனவே, நப்(ஸல்) அவர்கள் காலத்தில் எப்படி பாங்கு சொல்லப்பட்டதோ அப்படியே இன்றும் சொல்லப்பட வேண்டும். ஏனெனில் பாங்கு என்பதும் நாம் உருவாக்கிய ஒன்றல்ல. நபி (ஸல்) அவர்கள் கற்றுத் தந்தது. அவர்கள் கற்றுத் தந்தது. அவர்கள் கற்றுத் தந்த பாங்கின் ஆரம்பம் என்ன? முடிவு என்ன? என்பதைப் பார்த்தே நமது பாங்கும் அமைய வேண்டும். நபி (ஸல்) அவர்கள் காலத்தில் அது எப்படி ஆரம்பிக்கப்பட்டதோ அப்படியே ஆரம்பித்து அவர்கள் காலத்தில் எப்படி முடிக்கப்பட்டதோ அப்படியே முடிக்கப்பட்டதோ சூறுகிறோமே தவிர ஸைவாத் ஓதுவதற்கு நாம் எதிர்ப்புத் தெரிவிப்பதில்லை.

ஸைவாத், திக்ரு, தஸ்பீஹ் போன்றவற்றை ஓதுங்கள். மாறாக, நபி (ஸல்) அவர்கள் குறிப்பிட்ட ஒன்றுக்கு சொல்லித் தந்த ஒன்றை மற்ற ஒன்றுடன் சேர்த்து புதிதாக நீங்கள் ஒன்றை உருவாக்கி அதை மார்க்கமாக்க வேண்டாம் என்றே நாம் கூறுகின்றோம்.

அப்படி அத்து மீறீ உருவாக்கப்பட்டதன் பயன், இன்று அசல் பாங்கு எது? நகல் பாங்கு எது? என்பதைக் கண்டுபிடிக்க முடியவில்லை. ஸெலவாத்தோடு ஆரம்பிக்கும் பாங்கா? தஸ்பீஹோடு ஆரம்பிக்கும் பாங்கா? ஆயத்தோடு ஆரம்பிக்கும் பாங்கா? எது அசல் என்று கண்டு பிடிக்க முடியாமல் தடுமாறுகிறோம். இதனால் நபிவழி எது என்பது தெளிவில்லாமலாகிவிட்டது.

அது மட்டுமன்றி மாற்று மத சகோதரர்கள் வெளியில் திருந்து பார்க்கும் போது பாங்கிலேயே இவர்களுக்குள் இவ்வளவ பெரிய கோளாறா? இத்தனை பிரிவா? என இச்செயல்கள் சிந்திக்க வைப்பதோடு அவர்களை சமுதாயத்தையும் பிளவபட்டவர்கள் எனக் காட்டிக் கொடுக்கிறது. நபி (ஸல்) அவர்கள் காட்டித் தந்ததோடு நிறுத்தியிருந்தால் இந்தப் எழுவதற்கே பிரச்சினைகள் இடமில்லை. அவர்கள் சொல்லாததை செய்ய எத்தனித்ததன் விளைவு எவ்வளவு பாரதூரத்துக்கு இட்டுச்சென்றுள்ளது என்பதை உணரத் தவறி ஊரில் ஐந்து பள்ளிகள் திருந்தால் விடம்டோம். லரு பள்ளிகளிலும் அவ் வைந்து ஐ ந் து விதமாக சொல்லப்பட்டு இஸ்லாத்தின் ஒழுங்கமைப்பு கெடுக்கப் படுகின்றது.

இன்னுமொரு வீடயத்தை நோக்குவோம், வெள்ளிக்கிழமை ஜூ ம்ஆவுக்காக இரண்டு பாங்குகள் சொல்கிறோம். இமாம் மிம்பரில் ஏறுமுன் ஒன்றும், ஏறிய பின் ஒன்றுமாக இரண்டு பாங்குகள் சொல்லப்படுகிறது. ஒரு சில பள்ளிகளில் ஒரு பாங்கோடு நிறுத்திக் கொள்கிறார்கள். இதிலும் குழப்பமான நிலை. நபி (ஸல்) அவர்கள் காட்டியபாதை சரியானது, சீரானது, குழப்பம் அற்றது. ஆகவே இதனையும் அல்குர்ஆன், சுன்னா வழியில் அலசிப் பார்ப்போம்.

நபி (ஸல்) அவர்வள் காலத்திலும் கலீபாக்களான அபூபக்கர் (ரலி), உமர் (ரலி) போன்றவர்கள் காலத்திலும் ஒரே பாங்காகத் தான் இருந்தது. அதாவது இமாம் மிம்பரில்

பீத்அத் ஓர் ஆய்வு தூற்ய பீன் சொல்லப்படும் அதான். உஸ்மான் (ரலி) அவர்களின் ஆட்சீயீன் பீற்பகுதியீல் மக்கள் பள்ளிக்கு தாமதித்து வர ஆரம்பீத்ததும், கடைத் தெருவுக்குச் சென்று இன்னொரு அறிவீப்புக் கொடுக்குமாறு அனுமதித்தார்கள். அது 'அதான்' என்ற தோரணையில் அல்ல. வெறும் அறிவீப்பாக மாத்திரமே இருந்தது. அவர்களும் கூட இன்னொரு அதானை ஏற்பாடு செய்யவில்லை. இது ஸஹீஹூல் புகாரியில் இடம் பெறும் ஆதாரபூர்வமான ஒரு நிகழ்ச்சி. இதை 'அதான்' என்ற பெயரில் மாற்றி, இரண்டு அதான்கள் சொல்லப் படுவதை இன்றும் பார்க்கிறோம். எப்படிப்பட்ட நல்ல விடயமாக இருந்தாலும் நபியவர்கள் காட்டித் தரவில்லையாயின் விட்டு விட வேண்டுமே கவிர விதண்டாவாதம் பண்ணுவது முறையற்ற செயலாகும்.

வெள்ளிக்கிழமையில் இரண்டு அதான்கள் தான் தேவையெனில் அதை நபி (ஸல்) அவர்கள் காட்டித் தந்திருப்பார்கள். அதே நேரம் நபி (ஸல்) அவர்கள் காலத்தில் இரு அதான்கள் இருந்ததும் உண்டு. அவைகளை இன்று நாம் புறக்கணித்து விட்டு எதைச் செய்யவில்லைவயோ அதைச் செய்து கொண்டிருக்கிறோம் ஒரு 'பித்அத்' நுழைந்தால் அங்கிருந்த ஒரு சுன்னத் எடுபட்டு விடும் என்பதற்கு இது தக்க சான்றாகும்.

நபி (ஸல்) அவர்கள் காலத்தில் திரவு ஸஹர் நேரத்தில் நோன்பு வைப்பதற்கு ஒரு அதான் சொல்லப்படும். ஸஹர் முடியும் போது சபுஹூத் தொழுகைக்காக ஒரு அதான் சொல்லப்படும். இது நபி (ஸல்) அவர்கள் காலத்து வழக்கமாகும். இன்று இது விடுபட்டுள்ளது. சுன்னத்தை விட்டு விட்டு 'பித்அத்'தை ஆரம்பித்து விட்டோம்.

இதுபோலவே அதான் சொல்லி முடிந்ததும் ஸலவாத் சொல்வது நபிவழியாகும். இதற்கு ஆகாரமாக ஹதீஸூம்

உண்டு. அதானுக்கு முன் ஸலவாத் சொல்ல ஆதார்மில்லை. அது நபிவழியுமல்ல. <sup>66</sup>பாங்கு சொல்லி முடித்ததும் மீது ஸலவாத் சொல்லி எனக்காக வஸீலாவைத் தேடுங்கள்<sup>35</sup> என நபியவர்கள் கூறினார்கள். பாங்குக்குப் பின் லைவாத் சொல்லும் விடயம் 90 சதவீதமானவர்களுக்கு தெரியாது. 'பித்அத்' செய்ய ஆரம்பித்ததால் எதைச் செய்ய வேண் டுமோ செய்ய மறைக்குவ விட்டான். அகைச் மக்களிடமிருந்து தேவைகளிலிருந்து நபிவழி மறைந்து விட்டிருக்கின்ற காட்சியைப் பார்க்கிறோம்.

தொவகள் பற்றிச் சொல்லப் இஸ்லாத்தில் பல சிறப்பான லை..பான் மாகக்கில் வரும் 15 அனால் இரவு பற்றிச் சொல்லப்படவில்லை. அப்படியிருக்க இரவை புனிதமிக்கதாக (பராஅத் திரவு) அறிமுகப் படுத்தி நோன்பு பிடிப்பதையும் அவ்விரவில் அபிவிருத்திக்காக ஒன்று, நீண்ட ஆயுளுக்காக ஒன்று, பலாய் முஸீபத்துகள் நீங்க ஒன்று என முன்று யாசீன்கள் ஓதுவதையும் விஷேடே இபாகத்தாகப் பிரகடனப் படுத்தியுமுள்ளனர். இதற்கு ஆதாரமாக எதை எடுத்தார்கள் என்பதுதான் புரியவில்லை. ஏனெனில் நபி (ஸல்) அவர்கள் பல ஷ∴பான் திரவுகள் வந்து காலக்கிலும் போயின. வணக்க வழிபாடுகளை அவர்கள் காட்டித் <u>இப்படியான</u> தந்ததாக எந்த நூற்களிலும் காண முடியவில்லை. மாறாக 15க்குப் பிறகு நோன்பு பிடிப்பதை நபி (സെസ്) **ை**.பான் செய்த பொன்மொழிகள் அவர்கள் தரை ட கான் இப்படியிருக்கும் இச்செயல்களை நாம் காணப்படுகின்றன. எப்படிக் கடுக்கு நிறுக்குவது? நாம் இப்போது ஏற்பட்ட பிக்அக்குக்கு இரு உகாரணமாகும். நோன்பில் தைக் கோடு நிறுக்காமல் அவ்விரவில் 100 குல்ஹூ வல்லாஹூ (குறதுல் இக்லாஸ்) தொழுவதையும் விஷேடமாக ஏற்படுத்தியுள்ளனர்.

பித்அத் ஓர் ஆய்வு கூட நபிவழிக்கு நேர்மாறானதே!

இதுபோக ஒரு மனிதன் பிறந்தது முதல் அவன் மரணிக்கும் வரை எத்தனை விதமான 'பித்அத்'களை ஏற்படுத்தியுள்ளனர். கணக்கிட்டுப் பார்க்கவே முடியவில்லை. மரணித்தது முதல் அடக்கம் செய்து முடிக்கும் வரை எத்தனை 'பாத்திஹாக்கள்' ஓதுகின்றனர். கண்முடிய பிறகு, தூக்கும்போது, குளிப்பாட்டும்போது, கபனிடும்போது, பின்னர் தூக்கும்போது சுமந்து செல்லும் போது, அடக்கும்போது இப்படி அதன் பட்டியல் நீண்டு கொண்டே போகும். இவைகள் அனைத்தும் யார் சொல்லித் தந்தவை? நபி (ஸல்) அவர்கள் அப்படி எங்காவது வழிகாட்டியுள்ளார்களா?

துறந்தவனுக்காக செய்ய வேண்டிய கடமை எவையெனில், அவை, அவனைக் குளிப்பாட்டி, கபனிட்டு, ஜனாஸாத் தொழுது, நல்லடக்கம் செய்து பின்னர் அவனுக்காக பிரார்த்தனை (துஆ) புரிய வேண்டும் என்பனவையாகும்.

# سلوا له التثبيت فإنه الآن يسال

" அவருக்காக உறுகிப்பாட்டைக் கேளுங்கள் ஏனெனில் இப்போது அவர் விசாரிக்கப்படுகிறார்" என நபி (ஸல்) அவர்கள் அழகாக கற்றுத் தந்திருக்க (அபூதாவூக் ) இதை விட்டு விட்டு நாமாக பல துஆக்களை நாம் நினைத்த போது ஒதுவதில் என்ன நன்மை? தொழுகையிலும், அடக்கி முடிந்த பின்பும் மையித்திற்காக துஆச் செய்ய வேண்டும். இதுதான் நபிவழி ஜனாஸாவோடு வந்து தொழாமல் வெளியில் நின்று விட்டு அடக்கி முடிந்து துஆ செய்யாமல் கிரும்பி வரும் இச்செயலுக்கு நபிவழி என்ற பெயரைச் சூட்டுவதா? நம் வழி என்ற பெயரைச் சூட்டுவதா? 'இப்பாத்திறைக்கள்' அடக்கியதோடு நின்று விடுவதில்லை. அவை 3,5,7,11,13,15 இப்படி ஒற்றைப்பட வரும் நாட்களில் தொடர்ந்து ஓகப்பட்டுக்

கொண்டே இருக்கும். இன்னும் சில இடங்களுக்குச் சென்று பார்த்தால் மரணித்ததிலிருந்து 40 நாட்கள் வரை அல்லது வருடம் பூரத்தியாகும் வரை தினமும் பாத்திஹா ஓதிக் கொண்டேயிருப்பர்.

கோழியிறைச்சி. து ந்நாட்களில் ஹைஸ்ரக் மார்களுக்கு அட்டிறைச்சி என விஷேச உணவுகள் தயாரித்துக் கொண்டே திருப்பார்கள். அதன் பிறகு வருட முடிவில் ரொட்டி பாத்திஹா, தெற்கு அடிதாங்கும் பாத்தினூ எனவும் பெயர் உண்டு. அதாவது இந்த ரொட்டி மரணித்தவருக்கு கபுரில் முன்கர் அதைத் தடுத்து தாங்கிக் அம்க்க வந்தால் **நகீர்** அடிதாங்க, திடிதாங்க <u>கிவ்வாறு</u> கொள்ளுமாம். மக்களை ஏழாற்றி இவனின் பசி தாங்க ஏற்பாடு செய்கிறான். வழி கிடைக்குமோ அப்படியெல்லாம் எப்பட எமாற்ற ஏமாற்றுகிறான்.

இதே போன்று நல்ல விடயம் தொடுத்து கெட்ட விடயம் வரை சகலவற்றிற்கும் மவ்லூது. மவ்லூத் என்றால் என்ன என்பது மக்களுக்குத் தெரியும். ஆனாலும் அதிலுள்ள விடயங்கள் புரியாது. இந்த ஹஸ்ரத்மார்கள் வந்து ஓதிவிட்டுப் போகக்கூடிய அனைத்துமே மவ்லூது என நினைக்கிறார்கள். மவ்லூது எதற்கு உண்டானது எனக்கேட்டால் நபி (ஸல்) அவர்களைப் புகழ்கிறோம் என்று கூறுவார்கள்.

நபி (ஸல்) அவர்களைப் புகழக் கூடாது, அவர்கள் மீது நேசம் வைக்கக் கூடாது என எவரும் கூற மாட்டார்கள். அப்படிக் கூறுபவர் வீசுவாசியாக இருக்க முடியாது. இருந்தும் அன்பு கொள்வது புகழ்வது என்பது என்ன? நபி (ஸல்) அவர்கள் விலகி நடக்கும்படி எச்சரித்தவைகளை விட்டு விட வேண்டும். அல்லாஹ்வுடைய தூதருடைய சொல்லுக்கு மாற்றமான அனைத்தையும் புறக்கணித்து விட வேண்டும்.

பிக்அக் ஒர் ஆய்வ = இந்த வகையில் மவ்வாது நபிவழிக்கு புறம்பானது. அதனைப் அவர்களுக்குப் பின் அவர்களது பறக்கணிக்க வேண்டும். பெயாரல் மார்க்கத்தில் நுழைந்தவற்றை களை எடுக்க வேண்டும். ஆகவே மவ்லாதையும் களை எடுக்க வேண்டும். தேவைதான் நபி (ஸல்) அவர்களின் மீது கொண்டுள்ள பாசத்திற்கும், நேசத்திற்கும் அடையாளச் சின்னங்களாகும். மேலும் மவ்லூதை கூர எறிந்து விட்டு நபி சொன்ன பிரகாரம் அந்த நபியைப் புகழ வேண்டும். இப்படி நாம் கூறியதை வைத்து, நபியைப் புகழ வேண்டாமெனச் சொல்கிறார்கள் எனக்கூறி நபியை முழுமையாகப் புகழக் கூடிய எம்மீது பழி சுமத்துவார்கள். பள்ளிகளில், மிம்பர் மேடைகளில் குதிரை கழுதையானதாகவும், கழுதை குதிரையானதாகவும் விடுவார்களே தவிர அல்லாஹ்வுடைய, நபியுடைய பேச்சு எம்மைத் திட்டித் தீர்த்து, நபியைப் புகழாத வண்ஹாபிகள் எனப் பெயர் குட்டி மக்களை திசை திருப்புவர்.

மவ்லூது ஓத வேண்டாமென நாம் கூறக்காரணம், நபி (ஸல்) அலவர்கள் இதைக் காட்டித் தரவில்லை. நபியுடைய காலத்தில் அவர்களுடைய தோழர்கள், சஹாபாக்கள் இதைச் செய்யவில்லை. அக்காலத்தில் இவர்களை விடப் பெயர் போன பெரும் பெரும் கவிஞர்கள் இருந்தார்கள். பொய்யும், பித்தலாட்டமும் எழுதும் இன்றைய கவிஞர்களை விட குர்ஆன், ஹதீஸ் ஞானத்தோடு பாண்டித்தியம் பெற்ற கவிஞர் பெருமக்கள் இஸ்லாத்திற்கு முறணற்ற விதத்தில் நபியைப் பற்றி கவிதை எழுதினார்கள். படித்தவர்கள் அக்கவிதைகளை எல்லாம் பிரதி எடுத்து சஹாபாக்கள் கையில் கொடுத்து வீட்டில் போய் படியுங்கள் என அந்த காருண்ய நபி பணிக்க வில்லை.

அக்காலப் பெரும் கவிஞர் ஹஸ்ஸான் இப்னு ஸாபித்தை அழைத்து, ரபீஉல் அவ்வல் வந்தால் வீட்டுக்கு வீடு சென்று இஸ்லாமிய வரையறைக்குள் இருக்கும் கவிதையை ஓது என்றோ அல்லது பள்ளிகளில் ஓது என்றோ நபியவர்கள் பணித்ததாக வரலாறு உண்டா? எங்காவது காட்டமுடியுமா? அக்காலக் கவிஞர்கள் பாடிய கவிதைகளை மக்கள் கேட்டார்கள், ரசித்தார்கள், புரிந்தார்கள் அவற்றிற்குத் தடை இல்லை. அனுமதிக்கப்பட்ட கவிதையானால் புரியக்கூடிய மொழியில் கேளுங்கள், ரசியுங்கள், நன்றாக இருந்தால் சந்தோஷப்படுங்கள் தவறிருந்தால் சுட்டிக்காட்டுங்கள் இதுதான் கவிதையின் நிலை.

ஊர், பெயர் தெரியாத சில பைத்தியக்காரர்கள், மடையர்கள் எழுதி வைத்த கவிதைகளையெல்லாம் வைத்துக்கொண்டு அதற்கு (மவ்லூதுஷரீப்) சிறப்பான மவ்லூது எனப்பெயரும் வைத்திருக்கிறார்கள். நம்மை எல்லாம் அறிவிலிகளாக கணக்கெடுத்திருப்பதற்கு இது நல்ல சான்றாகும்.

நபி(ஸல்) அவர்கள் காலத்தில் இது திருக்க வில்லை என்பது மாத்திரமே இதைத் தூக்கி எறியப் போதிய ஆதாரமாகும். குறிப்பிட்ட சிலர் நம்மை மடையர்களாக ஆக்க அவர்கள் முயற்சூயை சம்மந்தமாக வுளக்க அது எடுத்திருக்கும் ஒரு சம்பவத்தை உங்கள் நடைபெறுகின்ற அதற்காக நம் நாட்டில் மிகப் பிரபலமான சமர்ப்பிக்கிறேன். மவ் வாதையே நாம் எடுக்குப சுப் ஹான நாட்டில் நோக்குவோம். இந்தியாவின் தமிழ் மவ்லாகு ஒதலாமா என்ற விடயம் பிரச்சினையாக உருவான தெற்கு தீர்ப்பு வழங்குமாறு தெந்கியாவின் மிகப் பமைமை வாய்ந்த அரபுக் கல்லூரிகளுக்கெல்லாம் காய்க் கல்லூரியான இரண்டாயிரம் மாணவர்கள் கல்வி பயிலக்கூடிய தேவ்பந்க் அரபுக் கல்லூரிக்கு தமிழ் நாட்டு மக்கள் சிலர் விபரம் கேட்டு எழுதினார்கள்.

பீத்அத் ஓர் ஆய்வு 🗕 மவ்லாது என்றால் **அக்கடிதத்தில்** சுப்ஹான என்ன? எனக்கேட்டு அவர்கள் எழுதி திருந்தார்கள். அப்படியாயின் இது குறிப்பிட்ட பிரிவினருக்குள் மாத்திரம் வலம் வரக் கூடியது என்பது தெளிவாகிறது. அதாவது திந்தியாவின் தமிழ்நாட்டிற்கு மாத்திரம் வழக்கில் உள்ள ஒன்று என்பது அறிவ ஜீவிகள் வாழக்கூடிய ஏனைய கெளிவாகிறது. இடங்களுக்கு இது சொல்ல வில்லை என்பது புலனாகிறது. இது முழுக்க, முழுக்க தமிழ்நாட்டுத் கயாரிப்பாகும். காயல்பட்டணத்தைச் சேர்ந்த சில சகோதரர்கள் அரபியில் சில பாட்டுக்களை எழுதி நம்மிடம் கொண்டு வந்து இது மவ்லூத். திதை ஓதினால் நபி (ஸல்) அவர்கள் 'ஷபாஅத்' செய்வார்கள் எனக் கதை அளந்ததன் விளைவே இந்த மவ்லாதுகள். அடுக்கு அது நபிவமிக்கு முரணானது என்பதை அதிலிருந்தே ஒரு ஆதாரத்தை எடுத்து நோக்குவோம். நபி (ஸல்) அவர்கள் பிறந்திருக்கிறார்கள். அப்துல் முத்தலிப் **நபியைப்** பேரக் குழந்தையான பார்க்க அவர்கள் தனது குழந்தையை அவருடைய கையில் கூக்கிக் வருகிறார். கொடுக்கப்படுகிறது. அக்குழந்தையை மடியில் வைத்த அப்துல் முதத்தலிப் அவர்கள்

# الحمد لله الذي أعطاني هذاالغلام الطيب الأردان أنت الذي سميت في القرآن أحمد مكتوبا على الجنان

இப்பாட்டைப் படிக்கிறார்கள் என சுப்ஹான மவ்லூதில் ஒரு பகுதியில் எழுதப்பட்டுள்ளது. இங்கு நாம் ஆய்வுக்கு எடுத்துக் கொண்ட விடயம் என்னவெனில் நபி (ஸல்) அவர்கள் பச்சிளம் குழந்தையாக இருக்கும்போது அல்குர்ஆனில் இவர்களுக்கு அஹ்மது என்று பெயர் வைக்கப்பட்டதாக அப்துல் முத்தலிபுக்கு எப்படித் தெரியும்? நபியவர்கள் சிறு பிள்ளையாக இருக்கும் போதே குர்ஆன் இறங்கி விட்டதா? இப்பெயர் சுவர்க்கத்தில் எழுதப்பட்டுள்ளதாக அப்துல்

கவிஞர் சுவர்க்கக்கை சாட்சிக்க முத்தலிப் கூறினார் என வேறு இழுத்துள்ளார். இதுதூன் மவ்லாது. இதன் மவ்லாது இஸ்லாத்திற்கு வேட்டு வைக்கும் ஒரு செயல் என்பதைப் புரிந்து கொண்டோம். இப்படிப் பொய்கள் அடங்கிய னெறை நம்மை நம்ப வைத்து தலை (முடி மரியாதை செய்து சாம்பிராணியம் கொளுக்கி ஊது பத்தியும். பரவசத்தோடு ஓத வைத்து மடையர்களாக அறிவுள்ளவனும் நபியின் நாற்பது சாதாரண வயதில் தான் குர்ஆன் இறங்க ஆரம்பித்தது என்பதை அறிந்து வைத்திருக்க, இதை எப்படி எம்மால் ஓத முடிந்தது? இது எப்படி புனிதமிக்கதாக மாறியது? சிந்திக்க வேண்டாமா?

அரபுக் தமிழில் எழுகப்பட்ட 'கலைபாக்கிஹா' என்று ஒரு கவிதை நூல் உண்டு. அம்மை போன்ற கொடிய நோய்கள் வரும் போது இந்துக்கள் மாரியம்மன் தாலாட்டு என ஒரு பாட்டுப் படிப்பார்கள். அப்படிப் படித்தால் அவ்வியாதி நீங்கி விடும் என்பது அவர்களது நம்பிக்கை. இந்த உருவிலேயே அந்தத் தலைபாத்திஹாவும் புனையப்பட்டுள்ளது. அம்மை போன்ற நோய்கள் வந்தால் உடனே பாத்திமா நாயகி பேரில் முனாஜாத்து எனக்கூறி ஓத ஆரம்பித்து விடுவார்கள்.

ததை உருவாக்கியதன் மூலம் மாரியம்மன் கடவுள் சித்தாந்தத்தை மார்க்கத்தில் நுழைத்திருக்கிறார்கள். இது தின்று வணக்க வழிபாடாக மாறி வழிகேட்டின் எல்லையைத் தாண்டி விட்ட நிலையைப் பார்க்கிறோம்.

لي خمسة أطفي بها حر الوباء الخاتمة المصطفى والمرتضى وابناهما والفاطمة எனக்கு ஐவர் உண்டு. மோசமான முடிவு வராமல் அவர்கள் முலம் தப்பித்துக் கொள்வேன். நபிகள் நாயகம் (ஸல்) அவர்கள், அலி (ரலி), அவர்களின் இரு புதல்வர்கள் ஹஸன், ஹூ சைன், பாத்திமா எனக்கூறி இவர்கள் ஐவரையும்

திருமுடி இறக்கிய ஹதீஸ் என்று தலைப்பிட்டு ஒரு புத்தகம். இது ஒரு சாதாரண புத்தகம். அதற்கு நாம் கொடுத்திருக்கும் மதிப்பை உற்று நோக்குங்கள். அதை நாம் ஓத நமது பெண்கள் பக்திப் பரவசத்தோடு கேட்பார்கள். " யாராகிலும் ஒருவன் வெள்ளி, திங்கள் இரவுகளில் வாசனைத் திரவியங்களோடு பக்திப் பரவசத்தோடு இதை ஓதி வந்தால்..." என அடுக்கி விட்டிருப்பார்கள். நாமும் படித்தோம். நம் சிறுவர்களையும் படிக்க வைத்தோம். அதில் என்ன எழுதப்பட்டுள்ளது என்பதை கடுகளவேனும் சிந்திக்கத் தவறி விட்டோம்.

'ரூஹூ ல் அமீன்' நம்பிக்கைக்குரிய ரூஹ் என அல்லாஹ்வால் புகழ்ந்துரைக்கப்பட்ட வஹீ கொண்டு வருபவரான வானவத் தலைவர் ஜிப்ரீல் (அலை) அவர்கள் அதில் பார்பர் (முடிவெட்டும்)வேலை செய்பவராக வர்ணிக்கப்பட்டுள்ளார்கள். நபி (ஸல்) அவர்களின் தலைமுடி இறக்க ஜிப்ரீல் (அலை) அவர்கள் கத்தியோடு வந்தார்களாம். அப்படி இறக்கிய முடியை உனக்கு எனக்கு என எடுத்துக்கொள்ள மலக்குகள் போட்டி போட்டார்களாம். மயிர் போதாததால் ஒரு முடியை 12,000 மலக்குகள் பாங்கு வைத்துக் கொண்டார்களாம். இப்படி அதில் எழுதி வைத்துள்ளார்கள்.

முடி இறக்க இவ்வளவு பெரிய விழாவா? முடியைக் கொண்டு போய் மலக்குகள் என்ன செய்யப் போகிறார்கள்? மலக்குகளைப் பற்றி, ஜிப்ரீல் (அலை) அவர்களைப் பற்றி என்ன நினைத்துக் கொணடார்கள்? இவைகளை எல்லாம் நாம் சற்று ஆழமாக சிந்திக்கக் கடமைப்பட்டுள்ளோம். இது <u>்</u> பித்அத் ஓர் ஆய்வு போன்று இன்னும் விறகு வெட்டியார் கிஸ்ஸா, செய்தூன் மாலை, பூரியான்பாத்திஹா என எண்ணிலடங்காத கதைகள், கற்பனைகள்

துவைகளெல்லாம் சில செல்வந்தர்களின் பொழுது போக்கு. இவைகளைச் செய்வதன் மூலம் தமது செல்வம் அதிகரிக்குமென அவர்கள் நம்புகிறார்கள். அது இஸ்லாமிய கொள்கை கோட்பாட்டுக்கு நேர் மாற்றமான நம்பிக்கையாகும். ஏனெனில் அல்லாற் தனது திருமறையில்

#### الله يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر

" அல்லாஹ் தான் நாடியவர்களுக்கு உணவை தாராளமாகத் தருகிறான. அவன் நாடியவர்களுக்கு குறைத்து மட்டுப் படுத்துகிறான்" என்று கூறுகிறான். ஆகவே வாழ்க்கையில் அபிவிருத்தியை கொடுப்பதும் தடுப்பதும் இறைவனின் கையிலுள்ளது.

பிர் அவ் ன் போன் றோருக்கு நிறையவே கொடுத்தான். நபிமார்களுக்கு குறைத்து வைத்திருந்தான். இது அவனுடைய தனிப்பட்ட அதிகாரமாகும். சொர்க்கம் நரகத்தைக் காட்டினால் ஓத மாட்டார்கள் என்பதற்காக பணத்தை ஆசையூட்டினார்கள். சில செல்வந்தர்கள் ஓதினார்கள்.

தமிழ்நாடு தஞ்சாவூரில் முஸா நபி பாத்திஹா என ஒன்று ஓதுவது வழக்கத்திலிருக்கிறது. வீட்டுக்கு பாம்பு, தேள் போன்ற விஷஐந்துக்கள் வந்தால் ரொட்டி சுட்டு, கோழி அறுத்துக் காய்ச்சி முன்னால் வைத்துப்படைத்து முஸா நபிக்கு பாத்திஹா என ஓதுவார்கள். இப்படிச்செய்தால் பாம்பு, தேள் போன்றவைகள் வராதாம். இந்த நம்பிக்கை எப்படி வந்தது என இதன் பின்னணியை ஆராய்ந்தால், முஸா நபிகைகயில் ஒரு தடி வைத்திருந்தார்கள். அத்தடியை பாம்பாக மாற்றி சூனியக்காரர்களின் பாம்புகளை அல்லாஹ் விழுங்கச்

பீத்அத் ஓர் ஆய்வு செய்தான். எனவே நாமும் முஸா நபீக்கு பாத்திறா ஓதினால் அவர்களின் கடி வந்து இந்த பாம்பு, தேள் போன்றவற்றை வீழுங்கிவீடும் என இவர்கள் நம்பீக்கை கொண்டுள்ளார்கள் என்பது புலனாகிறது. முஸா நபீக்கு இவ்வற்புதத்தை அல்லானற் கொடுத்தது ஏகத்துவத்தின் பால் மக்களை அழைப்பதற்காக. ஆனால் நம்மவர்கள் மூஸா நபீயை பாம்பாட்டியாக நினைத்துச் செயல்படும் கொடுமையைப் பாருங்கள். பாம்பு பீடிக்க மூஸா நபி வருவார்கள் என நம்புவது எவ்வளவு பெரிய அறிவீனம்.

திப்படி மவ்லூதுகளில், பாத்திஹாக்களில் கத்தங்களில் எத்தனையோ வகை. தாயத்து, தட்டு என எத்தனையோ வகை வகையான பீழைப்புகள். எம்மைப் போன்ற மடமைத் தனம் நிறைந்த ஒரு சமூகம் உலகில் வேறெங்கும் இல்லை எனக் கூறுமளவு மெளட்டீகம் நிறைந்து காணப்படுகிறது.

முன்பெல்லாம் தாயத்து சிரமப்பட்டு எழுதிச் செய்ய வேண்டி இருந்தது இப்போது அதை அச்சகத்தில் கொடுத்து நவீனமாக அச்சடித்து பல கலர்களில் வைத்துள்ளனர். இது சகல இடங்களிலும் விற்கப்படுவதையும் பார்க்கிறோம். செல்வம் பெருகுவதற்காக என தாயத்து எழுதிக் கொடுப்பவர் வறுமையில் வாடுவதைப் பார்க்கிறோம். ஏன் அவரது வாழ்வில் அபிவிருத்தி ஏற்படவில்லை? மற்றவர்களுக்கு தாயத்து எழுதிக் கொடுக்கும் அவர் தனக்கு ஒரு தாயத்தைப் போட்டுக் கொண்டாலென்ன? அவனே ஒரு வேளை சோத்துக்கு ஆலாய்ப் பறக்கும்போது மற்றவர்களுக்கு செல்வம் பெருக வழி சொல்லிக் கொடுக்கிறானாம்.

தாயத்தை எழுதி அதை வீட்டில், அல்லது கடையில் தொங்கவூட்டால் செல்வம் கொட்டும் என வாய் கிழிய பேசுவபன் ஏன் அவன் வீட்டில் தொங்க வூட்டு செல்வத்தை கொட்ட \_\_\_\_\_\_ பத்தை ஓரி தூபிவு வைத்துக்கொள்ளவில்லை? மாற்றமாக அவனே மற்றவர்களிடம் பிச்சையெடுத்துத் திரிகிறான். எப்படியெல்லாம் ஏமாற்றப் பழகியிருக்கிறார்கள் என்று பார்த்தீர்களா?

தாயத்து போடுவதை நபி (ஸல்) அவர்கள் வன்மையாகக் எவன் தாயத்தை "எவன் தாயத்தை தொங்க விடுகிறானோ நிச்சயமாக அவன் அல்லாவற்வக்க இணை வைத்து விட்டான்" என்று நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறினார்கள். (அஹ்மத், ஹாகிம்) ஏனெனில் அல்லாஹ்வின் கட்டளையை மாற்றி விடும் என நம்புகிறான். அல்லாஹ்வுக்குப் போட்டியாக இன்னொரு சக்தி இருப்பதாக 'இணை வைத்தல்' என நபி (ஸல்) அவர்கள் கண்டிக்க கெர்க விடயம் மார்க்கத்தின் பெயராலேயே அரங்கேறுகிறது. அரங்கேற்றுபவர்களே நபியின் வாரிசுகளாம். ஷெய்குமார்களாம், தங்கள்மார்களாம். இவர்கள் அந்காக் கீவிலிருந்து வருகிறார்கள் என்றெல்லாம் தங்களை விளம்பரப் படுத்திக் கொள்கிறார்கள்.

இவர்களெல்லாம் நபியின் வாரிசுகள் என்றால் ஸகாத் வாங்கக் கூடாது, யாசகம் கேட்கக் கூடாது. ஏனெனில் நபியின் வாரிசுகள் ஜகாத், யாசகம் போன்றவைகள் பெறக்கூடாது என்பது இஸ்லாத்தின் விதி. எனவே பிச்சை வாங்கித் திரியும் இவர்களா நபியின் வாரிசுகள்? இங்கு மாதிரிக்காகவே சில சட்டிக் காட்டப்பட்டுள்ளன.

நபிகள் நாயகம் (ஸல்) அவர்கள் காலத்தில் காணப்படாத இன்னுமொன்றுதான் சந்தனக்கூடு எடுத்தல். இது ஏற்படுவதற்கான காரணம் என்ன? சூழல் யாது? என விசாரித்தால் இதன் பின்னணியில் பல சுவையான சம்பவங்கள் கூறப்படுவதைப் பார்க்கிறோம்.

பீத்அத் ஓர் ஆய்வ 🕳 தெணைந்த சிலர் வரிந்துக்களின் **கிஸ்லாக்கில்** பகிகாக தேர்திருவிழாவிற்குப் போக ஆரம்பித்தார்கள். அதனைத் கடுத்து நிறுத்த திட்டம் தீட்டி சந்தனக்கூடு எனும் சடங்கை ஏற்படுத்தினார்களாம். தெஸ்லாத்தை நம்பி கலாச்சாரத் தில் ஈடுபடக்கூடாது வந்தவர்கள் பிறமக என்பதற்காகவும், வந்தவர்களை தக்கவைத்துக் ஒரு சில (மடர்களால் கொள்வகற்காகவும் பிடிக்கப்பட்வைதான் சந்தனக்கூடு, உண்டியல், கொடிமரம் போன்ற செயற்பாடுகள். இவ்வாறு தெஸ்லாத்தை அமித்து சின்னா பின்னப்படுத்தி விட்டார்கள். அல்லாஹ் யாருடைய தேவையுமற்றவன், அவனுக்கு எவருடைய உண்டியலோ, கொடிமரமோ, சந்தனக் கூடோ தேவையில்லை.

இப்படியான இழிசெயலை அங்கு போய் செய்தாலென்ன? இங்கிருந்து செய்தாலென்ன? எல்லாம் ஒன்று தான். உதாரணமாக ராமசாமி என்கிறவரின் கள்ளுக்கடையில் நம்மில் ஒருவர் குடிப்பதைப் பார்த்து விட்டு நீ ராமசாமியின் கடையில் குடிக்காதே! ஒரு முஸ்லிமின் கடையில் குடி எனச் சொல்வது போல் தான் இந்த சந்தனக்கூடு விவகாரமும் இருக்கிறது. குடிப்பதே பெரும்பாவம் அவன் பாமசாமி குடித்தாலென்ன? நம்மவனின் கடையில் குடித்தாலென்ன? என்ற முறையில் நாம் சிந்திக்கத் தவறி விட்டோம். இவ்வாறு மாற்று மதத்தில் காணப்படும் அத்தனை சடங்கு சம்பிரதாயங்களையும் தெஸ்லாத்தின் பெயாால் தெஸ்லாத்திற்குள்ளேயே நுழைத்து விட்டனர்.

தெஸ்லாத்தில் திணைய வந்தவர்களுக்கு அதனை தூய வடிவில் விளக்கி தெஸ்லாத்தில் நுழைய வைத்திருந்தால் திந்நிலை ஏற்பட்டிருக்காது. சந்தனக்கூடு, சந்தனம், உண்டியல் போன்றவை தெஸ்லாத்தில் தெல்லை என விளக்கி திருக்க வேண்டும். திவைகளை விவரிக்க வேண்டிய திவனே திவைகளை தொக்க உருவாக்கி விட்டான். அத தெற்கும் வித்தியாசம் தில்லாமல் ஆக்கி விட்டான்.

#### மீலாத் வீழா

இது போன்ற இன்னுமொன்று தான் ரபீஉல் அவ்வல் மாதத்தில் கொண்டாடப்படும் மீலாது வீழாக்கள். இது கீராமம், நகரம் என்ற வீத்தியாசமின்றி எல்லோராலும் செய்யப்படும் 'பீத்அத்'. இதுவும் பணத்திற்காக செய்யப்படும் ஒரு கீரியைதான். பேச்சாளர்களை இலவசமாக பேசச் சொன்னால் வந்து பேசமாட்டார்கள். பீரயாணச்செலவு தருகீறோம் எனச்சொன்னால் கூட வரமறுத்து வீடுவார்கள். மீலாத் வீழா என்றாலே பேச்சாளர்கள் தங்கள் பேச்சுக்கு வீலை பேச ஆரம்பீத்து வீடுவார்கள். மணிக்கு இவ்வளவு என நிர்ணயித்து வீடுவார்கள். பெருந்தொகைக்கு வீஷேட பேச்சாளர்கள் இறக்குமதி செய்யப்படுவார்கள்.

நபி (ஸல்) அவர்கள் புகழ்பாட மீலாத் விழா என்று ஒன்று தெஸ்லாத்தில் உண்டா? திதை நபியவர்கள் 9 ண்டாக்கி விட்டுப் போனார்களா? தெல்லவே தெல்லை. மீலாக் என்பது சிலரது பிழைப்புக்கு வழி. இஸ்லாத்தில் மீலாது என்பது உண்டு என இருந்திருக்குமானால் ஏன் ஹிஜ்ரத்தை வைக்கு! ஆண்டுக் கணக்கை ஆரம்பித்தார்கள்? கி.பி. என மீ லா ைக வைத்திருப்பது போன்று ஆரம்பித்திருக்கலாமே! இந்த மீலாத் கிறிஸ்தவர்களிடமிருந்து கற்றுக்கொண்ட ஒரு வழக்கமாகும். நபி (ஸல்) அவர்கள் மதீனாவிற்கு மக்காவிலி நந்து மேற் கொண்ட தியாகப்பயணமான ஹிஜ்ரத்தை வைத்துத்தான் இஸ்லாமிய வருடம் ஆரம்பமாகிறது. கணக்கிடப்படுகிறது. இது பிறமதக் கலாச்சரத்திற்கு ஒப்பானதாகும். ஆகையால் இது கூடாது.

#### من تشبه بقوم فهو منهم

எவன் பிற மதக் கலாச்சாரத்திற்கு ஒப்பாக நடக்கிறானோ அவன் அவர்களைச் சார்ந்தவன் " என நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகிறார்கள். (அறைமத் 2:50) மீலாது விழாக்களில் முக்கிய பிரமுகர்களாக அரசியல் தலைவர்கள், பிறமதத்தலைவர்கள் போன்றோர் கலந்துக் கொள்வர். கலந்து கொள்ளும் இவர்கள் நபி (ஸல்) அவர்களைப் பற்றிப் பேச செய்யப்பட்ட மேடையில் நபியைப் பற்றி பேசமாட்டார்கள். மாறாக மேடையில் தொப்பவர்களைப் பற்றி பெருமை பேசிப் பகம்வார்கள். அந்த மில்லக், திந்த மில்லத் என ஏகையெல்லாமோ சொல்லி தங்களை அமைத்தவர்களை BU உயர்க்கிக் கூறுவார்கள். மாறாக அங்கு பகம திருக்காது. நபியுடைய போதனை திருக்காது.

மீலாத் வீழா என்ற போர்வையில் வருடத்தில் ஒருநாள் கொண்டாட்டம் நடத்தி வீட்டு ஏனைய நாட்களில் நபி (ஸல்) அவர்களை, அவர்களது வாழ்வை மறந்து தத்தமது இச்சைப்படி தம் வாழ்வை அமைத்துக் கொள்வது நபி வழியாகுமா? நபிவழி என்று தெரியவந்தால் அதை உடனே பின்பற்ற வேண்டும். எவையெல்லாம் 'பித்அத்' என்று தெரியவருகிறதோ அவற்றை உடனே தாக்கி எறிய வேண்டும். இதுவே நபிவழியும், நபிக்குக் கொடுக்கும் அந்தஸ்துமாகும். மாறாக மீலாத் என்ற பெயரில் அனாச்சாரம் செய்வதல்ல.

# கூட்டு துஆ

தொழுகை முடிந்து ஓதப்படும் கூட்டு துஆவைப்பற்றி சற்றுப் பார்ப்போம். தொழுது முடிந்ததும் திமாம் துஆ ஓத, ம. மூம்கள் ஆமீன் சொல்லும் முறையே திது. திதை மார்க்கத்தில் உள்ளது என நினைத்து தவறாது பேணி வருகிறார்கள். திதை எந்த ஆதாரத்தின் அடிப்படையில் செய்கிறார்கள் என்பது புரிய வில்லை நபி (ஸல்) அவர்கள் இவ்வுலகில் சுமார் 13 வருட காலம் தொழுவித்திருக்கிறார்கள். அத்தொழுகைகளில் ஒரு முறையாவது தொழுகை முடிந்து துஆ ஓத, சஹாபாக்கள் ஆமீன் சொன்னதாக அவர்களது வாழ்க்கைக் குறிப்புகளில் காணப்படவில்லை. தொழுது முடிந்து துஆவை அவரவர்கள் தனித்தனியாக ஓதிக்கொண்டதாகவே அறிய முடிகிறது. ஒவ்வொருவருக்கும் தனித்தனித் தேவைகள் இருக்கும் அதை அவரவர் கேட்டுக்கொள்ள வேண்டியதுதான்.

அகவே இன்று கூட்டு துஆ என ஒன்றைக்காட்டி நம்மை முளைச் சலவை செய்து அல்லாஹ்விடம் கேட்கத் தெரியாத ஒரு ச(ழகமாக எம்மை மாற்றி விட்டார்கள். அல்லாஹ்விடம் கேள் எனக் கூறினால், அதெப்படி முடியும்? எனத் திருப்பிக்கேட்டு அதை ஹஸரத்துத் தானே செய்ய வேண்டும் எனக்கூறுமளவு நிலைமை மோசமாகி விட்டது. நமது கேவைகளை நம்மைப் படைத்தவனிடம் முன் வைக்கத் தெரியாமல் தடுமாறுக்றோம். அப்படி ஒரு நிலை ஏற்பட்டதால் கானே கப்ரு வணக்கம் உருவானது. அதாவது அல்லானற்விடம் கேட்கத்தெரியாது, எனவே அவ்லியாக்களிடம் பார்த்துக் கொள்கிறோம் என்ற நிலை உருவெடுத்தது. துஆ மனிதனிடம் போய் என்பது யாசிப்பது என்பதே! நீ நை ஐந்து ரூபாய் கேட்க எவ்வளவு கெஞ்சுகிறாய். அதுபோல் அல்லாஹ்விடமும் கெஞ்சிக் கேளேன் எனக் கூறினால் எனக்க பாலை தெரியாதே எனப் புலம்புகிறான். அல்லாஹ்வுக்கு எல்லா மொழியும் புரியும் என்பதை மறந்து விட்டான். அக்கோடு அவன் உள்ளத்தில் உள்ளவற்றையும் அரியக்கூடியவன் என்பகையும் முறந்து விட்டான்.

يعلم خاننة الأعين وما تخفى الصدور

''கண்களின் (சாடைகள் மூலம் செய்யப்படும்) துரோகத்தையும், உள்ளங்கள் மறைத்திருப்பதையும் அவன்

தன்று துஆ ஒரு சடங்காகப் போய்விட்டது. சுப்ஹூ த் தொழுது முடிந்து திமாம் துஆ ஓதுவார். திவன் தூங்கிக் கொண்டிருப்பான் விழிக்கும் போது ஆமீன் எனக் கூறுவான். திது துஆவாகுமா? தானாக தனது தேவையை விளங்கி அச்சத்தோடு அடக்க ஒடுக்கத்தோடு கேட்கும்போது அதற்கு ஒரு மரியாதை சிறப்பு திருக்கும். மாற்றமாக கூட்டு துஆ ஓதும்போது அல்லாஹ்வை கேலி பண்ணுவது போல் படுசோம்பேறியாக திருப்பான். தித்தகைய பிரார்த்தனைகள் அல்லாஹ்விடம் ஏற்றுக் கொள்ளப்படுமா?

இவ்வாறு 'பித்அத்'கள் மலிந்து காணப்படுகின்றன. இவற்றிலிருந்து வீடுபட முயற்சி செய்ய வேண்டும். நபி (ஸல்) அவர்கள் எந்த அளவோடு நிறுத்தி விட்டுப் போனார்களோ அகற்கு மேல் இம்மியும் நகரக்கூடாது. அதற்குமேல் செய்து மோட்சம் பெறவேண்டுமென்றால் அந்த மோட்சம் நமக்குத் (ஸல்) அவர்கள் காட்டக் தேவையில்லை. ஏனெனில் நபி கொடுத்ததை மாத்திரமே வைத்து தமது வாழ்க்கையை வழிபாடுகளை சஹாபாக்கள் சீர் செய்து வணக்க கொண்டிருந்தார்கள். மவ்லாது, கத்தம், பாத்தினா, கூட்டு து ூ போன்றவற்றை ஓதாத சஹாபாக்கள் மறுமையில் வெற்றி பெறுவார்கள் என்றால், அவைகளைச் செய்யாத நாமும் ஏன் மறுமையில் வெற்றி பெறமுடியாது? எனவே அவர்கள் சென்ற வமி நமக்குப் போதும். எல்லாம் வல்ல அல்லாஹ் நம் அனைவரையும் அவனுடைய தூதர் எந்த வழியை நமக்குக் காட்டினார்களோ அந்த வழியோடு நிறுத்திக் கொண்டு, அதற்கு மேல் நுழைந்திட்ட 'பித்அத்'கள் அனைத்தையும் தூக்கி எறிந்து, கொள்கைப் பிடிப்போடு வாழ அருள் புரிவானாக!

பீத்அத் ஓர் ஆய்வு பித்அத் ஓர் ஆய்வு பித்அத் ஓர் ஆய்வு பித்அத் ஒர் ஆய்வு பித்அத் ஒர் ஆய்வு கொடுப்பதென்றால், அதற்கு எந்த ஒரு அடிப்படையும் இருக்கக் கூடாது. இந்த வகையில் குனூத் ஓதுவதற்கு நபியவர்களிடம் அடிப்படை உண்டு. எனவே பழ்ழில் குனூத் என்பது (வழிகேடு) பித்அத் ஆகாது என சில அறிஞர்கள் கருத்துக் கூறுகின்றனர்.

இது முற்றிலும் தவறான கருத்து மட்டுமல்ல, எந்த அடிப்படையுமில்லாத தான்தோன்றித்தனமான பேச்சாகும். தொழுகைக்கு அடிப்படை உண்டு என்பதற்காக சுப்ஹூ த் தொழுகைக்கு அடிப்படை உண்டு என்பதற்காக சுப்ஹூ த் தொழுகையை முன்று ரக்அத்களாகவோ ம∴ரிபுத் தொழுகையை நான்கு ரக்அத்களாகவோ தொழமுடியாது. ரகூவில் தஸ்பீஹ் ஓத அடிப்படை உண்டு என்பதற்காக நாம் விரும்பிய தஸ்பீஹ்களை ஓதமுடியாது. ஜனாஸாத் தொழுகைக்கு அடிப்படை உண்டு என்பதற்காக அதில் ருகூவு, ஸஜ்தா போன்றவற்றை சேர்த்து செய்யமுடியுமா? ருகூவு, சுஜூ து கூடாத விடயங்களா? தஸ்பீஹ் என்பது கூடாத விடயங்களா?

ஆகவே 'பித்அத்' என்பதை அடிப்படை உள்ள விடயம், அடிப்படை இல்லாத விடயம் எனப் பிரித்துப் பார்க்க இடமில்லை. எனவே, அல்லாஹ்வும் அவனது தூதரும் காட்டித்தந்த வணக்க வழிபாடுகளை உரிய முறையில் பேணிச் செய்ய வேண்டுமேயன்றி நாமாகக் கூட்டவோ, குறைக்கவோ அனுமதி கிடையாது.

வெள்ளிக்கிழமை ஜூ ம்ஆப் பிரசங்கத்திற்கு முன் முஅத்தின் ஒரு தடியை கையில் எடுத்துக் கொண்டு

روى البخساري ومسسلم عسن أبسي هريرة رضسي الله عنسه قسال قسال رسسول الله حسسلى الله عليسسه ومسسلم: الجمعسة حسج الفقسراء وعيسد المعسساكين تقسوم الخطبتسسان فيهسا مقسام ركعتيسن مسسن الفسرض وإذا حسسعد الخطيسب

على المنبر فلا يتكلمن أحد فمن تكلم فقد لغا ومن لغا فلاجمعة له

இது புகாரி, முஸ்லிம் போன்ற கிரந்தங்களில் பதிவு செய்யப்பட்டுள்ளதாகச் சொல்லியே இச்செயலை முஅத்தின் ஆரம்பிப்பார். உண்மையில் இந்த வாக்கியங்கள் புகாரி, முஸ்லிம் கிரந்தங்களில் இடம்பெறாத ஒன்றாகும். யாரோ சொன்னதை அப்படியே கேட்டுச் சொல்கின்றனர். ஆகையால் இது மிகப்பெரிய பொய்யாக இருக்கின்றது நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறினார்கள்.

# مسن كذب على متعمداً فليتبوا مقعده مسن النسار

"எவன் வேண்டு வெண்டு என்மீது பொய் சொல்கின்றானோ அவனது தாங்குமிடம் நரகமாகும்" (அறிவிப்பாளர்: அயூஹூ ரரைா (ரலி) ஆதாரம்: புகாரி )

இது பொய் எனத் தெரிந்தும் இதைத் துணிந்து செய்பவர்கள் எவ்வளவு பெரிய பாவத்தை செய்கிறார்கள் எனப் பாருங்கள். இதனை எத்தனையோ அறிஞர்கள் கேட்டுக்கொண்டு மவுனமாக இருக்கிறார்கள். 'மஹஷர்' என்ற இந்த செயல் 'பித்அத்' தாக இருப்பினும் இதற்காகக் கூறப்படும் நபிமொழியின் தன்மையை நாம் சிந்திக்கக் கூடாதா?

தன்று மக்கள் மத்தியில் 'அகீதா' பற்றிய சரியான தெளிவில்லாமல் திருக்கும்போது சில்லரை பிரச்சினையான 'பித்அத்' களை தினம் காட்டுதல் மக்கள் மத்தியில் குழப்பங்கள், பிளவுகள் ஏற்படுவதற்கு வழிவகுக்கின்றன. எனவே தற்போதைக்கு 'பித்அத்' பற்றி அலட்டிக்கொள்ளத் தேவையில்லை என்பதும் ஒருசாராரின் வாதமாகும்.

இது தவறான ஒரு சிந்தனையாகும். ஏனெனில் தீனுடைய சொல்வதில் பெரியது, சிறியது விடயங்களைச் பிரிக்க விடயங்களைத்தான் பெரிய <u>கொண் டாகப்</u> சொல்லவேண்டும். சிறிய விடயங்களை சொல்லக் கேவையில்லை என்பது அறிவீனமான ரை கருத்தாகும். எனெனில் துவர்களால் சில்லரை பிரச்சினைகள் வர்ணிக்கப்படும் இவ்விடயங்களை அல்லாஹ்வும், அவன் சொல்லியிருக்காவிட்டால், அவைகளுக்கு முக்கியத்துவம் கொடுத்திருக்காவிட்டால் நாமும் அப்படிச் செய்யலாம். அல்லாஹ்வம் அவன் கூகரும் சொல்லித் தந்த விடயங்கள் அனைத்தையும் முழுமையாக மக்கள் சமர்ப்பிப்பது நமது கடமை. அதை விடுத்து இவர்கள் கூறிக் கொண்டிருப்பது போல் அதைப் பிரித்துப் பார்க்க உரிமை இல்லை.

மீசை வெட்டுதல் முதல் நரைமுடிக்கு சாயம் பூசுவது வரை நபயிவர்கள் சொல்லித் தந்து விட்டே சென்றிருக்கிறார்கள். இப்படி சின்ன விடயம் சின்ன விடயம் என நாம் ஒதுக்கிச் சென்றால் எந்த விடயத்தையும் கூற முடியாது போய்விடும். கடமையான வணக்கங்களோடு மாத்திரம் நின்றுவிடும். சுன்னத்கள் அனைத்தும் எடுபட்டு இறுதியில் மார்க்கத்தில் 10 சதவீதமே எஞ்சியிருக்கும். மற்றைய 90 சதவீதத்தையும் விட வேண்டியதிருக்கும். இது தப்பான ஒரு சிந்தனையாகும். மார்க்கத்தில் பெரியது எனப்பார்த்து பிரச்சாரம் பண்ணும் அதிகாரம் அல்லாற்வுடைய தூதருக்கு இருக்கலாம் அந்த அதிகாரம் நமக்கு இல்லை.

அல்லாஹ்வுடைய தூதர் போதித்த மார்க்கத்தில் கூட்டவோ, குறைக்கவோ, மறைக்கவோ, மாற்றவோ நமக்கு எவ்வித பீத்அத் ஓர் ஆய்வு
அதிகாரமுமில்லை. அவ்வாறு செய்ய அது நமது வீட்டுச்
சொத்துமல்ல. நமது வீட்டுச் சொத்தாக இருந்தால் நாம்
விரும்பியது போல் செய்யமுடியும். பெரிய விடயங்களைச்
சொல்லி முடிந்த பின்னர் தான் சில்லரை விடயங்களைச்
சொல்ல வேண்டும் என்ற முடிவுக்கு வந்தால்
(எந்தக்காலத்தில்) அது எப்போது சாத்தியமாகும்? இந்த
முடிவின்படி எவ்வளவு அதிகமாக செயல்பட்டாலும்
உலகத்திலுள்ள அனைவரும் விசுவாசம் கொள்ளமாட்டார்கள்

وما أكثر الناس ولو حرصت بمومنين

" (நபியோ!) நீர் பேராசைப் பட்டாலும் மக்களில் அதிகமானோர் நம்பிக்கை கொள்வோராக இல்லை." (12:103)

இவ்வாறு தெளிவாகவே இறைவன் சொன்ன பிறகும் நாம் ஏப்படி எல்லோருக்கும் பெரிய விடயத்தைக் அனைவரையும் அதனுள் நுழைக்க வைத்ததன் பின் சிறிய விடயங்களை அவர்களுக்கு சொல்வோம் என்ற முடிவுக்கு வநவது? நபி (ஸல்) அவர்கள் மதீனாவிலே ஆட்சி அமைத்து எல்லா மக்களையும் ஒன்று சேர்த்த பின்கான் விடயங்களைச் சொன்னார்களா? அல்லது எதிர்ப்பும் உதையும் வாங்கிய மக்கா வாழ்க்கையிலும் சொன்னார்களா? மக்காவடைய வாழ்க்கையில் எத்தனையோ சிறிய சிறிய விடயங்களைப் போதித்திருக்கிறார்கள். நேர்வழிக்கென்று சில உள்ளங்களை அல்லாஹ் தேர்வு செய்து விட்டானென்றால் அவைகள் பெரிய விடயங்கள் சின்ன விடயங்கள் எனப் பாகுபடுத்தாமல் சகலதையும் ஏற்றுக்கொள்ளும். எவருடைய உள்ளங்களுக்கு அல்லாஹ் சீல்( முத்திரை) வைக்கு விட்டானோ அவைகள் பெரியகைச் சொன்னாலும் ஏற்காது சிஸியகைச் சொன்னாலும் எற்காது.

இஸ்லாத்தைப் பொறுத்தவரை عبادات வணக்க வழிபாடுகள்

பீத்அத் ஓர் ஆய்வு நடை முறைகள் என்றும் என்றும் ചിച്ച வழமையான வழிபாடுகளைப் உண் (ந. வணக்க **த**ெருவகைகள் அதற்கு அல்லாஹிவுடையவும் பொறுத்தவரை அங்கீகாரம் வேண்டும். இதற்கு **தூதருடையவும்** எவருடைய அங்கீகாரமோ அனுமதியோ செல்லுபடியற்றதாகும். நடைமுறைகளைப் பொறுத்தவரை அவைகளுக்கு அனுமதியை எதிர்பார்க்க வேண்டிய அவசியமில்லை. உதாரணமாக பிராணியை சாப்பிடலாமா? கூடாதா? என்ற பிரச்சினை தெஸ் லாத் தில் எற்பட்டால் உண்பது அகை கடுக்கப்பட்டுள்ளதா? என்று மட்டுமே பார்க்க வேண்டும். அது செய்யப்பட வில்லையெனில் அப்பிராணி (മനസന്ത്) ஆகுமானது என்பதற்கு ஆதாரமாக அமையும்.

எனவே நடைமுறைகள் விடயத்தில் தடை செய்யப்பட்டவைகள் போக மீதி உள்ளவைகள் அனைத்தும் ஹலாலாகும். இது இஸ்லாத்தின் விதிகளில் ஒன்றாகும். இது போன்று புதிதாக கண்டுபிடிக்கப்படும் சாதனங்களைப் பயன்படுத்தலாமா? என்று கேள்வி எழுந்தால் இதிலும் பயன்படுத்தத் தடை உள்ளதா என்று பார்க்க வேண்டும் தடை இருந்தால் பயன்படுத்த முடியாது. இல்லையெனில் தாராளமாகப் பயன்படுத்திக் கொள்ளலாம்.

ஏனெனில் பழக்க வழக்கங்களைப் பொறுத்தவரை, அது காலத்திற்கு ஏற்ப வித்தியாசப்படும். மாறும். ஆனால், வணக்க வழிபாடுகள் மாறாதவை. உதாரணமாக தொழுகையில் கையை உயர்த்தித் தக்பீர் கட்டுவது நபிவழி என்பதற்கு அவர்கள் செய்துள்ளார்கள் என்றே ஆதாரம் காட்டவேண்டும். மாறாக உயர்த்திக் கட்ட தடை வரவில்லையே எனக்கூறி அதனை விட்டு விடுவது அறிவீனமானது.

பாங்குக்கு முன் ஸலவாத் சொல்பவர்களைப் பார்த்து ஏன்

எனவே பொதுவாகப் பார்க்கும்போதே (இபோதத்கள்) வணக்க வழிபாடுகளைப் பொறுத்தவரை நபி (ஸல்) அவர்களின் சொல், செயல், அங்கீகோரம் ஆகியவைகளில் ஏதாவது ஒன்று இல்லைபெனில் அவைகளைச் செய்ய முடியாது. அவைகள் வணக்க வழிபாடுகளாகவும் அமையாது. உலக விடயங்களைப் பொறுத்தவரை அவற்றுக்கு தடை வரவில்லைபென்றால் அவைகளைத் தாராளமாகச் செய்யலாம்.

# இணைப்பு

தெஸ்லாத்தில் அழகிய நடைமுறை ஒன்றை ஒருவன் நடைமுறைப் படுத்தினால் அதற்குரிய கூலியும் அவனுக்குப் பின் அதை நடைமுறைப்படுத்துகின்றவனின் கூலியும் அவனுக்குக் கிடைக்கும். அதற்காக அதைச் செயல்படுத்துவோரின் கூலியும் குறைக்கப் படமாட்டாது. தெஸ்லாத்தில் கெட்ட நடைமுறை ஒன்றை ஒருவன் நடைமுறைப் படுத்தினால் அதற்குரிய பாவமும், அவனுக்குப் பின் அதை செயல்படுத்துபவனின் பாவமும் அவனைச்சேரும். அதற்காக அதைச் செயல்படுத்தியவனின் பாவமும் குறைக்கப்படமாட்டாது. (முஸ்லிம்)

இங்கு 'ஒருவன் நடைமுறைப் படுத்தினால்... என்று ஹதீஸில் வரும் வாசகம் புதிதாக ஒன்றை மார்க்கமாக்கி நடைமுறைப் படுத்துவதைக் குறிக்கப் பயன்படுத்தப்படவில்லை. மாறாக மார்க்கத்தில் உள்ள ஒன்றை நடைமுறைக்குக் கொண்டு பீத்அத் ஓர் ஆய்வு வருவதையே குறிப்பிடுகிறது. அந்த வாசகத்தின் கருத்தும் இதுதான் ஏனெனில் பின் வரும் வரலாறு அதை மிகத் தெளிவாகப் படம் பிடித்துக் காட்டுகிறது.

"நபி (ஸல்) அவர்கள் எங்களுக்கு பிரசங்கம் (குத்பா) செய்தார்கள் அதில் தான தர்மம் கொடுக்கும்படி மக்களைத் தூண்டினார்கள். மக்களோ அமைதியாகத் தாமதித்துக் கொண்டிருந்தார்கள். நபி (ஸல்) அவர்களின் முகத்தில் கோபத்தின் அறிகுறிகள் தென்பட்டன. பின்னர் அன்சாரிகளில் ஒருவர் கொஞ்சம் பொருட்களைக் கொண்டு வர, அதைத் தொடர்ந்து மக்கள் கொண்டுவர ஆரம்பீக்க, நபி (ஸல்) அவர்களின் முகம் சந்தோஷத்தால் குளிர மேற்சொன்ன பொன்மொழியைக் கூறியதாக ஐரீர் இப்னு அப்துல்லாறற் (ரலி) அவர்கள் கூறுகிறார்கள்."

இச்சம்பவம் முஸ்லம், தாரிமீ போன்ற கிரந்தங்களில் பதிவு செய்யப்பட்டுள்ளது.

"இஸ்லாத்தில் அழகிய நடைமுறை ஒன்றை ஒருவன் நடைமுறைப் படுத்தினால் ..." என்று சொன்ன அதே நபி (ஸல்) அவர்கள் தான் 'சகல பித்அத்களும் வழிகேடு' எனவும் கூறியுள்ளனர். வாய்மையே வாக்காகக் கொண்ட ஒருவரிடமிருந்து ஒன்றை ஒன்று பொய்யாக்கும் விதமாக வாசகங்கள் வெளியாக முடியாது. நபி (ஸல்) அவர்களின் சொற்கள் ஒன்றுக்கொன்று முரண்பாடானவைகளாக இருக்கவே முடியாது.

எனவே, ஒரு நபிமொழியை எடுத்துக் கொண்டு மற்றொரு நபிமொழியை புறக்கணிக்க எமக்கு எந்த அதிகாரமும் வழங்கப்படவில்லை. அப்படிச் செய்வது வேதத்தில் சிலதை விசுவாசித்து சிலதை நிராகரிப்பது போலாகிவிடும்.

'சுன்னா'வுக்கும் 'பித்ஆ'வுக்கும் இடையில் உள்ள முரண்பாடுகள் மிகத்தெளிவானவை. 'சுன்னா' என்பது பின்பற்றப்படவேண்டிய பாதை. 'பித்ஆ' என்பது மார்க்கத்தில் புதிதாக உண்டானவைகள்.

மக்கள் தாங்களாக உருவாக்கிக் கொள்ளும் நூதன அனுஷ்டானங்களுக்கு "'அழகிய நடைமுறை" என்று விளக்கமளித்ததாக முன்னோர்களின் வரலாற்றுக் குறிப்புகளில் காணப்படவில்லை.

" யாராவது நடைமுறைப்படுத்தினால் ... " என நபிமொழியில் வந்திருக்கும் வாசகம் தெளிவுபடுத்துவது என்னவெனில், இஸ்லாத்தில் உள்ள ஒரு விடயம் மக்களால் கைவிடப்பட்ட நிலையில் அதை மீண்டும் உயிர்ப்பிப்பதையே சுட்டிக் காட்டுகிறது. இதற்கு ஆதாரமாக பின்வரும் நபிமொழியைக் குறிப்பிடலாம்.

''எனது நடைமுறையில் ஒரு நடைமுறையை யாராவது உயிர்ப்பித்து மக்கள் அதன் மூலம் செயல்பட்டால் அவருக்கு செயல்பட்ட அனைவரின் கூலிகளும் உண்டு. அவர்களது கூலிகளிலும் குறைவு ஏற்படமாட்டாது. யாராவது புதிதாக ஒன்றை உருவாக்கி செயல்படுத்தினால் அதைச் வருவதையே குறிப்பிடுகிறது. அந்த வாசகத்தின் கருத்தும் இதுதான் ஏனெனில் பின் வரும் வரலாறு அதை மிகத் தெளிவாகப் படம் பிடித்துக் காட்டுகிறது.

(ஸல்) அவர்கள் எங்களுக்கு பிரசங்கம் (குத்பா) செய்தார்கள் அதில் தான தர்மம் கொடுக்கும்படி மக்களைத் மக்களோ அமைகியாகக் காமகித்துக் தூண்டினார்கள். கொண்டிருந்தார்கள். நபி (ஸல்) அவர்களின் கோபத்தின் அறிகுறிகள் தென்பட்டன. பின்னர் அன்சாரிகளில் ஒருவர் கொஞ்சம் பொருட்களைக் கொண்டு வரு, அதைத் தொடர்ந்து மக்கள் கொண்டுவர ஆரம்பிக்க, BL குளிர மேற்சொன்ன முகம் சந்தோஷத்தால் அவர் களின் பொன்மொழியைக் கூறியதாக ஜரீர் <u>த</u>ுப்னு அப்துல்லாஹ் (ரலி) அவர்கள் கூறுகிறார்கள்."

இச்சம்பவம் முஸ்லிம், தாரிம் போன்ற கிரந்தங்களில் பதிவு செய்யப்பட்டுள்ளது.

"இஸ்லாத்தில் அழகிய நடைமுறை ஒன்றை ஒருவன் நடைமுறைப் படுத்தினால் ..." என்று சொன்ன அதே நபி (ஸல்) அவர்கள் தான் 'சகல பித்அத்களும் வழிகேடு' எனவும் கூறியுள்ளனர். வாய்மையே வாக்காகக் கொண்ட ஒருவரிடமிருந்து ஒன்றை ஒன்று பொய்யாக்கும் விதமாக வாசகங்கள் வெளியாக முடியாது. நபி (ஸல்) அவர்களின் சொற்கள் ஒன்றுக்கொன்று முரணப்பாடானவைகளாக இருக்கவே முடியாது.

எனவே, ஒரு நபிமொழியை எடுத்துக் கொண்டு மற்றொரு நபிமொழியை புறக்கணிக்க எமக்கு எந்த அதிகாரமும் வழங்கப்படவில்லை. அப்படிச் செய்வது வேதத்தில் சிலதை விசுவாசித்து சிலதை நிராகரிப்பது போலாகிவிடும். பீத்அத் ஓர் ஆய்வு

"யாராவது நடைமுறைப் படுத்தினால் ..." என்றுதான் நபி
(ஸல் ) அவர்கள் சொன்னார்களேயன்றி "யாராவது புதிதாக
உருவாக்கினால் ..." எனக் கூறவில்லை. அடுத்து
அப்பொன்மொழியின் தொடரில் " திஸ்லாத்திலே..." எனவும்
கூறியதால் புதிதாக உருவாகியவைகள் தெஸ்லாத்தில்
உள்ளவைகளல்ல. மேலும் "(நல்ல) அழகிய நடைமுறை"
எனக் கூறியிருப்பதால் புதிதாக உருவாகியவைகள் அழகிய
நடைமுறைகளல்ல.

'சுன்னா'வுக்கும் 'பித்ஆ'வுக்கும் இடையில் உள்ள முரண்பாடுகள் மிகத்தெளிவானவை. 'சன்னா' என்பது பின்பற்றப்படவேண்டிய பாதை. 'பித்ஆ' என்பது மார்க்கத்தில் புதிதாக உண்டானவைகள்.

மக்கள் தாங்களாக உருவாக்கிக் கொள்ளும் நாதன அனுஷ்டானங்களுக்கு "'அழகிய நடைமுறை'' என்ற வீளக்கமளித்ததாக முன்னோர்களின் வரலாற்றுக் குறிப்புகளில் காணப்படவில்லை.

"யாராவது நடைமுறைப்படுத்தினால் ... " என நபிமொழியில் வந்திருக்கும் வாசகம் தெளிவுபடுத்துவது என்னவெனில், தெஸ்லாத்தில் உள்ள ஒரு விடயம் மக்களால் கைவிடப்பட்ட நிலையில் அதை மீண்டும் உயிர்ப்பிப்பதையே சுட்டிக் காட்டுகிறது. இதற்கு ஆதாரமாக பின்வரும் நபிமொழியைக் குறிப்பிடலாம்.

"எனது நடைமுறையில் ஒரு நடைமுறையை யாராவது உயிர்ப்பித்து மக்கள் அதன் மூலம் செயல்பட்டால் அவருக்கு செயல்பட்ட அனைவரின் கூலிகளும் உண்டு. அவர்களது கூலிகளிலும் குறைவு ஏற்படமாட்டாது. யாராவது புதிதாக ஒன்றை உருவாக்கி செயல்படுத்தினால் அதைச் செய்தவர்களின் தீமைகள் அனைத்தும் இவருக்கும் உண்டு அவர்களுக்குரிய தீமைகளில் எதுவும் குறைக்கப்படமாட்டாது. (இப்னுமாஜா)

''யாராவது நல்ல நடைமுறையை நடைமுறைப் படுத்தினால்...'' ''யாராவது கெட்ட நடைமுறையை நடைமுறைபபடுத்தினால்...'' என்ற நபிமொழி வாசகங்களில் ''கெட்டது, நல்லது'' என இரு விஷயங்கள் கூறப்பட்டுள்ளன. இந்த இரண்டையும் மார்க்கத்தின் ஒளியில் தான் பார்க்க வேண்டுமே தவிர, இது நல்லது இது கெட்டது என்று தீர்ப்புக் கூற எம்மால் முடியாது.

உமர் (ரலி) அவர்கள் காலத்தில் மக்கள் ரமளான் காலத்து இரவுக் தொழுகையைத் தனித்தனியாகவும், சிறு சிறுக் குழுக்களாகவும் தொழுது வந்தனர். இந்த ஒழுங்கற்ற நிலையை நீக்கி அனைவரையும் ஒரே இமாமின் பின்னால் தொழுவதற்கான ஏற்பாட்டை உமர் (ரலி) அவர்கள் செய்து விட்டு மக்கள் ஒரே இமாமின் கீழ் தொழுவதைப் பார்த்து விட்டு "இந்த புகிய ஏற்பாடு நல்லதாக உள்ளதே" என்ற கருத்தைக் கூற "நி:மதில் பித்அத்" இது நல்ல 'பித்அத்'தாக உள்ளது என்று கூறினார்கள்.

திதை ஆதாரமாக வைத்து உமர் (ரல்) 'பிதஅத்'தில் நல்லதும் உண்டு கெட்டதும் உண்டு எல்லா 'பிதஅத்'தும் கெட்டது அல்ல என்ற கருத்திலேயே இதனைக் கூறினார்கள் என்ற மாற்றுக் கருத்துடையோர் கூறி வருகின்றனர்.

ஒரு வாதத்திற்காக (உண்மையில் அல்ல) அதை நாம் ஒப்புக் கொண்டாலும் அல்லாஹ்வுடைய தூதருடைய பேச்சுக்கு எந்த மனிதனுடைய பேச்சும் குறிக்கீடு செய்யமுடியாது. அவர் எப்பேற்பட்டவராக இருந்தாலும் சரிதான்.

"அல்லாஹ்வுடைய தூதர் சொன்னார்கள் என நான் கூறும் போது நீங்களோ அபூபக்ர், உமர் கூறினார்கள் எனக் கூறுகிறீர்களே! உங்களின் மீது வானத்திலிருந்து கல்மாரி பொழியக் கூடும்" என அப்துல்லாஹ் இப்னு அப்பாஸ் (றழி) அவர்கள் கூறுகிறார்கள்.

''துதைகான் அல்லாஹ்வுடைய தாதருடைய செயல் முறை எனத் தெளிவாகத் தெரிந்த பின், வேறொருவரின் சொல்லுக்காக அதை விட்டுவிடுவது கூடாது என முஸ்லிம்கள் அனைவரும் ஏகோபித்து முடிவெடுத்துள்ளனர்" என திமாம் ஷா∴பிதிய்யி (றஹ்) அவர்கள் கூறுகிறார்கள்.

"நபி (ஸல்) அவர்களின் பொன்மொழியை எவன் தட்டிக் கழிக்கிறானோ அவன் அழிவின் விளிம்பில் தெருக்கிறான்" என தெமாம் அஹ்மத் தெப்னு ஹன்பல் (றஹ்) அவர்கள் கூறுகிறார்கள்.

அடுத்து, தறாவீஹ் தொழுகையில் மக்கள் ஒன்று சேர்ந்த பொழுதுதான் மேற்சொன்ன அவ்வாசகத்தை உமர் (றழி) அவர்கள் பயன்படுத்தினார்கள். தறாவீஹ் தொழுகை பித்அத்தான ஒரு செயலல்ல. ஏனெனில், பின்வரும் விடயத்தை அன்னை ஆயிஷா (றழி) அவர்கள் அறிவீக்கிறார்கள். நபி (ஸல்) அவர்கள் ஒரு திரவு பள்ளியில் தொழுதார்கள். அவர்களது தொழுகையுடன் மக்களும் தொழுதார்கள். பின்னர் அடுத்த திரவும் நபி (ஸல்) அவர்கள் தொழு மக்கள் தொகை அதிகரித்துவிட்டது. முன்றாவது அல்லது நான்காவது திரவிலும் அவர்கள் ஒன்று சேர்ந்து விட்டார்கள். நபி (ஸல்) அவர்கள் அவர்களுக்கு மத்தியில் வரவேயில்லை. விடிந்ததும்

"நீங்கள் செய்தவற்றை நான் பார்த்துக் கொண்டிருந்தேன் இது உங்கள் மீது கட்டாயக் கடமையாக ஆக்கப்பட்டு விடுமோ எனப் பயந்ததனால்தான் உங்கள் மத்தியில் வராமல் வீட்டிலேயே இருந்துவிட்டேன் என நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறீனார்கள். இது நடந்தது மமழான் மாதமாகும்" (புஹாரி)

தறாவீன் தொழுகையில் எதற்காக ஜமாஅத்தை விட்டார்கள் என்ற காரணத்தை நபி (ஸல்) அவர்கள் குறிப்பிட்டுக் கூறுகிறார்கள். அக்காரணம் இப்போது இல்லை என்பதை விளங்கிக் கொண்ட உமர் (நழி) அவர்கள் தறாவீஹ் மீணர் டும் **ஹமா அக்காக** தொழுகையை கொழ ஆரம்பித்தாார்கள். 2 மர் (றழி) அவர்கள் செய்த அச்செயலுக்கு நபி (ஸல்) அவர்களின் செயல் அடிப்படையாக அமைந்திருக்கிறது.

உமர் (றழி) அவர்கள் செய்தது பித்அத் அல்ல என்பது மிகத் தெளிவாகத் தெரிந்தாலும் அவர்களது பேச்சில் வந்த குறிப்பிட்ட அந்த பித்அத் என்ற பதத்தின் பொருள் யாது? இங்கு உமர் (றழி) அவர்கள் கூறியதன் கருத்து அறபு மொழி வழக்கமே தவிர, மார்க்க அடிப்படையில் அல்ல. அறபு மொழி வழக்கில் பித்அத் என்பது புதிதாகச் செய்யப்படும் ஒரு செயலுக்குப் பயன்படுத்பதப்படுவதாகும். இத் தொழுகையோ அபூபக்ர் (றழி) அவர்களது காலத்திலும் உமர் (றழி) அவர்களின் ஆட்சியீன் ஆரம்ப காலத்திலும் ஒரே இமாமின் கீழ் கூட்டாகச் செய்யப்படவில்லை.

பித்அத் ஓர் ஆய்வு 🛚

எனவேதான் மொழி வழக்கின் அடிப்படையில் பொருள் கொள்ள வேண்டியிருக்கிறது.

\* \* \* \*

مطابة الحميض ت 4581000 ف 4592217 الرياض

Digitized by Noolaham Foundation., noolaham.org | aavanaham.org

# ساهم معنافي التجارة الرابحة

طباعة الكتب والبنرات

إقامة رجلات ترفيهية للمسلمين الجدد

تأمين ترجمة معاني القرآن الكريم

كفالةداعية

نسخالا<u>شرطة</u> وتوزيعها

توزيع الجوائز والهدايسا مشروع تفطيـر الصـائمين

تجهيزالحقيبة الدعوية

> رحـــلاتالحـــج والعمــرة

قاعدة الرياض الجوية - قسم الشؤون الدينية - مكتب دعوة الجاليات هاتف: ١٦٥٦٦ كا تعويلة: د ٤٥٠ فاكس: ٤٩١٧٦٥٢ ص. ي ٦٦٠ الرياض ١٨٣٤٧