

# சைவக் கரியை விளக்கம்

சைவப் பெரியார் சு. சிவபாதசுந்தரம் B. A. இயற்றியது



Hogworny

6)\_

சிவமயம்

Sellam Ambalavanar Justice of Peace (Whole Island) Reg. No: 14-11-WP-WI-038 478/28, Aluthmawatta Road Colombo 15.

24/2/2020

சைவக் கிரைய விளக்கம்

சைவப்பெரியார்

## சு. சிவபாதசுந்தரம் B. A.

இயற்றியது



சைவ பரிபாலன் சபை யாழ்ப்பாணம்.

மூன்றும் பதிப்பு: 1978, காலயுத்தி இல் ஆவணி மீ உரிமைப் பதிவு: விலேரூ. 5-00

கைவப்பெரியார்

சு. சிவபாதசுந்தரம் B. A. நாருவது பிறந்த ஆண்டு நிளேவு வெளியீடு

# SAIVA KIRIYAI VILAKKAM

By S Shivapathasundaram B. A. Published in commemoration of the Saiva Periyar Shivapathasundaram Birth Centenary

Publishers: SAIVA PARIPALANA SABHAI 450, K. K. S. Road, Jaffoa.

#### Printers :

THE SAIVA PRAKASA PRESS 450, K. K. S. Road, Jaffna.

# பதிப்புரை

51

\* R.S.S. - B

A.

t.

「月夜き」

added and a week of the

" சவனொொக்கும் தெய்வம் தேடினுமில்லே'' என்னும் திருமூலர் திருவாக்குக்கமைந்து, சிவபரத்துவத்தைப் பள் ளிச்சிரூர்களிடையேயும் பரவச் செய்தவர், சைவப் பெரி யார் திரு. சு. சிவபாதசுந்தரம் 8. ∧. அவர்களாவர்.

சைவப் பெரியார் தம்முடைய வாழ் நாளிலே எங்கள் சைவபரிபாலன சபையோடு நீண்டகாலம் நெருங்கிய உறவு பூண்டு சபையின்வழியே தம்முடைய அரும்பெருங் கருத்துக் சீளப் பரப்பி வந்தார். சபையாரும் அன்ஞருடைய விழு மிய கல்வி, அறிவு, ஒழுக்கங்களே அறிந்து பாராட்டிப் போற்றி, அவர் வகுத்த வழியே சென்றனர்: சென்று கொண்டிருக்கின்றனர்.

சைவப் பெரியார் அவர்கள் 1932 — 33 - ஆம் ஆண்டு களில் எங்கள் சபையின் தலேவராக இருந்து பெரும் பணி யாற்றிஞர்கள். தாம் மிக அரிதின்மூயன்று பள்ளிப்பாலர்க் கேன எழுதிய சைவபோத நூல்களேயும், சிவாசாரியர்க ளுக்கும் ஏனேய சமயிகளுக்குமென எழுதிய 'சைவக்கிரியை வினைக்கம், முதலிய நூல்களேயும் அச்சிட்டு வெணியிடும் உரிமையை எங்கள் சபைக்கே வழங்கிஞர்கள்! சைவப் பெரியார் பிறந்த நாருவது நிறைவு ஆண்டினே அவருடைய அன்பர்களும், மாணுக்கர்களும், சைவாபிமானி களும் திரண்டு பத்தி சிரத்தையோடு கொண்டாடும் இவ் வேளேயில் சைவ பரிபாலன சபையும் பெரியாரின் அளப் பரிய சேவைகளே நினேவுகூர்ந்து அவரைப் போற்றிப்புகழ்ந்து அஞ்சலி செலுத்துகின்றது.

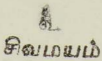
சைவப் பெரியாரின் பிறந்த நாருவது நிறைவு ஆண்டு நினேவாக வெளியிடும் 'சைவக்கிரியை விளங்கம்' என்னும் இவ்வருமருந்தன்ன நூலே சைவப் பெருமக்கள் அன்போடு பெற்றுப் படித்துப் பயனடைவார்களாக.

இப் பதிப்பில் வெளியிடவெனக் சைவப் பெரியாரின் வாழ்க்கை வரலாற்றைச் சுருக்கமாக எழுதியு தனிய அன்ன ரின் மாணுக்கனும் பிரபல எழுத்தாளரும். பேச்சாளரும் ஆசிரியருமாகிய பல்கலேப்புலவர், திரு, க. சி. குலரத்தினம் அவர்களுக்கும், இதனேக் குறுகிய காலத்தில் அழகாக வெளி யிட உழைத்த அச்சக கௌரவ அதிபர், திரு சி. சிவகுரு தாதன் (M. A., Dip - in - Ed.) அவர்களுக்கும் அவருடைய உதவியாளருக்கும் எங்கள் மனமார்ந்த நன்றியுரியது.

> ்மேன்மை கொள் சைவ நீதி விளங்குக உலக மெல்லாம் \*

> > சரவணமுத்து செல்வராசா, தலேவர், சைவ பரிபாலன சபை.

450, காங்கேசன்துறை வீதி, யாழ்ப்பாணம், 8-9-1978.



## சைவப் பெரியார்

# சு. சிவபாதசுந்தரம் B A. அவர்கள்

'சைவப்பெரியார்' என்று தமிழ்கூறும் நல்லுலகமெங் கும் புகழ்பெற்ற, புலோலியூர் சு. சிவபாதசுந்தரம்பிள்ளே அவர்களேச் சைவ சித்தாந்தம் பயிலும் ஐரோப்பியரும் அமெரிக்கரும் நன்கறிவர், எம் முந்தையோர் வழி வந்த வைதிக ஒழுக்கத்தையும் சனுதன தர்மத்தையும் மரபுவழி பேணிக் காத்து நமக்குத் தந்த ஸீலரு ஆறுமுகநாவலர் அவர்களுக்குப் பிறகு சைவங் காத்தவருள் சிவபாத சுந்தரஞரும் ஒருவர்.

சைவப் பெரியார் பிறந்திலரேல் சின்னஞ் சிறுவர்களுக் கான சைவபோதக் கதைகளும், சித்தாந்தக்கட்டுரைகளும், சிவஞானபோதக் கருத்து விளக்கங்களும் திருவருட்பயனுக் குத் தெளிவான சிற்றுரையும் வெளிவந்திருக்கமாடடா. பள்ளித்தலமனத்தும் கோயில்கள் அமைத்துக் காலே வழி பாட்டுடன் பாடமாரம்பிக்கும் மரபுவழியும் மங்கியிருக்கும்.

புலத்துறைபோன புலவர் பெருமக்கள் பலரைத் தந்த புலோலியில் சைவாசாரமுள்ள குடும்பத்தில் கல்வியறிவால் உயர்ந்த பெற்றோர்க்குப் பிள்ளயாக வந்தவர் சிவபாத சுந்தரஞர். வார்கடைச்சாமியாரின் திருவருளுக்கிலக்காகி வாழ்ந்த சுப்பிரமணியம் என்பாரின் தவப் பயனுக வள்ளி யம்மை என்னும் மாதரசியின் மணி வயிற்றில் வந்தவர் இவர், இவர் பிறந்த நாள் 17-1-1878 என்ப.

இவர் இளமையில் பார்வதிப்பிள்ளே என்னும் மாமி யாரிடத்தில் நல்ல முறையிற் கல்வி கற்றூர். பார்வதிப் பிள்ளே திருமணஞ்செய்யாது ஓள**ைப்பாட்**டியா**ர்போல** அறிவாளியாய் ாழ்ந்தவர். அவரைப் பாருத்தைப்பாட்டி என அக்காலத்தற் குழந்தைகள் வழங்கினர். துள்ளித் திரியும் பாலர்கள் நாவில் ஆத்திசூடி, கொள்றைவேந்தன் முதலிய பாடல்களே அட்சரம் பிசகாமல் வாச் செய்த and un of son su unique by Monthal Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

சைவப் பெரியார் புலோலியிலிருந்த ஆங்கிலப் பாட சாலயில் தமக்கு வேண்டிய ஆதா**ரக்** கல்வியைக் sód பின் இந்தியாவுக்குச் சென்று அங்கே திருவனந்தபுரத்தில் சிறிய தந்தையார் பே**ராசிரியர் வ. சணபதிப்பி**ள்ளே என் தங்கியிருந்து, இடை நிலேத் தேர்வு என்னும் LITTLE எவ். ஏ. பரீட்சையில் தேறிஞர். பின்னர் திழுச்சிரைப் பள்ளியிலுள்ள சென் யோசேப் கல் தூரியிற் படித்துச் சென்லோச் சர்வகலாசாலே பீ. ஏ. பரீட்சையில் கணிதம், அளவையியல் ஆகிய படங்களில் திறமையுடன் சித்தி பெய்திஞர். இவையேயன்றி ஆங்கிலம், வடமொழி, விஞ்ஞானம் ஆகியவற்றிலும் பரந்த அறிவைப் பெற்றூர்.

இங்ஙனம் பட்டதாரியாகியதோடு, விவேக முறுக் கேறியவராய் ஈழத்துக்கு மீண்டு. தமது அயலிற் சில காலம் கல்வி சுற்பித்தபின், திருக்கோணமலேயில் சென் யோசேப் கல்லூரியல் இரண்டான்டுகள் கடமையாற்றி ஞர். பின்னர் யாழ்ப்பாணம் மீண்டு சேர். இராமநாதன் 22-8-1921 இல் ஆரம்பித்த பரமேஸ்வராக் கல் லூரியின் தல்மை ஆசிரியராகச் இல் காலம் கடமையாற்றினூ.

gantia நிர்வாகத் திறமையையும் கற்பிக்கும் ஆற் றலேயும் அறிந்த கல்லூரிகளின் முகாமைக்காரர் பலர் இவரைத் தத்தம் கல் லூரிகளுக்கே முதல்வராக எடுத்துக் கொள்வதற்கு வெகுவாக முயன்றனர். சுளிபுரம் விக்ரோறி யாக் கல்லூரி முகாமையாளர் செல்லப்பா அவர்களின் வேண்டுகோளே மறுக்க முடியாமல் அங்கே அதிபராயிருந்து அக் கல் லூரியை முதற்றரமான கல்வி நிலேயமாக்கிரை. மானிப்பாய் இந்துக்கல் லூரியின் முகாமையாளரில் ஒருவ ராகிய சித்தாந்த வினேதர் திருவிளங்க தேசிகர் விருப்பிய சில காலம் அங்கும் கடமையாற்றிஞர். வாறு இளப் பாறிய பின்னர் 1933 - ஆம் ஆண்டுதொடக்கம் 1936 - ஆம் பரமேஸ்வராக் கல்லூரியின் ஆண்டு வரையும் Gampa மேற்பார்வையாளரா யிருந்து கொண்டே பல வகுப்புகளி லும் பாடஞ் சொல்லி வந்தார்.

எந்த மானவன்யும் படிப்பார்வமுள்ளவஞக்கிப் பரீட் இத்திபெறச் செய்ய வல்ல சாமர்த்தியம் அவரிட Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org BFEATEN

பிருந்த தனித் திறமை என்றே சொல்ல வேண்டும். இத தப் பிறப்பில் இவர்கள் மெற்றிகுலேசன் சித்தியைய்தமாட் டார்கள் என்ற வேறு ஆசிரியர்கள் ஒதுக்கிவிட்ட மான வர் பலரை, இவர் மூயற்சி எடுத்துப் படிப்பித்து பீ. ஏ. பி. எம். இ, பட்டங்கள் பெறச் செய்த சந்தர்ப்பங்கள் แลงลา.

இந்தவகையில் கல்வித் துறையில் இவரிடமிருந்த அறிவாற்றலேக் கற்றலர் பலருக்கும் பயன் செய்யக் கருதிய பெரியார்கள் பலர். இவரை நூல்கள் எழுதுமாறு தான் டியதால் இவர் தமக்குத் தாடனமாயிருந்த தர்க்கம் என்னும் அளவையியல், உளவியல் என்னும் மனேதத்து கற்றலும் கற்றித்தலும் என்னும் கல்வியியல் சம் பந்தமான நூல்களே எழுதி உதவிஞர். இவற்ருல் கல்வி யுலகு பெரு நன்மையெய்திற்று. இலங்கைக் கல்வித் தினேக்களமும், கல்வியமைச்சும் இவர் பெருமையை வியந்தனர். இவருடன் தொடர்பு கொண்டிருந்தனர்,

இஃது இவ்வாருக இவர் தாம் ஆன்மார்த்தமாக வழிபட்டு வந்த முருகப் பெருமானிடத்து அளவு கடந்த பக்தியுள்ளவராகிக் கந்தபுராணம் சம்பந்தமாகப் பல கட் டுரைகளும் விரிவுரைகளும் எழுதிஞர். சைவ சித்தாந்தத் தைத் தமிழிலும் ஆங்கிலத்திலும் எல்லோரும் அறிந்து பயன்பட வேண்டுமெனக் கருதிப் பல நூல்களே எழுதி அடக்க விலேக்கு விற்கச் செய்தார்.

முருகப் பெருமானுக்கு அணுக்கத் தொண்டு செய்து வாழந்து உய்யக்கருதிக் கந்தவனக்கடவையின் வடக்கு வீதியில் ஒரு புறத்துக் குடிசையமைத்து அமைதியாக முப்போதும் பெருமானே வணங்கி முனிவரென வாழ்ந்தார்.

சைவப் பெரியாரின் நூலாசிரியத் தனைமையை ஈழத் தவரேயன்றித் தமிழ்நாட்டவரும் வெளிநாட்டவரும் நன் கறிவர். திருக்கைலாய பரம்பரைத் தருமபுரவாதன **மகாசந்நிதானம் அவ**ர்களின் அபிமானத்துக்கு இலக்கான சைவப் பெரியார் மடாதிபதியின் கட்டளேயின் வண்ணம் சிவஞானபோதத்தை ஆங்கிலத்தில் மரபுநெறி பிசகாமல் daria a avanaham.org

இந்து சமயத்தில் கைவத்துறை என்னும் ஆங்கில தூலொன்று இலண்டனில் 'அலன் அன் அண்வின்' நிறு வனத்தாரால் வெளியிடப்பெற்றது. அது அண்மையில் மலேயா அருள்நெறித் திருக் கூட்டத்தாரால் கோலாலம் பூரில் அழகாக மறு பதிப்புச் செய்யப்பெற்றுள்ளது. சைவத்தின் மகத்துவம் என்னும் நூலேயும் பெரியார் ஆங் கிலத்தில் எழுதியுள்ளார்.

சித்தாந்த சாஸ் நிரங்களிலொன்றும் சித்தாந்த அட்ட கத்தில் ஒன்றும் என்னும் பெருமைவாய்ந்த திருவருட்பய னுக்கு முன்னர் நிரம்பலழகிய தேசிகர் உரை எழுதியுள் ளார். அதிலுள்ள சடினமான பகுதிகளே இலகுப்படுத்தி முதலில் உரையெழுதிய பெருமை சைவப் பெரியாருக்கே உரியதாகும்.

சைவப் பற்று மிகுந்த பெரியாரவர்கள் சைவாசார சீலராய் சைவத்தின் கொழுகொம்பாய் வாழ்ந்தவர். சைவ சமயத்தைப்பற்றிச் சாங்கோபாங்சமாகத் தர்க்கரீதி மாகப் பேசியவர்; எழுதியவர். தாம் எழுதிய நூல்சுளேச் சைவம்வளர்க்கும் யாழ் சைவபரிபாலனசபை, கொழும்பு வீவேகானந்தசபை முதலாய சபைகளுக்கு உரிமையாகக் கையளித்தவர்.

•தேன் பொந்து' என்று ஆறு முக நாவலர் அவர்சள் கூறிய திருக்கே தீச்சரத்தைப் புனருத்தாரணஞ் செய்வதில் ஓயாதுழைத்த சைவப்பெரியார் திருப்பணிக்கு வேண்டியன உபகரித்து அங்கே எழுந்தருளியுள்ள நடராசப்பெருமானே யும் வடிப்பித்துக் கொடுத்தவர், அன்றி, அங்குள்ள திரு ஞானசம்பந்தர் மடத்தையும் ஆரம்பித்துத் தோண்டுசெய்யு மாறு நண்பர்களேயும் தம் மாணவர்களேயுந் தூண்டித் துணேயாக நின்றவர். இவ் வாழுகத் தொண்டு செய்து வாழ்ந்த பெரியார் 14-8-1953 ஆடி அத்த நன்னுளில் இறைவனடி சேர்ந்தார். இவர் நினேவு என்றும் நிலவு வதாக.

க, சி, குலரத்தினம்

கந்தமடம், 16-8-78,

## முகவுரை

51\_

Sec. .

சிவபெருமான் உயிர்களேத் துன்பத்தினின்றும் நீக்கி அவைகளுக்குப் பேரின்பமாகிய திருவடித் தாமரையோடு சேர்த்தற்காகச் சிற்றறிவையும். சிறதொழில் வன்மையை யும், சிற்றன்பையுத் தரத்தக்க மூவகையுடல்களேக் கொடுத் தருளினர். இவற்றை நக்வழிச் செலுத்தலாற் பேரறிவும் பேராற்றலும் பேரன்டம் வரும். இக்கருத்து "விடிவா மளவும் விளக்கனேயமாயை, வடிவாதி கன்மத்து வந்து ', என்னும் உமாபதிரிவத் திருமொழியாற் பெறப்படும் எமது அறிவு தொழிலிச்சைகளே நல்வழிப்படுத்தலே சைவக் கிரியையின் நோக்சுமாம். தீய வழியிற் செல்லும் பொறி களேயு முள்ளத்தையும் அவ்வழிப் போகாமல் நேரேயடக்கு தலரிது: அவற்றை நல்வழியிற்போக்க முயலலே தீ நெறிச் செலவைத் தடுக்கத்தக்க முறையாம். அப்பர்சுவாமிகளது திருவங்கமாலே இதனே உணர்த்துகின்றது. ''பற்றுக பற் றற்ருன் பற்றின் யப்பற்றைப், பற்று 5 பற்று விடைற்கு இக் கருத்து விளங்குகின்றது. என்னுந் திருக்கு நளிலும் சைவக் கிரியைகள் பொறிபுந்திகளேச் சிவநெறியிற் செலுத் தும். கிரியைகட்குயிராகிய மந்திரமும் பாவனேயும் இவற் றைச் சிவமயமாக்கும்.

மந்திரஞ் சிவசத்திவடிவமென்ப இது:

் சத்தமாம் விந்து தன்னிற் ரேேன்றிய வாத லானுஞ் சத்திதான் பிரேரித் துப்பின் மூனதிட் டித்தக் கொண்டே யத்தினுற் புத்தி முத்தியளித்தலா லரனுக் கென்றே வைத்ததா மந்திரங்கள் வடிவென மறைக ளெக்லாம், மத்திர மதனிற் பஞ்ச மந்திரம் வடில மாகத் தந்திரஞ் சொன்ன வாறிய சென்னெனிற் சாற்றக்கேன முந்திய தோற்றத் தாலு மந்திர மூலத் தாலு மந்தமில் சத்தி யாதிக் கிசைத்தலு மாகு மன்றே.

என்னுஞ் வெஞான சித்தித் திருவிருத்தங்களிற் கூறப்பட் டது. மந்திரசத்தியினளவு மனமொழிகட்கப்பாற்பட்டது. அதன் பெருமை தேவாரங்களிலொருவாறு விளக்**கப்படும்.** 

| ன் ணுற                      | வடுக்கிய           | விறகன்  | வெவ்வழல்     |
|-----------------------------|--------------------|---------|--------------|
| உண்ணிய                      | புகிலவை            | யொன்ற   | ப மில்லேயாம் |
| பன்னிய                      | <b>ର୍</b> ଣ୍ଣ କାର୍ | பயின்ற  | பாவத்தை      |
| ந <b>ன்</b> ணி நி <b>ன்</b> | ற <b>றுப்</b> பது  | நம்ச்சி | வாயவே.       |

ஆயினும் அதன் பயன் அதை யுபாசிக்கு மளவுக்குத் தக்க தாகவே பெறப்படும். சிவோகம் பாவண்யுங் கருடபாவனே யும் பெரும் பயன் பயத்தலும் சண்டீசராற் சிவலிங்கமா கப் பாவிக்கப்பட்ட மணற்குவியல் பேரருள் சுரத்தலும் பாவணேயி ஞற்றலேயும் பாவனேயும் மந்திரமும் ஒன்றற் கொன் றின்றியமையாமையையு முணர்த்தும்.

கிரியை செய்யுங்கால் அதிலே மனப்பதிவும் அன்பும் அத்தியாவசியகமாம். இவற்றைப் பெறுதற்கு தன்மையும் நோக்கமும் கிரியை செய்வோனுக்குப் புலப் படல்வேண்டுமாதலால், இவற்றை விளக்குமொகு நூல் வேண்டப்படுகின்றது. இத்தகைய ஒரு நாலியற்று தற்கு வேண்டிய அறிவின்றி இதன் எழுதத் தொடங்கிய குற் றத்தை, நோக்க நலங் கரு திப் பெரியோர் மன்னிப்பர். கிரியைகளே விளங்கற்குச் சைவசமயவுணர்ச்சி வேண்டுமாத இந் நூலின் முதலியல் சைவ சமயவியலாயிற்று. லால், **சில கிரியைப் பகுதிகள் பல கிரியைசளில் வருதலால் ஒவ்** வொரு கிரியைப் பகுதியையும் ஒவ்வொரு கிரியையினும் கிலையயுறுப்புக்கள் யாவும் இரண்டாமியலிற் விளக்காது,

24

றனித்தனியே கூறப்பட்டன. பின்பு, பூர்வக் கிரியைகளர் கிய தீட்சையும் விவாகமும், தனக்கும் பிறர்க்குமுரிய தாகிய செவாலய பூசாதிகளும், அபரக்கிரியையும் மூறையே நான்கியல்களிற் கூறப்பட்டன.

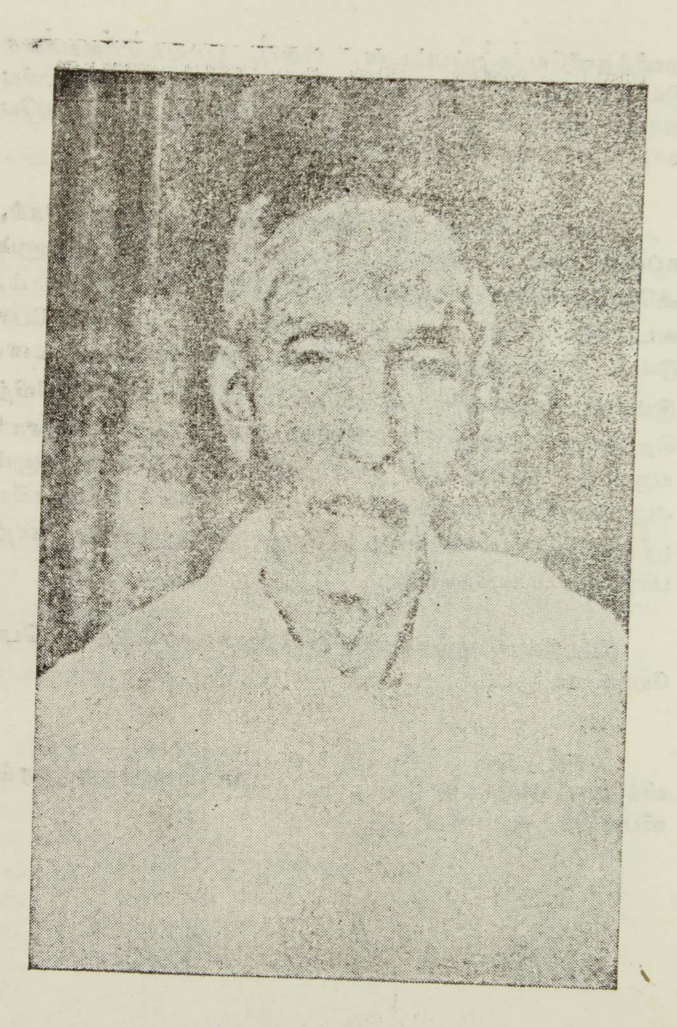
anastit Tal

இந் நூல் செய்தற்குப் பெருந்துணேயானவை காமிகம், சுப்பேரபேதம், காரணம், வாதுளமாகிய ஆகமங்களும் அகோரசிவாசாரியர் பத்ததியும் சித்தாந்தசாராவலியுமாம். வடமொழியறிவுக் குறைவுண்மையால் மொழிபெயர்ப்போ டுள்ள ஆகம பத்ததிகளே பெரிதும் உபயோகிக்கப்பட்டன, இம் முயற்சியிலு கனிபுரித்த சைவாசாரியருள் ஆகமவறிவிற் சிறந்தவகும் புலோலிப் பசுபதேசுரராலயத் தலேமையாசாரி யருமாகிய ஸ்ரீமத் செ. இராமலிங்கக் குருக்களவர்களும் அருளாளரும் பரமேசுரக் கல்லூரிச் சிவார்ச்சகருமாகிய ஸ்ரீமத் சி. சரவணபவக் குருக்களவர்களுஞ் செய்த நன்றி பாராட்டப்படத்தக்கது.

இதிலுள்ள குற்றங்களே யெடுத்துக் காட்டுதல் பெரி போர் கடனும்.

சுழிபுரம். விக்ரோறியாக்கல் லூரி, விபவ ஹி ஆவணி மீ.)

சு, சிவமாதசுந்தரம்



& Dours & riggu

ி. சிவமயம்

# சைவக்கிரியை விளக்கம்

### 1. สรมรเวเนณิแจ้ง

கடவுள்: கடவுள் ஒருவரே. அவர் சிவம் எனப்படுவர். அவர் எங்களுடைய மனத்துக்கு எட்டாதவர். அவர் வடி வம் முதலியவற்றிற்கு அப்பாற்பட்டவர். அவரை அவ ருடைய திருவருட் செயல்களிஞல் ஒருவாறு அறியலாம்,

திருப்பெயர்கள்: திருவருட்சத்திக்கு உமாதேவி என்று பெயர். உமாதேவிக்கு இலக்குமி சரஸ்வதி என்ற பெயர் களு முண்டு சிவபெருமான் சத்தியிறை பல்வேறு தொழில் களேச் செய்வர். வெவ்வேறு தொழில் செய்தலினுல் வெவ்வேறு பெயர் உண்டு. படைத்தல், காத்தல். அழித் தல் ஆகிய மூன்றையும் செய்யும்போது பிரமா, விஷ்ணு, உருத்திரன் என்ற பெயர்கள் உண்டு. அவற்றைச் செய் Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### சைவக்கிரியை விளக்கம்

யும் சத்திகளுக்கு ஜனனி, சோதயித்திரி, ஆரிணி 1 என்று பெயர். உயிர்களுக்கு அறிவைக் கொடுக்குஞ் சத்திக்கு ஞானசத்தி 2 என்று பெயர். முத்தொழிலுஞ் செய்யுஞ் சத்திக்குக் கிரியாசத்தி<sup>3</sup> என்று பெயர். பிரபஞ்சத்தை ஆளும் சத்திக்கு இச்சாசத்தி என்று பெயர். பிரபஞ் சத்துக்கு மூலமாகிய மகாமாயைக்குத் தலேவராயிருப் பதாற் சிவபெருமானுக்கு விநாயகர் என்று பெயர். குருவா யிருந்து மெய்யறிவை ஊட்டுதலால் தக்ஷிணமூர்த்தியென் றும், சுப்பிரமணியமூர்த்தி என்றும் பெயர். உலகத்தைக் காக்குஞ் சத்தி பத்து மூர்த்திகளேயுடையது. மேற்பக்கத் தைக் காக்கும்போது <sup>5</sup>பிரமா என்றும், கீழ்ப் பக்கத்தைக் காக்கும்போது விஷ்ணு என்றும், கிழக்கு முதல் எட்டுத் திக்குகளேயும் காக்கும்போது இந்திரன், அக்கினி, யமன், நிருதி, வருணன், வாயு, குபேரன், ஈசானன் என்றும் பெயர். இந்த மூரத்தங்கள் உலகபாலகர் எனப்படுவர். இவர் களுக்கு ஆயுதமென்று சொல்லப்படுவனவும் அவருடைய சத்தியின் ரூபங்களே. அவையாவன: முறையே, பதமம், சக்கரம், வச்சிரம், சத்தி, தண்டம், வாள், பாசம், துவ சம், கதை, சூலம் என்பன இவைகள் தசாயுதம், (தச - 10) வைரவர், வீரபத்திரர் முதலியனவும் சிவபெருமானுக்குள்ள பெயர்களே. பெயர்கள் பலவாயினும் கடவுள் ஒருவரே. · ஒருவர் தாம்பலபேருளர் காண்மினே ' என்*ரு*ர் திரு நாவுக்கரசு நாயஞர்.

1 இந்த மூன்று சத்திகளுஞ் சூலத்தின் கவர்களாற் குறிக்கப்படும். (வாதுளம்),

<sup>2</sup>, <sup>8</sup>, <sup>4</sup>, இந்த மூன்று சத்திகளுஞ் சிவபெடுமா னுடைய கண்களாகிய சந்திரன் சூரியன் அக்கினியாகிய வற்ருற் குறிக்கப்படும் - (காமிகம்).

5 பிரமா விஷ்ணு இந்திரன் என்னும் பெயர்கள் யுகைடய ஆன்மாக்களும் உண்டு. Dighted by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

2

இல்வா தவராயி சிவமூர்த்தங்கள்; கடவுள் உருவம் னும் அவரை நிலேத்தற்காகவும் வணங்குதற்காகவும் உரு வஞ் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. அந்த உருவத்தின் பகுதிகள் குறிப்பன. அவருடைய தன்மைகளேயே அவர் ஐந்து முகமுடையவராகத் தியானிக்கப்படும்போது அம்முகங் களுக்கு ஈசானம், தற்புருஷம், அகோரம், வாமதேவம், சத் தியோசாதம் என்று பெயர். இவைகள் முறையே, அருளல், மறைத்தல், அழித்தல், காத்தல், படைத்தல் ஆகியவற் றைச்செய்யும் திருவருளேக் குறிக்கும். இருதயம் மெய்ப் பொருளா தலேயும், சிரசு நித்தியானந்தத்தையும், சிகை (முடி) ஆன்மாக்களே வசப்படுத்தும் சத்தியையும், கவசம் இரட் சிக்கும் சத்தியையும், நேத்திரம்(கண்) சகத்துக்குக் கார ணமாயிருக்கும் சத்தியையும், அத்திரம் பொய்யறிவை நீக்கும் சத்தியையும் குறிப்பன. ஐந்து முகங்களும் பஞ்சப் பிரமம் என்றும், ஆறு அங்கங்களும் ஷடங்கமென்றும் பெயர்பெறும். (பஞ்ச=ஐந்து; ஷட்=ஆறு.) ஆன்மாக்கள் சிவஞானத்தைப் பெற்று, சிவத்தன்மையை யடைந்து இவ பெருமானே அறியும் வரைக்கும் அருள் வடிவங்களேயே பூசிக்கவும் தியானிக்கவும் வேண்டும்.

கடவுளின் மந்திரங்கள்: எவற்றிலும் மேலானதாகிய மூலமந்திரம் ஐந்தெழுத்தெனப்படும். ஐந்து முகங்களி னுடைய பெயர் சார்ந்த மந்திரங்கள் பிரமமந்திரங்கள்; ஆறு அங்கங்கள் சார்ந்தவை அங்கமந்திரங்கள். இப்பதி ஞெரு மந்திரங்களும் சங்கிதை மந்திரமெனப்படும். (சங் கிதை=தொடுத்து வருவன.) இவைகள் எழுவகை முடிபு கஜீர் யுடையன: நம:, ஸ்வதா, ஸ்வாஹா, பட், வஷட், வௌஷட், ஹும்.

ஆன்மாக்கள்: ஆன்மாக்கள் பல. அவைகள் என்று முள்ளவை. அறியும் வல்லமையுடையன, இயல்பாக மலத் Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### சைவக்கிரியை விளக்கம்

தொடர்புடையவை. சிவபெருமானது திருவருளால் மலப் பற்றினின்றும் நீங்கிச் சிவத்தன்மையை அடையத்தக்கவை, சிவத்தன்மையை அடையமுன் அளவில்லாத பிறவிகளே எடுப்பவை.

மலங்கள்: மலங்கள், ஆணவம், கர்மம், மாயை என் ஆணவம் பொய்யறிவைக் கொடுப்பது: காமம் പതഖം ஆன்மாக்கள் செய்யும்வினே. மாயை உலக அறிவாகிய சிற்றறிவைக் கொடுப்பது; இதைக்கொண்டு உடம்புகளும் உலகங்களும் கடவுளால் தோற்றுவிக்கப்படும். ஆணவச் செயல்களின் பயனே அனுபவித்தலால் ஆணவம் வலிகுறை யும். கடவுளுடைய திருவருள்வழிநின்று செய்வனவற்றுல் மெய்யறிவு பொலியும். மாயையிலே சுத்தமாயை, அசுத்த மாயையென இரு பகுதிகளுண்டு. சுத்தமாயையிலிருந்து தோன்றுஞ் சிவதத்துவங்களேந்தும் ஆன்மாவுக்கு அன்பை யும் அறிலையும் வல்லமையையுங் கொடுப்பன, अम्डड மாயையினின்று வித்தியாதத்துவங்கள் ஏழும் ஆத்மதத்து வங்கள் இருபத்தினுைம் தோன்றும், வித்தியாதத்துவங்கள் ஆத்மதத்துவங்களே நடத்துவன. மாயையிலிருந்து தூலம், சூக்குமம், காரணம் ஆகிய மூவகையுடம்புகளும் உலகங் களும் ஆக்கப்படும்.1

தேவர்,அசுரரர்; தேவர்களும் அசுரர்களும் மிக்க வல் லமையுள்ள பிறவிகள். ஆயினும் மெய்யறிவினுைண்டாகும் குணத்தைத் தேவர்களென்றும் பொய்யறிவினுல் உண்

இரத்தம் தசை முதலியவற்ருல் ஆக்கப்பட் உடம்பு தூலவுடம்பெனப்படும். மனம் புத்தி முதலியவை கள் சார்ந்த உடம்பு சூக்கும உடம்பு. சிவதத்துவங்கள் சார்ந்துள்ளது காரணவுடம்பு. மாறிமாறி யழிவதும் தோன்றுவதும் தூலவுடம்பே.

#### சைவசமயவியல்

5

டாகும் குணத்தை அசுரர் என்றும் உருவகமாகக் கூறுவது முண்டு. ஒருவன் ஒருகாரியத்தைச் செய்யக் கருதும்போது மெய்யறிவு ஒரு பக்கத்தும் பொய்யறிவு எதிர்ப்பக்கத்தும் அவனே இழுக்கும். இதைத் தேவர்களுக்கும் அசுரர்களுக் கும் இடையில் உண்டாகும்போர் என்று சொல்லுவர். 1

உருத்திரர்: உருத்திரராவார் உருத்திரனென்னும் சிவமூர்த்தியினது சிறந்த அருளேப் பெற்றவர். அவர்களின் பெயர் மஹாதேவர், ஹரர், உருத்திரர், சங்கரர், நீல லோகிதர், ஈசானர், விஜயர், பீமர், தேவதேவர், பவோற் பவர், கபாலீசர் என்பன.

வித்தியேசுரர்: வித்தியேசுவரராவார் மகேசுவரருடைய சிறந்த திருவருளேப் பெற்ரோர். இவர்கள் மந்திரங்களுக் குத் தலேவராதலால் வித்தியேசுவரர் எனப்படுவர். (வித்தை = மந்திரம்,)

அவர்களின் பெயர்: அநந்தர், சூஷ்மர், **சிவோத்தமர்**, ஏகநேத்ரர், ஏகருத்ரர், திரிமூர்த்தி, ஸ்ரீ**கண்டர், சிகண்டி**:

1

#### சைவத்திரியை விளக்கம்

#### காலவரையறை

| 60                           | நாழிகை                                                                        | =                  | ஒரு நாள்                                                                                            |
|------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 15                           | நாள் 1                                                                        | =                  | ஒரு பக்கம்                                                                                          |
| 30                           | நாள் 1                                                                        | x                  | ஒரு மாதம்                                                                                           |
| 6                            | மாதம்                                                                         | -                  | ஒரு அயனம்                                                                                           |
| 2                            | அயனம்                                                                         | =                  | ஒரு வருஷம்                                                                                          |
| 17,28,000                    | ஆண்டு                                                                         | =                  | கிருதயுகம்                                                                                          |
| 12,96,000                    | ஆண்டு                                                                         | =                  | திரேதாயுகம்                                                                                         |
| 8,64,000                     | ஆண்டு                                                                         | =                  | துவாபரயுகம்                                                                                         |
| 4,32,000                     | ஆண்டு                                                                         | =                  | கலியுகம்                                                                                            |
|                              |                                                                               |                    |                                                                                                     |
| 43,20,000                    | ஆண்டு                                                                         | =                  | சதுர்யுகம்                                                                                          |
| 43,20,000                    | ஆண்டு                                                                         | =                  | சதுர்யுகம்<br>(சதுர்—நாலு.)                                                                         |
| 43,20,000<br>71              | ஆண்டு<br>சதுர்யுகம் 1                                                         | 8                  |                                                                                                     |
|                              |                                                                               |                    | (சதுர்—நாலு.)                                                                                       |
|                              | சதுர்யுகம் 1                                                                  | =                  | (சதுர்—நாலு.)<br>ஒரு மன்வந்தரம்                                                                     |
|                              | சதுர்யுகம் 1<br>மன்வந்தரம்<br>கற்பம்                                          | 8 8                | (சதுர்—நாலு.)<br>ஒரு மன்வந்தரம்<br>ஒரு கற்பம்                                                       |
| 71<br>14                     | சதுர்யுகம் 1<br>மன்வந்தரம்<br>கற்பம்<br>பிரமதினம்                             | 8 8                | (சதுர்—நாலு.)<br>ஒரு மன்வந்தரம்<br>ஒரு கற்பம்<br>1000 சதுர்யுகம்                                    |
| 71<br>14<br>2<br>360<br>50   | சதுர்யுகம் 1<br>மன்வந்தரம்<br>கற்பம்<br>பிரமதினம்<br>பிரமதினம்<br>பிரமவருஷம். |                    | (சதுர்—நாலு.)<br>ஒரு மன்வந்தரம்<br>ஒரு கற்பம்<br>1000 சதுர்யுகம்<br>ஒரு பிரமதினம்                   |
| 71<br>14<br>2<br><b>3</b> 60 | சதுர்யுகம் 1<br>மன்வந்தரம்<br>கற்பம்<br>பிரமதினம்                             | <b>II II II II</b> | (சதுர்—நாலு.)<br>ஒரு மன்வந்தரம்<br>ஒரு கற்பம்<br>1000 சதுர்யுகம்<br>ஒரு பிரமதினம்<br>ஒரு பிரமவருஷம் |

இப்போது நடைபெறுவது இரண்டாவது பரார்த்தத் தில் ஒரு சுவேதவராக கற்பத்தில் ஏழாவதாகிய வைவசு வத மன்வந்தரத்தில் இருபத்தெட்டாவது சதுர்யுகத்தின் கலியுகத்தில் முற்பகுதியில் விபவ வருஷம்.

1 முன்பின்

8

2

தற்போது நடைபெறுவது காலயுக்தி வருஷம், Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# 2. கிரியையுறுப்பியல்

1. விநாயக குருவழியாடு: உலகங்கள் யாவற்றிற்கும் முதற்காரணமாகிய பொருள் மகாமாயை அல்லது பேரண வம் எனப்படும். அதற்குத் தலேமையாயிருக்குஞ் சிவ சத்திக்கு விநாயகர் என்று பெயர். (வி-இல்லாத, நாய கர்--தலேவர், அஃதாவது தமக்குத் தலேவரில்லாதவர், மேலான தலேவரெனப் பொருள்படும்.) ஆதலால் எவ்வுல கத்திலேனுஞ் செய்யப்படும் எந்தக்கிரியையும் இனிது முடி தற்கு விநாயகக் கடவுளது திருவருள்வேண்டி முதற் செய் யப்படுங் கிரியை விநாயகவணக்கம். குரு சமய கிரியை களுக்குத் தலேவராதலாலும், அவரிலே சிவபெருமானுடைய திருவருள் சிறந்து நிற்றலாலும் குருவையும் வழிபடுவர். (கு--மலம், ரு--நீக்குபவர்.)

2. ஆசமனம்: ஆசமனமாவது மூவகைத் தத்துவங் களேயும் நினேத்து வலக்கைப் பெருவிரலடியிற் பொருந் திய அற்ப தண்ணீரை (உழுந்தமிழ்ந்திய தண்ணீரை மந்திரத்தோடு மன்றுமுறை பருகி உதடுகளேப் பெருவிரலடியினுல் இரு முறையும் உள்ளங்கையினுல் ஒரு முறையுந் துடைத்து மந்திரத்தோடு <sup>8</sup> உடம்பின் பகு திகளேத் தொடுதல். மூவகைத் தத்துவங்களே மந்திரத் தோடு நினேத்தலால் அவற்றுலாக்கப்பட்ட வடம்பு அருள் வழிநிற்கும். மந்திரத்தோடு இடங்களேப் பெருவிரலணி

<sup>1</sup> ஆத்துமதத்துவம், வித்தியாதத்துவம், சிவதத்துவம், மந்திரம் ஆத்மதத்வாயஸ்வதா, வித்தியா தத்வாயஸ்வதா, சிவதத்வாயஸ்வதா. <sup>3</sup> அஸ்த்ராயபட், <sup>3</sup> இருதயாய

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

avorasi:

8

விரல்களாலே தொடுதலினுல். 1, அவ்வுறுப்புக்களால் வரத் தக்க குற்றங்களே அவற்றின் அதிதேவதைகள் நீக்குவர்,

3. பிராளுயாமம்: அஃதாவது பிராணவாயுவை யடக் கூறைல் மனத்தை ஒருவழிப்படுத்தித் திருவருளிலே நிறுத்துதல். (பிராண + ஆயாமம் — பிராணவாயுவை அடக்குதல்.)

இது செய்யும் முறைமை: வலக்கையிற் சுட்டுவிரலே யும் நடுவிரலேயும் உள்ளே மடக்கிப் பெருவிரலிலை வல மூக்கைப் பிடித்துக்கொண்டு சங்கிதை மந்திரத்தை உச் சரித்து இடமூக்கால் மூச்சை இழுத்தபின்பு, பெருவிரலணி வீரல்களால் இருமூக்குகளேயும் பிடித்துக்கொண்டு அம்மந்தி ரத்தை உச்சரித்து மூச்சை யடக்கியும், அணிவிரலால் இட மூக்கைப் பிடித்துக்கொண்டு சங்கிதையை உச்சரித்து மூச்சை வெளியே விடுக. பிராணுயாமமானது பொறிகளே யும் மனத்தையும் சுத்திகரித்து அவைகளே அடக்குதற்குத் துகேயாகின் நது.

4. பவித்திரமணிதல்: பவித்திரமாவது மோதிரம் போலத் தர்ப்பையினுற் செய்யப்பட்டு அணிவிரலில் அணி யப்படுவது: இதன் நோக்கம் கிரியை செய்யும் போது

1 தொடுமிடங்களாவன: முகம், வலமூக்கு, இட மூக்கு, வலக்கண், இடக்கண், வலக்காது, இடக்காது, வயிறு, மார்பு, வலப்புயம், இடப்புயம், தலேயாகிய பன்னி ரண்டுமாம். முகத்துக்குக் கங்காதேவியும், மூக்குக்குப் பிரா ணனும், கண்களுக்குச் சூரிய சந்திரரும், காதுகளுக்கு லோகபாலகரும், வயிற்றுக்குப் பிரமாவும், மார்புக்கு உருத்திரனும், புயங்களுக்கு அசுவினிதேவரும், தலேக்கு விஷ்ணுவும், அதிதேவர்களாம் (காமிகம்),

### கிரியையுறுப்பீயல்

மனம் வாக்குக் காயங்களால் வரத்தக்க பாவங்களிளின் றுங்காத்தல். [பவித்திரம் = பதனுத் த்ராயதே = பாவத் தலே விழுதலினின்றுங் காப்பது. — காமிகம்,]

5. சங்கற்பம், சங்கற்பமாவது செய்யப்போகுங் கிரியை பிலே மனத்தைப் பதித்து அதிலே நிறுத்துவது, இன்ன காலத்திலே இன்ன இடத்திலே இன்ன நோக்கமாக இது செய்யப்போகிறேன் என்பது சங்கற்பவாக்கியத்தின் சுருக்க மான கருத்து, நிகழுஞ் சிருட்டித் தொடக்கத்திலிருந்து அன்றுவரையும் உள்ள காலம் இதிலே குறிக்கப்படுதலாலே, காலத்தின் பெருமையும் தற்கால வாழ்வின் சிறுமையும் ஆன்ம சுடேற்றத்தின் மகிமையும் உணரத் தக்கன

சங்கற்பமுறை: ஆண்கள் வலது கையிலே தருப்பை, பூ, அரிசி அல்லது எள்ளு முதலியவற்றை வைத்துக் கொண்டு வலது கையை மேலாகவும் இடது கையைக் தேழாகவும் வைத்து இடது பெரு விரலே வலது பெரு வீரலால் அமர்த்தி வலது முழந்தாளில் வைக்க. பென்கன் இடது முழந்தாளில் வைக்க.

சங்கற்ப வாக்கியத்தின் கருத்து: சிவபெருமானது சங்கற்பத்தாலே தொழிற்படும் ஆரப்பிரமாவின் இரண்டா வது பரார்த்தத்தில் சுவேதவராக கற்பத்தில் வைவஸ் வதமந்வந்தரத்தில் இருபத்தெட்டாவது சதுர்யுகத் திற் முற்பகுதியில் சம்புத்துவீபத்தில் கலியுகத்தில் பாரத வருஷத்தில் பரதகண்டத்தில் மேருவுக்குத் தெற்கே — ---- (இடத்தின் பெயர், பிரபவ முதலான அறுபது வருஷத்துள்) ——— (இன்ன) வருஷத்தில் ——— (இன்ன) அயனத்தில் — (இன்ன) பருவத்தில் ——— ( இன்**ன** ) மாதத்தில் ——— (இன்ன) பட்சத்தில் ——— (இன்ன) BELIN ONTRASION Digitized by Noolaham Foundation. (Onitian) Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org IS SET ED LA as. al. -- 2.

#### சைவக்கிரியை விளக்கம்

யான யோகம் (இன்ன) நன்மையான கரணமுள்ளதாய் விசேஷ குணத்தோடு சேர்ந்த இந்தப் புண்ணியதினத்தில் 1 ----- (இன்ன) நோக்கமாக ----- (இன்ன) கிரி ைய செய்யப் போகிறேன்.

6, கும்பம் வைத்தல்: கடவுளே லிங்கம் முதலிய வற்றிலே வழிபடுவதுபோலக் கும்பத்திலும் வழிபடலாம். கும்பம் உடம்பின் பாவனே. அதிலே சுற்றிய சீல தோலா கும்; நூல் நாடிகள்; குடம் தசை; தண்ணீர் இரத்தம்: அதனுள் இடப்படும் ரத்தினம் எலும்பு: தேங்காய் தீல; மாவிலே தலே மயிர்; தர்ப்பை குடுமி; அதிலே பதிக்கப் பட்ட மந்திரம் உயிர், <sup>2</sup>

7. சகளீகரணம்: சகளீகரணமாவது சரீரத்தைச் சிவ ருபமாக்குதல். [சகளம் = (சிவ) சரீரம், கரணம் = செய்தல்] சிவ வடிவத்துக்குரிய சிவ மந்திரங்களே எமது சரீரத்திற் பதித்தலாற் சிவவடிவ முண்டாகும், இதில் மூன்று படிகளுண்டு. மூதலாவது கையைச் சுத்தி செய்தல்

1 இந்தப் பகுதி சொல்லும்போது ஆசாரியர் கிரியை செய்வோன் 'மம'' என்று சொல்லச் சொல்லுவர்; (மம = என்னுடைய). அதன் பின் கிரகதோஷம் நீக்கு தல் அல்லது தகப்பரைடைய அந்தியேட்டி முதலியன வரும்.

2 கடம்மாம்சந்துவிந்யஸ்யதோயம் ரக்தமிதிஸ்ம்ருதம் ரத்நம் அஸ்திசமம்வா பிசூத்ரோ நாடி ததைவச நாலிகேரசிரோயுக்தம்கேசம்சாயரபல்லவம் வஸ்த்ரம்சர் மகிகாகூர்சம்மந்த்ரம்ப்ராணமு தீரித: வஸ்த்ரம்சர் மகிகாகூர்சம்மந்த்ரம்ப்ராணமு தீரித: வஸ்த்ரம்சர் மகிகாகூர்சம்மந்த்ரம்ப்ராணமு தீரித:

FENTELDE LE STELE

#### கிரியையறுப்பியல்

கரசுத்த யெனப்படும். 1 கையலே சிவபெருமாக்கப் பூசித் துச் சிவ மந்திரங்களேப் பதித்தல் கரதியாசம். 2 அந்தக் கையீஞலே உடம்பின் மற்றப் பகுதிகளிற் சிவமந்திரங்க வேப் பதித்துச் சிவவடிவமாக்கல் அங்கதியாசம். 3

1 கரசுத்தியாவது; வலக்கையிஞல் டெக்கையின் இரு புறத்தையும் இடக்கையிலை வலக்கையின் இரு புறத் தையும் தடவிச் சத்தி மந்திரம் உச்சரித்துக் கைகளேக் குவித்து அத்திருவருளினுல் வையச் சுத்தி செய்தலாம்.

2 கரநியாசம் – ( கரம் = கையில், நியாசம் = மந் திரத்தைப் பதித்தல்) உள்ளங்கையிலே பெரு விரலிஞல் சிவாசன மூர்த்தி மந்திரங்களேப் பதித்துச் சுட்டு விரலாற் பெருவிரலேயும், பெரு விரலாற் சுட்டுவிரல் முதலிய மற்ற விரல்களேயும் ஈசானம் முதலிய ஐந்து மந்திரங்களேயும் முறையே சொல்லித் தடவுக. உள்ளங்கையிலே சிவனது மந்திர வடிவத்தையும் சிவநேத்திரத்தையும் பூசிக்க. சிவ மூலமந்திரத்தைப் பதித்துச் சிறுவிரல் முதல் பெருவிரல்க ளீருக இருதய சிர சிகை கவச அஸ்திர மந்திரங்களேப் பதித் துக் கவசத்தால் அவகுண்டகஞ் செய்து மூல மந்திரத்தை உச்சரிக்க. அங்க மந்திரங்களுள் அத்திரம் ஒழிந்த ஐந்தை யும் முறையே சிறுவிரல் முதலாக ஐந்து விரல்களிலும் பதித்துத் தடவுக.

<sup>3</sup> அங்கநியாசம் — பெருவிரலோடு கூடிய அணி விரல இருதயத்தில் வைத்துச் சிவமூர்த்தியைப் பூசித்தபின் பெரு விரலாலே தல்பையும் அதலேடு கட்டு விரல் நடு விரல் அணிவிரல் சிறுவிரல்களுள் ஒவ்வொன்றை முறையே சேர்த் துத் தலே முகம் மார்பு கொப்பூழ் கால் ஆகிய இடங்களே யும் தொட்டுப் பிரமமந்திரங்களுள் ஒவ்வொன்றை முறையே பதித்துச் சிவ அங்கமாக்கிப் பூசிக்க. இருதயத்தில் திரு ஐந்தெழுத்தைப் பதிக்க. கண்களில் நேத்திர மந்திரத்தை யும் இருதயம் இரசு குடுமி ஆகிய இடங்களேத் தொட்டு அந்த அந்த இடத்துக்குரிய மந்திரத்தையும் பதிக்க. சுட்டு விரல் இரண்டையும் நெஞ்சுப் பக்கங்களிலே மேல்நோக்கிப் பிடித்துக்கொண்டு கவச மந்திரத்தைப் பதிக்க. இடக்கை அணி விரலால் வல உள்ளங்கையிலும் வலக்கை அணி விர லால் இடஉள்ளங்கையிலும் அஸ்தர மந்திரத்தைப் பதிக்க Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

இந்தச் சகளீகரணமாகிய கிரியை சைவ சமயத்துக்கு உயிர் போலுள்ளது, கைகலாயும் மற்றப்பகு திகளேயும் மந் திரங்களினிடமாகவும் சிவபெருமானது இருப்பிடமாகவுங் கொள்ளுதலிறைற் பூசை செய்யும்போதும் செய்த பின்னும் மனம் அருள் வழியிலேயே சென்றுகொண்டிருக்கும். ନିଥା சரீரமாக்கி ஒருவன் தன்னேச் சிவமாகப் பாவிக்கும்போது அவனுக்கு உலகத்திலுள்ள ஒரு பொருளிலும் பற்றுவராது. தன்னுடைய சரீரத்துக்கு வரத்தக்க துன்பங்களேயும் மதி யான். அவனுடைய சரீர உறுப்புக்களும் மனமுஞ் சிவ பூசைக்கே துணேயாய் நிற்கும். சண்டேசுர நாயஞருக்கு அவருடைய தந்தையார் அடித்தபோது அந்த அடி அவ ருக்குத் தெரியாததும் இதனுலேயே. ஒருவன் நாள்தோறும் தன்னுடைய சரீரத்தை மந்திர சரீரமாகப் பாவித்து வரு வாஞயின் இழிவான செய்கைசளுக்கேனும் பாவங்கள் செய்வதற்கேனும் இலகுவில் உடன்படான். மந்திரம் பதிந்த கையினுற் களவு செய்யவேனும் கைக்கூலி வாங்கவேனும் வேறு பாவங்கள் செய்யவேனுந் துணியான். மந்தரம் பொருந்திய வாயிஞல் தீய சொற்களேச் சொல்லான். சிவ பெருமானுடைய ஆசனமாகிய இருதயத்தினை தேமை செய் யும் கருத்தைக் கொள்ளான். தன்னுடைய சரீரம் சி சரீரமென்று நினேக்கிறவன் ஒழிவான செய்கைகளுக்கேவப் படும்போதும் தன் மகிமையை நினேத்து அவற்றினின்றும் விலகுவான்.

8. சிவோகம்பாவனே: மந்திர செபஞ் செய்ய முன் சிவோகம்பாவனே செய்யப்படும். அஃதாவது தன்னேக் கடவுளாகப் பாவித்தல் (சிவ = கடவுள். அகம் = நான், பாவனே – பாவித்தல்) தான் ஆன்மா என்ற கருத்தை விட்டுத் தனக்கு உயிராகிய சிவமாகத் தன்னேப் பாவித் தல். இது நல்லொழுக்கத்துக்கும் உலகப்பற்று நீங்குதற் கும், சிவவசமாதற்கும் பெருந்துணே.

9. பூசை: பூசை தொடங்கமுன் ஸ்நானம் முதலியன முடித்து ஆசமனமும் சகளீகரணமும் செய்க. பின்பு ஆச முடித்துக்கும் மூர்த்திக்கும் (= விக்கிரகம்) பூசைசெய்து, கட அனே நீனேத்து அந்தமூர்த்தியிலே எதிர்முகப்படுத்தல் ஆவா கனம் எனப்படும். இதன்பின் தாபனம் சந்நிதானம் சந் நிரோதனம் செய்து பாத்தியம் ஆசமனம் அர்க்கியம் கொடுத்துப் பூவைச் சாத்தலாகிய ஏழு கிரியைகள் உண்டு. இவற்றின்மேல் அபிஷேகம் தூப தீபம் அர்ச்சனே தோத் தெரம் ஆகிய இவைகள் செய்யப்படும்.

இவற்றுள் ஆசனபூசை மூன்று வகைப்படும். ஆசனி களே விரித்துச் சொல்லாமல் ஆசனமென்ற பெயரால் மாத் திரம் பூசிப்பது ஒன்று. இரண்டாலது ஆதாரசத்தி அனந் தர் தர்மம் ஞானம் வைராக்கியம் ஐசுவரியம் என ஆருக ஆசனத்தை வகுத்துச் செய்தல். மூன்முவது இவைகளோடு மற்றைய தத்துவாதிகள் 1 யாவற்றையும் ஆசனமாகக் கரு திப் பூசித்தல். இவற்றுள் ஆதாரசத்தியானது சகல அண் டங்களேயுந் தாங்குவது. அனந்தாசனம் அசுத்தமாயைக் குத் தலேமையாயுள்ளது. <sup>2</sup> தர்மம் முதலிய நான்கும் அனந்தரின் சாமர்த்திய ரூபங்களாம். <sup>8</sup>

தாபனம் ஆசனத்தில் இருக்குமாறு வேண்டுதல். சந் நிதானம் அந்த இடத்தில் அருள்சுரந்து நிற்குமாறு வேண்டு தல். சந்நிரோதனம் பூசை முடியும்வரையும் அவ்வாறு நிலேபெறுமாறு வேண்டுதல். பாத்தியம் திருவடிகளிலே

1 மற்றையவை: (1) அதர்மம் அஞ்ஞானம் அவை ராக்கியம் அதைசுவரியம் ஆகிய நான்கும் புத்தியின் குணங் கள், (2) அதச்சதனம் ஊர்த்வசதனம் ஆகிய இரண்டும் சுத்தவித்தையின்கீழ் உள்ளன. (3) சிவதத்துவங்கள்.

ஆஞ்சிரு தர்வடிவிற்பிறந்திடுமனந்தர், குறித்திடும் ஆதாரத்தொடுகூடி, அசுத்தமாயையதிட்டிப்பவரே (சதாசிவரூபம்—32)

**3 அகோர இவா சா மியர்பத்ததி சிவ பூசா வி தியிற்காண்க** Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### சைவக்கிரியை விளக்கம்

தீர்த்தத்தை வீடுதல். ஆசமனம் மூகத்தில் **வீடுதல். அரிக்** வெயம் தலேயில் விடுதல். புஷ்பம் முடியிலே சாத்தப்படுவது.

பூசையின் பலன்<sup>1</sup> 2 ஆவாகனமாவது ஆன்மா திருவகு னீல் அழுந்து தல். தாபனமாவது அந்த அழுத்தம் நிலே பெறுதல். சந்நிதானம் வழிபடுவோனது அறிவு சிவபெரு மானது நிறைவிற் கலந்திருத்தல். இந்தத்தன்மை நிலேத் தல் சந்நிரோதனம் பாத்தியம் ஆசமனம் அர்க்கியம் ஆகிய மூன்றும் ஆன்மசுத்தி. புஷ்பத்தைப்போடுதல் முத்தி பெறுதற்குத் துணே. அபிஷேகம் சிவஞானத்தைப் பெறு தல். அந்தச் ⊨ வஞானம் விளங்கி நிலேத்தற்காகத் தூப தீபங் காட்டுதல். தற்போதத்தைக் கொடுத்தல் நைவேத் தியம்,

> பொருவிலுயர்பரிபூரணந்தன்னே யறிவிலழுந்து தல் ஆவாகனமே அலேயா தழுந்தநிலேபெறல் தாபனம்

இவன் றன தறிவுசிவன் பூரணத் திலும் சிவன் பூரணத்த வமிவ*ன்* றன தறிவிலும் மொன்றையொன் றகலா துறவுசெய்திருப்ப தொன் றியசந்நிதானமென் று**ரைப்பர்.** 

இவனிடத்து நுமறிவென்றுமொழியாச் சமையது தானேசந்நிரோதனமே,

பாத்தியவாசமருக்கியம்பழுத்த, லான்மசுத்தி நிமித்தமாகவும் நறுமலரதனே நல்வீட்டின்பம். குறுகு தலேது வாகவுங்

கொடுத்து.

நிகழ் மலசுத்தி நிமித்தமாக. மகிழ்வுடனே திருமஞ் சனம்பண்ணி ஞானவிளக்க நண்ணு சுற்பெருட்டு, தூப தீபந் துதைந்தினிதளித்து. மனமமைவு பிறத்தற்பொருட்டு தைவேத்தியமுகவாசமூ தல்லி,

> Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

1

# கிரியையுறுப்பியல்

10. சிவபூசை: இது மிகவும் அகலமான கிரீயை. ஆசமனம் விநாயக வழிபாடு முதலியன முடிந்த பின்பு செய்யவேண்டியவை: பூதசுத்தி, அந்தர்யாகம், இடச்சுத்தி, பொருட்சுத்தி. மந்திரசுத்தி, லிங்கசுத்தி, ஆசனபூசை, சிவ நிபாசம், அபிஷேகம், ஆவரணபூசை, சிவலிங்க ஆராதனே, செபம், தோத்திரம், குருஸ்துதி, பிரதக்ஷிணம், நமஸ்காரம், ஆகியவைகளாம்.

பூதசுத்தியில் மூன்று பகுதிகளுண்டு. சரீரசுத்தி செய் தற்காக அதனேடு தொடர்புள்ள ஆன்மசத்தியை யோக மார்க்கமாகச் சுவமெருமானுடைய திருவருளிற சேர்த்தல் வேண்டும். தத்துவங்கள் யாவற்றையும் மகாமாயையில் ஒடுக்கிச் சூக்குமசரீரப் பகுதிகளேயும் விந்துவையும் பிரமா முதல் சிவம் ஈருகிய மூர்த்திகளில் ஒடுக்குதல் சூக்குமசரீர சுத்தி. வெளியுடம்பை மந்திர முறைப்படி வலிகெடச் செய்து திருவருளாகிய அமிர்தத்தினுலே சுத்தமாகச் செய் தல் தூலசரீரசுத்தி,

அந்தர்யாகமாவது மனசிற் பூசைசெய்தல் ( அந்தர் ஊ உள், யாகம் = பூசை) வெளியே செய்யும் முறைபோல இரு தயத்திலே சி பெருமானுக்குப் பூசை செய்ய வேண்டும். பூசையின் பலனே அவருக்கு ஒப்புக்கொடுத்து 1 விட்டு வெளிப்பூசை செய்தற்கு உத்தரவு பெறுக.

புண்ணியங்களேப் பலன் 1 செய்ய சருதாமற் வேண்டும். பலனேக் கருதினுல் அவற்றின்பலனே அனுபவித் தற்குப் பிறவி எடுக்கவேண்டிவரும். ஆதலாற் சிவபூகை செய்தபின் அதன் பலனேப் பெருமல் விடுதற்காகப் பூசை யைக் கடவுளுக்கு ஒப்புக்கொடுத்தல் வேண்டும்: பலனில்லே யாயீன் ஒருவன் ஒருகர்மத்தைச் செய்வதேன் என்ற வினு பூசை செய்வது ஆசையினுலே. ஒரு குழந்தையை வுண்டு. நான் மூத்தமிடுவது ஆசையிலைன்றிப் பயன் கருதியன்று. கடவுளே வழிபடவேண்டுமென்ற ஆசையுண்டாக ABS தாத்தற்கு வழிபடுவது முறைமை. 2mfmus

#### சைவக்கிரியை விளக்கம்

மந்திரசுத்தியாவது மந்திர எழுத்துக்களே மாத்திரை தவருமல் அவற்றுக்குரிய இடங்களேச் சார உச்சரித்தல். லிங்கசுத்தி விக்கிரகத்துக்குச் செய்யப்படும் அபிஷேகம் முதலியன,

ஆசனமாகப் பூசிக்கப்படுவன பிருதிலிமுத**் மகா** மாயை ஈருன தத்துவங்கள் யாவுமாம்.

சிவநியாசம்: சிவலிங்கத்திலே தலேமுதல் கால்வரையு முள்ள அங்கங்களாக மந்திரங்களேப் பதித்து முழுவதையும் சத்தி <sup>1</sup> வடிவமாக்குக.

பின்பு இருதயத்திலே பூசித்த சிவனே லிங்கத்திலே எழுந்தருளும்படி வேண்டிக்கொண்டு மற்றைய உடசாரங் களேச்செய்து தூப திரங்காட்டி அபிஷேகம் செய்க.

ஆவரணபூசை: அஃதாவது சிவலிங்கத்தைச் சூழ்ந்துநிற் கும் மூர்த்திகளுக்குச் செய்யப்படும் பூசை. ஐந்து ஆவ ரணங்கள உள்ளன; முதலாவதிற் பதினுரு மந்திரங்களும், இரண்டாவதில் (பீடதளததின்மேல்) அனந்தர் முதலிய அட்டவித்தியேசுரரும். மூன்றுவதில் (பீடத்தின் நடுவில்) நந்தி <sup>2</sup> முதலிய கணேசுவரரும், நான்காவதில் (பீடத்தின் அடியில்) லோகபாலகர்களும், ஐந்தாவதில் ஆதாரசிலே யின்மேல்) தசாயுதங்களும் பூசிக்கப்படும். இவைகள் எல் லாம் சிவமான பான்மையாகக் கொள்ளவேண்டும்.

சிவபூசையிலுள்ள உபசாரங்களின் கருத்து:- உபசாரங் கள் ஐந்து பூதங்களாலாகிய உடம்பிறை பூசித்துப்

1 சத்தியே சிவபிரானது வடிவம் எனப்படும்.

<sup>2</sup> நந்தி, மகாகாளர், பிருங்கி, வீநாயகர், இடபதேவர் கத்தர், தேவீ, Digfizeory கொகிர் bundation. noolaham.org | aavanaham.org

# கிரியையுறுப்பியல்

பூசையை ஒப்புக்கொடுத்தலே. வாசனே 1 ப் பொருள்களும் நைவேத்தியங்களும் பிருதுவிபூதத்தையும், நீர், பால் முத லியவை அப்புவையும், விளக்கு இரத்திபைரணங்கள் தேயுவையும், தூபம் சாமரை வாயுவையும், மணி, வாத் தியம் தோத்திரம் ஆகாயத்தையும் சார்ந்தவை. 2

அக்கினிகாரியம்: அஃதாவது நெருப்பை ஓமகுண் 11. டத்தில் உண்டாக்கி அதைச் சிவசொருபமாக்கு தல். சிவாக் கினியிலுள்ள விசேஷ**மாவ**ன: அது நைவேத்தியத்தை நேரே ஏற்பது; அநேகவிதமான சுத்திகளேச் செய்யத்தக்கது; சில கிரியையின் பலனே அந்தந்த நேரமே கொடுக்கத் தக்கது. பெருநெருப்பை ஓமகுண்டத்தில் வைத்து, சிவனே யஞ்சத்தியையும் பூசித்து அவர்களுடைய திருவருளே அந்த அக்கினிக்கு உயிராகப்பெற்று அந்த அரள் வடிவத்திலே கடவுளுக்குப் பூசைசெய்தல் அக்கினி காரியமெனப்படும். கும்பத்திலேனும் வேறிடத்திலேனும் உள்ள மூர்த்தியை அந்தச் சிவாக்கினியிலே பூசை செய்தலுமுண்டு, பூசை செய்யும்போது அதற்கு அடையாளமாக இரண்டையும் நூலினுலேனும் தர்ப்பையினுலேனும் தொடுப்பர். இவ்வாறு தொடுத்தல் நாடிசந்தானம் எனப்படும்.

1 வாசனே பிருதுவியின் குணம்.

2 சித்தாந்தசாராவலி (22—21). பலவகையான தீபங் களின் நோக்கமும் நேரே பெறப்பட்டில காயினும் அவற் றைப் பூகிக்கும் மந்திரத்தாற் குறிப்பறியில்; அலங்கார தீபம் பரப்பிரமத்தையும், கும்பதீபம் சாதாக்கியத்தையும், அதைச் சூழ்ந்த ஐந்து தட்டும் ஐந்து முகங்களேயும், கர்ப் பூரதீபம் பராசத்தியையும் விளக்குவனபோலும். பூசிப் போன் இப்பொருள்களாகத் தன்னேப் பாவித்துப் பூசிக்கும் முறைமைபோலும் - மற்றையவை உபசாரம். திருநீறு முதற் காட்டிக் கர்ப்பூர தீபத்திலிடுதல் குற்றம்போக்கற்கென்பர். (தீபத்தை அணேப்பது தவறு). பின்பு சுவாமிக்குத் திருநீறு சாத்தும் பாவனே காட்டப்படும்.

@#. al-3.

## சைவக்கிரியை விளக்கம்

ஆகுதி! அக்கினியிலே சொரியப்படும் நெய், பொரி, சாதம் முதலியவற்றுக்கு ஆகுதி என்று பெயர்.

சிருக்கு. சிருவம்: நெய் சொரிதற்குரிய பாத்திரம் சிருக்கு எனப்படும். இதிலே சிவசத்தியைப் பூசைசெய்து இதைச் சத்தியாகப் பாவிப்பர். சிருவமாவது சிருக்கை மூடுதற்கு உபயோகிக்கப்படுவது, இது சிவமாகப் பாவிக்சப் படும்.

பூரண ஆகுதி: நெய்யைச் சிருக்கிலே நிறைத்து அதன் மேலே சிருவத்தைக் கவிழ்த்து அதன் நுனியிலே பூவை வைத்து எழுந்து நின்று நெய்யைத் தாரையாகக் குண்டத் தில் விடுதல் பூரணுகுதி இது ஒவ்வொரு கிரியைப் பகுதி யும் முடியும்போது அதன் நிறைவுக்காகச் செய்யப்படுவது.

யாகரட்சை: இரட்சையென்று திருநீற்றுக்குப் பெயர். சிவாக்கினியாலுண்டாகிய சாம்பல் திருநீற்றுக்கு நிக ரானது. ஒமகுண்டத்தைச் சுற்றி வைக்கப்படுந் தர்ப்பையை ஒமாக்கினியாற் சுட்டு நெய் சேர்த்துக் குழைக்கப்படுவது யாகரட்சை யெனப்படும்: இது நெற்றியிலே பொட்டாக அணியப்படுவது. 1

12. சிவசூரியபூசை, சிவபெருமானது திருவருள் எந் தப் பொருளிற் சிறந்து விளங்குகின்றதோ அதிலே சிவ பெருமானே வழிபடல் தகும். கோயிலிலுள்ள விச்கிரகங் களும் திருநீறும் சிவனடியார்களும் வேதாகமம் முதலியன வும் வணங்கப்படுதல் யாவருமறிந்ததொன்று. இவற்றிற் போலவே சூரியமண்டலத்திலே சிவபெருமானுடைய திரு வருள் விளங்குகின்றது. சூரியனே இவ்வுலகத்தை தாங்கி

1 பொதுவான சனங்கள் இதைக் ''கரிப்பொட்டு'' என்பர்.

## கிரியையுறுப்பியல்

நிற்பது. <sup>1</sup> இதுவே உயிர்வாழ்தற்கும் காட்சிபறிவுக்கும் இன்றியமையாதனவாகிய சூட்டையும் ஒளியையுங் கொடுப் பது. இதனைே சூரியன் சிவபெருமானே வழிபடுதற்குரிவ ஓர் மூர்த்தியாகின்றது. சூரியனிலே சிவபெருமானப் பூசித் தல் சிவசூரியபூசை யெனப்படும்.

13 அங்குரார்ப்பணமாவது வித்திடுதல். ( அங்குரம்= வித்து: அர்ப்பணம் = இடுதல்) பயிரை யுண்டாக்குதல் வளர்ச்சியைக் குறிப்பதுமன்றிப் புண்ணியத் தொழிலுமாம், இவற்றுக்காகவும் பின்னே காட்டப்படும் நோக்கமே பிர தானமாகவும் சுபகருமங்களேத் தொடங்கும்போது அங்கு ரார்ப்பணஞ் செய்யப்படும். மு?ளயிடுதற்குத் தாணியங்க ளும் தண்ணீரும் வேண்டும்.

தானியங்களாவன: திணே. பயறு, எள்ளு, உழுந்து கோதுமை, கொள்ளு, மொச்சை என்பன. இவைகளேச் சுத்திசெய்து மந்திரங்களால் அர்ச்சித்துச் சிவவடிவமாக்கி விட்டு. சிவசத்தியாகப் பாவித்துப் பூசிக்கப்பட்ட பாலிலே போடுக பின்பு மந்திரத்தோடு முறைப்படி எடுத்த மண் ணேப்<sup>2</sup> பன்னிரண்டு<sup>3</sup> பாத்திரங்களிலிட்டு அவைகளே நாலு பக்கமும் வைத்து நடுவிலே கும்பம் வைக்க.

கும்பத்திற் சந்திரணயும் பாத்திரங்களிற் சூரியணயும் பூசித்துத் தானியங்களே அப்பாத்திரங்களிலிட்டுச் சந்திர கும்ப நீரை விடுக. ஓவ்வொருநாளும் கும்ப நீரைப் பாத்தி

1 சூரியன் தனது கலர்ச்சியிலை பூமி முரலிய உல கங்களேத் தாங்கி நிற்றலும் அதனே இவைகள் சுற்று தலும் வேதத்திலே செல்லப்பட்டிருக்கின்றன, மேல்நாட்டார் இவ்வுண்மையையறிந்து முன்னூறு ஆண்டுகளுஞ் சென்றில.

<sup>2</sup> மண் எடுத்தல் ( மிருத்சங்க்ரகணம் ) சுத்தமான இடத்திலே ஆசாரியர் சங்கற்பம் புண்ணியாகம **சகளீகர** ணஞ் செய்து நிலத்தைத் தண்ணீரால் தெ**ளித்துப்** பிள்ளேயார் பூசை செய்க<sub>்</sub> ரங்களில் விட்டபின் கும்பத்தை நிறைத்துப் பூசிக்க. தானியங்களும் பாலும் சிவசத்தி வடிவமாக, சந்திர சூரியர் ஞானசத்தி கிரியா சத்தியாக, இவ்வாறுண்டா கும் முளேயிலே தெய்வத் தன்மை விளங்கும். கிரி ைய சேய்வோனிலே குற்றங்களுளவாயின் அந்த முளேகள் அக் குற்றங்களேக் காட்டத் தக்சுவை, முளேகள் செவ்வையாக வந்தால் நன்மையுண்டாகும். புகை நிறமாய்க் கட்டை யாய் இருந்தாற் குற்றமுண்டு. குற்றத்திற்காகச் சாந்தி செய்யவேண்டும்.

முளேயிடுதலின் ஒரு நோக்கம் குற்றங்களேயறிந்து சாந்தி செய்தலாம்.

14. இரட்சாபந்தனம் = ( காப்புக்கட்டுதல் ) : இதன் நோக்கம் எடுத்த காரியம் கை கூடுதற்காக அதிலே முழுப் பற்று வருவித்தலும் ஒரு விதமான இடையூறும் வராமற்

| ப்ரமணி         | ப் <b>ர</b> ஸ்திதா | ப்ரீச்ரும் மிணி |
|----------------|--------------------|-----------------|
| <b>ப்ரம</b> ரீ | பிரமா              | அனந்தர்         |
| சயந்தர்        | பத்ரர்             | லிந்தர்         |

பின் மேலே இருக்கும் வடிவம்போல ஒன்பது கோட் டஞ் செய்து நடுவிற் பிரமாவையும் கிழக்கு முதல் வட கிழக்கு வரையுமுள்ள கோட்டங்களில் அநந்தர் முதலி யோரையும் அர்ச்சித்துச் சுவகாந்தமாகச் சாதம் முதலியன நிவேதித்துத் தூபம், தீபத்தாற் பூசிக்க. இதற்குக் கிழக்கே பூமி தேவியையும் பத்துத் திக்குப் பாலசுர்களேயும் பூசித் துப் பாரையைச் சுத்திசெய்து அஸ்திரமந்திரம் உச்சரித்து மண் வெட்டியால் மண்ணே எடுத்துப் பாத்திரத்தில் இடுக. பூன் விநாயகர் முதலியோரை உத்வாசனம் செய்க, காத்தலுமே. 1 ஒரு மேடையிலே ஒரு பாத்திரத்தை வைத்து அதில் அரிசியும் திருநீறமிட்டு நூற்கயிற்றிலே திருநீற்றைப் பூசுக, மேடையை ஆதார சத்தியாகவும் பாத்திரத்தைப் பீரகிருதி தத்துவமாகவும் அரிசியை மந் திரங்களாகவும் பூர்கயிற்றை ஆத்ம வித்தியா சிவ தத் துவங்களாகவும் பாவித்து முறையே பூசித்துப் பாத்திரத் தில் மாயா சத்தியையும் பூசித்து அங்க மந்திரங்களாற்

முளேயிடுதல் மண்டபத்திற்கு வடகிழக்கில் அல்லத தென் மேற்கில் பதிறைய கோட்டஞ் செய்து நடு நான்கு கோட்டத்திலும் நெல்லிட்டு எட்டிதழ்த் தாமரை எழுதி அதன்மேற் கும்பம் வைத்து வெளியேயுள்ள பன்னிரண்டு கோட்டத்திலும் சட்டிகள் வைக்க. புண்ணியாகம் சகளீ கரணஞ் செய்து நடுக்கும்பத்திற் சந்திரனேப் பூசிக்க. பன்னிரண்டு சட்டிகளேயும் மண் முதலியவற்ருல் நிறைத் துச் சூரியனேக் கோட்டத்திற் குறிக்கப்பட்ட பன்னிரண்டு பெயர்களாற் பூசிக்க.

| திவாகரர்   | வைகர்த்தர்     | விலஸ்வ் தர் | மார்த்தாண்டர் |
|------------|----------------|-------------|---------------|
| அம்சுமா லி | சந்திர         | கும்பம்     | பாஸ்கரா       |
| சூரியர்    |                |             | <b>ମ</b> ରମ   |
| ஆதத்யர்    | த்ரிவிக்கிரமர் | லோகசாட்சி   | லோகப்பிரகாசர் |

<sup>3</sup> சூரியனுக்குள்ள பன்னிரண்டு பெயர்களாலும் பூரத் தற்காகச் சட்டிகள் பன்னிரண்டு. ஒரு சட்டியிற் பூசிப்பது முண்டு. சட்டிகள் பாலிகை எனப்படும்.

<sup>1</sup> சாந்த்யர்தம் விசயார்தம் தத்காலார்தகமிதிஸ்ம்று தம்—காமிகம் ஏகாரம் சர்வமித்யுக்தம் க்ஷாகாரம் பாப நாசனம் – உத்தரகாரணம் நாசனம் – உத்தரகாரணம் Digitized by Noolaham Foundation, noolaham.org | aavanaham.org

இவனேப் பூசித்துக் கிரியை செய்வோனேச் சுத்தி செய்க. கவச மந்திரத்தோடு கயிற்றைக் கட்டி அவனுடைய நெற் றியில் திருநீறு சாத்துக. ஆண்களுக்கு வலக் கையிலும் பெண்களுக்கு இடக் கையிலும் கட்டுக.

15. வாஸ் தசாந்தி: நிலத்திலே கிரியைகள் செய்பப் படும்போது அதிலுள்ள குற்றங்களேத் தீர்ப்பது அவசியம். இதற்காக மண்டப அதிதேவதையாகிய வாஸ்து பிரமா வுக்குப் பூசை செய்யப்படும், வாஸ்து பிரமாவுக்கு அக்கி னியில் பூசை ஆகுதிகள் செய்தபின், சிவபெருமானே அக் னியில் பூசை ஆகுதிகள் செய்தபின், சிவபெருமானே அக் னியிற் பூசிக்க: அதன் பின் பலாசமிலே முதலியவற்று லும் தர்ப்பையினும் ஒரு வடிவம் செய்து அதலே ஓமாக் கினியைக் கொழுத்திச் சுத்தி செய்ய வேண்டிய இடமெங் கும் சுற்றி இழுக்க. வாஸ்துபிரம கும்ப சலத்தைப் பின் னைலே புரோட்சித்துப் போக.

16. பஞ்சகவ்வியம்: சவ்வியம் என்பதின் கருத்துப் பசுவிலிருந்து பெறப்படுவது. அவை பால். தயிர், நெய் கோசலம், கோமயம், என்பவைகளாம். பசுவானது புண் ணிய வடிவத்தை யுடையதாதலால் அதிலிருந்து தோன்று வன மந்திரத்தைப் பதித்தற்குத் தகுதியையுடையன. மந்திரத்தைப் பதித்த பின் பஞ்ச கவ்வியத்தைப் பருகுவ இஞல் மனம் சுத்தமடையும். பொருள்களிலே தெளித்த வால் அவற்றிலே மந்திரம் பதிந்து அவைகளும் சுத்தமா கும். கவ்வியத்தில் பிரம மந்திரங்களும் தண்ணீரிற் சிவ மூலமத்திரமும் பதிக்கப்படும். பின்பு எல்லாம்சேர்க்கப்படும்.

மண்டபத்தின் தென்மேற்கு மூலேயில் அரிசியைப் பரப்பி ஒன்பது சோட்டங்களாக்கிக் கீழே காட்டிய வடி வத்திலுள்ளபடி ஆறு பாத்திரங்கள் வைத்துக் கோட்டத் துக்கும் பாத்திரத்துக்கும் பூசை செய்து அந்தந்தப் பொருள களேப் பாத்திரத்தில் விட்டு அதற்குரிய மந்திரத்தைக் குறித்த உரு செபிக்க,

22

# கிரியையுறுப்பியல்

17. சிவகஸ்தம்: அஃதாவது ஆசாரியர் தப்முடைய கையிலே சிவபெருமானே எழுந்தருளச்செய்தல், எவ்வாறெ னில், வலது உள்ளங் கையில் இடது கைப் பெருவிரலாற் சந்தனத்தைத் தடவி நடுவே சிவாசனத்தையும் சிவமூர்த்தி யையும் நியசித்துப் பெருவிரல் முதலாக ஐந்து விரல்களி லும் பிரமமந்திரம் ஐந்தையும் பதித்து ஞான சரீரத்தையும்

| வடக்கு +23                                                        |                                                                                                                |                                                             |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|--|--|--|
| பிரகிருதிகோஷ்ட <b>ம் சாதாக்யகோ</b> ஷ்டம்                          |                                                                                                                |                                                             |  |  |  |
| அவ் <b>யக்</b> ுபாத்ரம்                                           | சுசாந்தபாத்ர ம்                                                                                                |                                                             |  |  |  |
| மூலமந்திரம் (6)                                                   | தத்புருஷம் ( 3 )                                                                                               |                                                             |  |  |  |
| <b>தன்</b> ணீ ர்                                                  | தயிர்                                                                                                          |                                                             |  |  |  |
| புருஷதத்வ<br>கோஷ்டம்<br>ரத்நோதக பாத்ரம்<br>வாமதேவம் (4)<br>கோசலம் | சிவ <b>த</b> த் <b>வம்</b><br>சுப்ரதிஷ்டபாத்ரம்<br>ஈசாநம் (1)<br>பால்                                          | வித்யா தத்துவம்<br>தேஜோவத்<br>பாத்ரம்<br>அகோரம் (3)<br>நெய் |  |  |  |
|                                                                   | காலதத்துவ<br>கோஷ்டம்<br>அமிர்தாத்<br>மகபாத்ரம்<br>சத்யோசாதம் 4)<br>ரோகமயம்<br>Digitized by Noolaham Foundation |                                                             |  |  |  |

noolaham.org | aavanaham.org

திருநேத்திரத்தையும் பதித்துச் சிவபெருமானே எழுந்தரு ளச் செய்து சிறு விரல் முதலாக அங்க மந்திரங்களேப் பதித்துக் கையைச் சிவ வடிவமாக்கு தல்,

18. ஞானவாள் : தர்ப்பையினுலே வாள் போலச் செய்து அதிலே மந்திரத்தைப் பதிக்க. அது ஞான வாளா கும். மெய்யறிவைத் தந்து மலங்களே அறுப்பதாதலால் ஞானசத்தி வாளாகப் பாவிகப்படும். இதனே,

ஞானவா எேந்துமையர் நாதப்பறையறையின் மானமா ேறுமையர் மதிவெண் குடைகவிமின் ஆனநீற்றுக் கவச மடையப்புகுமி**ன்கள்** வானவூர்கொள்வோநா மாயப்படை வாராமே.

என்னுந் தருவாசத்திலே கான்க.

24

பால், தயிர், நெய். கோசலம் கோமயம், தண்ணீர் என்ற முறைப்படி பூசிக்க. பின்பு கோமயத்தைக் கோச லத்தலும் கோசலத்தை நெய்யிலுமாக இப்படியே முறைப் படி ஒன்ருகச் சேர்த்துத் தண்ணீரை அவற்ரேடு சேர்க்க. எங்கிதா மந்திரங்களேச் செபித்து ரட்கை அவகுண்டஞ் செய்து தேனுமுத்திரை கொடுக்க. பிராயச்சித்தத்துக் காயின் மூல மந்திரம் நூற்றெட்டுருச் செபிக்க

சிவபூசை செய்யும்போது தென்கிழக்குக் கோட்டத் தில் மாவும் தென்மேற்கில் நெல்லிக்காய்ப்பொடியும் வட மேற்கில் மஞ்சளும் அபிஷேகத்திற்காக ைக்கப்படும்.



# 3, தீட்சையியல்

#### 1. தட்சை.

மூவகைத் தீட்சை: தீகைஷ என்னுஞ் சொல்லுக்கு ஞானத்தைக் கொடுத்து மலத்தைக் கெடிப்பது என்பது (தீ = கொடுத்தல், கைடி = கெடுத்தல்) இது 西(历变西)。 விசேஷம், நீர்வாணம் என மூன்று கைபடும். சமயம். சமய தீட்சையானது ஒருவர் சைவ சமயத்திற் புகுதற்காகச் செய்யப்படுவது. ஆதலாற் சமயதீட்சை பெருதவன் சைவ சமயத்தவன் ஆகான். அவன் விவாகம் அந்தியேட்டி சிராத் தம் முதல்ய சைவக் கிரியைசளேச் செய்தற்குத் தகுதியில் லாதவன். இந்தக் கிரியைகளிலே மந்திர செபமும் மந்தி ரத்தாற் பூசையுஞ் செய்ய வேண்டியிருத்தலால் தீட்சை பெருதவன் இவைகளேச் செய்ய இயலாமலிருப்பான். தீட்சை மந்திரத்தின்வுங் கொயையின்லும் நடக்கும்போது ลิณ பெருமானுடைய பேரருள் மாணுக்கனுக்குக் கிடைக்கும். அந்த அருளோடு கேட்கப்பட்டால் மாத்திரம் மந்திரசெபம் பயன்படும். ஆதலால் தீட்சை பெருமற் செய்யும் மந்திர சைவ சமயிகள் செபம் பயன்படமாட்டாது. ஏழு வயது வரையிலே தட்சை பெறவேண்டும். விசேஷ தட்சை சிவ பூசை செய்யத்தக்கவர்களுக்குஞ் சிவயோகம் சாதிப்பவர் களுக்கும், நிர்வாண தீட்சை ஞானநெறியில் ஒழுகுவோர்க் கும் உரியன.

எழுவகைத் தீட்சை: தீட்சையானது கிரியைவகையால் எழுவகைப்படும். அவையாவன: நயன தீட்சை, பரிச தீட்சை, மானச தீட்சை, யோக தீட்சை, வாசக தீட்சை, ஓளத்திரி தீட்சை, காத்திர தீட்சை யென்பன. இவற்றுள் இங்கே சொல்லப்படுவது ஔத்திரி தீகைஷ. இதிலே மற் றைய தீட்சைகளும் வரும். மற்றையவை தனியே செய்யப் படுவதுமுண்டு. ஔத்திரி தீகைஷயாவது அக்கினி காரியத் தோடு செய்யப்படுவது.

. . . . . .

சமய நீட்சையின் முற்கிரியை : தீட்சை செய்யும்போது மாணுக்கனுக்கு விசேஷ சுத்தி செய்தல் வேண்டும். இத வொக்கினியாற் செய்யப்படுவது. இதற்கு ஒரு யாக மண் டபம் வேண்டும். யாக மண்டபத்திலே நாலு வகையான பூசை நடைபெறும். அவையாவன : (1) மண்டபத்தைச் சூழ்ந்திருக்கும் மூர்த்திகளுடைய பூசை, (2) மண்டபத் தைக் காப்பவராகிய யாகரட்சகருக்குக் கும்பத்திலேபூசை. (3) யாகத்திற்குத் தலேவராகிய மண்டலேசுரருக்குப்பூசை, (4) யாகத்தில் உண்டாக்கப்படும் சிவாக்கினி 1 யிற் சி

தீட்சை முறை: மாளுக்கன் தீட்சை பெறுதற்கு விரும் பிக் குருவிடம் போய் அவருடைய உத்தரவு பெற்று அதற்கு வேண்டிய ஆயத்தங்களேச் செய்யவேண்டும். தக்க இடத்திலே மண்டபத்துக்கு இடமெடுத்து மாளுக்கனுன் குருவுஞ் சங்கற்பஞ் செய்வர், பின்பு குரு மண்டப வாஸ்துசாந்தி செய்து மண்டபத்தைக் <sup>2</sup> கலாரூபமாகத் தியானித்து உள்ளே போவர், அங்கே விநாயகபூசை, புண்ணியாகம், அங்குரார்ப்பணம், இரட்சாபத்தனபூசை செய்து மாளுக்கனுக்குக் காப்புக் கட்டுவர். பின்பு பக்கத்திற் குறித்த விதயாக மண்டபத்திலே கும்பங்கள் கவக்கப்படும்.

1 சிவபெருமான் விசேஷமாக எழுந்தருளியிருக்கும் அக்கினிக்ருச் சிவாக்கினி என்று பெயர். இது சிவலிங்கத் தைப்போலச் சிவ வடிவமாம்,

<sup>2</sup> கலேயாவது சகலதத்துவங்கள் புவனங்கள் முதலிய யாவற்றையுந் தாங்குவதாகிய சத்தி. இது ஐந்து வகைப் படும், நிமிர்த்தி, பிரதிட்டை, வித்தை, சாத்தி, சாந் திய தீதை,

3 :

### ELASULU

பின்வரும் முறைப்படி மண்டப்பூசை செய்யப்படும். (1) கிவகுரியன் (2 1 தோரண சூலதேவதைகள் (8) கலேகள் ( சாந்தி, நிலிர்த்தி, வித்தை, பிரதிட்டை ஆகிய கலைகளுக்குக் கும்பத்திலும், சாந்தியத்தகலேக்கு நடுவிக் துளபத்திலும்) (4) சிவபத்தர்களும். சிவமூர்த்திகளும் (5) பேற்கு வாயிலில் துவாரபாலகர்(5) கொடித்தேவர்கள்.

ஆசாரியசுத்தி: ஆசாரியர் கரநியாசம் பூதசுத்திசெய்து வெபெருமானே இரு தயத்திற் பூசித்துச் சகளீகரணம், AB தர்யாகம், மந்திரசுத்தி செய்து தன்கையிலே சிவபெருமா னுடைய பேரருளேப் பதித்து அதைத் தலேயில் ଲହା ଥିୟ எங்குமுள்ள அஞ்ஞானத்தையும் நீக்குவர். யாகத்தை இரட்சித்தற்கும் மாளுக்கனது மும்மலங்களேயும் போக்கு தற்கும் ஆசாரியர் ஞானவாளே அணிந்துகொ**ன்க**. 1(57,5 கவ்வியம்செய்து யாகப்பொருளிலும் யாகசாலேயிலும் தெளித்துச் சுத்திசெய்க, வாஸ்து பிரமாவையும் லட்சுமியை யும் யாகரட்சகரையும் தேவியையும் பூசிக்க. பின்பு லோக பாலகர் தசாயுதங்கன் ஆகிய இவற்றிற்குப் பூசைசெய்து காக்குமாறு லோகபாலகர்களே வேண்டிக் யாகத்தைக் கொள்க. யாகரட்சகரையும் தேவியையும் எடுத்து யாக சாலேயைச் சுற்றிக்கொண்டுவந்து வைத்துப் பூசித்து இரட் சிக்கும்படி பிரார்த்திக்க. அதன்பின் விக்கின விநாயகரை யும் 2 சப்தகுருவையும் பூசிக்க.

மண்டலேசுர பூசை: சிவவடிவம் எழுதப்பட்ட ஒரு பச கையில் முறைப்படி சிவபூசை செய்க. இந்த மூர்த்தியே யாகத்திற்குத் தலேவர். மூலமந்திர செபம்பண்ணிப் பூசா

- 1 தோரணங்கள் கொடிகன் முதலியவைகள் தேவர் களேக் குறிப்பன.
- <sup>2</sup> சப்தகுரு ஆவார்; சதாகிவர், அநந்தர், ஸ்ரீகண்டர். உமாதேனியார், சுப்பிரமணியர், விஷ்ணு, பிரமா,

பலனேச் செவ்பெருமானுக்கே சேர்த்து அக்கினிகாரியஞ் செய் தற்கு உத்தரவுபெற்றுக் குண்டத்திற்கு முன்னே வடக்கு மூகமாக இருந்து அக்கினிகாரியஞ் செய்க.

அக்கினி காரியம்: பின் சிவாக்கினி உண்டாக்கி அதிலே சவபெருமானப் பூசைசெய்து அக்கினியிலுள்ள சிவமும் மண்டலத்திலுள்ள சிவமும் ஒன்ருகப் பாவித்தற்குச் சந் தானஞ்செய்க. சிவாக்கினியிலே ஆகுதியிடுக.

ஆகுதித்தொகை:

- 1. மூலமந்திரத்தால் 108
- 2. பிரமாங்கங்களால் 10
- 3, விசேஷதர்ப்பணம் 100 (பூர்ணைத்யோடு)
- 4. தீமைகள் நீக்கி நன்மையுண்டாக 400
- 5. ஒவ்வொரு மாணுக்கனுக்காக 100 பூர்னுகுதியோடு
- மூலத்தின்லும் பிரமாங்கத்தின்லும் ஸ்வாகாந்த யாய் ஒவ்வொன்று.
- 7, இம்மந்திரங்கள் (ஹும்படந்தமாக) மும்மூன்று.

மானுக்கன் உட்புகுதல்: பின்பு ஆசாரியர் தீனக்ஷ செய் தற்குச் சிவபெருமானிடம் உத்தரவுபெற்று மாணுக்கனுக் குப் பஞ்சகவ்வியம் கொடுத்து மேற்கு வாயிலிலே தர்ப் பையை வளேத்துப் போட்டு அதிற்பிரணவத்தைப் பதித்து அதற்குமேல் அவனே நிறுத்துதல் வேண்டும் ஏனென்ருல் பிரணவமானது ஆன்மாவைக் கடவுளோடு சேர்க்கும் வல் லமையுடையது, ஆன்மாவைக் கடவுளோடு சேர்க்கும் வல் லமையுடையது, ஆன்மாவாகிய அம்பைப் பிரணவமாகிய வில்லில் வைத்து எய்தால் ஆன்மா கடவுளேச் சேர்ந்து கடவுளொடு ஒன்ருகும் என்று உபநிடதத்திற் சொல்லப் பட்டிருக்கின்றது, (முண்டகம் 2 - 2 - 4)

நயன தீகைஷ்: (நயனம் = கண்) பின்பு ஆசாரிய**ரி** மாளுக்கனே அருட்பார்வையாற் பார்ப்பர். அந்தப் பார்வை அவனுடைய ஆணவத்தின் வலியைக் கெடுக்கும். எவ்வா றெனில். விஷனைவத்தியன் விஷந்தீர்க்குந் தெய்வமாகத் தன்னேப் பானித்து எந்நாளும் மந்திரசெபஞ் செய்து வரு தலால் மந்திரசத்தியானது அவனுடைய கண்ணில்நிற்கும், அவன் விஷம் தீண்டப்பட்டவனேப் பார்க்க அப்பார்வையி லுள்ள மந்திரசத்தியினுல் விடந்தீரும். இதுபோலச் சிவ மாகப் பாவித்துச் சிவமந்திர செபஞ் செய்துகொண்டுவந்த ஆசாரியருடைய கண்ணிலே நேத்திர நியாசத்தினுைம் மந்திரசத்தி நிற்கும். அவர் பார்க்கும்போது அவருடைய பார்வை மானுக்கனுடைய மலவலியைக் கெடுக்கும்.

சகல நற்குணங்களும் உண்டாதற்காகத் தலேயிலே விபூதிபோட்டு நெஞ்சிலே தட்டித் தர்ப்பையிரைல் உடம் பைத் தடவுவர்.

அவனுடைய ஆத்மாவைச் சிவமாகப் பாவித்துச் சரீ ரத்திலே மந்திரத்தைப் பதித்து, அவன் பூசைசெய்தற்காக அவனுடைய கையிலே பூக்களேக் கொடுப்பர். பின்பு மந் திரசெபஞ் செய்யப்பட்ட சீலேயிலை அவனுடைய கண்ணே மறைத்து அவனேப் பிடித்துக்கொண்டு மண்டபத்தைச் சுற் றிக் கிழக் வாயிலிற் புகுவர். பாவத்துக்குக் காரணமான பொருள்களேப் பாராது தடுத்தற்காகக் கண் மூடப்படு மென்று சொல்லுவர். பின்பு மண்டலேசுரனுக்குத் தெற்கே நிறுத்திச் சீலேயை எடுத்துவிட்டு அவரிலே பூவைப் போடு வித்து அவரை வணங்கவைப்பர்.

. நீட்சா நாமம்: அந்தப் பூ மன்டலத்தில் எப்பக்கத்தில் வீழுகின்றதோ அப்பக்கத்தின் பெயரே அவனுடைய தீட்சா நாமமாகும்.

பரிச தீட்சை: பின்பு அவனே வலப்பக்கத்திற் பிரண வாசனத்திலிருத்தி அவனுடைய ஆத்மாவை, சிவாசன மாகிய ஒருதயத்திலிருத்தி அவனுக்கு விபூதி பூசித் தம் முடைய கையைச் சிவபெருமானது திருக்கரமாக்கி அவ னுடைய தலேயில் வைத்துச் சிவமந்திரத்தை உச்சரித்து அவனுடைய சரீரம் முழுவதையுந் தடவுக. இதனைல் அவ னுடைய மாயமலம் வலி செடும் Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org aavanaham.org மன்டலேசுவரருக்குங் கும்பங்களுக்கும் அவன் கையி இற் பூவைச் சாத்தவைத்து வணங்கப்பண்ணி வலப் பக் கத்திலிருத்துக

யோக தீட்சை: மாணுக்கனுடைய கையிலே தரிப்பை அடியைக் கொடுத்து நுனியைத் தன்னுடைய மூழங்காலிற் சந்திலிடுக்கி, மாணுக்கனது இடது நாடியை யும் வலதுநாடியையும் தன்னுடைய வலதுநாடி இடத நாடிகளோடு முறையே தொடுத்து அவனுடைய சிற்சத் தியை அவனது வலதுநாடியாலுந் தனது இடதுநாடியாலு மெடுத்துத் தன்னுடைய சிற்சத்தியோடு சேர்த்துச் சிவத் தன்மையை யடைவித்துப் பின்பு அவனிற் சேர்த்துவிடுக,

இவாக்கினியாற் சுத்தி: அக்கினியிலே சங்கிதை மந்திரத் தால் மாணக்கனுடைய தலேயிற் சம்பாத ஓமஞ்செய்க.

சம்பாத ஓமமாவது: ஆகுதி செய்யும்போது ஒரு பகு நியை அக்கினியிலும் மிஞ்சியதை அவனுடைய தலேயிலும் விடுதல்;

வாசக நீட்சை: பரிசதீட்சை பயனுறுதற்காகவும் மத் திர பூசையாகவும் மூலத்தால் நூருகுதியும் பிரமாங்கத் தால் பத்துப் பத்தும் பூர்ணுகுதியுஞ்செய்து எல்லாக்குற் றங்களுந் நீர்தற்காக மூலத்தால் நூற்றெட்டும் பூரிணு குதியுஞ் செய்க. பின்பு மந்திரங்களேயுபதேகித்துச் சிவலுக் கும் அக்கினிக்கும் அவனேக் கொண்டு பூசை செய்வித்து அவனே ஆசீர்வதித்து மூர்த்திகளே விசர்ச்சனம் செய்க:

சாத்திர திட்சை : பின்பு சைவ சமய உண்மைகளேயும் சைவ அனுட்டானங்களேயும் போ திக்க.

விசேஷ போதனே : கடவுளேயும் வேதாகமங்களேயு குருவையும் அவமதிக்கலாகாது. நிர்மாலியத்தையேனும் கோபுர நிழலேயேனும் <sup>1</sup> மிதிக்கலாகாது: சிவபூசை குரு பூசை அக்கினி பூசைகளே விடலாகாது.

> 1 நிழலே மிதியாது போதல் இயலாதாயின் மூன்றி லொரு பங்கிற்குள்ளே மி**திக்கலாம்**.

> > a category dige

- to the set of the set

கட்சையியல்

### 2. மாணக்கர் ஒழுக்கம்

இந் நாளிலே தீட்சை பெறவோர் மாணுக்கரா தலாவ் அவரது கடனேக் குறிப்பது முறைமையாம். மாணுக்கரா வார் கற்போர், கற்கப்படுவன எவையெனில்; நூல்கள், நற்பயிற்சி, தல்லொழுக்கம், வழிபாடு ஆகிய நான்குமாம், நற்பயிற்சி, தல்லொழுக்கம், வழிபாடு ஆகிய நான்குமாம், மாணுக்கனது பற்று முழுவதுங் கல்வியிலே செல்ல வேன் டும். ற்கும்போது முழுஅவதானமும், கற்றதைப் பச முறை நினேத்தலும், அதைத் தன் அறிவின் நிலேயான பகுதியாக்கலும் நூற்கல்வியின் அங்கங்களாம். இவைகள் முறையே கேட்டல் சிந்தித்தல் தெளிதல் எனப்படும்.

நற்பயிற்சியாவது; மனம் வாக்குக் காயமாகிய மூன்றை யும் முறைப்படி பயிற்று தல் இறு வயதிலே இவைகளே நல் வழியிலே விடுதல் மிக எளிது. தீய பழக்கம் பழகிய பின்பு அதனே விடுதல் அரிது. தீயபழக்கம் பழகமுன் தீயவழிக்குப் போகாதிருத்தல் இலகு. அபின் தன் று பழகியவன் அதைத் தன்றையலிருத்தல் அரிது. 2) 60 5 \$ தின்ஞதவன் தின்மைலிருப்பது சுலபம். பழக்கங்களே மூதற் பழக்குவது சிறு வயதிலாதலால், மாணுக்கர்கள் நற் பழக் கங்களேப் பழகுவது அவசியம். பழகிய பழக்கம் எதுவானு லும் அது இன்பத்தையே கொடுக்கும். மனத்தை நல்ல விஷயங்களிலே செலுத்திப் பழக்க வேண்டும் வாக் 🍯 1 உண்கமையாயும் <sup>2</sup> நன்மையாயும் <sup>3</sup> இயன்ற அளவு இனி எமயாயும் <sup>4</sup> மட்டாயும் இருத்தல் வேண்டும். இ**தற்** 

- பறந்தாய்மை நீரானமையும் அகந் தூய்மை வாய்மையாற் காணப்படும்.—(வாய்மை - உண்மை) — திருக்குறன் 298.
  அதை கற்றைக்கு சொற்றைய் காலன்
- \* அறங் கூற்மூனல்ல செயினும் ஒருவன் புறங்குமுன் என்றல் இனிது. — திருக்குறள் 181.
- <sup>3</sup> பணிவுடையன் இன்சொலஞதல் ஒருவற்கு அணியல்ல மற்றுப்பிற — திருக்குற**ள் 95**.
- 4 யாகாலாராயினு நாகாக்க காவாக்காற் சோகாப்பர் சொக்லிழுக்குப் பட்டு.—திருக்குறன் 1273

கெதிரானவை பொய் குறளே கடுஞ்சொல் பயனில் சொல் எனப்படும், சிறுவயதிலே ஒரு வகையான தற் பெருமை தோன்றும். அதனலே மாணுக்கர்கள் தங்களுக் கெல்லாந் தெரியுமென்றெண்ணுவதுண்டு. உள் எபடி கல்வி யறிவினலும் அநுபவத்தினுைம் ஆராய்வினலுங் குறைந்த நீலே மாணுக்கரது நிலே இந்தப் பிழையான எண்ணத்தைக் களேந்து பெரியோர் முன்னே மட்டாகவும் மரியாதையாக வும் பேசிப் பழக வேண்டும். சரீரப் பயிற்சி பல வகைப் படும். உபயோகப்படுத்தப்படாத ஆயுதம் கறை பீடித்துக் கெடுவதுபோலச் சரீரம் பயிற்கியின்மையாற் கெடும். பல வகையான வேலேகள் செய்ய வேண்டும்: நிலச் செய்கை உணவுப் பொருள் அதிகரித்தலாலும் யாஸ் பொருள் வர வண்மையாலும் மகிழ்ச்சி யுண்டாதலாலும், இதுவே சரீ ரப் பயிற்திகளுட் சிறந்தது. வீட்டுக்குரிய மற்றைய தொழில் களும் மிகவும் நன்மையானவை. இவையன்றி வெய்யில் மழை பனி முதலியவற்றை அனுபவித்துப் பழகிக்கொள்ளல் வேண்டும். உணவு சுத்தமானதாய் அளவாக இடம்பமில் லாததா யிருத்தல் வேண்டும். வியாதிகளே வருவிக்கும் புகையிலே, தேயிலே, கள் முதலியலற்றிலுள்ள இயல்பான வெறுப்பை வளர்க்க வேண்டும்.

இரக்கம். பொறுமை, பிறர்நல விருப்பம், இனிய நடை முதலியன சிறு வயதிலே இன்பத்தைத் தருவன. இவற்றை வளர்த்து வந்தால் நல்லொழுக்கந் தானேவரும். நல்லொழுக்கத்தால் மனமும் உடம்பும் உறுதிப்படும். அறிவும் ஆரோக்கியமும் ஆயுளும் நீடிக்கும். விஷய ि कंग பங்களிலும் வீண் செலவிலும் வெறுப்புற்று റബ്ഖതക வசதிக் குறைவையும் பொருட்படுத்தாது மனத் தருத்தி யோடு வாழவேண்டும் சாரதியானவன் குதிரையை அடக்கி ஆளுவதுபோல மாணுக்கர்கள் மனம் வாக்குக் காயத்தை அடக்கி ஆளவேண்டும்.

வழியாடு: கடவுள்வழிபாடு, பெரியோர் வழிபாடென இருவகைத்து. கடவுள் வழிபாடு சிவபுண்ணியம். பெரி யோர் வழிபாடு பசுபுண்ணியம். \* அன்னேயும் பிதாவும் முன்னறி தெய்வம்'' என்னுந் திருவாக்கை நிலேயாகப் பிடித்துத் தாய் தந்தையருக்கு வேண்டிய தொண்டுகளே ஆசையோடு செய்தல்வேண்டும். இறந்தபின் அவர்களுக் குப் பூசை முதலியன செய்பவர்கள் அவர்கள் உயிரோ டிருக்கும்போது மரியாதை செய்தலும் ஏவல் செய்தலும் மிக அவசியம் என்று கொள்ள வேண்டும். இவர்கள் தமை யன், குரு முதலிய பெரியோரையும் பேணி நடத்தல் வேண்டும். கடலனே வழிபடுவார் கடவுளால் விதிக்கப் பட்ட சமயாசாரங்களேக் கைவிடலாகாது. தாய் தந்தை யரையும் அவர்களுடைய முன்னுரையும் வழிபடுவோர் எவ்வகை வசதியீனம் வந்தாலும் அவர்கள் அநுசரித்த குலாசாரந் தேசாசாரங்களேயும் ஒரு காலமுங் கைவிட லாகாது. அவைகளே விட்டோர் அவர்களுடைய ஆசிர் வாதத்தைப்பெருர், பெண்கள் மற்றைய கல்விகளோடு சமையல் முறையுங் குழந்தைகளே வளர்க்கும் முறையுங் கற்றல்வேண்டும். யாவரும் நித்திய கருமம் முறைப்படி செய்தல் வேண்டும்.

## 3. நித்தியகர்ம முறை

 விடியுமுன் நித்திரைவிட்டெழுந்து இயன்றவரை சுத்திசெய்து சிவனேத் தியானஞ் செய்க.

2, வெளியே போய் மலசலங் கழித்து மண்ணின லுந் தண்ணீரிலுைம் நன்ருகச் சுத்திசெய்க. தடியினுற் பல் விளக்கிச் சுத்தி செய்க

3. ஸ்நாநமுறை – வாய் கொப்பளித்து ஆசமனம் சகளீகரணம் செய்க. உடம்பின் அழுக்கைப் போக்கு தற்கு மண் முதலிய முரணை பொருட்களே அஸ்திர மந்திரத்தா லெடுத்துச் சங்கிதை மந்திரங்களே உச்சரித் துப் பூசுக. தண்ணீரைச் சிலதீர்த்தமாகப் பாவித்துச் சிவனே நினேத்து ஸ்நாநனஞ் செய்க, தூய உலர்ந்த சீலே யினுல் ஈரத்தைத் துடைத்துத் தூய உலர்ந்த சீலே தரித் துக்கொள்க.

605,69-5.

4. அநுட்டானஞ் செய்தபின் இயலுமாஞ**ல் ஆலய** தர்சனஞ் செய்க.

Not concertifiete

5. உணவு – இலயிலேனும் சுத்தமான வேறு பாத் திரத்திலேனும் போசனம் படைக்கப்பட்டபின்பு அதில் அஸ்திர மந்திரத்தால் நீர் தெளித்துக் கவச மந்திரத்தால் அப்பியுட்சணஞ் செய்து சிவனுக்கும் குருவுக்கும் வெவ் வேருக நிவேதித்து, வீண் பேச்சுப் பேசாமற் சிவபெரு மானே நினேத்துக்கொண்டு உண்ணுக. (வெள்ளுள்ளி, மானே நினத்துக்கொண்டு உண்ணுக. (வெள்ளுள்ளி, சுரைக்காய், வெங்காயம், மற்சம், மாமிசம் ஆகிய இவைகள் விலக்கப்படவேண்டும்.) கையலம்பு முன் தத் புருஷத்திஞலே தண்ணீரைப் பருகுக. பின் கை கால் கழுவி ஆசமனஞ் செய்து திருநீறு பூசுக.

6. படுக்கை – இரவிலே படுக்கையிடத்துக்குச் சென்று திருவைந்தெழுத்தை உச்சரித்துத் தன்னேச் சிவமாகப் பாவித்து நித்திரை செய்க.

#### 4. சைவ அநுட்டானம்

விடிதற்கு ஐந்து நாளிகைக்கு முன் நித்திரைவிட் டெழுந்து கடவுளே நினேத்துத் துதித்து வெளியே போய் மலசலங் கழித்துச் சுத்தி செய்து தந்த சுத்தி செய்து ஸ்நா னம்பண்ணித் தோய்த்துலாந்த சீலே கௌபீனங்களே திருநீறு பூசிச் சைவ அநுட்டானஞ் செய்க. அணிந்து சைவ அநுட்டானத்திற்கு உயிராயுள்ளது ஐந்தெழுத் தாற் கடவுளே வழிபடுதலே. இதற்குத் துணேயாக உடற் சுத்தியும் உள்ளச் சுத்தியும் வேண்டும், அஃதாவது ஆண வம் கர்மம் மாயையாகிய மும்மலங்களின் வலியை அடக்க வேண்டும். இவற்றிற்கு விபூதி ஸ்நானமும் மந்திர ஸ்நா னமுமே முக்கியமானவை. ஆதலாற் சைவ அநுட்டா னத்தல் மூன்று பகுதிகளுண்டு. அவை விபூதிஸ்நானம். மந்திரஸ் நானம் கடவுள் வழிபாடு என்பன: இவைகள் ஒவ்வொன்றுஞ் செய்யமுன் ஆசமனஞ் செய்ய வேண்டும்.

## தட்தையியல்

 விபூதி ஸ்நானம் – சுத்தமான பாத்திரத்திலே தண் னீர் நிறைத்துக் கிழக்கு முகமாகவேனும் வடக்குமுகமாக வேனும் இருந்து விநாயகரையுங் குருவையும் வணங்கித் தண்ணீரைச் சுத்தி செய்க. எப்படியெனில்

(1) நீர்ச்சுத்தி – வலதுகைச் சுட்டு விரல் நடுவிரல் கீன மடக்கிக்கொண்டு பெரு விரல் அணி விரல்களுக்கிடை பாக இச்சா ஞானக் கிரியா சத்தி வியாபகமான தனது கண்களால், வே மந்திரத்தை யுச்சரித்துக்கொண்டு தண் னீரைப் பார்க்க. இதனுலே தண்ணீரிலுள்ள குற்றங்கள் தீரும் இது நிரீட்சணம் எனப்படும். நிரீட்சணம் \_ பார்த்தல். அஸ்திர (பட்) மந்திரஞ் சொல்லிப் பெருவிரல் சுட்டு விரல்களால் நீரைச் சுற்றி நொடித்துக் கவச மந்தி ரம் (வௌஷட்) உச்சரித்துச் சுட்டு விரல் நுனியிறை சுற் றுகு இவை முறையே திக்குபந்தனம் அவகுண்டனம் எனப் படும், இவைகள் நீரிலே குற்றங்கள் வராமற் காக்கும்.

(2) ஆசமனம்.

(3) விபூதிசுத்தி— திருநீற்றை இடதுகையில் வைத்து எஸ்திரமந்திரத்திலை (பட்) நீரைத் தெளித்து அதில் ஒரு நிறுகூற்றைப் பெருவிர லணிவிரல்களாலெடுத்து அஸ்திர மந்திரத்தால் (உம்பட்) தென்மேற்கு மூஃலயிலே தெளிக்க.

தென்மேற்கு இராட்சதமூலே எனப்படும். விபூதியிற் குற்றமான பகுதியென அது நீக்கப்படும். முன்போல, நிரீட்சணம் தக்குபந்தனம் அவகுண்டனஞ்செய்து பதி ஞெரு மந்திரங்களேயுஞ் சொல்லி அதிலே பதிக்க. இத ஞலே சுவசத்தி வடிவமான திருநீற்றிலே சிவசத்தி பதியும்.

(4) விபூதி அணிதல்—எஞ்சிய விபூதியீன் ஒரு கூற் றைப் பெருவிர லணிவிரல்களா லெடுத்துத் தலேமுதலாக உடம்பெங்கு பூசி, மற்ருெரு கூற்றில் இருதயத்தால் நீர் விட்டுக் கவசத்தாற் (வௌஷட்) குழைத்து நடுவிரல் மூன்றினும் சிரசிலும் நெற்றியீலும் மார்பிலும் கொப் பூழிலும் முறையேற்றாகாலனம் வாகுகிய நான்கினைற் பூசி, noolaham.org aavanaham.org

மூழந்தாள் பயம் முழங்கை மணிக்கட்டு விலா மதுகு கழுத்து ஆகிய இடங்களிலே சத்தியோசாத மந்திரஞ் சொல்லிப் பூசுக.

(5) விபூதி ஸ்நானம்— எஞ்சிய திருநீற்றிலே தண் ணீர் விட்டுப் பிடித்துக்கொண்டு பஞ்சப்பிரம மந்திரங் கீனச் சொல்லியபின் தலேயிலே தெளிக்க.

2 மந்திர ஸ்நானம்—ஆசமனமும் பிராணயாமமுஞ் செய்து அநுட்டான தீர்த்தத்தைச் செலதீர்த்தமாக்கி அதை மந்திரஸ்நானத்துக்காக உபயோகிக்க. சிவதீர்த்தமாக்கு தல் சிவதீர்த்தகரணமெனப்படும்,

(1) சிவதீர்த்த கரணம்—புருவ நடுவிலே ஞானமய மாகிய அமிர்தமுண்டு. அதை இருதயமந்திரம் (வௌஷட்) சொல்லிச் சுட்டுவிரலினுல் எடுத்துத் தீர்த்தத்திலே வைத்து மூலமந்திரத்தால் அபிமந்திரித்துத் திக்குபந்தனமும் அவ குண்டனமுஞ் செய்க.

(2) சலத்தை இடக்கையில் விட்டுச் சங்கிதையால் அபிமந்திரித்துத் தஃலயிலே தெளிக்க.

(3) சலத்தை வலக்கையால் மூடிச் சங்கிதையால் அபிமந்திர்த்து இடக்கையிலே சலத்தை விட்டுக் கீழே ஒழுகுகின்ற சலத்தைச் சங்கிதையால் (வௌஷட்) தலே யிலே தெளிக்க.

(4) எஞ்சிய சலத்தை வலதுகையில்விட்டு மூக்குக்குக் கெட்டப் பிடித்து அந்தத் தீர்த்தத்திலுள்ள சிவசத்தியினுலே சரீரத்திலுள்ள தீவினேயைக் கெடுத்து வலக்காற் பெருவிரலி லுள்ள ஞாஞக்கினியில் அஸ்திரமந்திரம் (உம்பட்) சொல்லி விட்டுக் கைகழுவுக. இதனுலே தீவினேயின் பயன் ஆப் போது மறையும். இது அகமர்ஷண மெனப்படும். (அகம் -பாவம், மர்ஷணம்=கெடுத்தல்),

3. கடவுள் வழிபாடு – ஆசமனஞ்செய்து,

(1) சிவபெருமான், உமாதேவியார், விநாயகர், சுப் பிரமணியர் ஆகிய மூர்த்திகளுக்குத் தர்ப்பணஞ் செய்க. Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org தர்ப்பணம் = திருப்திசெய்தல், எப்படியெனில்: இரண்டு கையும் நிறைந்த சலத்தைச் சிவமந்திரத்தைச் சொல்லி மூன்றுமுறை விடுக. சிவமந்திரத்தைப் பத்துத்தரம் சொல் லிச் சிவமந்திரத்தாற் பின்னுந் தர்ப்பணஞ்செய்து, சங் கிதையால் (சுவாகா) ஒவ்வொரு தரமும் உமாதேவியார், விநாயகர், சுப்பிரமணியராயினேர்க்கு ஒவ்வொரு முறை யும் அந்த அந்த மந்திரத்தால் (சுவாகா) தருப்பணஞ் செய்க,

(2) ஆசமனஞ்செய்து சலத்திலே வைத்த அமிர் தத்தை இருதய மந்திரத்தால் (வௌஷட்) எடுத்துப் புருவ நடுவில் ஒடுக்குக. இது தீர்த்தோபசங்கார மெனப்படும். இரண்டுகை நிறையச் சலம்விட்டுச் சங்கிதையைச் செபித் துச் சூரிய மண்டலத்திலே விளங்கும் சிவபெருமானுக்குத் தருப்பணஞ் செய்க.

(3) வடக்கு முகமாக இருந்து சிவபெருமானது உருவத் திருமேனியாகி ப உருத்திர வடிவத்தை நினேத்துச் சிவமூலமந்திரத்தை நூறு முறையேனும் ஐம்பது முறை யேனும் பத்து முறையேனும் இயன்ற அளவு செபித்து. செபத்தைக் கடவுளுக்கு ஒப்புக் கொடுத்துத் தோத்திரஞ் செய்க, சலத்தைக் கால்படாத இடத்தில் விடுக.

#### 4, ฌิฌกษณิแญ่

விவாகமாவது அறம் பொருள் இன்பம் வீடாகிய நான்கு பயன்களேயும் பெறுதற்ாக ஒரு வாழ்க்கைத் துணேயைப் பெறுகல். இது பலவகைப்படும். சைவநூலிலே விதிக்கப்பட்ட விவாக முறையாவது பெண்ணே அவளு டைய தகப்பன் முதலிய ஒருவர் நாயகனுக்குக் கொடுக் கும் வகையே. விவாகத்திலே வழக்கமான முற்கிரியை களுக்குப் பின் நடைபெறுவன: பிதுர்த்தேவரது ஆசீர்வா தத்தைப் பெறுதல், தாலிகட்டுதல், ஒமம், நவக்கிரக தானம், ஏழடி நடத்துஷ்டில் அம்பிடுபை இத்தல், அக்கினியை நில் வில் நில் நில் இம்பிடுபை விதித்தல், அக்கினியை வலம்வருதல், நாலாம் நாளில் எண்ணெய் தேய்த்த முழு குதல், அருந்ததியைக் காட்டுதல், பெரியோ**ரது** ஆசீர்வா தம் என்பவைகளாம்.

மூற்கிரியைகள் – மணமகன் விவாகம் செய்தற்கும், ஆசாரியர் அதை நடத்துதற்கும், சங்கற்பம் செய்தபின், பிள்ளயார் பூசை, புண்ணியாகம், பஞ்சகவ்வியம், அங்கு ரார்ப்பணம், இரட்சாபந்தன பூசையாகிய இவை நடை பெறும்: மணமகனுக்கு இரட்சாபந்தனமானபிறகு ஆசாரி யர் முறைப்படி சிவகும்பத்துக்குந் தேவிகும்பத்துக்கும் பூசை செய்வார். நவக்கிரககுற்றம் போதற்காகவும் பூசை செய் யப்படும், அதன்பின் ஒமத்துக்காக அக்கினியுண்டாக்கப் படும். யாகேசுவரர் யாகேசுவரியைக் கும்பத்திலே பூசித்து அதன்பின்னர் அக்கினிகாரியஞ் செய்தல் வேண்டும்.

பிதுர் ஆசீர்வாதம் – குடும்பவாழ்வைத் தொடங்கும் போது அது தவறின்றி நடத்தற்கு அக்குடும்பத்து முன் றேரது ஆசீர்வாதம் வேண்டும். இவர்களுட் சிறந்தவர்க ளாகிய பிதுர்களே மகிழ்வித்தற்கு ஒரு வகையான சிராத் தம் மணமகனுடைய தந்தையாலும் மணமகளுடைய தந் தையாலுஞ் செய்யப்படும். இதில் பூணூல் வலமாகத் தரித்தல் வேண்டும் தர்ப்பை கிழக்குமுகமாக வைத்தல் வேண்டும். அறுகும் நெல்லுமல் தி, எள்ளும் அப்பிரதட்ச ணமுந் தகாதவை. மற்றயவை வழக்கமான சிராத்தம் போல நடைபெறும். இது பிதுர்களே விவாகத்துக்கழைக் கும் பான்மையுமாம்.

மனமகனுக்கு உபசாரம் – மணமகளே பழைத்து மண மகனுக்கு வலப்பக்கத்திலிருத்தி இரட்சாபந்தனஞ் செய்த பின்பு, அவளுடைய தந்தையார், (தகப்பன் இல்லேயாயின் தமையன், அல்லது தாயாரின் சகோதரன் முதலியோர்) கன்னிகாதானத்திற்காகச் சங்கற்பஞ் செய்வர். பின்பு மணமகனுடைய கால்கழுவி வஸ்திரம் சுகந்தம் கொடுத் தல் முதலிய உபசாரங்களேச் செய்வர்

கன்னிகா தானம் – மணமகளுடைய தந்தையார் திழக்கு முகமாக விருந்த மணமகளேக் கிழக்குமுகமாக

# விவாகவியல்

வைத்து இரண்டு கோத்திரப் பேர்களுஞ் சொல்லி மங் கலப் பொருள்களோடு அவளுடைய கையை மணமக னுடைய கையிற் கொடுத்துக் கையிலே தண்ணீர் விடு உர். 1 மணமகன் மணமகளுடைய கையிற் பிடித்து அவளே ஏற்பர்,

தாலி கட்டுதல் — தாலியில் சிவலிங்கம் விநாயகர் அல்லது லட்சுமியினுடைய திருவுருவஞ் செய்யப்பட்டிருத் தல் வேண்டும். தாலியையுங் கயிற்றையுஞ் சுத்தி செய்து அதலே மூர்த்தியைப் பூசித்த பின்பு, அக்கினியிறை சுத்தி செய்தற்குச் சம்பாக ஓமம் செய்தல் வேண்டும், மணமகன் தா லி யையும் சீலே முதலியவற்றையும் பெரியோர்களேக் கொண்டு தொடுவீத்து ஆசீர்வதிப்பித்தபின் சீலே முதலிய வற்றை மணமகளுக்குக் கொடுப்பார். முகூர்த்தக் குற்றங் களேத் தீர்த்தற்காக ஒரு தானஞ் செய்யப்படும். பின்பு மணமகன் உமாமகேச மந்திரத்தினை தாலியைக்குட்டி அந்த மந்திரத்திலை முடிச்சிலே திருநீறு சாத்திப் பெண் னுக்குந் திருதீறு சாத்துவார். மணமகள் மணமகனுக்கு இடப்பக்கத்தில் இருத்தப்படுவள்.

அக்கினி பூசை — மணமகன் அக்கினியிலே மூலமந்திரத் திரைல் நூறு ஆகுதி செய்க. பின்பு மதுபர்க்கம் <sup>2</sup> புசித்த பின் சிவகாயத்திரியால் பூதமோதனம் <sup>3</sup> பார்த்து ஆச மனஞ் செய்து நூறு ஆகுதிசெய்க. இருதய மந்திரத்தாற் பசுவையுங் கன்றையுந் <sup>4</sup> தரிசித்து மூலமந்திரத்தால் நூற் றெட்டு ஆகுதி செய்க.

1 கையிலே தண்ணீர்விடுதல். ஒருபொருளே இறுதியா கக் கொடுத்தற்கு முன்னைல் அறிகுறியாயிருந்தது. நிலம் முதலானவை விற்கும்போதும் இவ்வாறே நடந்தது. தண் ணீர்த் தாரையோடு கொடுத்தலால் இதற்குத் தாரா தத் தம் என்று பெயர். (தத்தம் == கொடுத்தல்.)

<sup>2</sup> மதுபர்க்கமாவது : தயிர், தேன், சர்க்கரை, நெய், பழம் சேர்த்துச் செய்யப்படுவது

8 பூதமோதனமாவது பெரிய படையலான சாதம் முதலானவை.

ஏழடி வைத்தல் : — கிரகதோஷம் நீங்கு தற்காக நவக் கிரக தானஞ் செய்தபின்பு மணமகளினுடைய கையைப் <sup>1</sup> பிடித்துக்கொண்டு மணமகன் அக்கினிக்குப் பக்கத்தில் ஏழடி நடப்பன். இந்த ஏழடியும் இல்வாழ்க்கையிற் பெற வேண்டிய ஏழு பொருள்களேக் குறிக்கும். இவைகளேப் பெறுதற்கு இருவரும் ஒத்து முயற்சி செய்தற்கு வேண்டிய அருவோக் கடவுளிடத்தும் பெறுதற்காக இது செய்யப்படும்

ஏழு பொருள்களாவன : – உணவுப் பொருள், சரீர பெலம், கடவுள் வழிபாடு, மன அமைவு, அறிவு, காலத் துக்குக் காலம் வரும் பொருள்களும் அவற்ருல் உண்டாகுஞ் சுகங்களும், யாசத்துக்கு வேண்டிய துணேகளுமாம். இதிலே சொல்லும் மந்திரத்திலைும் கிரியையிலைும் மண மகள் மணமகனுடைய கோத்திரத்தைச் சேர்ந்து ஐக்கியமடை கிறுள்.

கல் (அம்மி) மிதித்தல் – ஒரு கல்லே அசையமாட் டாத விதமாக வைத்து அதற்குப் பூரித்துப் பெண்ணின் வலது காலே மணமகன் கையாற் பிடித்துச் சிவ காயத்திரி மந்திரஞ் சொல்லிக் கல்லுக்குமேலே தூக்கிவைக்கவேண்டும்.

அம்மி மிதித்தலின் நோக்கம் பெண்ணுனவள் அந்தக் கல்லேப்போலத் தன்னுடைய நிலேயில் நின்றம் பிரியாம லும் இளகாமலுமிருந்து, தனது கணவனிலேயுள்ள பற்று நீங்காமலும் கற்பு நெறியினின்றும் விலகாமலும் நிலேப் படுத்தலாம். <sup>2</sup>.

அக்கினியை வலம் வருதல் — அக்கினியைச் சுற்றி வந்து அதிலே பொரியிட்டுப் பின்னும் இரு முறை அம்மி

- மன மகளுடைய கைகீழாக மேல்நோக்கப் பிடித்தல் வேண்டும்.
- 2 இல்வுண்மையை அறியாத மணமகன் பெண்ணி னுடைய காலேத் தூக்கி வைக்கக் கூசுவதுமுண்டு. காலேத் தூக்கி வைத்தலால் மணமகன் தாழ்ந்து போசுமாட்டான்,

மிதித்தல் மூதலியன செய்யப்படும். குற்றங்கள் தீர்த்தற் காகப் பிராயச்சித்த ஓமூமும் கிரியையன் நிறைவேற்றத் திற்காகப் பூரணத்தியுஞ் செய்க. இரண்டாம் நாளும் மூன்ரும் நாளும் காலேயும் மாலேயும் அக்கினி காரியஞ் செய்க. நான்காம்நாள் இருவரும் எண்ணெய் தேய்த்து ஸ்நானம்டுசய்து இரவில் அக்கினி காரியஞ் செய்க. மண மகன் அருந்ததி மந்திரஞ்சொல்லி அருந்ததியைக் காட்டிக் தற்புநிலேயை விளக்க வேண்டும். பின்பு பூரணத்தி செய்க. பிராமணர் ஆசிர்வதித்த பின் பெரியோர்கள் அறுகும் அரிசியுமிட்டு ஆசிர்வதிப்பர். 1 அதன்பின் இரட்சா பந் தனம் நீக்கப்படும்.

[அரசாணி-இது பத்ததியிற் கூறப்படவில்லே. இது தேசவழக்கம் போலும். அரசிலே சிவபிரான்யும் வேம் பிலே உமாதேவியாரையும் வழிபடும் வழக்கம் இன்றும் உண்டு. ஒரே இடத்தில் அரசும் வேம்பும் நட்டுப் பூசிப்பது முண்டு. ஆதலால் அரசு சிவனேக் குறித்தல் பெறப்படும். **ஆ**ல் விஷ்ணுவைக் குறிப்பதென்பர். ஆலும் 剥丁示山 **சிவனேயும் சத்தியாகிய வி**ஷ்ணு**வையும் பூ**சித்தற்காக நடப் பட்டு அரசால் என்ற பேருண்டாகி அரசாணி என் று மாறியிருக்கலாம். இப்போது இவைகளுக்குப் பதிலாக முருக்கு நடப்படுகிறது. முருக்கு அரசுபோலவே சிவவழி பாட்டுக்காய மரமென்பர். அரசு, ஆல், முருக்கு ஆகிய மூன்றும் பிரமா, விஷ்ணு, உருத்திரகைய முடிமூர்த்தி களேயும் பூசித்தற்குரிய மரங்களென்றும் இவை மூன்றையும் நடும் வழக்கமுமுள்ளதென்றுங் கூறுவர். இதன் முடிவு தெரியவில்லே.]

அறுகானது நன்குரப் பரவுந் தன்மையையு் இலகு வில் அழியாமையையும் உடையதாதலால் இருவரது சந்ததியும் நன்ருகப் பெருகுதற்கும் நிலேத்தற்கும் அறுகினுல் ஆசீர்வதிப்பர்போலும். அறுகிடுதல், கந்தபுராணம் வள்ளியம்மை திருமணப் படலத்திற் கூறப்பட்டிருக்கிறது; பத்ததியிலில்லே. கை. வி. 6.

மனமான் மணம்களாகிய இருவருடைய சம்மதலும் அறிந்தே விவாகத்தை நிச்சயித்தல் முறையாம். 5. HJ ரோகம் குஷ்டம முதலிய நோய்களுடையவர் விவாகஞ் செய்யலாகாது. பெண் பதினு வயதிலும் 1 ஆண் DO பத்தைந்து வயதிலும் விவாகஞ் செய்தல் தகும். egents அன்பாகவும் பரியாதையாகவும் மான பின், பெண்ண நடத்தல் வேண்டும், ''தந்தை, கணவன், உடன்பிறந்தார், பைத்துனர் ஆகிய இவர்கள் பெண்களே உபசரித்துச் சந் தோஷப்படுத்த வேண்டியது. எந்த வீட்டிற் பெண்கள் சந்தோஷத்தை யடைகிருர்களோ அங்கே எல்லா நன்மை களுமுண்டாகும். '' (மநு 9—55, 56) ஆயினும் எந்தக் கட்டத்திலும் தல்வர் ஒருவரில்லயாயின் ஒழுங்கு வரா தாதலால், குடும்பத்துக்கும் தலேவர் ஒருவர் வேண்டும். அவர் மணமகளே. ஆதலாற் பென் கணவனுக்கமைந்து இது பதிவிரதா தர்மமெனப்படும். நடப்பது கடனுகும். இதனுலே பெனகள் அருமையான பெரும்வல்லமைகளேப் பெறுவர். பதிவிரதையாகிய காந்தாரியினுடைய பார்வை யிஞலே துரியோதனனுடைய சரீரம் ைச்சிரமானதைக் காண்க. 2 இதற் பெரியபேறு வேறில்லே, வீட்டு முயற்தி துணேசெய்வதே களேச் செய்து இல்லறங்களே நடத்தத் பெண்னுடைய கடனுதலால் அவளுக்கு இல்லாளென்றும், மனேயாளென்றும் பெயர் வந்தன. ஆடவனுக்குப் போலவே பெண்ணுக்கும் முயற்கி குறைவற இருத்தல் Gausso () LD .

- 1 ருதுவாகி மூன்று வருஷத்தில் விவாகஞ் செய்க என்று மநுஸ்மிருதி கூறும், (9—10), இதற்குமுன் செய்யவேண்டுமென்றும் விதிகளுண்டு.
- இவ்வாறின்றிப் பிறநாட்டு நாகரிகத்தைப் பின்பற் றிக் கணவன் செல்லாவழிச் சென்று கலதந்திரத் தைத் தேடி உழலுதல் சிறுதொழி லென்பதறிக;

## 5: கோயிலியல்

#### 1. கோயிலின் தன்மை

கடவுள் வழிபடுதற்குரிய இடங்கள் மூன்று. அவை யாவன: கோயில், சிவஞானிகள், இருதயம். இவற்றுள், சிவஞானிகளுடைய திருமேனீயைக் காண்பது மிக அரிது. அதை ஒரு பிறவியிலே ஒருமூறையேனுங் காணமாட்டாம லிருப்பதுமுண்டு. இருதய வழிபாட்டிலே கண் முதலிய பொறிகளேனுந் தலே முதலிய அங்கங்களேனுந் தொழிற் படமாட்டா. இவைகள் சிவதொண்டிலே சென்ருல் மாத் இரம் இவை தீயவழியிலே சேல்லாமல் நிற்கும். எங்களுக் குள்ள எந்தக் கருவியையுந் தீயவழியிலிருந்து விலக்குகில் அதை நேரே அடக்குவது மிகவரிது. அதற்கு நல்வழியைக் காட்டுவதே முறையை,

## "பற்றுக பற்றற்ருன் பற்றின் யப்பற்றைப் பற்றுக பற்று விடற்கு ''

என் முர் நிருவள்ளுவ நாயரை. ஆதலால் மூவகை வழி பாடுகளுள்ளும், எங்களுக்கு மிகப்பொருத்தமானது கோயில் வழிபாடே. மற்றவைகள் இதற்குத் துணேயானவை. மூவகை வழிபாடும் அவசியமே கோயிலானது பாதகன் முதற் சிவஞானி ஈருக உள்ள யாவருக்கும் அவசியமானது. ஞானநிலேயின் உச்சியை அடைந்து சேவன்முத்தரானவர்க் குக் கோயில் வழிபாடு மிக அவசியமென்பது ஆகமமுடிவு,

> " செம்மலர்நோன் முள் சேரலொட்டா அம்மலங்கழீ இயன் பரொடுமரீ இ மாலறநேயமலித்தவர்வேட மும் ஆலயந்தானும் அரனைனத் தொழுமே "

என்று சிவஞானபோதங் கூறும் அப்பர்சுவாமிகள் முதலிய மெய்ஞ்ஞானிகள் தங்கள் திருச்செயலினுத் திருவாக்கினு லும் இதனே வலியுறுத்தியருளினர், கோயிலே மறந்**தவர்கள்** புலேயரென்று உமாபதிகிலம் பாடியருளிஞர். 1

சிவபெருமான் அவலிங்கத்திலே சரியையிலுள்ளவர்க்கு மறைந்துநின்று அருள்செய்வார். கிரியாவான் களுக்கும் யோகிகளுக்கும் பூசிக்கும்போது தோன்றி நின்றருள்செய் வார். ஞானிகளுக்கு அன்பே தாமாய் எப்போதும் வெளி நின்றருள் செய்வார்.

திருக்கோயிலானது சைவ சித்தாந்த உண்மைகளே உணருதற்குஞ் சாதித்தற்கும் இடமாயுள்ளது. நித்திய பூசையும் உற்சவங்களும் சிவபெருமான் செய்யும் ஐந் தொழில்களே விளக்குவன. ஐந்தொழில் விளக்கப்பட முப்பொருளின் இயல்பு பெறப்படும். இவற்றை உற்சவ விளக்கத்திற் காண்க. சிவலிங்கம் <sup>3</sup> நந்தி பலிபீடமாகிய இவை முத்தி முறையை விளக்கும். பலிபீடமானது பாசத்தை நீக்கும் சிவ சத்தியென்றும். சிவலிங்கம் சிவா நந்தத்தைக் கொடுக்கும் சிவமெனவும், நந்தியானது முத்தியடைந்த ஆன்மாவெனவுமறிக. மலத்தை நீக்குவ தாதலாற் பலிபீடம் பத்திரலிங்கமெனப்படும். பத்திர விங்கமாவது மங்கலத்தை யுண்டாக்கும் லிங்கடெனப் பொருள்படும். மங்கலமாலது பாச நீக்கம்.

"ஆயபதிதான் அருட்சிவலிங்கமா மாயபசு மடலேறனநிற்கு மாயபலிபீட மாகுநற்பாசமா மாயவரனிலே யாய்ந்துகொள்வார்கட்கே''

-தருமந்தரம்

''தூலலிங்கமாந் தூபி சூக்குமமாமு<mark>ன்ளிலிங்க</mark> மேலும்பலி பத்திரம் '' — சைவசமயதெறி.

''துள்ளுமறியா ம**னதைப் பலிகொடுத்தே**ன் '' — தாயுமானவ**ர்**.

1 ஆதியின்மேல், உற்ற திருநீறுஞ் சிவாலயழு முள்ளத்துச் செற்ற புலேயர்பாற் செல்லாதே.

3 லிங்கம் = ( பிரபஞ்சத்தை) யொடுக்கி விரிப்பது.

#### கோயிலியல்

சிவ பூசையிலே தத்துவங்களின் தன்மையுந் தொடர் பும் அவற்றை நீக்கும் முறைமையும் விளங்கும். மாயா மலக்கழிவோடு அதைச் சார்ந்த கர்மக் கழிவுமாகும்.

சகளீகரண சிவோகம் பாவனேயால் ஆணவத்தை நீக் குஞ்சாதனே யுண்டாகின்றது. இவைகள் சிவயோகப்பேற் றுக்குத் துணேயாயுள்ளவை, சிவபூசையிலே காட்டும் ஒளி களும் செய்யும் மணியோசையும் மத்தள ஓசை முத லியவைகளும். யோகத்திலே தோன்றும் ஒளிக்கும் ஓசைக் கும் இணேயாமென்பர்.

கோயிலில் மூன்று திருவீதிகள் உளவாயின் மூவகைச் சரீரங்களேயும், ஐந்து திருவீதிகள் உள்ளவைாயின் மூவகை உடம்பையும் ஆக்கும் ஐந்து கோசங்களேயுங் குறிக்கு மென்பர்.

காயமே கோயிலாகக் கடிமன மடிமையாக வாய்மையே தூய்மையாக மனமணி யிலிங்கமாக நேயமே நெய்யும்பாலா நிறையநீ ரமையவாட்டிப் பூசனே யீசஞர்க்குப் போற்றவிக் காட்டினேமே.

உடம்பெனு மனேயகத்து ஞன்ளமே தகழியாக மடம்படு முணர்நெய்பட்டி யுயிரெனும் திரிமயக்கி யிடம்படு ஞானத்தீயா லெரிகொள விருந்துநோக்கில் கடம்பமர் காளதாதை கழலடி காணலாமே.

கோயிலிலே தீட்சைவகை — ஒருவர் தேடிய பொருன்ன லாவது சரீரமுயற்சியாலாவது பிரதிட்டை யிறுதியான தொண்டு சேய்தல் சமய தீட்சை பென்றும், நித்திய நைமித்திக பூசை செய்வது விசேஷ தீட்சையென்றும். திரு விழாச் செய்வது நிர்வாண தீட்சையென்றும் ( உத்தர காரண ) ஆகமங் கூறும்:

## 2. தேவப்பிரதிட்டை

கல்லினுலேனும் செம்பு முதலிய லோகங்களிஞலேனும் விதிப்படி செய்யப்பட்ட இருவடிவத்திலே, வழிபாட்டை ஏற்று அருள்புரிதற்காகக் கடவுள் விசேஷமாக எழுந்தருளு தற்குச் செய்யப்படுங்கிரியை பிரதிட்டை எனப்படும். அந்த வடிவத்துக்கு வேதாகமங்களிலே சொல்லப்படும் மத்திர வடிவத்தையும் ஷடத்துவ வடிவத்தையும் கொடுத்தலே இக்கிரியையின் பெரும்பகுதியாம். ஆதலின். பிரதிட்டை யான பின்பு வழிபடப்படுவது மந்திர அத்துல வடிவன் களே. 1 இந்தக் கிரியையிலே ஐந்து பிரதானமான பகுதி கன் உண்டு:— கண் திறத்தல், விக்கிரகசுத்தி, மந்திரம் முதலியவற்றை நியசித்தல், தெய்வ ஆவாகனம், கும்பாபே ஷேகம்.

கண் தறத்தல் (தயன உன்மீலினம்)—வாஸ்த சாந்தி, அங்குரார்ப்பணம், இரட்சாபந்தனம் முதலிய கிரியைக ளான பின்பு இக்கிரியை செய்யத் தக்கது, கண்களேச் செய்து அவற்றிலே கிரியாசத்தி ஞானசத்தி இச்சாசத்தி யாகிய மூன்று சத்திகளேயும் எழுந்தருளச் செய்தல் இது வாம்.

விக்கிர சுத்தி—அபிஷேகஞ் செய்து, சுத்திக்காகவுந் தண்ணீரிலுள்ள உயிர்களி**ன் நன்மைக்காகவும் அவ்விக்கி**ர கந் தண்ணீரில் வைக்கப்படும்.

நியாசம்—இது விக்கிரசுத்திலே அத்துவாக்களேயும் மந் திரங்களேயும் அட்சரங்களேயு**ம் விசேஷமாகவும் நியசித்துக்** கடவுளுக்குரிய வடிவமாக்கி அதிலே கடவுளே எழுந்தரு எச் செய்தலாம்.

இக்கிரியையின் மாட்சியை உணராதார் கல்லேயுஞ் செம்பையும் சைவர் வணங்குவர் என்று பீதற்று வர். கல்லேக் கல்லென்றேனும் செம்பைச் செம் பென்றேனும் வணங்குவோர் யாருமில்லே, Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

# கோயிலியல்

மண்டய பூசை—கும்ப பூசைக்காகவும் அக்கினி காரியத் துக்காகவும் மண்டபம் வைத்து மண்டப்பூசை செய்க, மண்டபத்தின் நடுவிலே, கடவுளுக்குஞ் சத்திக்குங் கும்பம் வைத்து அவைகளேச் சுற்ற அட்டவித்தியேசுவரருக்கும் கும் பம் வைத்து முறைப்படி பூசை செய்க, ஒமகுண்டத்திலே அக்கினியை உண்டாக்கிக் கும்பங்களே அதனேடு தொடுத்து அத்வேயை உண்டாக்கிக் கும்பங்களே அதனேடு தொடுத்து அதிலே கும்பமூர்த்திகளேப் பூசிக்க, பின்பு விக்கிரகத்தை அக்கினிக்குப் பக்கத்திலே வைத்து அதைக் கும்பத்தோடு தொடுத்து அதிலே ( சம்பாத ஒமம்போலப் ) பரிசாகுதி செய்க.

மூர்த்தி யாவாகனப் – விக்கிரகத்தை அதற்குரிய () L\_ 5 தகும். அது நிலேயான மூர்த்தியாஞல் தில் வைக்கத் மூர்த்தியின் யந்திரத்தை ஆசனத்தில் 到道西 的创造到 விக்கிரகத்தை வைப்பது 3,5DG GLDGa R. GOUT (B) . (3)10 முன் வைத்துக் கும்பத்திலுள்ள விக்கிரகத்தின் பத்தை மந்திர நியாசங்களே விக்கிரகத்தலே சோத்துத் 6) 5. LI வத்தை ஆவாகனஞ் செய்க.

கு<mark>ம்பாபிஷேகம் –</mark> பின்பு கும்பத்தை மூர்த்தியில் அபி **ஷேகித்து மகாபிஷேகமும் வி**சேஷ பூசையுஞ் செய்க.

#### 3. உற்சவம்

என்ற சொல்லுக்குப் உற்சலம் LOU களுக்குள் உண்டு. (உத்=மேலான, சவம் = ஐந்தொழில்; 2. 5 ==== ஞானம், சவம் = போக மோட்சம்) மேலான ஞானத்தை போக மோட்சத்தையும் கொடுப்பதென்பது щю 62(15) சிவபெருமான் ஐந்தொழில் களேயுஞ்செய்து உயிர் 西西西西 களேக் காக்கும் முறையைத் இருவிழாக்கள் வெளியிடுகின் இவற்றுட் கொடியேற்றம் வரையுள்ள கிரியைகள் DO GUT . படைத்தலேயும், வாகனத் திருவிழாக்கள் காத்தலேயும். தேர்த்திருவீழா அழித்தலேயும், மௌனேற்சவம் மறைத் தல்யும், தீர்த்தம் அருளல்யுங் குறிக்கும்.

எவ்வாறெனிஸ்: முதல்நாள் சரீரத்தை உண்டாக்கு தலேயும், இரண்டா தாள் நல்வினே தவின்யைப் பயன் படுத்து தலேயும், மூன்ருநாள் முக்குணங்களே யெழுப்புதலே நாள் உட்கருவிகளே முயற்சிப்பித் தலேயும், யும், நாலா ஞானேந்திரியங்களே வசப்படுத்து தலேயும், ஐந்தாநான் முதலியவைகளேக் கெடுத்தலேயும், - 3. (F) 5 T 潮 ஆசை ஏழாநாள் எழுவகை மந்திரங்களேப் பதித்தலேயும், எட்டா நாள் பாசஞானம் நீங்கு தலேயும், ஒன்பதா நாள் மும்மலங் களேயும் கெடுத்தலேயுப்**, பத்தாநாள் சிவா** ந**தத்தைக்** கொடுத்தலேயுங் குறிக்குமென்பர். பத்து நாள்களுக்கு மேற்பட்ட திருவிழாக் காலத்தையும் அதிற் குலைறந்த காலத்தையும் இத்தொழில்கள் அமையத்தக்கதாக வகுத் துக் கொள்ளலாம்.

சாம்பவ தீட்சை: அன்றியும் திருவிழாக்கள் சாம்பவ தீட்சையெனவும்படும். அஃதாவது, தீட்சை பெருதவர் களுக்குந் தீயோர்க்கும் மிருகம் பட்சி முதலியவற்றுக்கும் இந்தத் திருவிழாக்களேக் காணுதலே தீட்சையாகும்.

தருவிழா முறை: திருவிழாக்களுக்குள், முதல் நாளும் கடை நாளுமே கிரியைகள் மலிந்துள்ளன. முதல் நாட் குரியையில் ஆக்கப்பட்டவைகள் எல்லாம் பெரும்பாலும் கடைநாளில் நீக்கப்படும். ஆதலால் முதல் நாளின் முறையை விளங்கிக்கொண்டால் கடைநாட் கிரியை தானே விளங் கும், முதல் நாட்கிரியை பின்வருமாறு:

கராம சாந்தி, வாஸ்து சாந்தி—ஊரிலே நன்மையுண்டா தற்காக வைர மூர்த்திக்குக் கோயிலில் மேற்கு வீதியிலே பூசை செய்வது கிராமசாந்தியெனப்படும், வீதியைச்சுத்தி செய்தற்காக வாஸ்து சாந்தி செய்தபின், தர்ப்பை வைக் கோல் முதலியவற்முற் செய்யப்பட்ட வடிவத்திற் சிவாக் கினியைச் சேர்த்து அது வீதியிலிழுக்கப்படும்.

வழக்கமான முற் கிரியைகளாகிய மண்ணெடுத்தல், மூளேயிடுதல், காப்புக்கட்டுதல், இதற்குஞ் செய்யப்படும். ஆசாரியர் திருவிழாவை நடத்தி முடித்தற்**காகக் காப்புக்**  கட்டுவர். நிருவிழா குறிப்பதாகிய ஐந்தொழிலேச் செய்து முடிக்கும் பாவண்யாக மூர்த்திகளுக்குக் காப்புக் கட்டப் படும். உலகங்களெங்கும் நன்மையுண்டாகவுத் தீமைகள் நீங்கவும் ஆசாரியர் மேளமடிப்பர். இது பேரிதாடனம் எனப்படும் (பேரி=மேளம்). திருவிழாவுக்கு இன்றியமை பாதனவாகிய கொடிமரம், கொடிச்சீல், அத்திரதேவர் 1, பலிபீடம் ஆகிய நாலுக்கும் பிரதிட்டைக்காசக் கும்ப பூசை செய்யப்படும்,

உற்சவமூர்த்திக்குப் பூசை <sup>2</sup> ஆன பின்பு, அத்திர தேவரையுங் கொடிச்சீஃலயையும் வீதியாற் சுற்றிக்கொண்டு வந்து, சுவாமியைக் கொடிமரத்துக்குத் தெற்கே வடக்கு முகமாக வைத்து. கொடியேற்றுதற்கு வேண்டிய கிரியை கள் செய்யப்படும்.

கொடிமரம் – கொடிமரமானது சிவபெருமானேயும், கொடிச்சீல் ஆன்மாவையும்,<sup>3</sup> கயிறு பாசத்தையும் குறிக் கும். படைத்தலுக்குமுன் ஆன்மாவும் பாசமும் ஒடுங்கியிருக் கச் சிவம் மாத்நிரந் தோன்றும். இந்த நிலேயைக் கொடி யேற்றுமுன் உள்ள தனிக்கொடிமரம் விளக்கும். படைப்

- 1 இது சூலம்போன்றது. திருவிழாவுக்குமுன் கோயிலேச் சுற்றிக்கொண்டு போவது. இது சிவபெருமானது கிரியா சத்தியாம். இதன் மூன்று கவரும் முத்தொழிலேயுஞ் செய்யும் ஐநநீ ரோதமித்திரி ஆரிணியாகிய சத்திகளாம்,
- 2 பூசையிலே பாத்யம் ஆசமனம் அர்க்கியம் புஷ்பமிடுத லாகிய இவற்றுக்கு மூலமந்திரம் உரியது, இவற்றுக்கு நம, ஸீவதா, ஸீவாகா, வௌஷட் மூறையே அந்தங் களாம், இதை உணராது பாத்யம்நம, அர்க்யம்நம என்று சொல்லுவர் சிலரீ.

1 சீல திரோதானசத்தியென்றும், அதில் எழுதப்பட்ட இடபம் ஆன்மாவென்றுஞ் கில இடங்களிற் சொல்லப் பட்டிருக்கின்றன. கச, வி–1 புத் தொழிலானபின்பு ஆன்மாக்களும் பாசமுத் தோன்றி நின்று சிவத்தையே ஆதாரமாகக் கொள்ளும். இது கொடிச்சீலயுங் கயிறுங் கொடிமரத்திலே உங்கி இருப்பத ஞற் குறிக்கப்படும். கொடிச்சீலயில் ஆன்மாவைக் குறிப்ப தாகிய இடபமும் ஆத்மாவை இரட்சிப்பதாகிய அஸ்நிர தேவருங் கும்பமுதலிய மங்கலப் பொருள்களும் எழுதப் படும்,

கொடியேற்றம்—புண்ணியாகம், பிள் சாயார் Here முடிந்தபின், அஸ்திரதேவ ரட்சாபந்தனமும் அஸ்திரதேவர் பூசையுங் கொடிமர ரட்சாபந்தனமுங் கொடிமரப் பூசை யுங் கொடிமரத்திலே கும்பாபிஷேசமுஞ் செய்து இவனே ஆவாகிக்க. பின்பு கொடிச்சீலேயைக் கயிற் கொடிமரக் றிலே சட்டிக் குப்பதீர்த்தந் தெளித்துக் கொடிப் படத்தில் பூசிக்க, தேவர்களேயும் பின் இடபதேவரைப் FEN அவர்களுக்குச் சங்கிதத்தாலும் தோத்திரத் அழைத்து தாலும் உபச ரஞ் செய்தபின் பிராமணர்களுக்குத் தானங் கொடுத்து விநாயகருக்குத் தேங்காயுடைத்தக் கொடியேற் றப்படும்.

ொடிமரப்பூசை – கொடிகட்டின இடத்திலே சிவபெரு மானுக்குப் பூசையும், கொடிமரத்தின் அடியில் லோக பாலருக்கும் வேறு தேவர்களுக்கும் பூசையுஞ்செய்க. ஆஸ் திரதேவரில் தெய்வஆவாகனம் ஆனபின் மகாஆசீர்வாதஞ் சொல்லப்படும். ஐந்தொழிலேயுஞ் செய்து உலாங்களேக் கடவுள் காப்பாராக என்பது ஆசீர்வாதத்தின் உட் கருத்தாம்.

190 வருதல்—பலிபீடத்துக்குப் வெளிவீதி சுவாமி திஷ்டை இரட்சாபந்தனம் பூசை முடிந்தபின்சுவாமி வெளி வீதிவரும். அப்போது வாயில் முன்னிலேயிற் பீரமாவையும், திக்குகளிலும் எட்டுத் லோகபாலரையும் வீதியீன் அவர்களுக்குச் சங்கீதம் முதலிய உபசாரங்கள் அழைத்து செய்பப்படும், அன்றிரவு யாகந் தொடங்கி அக்கினி காரி முடித்து ஒவ்வொருநாளும் பகலிலும் இரகிலும் யம்வரை ஒவ்வொருநாளும் அஸ்திரதேவரை பூசை செய்யப்படும்.

**எழுந்தருளச்செய்து எட்டுத்** திக்கிலும் பலியிடுதல். எட்டுத் திக்கிலும் (உலகம் எங்கும்) திரோதானசத்தியின் முயற்சி யாற் கர்மத்தையூட்டி மலபரிபாகம் வரப்பண்ணு தலாம். திர்த்தத் திருவிழாவிலே அஸ்திரதேவர் தீர்த்தத்திலே முழு குதல் திரோதானசத்தி பராசத்தியோ டொன்ருதலேக் குறிக்கும். அடியார்கள் தீர்த்தமாடுதல் திரோதானசத்தியாலே தாங்கப்பட்ட ஆன்மாக்களும் பராசத்தியிலே படிந்து சிவத்தைத் தரிசித்தலேக் காட்டும், கொடியிறக்கல் ஐந்தொழில் முடிபை யும் ஆன்மாக்கள் முத்தியடைதலேயும் விளக்கும்,

சாம்பல தீட்சைமுறை தருவிழாக் காலம் யாவருக்குந் தீட்**சைக் காலமாதலால் தீட்சைபெறுங் கா**லத்திலே நடக்<sub>க</sub> வேண்டிய விதமாக அந்த ஊரில் உள்ளவர்களும் அய லாரிலிருந்து கோயிலுக்குப் போகிறவர்களும் நடந்து கொள்ளவேண்டும். எப்படியெனில்: ஆடு, கோழி, மீன் முதலியவற்றைக் கொ`ல செய்யாமலும் புலா லுண்ண மலும் கள் முதலிய வெறிப்பொருள்களே யுண்ணுமலும் வேறு வகையாகவும் சகல நல்லொழுக்க முள்ளவர்களாய் ஆசாரமாகக் கோயிலுக்குப் போய்ச் சுவாமி தரிசனஞ் செய்ய பேண்டும், புலாலுண்ணல் கள்ளுண்ணல்களே விலக்கு தற்கு க் கருவியாயுள்ள திருவிழாக் காலத்திலே திரு விழாக்களே நடத்துபவர் இப்பாதகங்களேச் செய்யும் தாசி களே ஆட்டத்துக்காகத் திருவிழாக்களுக் கழைக்கிருர்கள். அதுமட்டோ! சிலநடைய இணக்கத்தைக் கண்ட ஆட்டப் பெண்களும் நட்டுவர்களும் ஆடு கொன்று கொடுத்தாலன் றிக் கோவிலுக்குப் போவதில்லேயென்று நிலேநிற்க, அவர் களுக்கஞ்சி இரவிலே ஆட்டுப் பட்டிகளுக்கு ஓடித்திரிகிருர் கள். ஆத்திருவிழாக்காரருக்கு மீளா நரகமன்றே கிடைக் கும். திருவிழாக் காலங்களிலே இவர்களே யழைத்துக் கோயிலே ஆசௌசப்படுத்து தலே பாதகம். அவர்களுக்காக மூரித்துக் கொடுப்பது எத்துணேப் பாதகமென்பது -36 வாயினுற் சொல்லத்தக்கதன்று. அப்படியான துர்ச்செயல் நடக்குந் தருவிழாக்களுக்குப் போகிறவர்களும் அவற்றை நடத்தும் குருக்கள்மார் உள்ளிட்ட யாவரும் மாபாதகர் aGar.

# 4. நவராத்திரி உற்சவம்

புரட்டாதி மாதத்திலே அமாவாசைக்குப்பின் வரும் இப்பது நாளும் <sup>1</sup> நவராத்திரி யெனப்படும். பூசை சிறப் பாக நடாத்தப்படுவது இராக்காலத்திலாதலால் இராத்திரி யெனப்படும். (நவக்குன்பது) இந்த ஒன்பது நாள்களிலும் டீமாதேவியாருக்கும், துர்க்கை, இலட்சுமி. சரசுவதி ஆகிய சத்திகளுக்கும் விசேடபூசை நடைபெறும், உற்சவன் வன் நடப்பதுமுண்டு. துர்க்கை விரத்தையும், லட்சுமி செல்வத்தையும், சரஸ்வதி கல்வியையும் கொடுக்குஞ் சத்தி களாம்.

பூசைமுறை – மண்டபத்தின் நிவிலே உமாதேவியா குக்கு ஒரு கும்பமும், அதற்கு வடக்கே இலட்சுமிக்கொன் **றம் அத**ற்குத் தெற்கே சரசுவதிக்கொன்றும் வைக்கப்படும் உமாதேவியாரது கும்பத்திலே துர்க்கைக்கும் பூசை செய் யப்படும். இந்த நான்கு தேவிகளுக்கும் ஒன்பது நாளும் பூசை நடைபெறும். ஒன்பதாநாள மகிடாசுரனத் துரிக்கா தேவி கோன்ற பாவனே காட்டப்படும். நான்கு சக்திகளுக் கும் விசேஷ்பூசை செய்யப்படும் நவமியாதலால் மகாநவமி யெனப்படும். நவமியில் முடியத்தக்கதாக ஏழு நாளாகவும் ஐந்து நாளாகவும் மூன்று நாளாகவும் ஒரு நாளாகவும் பூசை செவய்துமுண்டு,

மானம்பு – இந்த தவமிக்கடுத்தநாள் மானம்பு என்றும் வீசயதசமி யென்றும் சொல்லப்படும். மானப்பு என்பதற் குத் தலேவர் அம்புபோடும்நான் என்று கருத்துக்கொள்வர், மான் = பெரியவர்.) அன்றைக்கு ஒவ்வொரு கோயிலிலு முள்ள பிரதான மூர்த்தியை (சிவன் கோயிலிற் சிவபெரு மான், சுப்பேரமணியர் கோயிலிற் சுப்பிரமணியர்......) பூசித்துக் கோயிலுக்கு வெளியே அம்பு போடும் இடத் துக்கெழுந்தருளச் செய்வர். கடவுள் அம்பு போட்டுக்

பிரதமை தொடங்கி நவமி முடியும் கரையுமுள்ள நான்கன். கில ஆண்டுகளில் எட்டு நாளாகவும் கில ஒற்றில் பத்து நாளாகவும் வரும்,

கொல்லுவது அசுரனேயே. அசுரன் எனப்பட்டது ஆன் மாக்களே வருத்தும் மலமாம். ஒரு வன்னிமரத்தை நட்டு அதை அந்த அசுரஞைப் பாவித்து அந்த மரத்திலே அம்பு போட்டு அதைத் துணிக்கும் பாவனே காட்டப்படும். வன்னிமரம் அரிதாதலால் ஒரு வன்னி மரக் கொப்பை வாழையிலே பதித்துத் துணிப்பதுமுண்டு. சகல ஆன்மாக் களும் சுகமடைதற்காக இது செய்யப்படுவது. ஆன்பது நாளும் சிவசத்திகளுக்குச் செய்த பூசையின் பலனுல் அடுத்த நாளும் சிவசத்திகளுக்குச் செய்த பூசையின் பலனுல் அடுத்த நாள் எந்தக் காரியமுங் கைகூடுமாதலால் அந் நாளுக்கு விசயதசமி வென்று பெபர். (விசயம் உ வெற்றி.) அன் றைக்குப் படிப்புத் தொடங்குவது நன்று.

மகிடாசுரனது கதை அருஞசல புராணத்திலுள்ளது அது பின் வருமாறு:—

மகிடன் என்ற ஓர் அசுரன் இருந்தான். 1 அவன் யாவரிலும் மிக்க பலசாலி, நஞ்சிலுங் கொடியவன். தேவேந்திரன் முதலிய தேவர்களே அடக்கி அவர்களுக்குங் கொடுமை செய்தவன். ஒருநாள் அவனுடைய உணவுக் காக மிருகங்களேத் தேடி வேட்டையாடுதற்கு, ஆயிரம் ஏவற்காரர் காட்டுக்குப் போரைகள். காட்டிலிருந்த தேவர்கள் அவர்களேக் கொன்றவிட்டார்கள், இதை மகிடனுடைய தூதர்கள் அவனுக்குத் தெரிவித்தார்கள், அதைக் கேட்ட அவனுகூடய படைத் தலேவன் சேனேக ளோடு போருக்குப் போய்த் தோல்வியடைந்து இறந்தான். மகிடன் இதையறிந்து கோபங்கொண்டு தன் படைகளோடு காட்டுக்குப் போஞன். உமாதேவியாருடைய கட்டளேப் படி துர்க்காதேவி அவனேக் கொல்லப் போயினள். துர்க்கை சக்கராயுதத்திருலே தல்லைய அறுக்க அவன் யானையானுன். யானே அழிக்கப்படக் குதிரையானுன், பின்பு நெருப்பானுன். இப்படியே அவன் பலவித உருவங்க கோக்கொண்டான். ஈற்றிற் பழையபடி எருமைத் தலேயோடு தோன்றினுன். அப்போது துர்க்கையம்மை அவனேக்

1 மகிடன் - எருமை மகத்தையுடையவன்,

கொன்று அவனுடைய தலேயைத் திருவடியால் மிதித்தனன்; அதன்பின் வேறு உருவங் கொள்ளாது நற்கதி படைந் தான். 1

#### 3. விளக்கிடு <sup>2</sup>

விளக்கடென்னுந் திருவிழா செப்பெருமானே (430) கடவுளென்பதை விளக்குவது. அவர் பிரம விஷ்ணுக் ஞான ஒளிவடிவாகத் தம்மைக் காட்டிய 90 களுக்கு வருளே இந்த நாளிற் கொண்டாடப்படுவது. அதற்காகக் கோயில்களிலும் வீடுகளிலும் மற்றுமிடங்களிலும் பெருநீ விளக்குகள் ஏற்றப்படுகின்றன; கோயில் தொகையான வாயிலிற் பெரு நெருப்புண்டாக்கப்படுகின்றது. அதற்குச் சொக்கப்பனே என்று பெயர். இது கார்த்திகை மாதத் இலே வரும் பூரணயிற் செய்யப்படுவது. (சொக்க என் திரிபென்பர் ; சுஷ்த - உலர்ந்த) பது சுஷ்சு என்பதன்

பூசை முறை - முதல்நாள் சாயங்காலம் மங்கலகிரியை களே முடித்துச் சிவாக்கினியுண்டாக்கி ஒன்பது தகழிகளிலே அந்த அக்கினியைப் பூசித்து வைத்தல் வேண்டும். விளக் கீட்டு நாளிலே கோயிலின் மூன்பாக ஒரு உயரமான

1 இது மலத்தினுல் அறிவுகெட்ட ஆன்மா கடவுளே மதியாது நடத்தலேயும் மலத்தின் சக்திகள் ஒவ்வொன்றுன் கெடக் கெட வேற்றுன்று தோன்றி ஆன்மாவினின்று மூளேத்தலேயும் ஈற்றிலே யாவுங் கெட்ட பின் சிவசத்தியின் திருவடியாகிய மெய்ஞ்ஞானத்தைப் பெறுதலேயும் குறிப் புதுபோலும்.

<sup>2</sup> விளக்கேடு = விளக்கு + ஈடு ( = இடுதல்) = விளக் குகளே ஏற்றி லைத்தல்,

மரத்தை 1 நாட்டி அதைச் சுற்றித் தகழிகள் வைத்தற்குச் சலாகைகள் பொருத்திக் காய்ந்த ஒஃல<sup>2</sup> முதலியவற்*ரு*ல் பின்பு சிவ அடைத்துவிடுக. பொழுதுபட்ட OLLOTS பெருமானே எழுந்தருளச்செய்து அந்த மரத்துக்கு முன்னே திறுத்தி அந்த மரத்திலே சிவபெருமானப் பூசிக்க. ஒன்பது தகழிகளில் ஒன்றை மரத்தின் நுனியிலும். மற்றவைகள மரத்தைச் சுற்றி எட்டுத் திக்குகளிலும் வைக்க. ABB B தகழிகளிலேயுள்ள நெருப்பானது சுற்றியிருக்கும் இலேகளிலே பிடிக்க முழுவதும் எரியும். அந்த மரமும் ஒளியும் இவ பெருமானுடைய சோதிரூபத்தைக் குறிக்கும், எரிந்த சாம் பலேச் சவபெருமானுக்குச் சாத்தி அடியார்களுக்கு வ கொடுக்க. பின்பு மரத்தைத் தறித்து விடுக. 8

சிவபெருமான் பிரம விட்டுணுக்களுக்குத் தோன்றிய கதை பீன்வருமாறு அருணுசலபுராணத்திற் சொல்லப்பட் டிருக்கிறது:- பிரமதேவர் செருக்குண்டு தாமே முழுமுதற் கடவுளென்றெண்ணி விஷ்ணுவிடம் போய்த் தம்முடைய பெருமைகளேச் சொன்றி. விஷ்ணு பிரமாவைத் தாழ்த்திப் பேரிரை. இதனுல் இருவருக்குமிடையிற் சண்டை உண்டா யிற்று. இவர்களுடைய வீரோதத்தைத் தீர்க்க வேண்டு மென்று தேவேந்திரன் சிவபெருமானுச்கு முறையிட்டான். அப்போது சிவபெருமான் நெருப்பு வடிவமான ஒரு மலே

1 தென்னே, பனே, மூங்கில், சண்பகம், வில்வம் முதலிய மரங்களில் ஒன்று

<sup>2</sup> தென்னே, பன், சமூக வாழை முதலியவற்றின் இலே.

\* உத்வ-சனக்கிரமம் போலும். மேலே மூன்று பங்கும் கீழே இரண்டு பங்குமாகத் தறிக்க,

போல இநவருக்குமிடையிலே தோன்றிஞர். 1 பிரம ef as ணுக்கள் அதைக்கண்டு அஞ்சினர் அது மிசப் பெரிதாயி அடியையேனும் ருந்தபடியால் A Sor நுனியையேனுங் காண்பவரே தங்களுக்குட் பெரியவராவரென்று தீர்த்தனர். விஷ்ணு அந்த நெருப்பு மஃயின் அடியை அறிந்து வரு கின்றேனென்று பன்றி வடிவாகப் பூமி**பை அ**கழ்ந்து Bip சென்றுர். பிரமா நுனியைக் காணுதற்காக அன்ன 0119 வத்தோடு மேலே பறந்து போரார். விஷ்ணு அடியைக் காணமாட்டாதவராய் வலியிழந்து இது பரம்பொருளாகிய சிவபெருமானுடைய தோற்றமே என்றும் அதன் நுனியைப் பிரமா காண மாட்டாரென்றும் நிச்சயித்துக் கொண்டு மகிழ்ச்சியோடு பூமிக்குமேலே வந்தார். பிரமா மூடியைக் காணதிருக்கவுந் தமது அகந்தையிருல் அதைக் & STUL தாகச் சொன்னர். அப்போது பிரமாவினுடைய ஆணவ வலியைக் கெடுத்தற்காகச் சிவபெருமான் நேரே தோன்றி அவரைக் கண்டித்து இருவருக்கும் அருள் செய்தார். அந்த அக்கினியைக் காட்டும்மலே (அருளுசலமாகிய) திருவண்ணு மலேயாம். இந்தப்பேரருள் கார்த்திகை மாசத்திலே கார்த் திகை நட்சத்திரத்திலே எவர்களும் பெறத்தக்கது. இந்த ஒளியைக் குறித்தற்காகவே சைவ நாடெங்கும் அந்த நாளி ரவில் பல இடங்களிலும் விளக்கு ஏற்றப்படுகின்றது:

#### 6. **Gurauafl** 3

ஐப்பலி அமாதத்தில் மாவாசைக்கு முதல் நாளாகிய சதூர்த்தலி பொருந்திய விடியற்பறநேரம் (சந்தி**ர**னுதிக்குங்

1 தோன்றிய நாள் மாசிமாதச் சிவராத்திரி. ஆண்டு கள் தோறுந் திருவண்ணுமலேயிலே தோன்றியருள்செய்யும் நாள் கார்த்திகைப் பூரணே. இருவருக்கும் ஈற்றிலே அருள் செய்த நாள் இந்நாள்போலும். கார்த்திகையிற் கார்த்திகை சுப்பிரமணியப்பெருமானுக்கு விசேடதினம்,

\* தீபாவளி = தீப + ஆவலி = விளக்குகளோ நிரை யாச ஏற்றுகல்

### கோயிலியல்

காலம்) தீபாவலிக் காலமாம். வீட்டிலும் கிணற்றடியிலும் பூந்தோட்டத்திலும் பிற டங்களிலும் விசேஷமாக வ்ளக் குகள் ஏற்றப்படுதலால் இந்த நாளுக்குத் தீபாவலி என்று பெயர். அன்றைக்கு யாவரும் ஸ்நானஞ்செய்து கோடிச் சீலே யடுத்துக் கோயிலுக்குப் போய்ச் சுவாமி தரிசனஞ் செய்த இயன்ற அளவு புண்ணியங்கள் செய்ய வேண்டும். அன்றைக்கு உபவாச விரதம் அநுஷ்டித்தல் உத்தமம். அன்றைக்கு உபவாச விரதம் அநுஷ்டித்தல் உத்தமம். அந்தநாள் ஆன்மாக்கள் நரக வழியினின்றுங் கடவுளால் நீக்கப்டடும் <sup>1</sup> நற்பாக்கிய நிலேயைக் குறிப்பது. ஆதலாற் கொலே, புலாலுண்ணல், கள்ளுண்ணல் முதலிய பாதகங் களினின்றும் யாவரும் விலகியிருப்பது அவர்களது பெருங் கடனுகும். மற்றைய நாள்களில் இக்கொடுந் தொழில் செய்வோரும் அந்த நாளிலே இத்தொழில்களே விலக்கி நடக்க வேண்டும். இதைக் குறிப்பதாகிய ஒரு கதை உப காமியத்திலுள்ளது.

நரகனென்ற பெயருள்ள ஒர் அசுரராசன் இருந்தான். அவன் குடிகீளக் கொடுமையாக ஆண்டு வந்தான். குளித் தல், சீலே தோய்த்தல். வீடுகளேக் கூட்டுதல், மெழகுதல் முதலிய நற்செயல்களெல்லாவற்றையும் அவன் मुला मु। ஆணேயாலே தடுத்து ஊரவர்களேப் பாவவழியிலே செலுத் தினுன். அவர்களேக் காத்தற்காக உருத்திரமுர்த்தி விஷ் ணுவுக்குப் பஞ்சாயு எங்களேக் கொடுத்து அவரைக் கொண்டு இந்த அசுரணக் கொல்வித்தார். அசுரன் சாவதற்கு முன் நல்லறிவைப்பெற்று, தான் செய்தவைகளெல்லாங் குற்ற பென்றுணர்ந்து விஷ்ணுவைக் கேட்டுக்கொண்டதாவது: **'கடவுளே, நான் என**க்காக ஒரு நன்மையுங் சேட்கவில்லே. இந்த நாளிலே எவர்கள் ஆசாரமுள்ளவர்களாய் நல்லோ ழுக்கமுள்ளவர்களாய்க் கொலே முதலிய பாவங்களே விடுத் துத் தேவரீரைப் பூசிக்கிருர்களோ அவர்சளுக்கு விசேஷ நன்மை செய்தருளுக''. நரகனென்பது உயிர்களேப் பீடித்

1 இதன்ல் இதற்கு நரகசதுர்த்த பென்று பெயர் நா. வி. - 8, Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

### சைவக்கிரியை விளக்கம்

திருக்கும் மலங்களென்றும் அவனுடைய கட்டளேக ளாகிய ஆசாரக்கேடும் பாவச் செயல்களும் பாவங்க ளென்றும்; அவனேக் கொன்ற விஷ்ணு சிவபெருமானது திருவருளென்றும், அவன் கொல்லப்பட மனிதர் புண்ணிய வான்களாயது மலநீக்கத்தாற் சிவாநந்தத்தைப் பெறுத லென்றும் இக்கதை குறிப்பாக விளக்குவதென்பர், 1

பத்பபுராணங் கூறுவது.— இந்த நாளிலே செய்யப்படும் பூசைகளும் புண்ணியங்களும் ஆன்மாக்களே நரசத்தினின் றுங் காத்தலால் இது நரகசதுர்த்தரி யெனப்படும். ஸ்நா னத்துக்குரிய எண்ணெயை இலட்சுமியாகவும் தண்ணீரைக் கங்காதேவியாகவும் பாவிக்க வேண்டும். தேவர்களுக்கும் பிதுர்களுக்கும் பூசைசெய்து சிராத்தஞ் செய்யவேண்டும். பசுக்களிலே பால் கறக்காமலும் எருதுகளேக்கொண்டு வேலே செய்வியாமலும் அவைகளே அலங்கரிக்க வேண்டும், எல்லா உயிர்களுக்குந் திருத்தி செய்யவேண்டும்.

இவ்வளவு புண்ணியமான நாளிலே விசேஷ 1 புன் னியங்களேச் செய்வதற்குப் பதிலாகச் இலர் விசேஷ செய்கிருர்கள். பாவங்களேயே நாள் தோறும் 3G கோழிகளேத் தின்னுதவர்கள் அன்றைக்கு அவைகளேத் தின்னுகிருர்கன், நாள்தோறும் மதுபானஞ் செய்யாத வர்கள் அன்றைக்கு நிறையக் குடிக்கிருர்கள். இது எவ் வளவு தடுமாற்றமான நடை. திருவிழாக்களில் தாசி யர்களுக்கும் நட்டுவர்களுக்கும் ஆடுகொன்று கொடுக் கும் பாதகர்களுக்கு அடுத்தபடியில் உள்ளவர்கன் இவர் கள். உண்மைகளே அறிந்தோர் இனியாகிலும் இவை களேவிடுத்து இந்த நாளிலே விசேஷ புண்ணியங்களேச் ผิงผ่อมกลิสสกกร,

# 6. அபரக்கிரியையியல்

# 1, அпரக்கியையின் நோக்கம்

**அபரக்கிரீயையா**வது ஒருவர் இறந்தபின் அவருடைய நன்மைக்காக அவருடைய பிள்ளேகள் முதலியோராத் செய்யப்படுங் கிரியை. (அபரம்=பிந்தியது) அவரவர் செய்த விணேயே அவரவருக்குப் பயன்படுமன்றி அவரது பிள்ளேகள் முதலியோர் செய்யும்வினே அவருக்குப் பயன் படுவதெப்படி என்ற கேள்வியுண்டு: அதற்கு விடையா தெனில், ஒருவர் செய்த தல்வினே தீனினேக்குத் தக்க தாகவே அவருக்குப் பிள்ளேகள் வாய்ப்பார்கன். அபரக் கிரியையின் பலனேப் பெறுதற்குரிய நல்வினே செய்தவன் அக்கிரியையைச் செய்யத்தக்க புதல்வரைப் பெறுவான், இவ்வுண்மையை,

- ''எழுபிறப்புந் தீயவை தீண்டா பழிபிறங்காப் பண்புடை மக்கட் பெறின் '',
- தம்பொருளென்ப தம்மக்க ளவர் பொருள்
  - தந்தம் விளோயான் வரும் ''

என்னுந் திருக்குறளிற் காண்க.

ஒருவர் வீட்டிற்குப் போகும் வறியவனுக்கு அவர் உணவுகொடுக்க, அவனுடைய பசி தீருகின்றது. அவர் அதைக் கொடுக்க நேர்ந்தது அவன் செய்த நல்வினேப் பயனே, அதுபோலப் புதல்வர் முதலாளேர் (இறந்தவர் களுக்குச் செய்யுங் கிரியைகள் அவர்களுக்கு நன்மையாகின் றன. இவர்கள் செய்தற்குக் காரணமாயிருப்பது இறந் தோர் செய்த நல்வினேயே. ஆதலால் புதல்வர் செய்யும் அபரக்கிரியை, இறந்தோர் செய்த நல்வினேயின் பலனேச் சேர்த்தற்குள்ள வழியே புதல்வனுக்குப் புத்திரன் என்ற பேர் வந்தது நரகவேதனேயீனின்றும் நீக்கத்தக்கவனுதனிண லேன்க. தாய் தந்தையருக்குச் செய்யவேண்டிய கடன் களேப் பின்ளேகள் தலமுது செய்தல் வேண்டும். அவர்கள் உயிரோடிருக்கும் பொழுது அவர்களுக்காக வேண்டிய வற்றை என்ன பாடுபட்டுக் செய்ய முயலவேண்டும், இது மிகப் பிரதானமாம். இறந்த பின்னும் ஆகவேண்டிய கிரியைகளே அன்போடும் ஆவலோடுஞ் செய்தல்வேண்டும். சூரபன்மனுடைய மகனுகிய இரணியனது செயலேப் பிள்ளேகள் யாவருஞ் சிந்திக்கவேண்டும்.

போர் நடந்துவந்த காலத்திலே அசுராகள் யாவரும் இறப்பது திண்ணமென்பதை இரணியன் அறிந்துகொண் டான், அவனும் போருக்குப் போய் மாண்டாற் சூரனுக் காவது தம்பியர்க்காவது மற்றவர்களுக்சாவது 3/115 கிரியை செய்தற்கு ஒருவரும் இருக்கமாட்டார்கள். இதை உணர்ந்த இரணியன் போருக்குப் போகும் ஆசையைத் தடுத்துப் போருக்குப் போகாததால் உண்டாகும் அவமா னத்தைக் கருதாமல், அபரக் கிரியை செய்தலே தன்னு டைய பெருங் கடனுகக் கொண்டு போருக்குப் போகாமல் மறைந்திருந்தான். தந்தை தாயரைப் பேணுது கடவுளே வழிபடுதல் பயன்படாதென்பது கௌசிகர் சரித்திரத்திற் காண்க. அவர்களே வழிபடுவதாகிய புண்ணியமே 25 ஒரு பிறப்புக்குப் போதியது. அபரக் கியையில் अंडेडी யேஷ்டி, அத்திசஞ்சயநம், பாஷாண பூசை. சிராத்தம் எனப் பல பகுதிகள் உண்டு. சைவசமயக் சிரியைகள் சிவ பதத்தை யடையத்தக்கவர்களாகிய சரியை கிரியை முத லியவற்றில் நின்றவர்களுக்கே உரியன. ஆதலாற் சிராத் தம் முதலிய கிரியைகள் அவர்களுக்குச் செய்யப்படும் பூசை யோம். பிராமண மரபிற் பிறந்த பிள்ளயைப் AUT மணன் என்பதுபோலச் சைவமரபிற் பிறந்தோரைச் சைவர் களைன மதித்து அவர்களுக்குச் சைவக் கிரியை செய்யப் படும். ஆயினும் சைவசமயத்தவர்களாய் இறக்கிறவர்கள் பலர் சிவபதத்தை யடையமாட்டார்கள். அவர்களுக்குச் சைவக் கிரியைகள் செய்வதிருற் பலன் என்ன வென் று கேட்கின், அவர்கள் எந்த நிலேயிலிருந்தாலும் எந்தப் பிற வியை பெடுத்தாலும் அதன் பலனேக் கடவுள் ஆவர்களுக் குக் கொடுத்தருளுவர். அன்றியும், உள்ளமானது வியா பகப் பொருளாதலாற் கிரியை செய்வோர் சிரத்தையோடும் அன்போடும் செய்வாராயின் அவைகள் இறந்தோருடைய உள்ளத்திற் கலந்து அவர்களுக்கு இன்பத்தைக் கொடுக்கும்,

#### 2. மரணக் கிலைய

சமயதீட்சை பெற்றவர்களுக்கே மரணக் கிரியை செய் யத்தக்கது. தீட்சை பெரு கார் சைவ சமயத்தவர் அல்ல ராதலால் அவர்களுக்குச் சைவக்கிரியை இல்லே. தீட்சை பெற்றவர்களுள்ளும், பாதகங்களிற் கொடியதாகிய புலா லுண்ணலே விலக்காதவர்களுக்குக் கிரியையில்லே. ஆயினும் இவர்களுக்கு இக்காலத்திலே தொடக்குக் கழியும் நாளிலே மரணக்கிரியை தர்ப்பையிலே செய்யப்பட்டு வருகின்றது. இப்படியானவர்கள் இறந்த அன்று இவ்விடங்களிற் செய் யப்படும் கிரியைகள் அபிஷேகமும் சிவாக்கினி உண்டாக் கலுமே. சுத்த சைவர்களுக்குச் செய்யுங் கிரியை முறை யைக் கீழே காண்க.

மரணக் கிரியையிலே மூன்று பகுதிகள் உண்டு. அவை யாவன: பேரிகை யடித்தல், சரீரசுத்தி, ஆன்மசுத்தி என் பனவாம். சரீரத்தைச் சுத்நிசெய்வன அபிஷேகமும் சிவாக் கினியாற் சுடுதலுமாம். ஆன்மசுத்திக்காக அந்தியேட்டி செய்யப்படும் இதனை சமய அநுட்டானத்திலே நேர்ந்த குறைகள் தீரும். (அந்தியேட்டி = அந்திய + இட்டி = கடைசி யான யாகம்.)

சரீரத்தைச் சலத்தாற் சுத்திசெய்து அலங்காரஞ் செய்க. வீட்டு வாயிலிற் பந்தலிட்டு பந்தலின் நடுவே மெழுகிய இடத்தில் அரிசி பரப்பி அதில் உரலும் உலக் கையும் வைத்துச் சீல்சாத்தி உரலில் மஞ்சட்பொடி இட்டு உரலேச் சுற்றி நாலு மூலேகளிலும் நல்லெண்ணெய், அறுகு, அட்சதை, வெற்றிலே முதலியவைகளே வைக்க. அதற்குக் கிழக்கே பேரிகையை வைக்க.

பேரிகையடித்தல் – ஆசாரியர் புண்ணியாகஞ் செய்து அந்த நீரிலை இடத்தையும் பொருளேயுஞ் சுத்திபண்ணி, ஆசமன சகளீகரணஞ் செய்து, பேரிகையிலே பிரமா விஷ்ணு உருத்திரன் முதலிய மூர்த்திகளேப் பூசித்து, அபிஷேகம்: — உருத்திர மூர்த்தியைக் கும்பத்திற் பூசிக்க. உரலேயும் உலக்கையையும் பூசித்து எண்பத் தொரு பதங்களேயுந் தியானித்து மஞ்சட் பொடியை இடிக்க. கும்ப தீர்த்தத்தாற் பிரேதத்திற்கு அபிஷேகஞ் செய்து எண்ணெய் மஞ்சள்மா, கௌபீனம் முதலியவற் றைச் சாத்துக.<sup>2</sup>

சுடலே சேர்தல்: — பிரேதத்தைப் பாடையில் வைத்து ஒத்த சாதியாராய்த் தீட்சை பெற்றவர் பூணூலே இட மாகத் தரித்து. அஸ்திர மந்திரஞ் சொல்லிக்கொண்டு தோளில் வைத்துப் போகவேண்டும். போம் வழியிலே அஸ்திர மந்திரத்தோடு பொரி தூவுக. <sup>8</sup> வாத்தியங்க

1 இக்காலத்திலே ஆசாரியர் அடித்தற்குப் பதிலாக அவர் மணிபை அடிக்க அத்தொழிலேச் செய்வோர் பெரிகையை அடிக்கின்றுர்கள்

<sup>2</sup> எண்ணெயாலும் மஞ்சள் மானினுலும் அபிஷேகஞ் செய்தலும் முறையாம், சுண்ணமிடிச்கும்போது திருவாச கத்துத் திருப்பொற் சுண்ணப் பதிகம் பாடுவதுண்டு எந் தக்கிரியை செய்யும்போதும் தேவார திருவாசகங்களாகிய தமிழ் வேதங்களே ஒதுதல் பெரும் பலனேத் தரத்தக்கது.

8 ஆசாரியர் அல்லது ஆசாரமுள்ள தீட்சாவான்களே பொரி தூவத் தக்கவர்கள். சில இடங்களிலே நாவிதன் பொரியைத் தூவுகிருன். என்ன பபரிதாம்!

12

# அபரக்கிரியை யியல்

ளோடு சுடலேக்குக் கொண்டுபோய்ப் பிரேதத்தின் **தலே** தெற்கே இருக்கும்படியாக வைக்க வேண்டும், சுடலேயிற் பந்தலிட்டு முறைப்படி மண்டபம் அமைக்கப்படவேண்டும்.

### கடனக் கிரியை

மண்டயவமைப் ; – சதுரமான இடமெடுத்து அதை ஒன்பது சுழுக்கி, நடுவில் அக்கினி குண்டமும் வடமேற் கிற் சிவகும்ப வேதிகையும் வடகிழக்கில் வர்த்தனிகும்ப வேதிகையும் தென்மேத்கிற் பஞ்சகவ்யத்துக்கிடமும் ஒரு முழச் சதுரத்திலிடுக. தென் கிழக்கிலே சவஞ்சுடுதற்காக நாலு முழ நீளம் இரண்டு முழ அரலமான இடமெடுத்துக் கோமயத்தாற் சுத்தி செய்க: இந்த இடத்திற்குச் சிதாத் தானம் என்று பெயர்.

ஆசாரியரது கிரியை: – ஆசாரியர் ஸ்நானம் முடித்துச் சகளீகரணஞ்செய்து சாமான்ய அர்க்கியத்தோடு மேற்கு வாயிலால் உள்ளே போய் சிவகும்பத்துக்கு முன்னேசென்று சகளீகரணம். பூதசுத்தி, அந்தர்யாகம் முதலியன செய்து, சாமான்யார்க்கியத்தில் மந்திரத்தைப் பதித்துச் சிவகஸ்தஞ் செய்து ஞானவாளே இடுப்பிற் கட்டிக்கொண்டு பஞ்சகவ்வி யஞ்செய்து யாகசாலேயைச் சுத்திகரிப்பர்.

கடுமிடத்திலே பூனைச: – சுடுமிடத்தை இருபத்தைந்து கூறுக்கி நடுக்கூற்றிலும் பக்கத்திலுள்ள நாலு கூற்றிலும் மஞ்சள்மா 1 இட்டுப் பிருதுவி தத்து உத்தையும் பிரமாவை யும் பூசித்து, தென்மேற்கு மூலேயில் நான்கு கூற்றில் வெள்ளேமா இட்டு அப்பு உத்துவத்தையும் விஷ்ணுவையும் பூசித்து, இப்படியே தென்கிழக்கிலும் வடமேற்கிலும் வட கிழக்கிலும் முறையே சிவந்தமா கரி பச்சை மாக்களே

பஞ்சள்மா மஞ்சட்கிழங்கினும், வெள்ளேமா அரிசியி னையம், சிவப்புமா செங்கல்லினையம், கறுத்தமா உமிக் கரியினையம், பச்சைமா இலேகளினையம் செய்யப்படும் Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org இட்டு, அக்கினிலையயும் உருத்திரனேயும் வாயுவையும் மகேசுவரனேயும் ஆசாசத்தையும் சதாசிவனேயும் பூசிக்க. மிஞ்சிய நாலு இடங்களுட் கிழக்கில் மஞ்சள்மா இட்டு இந்திரனேயும், தெற்கில் கறுப்புமா இட்டு யமனேயும், மேற் கில் வெள்ளேமா இட்டு வருணனேயும் வடக்கிற் சிவப்புமா இட்டுக் குபேரனேயும் பூசிக்க.

யாகேசுவரி பூசை:—வர்த்தனி கும்பத்திற் பாசுபதாஸ் திரத்தை முறைப்படி பூசித்து ஞானவாளே ஒப்புக்கொடுத்து யாகத்தை இரட்சிக்கும்படி வேண்டிக் கொள்க.

லோசபாலகர் பூசை—லடகிழக்கு முதலாகக் கிழக்கு ஈருகிய எட்டுத் திக்குகளிலும், வடகிழக்குத் தேற்கேயும் தென்மேற்குக்கு வடக்கேயும் ஒவ்வொரு கும்பம் வைத்து, தெத்தப் பத்துக் கும்பங்களிலும் முறைபே சூலம் கதை துவ தம் பாசம வாள் தண்டம் சத்தி வச்சிரம் சச்கரம் பது மம் ஆகிய தசாயுதங்களேப் பூசித்து, சிவஉத்தரவின்படி யாசுத்தைக் காக்குமாறு வேண்டிக்கொள்க,

கும்ப அக்கினி பூசை வடமேற்கு மூலேயிலே தானியங் களுக்குமேல் தர்ப்பை திருநீறி முதலியவைகளிட்டுக் கும் பம்வைத்து முறைப்படி சிவபூசை செய்க. நடுவில் அக் கினிகுண்டத்தில் சிவாக்கினியை யுண்டாக்கி அதிலே சிவ பெருமானேப் பூசித்துச் சவாக்கினிக்கும் கும்பத்துக்கும் பெருமானேப் பூசித்துச் சவாக்கினிக்கும் கும்பத்துக்கும் தனக்கும் தொடர்புசெய்து, மூலமந்திரத்தினைல் நாற்றெட்டு மூறையும், பதினுரு மந்திரங்களிறை பத்துப்பத்து முறை யும் ஆகதிசெய்து பூரணத்தி செய்க.1 பின்னுமப்படியே விசேஷபூசை செய்து, இடம் காலம் முதலியவை நன்மை யாதற்காக மூலத்தால் நாறோறு ஆகுதிசெய்து, பின் மூல மத்திரம் முதலியவற்றுல் ஒல் வாருமுறையும்,1 பின்பு மும் மூன்று முறையும்<sup>3</sup> ஆகுதி செய்க.

இது மந்திரங்களுக்குச் செய்யப்படும் பூசை; தூர்ப்பண குதி யெனப்படும; அந்தம் ஸ்வாஹா,

3 இது மந்திரசத்தியை ஏற்றுவது: தீபனகுதி யெனப் படும்; அத்தம் ஹரும்பு Hoolaham Foundation. noolaham.org Гaavanaham.org

1

## அபரக்கிரியையியல

விறகு அடுக்குதல் – சிதாஸ்தானத்தின் நடுவில் சதுர மாக மஞ்சட்பொடியிட்டபின், நடுவே குங்குமத்தால் முக்கோணமிட்டு இந்திரனேயும் அக்கினியையும் பூசித்து, அதில் விறகுகளே அடுக்கி இயன்ற அளவு சந்தனக்கட்டையு மிட்டுச் சிதையைச் சீலேயாற் சுற்றி, தர்ப்பை, பூ, எள்ளு ஆகிய இவற்குற் பூசை செய்க.

பிரேதசுத்தி – பிரேதத்தைப் பஞ்சகவ்வியத்தினுைம் கோமயத்தினையம் விசேஷ அர்க்கியத்தினைும் தெளித்துத் திருநீறு சாத்தி நல்ல சீலேயுடுத்திப் பூணூலிட்டுக் குண் டத்துக்குத் தெற்கே பிரணவாசனமான தர்ப்பையில் வைக்க.

அந்தியேட்டி – நிரீக்ஷனம் முதலான சுத்தி செய்து, பிரேதத்தின் இருதயத்தில் ஆசனபூசை செய்து ஆன்மாவை அதில் அழைக்க. பின்னர் அதற்காக மூன்று ஆகுதிசெய்து பிரேதத்திற் பஞ்சப்பிரம மந்திரங்களேப் பதித்து அதன் இருதயத்திற் சிவனே ஆவாகனஞ் செய்து அந்த ஆத்மா அதில் நிலேத்தற்காக நூறு ஆகுதி செய்க.

ஆசாரியர் பிரேதத்துக்குந் தனக்கும் நாடி சந்தானஞ் செய்து நித்தியானுஷ்டான குற்றந் தீருவதற்காக மூலத் தால் நூறு ஆகுதி செய்க. அவர் சரீரத்திற் பிரவேகித்து ஆத்மாவைத் தம்மோடு சேர்த்துப் பின்னர் அதற்கு வெளியே வந்து அதைத் தம்முடைய இருதயத்திற்குக் கொண்டுபோய்த் தம்மோடைக்கியப்படுத்தி உருத்திரனத் தியானித்துக்கொண்டு அதை வெளியே கொண்டுவந்து பூரணுகுதியோடு அக்கினியிற் சேர்த்து உருத்திரமூர்த்தியை அடையும் வழியில் விடுவர். 1

இது சிவலோகத்தைஅடைவித்தற்குரிய முதற்கிரியை. சபிண்டீகரணம் வரையுமுள்ளவைகள் அடுத்து வரும் படிகள். சபிண்டீகரணமே சிவலோகத்திற் சேர்ப்பது.

. m . m . . . . .

#### சைவக்கிரியை விளக்கம்

பல வகைக் குற்றங்களும் நீங்குதற்காக நூற்றெட்டு ஆகுதி செய்து சிவகும்பத்தைப் பூசித்து அதிலுள்ள மூர்த் தியை அக்கினியிற் சேரித்து அட்ட புஷ்பஞ் சாத்தி அதை யும் மற்றவைகளேயும் உத்வாசனஞ் செய்க.

சுடுதல் – பிரேதத்தைத் தெற்கே தல்யாகச் சிதையீல் வைத்து வஸ்திரத்தால் மூடிவிடுக. கிரியை செய்மோன் ஸ்நாநனஞ் செய்து சிவகுப்பத்தைத் தலேயில் வைத்துக் துவாரஞ் செய்து கிதையை கும்பத்தில் மூன்று தரஞ் சுற்றித் தலேப்பக்கத்தில் வடக்கு முகமாக நின்று கும்பத் தன் மேற்பாதியை எடுத்து விட்டு மிஞ்சிய நீரில் பொன் அரிசி போட்டுத் தற்புருஷ மந்திரத்தால் நீரையும் आतीक्ष வாயிலிடக் கடவன். ஆசாரியர் பிரேதத்தின் பையும் குண்டாக்கினியை எரியப்பண்ணி அதை எடுத்துச் สิตรแ சரீரத்தின் தலேயில் வைத்துச் சிருக்கில் நெய், தேன், பால் களே விட்டுப் பின்னே சொல்லும் மந்திரங்களேச் சொல் லிப் பூர்னகுதி செய்க. மந்திரத்தின் கருத்து. 'அக்கினி மந்திரத்தாற் பரிசுத்தமாயிருக்கிற பிரேதத்தின் தேவனே ! மந்திரத்தாலுண்டான பூரனைதியை ஏற்றுக்கொள் ளும், என்பதே.

பின்பு வர்த்தனிகும்பத்தை இடது தோளில் வைத்து நீரைக் கரகத்தின் மூக்கினுல் தாரையாகவிட்டு மும்முறை சுற்றி அதைக் கவிழ்த்துவிட்டுக் கர்த்தா வொக்கினியை வைத்துத் திரும்பிப் பாராமல் நீர்க் கரைக்குப் போய் ஸ்நானஞ் செய்து கரையில் பிதுர்த் தர்ப்பணஞ் செய்து அகோர மந்திரஞ் செபித்துப் பிரேதத்தை யுத்தேசித்துச் இவனேப் பூசிக்க.

#### 3. அஸ்திசஞ்சயனம்

அஸ்திசஞ்சயனம் — எலும்பைச் சேர்த்தல் என்று பொருள்படும். முதலேந்துநாள்களிலொன்றிலேனும் ஏழாம் ஒன்பதாம் நாள்களிலேனும் இது செய்யத் தக்கது.

நெருப்புத் தணிந்து போளுல் சிதைக்குக் கிட்டச் சிவாக்கினி உண்டாக்க வேண்டும். பிராயச்சித்தத்துக்காக அஸ்திரமந்திரத்தால் நாருகுதி செய்து பிருதுவி முதலிய முப்பத்தாறு தத்துவங்களேயும் பூசித்து, ஒவ்வொன்றுக்கும் மூம்மூன்று ஆகுதி செய்க,

ஒரு பாத்திரத்திலே பாலே விட்டு அதை ஒரு முக்காலி யில் வைத்துவிட்டுக் கால், கொப்பூழ், நெஞ்சு, முகம், தலேயாகிய பகுதிகளிலுள்ள எலும்பை அவ்வவ்விடத்துக் குரிய மந்திரத்தாலெடுத்து அந்தப் பாத்திரத்தில் வைக்க. பின்பு அதைத் தீர்த்தத்திலிடுக. சாம்பலே ஆழ்ந்த நீரி லிடுக.

#### 4 பாஷாண பூசை

பாஷாண பூசையாவது இறந்த ஆன்மாவை ஒரு கல்லிலே பூசை செய்தல். இந்தப் பூசையினுலும் இதனேடு செய்யப்படும் மற்றும் கிரியைகளினுலும் ஆன்மாவானது சிவபதவியை அடையத் தக்கதாகின்றது. பூசையினலே அதற்குத் திருப்தியும் மற்றவைகளால் அதிலுள்ள குற்ற நீக்கமுமுண்டாகும்,

கிரியை செய்வோன் சவரஞ் செய்வித்து ஸ்நானம் மூதலியவற்றை முடித்து ஒரு மண்டபம் அமைத்துச் சங் சுற்பம், விநாயகபூசை, புண்ணியாகம் முடித்து நடுவில் ஒரு மேடையிலே குய்பம் வைத்து உருத்திர மூர்த்தியைப் பூசிக்க. அதற்கு முன்னே பன்னிரண்டு அங்குல நீளம் ஆறங்குல அசுலமுள்ள சுத்தமான செங்கல்லே வைத்து

### சைவக்கிரியை விளக்கம்

அதில் மனிதவடிவமெழுதி இறந்த ஆன்மாவை ஆவாகித் துச் சகல உபசாரமுஞ்செய்க. பின்பு அபிஷேகஞ் செய்து சீலே அணிந்து பூசை தர்ப்பணஞ் செய்து பிண்டமிடுக.

தர்ப்பணமுந் தானமும்:- தர்ப்பணம் திருத்திக்காகச் செய்யப்படுவது. இது இரு வகைப்படும், வாசோதகமா சீல்யிலே தண்ணீரை விட்டுக் கொடுக்கப்படுவது. FOT JU இது ஒவ்வொரு நாளும் மூன்று முறை கொடுக்கப்படும். திலோதகம் எள்ளோடு கொடுக்கப்படும் தண்ணீர். (திலம் = எள்ளு. உதகம் = தண்ணீர், வாசம் = சீல) Q 51. முதல்நாள் மூன்று முறையும், அடுத்த நாள்களில் ஒவ் வொன்று கூடவுங் கொடுக்கப்படும். பத்தாம் நாளிற் பன்னிரண்டு தர்ப்பணம் செய்யப்படும், ஒவ்வொரு தர்ப் பணமும் பலனடை தற்காக ஒவ்வொரு தானம் செய்யப் படும். இது ஏகோத்தர விருத்திதானமெனப்படும், (gai வொன்று பின் கூடுவது என்பது கருத்து )

நவசிராத்தம் – இது முதல்நான் தொடங்கி ஒற்றை நாள்களில் தகுதியுள்ள ஒருவருக்குத் தானமாகச் செய்யப் படுவது. இது ஆன்மாவை நற்கதி அடையப்பண்ணுவது. (நவம்=புதிய).

சங்கிதாசிராத்தம்—இது சங்கிதை மந்தி**ரங்களுக்குச்** செய்யப்படும் பூசை. ஒவ்வொருநாளும் சங்கிதை மந்திரத் துள் நேத்திரமொழிந்த பத்தில் ஒவ்வொன்ருக ஒவ்வொரு அந்தணரைப் பாவித்துப் பூசித்து அவருக்குத் தானஞ் செய்க. இதனை இறந்தவரது நித்திய கருமானுட்டான குற்றங்கள் தீரும். இது மந்திர வடிவம் உண்டாக்கப் படும் முறையுமாமென்பர்.

உருத்திரபலி — உருத்திரனேப் பூசித்து ஆன்மாவை உருத்திரலேடு சேர்த்தற்காக இது செய்யப்படுவது, ஒரு சுத்தமான இடத்தில் மண்டபம் அமைத்து நடுவிலே ஒரு கும்பமும் அதைச்சூழப் பதிலைரு கும்பமும் வைத்து நடுவி லுள்ள கும்பத்திலே மஹாருத்திர மூரித்தியையும், மற்ற

### அபரக்கிரியை யியல்

வைகளிற் பதினுரு ருத்திரர்களேயும் பூசிக்க. வாழைப் பழம், சர்க்கரை, எள்ளு ஆகிய இவைகள் கலந்த அரிசி உருண்டைகளேப் பலியாக இடுக. பின்பு இறந்த ஆன்மா வுக்கும் பிதுர்களுக்கும் பலிகொடுக்க. கும்பத்தையும் குரு வையும் சுற்றிக் கும்பிடுக:

பிரபூதபலி — கல்லிலே நிற்கும் ஆன்மாவுக்கு இன்ப முண்டாதற்காக 'பிரபூதபலி' இடுக. அஃதாவது பெரிய அளவான சாதம். கறி, தயிர், நெய், பாயசம் முதலிய வைகளேப் படைத்து நைவேத்தியம் செய்தல். பின்பு தூப தீபம் காட்டிப் பூசைசெய்க,

பாஷாணத்தில் நிற்கும் ஆன்மாவை ருத்திர கும்பத் தோடு சேர்த்துச் சிவலோகத்தையடையத் துணேசெய்க. கல்ஃயுங் கும்பத்தையும் பலியையும் கடலில், அல்லது நதியில், அல்லது வேறு ஜலத்தில் விட்டு ஸ்நானம் செய்க.

#### 5. ஏகோதிட்டம்

ஆசௌசம் நீங்கிய நாளுக்கு அடுத்த நாளிலே ஏகோ திட்டம் செய்யத்தக்கது. இதன் நோக்கம் இறந்தவருடைய ஆன்மாவைச் சுத்தி செய்வதாம். கிரியைகளெல்லாம் இடப் பக்க முறையாகச் சேய்யப்படும்.

முதல்நாள் தகுதியுடையவரான சிவ தீகைஷபெற்ற ஒருவரைச் சிராத்தத்துக்கு வரும்படி உபசாரத்தோடு கேட் டுக்கொள்ளவேண்டும். அன்றிரவு சிவபெருமானே நினேத் துக்கொண்டு நித்திரை செய்ய வேண்டும். அடுத்தநாட் காலேயில் நித்திய கருமங்களெல்லாம் முடித்துக்கொண்டு சிராத்தத்திற்கு வந்தவருக்குச் சகல உபசாரங்களுஞ் Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org செய்து மேற்குமுகமாகவேனும் வடக்குமுகமாகவேனும் இதைத்தி ஏகோதிட்டம் செய்யப்போகிறேனென்று அவ ரிடம் உத்தரவுபெற்று, அவருக்கு ஆசனமாக மடித்த தர்ப் பையைக் கொடுக்க.

இறந்தவருக்குப் பூலச:- இறந்து போனவரை மந்தி ரத்திலை அழைத்து ஆசாரியரிலே எழுந்தருளும்படி வேண் டிக் கொள்க. அவருக்குப் பூவைச் சாத்தித் தூப தீபங் கொடுத்துப் பூசை செய்து ''திருப்தியுண்டாகுக'' என்று சொல்லுக. பின் சாப்பாடுகளேனும் சாப்பாட்டுக்குரிய பொருள்களேனும் கொடுக்க. ஏழைகளுக்கும் போசனங் கொடுக்கவேண்டும்.

பிண்டமிடுதல் :– போசனம் முடிந்த பின் உத்தரவு பெற்றுக்கொண்டு தெற்கு நுனியாகத் தர்ப்பையைப்

**சிராத்தங்களிலே கிரியைகளுக்குரிய மந்திரம் பின்** வருமாறு!—

 இருத்துதல் — வாமதேவம்: 2, இரட்சை — அனி திரம்; 3. அவகுண்டனம் — கவசர்; 4. ஆசனங்கொடுத் தல் — சத்யோசாதம்; 5. ஸ்தாபனம். சந்நிதானம், சந்நி தனம் — வாமதேவம்; 6 தரபதீபங் கொடுத்தல் — அகோரம்; 7. பூவைச்சாத்துதல் — வாமதேவம்; 8. எள் விடுதல் — ஈசானம்.

- 1 ஏக+உத்திஷ்டம் = ஒருவரைக் கருதிச் செய்யப்படு வது. ஒருவரென்பது இறந்தவர்.
- சிரத்தையோடு செய்யப்படுவது சிராத்தம். சிரத் தையாவது பற்று, அன்பு இற்ந்தவர்களிலே மிகுந்த பற்றும் அன்பும் உடையவர்களே, இந்தக்கிரியை களேச் செய்தல் வேண்டும். இக்கிரியைகளுக்கு உயி ராயுள்ளது அன்பேயாதலாற் சிரத்தை இல்லாமற் பரபரப்பாய்ப் பிறவிஷயங்களிலே மனதைவிட்டுச் செய்வது சிராத்தமன்று.

## **்ப**ரக்கிரியையியல்

பரப்பி அதில் எள்ளிட்டு எல்லாவகையான உணவுகளே யுஞ் சேர்த்துப் பிண்டமாக்கி அவற்றை இறந்தவருடைய திருப்திக்காகவென்று சொல்லி வைத்துத் தெற்கு முகமாக இட முழந்தாளே 1 ஊன்றி அப் பிண்டத்தில் அவரைப் பூசிக்க,

தானம் – பின்பு இயன்ற அளவு அதிகமாக அவருக் குத் தானங்கள் <sup>2</sup> செய்க.

. இது உருத்திரர்களுடைய வழிபாட்டுக்காகச் செய்யப் படுவது. சிராத்தத்துக்கு வந்தவரை அனுப்பிய பின் பிண்டத்தைத் தண்ணீருக்குள் விட்டு ஸ்நானஞ் செய்து சாப்பிடுக, <sup>3</sup>

#### 6. சபின்டிகரணம் 4

சபிண்டீகரனம் ஒரு ஆண்டு முடிவில் செய்யத்தக்கது. ஆயினும் அதற்கிடையில் நேரத் தக்க வசதியீனங்களே நினேத்து ஏகோதிட்ட நாளுக்கு அடுத்த நாளிலே செய்ய

- 1 இது விசேஷ மரியாதைபோலும், இது சிவபூசை யிலுஞ் செய்யப்படுகிறது.
- ஒரேவை இட்டத்துக்குக் கொடுக்கப்படுந் தானங்கள் ஒருவனுடைய வாழ்க்கைக்கு வேண்டியவை யாவு மாம். அவையாவன:— சாப்பாட்டுப் பொருள்கள், உடை, திருநீற்றுப்பை, செபமாலே, குடை, மிதியடி, பொன் முதலியவை,
- 8 இப்படியே ஒவ்வொரு மாதத்திலும் நாற்பத்தைந் தாம் நாளிலும், ஆரும் மாதத்திலும் வருடக் கடைசியிலும் செய்க.

4 சபிண்டீகரணம் = ஒரே வடிவமாக்குதல். (பிண் டல் = வடிவம், பிதுர்வடிவம்;)

72

லாம். இதிலே நாலு பகுதிகளுண்டு. (1) சிவனடியார் களாகிய நந்தி தேவருக்கும் மகாகாளருக்கும், <sup>1</sup> (2) பிதுர்த்தேவர்களாகிய கந்தர். சண்டர், கணு தீசருக்கும், (3) விருந்தாக வரும் அதிதி அப்பியாகதருக்கும் (4) இறந்தவராகிய ஆன்மாவுக்கும் பூசை செய்யப்படும். இறந்த ஆன்மாவுக்கு நிமித்தர் என்று பெயர். இந்த நாலு வகையாருடைய பூசையையும் ஏற்றுக்கொள்ள நால் வரேனும் இருவரேனும் வேண்டும்<sub>த</sub> <sup>2</sup> சபிண்டீகரணத் துக்கு வருபவர்களுக்குச் சகல உபசாரங்களுஞ் செய்து வீட்டிற்குள்ளே அழைத்துச் சென்று தர்ப்பையாசனத் திலேயிருத்துக. விசுவ தேவர் அதிதி <sup>3</sup> அப்பியாகதர் 4 கிழக்கு முகமாகவும் பிதுர் தேவர்கள் வடக்கு முகமாக வும் நிமித்தர் மேற்குமுகமாகவும் இருப்பர்.

அவர்கள் முன் பாத்திரங்களே வைத்துத் தேவபாத் திரங்களில் நெல்லும் பிதிர்பாத்திரத்தில் எள்ளுமிட்டு ஏகோதிட்டத்திற்போற் பூசைசெய்து சபீண்டீகரண சிராத் தம் செய்தற்கு உத்தரவு பெற்று வலது பூணூலோடு விசுவதேவரைப் பூசிக்க. பின் பூணூலே இடமாக இட்டுப் பிதுர்த்தேவர்களேப் பூசித்து நிமித்தன மூலமந்திரஞ் சேர்தது இந்தவருடைய தீட்சா நாமத்தோடு பூசித்து அதிதி அப்பியாகதர்களேயும் பூசிக்க. சாதம் முதலிய வற்றை நெய்யோடு சேர்த்து ஓமாக்கினியிலை பதிர்க

1 இவர்களுக்கு விசுவதேவர் என்று பெயரி.

<sup>8</sup> ஒவ்வொரு பகுதிக்கொவ்வொருவராக நால் வரி, அல்லது பிதுர்வர்க்கத்தாருக்கொருவரும் விசுவதேவர்க்**காக** ஒருவருமாக இருவர். அல்லது ஒருவரது புயங்களில் விசுவ தேவரையும் தலேயிலும் தோளுச்சியிலும் பிதுர்களேயும் பூசிக்கலாம்.

3 அதிதி = முன் அறியப்படாதவர்.

A ALIGUTES A = (Doin A) DULLL OF Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

#### அபரக்கிரியையியல்

ளுக்கும் <sup>நி</sup>மித்தருக்கும் ஆகுதி செய்க, பின் விசுவதேவர் மூதலியோருக்குப் போசனங் கொடுக்க. சாப்பிடமாட் டாதவர்களாயின் அரிசி முதலியவைகளும் தட்சணேயுங் கொடுத்தனுப்புக.

சபின்டீகரணம் – பின்பு அவர்களது முன்னிலேயில் சாணியால் மெழுகித் தெற்கு நுனியாகத் தர்ப்பைகளே வைத்து எள்ளுச் சிதறிச் சாதங் கறிகளே என்ளுடன் சேர்த்துப் பிதிர் வர்க்கத்திற்கு மூன்றும் மாதுரு வர்க்கத் திற்கு மூன்றும் நிமித்தருக்கு ஒன்றுமாக ஏழு பிண்டம் பிடித்து வைக்க. நிமித்த பிண்டத்தைப் பூரித்து மூன்று கண்டமாக்கி ஆளுகில் பிதுர் வர்க்கத்தில் ஒவ்வொண் றேடு சேர்க்க. பெண்ணுகில் மாதுருவரிக்கத்தோடு சேர்த் துப் பூசிக்க. இதனுல் அந்த ஆன்மா பிதுர் தேவராகிண் றது. பின்பு பிண்டத்தைத் தண்ணீரில் விடுக.

பிதுர் தேவர்களாகிய கந்த சண்ட கணுதீசர்கள் சிவ லோகத்திலுள்ளவர்கள். இறந்தவர்களுக்குள்ளே முதல் தலேமுறையோர்க்குரிய பூசை கந்த தேவருக்கும், இரண் டாந் தலேமுறையோர்க்குரியது சண்டதேவர்க்கும் மூன்றுந் தலேமுறையாரது கணுதீசருக்குஞ் செய்யப்படும். அப் பூசைகளின் பலன் இறந்தவர்களுக்கு அவர்களால் சேர்க் கப்படும். இத்தலேமுறைகாரர் கேவவத் தேவர்களது சாரூபத்தைப் பெறத் தக்கவராதலாற்போலும் இவர்களேக் கந்தரூபர், சண்டரூபர், கருணுதீசரூபர் என்பர்.

## 7. வருஷ சிராத்தங்கள் <sup>1</sup>

மற்றைய ஆண்டுகளிற் செய்யுஞ் சிராத்தங்களிலே, நிமித்தனே ஒழித்துக் கடைசிக்கிரியையைத் தவிர்த்து, மற் றைய யாவுஞ் சபிண்டீகரண சிராத்தம்போற் செய்க.

அவற்றின் முறை: சங்கற்பம், விநாயக பூசை, புண் ணியாகம், பஞ்சகவ்வியம், மூவகையினர் பூசை விசுவ தேவர், பிதுர்தேவர் அதிதி அப்பியாகதர், பிண்டபூசை. திராத்தம் அவரவர் இறந்த நாள்களிலேயன்றி அமா வாசை வருஷப் பிறப்பு முதலிய சிறந்த நாள்களிலும், திறந்த தீர்த்தம், சிறந்த கோயில்களே அடையும்போதும் செய்யத்தக்கது.

சங்கற்பவாக்கியம் எல்லாக் கிரியைக்கும் வேண்டிய தாதலாலும், கிரியை செய்பவரே சொல்லு வதவசியமாத லாலும், அதன் வடமொழிமுறையையுங் குறிப்பாம்:— சிவசப்போராஜ்ஞயா ப்ரவர்த்தமாதஸ்ய ஆத்யப்ரமணே த்விதீய பரார்த்தே ஸ்வேதவராசகல்பே வைவஸ் வத மந் வந்தரே அஷ்டா விம்சதிதமே சதுர்யுகே கலியுகே ப்ர தமபாதே சம்புத்வீபே பாரதவர்ஷே பரதகண்டே பேரோர் தட் கணே பார்ச்வே — தேசே சகாப்தே அஸ் மிந்வ்யவகாரிகே பிரபவாதி ஷஷ்டி சம்வத்சராணு ம் மத்பே சம்வத்சரே — அயநே — ருதௌ — மாசே — பட்சே — திதௌ — வாரே — நக்ஷத்ரே — சிவயோக சிவகரண ஏவம் குண விசேஷேண விசிஷ்டாயாம் அஸ்யாம் புண்யதிதௌ அர்த்தம் – கரிஷ்யே.

> அகோரசிவாசாரியர் திருவடி வாழ்க. முற்றிற்று.

1 சிராத்த நாளத் திவசமென்றுந் திதியென்றுஞ் சொல்லுவதுண்டு. திவசம் = நாள். முதலாண்டு முடிபிற் செய்யப்படுவது ஆட்டைத் திவசமெனப்படுகின்றது. ஆண்டு + திவசம் = ஆட்டைத்திவசம். ஆண்டு = வருஷம்; ஐ சாரியை. சிவபூசை அல்லது சிவாலய சேவை சிராத்தங் ளின்முன் செய்யவேண்டியது.

| சைவப் பெரியார்                                            |
|-----------------------------------------------------------|
|                                                           |
| தரு. சு. சவ்பாதசுற்றைய                                    |
| அவர்கள் எழுதய                                             |
| நால்கள்                                                   |
| 1 ரைவ போகம் 1ம் புத்தகம்                                  |
| 21 21 21 பித்தகம்                                         |
| 3: தருவருட்பயன்                                           |
| 4, அகநால்                                                 |
| - NOTODAL (FIT O)                                         |
| 5: அளவை நால<br>6: படிப்பித்தலின் முறைகளும் விதிகளும்      |
| 7: தருக்குறள் மணிகள்                                      |
| 8. திருவாசக மணிகள்                                        |
| 9. சைவ சமயம்                                              |
| 10. சைவ சமயத்தின் பெருமை<br>11. சைவக் கிரியை விளக்கம்     |
|                                                           |
| TO THE TOT OT AT A SUD                                    |
| The Saiva School of Finduism                              |
| Laries of Shaivaism                                       |
| 16 An Outline of Sivagnanabolilani                        |
| 17. Essentials of Logic<br>18. Arumugha Navalar           |
|                                                           |
| 19. தருக்க நூற்சாரம்<br>20. தருக்க நூற்சாரம்              |
|                                                           |
| சிறு பிரசுரங்கள்                                          |
| 1. சிவபெருமான் விரதம்                                     |
| 2. கொஞானசம்பந்தமாதத் நாயலா                                |
| 3. தருநாவுக்கரசு நாயஞர்                                   |
| 4. சுந்தரமூர்த்தி நாயஞர்<br>5. மாணிக்கவாசக சுவாமிகள்      |
| O                                                         |
| 6. F 步步 ③ F IT II UIIII Digitized by Noolaham Foundation. |

「日日



வான்முலே வழாது பெய்க மலிவளஞ் சுரக்க மன்னன் கோன்முறை அரசு செய்க குறைவிலா துயிர்கள் வாழ்க நான்மறை யறங்க ளோங்க நற்றவம் வேள்வி மல்க மேன்னமகொள் சைவநீதி வீனங்குக உலக மெல்லாம்.