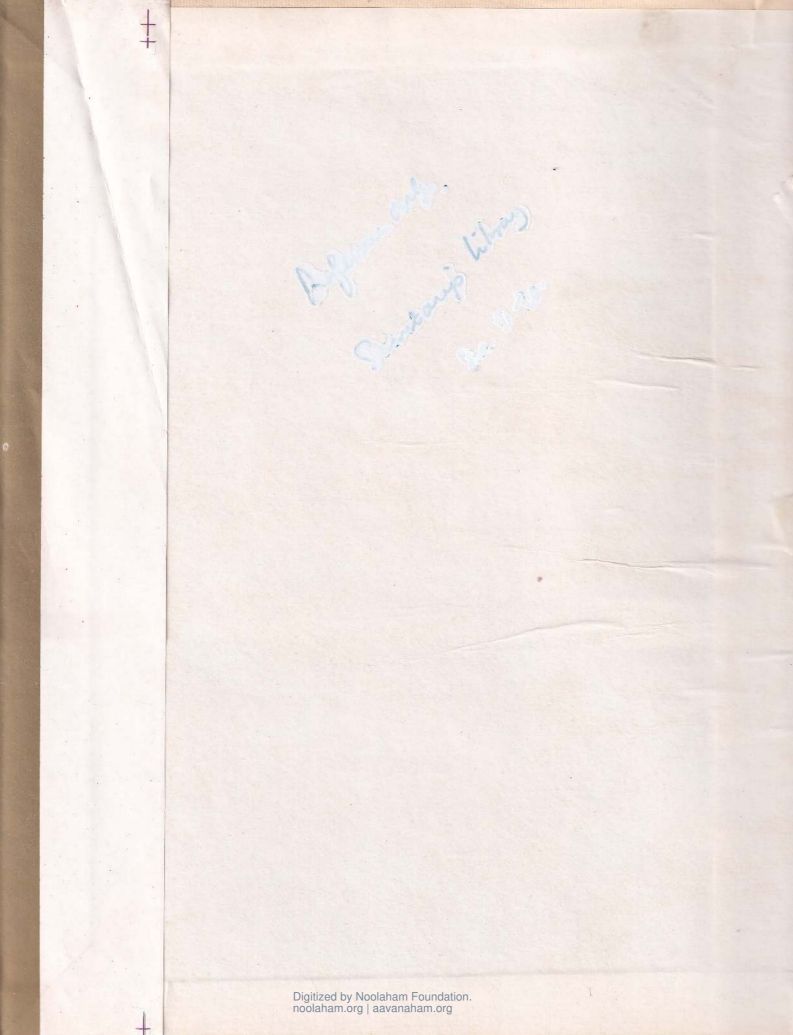


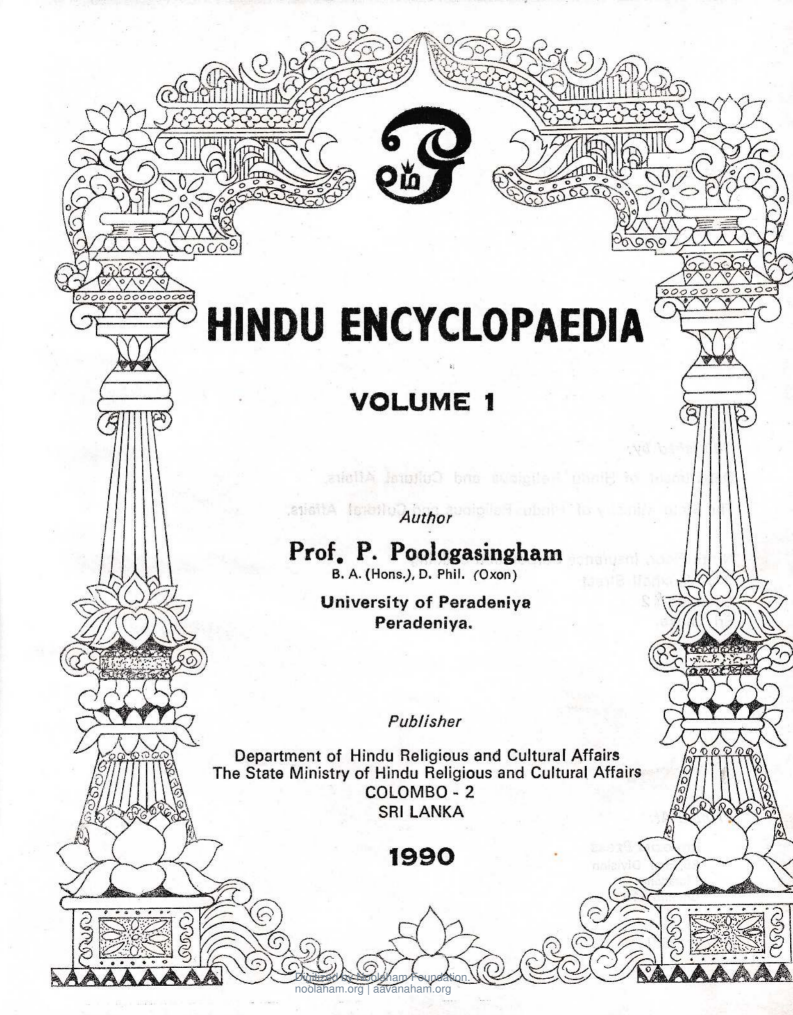
# இந்துக் கூக்கள்த்சியம்

பேராசிரியர் போ. பூலோகசிங்கம் B.A. (Hons.), D. Phil. (Oxen.)





Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org



First Edition June, 1990

#### Published by:

Department of Hindu Religious and Cultural Affairs,

The State Ministry of Hindu Religious and Cultural Affairs.

Ninth Floor, Insurance Corporation Building 21, Vauxhall Street Colombo- 2 Sri Lanka.

#### Printed At:

Imperial Press 25, First Division Maradana Colombo-10

Price: 250/-



முதற் பதிப்பு: ஜுன், 1990

#### வெளியீடு:

இந்துசமய, இந்து கலாசார அலுவல்கள் திணேக்களம்
இந்து சமய, இந்து கலாசார அலுவல்கள் இராஜாங்க அமைச்சு
இலங்கைக் காப்புறுதிக் கூட்டுத்தாபன கட்டிடம்
9வது மாடி
21, வொக்ஷால் வீதி
கொழும்பு-2

#### அச்சகம்:

இ**ம்பிரியல் பிரஸ்** 25, முதலாம் டிவிசன், மருதோ*ணே* கொழும்பு-10

விலே: ரூபா 250/-

## வெளியீட்டுரை

உலகிலேயே மிகத்தொன்மையும், மேன்மை யம் வாய்ந்த மதங்களுள் ஒன்றுகிய சமயம் மிக விசாலமான அறிவுப் பரப்பைக் கொண்டது. இந்துசமய மெய்யியலும் சிந்தணே யும் பல நூற்றுண்டுகளாகப் பரிணும வளர்ச்சி பெற்று வந்துள்ளன. பாரத நாட்டுச் முனிவர் குரவர்களும், தத்துவ ஞானிகளும், இந்துசமய சிந்தனேயின் வளர்ச்சிக்குப் தொண்டோற்றியுள்ளனர். இந்துசமய பெருந் தத்துவங்களும், சிந்தணேகளும், கருத்துக்களும் பல்வேறு இலக்கியங்களிலும், ஏடுகளிலும் பரந்து சிதறிக்காணப்படுகின்றன. இந்துசமயத்தவர்கள் தமது சமயம் பற்றிய ஐயங்களப் தெளிவுபடுத்திக் கொள்ளவும், சிந்தினகளேத் கொள்ளவும் வேண்டிய அவசியம் இருக்கிறது.

கட்டத்திலே இந்து இன்றைய கால சமயத்தில் ஆன்மீகத் துறையில் ஒரு விழிப் புணர்வு ஏற்பட்டுவருவது குறிப்பிடத்தக்கது. இந்து சமயத்தவர்கள் இன்று ஒரு பக்தி இயக் கத்தையே முன்னின்று நடாத்தி வருகின்றனர். இந்து சமய வழிபாடுகளும், கிரியைகளும், வைபவங்களும் இன்று புதிய மறுமலர்ச்சியைப் பெற்று மிளிர்கின்றன. இந்நிஃயில் இந்துசமயத் சமயம் பற்றிய சிந்தஃனயில் ஒரு மேலதிகத் தேவை தெளிவு பெறுவது என்பதை மறுக்க முடியாது.

இலங்கையில் பாடசாலேகளிலும், பல்கில கழகங்களிலும், கல்விக் கூடங்களிலும் இந்து சமயமும், இந்துப் பண்பொடும், இந்து நாகரிக மும் கற்பிக்கப்படுகின்றன. இந்துமதம் பாட சாஃயில் கட்டாய பாடமாகப் போதிக்கப்படு கின்றது. யாழ் பல்கிலக்கழகத்தில் சைவ சித்தாந்தத்துறை ஒன்று அமைக்கப்படவுள்ளது. இப்பின்னணியைக் கருத்திற் கொண்டு நோக் குமிடத்து தத்துவம், சிந்தணே என்பவற்றை உள்ளடக்கிய கணேக்களஞ்சியம் ஒன்றின் அவ சியம் இலகுவில் உணரப்படும்.

அறுநூற்று எழுபது விடயங்களேக் கொண்ட இந்துக்க ஃக்களஞ்சியத் தொகுப்பு ஒன் றினே எமது அமைச்சின் மூலம் வெளியிடச் சந்தர்ப் பம் கிடைத்தமையிட்டுப் பெருமகிழ்ச்சி அடை கிறேன். இந்துசமய தத்துவங்களேத் தெளிவுறக் கற்க விரும்புவோருக்கு இது ஒரு வரப்பிர ஐயமில்லே. என்பதில் அமையும் சாதமாக சிந்து நடு தோற்றுவித்த சிறப்புமிகு பண்பாட்டின் ஏற்றமிகும் இந்துமதம் எழுச்சிபெற்று மலர்ச் சியுற, இக் கணேக்களஞ்சியம் உறுதுணயாக அமையும் என்று நம்புகின்றேன்.

இக்கஃக்களஞ்சியத்தின் தோற்றத்திற்கு முன்ணே நாள் பிரதேச அபிவிருத்தி, இந்து சமய, கலாசார அமைச்சர் திரு. செல்ஃயா இராசதுரை அவர்கள் ஆற்றிய பணி மிகவும் முக்கியத்துவம் வாய்ந்த தொன்றாகும்.

இதணே உருவாக்குவதில் அயராது உழைத்த பேராசிரியர் பொ. பூலோகசிங்கம் பாராட்டுக் குரியவர். தமிழ் கூறும் நல்லுலகமும் உலக ளாவிய இந்து மதத்தவரும் இக்க‰க்களஞ்சியத் தொகுப்பிணே தமது அறிவுச் செல்வமாக ஏற்றுக் கொள்வர் என்று நம்புகின்றேன்.

> கௌரவ. பி. பி. தேவராஜ் இந்து சமய, இந்துகலாசார அலுவல்கள் இராஜாங்க அமைச்சர்

இலங்கைக் காப்புறு நிக் கூட்டுத்தாபனக் கட்டிடம், 9 வது மாடி, 21, வொக்ஷோல் வீதி, கொழும்பு——2.

# அணிந்துரை

இந்துசமயம் காலத்தால் மூத்தது. D 60 கத்தின் எல்லாப் பாகங்களிலும் இன்று நாம் காணமுடியாத, கடலுள் அமிழ்ந்துபோன நிலப் சமயம் தன் காலடி இந்து பரப்புக்களிலும் களேப் பதித்து இருக்கின்றது. வட அமெரிக்கா, தென் அமெரிக்கா, மகா சமுத்திரத் பசுபிக் பிரிவுகள், இந்துசமுத்திரத் திலுள்ள பல அத்திலாந்திக் சமுத்திரத்திலுள்ள தீவு தீவுகள், எங்கும் இந்துசமயம் பரவி இருந்ததற் கான ஆதாரங்கள் கிடைத்தவண்ணம் இருக் கின்றன. பழைமை வாய்ந்த இந்து சமயத்தின் கருத்துக்கள் மெய்ஞ்ஞான த்திற்கு ஆழமான ஏற்புடைய விஞ்ஞானத்திற்கும் மட்டுமல்ல, இருக்கின்றன. கோள்களால் கடல் வைகளாக உலகில் பல பாகங்கள் அழிந்து போனுலும் தத்துவங்களும், வ ழி பாட்டு இந்துசமய நிலேத்து நிற்கின்றன. முறைகளும்

சீரும் சிறப்பும் மிகுந்த இந்து சமயத்திற்கு அகில உலக இந்து மகாநாடு 1982 ம் ஆண்டு இந்துசமய க‰க் கள் ஞ் கூட்டியதின் பின் சியமொன்று வெளியிட வேண்டுமென்ற ணம் திருவருளிஞல் என் இதயத்தில் துரண்டப் பட்டது. இலங்கையிலும் இந்தியாவிலும் அறிஞர்களின் ஒத்துழைப்பையும், ஆதரவையும் இச்சந்தர்ப்பத்தில் வேண்டி நின்றேன். உள்ளத்தில் ஊறிநின்ற எண்ணக்கருத்துக்களே நல் ல அவர்கள் முன் வைத்தேன். ஆயினு ம் என்று பாராட்டுதல்கள் கிடைத்தன. முமுநேரமாகக் கலேக்களஞ்சியத்தைத் தயாரிக் கும் பொறுப்பை ஏற்றுக் கொள்ளும் எவ ரும் முன் வந்தார்கள் இல்லே. ஆனுல் என் மனதில் ஏற்பட்ட எண்ணம் நாளும் பொழுதும் வலுப் பெற்று வந்தது.

புலோலியூர் மு. கணபதிப்பிள்ளோ அவர்களிடம் இப் பொறுப்பிண ஒப்படைத் தேன். அவர் கலேக் களஞ்சிய வேலேகள் ஆரம் சில மா தங்களுக்குள் இறைவன டி. பித்துச் சேர்ந்து விட்டார். மேலும் பல மாதங்கள் கழிந்தன. கஃலக் களஞ்சியம் வெளியிட வேண் டும் என்கின்ற எண்ணம் என்மனதில் வலுப் பேராதனேப் பல் பெற்று வளர்ந்து வந்தது. க‰க்கழகத் தமிழ்த்துறைப் பேராசிரியர் கலா பூலோ கசிங்கம் பொ. நி கி B) (15. அவர் களே என து எண்ணக் கிடக்கைகளே அழைத்து எடுத்துக் கூறினேன். கால் நூற்முண்டுகளுக்கு மேலாக என்னுடன் பழக்கப்பட்ட அவர் எனது

क ठांडा (ह) கை கொடுக்க ஆர்வத்தைக் இரவும் பாராது கலேக்களஞ் பகதும், சிய வேஃலகளேச் சோர்வின்றிச் செய்யத் தொடங் எனது அமைச்சின் இந்துசமய, கலா அலுவல்கள் பிரிவின் பணிப்பாளர் திரு. அவர்களுடன் உதவிப் பாஸ்கரதாஸ் பணிப்பாளர் திரு. வி. விக்கிரமராஜா, உத்தியோகத்தர்கள், ஆராய்ச்சி உத்தியோகத்தர்கள், தட்டெழுத்து சுருக் சார கெழுத்தாளர்கள், எழுது விணேஞர்கள், சிற்றூ விருப்பத்தை அனே வரும் என்மன உழைத்தார்கள். அந்த அறிந்து பயனுக இக்கணேக் களஞ்சியம் வெளிவருகின்றது. ஒரு க‰க் களஞ்சியத்திற்குரிய முழுத் தொகுப் புக்களும் இல்வேயென்று ஒரு சிலர் விமர்சிக்கக் க வேக் களஞ்சியங்களில் கூடும். உலகிலுள்ள இருந்திருக் ஆரம்ப வெளியீடுகள் அப்படியே கின்றன. எத்தணேயோ பதிப்புக்கள் வந்தும் உலகக் க‰க்கள**ு்,சியங்க**ள் இன்னும் முற்றுப் பெற்றதாகவில் வே.

இந்துசமய கலேக்களஞ்சியம் ஒரு அத்தி அமைகின்றது. தனியொரு வாரமாக நின் று களஞ்சியத்தை இக்கலேக் அன்புக்குப் பாத்திரமான உருவாக்கிய என து பேராசிரியர் கலாநிதி பொ. பூலோகசிங்கம் அவர் பாராட்டுகின்றேன். களே நான் மனதாரப் இந்துப் பெருமக்கள் அவரது சிறப்பான இப் பணியைப் பாராட்டி மேலும் அவரை ஊக்கு விப்பார்களென்று நம்புகின்றேன்.

இந்துசமயப் பேருலகம் இக்க‱க் களஞ் சியத்தை வரவேற்று தமது உடமையாக்க வேண்டுமென்பது என் விருப்பமாகும்.

நன் றி

இங்ங்னம் அன்பன்

கௌரவ. செ. இராசதுரை முன்னேநாள் பிரதேச அபிவிருத்தி, இந்துசமய, இந்து கலாசார, தமிழ்மொழி அமுலாக்கல் அமைச்சரும் இன்றைய மலேசியாவுக்கான இலங்கைத்தூதுவரும்

### என் உரை

1988 ஆம் ஆண்டு சனவரி பத்தொன்பதாம் தேதி மாண்புமிகு பிரதேச அபிவிருத்தி, இந்துசமய, கலாசார அலுவல்கள் அமைச்சர் திரு. செல்ஃயா இராசதுரை அவர்களின் அழைப்பின் பேரில் அன்னுரை அவர் தம் உத்தியோக வாசஸ்தலத்தில் இந்துசமய, அலுவல்கள் பணிப்பாளர். கலாசார ஆ. பாஸ்கரதாஸ் அவர்களுடன் சென்று சந்தித் தேன். அப்பொழுது அவர்கள் இந்துக் கலேக் களஞ்சியம் தொகுக்கும் பணி ஆரம்பமாகியும் தொடர முடியாமல் இருப்பதை எடுத்துக் கூறிஞர். அப்பணியைத் தொடர வேண் டு மாயின், அவர்கள் பின்பற்றக்கூடிய ஒழுங்கு நெறியை வகுத்துக் கொடுப்பதாக ஒத்துக் கொண்டு, பின்பற்றக் கூடிய பொதுத் திட்டம் ஒன்றினேச் சில தினங்களுக்குள் மாண்புமிகு அமைச்சரவர்களுக்குச் சமர்ப்பித்தேன். இத் திட்டத்திலே செயற்குழு அமைப்புகள் பற்றி யும் விடயத்தொகு நிகள் பற்றியும், செயற் படுத்தும் ஒழுங்குகள் பற்றியும் விரிவாகக்காட்டப் பட்டிருந்தது. ஆயினும் திட்டத்தின லாக்குவதிலே அப்பொழுது பல இடையூறுகள் நிலவின. நாட்டு நிலேமையே அவற்றில் முதன் மையானது என்று கூற வேண்டும். பல்வேறு குழுக்களுக்கு வேண்டியவர்களே அழைப்பதிலும் கூட்டுவதிலும் நாட்டு நிலேமையின் வெகுவாக இருந்தது. இதனுலே திட்டத்தினேச் செயற்படுத்த முடியவில்லே.

மாண்புமிகு அமைச்சர் அவர்கள் திட்டத் திணச் சமர்ப்பித்த எம்மையே தனியாக அப்பணியிலே ஈடுபடும்படி வற்புறுத்தத் தொடங் கிஞர். வேஃயோ பாரியது. துணிந்து ஏற்றுக் கொள்ளத் தயக்கமாக இருந்தது. அக்காலத்தில் மார்ச்சு மாதம் 21 ஆம் தேதி, எம் தாயார் தம் பூதவுடலே நீத்தனர். பாலிய வயதிலே தந்தையை இழந்து விட்ட எனக்குச் சகல விதங்களிலும் தூணயாக நின்ற பேருள்ளம் படைத்த அன்னேயின் மறைவு பெரும் இடை வெளியைத் தோற்றுவித்தது. அச்சந்தர்ப்பம் ஏற்படுத்திய துணிச்சல், பணியை ஏற்றுக் கொள்ளும் பக்குவத்தினே அளித்தது. துணிந்து காவே வைத்துவிட்டேன்.

அகில உலக இந்து ஆராய்ச்சி நிலேயம் என்ற அமைப்பொன்று அப்பொழுது இந்து சமய, கலாசார அலுவல்கள் திணேக்களத்தில் நிலவியது. அதற்குப் பணிப்பாளர் ஆ. பாஸ்கர தாஸ் பொறுப்பாக இருந்தனர். அவரின் கீழ் ஆராய்ச்சி அலுவலர், கலாசார அலுவலர் என்ற பதவிகளே உடையவர்கள் அந்நிலே யத்திலே பணிபுரிந்து கொண்டிருந்தனர். அங்கு சிறு நூலகமும் அமைந்திருந்தது. தட்டெழுத் தாளர்களும் அதற்கு நியமிக்கப்பட்டிருந்தனர். ஆராய்ச்சி நிலேயம் ஏற்கனவே கலேக்களஞ்சிய வேலேயைத் தொடங்கியும் இருந்தது.

துணிந்து வைத்த காலே இழுத்துக் கொள்ள வேண்டிய கட்டம் வந்தது. பிள்ளேயார் சுழி போட்டுக் கருமத்தை ஆரம்பிக்க வேண்டி இருந்ததே காரணமாகும். மாண்புமிகு அமைச் சர் அவர்களேக் கால் நூற்றுண்டுக்கு மேலாகத் அவர் தெரிந்தவன்; அமைச்சர் ஆவதற்கு மேடைகளிலே பலதரம் முன்பே ஒன் ளுகச் சந்தித்த பழக்கமுடையவன். இதனுல் வேண்டு கோளே உதறித் தள்ளிவிட முடியவில்ஃ.

மாண்புமிகு அமைச்சர் அவர்கள் கலேக் களஞ்சியத்தின் ஒரு பகுதியையாவது செய்து தரும்படி தொடர்ந்து வற்புறுத்திஞர். இதஞல் தமிழ் நெடுங்கணக்கின் முதல் நான்கு எழுத்து களுக்கு மட்டும் விடயங்களேத் தெரிந்து எழுது வதாகத் தீர்மானிக்கப்பட்டது. அதற்கும் காலக் கெடு விதிக்கப்பட்டது. அதற்கு அரசியல் வானிலே தோன்றிய தேர்தல் மேகங்கள் காரணம். என்று எது நடக்குமோ என்ற நிலே.

1988 ஆம் ஆண்டு ஏப்பிரல் மாதம் க‰க்களஞ்சியம் தொகுக்கும் பணியிலே முழு மூச்சாக ஈடுபடத் தொடங்கினேன். முதலாவது கையெழுத்துப் பிரதியின் தொகுதி மே மாதம் மூன்ரும் தேதி தட்டச்சிற்கு வழங்கப்பட்டது. அகில உலக இந்து ஆராய்ச்சி நிஃவயத்திற் பணி புரிந்தவர்கள் பக்கபலமாக நின்று ஊக்கு தேவையான வித்தார்கள். எமக்குத் தம் நூலகத்திலே கட்டுரைகளோயும் களேயும், யாம் எழுதிய முயன்றதோடு, தேடித்தர விடயங்களேத் தட்டச்சிலிட்டுத் தொகுத்து வைப் ப தெலே மிகவும் உதவியாக இருந்தனர். எழுதியும் செற்சில தரவுகளேத் தம் கைப்பட வடிவேல், உதவினர். திருவாளர்கள் தர்மசீலன், எஸ். தெய்வநாயகம், எஸ். பெ. வடிவேல் ஆகியோரும் எஸ். மஞேகரன், வசந்தி, சோ. யோகமலர், செல்விகள் A. த. கிருஷ்ணதேவி, த. கதிர்காமன், தி. அமுதா, சி. சந்திரவதனி, சா. சத்தியவதி, புவனேஸ்வரி ஆகியோரும் திருமதி. தேவேந்திரன் ஆராய்ச்சி அப்பொழுது அவர்களும் யத்திற் பணிபுரிந்தவர்கள். இந்து சமய கலாசார உதவிப் பணிப்பாளர் நிரு. வி. விக்கிரமராஜா நிலேயத்தின் நிர்வகித்தவர். திருமதி. ஆராய்ச்சி நிர்மலா கருணைந்தராஜா தட்டச்சு வேஃயில் உதவியவர்.

எந்த எந்த விடயங்களேப் பற்றி எழுது வது என்பதை ஒரளவு தீர்மானிக்க முடிந்த போதும் அவற்றை எழுதுவதற்கு வேண்டிய தரவுகளேப் பெறுவது இலகுவாக அமைய வில்ஸே. பல்வேறு நூலகங்களே எல்லாம் தேட வேண்டி இருந்தது. நண்பர்களேயும், ஆதர வாளர்களேயும் நாடித் திரிய வேண்டியிருந்தது. இவற்றை எல்லாம் அசுர வேகத்திலே செய்ய வேண்டியும் இருந்தது. இரவுபகலாக உழைக்கும் நிலேக்குத்தள்ளப்பட்டேன். பல்கலேக்கழகத்திலே அன்று நிலவிய சூழல் முழுநேரம் கலேக்களஞ் சியத்திலே ஈடுபட வாய்ப்பளித்தது.

ஆயினும் ஆரம்பத்தில் இருந்தே எடுத்துக் கொண்ட விடயத்தின் விரிந்த பரப்பிண உணரா மல் இல்ஃ. எதை எதை எல்லாம் எழுத இருந்தேனே அவற்றை வேண்டும் என்று எல்லாம் எழுதி முடிக்கக் காலக்கெடு இடந் ஆனமட்டும் முயன்று தரவில்ஜே. எம்மால் பெறக் கூடியவற்றைப் பெற்றுச் சமாப்பித் துள்ளோம். இங்கு சமர்ப்பிக்கப்படும் தரவுகள் பெற்றவை. மா தத்திலே தொகுக்கப் ஆறு 1988 ஆம் ஆண்டு அக்தோபர் மாதம் பதி தேதி, ஏற்றுக் கொண்ட வேலேயை னேராம் இறக்கி வைத்தேன். அன்றுதான் மாண்புமிகு அமைச்சரவர்களிடம் தட்டச்சுப் பிரதிகள் ஒப் புவிக்கப்பட்டன.

பல்க‰க்கழகத்திலே ஆரம்பம் முதல் பணி புரிந்த எமக்கு அமைச்சிலே க‱க்களஞ்சிய வேஃவயில் ஈடுபட்ட போது ஏற்பட்ட அனு பவங்கள் பல. இவற்றிலே பல புதிய அநு பவங்கள். நான் என்றும் எதிர்பார்க்காதவை. மாண்புமிகு அமைச்சர் அவர்கள் பல சந்தர்ப் பங்களிலே எமக்குப் பக்கபலமாக நின்றிரா விட்டால் அப்பொழுது என்ன நடந்திருக்கு மோ என்று இப்பொழுது சிந்தித்துப் பார்க் கிறேன்.

பதினேராம் தே தி அக்தோபர் சமர்ப் பிக்கப் பெற்ற பிரதிகள் நவம்பர் 25 ஆம் தேதி அச்சகத்திற்குக் கொடுக்கப்பட்டன. ஜனுதி பதி தேர்தல் திசம்பர் 19ம் தேதி நடை பெற்றது. 1989 பெப்ருவரி மாதம் 15 ஆம் பொதுத்தேர்தல் இடம் அச்சகத்திற்குக் கொடுத்த பிரதிகள் அங்கேயே கிடந்தன. தேர்தல்களுக்குப் பின் கவனத்திற்கு எடுத்துக் கொள்ளப்பெறலாம் என்று கருதப் பட்ட விடயம் அப்படியே கிடந்தது. நானும் கடுஞ்சுகயீனமுற்றுத் தனியார் மருத்துவமணேயை அடைந்தேன்.

மாண்புமிகு இந்துசமய, கலாசார அலு வல்கள் இராஜாங்க அமைச்சராக திரு. பி. பி. தேவராஜ் அவர்கள் கடமை ஏற்ருர். தம் முடைய அமைச்சின் ஆதரவில் எழுதப் பெற்று அச்சகத்திற்கு ஒப்படைக்கப் பெற்ற பிரதியீன அச்சிட்டு வெளியிட அவர்கள் விரும்பிஞர்கள். அவர்களுடைய ஆதரவு இல்ஃயேல் இன்று இந்துக்களேக்களஞ்சியத்தின் பகுதி வெளிவர மாட்டாது. அன்ஞருக்கு என்னுடைய நன்றி யறிதீலக் கூறிக் கொள்கின்றேன்.

இந்துக்கஃக்களஞ்சிய எழுத்துப் பிரதி அச்சகத்திற்குப் போன பின்பு அதஃன அச்சிட்டு வெளிக்கொணர்வதிலே முக்கிய பங்கு வகித் தவர் இந்துசமய, கலாசார ஆய்வாளர் திரு. எஸ். தெய்வநாயகம் என்முல் மிகையாகாது. அவருடைய ஒத்தாசை இல்லாவிட்டால் யாம் எப்பொழுதோ களேத்துச் சோர்ந்து கைவிட்டிருப் போம்.

கூலக்களஞ்சியத்தை எழுதியதிலும் அதணே நூலாக வெளியிடுதல் பெரும் பாடாகிவிட்டது. சரவைத்தாள்களேத் திருப்பித் திருப்பித் பார்த் தவர்களுக்கு இக்கூற்றின் தாற்பரியம் விளங் காமற் போகாது.

இந்துசமய, கலாசார அலுவல்கள் அமைச் சிற்காக இக்கருமத்திலே, அன்று ஈடுபட்டபோது மாண்புமிகு அமைச்சரிடம் யான் என்பணிக்கு எதுணயும் பண்டமாற்றுக யாசிக்கவில்லே. ஆயினும் அவர் அவ்வப்போது சிறு உதவிகளேச் செய்யத் தவறவில்லே. அதற்கு அன்று செயலாளராக அமைந்திருந்த திரு. செ. குணரத்தினம் ஊடக மாக இருந்தார். இங்கு அவரை நினேவு குருகிறேன்.

எமக்குத்தரப்பட்ட பணிப்பிணேயும். கெடுவையும், எடுத்துக் கொண்ட விடயத்தின் பரப்பளவிணயும் மனதிற் கொண்டு வாசகர் இக்க‰க் களஞ்சியத்தினே நோக்க வேண்டும். சென்ுனப் பல்குலக்கழகத்திலே 1947 தோபர் விஜயதசமி அன்று ஆரம்பித்த களஞ்சியப்பணியின் பெறு பேருன முதலாவது தொகுதி 1954 இலே தான் வந்தது. பர்ஸ்' க‰க்களஞ்சியம் வெளியிடப் பத்து வருடம் எடுத்தது. பிரித்தானிய க‰க்களஞ்சியத்தின் 9ம் பதிப்பு 15 வருடம் எடுத்தது. எனவே யாண்டிலே ஒரு தொகுதியைப் பூரணப்படுத்தி விட முடியாது என்பதை யாம் நன்கு உணர் இந்துக் க‰க்களஞ்சியம் தமிழிலே ஒரு முன்மாதிரியாக இத் தோன்றுவதற்கு, தொகுதியைக் கருதி முன் வைக்கிரேம்.

இத்தொகுப்பிலே 670 விடயங்கள் பற்றி எழுதப் பெற்றுள்ளன. தெய்வம், பெரியோர், நாடு, தலம், நூல், சஞ்சிகை, விழா, விரதம், பொருள் என்பன பற்றிய விடயங்களாக அவை அமைகின்றன. தமிழ்நாடும், ஈழமும் பெரும்பான்மையான விடயங்களுக்குக் களமாக விளங்கியுள்ள போதும் அவற்றுக்கு அப்பாலும் நோக்க முயற்சி எடுக்கப்பட்டுள்ளது. திரு. சுப்பிரமணியம் சேது ராமலிங்கம் நீண்ட காலமெடுத்து நல்ல முறையிலே இந்துக் குஸேக்களஞ்சியத்திண் தமது 'இம்பீரியல் பிரஸ்' எனும் அச்சகத்திலே அடித்துத் தந்துள்ளார். அவருக்கு எம் நன்றிகள்.

கல்லூரி வாழ்க்கையின் போதிருந்து நண் பராக விளங்கிய திரு. கே. சி. லோகேஸ்வரன் செயலாளராக விளங்கும் கட்டத்திலே இக் களஞ்சியம் வெளிவருவது இறைவன் செயல்.

> பேராசிரியர், பொ. பூலோகசிங்கம் B. A. (Hons),D.Phil. (Oxon.)

37, 32 ஆம் வீதி, கொழும்பு-06.

## முகவுரை

''இலங்கை ஜனநாயக சோசலிச குடியரசு' என உத்தியோக பூர்வமாக வழங்கப்படும் எம் திருநாடு, பாளி நூல்களிலே 'லங்கா' அல்லது 'தம்பபண்ணி' என்றும், தமிழ் நூல்களிலே 'ஈழம்' அல்லது '(தென்) இலங்கை' என்றும் அழைக் கப்பட்டுள்ளது. கிரேக்கரால் 'தப்ரபேன்' என்றும், அராபியராற் 'செறன்டிப்' என்றும் அழைக்கப்பெற்ற இலங்கைக்கு, மேற்கு ஐரோப் பியரான போர்த்துக்கேயரும் ஒல்லாந்தரும் வழங்கிய பெயர்களின் ஆங்கில வடிவம் 'சிலோன்' ஆகும்.

அகலங்கூடிய மையப்புள்ளியில், இலங்கை 270 மைல் நீளமும் 140 மைல் அகலமும் கொண்டு, 25481 சதுரமைற் பரப்பிண்யுடையது; வடநிலநடுக்கோடுகள் 5-55' — 9-51' இடையில் அமைந்தது; இந்திய உபகண்டத்தில் இருந்து மன்னர்குடா, பாக்கு நீரணேகளாற் பிரிக்கப்பட்டுள்ளது; இப்பிரிவின் ஆகக் குறைந்த மையப்புள்ளியில் 20 மைல் இடைவெளியுண்டு.

பூமியில் மிகச் சிலவான இடங்களிலேயே இலங்கையில் உள்ளது போன்று பல்வேறு இயற்கை விநோதங்களேயும் ஒருசேர ஒரு சிறிய பிரதேசத்திற் காண முடியும். உருண்டு ஒடும் மலேகள், கம்பளம் விரித்த மலேச்சரிவுகள், குத்தாக இறங்கும் பள்ளத்தாக்குகள், மழை பொழியும் காடுகள், காற்று வீசும் சமவெளிகள், குளிர்ச்சி தரும் அருவிகள், அழகு சொரியும் நீர் வீழ்ச்சிகள், மணல் விரித்த கடற்கரைகள், நீலப்பரப்புடைய கடல்கள் — இவையெல்லாம் ஒரு சிறிய நிலப்பரப்பிலே நிறைந்து காணப் படும் சிறப்பிலே உடையது இலங்கை.

பண்டைக்காலம் முதல் இலங்கை பிரதான மாகப் பயிர்த்தொழிற் சமூகமாகவே விளங்கியது. காலனித்துவ ஆட்சியின் போது பெருந்தோட் டப் பொருளாதார முறைமைக்கு மாற்றப் பட்டது. விடுத‰க்குப் பின்பே கைத்தொழில் மயமாக்கும் முயற்சிகள் மேற் கொள்ளப் பட்டன. கிறீஸ் தாப்தத்திற்கு அப்பாற் சென்று யாவ ருக்கும் செருக்கின் ஏற்படுத்தும் பண்டைய பாரம்பரியத்தின் யுடையது இலங்கை. பிரமி ப்பூட்டும் அழிபாடுகள் பண்டைய, உயர்ந்த நாகரிகத்திற்குச் சான்று பகர்கின்றன. மூதா தையரின் பொறியியல் ஆற்றஃப் பறை சாற்றிக் குளங்களும் நீரணேகளும் சம வெளி களிலும் மீலையடிவாரங்களிலும் நிலேபெற்றுள்ளன.

JANES OF STREET

மன்னர் பண்டைக்காலம் முதல் நிலவிய ஆட்சிமுறை பதிஞரும் நூற்ருண்டில் ஆட்சியாளராற் படிப்படியாக காலனித்துவ நீக்கப்பட்டு 1815 இலே முற்றுக ஒழிக்கப் பட்டது. 1833 இலே ஒரே நிர்வாக அமைப் பின்கீழ் இலங்கையின் சகல பிரிவுகளும் முதன் முதலாகக் கொண்டு வரப்பட்டன. ஆம் ஆண்டு பெப்ருவரி மாதம் நான்காம் தேதி காலனித்துவ ஆட்சியில் இருந்து இலங்கை விடுத‰ பெற்றது. வெவ்வேறு ஆட்சி முறை களேப் பின் பற்றி வந்து இன்று செயல் முறை ஜனுதிபதி ஆட்சியினே இலங்கை பின் பற்றுகின்றது.

இலங்கை பல இன மக்கள் வாழும் நாடு. கிங்கள மொழியைத் தாய்மொழியாகக் கொண்ட சிங்களவர் பெரும்பான்மை சமூகம். சனத் தொகையில் 74 சத வீதத்தினர் சிங்களவர். தமிழர், இஸ்லாமியர், பறங்கியர், பியர், மலாயர், வேடர், நாடோடிகள் சிறு பான்மை சமூகத்தவர். தமிழருக்கும் பெரும் பான்மை இசுலாமியருக்கும் தாய்மொழி தமிழ். இலங்கைத் தமிழர், இந்தியத் தமிழரும் இரண்டுபடுத்தப்பட்டுள்ளனர். தமிழர் GT GOT இந்திய தமிழர் எனப்படுபவர் 1837 செய்கைக்காகக் பெருந்தோட்டப் பயிர்ச் கொண்டுவரப்பட்டோரின் சந்ததியினரைப் பெரு வுடையவர். சனத்தொகையில் பான்மையாக இலங்கைத் தமிழர் 12.7%; இந்நியத் தமிழர் 9.4%; இசுலாமியர் 7.6%.

மகாவம்சம், குளைவம்சம் எனும் நூல்கள் சிங்கள பௌத்தரின் பழைய வரலாற் றைக் கூறுகின்றன, தமிழருடைய பண்டைய வரலாற்றைக் கூறு ம் பழைய ஆவணங்கள் இல்லே. ஆயினும் இலங்கையில் அவர்கள் பழைய காலத்திலிருந்தே வாழ்ந்திருக்கிருர்கள் என்று கொள்ள ஆதாரங்களுள. இசுலாமியர் கி. பி. எட்டாம் நூற்றுண்டு வரையில் இலங்கையில் வசிக்கத் தொடங்கியதாகக் கூறு கின்றபோதிலும், போர்த்துக்கேயர், ஒல்லாந்தர் காலகட்டத்திலேயே குறிப்பிடத்தக்க வாக்கினேச் செலுத்தும் இனமாக முன்வருவதை காணக்கூடியதாகவுள்ளது. இலங்கைச் கொகையின் புறக்கணிக்க முடியாத வி தா சாரம் பெற்றிருந்த பறங்கியர், காலனித்துவ ஆட்சியாளரின் வழித்தோன்றல்கள். இவர்களிலே பெரும்பான்மையோர் 1956 சிங்களம் மட்டும் அவுஸ் திரே லியா வுக்குக் சட்டத்தை அடுத்து குடி பெயர்ந்து விட்டனர். காலனித்துவ ஆட்சி யின் போதும் விடுதஃ ஆரம்பத்திலும் காணப் பட்ட ஐரோப்பியரும் அவர்களேப் போன்று குடிபெயர்ந்து தத்தம் நாடுகளுக்குப் போயினர். ஒல்லா ந்தர் ஆட்சியின் போகு போர் வீரராகவும், நாடுகடத்தப்பட்டவராகவும் இங்கு வந்தவர்கள். ஆங்கிலேயர் ஆட்சியின் போது அவர்களுடைய न कंग कभी संकास Gurrir அதிகரித்தது. வீரார்களால் சிறிய சவுமகங் காணப்பட்ட வேடரும், களாகக் நாடோ டி களும் ஏணேய கலாசாரங்களின்முன்னே குறைந்து கொண்டு வருகின்றனர்.

பௌத்தம், இந்துசமயம், இசுலாம், கிறித் துவம் என்பன இலங்கையின் பிரதான சமயங் களாம். சனத்தொகையில் 69 வீதமானவரும் பெரும்பாலும் சிங்களவருமானவர்கள் பௌத்த மதத்தவர்கள். தேரவாத பௌத்தம் இலங் கையிற் செல்வாக்கு உடையது. இந்துக்களி டையே சைவசமயம் முக்கியமானது. கதலி கமும் புரோடஸ்தாந்த பிரிவுகளும் இலங்கை யிலே காலனித்துவ வம்சாவளியினருடையே மட்டுமன்றி, சிங்களம் தமிழ் பேசும் மக்களிடை யேயும் பயில்கின்றன.

கௌதம புத்தர் பரிநிர்வாணம் அடைந்தது கி. மு. 543 என்பர். தேவநம்பியதீசன் அநுராத புரத்திலே அரசோச்சியது கி.மு. 250—210. இலங்கைக்குப் பௌத்தம் மகிந்ததேரராற் கொண் டுவரப்பட்டது கி.மு. 246 என்பது இலங் கையர் மரபு.

இலங்கையில் இந்துசமய வரலாற்றுக்கு ஆதியை வரையறுத்துச் கூறுவது அரிது. வரலாற்றுக் காலத்தின் ஆரம்பம் முதலாக அதன் பயிற்சிக்கான ஆதாரங்கள் நிலவுகின்றன. இதனுல் வரலாற்றுக் காலத்திற்கு முன்பே வேரூன்றத் தொடங்கிவிட்டதோ என்று ஐயுற வேண்டியுள்ளது.

கி.மு. மூன்ரும் நூற்ருண்டிலிருந்து பெறப் படுவனவாகக் கருதப்பெறும் பிராமிச்சாசனங் களிலேயே இந்துசமயம் இலங்கையில் யிருந்தமைக்குச் சான்றுகளுளை. பெயர்களேயும், சிவ என்று தொடங்கும் பெயர்களேயும் சிவ என்பதுடன் முடியும் பெயர்களேயும் பிராமிச்சாசனங்களிலே குறிப் பிடத்தக்க அளவு காணமுடியும். சாசனங்கள் எழுந்த காலத்திலே அல்ல து முன் பிருந்து சிவவழிபாடு நிலவியதற்கு இப்பெயர்கள் சான்று கலாம். பேராசிரியர் பரணவிதான தொகுத்த ''பழையபிராமிச்சாசனங்கள்'' (1970)தொகுப்பிலே இடம் பெறும் வேல (403,477) வேலு (123, 169, 250, 271, 355, 647), வேலுசுமண (647) என்பனவும் முருகவழிபாட் <u>டிற்குச் சான்று பகரலாம். மேலும் பிராமணி</u> யம் குறிப்பிடத்தக்க செல்வாக்குடன் கியமை சாசனங்கள் மூலமும் பின்வந்த பாளி நூல்கள் மூலமும் தெளிவாகும்.

கோணேஸ்வரமும், கேதீஸ்வரமும் பழைய காலத்திலேயே குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன. சேனன் (274—301) அழித்த கோகண்ண தேவாலயம் சிவலிங்கம் அமைந்த கோயில் மகாவம்சதீகை கூறுகின்றது. என்று நான் காம் அல்லது ஐந்தாம் நூற்றுண்டில் எழுந்த வாயுபுராணம் கோகர்ணம் கோயிணக் குறிப்பிடுகின்றது. 'கோகர்ணம்' வந்தவாறு தகூழிணகைலாச பெயர் இலே கூறப்பட்டுள்ளது. லீலாவதி ஆட்சியில் தா டா வம்சத் திலே ஸ்ரீ மேகவர்ண எழுந்த ஆட் சியின் போது (352—370) மஹா தித்த இடத்திலே இந்துக் கோயில் ஒன்று நிலவிய செய்தி கூறப்படுகின்றது. மஹா தித் த ்என்பது மாதோட்டம், மாதோட்டத்தில் அமைந் தது திருக்கேதீஸ்வரம். திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயனுரும் சுந்தரமூர்த்தி நாயளுரும் போற்றிப் பெருமையுடையவை இவ்விருதிருத்த பாவிய லங்கள்.

சுமார் கி. பி. 993 வரை நிலவிய அநு அரசின் புராதன அழிபாடுகளின் ராதபுர மத்தியில், சிறப்பாக நகரத்தின் வடபகுதியில், பல சைவக்கோயில்களின் அழிபாடுகள் கண்டு பிடிக்கப்பட்டுள்ளன. சிவபெருமான், காளியம் மன், பிள்ளோயார் எனும் தெய்வங்களுக்குரிய கோயில்கள் இவற்றிடையே காணப்பட்டுள்ளன. இசுறுமுனியா புடைச்சிற்பங்களில் 'மனிதனும் கு திரையும்' ஐயஞரையும் 'காதலரிருவர்' சிவ பார்வதியையும் குறிப்பன என்ற கருத்தி **ீன யுடை**யோர் பலருளர்.

நிகாயசங்கிரகம் முதலாம் சேனணே (833— 853) சைவஞக்கியது ஒரு துறவி என்று கூறும். திருவாதவூரடிகள்புராணம் மூலம் அத் துறவி மாணிக்கவாசகர் என்று சிலர் துணிவர்.

அநுராதபுர அரசின் மறைவினே அடுத்து 1070 வரை மும்முடிச் சோழ மண்டலம் எனப் பெயரிடப்பட்டுச் சோழப் பேரரசின் ஓர் அங்கமாக விளங்கியது இலங்கை. சோழர் சைவசமயச் சார்பினராதலால் அவர்களுடைய காலத்தில் பல சைவக் கோயில்கள் இலங்கையிலே தோன்றியுள்ளன. திருக்கேதீஸ்வரம் அமைந்த மாதோட்டத்தில் ராஜராஜவீஸ்வரம், திருவிரா மீஸ்வரம் எனும் இரு கோயில்கள் சாசனங்கள் புலப்படுவன. பதவியாவில் ரவிகுல மாணிக்க ஈஸ்வரம் உட்பட பல சைவக் கோயில்களுள. பொலநறுவையில் வானவன் மாதேவி ஈஸ்வரமும் அழிந்து காணப்படும் ஏணேய 15 கோயில்களிற் கிலவும் காலத்திற்குரியவை. அதகட எனும் Gerrypit காலத்திற்குளியவை. அதகட ஊரில் உத்தமசோழீஸ்வரமும் மதிரிகிரியாவில் பண் மு த சோழீஸ்வரமும் சோழர் காலத்தில் கப்பட்டவை.

பொலநறுவை அரசர் (1070 — 1215) பௌத்த மதத்திணப் பெரும்பாலும் ஆதரித் தவராயினும் சைவத்தை ஒடுக்க முற்படவில்லே. மானுபரணன், முதலாம் பராக்கிரமவாகு, நீசங்க மல்லன் (1187 — 1196) முதலியோர் பௌத்த தருமத்தைப் பின் பற்றிய போதும் பிராமணர் மூலம் வைதீகக் கிரியைகள் பல வற்றை நடத்தியுள்ளனர். விக்கிரமபாகுவும் (1112 — 1132) இரண்டாம் கயவாகுவும் (1132 — 1153) சைவமதச் சார்பு மிக்கவரா கக் காணப்பட்டனர்.

பொலந்றுவை அரசை முற்றுவித்த காலிங்க மாகன் (1215 — 1255) பௌத்தத்திற்குப் பெரும் இடையூறு விளேவித்தவஞகக் கருதப் படுவன். மாகன் வீரசைவமதத்தினேச் சார்ந் தவஞகக் கொள்ளப்படுதல் குறிப்பிடத்தக்கது.

காலிங்கமாகன் 到上旬 ராஜரட்டையில் நிலவிய சிங்கள அரசைத் தெற்கு நோக்கித் தள்ளக் காரணமாயிற்று. அத்தோடு கிலும், கிழக்கிலும் தமிழ் மக்கள் GLIMID பான்மைச் சமூகமாகத் தனிமை பெறவும் காரணமாயிற்று. ஐரோப்பியர் பதிரைம் *நூற்றுண்டி*லே கால்கொள்ளத் தொடங்கிய போது வடக்கிலே ஆரியச் சக்கரவர்த்திகளும், தெற்கிலே கோட்டையரசரும் கண்டியரச(நம் காணப்பட்டனர்.

போர்த்துகேயர் தம் ஆதிபத்தியத்தைத் திடப்படுத்தும் நோக்கத்துடன் இலங்கையின்

கரையோரப் பகுதிகளில் இருந்த கோயில்கள் அணத்தையும் தரைமைட்டமாக்கினர். ஒல்லாந் தர் பொது வழிபாடுகள் நடைபெரு தவாறு ஆரம்பத்தில் சட்டங்கள விதித்தபோதும், பதினெட்டாம் நூற்றுண்டின் பிற் பகுதியில் சமய சட்டங்களோக் கண்டிப்பான செயற்படுத்தாது நெகிழவிட்டனர். இவ்வாய்ப் பினேப் பயன்படுத்திப் பல சைவக் கோயில்கள் கட்டப்பட்டன. ஆங்கிலேயர் இலங்கை மக்களின் நன்மதிப்பிணப் பெற்றுத் தம்மாட்சிக்கு வலுவூட்டும் எண்ணத்துடன் ஒல்லாந்தர் விதித்த சட்டங்களே நீக்கிச் சமயசுவாதீனக் கொள்கை பின்பற்றினர். ஆயினும் கட்டத்திலே கிறித்தவதாபனங்கள் (LP (LP CLP & சாக மதமாற்றத்திலே ஈடுபட்டிருந்தன.

இலங்கைச் சைவரிடையே ஆதீனங்களோ, பிரிவேளுக்களோ கிறித்தவபரம்பஃத் தடுத்து நிறுத்த அன்று இருக்களில்‰. இதனுல் சமயத் துறையிற் பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டின் நடுப் பகுதியளவில் ஏற்பட்ட விழிப்புணர்ச்சி பட்ட அறிஞர்களது செல்வாக்கை மையமாகக் கொண்டிருந்தது. நல்லூர் மூீலழூீ நாவலர் இயக்கத்தை முன்னின்று நடத்தியவர். பெருமானின் மறைவினே நிறுவனரீதியில் சைவபரிபாலனசபை முதலிய தாபனங்களும் அரசியல் ஆதரவும் சமய வளர்ச் சிக்கும் பாதுகாப்புக்கும் உதவின. பொன்னம்பலம் இராமநாதன், இந்து போர்டு இராசரத்தினம் முதலியோர் அரசியல் ஆதர வுக்குக் காரணமாய் அமைந்தவர்கள்.

இலங்கை விடுதலே அடைந்தது ஆண்டிலாகும். பிரதேச அபிவிருத்தி 34, LD அமைச்சின் கீழ் இந்து அலுவல்கள் திணக்களம் ஒரு பிரிவாக 1979 ஆம் ஆண்டு ஜுன் மாதம் அமைக்கப்பட்டது. இத்திணேக்களம் 1982 ஆம் ஆண்டு ஏப்பிரல் மாதம் அகில உலக இந்து மாநாடு ஒன்றினே நடத்தியது. இது அரசின் ஆதரவில் நடைபெற்றது என்பது குறிப்பிடத்தக்கது. இத்துசமய, இந்து கலா சார அலுவல்கள் இன்று இராஜாங்க அமைச்சர் ஒருவரைப் பெற்றுக் தனியாக இயங்கிவரு கின்றது.

சமய பாடங்களே பள்ளிக்கூடங்களில் கட் டாயமாகக் கற்பித்து வருவதால் இந்து மாணவர் இந்து சமயத்தை அறிந்து கொள்ளும் வாய்ப்பு இலங்கையிலுண்டு. பல்கஃக்கழகத்தி லும் இந் துப்பண்பாட்டுத் தவிசொன்று நிறுவியுள்ள பெருமை இலங்கைக்குண்டு. சைவசித்தாத்திற் கும் தவிசொன்று விரைவில் அமைக்கப்படும் சாத்தியக்கூறுகள் காணப்படுகின்றன.

எங்கணும் பெரியதும் சிறிய இலங்கை துமான எத்தனேயோ திருக்கோயில்கள் உள்ளன. திருக்கேதீஸ்வரம், கோணேஸ்வரம், முன்னேஸ் வரம், நகுலேஸ்வரம், ஓட்டுசுட்டான் தான்தோன் நீசுவர் கோயில், கொக்கட்டிச் சோலே தான் தோன்றீயீச்சரர் கோயில், வண்ணே வைத்தேசு கோயில், கொச்சிக்கடை பொன்னம் வரர் பலவாகுணஸ்வரர் கோயில், கப்பித்தாவத்தை கைலாசநாத்சுவாமி கோயில் முதலிய சிவ தலங்கள்; நயினே நாகபூஷணியம்மன் கோயில், வற்றுப்பளே கண்ணகியம்மன் கோயில், காரை திவு கண்ணகையம்மன் கோயில், மாத்துளே முத்துமாரியம்மன் கோயில் முதலிய அம்மன்தலங் நல்லூர், கள்; கதிர்காமம், செல்வச்சந்நிதி, மாவிட்டபுரம், மண்டூர், கந்தவனம், குமார புரம் முதலிய முருகன் தலங்கள்; தேவிநுவரை கோயில், வெல்லிபுரம் ஸ்ரீ ബിച്ച ത്ത്വ பொன்னுலே ஆழ்வார் கோயில், விஷ்ணு கோயில், 🍃 வண்ணே பெருமாள் கோயில் முதலிய தலங்கள்; அமிர்தகழி மா மாங்கப் பிள்ளோயார் கோயில், முறிகண்டிப்பிள்ளோயார் கோயில், உரும்பராய் கருணுகரப்பிள்ளோயார் கோயில், மானிப்பாய் மருதடி விநாயகர் கோயில் முதலிய பிள்ளேயார் தலங்கள் — பொதுவாக இலங்கையர் போற்றிப் பேணும் திருத்தலங் களாம்.

இலங்கைத் திருக்கோயில்கள் பொதுவாகத் தமிழகத்தில் உள்ளவை போன்று பிரமாண்ட மான கோபுரங்கீளயோ விமானங்களேயோ கொண்டிராதபோதும் பல நல்ல வேலேப் பாடுகளும், அழகிய தோற்றமும் உடையவை. கதிர்காமம், செல்வச்சந்நிதி, மண்டூர் எனும் திருத்தலங்களில் பூசகர் வாயிலே துணிகட்டி மௌனபூசை நடத்துவதைக் காணலாம். மாத் தீன முத்துமாரியம்மீன நகரத்து வீதிகளில் பவனிக்குத் தேரிலே எழுந்தருளவைத்து வடம் இழுத்துச் செல்பவர்கள் மகளிர். கதிர்கா மத்திலும், சிவஞெளிபாதமஃயிலும் பல்வேறு மதத்தவர்கள் கலந்து வழிபாட்டில் ஈடுபடுவது குறிப்பிடத்தக்கது.

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் மத்தியிலே பிரபல்லியம் பெற்ற புராணபடனம் ஈழத் திலே தொடர்ந்து போற்றப்பட்டு வருவதாகும். கந்த புராணம் புராண படனத்திலே சிறப் பிடம் வகிப்பது காணத்தக்கது. திருவாத வூரடிகள் புராணம், திருச்செந்தூர்புராணம் என்பனவும் புராண படனத்திற்கு எடுத்துக்கொள்ளப்பட்டுள்ளன. கீழ் மாகாணத்திலே கஞ்சன் அம்மான படித்துப் பயன் சொல்லப் படுவதாகும்.

ஆதினமும் இராமகிருஷ்ணமிஷனும் நல் வே இந்துசமய விருத்தியின் பொருட்டு ஆற்றிவரும் குறிப்பிடத்தக்கவை./ அரும்பணிகள் அதில இலங்கை மாமன்றம் இந்து இந்து தாபனங்களே ஒன்றிணேத்து இந்துக்களின் பிரச் சினேகளேத் தீர்த்து வைக்க அக்கறை கொண் டுள்ளது. அதன் அமைப்பினே வலுப்படுத்தி ஊக்குவித்தால் பல நன்மைகளேச் சாதிக்கும் முடியும். திருமூலநாய நிலேயை உருவாக்க ரை 'சிவபூமி' எனப் போற்றிய பூமி, எம்பூமி என்ற பெருமையை நாம் நிஃ நாட்ட வேண்டும்

பேரோ சிரியர்

பொ. பூலோகசிங்கம் B.A. (Hons), D. Phil (Oxon)

37, 32 ஆம் வீதி, கொழும்பு——06.



## அக்கமகாதேவி மால் இந்த அம்படி இக்கமாம் இ

அக்கமாதேவி, மாதேவியக்கா எனும் பெயர்களா லும் வழங்கப்பெறுவர்; பன்னிரண்டாம் நூற் ருண்டில் வாழ்ந்த கன்னடநாட்டுப் பக்தை; பசவண்ணர் கல்யாணநகரில் நிறுவிய வீரசைவ நிலேயத்திலே தொண்டுபுரிந்து வந்தவர்; ஸ்ரீசை லம் அடைந்து மல்லிகார்ச்சுனரை வழிபட்டு, அவருடைய பெயரை முத்திரையாக ஒவ்வொரு வசனத்தின் இறுதியிலும் வைத்துக் கன்னடத்தில் பல வசனங்களேப் பாடியவர்; வீரசைவ வசன இலக்கியத்தில் அக்கமாதேவியின் வசனங்கள் முக்கிய இடத்தினேப் பெறுவன.

sufficient for course it, out of a work

sis, unauge coins gire a river

#### அக்களி

இருக்கு வேதத்தில் இந்திரனுக்கு அடுத்து அதிகமான பாடல்களேப் பெறும் தெய்வம் அக்கினி; இருநூறு பாடல்களுக்கு மேல் அக்கினியைப் போற்றும் பாடல்களுள. தெய்வங்களுக்கும் மக்க இடையிலான மத்தியஸ்தனுகவும் ளுக்கும் அவர்களுடைய உடைமைகளோயும் மக்குளோயும் காப்பவளுகவும் நல்லனவற்றை எல்லாம் பவனுகவும் இருளேயும் இன்னஃலயும் விடாது எதிர்ப்பவனுகவும் அக்கினி போற்றப்படுகிறுன். அவியிணே ஏற்கும் வேள்வியிலே கடமைக்கு உரியவஞ்தலின் வேதத்திலே அவ கொடுக்கப்பட்டமை முக்கியத்துவம் எதிர்பார்க்க வேண்டியதொன்றுகும். பதினெண் புராணங்களில் ஒன்றுன அக்கினி புராணம் அக்கினி முக்கியத்துவமளிப்பதாகும். கெய்வத்திற்கு

அட்டதிக்குப் பாலகரிலே தென்கிழக்குத் திசைக்குரியவஞகவும் அக்கினி இடம் பெறுகிருன்.

அக்கினியின் பிறப்புப் பற்றியும் பெற்ளூர் பற்றியும் மாறுபட்ட கதைகள் வழங்குகின்றன. தியௌ பிருதுவியின் புதல்வஞகவும், அதிதியின் புதல்வஞகவும், அங்கிரசின் புதல்வஞகவும், சாண்டிலீயின் புதல்வஞகவும், பிரமனின் மூத்த மகன் அபிமானியாகவும் பலவாறு அக்கினியின் தோற்றம் கூறப்படுகின்றது.

அக்கினியும் அவர் பு<mark>தல்வர்</mark>களும் பேர<mark>ப்</mark> பிள்ளோகளுமாக 49 பேர் வாயுபுராணம் கூறும் 49 தீக்கு இணயோகின்றனர்.

அக்கினியோடு தொடர்புடைய பல கதைகள் இதிகாசங்களிலும் புராணங்களிலும் இடம் பெறு வன. இவற்றிலே கந்தனின் தோற்றம் பற்றிய கதையும் தேவிபாகவதம் கூறும் மாயாசீதை கதையும் அடங்குவன.

சப்தரிஷிகளின் யாகத்திலே தோன்றிய அக்கினி அவர்களுடைய மண்வியர் மீது மயக்கம் கொண்டு வனத்திலே அஸேந்த போது, அவண் அடைய ஆவலாய் இருந்த சுவரகா, ஆறுரிஷி பத்தினிகளின் வேடத்திலே அவஃனக் கூடியதாக வும் அக்காலத்திலே தோன்றிய விந்துவைப் பொற்க<mark>ல</mark>சத்திலே சேர்த்து வைத்ததாகவும் அதிலி ருந்து ஆறுமுகன் தோன்றியதாகவும் கதையுண்டு.

grentriukud, Guntampset, etalienes

, Sek 1113 m

வனவாசத்தின் போது அக்கினி இராமனே அணுகி வரப்போகும் நிகழ்ச்சிகளேக் கூறி இராவணனே ஏமாற்ற மாயச் சீதையை உருவாக்கி இராம னிடம் விட்டுவிட்டு உண்மைச் சீதையை தன் பா துகாப்பில் கொண்டு சென்று விட்டான் என்றும் அக்கினிப் பரீட்சையின் போது மாயச் சீதையை ஏற்றுக் கொண்டு உண்மைச் சீதையை இராமனிடம் சேர்ப்பித்ததாகவும் அதனுலேயே சீதை எவ்விதத்தமும்புமின்றி அக்கினியிலிருந்து தோன்றியதாகவும் மாயச்சீதை புஷ்கரத்திலே தவ மிருந்து துவாபரயுகத்தில் பாஞ்சாலனின் யாக குண்டத்திலிருந்து பாஞ்சாலியாகத் தோன்றிப் பாண்டவர் மணவியாளுள் என்றும் தேவிபாக வதம் கூறுகின்றது. இது இது இது இது இது

அக்கினி மூன்று தலே, நான்கு அல்லது ஏழுகை, ஏழு நாக்கு என்பன கொண்ட உருவத்தில் ஆட்டுக்கடா வாகனமும் தீச்சுவாலேயுடன் கூடிய வேலும் உடையவனுகச் சித்திரிக்கப்படுவான். ஒளிமயமான அவனுடைய தேர் பளபளப்பான குதிரைகள் பூட்டியனவாக ஏழு காற்றுக்களான சக்கரங்களோடு அமைந்து பொன்மயமான கேசமும் சிவந்த உடலுறுப்புகளேயுடைய சாரதி யால் செலுத்தப்படுவதாகக் காட்டப்படும்.

#### அக்கினி புராணம் இது கூடிய நடிய அவற்றும் நடி

பதினெண் மகாபுராணங்களாகச் சங்கதத்தில் வழங்கும் புராணங்களில் அக்கினிபுராணம் ஒன்று கும். ஆக்னேயபுராணம் என்ற பெயரும் இதற் குண்டு.

அக்கினிதேவஞல் வசிட்டருக்குக் கூறப்பட்ட புராணம் இதுவென்பர். அக்கினி மீது இயற் றப்பட்டதெனக் கூறப்படும் இது சிவபுராணங் களுள் ஒன்முகக் கருதப்படுகின்றது. இதன் காலம் கி. பி. பத்தாம் நூற்முண்டு என்று சிலர் கூறுவர்.

அக்கினிபுராணம் அளவிலே பெரிய புராண மாகும்; ஏறக்குறைய 420 அத்தியாயங்களே யுடையது. சயமான சில விடயங்களோடு வேறு நூல்களிலிருந்தும் பல பகுதிகளே உள்ளடக்கியது. யாஜ்ஞவல்கியரிலிருந்து சட்டம் பற்றிய ஒரு பகுதியும் சுஸ்ரதரிலிருந்து வைத்தியம் பற்றி ஒரு அத்தியாயமும் பிங்கலர், பாணினியிலிருந்து இலக்கணம், அணி,யாப்புப் பற்றித் தெரிந்த பிரிவுகளும் இங்குளை.

க‰க்களஞ்சியம் போன்று பல வியங்கஃடையும் உள்ளடக்கும் பண்பு அக்கினிபுராணத்தி ஆண்டு. கிரியை வழிபாடு, உலகவுற்பத்தி, அரசபாரம்பரியம், போர்முறைகள், ஸ்வப்னமந் திரம், சாதகம், கட்டடக்கஃ, சிற்பக்கஃ, ஆயுள்வேதம், விஷவைத்தியம், நாடகசாத்திரம், அணியலங்காரம், உடம்புக் கூறியல், சிவலிங்கம், தூர்க்கை, தசாவதாரம், இராமாயணம், மகா பாரதம், தேவபூஜாவிதிகள், தேவதாபிரதிட்டை முதலிய பல்வேறு விடயங்கள் இதனுள் இடம் பெறுகின்றன.

#### அக்ஷமாலிகா உபநிடதம்

இது இருக்கு வேதத்தைச் சேர்ந்த உபநிடதம். முக்திகோபநிடதம் தரும் 108 உபநிடதப் பட்டியலில் இடம் பெறுவது.

#### அக்ஷயநவமி

கார்த்திகை மாதத்துச் சுக்கில பட்சத்தின் ஒன்பதாம் நாள் மகாவிஷ்ணுவுக்குப் புனிதமான நாளாகும். இந்நாளிலே அடையும் எந்த நன்மையும் முடிவடையாத சிறப்பினேயுடையது.

தனஞ்ஜயன், கிருஷ்ணசர்மா எனும் இரு சகோதரர்கள் உலகினரை ஏமாற்றியும் கள வெடுத்தும் சீவனம் செய்து வந்தார்கள். அவர்கள் மரணித்த போது தனஞ்ஜயன் மோட் சத்திற்கும் கிருஷ்ணசர்மா நரகத்துக்கும் இட்டுச் செல்லப்பட்டனர். இச்செயலே ஓரவஞ்சகமென்று கருதி கிருஷ்ணசர்மா யமனிடம் நியாயம் கேட்ட போது தர்மராசன் தனஞ்ஜயன் அக்ஷயநவமி யிலே யமுனேயில் நீராடியதால் அவனுக்கு வைகுண்டேப் பதவி கிடைத்ததாகக் கூறிஞன்.

#### அக்ஷி உபநிடதம்

இது கிருஷ்ண யசுர் வேதத்தைச் சேர்ந்த உபநிடதமாகும். முக்திகோபநிடதம் தரும் 108 உபநிடதப்பட்டியல் இதனேக் குறிப்பிடுகின் றது.

#### அகச்சமயம்

திருமூலநாயஞரின் திருமந்திரத்திலும் (1557, 1558) மாணிக்கவாசக்கவாமிகளின் திருவாச கத்திலும் (திருவண்டப்பகுதி, 17) சைவத்தின் அகச்சமயம் ஆறென்ற குறிப்பு அறியப் படுகின்றது.

நூற்ருண்டிற்கு முன்பும், பன்னிரண்டாம் திவாகரத்திற்குப் பின்பும் எழுந்த பிங்கலந் தையில் வைரவம், வாமம், காளாமுகம், மாவிரதம், பாசுபதம், சைவம் என்பன அகச் சமயம் என்ற விளக்கம் கிடைக்கின்றது. இப் பட்டியலினே உமாபதி சிவாசாரியரின் சங்கற்ப பழையவுரையும் ஏற்றுக்கொள் நிராகரண தத்துவப்பிரகாசம் பதினேந்தாம் ளுகின்றது. நூற்றுண்டின் கடைக்கூறுக்கு முன்பு எழுந்தது. அதுவும் இப்பழைய மரபின் ஏற்றுள்ளது. பதிஞ ரும் நூற்ருண்டில் எழுந்த சூடாமணி நிகண்டும் பிங்கலந்தை தந்த அகச்சமயப் பட்டியலே வழி மொழிந்துள்ளது.

ஆயினும் இவற்றிலே வைரவம், வாமம், மாவிர தம், பாசுபதம் என்பன இன்று அகப்புறச் சமயமாகப் பட்டியல் பெற்றுள்ளன. காளா முகத்திற்குப் பதிலாகக் காபாலம் அகப்புறத்தில் இடம் பெறுகிறது. சங்கற்பநிராகரணம் நிரா கரித்த ஐக்கியவாதசைவம் அகப்புறப் பட்டியஃப் பூர்த்தி செய்கின்றது.

இன்று அகச் சமயப் பட்டியலிலே பாடி பணவாதம், பேதவாதம், சிவசமவாதம், சிவசங்கராந்தவாதம், ஈசுவரவவிகாரவாதம், சிவாத்து விதம் என்பன இடம் பெறுகின்றன. இவையாவும் உமாபதி சிவாசாரியரால் சங்கற்ப நிராகரணத்திலே நிராகரிக்கப்பட்டவை என்பதும் அவரால் அகச்சமய அந்தஸ்து வழங்கப்படாதவை என்பதும் மனங்கொளத்தக்கது.

இவ்வறுவகை அகச்சமயமும் சித்தாந்த சைவத் தின் பதி முதலிய ஆறு பதார்த்தங்களேயும் ஒப்புக் கொண்டு அவ்வப் பொருள்களுக்குக் கூறும் பொது இயல்பு மாத்திரையே கொண்டு தன்னி யல்பு கொள்ளாது மாறுபடுவன.

பாடாணவா தசைவத்தின்படி ஆன்மா பிறப் பிறப் பிலிருந்து நீங்கி விடுதஃ பெற்று முத்தியடையும் போதும் ஆணவமலப் பிடிப்பிலிருந்து நீங்காது சுட்டறிவும் சுகதுக்காநுபவமுமற்றுப் பாடாணம் போற் கிடக்கும்.

பேதவாத சைவம் ஆன்மா அறிவை (மெய்ஞ்ஞானம்) பெறுவதன் மூலம் பாசத்திலிருந்து விடுதலே பெறுகிறது என்றும் அதுவே முத்திநிலே என்றும் கருதும். ஆன்ம விடுதலேக்குப் பக்தி மார்க்கமும் இன்றியமையாதது என்று சித்தாந்த சைவம் கருதுகிறது.

சிவசமவாதசைவம் ஆன்மாவின் பசுத்துவம் நீங்க அது சிவணப் போலாகி விடும் என்று கருதும். இந்நிஃயில் ஆன்மா இறைவனே ஒத்து நிற்கும். இறைவன் அருளிஞல் இறைவனே அறிய வேண்டுமென்பதில்ஃ. மலம் ஒழிந்த நிஃயில் ஆன்மா வீடு பேறுக்குத் துணேயான பஞ்சகிருத் தியத்தையும் செய்யும் ஆற்றஃப் பெறுகிறது. ஆன்மா இறைவனுக்குச் சமமாகவோ அல்லது இறைவன் தொழிஃ செய்யும் ஆற்றல் பெற வோ முடியாது என்பது சித்தாந்தசைவம்.

சிவசங்கிராந்த சைவம் மலங்களின் பிடிப்பிலி ருந்து விடுபட்ட செயலற்ற நிஃபைை ஆன்மா அடையும் போது இறைவனது அருளால் சிவ மாக நிற்கும் என்று கருதும்.

ஈசுவரவவிகார சைவம் இறைவனது முயற்சி இன்றி ஆன்மா தன் முயற்சியால் பக்குவம் பெறும்; பதியறிவு பெற்று ஆன்மா இறை வனுடன் சேருகின்றது என்ற சித்தாந்தம் உடை யது.

சிவாத்துவித சைவம் முத்திநிஃயில் ஆன்மா சிவத்துடன் கலந்து சிவமாய் விடும் என்று கருதும். அந்நிஃயில் ஆன்மா என ஒரு பொருள் வேருயிராது. ஆன்மாவானது இறை பாவணேயினுல் இறைவனேடொத்த வடிவத்தைப் பெற்று எல்லாப் போகங்களேயும் அநுபவித்து மீட்சியின்றி இருக்குமாம்.

#### அகத்நியத்தாபனம்

ஈழநாட்டின் திருக்கோணமில மாவட்டத்திற் கொட்டியாரப்பற்றிலுள்ள மூதூரிலிருந்து பத்து மைல் தொலேவிலுள்ள கினிவெட்டிக் கிராமத் திற்குச் சுமார் ஏழுமைல் தொலேவில் அமைந்தது கரைசையம்பதி. கிளிவெட்டியிலிருந்து கங்கு வேலிக் கூடாகவும் கரைசையை அடையலாம்.

திருக்கரைசையம்பதியிலே அமைந்தது அகத் தியத்தாபனம் எனும் திருத்தலம். இத்தலத் திலே அகத்தியர் தாபித்த சிவலிங்கம் அமைந்த திருக்கோயில் ஒன்றின் வரலாறு புராணத்திலே கூறப்பட்டுள்ளது.

அகத்தியத்தாபனத்தில் அமைந்த சிவாலயம் தலபுராணம் பெற்ற சிறப்புடையதாதலால் ஒரு காலத்தில் சீரும் சிறப்பும் பெற்று விளங்கியிருக்க வேண்டும். மேலும் இப்புரா ணம் கொட்டியாரப்பற்றிலே ஏனேய திருக் கோயில் விழாக்களிலும் படிக்கப்பட்டு வருவதை நோக்கும் போது இச்சிவாலயம் பெற்றிருந்த முக்கியத்துவம் புலப்படுகின்றது.

பெற்ற சிவாலயம் அமைந்த இடத்திலே அண்மைக்காலத்திலே கண்டெடுக்கப் புனிதச் சின்னங்களான பெற்ற நந்தி, கோமுகை, பலிபீடம், சுப்பிரமணியார், அஸ்திரதேவர், முக்கூட்டுக்கல், வாயிற்கற்கள், தூண்கள் முதலானவற்றை ஒருசேர சிறிய கோயில் ஒன்று கட்டிப் பக்தர் வைத்து போற்றி வருகின்றனர்.

அகத்தியத்தாபனத்தின் வரலாறு கூறும் திருக் கரைசைப் புராணம் சுன்னுகம் அ. குமாரசுவா மிப்புலவரின் பொழிப்புரையுடன் திருகோணமில் வே. அகிலேசபிள்ளோயால் மயிலிட்டி வச்சிரயந் திரசாலேயில் விகிர்தி வருடம் ஆனி மாதம் (1890) பதிப்பிக்கப்பட்டது. இப்பதிப்பின் இரண் டாம் பிரசுரம் திருகோணமிலையிலே நந்தன வருடம் ஆடி மாதம் (1952) அச்சிடப்பெற்றது. 1975 இலே கட்டைபறிச்சான் இந்து இள்ஞர் மன்றம் வ. அ. இராசரத்தினம் மேற்பார்வையில் ஒரு பதிப்பின் வெளியிட்டது.

#### அகத்தியர்

இருக்கு வேதத்தில் இடம்பெறும் பாடல்களேப் பாடியவர்களிலே அகஸ்தியர் ஒருவர் அறியப்படு கிருர். அவர் மதுவி கோபா முத்திரையின் பாடல்களும் அங்கு காணப்படுகின்றன. வான்மீகி ராமாயணத்திலும் வியாச பாரதத்திலும் வடமொழிப் புராணங்களிலும் அகஸ்தியர் என்ப வரைப் பற்றிப் பல்வேறு கதைகள் கூறப்பட் டுள்ளன.

தைத்திரீய ஆரணியகம் அகத்திய நட்சத் திரத்தைக் கூறுகின்றது. கவர்க்கத்தை அடை யும் சான்ருரின் ஒளிப்பிழம்புகளே நட்சத்தி ரங்கள் என்று தைத்திரீய சங்கிதையும் சதபத பிராமணமும் கூறுவன.

எட்டுத்தொகை பத்துப்பாட்டாம் பண்டைய தமிழ்த் தொகைநூல்களிலே அகத்தியர் எனும் பெயர் காணப்படவில்லே. பரிபாடலிலே ''பொதி யின் முனிவன்'' என்று அகத்திய நட்சத்திரம் (11.11-12).குறிப்பிடப்படுகின்றது. தியர் பொதிகைமலேயில் வாழ்ந்தவர் கருத்து இப்பரிபாட்டின் காலத்தில் நிலவி யுள் வழக்கும் தமிழ் சங்கத வழக்கும் வேதகாலத்து அகஸ்தியரும் தொடர்புபட்டு, முனிவரும் ஒருவராகக் பொதிகை கருதப்படு இங்கு காணலாம். வதையும்

பொதிகைமல் பற்றிய குறிப்புகள் இடம்பெறும் குறுந்தொகை (84,376), அகநானூறு (25,138,322), புறநாஹாறு (24,128) எனும் பழைய தொகை நூல்களிலே அகத்தியர் செய்திகள் எவையு மில்லே. வான்மீகி ராமாயணத்தின் ஆரண்ய காண்டத்திற் பஞ்சவடிக்கு இரண்டுயோசணேயிலும் கிஷ்கிந்தா காண்டத்தில் அயோமுகத்தின் சிகரத் திலும் (குடகுமலேச்சிகரம்) அகத்தியரின் ஆசிரமங் கள் இருந்தன என்று குறிப்பிடப்படுகின்றது. பொதிகைமலேயிலே அவ்வாறு இருந்ததாகக் குறிப் பில்லே.

திலப்பதிகாரத்திலும் அகத்தியர் பெயர் இடம் பெறுவில்லே. பொதிகை முனிவனும் (8.8; 27.68; 12.24.1-2;3, 1-3) பிரமனின் மகனும் (12.24.1-2), இந்திரன் மகனுக்கும் உருப்புகிக்கும் இட்டசாபத் தை நீக்கியருளிய திருமுனியும் (3.1-3) ஆகிய அகத்தியர் செய்திகள் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன.

மணிமேகஸேயிலேதான் அகத்தியர் எனும் பெயர் முதன் முதலாகத் தமிழ் நூல்களிலே காணப்படு கின்றது (பதிகம், 11; 22.35). மணிமேகஸேயிலே அகத்தியர் உற்பத்தி வரலாறு (13.94-96), இந்திர குமாரணச்சபித்தது (24.10-12), காந்தன் எனும் சோழன் வேண்ட தம்கரகத்தைக் கவிழ்க்கக் காவிரியே தோன்றியது (பதிகம். 9-12), காந்தன், பரசுராமன் மழுவுக்குப் பயந்து நீங்கிய போது அகத்தியர் மோழி கேட்டுப் பின்பு தான் மீள்வதாகக் கூறியது (22.25-38), தொடித்தோட் செம்பியன் ''மலயத்தருந்தவன்'' உரை கேட்டு தூங்கெயில் எறிந்தமை (1.3-4) என்பன கூறப் பட்டுள்ளன.

சிவனருள்பெற்ற செம்மையினராக அகத்தியரை நாயன்மார் திருப்பாடல்களிலே காணலாம். திருமூல**நா**யஞர் தென்திசை நோக்கி வந்தது அகத்திய முனிவரைக்காணவென்று சேக்கிழார் பெரியபுராணத்திற் கூறியுள்ளார்.

பக்தி இலக்கிய காலகட்டத்திலே அ<mark>க</mark>த்தியர் தமிழோடு தொடர்புபடுத்தப் பெற்றுள்ளார். பாண்டியரின் குலகுருவாகவும் தமிழாசிரியராகவும் செப்பேடுகளிலும் மெய்க்கீர்த்திகளிலும் அகத்தியர் குறிப்பிடப்படுகிருர்.

இக்காலகட்டத்திலே தென்கிழக்காசிய நாடு களிலே தென்னுட்டவர்கள் கொண்ட தொடர்பு களால் அகத்தியர் மரபும் அந்நாடுகளிலே பரவத் தொடங்கியது.

பாண்டியநாட்டுக்கும் பாண்டியருக்கும் சிறப் பிடம் தரும் இறையஞரகப் பொருளுரையிலே முத லிரு தமிழ்ச் சங்கங்களில் அங்கம் வகித்ததும் அவர் எழுதிய அகத்தியம் முச்சங்கத்திற்கும் இலக்கண மாக விளங்கியதும் கூறப்படுகின்றன. களவி யலுரை கூறும் செய்திகள் முன்னேய காலங்களிற் காணப்பெறுதவை.

கம்பர் ஆரண்யகாண்டத்து அகத்தியப்படலத் திலே கடஃயுண்டது, வாதாவியை வதைத்தது, விந்தத்தை அடக்கியது, இறையாண்யால் தென் திசை ஏகியது, குண்டிகையிற் காவிரி கொணர்ந் தது ஆகிய செயல்களே அகத்தியருக்குக்கூறுவதோடு அமையாது 'தமிழ்முனி' யாக அவரைப் படைத் தனர். கிட்கிந்தா காண்டத்திலே கம்பர் பொதி கைமலேயில் அகத்தியர் தமிழ்ச் சங்கம் ஒன்றிண நிறுவி நடத்தியதாகவும் கூறியிருக்கிருர்.

பன்னிருபடலப்பாயிரம் தொல்காப்பியரை அகத்தியரின் மாணவராகக் கூறியது; புறப்பொருள் வெண்பாமாஃப்பாயிரம் அகத்தியர் மாணுக்கர் தொல்காப்பியர் முதலாம் பன்னிருவர் என்று கூறியது. இக்கருத்துகளேத் தொல்காப்பிய உரையாசிரியர் காலங்களிலே ஐயுற்றுள்ளனர் என்பது பேராசிரியர் கூற்றுகளால் புலனும் (மரபியல் 94); இளம்பூரணர் பன்னிருபடலத்துள வெட்சிப்படலம் தொல்காப்பியர் கூறிஞரென்ருல் பொருந்தாது என்பதன் மூலம் ஐயங்களே வலுப்படுத்தினர்.

யாப்பருங்கலவிருத்தியுரை ''ஆனந்த வோத்து'' எனும் நூல் செய்ததாகக்கூறிய கருத்தைப் பேரா சிரியரும் நச்சிஞர்க்கினியரும் மறுத்துள்ளனர்.

பெரும்பற்றப்புலியூர் நம்பி குறுமுனிக்கு<mark>த் தமி</mark> ழுரைத்த திருவிளேயாட*ு*லப் போற்றிப் பேணி யுள்ளார். கச்சியப்பசிவாசாரியர் அசுரகாண்டத் தில் அகத்தியர் பற்றிய பௌராணிக வரலாறு களே விரித்துரைத்துள்ளார். காஞ்சிப் புராணத் தில் தழுவக் குழைந்த படலத்திற் சிவஞான முனிவர் அவற்றை வழி மொழிந்துள்ளார். மருத்துவம், இரசவாதம், மந்திரம், யோகம், ஞானம் என்பன பற்றி எழுந்த பல நூல்கள் அகத்தியர்பேருடன்வழங்குகின்றன; அகத்தியரைச் சித்தராகக் கொண்ட மரபு இந்நிலேக்குக் கார ணமாகும்.

பெரியபுராணத்தைத் தழுவும் அகத்தியர் பக்த விலாசம் ஒன்று வடமொழியிலுண்டு; அகத்தியர் பேருடன் தேவாரத் திரட்டு ஒன்று வழங்குகின்றது; ஆறெழுத்தந்தாதியுமுண்டு.

அகத்தியரை வரலாற்றுப் புருடராக நிறுவும் முயற்சிகள், பல்வேறு கேள்விகளேத் தோற்றுவிப் பினும், அன்னுரைப் பண்பாட்டு வரலாற்றிலி ருந்து பெயர்த்தெடுத்தல் பெரியதொரு இடை வெளியைத் தோற்றி நிற்கும்.

அகத்தியர் தேவாரத்திரட்டு

தேவாரத்திலிருந்து தொகுக்கப் பெற்ற இருபத் தைந்து திருப்பதிகங்களேயுடையது அகத்தியர் தேவாரத்திரட்டு.

மூவர் திருப்பதிகங்கள் முழுவதனேயும் ஓதி மகிழ விரும்பிய சிவாலய முனிவருக்கு அகத்தியர் 25 திருப்பதிகங்களேத் திரட்டி அவற்றை நாள் தோறும் பாராயணம் செய்வோர் அடங்கன் முறை முழுவதையும் ஓதிய பயினப் பெறுவர் என்று அறிவுறுத்தியதாய்க் கூறுவது மரபு.

ஆயினும் இத்திரட்டிலே இடம்பெறும் திருப் பதிகங்கள் குருவருள், திருவெண்ணீறு (பரையின் வரலாறு), அஞ்செழுத்துண்மை, கோயிற்றிறம், சிவனுருவம், திருவடி, அருச்சணே, அமைதிநில் என எட்டுப் பிரிவுகளாக அமைக்கப்பட்டுள்ளதை நோக் கும்போது திருமுறைப்பாடல்களேப் பொருளடிப் படையிற் பகுத்துப் பாராயணம் செய்யும் மரபு ஒன்று புலைகின்றது. திருவாசகத்திற்கும் திரு வாசகத்தனுபூதி எனப்படும் திருவுள்ளக்கிடை ஒன்று இத்தன்மைத்தாகக் காணப்படுதல் குறிப் பிடத்தக்கது.

அகத்தியர் தேவாரத்திரட்டு அகத்தியராலே தொகுக்கப்பட்டதென்பது மரபு. குறுமுனியடி கள் சீடர் சிவாலயமுனிவர் என்றும் அவர் சீடர் திருநெறி விளக்க ஆசிரியர் என்றும் கூறுவர்.

நல்லூர் க. சதாசிவப்பிள்ள (-1910) ஸ்ரீ ஆறுமுக நாவலர் முன்னிஸ்யிற் பரிசோதித்துப் பதிப் பித்தனவற்றிலே 1866 இலே வெளியிட்டனவே அகத்தியமாமுனிவர் திரட்டியருளிய தேவாரத் திரட்டு, திருவாசகம், திருவிசைப்பா, திருப்பல் லாண்டு, பெரியபுராணச் செய்யுட்டிரட்டு என்பன. 1873 இலும் 1880 இலும் அவர் இவற்றை மீண்டும் பதிப்பித்துள்ளார்.

கயப்பாக்கம் சதாசிவச் செட்டியார் (1872—1929) அகத்தியர் தேவாரத்திரட்டிற்கு விரிவுரை கண்டுள்ளார். வித்துவான் தி. பட்டுச்சாமி ஓது வாரின் குறிப்புரையுடன் அகத்தியர் தேவாரத்தி ரட்டினேத் திருப்பனந்தாள் ஸ்ரீ காசி மடத்தினர் 1965 இலே வெளியிட்டனர். சோளங்கிபுரம் சிவ ஸ்ரீ அருணகிரி முதலியார் 1927 இலே வெளியிட்ட பன்னிரு திருமுறைத் திரட்டிலே அகத்தியர் தேவாரத் திரட்டும் இடம்பெறுகின்றது.

உமாபதி சிவாசாரியர் பெயராலே ''திரு முறைத்திரட்டு'' ஒன்று வழங்குகின்றது. இதனே க. சோமசுந்தரதேகிகர் 'சித்தாந்தம்' சஞ்சிகையில் 1930 இலே வெளியிட்டனர். இத்திரட்டி லும் 99 திருப்பாடல்கள் பத்துத்தேஃப்புக்களின் கீழ் தரப்பட்டுள்ளன. பதிமுதுநிலே, உயிரவை நிலே, இருண்மலநிலே, அருளது நிலே, அருளருநில், அறியும்நெறி, உயிர் விளக்கம், இன்புறுநில், ஐந் தெழுத்தருள்நில், அணேந்தோர் தன்மை எனும் அப்பிரிவுகள் திருவருட்பயனிலே காணப் படுதல் குறிப்பிடத்தக்கது.

#### **இரு அகத்**தியாச்சிரமம்

சத்தியபுரி என இன்று வழங்கும் திரு அகத்தியாச்சிரமம், நாசிக் நகருக்கு இருபத்து நான்கு மைல் தொஃவில், பஞ்சவடிக்கு அண் மையில் விளங்கும் புண்ணியதலமாம்.

#### தி ந அகத் நியான்பள் ளி

தஞ்சாவூர் மாவட்டத்திலே திருத்துறைப் பூண்டிதாலுகாவில் திருமறைக்காடு இருப்புப் பாதை நிலேயத்திற்குத் தெற்கே இருமைல் தொலேவிலுள்ள திருத்தலம் திருவகத்தியான் பள்ளி.

சிவபெருமானின் திருமணக் காட்சியைக் காண அகத்தியமுனிவர் தங்கித் தவஞ் செய்த பதி; அக்கோலத்தைத் திருமறைக் காட்டிலே காட்ட அகத்தியர் கண்டு வணங்கிஞர். மும்மூர்த்திகளே யும் தனக்குப் புதல்வராகப் பெற அகத்தியர் தவஞ்செய்து அவ்வாறே பெற்ற பதியென்றும் கூறுவர். யமதருமராசன் இத்தலத்திலே சீவன் முத்தி பெற்றுன் என்பர்.

இத்தலத்தை வழிபடினும் நிஃனப்பினும் தீவிஃன நீங்கும் என்பர்.

இங்கெழுந்தருளியுள்ள இவபிரானுக்கு அகத்தீ சுவரர் என்றும் உமையம்மைக்குப் பாகம் பிரி யாள் நாயகி என்றும் பேர். சுவாமி கிழக்குச் சந்நிதி; அம்மன் தெற்குச் சந்நிதி. அகத்தியர் கோயில் மூலத்தானத்திற்கு மேற்கிலுள்ளது.

அகத்திய தீர்த்தம், அக்கினி தீர்த்தம், அக்கினி புட்கரிணி, எமதருமதீர்த்தம் என்ற தீர்த்தங்களுளை; தலவிருட்சம் வன்னி. திரு ஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயஞர் பாடிய திருப்பதிகம் ஒன்று இத்தலத்திற்குண்டு (2.76)

#### திரு அகத்தீச்சுரம்

கன்னியாகுமரி மாவட்டத்திலுள்ள திருத்தலம் திருஅகத்தீச்சுரம். குமரியிலிருந்து மூன்று மைல் தொலேவிலுள்ளது. இங்கெழுந்தருளிய இறைவனுக்கு அகத்தீச்சுரர் என்றும் இறைவிக்கு அமுதவல்லி என்றும் பேர்.

இத்தலம் வைப்புத் தலங்களில் ஒன்று (6.71.8) இப்பாடலில் அப்பர் சுவாமிகள் கூறும் அக்கீச் சுரம், அத்தீச்சுரம், அயனீச்சுரம் எனும் திருத்த லங்களும் கவனிக்கத்தக்கன.

ராம. சொ. சொக்கலிங்கஞ் செட்டியார் பாடிய அகத்தீச்சுரப்புராணம் ஒன்று அச்சாகியுள்ளது. அப் புராணம் இத்திருத்தலத்தின் மேலதோ என்பது தெரியவில்ஜே.

#### அகப்புறச்சமயம்

அகப்புறச்சமயம் என்ற ஆட்சி திருமந்திரம், திருவாசகம், பிங்கலந்தை, சிவஞானசித்தியார், சங்கற்பநிராகரணம், தத்துவப்பீரகாசம், சூடா மணி நிகண்டு என்பனவற்றிலே காணப்படா தவொன்றுகும்.

அகப்புறச்சமயப் பட்டியலிலே பாசுபதம், மாவிரதம், காபாலம், வாமம், வைரவம், ஐக் கியவாதம் என்பன இடம் பெறுவன.

இவற்றிலே பாசுபதம், மாவிரதம், வாமம், வைரவம் என்பன பிங்கலந்தை முதல் சூடா மணி நிகண்டு வரை அகச்சமயப் பட்டியலிலே இடம் பெற்றனவாம். சங்கற்பநிராகரணம் நிராகரித்தனவற்றிலே ஒன்று ஐக்கியவாதம்.

பாசுபதம், மாவிரதம், காபாலம், வாமம், வைர வம் என்பன வேதம் சிவாகமம் இரண்டையும் பொதுவகையாற் பிரமாணமாகக் கொள்ளினும், அவ்வேதம் சிவாகமம் இரண்டுக்கும் வேருகிய பாசு பதம் முதலிய நூல்களேச் சிறப்பு வகையாகப் பிரமாணங் கொள்வன. ஐக்கியவாதம் வேதம் சிவாகமம் இரண்டையும் சிறப்பு வகையாற் பிரமாணங் கொண்டு அவற்றில் விலக்கியவற்றை நீக்கி விதிக்கப்பட்டவற்றை ஏற்பினும் ஆணவ மலம் ஒன்று உளது என்பதை மறுத்து அதனுண் மையைச் சாதிக்கும் சிவாகமங்களே இகழும்.

திருநீறும் சடையும் தரித்த மூர்த்தியாகிய சிவணப் பாசுபதரும், என்புமாலே தரித்த மூர்த்தி யாகிய சிவண மாவிரதரும், காபாலத்தையு டைய மூர்த்தியாகிய சிவணக் காபாலரும், அக்கினியும் உபவீதமும் தரித்த மூர்த்தியாகிய சிவண வாமமதத்தாரும், தமருகமும் சிலம்பும் தரித்த மூர்த்தியாகிய திவண வைரவமதத் தாரும் முதற் பொருள் என்பர். ஐக்கியவாத சைவர் சிவன், சதாசிவன், மகேகவரன் எனும்

பெயருடைய அருவம் அருவுருவம் உருவம் எனும் இலக்கணங்களுடைய பதியே முதற்பொருள் என்பர்.

பாசுபதமும் ஐக்கிய வாதமும் ஆணவே மலத்தை மறுக்கின்றன. மாவிரதம் எலும்பணிதல் முதலிய சரியைகளே அனுட்டிப்போர் முத்தராவர் என்றும் இந்த முத்தருக்குச் சிவஞேடு சமமான எல்லாக் குணங்களுமுண்டென்றும் கொள்ளும்.

காபாலம் பச்சைக்கொடி ஒன்றைக் கையிற் பிடித்துக் கொண்டு நாடோறும் மனிதர் தஃல யோட்டிற் பிச்சை ஏற்று உண்ண வேண்டும் என் றும் உன்மத்தராய்ச் சிவன் ஆவேசித்தலால் எல் லாக் குணங்களும் பெற்றுச் சிவசமமாவர் என்றும் கூறும். வாமம் சடமும் சித்துமாகிய எல்லா உல கும் சத்தியின் பரிணுமம் என்றும் சத்தியில் இல யித்தலே முத்தி என்றும் கூறும். வைரவரே பரம் பொருள் எனக் கொண்டு வைரவ பதத்திற் சேர் வதே முத்தி என்றும் கொள்வது வைரவம்.

பாசுபதம், மாவிரதம், காபாலம் என்பன முறை யே சங்கிராந்த சமவாதம், உற்பத்தி வாதம், ஆவேசவாதம் எனவும் படுவன.

அகப்பேய்ச்சித்தர்

தமிழ் நாட்டுச் சித்தர்களில் ஒருவர்; தத்துவஞா னத்தை உருவகத்தில் பாடியவர்; ''அகப்பேய்ச் சித்தர் பாடல்'' என இவர் பாடல்கள் தொகுக் கப்பட்டுள்ளன; 'அகப்பேய்' என்ற விளி பாடல் தோறும் காணப்பெறுவதால் அகப்பேய்ச்சித்தர் எனப்பெயர் பெற்றனர் போலும்.

அகப்பேய்ச் சித்தர் பாடல்

அகப்பேய்ச்சித்தர் என வழங்கப் பெற்றவர் பாடிய பாடல்கள் அகப்பேய்ச் சித்தர் பாடல் எனப்படும்.

அகப்பேய்ச் சித்தர் வரலாருே அன்றிக் காலமோ துணிதற்கரிது.

அகப்பேய் எனும் விளியுடன் அமையும் தொண்ணூறு பாடல்களேயுடையது அகப்பேய்ச் சித்தர்பாடல். தத்துவக் கருத்துகளே குறிப்புப் பொருளாக அமைத்துப் பாடிய பாங்கிண அகப்பேய்ச் சித்தர் பாடல் காட்டுகின்றது.

பதினெண் சித்தர்கள் பெரிய ஞானக் கோவை எனும் தொகுப்பில் அகப்பேய்ச் சித்தர் பாடல் இடம் பெறுகின்றது. முருகேசநாயகர் 1899 இலே இத்தொகுப்பிணே வெளியிட்டுள்ளார். 1907 இலே வி. சரவணமுத்துப்பிள்ளே சென்னே யில் இரு பாகமாக அச்சிட்டனர். அரு. ராமநாதன் பதினெண்சித்தர் பெரிய ஞானக்கோவை என வழங்கும் சித்தர் பாடல்கள் எனும் பெயரிலே 1959 இலே வெளியிட்டுள்ளார்

அகலிகை

'' பஞ்ச கன்யா ஸ்மரணம் பாவநாசனம்'' என்பது சங்கத வழக்கு. ஐம்பெருங்கன்னியரை நினேக்கப்பாவங்கள் தொலேயும் என்பது அதன் பொருள். இம்மரபிலே அகலிகை, திரௌபதி, சீதை, தாரை, மண்டோதரி என்பவர்களேக் கூறுவர். மணமாகாத பெண் என்று பொருள் படாது கன்னி எனும் சொல் என்றும் அழியாப் புகழ் வாய்ந்த பெண் என்ற சிறப்புப்பொருளே இங்கு அடைகின்றது.

வேதங்களில் இயற்கைப்பாடல்களுக்கு இயைந்த கதைத்துளிகளாயிருந்த அகலிகை — இந்திரன் உறவு காலப்போக்கில் சுவையான கதையாகப் பரிணமித்தது. வேதகீதங்களிலும் பிராமணங் களிலும் அகலிகையைப் பற்றிய இடைவரவான குறிப்புகளுள். சதபத பிராமணம் இந்திரணே " அகலிகை காதலன் ' என்று கூறுகின்றது. இத்தகைய குறிப்புகளேயும் கதைக்கூறுகளேயும் ஒன்று திரட்டி வாஸ்மீகி அகலிகை கதைக்கு இராமாயணத்தில் இலக்கிய உருவம் கொடுத்தார். மகாபாரதத்திலும் அகலிகை கதை இடம் பெறுகின்றது.

மிதிலே நோக்கி விசுவாமித்திரருடன் இராம லட்சுமணர் செல்கையில் அழகும் அமைதியும் நிரம்பி வாழ்வோரில்லாது காணப்பட்ட மத்தைப் பாதையிலே கண்டு இராமன் வினவிய போது விசுவாமித்திரர் கூறுவதாக ராமாயணத்தில் அகலிகை கதை இடம் பெறு கின்றது. இந்திரன் அகலிகையை அடையும் நோக்கத்துடன் கௌதமருடைய உருவிலே முனி வர் இல்லாத சமயத்திலே புகுந்து உடலுறவுக்கு அழைத்த போது அகலிகை வேஷதாரி இந்திரன் என்று அறிந்தும் தேவேந்திரனே தன்னேத் தேடி தன்னேயிழந்து வந்தானே என்ற கர்வத்திலே அवा देखा இடமளித்து ஆசைக்கு இந்திரன் இந்திரன் விரைந்து செல்லும்படி கூறுகிருள். திரும்புகையில் எதிர் வந்த முனிவர் உண்மையு ணர்ந்து இந்திரணே நபுஞ்சகமாகப் போகும்படியும் அகலிகையை காற்றே உணவாக ஆகாரமின்றிச் சாம்பல் மேல் யார் கண்ணுக்கும் புலப்படாது அங்கு மறைந்து வாழும்படியும்சபித்தார். அகலிகை க்கு பாவவிமோசனமாகத் தசரதராமன் ஆசிர மத்துக்கு வந்து காலடிபட்ட போது அவள் பாவம் நீங்கும் என்று கூறிவிட்டுச் சென்ருர். விசுவாமித் திரர் கூறிய கதை கேட்டு இராமன் மத்துள் நுழைந்த போது அகலிகை பழையவுரு வுடன் தோன்றிஞள்.

வால்மீகி கூறும் கதை வடமொழி நூல்களிலேயே மாற்றமுடையதாகக் காணப்படுகின்றது. கதா சரித்சாகரம் கௌதமர் ஆசிரமத்துள் நுழைந்த போது இந்திரன் பூணயாக மாறி வெளியேற் முயன்ருன் என்று கூறும். அத்யாத்மராமாயணம் அகலிகை கல்லாகவும் இந்திரன் தேகம் விகார மடையவும் கௌதமர் சபித்ததாகக் கூறும்.

தமிழிலே பரிபாடலில் இரு பாடல்களில் (19,9) அகலிகை சரிதச் செய்திகள் முதன் முதலாகக் காணப்படுவன. இந்திரனின் பூணே வடிவமும் அகலிகையின் கல்லுருவும் கௌதமரின் கோப மும் இந்திரன் ஆயிரம் கண் பெறலும் அவற் றிலே குறிப்பிடப்படுகின்றன.

மி இஃற கரின் மதிற்புறத்தே கல்லாய்க் கிடந்த மேட்டைக் கண்டு அதன் மேல் இராமன் கால் வைக்கப் போகையில் அவன் கால் தூசிபட்டு அகலிகை தொல்லுருப் பெற்றதைக் கண்டு இராமன் அகலிகைக்கு அவ்வாறு நடந்ததற்குக் காரணம் கேட்ட போது விசுவாமித்திரர் ஏழு பாடல்களிலே அவள் கதையைக் கூறுவதாகக் கம்பன் தன் இராமாவதாரத்திற் பால காண்டத் தில் சித்திரித்துள்ளான்.

அகலிகையின் அழகிலே மயங்கி இந்திரன் அவளே அடையும் ஆவலால் கௌதமரை ஆகிர மத்திலிருந்து நீங்கச் செய்து அவர் உருவம் தாங்கி உட்புகுந்து அகலிகையுடன் உடலுறவு கொண்டான். கூடலின் போது ஆகலிகை தன் னேக் கூடுபவன் அயலான் என்று உணர்ந்த போதும் தன்னேச் சுதாகரித்துக் கொள்ளமுடியாதவளாய் இருந்தாள் என்பர் கம்பர். அப்பொழுது விரை ந்து மீண்ட கௌதமரைக் கண்டு அகலிகை அஞ்சி ஒடுங்கிறுள்; தேவேந்திரன் பூணயாக வெளியே போக முயன்முன். கௌதமர் ஆயிரம் மாதருக்குள்ள அறிகுறியை இந்திரனுக்குச் சபித் துவிட்டு அகலிகையையும் கல்லாகச் சபித்தார்.

இருபதாம் நூற்குண்டிலே வெள்ளக்கால் ப. சுப்பிரமணியமுதலியார், ச. து. சுப்பிரமணிய மோகியார் போன்குர் செய்யுளிலும், புதுமைப் பித்தன், எம். வி. வெங்கட்ராமண் முதலியோர் கதைகளிலும் அகலிகையின் கதைக்கரு பல மாற்றங்களுடன் இடம் பெற்றுள்ளது. ஈழத் இலும் ''மஹாகவி'' (து. உருத்திரமூர்த்தி), சில்ஃயூர் செல்வராசன் ('தான்தோன்றிக் கவிராயர்'), இ. இரத்தினம் முதலியோர் அகலிகை கதையைக் கருவாக வைத்துப் புதிய படைப்பு கீளப் படைத்துள்ளனர்.

திருமணநாளிலே மணமக்களுக்குக் கல்லுரு வாக — அம்மியாக — அகலிகைசரிதம் திருமணச் சடங்குகளிலே உணர்த்தப்பட்டு வருகின்றது.

#### அகலிகைவெண்பா

பத்தினிப்பெண்டிரைத் தெய்வமாகப் போற்றி வழிபடுவது இந்துக்களிடையே காணப்படும் மரபு. ''பஞ்ச கன்யா ஸ்மரணம் பாவநாசனம்'' என்பது வடமொழி வழக்கு. ஐம்பெரும் கன்னியரை நிணக்கப் பாவங்கள் தொக் யும் என்பது அதன் பொருள். ஐம்பெரும் கன்னி யருள் முதலில் வைத்து எண்ணப்பெறுபவள் அகலிகை. கன்னி என்னும் சொல் ''மணமாகாத பெண்'' எனப் பொருள்படாது ''என்றும் அழி யாப் புகழ் வாய்ந்த பெண்'' எனச் சிறப்புப் பொருள் பெறுகின்றது.

அகலிகை கௌதம முனிவரின் தர்மபத்தினி; இந்திரஞற் கற்பிழந்து நீங்காத நெடும் பழி பூண்டு நின்றவள்; அப்பழி நீங்கிப் பத்தினி யெனப் போற்றப்பெற்றவர்.

திருமணநாளிலே மணமகளுக்குக் கல்லுரு வாக — அம்மியாக — அகலிகை சரிதம் திருமணச் சடங்குகளிலே உணர்த்தப்படுவது உண்டு.

அகலிகை கதை வடமொழிகளிலும் தென் மொழிகளிலும் பலவித வேறுபாடுகளுடன் அமை ந்துள்ளது. தமிழ் மொழியிலேயே அது பல் வேறு உருவங்களேப் பெற்றுள்ளது. அவ்வுரு வங்களில் ஒன்றே அகலிகை வெண்பாவாகும். இத னுள் கடவுள் வாழ்த்து, காப்பு ஆகியன உட்பட 295 வெண்பாவுள. இந்நூல் இந்திர காண்டம், அகலிகை காண்டம் கௌதம காண் டம் எனக் காவியப்பாங்கிலே பிரிக்கப்பட்டுள்ளது.

இந்திரகாண்டத்திலே இந்திரன் தனது சபா மண்டபத்திற் கொலுவிருத்தல் முதலாக அவன் அகலிகையை நினேத்தல், அவளழகை அகலிகையை எங்கிக் காமநோய்க்காளாதல், நிச்சயித்தல், கௌதமரது அடைய மமுள்ள வனத்தைச் சேர்தல் என்பன வரை கூறுப்படுகின்றன. இக்காண்டத் நிகழ் ந்தவை திலே அகலிகை திருப்பாற்கடலிலே தோன் றியதும் அவளது கட்டழகைக்கண்டு இந்திரன் அவளே அடைய விரும்பியதும் கௌதம முனி அவள விரும்பியதால் பிரமதேவன் நியமித்ததும் இரு தரம் வைத்த போட்டிகளிலும் இந்திரன் தோற்றதும் கூறப் படுவன.

அகலிகை காண்டத்திற் கௌதமர் வெளியே போக இந்திரன் உபாயம் செய்தல் முதலாக, அவன் அகலிகையைப் பற்றல், அவள் வருத் தித் தவித்தல், அவன் செய்கை தகாதெனக் கூறல் அவன் தன்காமத்தின் இயல்பு கூறல் அவன் வலிந்து தன் கருத்தை முடிக்கத் துணி தல், அவன் மூர்ச்சையடைந்து கற்பழிக்கப்படு தல் ஈருகக் கூறப்படுகின்றன.

காண்டத்தில் முனிவர் ஆசிரமத் கௌதம இந்திரன் திரும்புதல் முதல் அவர் துக்குத் கண்டு அவணேச் சபித்தல், களவைக் அகலிகையை மூர்ச்சை தெளிவித்தல், அவள் இந்திரணுல் உற்ற குற்றத்திற்குப் பரிகாரஞ் செய்தல், அவள் அவரைச் சரணமடைதல், தேவர் வேண்ட கௌதமர் இந்திர சாபத்தை அகலிகை மாற்றல், ஒருவாறு

இராம பாத பரிசத்தால் அவள் தொல்லுருப் பெறுதல், அகலிகை கௌதமரை அடைதல் ஈருகவுள்ள நிகழ்ச்சிகள் கூறப்படுகின்றன.

அகலிகை வெண்டோவில் அதன் ஆசிரியர் கதை மாற்றங்கள் பல செய்திருக்கிறுர். அகவிகை காண்டத்தில் அகலிகை கற்பழிக்கப்படுமுன் அவளுக்கும் இந்திரனுக்கும் இடையே நிகழும் நீண்ட சம்வாதம் அவற்றிலொன்றுகும். கெச கற்பழிப்பு' ' அக்கிறீஸ் செற்பியரின் படைப்பில் வரும் சம்வாதத்தைத் தழுவி அமை யும் இப்பிரிவின் மூலம் அகலிகையின் கற்பின் மாட்சியை ஆசிரியர் விரித்துரைக்கின்றுர்.அகலிகை தகைசான்ற சொல்லேக் தன்னேக் காக்கவும் காக்கவும் இயன்றளவு முயன்வளாகச் சித்திரிக் கப்பட்டுள்ளாள். தன் முயற்சியெல்லாம் வீணுக, அயர்வுற்று, மூர்ச்சித்த அகலிகையிடமே, அவன் பிணம் போலக்கிடந்த நிஃவிவேயே இந்திரன் தன் கருத்தை முடித்துக் கொண்டது இன்னுமொரு ஆயினும் அகலிகை வெண்பா மாற்றமாகும். விலே கற்பழிப்பின் விளேவாய்த் தோன்றிய தொடப்படவில்லே. பிரச்சினேகள் கௌதமார், அகலிகை கற்பிழந்தது ஊழ் வினேயோல் என்று தேற்றியபோதும் கழுவாயாகக் கல்லாகச்

அகலிகை வெண்பாவின் ஆசிரியர் இராவ்சாகிப் வெள்ளக்கால் ப. சுப்பிரமணிய முதலியார் (1857 - 1946). கால்நடை மருத்துவத்தில் ஈடுபாடுமிக்க முதலியாரவர்கள் இலக்கிய ஆர்வம் மிக்கவராக விளங்கினர்.

அகலிகை வெண்பா 1914 ஆம் ஆண்டிலே வெளி வந்தது; இரண்டாம் பதிப்பு 1920 ஆம் ஆண்டி லும் மூன்ரும் பதிப்பு 1938 ஆம் ஆண்டிலும் வெளிவந்தன.

#### அடுவேசபிள்ளே, வே. ( 1853 — 1910)

திருகோணமை வேலுப்பிள்ளேயின் புதல்வர்; இராசக்கோன், அழகைக்கோன் என்போரின் தந்தை; குமாரவேலுப்பிள்ளேயிடமும் சிறிய தந்தைதையல்பாகம்பிள்ளேயிடமும் தமிழ் இலக்கிய லக்கணங்களேக் கற்றுக் தேறியவர்; பயிற்றப் பெற்ற ஆசிரியராகவும் அரசினர் கல்லூரி அதிப ராகவும் பணிபுரிந்தவர்; திருகோணமையைலே விசுவநாதசுவாமி கோயில், மடத்தடி வீரசுத்திப் பிள்ளேயார்கோயில் முகாமையாளராகச் சேவை புரிந்தவர்.

திருக்கோணமைலே விசுவநாதசுவாமி ஊஞ்சல், திருக்கோணமைலே சிவகாமியம்மன் ஊஞ்சல், திருக் கோணமலே பத்திரகாளி ஊஞ்சல், நிலாவெளி சித்திவிநாயகர் ஊஞ்சல், திருக்கோண் நாயகர் பதிகம், திருக்கோணமலே வில்லூன்றி கந்தசாமி பத்துப் பதிகம், திரிகோணமலே விசாலாட் சியம்மை பெருங்கழிநெடில் விருத்தம் (1923), வெருகல் சித்திரவேலாயுதசாமி பேரிற் சொல்லிய அடைக்கலமாஃயும் ஊசலும் (1887), வெருகல் சித்திரவேலாயுதசுவாமி பேரில் சிறைவிடு பதிகம், நெஞ்சறிமாஃ முதலிய பிரபந்தங்களேப்பாடியவர்; திருக்கோணுசலவைபவம் (1950) எழுதியவர்; திருக்கரைசைப்புராணம் (1890), வெருகல் சித்திரவேலாயுதர் காதல் (1906), நரேந்திரசிங்கராசன் வசந்தன் சிந்து (1908) முதலியனவற்றைப் பதிப்பித்தவர்.

#### அஇலேஸ்வரசர்மா, இ.

யாழ்ப்பாணம் மண்டை தீவிலே பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டின் பிற்கூறிலும் இருபதாம் நூற்றுண் முற்கூறிலும் வாழ்ந்தவர்; இவர்பாடிய திருவெண்காட்டந்தா தியும் திருவெண்காட்டுச்ச் சித்தி விநாயகர் ஊஞ்சல், திருவெண்காட்டீசேர் கும்மி என்பனவும் ஒரே நூலாகக் கொக்குவிலில் 1922 இல் அச்சிட்டு வெளியிடப்பெற்றன. (திரு என்பது மண்டைதீவிலுள்ளது) வெண்காடு பதிகம் கீர்த் தனேப் இவருடைய முருகன் நடராஜ பஞ்சரத்தினமும் இரண்டும், இலே வெளியாயின; தொகுப்பாக 1928 மீது பேரின்பக்கீர்த்த மதுரைமீனுட்சியம்மன் சோ கிட பாடியோள்ளார். வேயும் பதிகமும் உலகியல் அவர்கள், வல் லு நரா கிய சர்மா இயற்றியுள்ளார். கொடர்பான பாக்களும்

#### ыСыя. 1615 — 1675

அன்றிச் சாதிப்பெயரால் இயற்பெயரால் அகோ எனும் பெறுபவர்; வழங்கப் தொழில் தட்டார் சேர்ந்தோர் செய்பவர்; அகமதாபாத்திணே அடுத்த ஜேதல் என்ற ஊரினர்; அகமதாபாத்திலே குடியேறினவர்; வாழ்வினே வெறுத்துக் சென்றவர்; அங்கு பிரம்மானந்தரைச் சற்குரு வாக அடைந்தனர்; வேதாந்தம் பற்றி அகே கீகா முதலிய காவியங்களேயும் ''சப்பே'' எனும் பலவற்றையும் இயற்றியவர்; சந்தப்பாக்கள் குஜராத்தி இலக்கியத்தில் இவருடைய ஆக்கங் கள் சிறந்த இடத்திணப் பெறுவன.

#### திரு அகோபிலம்

கர்னூல் மாவட்டத்தில் சிரவேல் நந்தியாலுக்கு முப்பத்தேழு மைல் காவில் அகோபிலம் இரணிய Fin தொ வேவி லுள்ள தலமாகும். சிங்கவேள் குன்றம் LDITIT தமிழிலே வழங்கப்படுவது. இங்கு என்று நரசிம்ம கோயில் உண்டு. பெரிய விஷ் எறு மூர்த்தி நாச்சியாருடன் விற்றிருந்த ல கூடி மி திருக்கோலத்தில் அருள் புரிகிறுர்.

அகோபிலத்தில் ஒன்பது நரசிம்ம சந்நிதி களுள. அடிவாரத்தில் லக்ஷ்மிநரசிம்மன்; மஃல யேறும் வழியில் யோகநரசிம்மன், சத்ராந்த நரசிம்மன்; மஃமேல் உம்ரநரசிம்மன், வராகநர சிம்மன்; அருகேயுள்ள வேதாத்ரிமஃயில் பர்முலிதி நரசிம்மன்; கந்தாத்ரிமஃயில் ப்ரஹலாத நரசிம்மன், பார்க்கவ தீர்த்தக் கரையில் பார்க் கவ நரசிம்மன், காரங்கிநரசிம்மன். பிரகலா தாழ்வானுக்குப் பிரத்யக்ஷம். இந்திர நரசிம்ம பாபநாச, கஜ, பார்க்கவ தீர்த்தங்கள்.

சிங்கவேள் குன்றம் திருமங்கையாழ்வாரால் மங்களாசாசனம் செய்யப்பட்டது (பெரியதிரு மொழி. 1.7)

இராமாநுசரின் விசிட்டாத்துவித மரபின்ச் சார்ந்த ஸ்ரீ அகோபிலமடம் (அழகியசிங்கர்மடம்) இங்கு தாபிக்கப்பட்டதாகும்.

#### அகோரசிவாசாரியார்

சிதம்பரத்தில். வாழ்ந்த ஆதி தமிழ்நாடு பதிணந்தாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்த சைவர்: கருதப்படுவர்; இலிங்கபுராண த்தின் வராகக் ஆசிரியர் வாழ்த்திற் கடவுள் போற்றும் ''அகோரசிவன்'' இவராகலாம். இவருடைய சைவர்களிற் பெரும்பாலா பத்ததி அகோர ஞேர் பின்பற்றும் பத்ததியாகும்.

#### அகோர பத்ததி

ஈழநாட்டிலும் அதிகம் தமிழ் நாட்டிலும் 🦼 பத்ததி, பாவனேயிலுள்ள அகோர பத்ததி கிரியா கிரிமத்யோதிகை யாகும். இதற்குக் என்ற பெயருமுண்டு.

இதனே எழுதியவர் பதினேந்தாம் நூற்றுண்டிற் சிதம்பரத்தில் வாழ்ந்தவராகக் கருதப்படும் அகோர சுவாசாரியர். அவர் சித்தாந்தப் பிரகாசிகை இயற்றிய சர்வாத்ம சம்புவின் சீடராவர்.

அகோர பத்ததி சிவசமவாதச் சார்பினது என்று சிவஞான முனிவராற் ( ——1785) கண்டிக் கப்பட்டது. ஈழநாட்டிலும் ஆறுமுகநாவலர் காலத்தில் இதனேக் கண்டித்துத் திருவாவடுதுறை ஆதீன வித்துவாஞக விளங்கிய வடகோவை சு. சபாபதிநாவலர் (1845-1903) எதிர்ப்புக்களுக் ஆறுமுகநாவலர் பிரபந்தத் காளானது டாற்புலனுகும்.

பூர்வ, அபர, சைவசோடசபிரகாசிகை என முப் தனி வழி பிரிவுகளே உடையது அகோரபத்ததி; பாடு, கோயில்வழிபாடு, கிரியைகள், தீகைஷ் முத லிய சமய வழிபாட்டு முறைகளுக்குரிய கிரியை களே விளக்கிக் கூறுவது.

அகோர பத்ததிக்குத் திருவாரூர் நிர்மலமணி தேசிகர் வடமொழியில் எழுதிய வியாக்கியானம் உண்டு. அதனே சித்தன்கேணி ஆ. அம்பலவாண நாவலர் 1927 இலே பதிப்பித்துள்ளார்.

#### அகோரமுனிவர்

அகோரதேவர், அகோரதம்பிரான் எனவும் அழைக்கப்பெறுவர்; சங்கதத்தைச் சிதம்பரம் திருமாளிகைத் தேவரிடமும் தமிழைத் திரு

வாரூர் வன்மீகநாததேசிகரிடமும் கற்றவர்; புதல்வர் வன் மீகநா ததேசிகரின் இலக்கண வைத்தியநாததேசிகர், இவ ருடைய விளக்கம் மாணவர் என்று கருதப்பெறுவதால், இவர்காலம் பதினேழாம் நூற்ருண்டாகும். திருவாரூர்க் கோயிலில் அபிடேகக் கட்டளேயை நிர்வாகஞ் செய்தவர்; காசி சென்று கதியடைந்தவர்.

திருக்கானப்பேர்ப்புராணம், கும்பகோணப் புரா வேதாரணிய புராணம் என்பவற்றைப் பாடியைவர்.

#### ுஅகோரமூர்த்தி

பஞ்சமூர்த்திகளே நிலேக்களமாகச் செலுத்தி**ப்** பஞ்சகிருத்தியத்தைச் செய்யும் பரமசிவனது சுத்த குணங்களாகிய ஈசானம், தற்புருஷம், அகோரம், வாமதேவம், சத்தியோ ஜா தம் என்னும் ஐந்தும் கரும சாதாக்கியராகிய சதாசிவ மூர்த்திக்குத் திருமுகங்களாம்.

ஈசான முகமானது சிறுபிள்ளே முகம் போன்று பளிங்கு நிறமாய் ஈசான திக்கைப் பார்த்து மேஞெக்கியதாயிருக்கும். தற்புருஷ முகமானது பருவத்தையுடையதாய், யௌவனப் கம்பூநிறம் போன்றதாய்க் கிழக்கு நோக்கியதா யிருக்கும். அகோரமுகமானது தூங்கிய தாடியை யுடையதாய், வெளிப்பட்ட பற்க‱யுடையதாய், கண்டோர் பயங்கொள்ளத்தக்கதாய், விருத்தர் முகம் போன்றதாய், வலத்தோளின் தெற்கு நோக்கியிருக்கும். வாமதேவ முகமா னது மாதர் முகம் போன்று அவர்கள் ஆபரணங் களேயுடையதாய், வெட்சிப்பூ நிறத்ததாய், இடத்தோளின் மீது வடக்கு நோக்கியதாய் சத்தியோசா தமுகமான து விளங்கும். முகம் போன்றதாய் வெண்மை நிறமுடையதாய், பிடரில் மேற்கு நோக்கியதாய் விளங்கும்.

கா ரண ரும் பஞ்சகிருத்தியத்திற்குக் பஞ்ச கருத்தாக்களே அதிஷ்டிப்பவரும் தாம் என்பதை அறிவிக்கும் பொருட்டு சிவபெருமான் கொண்ட கோலம் இதுவாகும்.

முகத்திலிருந்து சிவ பெரு மானின் அகோர திருவுருவமே அகோர தோன் றிய மூர் த்தியா இத் திருவுருவத்தின் தோற்றத்திற்கான கதையொன்றுண்டு.

பிரமனிடம் வரம் பெற்ற மருத்துவாசுரன் தேவர்களுக்கு ஆற்றுெணுத் துன்பம் விடேவித் தான். சிவபிரானின் அருளின்படி தேவர்கள் வேற்றுருவெடுத்துத் திருவெண்காட்டிலே சென்று வாழ்ந்தனர். மருத்துவாசுரன் அங்கும் சென்று தேவரை வருத்தியபோது வெண்காட்டீசர் இடப தேவரை ஏவி விட்டனர். இடபதேவருக்குத் தோற்ற அசுரன், சிவபிராண நோக்கித் தவமிருந்து சூலாயுதத்தினே அவரிடம் இருந்து

பெற்று மீண்டும் போருக்கு வந்த போது தன்னே எதிர்த்த இடபதேவரை சூலாயுதத்தாற் காயப் படுத்திணுன். இடபதேவர் வெண்காட்டீசரிடம் சென்று முறையிட்டனர். அவருக்கு கோபம் உண்டாகி, அகோரமுகத்திலிருந்து அகோரமூர்த் தியைத் தோற்றுவித்தார். சிவபிரான் தன் கோபத்தையே அகோர வடிவம் கொள்ளச் செய்தார் என்றும் கூறுவர். அகோர உருவத்தினேக்கண்ட மாத்திரத்திலே மருத்துவன் சரணுகதி யடைந்து தோத்திரம் செய்தான்.

அகோரமூர்த்தியும் அகோர வீரபத்திரரும் வெவ்வேறு திருவுருக்கள்; வெவ்வேறு காரியத் திற்காக வெவ்வேறு காலங்களில் தோன்றிய வெவ்வேறு மூர்த்திகள்.

அகோரமூர்த்தியின் திருவுருவம் சுவேதாரண் யம் எனப்படும் திருவெண்காட்டிலே அமைந்த சிவபிரானின் திருக்கோயிலிலே அமைந்துள்ளது. திருவெண்காடு, வைத்தீஸ்வரன் கோயிலுக்குச் சில மைல் தொலேவிலுள்ளது. இத் திருக்கோயிலிலே அகோரமூர்த்தியே பிரதான மூர்த்தியாவர் என்பது குறிப்பிடத்தக்கது.

சரணடைந்த மருத்துவணே அகோரமூர்த்தியின் காலடியிலும் காயம் பட்ட இடபதேவரை நிருத்த மண்டபத்திலும் திருவெண்காட்டிலே காணலாம். கரிய திருமேனியும் செவ்வாடையும் தீப்பிழம்பு போன்ற சிகையும் நெருப்பைக்கக்கும் நெற்றிக் கண்ணும் கோரப்பற்களும் எண் கரங் களும் கொண்டு இடக்காலே முன் வைத்து வலக் காலின் இரு விரல்களே ஊன்றி நடக்கும் பாவணே யில் வேதாளம், கத்தி, உடுக்கை, கபாலம், கேடயம், மணி, திரிகுலம் தாங்கி, பாம்புகளே யும் மணிமாலேயையும் அணிந்து திருவெண்காட்டு சசன் தோற்றமளிக்கிறுன்.

அகோர மூர்த்தியை வழிபட்டால் வெற்றியும் செல்வங்களும் பெறுவது மட்டுமன்றி பிரமகத்தி போன்ற கொடிய பாவங்களேயும் களேயலாம் என்று நம்பப்படுகின்றது. பங்குனி சதுர்த்தசி யில் இவருக்கு விசேட வழிபாடு நடைபெறும். இதனுல் பங்குனி சதுர்த்தசி, அகோர சதுர்த்தசி என்றும் பேர் பெறும்.

#### அங்கணுமைக்கடவை

யாழ்ப்பா**ணம் மாவட்டத்திலே, யாழ்**ப்பாணம் காங்கேசன்துறைப் பெரு வழியிற் சுன்றைகத்தை அடைந்து, அங்கிருந்து மேற்கு நோக்கிச் செல்லும் வழியில் மாகையம்பதியில் அமைந்துள்ள புராதன திருத்தலம் அங்கணுமைக்கடவை.

அங்கணுமைக்கடவையில் அமைந்துள்ள கண் ணகியம்மன் கோயில் ஈழத்திலே தோன்றிய கண்ணகி கோயில்களிலே பழமையுடையதொன் ருகும். இத்தலத்திற்குப் பரமாக்கைப்ப**தி, அங்** கணம்மைக்கடவை, அங்கணுக்கடவை, மாகையம் பதி என்ற பேர்களுமுள.

இங்கு ஆண்டுதோறும் வைகாசி விசாகப் பொங்கல் மிகச் சிறப்பாக நடைபெறுகின்றது. அப்பொழுது பக்தர்கள் நெடுந்தூரங்களிலிருந்தும் தரிசனம் பெற வருவது வழக்கு. நித்திய பூசை யும் இங்குண்டு.

கண்ணகி கதைப்படிப்பு இங்கும் சிறப்பாக நடைபெறுகின்றது. குளிர்த்தியும் இங்கு உண்டு.

#### அங்காரக சதுர்த்தி

செவ்வாய் அநுட்டித்துப் பேறு பெற்றதால் அங்காரக சதுர்த்தி எனப் பெயர் பெறும் விநாயக சதுர்த்தி எல்லாத் துண்பங்களேயும் நீக்கும் ஆற்றலுடையதால் சங்கடஹர சதுர்த்தி எனவும் பெயர் பெறும்.

மாசிமாதம் தேய்பிறையில் செவ்வாய்க்கிழமையோடு வரும் சதுர்த்தி திதியில் தொடங்கி சதுர்த்தி திதியில் தொடங்கி சதுர்த்திகளில் ஒராண்டு அநுட்டிப்பது இவ்விரதம். அதிகாஃயில் எழுந்து நீராடிச் சங்கற்பித்துக்கொண்டு சிவசின்னங்களே அணிந்து விநாயகரைத் தியானித்து அவருடைய மந்திரங்களில் ஒன்றை அல்லது அவருடைய பெயர்களே இடைவிடாது செபித்தல் வேண்டும். உபவாசம் இருப்பது மேலாகும். அன்று இரவு உறக்கமும் கூடாது. விநாயக புராணத்தைப் பாராயணம் செய்வது நல்லது. விநாயகசதுர்த்தி விரதத்தில் பின்பற்றப்பட்ட வழிபாட்டு முறைகளேயும் பின்பற்றலாம்.

அங்காரக சதுர்த்தி விரதம் பல நன்மைக**ீனத்** தரவல்லது என்று கூறுவர். இன்றும் கட**ன்** தொல்லே, நோய், பகை, உடையவர்கள் இவ் விரதத்தை அநுட்டித்து வருகின்றனர்.

#### அங்காளம்மன்

சிவ பெரு மான், உமையம்மையிடமிருந்து தோன்றிய வீரபத்திரனும், பத்திரகாளியும், தனித்தனியே உலாவித் தக்கண் வேள்வியை அழித்தனர். இப்பத்திரகாளியே அங்காளியாவர். இவர் அர்த்தநாரி வடிவினர். இவர் கோயில் முன்னர் திருநந்தி தேவரும் பலிபீடமும் இடபக் கொடியும் இருத்தல் இதனே உணர்த்துகின்றது.

அங்காளம்மன் தக்கன் வேள்வியை வீரபத்திர ருடன் இருந்து அழித்து ஆடிய திருவின்யாட**்ல** நினேவுகூர்தற்கே ஆண்டுதோறும் மாசி மாதம் அமாவாசையில் மயான நிருத்தம் (மசான கோள்ளே) என்னும் உற்சவம் கொண்டாடப்படு கின்றது. அங்காளம்மன் கோயிலிற் பெரியாண்டவன் என்று சொல்லுவது வீரபத்திரரைக் குறிக்கும். பெரியாண்டவர் 1000 முகங்கீளயுடையவர். பெரி யாண்டவர் பூசை செய்பவர்கள் மண்ணுல் ஆயிரம் லிங்கம் வைத்துப் பூசிப்பர்.

ஈழத்திலே சிழக்குப் பிரதேசத்திலே ஆங் காங்கு பெரியதம்பிரான் கோயில்களுள; வடக்கி லும் பெரியதம்பிரான் கோயில்கள் சிற்சில இடங்களிலுள. பெரியாண்டவன் என்றும் பெரிய தம்பிரான் என்றும் குறிப்பிடப்படுபவர் வீரபத்திரர் என்று கருத இடமுண்டு.

பர்மா தேசத்தில் இரங்கண் நகருக்கு அணித் தாகவுள்ள பீலிக்கா எனும் ஊரிலே கோயில் கொண்டிருக்கும் அங்காளேஸ்வரி மீது தமிழ் நாட்டு இராமச்சந்திரபுரத்தைச் சேர்ந்த பழ. சண்முகஞர் பாடிய அங்காளேஸ்வரி அந்தாதி 1964 இலே அரங் கேற்றப்பெற்றது.

#### அங்காளேஸ்வரி அந்தாதி

பர்மா தேசத்தில் இரங்கூன் நகருக்கு அணித்தாகவுள்ள பீலிக்கா எனும் ஊரிலே கோயில் கொண்டிருக்கும் அங்காளேஸ்வரி என்னும் அம்பிகை மீது பாடப்பட்டது.

தக்கன் வேள்வியைச் சிதைக்கச் சிவபிரானிட மும் உமாதேவியாரிட்மும் இருந்து தனித்தனி தோன்றிய மூர்த்தங்கள் முறையே வீரபத்திரரும் பத்திரகாளியுமாவர். பத்திரகாளியே அங்காளி எனப் பெயர் பெறுவர்.

அங்காளேஸ்வரி அந்தாதி பீலிக்காவிலே 1964 ஆம் ஆண்டில் அரங்கேற்றப்பட்டது. இதனுள் காப்புச் செய்யுள் இரண்டும், சற்குரு வணக்கம் ஒன்றும் அவையடக்கம் ஒன்றுமாக நான்கு பாடல் புறவுறுப்பாக அமைய, அகவுறுப்பாக 100 வெண்பாவுள.

இப்பிரபந்தத்தைப் பாடியவர் சித்தாந்த நன் மணி எனப் போற்றப் பெறும் பழ. சண்முகஞர். இவர் தமிழ்நாடு திருச்சி மாவட்டம் திருமயம் வட்டம் இராமச்சந்திரபுரத்தைச் சேர்ந்தவர்; பர்மா வாழ் சைவர்களாற் சிவராஜ செல்வர், சிவபூஜாதுரந்தர் என்று போற்றப் பெறுபவர்.

ஆழ்ந்த இறையுணர்வும் தேர்ந்த தமிழ்ப் புலமையும் புலப்படும் அந்தாதியில் அபிராமி அந் தாதியின் செல்வாக்குக் காணப்படுகின்றது. மணிவாசகரின் திருவாசகமும் வடலூர் இராம லிங்கசுவாமிகளின் வாக்கும் ஆங்காங்கே போற் றிப் பேணப்பட்டுள்ளன. எளிமையான நடை அந்தாதிக்கு அழகு சேர்க்கின்றது. திரு அச்சிறுபாக்கம்

அச்சரப்பாக்கம் என்று வழங்கும் அச்சிறு பாக்கம் செங்கற்பட்டு மாவட்டத்திலுள்ள திருத்தலம். சென்னேக்குத் தெற்கே ஐம்பத் தொன்பதுமைல் தொலேவிலுள்ளது. வண்டியின் அச்சு இற்ற காரணத்தால் வந்த பெயர் என்பர். அச்சு இற்றதற்கு இரு கதைகள் கூறுவர். திரிபுரத்தைத் தகனம் செய்யும் பொருட்டுச் சிவபிரான் தேரில் ஏறிய போது தேவர்கள் விநாயகரை வணங்காததால் அச்சு முறிந்தது என்பது ஒரு கதை. பாண்டியன் கங்கை மணலே வண்டியில் கொண்டு வரும் போது இத்தலத்துக்கு வந்த தும் வண்டி மேற் செல்லாது நிற்க ஊக்கிச் செலுத்த முற்பட்ட போது அச்சு முறிந்தது என்றும் அவன் அசரீரி மூலம் உண்மை அறிந்து ஆலயத் திருப்பணி செய்ததாகவும் கூறுவது மற்றக்கதை.

் கண்ணுவரும் கௌதமரும் இங்கு பூசித்துப் பேறு பெற்றனராம்.

இங்கெழுந்தருளியுள்ள சிவபிரானுக்குப் பாக்க புரேசர், அசேஷ்ஸ்வரர், ஆட்சிநாதர் என்றும், உமையம்மைக்கு சுந்தரநாயகி, இளங்கிளியம்மை என்றும் பேர். வேத தீர்த்தம் எனும் தீர்த்தத் தையும் கொன்றையாம் தலவிருட்சத்தையும் உடையது.

திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி கவாமிகள் பாடிய திருப்பதிகம் ஒன்றுண்டு (1.77). வேங்கடாசலம் பிள்ளே என்பவர் பாடிய அச்சிறுபாக்கம் ஆட்சீஸ்வரர் பதிற்றுப் பத்தந்தாதியுமுண்டு.

#### அச்சுதாநந்தசுவாமி

தமிழகம் வடஆர்க்காடு போளூரிலே பிறந்தவர்; அப்பாய் நாயுடு என்பதைப் பூர்வீகப் பெயராக அடையவர்; பத்தொன் பதாம் நூற்ருண்டின் பிற் பகுதியில் வாழ்ந்தவர்; வேலூர் வேங்கடகிருஷ்ண தாசர் சீடராய் அச்சுததாசர் என வழங்கப் பெற்ற மாயாவாதி; தம் மாணவர் சூளே சோம சுந்தரநாயகர் செல்வாக்காற் கடாமூர் நிசாநந்தர் சீடராய் அச்சுதாநந்தர் எனும் சைவசித்தாந்தி ஆனவர்;

அத்வைத கீர்த்தஞுநந்தலகரி, சக்குபாய் சரித் திரம், சன்மார்க்க தர்ப்பணம், திருவ சரித்திரம், தோத்திரஇசைப் பாடல்கள், பிரகலாத சரித்திரம், நிசாநந்தர் பதிகம் என்பனவற்றை இயற்றியவர்.

#### அச்சுவேலி

யாழ்ப்பாண மாவட்டத்திற் கோப்பாய் பிரிவி வமைந்த முக்கியமான ஊர்களிலோன்று அச்ச வேலியாகும். இங்கு திருக்கோயில்கள் பல உள்ளன.

இடைக்காடு எனும் இடத்திலே புவனேசுவரி-யம்மை திருக்கோயில் அமைந்துள்ளது. நவாலி. க. சோமசுந்தரப்புலவர் புவனேசுவரியம்மைக்குத் திருஆஞ்சல் பாடியுள்ளார். நெல்லியோடை எனும் இடத்திலே அமைந்த அம்மன் மீது சென்ற நூற்றுண்டிலே வாழ்ந்த அ. வைத்தியநாதச் செட்டியார் பிள்ளோக்கவி பாடியிருக்கிறுர்.

தோப்பூர் போதிராப்பிட்டிப்பிள்ளேயார் கோயி லிலே பிள்ளேயாருடன் பரிவாரமூர்த்திகளாக முருகன், நாகதம்பிரான், வைரவர் எழுந்தருளி யுள்ளனர். நித்திய பூசையும் திருவெம்பாவை, விநாயக சதுர்த்தி முதலிய விசேட பூசைகளும் வருடாந்த மகோற்சவமும் இங்கு நடைபெறு கின்றன.

பத்தமேனி மிட்டிலான்கூடல் அம்பலவாணர் நடராச விநாயகர் கோவிலிலே மூல மூர்த்தியா கிய விநாயகருடன் பரிவார மூர்த்திகளாகச் சுப்பிரமணியர், வைரவர் எழுந்தருளியுள்ளனர். நித்திய பூசையும் திருவெம்பாவை, சிவராத்திரி முதலிய விசேட பூசைகளும் ஆனியில் பத்து நாள் உற்சவமும் இங்கு நடைபெறுகின்றன.

பத்தமேனி சங்கிலி வைரவர் கோயிலிலே வைரவ மூர்த்தியுடன் அம்பாளும் ஆலயத்தில் எழுந்தருளியுள்ளார்; நித்திய பூசையுடன் வைகாசி மாதத்தில் மகோற்சவமும் இங்கு இடம் பெறு கின்றன.

வாலாய் பிள்ளோயார் கோயிலில் நித்திய பூசையுடன் விசேட பூசைகளுமுள. வைகாசியில் இருமுறை அலங்காரத் திருவிழா நடைபெறுகின் றது. இங்கு பிள்ளோயார் கதை வருடா வருடம் படிக்கப்படுகின்றது.

அச்சுவேலி தெற்கில் அமைந்த உறுவிற்குளம் சித்திவிநாயகர் கோயிலிலே மூலவருடன் பரிவார மூர்த்திகளாகச் சுப்பிரமணியரும் வைரவரும் எழுந்தருளியுள்ளனர். நித்திய பூசையுடன் ஆவணி மாதத்தில் மகோற்சவமும் இங்கு இடம் பெறு வன. ச. குமாரசுவாமிக்குருக்கள் சித்திவிநாயகர் மீது திருவஞ்சல் பாடியுள்ளார்.

நாவற்காடு காட்டுமீல ஸ்ரீகந்தசுவாமி கோயி லிலே மூலத்தானத்திலே வேல் பிரதிட்டை செய் யப்பட்டுள்ளது. பிள்ஃளயார், அம்மன், வைரவர், காளி, நாகதம்பிரான், வீரபத்திரர், சிவன் ஆகிய மூர்த்திகளும் திருக்கோயிலில் உள்ளனர். நித்திய பூசையுடன் ஆனி அமாவாசையில் தீர்த்தோற்ச வம் நடைபெறுமாறு 25 நாள் மகோற்சவம் நடை பெறுகின்றது.

#### அசலாம்பிகை அம்மையார்

பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந் தவர்; தமிழ்நாடு தென்ஞர்க்காடு மாவட் டம் திண்டிவனம் தாலுகாவிலுள்ள இரட்டணே நகரிலே பிறந்தவர்; பெருமாளேயரின் புதல்வி; பண்டிதை; சிறுபிராயத்திலே விதவையானவர்; திருப்பாதிரிப்புலியூரிலும் வடலூரிலும் அதிகம் வாழ்ந்தவர்; தமிழ், வடமொழி கற்றவர்; சொற்பொழிவாற்றுவதில் வல்லவர்.

ஆத்திசூடிவெண்பா, இராமலிங்கசுவாமிகள் வர லாற்றுப்பாடல், குழந்தைசுவாமிகள் பதிகம், திருவாமாத்தூர்ப் புராணம், திருவிடையூர்த் (மேல்சேவூர்) தலபுராணம் முதற் காண்டம் என்பனவற்றைப் பாடியவர்.

அரசியலிலும் ஈடுபட்டவர். அது விஷயமாகக் கட்டுரைகளும் கவிதைகளும் இயற்றியவர்.

#### அசுத்தமாயை

தரிச என்பது இந்திய தத்துவ ் மாயா ' பொருள்களிலே பெறும் இரண்டு னத்திலே கொள்ள அதி முக்கிய மானவை என்று அன்று; முடியும். மா-அது; யா-அன்று; அது உண்மையானவற்றை மறைத்து உண்மையல்லா தவற்றை முன் வைப்பது; பொய்த் தோற்றம். பெயர் இத்தத்துவம் மாயாவா தம் என்று மாயை உண்மையானதுமன்று; பெறுகின்றது. உண்மையானதாக பொய்யான துமன்று. அது வும் பொய்யான தாகவும் இருக்க இயலாது. சொல்லப்பட இன்ன தென்று அது இயலாத ஒன்று (அநிர்வசனீயம்). விவர்த்தவா தம் கூறும் மாயாவாதம் பிரமத்தில் இவ்வுலகம் தோன்றுகின்றது; ஆன்மாவை மூடி வைத்திருக்கின்ற உடல், உயிர், மனம் எனும் கோசங்கள் மாயையினுல் உண்டாக்கப்பட்டவை. வேதாந்தம் எனப் பொதுவாகப் பெயர் பெற்று விளங்கும் சங்கர அத்துவைதம் கூறும் மாயை இதுவாகும்.

மாயையின் இன்னெரு பொருள் உலகத்தின் ஒடுக்கத்திற்கும் (மா) தோற்றத்திற்கும் (யா) இட மாதல். சிலர் மாய் (தல்), ஆ(தல்) எனும் விணேயடிகள் சேர்ந்த தமிழ்ச் சொல்லே மாயை என்பர். இக் கருத்தின் முன் வைப்பவர் சைவ சித்தாந்தி. அவர் மாயை அநாதியான நித்தியப் பொருள் என்று கொள்வர்.

தனுகரணங்கள் உயிரின் அறிவை ஒரளவு விளக்குவதால் மாயையை 'விளக்கு' என்பர் உமாபதிசிவஞர். கன்மம் போல மாயையும் உயிரை வந்து அடைவதால் ஆகந்துகமலம் என்பர்.

தனு-உடம்பு, கரணம்-உணர்வுக்குரிய கருவி, புவனம்-வாழுமிடம், போகம்-நுகர்பொருள் என் பனவற்றைப் படைப்பதற்கு முதற்காரணம் மாயை, துணேக்காரணம் சத்தி, நிமித்த கார ணம் இறைவன். இறைவன் படைப்புக்கு (சிருட்டிக்கு) முதற் காரணம் என்ற கொள்கை சைவசித்தாந்தத்திற்கு முரணுனது.

மல கன்மங்களோடு விரவாது சுத்தமாயிருப்பது சுத்தமாயை எனப்படும். இதற்குக் குடிஃ, விந்து, மகா**மாயை என்று**ம் பெயர். சுத்**தமாயை**  சிவதத்துவம். மலகன்மங்களோடு விரவி அசுத் தப்படுவது அசுத்தமாயை. காரியப் பாட்டில் தனு கரண புவன போகம் என்ற நான்காய் நிற்பது அசுத்தமாயை. இது அதோமாயை எனவும்படும்.

அசுத்த மாயையில் வித்தியா தத்துவம், ஆத்ம தத்துவம் என்பன அடங்குவன. வித்தியா தத்துவத்தைச் சுத்தாசுத்த மாயை என்றும் கூறு வதுண்டு. வித்தியாதத்துவத்திற் காலம், நியதி, கீல, வித்தைை, அராகம், புருடன், மாயை என் பன அடங்கும்.

ஆத்ம தத்துவம் அந்தக்கரணம், ஞானேந்திரி யம், கன்மேந்திரியம், தன்மாத்திரை, பூதம் என்பனவாம். மனம், புத்தி, சித்தி, அகங்காரம் அந்தக்கரணமாம்; சுவை, ஒளி, ஊறு, ஓசை, நாற்றம் எனும் புலன் தன் மாத்திரை; மெய், வாய், கன், மூக்கு, செவி எனும் பொறி ஞானேந்திரியம்; நா, கை, கால், குதம், குறி கர்மேந்திரியம்; நிலம் நீர் தீ வளி வான் பூத மாம்.

சுத்தமாயையாம் சிவதத்துவங்கள் ஆன்மா வுக்கு மெய்யுணர்வு விளக்கத்திற்கு உபகாரமாய் நிற்பன. வித்தியா தத்துவங்கள் சம நிலேயில் நின்று மெய்யுணர்வு விளக்கத்திற்கு உதவுவ தோடு வினேகளேச் செய்யவும் பயணே நுகரவும் தாண்டுவனவாயும் உதவும். அசுத்த மாயையாம் ஆன்மதத்துவம் ஆணவத்தின் சார்பாய் அறியா மையை விடுவித்து விணக்கோப் பெருக்க உதவும்.

#### அளவமேதயாகல் ஆடிய வக்கண்டு இ

அளவத்தை (குதிரையை) முக்கியமாகக் கொண்டு செய்யப்படும் வேள்வி அசுவமேத யாகமாகும். பிரம்மா தான் முதன் முத லாக அசுவமேதயாகம் செய்ததாகக் கூறப் படுகின்றது. பிரயாகையிலும் பின்பு வாரணுகி யிலும் பிரம்மா அஸ்வமேதயாகம் செய்த இடங்கள் இன்றும் குளிக்கும் புனிதத் துறை களாகக் காட்டப்படுகின்றன.

வேதகாலத்திலிருந்து வரலாற்றுக் காலம் வரை அரசர்கள் அசுவமேதயாகம் செய்த செய்திகள் நூல்களிலே குறிக்கப்படுவன. சதபதபிராமணம் சனகன். பரீச்சித்து, பீமசேனன், உக்கிரசேனன். சுருதசேனன் என்போர் அசுவமேதயாகம் செய்க தாகக் குறிப்பிடுகின்றது. வால்மீகி இராமாய ணத்திலும் வியாசர் மகாபாரதத்திலும் அசுவ மேதயாகச் செய்திகளுள. தசரதன், தசரதரா மன், உதிட்டிரன் என்போர் அசுவமேதயாகம் செய்துள்ளனர். வரலாற்றுக் காலத்திலே சுங்க மன்னன் புஷயமித்திரன், குப்தமன்னன் சமுத் நிரகுப்தன், காலிங்ககாரவேலன், சாதவாகன சதகர்ணி, வாகடகபிரவரசேனன் என்பவர்கள் செய்ததாக அறியப்படுகின்றது. இவர்களுடைய காலம் ஆயிரம், ஆயிரத்தைந்நூறு ஆண்டுகளுக்கு முற்பட்டது.

சமீபகாலத்திலே ஆந்திரப்பிரதேசத்திலும் வட இந்தியாவிலும் மக்களுடைய நல்வாழ்வு கருதி இறையருள் வேண்டி. சிறிய அளவில் அசுவ மேதயாகம் செய்யப்பட்டுள்ளது.

ஈழநாட்டிலே 1985 ஆம் ஆண்டு திசம்பர் மாதம் 27 ஆம் தேதி முதல் 1986 ஆம் ஆண்டு பெப்ருவரி மாதம் 12 ஆம் தேதி வரை தொடர்ந்து 48 நாள் அஸ்வமேதயாகம் நடந்து மறுநாள் மகாபூர்ணுகுதியுடனும் சமுத்திர தீர்த் தத்துடனும் (அவப்ருதஸ்தானம்) நிறைவேறியது. தொடர்ந்து ஏப்பிரல் மாதம் 16 ஆம் தேதி யாககுண்டத்திலிருந்து 'பஸ்மம்' எடுக்கப்பட்டது. இந்த யாகத்திற்கு மூலகாரணராக விளங்கியவர் இவங்கை அரசின் பிரதேச அபிவிருத்தி, இந்து சமயகலாசார அமைச்சுரான செல்ஃயோ இராச துரையாவர். கொழும்பு பம்பலப்பிட்டிப் பிள்ளே யார் கோயில் முன்றலிலே நடைபெற்ற இவ் வசுவமேதயாகம் மாபெரும் விழாவாக விளங் கியமை குறிப்பிடத்தக்கது.

அசுவமேதயாகம் உலகினக் காக்கும் மூர்த்தி யாகிய மகாவிஷ்ணுவின் அருள்வேண்டி இயற்றப் படுவதாகக் கூறுவர் சிலர். மகாவிஷ்ணுவுக்கு அயக்கிரீவர் எனும் அவதாரம் ஒன்றுண்டு. இந்த அவதாரத்திலே அவர் குதிரை முகத்து டன் தோன்றிஞர். தசாவதாரத்தின் கடைகி அவதாரமும் என்பர். இந்த அவதாரத்திலும் அவர் குதிரை வடிவம் பெறுவர் என்று கருதப்படுகின்றது. அசுவமேத யாகத்திலே அசுவம் முக்கியத்துவம் பெறுவதால் இந்த யாகம் மகாவிஷ்ணுவை நோக்கிச் செய்யப் படுவது என்பதிலே பொருத்தமுல் டு.

அம்பாள் லலிதா நிரிசதியில் ''ஹயமேதஸ மர்ச்சிதா '' எனப் போற்றப்படுகிறுள். அசுவ மேதயாகத்தால் நன்கு ஆராதிக்கப் பெறுபவள் என்பது இதன்பொருள்.

சகல உலகங்களிலுமுள்ள இயங்கு நிஃத் திண்களின் மூலகாரணமும் அவற்றின் விளக்கமு மான வஸ்துவான விராட்புருஷனின் அடையா ளம் யாகக் குதிரை என்பாருமுளர். பிரஜாபதி யாக யாகக்குதிரை கருதப்படும் என்ற கருத் தும் கவனிக்கத்தக்கது.

ஆயினும் அஸ்வமேதயாகக் கிரியைகளே நோக் கும் போது அவை இந்துக்கள் வணங்கும் பல் வேறு தெய்வங்களின் அதுக்கிரகத்திணயும் வேண்டி நிற்பதைக் காணமுடியும்.

அசுவமேதயாகம் இயற்றப்படும் நோக்கமும் காலத்திற்குக் காலம் வேறுபட்டு வந்துள்ளது. சதுரங்க சேஞபலமும் வீரதீரபராக்கிரமமும் படைத்த அரசன் தன்னுடைய ஆணேயை வேற்று மண்ணில் நிஃ்லநாட்ட எடுத்துக் கொண்ட பரீட்சைகளில் அசுவமேதயாகமும் ஒன்றுகக் காணப்படுகின்றது. நூறு அஸ்வமேதயாகம் செய் தவன் இந்திரப் பதவி பெற்று தேவரையும் உலகத்தையும் ஆளமுடியும் என்று நம்பியுள்ள னர். சதபதபிராமணத்தில் அசுவமேதயாகம் செய்தவர் வீரனேப் புதல்வளுகப் பெறுவார் இராமாயணத்தில் கூறப்பட்டுள்ளது. தசரதன் புத்திரப் பேற்றிணேக் கொண்டாட அசுவமேதயாகம் செய்துள்ளதாகக் கூறுவர். அவன் பின்பு தன் ஆட்சி அதிகாரம் அதிகரித்த நிஃயிலும் அசுவமேதயாகம் செய்துள்ளான். வரலாற்றுக் காலத்து மன்னர் அசுவமேதயா கத்தை ஒரு மாபெரும் காரியமாகக் கருதிச் செய்துள்ளனர். பிரமகத்தி போன்ற கொடிய பாவங்களிலிருந்து நிவர்த்தி பெறவும் அசுவமேத யாகம் உதவுகின்றது என்பர்.

இலங்கையில் மட்டுமன்றி அணேத்துலகிலும் சாந்தி, சமாதானம், சுபீட்சம் நிலவவேண்டும் என்ற நோக்குடன் ஈழத்திலே 1985-86 இலே மகா அசுவமேதயாகம் செய்யப்பட்டது. இதற்கு முன்பு சிறிய அளவிலே ஆந்திரப் பிரதேசத்தி லும் வட இந்தியாவிலும் மக்கள் நல் வாழ்வு கருதி இறையருள் வேண்டி அசுவமேதயாகம் செய்யப்பட்டிருக்கின்றது.

அசுவமே தயாகத் தின் நோக்கம் மாறியது போல அதன் கிரியைகளும் மாறி வந்துள்ளன. ஒரு காலத்திலே யாகக்குதிரை யாகத்திலே பலி யிடப்பட்டுள்ளது என்று கருதப்படுகின்றது. ஆனுல் அண்மையில் ஈழத்தில் நடந்த மகாயா கத்தில் யாகக்குதிரையை முன்னிறுத்திக் கிரியை கள் செய்தார்களேயன்றி யாகக் குதிரையைப் பலியிடவில்லே. பலியாக நீற்றுப் பூசணிக்காய் அக்கினிக்கு வழங்கப்பட்டது. இவ்வாறு செய் வதற்கு ஆதாரம் உண்டு என்பதை வலியுறுத்த வேண்டியதில்லே. உயிர்ப்பலி அவைதிக மதங் களின் எழுச்சிக்காலத்திலே இருந்து பொதுவாகத் தவிர்க்கப்பட்டு வந்துள்ளது. ஈழத்தில் உயிர்ப் பலி சட்டம் மூலம் தவிர்க்கப்பட்டுள்ளது. காலதேச வர்த்தமானங்களுக்கு ஏற்பக் கிரியை கள் மாறியதையும் மாற வேண்டிய அவசியத் தையும் நாம் காண்கிருேம். யாகக் குதிரையை யாகம் முடிந்த பின்பு திருக்கோயிலுக்குத் தான மாக ஈழத்திலே வழங்கப்பட்டமை குறிப்பிடத் தக்கது.

அசுவமே தயாகத்தின் போது யாகக்கு திரை முதலிலே வேற்று நாடுகள் ஊடாகச் செலுத்தப் பட்டபோது அதனே வரவேற்காதவரோடு போர் ஏற்பட்டது என்றும் அப்போரிலே யாகம் செய் யும் மன்னன் தோல்வியடையின் பெரும் அவமா னத்திற்கு ஆளாவான் என்றும் கருதப்படுவதற்கு மாருக யாகக்கு திரை யாகத்திலே கலந்து கொள்ள வேண்டிவிடுத்த அழைப்பாகவும் கருதப் படுகின்றது. அசுவமேதயாகத்தின் கிரியைகள் தோற்றக் காலத்திலே இருந்து மாறி வந்துள்ளன. ஈழத் திலே நிறைவேற்றிய அசுவமேதயாகத்தின் கிரியைகள் கும்பகோணம் அக்னிகோத்திரம், ஸ்ரீ இராமானுசதாத்தாச்சாரியரால் வகுத்துக் கொடுக்கப்பட்டவை. அதற்கு காஞ்சி காம கோடி பீடாதிபதி ஸ்ரீ சந்திரசேரேந்திர சரஸ்வதி சுவாமிகள் காலாக இருந்தார்கள்.

இந்துக்களிடையே நடைபெற்று வந்த வழி பாட்டு முறைகளும் கிரியைகளும் காலதேச வர்த்தமானத்திற்கேற்ப அமைய வேண்டிய அவசி யத்தை உணர்த்தி அவற்றை மனங்குன்றுது செவ்வனே நடாத்திக் காட்ட ஈழம் தன்னை லான பங்கிணே அஸ்வமேதயாகம் மூலம் எடுத் துக் காட்டியது குறிப்பிடத்தக்கது.

#### அசுவினி தேவர்

இருக்கு வேத தெய்வங்களில் இந்திரன், அக்கினி, சோமன் எனும் மூவரை அடுத்து அதிகமான பாடல்களேப் பெறுபவர் அசுவினிதேவர். இவர்கள் மீது சுமார் ஐம்பது சூக்தங்களுள்.

இவர்கள் இரட்டையராகக் கூறப்படுவர். இவர்களின் தோற்றம் பற்றி வேறுபட்ட கூற்று கள் நிலவுகின்றன. பெண் குதிரை வடிவெடுத்த சரண்யுவை, ஆண் குதிரையாக மாறிச் சூரியன் கூடியதால் அஸ்வினி குமாரர் என்று பெயர் பெற்றனர் என்பது ஒரு கதை. விவஸ்வானின் புதல்வர் என்றும், பூஷனின் புதல்வர் என்றும், வடவையின் புதல்வர் என்றும், விண்ணின் புதல்வர் என்றும், வடன்றும், கடலின் அல்லது நீரின் புதல்வர் என்றும் பலவாறு வேறு கதைகள் கூறுவன. பூஷனின் தந்தை இவர்கள் என்ற கதை யுமுண்டு. நகுலசகாதேவர் இவர்களுடைய புதல்வர் என்று மகாபாரதம் சுட்டுகின்றது.

சூரியா என்பவளே ஏணேயோருடன் போட்டி யிட்டு வென்று மணந்தவர்கள் என்ற கதைக்கு மாருக அவள் சோமனின் மணேவி என்றும் அவனுடைய நண்பர்கள் அசுவினிதேவர் என்ற கதையுமுண்டு.

வைகறையிலே சூரியோதயத்திற்கு முன்பு அசு வினி தேவர் வானிலே தோன்றுவர் என்பர். இருளே அகற்றித் தீயபேய்களே இவர்கள் விரட்டி யடிப்பவர் என்பர்.

அகவினிதேவர் தேவர்களுடைய வைத்தியராக வும் பேர் பெறுவர். நற்சுகத்தினே மீட்டளிப்ப வராகவும், கண்டுளுளி வழங்குபவராகவும் நல் லுருவற்றவருக்கு நல்ல வடிவம் அளிப்பவராக வும், மூழ்கப்போவோரை மீட்பவராகவும், தாம சகுணத்தோரைப் பேணுபவராகவும், முதிர்ந்த பெண்களுக்கு, சிறப்பாக மணைஞ்செய்யாத பெண் களுக்கு நண்பராகவும், இளமையை மீட்பவராக வும், காதலுக்கும் திருமணத்திற்கும் தலேமை வகிப்பவராகவும், காதலரைச்சேர்த்து வைப்ப வராகவும் சித்திரயுத்தத்தில் வல்லவராகவும் இடையூறுகளால் அவதிப்படுவோருக்கு உதவு பவராகவும் அசுவினிதேவர் காட்டப்படுகின்றனர்.

அசுவினிதேவர் என்றும் இளமையோடு சுறு சுறுப்பாக இயங்குபவராகவும் நித்திய ஒளிவீசும் பொன்மயமான நிறத்தவராகவும் காட்டப்படு கின்றனர். தாம் விரும்பும் எவ்வடிவினேயும் எடுக்கும் ஆற்றல் அவர்களுக்கு உண்டு.

முச்சக்கரமுடைய அவர்களுடைய பொற்றேர், குதிரைகளால் அல்லது பறவைகளால் இழுக்கப் படுகின்றது.

முகங்கள் நீங்கலாகக்குதிரை வடிவிலே இரு வரும் ஒருமித்துச்சிங்கபீடத்தில் வீற்றிருப்பதா கச் சித்திரிக்கப்படுவர்.

நட்சத்திர வரிசையிலும் அசுவினி தேவருக்கு இடமுண்டு.

#### அஞ்ஞானக் கும்மி மறுப்பு

அஞ்ஞானக் கும்மி மறுப்பு எனப் பொதுவாக வழங்கும் கிறிஸ்த அஞ்ஞானக் கும்மி மறுப்பு கொக்குவில் சி. சிலம்புநாத பிள்ளோயோற் பாடப் பெற்றதாகும்.

சுன்ஞகம் அ. முத்துக்குமார கவிராயர் பத் தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் ஆரம்ப தசாப்தங் களிலே வாழ்ந்தவர். அவர் யாழ்ப்பாணத்திலே நடைபெற்ற கிறித்தவப் பரம்பலேக் கண்டு. அதனேக் கண்டித்துப் பாடியது ஞானக்கும்மி. அதனே ஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர், நல்லூர் சி. விநா யகமூர்த்திச் செட்டியார் பேரால் வெளிப்படுத் திஞர்; அவர் இரண்டாவது முறையாக ஆங் கீரச வருடம் ஆனி மாதம் (1872) அதனே வெளிப்படுத்தியுள்ளார்.

தருமபுர வாதினத்தம்பிராஞய் ஆறுமுகத்தம்பி ரான் என்று விளங்கி 1836 இலே கிறிஸ்தவத் தைத் தழுவி வெஸ்லி ஆபிரகாம் என்ற பெய ரைத் தாங்கியவர் ஞானக்கும்மியை மறுத்து அஞ்ஞானக் கும்மி பாடிஞர். அது 1878 இலே வெளிவந்தது.

அஞ்ஞானக் கும்மியை மறுத்துச் சிலம்பு நாதபிள்போ பாடியதே அஞ்ஞானக் கும்மி மறுப்பு. இது கொழும்பு புதிஞலங்காரி அச்சுக் கூடத்திலே பதிப்பிக்கப்பட்டது. பதிப்பாண்டு நூலிலே சுட்டப்படாவிடினும் 1878 க்கும் 1880 க்கும் இடையிலே அது பதிப்பிக்கப்பட்டது என்று துணியலாம். ஆசிரியருடைய ஓமையந்தாதிப் பதிப் பிலே (1880) இந்நூல் குறிப்பாகச் சொல்லப்படு கின்றது. கிறிஸ்தயதப்பரம்பஃ எதிர்த்து எழுந்த ஞானக் கும்மியும் அஞ்ஞானக் கும்மி மறுப்பும் அக்காலத் திலே மத மாற்ற நடவடிக்கைகள் அமைந்திருந்த லாற்றிணத் தெளிவாக எடுத்துக் காட்டுகின்றன.

#### திரு அஞ்ஞைக்களம்

கேரளநாட்டில் உள்ள திருத்தலம் அஞ்ஞைக் களம். கொச்சி இருப்புப் பாதையில் ஷோரனூர் சந்திப்பில் இருந்து ஏர்ணு குளம் செல்லும் பாதையில் திருச்சூர் நிலே யத்தில் இறங்கிக் கொடுங்கோளூர் (மகோதை) சென்று அங்கிருந்து ஒன்றரை மைல் தூரம் நடந்து சென்றுல் இத்தலத்தை அடையலாம்.

பரசுராமன் தாயைக் கொன்ற தோஷம் நீங் கப் பூசித்ததலம்; சேரமான்பெருமாணுயஞர் அவ தரித்த தலம்; சுந்தரரும் சேரமான் பெருமா ணுயஞரும் திருக்கைலாய யாத்திரையை ஆரம் பித்த தலம்.

இங்கு எழுந்தருளிய இறைவனுக்கு அஞ்ஞைக் களத்து அப்பர் என்றும் இறைவிக்கு உமையம் மையென்றும் பேர். இங்குள்ள தீர்த்தம் சிவ கங்கை. அஞ்ஞைக்களத்து அப்பர் கோயில் மஃயாள முறையில் கட்டப்பட்டுள்ளது. இத் திருத்தலத்துக்கு வடக்கேயுள்ள கொடுங்கோளு ரிலே பகவதி அம்மன் கோயில் உண்டு.

திருவஞ்ஞைக் களத்திற்குச் சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் பாடிய திருப்பதிகமொன்றுண்டு (7.4).

#### அஞ்ஞைவதைப் பரணி

அஞ்ஞானமாம் அரசனேயும் அகங்காரம் முதலியனவாய யானே முதலிய படை ஞானமாம் பகைவன் அழித் ததாக உருவகித்துப் பாடப்பெற்றது அஞ்ஞை வதைப் பரணி. சொருபானந்தர் எனும் ஞானகுருவின் கீர்த்தியையும் சிறப்பையும் கூற எடுத்துக் கொண்ட பிரபந்தமான பரணியிலே ஆதிசங்கரரின் வேதாந்த தத்துவக் கருத்துகள் ஆடிப்படையாக அமைவள என்பர். தமிழ்நாட் டில் வேதாந்தம் கற்பவர்கள் படிக்கும் பதினுறு நூல்களிலே அஞ்ஞைவதைப்பரணி பத்தாவதாகும்.

இப்பரணிக்கு அஞ்ஞானவதைப்பரணி, ஞான வதைப்பரணி, ஞானப்பரணி என்ற பெயர்களு முள; இதனுள் ஏறக்குறைய 500 தாழிசைகளுள.

இப்பரணியைப் பாடியவர் தத்துவராயசுவாமி களாவர். இவர் பதிஞன்காம் நூற்ருண்டும் பதி ஞரும் நூற்ருண்டும் உட்படும் காலகட்டத்தில் வாழ்ந்தவர்.

இப்பரணியினேப் பாடியவர் தத்துவராயரல்லர் அவர் மாணவகர் சோதிப்பிரகாசர் என்பர் சிலர்.

சண்முகசுந்தரமுதலியார் 1869 இலே பதிப் பித்த தத்துவராயர் அடங்கன் முறையிலே அஞ் ஞைவதைப்பரணி இடம் பெறுகின்றது. அட்ட சுயம்பு தலம்

வைணவர்கள் எட்டுத் திருப்பதிகளே ''ஸ்வயம்விக்தஸ்தலம் '' என்று கொள்வர். இவ்வெட்டினேயும் இந்தியாவிலுள்ள வடநாட் டவர் எண் வைகுண்டங்களாகக் கருதுவர். இவற்றிலே நான்கு வடநாட்டுக்குரியவை; நான்கு தென்னுட்டுக்குரியவை.

வடநாட்டு வைகுண்டங்கள் பதரிகாசிரமம். சாளக்கிராமம், நைமிசாரணியம், புட்கரம் என் பனவாம்.

பதரிகாசிரமம், ரிஷிகேசத்திலிருந்து இமயமல் மீது 170மைல் தொலேவிலும் அரித்துவாரத்திலி ருந்து 183 மைல் தொலேவிலுமுள்ளது. பதரி மரத்தின் (இலந்தைமரம்) கீழிருந்து நரனுக்குத் திருமந்திரத்தை உபதேசித்ததலமிது. இங்கு வீற்றிருந்த திருக்கோலத்தில் உள்ளவர் பதரி நாராயணர்: பிராட்டியாரின் திருநாமம் அரவிந்த வல்லிநாச்சியார். இங்குள்ள கடவுள் தப்தரூபி (உஷ்ணரூபி). இங்கு உஷ்ணமாய் மலேயினுள்ளி ருந்து வெளிவரும் நீரருவியுண்டு. பதரிநாதனப் பெரியாழ்வாரும் திருமங்கையாழ்வாரும் மங்க ளாசாசனம் செய்துள்ளனர்.

சாளக்கிராமம் நேபாளத்திலுள்ள திருப்பதி. காட்மண்டுக்கு மேற்கே கண்டகி நதியின் கரை யிலுள்ளது. இங்கு நின்ற திருக்கோலத்தில் எழுந்தருளிய திருமாலுக்கு ஸ்ரீ மூர்த்தி என்றும் பிராட்டியாருக்கு ஸ்ரீதேவி என்றும் பெயர். பெரியாழ்வாரும் திருமங்கையாழ்வாரும் மங்களா சாசனம் செய்துள்ள திருப்பநியிது.

நையிசாரணியம் கிழக்கிந்திய இருப்புப் பாதை யில் நிம்சார் எனும் நிலேயத்திலிருந்து ஒரு மைல் தொலேவிலுள்ளது. இங்கு முலிவர் பலர் தவஞ் செய்துள்ளனர். இங்கு நின்ற திருக்கோ லத்தில் எழுந்தருளிய திருமாலுக்குத் தேவ ராஜன் என்றும் பிராட்டியாருக்கு அரிலக்ஷ்மி, புண்டேரீகவல்லி என்றும் பெயர். இப்போது சந்நிதி புலப்படவில்லே. ஆரண்யத்தையே கடவு ளாக வழிபடுகின்றனர். திருமங்கையாழ்வார் மங்களாசாசனம் செய்துள்ளார்.

புட்கரம் எனும் திருப்பதி அற்மீரிலிருந்து கிழக்கே எட்டுமைல் தொஃவிலுள்ளது. இங்கு கடவுன் தீர்த்தரூபி. ஒரு பெரியகுளமிருக்கிறது. அதற்கே பூசையும் நடக்கிறது.

தென்னுட்டு வைகுண்டங்கள் திருவேங்கடம், ஸ்ரீரங்கம், வானமாமலே, ஸ்ரீமுஷ்ணம் என்பன வாம்.

திருப்பதி, திருமணே என்றும் திருவேங்கடம் வழங்கும். ஆந்திர பிரதேசத்தில் உள்ள மிக்க பிரபலமான பிரார்த்தணேத்தலம். திருவேங் கடத்தான், ஸ்ரீநிவாசன், வேங்கடாசலபதி, பாலாஜி என்று நின்ற கோலத்தில் எழுந்தருளிய திருமால் பெயர் பெறுவர்; பிராட்டியார் அலர் மேல் மங்கைத் தாயார், பத்மாவதி எனப் பெயர் பெறுவர். தொண்டரடிப் பொடியாழ்வார் நீங்கலாக ஆழ்வார் பதின்மர் மங்களாசாசனம் செய்த திருப்பதியிது.

திருச்சி மாவட்டத்திலே திருச்சிக்கு வடக்கே மூன்று மைல் தொலேவிலே அழைந்த திருவரங்கம் ''கோயில்'' என்று வைணவராற் சிறப்பிக்கப்படுவது. கானிரி, கொள்ளிட் நதிகளின் மத்தியில் அமைந்தது. இங்கு கிடந்த திருக்கோலத்திலே அருள்புரியும் விஷ்ணுவுக்கு ரங்க நாதன், நம்பெருமாள், பெரியபெருமாள் என்றும் பிராட்டியாருக்குச் ஸ்ரீரங்கநாச்சியார் என்றும் பேர். மதுரகவியாழ்வார் நீங்கலாக ஏனேய ஆழ்வார் யாவராலும் மங்களாசாசனம் செய்யப்பேற்ற சிறப்புடைய தலம். ஆழ்வார்களுடைய 247 திருப்பாசுரம் பெற்ற பெருமையுடையது.

வானமாமல் எனும் திருப்பதிக்குச் கிரீவர மங்கை, நாங்குனேரி, தோதாத்திரி என்றும் பெயர்களுள. திருநெல்வேலிக்குத் தெற்கே பதினெட்டு மைல் தொலுவில் நாகர் கோயில் போகும் பாதையிலுள்ளது. திருமாலுக்கு வான மாமலேப் பெருமாள், தோதாத்திரிநாதன், தெய் வநாயகன் என்றும் பெரிய பிராட்டியாருக்கு சிரீவரமங்கை நாச்சியார் என்றும் பெயர். இங்கு வீற்றிருந்த கோலத்தில் பெருமாள் அருள்புரிகிறுர். நம்மாழ்வார் மங்களாசர்சனம் செய்த திருப்பதியிது.

ஸ்ரீ மு. இணம் சிதம்பரத்திற்கு மேற்கே இருபத் தைந்து மைல் தொலேவிலுள்ளது. இங்கு ஸ்ரீ பூவராகஸ்வாமி சந்நிதியுண்டு. மூலவர் சாளக் கிராமசிலே, வராகரூபம்; உற்சவர் யஜ்யவராக ஸ்வாமி புருஷரூபம்.

சைவர்கள் சப்த விடங்கத் தலங்களாக நள் ளாறு, நாகைக்காரோணம், காருயில், கோளிலி, வாய்மூர், மறைக்காடு, ஆரூர் எனும் ஏழு திருத்தலங்களேயும் கொள்வர். டங்கர், உளியால் செய்யப்பட்டவர்; விடங்கர் உளியால் செய்யப் படாதவர்; கயம்புவாகவுள்ளவர். அதாவது இவ்வேழு திருத்தலங்களிலுள்ள விடங்கருக்கு முறையே விடங்கர், கந்தரவிடங்கர், நக ஆதிவிடங்கர், அவனி விடங்கர், நீலவிடங்கர், புவனிவிடங்கர், வீதிவிடங்கர் என்று பெயர்களுள. மேலும் இவ்விடங்கருக்கு முறையே உன்மத்த நடனம், பராவாரதரங்கநடனம், குக்குடநடனம், பிருங்கநடனம், கமலநடனம், ஹம்ஸபாத நடனம், அஜபாநடனம் என ஏழு நடனங்களும் உரியவை யாகக் கூறப்படுவன.

தான்தோன்றியீச்சுரமாகப் பல சைவத் தலங் கள் இந்தியாவிலேயுள. சுழத்திலே கொக்கட்டிச் சோஃ தான்தோன்றியீசுவரர் கோயிலும், ஒட்டு சுட்டான் தான் தோன்றியீசுவரர் கோயிலும் பிரசித்தமானவை. கொக்கட்டிச்சோஃ மட்டக் களப்பு மாவட்டத்திலும் ஒட்டுசுட்டான் முல் ஃத்தீவு மாவட்டத்திலுமுள்ளவை.

### அட்ட திக்குப் பாலகர்

கிழக்கு, தென்கிழக்கு, தெற்கு, தென் மேற்கு, மேற்கு, வடமேற்கு, வடக்கு, வடகிழக்கு என எட்டுத் திசைகளாக வைத்து அவற்றிற்கு முறையே இந்திரன், அக்கினி, யமன், நிருதி, வருணன், வாயு, குபேரன், ஈசானன் எனும் எண்மரைப் பாலக ராகக் கொள்ளும் மரபு வைதீகரிடமுண்டு.

இந்திரன் ஐராவதயாகோயிலே வச்சிராயுதத் துடனும் அக்கினி ஆட்டு வாகனத்திலே சக்தி எனும் ஆயுதத்துடனும் யமன் எருமைக்கடா விலே தண்டம், பாசம், குடாரம் அல்லது சுரி கையுடனும், நிருதி நரவாகனத்தில் அல்லது பூதவாகனத்தில் குந்தம் அல்லது வாளுடனும் வருணன் மகர வாகனத்திலே பாசத்துடனும் வாயு மான் வாகனத்தில் துவசத்துடனும் குபேரன் நரவாகனம், குதிரை அல்லது கிளியில் கட்கத்துடனும் ஈசானன் இடபத்திலே திரிசூலத் துடனும் சித்திரிக்கப்படுவர்.

### திரு அட்டபுயகரம்

செங்கற்பட்டு மாவட்டத்திற் காஞ்சீபுரம் இருப்புப்பாதை நிலேயத்திலிருந்து ஒரு மைல் தொலேவில் அமைந்தது திரு அட்ட புயகரம் (அஷ்டபுஜம்) எனும் வைணவ நிவ்விய தலம்.

இங்கு நின்ற திருக்கோலத்தில் எழுந்தருளும் விஷ்ணுவுக்கு ஆதிகேசவப் பெருமாள் என்றும் பெரிய பிராட்டியாருக்கு அலர்மேல்மங்கை என் றும் பேர். எம்பெருமானுக்கு எட்டுத் திருக்கை களுள். கஜேந்திராழ்வாருக்குப் பிரத்யக்ஷம். கஜேந்திர புஷ்கரிணி. மேற்கே திருமுகமண்ட லம்.

பேயாழ்வாரும் (மூன்ருந்திரு. 99), திருமங்கை யாழ்வாரும் (பெரியதிருமொழி, 28) மங்களாசா சனம் செய்துள்ளனர்.

### அட்டமா சித்தி

அட்டமாசித்தி என்று மரபாகக் கருதப் படும் எட்டுச் சித்திகளேயும் அடைந்தவர் சித்தர் என்று பொது வழக்கிலே கருதப் படுவர். இவை இயற்கையிகந்தனவும் அற்புதத் தன்மை உடையனவுமான திறமைகளாம். இவை யோகப் பயிற்சியால் அடையப் பெறுபவை.

இவை அணிமா, மகிமா, லகிமா, கரிமா, பிராப்தி, பிராகாமியம், ஈசத்துவம், வசித்து வம் என்பனவாம். அணிமா, அணுவைப் போற் சிறிதாதல்; மகிமா, மேருவைப் போற் பெரிதா தல்; லகிமா, காற்றைப் போல் இலேசாயிருத் தல்; கரிமா, பொன் போற்பழுவாதல்; பிராப்தி எல்லாவற்றையும் ஆளுதல்; பிராகாமியம், கூடு விட்டுக் கூடுபாய்தல்; ஈசத்துவம், விரும்பியவற் றைச் செய்து முடித்து அனுபவித்தல்; வசித்துவம், எல்லாவற்றையும் வசப்படுத்தல்.

சம்பந்தப்பெருமான் 'அட்டமாசித்திகள்' என் பதை எடுத்தாள்வர் (3.36.11). ''எம்மை உணர்ந்த யோகியர்கள் இவற்றை விரும்பார்'' என அட்டமாசித்தி உபதேசித்த திருவிளேயாட விற் கூறப்படுகின்றது.

உண்மையோகி, இராசயோகப் பயிற்சியால் உண்டாகும் இச்சித்திகள், சித்த சலனத்தை ஏற்படுத்தி முத்திக்குக் தடையாம் என்பதை அறிந்து வெளிப்படுத்தார்; சித்திகள் தன்னுடைய ஏவலேக் கேட்கத் தக்க நிலேயில் ஒழுகி உய்வடை வார்.

## அட்டமூர்த்தி

நிலம், நீர், நெருப்பு, காற்று, ஆகா யம், சூரியன், சந்திரன், ஆன்மா எனும் எட்டும் சிவபெருமானுடைய அஷ்ட மூர்த்தங் களாம். இவற்றை அதிட்டிப்பவர் அப்பரம் பொருளேயாவர். உலகத்தவர், உண்மைப் பொருளாய் நிற்பவர் தாம் என்று அறிந்து உய்யும்படி, சிவபெருமான் அஷ்ட மூர்த்தியாய் நிற்கிருர்.

பிரு தினிரூபமாகிய விக்கிரக வணக்கமும், கங்கை முதலிய தீர்த்த வணக்கமும், நித்திய நைமித்தியங்களில் செய்யப்படும் அக்கினி வணக்கமும், பஞ்ச பூததலங்களில் செய்யப்படும் பஞ்ச பூதலிங்க வணக்கமும். சிவபூசை முதலியவற்றிற் செய்யப்படும் சூரியசந்திர வணக்கமும், குருவையும் சிவனடியார்களேயும் பிராமணர் முதலிய பெரியோர்களேயும் சிவபெருமாளுகப் பாவித்து வணங்கும் வணக்கமும் சிவபெருமானின் அஷ்ட மூர்த்த வணக்கமாம்.

''எண்வகை மூர்த்தி யென்பதிவ் வுலகினி லுண்மை யானென வுணர்த்திய வாறே''

என்பது பதிஞேராந் திருமுறை. அப்பர்சுவாமிகள்

''இரு நிலனுய்த் தீயாகி நீரு மாகி யியமான ஞெயறியுங் காற்று மாகி அருநிஃய திங்களாய் ஞாயி ருகி யாகாச மாயட்ட மூர்த்தி யாகிப் பெருநலமுங் குற்றமும் பெண்ணு மாணும் பிறருருவுந் தம் முருவுந் தாமே யாகி நெருந ஃயா யின்றுகி நாளே யாகி நிமிர்புன் சடையடிக ணின்ற வாறே''

என்று இந்நிஃயைப் பாடியுள்ளார். மாணிக்க வாசகரும் (''நிலநீர் நெருப்புயிர்'',) காரைக்கா லம்மையாரும் (''அவனேயிருசுடர்'') இதஃனப் பாடியுள்ளனர். உலகமனேத்தும் சிவசொரூபம் எனும் தத்துவத் தினே உணர்த்துவது அட்டமூர்த்தி.

### அட்டவீரட்டானம்

வீரம், ஸ்தானம் எனும் சொற்கள் புணர்ந்து வீரட்டானம் என நின்றன; வீரம் நிகழ்ந்த: இடம் என்பது பொருள். சிவபிரா னின் வீரச் செயல்கள் நிகழ்ந்த எட்டு இடங்கள் அட்டவீரட்டானம் எனத்தொகுத்து வழங்கப் பெறுவன. இவ்வழக்கு திருஞானசம்பந்தர் காலத் திலேயே காணப்படுகின்றது. ''அட்டானம் என்று ஓதிய நாலிரண்டும்'' என்பர் அவர். (2.39.3).

கண்டியூர் வீரட்டம் தஞ்சாவூர் மாவட்டத்தி லுள்ளது; தஞ்சாவூர் இருப்புப் பாதை நிஃயத் திலிருந்து திருவையாற்றுக்குப் போகும் பெருவழி யிலே தஞ்சையிலிருந்து ஆறு மைல் தூரத்திலுள் ளது. இத்தலத்திற்குச் சம்பந்தர் பதிகம் ஒன் றும் (3.38) அப்பர் பதிகம் ஒன்றும் (4.93) ஆக இருபதிகங்களுள். இறைவர் பெயர் வீரட்டேசர். பிரமாவிற்கு இங்கு தனிக் கோயிலுண்டு.

பிரமனின் தஃலெயான்று அறுபட்ட வீரச்செயல் கண்டியூருடன் தொடர்புறுத்தப்படுகின்றது. பிரமனும் திருமாலும் மேருமஃயில் இருக்கும் போது, முனிவர்கள் சிலர் மும்மூர்த்திகளுக்கும் முதன்மையானவரும் அநாதியாயுள்ளவரும் உயிருக்கு யிராய் உள்ளவருமாகிய கடவுள் யார் என்று வினவினர். இருவரும் தாமே பரம்பொருள் என்று கூறிப் போர் வினவித்தனர். சிவபிரான் சோதி வடிவாய்த் தோன்றியருளினர். அதையுணர்ந்த திருமால் அகந்தை நீங்கிப்பெருமான வணங்கினர். பிரமன் வணங்கினர். பிரமன் வணங்காது இகழ்ந்துரைத்தார். சிவ பிரான் வைரவக் கடவுளே உண்டாக்கிப் பிரமனுடைய உச்சித் தஃயைக்கிள்ளி ஏந்தச் செய்தார்.

கோவனூர் வீரட்டம் தென்ஞர்க்காடு மாவட் டத்திலுள்ளது. திருக்கோவலூர் இருப்புப் பாதை நிஸ்யத்திலிருந்து வடக்கே கால்மைல் தூரத்தி லுள்ள அறையணி நல்லூரை அடைந்து, அங்கி ருந்து பெண்ணேயாற்றைக் கடந்து, தென்கரை யிலுள்ள இத்தலத்தை அடையலாம். இத்திருத் தலத்திற்குச் சம்பந்தர் பதிகம் ஒன்றும் (2.100) அப்பர் பதிகம் ஒன்றும் (4.69) ஆக இருபதிகங் களுள. இறைவன் திருநாமம் வீரட்டதாதர்.

கோவலூர் அந்தகாசுரீணக் காய்ந்த தலமாகும். இரணியாட்சகன் மகன் அந்தகாசுரன் சிவபிராணே வழிபட்டு வரம்பெற்றுத் திருமால் முதலிய தேவர் கணப் புறங்கண்டு உலகை ஆண்டு வந்தான். தேவர் கள் அவனுக்குப் பயந்து பெண் வடிவிலே கைலே யிலே இறைவியின் கணங்களோடு வாழ்ந்து வந்த னர். அக்காலத்திற் சிவபிரான் தாருகாவனத்து முனிவர்களேச் சோதிக்கச் சென்றதை அறிந்து அந் தகாசுரன் கைலேக்குப் போருக்குப் புறப்பட்டு வந்தான். அம்பிகையின் திருவருள் பெற்றுத் திருமால் அனேக பெண்களேயுண்டாக்கி அனுப்ப, அவர்களுக்குத் தோற்று அந்தகன் ஒடிஞன். சிவ பிரான் கைலே மீண்ட பின்பு அந்தகன் தன்னேத் தோற்கடித்த பெண்களேச் சிறைப்பிடிக்க எண்ணிக் கைலேயை அடைந்தான். அதனேத் தேவர்கள் உணர்த்தச் சிவபிரான் வைரவக் கடவுளே அனுப் பிஞர். அவர் சென்று அவனேச் சூலத்திற் கோர்த்து நடனம் புரிந்தார். அந்தகாசுரன் அறிவு பெற்ற வளுகிச் சூலத்தின் மேலிருந்தே சிவனேத் துதித் தான். வைரவ மூர்த்தியும் மகிழ்ந்து அவனேச் சிவகங்கையில் முழுகுவித்து அருள் செய்து பாசத் தை நீக்கிஞர்.

அதிகை வீரட்டம் தென்ஞர்க்காடு மாவட்டத் திற் கடலூர்த்தாலுகாவிற் பண்ருட்டி நகரின் பகுதி யாக இன்று விளங்குகின்றது. இது பண்ருட்டி இருப்புப்பாதை நிலேயத்திலிருந்து தென் மேற்கே ஒரு மைல் தொலேவிலுள்ளது. இத்தலத்திற்குச் சம்பந்தர் பதிகம் ஒன்றும் அப்பர் பதிகம் பதிஞ றும் சுந்தரர் பதிகம் ஒன்றுமாகப் பதினெட்டுப் பதிகமுள. இறைவன் வீரட்டானேசுவரர் என்றும் இறைவி திரிபுர சுந்தரி என்றும் பேர் பெறுவர்.

அதிகை வீரட்டம் திரிபுரத்தை எரித்த வீரச் செயலோடு தொடர்புடையது. திரிபுரம் எரித்த கால இறைவன் வில்ஸ்யேந்திய திருக்கோலத்தோடு வீற்றிருந்த தலம் விற்கோலம் என்பர். அது இன்று கூவம் எனப்படும். திருவிற் கோல இறை வனுக்குத் திரிபுராந்தகர் என்றும் இறைவிக்குத் திரிபுராந்தநாயகி என்றும் பெயர். அச்சிறுபாக்க மும் திரிபுர தகனத்தோடு தொடர்புடையது என் பர். இவ்விரு திருத்தலத்திற்கும் சம்பந்தர் பதிக முள (3.23, 1.77).

திரிபுரத்தை எரித்த கதை புறநானுற்றிலும் (செய்யு. 55), கலித்தொகையிலும் (செய்யு. 1,2), சிலப்பதிகாரத்திலும் (6.40-44) இடம் பெறுகின்றது.

பூமி, அந்தரம், சுவர்க்கம் என்ற மூவுலகிலும் பொன், வெள்ளி, இரும்பு, எனும் மூன்று உலோ கங்களாலான மூன்று கோட்டைகௌயுடைய அசுரர் திரிபுரத்தவர் என விளங்கினர். சிவபக்தி, அடி செய்து யார் பக்திகளிற் சிறந்து, சிவபூசை வாழ்ந்த போதும் தேவர்களே வருத்தினர். பிரமன் முதலான தேவர்கள் முறையீட்டுக்கு இணங்கித் திருமால் அவர்களுடன் சேர்ந்து செய்த வேள் வியிலே தோற்றிய பூதங்கள் திரிபுரத்தவரை அணுக முடியாது அழிந்தன. திரிபுரத்தவரின் சிவபக்தியைச் சிதைக்கத் தம் அம்சத்தில் ஆதி புத்த‰ப் படைத்து நாரத முனிவருடன் திரிபு ரத்தவர்களேச் சிவ நெறியினின்று நீக்கும் நெறி யைப்போதித்து அனுப்பினர். திரிபுரத்தவரும் சிவநெறி விட்டு நீங்கினர். மகிழ்ச்சியுற்ற திரு மால் தேவரோடு கைலேயடைந்து திரிபுரத்தவர் களே அழிக்க வேண்டிய சூழலே எடுத்துரைத்த போது சிவபிரான் புறப்பட்டுத் தேரிலே வில்லே வளத்து நாணேற்றிக் கணேபூட்டி திரிபுரத்தவரை நோக்கி ஒரு புன்சிரிப்பை உதிர்க்கத் திரிபுரங்கள் வெந்து சாம்பலாயின.

பறியலூர் வீரட்டம் தஞ்சாவூர் மாவட்டத்இலு ள்ளது. மாயூரத்தின் கிழக்கிலுள்ள விளநகரில் இருந்து கிழக்கே ஒரு மைல் சென்று, அங்கிருந்து தெற்கே ஒருமைல் சென்றுற் பறியலூரை (பரச லூர்) அடையலாம். இத்தலத்திற்குச் சம்பந்தர் பதிகம் ஒன்று (1.134) உண்டு. இறைவன் பெயர் வீரட்டேசர்.

தக்கன் யாகத்தை அழித்த வீரச் செயலுடன் தொடர்புடையது திருப்பறியலூர். மானச புதல்வஞன தக்கன் தவஞ் செய்து சிவபிரானிடத்து உமையைப் புதல்வியாகவும் இறை வணே மருமகளுகவும் பெற வரம்பெற்று, தனக்குப் பிறந்த தாக்ஷர்யணியைச் சிவனுக்கு மணஞ் செய்து வைத்தான். கைஃலக்குத் தக்கன் சென்ற போது பூதகணங்கள் தடுத்ததாற் சினமடைந்து சிவணே நீக்கித் திருமால் முதலியோரைத் தலேவராக்கி யாகம் செய்தான். யாகத்திற்கு வந்த மகளே வரவேற்காது இகழ்ந்தான். சினங்கொண்ட உமை தக்கணேச் சபித்து விட்டு கைலேயடைந்து பெருமா னிடம் யாகத்தை அழித்தருள வேண்டிளுள். இறை வன் வீரபத்திரக் கடவுளேயும் உமாதேவியார் பத்தி ரகாளியையும் உண்டாக்கினர். தக்கன் வேள்விக் குச் சென்று தமக்குரிய அவியை கேட்கும் படியும் அவன் கொடுக்க மறுப்பின் அவன் தஃவைய அறுத்து அவனேச் சேர்ந்தவர்களே அழிக்கும்படியும் உத்தர விட்டார். தக்கன் மறுத்ததால் அவன் யாகத் தைச் சிதைத்து அதிற் பங்குபற்றியோரைத் துன்பு றும்படி செய்தனர்.

விற்குடி வீரட்டம் தஞ்சாவூர் மாவட்டத்திலுள் எது. மாயூரம்—பேரளம் இருப்புப் பாதையில் விற்குடி இருப்புப்பாதை நில்யத்திற்கு ஒரு மைல் தொரத்தில் உள்ளது விற்குடி வீரட்டம். இத்திருத் தலத்திற்குச் சம்பந்தர் பதிகமொன்றுண்டு (2.108). இறைவன் திருநாமம் வீரட்டநாதர்.

விற்குடி சலந்தராசுரணே அழித்த வீரச்செய லோடு தொடர்புடையதலமாகும். பெருமானின் சினம் கடல்லே வளர்ந்து சலந்தரன் எனப் பெயர் பெற்று, தவமியற்றிப் பலவரங்களேப் பெற்று தேவர்களேத் துன்புறுத்திச் செருக்குற்றுச் சிவ பிராண வெல்லக் கைஃ சென்றுன். சிவ பிரான் கிழவேதியராய்த் தோன்றி, அவணே வினனியறிந்து, பூமியில் வட்டமாகக் கோடு கிழித்து, அதைப் பெயர்த்தெடுக்கும்படி கூறி ஞார். அவன் அவ்வாறே பெயர்த்தெடுத்துத் தஃலயில் வைத்தான். அது சக்கரமாகி அவன் உட‰க் கிழித்து அழித்தது.

வழுவூர் வீரட்டம் தஞ்சாவூர் மாவட்டத்திலுள் ளது. மாயவரத்திற்கு தென்மேற்கில் ஐந்து மைல் தொஃவலிலுள்ளது. யாணத் தோஃல உரித்துப் போர்த்தது வழுவூர் திருத்தலத்துடன் தொடர்புடைய வீரச் செயலாகும்.

யான்வடிவம் கொண்ட கயாசுரன் மேரு மூல் யில் பிரமீன நோக்கித்தவம் செய்து அழியாத ஆயுளேயும் வளிமையையும் பெற்றுன். ஆயினும் சிவனெதிரில் அவன் வரம் வெல்லாது என்பதை யும் நான்முகன் கூறியுள்ளான். எல்லாவுலகங் களேயும் வென்று காசியில் உள்ள முனிவர்களேத் துரத்திச் சென்றுன் கயாசுருன். அவர்கள் மணிகர்ணிகை எனும் ஆலயவாயிலே அடைந்து விசுவேசரை வணங்க, அவர் உக்கிரவடிவோடு தோன்றி, திருவடிகளால் மிதித்துத் திருக்கரங்க ளால் அவனுடைய தோலே உரித்துப் போர்த்தார்.

குறுக்கை வீரட்டம் தஞ்சாவூர் மாவட்டம் மாயூ ரம் தாலுகாவில் மாயூரத்திற்கு வடக்கிலுள்ள நீடூர் இருப்புப்பாதை நிஃயைத்திலிருந்து வட மேற்கே சுமார் ஐந்துமைல் தொஃவிலுள்ளது. இத்தலத்திற்கு அப்பர் பாடிய இரு பதிகங் களுள (4.49, 4.50). இறைவன் திருநாமம் வீரட்டேசுவரர். காமதகனபுரம் என்ற பெய ரும் தலத்திற்குண்டு. இத்தலத்துச் சபை காம னங்கநாசனிசபை எனப் பெயர் பெறும்.

காமணே எரித்த வீரச் செயலோடு தொடர்புடையது குறுக்கை. திருமாலின் மானச புதல்வன் காமன் (மன்மதன்) சூரபத்மன் முதலிய அரக்கர்களே அழிக்க இன்றியமையாதிருந்த சிவபுத் திரனின் தோற்றத்திற்காகச் சிவபிராண யோகத் திலிருந்து நீக்க, மலரம்புகளே ஏவி இறைவன் கண்விழிபட்டவுடன் எரிந்து சாம்பலாஞன். இரதியின் வேண்டுகோஞுக்கு இணங்கி அவளுக்கு உருவமாயும் ஏனேயோருக்கு அருவமாயும் இருக்க மன்மதனுக்கு அருள் புரிந்தார்.

கடவூர் வீரட்டம் மாயூரம்— தரங்கம்பாடி இருப் புப் பாதையிலே திருக்கடவூர் இருப்புப்பாதை நில்யைத்திற்குக் கிழக்கே அரைமைல் துரத்திலுள் எது. சம்பந்தர் பதிகம் ஒன்றும் (3.8), அப்பர் பதிகம் மூன்றும் (4.31, 4.107, 5.37), சுந்தரர் பதிகம் ஒன்றும் (7.28) ஆக ஐந்து பதிகங்கள் இத்தலத்திற்குள். இங்குள்ள உற்சவமூர்த்தி காலசம்மார மூர்த்தி எனப்படுவர்.

கடவூர் மார்க்கண்டேயருக்காக யமணே உதை த்த வீரச் செயலுடன் தொடர்புடையது. நோற் றலின் ஆற்றல் தஃவப்பட்டவர்க்குக் கூற்றம் குதித்தலும் கைகூடும். பதிஞறு வயதினே அடைந்தால் இறந்து விடுவான் தம்பிள்ளே எனக் கவன்ற பெற்ருேரைத் தேற்றிச் சிவபிராண நோக் கித் தவம் செய்தார் மார்க்கண்டேயர். அவர் தவத்திற்கு மகிழ்ந்த ஈசன் பாசக்கயிருலே இழுத்த காலின் உதைத்து மார்க்கண்டேயருக்கு என்றும் பதிஞறு வயதுடைய நிலேயளித்தார்.

### அட்டாங்க யோகக் குறள்

அட்டாங்கயோகத்திணேக் குறள் வெண்பாவாற் கூறும் நூல் அட்டாங்கயோகக்குறள் ஆகும். தமிழ் மொழியிலே மூன்று அட்டாங்கயோகக் குறள் நூல்கள் அறியப்படுவன.

ஞானக்குறள், ஔவைக்குறள் எனும் பெயர் களாலும் வழங்கும் அட்டாங்கயோகக்குறள் ஔவையார் என்பவர் பாடியதாக வழங்குகின் றது. சிறப்புப் பாயிரம் நீங்கலாக 310 குறள் வெண்பா ஔவைக்குறளிலுள. இங்குள்ள பல குறள்களுக்கு யோக நூல் வல்லார்தாம் பொருள் கூற முடியும். இந்நூல் மதுரை சிவப்பிரகாசர் சிவப்பிரகாசவுரையில் எடுத்தாள்வதால் அவர் காலத்திற்கு (கி. பி. 1489) முற்பட்டது ஞானக் குறள் எனலாம். திருக்கழுக்குன்றம் ஆதிமூல முதலியார் (1882), மு. சி. பூரணலிங்கம்பிள்ளே (1899) என்போர் சென்ற நூற்ருண்டிலே பதிப் பிக்க, 1906 இலே ஸ்ரீ சுந்தரவிலாஸ் அச்சுக் கூடத்திலிருந்து ஒரு பதிப்பு வெளிவந்தது.

திதம்பரம் கண்கட்டி மறைஞானசம்பந்தர் பதி ஞரும் நூற்ருண்டிலே வாழ்ந்தவர். அவரும் அட்டாங்கயோகக்குறள் ஒன்று பாடியுள்ளார். திருவாவடுதுறையாதீனத்தார் அதீன மறை ஞானசம்பந்தர் பாடவில்லே என்றும் அவர் ஆசிரியர் களந்தை ஞானப்பிரகாச பண்டாரம் பாடிஞர் என்றும் கருதுவர்.

சேற்றூர் ரா. சுப்பிரமணியக்கவிராயர் குறிப் புரையுடன் அட்டாங்க யோகக்குறள் ஒன்றிணச் செந்தமிழ்ப் பிரசுரமாக வழங்கியுள்ளார். இரண் டாம் பதிப்பு 1923 இலே வெளிவந்தது. நூலா சிரியர் இன்ஞர் எனத் தெரியாது. இதனுள் பாயிரத்தில் ஆறும் நூலிற் 59உம் ஆக 65 குறள் உள.

#### அட்டாங்கயோகம்

எட்டுப் பிரிவுகளே உடைய யோகநெறி அட்டா ங்கயோகம். எட்டு அங்கங்களாவன இயமம், நியமம், ஆசனம், பிராணுயாமம், பிரத்தியா காரம், தியானம், தாரண, சமாதி என்பனவாம்.

இயமமாவது யோகிகளே விலக்கப்பட்டனவற் றைச் செய்யாமல் தடுப்பது. அவை சத்தியம், அகிம்சை, கள்ளமின்மை, பிரமசரியம், பேரா வலின்மை என்பன.

மோட்சத்திற்கு இட்டுச் செல்லும் செயல்கள் நியமம். நியமத்துள் அடங்குபவை சௌசம், தவம், சுவாத்தியாயம், சந்தோஷம், பிராணி தானம் என்பன. சௌசம் என்பது மனத்தூய்மை; பொருமை முதலிய கெட்ட தன் தூய்மைப்படுத்தல் மைகளிலிருந்து மனதைத் தவம் சமபாவணேயாம். இன்பம்— சௌசம். துன்பம், வெம்மை—குளிர்ச்சி முதலானவற்றைச் சமமாகக் கொள்ளல் சமபாவனே. ஓம் எனும் மந்திரத்தினே ஓதி மோட்ச அறிவினே விருத்தி செய்தல் சுவாத்தியாயம். மகிழ்ச்சியும் திருப்தி யும் பெற்றிருத்தல் சந்தோஷமாகும். செயல்களேயும் இறைவனுக்குச் சரணுகவிடுதல் ஈஸ்வர பிராணிதானம்.

ஆசனம் என்பது திடமாகவும் வசதியாகவும், அமரும் நில்களாம். சுவஸ்திகாசனம், வீராசனம், பத்மாசனம், சித்தாசனம், வஸ்திராசனம், வியாக்கிரசர்மாசனம், குசாசனம், கிருஷ்ணு சனம், விஷ்டராசனம், மயூராசனம், கூர்மாசனம் என அந்நில்கள் பலவுள. இவற்றிலே சித்தாசனம் சிறந்ததாகக் கருதப்படும்.

மூச்சைக்கட்டுப்படுத்தல் பிராணுயாமம். அதி காஃயிலே குளித்து விட்டுக் காற்ருட்டமுள்ள இடத்திணத் தெரிந்து வடக்கையோ அல்லது கிழக்கையோ நோக்கி, சாதாரண ஆசனம் இட்டு, உடம்பை நேராக வைத்துக் கொண்டு, நெஞ்சை சிறிது முன்னும் தஃயைச் சிறிது பின்னும் தள்ளிக் கொண்டு ஒரே முறையில் குறைந்தது பத்து பிரா ணுயாமம் செய்தல் வழக்கமாகும்.

பிரத்தியாகாரம் மனதை உலகியல் பொருள் கள், இந்திரிய விளேயாடல்களிலிருந்து உள்ளி முத்துக்கொள்ளுதல்.

தியானம் ஒருமுகப்படுத்தி வழிபடுதல்; மனதை மூக்கின் நுனியில் பதிய வைத்துக் கொள்ளுவது அதற்கு வழியென்பர்.

தார‱ தெரிந்து கொள்ள வேண்டியனவற்றைப் படிப்படியாக நினேவிற் கொள்ளல். ஒருமுகப் படுத்தும் நிலேயிது.

சமாதியில் மனம் இறைவனேடு ஒன்றுபடுகின் றது.

அட்டாங்கயோகம் கூறும் குறள் நூல்கள் மூன்று தமிழிலேயுள்ளன. ஔவையார், சிதம்ப ரம் கண்கட்டி மறைஞானசம்பந்தர் என்போர் இயற்றியவை இரண்டு; மூன்ருவதிண இயற்றி யோர் இன்னர் என்று தெரியவில்ஃ.

#### அடங்கன்முறை 🦠

திருஞானசம்பந்தமூர்த்திநாயனர், திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள், சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகள் எனும் சைவ நாயன்மார் மூவரும் பாடிய திருப்பதிகங்கள் அடங் கிய முதல் ஏழு திருமுறைகளேயும் தேவாரம் எனவும் அடங்கன் முறை எனவும் வழங்குதல் மரபாம்.

தேவார முதலிகள் மூவரும் பாடிய திருப்பதி கங்கள்யாவும் அடங்கியுள்ளதால் அடங்கன் முறை என்று பெயர் பெற்றதென்பர்.

அகத்தியர் தேவாரத்திரட்டினே 'குட்டி அடங் கன் முறை ' என வழங்குவது இங்கு நோக்கத் தக்கது.

ஆயினும் 'தத்துவராயர் அடங்கன் முறை' எனும் தொகுப்பிலே அவருடைய பதினெண் நூல் கள் மட்டுமே அடங்குவது கவனிக்கத்தக்கது.

### அடைக்கலங்காத்த முதலியார்

பதினெட்டாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியிலும் பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டின் முற்பகுதியிலும் வாழ்ந்தவர் காவாந்தண்டலம் அடைக்கலங்காத்த முதலியார்; துறைசை சிவஞானயோகிகளின் ( —1785) மாணவகர்;

இஃளயநாயஞர் வேலூர் வெண்பாவந்தாதி, கடம் பர் கோயில் பதிற்றுப் பத்தந்தாதி, மாகறலந்தாதி எனும் அந்தாதிகளேப் பாடியவர்.

#### அடைக்கலங்கோவை

யாழ்ப்பாணம் வட்டுக்கோட்டை எனும் ஊரிலே அடைக்கலந் தோட்டத்தில் எழுந்தருளியுள்ள முருகப் பெருமான்மீது பாடப் பெற்றது அடைக் கலங்கோவை.

அடைக்கலங் கோவை ஒரு துறைக் கோவை யாகும். நாணிக் கண்புதைத்தல் எனும் ஒருதுறை மேல் நூறு கட்டவோக் கலித்துறைகள் அமையப் பாடப்பட்டது. இதன் காப்புச் செய்யுள் மட்டும் இன்று கிடைப்பதாகவுள்ளது.

அடைக்கலங்கோவையைப் பாடியவர் வட்டுக் கோட்டை இ. நாகேசையர் (—1862). நாடகப் புலவர் நாகேசையர் இயற்றிய நாடகங்களோ பாடிய பிரபந்தங்களோ கிடைத்தற்கரியனவாய் விட்டமை வருந்தற்குரியது.

#### அண்ணங்கராசாரியர் உ. வே.

காஞ்சி பிரதிவாதி பயங்கரம் உ. வே. அண்ணங் கராசாரியர் பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் கடை யிலே தோன்றி, இந்நூற்ருண்டிலே வைணவரிடை யே சிறந்த அறிஞ்ராகக் கருதப் பெற்றவர்; தமிழ் நாடு காஞ்சி புரத்தில் வாழ்ந்தவர்; தமிழ், சங்க தம், இந்தி, தெலுங்கு எனும் மொழிகளிலே வல்ல வர்; அம்மொழிகளிலே வைணவநூல்களுக்கு வியாக்கியானங்கள் எழுதியவர்; நாலாயிரத்திவ்விய பிரபந்தம் முழுவதற்கும் 'திவ்வியார்த்ததீபிகை' எனும் தமிழுரை கண்டு வெளிப்படுத்தியவர்; வேறு வைணவநூல்களுக்கும் தமிழுரை தந்தவர்.

#### அண்ணன்

பிரதிவாதி பயங்கரம் அண்ணன் என நயிஞரா சாரியராற் சிறப்பிக்கப் பெற்றவர்; அண்ஞு, ஸ்ரீ வைஷ்ணவதாசர் என அழைக்கப்பெற்றவர்; தமிழ்நாடு காஞ்சிபுரத்தில் வாழ்ந்தவர். பதிஞன் காம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியிலும் பதினேந்தாம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதியிலும் வாழ்ந்தவர்; நயஞ ராசாரியர், மணவாள மாமுனிகள் எனும் வைணவப் பெரியோரின் சீடர்.

வேதாந்த தேசிகர் மீது சப்ததிரத்நமாலிகா பாடியவர்; பிரபத்தியோகக் காரிகைகள் இயற் றியவர்; ஸ்ரீ பாஷ்யம், பாகவதம், அஷ்டசலோகி என்பனவற்றிற்கு வியாக்கியானம் செய்தவர்.

### அண்ணுசாமி ஐயர்

தமிழ்நாடு சிதம்பரம் அண்ணுசாமிஐயர் சங்கத மூலத்திலிருந்து சிதம்பர மஹாத்மியம் தமிழிலே இயற்றியவர்; அதன் இரண்டாம் பதிப்பு 1897 இலே வெளிவந்தது.

## திரு அண்ணுமல்

வட ஆர்க்காடு மாவட்டத்தின் திருவண் ணுமீல தாலுகாவின் பிரதான நகரம் திருவண்ணுமீலயாகும். இங்கு கோயில் கொண்ட சிவபிரானுக்கு அண்ணுமீல நாதர், அருணுசலேசுவரர் என்றும் உமையம்மைக்கு உண்ணுமூலேயம்மை, அபீதகுஜாம்பாள் என்றும் பெயர்கள் வழங்குவன, தலவிநாயகருக்கு ஸ்ரீசம்பந்த விநாயகர், முக்குறுணிவிநாயகர் என்ற பெயர் களுள. தலவிருட்சம் மகிழ மரமாகும். கோயி லுக்கு உள்ளும் வெளியிலும் மலேப் பகுதியிலு மாக 360 தீர்த்தங்களுள். இவற்றிலே சிவகங்கை, பிரமதீர்த்தம், அக்கினிதீர்த்தம், இந்திர தீர்த்தம் என்பன சிறந்தவை.

திருவண்ணுமலே நிணக்க முத்தி கிடைக்கும் தல பிரமாவும் விஷ்ணு மாகப் போற்றப்படுவது. வும் அகந்தை கொண்டு அடிமுடிதேட அன்ன மா றித் அயற்சி தேடி வராகமுமாக அடைந்தாராக, அக்கினி வடிவாய் நின்று அருள் செய்தவர் அண்ணும& நாதர். தாருகணே வதஞ் செய்த முருகப் பெருமான் வணங்கிச் சென்ற அண்ணும் ஆடுமான்று. சூரியன், தலங்களுள் பிரதத்தராஜன், அஷ்டவசுக்கள், பிரமதேவன், முதலியோர் திருமால், புளகாதிபன் சந்திரன், பூசித்துப் பேறு பெற்ற தலம். இரு வித்தியா தரர் ரிஷிசாபத்தாற் பூனேயாகவும் குதிரையாக வும் மாறிய வடிவம் இத்தலத்தை வலம் வந்த மாறின. மையின் வச்சிராங்கத பாண்டியென் தினமும் வலம் வந்து திருப்பணி பல செய்துள்

ளான். அருணகிரிநாதர் கோபுரத்தில் இருந்து இறக்க எண்ணி வீழ்ந்த போது முருகன் தோன்றி அருள் செய்ததலம். குகைநமச்சிவாயர், குரு நமச்சிவாயர் முதலானவர்கள் சித்தி பலசெய்த தலம்.

திருவண்ணுமலே திருத்தலத்தின் பெரிய விழா கார்த்திகைத் திருவிழா. சித்திரை மாதத்திற் பிரமோற்சவமும் பங்குனி உத்தரத்தில் திருக் கல்யாணமும் ஆறுநாள் விழாவும் நடைபெறு வன. நவராத்திரி, கந்தசட்டி, திருவெம்பாவை, திருவாதிரை முதலியனவும் சிறப்பாகக் கொள் ளப்படுவன.

சம்பந்தப் பெருமான் பாடிய இரு திருப்பதி கங்களும் (1.10, 1.69) அப்பர் சுவாமிகள் பாடிய மூன்று திருப்பதிகங்களும் (4.63, 5.4, 5.5) இத் திருத்தலத்துக்குள. மணிவாசகர், நக்கீரதேவர், பரணதேவர், கபிலதேவர், பட்டினத்தடிகள் திருவண்ணுமலே பற்றிப் பாடியவை திருவாசகத் திலும் பதினேராந்திருமுறையிலும் இடம்பெறு வன. அருணைகிரிநாதர் திருப்புகழ் பாடியுள்ளார்.

அருணுசலபுராணம், அருணகிரிப்புராணம் எனும் புராணங்கள் திருவண்ணுமஃயின் மான்மியத்தைப் பாடுகின்றன. அருணுசலபுராணம் இயற்றியவர் எல்லப்பநயிஞர் அல்லது சைவ எல்லப்பநாவலர்: அருணகிரிப்புராணம் பாடியவர் சிதம்பரம் கண் கட்டி மறைஞான சம்பந்த தேசிகர். அண்ணு மலேயந்தாதி (ஈசானியதேசிகர் கந்தப்பஞான தேசிகர்), அருணகிரியந்தாதி (குகைநமச்சிவா யர்), திருவருணேயந்தாதி (எல்லப்பநயிஞர்), திருவருணேயமகவந்தாதி (திம்மப்ப அந்தணஞர்). அண்ணுமஃச் சதகம் (மாம்பாக்கம் உபாத்தி யாயர் திருச்சிற்றம்பல நாவலர்), அருணுசல சதகம் (காஞ்சி கோ. சபாபதி முதலியார்), சோணுசல சதகம் (புராணிகர் சோணுசல முதலி யார்), அண்ணுமலே வெண்பா (சிதம்பரம் குருநமச் சிவாயர்), சோணுசல வெண்பா (புராணிகர் சோணுசல முதலியார்), திருவண்ணுமஃக் கார்த்தி கைத்தீப வெண்பா (புராணிகர் சோணுசல முதலியார்), திருவருணேத் தனிவெண்பா (குகை நமச்சிவாயர்), திருவருணேக் கலிடுவெண்பா (புரா ணிகர் சோணுசல முதலியார்), சோணசைலமாஃ (துறைமங்கலம் சிவப்பிரகாசர்), அருணேவெண் பாமாலே (புரசை இ. சபாபதி முதலியார்), திருவருகுணுக் கலம்பகம் (சைவஎல்லப்ப நாவலர்), அருணுசல அக்ஷரமால் (ஸ்ரீரமண மகரிஷிகள்), அருணுலேசுவரர் சாரப் பிரபந்தம் (நமசிவாய சுவாமிகள்) முதலிய பல பிரபந்தங்கள் இத்தலத் திற்குள. உண்ணுமுலேயம்மை பிள்ளே த்தமிழ் (புராணிகர் சோணுசல முதலியார்), உண்ணு முலேயம்மன் சதகம் (வித்துவான் சின்ன கவுண் டர்), உண்ணுமுஃயைம்மன் பதிகம், உண்ணுமுஃ

யம்மன் வருகைப் பதிகம் முதலிய பிரபந்தங்கள் இறைவிக்குள. இவற்றைவிடப் பதிகம், வண்ணம் முதலியன பல அண்ணுமீல நாதருக்குள.

## திரு அண்ணுமலேக் கார்த்திகைத் தீபவெண்பா

வட ஆர்க்காடு மாவட்டத்திலுள்ள முக்கியமான சிவ தலம் திருவண்ணுமீல. இது தென்னிந்திய இருப்புப் பாதையில் விழுப்புரம் காட்பாடி கிளயிலுள்ளது.

அருணகிரியின் முடியில் ஒளிரும் கார்த்திகைத் தீபத்தைப் பாடுவது திருவண்ணுமஃலக் கார்த்தி கைத் தீபவெண்பா. விநாயகர் காப்பு வெண் பாவிஃனயும் வாழி வெண்பாவிஃனயும் ஆதியுமந்த முமாகவுடைய கார்த்திகைத் தீப வெண்பாவில் இடைநடுவே 100 வெண்பாவுள்.

திருவண்ணுமலேக் கார்த்திகைத் தீபவெண்பா வின் ஆசிரியர் புராணிகர் சோணுசல முதலியார் (1858-1925). இவர் திருவண்ணுமலே தொடர் பாக வேறு பிரபந்தங்களேயும் பாடியவர்.

அடியார்களின் பவமறுக்கும் தீபத்தினே, அன் பர்களுக்கு இன்பம் தரும் தீபத்திணே, பக்தர் களுக்கு அருள்புரியும் தீபத்திணே ஆசிரியர் இலகு வான நடையிலே போற்றிப் புகழ்ந்து பாடியுள் ளார்.

### அண்ணுமலேக்கோவை

வடஆர்க்காடு மாவட்டத்திலே அண்ணு மஃ, அருணகிரி, அருணுசலம், சோணசைலம், சோணுசலம் என்ற பெயர்களால் வழங்கப்பெறும் திருத்தலம் நிணக்க முத்திதரும் எனச் சைவர் நம்புவர்.

திருவண்ணுமஃயில் எழுந்தருளிய சிவபிரா தூக்கு அண்ணுமஃநாதர், அருணுசலேசுவரர் என்றும் அம்பிகைக்கு உண்ணுமுஃயம்மை, அபீத குஜாம்பாள் என்றும் பெயர்களுளை.

அண்ணுமலேக்கோவையினேக் கமலே ஞானப் பிரகாசர் பாடிஞர். அவர் பதிஞரும் நூற்ருண் டில் வாழ்ந்தவர்.

அண்ணுமஃலக்கோவை மறைந்துவிட்டது.

## அண்ணுமிலச்சதகம்

வடஆர்க்காடு மாவட்டத்திலுள்ள திருவண் ஞைமலே எனும் திருப்பதி சைவர்களுக்கு மிகவும் முக்கியமான திருத்தலமாகும். நிணேக்க முத்தி அளிக்கும் சிவதலமாகப் போற் றப்படுவது. திருவண்ணுமலேயிற் கோயில் கொண்டுள்ள சிவபிரானுக்கு அண்ணுமலேநாதர் என்று பேர்.

அண்ணுமஃ நாதரை முன்னிஃபப்படுத்திப் பாடப்பெற்றது அண்ணுமஃச் சதகம். இதற்கு வசந்தராயச் சதகம் எனும் மாற்றுப் பெயரு முண்டு. திருவண்ணுமஃலக் கோயில் அறக்காப் பாளராக விளங்கிய சிங்கபுரி வசந்தராயர் என் பவரின் பெயர் விளங்கவே ஆசிரியர் வசந்தரா யச் சதகம் என்ற பெயரையும் சூட்டினர்.

அண்ணுமலேச் சதகத்தின் ஆதியில் விநாயகர் காப்பு, நூற்பெயர் வெண்பா, கடவுள் வாழ்த்து என்பனவும் அந்தத்தில் அவையடக்கமும் வாழிப் பாடலும் இடம் பெறுகின்றன.; இடைநடுவே 100 பாடலுள; எனவே 105 பாடல்கள் அண்ணு மலேச் சதகத்திலுள.

இதனேப் பாடியவர் மாம்பாக்கம் உபாத்தி யாயர் திருச்சிற்றம்பல நாவலர் என்பவராவர்; இவர் காலம் பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதி என்பர்.

அண்ணுமலேத் தேவனே முன்னிஃப்படுத்தி ஆசி ரியர் கூறும் செய்திகளிற் சில சரித்திர சம்பந்த மானவை; சில சமயத் தொடர்பானவை; சில உலகியல் சார்ந்தவை; சில அறநீதி ஆசாரம் பற்றியவை. தோத்திரப்பாங்கு குறைந்து தரவுக் களஞ்சியமாக அண்ணுமலேச் சதகம் அமைகின் றது.

காஞ்சிபுரம் மகாவித்துவான் கோ. சபாபதி முதலியார் பாடிய அருணுசல சதகமுமுண்டு. திரு வண்ணுமஃவயிற் கோயில் கொண்ட இறைவி மீது வித்துவான் சின்ன கவுண்டர் பாடிய உண்ணுமுஃவ யம்மன் சதகமுமுண்டு.

# அண்ணுமலேச் செட்டியார், ராஜா சேர்.மு. (30.9.1881– 15.06 1948)

ராஜா, சேர், டாக்டர் எனும் கௌரவப் பட்டங்கள் சூட்டப் பெற்றவர்; செட்டி காரைடு காத்தானில் பிறந்தவர்; முத்தையா செட்டியாரின் புதல்வர்; வெற்றி பெற்ற தொழிலதிபர்; அதன் பலஞகக் கிடைத்த செல்வத்தை அரும் பணிகளுக்குக் கொடுத்த கொடை வள்ளல்; சிதம்பரம் மீஞட்சி தமிழ்க் கல்லூரி பை அண்ணுமஃப் பல்கஃக்கழகமாக வளர்த்துத் தமிழுக்கென ஒரு பல்க‰க்கழகம் அமைத்த பெருமையினர்; அண்ணுமஃப் பல்கஃக்கழகம் நிறுவியபோது (1929) சிதம்பரம் இசைக்கல் உருவாக்கியுதவியவர்; தமிழிசை *ஹாரியையும்* வளர்ச்சிக்குப் பெருந்தொண்டு புரிந்தவர்; 1941 ஆகஸ்டு மாதத்திலே அண்ணும‰ நகரில் முதல் தமிழ் இசைமாநாடு நடக்க மூலகாரணர்; 1943 இலே சென்னேயிலே தமிழிசைச் சங்கம் நிறுவி யுதவியவர்; பல கல்லூரிகளின் வளர்ச்சிக்கும் பொருளுதவி புரிந்தவர்; சிதம்பரம், திருவண்ணு மஃ, கரூர் முதலாம் திருத்தலங்களின் திருப்ப தில் வேக் உதவியவர்; ணிகளுக்குப் பெரிதும் கோவிந்தராஜர் கோவிலுக்குச் செய்த திருப்பணி சிறப்பாகப் போற்றப் பெறுகின்றது.

தமிழ் மக்களின் கல்வி, கலேகள், சமயம் ஆகிய பண்பாட்டமிசங்களிலே பெரிதும் அக்கறை கொண்டு விளங்கிய ராஜா அண்ணுமலேச் செட்டி யார் அரசியலிலும் நல்ல பதவிகளே வகித்தவர் என்பது குறிப்பிடத்தக்கது.

## அண்ணுமலே ரெட்டியார்

பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டின் பிற்பகுதியில் வாழ்ந்தவர்; தமிழ்நாட்டுத் திருநெல்வேலி மாவட் டத்திலுள்ள கரிவலம்வந்த நல்லூரை அடுத்த சென்னிகுளத்திற் பிறந்தவர்; சிவகிரி சுப்பிரமணிய பிள்ளோயிடம் இளமையிற் கற்றவர்; பின்பு முகவூர் ராமசாமிக்களிராயர், முகவூர் மீஞட்சிசுந்தரக் கவிராயர், உ. வே. சாமிநாதையர் (1855—1942) முதலியோரிடம் பயின்றவர்; சேற்றூர், ஊற்று மலே ஜமீன்தார்களாலும், ராஜவல்லிபுரம் முத்து சாமிபிள்ளோயாலும் ஆதரிக்கப் பெற்றவர்.

கழுகுமுஸ் முருகப்பெருமான் மீது காவடிச் சிந்துகள் பாடியவர், வீரகேரளம்புதூர் ஆகிய வீரை எனும் தலத்தின் மீது வீரையந்தாதி, வீரைச்சிலேடைவெண்பா, வீரைத்தலபுராணம், வீரைப்பிள்ளத்தமிழ், வீரைநவநீதகிருஷணசாமி பதிகம் எனும் பிரபந்தங்களேப் பாடியவர்; கோமதியந்தாதி, சங்கரநாராயண கோயில் திரி பந்தாதி என்பனவும் பாடியவர்; ஊற்றுமஃத் தனிப்பாடற்றிரட்டில் இடம்பெறும் பாடல்கள் சிலவற்றைப் பாடியவர்.

# அண்ணுமலே வெண்பா

வடஆர்க்காடு மாவட்டத்திலுள்ள திருவண்ணு மஃ எனும் திருப்பதி, தென்னிந்திய இருப்புப் பாதையில் விழுப்புரம் காட்பாடிகினேயிலுள்ளது. நிணக்க முத்தி கிடைக்கும் சிவதலம் என்று போற்-றப்படும் திருவண்ணுமஃக்கு அருணுசலம், அருண கிரி, அருணே, சோணசைலம், சோணுசலம் என்ற பேர்களுமுள

திருவண்ணுமலேச் சிவதலத்தின் பெருமைகளேப் போற்றும் அண்ணுமலே வெண்பாவுக்குத் திரு வண்ணுமலே மாலே என்ற பேருமுண்டு விநாய கர் காப்பிண்யும் பயன் கூறும் இரு வெண்பாக் களேயும் ஆதியும் அந்தமுமாகவுடைய அண்ணு மஃவெண்பாவிலே இடைநடுவே நூறு வெண் பாவுள்.

அண்ணுமஃ வெண்பாவின் ஆசிரியர் சிதம்ப ரம் குருநமச்சிவாயர் ஆவர்; அவர் பதிஞரும் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்.

அண்ணுமஃ வெண்பா அருணகிரியின் பெரு மைகளேச் சிறுசிறு கூற்றுகளாக, எளிய நடையிலே அமைத்துக் கூறுகின்றது.

புரசை அட்டாவதானம் இ. சபாபதிமுதலியார் பாடிய அருணேவெண்பாமாஃயும் புராணிகர் சோணுசல முதலியார் பாடிய சோணுசல வெண் பாவும் உள்.

### அண்ணுவப்பங்கார் சுவாமிகள்

தமிழ்நாடு திருமழிசை கோயில் கந்தாடை அண்ணுவப்பங்கார் சுவாமிகள், தென்கலே வைணவ ருடைய பழநடை விளக்கம் எனும் மூவாயிரப்படி குருபரம்பரா ப்ரபாவம் இயற்றியவர்; அது 1895 இலே அச்சிடப்பெற்றது.

### அத்தியாயனேற்சவம்

ஆழ்வார் விழா எனவும் அத்தியாயனேற்சவம் அழைக்கப்பெறும். இது தமிழ்த் திருப்பாசுரங்களுக் குச்சங்கத வேதத்தோடு ஒத்த தகுதி அளிக்கப் பட்டதைக் கொண்டாடும் ஞாபகார்த்த விழா வாகும். இது மார்கழி மாதத்திலே கொண்டாடப் படுவதாகும்.

இவ்விழா வைணவை திருப்பதிகளிலே, சிறப் பாக ஸ்ரீரங்கம், ஆழ்வார் திருநகரி, ஸ்ரீவில்லி புத்தூர் ஆகிய திருப்பதிகளிற் கொண்டாடப் படும் கவர்ச்சி மிக்க உற்சவமாகும்.

ஆரம்பத்தில் நம்மாழ்வார் திருமேனி, ஆழ் வார் திருநகரியிலிருந்து ஸ்ரீரங்கத்திற்குக் கொண்டு வரப்பட்டு அவர் முன்னிஸேயில் இவ்விழா நடை பெற்றது. பின்பு நீண்ட தூரத்தின் காரணமாக இவ் வழக்கம் கைவிடப்பட்டபோதும் ஸ்ரீரங்கமும் ஆழ்வார் திருநகரியும் இவ் விழாவிணேக் கொண் டாடி வந்தன. ஏணேய வைணவ திருப்பதிகளும் இவற்றைப் பின்பற்றி இவ்விழாவிணேக் கொண் டாடத் தொடங்கின. இவ்விழா இருபது நாள் நடைபெறும்.

முதல் பத்துநாள் திருமொழித் திருநாள்; அடுத்த பத்துநாள் திருவாய்மொழித் திருநாள். திருமொழித் திருநாள் பதிஞெரு ஆழ்வாரின் மூவாயிரம் திருப்பாசுரங்களுக்குரியது; திருவாய் மொழித் திருநாள் நம்மாழ்வாரின் திருவாய் மொழிப் பிரபந்தத்திற்கு மட்டும் உரியது. திரு நெருந் தாண்டகத்துடன் திருமொழித் திருநாள் ஆரம்பமாவது மரபு. திருமங்கை மன்னன் வேண் டுகோளின்படி இவ்விழா அறிமுகஞ் செய்யப்பட்ட தால் அவர் திருப்பாடலுடன் தொடங்குவதாகக் கூறுவர்.

ஸ்ரீரங்கம், ஆழ்வார் திருநகரி, ஸ்ரீவில்லிபுத் தூர் எனும் திருப்பதிகளிலே அரையர் அல்லது விண்ணப்பம் செய்வார் எனும் மரபினர் திருப்பாசுரங்களே ஓதும் முறைமையுள்ளது. இவர்கள் ஸ்ரீநாதமுனிகளின் பரம்பரையில் வந்தவர்களாத லின் இவர்களுக்கு இத் திருப்பநிகளில் விசேட மரியாதைகள் வழங்கப்படுவன. வேறு வைணவ திருப்பதிகளிலும் முன்பு அரையர் இருந்தமைக்குச் சான்றுகளுள். விசேட தலேயணியுடன் தனித்தோ அல்லது நால்வர் ஐவராகச் சேர்ந்தோ இவர்கள் பாசுரங்களேப் பாடி ''தம்பிரான்படி'' வியாக்கியானங்களே எடுத்துரைப்பர். சில பாசு

ரங்களுக்கு அபிநயமும் செய்வர். திருமொழித் திருநாள் இரவுகளிலே மகாவிஷ்ணு இராமஞகவோ கிருஷ்ணஞகவோ அலங்கரிக்கப்படுவார்.

திருவாய்மொழித் திருநாள் முன்னேயை இலும் மதிப்புடன் செய்யப்படும். இங்கும் பாடலும் வியாக்கியானமும் முக்கியத்துவம் பெறும். கடைசி நாளிலே நம்மாழ்வார் வைகுண்டம் அடைவதும் திரும்பி பூமிக்கு வருவதும் உள்ளத்தைத் தொடுமாறு செய்து காட்டப்படும்.

மயிலாப்பூர் கபாலீஸ்வரர் கோயிலில் ஆவணி முதல் ஞாயிறன்று தேவார முதலிகளும் மணி வாசகரும் நடராசப் பெருமான் சந்நிதிக்குத் திரு முறைகளுடன் எடுத்துச் செல்லப்பட்டு அங்கு தமிழ் வேதமாகிய திருமுறைகள் ஓதப்படுவதும் இங்கு நோக்கத்தக்கது.

## திரு அத்தியூர்

செங்கற்பட்டு மாவட்டத்தில் காஞ்சீபுரம் இருப்புப்பாதை நிலேயத்திற்கு இரு மைல் தொலேவி *காஞ்*சீபு**ரம்** லுள்ளது சின்னக் வரதராஜப் பெருமாள் கோயில் அமைந்த திருவத்தியூர் அல்லது அத்திகிரி எனும் வைணவ திவ்விய தலம். பாசுரங்களிற் பொதுவாகக் கச்சியெனக் குறிக்கப்படுமிடங்களில் இத்தலம் கொள்ளப்படு தல் அதன் முக்கியத்துவத்தினே உணர்க்கும். கோயில், திருமலே, பெருமாள் கோயில் எனும் மூன்று முக்கிய வைணவ தலங்களுள் பெருமாள் கோயில் எனப்படுவது இதுவேயாம்.

ஐராவதம் மஃயுருவாகி விஷ்ணுவைத் தாங் கினமையால் அத்தியூர், அத்திகிரி என்ற பெயர் கள் ஏற்பட்டனவாம். அத்திகிரியை உத்தரவே தியாகப் பிரமன் அசுவமேதயாகம் செய்ய, அதில் தோன்றிய புண்ணியகோடி விமானத்தில் விஷ்ணு தோன்றி வரங்கொடுத்ததால் வரதராஜன் எனப் பட்டார்.

இங்கு நின்ற திருக்கோலத்தில் எழுந்தருளும் விஷ்ணுவுக்கு வரதராஜப்பெருமாள், தேப்பெரு மாள், தேவராஜன், பேரருளாளன் என்றும் பெரியபிராட்டியாருக்குப் பெருந்தேவித்தாயார் என்றும் பேர்.

மேற்கே திருமுகமண்டலம். தீர்த்தம் சேஷ, வராக, பிரம, பத்ம, அக்கினி, குசல தீர்த்தங் கள். வேகவதிநதி. பிருகு, நாரதர், அநந்தாழ் வான், பிரமா, கஜேந்திரர்கட்குப் பிரத்யஷ்ம்.

பூதத்தாழ்வார், பேயாழ்வார், திருமங்கையாழ் வார் ஆகியோர் மங்களாசாசனம் பெற்றது இத் திவ்விய தலம். (இரண். திருவந். 95, 96; மூன். திருவந். 26; திருக்குறுந். 19, திருநெடுந். 9,15) அத்திகிரியின் அடிவாரத்திலுள்ள அழகிய சிங்கப் பெருமாளே மங்களாசாசனம் பெற்றவர் என்பர் சிலர். ஸ்ரீவேதாந்ததேசிகர் அத்திகிரி மகாத்மியம் இயற்றியுள்ளார். கொ. பள்ளி கொண்டான்பிள்ளே அத்திகிரியந்தாதி பாடியுள் வார்.

அத்திரி (அனுசூயா)

மகரிஷிகளில் ஒருவரான அத்திரி, அக்கினி இந்திரன் அஸ்வினிதேவர் மீது பாடிய பாடல் கள் பல வேதத்திலுள. பின்னேய மரபுகளில் மனுவில் ஒருவராகவும் நட்சத்திரங்களில் ஒன்று யும் கூறப்பட்டுள்ளார்.

தொழுநோயுடன் பிறந்த போதும் தெய்வ பக்தி யிஞலே பிற்காலத்தில் அதிலிருந்து மீண்டவர் அத்திரிமகரிஷி.

அத்திரிமகரிஷி தக்ஷனின் மகள் அனுசூயாவை மணந்தவர். வனவாசத்தின் போது இராமனுதி யோர் இவர்களுடைய ஆசிரமத்திண் அடைந்து விருந்தினராக உபசரிக்கப்பட்டவர்.

அனுசூயாவின் தெய்வபக்தியும் பதிபக்தியும் அற்புதங்களேச் செய்யும் ஆற்றலே அவருக்கு தன் கணவன் பிரபல்லியமான ஒரு அளித்தன. தாசியுடன் உறவுகொள்ள விரும்பிய போது அவ கோத் தன் தோள் மீது சுமந்து அவளிடத்துக்குக் கொண்டு சென்றவள். அப்போது அத்திரி வே-ருரு தெய்வீக புருஷரை அவமதிக்க அவர் மறு நாள் சூரியோதயத்திற்கு முன் அத்திரி மரணமடை அனுகுயை வார் என்று சபித்தார். சூரியனே உதிக்க வேண்டாம் எனக் கட்டளே இட்டதால் மறுநாள் உலகம் இருண்டு கிடந்தது. தேவர்கள் இடையிட்டு சாபத்தினே மாற்றச் செய்ததால் மீண்டும் குரியன் உதிக்க முடிந்தது.

நாரதரின் சூழ்ச்சியினுல் அனுசூயையின் கற்பிலே சரஸ்வ கி. கொண்ட பார்வதி, பொருமை வஷ்மி என்போர் தம் கணவரை அனுசூயை தம் மீது ஆசையுண்டாகச் செய்யும் படி வேண்ட, அவர்களும் துறவி வேடம் தாங்கி விருந்தினராகச் சென்றனர். விருந்திற்கு முன்பு அனுகுயையை நிர்வாணமாக விருந்து படைக்க மும்மூர்த்திகளும் விருந்தினர் விருப்புக்கு இடம வேண்டியதால் ளிப்பது நியதியாதலால், அனுசூயா அவர்களே குழந்தைகளாக மாற்றி முலேப்பால் ஊட்டித் ஆச்சிரமத்திலே வைத்திருந் தன் பிள்ளேகளாக அறிந்த தேவிமார் இரங்கி தார். நிலேமையை வேண்டியதால் அவர்களே அனுபவித்த பின்பு மும்மூர்த் திகளேயும் பழைய உரு அடைய அனு முதித்தார்.

வே ெருரு கதையின்படி மும்மூர்த்திகளேயும் விடுவிக்க அவர்களுடைய பகுதிகளில் ஒவ் வொன்றை அவளிடம் விட்டுச்செல்ல வேண்டும் என்பது நியதிடியென்றும் அதன்படி உருவாகிய தெய்வமே தத்தாத்ரேயன் என்றும் கூறுவர். இன்னுமொரு கதையின்படி கற்பரசிக்குத் தோற்ற மும்மூர்த்திகள் அத்திரிக்கும் அனுசூயாவுக்கும் வழங்கிய பிள்ளேயே தத்தாத்ரேயன் என்றும் கூறப்பட்டுள்ளது.

தத்தாத்ரேயனே வழிபட்டு பேறு பெற்றவன் காத்தவீரியன்.

### அத்துவசுத்தி

அத்துவா—வழி. ஆன்மாக்களுக்குக் கண்மம் ஏறுதற்கும் கன்மம் நீங்கிப் பரகதி அடைதற்கும் காரணமாகிய வழி அத்துவா. அத்துவாக்கள் சொற் பிரபஞ்சம், பொருட் பிரபஞ்சம் என இருவகைப் படும். அவற்றுள் மந்திரம், பதம், வன்னம் சொற் பிரபஞ்சம்; புவனம், தத்துவம், கலே பொருட்பிரபஞ்சம்.

ஆறு அத்துவாக்களிலும் கட்டப்பட்டிருக்கின்ற போகங்களே எல்லாம் ஏக காலத்திலே புசிப்பித்துத் தொலேத்து மோட்சத்தை கொடுத்தல் அத்துவ சுத்தி.

மந்திரம் பதத்தி லும், பதம் வண்னத்தி லும், வண் னம் புவனத்தி லும், புவனம் தத்துவத்தி லும், தத்து வம் கஃவேயி லும் அடங்க ஒடுங்கிக் கஃவையத் திரோ தான சத்தியி லும், திரோதான சக்தியைச் சிவத்தி லும் அடங்குமாறு ஒடுக்குவது அத்துவசத்தி.

## அத்துவிதம்

இறைவனுக்கும் ஆன்மாவுக்கும் உள்ள தொடர் பிஃனப் பற்றிய சிந்தஃனையத் தூண்டி இந்திய தத்துவ வளர்ச்சியிற் சிறப்பிடம் பெறுவது அத்து விதம் எனும் கோட்பாடு. இச் சொல்லிற்குக் கொண்ட பொருள் மாறுபாட்டின் விளேவாகவெவ் வேறு வைதிக சமயப் பிரிவுகளின் அடிப்படைச் சித்தாந்தம் உருவாகியுள்ளமை குறிப்பிடத்தக்கது.

''ஏகம் ஏவ அத்துவிதீயம் பிரமம்'' என்பது வேத மகாவாக்கியம். 'அத்துவிதீயம்' என்ற சொல்லே 'அத்துவிதம்'' என வட சொல்லா கத் தமிழிலே வழங்குகின்றது. அத்துவிதீயம் அல்லது அத்வைதம் என்பது ந(ஞ்) த்வைதம் என் பதன் திரிபு என்பர். இச்சொல்லின் அ(ந) கரத் திற்கு வடமொழியிலே தரப்படும் ஆறு பொ ருள்களிலே மூன்று, தத்துவ உலகிற் சிறப்பிடம் பெறுகின்றன. அப் பொருள்கள் இன்மை, மறு

'அமலம்' எனும் போது மலம் இல்லாதது எனப் பொருள் தருகின்றது. இதுவே இன்மைப் பொருள் :அநீதி' எனும் போது நீதிக்கு மறுதஃ எனப் பொருள் தருகின்றது. இதுவே மறுதஃப் பொருள். 'அப்பிராமணன்' எனும் போது பிரா மணஞய் இருந்தும் பிராமணத் தன்மை இல்லா தவன் எனப்பொருள் தருகின்றது. இதுவே அன் மைப்பொருளாம்.

அத்துவிதம் எனும் சொல்லுக்கு இன்மை, மறு தீல, அன்மை எனும் முப்பொருளும் கொள்ளப் பட்டுள்ளது. இன்மைப் பொருளிணத் கேவ லாத்துவிதமும் விசிட்டாத்துவிதமும், மறுதஃப் பொருளிணத் துவைதமும், அன்மைப் பொரு ளிணச் சைவ சித்தாந்தமும் கொண்டிருக்கின் றன. இரு எண்ணுப் பெயர் (ஏகம், துவிதம்) மீது அகரம் அன்மைப் பொருளில் மட்டுமே வழக் கில் வரும் என்பர் சைவ சித்தாந்திகள் (அநேகம்— ஒன்றல்லாதது; அத்துவிதம்—இரண்டல்லாதது).

''அயம் ஆத்ம பிரம'' (இந்த ஆன்மா பிரமம்) எனும் யாஞ்ஞவல்கியர் கூற்றும், ''தத்துவம் அஸி'' (அது நீயே) எனும் உத்தாலகர் கூற்றும் உபநிடதக் கருத்துகள். கௌடபாதர் மாண்டூக் கிய காரிகையில் ஆன்மாவின் இருமையின்மைத் தன்மையை வற்புறுத்தியதோடு உலகம் வெறும் தோற்றமே என்ற கருத்தையும் முன் வைத்தார். இவருடைய சீடர் ஸ்ரீசங்கரரே அத்துவிதத்திற்கு இன்மைப் பொருள் கொண்டு விரிவாகத் தத்துவ விளக்கம் செய்தவராவர்.

பிரமம் இரண்டில்ஸ்' எனத் தொகுத்த ஸ்ரீ சங்கரர் பிரமம் உண்மையான பொருள்; இந்த உலகம் ஒரு பொய்த் தோற்றமே; ஒவ்வொரு ஆன்மாவும் பிரமம் தான்; பிரமத்தை விட வேறன்று எனவிரித்துரைத்தார். ஒரு சூரியனே பல குடங்களில் உள்ள நீரில் பிரதி விம்பித்துப் பலவாகத் தோன்றுவது போல ஓர் ஆன்மாவே பல உடல்களில் நின்று பலவாகத் தோன்றுகின்றது என்று அவர் விளக்கிஞர். உபநிடதங்களுக்கும் பகவத் கீதைக்கும் பிரமசூத்திரத்திற்கும் அவர் தந்த 🍧 சங்கத உரைகளிலும் அம் மொழியில் எழுதிய உபதேச சகஸ்ரி, விவேகசூடா மணி என்பனவற்றிலும் இக் கோட்பாட்டினே விளக் கிப் போந்தார்.

ழூ சங்கரரின் சீடர் சுரேசுவரர், பதுமபாதர் என்போரும் தம் குருவின் கோட்பாடுகளே விளக்கி எழுதியிருக்கிறுர்கள். வேறு பலரும் ஜூ சங்கரரின் மதத்தை விளக்கி வடமொழியில் பல நூல்களே எழுதியுள்ளனர்.

தமிழ் மொழியிலும் சங்கர மதத்தின் விளக்கும் பல நூல்களுள. தமிழ் நாட்டிலே வேதாந்தம் கற் பவர்கள் நாநாசீவவாதக்கட்டனே, கீதாசாரத்தா லாட்டு, சசிவன்னபோதம், மகாராஜாதுறவு, வைராக்கியசதகம், வைராக்கியதீபம், இலட்சணு விருத்தி, வேதாந்தசூடாமணி, கைவல்லியநவ நீதம், அஞ்ஞைவதைப்பரணி, விவேகசூடாமணி, செஸ்வரகீதை, பகவத்கீதை, பிரமகீதை, பஞ் சதசி, ஞானவாசிட்டம் எனும் பதினுறு நூல்களே முறையே கற்பது இங்கு மனங்கொளத்தக்கது.

ஞீ சங்கரர் சித்தாந்தப்படி பிரமம் அல்லது ஆத்மா ஒன்றே உண்மை; குணங்குறியில்லாதது; நிர்க்குணப் பிரமம்; சொல்லுக்கும் மனதுக்கும் எட்டாதது. இதஞல் ஸ்ரீ வல்லபர் ஸ்ரீ சங்கரரின் அத்துவிதத்தைக் கேவலாத்துவிதம் என்றுர்; ஏகான் மவாதம் என்ற பெயரும் இதஞுலேயே சங்கரர் மதத்திற்கு ஏற்பட்டது.

நம்முடைய புத்திக்குப் பிரமம் சகுணப்பிரம மாய்த் தோன்றுகிறது. இந்நிஃயிற் பிரமம் உலகுக்குக் காரணமாகின்றது. ஆஞல் பிரபஞ்சம் மாயை. அது அஞ்தி; ஆஞல் நித்தியமன்று. ஞானம் உதயமாகும் போது மாயை மறைந்துவிடு கிறது. இதனே மாயாவாதம் என்ருர் மாணிக்க வாசக்சுவாமிகள்.

சங்கரமதம் மோட்சத்திற்கு வழி ஞானம் என் றும் கருமம் சாதனமாகாது என்றும் கொள்வ தாகும். நிஷ்காம கருமத்திஞல் மனம் சுத்தமடை யும்; உபாசஃனயும் ஒருமுகப்படும். அப்பொழுது வேதாந்த விசாரத்திற்குரிய குழல் உருவாகின்றது. வேதாந்த விசாரத்தில் ஈடுபடும் முன் நான்கு சாதனம் தேவை எனப்படுகின்றது. அவை:

- ஆத்மா அழியாதது: ஏண்யவை அழியும் என்ற பகுத்தறிவு.
- 2. இகபர சுகத்தை நாடாது இருப்பது.
- 3. சமாதி சட்க சம்பத்து; மனவடக்கம் (சமம்), இந்திரியங்களேத் திசை திருப்பு வது (தமம்), திருப்பிய இந்திரியங்களேக் காத்தல் (உபரதி), மாருன இரட்டை அனுபவங் களேத் தாங்கும் பக்குவம் (திதிட்டை), மனதை ஒரு நிலேப்படுத்தல் (சமாதானம்), வேதாந்த போதணேயிற் சிரத்தை.
  - 4. மோட்ச ஆசை (முமுட்சுத்துவம்).

ஞான மார்க்கத்தின் பகுதிகளாகச் சிரவணம், மனனம், நிதித்தியாசனம் என்பன சங்கர மதத் திற் கூறப்படுவன. வேதாந்த வாக்கியப் பொரு கோக் குருவிடம் கேட்டல் சிரவணம். கேட்ட பொருகோச் சிந்தித்தல் மனனம். சிந்தித்துத் தெளிந்ததை இடைவிடாது தியானித்தல் நிதித் தியாசனம்.

சங்கரமதம் அஞ்ஞானத்தின் அழிவே மோட்சம் என்கிறது. மோட்சம் அடைந்தவர் சீவன் முத்தர். இப்பிறவியிலேயே மோட்சம் அடையலாம். சீவன் முத்தர் தேகம் தாங்கிச் சீவிப்பவர் போலத் தோன்றினும் அவருக்குத் தேகமில்ஃயாம். முத் தியில் ஆன்மா இல்ஃயோகின்றது. இறைவன் ஒருவனேயுளன். சங்கரமதமே அத்துவிதம் என் றும் வேதாந்தம் என்றும் பொது வழக்கிலே செல்வாக்குப் பெற்றுள்ளது என்பது நோக்கத்தக் தக்கது.

'பிரமம் இரண்டில்ஃ' என்று அத்துவிதத்திற் குப்பொருள் கொண்ட மற்ருரு பிரிவினர் விசிட்டாத்துவித வாதிகள். ஸ்ரீ இராமாநுசர்தம் ஆசாரியர் இக் கோட்பாட்டிஃ முன்வைத்த போதும், ஸ்ரீஇராமாநுசரே அதஃன வகுத்து விளக்கி அமைத்துக் கொடுத்தவராவர்.

உலகமும் உயிருமாகிய விசேஷணங்களேயுடையது பிரமமாகிய விசேஷியம். இந்த விசேஷணம். விசேஷியம் ஆகிய இரண்டும் சேர்ந்த விசிஷ்டமே பரம் பொருள். இதனுலேயே இத்தத்துவம் விசிஷ்டாத்துவிதம் என வழங்கப்படுகின்றது.

ஈஸ்வரன், சித்து, அசித்து எனும் தத்துவத்திர யத்திலே ஈஸ்வரனே சார்பற்ற உள்பொருள்; ஏணேய வை இறைவனேச் சார்ந்து நிற்பவை என்பர் விசிட் டாத்துவித வாதிகள். ஆன்மாவுக்கு உடல்சரீரம்; உடலுக்கு ஆன்மா சரீரி. அதேபோன்று இறை வனுக்கு ஆன்மாவும் உலகும் சரீரம். சித்தும் அசித்தும் ஈசுவரனிடமிருந்து வேறுபட்டவை ஆயினும் பிரிக்க முடியாதவை. இறைவன் அந் தர்யாமியாய் உண்ணின்று உணர்த்துபவர்.

பந்த ஆன்மாக்கள் சமுசாரச் சுழலில் அகப்பட்டு வீடுபேறடைவதற்கு ஒரு பிறவியிலிருந்து மற் ருரு பிறவி எடுத்துக் கொண்டிருப்பவை. மோட்சவழி, கருமம், ஞானம், பக்தி. பத்தி யிலும் பிரபத்தி அதிகம் சிறந்தது. ஆன்மா தன் சடவுடல் அழியும் போது வீடு பேற்றினே அடைகின்றது. வைகுண்டத்திலே பரமாத்மா வான விஷ்ணுவின் நித்திய தரிசனத்தைக் கண்டு

போன்று விசிட்டா த்துவி தம் விஷ்ணு வை ஈஸ்வரகுகக் கொண்டது துவைதம். \_ துவைதத் தின் தல சிறந்த பிரசாரகர் ஸ்ரீ மத்துவர். இவர் அத்துவிதம் என்பதற்கு மறுதுவப் பொருள் பொருள்கள் கொண்டவர். உள் பலவாகும் துவை தத்தின் அடிப்படைத்தத்துவம் என்பதே ஆன்மோக்கள், உலகு). ஆன்மா இறைவ‰ர் சார்ந்தது என்றும் இறை வனது கட்டுப்பாட்டுக்குள் இருப்பது என்றும் அறியும் அறிவால் மீட்சி பெறுகின்றது. சரியான அறிவு இறைவன் மீது அன்பு கொள்ள வைக் கிறது. அன்பு அல்லது பக்தியே அடையும் வழி. இறைவன் அருளாலேயே ஆன்மா விடுத‰ பெற முடியும்.

ழு சங்கரரும் ஸ்ரீ இராமாது சரும், ஜீடத்துவ ரும் தந்த மதக் கோட்பாடுகளே ஸ்ரீ நிம்பார்கர், ஸ்ரீ வல்லபர், ஸ்ரீசைதன்னியர் என்போர் தழுவி துவை தாத்துவிதம், சுத்தாத்துவிதம், அசிந்தியபேதாபே தம் எனப் புதிய மரபுகளே ஏற்படுத்தியுள்ளனர்.

சைவசித்தாந்திகள் அத்துவிதத்திற்கு அன்மைப் இறைவனும் உலகுயிர் பொருள் கொள்வர். களும் கலப்பினுல் ஒன்ருகவும், பொருள் வகை யால் வேருகவும் உள்ள தன்மை சைவசித்தாந்தம் வற்புறுத்துவதாகும். இநைவன் அறிவுள்ளனவும், அறிவு இல்லாதனவுமாகிய எல்லாப் பொருள்களி லும் வேறறக் கலந்து ஒன்ருயும், அவற்றின் வேரு யும், உடனுயும் இருக்கிறுன். உயிர் மலத்தினின்று நீங்கி இறைவனே அடைந்த நிஃயிலும் இறை வனே அதற்குத் தஃவன்; உயிர் இறைவகை மாட்டாது. ஆன்மோ ஆணவமலம் முற்றுக நீங்கா தபோது இறைவனேடு ஒன்ருக முடியாது. ஒன் றென்றும், இரண்டென்றும் கூற முடியாத கலப் புநிலே, இரண்டற்றநிலே அத்துவித முத்தி. இது தாள் + தஃ இரண்டாம் தன்மை அற்று தாடஃ என்று ஒன்றுதல் போன்றது. பதி, பசு, பாசம் சைவ சித்தாந்தத்தின் அதி முக்கிய கோட்பாடு என்பது ஈண்டு மனங் கொள்ளத்தக்கது.

சைவசித்தாந்திகள் மேற்கொண்ட அத்துவித ஆராய்ச்சி அவர்கள் மரபுக்குச் சுத்தாத்துவித சைவம் என்ற பெயரைத் தருமளவிற்குச் செல்வாக் குள்ளதாக அமைந்தது.

# அத்துவித வெண்பா

வெண்பாவிலே அத்துவிதம் கூற எழுந்தது அத்து விதவெண்பா. இங்கு கூறப்படும் கருத்துக்கள் வாதுளாகமத்தைத் தழு யதாம்; வாதுளாகம சாரம் என்றே நூற்பா கூறுகின்றது.

அத்துவிதவெண்பா ஆசிரியர் சித்தர் சிவப்பிர காசர். திருவாவடுதுறையாதீன தாபகர் மூவலூர் ஸ்ரீ நமச்சிவாய மூர்த்திகளின் சீடர் சித்தர் சிவப்பிரகாசர், இலிங்கதாரணி. குடந்தை சிவப் பிரகாசர் எனப் பிறப்பாலும், துறைசை சிவப் பிரகாசர் எனத் தொடர்பாலும், திருவண்ணு மீல சிவப்பிரகாசர், துறையூர் சிவப்பிரகாசர் எனப் பணி செய் இடத்தாலும் இவர் பெயர் பெறுவர். இவர் சீடர் திருப்பேரூர் சாந்தலிங்க தேசிகர், துறையூர் ஞானக்கத்தர் முதலியோர்.

அத்துவிதவெண்பா 218 வெண்பாவுடையது. இதற்குத் துறையூர் ஆதீனத்தின் பத்தாம் தஃ வர் நன்னூற் சிவப்பிரகாசர் உரை கண்டுள்ளார். அத்துவித வெண்பா அச்சிடப் பெற்றுள்ளது.

### அத்யாத்தும் உபநிடதம்

சுக்கிலயசுர் வேதத்தைச் சேர்ந்த அத்யாத்தும உபநிடதம், முக்திகோபநிடதம் கூறும் சங்கதத் தி ஆள்ள 108 உபநிடதங்களில் ஒன்றுகும். இதற்குத் தூரீயாதீத அவதூத உபநிடதம் என்றும் பேர். அபாந்தரதமன், பிரமன், கோர அங்கிரஸ், ரைக்வா, இராமன் வழி அத்யோத்தும உபநிடதம் உணர்த்தப்பட்டதாகக் கூறப்படுகின்றது. இது நாராயண உபநிடதம்.

இருமையற்ற நிஃ விரிவாக விளக்கம் பெறும் அத்வைத பாரமான உபநிடதம் இதுவாகும்.

# அத்யாத்தும் ராமாயணம்

இராமசரிதையின் ஆத்மீகத்தை வெளிப்படுத் துவது அத்யாத்துமராமாயணம். கிருஷ்ணுவதாரத் துக்குப் பாகவதம் போன்று இராமாவதாரத்திற்கு அத்யாத்தும ராமாயணம் அமைகின்றது. இராம பிரானின் ஆத்மீக உயர்ச்சியை எடுத்துக்காட்டி இராமபிரானத் தம் இஷ்டதெய்வமாகக் கொண்டு போற்றுபவர்களின் பக்தி உயர்வுக்கு வேண்டிய பாராயண நூலாக இது அமைகின்றது.

அத்யாத்துமராமாயணத்திலே இராமன் பெருந் தஃவைஞகவோ அல்லது தர்மத்தின் பிரதி நிதி யாகவோ அல்லாது கடவுளாக—தெய்வீக அவ தாரமாக—தன்னுடைய ஆத்மீக உணர்வோடு, அதனே வெளிக்காட்டித் தன்னேடு தொடர்பு கொள்பவருக்கு மோட்சம் அளிப்பவஞைக அமை கிருன். மகா ஷ்ணு மனித உடலுடன் தோன் றியமை இதனுள் தெளிவாக உணர்த்தப்பட்டுள் ளது. பிறந்த பொழுதே தன்னே மகா விஷ்ணு என்று இராமன் காட்டிக் கொள்கிறுன். இரா மன் வனவாசம் மேற் கொண்டது அவனுடைய திட்டமேயன்றி வேறன்று; கைகேயி முதலியோர் அவனுடைய மாயையின் வழியே இயங்கிஞர் இராவணன் களே ஒழியத் தாமாக இல்வே. உண்ளைமச் கவர்ந்தது மாயச்சீனதேயே அன் றி சீதையன்று. உண்மைச்சீதை அக்கினி பகவா வின் பாதுகாப்பில் இருந்து அக்கினிப் பிரவே சத்தின் போது அக்கினி பகவாஞல் இராமனிடம் மீண்டும் அளிக்கப்படுகிறுள். இராவணனும் கும் பகர்ணனும் இராமன் இன்ஞன் என்று தெரிந்து கொண்டும் மோட்சத்தை விரைவில் அடையும் மார்க்கம் இராமனுடன் நேரடியாக மோதுவதே என்று நினேத்தே போர் செய்தார்கள். சீதைக் காக இராமன் அழுவதுபோல் காட்டிக் கொண் டது மக்கள் தன்னே மானிடன் என்று நிணப்ப தற்காகவேயாம். இவ்வாறு அத்யாத்துமராமாய ணம் இராமசரிதையிலே நோக்கத்திற்கேற்ப பல மாறு தல்களேச் செய்துள்ளது.

பாசுரங்களும் உயர்ந்த ஆன்மீக விடயங்கள் பற்றிய விரிவுரைகளும் தத்துவ ஆய்வுரைகளும் ஆத்மீகப் பயிற்சிக்கான வழிகாட்டிகளும் அத் யாத்தும ராமாயணத்தின் நோக்கத்தினத் தெளி வாக்குகின்றன. பாகவதத்தோடு அத்யாத்து மராமாயணம் இவ்விடயங்களில் பல ஒற்றுமை கள் உடையதாகக் காணப்படுதல் குறிப்பிடத் தக்கது.

மகேஸ்வரனுக்கும் பார்வதிதேவிக்கும் இடையே நடக்கும் உரையாடஃப் பிரமா நாரதருக்குக் கூறுவது போன்ற அமைப்பிண உடையது அத் யாத்துமராமாயணம். இது பிரமாண்ட புரா ணத்தின் முதற்பகுதியிலே 61 ஆம் அத்தியா யத்திலிருந்து தொடரும் பகுதியாக உள்ளது. உத்தர காண்டம் நீங்கலாக ஆறு காண்டங் களில் 56 சருக்கங்களும் சுமார் 3643 பாடல் களுமுள.

இதஞைசிரியர் இன்ஞர் என்ரே அல்லது இதன் காலம் யாதென்ரே துணிய முடியவில்லே. ஆயி னும் சிலர் பதிஞன்காம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்த இராமானந்தர் எனும் ஞானியே இதன் ஆசிரியர் என்று கருதுவர். இது மஃலயான மொழியில் எழுத்தச்சன் இயற்றிய இராமாயணத்திற்கு மிகவும் உதவியுள்ளதாகத் தெரிகின்றது.

அத்யாத்துமராமாயணம் கவிச் சிறப்பிலே வான்மீகி ராமாயணத்திற்கு ஈடுநிற்க முடியாவிட் டாலும் இலக்கிய நயத்துடன் விளங்குகின்றது. மேலும் இலகுவான சங்கத மொழி நடையும் காணப்படுகின்றது.

சென்னே மயிலாப்பூர் இராமகிருஷ்ண மடத் தினருக்காக சுவாமி தபஸ்யானந்தர் ஆங்கில மொழி பெயர்ப்புடன் முதலாறு காண்டங்களே யும் 1985 இலே வெளியிட்டுள்ளார்.

## அத்வய தராகோபநிடதம்

சுக்கில யசுர் வேதத்தைச் சேர்ந்த அத்வயதார கோபநிடதம் முக்திகோபநிடதம் கூறும் சங்கதத் திலுள்ள 108 உபநிடதங்களில் ஒன்முகும். செய்யுளும் வசனமுமாக இது காணப்படுகின்றது. பிரமத்திணயே இலக்காகவுடைய இவ்வுபநிடதம் ராஜயோகத்தின் முக்கியமான அமிசங்களே விளக்கு கின்றது. ராஜயோகத்திண் தாரகாயோகம் எனக் கூறுதல் குறிப்பிடத்தக்கது.

### அதர்வசிகா உபநிடதம்

அதர்வவேதத்தைச் சேர்ந்த சைவ உபநிடதம் அதர்வசிகோபநிடதம். இவ்வுபநிடதம் முக்தி கோபநிடதம் தரும் 108 உபநிடதப்பட்டியலில் இடம் பெறுகின்றது.

### அதர்வசிரஸ் உபநிடதம்

அதர்வவேதத்தைச் சேர்ந்தது அதர்வசிரஸ் உப நிடதம். இது முக்திகோபநிடதம் தரும் 108 உப நிடதப்பட்டியலில் இடம் பெறுவது. சைவ உபநிட தமான அதர்வசிரஸ் பாசுபதருக்கு உரியது.

### அதர்வ வேதம்

அதர்வவேதம் வைதிகமொழியில் அமைந்த வேதங்களில் நான்காவதாக இடம் பெறுவதாகும். அதர்வாங்கிரஸ், பிருகுவாங்கிரஸ், பிரமவேதம், பேஷேஜானி முதலிய பெயர்களும் இதற்குள.

திரயீவித்யாவில் அதர்வம் இடம் பெறவில்ஃ. தர்ம சூத்திரங்கள் அதர்வத்தை நான்காவது வேத மாகக் குறிப்பிடவில்ஃ. மகாபாரதத்திலே அதர் வம் தனிவேதமாகக் கருதப்படும் நிஃயிஃன அடை ந்துவிட்டது.

அதர்வ வேதத்திற்கு ஒன்பது பாடாந்தரங்கள் உள என்பர். ஆயினும் இன்று இரு பாடாந்த ரங்களே கிடைத்துள்ளன.

அதர்வவேதத்திலே மிகப் பழைய கருத்துகள் பல உள்ளனவேனும் அவை ஏஃனய வேதம் கூறும் கருத்துகளிலும் வேழுனவை.

உயர்நிஸ்யில் நில்லாத கீழோருக்கு உரியது என்ற கருத்து ஒரு காலத்தில் இருந்ததால் மக்கள் அதர்வத்தை வேதமாகக் கருதவில்லே. அக்கினி வழிபாட்டில் மிகவும் ஈடுபட்ட புராதன காலப் புரோகிதரான அதர்வர்கள், அங்கிரஸர்களுடன் தொடர்புடையது இவ் வேதம் என்பர். ஆயி னும் அவர்கள் சோமனுடன் தொடர்புறுத்திக் கூறப்படும் இருக்கு வேதம் கூறும் புரோகிதர் களிலும் வேறுபட்டவர்.

நாளடைவில் ஏனேய வேதங்களில் இருந்துபெற்ற சில மாற்றங்களால் நான்காம் வேத நிஃபைய அடைந்தது. அதர்வத்தில் ஏழில் ஒரு பகுதி இருக்கிலிருந்து எடுக்கப் பெற்றவை என்பது குறிப்பிடத்தக்கது. அதிலும் பாதிக்குமேல் இருக்கின் பத்தாவது மண்டலத்திலிருந்து எடுக் கப்பட்டவை; ஏனேயவை முதலாம், எட்டாம் மண்டலங்களிலிருந்து பெறப்பட்டவை.

அதர்வ வேதத்தில் ஒன்பது பிரிவுகளுள. இப்பிரிவுகள் சாகை, சரணம் அல்லது பேதம் என வழங்கப்படுவன. இச் சாகைகளிலே சௌ நகியமும் பைப்பலாதமும் பிரசித்தமானவை.

அதர்வ சங்கிதையில் 731 சூக்தம் உள; சுமார் 6000 பாடலுள; பதினந்தாம், பதிஞரும் காண் டங்கள் உரை நடையிலமைந்தவை.

இதனுள் இடம்பெறும் 20 காண்டங்களிலே இரு பதாவது காண்டம் பிற்காலத்தில் இருக்கு வேதத் திலிருந்து பெறப்பட்டதாகும். பத்தொன்பதாம் காண்டத்தில் வரும் பாடல்கள் இவ் வேதத்திற்கே உரியவையல்ல.

அதர்வ வேதத்தில் தெய்வம் பற்றிய பாடல் கள், தத்துவக் கருத்துகள் நிறைந்த பாடல்கள் இடம்பெற்றபோதும் அவைமாந்திரீகத்திற்கு அதி முக்கியத்துவம் அளிக்கின்றன. நோய் தீர்க்கும் ஆயுளே நீடிக்கும் மந்திரங்கள், மந்திரங்கள், நன்மை விளேவிக்கும் மந்திரங்கள், பிராயச்சித்த மந்திரங்கள், இருவரை சேர்த்தும், பிரித்தும் வைக்கும் மந்திரங்கள், ரகைஷ் முகலிய பல்வேறு மந்திரங்கள் அதர்வத்திலே காணப்படுவன. ஏணே யோருக்குத் தீமை ஏற்படுத்த வேண்டும் மந்திரங் கள் பல அதர்வத்திலே இடம்பெற்றமை குறிப்பிட டத்தக்கது.

இவற்றின்மூலம் பொது மக்களின் நம்பிக்கைகள், பழக்க வழக்கங்கள் பலவற்றை அதர்வத்திலே காண முடிவதாகக் கொள்வர். சோதிடம், வைத் தியம் முதலியன அதர்வத்திலிருந்து பலவற் றைப் பெற்றுப் பிற்காலத்திலே வளர்ச்சி பெற்றன வரதல் வேண்டும்.

அதர்வம் அரக்கர்களே அழிப்பவர்களாகவே தெய்வங்களேச் சித்திரித்துள்ளது. இதனுல் அவர் களுடைய தனிப் பண்புகள் கூறப்படாமல் அரக் கர்களே அகற்றும் மந்திரங்களுக்கே முக்கியத்துவம் அளிக்கப்பட்டுள்ளது. அதர்வம் கூறும் கிரியை மாந்திரீகம் என்பது கவனிக்கத்தக்கது.

பிராமணர் பற்றியும் அவர்களுக்கு அளிக்கப்பட வேண்டிய சிறப்புப் பற்றியும் அதர்வத்தில் அதி கம் கூறப்பட்டிருத்தல் கவனிக்கத்தக்கது. பதின் மூன்றுவது காண்டத்திலுள்ள ரோஹித சூக்தங் கள் சூரியனே அதி தெய்வமாக உயர்த்திப் பாடுவன.

இருக்கு வேதத்திலே தோன்றும் தத்துவக் கருத்துகள் உபநிடதங்களில் வளர்ச்சி பெறுமுன் உள்ள இடைநிலே அதர்வ வேதத்தில் வரும் தத்துவக் கருத்துகள் செறிந்த சூக்தங்களிற் புலஞகும்.

அதர்வ வேதத்தின் பிராமணம், கோபதபிரா முண்டைக உபநிடதம், பிரச்ன மணம் ஆகும். உபநிடதம், மாண்டுக்ய உபநிடதம் என்பன அதர்வத்தின் உப நிடதங்களாகும். முண்டக உபநிடதமும் பிரச்ன உபநிடதமும் வசனமும் செய்யுளும் கலந்தவை. மாண்டூக்ய உபநிடதத் தில் பன்னிரு ஆயினும் ''ஒம்'' பாடதுளை; எனும் பிரணவத்தை அடிப்படையாகவுடைய 108 உபநிடதங்களின் இதனுள் சாரம்சமும் இடம்பெறுவதாகக் கூறுவர்.

### **நிரு** அதிகைக்கலம்பகம்

தென்ஞார்க்காடு மாவட்டம் கடலூர்த்தாலு காவிற் பண்ணுருட்டிநகரின் ஒரு பகுதியாக இன்று விளங்குவது திருவதிகை வீரட்டானம். திருவதிகை வீரட்டானேசுவரர், திரிபுராந்தகேசுவரர்; இறைவி திரிபுர சுந்தரி; தேவார முதலிகளுடன் தொடர் புடைய திருத்தலம் திருவதிகை.

திருவதிகைக் கலம்பகத்தைத் திருவதிகைக் கோ யிலில் வாழ்ந்து வந்த உத்தண்ட வேலாயுத பாரதி இயற்றிஞர். இதணப் பாடியதற்காகச் சகம் 1458 இலே (கி. பி. 1536) இவருக்கு நன் செய்நிலமும் புன்செய்நிலமும் தானமாக வழங் கப்பட்டமை சாசனத்தாற் புலப்படும்.

திருவதிகைக் கலம்பகம் மறைந்து விட்டது. 🦠

திரு அதிகைவீரட்டம்

தென்ஞர்க்காடு மாவட்டத்திற் கடலூர்த் தாலுகாவிற் பண்ணுருட்டி நகரின் பகுதியாக இன்று விளங்குவது அதிகை, திருவதி, திருவீதி என்றும் இத்தலம் இன்று வழங்குகின்றது. திருவதிகைவீரட்டம் பண்ணுருட்டி இருப்புப்பாதை நிஃயத்தில் இருந்து தென்மேற்கே ஒரு மைலி லுள்ளது.

முப்புரம் எரித்த சங்காரமூர்த்தியுடைய வீரட் டம்; கருடன், பிரமன், திருமால், பஞ்ச பாண்டவர் போன்ரூர் வழிபட்டுப் பேறுபெற்ற தலம்; அப்பர் சுவாமிகளே நீற்றறையில் இட்ட தலம்; அவருக்குச் சூலே நீக்கி அருள் புரிந்த தலம்; சம்பந்தருக்குத் திருநடனம் காட்டிய தலம்; சந்தரருக்குச் சித்தவடமடத்தில் திருவடி நீட்சை செய்த தலம்; மனவாசகங் கடந்தார் உண்மை விளக்கம் செய்த தலம்.

திருவதிகையிற் கோயில் கொண்ட சிவபிரா னுக்கு வீரட்டானேசுவரர், திரிபுராந்தகேசுவரர் என்றும் உமையம்மைக்குத் திரிபுரசுந்தரி என்றும் பெயர்; மூத்தநயிஞர் எனும் பிள்ளோயாரும் எழுந்தருளியுள்ளார். வாகீசருக்கு இங்கு திருக் கோயிலுண்டு. இங்கு மகேந்திரவர்மபல்லவன் கட்டிய குணதேரேச்சுரம் எனும் சிவன் கோயி ஆமுண்டு.

கெடிலம், ஆலகங்கை, சக்கரதீர்த்தம் எனும் தீர்த்தங்களேயும் சரக்கொன்றைத் தலவிருட்சத் தையும் உடையது இத்திருத்தலம்.

இங்கு தைமாத விழா தேர்த்திருவிழா; வைகாசி மாத விழா வசந்தவிழா.

இத்திருத்தலத்திற்குச் சம்பந்தர் திருப்பதிகம் ஒன்றும், அப்பர் திருப்பதிகம் பதினுறும் சுந்தரர் திருப்பதிகம் ஒன்றும் ஆகப் பதினெட்டுத் திருப் பதிகமுள. உத்தண்ட வேலாயுத பாரதி பதினு ரும் நூற்ருண்டில் திருஅதிகைக் கலம்பகம் ஒன்று பாடியுள்ளார். அது மறைந்து விட்டது. அப்பாவையர் திருவதிகை வீரட்டாணப் புராணம் பாடியுள்ளார். த. க. சுப்பிராயச் செட்டியார் திருவதிகை வீரட்டானம் பெரியநாயகியம்மை பிள் கோத்தமிழ் பாடியுள்ளார். ஆதிசயமாலே

திவபெருமான் செய்த அற்புதத் திருவிளே யாடல்களேயும் ஆசிரியர்க்குச் செய்த நன்மைகளே யும் கூறுவது அதிசயமாலே.

அதிசயமாஃயின் ஆசிரியர் திருவாவடுதுறை யாதீனத்தின் மூன்றும் பண்டார சந்நிதிகளாக விளங்கிய ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிகராவர். அவர் பதிஞரும் நூற்றுண்டின் பிற்பகுதியில் வாழ்ந்த வராவர்.

அதிசயமாஃயில் 76 கட்டீகாக் கலித்துறைப் பாக்களுள. தில்ஃயுளாடிய வித்தகணே மகுட மாகவுடையது அதிசயமாஃ.

அதிசயமாலே பதிஞன்கு பண்டார சாத்**தி**ரத் தில் இடம் பெறுவது. பண்டாரசாத்திரம் அச்சிடப் பெற்றுள்ளது.

அதிதி

இருக்கு வேதப் பெண் தெய்வங்களில் அதிதியும் ஒருத்தியாவள். பிள்ளேகளேயும் ஆனிரைகளேயும் ஆசீர்வதிக்கும்படி இவளே அழைப்பர். இவளப் பாவங்களே அனுமதிப்பதிலும் சம்பந்தப்படுத்தியுள் எனர். முடிவற்ற பூரண வெளியின் உருவமாக—ஆகாயத்தின் துணேயாக—வாழ்வின்ஊட்டமாக—பூமிக்கு வளம் சேர்ப்பதாக அதிதிஎன்ற தெய்வம் கருதப்படுகின்றது. அதிதி பசுவின் வடிவிலே அமைத்துக் காட்டப் படுவதுமுண்டு.

யசுர் வேதத்தில் விஷ்ணுவினுடைய மனேவியா இராமாயணம், JELLUULL போதும் வி ணுபுராணத்தில் வா மன னின் பாரதம், தாயாக அதிதி கூறப்படுகின்றுள். ்தக்ஷனின் தாயாகக் கூறப்படும் மரபுக்குப் பதிலாக விஷ் ணுபுராணத்தில் மகளாகக் கூறப்படுகின்றுள். பாரதம், விஷ்ணுபுராணம் முதலியனவற்றிலே காசிபரின்முன்வியாகக் காட்டப்படுகின்றுள். தேவி கிருஷ்ணனின் தாய் தேவகி அதிதி பாகவதம் யின் அவதாரம் என்று கூறுகின்றது. பாற்கட கேக் கடைந்தபோது அதிதிக்குக் கொடுக்கப்பட்ட தோடுகளே நரகாசுரன் திருடியதாகவும் அவற் றைக் கிருஷ்ணன் மீட்டு அதிதியிடம் கொடுத்த பாரதம், மச்சபுராணம் முதலியன தாகவும் கூறுவன.

அதிதியிலிருந்து எண்மர் தோன்றியதாகவும் அவர்களில் மார்த்தாண்டீண (சூரியீன) விலக்கி விட்டு ஏனேய எழுவருடன் அதிதி தேவர்களே அடைந்ததாகவும் தைத்திரீய ஆரணியகம் கூறும். இந்த எழுவருமே ஆதித்தர் எனப் பெயர் பெறுப வர்.

தேவர்கள் பலருக்குத் தாயான அதிதி ''தேவ மாதா'' எனவும் படுவர். அர்த்தசாஸ்திரத்தி லும் அதிதி வழிபாடு கூறப்படுகின்றது.

# அதிபத்த நாயனுர்

'' விரை திரை சூழ் கடல் நாகை அதிபத்தற்கடி யேன்'' எனச் சுந்தரமூர்த்திநாயஞர் போற்றும் (7.39.7) அதிபத்த நாயஞர் சோணுடு நாகபட்டினம் என்னுமூரினர்; தாம் பிடிக்கும் முதல் மீனச் சிவ பெருமானுக்கு அர்ப்பணம் செய்பவர். ஒரேயொரு மீன் கிடைத்தபோதும் அதீனயும் சிவபெருமா னுக்கு அர்ப்பணித்து விட்டுப் பட்டினி கிடந்தவர்; பொன்மீன் கிடைத்தபோதும் அதீனத் தாம்எடாது சிவனுக்கு விட்ட சிவனடியார்.

சுந்தரமூர்த்திநாயஞருக்குக் காலத்தால் முற்ப பட்டவர்; சுந்தரர் காலம் இரண்டாம் நரசிம் மவர்மன் (690—729) காலம்.

### அதிராவடிகள்

பதி (கொரு ந் திருமுறையிலே தொகுக்கப்பெற்றுள்ள மூத்தபிள்ள யோர் திருமும்மணிக்கோவையைப் பாடியவர். பிள்ளோயாரைப் பாடுவதாலும், கட்டளேக் கலித்துறையைப் பயன்படுத்துவதாலும் பிள்ளேத்தமிழுக்குரிய பருவங்கள் பலவற்றை விரிவாக அமைத்துப் பாடியவரும் ஸ்ரீ மாற ஸ்ரீவீல்லபன் (835—862) காலத்தவருமான பெரியாழ்வாருக்கு முன்பு சப்பாணி, ஊசல், செங்கீரை முதலிய பருவங்களே அமைத்துப் பாடுவதாலும் இவர் காலம் தமிழ் இலக்கிய வரலாற்றிற்பல்லவர் காலம் எனும் காலகட்டத்திற்கு உட்பட்ட காலம்.

### அதிவீரராமபாண்டியன்

கொற்கை, தென்காசி முதலிய தென்பாண்டி நாட்டு ஊர்களிலே ஆட்சிபுரிந்த பாண்டிய மன்னன்; ஆட்சிக்காலம் 1564—1604 என்பர்; நெல்வேலி மாறனுடைய புதல்வர் வரதுங்கராம பாண்டிய னின் சிறிய தந்தையாருடைய புதல்வர்.

நைடதம், காசிகண்டம், கூர்மபுராணம், மாக புராணம் என்பனவற்றைப் பாடியவர்; இலிங்கபுரா ணம் பாடிய குலசேகர பாண்டியனும் வாயுசங் கிதை பாடிய குலசேகர வரகுணராம பாண்டிய னும் அதிவீரராம பாண்டியனே என்பர்; வெற்றி வேற்கை எனும் அறநூஃயும் அதிவீரராமபாண்டி யன் பாடியுள்ளார்.

#### அதிவீரராமன் பட்டினம் அண்ணுவியார்

தமிழ்நாடு அதிவீரராமன் பட்டினம் என்னுமூரி னர்; ஸ்ரீ மகாபாரத அம்மாகு பாடியவர்; கருந் திட்டங்குடி அட்டாவதானம் கே. ராமசாமிப் பிள்ள அதுகுப் பதிப்பித்தார்; இரண்டாம் பாக மாகிய யுத்தகாண்டம் 1903 இலே பதிப்பிக்கப் பட்டுள்ளது.

#### அதிஷ்டானம்

திருக்கோயிலின் கட்டடத்திலே உபபீடத்திற்கு மேற்பட்ட பகுதி அதிஷ்டானம் எனப்படும்; இது பல படைகள் கொண்டது. உப பீடமும்அதிஷ்டா னம் போல பெல பகு இகள் கொண்டிருக்கலாம். பத் மம் அல்லதை பத்மபாதுகை உபபீடத்தோடு சேர்ந்த பகுதி. இவ்வுறுப்புகள் இன்றியும் அதிஷ்டானம் மட்டுமே இருக்கக் கூடும். உபானம், ஐகதி, குமுதம், கண்டேம், கபோதம், பட்டிகை என்ற உறுப்புகள் படை (MOULDING) டில் அடங்குவன.

### அந்தக்கரணம்

மாயையின் தத்துவங்கள் இவதைத்துவம், வித்தி யாதத்துவம், ஆன்மதத்துவம் என மூவகைப்படு வன. ஆன்மாவோடு சம்பத்தப்பட்டிருத்தலால் ஆன்மதத்துவம் எனப்படுவது அசுத்ததத்துவம், போக்கிய காண்டம் எனவும் செயர்பெறும். ஆன் மாக்களுக்குச் சாத்வீகம் முதலிய குணங்களினுலே சுகதுக்க மோகங்களே உண்டோக்குவதால் அசுத்த தத்துவம். புசிப்பிக்கப்படும் பொருளாயிருத்தலால் போக்கியகாண்டம். ஆன்மதத்துவம் அசுத்தமாயை யின் பாற்படும். இதனுள் இருபத்துநான்கு தத்து வங்களுள். இவற்றிலே நான்கு அந்தக்கரணம்.

அந்தக்கரணம் மனம், புத்தி, அகங்காரம், சித் தம் எனும் நான்குமாம். கண்ணுக்குக் காட்டாகிய விளக்குப்போல ஆன்மாவுக்குக் காட்டாக நிற்பது அந்தக்கரணம். மனம் ஒன்றைச் சங்கற்பித்தும் ஐயுற்றும் பற்றி நிற்கும். அகங்காரம் யான் நிச்ச யிப்பேன் என்று எழுச்சி கொள்ளும். புத்தி பெயர், சாதி, கன்மம், குணம் என்பனைபற்றிச் சிறப்பு வகை யாலே துணியும். சித்தம் இஃது யாதாகற்பாற்று என ஒரு பொருளேச் சித்திக்கும்.

### அந்தகக் கவி வீரராகவ முதலியார்

முத்தமிழ்க் கவி வீரராகவ முதலியார் என்ற பெயருமுடையவர் என்பதைத் தமிழ்நாவலர் சரி தைப்பாடல் (244) மூலம் அறியலாம்; இவரிலும் வேருனவர் ஒருவர் பொற்களந்தை முத்தமிழ்க் கவிராயர் என்ற பெயருடன் பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்துள்ளார்; செழியதரைய னுக்கு அந்தகக்கவி வீரராகவர் விடுத்த சீட்டுக்கவி மூலம் அவர் அந்தகர் என்பது புலனுகும். (தமிழ் நாவலர் சரிதை, 250) தொண்டை நாட்டிலே வடுகநாத முதலியாரின் புதல்வராகத் தோன்றி யவர்; உழலூர், பூதார், பொன்விளேந்த களத்தூர் (களந்தை, பொற்களந்தை) எனும் ஊர்களோடு தொடர்புடையவராகக் காணம்படுவர்.

பதினேழோம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதியில் அரிய லூர்ஜீமீன்தாராக விளங்கியகிருஷ்ணய்ய ஒப்பிலாத மழவராயின் (1612—1644) நேர்முகமாகப் பாடி யவர்; ஈழம் வந்து ஆரியச்சக்கரவர்த்தியாம் பரராச சேகரீணப் பாடிப் பரிசில் பெற்றவர்; ஆரியச்சக்கர வர்த்திகளின் ஆட்சி யாழ்ப்பாணத்திற் சங்கிலி குமாரீணப் போர்த்துக்கேயர் 1619 ஆம் ஆண்டு மே மாதம் கைப்பற்றியதோடு முடிவடைகின்றது. தருமையாதீன கர்த்தர் அடிகிய திருச்சிற்றம்பல தேசிகரை (1680—1700) கவிவீரராகவர் பஞ்சரத் தினம் மூலம் பாடியுள்ளார். 1683 ஆம் ஆண் டிற்கு முன்பு மறைந்த மாதை திருவேங்கடநாதர் கவிவீரராகவர் மீது,சமரகவி பாடியுள்ளார். எனவே கவிவீரராகவர் காலம் பதினேழாம் நூற்ருண்டு என்பது தெளிவாகின்றது.

திருவாகுருலா, திருக்கழுக்குன்றத்துலா, கீழ்வே ஞருலா, சேயூர்க்கலம்பகம், சேயூர்முருகன் பிள் கேத்தமிழ், திருக்கழுக்குன்றப் புராணம் முதலிய தல சம்பந்தமான பிரபந்தங்கீளப் பாடியவர்; திருக்கழுகுன்றமாக எனும் பிரபந்தம் சிலரால் இவர் பாடியதாகவும் வேறு சிலராற் சித்தர் சிவப்பிரகாசர் பாடியதாகவும் கருதப்படுகிறது; தனிப்பாடல்களும் இயற்றியவர்; உலகியல் சார்ந்த பிரபந்தங்களேயும் தனிப்பாடல்களேயும் கூடப் பாடியவர்.

### அந்தராளம்

இடைப்பகுதி, இடைக்கழி, இடைநாழிகை என்று அழைக்கப்படும் அந்தராளம் அல்லது அந்தராளே, கருவறைக்கும் அர்த்த மண்டபத்திற் குமோ அல்லது அர்த்தமண்டபத்திற்கும் ஹுக மண்டபத்திற்குமோ இடையிலுள்ள பாகம்.

# அந்தரிதம்

குடமுழுக்கு, குடநன்னீராட்டு விழா, கும்பா பிஷேகம், பிரதிஷ்டை என்பன ஒரு பொருட் கிளவிகள். ஆலயத்தில் நிறுவப்படும் மூர்த்தியில் எழுந்தருளி அல்லது நிறுவப் பெற்றிருந்த மூர்த்தி யில் சாந்நித்தியம் மிகுந்து உயிர்களுக்கு அருள் புரியும்படி பிரார்த்தித்து அபிஷேகஞ் செய்தலே குடமுழுக்கு எனும் பிரதிஷ்டைக் கிரியையாம்.

குடமுழுக்குச் சில காரணங்களின் அடிப்படை யில் நான்காகப் பிரிக்கப்பட்டுள்ளது. அவை ஆவர்த்தம், அஞவர்த்தம், புனராவர்த்தம், அந்தரிதம் எனப்படும்.

ஆவர்த்தம் புதிய கோயில் அமைப்புடன் தொடர்புடையது. ஏனேய மூன்றும் பழைய கோயிலுடன் தொடர்புள்ளவை. அளுவர்த்தம் நீண்டகாலத்திற்குப் பின்பு மீட்கும் கோயிலுடன் தொடர்புடையது; புன்ராவர்த்தம் நடைமுறையிலுள்ள ஆலயத்தின் தற்காலிகமான அழிபாடுகளுடன் தொடர்புடையது. ஆளுல் அந்தரிதம் தோஷநிவர்த்தியாம் சாந்தியுடன் தொடர்புடைய குடமுழுக்கு.

ஆலயத்தில் மரணம் உண்டானுலும், ஆசௌசமுள்ளவர்கள், ஆசாரக் குறைவானவர்கள் பிர வேசித்தாலும், நாய், கழுதை, பன்றி, குரங்கு முதலிய விலங்குகள் நுழைந்துவிட்டாலும் தோஷம் உண்டாகின்றது. இத்தோஷத்திற்கு நிவர்த்தி (சாந்தி) செய்யப்படல் வேண்டும். இச் சாந்தியாக செய்யப்படும் பிரதிட்டையே அந்தரி தம். இதற்கு நாள், நட்சத்திரம் பார்க்க வேண் டிய விதியில்ஸ். ஏனேய குடமுழுக்குக்கு இவை உண்டு.

### அந்துவன்

திருப்பரங்குன்றத்திலே கோயில் கொண்ட முருகப் பெருமாஃபைப் பாடிய பண்டைய சான்றோர். மதுரை மருதனிள் நாகஞரால் இச்செய்தி,

'' சினமிகு முருகன் தண்பேரக் குன்றத்து அந்துவன் பாடிய சந்துகெழு நெடுவரை '' என அகப்பாட்டிற் (செய் 59) கூறப்பட்டுள்ளது.

## அந்தாரியப்பர்

அநதாரி எனவும் வழங்கப்படுவர்; தொண்டை நாட்டுச் செங்காட்டூர்க் கோட்டம் வாயல் எனும் ஊரினர்; தொண்டை மண்டல சதகத்துள்ளும் சோழ மண்டல சதகத்துள்ளும் இவர் செய்திகள் கூறப்படுவ ]

சங்கத நூலூத்தழுவி மதுரை மாதேவியான தடா தகைப் பிராட்டியின் வரலாறுகளேச் சுந்தர பாண்டியம் என்ற நூலாகப் பாடியுள்ளார். சுந்தர பாண்டியம் சகம் 1486 இலே (கி.பி.1564) பாடப்பட்டது.

## அநந்தகவிராயர்

அனந்ததேவன் என்றும் அழைக்கப் பெற்றவர்: பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் விடியலிலே வாழ்ந்து கொண்டிருந்தவர்; தமிழ்நாடு மானூர் என்னும் ஊரினர்.

உத்தர இராமாயண நாடகம் இயற்றியவர்; அது கலி 4910 (கி.பி. 1810) இல் அரங்கேற்றப் பட்டது. அது 1960 இலே அச்சிடப் பெற்றது. இவர் பாடிய மதுரைப் பதிற்றுப் பத்தந்தாதி பரஞ்சோதி முனிவர் பேராற் பதிப்பிக்கப்பட் டுள்ளது.

# அநந்த பாரதி ஐயங்கார் (1786—1846)

கவிராசசுவாமி என்று சிறப்பிக்கப் பெற்றவர்; தமிழ்நாடு தஞ்சாவூர் மாவட்டம் உமையம்மாள் புரத்திற் பிறந்தவர்; மிராசுதார் ஸ்ரீநிவாச ஐயங் காரின் புதல்வர்; திருவள்ளூரில் ஆசிரியராகவும் பின்பு தஞ்சை மாவட்டக் கோயில்களிலே கர்ண மாகவும் சம்பிரதியாகவும் பணிபுரிந்துவிட்டுத் திருவிடைமருதூரிலே வசித்தவர்;

இடபவாகனக்கீர்த்தணே, உத்தரராமாயணக் கீர்த்தணே, கல்லணே வைபவக் கீர்த்தணே, ஸ்ரீமத் வேதாந்ததேசிகர் வைபவப் பிரகாசிகைக் கீர்த் தணே என்பனவற்ருடு திருச்சிராப்பள்ளி, திரு வாவடுதுறை, குடந்தை ஆகிய தலங்கன் எழுந்தருளிய இறைவன் மீதும் கீர்த்தணகள் பாடியவர்; திருவிடைமருதூர்நொண்டி நாடகம், உமையம்மாள்புரம் யாணமேலழகர் நொண்டிச் சிந்து, பாகவத தசமஸ்கந்த நாடகம் இயற்றியவர்; முப்பாற்றிரட்டு, மருதூர் வெண்பா என்பனவும் வழங்கியவர்.

### வரபுகுள்ளு அடு

கேரன நாட்டில் திருவனந்தபுரம் சென்ட்ரல் இருப்புப்பாதை நிஃயத்திலிருந்து அரைமைல் தொஃலலிலுள்ள வைணவ திவ்விய தலம் அநந்த புரம் அல்லது அநந்தசயனம்.

இங்கு கிடந்த திருக்கோலத்திலே எழுந்தருளும் விஷ்ணுவுக்கு அநந்தபத்மநாபன் என்றும் பெரிய பிராட்டியாருக்கு ஸ்ரீஹரிலக்ஷமி என்றும் பேர். கிழக்கே திருமுசபண்டலம், டீத்ஸ்டீர்ர்தம் இந்திரன், சந்திரன், உருத்திரர்க்குப் பிரத்ய க்ஷம். அநந்தபத்மநாப விரத நோன்பு இங்கு சிறப்பாகப் போற்றப்படுகின்றது.

நம்மாழ்வார் மங்களாசாசனம் செய்த திவிவ்ய தலம் (திருவாய்மொழி, 10.2)

### அநந்த விரதம்

ஆவணிமாதத்து சுக்கில பட்சத்து பதிஞன்காம் நாள் மிருகசீடம் உச்சத்திலே இருக்கும் போது அநுட்டிக்கப்படும் விரதம் அநந்த விரதம் அல்லது அநந்த பத்மநாபவிரத நோன்பு ஆகும்.

அனந்தசயன் மூர்த்தியை நோக்கிச் சகல துன் பங்களில் இருந்தும் தம்மை காத்துக் கொள்ளும் பொருட்டு அநுட்டிக்கப்படுவது அநந்தவிரதம். அநந்தவிரதி தன் வலக்கையிலே சக்திகளேக் குறிப்பதாகப் பதிஞன்கு நூலிழைகளாலான பருத் தியிலான பட்டியைக் கட்டுவது சம்பிரதாயம். இப்பட்டி அநந்த தர்மம் என்றழைக்கப்படும். கேரள நாட்டிலே திருவனந்தபுரம் மத்திய நிலேயத்திற்குச் சுமார் அரை மைல் தொலேவி லுள்ள அநந்தபுரத்திலே அநந்த பத்மநாப விரத நோன்பு சிறப்பாக அநுட்டிக்கப்படுவதாம்.

## அநந்த வைத்தியநாதசிவன்

''சிவபக்திசந்திரிகை'' எனும் பத்திரிகையைத் தமிழ்நாடு திருவாடிடிில் 1890இலே வெளியிட்டவர்; 1893 வரை அது வெளிவந்ததாகத் தெரிகிறது.

### அநந்தானந்தா

பதினுன்காம் நூற்றுண்டின் பிற்பகு தியிலும் பதிவேந்தாம் நூற்றுண்டின் முற்பகு தியிலும் வாழ்ந்த சமயப் பெரியார் இராமானந்தர் நெறியிலே சென்றவர்களிலே அநந்தானந்தரும் ஒருவராவர். ஜெய்பூருக்கு அண்மையில் கல்தா (GALTA) எனுமிடத்தில் அமைந்துள்ள இவரது மடம் பலரும் அறிந்த மடமாகும்.

இவருடைய சீடர் கிருஷ்ணதாசர் பைகாரி என்பவராவர். அவருடைய சீடர்களே அக்கிர தாசரும் கீல்காவும். கீல்கா (KILHA) என்பவர் வடமேற்கு இந்தியாவிலே காகீ (KHAKI) எனும் மதப் பிரிவொன்றிவத் தொற்றுவித்தார். அக்கிர தாசரின் சீடரே நாபாதாஸ் என்றும் நாபாஜி என்றும் அழைக்கப்பெறுபவர்.

பதினேழாம் நூற்றுண்டின் முற்பகு தியில் வாழ்ந்த நாபாஜி இருநூறு வைணவை ஞானிகளு டைய வர்லாறுகளேப் பக்த மாலா என்ற பெயர் கொடுத்துப் பாடியுள்ளார். அந்நூல் இந்தி மொழியிலே பிராஜ் கிளே மொழியில் இயற்றப் பட்டுள்ளது. அதற்கு நாபாஜ்யின் சீடர் பிரிய தாஸ் வியாக்கியானம் செய்துள்ளார்.

### அநபாயன்

அநபாயன் எனும் சிறப்புப் பெயர் பூண்டவன் இரண்டாம் குலோத்துங்க சோழன் (1133—1150) அவனுக்கு இப் பெயர் இருந்தமை குலோத்துங்க சோழனுலாவாலும் சாசனங்களாலும் உறுதிப்படு கின்றது. முதலாம் குலோத்துங்கனுக்கோ அல்லது மூன்ரும் குலோதுங்கனுக்கோ இப் பெயர் இருத் ததாகக் கூறுவதற்குச் சான்றில்லே.

அநபாயன் எனும் சோழீனச் சேக்கிழாழ பெரிய புராணத்திற் பத்திடங்களிற் குறிப்பிடு கிருர். சேக்கிழார் சோழனுக்குப் பயன்படுத்தும் ஏீனய பெயர்களான அபயன் (இரண்டிடம்) சென்னி (மூன்றிடம்), செம்பியன் (ஓரிடம்), குலோத்துங்கள் (ஓரிடம்) என்பனவற்றேடு ஒப் பிடும் போது அநபாயன் என்பது அவனுக்குத் தனிச்சிறப்புப் பெயராக விளங்கியதென்று கருத லாம்.

அநபாயன் தான் சேக்கிழாரைக் கொண்டு சைவஉலகத்திற்குப் பெரிய புராணத்தை உப கரித்தவன் என்று கருதவைக்கிறது சேக்கிழார் புராணம்; இக் கதையைச் சேக்கிழார் அநபாய னுக்கு அளிக்கும் முக்கியத்துவம் ஆதரிக்கின்றது.

அநபாயன் பேரம்பலத்தைப் பொன்னுல் வேய்ந்தவன் எனும் சேக்கிழார் கூற்று இரண் டாம் குலோத்துங்கன் திருப்பணிகளாகக் குலோத் துங்கசோழன் உலாவாலும் இராசராசோழன் உலாவாலும் சாசனங்களாலும் உறுதிப்படுகின்றது

அநபாயன் தில்ஃக்கோயிலுக்குச் செய்த திருப் பணிகளே ஒட்டக்கூத்தர் தம் உலாக்களிலே விரிவாகக் கூறியுள்ளார்.

திருவாரூர் கல்வெட்டு ஒன்று வியாக்ரபுரஹேம சபாநடேசரின் பாதார விந்தத்தைச் சரண் புகுந்த தேனீயைப் போன்றவன் அநபாயன் என்று இவனது சிவபக்தியையும் தில்ஃப்பற்றையும் குறிப்பிடுகின்றது.

தில்‰க்கூத்தப் பெருமானுடு இடங் கொண்டி ருந்த கோவிந்தராசப் பெருமாளுடைய கோயில மூடி அவர் சிஃயைக் கடலிலே வீழ்த்தியவன் அநபாயன் என்றசெய்தி தக்கயாகப் பரணியிலே உண்டு (தாழிழை 777).

அநபாயனுக்கு அபயன், பேரம்பலம் பொன் வேய்ந்த பெருமாள், பீடங்கண்ட பெரியபெரு மாள், திருநீற்றுச்சோழன் என்ற பெயர்களும் வழங்கப்படுகின்றன.

### அநுகீகை

சங்கதமொழியிலுள்ள மகாபாரதத்திலே ஆரு வது பீஷ்ம பருவத்திலே இடம் பெறுவது பகவத் கீதை; பதிஞன்காவது அஸ்வமேதிக பர்வத்திலே இடம் பெறுவது அநுகீதை.

பாரதப் போர் தொடங்குமுன் பார்த்தசாரதி யைப் படை நடுவே தேரைச் செலுத்த வைத்து குருக்ஷேத்திரத்தில் இரு படைகளேயும் கண்டு, ஒரு பிரிவின் அழிவால் மற்றப் பிரிவு அடையப் போவது யாதெனத் திகைத்து நின்ற அர்ச்சுன னுக்குக் கிருஷ்ண பரமாத்மா செய்த உபதேசம் பகவத்கீதை. பீஷ்ம பருவத்திலே 25 முதல் 42 ஆம் அத்தியாயம் வரை 18 அத்தியாயங்களாக அமைந்து கிடப்பது.

பகவத்கீதையின் பின் பாரதயுத்தம் நடந்து முடிந்த போது எழுந்தது அநுகீதை. கிருஷ்ண பரமாத்மாவிடம் அருச்சுனன் போரின் ஆரம்பக் கூறியவற்றை மீண்டும் உரைக்கும் படி திலே வேண்டுகிறுன். கிருஷ்ணனே கீதை உபதேசம் செய்த போது தான் பெற்றயோக நிஃயை அப்பொழுது பெற முடியாது என்று கூறிய போதும், மாற்ருக அநுகீதை புகன்ருன்.

அநுகீகையிலே பல்வேறு தத்துவ நிலவுதல் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது.

#### அநுபூதி

கடவுளே ஆன்மா அநுபவித்து அறிவது அநுபூதி கடவுள் உண்மையை அறிவிஞல் காண்பதென்பது முடியாது; ஆஞல் அநுபவத்தே காணமுடியும் என்பர் அநுபூதிமான்கள். அநுபூதிமான்கள் தாம் பெற்ற அநுபவத்தைப் பெரும்பாலும் குறியீடுகள் மூலமே வெளியிட்டுள்ளனர்.

கருமயோகம் மூலம் ஆசையையும் ஆணவத் தையும் அகற்றி மனதைத் தூய்மைப்படுத்தல் முதல் படியாக அநுபூதியில் கருதப்படும். கரும யோகம் பலன் கருதாது செய்யும் கருமம். இத ஞல் சுயநல ஆசை நீங்கும். அகங்காரமமகாரங் கள் நீங்கும். எளியவாழ்க்கை வந்துறும்.

ஞானயோகம் பின்பு பயின்று தம்மை த் தியானத்தின் வாயிலாகக் துறந்து கைவல்லிய சாந்தியை அடைதல் வேண்டும். ஞானயோகம் மனதைப்புறத்தே சஞ்சரிக்கவிடாது தியானித் தல். மனதை வசப்படுத்தப் பிராணுய முறை களேக் கையாள வேண்டும். மனதை அடக்கித் தியானம் செய்தால் ஆன்மா விடுத‰ பெற்றுச் சாந்தி அடையும். இதுவே கைவல்லியம் எனப் படும்.

பின்பு பக்தியோகம் பயின்று கடவுளே நேரில் ஐக்கியப்பட்டு நிர திசய அவருடன் ஆனந்த வெள்ளத்தில் மூழ்க வேண்டும். இதுவே அநுபூதி நிஃயோகும். பக்தியோகத்தில் பரிபூரண பிரமானுபம் பெறும் ஆன்மாவுக்கு வெளியுலகம் கெரியாது: சமாதி நிஃயில் இருக்கும் : நின்று போகும்: உடல் அசையாது ஆன்மா கடவுளிடத்தில் ஆழ்ந்து ஆனந்தமாகி விடும்.

இந்த ஆனந்தம் நிஃயோனதன்று. கணநேரம் நிற்பது. ஆயினும். பரத்தில் பெறப்போகும் நித்தி யானந்தத்தின் சுவையுடையது என்பர்.

அநுபூதிக் கஃவையை உபநிடதங்கள், பிரமசூத்தி ரம், பகவத்கீதை, பாகவதபுராணம் என்பன வடமொழியிலே விளக்கிக் கூறுவன. தமிழிலே திருமந்திரம் அநுபூதியை சிறப்பாக விளத்கி போதும் அதன் குறியீட்டுப் பண்பு அநுபவித்தவர்களுக்கு மட்டும் விளக்கம் அளிப்ப தாய் அமைகின்றது.

தந்திரங்களில் குண் டலி னி சாக்த அநுபூதி விளக்கப்பட்டுள்ளது. ஆன்மாவில் சுருண்டு முடங்கி உறங்கிக் கிடக்கும் மஞேசக்தி யாம் குண்டலினியைத் தட்டியெழுப்பி எழுந்து வரச் செய்து மிகச் சிறந்த உள்பொரு ளான சிவத்தோடு அதனே இரண்டறக் கலந்து செய்வதே குண்டலினி எனும் அநுபூதி விடச் நெறியின் குறிக்கோளாகும். இதனேத் தாந்திரிக நூல்களிலே விளக்கமாகக் காணலாம்.

#### அநுமான்

தெய்வங்களின் பட்டியலிலே. சிறப்பாக வைணவ தெய்வங்களின் பட்டியேலிலே இடத்தைப் மான் முக்கியமானதொரு கிருன். அநுமார் கோயில்கள் இந்தியாவிலே ஆங் காங்கு காணப்படுகின்றன. ஈழநாட்டிலும் அநு மார் பல திருத்தலங்களிலே பரிவார தெய்வமாக எழுந்தருளியிருக்கிறுர்.

சுமேரு மஃயில் கேசரி எனும் வானர அரசன் ஆட்சு புரிந்து வந்தான். அவன் மீணவி அஞ்ச ஞநேவி சந்ததி வேண்டி மானிட ரூபத்திலே ஈகவரணக் குறித்து ஏழாயிரம் வருடம் தவம் செய்தாள். அவள் தவத்திற்கு மகிழ்ந்து தோன் றிய ஈசுவரனிடம் மிக்க கீர்த்திமானுயும் மகாதீர ஞயும் அதிபக்திமாஞயுமுள்ள புத்திரணே அளிக் கும்படி கேட்டாள். ஈசுவரனும் தன்னத்தியா னித்துக் கொண்டு மூடிய கண்களுடன் கைகளே ஏந்தி நின்ருல் வாயுபகவான் பிரசாதத்தைக் கொடுத்துச் செல்வார் என்றும் அதணே உண் டால் சத்புத்திரன் உண்டாவான் என்றும் அவன் பதிஞேராவது மகாஉருத்திரன் என்றும் கூறிஞர்.

தசரதன் புத்திரகாமேஷ்டியாகத்திலே தோன் றிய பாயசகலசத்தைப் பிரித்து மீணவியருக்குக் கொடுத்த போது கருடன் ஒரு பாத்திரத்தைத் தூக்டிச் சென்றது. காற்றுப் பலமாக அடித்ததால் கருடன் தவறவிட்ட பாத்திரத்தை வாயு பகவான் கொண்டு சென்று அஞ்சஞதேவியின் கரத்தில் போட்டு விட்டுச் சென்றுன். அதனேயுண்டதனுல் அஞ்சஞதேவி கர்ப்பமுற்று ருத்திராம்சரூபி யாகிய வானர உருவத்துடன் கூடிய புத்திரீணப் பெற்றுள்.

புத்திரன் வளர்ந்து வருகையில் தேவர்கள் பலரும் அவனுக்குப் பல வரங்களே அளித்துச் சிரஞ்சீவி நிஃயும் (சாகாவரமும்) கொடுத்தனர்.

மகாபாரதத்திலும் அக்கினி புராணத்திலும் அநுமான் பற்றிய செய்திகள் காணப்படினும் இராமாயணத்திலேயே அநுமான் பற்றிய வர லாறு விரிவாக இடம் பெறுகின்றது. ஆனந்த ராமாயணமும் மூலராமாயணமும் அநுமானின் புகழ் பாடுகின்றன.

இராமாயணத்திலே இராம பக்தியின் சிறந்த உதாரணமாக அநுமான் சித்தரிக்கப்படுகிருன். உள்ளக்கோயிலிலே இராமணபே பரம் பொரு னாகக்கொண்டு, அவன் சேவையையே தன் இலட்சியமாகக் கொண்ட இராம பக்தனுக அநுமான் விளங்குகின்றுன். இராமபக்த அநு மான் இராமபக்தியை விளக்கும் சிறந்த பாத்திர மாக அமைகின்றது.

சிவாஜியின் குரு இராமதாசர் தம்மை அநு மானின் அவதாரமாகக் கருதி மகாராஷ்டிரம் முழுவதும் ஆங்காங்கே அநுமார் கோயில்களே எழுப்பிஞர். வடநாட்டிலே ஒவ்வொரு குடியிருப் பிலும் அநுமார் படிமத்தின் எழுந்தருளச் செய்வது வழக்கம் என்பர். தர்ம தேவதையை அவளுடைய தனிமையிலிருந்து காப்பாற்ற அவத ரித்தவர் அநுமார் என்பர். அநுமார் பெயரால் அற்புதச் செயல்கள் செய்யப்படுகின்றன. அநுமா ரைத் தியானிப்பதால் பலவிதமான வல்லமை களும் பெறலாம் என்ற நம்பிக்கையுண்டு.

தமிழ் நாட்டு விஷ்ணு கோயில்களிலே பொது வாக அநுமார் திருமேனி எழுந்தருளப் பெற்றி ருத்தல் காணத்தக்கது. அநுமந்தவாகனம் தமிழ்நாட்டு விஷ்ணு கோயில்களிலே காணப் படுகின்றது. பொன்ஞுஸ் ஸ்ரீவரதராஜப் பெரு மாள் கோயில், ஸ்ரீவல்லிபுர ஆழ்வார் கோயில் முதலிய கோயில்களில் யாழ்ப்பாணத்திலே அநு மார் பரிவார தெய்வமாக இடம் பெறுகிருர். வந்தாறுமூஃ மகாவிஷ்ணுகோயில் போன்ற கோயில்களில் மட்டக்களப்புப் பிரதேசத்திலும் அவர் பரிவார தெய்வமாக இடம் பெறுகிறுர். திரு அபோத்தியிலே அமைந்துள்ள அநுமார் கோயில் பிரபல்லியமுடையது. ஆஞ்சநேயர் புகழ்பாடும் நூல்கள் தமிழிலும் உள.

நா. கலகராஜையர் அநுமபுராணம் பாடியுள் ளார். சீர்காழி அருணுசலக்கவிராயர் அநுமார் பிள்ளத்தமிழ் இயற்றியுள்ளார். வேங்கடாசல தாசர் அநுமாரணுபூதி வழங்கியுள்ளார். அநுமார் ஒயிற்கும்மி ஒன்று குமரகுருபர ஐயராற் பாடப் பட்டுள்ளது.

திரு அநேகதங்காவதம்

தேவாரம் பெற்ற வடநாட்டுத் திருத்தலங்களி**ல்** ஒன்று அநேகதங்காவதம். கௌரிகுண்டம் என் றும் பெயர் பெறும்.

இத்தலத்திலே சந்திரசூரியர் வழிபட்டுப் பேறு பெற்றனராம். இங்கு எழுந்தருளிய சிவபிரா னுக்கு அநேகதங்காவதநாதர் என்றும் இறை விக்கு மனேன்மணி என்றும் பேர்.

திருஞானசம்பந்தர் பாடிய திருப்பதிகம் ஒன்று இத்தலத்திற்குண்டு (2.5).

## திரு அநேகதங்காவதம்

செங்கற்பட்டு மாவட்டத்திற் காஞ்சிபுரத்தின் வடமேற்கிற் கழனி வெளி மத்தியில் அமைந்த திருத்தலம் அநேகதங்காவதம். இங்கு எழுந்தருளி யுள்ள சிவபிரானுக்கு அநேகதங்காவதேஸ்வரர் என்றும் இறைவிக்குக் காமாட்சியம்மை என்றும் பேர்.

விநாயகப்பெருமானும் குபேரனும் பூசித்த தலமிது. இத்தலத்திற்குச் சுந்தரர் பாடிய திருப் பதிகம் ஒன்றுண்டு (7.10)

#### அப்பணநாயக்கர்

தமிழ்நாடு கரடிவாவி கம்மவார் குலோத்துங்க அப்பணநாயக்கர் வாணுசுர நாடகம் இயற்றியவர்; கோகுலாபுரம் அருணுசல முதலியார் அதனேச் சென்னேயிலே 1890 இலே பதிப்பித்தார்.

# *ழி* அப்பய்ய தக்ஷிதர்

இவர் காலம் 1520—1593 எனவும் 1554—1627 எனவும் மாறுபட உரைப்பர். தமிழ்நாடு வெட ஆர்க்காடு ஆரணியைச் சேர்ந்த அடையைபலம் எனும் கிராமம் பூர்வீக்ஆர். திருவிரிஞ்சிபுரத்திற் பிறந்தவர். ரங்கராஜா த்வரியவர்களின் புதல்வர். பிள்ளேப் பெயர் விநாயக சுப்ரமணியம். 'அப்பா' எனும் வீட்டுப் பெயர் அப்பய்யா' என மருவியது.

வேத வேதாந்தங்களே நன்கு பயின்றவர். வைதிக நெறியில் நியமத்துடன் ஒழுகிய ஆசார சீலர்; வேதங்கள் விதித்த வேள்விகளே நிகழ்த் தியவர்; சமரச மெய்ஞானி; ஆயிரக்கணக்கான மாணுக்கருக்கு கல்வியறிவையும் மெய்யறிவையும் புகட்டியவர்; மன்னர் போற்றிய பெருமையா ளர்; அவர் அளித்த நிதிகொண்டு ஆலயங்கள் நிறுவியவர்.

நூற்றுக்கு மேற்பட்ட நூல்களேச் சங்கத மொழி யிலே இயற்றியவர். சிவார்க்கமணி தீபிகை, கல்பதருவின் வியாக்யானம் பரிமளம், ராமாய ணதாத்பர்ய சங்க்ரகம், பாரததாத்பர்ய சங்க்ர கம், ஆனந்தலஹரி, சிவாத்வைதநிர்ணயம், சிவ தத்துவவிவேகம், ப்ரம்மதர்க்கஸ்தவம், சிவகர் ணும்ருதம், சிவார்ச்சனசந்திரிகா, சித்தாந்தரத் குகேரம் என்பன அவற்றிலே சிலவாம்.

### அப்பர் சுவரமிகள்

் முதலாம் மகேந்திரவர்மன் (610—630) எனும் பல்லவ மன்னனே ''விப்கூவிருத்தி'' யிலிருந்து மீட்டவர்; முதலாம் நரசிம்மவர்மனின் (630-668) படைத்தவேவராக வாதாபிகொண்ட பரஞ்சோதி சேவையிலிருந்து ஓய்வுபெற்று, அரச செங்காட்டங்குடியடைந்து, சிறுத்தொண்ட நாய ரைாய்ச் சிவத்தொண்டில் ஈடுபட்டிருந்தபோது, திருஞானசம்பந்தர் அவரைச் சந்தித்து விட்டுத் வழியே திருப்புகலூர் அடைந்து திருமருகல் தங்கியிருந்தபோ*து* முருகநாய**ூர்** மடத்திலே அப்பர் அவரைச் சந்தித்தார். எனவே முதலாம் நரசிம்மவர்மன் ஆட்சியின் போதும் அப்பர் வாழ்ந் தவராதல் வேண்டும். பாண்டிய அரசியும் அமைச்சரும் தம் நாட்டை மீட்க வேண்டிச் சம்பந்தரை நாடியது அவரும் அப்பரும் திருமறைக் காட்டில் உடனிருந்த காஃ என்று பெரியபுராணம் கூறும். அவ்வாறு ஆயின் மாறவர்மன் அரிகேசரி (650—700) காலத்திலும் அப்பர் வாழ்ந்தவராதல் வேண்டும்.

அப்பர் சுவாமிகள் சைவநெறியிலே தோன்றிச் சைனத்தை அடைந்து நெடுங்காலம் அம்மதானுசாரி யாக இருந்து முதுமையிலேயே மீண்டும் சைவரா ஞர் (4. 78. 8, 4. 78.9, 4.95, 5). அவ்வாறு ஆயின் அப்பர் சுவாமிகள் ஆரும் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியிலே அவதரித்து ஏழாம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதியை அடுத்துச் சிவபதமடைந்தவராக லாம்.

தமிழ்நாட்டின் நடு நாட்டிலுள்ள திருவா மூரிலே மருணீக்கியார் எனும் பிள்கோப்பெயர் பூண்ட அப்பர் சுவாமிகள் அவதரித்தார். இவ்வூர் இப்பொழுது தென்ஞர்க்காடு மாவட்டத்தில் உள்ளது. புகழஞர், மதனியார் புதல்வர்; திலக வதியாரின்தம்பி.

சிவநெறி நின்ற குடும்பத்திலே தோன்றி, சிறு வயதிலே பெற்ருரை இழந்து, விதவைக் கோலம் பூண்ட தமக்கையாரின் அரவணேப்பிலே நின்ற மருணீக்கியார் (5.7.6), நிலேயாமை உணர்வு மீதூரப் பெற்று, அதீனப் பல படியா லும் எடுத்தோதிச் சிறப்பிக்கும் சைன சமயத் கவரப்பெற்றுத் திருப்பாதிரிப்புலியூர் தாற் அடைந்து, சைன சமயத் தலேவராகி, தரும பெற்றுர் (4.39.3, பெயர் சேனர் என்ற 4.39.7). தருமசேனராய் வாழ்ந்து வரும்போது எவ்வாற்றுனும் சூலே நோயை பீடித்த முடியாது திருவதிகையில் தமக்கை வாழ்ந்த அவர் மூலம் திருவதிகை யாரை அடைந்தனர். வீரட்டானேசுவரர் அருளாற் சூஃஃநோய் நீங்கியது மீண்டும் சைவராகிய மருணீக்கியார் சைனரால் பல்வேறு இன்னல்களுக்கு ஆளாஞர் (4.70.5, 5.72.7). ஆயினும் அவர் இறையரு ளால் அவற்றை அஞ்சாது நின்றுர். அறிந்த பல்லவ மன்னன் தவறை உணர்ந்து அப்பர் அருளால் சைவத்தைத் தமுவினுன்.

திருநாவுக்கரசர் இறைவன் எழுந்தருளிய தலங்கள் தோறும் யாத்திரை மேற்கோண்டு இறையருளே நாவாரப்பாடி நாவுக்கரசர் ஆஞர். இன்று கிடைக்கும் அவருடைய 312 திருப்பதி கங்களிலே 275 திருத்தலப்பதிகங்கள் என்பது நோக்கத்தக்கது. அப்பர் பதிகம் பெற்ற திருத் தலங்கள் 125; வேறு தலப் பதிகங்களிலோ பொதுப் பதிகங்களிலோ அவர் 102 திருத்தலங்

திருநாவுக்கரசர் காலத்தில் சைவ இயக்கத்தை முன்னின்று நடத்தியவர் திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயஞர். திருமறைக்காட்டிலே இருவரும் கதவு திறக்கவும் மூடவும் பாடி நிகழ்த்திக் காட்டிய அற்புதத்தை அப்பார் குறிப்பிட்டுள்ளார் (5.50.8). சம்பந்தப்பெருமான் திருநாவுக்கரசருக்கு இட்ட ழைத்த பெயரே ''அப்பர்'' என்பதாகும். அப்பூ தியடிகள் நாயளுரும் அப்பர்சுவாமிகள் காலத்த தம் திருப்பாடல்களிலே அமர் வர் (4.12.10). கண்ணேப்பநாயஞர், கணம்புல்ல நீதிநாயனர், நாயனர், கோச்செங்கட் சோழ நாயனர், சண்டேசுரநாயனர், சாக்கிய நாயனர், நமிநந் தியடிகள் நாயஞர் என்போரையும் அப்பர்சுவாமி கள் சிறப்பித்துள்ளார்.

் பேய்த்தொழிலாட்டியைப் பெற்றுடையீர்'' என்றவிடத்து (4.95.4) காரைக்காலம்மையாரை அப்பர் பாடியுள்ளார் என்றும் கருதுவர்.

அப்பர்சுவாமிகள் திருப்புகலூரிலே சிவபத மடைந்தனர். அப்பொழுது அவருக்கு வயது எண்பத்தொன்று என்று பழைய பாடல் ஒன்று மரபி&னக் கூறும்.

சைவசமயகுரவர் நால்வரில் ஒருவராகச் சிறப் புறும் அப்பர்சுவாமிகளுக்கு வாகீசர், தாண்டக வேந்தர் முதலிய சிறப்புப் பெயர்களுமுள.

பன்னிரு சைவத்திருமுறைகளிலே 4ம், 5ம், 6ம், திருமுறைகளே அப்பர்சுவாமிகளின் 312 பதி கங்களேக் கொண்டு தொகுத்துள்ளனர்.

### அப்பர் தேவாரம்

அப்பர் சுவாமிகள் என்றும் நிருநாவுக்கரசு சுவாமிகள் என்றும் போற்றப்பெறும் சைவசமயக் குரவர், முதலாம் மகேந்திரவர்மன் (610—630) எனும் பல்லைவ மன்னன் 'விபக்ஷவிருத்தி' யிலிருந்து மீட்டவர். இவர் மாறவர்மன் அரிகேசரி (640—690) காலத்திலும் வாழ்ந்தவர் என்று பெரிய புராணம் மூலம் அறிய முடிகின்றது.

திருநாவுக்கரசு நாயஞர் பாடிய திருப்பதிகங்கள் அப்பர் தேவாரம் என்று பேர் பெறுவன. இன்று அவர் பாடியனவாகக் கிடைப்பவை 312 திருப் பதிகங்களாம். இத் திருப்பதிகங்கள் பன்னிரு திருமுறைகளிலே நான்காம், ஐந்தாம், ஆரும் திருமுறைகளாகத் தொகுக்கப்பட்டுள்ளன.

நான்காம் திருமுறையிலே பத்துப் பண்களில் அமைந்த 113 திருப்பதிகங்கள் தொகுக்கப் பெற் றுள்ளன. இத் திருமுறையில் 1086 திருப்பாட லுள. இத்திருமுறையில் இடம் பெறும் யாப்ப மைதிகள் திருநேரிசையும் திருவிருத்தமுமாம். அறுசீர்க் கட்டசோயடியினேயுடைய செய்யுள் திருநேரிசையாகும். திருவிருத்தம் தற்காலத்திற் கட்டசோக் கலித்துறை எனப்படும்.

ஐந்தாம் திருமுறை திருக்குறுந்தொகை என வும்படும். இதனுள் 100 திருப்பதிகங்களும் 1018 திருப்பாடல்களுமுள. இங்குள்ள யாப்பமைதி யாப்பருங்கலத்திலே கலிவிருத்தம் எனப்பெயர் பெறும்.

ஆருந் திருமுறை திருத்தாண்டகம் என வழங் கப்பெறும். இதனுள் 99 திருப்பதிகங்களும் 983 திருப்பாடல்களும் இடம் பெறுகின்றன. தாண்டகம் என்பது தொல்காப்பியத்தின் செய் யுளிலியலின் அடிப்படையிலே எண்சீரான் வந்த கொச்சக ஒரு போகு எனக் கருதப்படுகின்றது.

அப்பர் தேவாரத்திலே 275 திருப்பதிகங்கள், திருத்தலங்கள் பற்றியவை ; 37 திருப்பதிகங்கள் பொதுப்பதிகங்கள். அப்பர் சுவாமிகளின் பதிகம் பெற்ற திருத்தலங்கள் 125; வேறு தலப் பதிகங்களிலோ பொதுப் பதிகங்களிலோ குறிப் பிடப்படும் திருத்தலங்கள் 102.

காஞ்சிபுரம் மகாவித்துவான் கோ. சபாபதி முதலியார் 1867 இலே திருநாவுக்கரசு நாயஞர் திருப்பதிகங்களேப் பதிப்பித்துள்ளார். மதுரை இராமசாமிப்பிள்ளே எனும் திருஞானசம்பந்த பிள்ளோயின் தேவாரம் தலமுறை பதிப்பு விஷு வருடம் மார்கழி மாதம் (1881) வெளிவந்தது. திருமயிலே செந்தில்வேலு முதலியாரின் தேவாரம் தலமுறைப்பதிப்பு விஜய வருடம் சித்திரை மாதம் (1893) வெளிவந்தது; வண்ண சி. சுவாமிநாத பண்டிதரின் தேவாரம் தலமுறைப் பதிப்பு சாதாரண வருடம் (1911) வெளிவந்தது. காஞ்சி நாகலிங்க முனிவரும் கயப் பாக்கம் சதாசிவச் செட்டியாரும் பதிப்பித்த தேவாரத் தின் பதிப்பு விபரங்கள் கிடைக்கவில்‰.

சென்னே சைவசித்தாந்த மகாசமாஜம் திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள் தேவாரத்தை இரு முறை 1930, 1935 ஆம் ஆண்டுகளிற் பதிப்பித்தது. திருப்பனந்தாள் ஸ்ரீ காசிமடத்தினர் 1957 இலே திருநாவுக்கரசர் தேவாரம் தலமுறைப் பதிப் தருமையா தீனம் பிலோ வெளியிட்டனர்: திருநாவுக்கரசுநாயனர் அருளிச் செய்த தேவாரத் திருப்பதிகங்களே தனித்தனித் திருமுறைகளாகக் வெளியிட்டுள்ளது; குறிப்புரையுடன் திருமுறை முத்து சு. மாணிக்கவாசக முதலியார் குறிப்புரையுடன் 1957 இலும், ஐந்தாம் திரு முறை வி. சா. குருசாமி தேசிகர், சொ. சிங் காரவேலஞர் குறிப்புரையுடன் 1961 இலும் ஆரும் திருமுறை சி. அருணேவடிவேல் முதலி யார் குறிப்புரையுடன் 1963 இலும் வெளியிடப் பெற்றன.

### அப்பர் பிள்ளத்தமிழ்

திருநாவுக்கரசர் ஏழாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்த சைவநாயனர்; சமயகுரவர் நால்வரில் ஒருவர்; சம்பந்தப் பெருமானுல் 'அப்பர்' என்று அழைக்கப் பெற்று அப்பெயராலே வழங்கப்பெற்றவர்.

திருநாவுக்கரசர் மீது பாடப் பெற்றது அப்பர் பிள்ளேத் தமிழாகும்; காப்புச் செய்யுள் மூன்று டன் பத்துப் பருவத்திற்கும் பருவத்திற்கு ஒன்று கப் பத்துப்பாடல்கள் உடையது.

அப்பர் பிள்ளோத்தமிழிலே அப்பர் சுவாமிகளின் தேவாரத்திருவாக்குகளேயே எடுத்துக் காட்டி, அவற்றை அருளியவர் அவரென்று போற்றி யிருத்தல் குறிப்பிடத்தக்கது.

அப்பர் பிள்ளேத்தமிழைப் பாடியவர் மு. கோ. இராமன் என்பவராவர்.

காரைக்குடி சொக்கலிங்கச் செட்டியார் (1856-1930) பாடிய நால்வர் பிள்ளத் தமிழில் திருநா வுக்கரசர்பிள்ளத்தமிழும் ஒன்றுகும்.

அதிலே காப்பும் பத்துப் பருவத்திற்குப், பருவத் திற்குப் பத்தாக நாறு பாடல்களும் உள. எனவே திருநாவுக்கரசர் பிள்ளோத் தமிழிலே 101 பாடலுள

#### அப்பன்சுவாமி

தமிழ்நாடு தொட்டாசார்யபுரம் அப்பன் சுவாமி சங்கதபுராணங்களிலிருந்து, எம். திருமேலேரோய பிள்ளுயின் கேள்விப்படி, திருமலேமேஹாத்மியம் தொகுத்தனர். அது சென்னுயில் 1878 இலே அச்சிடப் பெற்றது.

### அப்பன் செட்டியார்

தமிழ்நாட்டைச் சேர்ந்தவர்; எல்லப்பநயிஞர் பாடிய அருணுசலபுராணத்தை 1887 இலே பதிப் பித்தவர்.

### அப்பாக்குட்டி, வே

யாழ்ப்பாணம் துன்னு ஃ வடக்கி கோச் சேர்ந்தவர்; துன்னு ஃ வடக்கு ஞானவயிரவர் தோத்திரப் பதிகமும் கதிர்காம வெற்றி வேற்கரன் கட்டளேக் கலித்துறையும் (1922), யாழ்ப்பாணக் கோட்டை வாசல் முனியப்பசுவாமி பதிகம் (1919) என்ப துவும் இவருடைய ஆக்கங்கள்.

### அப்பாச்சாமிஐயர், கா

யாழ்ப்பாணம் வயாவிளானிற் பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியில் வாழ்ந்து கொண்டிருந் தவர்; நகுலேச்சுவரம் மீது இவர் பாடிய தலபுரா ணமாம் நகுலகிரிப் புராணம் வயாவிளான் க. வேலுப்பிள்ளோயால் சயசிறீ சாரதா பீடேந்திர சாஸீயிற் சுபகிருது வருடம் ஆவணிமா தம்(1902) பதிப்பிக்கப் பெற்றது; இதணக்கீரிமல் இந்துசமய விருத்திச் சங்கம் 1961 இலே மேறுபதிப்புச் செய்தது.

### அப்பாசாமி செட்டி

தமிழ்நாடு வைசியகுலம் அப்பாசாமி செட்டி வாலமோட்சநாடகம்இயற்றியவர்; சூசோமுனிசாமி முதலியார் அதசோச் சென்சுயிலே 1908 இலே பேதிப்பித்தனர்.

### அப்பாஸ்வாமிபின்ளே

தென்ஞடு புதுவை அப்பாஸ்வா மிப்பிள்பு நேவநீத சாரம் எழுதிஞர். வேதாந்த தத்துவத்தின் சுருக் கமான அந்நூல் 1859 இலே சென்பூயில் அச்சிடப் பட்டது. கே. வடிவேறு செட்டியார் 1903 இலே சென்பூயில் மீண்டும் அச்சிட்டுள்ளார்.

## அப்பாசாமி முதலியார், பு.

தமிழ்நாட்டைச் சேர்ந்தவர்; எல்லப்பநயிஞர் பாடிய அருணுசல புராணத்தினே இராயவேலூர் வேலு முதலியாருடன் சேர்ந்து 1887 இலே பதிப் பித்தவர்.

### அப்பாத்துரைப்பிள்ளே, மு.

யாழ்ப்பாணம் நவாலி முத்துத்தம்பியின் புதல் வர்; பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டின் பிற்பகுதியில் வாழ்ந்து கொண்டிருந்தவர்;

சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகள்மாஃ, நல்ஃச்சப்பிர மணிய மும்மணி மஞ்சரி (1894), மருதேடியந்தாதி (1891) முதலிய பிரபந்தங்களேப் பாடியவர்; சுது மேஃ வ. இராமலிங்கம் பாடிய மாணிக்கவாசகர் விலாசம் (1876) முதலாம்நூல்கஃரப்பதிப்பித்தவர்.

### அப்பாப் பிள்ளே

தமிழ்நாடு பட்டீச்சுரம் அப்பாப்பிள்ள போடியது பட்டீச்சுரயமகவந்தாதி.

#### அப்பாவுப் பிள்ளே

'விஷ்ணு தாசர்' எனப்படுவர்; அட்டாவதானம் வீராசாமி செட்டியாரின் மாணவகர்; பத்தொன் பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; ஸ்ரீ பெரும் பூதூர் உடையவர் பஞ்சரத்தினம் பாடியவர்.

### அப்பாவுப்பிள்ளே

தமிழ் நாட்டினர்; திரிசிரபுரம் அப்பாவுப்பிள்ள அல்லது முத்துசாமிப்பிள்ள என்று வழங்கப் பெற் றவர்; பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; நன்னெறி சத்தியபாஷ அரிச்சந்திர விலாசம், சித்திராங்கி விலாசம், சோழவிலாசம், இந்திரசபா, நூதன பவழேந்திரசபா, பத்மினி சபா எனும் நாட கங்களே இயற்றியவர்.

### அப்பாவு முதலியார்

தமிழ்நாடு முடிச்சூர் அப்பாவு முதலியார் பத் தொன்பதாம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்தவர்; வைண வர்; குமரேச விசயம், விட்டுணு தத்துவவிளக்கம், சற்சம்பிரதாயதீபிகை, தென்ஞசாரியப் பிரபாவத் தீபிகை இயற்றியவர்; இராமாநுச நூற்றந்தாதிக்கு உரை கண்டவர்; நாலாயிரத்திவ்விய பிரபந்தத் தைக் குரோதன வருடம் புரட்டாதி மாதம் (1865) பதிப்பித்தவர்; திருவாய்மொழிக்கு வியாக்கியானம் எனும் நூலே ராமாநுஜாசாரி, கே. ராஜகோபால பிள்ளேயுடன் காலயுத்தி வருடம் (1859) பதிப்பித் தவர்.

#### அப்பாவையர்

தமிழ்நாட்டைச் சேர்ந்தவர்; திருவதிகை வீரட் டான புராணம் பாடியவர்.

### அப்பாலையர்

தமிழ்நாடு திருநயம் அப்பாவையர் பாடியது திருவிகோயாடற் கீர்த்தனம்.

### அப்பிள்ளார்

தமிழ்நாட்டவர்; வைணவர்; மணவாளமாமுனி களின் (1370—1443) சீடர்; வரவரமுனிசதகம் பாடியவர்; இயற்பாவுக்கு உரைகண்டவர்;

### அப்பிள்ளார்

பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; வைணவ சமயப்பெரியார்; ராமநுஜப் பிள்ளான் என்ற பிள்ளப்பெயரினர்; கிடாம்பி அப்பிள்ளார் என்றழைக்கப் பெற்றவர்; தமிழ் நாடு காஞ்சிபுரத் தில் வாழ்ந்தவர்;

ஸ்ரீ இராமா நுஜர் சீடர் கிடாம்பி ஆச்சான்; அவர் புத்திரர் கிடாம்பி ராம நுஜப்பிள்ளான்; அவர் புதல்வர் ஸ்ரீ ரங்கராஜர்; அவர் புதல்வர் கிடாம்பி அப்பிள்ளார்; இவர் சகோதரி புதல்வர் வேதாந்ததேசிகர்; நடா தூரம்மாளின் சீடர்; வேதாந்ததேசிகரின் குரு.

ஸ்ரீ பாஷ்ய வியாக்கியானமும் நியாயகுலிசமும் இயற்றியவர்.

#### அப்பிள் ளே

தமிழகத்து வைணவ சம்பிரதாயத்தில் அஷ்ட திக்கஜங்களில் ஒருவராகக் கருதப்படுபவர்; ஆழ் வார்கள் வாழித்திருநாமம் பாடியவர்; ஐந்து திருவந்தாதிகளுக்கும் உரை கண்டவர்; யதிராஜ விம்சதி எனும் சங்கத நூலுக்கு வியாக்கியானம் செய்தவர்.

# அப்புக்குட்டி ஐயர், கி. (1788—1863)

வாலசுப்பிரமணியஐயர் எனும் மறு நாமமுடை யவர்; நல்லூர் சிகிவாகனஐயரின் புதல்வர்; தம்பி வேங்கடாசலஐயரின் புதல்வர் கார்த்திகேயஐயர், ஆறுமுகநாவலருடன் சேர்ந்து பிரசங்கங்களாற்றிய வர்; தௌகித்திரன் நல்லூர் வே. கனகசபாபதி ஐயர்.

நல்லூர் கந்தசுவாமி கோயில் அர்ச்சகர்; யாழ்ப்பாணம் மாவட்ட நீதித்தலத்திற் புறக்ட ராக அநுமதி பெறவும் பதிவு செய்யவும் எட்வேட் பாண்ஸ் பிரபு இடம் 1825 இலே உத்தரவு பெற்ற வர்.

நல்லூர் சுப்பிரமணியர் பிள்ளுத்தமிழ், சூது புராணம் என்பனவற்றையும் தனிப் பாடல்களே யும் பாடியவர்; பாடல்களுள் ஒன்றுங் கிடைத் திலது.

அப்புமுதலியார்

தமிழ்நாடு சென்பீன சிந்தாதிரிப் பேட்டை கோவிந்தசாமி முதலியார் புதல்வர்; ஜௌனி கருர் முனிசாமி முதலியார் மராத்தி மொழியிலிருந்து மொழி பெயர்த்த ஸ்ரீஹரிநாம ஸ்தோத்திரப்பா, ஸங்கீர்த்தனம் என்பனவற்றை ஒரே நூலாக 1887 இலே பதிப்பித்தவர்.

# அப்பூ**தி**யடிகள் நாயனர்

''ஒரு நம்பி அப்பூதி அடியார்க்கும் அடியேன்'' என்று சுந்தரமூர்த்தி நாயஞர் போற்றிய (7.39.7) அப்பூதியார், அப்பர் சுவாமிகள் காலத்தவர் (4.12.10); ஏழாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; சோணுடு திங்களூரில் வசித்த பிராமணர்.

அப்பர்சுவாமிகளின் வரலாற்றைக் கேட்டறிந்து, அவர்பால் பேரன்பு கொண்டு, அவர்பெயரையே தன் மீனக்கண்ணுள்ள எல்லாப் பொருள்களுக்கும் தம்மக்களுக்கும் வைத்து வழங்கியவர்.

திங்களூருக்கு எழுந்தருளிய திருநாவுக்கரசர் இச் செய்தியைக் கேள்வியுற்று அப்பூதியாரை அவர் பெயராலே தண்ணீர்ப்பந்தல் வையாது வேருருவர் பெயரால் வைத்தமைக் குக் காரணம் கேட்ட போது, வி ஞவி ய வரை இன்னுரென்று உணராது அப்பூதியார் சமணத்திலி ருந்து நீங்கிக் கல்லேத் தெப்பமாகக் கொண்டு கட கூக்கடந்த அப் பெயரிலும் வேறு பெயர் சிறப்பு டையதோ என்றும் சைவக்கோலத்திலிருந்தும் அவ் வாறு கேட்கும் அவர் யாவர் என்றும் விஞவிஞர். அப்பர் தம்மை அறிமுகப்படுத்தியபோது அப்பூதி யார் பெருமகிழ்வு எய்தி அடிபணிந்து திருவமுது செய்ய வேண்டி. இசைவு பெற்றுர். பரிமாற இலே கொண்டுவரச் சென்ற குமாரனே அரவம் தீண்ட, அவன் அடியவர் திரு வமுதுக்கு இடையூறு ஏற்படக்கூடாது கருதி இலேயைத் தாயிடம் சேர்ப்பித்து விட்டு மயங்கி வீழ்ந்தான். மகன் உடலே மறைத்து மறைத்து விட்டு அப்பரைத் திருவமுதுக்கு அழைத்த போது அவர் திருநீறு அளிக்கையில் மூத்த திருநாவுக்கரசு எங்கே எனவினவி, உண்மை அறிந்து, திருப்பதி கம் பாடி. உயிர்பித்து அப்பூதியடிகளின் அமுது துண்டு சென்றுர். அப்பூதியடிகள் திருநாவுக்கரசர் திருவடியே சிந்தித்து இறையடிநிழல் சேர்ந்தார்.

### அபயபிரதானஸாரம்

வடகவே வைணவ ஆசாரியராக விளங்கிய வேதாந்த தேசிகர் சகம் 1191 இலே (கி.பி. 1269) அவதரித்து நூறு வருடங்களுக்கு மேல் வாழ்ந்த வராகக் கருதப்படுவர். வேங்கடநாதன் எனக் காஞ்சிபுரத்தையடுத்த தூப்புல் எனும் ஊரிலே அனந்த சூரியாரின் புதல்வராகத் தோன்றித் திருவரங்கத்திலே பேரும் புகழும் எய்தியவர். கிடாம்பி அப்பிள்ளாரின் மருகரும் சீடருமான வேதாந்த தேசிகர் வட தென்மொழிகளிலே நூற் றுக்கு மேற்பட்ட நூல்களின் ஆசிரியராவர்.

இவருடைய மணிப்பிரவாள நடையில் அமைந்த நூல்களில் அபய பிரதான ஸாரம் ஒன்றுகும். சரணு குதியைப் பொருளாக உடைய நூலிலே, வால்மீகி ராமாயணத்தைச் 'சரணுகதி வேதம்' என்று கூறும் ஆசிரியர், அதன் மேற் கோள்கள் மூலம் எடுத்துக் கொண்ட பொருளே விளக்கியுள்ளார். பிரபத்திஇராமாயணத்திற் சிறந்த விளக்கம் பெறு வதாகப் பெரிய வாச்சான்பிள்ளே போன்றுரும் கருதியுள்ளமை குறிப்பிடத்தக்கது.

#### அபரக் கிரியைகள்

அபரம் என்பது பின் என்ற பொருள் தருவது. இறந்த பின் செய்யப்படும் கிரியைகள், அபரக்கிரி யைகள். பிரேதக்கிரியை, சாம்பலள்ளுதல், அந்தி யேட்டி, மாசிகம், ஆட்டைத்திதி, திவசம் என்பன அபரக்கிரியைகள்.

ஒருவர் இறந்த பின்னும் அவருக்கு வுண்டு என்ற நம்பிக்கையே அபரக்கிரியைகளுக் குக் காரணமோம். இறந்த பின்பும் குறைந்தது முப்பத்தொரு நாள் வரை (அந்தியேட்டிவரை) உயிர் அருவமாய் இறந்தவர் விடும்போ து இடத்திலே இருந்து அந்தியேட்டியில் இருந்த தொடர்பு நீங்கித் தான் செய்த தீவினப்படி சுவர்க்க நரகத்தையடைந்து இறை யருளால் வினேயைத் தொலேக்க மீண்டும் பிறந் திறந்து இருவிணேயொப்பு, மலபரிபாகம், சத்திநி பாதம் எனும் நிலேகளே அடைந்து நீழவிலே சென்று ஆனந்த நிஃலயில் அடங்குவர்.

அபரக் கிரியைகளேச் செய்வதஞல் உயிரின் பாவங்கள் படிப்படியாக அழிக்கப்படுகின்றன. அதற்குத்தக்க அளவு உயிரைப்பற்றிய மல பந்தம் விலகும். மலம் விலகும் அளவுக்குச் சிவத்தன்மை சிறிது சிறிதாகப் பற்றும். கால அடைவில் சரியான பக்குவம் வாய்க்கும் போது முழுமை யாக அது சிவத்தன்மை பெற்றுவிடும். அந்தியேட்டி வரை செய்யப்படும் கிரியைகள் உடஆத் தொடர்புபடுத்திச் செய்யப்படுவன. பின்பு உயிரைக்கருதிச் செய்யப்படுவன. அந்தி யேட்டி வரை செய்யும் கிரியைகளின் பலணே அவர் நேரடியாகவே பெறுகிருர். அந்தியேட்டி மின் பிறகு நிகழும் கிரியைகளின் பலணே மேலு லகத்திலுள்ள பிதிரர்கள் என்ற தேவசாதியார் ஏற்று அவர்கள் எங்கிருந்தாலும் அங்கங்கு சேரச் செய்கிருர்கள்.

பிதிரர் படைப்புக் காலத்திலே இறந்தவர் நலன்களேக் கவனிக்கச் சிவபிராஞல் நியமிக்கப் பட்டவர்கள். இறந்தவர் பேரில் அவர்களேக் குறித்துச் செய்யும் எள்ளும் தண்ணீரும் இறைத் தற் கிரியையால் (திலதர்ப்பணம்) அவர்கள் திருப்தியுற்று இவரைக்குறித்துச் செய்யும் தான தரும பலன்களே அவர்கள் ஏற்று தவத்தின் மூலம் அவருக்கு நன்மை விளேவிப்பர். அதே வேளே, கிரியை செய்பவர் மேல் அவர் தந்தை தாய் முதலியோர் சொரியும் அன்பையும் ஆசியை யும் இவர்கள் பெறும் வகை செய்வர். அதஞல் தான் பிதிர்க்கடன் பிரதான கடன் எனப்படுகின் றது.

பிரேதக்கிரியையில், கும்பபூசை அக்கினி காரி யங்கள் இறந்தவரைச் சிவமாக்கும் முயற்சிகள். கும்பங்களில் உருத்திரணேயும் திக்குப்பாலகர்களே யும் எழுந்தருளப் பண்ணிப் பூசிப்பார்கள். அக்கி னியிலும் சிவவே எழுந்தருளச் செய்து பூசிப்பார் கள். கும்பங்களிலுள்ள சிவத்தன்மை, உடவே நீராட்டும் போது உடலிற் செறியும்; அக்கினி யின் சிவத்தன்மை அதிகரிக்க உதவும்.

இறந்தவர் உயிர்விடும் போது கிடந்த இடத் தில் அன்று தொட்டு இளநீர் அல்லது தண்ணீர்ச் செம்பு வைப்பதும், 'எட்டு' வைபவத்தின் போது அவர் விரும்பியவை சகலவற்றயைம் படைத்து வைப்பதும் பாடல் படிப்புகள் முடிந்தபின் படைத்தவற்றிற் சிறிது சிறிதாக எடுத்து முகட்டை நோக்கிக் காட்டுவதும் எரிந்த பின்னும் உடல் இருந்த சூழலில் இறந்த வர் இருக்கிருர் என்ற நம்பிக்கையைக் காட்டு வன.

அந்தியேட்டிக் கிரியைக்கு அமைக்கும் மாக்கோடிட்ட மண்டபத்தில் தென்கிழக்கு மூஃயில் ஐந்து நிற மாக்கள் சதுர வடிவில் பரப்பப்பட்டிருப்பது பஞ்ச பூதங்களேக் குறிக்கும். அவ்வப் பூதங்களுக்குரிய தெய்வங்களேப் பூசித்து அவருக்கு அப்பூதங்களோடு இருந்த தொடர்புகளே நீக்கி விடுவதை அந்தியேட்டி காட்டும். தநு கரண புவன போகங்களே எல்லாம் இடித்து நொறுக்கி இல்லாமற் செய்தல் பொற்சுண்ணம் இடித்தல் உணர்த்துவது. இது பிரேதக்கிரியையிலும் அந்தியேட்டியிலும் தடக்கும் கிரியை.

அந்தியேட்டி. முடிவில் நடப்பன வீட்டுக் கிரி பைகள் எனப் பொதுவாக வழங்கப்படுவன. சபண்டீகேரணம், ஏகோதிட்டம், தசதானம் முத லிய பல கிரியைகள் வீட்டுக் கிரியைகளிலுள.

தேகத்தொடர்பு நீங்கி தனக்குரிய கதியில் செல்பவரின் பாதையில் விக்கினங்களால் கஷ்டம் ஏற்படாது விமோசனம் அளிக்கும் நோக்கில் இடம்பெறுவன வீட்டுக்கிரியைகள். இக்கிரியை களில் குடை, செருப்பு, விளக்கு, செம்பு, தண் ணீர் முதலிய எல்லாம் கொடுப்பது அவ்வசதிகள் வேண்டியிருக்கும் பாதையில் அவை அவருக்கு உதவட்டும் என்பதற்காகவே.

சபண்டிகரணம் வீட்டுக்கிரியையிலே முக்கிய மானது. பிதிரர்களின் உதவி வேண்டிச் செய் வது சபண்டிகரணம். பிதிரர்களுக்கு அறிகுறி யாக மாவுடன் எள் அரிசி தேன் சர்க்கரை தயிர் குழைத்துருட்டிய பிண்டங்களே இட்டு வைத்து அவற்றுக்கு எதிர் இறந்தவரைக் குறிக் கும் பிண்டம் வைத்து கிரியை செய்பவர் எல்லோரையும் ஒருசேரப் பூசித்து எல்லோருக் கும் நைவேத்தியம் கதலீ பல தாம்பூலம் சமர்ப்பித்து தூபதீபாராதனே செய்து முடிவில் இறந்தவரைக் குறிக்கும் பிண்டத்தை பிதிரரைக் குறிக்கும் பிண்டத்தோடு ஒன்று சேர்ப்பதைக் காணலாம்.

அந்தியேட்டிக்குப் பின் நிகமும் கிரியை பொதுவாக சிரார்த்தம் எனப்படும். சிரத்தை யோடு செய்யப்படுவது சிரார்த்தம். ஆட்டைத் திதி, திவசம் இரண்டும் நம்மவர் மத்தியில் சிரார்த்தம் எனச் சிறப்பாகக் குறிக்கப்படும்.

அபரமுத்தி

ஞானத்திற்கேற்ப முத்தியானது அபரமுத்தி, பரமுத்தி என இருவகைப்படும். கேட்டல், சிந் தித்தல், தெளிதலிலே நின்று, அவ்வளவில் யாக்கை நீங்கப் பெற்றவர் அபரமுத்தி அடைவர் அவற்ருடு நிட்டையும் கைவரப்பெற்று, இம் மையிற்றுனே சீவன்முத்தராய் விளங்கினவர் தேகாந்தத்திற் பரமுத்தி அடைவர்.

ஞானநிட்டை செய்து <mark>கொ</mark>ண்டு பிராரத்த தேகத்தோடு பயிலும் சிவஞானிகள் சீவன்முத் தர். இவர் பரமுத்தி அடைதற்குரியவர்.

அபரமுத்தித்தானமாவது சுத்தவித்தை, ஈசுரம், சதாக்கியம், சக்தி, சிவம் எனும் தத்துவங் களாம். கேட்டல் ஞானமுடையோர் சுத்தவித் தையை அடைவர். சிந்தித்தல் ஞானமுடையார் ஈசுர தத்துவத்தை அடைவர். தெளிதல் ஞோனமுடையோர் சாதாக்கிய தத்துவத்தை அடை வர். ஞானத்தில் ஞானமாகிய நிட்டை பூரண முறுது இடையே தேகம் நீங்கப் பெற்றேர் சத்தி திவதத்துவ<mark>ங்களே அடைவர். ஞானத்தில் முடிந்த</mark> ஞானமுடைய சிவானுபூதிச்செல்வர் பரமுத்திக் குரியவர்.

அபிதான கோசம்

தமிழ்மொழியிலே முதன் முதலாகத் தோன்றிய இலக்கியக் கஃக்களஞ்சியம் அபிதானகோசம் என்று கூற ரம். வடமொழி, தென்மொழி ஆகிய இருமொழிகளிலும் இயற்றப்பெற்ற வேதங்கள், புராணங்கள், இதிகாசங்கள், தருமநூல்கள், இலக் கியங்களிற் காணப்பெற்ற தெய்வம், தேவர், இருடி, முனிவர், அசுரர், அரசர், புலவர், புரவ லர் முதலிய விபரங்களே அகர வரிசையிலே தொகுத்தளிக்கும் முயற்சி அபிதான கோசம்.

அபிதான கோசத்தைத் தொகுத்தளித்தவர் மானிப்பாய் ஆ.முத்துத்தம்பிப்பிள்ளே (1858-1917) என்பவராவர். பிள்ளேயவர்கள் பல நூல்களேச் செயமாக எழுதியும் உரையெழுதியும் பதிப்பித்தும் உதவியவர்; சஞ்சிகை நடத்தியவர்; அச்சுக் கூடம் வைத்திருந்தவர்; தமிழில் மட்டுமன்றி ஆங்கிலத்திலும் எழுதியவர்; அகராதி தொகுத் தவர்.

அபிதான கோசம் **1902 ஆம் ஆண்டு யாழ்ப்** ு பாணத்தில் நாவலர் அச்சுக் கூடத்திற் பதிப்பிக் ்கப்பட்டது.

அபிதானசிந்தாமணி

தமிழ்மொழியிலே கஃலக்களஞ்சியம் எண்ற அமை தியுடன் முதலிற்ருன்றியது அபிதான கோசம். அதஃன மானிப்பாய் ஆ. முத்துத்தம்பிப்பிள்ள (1858—1917) தொகுத்து யாழ்ப்பாணத்திலே தமது நாவலர் அச்சுக்கூடத்திலே 1902 இலே பதிப்பித்தார். அபிதானகோசத்திலும் விரிவா கவும் விடயப் பரப்பிலே ஆழமாகவும் அமைந்து வெளிவந்தது அபிதானசிந்தாமணி.

அபிதான இந்தாமணியைத் தொகுத்தளித்தவர் ஆ. இங்காரவேலு முதலியார் (1855—1931). தமிழ் லெக்ஷிகன் சைவ இத்தாந்தக் குழு உறுப் பினராகவும் சென்னே பர்சையப்பா கல்லூரித் தமிழ்ப் பண்டிதராகவும் வினங்கியவர் முதலி யார்; பட்டினத்தார் பாட்லுக்கு விரிவுரை கண்டவர்: குப்புசாமி முதலியார் பதிப்பித்த சைவ இத்தாந்த சாத்திரம் மூலத்தைப் பார்வையிட்டுக் கொடுத்தவர்.

அபிதானசிந்தாமணி மதுரைத் தமிழ்ச்சங்க வெளியீடாக 1910 இலே வெளிவந்தது. திரு வாடூர் சோமசுந்தரதேசிகர் உதவியுடன் சிங் காரவேலு முதலியாரின் புதல்வர் ஆ. சிவப்பிர "காசமுதலியார் 1934 இலே இரண்டாம் பதிப் பிடுன வெளியிட்டனர். 1981 இலே தில்லி " ஏசியன் எடுகேஷனல் சர்வீஸஸ்''இரண்டாம் பதிப்பிண் மறு பிரசுரம் செய்துள்ளது. அபிநவகுப்தர்

பத்தாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியிலும் பதிஞே ராம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதியிலும் காஷ்மீர் தேசத் தில் வாழ்ந்தவர்; இயற்பெயர் மறைய ஆசிரி யர்கள் சூட்டிய அபிநவகுப்தர் என்ற சிறப்புப் பெயரால் அறியப்படுபவர்; பாலவலபீபுஜாங்கர் என்ற சிறப்புப் பெயரையும் உடையவர்; சாக்தரில் பிரபல்லியமான சாதகர்.

பாஸ்கரர், லஷ்மணபட்டர், சம்புநாதர், பூதி ராஜா, உத்பட்டர் முதலியோரிடம் காஷ்மீர சைவக்கிளேகளின் தத்துவங்களேக் கற்றறிந்தவர்; சங்கத இலக்கிய இலக்கணங்களேயும் கற்றுத் தேறியவர்.

நாற்பதுக்கு மேற்பட்ட பெரியதும் சிறியது மான நூல்களேச் சங்கதத்திலே இயற்றியவர்; பல்வேறு துறைகளிலும் நூல்களே இயற்றிய சிறப் பிணேயுடையவர்.

இவருடைய பல்வேறு தோத்திர நூல்களிலே கிரமஸ்தோத்ரம், பைரவஸ்தோத்ரம், அமரேஸ் வரஸ்தோத்ரம், சிவஸ்தோத்ரம், பிரகரணஸ் தோத்ரம் என்பன சிலவாம்.

காஷ்மீர சைவத்தினேத் தந்ராலோகம், தந்ர சாரம், கிரமஸ்தோத்ரம், பிரகரணஸ்தோத்ரம், பரமார்த்தசாரம், கிரமகேளி எனும் வியாக்கியா னம் என்பன மூலம் தெளிவாக விளக்கியுள்ளார். சித்தநாதரின் கிரமஸ்தோத்ரத்திற்கு இவர் இயற் றிய கிரமகேளி எனும் வியாக்கியானம் கிரம மார்க்கத்தின் பழைய வரலாற்றினே உணர்த்தும் முக்கிய நூலாகும்.

க்ஷே மராசர், மதுராசர் போன்ற காஷ்மீர சைவப் பெரியார்கள் இவருடைய சீடர்கள்.

### அபிராமி பட்டர்

சுப்பிரமணியன் என்பது இயற்பெயர்; அமிர்த லிங்க ஐயரின் புதல்வர்; சோணுட்டுத் திருக்கட வூரிலே பிறந்தவர்; சரபோஜி மன்னன் காலத்தவர் என்பது கர்ணபரம்பரை; தஞ்சையில் ஆண்ட மகா ராஷ்டிர பரம்பரையில் நால்வர் சரபோஜி என்ற பெயர் தாங்கியவர்; முதலாம் சரபோஜி காலம் 1712—1728; நான்காம் சரபோஜிகாலம் 1798— சரபோஜிக்குத் தஞ்சைக் நான் காம் கோட்டை உரிமை மட்டும் இருந்தது. அபிராமி மானியமாக அளிக்க பட்டருக்கு விசோநிலங்கசோ அவனுக்கு வசதியிருக்கவில் ஊ—எனவே பதினெட் டாம் நூற்றுண்டில் ஆட்சி புரிந்த மூன்று சர அபிராமிப் போஜி மன்னரில் ஒருவர் தாம் பட்டரை ஆதரித்தவராதல் வேண்டும். தேவி உபாசனேயிற் சிறந்து நின்றவர் அபிராமி பட்டர்.

அமாவாசை தினத்தைப் பௌர்ணமி என்று பட்டர் கூறியதை மன்னனுக்கு நிரூபிக்கும்படி, பட்டராற் பாடப்பெற்றது அபிராமி அந்தாதி என்பது கர்ணபாரம்பரியம். பித்தன் என்று எண்ணப் பெற்ற அபிராமி பட்டரின் ஞானத்தை யும் பக்தியையும் கண்ட சரபோஜி மன்னன், அவரைக் கௌரவித்து மானியங்கள் வழங்கிஞன்.

இவர் அபிராமியம்மை மீது இருபதிகங்களும் கள்ளவிநாயகர் பதிகம், அமுதகடேசுவரர் பதி கம், காலசங்காரமூர்த்தி பதிகம் எனும் பதிகங் கீளையும் பாடியுள்ளார். பதிகங்கள் யாவும் திருக் கட்ஆர் அபிராமி பட்டர் பிரபந்தங்கள் என்ற பெயரோடு பதிப்பேற்றப் பெற்றுள்ளன.

### அபிராமி அந்தாதி

தமிழ் நாட்டிலே தஞ்சை மாவட்டத்திற் காவிரி யின் தென் கரையில் மாயூரம் தரங்கம்பாடி இருப்புப் பாதையிற் கிறப்புற்று விளங்கும் திருத் தலம் திருக்கடவூர். மார்க்கண்டேயருக்காகக் காலணே உதைத்தருளிய வீரம் நிகழ்ந்த வீரட்டா னத்தலம்; தேவர்கள் அமுத கடத்தை வைத்து எடுக்கமுடியாது இறையருள் வேண்டி நின்றது கடவூர். இங்கு அமுத கடேசுவருடன் வீற்றிருந்து அருள் பாலிக்கும் அம்பிகையின் பெயர் அபிராமி.

அபிராமியம்மை மீது சூட்டப் பெற்றது அபிராமியந்தாதி. ஆதியிற் காப்பும் அந்தத்தில் நூற்பயனும் கொண்ட அந்தாநியில் இடை நடுவே நூறு கட்டனேக்கலித்துறைப் பாக்களுள.

தேவி உபாசணேயிற் கிறந்து நின்று அபிராமிப் பட்டர் என்ற கிறப்புப் பெயரைப் பெற்றவர் பாடியது அபிராமியந்தாதி. அவர் பதினெட் டாம் நூற்ளுண்டில் வாழ்ந்தவர்; அபிராமியம்மை மீது இவர் இரு பதிகங்களும் பாடியுள் ளார்.

அருச்சித்துப் பூசிக்கும் உருவத்திருமேனியைக் கண்டுகளித்தல் தொடங்கி, ஒளியே வெளியாகித் தன்னே மறந்து கருவி கரணம் கழன்று நிற்கும் ஆனந்தாறுபவம் வரையிலுள்ள நிலேமைகளே யெல்லாம் உணர்ந்து பாடப்பட்டது அபிராமி யந்தாதி. அம்பிகையின் திருவுரு அழகையும் திருமேனிச்சோதியையும் திருநாமங்களேயும் வாயா ரப் பாடி இன்புறும் பக்தரின் இயல்பு புலப்படு கின்றது.

யாழ்ப்பாணம் மட்டுவில் க. வேற்பிள்ளே உபாத் தியாயர் அபிராமியந்தாதிக்குக் கண்டவுரை பழைமையும் செம்மையும் வாய்ந்தது. அது 1923, 1933, 1970 ஆம் ஆண்டுகளில் வெளி வந்தது. கி. வா. ஜகந்நாதன் இயற்றியவுரை 1944, 1948, 1958 ஆம் ஆண்டுகளிலே வெளி வந்தது. திரு அம்பர்

தஞ்சாவூர் மாவட்டத்தில் நன்னிலம் தா ஆகாவில் அமைந்த திருத்தலம் அம்பர்ப் பெருந்திருக்கோயில். தேவார காலத்திலே அரிசிலாற்றங்கரையில் அமைந் திருந்தது. பேரளம் இருப்புப்பாதை நிஃயத்திற்குத் தென்கிழக்கிலே சுமார் நான்கு மைல் தொஃவில் இருக்கும் அம்பர் மாகாளத்திற்குக் கிழக்கே முக்கால் மைல் தொஃவிலுள்ளது.

கோச்செங்கணுன் கட்டிய பெருங் கோயிலிது. சோமாசி மாறநாயஞர் அவதரித்த தலம். பண் டைக்காலம் முதலாக அறியப்படுமூர் இவ்வூர் (நற்றிணே 141, புறநானூறு 385).

இத்திருத்தலத்தில் எழுந்தருளியுள்ள சிவபிரா னுக்குப் பிரமபுரிநாதர் என்றும் இறைவிக்குப் பூங்குழல்நாயகி என்றும் பேர். பிரமதீர்த்தமும் புன்னேத் தலவிருட்சமும் இத்தலத்திற்குரியவை.

திருஞானசம்பந்தர் திருப்பதிகம் ஒன்றுண்டு (3.19); திரிசிரபுரம் மகாவித்துவான் சி. மீஞட்சி சுந்தரம்பிள்ளே (1815—1876) பாடிய அம்பர்ப் புராணம் 1965 இலே அச்சிடப் பெற்றது.

### அம்பர்ப் புராணம்

தஞ்சை மாவட்டத்தில் நன்னிலம் தாலுகாவில் அமைந்தது அம்பர்ப்பெருந்திருக்கோயில். இத் திருத்தலம் அம்பர் மாகாளத்திற்குக் கி**ழக்கே** முக்கால் மைல் தொலேவிலுள்ளது.

இத்திருத்தலத்தில் எழுந்தருளிய சிவபிரானுக் குப் பிரமபுரிநாதர் என்றும் இறைவிக்குப் பூங்கு ழல்நாயகி என்றும் பேர். இத்தலத்திணத் திருஞானசம்பந்தர் பாடியுள்ளார் (3.19).

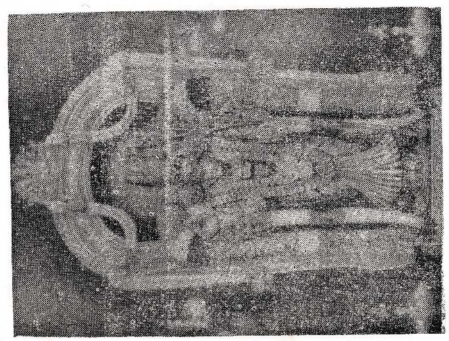
அம்ப<mark>ர்ப் பெ</mark>ருந்திருக்கோயில் பற்றிய தல புராணம் அம்பர்ப்புராணம்.

அம்பர்ப்புராணம் திரிசிரபுரம் மகாவித்துவான் சி. மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ளயோல் (1815—1876) இயற்றப்பட்டது. இது 1965 இலே அச்சிடப்பட் டுள்ளது.

### திரு அம்பர்மாகாளம்

தஞ்சாவூர் மாவட்டத்தில் நன்னிலம் தாலுகா வில் கோயில்மாகாளம் என இன்று வழங்கும் திருத்தலம் அம்பர்மாகாளம்; பேரளம் இருப்புப் பாதை நிஃயத்திற்குத் தென்கிழக்கே சுமார் நான்கு மைல் தொஃவிலுள்ளது. பேரளம்——திருவாரூர் இருப்புப்பாதையில் பூந்தோட்டம் நிஃயத்தி லிருந்து கிழக்கே ஒன்றரை மைல் தொஃவில் உள்ள தென்றும் கூறலாம்.

அம்பர் மாகாளத்திற் கோயில் கொண்ட சிவபிரானுக்கு மாகாளநாதர், காளகண்டேசுவரர் என்றும் அம்மைக்கு அச்சந்தீர்த்தநாயகி, பட்ச நாயகி என்றும் பேர். அம்மன் சுவாமிக்கு



QUATORIE



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

வலப்புறம், தியாகராச சந்நிதிக்கு எதிர்ப்புறம் சுந்தரர், பரவையார் படிமங்களும் சோமாசி மாறநாயளுர், அவர் மீனவி படிமங்களுமுள. காளிகோயில் தெற்குப் பிராகாரத்தில் உண்டு. தீர்த்தம் மாகாள தீர்த்தம்.

அம்பன், அம்பாசுரன் எனும் அரக்கரைக் கொன்ற பாவம் தீரக் காளி பூசித்ததலம்; மாகாளரிஷி பூசித்த தலம்;

வைகாசி மாதம் ஆயிலிய நாளில் சோமாசி மாறநாயஞர் யாகவிழா இங்கு மிகச் சிறப் புடன் நடைபெறும்.

இத்திருத்தலத்திற்குச் சம்பந்தப் பெருமான் பாடிய மூன்று திருப்பதிகமுள (1.83,2.103, 3.93).

### அம்பலத்தாடிகள்

1973 ஆம் ஆண்டிலே ஆலயப் பிரவேசத் தைக் கருவாகக் கொண்டு யாழ்ப்பாணத்தில் நிலவிவந்த காத்தான் கூத்துப் பாணியிலே கந்தன் கருணே என்னும் நாட்டுக்கூத்தை மேடையேற்றி அதை நூல் வடிவிலும் வெளி யிட்டவர்.

## அம்பலநாதத் தம்பிரான்

பதிஞன்காம் நூற்முண்டில் அல்லது பதிணந் தாம் நூற்முண்டின் முற்பகுதியில் வாழ்ந்தவர்; அம்பலவாணத் தம்பிரான் எனவும் அழைக்கப் பெறுவர்; தமிழ்நாடு திருப்பரங்குன்றை அடுத்த காவனூர் சொந்தவூர்; அவ்லூர்ப் பெயர் காவை என மருவியும் வழங்கும்.

சீகாழி பழுதை கட்டிச் சம்பந்த முனிவரின் மாணவகர்; மதுரைச் சிவப்பிரகாசரின் இருபாவிரு பஃதுரை மூலம் இவர் சீடர் மதுரை ஞானப் பிரகாசத்தம்பிரான் என்று அறிய முடிகிறது.

மதுரை சிவப்பிரகாசராற் (1489) போற்றப் பெறுபவர்; முக்கூடற் பள்ளில் ஈரிடங்களில் குறிப்பிடப்படுபவர்.

இவர் சிவப்பிரகாசத்திற்குக் குறள் ∮வெண் பாவில் 100 கொளுவும் பகுப்புணர்த்தும் கலி வெண்பாவும் பாடியவர்; பிராசாத ஆகவல், உருபசொருப அகவல், திருவருட்பயன் உதார ணக்கலித்துறை இயற்றியவர்; சத்திநிபாத அக வலும் இவர் பாடியது என்பர் சிலர்.

#### அம்பல்வாண அழகள்

தமிழ்நாடு பூங்கோட்டு அம்பலவாண அடிகள், திருக்கோவலூர் ஆதீனம் முதல் ஞானியார் ஆறுமுக மெய்ஞ்ஞான சிவாசாரிய சுவாமி களின் ( —1769) மாணவகர்.

வேதாந்தசாரத்திரட்டு இயற்றியவர்.

#### அம்பலவாணக் கவிராயர்

தமிழ்நாடு சீகாழியைச் சேர்ந்தவர்; சீகாழி அருணுசலக் கவிராயரின் (1712—1779) புதல் வர்; சதுரகிரி அறப்பளீசுரர் சதகம் பாடியவர்.

### அம்பலவாணக் கவிராயர்

தமிழ்நாடு மருதூரிணச் சேர்ந்**தவர்; தரு** மையா தீனத்தின் பத்தாம் பண்டோரசந்நிதிகள் ஸ்ரீ சிவஞான தேசிகரின் (1715—1770) மாண வகர்.

ஆதித்தபுரிபுராணம். திருக்கருப்பறியலூர்த்தல புராணம் பாடியவர்.

### அம்பலவாணக் கவிராயர்

தமிழ்நாட்டைச் சேர்ந்தவர்; **திருக்குறன்** மூலத்தினே 1811 இலே பதிப்பித்தவர்.

# அம்ப**லவாண** தேசிகர்

தமிழ்நாடு திருவிடை மருதூரிணேப் பூர்விக மாக வுடையவர்; திருவாவடுதுறையாதீணத் தாபகர் ஸ்ரீ நமசிவாய தேசிகமூர்த்திகளின் சீடர்; துறைசையாதீனத்திலே மூன்ரும் பண்டோர சந் நிதிகளாக வீற்றிருந்தவர்; பதிஞைரும் நூற்ருண் டின் பிற்பகுதியிலே வாழ்ந்துகொண்டிருந்தவர்; உலகுடையநாயஞர், சிவபுரம் பெரியபிள்ளே முதலாஞேரின் ஆசிரியர்.

பதினுன்கு பண்டார சாத்திரத்தில் இடம் பெறும் பத்துச் செய்யுணூல்களே இயற்றியவர்; அதிசயமாகு, உபதேச வெண்பா, உபாயநிட்டை வெண்பா, சன்மார்க்க யார், சித்தாந்த சிகாமணி, சித்தாந்தப்பஃ ெருடை, சிவாச்சிரமத் தெ**ளிவு, த**சகாரி**யம்**, நமச்சிவாயமால் (பஞ்சாக்கரமால்), நிட்டை விளக்கம் என்பன; வீரசைவத்தினேக் கண்டிக்கும் பாசாண்ட நிராகரணம் பாடியவர்; பூப்பிள்ளோ அட்டவணே (உயிரட்டவணே) எனும் வசனநூல் தந்தவர்; சிவஞானபோதசிந்தணே எனும் உரை நூலும் இயற்றியவர் 🦫 என்பர்; அனுபோக என்பதுவும் இவருடைய ஆக்கம் வெண்பா என்பர் சிலர்.

#### ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிகர் கலம்பகம்

திருவாவடுதுறையாதீனத்தின் பதினேந்தாம் பண்டார சத்நிதிகள் ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிகர் (—1869) மீது பாடப்பட்ட கலம்பகமிது.

இக் கலம்பகம் காப்புச் செய்யுள் நீங்கலாக 100 பாக்களேயுடையது. நூலிலே முதல் உறுப் பாக ஒருபோகும் வெண்பாவும் கலித்துறை யும் தொடர்ந்தமைய, அம்மான, இடைச்சியார், களி, கார், காலம், குறம், கைக்கிளே, கொற்றியார், சம்பிரதம், சித்து, சிலேடை, தவம், தழை, நாரை, பாண், புயவகுப்பு, மடக்கு, மதங்கு, மறம், வண்டு, வஃச்சியார், விறலி, வெறிவிலக்கல் ஆகிய 23 உறுப்பு களும் தொடர, பாவும் பாவினமுமான பலவித யாப்பமைதிகளிற் பாடப்பட்டுள்ளது.

இக் கலம்பகத்திணப் பாடியவர் திருவாவடு துறையாதீனத்தில் ஷித்துவாறுகே விளங்கிய திரிசி ரபுரம் சி. மீஞட்சிசுந்தரம் பிள்ளோயாவர் (1815 —1876). இவர் இவ் வாதீனகர்த்தர் மீது பிள்ளத் தமிழும் பாடியுள்ளார்.

இக்கலம்பகத்தை உ.வே. சாமிநாதையர், தாம் தொகுத்தனித்த திரிசிரபுரம் ஞீ மீஞட்சி சுந்தரம்பின்ஃபைவர்கள் பிரபந்தத்திரட்டு எனும் தொகையில் (1910, 1926) மீண்டும் பதிப்பித் தனர்.

# ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிகர் **பிள்**ளத்தமிழ்

திருவாவடுதுறையாதீனத்தின் பதிணந்தாம் பண் டார சந்நிதிகள் ஸ்ரீ அம்பலவாணதேசிகர் ( —1869) மீது பாடப்பட்ட பிள்ளத்தமிழிது.

் இப் பிள்ளேத்த்மிழில் விநாயகர் முதலாகவுடைய பாயிரத்தில் இரு பாக்களுள; காப்புப் பருவம் நீங்கலான, செங்கீரை, தால், சப்பாணி, முத்தம், வாரான, அம்புலி, சிற்றில், சிறுபறை, சிறுதேர்ப்பருவங்களிற் பருவத்திற் குப் பத்துப் பாடலுள. காப்புப் பருவத்தில் எடுத்துக் கொண்ட பாட்டுடைத் தவேனுக்குப் ்பொருத்தமாகப் பதிஞெரு பாக்களிலே திருநந்தி சத்தியஞான தரிசனி தேவர், சனற்குமாரர், கள், பரஞ்சோதிமுனிவர், மெய்கண்டார், அரு ணைந்திசிவாசாரியர், மறைஞானசம்பந்தர், உமா பதிசிவாசாரியர், அருணமச்சிவாயர், சித்தர் சிவப்பிரகாசர், நமச்சிவாயமூர்த்திகள் முதலாம் பதினுல்வர் காப்பு வேண்டப்படுகின்றனர்; எனவே இப்பிள்ளத் தமிழிலே 103 பாடலுள.

ழு அம்பலவாணதேசிகர் பிள்ளுத் தமிழ் திருவாவடுதுறையாதீனத்திலே வித்துவாஞக விளங்கிய திரிசிரபுரம் சி. மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ள (1815 — 1876) யவர்களாற் பாடப்பட்டது. இவர் இவ்வாதீன கர்த்தர் மீது கலம்பகமும் பாடியுள்ளார்.

இதணப் பூவாளூர் சி. தியாகராசச்செட்டியார் ருதிரோற்காரி வருடம் (1863) பதிப்பித்தார். உ. வே. சாமிநாதையர் தொகுத்தளித்த திரி சிரபுரம் ஸ்ரீ மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ளோயவர்கள் பிர பந்தத்திரட்டு எனும் தெகையிலும் (1910, 1926) இடம் பெறுகின்றது.

# அம்பலவாணநாவலர், ஆ. ( — 1932)

சித்தன்கேணி ஆறுமுகப்பிள்ளேயின் புதல்வர்: இளமையில் வடலியடைப்பு வி. வேற்பிள்ளோயிடம் பயின்றவர்; பின்பு மட்டுவில் க. வேற்பிள்ளே உபாத்தியாயரிடம் தமிழ் இலக்கியலக் கணங்களேயும் நீர்வேலி ச. சிவப்பிரகாச பண்டிதரிடம் சங்கத நூல்களேயும் கற்றவர்; ஆறுமுகநாவலரைச் சற்குருவாகக் கருதி, அவர் வழி ஒழுகினவர்; விளேவேலி வே. அப்பாத்துரைக் குருக்களிடம் தீக்ஷைபெற்று சிவபூசை எழுந்தருளப் திருஞான கொண்டவர்: மதுரை பண்ணிக் பெற்று, காஷாயம் சம்பந்தர் மடத்திற் நைட்டிகப் பிரமசரியம் பூண்டவர்.

வட்டுக்கோட்டையிற் சைவத் தமிழ் வித்தி யாசாஸ் நிறுவி நடத்தியவர்; தமிழ் நாட்டிலே, திருநெல்வேலியிலே திருஞானசம்பந்தசுவாமி மடாலயமும், சிதம்பரத்தில் ஆறுமுகநாவலர் சந்தான ஞானசம்பந்தசுவாமி ஆதீனம் எனும் மடாலயமும் நிறுவியவர்.

பிரசங்க வல்லுநர்; பெரியபுராணம், திருவாத வூரர் புராணம் என்பனவற்றிலே வல்லவர்; திரு வாவடுதுறை ஆதீனகர்த்தரால் நாவலர் பட்டம் அளிக்கப்பெற்றவர்.

திதம்பரத்திலே ஆங்கீரச வருடம் சித்திரை மாதம் 23ந் திகதி வியோகமடைந்தவர்.

அருணுசலமான்மியம், திருநாவலூர் மான்மியம், வேணுவனலிங்கோற்பவம், திருவாதிரைத் திரு நாள் மகிமைப் பிரபாவம், சிவத்துரோக கண்டனம் முதலியனவற்றை இயற்றியவர்; இவருடைய பிரம தருக்கஸ்தவம் அப்பைய தீட்சிதர் நூலின் மொழி பெயர்ப்பு; ஆறுமுக நாவலர் மீது பாடப்பெற்றது, நாவலர் சற்குரு மணிமாலே; திருச்சுழியற்புராணம், சண்முகஷ டாஷ்ரப்பதிகம், அகோர சிவாசாரியார் பத்ததி நிர்மலமணி வியாக்கியானம், உமாபதி சிவாசாரி யரின் பௌஷ்கர சங்கிதாபாஷியம் முதலியன வற்றைப் பதிப்பித்தவர்.

### அம்பலவாணபண்டிதர், அ.

மூத்தப்பு என அழைக்கப் பெற்றவர்; யாழ்ப்பாணம் தென் கோவை அருளம்பல முதலியாரின் கனிட்ட புதல்வர்; தம்மாசிரியர் இருபாலே நெ. சேணுதிராயமுதலியார் பாடிய நல்லே வெண்பா, நீராவிக்கலி வெண்பா என் பனவற்றைச் சென்னேயிலே 1878 இலே பதிப் பித்தவர்; பீற்றர் பேர்சிவல் பாதிரியாருக்குச் சிலகாலம் தமிழாசிரியராக விளங்கியவர்.

### அம்பாவாடல்

மார்கழி மாதத்தில் நிறைமதி நாளாகிய திருவாதிரையிற் கன்னிப் பெண்கள் சடங் கறிந்த முதிய பெண்களிடம் நோன்பு முறை மையை அறிந்து பனியுடை அருணுதேயத்தில் நீராடி பூமியானது மழை வளம் பெற்றுக் குளிர்வதாக என்று அம்பாவாடல் செய்தமை பரிபாடலிலே கூறப்படுகின்றது; இவ்வம்பா வாடீஸ் இப்பாடல் தைந்நீராடல் என்றும் கூறுகின்றது (11.74—92).

அம்பாவாடல் தாயோடு ஆடப் பெறுதலின் பெற்ற பெயர் என்பது பொருத்தமாகத் தெரியவில்ஃ. அம்பாவாடல் தேவியின் பொருட்டு நிகழ்த்தப்படும் நீராட்டு என்பது பொருத்த மாகத் தெரிகின்றது.

ஸ்ரீமத் பாகவதம் தசமஸ்கந்தம் இருபத்திரண் டாம் அத்தியாயத்தில் கோபியர் மார்கழியில் கார்த்தியாயன் பூசையாகிய விரதத்தைத் தொடங்கி யமுஞ நதியில் தோய்ந்து ஈர நுண் மணலால் கார்த்தியாயனி தேவியின் உருவத்தைச் சமைத்துப் பூசித்துக் கண்ணனே நாயகஞக அருளும்படி வேண்டி ஒரு மாச காலம் பூசை செய்து விரதத்தை விடாமற் செய்தமை கூறப் படுகின்றது.

தைந்நீராடல் நற்றிணே (22, 80), ஐங்குறு நூறு (84), கலித்தொகை (59) என்பனவற்றிலும் கூறப்படுகின்றது. மார்கழி இடையிற் பௌர்ண மிக்குப் பின்வரும் மாதம் மார்கழியின் பிற் பகுதியும் தையின் முற்பகுதியுமாம். இதனுல் தைந்நீராடல் என்றும் மார்கழி நீராடல் என்றும் ஒரே நிகழ்ச்சி இருபெயரால் அழைக் கப்பட்டு வந்துள்ளது. இந் நோன்பிணத் திரு வெம்பாவையும் திருப்பாவையும் கூறுகின்றன.

கன்னிப் பெண்கள் நடத்திய நோன்பு ஆண் பாலார் பெண்பாலார் எல்லோராலும் சமயா சாரமாகக் கொண்டு அனுட்டிக்கப்பட்டு வரு கின்றது. திருவாதிரைக்குப் பத்துநாள் முன் தொடங்கி திருவாதிரையோடு திருவெம்பாவை இருபது பாடலும் சைவர்களாலும் நாளொன்றுக்கு ஒரு பாடலாகத் திருப்பாவை முப்பதும் வைண வர்களால் மாதம் முழுவதுவும் ஒதப்பட்டு வரு

### அம்பாறை

ஈழநாட்டின் கிழக்கு மாகாணத்தில் அம்பாறை மாவட்டத்தில் அம்பாறையில் அமைந்தது ஸ்ரீ மாணிக்கப்பிள்ளேயார் கோயில்.

பக்தர் ஒருவர் நீர்நிஃயிலே பிள்ளேயார் விக் கிரகம் ஒன்றிணக் கண்டெடுத்துப் பிரதிட்டை செய்து 'வில்லுப் பிள்ளோயார் கோயில் 'என்று திருநாமம் சூட்டினர். இது நடந்தது 1926 ஆம் ஆண்டு என்பர்.

பின்பு இறக்காமத்துக் கோயிலுக்கென வரு விக்கப்பட்டிருந்த பிள்ளுயார் விக்கிரகத்தை, முன்ணேய மூலமூர்த்திவிக்கிரகம் சேதமடைந்திருந் ததால், புதிதாகப் பிரதிட்டை செய்து 1965 இலே கும்பாபிஷேகம் செய்தனர். அக்காலம் முதலாக அம்பாறை ஸ்ரீ மாணிக்கப்பிள்ளுயார் என்று திருநாமம் அளிக்கப் பெற்றது.

இங்கு எழுந்தருளியிருக்கும் மூலமூர்த்தி மாணிக்கப்பிள்ளயோர் என்ற திருநாமம் உடைய வர். பரிவார மூர்த்திகளாகச் சிவபிரான், முருகன், வைரவர் எழுந்தருளியுள்ளனர்.

மூன்று காலப்பூசைகள் ஒழுங்காக நடை பெறுவதோடு விநாயகர் சதுர்த்தி, சஷ்டி விரதங்கள், நவராத்திரி, சிவராத்திரி முதலிய விசேட தினபூசைகளும் சிறப்பாக நடைபெறு கின்றன. வருடாந்த உற்சவம் ஆவணிமாதக் கொடிியற்றத்துடன் ஆரம்பித்து பத்துநாள் நடைபெற்று தீர்த்தோற்சவத்துடன் நிறைவு பெறுகின்றது.

அம்பாறை மாணிக்கவிநாயகர் மீது மண்டூர் கவிஞர் மு. சோமசுந்தரம்பிள்ளே நான்மணிமாலே யும் சைவப்புலவர் சி. சரவணமுத்து ஊஞ்ச லும் இரட்டைமணிமாலேயும் காரைதீவு வி. நமசிவாயம் திருப்பதிகமும் க. அம்பிகாபதி கல்வெட்டும் திருப்பாடல்களும் பாடியுள்ளனர்.

#### அம்பி

பெல்லாரி மாவட்டத்தில் ஹோஸ்பெட் (HOSPET) எனுமிடத்திலிருந்து சுமார் ஏழு மைல் தொஃவில் உள்ளது அம்பி (HAMPI). இந்திய வரலாற்றிலே மிகவும் முக்கிய இடம் வகித்த அம்பி இன்று அழிபாடுகளேயுடைய தாகக் காட்சியளிக்கின்றது.

கிஷ்கிந்தையின் தஃ நெகரமாகக் கருதப் படும் அம்பியிலே இராமாவதாரத்தோடு தொடர் புடைய பல புண்ணிய இடங்கள் சுட்டப்படு வன. அம்பிக்கு அருகிலுள்ள நிம்பபுரம் எனும் கிராமத்திலே வாலியின் எச்சங்கள் ஒரு மேடை யாகக் காணப்படுகின்றது.

விஜயநகர சாம்ராஜ்ய காலத்திலே இங்கு பல கோயில்கள் தோன்றின. பம்பபதி கோயில் (விரூபாக்ஷர்கோயில்), ஹசரா இராமர்கோயில், உக்கிரநரசிம்மசுவாமிகோயில், விட்டலர்கோயில் என்பனவற்றின் அழிபாடுகள் அம்பியில் விஜய நகர சாம்ராஜ்யத்தின் எச்சங்களாகக் காணப் படுகின்றன.

## அம்பிகாபதி

பாண்டிநாடு வீரசோழனூர் எனும் வீரையைச் சேர்ந்தவர்; வேம்பத்தூர் பிராமணமரபினர்; வீரை கவிராசபண்டிதரின் புதல்வர்.

நெல்ஃ வருக்கக்கோவை, பராபரைமாஃ பாடி யவர்.

# அம்பிகையாக உயாத்தியாயர், பொ.

யாழ்ப்பாணம் இணுவிஃச் சேர்ந்தவர்; இரு பதாம் நூற்ருண்டின் ஆரம்பத்தில் வாழ்ந்து ஆறுமுகநாவலரிடம் சேஞ கொண்டிருந்தவர்; நடராசையரிடம் சித் இணுவில் வரையமும் தாந்த சாத்திரமும் கற்றவர்; புன்னுவேக்கட்டு சி. கணேசையருக்கு<u>த்</u> மகாவித்துவான் சொன்னவர்; புராணம் LITL (65) தணிகைப் சி. வை. தாமோதரம்பிள்ளேயின் நண்பர்; மக்கள் ை வைத்தியலிங்கபிள்ளே பொன்னம்பலபிள்ளேயும் யும் செய்யுளியற்றும் வன்மையுடையோர்.

இணுவையந்தாதி பாடியவர்; தணிகைப்புரா ணம் நகரப்படலம் வரை உரையெழுதியவர்.

# அம்பிகைபாகன், ச. (3.5.1908 —

யாழ்ப்பாணத்துச் சுன்னுகம் சங்கரப்பிள்ளயின் மகன்; மல்லாகத்தில் வாழ்ந்தவர்; யாழ்ப் பாணம் இந்துக் கல்லூரியில் இளமையிற் பயின்று பின்பு சென்னே பிரகிடென்சி கல்லூரியிற் கற்றுக் கீஸமாணிப் பட்டம் பெற்றவர்; சுன்னுகம் செல் யோகர் சுவா மிகள் அம்மையார், தொடர்பிணே இளமையிலேயே பெற்றவர்; க2லப் புலவர் நவரத்தினத்தின் நண்பராகவும், கலா நிலேயத்தின் சிறந்த வாசகராகவும் விளங்கியவர்; நிகழ்ச்சி श्रीया (न्तु तं காங்கிரஸ் யாழ்ப்பாணம் கொண்டவர்; ஆர்வத்துடன் பங்கு இந்திய சுதந்திர இயக்கம் தீவிரம் அடைந்த போது தமிழ் நாட்டில் வாழ்ந்ததால் அவ்வியக் கத்தின் சமூக சிந்தீனகள் பலவற்றை ஆதரித் தவர்; சென்னே இராமகிருஷ்ண மடத்தோடு தொடர்பால் இராமகிருஷ்ண கொண்டிருந்த சுவாமி விவேகாநந்தர் கோட் பாமறைம்ஸர், தழுவியவர்; சுவாமி விரும்பித் பா டுகளே விபுலாநந்தரின் அழைப்பிண ஏற்று மட்டக் களப்பு கல்லடி உப்போடை சிவானந்த வித்தி யாலயத்தில் 1934 சனவரி முதல் ஆசிரியராகப் பணி செய்தவர்; சுவாமிகளின் பணிப்புரையின் படி யாழ்ப்பாணம் வண்ணே வைத்தீஸ்வர வித்தியாலயத்தின் அதிபராக 1935 ஆம் ஆண்டு அக்தோபர் முதலாம் தேதி முதல் 1968 ஆம் ஆண்டு மே மாதம் 2 ம் தேதி வரை, 32 வருடங் களுக்கு மேல், சேவை செய்தவர்; பாணத்தில் நடைபெற்ற சமய கலாசார நிகழ்ச்சி களில் முக்கிய பங்கேற்றுக் கொண்டவர்; இந்திய இலங்கை கலாசார பண்பாட்டுக்குப் பாலமாக அமைந்திருந்தவர்.

இலக்கணச் சுவாமிகள் என்னும் ஞீமத் முத்துக்குமாரத்தம்பிரான் நிண்வுமலர் (1958); செல்லாச்சி அம்மையார் நிண்வு மலர் (1960); விபுலாநந்தர் உள்ளம் (1976) என்பன தொகுப் புகள்; யோக்குவாமிகள் (1972), கலாயோகி ஆனந்தக்குமாரசுவாமி (1978) முதலியன் செயமாக எழுதியவை.

#### அம்மாள்

பன்னிரண்டாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியிலும் பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டிலும் வாழ்ந்தவர்; தமிழ்நாடு காஞ்சிபுரத்திற் பிறந்து வாழ்ந்தவர்; நடாதூரம்மாள், வரதாசாரி எனவும் அழைக் கப்படுவர்; பெருமாளுக்குச் செய்த பாலமுதின் உஷ்ணத்தைக் குறைக்க, வாயிலிட்டு ஊதிய போது, ''எனக்கு நீர் அம்மாளோ'' என்று பெருமாள் உகந்தருளியதால் எழுந்த பேர் அம்

ழு இராமநுசரின் மருகரும் சீடருமான நடாதூராழ்வானின் பேரன்; தேவராசப் பெரு மாளின் புதல்வர்; எங்களாழ்வானின் சீடர்; சுதர்சனபட்டர், கிடாம்பி அப்பிள்ளார், வடக் குத் இருவீதிப்பின்னோ, வாதிஹம்ஸாம்புதாசார்யர் முதலியோரின் குரு.

சுலோகங்கள், சரார்த்த சதுஷ்டய காரிகை களுடன் சுலோகத்வயம், தத்வசாரம், தத்வ நிர்ணயம், பரத்வாதிபஞ்சகம், பிரபன்னபாரி ஜாதம், பிரமேயமாலே என்பனவற்றைச் சங் கதத்தில் இயற்றியவர்.

#### ர்பப்யவனவுட

கொங்குநாடு தென்சேரி எனும் ஊரினர்; தென்சேரிகிரிப்புராணம் பாடியவர்.

### அம்மையப்பர்

பதினேழாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; திரு நெல்வேலி செப்பறை மடம் இரண்டாம் குருசந்நிதானம் கனகசபாபதி தசிகர் மீது கனகசபைநாதன் உலா பாடியவர்.

### அமர்நாத்

இந்தியாவின் வடபிரதேசமாகிய காஷ்மீரிற் பிரபல்லியம் மிக்க யாத்திரைத் தலமாக விளங் குவது அமர்நாத் குகையாகும். மலே உயரம் 17,321 அடி; சிகரத்தில் 13,900 அடி உயரத்தில் 150 அடி அகலமும் 90 அடி உயரமும் உள்ள குகை உண்டு. அமர்நாத் குகையின் நோக்கி ஆவணி மாத பூரணேக்கு ஆயிரக்கணக்கான இந்துக்கள் யாத்திரை செய்வது வழக்கமாகும். இங்குள்ள குகையிலே இலிங்க அமைப்பிலே பனிக்கட்டி யாலான உருவமொன்று வளர்பிறையின் போது வளர்வதாகவும் தேய் பிறையின் போது குன்று வதாகவும் நம்பப்படுகின்றது. இவ்வுருவின் தோற்றத்திற்குக் கூரையில் இருந்து ஒழுகும் நீர் காரணம் என்போரும் உளர்.

ஸ்ரீ நகரிலிருந்து தென்கிழக்கே அவந்தியூர் அடைந்து, அங்கிருந்து ஆனந்நாக் சென்று, வடக்கு நோக்கித் தொடர்ந்தால் பகல்காம் (PAHALGAM) நகரை அடையலாம். ஸ்ரீ நகரிலிருந்து பகல்காம் சுமார் 60 மைல் தொலேவிலுள்ளது. இதனே வாகனம் மூலம் அடையலாம். பகல்காம் எனும் இடத்திலிருந்து சுமார் 27 மைல் தொலே வில் வடகிழக்கே அமைந்தது அமர்நாத்குகை. முதல் நாள் பயணத்தை வாகனம் மூலம் செய்ய முடியுமாயினும் எஞ்சியபாதையை நடையாகவே கடக்க வேண்டும். பஞ்சதரணி போன்ற புனித மான ஓடைகளில் முழுகிச் செல்லலாம்.

# அமர்நீ திநாயனர்

''அல்லிமென்முல்ஃயந்தார் அமர்நீதிக்கடியேன்'' என்று சுந்தரமூர்த்திநாயஞர் போற்றும் (7.39.7) அமர்நீதிநாயஞர் சம்பந்தர் சுவாமி களுக்கும் (3.121.1) அப்பர் சுவாமிகளுக்கும் (4.97.7) காலத்தால் முற்பட்டவர்; அக்காலம் ஏழாம் நூற்ருண்டிற்கு முற்பட்டது.

சோணுடு பழையாறையில் வணிகர் குலத்தில் அவதரித்த அமர்நீதியார் திருமடம் நாள்தோறும் அடியாருக்கு உணவளித்து, அவர்கள் கருத்தறிந்து கீழுடை கோவணம் உதவி வந் இறைவன் சிவனடியாராக வந்து அமுது செய்ய அமர்நீதியாரால் அழைக்கப் பெற்ற போது, கோவணத்தைக் விட்டு, நீராடச் சென்று மீண்டபோது, கோவ போய்விட்டது. ணம் காணுமற் சிவன டியார் தம்மிடமுள்ள வேருரு கோவணத்திற்கு ஒத்த கோவணத்தை நிறுத்துத் தரும்படி வேண்டிஞர். அமர்நீதியார் வைத்த கோவணம் நிறைகுறைந் ததால் தம்முடைய பொருள் எல்லாம் வைத்தும் நிறை சரியாகாததால் தாமும் மீனவி மக்களுடன் ஐந்தெழுத்தோதி ஏறி நின்ருர். கோவணமும் அடியவர் தொண்டும் ஒத்து துலே நேர்நின்றது. இறைவன் காட்சி வழங்கி அருள்புரிந்தார்.

### அமரசிங்க உபாத்தியாயர், ம.

யாழ்ப்பாணம் வண்ணூர்பண்ணே என்னுமூரி னர்; கொக்குவில் சி. சிலம்புநாதபிள்ள, வண்ண சி. ந. சதாசிவபண்டிதெர் முதேலியோரின் ஆசிரியர்; இவர் நயிஞதீவு நாகேஸ்வரி அம்பாள் மீது பாடிய நயினே ஊஞ்சல் 1880 ஆம் ஆண்டு ஆடி மாதம் அச்சிடப்பெற்றுள்ளது.

## அமலனுதிபிரான்

திருப்பாணுழ்வாரின் அநுபவரூபமான் திருப் பாசுரங்களே உள்ளடக்கி 'அமலனுதிபிரான்' என ஆரம்பிக்கும் திருப்பதிகம் அமலனுதிபிரான் ஆகும்.

அமலை திபிரான் திருப்பதிகத்திலே ஆகிரியத் துறையில் அமைந்த ஒன்பது திருப்பாசுரங்களும் கலிவிருத்தமான ஒரு திருப்பாசுரமு மாகப் பத்துக் திருப்பாசுரமுள

திருப்பாணுழ்வார் காலத்திணே அறுதியிட்டுக் கூறலரிது. தொண்டரடிப் பொடியாழ்வார் திருப் பாசுரங்களில் இவர் செய்திகள் குறிப்பாகக் கூறப்பட்டுள்ளன என்று சிலர் கருதுவர்.

அமலஞைதி பிரான் நாலாயிரத்திவ்விய பிரபந் தத்திலே முதலாயிரம் எனும் பிரிவிலே இடம் பெறுவதாகும்.

பாண் பெருமாள் தம்மைத் தூயராக்கி அருள் செய்த நீலமேனியன் நிர்மல சௌந் தரியத்தை நெஞ்சு குளிர, வாய்குளிரப் பாதாதி கேசமாகப் பாடியுள்ளார். திருவரங்கப் பெரு மாணப் பாடும் போது திருவேங்கடவஃனயும் நினேவில் வைத்திருக்கிருர். சரணுகதியின் மாண் பிண உணர்த்துவது அமலைதிபிரான்.

அமலனுதி பிரானுக்குப் பெரியவாச்சான்பிள்ள, அழகிய மணவாளப் பெருமாணுயனுர், வேதாந்த தேசிகர் என்ற வைணவ ஆசாரியர் களின் வியாக்கியானங்களுள. வேதாந்த தேசி கரின் வியாக்கியானம் முனிவாஹன போகம் எனப்படும்.

நாலாயிரத் திவ்விய பிரபந்தத்தை கே. ஸ்ரீநிவாஸ முதலியார் (1861), முடிச்சூர் அப்பாவு முதலியார் (1865), அ. க. கிருஷ்ணமாசார்யர் (2ம் பதிப்பு, 1890), சி. கே. திருவேங்கடாசார்யர் (1898), ஸ்ரீநிவாச வரதாச்சாரியர் (1898), காரப் பங்காடு ஸ்ரீ கோபாலாச்சாரியர் (1908), சே. கிருஷ்ணமாசாரியர் (1928), பி. இரத்தினநாயகர் ஸன்ஸ் (1938), ரி. சி. பார்த்தசாரதி அய்யங்கார் (1939), ம. பால சுப்பிரமணிய முதலியார் (1943) முதலியோர் பதிப்பித்துள்ளனர். காஞ்சி பிரதிவாதி பயங்கரம் அண்ணங்கரா சாரியர் திவ்யார்த்த தீபிகையுரையுடன் திவ்விய பிரபந்தத்தைப் பதிப்பித்துள்ளார். 1955 இலே மர்ரே அண்டு கம்பெனியார் முதலாயிரம் மூலத்தை நன்முறையிலே பரிசோதித்துப் பதிப் பித்துள்ளனர்.

#### அமாவாசை

'அமா' என்பது ஓரிடத்திற் பொருந்தியது, குவிந்தது, அடுத்தது என்று பொருள்படுவது. ஒரு இராசியிற் சூரியன், சந்திரன் இருவரும் சேர்ந்து உறவாகும் வாசியான நாள் அமாவாசி எனப்படும். திதி என்பது சூரியனுக்கும் சந் திரனுக்கும் உள்ள தூரத்தை - பாகையை -குறிப்பிடுவதாகும். சூரியனும் சந்திரனும் ஒரே பாகையில் பூமிக்கு நேரே வரும் போது அமாவாசைத் திதி உண்டாகும்.

சூரியன் ஞானகாரகன், ஆத்மகாரகன் என்பர். ஆற்றல், பராக்கிரமம், ஆண்மை, தீரம், தவம் என்பன சூரியனுலேயே தோன்று கின்றன என்பர். சந்திரன் மனதிற்கு அதிபதி. மகிழ்ச்சி, தெளிந்த அறிவு, உற்சாகம், இன்பம் சந்திரன் உதவியாற் பெறத்தக் மிக்க ஆற்றல் கனவாம். இத்தகைய சந்திரர் இருவரும் ஒரு இராசியில் சஞ்சரிக்கும் தினம் புனிதமான நாள்; உயிர்களின் சுக உணர்த்தும் நாள். போகமாகிய மாறு த2ீல தேவர்களும் அமாவாசையில் அதிபர்கள். அன்று நோன்பு நோற்றல், விரதங் மகிழ்ச்சி காத்தல் சிறந்ததும் இறைவனுக்கு அளிப்பதும் பெருமை தருவதுமான நற்செய லாகும்.

இத்தகைய அமாவாசையிற் புண்ணிய தீர்த் தத்திலே படிந்து பிதிர் தருப்பணம் செய்து அதிதிகளோடும் சுற்றத்தாரோடும் உணவு உட் கொண்டு விரதநியமத்துடன் இருப்பது தீர்த்த சிராத்தம் எனவும் காமிய சிராத்தம் எனவும் பெயர் பெறும்.

ஒருவர் இறக்கும் போது தூலசரீரம் (உரு வுடம்பு) அழிந்து போகிறது. சூக்குமசரீரம் (அருவுடம்பு) அழிவதில்ஃல. சூக்குமசரீரத்தோடு செல்லும் உயிர், பூமியிற் புரிந்த விண்களுக்கு ஏற்ப, இன்பதுன்பங்கீளச் சுவர்க்க நரகத்தில் அனுபவிக்கும். இவ்விதம் அனுபவித்துத்தொலே யாது எஞ்சி நின்ற பிராரத்துவ விண்களிஞ லேயே உயிர் மீண்டும் பூமியில் வந்து பிறக் கின்றது.

அபுத்தி பூர்வமாகச் செய்த விணேகள் அந்தி யேட்டி, தகனக் கிரியைகளால் மாறும்; புத்தி பூர்வமாகச் செய்தன அனுபவித்தேயாக வேண்டும்.பிதிர் செய்வினே தேய்தற் பொருட்டுப் புதல்வர் செய்வது பிதிர் சிரார்த்தம். பிதிர் வழிபாட்டை ஏற்று இறைவன் பிதிரர் எப் பிறப்பிற் புகுந்தனரோ அப்பிறவியிற் செலுத்திப் பயனடைவித்தற் பொருட்டு பிதிர் தேவரைப் படைத்தனர். பிதிர் தேவர்களேப் பூசிக்க அவர்கள் அவ்வழிபாட்டை ஏற்று இறந்தவர் களுக்கு உபகரிப்பர்.

அமாவாசைகளிலே ஆடிஅமாவாசை விசேட மானது. தை அமாவாசையும் சிறந்தது என்பர்.

### அமிர்தகவிராயர்

தமிழ்நாடு தொண்டை நாட்டுப் பாலூர் எனுமூரினர்; கோகுலசதகம் எனும் வைணவ சமயச் சார்பான சதகம் பாடியவர்.

# அமிர்தகழி

ஈழ நாட்டின் கிழக்கு மாகாணத்தில் மட்டக் களப்பு மாவட்டத்தில் மட்டக்களப்பு நகரத் திற்கு வட திசையில் மூன்று மைல் தொஃவ விலுள்ளது அமிர்தகழி. மாமாங்கேஸ்வரம் எனும் பேர்பெற்ற திருத்தலம் ஒரு காலத்தில் அமிர்தகழியின் பகுதியாகக் கருதப் பெற்றமை குறிப்பிடத்தக்கது.

அமிர்தகழி திருக்கோயில்களாற் புனிதம் பெறும் திருப்பதியாகும். எதிர்மன்னசிங்கம் வீதியிலே ''சீரடிசாயிபாவாகோவில்'' எனும் சிவன்கோயில் அமைந்துள்ளது. இங்கு சிவலிங்கம் மூலமூர்த்தி யாகவும் துர்க்கை, கிருஷ்ணர் பரிவார தெய் வங்களாகவும் எழுந்தருளியுள்ளனர். ஆறு காலப் பூசையும் நவராத்திரி, தைப்பூசம், சிவராத்திரி முதலிய விசேட தினப் பூசைகளும் வருடாந்த உற்சவமும் ஒழுங்காக இங்கு நடைபெறுகின்றன.

ழூர் மாரியம்பாள் வீ தியிலே க திர் கா மர் கோவிலிலே மாரியம்பாளுக்குப் பரிவார மூர்த் திகளாகச் சிவலிங்கம், வைரவர், வீரபத்திரர், ஐயஞர், நாகதம்பிரான், காத்தவராயர், அநு மார் ஆகியோர் எழுந்தருளியுள்ளனர். வருடாந்த உற்சவம் பௌர்ணமியில் இங்கு சிவராத்திரி, தைப்பொங்கல், நடைபெறும். கார் த்திகை தீபம் விசேட தின ங் போன்ற நடை களிலே விசேட சிறப்பாக பூசைகள் பெறுவன.

புன் இனச்சோ ஸேயிலே ஸ்ரீ மகாகாளியம்பாள் கோவில், ஸ்ரீ கண்ணகை அம்மன் கோவில் எனும் திருக்கோயில்கள் உள்ளன. காளியம்பாளே மூல மூர்த்தியாகவும் பத்தினி அம்பாள், பிள்ளேயார், நாகதம்பிரான் ஆகியோரைப் பரிவார முர்த்தி களாகவும் கொண்ட மகா காளியம்பாள் கோவிலின் வருடாந்த உற்சவம் ஆனிமாதத் திலே நடைபெறும். தைப்பொங்கல், சிவராத்திரி முதலிய விசேட தினங்களிலும் இங்கு விசேட பூசைகள் நடைபெறுவன.

ஸ்ரீ கண்ணகை அம்பாள் கோவிலிலே கண்ணகை அம்பாளுக்கு வைரவர், வீரபத்திரர், ஐயஞர், நாகதம்பிரான், அநுமார் பரிவார தெய்வங் களாகவுள்ளனர். வைகாசிப் பௌர்ணமிக்கு முன் ஐந்து தினம் உற்சவம். பொற்காவியப் பாடல் உற்சவ மூடிவிலே பாடப்படுவது மரபு.

### அமிர்தநாத உபநிடதம்

கிருஷ்ண யசுர் வேதத்தைச் சேர்ந்த அமிர்தநாத உபநிடதம், முக்திகோபநிடதம் கூறும் 108 உபநிடதங்களில் ஒன்ருகும்; புனிதமான நாத ஒலியாகிய அமிர்தம் பற்றிக் கூறுவது; செய்யுள் நடையிலானது.

தூயமனம் உடையோர் வாழ்வின் முடிவின் யும் நோக்கத்தின்யும் சிரவணம், மனனம் முதலியனவற்றின் மூலம் அடைவர் என்பதையும் தூய்மையற்ற மனத்தினர் உலகியலிலிருந்து விடுதலேபெற, பிரமத்தின் தியானமும் சதாங் கயோகப் பயிற்சியும் அவசியம் என்பதையும் இவ்வுபநிடதம் விளக்குகின்றது.

## அமிர்தபிந்து உபநிடதம

கிருஷ்ண யசுர் வேதத்தைச் சேர்ந்த அமிர்த பிந்து உபநிடதம் என்பது முக்திகோபநிடதம் கூறும் சங்கதத்திலேயுள்ள 108 உபநிடதங் களிலே ஒன்ருகும். 'அமிர்தத்துளி' எனப் பொருள் தரும் அமிர்தபிந்து பெயருக்கேற்பக் கனமான விடயத்தின் நேராகச் செய்யுளில் உணர்த்தும் சிறப்புடையது. அளவிலே சிறி தாயினும் நித்திய வாழ்வின் ஊற்றிலிருந்து சம்சாரத்தின் பலவிதமான தீமைகளே நீக்கவல்ல அல்லது பிறவிச் சக்கரத்தினேச் செயலறச் செய்யும் ஆற்றல்மிக்க ஒரு துளியாக அமைந் துள்ளது. இது வாசுவேத உபநிடதம்.

அமிர்தபிந்துவின் பாடமும் பிரமபிந்து உப நிடதத்தின் பாடமும் ஒன்ருகவே காணப்படு கின்றது; சொல்லாட்சிகள் மட்டும் ஆங்காங்கே மாறுபடுகின்றது.

அடிர்தபிந்து உபநிடதம் மன அடக்கத்திற்கு முக்கியத்துவம் அளிக்கின்றது. மனமே தளே களுக்குக் காரணம். மன அடக்கத்தின் மூலம் விடுதலேயும் பிரமத்தை அறியும் ஆற்றலும் பெறமுடியும். ஆத்மாவின் உண்மையான இயல் பிண விளக்கி அது பிரமம் என்பதை உப நிடதம் உணர்த்துகின்றது. பிரமத்தின் பகுதிகள் ஜீவன்கள் என்ற அத்வைத விளக்கமாக அமிர்தபிந்து உபநிடதம் அமைகின்றது.

### அமிர்தரஞ்சனி ரஹஸ்யங்கள்

வேதாந்த தேசிகரின் மணிப்பிரவாள ரஹ்ஸ்ய கிரந்தங்கள் வைணவ மரபுப் படி மூன்ருக வகுக்கப்பெற்றுள்ளன. அவ் வகுப்புக்களில் ஒன்றே அமிர்தரஞ்சனீரஹஸ்யங்கள். அமிர்தத்தைப் போன்று சகலரையும் மகிழ்விப்பனவாக அவை கருதப்படுவன. இத் தொகுப்பில் இடம் பெறும் நூல்கள் மேல்வருவன;

- 1. இரகஸ்யசந்தேசம்,
- 2. இரகஸ்யசந்தேச விவரணம்,
- 3. இரகஸ்யத்திரயசுளகம்,
- 4. இரகஸ்ய நவநீதம்.
- 5. இரகஸ்ய பதவீ,
- 6. இரகஸ்ய மாத்ருகை,
- 7. இரகஸ்யரத்நாவளி,
- 8. இரகஸ்யே ரத்நாவளீ ஹிருதெயம்,
- 9. சம்பிரதாய பரிசுத்தி,
- 10. சாரதிபம்,
- 11. தத்வசந்தேகம்,
- 12. தத்வத்திரய சூளகம்,
- 13. தத்வநவநீதம்,
- 14. தத்வப் பதவீ,
- 15. தத்வ மாத்ருகை,
- 16. தத்வரத்நாவளீ,
- 17. தத்வரத்நாவளீப்ரதிபாத்ய சங்கிரகம்.

இவற்றிலே முதல் எட்டு நூல்களும் இரகஸி யத்திரயம் பற்றியவை. இரகஸ்ய சந்தேசத்தின் ஒரு வசனத்துடைய பொருளே விளக்குவது இரகஸ்ய சந்தேச விவரணம். சம்பிரதாய பரிசுத்தி குரு சிஷ்ய பரம்பரை பற்றியதாகும். சாரதீபம் மறைந்து விட்டது. ஏனேயவை தத் வத்திரயம் பற்றியவையாம்; தத்வரத்நாவளீ ப்ரதிபாத்ய சங்கிரகம் என்பது தத்வரத்நாவளீ விளக்கமாகும்.

வடகலே வைணவ ஆசாரியர் வேதாந்த தேசிகர் சகம் 1191 இலே (கி.பி. 1269) அவதரித்து நூறு வருடங்களுக்கு மேல் வாழ்ந் தவர். வேங்கடநாதன் என்ற பெயருடன் அனந்தசூரியாரின் புதல்வராகத் **தூ**ப்புல் எனும் ஊரிலே தோன்றி திருவரங்கத்திற் பெரும்புகழ் பெற்ற தேசிகர். நூற்றுக்கு மேற்பட்ட நூல் கீள வட தென் மொழிகளிலே எழுதியவர்.

### அமிர்தலிங்கத்தம்பிரான்

தமிழ்நாடு இருவண்ணுமஃ யாதினத்தைச் சேர்ந்த தம்பிரான் சுவாமிகள்; திருமயிஃ த் தலபுராணம் பாடியவர்; இதஃனக் காஞ்சிபுரம் கோ. சபாபதி முதலியார் உரையுடன் புரசை அட்டாவதானம் சபாபதி முதலியார் சென்னே யிலே 1893 இலே பதிப்பித்துள்ளார்.

## அமிர்தலிங்கம்பின்ன, இ. தா.

ராவ்பகதூர் சி. வை. தாமோதரம்பிள்ஃளயின் புதல்வர்; பத்தொன்பதாம் நூற்முண்டின் பிற் பகுதியிலே வாழ்ந்து மறைந்தவர்; சென்ணே கிறித்தவ கல்லூரியிற் கற்றவர்.

சால் விநாயகர் பிள்ளத் தமிழ், திருத்தணிகை முருகக் கடவுள் பேரிற் பாடிய தணிகேசர் மால் (1881), தில்ஸ்யந்தாதி எனும் பிரபந்தங் களேயும் தனிப்பாடல்களேயும் பாடியவர்.

வடதிருமுல்ஃவாயில் மும்மணிக்கோவையின் அகவல்களே நல்லூரர் சிற். கைலாசபிள்ளேயும், வெண்பாக்களே சி. தா. அமிர்தலிங்கம்பிள்ளேயும், கலித்துறைகளே க. வ. திருவேங்கடநாயுடுவும் பாடியுள்ளனர். இப்பிரபந்தம் சென்னே ஐரிஷ் அச்சுக் கூடத்திற் பிலவ வருடம் சித்திரை மாதம் (1901) அச்சிடப்பெற்றுள்ளது.

### அமிர்தாஸ்வாதினி ரகஸ்யங்கள்

ஆசாரியர் வேதாந்த வடகலே வைணவ தேசிகர் சகம் 1191 இலே (கி.பி. 1269) காஞ்சி தோப்புல் எனும் புரத்தையடுத்த அனந்த சூரியாரின் புதல்வரர்க அவதரித்துத் திருவரங்கத்திலே பேரும் புகமும் எய்தியவர். இயற்பெயரையுடைய வேங்கடநாதன் என்ற அப்பிள்ளாரின் தேசிகர், கிடாம்பி சீடருமாவர். இவர் வட தென் மொழிகளிலே நூற்றுக்கு மேற்பட்ட நூல்களே எழுதியவராவர்.

இவருடைய மணிப்பிரவாள ரகஸ்யகிரந்தங்கள் வைணவ மரபுப்படி மூன்றுக வகுக்கப் பெற்றுள்ளன. அவ்வகுப்பில் ஒன்றே அமிர்தாஸ் வாதினீரகஸ்யங்கள். அமிர்தத்தின் சுவையுடை யவை இக்கிரகந்தங்களாம். இத் தொகுப்பில் இடம் பெறுவன:

- 1. அஞ்சலி வைபவம்
- 2. அபயபிரதானஸாரம்
- 3. இரகஸ்ய சிகாமணி
- 4. உபகார சாரசங்கிரகம்
- 5. சாரசங்கிரகம்
- 6. சாரசாரம்
- 7. தத்வசிகாமணி
- 8. பிரதான சதகம்
- 9. மதுரகவிஹிருதயம்
- 10. விரோத பரிகாரம்

அஞ்சலி வைபவம் ஸ்ரீயமுஞசாரியரின் ஸ்தோத் திரரத்தினத்தின் 28 ஆம் செய்யுளின் உரை; இச் செய்யுளிலே யமுஞசாரியர் ஒருவர் தெரிந்தோ தெரியாமலோ கைகளேக் கூப்பி இறைவனேப் பணிந்தால் அவனிடமிருந்து சகல நன்மைகளே

பெறுவார் என்பர். அபய பிரதான யம் ஸாரம் சரணுகதியை விளக்குவதாகும். இரகஸ் யசிகாமணி வராகசுலோகத்தின் விளக்கமாகும். சங்கிரகத்தின் நான் கு அதிகாரங் களிலும் இறைவன் நமக்குச் செய்யும் உதவி ஆராயப்படுகின்றது. சாரசங்கிரகம் பிரமேயம், பிரமாணம், விவேகம் என்பனவற்றை விளக்கு வதாகும். இரகஸ்யத்திரயம் பற்றிய சாரசாரம் பிரபத்தி பற்றி ஆராய்கின்றது. தத்வசிகாமணி யும் மதுரகவி ஹிருதயமும் மறைந்து விட்டன. முக்கியமான ஒரு வைணவ மரபில் சதகத்தின் ஒவ் வொரு பிர தான ளிலும் ஆராயப்பட்டுள்ளது. விசிஷ்டாத்வைதத் தில் விரோதம் போலத் தோன்றும் விரோத விளக்குவது விரோத பரி மல்லா தனவற்றை காரம்.

### அமுதனுர்

திருவரங்கத்தமுதஞர் என்றழைக்கப்படுபவர்; பன்னிரெண்டாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; பெரியநம்பி, இராமாநுஜர் சீடராம் அணியரங் கத்தமுதஞர் பிள்ளயின் புதல்வர்; கூரத்தாழ் வாரின் சீடர்; ''பெரியகோயில் நம்பி'' என்று அழைக்கப்பெற்றவர்; மூங்கிற்குடிமரபினர்.

இராமாநுசநூற்றந்தாதி பாடியவர்.

# அமுதாம்பிகை பின்னத்தமிழ்

தொண்டை நாட்டிலுள்ளது குளத்தூர் எனும் சிவதலம். இத்தலத்தில் எழுந்தருளியிருக்கும் சிவபிரானேப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி மூலம் பாடிப் பரவியவர் இறைவியாம் அமுதாம்பிகையைப் பிள்ளேத் தமிழ் மூலம் போற்றியுள்ளார்.

அமுதாம்பிகை பிள்ளேத் தமிழைப் பாடியவர் மாதவச் சிவஞானயோகிகளாவர். அவர் பதி னெட்டாம் நூற்ருண்டின் பிற் பகுதியிலே வாழ்ந்தவர்.

அமுதாம்பிகை பிள்ளேத் தமிழிலே பாயிரமாக அவையடக்கம், ஆசிரியர் விநாயகர் கருத்து. கூறும் மூன்று பாக்களுளே; காப்பப் வணக்கம் பருவத்திலே பதிஞெரு பாக்களுளை. அதனே த் செங்கீரை, தால், சப்பாணி. தொ*ட*ரும் முத்தம், வாராண, அம்புலி, அம்மாண, நீராடல், ஊசல் ஆகிய ஒன்பது பருவங்களிலே பருவத் பத்தாகத் தொண்ணூறு பாக்களுளை. **இற்குப்** எனவே இப்பிள்ளத் தமிழிலே 104 பாடலுள.

ஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் பதிப்பித்த நூல்களில் அமுதாம்பிகை பிள்ளேத்தமிழும் ஒன்றுகும்.

# அயகிரீவ உபநிடதம்

இது அதர்வ வேதத்தைச் சேர்ந்த உப நிடதமாகும். முக்திகோபநிடதம் தரும் 108 உபநிடதப்பட்டியலில் இது இடம் பெறுகின்றது.

#### அயக்கிரவர்

அயக்கிரீவன் என்ற பெயர் குதிரைக்கழுத்தின் யுடையவன் என்ற பொருளினேத் தருவதாகும். அயக்கண்டன், அஸ்வகண்டன் என்ற பெயர் களும் இப் பொருளேத் தருவன. குதிரைக் கழுத்தின்யுடையவன் என்ற பொருள் தந்த இச்சொல் குதிரைத்தலேயுடையவன் என்ற பொரு ளேயும் (அயசிரஸ்) தருவதாகக் காணப்படு கின்றது.

இப்பெயருடையவர் வேதகாலத்திற்குப் பின் மகாபாரதத்திலும் புராணங்களிலும் குறிப்பிடப் படுவர்.

- (1) நரகாசூரனுடைய மந்திரியும் நரகாசூர வதையிற் கண்ணனுற் கொலே செய்யப்பட்ட வனுமாகிய அயக்கிரீவன் (பாகவதம்).
- (2) விஷ்ணுவாற் கொல்லப்பட்ட திதி புத்தி ரஞகிய அசுரன் அயக்கிரீவன்.
- (3) பிரமன் உறங்குகையில் வேதங்களேத் திரு டிச் சென்று மச்சாவதாரத்தாற் கொல்லப் பட்ட அசுரன் அயக்கிரீவன் (பாகவதம்)
- (4) தேவிபாகவதம் கூறும் அயக்கிரீவமூர்த்தி வதஞ் செய்த அயக்கிரீவன் எனும் அசுரன்.
- (5) நக்கீரரைப் புசிக்க எடுத்துச் சென்ற பூதமான அயக்கிரீவன்.
- (6) வியாசரால் தருமருக்குக் கூறப்படும் அயக் கிரீவன் எனும் அரசன் (மகாபாரதம், சாந்தி பருவம்)

#### (7) சண்முக சேனுவீரன்

விஷ்ணுவுக்கும் அயக்கிரீவன் என்ற பெயர் வழங்குகின்றது. மதுகைடவர் வேதங்களேத் திருடிச் சென்ற காலத்துக் குதிரையின் கழுத் துள்ள திவ்வியவுருக் கொண்டு சென்று அவர் களேக்கொன்று அவற்றைக்கொண்டு வந்து உதவிய அயக்கிரீவராம் விஷ்ணுவை மகாபாரதம் சாந் திபருவத்திலே காணவாம். பாகவதம் பிரமனின் சத்திரயாகத்துதித்த விஷ்ணுவினம்சமாக அயக் கிரீவரைக் கூறுகின்றது. தேவிபாகவதம் விஷ்ணு அயக்கிரீவர் ஆன வரலாறு கூறுகின்றது.

அசுரரோடு பதினுயிரம் வருடம் பொருது சோர்வடைந்த விஷ்ணு நாணினே முகவாய்க் கட்டையில் ஊன்றிக் கொண்டு ஓரிடத்திலே துயில் கொண்டார். யரகம் செய்ய விரும்பிய இந்திரன் முதலாஞேர் விஷ்ணுவை வைகுண்டத் திற் காணுது ஞானதிருஷ்டியால் இருக்குமிடம் அறிந்து அங்கு சென்று காத்திருந்தும் விஷ்ணு வின் உறக்கம் தெளியாததனுல் விசனமடைந்து நிற்கையில் உருத்திரர் செல்லுருக் நாணினேப் போக்கின் விஷ்ணு துயிலெழுவார் என்று கூற இந்திரன் அவ்வாறு செய்ய விஷ்ணு வின் சிரம் அறுந்து விழுந்த இடம் தெரியாது வருந்தினர். பிரமன் அறிவுரைப்படி தன்ணத் து நித்து நின்றவர்களுக்குத் தேவி அவ்விதம் நடந்தமைக்குக் காரணம் கூறினுள். தன் முகத் தைப் பார்த்து இகழ்ந்த விஷ்ணுவின் மேல் ஏற்பட்ட கோபத்தால் திருமகள் விஷ்ணுவின் கடவதென்று சபித்ததால் தலே அற்றுவிழக் மேலும் அவ்வா று நிகழ்ந்தது. அயக்கிரீவன் எனும் அசுரன் வரம் பெற்ற போது அவனுக்கு உன்னே ஒப்பவஞல் உனக்கு முடிவு நேர்க என்று கூறினேன். அவன் தேவர் முனிவர்களேக் கொடு மைப்படுத்துவதனுல் அவனே ஒத்த ஒருவர் தேவையாதலால் இவ்வாறு நிகழ்ந்தது என்று கூறிப்பிரமன் குதிரையின் சிரத்தை விஷ்ணுவின் தேகத்தில் பொருத்த விஷ்ணு எழுவார் என்று உணர்த்திஞர். அவ்வாறே செய்தபோது அயச் மூர் த்தியாக விஷ்ணு எழுந்து அசுருண அழித்தார் என்று தேவிபாகவதம் கூறுகின்றது.

பக்தமாலா விஷ்ணுவின் பதினெட்டாவது அவதாரமாக அயக்கிரீவ மூர்த்தியைக் கூறு கின்றது. சூரியனுக்கும் குதிரைக்கும் பொது வான சிறப்பியல்புகளே விஷ்ணுவுக் காக்கி விஷ்ணுவை வித்தைகளுக்கு எல்லாம் தஜேவளுகப் படைக்கும் பான்மையை இங்கு காணலாம்.

அயகிரீவ உபநிடதம் என அதாவ வேதத் தைச் சேர்ந்த உபநிடதம் ஒன்று முக்தி கோபநிடதம் தரும் 108 உபநிடதப் பட்டி யனிலே இடம் பெறுகின்றது.

ஸ்ரீ வேதாந்ததேசிகர் அயக்கிரீவமூர்த்தியை இஷ்டமூர்த்தியாக உபாசித்து நிகரற்ற மகா வித்துவாஞகி எதிரிகளின் துர்வாதங்களே எல் லாம் பறக்கச் செய்தார் என்று அவர் வரலாறு கூறுகின்றது.

#### **திருஅயோத்**தி

உத்தர பிரதேசத்திலே கோக்ராநதிக் (சரயு நதிக்) கரையில் பைசாபாத்துக்குச் சுமார் நான்கு மைல் தூரத்தில் அமைந்தது திரு அயோத்தி அல்லது அஜோத்யா எனும் திருத் தலம். முத்தித் தலங்கள் ஏழினுள் அயோத்தி ஒன்ருகும். இங்கு வீற்றிருந்த திருக்கோலத்திலே அருள் புரியும் விஷ்ணுவுக்குச் சக்கரவர்த்தித் திருமகன், ஸ்ரீராமபிரான் என்றும் பெரியபிராட்டியாருக்குச் சீதாபிராட்டியார் என்றும் பேர். வடக்கே திருமுகமண்டலம். பரமபதஸ்த்ய புஷ்கரிணி, பரதாழ்வான், தேவர், முனிவர்கட்குப் பிரத் யக்ஷம்.

இராமபிரான் பிறந்த இடத்திலிருந்த கோயில் அழிக்கப்பட்டு பாபரால் மசூதி கட்டப்பட்டது. இராமபிராஞேடும் அவர் குடும்பத்தோடும் தொடர்புள்ள இடங்களில் பல கோயில்கள் உள்ளன. இங்கு அநுமார் கோயில் பிரபல்லிய மானது. தென்ஞைட்டவர் ஒருவர் ''அம்மாஜீ மந்திர்'' என்ற கோயில் ஒன்றை இங்கு கட்டியுள்ளார். ஆண்டு தோறும் நடக்கும் இராம நவமிக்குப் பெருந்திரளான மக்கள் கூடுவர்.

பெரியாழ்வார், குலசேகராழ்வார், தொண் டரடிப்பொடி ஆழ்வார், திருமங்கையாழ்வார், நம்மாழ்வார் மங்களாசாசனம் செய்துள்ளனர் பெரியாழ். திரு. 3.9.6, 3.9.8, 3.9.10, 3.10,4, 4.7.9; பெருமாள்திரு. 8.6, 8.7, 10.1, 10.8; திருப்பள்ளி. 4; பெரியதிரு. 10.8; திருவாய். 7.5.1). மங்களா சாசனம் செய்யப் பெற்ற சந்நிதி 'ஹனுமான் டேக்ரி' என இப்போது வழங்குகின்றது.

அயோத்தி சைனருக்கும் பௌத்தருக்கும் புனிதமானது என்பதும் நோக்கத்தக்கது.

#### அர்ச்சாவதாரம்

திருமாஃப் பரம் பொருளாகக் கொண்டு வழிபடும் வைணவர், திருமாலின் மூர்த்தி பேத வகைகளாக ஐந்து சொரூபங்களேக் கூறுவர். அவை பரத்துவம், வியூகம், விபவம், அந்தர்யாமி, அர்ச்சாவதாரம் எனப்படுவன.

பகவான் பரமபதத்திலே எழுந்தருளியிருக்கும் மேலான வடிவம் பரசொரூபம் என்பர்; நித்திய விபூதியாம் ஸ்ரீவைகுண்டத்தில் நித்தர் களுக்கும் முத்தர்களுக்கும் அமுதமாய்த் திரு மகளோடு திவ்விய மங்கள சொரூபத்துடன் எழுந்தருளியிருக்கும் திருக்கோலமாம்.

ஞானத் தெளிவு என்ற திருப்பாற் கடலிற் பகவான் தேவர்கள் பலரும் வழிபட, வெளிப்பட்ட வடிவம் வியூக சொரூபம் என்பர். இத் திருக் கோலத்தை விஷ்ணு, புருஷன், சத்தியன், அச்சுதன், அநிருத்தன் எனும் ஐந்துநிலே என்றும் சங்கர்ஷணன், பிரத்தியும்நன், அநிருத்தன் எனும் மூன்று நிலே என்றும் வாசுதேவணேயும் சேர்த்து நான்குநிலே என்றும் கூறுவர். பகவான் அவதாரமெடுத்துத் தோன்றிவந்த வடிவம் விபவ சொரூபம்; பரம்பொருள் கருணே யிஞல் உருவம் எடுத்துப் பிறக்கும் திருக்கோலம் என்பர்.

இயங்குதி**ணே,** நிலேத்திணேப் பொருள்களில் எல்லாம் ஊடுருவிப் பரந்து நிற்பது அந்தச் யாமி சொரூபம் என்பர்.

அரச்சாவதாரம் வழிபடற்குரிய சொருபம். விக்கிரகத்தில் இறைவன் எழுந்தருளியிருப்பது அர்ச்சாவதாரம். இத்திருக்கோலத்திலே வழி படுதல் பிரசித்தமான முறையாகும். கோயில் களிலும் இல்லங்களிலும் அர்ச்சாவதார நிஃயிலே நாராயணன் வழிபடப்படுகிறுன்.

பரத்துவத்திலே நித்த முத்தர்களுக்கும், வியூ கத்திலே தேவர்களுக்கும், விபவத்தில் அவதார காலங்களில் வாழ்ந்தவர்களுக்கும், அந்தர்யாமி யில் பரமபக்தர்களுக்கும் அருளும் இறைவன் அர்ச்சாவதாரத்திலே சகல மக்களுக்கும் அருள் புரிகிண்ளுர்.

வீடுகளிலே சாளக்கிராமத்தைப் பூசை செய்வர். சாளக்கிராமம் இல்லாதபோது வீடுகளில் இட்ட தெய்வ மூர்த்தியின் படங்களே வைத்துப் பூசிப்பர். திருக் கோயில்களிலே நின்ற திருக் கோலத்தையும் கிடந்த திருக்கோலத்தையும் இருந்த திருக்கோலத்தையும் பூசை செய்வர். திருக்கோயில்களில் சில இடங்களில் சாளக்கி ராம வழிபாடும் உண்டு.

அட்டபுயகரம், சின்னக்காஞ்சீபுரம் வரதராஜப் பெருமாள் கோயில், திருவல்லிக்கேணி, தேரழுந்தூர், கோகுலம், உலகளந்தபெருமாள் கோயில் (ஊரகம்), அழகர்கோயில், திருவேங் கடம் முதலாம் திருப்பதிகளிலே நின்ற திருக் கோலத்தைக் காணலாம். திருவரங்கம், அநந்த புரம், அன்பில், ஆதனூர், இந்தளூர், திரு வள்ளூர், கடன்மல்லே, குடந்தை, திருக்கோட்டி யூர் முதலிய திருப்பதிகளிலே சயனக் கோலத் தைக் காணலாம். வரகுணமங்கை, அயோத்தி, அகோபிலம் முதலாம் திருத்தலங்களில் இருந்த திருக்கோலத்தையும் காணலாம்.

ஒருமுகமும் நான்கு கைகளுமுள்ள திருக் கோலமும் நான்கு முகமும் எட்டுக் கைகளும் உள்ள திருக்கோலமும் பல திருக்கோயில்களிற் காணப்படும் திருமாலின் திருவடிவமாகும். ஆயி னும் வேறு திருக்கோலங்களும் ஆங்காங்கே காணப்படுவன.

வைணவர்கள் தேவியோடு கூடிய நிலேயிலேயே திருமாலே வழிபடுவர். திருவரங்கத்தில் ரங்க நாதன்-ரங்கநாச்சியார், திருக்குடந்தையில் ஆரா வமுதன்-கோமளவல்லி, திருவிண்ணகரில் (உப்பிலி யப்பன் கோயில்) உப்பிலியப்பன் - பூமிதேவி, திருக்கண்ணபுரத்தில் சௌரிராஜன்-கண்ணபுர நாயகி, அகோபிலத்தில் நரசிம்மன்-இலட்சுமி நாச்சியார் எனத் தேவியோடு கூடிய நிஃவிலேயே திருமால் பிரதிட்டிக்கப்பட்டுள்ளார். ஆஞல் எல்லாக் கோயில்களிலும் ஒரே கருவறையிலேயே இரண்டு திருக்கோலங்களும் பிரதிட்டிக்கப்பட்டுள்ளன எனக் கூறிவிட முடியாது. ஒரே கோயிலில் வேறு வேறு சந்நிதிகளில் பிரதிட்டிக்கப்பட்டிருப்பதையும் அண்மையிலுள்ள தனிக் கோயிலில் பிரதிட்டிக்கப்பட்டிருப்பதையும் காண முடிகின்றது.

வைணவர் திருக் கோயில்களிலே வாரம்'' என வழங்கும் விஷ்வக்சேனர், கருடன், ஸ்ரீபூதர், நியக்ஷர், பூதபீடம் எனும் ஐந்தினே யும் பொதுவாகக் காண முடியும். இப்பரிவார தெய்வங்களோடு இந்திரன், லோகபாலர், சூரியன், சங்கு, சக்கரம் என்னும் திருக்கோலங் களேப் பிரதிட்டித்தலுமுண்டு. திருக் கோயில்களிலே துர்க்கை, சிவன், நவக்கிரக மூர் த்திகளேயும் பிரதிட்டை செய்துள்ளனர். அடியவர்கள் பிரதிட்டையும் வைணவத் திருப் பதிகளிலுண்டு. முனிவர்களும் ஆழ்வார்களும் ஆசாரியர்களும் இவர்களிலே இடம் பெறுவர். அனுமானப் பிரட்டித்துள்ள கோவில்களும் உள. காவல் தெய்வம் என்று கருதப்படும் கிராமிய சிற்சில பதிகளிலே காணப்படு தெய்வங்களும் கின்றன.

#### அம்ச்சிராதி

பூமியில் இருந்து வைகுண்டத்திற்குச் செல்லும், உடல் விட்டு நீங்கிய ஆன்மாவின் பயணத்தை விபரிப்பது அர்ச்சிராதி எனும் மணிப்பிரவாள நூல். இதனுள் ஆன்மா பாதையில் எங் கெங்கே தங்குகின்றது, வைகுண்டத்திலே அது பெறும் வரவேற்பு முதலியன எல்லாம் கூறப் படுகின்றன.

அர்ச்சிராதியை இயற்றியவர் தென்கலே பிள்ள ஆசாரியராக விளங்கிய வோகாசாரியர், (1264 — 1369). முடும்பையிலே பிள்ளே யின் திருவீ திப் புதல்வராக அவதரித்த பிள்ளே லோகாசார்யர், திருவரங் கத்திலே நம்பிள்ளோயின் சீடராக அமைந்து உலகாசார்யார்; லோகாசார்யபின்பு என்றெல்லாம் சிறப்பிக்கப்பெற்றவர். விளாஞ்சோஃப்பிள்ளோ, திருவாய்மொழிப்பிள்ளே, மணவாள முளிகள் போன்ற பேர் பெற்ற வைணவ ஆசாரியர்களின் குருவாக விளங்கியவர்.

வேதங்களிலும் ஆழ்வார்களின் திருப்பாசுரங் களிலும் ஆங்காங்கே கிடந்த ஆதாரங்களே அடிப்படையாகக் கொண்டு பிள்ளேலோகாசார்யர் இப் பெரும் பயணத்தை விரிவாக வருணித்துள் ளார். தன்னுடைய கருத்துகளே விளக்கப் போது மான உவமைகளேயும் நூலிலே பயன் படுத்தி யுள்ளார்.

அர்ச்சிராதி பிள்ளேலோகாசாரியரின் அஷ்டா தசரகஸ்யங்களில் ஒன்றுகும்.

# அர்த்தநார்கவரர்

சிவபிரானின் மகேசுர மூர்த்தங்களிலே (உரு வத்திருமேனிகளிலே) ஒன்று அர்த்தநாரீசுவரர். அர்த்தம் என்பது பாதி; நாரீ என்பது பெண். சிவபெருமான் பாதி ஆண் உருவழும் பாதி பெண் உருவழும் கொண்டு விளங்கும் போது அர்த்தநாரீசுவரர் எனப்படுவர். இவ் வடிவிலே ஆண் கூறு வலப்பக்கத்திலும் பெண் கூறு இடப்பக்கத்திலும் அமைகின்றது. இவ் வடிவம் போக மூர்த்தமாகும்.

உலகங்களேயெல்லாம் படைத்துக் காத்து ஒடுக்கியருளும் ஒப்புயர்வற்ற பரம் பொருளேச் சிவம் என்றும் அதன் ஆற்றஃச் சக்தி என்றும் ஆன்ருர் வழங்கினர். இறைவனின் அருட்பண்பு பண்பானது பொருளுக்குப் தோன்றுது உடன் நிகழும் தன்மை. ஆதலின் சக்தியும் சிவமும் தம்முள் ஒன்றினென்று பிரிவில்ல னவாகத் திகழும். சிவம் இன்றிச் சக்தியில்லே. சக்தியின்றிச் சிவம் இல்ஃ. சிவபிரான் கிரியா சக்தியாற் படைத்த%வயும், ஞான சக்தியாற் காத்தலேயும் இச்சா சக்தியால் ஒடுக்கவேயும் ஆதி சக்தியால் மறைத்த‰யும் பராசக்தியால் அருளை‰ யும் புரிந்தருள்கின்றுர் எனச் சமய கோன நூல்கள் கூறுவன.

சிவபிரான் திருவருளாம் சக்தியின் பெண் ணுருக் கொண்ட மூர்த்தம் உமேசர். உமாமகே மூர் த்தத்திலே பிரமன், சுவரர் திருமால், உருத்திரன், மகேசுரன், ச தா சிவன் ஜவரும் தமது திரு முன்னிலேயில் ஐந்தொழில்களே முறையே செய்யத் தாம் அவற்றைக் கடைக் கணித்துக் கொண்டு அசைவற்று இருக்கும் நிலேயில் உமாதேவியாரைச் சிவபிரான் இடப் பாகத்திலே கொண்டு எழுந்தருளியிருக்கிருர். அர்த்த நாரீசுவர் கோலத்தில் இறைவன் பாதி யாகவும் இறைவி பாதியாகவும் காணப்படுவர்.

அர்த்தநாரீசுவரர் மூர்த்தத்தினேப் பாடல்களிலே காணலாம். ''நீலமேனி வாலிழை ஒருவன்'' பாகத்து 6T 68T ஐங்குறு நூற்றுக் இவ்வடிவத்தினேக் கட் வுள் வாழ்த்து ' 'பெண்ணுரு ஒரு திறன் கின்றது. ஆகின்று; அவ்வுருத் தன் னுள் அடக்கிக் கரக்கினு ம் கரக்கும்'' புறநானூற்றுக் என்று கடவுள்

வாழ்த்து இதணேயே கூறும். இக்கடவுள் வாழ்த் துப் பாக்கள் தோன்றிய காலத்தில் எழுந் ததாகக் கருதத்தக்க திருமுருகாற்றுப்படை ''உமையமர்ந்து விளங்கும்..... முரண்மிகு செல் வன்'' என்று கூறுகின்றது (153—154).

பின்னெழுந்த சிலப்பதிகாரத்திலே ''உமைய வள் ஒரு திறஞக ஓங்கிய இமையவன்'' குறிப்பிடப்படுகிறுன் (6.42—43). மணிவாச கப்பெருமான்,

தோலும் துகிலும் குழையும் சுருள் தோடும் பால்வெள்ளே நீறும் பசஞ்சாந்தும் பைங்கிளியும் சூலமும் தொக்க வளேயும் உடைத் தொன் மைக் கோலம்

எனத் திருவாசகத்திலே அர்த்தநாரீசுவரர் கோலத்தின் வடிவத்தை எடுத்துக் காட்டு கின்றுர் (திருக்கோத்தும்பி, 18)

காளிதாசனின் குமார சம்பவத்திலே அர்த்த நாரீஸ்வரர் குறிப்பிடப்படுவதாக உரைப்பர். புஷ்பதந்தரும் சிவமகிமநஸ்தோத்திரத்தில் இம் மூர்த்தத்திணேக் கூறுவதாகச் சொல்வர்.

காஞ்சி கைலாசநாதர் கோயிலிலே இடம் பெறும் இவ்வடிவம் தென்ஞட்டிற் காணப்படும் பழைய வடிவங்களில் ஒன்ருகக் கருதப்படும். இவ்வடிவிலே உமாதேவியார் வீணேயுடனும் சிவபிரான் காளேயில் ஏறிய கோலத்திலும் காணப்படுவதாக உரைப்பர்.

திருச்செங்கோடு சிவதலத்தில் மூலவர் அர்த்த நாரீஸ்வராக அமைந்துள்ளார். இங்கு உமா தேவியாருக்கு அர்த்தநாரீஸ்வரி, பாகம்பிரியாள் என்ற பேர்களுள.

அர்த்தநாரீஸ்வர மூர்த்தத்துடன் கொடர் பிருங்கி புடையது முனிவரின் கதை. பிருங் சிவண கிமுனிவர் மட்டும் வழிபடும் இறைவி இதனுற் கவன்று தரத்தினர். செய்<u>த</u>ு இறைவனுடன் அர்த்தநாரீ வடிவம் பெற்ற போதும் பிருங்கிமுனிவர் இறைவியையும் சேர்த்து வழிபட விரும்பாது, வண்டு வடி வத்திலே இறைவன் பகுதியைத் துளேத்துத் தனிப்படுத்தி வழிபட்டாராம். இதனுல் கோப மடைந்த இறைவி அவரை வலு விழந்து போகும்படி சாபமிட்டனர். சாபத்தினுல் வலு விழந்து கொண்டு வந்த போதும் பிருங்கிமுனிவர் தன்னிஃபிலிருந்து மாறவில்ஃ; நடக்க முடியாத கட்டத்தினே அடைந்தனர். சிவபிரான் தன் பக்தனின் நிலே கண்டு இரங்கி அவருக்கு அருளினர். மூன் ருவ து ஒரு கா வே பிருங்கிமுனிவர் மூன்று கால் மூன்று கையுடன்

அமைக்கப்படுவதுண்டு. இத்தகைய படிமம் ஸ்ரீ சைலத்தில் உண்டு. பிருங்கிமுனிவரை இறைவி வன்னிமரமாகச் சபித்ததாகவும் அந்நிஃயடைந்ற பின்பு அம்மையை வணங்கி பழைய உருப் பெற்றதாகவும் கதையுண்டு.

## அர்த்த பஞ்சக ஞானம்

ஞானத்தின் ஐந்து அமிசங்கள் பற்றிய அறிவாக வைணவ சம்பிரதாயம் கொள்வது அர்த்த பஞ்சக ஞானமாகும். வைணவ விசிஷ் டாத்வைத தத்துவமரபுகள் யாவற்றையும் இவ் வைந்து தஃவப்புகளிலே ஆராய முடியும் என்று கருதுவர். அவையாவன:—

- (1) பேறு: நாம் அடைய விரும்பும் பொருளி**ன்** இயல்பு
- (2) தகுதி: பேற்றினே அடைவதற்கு நமக்குள்ள தகுதி.
- (3) உபாயம்: பேற்றிணே அடையும் மார்க்கங்கள்
- (4) பலன்: பேற்றினே அடையின் நாம் பெறும் பலன்கள்
- (5) தடை: பேற்றினே அடைய முறியடிக்க வேண்டிய தடைகள்

வடக்குத் திருவீதிப்பிள்ளே முதன்முதலாக இவ்வைந்து அமிசங்களேயும் அமைத்து, அர்த்த பஞ்சகம் என்ற பெயர் வழங்கி விளக்கிஞர். அவர் திருவாய்மொழி முழுவதும் அர்த்த பஞ்ச கத்தின் விளக்கம் என்று கொண்டு, அதன் பத்துகளே இவற்றுடன் தொடர்புபடுத்திக் காட்டி ஞர். பெரியவாச்சான்பிள்ளேயும் இரகஸ்யதிரய தீபிகையில் அர்த்த பஞ்சகம் பற்றி விளக்கம் தந்துள்ளார்.

பிள்ளேலோகாசாரியர் 'அர்த்த பஞ்சகம்' என்ற நூலிலே இவ்வைந்து அமிசங்களேயும் விரிவாகவும் தெளிவாகவும் விளக்கியுள்ளார்.

### அர்த்த பஞ்சகம்

விசிட்டாத்வைதிக மரபினே அர்த்த பஞ்சக ஞோனம் என்ற அமைப்பிலே தொகுத்து விளக்கும் மரபு வடக்குத் திருவீதிப்பிள்ளே முதலாகக் கோணப்படுகின்றது. அவர் புதல்வர் பிள்ள லோகாசாரியர் (1264 — 1369) எழுதிய நூலே அர்த்தபஞ்சகம் ஆகும்.

தென்கஸே வைணவ ஆசாரியராக விளங்கிய பிள்ளேலோகாசாரியர் அர்த்தபஞ்சக ஞானத்தை விரிவாகவும் தெளிவாகவும் விளக்கிக்காட்டி யுள்ளார். முன்னேயோர் பேற்றிற்கான ஐந்து தேவைகளே விளக்கிச் செல்லப் பிள்ளேலோகா சாரியர் ஒவ்வொரு வகையினேயும் ஐந்து உப தலேப்புகள் அளித்துத் தெளிவாக்கியுள்ளார்.

அர்த்தபஞ்சகம் பிள்ளேலோகாசாரியர் மணிப் பிரவாள நடையில் எழுதிய அஷ்டாதசரகஸ் யங்களில் ஒன்றுகும்.

# அர்த்த மண்டயம்

கருவறை அல்லது கர்ப்பகிரகத்தின் முன்னுள்ள மண்டபம், அர்த்தமண்டபம் என்று பெயர் பெறும். கர்ப்ப கிரகத்தினேச் சிரமாகவும் அர்த்தமண்டபத்தினேக் கண்டமாகவும் உருவதித் துக் கூறுவர். அர்த்தமண்டபத்தின் முன்னுள்ள மண்டபம் முகமண்டபம் எனப்படும். அர்த்த மண்டபம் என்பது அரைவாசி அளவான மண்டபம் என்ற பொருள் தருகின்றது. அந்த ராளம் என்ற பெருள் தருகின்றது. அந்த ராளம் என்ற பகுதி கருவறைக்கும் அர்த்தமண்ட பத்திற்கும் அல்லது அர்த்த மண்டபத்திற்கும் முக மண்டபத்திற்கும் இடையிலே அமையலாம். அர்த்த மண்டபத்தின் வாயிலிலே இருபுறத்திலும் துவாரபாலகர் உருவங்கள் இடம் பெறுவன.

பல்லவர் காலம் வரையில் எழுந்த கோவில் களிலே கருவறையும் அர்த்தமண்டைபழும் கோயி லமைப்பிலே காணப்படுவன; வேறுமண்டபங்கள் பெரும்பாலும் காணப்படவில்லே. சோழப்பெரு மன்னர் ஆட்சிக் காலத்திலே, பத்தாம் நூற் ருண்டிவே ஒட்டியே கருவறையைச் சுற்றிலும் மண்டபங்களும் அர்த்தமண்டபத்தின் முன் மண்டபமும் எழுத்தொடங்கின.

#### திரு அரங்கக் கலம்பகம்

வைணவர் 'கோயில்' எனத் தனித்துச் சிறப் பிக்கும் பெருமையுடைய திருவரங்கம், திருச் சிக்கு வடக்கே மூன்று மைல் தொஃவிற் காவேரியின் இரு கிஃனகளின் நடுவே அமைந் துள்ளது; விழுப்புரம் விருத்தாசலம் திருச்சிக்கிஃள இருப்புப் பாதையில் உள்ளது; ஆழ்வார் மங் களாசாசனம் பெற்ற பூலோக வைகுண்டமிது.

திருவரங்கத்திலே அறிதுயில் கொள்ளும் ஸ்ரீரங்கநாதனப் பாட்டுடைத் தலேவனுகக் கொண்டது திருவரங்கக் கலம்பகம். இதனுள், சிறப்புப் பாயிரமாக இரு செய்யுளுள; காப்பாக நான்கு செய்யுளுள்; பிற் சேர்க்கையாக ஒரு செய்யுளுண்டு; நூலாக 100 செய்யுளுள்; பல திறப்பட்ட பாவாலும் பாவினத்தானும் அம்மானே, இரங்கல், ஊசல், ஊர், களி, காலம், குறம், கைக்கினா, சம்பிரதம், சித்து, தவம், தழை, நாரை, பாண், புயவகுப்பு, மடக்கு, மதங்கு, மறம், மேகம், வண்டு முதலிய உறுப்புகள் அமைய அகப் பொருளுக்கு முக்கியத்துவம் கொடுத்துப் பாடப்பட்டுள்ளது.

திருவரங்கக் கலம்பகத்தைப் பாடியவர் அழகிய மணவாளதாசராவர்.

அஷ்டப் பிரபந்தத்துள் இடம் பெறும் நூல் களிலே திருவரங்கக் கலம்பகமும் ஒன்றுகும். அஷ்டப்பிரபந்தத்தை முதன் முதலிலே தொகுத் துப் பதிப்பித்தவர் திரிசிரபுரம் கோவிந்தபிள்ளே யாவர். இக்கலம்பகத்திற்கு வைத்தமாநிதி முடும்பை சடகோபராமாநு ஜாசாரியர் சிறந்தவுரை வழங்கி யுள்ளார்.

# திரு அரங்கத்தந்தாதி

வைணவர்களாற் ''கோயில்'' என்று சிறப்பிக் கப்படும் பெருமையுடையது திருவரங்கம்; திருச் சிக்கு வடக்கே மூன்று மைல் தொலுவில் உள்ள திருப்பதி; காவேரியின் இருகிகுளகளின் நடுவே அமைந்துள்ளது; பூலோக வைகுண்டமென வைணவர் போற்றும் அரங்கம் ஆழ்வார் பதின்ம ராலும் மங்களாசாசனம் பெற்ற சிறப்புடையது.

திருவரங்கத்திலே அருட்டுயில் கொள்ளும் ஸ்ரீ ரங்கநாதனேப் பாடுவது திருவரங்கத்தந்தாதி. இது யமகவந்தாதியாகும்; சொற்பிரிப்புப் பயிற் சிக்கு இந்நூல் சிறந்ததொரு கருவியாகப் போற்றிக் கொள்ளப்படுவதாகும்.

சிறப்புப்பாயிரச் செய்யுள், ஐந்து காப்புச் செய்யுள், பிற்சேர்க்கைப்பாடல் எனும் ஏழு செய்யுள் நீங்கலாக நூறு பாடல்களேயுடையது.

இதஃனப் பாடியவர் மணவாளதாசர் எனும் வைணவதாசராவர். இவர் குணவாளராம்பட்ட ரின் சீடர் என்று கருத இடமுண்டு.

இவ்வந்தாதியிலே அரங்கப் பெருமானின் பெருமைகளும் அடியார்களின் சிறப்பும் அழகுற அமைத்துள்ளன. ஆயினும் வித்துவச் சிறப்புக்கு முக்கியத்துவம் கொடுக்கப் பெற்றதால் ஆசிரி யரின் தமிழ்ப்புலமையை கண்டு வியக்கும் வகையிலேயே அமைகின்றது.

இதற்குத் திருவல்லிக்கேணி வைத்தமாநிதி முடும்பை சடகோபராமாநுசாசாரியர் சிறந்த வுரை எழுதியுள்ளார்.

இதஃனவிட வேங்கடாசலதாசர் பாடிய திரு வரங்கப்பதிற்றுப்பத்தந்தாதி, பாலகவி ஸ்ரீ நிவாச ஐயங்கார் பாடிய கோயிலந்தாதி போன்ற அந்தாதிகளும் அரங்கப் பெருமாளுக்குண்டு.

் திருவரங்கத்தந்தாதி அஷ்டப் பிரபந்தத்தில் ஒரு நூலாகத் தொகுக்கப்பட்டுள்ளது.

# நிரு அரங்கத்து மால்

வைணவர் 'கோயில்' எனப் போற்றும் திருவரங்கம், திருச்சிக்கு வடக்கே மூன்று மைல் தொலேவிற் காவேரியின் இரு கிளே நடுவேயுள்ளது. ஆழ்வார்களின் மங்களாசாசனம் பெற்ற இப் பூலோகவைகுண்டம் விழுப்புரம் விருத்தாசலம் திருச்சி கிளேஇருப்புப் பாதையில் விளங்குகின்றது.

திருவரங்கத்திலே அறிதுயில் கொள்ளும் ஸ்ரீ ரங்கப்பெருமாகுப் பாட்டுடைத் தலேவஞகக் கொண்டது திருவரங்கத்துமாலே. இதனுள் சிறப் புப்பாயிரச் செய்யுளும், காப்புச் செய்யுளும், பிற் சேர்க்கைப் பாடலுமாக மூன்று செய்யுள் நீங்கலாக நூற்றிப் பதிஞெரு பாடலுளை.

திருவரங்கத்து மாலேயைப் பாடியவர் மங்கை மணவாளதாசர். அழகர் அந்தாதியையும் இவர் பாடியுள்ளார்.

தோத்திர மாஃயாக மங்கை மணவாள தாசர் சூட்டியுள்ள திருவரங்கத்து மாஃயிலே சோதுரியம் மிக்க பாடல்கள் பல காணப்படுதல் குறிப்பிடத்தக்கது.

இம்மாஃ அஷ்டப்பிரபந்தத்தில் ஒன்றுக இடம் பெறுவதாகும். இதற்கு வை. மு. சடகோபரா மாநு ஜாசாரியர் சிறந்த உரை வழங்கியுள்ளார்.

# அரங்கநாதுக் களிராயர்

தென்னுட்டுப் புதுவை எனுமூரினர்; இரணிய விலாசம் என்னும் ஸ்ரீ பிரகலாதன் விலாசம் இயற்றியவர். அதன் இரண்டாம் பதிப்பு 1876 இலே வந்தது.

#### அரங்கநாதக் கவிராயர்

பதினெட்டாம் நூற்றுண்டிலே வாழ்ந்தவர் அட்டாவதானம் அரங்கநாதக் கவிராயர், தொண்டை நாட்டினர்: சௌப்திக பருவம் சிகாமணிச் சருக்கம் முதல் பதினெட்டாம் பருவமாகிய சொர்க்காரோகணப் பருவம் வரை 45 சருக்கங்களிலே, ஏறக்குறை 2500 பாடல்க களிலே மகா பாரதத்தைப் பாடி சகம் 1675 இலே (கிபி 1753) அரங்கேற்றியவர்; இதனத் துறையூர் முத்துவீரம் கோவிந்தபிள்ளே சென்னே யிற் சுபகிருது வருடம் (1903) பதிப்பித்தனர்.

#### அரங்கநாத முதலியார், - 1893

தமிழ்நாடு பூண்டி என்னுமூரினர்; சுப்பராய முதலியாரின் புதல்வர்; இராய்பகதூர் பட்டம் பெற்றவர்; சென்னே பிரசிடென்சி கல்லூரியிலே கணிதப் பேராசிரியராகச் சேவை புரிந்தவர்; அர சாங்க மொழிப்பெயர்ப்பாளராகக் கடமையாற்றி யவர். சென்னேநகர் ஷெரீப் வேலே பார்த்தவர்; தமிழ் தெலுங்கு ஆங்கிலத்திலே கூட்டுமுயற்சி யாகப் பத்திரிகை ஒன்று (NATIVE PUBLIC OPINION) நடத்தியவர்; கச்சிக்கலம்பகம் பாடி 1889 இலே அரங்கேற்றியவர்.

# திரு அரங்கப் பதிற்றுப் பத்தந்தாதி

''கோயில்'' என வைணவர் போற்றும் திரு வரங்கம், காவேரியின் இரு கிளேகளின் நடுவே, திருச்சிக்கு வடக்கே மூன்று மைல் தொலேவில் அமைந்துள்ள திருப்பதியாகும். ஆழ்வார் பதின் மரும் மங்களாசாசனம் செய்த சிறப்பு மிக்க அரங்கம், பூலோக வைகுண்டம் எனச் சிறப் பிக்கப்படுவதாகும்.

அரங்கத்திலே அருட்டுயில் கொள்ளும் அரங் கணேப் பாடுவது திருவரங்கப் பதிற்றுப் பத்தந் தாதி. இது பதிற்றுப்பத்தந்தாதியின் இயல்புக் கேற்பப் பலவித யாப்பமைதிகளில் அமைந்தது.

நம்மாழ்வார், இராமாநுசர், ஆசிரியர் வணக்கம் கூறும் மூன்று செய்யுட்களே ஆதியி லும் நூலாசிரியர் விபரம் கூறும் செய்யுளே அந்தத்திலும் உடைய பதிற்றுப்பத்தந்தாதியிலே இடைநடுவே நூறு பாடலுள.

இதஃனப் பாடியவர் வேங்கடாசலதாசர் எனப் படுபவர்.

இப்பதிற்றுப்பத்தந்தாதி சென்னே அரசின் கீழைத்தேயச் சுவடிகளின் 51 ஆம் தொடராகத் தி. சந்திரசேகரன் 1956 இல் வெளியிட்ட முத லாம் அந்தாதிக் கொத்து எனும் தொகுப்பில் இடம் பெறுகின்றது.

திருவரங்கத்திற்கு மணவாளதாசர் பாடிய திருவரங்கத்தந்தாதி, பாலகவி ஸ்ரீநிவாசஐயங் கார் பாடிய கோயிலந்தாதி போன்ற அந்தாதி களுமுன.

# **திரு அரங்கம்**

திருச்சி மாவட்டத்திலே திருச்சிக்கு வடக்கே மூன்று மைல் தொஃவிலே, ஸ்ரீரங்கம் இருப்புப் பாதை நிஃவைத்திற்கு முக்கால் மைல் தொஃவவிலே அமைந்தது திரு அரங்கம் அல்லது ஸ்ரீரங்கம் என்னும் வைணவ திவ்விய தலம்; கோயில், பெரியகோயில், பூலோகவைகுண்டம், போகமண்டலம் என்று பேர்பெறும் திருப்பதி; ஸ்ரீரங்கநாதன் தாளுகவே தோன்றி எழுந்தருளியதலம் என்பதால் ஸ்ரீரங்கம் 'ஸ்வயம்வியக்த' கேஷத்திரம் எனப்படும். காவிரி கொள்ளிடந்திகளின் மத்தியில் அமைந்தது.

பிரமனின் திருவாராதன மூர்த்தியாகிய ஸ்ரீ ரங்கநாதன் இக்ஷ்வாகு முதல் ஸ்ரீராமபிரான் வரை சூரியகுல தெய்வமாகப் பூசீன பெற்று விபீஷணுழ்வானுக்கு இராமபிராணல் அளிக்கப் பெற்றது. அவன் இலங்கை கொண்டு சென்ற போது உபய காவிரி மத்தியில் புடை பெயராது தங்கிய இடமே திருவரங்கம். திருவரங்கம் சிலப்பதிகாரத்திலே குறிப்பிடப்படுகின்றது (10.156).

இங்கு கிடந்த திருக்கோலத்தில் அருள்புரியும் விஷ்ணுவுக்கு ரங்கநாதன், நம்பெருமாள், பெரிய பெருமாள் என்றும் பெரியபிராட்டியாருக்குச் ஸ்ரீரங்கநாச்சியார் என்றும் பேர்.

திருவரங்கம் கோயில் அரைச்சதுரமைல் பரப் பளவு உடையது; ஏழு பிராகாரம் உள; இருபத்தொரு கோபுரம்; தென்கோபுரம் மிகப் பெரிய கோபுரம்; தெற்கே திருமுக மண்டலம்; சந்திரபுஷ்கரிணி; புன்ணே விருட்சம்.

வைகுந்த ஏகாதசி மிகச் சிறப்பாகக் கொண் டாடப்படும் தலம் ஸ்ரீரங்கம்.

ஆண்டாள், குலசேகராழ்வார், தொண்டர டிப்பொடியாழ்வார, திருப்பாணுழ்வார், ஸ்ரீ இராமாநுசர் திருநாட்டுக்கெழுந்தருளிய தலம். பெரியநம்பிகள், பட்டர், வடக்குத் திருவீதிப் பிள்ளே, பிள்ளே லோகாசாரியார் முதலியோர் அவதரித்ததலம். மதுரகவியாழ்வார் நீங்கலாக ஏனேய ஆழ்வார் யாவராலும் மங்களாசாசனம் செய்யப் பெற்ற சிறப்புடைய தலம். ஆழ்வார் பாசுரங்களில் 247 பாசுரம் பாடப்பெற்ற பெருமையுடைய தலம்.

திருவரங்கத்திற்குப் பல பிரபந்தங்கள் உள. திருவரங்கக் கலம்பகம் (அழகியமணவாளதா சர்), திருவரங்கத்தந்தாதி (மணவாளதாசர்), திருவரங்கத்து மாலே (மங்கை மணவாளதாசர்), திருவரங்கப் பதிற்றுப் பத்தந்தாதி (வேங்கடா சலாதாசர்), திருவரங்கத்துசல் திருநாமம் (வெண்மணி பிள்ளேப் பெருமாள்), திருவரங்க மான்மியம் (திருநயம் கிருஷ்ணபாரதி), திருவரங்கச் சந்நிதிமுறை (நமச்சிவாயநாவலர்), அரங்கந்கர்அப்பண் அடிப்புகழ்ச்சிமாலே (கொ. பள்ளிகொண்டான்பிள்ளே), அரங்க நகரன்னே அடைக்கலமாலே (க்ஷ), கோயிலந்தாதி முதலியன அவற்றுட் சிலவாம்.

# அரசகேசரி, நல்லூர்

பதிஞரும் தூற்றுண்டின் பிற் கூறிலும் பதினேழாம் நூற்றுண்டின் முற் கூறிலும் வாழ்ந்தவர்; எதிர்மன்னசிங்கன் என்னும் யாழ்ப் பாணத்தை ஆட்சிபுரிந்த ஆரியச் சக்கரவர்த் தியின் (1591 — 1615) தமையஞர்; எதிர் மன்னசிங்கஞல் மரணப்படுக்கையிலே தன் மகன் வயதுக்கு வரும்வரை இராச்சிய பரிபாலனம் செய்யும்படி வேண்டப்பட்டவர்; எதிர்மன்ன சிங்கனின் நியமனத்தைப் போர்த்துக்கேய தேசா திபதி ஏற்குமுன் சங்கிலி குமாரஞற் கொல் லப்பட்டவர்; சங்கிலி குமாரஞற் கொல் லப்பட்டவர்; சங்கிலி குமாரன் ஆட்சி 1615 — 1619.

மகாகவி காளிதாசன சங்கத பொழியிலே பாடிய இரகு வம்மிசம் என்னும் காணியத்தின் அரசகேசரி தமிழிலே பாடியுள்ளார். இரகு வம்மிசத்தின் மூலத்தின் நல்லூர் வித்துவ சிரோமணி ச. பொன்னம்பலபிள்ளே யாழ்ப் பாணம் வித்தியாதுபாலனயந்திரசாலேயிற் சர்வ சித்து வருடம் ஆவணி மாதம் (1887) பதிப் பித்தனர்.

## அரசஞ்சண்முகஞர் (15.9.1868—11.1.1915)

பாண்டியநாட்டு மதுரை மாவட்டம் நிலக் கோட்டையைச் சேர்ந்த சோழவந்தானில் பிறந் தவர்; அரசப்பபிள்ளேயின் புதல்வர் சண்முகம் பிள்ளே; சோழவந்தானில் சிவகங்கை வே. அழகர்சாமி தேசிகரிடம் ஆரம்பக் கல்வி கற்றபின்பு கிண்ணிமங்கலமடம் சிவப்பிரகாச சவாமிகளிடம் (கந்தசாமி) உயர்கல்வி கற்றவர்.

மதுரை சேதுபதி உயர்நிஃப்பள்ளித் தஃமைத் தமிழாசிரியராகவும் சேதுபதி செந்தமிழ்க் கலாசாலே ஆசிரியராகவும் மதுரைத்தமிழ்ச் சங்க ஆசிரியராகவும் தமிழ் லெக்சிகன் உதவியாள ராகவும் பணிபுரிந்தவர்; மாணுக்கர் பலர் இவரிடம் கற்றவர்கள்; கேட்டவர்கள்; பல்வேறு சஞ்சிகைகளுக்குக்கட்டுரைகள் வரைந்தவர்; இலக் கண இலக்கிய சர்ச்சைகளில் ஈடுபட்டவர்.

மதுரை மீஞட்சியம்மை மீது சந்தத் திருவடி மாஃயும் திருவடிப்பத்தும், சோழவந்தான் சிதம்பரவிநாயகர்மாஃ, மாஃமாற்றுமாஃ, முரு கக்கடவுள் கலம்பகம். இன்னிசையிருநூறு, வள்ளுவர் நேரிசை, ஏகபாத நூற்றந்தாதி, மதுரைச் சிலேடை முதலிய செய்யுணூல்களே இயற்றியவர்; வேறு நூல்களும் இயற்றியவர்.

#### திரு அரசிலி

ஒழிந்தியாப்பட்டு என வழங்கும் திருஅரசிலி எனும் திருத்தலம் தென்ஞார்க்காடு மாவட்டத் நில் திண்டிவனம் தாலுகாவில் உள்ளதாகும். புதுச்சேரி இருப்புப்பாதை நிலேயத்திலிருந்து வடகிழக்கே ஐந்து மைல் தொலேவிலுள்ள இரும்பைமாகாளம் அடைந்து, அங்கிருந்து மேற்கே இருமைல் சென்ருல் அரசிலியை அடை யலாம். அரசமரத்தைக் கோயிலாக உடையதால் அரசிலி எனப் பெயர் வந்ததென்பர் சிலர். வாமதேவ முனிவர் பூசித்துப் பேறு பெற்ற தலமிது.

இங்கு எழுந்தருளிய கிவபிரானுக்கு அரசிலி நாதர், திருஅரசிலி ஆளுடையார் ஆலாலசந்தரர், திருஅரசிலி ஆளுடையார் என்றும் இறைவிக்குப் பெரிய நாயகி என்றும் பேர். தீர்த்தம் அரசடி தீர்த்தம்.

திருஞானசம்பந்தமூர்த்திநாயஞர் பாடிய திருப் பதிகம் ஒன்று இத்திருத்தலத்திற்குண்டு (2.95). அ. சிதம்பரநாதமுதலியார் பாடிய திருவரசிலி யந்தாதி ஒன்று முத்துத்தாண்டவராய பிள்ளே யால் அச்சிடப் பெற்றுள்ளது.

# அரதத்தாசாரியார்

பன்னிரண்டாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; சோணுடு காஞ்சிபுரத்தில் வைணவ பிராமண குடும்பத்திற் பிறந்து சைவசமயத்தை மேற் கொண்டவர்; கஞ்சனூரிலே வாழ்ந்தவர்; பற்பல அற்புதங்களாற் சைவஸ்தாபனம் செய்தவர்.

இவர் சங்கதத்திலே அரிகரதாரதம்மியம், உஜ் வலயம், சதூர்வேத தாற்பரிய சங்கிரகம், சிவாதித்திய சிகாமணி, சுலோகபஞ்சகம், சீகண்ட பாடிய சமர்த்தனம், சைவாகமபூஷணம், ஞான ரத்திஞகரம், தத்துவநீருபணம், பத்தாதிக்ய சிகாமணி, விபூதிருத்திராக்க பஞ்சகம் முதலிய வற்றை இயற்றிஞர்.

சுலோக பஞ்சகம் துறைசை சிவஞானமுனிவ ரால் மொழி பெயர்க்கப்பட்டது; அரிகரதார தம்மியம் தர்க்க குடாரதாலுதாரி வை. திருஞானசம்பந்தபிள்ளேயால் மொழி பெயர்க் கப்பட்டது (1895); சதுர்வேத தாற்பரிய சங் கிரகம் வடகோவை சு. சபாபதிநாவலரால் மொழி பெயர்க்கப்பட்டது. (1876).

# **நிரு அரதைப்பெரும்பாழி**

அரித்துவாரமங்கலம் என்று வழங்கப் பெறும் திருஅரதைப்பெரும்பாழி, தஞ்சை - நாகூர் இருப் புப்பாதையில் கோயில் வெண்ணி நிஃயத்திலி ருந்து நான்குமைல் தொஃவிலுள்ளது.

இறைவன் திருமுன்பு பன்றியாகிய திருமால் பறித்த பள்ளம் இருப்பதால் வந்த பெயர் தலப்பெயர் என்பர். வராகமூர்த்தியின் கொம் பைப் பறித்துச் சிவபிரான் அணிந்து கொண்ட தலமிது.

இத்திருத்தலத்தில் கோயில் கொண்ட சிவ பிரானுக்குப் பாதாள வரதர் என்றும் இறை விக்கு அலங்கார அம்மை என்றும் பேர். தீர்த்தம் பிரமதீர்த்தம். தலவிருட்சம் வன்னி. இத்திருக் கோயிலுக்கு சம்பந்தர் பா<mark>டிய</mark> திருப்பதிகம் ஒன்றுண்டு (3.30).

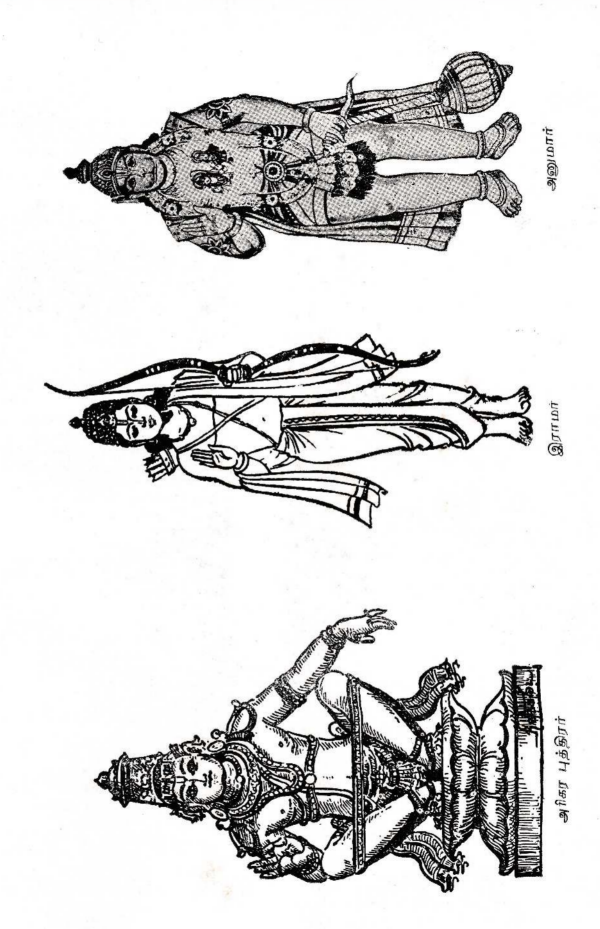
# **ஞிஅரவிந்**தர்( 15.8.1872 — 5.12.1950)

அரவிந்த அக்ராய்ட் கோஷ் வட இந்தியா விலுள்ள வங்காளத்திற் கல்கத்தா நகரத்திலே அவதரித்தவர்; டாக்டர் கிருஷ்ண தனகோஷ், ஸ்வர்ணலதாதேவி என்போரின் புதல்வர்.

1879 இலே கல்வி கற்பதற்காக இங்கிலாந்து சென்று 1893 ஆம் ஆண்டு பெப்ருவரி மாதம் இந்தியாவுக்கு மீண்டவர்; 1893 ஆம் ஆண்டு முதல் சில வருடங்கள் பரோடா சமஸ்தானத் பல்வேறு பணிகளேப் கேம்பிரிஜிற் கல்வி கற்கும் காலத்திலேயே புரட் சிகரமான சிந்தணேகளேயுடையவராகக் பெற்ற போதும் பரோடாவிற் பணிபுரியும் காலத்தில் ஏற்பட்ட இந்திய பண்பாட்டுணர்வும் பின்பு ஏற்பட்ட வங்கப் பிரிவிணேயும் புரட்சி யாளரின் முன்னணியிலே அரவிந்தர் நிற்கும் சந்தர்ப்பத்தை உருவாக்கின; 'ஸ்வராஜ்' என் பதை அரசியற் கண்ணேட்டத்தில் மட்டுமன்றி ஆன்மீகக் கண்ணேட்டத்திலும் அர்த்தங் கொண் டவர் அரவிந்தர்; பரமனின் சாம்ராஜ்யத்தைப் பூமியில் நிலே நாட்டுவதற்கு விடுதலே முதற்படி என்று கருதியவர். அவர் 1907 இலும் 1908 ஆட்சியாளராற் இலும் இருமுறை அந்நிய சிறை வைக்கப் பெற்றவர்.

1904 இலேயே பிராணுயாமம் பயிலத்தொடங் கிய போதும் சிறை வாழ்க்கை யோக நெறியில் அதிகம் அக்கறை கொள்ள வைத்தது; விஷ்ணு பாஸ்கர்லேலேயின் உதவியுடன் யோக முறைகளே பழகிக் கொண்டவர்; 1909 நன்கு சிறையிலிருந்து விடுதஃ பெற்றதையடுத்து அரசி தவிர் த்துக் இயக்கங்களே த் யோக நெறியிலே முழுக்கவனத்தையும் செலுத் தியவர்; 1910 ஆம் ஆண்டு ஏப்ரல் மாதம் புதுச்சேரியை அடைந்த போது ஆங்கிலேய எதிரான கொந்தளிப்பில் அரசிற்கு இருந்து முற்றுக விலகிக் கொள்ளும் சந்தர்ப்பம் கிடைக் கப் பெற்றதை அடுத்து யோக நெறியிலே தன்னேப் பக்குவப்படுத்துவதிலே முழுக் கவனத் தையு்ம் செலுத்தியவர்; புதுச்சேரியிலே பூரணமடைந்தவர்.

ஸ்ரீ அரவிந்தரின் யோகத்தின் குறிக்கோள் உள்ளார்ந்த சுயவளர்ச்சியாகும். சுய வளர்ச்சியின் பரிணுமப்படிகள் மனிதனின் பூவுலகவாழ்வினேத் தெய்வவடிவில் அமைக்கும் என்று நம்பியவர்; உயர்நிலே மனத்தை உருவாக்கும் போது மனித வாழ்வின் இயல்பே மாறிவிடும் என்றும் தெய்வீக



Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

சைனர்கள் சாத்தையன், மகாசாத்தையன், மாசாத்தையன், யோகசாத்தையன், தர்மசாஸ் தா என்று ஐயஞரை வழங்குவர். பௌத்தர்கள் மகாசாஸ்தா, மாசாத்தன் என்றழைப்பர்.

''சாஸ்தா'' வடசொல்லாயினும் வேதங்களிலோ பழைய புராணங்களிலோ அப் பெயருடைய தெய்வம் இல்லே. இருக்கு வேதத்தில் இந்திர னுக்குரிய மந்திரங்களில் 'ஆர்ய' என்ற பதம் இடம் பெறும் மந்திரம் சாஸ்தாவுக்குரியதாக வழங்கப்படுகின்றது.

'சாத்தன்' என்ற சொல் இடுகுறிப் பெயராக வும் காரணப் பெயராகவும் தமிழ் மொழிக்கு உரிய தாக விளங்குவதோடு 'சாஸ்தா' என்ற சங்கத பதத்தின் வட சொல்லாகவும் காணப்படுகின்றது. 'சாஸ்தா' ஆணே (சாசனம்) செய்பவர் என்ற பொருளிலே அரிகரபுத்திரணேயும் புத்தரையும் குறிப்பதாகக் காணலாம்.

உறையூருக்குக் கிழக்கேயுள்ள பிடவூரில் மூவே ந்தர் காலத்தில் 'அறப்பெயர்ச்சாத்தன்' என்ற தெய்வம் காணப்படுகின்றது (புறநானூறு, 395). சுவாமிகள் :பேரருளாளன் பிட வூரன் தம்மானே' என்று பல்லவர் காலத்தில் இத் தெய்வத்தைக் குறிப்பிடுகிறுர் (7.96.6). சேக்கிழார் சுவாமிகள் பெரியபுராணத்திலே சேர மான் பெருமாணுயனர் திருக்கைலாயத்தில் சிவ பிரான் முன்னிஃயிற் பாடி அரங்கேற்றிய ஆதியு 'மாசாத்தஞர்' லாவைக் கேட்டறிந்த நூஃப் பிடவூரிலே வெளிப்படுத்திஞர் என்று கூறு வர் (வெள்ளானேச்சருக்கம், 52). பிடவூர் ஐயஞர் அரங்கேற்றிய ஐயஞர் என்று வழங்கப்படுவர். திருப்பாட்டூர் என இன்று வழங்கும் பிடவூரிலே பாழடைந்த சாத்தன் கோயில் உண்டு. அக்கோயி லின் அடியில் இராசராச சோழனுடைய கல் வெட்டுக் காணப்படுகின்றது.

மூவேந்தர் காலத்திலே கருவூரிலும் சாத்தன் கோயில் இருந்திருக்கலாம். கருவூர்ப் பெருஞ் சதுக்கத்துப் பூதநாதஞர் என்ற புலவரொருவர் புறநானூற்றிலே அறியப்படுகிருர்.

புறம்பணேயான் வாழ்கோட்டம் (வரி, 12), பாசண்டச் சாத்தன் (வரி, 15) கோயில் எனச் சாத்தன் கோயில் இரண்டு சிலப்பதிகாரம் கஞத் திறம் உரைத்த காதையிலே கூறப்படுகின்றன. சூடாமணி நிகண்டு 'புறத்தவன்' எனத் தரும் சாத்தன் பெயர் நிணவு கூரத்தக்கது. சாத்தன் கோயில் ஊர்ப்புறத்தே அமைவதால் சாத்தன் புறம்பணேயான் என வழங்கப்பட்டான். பாசண் டம் என்பதற்கு வேறுபட்ட பொருள்கள் கூறப் படுகின்றன. தொண்ணூற்றறுவகை சமய

சாத்திரத் தருக்கக் கோவை என்றும் இவற்றைப் பயின்றதால் அவற்கு மகா சாத்திரன் (மகாசாத்தன்) என்பது பெயர் என்றும் நல்லார் சிலம்பிலே கூறுவர். அடியார்க்கு என்றோர் அவை தீகம் பாசண்டம் நிக்கந்தக் கோட்டம் (அருகன் கோயில்) முன்பு குறிப்பிடப் பட்டதால் இது பௌத்தரின் சாத்தன் கோயில் அல்லது பௌத்தர் கோயில் என்று கருதுவர்.

பல்லவர் காலத்திலே பல்லவருக்கும் அனுராத புர அரசருக்கும் ஏற்பட்ட நெருங்கிய தெர்டர்பு களாற் பல்லவர் பாணியில் அமைந்த புடைச் சிற்பங்கள் பல ஈழத்திலே காணப்படுவன. இவற் றிலே இசுறுமுனியாவிலுள்ள ஐயஞர் புடைச் சிற்பமும் ஒன்று. குதிரைமுகம் தனியாக அமைய ஐயஞர் மானிட ரூபத்திலே உட்கார்ந்த நிஃயிலே இசுறுமுனியாவிற் காணப்படுகிருர்.

அப்பர் 'சாத்தணே மகஞ வைத்தார்'' என்று திருப்பயற்றூர்ப் பதிகத்திலே (4.32.2) கூறுகி ரூர். சிவபிரான் சாத்தணேத் தனக்கு மகஞைகச் செய்ததாகவும் அதைச் சிவனின் சிறப்புச் செயல் களில் ஒன்ருகவும் அப்பர் கூறுவது கவனிக்கத் தக்கது. ஒட்டக் கூத்தரும் தக்கயாகப் பரணியில் மாசாத்தணேச் சிவபிரானின் மகஞைகக் கூறுவர்.

இரண்டாம் கரிகாலன் காலத்துச் சாசனம் உத்தரமேரூர்ச் சதுர்வேதி மங்கலத்தின் தென் பகுதியில் அமைந்த ஐயன் மகாசாஸ்தாவுக்குப் பிரசாதத்திற்கும் நித்திய விளக்கிற்கும் புஷ்பாஞ் சலிக்கும் நிலம் தானம் வழங்கியதைக் கூறு கின்றது.

பன்னிரண்டாம் நூற்ருண்டில் எழுந்ததாகக் கருதப்படும் மூஷகவம்சத்திலே வல்லப அரசன் வடுகேஸ்வரர் கோயிலில் 'ஆர்யக' தெய்வத் தைப் பிரதிட்டை செய்ததைக் குறிப்பிடுகின்றது.

பிரமாண்டபுராணம் உபசம்ஹாரபாதம்(6.6-9) சாஸ்தாவின் பிறப்பிணச் சுருக்கமாகக் கூறும். பாற்கடல் கடையும் போது தோன்றிய சக்தியின் அழகாற் கவரப்பட்ட சிவன் அவளக் கூடியதாற் சாஸ்தா தோன்றியதாக அங்கு கூறப்பட்டுள் ளது. குலால சாஸ்திராகமம், சுப்பிரபேதாகமம் என்பனவற்றிலும் சாஸ்தாவின் தோற்றம் கூறப் படுகின்றது என்பர்.

அரிக்கும் அரனுக்கும் புத்திரஞகப் பிறந்து அரிகரபுத்திரன் என்ற பெயரைப் பெற்ற கதை, கச்சியப்ப சிவாசாரியாராற் கந்தபுராணத்திலே கூறப்பட்டுள்ளது. பாற்கடலிலே தோன்றிய அமுதத்தைத் தேவருக்கு அளிக்கவும் அசுரரை ஏமாற்றவும் விஷ்ணு எடுத்த மோகினி வடிவைத் துடன் சிவன் இணேந்ததால் அரிகரபுத்திரன் தோன்றிஞர் என்று அசுரகாண்டம் மகாசாத் தாப் படலத்திலே கச்சியப்பசிவாசாரியார் கூறு வர்.

தலேமேல் கைவைத்தால் சாம்பலாகும் வரத் தைச் சிவனிடம் பெற்று அவரிடமே அதனேப் பரீட் சித்துப் பார்க்க முயன்ற பசுமாசுரனிடமிருந்து தப்பியோடி ஒளித்த சிவணேக் காக்க மோகினி வடிவெடுத்து அவணே மயக்கி அவன் பெற்ற வரத்தாலே அவணேயே சாம்பலாக்கிய விஷனு வின் பெண்வடிவில் மோகங் கொண்டு சிவன் கூடிய போது தோன்றியவர் சாஸ்தா என்றும் வேருரு புராணம் கூறும்.

பிக்ஷாடணர் கோலத்திற் சிவனும் மோகினி வேடத்தில் விஷ்ணுவும் தாருகாவனம் புகுந்து இருடிகளே ஏமாற்றி, ரிஷிபத்தினிகளே நிறை யழியச் செய்த பின்பு கூடிய போது சாஸ்தா தோன்றிஞர் என்றும் கதையுண்டு.

பிரமாண்ட புராணத்திற் பிற்காலத்திற் சேர்ந்த பூதநாத உபாக்கியானத்தில் மண்ஷிமுகியை மணிகண்டன் சாஸ்தாவென்று சபரிமஃயிலே கோயில் கொண்ட கதையும் பஞ்சமுகாசுரஃன அழித்த கதையும் உள.

சிவபிரான் கிராத சாஸ்தா வேடத்திலே அருச் சுனனுடன் போர் புரிந்து பாசுபதாஸ்திரம் வழங்கிய கதையுமுண்டு. ஸ்ரீஆதி சங்கரரின் சீடர் ஒருவர் கிராத சாஸ்தாவடிவில் சிவணக் கண்ட கதையுமுண்டு.

சாஸ்தா, சாத்தன், அரிகரபுத்திரன், ஐயன் என இலக்கிய ஆட்சி பெறும் தெய்வம் பொது மக்களிடையே ஐயஞர், ஐயப்பன் என்ற பெயர் களிலே பிரபல்லியம் பெறுவதைக் காணலாம். ஐயஞர் அறத்தைக் காக்கும், நிஃநாட்டும் தெய்வ மாகக் கருதப்படுகின்றது. 'அறப்பெயர்ச்சாத்த தன்' 'தர்மசாஸ்தா ' என்ற வழக்குகள் இவ்வமி சத்திணேச் சுட்டுவன.

மானிடத்தைக் காக்கும் தெய்வமாக, கருணே யும் இரக்கமுள்ள தெய்வமாக ஐயஞர் கிராமிய மக்களிடம் செல்வாக்குப் பெறுகின்றுர். ஐயஞர் பல வழிகளிலும் காவல் தெய்வமாகக்கருதப்படு கிறுர். இரவு வேளேகளிலே தம் கிராமத்திலே துணேவருடன் குதிரையிலே ஐயஞர் சுற்றி வருவதாக மக்கள் நம்புவர். கிராம வழியிலே தனியாகப் பயணம் செய்பவர் ஐயஞர் தம் பயணத்தைக் காத்து வருவதாக நம்புகின்றனர். பயணிகள் தம் பயணத்திலே எவ்வித இடை யூறும் ஏற்படா வண்ணம் ஐயஞரை வேண்டிச் செல்வது வழக்கம். கிராம மக்கள் தம் மந்தை களேக் காக்கும் தெய்வமாகவும் ஐயஞரைக் கருது வர். இதஞி கோமாரி முதலிய நோய்கள் ஏற்படும் போது ஐயஞருக்கு விசேட பூசைகள் செய்து அவர் அருளே நாடி நிற்பர்.

சைனர்களும் சாத்தையினக் காவல் தெய்வ மாகப் போற்றுவது குறிப்பிடத்தக்கது. திரு விளேயாடற்புராணம் குலசேகர பாண்டியன் சாத் தீனக் கிழக்குப் பகுதியிற் பாதுகாவலராக வைத்ததைக் கூறுகின்றது. பன்னிரு பாட்டியல் பிள்ளேத்தமிழ்க் காப்புத் தெய்வங்கள் பட்டிய விலே சாத்தனுக்கும் இடம் தந்துள்ளது.

ஐயஞர் வழிபாடு தமிழ் நாட்டிலும் ஈழத்தி லும் கேரள நாட்டிலும் காணப்படுகின்றது. தமிழ் நாட்டிலே கிராமங்கள் தோறும், பொது வாக ஐயஞர் கோயில் இடம் பெறுவதைக் காணலாம். ஈழத்திலே தமிழ் மக்கள் மத்தியில் மட்டுமன்றி சிங்கள மக்கள் மத்தியிலும் ஐயஞர் கோயில்களுள. ஆயினும் கேரள நாட் டிற் சபரிமலே ஐயப்பன் செல்வாக்கு மிக்க தெய்வமாக உயர்ச்சி கண்ட பின்பே தமிழ் நாட்டி லும் ஐயஞர் வழிபாடு கிராமிய நிலேயில் இருந்து நகர நிலேக்கு வந்துள்ளது. சபரிமலே ஐயப்பன் யாத்திரை தமிழ் நாட்டிலே பிரபல்லியமடைந்து வருகின்றது.

தமிழ் நாட்டிற் கிராமங்களிற், சிறப்பாக விவசாயப் பகுதிகளிலே, குடிமன்க்கு வெளியே, வயல் வெளிகளிலே பெரும்பாலும் கோயில் அமைந்திருக்கும். தென்மேற்கு மூஃ யிலே ஐயஞர்கோயில் அமைவது விதியெனப்படி திசைகளிலும் அவை அமைந்து ஏனே ய கோயில் பொதுவாகச் செங் காணப்படுவன. கல்லால் அல்லது களி மண்ணுற் கட்டப் பெற்று ஓட்டினுல் அல்லது ஓஃயோல் வேய்ந்து காணப்படும், கர்ப்பக் கிருகத்தில் அமையும் ஐயஞர் படிமம் கிராமத்தின் வெளிப் புறத்தை நோக்கி அமைக்கப் படும். படி.மம் இல்லாத கோயிலில் செங்கல் ஐயனுரைக் குறித்து நிற்கும்.

வசியம், ஆகர்ஷணம் என்பனவற்றிற் செந்நிறம் கொண்டவராகவும், மோகனத்திற் கருநிறம் கொண்டவராகவும், ஸ்தம்பனத்திற் பொன்னிறம் உள்ளவராகவும் விஷம் போக்கும் வழிபாட்டி லும் ஞானம் பெறுவதற்கான வழிபாட்டிலும் வெண்ணிறமுள்ளவராகவும், துவேஷம், உச்சாட னம், மாரணம் என்பனவற்றில் கருநிறம் உள்ள வராகவும் ஐயஞர் வழிபடப்படுகின்றுர்.

ஐயஞர் படிமங்கள் நின்ற கோலத்திலும் இருந்த கோலத்திலும் காணப்படுவன; இருந்த கோலத் திலே அமைந்தவை யானேயில் இருப்பதாகவும், குதிரையில் இருப்பதாகவும், ஆலின் கீழ் சிம்மா சனத்தில் இருப்பதாகவும், யோகி நிஃவில் இருப் பதாகவும், பீடத்தில் இருப்பதாகவும் காணப்படு வன; ஐயஞர் தனியாகவும் மூவராகவும் உள்ள நிஃகளுமுள; மூவராகவுள்ள நிஃவில் ஒன்று இடப்பக்கத்தில் புடிகஃவயும் வலப்பக்கத்தில் பூர ணோயும் அமைந்தது. இவ்விருவரும் ஐயஞரின் மீணவியர். கில்பரத்தினம் ஒருபக்கத்தில் பிரமை என்ற மீணவியும் மறுபக்கத்திற் சத்யகன் என்ற மகனும் அமைந்த நிஃயைக் குறிப்பிடுகின்றது.

ஐயஞர் இருகைகளுடனேயே பொதுவாகக் காணப்படுவர். செண்டாயுதம் கையிலே தாங் கிய வடிவங்கள் பலவாயினும் குதிரைச்சவுக் குடனும் சில படிமங்களுள் என்பர்.

கோயிலின் முன்றலிலே களிமண்ணுற் செய்து சுடப் பெற்ற பல குதிரைகளும் சில வேளேகளியில் யானேகளும் அமைக்கப்பட்டிருப்பதைக் காணலாம். சிலவேளேகளில் செங்கல்லாற் கட்டிய பெரிய குதிரைகளும் அங்கு காணலாம். பௌத்தர் கருங்குதிரையையும் சைனர் வெள்ளானேயையும் சாஸ்தாவின் வாகனங்களாகக் கூறுவர்.

ஐயஞர் கோயிலிலே பரிவார தெய்வங்கள் பல காணப்படுவன. இராமநாதபுரத்து ஸ்ரீ வில்லி புத்தூருக்கு அருகுள்ள சுந்தரபாண்டியம் கிராமத் திலுள்ள வையம் தொழுவார் கோயில் எனும் ஐயஞர் கோயிலில் வைகுந்த மூர்த்தி எனப்படும் ஐயஞரின் பரிவார தேவதைகளாகக் கறுப்பசாமி, சப்பாணி கறுப்பசாமி, பெரியகறுப்பசாமி, மாழுண் டிக் கறுப்பசாமி, காளி, பத்திரகாளி, பேய்ச்சி, மாடத்தி, ராக்கச்சி, சன்ஞசி, முத்துமாஃயம் மன், பூமாஃராஜா, பொன்ஞேட்டக்காரன், சுஞ வடியான், மாடன் முதலியோர் காணப்படுகின்ற னர்.

ஐயஞருக்கு மிருகபலி இடுவது வழக்கமில்ஃ. அகிம் சை அமிசம் ஐயஞர் வழிபாட்டில் முக்கியத்து வம் பெறுவதை இது உணர்த்துகின்றது. மதுரை வீரன் உடனமைந்த ஐயஞர் கோயிலிலே, வீர னுக்கு மடையிடும்போது ஐயஞர் முன்பு திரை யிட்டு வீரனுக்குப் படைப்பது நோக்கத்தக்கது. அறுகும் சிறுபூணயும் அரிசியும் இட்டுச் சாத்த கே தேவந்தி வணங்குவது சிலப்பதிகாரத்திலே காணப்படுவதாகும். சாத்தனுக்குச் சந்தனக்காப்பு இடுவது முக்கியமான நிகழ்ச்சியாகும். பஞ்சாமி மிர்த அபிடேகம் முதலியனவும் சாத்தனுக்குள்.

தந்திர சமுச்சயம், சில்பரத்தினம் என்பன சாஸ்தாவின் தியான சுலோகங்கீளத் தருவன. சாஸ்தாவுக்குக் காயத்திரி மந்திரமுமுண்டு; அர்ச் சீனே மந்**திரங்கள், ஸ்**தோத்திரங்கள், நாமாவளி கள் என்பனவும் உள; சுப்பிரபேதாகமம் ஸ்தா பன விதி கூறுகின்றது; பூர்வகாரணுகமம் அர்ச் சனவிதி கூறுகின்றது.

இவை யெல்லாம் தோன்றி விட்ட போதும் தமிழ் நாட்டிலே ஐயஞர் பூசை கிராமிய வழி பாட்டு முறையிலே நடை பெறுகின்றது. பூசாரி ஒவ்வொரு நாளும் மதிய வேளேயில் பூசையை நடத்துவார். பூசாரிகளும் வெவ்வேறு வகுப்பு களேச் சேர்ந்தவராகக் காணப்படுவர். பூசைக் கெனத் தனியான — விரிவான கிரியை முறைகளே அங்கு பின்பற்றுவதாகத் தெரியவில்லே.

ஐயஞர் வழிபாட்டிலே குதிரை நோத்தி செய் வது பொது வழக்கமாகும். குயவணக் கொண்டு செய்வித்த குதிரையை ஐயஞர் கோயிலுக்குப் பவனியிலே கொண்டு சென்று விட்டு வழிபடுவர். இதனேக் குதிரை எடுப்பு அல்லது குதிரை விடுதல் என்று தமிழ் நாட்டில் கூறுவர்.

மதுரை மீஞட்சியம்மன் திருமணத்திற்கு மது ரைக்குச் சென்ற மாப்பிள்ளே வீட்டாரிற் சாத்த னின் பெயருமுண்டு. ஆயினும் சாத்தனின் படிமத் தை முன்பு சிவன் கோயிலில் பிரதிட்டை செய் வது மரபாக இருக்கவில்லே. பாதுகாப்புக்காக ஐயஞரின் வெண்கலப் படிமத்தினேச் சிவன் கோயிலில் வைத்து விட்டு விழாக்களுக்காக ஐயஞர் கோயிலுக்கு எடுத்துச் செல்லும் வழக்கம் மட்டும் காணப்பட்டது.

கேரள நாட்டிலே ஐயப்பன் வழிபாடு பிர பல்லியம் மிக்க வழிபாடாகக் காணப்படுகின் றது. தைமாதம் முதலாம் தேதி வருடம் முழுவ தும் செய்த தியானத்தில் இருந்து அவர் விழித்த தாகவும் அந்நாளிலே தரிசனம் செய்பவர் அவர் அருகோப் பெறுவர் என்றும் பெரிதும் நம்புவர்.

சபரிமீல ஐயப்பனுக்கு மண்டலபூசை 45 நாள் நடைபெறும். சபரிமீல யாத்திரை காலத்தோடு விரிவான ஒழுங்குகளேயும் முறைகளேயும் பெற்று வளர்ந்துள்ளது. தமிழ் நாட்டவரும் சபரிமீல யாத்திரையிலே பெருமளவிலே கலந்து கொள்வ தைக் காணலாம். ஐயப்பன் வழிபாடு சபரிமீல சாஸ்தாவின் செல்வாக்கிஞல் கேரளத்திலே சிறப் பிடம் பெற்றுள்ளது.

திருவனந்தபுரத்தில் ஸ்ரீ அநந்த பத்மநாப சுவாமி கோயிலின் வட பிராகாரத்திலே சாஸ்தா கோயில் உண்டு. காஞ்சிபுரம் காமாட்சி கோயி லிற் செண்டுடன் துவார பாலகராக ஐயஞர் காணப்படுகிருர். திருப்பனந்தாஃளயடுத்த திரை லோக்கிய சுந்தரம் கோயிலில் வெண்கலத்தா லான சாத்தன் படிமங்கள் இரண்டு வைக்கப் பட்டுள்ளன. சிதம்பரம் நடராசப் பெருமான் கோயிலிலே திருமூலட்டானேசுவரர் கோயிலுக்கு வடக்கு நோக்கிச் செல்லும் ஓடையின் வெளிச்சுவரிலே அமைக்கப்பட்டிருந்த சாஸ்தா இன்று கோயில் போல மூடி அமைக்கப்பட்டுச் சிறப்பிக்கப்படுகிறுர். கும்பகோணம் கும்பேஸ்வரர் கோயிலின் இரண்டாம் பிராகாரத்தின் வட கிழக்குப் பகுதியில் ஐயஞரும் சூரியன் பைரவருடன் அண்மையில் பிரதிட்டை செய்யப்பட்டுள்ளார். விழாக் காலங்களில் இவருக்கு இங்கு வெள்ளிக் கவசமும் இடப்படுகின்றது.

#### அரிகரம்

தமிழ்நாடு மதுரை அரிகரம் பரப்பிரம விளக் கத்தைப் பதிப்பித்தவர்; பரப்பிரம விளக்கம் காளமேகப்புலவர் பேரோடு வழங்குவதாகும்.

#### அரிகரம் ஐயர்

அம்பைத்தலபுராணம் பாடியவர்.

#### அரிசேசரி

பாண்டியன் மாறவர்மன் அரிகேசரி ஏழாம் நூறுண்டின் பிற்பகுதியில் ஆட்சி புரிந்தவன்; ''நிறைக்கொண்ட சிந்தையான் நெல்வேவி வென்ற நின்றசீர் நெடுமாறன் அடியார்க்கும் அடியேன்'' எனச் சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகள் போற்றும் (7.39.8) நின்றசீர் நெடுமாறநாயஞர் தாம், அரிகேசரி என்று வரலாற்றுசிரியர் கூறுவர்.

திருமறைக்காட்டிலே சம்பந்தரும் அப்பரும் உடனிருந்தகால் பாண்டிய அரசி மங்கையர்க்கரசி யும் அமைச்சர் குலச்சிறையாரும் அங்கு சென்று, தம்மரசீனயும் நாட்டையும் சைனமதத்தின் பிடியி லிருந்து மீட்கும்படி இரந்து நின்றனர். களுடைய வேண்டுகோளே ஏற்றுச் சம்பந்தப் பெரு மான் திரு மறைக்காட்டில் இருந்து புறப்பட்டுப் பல தலங்களேயும் தரிசித்துக் கொண்டு மதுரைக்கு எழுந்தருளிஞர். அவர் வருகையை சைனர், அவர் எழுந்தருளிய திருமடத்தை எரி மூட்ட முயன்றனர்; சம்பந்தப்பெருமான் அத்தீ யினேப் பாண்டியனேச் சேரும்படி பணித்தார். பாண்டியனுக்கு ஏற்பட்ட வெப்புநோயை யாரா லும் மாற்ற முடியவில்ஃ. குலச்சிறையார், சம் பந்தர் கடைக் கண்ணேக்கம் பெற்ருல் வெப்பு நோய் ஒழியும் என்று உரைக்க பாண்டியன் அவரை அழைத்து வரும்படி செய்தான்; சம்பந்தர் இட்ட திரு நீற்றிஞல் பாண்டியனின் வெப்பநோ யும் அவன் கூனும் நீங்கின; நெடுமாறனும் சிறந்த சிவனடியாராக விளங்கிஞன்; அவன் மனேவியும் அமைச்சனும் சிவனடியாராகச் சிறந்தனர்.

#### அரிகேசரி பராக்கிரம பாண்டியன்

தென்பாண்டி நாட்டில் ஆட்சி புரிந்த பாண்டிய மன்னன். ஆட்சிக்காலம் 1422—1462. தென்காசி யில் இவன் எடுத்த விசுவநாதர் கோயிலின் கோபுரு நிலேக் கற்களில் அவஞல் பாடப்பட்ட ஆறு கட்டளேக் கலித்துறைப் பாக்களுளை.

# அரிச்சந்திரபுராணம்

வாய்மைக்கும் பொறுமைக்கும் மனத்திட்பத்திற் கும் இலக்கணமாக அமைந்து இந்திய பாரம் பரியத்திலே சிறந்த கதா பாத்திரமாக விளங்கும் அரிச்சந்திரன் கதையைப் புராணமாக அமைத்துப் பாடுவது அரிச்சந்திர புராணமாகும்.

பாண்டிய நாட்டில் ந ுநூரில் பொற்கொல்லர் மரபில் வந்த வீரகவிர பர் என்பவர் பாடியது அரிச்சந்திரபுராணம். இப்புராணத்தை ஆசிரியர் திருப்புல்லாணித் திருமால் கோயிலிலே சகம் 1446 இலே (கி.பி. 1524) அரங்கேற்றியதாகப் பாயிரச் செய்யுள் (14) கூறுவதால் இவர் காலம் பதிஞுரும் நாற்ருண்டு என்பது தெளிவாகும்.

அரிச்சந்திர புராணத்திண் ஆசிரியர் அரிச்சந்திர வெண்பாவைத் தழுவி அமைத்துள்ளார் என்பது பாயிரம் உணர்த்தும் செய்தியாகும். இவ்வரிச் சந்திர வெண்பா மு. இராகவையங்கார் 1949 இலே வெளியிட்டதாகலாம் என்று கருத இடமுண்டு.

அரிச்சந்திர புராணத்திலே பாடிரம் (14), நாட்டுச் சிறப்பு (59), நகரச்சிறப்பு (37) எனும் பிரிவுகள் நீங்கலாக விவாக காண்டம் முதல் உத்தர காண்டம் வரை பத்துக் காண்டங்களுள். இப்பத் துக் காண்டங்களிலும் 1111 பாடலுள். எனவே அரிச்சந்திர புராணத்தில் மொத்தம் 1215 பாவுள் எனலாம்.

இப்புராணம் 'அரிச்சந்திரசரித்திரம்' எனும் பெயரிலே 1838 இலே வெளிவந்துள்ளது. கோகு லாபுரம் அருணுசலமுதலியார் உரையுடன் சென் யில் யுவ வருடம் (1875) பதிப்பித்துள்ளார். திரிசிரபுரம் வீ. கோவிந்தபிள்ளேயின் உரையினேத் திருமயிலே ராமலிங்கமுதலியார் பரிசோதனேயுடன் 1901 ஆண்டிற் சென்னே சிற்றம்பலம் விலாசம் பிரஸும், ஈக்காடு இரத்தினவேலு முதலியார் பரிசோதனேயுடன் சென்னே வி. இரத்தினநாயகர் ஸன்ஸ் 1932 இலும் பதிப்பித்துள்ளன. பி. நா. சிதம்பரமுதலியார் பிரதர்ஸின் சென்னே வித்தியா ரத்நாகர அச்சுக் கூடம் 1925 இலே சுந்தரநாதம் பிள்ளே விருத்தியுரையுடன் அரிச்சந்திர புராணத் தைப் பதிப்பித்துள்ளது.

# அ**ரிச்சந் தி**ரன்

தாங்கொணுத் துன்பத்திலும் இளிவந்தன செய் யாது வாய்மைக்கும் மனத்தூய்மைக்கும் ஒருவஞக நின்று உலகம் தொழ விளங்கியவன் அரிச்சந் திரன். அவன் வரலாறு இந்திய பாரம்பரியத்திலே அன்றும் இன்றும் போற்றிப் பேணப்படுவ தாகும்.

அரிச்சந்திரன், ஐத்திரேய பிராமணத்திலே உரோகிதன் செய்நிகள் மகன் அவன் துரைக்கப்பட்டுள்ளன. உரோகிதனுக்காக யூபக் வருன் னே கம்பத்தில் சட்டுண்ட கனச்சேபன் வழிபட்டு விடுதஃ பெற்றது அங்குண்டு. பாரதம் அரிச்சந்திரன் அவனுடைய வள்ளமை களுக்காகவும் இடையரு யாகங்களுக்காகவும் கூறுகின் சுவர்க்கத்திற்கு உயர்த்தப்பட்டதைக் அரிச்சந்திரனின் இறையுணர்வை மார்க் ஏத்துகின்றது. காந்தபுரா கண்டேயபுராணம் ணத்தில் அரிச்சந்திரனது சரிதை தனியாக வகுத்து ரைக்கப்பட்டுள்ளது.

இக்ஷ வாகு மரபிலே திரிசங்குவின் மகஞைக அவ தரித்த அரிச்சந்திரன் கதை தொன்று தொட்டுக் கூறப்பட்டு வருகின்றதாயினும் அக்கதை பல்வேறு மாற்றங்களுடனே காணப்படுதல் நோக்கத்தக்கது. அக் கதையிலே முக்கிய இடம் பெறுவது விசுவாமித்திரரால் ஏற்படும் சோதீனயும் அதன் விளேவுகளுமாம்.

விசுவாமித்திரர் தன் யாகத்திற்குப் பங்கமேற் படுத்தியதாகக் கூறியதை ஏற்று அதற்குப் பிரா யச்சித்தமாக அரிச்சந்திரன் அவர் கேட்பதைக் கொடுப்பதாக வாக்களிக்கிறுன். அரசுரிமையை செல்வத்தையும் இழந்து குடும்பத்தோடு அனுதையாகப் புறப்பட்ட அரிச்சந்திரன் வார ணைசியிலே மணேவியையும் பிள்ளயையும் விற்றும் தன்னே ஒரு சண்டாளனுக்கு அடிமையாக்கியு:b அச் செயல்களாலே பெற்ற பொருளே விசுவாமித் திரருக்குக் கொடுக்கிருன். சண்டாளனின் அடி மையாகிச் சடுஃயோண்டியாக எரிக்கும் சடலங்களி லுள்ள பொருள்களே எடுத்து விட்டு அவற்றைத் தீக்கொளுத்தி எடுத்த பொருளே எசமானனிடம் அளிக்கும் அருவருப்பான தொழிலே வெறுப்புடன் செய்து வந்த அரிச்சந்திரன் ஒரு நாள் தற் கொகூக்கே தோணிந்து விடுகிறுன்.

பாம்பு கடித்து இறந்த தன் மகனே தீயிலிடச் சடிலக்கு வந்த மணவியை இனங்கண்டு இரு வரும் மகன் சிதையிலே உயிர் துறக்கச் சித்த மாகின்றனர். அந்நிலேயிலும் எசமானனிடம் உத்தரவு பெற்றுவர அரிச்சந்திரன் புறப்படு கிருன். அந்நிலேயிலே இந்திரன் முதலான தேவர் தோன்றி சுவர்க்கத்தையும் தன்னுடைய எளி மையினுலும் நற்செய்கையாலும் வென்று விட்ட தாக வாழ்த்தி வரமளிக்கின்றனர். சண்டாள கை இயங்கிய தருமதேவதையும் தன்னே இனங் காட்டிக் கொள்கிறது.

அரிச்சந்திரன் தன் மகனே நாடாள நியமித்து விட்டு மண்வியுடனும் விசுவாசமிக்க சில பிரசை களுடனும் வானுலகம் செல்கிருன். அங்கு நாரத ரின் சூழ்ச்சியிஞல் தற் புகழ்ச்சியில் ஈடுபட்டதால் அரிச்சந்திரன் சுவர்க்கத்திலிருந்து வெளியேற்றப் பட்டான். கீழ் நோக்கி வந்து கொண்டிருந்த போது அவன் தன் தவறை உணர்ந்து வருந்திய தாற் சுவர்க்கத்திற்கும் பூமிக்கும் இடையே அவன் செலவு தடைப்பட்டது. தடைப்பட்ட இடத் திலே நகரமைத்து அரிச்சந்திரன் புதிய பூமி ஆண்டு வருகிறுன் என்று புராணம் கூறும்.

அரிச்சந்திரன் கதை தமிழிலே ஆக்கங்களுக்குக் அமைந்துள்ளது. அரிச்சந்திரவெண்பா கருவாக ஆதியும் அந்தமுமின்றி நூரலொன்று எனும் மு. இராகவையங் இடைநடுவே சிதைவுடன் காரால் 1949 இலே பதிப்பிக்கப்பட்டது. இதனுள் 304 வெண்பாக்கள் இன்று கிடைத்துள்ளன; மேலும் இது உரையிடையிட்ட பாட்டுடைச் செய்யு கி.பி. 1524 இலே அமைகின்றது. திருப்புல்லாணி திருமால் கோயிலிலே வீரகவிரா அரங்கேற்றப்பட் அரிச்சந்திரபுராணம் முன்னார் குறிப்பிட்ட டுள்ளது. இப் புராணம் அரிச்சந்திர வெண்பாவினேத் தழுவி இயற்றப்பட்ட தாகக் கருத இடமுண்டு. இது 1838 இலே அச்சிடப் பெற்றுள்ளது.

பத்தொன்பதாம் நுற்ருண்டில் வாழ்ந்த பூ. ஆறுமுகம்பிள்ளே பாடிய அரிச்சந்திர வெண்பா திரு மயிலே முருகேசமுதலியாரால் சென்னே அஷ்ட லஷ்மிலிலாச அச்சுக் கூடத்தில் 1884 இலே அச்சிடப் பெற்றுள்ளது. சுப்பிரமணியச் செட்டியார் என்பவர் பாடிய அரிச்சந்திர கும்மி சென்ற நூற்ருண்டிலே பதிப்பிக்கப்பட்டுள்ளது. பத் தொன்பதாம் நுற்ருண்டின் பிற்பகுதியில் வாழ்ந்த செஞ்சி ஏகாம்பர முதலியார் அரிச்சந்திர அம்மான பாடியுள்ளார்.

அரிச்சந்திரன் கதை நாடகத்திற்கும் அரிய பொருளாக அமைந்துள்ளது. பத்ரசாமி செட்டி யார், வரதராசலுநாயுடு என்போர் 'அரிச்சந்திர நாடகம்' தனித்தனி தந்துள்ளனர். நன்னெறி சத்தியபாஷ அரிச்சந்திரவிலாசம் திரிசிரபுரம் அப் பாவுப்பிள்ளே இயற்றியது; அது பல பதிப்புக கேக் கண்டது. முத்தன் ஆச்சாரி சத்தியவாக்கு அரிச்சந்திரன் நாடகம் எழுதியுள்ளார். 'அரிச் சந்திர விலாசம்' பழவேற்காடு இரங்கப்பிள்ளே கவிராயர், புரசைவாக்கம் பரசுராமக் கவிராயர் என்போர் தனித்தனியே இயற்றியவை. மணஞ் சேரி நரசிம்மையர் அரிச்சந்திர உபாக்கியான நாடகாலங்காரம் வழங்கியுள்ளார்.

மட்டுவில் க. வே. திருஞானசம்பந்தபிள்ளேயின் வசனமும் வை. இராமநாதன் பாடலும் கூடிய அரிச்சந்திர நாடகம் ஈழத்திலே தோன்றியுள்ளது.

பழவேற்காடு இரங்கப்பின்பு கவிராயரின் அரிச்சந்திர விலாசத்திவுத் தழுவி சேர் முத்து குமாரசுவாமி (1834—1879) ஆங்கிலத்தில் ARICHANDRA THE MARTYR OF TRUTH எனும் நாடகத்தை எழுதி லண்டன் மாநகரிலே 1863 இலே பதிப்பித்துள்ளார்.

பம்மல் சம்பந்த முதலியார் (1873—1964) இயற்றிய ஹரிச்சந்திரன் இரண்டாம் பதிப்பாக 1930 இலே வெளிவந்தது.

# திரு **அ**ரிசிற்கரைப்புத்தூர்

தஞ்சை மாவட்டத்தில் கும்பகோணத்திற்குத் தென்கிழக்கே நாலரைமைல் தொடுவில் அரிசிலாற் றங்கரையிலுள்ளது; அழகார் புத்தூர், அழகார் திருப்புத்தூர், திருப்புத்தூர், செருவிலிபுத்தூர் எனும் பெயர்களாலும் இத்தலம் வழங்கப்பட் டுள்ளது.

கோச்செங்கட்சோழன் திருப்பணியான திருக் கோயில்; புகழ்த்துணே நாயஞர் பேறு பெற்ற தலம். இங்கு கோயில் கொண்ட சிவபிரானுக் குப் பழங்காசு வைத்த பரமர், சொர்ணபுரேசு வரசுவாமி என்றும் இறைவிக்குக்குச் சிவாம் பிகை, அழகாம்பிகை என்றும் பெயர். சொர் ணபுரேசுவரசுவாமி மேற்குப்பார்த்த சந்நிதி.

இத்திருத்தலத்திற்குச் சம்பந்தர் திருப்பதிகம் ஒன்றும், அப்பர் திருப்பதிகம் ஒன்றும், சுந்தரர் திருப்பதிகம் ஒன்றுமாக மூன்று திருப்பதிகமுள (2.63, 5.61, 7.9).

#### அரித்துவாரம்

அரியின் வாசல் எனப்பொருள்தரும் அரித் துவாரம் (HARDWAR) வைகுண்டைத்திற்குக் கொண்டு செலுத்தும் புனிததலமாம். கங்கைநதி சிவலிக் மூலுகளிலிருந்து (SIWALIK HILLS) இறங்கி சமவெளி யில் ஓடத் தொடங்கும் இடத்தில் உள்ளதாற் கங்காத்துவாரம் எனவும் பெயர் பெறும். கபிலர் தவஞ் செய்த இடமாதலாற் கபிலம் என்றும் அழைக்கப் பெறும். இதற்கு மகபூர் என்ற பெய ரும் முன்பு வழங்கியுள்ளது.

திமூர் (TIMUR) 1399 இலே இதஃன அழித்த பின்பு மீண்டும் எழுப்பப் பெற்ற காலம் முதல் அரித்துவாரம் என வழங்குகின்றது.

அரியின் திருவடியாகக் கருதப்படும் கல்மேல் உள்ள வடிவம் பக்தர்களின் பெருமதிப்புக்குரிய இடமாகும். தக்ஷன் வேள்ளி செய்ததும் சதீ தற்கொலே புரிந்ததுமான இடத்திலே அமைந்த கோயில் சிரார்த்தச் சடங்குகளுக்கு முக்கியமான இடமாகக் கருதப்படுகின்றது.

வைகாகி முதல் நாளிலே கங்கா தீர்த்தமாட இங்கு பெருந்திரளாக மக்கள் கூடுவர். அந்நா ளிலே தான் கங்கை முதன் முதலாகப் பூமிக்கு இறங்கி வந்ததாக நம்பப்படுகிறது. ஆறு வருடத்திற்கு ஒருமுறை நடக்கும் கும்பமேளமும் பன்னிரு வருடத்திற்கு ஒரு முறை நிகழும் பெரிய மேளமும் இங்கு வெகு விமரிசையாக நடக்கும்.

அரித்துவாரத்திலிருந்து கங்கை வழி ஏறிச் செல்லின் சுமார் 24 மைலில் ரிஷிகேசத்தினே அடையலாம். மேலும் அரித்துவாரத்திலிருந்து கங்கோத்திரி, கேதாரிநாதம், பதரிநாதம் செல்லும் பாதையும் ஆரம்பிக்கிறது.

#### அரிதாசர்

பதிஞரும் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; கிருஷ்ணன் எனும் இயற்பெயரின்யுடையவர்; ஆற்றுவான் பாடி பூர்வீகவூர்; தொண்டைநாடு அரிவாசபுரத் திற் (அரிதை) பிறந்து அங்குள்ள திருமாலுக்குப் பல கைங்கரியமும் புரிந்து பரமபாகவதராக வாழ்ந்தவர்; ஆவினிகளப்பாளர் திருவேங்கட முடையாரின் புதல்வர்; திருமஃயைப்பர், தெய்வங் கள் பெருமாள் முதலியார், கிருஷ்ணதேவராயரின் (1509—1529) அமைச்சர் வடமஃயார் என்போ ரின் சகோதரர்.

இருசமய விளக்கம் பாடியவர்; அது பிங்கள வருடம் (1857) அச்சிடப் பெற்றது.

#### அரிதாஸ்

வைணவை சித்தரும் ஞானியுமான ஸ்ரீ நிம்பார்கர் கி. பி. பன்னிரண்டாம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்தவர்; நிமாண்டி எனும் சமயப்பிரிவின் (NIMANDI SECT) தாபகர்; துவைதாத்துவிதம் எனும் தத்துவப் பிரிவினே விளக்கியிட்டவர்; பக்தி மார்க்கத்திலே கிருஷ்ணன்—ராதா வழிபாட்டை ஆதரித்தவர்.

நிமாண்டிப் பிரிவில் தாத்தி எனும் சமய உட்பிரிவிணத் (TATTI SECT) தாபித்தவர் அரிதாஸ். இவர் பதிஞரும் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர். இவ ருடைய இந்திப் பாடல்கள் பல இராகங்களிலே பாடப்பட்டு வருகின்றன. இவருடைய டோகா (DOHA) எனும் ஈரடிப் பாடல்கள் அழகும் தெளி வும் மிக்கவை. இவருடைய வைணவை பாசுரங் கள் பல தொகுதிகளாக வெளிவந்துள்ளன.

## இரு அரியமேய விண்ணகரம்

தஞ்சை மாவட்டத்திலே சீகாழி இருப்புப்பாதை நிஸ்யத்திற்கு ஒரு மைல் தொலேவில் அமைந்தது அரிமேய விண்ணகரம் என்னும் திருநாங்கூர் குடமாடுகுத்தன் சந்நிதி ;திருநாங்கூர் ராமாநுஜ கூடத்திற்கு அருகிலுள்ளது.

இங்கு வீற்றிருக்கும் திருக்கோலத்தில் அருள் புரியும் விஷ்ணுவுக்குக் குடமாடுகூத்தர் என்றும் பெரியபிராட்டியாருக்கு அம்ருதகடவல்லி என்றும் பேர்.

கிழக்கே திருமுகமண்டலம். கோடி அம்ருத தீர்த்தங்கள். உதங்கமகரிஷிக்குப் பிரத்யக்ஷம்.

திருமங்கையாழ்வார் மங்களாசாசனம் பெற்ற திவ்விய தலமிது (பெரிய திருமொழி 3.10)

# அரியக்குடி

இராமநாதபுரம் மாவட்டம் திருப்புத்தூர் வட்டத்திலே காரைக்குடிக்கு இரண்டு மைல் தொலே விலுள்ளது அரியக்குடி. அரியகுடி விஷ்ணு கோயில் தென்னுட்டிலே பிரபல்லியம் மிக்கதாகும்.

இத்திருக்கோயில் சம்பந்தமான பிரபந்தங் களிலே வேலாமூர் கிருஷ்ணமாசாரியர் இயற்றிய அரியகுடித்திரிபந்தாதி, அரியகுடியூர் மென்மங்கை பிள்ளத்தமிழ், திரு அரியாய் சிலேடை வெண் பாமாலே என்பனவும் அ. இராமநாதன் செட்டி யாரின் அரியகுடி வாகனக்கவியும் இடம் பெறு கின்றன.

## அரியர்த்தர்

சிவபெருமானின் மகேசுவர மூர்த்தங்களில் (உரு வத்திருமேனிகளில்) ஒன்று அரியர்த்தர். 'அர்த் தம்' என்பது பாதி. அரியைப் பாதியாக உடைய திருவுருவம் அரியர்த்தர். அரன் வடிவம் பாதியாக வும் அரிவடிவம் பாதியாகவும் கொண்டு விளங்கும் போது சிவபெருமான் அரியர்த்தர் எனப்படுவர். இவ்வடிவத்திலே அரன் வடிவு வலப்பக்கத்திலும் அரிவடிவு இடப்பக்கத்திலும் அமைந்திருக்கும்.

விஷ்ணு சிவபெருமானுடைய பாதித் திரு மேனியைப் பெறவிரும்பிச் சிவபூசை செய்த போது சிவன் பிரசன்னமாகி மகிழ்ந்து தம்மு டைய இடப்பாகத்திலே பொருந்த வரம் தந்து மாயன் என்ற பெயரையும் அளித்ததாகக் காசி கண்டம் கூறுகின்றது.

அரியர்த்தர் திருக்கோலத்திலே வலப் பக் கத்தில் கொன்றைப்பூவும், புலித்தோலாடையும், திருக்கரத்தில் மானும், செந்நிறம் பொருந்திய திருமேனியும் அமைய, இடப்பக்கத்தில் துளசி யும், பீதாம்பரமும் திருக்கரத்தில் சக்கரமும், பச்சை நிறம் பொருந்திய திருமேனியும் அமைவன.

இத்திருவுருவம் சங்க**ரநாராயணர் என்றும்** கேசவார்த்தர் என்றும் பெயர் பெறும்.

''வெருவரு கடுந்திறல் இருபெருந் தெய்வத்து உருவுடன் இயைந்த தோற்றம் போல அந்தி வானமொடு கடலணிக் கொளாஅ வந்த மாஃ''

எனும் அகநானூற்றுப் பாடலடிகளிலே இத் திருக்கோலத்தின் பழைய ஆட்சியைக் காண முடிகின்றது.

''அரியலால் தேவியில்ஃ ஐயன் ஐயாற ஞர்க்கே'' என்று அப்பர் சுவாமிகள் கூறுவர் (4.91.5).

அரன்நா ரணன்நாமம் ஆன்விடைபுள் ளுர்தி உரைநூல் மறையுறையும் கோயில் — வரைநீர் கருமம் அழிப்பளிப்புக் கையதுவேல் நேமி உருவமெரி கார்மேனி ஒன்று

பொன்திகழு மேனிப் புரிசடையம் புண்ணி யனும்

நின்றுலகம் தாய நெடுமாலும் — என்றும் இருவரங்கத் தால்திரிவ ரேலும் ஒருவன் ஒருவனங்கத் தென்று முளன்

எனும் பொய்கையாழ்வாரின் முதற்றிருவந் தாதிப் பாடல்களும்







அரியர்த்தர்

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

தாழ்சடையும் நீண்முடியும் ஒண்மழுவும் சக் கரமும் சூழரவும் பொன்னுனும் தோன்றுமால்--சூழும் திரண்டருவி பாயும் திருமஃமேல் எந்தைக்கு இரண்டுருவு மொன்றும் இசைந்து

எனும் பேயாழ்வாரின் மூன்ருந் திருவந்தாதிப் பாடலும் சங்கரநாராயணர் திருக்கோலத்தைப் பாடுகின்றன.

திருநெல்வேலி மாவட்டத்திலுள்ள சங்கர நாராயணர் கோயில் திருக்கோயிலிலே சங் கரநாராயணர் திருவுருவம் சிறப்பாகப் போற்றப் படுகின்றது.

#### அரிவம்சம்

சங்கத மொழியிலுள்ள மகாபாரதத்தின் பத் தொன்பதாவது பருவம் அரிவம்சமாகும். மகா பாரதத்தின் 'கிலமாக' அமையும் அரிவம்சம், பாரதக் கதையுடன் நேரடியான தொடர் புடையதன்று.

அரிவம்சத்திலே 16, 375 பாடல்களுள என்பர். இதனுள் முன்னுரையாக உலக உற்பத்தி, தந்தை வழி மரபுகளும் அரசபரம்பரைகளும் புவியில் ஏற்படுவது, அரியின் வம்சம் என்பன இடம் பெறுகின்றன. அடுத்து கிருஷ்ணுவதாரமும் கிருஷ்ணனின் பாலிய லீலேகளும் விவரிக்கப்படு கின்றன. கடைசிப் பகுதியிலே உலகின் எதிர் காலம், கலியுகத்தின் தீமைகள், மானுடம் தன்னி ஃயிலிருந்து இழிந்து செல்லல் என்பன கூறப்படு கின்றன.

பல பௌராணிகக் கதைகளின் தொகுப்பா கக் காணப்படும் அரிவம்சம் ஒருவருடைய படைப்பென ஆய்வாளர் கருதவில்ஃ. மேலும் இது தென்ஞட்டிலே இயற்றப்பட்டதென்றும் சிலர் ஐயுறுவர். இதன் காலம் கிறிஸ்தாப்தத் திற்கு பிற்பட்டதென்று கூறுவர்.

# அரிவாட்டாயநாயஞர்

'எஞ்சாத வாட்டாயன் அடியார்க்கும் அடி யேன் ' எனச் சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகள் போற்றும் (7.39.2) அரிவாள் தாயஞர் சோணுடு கண மங்கலத்தில் வாழ்ந்தவர்; வேளாண்மை செய்து வாழ்ந்தவர்; செந்நெல் அரிசியும் மாவடுகும் மென் கீரையும் நாடோறும் சிவநிவேதனமாகப் படைக் கும் வழக்குடைய சிவபக்தர்; சிவநிவேதனத்தைச் செய்ய முடியாத வறுமை ஏற்பட்ட போதும் கூலி வேலே செய்து அதன் வருவாயை நிவேதனம் பெறப் பயன்படுத்திவிட்டுத் தாமும் குடும்பமு மாகக் கொல்லேக் கீரையுண்டு வாழ்ந்தவர்; மகால்லேக்கீரை தீர்ந்துவிட்ட போது தண்ணீரை ஆகாரமாக உண்டு கொண்டு நிவேதனத்தை நிறை வேற்றி வந்தவர்; அக்காலத்திலே கூடையில் நிவே தனப் பொருள்களோடு நடந்து செல்கையில் கீணப்பிஞலே காலிடறி வீழ்ந்த போது நிவேதனப் பொருள் நிலவெடிப்பிலே சிந்தி மீட்க முடியாமல் போயின; ஆற்ளுமையால் அரிவாள் எடுத்துத் தம் கழுத்தினே தாம் அரிய முற்பட்ட போது இறைவஞல் ஆட்கொள்ளப் பெற்றவர்.

# அருண்டேல். 1.12.1878-12.8.1945.

தோர்ஜ் சிட்னி அருண்டேல் இங்கிலாந்திலே சறேயிற் பிறந்த ஆங்கிலேயர்; இங்கிலாந்து, ஜேர்மனி, இத்தாலி எனும் நாடுகளிலே கல்வி கற்றவர்; எம். ஏ, எல். எல். பி. பட்டங்கள் பெற்றவர்; காசியிலே ஆசிரியராகவும் கல்லூரி முதல்வ ராகவும் இருந்தவர்; அன்னி பெஸன்ட் அம்மையாருடன் சேர்ந்து அரசியலில் ஈடுபட்டவர்; பிரமஞான சங்கத்தின் முக்கிய உறுப்பினரில் ஒருவர்.

பிரமஞான சங்கம் நிறுவிய நாட்டுக் கல்வி வளர் ச்சிச் சங்கத்தின் ஆதரவில் நடந்த நாட்டுப் பல்க ஃக்கழகத்தின் தஃவவர்; அடையாற்றில் 1934 இலே பெசன்ட் பிரமஞான உயர்நிஃப்பள்ளி நிறுவியவர்; 1934 முதல் 1945 வரை அடையாறு பிரமஞான சங்கத்தின் தஃவைராக விளங்கியவர்;

மணேவி ருக்மணிதேவியாருடன் 1936 இலே கலாஷேத்திரத்தை அமைத்தவர்.

சமயம், கல்வி, அரசியல் துறைகளிலே பல நூல் களும் கட்டுரைகளும் எழுதியவர்.

#### அருணகிரிநாதர்

பதினேந்தாம் நூற்ருண்டிலே தமிழ் நாட்டில் வாழ்ந்தவர்; ''அதலசேடஞராட'' என்ற திருப்புகழ்ப்பாடலிலே தம் காலத்திலிருந்த பிரபுடதேவமாராயின்க் குறிப்பிடுகிருர். விசய நகரமன்னர்களிற் பிரபுடதேவராயர் என்ற பெயரினேத் தாங்கிய முதலாம் தேவராயர் (1426-1442), இரண்டாம் தேவராயர் (1422-1446) மல்லிகார்ஜுனன் (1447-1465) என்னும் மூவரில் ஒருவரையே அருணகிரிநாதர் குறிப்பிட்டவராதல் வேண்டும். மதுரைச் சிவப்பிரகாசர் 1489 இலே எழுதிய சிவப்பிரகாசவுரையிலே திருப்புகழ்ப்பாடல் ஒன்றின் பகுதியை எத்தாள்வதால் அவ்வுரைக்கு முன்னர் வாழ்ந்தவராகலாம்.

அருண இரிநாதர் வடஆர்க்காடு திருவண்ணு மலேயில் அதிகம் வாசம் செய்தவர். இவரு டைய திருப்புகழ்ப்பாடல்களிலே இளமையிலே காம லீலேகளில் ஈடுபட்டு, நோயாற் பீடிக்கப்பெற்று, கழிவுக்கு இரங்கி நிற்கும் நிலேயிணக் காணமுடி கிறது. உலகினர் பொருட்டு மெய்யடியார் தம் மேல் ஏறட்டுக் கூறும் வழக்கு உண்டென்பத ஞேல் அந்நிலேயிணே அருணகிரிநாதர் மேல் ஏற்றிக் கூறல் சிந்திக்க வேண்டியதொன்று. எவ்வாரு யினும், அவர் தம் சுயசரிதை அறிதற்கரிது, அதணேச் சுற்றிப் பல்வேறு கதைகள் உருவாகி விட்டன.

முருகப்பெருமானின் அருள் சித்திக்கப் பெற்ற வர் அருணகிரிநாதர்; குகாலயங்கள் தோறும் யாத்திரை மேற் கொண்டு அவனருளே வாயாரப் பாடியுள்ளார். அருணகிரிநாதர் ஈற்றிலே கிளி வடிவத்தில் இருந்ததாகவும் கதையுண்டு.

இவர் பாடிய திருப்புகழ் பேர் பெற்றது; 16000 பாடல்களுள என்ற பிற்காலத்து நூரல்களின் கூற் நுக்கு ஆதாரம் இல்ஃ; வடக்குப்பட்டு த. சுப்பி ரமணியபிள்ளேயின் திருப்புகழ்ப்பதிப்பிலே (1921-1926) 1304 பாடலுள; சைவசித்தாந்த மகா சமாஜம் 1935 இலே வெளியிட்ட அருணகிரிநாதர் நூற்பதிப்பிலே திருப்புகழுக்கு 1361 பாடலுள; வ. சு. செங்கல்வராயபிள்ளுயின் 5 பாகம் கொண்ட பதிப்பிலே (1952-1957) திருப்புகழுக்கு 1307 பாடல்களேயுள; சமாஜப் பதிப்பின் மேலதிக மான பாடல்களிலே சிலவற்றையே செங்கல்வராயபிள்ளே கிரையே செங்கல்வராயபின்றேலை கிருப்புகழ்ப்பாடல் களாக உலவுவன யாவும் அருணகிரியார் வாக்கு என்று துணிந்து கூறலும் அரிது.

அருணை கிரிநாதர் கந்தரந்தாதி, கந்தரநியூதி, கந்தரலங்காரம் என்பனவற்றையும் பாடியுள் ளார்.

வேல்விருத்தம், மயில்விருத்தம், சேவல்விருத் தம் என்பன அருணகிரியார் வாக்கு என்று சித்தாந்தமாகக் கூற முடியுமோ என்பது ஆரா யத்தக்கது; சேவல் விருத்தம் 1957 இலேயே முதன்முதலாக அச்சிடப் பெற்றது.

அருணகிரியார் பேரோடு வழங்கும் 25 திரு வகுப்புகளில் மயில், கொலு, வீரவாள், சிவகிரி, திருச்செந்தில், திருப்பழநி, திருப்பரங்கிரி, பற் றிய ஏழு வகுப்புகளும் அருணகிரியார் வாக் கல்ல என்று ஆறுமுகநாவலர் போன்ற ஆன்ரேர் கருதினர்.

அருணகிரிநாதர் பேரால் வேறு சில நூல்களும் பதிப்பிக்கப்பட்டுள்ளன. ஆயுனும் அவற்றின் ஆசிரியர் இன்ஞர் என்று துணிதற்கு ஆதார மில்ஃல.

# அருணகிரிநாயகர்

தமிழ்நாடு தாழம்பேடு அருணகிரிநாயகர் 1886 இலே எல்லப்பநயிஞர் பாடிய அருணு சலபுராணத்தைப் பாரிப்பாக்கம் முனியப்ப முதலி யாரைக் கொண்டு பரிசோதித்துப் பதிப்பித்தார்.

## சிவறி அருணகிரி முதலியார்.

தமிழ்நாடு சோளங்கிபுரம் சிவஞீ அருணகிரி முதலியார் மாணிக்கவாசகரின் திருவாசகம் திருக் கோவையார் செய்யுட்டிரட்டினேக் குறிப்புரை யுடன் விசுவாவகவருடம் பங்குனி மாதம் (1906) சென்னே வித்தியாபாஸ்கர அச்சுக்கூடத்திற் பதிப் பித்தனர். இதன் இரண்டாம் பதிப்பு அகத்தியர் தேவாரத்திரட்டு முதலியவற்றேடு சேர்ந்து பன்னிரு திருமுறைத்திரட்டுத் தொகுப்பாக 1927 இல் வெளிவந்தது.

## அருணகிியந்தாதி

தமிழ் நாட்டில் வட ஆர்க்காடு மாவட்டத்தி லுள்ள முக்கியமான சிவதலங்களிலே திருவண்ணு மலேக்குத் தனிச்சிறப்புண்டு. இது தென்னிந்திய இருப்புப் பாதையில் விழுப்புரம் காட்பாடிகினாயில் அமைந்தது. அருணகிரி, அருணுசலம், சோண சைலம், சோணுசலம் முதலிய பெயர்களுடையது திருவண்ணுமலே.

சைவர் நிணக்க முத்தி கிடைக்கும் தலம் என்று கருதும் திருவண்ணுமஃயில் எழுந்தருளி யுள்ள சிவபிரானுக்கு அண்ணுமஃநோதர் (அரு ணுசலேசுவரர்) என்றும் அம்பிகைக்கு உண்ண முஃயம்மை (அபீதகுஜாம்பாள்) என்றும் பெயர்.

அண்ணுமலே நாதரைப் பாடுவது அருணகிரியந் தாதி. இதற்குச் சோணகிரிமாலே என்ற பெயரு முண்டு. விநாயகர் காப்பிலே ஆதியாகவுடைய அருணகிரியந்தாதியில் நூலாக நூறு வெண்பா வுள; பயன்கூறும் செய்யுள் இரண்டும் ஆக்கி யோன் கூறும் செய்யுளும் சில பிரதிகளிலே மேலதிகமாகவுள்.

இதணேப் பாடியவர் திருவண்ணுமஃக் குகை மடத்தில் வாழ்ந்த குகை நமக்சிவாயதேவர் என்பவராவர். அவர் பதிஞரும் நூற்ருண்டிலே வாழ்ந்தவர்; அண்ணுமஃ நாதர் மீது திருவரு ணேத் தனிவெண்பாவும் பாடியவர்.

அருணகிரியந்தாதி உலகினருக்கு அறிவுரை கூறும் பாங்கில் அமைந்த பாடல்களே அதிகமாக வுடையது. தளர்ச்சி காணுமுன் நிஃுயாமையை உணர்ந்து இறையருளேயடைய முஃனய வேண்டும் என்ற கருத்தினே அதிகம் வற்புறுத்துவது; தோத் திரமாயமைந்த பாடல்களேயும் தன்னகத்தே யுடையது. இலகுவான நடைபழகு போற்றத் தக்கதாக அமைகின்றது.

இதணே நல்லுர் க. சதாசிவப்பிள்ளோயும் வண்ணு சி. சுவாமிநாத பண்டிதெரும் தனித்தனியே பதிப் பித்துள்ளனர். வித்துவான் அடிகளாசிரியர் பொழிப்புரையுடன் 1967 இவே இதணப் பதிப் பித்துள்ளார்; முன்பு அருணுசலேசுவரர் தோத்தி ரப்பிரபந்தத்திரட்டிலும் பலமுறை அருணுகிரி அந்தாதி இடம் பெற்றுள்ளது. அண்ணுமலே நாதர் மீது பிறரும் அந்தாதிகள் பாடியுள்ளனர். பதிஞரும் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்த எல்லப்பநயிஞர் பாடிய அருணேயந்தாதி, திம் மப்ப அந்தணஞர் பாடிய நிருவருணேயமகவந் தாதி, பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதி யில் வாழ்ந்த ஈசானியதேகிகர் கந்தப்பஞான தேதிகர் பாடிய அண்ணுமலேயந்தாதி என்பன அவற்றுள் அடங்கும்.

# அருணந்தி சிவாசாரியார்

பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; தமிழ கத்தில் நடுநாட்டிலுள்ள நிருத்துறையூரிலே பிறந்தவர்; சீகாழியிற் கில காலம் தங்கியதால் ''சண்பையர்தீஃவர்'' எனப்பட்டவர்; திருத் துறையூரிலே சிவபரியூரணமடைந்தவர்; சகலாகம பண்டிதர்; புறச்சந்தான குரவருள் முதல்வ ரான மெய்கண்டசிவாசாரியரின் சீடர்; புறச் சந்தானகுரவருள் இரண்டாமவராகக்கருதப்படு வர். இவர் மாணவகர் கடந்தை மறைஞான சம்பந்தர் மூன்ருமவராகக் கருதப்படுவர்.

பதிஞன்கு சைவசித்தாந்த சாத்திரங்களில் இரு பாவிருபஃது, சிவஞானசித்தியார் எனுமிரு நூல் குளோயும் பாடியவர். இவ்விரு நூல்களுக்கும் பலர் உரை கண்டுள்ளனர்.

# அருணமச்சிவாயர்

பதிஞன்காம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; தமிழ் நாடு சிதம்பரத்தை அடுத்த கொற்றவன்குடியில் வாழ்ந்தவர்; கடந்தை மறைஞானசம்பந்தருக்கும் அவர் சீடர் கொற்றவன்குடி உமாபதிசிவாசாரி யருக்கும் சீடர்; வேதாரணியம், திருவாவடுதுறை ஆகிய இடங்களில் வாழ்ந்த சித்தர் சிவப்பிர காசரின் குரு; சித்தர் சிலப்பிரகாசரின் சீடர் மூவனூர் நமச்சிவாய மூர்த்திகளே திருலாவடு துறையாதீனத்திணத் தாபித்தவர்.

#### அருணுசல் அக்ஷரமால்

திருவண்ணுமஃ வடஆர்க்காடு மாவட்டத்தி லுள்ள திருத்தலமாகும்.சைவர்களின் முக்கிய மான சிவ தலங்களில் ஒன்று. இத்திருத்தலத்திற் கோயில் கொண்ட சிவபிரானுக்கு அருணுசலே சுவரர், அண்ணுமீல் நாதர் என்ற பேர்களுண்டு.

அருணுசலேசுவரரைப் பாடும் பிரபந்தம் அரு ணுசல அக்ஷரமாஃ. விநாயகர் காப்புவெண்பா வையும் 114 இணக்குறட்டாழிசைகளேயும் உடை யது.

அருணுசல அக்ஷநமாஃயைப் பாடியவர் ஸ்ரீ ரமணமகரிக்ஷிகள். இவர் இருபதாம் நூற்ருண் டிற் சிறந்த சமய ஞானியாகப் போற்றப்பெற்ற வர். ' அருணுசலா ' என முத்திரை வைத்து அரு ணுசலேசுவரரை போற்றித் துதித்து வாழி கூறி முடிக்கின்றது அஷ்ரமாலே. சேர்ந்து பாடுவத ற்கு ஏற்ற முறையில் அமையும் அஷ்ரமாலே எனிமையான நடையில் காணப்படுகின்றது.

# அருளுசல உபாத்தியாயர், கா. (1888-1969)

ு அருணுசலசாமி. அருணுசலதேசிகர் என்றழைக் கப்பட்டவர்: தேசிகமணி, சைவப்புலவர், சைவ மெய**ப்**போதகர், சைவ சித்தாந்த சிகாமணி என்று போற்றப் பெற்றவர்; காசிநாத சாஸ்தி ரியின் புதல்வர்; நாற்பது வருடங்களுக்கு மேல மட்டக்களப்பு சிவானந்தவித்தியாலயத்திலும், ஆண்ப்பந்தி இராமகிருஷ்ண மிசன் பாடசாண்யி லும் ஆசிரியராகப் பணி செய்தவர்; விபுலாநந்தர், வித்துவான் சரவணமுத்தன் என் போருடன் ஊர்தோறும் சென்று சைவப் பிரசங் கஞ் செய்து, சைவப்பாடசாஃகள் நிறுவ முன் னிண்று பாடுபட்டவர்; மட்டக்களப்பு ஆனப் பந்தி சித்தி விநாயகர் ஆலயத்தில் சுக்கிரவாரந் தோறும் தவருது சைவப்பிரசங்கம் வந்தவர். தனிப்பாடல்கள் பாடிய பாடியதோடமை யாது சைவக்களஞ்சியம் என்ற தொடரிலே பன்னிரு நூரல்களேத் தொகுத்தும் சுயமாக எழுதி யும் வழங்கியுள்ளார்; அவை முறையே,

சைவசமய ஆரம்பபோதினி (1962), சைவசமய இன்ஞர் போதினி (1958), இந்து மாணவர் பக்திப் பாடற்பாமணிமால் (1961), இந்து சமய மாத மகத்துவ மான்மியம் (1961), சைவ இலக்கிய கதா மஞ்சரி (1964), சைவசமய சிந்தாமணி (1960), சித்தாந்த சிரோமணி, மெய்ஞ்ஞானதீபம், சர்வஞானேத்தராகம சாரசங்கிரகம், அருட்பாத் திரட்டும் அரும் பொருட்பாக்களும் (1968), விநாயக மகத்துவ நட்பமும் புளியநகர் ஸ்ரீ விக்கினேஸ்வர ஆலயமான்மியமும் (1968),முருகன் மகத்துவநுட்பம்.

## அருளுசல உபாத்தியாயர், ச. (31. 10. 1864-17. 1. 1920

யாழ்ப்பாணம் காரைநகர் சி. சங்கரப்பிள்ள புதல்வார்; ରା ରଙ୍ଗ ଥିଲେ சைவப்பிரகாச கற்றவர்; தெல்லிப்பழை வித் இயாசா வேயிற் அமெரிக்கன்மிஷன் ஆசிரியர் பயிற்சிப் பாடசாலே யிலே பயிற்சி பெற்றவர்; யாழ்ப்பாணத்திலே தம்மூரிலும் பிறவூர்களிலும் சைவப்பாடசா ஃகெள் தோன்றக் காரண கர்த்தாவாக-தூண்டுகோலாக-வழிகாட்டியாக விளங்கியவர்; சைவர்களுகெனச் சைவாசிரிய பயிற்சிக் கலாசாடீல தாபிக்கக் காரை நகரிலும், கீரிமஃயிலும், வண்ணயிலும் அரும் பாடுபட்டு இறுதியில் 1916 இலே கத்தோலிக்கர் தவிர்ந்த கிறித்தவர்களோடு சேர்த்து சைவாசிரி யர்களே உருவாக்கும் கோப்பாய் போதனு பாடசாஃலைய நிறுவ முன்னின்றவர்; அதன் மூலம் 1918 முதல் சைவப் பயிற்சி பெற்ற ஆசிரியர்கள் தோன்றக் காரணமானவர்.

உபாத்தியாயரவர்கள் தோற்றுவித்த போதஞ பாடசாலே 1923 இலே இருபாலேக்கு இடமாறியது.

நீதிவெண்பாவுக்கு உபாத்தியாயரவர்கள் எழு திய உரை அச்சிடப் பெற்றுள்ளது.

# அருணுசல ஐயர்

தமிழ்நாடு திருவண்ணுமஃ அருணுசல ஐயர் 1873 இலே எல்லப்பநயிஞர் பாடிய அருணுசல புராணத்தை மழவை மகாலிங்கையர் உரை யுடன் பதிப்பித்தவர்.

# அருணுசலக்கவிராயர் 1712-1779

சோணுடு தரங்கம் பாடியைச் சேர்ந்த தில்ஃல யாடி எனும் ஊரிலே பிறந்தவர்; நல்லதம்பிப் பிள்ளயின் புதல்வர்; சீகாழி அம்பலவாணக் கவிராயரின் தந்தை; சீகாழியில் வாழ்ந்தவர்; அதனுல் சீகாழி அருணுசலக் கவிராயர் எனப் பட்டவர்.

அருணுசலக்கவிராயருக்குப் பெருமை தேடித் தந்தது அவரியற்றிய இராமநாடகமாகும். அதனே 1771 இலே அவர் அரங்கேற்றினர்.

அசோமுகி நாடகம், அனுமார் பிள்ளேத்தமிழ், சேதுபர்வதவர்த்தனியம்மை பிள்ளேத்தமிழ், காழி யந்தாதி, சீகாழிக்கோவை, சீகாழிப்பள்ளு, சீகா ழிப்புராணம் என்பனவும் சீகாழி அருணுசலக் கவிராயர் இயற்றியனவாம்.

# அருணுசலக்கவிராயர், மு. ரா.

பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டின் பிற்பகு இயிலும் இருபதாம் நூற்றுண்டின் முற்பகு இயிலும் வாழ்ந்த வர்; தமிழ்நாடு சேற்றூரை அடுத்த முகவூரிற் பிறந்தவர்; சேற்றூர் சமஸ்தானப்புலவர் ராம சாமிக்கவிராயரின் புதல்வர்; மு. ரா. கந்தசாமிக் கவிராயர், மு. ரா. சுப்பிரமணியக்கவிராயரின் சகோதரர்; திருவரவடுதுறையாதீனம் சின்னப் பட்டம் நமசிவாய தேசிகரிடம் ( - 1883) பயின்றவர்.

குறுக்குத்துறைச் சிலேடைவெண்போ, சிவகாசிக் கலிவிருத்தவந்தாதி, சிவகாசிப்புராணம், சிவ காகிவெண்பாவந்தாதி, யாழ்ப்பாணத்துச் ஸ்ரீவேஜீ ஆறுமுகநாவலர் சரித்திரம் (1898), தோத்திரச் செய்யுட்கள் பாடியவர்.

திருப்பரங்கிரிப்புராணவசனம், திருச்செந்தூர்த் தல புராணவசனம், திருக்குற்றுலத்தலபுராண வசனம் என்பனவற்றை எழுதியவர்; கம்பரா மாயணம் ஆரணிய காண்டமுரை (1900), கம் பராமாயணம் கிஷ்கிந்தா காண்டம் (1919), திருக்குற்றுலத்தலபுராணம் (1910), திருச்செந் தூர்ப்பிள்ளத்தமிழ், சேதுபர்வதவர்த்தனியம்மை பிள்ளத்தமிழ், திருப்பரங்கிரிப் பிள்ளத்தமிழ், பழநிக்குமாரப்பண்டாரம் பிரபந்தங்கள், வேணு வனபுராணவுரை (1914) என்பனவற்றைப்பதிப் பித்தவர்.

# அருணுசலக்கவிராயர்

இருபதாம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்தவர் வடவழி அருணுசலக்கவிராயர்; தமிழ்நாடு கோவை மாவட் டத்தைச் சேர்ந்த ஊரினர்.

அவிநாசியுலா, பேரூருலா, மருதாசலக்கடவுள் பிள்ளேத்தமிழ் முதலியனவற்றைப் பாடியவர்.

# அருணுசலக்கவிராயர்

தஞ்சை மகாராஷ்டிர அரசின் கடைசி மன்னன் சிவாஜிமகாராஜா ( - 1855) காலத்தவர்; மதனசுந்தரேசராகிய சிவபிரான் சோழுனுக்குப் பிறந்த நான்கு பிள்ளேகளுக்கும் அருளும் கதையை மதனசுந்தரப்பிரசாத சந்தான விலாசம் எனப் பாடியவர்; அவ்விலாசம் 1950 இலே அச்சிடப் பெற்றது.

#### அருளுசல சதகம்

சைவர்கள் நிணக்க முத்தியளிக்கும் தலமாகக் கருதும் திருவண்ணுமலே வடஆர்க்காடு மாவட் டத்தில் விழுப்புரம் காட்பாடி இருப்புப்பாதைக் கிணயில் அமைந்ததாகும்.

திருவண்ணுமஃயிற் கோயில் கொண்ட சிவ பிரானுக்கு அண்ணுமஃநோதர், அருணுசலேசுவரர் முதலான பெயர்களுள்.

அருணுசலசதகம் திருவண்ணுமஃவில் கோயில் கொண்ட சிவஃனப் போற்றித்துதிக்கும் தோத்திர நூலாகும். இச்சதகத்திலே நூற்றுரு பாடல் களுள. ஒவ்வொரு பாடலும் 'அருணுசலா வருணுசலா' என்ற முத்திரையையுடையது.

அருணுசலசதகம் பாடியவர் காஞ்சிபுரம் மகா வித்துவான் கோ. சபாபதி முதலியாராவர். அவர் பத்தொன்பதாம் நுற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்.

அருணுசலசதகம் பிற செய்திகள் எவற்றையும் கூறுது பாட எடுத்துக் கொண்ட தஃவேனேப் போற்றித் துதிப்பதாக அமைகின்றது. பக்திச் சுவை நனி சொட்டும் பாடல்கள் பல, அருணு சலசதகத்திலுள.

மாம்பாக்கம் உபாத்தியாயர் திருச்சிற்றம்பல நாவலர் பாடிய அண்ணுமஃச்சதகமுமுண்டு. திருவண்ணுமஃயிற் கோயில் கொண்ட இறைவி யின் மீது வித்துவான் சின்ன கவுண்டர் பாடிய உண்ணுமுஃயம்மன் சதகமுமுண்டு.

#### அருளுசலசுவாமி

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர் பிறைசை அருணுசலசுவாமி; பிறையாறு என்பதன் மருஉப்பெயர் பிறைசை; அது தமிழ் நாட்டின் கண்ணுள்ளது; திருத்துருத்தி இந்திரபீடம் கர பாத்திர சுவாமிகள் ஆதீனம் திருநாகை அருணுசல சுவாமிகளின் சீடர்; ஈசூர் சச்சிதானந்த சுவாமி களின் ஞானகுரு; கா. ஆறுமுக நாயகர், பாரிப் பாக்கம் முனியப்ப முதலியார் முதலியோரின் ஆசிரியர்.

கைவல்லியநவநீதம், சிவன்னபோதம், ஞான வாசிட்டம் (1870), வேதாந்தசூளாமணி (1861) என்பனவற்றிக்கு உரைகண்டவர்; இவரும் பிறரும் ஞானவாசிட்ட வமலராமாயணத்திற்கு எழுதிய உரைகள் 1851 இலே சென்னேயில் அச்சிடப் பெற்றன.

# ஸ்ரீ அருணுசல ஞானதேசிகர்

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் முற்பகு தியில் வாழ்ந்தவர்; 'துறவு ஆண்டவர்' எனக் கோவிலூர் ஆதீன சம்பந்தமுடையோரால் அழைக்கப்பெற்ற வர்; தேவகோட்டையில் விணேதீர்த்தான் செட்டி யார் புதல்வராகத் தோன்றியவர்; பிள்ளேப் பெயர் அருணுசலம்.

கோவிலூர் ஆதீன தாபகர் ஸ்ரீ முத்துராம லிங்க ஞானதேசிகரின் சீடர்; சிதம்பரம் கேணி மடத்திலும் சிலகாலம் இருந்தவர்; இறை வழி பாட்டிலும் தியானத்திலும் வேதாந்த பாடம் கற்பித்தலிலும் அடியார் தொண்டிலும் பட்டவர்; 1847 இலே ஸ்ரீ முத்துராமலிங்களோன தேசிகர் பரிபூரணம் எய்திய பின்பு, கோவிலூரர் ஆதீனத்தின் இரண்டாம் கர்த்தராக விளங்கி 1849 இலே பரிபூரணமடைந்தவர்; இவர் சகோ சிதம்பரஞானதேசிகர் (கருணுநிதிசுவாமி தரர் கள்) மூன்ரும் ஆதீனகர்த்தராக விளங்கியவர். சீடாச்சாரம் எனும் நூலிலே சீடர் பின்பற்ற வேண்டிய ஆசாரங்களேத் தொகுத்தளித்தவர்; கைவல்லிய நவநீதத்திற்குப் பதசாரம் செய்தவர்.

கோட்டாறு நித்தியானந்த சுவாமிகள், சிதம் பரம் கேணிமடம் நித்தியானந்தசுவாமிகள், வள வனூர்சண்முகசுவாமிகள், திருநெல்வேலி சப்பிர மணியசுவாமிகள், மதுரை சுப்பராயசுவாமிகள், பாகனேரி முத்துக்கருப்பஐயா, மதுரை மெய்யப் பஐயா, சொர்ணநாதபுரம் பழனியப்பஐயா முத லியோர் இவரிடம் வேதாந்தம் பாடம் கேட்டவர்

# அருட்டிரு அருணுசலதேசிக அடிகளார் (1925—

தமிழ்நாட்டில் தமிழ் வளர்த்துச் சிவம் வளர்த்த குன்றக்குடி திருவண்ணுமலே ஆதீ னத்து மகாசந்நிதானம் அருட்டிரு அருணுசவ தேசிக அடிகளார் ''குன்றக்குடியடிகளார்''என்று தமிழ் கூறு நல்லுலகிலே புகழ் பெற்றவர். தஞ்சாவூருக்கு அண்மையிலுள்ள நடுத்திட்டு எனும் ஊரிலே தோன்றி, அரங்கநாதன் என்ற பெயருடன் வளர்ந்து, தருமையா தீனத்திற் கணக் கராக வேல் போர்த்து, 1945 இலே தருமையா தீனத்திலே துவராடை பெற்முர்.

தமிழ் அர்ச்சணே இயக்கத்தைத் தமிழ் நாட் டிலே தொடக்கி வைத்தவர் குன்றக்குடியடிகளார் என்பது குறிப்பிடத்தக்கது. இறை சந்நிதானம் பொதுவிடம் என்ற கருத்தினே வற்புறுத்தி ஒதுக்கப்பட்டோர் தீண்டாதோராக பிரவேசம் செய்வதைத் தீவிரமாக ஆதரித்து **நாவன்மை**யாலும் நின்றவர். புலமையா லும் தமிழ்நாட்டில் மட்டுமன்றித் தமிழ்கூறு நல்லுலகம் முழுவதும்தமிழ் மணமும் சைவ மணமும் கலந்து வீசச்செய்தவர்.

தமிழ்க் கல்விக்குத் தம் கல்வி நீலேயங்களிலும் தமிழ் மொழிக்குத் தம் கோவில்களிலும் முதன் மை அளித்த குன்றக்குடியடிகளார் தமிழ்ப் புலவர்களே ஆதரித்த ஆதீன கர்த்தர்களிலே சிறப்பிடம் பெறுவர். 'தமிழகம்' என்ற இதழை யும் வெளியிட்டவர்.

### அருணுசல பட்டர்

அசுவமேத யாக அம்மா**னே பா**டியவர்; அது அச்சிடப்பட்டுள்ளது.

#### அருளுசல்புராணம்

வடஆர்க்காடு மாவட்டத்திலுள்ள திருவண்ணு மலே எனும் திருப்பதி, தென்னிந்திய இருப்புப்பாதை யில் விழுப்புரம் காட்பாடி கிவோயிலுள்ளது. நினேக்க முத்தி கிடைக்கும் தலம் என்று சைவர் போற்றும் திருவண்ணுமலேக்கு அருணுசலம், அருணகிரி, அருணே, சோணசைலம், சோணுசலம் என்ற பெயர்களுமுள.

அண்ணுமஃயில் அருள் புரியும் சிவபெருமா னும் அண்ணுமஃநாதர் திருத்தலத்தின் பெருமை கூறுவது அருணுசலபுராணம். ஸ்காந்தத்தின் உருத்திரசங்கிதையிலுள்ள அருணுசல மகாத்மி யத்தின் மூலமாகவுடையது அருணுசலபுராணம் என்பர்.

1855 ஆம் ஆண்டிலே வெளிவந்த மழவை மகாலிங்கையர் உரையோடு கூடிய அருணுசல புராணப்பதிப்பிலே பாயிரமும் பன்னிரு சருக்க மும் 586 விருத்தமும் இடம் பெறுகின்றன. அருணுசலவையர் (1873), திருவெண்காடு ஆறு முகசுவாமிகள் (1873) பதிப்பித்த மழவை மகாலிங்கையர் உரையுடனுன அருணுசலப்புராணப் பதிப்புகளிலும் அந்நூலமைப்பு காணப்படு கின்றது.

ஆயினும் 1886 இலே மழவை மகாலிங்கையர் உரையுடன் தாழம்பேடு அருணகிரிநாயகர் பதிப் பித்த அருணுசலபுராணத்திலே புதிதாக எல்லாள மகாராஜன் சருக்கமும் (60 பாடல்) பாயிரத்தில் ஒரு பாடலும் காணப்படுகின்றன. பின் வந்த பதிப்புகளிலே எல்லாள மகாராஜன் சருக்கத்தில் ஒரு பாடலும் பாயிரத்தில் இரு செய்யுளும் புதிதாக இடம் பெறுவன. இதனுல் அருணுசல புராணவாசிரியர் பாடாதனவும் மழவை மகா லிங்கையர் உரையெழுதாதவையும் அவர்கள் பேரால் வழங்கப்படுகின்றன என்பது தெளி வாம்.

1930 ஆம் ஆண்டு சென்னே பி. இரத்தின நாயகர் ஸன்ஸ் வெளியிட்ட அருணுசலபுராணத் திலே 23 விருத்தமுடைய பாயிரமும் திரு நகரச் சருக்கம் முதல் புளகாதிபன் சருக்கம் ஈருக 626 பாடல் கொண்ட பதின்முன்று சருக் கங்களும் இடம் பெறுவன.

அருணுசெலபுராணத்தினேப் பாடியவர் சைவ எல்லப்பநாவலர் என்பது மரபு. ஆயினும் சிலர் எல்லப்பநயிஞர் என்பவரே ஆசிரியர் என்பர். எல்லப்பநயிஞர் காலம் பதிஞரும் நூற்ருண்டு; எல்லப்பநாவலர் காலம் பதினெட்டாம் நூற்ருண் டாகலாம்.

மழவை மகாலிங்கையர் அருணுசலபுராணத் இவ்வுரை நேத்தி திற்கு உரை கண்டுள்ளார். ரப்பாக்கம் சின்ணயர் (1855), அருணுசலவையர் ஆறுமுகசுவா மிகள் திருவெண்காடு (1873) என்போரால் முன்பு பதிப்பிக்கப்பட்டது. தாழம்பேடு அருணகிரிநாயகர் (1886) இடைச் செருகல்களுக்கும் உரையெழுதுவித்துப் பதிப்பித் தார். சென்னே வித்தியாரத்நாகர அச்சுக்கூட அதிபர் பி. நா. சிதம்பரமுதலியார் வெளியிட்ட தோத்திரப்பிரபந்தத் திரட் அருளுசலேசுரர் டிலும் மழவை மகாலிங்கையர் உரையுடன் அரு ணுசல புராணம் இடம் பெற்றது. மேஃலப் புலோலி சதாவதானம் நா. கதிரைவேற்பிள்ளே (1871-1907) பரிசோதித்த அருணுசலேசுரர் 1898, 1902, பிரபந்தத்திரட்டு தோத்திரப் 1903, 1904, 1905 ஆம் ஆண்டுகளில் வெளிவந் சென்னே பி. இரத்தினநாயகர் ஸன்ஸ் 1930 இல் வெளியிட்ட இப் பிரசுரத்திலே ''ஸ்றீ லழூீ ஆறுமுகநாவலர் அவர்கள் மாணுக்கரின் மாணுக்கரொருவரால் பரிசோதிக்கப் பெற்றது'' என்று இருப்பது குறிப்பிடத்தக்கது.

சிதம்பரம் கண்கட்டி மறைஞானசம்பந்தர் கி. பி. 1554 இலே பாடத் தொடங்கிய அருண கிரி புராணம் 1880 இலே பதிப்பிக்கப் பெற்றது. அருளுசலம், சேர். பொன்னம்பலம். (14.9.1853 9.1.1924)

இராசவாசல் முதலியார் அருணுசலம் பொன்னம்பலத்தின் மூன்ரும் புதல்வர்; குமாரசுவாமி முதலியார், சேர். பொன்னம்பலம் இரா மநா தன் என்போரின் கம்பி; சகோதரி செல்லாச்சி முத்துக்குமாரசுவாமியின் யின் புதல்வர்; கொழும்பிலே பிறந்தவர்; பிற் காலத்தில் ருேயல் கல்லூரி எனப் பேர் பெற்ற கொழும்பு வேத்தியல் கழகத்திற் கற்றுப் பரிசில் பெற்று இங்கிலாந்து சென்று கேம்பிரிஜ் பல் கலேக்கழகத்தின் கிறைஸ்ட் காலேஜில் சேர்ந்து கல்மோணிப்பயிற்சி பெற்றுத்தேறியவர்; அங்கு எட்வேட் காபெண்டர் முதலாம் அறிஞரின் நண் ்பரானவர்; பாரிஸ்டர் ஆகவும் சிவில்சேவை உத் தியோகத்தேர்விற் சித்தி பெற்ற முதல் இலங்கை யராகவும் ஈழம் மீண்டு 1913 வரை அரசாங்க சேவையிற் பல்வேறு உயர் பதவிகளே—அது காலம் வரை ஆங்கிலேயருக்கு ஒதுக்கி வைக்கப் பட்ட பதவிகளேக் கூட வகித்தவர். அரசாங்க சேவையில் பணிபுரியும் காலத்திலேயே சுய ராஜ்ய உணர்வால் உந்தப்பெற்றவர்; ஓய்வு பெற்ற பின் அவ்வுணர்வுகளுக்கு முக்கியத்துவம் அளித்து அரசியல், சமூக, கல்விப் பண்பொட்டுத் துறைகளிலே ஏணேயோருக்கு முன்னுடியாகப் பல அருஞ் செயல்களில் ஈடுபட்டு உழைத்தவர்; தம் சமயச் செல்வங்களேத் தம் மொழி அறியா தவரும் உணர்ந்து போற்ற வேண்டும் என்னும் அவாவிஞலே தமக்குக்கிடைத்த நேரங்களிலே அவற்றை ஆங்கிலத்திலே மொழிபெயர்த்து, அவை பற்றிய சிறந்த விளக்கங்களேயும் அம் மொழியிலே வழங்கியவர். தலயாத்திரை செய்து கொண்டிருந்த காலே மதுரையிலே வியோக மடைந்தவர்.

தாயுமான சுவாமிகள் பாடல்களிற் சில A REVEL N BLISS என்ற பெயரிலே 1895 இலே மொழி பெயர்த்து இவரால் வெளியிடப்பெற்றுள்ளன; டாக்டர் ஜி. யு. போப் அவர்களும் இவரும் மொழி ் பெயர்த்த மாணிக்கவாசக்கவாமிகள், தாயுமான சுவா மிகள் பாடல்களிற் சில 1897 இலே A FEW HYMNS OF MANIKKA VACHAKA AND THAYUMANAVAR என்ற பெயரிலே சென்னேயில் அச்சிடப்பெற்றன. இவருடைய ஆய்வுகளும் மொழி பெயர்ப்புகளும் அடங்கிய தொகுதி ஒன்று சென்னேயிலே STUDIES AND TRANSLATIONS FROM THE TAMIL என்ற பெய ரிலே வெளிவந்துள்ளது. இத் தொகுப்பில் இடம் பெற்றனவோடு இவருடைய வேறு சில கட்டுரை களேயும் மொழிபெயர்ப்புகளேயும் உள்ளடக்கிய தாக 1937 இலே STUDIES AND TRANSLATIONS, PHILOSOPHICAL & RELIGIOUS என்ற தொகுதி வந்தது. இத் தொகுப்பிணே இலங்கை அரசின் இந்து சமயத் நிணேக்களம் 1981 இலே மறுபதிப்புச் செய்துள்ளது. இத் தொகுப்பிலே வேத்தியல் ஆசிய சங்கத்தின் இலங்கைக் கிளேயின் சஞ்சி கையில் வெளிவந்த கட்டுரைகளும், மொழி பெயர்ப்புகளும் இடம்பெற்றுள்ளன.

தாயுமானவர் பாடல், திருவாசகம் என்பன வற்றில் இருந்து மட்டுமன்றித் திருக்கோவையார், கல்லாடம், திருமுருகாற்றுப்படை, ஞானவா கிட்டம், புறநானூறு என்பனவற்றிலிருந்தும் அரு ஞூசலம் அவர்கள் மொழிபெயர்ப்புச் செய்துள் ளார். மொழிபெயர்ப்புச் செய்ததோடமையாது சமய தத்துவ விளக்கங்களேயும் செய்ய அவர் தவறவில்லே என்பது குறிப்பிடத்தக்கது.

#### அருணுசலம், மு.

சு. அனவரத விநாயகம் பிள்ளோ (1877-1940) முப்பதுகளிலே சென்னே யில் பரிசோ தனேயில் ஈடுபட்டவர் அருணுசலம். சென்னே சைவ சித்தாந்த மகாசமாஜத்துடன் 1934 இலே சென்னே எழுமூரில் ஞோனி யாரடிகள் தங்கிய காலத்து அவர் இருக்கையில் நடத்தப் பெற்ற சித்தாந்த வகுப்புக்காலம் முதலாகத் தொடர் புனடயவராய் இருந்தவர். சமாஜத்தின் வெளியீ டுகளிலே இவர் பணியும்கலந்திருந்தது. 'டி.கே.சி.' என்று பிரபல்லியமான ரசிகமணி டி. கே. சிதம்பர முதலியாரின் (1882-1954) இலக்கிய வட்டக் திணுலே கவரப்பட்டவர்.

சென்னேயிலிருந்து 1945 ஜனவரியிலே புறப் பட்டுக் காசி ்சென்றவர். அங்கு இரு ஆண்டுகள் இருந்தவர். பின்பு சேவாக்கிராமம், சிதம்பரம் எனும் இடங்களில் இருந்து விட்டுத் திருச்சிற் 1945 இலிருந்து பன்னிரு றம்பலம் வந்தவர். வருடம் பெரும்பான்மையும், குழந்தைப் பரா மரிப்பு, காந்தியக்கல்வி முறை ஆகிய துறை களில் ஈடுபட்டிருந்தவர். அதற்கு முன்பு, 1944 வரை, இலக்கிய சமய விடயங்களிலே கவனம் செலுத்தியவர். ஐம்பதுகளிலிருந்து இலக்கிய சமய விடயங்களில் அவர் பத்தாம், பதிஞேராம், பன்னிரண் டாம், பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டுகளின் தமிழ்ப் புலவர் வரலாறுகளே 1970 இலிருந்து தொடர்ந்து வெளியிட்டுள்ளமை கவனிக்கத்தக்கது. தமிழி லும் ஆங்கிலத்திலும் பல அரிய கட்டுரைகளேத் தொடர்ந்து எழுதி வருபவர்.

1940 ஆம் ஆண்டு சைவசித்தாந்த மகா சமாஜம் வெளியிட்ட சைவ சித்தாந்த சாத்திரம் பதிஞன்கின் மூலமும் உரையும் கொண்ட இரண் டாம் பதிப்பு அருணுசலம் பார்வையில் வந்தது. 1942 இலே தருமபுரப் பதிப்பாக வந்த மெய் கண்ட சாத்திர மூலப் பதிப்பும் இவர் பார்வையில் வந்ததேயாம். திருவாணக்காவுலாவிணக் குறிப் புரையுடனும் முக்கூடற் பள்ளிணயும் 1940 இலும் திருமலே முருகன் பள்ளினே 1944 இலும் வெளியிட்டவர். தத்துவப்பிரகாசத்தைப் பழை யவுரையுடன் பதிப்பித்தவர்; திருக்களிற்றுப்படி யார் பழைய அனுபூதியுரையின் 1962 இவே வெளியிட்டவர்; திருவாசகம் தொடர்பாக முன்னர் எழுதிய கட்டுரைகளே 1965 இவே ''திருவாசகம் சில ஆராய்ச்சிக் குறிப்புகள்'' எனத் தொகுத்தளித்தவர்.

அருணுசலம் 1970 முதல் வெளியிட்ட தமிழ்ப் புலவர் வரலாறு எனும் தொடர் நூல்கள் விரிவாக வும் கனமாகவும் ஆய்வுக் கண்ணேட்டத்தில் எழுதப்பட்டுள்ளன.

தமிழ்முரசு, குமரன், குமரிமலர், சக்தி, தித்தாந்தம் முதலிய தமிழ்ச் சஞ்சிகைகளிலும் SAIVA SIDDHANTA, BULLETIN OF THE INSTITUTE OF TRADITIONAL CULTURES (MADRAS) முதலிய ஆங் கிலச் சஞ்சிகைகளிலும் அவர் பல விடயங் கீனச், சிறப்பாகச் சமய விடயங்களே எழுதி வருகிறுர்.

#### மு. அருளுசலம் (1907—1988)

யாழ்ப்பாணம் கொக்குவில் கிழக்கில் 1907 ஆம் ஆண்டு ஆகஸ்டு மாதம் பதினேழாம்தேதி சண்முகம் முத்துத்தம்பி, அன்னப்பிள்ளாயின் சிரேட்ட புதல்வராகத் தோன்றியவர் அருணுசலம். கொக் குவில் இந்து ஆங்கில பாடசாஃயிலும் யாழ்ப் பாணம் இந்துக் கல்லூரியிலும் பயின்று கொழும்பு பல்கஃக்கழகக் கல்லூரியிற் சேர்ந்து 1929 இலே இலண்டன் பல்கஃக்கழக ''இண்டர் சயன்கு'' தேர்விலே சித்தியடைந்தவர்.

கொக்குவில் இந்து ஆங்கில பாடசாஃயில் ஆசிரியராக வேஃ ஆரம்பித்து யாழ்ப்பாணம் இந்துக் கல்லூரிக்குக் கணிதம், புவியியல் பாடங் களின் ஆசிரியராக மாற்றம் பெற்றுச் சென்றவர். வேறு கல்லூரிகளிலும் சிறிது காலம் ஆசிரியராகப் பணிபுரிந்துள்ளார். 1935 இலே திருமணம் புரிந்தார்.

கொக்குவில் கிழக்கு நாமகள் இந்து தமிழ்ப் பாடசாலேயின் தோற்றத்திலும் நந்தாவில் அம் மன் கோயில் நடைமுறைகளிலும் இவருக்குப் பெரும் பங்குண்டு. இந்தியாவுக்குப் பலமுறை தல யாத்திரை செய்தவர்.

இருபதுகளிலே ஸ்ரீ யோகர் சுவாமிகளின் போதணேகளாற் கவரப்பட்டு அவர் கருத்துகளே நண்குணர்ந்து அவற்றை உலகினரின் நன்மை கருதி ஆங்காங்கே வெளிப்படுத்தி வந்தவர்.

1969 முதல் பெரும்பாலும் கொழும்பிலே வசித்தவர். 1987 இலே தென்ஞபிரிக்கா சென்று வாழ்ந்து கொண்டிருந்த போது 1988 ஆம் ஆண்டு ஜுலாய் மாதம் இருபத்தேழாம் தேதி சிவபத மடைந்தார். அருணுசலமவர்கள் ஸ்ரீ யோகர்சுவாமிகளின் போதுக்கைகள் விளக்குவதிலே பெரும்பங்கு கொண் டவர். சவாமிகளுடைய போதுக்கைளின் உள் ளர்த்தங்கள் பலருக்குப்புரியாது. சித்தர்களு டைய கூற்றுகளின் தன்மையை யோகர்சுவாமி களின் சிந்தக்கைளிலே காணலாம். எனவே உலகி னருக்கு நன்மை செய்யும் நோக்குடன் அவரு டன் நெருங்கிப் பழகிய அருணுசலமவர்கள் சவாமிகளின் நற்சிந்தக்குக்கு விரிவான விளக்க வுரை எழுத முற்பட்டார்.

அருணுசலமவர்கள் எழுதிய நற்சிந்தணே அரும் பொருள் உரையின் முதலாம் பாகம் 1978 இலே அச்சிடப் பெற்று 1979 இலேவெளிவந்தது; இரண் டாம் பாகம் 1979 இலே அச்சிடப் பெற்று 1980 இலே வெளிவந்தது; 1981 இலே இந்து விவகாரங்களின் அமைச்சு அருணுசலமவர்கள் எழுதிய யோகர்சுவாமிகளின் கிளிக்கண்ணி உரை யிணே வெளியிட்டுள்ளது.

ஸ்ரீ யோகர் சுவா மிகளின் நற்சிந்தணேயைச் சிறப்புற விளக்கியிட்ட அருணுசலமவர்கள் 1985 இலே சிவயோகசுவாமியார் வரலாறும் சாதணே வெளியிட்டனர். களும் எனும் நூலினே எழுதி அமைந்துள்ளமை மிகவும் விரிவாக இந்நூல் சுவாமிகளின் வாழ்க்கையில் குறிப்பிடத்தக்கது. ஆன்மீக நிகழ்ச்சிகளே வர நடந்த உலகியல் தொடர்ச்சியாக அமைத்து லாற்று ரீதியில் அளித்துச் சுவாமி தேவையான விளக்கங்களே களின் போதனேகளுக்கு வளஞ் சேர்த்துள்ளார் ஆசிரியர்.

# அருணுசல முதலியார்

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர் தமிழ்நாடு திருமயிலேயைச் சேர்ந்த தாச்சி அருணுசல முதலியார்.

கொடியிடைமாஃ, சிதம்பரஞ் சிவகாமியம்மை பதிகம், திருமயிஃ கபாலீசர் பதிகம், திருமயிஃ கற்பிகாம்பிகை பதிகம், திருமுல்ஃவாயில் மாசி லாமணீசர் பதிகம் என்பனவற்றைப் பாடியவர்.

# அருணுசல முதலியார்

தமிழ்நாடு வீரவநல்லூரினர்; அவ்வூரும் வீரை என மருவி வழங்கும்.

வீரைப்பூமிநாதர் கலித்துறையந்தாதி வீரைப் பூமிநாதர் ஆசிரிய விருத்தம் வீரை மரகதவல்லியம்மன் ஆசிரிய விருத்தம் என்பனவற்றைப் பாடியவர்.

#### அருணுசல முதலியார்

பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டிலே தமிழ்நாட்டில் வசித்தவர் கோகுலாபுரம் அருணுசலமுதலியார்; அந்நூற்றுண்டின் கடைக்கூறிலே தமிழ் நூல்கள் பலவற்றைப் பதிப்பித்தவர். அரிச்சந்திரபுராணவுரை (1875), அஸ்வமேத பர்வம் (1875), இராமநாடகம், நந்தஞர் சரித்தி ரக்கீர்த்தனேயும் சிதம்பரக்கும்மியும் (1882), நல்லதங்காள் நாடகம் (1875), முத்தையன் விலாசமென்னும் வள்ளியம்மன் விலாசம் (1895), வாணுசுரநாடகம் (1890), சாரங்கதரன் கதை என்பன அவற்றிற் சிலவாம்.

## அருணுசலேசுரர் சாரப்பிரபந்தம்

திருவண்ணுமலே சைவர்கள் சிறப்புடன் மதிக்கும் சிவதலம். வடஆர்க்காடு மாவட்டத்திலுள்ளது:

திருவண்ணுமஃயில் கோயில் கொண்ட சிவபிரா னுக்கு அண்ணுமஃ நோதர், அருணுசலேசுரர் என்ற பேர்களுள்.

திருவண்ணுமலே அருணுசலேசுரர் மீது பாடப் பெற்றது சாரப்பிரபந்தம். காப்பு வெண்பாவை யும் பதிணந்து ஆசிரிய விருத்தங்களேயுமுடையது சாரப்பிரபந்தம்.

அருணுசலேசுரர் சாரப்பிரபந்தம் நமசிவாய சுவாமிகள் பாடியதாகும்.

எளிமையான மொழிநடையிலே இறைவனுக் கும் புலவருக்கும் இடையே நிகழும் சம்பாஷணே ப்போக்கிலே அமைந்தது சாரப்பிரபந்தம்.

# அருணிலே விசாசன் திரைலோக்யமல்லன் வத்ஸராஜன்

பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டின் முற்பகுதியில் வாழ்ந்தவர்; சோணுட்டு குன்றவத்தனக் கோட்டத்து இல்லத்தூர் நாட்டு அரும்பாக்க முடை யார்; நந்தா விளக்கு வைத்துச் சிவநெறியில் ஒழுகியவர்; பாரதத்தைத் தமிழ்ப் படுத்தியவர்.

இச் செய்திகள் மூன்ரும் குலோத்துங்க சோழ னின் (1178—1216) ஆட்சியின் 32 ஆம் ஆண்டு (1210) எழுந்த திருவாலங்காட்டு சாசனம் மூலம் அறியப்படுவன.

# திரு அருணேக்சலம்பகம்

வடஆர்க்காடு மாவட்டத்திலுள்ள திருவண்ணு மலே எனும் திருப்பதிக்கு அருணகிரி, அருணுசலம், அருணே, சோணசைலம், சோணுசலம் என்ற பேர்களுமுள. இத்திருத்தலம் தென்னிந்திய இருப்புப்பாதையில் விழுப்புரம் காட்பாடி கிளேயிலுள்ளது.

நிணுக்க முத்தி கிடைக்கும் தலம் எனச் சைவர் போற்றும் திருவண்ணுமஃயில் எழுந்தருளிய சிவ பிராஞர் அண்ணுமஃநோதர் மீது பாடப்பட்டது திருவருணேக்கலம்பகம். விநாயகருக்கும் சமயகுரவர் நால்வருக்கும் தனித்தனியாக இரு செய்யுளிற் காப்புக் கூறி ஆரம்பிக்கப் பெற்ற திருவருணேக் கலம்பகம் முதலுறுப்பாக ஒருபோகும் வெண்பாவும் கலித் துறையும் தொடர்ந்தமையப் பாவாலும் பாவகை யாலும் இயன்ற நூறு செய்யுள்களேயுடையது. அம்மானே, இடைச்சியார், இரங்கல், ஊசல், களி, காலம், குறம், கொற்றியார், சம்பிரதம், சித்து, சிலேடை, தவம், தழை, தூது, பாண், பிச்சியார், புயவகுப்பு, மடக்கு, மதங்கு, மறம், வலேச்சியார் முதலிய உறுப்புகளே அருவேக் கலம்பகத்திற் காணலாம்.

இக் கலம்பகத்தைப்பாடியவர் இராதா நல்லூர் சைவ எல்லப்பநாவலர் எனும் புலவராவர்.

சைவ வைணவப் போட்டியினேயும் பூசவேயும் ஞாபகமூட்டும் பாடல்கள் பல இக்கலம்பகத்தி லுள்ளன.

மேஃப்புலோலி சதாவதானம் நா. கதிரைவேற் பிள்ள (1871—1907) திருவருண்க் கலம்பகத் திற்கு விருத்தியுரை எழுதத் தொடங்கிஞர். அவ்வுரையின் முதலாவது சஞ்சிகை 1902 இலே சென்னோயிலிருந்து வெளிவந்தது. நகராமஃ நா. இராமலிங்கபிள்ளே உரை 1934 இலே வெளிவந்துள்ளது.

# **இரு அருணேத் தனிலெண்**பா

வடஆர்க்காடு மாவட்டத்திலுள்ள திருவண்ணு மஸ் நின்க்க முத்தி கிடைக்கும் சிவதலமாகக் கருதப்படுவது; அருணகிரி, அருணுசலம், அருணே, சோணசைலம், சோணுசலம் முதலிய பல பேர்களே உடையது; தென்னிந்திய இருப்புப் பாதையில் விழுப்புரம் காட்பாடி கிளேயில் அமைந்தது.

அண்ணுமஃலயில் அருள்பாலிக்கும் அண்ணுமஃல நாதர் மீது குகை நமச்சிவாயதேவர் அவ்வப் போது பாடிய வெண்பாக்கள் திருவருணேத்தனி வெண்பாவாகும். இத்தொகுப்பில் 35 வெண் பாவுள.

குகை நமச்சிவாயதேவர் அருணகிரியந்தாதியும் பாடியவராவர்.

# திரு அருணேயந்தாதி

திருவண்ணுமேஃ, அருணுசேலம், அருணகிரி, அருணே, சோணைசைலம்,சோணுசலம் என்ற பெயர் கீளச் சூடும் திருப்பதி சைவர்களால் நிணேக்க முத்தி தரும் தல மாகப் போற்றப்படுவது. இது வடஆர்க்காடு மாவட்டத்தில் தென்னிந்திய இருப் புப் பாதையில் விழுப்புரம் காட்பாடிக்கிளேயி ஆள்ளது இத் திருத்தலத்தில் எழுந்தருளியுள்ள அண்ணு மல் நொதரைப் பாட்டுடைத்தல்வேராக உடையது திருவருணேயந்தாதி. இதனுள் இரு காப்புச் செய்யுள் நீங்கலாக 100 பாக்களுள.

இதுணப் பாடியவர் சைவ எல்லப்பநாவலர் என் பது மரபு. அவர் காலம் பதினெட்டாம் நூற் ருண்டாகலாம். சிலர் இதுணப் பாடியவர் எல் லப்பநயிஞர் என்பர். அவர் காலம் பதிஞரும் நூற்ருண்டு.

திருவருணேயேந்தா தியிலே அகப் பொருட்பாக் கள் மிகுதியாகவுள்ளன. திரிபணியமையப்பாடப் பெற்ற திருவருணேயேந்தா தியிலே ஆசிரியரின் வித் துவத்தருக்கிணக் கண்டு வியக்கலாம்.

திருவண்ணுமஃலக்குக் குகைநமச்சிவாயர் பாடிய அருணகிரியந்தாதியும் ஈசானியதேசிகர் கந்தப்ப ஞானதேசிகர் பாடிய அண்ணுமஃலயந்தாதியும் திம்மப்ப அந்தணஞர் பாடிய திருவருணேயமக வந்தாதியுமுள.

## அருந்ததி

சப்தரிஷிகளிலே வகிட்டரின் மூனவி அ<mark>ருந்த</mark>தி பதிவிரதைகள் யாவரிலும் சிறந்து விளங்கிஞன். கற்பும் கணவன் சேவையும் அவளுக்கு அள வில்லா ஆற்றலே அளித்தன.

இமயத்திலே சப்தரிஷிகள் தங்கியிருந்த போது பண்ணிரு வருடம் தொடர்ந்து மழை பெய்யாத தால் இருடிகள் மிகவும் அல்லற்பட்டனர். அப் பொழுது அருந்ததி கடுந்தவம் மேற் கொண்டு, பிராமண வேடத்தில் அதிதியாக வந்த சிவபிரா னுக்கு எளிய கிழங்கு வகைகளே விருந்தாக வழங்கி, அவர் ஆசீர்வாதம் பெற்றதோடு மழை வளமும் ஏற்படக் காலாளுள் என்று மகாபார தம் சாலிய பருவம் கூறும்.

சரஸ்வதி திரத்திலே கணவனுடன் தவமி ருந்து அருந்ததி சமாதி அடைந்ததாகப் பாரதம் வனபருவம் கூறும்.

சப்தரிஷிகளின் மணவியர் பால் ஏற்பட்ட ஆசையால் அக்கினி பகவான் வனத்திலே அஃற் தபோது, அவண் அடைய விரும்பிய சுவாகா ஏண்யே ரிஷிபத்தினிகளுடைய வடிவங்களே எடுத்து அக்கினியுடன் கூடிய போதும் அருந்ததியினுடைய வடிவத்தை எடுக்க முடியவில்ஸே.

சிவகருப்பத்தை இந்திரனிடமிருந்து பெற்ற சப்தரிஷிகள் அதணே முத்தீயிற் பெய்து பின்பு எடுத்துத் தம் மணேவியரிடம் கொடுத்தபோது அருந்ததி ஒழிய ஏணேய அறுவரும் உண்டு சூன் முதிர்ந்து சரவணப் பொய்கையிற் பயந்ததாகப் புராணங்கள் கூறும் கதை பரிபாடலிலும் உண்டு (5.27-45). அருந்ததியு**ன் கற்**பினேப் புகழ்ந்தும் அவள் வானத்தி**ன் வடதிசையில் நட்ச**த்திரமாக ஒளிவிடு வதைக் குறித்தும் பண்டையை தமிழ்ப் பாடல்கள் கூறுவன.

(1) 'வானத்து அணங்கு அருங்கடவுள்' (அகநா. 16.17-18), (2) 'வடமீன் புரையும் கற்பின்' (புறநா. 122.8), (3) ''பெருநல் வானத்து வடவ மின் விளங்கும் சிறுமீன் புரையுங் கற்பின் நறுநு தல்'' (பெரும்பாண். 302-303), (4) ''அருந்ததி அஃனய கற்பின்'' (ஐங். 442), (5) ''வடமீன் போல தொழுதேத்த வயங்கிய கற்பிஞள்'' (கலி 2.21), (6) 'செம்மீனஃனயள் நின் தொன்னகர்ச் செல்வி' (பதிற். 31.28), (7) 'கடவுள் ஒரு மீன் சாலினி' (பரி. 5.44), (8) 'தீதிலா வடமீனின் திறம் இவள் திறம் என்றும்' (சிலப். 1.27), (9) 'வடமீன் கற்பின்' (சிலப். 5.229).

அருந்ததியின் கற்புத்திறனேத் திருமண நாளி லே ஒவ்வொரு மண மகளுக்கும் காட்டும் மரபு போற்றப்பட்டு வருகின்றது. சீவகசிந்தாமணி யிலே இம் மரபின் பழைய ஆட்சி காணப்படு கின்றது (2469). தமக்குரிய வாழ்நாள் கெடுதலே யுற்றவருக்கு அருந்ததி மீன் தெரியாது ஒளிக்கும் என்ற நம்பிக்கையும் உண்டு (சிந்தாமணி 2141).

# அரும்பாத்தை வேதவிநாயகர் பிள்ளத்தமிழ்

இது தென்ஞார்க்காடு திருக்கோவ ர் வட்டத் திலுள்ள அரும்பாத்தை என்னும் சிற்றூராம் திருத்தலத்திற் கோயில் கொண்ட வேதவிநாயகர் மீது பாடப் பெற்ற பிள்ளேத் தமிழ்ப்பிரபந்த மாகும்.

இப்பிள்ளேத் தமிழ்ப்பிரபந்தத்திலே பருவம் நீங்கலான செங்கீரை, தால், சப்பாணி, முத்தம், வருகை, அம்புலி, சிறுபறை, சிற்றில். சிறுதேர்ப்பருவங்களிற் பருவத்திற்குப் பத்துப் பாடல்களாகத் தொண்ணூறு பாடலுள. காப்புப் பருவத்தில் ஈற்றில் இடம் பெறும் அவையடக் நீங்கலாகப் பத்துப் பாடலுள. இப்பரு வத்திலே தனி த்தனியே திருமால், சிவபெரு மான், உமை, திருமகள், சரஸ்வதி, பிரமன், இந்திர**ன், ச**த்த மாதர்கள், துர்க்கை, முப்பத்து முக்கோடி தேவர்கள் காப்பு வேண்டப்பட்டுள்ள னர். எனவே இப் பிள்ளுத்தமிழில் 101 பாட SUST.

அரும்பாத்தை வேதவிநாயகர் பிள்ளேத் தமிழ் ஆசிரியரை அறியமுடியவில்லே. ஆயினும் அவர் காலம் அபிராமி பட்டருக்கும், கவிராக்ஷஸ கச்சி யப்பருக்கும் பிற்பட்டது என்பது தெளிவாகும். கச்சியப்பரின் விநாயக புராணத்திற் பயிற்சி யுடையவராய் ஆசிரியர் காணப்படுகிறுர். அபி ராமி பட்டர் செய்தி அம்புலிப் பருவத்திலே (செய் யுள் 7) காணப்படுகின்றது.

சென்னே அரசின் கீழைத்தேய சுவடிகள் நில யத்திற்காகத் தி. சந்திரசேகேரன் தொகுத்து 1956 இலே பதிப்பித்த பிள்ளத் தமிழ்க் கொத்தில் அரும்பாத்தை வேதவிநாயகர் பிள்ளத்தமிழ் இடம் பெறுகின்றது.

### அருள்பரானந்த சுவாமிகள்

தமிழ்நாடு தஞ்சாவூரினேச் சேர்ந்தவர்; இலக் கணம் இராமசாமிப்பிள்ள எனப் பூர்வீகத்தில் வழங்கப் பெற்றர்; தஞ்சை அரசிலே பணிபுரிந் தவர்; ஆண் சந்ததி இன்றித் தஞ்சை மன்னன் இறந்தபோது ஆங்கிலேயர் பறித்துக் கொண்ட அரசைத் தம் பேரனுக்குப் பெற்றுக் கொடுக்கும் படி சேர். முத்துக்குமார சுவாமியிடம் (1834-1879) தஞ்சை மகாராணியாலே தூது அனுப்பப் பிளவாற் பெற்றவர்; அரச குடும்பப் யாகாத காரியத்தைப் பிளவு நீங்கியபோ து நிறைவேற்றித் தரும்படி சேர். பொன்னம்பலம் இராமநாதனிடம் (1851-1930) மீண்டும் அரசி யாலே தூது அனுப்பப் பெற்றவர்; அக்காலத்தில் இராமநாதனும், அருணுசலமும் இவர் அறிவாற் கவரப்பெற்றுச் சீடர்களாளுர்கள்.

ஈழத்தின் இரு பெருந் தஃவேர்களின் சமய, தத்துவ, யோக நெறிகளின் வழிகாட்டியாக விளங்கிய பெருமையுடையவர்; இவருடைய மேதா விலாசத்தை அருணுசலம் மூலம் அறிந்து எட்வேட் காப்பென்டர் நேர்முகமாகச் சந்திக்க ஈழம் வந்தவர்.

அருள்பரானந்தர் பரிபூரணமடைந்த போது இராமநாதனும் அருணுசலமும் தஞ்சாவூரிலே அவருக்குச் சமாதி எடுத்து அதனேப் பராமரிக்க வும் வசதிகள் செய்து வைத்தனர்; அருள்பரா னந்தர் மரபினரான சு. நடேசபிள்ளயை ஈழத் திற்கு வரவழைத்து அவரை நன்னிலேக்கு உயர் த்தி வைத்தனர்.

#### அருளம்பல சுவாமிகள் 1865 - 1925

யாழ்ப்பாணம் வண்ணூர்பண்ணேயிலே பிறந்தவர் இராமநாதர், சின்ஞச்சிப்பிள்ளே என்போரின் புதல்வர்.

'மற்றிக்குலேஷன்' தேர்விலே சித்தியடைந்து இளம் வயதிலே அரசாங்க உத்தியோகம் பெற்றவர். பகுத்தறிவுவாதிகளுடேன் சேர்ந்து அவர்களுடைய நூல்களே நன்கு கற்றவர். யாழ்ப்பாணம் கச்சேரியிலே பிரதம லிகிதராகக் கடமை புரிந்த காலத்திலே குழந்தைவேற்சுவாமிகளின் சீட ரானவர். மட்டக்களப்பிலும் சில காலம் உத்தியோசம் பார்த்தவர். அப்போது சேர். பொன்னம்பலம் அருணுசலம் இவருடைய மேலதிகாரியாக விளங்கியவர். மட்டக்களப்பிலே கிறித்தவப் பரம்பீலத் தடுக்குமுகமாக மார்க்கண்டு முதலாளி யின் பண உதனியோடு சில பாடசாலேகளேத் திறந்து நடப்பித்தவர்.

நாற்பத்தொன்பது வயதிலே வேலேயிலிருந்து ஒய்வு பெற்று யாழ்ப்பாணம் மீண்டு ஆத்மீக சாதனேயிலே தீவிரமாக ஈடுபட்டவர்.

சுத்தாத்வைத அச்சியந்திரசாஸ் நிறுவி நற் பணி ஆற்றியவர். மட்டக்களப்பிற் கல்விப் பணி முட்டுப்படாமல் நடைபெற அங்கு இடையி டையே சென்று அதீனக் கவனித்து வந்தவர். வடக்கிலும் நிழக்கிலும் தம் ஆத்மீகப் பணிகளேத் தொடர்ந்து மேற் கொண்டவர். தனது குரு நாதருடைய சமாதித் திருப்பணியிலே முக்கிய கவனம் செலுத்தியவர்.

# அருளம்பலம், சி. வே. ( -1942)

நாக பட்டினம் மௌனசுவாமி என்று அழைக்கப் பெற்றவர்; சுப்பிரமணிய பாரதியாரால் 'பாரதி அறுபத்தாறு' எனும் நூலிலே போற்றப்படும் ''யாழ்ப்பாணத்துச்சாமி''; யாழ்ப்பாணம் அல்வாய் வடக்கு வியாபாரிமூலே வேலுப்பிள்ளேயின் புதல் சைவவித்தியாசா ஃயிலே வர்; மேலேப்புலோலி கற்றவர்; கம்பீன, மட்டக்களப்பு, வியாபாரி மூலே முதலிய இடங்களிலே கடை வேலேயாளா கவும் சுய வியாபாரியாகவும் செயலாற்றித் தோல்வி கண்டு, விரக்தியடைந்து, ஊரூராகத் திரிந்து, சொந்தவூர் மீண்டு, அங்கு நிணேக்காது நாகபட்டினம் சென்றவர்; அங்கு நாகை நீல லோசனி சந்நிதியில் நிஷ்டை செய்தவர்; அங் புதுச்சேரி சென்றபோது கிருந்து குவளேக் கண்ணன் மூலம் சுப்பிரமணியே பாரதியாருக்கு அறி முகமானவர்; 1929 இலே யாழ்ப்பாணம் மீண்ட போதும் 1930 இன் பிற்பகுதியிலே மீண்டும் இந் தியா சென்றவர்; 1942 இலே யாழ்ப்பாணம் மீண்டபோதும் அவ்வாண்**டி**லே வியோகமடைந்த வர்; வியாபாரிமூலே வே. சு. சிவப்பிரகாசபிள்ளோ யால் நாகையில் இவருக்கு மடம் ஒன்று அமைத்துக் கொடுக்கப்பட்டிருந்தது.

நாகை நீலலோசனி அம்மன் மீது தோத்திரம், ஊஞ்சல், தாலாட்டுப் பாடியுள்ளார்; அருவாச தேவாரம், கற்புநிஃல, சந்தேக நிவர்த்தி, சிவ தரிசி என்பன பிற ஆக்கங்கள்.

#### அருளம்பலம் சு. 11.4.1910-20.5.1966

யாழ்ப்பாணம் காரைநகர் சுவாமிநாதனின் புதல் வர்; பயிற்றப் பெற்ற ஆசிரியர்; பண்டிதர்; காரைநகர், புத்தளம், கொட்டாஞ்சேணே, காலி, களுத்துறை, யாழ்ப்பாணம் எனும் இடங்களில் ஆகிரியராகப் பணிபுரிந்தவர்; சங்க நூற் செல்வர், பண்டிதமணி எனும் பட்டங்களாற் கௌரவிக்கப் பெற்றவர்; கட்டுரைகள் எழுதும் திறமைமிக்க வர்; இவருடைய திருமுருகாற்றுப்படை ஆராய்ச் சியுரை 1937 இலே வெளிவந்தது; திருவாசக ஆராய்ச்சியுரை இருபாகங்களாக முறையே 1967, 1973 ஆம் ஆண்டுகளில் வெளிவந்தன. உலகியல் சம்பந்தமான வேறு நூல்களுக்கும் உரை கண்டவர்.

#### அருளாள் பெருமாள்

அருளாளப்பெருமாள், அருளாளப்பெருமாள் எம்பெருமாளுர் ஜீயர் என்றும் வைணவரால் அழைக்கப்பெற்றவர்; முன்பு வேதாந்தியாக விளங்கியபோது யக்ளுமூர்த்தி என்ற பெயர் தாங்கியவர்; ஸ்ரீ பெரும்பூதூர் இராமாநுசரை (1017—1137) எதிர்த்துப் பதினேழுநாள் வாதஞ் செய்து, அவர் சிடர் ஆனவர்; அம்மங்கி யம்மாளின் குரு.

ஞானசாரம், பிரமேயசாரம் எனும் தமிழ் நூல்களே இயற்றியவர்.

### அருளாளதாசர்

நெல்லிநகர் வரதராஜ ஐயங்கார் எனும் இயற்பெயரிண உடையவர், பதிஞைரும் நூற்ருண் டிலே தமிழகத்தில் வாழ்ந்தவர்; ஸ்ரீ மகா பாகவதத்தை கி. பி. 1543 இலே இயற்றியவர்.

அருளாளதாசரின் பாகவதத்தின் முதலாம் பகுதி திரிசிரபுரம் கோவிந்தபிள்ளு, பரங்கிப்பேட்டை இலட்சுமணப்பிள்ளே என்பவராற் பரிசோதிக்கப் பட்டு 1885 இலே பதிப்பிக்கப்பட்டது; இரண் டாம் பகுதி பவானி பாலபாரதி முத்துசாமிஐயர், செ. திருச்சிற்றம்பலபிள்డா, ல. வெ. திருமலே கொண்ட நாயக்கர் என்பவராற் பரிசோ**திக்கப்** பட்டு 1891 இலே பதிப்பிக்கப்பட்டது. பதிறை ரும் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்த வேம்பத்தூர் செவ் ஸ்ரீமத்பாகவதபுராணம் பாடி வைச்சூடுவாரும் கோமளபுரம் இராசகோபால யுள்ளார்; அது பிள்ளேயால் 1881 இலே 'ஆரியப்பபுலவர்' பாடியதெனப் பதிப்பிக்கப்பட்டுள்ளது.

# அருளிச்செயல் ரகஸ்யம்

ஆழ்வார்களின் திருப்பாசுரங்களே அருளிச் செயல் என்று வழங்கல் வைணவ மரபு. ஆழ்வார்களின் அருளிச்செயல்களில் வைண வர் கோட்பாடுகளில் முக்கியமான இரகலியத் திரயம் இடம் பெறுவதாகக் கூறுவதை நோக்காகவுடையது அருளிச்செயல் ரகஸ்யம்.

இதுணே இயற்றியவர் அழகிய மணவாளப் பெரு மாள் நாயஞர் என்பவராவர். இவர் திருவரங் கத்திலே வடக்குத் திருவீதிப்பிள்ஃாயின் புதல் வராக பதின்மூன்றும் நுரற்ருண்டின் பிற்பகுதியிலே அவ தரித்தவர்; இவர் தமையஞர் தென்கலே வைணவ ஆசாரியராக விளங்கிய பிள்ளேலோகா சாரியர்.

அருளிச்செயல் ரகஸ்யத்திலே திருமந்திரம், துவயம், சரமசுலோகம், தாந்திரீக மரபிலிருந்து வந்த மந்திரங்கள் என்பனவற்ருடு புருஷ காரமும் (சேரவிடுவோர்) கைங்கரியமும் விளக் கப்படுகின்றன.

ஆசார்ய ஹ்ருதயத்தின் நடையிலே அருளிச் செயல் ரகஸ்யம் அமைகின்றது. பேச்சுத்தமிழும் சங்கத ஆட்சிகளும் மணிப்பிரவாள நடையும் களந்தமைந்த நூலிலே ஒவ்வொரு இயலும் அறிமுகமும் பொழிப்பும் கொண்டு ஒழுங்காக அமைதல் குறிப்பிடத்தக்கது.

#### அருளேயர்

காலம் பதினேழாம் நூற்ருண்டின் பிற்ப குதி அல்லது பதினெட்டாம் நூற்ருண்டின் மூற்பகுதி; தமிழ்நாடு திருமறைக்காட்டிலே பிறந்தவர்; தாயுமானசுவாமிகளின் சிறிய தாயாருடைய புதல்வர்; தாயுமானசுவாமிகளின் சீடர்களிலே முதன்மையானவர்; குரு பாடிய பாடல்களே எழுதிப் போற்றிப் பேணியவர்; இவர் மீது தாயுமானவர் பாடிய பாடலொன்று பெருந் தொகையிலுண்டு (1964).

தாயுமானவர் மீது அருள்வாக்கிய அகவல் பாடி யவர்.

இ<mark>வர் சீடரும்</mark> தாயுமானவரின் புதல்வருமான கனகசபாபதிப்பி*ன்*ளே அன்னப்பன் பேட்டையில் மௌ**ன**குருமடம் தாபித்தவர்.

#### அல்லமபிரபு

கேவர் பிரபுலிங்கர் பிரபு என்றும் பன்னிரண்டாம் வழங்கப்படுபவர்; என்றும் நூற்றுண்டிற் பசவாசாரியருடன் சேர் ந்து வீரசைவத்தின் வளர்ச்சிக்குக் கன்னட தேசத்திற் பணிபுரிந்த பெரியார்; பசவர் இவரைக் கல் யாணமடத்திற்கு அதிபதியாக நியமித்தார், சாமராசர் இவர் மீது கன்னடத்திலே பிரபுலிங் கலீஸ் பாடியுள்ளார். பிரபுலிங்கலீஸ் தெலுங்கி <u>அம். தமிழிலும் மொழி பெயர்க்கப்பட்டுள்ளது;</u> துறைமங்கலம் சிவப்பிரகாச சுவாமிகள் 1652 வரையிலே தமிழிலே பிரபுவிங்கலீஃயை மொழி பெயர்த்துப் பாடியுள்ளார்; பீடுபர்த்தி பசவகவி தெலுங்கிலே பிரபுலிங்கலீலே பாடியுள்ளார்.

#### அல்லாகாபாத

இந்துக்களின் ஏழு புனித தலங்களில் ஒன்றுன பிரயாகை அல்லது திரிவேணி யின் தற்காலப் பெயர் அல்லாகரபாத் ஆகும். கங்கை, யமுஞ, சரஸ்வதி நதிகள் சந்திக்கும் இடமாதலால் திரிவேணி என்று பெயர் பெற்றது. இழந்த வேதங்களேப் பெற்ற தைக் கொண்டாட பிரமன் தன் முதல் அஸ்வ மேதயாகத்தை நடத்திய இடம் பிரயாகை.

தீர்த்தராஜ் என்று போற்றப்படும் யாத்திரி கைத்தலம் பிரயாகை. உதிட்டிரன் சகோதர ருடன் பிரதிஷ்டத்தின் போது வாழ்ந்த பிர திஷ்டானம் அல்லாகாபாத்தின் அண்மையில் உள்

இசலாமியர் 1194 இலே இப்புனித தலத்தினக் கைப்பற்றியதை அடுத்து அல்லாகாபாத் என்ற பெயரினப் பெற்றது.

ஆண்டுதோறும் நடைபெறும் மாகமேளம் எனும் விழாவின் போது பல்லாயிரக்கணக்கான மக்கள் திரிவேணி சங்கமத்திலே தீர்த்தமாடுவர்; பன் னிரு வருடத்திற்கு ஒரு முறை நிகழும் கும்ப மேளம் எனும் விழாவின் போது திரிவேணி சங்கமத்திலே பெருந்திரளான பக்தர் தீர்த்த மாடுவர்.

பிதுர்க்கடன் செய்வோர் தரிசிக்கும் முக்கியதலங் களில் பிரயாகையும் ஒன்ருகும். பிரயாகை யைக் காண்பதும் அதன் பெயரைக் கூறுவதும் அதன் புனித மண்ண உடலிற் பூசுவதும் ஒருவரு டைய சகல பாவங்களேயும் நீக்கும் என்பது ஐதீ கம். பிரயாகையில் பிராமணருக்குத்தானம் வழங்கின் புண்ணியம் ஆயிரமடங்கு அதிகரிக்கும் என்று நம்புவர். ஊழி முடிவிலும் பிரயாகை அழியாது நிலே பெற்று நிற்கும் என்பது பக்தர் நம்பிக்கை.

# திரு அல்லிக்கேணி

சென்சோ எழும்பூர் இருப்புப்பாதை நிஃயத் திலிருந்து மூன்றுமைல் தொஃவிலுள்ள திவ்விய தலம்.

இங்கு நின்ற திருக்கோலத்தில் அருள்புரியும் விஷ்ணுவுக்குப் பார்த்தசாரதி என்றும் பெரிய பிராட்டியாருக்கு வேதவல்வி என்றும் பேர்.

உருக்மணி பிராட்டியோடும் அநிருத்தன், பிரத் யும்நன், பலராமன், சாத்யகி ஆகிய குடும்பத் தினரோடும் கண்ணஞகத் தொண்டைமான் பிரார்த்தீனக்கு இரங்கித் திருவேங்கடமுடையான் சேவை சாதித்ததலம். ஏழுரிஷிகள் தவம் செய்த பிருந்தாரண்ய தலம். வியாசர் பிரதிஷ்டை செய்து ஆத்ரேயர் ஆராதித்த மூர்த்தி எழுந் தருளியதலம்.

கிழக்கே திருமுகமண்டலம்; இந்திர சோம மீன அக்கினி விஷ்ணு தீர்த்தங்கள் சூழ்ந்த கைர விணி ஸரஸ்; தொண்டைமான், சுமதி, அர்ச்சுன னுக்குப் பிரத்தியக்ஷம். இங்கு ஸ்ரீரங்கநாதன், ஸ்ரீராமன், வரதராஜன் சந்நிதிகளுமுள.

பேயாழ்வார், திருமழிசையாழ்வார், திருமங்கையாழ்வார் மங்களாசாசனம் பெற்ற திவ்விய தலமிது (மூன்ருந்திரு. 16; நான். திருவந். 35; பெரியதிரு. 2.3). திருவல்லிக்கேணிக் கலம்பகம், திருவல்லிக்கேணி யமகவந்தாதி முதலிய பிரபந் தங்களுள்.

#### அல்லியம்

சிலப்பதிகார ஆசிரியர் இளங்கோவடிகள் கட லாடு காதையிலே கண்ணபிரான் ஆடல்களுள் ஒன்ருகக் கூறுவது அல்லியம். இது நின்று ஆடுவது என்றும் ஆறுறுப்புகளேயுடையது என்றும் உரை யாசிரியர்களாற் கூறப்படுகின்றது.

கண்ணபிரான் ஆடிய ஆடல்கள் பத்தில் ஒன் ருன அல்லியம் கஞ்சனுடைய வஞ்சத்தின் வந்த யானேயின் கோட்டை ஒசித்தற்கு நின்று ஆடிய கூத்தாகும்.

இதனே ஆடத்தொடங்குமுன் முகநிஃயாகத் திருமாலுக்கும் சிவபிரானுக்கும் சந்திரனுக்கும் தேவபாணி பாடப்படும் என்பர் உரையாசிரியர்.

#### அல்வாய்

ஈழ நாட்டின் வட பகுதியாகிய யாழ்ப்பாணும் மாவட்டத்தில் அமைந்த ஊர்களில் அல்வாயில் பல திருக்கோயில்கள் காணப்படுகின்றன.

அல்வாய் வடக்கிலே மாயக்கைப்பிள்ளோயார் கோயில், அரசடிவிநாயகர்கோயில், வேவிலந்கை ஸ்ரீ முத்துமாரியம்மன் கோயில் எனும் கோயில்களுள. இவற்றிலே நித்தியபூசைகள்நடை பெற்று வருகின்றன. மாயக்கைப் பிள்ளேயார் கோயிலிலே முருகன், நாகதம்பிரான், வைரவர் பரிவாரமூர்த்திகளாக எழுந்தருளியுள்ளனர். அர சடிவிநாயகர் கோயிலிலே முருகன், அம்பாள், நாக பரிவாரமூர்த்திகளாக வைரவர் தம்பிரான். மாயக்கைப்பிள்ளோயார் எழுந்தருளியுள்ளனர். கோயிலின் மகோற்சவம் ஆவணி பௌர்ணமி யில் தீர்த்தம் வரக்கூடியதாகப் பத்து நாள் நடை அரசடி விநாயகர் கோயிலிலே மகுடா சூரசம்மாரம், கயமுக்சம்மாரம், சுரசம்மாரம், எனும் நிகழ்ச்சிகளும் விசேட கடற்தீர்த்தம் பெறுவன. நூறு வருடத் பூசைகளும் இடம் திற்கு மேற்பட்ட கோயிலாகக் கருதப்படும் வேவிலந்தை முத்துமாரியம்மன் கோயிலிலே ஆடி அமாவாசையில் கொடியேறிப் பௌர்ணமியில் தேர்த்திருவிழா நடைபெறும்.

அல்வாய் க. சின்னத்தம்பி உபாத்தியாயர் வேலி லந்தை முத்துமாரியம்மை மீது ஊஞ்சல், பதிகம், பிள்ளேத்தமிழ் எனும் பிரபந்தங்களேப் பாடியுள் ளார். அல்வாய் மு. செல்ஃயா அவர்களும் வேவிலந்தை அம்மன் பதிகம் பாடியுள்ளார். வ. சிவராசசிங்கம் அண்மையிலே முத்து மாரியம்மை மீது பதிஞெரு பாடல் கொண்ட பிள்ளேத்தமிழ் ஒன்று பாடியுள்ளார்.

அல்வாய் தெற்கிலே மாஃல சந்தி ஸ்ரீ வரதராய விநாயகர்கோயில், புதுக்குளம் கூரைப்பிள்ளயோர் குமிழடி விநாயகர்கோயில், கோயில், வெள்ளெருவை யம்பலப்பிள்ளோயார்கோயில், திருக்கோயில் ஞானவைரவர் கோயில் முதலிய மாலே சந்திவிநாயகர்கோயில் களுள. சவம் ஆடி சங்கிராந்தியில் தீர்த்தம் வருமாறு பத்து நாள் நடைபெறும். புதுக்குளம் கூரைப் பிள்ளேயார் கோயில் மகோற்சவம் ஐப்பசி புனர் பத்து நாள் நடை பூசத்தில் ஆரம்பமாகிப் பெறும். குமிழடி விநாயகர் கோயில் மகோற்சவம் மாசி மாதத்தில் பத்து நாள் நடைபெறும். தில் கோயில் மகோற்சவம் லேயம்பலப்பிள்ளேயார் சித்திரை மாதத்தில் நடைபெறும். இக்கோயி லில் மாட்டு நோய்களே நீக்கப் பிள்ளேயாருக்கு நேர்த்தி செய்தல் முக்கிய நிகழ்ச்சியாகும். இத ஞல் இங்கு பாலபிடேகம் குறைவற்று நடை பெறும்.

அல்வாய் மேற்கிலே தேவரையாளி கண்ணகை அம்மன்கோயில் எனும் பழமையான கோயில் அமைந்துள்ளது. இங்கு மகோற்சவம் பத்து நாள் நடைபெறும்.

உடுப்பிட்டி அ. சிவசம்புப்புலவர் அல்வாய் வரதராசவிநாயகர் மீது ஊஞ்சல் பாடியுள்ளார். அல்வாய் க. சின்னத்தம்பி உபாத்தியாயர் அல் வாய் விநாயகர் மீது ஊஞ்சலும் பதிகமும் பாடியுள்ளார்.

#### திரு அலேவாய்

கடல ஃலகள் மோதும் கரை யோரத்தில் அமைந்த திருச்சீர் அலேவாய், திருநெல்வேலி மாவட்டத்தில் திருநெல்வேலி நகருக்குக் கிழக்கே 35 மைல் தொலேவிற் காயற்பட்டினத்திற்குத் தெற்கேயுள்ளது.

''திருமணி விளக்கின் அலேவாய்ச் செருமிகு சேஎய்'' அகநானுற்றிலே கூறப்படுகிறுர் (266). திருமுருகாற்றுப்படை கூறும் ஆற்றுப்படை (ஆறு படை) வீடுகளிற் ''சீர் அவேவாய்'' ஒன்றுகும் பு றநானுற்றிலே இத்திருத்தலம் (124-125).'செந்தில்' என்று அழைக்கப்பட்டுள்ளது (55); சிலப்பதிகாரமும் 'செந்தில்' என்றே கூறுகின் றது (குன்றக்குரவை, 8). ஜெயந்தி, ஜெயந்தி புரம், வீரவாகுபட்டணம் என்ற பெயர்களும் சூரணேவென்று முரு இத் திருத்தலத்திற்குள. ஜெயாபிஷேகம் செய்த தலம் கப்பெருமான் என்று புராணம் கூறும். சூரன்போருக்கு முன் கொண்டு இத்தலத்திலே தங்கிக் வீரவாகுதேவரைத் தூது அனுப்பிஞராம்.

இக் காலத்தில் திருச்செந்தூர் என்றே இத்த லம் பெரும்பானும் அழைக்கப்படுகின்றது. முரு கன் திருக்கோயிலுக்குச் சந்தன சைலம் என்றும் பெயர்.

கடற்கரைப் பாதையில் தூண்டுகை விநா விநாயகர் உண்டு. யகர் கோயில் வரை கல்மண்டபம் கோயில் முதல் முருகள் முருகன் கோயில் மூன்று சுற்றுப் பிரகா உண்டு. ரங்களுடன் ஒன்பது நிஃலகளோடுகூடிய இராஜ இத் திருக்கோ திகழ்கின்றது. கோபுரத்துடன் சுற்றி இருபத்திநான்கு தீர்த்தங்கள் அவை காயத்ரீ மந்திரத் இருப்பதாக ஐதகம். தின் இருபத்திநான்கு எழுத்துக்களேயும் குறிப்பிடு வதாகக் கருதப்படுகிறது.

''மஃச்சுற்று'' எனப்படும் மூன்றுவது பிரா காரம் கோவிலுக்கு வெளிப்பக்கம் கடற்கரை ஓர பிராகாரத்தின் மாகச்செல்லு 🕒 ் றது. இப் வ*டபாகத்திற்கு* எறைக் குடைந்து அமைக்கப் ஆலயம் உண்டு. வடக்குக் பட்ட- வள்ளியம்மன் வெளிச்சுற்று கோபுரத்தையடுத்து வட மேற்கு மூலேயில் தேர் போலமைந்த முருகன் கோயி லிலே மயில் வாகனத்தில் ஆறுமுகமும் பன்னி ருகையும் கொண்டு இரு மருங்கும் தேவியர் வீற்றிருக்கிருர். அமைய முருகப்பெருமான் மிக்க தாண்களேயுடைய சிற்ப வேலேப்பாடு இரண்டாவது பிராகாரத்திற் பல சந்நிதிகளுள. கர்ப்பக் கிருகத்தைச் சுற்றியுள்ள முதற் பிர காரத்திலும் பல சந்நிதிகளுள. மூலவர் நின்ற திருக்கோலத்தில் ஒரு முகமும் அபயம், வரதம், பூ, செபமாஃ ஏந்திய நான்குகைகளுடன் கிழக்கு தோக்கிக் காட்சிதருகிருர். உற்சவர் ஆறுமுக நயிஞர் ஆறு திருமுகமும் பன்னிரு திருக்கரமும் நோக்கி டொண்டு தெற்கு அமைந்துள்ளார் வடமேற்கு முலவருக்குப் பின்னுல் பஞ்சலிங்கமூர்த்திகள் எழுந்தருளியுள்ளார்கள். தீபாராதனே செய்து**விட்**டு **பஞ்ச** மூவருக்குத் லிங்க மூர்த்திகளுக்குக் காண்பிக்கும் வழக்கம் இன்றும் உண்டு.

பன்னீரிஃ விபூதிப்பிரசாதமும் சந்தனமும் இத்தலத்திலே பிரசித்தமானவை. ஆவணியிலும் மாசியிலும் முருகனுக்குச் சிறப்பான விழாக்கள் நடைபெறும். அவற்றுள் ஏழாந்திருவிழா மிக வும் சிறந்தது. அன்றுதான் ஆறுமுகநயிஞர் திருவுலாக் கொண்டருளுவார். வைகாசி விசா கத்திலும் ஐப்பசி கந்தசட்டியிலும் நோன்பு இங்கு விசேடமர்க அமையும்.

கோயிலுக்குத் தெற்கே கடலோரத்தில் நாழிக் கிணறு எனப்படும் புண்ணிய தீர்த்தத்தில் மூழ்கி ஆதிசங்கரர்நோய் நீங்கி ஸ்ரீசுப்ரமண்ய புஜங்கம் பாடிஞர் என்பர். குமரகுருபரர் ஊமைத் தன்மை நீங்கக் கந்தர் கலிவெண்பா பாடிய தலம் இதுவாகும்.

பிரபந்தங்கள் இத்தலத்திற்கு ஏராளமான தமிழிலே உள. திருச்செந்தூர் வென்றிமாஃக் கவிராசர் பதினேழாம் நூற்ருண்டில் திருச்செந் தூர்ப் புராணம் பாடியுள்ளார். அருணுசலக்கவிராயர் அதனேத் தழுவித் திருச் செந்தூர்த்தலபுராண வசனம் எழுதியுள்ளார். திருச்செந்தினிரோட்டகயமகவந்தாதி (துறைமங் கலம் சிவப்பிரகாசர்), திருச்செந்தில் யமகவந் தாதி (உடுப்பிட்டி சிவசம்புப்புலவர்), நி (இராம சாமிசிவன்), திருச்செந்தில் திருக்கத்தாதி (சிவ சம்புப்புலவர்), திருச்செந்தில் திரிபந்தாதிதி (கொட்டாம்பட்டி கருப்பையா பாவலர்), திருச் செந்தில் பதிற்றுப் பத்பத்தந்தாதி (தா. மாணிக்க வாசகம்பிள்ளு), செந்திலந்தாதி (பாளேயங்கோட் டை குற்றுலலிங்கம்பிள்ளோ), செந்தில் குமரேசர் அந்தாதி (சுப்பிரமணியபிள்ளே), திருச்செந்தூர் பிள்ளுத்தமிழ் (பகழிக்கத்தர்), திருச்செந்திற் கலம்பகம் (சுவாமி நாத தேசிகர்), திருச்செந் ு தூர்க்கோவை, திருச்செந்தூர்த் திருப்புகழ் (தண்ட பாணிசுவாமிகள்) முதலியன அலேவாய் முருகணப் போற்றும் கில பிரபந்தங்களாம்.

அவ்யக்த உபநிடதம் படுபட்டாய் மக்கையி

இது சாம வேதத்தைச் சேர்ந்த உபநிடதம். முக்திகோபநிடதம் தரும் 108 உபநிடதப்பட்டிய லில் இடம் பெறுவது.

ne beginning a stavinge about

## அவத்தை

அவத்தை எனும் சங்கத மொழிச்சொல் 'நிலே' எனப் பொருள் தருவது. ஆன்மாவின் நிலேயை —தங்கும் இடத்தை—குறிக்கச் சித்தாந்தத்தில் 'அவத்தை' பயன்படுகின்றது. இது காரணு வத்தை, காரியாவத்தை என இரு வகைப்படும்.

காரணுவத்தை கேவலம், சகலம், சுத்தம் என மூவகைப்படும். காரியாவத்தையிலே கேவலம், சகலம், சுத்தம் ஒவ்வொன்றும் சாக்கிரம், சொப் பனம், சுழுத்தி, துரியம், துரியாதீதம் என ஐந்து அவத்தைகளே உடையதாயிருக்கும். இதனுல், காரியாவத்தை பதினேந்தாகும்.

கேவலம்—தனிமை. மனம் முதலிய கருவிகளுள் ஒன்றேடும் கூடாதிருக்கும் நிலே, கேவலம். - கேவலத்தில் ஆணவமலம் ஒன்றே சகலம்—கலேயோடு கூடியது. கலே, யுண்டு. ஆக்கப்பொருள். மனம் முதலிய மாயையின் கருவிகள் எல்லாவற்ருடும் கூடியிருக்கும் நிலே இங்கு மும்மலமும் உள. சுத்தம்— சகலம். ஆணவம், கன்மம், மாயை எனும் துய்மை. மும்மலங்களும் அற்றது சுத்தாவத்தை. வரவாய் இருத்தல்.

சாக்கிரம் — நனவு; சொப்பனம் — கனவு: துரியம்—பேருறக்கம்; துரி சுமுத்தி—உறக்கம்: யா தீதம்—உயிர்ப்படங்கல். சாக்கிரம் முதலிய ஐந்திலும் அறிவு புருவநடு, கழுத்து, இதயம், உந்தி, மூலாதாரம் எனும் இடங்களில் விளங்கி நிற்கும்.

#### அவதாரம்

அன்புர்களே வாழ்விக்கவும் துஷ்டார் களே ஒழிக்கவும் அறநெறியை நிலே நிறுத்தவும் காலங்களில் அந்த அந்தக் தான் அவதரிப் பதாகக் கீதாசிரியன் கூறியுள்ளான். ஸ்ரீ கிருஷ்ண பரமாத்துமா பரம்பொருள் கருணேயினுல் உரு வெடுத்துப் பிறப்பதை இவ்வாறு கூறியுள்ளார். இந் நிகழ்ச்சியிணேயே அவதாரம் என்று கூறுவர். நித்திய விபூதியில் இருந்து பகவான் இறங்கி வருவது அவதாரம் என்று பரமபாகவதர் கூறுவர்.

இவ்வவ தாரத்தின் ஸாட்சாக் அவதாரம் ஆவேச அவதாரம் என்றும் என்றும் கூறுவர். அம்சாவதாரம் என்றும் வேறிரு வகையினவற்றி லிருந்து வேறுபடுத்தவே இவ்வாறு கூறுவர். ஆவேச அவதாரத்திலே குறிப்பிட்ட நேரகாலத் திற்குத் தெய்வீக சக்தி ஆவேசித்து அருள்புரியும். அம்சாவதாரத்திலே சில அம்சங்கள் மட்டும் அவதாரம் பெறுகின்றன.

திருமால் பத்து அவதாரங்கள எடுத்ததாகக் கூறல் மரபு. திருமாலின் மூர்த்தி பேதங்களில் ஒன்ருன விபவ சொரூபம் பகவான் அவதாரமெ டுத்துத் தோன்றி வந்தவடிவமாகும். ஸ்ரீவேதாந்த தேசிகர் தமது ஸ்ரீ தசாவதார ஸ்தோத்திரத்திலே தசாவதாரங்களேப் பாடியுள்ளார். ஆயினும் பட்டியல் வேறுபடுவதையும் அதி அவதாரப் க்ரிப்பதை<mark>யும் நாம் காண மு</mark>டிகின்றது. ஜய தேவர் கீதகோவிந்தத்திலே தரும் தசாவதாரங் களிலே பலராம அவதாரத்திற்குப் பதிலாகப் புத்தர் அவதாரம் இடம் பெறுகின்றது.

விஷ்ணு புராணத்திலே இருபத்து அவதாரங்கள் கூறப்பட்டுள்ளன. ஸ்ரீ மகாதேவி பாகவதம் இருபத்தாறு அவதாரங்களேக் கூறு கின்றது.

ஸ்ரீமகாதேவி பாகவதம் கூறும் 26 அவதா ரங்கள் மேல்வருவன.

1. சனகர்

2. சனந்தனர்

3. சஞ்தனர்

4. சனத்குமாரர்

5. வராகம்

6. நாரதர்

7. நரநாராயணர்

8. கபிலர்

9. தத்தாத்திரேயர் 11. இடபம்

10. யற்ஞர்

12. பிருதா

13. மச்சம் 14. மோகினி 15. கோர்மம் 16. கருடன் 17. தன்வந்தரி 18. நரசிம்மன் 19. வாமனன் 20. பரசுராமன் 21. வியாசர் 22. இராமன் 23. பலராமன் 24. கிருஷ்ணன்

25. புத்தன்

26. கல்கி

ஸ்ரீ மகாதேவி பாகவதம் தரும் அவதாரங் களிலே ஸாட்சாத் அவதாரம் மட்டுமன்றி அம் சாவதாரம், ஆவேச அவதாரம் என்பனவாகக் கருதத் தக்கனவும் இடம்பெறுவதாகத் தெரி கின்றது. சணகர், சனந்தனர், சஞதனர், சனற் குமாரர் முதலியவை அம்சாவதாரம் என்றும் மோகினி ஆதியன ஆவேச அவதாரம் என்றும் கருத இடமுண்டு.

பதினென் புராணங்களிற் பழமையுடைய இலிங்க புராணம் திரிபுரசம்ஹாரப் பகுதியிற் புத்தரை வி ணுவின் அவதாரமாகக் காலச் *ப*ல்ல*ள்* றது. சிற்பமொன் றி லம் விஷ்ணு வின் அவதோரமாகக் பதினேரோம் நூற்றுண்டினரான பட்டுள்ளார். ஜயதேவர் கீதகோவிந்தத்திலே பலராமருக்குப் பதிலாகப் புத்தர் அவதாரத்தைத் தசாவதாரத் திற் கூறியுள்ளார். ஜீவகாருண்ய மூர்த்தியான புத்த பகவான் இம்சையைக் கண்டித்து வேத வேள்விகளேத் தடுத்ததை அவதார நோக்காக ஜயதேவர் கூறுவர். ஆயினும் புத்த அவதாரம் பற்றி வேறு ்கருத்தும் உண்டு. பொய்ச்சமயம் ஒன்றினேத் தோற்றுவித்துக் கெட்டவர்களே வேக ஒதுக்கிவிட்டுத் தெய்வங்கள் இல்லே என்று கூறித் தாமே தம்முடைய அழிவுக்குக் காரணமாவதற்கு வழிசெய்யும் முகமாகப் பக வான் புத்தஞக அவதரித்தாகக் கூறுபவருமுளர். இக்கொள்கையினுற் போலும் பின் வந்கோர் தசாவதாரப் பட்டியலிலே புத்தரைச் சேர்க்க வில்லே.

தசாவதாரங்களிலே மச்சாவதாரம் மீளுகத் தோன்றியதாகும். இவ்வவதாரத்திலே மச்சாவதார மூர்த்தி இரு முக்கிய காரியங் களேச் சாநித்தார். வைவஸ்வதமனு சத்திய விரதணே மகாப்பிரளயத்திலிருந்து காத் தது ஒன்றுகும். ஏஃனயது வேதங்களேப் பிர மனிடமிருந்து திருடிக்கொண்டு ் கடலுக்குள் மறைந்த சோமுகன் எனும் அசுரணத் தேடி, அவனே அழித்து வேதங்களேப் பழையபடி பிர மனிடம் ஒப்புவித்தது. மச்சமாய் மரைகளே ஒப்புவித்தது. மச்சமாய் மறைகளே மீட்ட திருமால் அன்னவடிவமாய் அந்த மறை களேப் பிரமனுக்கு உபதேசித்ததை ஆழ்வார்கள் போற்றிப் புகழ்ந்துள்ளனர்.

துர்வாசர் சாபத்தினின்று தப்புவதற்காகத் தேவர் அசுரர் துணேயுடன் பாற்கடலேக் கடைந் தபோது மத்தாக விளங்கிய மந்திரம‰ கீழே நிஃ யான தாபனம் இல்லாததாலே தாழத் தொடங்கியபோது பகவான் கூர்மாவதாரம் எடுத்தார். ஆமையாக மந்திரமஃலக்குக் கீழே சென்று அதஃனத் தன் முதுகிலே உயர்த்திஞர். அது மேலே மேலே சென்றதால் விஷ்ணு கருட ஞகி மஃ முகட்டில் இருந்து அம்மஃ சிறிது கீழே வந்து சரியான நிஃலயில் தங்கச் செய்தார்.

சநகாதி முனிவரின் சாபம் பெற்று வைகுண்ட பதவி இழந்து அசுரராகப் பிறந்து இன்னல்கள் வின்வித்த இரு சகோதரரைத் தண்டித்து மீண் டும் அருளும் பொருட்டு எடுத்த அவதாரங்கள் வராக அவதாரம், நரசிம்மாவதாரம் என்பன.

பூரியைப் பாய்போலச் இரணியாட்சகன் சுருட்டிக் கடலுக்கு அடியில் ஒளித்துவைத்தான். விஷ்ணு பன்றியுரு எடுத்துத் தன் கோரப் பல்லி ஞலே பூமியை வெளியே கொண்டு வந்ததோடு இரணியாட்சகணேயும் அழித்தார். இரணியாட்ச பிரளய காலத்தில் கேஞேடு தொடர்புறுத்தாது வராகமூர்த்தி எடுத்து மூழ்கிக்கிடந்த பூமியை வெளிக்கொணர்ந்தார் என்றும் கூறுவர். இதனேத் திருமங்கையாழ்வார் கூறியுள்ளார். பிராமணங் களிலே பிரஜாபதி (பிரமா) கறுத்த நூறு கையு டைய பன்றி வடிவிலே பூமியை ஆதி நீரிலிருந்து மீட்ட கதையுண்டு.

இரணியாட்சகனின் தம்பி இரணியனின் வர லாறு அவனுடைய மகன் பிரகலாதனின் பிரபத்தி யாலே சிறந்து விளங்குவதாகும். இரணியனிட மிருந்து உலகிணக் காக்கவும் பக்கதனுக்கு அருள் புரியவும் திருமால் நரசிம்மாவதாரம் எடுத்தார்.

பிரகலாதனின் பேரன் மகாபலியின் வண்மைச் செருக்கு என்ற மதத்தை ஒழித்து ஆட்கொண்ட பழந்தமிழ் வாமனுவதாரம். அருுளக் குறிப்பது இலக்கியமான முல்ஃப்பாட்டிலும் பரிபாடலிலும் திரிவிக்கிரமஞன செய்தி போற்றப் படுகின்றது. காசிபர் மணவி அதிதிக்கு மக⊚கத் தோன்றி வாமனர் மகாபலியின் யாகத்திலே மூன் கேட்டார். வாமனரையே அளந்து எடுத்துக்கொள்ளும்படி தாரை வார்த் துக் கொடுத்தபோது பகவான் திரிவிக்கிரமனுக, உலகளந்த பெருமாளாக ஈரடியிலே சொர்க்கம், பூமி, பாதாளம் என்பனவற்றை அளந்துவிட்டு மூன்றும் அடியை மகாபலியின் தவேயில் வைத்து அவன் மமதையை அழித்தார்.

கார்த்தவீர்யார்சுனன் ஆயிரம் கைகளே வரமா கப்பெற்றவன். வேட்டைக் கணப்பிஞல் ஜமதக் கினி முணிவரின் ஆசிரமத்திற்குச் சென்றபோது காமதேனுவால் சிறந்த விருந்து அளிக்கப் பெற்ற வன். இதஞல் காமதேனுவை முனிவர் விருப் புக்கு மாருகப் பிடித்துக்கொண்டு சென்றவன். வீடு நிரும்பிய புதல்வன் பரசுராமன் கார்த்த வீரியன் நகருக்குச் சென்று சண்டையிலே அவினக் கொன்றுவிட்டுக் காமதேனுவை மீட்டு வந்தான். வஞ்சம் தீர்க்க வழிபார்த்து நின்ற கார்த்தவீியன் பிள்ளேகள் பரசுராமன் இல்லாதபோது ஆசிரமத் துட் புகுந்து ஜமதக்கினியைக் கொன்று அவர் துவேயையும் எடுத்துச் சென்றனர். வீடு இரு ம்பிய பரசுராமனிடம் தாய் ரேணுகா நடந்ததைக் கூறி 21 முறை மார்பிலடித்துக் கதறியழுதாள்.தந்தை யின் சொற்படி முன்பு தாயை வெட்டி அவரிடமே தாயின் உயிரை டீட்கும்படி வரம் பெற்ற பரசுரா மன் தாயின் துயர். தீர்க்க21 முறை உலகினச் சுற்றி எல்லாச் கூழத்திரிய அரசரையும் கொன்று குவித் கோன்றிய தான். கெட்ட அரசரை அழிக்கத் அவதாரம்தன் எல்லே கடந்துவிட்டது. இந்நிலே பிலே இராமடிரான் மமதையை அகற்ற மிதிஃயிலிருந்து மணுளேஞக மீண்டான். பட்ட பரசுராமன் விடுத்த சவாஃ ஏற்று வில்ஃ இலக்காகக் தவத்தை வீளத்து அவனுடைய கொண்டு அவன் மமதையை அழித்தான்.

அறத்தை நிஸ்நிறுத்தி உலகத்தைச் செந்நெறி யில் செலுத்தத் தோன்றியது இராமானதாரம். கிருஷீணுவதாரத்திற்கு அடுத்ததாகத் தசாவதா ரத்திலே சிறப்பிடம் பெறுவது இராமாவதாரம். ஆதி காவியத்திற்குப் பொருளான இராமசரிதை பல்வேறு மொழிகளிலும் இடம்பெற்றுச் சிறந்து நிற்பதாகும்.

ழு வேதாந்ததேகிகர் தசாவதார ஸ்தோத்திரத் தில் எட்டாவது அவதாரமாகக் கூறுவது பலராம அவதாரமாகும். நம்பி மூத்தபிரான் என்றுபோற் றப்படும் பலராமன் அவதாரம் கைங்கரிய நெறியே பெரிது என்பதை விளக்குவது. பண்டைய தமிழ்ப் பாடல்களிலும் பலராமன் செய்திகள் இடம்பெறுவது குறிப்பிடத்தக்கது.

அதர்வ வேதத்தின் உபநிடதமான ஸ்ரீ கிருஷ்ண உபநிடதம் கிருஷ்ணுவதாரத்திற் பங்குகொள்ப வரைப் பல்வேறு தேவர்களின் அம்சாவதாரங் களாகக் காட்டுகின்றது. தசாவதாரங்களிலே பிரபல்லியமானதும் செல்வாக்கு மிக்கதும் கிருஷ் ணுவதாரமாகும். கிருஷ்ணனின் பாலியலீ டூகள், குசேலர் நட்பு, பாண்டவர் தோழமை, திரௌ பதி மானங்காத்த சரணுகதி வரலாறு, பார்த்த சாரதியின் பகவத்கீதை என்பன கிருஷ்ணுவதா ரத்திலே பலரையும் கவரும் அமிசங்களாகும்.

கலியுகத்திலே அறங்குன்றிப் பாவம் தஃல நிமிர்ந்து படாடோபமாய் கொலுலிற்றிருக்கும் போது வர இருப்பது கல்கி அவதாரம். இவ்வ வதாரத்தின் கற்பணேயை அக்கினி புராணத்திலே காணலாம். அவதார மூர் த்தங்களேக் கோயில்களிலே பிர நிஷ்ட்டை செய்யும் வழக்கம் உண்டு. விஷ்ணு கோயில் களிலே பொதுவாகத் தசாவதார வடிவங்கள் கருப்பக்கிருக வாயில்களிலும், கோபுர வாயில் களிலும் இடம்பெறுவதைக் காணலாம். நிரு வரங்கத்திலே தனிப்பட்ட தசாவதாரக் கோயில் உண்டு. ஸ்ரீ வில்லிபுத்தூரிலே வடபத்திரசாமி கோயிலில் தசாவதார சந்நிதியுண்டு.

சில கோயில்களிலே அவதார மூர்த்திகள் மூலட் டான மூர்த்திகளாகவும் சிறப்பிக்கப் பெற்றுள்ள னர். வராகமூர்த்தி ஸ்ரீ முஷ்ணத்திலும், ஸ்ரீநரசிம் மமூர்த்தி ஸ்ரீ அகோபிலத்திலும் திரிவிக்கிரமஞன உலகளந்த பெருமாள் காஞ்சிபுரத்திலும் இராம பிரான் அயோத்தியிலும் கிருஷ்ணபரமாத்துமா துவாரகையிலும் மூலமூர்த்திகளாக அருள்பாலித்து வருகின்றனர்.

## அவதூத உபநிடகும்

இது கிருஷ்ண யசுர் வேதத்தைச் சேர்ந்தது. முக்திகோபநிடதம் தரும்108 உபநிடதப்பட்டியலில் இது இடம் பெறுகின்றது.

## **நிரு** அவளிவணல்லூர்

தஞ்சாவூர்-நாகூர் இருப்புப்பாதையில் சாலிய மங்கலம் இருப்பு நிலேயத்திலிருந்து வடநிழக்கே ஆறரைமைல் தொலேவில் உள்ள திருத்தலமிது. கோயில் வெண்ணி இருப்புப்பாதை நிலேயத்தி லிருந்தும் செல்லலாம்.

இங்கு எழுந்தருளிய சிவபிரானுக்குத் தம்பரி சுடையார், சாட்சிநாதர் என்றும் இறைவிக்குச் சௌந்தரியவல்லி என்றும் பேர். தீர்த்தம் சந்திரபுட்கரணி. தலவிருட்சம் பாதிரி.

வராகமூர்த்தியும் காசியப்பமுனிவரும் வழி பட்டுப் பேறுபெற்ற தலம். தன்மனேவியை விடுத்து அவள் தங்கையைத் தம் மணேவியென வாதிட்ட கணவனுக்கு, அவன் மணேவியாகிய அவள் தான் சுட்டும் இவள் என்று காட்டியதால் நல்லூர் அவள் இவள் நல்லூர் என்று பெயர் பெற் றதாம். இக்கதை கர்ப்பக்கிருகத்தின் பின் பக்கத்தில் செதுக்கப்பட்டிருக்கின்றது என்பர்.

இத்திருக்கோயிலுக்குச் சம்பந்தர் திருப்பதிகம் ஒன்றும் அப்பர் திருப்பதிகம் ஒன்றுமாக இருபதி கமுள (3.82., 4.59).

#### திரு அவிநாசி

அவிநாகி என வழங்கும் திருத்தலம் திருப்புக் கொளியூர் என முன்பு வழங்கி யுள்ளது. கோயம் புத்தூர் மாவட்டத்தில் உள்ள இத் திருத்தலத்தில் எழுந்தருளியுள்ள சிவபிரானுக்கு அவிநாசியப்பர் என்றும் இறைவிக்குக் கருணும்பிகை என்றும் பேர். இத் தலத்திற்குச் சுந்தரர் பாடியை திருப்பதிகம் ஒன்றுண்டு (7.92). இளேயோன்கவிரோயர் அவி நாசி தலபுராணம் பாடியுள்ளார். கருணும்பிகை சதகம், கருணும்பிகை பிள்ளத்தமிழ், அவிநாசி யமகவந்தாதி, அவிநாசியுலா முதலிய பிரபந்தங் களும் உள.

## அவிநாசிநாத சுவாமிகள்

*கொங்குநாட்டில்* அந்தியூரிலே பிறந்தவர்: பதினெட்டாம் நூற்றுண்டின் 'பிற்பகுதியில் வாழ்ந்தவர்; இளமையிலேயே தமிழையும், சைவத்தையும் கற்றுத்தேர்ந்து துறவு மேற் கொண்டு தாம்பிரவேணியில் வாழ்ந்தவர்; தில்ஃத்தரிசனத்தின்போது சிற்றம் பலப்பத்தரின் அழைப்பை ஏற்று வேகபரி சென்று மடத்தில் இருந்து உபதேசம் செய்து வந்த வர்; பின்பு திருக்கோவலூர் ஆதீனம் முகல் ஞானியாரை அடைந்து ஞானேபதேசம் பெற்ற வர்; சிவகுன்றம், செஞ்சி, விருத்தாசலம் முதலிய இடங்களில் வாழ்ந்து பூரணமடைந்தவர். தம் ஞா சைிரியர் ஆறு முகமெய்ஞ்ஞான சிவாசாரிய சுவாமிகள் ( — 1769) மீது அட்டகம், அபி டேகமாஃ, சிகாமணிப்பதிகம், நெஞ்சுவிடுதாது, மங்களம் பாடியவர். இவை அவிநாசிநாதர் தோத்திரக்கொத்து என்ற பெயரில் 1939 இலே பதிப்பிக்கப்பட்டுள்ளன.

# அவிநாசிலிங்கம், தி. சு. (1903--- )

திருப்பூரிற் பிறந்த அவிநாசிலிங்கஞ் செட்டியார் பி.ஏ., பி.எல். பட்டதாரி; திருப்பூரிலே வழக்கறிஞ ராக விளங்கியவர்; மகாத்மா காந்நிஜியுடன் நெருங் கிப் பழகியவர்; சென்ன மாநிலக்கல்வியமைச் சராக விளங்கியவர்; 1946 இலே தமிழ் வளர்ச் சிக் கழகம் தோன்றிய போது அதன் தலேவராகப் பணிபுரிந்தவர்; கோவையில் ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ண மிஷன் வித்நியாலயத்தை நிறுவுவதிலே முன் னின்று உழைத்தவர்; அவ்வித்தியாலயத்தின் பெருவளர்ச்சிக்கு முக்கிய காரணகர்த்தாக்களாக விளங்கியவருள் சிறப்பிடம் பெறுபவர்.

வாழ்க்கையின் அடிப்படை (1950) எனும் அவரது கட்டுரைத் தொகுப்பு உன்னத சமூகம் உருவாவதற்கு வேண்டிய அடிப்படைக் கொள் கைகள் சிலவற்றைத் தெளிவாக எடுத்துரைக் ் நான் கின்றது. கண்டே மகாத்மா ' காந்தி ஜியின் சிறப்பியல்புகள் சிலவற்றை உள்ளத்திற் படுமாறு உரைப்பதாகும். ' திருக்கேதாரயாத் திரை ' புண்ணிய பாரதயாத்திரை நூல்களின் சுவா மி விவேகானந்தர், முன்னேடி. தியின் ஆக்கங்கள் சிலவற்றையும் மொழி பெயர்த் துத் தந்துள்ளார்.

### அ விரோதவுந்தியார்

சமயநூல்களுக்கு விரோத மின்றிக் கூறியதால் அவிரோதவுந்தியார் என்ற பெயர்பெற்றது அவிரோதவுந்தியார். 'உந்தீபற' என்ற மகுடத் தையுடையதால் உந்தியார் எனப்பட்டது.

அவிரோதவுந்தியார் திருப்பேரூர் சாந்தலிங்க தேசிகர் இயற்றியதாகும். இவர் பதினேழாம் நாற்றுண்டின் பிற்பகுதியிலும் பதினெட்டாம் நாற்றுண்டின் முற்பகுதியிலும் வாழ்ந்தவர். இவர் துறையூர் சிவப்பிரகாசதேசிகரின் சீடர். திருப் பேரூரிலே வீரசைவம் சார்பான ஆதீனம் நிறு வியவர்; இவர் சீடர் விருத்தாசலம் குமார தேவர்.

அவிரோதவுந்தியார் 100 பாடல்களேயுடையது. திருப்பேரூர் சிதம்பரசுவாமிகள் இதற்கு உரை கண்டவர். சிதம்பரசுவாமிகள் பதினெட்டாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்.

நல்லூர் க. சதாசிவப்பிள்ளே ( ——1910) அவிரோதவுந்தியாரைப் பதிப்பித்துள்ளார். அவரு டைய இரண்டாம் பதிப்பு 1873 இலே வெளி வந்தது.

#### அவையாம்பிகை சதகம்

சென்ணே, திருச்சி நேர்வழியில் மாயூரம் அல்லது மாயவரம் ஒரு சந்திப்பு. சந்திப்பிலிருந்து கிழக்கே இரு மைல் தாரத்திலுள்ளது மாயூரநாதர் திருக் கோயில். இச்சிவதலம் முன்பு மயிலாடுதுறை எனப் பேர்பெற்றிருந்தது.

மாயூரம் சிவ தேலத்திற் கோயில் கொண்ட இறை விக்கு அபயாம்பிகை, அஞ்சல்நாயதி என்றுபேர். அபயாம்பிகை எனும் பெயர் 1913 இலே பதிப்பிக் கப்பெற்ற சதகத்திலே அவையாம்பிகை என்று காணப்படுகின்றது. அபயாம்பிகை மீது பாடப் பட்டது அவையாம்பிகை சதகம்.

அவையாம்பிகை சதகத்திலே விநாயகர் காப்பு வெண்பாவும் நூறு ஆசிரிய விருத்தமும் இடம் பெறுகின்றன.

இதன்ப் பாடியவர் மாயூரம் நல்லதுக்குடி கிருஷ் ணேயர் என்பவராவர். அவர் காலம் பத்தொன் பதாம் நூற்றுண்டு என்பர்.

அவையாம்பிகை சதகம் அம்பிகையின் அருட் கொடையையும் கருணேத்திறத்தையும் பலபடப் பாராட்டிப் போற்றும் துதி நூலாகும்.

இச் சதகம் சென்ணயில் சென்னே ரிப்பன் அச்சி யந்திரசாலேயில் 1913 இல் அச்சிடப் பெற்றுள்ளது.

### அழகர் கலம்பகம்

மதுரைக்கு வட கிழக்கே 12 மைல் தொணி வில் உள்ளது அழகர் கோயில் எனும் திருத்தலம். திருமா லிருஞ்சோ ஃ, சோ ஃ மேஃ என்னும் பெயர்களா லும் வழங்கப்பெறுவது. இங்கு நின்ற திருக்கோலத்தில் அருள் பாலிக்கும் திருமா ஆக்கு அழகர், கள்ளழகர், மாலலங்காரர், சௌந்தரராஜர் என்ற பெயர்களுள; திருத்தா யாருக்குக் கல்யாணவேல்லித்தாயார், பூதேவ் என்று பேர்.

அழகரைப் பாட்டுடைத் தஃவேஞகக் கொண்டு பாடப் பெற்றது அழகர் கலம்பகம்; இதற்குத் திருமாலிருஞ்சோஃக் கலம்பகம் என்றும் பேருண்டு, சேணே முதலியார், நம்மாழ்வார் ஆகியோரிடம் தனித்தனியாகவும் பன்னிரு ஆழ்வாரிடம் ஒரு சேர வும் மூன்று செய்யுளிற் காப்பு வேண்டப்பட் டுள்ளது. காப்பிணத் தொடர்வது அவையடக் கப்பாடல்; தொடரும் நூலிலே 101 பாக்கள் பாவாலும் பாவினங்களாலும் இயன்று செல்வன.

அம்மாண, இடைச்சியார், இரங்கல், ஊசல், களி, காலம், குறம், கைக்கின், சந்துரோபாலம் பனம். சம்பிரதம், சித்து, தவம், தழை, தாது, பாண், பிச்சியார், புயவகுப்பு, மடக்கு, மதங்கு, மறம், விஃச்சியார் முதலிய உறுப்புகளே அழகர் கலம்பகத்திற் காணலாம்.

அழகர் கலம்பகம் கவி குஞ்சரம் ஐயர் என்னும் வேம்பத்தூர்ப்புலவராற் பாடப்பட்டதென்பர் சிலர்; அழகர் கலம்பகத்தினே உரையுடன் பதிப் பித்த வை. மு. சடகோபராமாநுசாரியர் இதீன அழகர் பிள்ளேத் தமிழ் பாடிய வேம்பத்தூர்ச் சங்கப் புலவர்கள் செய்தது என்று சொல்லு கின்றனர் என்பர்.

## அழகர் கிள்ளேவிடுதூது

அழகர் கோயில் மதுரைக்கு வடகிழக்கிற் பன்னிரு மைல் தொஃவில் உள்ள திருப்பதி யாகும். இத் திருப்பதிக்கு அழகர்மஃ, சோஃல மஃல, திருமஃல, திருமாலிருஞ்சோஃல, தென்தி ருப்பதி, பழமுதிர்சோஃல முதலாகப் பலபெயர் கஞ்ள.

அழகர் மஃயிற் கோயில் கொண்ட திரு மாலுக்கு அழகர், அலங்காரர், கள்ளழகர், சுந்தர ராஜப் பெருமாள் முதலிய பல பெயர்களுள; திரு மகளுக்குச் சௌந்தரவல்லி, கல்யாண சுந்தரவல்லி எனும் பெயர்களுள்.

அழகர் மீது பாடப் பெற்ற பிரபந்தங்களில் ஒன்றே அழகர் கிள்ளவிடுதாது. இதனுள் நம் மாழ்வாரைத் திருவருள் புரிய வேண்டும் காப்பு வெண்பா நீங்கலாக 239 கண்ணிகளுளை. இதனேப் பாடியவர் பலபட்டடைச் சொக்க நாதபின்ளே. அவர் பதினெட்டாம் நூற்ருண் டில் வாழ்ந்தவர். இவர் சிவபிரான் மீதும் பல பிரபந்தங்களேப் பாடியவராவர்.

இத் தூதிலே தூதுப்பொருளாம் கிளியின் பெரு மையும் அழகர் சிறப்பும் தஃவி அழகரைக் கண்டு காமுற்ற வரலாறும் முறையே கூறப்படுகின்றன. மடக்கு, திரிபு, சிலேடை முதலியவை அமைந்த இடங்கள் சற்றுக் கடினமாக இருப்பினும் ஏஃனை பகுதிகள் தெளிவான செய்யுள் நடை உடையவை.

இதன் மூலத்தை 1905 இலே மு. வேணுகோ பாலசாமி நாயுடு பதிப்பித்தார். உ. வே. சாமி நாதையர் குறிப்புரையுடன் 1938 இலே வெளி யிட்டார்; அவருடைய பதிப்பின் ஆரும்பிரசுரம் 1957 இலே வந்தது.

### அழகர் கோயில்

மதுரைக்கு வடகிழக்கே பன்னிரு மைல் தொகுவிலுள்ளது அழகர் கோயில். இதற்கு அழகர்மஃ, சோகுமைகு, திருமாலிருஞ் சோகு முதலிய பேர்களுள; பரிபாடலிலே (15) இருங் குன்றம், மாலிருங்குன்றம், திருமாலிருஞ் சோகு மேல என்ற பெயர்கள் காணப்படுகின்றன; சிலப் பதிகாரத்திலே (11.87-138) திருமால் குன்றம் என்று சுட்டப்படுகின்றது.

அழகர்கோயிலில் நின்ற திருக்கோலத்தில் எழுந்தருளியிருக்கும் விஷ்ணுவுக்கு அழகர், மால லங்காரர், அலங்காரர், கள்ளழகர் முதலிய பெயர் களும் பெரிய பிராட்டியாருக்குச் சுந்தரவல்லி, கல்யாண சுந்தரவல்லி எனும் பெயர்களுமுள.

பரிபாடல் மூலம் (15) இங்கு பல தேவரும் கோயில் கொண்டிருந்தமை அறியப்படுகின்றது. ஸ்ரீ ஆண்டாள்கோயில், ஸ்ரீ நாகநாதர்கோயில், இராக்காயி அம்மன்கோயில், அனுமன்கோயில், கருடன்கோயில், பாண்டவர்கோயில், சதிரிள மடவார்கோயில், சக்கரத்தாழ்வார் கோயில், தண்டலேக்கோயில், கேஷ்த்திரபாலகர் கோயில் முதலிய பிறகோயில்களும் அழகர் மஃவிலுள.

கிலம்பாறு இத்தலத்தின் முக்கிய தீர்த்தமாகும். இது பரிபாடலிலும் (15.22) சிலப்பதிகாரத்திலும் (11.108) கூறப்படுகின்றது; தேனுறு, நூபுரகங்கை முதலிய பேர்களும் இதற்குண்டு. இட்ட சித்தி, பவகாரணி, புண்ணியசரவணம் எனும் மூன்று தீர்த்தங்கள் சிலம்பிலே கூறப்படும் (11.94—96).

அர்ச்சுனன், அனுமன், இந்திரன், கருடன், சதிரிளமடவார், தருமதேவர், பாண்டவர், பிர கலாதன், பிரமா, மலயத்துவசன், மாவலி, வசிட் டர், விபீஷணன் முதலியோர் இங்கு வழிபட்டுப் பேறு பெற்றனர் என்பர். அழகர்முல்க் கள்ளழகரைப் பெரியாழ்வார், ஆண்டாள், திருமங்கையாழ்வார், பூதத்தாழ்வார், பேகையாழ்வார், பூதத்தாழ்வார், பேயாழ்வார், நம்மாழ்வார் ஆகியோர் மங்களா சாசனம் செய்துள்ளனர் (பெரியாழ். திரு. 4. 2, 5. 3, நாச். திரு. 4, 1, 9.1—10; பெரிய திரு. 9.8; இரண். திரு. 48; மூன். திரு. 61, திருவாய்மொழி 2.10). அழகர் அந்தாதி, அழகர் கலம்பகம், அழகர் பிள்ளத்தமிழ், அழகர்குறவஞ்சி அழகர்கமலவிடுதாது, அழகர்கிள்ளவிடுதாது முதலிய பிரபந்தங்கள் தமிழிலுள. வடமொழியிலே கூரத்தாழ்வார் இயற்றிய ஸ்ரீ சுந்தரபாஹுஸ்தவம் இத்தலம் பற்றியதென்பர்.

திருமுருகாற்றுப்படையிலே கூறப்படும் 'பழ முதிர்சோஃ மஃ' (317), அழகர்மஃ என்று சிலர் கருதுவர். அருணகிரிநாதர் பதின்ந்தாம் நூற்முண்டின் முற்பகுதியில் வாழ்ந்தவர். அவர் சோஃமஃ முருக்ணப் பாடியுள்ளார்; சிலர் அழகர் மஃவயின் மறுபக்கத்திலே சுமார் இரண்டிரை மைல் தூரத்திற் சரிவின் மேடான ஒரு பகுதியில் அமைந்த முருகன் கோயிலே அருணகிரிநாதர் பாடிய கோயில் என்பர். அழகர் கலம்பகமும் அழகர் மஃவைய முருகன் தலமாகவும் கூறுகின்றது.

சிலப்பதிகாரம் திருமால்குன்றம் பற்றிக் கூறு மிடத்து (11.8.7—138) புண்ணியசரவணம் எனும் பொய்கை பற்றிக் கூறுவது நோக்கத் தக்கது. 'சரவணம்' முருகனேடு தொடர் புடையதாதலின் முருகன் கோயில் இங்கு இருந் தது என்பர்.

அழகர் கோயிலில் ஒரு பீடத்தில் மூல விக்கிரகமும் அதற்கிரு புறத்தில் இரு தேவி விக்கிரகங்களும் நின்ற திருக்கோலமாய் எழுந்த ருளியிருப்பதும், ஆலயத்திலுள்ள சித்திர வேஃப் பாடான உருவங்களும் சின்னங்களும் இன்னதென்று நிச்சயிக்கக் கூடாதபடி சிதைக்கப் பெற்றிருப்பதும், பதினெட்டாம் படிக் கறுப்பண்ண சுவாமி கோ யிலும், அழகர், சோமசந்தரவிமானம், விருஷ பகிரி முதலிய பெயர்களும் அவர்கள் கூற்றை ஆதரிக்கின்றன.

### அழகரந்தாதி

திருமாலிருஞ்சோலே என்னும் திருத்தலம் மதுரைமாநகருக்கு அணித்தாகவுள்ளது. இது சோலேமலே, அழகர்மலே என்றும் பெயர் பெறும். இங்கு கோயில் கொண்டுள்ள திருமாலுக்கு அழகர் என்றும் கள்ளழகர் என்றும் பெயர்.

திருமாலிருஞ்சோலே அழகர் மீது பாடப்பெற் றது அழகர் அந்தாதி. இதனுள் கிறப்புப்பாயிரச் செய்யுள், காப்புச் செய்யுள், பிற்சேர்க்கைப் பாடல் நீங்கலாக நூறு செய்யுளுள். இத**ீனப்பாடியவர் திரு**மங்கை ஊரினரான மண வாளதாசர் என்பவராவர்.

தோத்திரமாகவும் போதீனயாகவும் அமையும் அழகர் அந்தாதி, அணிநலம் மிகுந்து, சொல்லாட் சிகளாற் சிறந்து காணப் பெற்றதாயினும் எளி மைப் பண்பிஞற் போற்றத்தக்கதாய் விளங்குகின் றது.

அழகர் அந்தாதி அஷ்டப்பிரபந்தத்துள் ஒன்று சுத் தொகுக்கப் பெற்றுள்ளது.

இதற்குத் திருவல்லிக்கேணி வைத்தமாநிதி முடும்பை சடகோபராமாநுஜாசாரியர் சிறந்தவுரை எழுதியுள்ளார்.

பதிஞைன்காம் நூற்றுண்டின் முற்பகுதியில் வாழ் ந்த வில்லிபுத்தூராழ்வாரும் அழகரந்தாதி பாடி யுள்ளார்.

## அழகாண்மைவல்லவன்

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; மாதகல் சண்டிருப்பாய் வடக்கு கயிற்றுவளேவாசி; சண்டிருப்பாய் கல்லளே கற்பக விநாயகர் மீது பாடிய திருவஞ்சல் 1961 இலே அச்சிடப் பெற்றுள்ளது.

### அழகிய சொக்கநாதபிள்ள

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியில் வாழ்ந்தவர்; தமிழ் நாடு திருநெல்வேலி தச்ச நல்லூர் எனுமூரினர்; வன்னியப்பபிள்ளேயின் புதல் வர்; திருநெல்வேலி முன்சீபு நீதிமன்றத்தில் எழுது வின்னுராகப் பணி செய்தவர்.

நெல்ஃக்காந்திமதியம்மை மீது கலித்துறை யந்தாதி, பிள்ளேத் தமிழ், பதிகம் என்பன பாடி யவர்; ஸ்ரீவில்லிபுத்தூர்க்கோதை மீது அந்தாதி யும் கும்மியும் இயற்றியவர்; சங்கரநமிஞர் கோயி யந்தாதி, நெல்ஃநாயகமாஃ முதலியனவும் யாத்தவர்; பதசாகித்தியங்களும் பாடியவர்.

## அழகிய சொக்கநாதவரோதயன்

சைவநெறி மாட்சியும் தோத்திர இலக்கணமும் ஆசாரமும் கூறும் சிவபூசையந்தாதி பாடியவர்.

# அழகிய திருச்சிற்றம்பல தேசிகர்

பதினேழாம் நூற்றுண்டின் பிற்பகுதியில் வாழ்ந் தவர்; தருமபுரவாதீன எட்டாம் பண்டார சந்நிதி களாக அருளாட்சி புரிந்தவர் (1680—1700). அருட்பாமால், அறிவானந்த சமுத்திரம் என்பன வற்றின் ஆசிரியர்.

# அழகிய இருச்சிற்றம்பலதேசிகர் (------ - 1748)

தமிழ்நாடு அம்பர் மாகாளம் எனுமூரினர்; தரு மையாதீன எட்டாம் பண்டார சந்நிதிகள் அழகிய திருச்சிற்றம்பல தேசிகரின் சீடர்; சொர்க் கபுர ஆதீனத்தினே நிறுவிய முதல்வர்; அழகிய திருச்சிற்றம்பல தேசிகர் கிளிவிடுதாது பாடியுள் ளார்.

## அழகிய நம்பி

பதினெட்டாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்த வைண வர்; குருபரம்பரை வரலாறு இயற்றியவர்.

## அழகியமணவாளதாசர்

தமிழ்நாட்டினர்; வைணவசமயி; அஷ்டப்பிர பந்தம் எனும் தொகுப்பில் இடம் பெறும் திரு வரங்கக் கலம்பகத்தைப் பாடியவர்; பராசர பட்டருக்குக் காப்புக் கூறியுள்ளார்.

# அழகிய மணவாளப் பெருமாள் நாயனர்

பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; தமிழ்நாடு திருவரங்கரத்திற் பிறந்து வாழ்ந்தவர்; நம்பிள்ளேயின் சீடர்; வடக்குத் திருவீதிப்பிள்ளே யின் கனிட்ட புதல்வர்; தந்தையிடம் திவ்விய பிரபந்தத்தையும் வியாக்கியானங்களேயும் கற்ற வர்; பிள்ளேலோகாசாரியரின் தம்பி; தமையஞ ரிடமும் கற்றவர்; அவருக்கு முன்பு பரிபூரண மானவர்; பிரமசரியம் அனுட்டித்தவர்; கிடாம்பி திருமலேநையஞர் முதலாஞேரின் குரு.

அருளிச்செயல் ரஹஸ்யம், ஆசார்யஹிருதயம் என்பனவற்ருடு திருப்பாவை ஆருயிரப்படி, அமலஞதிபிரான் வியாக்கியானம், கண்ணிநுண் சிறுத்தாம்பு வியாக்கியானம் என்பன இயற்றிய வர்; பட்டோஃ செய்தவர்; திருவந்தாதி வியாக்கியானமும் மாணிக்கமாஃ வியாக்கியான மும் இவர் பேரால் வழங்குகின்றன.

## அழகிய மணவாளப் பெருமாள் ஜீயர்

பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; ''வாதி கேசரி'' என்று சிறப்பிக்கப் பெற்றவர்; தமிழ் நாடு சொட்டை எனுமூரினர்; திருவரங்கத்தில் வாழ்ந்தவர்; வரதராஜர், சுந்தரஜாமாத்ருமுனி எனவும் அழைக்கப் பெற்றவர்; பெரிய வாச் சான்பிள்ளேக்குப் பணிவிடை செய்து அவர் சீடரா னவர்.

திருவாய்மொழிக்குப் 12000 படி என்ற உரை எழுதியவர்; பகவத்கீதை வெண்பா பாடியவர்; அத்யாத்மசிந்தை, இருபத்துநாலாயிர பிரமாணத் திரட்டு, கீதாசாரம், ஸ்ரீகீதைமணிப்பிரவாள வியாக்யானம், சதுசுலோகி, சாரீரகைக்கண்டியம், ஞாஞர்ணவம், தத்துவசங்கிரகம், தத்துவதீபம், தத்துவதீபசங்கிரககாரிகை, தத்துவநிரூபணம், தத்துவ பூஷணம், திருவாய்மொழீக்கு சங்கதி, திருவிருத்தம் பாவனதத்வப்பிரபோதிகை, தீ<mark>ப</mark>ரங் கிரகம், திபப்பிரகாசிகை, நருசிம்மாஷ்டகம், ரகஸ்யதிரயகாரிகை, ரகஸ்யாமிருதேவிவேரணமோஃ, ரகஸ்யதிரயவிவேரணம் இயற்றியவர்; முஸலகி ஸெலயம் எனும் நாடகம் செய்தேவர்.

## அழகுமுத்துப்புலவர்

சோணுடு நாகபட்டினம் எனுமூரினர்; அருட் கவி என்று சிறப்பிக்கப்பெற்றவர்; அம்பல வாணச் செட்டியாரின் புதல்வர்; ஸ்ரீ மெய்கண்ட வேலாயுத உலா, ஸ்ரீ மெய்கண்டவேலாயுத சதகம், ஸ்ரீ மெய்கண்டவேலாயுத திருப்புகழ்.

் காயாரோகணக் குறவஞ்சி என்பனவற்றைப் பாடியவர்.

## அழுக**ணி**ச்சித்தர்

தமிழ்நாட்டுச் சித்தர்களில் ஒருவர்; தத்துவப் பொருளே உருவகமாகப் பாடியவர்; துன்பச்சுவை மிகைப்படப் பாடுவதால் அழுகணிச்சித்தர் என்று பெயர் பெற்றனர் போலும்.

## அழுகணிச் சித்தர் பாடல்

அழுகணிச் சித்தர் பாடிய பாடல்கள் அழு கணிச் சித்தர் பாடல் எனத் தொகுக்கப்பட் டுள்ளன.

அழுகணிச் சித்தர் வரலாரு அன்றிக் காலமோ துணிய முடியாதனவாக அமைகி**ன்ற**ன.

அழுகணிச் சித்தர் பாடவிலே 32 கலித்தாழி சைப் பாடல்கள் இடம் பெறுவன.

கண்ணம்மா என விளித்துச் சித்தர் பாடும் பாடல்களிலே துன்பச்சுவை மிகுந்து காணப்படு கின்றது. உலகியல்பிணேயும், தத்துவ அறிவை யும் புலப்படுத்தும் பாடல்களிலே உருவகமாக அமையும் செய்திகள் அதிகமாகவுள்ளன.

படுகெண் சித்தர்கள் பெரிய ஞானக்கோவை எனும் தொகுப்பில் இடம் பெறுவது அழுகணிச் சித்தர் பாடல். முருகேசநாயகர் 1899 இலே இத் தொகுப்பில்வப் பதிப்பித்துள்ளார்; 1907 இலே இரு பாகங்களாகச் சென்னேயில் வி. சரவண முத்துப்பிள்ளே வெளியிட்டார். பதினெண் சித் தர் பெரிய ஞானக்கோவை என வழங்கும் சித்தர் பாடல்கள் என்ற பெயரிலே 1959 இலே அரு. ராமநாதன் அச்சிடுவித்தனர்.

### திரு அழுந்தூர்

தஞ்சாவூர் மாவட்டத்தில<mark>்</mark> மாயூரம் தாலு காவிலுள்ளது திருவழுந்தூர் எனும் திருத்தலம். அழுந்தூர் என்றும் (அகநா. 246), அழு**ந்தை**  என்றும் (அகநா. 196) பண்டைய பாடல்கள் குறிப்பிடுவன, தேரழுந்தூர் என்று தற்போது வழங்கப்படுகின்றது. இதற்கேற்ப ஒரு கதை யும் கூறப்படும். அகத்தியமுனிவர் கீழே இறை வரைப் பூசித்திருந்ததை அறியாது ஊர்த்துவர தன் எனும் அரசன் வானிலே செலுத்திய தேர் செல்லாது அழுந்தியதால் வந்த பேர் என்பர்.

இது மாயூரம்-கும்பகோணம் இருப்புப்பாதை யிலுள்ள தேரழுந்தூர் நிஃயத்திற்குத் தெற்கே சிறிது தூரத்திலுள்ளது.

இங்கெழுந்தருளிய சிவபிரானுக்கு வேதபுரீசுவ ரர் என்றும் இறைவிக்குச் சௌந்தரியாம்பிகை என்றும் பேர். தீர்த்தம் வேததீர்த்தம். வேதங் கள், தேவர்கள், திக்குப்பாலகர், முனிவர்கள் பூசித்துப் பேறு பெற்ற தலம். கம்பன்மேடு இவ்வூரிலேயே அமைந்துள்ளது.

இத்தலத்திற்குச் சம்பந்தர் பாடிய திருப்பதி கம் ஒன்றுண்டு (2.20)

திருவழுந்தூரில் விஷ்ணு திருக்கோயிலுமுண்டு. ஆமருவியப்பன் நின்ற திருக்கோலத்திற் செங்க மல வல்லியுடன் அருள்புரிகிருர். இவ் விஷ்ணு கோயில் திருமங்கை யாழ்வாரால் மங்களாசா சனம் செய்யப்பட்டது (பெரியதிருமொழி, 7,5, 7.6, 7.7, 7.8, 10.1,7; திருநெடுந்தாண்டகம் 15, 26; சிறியதிருமடல், 72; பெரிய திருமடல்,

#### அளவெட்டி

ஈழ நாட்டின் வட திசையில் யாழ்ப்பாண மாவட்டத்திலே தெல்லிப்பீளப் பகுதியிலுள்ள அளவெட்டி, மாருதப்புரவீகவல்லி கதையுடன் தொடர்புடைய இடங்களிலொன்றுகும்.

கும்பழாவளேப்பிள்ளேயார் கோயில் மாருதப் புரவீகவல்லியாற் கட்டப் பெற்றதென்பது ஐதீ கம். போர்த்துக்கேயராட்சியிலே சிதைவுற்ற ஆலயம் ஆங்கிலேயர் ஆட்சியின் போது புனருத் தாரணம் செய்யப் பெற்றது. இத்திருக்கோயில் மூன்று கோபுரங்களேயுடையது. பரிவாரமூர்த்தி களாகப் பார்வதி, பரமேஸ்வரர், சுப்பிரமணியர், சோமாஸ்கந்தர், நால்வர் எழுந்தருளியுள்ளனர். வைகாசியில் கொடியேறி பதினெரு தின உற்சவத் தின் பின் பூரணேயில் தீர்த்தத் திருவிழா நடை பெறும். நித்தியபூசைகள் நடைபெறுகின்றன.

அளகொல்ஃ ஸ்ரீ விநாயகர் கோயிலும் மாருதப் புரனீகவல்லி கட்டியதென்பது மரபு. பத்தொன்பதாம்` நூற்றுண்டின் மத்தியில் முறை யாகக் கட்டப் பெற்றது. இங்கு வைரவர் பரி வாரமூர்த்தி; பத்துநாள் உற்சவம் சித்திரை வரு டத் தேர்த்திருவிழாவுடன் முடிவடையும். நித்திய பூசைகள் நடை பெறுகின்றன.

பெருமாக்கடவை ஸ்ரீ சித்திவிநாயகர் கோயிலும் மாரு தப்புரவீகவல்லி தரிசித்த தலமென்பர். பத் தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் இடைப்பகுதியிலே முறையாகக் கட்டப் பெற்றது. பரிவார மூர்த்தி களாகத் தேவியருடன் ஸ்ரீ சண்முகர், சந்தாண கோபாலர், வைரவர், சண்டேஸ்வரர் எழுந்த நுனியுள்ளனர். நித்திய பூசைகளும் மாதச்சதுர் த்தி, கந்தசட்டி முதலிய விசேட பூசைகளும் ஆனிமாதத்து மகோற்சவமும் இங்கு பேணப்படு கின்றன. முகாந்திரம் தி. சதாசிவஐயர் பெரு மாக்கடவை ஸ்ரீ சித்திவிநாயகர் மீது இரட்டைமணிமாலேயும் திருவூஞ்சலும் பாடியுள்ளார்.

கணேஸ்வரம் குருக்கள் கிணற்றடி விநாயகர் கோயில் ஞானியொருவர் சமாதியடைந்த இடத் நிலே அமைந்தது என்பர். மூலவருக்குப் பரி வாரமூர்த்திகளாகச் சிவபிரான், அம்பாள், முரு கன் எழுந்தருளியுள்ளனர். நித்திய பூசைகளும் விசேட பூசைகளும் மகோற்சவமும் ஒழுங்காக நடைபெறுகின்றன.

#### அளவை

இந்திய தத்துவ பெரும்பாலும் எல்லா பிரச்சிண பற்றிய அறிவைப் முறைகளிலும் முக்கியவிடயமாய் எடுத்துப் பேசப்படுகின்றது. துன்பத் மனிதேனுடைய த‰ுக்கும் இழிவுக்கும் காரணம் என்று தத்துவ திற்கும் அறியாமையே முறைகள் கருதுவன. அறிவு நுண்ணிய ஆய்வின் இருக்கவும் நிலோபேறு உடையதாக போ கு ஒழுங்கான ஆமுமாக வேருன்றவும் மனதிலே முறையிலே ஆராயப்பட வேண்டும். அறிவைப் பெறுவதற்குரிய வழிகளும் நுண்மையாக ஆரா தவ றினே அப்பொழுது தான் யப்பட வேண்டும். எனவே பெறமுடியும். நீக்கி உண்மையைப் அறிவு அல்லது உண்மையும் அதனேப் பெறும் வழிகளும் தத்துவமுறைமைகளில் முக்கிய இடத் திணுப் பெறுகின்றன.

அறிவைப் பெறும் வழிகள் தமிழிலே அளவை சங்கதத்திலே பிரமாணம் என்றும் வழங்கப்படுவன. யாது பொருள்களே அளந்து கூறுகின்றதோ அது அளவை அல்லது மாணம். சைவசித்தாந்தி எதுவின்றி அறிவைப் அல்லது அளவை பெறமுடியாதோ, அது கூறும்போது, பிரமாணம் என்று இலக்கணம் அறிவைப்பெற உதவுவதாகக் கருதப்படும் கில வழிமுறைகள் ஒதுக்கப்படுகின்றன.

காண்டல் (பிரத்தியட்சம்) ஒன்றுமே பிரமா உலோகாயதர். காண்டல், என்பவர் கருதல் (அனுமானம்) எனும் இரண்டும் மாணம் என்பர் வைசேடிகரும் பௌத்தரும். காண்டெல், கருதல், உரை (சப்த்ம்) எனும் மூன்றும் பிரமாணம் என்பர் சாங்கியர். காண்டல், கருதல், உரை, ஓப்பு (உபமானம்) எனும் நான்கும் பிரமாணம் என்பர் நையாயிகர். காண்டல், பொருள் (அருத்தாபத்தி) தல், உரை, ஒப்பு, எனும் ஐந்தும் பிரமாணம் என்பர் பிரபாகரர். கருதல், உரை, ஒப்பு, பொருள், காண்டல், இன்மை (அபாவம்) எனும் ஆறும் பிரமாணம் ஏன்பர் மீமாஞ்சகர். காண்டல், கருதல், உரை, ஒப்பு, பொருள், இன்மை, ஒழிபு, (பாரிசேடம்), உண்மை (சம்பவம்), உலகுரை (ஐதிகம்), இயல்பு (சகசம், சுபாவம்) எனும் பத்தும் பிரமாணம் என்பர் வியாதனுர்.

சைவசித்தாந்தி காண்டல், கருதல், உரை என மூன்றனுள் ஏனேய ஏழையும் அடக்குவர். இன்மையைக் காண்டலிலும், உலகுரையை உரை மிலும், ஏனேய ஐந்தினேயும் கருதலிலும் அவர் அடக்குவர்.

இன்மையைச் சித்தாந்தி போலச் சாங்பெரும் பிரபாகரரும் தனிப்பிரமாணமாகக் கொள்ளாத போதும் அத்வைதிகளும் மீமாஞ்சகரும் (பாட்டர்) தனிப்பிரமாணமாகக் கொள்வர். ஞாபக அநுப வம் மூலம் இன்மை உணரப்படுவதால் காண்ட அடக்குதல் சிந்திக்கப்பட இன்மையை சிறப்பியல் கருதலின் வேண்டியதாகின்றது. பான ஊடக அறிவு ஒப்புக்கு வேண்டிய நில்லே. அது பொதுஇயல்புகளுடைய ஒப்புமையோகும். ஒப்பைத் தனிப் **பிர**மாண வே தா ந்தி மாகக் கொண்டது பிழையில்&ல என்று கருதுவர் ''பகலுண்ணுன் பருத்திருக்கிறுன்'' எனும் காட்டிலே அருத்தாபத்தியில் இரு எடுத்துக் காணப்படுவதால் உண்மைகளின் வேறுபாடு அதனே முரணுதவாறு கொள்ள இரவிலும் உண் பதாகக் கொள்ள வேண்டியுள்ளது. முரணும் உண்மைகளுக்கிடையே சமனிலே யுண்டுபண்ணு மீமாஞ்சகர் தனிப் அருத்தாபத்தியை பிரமாணமாகக் கொண்டுள்ளனர். பாரிசேடத் தைச் சிலர் அருத்தாபத்தியில் வைத்தெண்ணு தல் பொருத்தமாகும் என்பர். உண்மையையும் தனிப்பிரமாணங்களாகக் கொள் இயல்பையும் ளும் அளவிற்கு அவற்றிற்குத் தகுதியுளதோ என்பது சிந்திக்கத்தக்கது.

பொதுவாகக் காண்டல், கருதல், உரை, இன்மை, ஒப்பு, பொருள் என்பனவற்றை அளவைகளாகக் கொள்வதில் பலர் ஒருப்படுவர்.

சைவசித்தாந்தி அறிவது ஆன்மாவின் ஞான சக்தி (உயிரது அறியுமாற்றல்) ஆதலின் அச் சக்தியே பிரமாணம் என்றும் காண்டல் கருதல் உரை என்பது ஆன்ம ஞான சக்தியின் சாத னங்கள் என்றும் கூறுவர். காண்டல் (பிரத்தியட்சம்) ஐம்பொறிவாயி லாக விடயங்களே 'நேரே அறிவது. இதனேச் சித்தாந்தம் வாயிற்காட்சி, மானதக்காட்சி, தன்வேதனேச் சாட்சி, யோகச் காட்சி என நாலாகக் கூறும்.

கருதல் (அனுமானம்) புகையானது தீயை விட்டு நீங்காது இருப்பது போல யாண்டும் பொருளே விட்டு நீங்காதிருக்கும் காரிய கார ணங்களேக் கொண்டு காணப்படாது மறை வாக இருக்கும் பொருளே அறிவது. இதணத் தன் பொருட்டு, பிறர் பொருட்டு எனச் சித் தாந்தம் இருவகையாகக் கூறும்.

உரை (சப்தம்) நம்பிக்கைக்கு உகந்த ஒரு வரின் சான்றுரை. உரை வேதத்தைச் சேர்ந்த தாகவோ ஆகமத்தைச் சேர்ந்ததாகவோ உலகி யற் கூற்ருகவோ இருக்கும். மந்திரக்கஃ, தந்திரக்கஃ, உபதேசக்கஃ என்று சித்தாந்தி இதனேப் பகுப்பர்.

ஒப்பு (உபமானம்) என்பதில் ஒரே மாதிரியாய் இருத்தல் பற்றிய அறிவே கருவியாய் அல்லது வழியாய் அமைகின்றது.

பொருள் (அருத்தாபத்தி) என்பதில் நேர்ப் பொருளுடன் வேருரு அருத்தமும் தந்து நிற்பது.

இன்மை (அபாவம்) என்பது பொறிக்கு இலக் காகாத உள் பொருளின் நிலேமை.

ஒழிபு (பாரிசேடம்) மிஞ்சியது. ஒழிந்த பொரு*ளே* அறிதல்.

உண்மை (சம்பவம்) என்பது முழுப் பொரு ளேக்கொண்ட விடத்து அதனுள் அதன் உறுப் பும் அடங்கியிருத்தலாகும்.

உலகுரை (ஐதிகம்) பரம்பரை யுபதேசமாகும்.

இயல்பு (சகசம், சுபாவம்) உலக வழக்காலும் செய்யுள் வழக்காலும் அவ்வக் காலத்துக்கு ஏற்ற படி பல பொருட்குப் பொதுவான சொல் ஒரு பொருளேயே சிறப்பிப்பது.

### அற்புகத்திருவந்தாதி

அறுபான் மூவராம் சைவநாயன்மாரில் இறை வனேப்பாடி மகிழ்ந்து பரவிய பெருமைமிக்க ஒரே ஒரு பெண்பாலார் காரைக்காலம்மையாராவர். இவர் ஆரும் நூற்ருண்டிலே வாழ்ந்தவர் என்று சுருத இடமுண்டு. காரைக்காலம்மையார் சிவபிரான் மீது பாடிய பிரபந்தங்களில் ஒன்றே அற்புதத்திரு வந்தாதியாகும். நூற்பயன் கூறும் பாடலுடன் 101 வெண்பாக்களேயுடையது அற்புதத் திருவந் தாதி.

பிறந்து மொழி பயின்ற காலம் முதல் சிவனடியே சிந்தித்து நின்ற செம்மையுடைய அம்மையாரின் பாடல்களிலே அவர்தம் தீவிரதரம் சிறப்பாக வெளிப்படும் பாடல்கள் பல உள; தாயின் பாவத்தைப் புலப்படுத்தும் பாடல்கள் பல உள; இயற்கையிலே இறைவளேக் கண்டு மகிழும் மனப்பாங்கினேக் காட்டும் பாடல்களுள்.

எளிமையும் சயஉணர்வு நிஃ்கேளும் அற்புதத் திருவந்தாதிக்குச் சிறப்பளித்து நிற்கின்றன; அம்மையார் வெண்பாவிலே உணர்வுகூடுச்சிறப் பாக வெளிப்படுத்திய முன்@ேடியாக விளங்கு கிருர்.

அற்புதத்திருவந்தாதி பதிஞோராம் திருமுறை யிலே தொகுக்கப்பட்டுள்ள பிரபந்தங்களில் ஒன் ருகும். பதிஞோராம் திருமுறையை முதன் முத லாக யாழ்ப்பாணம் ஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் சுக்கில வருடம் வைகாசி மாதம் (1869) சென்டு வர்த்த மான தரங்கிணீசாகையச்சுக் கூடத்திற் பதிப்பித் தார்.

பூர்வீகத்தில் யாழ்ப்பாணம் ஆறமுகப்பிள்ள யாகிய திருவண்ணுமல்யாதீனம் ஆறுமுகத்தம் பிராண் அற்புதத்திருவந்தாதிக்குப் பத்தொன் பதாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியில் உரை ∤கண்ட னர். சிவக்கவிமணி சி. கே. சுப்பிரமணிய முதலி யாரின் (சம்பந்த சரணுலயத்தம்பிரானின்) காரை க்காலம்மையார் புராணமும் அவரது அருணூல் களும் எனும் தொகுப்பினும் (1944) அற்புதத் திருவந்தாதி உரையுடன் இடம் பெறுகின்றது.

### அற்புத பிராமணம்

சாமவேதத்தின் எட்டுப் பிராமணங்களில் ஒன் ருகக் கருதப்படுவது. சில வேளேகளில் சத்விம்ச பிராமணத்தில் ஒரு பகுதியாகக் கருதப்படுவ தோடு அதனேடு அடிக்கடி தொகுத்து வழங்கப் படுவது. இசைனம், நிமித்தம், அதிசயம், அற்புதம் பற்றி விளக்குவது.

#### அறப்பளிகரசதகம்

சேலம் மாவட்டத்தில் நாமக்கல் நகரிலிருந்து ஆறு மைல் தொலேவில் உள்ளது சதுரகிரி எனும் கொல்லிமலே. கொல்லி மலேயிலுள்ள சிற்றூர் அறப்பள்ளி. அறப்பள்ளி சிவ தலத்தில் வீற் றிருக்கும் அறப்பளீசுரனே முன்னிலேப் படுத்தும் பிரபந்தம் அறப்பளீசுரசதகம். அறப்பளீசுர சதகத்திற் காப்புச் செய்**யுள்** நீங்கலாக நூறு பாடலுள

இதனேப் பாடியவர் சீகாழி அம்பலவாணக் கவிராயராவர். அவர் இராமநாடகம் பாடிய சீகாழி அருணுசலக்கவிராயரின் புதல்வர்; பதி னெட்டாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியில் வாழ்ந்த வர்; 'மதவேள்' என்ற வள்ளலின் ஆதரவிணப் பெற்றவர் என்று தெரிகின்றது. சதகத்திலே பாடல் தோறும் மதவேள் குறிக்கப்பட்டுள்ளார்.

அறப்பளீசுரசதகம் வள்ளுவர் முதலாம் அற நீதி நூலாசிரியர்களின் கருத்துகளே அமைத்து, மக்கள் தம் வாழ்க்கையில் மேற் கொள்ள வேண்டிய ஒழுகலாறுகளே விரித்துக் கூறும் நீதி நூலாகும். அறநீதி நூலாயினும் கருத்து வளமும் கவிதை நயமும் உடையது.

இது 1897 இலே சென்னேயில் அச்சிடப்பட்டுள் ளது. காஞ்சி இராமசாமி நாயுடுவின் சதகத் திரட்டுப் பதிப்பிலும் (1905) இடம் பெறு கின்றது.

் பின்பு பலரும் பல்வேறு காலங்களிற் பதிப்பித் துள்ளனர்.

## அறுபத்து நான்கு நிருவின்யாடல்

சிவபிரான் அடியவருக்கு அருள்பாலிக்க, மேற் கொண்ட செயல்கள், அவனுடைய திருவின யாடல்களாகக் கருதப்படுவன. இவை பெரும் பாலும் பல்லவர் காலத்தில் வாழ்ந்த நாயன் மார்களின் திருப்பாடல்களிலே ஆங்காங்கு எடுத் துரைக்கப் பெற்றுள்ளன. இவற்றை அறுபத்து நான்காகத் தொகுத்துரைக்கும் மரபு கல்லாடத் திலே காணப்பெறுகின்றது (99.12—14).பழைய திருவிளேயாடலிலேயே அறுபத்து நான்கு விளேயாடல்கள் யாவை என்பதை முதன்முதலா முடிகின்றது. கத் தெளிவாக உணர ஆசிரியர் திருவிளேயா டலின் பெரும்பற்றப்புலி நூற்ருண்டின் பிற் யூர் நம்பி பதின்மூன்ரும் பகுதியிலும் பதிஞன்காம் நூற்ருண்டின் பகுதியிலும் வாழ்ந்தவர்.

அநதாரியப்பர் 1564 இலே பாடிய சுந்தர பாண்டியமும் சொக்கநாதக் கடவுளின் திருவிளே யாடல்களே எடுத்துரைப்பதாகக் கருதப்படுகின் றது.

இலம்பூர் வீமநாதபண்டிதிரன் கடம்பவன புராணத்திலே இலீலாசங்கிரக அத்தியாயத்தின் முதல் 64 செய்யுளும் திருவிளேயாடல்களேப் பழைய திருவிளேயாடில் ஒட்டி அமைத்துக் கூறுவன. அதே போன்று, பதினேழாம் நூற் ருண்டில் வாழ்ந்தவராகக் கருதப்படும் வீரபத்தி ரக் கம்பரின் திருவிளேயாடற் பயகரமாவேயும் பழைய திருவிளேயாடஃப் பின்பற்றுகின்றது. மது ரைச்சொக்கநாதர் தமிழ்விடு தூதும் பெரும் பாலும் பழைய திருவிளேயாடஃத் தழுவியே திருவிளேயாடல்களேக் குறிக்கின்றது.

புராணத் திருமஃ நாதரின் மதுரைச் சொக்க நாதருலாவும் பரஞ்சோதி முனிவரின் திருவின் யாடற் புராணமும் பழைய திருவின்யாடலி லிருந்து பட்டியலிலும் வரிசைக் கிரமத்திலும் வேறுபடுவன. புராணத் திருமஃ நாதர் பதிஞரும் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; பரஞ்சோதி முனிவர் பதினெட்டாம் நூற்ருண்டின் முற்கூறிலும் வாழ்ந்தவரென்று கருத இடமுண்டு. பரஞ்சோதிமுன் வாழ்ந்தவரென்று கருத இடமுண்டு. பரஞ்சோதிமுனிவர் மதுரை அறுபத்துநான்கு திருவின்யாடற் போற்றிக் கலிவெண்பா எனும் பிரபந்த மும் பாடியுள்ளார்.

தொட்டிக்கலே கேசவ முதலியாரின் மதுரை அறுபத்துநான்கு திருவினேயாடற் சற்குருமாலே அச்சிடப் பெற்ற போதும் கிடைத்தற்கரிதாம்.

பழைய திருவினேயாடலில் 64 திருவினோயாடல் கள் இடம் பெறும் வகையில் அமையும் மேல் வரும் பட்டியலிலே பரஞ்சோதி முனிவர் புராணத் தில் இடம் பெறுவனவற்றின் ஒழுங்கும் பெயர் வேற்றுமையும் அடைப்புக் குறிகளிடையே தரப் பட்டுள்ளன.

- 1. இந்திரன் பழி தீர்த்த திருவினேயாடல்(1)
- வெள்ளானேக்குச் சாபந்தீர்த்த திருவிளே யாடல் (2)
- 3. தடாதகையார் அவதரித்த திருவிளேயாடல் (4).
- 4. மணஞ் செய்த திருவிளேயாடல் (5).
- பதஞ்சலிக்கு நடஞ் செய்த திருவிஃளயாடல் (வெள்ளியம்பலத்திருக்கத்தாடிய திருவி ளேயாடல் 6).
- பூதமுண்ட திருவின்யாடல் (குண்டோதர னுக்கு அன்னமிட்ட திருவின்யாடல், 7).
- ஆறழைத்த திருவிளேயாடல் (அன்னக் குழியும் வையையும் அழைத்த திருவிளே யாடல், 8)
- 8. கடலழைத்த திருவிளோயாடல் (எழு கடல ழைத்த திருவிளோயாடல், 9).
- 9. மலேயத்துவசனே அழைத்த திருவிளேயா டல் (10).
- 10. உக்கிரன் பிறந்த திருவினோயாடல் (உக்கிர பாண்டியன் திருவவதாரத் திருவினே யாடல், 11).
- 11. வளே வேல் செண்டு கொடுத்த திருவினே யாடல் (உக்கிர பாண்டியனுக்கு வேல் வளே செண்டு கொடுத்த திருவினே யாடல், 12).

- 12. நான்மாடக் கூடலான திருவினோயாடல் (வருணன்விட்ட கடஃவற்றச் செய்த திருவினோயாடல், 18; நான்மாடக் கூட லான திருவினாயாடல், 19).
- 13. சித்தரான திருவிளேயாடல் (எல்லாம் வல்ல சித்தரான திருவிளேயாடல் 20).
- 14. கல்லான கரும்பு வாங்கின திருவின்யா டல் (கல்லான்க்குக் கரும்பருத்திய திரு வினேயாடல், 21).
- 15. சங்கப் பலகை கொடுத்த திருவிஃளயாடல் (51).
- கிழியறுத்த திருவினாயாடல் (தருமிக்குப் பொற்கிழியளித்த திருவினாயாடல், 52)
- நக்கீரவோக் கரையேற்றின திருவிளேயாடல்
   (53)
- 18. குறுமுனிக்குத் தமிழுரைத்த திருவினயா டல் (கீரனுக்கு இலக்கணம் உபதேசித்த திருவினயாடல், 54).
- ஊமை தமிழறிந்த திருவினோயாடல் (சங்கத் தார் கலகம் தீர்த்த திருவிளோயாடல், 55)
- 20. இடைக்காடன் பின்போன திருவினேயாடல் (இடைக்காடன் பிணக்குத் தீர்த்த திரு விளேயாடல், 56).
- 21. கடல் சுவற வேலெறிந்த திருவினோயாடல் (13).
- 22. வல்லவீசின திருவிளோயாடல் (57).
- 23. வளேயல் விற்ற திருவிளேயாடல் (32).
- 24. இலச்சினேயிட்ட திருவிளேயாடல் (விடையி லச்சினேயிட்ட திருவிளேயாடல், 34).
- 25. மாணிக்கம் விற்ற திருவிளேயாடல் (17).
- 26. ஆண் எய்த திருவினோயாடல் (22).
- 27. ஞானேபதேசஞ் செய்த திருவிளேயாடல் (வாதவூரடிகளுக்கு உபதேசித்த திருவின யாடல், 58).
- 28. நரிகுதிரையான திருவிசோயாடல் (நரிகரி யாக்கிய திருவிசோயாடல், 59).
- 29. குதிரை நரியான திருவிபோயாடல் (பரிநரி யாக்கி வையை அழைத்த திருவிபோயாடல். 60).
- 30. மண்சுமந்த திருவினோயாடல் (61).
- 31. விருத்த குமார பாலரான திருவி**ளோயாட**ல் (23).
- மாறியாடின திருவினேயாடல் (கால்மாறி யாடின திருவிளேயாடல், 24).
- 33. பழியஞ்சின திருவிளேயாடல் (25).
- 34. மகாபாதகந் தீர்த்த திருவினோயாடல் (26).
- 35. அங்கம் வெட்டின திருவிளேயாடல் (27).
- 36. மதுரையான திருவிளோயாடல் (நாகமெய்த திருவிளோயாடல், 28, மாயப்பசுவை வதைத்த திருவிளோயாடல் 29).

- 37. வெப்புத் தீர்த்த திருவிளோயாடல் (பாண்டி யன் சுரம் தீர்த்த திருவிளோயாடல், 62).
- 38. கழுவேறின திருவிளேயாடல் (சமணரைக் கழுவேற்றிய திருவிளேயாடல், 63).
- 39. மெய்க் காட்டிட்ட திருவினேயாடல் (30).
- 40. உலவாக்கிழி கொடுத்த திருவிளேயாடல் (31)
- 41. மாமஞக வந்து வழக்குரைத்த திருவிளேயா டல் (39).
- 42. அட்டமா சித்தி பகர்ந்த திருவிளேயாடல்(33)
- 43. தண்ணீர்ப் பந்தர் வைத்த திருவிசோயாடல் (35).
- 44. இந்திரன் முடிமேல் வளேயெறிந்த திருவின யாடல் (14)
- 45. பொன்னணேயாளுக்கு அருள் புரிந்த நிரு வினோயாடல் (இரசவாதம் செய்த திருவிளே யாடல், 36)
- 46. சோழஃனக் கொண்டாழியிற்ருழ்த்த திரு விளேயாடல் (சோழஃன மடுவில் வீழ்த்திய திருவிஃளையாடல், 37).
- 47. திருவாலவாயான திருவிளேயாடல் (49).
- 48. வரகுணனுக்குச் சிவலோகங் காட்டின திரு விளேயாடல் (40).
- 49. விடைக்குறியம்பெய்த திருவினோயாடல் (சுந் தரப்பேரம்பு எய்த திருவினோயாடல், 50)
- 50. உலவாக்கோட்டை வைத்த திருவினோயாடல் (உலவாக்கோட்டை அருளிய திருவினோயா டல், 38).
- 51. மூர்த்தியாருக்கு அரசளித்த திருவினேயாடல்
- 52. காரியார் நாரியார் பாப்பகுந்த இருவிளே யாடல்.
- 53. புலிமுஃ புல்வாய்க்கருளிய திருவிளேயாடல் (இதன் பகுதி திருநகரங்கண்ட திருவிளே யாடல், 3).
- 54. சாதாரி பாடின திருவிளேயாடல் (விறகு விற்ற திருவிளேயாடல், 41).
- 55. திருமுகங் கொடுத்த திருவிளேயாடல் (42).
- 56. பலகையிட்ட திருவிளேயாடல் (43).
- 57. இசை வாது வென்ற திருவிளேயாடல் (44).
- 58. பன்றிக்குட்டிகளுக்குத் தாயான திருவினே யாடல் (பன்றிக்குட்டிக்கு முலே கொடுத்த திருவினேயாடல், 45).
- 59. பன்றிக் குட்டிகளுக்கு அருள் புரிந்த திரு விளேயாடல் (பன்றிக்குட்டிகளே மந்திரி களாக்கிய திருவிளேயாடல் 46).
- 60. கரிக்குருவிக்கு அருள் புரிந்த திருவினோயா டல் (கரிக்குருவிக்கு உபதேசம் செய்த திரு வினோயாடல், 47).
- 61. மாமேருவிற் கயல் செண்டு பொறித்த திரு விஃளையாடல் (மேருவைச் செண்டோல் அடித்த திருவிஃளையாடல், 15).

- 62. சான்றழைத்த திருவினோயாடல் (வன்னியும் கிணறும் இவிங்கமும் அழைத்த திருவினா யாடல், 64).
- 63. நாரைக்கு அருள் புரிந்த திருவிஃபைபாடல் (நாரைக்கு முத்தி கொடுத்த திருவிஃபைபா டல், 48).
- 64. வேதம் உணர்த்திய திருவினோயாடல் (வே தத்துக்குப் பொருளருளிச் செய்த திரு விளோயாடல், 16).

முற்கிளந்தனவற்றுற் பழைய திருவின்யாட லில் இடம் பெறும் 51ஆம், 52 ஆம் திருவின் யாடல்கள் பரஞ்சோதியார் புராணத்தில் இல் லாத போதும், அதன் 12 ஆம், 36 ஆம் திருவின் யாடல்களே இவ்விரண்டாகக் கொண்டமையால் அக்குறை ஈடு செய்யப்படுகின்றது என்பது தெளிவாகும். மேலும் பழைய திருவின்யாடலின் 53 ஆம் திருவின்யாடலில் இடம்பெறுவதன் பகுதி மட்டுமே பரஞ்சோதியார் திருவின்யாட லின் 3 ஆம் திருவின்யாடல் என்பதும் நோக்கத் தக்கது.

திருவாரூர்த் திருத்தலத்திற் கோயில் கொண்ட ஸ்ரீ செல்வத்தியாகேசப் பெருமான் லீலேகளாக 364 திருவின்யாடல்கள் கூறப்படும் மரபுண்டு. இவற்றிலே சில சுந்தரர், கலிக்காமர், தண்டி யடிகள், விறன்மிண்டர் எனும் நாயன்மார்களுடன் தொடர்புடையவை; மனுநீதிகண்டசோழன், மாணிக்கநாச்சியார், கொண்டியம்மாள், பெரும் புகழூர் நாவிதன், திருமாகாளம் சோமாயாஜி முதலியோருடன் தொடர்புடையவை வேறு சில.

திரிசிரபுரம் மகாவித்துவான் சி. மீஞட்சிசுந் தரம்பிள்ளே (1815—1876) 1845 இலே ''திருவா ரூர் தியாகராசலீஃ'' யை இயற்றத் தொடங் கிஞர். அது முற்றுப்பெறவில்ஃ. உ.வே. சாமி நாதையர் அதீன 1905 இலே பதிப்பித்துள்ள னர்.

#### அறு பான்மும்மை நாயல்மார்

சைவரிடையே அறுபத்து மூவரைச் சிறந்த திருத்தொண்டராகக் கருதி நாயன்மார் என்று அழைத்தல் மரபு. சுந்தர மூர்த்திசுவாமிகள் காலம் முதலாக இம் மரபிணேக் காணலாம்.

சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகள் பல்லவர் ஆட்சிக் காலத்தில் வாழ்ந்தவர். ஆயினும், இவர் எம் மன்னன் காலத்தில் வாழ்ந்தவர் என்ற கருத் திலே ஆய்வாளர் வேறுபடுவர். அவர்கள் இரண்டாம் நரசிம்மவர்மன் (690—729), நந்தி வர்மன் (796—846) அல்லது மூன்ரும் நந்திவர் மன் (846—869) காலத்திலே சுந்தரர் வாழ்ந்த னர் என்பர். கடல் சூழ்ந்த உலகெலாம் காக்கின்ற பெரு மான் காடவர்கோன் கழற் ''சிங்கன்'' (7.39.9) இரண்டாம் நரசிங்கவர்மன் பெயரிலேயே காணப் படுகிறுன். பல்லவருக்குத் திறைகொடா மன் னர் நிலவிய கட்டம் (7.90.4) நரசிம்மவர்மன் காலத்திற்குரியதன்று என்று துணியவோ மறுக்க வோ ஆதாரமில்ஃ. நாயன்மார்களில் ஒருவரா நரசிங்கவர் மன் நிலேயிலே கப் போற்றத்தக்க இராசசிங்க பரமேச்சுரனே காணப்படுகிறுன். பல்லவனுக அவதரித்ததாகக் காசாக்குடிச் செப் பேடுகள் கூறுவன; சிவசூடாமணி, சங்கரபக்தன், பரமமாகேச்சுர என்று அவன் ஈகுவரபக்தன், சாசலங்களிலே போற்றப் பெறுகிருன்; யத்தை ஒத்த கோயிலேக் காஞ்சியிலே கட்டிப் புகழ்பெற்றவன்.

பிறிதாதாரம் கிடைக்கும் வரை சுந்தரர் போற் றும் கழற்சிங்கன் இரண்டாம் நரசிம்மவர்மன் என்று கொள்வதே பொருத்தமாகத் தெரிகின் றது.

சுந்தரர் பாடிய நிருத்தொண்டத் தொகை யிலே தான் முதன் முதலாக அறுபத்திரண்டு சிவனடியார்கள் தொகுத்துக் கூறப்படுகின்றனர். திருத்தொண்டத் தொகை ஏழாம் திருமுறையில் 39 ஆம் திருப்பதிகமாகத் தொகுக்கப்பட்டுள்ளது. சுந்தரர் தரும் பட்டியல் ஒழுங்கு மேல் வரு மாறு:

- 1. திருநீலகண்டநாயஞர்
- 2. இயற்பகைநாயஞர்
- 3. இன்யோன்குடிமொறநாயஞர்
- 4. மெய்ப்பொருள்நாயனர்
- 5. விறென்மிண்டநாய**ு**ர்
- 6. அமர்நீதிநாயனுர்
- 7. எறிபத்தநாயஞர்
  - 8. ஏனுதிநாதநாயனுர்
- 9. கண்ணப்பநாயஞர்
- 10. குங்குலியக்கலயநாயஞர்
- 11. மானக்கஞ்சாறநாயஞர்
- 12. அரிவாட்டாயநாயஞர்
- 13. ஆகுயநாயஞர்
- 14. மூர்த்திநாயனர்
- 15. முருகநாயனூர்
- 16. உருத்திரபசுபதிநாயஞர்
- 17. திருநாகுப்போவார்நாயஞர்
- 18. திருக்குறிப்புத்தொண்டநாயஞர்
- 19. சண்டேசுவரநாயஞர்
- 20. திருநாவுக்கரசுசுவாயிகள்
- 21. குலச்சிறைநாயனூர்
- 22. பெருமிழஃக்குறும்பநாயனர்

- 23. காரைக்காவம்மையார்
- 24. அப்பூதியடிகள்நாயனுர்
- 25. திருநீலநக்கநாயனர்
- 26. நமிநந்தியடிகள்நாயனுர்
- 27. திருஞானசம்பந்தமூர்த்திசுவாமிகள்
- 28. ஏயர்கோன்கலிக்காமநாயனுர்
- 29. திருமூலநாயனர்
- 30. தண்டியடிகள்நாயஞர்
- 31. மூர்க்கநாயனர்
  - 32. சோமாசிமா றநாயஞர்
  - 33. சாக்கியநாயளுர்
  - 34. சிறுப்புலிநாயஞர்
  - 35. சிறுத்தொண்டநாயஞர்
  - 36. சேரமான்பெருமாளுயஞர்
  - 37. கணநாதநாயளுர்
  - 38. கூற்றுவநாயஞர்
  - 39. புகழ்ச்சோழநாயஞர்
  - 40. நரசிங்கமுனேயரையநாயனர்
  - 41. அதிபத்தநாயனர்
  - 42. கலிக்கம்பநாயஞர்
- 43. கலியநாயஞர்
  - 44. சத்திநாயஞர்
  - 45. ஐயடிகள் காடவர்கோன்
  - 46. கணம்புல்லநாயஞர்
  - 47. காரிநாயஞர்
  - 48. நின்றசீர்நெடுமாறநாயஞர்
  - 49. வாயிலார்நாயஞர்
  - 50. முனேயடுவார்நாயஞர்
  - 51. கழற்சிங்கநாயணர்
  - 52. இடங்கழிநாயனர்
  - 53. செருத்துணே நாயஞர்
  - 54. புகழ்த்துணே நாயனூர்
  - 55. கோட்புலிநாயனர்
  - 56. பூசலார்நாயஞர்
  - 57. மங்கையர்க்கரசியார்
  - 58. நேசநாயஞர்
  - 59. கோச்செங்கட்சோழநாயஞர்
  - 60. திருநீலகண்ட யாழ்ப்பாணநாயனூர்
  - 61. சடையநாயஞர்
  - 62. இசைஞானியார்

நம்பியாண்டார் நம்பியின் காலத்தைத் திட்ட வட்டமாக அறுதியிடுதல் எளிதன்று. முதலாம் ஆதித்தன் (871—907) காலத்திற்கும் முதலாம் இராஜராசன் (985—1016) காலத்திற்கும் இடை யிலே அவர் வாழ்ந்தார். அவர் பாடிய திருத் தொண்டர் திருவந்தாதி பதினேராம் திருமுறை யில் இடம் பெறுவதாகும். சுந்தரர் கூறிய 62 தனியடியாரையும் அதே ஒழுங்கில் அமைத்தவர் சுந்தரரை அமர்நீதியாருக்கு அடுத்து ஏழாம வராக வைத்ததே அவர் செய்த மாற்றமாகும். நம்பியாண்டார் நம்பி காலத்தில் அறுபான்மும் மை நாயன்மார் எனும் வழக்கு உருவாகி விட்ட தைக் காண்கிரும். மாணிக்கவாசக சுவாமிகளே யும் அவருடைய படைப்புகளேயும் அறிந்திருந்தும் கூட நம்பியாண்டார்நம்பி அவரைத் திருத் தொண்டர் பட்டியலிலே சேர்த்துக் கொள்ள வில்ஸே.

சுந்தரரும் நம்பியாண்டார் நம்பியும் பாடிய 63 நாயன்மாரையும் சேக்கிழார் சுவாமிகள் திருத்தொண்டர் புராணத்திலே பாடுகிருர். இப் புராணம் இரண்டாம் குலோத்துங்க சோழன் (1133—1150) காலத்திலே இயற்றப் பெற்ற தாகும்.

அறுபான்மும்மை நாயன்மார்களிலே மேல்வரு வோர் கி. பி. நான்காம், ஐந்தாம், ஆரும் நூற் முண்டுகளிலே வாழ்ந்தவராகத் தெரிகின்றது.

- 1. மூர்த்திநாயஞர்
- 2. கூற்றுவநாயஞர்
- 3. கோச்செங்கட்சோழநாயஞர்
- 4. புகழ்ச்சோழநாயனர்
- 5. எறிபத்தநாயஞர்
- 6. காரைக்காலம்மையார்
- 7. திருமூலநாயஞர்
- 8. கண்ணப்பநாயனுர்
- 9. சண்டேசுவரநாயனர்
- 10. கணம்புல்லநாயஞர்
- 11. நமிநந்தியடிகள்
- 12. தண்டியடிகள்
- 13. சாக்கியநாயஞர்
- 14. அமர் நீதி நாயனர்
- 15. புகழ்த்துணேநாயஞர்.

மேல்வருவோர் அப்பர்— சம்பந்தர் காலகட் டத்திலே, ஏழாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவராவர்.

- 1. அப்பூதியடிகள்
- 2. கணநாதநாயளுர்
- 3. குங்கிலியக்கலயநாயனர்
- 4. குலச்சிறைநாயனர்
- 5. சிறுத்தொண்டநாயஞர்
- 6. திருஞானசம்பந்தமூர்த்திசுவாமிகள்
- 7. திருநாவுக்கரசுகவாமிகள்
  - 8. திருநீலகண்டயாழ்ப்பாணநாயஞர்
- 9. திருநீலநக்கநாயஞர்
- 10. நின்றசீர் நெடுமாறநாயஞர்
- 11. மங்கையர்க்கரசியார்
- 12. முருகநாயனர்

மேல்வருவோர் அப்பர்— சுந்தரராற் பாடப்பெ ருமையால் அவர்களுக்குப் பிற்பட்டவர் என்று கருதத்தக்கவர்கள்; ஆயினும் சுந்தரராற் பாடப் பெறுவதால் அவருக்கு முற்பட்டவராவர்;

noolaham.org | aavanaham.org

1. அதிபத்தநாயஞர்

2. அரிவாட்டாயநாயஞர்

3. ஆனுயநாயனர்

4. இடங்கழிநாயனர்

5. இயற்பகைநாயஞர்

6. இளேயான்குடிமாறநாயனூர்

7. உருத்திரபசுபதிநாயஞர்

8. ஏனுதிநாதநாயனர்

9. ஜயடிகள் காடவர்கோன்

10. கவிக்கம்பநாயனூர்

11. கலியநாயஞர்

12. காரிநாயனர்

13. சத்திநாயஞர்

14. சிறுப்புலிநாயனுர்

15. திருக்குறிப்புத்தொண்டநாயனர்

16. திருநாகோப்போவார்நாயனர்

17. திருநீலகண்டநாயஞர்

18. நேசநாயனர்

19. முணயடுவார்நாயஞர்

20. முர்க்கநாயுஞர்

21. மெய்ப்பொருள்நாயனூர்

22. வாயிலார்நாயனர்

மேல்வருவோர் சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகள்

## காலத்திலே வாழ்ந்தவராவர்:

1. இசைஞானியார்

2. ஏயர்கோன்கலிக்காமநாயஞர்

3. சேரமான் பெருமாணுயனர்

4. கழற்சிங்கநாயஞர்

5. கோட்புலிநாயஞர்

6. சடையநாயஞர்

7. சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகள்

8. செருத்துணே நாயனர்

9. சோமாசிமாறநாயஞர்

10. நரசிங்கமுன்யரையநாயஞர்

11. பூசலார்நாயஞர்

12. பெருமிழஃக்குறும்பநாயனர்

13. மானக்கஞ்சாறநாயஞர்

14. விறன்மிண்டநாயஞர்

அறுபான்மும்மை நாயன்மார்களிலே அறுவரு டைய சாதி மரபுகள் கூறப்படவில்லே. அவர்கள் எறிபத்தர், கணம்புல்லர், காரியார், குலச்சிறை யார், தண்டியடிகள், திருமூலர் என்பவராவர். மூலன் உடலிற் புகுந்திருந்ததால் திருமூலரை இடையர் என்றும் கூறுவர்; வேளாளர் மரபின ராக அறியப்படும் 13 திருத்தொண்டர் வருமாறு:-

அரிவாட்டாயர் ஏயர்கோன் கலிக்காமர் சத்தியார் செருத்து**ணேயார்** மானக்கஞ்சாறர் மூர்க்கர்

விறன் மிண்டர்

இளேயான் குடிமாரர் கோட்புலியார் சாக்கியர் திருநாவுக்கரசர் முணேயடுவார் வாயிலார் அரசர் மரபினராக அறியப்படும் 12

திருத்தொண்டர்:—

இடங்கழியார் ஜயடிகள் காடவர்கோன் சேரமான் பெருமாள் கழற்சிங்கர் கூற்றுவர் கோச்செங்கட்சோழன்

நரசிங்க முணேயரையர் நின்றசீர் நெடுமாறன் புகழ்ச்சோழ**ர்** பெருமிழஃக் குறும்பர் மங்கையர்க்கரசியார் மெய்ப்பொருள்நாயஞர்

அந்தணர் மரபினராக அறியப்படும் 12 திருத் தொண்டர்:

அப்பூதியடிகள் உருத்திரபசுபதி கணநாதநாயஞர் குங்குலியக்கலயஞர் சண்டேசுவரர் சிறுப்புலியார்

சணமட்சுவரா சிறுப்புவகார் சோமாசிமாறர் திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி

சுவாமிகள் திருநீலநக்கர் தமிநந்தியடிகள் பூசலார் முருகநாயனுர்

கிறுத்தொண்டநாயனர் மாமாத்திரர் என்று கூறப்படினும் அவர் குலம் அந்தணர் குலம் என்பர். வணிகர் மரபினராக அறியப்படும் 6 திருத்தொண் டர்:

அமர்நீதியார் இயற்பகையார் கலிக்கம்பர் கலியர் : காரைக்காலம்மையார் மூர்த்திநாயஞர்

ஆதிசைவர் மரபினராக அறியப்படும் 4 **திருத்** தொண்டர்:

இசைஞானியார் சடையஞர் சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகள் புகழ்த்துணேயார்

ஏனேய ஒன்பது திருத்தொண்டர் மரபுகள்மேல் வருமாறு:

அதிபத்தர் நுளேயர்மரபு ஆயஞர் இடையர்மரபு ஏஞிதாதர் சான்ருர்மரபு கண்ணப்பர் வேடர்மரபு திருக்குறிப்புத் தொண்டர் ஏகாலியர் மரபு திருநீலகண்ட நாயஞர் குயவர் மரபு திருநீலகண்ட யாழ்ப் பாணர் மரபு

பாணர் திருநாளேப்போவார் புஃயர்மரபு நேசர் சாலியர்மரபு

அறுபான்மும்மை நாயன்மார்களிலே மேல் வருவோர் பாடிய திருப்பாடல்கள் திருமுறை களிலே தொகுக்கப் பெற்றுள்ளன:

ஜயடிகள் காடவர்கோன் காரைக்காலம்மையார் சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகள் சேரமான் பெருமாள் திருஞான சம்பந்த மூர்த்தி திருநாவுக்கரசுசுவாமி சுவாமிகள் கள்

திருமூலர்

கன்னட மொழியிலே எழுந்த வசவ புராணத் தின் பெரும் பகுதி சைவநாயன்மார்களேப் பற்றி யது என்பது குறிப்பிடத்தக்கது. கன்னட ''வசன'' கர்த்தாக்களே திருமுறைத் திருப்பாடல்கள் மிக வும் கவர்ந்துள்ளன என்பதை அவர்களுடைய ஆக்கங்கள் மூலம் அறிந்து கொள்ள முடிகின்றது.

## அறுவகைச்சமயம்

அறுவகைச்சமயம் என்றெரு ஆட்சி தமிழ் இலக்கிய வழக்கிலே நீண்ட காலமாக வழங்கி வந்துள்ளது. பெருங்கதை ஆசிரியர் கொங்கு வேளிர் 'அறுவகைச்சமயம்' (1.36.242) என்ற ஆட்சியினே வழங்குவதோடு, தம் சமயமாம் சைனத்தை விடுத்து 'ஐம்பெருஞ்சமயம்' என்றும் (1.36.249) சுறுகின்ருர். ஆயினும் அவர் அவற் றை இன்னவென்று விரித்துரைக்கவில்ஃல.

கி. பி. ஆரும் நூற்ருண்டில் எழுந்ததாகக் கருதத்தக்க மணிமேகஃவயில்,

'' பாங்குறும் உலோகாயதமே பௌத்தம் சாங்கியம் நையாயிகம் வைசேடிகம்

மீமாஞ்சமாம் சமயம்.....(27.78-80) கூறப்படுகின்றன. மணிமேகலே கூறும் அளவை வாதம், சைவவாதம், பிரமவாதம், வைணவ வாதம், வேதவாதம், ஆசீவகவாதம், நிகண்ட வாதம், சாங்கியவாதம், வைசேடிகவாதம், பூத வாதம் என்பனவற்றிலே (27.83—276) பூத வாதத்தை உள்ளடக்கிய உலகாயதம், பௌத் தம், சாங்கியமும், அளவை சைவ வைணவ வாதங்களே உள்ளடக்கிய நையாயிகம், வைசேடி கம் என்பனவும், பிரம வேத வாதங்களே உள்ள டக்கிய மீமாம்சமும் முன்னர் ஆருகத் தொகுக் கப்பட்டுள்ளன. ஆசீவகவாதமும், வாதமும் அதனுள் இடம் பெறவில்லே. மணி மேக‰யிற் பௌத்தத்தைத் தவிர்த்து 'ஐவகைச் சமயம்' என்று கூறும் ஆட்சியுமுண்டு (27.289,

மணிமேகண் தோன்றிய காலத்தின் ஒட்டி எழுந்ததாகக் கருதப்படும் இருமந்திரத்திலே புறச்சமயம் ஆறு (1530, 1533), அகச்சமயம் ஆறு (1557, 1558) என்ற பகுப்புத் தோன்றி விட்டது என்று கருத இடமேற்படுகின்றது. ஆயி னும் அவற்றின் விபரம் கூறுதற்கில்ஸே.

கி. பி. ஒன்பதாம் நூற்றுண்டின் முற்பகுதியில் வாழ்ந்த மாணிக்கவாசக சுவாமிகளின் திருவாசக மும் அறுவகைச் சமயத்தையும் (திருவண்டப் பகுதி, 17), இருமுச் சமயத்தையும் (திருவண் டப் பகுதி, 79) கூறுகின்றது. இங்கும் முன்னோய ஆட்சி அகச்சமயம் என்றும் பின்னோய ஆட்சி புறச் சமயம் என்றும் ஐயுற இடமுண்டு. ஆயினும் ஒன்பதாம் நூற்முண்டில் எழுந்த திவாகரம் நையாயிகம், வைசேடிகம், உலோகாய தம், மீமாம்சம், ஆருகதம், புத்தம் எனும் ஆறணேயே அறுவகைச் சமயமாகக் கூறுகின்றது.

திவாகரத்தின் பின்பு, பன்னிரண்டாம் நூற்ருண் டிற்கு முன்பு எழுந்த பிங்கலந்தை புறச்சமயம் ஆறும் அகச்சமயம் ஆறும் கூறுகின்றது. இந்நி கண்டிலே உலகாயதம், பௌத்தம், சமணம், மீமா ஞ்சம், பாஞ்சராத்திரம், பட்டாசாரியம் எனும் புறச் சமயங்களும், வைரவம், வாமம், காளா முகம், மானிரதம், பாசுபதம், சைவம் எனும் அகச் சமயங்களும் கூறப்படுகின்றன.

பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டினரான திருத்துறையூர் அருணந்தி சிவாசாரியர் ''மெய்தரு சைவமாதி இரு மூன்றூ'' என்ற இடத்திலே சைவம் முத லான அகச் சமயங்கள் ஆறிணயும் கூறுகிருர். ஆயினும் ''அறுவகைச் சமயத்தோர்க்கும் அவ் வவர் பொருளாய்'' எனும் பாடலில் எதணேக் குறிப்பிடுகிறுர் என்பதிற் கருத்து வேறுபாடுண்டு.

பதிஞன்காம் நூற்ருண்டின் இரண்டாம் தசாப் தத்தில் எழுந்த சங்கற்பநிராகரணத்தின் பாயி ரத்திலே சைவமுள்ளிட்ட அகச்சமயம் ஆறு குறிப்பிடப்படுகின்றன. இவை சைவம், பாசு பதம், மகாவிரதம், காளாமுகம், வாமம், வயிரவம் என்று பழையவுரை கூறும்.

இவற்றை நோக்கும் போது நையாயிகம், வைசேடிகம், உலோகாயதம், மீமாம்சம், சாங் கியம், புத்தம் என்பனவற்றை அறுவகைச் சமயம் என்று கூறும் வழக்கு, அகக்சமயம் ஆறு, புறச்சமயம் ஆறு என்ற வழக்கிற்கு வழி செய் தமை புலப்படுகின்றது. புறச்சமயப் பட்டிய விலே ஆருகதமும். பின்பு பாஞ்சராத்திரமும் பட்டா சாரியமும் இடம் பெற்றுள்ளன. அப் பொழுது முதலிற் சாங்கியமும் பின்பு நையாயி கம், வைசேடிகமும் ஒதுங்கிக் கொண்டன.

சங்கற்பநிராகரணம் நிராகரிப்பவை மாயா வாதம், ஐக்கியவாதம், பாடாணவாதம், பேத வாதம், சிவசமவாதம், சங்கிராந்தவாதம், ஈசு வர அவிகாரவாதம், சிவாத்துவிதம், சுத்த சைவம் என்பனவாம். இவற்றிலே மாயாவாதம் பின்பு புறச்சமயமாகவும் ஐக்கியவாதம் அகப்புறச் சமயமாகவுமாயின். சுத்தசைவம் நீங்கலானவை அகச் சமயமாகக் கருதப்பட்டுள்ளன. சங்கற்ப நிராகரண ஆசிரியர் இவற்றில் எவற்றையும் அகச்சமயம் என்று குறிப்பிடவில்லே என்பது நோக்கத்தக்கது.

சீகாழிதத்துவப்பிரகாசர் பதினேந்தாம் நூற் ருண்டின் கடைக் கூறுக்கு முன்பு வாழ்ந்தவர். அவர் இயற்றியது தத்துவப்பிரகாசம். தத்து வப்பிரகாசத்திலே சைவமாதி இரு மூன்றினேயும் உட்சமயமாகக் கொண்டு, ஏனேய 56 சமயங்கள் கண்டிக்கப்படுகின்றன. இவற்றிலே இருபத்து நான்கு வேதாகமங்களேக் கொள்ளாத புறச்சம யங்கள்; உட்சமயங்கள் ஆறின் பிறழ்வுகள் இரு பத்துநான்கு; சங்கற்பநிராகரணம் நிராகரிக்கும் ஒன்பதிலே மாயாவாதம் ஒழிந்த எட்டு.

பதிஞரும் நூற்ருண்டில் எழுந்த சூடாமணி நிகண்டிலே உலகாயதம், புத்தம், சமணம், மீமாம்சம், பாஞ்சராத்திரம், மாயாவாதம் புறச் சமயங்கள்; பிங்கலந்தை கூறும் ஆறு அகச்சமயங் களும் அகச் சமயங்கள்.

அகச்சமயம் ஆறு, புறச்சமயம் ஆறு என னிரிவடைந்த பட்டியல், மேலும் விரிவடைந் துள்ளது. புறப்புறம், புறம், அகப்புறம், அகம் என நான்கு தொகையாக்கி ஒவ்வொன்றுக்கும் ஆழுழுக இருபத்து நான்காக விரித்து அமைத் துள்ளனர்.

இவற்றிலே புறப்புறம் வேத உபநிடதங்களே நிராகரிப்பதாகும். இப்பட்டியலிலே இடம் பெறுபவை:

- 1. உலோகாயதம் (காட்சிவாதம்)
- 2. மாத்தியமிகம் (சூனியவாதம்)
- 3. யோகசாரம் (விஞ்ஞானவாதம்)
- 4. சௌந்திராந்திகம் (சமுதாயவாதம்)
- 5. வைபாடிகம் (சமுதாயவாதம்)
- 6. ஆருகதம் (சமணம், அநேகாந்தவாதம்)

புறம் எனும் பிரிவில் இடம் பெறுபவை வேத உபநிடதங்களே முழுவதாக ஏற்காதவை என்பர். இப்பட்டியலில் இடம் பெறுபவை:

- தருக்கம் (வைசேடிகம், நையாயிகம் என இருபிரிவு)
- மமாம்சை (பாட்டம், பிரபாகரம் என இரு பிரிவ).
- ஏகான்மவாதம் (மாயாவாதம், பாற்கரிய வாதம், கிரீடாப் பிரதமவாதம், சத்தப் பிரமவாதம் என நான்கு பிரிவு).
- 4. சாங்கியம்
- 5. யோகம்
- 6. பாஞ்சராத்திரம்

அகப்புறம் எனும் பிரிவின வேதம் சிவாகமம் என்பெனவற்றை பொதுவாக ஏற்பினும், வேருகிய நூல்களேச்சிறப்பு வகையாற் பிரமாணமாகக் கொள் வன. இவற்றில் ஐக்கியவாதம் வேதம், சிவாக மத்தைச் சிறப்பு வகையால் ஏற்பினும் ஆணவை மலத்தை மறுத்து அதனுண்மையைச் சாதிக்கும் சிவாகமங்களே இகழும்.

- 1. பாசுபகம் (சங்கிராந்தசமவாதம்)
- 2. மாவிரதம் (உற்பத்திவாதம்)
- 3. காபாலம் (ஆவேசவாதம்)

- 4. வாமம் (சாக்தம்)
- 5. வைரவம்
- 6. ஐக்கியவாதம்

அகம் சித்தாந்த சைவத்தின் பதி முதலிய ஆறு பதார்த்தங்களேயும் ஒப்புக் கொண்டு அவ்வப் பொருள்களுக்குக் கூறும் பொது இயல்பு மாத்தி ரையே கொண்டு தன்னியல்பு கொள்ளாது மாறு படுவன:

- 1. பாடாணவாதம்
- 2. பேதவாதம்
- 3. சிவசமவாதம்
- 4. சிவசங்கிராந்தவாதம்
- ஈசுவரவவிகாரவாதம்
- சிவாத்துவிதசைவம் (நிமித்தகாரணபரினு மவாதம்).

சிலர் அறுவகைச்சமயம் என்பதன் விரி சைவம். வைஷ்ணவம், சாக்தம், சௌரம், காணபத்தியம், இவ்வாறு கொள்ளும் என்பர். கௌமாரம் ஆட்சியின் பழமை ஆராயப்பட வேண்டிய முறையே சிவண்யும் இம்மதங்கள் கொன்று. விஷ்ணுவையும் சக்தியையும் சூரியனேயும் கணபதி யையும் முருகணேயும் முழுமுதற் கொள்வன. இத்தகைய நிலே இன்று காணப்படுவ தாக இல்லே.

வேறு சிலர் நியாயம், வைசேடிகம், சாங்கியம், யோகம், மீமாஞ்சை, வேதாந்தம் என்பனவற்றை அறுவகைச் சமயம் என்பர். இவை உண்மையில் தரிசனங்களாம்.

#### அறுவகைத் தரிசனம்

'ஷட்தரிசனங் இந்திய தரிசன வரலாற்றிலே தொகுதியொன்று வழங்கப்படும் கள் GT 657 ஆட்சியுடையதாக விளங்குகின்றது. பழைய என்பது பார்வை, மனக்காட்சி ''தரிசனம்'' தருவதாகும். இவ்வறு என்ற பொருள்களேத் இடம் பெறுவன நியா வகைத் தரிசனங்களிலே யம், வைசேடிகம், சாங்கியம், யோகம், மீமாஞ் சை, வேதாந்தம் என்பனவாம். இவை ஆஸ்திகப் பிரிவைச் சேர்ந்தவை. வேதத்தின் மேலாணேயில் வைக்கும் காரணத்தால் இவை ஆஸ் நம்பிக்கை திகப் பிரிவினேச் சேர்ந்தவை.

நியாயம் என்பது 'ஒரு பொருளின் உள் நுழைந்து காண்பது' என்ற பொருளினேயுடை யது. நியாய முறைமை பதிஞறு பதார்த்தங்களுள எனக் கொள்கின்றது. அவை:

- ஏற்புடை அறிவை அடையும் வழிகள் (பிர மாணம்)
- 2. ஏற்புடை அறிவுக்குரிய பொருள்கள் (பிர மேயம்)
- 3. ஐயம் (சமுசயம்)

- 4. நோக்கம் (பிரயோசனம்)
- 5. எடுத்துக் காட்டுகள் (திருட்டாந்தம்)
- 6. உறுதிப்படுத்தப்பட்ட முடிவுகள் (சித்தாந் தம்)
- 7. முக்கூற்று முடிவின் உறுப்புகள் (அவயவம்)
- 8. பிழைக்கு ஒடுக்கல் (தர்க்கம்)
- 9. முடிவு செய்யப்பட்ட அறிவு (நிர்ணயம்)
- 10. உண்மைக்காக வாதிடல் (வாதம்)
- வெற்றியை அடைய ஆக்க முறையிலும் அழிவு முறையிலும் வாதிடல் (ஜல்பம்)
- 12. வெற்று அழிவு முறை வாதம் (விதண்டம்)
- 13. தவருன காரணங்கள் (ஏதுவாபாசம்)
- 14. சொற்புரட்டு (சலம்)
- 15. பயனற்ற போலியான எதிர்ப்புகள் (ஜாதி)
- 16. சேதமுண்டாக்கும் குறிகள் (நிக்கிரகத்தா னம்)

இப்பதார்த்தங்கள் பட்டியலில் எண்ணம் பற்றி யனவும் அனுமான நுட்பங்கள் பற்றியனவுமே மிகுந்து காணப்படுகின்றன. அளவையியல், முரண்நிலேத் தருக்கவியல் பற்றிய பதார்த்தங்க ளாகவே இவை காணப்படுகின்றன. நியாய முறை ஒரு அளவையியல் முறைமை என்றே சொல்லத்தக்கது. அறிவளவையியலேயும் இப் பட்டியல் தழுவியுள்ளது.

பிரமாணம் என்பது பிரத்தியட்சம், அனு மானம், ஆகமம், அபாவம், அருத்தாபத்தி, உபமானம், பாரிசேடம், சம்பவம், ஐதிகம், சுபாவம் எனப் பத்துவகையில் நோக்கப்படுவ தாகும்.

ஆத்மா, சரீரம், இந்திரியம், அர்த்தம், புத்தி, மனம், பிரவிருத்தி, தோஷம், பிரேத்தியபாவம், பலம், துக்கம், அபவர்க்கம் எனப் பிரமேயம் பல வகைப்படும்.

பிரதிஞ்ஞை, ஏது, திருட்டாந்தம், உபநயம், நிகமனம் என அவயவம் பகுக்கப்படும். இவற் றுடன் ஜிஞ்ஞாசம், சம்சயம், சக்யபிராப்தி, பிரயோசனம், சம்சயவியூதாசம் என்பனவற்றை யும் சேர்ப்பதுண்டு.

இறைவன் இருத்தலே நீரூபிக்க முயல்வது நியாயமுறைக் கோட்பாட்டில் ஒரு சிறப்பான அமிசமாகும். உதயணர் தரும் முக்கியமான வாதங்கள்.

(1) காரியமாகவுள்ள உலகுக்கு அறிவாலும் சக்தியாலும் உலகைப்படைக்கும் தொழி லேச் செய்வதற்கு ஈடு கொடுக்கக் கூடிய தான ஆற்றல் மிக்க காரணமொன்று தேவைப்படுகின்றது.

- (2) படைக்கப்பட்ட உலகு குழப்பக் குவிய லாய் அமையாது ஒழுங்குடன் நிலவ மதிநுட்பத்தோடு கூடிய, அமைப்பின் ஒழுங்கினேக் கட்டுப்படுத்தி நடத்தும் கருத்தா ஒருவன் வேண்டும்.
- (3) புறவுலக ஒழுங்குக் கேற்ப அறவுலகில் தகுதிக்கேற்ப நியாயம் வழங்கும் அறி வியல் ஒழுங்கு நிலவ ஒருவர் வேண்டும்.
- (4) கடவுள் இன்மையை நிரூபித்துக்காட்ட எந்தப் பிரமாணத்தையும் காட்ட முடி யாது.

நியாயதத்துவ முறைமையின்படி இறைவன் பர மாத்துமன்; பிரபஞ்சத்தின் நிமித்த காரணன்; ஆன்மாக்களேப் போன்று எங்கும் நிறைந்தவன்; என்றும் உள்ளவன்; ஆன்மாக்களுக்கு அறிவு சில வேளேகள் இல்லாமற் போயினும் அது இறை வனுக்கு என்றுமுள்ள ஓரியல்பு.

ஆன்மா பழம்பிறவியின் கரும பலன்களின் தொடர்பால் கட்டுப்படுத்தப்பட்டுப் பிறவிப் பெருங்கடலில் நீந்தித் தீன நீங்கப்பெறும் வரை உழலுகின்றது. பதிறை பதார்த்தங்களேயும் அறிந்து கொள்ளப் பிறவித்தளே நீங்கும். அஞ் ஞானம், மெய்ஞ்ஞானத்தால் விரட்டப்படும் போது ஆன்மாவின் குறைபாடுகள் அழிந்து விணே தீர்ந்து பிறவியும் நின்றுவிடும்.

கௌதமர் இயற்றிய நியாயசூத்திரம் நியாய முறைமைக்கு ஆதாரநூல். வாத்சாயண் இதற்கு வியாக்கியானம் தந்துள்ளார். உத்தியோதகரர், வாஸ்பதிமிசிரர், உதயணர், சயந்தர், கங்கேசர், வாசுதேவசார்வபௌமர், அன்னம் பட்டர் முத லியோரும் இம்முறைமையினே விளக்கி நூல்களே எழுதியுள்ளனர்.

தியாய முறைமையின் சிறப்பு அதன் அடிப்படைத் தத்துவத்தில் இல்லே; அறிவைக்கொணரும் வழிகளேத் தருவதிலே தான் அதன் சிறப்பு அடங் கியிருக்கிறது. அது கையாளும் அளவையியல் நுணுக்கத்தை எல்லாத் தத்துவமுறைகளும் எடுத் துப் பயன்படுத்தியுள்ளன.

நியாயமுறைமையினின்று வேறுபட்டவொரு தனிச் சிந்தனே முறைமையாகத் தோன்றிய வைசேடிகம், இருமுறைமைகளுக்கும் இடையே அமைந்துள்ள நெருங்கிய அடிப்படைத் தத்துவ உறவு காரணமாக, நியாயமுறைமையுடன் இணே ந்து கொண்டது.

வைசேடிகம் அணு முதற் பன்மைக் கொள்கை; உண்மைப் பொருள்கள் பல என நம்புவது; பௌ திக உலகு அணுக்களாகப் பிரியக் கூடிய பல பொருள்களேயுடையது என்று கருதுவது; ஒரு பொருளேப் பிறபொருள்களினின்று பிரித்து உணர் த்தும் விசேடத் தன்மைகள் பற்றி ஆராய்ந்து விளக்குவது.

பதார்த்தங்களின் தன்மை பற்றி ஆராய் வைதில் காட்டப்படும் நுண்ணறிவே வைசேடி கத் தத்துவ முறைமையில் சிறந்த பயனுள்ள பகுதியாகும். வைசேடிகம் ஏழு பதார்த்தங் குளக் கூறுகின்றது. அவை பொருள் (திரவியம்), இயல்பு (குணம்), செயல் (கர்மம்), பொதுமை (சாமானியம்), சிறப்பியல்பு (விசேடேம்), உள் ளார்ந்ததன்மை (சமவாயம்), இன்மை (அபாவம்).

பொருளே ஒன்பது வகையாக வைசேடிகம் நோக் அவை நிலம், நீர், தீ, வளி, விண், காலம், திசை, ஆன்மா, மனம்; இருபத்துநான்கு அவற்றுட் சில இயல்புகள் கூறப்படுகின்றன. சடச்சார்புடையன; மற்றவை உளச்சார்புடையன. சா தாரணக் குணங்களும் சிறப்புக் குணங்களும் இப் பட்டியலிலே வருகின்றன. நிறம், சுவை, நாற் றம், ஊறு, ஓசை, எண், அளவு, தனித்திருத்தல், சேர்த்தல், பிரித்தல், சேய்மை, அண்மை, அறிவு, இன்பம், துன்பம், விருப்பம், வெறுப்பு, முயற்கி, மந்தம், நீர்மை, ஒட்டுறவு, க‰த்திறமை, நன்மை, தீமை என்பனவேயவை; கருமம் எழும்பல், ஈதல், வோனத், நிடிர்தல், நடத்தல் எனப்பஞக்கப்பட்டுள் ஒரு இனத்தைச் சேர்ந்த அத்தணே உறுப் பினரிடமும் இருக்கும் பொதுக்குணம் சாமானியம். வைசேடிகத்தின் முக்கிய பதார்த்தம் விசேடம். இம் முறைமையின் பன்மைக் கொள்கை இதனே இரண்டனுக்கிடை ஆதாரமாகக் கொண்டது. யேயுள்ள பிரிக்க முடியாத உறவு சமவாயம். அபா வம் எதிர்மறை நிகழ்ச்சிகள்.

இன்றைய நிலேயில் வைசேடிகத்தின் அணுக் கொள்கை தவறென்று ஒதுக்கப்படக் கூடிய தாகும். அதன் காரணக் கொள்கையும் ஏற்றுக் கொள்ள இயலாததாக இருக்கலாம்.

எழுவகைப் பொருள்களின் சிறப்பு, பொது, வேற்று இயல்புகளே உணர, உடம்பு முதலிய வற்றின் வேருகிய ஆன்மாவின் இயல்பு விளங்கும்; விளங்கவே உடம்பு முதலியவற்றை நான் என்று எண்ணிய மயக்கவுணர்வு கழியும்; கழியவே முயற்சியின்மையின் பிறவி ஒழியும்; பிறவி ஒழியவே துன்பம் இல்ஃவயாம்; இல்ஃ யாக முகந்து கொண்ட விணப்பயன் நுகர்ச்சி யால் கழியும் போது அறிவு இன்றிக் கல்போ லக்கிடப்பதே முத்திநிஃல என்று வைசேடிகம் விளக்குகின்றது.

கணுதமுனிவரின் வைசேடிக சூத்திரம் வைசே டிக தத்துவமுறைமைக்கு ஆதாரமாயமைந்த நூலாகும். பிரசஸ்தபாதர், வியோமசிவர், ஸ்ரீதரர், உதயணர், சிவாதித்தியர் முதலியோர் இம்முறைமைபற்றி விளக்கி எழுதியுள்ளனர்.

சாங்கியம் இந்திய தரிசனங்களிலே மிகப் பழமையானது. இருபத்தைந்து தத்துவங்களே எண்ணிக்கையிட்டு விளக்குவதால் வந்த பெயர் என்றும் தத்துவச் சிந்தணேகீன ஆராய்ந்து விளக்குவதால் வந்த பெயர் என்றும் சங்கா என்பவர் தோற்றுவித்த கொள்கையாதலால் வந்த பெயர் என்றும் பலவாறு கூறுவர்.

உலகமக்களுக்கு வரும் துன்பம் தம்மைப் பற்றி வருவன (ஆதியான்மிகம்), பிற உயிர் குணப் பற்றி வருவன (ஆதிபௌதிகம்), தெய்வத் தைப் பற்றி வருவன (ஆதிதைவிகம்) என முதன் முதலிற் குறிப்பிட்டது சாங்கியம். உள்ளது அழியாது இல்லது தோன்றுது என்ற சற்காரிய வாதக் கொள்கையை முன் வைத்ததும் சாங்கிய மாகும். குணங்களேச் சத்துவம், இராட்சதம், தாமசம் என மூவகைப்படுத்தி விளக்கியதும் சாங்கியம்.

ஆன்மாவின் தொடர்பின்றியே உள்ள ஒரு பொருள் இவ்வுலகு என்பதால் காட்சிப்பொருட் கொள்கை என்றும், சடம், ஆன்மா என வேறு பட்ட இரு உள்பொருள்கள் உள என்பதால் இரு மைக் கொள்கை என்றும் ஆன்மாக்கள் பல என்ப தால் பன்மைக் கொள்கை என்றும் சாங்கியத்தைக் கூறுவர்.

அக்கினி, பிருதிவி, அப்பு, தேயு, வாயு எனும் ஐம்பூதங்களும் சப்தம், பரிசம், ரூபம், ரசம், கந் தம் எனும் ஐந்து தன்மாத்திரைகளும், வாக்கு, பாதம், பாணி, பாயு, உபத்தம் எனும் ஐந்து கன்மேந்திரியங்களும், சுரோத்திரம், துவக்கு, சட்சு, ஆக்கிராணம், சிங்ஙுவை எனும் ஐந்து ஞானேந்திரியங்களும் மனம், புத்தி, அகங்காரம் எனும் மூன்றுமான 23 தத்துவங்களும் தோன்று இம்மூலப் பிரகிருதி; மூலகாரணம் தற்கு (ஆன்மா) சேரின் புரு டனு ம் பிரகிருதியும் 25 தத்துவங்களாம்.

தனித்தனியா மூலப்பிரகிருதியும் புருடனும் னவை; அதனே உணர்ந்தால் அவித்தை நீங்கும்; அந்நிஃயையே முத்தி என்கின்றது சாங்கியம். இதுவே ஜீவன் முக்தியாம். பிராரர்த்தம் கார ணமாக இவ்வுடலானது ஒரு சிறிது காலத்திற்கு பிராரர்த்தம் கொண்டே வரலாம். இருந்து தீர்ந்தவுடன் ஆன்மா உடலினின்று விடுபடும். பயிற்சி முறைகள் அடைதற்கான வீடுபேறு அவற்றை யோக பற்றி சாங்கியம் கூறவில்?ல. கூறுகின்றது. முறைமை

கபிலரைச் சாங்கிய முறைமையின் மூல ஆசிரியராகக் கூறுவர். ஆயினும் ஈஸ்வர கிருஷ்ணர் எழுதிய சாங்கிய காரிகையே முன்னே தோன்றியதாகக் கருதப்படும். வாசஸ்பதி மிசிரர், சாங்கிய நாராயணர், அநிருத்தர், மகா தேவர், நாகேசர், விஞ்ஞான பிட்சு முதலி யோரும் இவ்வழியிலே குறிப்பிடத்தக்கவர். விஞ்ஞான பிட்சு எழுதிய சாங்கிய பிரவசன பாஷ்யம் சாங்கியத்தை ஆஸ்திக முறைமை யாகச் செய்த பெருமையுடையது.

சாங்கிய தத்துவத்தினே ஏற்றுக் கொள்ளும் யோக முறைமை உயிரும் இறைவனும், சீவாத் துமாவும் பரமாத்துமாவும் ஒன்று சேர துணே புரியும் நெறியை விளக்குவதாகும். பதஞ்சலி யாரின் யோகசூத்திரம் இந்நெறியைப் பெரிதும் விளக்கிய முன்னூலாகும். அட்டாங்க யோகம் மூலம் உண்மை நிலே உணர்ந்து உய்தி பெற லாம் என்று காட்டுவது யோக முறைமை. திருமந்திரத்திலே திருமூல நாயஞர் அட்டாங்க யோகத்தின் விளக்கிக் காட்டுவர்.

வியாசர், போஜராசன், வாசஸ்பதிமிசிரர், விஞ்ஞான பிட்சு என்பவர்கள் பதஞ்சலியோக சூத்திரத்தினே விளக்கியும் விரித்தும் எழுதிப் போந்தனர்.

நியாயம், வைசேடிகம், சாங்கியம், யோகம் என்பன வேதத்தின் மேலாணேயை ஏற்றுக் கொண்ட போதிலும், அவற்றின் கோட்பாடுக ளுக்கு வேதத்தின் கூற்றுகளே ஆதாரமாகக் கொள்ளவில்லே. மீமாம்சை (பூர்வமீமாம்சை), வேதாந்தம் (உந்தர மீமாம்சை) என்பவையே வேத மூலங்களே அடிப்படையாகக் கொண்டவை

ஆராய்தல் எனும் பொருள் தரும் மீமாம்சை எனும் பெயரினே இறுதியாகவுடையவை பூர்வ மீமாம்சை, உத்தரமீமாம்சையாம். வேதத்தின் பூர்வ (முந்திய) பகுதிகளில் (கருமகாண்டத் திலே) கண்ட கோட்பாடுகளே ஆராய்வது பூர்வ மீமாம்சை; உத்தர (பிந்திய) பகுதிகளில் (ஞான காண்டத்திலே) கண்ட கோட்பாடுகளே ஆராய் வது உத்தரமீமாம்சை. பூர்வமீமாம்சையைப் பொறுத்தவரை வேதத்தின் முக்கிய பகுதி பிரமாணம் எனும் பகுதியே. உத்தரமீமாம்சை உபநிடதங்களே முக்கிய பகுதியாகக் கொள்ளு கின்றது. உத்தரமீமாம்சை வேதாந்தம் என்று பெரும்பாலும் வழங்குவதால் பூர்வமீமாம்சை வசதிக்காக மீமாம்சை என வழங்கும்.

இவை இரண்டும் வேத மூலங்களே அப்படியே எடுத்துக் கொண்ட போதிலும் ஒரு தனியறிவு ஆய்வு முறை அல்லது அளவை இயல் ஆய்வு முறையைப் பின்பற்றுவதால் தனித்தத்துவ முறைகள் எனப்படுவன.

மீமாம்சையின் முக்கிய குறிக்கோள் வேதத் தின் மேலாணேயை நிலே நாட்டுவதும் வேதங் கள் கூறும் சடங்குகளேப்புரிந்து கொள்ளுவதுமே யாம். ↓ இதனுல் இம்முறைமை கர்மமீமாம்சை எனவும் வழங்கப்படும்.

வேதக்கிரியைகளேயும் சடங்குகளேயும் முறை யாகச் செய்வதில் அக்கறை கொண்டது மீமாம் சை. அதனுல் வேதத்தின் சரியான பொருளே வெளிக் கொணர்வதற்கு உதவியாக விளக்கம் தரும் விதிகளே அமைத்துத் தருவதே மீமாம் சையின் முக்கிய நோக்கமாம். தத்துவத்திலும் சடங்குகள் மீமாம்சையில் முக்கியத்துவம் பெறு கின்றன. வேதங்களுக்கு மேற்பட்ட மாணமில்லே அவை சுயம்பு என்று மீமாம்சை வேதங்களேத் தெளிவாக உச்சாடணம் செய்தல் கருதும். சரியாக வேண்டும். வேதத்திற்கு முக்கியத்தும் கொடுக்கும் மீமாம் சை அங்கு இறைவனுக்கு இடம் கொடுக்க வில்ஃ. ஆன்மா முத்தியை, அறிவிஃன மட்டும் கொண்டு அடைய முடியாது; செயல் மூலம் அல்லது சமயக் கிரியைகள் மூலம் அடைய முடி யும். ஆன்மா தான் செய்வினேப் பயனே அனுப விக்கிறது; பரமான்மா என்றொன்றில்லே, உலகம் தோன்றி மறையும் என்பது பொய் என்று மீமாம்சை கூறும். வேதத்தின் சிறப்பினப் போற்ற எழுந்த மீமாம்சை நாஸ்திக தன்மை பெற்றதாகக் காணப்படுகின்றது.

வேதத்தின் இறுதி வேதாந்தம். பெரும் பாலும் வேதத்தின் கடைசிப் பகுதிகளாக அமைந்திருப்பதாலும் வேதத்தினுடைய சாரம் அங்கே கிடப்பதாலும் உபநிடதங்கள் வேதாந் தம் எனப் பெற்றன. உபநிடதங்களே அடிப் படை நூல்களாகக் கொண்ட தத்துவமுறையும் வேதாந்தம் எனப் பட்டது.

வேதாந்தம் உத்தரமீமாம்சை, பிரமமீமாம்சை, ஸாரீரகமீமாம்சை என்றும் அழைக்கப் பெறும். வேதத்தின் உத்தர (பிந்திய) பகுதிகளிலுள்ள (ஞானகாண்டம்) கோட்பாடுகளே ஆராய்வதால் உத்தரமீமாம்சை; பிரமத்திற்கு அளிக்கும் முக்கி யத்துவத்தால் பிரமமீமாம்சை; பிறவியெடுத்த ஆன்மாவின் தன்மை பற்றி கூறுவதால் ஸாரீர கமீமாம்சை.

வாதராயணரின் வேதாந்தசூத்திரம் உபநிட தங்களே முறைப்படுத்திக் கூறிய முதனூலாம். இங்குள்ள தான்கு அத்தியாயங்களில் மூன்று அத்தியாயம் பிரமம் பற்றியும், பிரமத்தை அடையும் வழிகள் பற்றியும், பிரமத்தை அடை வதால் ஏற்படும் பலன்கள் பற்றியும் கூறுவன. இரண்டாம் அத்தியாயம் கோட்பாடுகளுக்கு எதிரான கூற்றுகளுக்குச் சமாதானம் கூறுவ தோடு வேதாந்தம் அல்லாத முறைமைகளே மறுத்துரைக்கின்றது.

வேதாந்த சூத்திரத்தில் மறைபொருள் கொண்ட சூத்திரப் பாக்கள் நிரம்ப வருகின்றன. வேதாத்தத்தின் ஒவ்வொரு கோட்பாட்டுக்கினே யும் இதற்கு ஒவ்வொரு விளக்கம் தருகின்றது. அந்த ஒவ்வொரு விளக்கத்திற்கும் பல துணே விளக் கங்களுள. ஒவ்வொரு கோட்பாட்டுக்கின்யும் மூல நூலுக்குச் சற்றும் மாறுபடாதது என்று தன்ணேப் பற்றிச் சொல்லிக் கொள்ளுகின்றது. ஒவ் வொரு வேதாந்தக்கின்யும் வேதாந்த சூத்திரத் தையும் உபநிடதங்களேயும் பகவத் கீதையையும் பிரஸ்தானத் திரயமாகக் கொள்வன.

வேதாந்தம் பல பிரிவுகளேயுடையதாயினும் கேவலாத்துவிதம், ஏகான்மவாதம், மாயாவா தம், பிரச்சின்ன பவுத்தம் எனப் பலவாறு வழங்கும் ஆதி சங்கரரின் அத்வைதமே வேதாந் தம் என்ற பெருவழக்கினேப் பெற்றுள்ளது.

# திரு அறையணி நல்லூர்

தென்னுர்க்காடு மாவட்டத்திலே திருக் கோவலூர் தாலுகாவிலே திருக்கோவலூர் இருப்புப்பாதை நிலேயத்திற்குத் தென்கிழக்கிற் சிறுதொலேவிலுள்ளது திருவறையணி நல்லூர்த் திருத்தலம். தற்போது அறகண்ட நல்லூர் என்று வழங்கப் பெறுகின்றது.

இத்திருக்கோயிலில் எழுந்தருளிய சிவபிரா னுக்கு அறையணி நாதேசுவரர் என்றும் இறை விக்கு அருள்நாயகி என்றும் பேர். தீர்த்தம் பெண்ணோயாறு. பிரசண்டமுனிவர் பூசித்துப் பேறு பெற்றதலம்.

இங்கு முருகன் கோயில் திரௌபதியம்மன் கோயிலாக மாற்றப் பெற்றதாகும். கங்கை யம்மன் கோயில் ஒன்று புதிதாகக் கட்டப்பட் டுள்ளது.

இத் திருக்கோயிலுக்குச் சம்பந்தர் திருப்பதி கம் ஒன்றுண்டு (2.77).

## இரு அன்பில்

திருச்சி மாவட்டத்தில் உள்ளது அன்பில் எனும் திருத்தலம். தென்னிந்திய இருப்புப் பாதையில் விழுப்புரம் விருத்தாசலம் திருச்சி கிஃாப்பாதையில் லால்குடிக்கு ஐந்து மைல் தொஃவ்விலுள்ளது. அன்பிலுக்கு கீழம்பில், திரு மாலயன்துறை என்ற பேர்களுமுண்டு.

திருஅன்பிலில் உள்ள சிவதலத்திற்கு ஆலந் துறை என்று பேர். இதனுல் அன்பிலாலந்துறை என்று வழங்கப்படும். இது கொள்ளிடக் கரை மிலுள்ளது. இங்கெழுந்தருளியுள்ள சிவபிரா னுக்கு சத்தியவாகீசர் என்றும் இறைவிக்குச் சௌந்தரநாயகி என்றும் பேர். பிரமன், வாகீச முளிவர் பூசித்த ஆலந்துறைக்குத் தீர்த்தம் கொள்ளிடந்தி.

இச் சிவன்கோயிலுக்குச் சம்பந்தர் திருப்பதிகம் ஒன்றும் (1.33), அப்பர் திருப்பதிகம் ஒன்றுமாக (5.80) இரு திருப்பதிகங்களுள அன்பிலில் திருமால் கோயில் ஒன்று உண்டு இங்கு சயனகோலத்தில் வடிவழகியநம்பி அழகிய வல்லி நாச்சியாருடன் எழுந்தருளியுள்ளார். திரு மழிசையாழ்வார் அன்பில் திருமாஃக் குறிப்பிட் டுள்ளார் (நான்முகன் திருவந்தாதி, 36).

நரசிம்மபாரதியும் கிருஷ்ணபாரதியும் இயற் றிய அன்பிலாலந்துறை என்னும் பிரமபுரித் தலமான்மியம் சென்ற நூற்ருண்டின் கடைசித் தசாப்தத்திலே அச்சாகியுள்ளது.

### அன்புவழிபுரம்

திருக்கோண மஃயிலிருந்து, அனு ரா தபுரம் செல்லும் நெடுவழியிலே திருமஃக்குச் சுமார் மூன்றரை மைல் தொஃவிலுள்ளது அன்புவழி புரம்; இந்நூற்ருண்டின் ஐம்பதுகளில் உரு வெடுத்த குடியேற்றக் கிராமம்.

இங்கு ஸ்ரீ தில்ஃயம்பலப் பிள்ளேயார் கோயி லும் ஸ்ரீ ஞானவைரவர் கோயிலும் மக்களால் அமைக்கப்பெற்றுச் சிறப்பாகப் பேணப்படுகின் றன.

பழைய கிராமத்தில் கல்லன்பத்தை என்ற வீற்றிருந்த பிள்ளோயாரை 1957 இலே பிரதிட்டை செய்து ஸ்ரீ தில்ஃலயம்பலப் பிள்ளோயார் என்று பிள்ளோயார்கோயில் கர்ப் திருநாமம் சூட்டினர். பக்கிருகமும் அர்த்தமண்டபமும் கல்லால் அமை ந்த மடாலயம்; மகாமண்டெபம் ஓஃயொல் வேயப் கருவறையில் பிள்ளேயாரும் நாக தம்பிரானும் வைரவர்சூலமும் எழுந்தருளிவிக்கப் பட்டுள்ளன. வெள்ளிக்கிழமைகளிலும் விசேட பூசைகள் தொடர்ந்து தினங்களி லும் பெற்று வருகின்றன.

அன்பு வழிபுரத்தின் வடக்குப் பக்கத்தில் அமைந்த ஞானவைரவர் கோயில் 1980 இலே முதலாவது கும்பாபிஷேகம் கண்டதாகும். கர்ப்பக்கிருகம், அர்த்தமண்டபம், மகாமண்டபம் உடைய ஞானவைரவர் கோயிலின் கருவறையில் வைரவமூர்த்தியும் வீதியில் நாகதம்பிரானும் எழுந்தருளியுள்ளனர். பூசைகள் ஒழுங்காக நடைபெற்று வருகின்றன.

# திரு அன்னப்பன் பேட்டை

கலிக்காமூர் என்று சம்பந்தர் பாடிய திருத் தலம் இன்று அன்னப்பன் பேட்டை என வழங்குகின்றது. சீகாழி இருப்புப்பாதை நிலே யத்திற்குக் கிழக்கே ஒன்பதுமைல் தொலே விலுள்ள தென்திரு முல்லே வாயிலுக்குத் தென்மேற்கே மூன்று மைல் தூரத்தில் தஞ்சை மாவட்டத்திலுள்ள திருத்தலமிது. திருவெண் காட்டிலிருந்தும் செல்லலாம். இங்கு கோயில் கொண்ட சிவபிரானுக்குச் சுந்த ரேசர் என்றும் இறைவிக்கு அழகம்மை என்றும் பேர். பராசரராற் பூசிக்கப்பட்ட தலமிது.

இத் தலத்திற்குச் சம்பந்தர் பாடிய திருப்பதி கம் ஒன்றுண்டு (3.105)

### அன்னபூர்ணு உபநிடதம்

இது அதர்வ வேதத்தைச் சேர்ந்த உபநி டதம். ் முக்திகோபநிடதம் தரும் 108 உபநிட தப்பட்டியலில் இடம் பெறுகின்றது.

### திரு அன்னியூர்

பொன்னூர் என வழங்கும் அன்னியூர் தஞ்சை மாவட்டத்தில் மாயூரம் தாலுகாவில் நீடூர் இருப் புப்பாதை நீஃயத்திற்கு மேற்கே மூன்று மைல் தொஃவில் உள்ளது.

அன்னியூர் பெயிரானுக்கு ஆபத்சகாயேசுரர் என்றும் இறைவிக்குப் பெரியநாயகியம்மை என் றும் பேர். வருணன் பூசித்துப் பேறு பெற்ற தலமாகையால் இங்குள்ள தீர்த்தம் வருண தீர்த்தம்.

சம்பந்தப் பெருமான் பாடிய திருப்பதிகம் ஒன்றும் (1.96), அப்பர் சுவாமிகள் பாடிய திருப்பதிகம் திருப்பதிகம் திருப்பதிகம் திருப்பதிகள் கள் இத்தலத்திற்குள். கந்தசுவாமிகள் பாடிய அன்னியூர்த்தலபுராணம் இந்நூற்முண்டின் ஆரம்ப தசாப்தங்களில் அச்சிடப்பட்டதாக அறிய முடிகின்றது.

### திரு அன்னூர்

அன்னூர் என வழங்கும் ஊர் வன்னியூர் எனத் தேவாரம் பெற்ற திருத்தலமாகும். தஞ்சை மாவட்டத்திலே திருவீழி மிழஃக்கு வடமேற்கே இரண்டு மைல் தொஃவிலுள்ளது.

இங்கு எழுந்தருளிய சிவபிரானுக்கு அக்நீஸ்வரர் என்றும் இறைவிக்குப் பார்வதியார் என்றும் பேர். அக்கினி பூசித்த இத்தலத்தின் தீர்த்தம் அக்கினி தீர்த்தம்.

இத்தலத்திற்கு அப்பர் சுவாமிகள் பாடிய திருப் பதிகம் ஒன்றுண்டு (5.26)

#### அனந்தசுப்பையர், க.

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் யாழ்ப்பாணம் வண்ணுர்பண்ணேயில் வாழ்ந்தவர்; பிராமண முதலியார் எனவும், கொச்சிக்கணேசையர் எனவும் அழைக்கப்பெற்ற ஆதிநாராயண கணேசையர் என்பவரின் மரபினர்; பௌத்திரன் வண்ணே பாரத்துவாசி ஆ. சண்முகரத்தினேயர் ( —1921).

கலிவெண்பா. வண்ணே நகர் தையல்நாயகி திருவூஞ்சல், ஸ்ரீ முத்துக்குமாரசுவாமி 岛(明 வூஞ்சல் முதலிய பிரபந்தங்க**ுப் பாடியவர்**; கீர்த்தனங்கள் பல இசைத்தவர்; பதங்கள். யாழ்ப்பாணம் வண்ணே வைத்தீஸ்வரசுவாமி கோயில் சந்நிதானத்தில் மார்கழி மாதத் திருவா திரையிலே ஓதப்படும் திருவூடலேக் கோவைசெய் அது ஆ. சண்முகரத்திணயரால் 1911 இலும் ச. அம்பிகைபாகளுல் 1972 இலும் வெளி யிடப் பெற்றுள்ளது.

## அனந்தநாத சாமிகள்

தமிழ் நாட்டினர்; சீனிவாசசதகம் பாடியவர்.

#### அனந்தநாராயன சர்மா

தமிழ்நாடு பெருங்கவுண்டன்பட்டி எனுமூரினர். கஞ்சகிரி சித்தேசர் சதகம் பாடியவர்.

### அனந்தாழ்வான்

தமிழ் நாட்டைச் சேர்ந்தவர்; ஸ்ரீஇராமாநுசரின் சீடர்; வைணவர்களின் 74 சிம்மாசநாதிபதிகளில் ஒருவர்; திருவேங்கடத்தில் ஏரி வெட்டி, நந்த வனம் அமைத்துப் புஷ்பகைங்கரியம் செய்தவர்;

திருவாய் மொழிக்குத் தனியன் பாடியவர்.

### அனந்தையர்

தமிழ்நாட்டிணேச் சேர்ந்தவர்; பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் (? 1868). மாணிக்கவாசகரின் திருவாசகத்தைப் பதிப்பித்தவர்.

#### அனல்திவு

ஈழ நாட்டின் வடதிசையிலுள்ள யாழ்ப்பாணக் குடா நாட்டின் மேற்றிசையிலுள்ள தீவுகளில் அனலேதீவு ஒன்றுகும். இத்தீவிலே பல திருக் கோயில்கள் அமைந்துள்ளன.

துறைமுகத்தில் ஸ்ரீ கௌரியம்மாள் கோயில் வருவோரை வாழ்த்தி வரவேற்கின்றது. போர்த் துக்கேயர் சிதைத்த கோயில்களில் ஒன்றுகக் கருதப்படும் இத்திருக் கோயிலிலே நித்திய பூசையும் விசேட்பூசைகளும் இன்று ஒழுங்காக நடைபெற்று வருகின்றன.

ஒல்லாந்தர் காலத்திற்கு முற்பட்டதாகக் கரு தப்படும் புளியந்தீவு ஸ்ரீ நாகேஸ்வரன் கோயில் நயினே நாகம்மாள் கோயிலுடன் தொடர்புடைய தாகக் கருதப்படுவதாகும். இவ்வாலயத்திலிருந்து பூக்கொண்டு சென்ற நாகம்மாளுக்குப் ஐதீகமுண்டு. இங்கு எழுந்தருளியுள்ள காக இறைவனுக்கு நாகேஸ்வரன் என்பது திருநாமம். சந்திரசேகரர், நடேசர், சோமாஸ்கந்தர், சிவ பிள்ளோயார், வைரவர், சணீஸ் காமியம்பாள், பரிவார தெய்வங்களாக எழுந்தருளியுள் வரர் பூசைகளும் விசேட நித்திய களும் நடைபெறுகின்றன.

அரசன்புலம் ஸ்ரீ சங்கரநாதர் கணபதிப்பின்ளே யார் கோயில் வருடாந்த மகோற்சவம் ஆனி உத்த ரத்தன்று தீர்த்தோற்சவம் நடக்கும் முறையில் பத்து நாள் நடைபெறும். பிள்ளேயாருக்கு நித்தியபூசை ஒழுங்காக நடக்கும் இத்திருக் கோயிலிற் பிள்ளேயார்கதை சிறப்பாகப் படிக்கப் பட்டு வருகின்றது.

ஆரும் வட்டாரத்தில் அமைந்த ஸ்ரீ சங்கர நாதர் முருகமூர்த்தி கோயிலில் முருகப் பெரு மாஞேடு பிள்ளேயார், முத்துக்குமாரசுவாமி, தண்டாயுதபாணி, வைரவர் ஆகிய மூர்த்தி களுமுளர். நித்திய பூசை ஒழுங்காக நடை பெறும் இத்திருக்கோயிலிலே கந்தசஷ்டிவிழா கிறப்பாக நடைபெறும்.

இவ்வட்டாரத்தில் 'ஸ்ரீ எழுமங்கை நாச்சிமார் அம்பாள் கோயில்' எனும் திருக்கோயில் கேதார கௌரி விரதத்திற்கு பேர் பெற்றது. தான் தோன்றி மூர்த்தியான அம்பாளுக்கு மனேன் மணியம்பாள் என்றும் பேர். நவராத்திரியின் போது அலங்கார உற்சவம் நடைபெறும். நித்திய பூசை கிரமமாக நடை பெறுகின்றது.

நான்காம் வட்டாரத்தில் ''ஸ்ரீ இராஜராஜேஸ் வரி அம்பாள் கோயில்'' அமைந்துள்ளது. தான் தோன்றி மூர்த்தியான அம்பாளுக்கு நித்திய பூசையும் புரட்டாதி மாதத்தில் மகோற்சவமும் நடை பெறுகின்றன.

இரண்டாம் வட்டாரத்திலே ''ஸ்ரீ பத்திர காளியம்மன்கோயில்'' எனும் திருக்கோயில் அண்மையில் அமைக்கப்பட்டது. நித்திய பூசை யும் விசேட பூசைகளும் ஒழுங்காக நடைபெறு கின்றன.

ஐந்தாம் வட்டாரத்திலுள்ள ஐயஞர் கோயி லில் ஆடிப்பூரத்தில் கொடியேறி ஆடிப் பௌர் ணமியில் தேர்,தீர்த்தோற்சவம் நடைபெறும். நித்திய பூசையும் ஒழுங்காக நடைபெறுகின்றது. அராலி முத்துக்குமாரப்புலவர் அனஃலதீவு ஐயஞர் குறவஞ்சி பாடியுள்ளார்.

# அனவரதவிநாயகர் பிள்ளே, க. (1877—1940)

தமிழ்நாடு திருநெல்வேலியிற் பிறந்தவர்; எம். ஏ, எல். ரி. பட்டங்கள் பெற்றவர்; சென்னே கிறித்தவ கல்லூரித் தமிழாசிரியராகவும், தமிழ் லெக்சிகண் பிரதம ஆசிரியராகவும் (1922— 1923) இலங்கைப் பல்கலேக்கழகக் கல்லூரி தமிழ் விரிவுரையாளராகவும் பணி செய்தவர்.

சைவசித்தாந்த வரலாறு, தமிழ்ப் பெரு மக்கள் வரலாறு எழுதியவர்; சைவசித்தாந்த மகாசமாஜம் 1934 இலே பதிப்பித்த சைவசித் தாந்த சாத்திரம் பதிஞன்கின் மூலமும் உரையும் எனும் பிரசுரத்திணப் பார்வையிட்டவர்; ஒழிவி லொடுக்கம் உரை, கல்வீளயந்தாதியுரை, சிவ நெறிப்பிரகாசமுரை (1936), சிவானந்த மாலே (1910), துகளறுபோதக்கட்டனே (1935) என்பன வற்றைப் பதிப்பித்தவர்; வேறு நூல்களே எழுதி யும் பதிப்பித்தும் வெளியிட்டவர்.

அனுவர்த்தம்

குடமுழுக்கு, குடநன்னீராட்டு விழா ,கும்பாபி ஷேகம், பிரதிஷகை என்பன ஒருபொருட் கிளவிகள். ஆலயத்தில் நிறுவப்படும் மூர்த்தியில் எழுந்தருளி அல்லது நிறுவப்பெற்றிருந்த மூர்த் தியில் சாந்நித்தியம் மிகுந்து உயிர்களுக்கு அருள்புரியும் படி பிரார்த்தித்து அபிஷேகஞ் செய்தலே குடமுழுக்கு எனும் பிரதிஷ்டைக் கிரியையாகும்.

குடமுழுக்குச் சில காரணங்களின் அடிப் டையில் நான்காகப் பிரிக்கப்பட்டுள்ளது. அவை ஆவர்த்தம், அனுவர்த்தம், புனராவர்த்தம், அந்தரிதம் எனப்படும்.

நீண்டகாலமாகப் பூசை சரிவரச் செய்யப் படாததனுலும், மந்திரக் குறைவு சிரத்தைக் குறைவு போன்றவற்றினுலும் சாந்நித்தியம் குறைந்துள்ள கோயில்களேயும், காடுபடர்ந்தும், சிதைந்தும், மண்மூடியும், தீயினுல் சேதமாகியும் பெருமழை புயல் பூகம்பம் இவற்றினுல் இடி பாடுகள் ஏற்பட்டுமுள்ள பழைய கோயில்களே யும் புதிதாக நிர்மாணம் செய்து அதே மூர்த்தி களுக்குச் செய்யும் குடமுழுக்கு விழா அளு வர்த்தம்.

கர்ப்பக்கிரகம், விமானம், பிரகாரம், கோபு ரம், பலிபீடம் முதலியவைகளில் பழுது ஏற்பட் டாலும், அட்டபந்தனத்தில் பழுது உண்டா ஞலும், விமானத்திலுள்ள விக்கிரகங்களில் பழுது நிகழ்ந்தாலும், வர்ணம் அழிந்து இருந்தாலும் பாலாலயம் செய்து ஆலயத்தைப் புதுப்பித்து மூலத்தானத்தில் பிரதிட்டை செய்து குடமுழுக் குச் செய்வது புனராவர்த்தம் எனப்படும்.

ஆலயத்தில் மரணம் உண்டானுலும் ஆசௌச முள்ளவர்கள், ஆசாரக் குறைவானவர்கள் பிரவே சித்தாலும், நாய் கழுதை பன்றி குரங்கு முதலிய விலங்குகள் நுழைந்துவிட்டாலும் செய்யப்படும் தோஷ நிவர்த்தியாம் சாந்தி, அந்தரிதப் பிரதிட் டை எனப்படும்.

ஆவர்த்தம் புதிய கோயில் அமைப்புடன் தொடர்புடைய குடமுழுக்காகும்.

அனுராதபுரம்

கிறீஸ்தாப்தத்தின் முன்பிருந்து கி. பி. பத்தாம் நூற்ருண்டுவரை அனுராதபுரம் சிங்கள அரசொன்றின் தலேநகரமாக விளங்கி வந்துள்ளது. இந்நகரத்தின் புராதன அழி பாடுகளின் மத்தியிலே, சிறப்பாக நகரத்தின் வடபகுதியில், பல சைவக் கோயில்களின் அழி பாடுகள் கண்டு பிடிக்கப்பட்டுள்ளன. சிவபெரு மான், காளியம்மாள், பிள்ளோயார் எனும் தெய் வங்களுக்கு அமைந்த கோயில்கள் இவ்வழிபாடு களிலே காணப்படுவன. சிறிய அளவினவாய்ச் செங்கற்களாற் பெரும்பாலும் கட்டப் பெற்ற இக் கோயில்கள் பல்லவர் பாணியில் தவை என்பர். கர்ப்பக்கிருகம், அந்தராஜா, அர்த்தமண்டபம் எனும் அமைப்பு இவற்றிலே காணப்படுகின்றது.

ஒன்பதாம் நூற்ருண்டிலெழுந்தனவேன மதிக் கப்படும் இரு கல்வெட்டுகள் இவ்வழிபாடு களின் மத்தியிலே கண்டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. இவை கோயிலுக்கு நித்திய விளக்குக்காகவும் நித்திய பூசைக்காகவும் பொருள் வழங்கியதைக் குறிப்பிடுகின்றன என்பர்.

அனுராதபுரத்திலுள்ள இசுறுமுனியாவிலே சிவ னும் பார்வதியும் புடைச் சிற்பமாகக் காணப் படுகின்றனர். அங்கு ஐயஞர் படிமமும் இடம் பெறுகின்றது.

பத்தாம் நூற்றுண்டின் கடையிலே தன்னிலே இழந்த அனுராதபுரம் பின்பு குடி பெயர்வு களாலும் அழிவுகளாலும் மறக்கப் பெற்ற நிலே யினேயடைந்தது. பத்தொன்பதாம் நூற்றுண் டின் பிற்பகுதியிலே ஆங்கிலேயராலே தற்செய கண்டு பிடிக்கப்பட்டது. அக்காலம் பௌத்தர்களாற் புனித முதல் அனுராதபுரம் நகரமாகப் போற்றப்பட்டு மீண்டும் வளர்ச்சி காணத் தொடங்கியது. இங்கு சைவர்களும் வாழ்ந்து வந்தனர்.

அனுராதபுரத்தில் மாவடி எனும் இடத்தில் 1927 ஆம் ஆண்டு திருப்பணி தொடங்கி 1930 ஆம் ஆண்டு நிறைவேற்றி அமைத்த ஸ்ரீ கதிரே சன் கோயில் முன்பு குளத்துக்கு அருகிலும் அதற்கு முன்பு பழைய நகரின் வேருரு இடத் திலும் இடம் பெற்றிருந்ததாகும். அனுராதபுர நகரத்தைப் புனித நகரமாகப் பிரகடனம் செய்ததை அடுத்து மீண்டும் கதிரே சன் கோயில் இடம் பெயர்ந்தது. புதிய நகரத் தில் அமைக்கப் பெற்ற ஸ்ரீ கதிரேசன் கோயிலில் வள்ளிதேவயானே சமேத முத்துக்குமாரசுவாமி மூர்த்தியாகவும் விநாயகர், வைரவர், நவக்கிரகம் பரிவார மூர்த்திகளாகவும் பிரதிட் டை செய்யப் பெற்றனர். 1980 இலே புனருத் தாரண மகா கும்பாபிஷேகம் நடைபெற்றது.

#### அஜபா நடனம்

தமிழ்நாடு தஞ்சை மாவட்டத்திலுள்ளது திரு வாரூர் என்னும் திருத்தலம். இது சப்தவிடங்கத் தலங்களுள் ஒன்*ருகு*ம். இங்கு எழுந்தருளியுள்ள விடங்கருக்கு வீதிவிடங்கர் என்று பெயர். வீதிவிடங்கராம் ஸ்ரீ செல்வ தியாகேசப் பெருமான் ஆடும் நடனத்திற்கு அஜபா நடனம் என்று பெயர்.

அஜபா என்பது ஜெபிக்கப்படாதது என்ற பொருளேத் தருவதாகும். மூச்சை வெளிவிடும் போது 'ஹம் 'என்றும் உள்ளிழுக்கும் போது 'சம்' என்றும் எண்ணிச் செய்தல் அஜபா என்றும் கூறுவர். அப்பொழுது தோன்றுவது 'ஹம்ச' என்பதாகும். இதற்கு 'நான் அவன்' என்பது பொருளாம். ஆன்மா நான் சிவமாகிறேன் என்று தியானித்தலேச் சுட்டுகின்றது; இடை விடா இத்தியானம் சிவமாம் தன்மையை ஆன்மா மாவுக்குக் கொடுக்கின்றது.

இத்தகைய சிறந்த நடனத்தைத் திருவாரூரிலே தியாகேசர் திருமாளின் இருதயகமலத்தில் வீற்றி ருந்து ஆடுகிருர். திருமாலின் பிராணவாயுவின் இயக்கத்திற்கேற்ப தியாகேசர் மேலேழுந்தும் கீழ்த்தாழ்ந்தும் முன்னேடியும் பின்னேடியும் அங்கு ஆடுகின்றுர்.

அசபையின் பொருளாகவும் அதனே இடமாக வும் கொண்டு தியாகர் அசைந்து ஆடுவதால் அவர் அஜபா நடேசப் பெருமான் என்றும் அழைக் கப்படுவர்.

#### அஸ்மோ பாக்கியானம்

இது அஸ்மகீதை எனவும் வழங்கப்படும். இது சனகராசன் அஸ்மன் எனும் பெரும் ஞானியிடம் ஒருமுறை செல்வம் வரும் போதும் போகும் போதும் மனிதரிடம் ஏற்படும் மாறுதல்களேப் பற்றிக் கேட்டபோது அஸ்மரிஷி கூறிய தத்துவம். இதனேக் குரு கேஷத்திரப் போருக்குப் பின்பு வியாசர் தருமபுத்திரனுக்குக் கூறுவர். இது மகாபாரதத்தில் சாந்தி பர்வத்தில் இருபத் தெட்டாம் அத்தியாயமாக இடம் பெறுவதாகும்.

அஷ்டப் பிரபந்தம்

நாலாயிரத் திவ்விய பிரபந்தம் தோன்றிய பின் சார்பாக எழுந்த பிரபந்தத் னர் வைணவச் தொகுதி அஷ்டப் பிரபந்தம். இதனுள் இடம் தொகுதியாக பெறும் பிரபந்தங்கள் @(H) அஷ்டப் பிரபந்தம் ஏடுகளிற் சேர்த்து बा ब्य பெறவில் கூ. ஒவ்வொரு பிரபந்தமும் எழுதப் பிரதிகளிலே \_\_\_\_ தனி த்தனியா கவே ஏட்டுப் பதிப்பாசிரியர்கள் தாம் உள்ளன. பிரபந்தம் என்ற பெயரை வழங்கியிருக்கிருர் தோன்றுகின்றது. திரிசிர*பு*ரம் என்று கோவிந்தபிள்ளே என்பவரே அஷ்டப்பிரபந்தம் வெளியிட்ட எனும் தொகுதியை முதன்முதலாக வர் என்று கருதுவர்.

அஷ்டப் பிரபந்தத்திலே திருவரங்கம் பற்றி யவை திருவரங்கக் கலம்பகம், திருவரங்கத்து மாலே, திருவரங்கத்தந்தாதி, சீரங்கநாயகர் ஊசல் எனும் நான்காகும்; திருவேங்கடம் பற்றி யவை திருவேங்கடமாலே, திருவேங்கடத்தந்தாதி எனும் இரண்டுமாகும்; அழகர் கோயில் பற்றியது அழகர் அந்தாதி; எஞ்சிய நுாற்றெட்டுத்திருப்ப தியந்தாதி வைணவ திருப்பதிகள் நூற்றெட்டினே யும் தொகுத்துப் பாடுவதாகும்.

அஷ்டப் பிரபந்தத்தில் இடம் பெறும் பிரபந் தங்கள் யாவற்றையும் ஒருவரே பாடிளுர் என்ற கருத்திணேயே திரிசிரபுரம் கோவிந்தபிள்ளே, கல் குளம் குப்புசாமி முதலியார் போன்ற பதிப்பா சிரியர்கள் கொண்டிருந்தனர். அவர்கள் பிள்ளப் பெருமாளேயங்கார் எனும் மணவாளதாசர் பாடி யணவாகக் கருதினர். தமிழ்ப் புலவர்கள் வர (பதினேழாம் நூற்றுண்டு) ச. சோமசுந்தரதேசிகர் அஷ்டப் பிரபந்தத்தில் இடம் பெறும் பிரபந்தங்கள் நால்வருடைய ஆக் கங்கள் என நிறுவ முற்பட்டனர். அவர் கருத் துப்படி திருவரங்கக் கலம்பகம் பாடியவர் அழகிய மணவாளதாசர்; திருவரங்கத்துமாஃவயும் அழகர் அந்தாதியும் பாடியவர் மங்கை மணவாளதாசர்; சேரங்கநாயகர் ஊசல் பாடியவர் வெண்மணி பிள் கோப் பெருமாள்; ஏக்கையவை பாடியவர் வேறொரு மண் வாள தாசர்.

'அஷ்டப் பிரபந்தம் கற்றவன் அரைப்பண்டி தன்' என்ற பழமொழியுண்டு. தமிழ் இலக்கியப் பயிற்சியிற் புகும் முதற் படியினராலும் புலவர் களாலும் இப்பிரபந்தத் தொகுதி போற்றிக் கற்கப்படுவது. இதன் பயிற்சி, தமிழ்ப்புலமைக்கு ஒர் அளவு கோலாகவும் கருதப்படுவது. அந்தா திச் செய்யுள்களும் யமகம், திரிபு, சிலேடை முதலிய அணிகளும் இத் தொகுதியிற் பொதிந் துள்ளன.

ஆழ்வார்களின் அருளிச் செயல்களின் சாரமாக வும் ஆசாரியர்கள் அருளிய ரகஸ்யகிரந்தங்களின் சாரமாகவும் இப்பிரபந்தங்கள் வைணவராற் போற்றப்படுவன.

வை. மு. சடகோபராமாநுஜாசாரியர் (1871—1910) நூற்றெட்டுத் திருப்பதியந்தாதி, ஊசல் நீங் கலாக ஏணேய பிரபந்தங்களுக்குச் சிறந்த முறை யில் உரை வழங்கியுள்ளார். வை. மு. கோபால-கிருஷ்ணமாசாரியரும் (1882-1956) அஷ்டப்பிரபந் தத்திற்கு உரை கண்டுள்ளார்.

சென்னே 'மர்ரே அண்டு கம்பெனி' 1957 இலே அஷ்டப் பிரபந்த மூலத்தினே நன் முறை யிலே பதிப்பித்தனர். இப்பதிப்பிலே முன்னோய பதிப்புகள் போற்றுத பாடங்கள் பல மேற் கொள்ளப்பெற்றுள்ளன. அஷ்ட பிரகரணம்

சங்கத மொழியிலே செய்யுணடையிலே நான்கு சிவாசாரியர்கள் இயற்றிய சிறு நூல்கள் எட்டு அஷ்ட பிரகரண,ம் எனப்படுவன. அவை தத்துவப் பிரகாசிகை, தத்துவ சங்கிரகம், தத்து திரய நிர்ணயம், ரத்தினதிரயம், போககாரிகை, நாதகாரிகை, மோக்ஷகாரிகை, பரமோக்ஷ நிரச காரிசை என்பனவரம்.

இவற்றிலே தத்துவப்பிரகாகிகை போஜதேவர் இயற்றியது; ரத்தினத்திரயம் ஸ்ரீ கண்டர் இயற் றியது; ஏனேயவற்றிலே ஐந்திணே இயற்றியவர் சத்யோஜோதி; எஞ்சியவொன்றின் ஆசிரியர் இராமகண்டர்.

### அஷ்டாதச புராணம்

் பண்டைக் காலத்திற் சூதர் எனும் இசைமர பினர் வட இந்தியாவில் இருந்தனர். ஐதீகக் ககைகளேப் பாடு கள் பழைய பவராக விளங்கினர். மக்கள் அதிகமா கூடுகின்ற யாகம் ஆதியாம் நிகழ்ச்சி களின்போது சூதர் ஐதீகக் கதைகளேச் சொல்லி, அவற்றின் மூலம் மக்களிடையே நல்லொழுக்கக் கோட்பாடுகளேயும் சமய தத்துவங்களேயும் அறி மேலும் அவர்கள் மன்னர் அவை வுறுத்தினர். யிலும் இடம்பெற்று. அவர்களுடைய வரலாறுகளேயும் பாடுபவர்களாக விளங்கினர்.

சூதர் மரபினர் வட இந்தியாவிலே தம் நில் யினே இழந்து மறைந்தபோது, அவர்கள் செய்த ஐதீகக் கதைகளேப் பாடும் பணியின்ப் பௌ ராணிகர் திறமையாக மேற்கொண்டனர்.

சங்கத நூலார் புராணம் எனும் சொல் பழ மையைக் குறிப்பதாகக் கொள்வர். எனவே புராணம் பழமையான ஐதீகக் ககையைக் கூறுவது என்பது அவர்கள் கருத்தாகும். வட மொழி**ப்** புராணங்களின் மையமாக அமைவன ஐதீகமானவையும், சமய சம்பந்தமானவையு மாக இருப்பினும், அவை குப்தர் காலம் வரை யிலான வட இந்திய வரலாற்றுச் செய்திகளேத் தருவதோடமையாது இந்திய அறிவின் களஞ் சியமாகவும் விளங்கும் தன்மையுள்ளன. இலக் கியம், இலக்கணம், நுண்கலேகள், வைத்தியம், அரசியல், கட்டடக்கண், போர்க்கண் முதலிய பல்வேறு அறைகள் பற்றிய செய்திகள் புராணங் களில் இடம்பெறுகின்றன.

புராணம் ''பஞ்ச லக்ஷணம்'' என்பது அமரம். அவையாவன சர்க்கம், பிரநிசர்க்கம், வம்சம், மந்வந்தரம், வம்சாநுசரிதம் என்பனவாம். சர்க்கம் உலகத்தின் தோற்றத்தையும், பிரதி சர்க்கம் உயிர்த் தோற்றத்தையும் ஒடுக்கத்

தையும், வம்சம் மன்னர் பரம்பரையையும். மந்வந்தரம் காலவரையறையினேயும் மநுக்களது ஆட்சிக் காலங்களேயும் வம்சாநுசரிதம் மன்னர் பரம்பரையோடு தொடர்புடைய கிளேக்ககை களேயும் குறிப்பன. சிலர் முற்கிளந்த ஐந்துடன் ஸ்திதி, ரக்ஷணம், சமுஸ்தை, ஆசிரயம் ஏது, என்பனவற்றையும் சேர்த்துப் புராணங்களின் பத்தென்பர். உலகத் தோற்ற ஒடுக்கம், தேவாசுரயுத்தங்கள், மன்னர் பரையின் எழுச்சி வீழ்ச்சி முதலிய விவரணங்கள் மூலம் புராணங்கள் இறைவனின் முழு முதல் தன்மையையும், அறநெறி, இறையன்பு ஆகியன வற்றின் மூலம் மக்கள் இறைவனே அடைதலே வாழ்க்கையின் இலட்சியம் என்பதையும் வற்பு றுத்துவன.

பிராமணங்களும் உபநிடதங்களும் புராண இதிகாசங்களே வேதங்களோடொத்த மதிப்பு டையனவாகவும் தெய்வீகத் தோற்றமுடைய னவாகவும் கருதுவன. புராணத்தை ஐந்தாம் வேதம் எனும் வழக்கும் கவனித்தற்குரியது. தரும சூத்திரங்கள் அறநெறியின் களஞ்சியமாகப் புராணங்களேக் கூறுவன. வேதக் புராணக்கல்வியாலே தொடரப்படுகல் வேண்டும் என்பது மரபு.

சைவருக்குரிய இருபத்துமூன்று சிறப்பிலக் கணங்களுள் ஒன்றுகச் சிவபுராணங்களேக் கேட் டல் உபதேச காண்டம் போன்ற நூல்களிற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. உபதேச காண்டம், பிரமோத்தர காண்டம் முதலியன சிவபுராணம் வாசித்தல், கேட்டல் முதலியன எவ்விதம் செய் யப்படல் வேண்டும் என்பதை விரித்துரைத்தல் சண்டு குறிப்பிடத்தக்கது.

கோமதி நதிக்கரையில் நைமிச வனத் தில் முனிவெர்கள் பன்னிரு வருடம் செய்து வந்த யாகத் இடைவேளேகளிற் புராணங்கள் யாவம் சொல்லப்பட்டன என்று \_\_\_\_ கருதும் - வகையிற் சங்கதத்தில் உள்ள பழைய புராணங்கள் அமைக்கப்பட்டுள்ளன. புராணங்கள் முனிவரால் வகுக்கப்பட்டன எனல் சங்கதமரபு. வியாசர் எனும் சொல் வகுப்பவர் அல்லது ஒழுங்கு செய்பவர் என்ற பொருளேத் தருவ தாகும்.

சங்கதத்தில் அஷ்டாதச புராணங்கள் என்று பதினெட்டு மகாபுராணங்கள் கூறப்படுவன. மகாபுராணங்களுக்கு இணேய பதினெண் உப புராணங்கள் கூறும் மரபும் அங்கு உண்டு. இவற்றை விட வேறு புராணங்களும் சங்கதத்தி லுள. சங்கதத்திலே பின்னெழுந்த புராணங் களிலே தலமகிமை, அடியார் வரலாறு என்பன வும் முக்கிய கருவாகக் காணப்படுதல் குறிப்பி டத்தக்கது. அஷ்டாதச புராணம் எனப்படும் பதினெண் மகா புராணங்களே விஷ்ணு புராணம், பிரமபுரா ணம், சிவபுராணம் என மூன்றுக வகுக்கும் மர புண்டு. இம் மரபுப்படி முப்பிரிவில் இடம் பெறும் புராணங்கள் மேல்வருவன:—

## (1) விஷ்ணு புராணங்கள்

- 1. விஷ்ணு புராணம்
- 2. பாகவதபுராணம்
- 3. நாரத புராணம்
- 4. கருடபுராணம்
- 5. பத்மபுராணம் (பாத்ம புராணம்)
- 6. வராகபுராணம்

## (11). பிரம புராணங்கள்

- 1. பிரமபுராணம் (ஆதிபுராணம்)
- 2. பிரமாண்டபுராணம்
- 3. பிரமவைவர்த்தபுராணம்
- 4. மார்க்கண்டேயபுராணம்
- 5. பவிஷ்யபுராணம்
- 6. வாமனபுராணம்

### (111) சிவபுராணங்கள்

- 1. வாயுபுராணம்
- 2. இலிங்கபுராணம்
- 3. காந்தபுராணம்
- 4. அக்கினிபுராணம்
- 5. மத்ஸ்யபுராணம்
- 6. கார்மபுராணம்

இப்பதினெண் மகாபுராணங்களேயும் அவற்றிற் சிறப்பிடம் பெறும் தெய்வத்தின் அடிப்படையில் ஐந்து பிரிவாகவும் வகுப்பர். அப்பிரிவுகள் மேல்வருமாறு:—

#### *(1)* விஷ்ணு

- 1. விஷ்ணுபுராணம்
- 2. பாகவதபுராணம்
- 3. நாரதியபுரானம்
- 4. கருட புராணம்.

#### (11) பிரமன்

- 1. பத்மபுராணம் (பாத்மபுராணம்)
- 2. பிரமபுராணம் (ஆதிபுராணம்)

#### (111) சிவன்

- 1. வராகபுராணம்
- 2. பிரமாண்டபுராணம்
- 3. மார்க்கண்டேயபுராணம்
- 4. பவிஷ்யபுராணம்

- 5. வாமனபு**ராண**ம்
- 6. வாயுபுராணம்
- 7. இலிங்கபுராணம்
- 8. காந்தபுராணம்
- 9. மத்ஸ்யபுராணம்
- 10. கார்மபுராணம்

### (IV) (million

பிரமவைவர்த்தபுராணம்

## (V) 刘志强6fl

அக்கினிபுராணம்

சுப்பிராய புராணத்தைச் ஜயர் விஷ்ணு தமிழிலே மொழிபெயர்த்துள்ளார். மொழிபெயர்ப்பு 1883, 1904 ஆம் ஆண்டுகளில் இருமுறை வெளிவந்துள்ளது. பாகவத ணத்தைத் தமிழிலே இருவர் மொழிபெயர்த்துப் பாடியுள்ளனர். பதிஞெரும் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்த செவ்வைச் சூடுவார் பாடிய வேம்பத்தூர் ஸ்ரீமத் பாகவதபுராணம் கோமளபுரம் கோபாலபிள்ளோயால் 1881 ஆம் ஆண்டு பதிப் பிக்கப்பெற்றது. நெல்லிநகர் வரதராஜ ஐயங் கார் (அருளாளதாசர்) 1543 இலே இயற்றிய ழூீ மகாபாகவதம் இரு பிரிவுகளாக 1891 ஆம் ஆண்டுகளிற் பதிப்பிக்கப் பெற்றது. பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டில் புதுச்சேரியில் வாழ்ந்த வீ. குழந்தைவேலுக்கவிராயர் பாடிய மார்க்கண்டேய புராணம் திரிசிரபுரம் கோவிந்த பொழிப்புரையுடன் 1871 இலே வெளிவந்தது. அதிவீரராம பாண்டியன் (1564-1604) பாடிய இலிங்கபுராணம் 1876 இலும் கூர்மபுராணம் 1877 இலும் அச்சிடப்பெற்றன. காந்தபுராணத்தினேக் கச்சியப்ப சிவாசாரியர், குகனேரியப்ப நாவலர். ஞானவரோதய பண் டாரம் என்போர் பெயர்த்துப் பாடியுள்ளனர். கச்சியப்ப சிவாசாரியரின் கந்தபுராணம் 1869 இலே யாழ்ப்பாணம் ஆறுமுகநாவலரால் வெளி யிடப்பெற்றது. குகனேரியப்ப நாவலரின் உப தேச காண்டம் 1887 இலும் ஞானவரோதய பண்டாரத்தின் உபதேச காண்டம் 1950இலும் இரசை வடமலேயப்ப பிள்ள வெளிவந்தன. பாடி 1706 இலே அரங்கேற்றிய மச்சபுராணம் 1900 இலே அச்சிடப்பட்டது.

பதினெண் உப புராணப் பட்டியல் வேறு படுவதாகக் காணப்படுகின்றது. இப் பட்டிய லிலே மேல்வரும் புராணங்களேக் கூறுதல் மரபு:—

ஆதித்திய புராணம் உஸ்னஸ்புராணம் சாபிலபுராணம் காளிகாபுராணம் சனத்குமாரபுராணம் சாம்பபுராணம் சிவபுராணம் துர்வாசபுராணம் நாரசிம்மபுராணம் நீலமதபுராணம் மானவபுராணம் வாருணபுராணம் சௌரபுராணம் தேவிபாகவதம் நாரதீயபுராணம் மாகேஸ்வரபுராணம் வாசிஷ்டபுராணம் விஷ்ணு தர்மோத்தர

புராணம்

முதலாம் குலோத்துங்க சோழன் (1070-1118) காலத்தவரான வீரைத் தலேவன் பரசமய கோளரி மாமுனி அஷ்டாதச புராணம் பாடியதாகத் திருப்பாதிரிப்புலியூர்ப் பாடலீசுவரர் கோயிலின் திருமதிலிலுள்ளதும் தெளிவற்றதுமான சாசனம் மூலம் துணிந்துள்ளனர். அவர் பாடிய அஷ்டாதச புராணம் யாதெனத் தெரியவில்லே.

### அஷ்டாதச ரஹஸ்யம்

தென்கலே வைணவ ஆசாரியராக விளங்கிய பிள்ளேலோகாசாரியர் (1264—1369) மணிப்பிர வாள நடையிலே எழுதிய பதினெட்டு நூல்கள் 'அஷ்டாதச ரஹஸ்யம்' என்ற தொகைப் பெய ரிகோப் பெறுவன.

முடும்பையிலே வடக்குத் திருவீதிப்பிள்ளோயின் புதல்வராக அவதரித்த பிள்ளே லோகாசார்யர் திருவரங்கத்திலே நம்பிள்ளோயின் சீடராக அமை ந்து லோகாசார்யபிள்ளே, உலகாசாரியர் எனச் சிறப்பிக்கப் பெற்றவர்; விளாஞ்சோலேப்பிள்ளே, திருவாய் மொழிப் பிள்ளே, மணவாளமுனிகள் போன்ற சிறப்படைந்த சீடர்களின் குரு.

இரகஸ்ய கிரந்தங்களே சூத்திர நடையிலே மணிப்பிரவாளத்தில் எழுதிய முதல் ஆசாரியர் பிள்ளோகோசாரியராவர்.

- ' அஷ்டாதச ரஹஸ்யம்' தொகுப்பில் இடம் பெறும் நூல்களாவன:
  - 1. அர்ச்சிராதி
  - 2. அர்த்தபஞ்சகம்
  - 3. சம்சாரசாம்ராஜ்யம்
  - 4. சாரசங்கிரகம்
  - 5. தத்துவசேகரம்
    - 6. தத்துவத்ரயம்
    - 7. தனிச்சரமம்
    - 8. தனித்வயம்
    - 9. தனிப்ரணவம்
  - 10. நவரத்தினமாலே
- 11. நவவிதசம்பந்தம்
  - 12. பரந்தபடி

- 13. பிரபந்தபரித்ராணம்
- 14. பிரமேயசேகரம்
- 15. முமூக்ஷுப்படி
- 16. யாத்ருச்சிகப்படி
- 17. ஜூயப்பதிப்படி
- 18. ஸ்ரீவசனபூஷணம்

இவற்றிலே ஸ்ரீவசனபூஷணம் ஆசாரியரின் தவேசிறந்த நூரலாகக் கருதப்படுவதாகும். வைணவ தத்துவம் முழுவதையும் 465 சூத்தி ரங்களில் ஸ்ரீவசனபூஷணம் தெளிவாக எடுத்து ரைக்கின்றது. விசிஷ்டா த்வை தத்தின் முக்கிய மான கோட்பாடுகளுக்கிடையிலான தொடர்பு களே ஒழுங்கான அமைப்பு முலம் துணிவதற்கு வகை செய்வதாக அமையும் சிறந்த அர்த்த பஞ்சகமாகும்.

இரகஸ்யத்திரயம் பற்றி ஆசாரியர் எழுதியவை சாரசங்கிரகம், தனிச்சரமம், தனித்வயம், தனிப்ரணவம், பரந்தபடி, முமூஷுப்படி, யாத்

## திரு ஆக்கூர்

தஞ்சை மாவட்டத்தில் மாயூரம்— தரங்கம்பாடி இருப்புப்பாதையில் ஆக்கூர் நிஃயத்திற்கு வடக்கே சுமார் முக்கால் மைல் தொலேவில் திருஆக்கூர் திருத்தலம் அமைந்துள்ளது. இங்குள்ள சிவன் கோயில் தான்தோன்றி மாடம் எனப் பெயர் பெறும்.

இங்கு எழுந்தருளியுள்ள சிவபிரானுக்குத் தான் தோன்றியப்பர் (சுயம்புநாதர்) என்றும் இறை விக்கு வாள் நெடுங்கண்ணியம்மை (கட்கநேத் திரி) என்றும் பேர்.

இத்தலத்திலே சிறுப்புலிநாயஞர் வாழ்ந்த வராவர். சம்பந்தர் பாடிய திருப்பதிகம் ஒன்றும் அப்பர் பாடிய திருப்பதிகம் ஒன்று மாக இரு பதிகங்கள் இத்திருத்தலத்திற்குள (2.42, 6.21).

### ஆகமம்

சைவம், சாக்தம், வைணவம் ஆகிய சமயங் களின் சிறப்பு நூல்கள் ஆகமங்கள் எனப்படுவன. ஆகமம் என்ற சொல் 'வருவது' எனும் பொருளேத் தருவதாகும்; இறைவனிடம் இருந்து வருவது, இறைவன் அருளியது என்று அதன் பொருள விவரிப்பதுண்டு.

சைவர்களுடைய ஆகமம், சைவாகமம், சிவாக மம், சித்தாந்தம், மாந்திரம், தந்திரம் என்ற பெயர்களேப் பெறும். ஆகமம் என்ற சொல் ருச்சிகப்படி, ஸ்ரீயப்பதிப்படி என்பனவாம்; தத்து வத்திரயம் பற்றியவை தத்துவசேகரமும் தத்து வத்திரயமுமாம்.

அர்ச்சிராதி பூமியிலிருந்து வைகுண்டத்திற்குச் ஆன்மாவின் பயணத்தை விபரிப்ப உலக போகங்களிலே மூழ்கி இறை தாகும். வழியை நாடாது நிற்கு் மனிதன் கடைசியிலே ஆசாரியரின் உதவியுட*ு* இறைவ*னே* அடைவ தைக் கூறுவது சம்சார**ாம்**ராஜ்யம். கதியடையும் மனிதன் ெனிவாக உணர வேண் டிய ஒன்பது விடயங்களேக் கூறுவது தினமாலே. இறைவனுடன் மனிதனுக்குரிய ஒன்பது வகையான தொடர்பினே விளக்குவது நவவிதசம்பந்தம். கடவுளிடம் முற்றுகச்சரணு கதியடையும் ஒருவருக்கு இருக்க வேண்டிய இரு அத்தியாவசியமான தகுதிகளே விளக்குவது பிர பரித்ராணம். இம்மையிலும் மறுமையி <u>நடைபெறும்</u> நல்ல காரியங்களுக்கு எல்லாம் இறையருளே அடிப்படை என்பதையும் இவ்வருளின் உதவியுடனே மனிதன் வைகுண் டம் அடைகிறுன் என்பதையும் விளக்குவது பிரமேயசேகரம்.

શુ

லுக்கு முப்பொருள் உணர்த்தும் நூல் என்றும் ஆன்மாக்களுக்கு மலத்தை நாசம் பண்ணி சிவஞானத்தை உதிப்பித்து மோட்சத்தைக் கொடுப்பது என்றும் சைவர்கள் பொருள் கூறுவர்.

சைவாகமங்கள் இருபத்தெட்டு என்பர். அவை: அதிதம், அஞ்சுமான், ஆக்கினேயம் காமிகம், காரணம், கிரணம், சகச்சிரம், சந்தானம், சந்திர ஞானம், சர்வோக்தம், சித்தம், சிந்தியம், சுப்பிர பேதம், சுவாயம்புவம், சூக்குமம், தீப்தம், நிச்சுவாசம், பாரமேசுரம், புரோற்கீதம், மசூடம், முகவிம்பம், யோகஜம், ரௌரம், லளிதம், வாதுளம், விசயம், விமலம், வீரம் என்பன வாம். இவற்றிலே காமிகம் பிரபல்லியமான தாகும்.

சைவாகமத்திலே ஞானபாதம், யோகபாதம், கிரியாபாதம், சரியாபாதம் என நான்கு உட்பிரி வுகளுளை. பதி பசு பாசம் எனும் முப்பொருள் உண்மை உணர்த்துவது ஞானபாதம்; பிரணு யாமம் முதலிய அங்கங்களோடு கூடிய சிவ யோகத்தை விளக்குவது யோகபாதம்; மந்திரம், சந்தியாவந்தனம், பூசை, செபம், ஓமம், சமய விசேடே நிருவாண ஆசாரிய அபிஷேகம் முதலிய னவற்றைக் கூறுவது கிரியாபாதம்; சமயாசாரங் கீளே விளக்குவது சரியாபாதம்.

நாரசிங்கம் (மிருகேந்திரம்) முதல் விசுவான் மகம் ஈருக 207 நூல்களேச் சைவர் உபாக மங்களாகக் கூறுவர். சிவதருமோத்தரமும் அவற் றில் ஒன்ருகும். சைவர்கள் ஆகமங்களேச் சிறப்பாகக் கொள்வ தால் ஆகமாந்திகள் எனப்படுவர். பத்தாம் திருமுறையாக இடம் பெறும் திருமந்திரம் தமிழிலுள்ள ஆகம நூலாகக் கருதப்படுவதாகும். இதனுள் ஒன்பது ஆகமங்களின் பெயர்கள் கூறப்பட்டுள்ளன.

சக்தியை முழுமுதற் கடவுளாக வழிபடும் காக்தத்தில் ஆகமங்கள் தந்திரங்களெனவும் வழங்கப்படுவன. காக்த ஆகமங்கள் 77 ஆகும். ஆயினும் இதற்கு மேலும் சில தந்திரங்கள் உள என்பர்.

இவற்றிலே சனகம், சனத்குமாரம், சுதைனம், சுகம், வசிட்டம் எனும் ஐந்தும் சுப GLOTT L' ஞானத்திற்கும் எனப்படுவன. சத்திற்கும் உரிய வழிவகைகளேக் கூறும் இவை தட்சிணுசாரம் (வலதுகை மார்க்கம்) எனும் வகையினேச் சேர்ந்தவை. 64 ஆகமங்கள் ஆகமங்கள் எனப்படுவன. வித்தைகளேயும் இடக்கரான வழிபாடுகளேயும் கூறும் இவை வாமாசாரம் (இடதுகை மார்க்கம்) வகையினேச் சேர்ந்தவை. எனும் எட்டும் மிசிர ஆகமங்கள் எனப்படுவன. இவை தட்சிணுசாரம், வாமாசாரம் ஆகிய இருவகை களேயும் உள்ளடக்குபவை. இவற்றிலே சந்திர கவே, சோதீஸ்வரி, புவனேசுவரி, மாதா, பர்கஸ்பதியா என்பன குறிப்பிடத்தக் கவை.

வைணவர் ஆகமங்களேத் தந்திரம், சம்கிதை, பாகவத சாத்திரம் என்பர். நாராயணணைல் அருளப்பட்ட ஆகமங்கள், வேதங்களின் விரிவை விளங்கிக் கொள்ள முடியாதவர்களுக்கு அவற் நின் சாரத்தை எடுத்துக் கூறுவதாக அமைந்தவை என்பர். ஆளவந்தாரின் ஆகமப்பிரமாணியமும் வேதாந்த தேசிகரின் பாஞ்சராத்திர ரட்சையும் ஆகமங்கள் வேதங்களுக்குப் புறம் பானவையல்ல என்பதை விளக்க எழுந்தவை. ஆகம உண்மைகளே இறையருளாலேயே விளங்கிக் கொள்ள முடியும் என்பது வைணவர் நம்பிக்கை.

ஆகம மரபினேப் பாஞ்சராத்திர வைனைவ இரண்டாகப் 67 657 வைகானச மரப பாகுபடுத்திக் கூறினும் இவ்விரண்டிற்கும் அடி நிலேயான தத்துவம் ஒன்றே என்பர். ஆயினும் பாஞ்சராத்திரம் சாஸ் திரத்தைப் பாகவத பாகவத தருமத்தைப் பின்பற்றுவோ ரைப் பாஞ்சராத்திரிகள் என்றும் கூறல் பெரு வழக்கு. தத்துவ விசாரம் (ஞானம்), தியானம் (யோகம்), விக்கிரக வழிபாடு (கிரியை), ஆசா (சரியை) எனப் பாகுபடுத்தும் மரபும் ரங்கள் e odor (A).

பாஞ்சராத்திர சம்கிதைகள் 108 என்பதே மரபு. ஆயினும் சிலர் 218 வரை கண்டு கூறி யுள்ளனர். இவற்றிலே

- 1. அகஸ்தியசம்கிதை,
- 2. அதிர்புத்னியசம்கிதை,
- 3. அணிருத்தசம்கிதை,
- 4. ஈஸ்வரசம்கிதை,
- 5. காசிபசம்கினத்,
- 6. சாத்வதசம்கிதை,
- 7. கதர்சனசம்கிதை,
- 8. பாமேஸ்வரசம்கிதை,
- 8. பரமேல்வரசமன்
- 9. பராசரசம்கிதை,
- 10. மகாசநத்குமாரசம்கிதை,
- 11. மார்க்கண்டேயசம்கிதை,
  - 12. வசிஷ்டசம்கிதை,
  - 13. விசுகேந்திரசம்கிதை,
  - 14. விசுவாமித்திரசம்கிதை,
- 15. விஷ்ணுசம்கிதை,
- 16. விஷ்ணுதத்துவசம்கிதை,
  - 17. விஷ்வக்சேநாசம்கிதை,
  - 18. ஜெயாக்யசம்கிதை,
  - 19. ஹயசீர்ஷசம்கிதை,
  - 20. ஹிரண்யகர்ப்பசம்கிதை

என்பன சிலவாம். ஆயினும் ஒவ்வொரு கோயிலும் ஒவ்வொரு சம்கிதையைப் பின்பற்றி வரும்போது மாறுபாடுகளே வன்மையாக எதிர்க் கும் நிலேகள் தோன்றல் எதிர்பார்க்க வேண்டிய தேயாம். ஸ்ரீரங்கம் கோயில் பரமேஸ்வர சம்கிதையையும் காஞ்சீபுரம் ஜெயாக்ய சம்கிதை யையும் பின்பற்றின.

#### ஆகாமியம்

செம்பிற் களிம்பு போல ஆணவத்தாற் பற்றப் பட்டு அறிவு மயங்கி இருளில் அமுந்திச் செயலற்றுக் கிடக்கும் ஆன்மாவின் பாசத்தை அறுக்கும் பொருட்டு அருள் நோக்குடைய இறைவன் நிமித்த காரணஞய்த் தனு கரண புவன போகங்களேப் படைக்கிருன். உயிர் உடம்போடு கூடிய வழி ஆகந்துகமலமாம் கண்மம் செயற்படுகின்றது. மனம் வாக்கு, காயம் எனும் மூவழியிலும் நல்விணே தீவினே எனும் இரு விண்களும் நடந்தேறுகின்றன. உயிர் சம்பாதிக்கும் இவ்விணேகளே மூன்றுகச் சைவ சித்தாந்தம் கூறுகின்றது.

மூவிண்கள் பிராரத்தம், சஞ்சிதம்,ஆகாமியம் எனப்படுவன. பிராரத்தம் அனுபவத்தாலும் சஞ்சிதம் தீக்கையாலும் ஆகாமியம் ஞானத் தாலும் தொஃயும். பிராத்தத்திற்கு இசைய எடுத்த தேகத்திலே அதன்பலனேப் புசிக்கையில் விருப்பு வெறுப்பு களால் உண்டாய நல்விணே தீவிண்கள் ஆகாமியம் எனப்படுவன.

### ஆங்கர் வாட்

கம்புச்சியா என இன்று வழங்கும் நாடு சில வருடங்களுக்கு முன்பு கம்போடியா என வழங்கியது. இவ்விரு பெயர்களும் 'கம் புஜ' (கம்போஜம்) என்ற வட சொல்லிலிருந்து பெறப்பட்டவை. இங்கு வாழும் கெமர் மொழி பேசும் பெரும்பான்மையினமான கெமர் மக்கள் இதணேக் கெமர் நாடு என்று வழங்குவர்.

இந்நாட்டின் வட கிழக்கில் லாவோஸ்நாடும் கிழக்கிலும் தெற்கிலும் வியட்நாம் தேசமும் வடக்கிலும் மேற்கிலும் தாய்லாந்து (சயாம்) தேசமும் தென் மேற்கிலே சயாம் குடாவும் அமைந்துள்ளன.

கெமர் இன மக்கள் சனத்தொகையில் 85 முதல் 90 வீதம்வரை உள்ளனர்; சிறுபான்மையினருட் சீனரும் வியட்நாமியரும் அதிகமாக உள்ளனர்; இந்தியா, தாய்லாந்து, லாவோஸ், யப்பான், மலாயா, பிலிப்பைன்ஸ் முதலிய நாடுகளேச் சேர்ந்தவரும் ஆதிவாசிகளும் சிறுபான்மையருள் இடம் பெறுகின்றனர்.

கெமர்மொழி பெரும்பான்மையினர் பேசும் மொழி. பிரஞ்சு, வியட்நாமியமொழி, சீனமொழி என்பனவும் வழங்குகின்றன. பாளியும் சங்கத மும் பௌத்த குருமார் பயன்படுத்தும் மொழி களாகக் காணப்படுவன.

இன்று பௌத்தம் கெமர் மக்கள் பின்பற்றும் பிரதான மதம். கிறித்தவம், இஸ்லாம், சீன பௌத்தம் முதலியனவற்றைப் பின்பற்றும் மக் கள் சிறுபான்மையினர்.

கம்புச்சியா கிறிஸ்தாப்தத்திற்கு முன்பிருந்தே இந்திய பண்பாட்டின் செல்வாக்கிற்குக் கீழ் வந்து விட்டது என நம்பப்படுகின்றது. கிறிஸ் தாப்தம் முதல் சுமார் அறு நூறு வருடம் விளங் கிய புநான் அரசு (FUNAN KINGDOM) இந்து அரசாகக் காணப்படுகின்றது. இதனே அடுத்து வந்த சென்லா அரசும் (CHENLA KINGDOM) இந் துமதச் செல்வாக்கிண உடையதாகக் காணப்படு கின்றது. தமிழ்நாட்டிற் பல்லவர் செல்வாக் குப் பெற்ற காலத்திலே தமிழ் நாட்டிற்கும் கம் போஜத்திற்கும் தொடர்புகள் பல ஏற்பட்டன என்று கருதச் சான்றுகளுள. அடுத்துவரும் ஆங் கர் அரசின் கால சட்டம் (802—1432) இந்திய பண்பாட்டின் உச்சக் கட்டமாகத் தெரிகின்றது. இரண்டாம் ஜெயவர்மன் (802—850) சிவலிங்க வழிபாடு வழங்கிய நாட்டிலே தன்னேச் சிவபிரா னின் அவதாரமாகக் கொண்டு இராசலிங்கத்தை எழுப்பித் தேவராஜ வழிபாட்டினேத் தோற்றுவித் தான். இலிங்கத்தில் ஆவேசித்த அரசனின் சக்தி அவன் சந்ததியில் இறங்கிச் செல்வதால் அவன் தெய்வீகம் உடையவன் என்று கருதப் பட்டான். தேவராஜ வழிபாட்டினே நடத்தும் உரிமை ஒரு பிராமண குடும்பத்தின் பரம்பரைச் சொத்தாகவும் வழங்கப்பட்டது.

சிவலிங்கம் மட்டுமன்றி விஷ்ணுவும் தேவ ராஜ வழிபாட்டில் இடம் பெறுகிருர். தேவ ராஜ வழிபாட்டின் பௌத்தனுன முதலாம் சூரி யவர்மன் (1002—1049) ஆதரித்தமைக்குச் சான் றில்ஃ. ஏழாம் ஜெயவர்மன் (1181—1201) தேவராஜ வழிபாட்டிற்குப் பதிலாகப் புத்தராஜ வழிபாட்டினேத் தொடங்கியுள்ளான். அவன் தன்னேக் கௌதம புத்தரின் அவதாரமாகக் கருதி ஞன்.

தேவராஜ வழிபாடு சிவவழிபாட்டின் செல் வாக்கிகோக் காட்டுவதாகலாம். யசோவர்மன் (899—910) நாட்டின் பல்வேறு பகுதிகளில் சிவ லிங்கங்களே அமைத்துத் தன் சிவபக்தியை வெளிக் காட்டிஞன். உதயாதித்தவர்மன் சை வத்தை நாட்டின் அரசமதமாக அமைக்க முயற்சி எடுத்துள்ளான்.

விஷ்ணு வழிபாடும் சிவவழிபாட்டுடன் முர ணுன வகையில் நடந்து வந்துள்ளது. இரண் டாம் சூரியவர்மன் தன்னே விஷணுவின் அவதார மாகக் கருதியவன் என்று சிலர் கூறுவர். இவன் ஆட்சியின்போது விஷ்ணு வழிபாடு முன்னே யோர் ஆட்சியிலும் செல்வாக்குடையதாகக் காணப்பட்டது.

பிரமா, சக்தி, கணேசர், கார்த்திகேயர், இலட் சுமி, சரஸ்வதி முதலிய தெய்வங்களும் கம்போஜ மக்கள் வழிபாட்டில் இடம் பெற் றுள்ளன.

இந்துமதத்துடன் நெடுங்காலமாகத் தொடர் ந்து வழங்கிவந்த பௌத்தம் காலகதியில் பிர தான மதமாக மாறியது. பதின்மூன்ரும் நூற் ருண்டிலிருந்து இந்துமதம் தன் செல்வாக்கை இழக்கத்தொடங்குகின்றது. பௌத்தம் பதிஞன் காம் நூற்ருண்டிலே ஏகபோக உரிமை பெற்று விடுகின்றது.

ஆயினும் இந்துமதத்தின் தாக்கம் கம்போ ஜத்தின் மதவழிபாட்டில் தொடர்ந்து காணப் பட்டது. அரச கிரியைகள் தொடர்ந்து இந்து மதச் செல்வாக்குடையதாக விளங்கி வந்தன. இந்துமத தெய்வங்கள் பௌத்தர் வழிபாட் டிலே தொடர்ந்து இடம் பெற்றன. பிர மனுக்கு அவர்களிலே சிறப்பான இடம் தரப் பட்டது.

கம்போஜத்தின் பொற்காலமான ஆங்கர் கட்டம் தாய்லாந்து படையெடுப்புகளால் முடி வடைந்தது. சுமார் 1430—1431 ஆண்டிலே ஆங்கர் கைவிடப்பட்டது. ஆங்கர் வாட் இயற் கையில் மறைந்து கொண்டது. பௌத்தர்கள் இந்துமதத்திற்கு முக்கியத்துவம் அளித்த திருக் கோயிலே பேணுமல் விட்டுவிட்டனர்.

பதிஞரும் நூற்ருண்டின் மத்தியில் போர்த்துக் கேய மிஷனரி ஒருவர் முதன்முதலாக ஆங்கர் வாட் எனும் கோயிஃக் கண்டுபிடித்தனர். பின்பு 1604 இலே வேறெரு போர்த்துக்கேய மிஷனரி யும் 1672 இலே பிரஞ்சு மதகுரு ஒருவரும் இக் ஆயினும் கோயிலின் அழிபாடுகளேக் கண்டனர். முக்கியத்துவம் கூற்றுகளுக்கு அவர்களுடைய கொடுக்கப்படவில் ே. 1861 ஜனவரியில் ஹென்ரி மௌகோ (HENRI MOUHOT) எனும் தற்செயலாகக் கண்டு விபரமாகத் ஆய்வாளர் தன் கண்டுபிடிப்பை விவரித்து எழுதியதை அடுத் துக் காலனித்துவ அரசான பிரான்சு அக்கறை எடுத்துக் கொண்டது. 1866 முதல் பல ஆய்வுக் குழுக்கள் ஆங்கர்வாட் எனும் கோயில் நாடிச் இவர்களிலே பலர் அங்குள்ள சென்றனர். அருஞ் செல்வங்களேக் கொள்ளேயடித்த போதும் பண்டைய இந்து நாகரிகச் சின்னம் ஒன்றின உலகுக்கு எடுத்துக் காட்டவும் செய்தனர்.

ஆங்கர்வாட் ஆங்கர் அரச மரபினரின் அதி யுன்னத கேஃயோக்கமாகப் போற்றப் பெறுவதாகும். சியம்றீப் (SIEM REAP) எனும் நகரத்திற்குத் தென்கிழக்கே இத்திருக்கோயில் அமைந்துள்ளது.

இதணே அமைத்த பெருமை இரண்டாம் சூரிய வர்மனுக்கு (1113—1150) உரியதென்பர் சிலர். வேறு சிலர் இக்கருத்தினே மறுப்பர். சூரியவர் மன் தன்னே விஷ்ணுவின் அவதாரமாகக் கருதிய வன் என்பர்.

ஆங்கர்வாட் வழிபாட்டுத் தலமாக அல்லது அரசன் தன் பள்ளிப் படையாக அமைக்கப் பட்டது என்பர். இங்கு மத்திய கருவறையில் விஷ்ணு கருட வாகனத்தில் எழுந்தருளியுள்ளார். விஷ்ணுவின் படிமம் பொன்னலானது. அரசன் திருவுருவமே விஷ்ணுவின் திருவுருவமாக—தேவ ராஜ வடிவமாக—எழுந்தருளுவிக்கப்பட்டுள்ளது என்பர்.

ஆங்கர்வாட் அதன் பருமையாலேயே எவரை யும் திகைப்படையச் செய்வதாகும். திருக்கோ யிலின் பரப்பளவு 4130,000 சதுரவடி என்பர். இதனேச் சுற்றி அகலமான அகழி ஒன்று அமைந் துள்ளது; அதன் அகலம் சுமார் 600 அல்லது 650 அடி என்பர். பிரதான வாசல் மேற்கு நோக்கியமைந்துள்ளது. அகழியைப் மூலம் தாண்ட வேண்டும். திருக்கோயில் மூன்று *அ*கழியோடமை**யும்** சதுரப்பரப்புகளேயுடையது. பரப்பிலும் அடுத்தது பரப்பளவு குறையே அதற் பரப்பளவு குறைந்ததாக கடுத்தது அதனிலும் ஆயினும் ஒவ்வொரு பரப்பும் ஒன்றி வுள்ளது. லிருந்து மற்றது உயர்ந்ததாக அமைந்துள்ளது. நடுவிலே உள்ள பரப்பிலே மத்தியில் அமைந்த கருவறையின் கோபுரமும், அப்பரப்பின் நான்கு மூலேகளில் அமைந்த கோபுரங்களும் ஆக ஐந்து கோபுரங்கள் தாமரை மொட்டின் அமைப்பிலே அளிக்கின் அழகாகத்தோற்றம் உயர் ந்தோங்கி இந்தியாவிலுள்ள புவனேஸ்வர் கோயி றன. இவை ஓரளவு ஒத்துக் கோபுரங்களே காணப்படுவதாகச் சிலர் கருதுவர். ஆங்கர்வாட் கோயிலின் சிறப்பு அதன் புடைச் சிற்பங்களிலே கருதுவர். இராமாயணம், தங்கியிருப்பதாக மகாபாரதம், அரிவம்சம் என்பனவற்றின் நிகழ்ச் அரசனின் போர்வென்றிகளும் சிகளும் மகளிர் காட்சிகளும் பெருவளவிலே அமைந்து திருக்கோயிலின் பகுதி காட்சியளிக்கின்றன. களிற் பல வீணுக இடம் பெற்றுள்ளன என் ற குற்றச் சாட்டினே சிலர் கூறினும் அதன் பாரிய தன்மையை வியந்துரையா தவர் அமைப்பின் சொல்லலாம். குறைவென்றே

இந்துக் கோயிலான ஆங்கர்வாட் ஏழாம் ஜெயந் தவர்மன் (1181—1201) காலத்திலே பௌத் தர்களின் செல்வாக்கின் கீழ் வந்தது. இன்று அது பௌத்தப் பள்ளிபோல பௌத்தத் துறவி கள் தங்குமிடமாகிவிட்டது.

## திரு ஆச்சாபுரம்

திரு நல்லூர்ப் பெருமணம் எனும் சம்பந்தர் ஆச்சாபுரம் பெற்ற திருத்தலம், தேவாரம் ஆச்சார்யர்கள் புரம் என்றும் என்றும் பெறுகின்றது. இன் று வழங்கப் தேவன் அழைத்ததால் நல்லூர் ஆகிய தலம், சம்பந்தப் பெருமான் திருமணத்தால் நல்லூர்ப் பெருமணமாயிற்று.

தஞ்சை மாவட்டத்திற் சிதம்பரம் மாயூரம் இருப்புப் பாதையிற் கொள்ளிடம் இருப்புப் பாதை நிஃயத்திற்குக் கிழக்கே மூன்று மைல் தொஃவில் உள்ளது திருநல்லூர்ப் பெருமணம்.

இங்கு எழுந்தருளிய சிவபிரானுக்குச் சிவலோ கத்தியாகர் என்றும் இறைவிக்குத் திருவெண் ணீற்று உமையம்மை என்றும் பேர். பஞ்சாக் கரத்தீர்த்தம் முதலிய தீர்த்தங்களுள். சம்பந்தப் பெருமானும் மனேவியாரும் திரு நீலநக்கர், முருகர், திருநீலகண்டயாழ்ப்பாணர், திருமணத்திற்கு வந்தோர் முதலியோரும் நமச் சிவாயப் பதிகத்தை ஓதிக் கொண்டு சோதியிற் கலந்த தலமிது.

இத்தலத்திற்குச் சம்பந்தர் பாடிய திருப்பதி கம் ஒன்றுள்ளது (3.125). கொட்டையூர் சிவக் கொழுந்து தேசிகர் பாடிய ஆச்சா புரத் தலபுராணம் உண்டு.

#### ஆக்கான்

தமிழ்நாடு காஞ்சீபுரத்திற் பிறந்தவர் கிடாம்பி ஆச்சான்; பிரணதார்த்திகராசாரி யர், ஆத்திரேயாசாரியர், வேதாந்தோ தய ணர் என்ற பெயர்களாலும் வழங்கப்பெறுவர்; பெரிய திருமஃ நம்பியின் மருகர்; ஸ்ரீ பெரும் பூதார் இராமாநுசரின் சீடர்; இராமனுஜப்பிள் ளானின் தந்தை; ஸ்ரீ ரங்கராஜரின் பாட்டஞர்; கிடாம்பி அப்பிள்ளாரின் பூட்டஞர்; கிடாம்பி திருமஃ நயிஞரின் மாமஞர்.

## ஆச்சிரமம்

ஆச்சிரமம் என்பது வாழ்க்கை ஒழுங்கு அல்லது படிமுறைகள். இது சிறப்பாகப் பிராமண ருக்குரியது. பிரமசரியம், கிருகஸ்தம், வானப் பிரஸ்தம், சன்னியாசம் எனும் நான்கு கட்டங் களேயுடையது.

உபநயனம் பெற்ற இளே ஞன், பிரமசரிய விரதம் பஞ்சேந்திரியங்களே அடக்கி, பூண்டு, குருவின் இல்லத்திலே வேதக் உறைந்து, கல்வியில் ஈடுபடுதல் பிரமசரியம் எனும் கட்ட மாகும். சௌசம், ஆசாரம், விரதம் என்பன வ ற்றில் குருவின் பணிவிடைகளேச் வழுவாது சடன் பணிவோடு செய்தல் வேண்டும். வமு விரதங்களே அநுட்டித்து வற்ற நெறியிலே ஆழ்ந்த கவனத்துடன் பிரமசாரி வேதக் கல்வி யில் ஈடுபட வேண்டும். இரு சந்தியிலும் சூரிய கோயும் அக்கினியையும் ஆழ்ந்து வழிபட்டு விட் குருவைப் பணிந்து வணங்க வேண்டும். குருவுக்கு மரியாதை செய்யும் முகமாக அவர் எழுந்து நிற்கையில் எழுந்து, நடந்து செல்கை யிற் பின் தொடர்ந்து, அமரும்போது அவர் ஆசனத்திலும் தாழ்ந்த இடத்தில் அமர்ந்து ஒழுக வேண்டும். சீடன் குருவுக்கு எதிராக எதுவுமே செய்யக்கூடாது. குரு தாகைவே அவர் முன்னி வேயில் கேட்கும்போது தான் அமர்ந்து புலன்களே அலேயவிடாது வேதங்களே ஓத வேண்டும். அதன் பிறகு குருவின் அனுமதி யோடு பெற்ற உணவை தான் இரந்து உண்ணலாம். குரு குளித்த பின்பே சடன் அந்த நீரிலே குளிக்கலாம். ஒவ்வொரு நாளும்

சீடன் குருவுக்குத் தேவையான சமதை, தர்ப் பை, நீர், பூ முதலியனவற்றைத் தேடிக்கொண்டு வந்து கொடுக்க வேண்டும்.

வேதக் கல்வி முடிந்த பின்பு புத்தி பெற்ற சீடன் குரு தட்சணே வழங்கிவிட்டு அவருடைய அனுமதியோடு கிருகஸ்தாசிரமத்திலே நுழை வான். தன்னுடைய தகுதிக்கேற்றவாறு, கிர கஸ்தன் செய்ய வேண்டிய சகல கடமைகளேயும் அவன் மணம் புரிந்தபின் பார்க்கும் தொழில் மூலம் பெறும் ஊதியத்தில் இருந்து செய்ய பிதுரைப் பிண்டதானம் மூலமும், வேண்டும். கேவரை யாகங்கள் மூலமும், இருடிகளேச் சுவாதியாயம் மூலமும், பிரஜாபதிகளேப் புத்திர சந்தானம் மூலமும், ஆவிகுளப் பல மூலமும் உல கத்தை அன்பு மூலமும் வழிபடும் கிரகஸ்தன் தன் மாசற்ற சுயமான செய்கைகள் மூலம் புனிதலோ கத்தை அடைவான். சன்னியாசிக்கும் பிரம சாரிக்கும் உணவளிக்கும் ஆதாரமாகவுள்ளவன் கிருகஸ் தன். நாடு நாடாக வேதங்கற்பதற்கும் யாத்திரைக்காகவும் செல்பவர்களுக்கு கிருகஸ் தனே தஞ்சம். விருந்தினரை அன்புடன் வர . வேற்று உணவும் உறையுளும் அளித்து மகிழ் விக்காது, அவர்களே ஏமாற்றத்தோடு வெளி யேறச் செய்பவன் அவர்களுடைய பாவங்களேச் சுமந்துகொண்டு தன்னுடைய புண்ணி யங்களே எல்லாம் அவர்களுக்கு இழந்துவிடுகிறுன். விருந் தினனே அவமதியாது, கொடூரமாகவும் வஞ்சக மாகவும் பேசாது, கொடுத்ததற்காக வருந்தாது கொடுப்பவரைத் தடுத்தேசாது இருத்தல் அவசி யம். கிருகஸ்தாஸ்ரம கடமையை முறையே செய்யும் ஒருவன் உலகியற் பந்தங்கள் சகல வற்றிலும் இருந்து விடுதஃலயடைந்து உயர்ந்த லோகங்களே அடைவான்.

தன் கடமைகளே மனத்திருப்தியோடு செய்து முடித்த கிருகஸ்தன் முதுமை ஆரம்பிக்கும் போது வனவாசம் செய்ய வேண்டும். மனேவி யைப் பிள்ளேகளின் பராமரிப்பிலே விட்டோ அல்லது தன் இேடு கூட்டியோ செல்லலாம். இலேகுழைகளேயும் கிழங்கு வகைகளேயும் பழங் களேயும் உண்டு, மான் தோலாகவும் தர்ப்பைப் புல்லாகவும் அமைந்த ஆடைகள், விரிப்புகள், போர்வைகளோடு வெறுந்தரையிலே வேண்டும். முடிவளர்த்து தாடி வைத்து தாபதர் வரு விருந்தினரை உபசரித்து வேண்டும். தெய்வ வழிபாடு, ஒமம் வளர்த்தல் வைத்தியம் செய்தல், தவமியற்றல் என்பன வானப்பிரஸ்தனின் முக்கிய கடமைகள். நா ளுக்கு மும் முறை தோய்தல் வேண்டும். எந்த வகை எண்ணெய் காட்டில் கிடைத்தா லும் அதனே முழுக்குக்கு பயன்படுத்த வேண்டும். வெயிஃவயும் குளிரையும் தாங்க வேண்டும். இவ் வாறு வாழ்பவன் தன் தீமைகள் யாவும் நெருப் பிலிட்டவை போல அவிந்து போக நிரந்தர லோகங்களே அடைவான்.

சன்னியாசம் எனும் நான்காம் ஆச்சிரமத்திற் புகுழுன் பயணம், செல்வம், மீனவி என்பன பற்றுகளேத் துறந்து. போட்டி வற்றி<u>லு</u>ள்ள மனப்பான்மையைக் கைவிட்டு, தர்ம காமமாம் புருஷார்த்தங்களே அடையும் முயற்சி களே மறந்து, நட்பையும் பகையையும் ஒரு சேர எண்ணி, சகல ஜீவராசிகளிடமும் அன்பு செலுத்த வேண்டும். எந்தவொரு ஜீவனும் சிந்தனே, சொல் அல்லது செயலால் துன்புறக் கூடாது. சகல ஆசைகளேயும் நீத்து, சகல பந் தங்களேயும் பற்றுகளேயும் துறக்க வேண்டும். ஒரு கிராமத்தில் ஓரிராவுக்கு மேலும் ஒரு இரவுக்கு மேலும் நகரத்தில் ஐந்து தங்கக் கூடாது. அதுவும் மற்றையோர் அன்போ அல்லது வெறுப்போ காட்டும் வகையில் அமை யக்கூடாது. எல்லோரும் உண்டு உ‰ அடுப்பு அணேந்த பின்பு, பிராமண, கூத்திரிய, வைசிய வீடுகளில் யாசித்துப் பெற்ற உணவை உயிரைத் தாங்குவதற்காக உண்ண வேண்டும். காமம், குரோதம், கர்வம், லோபம், மோகம் எனும் தீயனவற்றை எல்லாம் தள்ளிவிடுவதோடு நான் எனும் முனேப்பு இல்லா திருக்க வேண்டும். சகல ஜீவராசிகளுக்கும் தஞ்சம் தரும் சன்னியாசி எந்தவொரு ஜீவராகிக்கும் பயப்படத் தேவை யில்லே. தூய உள்ளத்தோடும் கஷ்டமின்றியும் சன்னியாச தருமத்தைப் பின்பற்றும் பிராமணன் எண்ணெய் இன்றி ஒளிரும் தீயே போல ஒளி மயமாக பிரம லோகத்தை அடைவான்.

வேதத்தின் நான்கு பகுதிகளான மந்திரம், பிராமணம், ஆரணியகம், உபநிடதம் என்பன முறையே பிரமசரியம், கிருகஸ்தம், வானப்பிரஸ் தம், சந்நியாசம் எனும் ஆச்சிரமங்களுக்கு உரியன என்பர்.

நாற் பாதங்களிலே சரியை பிரமசாரிக்கும், கிரியை கிருகஸ்தனுக்கும், யோகம் வானப்பிரஸ் தனுக்கும், ஞானம் சந்நியாசிக்கும் சிறப்பானவை என்பதும் மனங்கொளற்பாற்று.

#### aleutuni.

தம்முடைய மதத்திற்குரிய ஆசாரங்களேப் பின் பற்றுபவர் ஆசார்யர் எனப்படுவர். ஆன்மீக அல்லது சமயாசாரியரையும் வைதிகநெறியைப் போதனே செய்பவரையும் தீக்ஷை வழங்கும் அதிகாரம் உடையவரையும் ஆசாரியர் என்று வழங்குவர்.

ஆசாரியர் மரபு வைதிகரிடம் மட்டுமன்றி அவைதிகரிடமும் உண்டு. அவைதிகரிடையே சைனரிடம் இம் மரபு மிகவும் முக்கியத்துவம் வாய்ந்ததாகும்.

சைவரிடையே ஆசாரியர் மரபு பெரும்பாலும் சமயானுட்டானங்களுடனே தொடர்புடையதா கக் காணப்படும். குருவையும் ஆசாரியர் என்று கொள்ளும் போது அம்மரபு சைவரி டையே மிக முக்கியத்துவம் பெறுகின்றது. ஏனெ னிற்சைவத்திற் குருமரபு மிகவும் முக்கிய இடம் வகிப்பதாகும்.

ஆயினும் வைணவமரபிலே ஆசாரியர் மரபு மிக முக்கிய இடம் வகிக்கின்றது. இதம் என அவர்கள் கூறும் திருமகள் கொழுநனுன் நாரா யணனே அடையும் நெறியிலே பிரபத்தியோகத் தின் விரிவாகக் கொள்ளப்படுவது அபிமானம். இறைவினச் சரணடைதலான பிர பத்தியிலே திருமகளும் ஆசாரியரும் முக்கிய இடம் பெறுகின்றனர். இவர்களுடைய உதவி யின்றி ஸ்ரீமத் நாராயணனே அடையமுடியாது. விஷ்ணுவுக்கு ஊடகமாகத் திருமகளும் அவளுக்கு ஊடகமாக ஆசாரியரும் அமையும் ஒன்றினே அம்மரபிலே காணலாம். இதனேப் புருஷகாரம் என்பர்.

ஸ்ரீ நாதமுனிகளிலிருந்து ஸ்ரீ இராமாநுசர் வழியாக ஆசாரிய மரபு விரிந்து வருகின்றது. ஸ்ரீ இராமநுசர் 74 குடும்பங்களுக்கு ஆசாரிய ராக இருக்கும் உரிமையை வழங்கியதாக மரபு கூறும்.

மாணிக்கமாவேயிலே பெரியவாச்சான் பிள்ளே ஆசாரியார் இலக்கணத்தைத் தெளிவாக விளக்கி ஆசாரியர் வகைகளே யன்னார். பெரியவாச்சான்பிள்ளே பிரபன்னத்திற்கு ஆசாரிய ராவார் பிரபத்திக்கு அறிமுகப்படுத்தும் தகுதி என்றும், கடவுள அடையத் வாங்கிக் தடையாயுள்ள செயலிலிருந்து பின் கொள்வதை உபதேசிப்பவர் என்றும், வன் தான் துணேயென்று போதிப்பவர் என்றும் கூறியிருக்கிறுர். மாணிக்கமாஃயின் கரு ஆசாரி யருக்கும் சீடருக்கும் இடையேயுள்ள தொடர் பாகும்.

## ஆசார்யன்றரு தயம்

நம்மாழ்வாரின் பெருமையைப் போற்றும் மணிப்பிரவாள நடையிலமைந்த நூல் ஆசார்ய ஹ்ருதயம் ஆகும்.

இதனே இயற்றியவர் அழகிய மணவாளப் பெருமாள்நாயஞர் என்பவராவர். இவர் வடக் குத் திருவீதிப்பிள்ளேயின் புதல்வராகத் திரு வரங்கத்திலே பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியிலே அவதரித்தவர்; இவர் தமையஞர் தென்கஃ வைணவ ஆசாரியராக விளங்கிய பிள்ளேலோகாசாரியர்.

ஆசார்யஹ்ருதயம் அழகிய மணவாளப் பெரு மாள் நாயஞரின் நூல்களிலே பெரியது மட்டு மன்று; அதிமுக்கியமானதுமாகும். ஆகிரியர் தாம் இந்நூல் எழுதியதன் நோக் கம் திருவாய்மொழியின் சாரத்தைப் பக்தர் களுக்கு எவ்வித வர்ணபாகுபாடுமின்றி வெளி யிடுவதே என்ற கூறியுள்ளார். நம்மாழ்வார் பிறப்பால் உயர்ந்தவராக இல்லாவிடினும் தம் பக்தியாலும், பற்றிஞலும், அறிவிஞலும் எந்த ஆழ்வாருடனும் ஒப்பிட்டுக் கூறமுடியாத உயர் நில்யை பெற்றவர் என்பதை ஆசிரியர் நிறுவ முற்பட்டுள்ளார். வேதவியாசரிலும் கிருஷ்ண பரமாத்மாவிலும் பார்க்க, நம்மாழ்வார் பெரியர் என்பது ஆசிரியர் கருத்து.

ஆழ்வார்களின் அருளிச் செயல்களிலும் ஆசாரி யர்களின் சம்பிரதாய கிரந்தங்களிலும் இருந்து தொடர்களே அப்படி அப்படியே எடுத்து புது விகுதிகள் கொடுத்து எழுதிய முறை தெளி வேற்படுத்துவதாக இல்ஸே. உரையின்றி உணர முடியாத நடை நூலிலே காணப்படுகின்றது.

திருநாராயணபுரத்து ஆயி, மணவாளமாமுனி கள் முதலியோர் ஆசார்யஹ்ருதையத்திற்கு வியாக் கியானம் எழுதியுள்ளனர். பிரதிவாதி பயங் கரம் உ. வே. அண்ணங்கராசாரியர் 1948 இலே ஆசார்ய ஹ்ருதயம் தாத்பர்யஸாரம் எழுதிஞர்.

வித்துவான் பு. ரா. புருஷோத்தம நாயுடு (1901— ) மணவாள மாமுனிகளின் வியாக் சியானத்தைத் தமிழாக்கம் செய்துள்ளார். நான்கு பாகம் கொண்ட தமிழாக்கத்தினேச் சென்னேப் பல்கலேக்கழகம் இரு நூல்களாக 1965 இவே வெளியிட்டுள்ளது.

### ஆசாரக்கோவை

ஒழுக்கங்களேத் தொகுத்துரைப்பது ஆசாரக் தன்மையையுடையவை இத்தகைய ஸ்மிருதிகள். ஆசாரக் நூலாரின் கோவையின் சிறப்புப்பாயிரம் 'ஆரிடத்து' இருந்து தொகுக்கப்பட்டதென்று கூறுகின்றது. இதன் பதிப்பாசிரியர் திருமணம் செல்வகேச வராயமுதலியார், பெரும்பான்மையானவை சுக் ரஸ்மிருதியிலிருந்து தொகுத்தவை என வடநூற் புலவர் கருதுவதாக முன்னுரையிற் கூறுவர். எஸ். வையாபுரிப்பிள்ளே ஆசாரக் கோவையின் பொருள்கள் பல ஸ்மிருதிகளில் இருந்து தொகுக் கப் பெற்றன எனக் கொள்வதே தக்கதென்று (இலக்கிய மணி எடுத்துக் காட்டியுள்ளார் மாகு, 1957, பக், 105—106). ஆயினும் ஆசா ரக்கோவையிலே சங்கத ஸ்மிருதிகள் போன்று சாதிக்கொரு ஆசாரம் என்று பிரித்துத் கூறப் படாமை நோக்கத்தக்கது.

வைகறையிலே துயில் நீங்குதல் முதல் இரவில் துயில் கொள்ளுதல் வரையிலான நித் திய கருமங்களே விதித்தும் விலக்கியும் காட்டுவ தோடு பொதுவான ஒழுக்கங்களேயும் தொகுத் துரைக்கும் ஆசாரக்கோவை, அகத்தூய்மையையும் புறத்தூய்மையையும் வற்புறுத்துவதாகும்.

கயத்தூர்ப் பெருவாயின் முள்ளியார் எனும் சைவர் ஆசாரக்கோவையின் ஆசிரியர் என்பது சிறப்புப் பாயிரத்தாற் புலஞகும். இவர் வாழ்ந்த காலத்தைத் துணிந்துரைத்தலரிது.

பதினென் கீழ்க்கணக்கு நூல்களில் ஒன்றுன ஆசாரக் கோவையில் 100 வெண்பாவுள.

இத**்னப் பழைய பொழிப்புரையுடன்** இல்லே யம்பூர் சந்திரசேகரகவிராஜர் ( —1883) 1857 இலே பதிப்பித்தார்; திருத்தணிகை விசா கப் பெருமாளேயரும் பழைய பொழிப்புரையுடன் 1883 இலே பதிப்பித்துள்ளார்; திருமணம் செல் வகேசவராய முதலியார் பழைய பொழிப்புரை, புதியபதவுரை, குறிப்புரைகளுடன் 1893, 1898, 1916, 1918 ஆம் ஆண்டுகளிலே பதிப்பித்தனர்; அவர் வியோகத்தின் பின்பு 1934 இலும் அவர் பதிப்பு பிரசுரிக்கப்பட்டது. சன்னுகம் குமாரசுவாமிப்புலவர் 1900 இல் ஆசாரக் கோ வையிணப் பதிப்பித்துள்ளார். பு. சி. புன்னோ வனநாத முதலியாரின் விருத்தியுரையுடன் பழை மூலத்தினேத் திருநெவ்வேவி July W யவுரை தென்னிந்திய சைவ சித்தாந்த நூற் பதிப்புக் கழகம் 1939 இலே வெளியிட்டது.

## ஆசிரியமால

ஆசிரியமால் என்பது ஆசிரியப்பாக்களேக் கொண்ட தொகுப்பு நூல் என்று கருத இடமுண்டு இந்நூல் இன்று கிடைப்பதாக இல்லே. இந் நூற் பெயரும் இதன் பாடல்களிலே பதிஞையம் புறத்திரட்டு எனும் தொகை நூலால் அறியப் படுகின்றன.

புறத்திரட்டு பதிணந்தாம் நூற்ருண்டளவிலே தொகுக்கப் பெற்றதென்று கருத இடமுண்டு.

ஆதிரிய மாஃவிலிருந்து பெறப்படும் பதிறைய பாடலிலே நான்கு இராமாயணப் பாடல்கள். இதன் கடவுள் வாழ்த்து சிவசம்பந்தமானது. அறன்வலியுறுத்தல், தவம், நிஃவயாமை முதலிய அறநீதிக் கருத்துக்கள் அமைந்த பாடல்கள் இத னுட் காணப்படுகின்றன; அரசியல் தொடர்பான புறப்பாடல்களுமுன.

## ஆகிரியர் நல்லந்துவனர்

திருப்பரங்குன்றத்திலே எழுந்தருளியிருக்கும் முருகப் பெருமான் மீது இவர் பாடிய பரிபாட்டு ஒன்று கிடைத்துள்ளது. திருப்பரங்குன்றத்தின் பெருமையையும், அதிற்கடம்பமரத்தின் அடியிற் கோயில் கொண்டு எழுந்தருளியிருக்கும் முருகப் பெருமானின் திருவருட் சிறப்பையும் உள்ள முருகி வாழ்த்தியுள்ளார்.

திருப்பரங்குன்றிலே கோயில் கொண்ட முரு கண்ப்பாடிய ''அந்துவன்'' எனும் புலவரை மதுரை மருதனிளநாகஞர் குறிப்பிட்டுள்ளார் (அகநானூறு, 59).

கலித்தொகையுரையாசிரிய<mark>ர் நச்சிஞர்க்கினியர்</mark> பாஃத்திணேயை ஆசிரியர் நல்லந்துவஞர் கோத் ததோடு ''புரிவுண்ட புணர்ச்சியுள்'' எனும் தெய்தற்கலிப் பாடஃபையும் பாடிஞர் என்ற கருத்திணேயுடையவர்.

நல்லந்துவ**ஞர், மதுரையாசிரியர் நல்லந்துவ** ஞர் எனும் பெயர்கள் பண்டைய சான்ரூர் பெயர்ப்பட்டி<mark>யலி</mark>லுள.

## ஆசௌச திபிகை

ஆசௌசதீபிகை பிறப்புகளால் உண்டாகும் விலக்குகளே விளக்குவதொரு நூல்; சைவ நன்மக்கட்குரியது.

இதனே இயற்றியவர் தமிழாகரமுனிவர். சிதம் பரம் குகைமடம் ஞானப்பிரகாசரிடம் கற்று ஞானேபதேசம் பெற்று ஆன்மானந்தவாதியாக விளங்கி முதுமையிலே தருமையாதீனம் அடைந்து அவ்வாதீன அடியவரில் ஒருவரானவர் தமிழாகர முனிவர். இவர் பதினேழாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்.

ஆடுசளசதிபிகையைை <mark>யாழ்ப்பாணம் வண்ண</mark> மோ. வைத்தியலிங்கபிள்ளே ( ——1902) யாழ்ப் பாணம் சைவெப்பிரகாச <mark>யந்</mark>திரசாஃயில் 1882 இலே அச்சிட்டு வெளிப்ப<mark>டுத்தினர்.</mark>

எழுதுமட்டுவாள் மாப்பாண முதலியார் பத் தொன்பதாம் நூற்றுண்டின் ஆரம்ப தசாப்தங் கள் வரை யாழ்ப்பாண பிரதேசத்தில் வாழ்ந்தவர். அவர் ஆசூசவிதி என ஒரு நூல் எழுதியுள்ளார். வட்டுக்கோட்டை மு. ஆறுமுகம்பிள்ள பத்தொன் பதாம் நூற்றுண்டின் முற் பகுதியில் வாழ்ந்தவர். அவர் ஆசௌச விதியொன்று இயற்றியுள்ளார். அது அச்சிடப்பட்டுள்ளது. மாதகல் சு. ஏரம் பையர் ( —1914) எழுதிய ஆசௌச விஞ விடை வட்டுக்கோட்டையில் 1912 இலே பதிக் கப்பட்டுள்ளது.

துன்னுஃ ஆ. சபாரத்தினக்குருக்கள் தமிழ் ஆசௌச தீபிகைக்குத் தாத்பரிய உரை தந் துள்ளார். அது பருத்தித்துறையிலே அச்சிடப் பெற்றுள்ளது. கொக்குவில் இ. சி. இரகு நாதையரும் ஆசௌச தீபிகைப் பதிப்பொன்றிஃன வெளியிட்டுள்ளார்.

## திரு ஆடான்

இராமநாதபுரம் மாவட்டம் ஆடானத் தாலு காவிலுள்ள திருத்தலம் திருவாடாண். தேவ கோட்டைப்பாதை இருப்புப்பாதை நிஃயத் திற்குத் தென்கிழக்கே 23 ஆம் மைலிலும் காள யார் கோயிலுக்குக் கிழக்கே 21 ஆம் மைலிலும் இத் திருத்தலமுள்ளது.

ஆட்டுத்தஃயும் யானயுடலும் தாங்கும் சா<mark>பம்</mark> பெற்ற பிருகு முனிவர் வழிபட்டுச் சாபம் நீங்கிய தலம் என்பர். சூரியன் நீலமணியைச் சிவலிங்க மாகத் தாபித்து வழிபட்டுப் பேறு பெற்ற தல<mark>ம்</mark> என்றும் கூறுவர்.

இத்தலத்தில் எழுந்தருளிய சிவபிரானுக்கு ஆதிரத்தினேசுவரர், ஆடா'னநாதர் என்றும் இறைவிக்கு அம்பாயிரவல்லி என்றும் பேர். தீர்த்தம் சூரிய தீர்த்தம். தலவிருட்சம் வில்வம்.

இத்திருத்தலத்திற்குச் சம்பந்தப் பெருமான் பாடிய திருப்பதிகமொன்றுண்டு (2.112). கமலே ஞானப்பிரகாசரின் சீடர் சுவாமிநாததேசிகர் திருவாடாணத் தலபுராணம் இயற்றியுள்ளார். வ.சு. சண்முகம்பிள்ளே (1880—1941) திருவாடாண புராணவசனம் எழுதியுள்ளார். திருவாடாண புராணவசனம் எழுதியுள்ளார். திருவாடாணயந்தாதி (கல்போத்து பிச்சுவையர்), திருவாடாணவர்), திருவாடாண் ஆதிரத்தினேசுவரர் சித்திரகவி அலங்காரம் (சர்க்கரை முத்து முருகப்புல வர்), திருவாடாணப்பதிகம் (தாணுகுடி குரு சுப் பிரமணியக்குருக்கள் பண்டாரம்) முதலிய பிர பந்தங்களுமுள்.

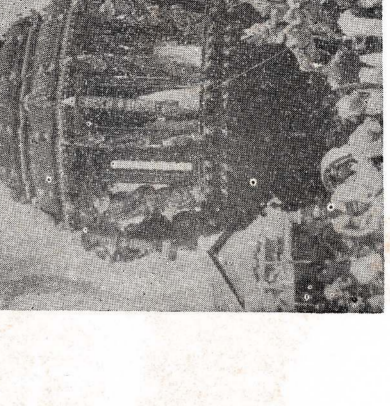
#### ஆடி அமாவாசை

'அமா' என்பது ஒரிடத்திற் பொருந்தியது, குவிந்தது, அடுத்தது என்ற பொருள் தருவ தாகும். ஒரு இராசியிற் சூரியன், சந்திரன் இருவரும் சேர்ந்து உறவாகும் வாசியான நாள் அமாவாசி எனப்படும்.

சூரியனும் சந்திரனும் ஆற்றல் மிக்கவர்கள். சூரியன் ஞானகாரகன், ஆத்மகாரகன். சந்திரன் மனதிற்கு அதிபதி. ஆற்றல் மிக்க இவ்விருவரும் ஒரு இராசியில் சஞ்சரிக்கும் தினம் புனிதமான தினமாகக் கொள்ளப்படுகின்றது. மேலும் சகல தேவர்களும் அமாவாசையில் அதிபர்கள். அன்று நோன்பு நோற்றல், விரதங்காத்தல் இறைவன் அருளே, பிரீதியைப் பெற பேருதவியாவன.

அமாவாசையிற் புண்ணிய தீர்த்தத்திலே படிந்து பி<mark>திர் தருப்பண</mark>ம் செய்து அதிதிகளோ டும் சுற்றத்தாரோடும் உண்டு விரதநியமத் துடன் இருப்பது தீர்த்த சிராத்தம் எனவும் காமிக சிராத்தம் எனவும்படும்.







ஆடி அமாவாசை

Digitized by Noolaham Foundation. noolaham.org | aavanaham.org

மரணத்தின் போது தூலசரீரம் (உருவுடம்பு)
அழகிய சூக்குமசரீரம் (அருவுடம்பு) பெறும் உயிர் பூமியிற் செய்தவிண்களுக்கு ஏற்ப இன்ப துன்பங்களேச் சுவர்க்க நரகத்தில் அனுபவிக்கும். அனுபவித்துத் தொலேயாது எஞ்சி நின்ற பிரா ரத்துவ விண்களினுலேயே உயிர் மீண்டும் பிறப் பெடுக்கின்றது.

அந்தியேட்டி, தகனக்கிரியைகளால் அபுத்தி பூர்வமாகச் செய்த வினேகள் மாறும்; புத்திபூர்வ மாகச் செய்தன அனுபவித்தேயாக வேண்டும். பிதிர் வழிபாடு அவ்வினேயின் முனேப்பு தேய்தற் பொருட்டுப் புத்திரர் செய்வதாகும். பிதிர் தேவர்கள் பிதிர் தருப்பணத்தை ஏற்று பிதிரர் எப்பிறவி புக்கனரோ அப்பிறவயிற் செலுத்திப் பயனடையச் செய்வர்.

அமாவாசைகளிலே ஆடி அமாவாசை மிகவும் புனிதமும் விஷேசமுமானதாம். சைவர்களும் வைணவர்களும் ஆடி அமாவாசையை முக்கிய தினமாகக் கொள்வர். ஏனெனில் வடக்கு நோக் கிச் சஞ்சரிக்கும் சூரியன் தெற்கு நோக்கிச் சஞ்சரிக்கும் ஆரம்பகாலம் ஆடிமாதமாகும். தென்புலத்தார் கடன் இறுக்க விசேடமானகாலம் சூரியன் தெற்கு நோக்கும் ஆடிமாதம் என்ற நம்பிக்கை ஆடிஅமாவாசைக்குத் தனியிடம் அளிக் கின்றது.

திருக்கேதீஸ்வரம், மாமங்கேஸ்வரம், லேஸ்வரம் முதலிய திருத்தலங்கள் ஆடி அமா வாசைக்குப் பேர் பெற்ற ஈழத்துத் திருத்தலங்க ளாம். திருக்கேதீஸ்வரம் மன்னுர் மாவட்டத் திலே அமைந்துள்ள தேவாரம் பெற்ற திருத்தல மாகும். இங்கு பாலாவித் தீர்த்தம் சிறப்பு மிக்கது. மாமாங்கேஸ்வரம் மட்டக்களப்பு மா வட்டத்தில் மட்டுநகரை அடுத்து அமைந்துள் ளது. இங்கு ஆடி அமாவாசை தினம் வருடாந்த நகுலேஸ்வரம் பேர் தீர்த்தோற்சவமாகும். பெற்ற கீரிமலே எனும் திருத்தலமாகும்; யாழ்ப் பான மாவட்டத்திலுள்ளது; *மாவைக்க*ந்தன் ஆடியமாவாசையன்று கீரிமலேக்குத் தீர்த்தமாட எழுந்தருளுவது சிறப்பாகும். கொழும்பிலே முகத்துவாரக் கடல் ஆடியமாவாசையின் போது தீர்த்தத் தலமாகப் பிரசித்தி பெற்றுள்ளது.

தமிழ்நாட்டிலே இராமேஸ்வரம் ஆடிஅமா வாசை விரதத்திற்குப் பேர் பெற்ற தலமாக அமைகின்றது. வட நாட்டிலே கங்கை நதியின் புண்ணியத்துறைகள் இத்தினத்திலே பெருந் திர ளான மக்களேக் கவரும் தீர்த்தக் கரைகளாக அமை வன.

#### ஆடிப்பூரம்

ஆடிமாதத்திலே பூரநட்சத்திரம் உச்சத்தில் இருக்கும் போது கொண்டா ப்படுவது ஆடிப்பூரம் எனும் விழா. இது தேவிக்குரிய திருநாள். மானிடத்தை இன்னல்களில் இருந்து மீட்பதற்கு உலகன்னே இப்பூவுலகிலே தோன்றிய நாள் ஆடிப்பூரம் என்று கருதுவர்.

ஆடிப்பூரம் வெள்ளிக்கிழமையில் நேர்ந்து விட்டால் அவ்விழா சிறந்த பலன்களேத் தரும் என்று கருதி விழாவினே விரிவாக அமைத்துக் கொண்டாடுதல் மரபு.

தேவிக்குரிய திருநாளாகிய ஆடிப்பூரத்திலே ஸ்ரீவில்லிபுத்தூரிலே தோன்றியவர் ஸ்ரீஆண்டாள். இதஞல் ஸ்ரீவில்லிபுத்தூரிலே வைணவர்கள் ஆடிப் பூரவிழாவை மிகவும் சிறப்பாகக் கொண்டாடு வர்.

மதுரை, திருநெல்வேலி, வேதோரணியம், நாக பட்டினம், சிதம்பரம் முதலான திருத்தலங்களிலே ஆடிப்பூரம் சிறப்பாகக் கொண்டோடப்படு கின்றது.

## ஆடிவேல் விழா

ஈழத்தின் தென்பகுதியிலுள்ள கதிர்காமம் முருகப்பெருமான் கோயிலில் வருடந்தோறும் நான்கு திருவிழா நடைபெறும். முதற்றிருவிழா சித்தரை வருடப் பிறப்புத்தினத்தன்று நடை பெறுவது. இரண்டாந் திருவிழாவான பந்தற் கால் நடும் திருவிழா ஆனி அல்லது ஆடியிற் கொண்டாடப்பெறுவது. மூன்ரும் திருவிழா ஆடி அல்லது ஆவணியிற் பதிணந்து அல்லது பதிஞறு நாள் திருவிழாவும் தீர்த் தோற்சவமுமாக நிகழ்வதாகும். நான்காம் திருவிழா திருக்கார்த் திகை விளக்கீட்டுத் திருவிழா.

கதிரை முருகப் பெருமானின் மூன்ரும் திரு விழாவின் அந்தத்திலே கொழும்பு மா நகரிலே கோலாகலமாகக் கொண்டாடப்படும் ஆடிவேல் விழாவாகும். இவ்விழா பத்தொன்ப தாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியில் ஆரம்பமானது சுருத இடமுண்டு. கொழும்பிலுள்ள நாட்டுக்கோட்டை நகரத்தார் 1850 ' புதுக்கோவில் நகரம் ' என்ற பெயருடன் ஒரு சங்கம் நிறுவி ' புதுக் கதிரேசன் கோயில் ' என்ற பெயருடன் இருகோயில்களேக் கட்ட ஆரம்பித்த னர். அவற்றில் ஒன்று கோழும்பு செட்டியார் தெரு ஸ்ரீ கதிரேசன் கோவில்; ஏனேயது வெள்ள வத்தை ஸ்ரீ கதிரேசன் கோயில் எனப்படும் பம்பலப்பிட்டி பிள்ளோயார் கோயில். ஏற்கனவே செட்டியார் தெருவில் விளங்கிய கதிரேசன் கோயில் பழைய கதிரேசன் கோயில் (ஸ்ரீ கதிர் வேலாயு சுவாமி கோவில்) என்று பெயர் பெற் றது. பழைய கதிரேசன் கோயிலார் பம்பலப் புட்டியிலே ஸ்ரீ கதிரேசன் கோவில் (பிள்ளோர் கோயில் ஒன்றினே அமைத்தனர். புதிய கதிரே சன் கோயிலுக்கு வெள்ளவத்தைப் பிள்ளேயார் கோயிலும் பழைய கதிரேசன் கோயிலுக்கு பம் பலப்பிட்டிப் பிள்ளோயார் கோயிலும் உபய கதிர் காமம் என வழங்கப் பெற்றன. இந்நான்கு கோயில்சுளும் ஆடிவேல் விழாவுடன் நேருங்கிய தொடர்புடையவை. எனவே ஆடிவேல்விழா வின் தோற்றம் பத்தொன்பதாம் நூற்முண்டின் பிற்பகுதி என்பது தெளிவாகின்றது.

ஆடிவேல்விழாவின் தோற்றத்திற்கான கார ணம் யாதெனச் சித்தாந்தமாகக் கூறல் அரிதாயி னும் பொதுவாகக் கூறுப்படும் காரணம் பொருத் தமாகத் தெரிகின்றது. கதிரை முருகணேத் திருவிழாவின் போது தரிசிக்க முருக பக்தர்கள் பல்வேறு இடங்களிலிருந்தும் காவடி ஏந்தியும் வேலேந்தியும் செல்வது மரபாகும். அத்தகைய சந்தர்ப்பங்களில் ஒருபோது தென்மாகாணத் திலே உண்டுபட்ட அநர்த்தத்தால் யாத்திரை கள் தடைப்பட்டதால் பக்தர்கள் யாத்திரை யைத் தொடர முடியவில்ஃ. இந்நில்யை அநுப வித்த கொழும்பு நகரத்தார் கதிர்காமத் திரு விழாவின் அந்தத்திலே கொழும்பிலே வேல்விழா விணக் கொண்டாடத் தொடங்கினராதல் வேண் (A) Lib.

வேல்விழாவின் முன் காவடிவிழா கொழும் பிலே ஆரம்பிப்பது கண்கூடு. சம்மாங்கோடு ஸ்ரீ கதிர்வேலாயுத சுவாமி கோயிலிலிருந்து முரு கப்பெருமான், ஆடிவேல் விழாவுக்கு முதல்நாட் காஃ, தேன் பன்னீர் முதலிய அபிஷேகத்திர வியங்களேத் தாங்கிய காவடி முன்னே செல்ல இரதத்திலே வெள்ளவத்தை ஸ்ரீ மாணிக்கப் பிள்ளயார் கோயிலுக்கு எழுந்தருளுவது வழக்க மாகிவிட்டது. இவ்வழக்கத்திற்கும் கதிர்காமம் செல்லமுடியாது போயினமை காரணமாகலாம்,

பண்டைய தமிழ் மரபிலே அரசன் தன் குடையையோ வாளயோ அன்றி முழவின்யோ முன்னனுப்பித் தன் வரவை உறுதிப்படுத்தும் மரபு காணப்படுகின்றது. குடைநாட்கோள், (குடைநில்), வாள்நாட்கோள் (வாணில்) என் பன புறத்துறைகளாக இடம் பெற்றுள்ளன. அம்மரபிணே உணர்ந்த தமிழ் மக்கள் கதிர்காமம் எழுத்தருளமுடியாத போது முருகனின் இஆயுதத் தைப் பவனியிலே கொண்டு சென்று எழுந்தருளச் செய்து கதிரை மலேக் கந்தணே அங்கு தரிசித்து நிறைவு பெற்றனர் போலும்.

ஆடிவேல்விழா கதிர்காயக் கந்தன் திரு விழாவின் கடைசி நாளிலே வேற்பவனியுடன் ஆரம்பித்த போதும் அதற்கு முதல் நாள் காவடி விழாத்தொடங்குகின்றது. சம்மாங்கோடு ஸ்ரீ கதிர்வேலாயுத்கவாமி, ஆடிவேல் செட்டித்தெரு விலிருந்து புறப்படுவதற்கு முதல் நாள், அபிடேகத் திரவியங்களேத் தாங்கிய காவடி முன் செல்ல, இரதத்திலே எழுந்தருளி வெள்ளவத்தை ஜீ மாணிக்கப் பிள்ளோயார் கோயிலுக்கு அருளாட்சி செய்யவருவார். ஸ்ரீ மாணிக்கப்பிள்ளோயார் கோயிலிலே அடுத்த இருநாளும் பக்தருக்குக் காட்சி நல்கி, நான்காம் நாள் மாலே புறப்பட்டுச் சம்மாங்கோட்டுக்கு எழுந்தருளுவார்.

சம்மாங்கோட்டு ஜூ கதிர்வேலாயுதசுவாமி பவனி புறப்பட்ட மறுநாள் வேல் உலாப் புறப் படும். ஒருவருடம் பழைய கதிரேசன் கோயிலில் இருந்து பம்பலப்பிட்டிப் பிள்ளேயார் கோயிலுக் கும் அடுத்த வருடம் புதிய கதிரேசன் கோயிலி ருந்து வெள்ளவத்தைப் பிள்ளேயார் கோயிலுக் கும் வேல் உலாவரும். வேலே வைத்து முருகன் திருவுருவமாக அலங்கரித்து இரதத்திலேகொண்டு செல்வர்.

ஆடிவேல் விழாவின் முதஞள் வேலவர் செட் டித்தெருக் கோயிலிருந்து காலேயிற் புறப்பட்டு உபயகதிர்காமத்திற்கு எழுந்தருளுவார். அடுத்த இருநாளும் அங்கு வீற்றிருந்து பக்தர்களுக்குக் காட்சியருளி அவர்கள் அளிக்கும் காணிக்கையை ஏற்றருளுவார். நான்காம் நாள் மாலே புறப் பட்டு வரும் வேலவர் காலிமுகத்திடலிலே பக்தர்களுக்குக் காட்சி கொடுத்து அவர்களு டைய அஞ்சலியை ஏற்று நிற்பர். ஐந்தாம் நாள் அதிகாலேயில் வேலவர் செட்டியார் தெரு விலுள்ள கோயிலுக்கு எழுந்தருளுவார்.

ஆடிவேல்விழா கொழும்பு மாநகரிலே சைவர் ளுக்கு மட்டுமன்றி ஏனேய மதத்தினருக்கும் சிறப்பாகப் பௌத்த மதத்தினருக்கும் குதூகல மும் மகிழ்ச்சியும் அளிக்கும் பெருவிழாவாகும்.

## திரு ஆண்டாங் கோயில்

ஆண்டாங் கோயில் என்று தற்காலத்தில் வழங் கும் திருத்தலம், திருக் கடுவாய்க்கரைப் புத்தூர் என்ற பழைய பெயரையுடையது; தஞ்சாலூர் மாவட்டத்தில் திருக்குடவாசலுக்கு மேற்கே மூன்றரை மைல் தொலேவிலுள்ளது. குடமுருட்டி (கடுவாய்) ஆற்றுக் கரையிலுள்ள ஊரிது.

இங்கு கோயில் கொண்ட சிவபிரானுக்குச் சொர் ணபுரீசுவரர் என்றும் இறைவிக்குச் சொர்ண புரீசுவரி என்றும் பேர். இது காசிபர் பூசித்த திருத்தலம்.

இத்திருத்தலத்திற்கு அப்பர் பாடிய பதிக மொன்றுண்டு (5.62).

# திரு ஆண்டார் கோயில்

ஆண்டார் கோயில்எனத் தற்காலத்தில் வழங்கும் திருத்தலம், திருவடுகூர் என்ற பழைய பெயரையு டையது. பாண்டிச்சேரிக்கு மேற்கே பத்து மை லிலுள்ள சின்னபாபு சமுத்திரம் எனுமிடத்தில் இறங்கி மேற்கே இருமைல் சென்றுல் இத்தலத்தை அடையலாம்.

வடுகளுகிய வயிரவர் பூசித்துப் பேறு பெற்ற தால் வடுகூர் என்று முன்பு பெயர் பெற்றதாம்.

இங்கு எழுந்தருளியுள்ள இறைவனுக்கு வடுகூர் நாதர் என்றும் இறைவிக்கு வடுவகிர்க்கண்ணி யம்மை என்றும் பேர். தீர்த்தம் பெண்ணேநதி.

இத்தலத்திற்குச் சம்பந்தர் பாடிய திருப்பதி கம் ஒன்றுண்டு (1.87).

#### முர் ஆண்டாள்

விஷ்ணுசித்தர், பட்டர்பிரான் என்று சிறப்பிக் கப்பெறுபவர் பெரியாழ்வார்; பெரியாழ்வார் தம் காலத்து மன்னணேக் கோனெடு மாறன் என்று கூறுவர்; குருபரம்பரை பெரியாழ்வார் காலத்து மன்னன் ஸ்ரீ வல்லபதேவன் என்று கூறுகின்றது: ஸ்ரீமாற ஸ்ரீவல்லபன் (815—862) எனும் பாண்டி யனுக்கு மாறன் எனும் பெயரும் வல்லபன் எனும் பெயரும் உளவாதலால், அவனே பெரி யாழ்வார் காலத்து மன்னன் என்று துணிய முடியும்.

பெரியாழ்வாரால் வில்லிபுத்தூரில் நந்தவனத் இற் கண்டெடுக்கப் பெற்று வளர்க்கப்பட்டவள் கோதை எனும் ஆண்டாள் என்று குருபரம்ப ரைக் கதைகள் கூறுவன. வைஷ்ணவர் பூமாதேவியின் அம்சம் ஆண்டாள் என்பர்.

விஷ்ணு சித்தர் திருமாலுக்குச் சூட்டக் கோர்த்த மாஃகளேச் சூடி அவை அவனுக்கு இசைந்தனவோ என்று சோதித்துப் பார்த்தவ வாதலால் ஆண்டாள், சூடிக்கொடுத்த நாய்ச்சி யார் எனும் பெயரையும் பெற்றுள்.

கண்ணணேயே தன் காதலஞகக் கனவு கண்டு, கணவஞக வரித்து, மானிடனுக்கு வாழ்க்கைப் படாமல், வாழ்ந்த ஆண்டாளே அழகிய மணவா எப்பெருமாள் திருவரங்கத்திலே தன்னுடன் ஐக் கியமாக்கிக் கொண்டான் என்று குருபரம்பரைக் கதைகள் கூறுவன.

ஆண்டாள் திருப்பாவையையும் நாச்சியார் திரு மொழியையும் பாடியுள்ளார். இவ்விரு பிரபந் தங்களும் நாலாயிரத்திவ்விய பிரபந்தத்தில் முத லாயிரத்தில் இடம் பெறுவன.

#### ஆண்டாள் பிள்ளத்தமிழ்

வைணவ ஆழ்வார்களிலே பெண்ணுக விளங்கும் பெருமையிக்கவர் ஸ்ரீ ஆண்டாள். இவர் கி.பி. ஒன்பதாம் நூற்முண்டிலே வாழ்ந்தவர். இவரு டைய திருப்பாவையும் நாச்சியார் திருமொழியும் நாலாயிரத்திவ்விய பிரபந்தத்திலே முதலாயிரத் தில் இடம்பெறுவன.

ழூ ஆண்டாள் மீது பாடப்பெற்ற பிரபந்தமே ஆண்டாள் பிள்ளத்தமிழாகும். இதனுள் ஏழா வது அம்புலிப்பருவத்தின் அடுத்துச்சிற்றிற் பரு வம், சிறுசோற்றுப்பருவம், பொன்னூசற் பருவம், காமன்நோன்பு பருவம் எனும் நான்கு பருவங் கள் இடம் பெறுகின்றன. இப்பருவங்கள் யாவும் பன்னிருபாட்டியலில் இடம்பெற்றுள்ளன என்பது குறிப்பிடத்தக்கது.

நாச்சியார் திருமொழியிலே திருமாஃயே காத லித்து அவரையே அடைதல் வேண்டிக் காமனே நோக்கி நோன்பு இருந்த ஆண்டாளுக்கு இங்கு ஆசிரியர் காமன்நோன்புபருவம் அமைத்துள் ளார்.

இந் நூலாகிரியர் இன்னர் என்று தெரியவில்லே. ஆயினும் நாலாயிரத்திவ்வியபிரபந்தம், அதன் வியாக்கியானங்கள், வைணவ சம்பந்தமான நூல்கள் ஆகியனவற்றிலே நல்ல பயிற்கியுடைய ராகக் காணப்படுகிறுர் என்பதை உணரமுடி கின்றது.

#### ஆண்டாளம்மாள்

இருபதாம் நூற்றுண்டின் முற்பகு தியிலே வாழ்ந்தவர்; தமிழ்நாட்டைச் சேர்ந்தவர்; சிவலிங்கமசத்துவம், திருநீற்றின் உண்மை எனும் நூல்களே இயற்றியவர்.

## ஆண்டுவிழா

திருக்கோயில்களில் நடைபெறும் விழா, கொண் டாட்டம் அல்லது உற்சவம் சைவமரபுப்படி நித்தியோற்சவம், நைமித்தியோற்சவம், காமி யோற்சவம் எனப் பொதுவாய் மூவகையாகக் கொள்ளப்படும். வைணவ மரபுப்படி கால உற்சவம், சிராத்த உற்சவம், சாந்தி உற்சவம் என்று பகுக்கப்படும். வைணவர் கூறும் கால உற்சவத்திலே நித்தியோற்சவம், பட்சோற்சவம், சம்வத்சரோற்சவம் என்பன அடங்குவன.

தினந்தோறும் நித்திய பூசாந்தத்திற் செய்வது நித்தியோற்சவமாகும். வருடந்தோறும் குறித்த மாதத்தில் வரும் திதி, நட்சத்திரம், சங்கிராந்தி என்பனவற்றுள் ஒன்றை அந்தமாகக் கொள்வது நைமித்தியோற்சவமாகும். நைமித்தியோற்சவம் பொதுவாக இருவகைப்படும். ஒன்று கோயிலுக் குரிய ஆண்டுவிழாவாகும். இது மகோற்சவம்,

சம்வத்சரோற்சவம் பிரம்மோற்சவம், வகையின பண்டிகை, பெயர் பெறும். ஏனேய விரதம் போன்றன தொடர்பாக இடம் பெறும் விசேட விழாக்களாம். வைணவர் கூறும் சாந்தி உற்சவமும் இதனுள் அடங்கலாம். காமிகோற் சவம் (வனபோஜனம்) ஒருவருடைய விருப்பின் அப்பொழுது மூர்த்தி படி எடுக்கப்படும்விழா. கருவறையிலிருந்து வெளியே எழுந்தருளி அபி ஆரா தணே வழிபாடு பெற்று இரவிலே மீண்டும் மூலத்தானத்தை அடைவர். பொருளடிப் on milio சிராத்த உற்சவம் படையில் காமியோற்சவத்தைச் சார்ந்தது என லாம்.

பிரமோற்சவம், மகோற்சவம் என்று அழைக் கப்பெறும் ஆண்டுவிழா, கொடித்தம்பம் இல் லாத கோயில்களில் அலங்காரத் திருவிழா என்று பெயர் பெறும்.

நித்திய பூசையில் ஏற்படும் குறைபாடுகள் நைமித்திய பூசையாகிய திருவிழாக்களிலே தீர் கின்றன என்று சாத்திரங்கள் கூறுவன. கோயி லுக்குச் செல்ல முடியாத நோயாளிகள், கர்ப் பிணிகள் முதலியோர் வீதிவலம் வரும் உற்சவ மூர்த்தியைத் தரிசிக்கும் பேறு பெறுவர். மேலும் தீட்சை பெருதவர், தீயோர் முதலியோரும் உற்சவ மூர்த்தியைத் தரிசித்துச் சாம்பவதீட்சை பெறுவதாகச் சைவாகமங்கள் கூறுவன. ஊர் மக்கள் வேறுபாடுகளே மறந்து ஒன்று சேர்ந்து, ஐம்புலன்களேயும் நல்வழிச் செலுத்தி நற்பண்பு களே வளர்க்க ஆண்டுவிழா உதவுகின்றது என்று

உற்சவகாலத்தில் செய்யப்படும் ஒவ்வொரு கிரியையும் சிருஷ்டி முதலிய ஒவ்வொரு கிருத்தி யத்தையும் குறிப்பதால், அக்கிரியைகள் ஒவ் வொன்றும் ஆன்மாக்களது மலத்தை நீக்கி வீடு பேறு அருளுதற்காக வைக்கப்பட்டன என்று சைவாகமங்கள் கூறுகின்றன.

ஆண்டுவிழா ஒருநாள் முதல் பல நாட்களுக்கு நடை பெறலாம். தஞ்சைப் பெருவுடையார் திருக்கோயிவிலே பிரமோற்சவம் 30 நாளுக்கு மேல் நடைபெற்றதாம். ஆயினும் பத்துநாள் விழா நடைபெறுவதே சைவ வைணவாலயங்களிற் பெருவழக்காகக் காணப்படுகின்றது.

ஒரு பிரமோற்சவத்திற்குப் பல திருக்கோயில் களும் இடமளித்தபோதும் சில திருக்கோயில் களிலே ஒன்றுக்கு மேற்பட்ட பிரமோற்சவங் களும் ஒரு வருடத்திலே இடம் பெறுகின்றன. உதாரணமாகச் சிதம்பரம் நடராசப் பெருமான் கோயிலிலும் ஆழ்வார் திருநகரி பெருமான் கோயிலிலும் இரு பிரமோற்சவங்களும் ஸ்ரீரங்கத் திலே மூன்று பிரமோற்சவங்களும் நடைபெறு கின்றன.

துவஜாரோக சைவாகமங்கள் மகோற்சவம் ணம். பேரீதாடனம் அல்லது அங்குரார்ப்பணத் தை முதலாகக் கொண்டு ஆரம்பமாகும் என்று கூறுகின்றன. ஆயினும் விக்கினேசுவர அனுஜ் ஞையுடன் மகோற்சவ ஆயத்தங்கள் ஆரம்ப மாகும். விக்கினேசுவரன் அருளின்றி எடுத்துக் கொண்ட கருமம் விக்கினம் இன்றி நடைபெழு தாகலின் அவனே வணங்கி நிவேதித்து விசேட பூசை செய்து அவனுடைய அனுக்கிரகம் பெற்று ஆயத்தங்கள் நடைபெறும். பின்பு ஊர்நன்மை செய்யப்படும். கிராம கிராமசாந்தி நோக்கி சாந்தி பொதுவாக வைரவபூசையாக அமைகின் றது. இதனே அடுத்து வாஸ்து சாந்தி நடை மகோற்சவம் நடைபெறும் பெறும். இக்காரியம் சுத்தி செய்வதாக टैना मं வாஸ் து புருஷன், வாஸ் து பெறும். இது பிரமன், விராட்புருஷன் என்று பெயர் பெறும் வாஸ்துவின் ஆதரவை நாடிச் செய்யப்படுவது. வைக்கோல், தருப்பை முதலியனவற்ருல் செய் யப்பட்ட உருவமொன்றை சிவாக்கினியோடு சேர்த்து வீதிவழியே இழுத்து வீதியைச் சுத்தீ கரிப்பதை இச்சாந்தியின் போது காணலாம். மிருத்சங்கிரகணம் (மண் எடுத்தல்) எனும் கிரியை அங்குரார்ப்பணம் மண்ணெடுத்து சுத்தமான இடமளிக்கிறது. கிரியையை செய்ய எனும் மண்ணிலே வந்த நவ தா னி யங்களே எடுத்து இக்கிரியை எடுத்துக் செய்யும் முளே கொள்ள கொள்ளும் கருமத்திற்குச் சகுனம் பார்ப்பதாக கிரியா ச**க்**தி மட்டுமன்றி சிவசக்தி, ஞானசக்தி, களே குறிப்பாக உணர்த்துவதாகவும் படைத்தல் கருதப்படும். உணர் த்துவதாகவும் தொழிலே எனு ம் இரட்சாபந்தனம் அடுத்தது பேரீதாடனம். அடுத்தது கிரியை. கட்டல் உண்டாக நன்மை ஆசாரியர் வேண்டும் உலகெங்கும் மேளம் மும்முறை கருதி என்று அடிப்பது பேரீ தாடனம்.

துவஜாரோகணம் எனும் கொடியேற்றத் திரு விழாவுக்கு முன்பு நடைபெறும் முக்கியமான கிரி விக்கினேசுவர அனுஜ்ஞை, கிராம யைகள் சாந்தி, வாஸ்துசாந்தி, மிருத்சங்கிரணம், அங்கு ரார்ப்பணம், இரட்சாபந்தனம், பேரீதாடனம் என்னும் முற்கூறியவையாம். துவஜாரோகணத் தோடு ஆரம்பமாகும் மகோற்சவத்திலே கொடி திருவிழாவாகும். காள் முதல் யேற்றவிழா முற்பட்ட கிரியை அதற்கு கொடியேற்றமும் குறிப்பதாகச் களும் படைத்தல் தொழிலேக் சைவாகமங்கள் கூறுவன. ஆணவம் வலியிழந்து, ஆன்மா மலநீக்கம் பெறுதற் பொருட்டு திருவரு ளாகிய கொடியை ஏற்றுவதையே கொடியேற் றம் குறிக்கின்றதாம்.

கொடிமரம் பதியெனவும் கொடிக்கயிறு சக்தி யெனவும் கொடிச்சீஸ் பசுவெனவும் தர்ப்பக்க யிறு பாசம் எனவும் கருதப்படும்.

பிரமோற்சவம் நடைபெறும் நாட்களில் யாக சாஃயில் ஒவ்வொரு நாளும் யாகம் நடை பெறும். யாகசாஃயிலுள்ள சிவாக்கினியில் ஆகுதி செய்தல் ஆன்மாக்கள் செய்த கன்மங் கீள அநுபவத்துக்கு வரவொட்டாது சுத்தமாக் கும் பாவணேயாகும். லாஜபுஷ்பத்தை (நெற் பொரி) ஆசாரியர் சுவாமிக்குச் சமர்ப்பிப்பது மலநீங்கிய ஆன்மாக்களேச் சிவத்தோடு சேர்க் கும் பாவீனையாம்.

நா ட்களி லே பிரமோற்சவ உற்சவமூர் த்தி பொருத்தமான வாகனங்களிலே வீதிகள் வழியே திருவுலா எழுந்தருளுவார். வாகனத் திருவி ழாக்கள் காத்தல் தொழிலே உணர்த்துவன என்பர். இரண்டாம் நாள் திருவிழாவிலே பகலில் சூரிய பிரபாவிலும் இரவில் சந்திரப்பிரபாவிலும் மூன்றும் நாளில் இறைவன் உலாவருவார். பகலில் அதிகார நந்தியிலும் இரவில் பூதவாக னத்திலும் உலாவருவார். நான்காம் நாளில் பகலில் பல்லக்கிலும் இரவில் ஐந்த‰நாக வாக னத்திலும் எழுந்தருளுவார். ஜந்தாம் நாள் திருவிழா சப்பரத்திருவிழா. அன்று பிரபாவில் பகனும் இடபத்தில் இரவும் இறைவன் பவனி வருவார். ஆரும் நாள் இரவு இறைவன் யானே யை வாகனமாகக் கொள்வர்.

ஏழாம் நாள் திருவிழா திருக்கல்யாணம் ஆகும். அருள்வடிவான சக்தி, அறிவுமயமான சிவத் தோடு கலந்து, பிரபஞ்சத்தை இயக்க வைப்ப தையே திருக்கல்யாணம் குறிக்கின்றது என்பர். திருக்கல்யாணத்தின் பின்பு கைலாச வாகனத் திலே ஊர்வலம் நடைபெறும்.

எட்டாம் நாள் திருவிழா பரிவேட்டை மும். மலங்களேயும் இறைவன் வேட்டையாடுவதாக இது அமைகின்றது.

ஒன்பதாம் நாள் பிக்ஷாடணர் திருவிழா. அவன் அருளின்றி யாதும் நிறைவேருமையை இவ்விழா உணர்த்தும்.

தேர்த்திருவிழா பத்தாம் நாள் திருவிழா வாகும். அழித்தல் தொழிலே இவ்விழா உணர்த் துகின்றது என்பர். சிவன் பொதுவாக சோமாஸ் கந்தராக எழுந்தருள, சக்தி, கணேசர், சுப்பிரமணியர், சண்டேசர் ஆகியோர் உடன் வரத் தேர்த்திருவிழா நடைபெறும்.

தீர்த்தத்திருவிழா ஆண்டு விழாவின் கடைசி நாள் விழாவாக அமையும். தீர்த்தம் சில கோயில் களிலே பௌணர்மி தினத்திலும் சில கோயில் களிலே அமாவாசை தினத்திலும் நடக்கும். இவ்விழா இறைவனின் அருளல் தொழிலே உணர்த் துவதாம்.

மயிலாப்பூர் கோயில் முதலிய கில இருக் கோயில்களிலே நடராசப் பெருமானின் ஆனந்த தாண்ட விழா ஒரு நாள் விழாவாகக் காணப் படுகின்றது. நடராசர் விழாவோடு சில திருக் கோயில்கள் ஊடல் உற்சவத்தி‴னயும் கொண்டாடு கின்றன.

சண்டேச உற்சவம் அல்லது பக்தோற்சவம், ஆசார்யோத்சவத்துடன் ஆண்டு விழா நிறைவு பெறும்.

ஆண்டுவிழாவில் இடம்பெறும் மௌனேற் சவம் மறைத்தல் தொழிஃ உணர்த்துவதாம்.

விஷ்ணுகோயில்களிலே பிரமோற்சவம் நடக் கும் முறை மேல்வருமாறு கூறப்படுகின்றது.

- ஆசாரிய வரணம் (தகுதியான ஒருவரை அசாரியராக நியமித்தல்)
- 2. மிருத்சங்கிரகணம், அங்குரார்ப்பணம்
- 3. திருமஞ்சனம், ஆராதனம், நைவேத்தியம்
- 4. துவஜாதண்டகத்தியும் சமஸ்தாபனமும்
- 5. வாஸ்து ஹோமம், துவஜாபடபிரதிஷ்டை.
- 6. கருடை, விஷ்வக்சேன, சுதர்சன அர்ச்சுள
- 7. பேரீதாடனம்
- 8. துவஜாரோகணம்
- 9. நிக்குப்பாலகர் ஆவாகனமும் பூசையும்
- 10. கும்பதாபனம்
- 11. அக்ரஹோமம்
- 12. நவமூர்த்திபூசை
- 13. யாகதிக்ஷை கௌதக பந்தனம்
- 14. ஓமம்
- 15. தேவபூசை
- 16. உற்சவபலி
- 17. உற்சவபிரமணம்
- உற்சவஸ்நாபன அபிஷேகம், ஹவிர்நிவேதனம்.
- 19. இராஜோபசாரம்
- 20. நிருத்தியாதிதர்சனம்
- 21. பள்ளியறைக்கு எழுந்தருளச் செய்தல்
- 22. புஷ்பாஞ்சலி
- 23. பிரணுமம்

A STATE OF DELL'S.

வைணவ கோயில்களில் இடம் பெறும் மேற்படி கிரியைகளே நோக்கும் போது சைவக் கோயில் களில் இடம்பெறுவனவற்றிலே பல இப் பட்டி யலில் காணப்படுவதை உணர்ந்து கொள்ள லாம்.

விஷ்ணு கோயில் பிரமோற்சவங்களிலே காலே யிலும் மாலேயிலும் ஒவ்வொரு நாளும் அபிஷே கம், வழிபாடு, நைவேத்தியம், திருவுலா, திருப் பாசுரமோதல் முதலியன நடைபெறுவன. உற் சவமூர்த்தி சேஷவாகனம், அன்னவாகனம், சிம்ம வாகனம், கல்பவிருட்சவாகனம், கருடவாகனம், அனுமான் வாகனம் முதலிய வாகனங்களிலே தேர்த் திருவிழா திருவுலாவுக்கு எழுந்தருளுவார். தீர்த்தத் திருவிழாவும் இங்கும் இறுதியில் தீர்த்தம், சதாரி, துளசி என்பன நடப்பன. வழங்கி விழாவினே பக்தர்களுக்கு வற்றைப் முடித்துக் கொள்வர்.

#### ஆணவம்

சைவசித்தாந்தத்தில் முக்கியமான இடத்தைப் பெறுவது ஆணவம். இதனே வேதாந்திகளின் அவித் தியையுடனு அல்லது வைணவருடைய அகங்கா ரத்துடனு இண்த்து நோக்கினும் அவற்றிலும் சித்தாந்தி கூறும் ஆணவம் பலவழிகளிலும் முக்கி யத்துவம் பெற்றுத் தத்துவ தரிசனத்திலே சிறப் பிடம் பெறுகின்றது.

உயிரைக்கட்டுவது பாசம், பந்தம், தீனா, கட்டு; உயிரை மாசுபடுத்துவது மலம். ஆணவம் மும் மலங்களில் (ஐந்து மலங்களில்) ஒன்றுய்ச் சித் தாந்தியாற் கொள்ளப்படுவது. சிவாத்துவிதம் ஆணவப்பேச்சே எடுக்கவில்ஃ. பாசுபதம், ஐக் கியவாதம் என்பன ஆணவம் என்பதொன்றில்ஃல என்று சாதிப்பன.

மூவகை உயிர்களிலும் செம்பிற் களிம்பு போல அநாதியாய்க் கலந்திருப்பதால் சகசமலம் என் றும் மூலமலம் என்றும் ஆணவம் அழைக்கப் படும். இருள்போல உயிரின் அறிவை மறைத்து வைப்பதால் இருண்மலம் என்றும் அதற்கொரு பெயருண்டு.

அணுவின் தன்மையுடையது, மிக்க சிறுமையு டையது என்ற பொருள் தருவது ஆணவம்; னிபாவமான ஆன்மாவை மிக நுண்ணியதாய், சிறுமைப்படுத்துவது என்றும் பொருள் கூறுவர். சிறுமைப்படுத்தல் சிற்றறிவும் சிறுதொழிலும் உளதாகச் செய்தல்.

ஆணவத்தின் இயல்பு மறைப்பதாகும். ஆன் மாளின் அறிவை மறைத்து, ஆசை, கோபம், அகங்காரம், மமதை முதலிய தீயகுணங்களேயும் தீய எண்ணங்களேயும் தீய செயல்களேயும் எழுப்பி விடுவது அதன் தொழில். ஆயினும் அறிவை அது அழித்துவிடாது.

இருள் தன்ணேக் காட்டும். ஆணவம் தன்ணேயும் காட்டாது பிறபொருளேயும் காட்டாது. இதனுல் ஆன்மா தன்னே ஆணவம் பிடித்திருப்பதை உண ராது கிடக்கும்.

ஆணவத்தை அடக்கிச் செய்வது நல்லகருமம்; அடக்காமல் செய்வது தீயகருமம். நற்செயல் தீச் செயலால் உண்டாகும் புண்ணிய பாவம் கன்மமலம். அது அனுபவித்தே தொஃலக்க வேண்டியது. கன்மத்தைச் செய்யக் கருவியாவது மாயை. அது தநுகரணபுவன போகங்களே அளித்து அக்காரியத்தைச் செய்கிறது.

மாயை, கன்மம், என்பனவற்றின் பின்பே ஆண வம் அறும். அதற்கு இறைவனது ஞானசக்தி உதவுகின்றது.

பெத்த நிலேயில் ஆணவம் அறிவை முற்ருக மயக்க, ஆன்மா செயலின்றிக் கிடக்கும். சகல நிலேயில் சிவம் அருளால் மாயை தநுகரணபுவன போகங்களேத் தரும். இவற்றுல் ஆன்மா வினே குளேச் செய்து, சிறிது சிறிதாக உண்மையைஉணர் ந்து, இருவினேகளேயும் சமமாகக் காணத் தொ டங்கும். முத்திநிலேயில் திருவருள் சேர்வதால் ஆன்மா மலமுனேப்பில் இருந்து விடுபட முண்யும்.

முத்தியில் ஆணவம் உண்டா இல்ஃயோ என்ப திற் கருத்து வேறுபாடு உண்டு. பாசாண்ட வாதம் முத்தியிலும் ஆணவம் நிஃத்திருப்பதா கக்கூறும். ஆணவம் இருக்குமட்டும் பிறப்பிறப்பு தொடரும் என்பது சித்தாந்தம். இதற்கு சமா தானமாக ஆணவம் முற்றுக நீங்காது நெல் உமி போல ஒட்டிக் கொண்டு பலம் இழந்து கிடக்கும் என்பர்.

## ஆத்தான்

மணவோளமாமுனிகளின் சீடர் வானமாமஃ ராமாநுஜஜீயர்; அவர் சீடர் ஆத்தான்; பதினந் தாம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதியில் வாழ்ந்தவ ராகலாம்.

பகவத் விஷயத்திற்கும் திருப்பாவை வியாக் கியானத்திற்கும் சங்கிரகமாக அரும்பதவுரை செய்தவர்; அது 'ஆத்தான் அரும்பதம்' என வழங்கும்.

# ஆத்தான் ஜீயர்.

ஆந்திர வைணவர்; திருவரங்கப்பெருமாள் கோயிலில் இருந்தவர்; ஆத்தான்யதி எனவும் அழைக்கப்படுவர். பகவத்விஷயத்திற்கு 'அடையவுடீனந்தான் அரும் பதம்' எனும் அரும்பதவுரையும் திருப்பல் லாண்டு வியாக்கியானம் அரும்பதமும் தந்தவர்.

## ஆத்திசூடி

காப்புச் செய்யுட் காரணமாகப் பெயர்பெறும் நூல்களில் ஒன்று ஆத்திசூடி. கொன்றைவேந்தன், வாக்குண்டாம் முதலியனவும் இவ்வாறே பெயர் பெறல் நோக்கத்தக்கது.

ஆத்திசூடியாம் சிவபிரான் விரும்பும் விநாய யகரின் காப்பு நீங்கலாகப் பொதுவாக 108 அல்லது 109 நூற்பாக்களேயுடையது ஆத்திசூடி. காப்பொழிந்த நூற்பா யாவும் ஓரடியில் அமை வன என்பது குறிப்பிடத்தக்கது.

ஒளவையார் இயற்றியது ஆத்திசூடி. சூடியாசிரியரே கொன்றைவேந்தன், வாக்குண் டாம் (மூதுரை), நல்வழி என்பனவற்றையும் இயற்றிஞர் என்று கருத இடமுண்டு. குறளும்'' எனும் வெண்பாவிலே தேவாரமுதலி களேயும் மணிவாசகரையும் குறிப்பிடும் நல்வழி யாசிரியர் ஒன்பதாம் நூற்றுண்டின் பிற்பகுதிக்கு கொன்றைவேந்தனின் காப் முற்பட்டவராகார். புச் செய்யுள் பேராசிரியர் (தொல். பொருள். செய். 149 உரை), யாப்பருங்கல சூத். விருத்தியுரைகாரர் (சூத். 63 எடுத்தாளப்படுகின்றது. என்பவர்களால் ரையின் 'அட்டாலும் பால்சுவை' எனும் செய் பேராசிரியரால் எடுத்தாளப்படுகின்றது (தொல். பொருள். செய். சூத். 72). இம் மேற் கோளாசிரியர் பதினேராம் பன்னிரண்டாம் நூற்ருண்டுகளில் வாழ்ந்தவரென்று கருத முடியும். நூல்களின் ஆசிரியரான முற்கிளந்த ஒளவையார் ஒன்பதாம் நூற்ருண்டின் கடைக் கூறுக்கும் பதினேராம் நூற்ருண்டின் முற் கூறுக் கும் இடையில் வாழ்ந்தவராகலாம்.

சன்மார்க்க சாரத்தைச் சுருங்கச் சொல்லி விளங்க வைத்து, அகரமாதிய அட்சர நிரையே கோத்தெழுதப்பட்ட ஆத்திசூடி, அகரவரிசை யைக் கற்பதில் ஆர்வமேற்படுத்தவும், மனனம் செய்யும் பழக்கத்தினே விருத்தி செய்யவும் இள உதவியதோடமையாது, ஆழ்ந்த கருத் துகளே அடிமனத்தே இட்டு முதிர்ச்சியிற் பயன உதவிற்று. நற்பண் புடன் டையவும் இறையநுபவத்திற்கு இன்றிய நல்லொழுக்கம் மையாதது என்பதை வற்புறுத்தியது தமிழர் மதம். இதன் காரணமாகத் தோன்றிய அறநீதி முதல் முதியோர் சிறுவர் ஆசார நூல்களிற் வரை மறவாது போற்றும் நூல் ஆத்திசூடி.

ஆத்திசூடியகவல், ஆத்திசூடிச்சிந்து, ஆத்தி சூடித்திறவுகோல், ஆத்திரூடிப்புராணம் முத லான நூல்கள் ஆத்திசூடியின் பெயர் தாங்கி அதன் செல்வாக்கிற்குச் சான்று பகர்ந்து நிற்கின்றன.

ஆத்திசூடியின் சூத்திரப் பொருளே விளக்கும் முகமாக ஆத்திசூடி வெண்பா என்ற பெயரிலே இரு நூல்கள் எழுந்தன. ஒன்றின் ஆசிரியர் இராமபாரதி; ஏணேயதின் ஆசிரியர் இரட்டணே அசலாம்பிகையம்மையார். ஆத்திசூடியின் சூத் திர விளக்கமாக நவீன முறையிலே தெ. பொ. கிருஷ்ணசாமிப்பாவலர், கடலூரர் ந. பலரா மையர், யாழ்ப்பாணம் நா. மகேசன் முதலா ஞேர் பல கதைகளே எழுதியுள்ளனர்.

ஆத்திசூடிக்கு முகவை இ. இராமாநுசக்கவிரா யர், திருத்தணிகை க. சரவணப் பெருமானயர், ஆறுமுகநாவலர் 🤃 1850), யாழ்ப்பாணம் ஜூ கா. பச்சையப்ப முதலியார் (1868), அரியலூரர் எஸ். சாமிநாதையர் (1898), காஞ்சிபுரம் மகா வித்துவான் இராமசாமிநாயுடு, ந. மு. வேங்கட சாமி நாட்டார் முதலியோர் உரை கண்டனர். காவேரிப்பாக்கம் நமச்சிவாய முதலியார் 1930 இலே பழைய உரைகளுடன் புதிய உரைகளேயும் சேர்த்து ஆத்திசூடியையும் கொன்றை வேந்தணே ஆங்கிலத்திலே ேஜ. சுக் யும் பதிப்பித்தார். தென் (Rev. J. Sugden) பா திரியார் (1848)முதலாகப் பலர் மொழி பெயர்த்து வழங்கியுள்ள னர். மாகறல் கார்த்திகேய முதலியார் ஆத்தி சூடி முதற்சூத்திர விருத்தியுரை தந்துள்ளார்.

## ஆத்மபோத உபநிட்தம்

இருக்கு வேதத்தைச் சேர்ந்த ஆத்மபோத உப நிடதம் முக்திகோப நிடதம் கூறும் சங்கதத் திலுள்ள 108 உபநிடதங்களில் ஒன்றுகும். ஆத் மபோதக உபநிடதம், ஆத்மபிரபோத உபநிடதம் என்றும் இது அழைக்கப்பட்டுள்ளது. ஆத்ம விளக்கமாக அமையும் இவ்வுபநிடதம் நாராயண உபநிடதம்.

'ஓம் நமோ நாராயணுய' எனும் மந்திரம் வைகுந்தத்தை அளிப்பதாகும். நாராயணணேத் தியானிப்பவர்கள் எவ்வித துன்பங்களேயும் அனுப விக்கமாட்டார். இருமை நிஸ்யிலிருந்து இருமை யற்றநிலேயை அடைவதை இவ்வுபநிடதம் விளக் கும். தன்மையிலே சிந்தணேக் கூற்றுகளாக அமை யும் இதணே ஒரு முகூர்த்தம் உச்சாடணம் செய்வோர் பிறவிப்பிணியிலிருந்து காப்பாற் றப்படுவார்.

#### ஆத்மஜோதி

ஈழத்தின் மஃவநாட்டிலுள்ள நாவலப்பிட்டி எனும் நகரிலிருந்து 1948 ஆம் ஆண்டு திருக்கார்த்திகைத் திருநாளிலே சிவஞெளி பாதமஃபச் சித்திரத்தைத் தாங்கி வெளிவரத் தொடங்கிய ஆன்மீக வெளியீடு ஆத்மஜோதி யாகும். அப்பொழுது வருடசந்தா மூன்று ரூபாய்; ஆயுள் சந்தா 75 ரூபா. இம்மாசிகை 1973 இவே வெள்ளி விழாக் கொண்டாடிய பெரு மையுடையது.

ஆத்மஜோதியைக் கௌரவ ஆசிரியராக இருந்து வழிநடத்தியவர் க. இராமச்சந்திரா எனும் சமரசஞானி. ஏழாலே நா. முத்தையா ஆசிரியர் ஆரம்பகாலம் முதல் நிர்வாக ஆசிரியராக இருந்து அதன் வளர்ச்சியிலே பெரும் பங்கு கொண்டவர்.

ஆத்மஜோதி ஆன்மீக வெளியீடுகளிலே சமரச நெறியிணப் வந்த சிறப்புடையது. பின்பற்றி அதன் வளர்ச்சிப்பாதையிலே ஆன்மீக நெறியை வழங்கிய கலப்புமின்றி பெருமை எவ்விதக் எத்துளோ மேகான்களின் பிரமிக் யுடையது. வ ழி களே த் தொட்டுத் வாழ்க்கை கத்தக்க கொட்டுக் காட்டி வந்த சிறப்புடையது. (9) a) (3) வான மொழியிலே தெளிவாகவும் ஜனரஞ்சக மாகவும் சுருக்கமாகவும் விடயங்களே அளித்துச் சாதாரண கல்வி அறிவுடையோருக்கு ஆன்மீக அறிவினே வழங்கியது ஆத்மஜோதி.

1960 இலே ஆத்மஜோதி அச்சகம் நிறுவப் பட்டதை அடுத்து ஆத்மஜோதியில் வெளிவந்த னவும் வெளிவராதனவுமான பல விடயங்கள் நூலுருப்பெற்றன. அதன் பத்தாம், பதிணேந் தாம் இருபத்தைந்தாம் ஆண்டுகளிலே விசேட மலர்களும் வெளியிடப் பெற்றுள்ளன.

## ஆத்மோபநிடதம்

அதர்வவேதத்தைச் சேர்ந்த ஆத்மோபநிடதம், முக்திகோபநிடதம் கூறும் சங்கதத்திலுள்ள 108உப நிடதங்களில் ஒன்று கும். பிரமன் தேவரிக்ஷிகளுக்கு அதர்வவேதத்தில் மறு பிறப்பின் உண்மைபற்றி விளக்கிய பின்பு, அங்கிரஸ் இவ்வுபநிடதத்திலே மறுபிறப்பிலிருந்து நீங்கும் மார்க்கத்தை, சம்சார பந்தத்திலிருந்து நீங்கும் மார்க்கத்தைப், பரமாத் துமீனப் போற்றி அடைவதைக் கூறும். ஆத்மாவின் உண்மை இயல்பு இங்கு உணர்த்தப்படுகின்றது.

#### திரு ஆதனூர்

ஆதமங்கலம் என வழங்கும் ஆதனூர். புள்ளி ருக்குவேளூர் (வைத்தீசுவரன் கோயில்) அருகி லுள்ள நிருப்புன்கருக்கு வடமேற்கில் உள்ள நிருத்தலம்; சுவாமிமலே இருப்புப் பாதை நிஸ்யத்திற்குச் சுமார் இரு மைல் தொலேவிலுள் ளது; தஞ்சை மாவட்டத்தைச்சேர்ந்தது.

திருநாளப்போவார் நாயஞர் (நந்தஞர்) அவ தரித்தவூர் ஆதனூர். இத்தலத்திலே கிடந்த திருக்கோலத்திலே அருள் பாலிக்கும் விஷ்ணு கோயில் உண்டு. இங்கு எழுந்தருளிய விஷ்ணுவுக்கு ஆண்டளக்கு ஹீமயன் என்றும் பெரிய பிராட்டியாருக்கு ஸ்ரீரங்கநாயகி என்றும் பேர்.

திருமங்கையாழ்வார் திருவுரு கர்ப்பக் கிருகத் திலேயுண்டு. கிழக்கே திருமுக மண்டலம். சூரிய பு<sub>ஷ்</sub>கரிணி. காமதேனுவுக்கும் திருமங்கை யாழ்வாருக்கும் பிரத்தியக்ஷம்.

திருமங்கையாழ்வார் மங்களாசாசனம் செய்த திவ்விய தலம் (பெரியதிருமடல், 130).

#### முர் ஆதிசங்கரர்

ஜகத்குரு ஆதிசங்கர பகவத்பாதர் தென் னிந்தியாவில் வடதிருவிதாங்கர் பிரதேசத் திற் காலடி எனும் கிராமத்திலே அவதரித் தவர்; நம்பூதிரி பிராமணர் வகுப்பில், ஆத் ரேய கோத்திரத்திலே சிவகுரு ஆரியாம்பா தம் பதிகளின் ஏக புதல்வராகத் தோன்றிய அவருக்குப் பிள்ளேப்பெயர் சங்கரன் என்பர்.

ஆதிசங்கராசாரியர் காலம் பற்றி வேறுபட்ட கருத்துகள் நிலவுகின்றன; நேபாள நாட்டுக் காலவரிசை நூல் ஒன்றின் மூலம் அவர் காலம் கி. மு. 509 முதல் கி. மு. 477 வரை என்று திர் மானிக்கக் கூடியதாக இருக்கின்றது என்பர் சிலர். கௌதம புத்தருக்குப் பின் வந்தவராகக் கருதக் கூடிய ஆதிசங்கரர், புத்தர் நிர்வாணம் அடைந்த கி. மு. 473 க்கு முன்பே மறைந்துவிட்டதாகக் கூறல் பொருந்தாது. சிருங்ககிரிமடத்தின் குறிப் புகளின் உதவியுடன் சிலர் ஆதிசங்கரர் காலம் கி. பி. 788 முதல் கி. பி. 820 வரை என்று அறு நியிட்டுக் கூறியுள்ளனர். இக்குறிப்புகளால் அறியப்படுபவர் காஞ்சிபுரம் ஸ்ரீ சாரதா மடத் தின் பீடாதிபதிகளில் ஒருவர் என்றும் ஆதிசங்கரர் அல்லர் என்றும் கூறுபவர் உளர். சௌந்தரியல களியின் 75 ம் பாடல் குறிப்பிடும் ''திராவிடசிகு'' திருநானசம்பந்தரே என்றும் அதனுல் அந்நூலின் ஆதிசங்கரர் காலம் ஏழாம் நூற்றுண் டுக்குப் பிற்பட்டது என்றும் சிலர் கூறுவர். ஆயி னும் சௌந்தரியலகரியின் ஆசிரியர் தாம் என்ற துணிந்து கூறுவதற்கு ஆதாரமில்லே என்னும் கருத்தும் கவனித்தற்குரியதாம். சங்க ரர் பெயரால் வழங்கும் சிவபுஜங்க ஸ்தோத் திரத்திற் சுந்தரமூர்த்தி சுவாயிகளும் சிறுத்தொ ண்டை நாயறரும் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளதாகவும் கூறுவர்.

சங்கராசாரியர் வாழ்ந்த காலம் பற்றிய இதனிவு ஏற்படாத போதும் அவர் 32 வருடங்கள் இம் மாயாவுலகிலே வாழ்ந்தவர் என்பதைச் சங்கர விஜேயங்கள் ஒருசேரக் கூறி நிற்கின்றன. ஏகான்மவாதிகளின் சந்தான பரம்பரை சதா சிவம், நாராயணர், பிரம்மா, வசிஷ்டர், அவர் மகன் சக்தி, அவர் மகன் பராசர், அவர் மகன் வேதவியாசர், அவர் மகன் சுகர், அவர் சீடர் கௌடபாதர் வழிவருவது; கௌடபாதரின் சீடர் கோவிந்த பகவத்பாதரே ஆதிசங்கரரின் குரு

ஆதிசங்கரர் ஏகான்மவாதத்தின் சிறந்த பிர சாரகராக விளங்கியவர்; அவருக்கு முன்பே இந்திய தத்துவ தரிசனங்களில் ஏகான்மவாதம் இடம் பெற்றுவிட்ட போதும், சங்கரரே அதஃனத் தெளிவாக்கு, விளிவாக்கி, விளக்கிப் பிரபல்லியப் படுத்தியவராவர்.

''ஏகம் ஏவ அத்துவிதீயம் பிரமம்'' என்ற வேத மகாவாக்கியத்தில் வரும் அத்துவிதியம் என்ற சொல்லிலுள்ள அகரத்திற்கு ஏகான்மவாதி கள் இன்மைப் பொருள் கொண்டு, பிரமம் ஒன்றே உள்பொருள்; இரண்டாம் பொருள் ஒன்றும் இல்லே என்பர்; ஏகான்மவாதிகள் கண்ணுக்குப் புலனுகும் பல உயிர்களும் இவ்வுலகும் எல்லாம் மாயத்தோற்றமே; ஒரு சூரியனே பல குடங் களில் உள்ள நீரிற் பிரதி விம்பித்துப் பலவற்றைத் தோற்றுவிப்பது போல ஓர் ஆன்மாவே பல உடல்களில் நின்று பலவாகத் தோன்றுகின்றது; அந்த ஆன்மாவே பிரமம் என்று விளக்குவர்: இரண்டில்லே எனும் ஏகான்மவாதிகள் முத்தியில் ஆன்மா இல்லேயாகி இறைவன் ஒன்றேயுண்டு: விடும் என்பர்.

ஆதிசங்கரர் கன்னியாகுமரி முதல் காஷ்மீரம் வரையாத்திரை செய்து தம் ஏகான்மவாத தத்துவத்தைப் போதித்தும் வாதிட்டும் நிஃநாட் டுவதிலே முன்னின்றவர்.

துவாரகையிலே துவாரகா மடத்தையும், புரி ஐகந்நாதத்திற் கோவர்த்தன மடத்தையும், பதரி காசிரமத்தில் ஜோதிர் மடத்தையும், சிருங்ககிரி யிற் சிருங்ககிரி மடத்தையும் காஞ்சீபுரத்தில் ஸ்ரீ சாரதா மடத்தையும் நிறுவித் தம் சீடர்களான பத்மபாதர், சுரேச்வராசாரியார், தோடகாசாரி யர், ஹஸ்தாமலகாசாரியர் முதலானேரை அவற் றின் பீடாதிபதிகளாக நியமித்து ஏகான்மவாதப் பரம்பலுக்கு வேண்டிய தசநாமிகளே உருவாக்கிய

தசோபநிஷத்துகள், பிரம்மசூத்திரம், பகவத் கீதை என்பவனற்றிக்கு ஆதிசங்கரர் இயற்றியன வாக வழங்கும் சங்கத மொழிப் பாடியங்கள் அவர் தம் ஆக்கங்கள் என்பதிலே கருத்து வேறுபாடில்ஃ; ஆனுல் அவர் பெயரால் வழங்கும் ஏனேய சங்கத நூல்கள் பற்றி அவ்வாறு கூறுவதற்கில்ஃ; அவற் றிலே சில மேல்வருவன:

சிவானந்தலஹரி சௌந்தரியலஹரி அன்னபூர்ணு ஸ்தோத்திரம் தகதிணு முர்த்தி ஸ்தோத்திரம் சிவநாமாவளி ஸ்தோத்திரம் லக்ஷ் மீநரஸி ம்ம ஸ்தோத்திரம் துவாதசலிங்க ஸ்தோத்திரம் ஷட்பதி ஸ்தோத்திரம் காலபைரேவ அஷ்டகம் மநீஷா பஞ்சகம் மாத்ருகா பஞ்சகம் சுப்பிரமணிய புஜாங்கம் கணகதாராஸ்தவம் வே தஸாரசிவஸ் தவம் அபரோக்ஷா நுபூதி உபதேசஸாஹஸ்ரீ பிரபோ தஸு தாகரம் ஆத்மபோதம். விவேகசூடா மணி ச தசுலோக பறகோவிந்தம் விஷ்ணுஸகஸ்ரநாமம் பாஷ்யம் ஸநத்ஸு ஜா தீயம் பாஷ்யம்

# ஆதித்தசோழன் (871—907)

ஹாஸ்தமலகீய பாஷ்யம்

பரகேசரி விசயாலயனுக்குப் பின் ஆட்சி புரிந் தவனும் அவன் மகனுமாகிய இராசகேசரி ஆதித்தன் மேற்கே சகயாத்திரிமலே முதல் கிழக்கே கீழ்க்கடல் வரை காவிரியின் இரு கரை களிலும் எண்ணற்ற கோயில்களேக் கட்டுவித்தான் என்று சுந்தரசோழன் காலத்து அன்பில் செப் பேடுகள் கூறுகின்றன. ஆதித்தன் காலத்தில் மண்டளிகள் பல கற்றளிகளாக மாற்றியமைக்கப் பட்டிருக்க வேண்டும். ஆதித்தன் காலத்தில் சுமார் 50 கோயில்கள் வரை கட்டப்பட்டிருக்க லாம் என்று கருதப்படுகின்றது.

#### 梨岛多多市

மக்களாதலால் ஆதித்தர் எனப் அதிதியின் இருக்கு வேதத்தில் இவர்கள் பட்டனர். தொகுத்துக் கூறப்படும் தெய் ஒன்று கத் ஒரு பாடலிலே அவர்கள் அறுவர் என்றும் அவர்கள் பெயர்கள் மித்திரன், ஆரிய மன், பகன், வருணன், தக்ஷன், அம்சன் என்றும் கூறப்படுகின்றது. ஏமு பேர் என்று வேறுரு இடத்தில் கட்டப்பட்ட போதும் அவர்கள் கூறப்படவில்லே. இன்றைரென்று பத்தாவது எட்டாம் ஆதித்தனுக மார் த் மண் டலத்தில் தாண் டன் கூறப்படுகின்றுன். அதர்வ வேதம் அதித்தர் எண்மர் என்று கூறுகின்றது. Agar பன்னிரண்டு ஆதித்தரைக் கூறுகின் mosr.

ஆதித்தரின் பெயர்கள் வெவ்வேறு நூல்களில் வெவ்வேறுக உள்ளன. ஆயினும், பல பெயர்கள் சூரியனின் பெயர்களாக இருப்பது நோக்கத் தக் கது. முடிவற்ற வெளியின் உருவமாகக் காணும் ஆதித்தர் பற்றி பல பாடல்கள் இருக்கு வேதத் திலுள்.

#### ஆதிநாகுர்

புதுக்கோட்டை குடுமியான்மலேயிற் குகைவடி ஆதிநாதர் என்பவர் வாயுள்ள சிவாலயத்தின் பாடிய வெண்பா ஒன்று வெட்டப்பட்டுள்ளது. 🥛

#### ஆ இமுலப்பாவலர்

. தமிழ் நாட்டி.வேச் சேர்ந்தவர்; துறைனச சுப்பிரமணிய தேசிகர் நான்மணிமாலே பாடியவர்.

#### ஆதுமுல முதலியார்

தமிழ்நாடு திருக்கழுக்குன்றம் என்னுமூரினர்; பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்து கொண் டிருந்தவர்; தாயுமான சுவாமிகள் திருப்பாடற் றிரட்டு (1885), ஒளவைகுறள் (1882) யனவற்றைப் பதிப்பித்தவர்.

#### ஆதியப்பநாவலர்

arlikka:Iarroar (271-207) தமிழ்நாடு பொன்விளேந்தகளத்தூர் ஊரினர்; திருக்களர்ப்புராணம், திருக்கொள்ளம் மாயூரப்புராணம் என்பனவற் பூதூர்ப்புராணம், றைப் பாடியவர்;

இருக்களர்ப்புராணம் பின்னத்தூர் அ. நாரா யணசாமிஐயராற் கும்பகோணத்தில் 1902 இலே புதிப்பிக்கப் பெற்றது.

ஆதியுள்

தமிழிலே காணப்பெறும் உலாப்பிரபந்தங்களிலே திருக்கைலாய ஞானவுலாவிற்கு முன்பு தோன்றிய உலாக்கள் எதுவும் கிடைக்கப் பெறவில்லே. காரணத்திஞல் இவ்வுலா 'ஆதியுலா' என்று அழைக்கப்படுகின்றது.

இருக்கைலாயத்திற் கோயில் கொண்ட பிரான் பவனி கண்டு ஏழு பருவமகளிர் காழுற் அமையும் திருக்கைலாய ளூரன வுலா றதாக விணப் பாடியவர் சேரமான் பெருமாறையளுர். இந் நாயனுர் சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகள் காலத்த வராதலால் அவர் வாழ்ந்த காலமாகிய ஏழாம் நூற்றுண்டின் கடைக்கூறும் எட்டாம் நூற்றுண் டின் முற்பகுதியும் இவர் காலம் எனலாம்.

ஆதியுவாவிலே 197 கண்ணிகளுள. கண்ணி களேயடுத்து வெண்பாவொன்று உலா நிகழ்ச்சி யிணக் கூறுகின்றது. பாட்டுடைத் தஃவேணப் போற்றி, உலாவிற்குக் காரணம் கூறி, உலாவிண டு ாத்தும் ஆசிரியர், பேதை முதற் பேரினம் பெண் ஈருக மகளிர் குழாம் முதலிற் கூடி நின் றும், பின்பு தனித்தனியாகவும் செய்வனவற்றை விரித்துரைக்கின்றுர்.

ஆதியுலா பதிஞேராம் திருமுறையிலே தொ குக்கப்பெற்ற பிரபந்தங்களிலே ஒன்றுகும். பதி னேராம் திருமுறை யாழ்ப்பாணம் ஸ்ரீ ஆறுமுக தரங்கிணீ சென்கள வர்த்தமான நாவலராற் சாகையச்சுக் கூடத்திற் சுக்கில வருடம் வைகாசி மாதம் (1869) பதிப்பிக்கப் பெற்றது.

#### இரு ஆப்பனூ்

தற்பொழுது ஆப்புடையார் கோயில் எனப்படும் திருஆப்பனூர், மதுரை மாவட்டத்தில் மதுரை இருப்புப்பாதை நிலேயத்திற்கு வடகிழக்கே ஒரு மைல் தொலேவிலுள்ளது.

சோழாந்தகன் எனும் பாண்டியன் பொருட்டுச் தோன்றியதால் சிவபிரான் ஆப்பினிடத்துத் ஆப்பனூர் எனப் பெயர் வந்தது என்பர். இங்கு எழுந்தருளிய சிவபிரானுக்கு ஆப்பா னூர்க்கோரணர், ஆப்பானூரிசுரர், திருவாப் புடையார் என்றும் இறைவிக்கு அம்பிகையம் மை, குரவங்கமழ் குழலம்மை என்றும் பேர். தீர்த்தம் இடபதீர்த்தம்.

திருஞானசம்பந்தர் பாடிய திருப்பதிகம் ஒன்று இத் தலத்திற்குண்டு. பதினேழாம் (1.88)நூற்றுண்டில் வாழ்ந்த திருப்பூவணம் கந்தசாமிப் புலவர் ஆப்பனூர்ப்புராணம் பாடியுள்ளார். அது சௌமிய வருடம் (1909—1910) பதிப்பிக்கப் ULL 51.

#### ஆப்பனூர்ப் புராணம்

மதுரை மாவட்டத்தில் மதுரை இருப்புப் பாதை நிலேயத்திற்கு வட கிழக்கே ஒரு மைல் தொலேவி லுள்ளது ஆப்பனூர். இன்று ஆப்புடையார் கோயில் என்று வழங்கப்படும்.

ஆப்பனூரிற் கோயில் கொண்டுள்ள சிவபிரர னுக்கு ஆப்பனூர்க் காரணர், ஆப்பனூரீசுரர்ா திருவாப்புடையார் என்றும் உமைக்கு அம்பிகை யம்மை, குரவங்கமழ்குழலம்மை என்றும் பேர்.

ஆப்பனூர்ப் புராணம் பாடியவர் திருப் பூவணம் கந்தசாமிப் புலவர். அவர் பதினே ழாம் நூற்*ரு*ண்டில் வாழ்ந்தவர்.

கடவுள் வணக்கம், நைமிசாரணிய வருணுணே, சுகரை விணுவிய காதை, மூர்த்தி மகிமை எனும் முற்பகுதியை அடுத்து ஆப்பணூர்ச்சருக்கம் முத லாகத் தீர்த்த மகிமைச் சருக்கம் ஈறுக ஒன்பது சருக்கம் உள; 515 விருத்தமுன.

ஆப்பனூர்ப் புராணம் செ**ளமிய வருடம்** (1909—1910) அச்சிடப் பெற்றுள்ளது.

## இ**ருஆப்பா**வு

தஞ்சாவூர் மாவட்டத்திற் கும்பகோணம் தாலுகாவிலே திருப்பனந்தாளுக்குத் தென்மேற் கில் ஒரு மைல் தொஃவவில் மண்ணியாற்றின் தென்கரையிலுள்ளது திருஆப்பாடித் திருத்தலம்.

இங்கு கோயில் கொண்ட சிவபிரானுக்குப் பாலுகந்தநாதர் என்றும் இறைவிக்குப் பெரிய நாயகியம்மை என்றும் பேர். தீர்த்தம் மண்ணி யாறு, கூர்புஷ்கரிணி; தலவிருட்சம் ஆத்தி.

சண்டேசுரநாயஞர் வெண்மணலேச் சிவலிங்க மாகப் பிடித்துப் பூசித்த திருத்தலம் இது.

இத்தலத்திற்கு அப்பர் பாடிய திருப்பதிக மொன்றுண்டு (4.48).

#### திருஆம**்**த்தூர்

தென்ஞர்க்காடு மாவட்டத்தில் விழுப்புரம் தாலுகாவில் விழுப்புரம் இருப்புப்பாதை நிவே யத்திற்கு வடமேற்கில் நான்கு மைல் தொலேவி லுள்ளது திருவாமாத்தூர் திருத்தலம்; பம்பை யாற்றின் வட கரையிலுள்ளது.

இங்கு எழுந்தருளியிருக்கும் சிவபிரானுக்கு அழகர், அபிராமேசர் என்றும் இறைவிக்கு முத் தைவென்ற முறுவலாள் என்றும் பேர். திருக் கோயில் பாதைக்கு இரு புறமாகக் கட்டப்பட் டுள்ளது. மேற்புறம் சுவாமி, கீழ்ப்புறம் அம்மன் சந்நிதிகள் அமைந்திருக்கின்றன. ஒன்றை ஒன்று எதிர் நோக்கி இருக்கின்றன. இராமர் கோயி லும் எதிரிலுண்டு. தீர்த்தம் பம்மையாறு. தலவிருட்சம் வன்னிமரம்.

பிருங்கி முனிவர் தம்மை வழிபடாததால் வன்னி மரமாகச் சபித்துப் பின்னர் தம்மை வழி பட்டதால் அம்மை சாபம் நீக்கியதலம். இராம பிரான் இங்கு வழிபட்டதால் இறைவனுக்கு அபிராமேசர் எனப் பெயர் ஏற்பட்டது.

இத்திருத்தலத்துக்குச் சம்பந்தர் திருப்பதிகம் இரண்டும் அப்பர் திருப்பதிகம் இரண்டும் சுந்த ரர் திருப்பதிகம் ஒன்றுமாக ஐந்து திருப்பதிக முள (2.44, 2.50, 5.44, 6.9, 7.45). இரட்டை யர் திருவாமாத்தூர்க் கலம்பகம் பாடியுள்ளனர். பண்டிதை அசலாம்பிகை அம்மையார் திருவா மாத்தூர்ப் புராணம் பாடியுள்ளார். திருவாமாத் தூர் தண்டபாணி சுவாமிகளும் திருவாமாத் தூர்த் தலபுராணம் பாடியுள்ளார்.

## திரு ஆமாத்தூர்க் கலம்பகம்

விழுப்புரத்திற்கு அண்மையில் மூன்று மைல் தொலேவில் வட மேற்கில் உள்ளது திருவாமாத்தூர் என்னும் திருத்தலம்; இது பசுக்கள் பூசித்துப் பரம சிவனேத் தமக்குப் பாதுகாப்பாகக் கொண்ட தலம் என்பர்; இங்கு எழுந்தருளிய சிவபிரா னுக்கு அழகிய நாதர் என்றும் அம்மையாருக்கு அழகியநாயகி என்றும் திருநாமங்களுளை.

ஆமா த்தூரிற் கோயில் கொண்டருளும் கியநாதர் மீது பாடப் பெற்றது திருவாமாத் தூர்க்கலம்பகம். காப்புச் செய்யுளும் 101 பாட 102 செய்யுளுள; பல லுமாக கலம்பகத்தில் திறப்பட்ட பாவாலும் பாவினத்தாலும் அகமும் புறமும் பொருந்த அம்மான, இடைச்சியார், ஊசல், காலம், குறம், கொற்றியார், சம்பிர சித்து, பாண், புயவகுப்பு, மதங்கியார், மறம், யோகினியார், வஃலச்சியார் முதலிய உறுப்புகள் அமையப் பாடப்பட்டுள் ளது.

திருவாமாத்தூர்க் கலம்பகத்தைப் பாடியவர் இரட்டையர் என்பவராவர்; அவர் காலம் பதிஞன்காம் நூற்ருண்டாகும்.

யாழ்ப்பாணம் சழிபுரம் சிவப்பிரகாச பண்டி தர் 1883 இலே திருவாமாத்தூர்க்கலம்பகத்தைப் பதிப்பித்தனர்; திருமயிலே சே. வெ. ஜம்புலிங்கம் பிள்ளே 1891 இலே பதிப்பித்தனர். வித்து வான் த. ச. மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ளே பதிப்பித்த தும் துறைசையாதீன வெளியீடுமான 'இரட்டை யர் பிரபந்தங்கள்' எனும் பிரசுரத்திலும் (1953) ஆமாத்தூர்க் கலம்பகம் இடம் பெறுகின்றது.

#### ஆமுக்கமால்யதா

'சூடிக்கொடுத்தாள்' <mark>எனப்பொருள் தரும்</mark> ஆமுக்த மால்யதா, ஸ்ரீஆண்டாள் வைபவம் பற்றித் தெலுங்கு மொழியிலே எழுந்த காவிய மாகும்.

இத்கோப் பாடியவர் கிருஷ்ண தேவராயர் (1509—1529) எனும் விஜயநகர வேந்தர். கிருஷ்ண தேவராயர் வைணவத்தைத் தழுவிய போதும் பிற வைதிக சமயக் கடவுளரை வணங் கியும் தானங்கள் பலவற்றை அளித்தும் பொது நோக்குடையவராக விளங்கியவர்.

ஆமுக்தமால்யதாவினேக் கிருஷ்ண தேவராய ரின் அவைப் புலவர் அல்ல சானி பெத்தன்ன இயற்றியதாகவும் சிலர் கருத்துத் தெரிவித் துள்ளனர்.

ஆமுக்தமால்யதாவில் ஆழ்வார் ஆசாரியர்களு டைய அவதார மகிமைகள் அழகாகக் கூறப்பட் டுள்ளன என்றும் ஸ்ரீ ஆண்டோள் பாசுரங்களின் கருத்துக்களே விளக்கும் வகையிலிருந்து திவ்விய பிரபந்தங்களில் ஆசிரியருக்கு மிகுந்த ஈடுபாடு இருந்தமை தெளிவாகின்றது என்றும் கூறுவர்.

## ஆய்ச்சியர்குரவை **்**

ஆயர் மகளிர் ஆடும் குரவைக் கூத்து ஆய்ச் சியர் குரவை எனப்பட்டது. தீய உற்பாதங்கள் தோன்றியபோது ஆய்ச்சியர் திருமாஸ் நோக்கி இக்கூத்தினே ஆடியதாகத் தெரிகின்றது. இக் கூத்திணே முன்னர் ஆயர்பாடியில் கண்ணனும் பலராமனும் நப்பின்ளேயும் ஆடியதாக ஐதீகம். எனவே இதணே ஆடினுல் தீமையகலும் என்று நம்பினர்.

சிலப்பதிகாரத்திலே ஏழு மகளிர் ஆடுவதாக குரவை காணப்படுவின்றது. ஆய்ச்சியர் அவர்கள் நின் மு வட்டமாக பொழுது கோர்த்து ஆடுவர். அவர்களிலே மூவர் கண்ண நப்பின்னே யாகவும் குற கவும் பலராமஞகவும் எழுவரும் ஏழிசை பாவனே செய்யப்படுவர். கைக்கினே, உழை, குரல், துத்தம், களான இளி, விளரி, தாரம் எனப் பெயர் பெறுவதிலி ருந்து இக்குரவையில் இசை பெறும் முக்கியத் உணரப்படும். துவம்

இக்கூத்தில் இடம்பெறும் பாடல்களின் தன் மையை இளங்கோவடிகளின் சிலப்பதிகாரத்தின் ஆய்ச்சியர் குரவையிற் காணலாம்.

#### திரு ஆப்ப்பாடி

வட நாட்டிலே யமுனுந்தி தீரத்திலே மட்ரா என்னும் இருப்புப் பாதை நிலேயத்திற்கு நான்கு மைல் தொலேவிலுள்ளது கோகுலம் என்றும் ஆய்ப்பாடி என்றும் போற்றப்படும் வைணவ திவ்விய தலம்.

இங்கு நின்ற திருக்கோலத்தில் எழுந்தருளியுள்ள நவமோஹன கிருஷ்ணன் உருக்மிணி பிராட்டியுட நும் சத்திய பாமை பிராட்டியுடனும் அருள் புரி கிறுர்.

பெரியாழ்வார், ஆன்டாள், திருமங்கையாழ் வார் ஆகியோர் மங்களாசாசனம் செய்த பெரு மையுடையது திரு ஆய்ப்பாடி (பெரியாழ்வார் திரு. 1.1.2, 1.1.4, 2.2.5; திருப்பாவை 1, நாச்சியார் திருமொழி, 12.2; பெரியதிருமொழி 1.8.4, 5.5.5).

#### ऋण

பதிஞன்காம் நூற்முண்டின் பிற்பகுதியிலும் பதிஃனந்தாம் நூற்முண்டின் மூற்பகுதியிலும் வாழ்ந் தவர்; திருநாராயணபுரத்து ஆயி என அழைக்கப் பெறுவர்; திருத்தாழ்வரை தாசர், ஸ்ரீ வாசுதாஸர், ஐநந்யாசாரியர் எனவும் வழங்கப் பெறுவர்; ஸ்ரீ மணவான மாமுனிகளின் காலத்தவர்; கிடாம்பி திருமல்யையங்காரின் சீடர்; நாலூராச்சான் பிள்ளே சீடர் என்பாரு முளர்; மைசூரில் திரு

திருப்பாவை, திருமாஃ, ஆசார்யஹிருதயம், ஜூ வசனபூஷணம் என்பனவற்றிக்கு வியாக்கியானம் செய்தவர்.

#### ஆரணியகம்

வைதிக மொழியிலுள்ள வேதம் அறிவின் இருப்பிடமாகக் கருதப்படும். இவ் வேதம் (சங்கிதை), பிராமணம், மந்திரம் யகம், உபநிடதம் என்னும் நான்கு பிரிவுகளோயுடை இவற்றிலே முதலிரண்டையும் கர்ம காண் டம் என்றும், அடுத்த இரண்டையும் ஞான காண் டம் என்றும் வழங்குவதுண்டு. வேறெரு வழக் கிலே கார்ம காண்டம் முன்னயது போல அமைய, ஆரணியகம் உபாசனே காண்டமாகவும் தம் ஞானகாண்டமாகவும் பிரிக்கப்பட்டுள்ளன.

ஆரணியகம் பிராமணங்களின் இறுதியில் வரும் பகுதியாக அமையும். மிகப் பழையை உபநிடதங் கள் எல்லாம் ஆரணியகங்களுள் அவற்றின் ஒரு உறுப்பாக அமைந்துள்ளன; அங்கெல்லாம் ஆர ணியகங்களேயும் உபநிடதங்களேயும் தனித்தனியே பிரித்து வரையறுத்தல்எளிதன்று. வேதாந்தம் என உபநிடதம் பெயர் பெறுவதால் அதனிலிருந்து பிரிக்க முடியாதபடி ஆரணியகம் இடம் பெறும்போது அதுவும் வேதாந்தம் என்றழைக்கப்பட்டது.

ஆரணியகத்தை வனநூல் என்று வழங்குவர். வானப்பிரஸ்தர்களுக்கென எழுந்தவை ஆரணிய கம் என்ற கருத்து இதற்கு ஒரு காரணம். ஆரணிய கத்திலுள்ள இரகசிய கருத்துகளேத் தகுதியற்ற வர் அறிந்தால் பெருங்கேடு விளேயும் என்ற நம்பிக்கையில் மக்கள் வாழ் இடங்களில் அவற்றை ஒதாமல், காடுகளிலே தான் அவை படிக்கப்பட் டன. இதனுலும் ஆரணியகம் வனநூல் எனப் பட்டது.

ஞானிகள் வனத்திலே செபம், தவம், தியா னம் என்பனவற்றை மேற்கொண்டு வெளியிட்ட கருத்துகள் ஆரணியகத்தில் அடங்கியுள்ளன என்பர். வனத்தின் வாசமாகக் கொண்டோ ரின் அகநிலேத் தியான வழிபாட்டிற்கு ஆரணிய கம் உதவியாகின்றது. மதச் சடங்குகள் பற்றிய தத்துவ விளக்கங்களேத் தொடர் உருவகக் கதைகளாக அமைத்துக் கூறும் பாங்கினே ஆரணிய கத்திற் காணலாம்.

ஜதரேய ஆரணியகம், கௌஷீதகி ஆரணியகம், தைத்திரீய ஆரணியகம் முதலான கில ஆரணிய கங்களே இன்று கிடைப்பனவாகவுள்ளன.

#### ஆராவ முதாசார்யர்

தமிழ்நாடு திருக்சுழியல் எனுமூரினர்; திருச்சுழியற் புராணம் இயற்றியவர்; அது சித்தங்கேணி ஆ. அம்பலவாண நாவலராற் சென்ணேயில் 1901 இலே பதிப்பிக்கப்பெற்றது.

#### ஆரிய சமாஜம்

ஸ்ரீ தயானந்த சரஸ்வதி 1875 ஆம் ஆண் டிலே பம்பாயில் நிறுவியது ஆரியசமாஜ மாகும். அதன் ஆரம்பதசைகளிலே பஞ்சாப் பிரதேசத்தில் மிகுந்த செல்வாக்குப் பெற்ற தால், லாகுர் ஆரியசமாஜத்தின் தலேமைப் பீடத்தின் இருப்பிடமாகியது.

மூலசங்கர் என்ற பெயருடன் தோன்றி, தயானந்த எனும் துறவுப் பெயரை மேற்கொண்டு சுவாமி விராஜானந்தரின் சீடராகி, நான்கு வருடம் வேதங்களே அவற்றின் தூய வடிவிலே கற்று, வேதத்தின் பிரசாரகராய்த் தயானந்த சரஸ்வதி என்ற பெயருடன் பல்வேறு இடமும் யாத்திரை மேற் கொண்டார். 1874 இலே இந்தியில் தாம் எழுதிய சத்தியார்த்த பிரகாசி கையில் அவர் தம் சமாஜத்தின் கோட்பாடுகளே எல்லாம் விரிவாகக் காட்டியுள்ளார்.

ஆரிய சமாஜத்தினர் வேதங்களேயே முக்கிய வைதிக நூல்களாகக் கொண்டவர்கள். ''வேதத் தை நோக்கித் திரும்புதல்'' என்பது தான் அவர் களின் தாரகமந்திரம். வேதசமயத்தை உயிர்ப் பிப்பதையே நோக்கமாக உடையவர்கள்.

வேதத்தை நித்தியமானதாகவும், மாசற்ற தாகவும், பூரணத்துவம் உடையதாகவும், கட வுள் முழுமையுடன் வெளிப்படுத்தியதாகவும் சமாஜத்தினர் நம்பினர். ஏணேயவை வேதத் தோடு தொடர்புடையனவாக இருப்பினும் அவற் றை அவர்கள் ஏற்கவில்லே.

இந்தியாதான் சகல பண்பாடுகளுக்கும் மூல காரணம் என்றும், சங்கதமே உலக மொழி களுக்குத் தாய்மொழி என்றும், உலகியலறிவு சமய அறிவு யாவும் வேதத்திலிருந்தே தோன் றியவை என்றும், விஞ்ஞானக் கோட்பாடுகளும் கண்டுபிடிப்புகளும் வேதத்திலே குறிப்பிடப்பட் டுள்ளன என்றும் ஆரியசமாசத்தினர் நம்பினர்.

ஆரியசமாசத்தினர் கருமத்தினேயும் மறுபிற வியையும் ஏற்றனர்; வேதாந்தி போல விடுதஃல யின் போது தனித்தன்மை இழக்கப்படுவதாகக் கருதவில்ஃ; ஆத்மா சுதந்திரமானது என்றும் கடவுளிலிருந்து வேறுபட்டது என்றும் தொடர் ந்து செய்யும் நன்மையினுல் மோட்சம் அடை கின்றது என்றும் கொள்வர்.

இருக்கிலே 33 தெய்வம் குறிப்பிடப் பெற்ற போதும் அங்குள்ளது ஒரு தெய்வ வழிபாடு என்றும் அப் பெயர்கள் யாவும் அதன் தன்மை களேச் சுட்டுவனவாகவும் சமாசத்தினர் கூறுவர். விக்கிரக வணக்கத்தை வேதம் கூருததால் அதணே அவர்கள் எதிர்த்தனர்.

வைதிக சமயத்திலே புகுந்து விட்ட மாக களேத்துடைத்தெறிய முற்பட்டவர்களிலே ஆரிய சமாசத்தினரும் குறிப்பிடத்தக்கவர்.

பல தெய்வ வணக்கம், விக்கிரக வழிபாடு, மிருகபலி, சிராத்த சடங்குகள், நீண்ட யாத் திரை, பிறப்படிப்படையிலான சாதிப்பாகுபாடு கள், தீண்டாமை, பிள்ளேமணம், பெண்ணின் பின்தங்கிய நிலே, முகத்திரை முதலியனவற்றை ஆரிய சமாஜத்தினர் கண்டித்தனர். விதலை மீண்டும் மணம் செய்வதை ஆதரிக்காத போதும் பிள்ளேப் பேற்றுக்காக விதவையுடன் உடலுறவு கொள்வதை அனுமதித்தனர். கிறித்தவபரம்பில் ஆரியசமாஜத்தினர் வன்மையாக எதிர்த்தனர். ஆரியதுண்டுப்பிரசுரசங்கம், மகளிர் ஆரிய சமாஜம், இள்ளூர் ஆரிய சமாஜம், வேத சாரணர்படை முதலிய அமைப்புகள் மூலமும் பள்ளிக்கூடம், கல்லூரி, அனுதாசிரமம், விதவாவிடுதி, உதவிநிலேயம் மூலமும் கிறித்தவ பரம்பிலத் தடுக்க முற்பட்டனர். சுத்தக்கிரியை மூலம் கிறித்தவத்தைத் தழுவிய வைதிகரை மட்டுமன்றிக் கிறித்தவர்களேயும் வைதிகசமைத் துள் கொண்டுவர முயன்றனர்.

ஆரிய சமாசத்தினர் ஞாயிற்றுக்கிழமைகளிலே வழிபாடு செய்வதைக் கிரமமாகக் கொண்டவர் கள்; வேதக்கல்விக்கும் குருகுலக்கல்விக்கும் சிறப் பிடம் அளித்தவர்கள்; தீகைஷ பெறுவது இன்றி கருதியவர்கள்; யமையா த்து என்று வளர்ப்பதற்கும் சந்தியாவந்தனம் முதலியவற் றிற்கும் சிறப்பிடம் கொடுத்தவர்கள்; காயத்திரி மந்திரத்திற்கு தனியிடம் தந்தவர்கள்; முக்கியத்துவம் திரியைகளில் னிக்குக் தந்த போதும் அதற்கெனத் தனிப்பட்ட குருமாரை உருவாக்காது சுதந்திரமாக நடத்தியவர்கள்.

ஆரியசமாஜம் தன்னுறுப்பினரிடம் பத்து நிய மங்களேப் பின்பற்றுவதோடு தபம், சத்தியம், இறைபக்திக்கு முக்கியத்துவம் அளிப்பதை எதிர் பார்த்தது. திருமணமாகாத ஆரியண் பிரமச் சரியத்தை வளர்க்க வேண்டும் என்று எதிர் பார்த்தது. தம் வருமானத்தில் ஒரு வீதத்தை அவர்கள் சமாஜத்திற்கு அளிக்க வேண்டும் என்றும் எதிர்பார்க்கப்பட்டது.

தயானந்தருக்குப் (1824—1883) பின்பு,சுமார் பத்தாவது வருடத்திலே ஆரியசமாஜம் இரண் லாஜ்பத்ராயின் தவேமை டாகப் பிளவுபட்டது. யில் ஒரு பிரிவு நவீன கல்வி முறையை வற்பு றுத்தி, உணவு வகையிற் சுதந்திரம் அளித்து, எல்லோருக்கும் ஆரியசமாசத்தின் க தவு கீன திறந்து விட முன்வந்தது. இதனே மறுத்தவர் தாவர போசனத்தையும் குருகுல கல்வியையும் வற்புறுத்தி இந்துக்களே மட்டும் தம் சமாஜத்துள் சேர்க்க என்று தொணிந்தனர்.

# ஆகுணி உபதிடதம்

சாம வேதத்தைச் சார்ந்தது ஆருணி உப நிடதம். இது முக்கிகோபநிடதம் தரும் 108 உபநிடதப்பட்டியலில் இடம் பெறுகின்றது. 4555Bgri

மார்கழி மாதத்திலே வரும் திருவாதிரைத் திருநாளே ஆருத்திரா தரிசன நாள் எனப் படுவது. திருவாதிரை சிவனுக்கு உரிய நட்சத்திரம்; திருவெம்பாவை விரதத்தின் இறுதி நாள் திருவாதிரை.

எனவே மார்கழித் இருவாதிரை சிவ பிரானுக்குரிய புண்ணிய நாட்களில் ஒன்ருகப் போற்றப்படுகின்றது. இந்நாளிலே நடேசர் அபிடேகத் திருவிழா நடைபெறும்.

சிதம்பரத்திலே ஆருத்திரா நாள் மிகவும் விசேடமாகக் கொண்டாடப்படும். ஆருத்திரா தரிசனம் பெறுதல் கிடைத்தற்கரியதாகக் கரு தப்படுவதாகும். தில்லே ஆருத்திரா தரிசனத் திற்காக ஈழத்தில் இருந்து சைவப் பெருமக்கள் தமிழ்நாடு செல்லும் வழக்கம் நீண்ட காலமாக இருந்து வந்தது.

தில்லேயிலே ஆருத்திரா நாளிலே களி செய்து நிவேதிக்கப்படுவது குறிப்பிடத்தக்க அமிசமா கும்.

தில்லேக்கு அடுத்ததாகப் பேரூர், குற்ருலம், மதுரை முதலிய சிவதலங்களிலும் ஆருத்திரா திருநாள் சிறப்பாகக்கொண்டாடப்படும். 'ஈழத் துச் சிதம்பரம்' எனப் போற்றப்படும் காரை நகர் சிவன் கோயிலிலே மார்கழி திருவாதிரை மின் போது பெருவிழா எடுக்கப்படும்.

#### திரு ஆருர்

தஞ்சை மாவட்டத்தில் மாயூரம் அறந்தாங்கி இருப்புப் பாதையின் சந்திப்பு நிஃவயமான திருவாருரின் வடக்கே சுமார் ஒரு மைல் தொலேவிலுள்ளது திருவாரூர்த் திருத்தலம்; நாகபட்டினத்திற்கு மேற்கே பதிணந்து மைல் தொலேவிலுள்ளது.

திரு ஆகிய இலக்குமியும் ஆர் ஆகிய பூமா தேவியும் பூசித்த ஊர் ஆதலின் திருவாரூர் என்று பெயர் பெற்றது என்பர் சிலர். ஸ்ரீ புரம் என்ற பெயரும் திருமகள் பூசித்ததால் வந்த பெயர் என்பர். கமலாலயம், கமலாலய புரம், கமலே, வன்மீகபுரம், வீதிவிடங்கம், மூலாதாரபுரம், சக்திபுரம், கந்தபுரம், கேஷத்ர வரபுரம் முதலிய பெயர்களும் திருவாரூருக்குள

திருவாரூரிலே பூங்கோயில், பரவையுண்மண் திருநீலகண்டர்கோயில், டளி. நடுவண நா தர் இரா ஜதுர்க்கை கோயில், சோமநாதர்கோயில், கோயில், குளுந்தாளம்மன் கோயில், எல்ஃலயம் மன்கோயில், மாற்றுரைத்தவிநாயகர் கோயில், குமேரகோயில். தண்டபாணிகோயில், கோயில், ஐயஞர்கோயில், மாணிக்கநாச்சியார் கோயில், பரவையார்கோயில், உருத்திரகோடீசு வரர்கோயில், துருவாசஆசிரமம் முதலிய திருக்கோயில்களுள. இவற்றிலே பூங்கோயிலும் பரவையுண்மண்டளியும் தேவாரம் பெற்ற சிறப் படையவை.

ஆரூர்ப் பரவையுண்மண்டளி சுந்தரமூர் த்தி சுவா மிகளின் திருப்பதிகம் பெற்றது (7.96). இத்திருக்கோயில், துலாநாயனர் கோயில் எனவும் இது பூங்கோயிலின் தெற்குக் வழங்கப்படும். அணித்தாயுள்ளது. கோபுரத்திற்கு பரவை நாச்சியார் மண்ணுல் கட்டியதால் வந்த பெயர் என்றும் பெருகிய கடலே உண்டு நிலே பெற்ற வந்து பெயர் என்றும் பரவையுண்மண் டளி என்ற பெயருக்குக் காரணங் க<u>ுற</u>ுவர். இங்கு எழுந்தருளிய இறைவனுக்கு மண்டலே சுரர் என்றும் இறைவிக்குப் பஞ்சின் மெல்லடி யாள் என்றும் பேர். இங்கு துருவாசமுனிவர் வழிபட்டனர் என்பர். அவர் பிரதிமம் தலவிநா யகருக்கு அருகில் உண்டு.

பூங்கோயில் எனப்படும் திருவா ரூரின் தான சிவதலத்திலே அரநெறி (அசலேசம்). ஆடகேசம், ஆனந்தேசம், அருணுசலேசம், விச்வ கன்மேசம், சித்தேசம் முதலிய பல உட் கோயின் இவற்றிலே அரநெறி, பூங்கோயிலின் இரண்டாம் பிரகாரத்திலே தென்கிழக்குத் திசை யில் மேற்கு முகமாய் அமைந்தது. இத்திருக் கோயிலில் நமிநந்தியடிகள் தண்ணீரால் விளக்கு என்பர். ஏற்றினர் இத்திருக் கோயிலுக்கு அப்பர் சுவாமிகள் பாடிய இரு திருப்பதிகங் களுளை (4.17, 6.33).

பூங்கோயிலுக்குச் சம்பந்தர், அப்பர், சுந்தரர், எனும் தேவார முதலிகள் பாடிய 34 திருப்பதி கங்களுள. திருமூலட்டானம் கர்ப்பக் கிருத்தில் எழுந்தருளியிருக்கும் சிவபிரானுக்குப் புற்றிடங் கொண்டார் (வன்மீகநாதர்) பெயர். என்று இறைவியின் பெயர் கமலாம்பிகை. பூந்கோயிலின் கோயில் கென்மேற்கு பிகை மூஃயிலுள்ளது. உற்சவமூர்த்தி செல்வத்தியா கேசர் சந்நிதியில் எழுந்தருளியிருக்கும் ஸ்ரீ தியாக தலவி நா யகர் வா தாபி பெருமான். விநாயகர். புராணங்கள் இருபத்தொரு தீர்த்தங்கள் கூறுவன.

பஞ்சபூத தலங்களில் பிருதிவி தலமாயுள்ளது திருவாரூர்; பிறக்க முத்திதரும் கிறப்புடையது. சப்தவிடங்கத் தலங்களிலே வீதி விடங்கர் எழுந் தருளிய தலமிது. திருமாலாலும் இந்திரனு லும் பூசிக்கப்பட்ட விடங்கர் (சுயம்புமூர்த்தி) முசுடுந்த சக்கரவர்த்தியாலே இங்கு பிரதிட்டை செய்யப்பட்டனராம். இங்குள்ள வீதி விடங்கர் நடனம் அஜபா நடனம் எனப்படும்.

சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் திருத்தொண்டத் தாகை பாடிய தேவாசிரிய மண்டபம் இங்கே யுள்ளது. சுந்தரர் விருத்தாசலத்தில் மணிமுத்தா இட்ட பொன்னே எடுத்த கமலாலயம் திருக்குளம் உள்ள பதியும், எனும் இறைவன் பரவையாரிடம் பொருட்டு தூது சென்ற திருவீதியை முறை நள்ளிரவில் அவர் இரண்டாவது கண்ணில் உடையபதியும், திருவாளூர்; பெற்றபதியும் செருத்துணே நாயஞர், தண்டியடிகள் யடிகள், கழற்சிங்கநாயஞர், விறன்மிண்டநாய நாயனர், ஞர் என்போர் முத்திபெற்ற தலம் திருவாரூர்.

திருவாரூர்த்தேர் தமிழ் நாட்டிலே பிரபல்லியம் பெற்றதும் அழகு மிக்கதுமாகும். மார்கழித் திருவாதிரை விழாவும் பங்குனி உத்தரம் விழாவும் இங்கு மிகச் சிறப்பாக நடை பெறுவன.

சேரமான் பெருமாணுயனர் பாடிய திருவாரூர் மும்மணிக்கோவை உண்டு. அளகை சம்பந்த முனிவர் பாடிய திருவாரூர்ப் புராணமும் கண் கட்டி மறைஞானசம்பந்தர் பாடிய திருவாரூர்ப் புராணமும் றப்பு) தல மான்மியம் கூறும் பழைய புராணங் தேரூர்ந்த சோழபுராணமு முண்டு. களாம். திருவாரூர் நான்மணிமாவே(குமரகுருபரசுவாமிகள்) திருவாரூருலா (அந்தகக்கவி வீரராகவ யார்), திருவாரூர்க்கோவை (எல்லப்பநயிஞர்). திருவாரூர்ப் பன்மணிமாலே (திருவாரூர் வைத் தியநாகதேசிகர்), திருவா ரூர் கமலாம்பிகை பிள்ளேத்தமிழ் (திருவாரூர்வைத்தியநாத தேசிகர்). ஒரு துறைக்கோவை (கீழ் வேளூர் திருவா ரூர் திருவா ரூர்ப்பள்ளு குருசாமிதேசிகர்), ஞானப்பிரகாசர்), திருவாரூர்வெண்பா (அராலி சாஸ் திரிகள்), திருவாரூர் தியாகராச லீவே (திரிசிரபுரம் சி. மீனுட்சிசுந்தரம்பின்வு), கமலாம்பிகைமாலே, தியாகராசர் குறவஞ்சி, திருவாரூர்மாலே, தியாகராசர் கழிநேடில், தியாக வசந்தக்கலிப்பா முதலிய பல பிரபந்தங்கள் திரு சங்கத மொழியிலும் கமலாலய வா ளூருக்குள். மாஹாத்மியம், நாகரகண்டம், தியாகராஜலீலே முதலியனவுள்.

# திருஆருர்க் கமலாம்பிகை பிள்**ளத்**தமிழ்

தஞ்சை மாவட்டத்தில் மாயூரம் அறந்தாங்கி இருப்புப் பாதையிலுள்ள சந்திப்பு நிஃயமாகிய திருவாரூருக்கு வடக்கே சுமார் ஒரு மைல் தொண் விலுள்ளது திருவாரூர்த் திருத்தலம். திருவா ரூருக்கு கமலாலயம், வன்மீகபுரம், ஸ்ரீபுரம் முதலாகப் பல பெயர்களுள்.

திருவாரூர்த் திருதலத்திற்கோயில் கொண் டுள்ள உமாதேவியாரின் திருநாமமே கமலாம் பிகையாகும். கமலாம்பிகை அம்மையாரின் திருக்கோயில் பூங்கோயிலின் தென்மேற்கு மூலே மிலேயுள்ளது.

ஆஞர்க் கமலாம்பிகை மீது பாடப் பெற்றது கமலாம்பிகை பின்னேத்தமிழ். விநாயகர் வணக்கம் நீங்கலாக காப்பு, செங்கீரை, தால், சப்பாணி, முத்தம், வாராண், அம்புலி, அம் மாண், நீராடல், பொன்னூசல் எனும் பத்துப் பருவங்களுள். காப்புப்பருவம் நீங்கலாக ஏணேய பருவங்களிலே பருவத்திற்குப் பத்துப் பாடலாக 90 பாடலுள். காப்புப் பருவத்திலே திருமால், சிவன், முருகன், வீரபத்திரர், பிரமன், இந்திரன், திருநந்திதேவர், சத்தமாதர், முப்பத்துமுக்கோ டிதேவர் ஒன்பது பாடல்களில் காப்பு வேண்டைப் படுகின்றனர்.

நூறு பாடல் கொண்ட இக் கமலாம்பிகை பிள்ளுத்தமிழைப் பாடியவர் அளகை சம்பந்த முனிவராக இருக்கலாம் என்று வித்துவான் ச. தண்ட்பாணிதேசிகர் தாம் பதிப்பித்த கமலாம் பிகையம்மை பிரபந்தங்கள் (1947) பதிப்பின் முன்னுரையிற் கூறிஞர். ஆயினும் ச. சோம சுந்தரதேசிகர் தமிழ்ப் புலவர்கள் வரலாறு (பதினேழாம் நூற்றுண்டு) எனும் நூலிலே இரு வாரூர் வைத்தியநாத தேசிகர் பாடிய கமலா லய அம்மை பிள்ளேத் தமிழுக்கு எடுத்தாளும் செங்கீரைப் பாடல் தண்டபாணிதேசிகர் குறிப் பிடும் கமலாம்பிகை பிள்ளூத் தமிழிலே இடம் பெறுகின்றது.

நிருவாரூர் வைத்தியநாததேசிகர் பதினேழாம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்தவர்; திருவாரூர்ப் பன் கணிமாலே முதலியனவும் பாடியவர்;

கமலாம்பிகை பிள்ளூத்தமிழை வித்துவான் ச. தண்டபாணிதேசிகர் 1947 இலே 'கமலாம் பிகை பிரபந்தங்கள்' என்ற தொகுப்பிலே பேதிப்பித்துள்ளார்.

இப்பதிப்பிலே கமலாலய அம்மன் பிள்ளோத் தமிழ் என வேருரு பிள்ளோத் தமிழ்ப் பிரபந்த மும் கமஃப் பராசக்திமாஃபையும் இடம் பெறு கின்றன. கமலாலய அம்மன் பிள்ளோத்தமிழ் ஆசிரியர் யாருன அறிதற்கரிதாயுள்ளது. கமலாம்பிகைப் பிள்ளேத் தமிழ்ப் பாடல்கள் மிகுந்த நபமுடையனவாயும் ஓசையும் அழகும் பொருந்தியனவாயும் காணப்படுகின்றன; அம்பி கையருள் பெற்றதாகக் கருதவைக்கும் பாடல் கள் உள்ளன. கதைகள் அளப்பில ஆயினும் பல கதைகள் விளக்கமாகவில்லே.

## திரு ஆரூர்க்கோவை

தஞ்சை மாவட்டத்தில் தமிழ்நாடு தமிழநாடு தஞ்சை மாவ பட்டினத்திற்கு மேற்கே 15 மைல் தொலே மாயவரம்—அறந்தாங்கி இருப்புப் பாதையில் உள்ள திருவாரூர் நிலேயத் இற்கு வடக்கே சுமார் ஒரு மைலில் உள்ள 岛伤毒 தலம் திருவாரூர். கமலாலயம், கமலே, வன்மீக புரம், வீடுவிடங்கம், ஸ்ரீபுரம் முதலிய பெயர் களும் திருவாரூருக்குண்டு.

இத்திருத்தலத்திலே திருமூலட்டானத்தில் வீற் றிருக்கும் சிவனுக்குப் புற்றிடங் கொண்டார். வன்மீகநாதர் என்றுபேர்; தேவசபையில் எழுந் தருளியிருக்கும் சோமாஸ்கந்தமூர்த்திக்கு ஸ்ரீ தியாகராசப் பெருமான் என்று பேர்; இறை விக்குக் கமலாம்பிகை, அல்லியங்கோதை என்று பேர்.

ழூ தியாகராசப் பெருமானேப் பாட்டுடைத் தல்வராக வைத்துப் பாடப் பெற்றது திருவா ரூர்க்கோவை எனும் ஐந்திணேக் கோவை. விநாயகரையும் முருகணேயும் காப்பு வேண்டும் வெண்பாவும், அவையடக்கம் சுறும் இரு கட்ட கோக் கலித்துறையும் நீங்கலாகத் திருவாரூர்க் கோவை 514 கட்டளேத் கலித்துறைப்பாக்களே யுடையது.

இதனேப் பாடியவர் தாழைநகர் எல்லப்ப தயிஞர் எனும் புலவர். அவர் பதிஞரும் நூற் முண்டில் வாழ்ந்தவர்.

திருவாரூர்த்தலத்தின் செய்திகளும் அகப் பொருள் மரபுகளும் இடம் பெறும் கோவையில் சிவனடியார் நிகழ்ச்சிகளும் சமயக்கருத்துகளும் இதிகாச புராணச் செய்திகளும் தாராளமாக இடம் பெறுகின்றன; எதுகைமோனே நயங்களும் சொல்வணி பொருளணிகளும் மலிந்து காணப் படுவன.

ஆ. மே. சென்ன கேசவது நாயுடுவின் மூலப்பதிப் பிலே 496 செய்யுள் இடம் பெற்றுள்ளன. பின்பு உ. வே. சாமிநாதையர் குறிப்புரையுடன் 1937 இல் வெளியிட்ட பதிப்பிலே 517 பாடல் இடம் பெற்றன. சாமிநாதையரின் இரண்டாம் பதிப்பு சென்னேயில் இருந்து விஷு வருடம் சித்திரை மாதம் (1941) வெளிப் போந்தது.

## திரு ஆரூர் நான்மணிமாலே

தஞ்சை மாவட்டத்திலே மாயூரம்—அறந்தாங்கி இருப்புப் பாதையின் சந்திப்பு நிஃயைமான திருவாரூருக்கு வடக்கே ஒரு மைல் தொஃ விலுள்ளது திருவாரூர்த் திருத்தலம்.இத் திருத்த லத்திற்குக் கமலாலயம், ஸ்ரீ புரம் முதலான பெயர்களுமுள.

திருவாரூரிலே திருமூலத்தானத்தில் வீற்றிருக் கும் சிவபிரானுக்கு புற்றிடங் கொண்டொர், வன்மீகநாதர் என்று பேர். அவர் திருக்கோயில், பூங்கோயில் என்று அழைக்கப் பெறும். சோ மாஸ்கந்த மூர் த்தியாக விளங்கும் சிவபிரா னுக்கு தியாகராசப் பெருமாள், வீ திவிடங்கர் என்று பேர். அவருடைய செல்வத்தியாகேசர் தேவாசிரிய மண்டபத்திலே இறைவியாம் கமலாம்பிகை கோயில் துள்ளது. பூங்கோயிலின் தென்மேற்கு மூலேயில் உள்ளது.

திருவாரூரில் வீற்றிருக்கும் சிவபிரான் மீது பாடப் பெற்றது திருவாரூர் நான்மணி மாஃ. இந் நான்மணிமாஃ வீநாயகர் காப்பு வெண்பா நீங்கலாக நாற்பது பாடல்களேயுடையது; நேரி சை வெண்பா, கட்டளேக் கலித்துறை, ஆசிரிய விருத்தம், நேரிசை ஆசிரியப்பா எனும் நால்வகை யாப்பமைநிகளும் மாறிமாறி அந்தாதித் தொடை யில் அமையப் பாடப் பெற்ற பிரபந்தம் திரு வாரூர் நான்மணிமாஃ.

திருவாரூர் நான்மணிமாலே குமரகுருபரசுவாமி கள் பாடிய பிரபந்தங்களில் ஒன்ருகும். இவர் பதினேழாம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்தவராவர்.

புறப்பொருட் பாடல்கள் அதிகமாகவுள்ள போதும் அகப் பாடல்கள் சில, நான்மணி மாஃயிலுள. அணிநலங்கள் மிகுந்து காணப் படும் நான்மணிமாஃயிலே சாதுரியம் நிறைந்த பாடல்கள் பலவுள.

திருவாரூர் நான்மணிமாலே குமரகுருபர சுவா மிகள் பிரபந்தத்திரட்டிலே இடம் பெறுவ தாகும். இப் பிரபந்தத்திரட்டினே 1889, 1903 ஆம் ஆண்டுகளிற் தில்லே ஈசானியமடம் இராமலிங்கசுவாமிகளும் 1939 இலே உ.வே. சாமிநாதையரும் பதிப்பித்தனர். சாமிநாதையர் பதிப்பின் மறு பிரசுரங்கள் 1947, 1952 ஆம் ஆண்டுகளில் வெளிவந்தன. திருப்பனந்தாள் ஸ்ரீ காசிமடம் 1962 இலே திருவாரூர் நான்மணிமாஃயைத் தி. பட்டுச்சாமி ஓதுவாருடைய தெளிவுரையுடன் பதிப்பித்துள் ளது.

#### திரு ஆரூர்ப் பள்ளு

மாயூரம் அறந்தாங்கி இருப்புப் பாதை யிலுள்ள சந்திப்பு நிஃயமான திருவாரூருக்கு வடக்கே சுமார் ஒரு மைல் தூரத்திலுள்ள திருத்தலம் திருவாரூர்.

திருவாரூர்த் திருத்தலத்திற் கோயில் கொண்ட சிவபிரானின் மூல மூர்த்தத்திற்குப் புற்றிடங் கொண்டார் அல்லது வன்மீகநாதர் என்று பேர்; உற்சவ மூர்த்தியாகிய சோமாஸ்கந்த மூர்த்திக்கு ஸ்ரீ தியாகராசர் என்று பேர்; அம் மைக்குக் கமலாம்பிகை, அல்லியங்கோதை என்று பேர்.

திருவாரூர்க் கோயிலிற் பாடப் பெற்று வந்தது திருவாருர்ப்பள்ளு. பதினுரும் நூற்ருண் டில் வாழ்ந்த கமலே ஞானப்பிரகாசசுவாமிகளே இதன் ஆசிரியர் என்று கூறுவர். ஆயினும் இக் கூற்றுச் சித்தாந்தமெனல் சாலாது.

பதினேழாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகு தியில் எழுந்த முக்கூடற்பள்ளுடன் ஒப்பிடும் போது பள்ளுப்பிர பந்த வளர்ச்சிக் கிரமத்திலே திருவாரூர்ப் பள்ளு தெரிகின்றது; பிற்பட்டதாகத் இந்நிலேக்கு இடைச் செருகல் ஒரு காரணமாகலாம். ஆயி னும் இதனுள் காணப்படும் வெண்பா, கலித்துறை, விருத்தம் முதலிய செய்யுள் வகைகள், கதைத் தொடர்புக்குச் சம்பந்தமின்றி அதிகமாக இடம் பெறும் திருவாரூர்ப் பெருமான் புகழ் பாடும் தனிப்பாடல்கள், ஆசிரியரின் புலமைச் சிறப்பை உணர்த்தும் புதிய பள்ளுறுப்புகளும் கவி கூற்று களும் இதன் காலத்தைப் பதினுரும் நூற்ருண் டாகக் கருத இடம் தரவில்?ல. பள்ளிற்கே உயர் நாடியான இயற்கைப் பண்பும் எளிமைச் சிறப்பும் ஒதுக்கப்பட்ட பாங்கும் இக்கருத்தை அரண் செய்யும்.

# திரு ஆருர்ப் பன்மணிமாலே

தஞ்சாவூர் மாவட்டத்திலே மாயூரம்— **அற**ந் பாதைச் சந்திப்பான தாங்கி இருப்புப் வ ட க் கே சுமார் திருவாரூர் த் தொஃவிலுள்ளது திருத்தலம். தலங்களில் 万田 நாயகமான சப்தவிடங்கத் முத்தி திரு வா ரூர் பிறக்க 5 (II) LD எனச் சைவர் கருதுவர்.

திருவாரூர் மூலட்டானேசுவரர் புற்றிடங் கொண்டார் என்றும் உற்சவ மூர்த்தி ஸ்ரீ தியாகராசப் பெருமான் என்றும் இறைவி கமலாம்பிகை என்றும் பெயர் பெறுவர். நிருவாரூர்ப் பன்மணிமாலே ஆரூர்ப்பிரானப் போற்றி நூறு பாடலிற் பாடுவதாகும்.

இதணேப் பாடியவர் திருவாரூர் வைத்திய நாத தேசிகர். அவர் பதினேழாம் நூற்முண்டில் வாழ்ந்தவர்.

திருவாரூர்ப்பன்மணிமாஃ அச்சிடப் பெற் றுள்ளது.

## **தி**ரு ஆளுர்ப்புராணம்

தமிழ்நாடு தஞ்சை மாவட்டத்தில் நாகபட்டி 15 மைல் தொலேவில், னத்திற்கு மேற்கே மாயவரம்—அறந்தாங்கி இருப்புப் பாதையில் உள்ள திருவாரூர் நிஃவயத்திற்கு வடக்கே உள்ள திருத்தலம் திரு சுமார் ஒரு மைலில் இதற்குக் கமலாலயம், கமில, வாளூர். வீதிவிடங்கம், ஞீபுரம் முதலிய வெண்மீகபுரம், பல பெயர்களுள.

இத்திருத்தலத்திலே திருமூலட்டானம் எனும் பூங்கோயில் கர்ப்பக்கிருகத்திலே வீற்றிருக்கும் சிவபிரானுக்குப் புற்றிடங் கொண்டார், வன்மீக நாதர் என்று பெயர்; இறைவிக்குக் கமலாம் பிகை, அல்லியங்கோதை என்று பெயர்; தேவ சபையில் வீற்றிருக்கும் ஸ்ரீ தியாகராசப் பெரு மான் இத்தலத்திலே பிரபல்லியமும் சிறப்பு முடையவர்.

திருவாரூரிற் கோயில் கொண்ட வன்மீகநாதர், கமலாம்பிகை, தியாகேசர் முதலிய முக்கிய மூர்த்திகளேப் பாடுவதே திருவாரூர்ப்புராணம். இதற்குக் கமலாலய புராணம் என்றும் கமலால யச் சிறப்பு என்றும் வேறு பெயர்களுள.

ஆரூரின் தெய்வீகத் தன்மையை வெளிப் படுத்த எழுந்ததாயினும் மானிடருக்கு இன்றிய மையாத பேறுக∛ளயும் அவற்றை அடையும் வழி களேயும் அறவாழ்க்கை நெறிகளேயும் கூறுவது.

பூசித்துப் பேறுபெற்றவர்களின் வரலாறுகள், தீர்த்தங்களின் விபரங்கள் முதலியன விரிவாக இடம் பெறுகின்றன. ஒழுகலாறுகள், வைதிக நெறிகள், பூசனேமுறைகள், புண்ணியபாவ இயல் புகள், சுவர்க்கநரகவிபரங்கள், சமய வாழ்க்கை யின் பண்புகள் முதலியனவற்றிற்கு முக்கியத் துவம் கொடுத்து ஒழுக்கத்தின் சுருக்கமாகவும் ஞான விளக்கமாகவும் அமைகிறது.

பாயிரச் சருக்கம் முதலாக முனிவரெழுவரு. முத்தி பெற்ற சருக்கம் வரையிலான 24 சருக்கங்களிலே 1066 செய்யுள்களே உடைய திருவாரூர்ப்புராணம் சங்கத மூலத்தைத் தழு வியதாகும். பெரும்பாலும் ஆசிரிய விருத்தத் தாலான திருவாரூர்ப் புராணத்தில் நான்கடித் தரவுக் கொச்சகக் கலிப்பா ஆதியனவுமுள; ஆசிரிய விருத்தத்தைத் சார்ந்த சந்தப் பாடல் களுமுள.

திருவாரூப் புராணத்தைப் பாடியவர் சிதம் பரம் கண்கட்டி மறைஞானசம்பந்தராவர். இவர் பதிஞரும் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; திருவாரூர்ப்புராணம் 1548 இலே இயற்றப் பட்டது.

கமலாலயச் சிறப்பு என்னும் திருவாருப்புரா ணம் அடையாறு உ.வே. சாமிநாதையர் நூல் நிலேயத்தினரால் 1961 இலே வெளியிடப் பெற்றது.

அளகை சம்பந்த முனிவர் பாடிய திருவா ரூர்ப்புராணமுமுண்டு.

#### திரு ஆரு**ர்**ப்புராணம்

தமிழ்நாடு தஞ்சை மாவட்டத்தில் நாகபட்டி னத்திற்கு மேற்கே 15 மைல் தொலேவில், மாயவரம்—அறந்தாங்கி இருப்புப் பாதையில் உள்ள திருவாரூர் நிலேயத்தை அடுத்துள்ள திருத்தலம் திருவாரூர். கமலாலயம், கமலே, வன்மீகபுரம், வீதிவிடங்கம், ஸ்ரீபுரம் முதலிய பெயர்களும் திருவாரூருக்குள்.

இத்திருத்தலத்திலே திருமூலட்டானம் எனும் பூங்கோயில் கர்ப்பக்கிருகத்தில் வீற்றிருக்கும் சிவபிரானுக்குப் புற்றிடங் கொண்டார், வன்மீக நாதர் என்றுபேர்; இறைவிக்குக் கமலாம்பிகை, அல்லியங்கோதை என்று பெயர்: இத் தலத்திலே கோயில் கொண்டுள்ள தியாகராசப் பெருமா னுக்குப் பெருஞ் சிறப்புண்டு.

திருவாரூர்த் திருத்தலத்தைப் போற்றும் தல புராணம் திருவாரூர்ப்புராணம் ஆகும். 111 சருக்கங்களில் 2929 விருத்தங்களே உடைய திருவாரூர்ப் புராணம் நாகர் கண்டத்தின் மொழிபெயர்ப்பு என்பர்.

இதனே அளகை சம்பந்த மூனிவர் பாடியுள் ளார். இப்புராணம் 1592 இலே அரங்கேற்றப் பெற்றது.

இதணே வடபாதி மங்கலம் சோமகந்தரமுத வியார் ஐய வருடம் பங்குவி மாதம் (1895) பதிப்பித்துள்ளார்.

சிதம்பரம் கண்கட்டி மறைஞான சம்பந்தர் பாடிய திருவாரூர்ப்புராணமுமுண்டு. அதற்குக் கமலலாயபுராணம், கமலாலயச் சிறப்பு என்ற பேர்களுமுண்டு.

#### திருஆருர் மும்மணிக்கோவை

தஞ்சை மாவட்டத்தில் மாயூரம்—அறந் தாங்கி இருப்புப் பாதையின் சந்திப்பு நிஸ்யமான திருவாரூருக்கு வடக்கே சுமார் ஒரு மைல் தொணுவிலுள்ளது திருவாரூர்த் திருத்தலம். கமலாலயம், கமலே முதலிய திருநா மங்களும் இத்தலத்திற்குள்.

திருவாரூர்த் திருத்தலத்திற் கோயில் கொண்ட சிவபிராணப் பாட்டுடைத் தஃவைஞகக் கொண் டது திருவாரூர் மும்மணிக்கோவை. அகவல், வெண்பா, கட்டனேக் கலித்துறை எனும் மூவகை யாப்பமைதிகளும் தொடர்ந்து மாறிவர அந்தாதித் தொடையில் அமைந்த முப்பது பாடல்களேயுடையது திருவாரூர் மும்மணிக் கோவை.

இம் மும்மணிக்கோவை பாடியவர் சேரமான் பெருமாணுயஞர். கழறிற்றறிவார், பெருமாக் கோதையார், வண்ணுணக் கும்பிட்டார் என்றும் அவர் அழைக்கப்பெறுவர். சுந்தரமூர்த் தி சுவாமிகளின் நண்பரான சேரமான் பெருமாள், அவர் வாழ்ந்த காலமாம் ஏழாம் நூற்ருண்டின் கடைக்கூறும் எட்டாம் நூற்ருண்டின் முற்கூறும் ஆகிய கட்டத்திலே வாழ்ந்தவராவர்.

திருவாரூர் மும்மணிக்கோவைப் பாடல்கள் யாவும் அன்பிணந்திணே மரபுகளுக்கு அமையப் பாடப்பட்டுள்ளன. பண்டைய சான்றோரின் அகப் பொருள் மரபிணேயும் அம்மரபில் எழுந்த பாடல்களேயும் நன்கறிந்தவர் சேரமான் பெரு மாள் என்பது பாடல்கள் உணர்த்தும் செய்தி யாகும்.

பதிஞேராம் திருமுறையில் இடம் பெறுவது திருவாரூர் மும்மணிக்கோவை. இத் திருமுறை சுக்கில வருடம் வைகாசி மாதம் (1869) சென் கோயில் முதன் முதலாக யாழ்ப்பாணம் ஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலரால் வர்த்தமானதரங்கிணீசாகை யச்சுக் கூடத்திற் பதிப்பிக்கப்பெற்றது.

#### திரு ஆருருலா

தமிழ்நாடு தஞ்சை மாவட்டத்தில் நாகபட்டி மேற்கே 15 மைல் கொலேவில் னத்திற்கு மாயவரம்——அறந்தாங்கி இருப்புப் பா ை த திருவா ரூர் நிஃலயத்திற்கு வடக்கே யி லுள்ள தொலேவி லுள்ள சுமார் ஒரு மைல் திருத் தலம், திருவாரூர். கமலாலயம், கம‰, வன்மீக புரம், வீதிவிடங்கம், ஸ்ரீபுரம் முதலிய பெயர் களும் திருவாரூர் திருத்தலத்திற்குள.

இத்தலத்தின் உற்சவ மூர்த்தியாம் சோமாஸ் கந்தமூர்த்த்திக்கு ஸ்ரீதியாகராசப் பெருமான் என்று பேர். தியாகராசப் பெருமாஞம் சிவ பிரான் உலாப்போந்ததாகப் அமைத்துப் பாடப் பட்டது திருவாருருலா. இதனேப் பாடியவர் அந்தகக்கவி வீரராகவ முதலியார் என்பவராவர். அவர் பதினேழாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர். அவர் பாடியுள்ள நான்கு உலாப்பிரபந்தங்களில் ஒன்றே திருவா குருலா.

வாதாவி விநாயகரை வணங்கி, மாற்றுரைத்த விநாயகரைத் துதித்து, அவையடக்கம் கூறி, 528 கண்ணிகளேயுடைய கலிவென்பாவிலே ஸ்ரீ தியாகேசர் உலாவினே வீரராகவ முதலியார் பாடியுள்ளார். உலாவின் அந்தத்தில் இரு வெண்பாக்கள் உள.

தேவார திருவாசகமாம் திருமுறைகள், சைவ சித்தாந்த சாத்திரங்கள் ஆகியனவற்றின் சொல் லும் பொருளும் யாண்டும் கலந்து நிறைந்து நிற்கும் சால்பினேயுடையது திருவாருருலா.

திருவாரூருலாவியே உ.வே. சாமிநாதையர் 1905 ஆம் ஆண்டிலே பதிப்பித்தார்; 1910, 1925 ஆம் ஆண்டுகளில் அது மறுபிரசுரம் கண்டது.

#### ஆரையம்பதி

ஈழநாட்டின் கிழக்கு மாகாணத்தில், மட்டக் களப்பு மாவட்டத்தில், மட்டக்களப்பு நகரின் தெற்கே நான்கு மைல் தொலேவில் உள்ளது ஆரையம்பதி என்றழைக்கப்படும் ஆரைப்பற்றை.

ஆரையம்பதி திருக்கோயில்கள் நிறைந்த திருத்தலமாகும். சிவபிரான், முருகப்பெருமான், பிள்ளேயார், முத்துமாரியம்மன், பேச்சியம்மன், வைரவர், ஐயஞர் எனும் தெய்வங்களுக்கு இங்கு தனித்தனியாகக் கோயில்களுள்.

இரண்டாம் குறிச்சியிற் சிவபிரானுக்குத் திருக் கோயில் உண்டு. நடேசப்பெருமான் மூல மூர்த்தியாகவும் அம்பாள், விநாயகர், முருகன் பரிவார மூர்த்திகளாகவும் அமைந்த சிவன் கோவிலில் ஆனிஉத்தரம், திருவெம்பாவைத் திருவிழாக்கள் என்பன சிறப்பாக நடைபெற்று வருகின்றன.

அமைக்கப் இந்நூற்முண்டின் ஐம்பதுகளில் ஸ்ரீசித்திரவேலாயுத சுவாமி கோவில் பெற்ற மூன்றும் குறிச்சியில் உள்ளது. இங்கு மூல எழுந்தருளிவிக்கப்பட்டுள் மூர் த்தியாக வேல் வைரவர், நவக்கிரகம் விஷ்ணு, ளது. மூர்த்திகளாக இடம் பெற்றுள்ளனர். வருடாந்தத்திருவிழாவும் விசேடதின ளும் முறையாக நடைபெறுகின்றன.

இரண்டாம் குறிச்சியில் அமைந்த ஸ்ரீ திரு நீலகண்ட விநாயகர் கோவில் ஆரையம்பதி யிலே பிரசித்தமான திருக்கோயிலாகும். வில்வ மரத்தின் கீழ் உற்பத்தியான கோவில் காலப் போக்கிற் கற்றளியாக மாறியது. விமானத் தோடு கூடிய மூலத்தானத்தையும் மண்டபங் கண்யும் தென்திசையில் மணிக்கோபுரத்தையு முடையது. இங்கு மூலமூர்த்தியாக எழுந்தரு ளியுள்ள விநாயகப் பெருமானுக்கு ஸ்ரீ திருநீல கண்ட விநாயகர் என்று பேர்; மகாவிஷ்ணு, முருகன், நாகதம்பிரான், வைரவர் பரிவார மூர்த்திகளாக இடம் பெறுகின்றனர்.

இத்திருக்கோயிலில் காலீயிலும் மதியத்திலும் இரவிலும் தினமும் பூசைகள் நடைபெறுவன. வருடப்பிறப்பு, சித்திரைக்கஞ்சி, தீபாவளி, கந்தசட்டி, விநாயகசட்டி, விநாயகசதுர்த்தி, சிவராத்திரி, திருவெம்பாவை, மாசிமகம் என் பனவற்றினே விசேட பூசைத் தினங்களாகக் கொள் வர்.

ஸ்ரீ இரு நீலகண்ட விநாயகர் மீது சதோதய முனிவர் திரு நீலகண்ட விநாயகர் பதிகம், திரு நீலகண்ட விநாயகர் மாலே, திரு நீலகண்ட விநாயகர் பிரணவ அட்டகம் பாடியுள்ளார்; ந. அழகேசமுதலியார் திரு நீலகண்ட விநாயகர் அகவலும் சி. சோமசு ந்தரம் விநாயகர் ஊஞ் சலும் இயற்றியுள்ளார்.

இரண்டாம் குறிச்சியில் இரு ஸ்ரீமுத்துமாரி யம்மன் கோவில்களுள. இவற்றிலே வம்மிக் கேணியில் எழுந்தருளியுள்ள மாரியம்பாளுக்கு ஆனிப்பூரணேயுடன் முடியும் ஐந்துநாள் விழா வருடமொருமுறை சிறப்பாக நடைபெறுகின் றது.

இரண்டாம் குறிச்சியில் பேய்ச்சியம்மன் கோவில் ஒன்றுண்டு. இங்கு பேய்ச்சியம்மனுக்கு இருகாலபூசை நடைபெற்று வருகின்றது.

இந்நூற்ருண்டின் ஆரம்ப தசாப்தங்களிலே ஆலமரத்தடியில் உற்பத்தியான ஆதிவைரவர் கோயில் எழுபதுகளிலே கற்றளியானது. இரண் டாம் குறிச்சியிலுள்ள இத் திருக்கோயிலில் ஆடிஅமாவாசையன்று வருடாந்த உற்சவம் சிறப்பாகக் கொண்டாடப்படும்.

முதலாம் குறிச்சியில் பரமண்ணூர் கோவில் எனப் பெயர் பெறும் ஐயஞர் கோயில் உண்டு. பூரணே பட்கலே சமேத ஐயஞர் மூலமூர்த்தி யாக இங்கு எழுந்தருளியுள்ளார். உமையம்மை, விநாயகர், சுப்பிரமணியர், கண்ணகியம்மாள் பரிவாரமூர்த்திகளாகவுள்ளனர். மூன்று காலப் பூசையும் இங்கு நடைபெறும். இத்திருக் கோயிலிலே ஆனிஉத்தரம் தீர்த்தமாக அமையும் வகையில் அலங்கார உற்சவம் நடைபெறும். கண்ணகியம்மைக்கு வைகாசிப் பூர2ணையை ஒட்டி விசேட விழாக்கள் நடைபெறும். ஏ2ணைய விசேடதினப் பூசைகளும் இங்கு நடைபெறுவன.

#### ஆலக்கோயில்

வு திருநாவுக்கரசுகவாமிகள் திருவடை திருத் தாண்டகத்திலே கரக்கோயில், ஞாழற்கோயில் கொகுடிக்கோயில், இளுங்கோயில்,மணிக்கோயில், ஆலக்கோயில் எனச் சிலகோயில்களேக் கூறியுள் ளார். திருநாவுக்கரசர் குறிப்பிடும் இக்கோயில், களின் விளக்கம் இப்போது தெளிவாகத் தெரிய வில்லே.

ஆலக்கோயில் என்பது ஆலமரத்திஞற்கட்டப் பெற்ற கோயில் என்பர் சிலர். கட்டடம் கட்டுவதற்கு ஆலமரம் ஏற்ற உறுதியான மரமன்று. மேலும் ஆலமரத்திஞல் கட்டடம் கட்டும் வழக்கமும் இல்ஃல.

ஆலக்கோயில் ஆலமரத்தின் கீழ் அமைந்த கோயில் என்றும் சிலராற் கருதப்படுகின்றது. ஆலமரத்தினேத் தல விருட்சமாக உடைய கோயில் ஆலக்கோயில் என்பது இவர்களுடைய கருத்து.

ஆலமர் கடவுள் (புறநா. 198.9), ஆலமர் செல்வன் (கலித். 83.14, சிலப். குன்றக்குரவை, மணி. 3.144), ஆல்கெழு கடவுள் (திருமுரு. 256) எனச் சிவபிரான் குறிப்பிடப்படுவர். 'கடவுள் ஆலம்'' என ஆலமரம் குறிப்பிடப் பட்டுள்ளது. (புறநா. 199.1, நற். 343.4). ஆலமரத்தைப் பரவுவதும் அணி செய்வதும் பழைய பாடல்களில் குறிப்பிடப்படுவன (கலித். 101.13—14, கலித். 106.28—29).

தக்ஷணுமூர்த்தியாகச் சிவபிரான் ஆலின் கீழ் வீற்றிருக்கும் பான்மையில் அமைப்பது மரபா கும். கலித்தொகையில் தக்ஷணுமூர்த்தியின் திருக்கோலம் காட்டப்படுகின்றது (133.1—4)

வேறு சிலர் ஆலக்கோயில் என்பது விமானத் தின் அடிப்படையில் ஏற்பட்ட பெயர் என்று கருதி ஆண்க்கோயில் என்பது ஆலக்கோயிலாக மருவியது என்பர். சிற்ப சாத்திரம் கஜ பிரிஷ்ட விமானக்கோயில், ஹஸ்தி பிரு டவிமா னக்கோயில் என்று குறிப்பிடும் கோயிலே ஆணேக் கோயில் என்பர். யாண்யின் முதுகுபோன்று விமானம் அமைந்திருப்பதால் ஆணக்கோயில் எனப்பட்டது என்பர். சுந்தரமூர்த்திநாயஞர் திருக்கச்சூர் ஆலக் கோயிலேக்குறிப்பிடுவர். திருவொற்றியூர், வட திருமுல்லே வாயில், திருவேற்காடு, திருக்கழுக் குன்றத்து பக்தவத்சல ஈஸ்வரர்கோயில், திரு வானேக்கா முதலியவை கஜபிருஷ்ட விமானக் கோயில்கள்.

கஜபிருஷ்டம் தூங்கானேமாடம் எனப் பெயர் பெறும் என்று கருதுவோர் சிலர். திருத் தணி வீரட்டானேசுவரர் கோயிலேத் பதூங்காணே மாடம் என்பது கவனிக்கத்தக்கது.

# திரு ஆ**ல**ங்காட்டு மூத்த திருப்பதிகம்

வடஆர்க்காடு மாவட்டத்திலே திருவாலங்காடு இருப்புப் பாதை நிஃயேத்திற்கு வட கிழக்கில் மூன்று மைல் தொஃவிலுள்ளது திருவாலங்காடு எனும் திருத்தலம்.

நடராசப் பெருமானின் இரத்தின சபையா கக் கருதப்படுவதும் காளியை ஊர்த்துவ தாண் டவத்தாலே தோற்கச் செய்ததுமானது இத் தலம்; பதஞ்சலி முனிவர் கார்க் கோடகஞக வும் வியாக்கிர பாத முனிவர் முஞ்சிகேசராகவும் எப்போதும் நடன தரிசனம் செய்யும் தலம்.

இத் திருத்தலத்துறை சிவபிரானுக்கு தேவர சிங்கப் பெருமான் என்றும் ஊர்த்துவதாண்ட வேஸ்வரர் என்றும் இறைவிக்கு வண்டார் குழலி என்றும் திருப்பெயர்களுள.

திருவாலங்காட்டு இறைவன் மீது பாடப்பட்ட திருவாலங்காட்டு மூத்த திருப்பதிகத்திற் பதி ஞெரு திருப் பாடலுள; பதிஞேராவது திருப் பாட்டு திருக்கடைக் காப்பு.

சைவ நாயன்மார்களில் ஒருவரான காரைக் காலம்மையார் இம் மூத்த திருப்பதிகத்தைப் பாடியவராவர். அவர் ஆரும் நூற்ருண்டிலே வாழ்ந்தவரென்று கருத இடமுண்டு.

சேக்கிழாரின் பெரியபுராணத்தின் படி அம்மை யார் பேய் வடிவு பெற்று அற்புதத்திருவந் தாதியையும் திருவிரட்டை மணிமாஃயையும் பாடித் திருக்கமிஃயடைந்து இறைவனிடம் வேண் டும் வரம் பெற்று இறையாணயோலே திருவா லங்காடு அடைந்து பாடிய முதற்றிருப்பதிகம் இதுவாகும். இது தலம் பற்றியதாகும்.

அம்மையார் பாடிய இரண்டாவது மூத்த திருப்பதிகம் நடம் பற்றியதாகும். அதுவும் முன்னேயதின் பாடலமைப்பிணக் கொண்டதா கும்.

காரைக்காலம்மையார் பாடிய (B) (15 பதிகங் முத்த திருப்பதிகம் எனப் பெயர் பதிகம் என்ற பெறுவன. அமைப்பில் வரும் அருளிப் பாட்டுகளுள் காலத்தால் மூத்தவை இவை என்ற பெற்றி அப் காரணம் பெயர் பெற்றன.

இறைவனின் ஊர்த்துவதாண்டவத்தைப் பல வாறு சித்திரித்துக் காட்டுவதோடு அந்தி நிருத் தத்தையும் அம்மையாரின் பதிகங்கள் குறிப்பி டுவன.

்பதிகங்கள் பதினேராம் திருமுறையில் பெறுவன. பதினேராம் இடம் திருமுறை யாழ்ப்பாணம் ஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலரால் மு தன் முதலாகச் சென் வே வர்த்தமான தரங்கிணீ சாகையச்சுக் கூடத்திற் சுக்கில வருடம் வைகாசி மாதம் (1869) பதிப்பிக்கப்பெற்றது.

#### திரு ஆலங்காடு

வடஆர்க்காடு மாவட்டத்தில் திருவாலங்காடு நி ஃ ையத் திற்கு வட கிழக்கே இருப்புப்பாதை மூன் று மைல் தூ ரத்திலுள்ள திருத்தலம் திருவாலங்காடு. நடராஜப்பெருமானின் இரத் தினசபை திருவாலங்காடு. இங்கு காளியை இறைவன் ஊர்த்துவதாண்டவத்திலே வென்ற வர்.

கார்க்கோடகளுகப் பதஞ்சலி முனிவரும் முஞ் சிகேசராக வியாக்கிரபாதரும் எப்போதும் காண இறைவன் நடனம் புரியும் தலமிது. காரைக் காலம்மையாரும் நடனதரிசனம் காணும் பேறு பெற்று திருவடி நீழலிலே வீற்றிருக்கும் தலமிது.

காரைக்காலம்மையார் தஃலயால் நடந்ததலம் என்று சம்பந்தப் பெருமான் மிதிக்க அஞ்சி ஒதுங்கியபோது இறைவன் வேண்டிப் பாடல் கொண்ட தலம்.

ஆலங்காட்டு அம்மானுக்குத் தேவரசிங்கப் பெருமான், ஊர்த்துவ தாண்டவேஸ்வரர் என் றும் இறைவிக்கு வண்டார் குழலி என்றும் பேர். தலவிருட்சமாகப் பலாவும் தீர்த்தமாக முத்தி தீர்த்தமும் உடையதலம்.

காரைக்காலம்மையாரின் மூத்த திருப்பதிகங் களோடு சம்பந்தர் திருப்பதிகம் ஒன்றும் (1.45), அப்பர் திருப்பதிகம் இரண்டும் (4.68,6.78), சுந்தரர் திருப்பதிகம் ஒன்றும் (7.52) ஆக நான்கு திருப்பதிகங்களேயுடையது. ஆலங்கேணி

திருக்கோணமில நகரிலிருந்து பத்து மைல் தொலேவிலும் தம்பலகமத்திலிருந்து ஐந்து மைல் தொலேவிலும் அமைந்தது ஆலங்கேணி. திருமில் யிலிருந்து கிண்ணியாக்கிராமத்தைக் கிண்ணியாத் துறையின் கடிலேத்தாண்டி அடைந்து, அங்கிருந்து ஆலங்கேணியைச் சேரலாம்; அல்லது திருமிலயில் இருந்து தம்பலகமம் சென்று அங்கிருந்து தரை மார்க்கமாகவும் சேரலாம்.

தம்பலகமம் ஸ்ரீ ஆதிகோணநாயகர் ஆடியமா வாசைத் தீர்த்தத்திற்குக் கங்கைத் துறைக்கு எழுந்தருளும் போது ஆலங்கேணி ஸ்ரீ விநாயகர் ஆலயத்தில் தங்கிப் போதல் மரபாகிவிட்டது.

ஆலங்கேணியில் யாழ்ப்பாணம், காரைநகரைச் சேர்ந்த குடும்பமொன்று 'விநாயகர் ஆலயம்' என்ற பெயரிலே திருக்கோயில் அமைத்தது. விநாயகர் என்ற பெயர் குடும்பத்தின் குரவர் பெயராம்; ஆஞல் கருவறையிலே பிரதிட்டை செய்யப்பட்டது தான்தோன்றிலிங்கமாம். ஆயி னும் பிள்ளோயாருக்குரிய பூசை முறைகளே நடை முறையில் இருந்து வருகின்றன.

அர்த்த மண்டபத்தில் விநாயகர் எழுந்தருளி யுள்ளார். வீதியில் ஆலமரத்தடியில் நாகதம்பி ரானும் ஈசானதிக்கில் வில்வமரத்தடியில் வைர வரும் எழுந்தருளியுள்ளனர். கோயில் கர்ப்பக் கிருகம், அர்த்தமண்டபம், மகாமண்டபம், தரி சனமண்டபங்களோடு மடாலயமாக அமைந்துள் ளது.

தனியொரு குடும்பத்தினரால் அமைக்கப் பெற்றுப்பரம்பரை பரம்பரையாக அக் குடும்பப் பராமரிப்பில் இருந்து வந்த கோயில் இன்று இந்து இஃஎஞர்மன்றமென்ற தாபனத்தின் பரா மரிப்பிலேயுள்ளது.

மார்கழித் திருவாதிரையைத் தீர்த்தமாகக் கொண்டு 10 நாள் பிரமோற்சவம் சிறப்பாக நடைபெறுகின்றது.

## திரு ஆலம்பொழில்

தஞ்சாவூர் மாவட்டத்தில் திருப்பூந்துருத்திக்கு மேற்கில் ஒருமைல் தொஃவிலுள்ள திருத்தலம் ஆலம்பொழில்.

இங்கு எழுந்தருளிய சிவபிரானுக்கு ஆத்ம நாதேசுவரர் என்றும் இறைவிக்கு ஞாகும்பிகை என்றும் பேர். இங்கு சந்நிதி மேற்குப் பார்த் தது. அஷ்ட வசுக்கள் வழிபட்ட தலம் இது.

இத்தலத் நிற்கு அப்பர் சுவாமிகள் பாடிய திருப்பதிகம் ஒன்றுண்டு (6.86).

# திரு ஆலவாய்

மதுரை மாவட்டத்தின் பிரதான நகரம் மதுரை. மதுரை இருப்புப்பாதை நிஃயத்திற்குக் கிழக்கே அரைமைல் தொஃவில் உள்ளதுதிருவா லவாய் எனும் திருத்தலம். வைகையாற்றின் தென் கரையிலுள்ள திருத்தலமாம் ஆலவாய்க்கு மதுரை, கூடல், நான்மாடக் கூடல், கடம்ப வனம், துவாதசாந்தபுரம், பூலோககயிலாயம், சிவநகரம், சிவராஜதானி, கன்னி புரீசம், ஜீவன் முத்திபுரம் என்ற பல பெயர்கள் புராணங்களிலே அறியப்படுகின்றன. ஆயினும் இன்று பெருவழக் காகவுள்ளது மதுரை என்னும் பெயரேயாகும்.

ஆலவாய் என்பது திருக்கோயிலின் பெயராக இருக்கலாம் என்றும் சிலர் கருதுவர். இங்கு எழுந்தருளிய சிவபிரானுக்குச் சொக்கர், சொக் கலிங்கப்பெருமோன், சுந்தரேசுவரர் என்றும் அங்கயற் கண்ணி, உமாதேவியாருக்கு சியம்மை என்றும் பெயர். தலவிநாயகருக்குச் சித்திவிநாயகர் என்று பேர். பொற்றுமரை, திர்த்தங்களேயும் எழுகடல் எனும் கடம்புத்தல் விருட்சத்தையும் உடைய திருத்தல

அறுபத்துநான்கு திருவினாயாடல்களேச் சிவ பிரான் புரிந்த தலம் என்ற பெருமையுடையது இத்தலம். நடராசப் பெருமான் இடது காலே ஊன்றி வலது காலேத் தூக்கி மாறியாடிய திருத் தலம் இது. சிவபிரானின் ஐந்து சபைகளில் வெள்ளியம்பலம் (இரசதசபை) இங்குள்ளது.. முத்தித்தலம் ஏழில் ஒன்று என்ற பெருமையும் இதற்குண்டு.

திருஞானசம்பந்தர், மங்கையர்க்கரசியம்மை யார், குலச்சிறைநாயஞர், நெடுமாறநாயஞர், மாணிக்க வாசகர் எனும் சைவ சமயப் பெரியோருடன் தொடர்புடைய பெருமை உள்ளது இத்தலம். மூர்த்திநாயஞர் மும்மையால் உல காண்ட பழம்பதி மதுரையம்பதி. இந்திரன், வருணன், முருகன், விநாயகர் இங்கு வழிபட்டதாகப் புராணங்கள் கூறுவன.

திருவாலவாய்க்குச் சம்பந்தர் திருப்பதிகம் கிலவும் அப்பர் திருப்பதிகம் இரண்டுமுள. பழைய திருவிளேயாடல் (பெரும்பற்றப்புலியூர் நம்பி), கடம்பவன புராணம் (வீமநாதபண்டி தர்), சுந்தரபாண்டியம் (அநதாரியப்பர்), திரு விளேயாடற் புராணம் (பரஞ்சோதிமுனிவர்) முத லிய புராணங்கள் தலவரலாறுகளேக் கூறுவன. மதுரைக் கலம்பகம் (குமரகுருபரர்), மீனுட்சி யம்மை பிள்ளத்தமிழ் (குமரகுருபரர்), மதுரைச் சொக்கநாதருலா (புராணத்திருமலே நாதர்), மது ரைப்பதிற்றுப் பத்தந்தாதி (மானூர் அனத்த கவிராயர்), திருவாலவாய் கலித்துதையந்தாதி (காரைக்குடி சொக்கலிங்கச் செட்டியார்), மது ரைக்கோவை (வேம்பத்தூர் சங்கரநாராயணர்), மதுரைச்சொக்கநாதர் தமிழ் விடுதாது முதலிய பல பிரபந்தங்கள் இத்தலத்திற்குரியன.

# திரு ஆலவாயுடையார் திருவிளேயாடற் புராணம்

திருவாலவாய் என்று அழைக்கப்பெறும் திருத் தலம் வைகையாற்றின் தென் கரையில் உள்ளது. பெரும்பாலும், மதுரை என்றே அழைக்கப் பெறுவது; கூடல், கடம்பவனம் முதலான பெயர்களேயும் உடையது; மதுரை எனும் இருப்புப் பாதை நிலேயத்திற்குக் கிழக்கே அரை மைல் தூரத்திலுள்ளது.

திருவாலவாயில் எழுந்தருளிய சிவபிரானுக்குச் சோமசுந்தரக் கடவுள், சொக்கலிங்கப் பெரு மான், சொக்கன் முதலான பெயர்களும் இறை விக்கு அங்கயற்கண்ணி, மீனுட்சியம்மை முத லான பெயர்களும் திருநாமங்களாக வழங்குவன

இத்திருத்தலத்தின் மான்மியத்தையும் சிவ பிரான் ஆடிய அறுபத்து நான்கு திருவின்யாடல் கீளயும் எடுத்துக் கூறுவது திருவாலவாயுடை யார் திருவிளேயாடற் புராணம். இப்புராணத் திற்குப் பழைய திருவிள்யாடல், வேம்பத்தூரர் திருவின்யாடல், நம்பிதிருவிளையாடல் என்றும் பெயர்களுளை.

இப் புராணத்திலே காப்பு முதலாக நூற் பயன்ஈருகத் 91 செய்யுளுள; அடுத்து, இந்தி ரன் பழிதீர்த்த திருவிளேயாடல் முதல் வேதம் உணர்த்திய திருவிளையாடல் வரையுள்ள 64 திருவிளேயாடற் பிரிவிலே 1656 பாடலுள; தொடர்ந்து பயன் முதலியன 6 பாக்களிற் கூறப்படுவன; எனவே மொத்தம் 1753 பாட லுள; ஆயினும், இத்தொகையைவிடக் கடவுள் வாழ்த்து மிகைச் செய்யுள் ஐந்தும் சிறப்புப் பாயிரப்பாக்கள் இரண்டும் இடம் பெறுவன.

இப்புராணம் வட. மொழியிலுள்ள உத்தர மகா புராணத்தின் பகுதியான சாரசமுச்சயம் என்பதன் மொழி பெயர்ப்பு என்று நூலால் அறியப்படுகின்றது. இச் சங்கத புராணம் கிடைப்பதாகத் தெரியவில்&ல.

பழைய திருவின்யாட்ஃ இயற்றியவர் செல் லிநகர்ப் பெரும் பற்றப் புலியூர்நம்பி என்பவ ராவர். வேம்பத்தூர்ச் சோழிய பிராமணர் மரபினரான நம்பி, பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டின் பிற் பகுதியிலும் பதிஞன்காம் நூற்ருண்டின் முற் பகுதியிலும் வாழ்ந்தவர் என கி. பி. 1303 க்குரிய திருப்புத்தார்ச் சாசனம் மூலம் துணிய முடியும். இறைவஞடிய அறுபத்துநான்கு நிருவின்யா டல்களேயும் சுருக்கமாகத் தொகுத்துத் தருவது நம்பி திருவிளேயாடல். இதன் அமைப்பிணப் பின்பற்றியே கடம்பவனபுராணம், திருவினேயா டற் பயகரமாஸ், திருவுசாத்தான நான்மணி மாஸ் என்பன திருவிளேயாடல்களே அமைத் துள்ளன.

உ. வே. சாமிநாதையர் வேம்பத்தூரர் திரு விளேயாடஸ் 1906 ஆம், 1927 ஆம் ஆண்டு களில் இருமுறை பதிப்பித்தனர்; இப்பதிப்பின் மறு பிரசுரம் 1972 இலே வந்துள்ளது.

திருவாலவாய் அல்லது மதுரையின் தலமான் மியம் கூறும் ஏனேயே புராணங்கள் சுந்தா பாண் டியும். கடம்பவனபுராணம், திருவிளோயாடல் சந்தரபாண்டியம் அந்தாரியப்பரால் பாராணம். 1564 இலே பாடப் பெற்றது. வீமநாத பண்டிதெரின் கடம்பவனபுராணம் 1880 இலே அச்சிடப் பெற்றுள்ளது. இக் காலத்திற் பெரிதும் போற்றப்படும் திருவிசோயாடற்புராணம் பதினெட்டாம் நூற்றுண்டின் ஆரம்பத்திலும் வாழ்ந்து கொண்டிருந்த பரஞ்சோதி முனிவர் திருத்தணிகை சரவணப்பெரு பாடியதாகும். மாளுயார், சிதம்பரம் ஈசானியமடம் லிங்க சுவாமிகள், நல்லூர் க. சதாசிவப்பிள்ளோ (1907, 1929), வண்ணூர் பண்ணே சி. சுவாமி நாதபண்டிதர் (1917) முதலியோர் பரஞ்சோதி யார் திருவினேயாடலின் மூலத்தைப் பதிப்பித் துள்ளனர்; ந. மு. வேங்கடசாமி நாட்டார் பரஞ்சோதியார் திருவினோயாடலுக்குச் சிறந்த அவ்வரை 1927, 1956, கண்டைவர். வுரை அச்சிடப் பெற்றுள் ஆம் ஆண்டுகளில் 1965 GIT 51.

# ஆலாலசுந்தரஞ்செட்டியார், பூ. 1907--

தமிழ்நாட்டிற் சென்னேயிலே பிறந்தவர்; பூரிப் பாக்கம் வேலுசெட்டியாரின் புதல்வர்; முத்தியா லுப் பேட்டை உயர்நிஃப் பள்ளியிலும், சென்னே பச்சையப்பன் கள்லூரியிலும், அண்ணுமஃப் பல்கலேக்கழகத்திலும் பயின்றவர். பி.ஏ, எம். ஏ. பட்டங்கள் பெற்றவர்; தாம்பரம் கிறிஸ்தவ கல்லூரியிலே தமிழ்ப் பேராசிரியராகப் பணிபுரித் தவர்; கோயில் திருப்பணிகளிலே மிகுந்த ஈடு பாடுடையவர்; சைவசமயம் சம்பந்தமாகப் பல கட்டுரைகள் எழுதியவர்.

இவருடைய 'தமிழ்மந்திரம்' எனும் நூலிலே (1965) திருமந்திரத்திலிருந்து தெரிந்த திருப் பாடல்களுக்கு விளக்கமும் சில கட்டுரைகளும் இடம் பெறுவன.

#### ஆலாலசுந்தரம்பின்னே 1852-1922

தமிழ்நாடு காஞ்சீபுரத்தில் பிறந்தவர்; அச்சுதா னந்தர் எனும் துறவியின் சீடர்; காஞ்சி முத்துக் கச்சபேச சிவாசாரியாரிடம் தீட்சை பெற்றவர்; புராணச் சொற் பொழிவுகளிலே வல்லவர்; திருவொற்றியூரிலே சமாதியடைந்தார்.

திவஞானபோத நுட்பம், ஞானவாசிட்டத் தெளிவு, பகவத்கீதாசாரம் எழுதியவர்; தேவி பாகவதம் மொழி பெயர்த்தவர்; எம். பைரவ சிவாசாரியாருடன் சேர்ந்து காமாட்சி லீலா பிரபாவம் மொழி பெயர்த்தவர்.

காஞ்சிப்புராணம், திருப்போரூர்ச் சந்நிதி முறை, திருக்களிற்றுப்படியார், திருவுந்தியார் என்பனவற்றிற்கு உரை எழுதியவர்; பெரியபுரா ணத்தில் ஒரு பகுதிக்கும் உரை கண்டவர்.

காஞ்சி கேஷத்திர மஞ்சரியை 1906 இலே பதிப்பித்தவர்.

# திருஆவி (திருஆலிதிருநகரி)

தஞ்சாவூர் மாவட்டத்தில் சீகாழிக்கு ஆறு மைல் தொஃவில் உள்ளது திருவாலி; அதற்கு இரண்டு மைல் தொஃவில் உள்ளது திருவாலி திருநகரி. திவ்விய தேசக் கணக்கில் ஒன்றுகக் கருதப் படினும் இவை இரு தனியூர்களாம்.

திருமகள் விஷ்ணுவை ஆலிங்கனம் செய்த தால் ஆலி ஆயிற்று. திருவாலியில் நரசிம்மன் சந்நிதியும் திருநகரியில் வயலாலி மணவாளன், திருமங்கையாழ்வார் சந்நிதிகளுமுள்ளன.

திருநகரிக்கு அரைமைல் தொ‰வில் வேத ராஜபுரத்துக்கு அருகில் ஒரு மைதானத்திற் பங்குனி உத்தரத்தில் மங்கையாழ்வார் திரு மாஃ வழிபறித்த வேடுபறி உத்சவம் நடை பெறும்.

குலசேகரரும் திருமங்கையாழ்வாரும் மங்களா சாசனம் செய்த திவ்வியதலம் (பெருமாள் திரு. 8.7; பெரியஇருமொழி, 3.5).

#### **திருஆவடுதுறை**

தஞ்சாவூர் மாவட்டத்தில் நரசிங்கன் பேட்டை இருப்புப்பாதை நிஃயத்திலிருந்து தென்கிழக்கே ஒரு மைல் தொஃவி ஆள்ளது திருவாவடுதுறை எனும் திருத்தலம். கோமுத்தி, நவகோடிசித்த புரம் என்றும் திரு வாவடுதுறைக்குப் பேருள. ஆவடுதுறை என்பது கோயிலின் பெயர் என்றும் சாத்தனூர் (சாந்தை, சாந்தயூர்) என்பது தலத் தின் பெயர் என்றும்கூறுவர் சிலர். இறைவி கைலாசத்தில் இறைவனுடன் சொக் கட்டான் ஆடிக்களித்தமையால், பசுவடிவு எய்தி, அவ்வடிவோடு வந்து வழிபட்டு, வடிவு நீங்கிய தால் வந்த பெயர் ஆவடுதுறை என்பர்.

திருவாவடு துறையில் கோயில் கொண்ட சிவபிரானுக்கு மாசிலாமணியீசுரர் என்றும் இறை விக்கு ஒப்பிலா முஃயம்மை என்றும் பெயர். அணேந்தெழுந்த நாயகர் தீர்த்தம் அருளுபவர். செம்பொன் தியாகர் உற்சவமூர்த்தி. துணுவந்த பிள்ளுயார் என்ற விநாயகர் எழுந்தருளியுள்ள னர். தீர்த்தம் கோமுத்தி தீர்த்தம், பத்ம தீர்த்தம், கைவல்ய தீர்த்தம்; தலவிருட்சம் அரசு. சபை போதி அம்பலம்.

பழைய திருவிழா புராட்டாசித்திருவிழா. திருவாவடுதுறையாதீனம் இங்குள்ள முக்கிய மான தாபனமாகும்.

இத் திருக்கோயிலுக்குச் சம்பந்தர், அப்பர், சுந்தரர் பாடிய திருப்பதிகங்கள் எட்டு உள்ளன. திருமந்திரத்திலே திருமூலநாயஞரும் திருவிசைப் பாவிலே சேந்தஞரும் இத்தலத்திணப் பாடியுள் எனர். சாஸ்திரம் சுவாமிநாதத்தம்பிரான் சுவா மிகள் திருவாவடுதுறைப்புராணம் பாடியுள்ளார். திரிசிரபுரம் கி. மீஞட்சிசுந்தரம் பிள்ளே திருவா வடுதுறைச் சிலேடைவெண்பா, திருவாவடுதுறை யமகவந்தாதி பாடியுள்ளார். தொட்டிக்கலேச் சுப்பிர மணியமுனிவர் திருவாவடுதுறைக்கோவை இயற்றியுள்ளார்.

#### திரு ஆவடுதுறைக் கோவை

நரசிங்கன் பேட்டை இருப்புப்பாதை நிலே யத்திற்குத் தென் கிழக்கே ஒரு மைல்தூரத் திலுள்ள காவிரித் தென்கரைத்தலம் திருவா வடுதுறை. துறைசை, கோமுத்தி, கோகழி, நவகோடிசித்தபுரம் எனும் பெயர்களேயும் திருவாவடுதுறைக்கு வழங்குவர்.

திருவாவடு துறையிலே கோயில் கொண்டுள்ள சிவபிராஞம் மாசிலாமணியீசர் மீது பாடப் பெற்றது திருவாவடுதுறைக் கோவை எனும் ஐந்திணேக் கோவை. இதற்குத் துறைசைக் கோவை என்ற பெயருமுண்டு. இது விநாயகர் வணக்கமாக அமையும் இரு பாடல் நீங்கலாக 457 செய்யுளேயுடையது.

இதுணப் பாடியவர் மதுரகவி எனப் போற் றப்பெறும் தொட்டிக்குல சுப்பிரமணிய முனிவ ராவர்; அவர் மாதவச் சிவஞானயோகிகளின் ( —1785) மாணவகர்.

இதணே உ. வே. சாமிநாதையர் சென்னேயில் வைஜயந்தி அச்சுக் கூடத்திற் சுபகிருது வருடம் தை மாதம் (1903) பதிப்பித்தனர்; அது 1926 இலே மறுபிரசுரம் கண்டது. ஆவணி அளிட்டம்

உபநயனம் செய்து கொண்ட பிராமணர் பொது வாக ஆவணிப் பௌர்ணமியில் கொண்டாடும் உபாகர்மம் எனும் ஆண்டுச் சடங்கு ஆவணி அவிட்டம் எனப்படும். இது யசுர்வேதிகள் கொண்டாடும் தினமாகும். இத்தினத்தில் கொண் டாட முடியாதிருந்தால் ஆடிப் பௌர்ணமியிலோ அல்லது புரட்டாதிப் பௌர்ணமியிலோ யசுர் வேதிகள் கொண்டாடுவர். இருக்கு வேதிகளும் சாம வேதிகளும் வேறு தினங்களில் கொண்டா

ஆவணி அவிட்டத்தில் உபநயனம் செய்தோர் தங்கள் பூணூஃப் புதுப்பிப்பதோடு வேதங்களேப் படிக்கவும் தொடங்குவர். மேலும் பிதுர்களே யும் இருடிகளேயும் குறித்துத் தர்ப்பணமும் செய்வர்.

#### ஆவணி ச்துர்த்தி

ஆவணி சதுர்த்தி என்பது ஆவணி மாதத்துச் சுக்கில பட்சத்தில் வரும் சதுர்த்தியில் (வளர் பிறை நான்காம் நாள்) அநுட்டிக்கும் விநாயக சதுர்த்தி விரதமாகும்.

ஆவணிசதுர்த்தியில் விடியற் காஃலயில் எழுந்து நீராடிச் சங்கற்பித்துப் பூசைக்குரிய சாதனங் களேச் சேகரித்துக் கொண்டு கும்பம் வைத்து அதன் முன்பு விநாயகரின் திருவுருவை எழுந் செய்து பூசித்து அர்க்கியம் அளி த் து அர்ச்சணே செய்து தூபதீபம் சமர்ப்பித்து வழி படுதல் முறை. சந்திரவோப் பூசித்து விநாயக பூசையை முடித்துக் கொள்ள வேண்டும். ஆனுல் இரவில் சந்திரணப் பார்க்கவே கூடாது. சந்திர‰ப் பார்த்த குற்றத் சதுர்த்தியன்று தால் விஷ்ணு அவமானம் அடைந்தாராம்.

வீடுகளில் தைப்பொங்கல், சித்திராபௌர் ணமி போன்ற தினங்களிற் பசுஞ்சாணியாலே பிள்ளயாரை அமைத்து அறுகுசாத்தி வழிபடு வர். திருமணம் முதலிய மங்கள காரியங்களின் போது ஆரம்பத்தில் அரைத்த மஞ்சளாற் பிள்ளயார் செய்து வைத்து பூசித்துத் தொடங் குவர். சில நாட்களிலே மாவினுற் செய்த பிள்ளயாரையும் வைத்து வழிபடுவது உண்டு. விநாயக சதுர்த்தியன்று புற்று மண்ணுற் பிள்ளே யார் பிடிப்பது வழக்கம்.

விநாயகருக்கு அறுகும் வன்னிப்பத்திரங்களும் மந்தாரைப் பூவும் மிகச் சிறந்தவை. புட்ப விதியிலே சதுர்த்தி விரத காலத்தில் விநாய கரை அர்ச்சிக்க வேண்டிய பத்திரங்களாக பாசிப் பச்சை, கையாந்தகரை, வில்வம், ஊமத்தை, நொச்சி, நாயுருவி, கத்தரி, அலரி, காட்டாத்தி, எருக்கு, மருது, விஷணுகரந்தை மாதுகோ, தேவ தாரு, மரு, நெல்லி, சிறுசண்பகம், செந்தாளி, பாதிரி என்பனவற்றையும் கூறுகின்றது. சதுர்த் தியில் அறுகுக்கு முதலிடம் தரப்படுகின்றது.

இவ்விரதத்தின் போது பகலில் ஒருவேளே உண்டு, இரவில் பால் அல்லது பழம் மட்டும் உட் கொண்டு வழிபடுவர்.

கதிரவன் சிங்கராசியில் இருக்கும் போது, அதற்குரிய ஆவணி மாதமே ஆண்டின் முதல் மாதமாகக் கருதப்பட்ட ஒரு காலத்தில் ஓங்கா ரத் தெய்வ வணக்கம் சிறப்பாக அத்திங்களில் எல்லோராலும் நடத்தப் பெற்று வழக்கத்தில் வந்ததை விநாயகசதுர்த்தி உணர்த்துவதாகச் சிலர் கருதுவர்.

விநாயகபுராணம் இந்த விரதத்தை ஆவணி சுக்கில பட்ச சதுர்த்தி தொடங்கிப் புரட்டாதி சுக்கில பட்ச சதுர்த்தி வரை ஒருமாதம் அநுட் டிக்க வேண்டும் என்று கூறும். ஒரு மாதம் இருக்க இயலாதவர்கள் விரத ஆரம்பத்திலே அநுட்டித்து மற்ற நாட்களில் அவிசு, பால், பழம் முதலிய சாத்துவிக உணவை உட் கொண்டு வரவேண்டும் என்று அநுமதிக்கின் றது. விநாயகசதுர்த்தியன்று விதி பிறழாமல் அநுட்டிக்க வேண்டும் என்று வற்புறுத்துகின்றது.

#### ஆவவி மூலம்

ஆவணி மாதத்து மூலநட்சத்திரத்திலே சிவபெருமாணே போற்றி எடுக்கப்படும் விழா ஆவணி மூல விழாவாகும்.

ஆவணி மூல நாளிலே மதுரையில் கோயில் கொண்டிருக்கும் சொக்கநாதப் பெருமான் ஆடிய திருவிளேயாடல் மக்களே மிகவும் கவர் வதாகும். செம்மனச் செல்விக்கான வரம்புப் பங்கிணத் தாம் அடைப்பதாக அவரிடம் பிட்டி ணேக் கூலியாகப் பெற்று, கூலிக்குரிய வேலே யைச் செய்யாது நின்று சொக்கன் பிரம்படிபட்ட திருவிளேயாடல் ஆவணி மூலத்திற்குரியது.

மதுரையிலே இவ்விழா விமரிசையாகக் கொண் டாடப்படும். பிட்டுத் திருவிழா என்றும் அங்கு இதணக் கூறுவர். சுந்தரேசர் பொற்கூடை யுடனும் பொன் மண்வெட்டியுடனும் இந்த விழா நாளில் வைகை ஆற்றிலிருந்து பக்தர் சூழ கோயிலுக்கு எழுந்தருருவர்.

மூல நட்சத்திரத்தின் அதி தேவதை நிருதி எனும் அசுரஞ்தலால் அசுர சக்தியின் செல்வாக்கினே சொக்கனின் மேல் ஏற்படும் பக்தி உணர்ச்சியின் மூலம் ஒழிக்க வேண்டும் என்று கருதுவர். தெய்வ பக்தியை வற்புறுத்துவ தாகத் திருவிளேயாடல் அமைதல் குறிப்பிடத் தக்கது. ஆவர்த்தம்

குடமுழுக்கு, குடந**ன்னீராட்டு விழா,** கும்பா பினேகம். பிர திஷ்டை என்பன பொருட் கிளவிகள். ஆலயத்தில் நிறுவப்படும் மூர் த்தியில் எழுந்தருளி அல்லது நிறுவப் மூர்த்தியில் சாந்நித்**தியம் மிகுந்து** பெற்றிருந்**த** உயிர்களுக்கு அருள் புரியும்படி பிரார்த்தித்து அபிஷேகஞ் செய்தலே குடமுழுக்கு எனும் பிர திஷ்டைக் கிரிபையாம்.

இது கில காரணஙிகளின் அடிப்படையில் ஆவர்த்தம், அஞவர்த்தம், புனராவர்த்தம், அந்தரிதம் எனப்படும்.

ஆவர்த்தம் புதிய கோயில் அமைக்கும் போத் நிகழும் குடநன்னீராட்டு விழாவாகும். புதிதான ஓர் இடத்தில் மூர்த்தியை வைத்துப் பாலப்பிரதிட்டை செய்து. பூசித்துப் புதிதாகக் கோயில் கட்டி, பாலாலம மூர்த்தியைக் கும்பத் தில் எடுத்து,, பின்னர் மூலத்தானத்தில் இருக் கும் மூர்த்தியில் சேர்த்து அபீடேகம் செய்வது ஆவர்த்த கும்பாபிஷேகம்.

ஏபோய மூன்று வகைவினவும் பழைய கோயி லோடு தொடர்புடைய பிரதிட்டையாம்.

#### ஆனரங்கால்

ஈழ நாட்டின் வட பகுதியாம் யாழ்ப்பாண மாவட்டத்திலே கோப்பாய்ப் பிரிவிலே புத்தூரை அடுத்த ஆவரங்காலில் அமைந்த கண்ணகை அம்மன் கோயில் பிரசித்தி பெற்ற திருக் கோயிலாகும்.

இத்திருக்கோயில் ஆவரங்கால் சந்தையிலி தைத்து சுமார் அரை மைல் தூரத்திலுள்ளது. இங்கு எழுந்தருளிய கண்ணசை அம்மனுக்குக் கன்னரை அம்மன் என்றும் பேர். பிள்ளோயார், வைரவர், நாகதம்பிரான் ஆகிய மூர்த்திகளும் இங்கு எழுந்தருளியுள்ளனர்.

இங்கு பங்குனி மாதம் முழுவதும் பொங்கல் வைபவம் நடைபெறும். **நிந்திய பூசையும்** உண்டு.

#### ஆவிடையம்மாள்

தமிழ்நாடு செங்கோட்டை **எனுமூரினர்**; வேதாந்தப்பள்ளு பாடியவர் (1896)

## **திருஆவினன்கு**டி

இக்காலத்திற் பெரும் புகழ் பெற்று விளங்கும் பழநிமலேயின் அடிவாரத்தில் உள்ள பழைய திருத் தலம் திருவாவினன்குடியாகும். பழநிமலே மதுரை மாவட்டத்திலே திண்டுக்கல்லுக்கு மேற்கே கோயம்புத்துர் செல்லும் வழியில் 36 மைல் தொலேவிலுள்ளது.

**திருவாவினன்கு**டி திருமுருகாற்றுப்படையில் இடம் பெறும் ஆற்றுப்படை (ஆறுபடை) வீ டுகளில் ஒன்றுகும் (175-176).இங்கு தேவியோடு முருகப்பெருமான் @ (T) தங்கியி ருப்பது முருகாற்றுப்படைதரும் செய்தியாகும். தெய்வயானேயம்மையாருடன் முருகப்பெருமான் இங்கு எழுந்தருளியுள்ளார். இங்கெழுந்தருளிய முருகப் பெருமானேக் குழந்தை வேலாயுதசாமி என்பர்.

திருவாவினன்குடி முருகணே அருண கிரிநா தர் பாடியுள்ளார்: பழநிமலே தண்டாயுதபாணி, கோயிலின் செல்வாக்குக்கு முன்னே ஆவினன் குழந்தை வேலாயுதசாமி கோயிலின் முக்கியத்துவம் குறைந்து காணப்படுகின்றது. வே. இராமநாதன் செட்டியார் பாடிய ஆவி **னன்குடி அ**ந்தாதி போன்ற சில பிரபநதங்கள் இத்தலத்திற்குள.

தொண்டை நாட்டிலும் பாலாற்றுக்கு வட கரையில் திருவாவினன்குடி எனும் சிவ தலம் ஒன்றுண்டு. அங்கு எழுந்தருளியுள்ள கைலாய நாதர் மீது தொட்டிக்கலே சுப்பிரமணியமுனிவர் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி பாடியுள்ளார்.

# **திரு ஆளினன்கு**டிக் கைலாயநாதர் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி

தொண்டைநாட்டிற் பாலாற்றுக்கு வடகரை யிலுள்ள சிவத்தலம் திரு வாவினன் குடி யாகும். திருவாவினன்குடியில் எழுந்தரு ளியுள்ள கைலாயநாதர் மீது பாடப் பெற்ற பதிற்றுப் பத்தந்தாதி, திருவாவினன்குடிக் கைலா யநாதர் பதிற்றுப்பத்தந்தாதியாகும்.

இதனே மதுரகவி எனப் போற்றப் பெற்ற தொட்டிக்கலேச் சுப்பிரமணிய முனிவர் பாடி 1789 ஆம் ஆண்டு அரங்கேற்றினர். விநாயகர் வணக்கத்தினேயும் பல்வேறு யாப்பமைதிகளிற் பாடப்பெற்ற நூறு பாடல்களேயும் உடையது மதுரகவியின் பதிற்றுப் பத்தந்தாதி.

வ்வந்தாதி சென்னே அரசின் கீழைத்தேயச் சவடிகளின் 51 ஆம் தொடராகத் தி. சந்திர சேகரன் 1956 இலே வெளியிட்ட முதலாம் அந்தாதிக் கொத்துத் தொகுப்பில் இடம் பெறுகின்றது.

## ஆவுடையார் கோவில்

தஞ்சை மாவட்டம் அறந்தாங்கியிலிருந்து எட்டாவது மைலில் உள்ள பேர்பெற்ற சிவத லம் ஆவுடையார் கோவில். கல்வெட்டு களிலும் மாணிக்கவாசகரின் திருமுறை யிலும் திருப்பெருந்துறை என்று கூறப்படுவது. ஆவுடையார் கோவில் மிக அழகானது. திருக்கோயிலிலே சுவாமி, அம்மன், நந்தி விக்கிர கங்களாவது கொடிமரமாவது இல்லே. அங்கு மேளமும் வாசிப்பதில்லே. மாணிக்கவாசகர் விக்கிரகம்தான் விழாக்காலங்களில் ஊர்வலமாக வரும்; மாணிக்கவாசகர் உபதேசம் பெற்றதை இது ஞாபகமூட்டுகின்றது.

## **இ**ருஆலூர்ப்பசுபடுச்சரம்

கும்பகோணத்திற்குத் தென் மேற்கிலுள்ள பட்டீஸ்வரத்தை அடைந்து, அங்கிருந்து மீண்டும் தென் மேற்கே எட்டரை மைல் சென்ருல் ஆலூர்த்தலத்திலுள்ள பசுபதீச்சரம் திருக்கோயிலே அடையலாம்.

இத்தலத்திலுள்ள சிவபிரானுக்குப் பசுபதீசர் என்றும் இறைவிக்கு மங்களநாயகி என்றும் பேர். இங்குள்ள தீர்த்தம் பிரமதீர்த்தம்.

இந்திரென். சப்தரிஷிகள், பசுக்கள் பூசித்த தலம். இத்தலத்திற்குச் சம்பந்தப் பெருமான் பாடிய திருப்பதிகம் ஒன்றுண்டு (1.8).

# ஆழ்வார்

ஆழ்வார் எனும் சொல் தமிழிலே இரு வகை யான பொருள்களே ஒரு காலத்திலே தந்து நின் றுள்ளது என்று கருத இடமுண்டு. ஒரு வகைக்கு 'ஆழ்' என்பதும் ஏனேய வகைக்கு 'ஆள்' என்பதும் அடியாகக் காணப்படுகின்றது.

'ஆள்' என்ற அடியில் தோன்றிய சொற்கள் பேறரை அடிமை கொண்டு ஆள்பவர், மக்களிற் சிறந்த இருபாலார், கடவுளர், அரசர் என்ற பிரிவினரைச் சுட்டி நிற்கின்றன. சாசனங் களிலே வைணவ, சிவ மூர்த்தங்கட்கும் அரச ருக்கும் 'ஆழ்வார்' என்ற பெயர் ஆளப்பட் டுள்ளமை இதனே எடுத்துக் காட்டுகின்றது. ழகர, ளகர வேற்றுமை ஒலிப்பில் மறைந்ததை இங்கு காணமுடிகின்றது.

'ஆழ்' எனும் அடியில் தோன்றியவை ஆழ்ந்த வர், அடியார் என்ற பொருள் தந்த சொற்கள். ஆயினும் இன்று 'ஆழ்வார்' எனும் சொல் வைணவ சமயப் பெரியாருக்குரியதாகவே பெரும் பாலும் வழங்குகின்றது.

'ஆழ்வார்' திருமாலின் கல்யாண குணங்களில் ஈடுபட்டு அழுந்தினவர்கள், திருமாலின் வடிவழகிலே ஈடுபட்டு அழுந்தினவர்கள், மக்களின் துக்கத்தைக் கண்டுபொருமல் அத்துக்கத்தில் அழுந்தினவர்கள் என்று 'ஆழ்' பலவாறு விளக்கப்படும்.

பன்னிருவரை ஆழ்வாடுரெனக் கருதல் பொ*து* மரபாகும். இவர்களிலே சமகாலத்தவரான பொய்கை யாழ்வார், பூதத்தாழ்வார், பேயாழ் வார் எனம் பெறும் ''முதலாழ்வார்'' மூவகும் மூவரும் முதலாம் நரசிம்மவர்மனும் (680—668) மல்லன் காலத்திற்குப் பிற்பட்டவராதல் வேண் டும். ஏனெனிற் பூதத்தாழ்வார் மகாமல்லனுற் பெயர் பெற்ற மகாமல்லாபுரம் (மாமல்லபுரம்**)** என்பதன் மரூஉப் பெயரான ''மாமல்ஃ'' யைக் குறிப்பிடுவர். (இரண்டாம் திருவந்தாதி, 70) ஏணேய ஆழ்வார்களிலே திருப்பாணுழ்வார் ஒழிந் எட்டாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதிக்கு முற்பட்டவராகாராதலின் இவர்கள் காலம் ஏழாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதிக்கும் எட்டாம் நாற்றுண்டின் முற்பகுதிக்கும் உட்பட்டதாகலாம்.

திருமழிசையாழ்வார் முதலாழ்வார் மூவரிற் பேயாழ்வாரின் சீடர் ஆதலின் அவர்களுடைய காலத்தவர் எனல் வேண்டும். திருமங்கை யாழ்வார் தந்திவர்மன் (796—846) காலத்த வராவர். திருமங்கையாழ்வார் திருவரங்கத் ் திருமதிஸேக் கட்டும் போது தொண்டரடிப் பொடியாழ்வாரின் துளசி நந்தவனம் இடை யிட்டதாக, அந்த இடத்தைத் தவிர்த்து மங்கை மன்னன் மதில் அமைத்தார் என்பது குருபரம் திருவரங்கத்துத் திருமுற்றத்தடியார் குழுவிலே ஒருவராய் இருந்த 'தொண்டரடிப் பொடி' யைக் குலசேகராழ்வார் 'தேட்டருந் திறல்' எ**னு**ம் திருமொழியிலே போற்றுகி*ருர்* (பெருமோள் திருமொழி). என்வே திருமங்கை யாழ்வார், தொண்டரடிப்பொடியாழ்வார், சேகராழ்வார் என்போர் எட்டாம் நூற்றுண்டின் பிற்பகுதியிலும் ஒன்பதாம் நூற்ருண்டின் முற் பகுதியிலும் வாழ்ந்தவராதல் தகும்.

பெரியாழ்வார் காலம் ஸ்ரீமாற ஞீவல்லபன் (835—862) காலமாகும், எனவே அவரால் வளர்க்கப்பெற்ற ஆண்டாள் காலமும் அதுவே யாகும்.

நெடுஞ்சடையன் பராந்தகன் ஆட்சிக் காலத் துக்கும் (765—790) முதலாம் ஆதித்தன் ஆட் சிக் காலத்திற்கும் (871—907) இடைப்பட்ட காலம் நம்மாழ்வார் காலம் என்று துணியச் சான்றுகளுள். நம்மாழ்வார் சீடர் மதுரகளி யாழ்வார்.

திருப்பாணுழ்வார் காலம் முதலாழ்வாருக்குப் பின்னும் நாதமுனிகளுக்கு முன்னும் என்று கூற முடியுமே அன்றிச் சித்தாந்தமாக உரைப்பதற் குச் சான்றில்ஃ. எனவே பன்ளிரு ஆழ்வார்களும் ஏழாம் நூற் ருண்டின் பிற்பகு திக்கும் பத்தாம் நூற்ருண்டின் முற்பகு திக்கும் இடையே வாழ்ந்தவர் என்று கொள்ள முடியும்.

சரிதங்களேக் கூறும் சங்கத ஆழ்வார் களிலே பழமையுடையது திவ்யசூரிசரிதம். இத **ூ**சிரியர் கருடவாகன பண்டிதர் ஸ்ரீ இராமானுசர் காவுத் தில் வாழ்ந்தவர் என்பர். ஸ்ரீ அநந்தாசார்ய ஸ்வா மிகளின் பிரபந்நா ம்ரு தமும் சங்கதத்திலே நடையிலே மணிப்பிரவாள எழுந்ததாகும். எழுந்த குரு பரம்பரையின் பிரபாவம் கூறும் சில நூல்களிலும் ஆழ்வார் சரிதங்கள் பட்டுள்ளன. பின் பழகிய பெருமாள் ஜீயரின் துருதிய ஆளுயிரப்படி குருபேரம்பராப்ரபாவம், பிரம தந்திர சுவதந்திர சுவாமியின் மூவாயிரப் படி குருபரம் பராப்ர பாவம், (வடக‰), திரு மழிசை கோயில் கந்தாடை அண்ணுவப்ப ங்கார் சுவாமிகளின் பழநடை விளக்கம் எனும் குரு பரம்பராப்ரபாவம் (தென் மூவாயிர**ப்**படி சு*வே) என்பன அவற்றிலே* குறிப்பிடத்தக்கவை. ஸ்ரீமணவாள மாமுனிகளின் உபதேசரத்நமாலே, கீழையூர் சடகோபதாசரின் அரிசமய தீபம், குருபரம்பரைப் விசயராகவபிள்ளேயின் புராணம், திருவரங்கம் கோயிலொழுகு என்பன வும் ஆழ்வார் சரிதங்களே அறிய உதவுவன.

ஆழ்வார்களே வைணவர் அவதார புருஷரா வழிபடுவர். ஆண்டாகுப் கக்கரு தி தேவியின் அம்சம் என்றும் பெரியாழ்வாரை க் கருடாழ்வார் அம்சம் என்றும் பொய்கையாழ் பாஞ்ச சன்னிய அம்சம் பூதத்தாழ்வாரைக் கதாயுத அம்சமென்<u>று</u>ம் அம்சமென்றும் நந்தகத்தின் பேயாழ்வாரை வைணவ சரிதங்கள் கூறுவன. ஆழ்வார்கள் அவதரித்த தலங்களிலே மூலவரிலும் அவர்களுக் அத்தியாயனேற் குச்சிறப்பு அளிக்கப்பட்டது. சவம் எனும் ஆழ்வார்விழா திருவரங்கம், ஆழ் திருநகரி, ஸ்ரீவில்லி புத்தூர் முதலான திருப்பதிகளிலே சிறப்பாகக் கொண்டாடப்படு குறிப்பிடத்தக்கது.

ஆழ்வாருடைய திருப்பாசுரங்களே ஸ்ரீ நாத முனிகள் நாலாயிரப் பிரபந்தமாகத் தொகுத் துள்ளார். இத் தொகுப்பிலே பன்னிருவரின் அருளிச் செயல்களும் அடங்கியுள்ளன.

# ஆழ்வார் இருநகரி

திருநெல்வேலி மாவட்டத்தில் நிருநெல்வேலி திருச்செந்தூர் இருப்புப் பாதைக் கிளேயில் ஆழ்வார் திருநகரி இருப்புப் பாதை நிலேயத்தி ற்கு ஒரு மைல் தொலேவிலுள்ளது திருக்குருகூர் என்றும் ஆழ்வார் திருநகரி என்றும் அழைக் கப்படும் திருத்தலம். தவம் செய்ய இடம் தேடிய பிரமனுக்கு ஆகாயவாணி இவ்விடத்தைக் காட்டி 'குரு' (செய்) என்று கட்டசோ இட்டபடியால் குருகூர் ஆயிற்று என்பர். நம்மாழ்வார் திருவவதாரம் செய்த திருத்தலம். வைகாசிப் பூரத்தில் எட்டுத் திருப்பதிகளிலிருந்து பெருமாள் கருடாரூடராக இங்கு எழுந்தருளும் பெருமையுடைய தலம்.

நின்ற திருக் கோலத்தில் எழுந்தரு ஆதிநாதன், பொலிந்து விஷ்ணுவுக்கு (GITA LE நின்றநாதன் என்றும் பெரிய பிராட்டியாருக்கு ஆதிநாதவல்லி என்றும் பேர். கிழக்கே திருமுக மண்டைலம். தாம்பரபர்ணிந்தி, பிரமதிர்த்தம். பிரமா, நம்மாழ்வார், மதுரகவி யாழ்வாருக்குப் திருப்புளியடியில் பிரத்தியகூஷம். இங்குள்ள பிரபல்லிய உள்ள நம்மாழ்வார் சந்நிதி மிகப் முடையது.

நம்மாழ்வார் மங்களாசாசனம் செய்த திருப் பதியிது (திருவாய்மொழி, 4.10).

இங்கு திருக்காந்தீச்சுரம் எனும் சிவதலமும் உண்டு.

# ஆழ்வாரப்பபின்னே 1839-1924

''முருக தாசசுவாமிகள்'' எனப் போற்றப் பெற்றவர்; தமிழ்நாடு திருநெல்வேலி எனுமூரினர்; அரசாங்க வேலே பார்த்தவர்;

வள்ளியூர்த்தலபுராணம், வள்ளியூர் காவடி வைபவம் பாடியவர்; கிரகஸ்ததருமம் எழுதி யவர்.

#### ஆழ்வான்

கூரத்தாழ்வான் என்று அழைக்கப் பெற்ற வர்; கூரநாதர், கூராதிபதி, கூராதிபர், கூரே சர், நடையாடு பதஞ்சலி, யதீந்திரசர ணன், ஸ்ரீவத்சசின்னமிச்ரர், ஸ்ரீ வத்ஸசிஹ்நர் எனும் சிறப்புப் பெயர்களேயு முடையவர்; தமிழ் நாடு காஞ்சிபுரத்தை அடுத்த கூரம் எனும் ஊரினர்; பதிஞேராம் நூற்ருண்டிலும் பன்னி ரண்டாம் நூற்ருண்டின் ஆரம்பத்திலும் வாழ்ந்

இராமசோமயாசியின் புதல்வர்; கூரத்தாண் டாளின் கணவன்; பெரியபட்டர், சீராமப்பிள்ளே யின் தந்தை; ஸ்ரீபெரும்பூதூர் இராமாநுசரின் சீடர்; அவர் ஸ்ரீபாஷயம் எழுத உதவியவர்; நிருவரங்கத்தமுதஞர், பிள்ளேப்பிள்ளே யாழ்வான், நாலூரான், அகளங்க ப்ரஹமராயன் முதலாஞே ரின் குரு. அதிமா நுஷ்ஸ்தவம் ஞூ ஸ்தவம் சந்தரபாஹுஸ்வதவம் வரதராஜஸ்தவம் ஞூ வைகுண்டஸ்தவம் யமரத்நாகரம் அடிகமனசாரம் கத்தியத்திரய வியாக்கியானம் எனும் சங்கத நூல்கீன இயற்றியவர்.

### ஆளவந்தார்

யமுனேத்துறைவர், யமுஞசாரியர், யாமு நேயர், சிம்மேத்திரர், பெரியமுதலியார் எனவும் அழைக்கப்பெற்றவர்; தமிழ்நாடு வீரநா ராயண புரத்திற் பிறந்தவர். பத்தாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியிலும் பதிஞேராம் நூற் ருண்டின் முற்பகுதியிலும் வாழ்ந்தவர்;

நாதமுனிகளின் புதல்வர் ஈசுரமுனிகள், அரங்க நாயகியம்மையின் புதல்வர்; சொட்டைநம்பி, தெய்வத்துக்கரசு நம்பி, பிள்ளயேரசுநம்பி, திரு வரங்கப்பெருமாள் என்போரின் தந்தை; திரு வெள்ளரை உய்யக் கொண்டார், குருகைக் காவலப்பன், மணக்கால்நம்பி என்போரின் சீடர்; பெரியநம்பி, திருக்கோட்டியூர்நம்பி, பெரியதிரு மஃறைந்பி, திருமாஃயோண்டான், திருமோகூரப் பன், மாறனேரிநம்பி, திருக்கச்சிநம்பி முதலா னேரின் குரு;

ஆகமப்பிராமாண்யம் தீதார்த்தசங்கிரகம் சதுஸ்லோகி சித்தித்ரயம் ஸ்தோத்ரரத்நம்

முதலான நூல்களேச் சங்கதத்திலே எழுதியவர்; விசிட்டாத் வைதம் எனும் வைணவ தத்துவ தரி சனத்தின் வளர்ச்சியில் இராமாநு ஜருக்கு முன்னே டியாக விளங்கியவர்; மாயாவாதம் எனப்படும் ஏகான்ம வாதத்திணக் கண்டனஞ் செய்தவர்.

#### ஆளவந்தார்

பாண்டியநாடு வீரசோழனூர் (வீரை) எனு மூரினர்; வேம்பத்தூர் பிராமண மரபினர்; வேதாந்தச்சார்பினர்; காலம் துணியுமாறில்ல; ஞானவாசிட்டம் எனும் சங்கத நூலே மொழி பெயர்த்துத் தமிழிலே பாடியுள்ளார்; இதற்குப் பிறைசை அருணுசலசுவாமிகள் இயற்றிய உரை 1870 இலே பாரிப்பாக்கம் முனியப்ப முதலியா ராற் பதிப்பிக்கப் பெற்றது.

#### ஆளுடைய பிள்ளேயார் திருக்கலம்பகம்

ஆளுடையபின்ஃனயார் எனும் சிறப்புப் பெயரிஃன யுடையார் ஏழாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்த திரு ஞோனசம்பந்தமூர்த்தி நாயஞராவர். சம்பந்தப் பெருமான் மீது திருநாரையூர் நம்பியாண்டர் நம்பி சூட்டிய ஆறு பாமாஃகளில் ஒன்றே ஆளுடையபிள்ளேயார் திருக்கலம்பகம். நம்பி யாண்டார் நம்பி ஒன்பதாம் அல்லது பத்தாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவராகலாம்.

ஆளுடையபிள்ளோயார் திருக்கலம்பகத்திற் பாவாலும் பாவினங்களாலும் இயன்ற நாற்பத் தொன்பது பாடல்களுள; அகமும் புறமுமான பொருள்களிலே களி, சம்பிரதம், மறம், மதங்கி யார், பாண், காலம், இரங்கல், மூதலிய உறுப் புகளுடன் அமைந்தது. பிற்காலத்துக் கலம்பக உறுப்புகள் பல திருக்கலம்பகத்தில் இடம் பெற வில்லே என்பது நோக்கத்தக்கது.

ஆளுடையபிள்ளேயார் திருக்கலம்பகம் பதிஞே ராம் திருமுறையிலே தொகுக்கப் பெற்ற பிரபந் தங்களில் ஒன்றுகும். யாழ்ப்பாணம் ஸ்ரீ ஆறு முகநாவலர் பதிஞேராம் திருமுறையை முதன் முதலாகப் பதிப்பித்தவர். அவர் பதிப்பித்த ஆண்டு 1869 ஆகும்.

## ஆளுடைய பிள்ளயார் திருச்சண்பை விருத்தம்

ஏழாம்நூற்ருண்டில் வாழ்ந்த திருஞான சம்பந்த மூர்த்திநாயஞர் பெற்ற சிறப்புப் பெயர்களில் ஒன்று ஆளுடையபிள்ளேயார்.

சம்பந்தப் பெருமான் மீது திருநாரையூர் நம்பி யாண்டார்நம்பி பாடியது ஆளுடைய பிள்ளே யார் திருச்சண்பை விருத்தம். இதனுள் பதி ஞெரு விருத்தங்கள் இடம் பெறுகின்றன.

நம்பியாண்டார்நம்பி ஒன்பதாம் அல்லது பத் தாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர் என்று கருத இட முண்டு. இவர் சம்பந்தப் பெருமான் மீது ஆறு பிரபந்தங்களேப் பாடியவர்.

திருச்சண்பைவிருத்தம் திருஞானசம்பந்தரின் அருட்செயல்களேத் தொகுத்துக் கூறுவதாகும். ''சண்பையர் காவலன் சம்பந்தனே'' என்ற முத்திரையுடன் பத்துப் பாடல்கள் இடம் பெறு கின்றன.

திருச்சண்பைவிருத்தம் பதி ஞேராம் திருமுறை யில் இடம் பெறுவதாகும். பதி ஞேராம் திரு முறையை முதன் முதலாக யாழ்ப்பாணம் ஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் சுக்கில வருடம் வைகாசி மாதம் (1869) சென்னே வர்த்தமான தரங்கிணீசாகையச் சுக் கூடத்திற் பதிப்பித்தனர்.

## ஆளுடைய பின்னேயார் நிருத்தொகை

திருஞான சம்பந்தமூர்த்திநாயஞர் ஏழாம் நூற்முண்டில் வாழ்ந்தவர்; ஆளுடைய அரசாம் அப்பர் காலத்தில் வாழ்ந்த சம்பந்தரின் சிறப்புப் பெயர்களில் ஒன்றே ஆளுடைய பிள்ளேயாராகும்.

திருநாரையூர் நம்பியாண்டார்நம்பி சம்பந்தப் பெருமான் மீது பாடிய ஆறு பிரபந்தங்களில் ஒன் றே திருத்தொகையாகும். 65 அடிகளாலான திருத்தொகையிலே நம்பியாண்டார் நம்பி தம் பாட்டுடைத் தஃவேனின் வரலாற்றுச் சிறப்புகளே யெல்லாம் தொகுத்தளித்துள்ளார்.

நம்பியாண்டார்நம்பி ஒன்பதாம் அல்லது பத் தாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்.

திருத்தொகை பதிஞேராம் திருமுறையிலே தொ குக்கப்பட்டுள்ளது. பதிஞேராம் திருமுறையை முதன் முதலாக யாழ்ப்பாணம் ஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் சென்கோயிலே சுக்கில வருடம் வைகாசி மாதம் (1869) வர்த்தமான தரங்கிணீசாகையச்சுக் கூடத் திலே பதிப்பித்தனர்.

## ஆளுடைய பிள்ளேயார் இருமும்மணிக்கோவை

ஆளுடையபிள்ளேயார் எனும் சிறப்புப் பெயரினே உடையவர் ஏழாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்த திரு ஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயஞராவர்.

சம்பந்தப் பெருமான் மீது திருநாரையூர் நம்பி யாண்டார்நம்பி பாடிய பிர்பந்தமே ஆளுடை ய பி ள் போ ர் திருமும்மணிக்கோவையாகும். இது ஆசிரியப்பா, வெண்பா, கட்டபோக்கலித் துறை எனும் மூவகை யாப்பமைதிகளால் அந் தாதித் தொடை அமைய முப்பது பாடல்களால் இயன்றது.

இம்மும்மணிக்கோவையைப் பாடிய நம்பி யாண்டார்நம்பி ஒன்பதாம் அல்லது பத்தாம் நூற்முண்டில் வாழ்ந்தவர் என்று கருத இட முண்டு. இவர் ஆளுடையபிள்ளேயார் மீது ஆறு பிரபந்தங்களேப் பாடியுள்ளார்.

இம் மும்மணிக்கோவையிலே அகப் பொருளி லும் புறப்பொருளிலும் அமைந்த பாடல்களுள. புறப்பாடல்களிற் சம்பந்தர் பெருமை எடுத்து இயம்பப்பட்டுள்ளது.

ஆளுடையபிள்ளோபார் திருமும்மணிக்கோவை பதிஞேராம் திருமுறையில் இடம் பெறுவதாகும். பதிஞேராம் திருமுறையை முதன் முதலாக பாழ்ப்பாணம் ஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலர் சுக்கில வருடம் வைகாசி மாதம் (1869) சென்னே வர்த்தமான தரங்கிணீசாகையச்சுத் கூடத்திற் பதிப் பித்தனர்.

## ஆளுடைய பிள்ளேயார் திருவந்தாதி

ஆளுடையபிள்ளோயார் எனும் சிறப்புப் பெயரினே யுடையவர் திருஞானசம்பந்தமூர்த்திநாயளுராவர். அவர் ஏழாம் நூற்றுண்டிலே வாழ்ந்தவர்.

திருநாரையூர் நம்பியாண்டார்நம்பி, சம்பந் தர் மீது பாடிய பிரபந்தமே ஆளுடைய பிள்ளே யார் திருவந்தாதியாகும். இதனுள் நூறு கலித் துறைப்பாக்கள் இடம் பெறுகின்றன.

ஆளுடையபிள்ளோயார் இருவந்தாதியில் அகத் துறைப்பாக்கள் பல இடம் பெறுகின்றன. அகத்துறைப்பாக்கள் நீங்கலாக உள்ளனவற்றிலே ஒரு பாடல் சம்பந்தர் தம் தண்பதி கூறுவது; ஒரு பாடல் சீகாழியின் பன்னிரு இருப்பெயர் களேயும் தொகுத்துத் தருவது; ஏனேயவை புகலி வேந்தரின் பொன்றுப் புகழையும் பூங்கழல் திறத்தையும் போற்றுவன.

இவ்வந்தாதி நீங்கலாக நம்பியாண்டார் நம்பி சம்பந்தப் பெருமான் மீது ஐந்து பிரபந்தங்களேப் பாடியுள்ளார்.

நம்பியான்டார் நம்பி ஒன்பதாம் அல்லது பத்தாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர் என்ற கருத இடமுண்டு.

ஆளுடையபிள்ளோயார் திருவந்தாதி, பதிஞே ராம் திருமுறையில் இடம் பெறும் பிரபந்தங் களில் ஒன்றுகும். பதிஞேராம் திருமுறை யாழ்ப் பாணம் ஸ்ரீஆறுமுகநாவலரால் முதன்முதலாகச் சுக்கில வருடம் வைகாசி மாதம் (1869) சென்ணே வர்த்தமான தரங்கிணீசாகை யச்சுக் கூடத்திற் பதிப்பிக்கப் பெற்றது.

#### ஆளுடைய பிள்ளேயார் திருவுலாமால்

சைவசமய குரவருள் ஒருவரான திருஞான சம்பந்தநாயஞர், ஆளுடையபிள்ளேயார் என்று சிறப்பிக்கப்படுவார். இவர் மீது திருநாரையூர் நம்பி யாண்டார் நம்பி பாடிய ஆறு பிரபந்தங்களில் ஒன்றே ஆளுடைய பிள்ளேயார் திருவுலாமாலே யாகும்.

காவியமரபு செல்வாக்குப் பெற்ற சோழப் பெருமன்னர் காலத்திலே தோன்றிய திருவுலா மாஃயிலே, சம்பந்தர் தம் நாட்டையும் பின்பு நகரத்தையும் காவிய பாணியிலே வருணித்து விட்டு, பின்பு பாட்டுடைத் தஃவேஃனச் சிறப் பித்து, தொடர்ந்து உலாவிற்கான காரணம் கூறி உலாவை நடாத்தும் ஆசிரியர், பின்னெழு நிஃயில் அடங்கும் நிகழ்ச்சிகளேச் சுருக்கமாகக் கூறியுள்ளார். இவ்வுலாவிலே 143 கண்ணி களுள. ஆதியுலாவிற் காணப்படும் ஈற்று வெண்பம நம்பியின் திருவுலாமாஃயில் இல்ஃ நம்பியாண்டார்நம்பி ஒன்பதாம் அல்லது பத்தாம் நூற்முண்டில் வாழ்ந்தவராகலாம்.

ஆளுடையபிள்ளோயார் திருவுலாமால் பதிஞே ராம் திருமுறையிலே தொகுக்கப் பெற்ற பிர பந்தங்களில் ஒன்றுகும். யாழ்ப்பாணம் ஸ்ரீ ஆறுமுக நாவலர் பதிஞேராம் திருமுறையைச் சென்னேயிலே முதன் முதலாகச் சுக்கில வருடம் வைகாசி மாதம் (1869) வர்த்தமான தரங்கிணீ சாகையச்சுக் கூடத்திற் பதிப்பித்தார்.

## ஆருந்திருமுறை

சைவர்களின் பன்னிரு திருமுறைகளிலே நான் காம், ஐந்தாம், ஆரும் திருமுறைகள் திருநாவுக் கரசு சுவாமிகள் பாடியருளிய திருப்பதிகங்களின் தொகுப்புகளாம்.

திருநாவுக்கரசர், முதலாம் மகேந்திரவர்மன் (610—630) எனும் பல்லவ மன்னனே 'விபக்ஷ விருத்தி' யிலிருந்து மீட்டவர்; மாறவர்மன் அரிகேசரி (640—690) காலத்திலும் இவர் வாழ்ந்தவர் என்று பெரியபுராணம் மூலம் அறிய முடிகின்றது.

ஆருந் திருமுறை திருத்தாண்டகம் எனவும் அழைக்கப் பெறும். இத் திருமுறையிலே அப்பர் பாடிய 99 திருப்பதிகங்கள் இடம் பெறுகின்றன; 983 திருப்பாடல்கள் காணப்படுவன; இத்திருப் பதிகங்களிலே 91 தலப்பதிகங்கள்; 8 பொதுப் பதிகங்கள்.

தலப்பதிகங்களிலே 65 திருத்தலங்கள் பதிகம் இடம் பெற்றுள்ளன; ஆரும் திருமுறையில் பெறும் திருப்பாடல்கள் தாண் டகம் யாப்பமைதியினுல் அமைந்தவை; தொல்காப்பி யத்தின் செய்யுளியலின்படி எண் சீரான் வந்த கொச்சக ஒரு போகு தான் இந்த யாப்பமைதி என்பர். அப்பரின் தாண்டகம் ஒற்றும் குற்றிய லுகரமும் நீக்கி எழுத்தெண்ணி வகுக்கப்பட்ட ஐவகை அடிகளுள் கழிநெடிவடிக்கு மேலெல்வே யாகிய 20 எழுத்து என்னும் அளவிணக்கடந்து 27 எழுத்திற்கு உட்பட்டு வருவதாகும்; தேவா ரத்தில் 20 எழுத்து என்னும் வரையறையைக் கடந்து வருவன பிறவும் உளவேனும் அவை பண்ணேடு கூடிய இசைப்பாடல் ய2ீனத்தும் களாதலின் இயல்வகை குறித்த தாண்டகம் எனும் பெயரைப் பெருவாயின.

திருநாவுக்கரசு நாயஞர் திருப்பதிகங்கள் 1867 இலே காஞ்சிபுரம் மகாவித்துவான் கோ. சபாபதி முதலியாராற் பதிப்பிக்கப் பெற்றன. தேவாரம் தலமுறையை மதுரை இராம சுவாமிப்பிள்ளே (1881), திருமயிலே செந்தில்வேலு முதலியார் (1893), வண்ணே சி. சுவாமிநாத பண்டிதர் (1911) என்போர் பதிப்பித்தனர்; காஞ்சி நாக விங்க முதலியாரும் கயப்பாக்கம் சதாவிவச் செட்டியாரும் வெளியிட்ட பதிப்பு விபரங்கள் கிடைக்கவில்லே. சென்னே சைவ சித்தாந்த மகாசமாஜம் திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள் தேவாரத்தை 1930, 1935 ஆம் ஆண்டுகளிற் பரிப்பித் துள்ளது. திருப்பனந்தாள் ஸ்ரீ கர்சிய இலே திருநாவுக்கரசர் தேவாரம் தலமுகைய வெளியிட்டுள்ளது. தருமபுரவாதீனம் 1963 இலே ஆரும் திருமுறையைச் சி. அருணேவடிவேல் முதலியார் குறிப்புரையுடன் பதிப்பித் துள்ளது.

#### ஆறுறு தத்துவங்கள்

திருமந்திரத்திலே திருமூலநாயஞர் ''ஆகின்ற ஆருறு அரு ந்சைவர் தத்துவம்'' என்று கூறுவர் (2179). திருவதிகை மனவாசகங் கடந்தார் ''ஆரு றுதத்துவமேது'' என்று உண்மைவிளக்கத்திலே வினவி (2) தொடர்ந்து விளக்குவர்.

இம் முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் ஆன்மதத் துவம், வித்தியாதத்துவம், சிவதத்துவம் என மூவகைப்படுவன.

அவற்றுள் ஆன்மதத்துவம் இருபத்து நான் காம். அவை பூதங்கள் ஐந்து, தன்மாத்திரை கள் ஐந்து, ஞானேந்திரியங்கள் ஐந்து, கன் மேந்திரியங்கள் ஐந்து, அந்தக்கரணங்கள் நான்கு. ஆன்மாவுக்குத் தூலவடிவில் நேரே தொடர்புற் றுப் பயன்படுவனவாதலின் ஆன்மதத்துவங்கள் எனப் பெயர் பெறுவன. ஆன்மதத்துவத்தை போக்கிய காண்டம் என்பர். இவற்றை அசுத் தம் எனச் சிவப்பிரகாசம் கூறும்.

நிலம், நீர், தீ, வளி, விசும்பு (பிருதுவி, அப்பு, தேயு, வாயு, ஆகாசம்) ஐம்பூதங்கள். அவை இந்திரியங்களுக்குப் பற்றுக் கோடாவன.

ஓசை, ஊறு, ஒளி, சுவை, நாற்றம் (சப்தம், பரிசம், ரூபம், ரசம், கந்தம்) ஐந்து தன் மாத்தி ரைகள். தன்மாத்திரைகள் ஐம்பூதங்களின் சூக்கும நிலேயாகும். தன்மாத்திரைகளிலிருந்து ஐம்பூதங்களும் தோன்றுகின்றன. தன்மாத்தி ரைகள் பூதாதியாங்காரத்திலிருந்து பிறக்கின் றன. தன்மாத்திரையும் ஐம்பூதமும் இந்திரி யங்கட்டு ஆற்றல் விளேவித்து நிற்கும்.

செவி, தோல், கண், நாக்கு, மூக்கு (சுரோத் திரம், துவக்கு, சட்சு, சிங்ஙுவை, ஆக்கிராணம்) அறிகருவிகளான ஞானேந்திரியங்கள். இவை ஐம்பூதங்களேப் பற்றுக் கோடாகக் கொண்டு தன்மாத்திரைகளே அறிவன. - வாய், கால், கை, எருவாய், கருவாய் (வாக்கு, பாதம், பாணி, பாயுரு, உபத்தம்) தொழிற் கருவி களாகிய கன்மேந்திரியங்கள். ஐம்பூதங்கீளப் பற் றுக் கோடாகக் கொண்டு இவை பேசல், நடத்தல், கொடுத்தல், விடுத்தல், இன்புறல் (வசனம், கமனம், தானம், விசர்க்கம், ஆனந்தம்) எனும் தொழில்களேச் செய்வன.

அந்தக் கரணங்கள் மனம், புத்தி, அகங்காரம், சித்தம் ஆவன. கண்ணுக்குக் காட்டாகிய விளக் குப்போல ஆன்மாவுக்குக் காட்டாக நிற்பது அந்தக்கரணம்.

வித்தியாதத்துவங்கள் ஏழாகும். அவை காலம் நியதி, க‰, வித்தை, அராகம், புருடம், மாயை என்பனவாம். இவை ஆன்மாவுக்கு வித்தை யை—அறிவை—எ ழப்பும் தத்துவங்களா தலின் வித்தியாதத்துவங்கள் எனப் பெயர் பெற்றன. இவற்றிலே காலம், நியதி, கஃ, வித்தை, அராகம் என்பன ஆன்மாவினுடன் கஞ்சுகம் (சட்டை. போர்வை) போல பந்தித்து நிற்றவின் கஞ்சுகம் என வழங்கப்படுவன. வித்தியாதத் துவத்தை போசயித்ருகாண்டம் என்பர். சிவப் பிரகாசம் இவற்றைச் சுத்தாசுத்தம் என்று கூறும்.

அசுத்த மாயையினின்று அநந்ததேவரால் காலமும் நியதியும் கஃலயும் தோற்றும். கஃலயி னின்று வித்தையும் வித்தையினின்று அராகமும் தோன்றுவன.

காலம் எனும் தத்துவமானது செல்காலம் ஆன எல்லேயும், நிகழ்காலமான பலனும், எதிர் காலமான புதுமையும் ஆக மூன்று வகைப்பட்டி ருக்கும்.

அவரவரால் ஈட்டப்படும் விணேயின் பயண அவரவரே நுகருமாறு நியமித்து நிறுத்துவது நியதித் தத்துவம். இத‰ா ஊழி, விதி, பாஸ், தெய்வம் என்றெல்லாம் கூறுவர்.

கீஸ் மலத்தை நீக்குதலால் அப்பெயர் பெற் றது. மூலமலத்தால் மறைப்புண்டு சூனியம் போல் நின்ற ஆன்மாக்களுக்குப் போக நுகர்ச் சியின் பொருட்டு மலசக்தியிற் சிறிதே நீக்கி, ஆன்மாக்களுக்குக் கிரியா சக்தியை விளக்குவது கீஸ். கீஸ் ஆன்மாக்களின் கிரியா சக்தியை விளக் கிப் புத்தி தத்துவத்திற்குச் செலுத்துவது.

கலேயிலிருந்து தோன்றி ஆன்மாக்களுக்கு ஞான சக்தியை விளக்கி, எவ்விதமான உணர்வும் ஆன் மாவிற் சென்று விடாதவாறு கருவியாக நிற்பது வித்தியாதத்துவம். உயிரினிடத்தே அறிவினே முதன்முதல் எழுப்புதல் வித்தியாதத்துவத்தின் சிறப்பியல்பு. அறாகம் என்பது இச்சை, விருப்பம் எனப் பொருள் தருவது. வித்தியாதத்துவத்திலிருந்து அராகதத்துவம் தோன்றி ஆன்மாவுக்குப் பொ ருள்களில் விருப்பத்தை உண்டோக்கும். இச்சை ஞானவிசேடம். இச்சை ஏற்பட்டாலன்றி போக நுகர்ச்சி செல்லாது.

ஆன்மா போகம் நுகர முற்படும் நிஃ புருட தத்துவமாகும். அப்பொழுது காலம், நியதி, கஃ, வித்தை, அராகம், எனும் பஞ்சகஞ்சுகங் களோடு அவிச்சை, அகங்காரம், அவா, ஆசை, வெகுளி ஆகிய பஞ்சகிலேசம் எனும் போக நுகர்ச்சிக்குரிய மலத்தோடு ஆன்மா இயைந்து நிற்கும்.

மூலப் பிரகிருதி ஆன்மாக்களேப் போகநுகர்ச் சியிற் செலுத்தியும் அவற்றிற்குப் போக்கியப் பொருள்களாக அமைந்தும் மயக்கி நிற்றலின் மாயை எனப்பட்டது. மும்மலத்தில் ஒன்றுன மாயை வேறு.

சிவதத்துவம் ஐந்து. சுத்த மாயையிலிருந்து தத்துவங்கள் ஆகிய சிவதத்துவங்கள் ஐந்தும் தோன்றுகின்றன. மாயை தூலமாய் நின்ற அவத்தையிற் பிரகிருதிமாயை என்றும், அவத்தையில் சூக்குமமாய் நின் ற அசுத்த என்றும், பரமாய் (அதிசூக்குமமாய்) மாயை அவித்தையிற் சுத்த மாயை என்றும் சுத்தவித்தை, ஈசுரம், சாதாக் வழங்கப்படும். கியம், சத்திதத்துவம், சிவதத்துவம் இது பிரேரககாண்டம். ஐந்து பிரிவுகளாம். சிவப்பிரகாசம் இவற்றைச் சுத்தம் சுந்தும்.

சுத்த மாயையில் தூலகாரியம் தோன்று வதற்கு ஏதுவாக முதல்வனின் ஞானசக்தி மிகுந்தும், கிரியாசக்தி குறைந்தும் நிகழ்வது சுத்தவித்தை. உருத்திரன், மால், அயன், இந்திரன் முதலியோர்க்கும் அவர்களின் தனு கரணுதிகளுக்கும் இது இடமாகும்.

சுத்தமாயையிற் சூக்குமமாய்க் காரியம் தோன் றுதற்குக் கிரியை மிகுந்து, ஞானம் நிகழ்வது ஈசுரம். அநந்ததேவர் முதலிய வித்தியேசுரர் எண்மருக்கும் பிறருக்கும் இது இடமாகும்.

சுத்தமாயையைக் காரியப்படுத்த, முதல்வ னின் ஞானசக்தியும் கிரியாசக்தியும் தம்முள் ஒத்து நிகழ்வது சாதாக்கியம். பிரணவர், அணுசதாசிவர் முதலியோருக்கும் அவர்தம் தனு கர்ணுதிகட்கும் இது இடமாம்.

சுத்தமாயை காரியப்படுமாறு முதல்வனது கிரியாசக்தி வெளிப்பட்டு நிற்பது சக்தி தத்து வம். மலபந்தம் நீங்கித்தூலலய வாசணே மட்டும் உடைய முத்தர்களுக்கும் அவர்களுக்குரிய புவ னபோகங்களுக்கும் இத்தத்துவம் இடமாக நிற்கும். சுத்தமாயை காரியப்படுதற்கு ஏதுவாகும் வண்ணம் இறைவன் தனது ஞானசக்தி மாத்தி ரையால் நோக்கி நிற்கப் பெறுவது ஐந்தாவ தான சிவதத்துவம். சூக்கும லய வாசணே மட்டும் உடைய முத்தான்மாக்களுக்கும் அவர் களுக்குரிய புவன போகங்களுக்கும் இஃது இடமா கும்.

#### ஆறுபடைவீடு

ஆறுபடைவீடு எனவும் அறுபடைவீடு எனவும் முருகப்பெருமானின் திருத்தலங்கள் படை வீடெனத் தொகுத்துரைக்கப்படும் மரபுண்டு. இத்தொகுப்பிலே தனித்தலமும் தொகைத்தலமு. மாக ஆறு இடம் பெறுகின்றன.

ஆற்றுப்படைவீடு எனும் வழக்கே காலாந்த ரத்தில் ஆறுபடைவீடு என மருவிற்று என்பார் கூற்று நோக்கத்தக்கது. ''முருகாற்றுப்படுத்தும்'' மரபு பழைய மரபு (அகநானுறு, 22). மரபுடன் ஆற்றுப்படை எனும் இலக்கிய வத்தின் வழக்கின அநுசரித்து எழுந்த வடி முருகாற்றுப்படையிலே கூறப்பட்ட தனித்தல தொகைத்தலமுமாக ஆற்றுப்படைவீடு என்று வழங்கப் பெற்று பின்பு ஆறுபடைவீடு என குறிப்பிடப் பெற்று தலத்தின் அடிப்படை மருவிற்றுப்போலும். திருச்சீரவேவாய் ஒழிந்த திருத்தலங்கள் படைவிடாக அமை யாமை இக் கருத்தினே ஆதரிக்கின்றது.

இத் தொகுப்பில் திருப்பரங்குன்றம், திருச் சீரஸேவாய், திருவாவினன்குடி, திருவேரகம், குன்றுதோருடல், பழமுதிர்சோஃ என்பன இடம் பெறுகின்றன.

திருப்பரங்குன்றம் மதுரை மாநகருக்குத் தென் மேற்கிற் சில மைல் தொலேவில் உள்ளது; கடல்மட்டத்திற்கு 1050 அடி உயரத்திலுள்ளது. அகநானூற்றிலும் (59, 149) பரிபாடலிலும் (6, 8, 9, 17, 19) பரங்குன்றிற் கோயில் கொண்ட முருகப் பெருமான்செய்திகளுள். மது ரைக் காஞ்சியிலும் (263) பரங்குன்று குறிப் பிடப்படுகின்றது. பின்னேழுந்த தேவாரமும் திருப்புகழும் கந்தபுராணமும் முருகன் எழுந் தருளிய பரங்குன்றின் வாயாரப் போற்றியுள் என.

திருப்பரங்குன்றிலே மஃயிலே குடைந்து அமைக்கப் பெற்ற உருவுடன் மூலமூர்த்தி காட் சியனிக்கிறுர். இது பிருதினிமயமென்று கூறுவ தால் மூல மூர்த்திக்குத் தீர்த்தத்தினுலும் ஏணேய திரவியங்களாலும் அபிடேகம் செய்வ தில்ஃ; வருடத்திற்கு இருமுறை புனுகு சட்டம் சேர்ந்த வாசணேக் குழம்பினுல் அபிடேகம் செய்வார்கள். இத் திருத்தலத்திலே தெய்வ யானயம்மையாரை முருகன் திருமணம் புரிந் தார் என்பது புராணம். நக்கீரர் இங்குள்ள குகையிலே அடைபட்டுக் கிடந்து முருகப் பிரா ஞற் காப்பாற்றப்பட்டவராம். பங்குனி பிர மோற்சவத்தின் நான்காம் திருவிழாவின் போது நக்கீரரைச் சிறைமீட்ட உற்சவம் விமரிசையாக இங்கு கொண்டாடப்படும்.

நிரம்ப வழகிய தேசிகர் திருப்பரங்கிரிப்புராணம் இயற்றியுள்ளார். இதுணேத் தழுவி மு. ரா. அருணுசலக் கவிராயர் திருப்பரங்கிரிப் புராண வசனம் எழுதியுள்ளார். திருப்பரங்கிரிப்பிள்ளே த்தமிழ், திருப்பரங்கிரி மும்மணிக்கோவை, திருப்பாங்கிரி முருகன் வரப்பிரசா தமாஸ் முத லிய பிரபந்தங்களுமுள்.

இருச்சீரஸ்வாய் இருநெல்வேலி மாவட்டத் இலே இருநெல்வேலி நகருக்குக்கிழக்கே முப்பத் தைந்து மைல் தொலுவிற் காயல் பட்டணத் திற்குத் தெற்கே கடற்கரையில் அமைந்தது. அஸ்வாய்' என்ற ஆட்சி அகநானுற்றிலுண்டு (266); ஆயினும் 'செந்தில்' என்ற பெயர் புறநா னூற்றிலும் (55) சிலப்பதிகாரத்திலும் (24.8.1) காணப்படுகின்றது. திருச்சீரஸ்வாய் என்றும் திருச்செந்தில் என்றும் வழங்கிய இத்திருத் தலம் இன்று திருச்செந்தூர் என்ற பெயரால் அறி யப்படுகின்றது. சூர பத்துமண் வென்று ஜெயா பிடேகம் செய்த இடமாதலால் ஐயந்திபுரம் என்றும் இத்தலம் பெயர் பெறுகின்றது.

திருச்செந்தூர்ப்புராணம் பாடியவர் வென்றி மாலக் கவிராசர். இதனேத் தழுவி மு. ரா. அருணுசலக்கவிராயர் திருச்செந்தூர்த்தல புராண வசனம் எழுதியுள்ளார். திருச்செந்தூர்ப்பிள் கோத்தமிழ், திருச்செந்தூர்க்கோவை, திருச்செந் தினிரோட்டகயமகவந்தாதி, திருச்செந்தில்யமக வந்தாதி, திருச்செந்தில் திருக்கந்தாதி, திருச் செந்திற் கலம்பகம் முதலிய பல பிரபந்தங்கள் இத்தலத்திற்குளை.

திருவாளினன்குடி மதுரை மாவட்டத்திலுள்ள பழநிமல்லின் அடிவாரத்திலுள்ளது. திண்டுக்கல் லுக்கு மேற்கே முப்பத்தாறுமைல் தொல்லில் உள்ளது பழநிமல். திருவாளினன்குடிக்குச் சித்தன் வாழ்வு என்ற பெயருமுண்டு, பழ நிக்கு முன்பு பொதினி என்ற பெயருமுண்டு.

திருவேரகம் எனும் நிருத்தலம் யாதென் பதிலே கருத்து வேறுபாடுண்டு. 'செந்திலும் செங்கோடும் வெண்குன்றும்' ஏரகமும்' என்ற தொடரில் (சிலப். 24.8.1) வரும் வெண்குன்றம் சுவாமிமலே என்பர் அரும்பதவுரைகாரர். அரு ணகிரிநாதர் சுவாமிமலேயை ஏரகம் என்று கருதிஞர். சுவாமிமலே கும்பகோணத்திற்கு மேற்கில் நான்கு மைல் தொலேவில் உள்ளது. தென்கன்னட மாவட்டத்துப் புத்தூர் வட்டத் தில் (துளுநாட்டில்) குமாரசேத்திரம் அல்லது சுப்பிரமணிய க்ஷேத்திரம் என இன்று வழங்கும் ஊரே ஏரகம் என்றும், நாகர் கோயிலுக்கு அண்மையிலுள்ள வேள்மீலதான் ஏரகம் என் றும் கூறுவார்கள்.

'குன்றுதோருடல்' சுட்டுவது திருத்தணிகை என்பார்க்கு ஆதாரம் போதா. எல்லா மஃலகளே யும் ஒரே தொகுதியாகக் கொண்டு தொகைத் தலமாகக் கருதலே பொருத்தமாகத் தெரிகின் றது.

'பழமு திர்சோஸ்' யையும் குன்று தோருடல் போன்று தொகைத்தலம் என்பர் சிலர். வேறு சிலர் அது மதுரைக்கு வடகிழக்கில் பன்னிரு மைல் தொகைவிலுள்ள அழகர்மூல் என்று கருதுவர். அழகர்மூலக்குத் திருமாலிருஞ்சோஸ், சோஸேமில் எனும் பெயர்களுமுள்.

பரிபாடல் (15), சிலப்பதிகாரம் (11.87—138) என்பனவற்றிலே திருமாலிருஞ்சோஃமேஃயிலே முருகன் கோயில் இருந்த செய்தி கூறப்பட வில்ஃ. அருணகிரிநாதர் சோஃமேஃ முருகுனப் பாடியுள்ளார். அழகர் கலம்பகம் அழகர் மிஃபை முருகன் தலமாகவும் கூறுகின்றது.

சிலர் அழகர் மஃயின் மறுபக்கத்திற் சுமார் இரண்டரை மைல் தூரத்திற் சரிவின் மேடான ஒரு பகுதியில் அமைந்த முருகன் கோயிலே அருணகிரிநாதர் பாடியது என்பர்.

ம‰யிலே ஒரே பீடத்தில் மூலவிக் அழகர் கிரகமும் அதற்கு இரு புறத்தில் இரு தேவி விக்கிரகங்களும் நின்ற திருக்கோலத்திலே எழுந் தம்பங்களி ஆலத்தின் தருளியிருப்பதையும், லும் ஏஃனய பகுதிகளிலும் காணப்படும் உருவடி களில் ஒன்ருவது இன்னதென நிச்சயிக்க முடி யாதவாறு உளியினுல் செதுக்கப்பட்டிருப்பதை இத்தலத்திலுள்ள பதினெட்டாம் படிக் கறுப்பணண சுவாமி கோயிலின் அடிப்படை யிலும், அழகர், சோமசுந்தரவிமானம், விருஷ என்ற பெயர்களின் அடிப்படையிலும் இக் கோயில் முருகன் கோயிலாய் விளங்கிப் கோயிலாக மாற்றப்பட்டது ഹി*ஷ് ത്ത്വ* பின்ப என்று சிலர் கருதுவர்.

கேரள நாட்டிலே சாஸ்தா அல்லது ஐயப்ப னுக்கு ஆறுபடைவீடு கூறும் மரபுண்டு. குளத் தூர்புழம், எருமெலி, ஆரியன்காவு, அச்சன் கோயில், சபரிமலே, காந்தமலே எனுமிடங் களிலே சாஸ்தா முறையே சிறுவனுகவும் வேட ஞகவும் கிரகஸ்தனுகவும், வானப்பிரஸ்தனுகவும் சன்னியாசியாகவும் ஜீவன் முக்தராகவும் தொ டர்புடையவராகக் காணப்படுவர் என்பர்.

# ஆறுமாமுகன் அருட்பேராயிரம்

ஒரு நாமம் ஒருருவம் இல்லாத இறைவண் நூற்றுக் கணக்கில் நாமம் கூறித் துதிப்பதை யசுர் வேதத்து ஸ்ரீ ருத்திரத்திலே காணலாம். பின் புராணங்களிலே இம்மரபு ஆயிரம் திருநாமங்களே அடுக்கிப் போற்றுவதாக வளர்ந்தது. இதனேச் ''சகஸ்ர நாமஸ்தோத்ரம்'' என்று சங்கதத்திலே கூறுவர்.

'' ஒரு நாமம் ஒருருவம் ஒன்றுமில்லாற் காயிரந் திருநாமம் பாடிநாந்தெள்ளேணங் கொட்டாமோ'' மணிவாசகப்பெருமாஞர். ஆயிரம் என்பதிலே அளவின் **தி**ரு நா **ம**ம் குறிப்பிட்டதாதல் வேண்டும். ஆயி மையைக் ஆயிரம் (பெரும்பாலும் 1008) னும் சொல்லி அருச்சணே செய்வது மரபாய்விட்டது. இறைவனின் அருட்குணங்களேக் கூறும் பெயர் கீள எண்ணி எண்ணி அகங்குளிர அங்கு கூறப் படும் பெயர்களின் பொருளறிவு இன்றியமை யாதது. சொல்லிய பாட்டின் பொருளுணர்ந்து சொல்லுவது அவசியம்.

முருகப்பெருமான் பெயர்களேக் கூறிய ''ழீ' சப்ரமண்ய சகஸ்ரநாம ஸ்தோத்திரத்தின்'' தமிழிலே அமைத்துக் கூறுவதே ஆறுமாமுகன் அருட்பேராயிரம். இதனுள் காப்பும் தியானப் பாடலும் ஆதியிலும் பயன் வேண்டும் பாடல் அந்தத்திலும் அமைய இடை நடுவே 126 விருத் தங்களிலே முருகப்பெருமானுக்கு ஆயிரம் திருநா மம் கூறப்பட்டுள்ளது. இது 1983 இலே வெளி வந்தது.

இதனேப் பாடியவர் புத்தூர் ஆவரங்கால் பண் டிதர் ச. சுப்பிரமணியம் (1924— )சிவானந் தலகரியையும் சௌந்தரியலகரியையும் கனகதா ரஸ்தவத்தையும் மொழி பெயர்த்து உதவியவர் பண்டிதர் சுப்பிரமணியம்.

முன்பு க. வை. ஆத்மநாதசர்மா லனிதா சகஸ்ர நாமத்தை அன்ஃன லலிதாம்பிகை அருட்பேரா யிரம் (1964) என்றும், விஷ்ணு சகஸ்ரநாமத் தைப் புலவர் சிவங். கருணுலய பாண்டியஞர் நெடுமால் பெயராயிரம் (1979) என்றும் வழங் கியுள்ளனர்.

# ஆறுமுக உபாத்தியாயர், எ.

யாழ்ப்பாணத்து உடுப்பிட்டி என்னுமூரினர்; பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியிலும் இருபதாம் நூற்ருண்டின் மூற்பகுதியிலும் வாழ்ந் தவர்; சுப்பர் என்பவரின் புத்திரர்; தாயார் கமலம், உடுப்பிட்டி அ. சிவசம்புப் புலவரின் சகோதரி; மாமஞர் சிவசம்புப் புலவரிடமும் வல்வை ச. வயித்தியலிங்க பிள்ளோயிடமும் தமிழ் இலக்கியலக்கணங் கற்றவர்; பாஸ்கர சேதுபதி முன்னிஸேயில் திருவுத்தரகோசமங்கையிற்சிவசம்புப் புலவர் இயற்றிய பிரபந்தங்களே வாசித்து அரங் கேற்றியவர்; ஏராளமான தனிப்பாடல்களேப் பாடியவர்; கதிரைவேலர் பதிகம், சந்நிதி வள்ளி நாயகி பதிகம், திருச்செந்தூர்ப்பதிகம், வல்லிபுர சுவாமி பதிகம், வல்வை வாலாம்பிகைபதிகம் என்பனவற்றையும் பாடியவர்.

## ஆறுமுக உபாத்தியாயர், க.

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியில் வாழ்ந்து கொண்டிருந்தவர்; யாழ்ப்பாணம் சுழிபுரம் கதிரித்தம்பியின் புதல்வர்; பருளே முருகப்பெருமான் மீது ஊஞ்சல் கீர்த்தனம் பாடியவர்.

#### ஆறுமுக்கவாமி

தமிழ்நாடு திருவெண்காடு எனுமூரினர்; பத் தொன்பதாம் நூற்றுண்டில், வாழ்ந்தவர்; ஏகாம் பரநாதர் விருத்தம் பாடியவர்; அருணுசலபுரா ணவுரை (1873) கைவல்லிய நவநீதவுரை (1880), திருப்புகழ், மதுரை வீரசுவாமிகதை (1881), மாரியம்மன்தாலாட்டு (1882) முதலிய நூல் கீளப் பதிப்பித்தவர்;சமய சம்பந்தமற்ற நூல் கீளேயும் பதிப்பித்தவர்.

#### ஆறுமுக்கவாமிகள்

தமிழ்நாடு திருவாலங்காடு ஆறுமுக சுவாமிகள் 1895 ஆம் ஆண்டிலே அமரம்பேடு இரங்கசாமி முதலியாரின் பூமகள் விலாச அச்சுக்கூடத்திலே தனிப்பாடற்றிரட்டிஃபப் பதிப் பித்தவர்; இத்திரட்டு முதன்முதலாக 1862 இலே வெளிவந்ததாகும்.

#### ஆறுமுகத்தம்பிரான்

பத்தொன்பதாம் ் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; பூர்வாசிரமத்தில் ஆறுமுகப்பிள்ளே என்ற பெய ஆறுமுகநாவலர் சைவப்பிள்ளகோச் ரினர்; சேர்த்து 1846 ஆம் ஆண்டிலே கல்வி கற்பிக்கத் தொடங்கிய போது, அவர்களிடம் பயின்றவர் களிலே ஒருவர். வண்ணுர்பண்ணயிலே ஆறுமுக நாவலர் சைவப்பிரகாச வித்தியாசாஃயை 1848 ஆம் ஆண்டில் நிறுவிய போது அங்கு பணிபுரிந்த ஆசிரியர்களில் ஒருவர்; அங்கு சில வாண்டுகள் பணிபுரிந்துவிட்டு, திருவண்ணுமலே ஆதீனம் அடை ந்து காஷாயம் பெற்றுத் தம்பிரானுனவர்; அற்புதத் திருவந்தாதி, மூத்தநாயஞர் இரட்டை மணிமாலே, சேக்கிழார்நாயனுர் புராணம், திரு முறைகண்டபுராணம் என்பனவற்றிற்கு உரை கண்டவர்; ஏயர்கோன் கலிக்கா மநா யஞர்புரா ணம் 234 ஆம் செய்யுள் வரை பெரிய புரா ணத்திற்கு உரை எழுதியவர்; எஞ்சியசெய்யுள் களுக்குப் பொம்மபுரம் சிவஞானபாலேயதேசிகர்

ஆதீனம் சிதம்பரம் உரையெழுதி முற்றுவித்த யிலே இருபாகங்களாக மு ஆம் ஆண்டுகளிலே வெளிவத

## ஆறுமுகதாசன், ி.

யாழ்ப்பாணம் இணுவில் என்னு பாரமான கதைகளேக்கருவாகக் கெ இயற்றியவர்; சுந்தரமூர்த்தி தடுத்த பாகம், திருநீலகண்டநாயஞர், பகத பட்டினத்தார், மாமஞக வந்து வழக்கு படலம் என்பன அவற்றிலே சிலவாம்.

# ஆறுமுகறயினர்பிள்ளே—1925

தமிழ்நாடு திருநெல்வேலி எனுமூரினர்; ஈழத் திலே கொழும்பில் சிலகாலம் இருந்தவர்; அப் பொழுது ''மெய் கண்டான்'' எனும் மாசிகை நடத்தியவர்.

சாலிய அந்தணர்புராணம், சிவகஃலப்புராணம் பாடியவர்; கிறிஸ்துவர் ஆராய்ச்சியும் சைவ நன்மக்கள் கொள்கையும், திருக்குறள் கடவுள் வாழ்த்து மூலமும் உரையும் என்பன எழுதிய வர்.

ஆநுமு தொலலர், க. (18.12 1822 — 5.12.1879)
ஆராச்சியாகவும் நாடகப் புலவராகவும் வைத் தியராகவும் விளங்கிய யாழ்ப்பாணத்து நல்லூர் ப. கந்தப்பிள்ளே, சிவகாமி என்போரின் கனிட்ட புதல்வர்; திருநெல்வேலி ஞானப்பிரகாச முனி வரின் மரபினர்; நொத்தாரிசு தியாகராசா, சின்னத்தம்பி உடையார், தொத்தாரிசு பரமா னந்தர், ஆராச்சி தம்பு என்போரின் தம்பி; நல்லூர் வித்துவசிரோமணி ச. பொன்னம்பல பிள்ளேயின் தாய் மாமன்; நைட்டிகப்பிரமசாரி;

நல்லூர் சுப்பிரமணிய உபாத்தியாயர், நல் லூர் வேலாயுத முதலியார், இருபாலே சேஞ்தி ராய முதலியார், நல்லூர் ம. சரவணமுத்துப் புலவர் என்போரிடம் தமிழ் இலக்கியலக்கணங் கற்றவர்; யாழ்ப்பாணம் வெஸ்லியன்மெதடிஸ்த மிஷன் மத்திய கல்லூரியில் ஆங்கிலம் கற்றவர்; சங்கத மொழியுனேயும் நன்கு கற்றவர்

1841 ஆம் ஆண்டு முதல் யாழ்ப்பாணம் வெஸ் மெதடிஸ்த மிஷன் மத்திய கல்லூரியில் ஆசிரியராகவும் பீற்றர் பேர்சிவல் பாதிரியாரின் தமிழ்ப் பண்டிதராகவும் புரிந்த வேலேயை 1848 செப்ரெம்பர் ஆம் ஆண்டு மாதம் துறந்தவர்; சைவசமயப் பிள்ளகேன ஒன் று 1846 **@**Go ஆரம்பித்தவர்; திண்ணேப் பள்ளி சேர் த்துத் மாதம் வண்ணுர் 1848 ஆம் ஆண்டு ஆவணி வித்தியாசாலேயை त्र शिषका श्री के சைவப்பிரகாச நிறுவியவர்: வண்ணேச் சிவன் கோயிலுக்கு முன் தமும் பின்பு கோயில் அவ்வித்தியாசாலேக்கு ச செட்டியார் தானமாக டடம் கட்டுவித்து 1851 தரமான இடத்தின் அளித் ஆண்டிலே ஆசிரியருக்கு வேத யலாது அரசாங்கத்திற்கு உதவி பித்த போதும் 1870 வரை தவி வழங்காததால் கொழும்பு மபி முதலியார் முதலாம் ஔதாரி \_ாருளுதவியாற் கொள்வனவு செய்யப் அற வியாபார தலங்களின் வருமானத்திலிருந்து 1858 முதலாகவே தம் ஆசிரியருக்கு வேதனம் கொடுத்தவர்.

வண்ணுச் சைவப்பிரகாச வித்தியாசாஃயின் வளர்ச்சியைக் கண்டு ஊக்கம் பெற்று சைவர் களின் கேந்திர தலமான சிதம்பரத்திலே அத்த கைய வித்தியாசாஃயை அமைக்கும் நோக்குடன் 1860 இலே தமிழ் நாட்டில் விக்கியாபனம் விடுத்தும் அங்கு போதிய ஆதரவு கிடையா மையால் ஈழத்திற்கு மீண்டு பல்வேறு இடங் களில் அது விடயமாகப் பிரசங்கங்கள் ஆற்றிப் பொருள் தேடிக் கொண்டு சிதம்பரம் சென்று 1864 இலே வித்தியாசாஃ கட்டத் தொடங்கி மூன்று மாதத்திற்குள் அதனே ஆரம்பித்து வைத் தவர்;

யாழ்ப்பாணத்திற் கோப்பாய், புலோனி எனு மிடங்களிலும் எழுபதுகளிலே சைவப்பிரகாச வித்தியாசாஃகைசோ அமைக்க முயன்றவர்; 1872 முதல் 1876 வரை வண்சூயில் சைவாங்கில வித்தியாசாலே ஒன்றினேயும் ஆரம்பித்து நடத் தியவர்

1868, 1870 ஆம் ஆண்டுகளில் வெளியிட்ட விக்கியாபனங்கள் மூலம் பயிற்சிக் கல்லூரி ஒன் றிணே அமைக்கும் திட்டம் ஒன்றிணேயும் முன் வைத்தவர்.

நேரடியாகவும் தம் வித்தியாசா ஃகெளிலும் கற்ற, நீண்ட பட்டியலுடைய, மாணுக்கர் பரம்பரை யொன்றினே உடையவர்; நல்லூர் க. சதாசிவப் பிள்ளே முதலாக நீண்டு செல்லும் அப் பரம்பரை இருபதாம் நூற்ருண்டின் நான்காம் தசாப்தம் வரை ஈழத்தின் தமிழ்ப் பிரதேசங்களிலே சைவ மரபினேப்போற்றிப் பேணிய பரம்பரையாகச் அப் பரம்பரையினருட் சிறந்து விளங்கியது; சிலர் தமிழ் நாட்டிலும் சைவப் பணிகளிலே முன்னின்றுள்ளனர் என்பது மறுக்கொண்ணுதது; தமிழ் நாட்டிணேச் ஈழத்தவர் மட்டுமன்றித் சேர்ந்தோரும் அப்பரம்பரையில் இடம் பெறு கின்றனர் என்பதுவும் குறிப்பிடத்தக்கது.

1847 ஆம் ஆண்டு திசம்பர் மாதம் 31 ஆம் தேதி வண்ணே வைத்தீசுரர் கோயில் வசந்த மண்டபத்திலே தொடங்கிய சைவப்பிரசங்கத் தினே 1879 ஆம் ஆண்டு ஆடி வரை, பல்வேறு விடா து கருமங்களின் மத்தியிலும், செய்<u>த</u>ு ஆதீன கர்த்தரால் திருவா வடு துறை நாவன்மை மெச்சப் பெற்று 1849 இலே ''நாவ லர்'' பட்டம் சூட்டப் பெற்றவர்; சைவத்தின் விளக்கி, சைவ மக்களிடையே உண்மைகளே புகுந்துள்ள மாசுகளே நீக்கி புறச்சமயிகளின் பிரசாரத்தினேத் தடுக்க முற்பட்டவர்; கோயிலதிகாரம், பிராமணீயம், வீரவணக்கம் எதிர்ப்பிணச் சூளயாது முதலிய சக்திகளின் நின்று எதிர்த்தவர்; புராணபடனம், பிரசங்க துண்டுப்பிரசுரம் என்பனவற்றைக் முறை, கொண்டு சைவப் பிரசாரணம் கருவிகளாகக் செய்தவர்.

1849 ஆம் ஆண்டு இந்தியாவிலிருந்து அச்சி யந்திரம் கொண்டு வந்து யாழ்ப்பாணத்திலே வித் தியாநுபாலனயந்திரசாலே எனும் அச்சகத்தை நிறுவியவர்; அதன் மூலம் சைவர்கள் ஈழத்திலே நிறுவிய முதல் அச்சகத்தின் உரிமையாளரான வர்; வித்தியாசாலேக் கல்விக்கும் சைவப் பிரசாரத்திற்கும் அவ்வச்சியந்திரம் போதாதிருந்ததாற் சென்ணயிலே ஏண்யோர் அச்சகங்களிலும் எழுபதுகளிலே தாம் சென்னேயில் நிறுவிய அச்சகத்திலும் நூல்களே அச்சிட்டவர்.

பேர்சிவல் பாதிரியாரின் தமிழ்ப் பண்டிதராக இருந்த போது வேதாகமத்திருப்புதலுக்கு உதவி யவர்; அக்காலே பெற்ற அனுபவம் கிறித்தவ கண்டனத்திற்கு அவருக்கு பேருதவியாக அமைந் தது.

தந்தையார் மறைந்த போது முற்றுவிக்கப் படாதிருந்த இரத்தினவல்லி விலாசத்தை முற்று வித்தவர்; தேவ கோட்டைத் தலபுராணம் பாடத் தொடங்கி ஐந்நூறு பாடல்வரை பாடிய வர்; புலோலி நகர் ஸ்ரீபசுபதீசுரப் பெருமாஞர் திருவூஞ்சல் பாடியவர்; தனிப்பாடல்களும் கீர்த்தணேகளும் பாடியவர்.

பெரியபுராணம், கந்தபுராணம், திருவின்யாடற் புராணம் என்பனவற்றை வசன நடையிலே எழுதியவர்; பெரியபுராணவசனம் 1852 இலே திருத்தொண்டர் புராணம் என்ற பெயரிலே வெளிவந்தது; அசுரகாண்டம், அசுரயாகப்பட லம் வரை எழுதிய கந்தபுராணவசனம் 1861 இலே வந்தது; கோப்பாய் ச. பொன்னம்பலப் பிள்ளே எஞ்சிய பாகத்தை முற்றுளித்து 1911 இலே முழுப்பதிப்பாகத் தந்தனர்; நாவலர் எழுதி முற்றுவிக்காத திருவினேயாடற் புராண வசனத்தினே த. கைலாசபிள்ளே முற்றுவிக்க, வண்ணே சுவாமிநாத பண்டிதர் சென்னேயிலே 1910 இற் பதிப்பித்தனர்.

பெரிய புராணம் உணர்த்தும் உண்மைகளே எழுதிய "பெரிய விளக்க நாவலரவர்கள் புராண சூசனம்'' முற்றுப் பெறவில்ஃ; திதம்பர தலத்தின் வரலாறுகளேச் சுருக்கிக்கூறுவது நாவ எழுதிய ''சிதம்பரமான்மியம்''. லரவர்கள்

அனுட்டானவிதி முதற்புத்தகம் (நித்தியகன்ம விதி), அனுட்டானவிதி இரண்டாம் புத்தகமும் குருவாக்கியமும், சிவாலயதரிசனவிதி, சைவசமய சாரம், சைவவினுவிடை முதற்புத்தகம், சைவ வினுவிடை இரண்டாம் புத்தகம் (1875) என் பனவும் சைவசமயி, அநாசாரம், இருக்கோயிற் குற்றங்கள் (1878) எனும் தொகுப்பும் சைவர் பொருட்டு நாவலரவர்கள் எழுதியவை.

யாழ்ப்பாணச் சமயநிஃ (1872), நல்லூர்க் கந்தசுவாமி கோயில் (1875), நல்லூர்க் கந்த சுவாமி கோயில் இரண்டாம் பத்திரிகை ( 1875), மித்தியாவாத நிரசனம் (1876), போலியருட்பா (1869) என்பன சைவரிடையே புகுந்து விட்ட மாககளுக் கண்டித்து நாவலரவர்கள் எழுதி யவை,

சைவேதாஷண பரிகாரம் (1854), சுப்பிரபோதம் (1853), வச்சிர தண்டம் நாவலரவர்கள் எழுதிய கிறித்தவ கண்டனங்கள்.

திருச்செந்தினிரோட்டகயமகவந்தாதி (1851), திருமுருகாற்றுப்படை, சைவசமயநெறி (1868), கோயிற்புராணம் (1868) மருதூரந்தாதி, சொரு பானந்தப் பொருளாகிய உபநிடதம் எனும் சமய சம்பந்தமான செய்யுணூல்களுக்கு உரை கண்ட

சௌந்தரியலகரியுரை (1849),புட்பவிதி (1851), கொலேமறுத்தலுரை (1851), ஞானக் கும்மி, யேசுமதபரிகாரம், கோயிற்புராணம், மறைசையந்தாதி, திருக்கோவையார் திருக்கோவை*யா*ரும் (1860), திருவாசகமும் (1859), சேதுபுராணம் (1866), சிதம்பர மும் மணிக்கோவை (1867) அருணகிரிநாதர் திரு வகுப்பு (1867), கந்தபுராணம் (1869), பதிறே ராம் திருமுறை (1869), விநாயக கவசம், சிவ கவசம், சத்திகவசம், சகலகலவல்லிமாகூ எனும் சரசுவதி தோத்திரம், இலக்குமி தோத்திரம், நால்வர் நான்மணியாலே, பெரியநாயகிவிருத்தம், கூசுகித்துறை, பிக்ஷாடண நவமணிமாலே, பட் டினத்துப்பிள்ளோயார், திருப்பாடற்றிரட்டு, கந் தரலங்காரம், கந்தரனுபூதி, குளத்தார் அமுதாம் பிகை பிள்ளோத்தமிழ், திருக்கருவைப் பதிற்றுப் பத்தந்தாதி, திருச்செந்தூர்ரகவல் முதலிய சமய சம்பந்தமான செய்யணூல்களேப் பதிப்பிக் தவர்;

சமய சம்பந்தமற்ற வசனம் எழுதியும் உரை எழுதியும் நூல்களேப் பதிப்பித்தும் பணிபுரிந்தவர்

ஆறுமுகப்பாவலர்

. தமிழ்நாட்டிகேச் சேர்ந்தவர் வித்துவான். ஆத்திசூடிப்புராணம் பாடி. ஆறுமுகப்பாவலர்; யவர்; ஆத்திசூடிப்புராணத்திற்குக் கோபர்வத மாலே என்ற பெயருமுண்டு; இதற்குச் செம்பூர் வித்துவான் வி. ஆறுமுகஞ் சேர்வை உரை இ**யழுதியுள்ளா**ர். இது இது இது இது இது

#### ஆறுமுகப்பின்னே, இ.

யாழ்ப்பாணத்து உடுப்பிட்டி என்னுமுரினர்; பத்தொன்பதாம் 🦠 *நூற்*ுன்டின் பிற்பகுதியில் கொண்டிருந்தவர்; அப்புக்குட்டி வாழ்ந்து உபாத்தியாயர் என்றழைக்கப் பெற்றவர்; வல்வை ச. வயித்தியலிங்க பிள்ளோயிடம் தமிழ் இலக்கியலக்கணங் கற்றவர்; வைமன் கதிரைவேற் பிள்ளேயின் அகராகி வேலேயில் உ தவியாக அவர் தந்தையாரின் பாடல்களே விளங்கியவர்; முதலியார் கவித்திரட்டு" என ''குமாரசாமி ஆண்டிலே தொகுத்து 1887 ஆம் யிட்டவர்; கிறிந்துப்பலபிரிவிணே, கிருஸ்துசமய (1889), விவிலிய நூல் பேதம் வரலாறு (1889) எனும் கண்டன நூல்களேக் கிறித்த வருக்கு எதிராக எழுதியவர்; நெற்கொலு வைரவர் பதிகம் (1889) பாடியவர்.

#### ஆறுமுகம், சு.

**றமுகம், எ.** ஆறுமுகமுதலியார் எனவும் அழைக்கப் பெறுவர்; சிதம்பரநாதர் கப்பிரமணியஞர் எனும் புலவரின் புதல்வர்; நிரிகோணமல் சைவ சந்தானத்தைச் சேர்ந்தவர்; திரிகோனமஃவபந்தாதி இராக்கத இவருடைய மாதம் (1856) நிறைவு स का की என்ற குறிப்பு ஏட்டிலுண்டு.

#### ஆறுமுகம், வீ.

தமிழ்நாடு செம்பூர் எனுமூரினர் வித்துவான் இருபதாம் நூற்ளுண்டின் ஆறுமுகம்சேர்வை; கொண்டிருந்தவர்; முற்பகு தியில் வாழ்ந்து ஆறுமுகப்பாவலரின் ஆத்திசூடி புராணத்திற்கும் ஆத்திசூடிவெண்பாவிற்கும் -இராமபாரதியின் ஆ, கார்மேகக்கோனர், உரை கண்டேவர்; பு. சிதம்பரபுன்'னவனநாத முதலியார் என்போ ருடன் சேர்ந்து நளவெண்பாவுக்கு ஆறுமுகம் சேர்வை எழுதிய விருத்தியுரை 1929 இலே இ. மா. கோபாலகிருஷ்ணக் கோஞராற் பதிப் பிக்கப்பட்டது; வேறு நூல்களுக்கும் உரை கண்டைவர்.

ஆறுமுகம்பிள்ளே

தமிழ்நாடு போளுமாம்பட்டி எனுமூரினர்; இருபதாம் நூற்ருண்டின்முற் பகுதியில் வாழ்ந்து கொண்டிருந்தவர்;

பட்டிவிநாயகர்மால், வாகைவிநாயகர்மால் என்பனவற்றைப் பாடியவர்.

ஆறுமுகம்பிள்ளே, பூ.

தமிழ்நாட்டினேச் சேர்ந்தவர்; பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்தவர்; பூலாருசுவர்மிப்பிள்ளே மின் புதல்வர்.

கொடும்பாளூர்ப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி, மது ரையமகவந்தாதி, விநாயகர்திரிபுவெண்பா அந்தாதி முதலிய சமய சம்பந்தமாக இவர் இயற்றிய 16 பிரபந்தங்கள் 'சோடசப்பிரபந்தம்' என்ற பெயரில் 1899 இலே அச்சிடப் பெற்றன; இவர் பாடிய அரிச்சந்திரவெண்பா திருமயில் முருகேசமுதலியாரால் 1884 இலே அச்சிடப் பெற்றது.

#### ஆறு முகம் பீள்ளே, மு.

யாழ்ப்பாணத்து வட்டுக்கோட்டை என்னு மூரினர்; பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியில் வாழ்ந்து கொண்டிருந்தவர்; சைவப்பிரசங்கியாகப் பேரெடுத்தவர்; ஆசௌசவிதி, கடவுள் வழிபாடு, திருவாதிரை விரத வரலாறு, விரத மான்மியம் எழுதியவர்; யாழ்ப்பாணம் வட்டுக்கோட்டை கிழக்கு துறட்டிப்பணேயில் கோயில் கொண்டுடழுத்தருளிய முத்துமாரியம்மன் பேரில் திருஆஞ்சல் பாடியவர்; செய்யுளும் வசனமுமாக சிறுத்தெரண்ட நாயளுர் புராணம் இயற்றியவர் (1894).

# ஆறுமுகம்பிள்ள வைத்தியர், சி. 1869 - 1933

திரிகோணமஃயைச் சேர்ந்தவர்; கதிரைமல்க் கந்தவேளே 1903 ஆம் ஆண்டிலிருந்து யாத்திரை செய்து தரிசனம் செய்யும் வழக்கம் பூண்டிருந்த வர்; கதிர்காமமால் (1922), கதிரைமலேப் பதிகம் (1918) என்னும் பிரபந்தங்களேப் பாடிய வர்; இவ்விரு பிரபந்தங்களேயும் மூன்ரும் பதிப் பாக 1969 ஆம் ஆண்டு ஆறுமுகம்பிள்ளேயின் புதல் வர் கி. ஆ. கந்தையா வெளியிட்டுள்ளார்.

### ஆறுமுகமெய்ஞ்**ஞா**ன இவாசாரிய சுவாமிகள் -1769):-

தமிழ்நாடு தென்னூர்க்காடு மாவட்டம் திருக் கோவலூரிலே 1672 இலே ஞானியார் மடாலயம் தாபித்த முதல் ஞானியார் ஆறுமுகசுவாமிகள்; 97 வயது வரை வாழ்ந்தவர்; திருவண்ணுமலே குகைநமச்சிவாயரின் சீடர்; பூங்கோட்டு அம் பலவாணஅடிகள், மதுரைசட்டைமுனிகள், அவி நாசநாத சுவாமிகள், அம்பலவாணசுவாமிகள், சம்பூரணபிரகாசசுவாமிகள் முதலியோரின் ஆசி ரியர். நிஷ்டானுபூதி முதலாம் முப்பத்தொரு நூல்கள் இயற்றியவர்; நிஷ்டானுபூதிக்கு முத்துக்கிருஷ்ண பிரமம் இயற்றிய உரை சென்னேயில் 1875 இலே அச்சிடப் பெற்றது என்பர்.

இரண்டாம் ஞானியார், சிவசண்முக மெய்ஞ் ஞான சிவாசாரிய சுவாமிகள் ( —1832) திருப்பாதிரிப் புலியூரிலே மடம் நிறுவி அங்கு தங்கத் தொடங்கியவர்.

# ஆறுமுக மெய்ஞ்ஞான இவாசளியதேசிகர் நெஞ்சு விடுதூது

தென்ஞர்க்காடு மாவட்டத்திலே திருக்கோவ லூரிலே 1672 ஆம் ஆண்டு ஆதீனம் அமைத் தவர் ஆறுமுகமெய்ஞ்ஞான சிவாசாரிய சுவா இவ்வாதீனத்தின் தஃவர் என்பவர்; மிகள் கள் 'ஞானியார்' என்றழைக்கப்படுவர்; ஆறு முக்கவாயிகள் 97 வயது வரை வாழ்ந்து 1769 இலே பரிபூரணமடைந்தவர். திருவண்ணு மலே ஞ்கை நமச்சிவாயரின் சீடரான இவர் நிஷ்டானு பூதி முதலாக முப்பத்தொரு நூல்களே இயற்றிய வர்; இவருடைய சீடர்களிலே குறிப்பிடத்தக்க வர் பூங்கோட்டு அம்பலவாண அடிகள், மதுரை சட்டமுனிகள், அவிநாசிநாதசுவாமிகள், அம்பல வாண சுவாமிகள், சம்பூரண பிரகாச சுவாமிகள் இரண்டாம் ஞானியரான சிவ என்பவராவர். சிவா சா ரிய சண் முகமெய்ஞ்ஞான சுவாமிகள் —1832) திருப்பாதிரிப் புலியூரிலே மடம் நிறுவி அங்கேயே தங்கியவராவர். இம் மடமே திருக்கோவலுர் ஆதீனம் திருப்பாதிரிப் புலியூர் ஞானியார் மடாலயம் என்று அழைக்கப்பெறுவ தாகும்.

அவிநாகிநாதசுவாமிகள் தம்குரு மீது பாடியதே ஆறுமுக மெய்ஞ்ஞானசிவாசாரிய தேசிகர் நெஞ் சுவிடுதுரது. இந் நெஞ்சுவிடு தூதிலே ஆதியிற் காப்பு வெண்பாவும் அந்தத்திலே வெண்பாவும் வாழிச் செய்யுளும் அமைய இடை நடுவே 303 கண்ணிகளிலே தூது பாடப்பட்டுள்ளது.

இந் நெஞ்சுவிடு தூது 1939 இலே பதிப்பிக்கப் பெற்ற அவிநாசிநாதர் ''தோத்திரக் கொத்து'' எனும் தொகுப்பில் இடம் பெறுகின்றது.

அவிநாகிநாதர் தோத்திரக் கொத்திலே ஆசிரி யர் தம் குரு மீது பாடிய சிகாமணிப்பதிகம், அபி டேகமாலே, அட்டகம் என்பனவும் இடம் பெறு கின்றன; பத்துப் பாடல்களேயும் வாழிச் செய்யு ளேயுமுடையது சிகாமணிப்பதிகம்; காப்பு வெண் பாவிணயும் பதினெரு பாடல்களேயும் உடையது அபிடேகமாலே; எட்டுப் பாக்களேயுடையது அட்ட கம். ஆறுமுகன்

பண்டைத் தமிழ் இலக்கியத்திலே சிறப்பிடம் பெறுபவன் முருகப்பெருமான். நெடுவேள், நெடி யோன், செவ்வேள், செய்யோன், சேஎய், சே யோன், முருகு என்ற பெயர்களாலும் அங்கு அவன் அழைக்கப்படுகிருன். பின்தோன்றிய திருமுருகாற் றுப்படை, பரிபாடல், சிலப்பதிகாரம் முதலாக அவ னுக்கு ஆறுமுகன் என்ற பெயரும் வழங்கப்படு வதை அறியலாம். பெரும்பாணுற்றுப்படையிலே.

வெண் திரைப் பரப்பின் கடுஞ்சூர் கொன்ற பைம்பூண் சேஎய் பயந்த மாமோட்டு துணங்கையாம் செல்வி....... (457—459)

குறிப்பிடப்படுகிறுள் ஆயினும் அவணேச் சிவகு மாரளுகக் கூறுவன பிற்பட்ட கலித்தொகை, பரிபாடல், திருமுருகாற்றுப்படை, சிலப்பதி காரம் முதலியனவே என்பது நோக்கத்தக்கது.

''ஆலமர் செல்வன் அணிசால் மகன் விழா'' (கலி. 83.14)

''காஅய் கடவுள் சேஎய்'' (பரி. 5.13)

''ஆல்கெழு கடவுட் புதல்வ'' (திருமுருகு. 256)

''கையில்நேன் மல்யிறை மகவே'' (சிலப். 24.16)

ஆறுமுகனின் தோற்றம் பற்றிய கதை யொன்று பரிபாடலிலே காணப்படுகின்றது (5 ம் சிவபிரான் உமையை மணஞ்செய்த காலத்து இந்திரன் புணர்ச்சி தவிர வேண்டும் என்று வேண்டியதால் அவரும் அதற்கு உடம் பட்டுக் கருப்பத்தை இந்திரன் கையிற் கொடுக்க அதனே இருடிகள் உணர்ந்து, அவனிடம் இருந்து வாங்கி, இறைவன் கூருகிய முத்தியில் பெய்து, அதனேத் தம் மனேவியர் கையிற் கொடுக்க, அருந்ததி தவிர்ந்த அறுவரும் உண்டு, முதிர்ந்து, சரவணப் பொய்கையில் பயந்தாராக, கொடுத்த தான் இருடிகளுக்குக் நிலேயை மறந்து அங்கு வந்து வச்சிரத்தால் எறிய அவ்வாறு வடிவும் ஒன்றும் அவனுடன் பொருது அவனேக் கெடுத்த பின் சூரசம்மாரம் செய்யப் புறப்பட்டது. ஆறுமுகன் தோற்றம் வேறு வகை யில் புராணங்களிற் கூறப்பட்டுள்ளது.

ஆறுமுகம் பற்றிய விளக்கம் அமைந்துள்ளது. நிலேக்கள ் பஞ்சமூர் த் திகன் கிருத்தியத்தைச் மாகச் செலுத்திப் பஞ்ச செய்யும் பரமசிவனது சத்த குணங்களாகிய ஈசானம், தற்புருஷம், அகோரம், வாமதேவம், சத்தியோஜாதம் எனும் ஐந்தும் கரும சாதாக்கிய சதாசிவ மூர்த்திக்குத் திருமுகங்கள். சித்சக்தியாகிய இவ்வைந்து முகங்களுடன்

சிவசக்தியின் அதோமுகமும் சேர்ந்து ஆறு முகமானது என்பர் சைவர். சம்பு பக்கமாக முருகணே வழிபடுபவர், சிவபரம்பொருள் ஐந்து முகத்தோடு அதோ முகமும் தாங்கி இருந்த நிஃவைய நினேத்து இறைவனே முருகன் என்று வழிபடுவர்.

திருமுருகாற்றுப்படையிலே திருச்சீர‰வாய் பற் றிய பகுதியில் (91-102) ஆறுமுகம் ஷிளக்கம் ஒன்று காணப்படுகின்றது. ஒருமுதம் உலகை மூடிய இருளே அகற்ற ஒளிவீசும்: ஒருமுகம் அடியாருக்கு வரம் நல்கும்; ஒருமுகம் அந்தணருடைய வேள்வி இடையூறின்றி நடை பெற நினேந்து நிற்கும்; ஒருமுகம் ஞானப் பொருளே உணர்த்தித் திங்கள் போல பிரகாசிக் ஒருமுகம். அசுரர் முதலியோரை (51D; அழித்துக் களவேள்வி வேட்கும்; ஒருமுகம் வள்ளி யிடம் போன உணர்வினப் புலப்படுத்தும். அருண கிரிநாதரின் "ஏறு மயில் ஏறி வின்யாடுமுக மொட்டுறு'' என்ற திருப்பாடலும் இங்கு நோக் கத்தக்கது.

ஷட்குண சம்பன்னன் என்பதை ஆறுமுகம் உணர்த்துவதாகக் கருதுபவர் ஞானம், ஐசு வரியம், திரு. வீரியம், வைராக்கியம், புகழ் எனும் ஆறும் உணர்த்தப்படுவதாகக் கொள்வர்.

சரீரத்திலே அமைந்த ஆருதாரம் அல்லது ஷட்சக்கரம் யோக நெறிலே முக்கியத்துவம் வாய்ந்தது. ஆறுமுகம் ஆருதாரத்தைக் குறிப் பதாகவும் கொள்வர்.

ஐம்பொறியையும் மனத்தையும் ஆறுமுகம் குறிப்பிடுவதாகவும் சிலர் கருதுவர்.

ஆறுமுகன் எனும் பெயர் முருகப் பெரு மானுக்கு ஒன்றுக அமையினும் ஆறுமுகம் கொண்ட திருக்கோலங்கள் பலவாகக் காணப் படுவன.

ஆறுமுகன் அல்லது சண்முகள் எனும் திருக் கோலம் ஆறுதிருமுகமும் பன்னிரு திருக்கையும் கொண்டு வலப்பக்கத்திலே வள்ளியம்மையாரும் இடப்பக்கத்திலே தெய்வயா கோயம்மையாரும் அமைய மயில்மீது இவர்ந்தோ அல்லது உடனி குங்குமநிறத்தனைக் காட்சி ருக்கவோ வதாகும். வள்ளியம்மையும் தெய்வயாணேயம்மை யும் முறையே இச்சா கிரியா சக்திகளே உணர்த் துபவராவர். வலக்கையில் ஒன்று அபயமும் இடக்கையில் ஒன்று வரதமும் முத்திரையாகக் கொள்ள ஏனேயவை ஆயுதங்களேயும் கோழிக் கொடியையும் பற்றி நிற்பன.

தெய்வயானேயம்மையின் கணவளுகிய திருக் கோலம் தேவசேஞ்திபதியாகும். ''மறுவில் கற் பின் வாணுதல் கணவன்'' என்ற திருமுரு காற்றுப்படை போற்றுகின்றது (6). ஆறு திருமுகமும் பன்னிரு திருக்கரங்களும் உடைய இத்திருக் கோலத்திலே இடப் பக்கத்திலே தாமரையைக் கரத்தில் ஏந்திய தெய்வயானேயை தொடையின் மீது உட்காரவைத்து அணேத்துக் கொண்டுள்ள திருக்கரமும் வலப்பக்கத்திலே அபயமுத்திரை காட்டும் ஒரு திருக்கரமும் ஒழிந் தவை ஆயுதங்களேத் தாங்கிநிற்பன.

்நளினத்துப் பிறவியை' எனப் பரிபாடல் போற்றும் (5.12) சரவணபவன் எனும் திருக் கோலம் சரவணப் பொய்கையிற் பிறந்ததால் இத் திருக்கோலத்திலும் 6 திரு பெற்றது. முகமும் பன்னிரு திருக்கரமும் காணப்படுவன. அபயம். வரதம் உணர்த்தும் இரு ஒழிந்தவை தாமரைப்பூ, கரங்கள் மணி என்பனவற்றையும் ஆயுதங்களேயும் தாங் அன்றலர்ந்த தாமரை போன்ற திருமுகங்களோடு காட்சி தரும் சரவணபவன் சிலவேளே தாமரைப்பூவில் வீற்றிருக்கும் கோலத் திலும் காணப்படுவர்.

''அறுவர் பயந்த ஆறமர் செல்வன்'' (திரு முருகு. 255) கார்த்திகேயன்; கார்த்திகைப் பெண்களால் வளர்க்கப் பெற்றவன். நண்பகற் சூரியன் போன்ற நிறத்தோடு காட்சி தரும் கார்த்திகேயன் ஆறுமுகத்தோடு ஆறுகைகள் உடையவஞகக் காணப்படுவன். அபயம், வரதம் வேல், வாள், குலிசம், கேடையம் என்பனவற் றைத் திருக்கரங்களிலே காணலாம்.

சூரனின் தம்பி தாரக**ேன அழி**த்த திருக் கோலம் தாரகாந்தர் அல்லது தாரகாரி. கோடி சூரியர் பிரகாசத்தோடு ஆறுதிருமுகமும் பன்னிரு திருக்கரமும் இத்திருவடியிற் காணப்படுவன. வலக்கரங்களிலே வரதம், கொடி, கேடயம், அங்குசம், பாசம், குலிசமும் இடக்கரங்களிலே அபயம், வாள், சூலம், சக்கரம், முசலம், வேல், என்பனவும் காணமுடியும்.

கிரவுஞ்சபேதனர் தாரகன் மஃலயாம் கிரவுஞ் சத்தைப் பிளந்த முருகனின் இருக்கோலம் ''குருகொடு பெயர் பெற்ற மால்வரை உடைத்து என்று அச்செய்தி பரிபாட்டுக் கூறுவது (5.9)'' இத் திருக்கோலத்திலே ஆறு திருமுகமும் எட்டுத் திருக்கரமுமுள. அபயம், கத்தி, சக்தி, பாணம் வலப்பக்கத்திலும் வரதம், குலிசம், வில், கேடகம் இடப்பக்கத்திலும் திருக்கரங்கள் காட்டு வனவாம்.

சேணேக்குத் தலேவனை சேனுனி அல்லது சேனுபதி எனும் திருக்கோலத்திலே ஆறுதிரு முகமும் பன்னிரு திருக்கரமுமுள. ''வானேர் தானேத் தூலவன்'' என்று முருகாற்றுப்படை கூறும் (260) முருகன் அபயம், வரதம் உணர் த்தும் திருக்கரங்கள் ஓழிந்தனவற்றிலே கத்தி, சக்கரம், அங்குசம், சூலம், சக்தி, வச்சிரம், பத்மம், பாசம், தண்டம், கதை என்பனவற் றைத்தாங்கிநிற்கிருர்.

சிகிவாகனர் எனும் மயில்வாகனர் திருக் கோலத்திலே பல வடிவங்களுள. இவற்றிலே மூன்று வடிவங்களிலே ஆறுமுகத்துடன் காட்சி தருகிறுர். இவற்றிலே பன்னிரு திருகரங்களோடு கூடிய திருக்கோலம் இரண்டிலே ஒன்றில் முக் கண்ணுடைய திருமுகங்களோடு பிறைசூடி மயில் வாகனத்திற் காட்சி தருகிருர். நான்கு திருக் கரங்களோடு ஆறுதிருமுகம் கொண்ட சிகிவா கனர் திருக்கோலத்திலே வள்ளி தேவசேணே மகரகுண்டைலம் சமேகராய். நவவீரர்சூழ, கரண்டமகுடம்சூடி, தோள்வனயும் அணி ந்து, ஆரமும் போட்டு, கட்கம் பூட்டி, அரைஞாண் கட்டி, சிலம்பு அணிந்து, காசூப்பருவத்தினராக வரதம், அபயம், கமண்டலம், அட்ச மாகூ செம்மா துளேப்பூ, யுடன் காட்சி தருகிருர். குங்குமம் போன்ற மேனியழகுடன் வெண்பூணூல் அணிந்து அழகாக இவ்வடிவம் அமைகின்றது.

ஆ**ெ**ழுத்தந்தா தி

சடக்கரவந்தாதி என்றும் வழங்கப் பெறும் ஆறெழுத்தந்தாதி ''சரவணபவ'' எனும் ஆறெ ழுத்தின் சிறப்பிணப் பல வகைகளிற் புலப் படுத்துவதாகும்.

கடவுள் வாழ்த்திணேயும் 102 கட்டளேக் கலித்துறைப் பாக்களேயும் உடைய ஆறெழுத்தந் தாதி, அகத்தியர் பாடியதாக வழங்குகின்றது.

முருகப்பெருமானின் பெருமைகளே விளக்கும் தோத்திர நூலாக விளங்கும் ஆறெழுத்தந் தாதியில் சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானம், எனும் நாற்பாதங்களும் விளக்கப் பெற்றுள் ளன. மந்திரங்கள் பல கூறப்பட்டுள்ளன. பல பாடல்களுக்குப் பொருள் நன்கு விளங்க வில்லே.

ஆறெழுத்தந்தாதி சென்னே அரசின் கீழைத் தேயச் சுவடிகளின் 51 ஆம் தொடராகத் தி. சந் திரசேகரன் 1956 இலே வெளியிட்ட முதலாம் அந்தாதிக்கொத்துத் தொகுப்பில் இடம் பெறு கின்றது.

ஆன் மதத்துவம்

ஆண் மா வோடு சம்பந்தப்பட்டிருத்தலால் ஆன் மதத்துவம் எனப்படும். அசுத்ததத்துவம், போக்கிய காண்டம் எனவும் வேறு பெயர் பெறும். ஆன் மாக்களுக்குச் சாத்துவிகம் முதலிய குணங்களிணுலே சுகதுக்க மோகங்களே உண் டாக்குவதால் அசுத்தம் எனப்படும். புசிக்கப்படும் வஸ்துக்களாயிருத்தலாற் போக்கிய காண்டம் எனப்படும். ஆன்மதத்துவம் இருபத்துநான்கு, அதன்விரி அந்தக்கரணம் நான்கு, தன்மாத்திரை ஐந்து ஞானேந்திரியம் ஐந்து, கர்மேந்திரியம் ஐந்து, பூதம் ஐந்து.

அந்தக்கரணம் மனம், புத்தி, சித்தம், அகங் காரம்; தன்மாத்திரை (புலன்) சுவை, ஒளி, ஊறு, ஒசை நாற்றம்; ஞானேந்திரியம் (பொறி) மெய்,வாய், கண், மூக்கு, செவி; கர்மேந்திரியம் நா, கை, கால், குதம், குறி; பூதம் நிலம், நீர், தீ, வளி, வான்.

ஆன்ம விசாரம்

நாத்திகராயிருந்து கொடிய நோய்வாய்ப்பட்டு ஆத்திகராய் மாறிய பிராமண சாது ஒரு வரின் சிந்தகோத் ு துளிகள் ு ஆன்மவிசாரம். உலகநிஃயோமையையும், ஆன்மாக்களிடத்து இயல் பாகவுள்ள அகங்கார முன்ப்பாகிய மலபந்தத்தை யும், அதன் சேட்டைப் பிரிவுகளேயும் அவை செய்யும் கொடுமைகளேயும், அவற்றை நூநீக்கு சாதனங்களேயும் அவற்றை நீக்கா வழி உயிர்கட்கு நேரும் இடர்களேயும் இன்ப துன்பங்களின் இயல்பையும், அவற்றுள் உயிர்க் கிதஞ் செய்வதிது. அகிதஞ் செய்வதிது என்பதை யும் பிறரிடத்துக் காணப்படும் தோஷங்களேப் பரி கரிக்கும் முறைகண்பும், சகலரிடத்து - சமபாவண் பண்ணுதற்கியைந்த உபாயத்தையும், இன்ன பிற வற்றையும் வேதாந்தசித்தாந்த விரோதமின்றித் தெள்ளிதில் எடுத்துக்கூறும் ஓர்அனுபவ நூலாகும்.

வசன நடையில் எழுந்த ஆன்ம விசாரத் தின் மூன்று கையெழுத்துப் பகுதிகளே இரு பாகமாக அச்சிடப் பெற்றுள்ளன. ஆசிரியர் 1903 ஆம் ஆண்டிலே பன்னிரண்டாம், பதின் மூன்ரும் இலக்கம் இடப்பட்ட கையெழுத்துப் பிரதிகளே எழுதிஞர் என்று அறியமுடிகின்றது. இன்று மூன்ரும், பன்னிரண்டாம், பதின்மூன்ரும் இலக்கமிட்ட கையெழுத்துப் பிரதிகளே கிடைத்து அச்சிடப் பெற்றுள்ளன.

ஆன்ம வீசாரம் செய்தவர், யாழ்ப்பாணம் கொழும்புத்துறை வாசரும் ஹேரம்பையர் புதல் வருமான சுப்பிரமணிய ஐயர் (1857—1912) என்பவராவர்.

ஆன்மவிசாரத்தின் பன்னிரண்டோம், பதின் மூன்றும் பாகங்கள் இந்துசாதனம் பத்திரிகை யில் 1923 இலே சஞ்சிகைகளாக வெளிவந்து 1924 இலே நூல் வடிவில் முதன்முதலாக வெளிவந்தது. மூன்றும் பாகம் 1930 இலே ஆன்மவிசாரம் இரண்டாம் பாகம் என்ற பெயரிலே வெளியிடப் பெற்றது. 1935 இலே ஆன்மவிசாரம் மீண்டும் அச்சிடப்பட்டது. மகா தேவ சுவாமிகள் நூற்றுண்டு நிணவு விழாக்கு முனினர் 1975 இலே வெளியிட்ட மகா தேவ சுவாமிகள் நின்வு மலரின் பின்னிணேப்பாக ஆன்மவிசாரம் மீண்டும் வெளிவந்துள்ளது. ஆன்மா

ஆன்மாவினேப்பற்றிப் பல்வேறு கருத்துகள் காலகதியிற் கூறப்பட்டுள்ளன. இவற்றின் பெருக் கத்தை நோக்கும்போது ஆன்மா பெறுகின்ற முக்கியத்துவத்தினே உணரமுடிகின்றது.

கண்களாற் காணப்படாமையால் ஆன்மா என்பதொன்றில்ஃ; அதுவெறும் சூனியமே என்பர் ஒரு சாரார். ஆயினும் ஒவ்வொன்றையும் ஆராய் ந்து முடிவுசெய்யும் அறிவிணே அவர்கள் (म्ह वर्जी ॥। மென்று கூறவில்லே. தேகமே ஆன்மா; தேகத் தின் வேருக ஆன்மா என்பதொன்று காணப் படவில்ஃ என்பர் ஒரு சாரார். ஆஞல் பருவுடல் சடமன்ரே. மெய், அறிவற்ற வாய், இந்திரியங்களே மூக்கு, செவி எனும் ஐந்து ஒருசாரார். ஆன்மா என்பர் ஆ ஞல் ஒன்று அறிந்ததைப் பிறிதொன்று அறிவதில்லே. தனித்தனியாக அவற்றைத் இயக்கிப் கொள்வதாகிய ஆன்மா வேறுண்டு. மணம், சித்தம், அகங்காரம் எனும் என்பர் ஒரு சாரார். கரணங்களே ஆன்மா ஆயினும் அவை தத்தமக்குரிய தொழிலேச் செய் யுமேயன்றி யான் இதனேச் செய்தேன் என்று உணரும் தன்மை அவற்றில் ஒன்றுக்கும் இல்லே. சூக்குமதேகமே ஆன்மா என்பர் ஒருசாரார். ஆனல் கனவு நிலேயில் இயங்கும் நுண்ணுடல் நனவு நிலேயில் இயங்கக்காணும். உயிர்க்கப் பிராணவாயுவே ஆன்மா பெறும் என்பர் ஒரு சாரார். உறக்கத்திலும் விழிப்பிலும் 90 (T தன்மையாகப் பிராணவாயு இயங்கினும் விழிப் இன்பதுன்பநுகர்ச்சியுள்ளது. பிலேதான் வேறு பாட்டுக்குக் காரணம் ஆன்மா. தேகம், இந்திரியம், அந்தக்கரணம், சூக்குமதேகம், பிரா ணவாயு இவையாவும் கலந்து நின்ற திரட்சி ஆன்மா யாகிய சமூகம்தான் என்பர் சாரார் ஆஞல் இவை மாயா காரியப்பொருள் கள், நித்தப்பொருள் ஆன்மா அநித்தப் பொருள் திர ட்சியாகாது.

ஆன்மா அருவம், அருவுருவம், உருவம் என்று கூறுவோரும் உளர், ஆகாசம் போல அருவமாய் அவிகாரமாய் இருக்கும் ஆன்மா என்பர் பாதஞ்சலர். ஆஞல் ஆன்மா உடம்பினே யாத்து நின்று அத‰ இயக்குவது அன்ரே. கவுளமதம் அருவருவப் பொருள் ஆன்மா எனும். ரென்றுகாத நிலேயினேயுடையது அருவுருவமா கா தன்ரே. உருவமென்போர் ஆன்மா முடியாததும் பரிணமித்து அழியாததும் உருவ மாதல் இல்லயே என்பதை மறுத்தலரிது.

வைசேடிகர் ஆன்மா சடப்பொருளாய் நின்று அறியும் தன்மைபெறும் என்பர். சடப்பொருள் சித்தாதலும் சித்துப்பொருள் சடமாதலும் இல்லே. பட்டாசாரியர் சடப்பொருளன்று சித் துப்பொருள் ஆன்மா என்பர். ஆனுல் உயிரானது ஐம்பொறி, அந்தக்கரணம் என்பன துணே போதாது எதனேயும் அறியாது. சாங்கியர் குணகுணித்தன்மை இல்லாமல் முழுவதும் அறிவு மாத்திரையாய் நிற்கும் என்பர். உயிரிடத்து அறிவு, இச்சை, செயல் எனும் மூவகைக் கூறும் அறிவு மாத்திரையாய் நிற்கும் என்பது பொருத் தமாகத் தெரியவில்லே.

ஆன்மா உடம்பினுள்ளே பரமானு அளவிற் முய இருக்கும் என்பர் ு **பா**ருசேரா ததுளிகள். உயிர் உடலில் நில்லாது ஒடிப்போகும் இயல என்று கூறமுடி புடையது. அதனே நிற்பது யாதன்ஞோ. உடம்பில் புலநுனி பளித்துளி தானத்தில் ஏகதேசமாய் இதயத் நின்று தன்னறிவு விளக்கொளியைப்போல எங் வியாபித்துப் பரவியிருப்பது என்பது மிருதி. ஆன்மா உருவப்பண்பு இல்லாததன்று.

**எ**ல்லாப் பொருள்க**ு**யும் இயக்கிநின்று தொழி**ற்** படுத்தும் கடவுளாகிய பிரமம்தான் ஆனமா பிரமம் பேரேறி என்பர் பிரமான்மவாதிகள். வுப் பொருள்; அறியாமலும் ஒரு சிறிது அறிந் தும் அறுந்ததை மறந்தும் மயங்கி வருத்து வதன்கு ஆன்மா. பிரமப் பொருளின் பரிணு மமாகத் தோன்றி, அறிவு இச்சை செயல்களே அடைந்து, தயும் சூடும்போல பேதாபேதம் ஆகிய குணகுணத் தன்மைகளேயுற்றுப் பல்வேறு வகைப்பட்டு ஆன்மா நிற்கும் என்பர் பரிணும வாதிகள். கருவிகளின் துணேயின்றி ஒன்றினேயும் அறியாத சிவாத்மா, பேரறிவுப் பொருளான பிரமத்துடன் ஒத்ததாகுமா? ஐக்கியவா தியும் இறை வக்னப் போலவே ஆன்மாவும் எங்கணும் வியா பித்துப்பரவி நின்று அறிவது என்பர். ஆஞல் இறைவனுக்கும் ஆன்மாவுக்கும் பேதம் அதிகம்.

ஏகான்மவாதம் ஒரு ஆன்மா மட்டும் கூறு கின்றது. ஒருவருக்கு உற்ற இன்பதுன்பம் பிறர் பால் செல்லாமையின் ஒவ்வொரு உடலிலும் தனித் தனியே உயிர் உள்ளது என்பர் எதிர் வாதிகள்.

ஆன்மா செம்பிற் களிம்புபோல் ஆணவமலத் ாற் பற்றப்பட்டு முற்ருக அறிவுமயங்கி பற்றப்பட்டு முற்றுக தா ற் கற்போலச் செயலற்றுக் அழுந்திக் இருளில் கிடக்கும் என்பர் சைவசித்தாந்தி. இந்நிஃயைக் பந்திக் கேவலாவத்தை **எ**ன்பார். பாசத்தால் அதனே ச் வா தலின் கப்பட்ட ஆன்மா என்பர். இறைவன் சித்தாந்தி பசு (பாசம்). யாவராலும் உயிர் (பகு), மலம் படைக்கப்படாமல் அநாதி நித்தியமாய். என்று முள்ளவை என்பது சித்தாந்தம்; பதியிணப் அநாதி' என்பர் திரு பாசம் போல மூலர். ஆயினும் அறிவித்தால் அறிந்து, அறி விக்காவிட்டால் அறியமாட்டாத பொருள் உயிர். பளிங்குபோல சார்ந்ததன் வண்ணமாவது உயிர். அசத்தாகிய உலகைச் சாரும்போது அசத் தாகியும் சத்தாகிய பிவத்தைச் சாரும்போது சத்தாகியும் உயிர் நிற்பதால் அது சதசத்து எனவும்படும்.

நிலேயில் உள்ள உயிரைத் ஞக்கும நுகைகுக் கொண்டுவருதல் படைத்தல். இறை காரணமா**கவு**ம் சத்**தி** து**ணே**க் நிமித்த ்மாயை முதற்காரணமாகவும் காரணமாகவும் போகங்கள் படைக்கப் புவன அல்ற கர் எள உயிர் தன்பால் படுகின்றன. ஏற்ப தனுகரண்புவன் போகம் மூலகன்மத்திற்கு பெறும். இந்நிலே சகலாவத்தை எனப்படும். பொற்ற உ**யி**ர் புன்ளனிய உடம்பு களேச செய்யும். அவற்றிற்கேற்ப பிறவி தொட ரும். இருவிணு யொப்பு, மலபரிபாகம், சத்திநி பாதம் ஆகயவற்றை அடைந்து குருவருளினுல் சிவஞானம் பெற்று இறைவனது திருவடிப்பேறு சுத்தாவத்தையில் ஆன்மாவுக்குக் கிட்டுகின்றது.

ஆணவம், கன்மம், மாயை எனும் மும்மலங் களாற் பந்திக்கப்பட்ட உயிர் சகலர் என்றும் ஆணவம், கன்மம் எனும் இரண்டாற் பந்திக் கப்பட்ட உயிர் பிரளமாகலர் என்றும், ஆண வத்தால் மட்டும் பந்திக்கப்பட்ட உயிர் விஞ் ஞானகலர் என்றும் சித்தாந்தம் கூறுகின்றது.

#### ஆன்மார்த்த பூசை

சிவபூசையானது ஆன்மார்த்த பூசை, பரார்த்த பூசை என இருவகைப்படும்.

ஆசாரியர் தீஷைபண்ணி அருள் சுரந்து சீடண்ப் பார்த்து நீ இறக்கும் வரை கைவிடாது இவரை நாடோறும் பூசி என்று அனுமதி செய்து ''அடியேன் இச்சரீரமுள்ள வரையும் சிவார்ச் சீண செய்தன்றி ஒன்று முண்ணேன்'' என்று சம்மதி செய்வித்துக் கொண்டு கொடுக்க அவன் வாங்கிப் பூசிப்பது இட்டலிங்கபூசை எனும் ஆன்மார்த்த பூசையாகும். எல்லா ஆன்மாக் களுக்கும் அனுக்கிரகம் செய்யும் நோக்குடன் கோயில்களிற் பிரதிட்டை செய்து பூசிப்பது பரார்த்தலிங்க பூசையாகும்.

பரார் த்த செய்யாது ஆன்மார்த்த பூசை பூசை செய்தவர்கள் பூசையின் பயனே பதுமன்றி நரகத்துன்பத்தையும் அடைவார்கள். பரார்த்தபூசை செய்யும் அர்ச்சகரைத் தூய் மைப்படுத்துவது ஆன்மார்த்தபூசை. மரணப் படுக்கையிற் கூட ஆன்மார்த்தபூசையைக் கைவி செய்யமுடி டக் கூடாது. ஆன்மார்த்தபூசை யாத நிலேயில் அர்ச்சகர் தனக்குப் பதிலாக கோயிலுக்குச் செல்பவர் கிரிகைகளேச் செய்யத் தான் மந்திரங்களே உச்சாடணம் செய்தல் வேண்டும்.

தாம் தீட்சை பெறுவதற்கு முன் குருவையும் சிவலிங்கத்தையும் குணகுற்றங்களேப் பெரியோர் பலருடனே சந்தேக விபரீதமற ஆராய்ந்து கொண்ட பின்பே சற்குரு எனத் துணியப்பட்டவனிடத்திலேயே தீட்சை பெற்று நல்லிலக்கணம் என்று துணியப்பட்ட உடைய வரை எழுந்தருளப்பண்ணிக் கொள்ள வேண்டும்.

சிவபூசையை மூன்று காலம் அல்லது இரண்டு காலமாவது செய்தல் வேண்டும். சக்தியற்றவர் கள் ஒரு தரமாவது செய்ய வேண்டும்.

ஆன்மார்த்த பூசை அல்லது இட்டலிங்கபூசை அல்லது சிவபூசை என்று வழங்கப்படும் பூசையின் பெருமையை உலகுக்குணர்த்த உமாதேவியார் காஞ்சியிலும் விநாயகப் பெருமான் திருசெங் காட்டிலும் முருகப்பெருமான் திருத்தணியிலும் கர்மசாதாக்கியத் திருவுருவைப் பூசித்துப் பேறு பெற்றனர்.

#### ஆன்மானந்தவாதம்

சைவத்தில் அடங்குவதாயினும் சித்தாந்த சைவத்துள். அடங்காததும் ஆன்மாவுக்கு வேறு முத்திகூறுவதானதுமான மரபினே உடையவர் களிலே ஆன்மானந்தவாதிகளும் அடங்குவர்.

தனித்து நிற் சைவசித்தாந்தம் ஆன்மா பாசத்தையேனும் பதில்லே; பதியையேனும் சார்ந்து நிற்கும்; சார்ந்த பொருளின் என்று கருதுகின்றது. மையதாய் நிற்கும் இத்தகைய ஆன்மா அடையும் முத்தி திரு வருள் பதிவால் மலம் வலிகெடச் சிவாநந்தத் துத் திளேக்கும் பேறு. ஆதலால் ஆன்மாவுக்கு ஆனந்தம் இயற்கையன்று; இறைவனிடத்து இருந்து பெற்ற பேறு என்று கொள்வது சைவ செத்தாந்தம். ஆன்மா சத்சித்ரூபி; இறைவன் சத்சித் ஆனந்தரூபி. சத், நித்தியமான பொருள்; சித், அறிவுப்பொருள்; ஆனந்தம், உருவான பொருள். தான் வேறு சிவன் என்ற வேற்றுமையும் தான் என்ற முஃனப்புமற்று சிவானந்தத்தை அனுபவிக்கும் நிலேயையே சித் தாந்த சைவம் சித்தாந்த முத்தியாகக் கொள்ளு கின்றது.

ஆன்மானந்தவாதி சித்தாந்த சைவம் கூறும் முத்தியை மறுத்து, ஆன்மாவுக்கு இயற்கையாக ஆனந்தம் உண்டென்றும், அது மலத்தாலே தடைப்பட்டிருக்கின்றது என்றும், தடைநீங்க வெளிப்படும் ஆனந்தத்தை ஆன்மா தானே நுகருகின்றது என்றும் கூறுவர். எனவே ஆன் மானந்தவாதியின் கருத்துப்படி ஆன்மாவும் சிவணே ஒப்ப சச்சிதானந்தருபியாகும். ஆன்மானந்தவாதத்தின் கோட்பாடுகளே விளக் கியவர் சிதம்பரம் கண்கட்டி மறைஞானசம் பந்தர். இவர் பதிஞரும் நூற்ருண்டில் வாழ்ந் தவர். முத்திநிலே என்ற இவருடைய ஆன்மா னந்தவாத நூலினே மறுத்துத் தருமையாதீன ஆதிகுரு ஸ்ரீலஸ்ரீ ஞானசம்பந்த பரமாசாரிய சுவாமிகள் இயற்றியது முத்தி நிச்சயம். அது பண்டாரசாத்திரங்களுள் ஒன்றுக இடம் பெறு வது; வெள்ளியம்பல வாணத்தம்பிரான் பேரு

#### ஆன்னமசாரியார் ( - 1503)

தல்லபாக்கம் ஆன்னமசாரியர் பதினேந்தாம் நூற்முண்டின் முற்பகு தியில் வாழ்ந்தவர். திருப் பதி வெங்கடேஸ்வரர் கோயிலுடன் நெருங்கிய தொடர்பு கொண்டிருந்தவர்.

ஆண்னமசாரியர் தென்னுட்டு சமய இசையில் தோற்றுவித்த மரபுகள் பல பின் வந்தோரால் வளர்க்கப்பட்டு விருத்தியடைந்தன. பஜன் மரபின் தொகுத்து வழங்கிய சிறப்பு இவருக்குண்டு. தற்காலத்தில் வழங்கும் இசைவடிவங்கள் பலவற்றை நிறுவிய பெருமை இவருக்கு அளிக்கப்படுஇன்றது. பல்லவி, அநுபல்லவி, சரணம், சித்தசுவரம் போன்ற சொல்லாட்சிகள் இவருடைய ஆட்சிகள் என்று கருதப்படும். இராமபிராணப் பாடும் மரபிலும் இவருக்குப் பங்குண்டு.

இவருடைய மகன் திருமலாசாரியரும் பேரன் சின்னேயரும் தென்னிந்திய சமய இசை வரலாற் றிலே சிறப்பான இடம் வகிப்பவர்கள்.

## ஆனந்தக்கூத்தர்

பாண்டியைநாட்டு வீர நல்லூர் எலும் ஊரினர்; பதிஞுரும் நூற்றுண்டில் வாழ்த்தவராகக் கருதேப் படுவர்;

திருக்காளத்திப்புராணம் பாடியவர்; உ.வே. சாமிநாதையர் அதனே 1912 இலே பதிப்பித்துள் ளார்.

## ஆனந்த கே. குமாரசுவாமி (22.%,1877-9.9.1947)

சேர் முத்து குமாரசுவாமி, எலிசபெத் பீபி என்போரின் ஏக புத்திரன் கலாயோகி ஆனந்த கென்ரிஷ் குமாரசுவாமி; கொழும்பிலே பிறந்து, தாயாருடன் 1879 ஆம் ஆண்டு ஏப்பிரல் மாதம் இங்கிலாந்து சென்றவர்; இரண்டு வயதாகுமுன் தந்தையை இழந்து தாயின் பராமரிப்பிலே இங்கிலாந்தில் வளர்ந்து லண்டன் பல்கலேக்கழகத்திலே பி.எஸ்.சி. தேர்வில் முதல் வகுப்பிற் சித்தியடைந்தவர்; டி.எஸ்.சி. பட்டத் தினேயும் லண்டன் பல்கலேக்கழகத்திலே பின்பு 1905 இலே பெற்றவர்.

1903 ஆம் ஆண்டு மார்ச்சு மாதம் முதல் 1906 ஆம் ஆண்டு திசெம்பர் மாதம் வரை இலங்கையிற் கனிப்பொருள் ஆய்வுப் பகுதியின் தலேவராக விளங்கியவர்; அக்காலத்திலே சுதே சிய உணர்வுகளால் உந்தப் பெற்று சமூக சீர்திருத்த சங்கம் (1905) தாபித்து, அதன் சார்பில் CEYLON NATIONAL REVIEW சஞ்சிகையை ஆரம்பித்து அதன் ஆசிரியராகச் சேவை யாற்றிவர்.

1907 ஆம் ஆண்டிலிருந்து இங்கிலாந்திலும் இந்தியாவிலும் கலா முயற்கிகளிலே ஈடுபட்டவர்; 1911 ஆம் ஆண்டில் அலகபாத்தில் நடை பெற்ற பொருட்காட்சியின் க‰ப்பகுதிக்குப் பொறுப்பு வகித்தவர்.

1917 முதல் மரணபரியந்தம் அமெரிக்க ஐக்கிய நாட்டிற் பொஸ்ரன் நகரில் அமைந்திருந்த நுண்கலே நூதனசாஃயிற் கீழைத்தேயப் பிரிவின் பணிப்பாளராகவும் பின்பு ஆராய்ச்சியாளராக வும் பணிபுரிந்தவர்.

இந்திய விடுதில இயக்க ஆதரவாளராக, அதன் தமேவர்களோடு தொடர்பு கொண்டி ருந்தவர்; ரவீந்திரநாத் தாகூர், சகோதரி நிவேதிதை முதலியோரின் நண்பராக வாழ்ந்த வர்.

இந்தியகஸ்களின் தெய்வாம்சத்திண் உலகிற்கு எடுத்துக் காட்டிய சிறந்த தூதுவராகக் கருதப் படுபவர்; இறைவனின் பஞ்சகிருத்தியத்தைப் பிரதிபலிக்கும் சிவநடனத்தை விளக்கி 1912 இலே ''சித்தாந்த தீபிகை'' யில் எழுதிய ஆங்கிலக் கட்டுரை மூலம் இந்திய கஸ்களின் சிறப்பிண் உலகுக்கு அறிமுகப்படுத்திய முன் தேடையாகக் கொள்ளப்படுபவர்.

MEDIEVAL SINHALESE ART (1908)
ARTS AND CRAFTS OF INDIA AND CEYLON (1913)
BRONZES FROM CEYLON (1914)
RAJPUT PAINTINGS (1916)
THE HISTORY OF INDIAN AND INDONESIAN ART (1927)
YAKSAS.

என்னும் முக்கியமான ஆக்கங்களிலே க&ல களின் தெய்வீகத் தன்மையி**ணத் துல்லியமாக** எடுத்துக் காட்டிய 'கலாயோகி'

THE DANCE OF SHIVA (1917)
HINDUISM AND BUDDHISM (1943)
BUDDHA AND THE GOSPEL OF BUDDHA
A NEW APPROACH TO THE VEDAS (1932)
SPIRITUAL AUTHORITY AND TEMPORAL POWER

முதலியனவற்றிலே சமயதத்துவ ஆய்வாளராகப் பேரெடுத்தவர், ஏராளமான கட்டுரைகளேயும் எழுதியவர்; சகோதரி நிவேதிதையுடன் சேர்ந்து பௌத்த புராணக்கதைகளேயும் தொகுத் துத் தந்தவர்; ''பிரபுத்த பாரதா'' எனும் ஆங்கில சஞ்சிகையில் 1913, 1914, 1915, ஆம் ஆண்டுகளில் தாயுமானவர் பாடல்களின் ஆங்கில மொழிபெயர்ப்புகள் சிலவற்றை வழங்கியவர்.

கீழைத்தேயக்க&ுகளுக்கும் அவற்றின் ஊடு பொருளாக அமைந்த இந்து மதங்களுக்கும் சிறந்த தூதுவராக விளங்கிய கலாயோகி எழுபது பராயத்தில் பொஸ்ரன் நகரிலே பூத வுடல் நீத்துப் புகழுடம்பு எய்திஞர்.

#### ஆனந்த தாண்டவம்

உயிரக படத்திற் படிந்திருக்கும் மலத்திண், உயிர்கள் தாமே நீக்கிக் கொள்ளும் ஆற்றல் உடையனவல்ல என்பதால் இறைவன் தன் பெருங்கருணேயிஞல் அவற்றை மழுங்கச் செய்து உயிர்களேத் தாய்மைப் படுத்துகிருர். இவ் வருஞ்செயல் பஞ்சகிருத்தியம் அல்லது ஐஞ் செயல் எனப்படும், அவை ஆக்கல், காத்தல், அழித்தல், மறைத்தல், அருளல் என்பன. இவற்றைச் சங்கதமொழியிலே முறையே சிருஷ்டி, திதி, சங்காரம், திரோபவம், அநுக்கிரகம்

பஞககிருத்தியம் இறைவஞல் இடைவிடாது நடைபெறுவதாகும். அத& எல்லாம் வல்ல இறைவன் சர்வசாதாரணமாக விஃாயாடல் போன்று இயற்றுவதாகக் கருதிப் பஞ்சகிருத் தியத்தைக் கூத்து என்றும் நடனம் என்றும் தாண்டவம் என்றும் கூறுவர்.

சிவபிரான் செய்தருளிய தாண்டவங்கள் 108 என்று கூறப்படுவன. இவற்றிலே பஞ்சகிருத் தியம் பற்றியவை ஏழுதாண்டவங்களாம். இவற் றிலே ஆக்கல், அழித்தல், மறைதல், அருளல் என்பனவற்றிற்கு முறையே காளிகாதாண்டவம், சங்காரதாண்டவம், திரிபுரதாண்டவம், ஊர்த் துவதாண்டவம் என்பன தனித்தனியாகக் கூறப் படுவன. காளிகாதாண்டவம் முனிதாண்டவம் என்றும் ஊர்த்துவதாண்டவம் காளிதாண்டவம் என்றும் வேறு பெயர் பெறுவன.

இரு தாண்டவங்கள் கூறப் கா த்தலுக்கு படுகின்றன. கௌரிதாண்டவம், சந்தியாதாண் டவம், ரக்ஷா தாண்டவம் எனும் பெயரை உடைய காத்துலுக்கு உரியதாண்ட இன்பக் காத் த வேக் குறிக்கும் GLIT 51 துன்பக் புஜங்கலளிதம் என்றும் காத் த ஜே புஜங்கத்திராசம் குறிக்கும் போது என்றும் இருவகை ஆகின்றது.

ஆனந்த தாண்டவம் ஐஞ்செயல்களேயும் ஒருங்கே காட்டுகின்ற தாண்டவமாகும். இத்தாண்ட வம் நாதாந்த தாண்டவம், பஞ்சகிருத்திய பரமானந்த தாண்டவம் என்றும் பெயர் பெறும். துடி ஏந்திய கை ஆக்கல் செயஃயும், அப யக்கை காத்தல் செயஃயும், தீச்சுடர் ஏந்தி யகை அழித்தல் செயஃயும், ஊன்றிய திரு வடி மறைத்தல் செயஃயும் தூக்கிய திருவடி அருளல் செயஃயும் குறிக்கின்றன என்று பெரி போர் கூறுவர்.

் ஆனந்த தாண்டவப் பெருமான் திருவுருவம் நானது கைகணபும், மூன்றுகண்களேயும், பரந்த சடையையும், பொன்னிறத்தையும், மயில் தோகையையும், முடியின் வலது பக்கத்திற் பிறை யையும், ஊமத்த மலரையும், வலப்பக்கச் சடையின் நுனியில் கங்கையையும், வலக்காதில் மகர குண்டலத்தையும், இடக்காதில் பத்திர குண்டலத்தையும், பூணூஃயும் அணிகள் பல வற்றையும் உடையதாக, புலித்தோலாடை புளுந் ததாக, கால்களில் கிண்கிணிமாலே அணிந்ததாக, வலக்கை அபயமாகவும் இடக்கை குறுக்காக நீட்டியதாகவும் வலக்கையில் உடுக்கையும் இடக் கையில் தியகலும் உடையதாக, வலக்காவ முயலகன் மேல் ஊன்றி, இடக்காலே மேலே தூக்கி வலப்பக்கமாக நீட்டியாடுவதாகப் பொது வாக அமைந்துள்ளது. இத்தாண்டவ உரு வத்தின் கீழேயுள்ள பீடம் தாமரைமலர் போன்று அமைந்திருக்கிறது. கூத்தப்பெருமானச் சூழ்ந்து திருவாசி அழகாக அமைந்துள்ளது. திருவாசியில் இடையிடையே தீச்சுடர்கள் அழல் விட்டெரிகின்றன. அழல்வட்டத் திறுள்ளே பேரொளியாய் கத்தப்பெருமான் ஆனந்ததாண் டவம் செய்கிறுர்.

ஆனந்ததாண்டவப் பெருமானின் திருவுரு வத்திற் காணப்பெறும் அமிசங்கள் எல்லா வற்றிற்கும் அவற்றின் மறைபொருளே விளக்கிக் கூறும் முயற்சிகள் பலவுள. ஆகமங்களில் இவ் விளக்கங்களேக் காண முடியும்.

ஆனந்ததாண்டவ மூர்த்தியை ஆனந்ததாண்ட வர், ஆடல்வல்லநாயஞர், ஆடல்வல்லான், கத்தப்பெருமான் என்று பலவாறு அழைப்பர்,

திருப்புத்தூர்ப்புராணம் இறைவன் நில்லே யில் ஆடியது ஆனந்தத்தாண்டவம் என்று கூறுகின்றது ஆயினும் சிவன்கோயில்களிற் பொது வாகக் காணப்படும் நடராசத்திருவுருவம் ஆனந்த தாண்டவ மூர்த்தியின் அழகுக் கோலமே யாகும்.

வலதுகாலேத் தூக்கி இடது காலே முயலகன் மீது ஊன்றியாடுகின்ற உருவமும் ஆனந்த தாண்டவத்திலுண்டு. இது மதுரையிலே குல சேகரபாண்டியன் வேண்டு கோளுக்காக இறை வன் கால்மாறியாடுகின்முர் என்று கால்மாறி ஆடிய இருவிளேயாடல் கூறும். திருவாரூருக்குக் கிழக்கே ஏழுமைல் தொஃய விலுள்ள கீழ்வேளூரில் சிவபிரான் அகத்திய ருக்குக் காட்சியளித்த போது வலதுகாஃத் தூக்கி ஆடியருளியதாகவும் கூறலுண்டு.

#### ஆனந்ததீர்த்தர் 1197 - 1276

தென்கன்னட தேசத்திலே உடுப்பி தாலுகா விற் கல்யாண புரத்தில் அவதரித்தவர்; மாத் தியகேஹபட்டர், வேதவதியின் புதல்வர்; வாசு தேவன் என்ற பிள்போப் பெயரினர்; புருஷோத் தமதீர்த்தரின் (அச்சுதபிரேக்சாசாரியரின்) சீடர்; மடாதிபதியான போது குரு சூட்டிய திரு நாமம் ஆனந்ததீர்த்தர்; மாத்துவாசாரியர் என்ற பெயராலே பொதுவாக வழங்கப் பெற்றவர்; வேறு பெயர்களும் உடையவர்; 79 வயது வரை வாழ்ந்தவர் என்பர்.

மாயா வாதத்தை மறுத்து பக்தி மார்க்கத் தின் முலம் விஷ்ணுவாம் முதல்வனே அடையும் நெறியின் நிலேநாட்ட இந்திய உபகண்டத்தின் பல்வேறு பிரதேசங்களுக்கும் யாத்திரை மேற் கொண்டு தம் எதிரிகளே வாதத்திற்கழைத்து வாதம் புரிந்தவர்; துவைதம் என்ற தத்துவ தரிசனத்தை முன் வைத்தவர்; பேதவாதம் மூலம் அதனே விளக்கியவர்.

பதரிகாஸ்ரமத்திலிருந்தும் ஐகந்நாதத்திலிருந் தும் படிமங்களேக் கொண்டு வந்து கன்னட தேசத்தில் நிறுவியவர்; உடுப்பியில் கிருஷ்ண பரமாத்மர்வுக்குச் சிறந்த கோயில் எடுப்பித்தவர்; உத்தராதி மடத்தினேத் தாபித்து அதன் தஃல வராக விளங்கியவர்; பத்மநாப தீர்த்தர், நரஉறரிதீர்த்தர், மாதவதீர்த்தர், அக்சோபய தீர்த்தர் முதலாம் சீடர்கள் உதவியுடன் ''சத் வைணவர்'' தொகையை அதிகரித்தவர்; (இவர் போதனேகளேயும் மார்க்கத்தையும் பின் பற்றிய வர் சத்வைணவர்)

ஆனத்ததீர்த்தர் 37 நூல்களே இயற்றியதாகக் கூறப்படுகின்றது. அவற்றிலே தசோபநிஷத்து கள், கீதை, பிரம்மசூத்திரம், இருக்குவேதம் (பகுதி), பாகவதபுராணம் என்பனவற்றிற்குத் துவைதபாரமாக இயற்றிய பாடியங்களும் அடங் குவன; மகாபாரததாத்பர்யநிர்ணயம், மாயா வாதி சதுநூஷணி என்பன ஏனேய வற்றில் அடங்குவன.

# ழு ஆனந்த மாயி 1896 - 1982

ழு ஆனந்தமாயிமா கிழக்கு வங்காளத்தை சேர்ந்த பிராமணர் மரபிலே தோன்றியவர்; நிர்மலா சுந்தரி எனும் பூர்வீகப் பெயரினேயுடை யவர்; இரண்டு வருடங்கள் மட்டுமே பள்ளிக் கூடம் சென்றவர்; பிறந்து மொழி பயின்ற கால முதலாக இறைவழியே நின்றவர்.

முடியுமுன்பே திரு பதின்மூன்றும் வயது மணம் செய்விக்கப்பட்டவர்; பதினெட்டு வயதிற் வாழச் சென்றவர்; கணவனுடன் அவரைச் சூழ்ந்திருந்த புனிதத்துவத்தைக் கண்டு கணவன் மணவுறவினே நாடாது தொண்டு செய்ய முற் வருடம் எண்ணற்ற சமய பட்டார். ஆறு மார்க்கங்களில் ஈடுபட்டுச் சாத‰ாயிற் பூரணத் துவம் அடைந்தார். 1922 இலே கணவரே இவருடைய சீடராஞர். போலாநாத் என்றும் அழைக்கப் பெற்ற சன்னியாசியாகி 1938 இலே மறையும் வரை குருவின் விசுவாசமிக்க பாதுகாவலராக விளங் கிரைர்.

டக்காவின் சாபக் தோட்டத்திலே ஸ்ரீ ஆனந்த அருட்கோலங்களேக் கண்டு பெரு மாயீ மாவின் கத் தொடங்கிய பக்தர் கூட்டம் 1929 இலே ஒன் றினே ஆசிரமம் அவருக்கு அமைத்துக் கொடுத்தது; வங்காளத்திற்கு அப்பால் முதல் யாத்திரை செல்லத் தொடங்கிய ஆனந் கமாயீ 1932 இலே தெஹ்ராடுன் எனும் இடத் தங்கிஞர். 1936 இலே கிசென்பூர் ஆரம்பிக்கப் பட்டதை ஆசிரமம் அடுத்து அங்கேயே அதிகம் தங்கினுர்.

ஐம்பது வருடங்களுக்குமேல் இந்தியாவின் பல்வேறு இடங்களுக்கும் சென்று இறை பக் இந்தியா வின் கியை வளர்த்தவர்; மரபுகளேப் போற்றியவர்; யாகங்களுக்குப் புத்து யிர் கொடுத்தவர்; குருகுலக் கல்வி முறைக்கும் சங்கதுக் கல்விக்கும் ஊக்கமளித்தவர்; புராணக் கல்வியையும் வேதக்கல்வியையும் வளர்க்க முற் பட்டவர்; தன்னேத்தானே அறிந்து சுய பூரண அடைவதே மானிடத்தின் குவம் என வற்புறுத்தியவர்; சொற்பொழிவுகள் ஆற் ருது தன்னேக் காணவந்த பக்தர்களின் ஐயங் களேப் போக்கி அவர்களுக்குத் தெளிவு படுத்தியவர்; கீர்த்தணக் கூட்டங்களேயும் தியான சம்பிரதாயத்தையும் ஊக்குவித்தவர்.

ஆனந்தமாயீமாவின் ஆசிரமங்கள் இருபதிற்கு மேல் இந்தியாவிலுள். வைத்தியசாஃகளும், மருந்துச்சாஃகெளும் கல்வி நிஃயங்களும் அவற் நின் ஆதரவில் ஒழுங்காக நடைபெற்று வருகின்றன.

அவருடைய போதனேகள் பல தொகுதிகளாக வெளி வந்துள்ளன. (SVAKRIYA SVARASAMRITA); அவருடைய போதணேகளேயும் அடியார் விளக் கங்களேயும் தாங்கி 'ஆனந்தவார்தா' எனும் சஞ்சிகை வங்காளி, இந்தி, ஆங்கில மொழி களில் வந்து கொண்டிருக்கின்றது. 1982 ஆம் ஆண்டு ஆகஸ்டு மாதம் 27 ஆம் தேதி மறைந்த ஸ்ரீ ஆனந்தமாயீமாவின் பூதவுடல் 29 ஆம் தேதி காங்கல் ஆசிரமத்தில் அடக்கம் செய்யப்பட்டது.

#### **திரு ஆனந்தருத்திரேசம்**

செங்கற்பட்டு மாவட்டத்திலே காஞ்சி புரத் திணச் சார்ந்த திருத்தலம். நூற்றுப் பதினெட்டு உருத்திரருள் முதல்வராகிய ஆனந்த உருத் திரர் பூசித்த தலம்.

இங்கு எழுந்தருளிய சிவபிரானுக்கு ஆனந்த ருத்திரேசர் என்று பெயர்.

கச்சியப்பமுனிவர் கச்சியானந்தருத்திரேசர் மீது வண்டுவிடுதூது, பதிற்றுப்பத்தந்தாதி, கழிநெடில் எனும் பிரபந்தங்களேப் பாடியுள் னார்; அவர் ஆசிரியர் சிவஞானயோகிகள் கச்சியனாந்தருத்திரேசர் பதிகம் பாடியிருக்கிறுர்.

# ஆனந்தருத்திரேசர் வண்டு விடுதூது

செங்கற்பட்டு மாவட்டத்திலுள்ள காஞ்சி புரத் திலே திருத்தலங்கள் பலவுள. இங்குள்ள சிவதலங் களுள் ஆனந்தருத்திரேசம் ஒன்ருகும். உருத்திரர் நூற்றுப் பதினெண்மருள் முதல்வராகிய ஆனந்த உருத்திரராற் பூசிக்கப் பெற்றதால் ஆனந்தருத் திரேசம் எனப் பெயர் பெற்றது.

ஆனந்தருத்திரேசத்திற் கோயில் கொண்டருளும் ஆனந்தருத்திரேசராம் சிவபிரான் மீது பாடப் பெற்றது கச்சி ஆனந்தருத்திரேசர் வண்டு விடு தாது. விநாயகர் காப்பு வெண்பா, ஆனந்தருத் திரேசர் துதிவெண்பா நீங்கலாகக் கலிவெண்பா விலே 504 கண்ணிகளுள

ஆனந்தருத்திரேசர் வண்டு விடு தூ திஃனப் பாடியவர் கவிராக்ஷய கச்சியப்ப முனிவர் ( — 1790). இவர் ஆனந்தருத்திரேசர் மீது பதிற் றுப்பத்தந்தாதியும் கழிநெடிலும் பாடியுள்ளார்.

த வேவன் பாட்டுடைத் பெருமை, உலாக் த வேவியின் விரகவே த‰ா, தூ துப் பொருளின் பெருமை என்ற முறையிலே தூ து அமைந்துள்ளது. தலசம்பந்தமான பற்பல சரி தங்கள் விரிவாக இடம் பெறுகின்றன. சித்தாந்தக் கருத்துகளும் சைவாகம முறைக் பூசை கேற்பவமையும் திருவிழா தெளிவாகக் வற்றின் விளக்கங்களும் காணப் பொருளணிகளும் சொல்லணிகளும் படுவன; மலிந்துள்ளன.

இத் தூதின் மூலத்தை உ.வே. சாமிநாதையர் 1888 இலே பதிப்பித்தார்; 1931 இலே குறிப் புரையுடன் ஐயரவர்கள் வெளியிட்டனர்.

#### ஆனுய நாயனுர்

'அஸ் மலிந் புனல்மங்கை ஆஞயற்கடியேன்' எனச் சுந்தரமூர்த்திநாயஞர் (7.39.2) போற் றும் ஆஞயர் மழநாட்டு மங்கலவூரினர்; ஆனி ரைகளே மேய்த்து வாழ்ந்த ஆஞயர் சிறந்த சிவனடியாராக விளங்கியதோடு நாடோறும் ஆனிரைகளே மேய்க்கும் போது, ஐந்தெழுத்தைத் தம் புல்லாங்குழலில் அமைத்து வாசித்து வந் ததால் இறைவன் அருளேப் பெற்றவர்.

#### **திருஆன்க்கா**

திருச்சி மாவட்டத்திலே திருவரங்கம் இருப்புப் பாதை நிஃயேத்த்ற்குத் கிழக்கே அரை மைல் தொஃவவில் திருவரங்கம் தீவிலே உள்ள திருத் தலம் திருவாஃனக்கா.

இத்திருத்தலத்தில் எழுந்தருளியுள்ள நீர்த்திரள்நாதர், ஜம்புகேசுவரர் என்றும் இறைவிக்கு அகிலாண்டநாயகி என்றும் பேர். ஐந்து பிராகாரம் கொண்ட பெரிய கோயில். ஆயிரங்கால் மண்டபமுமுண்டு. சுவாமி சந்நிதி மேற்கு. அம்மன் சந்நிதி கிழக்கு. நிஷ்டாதேவி படிமம் சுவாமி பிராகார பத்தில் கிழக்கு நோக்கி எழுந்தருளியிருக்கிறது. தலவிருட்சம் வெண்ணுவல். திர்த்தம் காவிரி. இந்திரதீர்த்தம், சந்திரதீர்த்தம்.

யானே பூசித்துப் பேறு பெற்றதால் ஆனேக்கா, ஆனக்காவல் என்று பெயர் பெற்றதாம். இறைவி தவஞ் செய்து ஞானேபதேசம் பெற்ற தால் ஞானஸ்தலம் என்ற பெயருமுண்டென்பர். கோச்செங்கட் சோழன் திருப்பணியாகியது பழைய திருக்கோயில். பஞ்ச பூததலங்களுள் இது அப்புத்தலம்.

இத்திருத்தலத்திற்குச் சம்பந்தர், சுந்தரர் பாடிய திருப்பதிகங்கள் ஏழு உள்ளன (2.23, 3.53, 3.109, 5.31, 6.62, 6.63, 7.75).திருவானேக்காப் புராணம் பாடியவர் கச்சி யப்பமுனிவர் ( — 1790). காளமேகப் புலவர் திருவாணக்காவுலா, திருவாணக்கா சம்பு கேசுவரர் அந்தா தி, திருவானேக்கா கேசுவரர் சித்திரமடல் பாடியுள்ளார். 動仍 வா மாத்தார் தண்டபாணி சுவாமிகள் வானே க்கா யமக அந்தா தியும் தி ரிசிரபுரம் தி. மீணுட்சி சுந்தரம்பிள்ளே அகிலாண்டநாயகி பிள்டு தை தமிழ், அகிலாண்டநாயகிமாடு, வானேக்காத் திரிபந்தாதி, மனேன்மணியம் மையார் அகிலாண்டநாயகி யந்தாதியும் பாடி யுள்ளனர்.

## நிரு ஆண்க்கா அல்லாண்டநாயல் பிள்ளத்தமிழ்

திருச்சிக்கு வடக்கே இரண்டு மைல் தொலி விலுள்ள திருத்தலம் திருவாணக்கா. இதற்குத் திருவாணக்காவல், ஜம்புகேஸ்வரம் என்ற பெயர் களுமுண்டு. இங்கு கோயில் கொண்ட சிவ பிரானுக்கு நீர்த்திரள்நாதர், ஜம்புகேகவரர் என்றும் உமையம்மைக்கு அகிலாண்டநாயகி என்றும் பெயர்.

திருவான்க்கா அகிலாண்டநாயகி மீது திரிசி ரபுரம் மகாவித்துவான் சி. மீஞட்சிசுந்தரம் பிள்ளே (1815 — 1876) பாடிய பிரபந்தமே திருவானக்கா அகிலாண்டநாயகி பிள்ளேத்தமிழ்.

இப்பிள்ளோத்தமில் நூலுக்குப் புறவுறுப்பாக அமையும் பாயிரத்திலே பன்னிரு துதிப்பாடல் களும் ஒரு அவையடக்கச் செய்யுளும் காணப் படுவன. விநாயகர், பரமசிவன், பராசக்தி, சுப்பிரமணியர், நந்திதேவர், சம்பந்தர், அப்பர், சுந்தரர், மணிவாசகர், தண்டீசர், திருத் தொண்டர்கள் என்போர் பாயிரத்திலேதனித்தனிப் பாடலிலே துதிக்கப்படுகின்றனர்.

நீங்கலா கவுள்ள காப்பப் பருவம் செங் கீரை, தால், சப்பாணி, முத்தம், வாரான், அம்புலி, அம்மாடு, நீராடல், பொன்ஹாசல் எனும் ஒன்பது பருவங்களிலும் பருவத்திற்குப் பத்துப் பாடல்களுள. காப்புப் பருவத்திலே திருமால், சம்புநாயகர். விநாயகர், ் முருகன், நான்முகன், இந்திரன், திருமகள், கமேமகள். காளி, சத்தமாதர், முப்பத்துமூவர் ஆகியோர் தனித்தனியாகப் பதி @ெரு பாடல்களிலே காப்பு வேண்டப்படுகின்றனர்.

இப்பிள்ளுத்தமிழ் பிலவவருடம் பங்குனி மாதம் (1842) முதன் முதலாக அச்சிடப் பெற்றது. உ. வே. சாமிநாதையர் தொகுத் தளித்த ''திரிசிரபுரம் ஸ்ீ மீஞட்சிசுந்தரம் பிள்ளோயவர்கள் பிரபந்தத்திரட்டு'' எனும் தொகையிலும் (1910, 1926) இடம் பெறு கின்றது.

மகாவித்துவான் மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ள திரு வாகுக்கா அகிலாண்டநாயகி மீது மாலேயும் பாடியுள்ளார்.

# திரு ஆணக்கா அகிலாண்டநாயகி மாலே

திருச்சிக்கு வடக்கே இரண்டு மைல் தொலே விலுள்ள திருத்தலம் திருவாணக்கா. இதற்குத் திருவாணக்காவல், ஜம்புகேஸ்வரம் என்ற பெயர் களுமுண்டு. இங்கு கோயில் கொண்ட சிவ பிரானுக்கு நீர்த்திரள்நாதர், ஜம்புகேசுவரர் என்றும், உமையம்மைக்கு அகிலாண்டநாயகி என்றும் பெயர். திருவாளுக்கா அகிலாண்டநாயகி மீது திரிசிர புரம் மகாவித்துவான் சி. மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ளே (1815 — 1876) பாடிய பிரபந்தமே திருவா ளேக்கா அகிலாண்டநாயகி மாலே.

செல்வவிநாயகர் காப்பிணே ஆதியாகவுடைய அகிலாண்டநாயகி மாஃயில் நூறு செய்யுளுள. இம்மாஃயில் இடம் பெறும் பாடல்கள் சிறந்த தோத்திரங்களாக அமைதல் நோக்கத்தக்கது.

இம்மால்யை உ. வே. சாமிநாதையர் தொகுத் தளித்த திரிசிரபுரம் ஸ்ரீ மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ளே யவர்கள் பிரபந்தத்திரட்டில் (1910,1926) மீண் டும் பதிப்பித்தனர். அடையாறு உ. வே. சாமிநாதையர் நூல்நில்யத்தினர் 1961 இலே இம்மால்யினேக் குறிப்புரையுடன் பதிப்பித்துள் ளனர்.

மகாவித்துவான் மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ளே திரு வானேக்கா அகி**லா**ண்டநாயகி மீது பிள்ளேத் தமிழும் பாடியுள்ளார்.

## இருஆமோக்காவுலா

திருச்சிக்கு வடக்கே இருமைல் தொலேவி லுள்ள திருத்தலம் திருவாணேக்கா. திருவாணேக் காவல், ஜம்புகேஸ்வரம் என்றும் இத்திருத்தலம் பெயர்பெறும். இங்கு கோயில் கொண்டருளும் சிவபெருமானுக்குச் சம்புநாதர், நீர்த்திரள்நாதர் என்றும் இறைவிக்கு அகிலாண்டநாயகி என்றும் பெயர்.

சம்புநாதராம் இறைவன் மீது பாடப் பெற்றதே திருவானேக்காவுலா. இதனுள் ஆதியில் விநாயகர் காப்பு வெண்பாவும் அந்தத் தில் அவையடக்க வெண்பாவும் அமைய, இடைநடுவே 461 கண்ணிகளுள.

திருவானேக்காவுலாவினேப் பாடியவர் கான மேகப் புலவர். அவர் பதினேந்தாம் நூற்முண்டில் வாழ்ந்தவர்; திருவானேக்கா சம்புகேசுவரர் மீது அந்தாதி, சித்திரமடல் என்பனவும் பாடியவர்.

திருவானேக்காவுலாவிலே ஆணேக்காவின் தல வரலாறுகள் விரிவாக அமைவதோடு பொரு ளணிகளும் சொல்லணிகளும் மலிந்து காணப் படுகின்றன.

திருவானேக்காவுலாவைப் பூவை கல்யாணசுந் தரமுதலியார் 1890 இலே பதிப்பித்தார்; மு. அருணுசலம் 1940 இலே குறிப்புரையுடன் வழங்கினர். ஆண்க்குட்டி சுவாமிகள்

ஆணக்குட்டி சுவாமிகள் என்ற பெயரிலே இருவர் ஈழத்திலே ஆத்மீக சாதண்யிலே சிறந்து விளங்கியுள்ளனர். அவர்கள் பெரியானக் குட்டி சுவாமிகள், சித்தாணக்குட்டி சுவாமிகள் என முறையே அழைக்கப் பெறுவர்.

பெரியானேக்குட்டி சுவாமிகள் கண்டியிலே சிறு வயதிலே சலவைத் தொழிலாளி ஒருவரின் வளர்ந்தவர் என்றும் பாரமரிப்பிலே சுதாகரித்துக் கொண்டு கண்டி அவ்வு றவினேச் கதிரேசன் கோயிற் படிகளிலே கொண்டு சாதனேகளில் ஈடுபட்டு வந்தனர் அங்கிருந்து புறப்பட்டு என்றும் கூறுவர். இந்தியாவிலே நவநாத இந்தியா சென்றவர். சித்தரின் நட்பினேயும் சித்தாணக்குட்டி சுவாமி களின் தொண்டின்யும் பெற்று, பல சாதனே களேச் செய்து விட்டு நவநாத சித்தர், சித்தா ணக்குட்டி சுவாமிகளோடு ஈழம் மீண்டவர்.

ஈழம் மீண்ட பின்பு பெரியானேக்குட்டி சுவாமி கள் கொழும்புப் பிரதேசத்திலேயே அதிகம் தங்கியிருந்தனர். கொழும்பு கப்பித்தாவத்தையில் வாசஞ் செய்து கொண்டு பெருஞ்சித்தராக. விசுவாசிகளுக்கு அருள் பாலித்து வந்தனர். கொழும்பு வீதிகளிலே அதிகமாக நடமாடியவர்

நாவலப்பிட்டியை அடுத்த குயீன்ஸ்பரி தோட் டத்திற் சிறப்புடன் விளங்கிய நவநாத சித் தரின் நண்பரான பெரியாணக்குட்டி சுவாமி களின் சீடர்களிலே சித்தாணக்குட்டி சுவாமி களும் மொட்டைச்சி அம்மையாரும் குறிப்பிடத் தக்கவர். பெரியாணக்குட்டி சுவாமிகளேப் பெரி தும் மதித்துப் போற்றியவர்களிலே சேர் பொன்னம்பலம் அருணுசலமும் ஒருவராவர்.

இவருடைய சீடர்களிலே ஒருவரான மொட் டைச்சி அம்மையார் திருக்கேதீச்சரத்திற் கொட் டில் அமைத்து வாழ்ந்து வந்தவர்.

பெரியானக்குட்டி சுவாமிகள் சாதாரண வருடம் மாக மாதம் (1911) சமாதி நிலேயடைந்தார். இவருடைய சமாதி கொழும்பு முகத்துவாரத் தில் அமைந்துள்ளது. அதனே உள்ளடக்கி ஒரு பிள்ளேயார் கோயில் எடுப்பிக்கப்பட்டுள்ளது. இக் கோயிலின் கடற்கரையிலே ஆடி அமாவா சைத் தீர்த்தம் வெகு விமரிசையாக வருடா வருடம் கொண்டாடப்பட்டு வருகின்றது.

சித்தானேக்குட்டி சுவாமிகள் பூர்வாசிரமத்திற் கோவிந்தசாமி என்ற பெயரிணயுடையவர் என் றும் இராமநாதபுரம் மாவட்டத்திலுள்ள பெரு நாளி சமஸ்தானத்தின் தஃவெரின் புதல்வர்

என்றும் கூறுவர். இராமநாதபுரத்திலே தம் சமஸ்தானத்தில் ஏற்பட்ட தொற்று நோய்ப் பரம்ப‰த் தடுக்க முயன்ற பெரியாணேக்குட்டிச் சுவாமிகளேயும் நவநாதசித்தரையும் சந்தித்த கோவிந்தசாமி, அவர்களுடைய சீடராகி, அவர் களோடு ஈழம் வந்து பெரியானக்குட்டிச் சுவாமிகளுடன் கொழும்பிலே தங்கியிருந்தனர். பின்பு குருவின் ஆணேப்படி முன்னேஸ்வரம் அடைந்து அங்கு சாதனே புரிந்து வந்தனர். அங்கு தங்கியிருந்த போது தம் குருவின் சமாதி நிலேயை உணர்ந்து முகத்துவாரம் மீண்டனர். பின்பு நவநாத சித்தரின் சமாதியைக் காண குயீன்ஸ்பரி சென்றனர். அங்கு சிறிது காலம் நிட்டை கூடியும் மக்களுக்கு அருள் புரிந்தும் ஆத்மீக நெறி நின்றவர் கதிர்காம யாத்திரை

செய்தனர். திசமகாரகம எனும் இடத்தில் சிறிது காலம் தங்கியவர் பின்பு மட்டக்களப் பினே அடைந்தனர்.

மட்டக்களப்பிலே தம்மை நாடி வருபவர் களுக்கு அவர்களுடைய பக்குவ நிலூக்கு ஏற்ப எளிமையாக உபதேசங்களேச் செய்து வந்தனர். அங்கு வாழ்ந்த காலத்திலே பல சித்துகளேக் காட்டி மக்களிடம் இறை பக்தியை வளர்த்தனர். காரைதீவிலே 1951 ஆம் ஆண்டு ஆகஸ்டு மாதம் சமாதிடைந்தார். அவருடைய சமாதிக் கோயி லிலே ஆண்டு தோறும் ஆடிச் சுவாதி நட்சத் திரத்திலே குருபூசை சிறப்பாக நடை பெற்று வருகின்றது.

# 9

# இசைஞானியார்

திருமு**ணப்பாடி நாட்டி**லே திருநாவலூரில் வாழ்ந்த சடையஞர் எனும் வேதியரின் மண்வி; நம்பியாரூரரைப் பிள்ளோயாகப் பெற்றெடுத்த பெருமை மிக்கவர்; அறுபத்து மூன்று நாயன் மார்களிலே ஒருவராகத் துதிக்கப்பெறும் பேறு பெற்றவர்.

# இட்டலிங்கக் குறுங்கழிநெடில்

ஆன்மலிங்கத்தைத் துதித்து எழுசீர்க்கழிநெடி லடி ஆசிரிய விருத்தத்தாற் பாடப் பெற்றது இட்டலிங்கக் குறுங்கழிநெடில்.

துறைமங்கலம் சிவப்பிரகாசசுவாமிகள் பாடிய பிரபந்தங்களில் இட்டலிங்கக்குறுங்கழிநெடில் ஒன்ருகும். இவர் பிரபுலிங்கலீயைச் சகம் 1574 இலே (கி.பி. 1652) இயற்றியதாகப் பாடல் கூறுவதாற் பதினேழாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவராவர்.

இட்டலிங்கக்குறுங்கழி நெடிலிலே பத்து ஆசிரிய விருத்தமுள. ''என் கரத்து இருக்கும் ஈசனே மாசிலாமணியே'' என்ற முத்திரையுடன் எல் லாப் பாடல்களும் காணப்படுவன.

தோத்திரமாலேயாக அமையும் இட்டலிங்கக் குறுங்கழிநெடில் மணிவாசகரின் திருவாசகத் திருப்பதிகங்களே ஞாபக மூட்டுகின்றது. உள்ளத்து உணர்வுகளேயும் ஐயங்களேயும் இறை வனிடம் எடுத்துரைக்கும் பாங்கிலே அமைந் துள்ளது. இது சிவப்பிரகாசசுவாமிகள் தம் ஆன்மலிங்கம் மீது பாடிய ஐந்து பிரபந்தங்களில் ஒன்றுகும். அவர் வீர சைவ மதத்தவராயினும் சுத்த சைவத்தில் வெறுப்புடையவரல்லர் என்பது இப்பிரபந்தம் உணர்த்தும் செய்தியாகும்.

இட்டலிங்கக் குறுங்கழிநெடில் சிவப்பிரகாச சுவாமிகள் பிரபந்தத்திரட்டில் இடம் பெறு வதாகும். இப்பிரபந்தத்திரட்டினே முதல் முதலா கத் தில்லே ஈசானிய மடம் இராமலிங்கசுவாமி கள் ( — 1906) பதிப்பித்தார்; 1941 இலே பாகனேரி மு. காசிவிசுவநாதன் செட்டி யார் வெளியிட்டார்.

# இட்டலிங்கநெடுங்கழிநெடில்

ஆன்மலிங்கத்தைத் துதித்துப் பதிஞன்குசீர்க் கழிநெடிலடி யாசிரியவிருத்தத்தாற் பாடப் பெற்றது இட்டலிங்க நெடுங்கழிநெடில்.

துறைமங்கலம் சிவப்பிரகாசசுவாமிகள் பாடிய பிரபந்தங்களில் இட்டலிங்க நெடுங்கழிநெடில் ஒன்ருகும். இவர் பிரபுலிங்கலீஃயைச் சகம் 1574 இலே (கி.பி. 1652) இயற்றியதாகப் பாடல் கூறுவதாற் பதினேழாம் நூற்ருண் டில் வாழ்ந்தவராவர்.

இப்பிரபந்தத்திலே பத்து ஆகிரிய விருத்த முள. ''என் கரத்து இருக்கும் ஈசனே மாசிலா மணியே'' என்ற முத்திரையுடன் எல்லாப் பாடல்களும் காணப்படுவன.

வீரசைவ சமயாசாரியர்களே ஈற்றுப் பாட லிலே போற்றிப் பேணிய ஆசிரியர் ஏண்ய பல பாடல்களிளே சைவ நாயன்மார்கள் பலருடைய செய்திகளே அமைத்து இறையருளே நாடி நிற்கிருர்.

சிவப்பிரகாசசுவாமிகள் தம் ஆன்மலிங்கம் மீது பாடிய ஐந்து பிரபந்தங்களில் இட்டலிங்க நெடுங்கழி நெடில் ஒன்றுகும். அவர் வீரசைவ மதத்தவராயினும் சுத்த சைவத்தில் வெறுப் புடையவர் அல்லர் என்பது இப் பிரபந்தத்தால் அறியப்படுகின்றது.

இட்டலிங்க நெடுங்கழிநெடில் கிவப்பிரகாச சுவாமிகள் பிரபந்தத்திரட்டில் இடம் பெறுவ தாகும். சிவப்பிரகாச சுவாமிகள் பிரபந்தத் திரட்டினே முதன் முதலாகப் பதிப்பித்தவர் தில்லே சுசானிய மடம் இராமலிங்கசுவாமிகள் ( — 1906); பாகனேரி மு. காசி விசுவநாதன் செட்டியார் பிரபந்தத்திரட்டினே 1941 இலே வெளியிட்டனர்.

# இட்டலிங்கவகவல்

ஆன்மலிங்கத்தைத் துதித்துப் பாடிய அகவல், இட்டலிங்கவகவல்.

இட்டலிங்கவகவல் பாடியவர் கருணேப்பிர காசர். வெங்கனூரிலே வாழ்ந்து மறைந்த கருணேப்பிரகாசர், பதினேழாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்த துறைமங்கலம் சிவப்பிரகாச சுவாமி களின் தம்பியாவர்.

இட்டலிங்கவகவல் 196 அடிகளேயுடையது. வீர சைவத்தின் உண்மைகள் பல, அகவலிலே கூறப்படுவன. இட்டலிங்கமாகவும் பிரணலிங்க மாகவும் பாவலிங்கமாகவும் கண்டோர்க்கு வினேத் தொடர்பு அகலப் பல்பெரும் பதி களினத்தினும் வீற்றிருக்கும் சிவபிரான் அகவ விலே துதிக்கப்படுகிருர்.

கருணேப்பிரகாசர் வீரசைவ மதத்தவராயினும் சுத்த சைவத்தில் வெறுப்புடையவரல்லர் என் பது சீகாளத்தி புராணத்தால் அறிய முடி கின்றது.

இட்டலிங்கவகவல் சிவப்பிரகாசசுவாமிகள் பிரப்பந்தத்திரட்டில் இடம் பெறுவதாகும். இத் திரட்டிகு முதன்முதலாகத் தில்ஃ ஈசானிய மடம் இராமலிங்கசுவாமிகள் ( — 1906) பதிப்பித்தனர்; 1941 இலே பாகனேரி மு. காசிவிசுவநாதன் செட்டியாரும் வெளியிட்டனர்; இட்டலிங்கவகவல் வண்ணே சி. சுவாமிநாத பண்டிதேராலும் பதிப்பிக்கப்பட்டுள்ளது.

# இட்டலிங்கவபிடேகமால்

ஆன்மலிங்கத்தை அபிடேகமாடியருள வேண் டிப் பாடப் பெற்றது இட்டலிங்கவபிடேகமாலே. துறைமங்கலம் சிவப்பிரகாசசுவாமிகள் பாடிய பிரபந்தங்களில் இட்டலிங்கவபிடேகமாலே ஒன்று கும். இவர் பிரபுலிங்கலீலேயைச் சகம் 1574 இலே (கி.பி. 1652) இயற்றியதாகப் பாடல் கூறுவதாற் பதினேழாம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந் தவராவர்.

இட்டலிங்கவபிடேகமா ஆயிலே பன்னிரு சீர்க் கழிநெடிலடி ஆசிரிய விருத்தம் பத்துள. ''அபி டேகம் ஆடியருளே, அறிவுற்று என் அங்கை மலர் செறிவுற்று அமர்ந்த இறை, அபிடேகம் ஆடியருளே'' என்ற முத்திரையுடன் எல்லாப் பாடல்களும் காணப்படுவன.

சிவலிங்கத்தின் சிறப்பு, எழுவகைத் தீகைஷகள், அபிஷேகம் கொள்ளுமுறைமை, சிவானந்தத்தின் இயல்பு முதலான விடயங்கள் சுருக்கமாக அபிடேகமாஃயில் எடுத்துரைக்கப்பட்டுள்ளன; வீரசைவம் சார்ந்தது அபிடேகமாஃ.

சிவப்பிரகாசசுவாமிகள் தம் ஆன்மனிங்கம் மீது பாடிய ஐந்து பிரபந்தங்களில் அபிடேக மாலே ஒன்றுகும். அவர் வீர சைவ மதத்த வராயினும் சுத்தசைவத்தில் வெறுப்பு உடை வரல்லர் என்பது அவர் தம் ஏனேய பிரபந்தங் களாலே தெளிவாகும்.

அபிடேகமா‰ சிவப்பிரகாசசுவாமிகள் பெறுவதாகும். இடம் திரட்டில் பந்தத் பிரபந்தத்திரட்டினே சிவப்பிரகா சசுவா மிகள் முதன் முதலாகப் பதிப்பித்தவர் தில்ஃ ஈசானிய **—** 1906). மடம் இராமலிங்கசுவாமிகள் ( செட்டியார் பாகனேரி மு. காசினிசுவநாதன் வெளியிட் 1941 இலே பிரபந்தத்திரட்டினே டனர்.

இடங்கழிநாயனர் \_\_\_\_

''மடல் சூழ்ந்த தார் நம்பி இடங் கழிக்கும் ..... அடியேன்'' எனச் சுந்தரமூர்த்தி நாயஞர் போற்றும் இடங்கழியார் (7.39.9) கோஞட் டினேக் கொடும்பாளூரிலிருந்து ஆட்சி புரிந்த அரசர்; சிவதொண்டே கருமமாகக் கொண்ட வர்; தொண்டர் வேண்டிய செய்பவர்; சிவா லயம் தோறும் வழிபாடு கிரமமாக நடக்கும் படி அரசு புரிந்தவர்.

அடியார் பொருட்டு அரசனின் பண்டக சாஃயில் நெல் திருடினவருக்கு, அவர் நோக் கம் அறிந்தபோது, மேலும் பொருளும் நெல் லும் கொடுத்ததோடு அமையாது, பறை யறைந்து ஏணேய அடியாரையும் அழைத்துக் கொடுப்பித்து மகிழ்ந்தவர்.

#### இடபாந்திகர்

சிவபெருமானின் மூர்த்தங்களிலே இடபாந் திகர் மூர்த்தமும் ஒன்*ருகு*ம்.

ஊழியின் போது உலகங்களும் உயிர்களும் ஒடுங்கி அழியும்போது தானும் அழிய நேரிடும் என்று அஞ்சிய அறக்கடவுள் (தருமதேவதை), வடிவம் கொண்டு, எ ரு *து* தம்மைத் தஞ்ச மடையச் செவ்பிரான் அதனே ஏற்று அதன் மீது ஏறி இவர்ந்து அருள் நிலேயே புரியும் இடபாந்திக மூர்த்தமாகும்.

அன்புடன் தம்மை வழிபடும் அடியவருக்கு இறைவன் தருமதேவதை மீது அமர்ந்து காட்சி நல்கி அருள்புரிவர் என்பர்.

இடபாருடர் மூர்த்தத்திலே விஷ்ணு இடப மாகச் சிவபெருமானேத் தாங்கி நின்றனர்.

#### இடபாருடர்

சிவபெருமானின் மகேசுவர மூர்த்தங்களிலே (திருவுருவத் திருமேனிகளிலே) இடபாரூடர் மூர்த்தம் ஒன்றுகும்.

திரிபுர சங்காரத்தின் போது சூரியசந்திரர்கள் பூமி தேவராகவும் மேருமலே சக்கரமாகவும் வில்லாகவும் கொண்டு, சிவபிரான் போருக்குப் புறப்பட்டுத் தேரின் மீது ஏறும்போது, தேவர் கள் விநாயகர் வழிபாடு செய்யாததால் தேரச்சு விஷ் ணு முறிந்தது. அந் நிலேயிலே ஒடிந்து இடப வடிவம் கொண்டு அவரைத் தாங்கி நின்றனர். இவ்வடி.வமே இடபா ரூடர் எனப் படுகின்றது.

''கடகரியும் பரிமாவும் தேருமுகந் தேருதே இடப முகந்தேறிய வாறெனக் கறியவியம் பேடி தடமதில் களவை மூன்றுந் தழல்எரித் தவந்நாளில் இடப மதாய்த்தாங்கிஞன் திருமால் காண் சாமலோ''

என்று மணிவாசகர் திருவாசகத்திலே சாழல் பாடியுள்ளார்.

இடபாந்திகர் மூர்த்தம் தருமதேவதையாம் இடபம் மீது கிஃபிரான் அருளும் மூர்த்தமாகும்.

#### திரு இடவெந்தை

தொண்டை நாட்டில் வண்டலூர் இருப்புப் பாதை நிஃயத்திலிருந்து பதினுறு மைல் தொஃவிலுள்ள வைணவ திவ்விய தலம் இடவெந்தை அல்லது வடந்தை. சென்னேமிலி ருந்து பக்கிங்காம் கால்வாய் வழியாகப் பட கிலும் போகலாம்; பார்ப்பான் சாவடிப் படகுத் துறையிலிருந்து பதினேந்து மைல்.

கா வவரிஷியின் பெண்கள் 360 பேரையம் சேர்த்து ஒருத்தியாக்கி அகிலவல்லி நாச்சியார் எனத் தம் இடப்பக்கத்தில் வைத்திருப்பதால் இத்தலம் இடவெந்தை ஆயிற்று. அப் பெண் களே தினம் ஒருத்தியாகத் திருமணம் செய்து கொண் டதால் மூலவருக்கு நித்ய கல்யாணர் என்று போர். மூலவர் வராஹஸ்வரூபி. பெரிய பிராட்டியாருக்குக் கோமளவல்லி நாச்சியார் என்று பேர். நித்ய கல்யாணர் நின்ற திருக் கோலமுடையவர். மார்க்கண்டேயருக்குப் பிரத் யக்ஷம்; வராக, கல்யாண தீர்த்தங்கள்.

திருமங்கையாழ்வார் மங்களாசாசனம் செய்த திருத்தலமிது. (பெரியதிரு. 1.8.4, 2.7; சிறிய திருமடல் 73; பெரிய திருமடல், 119).

#### இடும்பன்

தமிழ் நாட்டிலும் ஈழத்திலும் வழிபாடு பெறும் தெய்வங்களில் ஒன்ருக இடும்பன் காணப்படு கிழுன். பழனி, குன்றக்குடி முதலாம் தமிழ் நாட்டுத் திருத்தலங்களில் இடும்பனுக்கு விசேட மரியாதைகள் அளிக்கப்படுகின்றன. கொழும்பு, மலேநாடு, மட்டக்களப்புப் பிரதேசங்களில் இடும் பரிவார தெய்வமாகத் தனிக் கோயில் பெற்று விளங்குவதைக் காணலாம். கொழும் பிலே வெள்ளவத்தை சம்மாங்கோடு மாணிக்கப்பிள்ளேயார் கோயில், வெள்ளவத்தை ஸ்ரீ கதிரேசன் கோயில், பம்பலப்பிட்டி கதிரேசன் கோயில் ஆகிய திருக்கோயில்களிலே தனிக்கோயில்களிலே இடும்பன் எழுந்தருளு வதைக் காணலாம். இரத்தினபுரி ஸ்ரீ கதிர் கோயில், நாவலப்பிட்டி வேலாயுத்சுவாமி சுவா மிகோயில், ஸ்ரீ கதிர்வேலாயுத கதிர்வேலாயுத சுவாமிகோயில் லாந்தை மரி போன்ற மமேநாட்டுத் திருக்கோயில்களிலும் பரிவாரதெய்வமாக அவர் எழுந்தருளியுள்ளார். மட்டக்களப்புப் பிரதேசத்திலே ஓரிரு கோயில் களிலே பரிவார தெய்வங்களில் இடம் பெறுகிருன்.

திரிகோணம‰ மாவட்டத்திலே பறையன்குளம் எல்ஃக் காளியம்மன் கோயிற் பகுதியிலே இடும்பன்ம‰ என ஒரு குன்று பெயர் பெறு கின்றது.

தமிழ் நாட்டிலே இடும்பாவனம், திருக்கன் ருப்பூர் எனு ம் இடங்களிலே இடும்பன் ணேப் பூசித்து வரம் பெற்றதாக ஐதீகம் உண்டு. இடும்பாவனம் எனும் பெயர் இடும்பாவனம் வந்ததாம். தஞ்சாவூர் மாவட் இடும்பாவ டத்திலேயுள்ள திருத்தலமாகும். னத்துக்கு அண்மையில் இடும்பன் தவே நகரம் குன்றஒருர் அமைந்திருந்ததாகக் கூறுவர்.

இடுப்பன் வரலாறு பழநித் தலபுராணத்திலே கூறப்பட்டுள்ளது. அகத்தியமுனிவர் கந்தமலே யின் சிகரங்களிற் சத்திகிகரம், சிவசிகரம் எனும் இரண்டுனயும் சத்தி சிவமாகப் பாவித் துப் பூசித்துக் கந்தவேளின் உத்தரவின் படி அவற்றைப் பொதிய மலூக்குக் கொண்டு வந்து பூசிக்கக் கருதிப் பெயர்த்து வந்தார். பூர்ச்சவனம் எனும் தலத்திலே முருகனின் திருவருளி ஞலே அச்சிகரங்களே வைத்து விட்டுப் பொதிகை நோக்கி வந்து கொண்டிருந்தார்.

தாரகன். என் ற சிங்கமுகன் சூரபன்மன், அசுரர்களின் சேணேகளுக்கும் அக்குலத்தாருக்கும் வில்வித்தை முதலிய அத்திர சத்திர வித்தை களேப் பயிற்றிய இடும்பாசுரன் முருகப்பெரு மானின் வேலால் அசுரர்கள் அழிந்தமையால் மகேந்திரபுரியைவிட்டு இடும்பியுடன் வன சஞ்சாரஞ் செய்யச் சென்றுன். அவ்வழி யிலே திருக்குற்ருலத்திற்கு அருகே அகத்திய தன் வண ங்கி வரலாறு முனிவரைக் கண்டு கூறி ஆட்கொள்ள வேண்டினுன்.

அகத்தியர் திருக்கேதாரத்திற்குப் பக்கத்தி ஆள்ள பூர்ச்சவனத்திலே இருக்கும் இரு சிகரங் கணயும் எடுத்துக் கொண்டு பொதியமலேக்கு வருவாயாஞல் பெறற்கரும் பேற்றையடைவாய் என இடும்பனுக்குக் கூறி அவற்றை அடையும் வழிகளே உணர்த்தி மூலமந்திரமும் வழிபாடும் உபதேசித்து அனுப்பிஞர். இடும்பன் மணேவியோடு அகத்தியர் கூறியவழியே சென்று இரு சிகரங்கள்யும் கண்டு மகிழ்ந்து பூசித்து மூல மந்திரத்தை விதிப்படி உளத்தமுத்தித் தவஞ்செய்தான்.

அப்பொழுது பிரமதண்டம் புயதண்டாகவும் அட்டதிக்கு நாகங்கள் கயிறுகவும் தன் பக்கத் தில் வந்தமர்ந்தமை கண்டு அதிசயித்து கைகு இரு சிகரங்களேயும் ் பாம்புகளால் வித்து உறிபோலச் செய்து அகப்படுத்திப் பிரமதண்டு மூலமந்திரத்தை பிணித்து என்னி ப் புயதண்டத்தைத் தோளில் வைத்து முழங்கா‰ ஊன்றி எழுந்து அவற்றைக் காவிக் கொண்டு காவடி எடுப்பார்போல் நடந்து சென்றுன். வழிமயங்கிய இடும்பனுக்குக் சுந்தன் வராகமலே சென்று தங்கி பொதிகை செல்லும்படி கூறிஞன்.

பழநியை அடைந்தபோது முருகன் திருவினே இடும்பனுக்குக் அதிபார காவடி யாடலால் இளே த் து அங்கே இறக்கி மாகத்தோன்ற வைத்து இளப்பாறிஞன். பின்பு காவடியைத் முயன்றபோது முடியாமற் போகவே தூக்க சிவகிரியின் சுற்றிப் பார்த்த போது நிழலிலே தன் டாயு த சாரிலுள்ள குராமர பாணியைக் கண்டு அவனே யாரென்று அறியாது முருகன் வலிமை பயமுறுத்தினுன். விலகும்படி

உளதேல் கொண்டு செல் என்று விளேயாடிஞன். கோபம் கொண்ட இடும்பன் குராவடியிற் பாய்ந்த போது அங்கு வீழ்ந்து இறந்தான். பிரமதண்டும் நாகங்களும் அஞ்சி அகன்று அகத்தியருக்குச் செய்தி கூறிவிட்டு தத்தமிருக்கை சேர்ந்தன. இடும்பியின் அழுகுரலுக்கு இரங்கிய முருகப்பெரு மான் மாங்கலியப் பிச்சை அருளிஞன்.

இடும்பன் துயில் விட்டு எழுந்தவன் போல எழுந்து வணங்கித் துதித்து அம்மஃயடியில் இருந்து குற்றேவல் புரிய வரம்கேட்டு இரப்பப் பெருமானும் அவ்வாறு அருளிஞர். இடும்பன் தான் இருமஃகளேயும் எடுத்து வந்தது போல காவடி எடுத்து வரும் அடியவர்களுக்கு அருளும் படியும் கேட்டதாகக் கூறுவர்.

முருகன் சந்நிதிக்குக் காவடி எடுக்கும் வழக்கம் இடும்பன் கதையுடன் தொடர்புபடுவதைக் காணலாம். இடும்பன் காவடி எடுக்கும் கோலத் திலே கோயில்களில் இடம் பெறுவது இங்கு மனங் கொள்ளத்தக்கது.

முருகபக்தனை இடும்பனுக்கு முருகன் கோயில் களிலே சிறப்பிடம் அளித்தனர். பின்பு அவனுக்கு முருகன் பரிவார தெய்வமாக எழுந்தருளிய தலங்களிலும் இடம் தந்தனர். இடும்பன் பூசை பல நிருத்தலங்களிலே மகோற்சவத்தை அடுத்து நடைபெறல் வழக்கிலே காணப்படு வதாகும்.

இடும்பன் கவசம் என்றெரு கவசமும் காணப் படுகின்றது.

#### இரு இடும்பாவனம்

தஞ்சாவூர் மாவட்டத்திலே உள்ள இடும்பா வனம் இடும்பன் பூசித்துப் பேறு பெற்றதால் வந்த பெயர் என்பர். பாண்டி நிஃயைத்திலிருந்து தெற்கே நான்கு மைல் சென்றுல் வரும் முத்துப்பேட்டை வேதாரணியம் மட்சாஃச் சந்திப்பிலிருந்து மேற்கே கால்மைல் தொஃல விலுள்ளது இடும்பாவனம் எனும் திருத்தலம்.

இடும்பாவனத்திற் கோயில் கொண்ட சிவ பிரானுக்குச் சற்குணநாதர் என்றும் உமையம் மைக்கு மங்களநாயகி என்றும் பெயர். இங் குள்ள 'வெள்ளே விநாயகர்' பிரசித்தமானது. மூலத்தானத்தின் பின்புறம் இறைவரது மண வாளக் கோலம் அமைந்துள்ளது. சமூகபுஷ் கரணி என்ற தீர்த்தமுடையது.

இடும்பாவனம் அகத்தியருக்குக் காட்கி கொடுத்த தலம். இத்திருத்தலத்திற்குச் சம் பந்தப் பெருமான் திருப்பதிகம் ஒன்றுண்டு (1.17). பின்னத்தூர் அ. நாராயணசாமி ஐயர் (1862 — **1914**) பாடிய இடும்பாவனபுராணம் ஒன்று அறியப்படுகின்றது. அது ஆசிரியர் காலத் தில் அச்சிடப்பெறுவில்ஃ.

#### திரு இடைக்கழி

மாயூரம் வட்டத்தில் சிதம்பரம் நாக பட்டி னம் <sup>—</sup>நெடு**ஞ்சா** ஃயில், திருக்கடவூர் திருத்த லத்திற்குத் தென்மேற்கே நான் கு மைல் தொஃவிலும் மாயூரம் - தரங்கம்பாடி இருப்புப் பாதையில் தில்லே யா டி நிலேயத் திற்கு சுமார் இருமைல் தொலேவிலும் அமைந்தது திருவிடைக்கழி அல்லது மகிழவனம் எனப்படும் திருத்தலம்.

இங்கு மூலத்தானத்திற் சுப்பிரமணியக்கடவுள் எழுந்தருளியுள்ளார். தெய்வயாணே அம்மனுக்குத் தனி ஆலயம் உண்டு. திருக்காமேசுவரர் எனப் பெயர் பெறும் சிவபிரானும் திருக்காமேசுவரி எனப் பெயர் பெறும் உமாதேவியும் இங்கு கோயில் கொண்டுள்ளனர்.

தெய்வயானேயம்மன் பரங்குன்றம் செல்ல இறைவனிடம் விடைகேட்டதலம் என்றும் கூறு வர்.

சேந்தனர் பாடிய திருவிசைப்பா இத்தலத்திற் குண்டு. அருணகிரிநாதர் திருப்புகழுமுண்டு. அவருடைய வேல்விருத்தம், மயில்விருத்தம் இத்தலத்தினேக் கூறியுள்ளன. திரிசிரபுரம் மகா வித்துவான் சி. மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ளே திரு விடைக்கழி முருகன் பிள்ளேத் தமிழும் திரு விடைக்கழிக் குறவஞ்சியும் பாடியுள்ளார். குர வலிங்கர் திரு இடைக்கழித்தலபுராணம் பாடி யுள்ளார்.

# **திரு இடைக்கழி முருகர் பிள்ளத்தமிழ்**

சோணுட்டிலே பூம்புகாருக்கு அண்மையிற் காவிரியின் வடகரையில் அமைந்த திருத்தலம் திருவிடைக்கழி. திருவிடைக்கழியில் எழுந்த ருளியிருக்கும் முருகப்பெருமான் மீது திரிசிர மகாவித்துவான் மீனுட்சிசுந்தரம் A. பிள்ளே (1815 — 1876) பாடிய பிரபந்தமே திருவிடைக்கழி முருகர் பிள்ளேத்தமிழ்.

விநாயகர் வணக்கத்தைப் பாயிரமாகவுடைய பிள்ளேத்தமிழிலே காப்புப் பருவம் நீங்கலாக வுள்ள செங்கீரை, தால், சப்பாணி, முத்தம், வாரானே, அம்புலி, சிற்றில், சிறுபறை, சிறுதேர் எனும் ஒன்பது பருவங்களிலும் தனித்தனியே பருவத்திற்குப் பத்துப் பாடல்களுள. காப்புப் பருவத்திலே திருமால், பாவநாசப்பெருமான், பராசக்தி, பிள்ளேயார், நான்முகன், இந்திரன், திருமகள், நாமகள், துர்க்கை, சத்தமாதர், முப் பத்து முக்கோடிதேவர் தனித்தனியே பதி ஞெருபாக்களிற் காப்பு வேண்டப்படுகின்றனர். இப்பிள்ளோத் தமிழ் பூவாளூர் சி. தியாகராசச்செட்டியாரால் 1883 இலே பதிப் பிக்கப் பெற்றது. உ. வே. சாமிநாதையர் தொகுத்த 'திரிசிரபுரம் ஸ்ரீ மீஞட்சி சுந்தரம் பிள்ளோயவர்கள் பிரபந்தத்திரட்டு'' எனும் தொகையிலும் இடம் பெறுகின்றது. (1910 ) 1926).

மகாவித்துவான் மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ளே பாடிய திருவிடைக்கழிக்குறவஞ்சி மறைந்து விட்டது.

#### இடைக்காட்டுச் சித்தர்

தத்துவ உண்மைகளே நேராகவும் குறிப்பாக வும் உணர்த்திப் பாடியவர் இடைக்காட்டுச் சித்தர்; இடைக்காட்டுச் சித்தர் பாடல் என்று இவர் பாடல்களின் தொகுப்பு அழைக்கப் பெறும்.

# இடைக்காட்டுச் சித்தர் பாட்ஸ்

இடைக்காட்டுச் சித்தர் என்பவர் பாடிய பாடல்கள் 'இடைக்காட்டுச் சித்தர் பாடல்' எனும் நூலிலே இடம்பெறுகின்றன.

இடைக்காட்டுச் சித்தர் வரலாருே அன்றிக் காலமோ துணிதற்கில்ஃல.

காப்புச் செய்யுள் நீங்கலாக 130 பாடல் களேயுடையது இடைக்காட்டுச் சித்தர் பாடல். பரம்பொருளேப் பாவம் அழியக் காதலுடன் கருத்தில் வைப்பதாகக் கூறும் காப்பினே அடுத்துவரும் பாடல்கள் எளிமையான யினேயுடையவை; பொதுவாக நேர்ப் பொருள் நூலிலே சில தருவதாக அமையும் குறிப்புப் பொருள் உணர்த்துவனவாகவும் காணப்படுகின்றன; இப்பா டல்கள் நாட்டுப் பாங்கான இலக்கிய அமைதிகளேப் பின்பற்றுவது குறிப்பிடத்தக்கது. தும்பீபற, ஊதுகுழல், பால் கற முதலிய அமைதிகளும், கோனே, கோஞரே, தாண்டவக்கோனே, பசுவே, குயிலே, மயிலே, மடவனமே என விளித்தமையும் பாங்கானவையும் நாட்டுப்பாடல் மரபுகளேக் காட்டுகின்றன. பல ரொடுகிளத்தல், நெஞ்சொடுகிளத்தல், அறிவோடு கிளத்தல் எனும் பொருளமைதியுடன் காணப்படு வன இலக்கியவமைதிகளே எளிமையாக்கியுள்ளன.

உலகவியல்பினே, நிஃயாமையை, உணர்ந்து இறைவன் அருளே நாடும் இன்றியமையாமை யைப் பொதுவாக அடிப்படைக்கருத்தாக உடை யன இடைக்காட்டுச் சித்தரின் பாடல்கள்.

பதினெண்சித்தர்கள் பெரியஞானக்கோவை எனும் தொகுப்பிலே இடம் பெறுவது இடைக் காட்டுச் சித்தர் பாடல். 1899 இலே முருகேசநாயகர் இத் தொகுப்பிண் வெளி யிட்டுள்ளார். 1907 இலே சென்ணேயில் வி. சரவணமுத்துப்பிள்ளே இருபாகமாகப் பதிப் பித்தார். அரு. ராமநாதன் பதினெண்சித்தர் பெரியஞானக்கோவை என வழங்கும் சித்தர் பாடல்கள் எனும் பெயரிலே 1959 இலே வெளியிட்டனர்.

இரு இடைச்சுரம்

செங்கற்பட்டு மாவட்டத்திலுள்ள திருத்தலம் திரு இடைச்சுரம்; திருக்கழுங்குன்றம், திருப் போரூர் வழியாக அடையக் கூடிய திருத்தலம்; மலேகள் நடுவே கற்சுரத்தில் அமையும் தலம்.

இடைச்சுரத்தில் எழுந்தருளிய சிவபிரானுக்கு இடைச்சுரநாதர், ஞானபுரீசுரர் என்றும் இறை விக்கு இமயமடக்கொடியம்மை என்றும் பேர். மூலலிங்கம் சுயரூபத்தில் பிரதிபலிக்கக் கூடிய மரகதலிங்கம்.

சனற்குமாரமுனிவர் பூசித்துப் பேறு பெற்ற தலமாம். இத்திருத்தலத்திற்குச் சம்பந்தப் பெரு மான் பாடிய திருப்பதிகம் ஒன்றுண்டு (1.78).

திரு இடைமருதூர்

தஞ்சாவூர் மாவட்டத்திலே காவிரியின் தென் கிழக்கே அமைந்த திருத்தலம் திருவிடை மருதூர். மாயூரம் கும்பகோணம் இருப்புப் பாதையின் வழியிலுள்ள திருவிடைமருதூர் நில்யத்திற்கு அருகிலுள்ளது. மருதமரத்தினத் தலவிருட்சமாகக் கொண்டதாற் பெற்ற பெயர் மருதூர் என்பர். இடைமருதூர் அல்லது மருதூர் என்பர். இடைமருதூர் அல்லது கார்ச்சுனம் (ஜீசைலம்) வடக்கில் குர்நூல் மாவட்டத்திலும் புடார்ச்சுனம் (திருப்புடை மருதூர்) தெற்கில் திருநெல்வேலி மாவட்டத் திலும் அமைய, இடையிலே அமைதல் என்பர் வீரசோழபுரம் என்ற பெயரும் இத்தலத்திற் குண்டு.

திருவிடைமரு தூரில் எழுந்தருளியுள்ள சிவ பிரானுக்கு மருதவாணர், மகாலிங்கேசுவரர் என்றும் உமையம்மைக்கு நன்முஃ நாயகி, பிரு கத்சுந்தரகுசாம்பிகை என்றும் பேர்களுள. அம்மை மௌனமாய் இருந்து தவஞ்செய்த மூகாம்பிகை சந்நிதி, அம்பாள் கோயில் வாச லிலே தணியே இருக்கிறது. இச்சந்நிதி மிக்க விசேடம் பெறுவது. பெரிய பிராகாரத்திற்கு அஸ்வமேத பிராகாரம் என்று பேர். அதனே வலம்வரின் அஸ்வமேதயாகம் செய்த பலன் சித்திக்கும் என்பது ஐநீகம். பேய்பிடித்தவரும் பைத்தியம் பிடித்தவரும் வலம் வந்தால் அவை நீங்குகின்றன என்பர். காவிரி அயிரா வணத்துறையில் சுவாமி சென்று தீர்த்தம் அருளுவர். இருவிடைமருதூர் மகாலிங்கத் தலமாகக் கருதப்படுவதாகும். இங்கு தைப்பூச விழா மிகச் சிறப்பாக நடைபெறும் என்பர்.

உமாதேவியார், விநாயகர், முருகன், விஷ்ணு, காளி, இலக்குமி, சரஸ்வதி, வேதங்கள், மூன்று கோடி உருத்திரர், பன்னிருசூரியர், வகிட்டர், அயிராவணம் வழிபட்ட திருத்தலம் இதுவாம். வரகுணபாண்டிய தேவரின் கொஃப் பழியைப் போக்கிய தலம். பத்திரகிரியாரும் பட்டினத்தாரும் தங்கியிருந்த தலம். சிவ வாக்கியர், கபிலர், அகஸ்தியர் முதலியோர் வழிபட்ட தலம்.

இத்திருத்தலத்திற்குச் சம்பந்தர் திருப்பதிகம் ஆறும் அப்பர் திருப்பதிகம் ஐந்தும் சுந்துரர் திருப்பதிகம் ஒன்றுமாகப் பன்னிரு திருப்பதி கங்களுளை. மாணிக்கவாசகர் திருவாசகத்திலே ஐந்திடங்களிலே இத் திருத்தலத்திவேக் குறிப் பிடுகிருர் (2.75 — 76, 4.145, 276, 328, 552). பட்டினத்தார் மும்மணிக்கோவை பாடி யுள்ளார்.

துறையூர் ஞானக்கூத்தர் பதினேழாம் நூற் ரூன் டிலும் கொட்டையூர் சிவக்கொழுந்துதேசிகர் பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டிலும் திருவிடை மரு தோர்ப் புராணம் பாடியுள்ளனர். திரிசிர பாம் மகாவித்துவான் சி. மீருட்சிசுந்தரம்பிள்ளோ (1815 — 1876) திருவிடைமருதாருலா, திரு விடைமருதோர்த்திரிபந்தாதி, திருவிடைமருதோர் மருதவாணர் தோத்திரப் பதிகம் என்பனவற்றைப் பாடியுள்ளார், வடகோவை சு. சபாபதிநாவலர் திருவிடைமருதூர்ப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதியும் பிரான்மலே வெறிமங்கை பாகக் கவிராயர் திரு விடைமருதோர்ப் பள்ளும் திருவள்ளூர் இராமசாமிச் செட்டியார் திருவிடைமருதூர்க் கலம்பகமும் பாடியுள்ளனர். திருவிடைமருதோர் நொண்டி நோட கமுமுண்டு. உ. வே. சாமிநாதையரின் ஸ்ரீ மத்தி யார்ச்சுன மான்மியம் எனும் வசனநூலுமுண்டு.

திரு இடை மருதூர்த் திரிபந்தாதி

மாயூரம் கும்பகோணம் இருப்புப் பாதையில் திருவிடை மருதார் நிலேயத்திற்கருகிலுள்ள திருத்தலம் திருவிடை மரு தார். இதற்கு மத்தியார்ச்சுனம் என்ற பெயருமுண்டு. இங்கு எழுந்தருளியிருக்கும் சிவபிரானுக்கு மருதவாணர். மகாலிங்கேசுவரர் என்றும் உமாதேவியாருக்கு நன்முஃநோயகி என்றும் பெயர்.

திருவிடைமருதூர் திருத்தலத்திற் கோயில் கொண்ட இறைவனேத் திரிசிரபுரம் மகாவித்து வான் சி. மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ள (1815— 1876) பாடிய பிரபந்தமே திருவிடை மருதூர்த் திரிபந்தாதி. ஆண்டவிநாயகர் துதியையும் சுப்பிரமணிய தேசிகர் வணக்கத்தையும் புறவுறுப்பாகக் கொண்ட திரிபந்தாதியிலே 100 செய்யுளுள. சொற்பிரிப்புப் பயிற்சிக்கு ஏற்றதாக அமையும் அந்தாதியிலே சிற்சில பாடல்கள் இலகுவாக விருத்தல் குறிப்பிடத்தக்கது.

இவ்வந்தாதி உ. வே. சாமிநாதையர் தொகுத் தளித்த 'திரிசிரபுரம் ஸ்ரீ மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ளே யவர்கள் பிரபந்தத்திரட்டு' எனும் தொகையில் இடம் பெறுகின்றது. (1910, 1926).

மகாவித்துவான் மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ளே திரு விடைமருதூர் உலாவும் திருவிடைமருதூர் மருதவாணர் தோத்திரப் பதிகமும் பாடி யுள்ளார்.

# **நி**ரு இடை மருதூர் மருத**வ**ாணர் தோத்திரப் படுகம்

மாயூரம் கும்பகோணம் இருப்புப் பாதையில் திருவிடைமருதூர் நிஃயத்திற்கு அருகிலுள்ள திருத்தலம் திருவிடைமருதூர். மத்தியார்ச் சுனம் என்ற பெயரும் இதற்குண்டு. இங்கு எழுத்தருளியிருக்கும் சிவபிரானே மருதவாணர் என்ற பெயரினப் பெறுபவர்.

திருவிடைமருதூர் மருதவாணர் மீது திரிசிர புரம் மகாவித்துவான் சி. மீனுட்சிசுந்தரம்பிள்ளே (1815 — 1876) பாடிய தோத்திரப் பதிகமே, திருவிடைமருதூர் மருதவாணர் தோத்திரப் பதிகம். ''மருதவாணு அடியேற்கு இரங்காயே'. என்று பாடல் தோறும் முத்திரை வைத்துப் பாடிய பத்துப் பாடல்களேயுடையது.

உ. வே. சுவாமிநாதையர் தொகுத்தளித்த 'திரிசிரபுரம் ஸ்ரீ மீனுட்சி சுந்தரம்பிள்'ளயவர்கள் பிரபந்தத்திரட்டு' எனும் தொகையில் (1910, 1926) இப்பதிகம் இடம் பெறுகின்றது.

மகாவித்துவான் மீஞட்சிசந்தரம்பிள்ளே திரு விடைமருதூருலா, திருவிடைமருதூர்த்திரிபந் தாதி என்பனவற்றையும் பாடியவர்.

# **திரு இடைமருதூர் மும்மணிக்கோவை**

மாயூரம் — கும்பகோணம் இருப்புப் பாதை யில் வரும் நிலேயமான திருவிடை மருதூருக்கு அண்மையிலுள்ளது இடைமருதூர்த் "திருத்தலம். இது மல்லிகார்ச்சுனத்திற்கும் புடார்ச்சுனத்திற் கும் இடையே அமைந்த மத்தியார்ச்சுனம்.

இடைமருதூரிற் கோயில் கொண்ட சிவ பிரானுக்கு மருதவாணர், மகாலிங்கேசுவரர் என்றும், இறைவிக்கு நன்முஃநாயகி என்றும் திருப் பெயர்களுள. திருவிடைமருதூர் மும் மணிக்கோவை இத்தலத்துறை இறைவணேப் பாட்டுடைத் தஃவவகைவுடையது. திருவிடைமரு தூர் மும்மணிக்கோவை ஆசிரி யப்பா, வெண்பா, கட்டீனக் கலித்துறை எனும் மூவகை யாப்பமைதிகளால் அந்தாதித் தொடை அமைய, முப்பது பாடல்களால் இயன்றது.

இம் மும்மணிக்கோவையைப் பாடியவர் பட்டி னத்தடிகளாவர். இது, இவர் பாடிய ஏனேய பிரபந்தங்களுடன் பதிஞேராம் திருமுறையிலே தொகுக்கப்பட்டுள்ளது. பட்டினத்தார் தத்திரட்டில் இடம் பெறுவனவற்றிலே பதி திருமுறையில் னேராம் அடங்கிய பட்டினத் தடிகள் பிரபந்தங்கள் நீங்கலாக, ஏனேயவை வேருருவரால் அல்லது இருவராற் பிற்காலத் தடிகள் பிரபந்தங்கள் இயற்றப் பெற்றனவாதல் மும்மணிக்கோவையா சிரியர் பட்டினத்தடிகள் தெளிவாகவில்லே. ஆயினும் அவர் மாணிக்கவாசகசுவா மிகளுக்குப் பிற்பட்டவர் என்பது தெளிவு. மாணிக்கவாசக்சுவாமிகள் காலம் ஒன்பதாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதி என்பது பொருத்தமாகத் தெரிகின்றது.

திருவிடைமருதூர் மும்மணிக்கோவையிற் புறப் பொருளில் அமைந்த பாடல்களே அதிகமாகக் காணப்படுவன; அகப் பொருட் பாடல்கள் குறைவு. புறப் பாடல்கள் தோத்திரமாகவும் உலகினருக்கு அறிவுரை கூறுவனவாகவும் அமை வன.

பதிஞேராம் திருமுறை முதன்முதலாகச் சுக்கில வருடம் வைகாசி மாதம் (1869) யாழ்ப்பாணம் ஜூ ஆறுமுகநாவலராற் சென்னே வர்த்தமான தரங்கிணீசாகையச்சுக் கூடத்திற் பதிப்பிக்கப்பட்டது.

ஆ. சிங்காரவேலு முதலியார் (1855 — 1931) பட்டினத்தார் பாடலுக்குக் கண்டே விருத்தியுரை குமாரவேலாயுத முதலியாரால் 'மதராஸ் டைமண்ட் பிரஸில்' 1911 இலே பதிப்பிக்கப்பட்டது. இவ்வுரையின் ஐந்தாம் பதிப்பு 1956 இலே வந்தது.

# திரு இடை மரு*தூ*ருலா

மாயூரம் கும்பகோணம் இருப்புப் பாதையில் திருவிடை மருதூர் நிஃயத்திற்கருகிலுள்ள திருத்தலம் திருவிடைமருதூர். இதற்கு மத்தி யார்ச்சுனம் என்ற பெயருமுண்டு. இங்கு எழுத்தருளியிருக்கும் சிவபிரானுக்கு மருதவாணர், மகாலிங்கேசுவரர் என்றும் உமாதேவியாருக்கு தன்முஃதோயகி என்றும் பெயர்.

திருவிடை மருதூர் மருதவாணர் மீது திரிசிரபுரம் மகாவித்துவான் சி. மீஞட்சி சுந்தரம்பிள்ளே (1815 — 1876) பாடிய பிர பந்தமே திருவிடைமருதூருலா. பிள்ளேயவர்கள் பாடிய ஒரேயொரு உலாப்பிரபந்தம் இதுவே என்பது குறிப்பிடத்தக்கது.

ஆண்டபிள்ளோயார் துதிவெண்பாவைப் புறவு றுப்பாக உடைய உலாவிலே 721 கண்ணிகள் கலிவெண்பாவில் இடம் பெறுவன.

இவ்வுலா பவ வருடம் வைகோசி மாதம் (1874) பதிப்பிக்கப்பட்டது. உ. வே. சாமி நாதையர் தொகுத்தளித்த ''திரிசிரபுரம் ஸ்ரீ மீணுட்சிசுந்தரம்பிள்ளோயவர்கள் பிரபந்தத்திரட்டு எனும் தொகையிலும் (1910, 1926) இவ்வுலா இடம் பெறுகின்றது.

மகாவித்துவான் மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ளே திரு விடைமருதூர்த்திரிபந்தாதியும் திருவிடை மரு தூர் மருதவாணர் தோத்திரப் பதிகமும் பாடியுள்ளார்.

#### திரு இடையாறு

திருவெண்ணெய் நல்லூருக்கு வடமேற்கில் மூன்று மைல் தொலேவிலுள்ள திருத்தலம் இடையாறு. இங்கு எழுந்தருளிய சிவபிரானுக்கு இடையாற்றுநாதர் என்றும் இறைவிக்குச் சிற் றிடைநாயகி என்றும் பேர். தீர்த்தம் பெண் ணேநதி.

சுகர் பூசித்த தலமிது. இத் தலத்திற்குச் சுந்தரர் பாடிய திருப்பதிகம் ஒன்றுண்டு (7.31)

## திரு இடைவாய்

தஞ்சை மாவட்டத்திலே நன்னிலம் தாலு காவில் அமைந்த சிவத்தலம் திருவிடைவாய் இங்குள்ள திருக்கோயிலில் 1918 ஆம் ஆண்டிலே கல்லெழுத்தில் அமைந்த திருப்பதிகமாகச் சம் பந்தப் பெருமான் பாடிய திருப்பதிகம் காணப் பட்டது. இப்பதிகச் சாசனம் பன்னிரண்டாம் நூற்ருண்டிற்குரியதென்று ஆய்வாளர் கூறியுள் ளனர்.

திருமுறைகண்ட புராணம் (செய்யுள். 25) சம்பந்தருக்கு 384 திருப்பதிகம் கூறிய போதும் திருவிடைவாய்ப் பதிகம் கிடைப்பதற்கு முன்பு 383 திருப்பதிகங்களே மூன்று திருமுறைகளிலும் இடம் பெற்றிருந்தன. ஆயினும் சம்பந்தர் இடைவாய்க்குத் திருப்பதிகம் பாடிய செய் தியைச் சேக்கிழார் குறிப்பிடவிலிலே.

#### இனுவில்

ஈழ நாட்டின் வட மாகாணத்தில் யாழ்ப் பாண மாவட்டத்தில் உடுவிற் பகுதியிலுள்ள இணுவில் பல திருக்கோயில்களேத் தன்னகத் தேயுடைய திருப்பதியாகும்.

இணுவில் தெற்கிலுள்ள மடத்துவா சலில் அமைந்த ஸ்ரீ பரராசசேகரப்பிள்ளோயார் கோயி லிற் சிற்ப ஓவிய வேஃப்பாடுகள் சிறப்பாக வுள்ளன. ஆரியச்சக்கரவர்த்தியின் சிம்மாசனப் கோயிவிலே பெயருடன் விளங்கும் இத்திருக் பஞ்சமுக மூர் த்தியாம் விநாயகருடன் விநாயகர், இலட்சுமிதேவி, சுப்பிரமணியர். வைரவர், சண்டேஸ்வரர், நவக்கிரகம் என்பவர் பரிவாரமூர்த்திகளாக உள்ளனர். இங்கு காளிங்க நர்த்தன கிருஷ்ண விக்கிரகமுமுண்டு. வைகாசி திருவா திரையிலே சதயத்திற் கொடியேறித் அடுத்துத் தேரும் தீர் த்தோற்சவமும் பெறுவன. இங்கு மூன்று தேர் பவனி யிற் அ. க. பொன்னம்பலபிள்ளே கலந்து கொள்வன. பாடிய திருவூஞ்சல் இத் திருக்கோயிலுக்குண்டு.

ஆரியச் சக்கரவர்த்திகளின் அடுத்த சிம்மா சனப் பெயருடன் விளங்குவது செகராசசேகரப் பிள்ளேயார் கோயில். இங்கு மூலவருடன் பரிவா ரமூர்த்திகளாக உற்சவ விநாயகர், வேல், சந்தானகோபாலர், வைரவர், சண்டேஸ்வரர் ஆகியோர் காணப்படுகின்றனர். சித்திரை பூரணே யைத் தேராகக் கொண்டு முதல் பதிஞெரு நாள் மகோற்சவம் நடைபெறும். திருச்செந் தூர்ப்புராணம், பிள்ளேயார்கதை வருடாவருடம் இங்கு படிக்கப்படுகின்றன.

இன்னுமொரு பிள்ளோயார்கோயில் இணுவில் கிழக்கில் உண்டு. கப்பீணப் பிள்ளோயார் கோயில் என்றும் அரசோஃப்பிள்ளோயார் கோயில் என்றும் பெயர்பெறும் இக் கோயிலிற் பிள்ளோயாருடன் பரிவார மூர்த்திகளாகச் சப்பிரமணியர், மாரி யம்மன் ஆகியோர் எழுந்தருளியுள்ளனர். நித்திய பூசைகளோடு வருடாந்த உற்சவமும் ஒழுங் காக நடைபெறுகின்றன.

இக்கோயிலுக்கு அண்மையில் உள்ளது ஸ்ரீ அருணகிரிநாத சுப்பிரமணியசுவாமிகோயில். ஐம் பொன்ஞலான வேல் மூலமூர்த்தியாகவும் பிள்ளே யார், வைரவர் பரிவார மூர்த்திகளாகவும் இங்கு எழுந்தருளியுள்ளனர்.

ஒல்லாந்தர் காலத்தில் அமைக்கப் பெற்ற தாகக் கருதப்படுவது இணுவில் கந்தசுவாமி கோயில் ஆதியில் மூலவர் வேலாகப் பிரதிட்டை

செய்யப்பட்டிருந்தார். பின்பு வள்ளிகெய்வயானோ சமேத சுப்பிரமணியர் பிரதிட்டை செய்யப் பட்டார். பரிவார தெய்வங்களாகக் கல்யாண வேலவர். சிவலிங்கம், நடராசமூர்த்தி, திரசேகரர். முத்துக்குமாரசுவாமி, கோபாலர், தண்டாயுதபாணி, உற்சவவைரவர், வைரவர் எழுந்தருளியுள்ளனர். இங்கு மிகப் பழைய மஞ்சம் ஒன்றுண்டு. நித்திய, ஒழுங்காக **நடை** பெறுகின்றன. ஆனி அமாவாசையைத் தீர்த்தமாகக் கொண்டு மகோற்சவம் நடைபெ<u>ற</u>ு முதல் 25 நாள் கின்றது. திருக்கல்யாண விழாவினே அடுத்துப் பூங்காவனத் திருவி ழாவும் இங்குண்டு. புராணம் வருடாவருடம் இங்கு படிக்கப்பட்டு வருகின்றது.

உடுப்பிட்டி அ. சிவசம்புப்புலவர் இணுவிற் சுப்பிரமணியசுவாமி பதிகமும் அ. க. வைத்திய லிங்கம்பிள்ளே இணுவில் ஸ்ரீ கல்யாணவேலவர் திருவூஞ்சலும் பாடியுள்ளனர்.

இணுவில் சிவகாமிசுந்தரியம்மை மீது இணுவிற் சி. சின்னத்தம்பிப்புலவர் பல பிரபந்தங்க*ளே*ப் பாடியுள்ளார். இவற்றில் இணுவை சிவகா மி இணுவை சுந்தரியம்மை பதிகமும் சிவகா மி யம்மை பிள்ளேத் தமிழும் பாவலர் சரித் திர தீபகத்திலே (1886)குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன. இணுவில் சிவகாமியம்மை சதகம், இரட்டைமணிமோஃ என்பன ஆ. சி. நாகலிங்கம் பிள்ளோயாற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன (செந்தமிழ்ப் பூம்பொய்கை, 3ம் பாகம், 1949). சிவகாமி யம்மை துதி முதலிய வேறு பிரபந்தங்களும் இவராற் பாடப் பெற்றுள்ளன.

இளந்தாரிகோயில் எனவொரு கோயில் இணு விலி லுண்டு. இளந்தாரிபுராணம் என வொரு கேட்கப்படுகின்றது. புராணமும் இப்புராணம் இளந்தாரிகோயிலில் எழுந்தருளியவரைப் பற்றிய தாகலாம். இளந்தாரிகோயிலில் எழுந்தருளி யிருப்பவர் கைலாயநாதன் என்பவராவர். இவர் யாழ்ப்பாணத்திற் பறங்கியர் ஆட்சியின் போது வாழ்ந்தவர் என்று தெரிகின்றது. இவர் புலவர் இணுவில் சின்னத்தம்பிப் பஞ்சவன் னத்தூது, கயிலாயநாதர் தோத்திரம் முதலியன வற்றைப் பாடியுள்ளார்.

இணுவில் பொ. அம்பிகைபாகர் பாடிய இணுவையந்தாதி, வறுத்தஃவிளான் க. மயில் வாகனப்புலவர் பாடிய இணுவைப்பதிற்றுப் பத்தந்தாதி, இணுவைப்பதிகம் முதலிய பிர பந்தங்களின் விபரங்கள் அறியுமாறில்ஃ

#### இதோபதேசம்

இதோபதேசம் என்பது இதம், உபதேசம் எனும் சொற்களின் சேர்க்கையாகும். இதம் — நன்மை, தகுதி; உபதேசம் — போதணே. நன்மைதரும் போதணேகளேயுடையது இதோப தேசம். இது சங்கத மொழியிலே இயற்றப் பட்டது.

இதனேச் சங்கதத்திலே இயற்றியவர் விட்டுணு சர்மர் எனும் வேதியர். அவர் சங்கதத்திலே சகல நீதி சாத்திரங்களேயும் நன்கு கற்றுப் பண்டிதராய் விளங்கியவர்.

சுதர்சனன் எனும் அரசனுடைய குமாரருக்கு அரசியலுணருமாறு உபதேசிக்கப்பட்ட நீதிச் சுலோகங்களும் அவற்றுக் கியைந்த கதைகளும் அமைந்துள்ள நீதி நூல் இதோபதேசம். நீதிச்சுலோகங்கள் மகாபாரதம், மாகம் முதலிய காவியங்களிலும், மநுஸ்மிருதி, சாணக்கிய சதகம், பர்த்திருகரிசதகம் முதலிய நீதி சாத்திரங் களிலுமிருந்து பெறப்பட்டவை. கதைகளுள்ளே பல பஞ்சதந்திரத்திலுள்ளவை.

பண்டைக்காலம் தொட்டு சங்கதம் படிப்பவர் பலராலும் ஆரம்பத்தில் இதோப தேசம் படிக்கப்பட்டு வருகின்றது.

இதோபதேசத்தில் மித்திரலாபம் (நண்பரை அடைதல்), சுகிர்ப்பேதம் (நண்பரைப்பிரித்தல்), விக்கிரகம் (போர்), சந்தி (சமாதானம்) எனும் நான்கு பிரிவுகளுள.

இதோபதேசம் இந்தியமொழிகள் சிலவற்றி லும் பிற மொழிகளிலும் மொழி பெயர்க் கப்பட்டுள்ளது. பாரசீக மொழியிலும், அதி லிருந்து கீபுரு, கிறீக்கு முதலிய மொழிகளிலும், அதன் பின்னர் ஆங்கிலம் முதலிய மொழிகளிலும் மொழி பெயர்க்கப்பட்டுள்ளது. ஆங்கிலத்தில் இதீனப் பலர் மொழி பெயர்த்துள்ளனர்.

இதஃனத் தமிழிலே சுன்ஞகம் அ. நாகநாத பண்டிதர் ( — 1884) மொழி பெயர்த் துள்ளார். அம்மொழி பெயர்ப்பை, அவரிடம் சங்கதம் கற்ற சுன்ஞசும் அ. குமாரசுவாமிப் புலவர் (1854 — 1922) விய வருடம் ஆவணி மாதம் (1886) பதிப்பித்துள்ளார்.

பண்டிதரின் மொழி பெயர்ப் நாகநாத பிலே விரவியிருக்கும் வடசொற்களேயும் வட சிற்றின்ப வாக்கிய நடை யையும் சம்பந்தமான கதைகளேயும் மிகையாகவரும் விலக்கிச் வாக்கியங்களேயும் சுருக்கிப் பாடசாஃகளுக்கு இயையுமாறு எழுதி சுன்னுகம்

அ. குமாரசுவாமிப்புலவர் 1920 இலே அச்சிட் டனர். இச்சுருக்கம் 1940, 1949 ஆம் ஆண்டு களிலும் வெளிவந்தது.

நவாலியூர் சோ. நடராசன் (1910 — 1988) மொழி பெயர்த்த''விட்டுணு சன்மாவின் இதோப தேசம்'' 1961 ஆம் ஆண்டிலும் 1963 ஆம் ஆண்டிலும் வெளிவந்தது.

எஸ். எச். ரி. தெயிலர் (தெல்லிப்பழை அதுரையப்பாபிள்ள) இதோபதேச கீதரச மஞ்சரி பாட இதோபதேசம் காலாக அமைந்துள்ளது. இதோபதேச கீதரசமஞ்சரி 1901 ஆம் ஆண்டில் தனியாகவும், 1960 இலே சிந்தணேச் சோலே மிலும் வெளிவந்தது.

# திரு இந்தளூர்

தஞ்சாவூர் மாவட்டத்தில் மாயவரம் சந்திப்பு இருப்புப்பாதை நிஃயச்திற்கு வடக்கே மூன்று மைல் தொஃவிலுள்ள வைணவ திவ்வியதலம் இந்தளூர் அல்லது சுகந்தவனமாகும். இந்து (சந்திரன்) சாபம் நீங்கிய படியால் இந்தளூர் ஆயிற்று.

இங்கு கிடந்த திருக்கோலத்தில் அருள் புரியும் விஷ்ணுவுக்கு மருவினிய மைந்தன், சுகந் தவனநாதன், பரிமளரங்கன் என்றும் பெரிய பிராட்டியாருக்குச் சந்திரசாப விமோசனவல்லி, புண்டரீகவல்லி என்றும் பேர்.

திருமங்கையாழ்வார் மங்களாசாசனம் செய்த திருத்தலமிது (பெரிய திரு. 4.9; பெரிய திரு மடல், 126).

# 259un

உலகிலே இந்துக்கள் அதிகம் வாழும் நாடு பாரதம். இங்கு எண்பது வீதத்திற்கு மேற் பட்டவர்கள் இந்துக்கள். 1967 இலே சுமார் ஐம்பது கோடி மக்கள் இந்தியாவிலே வாழ்ந் ததாகக் கணித்திருக்கிருர்கள். ஆயினும் இந்தியா சமயச் சார்பற்ற நாட்டுக் கொள்கையைப் பின்பற்றுகின்றது. இசுலாம், கிறித்துவம், சீக் கியம், பார்சி, பௌத்தம், சைனம் முதலிய மதங்களேப் பின்பற்றுவோர் சிறுபான்மையினராக வாழ்கின்றனர்.

ஆசியாக் கண்டத்தின் தெற்கேயுள்ள மூன்று தீப கற்பங்களுள் நடுவிலுள்ள பரதகண்டம் வடக்கேயுள்ள மஃலத் தொடர்களாற் கண்டத் தின் ஏனேய பகுதிகளிலிருந்து பிரிக்கப்பட்டிருந் தபோதும் அத்தொடர்களிலுள்ள கணவாய் கள் மூலம் பல்வேறு இனங்கள் இந்தியாவுக் குள்ளே பண்டைக்காலம் முதல் உட்புக முடிந் தது. மேலும் இந்து சமுத்திரத்திலே இதன் நிலப்பரப்பு நீண்டு கடல் மார்க்கங்களுக்குக் கேந்திரமாக அமைந்து சில இன மக்கள் குடிகொள்ளக் காரணமாயிற்று.

32.7 இலட்சம் சதுர கிலோ மீட்டர் பரப் புள்ள இந்திய உபகண்டத்தின் சமவெளிகளும் ஆற்றுப் பள்ளத்தாக்குகளும் மக்கள் தொகை யும் பண்பாடும் வளர உதவி, மிகப் பழமையான. நாகரிகங்களின் இருப்பிடமாக அமையக் காலா யிற்று.

சிந்துவெளியிலே குறிப்பி<mark>டத்தக்க</mark> சுமார் கி.பி. 1500 அளவிலே ஒன்று நிலவிச் மொகஞ்சதாரோ, ஹாரப்பா, அழிந்துள்ளது. போன்ற இடங்களில் சான்னு தாரோ நடைபெற்ற அகழ்வுகள் அந்நா கரிகத்தின் அழிவிற்கான் காரணங்களேத் தெளி இயற்கைச் சக்திகளோ நிறுவவில்லே. அன்றி படையெடுப்புகளோ காரணமாக அமைந் நம்பப்படுகின் றது. என்று திருக்கலாம் பா லாச்சிஸ் தான் பஞ்சாப், நாகரிகம் சிந்து, பிரதேசங்களில் எனும் ராஜபுதனம் பரவியிருந்ததாகக் கருதப்படுகின்றது. இந் நாகரி கத்திற்கு உரியவர்கள் எவ்வினத்தவர் என்பதி லும் கருத்தொற்றுமை காணப்படவில்லே.

முண் டாமொழிக் குடும்பத்திணச் மொழிகளேப் பேசுவோர் மத்திய இந்தியாவிற் சிந்துவெளிநாகரிகம் அவர் காணப்படுகின்றனர். ஆதாரங்கள் இல்லே. களுக்குரியதாகக் கருத இயல்பும் அம்மொழி அம்மொழிகளின் மக்களின் இயல்பும் இக் கருத்திற்குக் காரண மாயமைவன. இன்றைய இந்தியாவிலே ஆதி வாசிகள் என்று பெருமைப்படுத்தப் குடும்பத்தினரேயாவர். முண் டா மொழிக் சீனமொழிக் மொழி குடும்பத்து திபேத்தோ -இந்தியாவின் வடக்கு, பேசுவோர் களே ப் அமைந்துவிட்ட எல்2லகளுக்குள்ளே கிழக்கு தாலும் அவர்களுடைய பண்பாட்டுப் படிநிலே யினுலும் அவர்களேச்சிந்துவெளி நாகரிகத்தோடு தொடர்புறுத்தத் தயங்குவர்.

திராவிட மொழிகள் தென்னிந்தியாவில் மட்டு மன்றி மத்திய இந்திய மஃப்பிரதேசங்களிலும் பிரதேசத்திலும் காணப்படு பலூச்சிஸ்தான் வேதத்திலேயே இருக்கு மேலும் கின்றன. மொழிச்சொற்கள் இடம்பெறுவதை திராவிட மொழியியலார் காட்டியுள்ளனர். இதஞல் திரா விட மொழிகளேப் பேசிய இனங்கள் இந்தியா படர்ந்திருந்து ஆரியரின் வருகையை அடுத்துத் தெற்கு நோக்கிப் பின் வாங்கியுள் இதனுவே ளனர் என்று தெரிகிறது. திராவிட மொழி வெளி நாகரிகத்தினச் சிலர்

பேசும் இனங்களுடன் தொடர்புறுத்த முயன்றனர். ஆயினும் அத்தொடர்பைச் சித்தாந்தமாகக் கொள் வதற்கு ஆதாரங்கள் குறைவென்றே கொள்ள வேண்டியுள்ளது.

திராவிட மொழிகளே உலகின் பல்வேறு மொழிக் குடும்பங்களோடு இணேத்து நோக்கினும் இனனமும் அவற்றை எதனுடனும உறவுள்ள தாக நிறுவ முடியாதிருக்கின்றது. இத⊚ல் திராவிட மொழி பேசும் மக்கள் வெளியிலி ருந்தே இந்தியாவிற்குள் நுழைந்தனர் என்று சிததாந்தமாகக் கூற முடியவில்‰.

சிந்துவெளிநாகரிகம் உணர்த்தும் சமயம் தெளி வாக்கப் பெருதபோதும் கிடைக்கப்பெறும் சின்னங்களிற் சில அங்கு சிவவழிபாடு நில வியிருக்கினறது என்பதை உணர்த்துவதாகச் சேர் ஜோன் மார்சல் போன்ரேர் கருதியுள் எனர்.

கி.மு. 1500 அளவிலே ஆரியர் என இன்று பொதுவாகக் கூறப்படுவோர் இந்தியாவுள்ளே நிழைந்தனர். இவர் களுடைய ஆதிநிலேயை வேதங்கள் மூலம் தான் ஓரளவு அறிந்து கொள்ள முடியும். ஏனெனில் இவற்றிலே பிற் சேர்க்கைகளும் இடைச் செருகல்களும் இடம்பெற்றுள்ளதாக ஆய்வாளர் கூறுவர். ஆரம் பகாலத்துப் பகுதிகள் இவை என்றும் காலத்துப் பகுதிகள் இவை என்றும் தெளி வாகக் கூறமுடியாதவாறு வேதங்கள் காணப் படுவன.

இருக்கு வேதத்திலே 33 கடவுளர் சுறப் படுவதாகச் சொல்வர். இவர்களிலே பலர் இயற்கையமிசங்களின் உருவகங்கள். வேத காலம் முடியு முன்பே ஆரியர் தாம் புகுந்த நாட்டு மக்களுடைய சமயக்கருத்துக்களேயும் தெய்வங் கள் சிலவற்றையும் தமது சுருதிகளிலே சேர்த் துக் கொண்டனர். வேதம் பொது என்றும், அப்பொது வேதம் உணர்த்தும் பொதுமதம் வை திகம் என்றும், அது சஞ்தன தர்மம் என்றும் வழங்குமளவுக்கு ஆரியர் கலப்புச் செய்துள் ளனர். ஆயினும் விந்தியம‰க்குக் கீழே ஆரிய ருடைய செல்வாக்குக் காலந் தாழ்த்தியே ஏற்படத் தொடங்கியது.

பௌத்தத்தின் எழுச்சியும் பின்பு சைனத் தின் செல்வாக்கும் வைதிக மதத்தின் ஏக போகத்திணப் பாதித்தபோதும் குப்தர் காலத் திலே மீண்டும் பழைய நிலேயை அடைந்தது. தென்ஞட்டிலே அவைதிக மதங்கள் சுமார் ஆரும் நூற்ருண்டுவரை அரசாதரவு பெற்று விளங்கின. பத்தி இயக்கத்தின் எழுச்சியிலே அவைதிக மதங்கள் ஏழாம் நூற்ருண்டிலே நிலேகுஸேயத் தொடங்கின.

பதிஞேராம் நூற்றுண்டிலே ஆரம்பித்த இசுலா மிய தாக்குதல்கள் பின்பு இந்தியாவிலே இசு லாமிய அரசுகளே நிறுவக் காலாயின. வடக் ஆரம்பித்த இசுலா மிய ஆதிக்கம் தெற்கே கொள்ளேயிடும் நோக்குடன் வந்து பின்பு அரசுகளாக உருவெடுத்தது. விஜய நகர அரசு தெற்கிலும் மகாராஷ்டிர AU ST வடக்கிலும் இசுலாமிய முனேப்பின நீக்க முயன்றன. தென்னுட்டிலே வீரசைவம் எழுச்சி பெறுவதற்கு இசுலா மிய அமுக்கம் காரண மாயிற்று என்பதை மறுத்தலரிது.

போர்த்துக்கேயர், பிரஞ்சு, ஆங்கிலேயர் போன்ற மேஞட்டு இனங்கள் பதிஞரும் நூற் ருண்டிலிருந்து இந்தியாவில் கால் கொள்ளத் தொடங்கினர். இந்தியாவில் காணப்பட்ட சூழ லும் அவர்களுக்கு உதவியாயமைந்தது. இசுலா மியத்தை அடுத்துக் கிறித்தவம் இந்தியா விலே செல்வாக்கு அடைய மேஞட்டு காலனித் துவ அரசுகள் காலாயின்.

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகு இ யிலே அந்நியருக்கு எதிராக உருவாகத் தொடங் கிய வெறுப்பு இருபதாம் நூற்முண்டின் ஆரம் பத்திலே பேரியக்கமாக எழுச்சுகொண்டு நாட்டு விடு தலேக்கு இட்டுச்சென்றது. மத அடிப்படை யிலே இந்தியா கூறிடப்பட்டது. ஆயினும் இந்தியா மதச் சார்பற்ற நாட்டுக்கொள்கையை பின்பற்றியது.

திந்துவெளி காலம் முதலாகக் காணப்படும் வைதிக சமயங்கள் பல்வேறு கட்டங்களேத் வேண்டி ஏற்பட்டபோதும் இந்திய *கான் ட* மக்களின் பண்பாட்டிற்கும் நாகரிகத்திற்கும் அடிப்படையாக அமைந்து வந்துள்ளன. இலக் கியம், சிற்பம், ஓவியம், கட்டடம், படிமம், இசை, நடனம், கூத்து முதலிய பல்வேறு கலே களிலும் அவற்றின் செல்வாக்கும் பிரதிபலிப்பதைக் காணலாம். இமயம் முதல் குமரி வரை இந்தியாவில் இந்துமதச் சின்னங்களா கக் காணப்படும் கோயில்களும் அளவிறந்தன. பல்வே<u>று</u> இனமக்களும் பல்வேறு பேசும் மக்களும் ஒரு பாரம்பரியத்தின் ஒன்றிணேந்து நிற்கும் பந்தமாக இந்துமதம் அமைந்துள்ளதை இந்தியாவிலே காணலாம்.

# **இரு இந்திரநீல பருப்ப**தும்

தேவாரம் பெற்ற வடநாட்டுத் <u>திருத்தலங்</u> களில் திரு இந்திரநீல பருப்பதம் ஒன் முகும். இந்திரன் பூசித்த காரணத்தால் இப்பெயர் பெற்றது என்பர். இது நார்க்கட்டியகன்ற் பிக்னதொரி இருப்புப்பாதையில் இருப்புப்பாதை நிஃயைத்திலிருந்து 130 நாழிகை யளாவில் உள்ளது.

இத் திருத்தலத்தில் எழுந்தருளிய சிவபிரா னுக்கு நீலாசலநாதர் என்றும் இறைவிக்கு நீலாம்பிகை என்றும் பேர்.

இத் திருத்தலத்திற்குச் சம்பந்தர் பாடிய திருப்பதிகம் ஒன்றுண்டு (2.27)

#### இத்திரன் \_\_\_\_\_

இருக்கு வேதத்திலே அதிகம் பாராட்டப்படும் தெய்வம் இந்திரன். அதனுள் இடம் பெறும் பாடல்களிலே தனியொரு தெய்வத்திற்கு இவ னுக்குப் பாடப்பட்டளவு பாடல்கள் இல்ஃ; சுமார் 250 சூக்தங்கள் அங்கு இந்திரனுக் குரியவை.

இந்திரனுக்குப் பெற்ளூர் சுட்டப்படுகின் றனர். தியௌ, பிருத்துவியின் மகஞகவும் அக்கினியின் இரட்டைச் சகோதரஞகவும் இந் இரன் கூறப்படுகிருன்.

வருணனுக்கு ஆதி வேதத் தெய்வத் தொகு தியில் இருந்த தலேமையை இந்திரன் கால கொள்கிறுன். காற்று கதியிலே தனதாக்கிக் மண்டலத்திற்கும் காலநிலேக்கும் இடிக்கும் மின் னலுக்கும் மழைக்கும் பனிக்கும் தெய்வமாக விருந்தினரை உபசரிப் அமையும் இந்திரன் பவரின் தவேவஞகவும் தேவரின் தவேஞகவும் சுவர்க்கத்தின் அரசஞகவும் காணப்படுகிறுன். ஆரியரின் விரோதிகின அழித்து அவர்களிடையே பெரும் செல்வாக்கினே அடைகிருன். ஆயினும் இந்திரன் பின்னிலேக் இவ்வுயர் நிலேயிலிருந்து குத் தள்ளப்படுகிறுன். விஷ்ணு, சிவன், கிருஷ் ணன் என்போராலும் ஏீனயோராலும் வெல்லப் படும் ஒருவஞக அவன் காட்டப்படுகிருன்.

இந்திரன் கோயில்கள் தமிழ் நாட்டிலும் காணப்படுகின்றன. புறநானூற்றிலே வச்சிரத் தடக்கை நெடியோன் கோயில் குறிப்பிடப் (241.3). புகார் படுகின்றது செத்திரைத் திங்களில் சித்திரை நாள் தொடங்கி நாள் நடை பெற்ற இந்திர இருபத்தெட்டு இளங்கோவடிகள் சிலம்பின் விழா பற்றி இந்திர விழவூரெடுத்த காதையிலே குறிப்பிரு கிருர்.

அகத்தியர் கட்டளேப்படித் தொடித்தோட் செம்பியஞலே தொடங்கப்பட்டு வருடம் தோறும் காவிரிப் பூம்பட்டினத்திற் சோழராற் கொண் டாடப்பட்டு வந்த இந்திர விழாவை நெடு முடிக் கிள்ளி தொடர்ந்து செய்யாததாற் புகார்நகரம் கடல் கொள்ளப்பட்டது என்று மணிமேகலே கூறும். இந்திரதுவாதசி விழா காஷ்மீரத்திலே இன் றும் வராக க்ஷேத்திரத்திற்கு யாத்திரை செய் யும் நாளாகக் கொண்டாடப்பட்டு வருகின்றது. முன்னுளில் அங்கு இது பெரும் கணேவிழாவாக அமைந்திருந்தது.

#### 2501

தோற்றக் காலத்திலே 'இந்து' என்னும் சொல் நிலப்பரப்புக்கு அந்நியரால் வழங்கப் பெற்ற பெயராம். சிந்துநதிபாயும் நிலப்பரப்பே இப் பெயராற் சுட்டப்பட்டிருக்கின்றது. மக்களுக் கோ அல்லது மதத்திற்கோ அச்சொற் பொருள் விரிவு பெற்றது பின்பாகும். சிந்துப்பிரதேச மக்களேயும் அவர்களுடைய மதத்தையும் உள்ள டக்கி இந்திய நாடு முழுவதணேயும் சுட்டு வதாக விரிவு பெற்றது அதனிலும் பின் பாகும்.

இப்பின்னணியில் நோக்கும் போது இந்து மதம் எனக் கூறப்படும் பிரிவிற்கு ஓர் இலக் கணம் கூறல் பெருமஃப்பிண் ஏற்படுத்தலாம். இதணச் சார்ந்தோர் அணவரும் ஒப்புக் கொள்ளக் கூடிய வகையில் இதற்கு ஓர் இலக்கணம் கூறுவதும் செயற்கரியதாகலாம். பலருக்கு இந்துமதம் எனும் பதம் பொருளற்ற வெற்ரேசையாகக்கூடத் தோன்றலாம்.

பலவகையான வழிபாட்டு முறை ഷൂത്ര സ இடையே பொதுவான ஒருமைப் களுக்கும் ஆயிரமாயிரம் ஒன்று இல்லாமலா பாடு ஆண்டுகள் நிலேத்திருந்தது? பரமதங்களின் மூர்க் கத்திற்கு ஈடுகொடுத்து மாய்ந்து போகாமனும் திதறிப் போகாமலும் எவ்வாறு நிலேக்க முடிந் தது? சஞ்தனதர்மம் — என்றுமுள்ள தர்மம் — எனப் பெயர் வாங்கியிருக்க முடியுமா? சுமார் மைல்கள் வடக்குத் தெற்காகவும் சுராயிரம் 1800 மைல்கள் கிழக்கு மேற்காகவும் அமைந்த நிலப்பரப்பிலே வேற்றுமைகளுக்கு பாரிய தரும் பூமியிலே பல்வேறு இடம் இனங்களேயும் பல்வேறு மொழிபேசுவோரையும் இணேத்து நின்ற சக்தியெது? இக் கேள்விகளேச் இந்து மதம் என்ற குறியீடு சிந்திக்குமிடத்*து* வெற்றேசை என்று பொருளற்ற முடியாமலிருக்கும்.

சைவம், வைணவம், சாக்தம், வேதாந்தம் முதலிய பல்வேறு சமயங்களே எல்லாம் இணேத்த ஒருமைப்பாடு ஒன்று காணப்படுவதை மறுத் தலரிது. இந்தியாவில் தோன்றிய சமய பண் பாட்டு இயக்கங்களே எல்லாம் உள்வாங்கி அசைபோட்டுக் கொண்டு பரிணும முறைப்படி அவசரபின்றி அது வளர்ந்து வந்துள்ளது.

வேதத்தைச் சிறப்பாகவோ அல்லது பொது வாகவோ ஏற்றுக்கொள்வதில் இந்துக்கள் ஒரு மைப்பாடு தெளிவாகக் காணப்படும். தன் மதச்சடங்குகளுக்கும் ஆசாரமுறைகளுக்கும் வேதத்தில் ஆதாரம் இல்லா தபோ தும் திரிகம் வேத வழிவந்ததாகக் கூறிக் கொள்ளும். இன்று கிட்டாத வேதப்பகுதிகளிலிருந்து அவை கிட்டியதாக நம்புவது மரபாகும். சைவம் ஆகமத்தினேச் சிறப்பாகவும் வேதத்தைப் பொது வாகவும் கொள்ளுவதாகும்.

கர்மக் கொள்கையிலும் இந்துக்கள் சேர்ந்து நிற்பதைக் காணமுடியும். நல்லது செய்ய வேண்டும் கெட்டது செய்யக் கூடாது என்று எடுத்துக் கூறும் சமயங்கள் பலவாயுள்ளன. கெட்டது செய்தால் கிடைக்கும் பரிசு எத்தகைய கொடுரமானது என்பதை விபரிப்பதிலே பெரும் பொழுதினேச் செலவழிக்கும் சமயங்களும் பல வாயுள. ஆயினும் ஒருவருடைய நல்வின் தீவின் களுக்கேற்பவே அவருக்கு இன்பமும் துன்பமும் அமைகின்றன என்றே அவர் செய்த வினேயை அனுபவித்தே தொஃலக்க வேண்டும் என் ளே இந்துமதம் போன்று அவை வற்புறுத்திக் கூறுவில்ஃல. பிராரத்தம், சஞ்சிதம், ஆகாமியம் என்ற மூவகைப் பிரிவினே இந்திய மதங்கள் எல்லாம், தெளிவாகச் சித்தாந்தம் போன்று காட்டாவிடி லும் அவற்றின் வேறு பட்ட தன்மைகளே உணர்ந்தனவாகவே காணப் படுகின்றன.

கர்மக் கொள்கையோடு தொடர்புடையது மறுபிறபுக் கோட்பாடு. இதனே இந்துக்கள் பொதுவாக ஏற்றுக் கொள்வார்கள். அனுபவித்துத் தொலேக்க வேண்டியது. எடுத்து பிறவியை பிராரத்தத்தை புசித்துக் கொண்டிருக்கும் போது ஆகாமியமாகப் புது ஈட்டிக் கொள்கிறேம். மேலும் பிராரத்தமாக நாம் பண்ணிய பாவ புண்ணியம் எல்லாவற்றையும் கடவுள் ஒரே நேரத்தில் நம்மை அனுபவிக்கும்படி விட்டுவிடவில்ஃ. அவன் பேரருளால் 90 பகுதியையே பிராரத்த மாகக் கொண்டு எஞ்சியவற்றை வைத்துக் கொண்டுள்ளோம். எனவே சம்பா தித்ததைச் செலவு செய்வதற்குப் பல பிறவிகள் எடுக்கிரும்: எடுக்க வேண்டும். இதனுலேயே மறுபிறப்புக் கோட்பாடு இந்துக்களு டையபொதுச் சொத்தாகச் காணப்படுகின்றது.

இந்துக்கள் அறநெறிவாழ்வின் தேவையை வற்புறுத்துவதிலே மிகவும் அக்கறையுள்ளவர்கள். மனம், வாக்கு, காயம் என மூவழிகளிலும் அந்நெறியினே பின்பற்ற வேண்டும் என வற் புறுத்தல் இந்துக்களின் பொதுப் பண்பு. கொள்கையிலும் அல்லது தத்துவத்திலும் நடத் தைக்கு முக்கியத்துவம் கொடுப்பதணே கருத்தின் முக்கியத்துவமாக நாம் காணு கின் ரும். வர்ணுசிரமதர்மம், புருஷார்த்தம், அகிம்சை முதலியவை எல்லாம் அறவாழ் விணேச் சம்பாதிக்கும் மார்க்கங்கள். இவ ற்றிற் கெல்லாம் வெவ்வேறு வழிகளிலே த னி மதத்தின் பிரிவுகள் முக்கியத்துவம் கொடுத்துள்ளன என்பதை மறுத்தலரிது.

இந்து மதத்திலே குருவுக்கு இன்றியமை யாத முக்கியத்துவமுண்டு. கடவுளுக்குச் செய் யப்படும் மரியாதை அணததையும் குருவுக்கும் செய்வதைக் காணலாம். குரு மனிதனுக்கும் இறைவனுக்கும் ஊடகமாக அமைந்த தன் மையை அதிகம் வற்புறுத்தும் பண்பு இந்துக் களிடையே காணப்படும். மகேசுரபூசை, ஆசாரிய உற்சவம் போன்ற நிகழ்ச்சிகளிலே இத் தன்மை யிணத் தெளிவாக அவதானிக்க முடியும்.

இந்<u>து</u>க்களின் அதிமுக்கிய சிறப்பியல்பு சம அவர்கள் பின்பற்றும் பரந்தமனப் பான்மையாகும். சமய சர்வாதிகாரப் போக்கிண இந்துக்கள் பொதுவாக ஆதரிப்பதில்‰. மதம் என ஒன்றின் தெளிவாக இன்ன இன்ன இலக்கணங்களேயுடையது என வகுத்துக் இயலாமைக்கு இப்பண்பு முக்கிய என்று பிழையில்2ல. கூறுவ திற் ஆங்காங்கே தோன்றிய மதசம்பந்தமான இயக்கங்கள் தம் முடைய தாக்கங்களே இந்துக்களிடையே விட்டுச் செல்லாமலில்லே. இந்துக்களிடையே தோன்றிய பௌத்தம், சைனம். சீக்கியம் என்பனவும் தாய்ச் சமயத்தின் மீ து தம் தாக்கங்கள விட்டுச் செல்லா மவில்லே. திடீர் தீடீரெனத் தோன்றும் பிரிவுகள் இந்துக்களிடையே மதானுசாரிகளிலும் அதிகம் காணப்படுவதை யும் நாம் மறுந்து விடல் சாலாது. எல்லா மதங்களும் கடவுளிடம் இட்டுச் செல்லும் பாதைகள் என்ற கோட்பாடு இந்துக்களுடைய மதத்தை இறுக்கமான ஒழுங்கமைவு கூட்டாக வளர இடந்தரவில்2ல. இந்நிலேயினே ஒரு குறைபாடாகச் சிலர் கருதலாம். அதுவே இந்து மதத்தின் வலிமையின் படை என்பதை மறுத்தல் அரிதாகும். பல்வேறு எதிரெதிரான குழுக்களே எல்லாம் உள்ளடக்கிக் கொண்டு சிதைந்து விடாமல் அவற்றிடையே @ (T) ஒருமைப்பாடு உருவாகி வளர இந்து மதத்தின் பொறுமைத் தத்துவமும் மனப்பான்மையும் பெரும் பங்காற்றியுள்ளன.

இறைவன் இந்து மதத்தில் வெவ்வேறு பெயர்களோடு வழங்கப்படினும் ஒவ்வொரு பிரிவிலும் ஏனேய பிரிவுகளில் இடம் பெறும் தெய்வங்களேக் காணமுடியும். இந்நிலேயும் பல் வேறு காலகட்டங்களிலே இந்துக்களிடையே சமரச மனப்பான்மை வளரக் காலாக இருந்துள்ளது. சைவத்திலே விஸ்ணுவுக்கு இடமுண்டு: வைணவத்திலே சிவனுக்கு இடமுண்டு. சாக்தத்திலே இருவருக்கும் இடமுண்டு. இவ்வாறு பல்வேறு பிரிவுகளிடையே ஒற்றுமை காணப்படுகின்றது. அர்த்தநாரீஸ்வரர், சங்கரநாராயணர் போன்ற மூர்த்தங்கள் இங்கு

இறைவன் திருவருளின் காரணமாக உலகிற்கு அவதாரம் எடுத்து வருகிருன் என்ற கருத்து இந்துக்களுக்கு பொதுவான சிறப்பியல்பு. சிவ பெருமான் அவதாரம் செய்ததாக கூறுவநில்லே யாயினும் அவருடைய மூர்த்தங்கள் எனும் தத்துவத்தில் அவதார இயல்பு இல்லே என்று கூறிவிடமுடியாது. இறைவளேக் கண்முன்னே எழுந்தருளச் செய்து வழிபடும் இந்துக்களுக்குப் பூரண அவதாரமோ அம்சாவதாரமோ ஆவேச அவதாரமோ கற்பினக்கும் கருத்துக்கும் அப் பாற்பட்டதில்லே.

விக்கிரக ஆராதின இந்துக்களின் வழிபாட்டு முறையில் குறிப்பிடத்தக்கது. விக்கிரகத்தைக் கல்லாகவோ உலோகப் பொருளாகவோ எண்ணி இந்து வணங்குவதில்லே. தன் இஷ்ட மூர்த்தி அங்கு ஆவேசித்திருப்பதாக எண்ணியே-நம்பியே அவன் வழிபாடு செய்கிறுன். ஆத்மார்த்த பூசைகளிலே இக்கருத்தினத் தெனிவாக உணர லாம். பரார்த்த பூசைகளும் இதினத் தெனி

பிரமம், ஆன்மா, மாயை என்ற முப்பொருள் வெவ்வேறு வடிவங்களிலே வெவ்வேறு இயல் புகளேக் கொண்டனவாக இந்துக்களிடையே வழங்கப்படுவதை நாம் காணலாம். நிர்க்குண பிரமம் கூறியவர்கள் சகுண பிரமம் கூற வேண்டியிருந்தமை மறக்கொண்ணுதது. முப்பொருட் கோட்பாடு அறிவியல் சார்ந்த அருமையான கோட்பாடு எனத் தத்துவம் தெரிந்த அறிஞர் போற்றிய பெரு

இந்துக்கள் கர்மக் கொள்கையிலும் மறு பிறப்பிலும் அவதாரங்களிலும் கொண்ட நம் பிக்கைகள் அவர்களுடைய சிராத்தக்கிரியை களிலே தெனிவாகப் புலஞகும். இந்துக்கள் சிராத்தத்தை மரியாதைக்கு உரியதாகவும் பவித் திரமானதாகவும் கடமையாகவும் போற்றி வரு வதைக் கண்கூடாக அறிய முடியும்.

இந்துக்களே இனங்காட்டும் முக்கியமான அமி சங்கள் சிலவற்றை மட்டுமே இங்கு கண்டோம். ஒரு பிரிவினைருக்கு முன்பு தெரியாத ஒரு அமி சத்தை இன்ஞெரு பிரிவிடம் ஒரு முறை கண்ட போதும் கூட அதனேத் தம்முடைய இயல் பொன்ருடு இணத்துப் பார்க்கும் நிலேயைத் தோற்றுவிக்கத்தக்கனவான பல அமிசங்களுள். தொடர்புச் சாதனங்கள் மலிந்து வரும் காலத் திலே வேற்றுமைகள் குறைந்து வருவதை மறுத்தவரிது. ஆயினும் அடிப்படையான முக்கிய கோட்பாடுகளிலே பிரிவுகளிடையே நிலவும் வேற்றுமைகள் தொடர்ந்து கொண்டிருக்கும் போது வேற்றுமைகளே உள்ளடக்கிய ஒருமைப் பாட்டிக்கையே நாம் காணமுடியும் என்பதை மனங்கொளல் வேண்டும்.

## இந்துகாதனம்

யாழ்பாணத்திலிருந்து சைவபரிபாலனசபை 1889 ஆம் ஆண்டு முதலாக இந்து சாதனம் எனும் தமிழ்ப் பத்திரிகையையும் THE HINDU ORGAN எனும் ஆங்கிலப் பத்திரிகையையும் வெளியிட்டு வந்துள்ளது. 1889 ஆம் ஆண்டு செப்தம்பர் மாதம் பதிஞேராம் தேதி முதல் வெளியீடு வந்தது. அப்பொழுது 'டெமி' பிராமணங் கொண்ட தரளிலே அகத்திற்றமிழும் புறத்தில் ஆங்கிலமும் கொண்ட ஒரு கூட்டுப் பத்திரிகையாகப் பட்சத்திற்கு ஒரு முறை புதன்கிழமையில் வெளிவந்தது. சைவபரிபாலன சபையார் அதனேத் தம் சைவப்பிரகாச அச்சியந்திரசாஃயிற் பிர கரம் செய்தனர்.

ஆரம்பத்திலே தமிழ்ப் பத்திராசிரியராக விளங்கியவர் ஆறுமுகநாவலரின் பெருமகன் நல்லூர் த. கைலாசபின்போ; ஆங்கிலப் பத்திரா சிரியராக இருந்தவர் திருவனந்தபுரம் பிரதம நீதியரசராக முன்பு விளங்கிய தா. செல்லப்பா பிள்போ.

அக்காலத்திற் சைவர்கட்குரிய ஆங்கில — தமிழ் பத்திரிகை இதுவாக அமைந்ததஞல் அபிமானிகள் பலர் இப்பத்திரிகையை ஏற்று வாசித்தும், அறிஞர் பலர் அரிய பல விட யதானங்கள் செய்துதவியும் வளர்த்து வந் தனர்.

1899 ஆம் ஆண்டு THE HINDU ORGAN வாரம் ஒருமுறையும் இந்துசாதனம் பட்சத்திற்கு இரு முறையும் தனித்தனியாக வெளிவரத்தொடங்கின.

இவ்விரு பத்திரிகைகளும் சமய சம்பந்தமான கட்டுரைகளேயும் செய்திகளேயும் கருத்துகளேயும் தாங்டு வந்தன. சமய சம்பந்தமான நிகழ்ச்சி களுக்கு முக்கியத்துவம் கொடுத்துப் பிரசாரஞ் செய்தன. திருக்கேதீஸ்வரம், திருக்கோணேஸ் வரம் முதலிய தேவாரம் பெற்ற திருத்தலங் களின் புனருத்தாரணத் திருப்பணிகளுக்கு இவை அனித்து வந்த ஊக்கம் குறிப்பிடத்தக்கது. மன் தோ த. கைலாசபின் கோயை அடுத்துத் தமிழ்ப் பத்திராசிரியர்களாகப் பெ. கார்த்திகேய பின்னா, பண்டிதர் ம. வே. திருஞானசம்பந்த பிள்ளா, கு. சிற்சபேசன், மு. மயில்வாகனம் என்போர் விளங்கியுள்ளனர். செல்லப்பாபிள்ளே யைத் தொடர்ந்து அ. சபாபதி, ச. சிவகுருநாதர், தெ. அ. துரையப்பாபிள்ளா, எம். எஸ். இராஜ ரத்தினம், எம். எஸ். இன்யதம்பி, வி. நாகலிங்கம், ஏ. வி. குலசிங்கம், த. முத்துசாமிப்பிள்ள என் போர் ஆங்கிலப்பத்திராசிரியர்களாக விளங்கி யுள்ளனர். இவர்களே அடுத்து நம. சிவப்பிர காசம் இரு பத்திரிகைகளுக்கும் ஆசிரியராக விளங்கிஞர்.

#### இந் அானிகியா

இந்தோவ'சியா சுமார் ஈராயிரம் தீவுகளேக் கொண்ட ஒரு தீவுக் கூட்டமாகும். இத்தீவுகள் பூமத்தியரேகைப் பிரதேசத்திலே வரிசையாக தீபகற்பகத்திலிருந்து இருக்கின்றன. மலேயா ஆஸ் திரேலியாவிற்குச் செல்லும் பாதை போல இவை அமைந்துள்ளன. கலிமந்தான் (போர் னியோ), சுமாத்ரா, ஜாவா, செலிபீஸ் முதலிய பெரிய தீவுகளும் பாலி, டைமோர் முதலிய சிறிய தீவுகளும் இங்குள்ளன. ஐம்பது சதவீதத்திற்கு மேற்பட்ட சனம் ஜாவாத் தீவிலேயே வசிக் கின்றனர். இசுலாமிய மதமும் மலாய் மொழி யும் (இந்தோன'சியமொழி) முக்கியத்துவம் உடை யனவாயினும் கிறித்தவம் போன்ற வேறு சில மதங்களும் இரு நூறுக்கு மேற்பட்ட வேறு மொழிகளும் கினமொழிகளும் இங்குள. 1945 ஆம் ஆண்டிலே இந்தோனீசியா தன்னுடைய சுதந்திரத்திணப் பிரகடனப் படுத்தியது.

இங்குள்ள பாலித்தீவிலே இந்துசமயம் இன்றும் நடைமுறையில் காணப்படுகின்றது. இதனே 'ஆகமதீர்த்த' என்று அங்கு வழங்குவர். ஜாவாவில் பின்பற்றப்படும் சமய நெறியிலே ஆதி வழிபாடும் இந்து சமய எச்சங்களும் இசலாமிய செல்வாக்கும் காணப்படுகின்றன என்பர். கலிமந்தான் (போர்னியோ) தீவும் இந்து சமய எச்சங்களேயுடையதாகக் காணப் படுகின்றது.

தென்சுமாத்திராவிலே தோன்றிய ஸ்ரீ விஜயம் எனும் அரசும் பின் வந்த சைலேந்திர இராச் சியமும் இந்தியச் செல்வாக்கிணச் சுமாத்திரா வில் மட்டுமன்றி சூழவுள்ள பிரதேசங்களிலும் செலுத்தியுள்ளன. இந்தோசீனம் வரை சை லேந்திரர் ஆட்சி விரிவு பட்டிருந்தமை குறிப் பிடத்தக்கது. இவ்விரு பரம்பரையினர் ஆட்சி யிலும் பௌத்தம் செல்வாக்கு மிக்கதாகக் காணப்படினும் இந்துசமயமும் இப்பிரதேசங் களில் பரவியுள்ளது. ஸ்ரீ விஜய அரசின் காலமுதல் இராம சரிதத்திண உணர் த்தும் அதழ்வுகள் பல காணப்படுகின்றன. பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டு வரை இவற்றின் செல்வாக்கு இப்பிரதேசங்களிலே காணப்படுகின்றது.

ு ஜாவாவிலே கி. பி. எட்டாம் நூற்றுண்டு முதல் பதிஞைம் நூற்ருண்டின் ஆரம்பம் வரை இந்துசமயச் சார்பு மிக்க அரசுகள் நிலவியுள்ளன. எட்டாம் நூற்றுண்டில் மத்திய ஜாவாவில் சஞ்சயன் தோற்றுவித்த மாதரம் ( MATARAM ) அரசு சைவ அரசாம். பழமை மிக்கனவாக டியங் பீடபூமியில் ( DIENG PLATEAU ) கிடைக்கும் ஜாவா கோயில் எச்சங்களிற் கில இவ்வரசின் காலக் திற்குரியனவாம். சஞ்சயன் தோற்றுவித்த அரசு சிறிது காலம் பௌத்தச் சார்பினரான சைலேந்திரர் வசம் சிக்கிய காலத்திலே போரா புதூர் ( BOROBODUR ) பௌத்த ஆலயம் தோன்றியது. ஒன்பதாம் நூற்ருண்டிலே மீண் டும் மாதரம் அரசு சைவ அரசாக விளங்கிய போதும் ஸ்ரீ விஜயத்தின் தாக்குதலுக்கு ஈடு கொடுக்க முடியவில்லே. பின்பு கிழக்கு ஜாவா விலே இந்து அரசுகள் உருவாகின. சிங்கோசரி (SINGHOSARI) அரசும் பின்பு மட்ஜபகித் (MADJAPAHIT) அரசும் இவற்றிலே பேர் பெற்றவை. இசுலாமியமதத்தின் வருகையுடன் சிதைவடையக் தொடங்கிய இந்து அரசு பதிஞரும் நூற்ருண்டின் முற் பகுதியில் முடிவடைந்தது.

ஜாவாவில் உள்ள இந்துக் கோயில்களிலே பிராம்பணன் ( PRAMBANAN ) எனுமிடத்தில் சிவன், விஷ்ணு, பிரமன் முதலிய தெய்வங்களுக்கு அமைந்த கோயில்கள் சிறப்பு மிக்கனவாகப் போற்றப்படுவன.

ு இந்தோனீசியாவிலே இராமாயணம் அந்நாட்டு மோழியிலே இலக்கிய அந்தஸ்து பெற்றுள்ளது (KAKAWIN RAMAYANA, SERAT RAM, CARIT RAMAYANA JAVANESE UTTARAKANDA, SERAT KANDA, RAMA KLING). இராமாயணமும் மகாபாரதமும் வ யா ங் (WAYANG) எனும் கிராமிய கதைகளுக்கும் இந்தோனீசிய நிழற் கூத்துகளுக்கும் PLAY) ஜாவா — பாலி நடனங்களுக்கும், வேஃப்பாடுகளுக்கும் (BATIK DESIGNS) கருப் பொரு ளாக அமைந்துள்ளமை குறிப்பிடத்தக்கது. இந்து மதத்தின் செல்வாக்கு உருவாக்கிய அமைப்பு முறையும் அதிகார வர்க்கமும் இந்தோனீசியாவிலே தொடர்ந்து இயங்க முற் பட்டு வந்துள்ளன.

# இயற்பகை நாயனர்

''இல்ஃயை என்னுத இயற்பகைக்கும் அடி யேன்'' எனச் சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் போற் றும் இயற்பகையார் (7.39.1) சோணுட்டுக் காவரிப்பூம் பட்டினத்திலே வாணிபஞ் செய்து வாழ்ந்தவர்; சிவனடியார் வேண்டும் யாவையும் இல்லே என்னுதே கொடுக்கும் விரதமுடையவர்; மளுதவண்ணம் தன் தொண்டர் சிவபிரான் காட்டும் பொருட்டு வேதியர் வடிவில் அவர் மனே அணேந்து அவர் மனேவியை வேண்டித் வந்ததாக இயற்பகையாரிடம் தாம் மீன கூறிய போது, அவர் முன்னேயின் மகிழ்ந்து, தம் மீனவியை அழைத்துக் கொண்டு வந்து, வேதியருடன் விட, அவர் தம் பயணத்துக்குத் துணேவரும்படி கேட்ட போது, சம்மதித்துச் துணே செல்கையில், சுற்றத்தினர் தடை செய்ய அவர் களே த் தம் வாளாற் முற்பட்டதால், கொன்று வேதியரையும் மணேவியையும் பயமின் றித் தொடர்ந்து மேற் செல்லும்படி தம்வழித் திரும்பி இயற்பகையார் விட்டு, நடக்கலாஞர். அக்காலே ஓலம் என்ற கேட்டுத் திரும்பி ஓடி வந்த இயற்பகையாருக்கு இயற்பகை கோலங்காட்டி, தன் இறைவன் மனேவியையும் வாழ்த் தி அவர் யாரையும் சேக்கிழார்சுவாமிகள் பெரிய அருள் புரிந்தார். பராணத்திலே கூறியுள்ள கதையிது.

நெயற்பா

ஆழ்வார்களின் அருளிச் செயல்கள் நாலாயிரத் திவ்விய பிரபந்தமாகத் தொகுக்கப்பட்டுள்ளன. நாலாயிரத்திவ்விய பிரபந்தத்தின் மூன்ரும் ஆயி ரம் இயற்பா என வழங்கப்படும்.

இயற்பாவிலே பத்துப் பிரபந்தங்கள் இடம் பெறுவன. அவை முறையே;

- பொய்கையாழ்வார் அருளிச்செய்த முதற் றிரு வந்தாதி.
- பூதத்தாழ்வார் அருளிச்செய்த இரண்டாந் திருவந்வாதி.
- பேயாழ்வார் அருளிச்செய்த மூன்றுந் திரு வந்தாதி
- திருமழிசையாழ்வார் அருளிச்செய்த நான் முகன் திருவந்தாதி.
- நம்மாழ்வார் அருளிசெய்த திருவிருத்தம்.
- 6. நம்மாழ்வார் அருளிச்செய்த திருவாசிரியம்.
- நம்மாழ்வார் அருளிச்செய்த பெரியதிரு வந்தாதி.
- திருமங்கையாழ்வார் அருளிச்செய்த திரு வெழுகூற்றிருக்கை.

- திருமங்கையாழ்வார் அருளிச்செய்த சிறிய திருமடல்
- இருமங்கையாழ்வார் அருளிச்செய்த பெரிய திருமடல்

இயற்பாத் வெண்பாவாற் பாடப் பெற்ற திருவந்தாதிகளிலே முதலாழ்வார் பாடியவற்றில் நான் முகன் நூறு பாடலுளை; ஒவ்வொன்றிலும் 96 பாடலும் பெரிய திருவந்தா தியிலே பாடலுமுள; நம்வாழ்வாரின் வந்தாதியில் 87 திருவிருத்தத்திலே 100 பாடலும் திருவா சிரி திருமங்கையா ம் பாடலுமுளு; யத்தில் न् (प् திருவெழு கூற்றிருக்கை 46 அடிகளே வாரின் ஆசிரியப்பாவாகும்; திருமடல்கள் கலி உடைய வெண்பாவாலானவை.

இயற்பாவிலே நம்வாழ்வாரின் திரு விருத் தத்தின் ஈற்றுப் பாடல் பல் சுருதிப் பாட்டு.

பூதத்தாழ்வார் 'மாமல்ஃ' பைத் தம் திருப் குறிப்பிட்டுள்ளார் (70). மகா பாசுரத்திலே நரசிம்மவர்மன் (630 — 668) எனும் மல்லன் முன்பு மகாமல்லபுரம் (மாமல்ல காலத்திற்கு புரம்) மாமல்லே என்ற பெயரைப் பெற்றதெனல் சாலாது. எனவே ஏழாம் நூற்றுண்டின் நடுப் பகுதிக்கு முற்பட்டவர் பூதத்தாழ்வார் எனல் பொய்கையாழ்வாரும், பேயாழ் பொருந்தாது. திருக்கோ அலூரிலே பூதத்தாழ்வாரும் சந்தித்ததாக வைணவ குருபரம்பரைக் கதைகள் முதலாழ்வார் மூவரும் எனவே கூறுவன. சமகாலத்தவராவர். திருவல்லிக்கேணியிலே முத லாழ்வார் மூவரும் திருமழிசையாழ்வாரைச் சந்தித்ததாகவும் அவர் பேயாழ்வாரின் என்றும் வைணவ சம்பிரதாயம் கூறுகின்றது. திருமங்கையாழ்வார் 'வைரமேகன்' காலத்தவர் 2.8.10). வைரமேகன் (பெரிய திருமொழி என்பவன் தந்திவர்மன் (796—846) பல்லவன் என்பதே பொருத்தமாகத் தெரிகின்றது. நெடு சடையன் பராந்தகன் (768—815) ஆட்சியில் நம்மாழ்வார் மங்கலத்தை சீவர ஏற்பட்ட (திருவாய்மொழி, 5.7.1—11). பாடியுள்ளார் ஆதத்தனின் (871—907) மூன்றும் ஆட்சியாண்டுத் தஞ்சை திருக்கண்ணபுரம் சாசனம் 'சடகோபன்' எனும் • பெயர் மக்களுக்கு வழங் கப்பட்டதைக் காட்டுகின்றது.

இயற்பாவில் இடம் பெறும் பிரபந்தங் களுக்குப் பெரியவாச்சான்பிள்ளே வியாக்கியான முண்டு. முதலாழ்வார் திருவந்தாதிகளுக்கு நஞ் ஜீயர் வியாக்கியானமும் நம்மாழ்வாரின் திரு விருத்தத்திற்கு வடக்குத் திருவீதிப்பிள்ளே ஈடு முண்டு.

கே. ஸ்ரீநிவாஸ முதலியார் (1861), முடிச்சூர் முதலியார் (1865), அப்பாவு அரசாணிபால கந்தாடை கிருஷ்ண மாசார்யர் (2 ib படுப்பு. 1890), சி. கே. திருவேங்கடாசார்யர் (1898).ஸ்ரீநிவாசவரதாச்சாரியர் (1898), காரப்பங்காடு ஸ்ரீ கோபாலச்சாரியர் (1908), சே. கிருஷ்ண மாச் சாரியர் (1928), பி. இரத்தினநாயகர் ஸன்ஸ் (1938), ரி. சி. பார்த்தசாரதி அய்யங்கார் (1939), வை. மு. கோபாலகிருஷ்ணமாசாரியர். ''மயில்மா தவதாஸன்'' (1943)முதலியோர் திவ்விய பிரபந்தத்தைப் பதிப்பித்துள்ளனர். காஞ்சி பிர திவா தி பயங்கரம் அண்ணங்கரா சாரியர் திவ்யார்த்த தீபிகையுரைடன் கிவ்விய பிரபந்தத்தைப் பதிப்பித்துள்ளார்.

#### இரகஸ்ய இரந்தங்கள்

இரக்கியங்களே உள்ளடக்கிய நூல்கள் இரக்கைய் கிரந்தங்கள் எனப் பொதுப் பெயர் பெறினும், வைணவை விசிஷ்டாத்வைத சம்பிரதாய கிரந்தங்களில் ஒரு பிரிவே சிறப்பாக இரக்கைய கிரந்தங்கள் எனப்படுவன. இவை வைணவத்தின் பிரதான கோட்பாடுகளேத் தெளிவாக்கி, வைணவ சமூகத்திற்கு முமூட்சுக்குத் தேவையான விடயங்களேக் கூற மணிப்பிரவாள நடையில் எழுந்தவை. இவற்றிலே பொதுவாக

- (1) நித்திய பொருள் மூன்று (தத்வத்திரயம்):சித், அசித், ஈஸ்வரன்
- (2) இரகஸ்ய மந்திரம் மூன்று (இரகஸ் யத்திரயம்): திருமந்திரம், துவயம், சரம சுலோகம்
- (3) சேரவிடுவோர் (புருஷகாரம்): பிராட்டியார்
- (4) சரணடைதல் (பிரபத்தி, சரணுகதி)
- (5) இறைவனுக்கும் இறையடியாருக்கும் சேவை(கைங்கரியம்)
- (6) போதனேகளின் சுருக்கம் (அர்த்த பஞ்சகம்)
- (7) ஆசார்யர்
- (8) வைணவர் இலக்கணம் என்பன இடம் பெறுவன.

இரகஸ்ய கிரந்தங்களிலே விசிஷ்டாத்வைத தத்துவம் நான்கு கோட்பாடுகளே அடிப் படையாகக் கொண்டது என்று கூறப்படும்.

- (1) ஆன்மா உடல் உறவு (சரீரசரீரிபாவம்)
- (2) இறைவன்சேவை; அடியார்களுக்கும் நீடிக் கப்படுவது (கைங்கரியம்)

- (3) சரணமைடதல் (பிரபத்தி)
- (4) இறைவனே அடையப் பிராட்டியார், ஆசா ரியர் உதவி (புருஷகாரம்)

பிராட்டியார், ஆசாரியர் உதவியுடன் இறை வணேச் சரணடைந்தால் மோட்சத்தை அடை யலாம் என்றும் மோட்சம் இறைவனுக்கும் இறையடியார்களுக்கும் சேவை செய்தல் என் றும் இரகஸ்ய கிரந்தங்கள் கூறுவன.

இரகஸ்ய கிரந்தங்களில் வைணவ சம்பிரதா யம் அர்த்த பஞ்சகம் மூலமும் ஆராயப்படு கின்றது. இங்கு கூறப்படும் ஐந்து பொருள் கள்:

- (1) பேறு (பிராப்பியம்)
- (2) தகுதிகள் (பிராப்தம்)
- (3) உபாயங்கள் (பிராபகம்)
- (4) பலன்கள்
- (5) தடைகள் (பிராப்திவிரோதம்)

பெரியவாச்சான்பிள்ள, பிள்ளோலோகாசாரியர். வேதாந்ததேசிகர் என்போர் மணிப்பிரவாள நடையிலே இரகஸ்யகிரந்தங்களே எழுதி பல யுள்ளனர். பரந்தரகஸ்யமும் மாணிக்கமாஃயும் பெரியவாச்சான்பிள்ளேயின் பிரதான இரகஸ்ய கிரந்தங்களாம். பிள்ளே லோகாசாரியரின் பதி னெட்டு ரகஸ்யகிரந்தங்கள், அஷ்டாதசரகஸ்யம் என்ற பேரிலே வழங்குவன. இவற்றிலே முமூக்ஷுப்படி, தத்வத்திரயம், வசனபூஷணம், அர்த்தபஞ்சகம் என்பன பிரதான நூல்களாம். வேதாந்த தேசிகர் மணிப்பிரவாளநடையிலே 34 இரகஸ்யகிரந்தங்களே எழுதியுள்ளார். தனிரகஸ்யங்கள், அமிர்தரஞ்சனீ ரகஸ்யங்கள், அமிர்தாஸ்வாதினி ரகஸ்யங்கள் என தொகுதிகளாக வைணவ மரபிலே வழங்குவன. இவற்றிலே இரகஸ்யதிரயசாரம், அபய பிரதான சாரம். பரமதபங்கம், இரகஸ்ய சிகாமணி என்பன பிரதான நூல்களாகக் கரு தப்படு வன.

#### இரகஸ்ய திரயம்

வைணவ மரபிலே விசிஷ்டாத்வைதிகள் முக்கி யத்துவம் அளிக்கும் மூன்று இரகசிய மந்திரங் கள் திருமந்திரம், துவயம், சரமசுலோகம் என் பனவாம்.

திருமந்திரம் ''ஓம் நமோ நாராயணைய'' எனும் திருவெட்டெழுத்தாகும். ஆழ்வார்களின் அருளிச் செயல்களிலே திருவெட்டெழுத்துக் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது (பெரிய திருமொழி 1.8.9, 8.10.3). அஷ்ட சலோகீ எனும் நூலிலே பட்டர் திருமந்திரத்தின் பொருளே முதன் முதலாகச் சுருக்கமாக விளக்கிஞர். வடக்குத் திருவீதிப்பிள்ளே ஈட்டிலே அதன் பொருளே விரிவாக விளக்கியுள்ளார்.

துவயம் .வைணவ மரபிலே திருமந்திரத் திலும் உயர்ந்ததாக மதிக்கப்படுவது. ஆயினும் ஆழ்வார்களின் திருப்பாசுரங்களிலே அது நேரடி யாகக் குறிப்பிடப்படவில்ஸ் என்பர். ஆயினும் வியாக்கியானம் செய்த ஆசாரியர்கள் துவ யத்தின் பொருளே ஆழ்வார்கள் குறிப்பாகத் தந்துள்ளனர் என்பர். துவயம் இரு தொடராக அமைவது;

ஸ்ரீமந் நாராயண சரணேள சரணம் பிரபத்யே ஜீமதே நாராயணுய நம:

துவயத்தின் மூலம் பிரபத்தி (சரணுகதி) யும் புருஷகாரமும் குறிப்பிடப்படுகின்றன. பிராட்டி யார் உதவியுடன் ஸ்ரீமத் நாராயணனுடைய பாதார விந்தங்களேச் சரணடைந்து அவருக்குச் சேவை செய்ய வேண்டும் என்பதே இதன் பொருள். பராசரபட்டர் துவயத்தின் பொருளே அஷ்டசுலோகியில் தெளிவாக முதன் முதலில் விளக்கிஞர்; வடக்குத் திருவீதிப்பிள்ளேயின் ஈடும் விரிவாக விளக்குகின்றது.

சரமசுலோகம் என்று கொள்ளப்படுவது பகவத் கீதையில் வரும் மேல்வரும் சுலோகம் (18:66) சர்வதர்மாந் பரித்யஜ்ய மாம் ஏகம் சரணம்வ்ரஜ அஹம்த்வா ஸர்வபாடுபப்ய: மோ கூஷ யிஷ்யாமி மாசுச:

இராமாநுசர் தீதாபாஷ்யத்திலே தெளிவாக என்று குறிப்பிடா சரமகுலோகம் இதனேச் ஆசாரியர்கள் சரமக விடினும் பின்வந்த எனக் கொண்டனர். பட்டர் தா ம் லோகம் சுலோ கீயில் சரமசுலோகம் என்ற அஷ்ட முதன் முதலாக இதற்கு கிஞர். பின்பு பிள்ளே லோகாசார்யரும் வேதாந்த இரு சரம சுலோகங்களேச் தேசிகரும் மேலும் வால்மீகி அவ ற் றில் ஒன் று சேர்த்துள்ளனர். இராமபிரான் விபீஷணனுக்கு ரா மா யண த்தில் உரைத்தது.

ஸக்ருதேவ ப்ரபந்நாய தவாஸ்மீதி சயாசதே அபயம்ஸர்வ பூதேப்யோ ததாம் யேதத் வ் ரதம் மம:

ஏஃனயது வராக புராணத்தில் வராகப் பெருமான் பூமாதேவிக்குக் கூறியதாக வரும் மேல்வரும் சுலோகம்: ஸ்த்திதே மநாகு ஸுுஸ்வஸ்த்தே சரீரே ஸைதியோ நர: தாது ஸாம்யே ஸ்த்திதே ஸ்மர்த்தா விச்வரூபஞ் சமாமஜம் ததஸ்தம் ம்ரிய மரணம் துகாஷ்ட்ட பாஷண ஸைந்நியம்

அஹம்ஸ்மராமி மத் பக்தம் நயாமி பரமாம்கதிம்: முன்னே யது இவை இரண்டும் அவனுக்கு இறைவனிடம் சரணடைந்து அவனுடைய நல்வா ழ் இறைவன் மையாக, என்ற பொருளேயு பொறுப்பேற்பர் வினப் என்பர். டையன

பெரியவாச்சான்பிள்ளேயின் பரந்தரகஸ்யம், பிள்ளேலோகாசாரியரின் முமூக்ஷுப்படி. வேதாந்த தேசிகரின் இரகஸ்யதிரயசாரம் என்பன இரகஸ் யதிரயம் பற்றிய நூல்களிலே மிகவும் போற் றப்படுவனவாம்.

இரகுநாதையர், சந். யாழ்ப்பாணத்துக் கொக்குவில் சந்திர சேகர ஐயரின் புதல்வர்; தத்தபுத்திரன் கொக்குவில் ச. இ. சிவராமலிங்கையார்; சகாப்தம் 1781 க்குச் சமமான காலயுத்தி வருடம் (1858 — 59) பஞ்சாங்கம் கணித்தவர். வாக்கிய சு. நடராசையருடன் சேர்ந்து போசராச சரசோ திமா வே எனும் சோ கிட பண்டிகரின் நூலேப் பரிசோதித்துக் கொக்குவில் சோதிடப் பிரகாச யந்திரசாஃயிற் கர வருடம் பங்குனி மாதம் (1892) பதிப்பித்தவர்; செகராசசேகர மா‰ையப் பரிசோதித்தவர்; அத‰ாச் ச. இ. சிவராமலிங்கேயர் விசுவாவசு வருடம் ஆவணி மாதம் (1905) பதிப்பித்தனர்.

இரகுநாதையர், இ. இ. கொக்குவில் சந்திரசேகர யாழ்ப்பாணத்துக் ஐயரின் புதல்வர் இரகுநாதையர்; சகாப்தம் காலயுத்தி வருடம் 1781 க்குச் சமமான (1858 — 1859) முதல், வாக்கிய பஞ்சாங்கம் கணித்தவர்; சந். இரகுநாதையரின் தத்த ச. இ. சிவராமலிங்கையார்; புத்திரன் வருடம் (1894 — 1895) வாக்கிய முதல், சிவராமலிங்கையர் கணித்தவர்; பஞ்சாங்கம் மகன் இ. சி. இரகுநாதையர்; விக்கிரம வருடம் (1940 — 1941) முதல் வாக்கிய பஞ்சாங்கம் கணித்தவர்.

ஆகௌசதீபிகை, கந்தர்சஷ்டிகவசம், சப்பிர மணியர்கவசம், சந்தானதீபிகை பொழிப்புரை (1940), சனிதாதி, சிவசிராத்தவிதி, சிவாலய தரிசனவிதி, நல்ஃச்சுப்பிரமணியசுவாமி பேரில் பரமானந்தர் கீர்த்தண, பரகிதம், பிள்ளோயார்கதை முதலிய பல நூல்களேக் கொக்குவில் சோதிடப் பிர காசயந்திரசாலேயிற் பதிப்பித்து வெளியிட்டவர். செகராசசேகரமாஃயைத் தம்முரையுடன் சித் திரபானு வருடம் புரட்டாதி மாதம் (1942) பதிப்பித்தவர்; நல்வழிக்குத் தத்துவார்த்த விளக்கவுரை கண்டவர்.

#### இரகுவம்மிசம்

இரகுவின் மரபிணப் பாடுவது இரகுவம்மிசம். வரலாற்றுடன் இர குவின் திலீபன் தந்தை தொடங்கு கின்றது. இரகுவின் மரபுக் கதை இரகு, அயன், திலீபன், தசரதன், தசரத என்போர் ராமன், குசன் வரலாறுகள் குசன் பின் வந்த 215 வாகவும் முதல் வரையிலான அக்கினி வருணன் இருபத்து முவர் வரலா றுகள் சுருக்கமாகவும் இர குவம் இடம்பெறுவன. சத்திலே

சங்கத மொழியிலே காளிதாச மகாகவி இயற்றிய இரகு வம்மிசம் மகா காவியமாகக் கருதப்படுவதாகும்.

காளிதாசனின் இரகு வம்மிசத்தினே அதர்ப்பட மொழி பெயர்த்துத் தமிழிலே செய்யுணடையிலே பாடிய முதல்வர் அரசகேசரி எனும் ஈழத்து அரச மரபினராவர். அரசகேசரி ஈழத்தின் வட 头上的 புரிந்த ஆரியச்சக்கர பிரதேசங்கள வார்த்துகள் பரம்பரையினரில் எதிர்மன்ன கனின் (1591 — 1615) தமையனுரும், அவன் ஆட்சிப் பொறுப்பாளரும் கிலிகுமாரனுற் கொல்லப்பட்ட வருமாவார். பதி நூற்றுண்டின் பிற்பகுதியிலும் 118 (ன) (ரும் னேழாம் நூற்றுண்டின் முற்பகுதியிலும் அரச கேசரி வாழ்ந்தவர்.

அரசகேசரி பாடிய இரகு வம்சத்திலே முதற் பதுஞ்று படலமும் பொதுக்காண்டம் என்றும், அடுத்துவரும் ஆறு படலமும் சிறப்புக்காண்டம் என்றும், கடைசி நான்கு படலமும் பொதுச் சிறப்புக்காணடம் என்றும் 1887 ஆம் ஆண்டுப் பதிப்பிற் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளன. இப்பகுப்புக்குப் அல்லது காண்டேப் பிரிவின் பாயிரத்திலோ படலங்களிலோ ஆதாரம் இல்ஃல. ஈற்றுப் மேலும் இருபத்தாருவது குலமுறைப் படலத் தின் 33 ஆம் செய்யுள் மூலம் இரகுவம்மிசம் முழுவதாகக் கிடைக்கவில்மே என்று இடமேற்படுகின்றது. இதணப் பதிப்பாசிரியர் வித்துவ கிரோமணி ச. பொன்னம்பலபிள்ளோயம் உணர்ந்திருக்கிறுர். ஆயினும் இரகுளின் வம்மி சத்திலே குசனுக்குப் பின் வந்தவர்கள் சுருக்க மாகக் குறிப்பிடப்படும் படலத்திலேயே பாடல் கள் தவறிப் போயிருப்பதாற் சில பாடல்களே மறைந்தனவாதல் வேண்டும்.

அரசகேசரியின் இரகுவம்மிசத்திலே காப்புச் செய்யுளேயும் ஒன்பது பாடலுடைய பாயிரத் தையும் அடுத்து ஆற்று, நாட்டு, நகர**்** 

படலங்கள் 165 பாடல்களிலே இடம் பெறுவன. இவற்றைத் தொடர்ந்து திலீபன் அரசியற்று வதும், புத்திர பாக்கியம் இல்லாது வகிட்டரிடம் தன்குறை கூறுவதும், வசிட்டர் ஆலோசனேப் படி காமதேனுவின் கன்றுகிய நந்தினியை வழி பட்டு ஒழுகுவதும், நந்தினி அருளால் இரகு உற் பத்தியாவதும், திலீபன் யாகம் இயற்றுவதும், இரகு முடிசூடித் திக்கு விசயஞ் செய்வதும், அவனுக்கு அயன் புத்திரன் பிறப்பதும், அயன் பெறுவதும், சுயஞ்வரம்செய்வதும், கடி மண் (ந செய்து மீள்வதும், தந்தை இரகு கதியடை மணேவி இந்துமதி பிறப்பு நீங்குவதும், வதும், அயன் மரணமடைவதும் பதின்மூன்று படலங் களிலே 1331 பாடல்களிலே கூறப்படுவன. அயன் மகன் தசரதன் அரசியற்றி, முனிபுதல் கொன்று சாபமேற்றதும், புத்திர வ னேக் காமயாகம் இயற்றிப் புதல்வர் நால்வர் திரு தாடகையை வவதாரஞ் செய்ததும், இராமன் வதைத்து வேள்வி காத்து அகலிகை சாபம் வ ன ம் நீக்கி, சீதையை மணந்து, புகுந்ததும் இராவணனே வதஞ் செய்து, அயோத்தி மீண்டு புரி ந்து விலக்கி சீதையை இராமன் சத்துருக்கன் இலவண சீன துன் புறும்போ து வதைத்ததும், இராமன் சம்புகளே வதைத்ததும் மு தலா னேர் இராமபிரான் அவதாரம் படலங்களிலே 570 கியதும் அடுத்து 230 பாடல்களிற் கூறப்படுவன. இவற்றை அடுத்துக் குசன் அயோத்தி சென்றதும், வாகு தைத் தொலேத்து மீளப் பெற்றதும் அரசியற்றியதும் மூன்று முடிருடி பாடல்களிலே கூறப்படுவன. தளிலே 335 பின் வந்தோர் வரலா றுகள் குலமுறைப் படலத்திலே 33 பாடல்கள் கிடைத் அரசகேசரியின் எனவே இரகு துள்ளன. வமிசத்திலே 2444 பாடல்கள் இன் று கின்றன.

வித்துவசிரோமணி ச. பொன்னம்பலபிள்ளோ இரகு வம்மிசத்தின் மூலத்திணே யாழ்ப்பாணம் வித்தியா நுபாலன யந்திரசா ஃயிற் சர்வசித்து வருடம் ஆவணி மாதம் (1887) பதிப்பித்தார். புன்னுலேக்கட்டுவன் மகாவித்துவான் சி. கணே சையர் முதற் பதிறைய படலங்களுக்கு எழுதிய பகுதிகளாக 1915 ஆம் 1932 205 ஆம் ஆண்டுகளிற் பதிப்பிக்கப்பட்டுள்ளன. சுன் ஞகம் அ. குமாரசுவாமிப்புலவர் சில விளக்கம் தந்து 'இரகுவமிசக் செய்யுட்களுக்கு நூலினே 1901 @Gw கருப்பொருள்' எனும் வெளியிட்டனர். புலோலி 2. கனக்சபாபதிப் அயனெழுச்சிப் படலத்தினே யுடனும் ஆங்கிலமொழி பெயர்ப்புடனும் 1932 இலே பதிப்பித்தனர்.

மகாவித்துவான் ரா. ராகவையங்கார் (1870— 1946) காளிதாசனின் இரகுவம்மிசத்தின் சில சருக்கங்களேத் தமிழிலே பெயர்த்துப் பாடி யுள்ளார்.

சுண்ணுகம் அ. குமாரசுவாமிப்புலவர் (1854 — 1922) எழுதிய இரகுவமிச சரிதாமிர்தம் 1930 இலே வெளிவந்தது.

கணபதிப்பிள்ள (—1895) புலோலி வசனரூபத்திலே காவியத் தினே இரகுவம்ச முதலேந்து ச ருக் வழங்கியுள்ளார். தமிழில் மொழிபெயர்ப்பு சென்ணேயில் 1874 கத்தின் ஏனே யவை அச்சிட்ட வெளிவந்தது; @Ga அறியுமாறில்லே. விபரங்கள்

## இரங்கப்பின்னே கவிராயர்

தமிழ்நாடு பழவேற்காடு எனுமூரினர்; அரங் கப்பிள்ளே கவிராயர் எனவும் அழைக்கப் பட்டவர்.

அரிச்சந்திர விலாசம் பாடியவர். அது 1867, 1875 ஆம் ஆண்டுகளில் அச்சிடப் பெற்றுள்ளது.

#### இரடடையர்

இயற்பெயர் மறைந்து போயினமையால் இரட் வழங்கப் பெற்றவர்; தமிழ் டையர் என நாவலர் சரிதை வழங்கியுள்ள இளஞ்சூரியர், முதுசூரியர் எனும் பெயர்களும் (113) இயற் துணி தல் அரிது. இரட் எனத் அடிப்படையிற் என்ற சொல்லின் டையர் தாய் வயிற்றுப்பிள்கோகள் கருத்துரைத்துள்ளனர். ஒருவர் அம்மான் மகன் அத்தை மகன் என்றும் மற்றவர் வழங்கும் கதை இரட்டையர் என்ற கருத்தை தடையாகவுள்ளது. ஏற்பதற்குத்

இரு புலவர் சேர்ந்து யாண்டும் ஒருங்கு காரண த்தைக் கூற வருவதற்கான போய் ஒருவரைக் முணே ந்தோர் குருடராகவும் மற்ற கொண் வரைச் சப்பாணியாகவும் படைத்துக் கூறுவதற்கு எவ்விதமானு இவ்வாறு டனர்: காணப் பெறவில்லே. புலமை சான் றுகளும் ஒருவருக்கு மற் யால் நட்புரிமை Frega (P ெருருவர் இன்றியமையாதவராய் இணே பிரி பாடிப் புகழுடேன் வாழ்ந்த யாமல் போய்ப் புலவர்களே இரட்டைப் புலவர் இரண்டு என்று வழங்கப் பெற்றனர்.

இரட்டையர் சோணுட்டினர் என்று சோழ மண்டலச் சதகம் கூறும், அதனுள் இடம் பெறும் 'வாகாம் பதியாமிலந்துறை' (செய்யுள் 58) என்பதன் அடிப்படையிற் சிலர் இரட் டையர் ஊர் இலந்துறை என்றும் ஆமிலந் துறை என்றும் கூறுவர். இரட்டையர் ஏகாம்பரநாதருலாவிலே மல்லி நாதன், திருமல்லிநாதன் என்ற பெயர்களேப் பெற்ற சம்புவராயன் ஒருவன் செய்த திருப் பணிகளேக் குறிப்பிடுவர். ஏகாம்பரச்சம்புவராயன்காலத்தில் இரட்டையர் இருந்தார் என்று தொண்டை மண்டலச் சதகத்தில் இடம் பெறும் 'மேதைப் புலவர்எண்', என்ற பாடல் உணர்த்துகின்றது. அப்பெயர் கொண்டவன், வென்று மண்கொண்டசம்புவராயர் (1321 — 1339) என்பர்.

இரட்டையர் காலத்தவர் வில்லிபுத் தூராழ் வார். வில்லிபுத்தூராழ்வார் பாரதம் பாடு வதற்குத் தூண்டு கோலாக அமைந்த வக்க பாகை வரபதி ஆட்கொண்டானே இரட்டையர் போற்றிப் பாடியுள்ளனர் (தமிழ் நாவலர் சரிதை, 107).

தெய்வீகவுலா எனவும் கச்சியுலா எனவும் அழைக்கப்படும் காஞ்சி ஏகாம்பரநாதருலா, நில்ஃக் கலம்பகம், திருவாமாத்தூர்க் கலம் பகம் என்பனவற்றையும் தனிப்பாடல்களேயும் இரட்டையர் பாடியுள்ளனர்.

திருவொற்றியூர் தியாகேசர் பஞ்சரத்தினமும் பஞ்சரத்தினமும் தெய்வீக வடிவுடையம்மை இரட்டைப்புலவர் பாடியவையெனப் பதிப்பிக் வடிவுடையம்மை கப்பட்டுள்ளன. தினம் அபிராமியந்தாதியைக் கு றிப்பிடுவ தால் இரட்டையர் பாடியதெனல் பொருந்தாது. கச் சிக்கலம்பகம் ஒன்றினே இரட்டையர் பாடிஞர் எனப் புலவர் புராணமுடையார் கூறுவதற்கு ஆதாரமில்ஃ. காஞ்சி ஏகாம்பரநாதர் வண்ண மும் மூவரம்மானேயும் இரட்டையராற் பாடப் பட்டவை என்பர் சிலர்.

#### இரண்டாம் ஆயிரம்

ஆழ்வார்களின் அருளிச் செயல்கள் நாலா யிரத் திவ்விய பிரபந்தமாகத் தொகுக்கப்பட் டுள்ளன. நாலாயிரத் திவ்விய பிரபந்தத்தினே முதலாயிரம், இரண்டாம் ஆயிரம், மூன்ரும் ஆயிரம், நான்காம் ஆயிரம் என வகுத்துரைக் கும் மரபுண்டு. இவற்றிலே இரண்டாம் ஆயிரம் பெரிய திருமொழி எனவும், மூன்ரும் ஆயிரம் இயற்பா எனவும் தான்காம் ஆயிரம் திருவாய் மொழி எனவும் அழைக்கப்படுதலுமுண்டு.

இரண்டாம் ஆயிரத்திலே தந்திவர்மன் காலத் தில் (796 — 846) வாழ்ந்த திருமங்கையாழ் வார் பாடிய பெரிய திருமொழி, திருக்குறுந் தாண்டகம், திருநெடுந்தாண்டகம் எனும் மூன்று பிரபந்தங்கள் இடம் பெறுவன. பெரிய திரு மொழியிலே பதிணெரு பத்துகளில் நூற் றெட்டுப் பதிகங்களிலே 1084 திருப்பாசுரங்கள்

இடம் பெறுவன; பத்தாம் பத்தின் ஏழாம் திருப்பதிகத்<u>திற்</u> திருப்பா சுரமுள பதினைக் திருப்பதிகங்களிலும் பத்துப் ஒழுங்காகவுள்ளது; பாசுரமுறை இத்திருப்பதி ஆசிரிய விருத்தம், கங்கள் அ<u>ற</u>ுசீர் எழுசீர் ஆசிரிய விருத்தம், எண்சீர் ஆசிரிய விருத்தம், வெண்டுறை, கலிவிருத்தம், அசிரியத்துறை, சந்தக்கலிவிருத்தம், கலி நிலேத்துறை, கலித்தா ழிசை, கொச்சகக்கலிப்பா, வஞ்சிவிருத்தம் எனும் யாப்பமை திகளாற் பாடப்பட்டுள்ளன.

திருக்குறுந்தாண்டகத்தில் இருபது அறுசீர் ஆசிரிய விருத்தங்களும் திருநெடுந்தாண்டகத்தில் முப்பது எண்சீர் ஆசிரிய விருத்தங்களும் இடம் பெறுகின்றன. அப்பர் சுவாமிகளின் தாண்டக யாப்பிணத் திருநெடுந்தாண்டகத்திலும் திரு நேரிசை யாப்பிணத் திருக்குறுந்தாண்டகத்திலும் காணலாம்.

பெரிய திருமொழியின் பதிகங்களின் ஈற்றுப் பாடல்களும் தாண்டகங்களின் ஈற்றுப் பாடல் களும் பலச்ருதிப் பாட்டு அல்லது திருநாமப் பாட்டு எனப்படும் வகையின; சம்பந்தப் பெருமானின் திருக்கடைக் காப்பினே ஒத்தவை.

இரண்டாம் ஆயிரத்திற்குப் பெரிய வாச் சான்பிள்ளே எழுதிய வியாக்கியானம் உண்டு. திருநெடுந்தாண்டகத்திற்கு பராசரபட்டர் வியா கியானம் எழுதியுள்ளார்.

ஸ்ரீ சர்மாசாரியர் 1856 இலே பெரிய திருமொழியைப் பதிப்பித்துள்ளார். நிவாஸமுதலியார் (1861), முடிச்சூர் அப்பாவ முதலியார் (1865), ஊ. புஷ்பேரதச் செட்டியார் (1885), அரசாணி பால் கந்தாடை கிருஷ்ண கே. திருவேங்கடாசார்யர் மாசார்யர். 8. (1898),ஸ்ரீ நிவா ச வரதாசாரியர் முதலியோர் பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டிலே பதிப்பித்தவர்கள்; இருபதாம் *நூற்றுண்டிலே* காரப்பங்காடு ஸ்ரீ கோபாலாச்சாரியர் (1908), அ. க. கிருஷ்ணமாசார்யர் (1912), சே. கிருஷ்ண மாச்சாரியார் (1928), பி. இரத்தினநாயகர் ஸென்ஸ் (1938), ரி. சி. பார்த்தசாரதி அய்யங்கார் (1939), ம. பாலசுப்பிரமணிய (டிதலி யார் (1943) முதலியோர் திவ்வியப்பிரபந்தத்தைப் பதிப்பித்துள்ளனர். மர்ரே அண்டு கம்பெனி 1956 இலே பெரிய திருமொழி மூலத்தினே நன்முறையிலே பரிசோதித்துப் பதிப்பித்தனர். காஞ்சி பிரதிவாதி பயங்கரம் அண்ணங்கரா சாரியர் திவ்யார்த்த தீபிகையுரையுடன் பல முறை பதிப்பித்துள்ளார்.

#### இரண்டாம் திருவந்தாதி 💛

பொய்கையாழ்வாரின் திருவந்தாதியை அடுத் துத் தொகுக்கப் பெற்றமையால் இரண்டாம் திருவந்தா தி என்ற பெயரினேப் பெற்றது. வைணவ திருப்பா சுரங்களின் தொகுப்பாகிய நாலாயிரத் திவ்விய பிரபந்தத்திலே இயற்பா எனும் பிரிவிலே இடம் பெறுவது. இதனுள் நாறு வெண்பாவுள.

இரண்டாம் திருவந்தாதியைப் பாடியவர் பூதத்தாழ்வார். இவர் ஏழாம் நூற்ருண்டின் கடைக்கூறிலும் எட்டாம் நூற்ருண்டின் முற் கூறிலும் வாழ்ந்தவர்.

தமிழ் வைணவ பக்தி இலக்கியத்தின் முன் னேடிகளில் ஒன் முன இரண்டாம் திருவந் தாதி சுய உணர்வுகளே எடுத்துக் காட்டும் ஆக்கமாக மிளிர்கின்றது. திருமாலின் அவதா ரங்கணயும் அவற்றின் நிகழ்ச்சிகளேயும் போற் றிப் பாடுவதுடன் அவர் எழுந்தருளிய திருக் கோயில்களேயும் அவற்றின் இயற்கை அழகினே வியந்து கூறுவதையும் வெண்பாக்கள் காட்டுகின்றன.

## இரண்டாவது திருமுறை

சைவர்களின் பன்னிரு திருமுறைகளிலே முதல் மூன்று திருமுறைகளும் திருஞானசம்பந்த மூர்த்தி நாயஞர் பாடியருளிய திருப்பதிகங்களின் தொகுப்புகளாம்.

<u> இருஞானசம்பந்தரும்</u> திருநாவுக்கரசரும் சம காலத்தவராவர். அரசியலிலிருந்து ஓய்வு பெற் றுச் செங்காட்டங்குடியிலே சிறுத்தொண்டர் போது தங்கியிருந்த சம்பந்தர் அவரைச் சந்தித்ததாகப் பெரிய புராணம் கூறும் (வார். #(%. 31 — 48). சிறுத்தொண்டர் பல்லவன் படைக்குத் த‰மை தாங்கி வாதாபி கொண்டது கி.பி. 642 என்று கூற இடமுண்டு. சந்திப்பு நிகழ்ந்தது 642க்குப் பின் எனவே பெரியபுராணம் பாகும். சிறுத்தொண்டரைச் சந்தித்துவிட்டுச் சம்பந்தர் திருமருகல் சென்று, பின்பு திருப்புகலூரிலே தங்கியிருந்த அப்பரைச் சந்தித்ததாகக் கூறும். திருமறைக் காட்டிலே அப்பரையும் சம்பந்தரையும் மங்கை யார்க்கரசியும் குலச்சிறையாரும் சந்தித்ததை சம்பந்தர் அடுத்தே பாண்டிய நாடு பாண்டியனேச் சைனத்திலிருந்து மீட்டனர் என் றும் பெரியபுராணம் கூறுகின்றது. மீட்ட பாண்டியன் அரிகேசரி மாறவர்மன் (640 -- 690). எனவே சம்பந்தர் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவராவர்.

சம்பந்தர் பாடிய திருப்பதிகங்களேயுடைய இரண்டாம் திருமுறையிலே 122 திருப்பதி கங்களுள. இத் திருப்பதிகங்களிலே 1326 திருப்பாடல்கள் முழுப் பாடல்களாகவும் ஐந்து திருப் பாடல்கள் அடி குறைந்த பாடல்களாகவும் காணப்படுவன. இத் திருப்பதிகங்களிலே 103 திருப்பதிகங்கள் பதிஞெரு திருப் பாடல்களே யுடையவை என்பது நோக்கத்தக்கது.

இந்தளம், சீகாமரம், காந்தாரம், பியந்தைக் காந்தாரம், நட்டராகம், செவ்வழி எனும் ஆறு பண்களிலமைந்த திருப்பதிகங்கள் இரண் டாந் திருமுறையிற் ெருகுக்கப் பெற்றுள்ளன.

இத்திருமுறையில் இடம் பெறும் திருப் பதிகங்களிலே 120 தலப்பதிகங்கள்; இருபதிகம் பொதுப்பதிகங்கள் தலப்பதிகங்கள் 90 திருத் தலங்கள் பற்றியவை.

சம்பந்தர் திருப்பதிகங்களிலே பொதுவாக ஒரு அமைப்புப் பேணப்பட்டுள்ளது. முதலேழு திருப்பாடல்களிலே தலமூர்த்தியின் அருமை பெருமை ஆற்றல் முதலிய பண்புகளும் அடி யார் தொண்டின் சிறப்பும் தல இயற்கை வனப்படன் கூறப்படுகின்றது. எட்டாவது திருப் மஃ யெடுத்து இராவணன் வருந்தி இறைவணப் செய்தி போற்றும் கூறுவது. உயிர்கள் தம் பிழை நினேந்து ஏசறுதல் இங்கு காணப்படுகின்றது; ஒன்பதாவது திருப்பாடல் பிரமனும் திருமாலும் அடிமுடிதேடிய செய்தி கூறுவது; பசு ஞானத்தாலும் பாச ஞானத் தாலும் இறைவணே உணர்தல் முடியாது என் பதையும் அவன் அருளாலேயே அவணே உணர முடியும் என்பதையும் இங்கு காணலாம். பத் தாவது திருப்பாடல், புறச்சமயத்தாரைக் கூறுவது; அவர்களின் நெறி துயர் விசோவிப்பன வற்புறுத்தல் காணலாம். என்பதை இங்கு பதிஞேராவது பாடல், திருக்கடைக்காப்பு; பக் தியுடன் பயின்று பாடுவோர் அடையும் நற் பயன்களே கூறுவது.

திருஞானசம்பந்த சுவாமிகளின் திருப்பதிகங் காஞ்சிபுரம் மகாவித்துவான் சபாபதிமுதலியார் 1864 இலே பதிப்பித்தனர்; தலமுறையை இராம மதுரை (1881), திருமயிலே சுவா மிப்பிள்ளே செந்தில் வேலு முதலியார் (1893), வண்ண சி. சுவாமி நாதபண்டிதர் (1911) என்போர் பதிப்பித்தனர். காஞ்சி நாகலிங்கமுனிவர், கயப்பாக்கம் சதா சிவச் செட்டியார் பதிப்பு விபரங்கள் வில்லே. சென்னே சைவ சித்தாந்த மகாசமாஜம் திருஞானசம்பந்த மூர்த்திசுவாயிகள் ரத்தை 1931, 1936 ஆம் ஆண்டுகளிற் பதிப் ஸ்ரீகா சிமடம் பித்துள்ளது. திருப்பனந்தாள் 1950 இலே தி. பட்டுச்சாமி ஓதுவார் புரையுடன் திருஞானசம்பந்தசுவாமிகள் அருளிச் செய்த தேவாரப் பதிகங்களேப் பதிப்பித்தது. தருமபுர ஆதீனம் முத்து சு. மாணிக்கவாசக முதலியாரின் குறிப்புரையுடன் இரண்டாவது திருமுறையை 1954 இலே பதிப்பித்துள்ளது.

# இரனியவர்மன்.

சிதம்பரம் தென்னுர்க்காடு மாவட்டத்திற் தேவமைப்பட்டணம் சிதம்பரம், தா லுகாவின் ''கோயில்'' என்று சிறப்பிக்க**ப்** சைவர்களால் தில்லே, புலியூர், பெரும்பற்றப் படுவது; முதலிய பெயர்களோயுடையது. புலியூர் பல

தில்ஃவில் எழுந்தருளியிருக்கும் நடராஜப் பெருமான் ஆனந்ததாண்டவமூர்த்தியாக அருள் புரிந்து கொண்டிருக்கிருர். கூத்தப்பெருமானின் பெருமையைப் போற்றிப் புகழும் தேவாரமும் திவ்விய பாடல்களும் பலவுள. நடராசமூர்த்தி யின் திருத்தலம் பற்றிய மான்மியம் கூறும் பிரபந்தங்களும் பலவுள.

சந்நிதியிலே சித்சபை, கூத்தனின் தில்லக் கனக்சபை, தேவசபை, நிருத்தசபை, இராஜ எனும் ஐந்து திருச்சபைகளுள. சபையே சிற்றம்பலம் என்றும் பொன்னம்பலம் போற்றப்படுவதாகும். இங்கு என்றும் பெருமான் சிவகா மி வறையிலே நடராஜப் சுந்தரியம்மையுடன் எழுந்தருளியிருக்கிறுர். றம்பலத்திற்கு எதிரேயுள்ளது கனகசபை. தேவ என்று பேர் சபையே பேரம்பலம் பெற்றது. அமைப்பிண தேர் உடைய நிருத்தசபை சிற்பாலயம். இராஜசபை ஆயிரக்கால் மண்ட

தில்ஸேச் சிற்றம்பலத்தைப் பொன்வேய்ந்தவன் இரணியவர்மன் எனப்படும் சிங்கவர்மன் என்று கோயிற்புராணம், சிதம்பரமான்மியம் முதலியன கூறுவன. இவற்றிலே உடம்பிலே தோன்றி யிருந்த சிங்கம் போன்ற வெண்ணிற நோயை அடைந்த சிங்கவர்மன் தீர்த்த யாத்திரை புறப்பட்டு, தில்ஸேக்குளத்தில் நீராடி நோய் நீங்கி இரணியவர்மளுய் சிற்றம்பலத்தைப் பொன் வேய்ந்தும் வேறு திருப்பணி செய்தும் வாழ்ந்த செய்திகள் கூறப்படுவன.

இவை கூறும் இரணியவர்மனுக்கு முன் பொன் வேய்ந்த செய்தி அறியுமாறில்ஃ. சிம்மவர்மன் என்ற பெயரில் பல்லவர் மூவர் கி. பி. ஏழாம் நூற்ருண்டிற்கு முன்பு அறியப்படுகின்றனர். இவர்களிலே இரண்டாம் சிம்மவர்மன் வைண வச்சார்பு மிக்கவன். முதலாம் சிம்மவர்மன் ஆட்டுக்காலம் கி. பி. 436 — 458; மூன்ரும் சிம்மவர்மன் ஆட்டுக் காலம் கி.பி. 580 — 586. இவ்விருவருள் ஒருவனே கோயிற் புராணம் முதலியவை சுட்டும் சிம்மவர்மனுதல் தகும். எனவே தில்ஃச்சிற்றம்பலம் கி. பி. ஐந்தாம் அல்லது ஆரும் நூற்ருண்டிலே பொள்ளம்பல மாக மாறியது எனலாம். சோழப்பேரரசரும் பாண்டியப்பேரரசரும் பல்லவருக்குப் பின் தில்ஃத்திருக்கோயிஃ அணிசெய்து பெருமை யடைந்தனர். பின்வந்த அரசமரபினரும் தில் ஃக்குத் திருப்பணி செய்ய முந்தி நின்றுள்ளனர்.

தேவாரமுதலிகளுக்கு முன் வாழ்ந்த திரு மூலநாயஞர் பொன்னம்பலத்தைப் போற்றும் முன்ஞேடியாவார் (2740, 2777).

#### இரணியன் வதைப்பரன்

திருச்சிக்கு வடக்கே மூன்று மைல் விலுள்ளது வைணவர் கோயில் எனப் போற் றும் திருவரங்கம். திருவரங்கத்தின் வடக்குக் கோபுர வாசலால் உள் நுழைந்தாற் புலப்படும் சந்திர புடகரணிக்குத் தெற்கேயுள்ள சந் நின்ற திருக்கோலத்தோடு வடக்கு நோக்கியுள்ள மேட்டழகிய சிங்கப் பெரு தலே வ ஞக வை த்து பாட்டுடைத் இரணிய சம்ஹாரத்தையும் பிரகலாதன் வைண பக்தியையும் புலப்படுத்தும் பிரபந்தம் இரணி யன் வகைப்பரணி.

தக்கயாகப் பரணி போன்று புராணச் சார்புடையது இரணியன் வதைப்பரணி. கட வுள் வாழ்த்து, கடைதிறப்பு, காடுபாடியது, கோயில் பாடியது, தேவியைப்பாடியது, பேய் குடைப்பாடியது, இந்திரசாலம், பேய்முறைப்பாடு, குளிகூறியது, போர்பாடியது, களம்காட்டல், கூழடுதலும் இடுதலும், வாழ்த்து எனும் பதின்மூன்று உறுப்புகள் 693 கண்ணிகளிலே பாடப் பெற்றுள்ளன.

இரணியன் வதைப்பரணி ஆசிரியர் இன்னுர் என்று துணிந்து கூறலரிது, பதினுரும் நூற் ருண்டில் வாழ்ந்த திருக்குருகைப் பெருமாள் கவிராயர் தாம் ஆசிரியர் என்று சிலர் கருத்துத் தெரிவித்துள்ளனர்.

சு. நல்லசிவன்பிள்ளே இரணியன் வதைப் பரணியைச் ''செந்தமிழ்'' சஞ்சிகையின் 15 ஆம் 16 ஆம் தொகுதிகளிலே வெளிப்படுத்தி யுள்ளார்.

#### திரு இரத்திகைரி

இரத்தினகிரி என வழங்கும் திருத்தலம் வாட்போக்கி என்று முன்பு பெயர் பெற்றி ருந்தது. திருச்சி மாவட்டத்திற் குளித்தஃ இருப்புப்பாதை நிஃயைத்திலிருந்து ஆறரைமைல் தொஃவில் உள்ளது. இங்கு எழுந்தருளிய சிவபிரானுக்கு இரத் தினகிரிநாதர், மத்தியானசுந்தரர் என்றும் இறை விக்குச் சுரும்பார் குழலியம்மை என்றும் பேர். இங்கு உச்சிக்கால வழிபாடு விசேடமானது. இந்திரன் உண்டாக்கிய வேப்ப மரத்தையும், இறைவழிபாடு முடிந்து திரும்புகையில் வயிர வீரப்பெருமாளேயும் வணங்குதல் மரபு. தீர்த்தம்

அகத்தியர், இந்திரன் பூசித்துப் பேறுபெற்ற தலம். இத் தலத்திற்கு அப்பர் பாடிய திருப் பதிகமொன்றுண்டு (5.86). சேறைக் கவிராச பிள்ஃஸ்யின் வாட்போக்கிநாதருலாவும் திரிசிர புரம் சி. மீஞட்சிகந்தரம்பிள்ஃஸ்யின் வாட் போக்கிக் கலம்பகமும் இத்தல சம்பந்தமானவை.

# இரத்தினசபாபதி முதலியார், அ,

தமிழ்நாடு சிதம்பரம் அ. இரத்தினசபாபதி முதலியார் சிவசிவவெண்பா, சோமேசர் முது மொழிவெண்பா எனும் பிரசுரத்தை 1901 இலே பதிப்பித்து வெளியிட்டவர்.

# இரத்தினம் நவரத்தினம், திருமதி (24.10.1910 — )

திருமதி இரத்தினம் நவரத்தினம் யாழ்ப் பாணத்திலே பிறந்தவர்; ச. செல்லேயா தம்பதி களின் புதல்வி; காசிப்பிள்ளே நவரத்தினம் அவர்களே 1947 இலே திருமணஞ் செய்தவர்.

சென்னே பிரசிடென்சி கல்லூரி, அண்ணுமஃப் பல்கலேக்கழகம், இலண்டன் கல்விக்கழகம் என் பனவற்றிலே கற்று பி. ஏ, எம். ஏ, எம். லிட் முதலான பட்டங்களேப் பெற்றவர்; பாரதி தாசன் பல்கஸேக்கழகத்தினரால் 1984 இலே கௌரவ கலாநிதிப் பட்டம் வழங்கப் பெற்றவர்.

யாழ்ப்பாணம் மருதெனர் மடம் இராமநாதன் கேஸ்லூரியிற் பத்து வெருடம் வரை அதிபராகச் சேவை புரிந்தவர்; 1944 இலே கெஸ்வித் திணேக்களத்திலே பணிபுரியத் தொடங்கி, வடபிராந்திய கல்விப் பணிப்பாளராக உயர்ந்து 1968 இலே ஓய்வு பெற்றவர்.

உலக அரங்கிலே பல மாநாடுகளிலே பங்கு பற்றியதோடு அமையாது அரிய சொற்பொழிவு களுமாற்றியவர்; சிறப்புச் சொற்பொழிவுகளுக் கென அழைத்துக் கௌரவிக்கப் பெற்றவர்; அகில இலங்கை சைவமங்கையர் சபைத் தலேவராகப் பணி புரிந்தவர்.

யாழ்ப்பாணம் கொழும்புத் துறையில் வசித்த அம்மையார், ஸ்ரீயோகர் சுவாமிகளின் பிரதான சீடர்களில் ஒருவர். குருவின் பாடல்களேயும் வசனங்களேயும் நற் சிந்தவே எனத் தொகுத்தளித்தவர்; சிவ யோகசுவாமிகள் பிள்ளத் தமிழ் (1965) பாடிய வர்; 1972 இலே SAINT YOGASWAMI AND THE TESTAMENT OF TRUTH

எனும் ஆங்கில நூஃ எழுதியவர்; இந் நூலிலே நற் சிந்தகுபிலுள்ள போதகுகள் சிலவற்றை ஆங்கில உலகுக்கு அறிமுகப் படுத்துவதோடு சுவாமிகளின் வாழ்க்கையின் சுருக்கத்தையும் அவர் வரலாற்றின் முக்கியாம்சங் களேயும் ஆசிரியர் எடுத்துக் காட்டியுள்ளார்.

திருவாசகத்தின் நுண்மையாக ஆய்ந்து புது முறையில் விளக்கிய பெருமை அம்மையாருக் குண்டு ( A NEW APPROACH TO TIRUVASAKAM; TIRUVASAGAM, THE HINDU TESTAMENT OF LOVE) அண்மையிலே பெரியபுராணத்தின் அடிப்படை யிற் சிவ தத்துவத்தை அணுகும் ஆய்வொன்றி கோச் செய்துள்ளார். ( THE VISION OF SIVA IN PERIYAPURANAM 1987).

முருகணேப் பற்றியும் பிள்ளுயாரைப் பற்றி யும் கிடைக்கும் சான்றுகளுத் தாருவியெடுத்து விளக்கமளித்துள்ளார். ( KARTTIKEYA, THE DIVINE CHILD, 1973; AUM GANESHA, THE PEACE OF GOD 1978).

சைவசித்தாந்தத்தினே எளிமையாகவும் தெளி வாகவும் ஆங்கிலத்தில் விளக்கி அம்மையார் ஆற்றிய சொற்பொழிவுகள் ( SIDDHANTA SAIVAM IN ESSENCE AND MANIFESTATION 1979).

## இரத்தினவேலு முதலியார்

தமிழ்நாடு ஈக்காடு என்னும் ஊரினர்; பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் கடைக்கூறிலும் இருபதாம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதியிலும் வாழ்ந் தவர்.

குகனேரியப்பரின் உபதேச காண்**டத்தி**ற்கு உரை கண்டைவர்; கச்சியப்பமுனிவரின் விநாயக புராணம், அதிவீரராமபாண்டியேனின் காசி கண்டம், பரஞ்சோதி முனிவரின் திருவிளே யாடற்புராணம் என்பனவற்றை உரையுடன் பதிப்பித்தவர்; வீரகவிராயரின் அரிச்சந்திர புராணத்திற்குத் திரிசிரபுரம் கோவிந்த பிள் கோ எழுதிய ... உரையையும் காணியம் பாக்கம் சண்முகமுதலியார் பதிப்பித்த கம்பனின் ஆரணிய காண்டத்தையும் பரி சோத்திதுக் கொடுத்தவர்; சிவமகாபுராணத்தை வசனமாக மொழி பெயர்த்துத் தந்தவர்.

#### இரத்தினேசுவரஐயர், வ, மு.

யாழ்ப்பாணம் உடுவிஃச் சேர்ந்தவர்; வண்ணூர்பண்ணேயில் வசித்தவர்; தமிழ்ப் பண்டிதர்: பிரசங்கசபாமணி எனப் போற்றப் பெற்றவர்; சுன்னுகம் அ. குமாரசுவாமிப் புலவரிடம் வண்ணே சைவப்பிரகாச வித்தியாசாஃயிலே தமிழ் இலக்கியலக்கணங் கற்றவர்.

இலங்கை, இந்தியா, பர்மா முதலிய நாடு களில் ஆசிரியராகப் பணிபுரிந்தவர். செட்டி நாட்டிலே 'சிவநேசன்' பத்திரிகையில் நீண்ட காலம் சேவையாற்றியவர்; புராணங்களுக்குப் பயன் சொல்லும் யாழ்ப்பாணத்துப் பரம் பரையை இந்நூற்ருண்டின் அறுபதுகளிலும் பேணிப் பல இடங்களிலும் புராணங்களுக்குப் பயன் சொல்லி வந்தவர்.

நல்லூர் கந்தசுவாமி பஞ்சரத்திநமும் தனி முதற் பாக்களும் பாடியவர்; வரதபண்டிதெரின் கண்ணியவளே குருநாதசுவாமி கிள்ளேவிடுதூதை முதன் முதலாகப் பதிப்பித்தவர்.

இவர் தம் பிரசங்கங்கள், கட்டுரைகள் ஆகியனவற்றிற் சில நூலுருவம் பெற்றுள்ளன.

### இரதோற்சவம்

பண்டைக் காலம் முதல் தமிழர் தேர் பண்பாடு உள்ளிட்ட இந்தியபண்பாட்டிற் குறிப் பிடத்தக்க இடம் பெற்று வந்துள்ளது. போர்க் கருவியாகவும் போக்குவரத்து வாகன இடமிருந்து வந்துள்ளது. மாகவும் அதற்கு இந்திய தேர்ப்படை அரசர் படை வகுப்பு முக்கியத் துவம் பெற்றது. மகாபார தத்தில் கிருஷ்ணபரமாத்மா பார்த்தனின் தேர்ச் சாரதியாக நின்று போதித்ததே பகவத்கீதை. பத்துத் திசைகளிலும் தேரோட்டிப் பேர் பெற்றவன் தசரதன். தேர்வண்கிள்ளி, வண்பாரி, தேர்வண்மலேயன் பழைய தமிழ்ப் இடம் பெறுபவர். வேள்விக் பாடல்களிலே குடிச்சாசனம் மான்தேர் மாறினக் கூறுகின்றது. முல்&ுக்குத் தேர் கொடுத்த பாரியைப் பண்டைய சான்ரோர் போற்றிப் புகழ்ந்துள்ளனர். மனு நீதிகண்டசோழன் தன் மக‰ர்த் தன் கோல் வளேயாது நிற்கத் தன் தேர்ச்சில்லாலேயே தண் டித்த நிகழ்ச்சி கற்றேராகப் போற்றப்படுவது. பண்டைய தமிழ் அகப்பாடல்களில் முல்ஃத் திணேப் பாடல்கள் தேரிலே மீளும் தஃவைனப் சித்திரித்துள்ளன.

உலகியலிற் பயன்பட்ட தேர் இறைவனுக்கும் ஊர்தியாக மாறுகின்றது. அவ்வூர்தியிலே அவன் எழுந்தருளித் திருக்கோயில் ஆண்டுவிழா, மகோற் சவம் அல்லது பிரமோற்சவம் எனும் நைமித்திய உற்சவத்திலே, தேர்வீதிகளிலே பவனிவருவது, தேர்த்திருவிழா அல்லது இரதோற்சவம் எனப் படும். இரதோற்சவம் பிரமோற்சவத்தில் அதி முக்கியத்துவம் வாய்ந்ததும் பிரபல்லியம் மிக் கதுமான திருவிழாவாகும்.

மணிமேகலேயிலே விழாக் காலத்துப் புகார் நகரக் காட்சிகளேக் கூறுமிடத்து முருகன் தேர்த் திருவிழா குறிப்பிடப்படுகின்றது. கி. பி. ஐந்தாம் நூற்ருண்டின் ஆரம்பத்தில் இந்தியா வந்த சீன யாத்திரிகன் பாஹியன் தான் கண்ட தேரோட்ட விழாவிணத் தன் நூலிலே குறிப் பிடுகிறுன். சோழப் பெருமன்னர் காலத்திலே தேர்த்திருவிழா பெருஞ் செல்வாக்குப் பெறு வதைச் சாசனங்கள் உணர்த்தி நிற்கின்றன.

கோயில் வடிவிலேயே முதலிலே Coni கோயிலுக்கு அமைக்கப்பட்டுள்ளது என்பது இலக்கணக் குறிப்புகளில் இருந்து அறியமுடிகின்றது. மாமல்லபுரத்துக் கற்றளிகள் இரதம் என வழங்கப்படுவது கவனிக்கத்தக்கது. மேலும் காரணுகமமும் குமரா தந்திரமும் தேரின் பல்வேறு பகுதிகளேயும் சிவபிரான். முருகப்பெருமான் பரிவாரங்களிமுள்ள ஒவ்வொரு தெய்வத்தோடும் தொடர்புறுத்திக் கூறலும் நோக் கத்தக்கது.

கடோபநிடதத்தில் மனிதனுடைய உடிஃத் தேராகவும் உயிரைத் தேர்த்தஃவவஞகவும் புலங் களேக் குதிரைகளாகவும் புத்தியைத் தேர்ப் பாகஞைகவும் புலங்கள் பற்றும் விடயங்களேத் தேரோடும் வீதியாகவும் வருணிக்கும் முற்றுரு வகம் ஒன்று காணப்படுகின்றது. ஞாஞமிர்த ஆதிரியர் உடலாம் தேரில் உயிராம் அரசன் உலகமாம் மாடவீதியில் உலா வருதஃ அழகுற உருவகப் படுத்தியுள்ளார். (14)

சைவே நூல்கள் இரதோற்சவம் பஞ்சகிருத்தி யங்களில் அழித்தல் தொழிலே உணர்த்துவ தாகக்கூறுவன. சிவபிரான் திரிபுராந்தகரைத் தேரிலேறி அழித்த வீரட்டம் இதணே உணர்த்து கின்றது. தாரகாட்சன், கமலாட்சன், வித்யுன் மாலி எனும் அகரர் இரும்பு, Gau air aff, பொன்னுலமைந்த மூன்று கோட்டைகளுக்கு உரியவர்களாகிச் சகலரையும் நனிவித்து வந்த போது சிவபிரான் நலிந்தோரைக் காக்கத் பற்றிப் பூமியைத் தேராகவும் திருவுள்ளம் விண்மீன்களே விதானமாகவும், சூரிய சந்திரரைச் சக்கரமாகவும், வேதங்களேக் குதிரைகளாகவும் பிரமனச் சாரதியாகவும் மேருவை வில்லாக வும், வாசுகியை நாணுகவும், விஷ்ணுவை அம் பாகவும் கொண்டு புறப்பட்ட போது, தேவர் தம் துணேயாலே சிவன் அசுரரை வெல்லப் போகிருர் என்று செருக்குற்றதை அறி ந் து

அவர்களின் அறியாமையை நினேந்து புன்னகை புரிந்த மாத்திரத்தே அசுரர் எரிந்து சாம்ப ராயினர்; இக்கதை யசுர்வேதம், இலிங்க புராணம், ஸ்கந்தபுராணம். மகாபாரதம், வால் மீகி இராமாயணம் முதலிய வடமொழி நூல் களில் மட்டுமன்றிப் பழந்தமிழ்ப் பாடல் களிலும் கூறப்பட்டுள்ளது. (புற. 55.1-5; பரி. 5.22-27; கலி. 2. 4-6; இருமுருகு. 154). சிலப்பதிகாரம் திரிபுராந்தகரை அழித்த வீரட் டத்தோடு தொடர் புடைய கொடுகொட்டி, பாண்டுரங்கம் என்ற இரு சிவ நடனங்களேக் கூறுகின்றது. (6. 40-). திருமூலர் திரிபுராந்த தகனம் மும்மலத்தை அழித்ததைக் குறிப்பதாகக் கூறுவர். (''அப்பணி செஞ்சடை'').

கோயிலுக்குச் செல்ல முடியாத நோயாளிகள், கற்பிணிகள் முதலியோர் வீதிவலம் வரும் உற்சவமூர்த்தியைத் தரிசித்துப் பலன் பெறும் அளிக்கின்றது. வாய்ப்பின இரதோற்சவம் தீட்சை பெருதோர், தீயோர் முதலியோர் உற்சவ மூர்த்தியைத் தரிசித்து சாம்பவ நீட்சை பெறவும் இரதோற்சவம் உதவுகின்றது என் பர். ஊர்மக்குகோச் சா திபேதம், உயர்வு தாழ்வு இன்றி ஒன்றுபட்டுச் செயலாற்ற இர தோற்சவம் வழிகாட்டுகின்றது. தேர் வடத்தின் முன்னே எல்லாப் பேதங்களும் ஒழிந்து நிற்கும் காரியத்தை வியக்காமல் இருக்கமுடியாது.

தேர்த்திருவிழா பொதுவாக மகோற்சவத்தின் கடைசி நாளாகிய தீர்த்தத் திருவிழாவுக் முன்தினம் நடைபெறும். காமிகாகமமும் காரணு கமமும் ஏழாம் நாள் திருவிழா, தேர்த்திருவிழா என்றும் சுவாயம்புவாகமம் எட்டாம் நாள் திருவிழா, தேர்த்திருவிழா என்றும் கூறுவன.

காரணுகமமும் குமாரதந்திரமும் இரதோற் சவத்தினே விரிவாக விவரிக்கின்றன. (a) LDT IJ தந்திரம் மூள் று சக்கரம் முதல் பத்துச் சக்கரம் வரையுள்ள எட்டு வகைத் தேர்களேக் கூறுகின்றது. குமாரதந்திரம் இருசக்கரத் தேரிணேக் கூறுவிடினும் காமிகாமமும் காரணக மமும் அதனக் கூறுவன. மானசாரம் எனும் சிற்பநூல் தேரமைப்பினே விரிவாகக் றது. சதுரவடிவமான தேரை நாகரம் என்றும் எண்கோண வடிவமான தேரைத் திராவிடம் என்றும் வட்டவடிவமான தேரை வேஸரம் என்றும் அறுகோணவடிவமான தேரை அந்திரம் என்றும் கூறுவர்.

பெரும்பான்மையான தேர்கள் மரத்தேராக இருப்பினும் பொன், வெள்ளி, முதலிய உலோ கங்களால் ஆகிய தேர்களும் அரிதாக உள்ளன. இவற்றைவிட அகலமாக அமையும் கற்றேர் சளும் பாரம்பரியத்தின் விளக்கமாக அமைக் கப்பட்டுள்ளன. சிதம்பரம், கடம்பூர், திரு வாருர், தாராசுரம், கோஞரக், அம்பி ஆகிய இடங்களில் கவர்ச்சிமிக்க கற்றேர்கள் சிற்ப வடிவிலே அமைந்து சிறந்த நிற்கின்றன.

மதுரை, சிதம்பரம், ஸ்ரீரங்கம், திருவாரூர் போன்ற இடங்களிலே தேர்த் திருவிழா ஒரு வருடத்தில் ஒன்றுக்கு மேற்பட்ட முறை நடை பெறுகின்றது. இவ்விடங்களிலே மகோற்சவம் ஒன்றுக்கு மேற்பட்ட முறை நடைபெறும். திருக்கோயிலில் ஒரு தேர் முதலாக இந்து அவற்றின் வசதிக்கு ஏற்ப இருப் தேர்வரை பதைக் காணலாம். சைவக் கோயிலிலே பஞ்ச மூர்த்திக்குத் தேர்த் திருவிழா உரியதாதலால் வசதியுள்ள சைவக் கோயில்களில் ஐந்து காணப்படலாம். ஈழத்திலே மாவை கோயிலிலும் மாத்தனே ் முத்துமாரி முருகன் யம்மன் கோயிலிலும் ஐந்து தேர்கள் இருந்தன. சுதுமலே அம்மன் கோயிலிலும் கொக்கட்டிச் சோலே தான்தோன்றீசுவரர் கோயிலிலும் மூன்று தேர் இருந்தன. ''திருவாரூர் தேர் அழகு'' என்ற முதுமொழி அவ்வூர்த் தேரின் சிறப்பிணே உணர்த்தியது. இத்தேர் எரிந்து போன பின்பு, அதனிலும் செறியதொரு தேர் பின்பு செய்யப் பட்டது. ஈழத்திலே நயினேநாகம்மாள் தேரும், நல்லே முருகன் தேரும் கொக்குவில் கிருபாகர சிவசுப்பிரமணியசுவாமி தேரும் அழகு மிக தேர் வரிசையில் இடம் பெறத்தக்கவை. வடஇந்தியா வில் ஒரிஸ்ஸா பூரி ஜகன்னுதர் கோயில் தேர் பிரசித்தமானது. அங்கு விஷ்ணு, சுபத்திரா, ஓவ்வொரு வருடமும் புதிதாக பலராமனுக்கு மூன்று தேர் அமைக்கப்படும் என்பர்.

தேர்த்திருவிழாவின் முதனுள் மாஃ அல்லது தேர்த்திருவிழாவன்று காலே உற்சவமூர்த்தியை மஞ்சத்திலே அழைத்துச் சென்று தேரிலே எழுந்தருளச் செய்வது மரபு. சிவன் கோயிலிலே பொதுவாக உற்சவமூர்த்தி சோமாஸ் கந்தராக அமைவார். இங்கு பஞ்சமூர்த்திக்கு உரியதாகத் அமையும். அமையும். சோமாஸ்கந்தர், தெய்வானே வள்ளி சமேத தேர்த் திருவிழா சக்தி, கணேசர், முருகன், சண்டேசர் என்போரே பஞ்சமூர்த்தி கள். கணேசப்பெருமான் வழிகாட்ட மற்றை யோரும் தொடர்வது சிவன் கோயில் தேர்த காட்சியாகும். திருவி மாவில் கண் கொள்ளாக்

தோரணங்களாலும் கொடிகளாலும் விளக்கு களாலும் அலங்கரிக்கப்பட்ட தேர் மணி களின் ஓசைகளோடு, பக்தர் வடங்கொண்டு இழுத்துச் செல்ல தேர் வீதிகளிலே பவனிவரும் போது ஆயிரக்கணக்கான பக்தர் தரிசனம் பெற்றுத்தம்மை மறந்து ஆனந்த நிலேயடைதல் கண் கொள்ளாக் காட்சி. தேர் தங்கி நிற்கும் இடம் தேர் முட்டி அல்லது தேரடி எனப்படும். இது பொது வாகக் கிழக்கு இராஜவீதியிலே கோயில் வாசல் எதிரே அமைந்திருக்கும்.

சப்பரம் என்பதும் தேர் போன்ற அமைப்பிணே உடையதாகும். இதனேச் சில இடங்களிலே 'தெரு அடைச்சான்' என்றும் வழங்குவர், தெருவின் அகலமளவு அமைவதால் இப் பெயர் பெற்றது போலும். சப்பரத் திருவிழா பொதுவாக ஐந்தாம் நாள் திருவிழா. நிரந்தரமான அடிப் பாகத்தின் மீது அல்லது தற்காலிகமாகச் சட்டங்களேக் கொண்டு அமைக்கப்படும் அடிப் பாகத்தின் மீது தென்னே, பணக் குருத்து களேயும் மாவிஸ்களேயும் சட்டங்களேயும் தோர ணங்களேயும் கொண்டு கோபுரம் போல சப் பரத் தேர் அமைப்பது பொது வழக்கமாகும்.

## மர் இரமண ம ரிக்ஷி, 1879 - 1950

அழகம்மாள் சுந்தரமையார், புதல்வராகத் ஸ்ரீ இரமண தோன் நியவர் திருச்சூழியிலே மகரிஷு. அவர் பிள்ளப்பெயர் வேங்கடராமன். அமெரிக்க மதுரையில் மிஷன் உயர் நிலேப் படித்துக் கொண்டிருந்த போ து பள்ளியிற் வயதிலே (1896), சமய நூல் பதின்னமு கணக் கற்காது, போகநெறிகளில் ஈடுபடாது அத்வை தானு பவத்தை மின்னல் போலப் பெற் றவர். இவ்வனுபவத்தினே அடுத்துப் பற்றற்ற வராகத் திருவண்ணும‰ அடைந்தவர். அங்கு கோயிலிலும், அதன் சூழலிலும் குகைகளிலு மாக நிட்டை கூடிநின்றவர். சீடர்கள் தம்மை நாடி ஐயங்களேக் கேட்டபோது விடைகளேக் களிக்கட்டியால் எழுதிக் காட்டியவர். விருபாகஷ குகையில் தங்கியிருந்த போது தாயும் தம்பியும் அவரை நாடினர். அடியவர் எண்ணிக்கை அதி கரிக்கவே ஸ்கந்தாஸ்ரமத்தை வாசஸ்தலமாகக் கொண்டவர். தாயார் 1922 இலே இறந்து பலிதீர்த்தத்தருகிலே அடக்கம் செய்யப்பட்டதை அடுத்துச் சில மாதங்களிலே அவ்விடத்திற் கருகே குடிசையில் வசிக்கத் தொடங்கியவர். அக்குடிசையே பின்பு இரமணுசிரமாக வளர்ந்தது இங்கு தான் மகரிஷிகள் கடைசிக்காலத்தைக் கழித்தார்.

உலகின் பலபாகங்களிலிருந்தும் தம்மை நாடி வருவோருக்கு மௌனத்தின் மூலமும் வார்த் தைகள் மூலமும் அவர்கள் சந்தேகத்தினே நீக் கியருளியவர். போன்ற மேஞட்டறிஞர் பலர் இரமண மகரிஷியைத் தரிசனம் செய்தவராவர்.

1950 ஆம் ஆண்டு ஏப்பிரல் மாதம் பதி ஞன்காம் தேதி இரமணமகரிஷிகள் சோதியுட் கலந்தார். மகரிஷயவர்கள் போதித்த தத்துவம் சங்கர அத்துவைதமாகும். ஸ்ரீ சங்கரர் பெய ரால் வழங்கும் தக்ஷிணமூர்த்தி பாடல், ஆத் மபோதம், விவேககுடாமணி, திருக்திருஷ்ய விவேகம் என்பனவற்றைத் தமிழிலே மகரிஷி யவர்கள் வழங்கியுள்ளார். விசாரசங்கிரகம், உபதேச சாரம், உள்ளதுநாற்பது என்பன மக ரிஷிகளின் தத்துவங்களேத் தெளிவாக உணர்த்துவன. மகரிஷிகள் பேரால் வழங்கும் அருணுசல அக்ஷரமாலே சிறந்த பஜீனப் பாட லாக அமைவது குறிப்பிடத்தக்கது.

# இரஹஸ்ய திரய ஸாரம்

வடக்ஸ் வைணவ ஆசாரியராக விளங்கிய வேதாந்த தேசிகர் சகம் 1191 இலே (கி.பி. 1269) அவதரித்து நூறு வருடங்களுக்கு மேல் வாழ்ந்தவராகக் கருதப்படுவர். காஞ்சிபுரத்தினே யடுத்து தூப்புல் எனும் ஊரிலே அனந்த சூரியாரின் புதல்வராகத் தோன்றிய வேங்கட நாதன் திருவரங்கத்திலே பேர்பெற்ற தேசி கராஞர். கிடாம்பி அப்பிள்ளாரின் மருகரும் சீடருமான வேதாந்த தேசிகர் வடதென் மொழி களிலே நூற்றுக்கதிகமான நூல்களே இயற்றிய வராவர்.

இவருடைய மணிப்பிரவாள நடையில் அமைந்த நூல்களிலே பெரியதும் பிரபல்லிய முடையதும் இரஹஸ்யத்திரயஸாரமாகும். நூற்பெயர் இரகஸ்யத்திரயம் பற்றியது என்ற கருத்தின்த்தரினும் வைணவ மரபின் பல்வேறு அமிசங்களேயும் நூலிலே காணமுடியும். ஆசார் யர் யார்? சிஷ்யன் யார்? அர்த்த பஞ்சகம் என்பது யாது? கைங்கர்யம் என்பது யாது? புருஷார்த்தங்கள்ளவை? முதலிய பல விடயங்களுக்கும் நூலிலே விளக்கமுண்டு. புருஷகாரம், பிரபத்தி என்பனபற்றியும் விரிவான விளக்கமுண்டு.

### இராகவர் பின் கேத்தமிழ்

தசரதராமினப் பாட்டுடைத் திலவராக வைத் துப் பாடப் பெற்றது இராகவர் பிள்**ீள**த் தமிழ்.

இராமபக்தனை அனுமான் துதியினே ஆதியாக வுடையது இராகவர் பிள்ளேத்தமிழ். காப்புப் பருவமும் சிறுதேர்ப்பருவமும் நீங்கலாக இடை நடுவயுள்ள செங்கீரை, தால், சப்பாணி முத்தம், வருகை, அம்புலி, சிற்றில், சிறுபறை எனும் எட்டுப் பருவங்களிற் பருவத்திற்குப் பத்துப் பாடலாக எண்பது செய்யுளுள; சிறுதேர்ப் பருவத்தில் ஒன்பது பாடலுள; காப்புப் பருவத்திலே தனித்தனியாகத் திரு மால், சிவன், பிரமன், இலக்குமி, உமை, சரசுவதி, கணபதி, முருகன், இந்திரன், வைர வர், சத்தமாதர்கள், முப்பத்து முக்கோமு

தேவர் 12 பாடல்களிற் காப்பு வேண்டப் படுகின்றனர். எனவே அனுமான் துதியுடன் இராகவர் பிள்ளேத்தமிழிலே 102 செய்யுளுள.

இராகவர் பிள்ளேத்தமிழைப் பாடியவர் குற் ருலம் குழந்தை முதலியார் என்பவராவர்.

சென்னே அரசின் கீழைத்தேய சுவடிகள் நிஸ்யத்திற்காகத் தி. சந்திரசேகரன் தொகுத்து 1956 இலே பதிப்பித்த பிள்ளேத் தமிழ்க் கொத்திலே இராகவர் பிள்ளேத்தமிழ் இடம் பெறுகின்றது.

### இராகவேந்திரர், — 1671

வெங்கண்ண பட்டர் என்ற பிள்ளோப் பெய ரினர்; பரிமளாசாரியார் என்றும் வழங்கப் பெற்றவர்; திம்மண பட்டின் புதல்வர்; மாத்துவ வைணவர்; கும்பகோணத்திலே வேதம் பயின் றவர்.

மாத்துவ பாஷியங்களுக்குப் பதவுரையும், பகவத்கீதைக்குத் தெளிவுரையும் பரிமளம் எனும் நியாயசுக்தத்திற்கு விளக்கவுரையும் தத் துவ மஞ்சரியும் பட்டசங்கிரகமும் செய்தவர்.

# இராகவையங்கார், ராவ்சாகிப் மு. 26.7.1878 — 2.2.1960

தமிழ்நாடு இராமநாதபுரத்து அரியக்குடியிலே பிறந்தவர்; சேதுசமஸ்தானம் சதாவதானம் முத்துசாமி ஐயங்காரின் புதல்வர்; மதுரைத் தமிழ் சங்கத்தின் தமிழ்க்கலாசாலே ஆசிரியராக வும் ''செந்தமிழ்'' சஞ்சிகையின் உதவியா சிரியராகவும், ஆசிரியராகவும் தமிழ் லெக்சி கனின தமிழ்ப் பண்டிதராகவும் பணிபுரிந்து விட்டு 1944 முதல் 1951 வரைத் திருவிதாங் கூர்ப் பல்கலேக்கழகத் தமிழ்ப் பேராசிரியராக விளங்கியவர்; பின்பு அண்ணுமலே பல்கலேக் கழகத்தில் கம்பராமாயணப்பதிப்பாசிரியர் குழுவிற் சிலவருடம் சேவையாற்றினர்.

்ஆழ்வார்கள் காலநில்' (1931) மூலம் ஆழ்வார்களின் காலங்களே ஆராய்ந்து நிறு வமுற்பட்டவர்; ''சாஸனத்தமிழ்க்கவி சரிதம்'' மூலம் (1937) முன்னர் புலப்படாத புலவர் களின் செய்திகள் சிலவற்றை முன்வைத்தவர்; சமய சம்பந்தமான இலக்கியம் பற்றியும், அவற்றை இயற்றிய புலவர் பற்றியும் பல கட்டுரைகள் எழுதியவர்; இலக்கியம், இலக் கணம், வரலாறு பற்றியும் எழுதியவர்.

அரிச்சந்திர வெண்பாவுரை (1949), கேச வப்பெருமாள் இரட்டைமணிமாலே, திரிசிரா மஃஸைந்தாதி (1957), திருவைகுந்தநாதன் பிள்ளோத்தமிழ் (1933) முதலிய சமய சம்பந்த மான நூல்களேயும் ஏனேய நூல்களேயும் பரி சோதித்துப் பதிப்பித்தவர்; ''பெருந்தொகை'' எனத் தனிப்பாடலாதியனவற்றைத் தொகுத் தளித்தவர்.

# இரசுகவையங்கார், ரா. 20.9.1870 — 11.7.1946

மகாவித்துவான், பாஷாகவிசேகரர் இராகவை யங்கார் தமிழ்நாடு சிவகங்கைச்சீமை தென்ன வராயன் புதுக்கோட்டையிற் பிறந்தவர்; ராமா நுஜையங்காரின் புதல்வர்; தாய்மாமன் சேது சமஸ்தானம் சதாவதானம் முத்துசாமிஐயங்கார் ஆதரவில் வளர்ந்து, அவரிடமும் ஏனேயோரிட மும கற்றவர்; சங்கதமும் ஆங்கிலமும் அறிந் தவர்.

தமிழாசிரியராக வாழ்க்கையைத் தொடங்கி சேதுசமஸ்தான மகாவித்துவாளுக உயர்ந்தவர்; பின்பு மதுரைத் தமிழ் சங்கத்திலே நூற்பதிப்பு ஆராய்ச்சித் துறைகளின் தஃவேராகவும் ''செந் தமிழ்'' சஞ்சிகை ஆசிரியராகவும் பணி செய் தவர்; பின்பு தேவகோட்டையிலும் இராம நாதபுரத்திலும் சில காலம் தங்கியிருந்து விட்டு அண்ணுமஃப் பல்கஃக்கழகத்திலே தமிழ் ஆராய்ச்சியாளராக விளங்கியவர். மீண்டும் 1941 முதல் இராமநாதபுரத்தில் வசித்தவர்.

கடவுள்மாஸ், சீராமநாமப்பாட்டு, திருப் புல்லாணியமகவந்தாதி, திருவேங்கடமாயோன் மாஸ் முதலிய செய்யுணூல்களே இயற்றியவர்; இரகுவம்மிசம், பல்லடசதகம், வால்மீகிரா மாயணத்தின் சில பகுதிகளே மொழி பெயர்த் துப் பாடியதோடு பாரதநீதிவெண்பா, பகவத் கீதைப் பாடல் என்பனவற்றை முழுமையாக மொழி பெயர்த்து வழங்கியவர்; அபிஜ்ஞான சாகுந்தலம் நாடகத்தை செய்யுளும் வசன முமாக மொழி பெயர்த்துத் தந்தவர்; வேறு பாடல்களும் இயற்றியவர்.

வசனமாகவும் எழுதியவர்; உரைகளும் கண்ட வர்; இலக்கியலக்கண நூல்களேப் பரிசோதித்துப் பதிப்பித்தவர்.

#### Agner,

கண்ணுடி அவ்வப்போது முகவிலாசங்களேக் காட்டுகின்றது. சோதிடக்கண்ணுடி முற்பிறவியின் நல்வினே தீவிணேகளேக்காட்டி இப்பிறவியிலாவது அறிந்து பரிகாரம் செய்து ஊ ழ்வினே பை சோதிட சா த்திரத் கொள்ள உதவுகின்றது. நடு*நாயகர்* நவக்கிரகங்கள். திற்கு செவ்வாய், புதன், வியா சூரியன், சந்திரன், ழன் (குரு), வெள்ளி (சுக்கிரன்), சனி, இராகு, கேது என்பனவாம்.

இறைவனின் கருத்தை ஒட்டி மனிதகுலத்தை இயக்க வேண்டிய பொறுப்பு நவக்கிரகங்களேச் சேருகின்றது. நவக்கிரகங்களாகிய பாசங்களேக் கொண்டு சீவராசிகளேப் பிணேத்து இறைவன் ஆட்டி வைக்கிருன். அர்ச்சண, ஆராதண போன்ற பரிகாரங்களேச் செய்து ஊழின் வலியைப் புறங் காணச் செய்யும் நோக்கோடு திருக் கோயில் களிலே நவக்கிரகப் பிரதிட்டை செய்யப்படு கின்றது.

விரிவாகவும் மிக்க பிரயாசையோடும் செய்ய கர் மாக்களேச் நவக்கிரக சா ந்தி வேண்டிய பரிகாரம் தேடுவதற் செய்ய முடியாதவர்கள் காக மூல மூர்த்தியோடு சேர்த்துப் பிரதிட்டை ஒவ்வொரு **கிரகத்திற்கும்** செய்யப்பட்டுள்ள ஆலயங்கள் பிரதானமாய் அமைந்த எட்டு கிரகத்திற்குச் குறிப்பிடப்படுகின்றன. அவ்வக் வேண்டியவர்கள் அவ்வக்கிர செய்ய சாந்தி கத்திற்குப் பிரதானமான தலத்திற்கு யாத்திரை செய்து தல மூர்த்திகளே வழிபட்டும் சாத்திய செய்தும் அளவிற் பிரார்த்த2ீனகள் பரிகாரம் தேடலாம்.

தெய்வபலமே சூரியன் முதலாம் நவக்கிர கங்களும் இராச்சியபாரம் நடத்த முதற் காரணமாகின்றது. தங்களுக்கு வேண்டிய சக்தி யையும் நீதி மதியையும் கொடுத்து இரட்சிக்கும் தங்கள் இட்ட தெய்வங்களேப் பூசிக்க ஒன்பது கிரகங்களும் தங்களுக்கெனத் தனித்தனி க்ஷேத் திரங்களேத் தாபித்து அந்த அந்த இழ்மாத்தியின் காலடியில் உயிர்த்தானமாகிய தங்கள் யந்திரங் களேத் தாபித்திருக்கின்றன. எனவே இத்தலங் கள் நவக்கிரகப் பிரீதியில் சிறப்பிடம் பெறு

சூரியனர் கோயில் சிவருரிய நாராயணசுவாமி சூரியனுக்கும், திருப்பதி வேங்கடாசலபதி சந் திரனுக்கும், பழனி தண்டாயுதபாணி செவ்வா ய்க்கும், மதுரை சொக்க நாதர் புதனுக்கும், திருச்செந் தூர் பாலசுப்பிரமணியர் வியாழ னுக்கும் திருவரங்கம் அரங்கநாதர் வெள்ளிக் கும் திருநள்ளாறு சனீச்சுவரர் சனிக்கும் காளஹுஸ்தி காளஹஸ்தீச்சுவரர் இராகு கேது வுக்கும் இட்ட தெய்வங்கள்.

இராகு கேதுவின் இட்டதெய்வம் காளஹஸ் தீச்சுவரர் வாயுலிங்கமாகும்.

இராகுவையும் கேதுவையும் சாயாக்கிரகங்கள் என்பர் சோதிடர். இராகு ஞானகாரகன் என்றும் கேது மோக்ஷ்காரகன் என்றும் அவர் கள் கூறுவர். இராகுவின் சகஸ்ரநாமம் திருமூலர் நாடியிற் சொல்லப்பட்டுள்ளது. இராகு காயத்திரி,

நகத் வஜாய வித்மஹேபத்மஹஸ்தாய தீமஹி தன்னே ராஹு: ப்ரசோதயாத் என்பதாகும்.

தேவர் பாற்கட‰க் கடைந்த போது புறப் பட்ட அமுதைத் தானவனுகிய இராகு தேவர் வேடத்தில் உண்டதைக் கண்டு சூரிய சந்திரர் விஷ்ணுவுக்குக் கூற அவர் கோபித்து தலேயை அறுத்தார். த‰் விண்ணிலெழுந்து உரத்த கூச்சலிட்டது. இதனுல் 'அப்ரபிசாசு' என்ற பெயர் இராகுவுக்கு உண்டானது. தன்ணேக் காட்டிக் கொடுத்தவரை பிடித்து விழுங்கும் முயற்சியில் அன்றிலிருந்து இராகு ஈடுபடுகின்றது. இதனேயே கிரகணம் என்பர். இது ஸ்வர்பானு செயலாக இருக்கு வேதத்தில் கூறப்படுகின்றது. பிரிந்த தேகம் கேதுவென்றும் த லேயிலி ருந்து கேது இராகுவின் சகோதரன் என்றும் இரு கருத்துகளுள. இராகுவும் கேதுவும் விஷ்ணுவை நோக்கித் தவம் செய்து கரும்பாம்பு பாம்பு உருவெடுத்தனர் என்பர். விப்பிரசித்தி எனும் தானவனக்கு சிம்மிகை வயிற்றில் பிறந் தவர்கள் இராகுவும் கேதுவும் என்றும் கூறுவர். இராகுவின் மக்கள் 32 கேதுகள் என்றும் அவர்கள் தோற்றமளிப்பின் திமைகள் என்றும் கூறுவர்.

ஒவ்வொரு நாளும் ஒன்றரை மணித்தியாலம் இராகு காலமாகக் கருதப்படும். இக்காலத்தில் சுபகாரியங்கள் நீக்கப்படும்.

#### இராசக்கோன், அ.

திரிகோணமையே வே. அகிலேசபிள்ளாயின் (1853 —1910) சிரேட்ட புதல்வர்; அழகைக்கோனின் தமையஞர்; அரசாங்கத்தில் உத்தியோகம் வகித் தவர்; திரிகோணமலே விஸ்வநாதசுவாமி கோயி லேப் புனருத்தாரணம் செய்துவித்து @Ga கும்பாபிஷேகம் செய்வித்தவர்; திரி கோணமலே வீரகத்திப்பிள்ளோயார் மடத்தடி கோயிஃலச் சிறிது காலம் பரிபாலித்து தவர்.

திரிகோணமையே மடத்தடி வீரகத்திப்பிள்ளோயார் ஊஞ்சல் பாடியவர்.

#### இராசகோபாலபின் வே

தமிழ்நாடு திருவல்லிக்கேணி எனுமூரினர். அப்பாக்கிய தேசிகர் அந்தாதி பாடியவர்.

#### இராசகோபாலபிள் மே

கோமளபுரம் இராசகோபாலபிள்ளே பத்தொன் பதாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியிலே சென்னே கோமளீசுவரன் பேட்டையில் வாழ்ந்தவர்; தெலுங்குயாதவர் மரபினர்; வைணவர்; புரசை அட்டாவதானம் இ. சபாபதிமுதலியார், அட் டாவதானம் வீரசாமிச்செட்டியார் என்போரிடம் தமிழ் கற்றவர்; திருமயிலே சண்முகம்பிள்ளே, கேசவசுப்பிராய முதலியார், தி. செல்வகேச வராய முதலியார், ஆ. சிங்காரவேலு முதலி யார், வாசுதேவமுதலியார் முதலியோரின் ஆசிரி யர்.

சென்னே நார்மல் ஸ்கூல் தமிழ்த் தலேமைப் புலவர்; சென்னேப் பிரசிடென்சி காலேஜ் தமிழ்ப்பண்டிதர்; சென்னேப் பல்கலேக்கழகத் தமிழ்த்தலேமைப் புலவர்.

திரு வெவ்வு ஞர்வீரராகவப் பெருமாள் பதிகம் பாடியவர்; கம்பராமாயணவசனம் எழுதியவர்; திருவாய்மொழி, நளவெண்பா முதலியனவற் றிற்கு உரை கண்டவர்; கம்பராமாயணம், தென்திருப்பதிப்புராணம், பாகவதம், பாரத வெண்பா, வில்லிபாரதம் முதலியனவற்றைப் பதிப்பித்தவர். இலக்கியலக்கண நூல்களேப் பதிப்பித்தும் உரையெழுதியும் உள்ளார்.

# இராசகோபால முதலியார்

தென்னிந்தியா புதுவை எனும் ஊரினர்; பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; மணவாளதாசரின் திருவேங்கடமாஃக்கு உரை யெழுதி 1879 இலே பதிப்பித்தவர்.

#### இராசசிம்மபல்லவன்

இரண்டாம் நரசிம்மவர்மன் (690 — 729) எனும் பல்லவமன்னன் இராசசிம்மபல்லவன் என வழங்கப் பெற்றவன்; பரமேச்சுரனே இராசசிம்மபல்லவஞ்க அவதரித்ததாகக் காசாக் குடிச் செப்பேடுகள் கூறுவன; சிவசூடாமணி, சங்கரபக்தன், ஈசுவரபக்தன், பரமமாகேச்சுர, ஸ்ரீஆகமப்பிரியன், ரிஷபலாஞ்சனன் என்று சாசனங்களிலே போற்றப் பெற்றவன்; சைவசித் தாந்தத்தைப் பின்பற்றித்தன்னுடைய பாவங்களேத் தீர்த்துக் கொண்டவன் என்று ஒரு கல்வெட்டுக் கூறுகின்றது.

கைலாயத்தை ஒத்த கோயிஃக் காஞ்சியிலே கட்டிப் புகழ் பெற்றவன்; மாமல்ஃயிலும் பீனமஃயிலும் திருப்பணி செய்தவன்.

சுந்தரமூர்த்திநாயஞர் போற்றும் கடல்சூழ்ந்த உலகெலாம் காக்கின்ற பெருமான் காடவர் கோன் கழற்சிங்கன் (7.39.9) இராசசிம்மன் என்று கொள்வதே பொருத்தமாகத் தெரி கிறது; நாயன்மார்களில் ஒருவராகப் போற்றப் பெறத்தக்க நிலேயில் இராசசிம்மன் காணப் படுகிருன். இராசசிம்மபல்லவனின் தந்தை முதலாம் பரமேஸ்வரவர்மன் (669 — 691) சிறந்த சிவபக்தன் என்று சாசனங்கள் உணர்த்துவன; ஐயடிகள் காடவர்கோன் நாயஞர், முதலசீம் பரமேஸ்வரவர்மஞகலாம் என்ற கருத்தும் சுண்டு குறிப்பிடத்தக்கது.

### இராசநாயகம், செ. 1870 — 1940

யாழ்ப்பாணம் நவாலி செல்லப்பாபிள்ளேயின் புதல்வர்; அரசாங்க எழுதுவினேஞராக ஆரம் பித்து, நீதிமன்ற மொழிபெயர்ப்பாளராகவும் உயர்நீதிமன்றத் துணேப்பதிவாளராகவும் சேவை செய்து, சிவில்சேவை உத்தியோகத்தராக உயர்ந்து 1929 இலே ஓய்வு பெற்றவர் முதலியார் இராசநாயகம்.

யாழ்ப்பாண வரலாற்றிலே அதிகம் அக்கறை செலுத்திய முதலியாரவர்கள் KATRAGAMA எனும் ஆங்கில நூலே எழுதியதோடு அமையாது நெ. வை. செல்லேயா பாடிய கதிரைநான்மணி மாலேயையும் பதிப்பித்தனர் (1936).

### இராசப்ப நாவலர்

இராசப்ப உபாத்தியாயர் எனவும் இராசப்ப கவிராயர் எனவும் அழைக்கப் பெற்றவர்; தமிழ்நாடு திருவெண்ணெய் நல்லூரில் வாழ்ந் தவர்; பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டைச் சேர்ந் தவர்.

திருநாவலூர்ப்புராணம், திருவெண்ணெய்க் கலம்பகம், சித்திநகரந்தாதி முதலிய நூல் களேப் பாடியவர்.

#### இராசமாணிக்கம், மா, 9.3.1907 — 26.5.1967

எம்.ஏ., எம்.ஓ.எல்., எல்.ரி., பிஎச்.டி. முதலிய பட்டங்களேப் பெற்று மதுரை தியாகராயர் கல்லூரியிலே தமிழ்த்துறைத் தஃவைராகவும் சென்ஃவப் பல்கஃக்கழகத்திலே தமிழ் ரீடரா கவும் விளங்கியவர்; கர்நூல் எனும் ஊரிலே பிறந்தவர்.

கலாநிதி இராசமாணிக்கம் தமிழ் இலக்கியம், வரலாறு, பண்பாடு, நாகரிகம் பற்றிச் சில நூல்குளையும் பல கட்டுரைகளேயும் எழுதிய தோடு, பெரியபுராண ஆராய்ச்சி (1948), சைவசமய வளர்ச்சி (1958) எனும் சைவசமய சம்பந்தமுடைய முக்கியமான நூல்களேயும் அளித்துள்ளார்.

#### இராசமாணிக்கம்பிள்ளே, பி. என்.

தென்னிந்தியா புதுவை என்னும் ஊரினர்; பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர். மமிலம் முருகன் மீது அன்பு விடுதூது பாடியவர்; இத்தூது கடலூர் வித்துவான் சீனிவாசாசாரியார் குறிப்புரையுடன் பதிப்பிக் கப்பட்டுள்ளது.

### இராசயோகம்

யோகப்பயிற்சி நான்கு வகைப்படும். அவை இராசயோகம், கர்மயோகம், பக்தியோகம், ஞானயோகம் என்பனவாம்.

இயமம், நியமம், ஆசனம், பிராணுயாமம், பிரத்தியாகாரம், தாரணே, தியானம், சமாதி எனும் எட்டுச் சாதனங்களாலே மனதை வென்று, உள்ளமைதி பெற்று, உள்ளத்தானுட ஞென்றும் ஒருமை வழி இராசயோகமாகும்.

அட்டாங்கயோகம் பார்க்கவும்.

### இராசரத்தினம் சு. 1884 — 1970

இந்து போர்டு இராசரத்தினம் என்று சிறப் பிக்கப் பெற்ற இராசரத்தினம் யாழ்ப்பாணத் தைச் சேர்ந்தவர்; சுப்பிரமணியம் என்பவரின் புதல்வர்; வழக்கறிஞராகத்திகழ்ந்தவர்; காரை நகர் ச. அருணுசலஉபாத்தியாயர் முதலா ஞேரின் தொடர்பிஞலே சைவ வித்தியாவிருத் தியிலே கவனம் செலுத்தியவர்.

ஆம் ஆண்டு திசம்பர் மாதம் ஒன் தேதி சேர் பொன்னம்பலம் பதாம் நாகன், சேர். வைத்திலிங்கம் துரைசாமி போன்றேரது ஆதரவுடன் ஆரம்பிக்கப்பெற்ற சைவ வித்தியாவிருத்திச் சங்கத்தின் வளர்ச்சி யிலே முக்கிய பங்கு எடுத்துக் கொண்டவர்; வித்தியாவிருத்திச் சங்கம் பிரதேசங்களிலே புதிய பள்ளிக்கூடங்களே த் தாபித்ததோடு பிறர் ஆரம்பித்தனவற்றையும் பொறுப்பேற்றுத் திறம்பட நடத்தி வந்ததாகும்.

சைவப் பள்ளிகளுக்கு வேண்டிய சைவாசிரி யர்களே அரசாங்கம் நடத்திய கோப்பாய் பயிற்சிக் கல்லூரி முழுவதாக நிறை வேற்ற முடியாத நிஃயிலே சைவ வித்தியாளிருத்திச் சங்கம் 1928 ஆம் ஆண்டு ஒக்தோபர் மாதம் திருநெல்வேலியிலே சைவாசிரியர் பயிற்சி நிறு வனத்தைத் தொடங்கியது; அது பயிற்றிய ஆசிரியர்கள் பணி மூலம் அக்காலத்திற் சைவக் கல்வி உயிருடன் இயங்கக் கூடியதாயிற்று.

1928 ஆம் ஆண்டிலே சைவ அநாதசாலே திருநெல்வேலி டாக்டர் எஸ். சபாபதிப்பிள்ளே போன்ருர் உதனியுடன் ஆரம்பிக்கப்பட்டது; 1938 இலே அநாதைப் பெண்களும் சேர் கப்பட்டனர்; சைவ அநாதசாலே ஏழு மாண வருடன் வாடகை வீடொன்றில் ஆரம்பிக்கப் பட்டதாகும். 1924 இலே சட்டசபைப் பிரதிநியான இராசரத்தினம் ஏழு வருடம் நீடித்த அச் சபையிலே சைவருக்குத் திமையான, பட்ச பாதமான, கல்விச் சட்டங்கள் பல மாற்ற மடைய காரணமாயிருந்தவர்களில் ஒருவராவர். கிறித்தவ பள்ளிக்கு அருகிற் சைவப்பள்ளி தொடங்கவும், ஆரம்ப காலம் முதல் உதவி நன்கொடை பெறும் வாய்ப்பின் அடையவும் இக்கால கட்டத்திய சட்டசபை காரணமானது என்பது குறிப்பிடத்தக்கது.

# திரு இராசராசேச்சரம்

தஞ்சாவூரிலே முதலாம் இராஜராஜ சோழன் (985 — 1016) கட்டுவித்த பெரிய கோயில் இராசராசேச்சரமாகும். இதற்குப் பெருவுடை யார் கோயில் என்றும் பெயருண்டு.

அப்பர்சுவாமிகள் திருவீழிமிழ‰த் திருத்தாண் டகத்தில் ''தஞ்சைத்தளிக்குளத்தார்'' என்று குறிப்பிடும் தலத்திலேயே இராசராசேச்சரம் எழுந்தது என்பர் சிலர்.

இராசராசனின் இருபதாம் இருபத்து மூன்றும் ஆட்சியாண்டுகளுக்குள் கட்டப் பெற்றதாகக் கூறப்படும் இத்திருக்கோயில், சோழர்கோயில் களிலே அமைப்பிலும் சிற்பவேஃப்பாடுகளிலும் சிறந்ததாகப் போற்றப் படுவதாகும்.

சுவாமி எழுந்தருளிய விமானம் தக்ஷிணமேரு அல்லது உத்தம விமானம் என்றழைக்கப்படும். அதன் அடித்தளம் 96 சதுரஅடி; உயரம் 216 அடி. இராச ராசேச்சரமுடையார், தக்ஷிண மேரு விடங்கர், பெருவுடையார், பிரகதீசு வரர் என்று அழைக்கப்படும் மூலலிங்கம் மிகவும் பெரியது; உயரம் பன்னிரு அடி; நீளம் பத் தொன்பதரை அடி; அகலம் எட்டே முக்கால் அடி; ஆவடையார் சுற்றளவு 54 அடி; உயரம் ஆறு அடி. பெருவுடையார் எதிரே எழுந் தருளிய நந்தியெம் பெருமான் ஒரே கல்லில் அமைந்த பெருவடிவத்தின்யுடையவர்.

இறைவியாம் பெரியநாயகியம்மான், உலக முழுதுடையான், பிரகந்நாயகி ஆலயம் வட கிழக்குப் பிராகாரத்தில் அமைந்துள்ளது. ஆட வல்லான் கோயில் தனியாகவுள்ளது. முருகப் பெருமானின் ஆலயம் மேற்குப் பிராகாரம் வட கோடியிலுள்ளது.

கருவூர்த்தேவர் பாடிய திருவிசைப்பா இத் தலத்திற்கு உண்டு.

#### இராதாகிருஷ்ணன், எஸ். 1888 — 1975

டாக்டர் சர்வபள்ளி இராதாகிருஷ்ணன் சென் வேயை அடுத்த திருத்தணியிலே தெலுங்குப் பிராமணர் மரபிலே தோன்றியவர். திருப்பதி லூ**தரன் மிஷ**ன் உயர்நிஃபை பள்ளியிலும் வேலூர் வர்கீசு கல்லூரியிலும் சென்னே கிறிஸ் தியன் கல்லூரியிலும் கற்று 1909 இலே தத்து வத்தில் முதுமாணிப் பட்டம் பெற்றவர்

சென்னே பிரசிடென்சி கல்லூரி ஆசிரியராகவும். (1909 — 1917) இராஜமுந்திரி கலேக்கல்லூரி தத்துவ விரிவுரையாளராகவும் மைசூர்ப் பல் கலேக் கழகத்தத்துவப் பேராசிரியராகவும் பணி புரிந்துவிட்டு 1921 இலே கல்கத்தாவில் ஐந்தாம் ஜோர்ஜ் தத்துவப் பேராசிரியரானவர். பின்பு ஆந்திர பல்கலேக் கழகத்தின் துணேவேந் தராகச் சேவை புரிந்ததை அடுத்து ஒக்ஸ் போடு பல்கலேக் கழகத்திலே ஸ்பால்டிங் அறக் கட்டுகாயின் கீழ்க் கீழைததேய சமயம், அறம் என்பனவற்றிற்குப் பேராசிரியராக விளங்கியவர். பின்பு வாரணுசி இந்துப் பல்கலேக் கழகத்தின் துணேவேந்தராகச் சேவை செய்தவர்.

1926 இலே இவர் நிகழ்த்திய உப்ரன் னிரிவுரைகள் ( UPTON LECTURES ) 1927 இலே THE HINDU VIEW OF LIFE என்ற பெயரிலே நூ ஹாருவம்பெற்றன. 1929 இலே ஆற்றிய ஹிபேட் விரிவுரைகள் ( HIBBERT LECTURES) AN IDEALIST VIEW OF LIFE என்ற பெயரிலே நூலாகியுள்ளன. 1940 இலே இரா தாகிருஷ்ணன் பிரித்தானிய கழகத்தினுல் அறி ஞராகக் கௌரவிக்கப்பட்டார் ( FELLOW OF THE BRITISH ACADEMY).

1946 முதல் சில வருடங்கள் 'யுனெஸ்கோ'
( UNESCO ) தாபனத்திற்கான இந்தியக் குழுவுக்கு இராதாகிருஷ்ணன் தலேமை தாங்கியவர் 1949 இலே மஸ்கோவுக்கான இந்திய தூதுவராக நியமனம் பெற்றவர். பின்பு இந்திய உப ஐஞதிபதியாகவும் 1962 முதல் 1967 வரை இந்திய ஐஞதிபதியாகவும் திகழ்ந்தவர். 1975 இலே ரெம்பில்ரன் விருதிணே ( TEMPLETON AWARD ) பெற்றவர்.

ஆசிரியராகவும் பேராசிரியராகவும் கலாசார தூதுவராகவும் தத்துவஞானியாகவும் நாட்டின் முதல்வராகவும் கல்வி, கலாசாரம், பண்பொடு தத்துவம், அரசியல் முதலிய பல்வேறு துறை களிலே திறமை காட்டியவர் டாக்டர் சர்வ பள்ளி இராதாகிருஷ்ணன்; இந்திய விடுத‰த் துவோர்களிலே, சிறப்பாக, மகாத்மாகாந்தியின் நம்பிக்கைக்குப் பாத்திரமாக விளங்கியவர்; ரவீந்திரநாத்தாகூர், ஸ்ரீ அரவிந்தர் என் போருடன் நெருக்கமாக இருந்தவர். களுடைய கருத்துகள் பலவற்றை அவர் ஏற்றுக் கொண்டவர். ஆரம்பத்தில் இவர் எழுதிய நூல்களில் ஒன்று தாகுரின் தத்துவம் பற்றிய தாகும் ( THE PHILOSOPHY OF RAVINDRANATH TAGORF 1918).

நவீன இந்திய தத்துவ வரலாற்றிலே இராதா கிருஷ்ணனுக்கு முக்கியமானதொரு இடமுண்டு.

INDIAN PHILOSOPHY VOL. I
INDIAN PHILOSOPHY VOL. II
THE PRINCIPAL UPANISADS
THE BHAGAVAD GITA
THE BRAHMA SUTRA
THE DHAMMAPADA
CONTEMPORARY INDIAN PHILOSOPHY (WITH J. H.
MUIRHEAD)

இராதாகிருஷ்ணன் இந்திய தத்துவ என்பன வரலாற்றிலே பெறும் சிறப்பிடத்தை விளக்கப் இந்திய என்று கூறலாம். போ துமானவை தத்துவமென மேருட்டார் தத்துவத்தின், ஏற்றுக் கொள்ளும் முறையில் விளக்கி அதனே இடம் பெறச் தத்துவப்படத்தில் உலகின் இவருக்குண்டு. மேனுட்டா செய்த பெருமை தெளிவினே தத்துவம் பற்றிய ருக்கு இந்திய ஏற்படுத்தியதில் பெரும்பங்கு இவருக்குண்டு.

கீழேத்தேயங்களுக்கும் மேஃ த்தேயங்களுக்கும் பாலமாக அமைந்து இருபகுதிகளிலும் ஒன்றின் மற்றது புரியும் வண்ணம் செய்தவர்களிலும் இராதாகிருஷ்ணனுக்குச் சிறப்பிடம் உண்டு.

EAST AND WEST: SOME REFLECTIONS EAST AND WEST IN RELIGION EASTERN RELIGIONS AND WESTERN THOUGHT என்பன இக்கண்ணேட்டத்தினே விளக்குவன.

தத்துவஞானியான இராதாகிருஷ்ணன் சமயப் விளங்கியவர். மிக்கவராகவும் தாம் பற்று ஆதரித்த அத்துவி தத்தின போதும் சங்கர அவற்றின் இந்திய சமயங்களப் பற்றியும் சிந்திக்க பற்றியும் தெளிவாகச் இயல்புகளேப் முற்பட்டவர்.

THE REIGN OF RELIGION IN CONTEMPORARY, PHILOSOPHY
THE RELIGION WE NEED
INDIAN RELIGIONS
RELIGION IN A CHANGING WORLD
RECOVERY OF FAITH
THE PRESENT CRISIS OF FAITH
RELIGION AND CULTURE
RELIGION AND SOCIETY
RELIGION AND SOCIETY
KALKI OR THE FUTURE OF CIVILIZATION

முதலியன இக்கருத்திண ஆதரிப்பன. தத்துவ ஞானியும் சமயவாதியுமான பேராசிரியரின் சிந் தீனைகள் இந்திய பாரம்பரியத்தின் சிறப்பிணேயும் குறைபாடுகளேயும் நோக்கத் தவறவில்ஸே.

THE CREATIVE LIFE TOWARDS A NEW WORLD TRUE KNOWLEDGE IS THIS PEACE? FREEDOM AND CULTURE

முதலிய நூல்களில் இராதாகிருஷ்ணன் நோக்கு அடையும் பரிணுமத்தினக் காணமுடியும். பதி ஞன்கு இந்தியப் பெரியார்களின் சரிதங்களே அணுகும் போது அவர் எடுத்துக்காட்டும் பண்புகளே இந்தியபண்பாடாக கருத முடிகின் றது என்பதை மறுத்தலரிது. ( LIVING WITH A PURPOSE )

### இராமகளி

தமிழ்நாட்டைச் சேர்ந்தவர்; சரவணகவியின் புதல்வர்; அத்துவிதானுபவம் எனும் வேதாந்த நூல் இயற்றியவர்.

### இராமகவிராயர்

தமிழ்நாட்டிற் பதினெட்டாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; பிரம்பூர் ஆனந்தரங்கம்பிள்ளே, மணலி சோலேயப்ப முதலியார் போன்ரேரால் ஆதரிக்கப் பெற்றவர்.

பொன்னேரித் திருவாய்ப்பாடி புராணம் பாடி யவர்.

இராமகிருஷ்**ண** இயக்கம்

ஆன்மீக வாழ்க்கையினுற் பண்பட்டுத் தெளிவு பெறும் தெய்வீகம் அளிக்கும் சக்திக்கு உதாரண அமைந்து தர் மத்தின் சனுதன விளக்கிப் பண்டைய பாரம்பரியத் மதிப்புடையதாகக் வைத்துச் கருத தளே களே புரையோடி. நின் ற சமுதாயத்திலே சகோ தரத்துவத்தின உருவாக்கப் பத் நீக்கிச் நூற்ருண் டில் அவதரித்தவர் ஸ்ரீ தொன்பதாம் (1836 - 1886)இரா மகிருஷ்ண பர ம**ஹ** ம்சர் ஆன்மீக மகாபுருஷராவர். அவர் எனும் அனுபவங்கள் மூலம் தாம் கண்டே உண்மைகளே நன்மைபுரியக் எடுத்துக் சுறி உலகினருக்கு பெற்றவர்களே பக்குவம் நாடிநின்ற காலத்திலே, பிரம்மசமாசத் தவேவர்களில் ஒரு வரான கேசப் சந்திர சென் என்பவரும் 1875 இலே ருடைய நண்பர்களும் அவரை சந்தித்தனர்.

இவர்கள் ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணரின் கருத்துகள் சிறந்த பிரசாரகராக அமைந் சிலவற்றிற்குச் தத்துவங்கள் அவருடைய முழு தபோ தும் கொள்ளவில்லே. ஏற்றுக் வதையும் முற்றுக ஆயினும் இவர்களுடைய தொடர்பு மத்தியதர வர்க்கத்திலுள்ள அறிவுஜீவிகளே ஸ்ரீ இராமகிருஷ் ணைருடைய சித்தாந்தத்திற் கவனம் செலுத்தக் இவர்களிலே 1881 ஆம் காரணமாயமைந்தது. கூறிலே பரமஹும்சரைக் கடைக் ஆண்டின் காண வந்த நரேந்திரநாத்தத்தா எனும் சுவாமி (1863 -1902) விவேகானந்தர் மிகவும் போன்ற இவரும் இவர் முக்கியமானவர். இராமகிருஷ்ணரை സ്ത്രീ எனேயோர் சிலரும் குழுவாக அதிதீவிரமாகப் பின்பற்றும் 2.15 தொடங்கினர். வாகத்

ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணர் நோய்வாய்ப்பட்டுப் படுக் கையில் விழுந்து கல்கத்தா சியாம்புகூரிலும் பின்பு கொசிபூரிலும் தங்கியிருந்த காலத்திலே சிறப்பாகக் கொசிபூரில் இருந்த போது (11 திசம்பர் 1885—16 ஆகஸ்டு 1886) அவருடைய சீடர்கள் ஒன்று கலந்து சகோதரத்துவத்துடன் ஒழுகும் சூழல் உருவாகியது. உண்மையில், கொசிபூர் தோட்ட வீடே முதல் இராமகிருஷ்ண மடம் என்று கருதத்தக்கது.

பரமஹம்சர் 1886 ஆகஸ்டு 16 ஆம் தேதி மறைந்ததை அடுத்து அவர் சீடர்களிற் சிலர், பர்நாகூரிற் ( BARNAGORE ) செப்தம்பர் 1886 முதல் ஒன்று கூடி இருந்தனர். இங் கிருந்து மடம் ஆலம்பாசார் எனும் இடத்திற்கு 1891 நவம்பரில் இடமாற்றம் பெற்றது.

பர்நாகூரை விட்டு சுவாமி விவேகானந்தர் 1890 ஜுலாயிற் புறப்பட்டு இந்திய இடங்களுக்கும் கணடத்தின் பல்வேறு யா த் துரை செய்தார். 1893 மே மாதம் கப்பலிற் புறப்பட்டு பம்பாயில் இருந்து ஹாங்கொங், வழியாக கொழும்பு, யப்பான் அமெரிக்கத் துறைமுகமான வன்கூவரை ஜுலாய் மத்தியில் அடைந்தனர். சிகா கோ நகரத்திற் சமய சம்பந்தமாக நடைபெற இருந்த மாநாட் டிற் கலந்து கொள்வதை நோக்கமாகக் கொண்டே அவர் மேளுட்டுப் பயணத்தை மேற்கொண் செப்தம்பர் மாதம் டார். அங்கு நிகழ்ந்த மாநாட்டிலே சுவா மிஜி தன் மதத்திற்கும் தன்னுட்டிற்கும் பெரும் மதிப்பிணயும் வாக்கினேயும் சம்பாதித்துத் தந்தார். உண்மை யில் இராமகிருஷ்ண இயக்கத்தின் விதை இடப்பட்டது என்று கொள்வகே பொருத்தமாகும். சிகாகோவிலும் ஏடுயை அமெ பட்டினங்களிலும் இங்கிலா ந்திலு ம் சுவாமிஜ் நிகழ்த்திய சொற்பொழிவுகளும் ஆற் வழங்கிய விளக்கவரை விரிவுரைகளும் களும் நடத்திய சமய தியான வகுப்புகளும் ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணரின் சித்தாந்தங்களுக்குப் பெரும் மதிப்பினே ஈட்டிக் கொடுத்தன.

1897 ஆம் ஆண்டு ஜனவரி மாதம் 15 ஆம் தேது ஈழம் வந்து சுமார் பத்துத் துனங்கள் கொழும்பு, கண்டி, மாத்தனே, அனுராதபுரம், வவுனியா, யாழ்ப்பாணம் எனும் ஊர்களிலெல்லாம் சிறப்புரைகள் வழங்கிவிட்டுச் சென்னே வழியாகப் பெப்ருவரி மாதம் கல் கத்தா அடைந்த சுவாமிஜீ ஒரு புதிய நிறு வனத்தை அமைக்கும் நோக்குடன் இரு கூட்டங் களே மே மாதம் ஒழுங்கு செய்தனர். இரண்டாவது கூட்டம் மே மாதம் ஐந்தாம் தேதி நடைபெற்றது.

இக்கூட்டமே சுவாமிஜீயின் 'இராமகிருஷ்ண மிசன்' எனும் நிறுவனத்தின் நோக்கங் களேத் தெளிவாக முதன் முதலில் முன் வைத்ததாகும். இக்கூட்டத்தின் தீர்மானங்களிலே முக்கியமானவை மேல்வருவன:

- (1) ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணர் மானிடத்தின் நன் மை கருதி வாழ்ந்து காட்டி அளித்த போதணகளே அறிவுறுத்தி அவற்றைத் தம் வாழ்வின் முன்னேற்றத்திற்குப் பயன் படும் வகையிற் செயல்முறையில் மேற் கொள்ள உதவுவது.
- (2) ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணரின் சமய சமரச நோக்கின் அடிப்படையிலே கருமங்களே ஆற்றுவது.
- (3) மக்களின் பொருளாதார, ஆன்மீக நன் மைக்குகந்த அறிவை அல்லது விஞ் ஞானத்தைக் கற்பிக்க வல்லவரைப் பயிற்று வித்தல்.
- (4) கலேகளுக்கும் தொழில்களுக்கும் வழி செய்து ஊக்குவிப்பது.
- (5) வேதாந்தக் கருத்துகளேயும் ஏனேய கருத் துகளேயும் ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணர் போன்று அறிமுகஞ் செய்து பரப்புவது.
- (6) இந்தியாவின் பல்வேறு பகுதிகளிலும் மடங் கீளயும் ஆசிரமங்கீளையும் நிறுவி சன்னி யாசிகளேயும் ஏனேயோருக்கு உதவ விரும் பும் குடும்பஸ்தரையும் பயிற்றுவித்தல்.
- (7) இம்முயற்சிகளுக்கான வழிதுறைகளேத் தேடுதல்.
- (8) இந்தியாவுக்கு வெளியே பயிற்றப்பட்ட வர்களே அனுப்பி வைப்பது.
- (9) ஆன்மீகமாகவும் மனிதாபிமானமாகவும் அமைவதேயன்றி அரசியற்சார்பு இல்லாது இருப்பது.

சுவாமி விவேகானந்தர் 1897 இலே முன் வைத்த கருத்துகள் ஆங்காங்கே செயல்முறை யில் மாற்றம் பெற்ற போதும் அடிப்படையில் பெருமாற்றம் இன்றியே வந்துள்ளன. ஆயினும் இராமகிருஷ்ணமிஷனும் இராமகிருஷ்ண மடமும் தனித் தனித் தாபனங்களாக நெடுங்காலம் செயற்பட முடியாது போயிற்று. இரு தாபனங் களேயும் வழிநடத்தியோர் ஒரே பிரிவினராகவும் தாபனங்களின் செயல்களும் தனிப்படுத்த முடியாதனவுமாக இருந் பா லும் இந்நிணேக்குரிய முக்கிய தமையும் காரணங் ஆண்டிலேயே இராம களாகும். 1909 ஆம் கிருஷ்ணமிஷன் தனிச் சட்ட வி திகளுடன் பதிவு செய்யப்பட்டமை நோக்கத்தக்கது. 🐣

ஆலம்பாசாரிலிருந்து பேலூருக்கு 1898 ஆம் இராமகிருஷ்ணமடம் இடமாறியதை **अ** छंग (ह) 1899 முதல் அது வேகமாகச் செயற் அடுத்து படத் தொடங்கியது. பேலூர் மடமே இராம கிருஷ்ண இயக்கத்தின் கேந்திரமாகவும் தஃமைத் தானமாகவும் உருப்பெற்றது. சுவாமி விவேகா னந்தர் (1897 — 1902), சுவாமி பிரமானந்தா (1902 — 1922), சுவாமி சிவானந்தா (1902 — 1934), சுவாமி அகந்தானந்தா (1934 — 1937), (1937 - 1938). சுவாமி விஜ்நா நானந்தா சுவாமி சுத்தானந்தா (1938), சுவாமி விரஜா னந்தா (1938 — 1951), சுவாமி சங்கரானந்தா முதலியோர் தஃமையில் இராமகிருஷ்ணமிசனும், இந்திய உபகண்டத்தி இராமகிருஷ்ணமடமும் லும் அப்பாலும் பல்வேறு பணிகளிலே ஈடு பட்டு வருகின்றன.

சென்னே, திருவனந்தபுரம். இந்தியாவிலே புவனேஸ்வர், பங்களூர், அல்லாகபாத், வார ணுசி, பிருந்தாவனம், கங்கல், ராஞ்சி, கத்தா, உதகமண்டலம், கோயம்புத்தூர், நாட் பரிசல், மாயாவதி, டறம்பள்ளி, சார்காச்சி, இடங்களிலே முதலான ரிஷிகேசம் கிருஷ்ணமிஷனும் மடமும் அத்வைத ஆசிரமம், சேவாஸ்ரமம், மடம், இல்லம், பல்வேறு அமைப்புகளே நிறுவி நடத்தி கின்றன. இவை சன்னியாசிகளே உருவாக்கும் நிறுவனங்களாக மட்டுமன்றி சமூகத்தின் வேறு தேவைகளேயும் பூர்த்தி செய்யும் புண்ணிய தலங்களாகவும் விளங்குகின்றன.

ஆரம்பகாலத்திலிருந்து இராமகிருஷ்ண இயக் கம் மனிதாபிமான நடவடிக்கைகளிலே முக்கிய செலுத்தி வந்துள்ளது. கவனம் வெள்ளம், தொற்றுநோய், தீ, பூமி அதிர்ச்சி, நிலச்சரிவு முதலிய துன்பகரமான நிகழ்ச்சிகள் ஏற்பட்டபோது அவற்ருல் மக்கள் படும் துன்பங் இராமகிருஷ்ண இயக்கம் களே த் தவிர்க்க முன்னின்றுள்ளது. வைத்தியசா ஃகௌயும் மருந்து நிலேயங்களேயும் நிறுவி மக்களுக்கு இலவசமாக வைத்தியவுதவி செய்ய முன்வந்துள்ளது. அனைத களே ஆதரித்து அவர்கள் முன்னே ற்றத்திலே அக்கறை காட்டி வந்துள்ளது.

இந்துமதச் சார்பான பிள்ளேகளின் கல்வி வளர்ச்சியில் அக்கறை கொண்டு ஆண்களுக்கும் பெண்களுக்கும் பல பாடசாஃலகளே அமைத்து அவற்றை இன்னல்கள் மத்தியிலும் பராமரித்து வந்துள்ளது. சகோதரி நிவேநிதா கல்கத்தாவில் பெண்களுக்காக 1899 இலே ஆரம்பித்த பாட சாஃவையத் தொடர்ந்து இராமகிருஷ்ண இயக் கத்தினர் பேணி வந்துள்ளமை குறிப்பிடத் தக்கது. தி.சு. அவிநாசலிங்கம் தமிழ்நாட்டிலே தோற்றுவித்த வித்தியாலயம் இராமகிருஷ்ண இயக்கத்தின் தென்னுட்டுத் தாபனங்களிலே குறிப்பிடத்தக்கதாக விளங்குவது காணத்தக்கது.

பிரமவாதின் (1895), பிரபுத்தபாரதா (1896), உத்போதன் (1899) முதலாகப் பல சஞ் சிகைகுடுயும் பத்திரிகைகுள்யும் இராமகிருஷ்ண இயக்கத்தினர் ஆதரவு தந்து வெளியிடக் காரண மாயிருந்துள்ளனர்.

சுவாமி விவேகானந்தர் முக்கிய இடம் வகித்த இராமகிருஷ்ண இயக்கம் அவர் 1902 மறைந்த பின்பும் தொடர்ந்து பல்வேறு துறை களிலே பரவி வளர்ந்து வந்தது. ஸ்ரீ சாரதா தேவியம்மையார் அதற்கு ஒரு முக்கிய காரண மாக விளங்கிஞர். ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணருக்குப் பின்பு அவருடைய சீடர்களுக்கு எல்லாம் தோன் ருத் துணேயாக எல்லோரையும் ஒன்றிணேக்கும் சேவைக்கு நின் று அவர்களுடைய ஆசிகூறித் தூண்டிநின்றவர் அத்தேவமாதா. அவர் கள் 1920 இலே மறைந்தபோது இராமகிருஷ்ண இயக்கம் தொடர்ந்தும் செயற்படக்கூடிய முறை யிலே வழி நடத்த பரமஹம்சரின் சீடர்கள் இருந்தார்கள்.

வங்காளப் பிரிவினேயினே அடுத்து இராம கிருஷ்ண இயக்கம் அரசியற் கொந்தளிப்பிஞல் பெரும் பாதிப்புக்கு உள்ளாகும் நிலேயை அடைந்தபோதும் அப்பப்போது சிற்சில இன்னல் களே எதிர்நோக்க வேண்டியிருந்தபோதும் ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணரின் சீடர்கள் பின்பற்றிய ஆன் மீக, மனிதாபிமானக் கோட்பாடுகள் அவர் களுக்கு உறுதூணையாக அமைந்து நின்றன.

கர்மமும் ஞானமும் யோகமும் ஒன்றித்து இணேயும் பொழுது பரமாத்மனின் அனுபவம் கிடைக்கின்றது என்பது இயக்கத்தின் தாரக மந்திரம்; அதுவே சின்னத்தின் உட்பொருளு மாம். கடவுளுண்மையையும் ஆன்மாவின் தெய் வீகத்தையும் வாழ்க்கையின் ஒருமைப்பாட்டினே யும் சமயங்களின் சமரசத்தினேயும் வற்புறுத்தும் இராமகிருஷ்ண இயக்கம் இந்திய எல்லேகளேயும் தாண்டிப்பரவியுள்ளது.

சுவாமி விவேகானந்தர் சிகாகோ மாநாட்டிற் பங்கு பற்றியதைத் தொடர்ந்து அமெரிக்காவிலே நகரங்களிலும் சொற்பொழிவுகளும் விளக்கவுரைகளும் சமயவகுப் விரிவுரைகளும் புகளும் தியான வகுப்புகளும் நடாத்தி அமெரி கவர்ந்தார். 1896 ரிக்க மக்களின் மனத்தைக் நகரிலே இலே நியூயேரர்க் வேதாந்தசபை யொன்று நிறுவப்பட்டது. இத2னத் தொடர்ந்து லொஸ் அன் சலீஸ், வாசிங்டன், பொஸ்டன்,

சான்பிரான்சிஸ்கோ முதலான பல்வேறு இடங் களிலும் இராமகிருஷ்ண நிலேயங்கள் அமைக் கப்பட்டன. சாந்தி ஆசிரமம் எனும் தியானப் ஒன்று கலிபோனியாவிலே நெடுங் பகுதி காலம் செயற்பட்டது. சுவாமி சாரதானந்தா, சுவாமி அபேதானந்தா, சுவாமி தூரியானந்தா, பரமானந்தா, சுவாமி போதானந்தா, சுவாமி சுவாமி திரிகுணுதிதா போன்ற இராமகிருஷ்ண முஷுனேச் சேர்ந்த சுவாமிகள் பலர் அமெரிக்கா ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணரின் போத‱கஃஎப் விலே வந்துள்ளனர். சகோதரி ஹரிதாசி, பாப்பி சகோதரி தேவமாதா, சுவாமி யோகானந்தா போன்ற மேஞட்டார் இராமகிருஷ்ண இயக் கத்திலே அமெரிக்காவிலே பங்குகொண்டுள்ளனர். பரமானந்தா ''கிழக்கின்செய்தி'' ( THE MESSAGE OF THE EAST ) என்று பொருள் தரும் சஞ்சிகை ஒன்றினேயும் சிலகாலம் அமெ நடாத்தியுள்ளார்; ''சுதந்திரக் குரல்'' ( VOICE OF FREEDOM ) என்ற சிகையும் இராமகிருஷ்ண இயக்கத்தினரால் அமெரிக்காவில் வெளியிடப்பட்டுள்ளது. 1906 இலே ''இந்துக்கோயில்'' கலிபோனியாவிலே அமைக்கப்பட்டுள்ளது. இராமகிருஷ்ண இயக் கத்திற்கு மேளுடுகளிலே அமெரிக்கா முக்கிய வி⁄ள நிலமாகக்காண ப்படுகின்றது.

1895 21,10 ஆண்டளவிலே இங்கிலா ந்தும் இயக்கத்தின் செல்வாக்கினேக் இராமகிருஷ்ண பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் கண்டபோதும் இயக்க நடவடிக்கைகளிலே அந்தத்திற்குப்பின் முக்கிய இடம் பெருமற் போய்விட்டது. அன்மைக் காலத்திலேயே மீண்டும் இயக்கத்தின் பார்வையிலே இங்கிலாந்து பட்டுள்ளது. பிரான்ஸ், ஜேர்மனி, ஆர்ஜென்ரீனு, தென்னுபிரிக்கா, பர்மா,மலேசியா, செங்கப்பூர், பிஜி, பாகிஸ்தான், பங்களாதேஸ் போன்ற நாடுகளிலும் இராமகிருஷ்ண இயக்கம் அக்கறை கொண்டுள்ளது. தென்னுபிரிக்கா, மலே சுயா, சிங்கப்பூர், பிஜி ஆகிய நாடுகளிலே குறிப்பிடத்தக்கதாக இயக்கத்தின் வளர்ச்சி வுள்ளது. அதன் பணிகளும் பரந்து காணப் படுகின்றது.

ஈழம் இராமகிருஷ்ண இயக்கத்தின் ஆரம்ப செல்வாக்கினே எதிர் காலம் முதல் அதன் நோக்கியுள்ளது. சுவாமி விவேகானந்தர் சிகாகோ நகரத்திற்குப் புறப்பட்ட போது ஈழத்திற்கு முதன்முதலாக 1893 ஆம் ஆண்டு மே மாதம் கப்பலிலே வந்திருந்தார். ஒருநாள் அப்பொழுது அவர் வருகை கவனிக்கப்பட்ட வொன்றுக அமையவில்லே. 1893 செப்தம்பர் மாதத்திலே சுவாமிஜீ சிகாகோவில் நிகழ்த்திய சொற்பொழிவிணேயும் ஏனேய இடங்களில் ஆற் யாழ்ப்பாணம் சைவ றிய விரிவுரைகளேயும் பரிபாலன சபை நடாத்திய இந்து சாதனம் வெளியிட்டதோடு பக்கிரிகை தொடர்ந்து

உதயதாரகை போன்ற கிறித்தவ பத்திரிகைகள் சுவாமிஜிக்கு எதுராக எழுப்பிய கண்டனங் களையும் எதிர்த்து நினறு சுவாமிஜியின் சமயப் பணியை ஈழம்வாழ் மக்களி டையே பிரபல்லியப்படுத்தி அவருடைய பெரு மையை எடுத்து உணரத்தி நின்றது. 1897 ஆம் ஆண்டு ஜனவரி மாதம் 15 ஆம் தேதி சுவாமிஜி ஈழத்தில் காலடி வைத்த போது அவருக்கு மாபெரும் வரவேற்பு 🥟 அளிக்கப் பெற்றது. அப்பொழுது பரமஹம்சரின் மற்இுரு சீடரான சுவாமி நிரஞ்ஜநானந்தா அவர்களும் சுவாயிஜியை வரவேற்க இங்கு வந்திருந்தார். ஈழத்திலே சுமார் பத்துத் தினங்கள் தங்கியி ருந்த சுவாமிஜி கொழும்பு, கண்டி, மாத்தளே, அநுராதபுரம், வவுனியா, யாழ்ப்பாணம் எனும் இரா மகிருஷ்ண ரின் சென்று இடங்களுக்குச் சித்தாந்தங்களே விளக்கி அரும்பெரும் சொற் பொழிவுகளே ஆற்றினர். சுவாமிஜி தாயகம் மீண்ட பின்பு பரமஹம்சரின் மற்றுரு சீடரான சுவாமி சிவானந்தா (1854 — 1934) 1897 மாகம் கொழும்பு வந்து ஜுலா ய் # LDIT IT எட்டு மாதம் விரிவுரைகளும் ஏழு அல்லது செய்தனர். சுவாமி விவேகா விளக்கங்களும் தூரியானந்தாவுடன் 1899 னந்தர் சுவாமி இலே மேடுட்டுப் பயணத்தின் போது மீண்டும் வந்தார்.

1902 ஆம் ஆண்டு ஜுலாய் மாதம் நான்காம் தேதி சுவாமி விவேகானந்தர் பூதவுட்டு நீத்தார். 1902 ஆம் ஆண்டு ஜுலாய் மாதம் 13ம் தேதி ஈழத்தின் முதல் விவேகானந்த சபை கொழும்பிலே அமைக்கப்பட்டது. இச் சபை இராமகிருஷ்ண இயக்கத்திற்கு ஆரம்ப காலத்தில் நல்லுதவியாக அமைந்திருந்தது.

1903 இலே பரமஹம்சரின் சீடார்களில் திரிகுணதிதானந்தாவும் 1906 இலே சுவா மி சுவாய் அபேதானந்தா, சுவாமி இராமகிருஷ்ணு னந்தா, சுவாமி பரமானந்தாவும், ஈழத்திற்கு தந்தனர். சுவாமி விவேகானந்தரின் வருகை சிஷயை சகோதரி அவபாமியா 1910 இலே ஈழம் வந்திருந்தார். 1915 முதலாகச் சுவாமி சர்வானந்தா ஈழத்திற்குத் தொடர்ந்து வருகை தொடர்பு தந்தார். இவருடன் பண்டிதர் மயில்வாகனம் யாழ்ப்பாணம் ஆணுப் பந்தியில் விவேகானந்தசபை ஒன்றினே ஆரம் பித்தார். 1917 இலே வண்ணே வைத்தீஸ்வர வித்தியாலயத்தைப் பொறுப்பேற்று இராமகிருஷ் ஈழத்திலே கல்வி முயற்சிகளில் ண மிஷன் ஈடுபடத்தொடங்கியது. சுவாமி சர்வானந்தா வுடன் நெருங்கிப் பழகிய பண்டிதர் வாகனம் இராமகிருஷ்ண மடத்தை அடைந்து 1924 இலே சுவாமி விபுலாநந்தராகப் புறப் பட்டார். 1926 இலே வைத்தீஸ்வர வித்தி

யாலயம் சுவாமி விபுலாநந்தரின் பொறுப்பிலே விடப்பட்டது. சுவாமி அவிநாசானந்தா உதவி யோடு சுவாமி விபுலாநந்தர் இராமகிருஷ்ண இயக்கத்தின் கேந்திரமாக வைத்தீஸ்வர வித்தி யாலயத்தை அமைத்துக் கொண்டார். 1926 இலே வண்ணே வெள்ளிக்கிழமை மடத்திலே மாணவர் இல்லம் ஒன்று ஆரம்பிக்கப்பட்டது.

சுவாமி விபுலாநந்தர் மனேஜராக பதவி வகித்த போது 1925 இலிருந்து கிழக்கிலே திரிகோணமல், மட்டக்களப்பு மாவட்டங்க களிலே பல பழைய பாடசாஸ்களேப் பொறுப் பேற்றும் சில புதிய பாடசாஸ்களே நிறுவியும் இராமகிருஷ்ணமிஷன் இந்துசமயிகளின் கல்வி வளர்ச்சிக்குப் பெருந்தொண்டாற்றக் காலாக விளங்கிஞர். 1926 இலே யாழ்ப்பாணத்திலே தொடங்கிய மாணவர் இல்லம் 1929 இலே மட்டக்களப்புக்கு இடமாற்றப்பட்டது.

ஈழத்தில் முதல் முதலாக 1925 ஆம் ஆண்டு மே மாதம் திரிகோணமஃயிலேதான் இராமகிருஷ்ண ஆசிரமம் அமைக்கப்பட்டது என்பது குறிப்பிடத்தக்கது.

1929 ஜுலாய் மாதம் இராமகிருஷ்ண மிசனின் இலங்கைக் கிளே பதிவு செய்யப் பெற்றது. வெள்ளவத்தையில் 1930 ஆண்டு ஒக்தோபர் மாதம் இராமகிருஷ்ண அசிரமம் ஆரம்பிக்கப்பட்டது. சுவாமி கணு னந்தா, சுவா மி அசங்கானந்தா, சித்தாத்மானந்தா ஆகியோரைத் தொடர்ந்து சுவாமி பிரேமானந்தா 1954 இலே ஆசிரமத் திற்குப் பொறுப்பேற்றுர். சுவாமி சம்ருஜ் னைந்தா இப்பொழுது பொறுப்பாகவுள்ளார்.

கொழும்பு ஆசிரமம் தோன்றிய பின்பு அதுவே ஈழத்தின் இராமகிருஷ்ண மிஷன் தலேமைத்தானமாகியது. பேலூர் மடத்தின் தலேவர் போஷகராக அமைய, அதன் பொதுச் செயலாளர் தலேவராக விளங்க, போஷகர் நியமிக்கும் உதனித் தலேவர் ஆசிரமத்திற்குப் பொறுப்பான சுவாமிகளாகப் பணிபுரிவது வழக்கம்.

1960 (g) Ca அரசாங்கம் சட்டம்மூலம் பாடசா‰களேப் பொறுப்பேற்ற போது மிசன் பராமரிப்பிலே 26 பாடசாக்கள் இருந்தன. 1952 ஆம் ஆண்டு முதல் வெள்ளவத்தை ஆசிரமம் ஞாயிறு சமய வகுப்புகளே த் தொடர்ந்து நடத்தி வருகின்றது. க திர்கா மடம் ஒன்றினே 1953 மத்தில் யாத்திரிகர் இலே ஆரம்பித்துச் சாதிமத பேதமின்றி அருஞ் சேவை செய்தமையும் குறிப்பிடத்தக்கது. இலங்கை அரச அம்மடத்திண 1976 இலே எடுத்துக்

கொண்டது. அகில உலக பண்பாட்டு நிலேயம் ஒன்றின 1962 இலே விருந்தினர் அறை களுடன் மிஷன் கொழும்பிலே அமைத்ததோடு 1969 இலே சுவாமி விவேகானந்தர் நூற்ருண்டு ஞாபகார்த்த மண்டபத்தையும் கட்டியுள்ளது. மட்டக்களப்பிலே மூன்று சேவாஸ்ரமங்களேயும் கண்டி அம்பிட்டியில் வலமிழந்த தொழிலாளர் விடுதியையும் இது சிறப்பாக நடத்தி வரு கின்றது. 1970 இலே ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ண சாரதா சமிதி ஆரம்பிக்கப்பட்டது.

# ஸ்ரீ இராம்கிருஷ்**ணர் 18.02.1836** — 15.08.1886

மேற்கு வங்காளத்தில் ஹுக்ளி மாவட்டத் திலுள்ள காமார்புகூர் எனும் கிராமத்திற் பிராமணக் குடும்பத்திலே அவதரித்தவர்; குடி ராம் சட்டோபாத்தியாய, சந்திராதேவி என் போரின் புதல்வர்; கதாதரர் என்ற பிள்ளேப் பெயரினர்.

பதினுறு வயதிலே கல்கத்தாவுக்குத் தமைய ஞின் மதகுரு வேஃவில் உதவி புரியச் சென் றவர்; தமையஞர் தக்ஷிணேஸ்வரம் காளி கோயிலுக்கு அர்ச்சகராகச் சென்றபோது அவ ருடன் சென்று உதவியவர். சிறிது காலத்திலே ராதாகாந்த கோயிலுக்கு அர்ச்சகராஞர். தமை யஞரின் மறைவினே அடுத்துக் காளிகோயில் அச்சகரானவர்.

தக்ஷிணேஸ்வரத்திற் பணிசெய்த காலத்திலே முன்னேயிலும் அதிகமாக யோகநெறியில் ஈடு பட்டு வந்தகாலே தேவியின் அருளுக்குப்பாத் திரமானவர். கண்டோராற் சுவாதீனமற்றவராகக் கருதப்படும் அளவிற்கு ஆன்மீக நிலேயில் உயர்ந்தவர்; இதனுற் கோயிற் பொறுப்பினே ஏற்று நடத்த முடியாதவராகக் கருதப்பட்டு ஊருக்கு அனுப்பப்பட்டவர்.

ஊர் சென்று தங்கியிருந்த காலத் தில் சாரதாமணியைப் பெற்ருேர் இவருக்குத் திரு மணஞ் செய்து வைத்தனர் (1859); ஆயினும் மீண்டும் தக்ஷிணேஸ்வரம் அவர் பழையபடியே யோகநிஃயிலே ஈடுபட்டு தார்; அக்காலத்திலே சன்னியாசினி ஒருவரும் சா தனங்களிலே சித்தியடைந்த தோ தா த் திரி எனும் பக்தரும் பல்வேறு சாதனங்க**ுயும்** ப**ழக்** குவித்ததோடு பெல்வேறு சமயங்களின் உண்மைப் பொருளேயும் உணர்ந்து கொள்ள சாரதாதேவி தகூரிணேஸ்வரம் சென்று கண வனின் நிஃயறிந்து, அவருடைய பிரமசரி யத்திற்குத் துணேயான சிஷ்யையாகி அவருக்குத் தொண்டு செய்து வந்தனர்.

நரேந்திரதத்தா (சுவாமி விவேகானந்தர்) சசிபூசன், (சுவாமி இராமகிருஷ்ணனந்தா) முத லாம் சீடர் குழாம் ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ண பரம ஹம்ஸரின் போதணேகளேக் கேட்டு அவர் நெறியிணப் பின்பற்றும் சீடராக உருவாகினர்.

எல்லாச் சமயங்களும் ஒரே இலட்சியத்தை அடையப் பின்பற்றும் பல்வேறு பாதைகளே என்னும் உண்மையை, அடிப்படை ஒற்றுமையை எடுத்து விளக்கிப் பத்தொன்பதாம் நூற்றுண் டிலே சமரச சன்மார்க்கத்தை முன்வைத்தவர் பரமஹம்சர்; ஆன்மீக வாழ்க்கையினுற் பண் பட்டுத் தெளிவுபெறும் தெய்விகத்தன்மை அளிக் கின்ற சக்திக்கு உதாரணமாக அமைந்து சஞ்தன தர்மத்தின் அடிப்படையை விளக்கியவர் இராமகிருஷ்ணர். வைதீக தத்துவங்களே न भी மையாகவும் விளக்கமாகவும் எடுத்துக் காட்டி அவற்றிற்குப் புத்துயிர் அளித்தவர் மயக்கினேப் புனிதர்; அந்நிய பண்பாட்டின் பின்னே தள்ளிப் பண்டைய பாரம்பரியத்தின மதிப்புடையதாகக் கருதவைத்த பெருமையுடை யவர் ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணர்; இந்திய சமுதாயத் திலே புரையோடி நின்ற சமூகத்தளேகளே நீக்கி மக்களிடையே சகோதரத்துவத்தை உரு வாக்க உழைத்த சீர்திருத்தவாதி ஸ்ரீ இராம கிருஷ்ணர்.

வராஹநகரிலும் பின்பு ஆலம்பாஜாரிலும் மடங்களே நிறுவிய ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணரின் சீடர்கள் பின்பு விரிவான முறையிலே ஞீ இராமகிருஷ்ண சங்கத்தை அமைத்து இந்தியா விலும் ஏனேய தேசங்களிலும் ஸ்ரீ இராமகிருஷ் ணரின் போதணேகளேப் பரப்பியதோடு சிறந்த தொண்டிணேயும் ஆற்றி வந்துள்ளனர்.

ழீ இராமகிருஷ்ணரின் உபதேச மொழிகளே மகேந்திரநாத் குப்தா வங்காள மொழியிலே தொகுத்தளித்தனர்; அவற்றின் மொழி பெயர்ப் புகள் பல்வேறு மொழிகளிலே இன்று காணப் படுவன.

# இராமகிருஷ்ணுரைத் சுவாமிகள் 1863 -- 1911

மேற்கு வங்காளத்தில் ஹுக்ளி மாவட்டத் நிலுள்ள மயால் — இச்சாபுரம் எனுமூரிலே பிறந்தவர்; ஈசுவரசந்திரர், பாவசுந்தரிதேவி व्य कं हिंधात ती छंत புதல்வர்; சசிபூஷண் பெயரினேயுடைவர்; பிள்ளோப் கல்கத்தாவிலே படிக்கும் காலத்திற் பிரம்மசமாஜத்தை சேர்ந் திருந்தவர்; ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ண பரமஹம்ஸரின் தொடர்பினுல் அவருடைய பிரதான சீடர்களில் ஒருவரானவர்; ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணரின் கடைசி நாட்களிலே காசீபுரத்தில் அவருக்குப் பணி விடை செய்வதையே கருமமாகக் கொண்டு சுயமுன்னே ற்றத் திற்கான வழிதுறைகளேக் கைவிட்டவர்; தம் குரு பரிபூரணமடைந்ததை அடுத்து அவருடைய ஞாபகச்சின்னங்களேக் கண் ணுங்கருத்துமாகக் காத்து வந்ததோடு அவ ருடைய ஏனேய சீடர்களேப் பேணும் தாதா போலவும் விளங்கியவர்.

வராஹநகர் மடத்தையும் (1886 — 1892) பின்பு ஆலம் பாஜார் மடத்தையும் (1892 — 1897) அக்கறையுடன் கவனித்து வந்தவர்; சசிமகராஜ் என்று ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணரின் சீடர் களாற் போற்றப் பெற்றவர்; சுவாமி விவேகா னந்தராலும் சுவாமி பிரம்மானந்தராலும் பெரி தும் மதிக்கப் பெற்றவர்; அன்னே சாரதா தேவியின் அன்புக்குப் பெரிதும் பாத்திர மானவர்; சுவாமி சாரதானந்தரின் (சரத் சந்திரசக்கரவர்த்தி) நெருங்கிய உறவினர்.

சுவாமி விவேகானந்தர் இராமகிருஷ்ணமடத் திணத் தாபித்த போது அவருக்கு உறுதிணை யாக நின்றவர்; இராமகிருஷ்ண பரமஹ ம்சரின் போதீணகேணத் தென்னிந்தியா, பம்பாய், இலங்கை, பர்மா முதலிய இடங்களுக்கு எல் லாம் சென்று எடுத்துப் பேசியவர்; மைசூரிலும் கேரளாவிலும் மிசன் வேல்கள் ஆரம்பிக் கக் காரணகர்த்தாவாக விளங்கியவர்.

1897 ஆம் ஆண்டு மார்ச்சு மாதம் சென்னேக் குச் சுவாமி சதானந்தருடன் வந்து இராமகிருஷ்ண மடத்தை நிறுவி அதற்குப் பொறுப்பாகப் பதிஞன்கு வருடம் விளங்கித் தமிழ்நாட்டிலே ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணரின் போதவேக்கோப் பரவ வைத்தவர்.

ஞீ இராமகிருஷ்ணரை அவதார புருஷராகக் கண்டு வழிபட்டவர்; அவர் பேரையும் சிந்தனே களேயும் பக்தி சிரத்தையோடு எடுத்துக் கூறி வந்த பரம பக்தர்; குருதேவருடைய பூசை சம்பிரதாயத்தை நிறுவி அதைத் திருமடத்தின் நித்திய செயலாக ஆக்கி வைத்தவர்.

இராமகிருஷ்ணுனந்தர் வங்காளி மொழியிலே இராமகிருஷ்ண சங்கத்தினர் வெளியிடும் 'உத் போதன்' சஞ்சிகைக்குப் பல கட்டுரைகள் எழுதியுள்ளார்.

ஸ்ரீ பெரும்பூதூர் இராமாநுசரின் சரிதத்தை வங்காள மொழியிலே எழுதி 1899 முதல் 'உத்போதன்' சஞ்சிகையிற் சில ஆண்டுகளாகப் பகுதி பகுதியாக வெளியிட்டுள்ளார்; சுவாமி மறைவுக்குப் பின்பு 2151 வடிவிலே வங்காள மொழியில் வெளிவந்தது; மொழிபெயர்ப்பும் வெளி இந்நூலின் ஆங்கில வந்துள்ளது.

இராம**கிருஷ்ணுன**ந்தர் வெளியிட்ட முதல் நூலும் அவர் ஆங்கிலத்தில் ஆற்றிய உரையு மாகிய 'பிரபஞ்சமும் மனிதனும்' சென்ன மடத்தின் முதற் பிரசுரமாக 1908 மார்ச்சு மாதத்தில் வெளிவந்தது.

SRI KRISHNA THE PASTORAL AND KING - MAKER எனும் இராமகிருஷ்ணுனந்தரின் நூலும் பிரசித் தமானதாகும்.

பண்டையோர் நாடியது, நித்திய ஞான போதனே, சுகத்தைத் தேடுதல், ஞானமும் பக்தியும், மனிதனுடைய நிஜசொரூபம், ஸ்ரீ இராமகிருஷ்ணரும் அவருடைய சங்கமும் என் பன சுவாமிகள் ஆற்றிய சொற்பொழிவுகளின் பிரசுரங்களாம்.

### இராமகீர்த்தி

தாய்லாந்து தேசம் முன்பு சீயம் (SIAM) என அழைக்கப் பெற்றது. இது கிழக்கில் லாவோஸாலும் தென் கிழக்கில் கம்புச்சியா வாலும் மேற்கிலும் வடக்கிலும் பர்மாவாலும் தெற்கிலே மலேசியாவாலும் சூழப்பட்ட நாடு.

தென் சீனத்திலுள்ள யுந்நான் மாகாணத் ' தாய்' ( YUNNAN PROVINCE ) திலிருந்து மக்கள் தாய்லாந்துக்குள் வந்தவராகக் கருதப் படுவர். பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டிற்கு தாய்லாந்து சுதந்திரமுடைய தனிநாடாக விளங் கவில்லே. அண்மையிலிருந்த அரசுகளின் ஆதிக் கத்தின் கீழ் தாய்லாந்தின் பிரதேசங்கள் அப் கம்போ ஜத்தின் பொழுது இருந்தன. கெமர் அரசு अएक ( FUNAN KINGDOM ) ( KHMER KINGDOM ) பர்மாவின் மொன்ஸ் ( MONS ) அரசுகள், இந்தோனிசியாவின் ஸ்ரீ விஜய ராச்சியம் என்பன தாய்லாந்தின் பகுதி களேத் தம் ஆதிக்கத்தின் கீழ் வைத்திருந்தன.

'தாய்' அரசு 1238 அளவிலே முதலாவது SUKHOTHAL KINGDOM தோன்றியது. அயோ த் தி பின்பு அரசு ( நிலவியது. ) 1767 வரை இப் KINGDOM பொழுது வழங்கும் சக்ரி அரச மரபு ( CHAKRI DINASTY ) 1782 இலே தோன் றியதாகும்.

மத்திய தாய்லாந்து தேராவாத பௌத்தத் தின் கேந்திரமாகவும், தென் தாய்லாந்து மகாயண பௌத்தத்தின் கேந்திரமாகவும், கிழக்கு தாய்லாந்து சைவ—வைணவ கேந்திரமாகவும் ஒரு காலத்தில் வழங்கியுள்ளது. பிரமன், சிவன், நாராயணன், இந்திரன், வருணன் என் போர் 'தாய்' மக்களிடம் செல்வாக்குப் பெற்ற இந்துத் தெய்வங்களாகக் காணப்படுகின்றனர். இன்றும் அரச குடும்பச் சடங்குகளிலே பிரா மணர் முக்கியத்துவம் பெறுவதையும் அவர் களுடைய கிரியை முறைகள் சிறப்பிடம் பெறு வதையும் காணலாம். 'தாய்' மக்கள் 94 வீதம் வாழும் தாய்லாந்திலே பௌத்தம் பெரும் பான்மையோர் பின்பற்றும் சமயமாக இன்று காணப்படினும் பௌத்த கோயில்கள் பல வற்றிலே இந்துத் தெய்வங்களின் படிமங்களும் புடைச் சிற்பங்களும் திரைச் சீஸ்களும் இடம் பெறுவதைக் காணக்கூடியதாவுள்ளது.

அரச பரம்பரையைத் தோற்றுவித்த சக்ரி முதலாம் ராமா (1782 — 1809) என்பவர் இராமகீர்த்தியாகும். இது 'இரா பாடியதே மாகியன்' என்று பொதுவாக வழங்கப்படு கினறது. இது கொன் ( KHON ) என வழங்கும் முகமூடி நாடகத்திற்காக இயற்றப் பெற்றது என்று கருதுவர். இரண்டாம் ராமா (1809 — 1824) முற்றுப் பெறுதஇராம சரிதம் ஒன்றின எழுதியதாகவும் அறியப்படுகின்றது. இவற்றை விட இராம சரிதம் தொடர்பான வேறு ஆக்கங்களும் தாய்லாந்திலுள. நான்காம் ராமா (1851 — 1861) நாட்டிய நாடகம் ஒன்றையும் ஐந்தாம் ராமா (1868 — 1910) பௌத்தர் கோயிலிலுள்ள இராமசரிதம் தொடர் பான திரைச்சீஃகள் பற்றி இயற்றிய செய்யுள் விளக்கங்களும் அறியப்படுகின்றன.

இராமசரிதம் தாய்லாந்தில் வாய் மொழி இலக்கியமாக நெடுங்காலம் வழங்கிவந்து நிழல் நாடகத்திலும் பின்பு முகமூடி நாடகத்திலும் இடம் பெறத் தொடங்கி பின்பு இலக்கிய மாகியிருத்தல் வேண்டும் என்பர். சில சுதேசிய நிகழ்ச்சிகள் இவற்ற்லே முக்கியத்துவம் பெறு வது இக்கருத்திணே ஆதரிக்கின்றது என்பர்.

கி. பி. நான்காம் நூற்ருண்டு முதல் மத்திய தாய்லாந்திலே நிலவிய துவாரவ தீ சியத்தின் த‰நகரான லோப்புரி (LOPBURI) இராமபிரான் அமைத்து அனுமானுக்குப் பரி மத்திய தாய்லாந்தில் சாக வழங்கியதாம். நிலவிய இரண்டாம் பிரதான 'தாய்' அரசான அயோத்தியா இராமபிரானின் சின்னங்கள் பல வற்றையுடையது. பாங்கொக்கிலுள்ள ( WAT PO ) எனும் பௌத்த கோயிலிலே உணர் த்தும் 150 இராமசரிதத்தை புடைக் பிரதான சிற்பங்கள் உள. பாங்கொக்கின் பௌத்த கோயிலான பவள புத்தர் கோயில் கலரிகளிலெல்லாம் இராமகதை திரை கூறும் களால் மூடப்பட்டுள்ளன்.

இராமகீர்த்தியின் முற்பகுதி இராமனின் முன் போய மூன்று தஃமுறைகளேயும் இராமனுதியோர் சீதை தோற்றங்களேயும் இராவணுதியராம் அசுரர் தோற்றத்தையும் வானரர் தோற்றத்தையும் கூறும்; இரண்டாம் பகுதி தாடகை வதம் முதல் வனவாசம் நீங்கி இராமன் அயோத்தி மீளும் வரையிலான கதை கூறுவதாகும். மூன்ரும் பகுதி இலங்கைப் புரட்சி, சீதை நாடுகடத்தப்படல், சீதை பிள்ளேகளோப் பெறுதல், அப்பின்ளேகளோடு இராமண் போர்புரிதல், இராமர் சீதையை மீளப் பெற முயலல், சீதை யைப் பூமாதேவி ஏற்றுக் கொள்ளல், இராம சீதையைத் தேவர் சமாதானம் செய்தல், இராமபுத்திரரின் துணிகரமான செயல்கள் என் பனவற்றை அடக்கி உள்ளது.

இராமகீர்த்தியில் இடம்பெறும் நிகழ்ச்சிகளிற் நில ஆதி காவியத்தில் இல்லாதவை. சூர்ப் பனகை மகளின் வஞ்சகத்தால் தூண்டப்பட்டு, சீதை இராவணன் படத்தை வரைந்ததைக் கண்ட இராமன், சீதை சுற்பில் ஐயங் கொண்டு அவளேக் கொன்று விடும்படி இலக்குமண விடம் கூற, அவன் அவளேக்காட்டில் விட்டுவிட்டு மாடுன்றின் இதயத்தைக் கொண்டுவந்து இரா மனிடம் காட்டி, அவீன தம்பச் செய்ததாக இராமகீர்த்தி கூறும். ஆசார்ய ஹேமச்சந் திரா எழுதிய சைன இராமாயணத்தில் சீதை இராவணனின் பாதங்களே மட்டும் வரைந் ததாகக் குறிப்புண்டு.

சீதை காட்டிலே ஒரு பின்னேயை மட்டும் பெற்றுள் என்றும் மற்றப் பிள்ளே இருடியால் உருவாக்கப்பட்டதென்றும் இராமகீர்த்தி கூறும். இருடியின் பாதுகாப்பில் பிள்ளேயை விட்டுச் சென்ற சீதை வானரத்தாய்மார் கண்மூடி இருக்கும் இருடியின் பாதுகாப்பில் பிள்ளேயை விட்டு வந்ததை சுட்டிக் காட்ட, சீதை இரும்பி வந்து பிள்ளேயையும் எடுத்துச் செல்கிறுள். கண்விழித்த இருடி பிள்ளேயைக் காணுது வேடுரெரு பிள்ளேயை உருவாக்குகிறுர். மீண்டு வந்த சீதை கையில் பிள்ளே இருப்பதைக் கண்ட இருடி அதனே விள்யாட்டுத் தூணையாகக் கொள்ளும் படி கூறுகிறுர்.

இராமன் இறந்துவிட்டதாகக் கூறி சீதையைத் இரும்பி வரச் செய்தபோது அவள் உண்மை யறிந்து பூமாதேவியிடம் தன்னே ஏற்கும்படி கூற, அவளும் சீதையை ஏற்கிருள். இராமஞல் அனுப்பப்பட்ட அனுமானுக்கும் செவி சாய்க் காத சீதை கிவபிரான் சமாதானத்தால் ஒன்று பட்டு சந்தோஷமாக வாழ்ந்ததாக இராம கீர்த்தி கூறும்.

தசரதனின் யாகத்தில் புறப்பட்ட சோற்றுத் இரளின் ஒரு பகுதியைக் காகம் ஒன்று எடுத்து இலங்கை சென்று மண்டோதேரியிடம் போட, அதணே உண்டு அவள் கர்ப்பிணியாகிச் சீதை யைப் பெற்றுள். சீதையால் இராவணனுக்கு அழிவுஏற்படும் என்று கூறப்பட்டதால் அவினத் தாழியில் இட்டு ஆற்றிலே விட்டார்கள். மணிமேகலா தெய்வம் சனகன் தியானம் செய்த இடத்திற்கு அத்தாழியை இட்டுச் சென்றது. சனகன் அவளே எடுத்து சீதை என்று பெயர் கொடுத்து வளர்த்தான் என்று இராமகீர்த்தி கூறும். சைன இராமயணமும் சீதையை மண்டோதரி மகளாகவே கூறுகின்றது. இராமனின் சகோதரியாகத் தசரத ஜாதகக்

இராவணன் முற்பிறவியில் சிவன் வாசல் காவ லஞகக் கைலாசத்தில் இருந்ததாக இராமகீர்த்தி கூறும். இந்திர சாபத்தாலேயே தசகண்டஞக இராவணன் பிறந்ததாகவும் இந்திரனே இராம ஞகத் தோன்றியதாகவும் அது கூறும்.

இராமகீர்த்தியில் இடம் பெறும் நிகழ்ச்சி களிற் சில கம்பராமாயணத்தோடு ஒத்தனவாகக் காணப்படுவன. இராமன் கண்களும் சீதையின் கண்களும் திருமணத்தின் முன்பு சந்தித்தமை, சிறு வயதில் இராமன் குறும்பிஞல் ஆத்திர முற்றிருந்த கூனி அவனே அரசஞகாமல் தடுக்க முயன்றமை, தசரதன் பரதினயும் கைகேயி யையும் தன் ஈமக்கிரியைகளில் பங்கு கொள்ளக் கூடாது என்று கட்டளேயிட்டிருந்தமை, சூர்ப் பனகை அழகிய பெண் வடிவில் இராமனே ஏமாற்ற மு<mark>யன்றமை, அனு</mark>மான் இராமனுக்கு வாலி சுக்கீரிவன் பகைமை கூறல், இராமன் அடையாளமாகக்கூறிவிட்ட இரகஇய நிகழ்ச்சி கள் என்பன தமிழ் இராமாயணத்திலேயே முதலில் காணப்படுவன. இவை இராமகீர்த்தி யில் இடம் பெறுதல் குறிப்பிடத்

திருஞானசம்பந்தரின் தோடுடைய செவியன் பதிகத்தையும் சந்தரரின் பித்தாப்பிறை சூடி பதிகத்தையும் சிவாலய வாசம் திறத்தல் என்ற சடங்கிலும் அப்பரின் கூற்ருயினவாறு பதிகத்தின் கைலாச வாசல் அடைத்தல் எனும் சடங்கிலும் தங்கள் ஊஞ்சல் விழாவை திருப்பாவை திருவெம்பாவை விழா என்ற கொள்பவருமான ''தாய்'' மக்கள் கம்பரா மாயணத்தின் சிறப்பமிசங்களேத் தங்கள் இராம கீர்த்தியிற் பேணி அமைத்துக் கொண்டமை வியப்பிற்குரியதல்ல.

இராமண விஷ்ணு அவதாரமாகக் கருதினும் சிவனுக்கு அடுத்த நிஸ்மிலேயே 'தாய்' சமூகம் வைத்திருக்கிறது. இதனுல் இராமகீர்த்தி இந்திய இராமயணங்கள் இராமனுக்கு அளிக்கும் அதி யுன்னத நிஸ்யை அளிக்கவில்ஸ். இராவணன் சீதை மீது கொண்ட ஆசையை உன்னதமான காதலாகக் காட்டவும் அவன் காதலுக்காக எல்லாவற்றையும் இழந்து நின்றதை உணர்த்தி இரக்க உணர்ச்சி அவன் மீது ஏற்படுத்தவும் இராமகீர்த்தி முயல்கின்றது. அனுமான் பாத் திரம் கூட இராமகீர்த்தியில் வேறுபடுகின்றது. அவணத் தாயோஞகவோ பிற பெண்ணே நோக்காதவஞகவோ இராம பச்தஞகவோ இராம கீர்த்தி படைக்களில்ஃ. இராமகீர்த்தியில் போர் முக்கிய இடம் பெறுகின்றது. அறநீதியுணர்த் தவோ தர்மவாழ்வினக் காட்டவோ இராம கீர்த்தி முயலாது போருக்கு முக்கியத்துவம் தருகின்றது.

### இராமச்சந்திர கவிராயர்

தொண்டைநொடு இராச நல்லூர் பூர்வீகம்; சென்னுயில் பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டின் முற்பகுதியில் வாழ்ந்தவர்; சென்னுக் கல்விச் சங்கத்துத் (THE COLLEGE OF FORT ST. GEORGE) தமிழ்ப்புலவர்; F. W. எல்லிஸ் எனும் ஆங்கிலேய அதிகாரியின் தமிழாசிரியரும் நண்பருமாக விளங்கியவர்.

சகுந்தஃல விலாசம், மகாபாரதவிலாசம், தாரு காவிலாசம், இரணிய வாசகப்பா எனும் நாடகங்களே இயற்றியவர்; வேறுநாடகங்களும் தனிப்பாடல்களும் செய்தவர்.

# இராமச்சந்திரன், ச.

யாழ்ப்பாணம் நல்லூர் சங்கரப்பிள்கோயின் புதல்வர் பண்டிதர் இராமச்சந்திரன். இவர் பாடிய திருக்கேதீச்சரப் புராணம், சேர். கந்தையா வைத்தியநாதன் (1896 — 1965) காலத்துத் திருப்பணிச் சபையார் திருப்பணி வரைக் கூறுகின்றது; இடைக்காடு தமிழ்மன்றம் 1966 இலே பதிப்பித்தது.

### இராமச்சந்திரா, க. — 26.4.1976

யாழ்ப்பாணம் நயிஞ்திவு கதிரேசுவின் வர்; கொழும்பிலே தலங்கமையிற் பிற் காலத் தில் வாழ்ந்தவர்; இலங்கை அரசாங்கப் புகை யிரதப் பகுதியிலே உயரதிகாரியாகி பெற்றவர்; ''ரமணசரணுனந்தன்'' என்றும் வழங்கப் பெற்றவர்; ஸ்ரீ ரமணமகரிஷிகளே ஞான குருவாகக் கொண்டவர்; கொழும்பிலே ஊழியரிடையே சத்சங்கம் ஆரம்பித்து சாங்க சமய நிகழ்ச்சிகளே நடத்துவித்தவர்; துக்குக்காலம் சமயப் பெரியார்களே ஈழத்துக்கு அழைத்து, ஈழநாட்டு மக்களுக்கு அவர்களுடைய தரிசனமும் கருத்துரைகளும் கிடைக்கச் தவர்; சமயசமரச நோக்குடையவர்; அகில உலக சமய மாநாடுகளிற் கலந்து சிறப்பித்தவர்; RELIGIOUS DIGEST எனும் ஆங்கில சஞ்சிகையை ஆசிரியராக வழிநடத்தியவர்; நா. முத்தையா தொடங்கிய ''ஆத்மஜோதி'' ஈழத்தின் ஆத்மீக வாழ்வின் வளர்ச்சிக்கு உதவ உறுதுணோயாகக் கௌரவ ஆசிரியராக விளங்கியவர்.

தமிழிலும் ஆங்கிலத்திலும் ஏராளமான கட்டு ரைகுளோயும் நூல்குளோயும் எழுதியவர்; தமிழிலே செய்யுள்களும் பாடியவர்; தமிழ் நூல்களிற் சில மேல்வருபவை; பகவான் ஸ்ரீ ரமணமகரி மகிமையும் சந்நிதானப் ஷி களின் அவதார பெருமையும் (1942), ரமணத்தியானம், ரமணஸ் தோத்திரமஞ்சரி, ஸ்ரீ ஆதி சங்கரரின் அவதார அருள் நெறியும், மகிமையம் அவர் காட்டிய கிருஷ்ணுபாய் பெரியார் தோத்திர அர்ச்சுகு மொகூ, பெரியார் மஞ்சாரி (1948), சமரசஞானக்கோவை, உதிர்ந்தமலர்கள். முருகன் கதிர்காமப்பதிகம் (1961), புகழ்மாகூ. Mag. செல்வச் சந்நிதிப் பதிகம், ஆங்கில நூல்களிற் சில மேல்வருவன:

HINDUISM IN A NUTSHELL
IN THE COMPANY OF SAINTS
RELIGIONS OF THE TAMILS—PAST AND PRESENT
THE MESSAGE OF SAI T THAYUMANAVAR
ASTROLOGY AS A SCIENCE—A CHALLENGE TO
CHURCH AND SCIENTISTS.

# இராமசாமி ஐயர்

இராமசாமி சிவன் என்றும் அழைக்கப் பெறு வர்; பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டிலே தமிழ கத்தில் வாழ்ந்தவர்; மகா வைத்தியநாதையரின் தமையஞர்; இயல் இசைப் புலவர்.

இருச்செந்தில் சந்த விருத்தம், இருச்செந்தில் யமகவந்தாதி, பார்வதி, சரித்திரக் கீர்ந்தண், பெரியபுராணக்கீர்த்தண் பாடியவர்.

#### இராமசாமிக் கனிராயர்

தமிழகத்தைச் சேர்ந்தவர்; உடுமஃவப் பேட்டை இராமசாமிக் கவிராயர் இருப்பேருர் சிகை யறுத்தான் வண்ணம் பாடியவர்.

#### இராமசாமிக் கவிராயர்

தமிழ்நாடு சேதனப்பட்டு என்னும் ஊரினர்; திருப்போரூர் சுப்பிரமணியர் பேரில் இரட்டை ஆகிரிய விருத்தம் (1872) பாடியவர்.

### இராமசாமிக் கவிராயர்

தமிழ்நாடு தென் குழந்தாபுரி எனுமுரினர்<sup>;</sup> சிதம்பரம் என்பவரின் புதல்வர். இவர் பாடிய மஹாபாரதக்கும்மி களத்தூர் வே. ஆறுமுக முதலியாராற் பார்வையிடப் பெற்று திருமகள் விலாச அச்சுக் கூடத்தில் 1877 இலே பதிப்பிக்கப் பெற்றது.

### இராமசாமிக் கவிராயர்

தமிழ்நாடு மதுரை எனும் ஊரினர்; அழகர் வர்ணிப்பு எனும் நூஃ இயற்றியவர் (1889).

### இராமசாமிக் கவிராயர்

தமிழ்நாட்டு மிதிஃப்பட்டி எனுமூரினர்; அழகிய சிற்றம்பலக் கவிராயரின் மகன்.

சிவகங்கை கறுப்பண்ணசோமி பேரில் சதகம் பாடியவர்; அது செண்ணயில் 1897 இலே அச்சிடப் பெற்றது.

### இராமசாமிச செட்டியார்

தமிழகம் செட்டிநாடு காகுடு காத்தான் எனுமூரினர்; பத்தொன்பதாம் நூற்முண்டில் வாழ்ந்தவர்; சா. ரா. ம. முத்தைய செட்டி யாரின் புதல்வர்; சிதம்பரம் நா. சிவராமச் செட்டியாரிடம் தமிழ் கற்றவர்.

கருவூர்ப் பசுபதீச்சுவரர் பேரில் ஆநிலே வெண்பா பாடியவர்; இந்நூல் சிதம்பரம் சித்தாந்த வித்தியாநூபாலன யந்திரசாஃயில் 1893 இலே பதிப்பிக்கப்பட்டது.

#### இராமசாமிச் செட்டியார்

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; தொண்டைநாடு திருவெவ்வுளூர் (திருவள்ளூர்) எனும் ஊரினர்; வேங்கடாசல செட்டியாரின் புதல்வர்; திருத்தணிகை வீரசைவ மரபினர் கந்தசுவாமியாரின் மாணவகர்; பாலசுந்தர செட்டியார், சலசலோசன செட்டியார் ஆகி யோரின் தந்தை.

சீகானத்திக் கலம்பகம், திருக்கழுக்குன்றைக் கலம்பகம், திருவிடைமருதார்க் கலம்பகம், சிறுத்திதாண்டர் சரித்திரக் கீர்த்தனே, திருப் பரங்கிரிக் குமாருவேலர் தாலாட்டு, முருகக் கடவுள் துதிமஞ்சரி முதலியேனவற்றை இயற்றி யவர்.

#### இராமசாமி சுவாமிகள்

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; கோயிலூர் ஆதீனம் சிதம்பரசுவாமிகளின் மாண வகர். இலட்சணுவிருத்தி, ஒழிவிலோடுக்கமூலம், கீதா சாரத்தாலாட்டு, சசிவர்ணசரித்திரம், சசிவர்ண போதம், சீவன்முத்திப் பிரகரணம், துவாதச நாம சங்கீர்த்தனம், நாஞசீவவாதக்கட்டளே எனும் நூல்களேப், பதிப்பித்தவர்; அத்வைத போததீபிகை இயற்றியவர் என்பர் சிலர்.

### இராமசாமி திட்டுதர்

தமிழ்நாடு அகிலாண்டபுரம் எனும் ஊரினர்; பத்மபுராண சிவகீதையைச் சிவகீதை வசனம் என மொழி பெயர்த்தவர்.

### இராமசாமி நாயுடு

காஞ்சிபுரம் இராமசாமிநாயுடு தெலுங்கர் ஆயினும் சிறந்த தமிழ் வித்துவான்; கா. நமச்சிவாய முதலியார் முதலாஞேர் தமிழ்க் கோவைகளேயும் திருக்குறளேயும் இவரிடம் பாடங் கேட்டவர்கள்; ''கோவைநாயுடு'' என்று சிறப்பிக்கப் பெற்றவர்; வைணவராயினும் சைவப் பற்று உடையவர்; இராமனந்தயோகி, இராமா னந்தசாமி என்று பின்பு வழங்கப் பெற்றவர்.

பலநூல்களுக்கு உரைபெழுதியவர்; அவற்றிலே திருவாய்மொழி (1899), கம்பராமாயணம், திருவிசைப்பா - திருப்பல்லாண்டு (1938), சுந் தரர் தேவாரம், திருவெங்கைக்கோவை, சிகா ளத்திபுராணம், சின்மயதீடிகை, தனிப்பாடற் றிரட்டு என்பன சில; கல்லாடத்திற்கு முன்ன யேவுரைகளோடு அகலவுரையும் உரையின்றி இருந்த மூன்று பாடலுக்கு அரும்பதவுரையும் கண்டவர் (1911).

ஞூ பக்தலீலோம்ருதவசனம், பிரபுலிங்கலீஸ் வசனம், பிரபோதசந்திரோதயவசனம் எழுதி யவர்.

கந்தரனு பூதி, திருப்பாவையுரை, அரிசமய திபம் என்பனவற்றை முறையே நிருமயில் முகம்பிள்ளே, அ. தி. ல. ஸ்ரீ நிவாஸதாதா சாரயர், முத்துக்கிருஷ்ணநாயுடு என்பவரோடு ரேந்து பதிப்பித்துள்ளார்.

### இராமசாமி முதலியார்

தமிழ்நாட்டிஃனச் சேர்ந்தவர்; பத்தொன்ப தாம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதியிலே மாணிக்க வாசகரின் திருவாசகத்தைப் பதிப்பித்தவர்.

# இராமசாமி முதலியார்

பிருங்கிமாநகரம் இராமசாமி முதலியார் சென்ணேயிற் பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுடுயில் இந்துயூனியன் அச்சுக்கூடம் வைத் திருந்தவர்; தம் அச்சுக்கூடத்திலே மாணிக்க வாசகரின் திருவாசகத்தை உரையுடன் ஏவிளம்பி வருடம் சிங்கரவியில் (1897) அச்சிட்டு வெளிப் படுத்தினவர்.

### இராமகப்பிரமணியஞ் செட்டியார், க. மு.

தமிழ்நாட்டில் இருபதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந் தவர்; மயூரகிரியில் எழுந்தருளியுள்ள முரு கப்பிரான் மீது மயூரகிரியுலா பாடியவர்.

### இராங்கப்பிரமணியன் 1919-

தமிழ்நாடு இராமநாதபுரம் மாவட்டம் நெற் குப்பையெனுமூரினர்; இவருடைய 'பக்திப்பாடல் கள்' எனும் தொகுப்பு 1945 இலே பதிப்பிக்கப் பெற்றது.

### இராமனவாமிப்பின்னே -1901

தமிழ்நாடு இராமநாதபுரத்தைச் சேர்ந்தவர்; ஞானசம்பந்தப்பிள்ளே எனும் தீட்சாநாமமுடை யவர்; திரிசிரபுரம் சி. மீஞட்சிசுந்தரம்பிள்ளே யின் மாணவகர்; ஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலரிடமும் கேட்டவர்.

கம்பரந்தாதி, முல்ஃயேந்தாதி, திருவிஃளயாடற் புராணம் மதுரைக்காண்டம் முதலியனவற்றிற்கு உரையெழுதியவர்.

கச்சியானந்த ருத்திரேசர் பதிற்றுப்பத்தந் தாதியும் கழிநெடிலும் (1879), காஞ்சிப்புராணம் (1878), தேவாரம் தலமுறை (1881), சிவ ஞானமுனிவர் பிரபந்தத்திரட்டு (1889), திருப் பூவணப்புராணம் (1896), பேரூர்ப்புராணம் முதலியவற்றைப் பதிப்பித்தவர்.

காஞ்சிநாகலிங்கமுனிவர் பதிப்பித்த மெய் கண்ட சாத்திரம் பதிஞன்கின்மூலத்தையும் உரை யையும் பார்வையிட்டவர். (1897)

#### இராமசுவாமியாபிள்ளே

தமிழ்நாடு சிந்துபூந்துறை எனுமூரினர்; கட வுளந்தாதி, திருச்செந்தூர் சுப்பிரமணியர் அந் தாதி பாடியவர்.

### இராமதாசர்

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; தமிழ்நாட்டினேச் சேர்ந்தவர்; கோதண்டராம சதகம் எனும் திருமாலேத் துதிக்கும் சதகம் பாடியவர்; இச்சதகம் சென்ற நூற்ருண்டின் கடைக்கூறிலே அச்சிடப் பெற்றுள்ளது.

### இராமதாசர்

பதிகுந்தாம் நூற்றுண்டின் பிற்பகுதி அல்லது பதிஞுரம் நூற்றுண்டின் முற்பகுதியில் வாழ்ந்த வராகலாம் காஞ்சோலா கோபன்னு என்ற இயற் பெயரிகுயுடையவர்; தெலுங்குதேசத்து பத்திரா சலத்தைச் சேர்ந்தவர்; கபீரின் சீடர்; இராம பக்தர்; தெலுங்கில் இன்னிசைப் பாடல்கள் பல பாடியவர்; இவர் தெலுங்கு மொழியில் இயற்றிய தாசரதி சதகம் பிரபல்லியமானது.

### இராமதாபனியோபநிட்தம்

இது அதர்வ வேதத்தைச் சேர்ந்தது. முக்தி கோபநிடதம் தரும் 108 உபநிடதப்பட்டியலில் இடம் பெறுவது. இதனுள் இராமர் பரம் பொருளாக வணங்கப்படுகிறுர்.

# முர் இராமதாஸ் 1608 — 1681.

மகாராட்டிர சமய ஞானிகளிலே பெருஞ் செல்வாக்குடன் நிகழ்ந்தவர் ஸ்ரீ இராமதாஸ். மராத்தி இலக்கிய கர்த்தாக்களிலும் அவருக்கு இடமுண்டு.

கோதாவரி திரத்திலே ஜம்பா எனும் ஊரிலே பிராமணர் மரபிலே இவர் தோன்றியவர். பாலியத்திலே தத்தையை இழந்து, இளமையிலே வீட்டைத்துறந்து, நாகிக் நகரை அடுத்த தக்ளீ எனும் இடத்திலே நிட்டைகூடி, இராமபிரானின் அருளுக்குப் பாத்திரமாஞர். தக்ளியிலே பன்னிரு வருடத்தை கழித்தவர். அங்கிருந்து புறப்பட்டு யாத்திரை மேற் கொண்டு பன்னிரு வருடம் கழிந்த பின்பு கிருஷ்ணுந்திக்கரையிலே கபாலம் (CAPHALA) எனும் இடத்திலே தங்கி மடம் தாபித்தார். அங்கு இராமபிராணப் பிரதிட்டை செய்து வழிபட்டு வந்தனர்.

இங்கு தங்கியிருந்த காலத்திலே மகாராட்டிர மன்னன் வீர சிவாஜியின் (1627 — 1680) நட்பும் ஆதரவும் ஸூ இராமதாஸ் சுவாமி களுக்குக் கிடைத்தன. மகாராட்டிரத்தில் பல இடங்களிலும் அவர் மடங்களேத் தாபித்தார்; அழிந்து கிடந்த கோயில்களேப் புதுக்குவித்தார்: பலசீடேர்களுக்குக் குருவாக விளங்கிஞர்.

ஸ்ரீ இராமதாஸ் சுவாமிகள் ''தாஸ்போதம்'' எனும் சமயக் கடமைகளேக் கூறும் நூலேயும் வேறு சில சிறிய நூல்களேயும் இயற்றியுள்ளார். 'அபங்கா' எனப்படும் பாசுரங்கள் பல பாடியுள்ளார்; கீர்த்தணேகளும் இயற்றியுள்ளார்.

பராவியிலே 73 பராயத்திலே பூரணமடைந் தார்.

### இராமநவமி

ஸ்ரீ இராமபிரான் அவதரித்த திருநாள் விழா வாகக் கொண்டாடப்படுவது ஸ்ரீ ராமநவமி. சித்திரை மாதத்திற் புனர்வசு நட்சத்திரம் உச்சத்தில் இருக்கும் போது சுக்கில பட்சத்தின் ஒன்பதாம் நாள் இராமநவமியாகக் கொண்டா டப்படுகின்றது.

இது வடஇந்தியாவிலே பிரபல்லியமான விழா வாகும். ஒன்பது நாட்களுக்கு விழாக் கொண்டா டுவார்கள். அப்பொழுது இராமசரிதங்களேப் படிப்பதும் காலாட்சேபம் செய்வதும் சிறப் பாக நடைபெறும்.

உத்தரப் பிரதேசத்திற் பைசாபாத்துக்குச் சுமார் நான்கு மைல் தொலேவில், கோக்ரா நதிக் கரையில், அமைந்த அஜோத்யாவிலே இராமநவமிக்கு மக்கள் பெருந்திரளாகக் கூடிப் புனித சரயுநதியிலே தீர்த்தமாடுவர்.

தமிழ்நாட்டிலும் இராமநவமி கொண்டாடப் படுவதாகும். திருவரங்கப்பெருமாள் கோயிலி லுள்ள கல்வெட்டொன்று இராமநவமி கொண் டாடுவதற்குக் கிராமம் ஒன்றைத் தானமாக அளிக்கப் பெற்ற செய்தியைக் கூறுகின்றது. செங்கற்பட்டு மாவட்டத்திலுள்ள உரகடத்துக் கோதண்ட ராமசுவாமி கோயில் சாசனம் ஒன்று இராமநவமி கொண்டாடுவதற்கு நிலக் கொடை வழங்கியதைச் சுட்டுகின்றது.

வெற்றியும் செல்வமும் நல்லின்பமும் நல்லறி வும் நீண்ட வாழ்க்கையும் சித்திக்க வேண்டும் என்று பக்தர்கள் இவ்விழாவினேக் கொண்டாடு வர் என்பர்.

# இராமநாடகக் கிர்த்தனே

கீர்த்தணேகளேச் சிறப்பியல்பாகக் கொண்டு இராமாயணக் கதையை நாடகமாக அமைத்துப் பாடப் பெற்றது இராமநாடகக் கீர்த்தணேயாகும்

இதனே இயற்றியவர் சீகாழி அருணுசலக் கவிராயர் (1712 — 1779) என்பவராவர். கவிராயரவர்கள் தம் இராமநாடகக் கீர்த்த கோயை 1771 இலே அரங்கேற்றியுள்ளார்.

கம்பருடைய இராமாயணக் கதையைத் தழுவி, அவர் கருத்துகளேயும் மொழியையும் பேணி இராம நாடகக் கீர்த்தணே இயற்றப்பட்டுள்ளது. இந் நாடகம் இராம் பட்டாபிஷேகத்துடன் முடி வடைகென்றது.

இராமநாடகக் கீர்த்தனே நாடகத்திலே 197 தருவும் அறுபது திபதையும் ஒரு தோடயமும் இசைப் பாடலாக அமைய 268 விருத்தமும் ஆறு கொச்சகமும் இரு வெண்பாவும் ஒரு கலித்துறையும் ஒரு வசனமும் இடம் பெறு வதாகப் பி. இரத்தினநாயகர் ஸன்ஸ் பதிப்பு (1964) கணக்கிட்டுக் கூறுகின்றது.

கீர்த்தகுகள் 1718 இலே அரங்கேறிய திருக்குற்ருலக் குறவஞ்சியில் இடம் பெறினும் பெருமளவில் இடம் பெறத் தொடங்குவது இராம நாடகக் கீர்த்துணயில் என்று கூறலாம். சீகாழி முத்துத் தாண்டவரும் பதினெட்டாம் நூற்முண்டிலே பல தனிக் கீர்த்தகுகைகோப் பாடியுள்ளார்.

இராமநாடகக் கீர்த்தணேயைப் பின்பற்றி மழவை சுப்பிரமணிய பாரதியாரின் திருவினே யாடற் கீர்த்தண், நரிமணம் கோபால கிருஷ்ணபாரதியாரின் நந்தஞர் சரித்திரக்கீர்த் தண், கவிஞஞ்சரபாரதியாரின் கந்தபுராணக் கீர்த்தண், இராமசாமி சிவனின் பெரியபுராணக் கீர்த்தண் முதலியன பத்தொன்பதாம் நூற் ருண்டில் வெளிவந்துள்ளன.

செம்மையான பேச்சுத்தமிழிலே, சுவைமிக்க நடையிலே, துடிப்பான சொல்லாட்சியுடன் அபாரமான வர்ணணத்திறணப் புலப்படுத்தி அற்புதமான நகைச்சுவையுடன் அமைந்து பெரும் கீர்த்தி பெற்றது இராமநாடகக் கீர்த்திண. இராமணப் பாமர பாஷையிற் பேசவைத்துத் தன்னேரில்லாத தல்வேஞக அருணுசலக் கவிரா யர் படைத்துள்ளார்.

திருத்தொட்டிக்கலே வையாபுரி முதலியார் சென்னோயிற் பிரபவ வருடம் (1867) இராம நாடகக் கீர்த்தணுவைப் பதிப்பித்துள்ளார். அவர் பதிப்பு முன்னர் ரி. வேங்கடாசலமுதலியாரும் பி. ராமசாமி நாயகரும் வெளியிட்ட பதிப் பிணத் தழுவியது. ஆயினும் முன்னோய பதிப்பு ஆண்டு தெரியவில்கூ. வெளியான சிற்றேரி பதிப்பு ஒன்று அருண கிரிமு தலியார் பழைய கேட்கப்படுகின்றது. பதிப்பாகக் அப்பதிப்பு வேங்கடாசல முதேலியார், ராமசாமி முந்தியதோ என்போர் பதிப்புக்கு அல்லது பிந்தியதோ என்பதும் அறியுமாறில்லே. வையா புரி முதலியார் பதிப்பினே அடுத்துப் பத்தொன் பதாம் நூற்றுண்டிலே 1870, 1875, 1880, 1883, 1893 முதலிய ஆண்டுகளிலும் இராம நாடகக் கீர்த்தனே வெளிவந்துள்ளது.

இராமநாடகக் கீர்த்தணப் பதிப்புகளிலே பட்டூர் ராஜசேகர முதலியார் பாடிய இராமா யண ஒரடிக் கீர்த்தண் ஒன்றும் இடம் பெறு கின்றது. இது இராமாவதாரக் கதையின்ச் கருக்கமாக அமைத்துக் கூறும் பாயிரம் போன்ற தாகும். செகநாதகவி என்பவர் இயற்றிய இராமா யண ஓரடிக் கீர்த்தனே ஒன்றும் சென்ற நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியில் அச்சிடப்பட்டுள்ளது.

### இராமநாதக் கவிராயர்

தமிழ்நாடு திருநெல்வேலி ஆழ்வார் குறிச் சியிலே வாழ்ந்தவர்; ஆறை அழகப்பமுதலி யார் (1676 — 1730) காலத்திலே அன்பூர்ச் சிவசயிலநாதர் மீது சிவசயிலப்பள்ளு பாடிய வர்; சிவசயிலப்பள்ளு மேஃப்பண்ணே சிவசயில முதலியாரால் 1918 இலே பதிப்பிக்கப் பெற்றது.

### இராமநாதஞ் செட்டியார், அ. 1855 — 1944

தமிழ்நாடு அமராவதிப் புதூரில் வயிநாகராம் குடும்பத்திற் பிறந்தவர்; தருமபுர ஆதீன வித்துவ சிரோமணி எனப் பாராட்டப் பெற்ற வர்; மயூரகிரிக்கலம்பகம், நாட்டரசன் கோட் டைக் கண்ணுடையம்மன்பதிகம், கொன்ணேயூர் மாரியம்மன் பதிகம், அரியக்குடி வாகனக்கவி, திருப்பரங்கிரி மும்மணிக்கோவை எனும் பிரபந்தங்கீனப் பாடியவர்.

# இராமநாதபிள்ளே, ப. 1890-

திருவள்ளுவரகம் சித்தாந்த பண்டிதர் இராம நாதபிள்ளே தமிழ்நாடு திருநெல்வேலி மாவட் டத்தைச் சார்ந்த குலசேகரன் பட்டினத்திற் பிறந்தவர்; சு. பரமசிவன்பிள்ளோயின் புதல்வர்; தமிழ்நூல்களே முறையாகக் கற்றவர்; ஆங் கிலமும் கற்றவர்; வணிகத்திலே ஈடுபட்டவர்; 1916 இலே கொழும்பு வந்து ராம. ப. செந்திலாறுமுகம்பிள்ளோயுடன் வணிகம் செய் தவர்; 1946 முதல் திருநெல்வேலித் தென்னிந் திய சைவசித்தாந்த நூற்பதிப்புக் கழகத்திலே புலவராகப் பணியாற்றியவர்.

திருமந்திரம் விளக்கவுரை, திருவாசகம் விளக் கவுரை, சிவஞானபோதச் சிற்றுரைவிளக்கம் முதலிய உரைகளே எழுதியவர்.

### இராமநாதன், சேர், பொன்னம்பலம் 16-04-1851 — 30-11-1930

இராசவாசல் முதலியார் அ. பொன்னம் பலத்தின் இரண்டாம் புதல்வர்; குமாரசுவாமி முதலியாரின் தம்பி; சேர். பொன்னம்பலம் அருணுசலத்தின் தமையஞர்; சேர். முத்துக் குமாரசுவாமியின் மருகர்; கொழும்பிலே பிறந் தவர்.

இராணி கொழும்ப கல்விக்கழகத்திலும் சென்னே பிரசிடென்சி கல்<u>லூ</u>ரியிலும் கற்றவர்; சேர் றிச்சட் மோர்கனின் கேழ் சட்டக் கல்வி பயின்று 1873 இலே உயர் நீதிமன்ற வழக் கறிஞர் ஆனவர்; இலங்கை அரசியலில் 1879 தமிழ் முதல் ஐம்பது வருடங்கள் மக்களின் பிரதிநிதியாகவும் அரசின் உத்தியோகப் பிரதிநிதியாகவம் கற்ற இலங்கையர் கேர் ந் தெடுத்த பிரதிநிதியாகவும் அரசு தேர்ந்த அங்கத்தவராகவும் முக்கிய பங்காற்றிய தேசீ யத் தூலவர்.

அருள்பரானந்த சுவாமிகளின் தொடர்பால் சமயம், தத்துவம், யோகநெறி என்பனவற்றைத் தெளிவாகக் கற்றுணர்ந்தவர்.

கீழைத்தேய மெய்யியல் தூதுவராக 1905 — 1906 இலே அமெரிக்கா சென்று சொற் பொழிவுகளாற்றிப் பேரெடுத்தவர்.

சைவசித்தாந்த மகாசமாஜத்தின் முதல் மாநாட்டிற்குத் தலேமை வகித்தவர் (1906).

தந்தை கொழும்பு கொச்சிக்கடையிற் கட்டி 1857 நவம்பரிலே கும்பாபிஷேகம் செய்வித்த, ஞூ பொன்னம்பலவாணேசர் கோயில் எழுந் தருளிய இடத்திலே புதியதோர் கோயில் 1907 இலே கருங்கற் பணியாக ஆரம்பித்துப் பெரும்பான்மையான வேஃ முடிந்ததை அடுத்து 1912 ஆம் ஆண்டு நவம்பர் மாதம் 21 ஆம் தேதி கும்பாபிஷேகம் செய்வித்தவர்.

பெருந்தொகையான பொருட் செலவிலே 1913 இலே சைவப் பெண்களுக்காக மருதஞர் மடத்திலே இராமநாதன் கல்லூரியையும் 1921 இலே சைவ ஆண்களுக்காகத் திருநெல்வேலியிலே பரமேஸ்வரா கல்லூரியையும் கட்டி வித்தியா தானம் செய்தவர்.

1923 இலே யாழ்ப்பாணத்திற் சைவ வித்தியா விருத்திச் சங்கம் தோன்றுவதற்குக் காலாக இருந் ததோடு அதன் முதல் தஃவவராகவும் பள்ளிக் கூடங்களின் மனேஜராகவும் 1926 வரை சேவைசெய்தவர்; தொடர்ந்து அதன் போஷ கராக விளங்கியவர்.

AN EASTERN EXPOSITION OF THE GOSPEL OF JESUS ACCORDING TO ST. MATHEW (1898)
AN EASTERN EXPOSITION OF THE GOSPEL OF JESUS ACCORDING TO ST. JOHN (1902)
THE CULTURE OF THE SOUL AMONG WESTERN

NATIONS (1907)

THE SPIRIT OF THE EAST CONTRASTED WITH THE SP;RIT OF THE WEST (1905)
ON FAITH OR LOVE OF GOD (1897)

பகவத்தோ தமிழ்மொழி- பெயர்ப்பும் - இருத் தியுரையும் (1914), திருக்குறள் பாயிரமும் இராமநாதீயம் எனும் விருத்தியுரையும் (1919),

ஸ்ரீ இராமநாத தர்மசாஸ்திர பாடம் என்பன இராமநாதன் துரையவர்கள் சமயக்கண்ணேட் டத்திலே, சிறப்பாக ஒப்பியல் நோக்கிலே, எழுதிய நூல்களாம்.

# இராமநாதன், வை.

யாழ்ப்பாணம் வண்ணூர்பண்ணே மேற்கிணச் சேர்ந்தவர்; மட்டுவில் க. வே. திருஞான சம்பந்தபிள்ளே ( — 1955) வசனமெழுதிய அரிச்சந்திர நாடகம், இராமாயணம் அயோத் தியா காண்டம் பாதுகாபட்டாபிஷேகம், இரா மாயணம் ஆரணிய காண்டம் அல்லது சீதாப கரணம், சீதாகலியாணம் எனும் நாடகங் களுக்குப் பாட்டெழுதியவர்.

திருநல்ஃத் திருப்புகழந்தாதி பாடியவர்; அது யாழ்ப்பாணம் நாவலர் அச்சுக் கூடத்திற் பிரபவ வருடம் ஆடி மாதம் (1927) அச்சிடப் பெற்றது.

# இராமநாதன் செட்டியார், கா. 1899-1966

தமிழ்நாடு இராமநாதபுரம் மாவட்டத்தைச் சேர்ந்தவர்; மலேசியாவிலே வழக்கறிஞராகவும் அரசியல்வாதியாகவும் விளங்கியவர்; பல இடங் களுக்கும் சென்று சமயச் சொற்பொழிவுகள் ஆற்றியவர்.

ஆழமும் அகலமும் ஏன்பிறந்தோம் சைவத்தின் சிறப்பு ஞானச்செய்தி பார்ப்பது எது மலேயா இந்தியா யாத்திரை வாழ்க்கையும் சமயமும் வேலன் வீளயாட்டு முதலிய நூல்களே இயற்றியவர்.

# வே. இராமநாதன் செட்டியார்

தமிழ் நாட்டினேச் சேர்ந்தவர்; இருபதாம் நூற்முண்டில் வாழ்ந்தவர்.

ஆவினன்குடியந்தாதி (1939), கோமதியம்மை பஞ்சரத்தினம், திருப்பரங்கிரி மும்மணிக்கோவை, திருவேரகவருக்கமால் என்பனவற்றைப் பாடி யவர்.

# இராம்பார 🕏

தமிழ் நாட்டிணேச் சேர்ந்தவர்; ஆத்திசூடி வெண்பா பாடியவர்; ஆத்திசூடியின் அறவுரை கணேப் பாடலில் அமைத்துக் கதை மூலம் விளக்குவது ஆத்திசூடிவெண்பா.

### இராமயோக

தமிழ்நாடு காஞ்சிபுரத்தைச் சேர்ந்தவர்; பிரபோதசந்திரோதய வசன மொழிபெயர்ப்புச் செய்தவர்; தாயுமானவர் பாடலுக்குக் குறிப்புரை எமுதியவர்.

### இராமர்கள்ய உபநிடதம்

அதர்வ வேதத்தைச் சேர்ந்தது இராமரகஸ்ய உபநிடதம். முக்திகோபநிடதம் தரும் 108 உபநிடதங்கள் அடங்கிய பட்டியலில் இதுவும் இடம் பெறுகின்றது.

# இராமலிங்கஐயா, ச. 1649 —

இராமலிங்க முனிவர் எனவும் அழைக்கப் பெறுவர்; சந்திரசேகரஐயரின் புதல்வர்; யாழ்ப் பாணம் நல்லூரைச் சேர்ந்தவர்; அராலி மேற்கில் வசித்தவர்.

சகம் 1590 க்குச் சமமான பிலவங்க வருடம் வைகாசி மாதம் (1667) ஈழத்தில் முதல் முதலாக வாக்கிய பஞ்சாங்கம் கணித்துக் கரலிகிதமாய் வெளிப்படுத்தியவர்.

சந்தானதிபிகை எனும் சோதிட நூஃ 1713 இலே சங்கதத்திலிருந்து மொழி பெயர்த்துப் பாடியவர்; அது புரசைப் பாக்கம் விவேக விளக்க அக்சுக்கூடத்தில் 1868 இலே அச்சிடப் பெற்றது. அதீனச் சு. நடராசையர் பரி சோதித்துப் பொழிப்புரை செய்ய, ச. இ. சிவராமலிங்கையர் 1901 ஆம், 1940 ஆம் ஆண்டுகளில் இருமுறை பதிப்பித்தனர்.

### இராமலிங்க் குரு

தமிழ்நாடு விருதுபட்டி இராமலிங்க குரு சென்ணேயில் 1904 இலே மாகபுராணம் பதிப் பித்தவர்.

# இராமலிங்கச்சட்டம்பியார், ப.

யாழ்ப்பாணம் புங்குடுதீவு பரமானந்திின் புதல்வர்; பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந் தவர்; சேதுநாதர் என்பவரிடம் கற்றவர்

புங்குடுதீவு கேரநகர் அரிகரபுத்திரர் பதிகம், கப்பற்பாட்டு, புயற்பாட்டு முதலியனவற்றைப் பாடியவர்.

### இராமலிங்க சுவாமிகள்

05.10.1823 - 30.01.1874

திருவருட்பிரகாச வள்ளலார் என அடியார் போற்றப் பெற்றவர்; சோணுடு வடமேற்கிலுள்ள சிகம்பரத்திற்கு திருமரு தூ ரிலே பிறந்தவர்; இராமையாபிள்ளோயின் புதல் வர்; இளமையிலே தந்தை மறைந்ததை அடுத் துப் பொன்னேரியிற் சிறிது காலம் வசித்து விட்டுச் சென்னே ஏழு கிணறு பகுதியில் வாழ்ந் தவர்; சிறிய தமக்கையார் உண்ணுமுஃயம் மாளின் புதல்வி தனக்கோட்டியம்மாளேத் திரு செய்தவர்; 1855 இலே சென்னேயை மணஞ் தெற்கே சிதம்பரம் சென்றவர்; தமை யரை பரசுராமபிள்ளே வாழ்ந்த கருங்குழியிற் சிலகாலம் வாழ்ந்துவிட்டு வடலூரைப் பிற்கால வதிவிடமாகக் கொண்டவர்; வடலூரை அடுத் ந மேட்டுக்குப்பத்தில் மறைந்தவர்.

வட லூரிலே சமரச சுத்த சன்மார்க்க சங் கமும் தருமசாஃயும் தாபித்தவர்; ஆறுமுக நாவலர் தம்மை, அவதூறு பேசியதாக 1869 இலே வழக்கு வைக்கப்பட்டவர்.

தொழுவூர் வேலாயுத முதலியார், நரசிங்க புரம் வீராசாமி முதலியார், பொன்னேரி சுந் தரம்பிள்ளே, காரணப்பட்டு ச. மு. கந்தசாமிப் பிள்ளே முதலியோரின் ஆசிரியர்.

மனுமுறை கண்ட வாசகம், தொண்ட மண்டல சதகம், பெரியபுராணம் உலகெலாம் என்னும் மெய்ம் மொழிப் பொருள் விளக்கம், ஜீவகா ருண்ய ஒழுக்கம் எனும் நூல்களேயும் கட்டுரை கீளயும் வசனமாக எழுதியவர்.

தொழுவூர் வேலாயுத முதலியார் 1867 ஆம் ஆண்டில் நான்கு திருமுறையாக வகுத்து இவருடைய ஆக்கங்களேத் திருவருட்பா பெயரிட்டுப் ஐந்தாம் பதிப்பித்தனர்; திரு முறை என அடுத்த தொகுப்பு 1880 இலே தொழுவூர் வேலாயுத முதலியாரால் வெளி யிடப் பெற்றது; க<sub>ுதொர்</sub> பத்மனப முதலி யாரும் லோகநாத செ*ட்டியா*ரும் திருமுறை என ஒரு தொகுப்பி*ணே* 1885 இலே வெளியிட்டனர்; பொன்னேரி சுந்தரம்பிள்ளோ ஆறு திருமுறைகளேயும் ஒரே பதிப்பாக 1892 இலே வெளியிட்டார்.

இராமலிங்கர் ஒழிவிலொடுக்கத்திணத் திருப் போரூர் சிதம்பரசுவாமிகள் உரையுடனும் தம் பாயிரவிருத்தியுரை, அரும்பதவுரையுடனும் 1851 இலே வெளியிட்டுள்ளார்.

#### இராமலிங்கசுவாமிசள் — 1906

தமிழ்நாடு தில்ஃ சசானிய மடத்தில் இருந்த வீரசைவர்; காஞ்சிபுரம் நல்லக்கம்ப முதலி யார் முதலியோரிடம் கற்றவர்; மயிலம் பொம்மபுரம் சிவஞானபாஃயை சுவாமிகள் ஆதீ னம் பதிஞன்காம் குருமூர்த்திகளிடம் உப தேசேம் பெற்றுத் துறவு பூண்டேவர்.

பாடஞ்சொல்லல், உரையெழுதல், சொற் பொழிவாற்றல் என்பனவற்றிலே வல்லவர்; இலக்கணம் சுவாமிகள் முத்துக்குமாரத்தம்பிரான் சுவாமிகள், சிதம்பரம் மௌனசுவாமிகள் மடம் செல்லப்பசுவாமிகள், ஈசானியமடம் அருணுசல சுவாமிகள், சென்ண க. வ. திருவேங்கடநாயுடு, பு. வே. சுப்பராயமுதலியார் முதலியோரின் ஆசிரியர்.

முருகேசர் முதுநெறிவெண்பா (1920) பாடியவர்; பெரியபுராணத்தில் யாழ்ப்பாணம் ஆறு முகத்தம்பிரான் உரை கிடையாத ஏயர் கோன் கலிக்காமநாயஞர் புராணம் 235 ஆம் செய்யுள் முதல் இறுதிவரைக்கும் உரைகண்டவர். துறைமங்கலம் சிவப்பிரகாசசுவாமிகளின் திருச்செத்தினிரோட்டகயமகவந்தாதி, நால்வர்நான்மணிமாகு, பழமஃயந்தாதி, பிச்சாடண நவமணிமாகு என்பனவற்றிற்கும் உரைகண்டவர்.

குமரகுருபரர் பிரபந்தத்திரட்டு (1889), சிவப்பிரகாசசுவாமிகள் பிரபந்தத்திரட்டு, சீகா ளத்நிப் புராணம் (1888), திருக்கூவப்புராணம் (1884), நிருவிஃயைாடற்புராணம், வாயுசங்கிதை, வீரசிங்சாதன புராணம் முதலியவற்றைப் பதிப் பித்தவர்.

#### இராமலிங்க சுவாமிகள்

தமிழ்நாடு திருநெல்வேலி திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள் மடத்தைச் சேர்ந்தவர்; பேரானந்த சித்தியாரைப் பதிப்பித்தவர் (? 1908)

### இராமலிங்கசுவாமிகள் — 1968

கடையிற் சுவா மிகளின் சீடர் களில் சுவாமிகளும் கருதப்படும் சாசன் (பருத்தித்துறை சின்னத்தம்பி, -1908)திரு நெல்வேலி அவர் சீடர் கனகரெத்தினம் சுவாமிகளும் ( — 1922) தோற்றுவித்த கந்தர் மடம் வேதாந்தமடம் எனும் சிவகுரு குருபீடத்திற் கரம்பொன் மகாதேவ சுவாமிகளே (1874 — 1942) அடுத்துத் தலேமை தாங்கியவர் இராமலிங்க சுவா மிகள்.

வட்டுக்கோட்டையைச் சேர்ந்தவர்; அப்புக் குட்டி என்பவரின் புதல்வர்; வை. சி. சி. குமாரசுவாமியின் சுருட்டுத் தொழிற்சாலேயில் வேலே புரிந்தவர்; ஒய்வு நேரங்களே வேதாந்த மடத்திற் கழித்தவர்; பின்பு வடிவேலு சுவாமிகளுடன் மகாதேவசுவாமிகளிடம் சமய சாத்திரங்களேக் கற்றவர்.

# **ஸ்ரீ இராமலிங்கசுவாமிகள் பிள்**ளத்தமிழ்

சிதம்பரம் இராமலிங்க சுவாமிகள் (1823 — 1874) தம் சீடராலே 'திருவருட் பிரகாச வள்ளலார்' என்று போற்றப் பெற்றவர்; வட்லூரிலே சமரச சுத்த சண்மார்க்கச் சங்கமும் தருமசாஃயைய் தாபித்தவர்; இவருடைய ஆக் கங்களேத் ''திருவருட்பா'' என இவர் சீடர் தொகுத்தளித்துள்ளனர்.

ஸ்ரீ ராமலிங்க சுவாமிகளின் மாணவகரும் அவர் சகோதரர் சபாபதிப்பிள்ளோயின் மருகருமான பொன்னேரி சுந்தரம்பிள்ளே பாடியதே இராம லிங்கசுவாமிகள் பிள்ளேத்தமிழ்.

விநாயகர் துதியின் அடுத்து வரும் காப்பு, செங்கீரை, தால், சப்பாணி, முத்தம், வருகை, அம்புலி, சிற்றில், சிறுபறை, இறுதேர் எனும் பத்துப்பருவங்களிலே பருவத்திற்குப் பத்துப் பாடலாக 100 பாடலுளு. எனவே இராமலிங்க சுவாமிகளின் பிள்புத்தமிழிலே 101 பாடல் களுளை.

சென்னே அரசின் கீழைத்தேய சுவடிகள் நிலேயத்திற்காகத் தி. சந்திரசேகரன் தொகுத்து 1959 இலே வெளியிட்ட பிள்ளேத்தமிழ்க் கொத்து இரண்டாம் பகுதியில் இராமலிங்க சுவாமிகள் பிள்ளேத்தமிழ் இடம் பெறுகின்றது.

### இராமலிங்கத் தம்பிரான்

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் தமிழ்நாட்டில் வாழ்ந்தவர் சொர்க்கபுரம் இராமலிங்கத்தம் ரான்; சிவஞானசித்தியார் சுபக்கத்திற்கு உரை கண்டவர்.

# இராமலிங்கத்தம்பிரான்

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகு இ யிலே தமிழ்நாட்டில் வாழ்ந்தவர்; திருவாவடு துறையாதீனத் தம்பிரான்; கவிபாடுவதிற் புலிக் குட்டி என்று பட்டம் பெற்றவர்; தனிப் பாடல் "பல பாடினும் நூல் இயற்றிய தாகத் தெரியவில்"லே.

#### இராமலிங்கதேடுகர்

தமிழ்நாடு பெரியகாஞ்சிபுரம் எனுமூரினர்; காளமேகப்புலவர் பேராலே வழங்கும் பரப் பிரம விளக்கம் எனும் நூஃ தென்மதி வருடம் புரட்டாதி மாதம் (1861) அச்சிட்டு வெளிப் படுத்தியவர்.

### இராமலிங்கபிள்ளே

தமிழ்நாடு மதுரை எனும் ஊரினர். ஸ்ரீ ராமர் வனவாசம் எனும் அம்மாள பாடியவர்; அது 1907 இலே அச்சிடப் பெற்றது.

### இராமலிங்கம், க. 1880 — 1953

யாழ்ப்பாணம் சரசாகு கந்தையா பிள்குயின் புதல்வர் வித்துவான் இராமலிங்கம்; மட்டுவில் க. வேற்பின்னே உபாத்தியாயரிடம் தமிழ் இந்துக் கல்லூரியில் கற்றவர்; யாழ்ப்பாணம் ஆங்கிலம் கற்றவர்; நீராவியடியில் வாழ்ந்த ஐயாசா மிக் வேதாரணியம் குருக்கள், வாட்டிச் சோமசுந்தரம் என்போரிடம் இசை கற்றுத் தேறியவர்; யாழ்ப்பாணத்திலே தோன் றிய சரஸ்வதி விலாச சபை எனும் நாடக சபையிலே முக்கிய பங்கு கொண்டிருந்தவர்; வடக்கு கமலாசனி வித்தியாசாலே மட்டுவில் இசைப் நிறுவுவதிலே முன்னின்றுழைத்தவர்; பாடல்கள் ஏராளம் பாடியவர்; பிரபோத சந்திரோதய மொழி பெயர்ப்பிணத் தழுவி, நாடகமாக '' நமசிவாயம் சமய உருவக அல்லது நான் யார்?'' இயற்றியவர்; அது 1929 இலே அச்சிடப் பெற்றது.

# இராமலிங்கம், வ. — 16.02.1885

யாழ்ப்பாணம் சதுமலே என்னுமூரினர்; குலநீதி வல்ல மாப்பாண முதலியார் மரபினர்; ஆனேக் கோட்டை கு. வயிரமுத்து உடையாரின் புதல் வர்; நவாலி கா. முத்துக்குமாரு என்பவரின் மாணவகர்; தமிழும் ஆங்கிலமும் சுற்றவர்; மாணுக்கருக்குப் பாடஞ்சொல்வதையும் புராணப் பிரசங்கம் செய்வதையும் கருத்துடன் செய் தவர்; கொழும்பிலே மறைந்தவர்.

சுதுமலே சங்களே அம்மன் மீது சங்களேயைந் தாதி பாடியவர்; தனிப் பாடல்களும் இசைப் பாடல்களும் இயற்றியவர்; தமயந்தி விலாசம் (நளச்சக்கரவர்த்தி விலாசம்), மாணிக்கவாசகர் விலாசம் எனும் நாடகங்களே இயற்றியவர்; மாணிக்கவாசகர் விலாசம் நவாலி மு. அப் பாத்துரைபின்ளேயால் 1876 இலே பதிப்பிக்கப் பெற்றது.

### இராமலிங்கம்பின்ளே, க.

யாழ்ப்பாணம் வேலணே கந்தப்பிள்ளோயின் புதல் வர்; பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதி யிலும் இருபதாம் நூற்ருண்டின் முற்பகுதி யிலும் வாழ்ந்தவர். இளமையிலே இந்தியா சென்று, அங்கேயே கற்று வாழ்ந்து, தமிழ்ப் பணி புரிந்தவர்.

சிதம்பரப்பதிகமும் தனிப்பாடல்களும் பாடி யேவர்.

### இராமலிங்கற்பிள்ள, பே

தமிழ்நாடு சிதம்பரம் உபாத்தியாயர் பே. இராமலிங்கம்பிள்ளே 1879 இலே சேக்கிழார் சுவாமிகள் பாடிய திருத்தொண்டர் புராணத் தைப் பதிப்பித்தவர்.

### இராமலிங்கம்பிள்ளே, வெ. 19.10.1888-

நாமக்கல்கவிஞர் என்று போற்றப்படுபவர்; தமிழ்நாடு சேலம் மாவட்டத்திலே தாயூராகிய மோகனூரிற் பிறந்தவர்; பரனூர் வெங்கட்ராம பிள்ளோயின் புதல்வர்; குமாஸ்தாவாகவும் பள்ளி யாசிரியராகவும் ஓவியராகவும் வாழ்க்கையின் ஆரம்ப கட்டங்களில் விளங்கிப் பின்பு இந்திய காங்கிரஸ் அரசியல்வா தியாகப் பணிபுரிந்து, ஆஸ்தான கவிஞராகச் சிறப்புப் பெற்றவர்.

கவிதை, கீர்த்தனம், நாடகம், இலக்கிய உரை முதலிய கட்டுரை. களிலே பல்வேறு ஆக்கங்களே அளித்தவர்: தேசீயக் கவிஞர், காந்திபக்தர், தமிழ்க்கவிஞர், போற்றப் சமுதாய சீர் திருத்தவா தி எனப் பெற்ற நாமக்கல் கவிஞர் இறைவன் இறையடியார் மீதும் பல பாமாஃகெணச் கூட்ட யுள்ளார்; பறகோவிந்தத்தையும் பகவத்கீதை யின் சாங்கியயோகத்தையும் தமிழிலே பாடி யுள்ளார்.

களிஞருடைய பாடல்களில் பெரும்பான்மை யானவை இந்நூற்றுண்டின் முப்பதுகளிலிருந்து புத்தகங்களாக வெளிவந்துள்ளன. 'தி லிட்டில் பிளவர் கம்பெனி' புலவர் தணிகை உலக நாதணக் கொண்டு அவருடைய பாடல்களே 'நாமக்கல் கவிஞர் பாடல்கள்' எனத் தொகுப் பித்து 1960 இலே பதிப்பித்துள்ளது.

திருக்குறனுக்கு நாமக்கல் கவிஞர் எழுதிய புத்துரை 1954 இலே வெளிவந்தது.

# இராமலிங்க முதலியார்

தமிழ்நாட்டி ஊச் சேர்ந்தவர்; உபாத்தியாயர் இராமலிங்க முதலியார் 1899 இலே பெரிய ஞானக்கோவையைப் பதிப்பித்தவர்.

#### இராமன்

மகாவிஷ்ணுவின் தசாவதாரங்களிலே இராமா வதாரங்கள் மூன்ரும். பரசுராமன், தசரத ராமன், பலராமன் என்பனவேயலை. தசர தராமனின் கல்யாண குணங்கள் அவனுக்குத் தசாவதாரங்களில் உன்னத இடத்தை அளிக் கின்றன. இராமடிரான் ஒழுக்கசீலன்; அறம் வழுவாத கர்மவீரன்; ஏகபத்தினிவிரதன்; தன்னலமற்ற தூயோன்; செருக்கும் மிடுக்கும் இல்லாத உத்த மன்; பெரியோர் சொல்லத்தட்டாது கீழ்ப் படிந்து நடக்கும் பணிவுடையவன்; பிறர்பால் கருணே காட்டும் பண்பாளன்.

நடத்தையால் — ஒழுக்கத்தால் — உலகை நல்வழிப்படுத்த இறங்கி வந்தவன் இராம ஒழுக்கம் குறைந்து போகும் காலங் ஒழுக்கத்தைக் கடைப்பிடித்து உலகுக்குக் காட்டப் பகவான் அவதாரம் செய்வார் நம்மவர் நம்புகின்றனர். என்று

வைணவர் இராமாயணத்தைச் சாஸ் திரம் என்று போற்றுவது குறிப்பிடத் தக்கது. பரம் பொருளே இராமனுக அவ'தரித் ததால் இராமனிடம் பரம பக்தியும் மகா விகவாசமும் கொண்டு. அன்பே பாராட்டி, இராம**னே**யே சரணுகதி அடைந்து வாழ வேண்டும் என்பது அவர்கள் கொள்கை. இராமநாமமே மும்மைசால் உலகுக்கு எல்லாம் மூலமந்திரம், முற்றும் தம்மையே தமக்கு தனிப் பெரும் பதம், இம்மை மறுமை நோய்க்கு மருந்து என்று கம்பர் கூறுவது காணத்தக்கது.

வால்மீகியின் இராமன் உன்னதமான கர்ம வீரன்; அவன் கம்பராமாயனத்திலே அவதார மூர்த்தியாக மெய்ப் பொருளாகிய பொருளாகக் காட்சி தருகிறுன். அத்யாத்தும ராமாயணம் முதலானவை இந்நிலேயை விரிவாக எடுத்துரைக்கின்றன. கடவுளே இராமனுகத் தோற்றம் எடுத்தார் என்பதை அத்யாத்தம ராமாயணம் தெளிவாகக் கூறுகின்றது. இரா மதாபனீயோபநிடதம் பிரதான கடவுளாக இராமபிராணக் கொள்ளுகின்றது. சரின் 'ராமசரிதமானஸ்' பக்தி இலக்கியத்திலே மிகச் சிறந்த நூலாகக் கருதெப்படுவது.

கம்பனுக்கு முன்பே ஆழ்வார்கள் இராம பக்திக்குச் சிறப்பிடம் தந்துள்ளனர். (去の) சேகர ஆழ்வார் அவ்வழியிலே சிறந்து நிற்கிருர். வை ண வ ஆசாரியர்களிலே 1509 இராமாநு சரை இராமாயணம் எனும் பக்கி வெள்ளம் குடி கொண்ட கோயில் என்று இராமாநுஜ நூற்றந்தாதி கூறுகின்றது.

வட நாட்டி.லே அயோத்தியில் அமைந்துள்ள இராமபிரான் திருக்கோயில் பிரசித்தமான திருக் கோயிலாகும்; முத்தித்தலங்களுள் ஒன்றுகப் போற்றப்படுவது. தமிழ் நாட்டிலே இராமபிரானுக்கு பல திருக் கோயில்கள் இருந்துள்ளன. இவற்றிலே பல இன்று சாசனங்கள் மூலம் மட்டுமே அறியக் கூடியனவாகவுள்ளன; ஆயினும் சில இன்றும் நின்று நிஃத்துள்ளன. வட ஆர்க்காடு படவேடு ராமச்சந்திரப் பெருமாள்கோயில், வடஆர்க்காடு நெடுங்குணம் ராமச்சந்திரப் பெருமாள்கோயில், குடந்தை இராமஸ்வாமிகோயில், தஞ்சை பருத்தி யூர் இராமர்கோயில், திருநெல்வேலி சேர்மா தேவி இராமசாமிகோயில் என்பன அவற்றிலே சில.

திருநெல்வேலி நான்குநேரி விஜயநாராயணம் ஸ்ரீ ராகவப்பெருமாள் கோயில், காஞ்சி புள்ள லூர் திரு அயோத்தி நின்று அருளுகின்ற ஸ்ரீ ராகவப்பெருமாள் கோயில், தஞ்சை ஆலம்குடி ஸ்ரீ ராகவப்பெருமாள் கோயில், தஞ்சைஅம்மங்குடி ராமதேவப்பெருமாள்கோயில் முதலிய பல திருக்கோயில்கள் இன்று சாசன மூலமாகவே அறியப்படுகின்றன.

தமிழ் நாட்டிலே கோயில் கொண்ட இராம பிரான் பல திருநாமங்களேப் பெறுகிருர். இராமஸ்வாமி, ராமச்சந்திரப் பெருமாள், ஸ்ரீ ராகவப்பெருமாள், ராமதேவப்பெருமாள், ஸ்ரீ ராகவச்சக்கரவர்த்தி, திரு அயோத்திப்பெருமாள், ஸ்ரீ ராகவதேவர், திரு அயோத்திசக்கரவர்த்தி, திரு அயோத்தி ஆள்வார், கருணுகரர் என்பன அத் திருப்பெயருட்சில.

தமிழ் நாட்டிலே இராமபிரானின் திருக் கோயில்கள் பல சோழர் காலத்திலே, கி. பி. ஒன்பதாம் நூற்ருண்டு முதல் வரும் கால கட்டத்திலே தோன்றியுள்ளன என்று அறியப் படுகின்றது. ஆயினும் அவற்றிற் பல பிற் காலத்திலே காணப்படவில்லே என்பதும் நோக்கத் தக்கது. கிருஷ்ணுவதாரத்தின் முக்கியத்துவம் இதற்கு ஒரு காரணமாய் அமைந்ததோ என் பது ஆராயத்தக்கது.

#### இராமன், மு. கோ.

தமிழ்<mark>நாட்டிஃ</mark>னச் சேர்ந்தவர்; அப்பர் பிள்*ள*த் தமிழ் பாடியவர்.

### இரு இராமனதிச்சரம்

இராமநாதபுரம் மாவட்டத்திலே அமைந்த இத்திருத்தலத்தைத் திருப்புகலூரிலிருந்து முடி கொண்டான் ஆற்றைக் கடந்து கண்ணபுரம் சென்று, பின்பு கிழக்கு நோக்கிச் செல்லின் அடைய முடியும். இராமபிரான் பூசித்துப் பேறு பெற்ற தலம் என்பதால் வந்த பெயர் இராமனதீச்சரம். இராமனதேச்சரத்தில் கோயில் கொண்டை சிவ பிரானுக்கு இராமநாதர் என்றும் இறைவிக்குச் சரிவார்குழவி என்றும் பேர். தீர்த்தம் இரா**ம** தீர்த்தம்.

இராமன தீச்சரத்திற்குச் சம்பந்தப் பெரு**மான்** பாடிய திருப்பதிகமொன்றுண்டு (1.115).

# இராமாநந்த அடிகள் 1858 — 1956

கொங்குநாடு கோவையை அடுத்த கணபைதி எனும் ஊரிற் பிறந்தவர்; இராமகுட்டி என்ற பிள்ளுப் பெயரினர்; வேலப்பக்கவுண்டரின் புதல் வர்; தண்டபாணிசுவாமிகளின் சீடர்; ரவணை புரத்தில் வாழ்ந்தவர்.

அந்தாதி, ஆத்துமராமச்சரித்திர**ம், உந்தி,** கீர்த்த<sup>2</sup>ண, குறள், சன்மததோத்திர**ம், சண்** முகமாஃ, சற்குருபதிகம், தயாநிதிக்கண்ணி, தியானசெபம், திருப்புக**ழ், நீதிவாக்கியம் என்** பனவற்றை இயற்றியவர்.

### இராமானந்தசாமி

தமிழ்நாடு காஞ்சீபுரம் எனுமூரி**னர்; ஏகான்** மவாதம் எனும் அத்வைதச் சார்பினர்.

மோட்சசாதன விளக்கம் இயற்றியவர்.

#### **இராமானந்தசுவா**மிகள்

பதினெட்டாம் நூற்ருண்டிலே தமிழ்நாட்டில் வாழ்ந்தவர்; உமாபதிசிவாசாரியர், கண்கட்டி மறைஞானசம்பந்தர் இயற்றியனவற்றிலும் வேருன சங்கற்பநிராகரணம் எனும் நூலேச் செய்தவர்.

### ஸ்ரீஇராமானந்தர்

இராமதத்தர் என்ற பிள்ளோப் பெயாரினர்; பிரயாகையிற் பிறந்தவர்; புண்ணியசாதனர் என்பவரின் புதல்வர்; கி. பி. 1299 இலே பிறந்து 100 வருடங்களுக்கு மேல் வாழ்ந்து கி.பி. 1411 இலே பூரணமடைந்தவர் என்பது மரபு,

விசிட்டாதுவைத மரபினராம் இ**ராகவானந்** தரின் சீடர்; குருவிஞல் இராமானந்தர் **என்ற** பெயர் சூட்டப் பெற்றவர்.

பிராமணவகுப்பிலே தோன்றிய போதும், கௌதம புத்தருக்குப் பின்பு, பிராமணீ யத்தின் செல்வாக்கை முறியடிக்க முற்பட்ட வர்களிற் குறிப்பிடத்தக்கவர்; வடநாட்டு யாத் திரையின் போது, தம் வகுப்பினர் உண்ணக் கூடாத இடத்திலே உணவுட்கொண்ட குற் றத்தை ஏற்றுப் பிராயச்சித்தம் செய்ய மறுத்துக் குருவை விட்டு நீங்கி விசிட்டாத்துவைத மார்க்கத்திற் புதிய மரபினேத் தோற்றுவித் தவர்.

யாவரும் சமம் வைணவஅடியார் அவர்களில் யாரும் குருத்துவம் அடைய முடி கருதியவர்; பிராமணரல்லாத யும் என்றும் சிடர் களே ஏற்று அவர்களேக் குருத்துவ நிஃக்கு உயர்த்தியவர்; கிரியைகளுக்கு முக்கியத் மார்க்கத்திற்கும் பக்தி அளிக்கா து யோகநெறிக்கும் முக்கியத்துவம் கொடுத்தவர்; தசாவதாரங்களில் இராமாவ தார த்திற்கு அளித்தவர்; சங்கதத்திற்குச் சிறப்பளிக்காது தத்தம் பிரதேச மொழிகளேப் பயன்படுத்துவதற்கு வழிகாட்டியவர்.

கபீர், ரவிதாஸ், சேஞை, தன்ஞை, பீபா முதலியோர் இராமனந்தர் வழியிஃனப் பின் பற்றியவர்கள்.

### இராமநுசகவி ராயர்

இயற்றமிழாசிரியர் இராமாநுசகவிராயர் பத் தொன்பதாம் நூற்றுண்டின் முற்பகு தியில் வாழ்ந் தமிழ்நாடு இராமநாதபுரம் எனும் ஊரினர்; இரங்கையகவிராயரின் புதல்வர்; வைணவர்; போர் வீரனுகப் பட்டா ள த் தில் Cai Za செய்தவர்; இராமநாதபுரம் நெல்லே யப்பர் சோமசுந்தரக் கவிராயரிடம் பிற்காலத் சென்னே வண்ணுரப் திலே தமிழ் கற்றவர்; பேட்டையில் (சஞ்சீவிராயன் பேட்டையில்) வசித்தவர்.

சென்னேயிலே தமிழ் இலக்கிய சங்கம் நிறுவியவர்; சொந்தத்திலே அச்சகம் நிறுவி நடத்தியவர்; களத்தூர் வேதகிரி முதலியார், திருத்தணிகை விசாகப் பெருமாளேயர், திருத்தணிகை சரவணப் பெருமாளேயர், அட்டாவ தானம் வீராசாமி செட்டியார் முதலியோரின் ஆசிரியர்; கிறித்தவ பாதிரிமாருக்கும் ஆங்கிலேய அதிகாரிகளுக்கும் தமிழ் கற்பித்தவர்.

திருவேங்கடவநுபூதி (1847), பார்த்தசாரதி பதம்புண்மாண், வரதராசப்பெருமாள் பதிற் றுப்பத்தந்தாதி முதலியனவற்றைப் பாடியவர்; வட மொழியிலிருந்து ஆத்மபோதப் பிரகாசி கையை மொழிபெயர்த்தவர்.

திருக்குறளுக்குப் பரிமேலழகர் தந்தவுரைக்கு விளக்கவுரை எழுதியவர்; ஆத்திகுடி, கொன்றை வேந்தன், வெற்றிவேற்கை என்பனவற்றைத் தம்முரையுடனும், இனியவை நாற்பதைப் பழைய உரையுடனும் பதிப்பித்தவர். தமிழிலக்கண நூல்களும் செ**ய்தவர்;** கண்**ட** னங்களும் இயற்றியவர்.

### இராமாநுச சுவாமிகள்

தமிழ்நாட்டினேச் சேர்ந்தவர்; ஸ்ரீ மகாபாரத விலாசம் பாடியவர்; அது 1882 இல் அச்சா கியுள்ளது.

### இராமாநுசதாசர்

இராமாநுசதாசர் என்ற பெயரிலே ஒரு வருக்கு மேற் காணப்படுகின்றனர்; இவர் களுடைய வரலாற்றுச் செய்திகள் தெளிவாகக் கிடைப்பதரிது.

- (i) இராமாநுசதாசர் நூற்றெட்டுத் திருப் பதிப் பாடல்
- (ii) இராமாநுசதாசர் வான்மீகி ராமாயண சாரம்
- (iii) குறவை இராமநுசதாசர் நூற்றெட் டுத் திருப்பதித் திருப்புகழ்.

# இராமாநுச நாவலர்

கொங்குநாடு கரடிவாவி இராமாநுசநாவலர் காரமடைப்புராணம், சத்திரிய புராணம் பாடிய வர்.

#### இராமாநுசநாவலர், ஏ. வெ

தமிழ்நாட்டிற் புதுச்சேரியிற் பிறந்தவர்; பத் தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்; விலக்ஷ ணைகவி எனப் போற்றப்பட்ட போதகாசிரியர்; தீவிரமான வைணவ பக்தர்; வெங்கடராம நாயுடுவின் புதல்வர்.

சுதர்சனகிரிப் புராணம், திருச் சித்திரகூட புரா மூஷ்ணப்புராணம், பா த்மோத்தர புராண மொழிபெயர்ப்பு, எதிராஜசதகம், தேசி கன் திருப்பதிகம், பெருந்தேவித்தாயார் திருப் பதிகம், போற்றித் திருப்பதிகம், ஸ்ரீ மணவாள திருப்பதிகம், நம்மாழ்வார் பஞ்ச மா முனிகள் ஸ்ரீ வரதராஜப் பெருமாள் ரத்தினம், வரதராஜப் பெருமாள் பதிற்றுப் பத்தந்தாதி, ஸ்ரீ ஆண்டாள் விஷயம், தொண்ட ரடிப்பொடியொழ்வார் பிரபாவம், பேரன்கூரத் தாழ்வான் பிரபாவம் முதலியன இயற்றியவர்.

புருடார்த்ததீபிகை என்னும் பாலவிஞவிடை, ஸ்ரீவைஷ்ணவ தத்துவம், ஸ்ரீவைஷ்ணவகம்பீர ஜோதி முதலியனவும் செய்தவர்.

### இரசமாதுசநூற்றந்தா இ

பிரபந்தகாயத்திரி என்று சிறப்பிக்கப்படும் இராமாநுச நூற்றந்தாதி ஸ்ரீ பெரும்பூதூர் இராமாநுசர் (1017 — 1137) மீது பாடப் பெற்றதாகும். விசிட்டாத்வைத தத்துவத்தை நிஃல நாட்டிய பெருமை மிக்க வைணவ ஆசாரியர் அவர்.

இதுணப் பாடியவர் திருவரங்கத்து அமுதஞர் எனும் வைணவராவர். அவர் அணியரங்கத்த முதஞர் பிள்ளுயின் புதல்வர். அணியரங்கத்த முதஞர்பிள்ளே ஸ்ரீ இராமாநுசருக்கும் சீடராவர். ஸ்ரீஇராமாநுசரின் சீடராம் கூரத்தாழ்வாரின் சீடர் அமுதஞர்.

இராமாநுச நூற்றந்தாதியிலே 108 கட்டிகாக் கலித்துறைப்பாக்களுள. நாலாயிரத் திவ்விய பிர பந்தப்பதிப்புகளிலே இராமாநுச நூற்றந்தாதி இணேக்கப்படும் சிறப்புடையது.

ஏட்டூர் சிங்கராசாரியர், பிள்ளேலோகார்ய ஜீயர், முடிச்சூர் அப்பாவு முதலியார் முதலி சயார் இராமாநுச நூற்றந்தாதிக்கு வியாக் கியானம் செய்துள்ளனர்.

# இராமாநுச முதலியார்

தமிழ்நாட்டைச் சேர்ந்தவர்; காஞ்சிபுரம் ஸ்ரீகருக்கினில் அமர்ந்தவள் திருவருள் விலாசம் பாடியவர்.

### ஸ்ரீ இராமாநுசர்

இளேயாழ்வார், எம்பெருமானர், உடையவர், அண்ணன், சடகோபன் பொன்னடி, தேசிகேந்திரர், ஸ்ரீ பாஷ்யக்காரர், பூதபுரீசர், திருப்பாவைநீயர், யதிராஜர், லக்அமணமுனி என்றெல்லாம் வழங்கப்படுபவர்; தொண்டை பெரும்பூதூர் காஞ்சியை அடுத்த பறி எனும் ஊரிலே பிறந்தவர்; கி.பி. 1017 இலே பிறந்து கி. பி. 1137 வரை 120 வருடங்கள் வாழ்ந்தவர் என்று வைணவபரம்பரை கூறும்; கேசவ சோமயாஜியின் புதல்வர்; சிறிய தாயா ரின் புதல்வர் எம்பார்; தாய்மாமளுர் பெரிய திரும‰நம்பி; மஞ்கர் முதலியாண்டான், நடா தாராழ்வான்.

அத்வை இயாம் யாதவப்பிரகாசரிடம் எம் பாருடன் கற்றவர்; பெரியநம்பி, பெரிய திருமு இரும்பி, திருக்கோட்டியூர் நம்பி, திருமாலே யாண்டான், திருக்கச்சி நம்பி, திருவரங்கப்பெரு மாளரையர் என்போரிடம் ஸ்ரீ ஆளவந்தார் போதித்த விசிட்டாத்துவைதத்தைக் கற்ற சேடர்.

ஸ்ரீ இராமர்நுசரின் சிடர் பலராவார்; தென் னுட்டிலே வைணவ பரம்பரையை வளர்த்துப் நெறிக்கு முக்கியத்துவம் பத்தி விசிட்டாத்துவைதத்தை நாட்டியவர்கள் அவர் கள்; இவர்களிலே எம்பார், கிடாம்பியாச்சான். திருக்குருகைப்பிரான்பிள்ளான். நடா தூராழ் சுந்தரத்தோளுடையார், முதலியாண் வான். கோவிந்தஜீயர், அருளாளப்பெருமாள் எம்பெருமான்ஜீயர், கூரத்தாழ்வான், கந்தாடை யாண்டான், புண்டரீகாக்ஷர், சொட்டைநம்பி, வடுகநம்பி, தெற்காழ்வான், அணியரங்கத்த முதனர்பிள்ள முதலியோர் குறிப்பிடத்தக்கவர்.

ஸ்ரீ இராமாநுசர் பெரியதிருவந்தாதி, பெரிய திருமொழி, திருவெழுகூற்றிருக்கை என்பன வற்றிற்குத் தனியன்கள் பாடியுள்ளார்; எம் பெருமாஞர் எண்பத்திரண்டு வார்த்தை என்ற நூலும் அறியப்படுகிறது.

ழுீ இராமாநுஜர் சங்கதத்திலே கத்தியத்திர யம், நித்தியக்கிரந்தம், வேதாந்தசங்கிரகம், வேதாந்தசாரம், வேதாந்ததிபம் என்பனவற் றையும், ஸ்ரீ பாஷ்யம், கீதாபாஷ்யம் எனும் பாடியங்களேயும் இயற்றியுள்ளார்.

உலகமும் உயிருமாகிய விசேஷணங்களேயு டையது பிரமமாகிய விசேஷியம்; இந்த விசேஷ ணம், விசேஷயம் ஆகிய இரண்டும் சேர்ந்த விசிஷ்டமே இராமாநுசர் பேசும் பரம்பொருள்; இதஞைலே இராமாநுசரின் தத்துவம் விசிஷ்டாத் வைதம் என வழங்கப்படுகின்றது.

### இராமா நுஜாசார்யர்

தமிழ்நாட்டு வைணவ பரம்பரையில் ஆசாரி யர்களில் ஒருவராகக் கருதப்படும் நம்பிள்ளேயின் புதல்வர்; சோணுடு நம்பூர் சொந்தவூர்; பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டு அல்லது பதினை காம் நூற்ருண்டு வாழ்ந்த காலம்: தந்தை மிடமே சீடராக இருந்தவர்.

சாரார்த்தசங்கிரகம், ரகஸ்யத்திரயம் என் பனவற்றைச் சங்கதத்தில் இயற்றியவர்.

### இராமாயணம்

இந்திய பாரம்பரியத்திலே சிறப்புற்ருங்கும் மாபெரும் ஆக்கங்களாகக் கருதப் பெறுவன மகாபாரதமும் இராமாயணமுமாம். ஆயினும் இராமாயணம் பரவியிருக்கும் அளவுக்கு மக்களி டைய பாரதம் பரவளில்லே.

மகாபாரதம் அளவிலே பெரிய நூல்; பல வகையான பாத்திரப் படைப்புகளேயும் பல விதமான தத்துவ விசாரங்களேயும் அடிப்படை யாகக் கொண்ட நூல்; மனிதனுக்கு வாழ்க் கையில் எத்தகைய சிக்கல்கள் தோன்றும், அவற்றைச் சமாளிக்க மனிதன் என்ன என்ன செய்தால் பயன் உண்டு என்பதை எல்லாம் கூறும் நூல்; ஞானம் எனும் பெரியதொரு களஞ்சியத்தை உள்ளடக்கிய ஞானநூல்; உப தேசங்களால் அறிவுரை கூறும் உத்தியை அதிகம் பின்பற்றும் நூல்.

ஆணுல் இராமாயணத்தில் மகாபாரதத்திற் காணப்படுவதைப் போன்ற சிக்கல்களுக்கு இட மில்ஃ. மனிதன் ஒழுக்க சீலனும் அறம் வழு வாத கர்மவீரனுப் இருந்தால் மட்டும் போதும் னும் உண்மையை மிக அழகாகவும் எளிமை யாகவும் இனிமையாகவும் அழுத்தமாகவும் வாழ்ந்து காட்ட வைக்கின்றது இராமாயணம்.

வால்மீகி முனிவர் இயற்றிய இராமாயணம், கதாநாயகர் காலத்திலே இயற்றப் பெற்றது அதன் தோற்றுவாய் கூறும். நாரத முனிவரிடம் வீரர்களுக்குள் எல்லா நற்குணங் களும் பெற்ற உத்தம புருஷன் யார் முனிவருக்கு வால்மீகி அவர் அயோத்தியில் அப்பொழுது ஆட்சிபுரியும் இரா மனே அவ்வுத்தமன் என்று கூறி அவன் சரிதத்தையும் சுருக்கமாகக் கூறுகிறுர். இராம சரி தத் திலே முனிவர் லயித்திருந்த வால்மீகி ஆற்றுக்குச் சென்றவிடத்து கூடிக்குலவி நின்ற அன்றிற் சோடியைக் கண்டு மகிழ்ந்திருந்த போது வேடனின் அம்பு தைத்து ஆண் பறவை பூமியில் விழுந்து துடித்துப் புரள்வதைக் கண்டு பெண் பறவை துக்கமேலிட்டு வால்மீகி வேட‰ச் சபித்தார். அச்சாப மொழிகள் தாளக்கட்டும் சந்தமும் பொருந்தி சுளோகமாக உருவெடுத் தது. துயருடன் ஆகிரமம் மீண்ட மீகிக்குப் பிரமதேவன் அச்சுலோக அமைப்பிலே இராம காதையைப் பாடும் படி கூறிஞர். அதன்படி முனிவர் இராமாயணத்தைப் பாடி ஞர்.

இக் கதைக்கு மாருக இராமசரிதம் கதைப் பாடல்களாக வழங்கி வந்ததுவென்றும் பின்பு தான் இலக்கியமாக உருவம் பெற்றது என்றும் கருதுபவர் உளர். பௌத்தர், சைனர் ஆகிய அவைதிகர் மத்தியிலும் இராமசரிதம் காணப் படல் இக்கருத்தினே ஆதரிப்பதாகக் கருதுவர். மணிப்பிரவாள நடையில் எழுந்த ஜீபுராணத் திலே சைன இரா மா யண த் திலிருந்து மேற்கோள் பாடல்கள் காட்டப் பெறல் இங்கு கவனிக்கத்தக்கது. தசரதஜாதகக் கதை பௌத்தரிடையுள்ள இராமாயண உணர்வுகளேக் காட்டுகின்றது. சீன நாட்டிலே காணப்படும் இராமாயணக் கதைகள் பௌத்தர் மூலமாகவே அங்கு சென்றன என்று கொள்ள இடமுண்டு. பிராகிருத மொழிகளிலே அவைதிகர் வழங்கிய இராம சரிதங்கள் வைதீகர் சங்கத மொழியிலே தம் கருத்துகளுக்கு அமைய இயற்றிய இராமா யணங்களுக்கு முன்னேடி என்று அவர்கள் கருதுவர்.

கம்பர் தேவபாடையில் (சங்கதத்தில்) இக் கதை செய்தவர் மூவர் என்றும் அவர் தம் முளும் முந்திய நாவிஞர் உரைப்படி தாம் தமிழிலே பாடியதாகவும் கூறுவர். கம்பர் கூறும் மூவர் வால்மீகி, வசிட்டர், போதாயனர் என்பர் சிலர்; வேறு சிலர் வசிட்டரை நீக்கி வியாசரைக் கூறி அவர் செய்தது அத்தியாத் தும ராமாயணம் என்றும் கூறுவர்.

கம்பர் கூறும் மூவர் யாராயினும் வால்மீகி சங்கதத்திலே இயற்றியதாகக் கூறப்படும் இரா மாயணமே ஆதிகாவியமாக இந்திய உபகண்டத் திலும் அப்பாலும் பேர் பெற்றுள்ளது. சம் பாவிலே திரகெயின் (TRA-KIEN) எனுமிடத்திலே வால்மீகிக்கு கோயிலுண்டு என்பது இங்கு குறிப்பிடத்தக்கது.

இராமாயணம் 24.000 சுலோகங் வால்மீகி காண்டங்களிலே கூறுகின்றகு: இதற்கு மூன்று பிரதான பாடாந்தரங்களுள் வடபிரதி பழமையுடையதோடு அவற்றிலே அதிகம் பாதிக்கப்படாததுமாகும் கலப்பிருல் பிரதி இடைச் செருகல் மனிந்த பிரதியாகும். பம்பாய் பிரதி ஏனேய இரண்டிற் கும் இடைப்பட்ட நிலேயினது. இப்பிரதிகளிலே பிரதேச தாக்கம் காணப்படுவதுடன் வேறுபாடுகளும் இடம் பெறுகின்றன. ஒவ் மூன்றிலொருபகுதி ஏனேய வொரு பிரதியின் என்பது கவனிக்கத்தக்கது. பிரதிகளில் இல்ஃ

வால்மீகி இராமாயணத்தில் இடம் பெறும் சுலோகங்கள் யாவும் ஒருவரால் இயற்றப்பட் டவை என்ற கருத்திண ஆய்வாளர் ஏற்கத் தயங்குவர். காலத்திற்குக் காலம் பல இடைச் செருகல்கள் ஏற்பட்டுள்ளன. உதாரணமாகப் பால காண்டத்தின் பெரும் பகுதியும் உத்தர காண்டமும் ஆதி காவியத்தில் இருக்கவில்ஸே

இதனுல் வால்மீகி இராமாயணத்தினேக் கால வரையறை செய்தல் அரிதாக அமைகின்றது. கி. மு. ஐந்தாம் நூற்ருண்டிலிருந்து கி. மு. மூன்ரும் நூற்ருண்டு வரை ஆதிகாவியத்திற்கும் கி. மு. மூன்ரும் நூற்ருண்டிலிருந்து கி. பி. இரண்டாம் நூற்ருண்டுவரை சேர்க்கைகளுக் கும் காலம் வரைந்துள்ளனர் சிலர். இராமா யணம் மகாபாரதத்திற்கு முந்தியதா அல்லது பிந்தியதா என்பதிலும் கருத்து வேறுபாடு உண்டு.

வால்மீகி இராமாயணத்தின் அதர்ப்பட மொழி பெயர்த்த மொழிகள் இந்திய மொழி களிலே பல. தமிழ் மொழியிலே பலர் அவ்வாறு செய்துள்ளனர். ரா. ராகவையங்கார் சில பகுதி கள் தமிழிலே மொழி பெயர்த்துள்ளார். இருச் தேசிகரின் இராமாயண த்துத்தர காண்டக் கதை வால்மீகி இராமாயண உத்தர காண்டத்தின் பழைய தமிழ் மொழி பெயர்ப்பு களில் ஒன்று. ச. ம. நடேசசாஸ்திரிகள், தி. த. கனகசுந்தரம்பிள்ளே ஆகியோரும் வால் மீகி இராமாயணத்தினேத் தமிழிலே மொழி பெயர்க்க முற்பட்டவர்கள். இராஜகோபாலாச் சாரியரின் சக்கரவர்த்தித் திருமகனும் (1956), அ. லெ. நடராஜனின் வால்மீகி இராமாயண மும் (1965) அண்மைக் காலத்தில் வெளிவந்த தமிழ் வசன மொழி பெயர்ப்புகளாம்,

வால்மீகி இராமாயணம் நீங்கலாக இராமா யணங்களும் சங்கத மொழியிலேயுள. வாசிஷ்ட ராமாயணம், அத்யாத்துமராமாயணம், பால ராமாயணம், ஆனந்த ராமாயணம் முதலியன அவற்றுட் சிலவாம். இராமோதந்தம், இரா மோபாக்கியானம் முதலிய இராம சரிதச் சுருக்கங்களும் சங்கதத்திலேயுள. காளிதாசனின் இரகு வம்சம் முதலானவற்றிலே இராம சரிதமும் இடம் பெறுகின்றது.

இந்திய மொழிகள் பலவற்றிலே இராமசரி தம் இலக்கியப் பொருளாக அமைந்துள்ளது. இந்தி, வங்காளி, ஒரியா, அசாமியமொழி, நேபாளம், தெலுங்கு, மராத்தி, மஃயாளம், கண்னடம், தமிழ் முதலிய மொழிகளிலெல் லாம் இராமாயணம் பாடப்பட்டுள்ளது.

துளை தொசர் (1532 — 1623) இயற்றிய ராம சரிதமான சம் பக்தி இலக்கியத்திலே பேர் பெற்றதாகும். இந்தி மொழியிலே இதனே அவர் அயோத்தியிலே 1575 இலே பாடத் தொடங்கிஞர். எழுத்தச்சன் பதினேழாம் நூற் ருண்டிலே பாடிய இராமாயணம் அத்யாத்தும ராமாயணத்தை ஒட்டிச் செல்வதாகக் கூறுவர். பன்னிரெண்டாம் நூற்ருண்டிலே அபிதவபம்பா கன்னடத்தில் இயற்றிய பம்பா ராமாயணம் சைனப் பின்னணியின்க் கொண்டது என்பது குறிப்பிடத்தக்கது.

தமிழ் இலக்கிய வரலாற்றிலே இராமாயணச் செய்திகள் பண்டைக் காலம் முதலாகக் கிடைக்கின்றன. அகநானுறு, புறநானூறு, கலித் தொகை, பரிபாடல், சிறுபாணுற்றுப்படை என் பனவற்றிலே இராமாயணச் செய்திகள் இடம் பெறத் தொடங்கிவிட்டன, சிலப்பதிகாரம், மணி மேகலே, பெருங்கதை என்பனவற்றிலே அவை தொடர்ந்து வருகின்றன. பல்லவர் காலப் பக்திப் பாடல்களிலே இராம சரித நிகழ்ச்சிகள் பல இடம் பெறுகின்றன. பெருமாள் திரு மொழியிலே எட்டாம், ஒன்பதாம், பத்தாம் திருமொழிகள் இராம சரித நிகழ்ச்சிகள் பல வற்றைத் தருகின்றன. இராம சரிதச் சுருக் கமே பெருமாள் திருமொழியில் இடம் பெறுதல் குறிப்பிடத்தக்கது.

சோழர் காலத்தினே ஓட்டி இராமசரிதம் தமிழிலே தனி இலக்கியப் பொருளாகி விட்டது என்பது தெளிவு. நச்சிஞர்க்கினியர், ஆசிரி யமாலேத் தொகுப்பாசிரியர், யாப்பருங்கல விருத் தியுரைகாரர், வீரசோழிய உரைக்காரர் பெருந் தேவஞர் ஆகியோர் இராமசரித இலக்கியங் களேயும் இராம சரிதப் பாடல்களேயும் மேற் கோள் தந்துள்ளனர்.

தமிழ் இலக்கியத்திலே த& சிறந்த பேரிலக் கியமாகப் போற்றப் பெறுவது கம்பன் த ந் கு இராமாவதாரம் இரா*மா யணமாகு*ம். என்றும் இராமகாதை என்றும் பெயர் பெறும் காவியம் காலப் போக்கில் கம்பராமாயணம் என்றே நிலேத்துவிட்டது. வால்மீகி ராமாயணத் தைத் தழுவித் தமிழிலே இராம கா ை த LITIO.W கம்பன் அதனே த் த மிழ் மரபிற் கிணங்க அமைத்துத் தமிழ்க் காவியமாக வழங்கிக் கவிச் சக்கரவர்த்தி சிறப்பிணேப் பெற்று என்ற விட்டான். பதின்மூன்றும் நூற்ருண்டின் முற் பகுதிக்கு முன்பும் சீவகசிந்தாமணி, குளாமணி ஆகியனவற்றிகுப் பின்பும் வாழ்ந்தவன் கம்பன் என்பது தெளிவாகின்றது,

கம்பராமாயணத்திலே உத்தரகாண்டம் கம் பன் வாக்கன்று என்பது பொருத்தமாகவே தெரிக்கின்றது; வாணிதாதன் பாடியது என் பர் சோழ மண்டல சதகமுடையார். ஏனேய ஆறு காண்டங்களேயும் நோக்குமிடத்து காண்டப் பிரிவின், படலப்பாகுபாடு என்பன ஆசிரியர் காலத்திற்குப் பின்பே எழுந்திருத்தல் கூடும் என்று ஐயுற வேண்டியுள்ளது.

பலதரத்திலுள்ள பலராலும் பல இடங்களிற் பிரதி செய்யப் பெற்று, பல பிரதேசங் களிலும் பரவியிருந்த கம்பராமாயணத்திற்குப் பாடபேதங்களும் இடைச் செருகல்களும் அதிக மாகக் காணப்படுகின்றன. கம்பன் எத்தவே பாடல்களேப் பாடிஞன் என்று அறுதியிட்டுக் கூற முடியாத நிவேமை காணப்படுகின்றது.

சென்னேக் கல்விச் சங்கத் தமிழ்ப்புலவர் திரு. வேங்கடாசலமுதலியார் 1840 — 1843 ஆண்டுகளிற் பிரசுரஞ் செய்த ஏழு காண்டங் களின் மூலப் பதிப்புக்களே இப்போது தெரி கின்ற வரை முதன் முதல் வெளிவந்த இராமா யணப் பதிப்புகளாம். மழவை மகாலிங்கையர் (1845) முதற் பலர் தனித்தனிக் காண்டங் களேப் பதிப்பித்துள்ளனர். வித்துவான் இராம சாமி நாயுடு, வை. மு. கோபாலகிருஷ்ண மாசாரியர், வை. மு. சடகோபராமா நுஜா சாரியர், சே. கிருஷ்ணமாசாரியார் முதலியோர் பலர் கம்பராமாயணத்தின் பகுதிகளுக்கு உரை கண்டுள்ளனர்.

இராமாயணம் இந்திய மொழிகளில் மட்டு மன்றி தென்கிழக்காசிய மொழிகளிலும் தூர கிழக்கு மொழிகளிலும் கூட இடம் பெற்றுள் ளது. சீன மொழியிலே ஜாதக கதையிலும் நிதான (NIDANA) என்னும் நூலிலும் இராமாயணம் உண்டு. தாய் மொழியிலே இராமாயணம் பல்வேறு மாற்றங்களுடன் காணப்படுகின்றது.

இராமாயணம் நாடக இலக்கியத்திற்கும் இசை இலக்கியத்திற்கும் இலக்கியத்திற்கும் வசன சேர்ந்துள்ளது. த மிழ் மொழியிலே வ ள க் தமிழ் நாட்டவரும் நாட்டவரும் FID நாடகங்களே இராமாயணத்தைக் கருப்பொருளா கக் கொண்டு எழுதியுள்ளனர். கும்மி, முதலிய நாட்டுப்பாங்கான மானே. சிந்து செய்யுளமை திகளிலும் இராமாயணம் போற்றப் பட்டுள்ளது.

இராமாயண கூத்துகள் இந்தோனேகியாவிலே பேணப்படுதல் சுட்டத்தக்கது. யாவாத்தீவி லுள்ள பிரம்பணன் (PRAMBANAN) எனும் இடத் திலே இராமாயண நிகழ்ச்சிகள் அழகு பொருந்திய சிற்பங்களாக அமைக்கப்பெற்றுள்ளன.

#### இராமீசுரக் கோவை

இராமநாதபுரம் மாவட்டத்தில் வட யரும் கொண்டாடும் சிவதோத்திரம் இராமேச் சுரம். இங்குள்ள இராமநாதலிங்கம் பன்னிரு சோ திலிங்கங்களில் ஒன்ருகப் போற்றப் பெறு என்றும் தேவை இத்திருத்தலத் தற்குப் பெயருண்டு. இங்குள்ள இறைவனுக்கு இறைவிக்குப் பர்வத இராமநா தர் என்றும் வர்தனியம்மை என்றும் பெயர்.

இராமநாதராம் சிவபிரான்டீது பாடப்பெற் றது இராமீகரக்கோவை. இக்கோவை மறைந்து விட்டது. இக்கோவை பற்றிய செய்தி ஆசிரியர் இயற்றிய கயாதர நிகண்டுச் செய்யுளிலே இடம் பெறுகின்றது.

இதன் ஆசிரியர் கயாதரர். அவர் பதினேந் தாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர்.

### இராமுப்பிள்ளே ஆ. 1.12.1914-

யாழ்ப்பாணம் நயிஞதீவிணச் சேர்ந்தவர்; நயிண் நாகபூசணி திருவோலக்கக் காட்சியும் அவர் மாட்சியும், நயிண் கந்தவேல் அருள் வேட்டல், நாகபூஷணி பதிகம் என்பனவற்றைப் பாடியவர்.

### திரு இராமேச்சுரம்

வடஇந்தியர் கொண்டாடும் நான்கு முக்கிய கேஷ்த்திரங்களிலே தமிழ் நாட்டுத்தலமும் சிவ கேஷத்திரமும் இராமேச்சுரமாகும். பன்னிரு சோதிலிங்கங்களில் இராமேச்சுரம் ஒன்கும். இராமநாதபுரம் மாவட்டத்திலே இராமேஸ் வரம் இருப்புப்பாதை நிலேயத்திலிருந்து ஒரு மைல் தொலேவிலுள்ளது.

இராமன் இராவண&னக் கொன்றதால் ஏற் பட்ட பிரமகத்தி நீங்க லிங்கம் எழுந்தருு, வழிபட்டது இராமேச்சுரம். ச தா பிராட்டியார் மணலால் செய்த லிங்கம் இராம நாதராக, மூலட்டானகேரராக எழுந்தருளியுள் ளார். அநுமான் கொண்டு வந்த மூலலிங்கத்திற்கு வடபால் விசுவலிங்கம் அமைந்துள்ளார். இறைவியின் பெயர் மஃவைளர் காதலி (பர்வதவர்த்தனியம்மை). இங்கு மா தவர் கோயில் விஷ்ணு கோயி எனும் அக்கினி தீர் த் தம், இராமதீர்த்தம். லு முண்டு. இலக்குமணதீர்த்தம், தனுஷ்கோடி முதலிய பல தீர்த்தங்களுள.

பிதுர்க்கடன் செய்யும் தலமாகவும் மக்கட் பேறுக்காக நாகப்பிரதிட்டை செய்யும் தலமாக வும் இராமேச்சுரம் சிறப்படைந்துள்ளது.

இராமேச்சுரத்திற்குச் சம்பந்தர் பாடிய இரு திருப்பதிகமும் அப்பர் பாடி**ய ஒ**ரு திருப்பதி திருப்பதிகமுள (3.10, 3. மூன் று & CLD LDTT & தேசிகர் நிரம்பவழகிய 101.4.61). தலபுராணம் பாடியுள்ளார். பராணம் எனும் (கயா தரர்), இரா மீ சுரக்கோவை ( வட்டுக்கோட்டை நாகேசையர் ), வெண்பா (பலபட்டடைச் சொக்கநாத தேவையுலா பிள்ளே). சேது பர்வதவர்த்தனியம்மைபிள்ளேத் தமிழ் (சீகாழி அருணுசலக் களிராயர்) முதலிய பல பிரபந்தங்கள் இராமேச்சுரத்திற்குள.

### இராமையர்

தமிழ்நாட்டிணேச் சேர்ந்தவர்; திருமயிஃத் திரிபந்தாதி பாடியவர்; இதனே உ.வே. சாமிநாதையர் 1930 இலே பதிப்பித்துள் ளார். தில்ஃ நடராசர் சத<mark>கம் பாடிய மாயூரம்</mark> இராமையர் என்பவரும் திருமயிஃ த்திரிபந்தாதி ஆசிரியரும் ஒருவர் போலும்.

### இராமோதந் தம்

இராம உதந்தம், இராமனுடைய சரித்திரம். இலகுவுஞ் சுருக்கமும் இயைந்து வடமொழி பமிலும் மாணவர்களாற் பெரும் பாலும் முதற் பாடமாகக் கொண்டு படிக்கப்பட்டு வருவது இராமோதந்தம்.

இதனேச் சுன்னுகம் அ. குமாரசுவாமிப்புலவர் (1854 - 1922)தமிழ்மொழியிற் செய்யுள் வழங்கியுள்ளார். நடையிலே மொழிபெயர்த்து பெரும்பாலும் விருத்தப்பாவிலே இயங்குகின் ற தமிழ் இராமோதந்தத்திலே ஆதியில் விநாயகர் வணக்கமும் அந்தத்தில் வாழிப்பாடலும் அமைய காண்டங்களிலே ஏமு இடைநடுவே முறையே ஏமு காண் டங்களும் பாடல்களுளை. கிட்கிந்தா அயோத்தியா, ஆரணிய, உத்தரகாண்டங்களாம். கந்தர, யுத்த, மோதந்தத்திலே சில கதைகள் கம்பராமா யணத்திற்கு மாருய் வருதல் குறிப்பிடத்தக்கது.

புலவரவர்களின் இராமோதந்தம் 1922 இலே முத் திராசா ஃயிலி தமிழ்ச் சங்க மதுரைத் செந்தமிழ்ப் பிரசுரமாக வெளிவந்தது. ருந்து மீண்டும் 1931, 1932, 1933, 1940, வெளிவந் ஆண்டுகளி லும் ஐந்துமுறை ஆம் துள்ளது.

### இராமோபாக்கியானம்

வடமோழியிலுள்ள மகாபாரதத்தின் மூன்ரு வது பருவமான வனபர்வதத்திலே இடம் பெறுவது இராமோபாக்கியானமாகும்.

உதிஷ்டிரன் பேரரசு பெருந் B) (15 இழந்து கைவிட்டு வெங்கானம் அடைந்த வையும் போது மார் க் வருந்தும் துன்புற்று மைக்குத் முனிவர் கூறியது இராமன் கதை. இக்கதையே இராமோபாக்கியானம் என வழங் குகின் றது.

இராமோபாக்கியானம் இராமாயணக்கதையின் சுருக்கமாக அமைகின்றது. இதனுள் இராமன் பெரு வீரஞைகக் காட்டப்படுகிறுனே ஒழியத் தெய்வமாகக் காட்டப்படவில்ஃ என்பது குறிப் பிடத்தக்கது.

# இராஜகோபாலாச்சாரியார், கி. 1878 —

பாரதரத்னை சக்கரவர்த்தி இராஜகோபாலாச் சாரியார் சேலம் மாவட்டத்தில் ஒசூர் காவில் துறைப்பள்ளி எனும் ஊரிலே தோன்றி யவர்; பி. ஏ., பி.எல். பட்டங்களேப் பெற்றவர்; வழக்கறிஞராக விளங்கியவர்; இந்திய விடுதலே இயக்கத்தில் முன்னின்ற தமிழரில் முக்கியமான வராகக் கருதப்படுவர்; ''ராஜாஜி'' என்று மக்க சென்னே மதிக்கப் பெற்றவர்; மந்திரியாகவும் வங்கக்கவர்னராகவும் இந்தியா வின் இரண்டாவது தேசாதிபதியாகவும் பணி புரிந்தவர்; விடுதலே இயக்க காலத்திலே 'கல்கி' 'விமோசனம்' கிருஷ்ணமூர் த்தி உதவியுடன் சிறிது சீர் திருத்த இதழைச் சமூக எனும் காலம் நடத்தியவர்; கடைசி கா லத் தில் @ (T வழி புதிய அரசியற் கட்சியை உருவாக்கி நடத்தியவர்.

பற்றுடைய மதத்திலே வை தீக ஆழ்ந்த மகாபாரதத்தை ரா ஜா ஜி வியாசர் என்றும், வான்மீகி ராமாயணத்தைச் விருந்து (1956)என்றும் சக்கரவர் த்தித் திருமகன் எளிமையும் தெளிவும் மிக்க நடையில் இளேஞ வசனத்திலே தந்த ரும் விரும்பும் வண்ணம் வர். 'கண்ணன் காட்டிய வழி' யிலே பகவத் விளங்கியவர். ழ்தீ கீதையைத் தெளிவாக இரா மகிருஷ்ண பர மஹ ம்சரின் பொன் மொழி (1950)' ரா மகிருஷ்ண உபநிஷைதம்' களே சங்கரர் எனச் சுவையாக எழுதியவர். பேரால் வழங்கும் பஜகோவிந்தத்தைத் தமிழ்ப் விளக்கமும் தந்தவர். மகா த்மா படுத்தி ஆங்கிலத் கடவு ளேப் பற்றிய கா ந் திஜியின் தொகுப்பான சத்தியமே கடவுள் (TRUTH IS GOD 1955) என்பதை 'ரகுபதிராகவ' என்ற பெயரிலே மொழி பெயர்த்தவர். அம் மொழி பெயர்ப்பு 1958 இலே வந்தது.

மொழிப் பாக திருவாய் நம்மா ழ்வாரின் ரங்கள் சிலவற்றை 'பக்திநெறி' என்ற தொட 1961 அத்தொடர் இலே ரிலே எழுதியவர். 'சோமு' 'கல்கி' யில் நூலா கவெளிவந்தது. · 50 (15) சேர்ந்து சோமசுந்தரம்) உடன் (B.U. திரு தொடரிலே தவமொழி' என்ற அத்தொடர் 1964 மந்திரவிளக்கம் செய்தார். நூலாக வந்தது. 'ஆத்மசிந்து்ன' பிலே @Ga அறி சிந்தனே யாளரை மேனுட்டுச் ரா ஜா ஜி ் செய்துள்ளார். முகம்

ஏராளமான கதைகளேயும் கட்டுரைகளேயும் ராஜாஜி எழுதியுள்ளார். அவற்றிற் பெரும் பான்மையானவை நூலுருவம் பெற்றுள்ளன.

### இராஜசேகரமுதலியார்

தமிழ்நாடு பட்டூர் இ**ராஜசேகரமுத**லியார் இராமாயண ஓரடிக்கீர்த்த*ு*ன பாடியவர்.

### இராஜராம் கோவிந்தராவ்

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்த மராட்டிய மரபினர்; தஞசாவூர் மராட்டிய அரசரின கீழ் அலுவல் பார்த்த குடும்பத்தினர்; மராட்டிய மொழியில் இருந்த 82 வடநாட்டுப் பக்த, சரிதங்களை 'ஸ்ர் பக்தலீலாமிர்தம்' என ஐயாயிரத்திற்கு மேற்பட்ட பாடல்களாற் பாடி யவர்.

ஆதிரியரின் தம்பி மாதுசாமி சூரியவம்சி ஸ்ரீ பக்தலீலாமிர்தத்தைத் திரிசிரபுரம் வீ. கோவிந்தபிள்ளே, தஞ்சை மதுரைமுத்து உபாத தியாயர் என்போரைக் கொண்டு பார்வையிடச் செய்து 1888 இலே தமது தஞ்சை திவாகர முத்திராட்சரசாஃலயிற் பதிப்பித்தார்.

### இராஜராஜன் I, 985 — 1016

விஜயாலயன் வழிவந்த சோழ அரசினேச் சாமராஜ்யமாக விரிவாக்கி உயர்த்திய பெருமை கொண்டவன் முதலாம் இராஜராஜன்; 'சிவ பாதசேகரன்' எனறு சிறப்பிக்கப் பெற்றவன்: இராஜராஜன் காலத்திலே தோன்றிய கே.யில் கள் பலவற்றிலும் அவன் தஞ்சையில் எடுப் பித்த இராஜராஜேசுவரம் தஃயாயது. ஏறக் குறைய ஆறு ஆண்டுகளிலே திருப்பணி முடிந்த இராஜராஜேசுவரம் கண்டோர் வியக்கும் வண் வானளாவி நிலவுகின்றது. இக்கோயில் 655F LD 793 அடி நீளமும் 397 அடி அகலமும் கொண்ட பரப்பின உடையது; அதன் நடு விமானம் 216 அடி உயரமுள்ளது. சோழரின் பெருமைக்கும் புகழுக்கும் சிவபக்திக்கும் சான்று நிற்கும் 🧢 இராஜராஜேசுவரம் சோழர் காலச்சிற்பத்திறனுக்கும் எடுத்துக் காட்டாகக் காணப்படுகின்றது.

இராஜேந்திரசோழன் (1012 — 1044) காலத் தில் அறயப்படும் இராஜராஜேசுவர நாடகம் தஞ்சைக் கோயில் பற்றியதாகலாம்.

பன்னிரு திருமுறைகளிலே எவையைவை எவ் வெப் பொழுது எவ்வெவரால் வகுக்கப் பெற்றன என்று வரையறுத்துக்கூற இயலாதநிலே காணப் படுகின்றது. ஆயினும் முதலேழு திருமுறைகளும் நம்பியாண்டார் நம்பி காலத்திலே வகுக்கப் பெற்றனவாதல் வேண்டும் என்றுகருத இட முண்டு. இவற்றை வகுக்கக் காலாக இருந்த சோழ மன்னன் இன்னுன் என்று நிறுவுதல் அரிதாகின்றது.

நம்பியாண்டார்நம்பி இருத்தொண்டர் வந்தா தியில் மூன்று இடங்களில் (50, 65, 82) சோழர்களில் ஒருவரையோ அன்றி ஒன்றுக்கு மேற் பட்டவரையோ போற்றுகிறுர் என்பதைத் திருமுறைகண்டபுராணம் தரும் துணி தலரிது; பெயர்களான ரா ஜரா ஜமன்னன் அபயகுவசே குலசேகரனும் கரன், இராசராசமன்னவன், கோன (1, 6, 13) என்பன மயக்கத்தையே ஏற்படுத்துகின்றன; இந்நிலேயிலே சேக்கிழார் புராணம் கூறும் (24) திருமுறைகண்ட ராஜரா ஐதேவர் இன்னு என்று எவ்வாறு துணிவது?

முதலாம் இராசராசன் காலம் வரை ''திரு முறை'' என்ற சொல் நாடாண்ட சோழர் ஒருவரது சாசனத்திலும் இடம் பெறவில்ஃ; இராசராசன் காலத்திலே ''திருமுறைத்தேவா ரச்செல்வன்மடம்'' ஒன்று சாசனங்களால் அறி யப்படுகின்றது.

# **திருஇராஜேந்திரபட்டினம்**

இராஜேந்திரப<mark>ட்</mark>டின<mark>ம் என இன்று வழங்கும்</mark> திரு எருக்கத்த<mark>ம் புலியூர், விருத்த</mark>ாசலத்திற்குத் தெற்கே ஏழு மைல் தொணேவிலுள்ளது.

இங்கு எழுந்தருளிய சிவபிரானுக்கு நீல கண்டர் என்றும் இறைவிக்கு நீலமலர்க் கண் ணியார் என்றும் பெயர். தல விருட்சம் எருக்கு.

திருநீலகண்ட யாழ்ப்பாணநாயளுர் அவத ரித்த தலமிது. இத்தலத்திற்குச் சம்பந்தர் பதிகமொன்றுண்டு (1.89).

### இராஜேந்திரன் 1, 1014 - 1044

முதலாம் இராசராச சோழனின் மகன் முதலாம் இராஜேந்திரன்; சோழப் பேரரசின் விரிவாக்கிய பெருமை மிக்கவன்; வடநாட்டுப் படையெடுப்பிலே வெற்றி பெற்று, கங்கை நீர் கொண்டு வந்து புதிதாக அமைத்த கங்கை கொண்ட சோழபுரம் எனும் நகரிலே கங்கை கொண்ட சோளேச்சரம் எனும் சிவால யம் எடுப்பித்தவன்.

தந்தை தஞ்சையில் எடுப்பித்த பெரிய கோயிவின் அமைப்பைப் பின் பற்றியே கங்கை கொண்ட சோகோச்சரம் கட்டப் போதும் அதன் உருவத்தில் சற்றுச்சிறியது; சிற்பத் திறத்தில் மிகவுயர்ந்தது. ஆலய விமா னம் நூறடிச் சதுரமும் 170 அடி உயரமும் கொண்டது. மூலத்தானலிங்கம் தஞ்சைப் பெரிய கோயிலுள்ள சிவலிங்கப் பெருமானேப் போல மிகப் பெரியது; ஒரே கல்லால் அமைந்தது. உட்கோயிலுக்கு எ திரே செங்கற் (டிற்றும் களாலான பெரிய நந்தியுள்ளது.



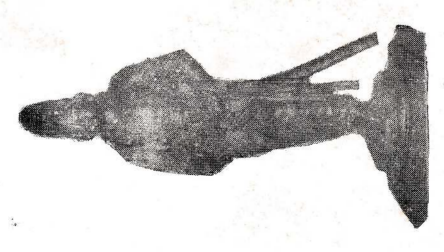
சி. இராதுகோபாலாசாரியார்



மு. அருளுசலம்



இராமகிருஷ்ணர்



இராத ராஜன்

பிராகாரம், மண்டபங்கள், தூண்கள் முத லியன சிறந்த சிற்பவேஃப்பாடுகள் அமைந்தவை.

கருவூர்த்தேவரின் திருவிசைப்பாவிணே உடைய கங்கை கொண்ட சோளீச்சரம் இராஜேந்திரன் ஆட்சியிலே எழுந்த கோயில்களிலே தனிச் சிறப்பு வாய்ந்தது. ஆயினும் இன்று சிதைந்த நிஃயிலுள்ளது; ஊரும் குடிவளம் குறைந்து காணப்படுகின்றது.

### இருக்கு வேதம்

நான்கு வேதங்களில் முதலில் வைத்து எண் டைபபடுவது இருக்கு வேதம். 'இருக்கு' எனும் பாடல்களாலானது இருக்குவேதம். இதன் பாடல் கள் பலவறறை ஏனேய வேதங்கள் உள்ளடக்கி யுள்ளமை எலும் இதனுள் மிகப் பழமை யான பாடல்கள் அதிகம் காணப்படுவதாலும் இது முக்கியத்துவம் பெறுகின்றது. இது வைதிக மொழ்யில் அமைந்தது.

இருக்கு வேதத்திற்கு இருபத்தொரு பாடாந் தரம் மரபில் கூறப்படுகின்றது. சரணவியூகம் இருக்கு வேதத்தின் ஐந்து சாகைகளேக் குறிப் பிடுகினறது. இவற்றில் சாகல பாடாக் பேணப்பட்டு வந்துள்ளது; ஏன் ய பாடாந்தரங்களில் இருந்து சிற்சில களே மண்டலங்களிற் சேர்க்கப்பட்டுள்ளன. மண் டலத்திற் கிலமாக இடம் எட்டாவது பெறும் பதிஞெரு வாலகில்ய சூக்தம் இவற்றில் அடங்குவன.

இருக்கு சங்கிதை பத்து மண்டலங்களேயுடை யது; 1017 சூக்தங்களும் கில சூக்தம் பதி ஞென்றுமாக 1028 சூக்தங்கள் இடம்பெறுவன; இச்சூக்தங்களிலே 10,417 பாடல்களுள.

முதலாவது மண்டலத்தைப் பதினெட்டு ரிஷி களின் ஆக்கங்களாகக் கூறல் மரபு. இரண்டா வது முதல் ஏழாவது வரையுள்ள மண்டலங் சிருஸ்தமர், விசுவாமித்திரர், வாம களுக்கு அத்திரி, பாரத்துவாசர், வசிட்டர் தேவர், எனும் ரிஷிகள் ஆசிரியர்களாகக் கருதப்பட்டுள் ளனர். கண்வோர், அங்கிரஸ் என்போர் எட்டா வது மண்டலத்து ஆக்கியோராகக் கொள்ளப் படுவர். ஒன்பதாவது, பத்தாவது மண்டலங்கள் பலருடைய ஆக்கங்களாகக் கருதப்படுவன. இங்கு பாடல்களின் ஆசிரி கூறப்பெற்றவர்கள் தாம் ஆய்வாளர்கள் பலர் யர்கள் என்ற கருத்தினே ஆதரிக்கவில்லே என்பது குறிப்பிடத்தக்கது.

இருக்குப் பாடல்களேப் பாடியவர்களில் இடம் பெறுவோர் சிலர் பெண்கள்; சிலர் சூத்துரர்; சிலர் ஒதுக்கப்பட்டோர் என்று கருதுவா.

பத்து மண்டலங்களிலே இரண்டு முதல் ஏழு மண்டலங்களிலே மிகப் பழைய வரையிலான பாடல்கள் இருப்பதாகக் கருதப்படுகிறது. அவெஸ்தாவுக்கும் இருக்குக்கும் சிற்சல மைகள் காணப்படுதல் நோக்கத்தக்கது. முத லாம், பத்தாம் மண்டலங்களிலே பிற்பட்ட இடம் பெறுவதாகக் காலத்தன அதிகம் பிராகிருத மொழகளும் திராவிட கருதுவர். மொழிகளும் இருக்கு வேதத்திலே தம் செல் வாக்கினேச் செலுத்தியுள்ளமை குறிப்பிடத்தக் கது. இந்தோ ஐரோப்பிய பகுதிக‱ரயும் இந்தி யப் பகுதிகளேயும் இன்று இருக்கிலே பிரித் துணர்வது அரிது.

பெரும்பான்மையான இருக்கு வேதப் பாடல் கள் அக்காலத்தில் வழிபடப் பெற்ற தெய் வங்களின் பண்பைகளேப் போற்றி, அவர் களே விளித்து, தாம் அளிக்கும் ஆகுதிகளே விவரித்து, அவற்றை ஏற்றுக் கொண்டு, தாம் வேண்டும் இரந்து கேட்கும் பான்மையில் பொருள்கள அமைந்தவை. உலகியல் விடயங்கள், அரசர் களேப் போற்றிக் கூறும் பகுதிகள் (தானஸ் துதிகள்), கதைப்பண்புடைய உரையாடல்கள் தத்துவக் (சம்வா தகுக்தங்கள்), கருத்துகளே கூறும் பாடல்கள் முதலியன சிறுபான்மையின வாக அங்குமிங்கும் சிதறுண்டு கிடக்கக் காண

இருக்கு வேதம் கூறும் வழிபாட்டு முறை எளிமையானது. ஆகுதிகளே அளித்து வேண்டி யதை இரந்து கேட்பதாக அமைவது.

இருக்கு வேதம் கூறும் வழிபாட்டிகேச் சிலர் வழிபாடு என்பர். இக்கூற்றிலே இயற்கை ஓரளவு தான் உண்மையடங்கியுள்ளது. இயற் கைக் கூறுகளே வேதகாலத்து மக்கள் வழிபட்டு அநுமதிக்கும் முகமாய் வந்தனர் என்பதை பாடல்கள் பல காணப்படுகின்றன. இயற்கைப் பொருள்கள் தம் இயல்பான நிஃ யுடன் தெய்வப் பண்புகளும் சிறி துசிறி தாக விரவப் பெற்று நாளடைவில் தெய்வீக எய்திய வளர்ச்சியினேயும் இருக்கு வேதம் தெளி தொடர்ந்து வாக்குகின்றது. இதைத் பண்புகளேக் சுறும் தெய்வங்களின் மொழிகள் தனியே பிரிந்து அடை எனும் தன்மை நீங்கப் பெற்று வேறு தனி த் பெயராக அமைந்து வேறு தெய்வங்களின் தெய்வங்களேயும் குறித்து நிற்பதையும் இருக்கு வேதம் காட்டுகின்றது.

இருக்கு வேதம் பல தெய்வங்களேக் கூறு தெய்வங்களே யும் வழிபட்ட பல கின்றது. சுட்டுகின்றது. ஆயினும் ஒரு மரபினே 251 தெய்வத்தை வழிபடும் வேளேயில் அத் தெய் எல்லாம் வத்தின் மீது உயரிய பண்புகுள ஏற்றி ஒப்புயர்வற்ற ஒரே தெய்வமோ என்று நிணக்கும் வண்ணம் உயர் நிலேக்கு இட்டுச் சென்று அத் தெய்வத்திடம் தான் விரும்பும் பொருளே யாசிப்பதைக் காண்கிறேம். தொரு தெய்வத்தை வழிபடும் போதும் இம் முறைமை பின்பற்றப்படுகின்றது. ஒரே கடவுட் கொள்கையின் தோற்ற நிஃலக்கு இம் முறைமை இட்டுச்செல்கின்றது.

தத்துவக் கருத்துகள் நிரம்பிய பாடல் களேப் பத்தாவது மண்டலத்திற் காணலாம். இந்திய தத்துவத்தின் தோற்ற நிலேயை இங்கு அவதானிக்கலாம்.

இருக்கு வேதத்தில் இந்திரன் தஃல சிறந்த தெய்வமாகக் காணப்படுகிறுன். இதனுள் இடம் பெறும் பாடல்களிலே நான்கிலொரு பகுதிக்கு இந்திர‰ப் போற்றுவன மேற்பட்ட பாடல்கள் வாகவே காணப்படுகின்றன. இந்திரனுக்கு அடுத்த அக்கினி. பெருமை பெற்று விளங்குபவன் உயரியநிகழ்ச்சியாம் இருக்குவேத சமயத்தின் வேட்டலில் முக்கிய இடம் வகிக்கும் இருவரில் ஒருவரான அக்கினிக்கு இருநூற்றுக்கு மான பாடல்களுளே. சோம யாகத்தில் உயரிய இடம் பெறும் சோமன் எனும் இருக்கு வேதத்தின் ஒன்பதாம் மண்டலம் முமு வதிலும் போற்றப்படுகிருன். இந்திரன், கினி, சோமன் எனும் மூவரை அடுத்து அதிகம் பாடல்களேப் பெறுபவர் அகவினிதேவர் எனும் இரட்டையர். வருணன் இருக்கு வேதத்திலே மிக உயரிய நிஃயில் வைத்துச் சித்திரிக்கப் படுகின்ற தெய்வமாகும். காயத்திரி (சாவித்திரி) பந்திரத்திற்கு உரிய தெய்வம் பூஷன்.

அபாம்நபாத், அம்சன், அப்பு, அதிதி, ஆர்யமன், அஜஏகபாதன், ஆதித்தர், ஆரண் யானீ, இராத்திரி, உருத்திரன், உஷை, சவிதா, சூரியன், தக்ஷன். சரஸ்வதி, சிந்து, சுநுத்ரீ, துவஷ்டா, பகன், தியௌ, திருதஅபத்யன், (பிரஜாபதி, பிரம் பிருகஸ்பதி பர்ஜன்யன், மணஸ்பதி), பிருதுவி, மருத்துக்கள், மித்திரன், வாதம், விஷ்ணு, ரோதசி, வாக், வாயு, முதலிய தெய்வங் விவஸ்வான் விபாட். வேதத்திலே இடம் இருக்கு கின்றன. இருக்கு வேதத்திலே உருத்திரனும், விஷ்ணுவும் சிறு தெய்வங்கள் என்பது மனங் கொளத்தக்கது.

இருக்கு வேதத்தின் பிராமணங்கள் ஐதரேய பிராமணம், கௌஷீதகி பிராமணம் என்பன வாம். கௌஷீதகி பிராமணத்திற்குச் சாங் காயன பிராமணம் என்றும் பேர்.

பஞ்சிகைக்கு ஐந்து அத்தியாயமுடைய எட்டுப் பஞ்சிகை கொண்ட ஐதரேய பிரமாணம் சோமயாகம், அக்கினி ஹோத்திரம், இராஜ சூயம் பற்றிக் கூறுகின்றது.

கௌஷீதகி பிராமணம் முதலாறு அத்தியா யத்தில் அக்கினிசயனம், அக்கினிஷ்டோமம், தர்சபூரணமாசம், சாதுர்மாஸ்யம் முதலியன வற்றையும் தொடரும் 24 அத்தியாயத்தில் சோமயாகம் பற்றியும் கூறும்.

வேள்விக்கு முக்கியத்துவம் அளிக்கும் பிரா மணங்களிலே தேவர்கள் நிலே பெருமை குன் நிக் காணப்படும். உருத்திரனும் விஷ்ணுவும் பிராமணங்களிலே பெருந் தெய்வ நிலேயிண அடைகின்றனர். பிரஜாபதியும் இங்கு முக்கி யத்துவம் பெறுகின்றுர்.

ஐதரேய பிராமணத்துள் அடங்கியது ஐதரேய ஆரணியகம்; ஐதரேய ஆரணியகத்துள் அடங் கியது ஐதரேய உபநிடதம். இதே போன்று கௌஷீதகி பிராமணத்துட் கௌஷீதகி ஆரணி யகமும் அவ்வாரணியகத்துள் கௌஷீதகி உப நிடதமும் அடங்குவன.

# இருசமய விளக்கம்

சைவ வைணவ சமயக் கொள்கைகளே ஆகம வல்லி, ஆரணவல்லி என்ற பெண்களிருவர் கூற்றிலே வைத்து விளக்கி முடிவிலே திரு மாலே பரம்பொருள் என்பதை நிலேநாட்ட எழுந்தது இருசமய விளக்கம்.

இருசமய விளக்கம் பாடியவர் அரிதாசர் என்பவர். கிருஷ்ணன் எனும் இயற்பெயருடன் களப்பாளர் மரபிலே தொண்டைநாட்டு அரிவாசபுரத்திற் (அரிதையிற்) பிறந்து அங்குள்ள திருமாலுக்குப் பல கைங்கரியமும் புரிந்து பரம பாகவதராகி வாழ்ந்த அரிதாசர், கிருஷ்ணதேவ ராயரின் (1509 — 1529) அமைச்சர் வட மீஸ்யாரின் சகோதரராவர்.

இரு சமய விளக்கம் பிங்கள வருடம் (1857) பதிப்பிக்கப்பட்டது.

இருதய உபநிடதம்

இது கிருஷ்ண யசுர் வேதத்தைச் சேர்ந்தது. முக்திகோபநிடதம் தரும் 108 உபநிடதப்பட்டி யலில் இடம் பெறுகின்றது.

### இருபால

ஈழ நாட்டின் வடமாகாணத்தில் யாழ்ப் பாணம் மாவட்டத்திற் கோப்பாய்ப் பிரிவிலுள்ள இருபாஃயிலே திருக்கோயில்கள் பலவுள.

ஞூ வாலாம்பிகாதேவி சமேத வைத்திஸ் வரசுவாமி கோயில் 1866 இலே குளத்திற்குத் தெற்குப் பக்கத்திலே அமைக்கப்பட்டுப் பின்பு நெடுங்கேணிக்கு மாற்றப்பட்டு 1948 இலே குடமுழுக்கு விழாச் செய்யப்பட்டது. அம் பாள் விக்கிரம் 1967 இலே தாபிக்கப்பட்டு 1976 இலே குடமுழுக்குச் செய்யப் பெற்றது.

கற்பகவிநாயகர் கோயில் மகோற்சவம் ஆனி உத்தரத்தன்று தீர்த்தம் நடைபெறக் யதாகப் பதிக்னந்து நாள் நடைபெறும். நித்திய பூசையும் சிவராத்திரி, மாதச்சதுர்த்தி, பிள்ளோ யார் பெருங்கதை, கசமுகாசுரசங்காரம், திருக் போன்ற கார் த்திகை காலங்களில் விசேட பூசையும் ஓழுங்காக **நடை** பெறுகின்றது. நாவலர் குருபூசை, நாயன்மோர் குருபூசைகள் ஒழுங்காக இங்கு நடப்பன.

வேளாளர் தோப்பில் அமைந்த பால சுப்பிரமணியசுவா மிகோயிலில் மூல வூர்த்தி வேல் இடம் பெறுகின்றது. பரிவார மூர் த்திகளாக ஆறுமுக்சுவாமி, பிள்ளோயார், எழுந்தருளியுள்ளனர். வைகாசி விசாகத்தில் தீர்த்தம் அமையுமாறு பன்னிரு நாள் மகோற்சவம் நடக்கும். நித்தியபூசையும் புரட்டாதி மானம்பூ, கார்த்திகை விளக்கீடு முதலிய விசேட விழாக்களும் இங்கு முறையாக நடைபெறுகின்றன.

கதிர்காமத்தில் இருந்து கொண்டு வரப் பட்ட வேல் கதிர்காமசுவாமிகோயில் மூலமூர்த்தி யாகத் தாபிக்கப்பட்டுள்ளது. நித்தியபூசையும் ஆவணி உத்தரத்தில் சங்காபிஷேகம், திருவிழா என்பனவும் சிறப்பாக நடக்கின்றன.

ழு கந்தசுவாமி கோயில் எனும் பழைய திருக்கோயிலிலே சுப்பிரமணியர் மூலமூர்த்தி யாகவும் கண்ணகி அம்பாள், நாகம்பாள், விநாயகர், வைரவர், முனியப்பர் பரிவார மூர்த்திகளாகவும் எழுந்தருளியுள்ளனர். நித்திய பூசைகள் இங்கு நடக்கின்றன.

கட்டப்பிராயில் ஸ்ரீ முத்துமாரியம்மன் கோயில் எனும் பழைய திருக்கோயிலுண்டு. பிள்ளோயார், முருகன், வைரவர், நாகதம்பிரான் பரிவார மூர்த்திகளாக எழுந்தருளியுள்ளனர். வைகாசியில் மகோற்சவமும் நித்திய பூசையும் நகட பெறுகின்றன.

### திரு இரும்புதல்

தஞ்சாவூர் மாவட்டத்தில் பாவநாசம் தாலு காவில் இரும்புதீல என வழங்கும் ஊரே திருவீழிமிழஃக்குரிய திருத்தாண்டகத்தே அப்பர் சுவாமிகளால் 'இரும்புதலார்' என்ற விடத்துக் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது (6.51.6). இங்குள்ள சிவாலயத்திலே முதல் இராஜராஜசோழன் முதலி யோர் காலத்து அமைந்த சாசனங்களுள்.

## திரு இரும்பூள

ஆலங்குடி வழங்கும் என இன்று இரும்பூளே எனும் திருத்தலம் தஞ்சா வூர் மாவட்டத்தில், தஞ்சாவூர் — திருவாரூர் இருப் புப் பாதையில் நீடாமங்கலம் இருப்புப் பாதை நிலேயத்திற்கு மேற்கே OIL\_ கும்பகோணம் போகும் வழியில் நான் கு மைல் தொலே விலுள்ளது.

இத்திருத்தலத்துச் சிவபிரானுக்குக் காசியார ணியார் (ஆபத்சகாயர்) என்றும் இறைவிக்கு ஏலவார்குழலி என்றும் பேர். முப்புறமும் போன்ற அகழ் திருக்குளம் சூழப் பெரிய தெற்குக் கோபுரமும் சிறிய கிழக்குக் கோபுர மும் கொண்டு கா ட்சி அழகாகக் திருக்கோயில். அம்மன் கோயில் தனி யாக வண்டு. இங்கு தட்சணமூர்த்தி விழா சிறப் பானது. அவருக்கு மூலவரும் உற்சவரும் உண்டு.

விசுவாமித்திரர் பூசித்துப் பேறுபெற்றபதி. இதற்குத் திருஞானசம்பந்தர் பாடிய திருப் பதிகம் ஒன்றுண்டு (2.36). இரும்பூளேப் புராண மும் உண்டு.

### திரு இரும்பைமாகாளம்

புதுச்சேரி இருப்புப்பாதை நிலேயத்திற்கு வட மேற்கே ஐந்துமைல் தொலேவில் இரும்பைப் பதியிலுள்ள மாகாளம் என்னும் திருக்கோயில் அமைந்துள்ளது. மாகாளர் பூசித்த காரணத் தால் மாகாளம் எனக் கோயில் பெயர் பெற்றது.

கோயில் கொண்ட சிவபிரா இத்தலத்துக் னுக்கு மாகாளேசுவரர் என்றும் இறைவிக்குக் நாயகி என்றும் பெயர். மூலத் குயில்மொழி தானத் திற்குப் பின்னது முருகன் கோயில். மூலத்தானம் கற்பணி; மற்றவை செங்கல் Gaile.

இத்தலத்திற்குத் திருஞானசம்பந்தர் பாடிய திருப்பதிகம் ஒன்றுண்டு (2.117).

### இருவின்யெய்பு

ஆன்மா கருவிகரணங்களேப் பெற்று அவற்ருல் வரும் சிற்றறிவு சிறு செயல்களால் விணேகளேச் செய்தும், விணப்பயணே அனுபவித்தும் பிறந் திறந்து வரும் பொழுது, சத்துவகுண சம்பந்தம் முதலியவற்ருலும், திருவருளின் துணேயினுலும் சரியை கிரியா யோகங்களேச் செய்ய நேரும். அப்படிச் செய்து முதிர்ச்சி பெற அத்தவ விசேடத்தால் இருவிணமொப்பு வந்தெய்தும்.

நல்வினே தீவிணேகளிலும், அவற்றின் விளே வாகிய புண்ணிய பாவங்களிலும், இவற்றின் பயஞுகிய இன்பதுன்பங்களிலும் ஒன்றில் விரும் பும் ஒன்றில் வெறுப்புமின்றி ஆன்ம அறிவின் கண் ஒப்ப வெறுப்பு நிகழ்தல் இருவிணே யொப்பு.

இதனுல் மலபரிபாகமும் சத்திநிபாதமும் வந் தெய்தும். ஆன்மா இறைவன் திருவடியைத் தாரகமாகத் தலேப்படும்.

### இரேவணரித்தர்

சிதம்பரரேவணசித்தர் என்றும் அழைக்கப் பெறுவர்; பதிஞரும் நூற்ருண்டிலே தமிழ கத்திலே வாழ்ந்தவர்; அகராதி நிகண்டினே இ.பி. 1594 இலே இயற்றியவர்.

திருமேற்றளிப்புராணம்,திருவலஞ்சுழிப்புராணம், பட்டீச்சுரப்புராணம் எனும் புராணங்களே இயற் றியவர்; இப்புராணங்கள் மறைந்து போன நூல்கள்; சிவஞானதீபம் என்றெரு நூலும் இயற்றியவர் என்பர்.

### இரேவணசித்தர்

இலிங்காயத நூல்களில் கன்னட MIQ 6519. ஆசாரியர்களில் கூறப்படும் ஐந்து ஒருவர் இரேணுகர் இரேவணர் அல்லது அல்லது சீடர் சொன்னுலிகை இரேவணசித்தர். இவர் பசவேசுவரரோடு ப எனி சித்தராமர் வராதலால் இவர் காலம் பன்னிரண்டாம் m/T m ருன்பார் கும்.

இவர் வரலாறு கன்னடத்தில் ஹாரிஸ் வரருக்குப் பின் மல்லண்ணர் ரேவண சித் தேஸ்வரகாவியத்திலும், சதுர்முகபொம்மராசர் ரேவணசித்தேஸ்வர புராணத்திலும் கூறப்படு கின்றது.

### இலக்கணமுத்தையா 1861 — 1912

தமிழ்நாடு கோவில்பட்டி பொம்மையபுரம் எனுமூரினர்; சோழவந்தான் கிண்ணிமடம் சிவப் பிரகாசசுவாமிகளிடம் இலக்கணலக்கியங்கற்றவர்; சுங்குரும்பை அந்தாதி, கங்குரும்பை பதிற்றுப் பத்தந்தாதி பாடியவர்.

### இலக்குமணபாரதியார் 1769 --- 1859

கொங்குநாடு மடவளாகம் எனுமுரினர்; தேவ ராஜபண்டிதர் எனும் சிவப்பிராமணரின் புதல் வர்; மடவளாகத்திலும் ஊதியூரிலும் வாழ்ந் கவர்.

சிவமஃக் குறவஞ்சி, மடவளாகத்துப்புராணம் என்பவனவற்றைப் பாடியவர்; தி. அ. முத்துசா மிக்கோஞர் சிவமஃக்குறவஞ்சியை 1918 இல் பதிப்பித்தார்.

# இலக்குமணப்பீள்ள, தி. 4.5.1864 — 23.7.1950

தென்னித்தியாவிலே திருவனத்தபுரத்திற் பிறந் தவர்; திரவியம் பிள்ளேயின் புதல்வர்; கஃல மாணிப் பட்டம் பெற்றவர்; தஃமைப் பொக் கிஷ அதிகாரியாக உயர்ந்து ஓய்வு பெற்றவர்; முத்தமிழ் ஆர்வலர்; தமிழிசை இயக்கத்தில் ஈடுபட்டவர்.

இவர் கீர்த்தணேகள் சிலவற்றை அண்றையலேப் பல்கலேக்கழகம் பதிப்பித்துள்ளது; ஆலயத் திறப்பு, ஞாஞனத்தன் அடிமாலே, புத்தர்பெரு மான் சிந்து முதலியவற்றைப் பாடியவர்; நாடகங்களும் இயற்றியவர்.

### இலக்குமி

குறிப்பிடுவதாக ஐசுவரியத்தைக் இருக்கு இடம் பெற்ற 'லக்ஷமி', வேதத்தில் அதர்வ பிரா வேதத்திற் பெண்ணுருவம் பெற்று, மண ங்களிலே காணப்படுகிறுள். கெய்வமாகக் குணங்களேக் ஸ்ரீ ஸூக்தம் திரு மகளின் கின்றது.

இலக்குமி இராமாயணத்திலே தாமரைப் பூவி னேக் கையிலே தாங்கிக் கொண்டு கடல் நுரையிலிருந்து தோன்றுகிருள்; அக்கடல் பாற் கடல் என்ற கதையுமுண்டு. பிருகுமுனிவரின் மகளாகப் பிறந்த கதையும் உண்டு. சதபத பிராமணத்திற் பிரஜாபதியிலிருந்து தோன்றிய வளாகவும் கூறப்படுகின்றது.

சதபத பிராமணத்தில் ஆதித்தரின் இரு மண்வியராக லக்ஷ்மி குறிப்பிடப்படுவர்; பிருகு வின் மகளாகத் தோன்றித் தவஞ் செய்து விஷ்ணுவை மணுளஞக அடைந்த கதையு முண்டு. திருவோடு சேர்ந்த மால், திருமாலாகப் போற்றப்படுதல் மரபு. லக்ஷ்மி நாராயணன் எனும் வடமொழி மரபும் இதணேயே சுட்டு கின்றது. விஷ்ணு அவதாரம் எடுத்தது போல லக்ஷ்மியும் சீதையாகவும் ருக்மிணியாகவும் அவ தாரம் எடுத்துள்ளான்.

'ஸ்ரீ' என்ற பதமும் 'திரு' என்ற சொல்லும் ஐசுவரியத்தைக் குறித்து பொருளின; நிற்பன. இருக்கிலும் 'லக்ஷமி' ஐசுவரியத்தைச் சுட்டி நிற்பது மனங்கொளத்தக்கது. இதனுல் லக்ஷ்மி செல்வத்திற்குத் தெய்வமாகப் பொது ஆயினும் இன் று கருதப்படுவாள். மகாலக்ஷ்மிக்கு வழங்கும் பெயர்களே நோக்கை யில் அவள் பல்வேறு காரியங்களுக்கும் கருத் தாவாகக் கருதப்படுதல் தெளிவாகும்.

சந்தானலக்ஷமி, தானியலக்ஷமி, தனலக்ஷமி, சௌபாக்கியலக்ஷமி பாக்கியலக்ஷமி, லக்ஷமி, ஞானலக்ஷமி, தைரியலக்ஷமி, வீரலக்ஷமி, கிருகலக்ஷமி, வாணி ஜ்யல க்ஷமி, கீர்த்திலக்ஷமி, சுதந்திரலக்ஷ்மி, சுவர்க்கலக்ஷமி, ராஜ்யலக்ஷமி, கஜலக்ஷ்மி என்றெல்லாம் மகாலக்ஷ்மி கப்படுகின்றுள். முற்கிளந்த பெயர்களிலே எட் அஷ்டலக்ஷ்மி என்று கூறும் டின் வைத்து மரபுண்டு.

கஜலஷ்மி தோற்றம் ஒன்று கலித்தொகைப் பாடலிலே இடம் பெறுவது ஈண்டு குறிப்பிடத் தக்கது (44.1-7).

துர்க்காலஷ்மி, லக்ஷ்மிதுர்க்கை, அஷ்டாதச புஜ ஸ்ரீ மகாலக்ஷ்மி துர்க்காதேவி எனும் வழக்குகளிலே ரௌத்திர பாவமும் சாந்த பாவமும் உணர்த்தும் வெற்றியும் பொருளும் இணேந்த தன்மைகளேக் காணவாம். தாந்திரி கர்களின் சண்டிகா தேவியிலே துர்க்கை, லக்ஷ்மி, சரஸ்வதி என்போர் இணேந்து காணப் படுவர்.

விர தத்தின் போது முதல் நவராத் திரி மூன்று மூன்று நாள் துர்க்கைக்கும் அடுக்க முன்று லக்ஷ்மிக்கும் கடைசி நாள் சரஸ்வதிக்கும் என வைத்து வழிபடும் முறை யிலே மகாசக்தியின் மூன்று நி வே க**ோ** க் கா ண் கிரும்.

வைணவரிடையே லஷ்மிக்கு மிகவும் முக்கிய மான இடமுண்டு. பெரியபிராட்டியார், பெருந் தேவித்தாயார் என்று அவரிடையே லக்ஷ்மி பேர் ஸ்ரீ ஸ்ரீ வைஷ்ணவம் என்பது பெறுவள். சம்பந்தமுடைய வைணவம் என்ற (லக்ஷமி) இவர் சேர்ப்பித்தால் ஒழிய பொருளைடையது. விஷ்ணு அடியார்களுக்கு அருளுவதில்ஃ என்று கருதுவர். லக்ஷ்மி திருமாலிடம் னைவெணவர்

புருஷகாரமாக நிற்பதாக வைணவதத்துவம் கூறும். லக்ஷ்மியைத் தொழுது விட்டே விஷ்ணு வைத் தொழுவது வைணவர் மரபு.

திருவரங்கத்து ஸ்ரீரங்கநாயகியும் திருவேங் கடத்து அலர் மேல் மங்கையும் வைணவரி டையே பெருமதிப்புப் பெற்ற லக்ஷ்மியாம்.

ஆசாரியர்களும் வைணவர் ஆழ்வார்களும் பிராட்டியாரைத் துதித்து பெரிய களும் பாடியுள்ளேனர். நாலாயிரத் திவ்விய அதிகம் திரு*ப்பாசுர*ங்கள் ஆழ்வார்கள் பிரபந்தத்துத் பெரியபிராட்டியார் மீது செலுத்நிய பத்தியைத் தெளிவாக உணர்த்துவன. ஆளவந்தாரின் சதுஸ் லோகி, கூரத்தாழ்வாரின் ஸ்ரீஸ்தவம், பட்டரின் ஸ்ரீ குணரத்னகோசம், வேதாந்த தேசிகரின் போன்றவை ஆசாரியர்கள் ஸ்ரீ ஸ் து தி தேவிக்கு அளித்த முக்கியத்துவத்தை எடுத்துக் காட்டுவன. பிரபந்த வித்துவான் கொ. பள்ளி கொண்டான்பிள்ளே (யதிராஜதாசர்) போன் ரூர் இலட்சுமி மீது தமிழிலே பல பிரபந்தங் கூளுப் பாடியுள்ளனர்.

தமிழிலே பல தோத்திரங்கள் இலக்குமி உள்ளன. ஆறுமுகநாவலர் 1868 இலே இரண் விநாயகர்கவசம் முதலியன டாம் பதிப்பாக தோத்திரம் ஒள் றினேப் இலக்குமி பதிப்பித்துள்ளார். வீரவைணவர் அல்லாதோர் திருமகளே, செல்வத்தின் தெய்வத்தை, பாடிப் பிரபந்தங்களும் பரவிய பாடல்களும் தமிழிலேயுள்ளன.

### திரு இலஞ்சி

திருநெல்வேலியைச் சார்ந்த திருக்குற்றுலத்துக்கு வடக்கிலும் தென்காசிக்கு மேற்கிலும் சித்திரா நதிக் கரையில் அமைந்தது திருவிலஞ்சி எனும் திருத்தலம். திருக்குற்றுலத்திற்குரிய பரிவார தலங்களுள் ஒன்றுக விளங்குவது இத்திருத் தலம். மகிழ் (இலஞ்சி) தலவிருட்சம்.

இத் திருக்கோயிலில் இரு பிராகாரங்களுள் சூரியன், தட்சணுமூர்த்தி, வஞ்ரதேவர், அறு பத்துமூவர், கன்னினிநாயகர், வள்ளிதேவசேஞ சமேத முருகன், வேணுகாபாலன், காசி விசுவநாதர், னிசாலாட்சியம்மை, குற்ருலநாதர், குழல்வாய்மொழியம்மன், அகஸ்தியர், சாஸ்தா, சப்தகன்னியர், ஆறுமுகன், சனீஸ்வரன், சண்டி கேசுரர், பைரவர் ஆகியோர் சந்நிதிகள் முதற் பிராகாரத்திலுள்.

இரண்டாம் பிராகாரத்தில் கர்ப்பக்கிருகம் இரு சந்நிதிகளாகக் காட்சி தருசிறது. ஒரு சந்நிதியில் இலஞ்சிப் பெருமான் வள்ளி தேவ சேஞசமேதராய்க் காட்சி தருகிருர். மற்றைய சந்திதியில் இருவாலுகேசர் எனும் சிவபிரான் இருவாலு கேசற்கினியாளுடன் காட்சி தரு கிருர். இருவாலுகேசர் அகத்தியராற் பிரதி—டை செய்யப் பெற்றவர்.

பிரமன் முதலியோர் பூசித்துப் பேறுபெற்ற தலமிது. அருணகிரிநாதர் இத்தலத்தின் மீது திருப்புகழ் பாடியுள்ளார். திரு இலஞ்சி முருக னுலா (பண்டாரக் கவிராயர்), திரு இலஞ்சி முருகன்பிள்ளுத்தமிழ் (செங்கோட்டை கவிராச பண்டாரத்தையா) எனும் பிரபந்தங்களுமுள.

## <u>திரு இலஞ்சி முருகன் உலா</u>

திருநெல்வேலியைச் சார்ந்த திருக்குற்ருலத் திற்கு வடதிசையில் உள்ள திருவிலஞ்சி என்னும் திருத்தலம், தலவிருக்ஷமான இலஞ்சியினுல் (மகி ழால்) பெயர் பெற்றது.

திருவிலஞ்சியில் வீற்றிருக்கும் முருகப் பெரு மாகுப் பாடுவது திருவிலஞ்சி முருகனுலா. காப்பு வெண்பா இரண்டினே ஆதியிலும் வாழி வெண்பாவொனறினே அந்தத்திலுமுடைய உலா வின் இடையே அமைந்த கலிவெண்பாவிலே 460 கண்ணிகளுள்.

இதனேப் பாடியவர் மேலகரம் பண்டாரக் கணிராயர் என்பவராவர். அவர் திரிகூடராசப் பக்கவிராயரின் புதல்வராவர். திரிகூடராசப்பர் பதினேழாம் நூற்ருண்டின் பிற்கூறிலும் பதி னெட்டாம் நூற்ருண்டின் முற்கூறிலும் வாழ்ந் தவர்.

முருகப் பெருமானின் பெருமைகூறி, அவன் திருத்தலமாம் திருவிலஞ்சியின் மான்மியம் கூறி, அத் திருத்தலத்தின் விழாக்காலத்து உலகினருக்கு அருள்பாலிக்கப் பவனி புறப்பட்ட முருகப் பெருமாணேக் கண்டு, ஏழு பருவ மகளிரும் மையலால் வாட, உலாப் போந்ததாகத் திரு விலஞ்சி முருகன் உலா அமைகின்றது; திரு விலஞ்சியின் வரலாறும் ஏழுபருவ மகளிரின் செய்திகளும் விரிவாகக் கூறப்பட்டுள்ளன.

இவ்வுலாவினே உ. வே. சாமிநாதையர் 1935 இலே பதிப்பித்தனர்; இரண்டாம் பதிப்பு 1956 இலே வெளிவந்தது.

## **நிரு இலஞ்சி மு**ருகன் பிள்**ள**த்தமிழ்

திருநெல்வேலியைச் சார்ந்த திருக்குற்றுலத் துக்கு வடக்கேயுள்ள திருத்தலம் திருவிலஞ்சி. இத்தலம் தலவிருட்சமாகிய இலஞ்சியால் (மகிழ்) பெயர் பெற்றது.

இத்தலத்திற் கோயில் கொண்ட முருகப் பெருமாணப் பாடுவது திருவிலஞ்சி முருகன் பிள்ளேத்தமிழ். இப்பிள்ளேத்தமிழிலே புறுவுறுப் பாம் காப்பினே அடுத்து இடம்பெறும் பத்துப் பருவங்களாம் காப்பு, செங்கீரை, தால், சப்பாணி, முத்தம், வாராண, அம்புலி, சிற்றில், சிறுபறை, சிறுதேர் என்பனவற்றிலே தால், வாராண சிற்றிற் பருவங்களிலே பருவத்திற்குப் 11 பாக்களும் ஏனயே ஏழு பருவங்களிற் பரு வத்திற்குப் 10 பாக்களுமாக, காப்பு நீங்கலாக 103 செய்யுளுள

செங்கோட்டை கவிராச பண்டாரத்தையா பாடியது திருவிலஞ்சி முருகன் பிள்ளேத்தழிழ்.

## இலட்சுமி கணபதி

வநாயகப்பெருமானின் **திருக்கோலங்களில்** ஒன்றுகும். இத்திருக் இலடசுமி கணபதி சகா ஃத்திலே கிளி, மாதுனம்பழம், க்லசம், பாசம், கற்பகக்கொடி, கடகம். அங்குசம், வரதம் என்பனவற்றை எண் திருக்கரங்களிலே தாங்கியிருக்கிருர். அமுதப் பிரவாகம் போன்ற நிறத்தோடு நீலத்தாமரைப்பூவை வெண்மை ஏந்திய இரு பெருந்தேவிமார்களுடன் திகழும் திருக்கோலமிது.

## திரு இலம்பைக்கோட்டூர்

டிசங்கற்பட்டு மாவட்டத்தில் திருவிற்கோலத் திலிருந்து தென்மேற்கே இரு மைல் தொலே விலுள்ள திருத்தலமிது.

இங்கு கோயில் கொண்ட சிவபிரானுக்குச் சந்திரசேகரர் என்றும் அம்மைக்குக் கோடேந்து முஸேயம்மை என்றும் பேர். தீர்த்தம் சந் திரதீர்த்தம். அரம்பாதியர் பூசித்த தலம், அரம்பையங்கோட்டுர் என்றிருந்து இலம்பையங் கோட்டுராகத் திரிந்தது என்பர்.

திருஞானசம்பந்த மூர்த்திசுவாமிகளின் திருப் பதிகம் ஒன்று இத்திருத்தலத்திற்குண்டு (1.76).

#### இலிங்கப்பஐயர்

பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டிலே தமிழ்நாட் டில் உத்தமதானபுரத்தில் வாழ்ந்தவர்; கம்ப ராமாயணச் சொற்பொழிவிலும் இசைப்பாட்டு இயற்றுவதிலும் வல்லவர்.

சுவாமிமலே முருகக்கடவுள் மீது குறவஞ்சி நாடகம் பாடியவர்.

### இவிங்கபுரசணம்

சங்கத மொழியிற் சுட்டப் பெறும் பதி னெண் மகா புராணங்களில் இலிங்கபுராணம் ஒன்முகும். இது அவற்றுள் இடம் பெறும் பத்துச் சிவபுராணங்களில் ஒன்முகும். பூர்வ போகத்தில் 108 அத்தியாயமும் உத்தர பாகத்தில் 55 அத்தியாயமுமாக 163 அத்தி யாயமுடையதாக இலிங்கபுராணம் பதிப்பிக் கப்பட்டுள்ளது. இலிங்கபுராணப் பதிப்புகளிலே சுமார் 9000 பாடல்கள் இடம் பெறுகின்றன.

இலிங்க புராணம் அதற்குரிய மூல வத்திலே கிடைக்கவில் வே என்றும் திருத்தப் பெற்றதும் அதிகரித்ததுமான வடிவத்திலேயே கிடைக்கின் றது என்றும் கூறுவர். இதன் சேர்க்கை உத்தரபாகம் பிற்பட்ட என்றும், புராணங்களில் இருந்து பெறப்பட்ட பாடல்கள் பல இதனுள் இடம் பெறுகின்றன என்றும் கூறுவர்.

இலிங்கபுராணம் கி. பி. ஏழாம் நூற்ருண் டிற்கும் பத்தாம் நூற்ருண்டிற்கும் இடைப் பட்ட காலத்தில் இயற்றப் பெற்றதாக ஆய் வாளர் கூறுவர்.

கோயில் வழிபாடு, தெய்வ பிர கோயில். வழிபாடும், இலிங்க பிரதிட்டையும் திட்டையும் சிவ வழிபாட்டு விபரங்கள், வழிபாடும். சிவதோத்திரங்கள், இரு சிவ சகஸ்ரநாமப் பட்டி இரு வேறுபட்ட சிவமூர்த்த பட்டி சிவமகிமை உணர்த்தும் நிகழ்ச்சிகள் யல்கள். முக்கியத் துவம் அளிக்கும் என்பனவற்றிற்கு இலிங்கபுராண த் திலே பஞ்சலகுணம், யுக தர் பொருள்கள், தர்மசா த்திரப் மங்கள. தத்து சாங்கியம் வேதாந்தம், வங்கள் (அத்வைத என்பனவும் இடம் பெறு யோகம், பாசுபதம்) கின்றன. நாரதர் இசையில் தேர்ச்சி பெற்ற தும் விவரிக்கப்படுகின்றது. வானவியல், சோதி ஒன்பது அத்தியாயங்கள் கின்றன. மரணத்தினே உணர்த்தும் நிமித்தங்கள் அத்தியாயத்திலே விரிவாகக் @ (II) வன.

இலிங்கபுராணம் பம்பாயில் 1858 இல் முதன்முதலாக அச்சிடப் பெற்றது என்பர். அண்மையில், 1960 இலே, கல்கத்தாவிலே ஒரு புதிய பதிப்பு வெளிவந்துள்ளது.

இந்தி, குஜராத்தி, தெலுங்கு, கன்னடம், ஆங்கிலம், தமிழ் எனும் மொழிகளிலும் இலிங்க புராணம் மொழி பெயர்க்கப்பட்டுள்ளது.

அதிவீரராம பாண்டியன் (1564 — 1604) தமிழிலே மொழி பெயர்த்த இலிங்கபுராணம் சென்ணேயிலே 1876 இலே அச்சிடப் பெற்றுள் எது. இதன் ஆசிரியர் குலசேகர பாண்டியன் என்று பாயிரம் கூறும். இதனுள் உத்தர பாகத்துள் மாற்றங்கள் <sup>நி</sup>லை காணப்படுகின்றன. இலிங்கம்

கருத்து மோதல்களுக்கு இடமான பல்வேறு வழிபாட்டின் விடயமாக இலிங்க தோற்றம் இலிங்கவழிபாடு, ஆண் காணப்படுகின்றது. வழிபாடாக ஆரம்பித்தது என்பர் மேனுட்டார்; ஆதிவாசிகளின் வழிபாட்டு முறை கந்து வழிபாடு என்பர் வேறுகிலர்; யூபஸ்தம்ப வழிபாடு தோற்றுவித்தது என்றுர் சிலர்; இலிங்கம் குறியீடு என்பர் சிலர்.

இருக்கு வேதத்திற் 'சிசனதேவ' இருமுறை இடம் பெறுகின்றது. சாயனர் சிசனம் என்ற உறுப்பினுல் விளேயாடுபவர் சிசனதேவர் என்று உரை எழுதிஞர். சிசனம், பால் அடையாள உறுப்பு என்று சங்கத அகராதி கூறும். பேரா மக்டொனல்ட் சிரியர் இருக்கு வேதத்தில் வரும் சிசன தேவ என்ற பதத்திற்கு**ப்** ஆண் விக்குக் காரணமான உறுப்பு விளக்கம் தந்து அதன் மூலம் இலிங்கவழிபாடு ஆண்உறுப்பு வழிபாடு என்று கருதினர். இலிங்கத்தின் வடிவம் ஒரளவுக்கு ஆணுறுப்புப் அமைதல் இக்கருத் தினே ஆதரிப்பதாகக் கருதப்பட்டது. ஆ⊚ல் ஆண் உறுப்பை மட்டும் குறிப்பது இரு உறுப்புகளின் இணேப்பைச் சுட்டுமா என்பதை நோக்கா<u>கு</u> விட்டு விட்டனர். அகமும் 54 பண்டைய ஏரிணேச் சுட்டிய ஒஸ்ரிக் மொழிச் சொல்லே இலிங்கம் என்ற சொல்லுக்கு மூலம் என்பார் சிலர் என்பதும் இங்கு கவனிக் கத்தக்கது.

ஆதிவாசி வழிபாட்டு முறை என்பவர் சிவ வழிபாட்டின் பண்டைய வடிவம்தான் ஆண்குறி வழிபாடு என்று கருதினர்.

'கந்தம்' என் ற சொற்கள் 'கந்<u>த</u>ு', தமிழ் இலக்கியங்களிலே இடம் பெறுகின்றன. த றி யானேயைக் கட்டிய அல்லது என வழங்கப்பட்டுள்ளது. (西南. 62.2, 383) ''மரையேறு சொறிந்த மாத் மதுரைக். என்று கருத தாள் கந்து'' ஆதீண்டு குற்றி (அகநா. 287,4-6). முடியும் கந்து, கந்தம் பொருளாகவும் வழிபடப் பெற்ற (பட்டி. 246 — 249, புறநா. படுகின் றது 52.12-13, அகநா. 307.11-12). பொ தியிலில் அமைந்திருக்கின்றது. (கந்தம்) திருமுருகாற்றுப்ப**டையி**ல் இடம் 'கந்துடைநில்' பெறுகின்றது (226). கந்திலே கடவுள் உறைந்த சில பாடல்களில் உண்டு (புறநா. 52. 12-13, அகநா. 307.11-12).

தெய்வீகம் உடையதாக வழிபடப் பெற்ற மரம் அழியும் போது, அதன் அடிமுதல் நிலேத் திருக்கையில், அதீனச் சுற்றிக் கட்டித் தொடர்ந்து வழிபட்டனர். மரத்தின் தெம் அதில் நிலேத்திருப்பதாகக் கருதினர். அவ்வடிமுதல் 'கந்து' என்றும் அதன் வழி பாடு' கந்துடைநிஃ' என்றும் வழங்கப்பட்டன என்பர் சிலர். 'கந்து' அழிந்தபோது கற்றூண் அவ் விடத்தில் நாட்டப்பட்டு வழிபடப்பட்டது. அப்போது அது 'கந்தழி' எனப்பட்டதாம். ழிந்த வைக்கப்பட்டது இடத்தில் கந்தழி என்றுர் இவர். இக்கந்தழி சிவலிங்க வடிவம் பெற்றுத் தொடர்ந்து கந்தழியாக கியதாம்.

அதர்வவேத சம்கிதையில் யூபஸ்தம்பத்திணேப் போற்றும் பாசுரம் உண்டு. இப்பாசுரம் சிவ லிங்க வழிபாட்டுக்குக் காரணமாய் அமைய, யூபஸ்தம்பம் சிவலிங்கத்திற்கு இடம் விட்டு ஒதுங்கியது என்பர் சிலர். யூபஸ்தம்பத்தைப் பயன்படுத்தியவர் ஆரியர் என்பர். தாஸ்யுஸ் (DASYUS) என்று அவர்கள் மதித்தவர்கள் இலிங்க வழிபாட்டினராயின், இரண்டிஃனயும் இணேத்து நோக்குதல் பொருந்துமோ என்பது சிந்திக்க வேண்டியது.

இலிங்கத்திணக் குறியீடு என்பவர்கள் சிவ பெருமாகுக் குறிப்பதாக இலிங்கம் அமைந்தது என்பர். இறைவனின் அளவிறந்த ஆற்றலேச் சுட்டுவதாக லிங்கத்திணக் கருதியவர்கள் 'கந் தழி' யும் அப் பண்பிணயே சுட்டுவதாகக் கருதினர். இலிங்கபுராணம், வாயுபுராணம், கூர்மபுராணம் முதலியன குறீயீட்டுக் கொள் கையை ஆதரிப்பன.

சிவபெருமானுக்கு அருவம், அருவுருவம், உருவம் என மூன்று வடிவங்கள் கூறப்படுவன. இவை முறையே நிஷ்களம், சகளநிஷ்களம், சகளம் எனச் சாத்திரங்கள் கூறுவன. இவற் றிலே அருவுருவமான வடிவம் சதாசிவம் என்று வழங்கப்படும். இதுவே சிவலிங்க வடிவ மாகும். இதணேச் சோதி சொரூபம் என்றும் கூறுவர். கந்தழி இப்பொருள் தருவதாகவும் சிலர் கூறுவர். லிங்—ஒடுக்கத்தையும், கம்— தோற்றத்தையும் உணர்த்துவதால் இலிங்கவடி வம் ஒடுக்கத்தையும் தோற்றத்தையும் சுட்டு சிலர். லிங்க—சித்திரித்தல் மென்பர் கொண்டு படைத்தல் முதலியவற்றுல் உலகைச் சித்திரிப்பதாகிய பரமேசுவரப்பிரபாவம் லிங்கம் என்றும் கூறுவர்.

இலிங்கம் என்ற பொருள் பண்டைக் காலத் திலேயே காணப்படுகின்றது. கிந்து வெளியிலே சிவலிங்கங்கள், யோக நிலேயிலுள்ள மும்முக வடிவம், எருது வடிவங்கள் முதலியன கண் டெடுக்கப்பட்டுள்ளன. ஆஞல் அதைக் குறிக்கும் 'சொல்' தமிழிலே எது வென்று துணிய முடியவில்லே. 'கந்தழி' தான் அச் சொல் என்பார் கூற்று ஆராயத்தக்கது.

சிவம் அல்லது சிவன் என்ற சொல்லால் எதனே உணர்ந்து கொள்கிருமோ அந்தப் பொருள் பண்டைய தமிழர் காலத்திலும் இருந்தது. ஆளுல் அவர்கள் அந்தப் பொருள்ச் சிவம் என்ற சொல்லாற் குறிப்பிட்டுக் கூறிஞர்கள் என்று சொல்ல முடியவில்லே. பொதுச் சொற்களும் உருவுடைக் கடவுளே உணர்த்தும் சொற்களும் உருவுடைக் கடவுளே உணர்த்தும் சொற்களும் பண்டைய தமிழ் இலக்கியத்திலே சிவபிரானக் குறித்துள்ளன. பேரெயில் முறு வலார், உருத்திரங் கண்ணணூர் முதலிய பெயர்கள் பண்டைய புலவர் பட்டியலிலே காணப் படுகின்றன.

சிவலிங்கத்திலே அடிப்பகுதி பீடம் அல்லது ஆவுடை என வழங்கப்படும். அதனுள் கீழ் நாக்கி அமையும் உறுப்பு கோமுகி எனப்படும். ஆவுடையின் நடுவிலே நீண்டு விளங்கும் உறுப்பு லிங்கமாகும். இதன் அடிப்பாகம் பிரமபாகம் என்றும் மத்தியபாகம் விஷ்ணுபாகம் என்றும் ந் பாகம் சிவபாகம் என்றும் கூறப்படு வன.

## இலிங்காயதம்

இலிங்காயதமதம், வீரசைவம் என்றும் சக்தி விசிஷடாத்வைதம் என்றும் வழங்கப் பெறும். இது சைவசமயப் பிரிவுகளில் ஒன்றுகும்.

வீரசைவர் இலிங்கதாரணம் உடையவர்களா தலால் இலிங்காயதர்கள் எனப்படுவர். அவர்கள் இவிங்கத்தைக் பூண்பவர்கள்; கமுத்திலே கையிலே பூசிப்பவர்கள்; வைத்துப் லிங்கத்தை அன்றி வேருென்றையும் படவேண்டுவதில்லே என்னும் கொள்கையுடைய வார்: இலிங்கதாரணம் செய்யா தவர்களிடம் உணவு முதலியன உட் கொள்ளார்; இலிங்க தாரணம் செய்தவர்களிடம் சாதி குலம் முதலிய வேற்றுமை பாராட்டமாட்டார்கள்.

வீரசைவத்திலே முக்கிய இடம் பெறும் தீக்ஷையின் போது சங்கமக் குரு வழங்கும் இஷ்டலிங்கத்தை அன்றி ஸ்தாவரலிங்கத்தைக் கூட வணங்காத தீவிரம் வீரசைவரிடமுண்டு. விக்கிரகவழிபாட்டினேயும் பலதெய்வ கத்தையும் கண்டிப்பதோடு கோயில் பாட்டையும் அவர்கள் ஆதரிப்பதில்ஃ. வொரு இலிங்காயதரும் ஏதோவொரு வீரசைவ மடத்தைச் சேர்ந்தவர்களாகவே இருப்பார்கள்.

சிவபிரானின் ஐந்து முகங்களிலிருந்து தோன் நிய ஐந்து ஆசாரியர்கள் இலிங்காயதமதத்தை நிறுவியவர்கள் என்றும் உந்து குரவர்களும் ஐந்து சிவலிங்கங்களிலிருந்து தோன்றியவர்கள் என்றும் வீரசைவமரபு கூறுகின்றது.

ரேணுகாசார்யர் (ரேவரூரோத்தியர், ணைசித்தர்) கொல்லிப்பாகை சோமேஸ்வரலிங் கத்திலிருந்தும், தாருகாசாரியர் (மருளாராத் தியர், மருளசித்தர்) வட கேஷத்திரசித்தேஸ் வரலிங்கத்திலிருந்தும், ஏகோராமராத்தியர் (சங் குகன்னர்) திராட்சாராமத்து இராமலிங்கத் திலிருந்தும், விஸ்வாராத்தியர் (விஸ்வகர்ணர்) காசிவிசுவேஸ்வரலிங்கத்திலிருந்தும், பண்டிதோராத் தியர் ஸ்ரீசைலம் மல்லிகார்ஜுனலிங்கத்திலிருந் தும் தோன்றியதாகவும் இவர்கள் ரம்பாபுரி, உற்றயினி, கேதாரம், கா சி, பருப்பதம் மடங்களே நிறுவிய எனுமிடங்களிலே ஐந்து தாகவும் இலிங்காயதத்தின் தோற்றம் கூறப் படுகின்றது.

கி. பி. பன்னிரண்டாம் நூற்றுண்டில் இலிங் மறுமலர்ச்சி காயதம் கர்நாடக தேசத்தில் கண்டது. பசவேசர் தஃமையிற் பிரபுதேவர், சென்னபசவர், மகாதேவியக்கா, பீமகவி போன்றோர் இலிங்காயத மதத் தத்துவங் களே வரையறை செய்து கர்நாடகத்திலே வீர சைவம் செல்வாக்கு அடையவும் நிஃபெறவும் வழி செய்தனர். கர்நாடகத்திற் கடைந்த வீரசைவம் அரச பரம்பரைகளின் ஆதரவுடன் ஆந்திரப் பிரதேசத்திலும் தமிழ் நாட்டிலும் பரவிற்று. விஜயநகரசாம்ராஜ்யம் தோன்றிய போது தமிழ்நாட்டிலே வீரசைவம் ஆளுநர் ஆதரவு பெற்றிருந்தமை குறிப்பிடத் ஈ*ழநாட்டி* லும் தக்கது. மாகன் ஆட்சியின் போது வீரசைவம் அவனுடைய ஆதரவினேப் என்று கருதேச் சான்றுகளுளை. பெற்றுள்ளது ஈழநாட்டின் இழக்குப் பிரதேசத்திலே செல்வாக்கினச் சுட்டும் எச்சங்கள் காணப் படுகின்றன.

கர்நாடக மறுமலர்ச்சிக்கு முன்பு ஆந்திராவி லும் தமிழ்நாட்டிலும் வீரசைவம் நிஃபெற்றி ருக்கவில்லே எனல் பொருந்தாது. திருமூலர் சுட்டும் கடுஞ்சுத்த சைவம் வீரசைவமாயிருத் தல் கூடும். கும்பகோணம் பெரியமடம் என்றம் வீரசிம்மாசனபீடம் என்றும் சாரங்கதேவோ் மடம் என்றும் பலவாறு அழைக்கப்பெறும் மடத்தின பன்னிரண்டாம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்த ஒட்டக் தக்கயாகப்பரணியிலே கூத்தர் குறிப்பிட்டுள் ளமை மனங்கொள்ளத்தச்கது. தமிழ்நாட்டு வீர தாம் வீராகம நெறியிலே QUD (T) பவர் என்று கூறுவர். மேலும் வீரபத்திரக் கடவுளுக்கு அவர்கள் முக்கியத்துவம் கொடுத் தலும் குறிப்பிடத்தக்கது.

ஆயினும், வீரசைவம் தமிழ் மக்களிடையே எத்தகைய செல்வாக்கிணப் பன்னிரண்டோம் நூற்றுண்டுக்கு முன்பு பெற்றிருந்தது என்று துணிய முடியவில்லே. கர்நாடக மறுமலர்ச்சி அதன் வளர்ச்சிக்கு உதவியதாதல் வேண்டும்.

தமிழ்நாட்டிற் கும்பகோணம் பெரியமடம் நீங்கலாக மயிலம் பொம்மபுரம் சிவஞான பா ஃயேதேசிகர் ஆதீனம், துறையூர் பிரகாச தேசிகர் ஆதீனம், திருப்பேரூர் சாந் தலிங்கதேசிகர் ஆதீனம், விருத்தாசலம் குமார தேவர் மடம், திருப்போரூர் சிதம்பரசுலாமிகள் மடம், பாண்டிச்சேரி அம்பலத்தாடுவார் மடம், திருப்பா திரிப்புலியூர் நோனியார் சுவாமிகள் மடாலயம் (திருக்கோவனூர் ஆதீனம்), பரம் ஈசானிய மடம், திருவண்ணுமலே குகை நமச்சிவாயர்மடம் முதலயே வீரசைவ களுள. சிதம்பரம் மௌனசாமி மடம் ஒரு காலத்தில் வீரசைவமடமாக விளங்கியது.

வீரசைவ சித்தாந்தத்தை ''ஷட்ஸ்தலசித் தாந்தம்'' என்பர். 'ஷட்ஸ்தலம்' என்பது ஆறு இடம் என்ற பொருள் தருவது. பரம்பொருள் எல்லாப் பிரபஞ்சங்கஞம் தோன்றவும் ஒடுங் கவும் இடமாக இருப்பதால் பரசிவத்தலம் எனப்படும். இத்தலம் இலிங்கஸ்தலம், அங் கஸ்தலம் என இரண்டாகப் பிரிக்கப்படுகின்றது. இலிங்கம் இறையையும் அங்கம் உயிரையும் குறிப்பிடுகின்றன.

அங்கஸ்தலத்தில் பக்தி, மாகேசுவரம், பிரஸா தம், பிராணலிங்கம், சரணம், ஐக்கியம் என ஆறுபடிகள் உன. உயிர் பக்தி முதல் ஒவ் வொரு படிகளிலே உயர்ந்து இறையுடன் ஆரு வது படியிலே ஃக்கியமாகின்றது. இலிங்கஸ் தலமும் ஆசாரலிங்கம், குருலிங்கம், கிவலிங்கம், சங்கமலிங்கம், பிரசாதலிங்கம், மகாலிங்கம் என ஆறு படிகளேயுடையது.

வீரசைவத்திலே குறிப்பிட்ட கடமைகள முறையாகப்பின்பற்றினுல் ஆன்மா தூய்மை யடைந்து படிப்படியாக ஏறி மாயையில் இருந்து விடுதேஸ் பெற்றுச் சிவத்தோடு ஐக்கியமாகி விடுகின்றது. ஆரம்பத்தில் பதியிடம் இருந்து வேறுபட்டு நிற்கும் ஆத்மா படிப்படியாக ஏறிப் பதியுடன் ஐக்கியமாகும் போது தன் தனித்தனிமையை இழந்து விடுகின்றது. இதனே விசேஷாத்வைதம் என்பர்.

இலிங்காதயர்கள் இறைவ இைடு ஐக்கியம் அடைவதற்குரிய நெறிமுறைகளே வீரசைவம் அஷடாவரணம், பஞ்சாசாரம் என இரு தொகுப் பிலே வகுத்துக் காட்டுகின்றது. இவற்றிலே அஷடாவரணம் என்பது;

குரு வழிபாடு 1. 50 2. இலிங்கம் ஆன்மலிங்கவழிபாடு 3. சங்கமம் சிவனடியார் வழிபாடு 4. விபூதி விபூதியணிதல் 5. உருத்திராக்கம் உருத்திராக்கமணிதல் இலிங்க வபிடேக தீர்த்தத் 6. தீர்க்கம் தையும் குருபாததீர்த்தத் உட்கொளல் தையும் 7. பிரசாதம் இறைவனுக்கும் குருவுக்கும் சிவனடியாருக்கும் படைத்த உணவை உண்ணல். 8. மந்திரம் பஞ்சாட்சர மகாமந்திரம் (சடாட்சர மகாமந்திரம்)

பஞ்சாசாரம் என்பது மேல் வருவன:

### 1. இலிங்காசாரம்:

இஷ்டலிங்கத்தையன்றி வேறெதையும் உயர் வாகக் கருதாததோடு இஷ்டலிங்கத்திற்கு நிவே தனம் செய்யாத எவற்றையும் ஏற்காது இருத்தல்.

### 2. சதாசாரம்:

அறவாழ்க்கையில் வழுவாது நின்று, நல் வழியில் உழைத்துப் பொருளீட்டி, ஒரு பகுதியை மட்டும் துய்த்து, ஏஃ யவற்றைச் சமுதாயத் தொண்டுக்குப் பயன்படுத்தல்.

#### 3. சிவாசாரம்:

ஏணேயோரிடத்து அமைந்த சிவத்தைக் காணு தலும் சிவம் பெருக்கும் தொண்டில் ஈடுபடுத லும், இலிங்காயதருள் உயர்வு தாழ்வு கருதாமையும்.

#### 4. பிருத்யாசாரம்:

விலங்கு முதல் தாவரம் வரையுள்ள உயிர் களிடத்து அன்பு கொண்டு சீவகரு‱யை வளர்த்தல்.

#### 5. கணுசாரம்:

சிவத்தை விளக்கத் தடையான எல்லா ஒழுக்கத்தையும் நீக்கி ஒழுகுதல்.

வேதக்கிரியைகளே வீரசைவர் ஏற்பதில்லே. வீரசைவர் தம் கிரியைகளுக்கு சங்கமர் எனும் கம் குருமாரையே நியமிப்பர். அவர்களேப் பெரிகும் மதிக்கு நடத்துவர். பிராமணர் களுக்கு வீரசைவரின் கிரியைகளிலோ அல்லது வழிபாடுகளிலோ இடமில் கூ. அக்கினி

யத்திற்குப் பதிலாக வீரசைவர் கலச ஸ்தா பனம் செய்வர். கலசஸ்தாபனம் இலிங்கத்தை குறிப்பதாகும். நாற்றிசைகளிலும் நான்கு கலச மும் நடுவிலே ஒரு கலசமும் வைத்து அவற்றை இணேத்து பஞ்சாசாரிய மரபில் தம்மதம் வந்தமையை வீரசைவர் புலப்படுத்துவர்.

வீரசைவர் {தாவரபோஷணிகள்; மது, போதை வஸ்துகள், புகையிலே முதலியனவற்றை ஏற் காதவர்கள்; சாதிப்பாகுபாட்டிலோ ஏற்காததோடு தீண்டத்தகாதவர்கள் என ஒதுக்கப்பட்ட மக்கட் குழுவினரையும் தம் சமூகத்திற் சேர்த்துக் கொள்பவர்கள்; பெண்களுக்கு சம அந்தஸ்து அளிப்பவர்கள்; பஞ்சகுதகங்களே மறுப்பவர்கள்.

இலிங்கதாரணம் செய்யும் உரிமையைப் பெண் களுக்கும் அளிப்பவர்கள்; விதவை கல்யாணத்தை அனுமதித்துப் பிள்ளத் திருமணத்தைக் கண்டிப் பவர்கள்; இறந்தோரை அடக்கஞ் செய்பவர்கள்; மந்திரதந்திரங்களே ஆதரிக்காதவர்கள்.

## இலிங்கோத்பவர்.

சிவபெருமானின் மகேசுவர மூர்த்தங்களில் திருமேனிகளிலே) இலிங்கோத்பவர் முக்கியமான தாகும். சிவன்கோயில்களிலே வறையில் அமைந்துள்ள மூலமூர்த்திக்குப் பின் பக்கத்திலே Gou of விமானத்திலே நோக்கி இலிங்கோத்பவர் வடிவம் அமைக்கப் பட்டிருக்கும். கருவறையிலுள்ள மூர் த்திக்கும் இலிங்கோத்பவருக்குமான நேரடித் தொடர்பிண உணர் த்துவதாக இவ்**வ**மைப்புக் காணப்படு கின்றது.

இலிங்கோ த்பவர் வடிவம் சிவலிங்கத் தின் நடுவே வளர்ந்து தோன்றி நிற்கும். இறைவனின் சிரசும் பாதங்களும் கண்களுக்குப் புலப்படாத முறையில் வமவம் அமைந்திருக்கும். நான்கு கரத்திலே பின்கரம் இரண்டும் மான் மமுத் தாங்கிய வடிவிலும் முன்கையிரண்டும் அபயவரத முத்திரையிலமைந்தும் காணப்படும். இலிங்கோத் பவரின் முடிக்கயலிலே அன்ன வடிவத்திலே பிரமனும் கீழே பன்றி உருவிலே விஷ்ணுவும் இடம் பெறுவர்.

இலிங்கோ த்பவரின் தோற்றத்தின் கந்தபுராணம் **தட்**சகாண்டத்து அடிமுடிதேடிய படலத்திலே விரிவாக விளக்கப்பட்டுள்ளது. சிவ பெருமானின் பரத்துவத்தை இக்கதை உணர்த் துகின்றது. பிரமனும் விஷ்ணுவும் 'யாமே பரப் பிரமம் யாமே பரப்பிரமம்' என்று வாதிட்டுப் அதிலம் போரிட்டபோது அக்கினி தோன்றி அனே த் எல்லாம் பாவி அண்டேசராசரங்கள் சோ திமய பாதித்தது. அப்போது தோன்றி மான மூல ஒன்று அவ்விருவரிடையே

அசரீரி அச்சோதி **பது, அப்போது** எழுந்த வடிவின் அடிமுடியைக் காண வல்லவர் எவரோ அவரே பரப்பிரமம் என்று கூறியது. திருமால் வராக வடிவத்தில் அடியையும் பிரமா அன்ன வடி வத்தில் முடியையும் தேடிக்களேத்து அகந்தை நீங்கி தம்மில் மேலான உணமையறிவு பெற்றனர். என்ற பரமசிவனே பரம்பொருள் இறைவனேத் துதித்து நின்றனர். பிறக்கவே சோ திவடிவத் திடையே தோன் றிக் சிவபிரான் காட்சியளித்தார். இறைவனே வணங்கி தம்பிழை பொறுத்தருள வேண்டிய பிரமனுக்கும் விஷ்ணு அருள்புரிந்து சிவன் மறைந்தார். வுக்கும் இடத்திலே சோதிப்பிழம்பு தோன்றிய அதுவே உருப்பெற்றது. அருணுசலம். அரியும் அயனும் இலிங்கோத்பவராகத் தோன் றிய சிவனே வழிபட்ட இரவே சி**வ**ராத்திரி எனச் சிறப்பிக்கப்படுவது.

காஞ்சி கைலாசநாதர் கோயிலில் இடம் பெறும் இலிங்கோத்பவர் வடிவம் சிற்பத்திற் காணப்படும் பழைய வடிவமாகக் கருதப் படுகின்றது. தஞ்சாவூரிலுள்ள முதலாம் இரா சராசன் கல்வெட்டொன்றிலே இலிங்கோத் பவர், லிங்கபுராணதேவர் என்று குறிப்பிடப் படுகின்ருர்.

திருமூலரும் தேவார முதலிகளும் இலிங் கோத்பவர் மூர்த்தத்தைப் பாடிப் பரவி யுள்ளனர். புஷ்பதந்தரின் சிவமகிம்மநஸ்தோத் திரத்திலும் சங்கராசாரியரின் சிவானந்த லகரி மிலும் இம் மூர்த்தம் போற்றப்படுகின்றது.

இலிங்கோத்பவர் தோன்றிய சிவராத்திரி சிவபெருமானுக்குரிய விரதங்களிலே கிறப்பு வாய்ந்தது. இது நித்திய சிவராத்திரி, பட்ச சிவராத்திரி, மாத சிவராத்திரி, யோக சிவ ராத்திரி, மகாசிவராத்திரி என்று ஐந்து வகைப் படும்.

ஆண்டின் 24 சதுர்த்தசிகளிலும் செய்யும் சிவராத்திரி. நித்திய தைமாதம் கிருஷ்ண பட்சப் பிரதிமை முதல் ராள் மா சி சிவராத்திரி. கிருஷ்ண பூசை பட்ச சதுர்த்தசி, பங்குனி முதல் திருதியை, சித்திரை முதலியன அட்டகம் கிரு ் வ மா க <u>திங்கட்</u>கிழமை முழுவதும் அமாவா ராத்திரி. இருத்தல் யோக சிவராத்திரி. நள்ளிரவில் கிருஷ்ண சதுர்த்தசியில் இலிங்கோ த்பவர் தோன்றிய நாள் மகா சிவராத்திரி.

## திரு இலும்பைப்பட்டு

இலுப்பைப்பட்டு எனத் தற்போது வழங்கும் திருத்தலம் திருப்பழமண்ணிப்படிக்கரை என்று முன்பு பெயர் பெற்றிருந்தது. தஞ்சாவூர் மாவட்டத்தில் வைத்தீஸ்வரன் கோயிலுக்கு மேற்கேயுள்ள மண்ணிப்பள்ளத்தை அடைந்து, அங்கிருந்து வாழ்கொளி ீபுத்தாருக்கு மேற்கே ஒரு மைல் சென்றுல் இத்திருத்தலத்தை அடைய லாம்.

சிவபிரானுக்கு எழுந்தருளிய இங்கு என்றும் இறைவிக்கு சமிர்தகரவல்லி கண்டர் பேர். சிவபிரான் ஆலகாலவிடத்தை என்றும் அரு ந்தியபோ து உமாதேவியார் கண்டத்தைக் பற்றி விடம் உள்ளே கையால் இறைவன் நீலகண் டம் காட்டிய செய்ய, ருளியபதி இதுவாம். இங்கு பாண்டவர் பூசித்த பஞ்சலிங்கங்கள் உள்ளன.

இத்திருத்தலத்திற்குச் சுந்தரர் பாடிய திருப் பதிகம் ஒன்றுண்டு (7.22).

### இளங்கோயில்

திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள் திருவடைவு திருத் தாண்டகத்திலே கரக்கோயில், ஞாழற்கோயில், கொகுடிக்கோயில், இளங்கோயில், மணிக்கோயில், ஆலக்கோயில் எனச் சில கோயில்களேக் குறிப் பிடுவர். அப்பர் குறிப்பிடும் இக் கோயில் களின் விளக்கம் இப்போது தெளிவாகத் தெரியவில்ஃல.

இளங்கோயிஃச் சிலர் பாலாலயம் என்று கருதுவர். கோயிற்றிருப்பணி முடியும் வரை மூர்த்தியைத் தற்காலிகமாக எழுந்தருளுவித்து வழிபாடு செய்யும் ஆலயத்திஃஈயே பாலால யம் என்று வழங்குவர்.

சிலர் முருகப்பெருமான் கோயிலே இளங் கோயில் என்று வழங்கப்படுவது என்பர்.

நெல்லூர் மாவட்டம் நெல்லுரிலுள்ள சங்கதச் சாசனமொன்று 'இளங்கோயில்' ஒன்றிணக் குறிப் பிடுகின்றது. இளங்கோயில் பாலாலயமாக இருந் தால் இச்சாசனம் வட மொழிப் பெயராகிய பாலாலயம் என்பதைக் கூறியிருக்கும். கடம்பூர் இளங்கோயிலே அப்பரும் கூறுகிருர்; இராஜரா . கூறுகின்றது. காலத்துச் சா சன மும் ஜன் ஏழாம் நூற்ருண்டிலிருந்து பத்தாம் க. பி. பதினேராம் நூற்முண்டு வரை கடம்பூர் கோயில் பாலாலயமாக இருந்ததெனல் பொருந் மேலும் துமோ என்பது சிந்திக்கத்தக்கது. சந்திரகிரி மாவட்டம் திருச்சோகினூரில் இருந்த இளங்கோயிலில் எழுந் தருளியிருந்த கடவுளுக்குத் திரு இளங்கோயில் காணப்படு பெருமானடிகள் என்ற பெயர் **சிந்திக்கத்தக்**கது. வதும்

இள்ங்கோயில் என்பது விமான அமைப்பிஃஎ ஒட்டியெழுந்த பெயர் என்பர் வேறு சிலர். சிற்ப நூல்களில் ஸ்ரீ கரக்கோயில் எனப்படுவது இளங்கோயிலாக இருக்கலாம் என்பது அவர் களுடைய கருத்து.

அப்பர் சுவாமிகள் சோணுட்டு திருமீயச் சூர் (பேரளம்) கோயிஃபியம் இளங்கோயில் என்பர். பதி மூன்ரும் நூற்ருண்டில் எழுந்த இரத்தினகிரி சாசனமொன்றிலே திருவாலீசுர மூடைய நாயஞர் இளங்கோயிலும், திருக்க யிலாய முடையநாயஞர் இளங்கோயிலும் குறிப் பிடப்படுகின்றன.

## இளசைப் பதிற்றுப் பத்தந்தாதி

சென்னேயை அடுத்த தொட்டிக்கலே எனும் ஊருக்கு அணித்தாக உள்ளது இளங்காடு எனும் ஊர். இவ்விளங்காடு எனும் திருத் தலத்தில் எழுந்தருளியுள்ள அகத்தீஸ்வரராம் சிவபிரான் மீது பாடப் பெற்றது இளசைப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி.

காப்பும் பஞ்சாக்கர தேசிகர் வணக்கமும் நீங்கலாக நூறு பாடல்களேயுனடயது இளசைப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி. பதிற்றுப்பத்தந்தாதி யின் இயல்புக் கேற்பப் பல்வேறு பாவகைகளிற் பாடப்பட்டுள்ளது.

இத**ீன**ப் பாடியவர் துறைசை மாதவச் சிவஞானயோகிகள் ( — 1785) எனும் முனிவராவர்.

தோத்திரப் பண்பும் தத்துவார்த்தச் சிறப்பும் அடியார் பெருமையும் வழிபாட்டின் பயனும் இளசைப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதியின் சிறப்பியல் புகளாம்.

### இளம்பிளிசைப்பிள்ளே

பத்தாம் அல்லது பதிஞேராம் நூற்ருண்டிலே தமிழகத்தில் வாழ்ந்த வைணவர்; திராவிட வேதாந்த தேசிகர் எனப்படுபவர்; வங்கி புரத்தாச்சியின் சீடர்; கேசவாசாரியர், கருடா சாரியர் முதலியோரின் குரு.

குருபரம்பராப்பிரபாவம், விரோதி பரிகாரம் இயற்றியவர்.

#### இளம்பெருமானடிகள்

பதிஞேராம் திருமுறையில் இடம் பெறும் சிவபெருமான் திருமும்மணிக்கோவை எனும் பிரபந்தத்தைப் பாடியவர். பதிஞேராம் திரு முறை ஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலரால் முதன் முதலாகச் சுக்கில வருடம் வைகாசி மாதம் (1869) செவ்னேயில் வர்த்தமான தரங்கிணீசாகையச்சுக் கூடத்திற் பதிப்பிக்கப்பட்டது.

## இளம்பெருவழுதியார்

இவர் திருமாலிருஞ்சோஃ மேஃயில் எழுந் தருளியிருக்கும் திருமால் மீது பாடிய பாட லொன்று பரிபாடலிலே உண்டு. பாண்டியர் மரபினர் என்பதற்கு மேல் யாதும் புலப் படுமாறில்ஃ.

பெருவழுதி, கடலுண்மாய்ந்த இனம்பெருவழுதி எனும் பெயர்கள் பண்டைச் சான்ரூர் பட்டி யேலிலுள

# இளமுருகளுர், சோ 1908 — 1975

யாழ்ப்பாணம் நவாலி சோமசுந்தரப் புல வரின் கிரேட்ட புதல்வர்; நவாலியூர் சோ. நடராசனின் தமையஞர்; பண்டிதை பரமேசு வரியாரின் கணவன்; தமிழ் மரபு பேணு வதிலே கண்ணுங் கருத்துமாக விளங்கிய பண்டிதர்; பண்டிதர்களுள் மணியாகப் போற் றப்பெற்றவர்; வவுனியா பண்டிதர் சு. இராஜ ஐயஞர் முதலாஞேரிடம் தமிழ் கற்றவர்.

திருத்திண்ணபுரச் சுந்தரேசர் புராணம் எனும் ஈழத்துச் சிதம்பர புராணம் பாடியவர்; அது பண்டிதை பரமேசுவரியாரின் உரையுடன் 1972 இலே வெளி வந்தது; உசன்பதித் திருமுருகன் கப்பற் பாட்டும் (1961) பாடியவர்; திருமுரு காற்றுப்படைக்கு விளக்கவுரை கண்டேவர்.

அரசியல் சார்பான — தமிழுணர்ச்சி மிக்க — ஆக்கங்களேயும் இயற்றியவர்; நாடகாசிரியர்; கண்டன ஆசிரியர்; உலகியல் சார்ந்த நூல் களுக்கும் உரையாசிரியர்.

### இளேயான் கவிராயர்

கொங்கு நாட்டினேச் சேர்ந்தவர்; அவிநாகிப் புராணம் பாடியவர்.

## இள்யான்குடிமாற நாயர்

அடியார்க்கும் அடி ''இஃபைான்குடிமொறன் யேன்'' எனச் சுந்தரமூர்த்தி நாயஞர் போற் இளே யான் குடியிலே றும் (7.39.1) மாறஞர் வாழ்ந்தவர்; சிவனடி வேளாண்மை செய்து வரவேற்றுப் பணிந்து திருவ*முது* யாரை பண்பினர்; செய்விக்கும் வறுமை வந்துற்ற செய்விக்கும் போதும் அடியவருக்கு அமுது பணியை இன்னல்தள் மத்தியிலும் விடாது பின்பற்றியவர்.

பூண் டு இறைவன் மாரிக்கா *தவவேடம்* லத்து யாமத்திலே விருந்தினஞக எழுந்தருளிய விதைத்த நெல்லே பகலிலே போது மா றனுர் த டுவி த் மையிருட்டிலே த டுவி ச் சென்று கைகளால் கோலி எடுத்து வந்து, விறகுக்காக வீட்டில் நீட்டிக் கொண்டு நின் ற தடியை சோருக்கிக்கறியும் சமைத்து அறுத்து, செய்விக்க எழுப்பியபோது யாரைத் திருவமுது அம்மையுடன் இடபவா கனஞய்த் சிவபிரான் தோன்றி அருள் புரிந்தனன் என்பர் திருத் தொண்டர் புராணமுடையார்.

## இறைசைப்புராணம்

தென்ஞர்க்காடு மாவட்டம் திருக்கோவலூர் தாலுகாவில் உள்ள இறைவானறையூர் இன்று எலவாஞசூர் எனவும் இறைசை எனவும் வழங் கப்படும்.

இறைசையில் எழுந்தருளிய சிவபிரானுக்குத் திருமயிலேநயிஞர் சந்திரசேகரன் என்ற புலவர் புராணம் பாடியுள்ளார். இவர் மெய்கண்ட சந்தானத்தைச் சேர்ந்தவர்.

இப்புராணத்திணப் பாடியமைக்காக இவருக் குச் சகம் 1432 இலே (கி. பி. 1510) தானம் வழங்கப்பட்ட செய்தி அவ்வூர்க் கோயில் முதற் பிராகாரம் மேலேச் சுவரிலுள்ள சாசனத் தாற் பெறப்படும்.

இறைசைப்புராணம் மறைந்துவிட்டது.

## திரு இன்னம்பர்

தஞ்சை மாவட்டத்திற் கும்பகோணத்திலி ருந்து சாமிமஃலக்குச் செல்லும் பெருவழி யிலுள்ள புளியஞ்சேரிக்கு வடக்கே திருப்புறம் பயம் போகும் வழியில் ஒரு மைல் தொஃல விலுள்ளது இன்னம்பர்.

இங்கு கோயில் கொண்ட சிவபிரானுக்குத் தான்தோன்றியீசர், எழுத்தறிந்தநாதர் என்றும் இறைவிக்குக் கொந்தார் பூங்குழல் அம்மை என்றும் பேர். தீர்த்தம் ஐராவத தீர்த்தம்.

ஞாயிறு, அகத்தியர், ஐராவதம் பூசித்துப் பேறு பெற்றதலமாம். இத்திருத்தலத்திற்குச் சம்பந்தர் பாடிய திருப்பதிகம் ஒன்றும் அப்பர் பாடிய திருப்பதிகம் நான்குமாக ஐந்து திருப் பதிகமுள (3.95, 4.72, 4.100, 5.21, 6.89).

இன்னு நாற்பது

இன்னது இன்னது 'இன்னு' என ஒவ்வொரு வெண்பாவும் கூறலின் இன்னு நாற்பது எனப் பெயர் பெற்றது. இந்நூலிலே துன்பத்தின் மூலங்கள்

இன் னின் னவை என்று கண்டு தொகுக்கப்பட் *பா ட லி லூ* ம் டுள்ளது. ஒவ் வொரு நான் கு 'இன்னு'ப் பொருள் கூறப்படும் ஒழுங்கான அமைப்பிணே நாற்பதிற் இன்னு காணலாம். செவ்விதாக அமைப்பி ஆச் அமைக்க பட்டதாற் சிற்சில பொருள் மீண்டும் வருத‰த் தவிர்க்க முடியவில்ஃலப் போலும்.

நாற்பது வெண்பாக்களேயுடைய இன்னு நாற் பதின் புறவுறுப்பாக அமையும் கடவுள் வாழ்த் திலே சிவன், பலராமன், திருமால், முருகன் ஆகிய நால்வரும் போற்றப்பட்டுள்ளனர்.

ஆசிரியர் நாற்பதின் கபிலதேவர். இன்னு ஊனேயும் கள்ளேயும் இன்னு எனும் ஆசிரியர் (22, 12, 33) அவற்றை இனியவையாகப் சான் நேரோம் கபிலரிலும் சங்கச் பாடிய 14, 113, 119) வேளுவார். (புறநானூறு மேலும் அந்தணரை இழித்துரைப்பன போன்ற செய்திகளேக் கூறும் இன்னு நாற்பதின் ஆசிரி யர் (1, 2, 21) 'யானே பரிசிலன் மந்தணன்' (புறநானூறு 200) என்று பெருமைப் பட்டிருக்கமாட்டார்.

எல்லாவுயிர்க்கும்' 'பிறப்பொக்கும் என்ற அடிப்படையிலே சாதி வேற்றுமையை வன்மை கபிலரகவலா சிரியர் யாகக் கண்டித்த குடிப் தாழ்வுண்டென்று ஒத்துக் உயர் வு பிறப்பால் கொள்ளமாட்டார் (இன்னுநாற்பது, 19). தீவிர மான சிவபக்தியைப் புலப்படுத்தும் கபிலதேவ திருவிரட்டைமணி (சிவபெருமான் நாயனர் மாகே, 35) நால்வருக்குத் துதிபாடுதல் பொருத் தமாக இல்லே.

இன்னு நாற்பதின் காலத்தினேத் துணித லரிது. ஆயினும் அது மூவேந்தர் காலத்தின் அடுத்துத் தோன்றியது என்று கருத இடமுண்டு.

இன்னு நாற்பதிற்குப் பழையவுரை உண்டு. கா. ரா கோவிந்தராசமுதலியார், ந. மு. வேங்கடசாமி நாட்டார் போன்ரூர் புத்துரை பெழுதிப் பதிப்பித்துள்ளனர். 1944 இலே எஸ். வையாபுரிப்பிள்ளே பழையவுரையுடன் மூலத் நிஃனப் பரிசோதித்துப் பதிப்பித்துள்ளார்.

இனியவை நூற்பது

இன்னது இன்னது 'இனிது' என்று ஒவ் வொரு செய்யுளிலும் கூறப்படுவதால் 'இனி யவை நாற்பது' எனப் பெயர் பெறுகின்றது. இந் நூல் இனியா நாற்பது, இனியது நாற் பது, இனிது நாற்பது என்றபெயர்களிலும் அச்சிடப் பெற்றுள் ளது. இன்பத்திற்கு மூலங்கள் இன்னின்னவை என்று தொகுத்துக் கூறப்பட்டுள்ளது; மூன்று 'இனிது' பெரும்பான்மையான பாடல்களிற் கூறப்படு கின்றது. நான்கு பாடலில் மட்டும் நான்கு 'இனிது' கூறப்படுகின்றன.

சிற்சில பொருள்கள் மீண்டும் கூறப்படுதல் நோக்கத்தக்கது.

நாற்பது வெண்பாவுடைய இனியவை நாற் பதின் புறவுறுப்பான கடவுள் வாழ்த்திற் சிவன், திருமால், பிரமா துதிக்கப்படுகின் றனர்.

இதணேப் பாடியவர் மதுரைத் தமிழாசிரியர் மகஞர் பூதஞ்சேந்தஞர்; அவர் காலம் துணி தற்கரிது. இனியவை நாற்பது பொருளமைப்பிலே திரி கடுகத்தையும் நூலமைப்பில் இன்னு நாற் பதையும் ஒத்ததாகக் காணப்படுகின்றது.

இதற்குப் பழையவுரையுண்டு. அதண் ரா. ராகவையங்கார், எஸ். வையாபுரிப்பிள்ளே (1949) முதலியோர் பதிப்பித்துள்ளனர். முகவை இ. இராமாநுசக்கலிராயர், இரரயவேலூர் ஆறி முகமுதலியார் (1863), வா. மகாதேவமுதலியார் (1922), கா. ரா கோவிந்தராசமுதலியார் (1926) முதலியோர் புத்துரை எழுதியுள்ளனர். தி. ச. ஆறமுகநயிஞர் 1904 இலே மூலப் பதிப்பொன்றினே வெளியிட்டனர். எஸ். வையாபுரிப்பிள்ளேயின் பதிப்பு மூலத்

The same of the same of the management

## திரு ஈங்கோய்மலே

திரு விங்கநாதமலே எனத் தற்போது வழங் கும் ஈங்கோய்மலே திருச்சி மாவட்டத்திலுள்ளது. திருச்சி ஈரோடு இருப்புப் பாதையில் குழித்தலே இருப்பு நிஃயத்தில் இறங்கி வடக்கே அகண்ட காவிரியைத் தாண்டினுல் ஈங்கோய்மலே அடை யலாம். அகத்தியர் ஈயுருவாய்ப் பூசித்துப் பேறு பெற்றதால் ஈங்கோய்மலே எனப் பெயர் வந்தது என்பர். திருக்கோயில் சிறிய குன்றிலே அமைந்துள்ளது.

திருவீங்கோய்மஃலயில் கோயில் கொண்ட சிவபிரானுக்கு மரகதாசலர் என்றும் அம்மைக்கு மரகதவல்லியென்றும் பெயர். தீர்த்தம் அமிர்த தீர்த்தம்.

திருஞானசம்பந்தப் பெருமான் பாடிய திருப் பதிகம் ஒன்று இத் நிருத்தலத்திற்குண்டு (1.70). நக்கீரதேவர் பாடிய திருவீங்கோய்மணே எழுபது என்ற பிரபந்தமுமுண்டு. மாரியப்பபிள்ளே என் பவர் பாடிய திருவீங்கோய்மணே மரகதாச லவீசர் பதிகத்திண மு. ரா. கந்தசாமிக் கவிராயர் பதிப்பித்துள்ளார்.

## திருஈங்கோய்ம‰ எழுபது

திருச்சி — ஈரோடு இருப்புப் பாதையிலுள்ள குழித்தமே நிமேயத்திற்கு வடக்கே காவிரிக்கு அப்பால் உள்ளது ஈங்கோய்மமே எனும் திருத் தலம். இப்போது திருவிங்கநாதமமே என மருவி வழங்குகின்றது. அகத்தியர் ஈ உருவமெடுத்துப் பூசித்துப் பேறு பெற்றமையால் இப் பெயர் வந்ததென்பர். திருக்கோயில் சிறு குன்றிலே அமைந்துள்ளது.

ஈங்கோய்ம‰யில் உறையும் சிவபிரானுக்கு மரகதாசலர் என்ற திருநாமமுண்டு. மரகதா சலர் மீது பாடப் பெற்ற பிரபந்தமே திரு ஈங்கோய்ம‰யெழுபதாகும்.

இதனேப் பாடியவர் நக்கீரதேவர். இவர் காலம் தெளிவாகவில்லே. நம்பியாண்டார்நம் பிக்கு முற்பட்டவர் என்பது தெளிவு. நம்பி யாண்டார் நம்பி காலம் ஒன்பதாம் அல்லது பத்தாம் நூற்முண்டாகும்.

முதலாம் பாடல் நீங்கலாக இப்பிரபந்தம் ஈங்கோய்மஃயின் இயற்கைக் காட்சிகளே வரு ணித்து அம்மஃக்கு உரியவன் சிவன் என்ற அமைப்பிஃபையது. இயற்கைக் காட்சிகளே மிகவும் அநுபவித்து, அவற்றின் இயக்கத்திலே இறைவன் திருவருளேக் கண்டு போன்றுகிறுர்.

இப்பிரபந்தம் பதிஞேராம் திருமுறையில் இடம் பெறுவதாகும். பதிஞேராம் திருமுறை முதன்முதலாக 1869 இலே யாழ்ப்பாணம் ஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலராற் சென்ணேயிற் பதிப்பிக்கப் பட்டது.

இப்பநிப்பிலும் பின் வந்த பதிப்புகளிலும் பதின்மூன்று முழுப் பாடல்கள் இடம் பெற வில்ஃ; இரு பாடல் குறையாகவே இடம் பெற்றன. மு. அருணுசலம் செப்பறை மடத் தின் ஏட்டின் உதவியுடன் அவற்றைச் சில ஆண்டுகளின் முன் வெளிப்படுத்திஞர்.

#### ஈச்சுர நிச்சயம்

மானுடவிவேகம் காலத்துக்குக் காலம், தேயத் துக்குத் தேயம் அருகியும் பெருகியும் பல நெறிப்பட்டு வருகின்றது. மானிடத் தொகுதி யட் பலர் கடவுளுண்மையை விசுவசித்து அவ்விசுவாசத்தின் வழியே ஒழுகி வருகின்றனர். இந்த விசுவாசத்தின் மீது ஆட்சேபம் ஒரு நெறிப்படாது காலதேய பேதங்களுக்கு இயையப் பலநெறிப்பட்டு வருவதால் உலகுக்குப்பல பெருங் கேடுகள் விளேவதற்கு ஏதுவாயின. தற்காலத்தே மலிந்துள்ள உலகியல் நாட்டமும் உலகியல் சாத்திர விருத்தியும் பதியுண்மை விசுவாசத் தைப்பாதித்துள்ளன.பௌதிகவாத (MATERIALISM) நாத்திகத்திற்கு விருத்தியும் செல்வாக்கும் இட்டுச் சென்றுள்ளன. சார்ள்ள் பிறட்லோ (CHARLES BRADLAUGH) போன்றவர் இறந்த பிரசாரகராக விளங்கியுள்ளனர். இச் சூழலிலே எழுந்ததுதான் ஈச்சுர நிச்சயம் எனும் அாய நூல்.

ஈச்சுர நிச்சயம் இயற்றியவர் யாழ்ப்பாணம் கொக்குவில் குகதாசா ச. சபாரத்தின முதலி யார் (1858 — 1922); அரசாங்க இலிகிதராக ஆரம்பித்துக் கச்சேரி முதலியாராக உயர்ந்து துணே பிசுக்கால் அதிகாரியாக ஓய்வு பெற்றவர்; இராசவாசல் மு தலியார் என்ற உயர்ந்த பெற்றவர்; ெகளரவப்பட்டமும் சித்தாந்த இத்தியாவிலு ம் இலங்கையிலு ம் மா நாடுகளில் மதித்துத் தவேமை யாசனம் அளிக்கப் பெற் இந்துசாதனம் என்னும் றவர்; உதயபாறு, பத்திரிகைகளுக்கு அரிய சமயவிடயதானம் செய் சம்பந்தமான பிரபந்தங்களும் தவர்; தல பாழுயவர்; சீவான்ம பேதம், **ESSENTIALS** முதலிய ஆய்வுகளேயும் சமய OF HINDUISM எழுதியவர்.

ஈச்சுர நிச்சயத்திற்கு மறுதஃயையுள்ள மதங் கள் பூர்வத்துள்ள உலோகாயதம், நிரீச்சுர சாங்கிதம், பௌத்தம் முதலியனவும், காலத் தனவாகிய பௌதிக வாதம், சந்தேவகாதம், நிர்ச்சுரவாதம், மித்தியாவாதம் முதலியனவு மாம். இவற்றின் கண்ணே ஈச்சுரவுண்மைக்கு விரோதமாகவுள்ள துறைகளே எடுத்துக் கண் டித்துச் சுபட்சத்தைத் தாபிப்பது ஈச்சுர நிச்சயம் எனும் நூல். தர்க்க முறையிலும் சுருதி முறையிலும் விவரமாக, நல்ல தமிழ் வசன நடையில் இது அமைந்துள்ளது.

ஈச்சுர நிச்சயம் பொதுவியல், சிறப்பியல் என இரு இயல்களாகப் பகுக்கப்பட்டுள்ளது. பொதுவியலுக்கு இரு சூத்திரமும் சிறப்பியலுக்கு மூன்று சூத்திரமுமாக ஐந்து சூத்திரம் அமைக் கப்பட்டுள்ளன. கடவுள் உண்டென்ற உலக வழக்கைக் கைக்கொண்டு ஒழுக வேண்டிய கடப்பாடுடைமை, கடவுள் இல்லே என்பதிலும் உண்டெனக் கொள்வதே யுத்திக் கிசைந்தமை, கடவுளுண்மை நையாயிக தர்மத்துக்கு இனிது அமைவுடைத்தாய் அதனுல் தாபிக்கப்படுதல், கடவுளுண்மை சந்தேக விபரீதமற நாட்டப் படல், கடவுளுண்மைக்கு மறுதலேயான ஆட்சேப சமாதானம் என்பன இதனுள் அடங்குவன.

இந்நூல் 1896 இலே ஆசிரியரால் அச்சிடு விக்கப்பெற்றது. திருமயில் சே. வெ. ஐம் புலிங்கம்பிள்ளே 1954 இலே சென்னேயில் மறு பதிப்புச் செய்தனர். இப்பதிப்பிலே ஆசிரியரின் 'பிரபஞ்ச விசாரம்' எனும் நூலிலிருந்து ஒரு பகுதி அநுபந்தமாகச் சேர்க்கப்பட்டுள்ளது.

குகதாசர் சபாரத்தின முதலியார் ஈச்சுர நிச்சயத்தின் இரண்டாம் பாகமாக 1918 இலே பிரபஞ்ச விசாரம் என்ற நூஃ எழுதிச் சென் கோயிற் பதிப்பித்தார். இந்நூலிலே சைவ சித்தாந்தமே சற்சமயமென்று நாட்டப்பட்டுள் ளது.

சுசான தேசிகர்

இராயவேனுர் கந்தப்பஞானதேசிகர் பார்க் கவும்.

ஈசான தேசிகர்

திருநெல்வேலி சுவாமிநாததேசிகர் பார்க் கவும்.

## ஈசுரமூர்த்தியாபின்னே, மு. பொ. 1861—1940

தமிழ்நாடு திருதெல்வேலி முந்நீர்ப்பள்ளத்திற் பிறந்தவர்; பொன்னம்பலபிள்ளேயின் புதல்வர்; தமிழ், ஆங்கிலம், சங்கதம் கற்றவர்; தமிழர சிரியராகப் பல ஊர்களிலே பணி செய்தவர்; 'மாணவர் போதம்' எனும் சஞ்சிகையைத் தூத்துக்குடியில் நடத்தியவர்.

அகராதிமாஸே, சதுர்வேத இயல்முறை, பிரம சபையின் கருத்து, சிவபரத்துவநிச்சயம் முத லிய நூல்களே இயற்றியவர்.

ஈசோபநிடதம்

'ஈஸாவாஸ்யம்' எனும் ஆதித்தொடரால் ஈஸாவாஸ்யம், ஈசோபநிடதம் என்ற பெயர் பெறுவது இவ்வுபதிடதம். இதற்குச் சங் இதோபதிடதம் என்றும் பெயருண்டு. முக்திகா உபநிடதம் தரும் 108 உபதிடதப் பட்டியலிலே முதலாவதாக வைக்கப்பட்டது இதுவாகும். யசுர்வே தத்தின் ஐந்தாம் பிரிவான சுக்கில யசுர் வேதமாகிய வாஜச நேமி சங்கிதையின் நாற்பதாம் அத்தியாயத்தில் உள்ளது ஈசோ பநிடதம்.

இது அளவிலே மிகவும் சிறிய உபநிடதம்; பதி எனட்டுச் சிறிய பாடல்களே உடையது. ஆடினும் முக்கியமான விடயங்களேப் பொரு ளாக உடையது. ஞானமார்க்கம், கருமமார்க் கம், ஆத்மாவின் முரணிய இயல்பு, பற்றற்ற துறவியின் இயல்பு என்பனவற்றின் தன்மை களேப்பற்றிப் பேசுகின்றது. உண்மையான ஞானத்திற்கு அமானுஷ்ய அறிவோ அல்லது இயற்கை அறிவோ மட்டும் போதாது என்று இவ்வுபநிடதம் குறிப்பிடுகின்றது.

AF B

நம்மாழ்வார் பாடிய திருவாய் மொழிக்கு வடக்குத் திருவீதிப்பிள்ளே எழுதிய உரை பொதுவாக ஈடு என்று வழங்கப் பெறும்.

இவ்வுரை ஈடு எனப் பெயர் பெற்றதற்குச் கில காரணங்கள் கூறப்பட்டுள்ளன. இருவாய் மொழி ஈடு பாட்டிறுல் எழுந்த உரையாதலின் ஈடு எனப்பட்டது என்பர் கிலர். ஸ்ரீ பாஷ யத்திற்கு எழுந்த சுருத பிரகாசிகை எனும் வியாக்கியானம் 36.000 போன்று சங்கத கிரந்தமுளதாற் சுருதப் பிரகாசிகைக்கு ஈடா னது எனும் பொருளிலே இவ்வியாக்கியானம் ஈடு எனப் பட்டதென்பர் சிலர். கயமான முயற்சியின்றி முன்னேய ஆசாரியர்களின் உபந் நியாசங்களேப் பதிவு செய்தது போன்று இட்டு வைத்திருப்பதால் ஈடெனப்பட்டது என் பர் வேறு சிலர்.

வடக்குத் திருவீதிப்பிள்ளே திருவிருத்தத்திற் குக் கண்ட உரையும் ஈடென அழைக்கப் பெற்ற போதும் அம்மரபு போற்றப்படுவ தாகக் கூறுவதற்கில்ஸே.

ஞி கிருஷ்ணபோதன், திராவிட வேதாந்த தேசிகர் எனவும் அழைக்கப் பெறும் வடக்குத் திருவீதிப்பிள்ளே ஞி ரங்கத்திலே பிறந்து, நடா தூரம்மான், நம்பிள்ளே எனும் ஆசாரியர் எளின் சீடராக விளங்கியவர். இவர் காலம் 1217 — 1312 என்பேர்.

வடக்குத்திருவீதிப்பிள்ளே எழுதிய ஈடு, முப் பத்தாருயிரப்படி எனவும் வழங்கப் பெறும். முப்பதாருயிரம் கிரந்தம் உள்ளதால் அவ்வாறு அழைக்கப் பெறுவது. ஒற்று நீக்கி 32 எழுத் துகளேடையது ஒரு கிரந்தமாகும்.

சங்கதத்தில் எழுந்த ஆரியவேதம் போன்று திருவாய்மொழி திராவிட வேதமாதலின் அங் குள்ளவாறு கிரந்தம் எண்ணும் மரபு தோன் றியது. திருக்குருகைப் பிரான்பிள்ளான் முதன் விஷ்ணு புராணத்நினப் போன்ற முதலாக ஆருயிரம் கிரந்தத்நில் திருவாய் மொழிக்கு எழுதினூர். அவர் ஆருயிரப்படி எனுமுரை பன்னிரண்டாம் நூற்றுண்டின் பிற்கூறிலே அவ தரித்தவர். நஞ்ஜீயர் திருவாய் மொழிக்குச் சொன்ன உரையை நம்பின்ன (1207 — 1312) ஒன்பதிஞயிரப்படி என எழுதிஞர். நஞ்ஜீயர், நம்பிள்ளோயின் சீடர் பெரியவாச்சான் பிள்ளோயும் நடா தூரம்மாள், நம்பின்னாயின் சீடர் வடக்குத் திருவீதிப்பிள்ளோயும் சம காலத்தவர்; வியாக் கியான சக்ரவர்த்தி பெரியவாச்சான்பிள்ளோ இருவாய் மொழிக்கு எழுதிய உரை, இருபத்து நாலாயிரப்படி என வழங்கப் பெறும். பெரிய வாச்சான்பிள்ளோயின் சீடர் வாதிகேசரி அழகிய மணவாளப் பெருமாள் ஜீயர் திருவாய்மொழிக்கு எழுதிய உரை, பஃ்னீரோயிரப்படி என அழைக் கப்பெறும்.

பிரான் திருக்குருகைப் ஆருயிரப்படியிலே பிள்ளனின் மணிப்பிரவாள **கு டை** பாடலில் நான்கு வட சொல்லுக்கு இரண்டு தமிழ்ச்சொல் என்ற வீதத்தில் அமைந்ததாகத் தெரிகிறது. மேலும் விண்களிலன்றி வடிவங்களிலே சங்கத விகுதிகளேயும் அவர் போற்றியுள்ளார். நஞ்ஜீயரின் மணிப்பிரவாள நடை ஒரு பாடலில் மூன்று வட சொல்லுக்கு ஜந்து தமிழ்ச் சொல் என்ற வீதாசாரத்தைப் பெறுவதோடு வட சொல் விகுதிகளேயும் தவிர்ப் பதாகக் காணப்படுடின்றது. பெரியவாச்சான் பிள்ளோயும் வடக்குத் திருவீதிப்பிள்ளோயும் ஒரு வட சொல்லுக்கு இரு தமிழ்ச்சொல் எனும் வீதத்திலே மணிப்பிரவாள நடையைப் பின் பற்றுகின்றனர்.

வடக்குத் திருவீதிப்பின்னே ஈட்டிலே பட்டர், தஞ்ஜீயர், தம்பின்ன என்போர் உபந்நியாசங் களில் இடம் பெற்ற சிறப்புரைகளேப் பேணிப் போற்றியிருப்பதைப் காணலாம். மேலும் பேச்சு இடங்களிலே பொருத்த மொமியைப் LIGU தன்மையையும் SIT GECT மாகப்பயன்படுத்தும் லாம். இலக்கிய அழகையும் பண்டைய த மிழ் இலக்கிய பாரம்பரியத்தையும் பேணும் அவதானிக்க முடியும். இருவாய் கையும் மொழிக்கெழுந்த பழைய மணிப்பிரவாள உரை களில் இதுவே நீண்டதாகும் என்பது பிடத்தக்கது.

வித்துவான் பு. ரா. புருஷோத்தம நாயுடு (1901 — ) ஈட்டின் தமிழாக்கத்தைப் பத்துப் பாகமாகத் தந்துள்ளார் (1952 — 1959).

## ஈழத்துச் சிதம்பர புராணம்

ஈழநாட்டின் வடபாலுள்ள யாழ்ப்பாணக் குடாநாட்டிற் காரைநகர் என இன்று வழங் கும் காரைதீவிலே திண்ணபுரம் எனும் பிரி விலுள்ள சுந்தரேசர் திருப்பதி, ஈழத்துச் சிதம்பரம் என்று பிரபல்லியம் பெற்ற திருத் தலமாகும்.

ஈழத்துச் சிதம்பரத்திற் கோயில் கொண்ட ருளிய சுந்தரேசராம் சிவபிரான்மீது பாடப் பட்டதே நிருத்திண்ணபுரச் சுந்தரேசர் புராணம் என்னும் ஈழத்துச் சிதம்பரபுராணம். இதனுள் பாயிரச் சருக்கம் முதல் விழாவயர் சருக்கம் ஈருகவுள்ள பத்துச் சருக்கங்களிலே 806 பாடல்கள் இடம்பெறுகின்றன.

ஈழத்துச் சுதம்பர புராணத்தைப் பாடியவர் நவாலி பண்டிதர் சோ. இளமுருகஞர் (1908 — 1975). சைவ மரபையும் தமிழ் மரபையும் பேணுவதிலே மிகுந்த அக்கறை காட்டிய பண்டிதர் இஎமுருகஞரின் பல்வேறு ஆக்கங் களிலே நின்று நிஃத்துப் பெருமை தரக் கூடியது ஈழத்துச் சிதம்பர புராணமாகும்.

சுந்தரேசர் இருக்கோயில் தோன்றிய முறை மையும், இறைவன் திருவருள் பாலித்த திருப் பணிக்குக் கருவியாயிருந்து அப்பணிக்கே வாழ் நாள் அருப்பணித்த அடியார்களது வரலாறு களேயும், அவர்களுடைய பரம்பரையினரின் வரலாறுகளேயும், இறைவணே அருச்சித்த அந் தணர் பரம்பரைச் சரிதங்களேயும், அறநெறிக் காவலரதும் அருச்சகர்க தம் வரலாறுகளேயும் மையமாக வைத்து இப்புராணம் இயற்றப் பட்டுள்ளது. ஐதீகமான பௌராணிக கதைகள் காணக்பெறுத திருத்தலங்களின் புராணங்கள் எவ்வாறு அமையலாம் என்பதற்கு இப்புராணம் ஒருவழிகாட்டி போலத் தோன்றுகின்றது.

புராண காவியங்களின் அமைப்பிணப் போற் றிச் சிறந்த செய்யுள் நடையிலே கற்பண் நயம் மிளிர ஆசிரியர் புராணத்தி இயற்றி யுள்ளார். சைவ சித்தாந்தக் கருத்துகள் பொருத்தமான இடங்களில் இடம் பெறுதல் குறிப்பிடத்தக்கது. மொழிபெயர்ப்பாக அமை யாத இப்புராணத்திலே இறைபக்தி ஊட்டும் சுவைமிக்க பாடல்கள் மலிந்துள்ளன.

ஈழத்துச் சிதம்பர தேவத்தானத்தார் விரோ திகிருது வருடம் மார்கழி மாதம் (1972) ஈழத்துச்சிதம்பரபுராணத்தைப் பதிப்பித்தனர். இப்பதிப்பிலே பண்டிதேரவர்களின் பாரியார் பண்டிதை பரமேசுவரியார் புராணத்திற்கு இயற் நிய உரையும் இணேக்கப்பட்டுள்ளமை நோக் கத்தக்கது.

## ஈழத்துச் சிதம்பரம்

மாவட்டத்திலே யாழ்ப்பாண யாழ்ப்பாண நகருக்கு வடமேற்கே பத்து மைல் விலுள்ளது காரைதீவு என முன்னர் வழங்கிய காரைநகர். காரைநகரிலே திண்ணபுரம பிரி விலே அமைந்த ஞீ சுந்தரேஸ்வரர் இருக் ஈழத்துச் கோயில் ஆகிய சிவள்கோயில், கிதம்பரம் என்று சிறப்பிக்கப்படுவதாகும். சிதம் பரத்திலே நடைபெறுவது போன்றே பெரும் பா அம் உற்சவங்கள் திண்ணபுரம் சிவன் கோயிலில் நடைபெறுவதால் அது ஈழத்துச் சித பரம் என அழைக்கப்பட்டு வருகின்றது. இது பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் இடைப்பகுதி யிலே அமைக்கப்பட்டது.

ஈழத்துச் சிதம்பரத்தில் எழுந்தருளியுள்ள சிவபிரானுக்கு சுந்தரேஸ்வரர் என்றும் அம்பிகைக்குச் சௌந்தராம்பிகை என்றும் பேர். இங்கு எழுந்தருளியுள்ள ஐயஞர் பழமையும சுறப்பும் மிக்க மூர்த்தியாவர். ஐயஞர் கோயில் அமைப்பதிலே முன்னின்ற அம்பலவி முருகா என்ற பக்தரே பின்பு சிவன் கோயில் அமைப் பதிலும் முன்னின்றவர். கர்ப்பக்கிருகத்தில் எழுந்தருளியுள்ள சிவலிங்க மூர்த்திக்குப் பரி வார தெய்வங்களாக அம்பாள், நடேசர், சந்திரசேகரர், சோமாஸ்கந்தர், விநாயகர், சுப்பிரமணியர், சண்டேஸ்வரர், சம்பகுரவர் என்போர் எழுந்தருளியுள்ளனர்.

நித்தியபூசைகள் ஒழுங்காக நடைபெறும் இத்திருக்கோயிலில் நடைபெறும் உற்சவங்களிலே மிகப் பிரசித்தி பெற்றது திருவெம்பாவை உற்சவமாகும். நடராஜர் இரதாரோக குழும் ஆர்த்திராபிஷேகமும் குறிப்பிடத்தக்கவை. அபி ஷேகத்தன்று மால்யில் திருவூடல் நடைபெறும். பங்குனி உத்தரத்தில் நிறைவடையும் படி சிவபெருமான் திருவிழா பத்துத் தினங்களும் ஆடிப்பூரத்தில் நிறைவடையும் படி. அம்பாள் திருவிழா பத்துத்தினங்களும் நடைபெறுவன. தைப்பூசம், மாகிமகம், ஆவணிசதுர்த்தி, நவ ராத்திர், கார்த்திகைத் திபம் என்பனவும் விசேடமாக இங்கு போற்றப்படுகின்றன.

ஈழத்துச் சிதம்பரபுராணம் பண்டிதர் சோ. இளமுருகஞர் பாடியது. காரைநகர் மு. கார்த் திகேய ஐயர் தின்ணபுர வந்தாநியும் காரை நகர் த. நாகமுத்துப்புலவர் சுத்தரேசர் திருப் பதிகமும் திருவூஞ்சலும் காரைநகர் ச. பஞ் சாஷரக்குருக்கள் திண்ணபுர வெண்பாவும் பாடி யுள்ளனர்.

## சழமண்டலத் திருத்தல தேவாரமும் திருப்புகழும்

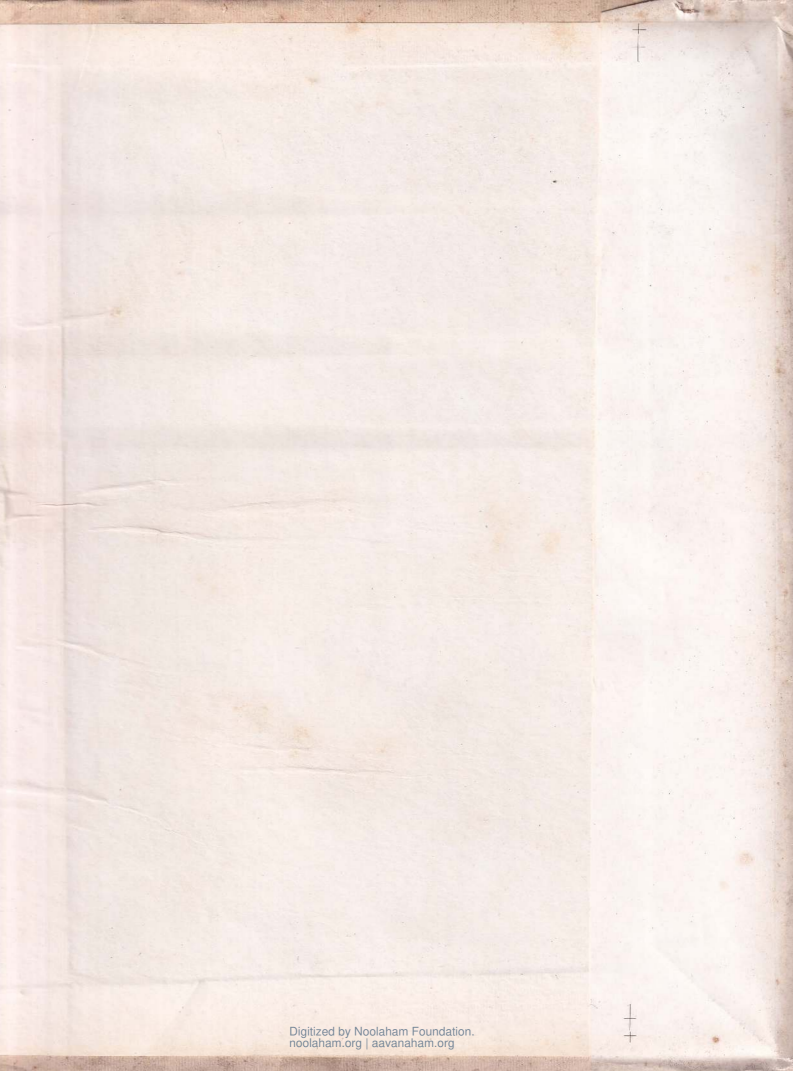
ஈழநாட்டின் திருத்தலங்களாகிய திரிகோண மஸ், திருக்கேதீச்சுரம், கதிர்காமம் என்பன மீது திருஞானசம்பந்த மூர்த்திதாயஞர், சுந்தர மூர்த்திநாயஞர், அருணகிரிநாதர் பாடிய திருப் பாடல்களேத் தொகுத்துத் தருவது ஈழமண்ட லத்திருத்தல தேவாரமும் திருப்புகழும் எனும் நூல்.

இத் தொகுப்பிலே கோணேசப் பெருமான் மீது சம்பந்தர் பாடிய திருப்பதிகமும், கேதீச் சரப் பெருமான் மீது சம்பந்தரும் சுந்தரரும் பாடிய இரு திருப்பதிகங்களும் திரிகோணமஃ, கதிர்காமம் எனும் திருத்தலங்கள் மீது அருண கிரிநாதர் பாடிய 30 திருப்பாடல்களும் தொகுக் கப்பட்டுள்ளன. இத்தொகுப்பிணத் திரிகோணமின் த. கனக சுந்தரம்பின்னே (1863 — 1922) சென்னோயிலே 1910 இலே அச்சிட்டார். சுழகேசரி நா. பொன்னோயா (1892 — 1951) இத் தொகுப் பிண ஸ்ரீ முக வருடம் மாசி மாதம் (1934) மறுபிரசுரம் செய்தனர். இம்மறுபிரசுரத்திலே அருணைகிரிநாதர் யாழ்ப்பாணத்து நல்லூர், கந் தவனம் பற்றிப் பாடிய திருப்புகழ் பாடல்கள் இரண்டு புதிதாக இடம்பெறுகின்றன.

### சஸ்வரமுனிக**ள்**

பத்தாம் நூற்றுண்டின் பிற்புகுதியிலும் பதி ஞேராம் நூற்றுண்டின் மூற்பகுதியிலும் தமிழ் நாட்டில் வாழ்ந்தவர்; ஞீ நாதமுணிகளின் புதல்வர்; ஜூ ஆளவந்தாரின் தந்தை; நம்மாழ் வாரின் திருவாய் கொழிச்குத் தனியன் ஒன்று பாடியுள்ளார்.







Gumus

இந்து சமய, இந்து கலாசார அலுவல்கள் திணேக்களம்

கொழும்பு 2 இலங்கை

1990